

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

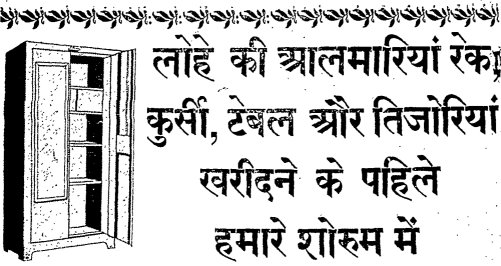
#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



लोहे की आलमारियां रका कुर्सी, टेबल श्रीर तिजोरियां खरीदने के पहिले हमारे शोरुम में त्र्यवश्य पधारें ।

एक्मे मेन्युफेकचरिंग कम्पनी जैनहाऊस

=1१ रखेनेड रोड कलकत्ता

बालकों की ज्ञान चृद्धि के लिये

'वीर पुत्र'

मासिक पत्र के ग्राहक अवश्य बनें

वार्षिक मूल्य तीन रूपया मात्र

पता-वीरपत्र कार्यालय

# जैन गौरव स्पृतियाँ

लेखकः— श्री मानमल जैन "मार्ताग्ड" श्री वसन्तीलाल नलवाया "न्यायतर्थ"

मई १६४१

प्रकाशकि—

श्री जीन साहित्य मन्दिर

(बीरपुत्र कार्यालय)

कड़का चीक

अजमेर

मुद्रक— श्री मानमल जैन

श्री वीरपुत्र प्रिटिंग प्रेस नया बाजार, अजमेर

## मकाशकीय निवेदन

्किसी भी राष्ट्र, समाज या धर्म का गौरव तथा उसकी आत्मा उसके साहित्य में ही व्यक्त होती है। जैन समाज का गौरव उसके ठोस साहित्य, प्रागीमात्र के लिए कल्यासकारी सिद्धांत, सांस्कृतिक उच्चता और उदार भावना के कारस ही सुदृढ़ और चिरस्थायी सा श्रव तक कायम रह सका है।

किन्तु दुर्भाग्यवश जब से हमारे जैनाचार्यों में या जैन समाज में साम्प्रदाः यिक भावना, स्व प्रतिष्ठा या श्रपना संगठन वनाने की भावना प्रबलवती हुई उनका ध्यान जैन सिद्धांतों के प्रचार व लोक कल्याण के कार्य से निरन्तर दूर हटता गया श्रौर पूर्वोचार्यों द्वारा उपर्जित श्री कीर्ति में वृद्धि के स्थान पर घटती ही हुई व होरही है। मेरे तेरे में भगवान, सिद्धान्त, साहित्य, कलाधाम आदि सभी के दुकड़े २ कर दिये गये और आज उन्हीं दुकडों की रक्ता को ''स्वत्व रक्ता'' माना जा रहा है। आपसी कलह ने प्रगति के मार्ग में कांटे विछा रक्ले हैं।

ऐसे समय में यह त्रावश्यक है कि समाज का ध्यान संकुचित मनोवृत्ति को छोड़ एक्ये सूत्र में ब्रावरी हाकर दुकड़ों र में विखरी हुई पूंजी को एक ग्यान पर प्रन्थित करने, अपनी प्रतिष्ठा और साधन सम्पन्नता अनुभव करने की और जन्मिन कराया जाय । इस एक स्थान पर एकत्रित सम्पति का खरूप इतना विशाल, सुदृढ़ और सुन्दर है कि जिसकी समानता विश्व का कोई भी संगठन या सिद्धान्त नहीं कर सकता। पूर्वजों का गौरव गुम्फित करने की भावना ही इस "जैन गौरव स्मृतियां प्रन्थ प्रकाशन का मुख्य कारण वना । भावना जगीं ऋौर प्रयत्न किया गया ।

ग्रहेर यह प्रन्थ उसी प्रयत्न का फल है। सत्य तो यह है कि जैन समाज का गौरव प्रकट करने के लिये भिन्न २ विषयों पर हजार प्रमथ भी प्रकाशित किये जांय तब भी पूर्णता या अन्तिम छोर नहीं पाया जा सकता । यह प्रनथ तो संचिप्त सूची मात्र ही बन पाया है।

साहित्य सुजन की इस दिशा में एक विशेष सामर्थ्य युक्तसंगठित प्रयत्न की आवश्यकता है। इसके लिये एक शोध खोज तथा एक ऐसे विदृद् लेखक मंडल के गठन की आवश्यकता है जिनके जीवन का उद्देश्य ही 'जैन गौरव' की खोज व प्रकाशन बनजाय ।

समया भाव, त्रार्थिक कठिनाइयाँ, थथेष्ठ कागज प्राप्ति में दुर्लभता त्रादि कई क्कारणों से कई एक प्रकरण हमें प्रकाशन सामग्री से अलग रखने पड़े हैं—लिखी सामग्री में काट छांट करने को बाध्य होना पड़ा है। ग्रन्थ प्रकाशन की अवधि विशेष बढ़ाना उचित नहीं समभा गया और आज यह प्रन्थ पाठकों की सेवा में प्रेषित है। जैसा कि उपर लिखा जा चुका है कि यह प्रनथ तो 'जैन गौरव' की एक

सूचि मात्र है। इस सूचि के आधार पर गौरव गाथा संप्रहीत करने के लिये विशाल

1

शक्ति ख्रोर साधनों युक्त प्रयत्न करने की आवश्यकता है। जैन समाज इस ख्रो ध्यान दे, यह आवश्यक है। यह प्रन्थ इस दिशा में एक निवेदन माना जाय।

्र अन्थ प्रकाशन में जिन २ सज्जनों ने 'माननीय सहायक' के रुप में आर्थिक सहायता प्रदान की है उनके हम उपकृत हैं। कोटिश धन्यवाद।

सहायता प्रदान की है उनके हम उपकृत हैं। कोटिश धन्यवाद विकास कार्ये कि स्टब्स्टर कि स्टब्स्टर स्टब्स्टर स्टब्स्टर

🚎 मानमल जैन

#### 

भगवान् महावीर स्वामी की सन्पूर्ण जीवनी का स्वाध्याय कराने वाला श्रनुपम सत्ररंगा चित्र



इस चित्र में भगवान् के जीवन की ६ घटनाओं की मानोहारी चित्र में चित्रित किया गया है। चित्र १४×२० इक्ष्य साईज में सातरंग में छपा है। मूल्य १) रु० मात्र पोस्ट खर्च। )। दुकानदार व ज्यादा खरीदने वालों को २४ से २३ प्रतिशत तक कमीशन। —जैन साहित्य मन्दिर, कड़का चौक, अजमेर।

# विषयानुक्रम

#### ★विषयावतार एष्ठ ५१-६३

शांति का स्रोत ४१ भारतीय संस्कृति की दो धारायें ४३, गौरव गाथा ४७, अन्य धर्मी में जैनधर्म का स्थान ४७, जैनधर्म विश्वधर्म है ४८।

#### ★जैनधर्म श्रौर पुरातत्व ६४---१२१

जैनधर्म की मौलिकता और प्राचीनता ६४-७६ (जैनधर्म बौद्ध धर्म से प्राचीन है। जैनधर्म वेद धर्म से प्राचीन है) इतिहास काल के पूर्व का जैनधर्म ७०—=६ (म० ऋष्मदेव, कर्मधुग का प्रारंम, नेमीनाथजी की ऐतिहासिकता, भगवान पार्श्वनाथ ) भ० महावीर और उनकी धर्मक्रांति =६—समकालीन धर्म प्रवर्तक १०१, महावीर और बुद्ध १०६, जैनधर्म और बौद्धधर्म १११, जैनधर्म और वैदिकधर्म ११४।

### 🦫 जैन संस्कृति श्रीर सिद्धान्त १२२—१५८

जैन संस्कृति निरूपण १२३, धार्मिक सिद्धान्त १३१ ( अहिंसा का महान् । सिद्धान्त १४४ अपरिग्रह का जैन आदर्श १४८ )

#### ★जैन तत्वज्ञान १७२-२८४

जैन दृष्टि से विश्व, १७३ सृष्टिकर् त्ववाद १७४, पाश्चात्य सृष्ठावाद १७४ विशिष्ठाद्वे तवाद की मान्यता १७६ अद्वे तवाद १८० वौद्ध र्शन की मान्यता १८२, जैनदृष्टि से ईश्वर १८४, जैनदृश्चेन में आत्मा का स्वरूप १६४, कर्म का अविचल सिद्धान्त २०६ (पुनर्जन्म२१३ कर्मों की मूल प्राकृतियाँ २१६ कर्मवाद की व्यवहारिकता २२३) आध्यात्मिक विकास कम, गुण्स्थान २२४, जैनधर्म का वैद्यानिक द्रव्य निरूपण २३२, जैनधर्म भौतिक जगत् और विद्यान २४३, (द्रव्य ल्चण २४४, अमूर्त द्रव्य २४६,) जैन विचार पद्धात्ति की मौलिकता—स्याद्वाद २६०, नयवाद २६४ जैनधर्म के विषय में भ्रांत मान्यतायें और उनका परिकार २७० इतिहास विषयक भ्रांतियाँ २०८, आस्तिक नास्तिक विचार २८०।

## ★जैनधर्म श्रीर समाज २८५-३०६

जैन संघ व्यवस्था २८७ जैनधर्म और वर्गा व्यवस्था २६ जैनसंघ में नारी का स्थान २६७ प्रमुख जैन जातियाँ ३०३।

भारतीय इतिहास श्रीर राजनीति में जैन जाति-३०७-३९०

जैनों का राजनैतिक महत्व ३०७, गण सत्ताक प्रजा तंत्र ३०६, ह जिन्दिक ११ मगध के जैन सम्राट विभिन्न सार १४ व्यजात शत्रु कोणिक १४, नंद वंश्र व्योर जैन धर्म १६, चन्द्रगुप्त मौर्य १७, सम्राट व्यशोक का जैनत्व २०, सम्राट सम्प्रति २४, खरवेल २६, मालव प्रान्त के जैन नृपति ३०, गुजरात के जैनराजा खोर जैनधर्म ३२, (बनराज चावड़ा ३३ सोलंकी वंश के राजा, विभल मंत्री, ३४ सिद्धराज जयसिंह ३४, परमाईत नरेश कुमार पाल ३०, महा मंत्री वस्तुपाल तेज पाल ४०, दिच्या के जैन राजा और जैन धर्म ३४४ (गंग वंश ४६, चामुख्ड राय ४७. राष्ट्रकृट वंश ४६, तोमानल वंश, कदम्ब वंश ४६, पाएडय वंश पञ्चव वंश ४०-४१) राजन्थान संरचक जैन वीर ३४२ जेम्स टॉड की अभिप्राय ४४, मेवाः राज्य के जैन वीर ३४६ जोधपुर राज्य के जैन वीर ३६६ बीकानेर के जैन वीर ३०६, मुगल सम्राट और जैन मुनि ३०८, भारतीय स्वातंत्र्य संग्राम के जैन वीर ३६ कीन साहित्य और साहित्यकार पृष्ठ ३९१

- (१) त्रागम काल ६४, अंग वाह्य आगमों के रचयिता ६७, आगमों पर विदेश विद्वान ४०३.
- (२) प्राकृत साहित्य का मध्य और संस्कृत साहित्य का उद्यकाल पाद लिप्त सूरि १०४, उमास्वाति ०६, सिद्ध सेन दिवाकर ०८, देविधे समा समग् १०, जिनेन्द्र समा समग्, मानतुंगाचार्य ११, आचार्य हरिभद्र १२, आदि २ (३) संस्कृत साहित्य का उत्कर्ष तथा अप्रभंश का उद्य ४१८
- अस्यदेव सुरि १८, कविधनपाल १६, बृहद् गच्छीय हेमचन्द्र २१, वादी देवसूरि २२ किंव श्रीपाल २३, कलिकाल सर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र २४, रामचन्द्र सूरि २८ लद्मी तिलक ३३, मेरुल ग ३४ मंडन मंत्री ३४ किंव बनारसीदासजी ३६, (४) आधुनिक काल (यशोविजय युग) ४३७.

श्रानद्धनजी ३७, यशोविजयजी ३७ विनय विजय तथा मेघ विजय उपाध्याय ३६ जैन साहित्य की सर्वाङ्गीणता ४४० विदेशी जैन साहित्यकार ४४०, भारतीय साहित्य रचा में जैन भंडारों का महत्व ४४३. ।

★ जैन कला श्रीर कलाधाम ४५५-५२४

जैन कला की लाच्गिकता ६४६, श्री नानालाल मेहता का जैन शिल्प कल पर अभिप्राय ४७, रविशंकर रावल का अभिप्राय ४८, काठियावाड़ प्रदेश के प्रसिक्त जैन तीर्थ स्थान ४६१

किंद्या वताई गई है। विषय विस्तार में कई साहित्य कारों के ही नामोल्लेख व ब

गिरी राज शत्रुखय ६१—महुवा, वल्लभीपुर वर्धमानपुर द्वारिका ४६०, गिरनार ४०१ अंजारा पार्श्वनाथ ४०३, प्रभास पाटन, वरेचा पार्श्वनाथ, जाम नगर ४०५, कच्छ के तीर्थ—भट्रेश्वर ४०५, सुयरी ४०६, गुजरात के जैन-तीर्थ ४०० शंखेश्वर पार्श्वनाथ ०० पाटन ७८, अहमदाबाद ७६ ईडगिरी ८० पोसीना, पालनपुर, भंडीच ८१, सूरत, खंभात् अगाशी ८३, वम्बई पावांगढ़ चांपानेर ८४ भीनमाल ८४।

मारवाड़ के तीर्थ—चन्द्रावती ४५४ आवू के जग प्रसिद्ध मन्दिर ४६६, कुं भारिया ६६ जीरावाला पार्श्वनाथ सांचोर ४६०, मारवाड़ की पंच तीर्थी ४६१ राता महावीर, जालौर ६३, कोरंटा ख्रोसियाँ, सिरोही ६४, जैसलमेर ४६४ मेवाड़ के जैन तीर्थ केशरियाजी ४६८, देलवाड़ा, करेडा, दयालशाह का मन्दिर ६६ नागदा, उदयपुर, चितौड़गढ़ ४०० मालवा के तीर्थ—मांडवगढ़ ४०१ लहमणी तीर्थ, तालंनपुर मची पार्श्वनाथ द्यांचाथ, सेमिलया, वही पार्श्वनाथ, भोपावर ४०२—३, द्यामिरा कुडंलपुर ४० राजपृताना के अन्य कितपय दर्शनीय स्थान ४०४ अजमेर, जयपुर द्यांवर पार्श्वनाथ ४०४ मध्य प्रदेश ख्रीर दिच्या भारत के तीर्थ-सिरपुर द्यांतरिच पार्श्वनाथ ४०४ मुक्तागिरि ४०६ मांडकजी कुं भोज तीर्थ ४०६, कारजां सिद्धचेत्र द्रोणिगरी चेत्र बाहुवंद, कुल पाक ४०७, गज पंथा मांगीतुंगी, निरुमलई, कारकल०८ मूड बिद्री, अमण् वेल गोला ४०६, उत्तर पूर्व के जैन वीर्थ ४११, बानारस, सिंहपुरी, चन्द्रपुरी अयोध्या केदार ४११ आवस्ती रत्नपुरी शोरीपुर मथुरा हस्तिनापुर प्रयाग कोशाम्बी ४१२ महिलपुर मिथिला, पटना ४१३ पावांपुरी ४१३ राजगृह ४१४ काकंदी चित्रय कुंड, अजुवालका १४ चम्पपुरी मधुवन १६ सम्मेत शिखर ४१६।

★ प्राचीन जैन स्मारक ५१७,

स्तूप ४१८, गुफायें २१, सिरपुर की महत्व पूर्ण घातु प्रतिमा २३ वीर सं० ८४ का शिलालेख ४२४

- ★श्रौद्योगिक श्रौर व्यवसायिक जगत् में जैनों का स्थान ५२५-५३२
- ★ जैनधर्म के अन्तर्गत भेद प्रभेद ५३३

दिगन्वर सं० ४३०, श्वेतांवर सं०, ४३६ स्थानकवासी सं० ४४९, तरापंथ ४४३ ★जैन समाज गौरव (वर्तमान जैन समाज परिचय) ४४४ खे प्रारम्भ। प्रन्थ के माननीय सहायक ५५७-५९४

रा० सा० सेठ हुक्मचंद्जी इन्दौर ४७, सेठ कन्हैयालालजी भंडारी इन्दौर ६०, सेठ भागचन्दजी सोनी अजमेर ६२, सेठ छगनमलजी मूथा वंगलौर ६६, सेठ ओमाजी ओखाजी जोधपुर ६७, रामपुरिया परिवार वीकानेर ६६, रानीवाला

परिवार ब्यावर ७२, सेठ केशरीसिंहजी वाफणा कोटा ७४, सेठ सौभाग्यमलजी लोढा अजमेर ७४, सिंघी परिवार कलकत्ता ७६, सेठ नेमीचन्द्जी गधइया कलकत्ता ४७६, सेठ राजमलजी ललवाणी जामनेर ४८१, साहू शीतलप्रसादजी दिल्ली ८२, सेठ रतनचन्दजी वांठिया पनवेल ५३, चौपड़ा परिवार गंगाशहर ५४, सेठ चंपा-लालजी वांठिया भीनासर ५४, सेठ चपालालजी वैद भीनासर ५६ सेठ नथमलजी सेठी कलकत्ता ८७, सेठ घनश्यामदासजी बाककीवाल लालगढ़ ८८, श्री जवाहरलालजी द्फ्तरी ६१, सेठ लद्दमीचन्द्जी फतेहचंद्जी कोचर बीकानेर ४६२, श्री धर्मचन्द्जी सरावगी कल ज्ता ६४, सेठ नरभेरामजी इंसराजजी कामानी ४६४

| गुजराता सङ्जन                      | प्रध्य |
|------------------------------------|--------|
| राजस्थान का जैन समाज               | ሂደ写    |
| त्रजमेर मेरवाड़ा                   | ६६२    |
| मध्यभारत                           | ६७२    |
| खानदेश यवतमाल व वरार प्रदेश        | * ६८८  |
| मध्य प्रदेश                        | ७०७    |
| दिल्ली व पंजाब प्रान्त             | 390    |
| बम्बई प्रान्त                      | ७३१    |
| निजाम मद्रास, मैसूर व दित्तगी भारत | ७४१    |
| बंगाल, विहार व श्रासाम             | म्प १  |
| परिशिष्ठ                           |        |
|                                    |        |

#### श्रावश्यक सूचना-

नोट-प्रनथ प्रारम्भ पृष्ठ ४१ से किया गया है इससे पूर्व की पृष्ट "भूमिका" के लिये छोड़े गए थे।

भूमिका एक विशिष्ठ विद्वान् ने लिखने का आश्वासन प्रदान किया था किन्तु वार २ निवेदन करने पर जब वह प्राप्त न हो सकी और प्रनथ प्रकाशन में विलम्ब होता दिखाई दिया तो विना भूमिका के ही यह प्रकाशित कर रहे हैं। अतः यह पृष्ठ संख्या खाली समभी जाय।

# माननीय संरहाक

सेठ श्रोमाजी श्रोखाजी, मालवाड़ा, जोवपुर

मालवाड़ा निवासी सेठ मगनलालजी, सेठ मूलचन्दजी और सेठ चिम्मनलालजी इस परिवार के मुखिया हैं। तीनों ही परम उदार, धर्मनिष्ठ, शिक्षा व साहित्य प्रेगी व गुप्त दानी हैं। मानवाड़ा में विशाल भवन और सवालाख रू० घुव फंड से श्रोमाजी ओखाजी मिडिल स्हूल व धर्माथ श्रीपदालय है। वर्तमान में जोधपुर में काम काज होता है। विशेष पृष्ठ ४६० पर पढ़ें। श्रापने इस प्रनथ के प्रकाशन में सहायतार्थ २४०) श्रिम व २४०) पश्चान प्रदान करने की उदारता प्रदिशत की है। कोटिश: धन्यवाद।

# वाननीय सहायकः

१—दानवीर रावराजा राज्य भूषण श्रीमन्त गर मेठ हुकमचंदजी सा. इन्दौर

सुत्रसिद्ध उसोरापति, जैनममाज के सर्वोपरि नेता, संरचक व दानवीर (विशेष परिचय पृष्ठ ४४०) छ।प से प्रन्थ प्रकाशन कार्य में वड़ी सहायता प्राप्त रही है। धन्यवाद!

२--रायवहादुर राज्य भूषण सेठ कन्हैयालालजी मंडारी, इन्दौर

सुप्रसिद्ध उद्योगपति, मिल मालिक व शिचाप्रेमी (विशेष परिचय पृष्ठ ५६०) आप से प्रन्थ प्रकाशन में बड़ी सहायता प्राप्त रही है। धन्यवाद!

निम्न महानुभायों ने प्रन्थ प्रकाशन से १०० रूपया विशेष सहायता रूप में प्रदान करने की कृषा की है। एतदर्थ सबको कीटिशः धन्यवाद।

३—जैनरत रायवहादुर सर सेठ भागचन्दजी सा. सोनी, श्रजमेर जैन समाज के रहा, प्रसिद्ध श्रीमन्त, टीकमचंद जैन हॉईम्कूल के जन्मदाता व पोपक। गजम्थान की सार्वजनिक प्रवृत्तियों के महायक। परिचय पष्ट ४६२

४--सेंठ छगनमलजी सा. म्था, वंगलौर

सुप्रसिद्ध शिद्धा प्रचारक दानवीर । कई संस्थाओं के संचालक ( ५६७ )स्थानकवासी जैन समाज के आगेवान ।

५--रामपुरिया परिवार, बीकानेर

बीकानेर राज्य का सुप्रसिद्ध धन कुवर, मिल मालिक। रामपुरिया कॉनेज के संचालक।

६ समाज भूषण सेठ राजमलजी मार्व ललवानी, जामनेर

जैन समाज की एक्यता के लिये सतन 'प्रयत्न कर्ता, महान सुधारक व समाज प्रेमी। एक्स एम० एल० ए०। ( ४५१ )

७. सेंठ साहूशीतक्तप्रसादजी सा. जैन, दिछी

सुश्रसिद्ध उद्योगपति डालमिया जैन लि.के प्रमुख साभीदार । कुशल व्यव सायी । महान् उद्योगपति । रईस (५=२)

८. रा. सा. सेंढ मोतीलालजी सा. रानीवाला, ब्यावर

एडवर्ड मिल्स ब्यावर के मैनेजिंग डायरेक्टर, राजस्थान के प्रसिद्ध उद्योग पति, उदार चेता। (४७२)

९. दीवान वहादुर सेठ केशरीसिंहजी सा. वाफणा, कोटा

राजस्थान के प्रतिष्ठित श्रीसन्त । गंगा नगर शुगर सिल्स त्रादि उद्योगों के घनी (४५४)

१०. सेट सौभाग्यमलजी सा. लोढ़ा,श्रजमेर

उदार चरित्र शिचा प्रेमी श्रीमन्त । मेवाड़ टेक्सटाइल मिल्स भीतवाड़ा के मैं इायरेक्टर । (४७४)

११. सेठ राजेन्द्रसिंहजी नरेन्द्रसिंहजी सा. सिंघी, कलकत्ता

कलकत्ता व वंगाल जैन समाज के प्रमुख गोरव शील परिवार के मुखिया। (২৩६)

१ न. नेमीचन्दजी सा. गधइया, कलकत्ता

सरदार शहर के सुप्रसिद्ध परिवार सेठ श्रीचन्दजी गरोशदासजी

गध्ध्या के प्रमुख । कलकत्ता में प्रमुख कपड़ा ज्यवसायी तेरापन्थी जैन समाज के श्रागेवान, उदार चेताश्रीमन्त । (४७६)

१३ सेठ रतनचन्दजी सा. वांठिया, पनवेल,

धूत पापेश्वर सेल्स कोरपोरेशन के संचालक, प्रसिद्ध उद्योग पति, दानवीर श्रीसन्त (४=३)

१४ सेठ ईश्वरचन्दजी भैरोदानजी सा. चौपड़ा, गंगाशहर

तेरा पंथी जैन समाज के सर्वोपिर नेता । तानवीर शिक्ता प्रेमी श्री मन्त । चौपड़ा हाई स्कृत के संचातक। चौपडा राम नगर स्टेट के मालिक। (४८४)

१५ सेठ चम्पालालजी सा. वांठिया, भीनासर

उत्साही, विचारवान कार्यकर्त्ता व दानवीर श्रीमस्त । जवाहर विद्या पीठ व जवाहर साहित्य प्रकाशन के प्रागा। एकम एस. एल. सी.। (४८४)

१६ सेंठ चम्पालालजी सा. वेद, भीनासर

परम उदार चेता श्रीमन्त। तेरा पंथी जैन समाज के श्रागेवान (४८६)

१७ सेंट नथमलजी सा. मेठी, कलकत्ता

कलकत्ता के प्रसिद्ध ज्रष्ट व्यवसायी व उद्योगपित । सामाजिक कार्थ कर्त्ता । (४८७)

१८ सेठ घनश्यामदासजी सा. बाकलीवाल, लालगढ़

आसाम में वर्मा श्रायल कम्पनी के प्रमुख साथी। गाड्य सन्मानित । उदार चरित्र । (४८८)

१९ श्री जवाहरलालजी सा. दफ्तरी, वनारस

समाज सेवी कर्मठ कार्य कर्ता। श्रोसवाल महा सन्मेलन के स. मंत्री (४६१)

ेर ० सेठ लक्ष्मीचन्दजी फतेहचन्दजी सा. कोचर, बीकानेर

धर्मवीर । धार्मिक व शिचा प्रचार कार्यों में परम सहायक । (४६२)

२१ सेंठ नरभेरामजी हंसराजजी कामानी, जमशेदपुर

सुप्रसिद्ध उद्योगपति । जमशेरपुर जीन संघ के संघपति । धार्मिक व शिचा कार्यों के परम सहायक (४६४)

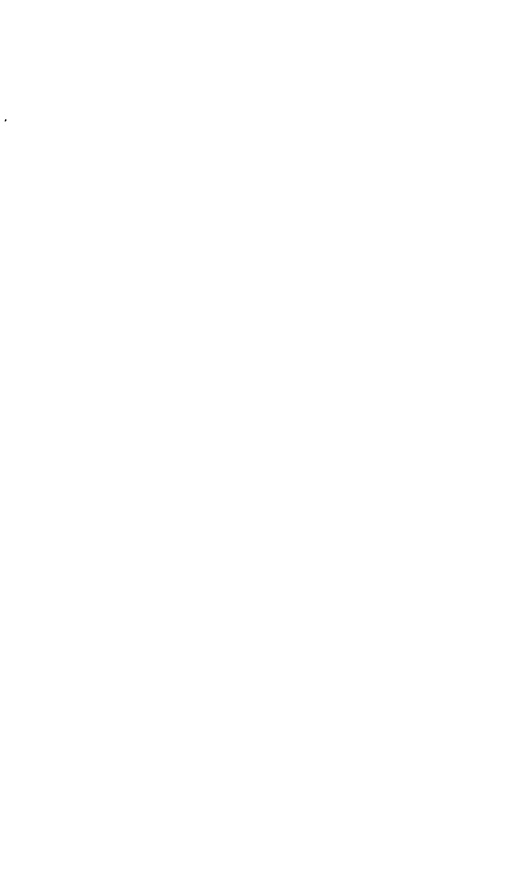
Ļ

२२ मेठ सागरमलजी सा. चौपड़ा, नाली (मारनाड़)

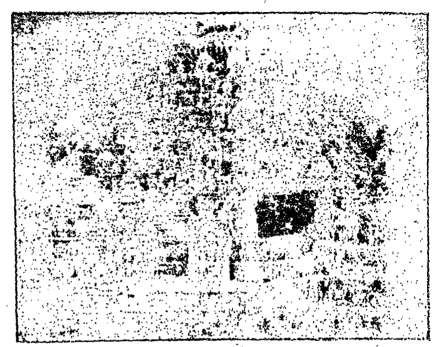
श्वभावतः परम् उदार जन हितैषी। मेसर्स देवीचन्द दलीचंद नई हतुमानगली वस्वई फर्म के मालिक। वस्वई में सर्व श्रेष्ठ छाता व्यापारी। साहित्यिक कार्यों के विशेष प्रेमी। सारवाड़ जैन युवक संघ के प्राण्।

२३ श्री सुगनचन्दजी त्रांचिलया, संथिया

प्रगतिशील गंभीर विचारक। साहित्य प्रेसी। तेरा पंथी जैन समाज के कर्मठ कार्य कर्ता व अगुज्ञती। हीरालाल प्रतापसल सोंथिया ( वीर भूमी बंगाल ) फर्स के मालिक। परम उदार।



## शिल्प कला के आदर्श नमूने



जैसलमेर में भ० शान्तिनाथजी का मन्दिर।



श्री लोद्रवा (जैसलमेर) में भ० पार्श्वनाथजी का मन्दिर

## [ विषयावतार ]

#### -040-

जैनधर्म, विशाल विश्व रूपी नन्द्रन वन का सुन्द्र पारिजात प्रसूत है। जिस प्रकार पारिजात पुष्प में समस्त नन्द्रन वन को अपने अनुपम सीरम से सुरिभत करने की शक्ति रही हुई है इसी तरह जैनधर्म में वह दिव्य शक्ति विद्यमान है कि वह अपने सिद्धान्त सौरभ से समस्त संसार के वायुमण्डल को सौरभान्वित कर सकता है। यह केवल आजंकारिक वर्णन या अतिरंजित प्रशंसा नहीं अपितु वास्तिविक सत्य है।

जैनधर्म विश्वशान्ति का शाश्वत स्रोत है। विश्व के आंगन में सुख और शान्ति रूपी सुधा का संचार एवं विस्तार करने का सर्वोपिर श्रेय यि किसी को है तो वह जैनधर्म को ही हो सकता है। इसमें शान्ति का स्रोत कोई सन्देह नहीं कि जैनधर्म ने ही सर्व प्रथम विश्व के सामने अहिंसा प्रधान संस्कृति प्रस्तुत की। जैनधर्म ही अहिंसामय संस्कृति का आद्य प्रऐता है। अहिंसा के द्वारा ही सची शान्ति मिल सकती है, यह ध्रुव सत्य है। हिंसा, वैर, प्रतिस्पर्धा और युद्ध की दारण विभीषिका से भयभीत बने हुए विश्व को इस सत्य की थोड़ी बहुत प्रतिती होने लगी है। आज सारा विश्व हिंसा और विनाश के साधनों से संत्रस्त है। सारा वायुमएडल सम्भावित महायुद्ध के मंभात में अशान्त और विद्युव्ध हो रहा है। चारों ओर अशान्ति का घोर अधंकार छा रहा है। ऐसे घोर अधंकार मय वातावरण में भी जैनधर्म का अहिंसा सिद्धान्त ही दूर-सुदुर तक चमकती हुई प्रकाश किरणों को फेंकने वाले प्रकाश स्तम्भ की शान्ति के मार्ग का निर्देश कर रहा है।

क्लेश, कलह, कटुता और क्रूर-क्रांति के कारण कहराती हुई मानवता को यदि कष्टों से मुक्ति पाना है तो सुख शान्ति के स्नोत रूप छहिंसा का आश्रय लिए बिना नहीं चल सकता। अशांति रूपी राजयसमा से , छुटकारा दिलाने वाली यही रामवागा महोपधि है। ऐसे शांति का स्रोत संकट काल में जो भी शांति दृष्टिगोचर होती है वह अहिंसा प्रधान जैन संस्कृति की ही अनुपम देन है अथवा यह कहना चाहिए कि यह ऋहिंसा से स्रोत-प्रोत जैनधर्म, इस रूप में विश्व के लिए अनुपम वरदान है।

जैनधर्म, श्रात्मा का श्रधिराज्य स्थापित करने वाला धर्म है। श्रध्यात्म इसकी त्राधार शिला है। यह भौतिकता के संकुचित चेत्र में त्राबद्ध न होकर अपध्यात्मिकता के विराट विश्व में उन्मुक्त होकर विचरण करने वाला है। इसका लच्य विन्दु इस दृश्यमान स्थूल संसार तक ही सीमिति नहीं वरन विराट अन्तर्जगत् की सर्वोपरि स्थिति प्राप्त करना है। यह वाह्य क्रिया काएड़ों को विशेष महत्व नहीं देने वाला, विशुद्ध आध्यात्मिक धर्म है।

जैनधर्म, महान् विजेताओं का धर्म है। इस धर्म के आद्य उपदेशक 'जिन' है जिसका अर्थ महान् विजेता है। विजेता का अर्थ—दूसरों को जीतने वाला नहीं अपितु अपने आपको जीतने वाला है। आत्म विजेता ही सचा विजेता है। रग्-संप्रास के विजेता सच्चे विजेता नहीं है क्योंकि उनकी विजय विजय पताका की तरह ही अस्थिर है। उनकी विजय कालान्तर में प्राज्य में परिणित हो सकती है। उनके द्वारा फहरायी हुई विजय-ध्वजा प्रतिच्रण हिल-हिलकर उस विजय की अस्थिरता को प्रकट करती है। जर्सन विचारक हर्डक ने कहा है:-

ं "बड़े बड़े रणसंप्रामों में विजय पाने वाला वीर है, प्रचरड सिहों क्रीं जीतने वाला वीर है परन्तु वह वीरों का भी वीर है-जो अपने ्यापको जीतता है।"

🐔 े जिनेश्वर देव परम अध्यात्मिक विजेता हैं। उन्होंने अपने प्रवंत श्रातम वर्ल के द्वारा समस्त अन्तरंग शत्रुओं पर विजय प्राप्त कर उज्ञतम आध्यात्मिक साम्राज्य प्राप्त किया है। ऐसे महान् विजेताओं का धर्म, जैन धर्म है।

चूं कि जैनधर्म महान् विजेताओं का धर्म है अतएव वह आत्मा की स्वतन्त्रता का उपाराक है। वह सानता है कि आत्मा में अनन्त राक्ति है। प्रत्येक आत्मा अपने पुरुषार्थ के द्वारा ही परमात्मा वन सकता है। उसे किसी दूसरे पर अवलन्त्रित रहने की आवश्यकता नहीं है। जैनधर्म का यह स्वावजन्त्रन मय सिद्धान्त मानव को मानव को दासता से मुक्त करता है। और उसे अपने परंप और चरम साध्य को प्राप्त करने के लिये अद्भूष्ट परणा प्रदान करता है। जैनधर्म, अपनी इस विशेषता के कारण ही अमणि धर्म कहलाता है। अमण् का अर्थ अम करने वाला होता है। किसी दैनिक या अदृष्ट राक्ति पर अवलन्त्रित न रह कर व्यक्ति अपना विकास अपने ही परिश्रम द्वारा कर सकता है, यह सिद्धान्त श्रमण संस्कृति की अनुपंस देन है।

भारतीय संस्कृति के विकास के इतिहास में जैनधर्म और संस्कृति का असाधारण योग रहा है। भारतीय संस्कृति में वैदिक, जैन और बौद्ध संस्कृति का विचित्र सामंजरय है। अतएव जैन संस्कृति की उपेचा करने से भारतीय संस्कृति का वास्तविक चित्र ही श्रंकित नहीं किया जा सकता है। सर पटमुख्य चेट्टी ने एक आपण में कहा है कि "जैनधर्म की यहता के विपय में कुछ कहना थेरे सामर्थ्य के वाहर की बात है। मैं अपने अध्ययन के आधार पर यह अधिकार पूर्वक कह सकता हूं कि भारतीय संस्कृति के विकास में जैनों ने आसाधारण योग दिया है। मेरा निजि विश्वास है कि यदि भारत में जैनधर्म का प्रभाव दृढ़ रहता तो हम सम्भवतः आज की अपेचा अधिक संगठित और महत्तर सारतवर्ष का दर्शन करते। जैनों की अपेचा करने से भारतीय इतिहास, सभ्यता और संस्कृति का सचा चित्र हमारी आँखों के सामने नहीं आ सकता।

#### भारतीय संस्कृति की दो धारायें

प्राचीन काल से भारतवर्ष में दो प्रकार की विचारधारायें चली विचारधारायें चली विचारधारायें ले प्रकट का रही हैं। इन विचार-धाराओं को 'समर्गा' और 'नाह्मगा' शब्दों से प्रकट किया जाता है। 'समर्गा' प्राफ़त का शब्द है इसके संकृति रूप "श्रमगा," 'समन' और "शमन" होते हैं। 'श्रमगा' शब्द इस वात को प्रकट करता है कि व्यक्ति अपना विकास अपने ही श्रम से कर सकता है। विकास पतन, सुख-दुःख, हानि लाभ और उत्कर्ष-अपकर्ष के लिये व्यक्ति स्वयं उत्तरदायी है। कोई दूसरा व्यक्ति उसका उद्धार या अपकार नहीं कर सकता। इस तरह आत्मा की शक्ति पर ही अवलम्बित रह कर पुरुषार्थ की प्रेरणा देने

वासी संस्कृति श्रमण संस्कृति कही जाती है। 'समन' शब्द का अर्थ है समानभाव रखने वाला। जो संस्कृति सब प्राणियों को अत्मवत् सममने की शिचा देती है, जो सब अत्माओं को समान अधिकार देती है, जिसमें वर्गगत या जातपांति गत भेद के लिये कोई अवकाश नहीं है, वह समन संस्कृति है। 'शमन' का अर्थ है अपनी वृतियों को शान्त रखना। इस तरह व्यक्ति तथा समाज का कल्याण श्रम, सम और शम रूप तीन तत्वों पर अवलियत है। इन तीनों को सूचिति करनेवाली संस्कृति श्रमण संस्कृति के नाम से पहचानी जाता है।

ब्रह्मण् संस्कृति का आधार 'ब्रह्म' है। इसका अर्थ है यज्ञ, पूजा, स्तुति श्रीर ईश्वर। ब्राह्मण संस्कृति इन्हीं तत्त्वों के चारों श्रीर घूमती है। वेद काल के प्रारम्भ में हमें प्रकृति पूजा दृष्टिगोचर होती है। अगिन, बायु, जल, सूर्य आदि की स्तुति विविध मंत्रों के द्वारा की इस भक्ति का अधिकार सबको प्राप्त था। उस समय किसी वर्ग विशेषा का अधिपत्यं न था। वर्ण-व्यवस्था को तथान नहीं था। स्त्री-पुरुष में प्रकार का भेद न था उस समय केवल भक्ती थी। इसके वाद परिवर्तित हो जाता है। ब्राह्मण वर्ग श्रपना प्रभुत्व स्थापित करता हुश्रा **दृष्टिगोचर होता** है। धर्म की आत्मा लुप्त होजाती है और बाह्य किया काएंडों को महत्व मिल जाता है। सामृहिक यज्ञ की वृद्धी हो जाती है और पुरोहित समाज का नेता वन जाता है। यज्ञों का महत्त्व बहुत अधिक बढ़ जाता है मोर वह जीवन का श्रनिवार्य अंग हो जाता है। यज्ञ करने का उद्देश्य सांसरिक वासनात्रों को पूर्ण करना हो जाता है। धन, पुत्र, राज्यविस्तार, शत्रुनाश या श्रीर किसी भैतिक स्वार्थ की पूर्ति करना है तो यज्ञ का श्राश्रय तिया जाता है। यज्ञ के लिए किया जाने वाला पाप भी पाप नहीं रहता है। जो व्यक्ति जितने अधिक यज्ञ करता है वह उतना ही अधिक धर्मात्मा सममा जाता है। नैतिकता, आदर्श और मानवता लुप्त हो जाती है श्रीर यज्ञ एवं की याज्ञियों का एकाधिपत्य स्थापति हो जाता है। इसके विषय में सर राधाकृष्णन् ने कहा है कि—तत्कालीन यज्ञ संस्था ऐसी दुकानदारी है जिसकी श्रात्मा मर गई है श्रीर जिसमें यजमान एवं पुरीहित में सौदे होते हैं। यदि यजमान श्रधिक दिच्छा। देकर वड़ा यज्ञ करता है तो उसे बड़े फल की प्राप्ति होती है और थोड़ी दिन्ए। देने से छोटे फल की। यह ऐसी

दुकारीदारी हो गई है जहां प्राहक को माल परखने का भी नैतिक ऋधिकार नहीं है। राज्याश्रय होने से ब्राह्मण वर्ग ने अपनी प्रतिष्ठा की सुरत्ता के लिये विविधविधान कर लिये जैसे कि वेद स्वयं प्रमाण है, ये नित्य हैं, इन्हें पढ़ने का अधिकार ब्राह्मणों को ही है (स्त्री शुद्रौ नाधीयेताम्) इत्यादि।

उत्तरोत्तर वैदिक कर्म काएडों और पुरोहितों को पोषणा मिलता गया। परन्तु उसका अर्थ यह नहीं है कि समस्त मस्तिष्क इन्हीं में कुंठित हो गया। इस दुकानदारी के साथ-साथ स्वतन्त्र और स्वस्थ विचारों का प्रवाह भी स्थान प्राप्त करता गया। उपनिषद् और विविध दार्शनिक परम्पराएँ उसी उपजाऊ मस्तिष्क की देन हैं। उपनिषद् काल में कर्मकाएडों का जोर कुछ कम हुआ और अध्यात्म की ओर मुकाव अधिक हो गया। सर राधाकृष्णान के शब्दों में उपनिषद् एक और वैदिक उपासना का विकसित रूप है और दूसरी और ब्राह्मण-युग की प्रतिक्रिया।

त्राह्मग्य-संस्कृति ने यज्ञ श्रोर ईश्वर के सर्वनियन्तृत्व को स्वीकार किया इससे माना जाने लगा कि भगवान् की जो इच्छा होगी, वही होगा। मनुष्य स्वयं कुछ नहीं कर सकता। इस भावना ने निर्वलता श्रोर श्रकमण्यता को जन्म दिया। व्यक्ति की पुरुषार्थ-भावना को धका लगा। इसके विरुद्ध श्रमग्य-संस्कृति यह विधान करती है कि मनुष्य या व्यक्ति स्वयं श्रपना विकास कर सकता है। वह श्रपने पुरुषार्थ से परम श्रोर चरम-विकास परमात्म-पद को प्राप्त कर सकता है। बाह्मग्य परम्परा में व्यक्ति श्रपने उद्धार के लिये सदा परमुखापेची रहा है। देवी-देवता, ईश्वर, ग्रह, नचन्न श्रादि सेंकड़ों ऐसे तत्व हैं जो व्यक्ति के भाग्य पर नियन्त्रग्य करनेवाला, स्वाश्रयी श्रोर श्रमन्त शक्ति सम्पन्न है। यह सब से प्रधान श्रोर मौलिक भेद है जो ब्राह्मग्य श्रोर श्रमग्य संस्कृति में पाया जाता है।

व्राह्मण्-संस्कृति में वर्ग-विशेष को महत्व प्राप्त है। व्राह्मण् चाहे जितना ही नैतिक दृष्टि से पतित क्यों न हो तो भी वह पूजनीय माना गया है। व्राह्मणों की प्रतिष्ठा बनाये रखने के लिए दूसरे वर्ग को अत्यन्त हीन और घृणास्पद समभा गया है। शृद्रों और क्षियों के प्रति उसमें घृणा के दर्शन होते हैं। इसके विरुद्ध अमण् संस्कृति किसी वर्ग के माहात्म्य को स्वीकार नहीं करती। वह स्पष्ट घोषित करती है कि वर्ग या व्यक्ति का कोई महत्व नहीं

है निसहत्व है तो गुर्गों का। जिस व्यक्ति में जितने अधिक गुरा हैं वह चाहे किसी भी जाति, वर्ग और श्रेणी का क्यों न हो, उतना ही अधिक सम्बद्धननीय है। जैन परम्यरा गुगा पूजक है, व्यक्ति पूजक नहीं। अमगा परम्परा में प्रत्येक व्यक्ति के लिए अपने कल्याण का मार्ग खुला हुआ हैं जब कि ब्राह्मण परम्परा में छमुक (ब्राह्मण) वर्ग ही धर्म का अधिकारी माना गया ह । श्रमण संस्कृति में बात्म विकास की प्रधानता है जब कि बाह्मण संकृति में इह लौकिक विकास का प्रावल्य है। अमण परम्परा का व्याधार तर्क और वृद्धि पर है। जब कि ब्राह्मण परम्परा का आधार भक्ति पर। श्रमण परम्परा में धर्म का खहर श्रहिंसा संयम श्रीर तप है। उसमें धर्म स्वयं संगत है अर्थात् अपने आप में साध्य है। भौतिक सम्पत्तियां के स्वामी देवता भी धर्मात्मा के चरणों में नमस्कार करते हैं श्रमण संस्कृति यह मनिती है कि सभी प्राणियों को जीवन प्रिय है, सुख अच्छा लगता है, दुखः प्रतिकृत है अतः किसी भी जीव को कष्ट पहुँचाना अयंकर पाप है। ब्राह्मण परम्परा में भी "मा हिंस्यात् सर्वभूतानि" का विधान तो है मगर वेद विहित हिंसा, हिंसा नहीं है यह कहकर हिंसा का अवलम्बन लिया गया है। इस तरह प्राचीन काल से भारत के आंगन में ये श्रमण और ब्राह्मण परस्परा चली त्रारही है। यह निःसंदेह सत्य है कि समय समय पर दोनों विचारवाराएँ एक दूसरे के त्रसाव से प्रभावित होती रही हैं। दोनों परम्परात्रों पर एक दूसरे का प्रभाव स्पष्ट रूप से लचित होता है।

श्रमण परम्परा में तत्कालीन ब्राह्मणोत्तर सब धार्सिकपरम्पराओं का समावेश हो जाता है, तद्पि बोद्ध और जैन परम्परा का ही उससे प्रधान रूप से बहुण होता है। बौद्ध परम्परा बुद्ध के द्वारा प्रवर्त्तत हुई जबिक जैन परम्परा का अस्तित्व इतिहास काल के पूर्व अत्यन्त प्राचीन काल में भी था। सनातन काल से जैन विचारधारा भारतीय धार्मिक जीवन को अनुप्राणित करती आई है। भगवान ऋपसदेव इस विचार धारा के आद्य प्रवर्त्तक हैं। बाह्मण परम्परा के पूर्व आयों के आगमन के पूर्व भी भारत में इस विचारधारा का अस्तित्व था, यह आजकल के निष्पच प्ररातत्ववेत्ताओं ने अपने अनुसंधानों से प्रकट किया है। भगवान ऋषमदेव का उद्घे ख प्राचीन तम बाह्मण प्रम्परा के सकता है। इस से यह सिद्ध होता है कि जैन धर्म कम से कम बाह्मण प्रम्परा के समानान्तर के रूप में था। इससे इस वात का

्खरडन हो जाता है कि जैनधर्म वेद्धंर्म की शाखा है। इस विषय का विवेचन पुरात्तत्व प्रकरण में किया जायगा।

जैनधर्म का आजतक का इतिहास अत्यन्त समुख्वल रहा है। भारतीय धार्मिक इतिहास इसकी युव्य गरिसा और गौरव गाथा से गौरवगाथा परिपूर्ण है। प्राचीन काल से जैनधर्म अपनी भव्य विचार सरणी का प्रभाव भारतीय अन्य धमों की विचार धाराओं पर डालता रहा है। भारत के दैनिक लोकजीवन पर जैन संस्कृति का अमिट प्रभाव भुलाया नहीं जा सकता। भारतीय लोकजीवन को जैनसंकृति ने बहुत उँचा उठाया है।

प्राचीन भारत के न केवल धार्मिक विलेक राजनैतिक, सामाजिक साहित्यिक, द्यार्थिक द्यार कलाकौशल के चेत्र में भी जैनधर्म का गौरवपूर्ण स्थान रहा है। धर्म द्योर व्यवहार के प्रत्येक चेत्र में इस धर्म ने द्यपनी वैज्ञानिकता के द्वारा नये जीवन, नई क्रान्ति, नवीन प्रकाश द्योर नवीन चेत्वा का संचार किया है। जिस जिस चेत्र में इसने प्रवेश किया उसकी नवीं रूप प्रदान किया।

जैनधर्म का प्रभाव उत्तर श्रीर दिन्त्ण भारत में समान रूप से पड़ा है। उत्तर भारत के शिलालेखों श्रीर श्रनुश्रुतियों से उन राजाश्रों की कीर्ति गाथाश्रों का पता चलता है जो जैनधर्म के श्रनुश्रायी या उसके संरच्छ थे। गुजरात के प्रसिद्ध सम्राट कुमार पाल जैन धर्म के परमानुयायी थे। दिन्त्ण भारत की जैन कीर्तियां इतिहास के प्रष्टुष्ट पर श्रंकित हैं। दिन्त्ण में १२ वीं शताब्दी तक ऐसा कोई राजवंश नहीं हुआ जिस पर जैनधर्म का प्रभाव नहीं पड़ा हो। कदम्ब, गंग, रह राष्ट्रकूट श्रीर कल चूर्य इन सब प्रमुख राजवंश का धर्म जैनधर्म था। उस समय जैनधर्म राष्ट्र धर्म था। राज्य प्रश्रय श्रीर राजनैतिक महत्व प्राप्त होने पर भी जैनाचार्यों ने कभी संकीर्णता को स्थान नहीं दिया। उन्होंने व्यक्तिगत खार्थ श्रीर श्रपने प्रमुख की कमी चिन्ता न की। किसी भी धर्म के प्रति उन्होंने संकीर्णता या हेष का व्यापार नहीं किया। राजनैतिक महत्व प्राप्त कर उन्होंने श्रहिंसा धर्म का श्रियक से श्रिषक प्रसार करने का प्रयत्न किया। जैनाचार्यों ने जनता को बैज्ञानिक दृष्टि से विचार करने का श्रयत्न किया। जैनाचार्यों ने जनता को बैज्ञानिक दृष्टि से विचार करने को बोधपाठ सिखाया। उन्होंने जनता को मनोवैज्ञानिक प्रथ प्रदर्शन किया।

जैनधर्म की वैज्ञानिक विचार धारा से भारत के धार्मिक चेत्र में विचार स्वातन्त्र्य का प्रवेश हुआ जिससे पुरोहित वाद के दुर्ग की नींव हिल गई। सामाजिक चेत्र में नवीन क्रान्ति हुई जिससे किसी भी वर्ण के जन्म-सिद्ध श्रेष्टत्व को अस्वीकृत किया गया। जातिपांति की दीवारें और ऊँच-नीच के भेद भाव दह गये। सद्गुणी शूद्र भी दुर्गुणी ब्राह्मण से श्रेष्ट है और धार्मिक चे में योग्यता के आधार पर हर एक वर्ण का पुरुष या श्री समान रूप से उच पद का अधिकारी है, यह जैनधर्म ने ही धोषित किया। धार्मिक और सामाजिक चेत्र में लोक तंत्रात्मक विचार धारा को जन्म देने का श्रेय जैनधर्म को ही है। जैनधर्म ने उत्पीड़ित, दिलत, शोषित और पितत सममे जाने वाले वर्ग का उद्घार किया, उसे समानता के स्तर पर स्थापित कर दिया।

जैनधर्म ने आचार में अहिंसा और विचार में अनेकान्त वार् को स्थान देकर धर्म और दर्शन की अनेक गुत्थियों का समाधान किया। धर्म और दर्शन के चेत्र में जैनधर्म की यह अनुपम देन है। जैनधर्म की साहित्य और कला सम्बन्धी देन भी अपूर्व है। इन सब बातों का विस्तृत विवेचन अगले पृष्टों में यथास्थांन किया जायगा। तात्पर्य यह है कि जैनधर्म और जैन संस्कृति ने भारतीय संस्कृति में एक नवीन जीवन का संचार किया है।

प्राचीन धर्मों के इतिहास में जैनधर्म का वैज्ञानिक धर्म के रूप में अत्यन्त गौरवमय स्थान है। न केवल भारतीय धर्मों में ही वरन विश्व के समस्त धर्मों में जैनधर्म का स्थान अन्य किसी धर्म की धर्मों में जैनधर्म का स्थान अपेचा किसी तरह कम महत्त्वपूर्ण नहीं है। जैनधर्म ने अपने सिद्धान्तों के रूप में वह बहुमूल्य उपहार समर्पित किया है जो आजतक किसी ने नहीं किया। जैनधर्म के सिद्धान्त विश्व की सबसे अधिक मूल्यवान सम्पति है। शताब्दियों तक जैनधर्म भारतवर्ष का प्रमुख धर्म रहा है। इस रूप में उसने जो सेवाएँ वजाई हैं उन्होंने ही उसे धर्मों के इतिहास में गौरवमय स्थान पर आसीन किया है।

विश्व में जितने धर्म प्रचितत हैं उनमें आध्यात्मिकता की दृष्टि से जैन धर्म का सर्वप्रथम स्थान है। आत्मा तत्व का सर्वप्रथम निरूपण जैन धर्म ने ही किया है ऐसा विद्वानों का अनुभव है। आत्म-अनात्मा की मीयांसा बैंदिक काल में स्पष्ट रूप से प्रतीत नहीं होती। उपनिषदों में आत्म तत्व की

विशेष विचारणा है, परन्तु जैनधर्म तो प्रारम्भ से ही जीव और अजीव तत्व का कथन करता आया है। विश्व के अधिकांश धर्मों का उद्देश्य और चरम साध्य ऐहिक और पारलौकिक भौतिक आभ्मुद्य मात्र है जब कि जैन धर्म का चरम साध्य भौतिक आभ्मुद्य को हेय मानकर आत्मा कि सर्वीच पराकाष्टा— परमात्म पद को प्राप्त करना है। श्रेयस को छोडकर निःश्रेयस की आराधना करना जैनधर्म का साध्य है। अतः आध्यात्मिक दृष्टि विन्दु से जैनधर्म का स्थान विश्व के समस्त धर्मों से ऊँचा है। जैनधर्म के सिध्दांत आध्यात्मिक होते हुए भी व्यवहारिक जगत् के लिए भी उनका बहुत अधिक महत्त्व है। आध्यात्मिक और व्यावहारिक—दोनों दृष्टियों। से जैनधम का बहुत ऊँचा स्थान है।

# जैनधर्म विश्व धर्म है

जैन धर्म परम उदार, ज्यापक और सार्वजनिक है। यह सर्वजनिहताय और सर्वजनसुखाय है। इसके सिद्धान्तों में संकीर्णता के लिये कोई स्थान नहीं है। इसमें जातिपांति का कोई भेद नहीं, राजा और रंक का पचपात नहीं, स्त्री और पुरुष के अधिकारों में विषमता नहीं है। यह मानव मात्र को ही नहीं पशु-पिचयों को भी धर्म का अधिकार प्रदान करता है है आचारांग सूत्र में कहा गया है कि:—

"जहा तुच्छस्स कत्थइं तहा पुण्णस्स कत्थइ, जहा पुण्णस्स कत्थइ तहा तुच्छस्स कत्थइं" अर्थात् जैनधर्म का उपदेष्टा साधक जिस भाव से अनासक्त भाव से रंक को उपदेश करता है उसी निष्काम भाव से वक्रवर्त्तीं आदि को भी उपदेश देता है और जिस भाव से चक्रवर्त्तीं आदि को उपदेश देता है उसी भाव से साधारण से साधारण व्यक्ति को भी उपदेश देता है । अर्थात् उसकी दृष्टि में श्रीमन्त और निर्धन का, राजा और रंक का उंच और नीच का भेद भाव नहीं होता । वह प्रत्येक व्यक्ति को अपने उपदेश का अधिकारी सममता है । जैनधर्म की छत्र छाया प्रत्येक देश का, प्रत्येक प्रान्त का प्रत्येक जाति का, प्रत्येक वर्ग का और प्रत्येक श्रेणी का व्यक्ति आश्रय पा सकता है। पतित से पतित व्यक्ति भी इसका अवलम्बन लेकर अपना कर सकता है।

जर्मनी के विद्वान् प्रो० हेल्मुथ फॉन ग्लास्नाप ने 'जैनधर्म' नामक

अपने प्रथ में लिखा है कि:— जैन अपने धर्म का प्रचार भारत में आकर वसे हुए शकादि म्लेच्छों में भी करते थे, यह बात 'कालकम्पार्य' की कथा से स्पष्ट है। कहा तो यह भी जाता है कि सम्राट अकवर भी जैनी होगया था। आज भी जैन संघ में मुसलमानों को स्थान दिया जाता है। इस प्रसंग में बुल्हर सां० ने लिखा था कि अहमदाबाद में जैतों ने मुसलमानों को जैती बनाने की प्रसंग वार्ता जनसे कही थी। जनी उसे अपने धर्म की विजय मानते थे। भारत की अनसे कही थी। जनी उसे अपने धर्म की विजय मानते थे। भारत की सीमा के बाहर के प्रदेशों में भी जैन उपदेशकों ने धर्म प्रचार के प्रयत किये थे। चीनी-यात्री होनसांग (६२५-६४५ई०) को दिगम्बर जैन साधु क्यापिशी (कपिश) में मिले थे - उनका उल्लेख उसके यात्रा विवरण में हैं। हिर्मद्राचार्य के शिष्य हंस परमहं स के विषय में यह कहा जाता है कि वे धम प्रचार के लिये तिब्बत (भोट) में गये और वहां बोदध ह किया है वहाँ जैनधर्म के प्रचार की मावना थी कि वे समुद्र पार भी धर्मानुयायी उपदेशकों में इतनी प्रचार की भावना थी कि वे समुद्र पार भी जा पहुंचते थे। ऐसी बहुत सी कथाएं मिलती है जिनसे विदित होता है कि ज न धर्मीपदेशकों ने दूर दूर के द्वीपों के अधिवासियों की ज नधर्म में दीचित किया था। महम्मद सा० के पहले जैनडपदेशक अरबस्थात भी गये थे। इस प्रकार की भी कथा है। प्राचीन काल में जैन व्यापारीगण अपने धर्म को सागर पार ले गये थे यह बात संभव है। अरव दार्शनिक तत्ववेता अवुल-अला (१७३-१०६८ ई०) के सिद्धान्तों पर स्पष्टतः जैन प्रभाव दीखता है। वह केवल शाकाहार करता था — दूध तक नहीं लेता था। दूध को पशुओं वह केवल शाकाहार करता था — दूध तक नहीं लेता था। यथा शक्ति वह निराहार के स्तन से खींच निकालना वह पाप सममता था। यथा शक्ति वह निराहार रहता था। मधु का भी उसने त्याग किया था क्योंकि मधुमिक्खयों को नष्ट करके मधु इकड़ा करने को वह अन्याय मानता था। इसी कारण वह छएडे भी नहीं खाता था। आहार और वस्त्रधारण में वह सन्यासी जैसा था। पर में लकड़ी की पगरखी पहनता था क्योंकि पशुचमें के व्यवहार को भी पाप मानता था । एक स्थल उसने नग्न रहने की प्रशंशा की है। उनकी मान्यता थी कि मिखारी की दिरम देने की अपेचा मक्ली की जीवन रचा · 黑紫紫紫紫紫紫紫紫紫绿绿绿紫紫紫紫紫紫紫紫紫紫

# \*\* जैनधर्म श्रीर पुरातत्व \*\*

जैनधर्म सर्वथा मौलिक श्रोर श्रत्यन्त प्राचीन धर्म है। इस के श्राविभीवसवन्धी काल का पता लगाने के लिये श्राज से
जैनधर्म की मौलिकता नहीं, सैंकड़ों वर्षों से विद्वानों की दौड़ धूप हो रही है।
श्रीर प्राचीनता इस सम्बन्ध में विभिन्न धारणायें हैं। कोई कुछ
कहता है तो कोई कुछ कहता है। कल्पनाश्रों के सहारे दौड़ने का
कहीं निश्चित श्रन्त नहीं होता। जैनधर्म श्रनादिकालीन है श्रतः इसके
श्रादिकाल का पता लगाना श्रसम्भवसा है।

जिस प्रकार यह सृष्टि-प्रवाह अनादि-अनन्त है। जो वस्तु अनादि होती है उसकी उत्पत्ति के सम्बन्ध में प्रश्न ही नहीं उठ सकता। जैसे काल चक्र अनादि और अनन्त है तो उसकी उत्पत्ति के लिए कोई प्रश्न नहीं होता। यही वात जैनधर्म के सम्बन्ध में समस्ती चाहिये। यह धर्म काल-प्रवाह के समान अनादि अनन्त है। जिस प्रकार चन्द्रमा की कलाएं घटती-बढ़ती रहती है इसी तरह जैन धर्म भी वृद्धि-हानि पाता रहता है वन्द्रमा अपनी समस्त कलाओं से प्रथ्वी को आप्लाहि कुण्णपत्त की अमावस्या को वह तिरोहित हो जाता है अपने समग्र रूप में प्रकाशित होता है और कभी ज्योति हीन हो जाती है। चन्द्रमा ज्योति हीन हो जाती है। चन्द्रमा ज्योति होन उत्पत्ति नहीं समभी जा

होता है इससे सूर्य का नवीन उत्पन्न होना नहीं माना जाता है वरन उसका उदय और अस्त होना समभा जाता है। ठीक इसी तरह जैन धर्म का विकास और हास होता रहता है। इस विकास और हास को उत्पत्ति और विनाश नहीं कहा जा सकता। इस अवसर्पिणी काल के तीसरे आरे में रिषमदेव ने जैन धर्म का पुनरुखान किया। जैन परिभाषा में धर्म का पुनरुखार कर तीर्थ स्थापन करनेवाले को तीर्थ कर कहा जाता है। प्रत्येक तीर्थ कर का काल जैन धर्म का उदयकाल है। एक तीर्थ कर के समय से दूसरे तीर्थ कर के जनम समय से पहले तक जैन धर्म उदित होकर पुनः अस्त हो जाता है। दूसरे तीर्थ कर पुनः उसका अभ्यत्थान करते हैं। इस दृष्टि से रिषमदेव से लगाकर महावीर पर्यंत चौबीस तीर्थ कर जैन धर्म के संस्थापक नहीं परंतु उसे नव-जीवन देनेवाले युगावतारी महापुरुष हैं।

जैन धर्म के प्राचीन इतिहास के संबंध में कितपय पाश्चात्य और पीर्वात्य इतिहासकार अनिमज्ञ रहे हैं। यही कारण है कि कितपय इतिहासकारों ने जैन धर्म के विषय में आंत अभिप्राय व्यक्त किये हैं। किसी ने इसे वैदिक धर्म का रूपांतर माना है और किसी ने इसे वैद्ध धर्म की शाखा मान कर महावीर को इसका संस्थापक माना है। सचसुच यह इतिहासकारों की अनिमज्ञता का परिणाम है। साथ ही यह भी कहना ही पड़ेगा कि इतिहास के विषय में जैन विद्वानों की उपेत्ता बुद्धि रही जिसके कारण जैन इतिहास अपने वास्तविक रूप में विश्व के सम्मुख नहीं आ सका। कितपय इतिहास अपने वास्तविक रूप में विश्व के सम्मुख नहीं आ सका। कितपय इतिहास अपने जैन धर्म को उसके मूल अन्यों से न समम कर उसके प्रतिद्वंद्वी धर्म अंति निर्णय पर पहुँचे हैं। अजैन संसार को प्रायः जो जैन धर्म का इतिहास विदित्त है वह बहुत कुछ आंत और गलत है। अब ज्यों क्यों ऐतिहासिक अन्वे-पण होता जा रहा है त्यों त्यों यह प्रकट होता जा रहा है कि जैन धर्म और जैन संस्कृति अति प्राचीन है।

आधुनिक इतिहास काल जिस समय से प्रारम्भ होता है उससे पूर्व जैन धर्म विद्यमान था यह अब इतिहास वेत्ताओं को भलीभांति विदित हो चुका है । इतिहास काल की परिधि चार पाँच हजार वर्ष के अन्दर ही सीमित है। उससे बहुत-बहुत प्राचीन काल में भी जैन धर्म का अस्तित्व था।

भेग जीन गौरव स्थातियां **भोग स्था**तियां जनगारव म्हातवा अन यहाँ यह प्रमाणित किया जाता है कि जैनधर्म नौद्ध धर्म से ही नहीं अपितु वेद धर्म से भी प्राचीन है। प्राचीन भारत में युख्य रूप से तीन धर्मी का प्रमुत्त्व रहा है:-जैनधर्म वौद्ध धर्म से सम्बन्ध में यहाँ विचार करना है। प्रथम बताना ठीक है यह तो निर्विवाद है कि बौध्द धर्म के संस्थापक बुध्द हैं। ये भगवान महावीर कि जैन धर्म ग्रीब्द धर्म से प्राचीन है और मौिलक है। के समकालीन हैं। इससे यह सिंध्द हैं कि बौंध्द धर्म लगभग अदाई हजार वर्ष पूर्व का है इससे पहले बीध्द धर्म का अस्तित्व नहीं था। आज के निष्पन् इतिहास वेताओं ने यह स्वीकार कर लिया है कि जैनध्म बुंध्द से बहुत इतिहास वत्तात्रा न यह स्वाकार कर लिया है कि जनधम बुध्द स बहुत पाश्चात्य विद्वानों ने जैनधर्म को बौध्द धर्म की शाखा मानने की जो गलती भास्तात्प विद्वाना न जनवम का बाज्य वम का साजा मानन का जा पालता की है उसका संशोधन हो जाता है। उक्त विद्वानों ने वस्तुस्थिति का परिपूर्ण ह्यान प्राप्त करने के पहले ही पूर्वप्रह के कारण दोव में फंसकर गलत राय कायम कर ली है। केवल अपने पूर्वमह के कारण किये गये अनुमान के वेल पर जैन धर्म के सम्बंध में ऐसा गलत अभिप्राय व्यक्त करके इंहोंने

क वण्णु पर जान वस प्र प्राप्त में प्राण पाणा आस्त्राच व्यक्त कर व उसके साथ ही नहीं परंतु वास्तविकता के साथ न्य्याय किया है। इन विद्वानों के इस अम का कारण यह है कि जैनधर्म और बौध्द भर्म के कुछ सिद्धांत आपस में मिलते जुलते हैं। भगवान महावीर और बुध्द ने तत्कालीन वैदिक हिंसा का जोरदार विरोध किया था और बाह्यगों अल् न तत्कालान वाद्रमा १९५१ मा भारपार विषया था आहर आस्त्रात की अभित्रस्त किया था इसलिए ब्राह्मण लेखकों ते इन दोनों भी अख्य प्रता का आस्त्ररत क्षित्रा था इत्यालय श्रास्त्रण लखका व इन दाना यह अम हुआ कि जैन धर्म बीध्द धर्म की एक शाखा है। उपरी समानता को देखकर और दोनीं धर्मी के मौतिक भेद की उपेता करके इन विद्वानों ने यह गलत श्रमुमान बांधा था। जर्मनी के प्रसिध्द प्रोफेसर हर्मन जेकोवी ने जैनधर्म और वौध्द धर्म के सिष्ट्रांतों की बहुत छानवीन की हैं. और इस विवय पर वहुत अच्छा प्रकाश डाला है। इस महापिराडव ने अकाद्य प्रमाणों से यह सिध्द कर दिया THE REPORT (EE) BURNER WARREN

है कि जैनधर्म की उत्त्पत्ति न तो महावीर के समय में श्रोर न पार्श्वनाथ के समय में हुई किंतु इससे भी बहुत पहले भारत वर्ष के श्राति प्राचीन काल में यह श्रपनी हस्ती होने का दावा रखता है।

जैनधर्म वौध्दधर्म की शाखा नहीं है, बल्कि एक स्वतंन्त्र धर्म है। इस वात को सिध्द करने के लिए अध्यापक जेकोबी ने बौध्दों के धर्मअन्थों में जैनों का और उनके सिध्दांतों का जो उल्लेख पाया जाता है उसका दिख्शन कराया है और वड़ी योग्यता के साथ यह सिद्ध कर दिया है कि जैनधर्म बौद्धधर्म से प्राचीन है। अब यहाँ यह दिख्शन करा देना उचित है कि बौद्धों के धर्मशास्त्रों में कहाँ २ बैनों का उल्लेख पाया जाता है:—

- (१) मिक्समिनकाय में लिखा है कि महावीर के उपाली नामक अवक ने बुद्धदेव के साथ शास्त्रार्थ किया था।
- (२) महावगा के छठे अध्याय में लिखा है कि सीह नामक आवक ने जो कि महावीर का शिष्य था, बुध्ददेव के साथ भेंट की थी।
- (३) अंगुतर निकाय के तृतीय अध्याय के ७४ वें सूत्र में वैशाली के एक विद्वान् राजकुमार अभय ने निगंन्थ अथवा जैनों के कर्म सिध्दांत का वर्णन किया है।
- (४) अगु'तर निकाय में जैनश्रावकों का उल्लेख पाया जाता है और उनके धार्मिक आधार का भी विस्तृत वर्णन मिलता है।
- (४) समन्नफल सूत्र में बौद्धों ने एक भूल की है। उंहोने लिखा है कि सहावीर ने जैनधर्म के चार महात्रतों का प्रतिपादन किया किन्तु ये चार महात्रत महावीर से २४० वर्ष पूर्व पार्श्वनाथ के समय माने जाते थे। यह भूल बड़े महत्त्व की है क्योंकि इससे जैनियों के उत्तराध्ययन सूत्र के तेवीसवें (२३) अध्ययन की यह बात सिध्द हो जाती है कि तेवीसवें तीर्थं द्वर पार्श्वनाथ के अनुयायी महावीर के समय में विद्यमान थे।
- (६) बौडों ने अपने सूत्रों में कई जगह जैनों को अपना प्रतिस्पर्धी माना है किंतु कहीं भी जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा या नवस्थापित नहीं लिखा।

And Assert Asser भें हैं 🖈 जैन-गौरव-सातियां 🖈 💛 हैं हैं हैं अब यहाँ यह प्रमािगत किया जाता है कि जैनधर्म बौद्ध धर्म से ही नहीं प्राचीन भारत में मुख्य रूप से तीन धर्मों का प्रभुत्त्व रहा है:
प्राचीन है

सम्वन्ध में यहाँ विचार करना है। गणम इन तीनों के सम्बन्ध में यहाँ विचार करना है। प्रथम बताना ठीक है यह तो निर्विवाद है कि बौध्द धर्म के संस्थापक बुध्द हैं। ये भगवान महावी-के समकालीन हैं। इससे यह सिंध्वं हैं कि बौंध्वं धर्म लगभग अब्राई हजार व पूर्व का है इससे पहले बीध्द धर्म का अस्तित्व नहीं था। आज के निष्द इतिहास वेताओं ने यह स्वीकार कर लिया। है कि जैनधर्म बुध्द से बहुत इतिहास वत्ताओं न यह स्वाकार कर क्या है। के जनधम बुध्द स बहुत पहले ही प्रचितित था । इससे लेथित्रिज, एलिफिल्टन, त्रे वर, वार्थ आदि पहल हा अपालत था। इसस लघारण, उत्तापाटन, अवस, वाय आद प्राच्यात्य विद्वानों ने जैनधर्म को बीध्द धर्म की शाखा मानने की जो गलती भास्त्रात्य विद्वानाः न जनवम का वान्द्र वस का साखा मानन का जा भावता की है उसका संशोधन हो जाता है। उक्त विद्वानों ने वस्तुश्थिति का परिपूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के पहले ही पूर्वप्रह के कारमा दोव में फंसकर गनत राय कायम कर ली है। केवल अपने पूर्वग्रह के कारण किये गये अनुमान के बल पर जैन धर्म के सम्बंध में ऐसा गलत अभिप्राय व्यक्त करके इंहोंने उसके साथ ही नहीं परंतु वास्तविकता के साथ न्याय किया है।

इन विद्वानों के इस श्रम का कारण यह है कि जैनधर्म और बौध्द धर्म के कुछ सिद्धांत आपस में मिलते जुलते हैं। मगवान महावीर और बुध्व ने तत्कालीन वैदिक हिंसा का जोरदार विरोध किया था और बाह्यगों अंत म तत्माणाम पाउम १९५१ मा आपका पाउम पाउम पाउम भावाणा की अखरड सत्ता को अभित्रस्त किया था इसलिए बाह्मगा लेखकों ने इन दोनों धर्मी को एक कोटि में रख दिया । इस समानता के कारगा इन विद्वनों को यह श्रेम हुआ कि जैन धर्म बौध्द धर्म की एक शाखा है। उपरी समानता की देखकर और दोनीं धर्मी के मीलिक भेद की उपेता करके इन विद्वानों ने यह गलत त्र्रमान बांधा था। जर्मनी के प्रसिध्द प्रोफेसर हर्मन जेकोबी ने जैनधर्म और बौध्द धर्म के सिंह्नांतों की बहुत छानवीन की हैं और इस विषय पर वहुत अच्छा भे भिष्दाता का बहुत आग्याम का ए आर इस विवास अर्था अर्था प्रकाश डाला है। इस महापरिड्य ने अकाट्य प्रमाणों से यह सिंध्द कर दिया

THE REPORT OF ESTABLISHED OF THE PERSON OF T

े है कि जैनधर्म की उत्त्पत्ति न तो महावीर के समय में और न पार्श्वनाथ के समय में हुई किंतु इससे भी वहुत पहले भारत वर्ष के अति प्राचीन काल में यह अपनी हस्ती होने का दावा रखता है।

जैनधर्म वौध्दधर्म की शाखा नहीं है, विलक एक स्वतंन्त्र धर्म है। इस वात को सिध्द करने के लिए अध्यापक जेकोवी ने वौध्दों के धर्मप्रनथों में जैनों का और उनके सिध्दांतों का जो उल्लेख पाया जाता है उसका दिग्दर्शन कराया है और बड़ी योग्यता के साथ यह सिद्ध कर दिया है कि जैनधर्म बौद्धधर्म से प्राचीन है। अब यहाँ यह दिग्दर्शन करा देना उचित है कि बौद्धों के धर्मशास्त्रों में कहाँ २ जैनों का उल्लेख पाया जाता है:—

- (१) मिक्सिमनिकाय में लिखा है कि महावीर के उपाली नामक अवक ने बुद्धदेव के साथ शास्त्रार्थ किया था।
- (२) महावग्ग के छठे अध्याय में लिखा है कि सीह नामक श्रावक ने जो कि महावीर का शिष्य था, बुध्ददेव के साथ मेंट की थी।
- (३) अंगुतर निकाय के तृतीय अध्याय के ७४ वें सूत्र में वैशाली के एक विद्वान राजकुमार अभय ने निग न्थ अथवा जैनों के कर्म सिध्दांत का वर्णन किया है।
- (४) अगु तर निकाय में जैनश्रावकों का उल्लेख पाया जाता है और उनके धार्मिक आधार का भी विस्तृत वर्णन मिलता है।
- (४) समन्नफल सूत्र में बौद्धों ने एक भूल की है। उंहोने लिखा है कि महावीर ने जैनधर्म के चार महान्नतों का प्रतिपादन किया किन्तु ये चार महान्नत महान्नर से २५० वर्ष पूर्व पार्श्वनाथ के समय माने जाते थे। यह भूल बड़े महत्त्व की है क्योंकि इससे जैनियों के उत्तराध्ययन सूत्र के तेवीसवें (२३) अध्ययन की यह बात सिध्द हो जाती है कि तेवीसवें तीर्थें इर पार्श्वनाथ के अनुयायी महानीर के समय में विद्यमान थे।
- (६) बौडों ने अपने सूत्रों में कई जगह जैनों को अपना अतिस्पर्धी माना है किंतु कहीं भी जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा या नवस्थापित नहीं तिखा।

- (७) मंखिललपुत्र गोशालक महावीर का शिष्य था परंतु बाद में वह एक नि नवीन सभ्प्रदाय का प्रवर्त्तक वन गया था। इसी गोशालक छोर उसके सिध्दातों का वौध्द धर्म के सूत्रों में कई स्थानों पर उल्लेख मिलता है।
- (प) बौद्धों ने महावीर के सुशिष्य सुधर्माचार्य के गौत्र का और महावीर के निर्वाण स्थान का भी उल्लेख किया है। इत्यादि २

प्रोफेसर जैकोवी महोदय ने विश्वधर्म काँग्रेस यें अपने भाषण का उपसंहार करते हुए कहा था कि :-

In conclusion let meassert my conbichon that Jainism is an original system quite distinct and independent from all others and that therefore it is of great importance for the study of philosophical thought and religious life in ancient India.

अर्थात-अंत में मुमे अपना दृढ निश्चय व्यक्त करने दीजिये कि जैनधर्म एक मौतिक धर्म है। यह सब धर्मों से सर्वथा अत्रग और स्वतंत्र धर्म है। इसित्वए प्राचीन भारतवर्ष के तत्त्वज्ञान और धार्मिक जीवन के अभ्यास के तिए यह बहुत ही महत्त्वकाहै।"

जेकोवी साहव के उक्त वक्तव्य से यह सिध्द हो जाता है कि जैनधर्म बौद्धधर्म की शाखा नहीं है 'इतना ही नहीं, किसी भी धर्म की शाखा नहीं है। वह एक मौतिक, स्वतन्त्र और प्राचीन धर्म है"

कई विद्वानों का यह अमपूर्ण मत है कि जैनधर्म वेदधर्म की शाखा है और उसके आदि प्रवर्तक पार्श्वनाथ (५००-००० जैनधर्म बेदधर्म से ईसा से पूर्व) है। इस आमक मान्यता के मृत भी प्राचीन है में जो कारण है वह यही है कि इन विद्वानों ने जैनधर्मका अध्ययन जैनशास्त्रों से नहीं किया लेकिन वेदधर्म के प्रन्थों में जैनधर्म का जो हप चित्रित है उसीको सत्य मानकर उहोंने अपना अनुमान खड़ा किया है। अशुष्ट आधारों की िसत्ती पर खड़ा किया हुआ अनुमान भी अशुष्ट ही होता है।

\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€

जैन साहित्य को इसके प्रतिस्पर्धियों के द्वारा वहुत चित उठानी पड़ी है, इसिलए अपने अवशिष्ट साहित्य की सुरचा के लिए डैनियो ने उसे भएडारों में रख दिया था। आगे चलकर इस ओर लच्य की न्यूनता से वह साहित्य दीमकों का शिकार होगया। इस परिस्थिति से वचकर भी जो साहित्य विद्यमान रहा है वह भी विद्वानों को उपलब्ध नहीं है। इसका कारण साहित्य विद्यमान रहा है वह भी विद्वानों को उपलब्ध नहीं है। इसका कारण भएडारों के स्वामियों की अदूरदर्शिता और समय को पहचानने की अकुशलता है। ऐसी स्थिति में, जबिक जैनसाहित्य पर्याप्त मात्रा में अनुपलब्ध था तब पुरातत्त्व की खोज करते समय पूर्वीय भाषाएँ जानने वाले युरोप के विद्वानों को, जैनधर्म का ज्ञान प्राप्त करने के लिए ब्राह्मण प्रन्थों का आश्रय लेना पड़ा। वहाँ उन्हें जैनधर्म का जो विकृत रूप दिखाई दिया उस पर से ही उन्होंने अपने अनुमान वाँधे। यही कारण है कि वे सत्य को न पा सके और भ्रान्त विचारों पर जा पहुँचे।

श्रव वेद्धर्म के मान्य वेदों, पुराणों श्रीर श्रन्य ग्रन्थों के उद्धरण देकर यह सिद्ध करेंगे कि जैनधर्म वेद काल से पहले भी श्रास्तित्त्व में था। इसके पहले काल कम की दृष्टि से एक वात उल्लेख करना श्रावश्यक है वह यह है कि:—

शाकटायन एक जैन वैयाकरण् थे। ये आचार्य किस काल में हुए इसका प्रामाणिक कोई उल्लेख नहीं मिलता, तद्दिप यह निर्विवाद है कि ये इसका प्रामाणिक कोई उल्लेख नहीं मिलता, तद्दिप यह निर्विवाद है कि ये आचार्य प्रसिध्द वैयाकरण् पाणिनि से बहुत प्राचीन है। इसका करण् यह आचार्य प्रसिध्द वैयाकरण् पाणिनि से बहुत प्राचीन हैं। इसका करण् यह है कि पाणिनि रिष ने अपनी अष्टाध्यायी में "ज्योर्लघुप्रयत्नतरः शाकटायन की इत्यादि सूत्रों में शाकटायन का नामोल्लेख किया है जो शाकटायन की पाणिनि से प्राचीनता को प्रमाणित करता है। अब विचारना है कि पाणिनि का समय कौनसा है ? इतिहासकारों और पुरातत्त्वविदों ने महर्षि पाणिनि का समय ईस्वी सन् पूर्व २४०० वर्ष वतलाया है। इससे सिद्ध होता है कि का समय ईस्वी सन् पूर्व २४०० वर्ष वतलाया है। इससे सिद्ध होता है कि पाणिनि रिष आज से चार हजार तीन सो पचास वर्ष पूर्व हुए हैं। पाणिनि रिष आज से चार हजार तीन सो पचास वर्ष पूर्व हुए हैं। शाकटायन इससे भी प्राचीन हैं। इसका नाम यास्क के निरुक्त में भी आता शाकटायन इससे भी प्राचीन हैं। इसका नाम यास्क के निरुक्त में शाकटायन इससे पाणिनि से कई शताब्दियों पहले हुए हैं। रामचन्द्र घोष ने हैं। ये यास्क पाणिनि से कई शताब्दियों पहले हुए हैं। रामचन्द्र घोष ने अपने 'पीप इन्टु दी वैदिक एज' नामक प्रन्थ में लिखा है कि 'यास्स कृति निरुक्तको हम बहुत प्राचीन सममते हैं। यह प्रन्थ वेदों को छोड़कर संस्कृत के स्वसे प्राचीन साहित्य से सम्बन्ध रखता है। इस बात से यही सिद्ध होता है सबसे प्राचीन साहित्य से सम्बन्ध रखता है। इस बात से यही सिद्ध होता है

कि जैनधर्म का अस्तित्व यास्क के समय से भी बहुत पहले था। शाक टायन का नाम रिग्वेद की प्रति शाखाओं में और यजुर्वेद में भी आता है।

शाकटायन जैन थे, इस बात का प्रमाण ढूंढने के जिए अन्यत्र जाने की आवश्यकता नहीं। उनका रचित व्याकरण ही इस बात को सिद्ध करता है। वे अपने व्याकरण के बाद के अन्त में लिखते हैं:- "महा श्रमण संघाधि पतेः श्रत केविल देशीयाचार्यस्य शाकाटायनस्य कृती"। उक्त लेख में आये हुए 'महा श्रमणसंघ' और श्रुत के विल शब्द जैनों के पारिसाधिक घरेल शब्द हैं। इनसे निर्विवाद सिध्द होता है कि शाकटायन जैन थे। इस बात से यह सिद्ध हो जाता है कि पाणिनि और यास्क के पहले भी जैन धर्म विद्यमान था।

वैदिक धर्म के प्राचीन प्रन्थों से भी यह सिद्ध होता है कि उस समय भी जैनधर्म का अस्तित्व था। वेदधर्म के सर्वमान्य रामायण और महा भारत में भी जैनधर्म का उल्लेख पाया जाता है। रामचन्द्र के कुल पुरोहित विशिष्टजी के बनाये हुए योगविशिष्ट प्रन्थ में ऐसा उल्लेख है:-

> नाहं रामो न मे वाच्छा भावेषु च न मे मनः । शान्तिमास्थातुमिच्छामि स्वात्मन्येव जिनो यथा॥

भावार्थः – रामचन्द्रजी कहते हैं कि मैं राम नहीं हूँ, मुफे किसी पदार्थ की इच्छा नहीं है; मैं जिनदेव के समान अपनी आत्मा में ही शान्ति स्थापित करना चाहता हूँ।

इससे स्पष्ट प्रकट होता है कि रामचन्द्रजी के समय में जैनधर्म और जैनतीर्थक्कर का अस्तित्व था। जैनधर्मा जुसार वीसवं तीर्थक्कर श्री मुनिसुव्रत स्वामी के समय में रामचन्द्र जी का होना सिद्ध है। महाभारत के आदि पर्व के तृतीय अध्याय में २३ और २६ वें श्लोक में एक जैन मुनि का उल्लेख है। शान्ति पर्व ( मोच धर्म अध्याय २३६ श्लोक ६ ) में जैनों के सुप्रद्धि सप्तसंगी नय का वर्णन हैं।

त्राधुनिक कितपय इतिहासकारों की ऐसी मान्यता है (यद्यपि जैनों को यह स्वीकृत नहीं ) कि महाभारत ईसा से तीन हजार वर्ष पहले तैयार हुआ था श्रोर रामचन्द्र जी महाभारत से एक हजार वर्ष पहले विद्यमान थे। इस पर से कहा जा सकता है कि रामचन्द्र जी के समय में (चाहे वह कीन भा भी हो ) जैनधर्म का अस्तित्व था। रामचन्द्रजी के काल में जैनधर्म का अस्तित्व सिध्दे हो जाने पर वेद्व्यास के समय में उसका अस्तित्व सिद्ध करने की कोई आवश्यकता नहीं रह जाती है। तदिष वेद व्यास ने अपने ब्रह्म सूत्र '' नैकिस्मिन्न संभवात् ' कहकर जैन दर्शन के स्याद्वाद सिध्दान्त पर आचेप किया है। अगर उस समय जैन दर्शन का स्याद्वाद सिध्दान्त विकसित न हुआ होता तो वेद व्यास उस पर लेखनी नहीं उठाते। यद्विप वेद्व्यास ने स्याद्वाद के जिस रूप पर आचेप किया है वह स्याद्वाद का शुध्द रूप नहीं—विकृत रूप है। तदिप इससे यह तो भलीभांति सिद्ध हो जाता है कि वेद व्यास से समय में जैन दर्शन का मौलिक सिध्दान्त स्याद्वाद प्रचलित था। रामायण महा भारत से जैनधर्म का अस्तित्व सिध्द हो जाने पर अब पुराणों को देखना चाहिए।

त्रठारह पुराण महर्षि व्यास के द्वारा रचित माने जाते हैं। ये व्यास महर्षि महाभारत के समयवर्त्ती वतलाये जाते हैं। चाहे कुछ भी हो हमें यह देखना है कि पुराण इस विषय में क्या कहते हैं ? शिव पुराण में रिषमनाथ भगवान का उल्लेख इस प्रकार से किया गया है:──

> कैलाशे पर्वते रम्ये वृषभोऽयं जिनेश्वरः। चकार स्वावतारक्च सर्वज्ञः सर्वगः शिवः॥

इसका अर्थ यह है कि-केवल ज्ञान द्वारा सर्व व्यापी, कल्याण स्वरूप, सर्व ज्ञान जिनेश्वर रिपभदेव सुन्दर कैलाश पर्वत पर उतरे। इसमें आया हुआ 'वृषभ' और 'जिनेश्वर' शब्द जैनधर्म को सिध्द करते हैं क्योंकि 'जिन' और 'अर्हत्' शब्द जैन तीर्थङ्कर के लिवे रूढ है। ब्रह्माएड पुराण में इस प्रकार लिखा है:—

"नाभिस्त्वजनयत्पुत्रं मरुदेव्यां मनोहरम् रिषसं चत्रियक्येष्ठं सर्वचत्रस्य पूर्वजम् ॥ रिषभाद् भरतो जज्ञे वीरः पुत्रशताप्रजो-। ऽभिपिक्वय भरतं राज्ये महाप्रज्ञज्यामास्थितः॥"

"इह हि इत्त्वाकुकुल वंशोद् भवेन नाभिसुतेन मरुदेन्याः नन्दनेन महादेवेन रिषभेगा दशप्रकारो धर्मः स्वयमेवाचीर्गः केवल ज्ञानलाभाच प्रवर्त्तितः"। \$०<\$\$०<\$ केन-गौरव-समृतियां ★ \$०<\$\$०<

त्रर्थातः—नाभिराजा और मरुदेवी रानी से मनोहर, चित्रयवंश का पूर्वज 'रिषम' नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। रिषमनाथ के सौ पुत्रों में सबसे वड़ा पुत्र श्रवीर 'भरत' हुआ। रिषमदेव भरत को राज्यारूढ़ करके प्रवर्जित होगय। इस्वांकुवंश में उत्पन्न नाभिराजा और मरुदेवी के पुत्र रिषम ने चमा मादव आदि दस प्रकार का धर्म स्वयं धारण किया और केवल ज्ञान पाकर उसका प्रचार किया।

स्कन्द पुराण में भी लिखा है:—

त्रादित्यप्रमुखाः सर्वे वध्दाञ्जलय ईहशं।
ध्यायन्ति भावतो नित्यं यदङ्गियुगनीरजं॥
परमात्मानमात्मानं लसत्केवलानिर्मलम्।
निरञ्जननिराकारं रिषभन्तुमहा रिषिम्"

भावार्थः—रिषमदेव, परमात्मा, केवल ज्ञानी, निरञ्जन, निराकार, और महर्षि हैं। ऐसे रिषभदेव के चरण युगल का आदित्य आदि सूर-नर भावपूर्वक अञ्जलि जोड़कर ध्यान करते हैं। नागपुराण में इस प्रकार उल्लेख है:—

श्रकारादि हकारान्तं मूर्घाधोरेफ संयुतम् । नाद्विन्दुकलाकान्तं चन्द्रमण्डलसन्निभम्।। एतद्दे वि परं तत्त्वं यो विजानाति तत्त्वतः। संसारवन्धनं छित्वा सगच्छेत् परमां गतिम्।।

अर्थात्—जिसका प्रथम अत्तर 'अ' और अन्तिम अत्तर 'ह' है, जिसके ऊपर आधारेफ तथा चन्द्रविन्दु विराजधान है ऐसे "अहं को जो सच्चे रूप में जान लेता है, वह संसार के वन्धन को काटकर मोत्त को प्राप्त करता है।

बहुमान्य मनुस्मृति में मनु ने कहा है:—

मरुदेवी च नाभिश्च भरते कुलसत्तमाः। त्रष्टमो मरुदेव्यां तु नाभे जति उरुक्रमः॥ दर्शयन् वर्से वीराणां सुरासुरनमस्कृतः। नीतित्रितयकर्तां यो युगादौ प्रथमो जिनः॥

भावार्थ—इस सारतवर्ष में 'नाभिराय' नाम के कुलकर हुए। उन नाभिराय के मरुदेवी के उदर से मोच माग को दिखाने वाले, सुर-असुर

及另类数据深层数据表现(0s)接法数数数数数数数数数数数

े द्वारा पूजित, तीन नीतियों के विधाता प्रथम जिनेश्वर त्र्रार्थात् रिषमनाथ सत्युग के प्रारम्भ में हुए।

'रिषभ' शब्द के सम्बन्ध में शंका को अवकाश ही नहीं है। वाचरपित कोष में 'रिषभदेव' का अर्थ 'जिनदेव' किया है। और शब्दार्थ चिन्तामणि में 'भगवदवतारयेदे आदिजिने—अर्थात् भगवान् का अवतार और प्रथम जिनेश्वर किया गया है।

पुराणों के उक्त अवतरणों से यह स्पष्ट हो जाता है कि पुराणकाल के पहले जैनधर्म था। इसके अतिरिक्त भागवत के पांचवे स्कन्ध के चौथे पांचवें और छठे अध्याय में प्रथम तीर्थं क्कर रिषभदेव को आठवां अवतार वतलाकर उनका विस्तृत वर्णन किया गया है। भागवत पुराण में यह लिखा है कि 'सृष्टि की आदि में बहा ने स्वयंम्भू मनु और सत्यरूपा को उत्पन्न किया। रिषभदेव इनसे पांचवीं पीढ़ी में हुए। इन्हीं रिषभदेव ने जैनधर्म का प्रचार किया। इस पर से यदि हम यह अनुमान करें कि प्रथम जैन तीर्थं क्कर रिषभदेव मानव जाति के आदि गुरु थे तो हमारा विश्वास है कि इस कथन में कोई अत्युक्ति न होगी।

दुनिया के अधिकांश विद्वानों की मान्यता है कि आधुनिक उपलब्ध समस्त प्रन्थों में वेद सबसे प्राचीन है अतएव अब वेदों के आधार पर यह सिद्ध करने का प्रयत्न करेंगे कि वेदों की उत्पत्ति के समय जैनधर्म विद्यमान था। वेदानुयायियों की मान्यता है कि वेद ईश्वर-प्रणीत हैं। यद्यपि यह मान्यता केवल श्रद्धागम्य ही है तद्पि इससे यह सिद्ध होता है कि सृष्टि के प्रारम्भ से ही जैनधर्म प्रचलित था क्योंकि रिग्वेद, यजुर्वेद, और सामवेद और अथर्ववेद के अनेक मन्त्रों में जैन तीर्थक्करों के नामों का उल्लेख पाया जाता है।

रिग्वेद में कहा है:—

आदित्या त्वगिस आदित्यसद् आसीद् अस्त आद्द्या वृषभो तरित्तं जिममीते वारिमाणं। पृथिव्याः आसीत् विश्वा भुवनानि समाडिवश्वे तानि वरुणस्य व्रतानि । ३०। अ०३।

अर्थ तू अखण्ड पृथ्वी मण्डल का सार त्वचा स्वरूप है, पृथ्वीतल का भूषण है, दिव्यज्ञान के द्वारा आकाश की नापता है, ऐसे हे वृषभनाथ सम्राट! इस संसार में जगरचक व्रतों का प्रचार करो।

XXXXXXXXXXXX(50)XXXXXXXXXXXXXXX

छाह निवसिष सायकानि धन्वाह भिष्कं यजतं विश्वरूपम् (छ. १ छ. ६ व. १६) छाह जिदं दयसे विश्वं भवसुवं न वा छो जीयो रुद्रत्वदास्ति (छ. २ छ. ७. व. १७)

अर्थ—हे अहँनदेव ! तुम धर्मरूपी वाणों को, सदुपदेश रूप धनुष को, अनन्त तानरूप आभूषण को धारण किये हुए हो । हे अईन ! आप जगत्प्रकाशक केवल ज्ञान प्राप्त हो, संसार के जीवों के रचक हो, काम क्रोधादि शत्रु समूह के लिए भंयकर हो, आपके समान अन्य बलवान नहीं है ।

ॐ रत्त रत्त अरिष्टनेमि स्वाहा । वामदेव शान्त्यर्थ मनुविधीयते सोऽस्माकं अरिष्टनेमि स्वाहा ।

ॐ त्रैलोक्य प्रतिष्ठितान् चतुर्विशति तीर्थङ्करान् रिषमाद्या वर्द्धमा-नान्तान् सिध्दान् शरणं प्रपष्टे ।

ॐ नमो ऋई तो रिषभो ॐ रिषमं पवित्रं पुरु हुत मध्वरं यज्ञेषु नग्नं परंम माहसं म्तुतं वारं शत्रुं जयन्तं पशुरिन्द्रमाहु रिति स्वाहा।

ॐ स्वस्तिन इन्द्रो वृध्दश्रवाः स्वस्तिनः पूषा विश्ववेदाः स्वस्तिन्स्ताच्यौँ श्रारिष्ठ नेमिः, स्वास्तिनो बृहस्पतिर्देधातु ।

इत्यादि बहुत से वेदमंत्रों में जैन तीर्थं कर श्री रिषभदेव, सुपार्श्व नाथ, अरिष्ठनेमि आदि तीर्थं झरों के नाम आये हैं। इन तीर्थं झरों के प्रति पूल्य भाव रखने की प्रेरणा करने वाले कतिपय वेदमंत्र पाये जाते हैं। इन सब प्रमाणों पर से यह प्रतीत होता है कि वेदों की रचना के पूर्व भी जैनधर्म बड़े प्रभाव के साथ व्याप्त था तभी तो वेदों में उनके नाम बड़े आदर के साथ उल्लिखित हुए हैं। इन बातों का विचार करने पर कोई भी निष्पन्न वेदानुयायी यह नहीं कह सकता है कि जैनधर्म वैदिक धर्म के बाद उत्पन्न हुआ है। वेदों में जो प्रमाण दिये गये हैं वहीं इस बात को सिद्ध करने के लिए पर्याप्त है कि जैनधर्म अति प्राचीन काल से चला आता है। जिस वैदिक धर्म को प्राचीन वतलाया जाता है उससे भी पहले जैनधर्म अस्तित्व रखता था।

जैनधर्म की प्राचीनता को सिद्ध करने के लिए पाश्चात्य श्रीर पौर्वात्य पुरातत्विवदों श्रीर इतिहास कारों ने जो श्रिभप्राय व्यक्त किये हैं उनका दिग्दर्शन कराना श्रप्रासंगिक नहीं होगा। (१) काशी निवासी म्व० स्वामी रामिसश्राशास्त्री ने अपने व्याख्यान में कहा था:—

" जैनधर्म उतना ही प्राचीन है जितना कि यह संसार है। ,,

(२) प्राचीन इतिहास के सुप्रसिद्ध आचार्य प्राच्य विद्या महार्गाव नगेन्द्रनाथ वसु ने अपने हिन्दी विश्व कोष के प्रथम भाग में ६४ वें पृष्ट पर ाजसा है:—

"रिषभदेव ने ही संभवतः लिपि विद्या के लिए लिपि कौशल का उद्भावन किया था।..... रिषभदेव ने ही संभवतः ब्रह्मविद्या शिचा की उपयोगी ब्राह्मी लिपि का प्रचार किया। हो न हो, इसलिए वह ब्रष्टम अवतार बनाये जाकर परिचित हुए।

इसी विश्ववकोष के तीसरे भाग में ४४३ वें पृष्ट पर लिखा है:— भाग-वतोक्त २२ अवतारों में रिषभ अष्ठम हैं। इन्होंने भारतवर्षाधिपति नासि-राजा के औरस और मरुदेवी के गर्भ से जन्म अह्ग् किया था। भागवत में लिखा है कि जन्म लेते ही रिषभनाथ के अंगों में सब भगवान के लच्ग्ण भजकते थे।

(३) श्रीमान महामहोपाध्याय डा. सतीशचन्द्र विद्याभूषण, एम. ए. पी एच.,एफ. आई. आर. एस' सिद्धान्त महोद्धि, प्रिंसिपल संस्कृत कालेज कलकत्ता ने अपने भाषण में कहा था:-

"जैनमत तब से प्रचितत हुआ है जब से संसार में सृष्टि का प्रारम्म हुआ है। मुक्ते इसमें किसी प्रकार का उन्न नहीं है कि जैनदर्शन वेदान्तादि दर्शनों से पूर्वका है"

(४) लोकसान्य तिलक ने अपने 'केशरी' पत्र में १३ दिसम्बर १६०४ को लिखा है कि:—

"महावीर स्वामी जैनधर्म को पुनः प्रकाश में लाये। इस बात को आज करीव २४०० वर्ष व्यतीत हो चुके हैं। बौद्ध धर्म की स्थापना के पहले जैनधर्म फैल रहा था, यह बातें विश्वास करने योग्य हैं। चौबीस तीर्थक्करों में महावीर स्वामी अन्तिम तीर्थक्कर थे।

इससे भी जैनधर्म की प्राचीनता जानी जाती है।

(४) खामी विरूपांच वर्डीयर धर्मभूषण, वेदतीर्थ, विद्यानिधि, एम. ए., श्रोफेसर संस्कृत कालिज, इन्दौर, 'चित्रमय जगत्' में लिखते हैं।

"ईर्षा-द्वेप के कारण धर्म प्रचार को रोकने वाली विपत्ति के रहते हुए भी जैनशासन कभी पराजित न होकर सर्वत्र विजय़ी होता रहा है। अर्ह न देव साचात परमेश्वर स्वरूप हैं। इसके प्रमाण भी आर्थ-प्रन्थों में पाये जाते हैं। अर्ह न्त परमेश्वर का वर्णन वेदों में भी पाया जाता है। रिषमदेव का नाती मरीचि प्रकृतिवादी था और वेद उसके तत्त्वानुसार हो सके, इस कारण ही रिगवेद आदि प्रन्थों की ख्याति उसी के ज्ञान द्वारा हुई है। फलतः मरीचि रिष के स्तोत्र वेद, पुराण आदि प्रन्थों में हैं और स्थान २ पर जैन तीर्थक्करों का उल्लेख पाया जाता है, तो कोई कारण नहीं है कि वैदिक काल में जैनधर्म का अस्तित्व न मानें।"

(६) मेजर जनरल जे. जी. आर. फार लांग एफ. आर. एस. ई, एफ. आर. ए. एस. एम. ए. डी. 'शार्ट स्टडीज इन दी साइन्स ऑफ कम्पेरीटिव

- त्र्रानुमानतः ईसा से पूर्व के १४०० से 🗕 🗸 वर्ष तक वल्कि । त्रज्ञात

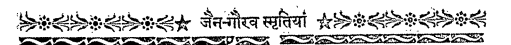
रितिजन्स, के पृ० २४३ में तिखते हैं:—

समय से सर्व उपरी पिश्चमीय, उत्तरीय, मध्यभारत में तृरानियों का "जो आवरयकतानुसार द्राविड़ कहलाते थे, और वृत्त, सर्प और लिंग की पूजा करते थे, शासन था।" परन्तु उसी समय में सर्व उपरी भारत में एक प्राचीन, सम्य, दार्शनिक और विशेषतया नैतिक सदाचार व कठिन तपस्या वाला धर्म अर्थात् जैनधर्म भी विद्यमान था, जिसमें से स्पष्टतया ब्राह्मण और वौद्ध धर्मों के प्रारम्भिक सन्यास भावों की उत्पत्ति हुई। आर्थों के गंगा क्या सर-

स्वती तक पहुंचने के भी बहुत समय पूर्व जैनी अपने २२ बौद्धों-संतों तीर्थकरों द्वारा-जो ईसा से पूर्व की द-६ शताब्दी के २३ वें तीर्थं द्वर श्री पार्श्वनाथ से पहले हुये थे—शिचा पा चुके थे।

उक्त विद्वानों के अभिप्रायों से यह बिल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि जैन-

धर्म अति प्राचीन धर्म है। ये इतिहासकार, संशोधक और पुरातत्व के ज्ञाता अजैन हैं अतएव पच्चपात की आशंका नहीं हो सकती। इन विद्वानों ने अपने निष्पच्च अनुसन्धान के आधार पर अपने अभिप्राय व्यक्त किये हैं। इससे यह भिंत भांति प्रमाणित हो जाता है कि जैनधर्म सृष्टि-प्रवाह के समान ही अनादि है, अतएव प्राचीन है।



## इतिहास-काल के पूर्व का जैन धर्म

जैन दृष्टि के अनुसार यह काल-प्रवाह 'चक्रनेसि-क्रम' की तरह गति-शील है। जिस प्रकार गाड़ी का पिह्या उपर-नीचे जाता-आता रहता है इसी तरह जगत् का इतिहास भी कभी उत्कर्प की पराकाष्टा मगवान् रिवमदेव पर पहुंचता है तो कभी अपकर्ष की चरम सीमा पर। इन उत्कर्ष और अपकर्ष के किनारों में बद्ध होकर यह काल-प्रवाह अनादि काल से प्रवाहित हो रहा है और प्रवाहित होता रहेगा। जैन परिभाषा में इसे उत्सिपिंगी और अवसिपंगी-काल कहते हैं।

प्रत्येक उत्सिपिंगी-श्रवसिपंगी काल में चौवीस युगावतारी महापुरुष उत्पन्न होते हैं जो जगत् को 'सत्यं शिवं सुन्दरम्' का संदेश दे जाते हैं। ये महापुरुष 'तीर्थंकर' कहे जाते हैं। वर्तमान श्रवसिपंगी काल में २४ तीर्थंकर हुए उनमें सर्व प्रथम रिषभदेव और श्रन्तिम महावीर खामी हैं।

रिषमदेव अत्यन्त प्राचीन काल में हो गये हैं। जैन परिमाषा के अनुसार अवसर्पिणी काल-चक्र के तीसरे सुषम दुःषम आरा के अधिकांश भाग के व्यतीत हो जाने पर भगवान रिषमदेव का जन्म हुआ था। वह काल युगलियों का काल था। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि वह मानव-सम्यता का आदि काल था। उस समय न गाँव वसे थे और न नगर; न कृषि का धंधा था और न वाणिज्य-व्यवसाय, न उद्योग था और न कला-कौशल। सब लोग वृद्धों के नीचे रहते थे और वृद्धों से ही अपनी सब आव-श्यकताओं की पूर्ति कर लेते थे। उस समय के लोगों की आवश्यकताएँ अत्यन्त कम थीं। कल्पवृद्धों के द्वारा आवश्यकताओं की पूर्ति हो जाया करती थी। अतः उस काल के लोगों का जीवन सुख-संतोषमय था परंतु साथ ही संवर्ष-शून्य भी।

भगवान् रिषभदेव, इसी युग के जन-नायक अन्तिम कुलकर श्री नाभि-राजा के सुपुत्र थे। आपकी माता का नाम मरुदेवी था। भगवान् रिषभदेव का बाल्यकाल इसी युगकालीन सभ्यता में वीता। समय बदल रहा था। प्रकृति का वैभव चीएा होने लगा। तत्कालीन श्रजा के एकमात्र आधार रूप कल्पवृत्त कम होने लगे और उनकी फल देने की शक्ति भी मन्द हो गई। परिस्थित बड़ी विषम हो गई। उपसोग करनेवालों की संख्या बढ़ती गई और जीवनोपयोगी साधन कम होते गये। ऐसी स्थिति में प्रायः जो हुआ करता है वही संघर्ष, दंद्र, लड़ाई-भगड़ा और वैर-विरोध होने लगा। लोगों में संग्रह-भावना पैदा हो गई। उन्हें भविष्य की चिंता होने लगी। छतः पहले जो संतोष एवं उदारता की भावना थी वह विलीन हो गई। युगलियों को इस विषम परिस्थिति का सर्व प्रथम अनुभव हुआ छतः वे बड़े परेशान हुए। उन्हें कोई मार्ग नहीं सुमता था। उनके सामने निराशा का घना छन्धकार छा गया था। मानव-जाति का भविष्य घोर संकटमय प्रतीत हो रहा था। उस समय छावश्यकता थी एक महान कर्मठ नेता की जो तत्कालीन मानव-समाज को उस विषम परिस्थिति से उवार स्के। सकल मानव-जाति के सद्भाग्य से भगवान रिषमदेव उस समय नेतृत्व करने योग्य हो गये थे। नाभिराजा ने छपने सुयोग्य पुत्र रिषम को सारा नेतृत्व सौंप दिया।

रिषभदेव ने सारी परिस्थित का सूदम अध्ययन किया। उनके हृदय में मानव-जाित के प्रति असीम करुणा उमड़ रही थी अतः उन्होंने उसका उद्धार करने का दृढ़ संकल्प किया। इसके लिए उन्होंने दिन-रात एक किया। अपनी कुशलता के द्वारा उन्होंने मानव-जाित को संकट से मुक्त होने के लिए नवीन मार्ग प्रदर्शित किया। उन्होंने मानव-जाित को प्रकृति के आश्रित ही न रह कर पुरुषार्थ करने का पाठ पढ़ाया। अन्न उत्पन्न करना, वस्त्र पदा करना, पात्र बनाना, अग्नि का उपयोग करना इत्यादि जीवनोपयोगी विविध साधनों के उत्पादन और संरच्या के ज्यावहारिक उपाय बताये। उन्होंने जनता को घर बनाना, नगर बसाना, ज्यापार करना, संतान का पालन-पोषण करना और विविध कलाओं के आश्रय से जीवन-निर्वाह करना सिखाया। रिषभदेव भगवान के नेतृत्व में सर्व प्रथम नगरी बसाई गई जो विनीता नाम से प्रसिद्ध हुई। वही विनीता नगरी आगे चल कर अयोध्या के नाम से प्रसिद्ध हुई।

रिषमदेव ने भोगमूमि में पते हुए लोगों को कर्म की शिचा दी। उन्होंने पुरुषार्थ का सबक सिखाया। स्त्रियों और पुरुषों को चौसठ और वहत्तर कलाओं का शिच्छण दिया। अन्तर-ज्ञान और लिपि-कर्म-युग का विज्ञान की शिच्छा दी। असि (सस्त्र) मसि (लेखन) और कृषि प्रारम्भ के शिच्छण के द्वारा उन्होंने मानव-जाति को उस महान संकट से उवार लिया। जनता की आवश्यकताएँ अव उसके पुरुषार्थ

के द्वारा पूर्ण होने लगीं। इससे जनता ने पुनः सुख-शांति का अनुसव किया। इस रूप में भगवान् रिषभदेव गानव-जाति के त्राता हैं, आदि गुरु हैं और सर्व प्रथम उपदेष्टा हैं। इसीलिए वे 'आदिनाथ' कहलाते हैं।

इस तरह रहन-सहन श्रोर खान-पान में जनता को खावलम्बी वनाने के पश्चात् भगवान् रिषभदेव ने सामाजिक नीति का सूत्रपात किया । युगलिक-युग में मानव-जीवन की कोई विशिष्ट मर्यादा नहीं थी। अतः उन्होंने कर्म-भूमि युग के आदर्श के लिए और पारिवारिक जीवन को व्यवस्थित करने के लिए विवाह-प्रथा को प्रचलित करना उचित समका। अतः भगवान् का विवाह सुमंगला श्रीर सुनंदा नाम की कन्यात्रों के साथ सम्पन्न हुआ। इस प्रथम विवाह का आदर्श जनता में भी फैला और समस्त मानव-जाति सुगठित परि-वारों के रूप में फलने-फूलने लगी। सगवान् ने अपने आदर्श गृहस्थाश्रम के द्वारा जनता को गृहस्थ-धर्म की शिचा दी। सुमंगला के परम प्रतापी पुत्र भरत हुए। ये बड़े ही प्रतिभाशाली सुयोग्य शासक थे। इनके नाम से ही हमारा देश भारतवर्ष कहलाता है। ये इस युग के प्रथस चक्रवर्ती हुए। सुनन्दा के गर्भ से वाहुवित उत्पन्न हुए। ये अपने युग के माने हुए शूर् वीर यौद्धा थे। ये जैसे शुर वीर थे वैसे धर्म वीर भी थे अतः उन्होंने प्रवल वैराग्य से दीना धारण कर आत्म-कल्याण किया था। भरत और वाहुवित के सिवाय भगवान् रिषभदेव के अहारावें पुत्र और ब्राह्मी सुन्दरी नाम की दो कन्याएँ भी थीं। भगवान ने इन दोनों पुत्रियों को उच्च शिच्रा दिया था। भगवान ने ब्राह्मी को सर्व प्रथम लिपि का शिल्गा दिया था अतः इस कन्या के नाम से ही वह बाह्यी लिपि कहलायी। भगवान ने कन्यात्रों को प्रथम शित्तण देकर मानव-जाति के विकास में स्त्री-शित्ता का ऋत्यधिक महत्त्व प्रदर्शित किया है।

तत्कालीन प्रजा का संगठन सुव्यवस्थित चलता रहे इस उद्देश्य से भगवान ने मानव-जाित को तीन भागों में विभक्त किया था—चित्रय, वैश्य श्रीर श्रुद्र । ब्राह्मण वर्ण की स्थापना भगवान के सुपुत्र महाराजा भरत ने उक्त तीनों विभागों में से मेघावी पुरुषों को चुन कर अपने चक्रवर्ती काल में की । भगवान ने वर्ण की स्थापना में कर्म को महत्त्व दिया था। उस समय जाित को कोई महत्त्व नहीं था। इस प्रकार सगवान ने जीवनोपयोगी साधनों

के उत्पादन की, सामाजिक प्रथाओं की, राजनैतिक नीतियों की और अन्यान्य आवश्यक बातों की व्यवस्था की। सगवान ने संकट में फँसी हुई तत्कालीन मानव-जाति की नैया को कुशलतापूर्वक पार पहुँचाई।

देने और उसको व्यवस्थित कर देने के पश्चात अगवान ने त्रात्म-कल्याम का

मानव-जाति की प्राथमिक आवश्यकताओं को पूर्ण करने की शिज्ञा

मार्ग अपनाया। उन्होंने सर्वस्व परित्याग कर मुनि-दीन्ना धारण की। वे एकांत वनों में ध्यान धर कर खड़े रहते थे। उन्होंने अखर्ड मोन धारण किया था। शरीर-रन्ना के लिए वे अन्न-जल तक नहीं लेते थे। भगवान के साथ अन्य चार हजार पुरुषों ने भी दीन्ना ली थी। ये लोग किसी गम्भीर चिंतन के बाद आत्म-निरीन्नण की दृष्टि से तो मुनि नहीं बने थे, केवल भगवान के प्रेम के कारण उनके पीछे हो गये थे। अतः इन्हें आध्यात्मिक आनंद नहीं आ सका। ये भूख-प्यास से घवरा उठे। भगवान मौन रहते थे अतः उन्हें पता नहीं चला कि क्या करें और क्या न करें ? मुनि-वृत्ति छोड़ कर ये कुटिया बना कर और वन-फल खाकर निर्वाह करने लगे। भारतवर्ष में विभिन्न धर्मों का इति-हास यहीं से प्रारम्भ होता है। आचरण और तत्त्वज्ञान दो ही धर्म के अङ्ग हैं। इन दो की मित्रता के कारण ही भिन्न-भिन्न धर्म प्रचलित हुए हैं।

भगवान वारह मास तक निराहार रहे। वे सहिष्णुता की उच्च कोटि पर पहुँचे हुए थे ख्रतः विविध कष्टों को सह कर वे ख्रात्म-साधना करते रहे। कठोर साधना के कारण उन्होंने केवल ज्ञान प्राप्त किया। केवल ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात भगवान ने धर्म का उपदेश दिया। उन्होंने स्त्री ख्रीर पुरुष को समान महत्त्व देते हुए चार तीर्थ की स्थापना की—साधु, साध्वी, श्रावक ख्रीर श्राविका। भगवान ने साधु तथा गृहस्थ के कर्तव्यों का उपदेश दिया। यही उपदेश जैन धर्म है। जिन खर्थात ख्राभ्यन्तर रागद्वेषादि शत्रु को जीतनेवाले बन कर रिपभदेव ने यह उपदेश दिया, ख्रतः यह जैन धर्म कहलाता है। इस युग में भगवान रिपभदेव ही धर्म की ख्रादि करनेवाले सर्व प्रथम तीर्थंकर हुए हैं।

कतिपय लोग भगवान् रिषभदेव को केवल पौराणिक पुरुष मानते हैं खोर उनकी यथार्थता में शंका करते हैं परन्तु उनकी यह शंका निमूल है। भगवान् रिपभदेव वैसे ही यथार्थ महामानव हैं जैसे राम खोर कुछ्ण।

जैसे राम और कृष्ण के अस्तित्व के विषय में शंका नहीं उठाई जाती इसीतरह रिषमदेव के सम्बन्ध में भी शंका को अवकाश नहीं होना चाहिये। भगवान रिपमदेव का उल्लेख केवल जैन धर्म में ही नहीं। है वैदिक और वौद्ध सोतों से भी उनका समर्थन होता है। श्रीमद् सागवत में रिपमदेव की महिमा सुक्तकंठ से गाई गई है। उसके पज्यम स्कन्ध अ. ३-६ में रिपदेव का वर्णन है जहां उन्हें कैवल्यपित और योगधर्म का आदि उपदेशक वताया है। वह जैनतीर्थकर से अभिन्न है। रिग्वेद में भी इनका उल्लेख है। प्रमासपुराण आदि में भी उनका उल्लेख है। यह पहले जैनधर्म की प्राचीनता के प्रकरण में कहा जा चुका है।

वौद्धाचार्य आर्यदेवने "सत्शास्त्र" में रिषभदेव को जैनधर्म का आदि प्रचारक लिखा है। धर्मकीर्तिने भी सर्वज्ञ के उदाहरण में रिषभ और महावीर का समान रूप से उल्लेख किया है। धम्मपद के "उसमं पवरं वीरं" पद न.४२२ में तीर्थकर रिपभदेव का उल्लेख है। इन सब से यही सिद्ध होता है कि भगवान रिषभदेव इस अवस्पिणी काल में सर्वप्रथम धर्म की आदि करने वाले यथार्थ महापुरुष हैं। उनकी वास्तविकता के सम्बन्ध में किसी प्रकार की शंका करना निर्मूल है।

भगवान रिषभदेव सानव जाति के सर्वप्रथम उद्धार कर्ता हैं। वे न कैवल जैनधर्म की विल्क विश्व की विभूति हैं। ये मानव जाति के आदिगुरु आदि उपदेशक हैं। सारा विश्व इनका रिग्णी है। यही जैनधर्मके इस युग के आद्यप्रवर्तक हैं।

इनके परचान दितीय तीर्थद्वर श्री अजितनाथ से लेकर इकीसवें तीर्थद्वर श्री नमीनाथ तक के तीर्थकर अत्यन्त प्रचीन काल में होगये। इनका काल ऐतिहासिक काल की परिधि से वहुत पहले का है। वाबीसवें तीर्थकर श्री अरिष्टनेमि हुए। ये कर्मयोगी श्री कृष्ण के पैतृक भाई थे।

सर भाण्डारकरने नेमिनाथ को ऐतिहासिक न्यक्ति के रूप में स्वीकार किया है। नेमिनाथ देवकीपुत्र कृष्ण के चचेरे भाई और यदुवंश के तेजस्वी तस्या थे। कृष्ण यदि ऐतिहासिक पुरुष नेमीनाथजीकी माने जाते हैं तो कोई कारण नहीं है कि नेमिनाथ की ऐतिहासिक महापुरुष न माना जावे। भगवान नेमिनाथ के महान जीवन-कार्य उनकी ऐतिहासिकता

के स्वयं प्रमाण हैं। उन्होंने ठीक लग्न के मौके पर माँस के निमित्ता एकत्रिकें गये सैकड़ों पशुपित्तियों को लग्न में असहयोग के द्वारा जो अभयदान दिलाने का महान साहस किया उसका प्रभाव सामाजिक समारम्भों में प्रचलित चिरकालीन मांस-भोजन की प्रथापर ऐसा पड़ा कि उस प्रथा की जड़ हिलसी गई। जैन परम्परा के आगे के इतिहास में जो अनेक अहिंसा पोषक और प्राणि रक्तक प्रयत्न दिखाई देते हैं उनके मूल में नेमिनाथ की इस त्याग घटना का संस्कार काम कर रहा है। नेमिनाथ के जीवन की यह मौलिक घटना उनके महान ऐतिहासिक जीवन को प्रकट करती है। इस घटना को विश्वसनीय मानने में किसी प्रकार की आपित्त नहीं है।

तेवीसवें तीर्थं द्वर श्री पार्श्व नाथ की ऐतिहासिकता को श्रव सव विद्वान मानने लगे हैं। पहले कुछ विद्वान, जैनधर्म का प्रारम्भ भगवान महावीर से मानने की भूल करते थे परन्तु बाद के संशोधनों से यह श्रव भगवान सर्व मान्य तत्व हो गया है कि महावीर से पहले कई शताब्दियों पार्श्वनाथ पूर्व जैनधर्म का श्रस्तित्व था। भगवान पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता श्रव सर्वमान्य को चुकी है। इस विषय में श्रव किसीको सन्देह नहीं रहा। ऐतिहासिक विद्वानों ने इनका समय ईसा से पूर्व ५००वर्ष माना है। विक्रम संवत् पूर्व ५२० से ०२० तक का श्रापका जीवनकाल है। महावीर स्वामी के निर्वाण से २४० वर्ष पूर्व श्रापका निर्वाण काल है।

भगवान् पार्श्व नाथ अपने समय के युगप्रवर्त्तक महापुरुष थे। वह युग तापसों का युग था। हजारों तापस उम्र शारीरिक क्लेशों के द्वारा साध-ना किया करते थे। कितने ही तापस वृत्तोंपर आँधे मुँह लटका करते थे। कितने ही चारों ओर अग्नि जला कर सूर्य की आतापना लेते थे। कई अपने आपको भूमि में दवा कर समाधि लेते थे। अग्नितापसों का उस समय वड़ा प्रावल्य था। शारीरिक कप्टों की अधिकता में ही उस समय धर्म सममा जाता था। जो साधक जितना अधिक देह को कप्ट देता था वह उतना ही अधिक महत्व पाता था। भोलीभाली जनता इन विवेक शुन्य किया काण्डों में धर्म सममती थी; इसप्रकार उससमय देहदण्ड का खूब दौरदौरा था। भगवान् पार्श्व नाथ ने धर्म के नामपर चलते हुए उस पाखण्ड के विरुद्ध प्रवल शान्ति की। उन्होंने स्पष्ट रूप से घोषित किया कि विवेक हीन किया काण्डों ज कोई महत्व नहीं है। सत्य विवेक के विना किया गया घोरतम तपश्चरण भी किसी काम का नहीं है। हजार वर्ष पर्यन्त उप देहदमन किया जाय परन्तु यदि विवेक का अभाव है तो वह व्यर्थ होता है। विवेक शूल्य क्रियाकाएड ग्रात्मा को उन्नत बनान के बजाय उसका ग्रधः पतन करने बाला होता है। भगवान पार्श्वनाथ के जीवन की यही सर्वोत्तम महानता है कि उन्होंने देह-दमन की अपेना आत्मसाधना पर विशेष भार दिया।

क्रमठ, उस समय का एक महान् प्रतिष्ठा प्राप्त तापस था। वह वारागासी के वाहर गंगातट पर डेरा डाल कर पंचाग्नि तप किया करता थाँ। इस पंचाग्नितप के कारण वह हजारों लोगों का श्रद्धामाजन और माननीय बना हुआ था। हजारों लोग उसके दर्शन के लिए जाते थे। पार्थ नाथ भी वना हुआ था। हजारा लाग उसक दरान का लए जात थ। पावनाय सा वना हुआ था। हजारा लाग उसक दरान का लए जात थ। पावनाय सा वहाँ गये। उन्होंने देखा कि तापस की घूनी में जलने वाली वही र लकड़ियों वहाँ गये। उन्होंने देखा कि तापस की घूनी में जलने वाली वही र लकड़ियों में नाग और नागिनी भी जल रहे हैं। उनका अन्तः करण इस हश्य की में नाग और नागिनी भी जल रहे हैं। उनका अन्तः करण इस हश्य की देखकर द्रवित हो गया। साथ ही उन्होंने इस पाखर को, दोंग को देखकर द्रवित हो गया। साथ ही उन्होंने इस पाखर को के ग्राडम्बर को दूर करने का दृढ़ संकल्प कर लिया। तात्कालिन प्रथा के विरुद्ध जीर बहुमत बाले लोकमत के खिलाफ आवाज उठाना साधारण काम नहीं है इसके लिए प्रवल आत्मवल की आवश्यकता होती है। पार्श्व नाथ ने निर्भयता पूर्वक अपने अन्तः करण की आवाज की इस तापस के सामने रक्खी। पूर्वक अपने अन्तः करण की ग्रावाज की उस तापस के सामने रक्खी। उसके साथ धर्म के सम्बन्ध में गम्भीर चर्चा की और सत्य का वास्तविक स्वरूप जनता के सामने रखा। उन्होंने अपने पर आने वाली जोखिम की परवाह न करते हुए स्पष्ट उद्घोषित किया कि ऐसा तप अधर्म है जिसमें नरपार प्राणी मरते हों। पार्श्व नाथ की सत्यमय, श्रोजस्वी श्रीर युक्तियुक्त वाणी को सुनकर कमठ हतप्रस होगया। पार्श्व नाथ ने जलते हुए नाग नागिनी को वचाया और उन्हें सम्यक धर्मश्राण के द्वारा सद्गति का भागी बनाया। कमठ पर पार्श्व नाथ की विजय विवेक शून्य देह हराह पर आत्मसाधना की

भगवान पार्श्वनाथ ने उस तापस युग में आत्मा और अनात्मा का स्पष्ट स्वरूप जनता के सामने रक्ला। "त्रात्मतत्व भिन्नू र तत्वों का समूह नहीं विजय थी। परन्तु अच्छेद और शाश्वत शुद्ध तत्व है। ईश्वर और मनुष्य, पशु और दृष् आदि सब में चेतन-आत्मा है। पूर्वभव के कर्मफल प्रत्येक आत्मा को भोगनेपड़ते हैं। ये कर्म-फल जब तक आत्मा पर लदे हुए हैं तब तक वह भव भव में भ्रमण करता रहता है। जब कर्मों का त्तय होता है, आत्मस्वरूप की शुद्ध प्रतीती होती है, आत्मा और परमात्मा के तदात्स्य का अनुभव होता है। तब मोत्त होता है। परसात्मा और जीवात्मा का अन्योन्त अभेद का नाम ही मोत्त है"। यह पार्श्वनाथ का आत्मविपयक मन्तव्य था।

भारतीय तत्त्व ज्ञान का प्राचीन इतिहास अन्धकार से घिरा हुआ है श्रतः किसने श्रौर कव श्रात्म तत्त्व के सिद्धान्त की स्थापना की यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता है। फिर भी प्राचीन वेद और उपनिषदों में श्रात्मा का स्वरूप रपष्ट नहीं है। वृहदारएयक, छान्दोग्य, तौतरीय, ऐतरेय, कौशीतकी त्रादि उपनिषदों में वर्णित त्रात्म तत्व का खरूप वाद के उपनिषदों में परिवर्त्तित हो जाता है। काठक आदि उपनिषदों में उसका दूसरा ही रूप दृष्टिगोचर होता है। इससे विद्वानों का अनुमान है कि ईसा से पूर्व की सहस्राच्दी पूर्वार्ध में त्रात्म तत्व की विचारण विशेष रूप से हुई है। इसका प्रभाव ही वाद के उपनिषदों पर पड़ा है। अर्थात् पार्श्वनाथ ने आत्म-अनात्म तत्व की जो स्पष्ट विचारण की उसका ही प्रभाव तत्कालीन उपनिषदों पर पड़ा है। वैदिक और वौद साहित्य में आत्म-तत्व की जो विचारण है उसका मूल बीज पार्श्व नाथ के आत्म-अनात्म विचारण में सन्निहित है। यह तो निश्चित है कि भगवान् पार्श्व नाथ ने ज्ञात्मा की साधना पर विशेष भार दिया। उन्होंने अपना सारा जीवन आत्मा की साधना में ही व्यतीत किया श्रीर उन्होंने श्रन्त में सफलता प्राप्त की। उन्हें परिपूर्ण श्रात्म ज्ञान प्राप्त होगया और उन्होंने अन्य जीवों को भी आत्मा और कर्म का खरूप समभाकर कर्म से मुक्त होने का उपाय वताया।

श्रात्मा का शुध्द स्वरूप, कर्म जिनत विकार और कर्मविकार से मुक्त होने के उपायों का भगवान पार्श्वनाथ ने तक्तालीन जनता को भलीभाँति दिग्दर्शन कराया। श्रात्मा की साधना और मोच्न की प्राप्ति चतुर्याम के पुरस्कर्ता के लिए उन्होंने चार महाव्रतों का पालन करने का विधान पार्श्वनाथ:— किया। वे चार महाव्रत इस प्रकार हैं:—(सन्वाञ्जो पाणाइवायाञ्चोवेरमणं) सब प्रकार की हिंसा से दूर रहना, (सन्वाञ्जो मुसावायाञ्चोवेरमणं) सब प्रकार के मिथ्यासावण से

दूर रहना, (सव्वाञ्चो अदिएणादाणाञ्चो वेरमणं) सब प्रकार के अदत्तादान से दूर रहना और (सव्वाञ्चों बहिद्धादाणाञ्चो वेरमणं) सब प्रकार के परिगृह का त्याग करना। अर्थात् अहिंसा, सत्य, अचौर्य और अपरिगृह की आराधना करने से आत्मा का सर्वाङ्गीण विकास हो सकता है। अपरिगृह में ब्रह्मचर्य का भी समावेश हो जाता था क्योंकि उसकाल में स्त्री भी परिगृह समभी जाती थी। इस प्रकार पार्श्वनाथ ने चतुर्याम मय धर्म का उपदेश दिया। बाह्य किया काएडों और विवेक शन्य देहिक तप्तृत्याओं के चक्कर में फँसी हुई जनता को आत्मतत्व और आत्मविकास का उपदेश देकर भगवान पार्श्वनाथ ने विश्व का महान कल्याण किया।

सुप्रसिद्ध बौद्ध विद्वान् श्री धर्मानन्द कौशाम्बीने "भारतीय संस्कृति श्रौर श्रहिंसा" नामक श्रपनी पुरतकमें पार्श्वनाथके सम्बन्धमें इस प्रकार लिखा है:—

"परिचित के वाद जननेजय हुए श्रीर उन्होंने कुरुदेश में महायज्ञ करके वैदिक धर्म का फंडा लहराया। उसी समय काशी देश में पार्श्व एक नवीन संस्कृति की श्राधार शिला रख रहे थे।"

"श्री पार्श्व नाथका धर्म सर्वथा व्यवहार्य था हिंसा, श्रासत्य, श्रासेय श्रीर परिप्रह का त्याग करना, यह चतुर्याम संवरवाद उनका धर्म था। इसका इन्हों ने भारत में प्रचार किया। इतने प्राचीन काल में श्रहिंसा को इतना सुव्य-स्थित रूप देने का, यह प्रथम ऐतिहासिक उदाहरण है।

"श्री पार्श्व मुनि ने सत्य, अस्तेय और अपरिग्रह-इन तीन नियमों के साथ अहिंसा का मेल बिठाया। पहले अरण्य में रहने वाले ऋषि मुनियों के आचरण में जो अहिंसा थी, उसे व्यवहार में स्थान न था अस्तु उक्त तीन नियमों के सहयोग से अहिंसा सामाजिक वनी, व्यवहारिक बनी।

"श्री पार्श्व मुनि ने अपने धर्म के प्रसार के लिए संघ वनाया । वौद्ध साहित्य से ऐसा माल्म होता है कि चुद्ध के काल में जो संघ अस्तित्व में थे उनमें जैन साधु तथा साध्वियों का संघ सबसे बड़ा था।"

क्त उदाहरण से भगवान पार्श्व नाथ के महान जीवन की भाँकी मिल जाती है। भगवान पार्श्व नाथ वाराणसी-नरेश अश्वसेन और महारानी

श्री वामा देवी के सुपुत्र थे। गृहस्थदशा में भी श्रापने विवेक शून्य तापसों से विचार संवर्ष किया और सत्य प्रचार का मंगल श्रारम किया तत्पश्चात् राजसी बैभव को ठुकरा कर श्राप श्रात्म साधना के लिए निर्मन्य वन गये। श्रापके हृदय में समभाव का स्रोत उसड़ रहा था। साधनावस्था में कमठ ने इन्हें भीषण कष्ट दिये परंतु श्राप उस पर भी द्या का स्रोत वहाते रहे। धरणेंद्र ने श्रापकी उस उपसर्ग से रच्चा की तो भी उस पर श्रनुराग न हुआ। श्रापियों का पहाड़ गिराने वाले कमठ पर नतो हेप हुआ श्रीर न भक्ति करने वाले धरणेंद्र पर श्रनुराग हुआ। इस प्रकार पार्श्व प्रभु ने श्रखण्ड साम्यभाव की सफल साधना की। परिणाम स्वरूप श्रापको विमल ज्ञान का श्रालोक प्राप्त हुआ। श्रापने विश्वकल्याण के लिए चतुर्विध संव की स्थापना की और ज्ञान का प्रकारा फैलाया। सो वर्ष की श्रायु पूर्ण कर श्राप निर्वाण पधारे।

प्रभु पार्श्व नाथ के निर्वाण के बाद उनके आठ गणधरों में से शुभदत्त संघ के मुख्य गणधर हुए इनके वाद हरिदत्त, आर्यसमद्र, प्रभ और केशि हुए। पार्श्वनाथ के निर्वाण और केशि स्वामी के अधिकार पद पर आने के बीच के काल में पार्श्वनाथ प्रभु के द्वारा उपदिष्ट त्रतों के पालन में क्रमशा शिथिलता आगई थी। इस समय निर्धन्थ सम्प्रदाय में काल प्रवाह के साथ विकार प्रविष्ट हो गये थे। सद्भाग्य से ऐसे समय में पुनः एक महाप्रतापी महापुरुष का जन्म हुआ, जिन्होंने संघ को नवीन संस्कार प्रदान किये। ये महापुरुष थे चरमतीर्थद्वर, भगवान महावीर।

## भ० महावीर ऋौर उनकी धर्म क्रान्ति

"भगवान् महावीर ऋहिंसा के अवतार थे, उनकी पिवत्रता ने संसार को जीत लिया था।...महावीर स्वामी का नाम इस समय यदि किसी भी सिद्धान्त के लिए पूजा जाता हो तो वह ऋहिंसा है।...प्रत्येक धर्म की उच्चता इसी वात में है कि उस धर्म में ऋहिंसा तत्व की प्रधानता हो। ऋहिंसा तत्व को यदि किसी ने ऋधिक से ऋधिक विकसित किया हो तो वे महावीर स्वामी थे।"—महारमा गांधी

प्राचीन भारत के धार्मिक इतिहास में भगवान महावीर प्रवल श्रौर सफल क्रांतिकार के रूप में उपस्थित होते हैं। उनकी धर्म क्रान्ति से भारती धर्मों के इतिहास का नवीन अध्याय प्रारम्भ होता है। वे तक्तालीन धर्मों का काया कल्प करने वाले और उन्हें नव जीवन प्रदान करने वाले युग निर्माता महापुरुष हुए। विश्व में अहिंसा धर्म की प्रतिष्ठा का सर्वाधिक श्रेय इन्हों महामानव महावीर को है। मानव जाति के इस महान् शिक्तक की उदात शिक्ताओं के अनुसरण में ही सचा सुख और शाश्वत शान्ति सिन्निहित है। इस सत्य को यह विश्व जितना जल्दी समम सकेगा उतना ही उसका कल्याण हो सकेगा और वह सचा शांति निकेतन वन सकेगा। डा. वाल्टर श्रुन्विग ने नितोन्त सत्य ही कहा "संसार सागर में इचते हुए मानवोंने अपने उद्धार के लिए पुकारा इसका उत्तर श्री महावीर ने जीव के उद्धार का मार्ग बता कर दिया। दुनिया में ऐक्य और शांति चाहने वालों का ध्यान महावीर की उद्दात्त शिक्ता की ओर आकृष्ट हुए बिना नहीं रह सकता।" सचमुच भगवान महावीर सानव जाति के महान् त्राता के रूप में अवतरित हुए।

महावीर स्वामी को जन्म विक्रम संवत् पूर्व ४४२ (ईस्वी सन् पूर्व ४६६) में हुआ। इनकी जन्मभूमि चित्रयकुर उपर है। यह स्थान वर्तमान विहार प्रदेश के पटनानगर के उत्तर में आये हुए वैशाली (वर्तमान वसाइ) प्रदेश का मुख्य नगर था। इनके पिता का नाम सिद्धार्थ और माता का नाम त्रिशला था। इनके पिता ज्ञात्वंश के प्रभावशाली राजा थे। वैसे ये चित्रयों के स्वाधीन तंत्र मराइल के प्रमुख थे। इन सिद्धार्थ का विवाह वैशाली के अधिपति चेटक राजा की बहन त्रिशला के साथ हुआ। इसीसे इनके महान प्रभावशाली होने का परिचय मिलता है। भगवान महावीर का जन्म ज्ञाराकुल में हुआ इसलिए वे ज्ञातपुत्र के रूप में भी प्रसिद्ध हुए। इनका गौत्र काश्यप था। माता पिता ने इनका नाम वर्धमान रक्खा था क्योंकि इनके जन्म से उनकी सम्पत्ति में वृध्दि हुई थी। किन्तु सम्पत्ति की निःसारता से प्रेरित होकर उन्होंने त्याग और तपस्या का जीवन स्वीकार किया। उनकी घोर अस्युत्कर साधना के कारण इनका नाम महावीर होगया और इसी नाम से वे विशेष प्रसिद्ध हुए। वर्धमान नाम इतना प्रचलित नहीं है जितना इनका आहम गुणनिष्यन्न महावीर नाम।

ः भगवान् महावीर के माता पिता भ० पार्श्वनाथ के र्ब्रानुयायी थे । त्र्यतः

**E** .

बचपन में महावीर भी त्यागी महात्माओं के संसर्ग में आये हों यह सम्भव है। महाबीर राजकुमार थे, सब प्रकार के सुखोपभोग के साधन उन्हें प्राप्त थे उनके चारों त्रोर संसारिक सुख वैभव विक्रा पड़ा था। यह सब कुछ था, परन्तु महाबीर के हृदय में कुछ दूसरी ही आवनाएँ काम कर रही थी। उनका चित्त सांसारिक सुखों से ऊपर उठकर किसी गम्भीर चिन्तन में लगा रहता था। वे तक्तालीन धार्मिक, सामाजिक, नैतिक, राजनैतिक श्रीर विविध परिस्थितियों पर विचार करते थे। उनका चित्त उस काल के धार्मिक और सामाजिक पतन के कारण खिन्नसा रहता था उस समय का विकारमय वातावरण उन्हें क्रान्ति की चुनौति दे रहा था। उस चुनौति को स्वीकार करने के लिए उनके चित्त में पर्याप्त मन्थन हो रहा था। उन्होंने उस परिस्थिति में ञ्जामूल चूल क्रान्ति पैदा करने का संकल्प कर लिया था। वे दीर्घदर्शी थे अतः उन्होंने एकदम विना साधना के क्रान्ति के चेत्र में उतरने का साहस नहीं किया, उन्होंने क्रान्ति पैदा करने के पहले अपने आपको तैयार करना अपनी दुर्वे ताओं पर विजयपाना अधिक हितकारी समभा। इसितए अपनी ्र वर्ष की उम्र में माता पिता के स्वर्गवासी हो जाने पर उन्होंने त्यागमार्ग, त्र्यात्मसाधना का मार्ग स्वीकार करना चाहा। परन्तु उनके ज्येष्ठ भ्राता नन्दिवर्धन के आग्रहके कारण दो वर्ष तक गृहस्थ जीवन में ही वे तपस्वियोंसा अलिप्त जीवन विताते हुए रहे और परिस्थिति का अध्ययन करते हुए अपनी तैयारी करते रहे। अन्ततोगत्वा तीस वर्ष की भरी जवानी में विशाल साम्राच्य तदमी को ठुकरा कर मार्गशीर्ष कृष्णा दसवीं के दिन पूर्ण अिक खन भिज्ञ के रूप में वे निर्जन वनों की श्रोर चल पड़े।

महावीर ने आत्मशुद्धि के लिए ध्यान, धारणा, समाधि और उपवास अनशन आदि सात्विक तपस्याओं का आश्रय लिया। वे मानव समाज से अलग, दूर पर्वतों की कन्दराओं में और गहन वन प्रदेशों महावीर की साधना में रहकर आत्मा की अनन्त, परन्तु प्रसृष्ट आध्यात्मिक शक्तियों को जगाने में ही संलग्न रहे। एक से एक भयंकर आपत्तियों ने उन्हें घेरा, अनेक प्रलोभनों ने उन्हें विचलित करना चाहा परन्तु भगवान् हिमालय की तरह अडोल रहे। जिन घटनाओं का वर्णन पढ़ने से हमारे रोंगटे खड़े हो जाते हैं, वे प्रत्यच रूप से जिस जीवन पर गुजरी होंगी वह कितना महान् होगा! साधनाकाल में अगवान् महावीर ने दीर्घ तपस्वी बन कर असहा परीपह और उपस्मी सहन किये। कठोर शीत, गरमी, डाँस-मच्छर और नाना शुद्र जन्तु जन्य परिताप को उन्होंने समभाव से सहन किया। बालकों ने कुतुहल वश उन्हें अपने खेलका साधन बनाया, पत्थर और कंकर फेंके। अनायों ने उनके पीछे कुत्ते छोड़े। स्वार्थी और कामी स्त्री-पुरुषों ने उन्हें अयंकर यातनाएँ दीं। परन्तु उन्होंने अरक्तद्रिष्ट भाव से सब कुछ सहन किया। वे कभी एमशान में रह जाते, कभी खँडहर में, कभी जंगल में और कभी वृत्त की छाया में। उन्होंने कभी अपने निमित्त बना हुआ आहार-पानी प्रहण नहीं किया। शुद्ध भिन्नाचर्या से जो कुछ जैसा बैसा मिला उसीसे निर्वाह किया। उन्होंने साढ़े बारह वर्ष के लम्बे साधना काल में सब मिलाकर ३४० से अधिक दिन भोजन नहीं किया। कितनी कठोर साधना है!

उन महासाधक ने कभी प्रमाद का अवलम्बन नहीं लिया। सदा अव्यक्त होकर साधना में लीन रहे। रात्रि में भी निद्रा का त्याग कर वे ध्यानस्थ रहते। मानापमान को उस जितेन्द्रिय महापुरुष ने समभाव से सहन किया। इस प्रकार आन्तरिक और बाह्य सब प्रकार के कण्टोंको उन्होंने जिस समभाव से सहन किया वह सचमुच विस्मय का विषय है। उनकी साधना काल का जीवन अपूर्णता से पूर्णता की ओर प्रस्थित एक अपने संयमी का खुजा हुआ जीवन है। उन्होंने अपने जीवन के द्वारा अपने उपदेशों की व्यावहारिकता सिद्ध की है। जो कुछ उन्होंने अपने जीवन में किया, जिस कार्य को करके उनने अपना साध्य सिद्ध किया वही उन्होंने दूसरों के सामने रक्खा। उससे अधिक कोई कठिन नियम उन्होंने दूसरों के जिए नहीं बताये। सचमुच महावीर का जीवन मानवीय आध्यत्मिक विकास का एक जीता जागता आदर्श है। वे केवल उपदेश देने वाले नहीं परंतु स्वयं आचरण करने के बाद दूसरों को मार्ग बताने वाले सच्चे महाषुरुष थे।

भगवान महावीर ने संसार मुखों को छोड़ कर संयम का मार्ग अप-नाते समय प्रतिज्ञा की थी कि मैं किसी भी प्राणी को पीड़ा न दूँगा, सर्वसत्वों से मैत्री रक्लूँगा, अपने जीवन में जितनी भी वाधाएँ उपस्थित होंगी उन्हें विना किसी दूसरे की सहायता के समभाव पूर्वक सहन कहँगा। इस प्रतिज्ञा को एक वीर पुरुष की तरह इन्होंने निभाया, इसीलिए वे महावीर कहलाये। श्रहिंसा श्रीर सत्य की निरन्तर साधना के बल से उन्होंने श्रपने समस्त दोषों निवनारों श्रीर दुर्वलताश्रों पर विजय प्राप्त कर ली। साढ़े वारह वर्ष तक दीर्घ तपस्या का श्रनुष्ठान करने के पश्चात् उन्हें श्रपने लच्य में सफलता मिली। वे वीतरांग बनगये। श्रात्मा की श्रनन्त ज्ञान ज्योति जगमगा उठी। वैशाख श्रुक्ला दशमी के दिन उन्हें केवल ज्ञान श्रीर केवल दर्शन का विमल प्रकाश प्राप्त हुआ। तब वे लोगों को हित का उपदेश देने वाले तीर्थक्कर बने। यह है महाबीर की कठोर साधना श्रीर उसका दिव्य-भव्य परिणाम।

भगवान् महावीर के उपदेश और उनकी क्रान्ति को समभने के पहले ंडस काल की परिस्थिति का ज्ञान करना त्रावश्यक है। महापुरुष त्रांपने समय की परिस्थिति के अनुसार अपना सुधार आरम्भ करते हैं । अपने समय के वातावरण में आये हुए तत्कालीन परिस्थिति विकारों में सुधार करना ही उनका प्रधान काम हुआ करता है। त्र्यतः हमें यहाँ यह देखना है कि भगवान महावीर के सामने कैसी परिस्थिति थी। उस समय भारत के धार्मिक चेत्रमें वैदिक कमकाण्डों का प्राबल्य था। सब तरफ हिंसक यज्ञों का दौरदौरा था । लाखों मूक पशुओं की लाशें यज्ञ की विलवेदी पर तड़पती रहती थीं। पशु ही नहीं वालक, वृद्ध और लच्या सम्पन्न युवक तक देव पूजा के बहम से मौत के घाट उतारे जाते थे। यहाँ में जितनी अधिक हिंसा की जाती थी उतना ही अधिक उसका महत्व संमुक्ता जाता था। ब्राह्मणों ने धार्मिक अनुष्ठानों को अपने हाथ में रख लिया था। देवों और मनुष्यों का सम्बन्ध पुरोहित की मध्यस्थता के विना हो सकता था। सहायक के तौर पर नहीं बल्कि स्थिर स्वार्थों की रचा के लिए प्रत्येक धार्मिक अनुष्ठान में ब्राह्मणों ने अपनी सत्ता अनिवार्य कर दी थी । धार्मिक विधि-विधान भी जटिल बना दिये गये थे ताकि उन्हें सम्पन्न कराने वाले पुरोहित के विना काम ही न चले। इस तरह ब्राह्मण वर्ग ने अपना एकाधिपत्य जुमा रखा था। उन्होंने अपनी सत्ता को बनाये भूत खड़ा कर रक्खा था। जिसके अनुसार वे 🗐 समाज के एक वर्ग को सर्वथा हीन सानते थे। के आधार पर उन्होंने शुद्रों 🔏 दिया था। स्त्रियों की स्वत

श्रनुष्ठानका स्वातन्त्र्य प्राप्त

के सिवा और कोई उनका काम ही नहीं था । "स्त्रीश्द्रों नाधीयेताम" का खूब प्रचार था। मनुष्यों का महान व्यक्तित्व नष्ट हो चुका था और वे अपने आपको इन ब्रह्मण पुजारियों के हाथ का खिलोना वनाये हुए थे। प्रत्येक नदी नाला, प्रत्येक ईट -पत्थर प्रत्येक माड- मंखाड़ देवता माना जाता था। मोला समाज अपने आपको दीन मान कर इनके आगे अपना मस्तक रगड़ता फिरता था। इस तरह आध्यात्मिक और संस्कृतिक पतन के काल में अगवान महावीर को अपना सुधार-कार्य प्रारम्भ करना पड़ा।

अपनी अपूर्णताओं को पूर्ण करने के पश्चात् विमल केवल-ज्ञान की प्राप्ति हो जाने पर भगवान् महावीर ने लोक-कल्याग् के लिए उपदेश देना प्रारम्भ किया। उन्होंने अपने उपदेशों के द्वारा मानवता उपदेश ग्रौर धर्म को जागृत करने का प्रयत्न किया। इसके लिए तत्कालीन धार्मिक और सामाजिक भ्रान्त रुढियों के विरुद्ध उन्होंने कान्ति प्रवल आन्दोलन किया । उन्होंने स्पष्ट शब्दों में घोषित किया कि धर्म, बाह्य क्रिया काएडों ही के द्वारा नहीं किन्तु आत्मा के गुणों का विकास करने से होता है। धर्म के नाम पर की जाने वाली याज्ञिकी हिंसा धर्म का कारण नहीं विल्क घोर पाप का कारण है। हिंसा से धर्म होना मानना, विष खाकर जीवित रहने के समान असम्भव कल्पना है। उन्होंने हिंसक यज्ञों के विरुद्ध प्रवल क्रान्ति की । ब्राह्मण धर्म गुरुष्ठों की दाम्सिकताका पर्दा-फाश किया। जिस जातिवाद के आधार पर वे अपनी प्रतिष्टा बनाये हुए थे उसके विरुद्ध महावीर ने सिंहनाद किया। उन्होंने जाति-पांति के भेद साव को निर्मू त वताया। उन्होंने डंके की चोट यह उद्घोषणा की कि मानव मात्र ही नहीं, प्राणी-मात्र धर्म का अधिकारी है । धर्म किसी वर्ग या व्यक्ति की पैतृक सम्पत्ति नहीं, वह सर्वसाधारण के लिए है । प्रत्येक प्राणी को धर्म के श्राराधन का अधिकार है। धर्स की दृष्टि में जाति की कोई महत्ता नहीं। मानव मानव के वीच भिन्नता की दीवार खड़ी करने वाले जातिवाद के विरुद्ध भगवान् महावीर ने प्रवलतम आन्दोलन किया। इसके फलस्वरूप अन्धविश्वासों के दुर्ग ढह-ढह कर भूमिसात् होने लगे। ब्राह्मण गुरुष्ठों के चिर प्रतिष्ठित सिंहासन हिल उठे। चारों त्रोर क्रान्ति का ज्वाला मुखी फट पड़ा। प्राचीनता के पुजारियों ने प्रचलित परम्पराद्यों की रचा के लिए तन-तोड़ प्रयत्न किये, नव क्रान्ति को मिटाने के लिए अनेक उपायों का प्रयोग वाधाओं से कब रूका करते हैं ? वे तो अपने निश्चित ध्येय की ओर अविर आगे बढ़ते रहते हैं और साध्य पर पहुँच कर ही विराम लेते हैं। पुर पन्थियों के अनेक प्रयत्नों के बावजूर भी भगवान् महावीर के सचीट अ सिक्रय उपदेशों ने जनता में क्रान्ति की लहर व्याप्त कर दी। हिंसामय ध कृत्यों के प्रति जनता में घृणा के भाव पैदा होगये और ब्राह्मण धर्म गुरु के एकाधिपत्य को उसने अस्वीकार कर दिया। इस प्रकार भगवान् महाव

अगवान महावीर के उपदेश का सार थोड़े शब्दों में इस प्रकार दि

की धर्मक्रान्ति ने तत्कालीन भारत की काया पलट दी।

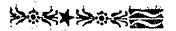
किया। महान् क्रान्तिकार के मार्ग में काँटे बिछाये, परन्तु महापुरुष

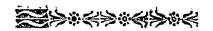
जा सकता है:—सब जीव जीवन और सुख के अभिलापी हैं, दुःख कि सरण सब को अप्रिय है, सब को जीना अच्छा लगता है जीवन सब वहास है। सरना कोई नहीं चाहता अतएव जीवो और दूसरे को जीने कि अहिंसा की आराधना ही सच्चा धर्म है। यह धर्म ही शुद्ध है, भूव नित्य है, शाश्वत है और सब त्रिकालदर्शी अनुभवियों के अनुभव का निच् है। (२) न्राह्मण, च्रित्र, वैश्य और शूद्र ये जाति से नहीं किन्तु कर्म से हैं। जन्मगत जाति का कोई महत्व नहीं। जन्म से ऊँच-नीच का वास्तविक नहीं, मिथ्या है। धर्माचरण और शास्त्र अवण का सबको सम्अधिकार है। त्राह्मण वहीं है जो त्रह्म-आत्मा के स्वरूप को जाने और अहिं धर्म का पालन करे। (३) यज्ञ का अर्थ आत्म विवदान है जिस में हि होती है वह यज्ञ, वास्तविक यज्ञ नहीं है। (४) आत्मा का उद्घार आत्मा अपने पुरुषार्थ से कर सकता है और वह परमात्मा वन सकता है। आ

पर तागे हुए कर्म के आवरणों को सम्यग ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम् चारित्र के द्वारा दूर कर प्रत्येक व्यक्ति मुक्ति का अधिकारी हो सकता (४) आत्मा ख्यं अपने कर्मों का कर्त्ती और भोक्ता है। इस तरह भगव महावीर के उपदेश और सिद्धांतों को हम इन चार विभागों के समावि कर सकते हैं:—(१) अहिंसावाद (२) कर्मवाद (३) साम्यवाद और

भगवान् महावीर की ऋहिंसा-प्रधान उपदेश प्रणालीने आचार म में, ट्यवहार में ऋहिंसा की पुनः प्रतिष्ठा की। उनकी स्याद्वादमयी उदार ह

स्याद्वाद् ।





ने तत्वज्ञान और दार्शनिक विचार-संसार में नवीन दृष्टिकोण की सृष्टि की उनके कर्मवाद ने मानव जगत् को मानसिक दासता और आध्यात्मिक परत न्त्रता से मुक्ति दिलाई तथा पुरुपार्थ एवं स्वावलम्बन का पुनीत पाठ पढ़ाया उनके साम्यवाद के सिद्धांत ने जांति पांति के भेद को मिटा कर मानव मात्र की एक रूपता का त्रादर्श उपस्थित किया। इसी साम्यवाद ने स्त्रियों की पुनः सन्मान पूर्ण सामाजिक प्रतिष्ठा की । अगवान के साम्य सिद्धांत ने जाति भेद, लिंगभेद, वर्गभेद और अमीर-गरीव के भेद को निमू ल किया और अपने धर्मशासन में गुरापूजा को महत्व दिया। "गुरााः पूजास्थानं गुरिएषु न च लिंग न च वयः" कालिदास की यह उक्ति भगवान महावीर के धर्म-शासन में यथार्थ रूप से चरितार्थ होती है। भगवान महावीर ने अपने संघ में नारी को भी पुरुष के समान समानाधिकार देकर स्त्रीस्वातन्त्रय की प्रतिष्ठा की और उसे महत्वपूर्ण स्थान प्रदान किया। इसी तरह अपने अम्ण संघ में चाएडाल जाति के व्यक्ति को भी मुनि दीचा देकर गुरुपद का अधि-कारी वनाया। "सक्खं खुदीसइ तवो विसेसो न दीसइ जाइविसेस कोवि" अर्थात् "तप और संयम का वैशिष्ट्य है, जाति की कोई महत्ता नहीं" यह कह कर चाएडाल पुत्र हरिकेशी को भी मुनि संघ में स्थान दिया और उसे बाहरणों के यज्ञवाड़े में भेज कर उनको भी पूजनीय वना दिया, यह भगवान महावोर के सामाजिक साम्य का भव्य उदाहरणा है।

भगवान् महावीर ने छिहंसा और समता के आध्यात्मिक सिद्धान्तों को सामाजिक चेत्रमें भी सफलता पूर्वक प्रयुक्त किये। जैसाकि पं. सुखलालजी ने लिखा है:—

"महावीर ने तक्तालीन प्रवल वहुमत की अन्याय्य मान्यता के विरुद्ध सिक्रेय कदम उठाया और मेतार्य तथा हरिकेशी जैसे सबसे निकृष्ट गिने जाने वाले अस्प्रश्यों को अपने धर्मसंघ में समान स्थान दिलाने का द्वार खोल दिया। इतना ही नहीं बल्कि हरिकेशी जैसे तपस्त्री आध्यात्मिक चाएडाल को छुआछूत में आनखशिख इवे हुए जात्यभिमानी ब्राह्मणों के धर्मवीरों में भेजकर गाँधीजी के द्वारा समर्थित मन्दिर में अस्प्रश्य प्रवेश जैसे विचार के धर्म बीज बोने का समर्थन भी महावीरनुयायी जैन परम्परा ने किया है। यज्ञयाज्ञादि में अनिवार्य मानी जाने वाली पशु आदि प्राणी हिंसा से केवल

स्वयं पूर्णतया विरत रहते तो भी कोई महावीर या उनके अनुयायी त्यागी की हिंसाभागी नहीं कहता। पर वे धर्म के सर्म को पूर्णतया सममते थे इसीसे जयघोष जैसे वीर साधु यज्ञ के महान समारंभ पर विरोध व संकट की परवाह किये विना अपने अहिंसा सिद्धान्त को क्रिया शील व जीवित वनाने जाते हैं। अन्त में उस यज्ञ में मारे जाने वाले पशु को प्राग्ण से तथा मारने वाले याज्ञिक को हिंसा वृत्ति से बचालेते हैं।"

आजके युग के महापुरुष महात्मा गांधीजी ने जिन जिन साधनों का अवलम्बन लेकर भारत में सफल क्रान्ति पैदा की और आधुनिक विश्व को विस्मय चिकत किया उनका मूल स्रोत भगवान महावीर के आदर्श जीवन और सिद्धान्तों में है। अहिंसा और सत्य का सिद्धान्त, अरप्रश्यता निवारण का सिद्धान्त, नारीजागरण, सामाजिक साम्य, प्राम्यजनों की सुधारण, श्रमिकों का आदर आदि २ कार्यों के लिए महात्माजी ने भगवान महावीर के सिद्धान्तों से प्रेरणा प्राप्त की है। महात्माजी की इन शिचाओं का उदगम भ० महावीर की शिचाओं में है।

भगवान महावीर स्वयं सब प्रकार के दोषों से अतीत हो चुके थे इसिलए उनके उपदेशों का जाद के समान चमत्कारिक प्रभाव होता था। जिस व्यक्ति का अन्तः करण पित्र होता है उसके मुख उपदेश का प्रभाव से निकली हुई आवाज श्रोताओं के अन्तः करण को छू लेती है। इसके विपरीत जिस उपदेशक का आचरण अपने कहने के अनुसार नहीं होता उसका प्रभाव नहीं सा होता है। यदि हो भी जाता है तो वह चिणिक ही होता है। भगवान महावीर की वाणी में हृदय की पित्रता का पुट था अतः उसका चमक्तारिक प्रभाव पड़ा। भगवान ने जिस र चेत्र में प्रवेश किया उसमें सफलता प्राप्त की। उनका सबसे प्रधान कार्य था हिंसा का विरोध। इस दिशा में उन्हें जो सफलता मिली वह इसी वात से प्रकट हो जाती है कि अब हिंसकयज्ञों की प्रधा लुमसी हो गई है। यह भगवान महावीर का अमृतपूर्व प्रभाव है कि जिन यज्ञों की पूर्णाहुति प्रयुवध के विना नहीं हो सकती थी ऐसे यज्ञ भारत में नामशेष हो गये। इस विषय में आनन्द शंकर भाई धुव लिखते हैं:—

"ऐतरीय कहा गया है कि सर्वप्रथम पुरुषमेघ था, इसके वाद

अश्वमेध और अजामेध होने लगे। अजामेध में से अन्त में यवों से यज्ञ की समाप्ति मानी जाने लगी। इस प्रकार धर्म शुद्ध होते गये। महावीर ख़ामी के समय में भी ऐसी ही प्रथा थी ऐसा उत्तराध्ययन सूत्र में आये हुए विजय घोष और जयघोष के संवाद से मालूम होता है। इस संवाद में यज्ञ का यथार्थ स्वरूप स्पष्ट किया गया है। वेद का सचा कर्त्त व्यान्त होत्र है। अध्या ऋषभ देव का धर्म कहा जाता है। इस तत्त्व को काश्यप धर्म अथवा ऋषभ देव का धर्म कहा जाता है। ब्राह्मण के लच्चण भी अहिंसा अथवा ऋषभ देव का धर्म कहा जाता है। ब्राह्मण के लच्चण भी अहिंसा धर्म विशिष्ट दिये गये हैं। बौद्ध धर्म के प्रन्थों में भी ब्राह्मण के ऐसे ही लच्चण दिये गये हैं। गौतमबुद्ध के समय में ब्राह्मणों का जीवन इसी ही तरह का होगया था। ब्राह्मणों के जीवन में जो ब्रुटियाँ आगई थी वे बहुत तरह का होगया था। ब्राह्मणों के जीवन में जो ब्रुटियाँ आगई थी वे बहुत वाद में आई थी और जैनों ने ब्राह्मणों की ब्रुटियों को सुधारने में अपना बाद में आई थी और जैनों ने ब्राह्मणों की ब्रुटियों को सुधारने का कार्य न किया कर्त्त व्य बजाया है। यदि जैनों ने इस ब्रुटि को सुधारने का कार्य न किया होता तो ब्राह्मणों को अपने हाथों पर काम करना पड़ता।"

इसी तरह लोकमान्य तिलक ने भी कहा है कि—जैनों के अहिंसा परमो धर्मः के उदारसिद्धान्त ने ब्राह्मण धर्म पर चिरस्मरणीय छाप डाली है।यज्ञयागादिक में पशुत्रों की हिंसा होती थी।यह प्रथा आज कल बंद होगई है।यह जैन धर्म की एक महान छाप ब्राह्मण धर्म पर अर्पित हुई है। होगई होने वाली हिंसा से आज ब्राह्मण मुक्त हैं यह जैन धर्म का ही पुनीत प्रताप है।

भगवान् महावीर के उपदेश, कार्य और पुण्य प्रभाव का उल्लेख करते हुए कवि सम्राट डॉ० रविन्द्र नाथ टेगोर ने कहा है:—

Mahav ra proclaimed in India the me sage of salvation that religion is reality and not a mere convention that salvation comes from taking refuge inthat true religion and not from observing that external ceremonies of the community that religion can not re and any barries between man and man as an external verity. Wonderous to ween man and man as an external verity. Wonderous to say, this teaching rapidly overtopped the barries of the races abiding instinct and conquered the whole country.

श्रशीत—"महावीर ने डिंडम नाद से श्रार्या वर्त में ऐसा संदेश उद्घोषित किया कि धर्म कोई सामाजिक रुढ़ि नहीं है परन्तु वास्तविक सत्य है। मोच बाह्य क्रिया कार्रें के पालन मात्र से नहीं मिलता है परन्तु सत्य धर्म स्वरूप में श्राश्रय लेने से मिलता है। धर्म में मनुष्य मनुष्यके वीच का भेद नहीं रह सकता है। कहते हुए श्राश्चर्य होता है कि महावीर की ये शिचाएँ शीम ही सब वाधाओं को पार कर सारे श्रायावर्त में व्याप्त होराई।"

कवि सम्राट् के इन वाक्यों से भगवान् महावीर के उपदेशों का क्या पुरुष प्रभाव हुआ सो स्वयमेव व्यक्त हो जाता है।

भगवान् महावीर पूर्णं वीतराग थे अतः उनकी दृष्टि में राजा-रंक का, गरीव-श्रमीर का, धनी-निर्धन का, ऊँच-नीच का कोई भेद नहीं था। वे जिस निरपृहता से रंक को उपदेश देते थे उसी निरपृहता से राजा को भी उपदेश देते थे। वे राजा आदि को जिस तत्परता से उपदेश देते थे उसी तत्परता से साधारण जीवों को भी उपदेश देते थे। यही कारण है कि उनके संघ में जहाँ एक श्रोर बड़े २ राजा राज्य का त्याग कर अनगार बने हैं वहीं दूसरी ओर साधारण, दीन, शूद्र और अति शुद्ध भी मुनि बन सके हैं। भगवान् के अपूर्व वैराग्य का बड़ा गहरा प्रभाव पड़ताथा। इसीलिए बड़े २ राजा, राजकुमार, रानियाँ, सेठसाहूकार श्रीर उनके सुकुमार भगवान् के पास दीचित हो गये थे। सोग विलासों में सर्वदा वेभान रहने वाले धनी नवयुवकों पर भी भगवान् के वैराग्य छोर त्याग का गहरा असर पड़ा। राजगृही के धन्ना श्रौर शालिभद्र जैसे धनकुवेरों के जीवन परिवर्त्तन की कथाएँ कहर से कहर भोगवादी के हृदय को भी हिला देती हैं। बड़े २ राजा महाराजात्रों के सुकुमार पुत्रों को भिन्न का बाना पहने हुए, तप श्रीर त्यागी की साचात् जीती जागती मूर्त्ति वने हुए और गाँव गाँव में अहिंसा दुंदुभी वजाते हुए देखकर भगवान् के महान् प्रभाव से हृदय पुलकित हो उठता है। मगध सम्राट् श्रीणिक की उन महारानियों को जो पुष्प शय्या से निचे पैर तक नहीं रखती थीं जब भिचाणियों के रूप में घर-घर भिचा माँगते हुए, धर्म की शिचा देते हुए देखते हैं तो हमारा हृदय एकदम "धन्य धन्य" पुकार ्र है। यह था भगवान् महावीर के उपदेशों का चमक्तारी पुरुष प्रभाव। भगवान् के उपदेश को छुनकर वीरागंक, वीरयश, संजय, एग्रेयक, सेय, शिव उदयन और शंख इम समकालीन राजाओं ने प्रवच्या अंगीकार की थी। अभयकुमार, मेघकुमार आदि अनेक राजकुमारों ने घर-बार छोड़कर वर्तों को अंगीकार किया। स्कन्धक प्रमुख अनेक तापस तपस्या का रहस्य जानकर भगवान् के शिष्य बन गये। अनेक स्त्रियाँ भी संसार की असारता जानकर अमग्री संघ में सम्सितित हो गई थीं। भगवान् के गृहस्य अनुयायियों में मगधराज श्रेगिक, कोग्रिक अधिपति चेटक, अवन्तिपति चण्डप्रधोत आदि थे। आनन्द आदि वैश्य अमग्रोमासकों के साथ ही साथ शकडालपुत्र जैसे कुम्भकारसी उपासक संघ में सम्मितित थे। अर्जु नमाली जैसे दुष्ट से दुष्ट हत्यारे भी उनके पास वैर त्याग कर के शान्तिरस पानकर चमाधारण कर दीचित हुये थे। भगवान् के उपदेश सव श्रेगियों के उपयोगी और हितकर होते थे। अतः सव श्रेगियों के व्यक्ति भगवान् के संघ में सम्मितित हो सके थे। भगवान् का उपदेश सर्वतोमुखी था अतः उसका पुण्यप्रभाव भी सर्वतोमुखी हुआ था।

सबसे आश्चर्य की बात यह है कि भगवान् के सर्वप्रथम शिष्य त्राह्मण पिएडत हुए,— इन्द्रभूति गौतम। जो अपने समय के एक धुरन्धर दार्शनिक, साथ ही क्रियाकाएडी ब्राह्मण माने जाते थे वे भगवान् के प्रथम शिष्य हुए। गौतम पर भगवान् के अप्रतिभ ज्ञान प्रकाश का और अखएड तपस्तेज का वह विलक्षण प्रभाव पड़ा कि वे यज्ञवाद का पच छोड़कर भगवान् के पास चार हजार चार सौ ब्राह्मण विद्वानों के साथ दीचित होगये। यह है भगवान् के उपदेश का पुण्य प्रभाव।

भगवान् महावीर स्वयं राज कुमार थे। उनके पिता सिद्धार्थं प्रतापी राजा थे। माता त्रिशाला वैशाली के नरेश चेटक की वहन थी। चेटक नरेश की पुत्री का विवाह मगध प्रतापी राजा विम्बसार महावीर का अनुयायी (श्रेशिक) के साथ हुआ था। राज परिवारों के नृपित मगडल सम्बन्ध के कारण भी भगवान् महावीर को अपने धर्म प्रचार में संभवतः कुछ सहूिलयत हुई हो। भगवान् महावीर के उपदेशों से अनेक नृपित प्रभावित हुए। उनके अनुयायी नरेशों में —वैशाली नरेश चेटक—(जो गणसत्तात्मक राज्य के नायक थे),

कौशाम्त्री के राजा शतानिक; सगध नरेश श्रेणिक (बौद्ध प्रन्थों में जिसे विम्त्रिसार भी कहा गया है। )जैन सूत्रों में संसासार नाम भी मिलता है। सेििंग्य नाम तो जैन श्रोर बौद्ध दोनों श्रथों में पाया जाता है। )श्रेणिक का पुत्र राजा कौनिक (श्रजात शत्रु), उसका पुत्र राजा उदायी, उस्त्री के राजा चएडप्रश्चीत, पोतनपुर के राजा प्रसन्त्रचन्द्र वीतभय पट्टन का उदायी राजा श्रादि सुख्य हैं। कथा साहित्य परसे यह मालूम होता है कि कम से कम तेवीस राजाश्रों ने भगवान महावीर का उपदेश सुन कर उनका धर्म स्वीकार किया श्रोर उनके दृढ़ श्रनुयायी हो गये।

जैन सूत्रों में जो भगवान् के समवसरण और धर्म कथा का वर्णन त्राता है उससे यह प्रतीत होता है कि राज वर्ग के लोग भगवान् के उपदेश को सुनने के लिए अत्यधिक उत्सुक रहते थे । बड़े २ प्रतापी राजा अपने अन्तः पुर, द्रवारी गण और दल वल सिहत तीर्थङ्कारों का उपदेश सुनने के लिए जाते थे। भगवान् के उपदेश इतने सचीट होते थे कि अनेक राजात्रों ने उससे प्रभावित होकर दीचा धारण करती थी। मगध देश-भगवान् की मातृभूमि के अप्रगत्य नुपति भगवान् के विशेष सम्पर्क में आये। महाराजा श्री शिक, उनका पुत्र कोशिक और तत्पुत्र उदायी ये बड़े धर्मात्तक राजा हुए। यह परम्परा अशोक वर्धन और सम्प्रति तक चलती रही थी। महान् सिकन्दर ने जब भारत पर आक्रमण किया तब नव नन्द वंश ने शिशुनाग राजाओं का राज्य ले लिया। इस नन्द वंश के आश्रय में भी महावीर का धर्म विकासित हुआ। इसके बाद नन्दवंश के अन्तिम नन्द के पास से मौर्यवंश के महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त ने राज्य ले लिया तब भी जैनधर्म का खुब विकास हुआ। भारत के प्रथम इतिहास प्रसिद्ध महाराजा-धिराज चन्द्रमगु जैनवर्मानुयायी हो गये थे। स्वयं जैन थे। दिगम्बर सम्प्रदाय के कथानुसार चन्द्रगुप्त ने राजपाट छोड़कर अन्त में मुनि दीचा धारण कर ली थी और सद बाहु स्वामी के साथ वह मैसूर चला गया था। वहाँ श्रवण वेलगोल की गुफा में ही उसका देहोत्सर्ग हुआ। चन्द्रगुप्त विन्दुसार और उसके वाद अशोक भी जैनधर्म के साथ गाढ़ सम्पर्क रखने वाले राजा हुए है। सम्राट ऋशोक का जैनवर्म के साथ सम्बन्ध था इस विषयक प्रमाणों में किसी तरह का विवाद नहीं है। अशोक ने अपने उत्तर जीवन में बौद्ध धर्म को विशेषत्या स्वीकार कर लिया था तदिए जैन्धर्म के साथ उसका व्यवहार

जैन-गौरव-स्मृतियाँ०---



भगवान् महावीर की निर्वाण भूमि पावांपुरी में जलमन्दिर।



कलकत्ता से राय वहादुर वद्गीदासजी का जेनमन्दिर।

ठीक-ठीक वना रहा । इस तरह मगध की राजपरम्पराः में भगवानः महावीरः का धर्मः दीर्घ काल तक चलता रहा।

भगवान महावीर ने केवल ज्ञान प्राप्त करने के पश्चात् तीर्थ की स्थापना की। अपने उपदेशों के प्रभाव से उनके तीर्थ में साधु, साध्वी, श्रावक और शाविकाओं की उत्तरोत्तर दृद्धि होती गई। पंचयाम धर्म और यह पहले कहा जा चुका है कि तेवीसवें तीर्थ क्कर पार्व- संव व्यवस्था नाथ स्वामी ने चतुर्याममय धर्म का उपदेश दिया था। उस समय स्त्री को भी परित्रह रूप सममा जाता था अतः अपरित्रह व्रत में ब्रह्मचर्य व्रत का भी समावेश कर लिया जाता था। भगवान पार्वनाथ ने अपने संघ के साधुओं के लिए ब्रह्मचर्य पालन की आज्ञा दी थी परन्तु उसे अलग ब्रत न मान कर अपरित्रह व्रत में ही सम्मिलित कर लिया था परन्तु धीरे-धीरे परित्रह का अर्थ संकुचित होता गया। अब परित्रह से धन, धान्य, जमीन आदि ही सममें जाने लगे। धीरे-धीरे मानव-प्रकृति में बक्रता और जड़ता बढ़ने लगी इस लिए स्पष्ट रूप से ब्रह्मचर्य को अलग व्रत के रूप में स्थान देने की आवश्यकता प्रतीत हुई। भगवान महावीर के समय में कई दाम्भिक परिव्राजक ऐसा भी प्रतिपादन करने लगे थे कि स्त्री-सेवन में कोई दोष नहीं है। इसं तरह की परिस्थिति में भगवान महावीर ने चतुर्याम धर्म के स्थान में प्रव्राप्त मय धर्म का उपदेश दिया

भगवान महावीर ने नवीन सम्प्रदाय या मत की स्थापना नहीं की । उन्होंने भगवान पार्श्वनाथ के शासन में जो विकारी तत्त्व प्रविष्ट हो गये थे उन्हें दूर कर उसका संशोधन किया । भगवान पार्श्वनाथ और भगवान सहावीर के सिद्धान्तों और तक्ष्वज्ञान में कोई भेद नहीं है। केवल वाह्य आचार में परिस्थिति के अनुसार थोड़ा भेद किया गया है। पार्श्वनाथ के साधु-साध्वी विविध वर्ण के वस्त्र रख सकते थे जब कि भगवान महावीर ने अपने साधु-साध्वयों के लिए श्वेत वस्त्र रखने की ही आज्ञा प्रदान की। सचेल-अचेल का यह भेद उत्तराध्ययन सूत्र के केशि-गौतम संवाद से प्रकट होता है। चतुर्याम-पञ्चयाम और सचेल-अचेल के भेद से ही भगवान पार्श्वनाथ और भगवान महावीर की परम्परा में नगएयसा भेद था। इसके अतिरिक्त और कोई महत्वपूर्ण भेद नहीं था, इसलिए ये दोनों परम्पराएँ

भगवान् महावीर के शासन के रूप में एक हो गईं। केशि-गौतम संवाद से इस बात पर अच्छा प्रकाश पड़ता है। इस तरह भगवान् महावीर ने पंच-याम सय धर्म का उपदेश दिया और अपने संघका व्यवस्थित विधान बनाया।

भगवान् महावीर में उपदेश प्रदान करने की जैसी अनुपम कुशलता थी वैसी ही अपने अनुयायियों की व्यवस्था करने की भी अद्वितीय चमता थी। भगवान् के द्वारा अपने संघ की जैसी व्यवस्था की गई है वैसी व्यवस्था अन्यत्र दृष्टिगोचर नहीं होती। अपने संघ में त्यागियों और गृहस्थों के पृथक पृथक् नियमों और उनके पारस्परिक सम्बन्ध के विधि-विधानों के द्वारा भगवान् महावीर ने अपने संघ को ऐसी शृंखला का रूप दिया है जो कभी छिन्न-भिन्न नहीं हो सकती। यह उनकी व्यवस्था-शक्ति की अनुपमता का सूचक है। पच्चीस सो वर्ष पहले के बनाये हुए विधि-विधान आज भी उसी रूप में चले आ रहे हैं यह इसी व्यवस्थित संघ-व्यवस्था का परिणाम है। संघ-व्यवस्था की इस महान् शक्ति के कारण जैन धर्म अनेक संकट-कालों में से गुजरने पर भी सुरचित और सुव्यवस्थित रह सका है। प्रोफेसर ग्लाजेनाप ने भगवान् की संघ-व्यवस्था की प्रशंसा करते हुए लिखा है कि:—

"महावीर के धर्म में साधुं-संघ और श्रावक-संघ के बीच जो निकट का सम्बन्ध बना रहा उसके फलस्वरूप ही जैन धर्म भारतवर्ष में त्राज तक टिका रहा है। दूसरे जिन धर्मों में ऐसा सम्बन्ध नहीं था वे गंगा भूमि में बहुत लम्बे समय तक नहीं टिक सके।" महावीर में योजना और व्यवस्था करने की श्रद्भुत शक्ति थी। इस शक्ति के कारण इन्होंने त्रपने शिष्यों के लिए जो संघ के नियम बनाये वे श्रव भी चल रहे हैं। महावीर के समय में स्थापित साधु-संघों में सब जैन साधुश्रों को व्यवस्थित नियमन, में रखने का बल श्रव भी विद्यमान है, ऐसा जब हम देखते हैं तो काल-बल जिस पर जरा भी श्रसर नहीं कर सकता ऐसा स्वरूप पार्श्वनाथ के साधु-संघ को देनेवाले इस महापुरुष को देख कर श्राश्चर्यचिकत हुए विना नहीं रहा जा सकता है।"

महाबीर की संघ-व्यवस्था का कितना भव्य खरूप है।

## समकालीन धर्मप्रवर्तक

भगवान महावीर के समकालीन धर्मप्रवर्तकों में सर्वाधिक प्रसिद्ध और प्रभावशाली गौतम बुद्ध थे। ये बौद्ध धर्म के आदि प्रवर्तक हैं। इन्होंने भी तत्कालीन यज्ञों में होनेवाली हिंसा और ब्राह्मणों के वर्णाभिमान के विरुद्ध प्रवल आन्दोलन किया। उस समय के हिंसक यज्ञों और ब्राह्मणों के प्रभुत्व के विरोध में तीज्ञ क्रान्ति पदा करनेवाले दो ही महापुरुष हुए—भगवान महावीर और महात्मा बुद्ध। इन दोनों महापुरुषों ने तत्कालीन धामिक चेत्र में नवीन क्रान्तिमय विचार-धारा को जन्म दिया। बाह्म-क्रियाकाएडों और वैदिक ब्राह्मण पुजारियों के चक्कर में फँसी हुई जनता को आत्म-धर्म का पाठ सिखाने के लिए इन दोनों महापुरुषों ने प्रवल पुरुषार्थ किया है। धार्मिक चेत्र में से हिंसा को दूर कर देने का पुनीत श्रेय इन दोनों महान्विभूतियों को ही है। महात्मा बुद्ध के सम्बन्ध में विशेष वर्णन करना है, अतः उनका स्वतंत्र रूप से अगले प्रकरणा में उल्लेख करेंगे। बुद्ध के अतिरिक्त इस उस समय निम्न लिखित पाँच और प्रसिद्ध मतप्रवर्तक हुए:—

- े (१) पूरण कस्सप (पूर्ण काश्यप)
- (२) ककुद् कात्यायन
  - (३) अजीत केश कम्बजी
  - (४) मंखलि पुत्र गोशाल (मस्कीरन गोशाला)
  - (४) संजय वेलिह पुत्त

इन धर्माचार्यों का और इनके सिद्धान्तों का बौद्ध-प्रन्थों में नामोल्लेख पूर्वक निरुपण किया गया है जबकि जैन प्रन्थ सूत्रकृतांग में नामोल्लेख के बिना ही इनके मतों का वर्णन किया गया है। इन धर्मप्रवर्तकों के मन्तव्यों का संचिप्त परिचय इस प्रकार है:—

ये अक्रियाबाद के प्ररूपक माने जाते हैं। इनके सिद्धान्त का वर्णन इस प्रकार मिलता है:—"करते कराते, छेदन करते कराते, पकाते पकवाते, शोक करते परेशान होते, परेशान कराते, चलते चलाते, पूरन कस्सप प्राण मारते, विना दिये लेते, सेंध लगाते, गाँव लूटते, चोरी करते, बटमारी करते, पर-स्त्री गमन करते, भूठ बोलते हुए भी पाप नहीं किया जाता। छूरे से तेज चक्र द्वारा जो इस पृथ्वी के प्राणियों के एक मांस का खिलहान बनादे, मांस का पुंज बना दे तो भी इसके कारण उसको पाप नहीं होता, पाप का आगम नहीं होता। यदि घात करते-कराते काटते-कटाते, पकाते-पकवाते गंगा के दिल्ला तीर पर भी जाए तो भी इसके कारण उसको पाप नहीं—पाप का आगम नहीं होगा। दान देते दिलाते, यज्ञ करते कराते यदि गंगा के उत्तर तीर भी जाए तो इसके कारण उसको पुण्य नहीं, पुण्य का आगम नहीं होगा। दान, दम, संयम से, सत्य बोलने से न पुण्य है, न पुण्य का आगम है।"

सामज्ञफल (दीग्घ निकाय) सूत्त में इस वाद को अक्रियाबाद कहा गया है। सूत्रकृताङ्ग में ऐसे वाद का वर्णन है। इसे अकारकवाद कहा गया है। विद्वानों का मानना है कि "आत्मा अपने मूल स्वभाव में निष्क्रिय है और वह पुण्य-पाप से परे हैं" इस सिद्धान्त को यदि अन्तिम सीमा तक लिया जाय वो यह वाद फलित होता है।

वौद्ध-यन्थ में पूरणकश्यप को अचेतक नग्न तपस्वी तथा संघ स्वामी, अ

यह शाश्वतवाद के प्ररूपक कहे जाते हैं। इनके सिद्धान्त का वर्णन इस प्रकार पाया जाता है:—''यह जगह सात काय-पदार्थ का वना हुआ है। यह सप्तकाय अकृत, अनिर्मित, अवध्य, कृदस्य और स्तम्भ-

ककुद कात्यायन वत् अचल है। यह चिलत नहीं होते, विकार को प्राप्त नहीं होते, न एक-दूसरे को हानि पहुंचाते हैं, न एक-दूसरे के लिए पर्याप्त है। यह सप्तकाय इस प्रकार है:—पृथ्वीकाय, अप्काय, तेज:-काय, वायुकाय, सुख, दु:ख और जीवन। इन सप्तकाय को मारनेवाला, घात करानेवाला, सुननेवाला, सुनानेवाला, जाननेवाला, जतलानेवाला कोई भी नहीं है। जो तीच्ण शस्त्र से किसी का शीष भी काट डाले तो भी कोई किसी को प्राण से नहीं मारता। सात कायों से अलग खाली जगह में वह शस्त्र गिरता है।"

क्कुद कात्यायन का यह वाद "आत्मा को कोई नहीं मार सकता है, कोई नहीं छेद सकता है" गीता में वर्णित इस वाद को विशेष स्पष्ट किया है

जाने पर फलित हो सकता है। प्रश्नोपनिषद में कबन्धी कात्यायन का उल्लेख पाया जाता है। कबन्धी और कछुद ये दोनों शब्द शारीरिक पंगता के वाचक पाया जाता है। कबन्धी और कछुद ये दोनों शब्द शारीरिक पंगता के वाचक है। आचार्य बुद्ध घोष ने लिखा है कि कछुद कात्यायन ठंडा पानी नहीं पीता था अपित उल्लेख घोषा जीवन व्यतीत था अपित उल्लेख पीता था। उसके अनुयायी भी तपस्वी जीवन व्यतीत कार्यायन का शिष्य-सम्प्रदाय भी विशेष था। वह विपुत्त शिष्य-करते थे। कात्यायन का शिष्य-सम्प्रदाय भी विशेष था। वह विपुत्त शिष्य-

यह उच्छेदवाद या भूतवाद का प्ररूप है। इसके सिद्धान्त का वर्णन इस प्रकार पाया जाता है:—"न दान है, न यज्ञ है, न होम है, न पुण्य या पाप का अच्छा-बुरा फल होता है, न यह लोक है न पाप का अच्छा-बुरा फल होता है, न अयोनिज (देव) अजित केश कम्बल परलोक है, न माता है न पिता है, न अयोनिज (देव) सत्व हैं और न इस लोक में वैसे ज्ञानी और समर्थ सत्व हैं और न इस लोक मों वैसे ज्ञानी और समर्थ अम्मण या ब्राह्मण है जो इस लोक और परलोक को स्वयं जानकर और भाजात कर कहेंगे। मनुष्य मरे हुए मनुष्य को खाट पर एख कर ले जाते हैं, साज्ञात कर कहेंगे। मनुष्य मरे हुए मनुष्य को खाट पर एख कर ले जाते हैं, साज्ञात कर कहेंगे। मनुष्य मरे हुए मनुष्य को खाट पर एख कर ले जाते हैं, साज्ञात कर कहेंगे। मनुष्य मरे हुए मनुष्य को खाट पर एख कर ले जाती हैं और उसकी निंदा-प्रशंसा करते हैं। हुडियाँ कबूतर के रंग की हो जाती हैं और सम कुछ भस्म हो जाता है। मूर्ख लोग जो दान देते हैं उसका कोई फल नहीं होता। आस्तिकवाद मूठा है। मूर्ख और पंडित सब शरीर के नष्ट होते ही होता। आस्तिकवाद मूठा है। मरने के बाद कोई नहीं रहता।"

अजित केस कम्बल का यह बाद नास्तिक चार्वाक दर्शन से मिलता है। इसे भूतबाद भी कहा जाता है। अजित केस कम्बल अजित केस के बने हुए कम्बल को ही ओहता था अतः वह इसी नाम से प्रसिद्ध हुआ। यह भी उस काल का, विपुल शिष्यवृन्द का नायक और प्रसिद्ध मत स्थापक था।

भगवान महावीर और बुद्ध को छोड़कर तत्कालीन धर्मप्रवनिकों में मंखली पुत्त गोसाल का महत्वपूर्ण स्थान था। उसने आजीविक सम्प्रदाय की स्थापना की थी। इस सम्प्रदाय को भी उस समय में मंखलीपुत्त पर्याप्त महत्व मिला, ऐसा प्रतीत होता है। सम्प्राट् अशोक गोसाल:— के शिलालेखों में आजीविक सम्प्रदाय का भी उल्लेख किया

गासालः— काशलालखा म आजाावक जन्त्रजात ना पा उत्तर किये रहने गया है। अशोक के पीत्र दशरथ ने भी उनके लिये रहने को गुफाएँ भेंट की थी ऐसा वर्णन पाया जाता है। इस परसे इस सम्प्रदाय

के प्रभाव पूर्ण होने का प्रमाण मिलता है। ऐसा कहा जाता है कि गोसाल का जन्म गोशाला में हुआ था अतः वह गोशालक नाम से प्रसिद्ध हुआ। वह एक भित्ताचर का पुत्र था। गोशालक म० महाबीर की छद्मस्थ अवस्था में छह वर्ष जैसे दीर्घ समयतक उनके साथ रहा था। वादमें उनका साथ छोड़कर वह निकल गया और उसने नया मत स्थापित किया जो आजीविक सम्प्रदाय के नाम से या नियति वाद के नाम से प्रसिद्ध हुआ। इस मतका मन्तव्य इस प्रकार है:—

"सत्वों के क्लेश का हेतु नहीं है-प्रत्पय नहीं है। विना हेतु और विना प्रत्यय के ही सत्व क्लेश पाते हैं। सत्वों की शुद्धि का कोई हेतु नहीं है-कोई प्रत्यय नहीं है। विना हेतु और प्रत्यय के सत्व शुद्ध होते हैं। हम कुछ नहीं कर सकते हैं। कोई पुरुष भी नहीं कर सकता है। वल नहीं है। पुरुष का कोई पराक्रम नहीं है। सब सत्व, सब प्रानी, सब भूत और सबजीव अपने वश में नहीं है, निर्वल, निर्वीर्य, भाग्य और संयोग के फेर से छहजातियों में उत्पन्न हो सुख दु:ख भोगते हैं "

वौद्ध प्रन्थों में इस सिद्धान्त को संसार शुद्धिवाद कहा गया है और जैनसृत्रों में इसे नियातिवाद कहा गया है। त्राजीविकों के मत में वल, वीर्य पुरुपाकार या पराक्रम को स्थान नहीं है—क्योंकि उनके मतानुसार प्रत्येक पदार्थ नियतिभावाश्रित है। उपासक दशाङ्क सृत्र में वर्णन है कि सकडाल पुत्र कुम्भकार पहले इसी त्राजीविक सम्प्रदाय का चुस्तत्र नुयायी था। नियतिवाद में उसकी श्रदृदशद्धा थी परन्तु वाद में भगवान महावीर के सदुपदेश से उसने पुरुपार्थ की महत्ता जानी और श्राँगीकार की। उसने श्राजीविक सम्प्रदाय का त्याग किया और भ० महावीर का श्रावक वनगया। भगवती सूत्रमें गोशालक का विस्तृत श्राधिकार है।

श्राजीविक सम्प्रदाय के अनुयायीयों के विषय में कहा जाता है कि वे अचेलक तपस्वी थे श्रोर प्रत्येक वस्तु में जीवत्व होने के कारण किसी को विघ्न वाधा न पहुँचे ऐसे व्यवहार में वे श्रद्धा रखते थे। सामान्यतः निर्दोष भिद्याचारी से श्रपना जीवन यापन करते थे। मिष्मम-निकाय में कहा गया है कि "श्रजीविक लोग दसरों की श्राह्या मानकर स्वमान भंग नहीं होने देते ें थे और वे औह शिक और नैमित्तिक भिन्ना स्वीकार नहीं करते थे। इतना ही नहीं जब लोग जीमने बैठे हों तब अथवा दुष्काल के समय एकत्रित अन्न में से भी भिन्ना मांगते नहीं थे और मछली मांस आदि मादक पदार्थ भी खाते नहीं थे।"

गोशालक ने जैनसिद्धान्तों के अनुरूप ही अपने कई सिद्धान्तों का प्रचार किया। वह भ. महावीर के साथ छः वर्ष तक रहा अतः उसके सिद्धान्तों में जैनधर्म की छाया स्पष्ट है। आजीविक सम्प्रदाय की मुख्य नियतिवाद -विषयक मान्यता के अतिरिक्त एक और विशेषता है-वह है पुनर्जन्म विषयक विचित्र मान्यता। गोशालक का ऐसा मत था कि जीव को अनेक प्रकार के विविध भव में जन्म लेना पड़ता है और अन्त में निर्वाणपद पाने के अन्तिम भव में सात वार खोली बदलनी पड़ती है। अर्थात किसी मृत्यु प्राप्त शरीर में घुस कर नवीन रूप से जीवन चर्या करनी पड़ती है। ऐसा होने के बाद ही निर्वाण प्राप्त किया जा सकता है। उसने स्वयं भी १३३ वर्ष की अपनी आयु में छह वार खोली बदलने के बाद सातबीं वार शावस्ती में गोसाल के शव में प्रवेश किया और वहां सोलह वर्ष तक रहा। इस सिद्धान्त के आधार पर गोशालक कहता था कि महावीर का जो गोशाल शिष्य था उसकी तो मैंने खोली प्रहण की है, बाकी मेरे जीव के साथ उस गोशाल का कोई सम्बन्ध नहीं है। यह है गोशालक की पुनर्जन्म सम्बन्धी विचित्र मान्यता।

गोशालक की मृत्यु के बाद भी उसका सम्प्रदाय चलता रहा। ईस्वी सन् की छठी शताब्दी में अजीविक सम्प्रदाय अलग सम्प्रदाय के रूप में प्रसिद्ध था। तेरहवीं शताब्दी में भी इस सम्प्रदाय का नाम कहीं २ दिखाई देता है। बाद में यह सम्प्रदाय प्रो० ग्लाजेनाप के कथनानुसार दिगम्बर सम्प्रदाय में विलीन हो गई।

यह अनिश्चित वाद या अज्ञान बाद का प्ररूपकहें । इसका सिद्धान्त इस प्रकार है:—"यदि आप पूछें क्या परलोक है ? और यदि मैं समभूँ कि परलोक है, तो आपको बताऊँ कि परलोक है। मैं ऐसा भी संजय वेलिहिपुत्त नहीं कहता हूँ कि "यह नहीं है।" परलोक नहीं है। परलोक है भी और नहीं भी है। परलोक न है और न नहीं है। अयोनिज प्राणी नहीं है, है भी और नहीं भी है। अच्छे बुरे काम के फल हैं, नहीं हैं, हैं भी और नहीं भी, न हैं और न

यह संजय वेलिंडिपुत्त परिवाजक थे। इनका यह मत श्रांनिश्चित वाद् के रूप में वौद्धप्रन्थों में विर्णित है। जैन प्रन्थों में इसे श्रज्ञानवाद माना गया है। सूत्रकृताङ्ग सूत्र में इस श्रज्ञानवाद का वर्णन किया गया है। यह श्रज्ञान एक श्रोर इन्द्रियातीत वस्तुश्रों की व्यर्थ चर्चाश्रों में से निकल कर मनुष्य जीवन सम्बन्धी वातों में तन्मय करने के लिए उपयोगी हो सकता है वही दूसरी श्रीर मानव समाज की तत्त्विज्ञासा, श्राचार प्रणालिका में वाधक हो सकता है। इसलिए भ० महावीर ने इस वाद का त्याद्वाद की विशिष्ट अगालिका द्वारा संशोधन किया श्रीर श्रज्ञानवाद का निराकरकण किया। इस प्रकार बुद्ध को छोड़कर उक्त पांच मुख्य मतस्थापक भगवान महावीर के समय में अपने २ मत का प्रचार करते रहे थे। इन सबके होते हुए भी उस समय में सफल धार्मिक क्रान्ति करने वाले हो ही महापुरूष विशेष रूप से प्रसिद्ध हुए, श्री महावीर श्रीर श्री बुद्ध।

### महावीर और बुद्ध

1987 T.

अ।ज से पचीस शताब्दी पूर्व भारत वर्ष के धार्मिक चेत्र में एक प्रवल क्रान्ति की लहर उठी। उसने तत्कालीन समस्त भारत को त्वरित गति से प्रमावित किया। धर्मों के स्वरूप और वाद्य क्रियाकाएडों में महत्व का परिवर्तन हुआ। इस क्रान्ति को जन्म देने वाले दो युग प्रवर्त्तक महापुरुप हुए। प्रथम श्री महावीर और दूसरे श्री गौत्तम बुद्ध। दोनों महापुरुपों के सामने समान लह्य था और दोनों को एक सी परिस्थिति के बीच अपना कार्य आरम्भ करना पड़ा। इन दोनों महाविभूतियों ने उस काल के धार्मिक चेत्र में आये हुए विकारी तत्वों को दूर करने के लिए जो श्रम उठाया, धर्मों को जो बैज्ञानिक रूप दिया जो लोक कल्याण के कार्य किये इसके लिए सारा संसार इनका ऋगी है।

भगवान महावीर और बुद्ध के समय में वेदविहित हिंसा आदि किया कारडों ने ही धर्म का रूप ले रखा था। शुद्रों और स्त्रियों को अतिहीन समभा जाता था। उन्हें कोई धार्मिक अधिकार नहीं था। यज्ञों के द्वारा देव कुपा प्राप्त को तार देने के क्रियाकाएँड की रचना करके, वर्गभेद की प्रचएड दीवार खड़ी करके तथा अपने आपको सर्वोच और सर्वधिकारी सानकर कर्मकाएडी बाह्मणों ने धार्मिक श्रोर सामाजिक चेत्र में श्रपना एकाधिपत्य वना रखा था। इस प्रकार धार्मिक और सामाजिक व्यवस्था अस्त-व्यस्त सी थी। उस समय इन दोनों चत्रिय सुधारकों ने सर्व प्रथम याज्ञिक हिंसाकाएडों और जातिवाद के कारण फैली हुई विषमता को सारी बुराइयों का कारण माना और इन्हें दूर करने के लिए प्रयत किये। इन दोनों चत्रिय आध्यात्मिक पुरुषों ने ऋहिंसामय धर्म का स्वरूप जनता के सामने रक्खा। उन्होंने स्पष्ट घोषित किया कि यज्ञादि बाह्यकिया काएडों से मोन्न नहीं हो सकता। धर्म किसी वर्ग या जाति की बंपोती नहीं है। वह सर्व साधारण की चीज है। प्रत्येक व्यक्ति उसका अधिकारी है। घर्म में जाति का कोई स्थान नहीं है। इस उपदेश के कारण तत्कालीन परिस्थिति में पर्याप्त सुधार हुआ। याज्ञिक हिंसाओं का दोरदोरा कम हुआ। अहिंसा की प्रतिष्ठा हुई। सर्व साधारण जनता की धर्म-पालन का अधिकार प्राप्त हुआ। तात्कालीन जनता ने इन महान उपदेशकों के उपदेशों को हितकारी माना और वह उससे बहुत अंशों तक प्रमावित हुआ। दोनों महापुरुषों के द्वारा स्थापित संघों में प्रबृष्ट होकर जनता ने अपने को छुतार्थ और धन्य माना। भगवान महावीर और उनके अनुयायियों की संख्या उत्तरोत्तर बढ़ती गई।

इन दोनों महान् आत्माओं के बीच क्या साहरय था और क्या अन्तर था, इन दोनों की कार्य प्रणालि में क्या विशेषता थी, दोनों में क्या महत्वपूर्ण भेद था आदि विषयों पर प्रकाश डालते हुए जर्मन प्रोफेसर ल्यूमन ने लिखा है:—

"सहावीर का जन्म ई० सं० पूर्व ४०० के आस पास हुआ। वह महान विजेता के रूप में प्रसिद्ध हुए। चुद्ध ई० सं० पूर्व ४४० के लगभग जन्मे और वुद्ध अर्थात ज्ञानी कहलाये। ये दोनों महापुरुष "अर्हन्त", "भगवन्त" और जिन्दे नामों से विख्यात थे। किन्तु महावीर की तीर्थद्धर संज्ञा उसी प्रकार निराली है जैसे वुद्ध की तथागत! दोनों महापुरुषों के कमशः यही नाम लोकप्रिय और प्रचलित थे। 'तीर्थद्धर' शब्द का अर्थ 'तारन कमशः यही नाम लोकप्रिय और प्रचलित थे। 'तीर्थद्धर' शब्द का अर्थ 'तारन हार' अथवा 'मुक्तिमार्ग के प्रदर्शक' है। तीर्थंकर का भावार्थ 'मार्गदर्शक' हार' अथवा 'मुक्तिमार्ग के प्रदर्शक' है। तीर्थंकर का भावार्थ 'मार्गदर्शक'

सममना ठीक है। 'तथागत' शब्द का अर्थ होता है "ऐसे गये जो" अर्थात् "सच्चे मार्ग पर चढे हुए" इसका भावार्थ "आदर्शक्य" होता है। महावीर ज्ञातकुल में और बुद्ध शाक्य कुल में जन्मे थे। इस लिये महावीर 'ज्ञातपुत्र' और बुद्ध शाक्यपुत्र भी कहलाये थे। शाक्य पुत्र की अपेना शाक्यपुनि भी वह कहलाये। घर के भाई वन्धुओं में महावीर 'वर्द्ध मान और बुद्ध 'सिद्धार्थ' नाम में प्रख्यात थे। बुद्ध नाम की अपेना से उनके अनुयायी वीद्ध कहलाये और महावीर की जिन संज्ञा के अनुरूप उनके अनुयायी जैन नाम से प्रसिद्ध हुए।"

"लगभग तीस-तीस वर्ष की अवस्था में संसार-व्यवहार से उदासीन होकर दोनों ने त्याग मार्ग अंगीकार किया। दोनों ने उत्साह पूर्वक. परिपूर्ण पुरुषार्थ से तपश्चर्या ग्रंगीकार की । तपस्या इनके लिए कसौटी थी । महावीर इसमें सफल हुए और उन्होंने तप को महत्व देते हुए अपना धर्मीपदेश प्रचा-रित किया। .... नैतिक सिद्धांत और धार्मिकमावनाओं में महावीर और बुद्ध प्रायः समान ही थे; मुख्य विषयों में तो एक मत थे इतना ही नहीं परन्तु इनके समय के दूसरे विचारकों के (कतिपय) नैतिक और धार्मिक अभिप्रायों के साथ भी दोनों एक मत थे .... नाहाण धर्म के त्राचार्यों के ज्ञाति भेद की संकुचितता के कारण और यज्ञ में पशुत्रों को मार कर होम करने में धर्म मानने के कारण उनका यह धर्म कार्य इन दोनों को भयंकर पाप कर्म प्रतीत हुआ। क्यों कि मनुष्य और पशु की हिंसा को ये भयंकर पाप मानते थे। ... महावीर ने अपना पुरुषार्थ आत्मा के विषय पर अधिक लगाया, केवल वे साधु ही नहीं तपस्वी भी थे। किन्तु बुद्ध को बोध प्राप्त होने पर वह तपस्वी न रहे मात्र साधु रह गये। बुद्ध ने अपना पुरुषार्थ जीवनधर्म पर लगाया। इस प्रकार महावीर का उद्देश्य आत्मधर्म हुआ तो बुद्ध का लोकधर्म। बुद्ध ने अपना उद्देश्य आत्मधर्म से विकसित करके लोकधर्म स्वीकार किया। इस कार्या वे प्रख्यात भी खूब हुए। बुद्ध की दृष्टि लोकसमाज पर लगी। वह सवके थे और उनका आत्मयोग भी सवके लिए था। इस प्रकार उनका धर्म महावीर के धर्म से सर्वथा स्पष्ट रीति से अलग ठहरता है।

महावीर के धर्म में सर्वोच भावना श्रात्मयोग श्रौर श्रोत्मत्याग की है। प्रत्येक-वुद्ध श्रौर वुद्ध-इन दो शब्दों का श्रर्थ भेद दोनों महापुरुषों के भेद

को स्पष्ट करता है। प्रत्येक बुद्ध का अर्थ यह है कि "जो अपने लिए ज्ञानी हुआ हो," और बुद्ध का अर्थ यह कि वह पुरुष जो सबके लिए ज्ञानी हुआ हो! पहला ज्ञानी एकान्त में रहता हुआ अपनी आत्म शुद्धि करके संतोष मानता है। दूसरा लोक समाज में विचरते और उपदेश देते हुए भी आत्म शुद्धि का प्रयत्न करता है। महाबीर को एकान्त वासी प्रत्येक बुद्ध की संज्ञा तो दी नहीं जा सकती, क्योंकि वह भी लोक समाज में विचरते थे। बुद्ध की तरह महाबीर के भी अनेक शिष्य थे और उनका अपना संघ था। महाबीर के संघ का विस्तार भी होता रहा। भारत की सीमा के वाहर, यग्रपि उसका विस्तार अधिक न हुआ परन्तु भारत में उसका अस्तित्व आज तक है। अतः महाबीर का स्थान प्रत्येक बुद्ध से ऊँचा है। निस्संदेह महाबीर उन महाधुरुषों में थे जो आत्मिवन्तन पर विशेष ध्यान देते थे और उनके शिष्यगण आत्मोद्धार के लिए विशेष पुरुषार्थ करते थे। इस प्रकार प्रत्येक बुद्ध और बुद्ध इन दोनों श्रेणियों के उपर महाबीर थे।

बुद्ध और महावीर की लोक समाज के प्रति दृष्टि की भिन्नता वताते हुए ल्पूमन ने ही लिखा है कि "महावीर लोक समाज के साथ हिल-मिल जाने की वृति से दूर रहते थे और वुद्ध लोक समाज में घुल मिल भी जाते थे। यह भेद इस पर से स्पष्ट जाना जाता है कि जब उनके अनुयायी प्रसंगोपात बुद्ध को भोजन का निमन्त्रण देते तो वे उनके यहाँ भोजन करने चले जाते थे परन्तु महावीर ऐसा मानते थे कि जनसमाज के साथ ऐसा सम्बन्ध नहीं रखना चाहिये।

भ० महावीर और बुद्ध के जीवन के मुख्य भेदों पर विचार करते समय हमारे सामने प्रधानहृप से निम्न बातें आती हैं:—

(१) भगवान् महावीर ने तपश्चर्या को स्वीकार कर उसमें पूर्ण सफलता प्राप्त की जब कि बुद्ध ने प्रारम्भ में तपस्या अंगीकार की परन्तु वे उसके द्वारा समाधि प्राप्त न कर सके। इसलिए उन्होंने तप पर विशेष भार नहीं दिया। उन्होंने मध्यम मार्ग का अवलम्बन लिया। न तो वे गृहस्थों की तरह वासना-सक्त थे और न श्रमणों के समान घोर तपस्वी। महावीर आत्मयोगी और महा तपस्वी थे।

XXXXXXXXXX:(309)XXXXXXXXXXXXXXX

(२) महावीर ने अपने प्रचार कार्य में भी आतम दृष्टि की प्रधानता दी। उनका उपदेश मुख्य रूप से त्याग और तप को लेकर होता था। व्यक्ति की आतमा के उत्थान की ओर उनका विशेष लच्य था अतः उन्होंने अपने अनुयायियों की संख्या बढ़ाने की ओर उतना व्यान नहीं दिया जितना कि अपने अनुयायियों की आतम शिंद्ध की ओर। तप-त्याग मय उपदेश के आचरण की कठिनता के कारण महावीर के अनुयायियों की संख्या इतनी अधिक न बढ़ सकी जितनी कि बुद्ध के अनुयायियों की। बुद्ध ने अपने अनुयायियों के लिये सरल मार्ग निर्धारित किया। वह कम अमसाध्य था अतः जनता का मुकाब उस और अधिक हुआ।

महावीर के संघ में आचार विषयक कठिनता थी परन्तु साथ ही वह स्थिरता का कारण भी बनी जबिक बुद्ध के संघ में सरलता थी इसी लिए वह अधिक काल तक स्थिर न रह सका। अनुयायियों की अधिक संख्या होने पर भी बुद्ध धर्म भारत से लुप्त होगया और महावीर के अनुयायियों की संख्या अपेताकृत कम होने पर भी वह आज तक भारत भूमि में प्रभाव पूर्ण और गौरव पूर्ण स्थित में बना रहा, यही यह सूचित करता है कि महावीर ने अपने संघ में प्रभाव की अपेता स्थायित्व पर विशेष भार दिया।

(३) बुद्ध ने केवल जीवन सुधार पर लद्ध्य दिया, उन्होंने आत्मा, स्वर्ग नरक, आदि तत्त्वज्ञान की ओर उपेज्ञा बुद्धि रक्खी । उन्होंने संसार के दुखों और उनसे मुक्त होने के लिए जीवन को संयामित बनाने पर जोर दिया। यह जीवन सुधार लिया तो भविष्य भी सुधर जायगा। बात तो ठीक थी; परन्तु बुद्धि की जिज्ञासा को इतने से संतोध नहीं होगा। महावीर ने इस जीवन के सुधार पर भी लच्य दिया और आत्मा-परमात्मा, स्वर्ग-नरक आदि तत्त्वों का भी वैज्ञानिक निरिच्या किया। इससे मानव के मन को भी संतोध हुआ और बुद्धि को भी। इससे वह इस जीवन के साथ ही साथ भावी जीवन को भी सफल बनाने में समर्थ हुआ।

प्रोफेसर विन्टरनिट्स ने कहा है कि—बौध्दों की अपेचा विशेष तीव स्वरूप में जैन धर्म ने त्याग धर्म पर और संघ के नियमन के प्रकारों पर भार दिया है। श्रीबुद्ध की अपेचा श्री महावीर ने तत्त्व ज्ञान की एक अधिक से अधिक विकासित पद्धति का उपदेश दिया है

अंदिक जीन-गौरव स्मातयां बुद्ध और महावीर की समीचा करते हुए एक लेखक ने लिखा है

बुद्ध की हृदय माता के समान कोमल और ममता मय था जबकि विर का हृदय पिता के समान कठोर और हितेषी था। इस रूपके के ग इन दोनों महापुरुषों की सहानता और महोपकारित का परिचय सिंग

भगवानं महावीर का निर्वाण-काल प्रायः ई. पू. ४२७ माना जाता है। परन्तु श्री हेमचन्द्र के परिशिष्ट पर्व के मतानुसार महाराजा चन्द्रगुप्त के ाता है।

ह। परन्तु श्रा हमचन्द्र क पाराशष्ट पव क मतानुसार महाराजा चन्द्रगुप्त क राज्या रोहण पूर्व रिप्प वर्ष महावीर का निर्वाण हुआ। इस पर में जेकोवी राज्या रोहण पूर्व रिप्प वर्ष महावीर का निर्वाण हुआ। इस पर में जेकोवी महाविर का कि यह प्रसंग ई. पूर्व १०० १००० में बना होना सामगाम महाद्या के कि यह प्रसंग ई. पूर्व हुए थे। महावीर निर्वाण माजिम निकाय के सामगाम सूत्र से स्पष्ट है कि जिस समय बुद्ध सामगाम महावीर पावा में मुक्त हुए थे। महावीर का निर्वाण कार्तिक के जात्रप्रत्र महावीर पावा में महावीर का निर्वाण कार्तिक के जात्रप्रत्र महावीर दिवंगत हुए थे। महावीर का निर्वाण कार्तिक के जात्रप्रता निवाण के हिन्द हुआ था। तम हिन्द निवाण कार्तिक कार्तिक के जात्रप्रता निवाण के हिन्द हुआ था। तम हिन्द निवाण कार्तिक का कार्या अमावस्या के दिन हुआ था। उस दिन लिच्छवी राजाओं ने निर्वाण के समरणार्थ अपने नगर में दीपमालाएँ जलाई थी इसलिए दीपमालिका पर्व प्रचलित हुआ

महाबीर निर्वाण से बीर संवत चला आता है लोकमान्य तिलक ने बहीदा में जैन श्रे कॉन्फेन्स में भाषण देते हुए बतायाथा कि जिन श्रे इस बात का पता चलता है कि धमीचाय के नाम से संवत चलाने की पहल जैनों ने की है।" जैनधर्म और बोद्धधर्म

जैनधर्म और बौद्धवर्म में अनेक समान तत्व हैं। इस समानता के कारण पश्चात्य विद्वानों श्रीर इतिहासकारों में विविध भ्रमपूर्ण मान्यताएँ भी इस दोनों घर्मी के सम्बन्ध में फैली हैं। किसी ने जैनबौद्ध को एक ही माना, किसी ने जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा माना तो किसी ने बौद्धधर्म को जैन धर्म की शाखा के हृप में माना। कोल जुक, प्रिन्सेप, स्टिवन्सन, ओ० टॉर्मस पण का शाखा के रूप में माना। काल मुक्तु अन्तर, किया हुआ है। महावीर के आदि की मान्यता थी कि वौद्धधर्म जैनधर्म से उत्पन्न हुआ है। महावीर के प्रधान शिष्य गौतम को ही गौतमबुद्ध मानकर सम्भवतः ये लोग इस अनुमान 大学文学的文学文学》(686)·美术文学文学文学文学文学文学文学文学文学 पर श्राये थे। जैन कथा विभाग के अनुसार पार्थ नाथ के सम्प्रदाय के बुद्ध की ति नाम के साधु ने सरयू के तटपर तप करते हुए एक मरी हुई मछली को देखी श्रीर निर्जीव मानकर उसे खाने में कोई दोष नहीं है यह सममकर वह उसे खा गया इससे श्रष्ट होकर उसने वौद्ध धर्म चलाया, ऐसा कहा जाता है। बौद्ध यह दावा करते हैं कि बौद्ध प्रन्थों का श्राधार लेकर जैनों ने श्रपना धर्म स्थापित किया है। धार्मिक प्रतिद्धन्दिता के युग में ऐसी २ कल्पनाएँ पैदा हो, यह कोई श्रचरज की वात नहीं है, ऐसा होना स्वाभाविक है।

गत शताब्दी के कितपय संशोधकों का ऐसा मत था कि जैनधर्म बौद्धधर्म की सम्प्रदाय है। जब बौद्धधर्म की अवनित होने लगी तब जैनधर्म की उत्पत्ति हुई"। ऐसा विल्सन और वेनफी की मान्यता थी। कि. लासन अदि इसे ई. स. १-२ शताब्दी में और वेबर बौद्धधर्म के प्रारम्भ की शताब्दी में इसे उत्पन्न हुआ मानते थे। इस प्रकार इन दोनों धर्मों के पौर्वापर्य के सम्बन्ध में और एक दूसरे की शाखा मानने के विषय में जो विभिन्न मान्याताएँ थी वे हर्मन जेकोव के अन्वेषण और गवेषणापूर्ण मन्तव्य से दूर होगई। हर्मन जेकोवी ने पुष्ट प्रमाणों के आधार पर यह सिद्ध कर दिया है कि जैनधर्म एक सर्वथा स्वतंत्र और मौलिक धर्म है। वह किसी बौद्ध या वेदधर्म की शाखा नहीं है। अब प्रायः सब ऐतिहासिक पुरातत्त्ववेत्ता इस बात से सहमत है कि "जैनधर्म व बौद्धधर्म दो अलग २ स्वतंत्र धर्म हैं। जैनधर्म, बौद्धधर्म से प्राचीन है। बौद्धधर्म का साम्य जैनधर्म के साथ अधिक है।"

यह सत्य है कि जैनधर्म और वौद्धधर्म की कई वातों में समानता है। दोनों वेद विरोधी है। दोनों ने ब्राह्मण गुरुओं की सत्ता और याज्ञिक कर्म काएडों का विरोध किया था। दोनों ने अहिंसा, मैत्री और साम्य को महत्त्व दिया। दोनों ने जग़त् कर्ता के रूप में ईश्वर को अस्वीकार किया। दोनों ने अपने पूज्य पुरुपों को "अर्हत् बुद्ध जिन" नाम दिवे। दोनों के साहित्य में नाम प्रायः समान ही आते हैं। कर्म सिद्धान्त को भी किसी सीमा तक दोनों स्वीकार करते हैं। इतनी समानता होने के साथ ही साथ इन दोनों धर्मों में महत्त्व पूर्ण मौतिक भिन्नता है।

दोनों धर्मों के यन्थ अलग २ हैं, इतिहास अलग २ है, कथाएँ भिन्न हैं और सिद्धान्तों में भी महत्त्वपूर्ण भिन्नता है। जैनधर्म द्रव्यापेत्तया शाख्वत, अभौतिक जीव का अस्तित्व मानता है और यह स्वीकार करता है कि जबतक यह जीवात्मा पुद्गल के वन्धन में होता है तबतक वह संसार में पंरिश्रमण करता है। बौद्धधर्म में ऐसा शाख्वत आत्मा ही नहीं माना गया है। उनका मानना है कि 'अहं' कोई जीव है ही नहीं। जिसे आत्मा, अहं या जीव रूप कहा जाता है वह कोई 'शाख्वत पदार्थ नहीं है परन्तु चिणक धर्मों की सन्तान है। यह एक चणा में उत्पन्न होने वाली और दूसरे चणा में नष्ट होने वाली विविध पदार्थों की शृंखला है। आत्मद्रव्य की नास्तिकता का यह सिद्धान्त बौद्धधर्म का महत्त्व पूर्ण सिद्धान्त है। जैनधर्म और बौद्धधर्म के सिद्धान्त में यह मुख्य भेद है। इसी तरह ज्ञान, नीति, कर्म और निर्वाण के सम्बन्ध में भी बहुत भेद है।

अहिंसा और कर्म के सिद्धान्तों में उपरी साम्य होने पर भी गहराई से विज्ञारने पर गहरा भेद प्रतीत होता है। जैनधर्म में मांसाहार का सर्वथा निपेध किया गया है और किसी भी अवस्था में मांसमज्ञण की छूट नहीं दी ई गहै। जब कि वौद्धधर्म में अपने निमित्त न मारे गये जीवका मांसाहार करने की परिपाटी देखी जाती है। अहिंसा और हिंसा की परिभाषाओं में भी अन्तर है। कर्म के सिद्धान्त के विषय में वौद्ध मानते हैं कि प्रत्येक प्राणी अपने किये हुए शुभाशुभ कर्मों का फल पाता है। जब तक रूप, वेदना, संस्कार और विज्ञान की संतान चलती रहेगी तबतक अनेक जन्मों में प्राणी को अमण करना पड़ेगा। जब जब आसव जीया होंगे तब कर्मों का ज्य होगा और निर्वाण होगा "। इस विवेचन से यह स्पष्ट नहीं कि बुद्ध भी महावीर के अनुरूप कर्म को एक विशेष सूरम पुदगलों की आत्मा पर प्रक्रिया रूप मानते थे जो आसव, वंध और निर्जरा की अवस्थाओं से युक्त है। वौद्ध साहित्य में आसव और संवर शब्दों का प्रयोग हुआ है परन्तु वंध और निर्जरा का प्रयोग कहीं नहीं हुआ।

संघ व्यवस्था में भी दोनों धर्मों में महत्व का भेद रहा है। महावीर ने साधु, साध्वी और श्रावक श्राविका रूप चतुविध संघ की स्थापना की थी जबिक बुद्ध ने प्रथम, तो भिन्नुओं को और वाद में भिन्नुणियों को भी संघ में स्थान दि गृहस्थों को उन्होंने संघ में स्थान नहीं दिया जैनसंघा में गृहस्थ और साधु का सम्पर्क नियमित बना रहे इसका ध्यान रक्खा गया जिससे साधु वर्ग में उतनी शिथिलता नहीं आसकी। बौद्धधर्म में यह व्यवस्था न होने से उसके साधु वर्ग में शिथिलता आगई। इसके कारण उसे अति ज्ञित

इतनी समानता और असमानता होने पर भी दोनों धर्म लम्बे समय तक साथ र विकिसित हुए हैं इसीलिए एक दूसरे का प्रभाव पड़े विना नहीं रह सकता है। एक दूसरे के प्रभाव से उनमें कुछ नवीन तत्त्व आजाते हैं। जैसा कि जेकीवी ने लिखा है कि विचारों पर विशेष असर करने वाले बाह्य जगत के प्रभाव को बौद्ध आसव कहते हैं। यह भाव जैनधर्म से लिया गया है। क्योंकि जीव पर कर्मपुद्गल असर करते हैं, यह मान्यता केवल जैनधर्म की ही है।" इसी तरह हरिभद्र सूरिने तीर्थद्धर को बोधिसत्व कहा है। यह भाव बौद्धों से लिया गया है। इसी तरह एक धर्म का दूसरे धर्म पर असर होता ही है। जैनधर्म और बौद्धधर्म के साम्य एवं बैषम्य का यह दिग्दर्शन मात्र है। अब आगे जैनधर्म और बैदिकधर्म के विषय में विचार करेंगे।

### ंजेनधर्म और वैदिकधर्म

भारत भूमि में अज्ञातकाल से जैनधर्म और वैदिकधर्म साथ साथ चलते आये हैं। उपलब्ध प्राचीनतम साहित्य और अन्यान्य पुरातत्त्व के साधनों से यह ज्ञात हो जाता है ये दोनों। धर्म अत्यन्त प्राचीन काल से चले आरहे है। प्राचीनतम वेदों में जैनधर्म और उसके तीर्यङ्कारों का स्पष्ट वर्णन पाया जाता है। प्रथम तीर्थङ्कर- ऋषभदेव के समय का पता लगाना असंभवसा है। वे इतने प्राचीन काल में हुए हैं कि उसका अन्दाजा लगाना भी दुष्कर है। जैनधर्म विपयक अज्ञान के कारण कई प्राच्य और प्रतीच्य विद्वानों ने जैनधर्म को वेदधर्म की शाखा मानने की भूल की है परन्तु अर्थाचीन अन्वेपकों के द्वारा यह प्रमाणित हो गया है कि जैनधर्म किसी भी धर्म की शाखा नहीं परन्तु स्वतंत्र मोलिक एवं प्राचीन धर्म है। जैसे २ जैनधर्म के सन्वन्ध में प्राधात्य विद्वान अध्ययन और अन्वेपण करते जा रहे जैनधर्म के सन्वन्ध में प्राधात्य विद्वान अध्ययन और अन्वेपण करते जा रहे

हैं; वैसे २ उनकी यह पुरानी श्रामक मान्यता दूर होती जा रही है और वे जैनधर्म की मौलिकता एवं महोनता से प्रभावित होते जाते हैं। जैनधर्म की प्राचीनता पहले सिद्ध की चुकी जा है। यहाँ यह बताया जाता है कि जैनधर्म श्रोर वेदधर्म में क्या २ समानताएँ है और दोनों धर्मों में मौलिक भेद क्या है।

सदियों नहीं, हजारों वर्षों से एक दूसरे के सम्पर्क में रहने के कारण जैन और वेदानुयायी सम्प्रदायों के सामाजिक और दैनिक जीवन में बहुत कुछ समानता दृष्टिगोचर होती है। जैन और अन्य हिन्दु कहे जाने वाले लोगों के रीति रिवाज और जीवन व्यवहार एक दूसरे से इतने हिलमिल गये हैं कि धार्मिक भेद होने पर भी उनमें कोई विशेष भेद नहीं माल्स होता। इसी लिए जैन और हिन्दु में मोटी दृष्टि से भेद दिखाई नहीं देता। कृतिपय जैन, जनगणना में धर्म के खाने में अपने आपको हिन्दु लिखाते हैं या गणना करने वाले जैनों को हिन्दु मानकर अपने आप ही हिन्दुधर्मी' लिख लेते हैं। इसका कारण यह है कि दोनों में सामाजिक श्रीर व्यावहारिक समानता आगई है। वास्तव में जिसे आजकल हिन्दुधर्म कहा जाता है वह वेदधर्म है। यदि हिन्दु शब्द से धर्म का ही प्रहण हो तब तो जैन स्पष्टरूप से हिन्दुओं से अलग है क्यों के उनके धर्म में और वेदधर्म में गहरा मौलिक भेद है। यदि हिन्दु शब्द से राष्ट्र का या भारतीय संस्कृति का अर्थ है तो निस्संदेह जैन हिन्दु है। सामाजिक श्रीर दैनिक जीवन व्यवहार के पारस्परिक प्रभाव से प्रभावित होने पर भी धार्मिक सिद्धान्तों का भेद ज्यों का त्यों बना रहा है।

वैदिक (ब्राह्मण् ) धर्म और जैन धर्म के सिद्धान्तों के मूल में ही गहरा अन्तर है। जैन सिद्धान्त साम्य के आदर्श पर आश्रित है जब कि ब्रह्मण् धर्म के सिद्धान्त वैधम्य की भूमिका पर। जैनधर्म यह मानता है कि प्रत्येक आत्मा तात्विक दृष्टि से समान है। चाहे पृथ्वीगत हो, जलगत या वनस्पति आत्मा तात्विक दृष्टि से समान है। चाहे पृथ्वीगत हो, प्रत्येक आत्मा गत हो, या कीट-पतंग पशु-पत्ती रूप हो या मानव रूप हो, प्रत्येक आत्मा गत हो, या कीट-पतंग पशु-पत्ती रूप हो या मानव रूप हो, प्रत्येक आत्मा गत हो। सूत्म सूत्म आत्मा को भी सुख प्रिय है और दुःख अप्रिय है समान है। सूत्म सूत्म आत्मा को भी सुख प्रिय है और दुःख अप्रिय है समान है। सूत्म सूत्म आत्मा को भी सुख प्रिय है और दुःख अप्रिय है स्वार्थ होना आत्म समानता के सिद्धान्त को जीवन-व्यवहार में उतारने के व्याहिए। आत्म समानता के सिद्धान्त को जीवन-व्यवहार में उतारने के

लिए जैनधर्म ने अहिंसा को सर्वाधिक महत्व दिया है। प्राणिमात्र के दुःस्त को अपने दुख के समान अनुभव करने के लिए जैन शास्त्र स्थान स्थान पर आदेश करते हैं। जैनधर्म ने पृथ्वी में, अग्नि में, हवा में, वनस्पित में और कीट पतंगों में भी जीवात्माएँ मानी हैं अतएव उसका आत्म साम्य का सिद्धान्त अति व्यापक है। इस आत्म साम्य की व्यापकता के कारण उसकी अहिंसा भी इतनी ही व्यापक है। पृथ्वी और जलगत आत्माएँ भी तत्व दृष्टि से मानवात्मा के तमान हैं अतएव अशक्य परिहार को अपवाद और विवशता मानकर यथा सम्भव सब प्राणियों के प्रति अहिंसक रहना व्यूसरों के दुख को आत्म दुख के रूप में संवेदन करना जैनधर्म का मुख्य सिद्धान्त है। ब्राह्मण धर्म में यह बात नहीं है। वहां अहिंसा धर्म माना गया परन्तु साथ ही यहा-मार्गों में पशुओं की हिंसा का विधान किया गया है। यहां में की जाने वाली हिंसा को यहां धर्म माना गया है। इस विधान में बिल किये जाने वाले निरपरा पशु आदि के प्रति स्पष्ट रूप से आत्म साम्य का अभाव देखा जाता है। यह आत्मवेषम्य की दृष्टि है।

इस दृष्टि वैषम्य के कार ए जैनधर्म और ब्राह्मए धर्म के धार्मिक अनुष्ठानों में तीव्र भेद पाया जाता है। ब्राह्मए धर्म यह्मयागादि हिंसा प्रधान कर्म काएडों और उनकी आज्ञा देने वाले वेदों में श्रद्धा रखता है जबिक जैन धर्म इन्हें नहीं मानता। वेद धर्म में निद्यों को पिवत्र मानकर उनमें स्नान करने का वड़ा धार्मिक महत्व है, जैनधर्म ऐसा नहीं मानता है। तात्पर्य यह है कि अहिंसा की प्रधानता के कारए। जैनियों के बाह्य आन्तरिक अनुष्ठानों और वेदनुयायी सम्प्रदाय के धार्मिक अनुष्ठानों में बड़ा भेद रहा हुआ है।

जैन धर्म का साध्य निःश्रेयस (मोद्त्त) है। जब कि वेदों के अनुसार ब्राह्मण धर्म का साध्य है अभ्युद्य जिसमें ऐहिकसमृद्धि, राज्य, पुत्र-प्राप्ति, इन्द्रपद का लाभ, स्वर्गीय सुख आदि का समावेश है। उपनिषद आदि में आगे चल कर इस साध्य में परिवर्तन अवश्य देखा जाता है।

व्राह्मण् धर्म की सामाजिक व्यवस्था में और धर्माधिकार में व्राह्मण् वर्ण का जन्मसिद्ध श्रेष्ठत्व और उत्तर वर्णों का व्राह्मण् की अपेचा कनिष्ठत्व मानः गया है। जैनधर्म में जन्म से किसी वर्ग या वर्ण का प्राधान्य नहीं माना गया है। वह तो गुणकर्म के अनुसार श्रेष्ठत्व और किनष्ठत्व मानता है। इसिलए धार्मिक नेत्रों में वह प्राणीमात्र को समान अधिकार प्रदान करता है। किसी भी वर्ण का व्यक्ति, चाहे वह स्त्री हो या पुरुष अपने सद्गुणों के कारण उच पद को प्राप्त कर सकता है। ब्राह्मण धर्म में जाति वाद की प्रधानता है जब कि जैन धर्म में गुणपूजा की प्रधानता।

जैन और बाह्यए परम्परा के तत्व ज्ञान में भी गहरा मौलिक भेद है। ब्राह्मण परम्परा में सांख्य योग मीमांसक त्रादि को छोड़ कर ईश्वर को जगत् का कर्ता स्रोर संहत्ती माना जाता है। जैन परम्परा में ईश्वर को जग-न्नियता-कर्ता हर्त्ता नहीं माना गया है। जैन धर्म के अनुसार प्रत्येक प्राणि अपनी सृष्टि का आप ही कत्ता है। जैन दृष्टि के अनुसार प्रत्येक आत्मा में ईखर भाव रहा हुआ है। जो आत्मा अपने पुरुषार्थ के द्वारा कर्म के आवर्ग को दूर कर के अपने परमात्म भाव को प्रकट कर सकता है। जैन धर्म ईश्वर को शुद्ध जीवात्मा से अलग नहीं मानता है। प्रत्येक व्यक्ति ईश्वरत्व प्राप्त कर सकता है और सब मुक्तात्मा समान रूप से ईश्वर हैं। मुक्तात्मा ही ईश्वर है अतएव वह सृष्टि के सृजन और संहार के प्रपन्न से अर्तीत हैं यह जैनधर्म की मान्यता है। जब कि ब्राह्मण परम्परा में मुक्तात्मा के अतिरिक्त ईश्वर की स्वतंत्र मान्यता है। और वह कर्त्तासंहर्ता माना गया है। जैन धर्म के अनुसार यह जगत-प्रवाह अनादि अनन्त है। इसमें उत्सपण अवसर्पण होता रहता है परन्तु यह निमूल नष्ट नहीं होता और नवीन पैदा नहीं होता। त्राह्मण परम्परा में प्रलय के समय सृष्टि का प्रलय हो जाना श्रीर पुनः ईश्वर के द्वारा नई सृष्टि का सृजन करने का सिद्धान्त साना गया है।

इन दोनों धर्मी में आत्मा और कर्म के सम्बन्ध में भी मान्यता का भेद हैं। वह दार्शनिक चर्चा है अतः तत्वज्ञान के प्रकरण में उसका विशेष वर्णन किया जायगा। यहां तो इतना ही कहना पर्याप्त है कि जैन धर्म आत्मा को प्रति व्यक्ति क्षित्र, कर्ता, भोक्ता, प्रणामी नित्य और देह व्यापी मानता है। त्राह्मण परम्परा में इस विषय में अन्न भिन्न मत हैं। सांख्य-योग्य, न्याय वैशेषिक और अद्वेतवादी परम्पराएँ इस विषय में अलग-अलग अभिप्राय व्यक्त करती हैं। न्याय वैशेषिक परम्परा आत्मा के कर्म त्व को और उसके

स्वमीत्व को स्वीकार करती है अतः इस सम्बन्ध में वह जैन परम्परा के अधिक नजदीक है। ब्राह्मण परम्परा में कर्म को अदृष्ट सत्ता के रूप में माना गया है जब कि जैन परम्परा में रागद्वेष को भावकर्म कहा जाता है और इस भावकर्म के द्वारा आत्मा अपने आसपास सर्वत्रं सदा वर्तमान सूद्मातिसूद्म परमाणुओं को आकृष्ट करता है तथा उसे विशिष्ट रूप अपित करता है, यह द्रव्य कर्म कहा जाता है। विशिष्ट रूप प्राप्त यह भौतिक परमाणुपुञ्ज कार्मण शरीर कहा जाता है। विशिष्ट रूप प्राप्त यह भौतिक परमाणुपुञ्ज कार्मण शरीर कहा जाता है सो जन्मान्तर में जीव के साथ जाता है और स्थूल शरीर के निर्माण की भूमिका बनाता है।

इसी तरह मोच विषयक मान्यता में भी उक्त परम्परात्रों में मतभेद हैं। जैन परम्परा के अनुसार मानव शरीर से ही साधना के द्वारा मोच प्राप्त किया जा सकता है, जब कि वेद परम्परा में देबता भी मोच प्राप्त कर सकते हैं जैन। परम्परा के अनुसार देवयोनि भोगभूमि है। वहाँ तो अपने पुण्य का फल भोगा जाता है। पाप और पुण्य के बन्धन से मुक्त होने के लिए मानव शरीर के द्वारा साधना करना आवश्यक है।

इसके अतिरिक्त जैन तत्वज्ञान में कई ऐसे तत्व भी हैं जो बैदिक परम्परा में नहीं हैं जैसे। गति स्थिति में सहायता करनेवाले धर्म- अधर्म-तत्व, लेश्या,आदि-आदि-। जैन तत्वज्ञान की एक विशिष्ट विचार-शैली है जो अनेकान्त या स्याद्वाद के रूप में प्रसिद्ध है। इस शैली का प्राधान्य जैन धर्म के तत्त्वनिरूपक अन्थों में ही पाया जाता है अन्यत्र नहीं।

इन सब असमानताओं के रहने पर भी ये दोनों धर्म पुरातन काल से साथ-साथ चले आते रहने के कारण एक-दूसरे से प्रभावित हुए हैं। एक-दूसरे ने एक-दूसरे से कुछ न कुछ प्रहण किया ही है। छोटी-मोटी अनेक वातों में एक का प्रभाव दूसरे पर न्यूनाधिक सात्रा में पड़ा हुआ देखा जाता है। जैनधर्म की अहिंसा भावना का बाह्यण परम्परा पर क्रमशः इतना प्रभाव पड़ा कि जिससे यज्ञीय हिंसा लुप्तसी हो गई है। यज्ञीय हिंसा का समर्थन अब केवल शास्त्रीय चर्चा का विषय मात्र रह गया है। यह स्पष्ट हप से जैन धर्म के प्रभाव को व्यक्त करता है। इसी तरह निवृत्ति प्रधान जैन धर्म पर बाह्यण परम्परा की लोक संप्राहक वृत्ति का प्रत्यन्त या परोन्न हप से प्रभाव

भवश्य पड़ा है यह मानना ही पड़ता है। इस सम्बन्ध में जर्मन प्रोफेसर ग्लाजेनाप ने "जैनधर्म" में लिखा है:—

"निस्संदेह हिन्दु सम्प्रदायों पर जैनधर्म की छाप तो है ही। पशु यज्ञ के विरुद्ध ऋहिंसा की भावना तीत्र हुई और खास करके वैष्णव धर्म में अन्नाहार की भावना की जड़ जमी यह जैन और बौद्ध धर्म की भावना का परिणाम कहा जा सकता है। वैष्णव धर्म पर जैनधर्म का दूसरा भी प्रभाव पड़ा है। 'जिन' विष्णु का अवतार माने जाते हैं। विष्णु ने ऋषभ के रूप में अर्हन् शास्त्र प्रकट किया, ऐसा पद्मतन्त्र में लिखा है। भागवत पुराण में और वैष्णुवों के दूसरे धर्मप्रन्थों में ऋषभ को विष्णु का अवतार माना गया है। उसमें ऋषभ के चरित्र के विषय में जो कथा आती है वह जैन कथा से थोड़े अंश में ही मिलती है फिर भी ऋषभ की कथा का वैष्णुव प्रन्थों में आना भी महत्वपूर्ण बात है। वैष्णुवों की दार्शनिक सम्प्रदायों में खास तोर पर मध्व के (ई. सं० ११६६-१२७८) ब्रह्म सम्प्रदाय में जैनधर्म की छाया स्पष्ट है। यह सहज सिद्ध हो सकती है कि मध्य दिच्छा कन्नड में रहता था और वहाँ अनेक शताब्दियों से जैनधर्म, मुख्यधर्म था। इसलिए जैनधर्म की छाप मध्य सम्प्रदाय पर है। प्रारब्धवाद, श्रेणियाँ आदि मध्य के सिद्धांत जैनधर्म के आधार पर रचे गये हों यह असम्भव नहीं है।"

"शव सम्प्रदाय पर भी जैनधर्म की छाप है। जी. यु. पोप का अतु-मान है कि जीव के शुद्ध स्वरूप को आवृत करने वाले तीन पाप या मल का सिद्धांत जैन सिद्धांत के आधार से है। … आस्व-कर्म और माया-मल का सिद्धांत जैनों के कर्म सिद्धान्त के आधार पर प्रकट हुआ हो, यह वात अव-गणना करने योग्य नहीं है। तद्पि इस विषय में विशेष संशोधन की अपेना है। लिंगायतों के धर्म कर्म पर भी जैनधर्म का प्रभाव होना सम्भव है परन्तु इस सम्प्रदाय के विषय में भी शास्त्रीय संशोधन हो तब स्पष्टता पूर्वक कुछ कहा जा सकता हैं। राजपुताने में अलखगीर का सम्प्रदाय है। इसका स्थापक लालगीर है। सर जी. प्रीयर्सन कहते हैं कि उस सम्प्रदाय और जैनधर्म में कई बातों का साम्य है। उसके संशोधन की भी आवश्यकता है।"

"वर्त मान काल में भी जैनों ने हिन्दुओं के आध्यात्मिक जीवन पर छाप डाली है। जे. एन. फर्कहार कहता है कि आर्यसमाज के संस्थापक द्यानन्द सरस्वती के जन्म स्थान टंकारिया (काठियावाड़) में स्थानकवासी? जैनों का प्रावल्त था और बहुत करके इस सम्प्रदाय के प्रभाव से वे मूर्तिपूजा का निषेध करने के लिए प्रेरित हुए। भारत प्रजा के नेता मोहनदास कर्म चंद गांधी ने अहिंसात्मक सत्याग्रह का सिद्धांत प्रकट किया इसमें भी जैन भावना का असर स्पष्ट है। गांधीजी कि जन्म से वैप्णव है, अपनी युवावस्था में जैनधर्म की गम्भीर छाया में आये थे। अभ्यास के लिए विलायत जाते समय, जाने के पूर्व जैन साधु वेचरजी ग्वामी के पास अपनी माता के समन्त मांस मिदरा और नारी का स्पर्श नहीं करने की प्रतिज्ञा ली थी।" गांधीजी ने भी अपनी आत्मकथा में इस बात का निर्देश किया है। उन्होंने यह स्पष्ट कहा है कि मैं जन्म से वैष्णव हूँ तदिप मैंने जैनधर्म से बहुत कुछ प्रहण किया है। जैनतत्वज्ञ किया रायचन्द्रजी के सम्पर्क से मैं बहुत प्रभावित हुआ हूँ।"

ए उक्त उद्धरण से जैनधर्म का वैदिक और अन्य धर्मी पर न्यूनाधिक प्रभाव पड़ा है यह सिद्ध हो जाता है। जैनधम स्रोर वेद धम में कोन प्राचीन है, इसका निर्णय करने के लिए कोई ऐतिहासिक आधार उपलब्ध नहीं है। इनका यथार्थ और पूरा इतिहास अद्याविध अज्ञात है। प्राचीन कथाओं के श्राधार पर यह कहा जाता है कि-नाभि-पुत्र ऋषभ श्रीर तत्पुत्र भरत के द्वारा प्रकट किये हुए सत्यवेद की भावना को मनुष्य भूल गया और वह कालान्तर में मिथ्यात्व में पड़ कर पशु यज्ञ करने लगा परिडत पर्वत का कथन है कि तीर्थङ्कर मुनि सुत्रतके समय में पशु यज्ञकी उत्पत्ति हुई। वेरिस्टर चम्पतराय जैन ने सिद्ध करने का प्रयत किया है कि "हिन्दुधर्म जैनधर्म की शाखा है।" इस विपय में ग्लाजेनाप ने लिखा—है कि जैनियों के इस दावे को कोई ऐतिहासिक आधार प्राप्त नहीं है और जैनों के सिवाय अभी और कोई इस बात को मानता नहीं है तो भी यह बात सर्वथा निर्मूल नहीं है। क्यों कि जैनथम ने हिन्दुधर्स पर अनेक विषयों में प्रभाव डाला है। हिन्दुओं के ऋति प्राचीन धर्म प्रन्थों में जैन भावना के चिन्ह हैं। इस विषय का संशोधन अभी इतना कम है कि त्पष्ट रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता है।" प्रोफेसर हर्टल का कहना है कि मुंडकोपनिपद् श्रीर जैनधर्म में निकट का सम्पर्क है। **兴兴兴兴兴兴兴兴兴(620)汉汉汉兴兴兴兴兴兴兴**  कुछ भी हो, यह निर्विवाद है कि प्राचीनतम काल से जैनधर्म चला आ रहा है और वह किसी दूसरे धर्म की शाखा नहीं है। वह सर्वथा स्वतंत्र, मौलिक, प्राचीन और वैज्ञानिक धर्म है। जैनधर्म के सम्बन्ध में पुरातत्वज्ञ विद्वानों का ध्यान आकर्षित हुआ है, इससे पहले भी कई आन्त धारणाओं का संशोधत हुआ है। आगे के अत्वेषणों द्वारा जैनधर्म के प्राचीन इतिहास पर विशेष प्रकाश पड़ेगा और विश्व जैनधर्म के अतीत गौरव के भव्य स्वरूप का अनुभव कर सकेगा।





### ्रें जैन संस्कृति ग्रीर सिद्धान्त

\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€\$ं€€\$ं€€

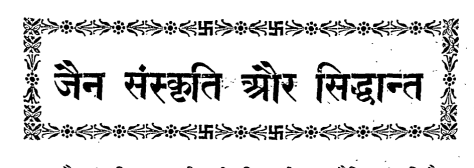
## जैन संस्कृति निरूपणः—

जन संस्कृति साम्य पर प्रतिष्ठित है। सामाजिक साम्य, साम्य विषयक साम्य और प्राणि जगत के प्रति दृष्टि विषयक साम्य, यह इसकी मुख्य विशेषता है। सामाजिक साम्य का अर्थ यह है कि जैन साम्यदृष्टि का प्राधान्य संस्कृति समाज और धर्म के चेत्र में सब जीवों को समान अधिकार देती है। वह किसी व्यक्ति या वर्ग को जन्म से श्रेष्ठ या हीन नहीं मानती है। वह गुण-कर्म कृत श्रेष्ठत्व और किनष्ठत्व मानती है अतः धर्माधिकार और समाज रचना में जन्मसिद्ध वर्णभेद को मान न देकर गुण कर्म के आधार पर ही सामाजिक व्यवस्था करती है। प्रत्येक व्यक्ति चाहे वह किसी भी वर्ण का हो, स्त्री हो या पुरुष, रंक हो या प्रत्येक व्यक्ति चाहे वह किसी भी वर्ण का हो, स्त्री हो या पुरुष, रंक हो या पुरुष कर्म के चेत्र में समान अधिकार वाला है। उचवर्ण का व्यक्ति यदि गुण कर्म से हीन है तो वह इसकी दृष्टि में हीन है और यदि निम्न वर्ण का व्यक्ति गुण-कर्म से श्रेष्ठ है तो वह जैन दृष्टि से श्रेष्ठ है। यह जैन संस्कृति का सामाजिक साम्य है।

जैन दृष्टि का साध्य ऐहिलोकिक या पारलोकिक मौतिक अभ्युद्य नहीं है। इसका साध्य है परम और चरम निःश्रेयस (मोच) की प्राप्ति। उस अवस्था में सम्पूर्ण साम्य प्रकट होता है, कोई किसी से न्यून या अधिक नहीं रहता है जीव जगत के प्रति जैन दृष्टि पूर्ण आत्म साम्य की है। न केवल पशु-पत्ती जीव जगत के प्रति जैन दृष्टि पूर्ण आत्म साम्य की है। न केवल पशु-पत्ती किन्तु कीट पतंग और वनस्पति जल, पृथ्वी आदि के सूद्म एवं अव्यक्त चतेना वाले जीवों को भी वह मनुष्य के समान ही मानती है। अतः यह सूद्म से सूद्म जीव की हिंसा को भी आत्मवध के समान मानती है। इस प्रकार जैन सूद्म जीव की हिंसा को भी आत्मवध के समान मानती है। इस प्रकार जैन संस्कृति साम्य के तत्व पर प्रतिष्ठित है। ब्राह्मण संस्कृति का आधार वेषम्य है। यही जैन और ब्राह्मण संस्कृतिका मौलिक भेद है।

साम्य अर्थात् समभाव जैन परम्परा का प्राण् है। इस साम्य दृष्टि का इस परम्परा में इतना अधिक महत्त्व है कि इसे ही केन्द्र मानकर अन्य सब अचार-विचार का निरूपण किया है। साम्य दृष्टि मूलक और साम्य दृष्टि पोषक जो जो आचार विचार हैं वे सब सामाजिक रूप में इस परम्परा





जैन संस्कृति, भारत की नहीं, विश्व की एक मौलिक संस्कृति है। इस संस्कृति के वीज वर्तमान इतिहास की परिधि से बहुत परे प्राचीनतम भारत की मूल संस्कृति में हैं। सिन्धु उपत्यका की खुदाई से प्राप्त होनेवाली सामग्री से इस वात पर प्रकाश पड़ता है कि आर्यों के भारत में आगमन के पूर्व भी यहाँ एक विशिष्ट सभ्यता प्रचलित थी। इससे यह अनुमान मिथ्या सिद्ध हो जाता है कि भारत में आदि सभ्यता का दर्शन वेदकाल से ही होता है। आर्यों से आने के पहले प्रान्वेदिक संस्कृति के ज्ञान के लिए भी विद्वानों को साधन उपलब्ध होगये हैं। उनसे यह सिद्ध होता है कि उस समय में सर्व अपरी भारत में एक प्राचीन सभ्य, दार्शनिक और विरोगतया नैतिक सदाचार व कठिन तप श्वर्या वाला धर्म —जैनधर्म भी विद्यमान था। तात्पर्य यह है कि जैन संस्कृति भारत की प्राचीन और मौलिक संस्कृति है।

紧紧紧紧紧紧紧紧紧紧紧 (959) 经最高的股份的

### जैन संस्कृति निरूपणः—

जन संस्कृति साम्य पर प्रतिष्ठित है। सामाजिक साम्य, साम्य विषयक साम्य और प्राणा जगत के प्रति दृष्टि विषयक साम्य, यह इसकी मुख्य विशेषता है। सामाजिक साम्य का द्र्य यह है कि जैन साम्य हृष्टि का प्राधान्य संस्कृति समाज और धर्म के चेत्र में सब जीवों को समान अधिकार देती है। वह किसी व्यक्ति या वर्ग को जन्म से श्रेष्ठ या हीन नहीं मानती है। वह गुण-कर्म कृत श्रेष्ठत्व और किनष्ठत्व मानती है अतः धर्माधिकार और समाज रचना में जन्मसिद्ध वर्णभेद को मान न देकर गुण कर्म के आधार पर ही सामाजिक व्यवस्था करती है। प्रत्येक व्यक्ति चाहे वह किसी भी वर्ण का हो, स्त्री हो या पुरुष, रंक हो या राव हो धर्म के चेत्र में समान अधिकार वाला है। उचवर्ण का व्यक्ति यदि गुण कर्म से हीन है तो वह इसकी दृष्टि में हीन है और यदि निम्न वर्ण का व्यक्ति गुण-कर्म से श्रेष्ठ है तो वह जैन दृष्टि से श्रेष्ठ है। यह जैन संस्कृति का सामाजिक साम्य है।

जैन दृष्टि का साध्य ऐहिलोिकिक या पारलोिकिक भौतिक अभ्युद्य नहीं है। इसका साध्य है परम और चरम निःश्रेयस (मोल) की प्राप्ति। उस अवस्था में सम्पूर्ण साम्य प्रकट होता है, कोई किसी से न्यून या अधिक नहीं रहता है जीव जगत के प्रति जैन दृष्टि पूर्ण आत्म साम्य की है। न केवल पशु-पत्ती किन्तु कीट पतंग और वनस्पति जल, पृथ्वी आदि के सूद्म एवं अव्यक्त चतेना वाले जीवों को भी वह मनुष्य के समान ही मानती है। अतः यह सूद्म से सूद्म जीव की हिंसा को भी आत्मवध के समान मानती है। इस प्रकार जैन संस्कृति साम्य के तत्व पर प्रतिष्ठित है। ब्राह्मण संस्कृति का आधार वेषम्य है। यही जैन और ब्राह्मण संस्कृति का मोलिक भेद है।

साम्य अर्थात् समभाव जैन परम्परा का प्राण है। इस साम्य दृष्टि का इस परम्परा में इतना अधिक महत्त्व है कि इसे ही केन्द्र मानकर अन्य सब अचार-विचार का निरूपण किया है। साम्य दृष्टि मूलक और साम्य दृष्टि पोपक जो जो आचार विचार हैं वे सब सामाजिक रूप में इस परम्परा

में स्थान पाते हैं । जैसे ब्राह्मण परम्परा में सन्ध्या करना अवश्यक कर्म माना गया है इसी तरह जैन परम्परा में गृहस्थ और त्यागा सब के लिए आवश्यक कर्म वतलाये हैं जिनमें सर्व प्रथम सामायिक है। अगर सामायिक न हो तो कोई आवश्यक सार्थक नहीं है। गृहस्थ या त्यागी अपने २ अधिकारानुसार जब जब धार्मिक जीवन को स्वीकार करता है तब तब वह "करेमिमंते! सामाइयं" की प्रतिज्ञा करता है। इसका अर्थ है कि हे भगवान! में समता समभाव को स्वीकार करता हूँ। समता का विशेष स्पष्टी करण करते हुए आगे कहा गया है कि में साबद्य योग अर्थान् पाप का व्यापार का यथाशक्ति त्याग करता हूं। सब प्राणियों के प्रति समानता (आत्मीपम्य) का भाव रख सकने के लिए, राग हेष के प्रसंगों में मध्यस्थ भावना बनाये रहने के लिए, जीवन-मरण, हर्ष शोक, लाभ हानि मानायमान आदि के प्रसंगों में भी समभाव रखने का अभ्यास करने के लिए प्रत्येक जैन के लिए सामायिक व्रत करना आवश्यक बताया गया है। इससे ही यह प्रकट हो जाता है कि जैन परम्परा में साम्य का कितना अधिक महत्व है।

🌱 वाले नर, पशु या पची के प्रागों की परवाह न करता हुआ अपने भौतिक अभ्युदय को सहत्व देता है। वह वेदविहित हिंसा को हिंसा नहीं सानता है। इस तरह वह हिंसा का अमुक सीमा तक समर्थन करता है। इसके विरुद्ध जैन परम्परा हिंसा का किसी भी रूप में समर्थन नहीं करती है। वह दृढता के साथ श्राहिंसा का पालन करने पर भार देती है। किसी भी निमित्त से की जाने वाली हिंसा को वह चन्तव्य नहीं मानती है। उसकी सब जीवों के प्रति साम्य दृष्टि होने से वह मनुष्य या पशु पत्ती की तो क्या वनस्पति, पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु के सूद्मातिसूदम जन्तुओं तक की हिंसा को चन्तव्य नहीं मानता है। ब्राह्मण ख्रीर श्रमण (जैन) संस्कृति का यह पारस्परिक मुख्य विरोध है। इस तीव्र विरोध के कारण दोनों संस्कृतियों में संघर्ष की मात्र सम्भावना ही नहीं किन्तु तीव्र संवर्ष भूतकाल में भी हुआ और वर्तमान में भी यह विरोध का वीज निमूल नहीं हुआ है। यह विरोध प्राचीन ब्राह्मण काल में भी था और बुद्ध एवं महावीर के समय में तथा इसके बाद भी रहा है। इस लिए महाभाष्कार पंतजलि ने शाखत विरोध के ऋहिन्कुल गो व्याव जैसे द्वन्दों के उदाहरण देते हुए साथ त्राह्मण-अमण भी कह दिया है। इससे दोनों संस्कृतियों के उस काल के पारस्परिक तीव्र संघर्ष की सूचना मिलती है।

जैन संस्कृति प्रवलता के साथ अहिंसा का प्रचार एवं प्रसार करती आई है। संसार और प्रधानतया भारत के वातावरण में व्याप्त हिंसा को दूर करने के लिए यह संस्कृति सदा से प्रयत्न करती आई है। मगवान महावीर ने हिंसा के विरुद्ध तीव्र क्रान्ति की और अहिंसा की भव्य प्रतिष्ठा की। अहिंसा के सिद्धांत पर और उसके अनुसरण पर जैन संस्कृति अत्यन्त भार देती आई है इसलिए वह अहिंसक संस्कृति के रूप में विश्व भार में विख्यात है। दूसरे स्पष्ट शब्दों में यह कहा जा सकता है कि जैन संस्कृति अर्थात् अहिंसक संस्कृति और अहिंसक संस्कृति आर्थात् जैनसंस्कृत। जैनधम और अहिंसक संस्कृति अर्थात् जैनसंस्कृत। जैनधम और अहिंसा एक दूसरे में ओत-प्रोत है।

भगवान् सहावीर स्वामी ने हिंसा के विरोध में जो प्रवल आन्दोलन किया किया उसका ब्राह्मण संस्कृति पर गहरा असर हुआ। इसके सम्बन्ध में आचार्य आनन्दशंकर ध्रुव ने इस प्रकार कहा है:— "वेदविहित यज्ञीय हिंसा को तोड़ कर औपनिषद, भागवत और पंचयज्ञानुष्ठान के धर्म ने अहिंसा-धर्म का विस्तार किया परन्तु इस अहिंसा के मार्ग में बहने वाला सबसे बड़ा प्रवाह महावीर स्वामी और गौतम बुद्ध के उपदेशों का है। महावीर स्वामी ने संसार और कर्म के वन्धनों को तोड़ने के लिए तप की महिमा वताई और अहिंसा को पंचलतों में प्रथम स्थान दिया। इनके पहले भी अहिंसा लत का स्वीकार चला आ रहा था परन्तु उन्होंने इसका ऐसा समर्थ उपदेश दिया कि औपनिषद और भागवत धर्म के बाहर-मनुस्पृति में विश्ति—जो द्वैधोभाव की स्थिति विद्यमान थी उससे देश के बड़े भाग का उद्धार किया। इडारों स्त्री पुरुषों ने "अहिंसा परमो धर्मः' को जीवन का महा मन्त्र वनाया। आज हिन्दुस्तान अहिंसा धर्म के आचार के द्वारा पृथ्वी के सब देशों से अनोखा दिखाई देता है यह महिमा अधिकांशतः महावीर स्वामी की है।"

"इस अवलोकन का हेतु अहिंसा के सम्बन्ध में अपने देश की सची ऐतिहासिक स्थिति का वर्णन करता है। यह स्थिति वहुधा अहिंसा प्रधान है और इसके परिणाम स्वरूप वंगाल, पंजाव, काश्मीर और सिन्ध को छोड़कर हिन्दुस्तान के बड़े भागने खास कर द्विज वर्णों ने हिंसा छोढ़दी है इसदिशा में सबसे अधिक महत्वपूर्ण कार्य जैनधर्म ने अहिंसा को जो प्राधन्य है वह सुप्रसिद्ध है।

जैन-संस्कृति प्रधानतया ऋहिंसा से श्रोतप्रोत है इसिलए जैन जीवन के प्रत्येक देत्र में श्रहिंसा की भाँकी दिखलाई पड़ती है। श्राहार-विहार, रहन-सहन, उद्योग, कला, समाज-ज्यवस्था, राज-ज्यवस्था श्रादि निरामिक्ता सब प्रदेशों में इसी महान् सिद्धान्त का ध्यान रखा गया है। जैनों का श्राहार-विहार संसार की श्रन्य समस्त जातियों के मनुष्यों के श्राहार-विहार की श्रपेत्ता कहीं श्रधिक श्रहिंसक श्रीर सात्विक है। जैन पूर्णतया निरामिप भोजी श्रोर मद्यपान से घृणा करनेवाले हैं। मांसाहार की बात तो दूर रही किंतु जो जमीन में कन्द्रह्प से उत्पन्न होनेवाली वन-स्पितयाँ हैं वे भी जैन-दृष्टि से श्रमत्य समभी जाती है क्योंकि उनमें श्रनन्त जीवों का पिंड विद्यमान है।

जैन संस्कृति ने मांसाहार का वड़ी हढता से विरोध किया है। उस अस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रेस्ट्रे की दृष्टि में मांसाहार करने वाले मानवीय जघन्यता की सीमा को पार कर हिंसक पशुत्रों की कोटि में त्राजाते हैं। जैन धर्म में मांसाहार को नरक का कारण वताया गया है श्रीर इसे महा भयंकर सप्तव्यसनों में गिनाया गया है। मांसहार मनुष्य के कोमल हृदय की कोमल सावनात्रों को नष्ट भृष्ट कर उसे पूर्णतया निंद्य और कठोर बना देता है। मांस किसी खेत में नहीं पैदा होता, वृत्तों पर नहीं लगता, आकाश से नहीं बरसता वह तो चलते फिरते प्राणियों को सारकर उनके शरीर से प्राप्त किया जाता है। जब आदमी पैर में लगे उए छोटे से काँटे के दर्द को भी सहन नहीं कर सकता, रात भर छटपटाता रहता है तब भला दूसरे मूक प्राणियों के गर्दन पर छुरी चलाना किस प्रकार न्यायसंगत हो सकता है ? विधिक जब चम-चमाता छुरा लेकर मूक पशुत्रों की गर्दन पर प्रहार करता है तव वह ही कितना भयंकर होता है। खून की धारा वह रही हो, मांस का ढेर लगा हो, हाडियों के टीले लगे हो, चमड़े के खरड इधर उधर विखरे हो, यह कितना घृिणत और कुरिसत काम है। ऐसी घृिणत दशा में मनुष्य नहीं, राचस ही काम कर सकता है! सुना है कि यूरप में ऊँचे प्रतिष्ठित जज कसाई की गवाही भी नहीं लेते । उनकी दृष्टि में कसाई इतना निर्दय हो जाता है कि वह मनुष्य भी नहीं रह पाता। जो लोग मांसाहार करते हैं वे कसाई न होने पर भी कसाई को उत्ते जाना देने वाले होने से भयंकर पाप के भागी वनते हैं। मांसाहार करने वाले करूर प्रकृति के होते हैं अतः एक दृष्टि से वे कसाई के समान ही हैं।

जैन दृष्टि तो सब प्राणियों को अपने समान सममती है अतः उसकी दृष्टि से जो दूसरे प्राणियों का सांस खाता है वह मानो अपना खयं का मांस खा रहा है। इस दृष्टि के कारण जैन परम्परा में मांसाहार का कर्तई प्रयोग नहीं किया जाता। यही नहीं जैन परम्पराने भारत के सामाजिक जीवन से इस भयंकर मांसाहार प्रचलन को दृर करने के लिए भूतकाल में अनेक प्रयत्न किया हैं और वर्तमान में भी कर रहीं है। जैन राजाओं ने अपने शासनकिया हैं और वर्तमान में भी कर रहीं है। जैन राजाओं ने अपने शासनकाल में इस हिंसक कृत्य पर प्रतिवन्ध लगाया था। जैन लोगों के प्रवल प्रयासों और दृढतमं विरोध के कारण ही द्विजवर्ण में मांसाहार का प्रचलन प्रयासों और दृढतमं विरोध के कारण ही द्विजवर्णों लें मांसाहार नहीं किया उठसा गया है। आज भारक के उच्च द्विजवर्णों लें मांसाहार नहीं किया

जाता यह जैन संस्कृति का ही पुण्य प्रभाव है। पूर्णातया निरामिष रहने वाली जाति जैन जाति ही है।

जैन जाति ऋहिंसा की भावना से रात्रि-भोजन नहीं करती प्रायः जैन लोग सूर्य-छिपने से पहले ही भोजन से निवृत्त हो जाते हैं। रात्रि के समय सोजन करना जैनियों में निषिद्ध है। इसका कारण यह है कि रात्रि के समय अन्यकार होने से कई छोटे-छोटे जीव दृष्टिगत नहीं होते । वे भोजन की सामग्री पर बैठ जाते हैं का त्याग श्रीर भोजन के अन्दर मिल कर पेट में चले जाते हैं। इससे उन जीवों की भी हिंसा होती है ज्योर खाने वाले को भी अनेक अनथीं का श्रमुभव करना पड़ना है। खाथ्य की दृष्टि से भी रात्रि भोजन वर्जनीय है। रात्रि में हृदय और नाभिकमल संकृचित हो जाते हैं अतः भोजन का पचाव श्राच्छी तरह नहीं हो पता । शरीरशास्त्र के वेत्ता रात्रि भोजन को बल बुद्धि श्रीर आयु का नाश करने वाला वतलाते हैं। महात्मागांधी जीने भी रात्रि में मोजन करना अच्छा नहीं समभा था। लंगभग ४० वर्ष से जीवनपर्यत्न रात्रि-भोजन के त्याग के ब्रत को गांधी जी बड़ी दृढता से पालन करते रहे। यूरोप गये तब भी उन्होंने रात्रिभोजन नहीं किया। जैनधर्म का रात्रि भोजन न करने का नियम वैज्ञानिक आध्यात्यिक और स्वास्थय की दृष्टि को लिये हुए हैं। जैन लोग प्रायः रात्रि में भोजन नहीं करते। यह नियम भी उनकी अहिंसा की भावना का पोषण त्रोर पश्चिायक है।

होन संस्कृति में द्या और दान का वहुत अधिक महत्त्व है। अहिंसा की भावना को व्यावहारिक एवं सामाजिक रूप देने के लिए द्या और दान की आवश्यकता रहनी है। इसलिये जैन समाज में इन दोनों द्या और दान का अत्यधिक प्रचलन है। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है जैन द्या और दान के अप्रतिम उपासक हैं। संसार के दुखों को मिशने के जिए, दुखियों के दुख को दूर करने के लिच, मूक-प्रशां की रज्ञा और हिफाजत के लिए, गरीवों की सहायना के लिए और पीड़ितों की पीड़ा निवारण करने के जिए जैन लोग सब से अधिक प्रयत्न करते हैं। जीवद्याकी और जैनियों की स्वाभाविक अभिकृत्व है इसलिए अनेक जीवद्या प्रचारक संस्थाएँ जैनियों की और से संचालित होती हैं। भारत में होने

वाले पशुवध को रोकने के लिए यह जाति यथाशक्य प्रयास करती आई है अौर कर रही है। इसी तरह जैनजाति प्रत्येक चेत्र में मुक्तहस्त से दान देती आई है। जैनजाति की उदारता विख्यात है। इस जाति ने न केवल अपनी सामाजिक सीमा में ही दान के प्रवाह को आबद्ध किया है प्रत्युत प्रत्येक चेत्र को अपने दान-वीर से सिख्चित किया है। राष्ट्र के सन्मुख जब जव कोई संकट श्राया है, जब जब श्रार्थिक सहायता की उसे श्रपेत्ता रही है तब तब इस जाति ने मुक्तहस्त से विपुल द्रव्य का दान किया है। राष्ट्रीय, सामाजिक, शैन्तिण्क श्रीर श्रन्यान्य चेत्रों में इस जाति ने उदारतापूर्वक द्रव्यराशि वितरित की है। श्रनेक युनिवरसिटियों, कालेजों, स्कूलों श्रीर पुस्तकालयों तथा श्रन्य लोकोपयोगी संस्थात्रों में जैनियों के द्वारा दिया गया दान उल्लेखनीय है। प्रकृति के प्रकोप के कारण जब २ किसी प्रान्त पर कोई संकट आया तब तब इस जाति ने उसे निवारण करने में पूरा २ सहयोग दिया। जैनजाति की यह दानशीलता उसकी विशाल एवं उदार मनोवृत्ति की सूचना देती है। संदोप में यहाँ हतना ही लिखना पर्याप्त है कि साम्य भावना पर प्रतिष्ठित होने से जैन संस्कृति में दया दान का वही महत्व है जो शरीर में प्राण का है। दया और दान जैन संस्कृति के प्राण हैं।

जैनधर्म की वैज्ञानिक दृष्टि ईरबर को शुद्ध परमात्मा के रूप में स्वीकार करती है परन्तु उसे सृष्टि का कर्ता और हर्ता नहीं मानती। उसका मन्तृत्य है कि विशुद्ध परमात्मा सृष्टि के सर्जन या विसर्जन के स्वावलम्बन प्रपञ्च में नहीं पड़ सकता यह सृष्टि प्रवाह अनादिकाल से प्रवाहित है और अनन्तकाल तक प्रवाहित रहेगा। इस वैज्ञानिक विचारणा के कारण जैनपरम्परा में वह परावलम्बता और अकर्मण्यता न आ सकी जो ईरबर को कर्ता-हर्ता मानने वालों से आगई है। जैन संस्कृति में प्रत्येक प्राणी अपने सुख-दुख के लिए, अपने अभ्युद्य या पतन के लिए, अपने उत्कर्ष या अपकर्ष के लिए स्वयं उत्तर दायी है। सचा जैन अपने पर आई हुई विपत्ति के समय ववराकर परमात्मा को कभी नहीं कोसता। वह अपने ही कमों को इसके लिए जबाबदार समकता है। वह मानता है कि मेरे ही किये हुए शुभ या अशुभ कमों का परिणाम मुक्ते ही भोगना पड़ता है। मैंने पहले अशुभ कमें किये हैं अतः उसके परिणामस्वरूप यह संकट मुक्त पर

श्राया है। ऐसा समभ कर उसे शान्ति पूर्वक सहन करता है श्रीर भविष्य में सावधान रहने की प्रेरणा प्राप्त करता है तात्पर्य यह है कि जैन संस्कृति व्यक्ति को पुरुषार्थ की प्रेरणा करती है। वह प्रारब्धवागिनी या किसी श्रन्य शक्ति पर श्रवलिवत नहीं है। वह तो व्यक्तिमात्र को श्रपने पुरुषार्थ के द्वारा श्रभ्युद्य करने की शिचा देने वाली श्रमप्रधान संस्कृति है।

धर्म व्यवस्था के साथ ही साथ समाज व्यवस्था, राज व्यवस्था, उद्योग, कला आदि व्यवस्था के द्वारा कोई भी संस्कृति चमक उठती है। संस्कृति के विकास में इन सब चींजों का महत्व होता है। जैनधर्म की आहिंसा की आध्यात्मिक भावना ने समाज व्यवस्था, राजव्यवस्था, उद्योग और कला कोशल को भी अपने रंग में रंग दिया है। जैन संस्कृति ने इन्हें अपना नया रूप दिया है।

जैनधर्म के अनुसार समाज व्यवस्था में जन्म जात ऊँच नीच की भावना को कोई स्थान नहीं है। जाति भांति के भेद को जैनधर्म ने कभी प्रधानता नहीं दी है। प्रत्येक, जाति वर्ग ओ सप्रदान का व्वक्ति जैन हो सकता है। जो भी व्यक्ति जैनधर्म के प्राण भूत सिद्धान्तों में विश्वास रखता है, उन्हें अपनाना है, फिर चाहे वह किशी भी जाति या देश का हो वह जैन है। जैन संस्कृति में दसके लिए नहीं स्थान है जो किसी जैनकुल में उत्पन्न होने वाले व्यक्ति का है। इस विपय का विस्तृत वर्णन अलग प्रकरण में स्वतंत्र रूप से किया जाएगा।

इसी तरह जैनाचार्यों ने राजनीति में भी ऋहिंसा का पुट दिया है। जैनाचार्यों ने राजा के कर्तन्य, उसके ऋधिकार ऋदि २ वातों पर प्रकाश डालने वाले विविध सुन्दर अन्थों का निर्माण किया है। भद्रवाहुसंहिता ऋहन्नीति ऋदि अन्थों से राज कर्तन्य का निरूपण है। उन्हें देखने से प्रतीत होता है कि जैन संस्कृ में राजा परमेश्वर का अंश है इस भावना को कोई स्थान नहीं है। भारत में जो जो जैन राजा हो गये हैं उन्होंने अपने कर्तन्य का पालन करते हुए ऋहिंसा का प्रचार किया है। उनके समय में प्रजा समृद्ध थी, वलवान थी और सब तरह से सुख शान्ति का ऋनुभव करती थी। इससे यह सपट है कि जैन राजनीति जनताका कल्याण करनेवाली सिद्ध हुई है।

उद्योग के चेत्र में जैन समाज बहुत अ बढ़ा हुआ है। इतिहास यह बात बाताता है कि जैन जाति सदा से अपने पुरुषार्थ और ज्यापार के कारण जीवित रही है। ब्रह्मण बौद्ध मुसलमान मराठा आदि जातियाँ राज्य का आश्रय पाकर फलीफूली हैं और राज्याश्रय के अभाव में इन्हें काफी सहन करना पड़ा है। परन्तु जैनजाति सदा से अपने उद्योग के वल से टिकी रही है। संख्या में अपेचाकृत बहुत अल्प होने पर भी जैन लोगों का मारत में जोप्रमुख है वह इस जाति की उद्योग परायणता और ज्यापार कुशलता का परिणाम है। भारत के उद्योग और वाणिज्य के विकास में जैन जाति ने वहुत बड़ा माग लिया है। जैनजाति ने उद्योग और ज्यापार नहीं करते जिसमें भारी हिंसा होती हो। जैनवर्म में पनद्रह कर्मादान (महापाप के कारण) वताये गये हैं। इन कर्मादानों का परित्याग करना जैन शावक का कर्त्त ज्य है। अतः प्रायः जैन ज्यापारी ऐसे ज्यापार का चुनाव करते हैं जिसमें विशेष हिंसा नहीं होती है।

कला के चेत्र में भी जैन समाज ने नवीनता का संचार किया है। अपनी अहिंसक भावना को पत्थर और चित्रों में अंकित कर जैन जाति ने भारतीय कला को नूतनरूप दिया है। इसका भी विशेष उल्लेख यथास्थान किया जायगा।

इस तरह हम देखते हैं कि धर्म, समाज, राजनीति, उद्योग, कला आदि सब चेत्रों में जैन जाति की अपनी विशिष्ट विशेषताएँ हैं जिनके कारण जैन संस्कृति खूब फली-फूली है। संचेप में यही जैन संस्कृति का परिचय है।

# धार्भिक लिद्धांत

जैनधर्म एक सार्वश्रीम धर्म है। यह किसी चार दीवारी में वन्द या देशकाल की सीमाओं में सीमित रहने वाला नहीं है। यह तो प्रकृति की तरह सार्वित्रिक और सर्व कालीन है। यह पवन की तरह

सार्वभीम सिद्धान्त उनमुक्त है अतएव इसके सिद्धान्तों में व्यापकता है, महानता है, उदारता है और सार्वभौमिकता है। जिस प्रकार सत्य एक है, सनातन, है सर्वदेशीय है, सर्वकाजीन है, और सदा एक रूप में रहने वाला है इसी तरह सत्य से ओतप्रोत जैन सदा एक रूप में रहने वाला, सनातन, सर्वव्यापी और सब परिन्थितियों में समान रूप से हितकारी है।

प्रोफेसर हेल्मुट ग्लाजेनाप ( बर्लिन ) ने जैनिज्म नामक जर्मन प्रन्थ में लिखा है कि "ब्राह्मण धर्म में वेद और उपनिषदों को, किलयुग के कारण पुराणों को और तंत्रके प्रभाव से अन्यशास्त्रों को अपना रूप बदलना पड़ा है, बौद्धधर्म में नये सूत्रों का सूत्रपात हुआ, आर्यमार्गों का सिद्धान्त प्रकट हुआ और उसके द्वारा त्रिपिटक में गूँथा हुआ बुद्ध का उपदेश विस्तृत और पिरपूर्ण हुआ; प्राचीन ईसाई धर्म में लिखे हुए प्रभुशब्द के अर्थ देवालय के सम्प्रदाय के कारण और उसके दिये हुए जीवन प्रणालि के नियम के कारण शिष्यों की अनुकूलता के अनुसार परिवर्त्त न होते गये परन्तु जैनधर्म के सिद्धान्त तो सबकाल में एक सरीखे ही रहे हैं। इस धर्म के निर्णित सिद्धान्त आज जिस रूप में दिखाई देते हैं उसी रूप में प्राचीन से प्राचीन प्रन्थ में भी दिखाई देते हैं।"

उक्त विद्वान जर्मन प्रोफेसर ने जैनधर्म की एकरूपता और सनातनता का स्पष्ट रूप से प्रतिपादन किया हैं। जैनधर्म के सिद्धान्त सनातन हैं इस जिए काल के परिवर्तनों के विरुध्द भी वे एक रूप में टिके रहे हैं। अनन्त ज्ञानी पुरुषों ने अपने विशिष्ट ज्ञान के द्वारा इन सिद्धान्तों का प्ररूपण किया हैं अतएव ये त्रिकाल-अवाधित, सर्वदेशीय और सनातन सत्य हैं।

जैनधर्म के सत्य सनातन सिद्धांतों के पालन करने का श्रिधिकारी न केवल मानव ही प्रत्पुत पशुपत्ती भी हो सकता है। जैनधर्म के सिद्धान्त किसी वर्ग विशेष की सम्पति नहीं हैं। उन पर किसी देश या जाति का एकाधिकार नहीं है। इन पर किसी विशिष्ट समाज का आधिपत्य नहीं है। कोई भी एक समुदाय इसका ठेकेदार नहीं है। यह तो हवा और जल की तरह है कि जो भी इसे प्रहण करना चाहता है, स्वतन्त्रता पूर्वक ग्रहण कर सकता है। जाति वर्ण श्रादि की रोक-टोक नहीं है। ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य, श्रुद्र, कोई भी हो वह इसका श्रिधकारी है। चाहे जिस देश में रहने वाला, चाहे जैसी भाषा बोलने वाला चाहे जिस कुल में जन्म लेने वाला, चाहे जैसे वय श्रीर लिंग वाला व्यक्ति इसे श्रंगीकार कर सकता है। जीव मात्र को इसे श्रपनाने की स्वतन्त्रता हैं। इसका कारण यह है कि जैनधर्म बाह्य धर्म न होकर श्राध्या-रिसक धर्म है। वह प्रत्येक जीव में श्रनन्त शक्ति रही हुई मानता है। प्रत्येक जीव श्रपने पुरुषार्थ के द्वारा श्रपनी श्रनन्त शक्ति को प्रकट कर सकता है। प्रत्येक प्राणी को विकास का जन्म सिद्ध श्रधिकार है। जैनधर्म की इस उदात्त हिंछ के कारण वह सार्वभौम है श्रीर उसके सिद्धांत भी सार्वभौम हैं।

सार्वभौमिकता की कसीटी क्या है ? इसका उत्तर यह है कि जो वस्तु सब जगह सबकाल में समान रूप से हित करने वाली है वह सार्वभौम है । जैनधर्म के सिद्धान्त इस कसीटी पर कसने से बिल्कुल खरे उतरते हैं विश्व-शांति अवश्य वे सार्वभौम हैं । जैनधर्म का अहिंसा का सिद्धान्त, उसके अत-नियम और उसका आत्मसंयम सब जगह, सब काल में समान रूप से हितंकर है । दुनिया के आकाशमण्डल में घिरेहुए संकटके बादलोंको हटानेके लिए ये सिद्धांत प्रचण्ड वायुके समान हैं । आज विश्वका वातावरण अशांत और भयाकांत है । युद्धकी भीषण विभीषिका मुँह वाये हुए खड़ी है। दो-दो महायुद्धों की दानवी संहारलीला देख चुकनेपर भी युद्ध के दुष्परिणामोंके प्रति राष्ट्रों के नेता आँखिमचौनी कर रहे हैं । अब भी वे अपने पुराने मन्तव्यपर डटे हुए हैं । वही पशुवलकी वृद्धि, वही दूसरे के अधिकारों को हड़पने की दानवी लालसा, वही संकीर्ण राष्ट्रीय स्वार्थ, शस्त्रों और संहारक साधनोंके आविष्कार की वही प्रतियोगिता, ये सब दुनिया को पहले से भी अधिक भयभीत कर रहे हैं ।

कहा जाता है कि दुनिया में शान्ति स्थापित करने के लिए महायुद्ध लड़े गये हैं। यदि कोई राष्ट्र अपनी शक्ति के उन्माद में विश्व की शान्तिको खंडित करने का प्रयत्न करे तो उसका विरोध करने के लिए और पुनः शान्ति स्थापन करने के लिए सैनिक शक्ति वढ़ाई जाती है। लेकिन यह सारा वाणी का कौशल मात्र है। शान्ति स्थापन के वहाने अपने संकीर्ण राष्ट्रीय स्वार्थों की पूर्ति का नाटक खेला जा रहा है। शान्ति की स्थापना के लिए यू० एन० औ० जैसी संस्थाओं को जन्म दिया गया है परन्तु इससे शान्ति स्थापित होने की आशा करना दुराशा मात्र है। यह तो विश्वशान्ति और न्याय काएक नाटक मात्र है। यदि वास्तिवक दृष्टिकोण से देखा जाय तो यह सवल राष्ट्रों की स्वार्थ पूर्ति का साधन मात्र है। इसका कारण यह है कि सब राष्ट्रों के नायकों के मन में एक दूसरे के प्रति सशंक भावना है। राजनैतिक संधियाँ हो जानेपर भी मन में आशंकाएँ वनी रहती हैं अतः उन सिन्धयोंका जिन्हें वे अपने हस्ताचरों से सुशोभित करते हैं रही के दुकड़ों से अधिक महत्त्व नहीं होता। ये राजनैतिक वायदे सचाई और ईमानदारी से नहीं किये जाते। इनके पीछेतो केवल स्वार्थ और व्यक्तिगत लाभकी भावना काम करती है। ऐसी परिस्थितिमें कोई सम्भावना नहीं कि दुनियां में शान्ति स्थापित हो। शान्ति की स्थापना के लिए तो आवश्यका है- राजनैतिक चालों की समाप्ति और अहिंसा की हार्दिक स्वीकृति।

श्राधुनिक राजनीति शान्ति-विज्ञान के सर्वथा विरुद्ध है। वर्तमान राजनीति में वह घातक तत्व है जिससे विश्व पर संकट के मेघ गिरे रहते हैं, श्राँसुश्रों की निद्भाँ वहती रहती हैं श्रोर विश्व-शान्ति तलवार की धार पर लटकती रहती है। कार्यकारण का सर्व सम्मत सिद्धान्त यही है कि जो जैसा वोएगा वह वैसा पायेगा। हिंसा से हिंसा श्रोर द्वेष से द्वेष पनपते हैं। जो युद्ध हिंसा, द्वेष श्रोर क्रूरता से लड़े जाते हैं उनसे हिंसा, द्वेष श्रोर क्रूरता ही वढ़ती है। गत महायुद्ध के कारण श्रागामी महायुद्ध का वीजारोपण हो गया है। यह कार्यकारण की परम्परा इसी तरह चलती रही तो दुनिया में कभी श्रान्ति के दर्शन नहीं हो सकते।

यदि दुनिया को वास्तविक शान्ति की कामना है, यदि सब राष्ट्र सच्चे य से शान्ति चाहते हैं, तो इसका एक मात्र उपाय है हिंसक साधनों की मजोरी का स्वीकार और ऋहिंसा की अमोघ शक्ति का अंगीकार। जैन धर्म, विश्व-शान्ति का यही राजमार्ग प्रदर्शित करता है। इसको ऋहिंसा और अपियह के सिद्धान्त विश्व-शान्ति के अमोघ साधन है। इन दोनों सिद्धान्तों की और यदि दुनिया के राष्ट्रों का ध्यान आकर्षित हो तो निस्सदेह दुनिया में शान्ति का साम्राज्य स्थापित हो सकता है। आज के वातावरण में जो विश्व-

शान्ति खप्न के समान सममी जा रही है वह इन सिद्धान्तों के अनुसरण से अत्यच् हो सकती है।

आज के राष्ट्र भौतिक संहारक साधनों के पीछे जितनी शिक्त लगा रहे हैं, उसके पीछे जैसे जी-जान से जुट रहे हैं इसी तरह यदि अहिंसा और अपियह के पीछे अपनी शिक्त का प्रयोग करें, उसके लिए जी-जान से जुट पड़ें, तो विश्व-शान्ति असम्भव नहीं है। हाँ, अभी जिन साधनों से शान्ति की आशा की जा रही है उनसे उसकी प्राप्ति सर्वथा असम्भव है। हजारों युद्ध लड़े जा चुके हैं तो भी शान्ति की फाँकी भी नहीं मिली। यह होते हुए भी दुनिया ने अभी यह नहीं समभा कि युद्ध से वरवादी होती है और मानव की उन्नति रक जाती है। इसका कारण यही है कि बहुत विरत्ने ज्यक्ति ही अपने पूर्व अनुभवों से लाभ उठाते हैं। प्रायः लोग अपनी तुटियों को दुहराते रहते हैं। यही कारण है कि विनाश की परम्परा को चाल रखनेवाले युद्ध अब भी होते रहते हैं। यह तो निश्चित है कि यदि यह परम्परा अधिक समय तक इसी रूप में चाल रही तो मानव-जाति का सर्वनाश हो जायगा। यदि इस सर्वनाश से मानव-जाति को अपनी रज्ञा करना है तो उसे जैन-धर्म के शांति के स्रोत रूप सिद्धान्तों को अपनाना होगा। इसके सिद्धान्तों को अपनाने में ही सच्ची विश्व-शान्ति रही हुई है।

जैन परम्परा के अनुसार जीवन का परम और चरम साध्य मोत्त है। इस विषय में समस्त आस्तिक दर्शनों का एक ही मत है। गम्भीर चिन्ता, सूदम मनन और दीर्घकालीन अनुभव के पश्चात विशिष्ट जीवन-ध्येय ज्ञानियों ने इस जीवन-ध्येय का निर्धारण किया है। उन्होंने यह परिपूर्ण परीत्त्रण के पश्चात अनुभव किया कि यह दृश्य-मान वाह्य संसार ही सब इन्छ नहीं है, इसके अतिरिक्त एक महान् अन्तर्जगत् का अस्तित्व है। यह बाह्य जगत तो उस अन्तर्जगत् की छत्रछाया है। इस अनुभव पर पहुंचने पर उन्होंने इस जीवन-ध्येय का निरूपण किया है।

इस विषय में कोई सन्देह नहीं कि प्राणी मात्र सुख का अभिलापी है। सुख प्राप्त करने के लिए प्रत्येक प्राणी में सहज अभिकचि और प्रशृति देखी जाती है। सुख-प्राप्ति का ध्येय एक होने पर भी सब प्राणियों की सुख संबंधी कल्पना एक-सी नहीं होती । वह व्यक्तिशः भिन्न-भिन्न हुत्रा करती है। विकास की तरतमता के कारण प्राणियों की सुख संबंधी कल्पना को दो वर्ग में विभक्त किया जा सकता है। कुछ प्राणी ऐसे हैं जो भौतिक साधनों में सुख मानते हैं जीर कुछ ऐसे भी हैं जो भौतिक साधनों में सुख न मान कर आत्म-गुणों के विकास में सुख का अनुभव करते हैं। दूसरे शब्दों में सुख के दो रूप हैं ---काम-सुख और मोच्च-सुख। यद्यपि जगत् के अधिकांश व्यक्ति काम-सुख को ही सच्चा सुख मान कर उसके पीछे लहू हो रहे हैं मगर वह जीवन का सच्चा ध्येय नहीं हो सकता है। क्योंकि काम-सुख वास्तविक सुख नहीं है। प्राणी अपने अज्ञान के द्वारा उसमें सुख का आरोप करता है। जिन भौतिक साधनों के द्वारा प्राणी सुख का अनुभव करना चाहता है उन्हें प्राप्त करने पर भी उसे अतृप्ति बनी रहती है। चाहे जितने भौतिक साधन जुटा लिए जाँय तब भी अनुप्ति की अनुप्ति बनी रहती हैं। जहाँ अनुप्ति हैं वहाँ सुख कैसे हो सकता है ? निष्कर्ष यह है कि काम-सुख वास्तविक सुख नहीं वरन् सुखाभास हैं। वह जीवन का साध्य नहीं हो सकता। दूसरे प्रकार का सुख—मोत्तसुख—शाश्वत और स्वाधीन हैं। वह सुख अपने आप में से प्रकट होता है। उसका स्रोत आत्मा ही है। इसमें बाह्य पदार्थों की आकांचा नहीं होती त्रातः स्वतः सन्तोष प्रकट होता है। यही सच्चा त्र्यात्यन्तिक सुख है। यही श्रात्मा का सहज और मूल स्वरूप हैं। इस सहजानन्द्रमय श्रात्म-स्वरूप को प्राप्त करना ही मोच हैं। इस सुख को प्राप्त करने के लिए जो प्रयास किया जाय वहीं सच्चा पुरुषार्थ हैं। निष्कर्ष यह है कि आत्मा के सहज-आतन्दमय स्वरूप को प्राप्त करना ही प्राणी के जीवन का भ्येय होना चाहिए।

समान रूप से लोक में चार पुरूषार्थ कहे जाते हैं- धर्म, अर्थ, काम और मोच परन्तु वस्तुतः इनमें काम और मोच ये दो तो पुरूषार्थ हैं और अर्थ एवं धर्म उसके साधन हैं। अर्थ के द्वारा काम सुख की प्राप्ति मानी जाती है जबिक धर्म के द्वारा मोच्चसुख की प्राप्ति होती है। मोच रूपी जीवन-ध्येय की सिद्धि के लिए धर्म-पुरुषार्थ की अपेचा रहता है।

'धर्म' का अर्थ बहुत व्यापक है। तद्िंप साधारणतया 'दुर्गतिं प्रसृतान् जन्तून धारयतीति धर्मः " यह धर्म की परिभाषा की जा सकती है। दुर्गति की ओर जाते हुए जीवों को जो बचाता है वह धर्म है। नास्त्रार्ग तात्यर्य यह है कि जो पतन से बचाता है और विकास की खीर ले जाता है वह सच्चा धर्म है। बिकास की पराकाष्ठा मोत्त है। आत्मा के इस महान लदय की और जो ले जाय वह धर्म है। इस धर्म के स्वरूप को व्यक्त करते हुए कहा गया है-" सम्यक्शन ज्ञान चारि-त्राणि मोत्तमार्गः। सम्यक्शन सम्यक्षान और सम्मक् चारित्र मोत्तमार्ग है। मोत्तमार्ग अर्थात धर्म।

सत्यश्रद्धा. सत्यज्ञान और सत्य आचारण की त्रिपुटी ही धर्म का मर्म इन तीनों का त्रिवेणी-संगम संसार-सागर से पार करने वाला धर्म-तीर्थ है। सत्य तत्त्व पर अडोल श्रद्धा होना सम्पदर्शन है। यह मोच सम्यदर्शन कपी महल की नींव है। इसके आधार पर सम्ययज्ञान और सम्यक् चारित्र टिकते हैं। इसिलिए यह मोच्न का मूल कहा गया है। मोच्चपथके पिथकको अपने लच्यके प्रति पर्वतकी तरह दृढ़ श्रद्धा होनी चाहिए। इस पथपर चलने वाले साधक को अनेक सम-विषय परिस्थितियों से गुजरना पड़ता है अतः उसके लच्य अष्ट होने की सम्भावना रहती है। यदि साधक की श्रद्धा विचलित हो जाती है तो उसकी दशा बड़ी शोचनीय हो जाती है। इसलिए इस पथ के पथिक को अपनी श्रद्धा का दीप सदा प्रज्वलित रखना चाहिए। यदि यह श्रद्धा-दीप प्रकाश करता रहा तो साधक सुगमता से इस पथ को पार कर अपने लच्य तक पहुँच जाता है। श्रतः सम्यदर्शन को मोच का मूल माना गया है।

कल्पना एक-सी नहीं होती । वह व्यक्तिशः भिन्न-भिन्न हुन्ना करती है 🏋 विकास की तरतमता के कारण प्राणियों की सुख संबंधी कल्पना को दो वर्ग में विभक्त किया जा सकता है। कुछ प्राणी ऐसे हैं जो भौतिक साधनों में सुख मानते हैं और कुछ ऐसे भी हैं जो भौतिक साधनों में सुख न मान कर श्रात्म-गुणों के विकास में सुख का श्रनुभव करते हैं। दूसरे शब्दों में सुख के दो रूप हैं—काम-सुख और मोच्च-सुख। यद्यपि जगत् के अधिकांश व्यक्ति काम-सुख को ही सच्चा सुख मान कर उसके पीछे लहू हो रहे हैं मगर वह जीवन का सच्चा ध्येय नहीं हो सकता है। क्योंकि काम-सुख वास्तविक सुख नहीं है। प्राणी अपने अज्ञान के द्वारा उसमें सुख का आरोप करता है। जिन भौतिक साधनों के द्वारा प्राणी सुख का अनुभव करना चाहता है उन्हें प्राप्त करने पर भी उसे अतृप्ति वनी रहती है। चाहे जितने भौतिक साधन जुटा लिए जाँय तव भी अनुप्ति की अनुप्ति बनी रहती हैं। जहाँ अनुप्ति हैं वहाँ सुख कैसे हो सकता है ? निष्कर्ष यह है कि काम-सुख वास्तविक सुख नहीं वरन् सुखाभास है। वह जीवन का साध्य नहीं हो सकता। दूसरे प्रकार का सुख-मोत्तसुख-शाश्वत और स्वाधीन हैं। वह सुख अपने आप में से प्रकट होता है। उसका स्रोत आत्मा ही है। इसमें बाह्य पदार्थों की आकांचा नहीं होती अतः स्वतः सन्तोष प्रकट होता है । यही सच्चा आत्यन्तिक सुख है । यही श्रात्मा का सहज और मूल स्वरूप हैं। इस सहजानन्द्रमय आत्म-स्वरूप को प्राप्त करना ही मोच है। इस सुख को प्राप्त करने के लिए जो प्रयास किया जाय वहीं सच्चा पुरुषार्थ हैं। निष्कर्ष यह हैं कि आत्मा के सहज-आनन्दमय स्वरूप को प्राप्त करना ही प्राणी के जीवन का भ्येय होना चाहिए।

समान रूप से लोक में चार पुरूषार्थ कहे जाते हैं- धर्म, अर्थ, काम और मोच परन्तु वस्तुतः इनमें काम और मोच ये दो तो पुरूषार्थ हैं और अर्थ एवं धर्म उसके साधन हैं। अर्थ के द्वारा काम सुख की प्राप्ति मानी जाती है जबिक धर्म के द्वारा मोचसुख की प्राप्ति होती है। मोच रूपी जीवन-ध्येय की सिद्धि के लिए धर्म-पुरूषार्थ की अपेचा रहता है।

'धर्म' का अर्थ बहुत व्यापक है। तर्ि साधारणतया 'हुर्गतिं प्रसृतान् जन्तून धारयतीति धर्मः " यह धर्म की परिभाषा की जा सकती है। हुर्गति की ओर जाते हुए जीवों को जो बचाता है वह धर्म है। मोद्यमार्ग तात्यर्य यह है कि जो पतन से बचाता है और विकास की खीर ले जाता है वह सच्चा धर्म है। बिकास की पराकाष्ठा मोद्य है। खात्मा के इस महान लह्य की और जो ले जाय वह धर्म है। इस धर्म के स्वरूप को व्यक्त करते हुए कहा गया है-" सम्यग्दर्शन ज्ञान चारि- त्राणि मोद्यमार्गः। सम्यग्दर्शन् सम्यग्ज्ञान और सम्मक् चारित्र मोद्यमार्ग है। मोद्यमार्ग अर्थात धर्म।

सत्यश्रद्धा. सत्यज्ञान और सत्य ब्राचारण की त्रिपुटी ही धर्म का मर्म इन तीनों का त्रिवेणी-संगम संसार-सागर से पार करने वाला धर्म-तीर्थ है। सत्य तत्त्व पर ब्राडोल श्रद्धा होना सम्पदर्शन है। यह मोच सम्यदर्शन रूपी महल की नींव है। इसके ब्राधार पर सम्ययक्तान और सम्यक् चारित्र टिकते हैं। इसिलिए यह मोच का मूल कहा गया है। मोच्चपथे पिथकको ब्रापने लच्यके प्रति पर्वतकी तरह दृद्ध श्रद्धा होनी चाहिए। इस पथपर चलने वाले साधक को ब्रानेक सम-विषय परिस्थितियों से गुजरना पड़ता है ब्रातः उसके लच्य श्रद्ध होने की सम्भावना रहती है। यि साधक की श्रद्धा विचलित हो जाती है तो उसकी दशा वड़ी शोचनीय हो जाती है। इसलिए इस पथ के पथिक को ब्रापनी श्रद्धा का दीप सदा प्रज्वलित रखना चाहिए। यदि यह श्रद्धा-दीप प्रकाश करता रहा तो साधक सुगमता से इस पथ को पार कर ब्रापने लच्य तक पहुँच जाता है। ब्रातः सम्यन्दर्शन को मोच का मूल माना गया है।

पदार्थ के यथार्थ स्वरूप को जानना सम्यग् ज्ञान है। सत्य- श्रसत्य, तत्त्वश्रवत्त्व जड़- चेतन, श्रात्मभाव- परभाव और हेय-उपादेय श्रादि का ठीक २
विर्णय करने के लिए ज्ञान की श्रावश्यकता होती है।
सम्यज्ञान ज्ञान के प्रकाश में प्राणी को श्रापने कर्त्तव्य श्रोर लक्ष्य का
भान होता है इसके श्रभाव में प्राणी श्रात्मभाव में परभाव श्रीए परभाव में श्रात्मभाव कर रहा है, यह श्रात्मा के पतन
का मूल है। इस मूलको निर्मूल करने के लिए सम्यग्ज्ञान की श्राश्यकता
है। तोते की तरह शब्द ज्ञान कर लेना ही ज्ञान का श्रर्थ नही है। जिस ज्ञान
के द्वारा श्रध्यात्मिक विकास होता है वही सचा ज्ञान है। सम्यग्दर्शन के कारण

x基次发数表表法 (630) 表次表次次次非常发表方数

ज्ञान में सम्यक्तव त्याता है। सम्यग्दर्शन त्यार सम्यग्ज्ञान में परस्पर सहचर सम्बन्ध हैं। जैसे सूर्य का ताप त्यार प्रकाश एक दूसरे को छोड़कर नहीं रह सकते इसी तरह सम्यग्दर्शन त्यार सम्यग्ज्ञान एक दूसरे के बिना नहीं रहते। सम्यग्ज्ञान के विना प्राणी त्रपने लद्द्यका निर्धारण भी नहीं कर सकता। त्रातः लद्द्यनिर्धारण त्यार उसे प्राप्त करने के साधनोंको जाननेके लिए सम्यग्ज्ञान की त्यावश्यकता है।

सम्याज्ञान और सम्यादर्शन से जो वस्तुस्वरूप की प्रतीति होता है । उसके अनुसार वर्ताव करना- तद्नुकूल आचरण करना—सम्यक् चारित्र है। केवल जानने से ही इष्ट सिद्ध नहीं होसकता, उसके लिए सम्यक् चरित्र तद्नुकूल पुरूषार्थ की आवश्यकता होती है। लच्यको जानने और उसे प्राप्त करने के उपायों को समम्भनेसे लच्य पर नहीं पहुँचा जा सकता है। उसके लिए तद्नुकूल मार्ग पर चलना आवश्यक होता है। मोच का जीवनध्येय वनाकर उस मार्ग पर चलने का पुरूषार्थ करना सम्यक् चरित्र है।

सम्यग्ज्ञान, दर्शन और चारित्र की सिम्मिलित परिपूर्णता से ही मोच हो सकता है। केवल ज्ञान से, केवल दर्शन से, या अकेले चारित्र से मोच नहीं हो सकता है। कितिपय ज्ञानवादी दर्शन ज्ञान से ही मुक्ति होना मानते हैं जब कि कितिपय कियावादी किया से ही मोच होना वतलाते हैं। यह एकान्तवाद जैनधर्म को अथीष्ट नहीं है। "ज्ञानिकियाम्यां मोचः" यह जैनधर्म का सिद्धान्त है। किया रहित ज्ञान पंगु है और ज्ञान रहित किया अन्धी है। अत्र प्रस्पर निरपेच ज्ञान और किया कार्य साधक नहीं हो सकते। ये दोनों मिल कर ही मोच के साधक होते हैं। सन्यग्दर्शन और सन्यग्ज्ञान का अन्तर्भाव 'ज्ञान' में और सन्यक् चारित्र का समावेश 'किया' में होता है। तात्पर्य यह है कि यथार्थ तत्व ज्ञान, उस पर अडोल श्रद्धा और तदनुकूल श्राचरण यही मोच रूप जीवन ध्येय को शाप्त करने के साधन हैं। यही मोच का मार्ग है।

जैन दृष्टि के अनुसार आत्मा अपने मूल स्वरूप में स्फटिक के समान निर्मल, अनन्त ज्ञानमय, आनन्दमय और अनन्त शक्तिमय है। तद्पि वह अनादि काल से राग-हेष और मोह के प्रवल आवरण से आव्यात्मक संग्राम आवृत होने के कारण विसाव दशा को प्राप्त हो रहा है। और वोधि-लाम मोह के प्रावल्य से आत्मा अपने स्वातन्त्र्य को खोकर कर्म पुद्गलों के आधीन हो रहा है। आत्मरूपी राजा अपने अतुल वैसव से बिच्चत होकर मोह-राजा के कारागार में केंद्र है। इस दीर्घकालीन परतंत्रता के कारण आत्मा का इतना अधिक अधःपतन होगया है कि वह अपने स्वतन्त्र स्वरूप को भूल गया है और पर-पुद्गलों को ही अपना रूप सममने लगा है। यह पतन की पराकाष्ठा है।

त्रात्मा के प्रवलतम वैरी-मोह की दो प्रकार की शक्तियां हैं। प्रथम शक्ति से वह आत्मा को ऐसा वेजान बना देता है कि वह अपने स्वरूप को भूल जाता है और पर पदार्थों में आत्मवुद्धि करने लगता है। उसे स्वरूप पररूपका, अन्तर्भाव-बहिर्भाव का, और चेतन-अचेतन का भेद-ज्ञान नहीं होता इस लिए उसकी सब क्रियायें उन्मार्ग की श्रोर ले जाने वाली होती हैं। मोह की इस शक्ति को 'दर्शनमोह' कहते हैं। मोह की दूसरी शक्ति का नाम चारित्र मोह है जो म्बरूप दर्शन न हो जाने के बाद भी आत्मा को तद्नुकूल प्रवृति करने से रोकती है। इन दोनों शक्तियों की प्रवलता और निर्वलता पर ही आतमा के उत्थान और पतन का आधार है। इन दोनों में भी दर्शनमोह की प्रकृति विशेष रूप से आत्मगुणों की अवरोधिनी है। इसकी प्रवलता होते हुए दूसरी शक्ति कदापि मन्द्र नहीं हो सकती है। प्रथम शक्ति के मन्द्र मन्द्रतर छोर मन्द्रतम होने पर दूसरी शक्ति खयं मन्द् होने लगती है अतः मोह की प्रथम शक्ति 'मिथ्यात्व' को नष्ट करने के लिए प्रथम प्रयत्न करना आवश्यक है इसके चीए होते ही स्वरूप का दर्शन हो जाता है। एक बार आत्मस्वरूप के दरीन कर लेने पर वेड़ा पार होना निश्चित ही है। जिस जीवने एक वार अपने सत्य स्वरूप का अनुभव कर लिया वह अवश्य वन्धन से मुक्त होकर आत्मरमण में लीन होगा।

जिस प्रकार श्राग्निशिखा चाहे जितने नीचे स्थान पर जलाए जाने पर भी उर्ध्वगमन स्वभाव वाली है इसी तरह श्रात्मा भी चाहे जैसी श्रवस्था में होने पर भी उर्ध्वगामी स्वभाव वाली है। विकास करना प्रायः स्वभाव है। श्रतः जैसे पार्वात्य नदी का पत्थर चट्टानों के श्राघात प्रत्याघातों

को बहन करता हुआ गोल सुन्दर आकृति का बन जाता है उसी तरह यह 🚩 श्रात्मा भी विविध श्राघात प्रत्याघातों को फेलता हुआ जानते अजानते इतना सामर्थ्य प्राप्त कर लेता है कि यह अपने वीर्योह्नास के कारण मोह के आवरण को कुछ अंश में शिथिल कर देता है। मोह के प्रभाव के कम होते ही आत्मा विकास की ओर अपसर होता है और रागद्वेष की तीव्रतम दुर्भेंद्य यनिथ तोड़ने की योग्यता कतिपय अंशो में प्राप्त कर लेता है। आत्मा की इस च्रल्प **च्रात्मवियुद्धि को यथार्थ कृति कर**ण कहा जाता है। इस करण के द्वारा त्रात्मा की स्वाभाविक शक्तियों के बीच घोर संग्राम होने लगता है। एक त्रोर रागद्वेष त्रौर मोह अपनी सम्पूर्ण शक्ति लगाकर त्रात्मा को वन्धन में वांचे रखने का प्रयास करते हैं और दूसरी और विकासाभिमुख आत्मा उनके प्रभाव को कम करने के लिए अपने वीर्य का प्रयोग करता है। इस अप्यात्मिक संप्राम में कभी आत्मा की विजय होती है तो कभी मोह की। अनेक आत्मा ऐसे होते हैं जो लगभग यन्थिभेद करने लायक बल प्रकट करके भी अन्त में रागद्वेव के तीव्रप्रहारों से आहत होकर अपनी पहली अवस्था में आ जाते हैं। अनेक आत्मा ऐसे भी होते हैं जो न हार खाकर पीछे हटते हैं और न विजय लाभ ही करते हैं। कोई २ त्रात्मा ऐसे भी होते हैं जो अपने प्रवत्त पुरुषार्थ और अदम्य वीर्योह्नास के कारण रागद्वेष की निविडतम प्रन्थि का भेदन कर डालते हैं और इस संप्राम में विजयी बनते हैं। शास्त्रीय परिभाषा में इस यनिथ भेद को अपूर्व करण कहते हैं।

रागद्वेव की तीव्रतम प्रन्थि का भेद हो जाने पर आत्मविशुद्ध और वीर्योक्षास की मात्रा जब वढ़ जाती है तब आत्मा मोह की प्रवत्तम शक्ति दर्शनमोह पर अवश्य विजय प्राप्त करता है। इस विजयकारक आत्मशुद्धि को 'अनिवृत्ति करण' कहते हैं। इस करण में आत्मा में ऐसा सामर्थ्य पैदा हो जाता है कि वह दर्शन मोह पर विजय लाभ किये विना नहीं रहता। दर्शन मोह पर विजय प्रति करते ही आत्मा को स्वरूप दर्शन हो जाता है। वह अपने शुद्ध चिदानन्दमय स्वरूप को देखकर हर्ष विभोर हो जाता है। उसकी प्रनादि कालीन आन्ति दूर हो जाती हैं और वह अपने आप में उस अकलंक ज्योति के दर्शन करता है जो स्फटिक के समान शुद्ध, वुद्ध, निरञ्जन और निर्विकल्प हैं। इस दुर्लभ अवस्था की प्राप्ति को शास्त्रीय थापा में 'सम्यकत्त्व' अथवा 'वोधिलाभ' कहते हैं। यह सम्यक्त्व की सुक्ति का द्वार, धर्म का आधार, गुणारत्नों का भण्डार और संसार सागर से पार करने वाला है। इसके होने पर ही ज्ञान और क्रिया में सम्यक्पन आता है। यही आवक धर्म और साधु धर्म का मूल है। इसके होने पर ही जीव अन्तर्दृष्टा और मोचमार्ग का आराधक होता है।

सम्यग्द्रष्टा आत्मा, रागद्वेष से अतीत, कर्मशतुओं को जीतने वाले, तीन लोक के पूजनीय और परम शुद्ध आत्माओं को अपने आराध्य देव मानता है। वह अपने सन्मुख ऐसे वीतराग अरिहन्त या देव-गुरु और धर्म अर्हत् का परम आदर्श रखता है। उसकी भक्ति करता हुआ वह आत्मा अपने में उन गुणों का विकास करता है। वह रागद्वेष में फँसे हुए, अनुग्रह निग्रह करने वाले, और संसार के प्रपन्नों में लगे हुए देवताओं को अपना इष्टदेव नहीं मानता है। जो स्वयं विकार के वशवर्ती हैं, वे दृसरों के लिए आदर्श कैसे हो सकते हैं ? अतः सम्यक्दर्शी आत्मा रागद्वेष से मुक्त, समस्त दोषों से रहित, शुद्ध स्वरूपी आत्मा श्रोत देव मानता है।

भव बीजांक्कर जनना रागाद्यः च्यमुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनोवा नमस्तस्मै ॥

भवरूपी वृत्त के बीजांकुर समान राग श्रादि दोष जिसके चीएा हो गये हैं वह चाहे ब्रह्मा हों चाहे विष्णु हों, चाहे शंकर हों अथवा जिन हों उन्हें वह नमस्कार करता है। बीतराग आत्मा को वह अपना आराध्य देव मानता है।

वीतराग परमात्मा के द्वारा वताये हुए मोन्नमार्ग पर जो चलते हैं, जो त्याग मार्ग के पथिक हैं, जो कनक-कामिनी के त्यागी हैं, जो स्वयं आत्मा को वीतराग वनाने का प्रयत्न करते हैं और दूसरों को भी वैसा उपदेश देते हैं वे निर्मन्थ मुनि सच्चे गुरु पद के अधिकारी हैं। 'गुरु' शब्दका अर्थ हृदय के अन्धकार को दूर करने वाला होता है। जो व्यक्ति सत्यज्ञान और त्याग के प्रकाश से स्वयं प्रकाशित है वही दूसरे के हृदय के अन्धकार को मिटाने की योग्यता रख सकता है। अतः सम्यव्दर्शी आत्मा ऐसे विशुद्ध आचरण सम्पन्न त्यागी गुरुओं को ही अपना गुरु मानना है।

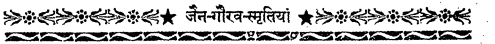
सम्यग्दर्शी आत्मा धर्म रूपी रत्न का पाररवी होता है। वह दुनिया 🏸 े में प्रचलित सत, सम्प्रदाय, मजहव आदि की अपने विवेक से परीचा करता है। अपनी कमोटी पर जो खरा उतरता है वही धर्म वह स्वीकार करता है। धर्म कसौटी है। जो दुःख से, दुर्गति से, श्रोर पतन से वचाकर श्रात्मा को ऊँचा उठाता है — आतमा के मूल स्वरूप पर पहुँचता है वही धर्म है। जिन महान् विजेता आत्माओं ने, अपने अन्तरंग शतुओंको जीतकर, शुद्ध अवस्था प्राप्त करली है उन जिनदेवों के द्वारा प्ररुपित अनुभवमय मागे ही आत्मशुद्धि का वास्तविक मार्ग है। अतः सम्यग्द्रष्टा आत्मा जिन्धर्म-वीतराग धर्म का का अनुयायी होता है। वह त्याग, अहिंसा और संयम-मय धर्म को ही सत्य त्रीर सनातन धर्म मानता है। सचा सम्यादर्शी त्रात्मा किसी तरह का दुराग्रह नहीं रखता। वह जहाँ ऋहिंसा, सत्य, संयम ऋौर त्याग देखता है उसे अपनान की कोशिश करता है। वह किसी पंथ, मजहब, सम्प्रदाय और सतके वंधन में वंधा नहीं रहता। उसे मत मजहव का पत्तपातनहीं होता। उसे सत्य का पचपात होता है। जहाँ सत्य श्रीर श्रहिंसा है वहाँ धर्म है। जहाँ सत्य और ऋहिंसा नहीं है, वहाँ धर्म नहीं है। इस प्रकार देव गुरु और घर्म का निर्णय करना व्यावहारिक सम्यग्दरीन है।

सम्थन्दर्शन के द्वारा आत्मा स्वरूप की प्रतीति हो जाने के पश्चात् उस मूल स्वरूप की प्राप्त करने के लिये सम्यक चरित्र की आवश्यकता होती है। दीवार पर सुन्दर चित्र अंकित करने के लिये उसमें रही हुई विषमताको दूर करना आवश्यक होता है। इसलिए पहले दीवार को घिस घिस कर स्वच्छ और सम बनाया जाता है। इसी तरह आत्मा रूपी दीवार पर चरित्र का चित्र अङ्कित करने के लिए उसमें रही हुई मिथ्यात्व की विषमता को दूर अरने की आवश्यकता होती हैं। मिथ्यात्व मेल के दूर होजाने के बाद आत्मा रूपी पृष्ट पर चारित्र का चित्रण सुचार रूप से होता है। अतः जैनधर्म प्रथम सम्यक् दर्शन पर जोर देता है और उसके बाद सम्यक् चरित्र पर।

सभ्यक् चारित्र के द्वारा जीव अनादिकालीन राग द्वेष-अज्ञान आदि के वन्धन को तोड़ कर अपने वास्तविक स्वरूप को प्राप्त कर सकता है। इस सम्यक् चारित्र की साधना के लिए व्रत, नियम, ध्यान, तप आदि का निरूपग किया गया है।

परिपूर्ण आत्म कल्याण के लिए पूर्ण अहिंसा, पूर्ण सत्य, पूर्ण अचौर्य, पूर्ण बहाचर्य, और पूर्ण परिग्रह-निवृत्ति ी आवश्यकता होती है। जो आत्मा उनकी परिपूर्ण अराधना का यत्न करता है महाव्रत और वह सर्व विरत या साधु कहा जाता है। प्रत्येक व्यक्ति से अगुव्रत उनके परिपूर्ण अराधन की आशा नहीं की जा सकती है अतः जैनधर्म आंशिक आराधना की व्यवस्था की है। यह अधिक आराधना परिपूर्णता की ओर ले जानेवाली हैं क्रमश आंशिक आराधना को विकसित करते हुए परिपूर्णता प्राप्त की जाती हैं। जो अहिंसा वृतों की पूर्णत्या आराधना करते हैं वे सहाव्रती कहे जाते हैं और जो कांशिश आराधना करते हैं वे अगुव्रति कहे जाते हैं। हिंसादि प्राप्त कर्मों का सर्वथा त्याग करने वाले साधु के व्रतों को महाव्रत कहते हैं । महा व्रतों की अपेजा इन का जेव और विषय अल्प होने से अगुव्रत कहे जाते हैं।

अमृत का लेश मात्र भी हितकारी ही होता है इसी तरह धर्म की लेशमात्र आराधना भी हितकारिणी है। जिस व्यक्तिकी जिस प्रकार की शिक्त है उसके अनुसार उतने अंश में धर्माराधन करना उसके लिए कल्याण करने वाला है। प्रत्येक अवस्था में रहे हुए व्यक्ति को अपने विकास का अधिकार है और वह अपनी स्थित के अनुसार विकास के साधनों को न्यूनाधिक रूप में स्वीकार कर सकत है। धर्म के विशाल चेत्र में प्रत्येक स्थित के व्यक्ति के लिए अवकाश है अतः इस उदार दृष्टिकोण से धर्म की कई सौम्य आकृतियाँ वताई गई हैं। गृहस्थाश्रम का निर्वाह करते हुए गृहस्थ सम्पूर्ण अहिंसा और परिपूर्ण सत्य की आराधना करने में समर्थ नहीं हो सकता है अतः सम्पूर्ण अहिंसा आदि की आराधना को अपना लच्च बनाकर मर्यादित अहिंसा अमुख अणुव्रतों के पालन करने की व्यवस्था की रई है। इससे जीवन के चाहे जिस चेत्र में होने पर भी प्रत्येक व्यक्ति को अपनी शक्ति के अनुसार धर्म की आराधना करने का अवसर प्राप्त होता है। अतः जैनधर्म ने आगार धर्म और अनगार धर्म ( श्रावक धर्म और साधु धर्म ) की व्यवस्था की है।



## अहिंसा का महान सिद्धान्त

अहिंसा का महान् सिद्धांत—जो आज विश्व-शांति का सर्वोत्तम साधन समभा जाने लगा है, जैनधर्म के उन्नायकों के द्वारा ही सर्व प्रथम विश्व के सामने प्रस्तुत किया गया है। जैनधर्म की यह महान् देन है, जो उसने विश्व को प्रदान की। अहिंसा के कल्याणकारी सिद्धान्त के प्रचारक और प्रसारक के रूप में जैनधर्म का यशगौरव सदा अन्नुएण रहेगा।

अहिंसा, वह निर्मल मन्दािकनी है। जिसकी पिवत्रं और शीतल धारा पाप के ताप को नष्ट कर देती है। अहिंसा, वह अमृत की कनी है जो भीषण भव-रोग को निर्मूल कर देती हैं। अहिंसा, वह मेघ-धारा है जो दुःख-दावा-नल को शान्त करती है; अहिंसा वह जगज्जननी जगद्म्या है जो जगत् के जीवों की रचा करती है। अहिंसा वह भगवती है जिसकी आराधना से जगत् के जन्तु निर्भय और सुखी हो सकते हैं।

जैनधर्म में, आत्मस्वरूप की प्राप्ति का सबसे प्रधान साधन अहिंसा का आराधना मान गया है। जो प्राणी जितने अंश में अहिंसा की आराधना करता है उतने ही अंश में शुद्ध आत्मस्वरूप को प्राप्त करता है। वीतराग आत्मा अहिंसा की उचतम कोटि पर पहुंचे हैं इसिलए वे शुद्ध आत्मस्वरूप में अवस्थित रहते हैं। व्यक्ति के जीवन में अहिंसा जितनी गहरी उतरी हुई होती है वह उतना ही आत्मिक दृष्टि से विकसित होता है। जो व्यक्ति जितनी हिंसा करता है या हिंसक भावना रखता है वह आत्मिक दृष्टि से उतना ही हीन होता है।

संसार के सब प्राणी जीवन के अभिलापी हैं। सब को जीवन प्यारा है। कोई मरना नहीं चाहता सब मृत्यु से डरते हैं। सब सुखी रहना चाहते हैं। कोई दुःख नहीं चाहता मरने से दुःख होता है इसर्लिए कोई मरना नहीं चाहता। प्रत्येक प्राणी अपने जीवन को सबसे अधिक अनमोल मानता है। सब प्राणियों को जीने का समान अधिकार है। यह जान कर किसी भी प्राणी की हिंसा नहीं करनी चाहिये। उसके प्राणों का हरण नहीं करना चाहिये, इतना ही नहीं परन्तु उसे किसी तरह का शारीरिक या मानसिक कष्ट न पहुँचाना चाहिये। यह अहिंसा की हिंसा-निवृत्ति रूप व्याख्या है। ोंसार के समस्त जीवों के प्रति मैत्रीभाव रखना, सब जीवों को आत्मतुल्य मिक्तना श्रीर विश्व-बन्धुत्व की भावनाका विकास करना विधिरूप अहिंसा है।

यह ऋहिसा ही परम धर्म है। आचारांग सूत्र में कहा गया है:-

"सन्वेपाण, सन्वेभूया, सन्वेजीवा, सन्वेसत्ता न हंतन्वा, न अन्भा-वेयन्वा, न परिघेन्तन्वा, न उद्देयन्वा, एसधम्मे सुद्धे, धुवे, निइए, सासए, सम्मेच्च लोयं खेयन्नेहिं पवेइए।"

किसी प्राणी भूत, जीव और सत्व को नहीं मारना चाहिये, उस पर श्राज्ञा नहीं चलानी चाहिए, उसे बलात् श्रापने श्रधीन नहीं रखना चाहिए, उसे किसी तरह का क्लेश-परिताप और उपद्रव नहीं पहुँचाना चाहिए। यह श्रहिंसा धर्म ही शुद्ध है, ध्रुव है, नित्य है, शाश्वत है और लोक के ज्ञाता श्रनुभवियों के द्वारा प्रकृपित है। यह श्रात्मा को उस स्थिति पर पहुँचा देता है जो इसका चरम साध्य है।

वैसे तो संसार के प्रायः सब धर्मों ने न्यूनाधिक रूप में ऋहिंसा को श्वीकार किया है, परन्तु जैनधर्म ने ऋहिंसा पर जितना भार दिया है उतना और किसी धर्म ने नहीं। जैनधर्म की ऋहिंसा की व्याख्या जितनी व्यापक, उदार, विराट और विस्तृत है उतनी और किसी धर्म की नहीं। किसी २ धर्म के द्वारा सम्मत ऋहिंसा तो केवल मनुष्य तक ही सीमित है, किसी धर्म की ऋहिंसा अमुक २ पशुओं तक ही मर्यादित है, कोई धर्म अमुक २ वहाने से हिंसा का समर्थन भी करते हैं परन्तु जैनधर्म की ऋहिंसा न केवल मनुष्य या स्थूल पशु पित्तयों तक ही आवद्ध है अपितु उसमें पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति के अव्यक्त चेतना वाले जीवों तक की हिंसा न करने पर भार पूर्वक विधान किया है। जैनधर्म की ऋहिंसा में किसी तरह का अपवाद नहीं है। उसकी दृष्टि में हिंसा, चाहे वह किसी भी निमित्त से की जाती हो चन्तव्य नहीं है। मुद्दम से सूद्दम जन्तुओं के प्रति भी ऋहिंसक रहने का जैनधर्म का मुख्य संदेश है। तात्पर्य यह है कि जैनधर्म ने ऋहिंसा के सिद्धांत को व्यापक और विशाल रूप दिया है।

अंत-गीरव-सातिया 🖈 अंति-भीरव-सातिया 🖈 Charle de La Charle गया है। अहिंसा को केन्द्र मान कर ही अन्य वातों पर विचार किया गया है। जिन २ विचारों और आचारों से अहिंसा का पोष्गा होता है वे सब धर्म के अन्तर्गत हैं और आचार-विचार अहिंसा के विरोधी या वाधक हैं। वे सब अधर्म माने गरे हैं। अहिंसा ही जैनधर्म के लिए वह कसीटी हैं जिस पर कंस कर वह किसी आचार या विचार की सत्यासत्यता या शहाता-अम्माद्यता का निर्णाय करता है। अहिंसा का सिद्धान्त ही जैनधर्म का मुख्य आधार है। अहिंसा की आराधना में ही जैनधर्म की आराधना है। यह एक माना हुआ सत्य है कि अहिंसा की प्रतिष्ठा करने वाला यदि कोई है तो वह, जैनधर्म है। जैनधर्म के कार्या संसार में अहिंसा की प्रतिष्ठा हुई। यह भी उतना ही सत्य है कि अहिंसा के कारगा ही जैनधर्म की विश्व में प्रतिष्ठा है। जैनधर्म ने अहिंसा की प्रतिष्ठा की और अहिंसा ने जैनधर्म की प्रतिष्टा की। अहिंसा और जैनधर्म एक दूसरे में ओत प्रोत हैं। जैनधर्म में अहिंसा व्रत को सर्वोच्च स्थान दिया गया है। साधु और

श्रावक के लिए पहला नियम अहिंसा का ही है। जैन श्रम्मण अपने पहले ब्रत में मन, वचन और काया के हारा अहिंसा का पालन करता है। वह सब प्रकार के जीवों की हिंसा से सर्वथा निष्टत हो जाता है। वह ऐसा कोई कार्य नहीं करता है जिससे किसी भी जीव को कुष्ट पहुंचे। अहिंसा की सम्पूर्ण आराधना करना ही उसका ध्येय रहता है और यही उसका प्रयत्न होता है। जैन श्रावक भी अपने पहले का में हलन-चलन करने वाले प्राणियाँ की जान-वृक्तकर हिंसा करने का त्याम करता है। यहम स्थावर जीवों की हिंसा से त्रचना गृहस्थ के लिए कठिन है अतः सम्पूर्ण अहिंसा का लिस्य रखते हुए वह सर्यादित अहिंसाका वत अंगीकार करता है। वह संकल्पी हिंसा का त्यामी होता है। जीवन-ज्यवहार में सुद्दम स्थावर जीवों की हिंसा अनिवार्य है अतः लाचारी मान कर वह रुन भाव से जीवन-ज्यवहार चलाता हैं। इसके परिशामों में हिंसा नहीं होती। इस तरह साधु हो या शावक सव के लिए अहिंसा वर्म का पालन करना जैन-धर्म में अनिवार्य है। जैनधर्म में अहिंसा का सुरम विवेचन किया है। इसके अनुसार जंसार में हो प्रकार के प्राणी हैं—एक व्यक्त चेतना वाले दूसरे अञ्चल तिना वाले। जिनकी चेतना व्यक्त हैं, जो चल फिर सकते हैं वे त्रस 100 (88E) # NEW (88E)

कहलाते हैं। जिनकी चेतना-शक्ति अञ्चल है, जो खेच्छापूर्वक एक स्थान से दूसरे स्थान पर जाने-आने में असमर्थ हैं वे स्थावर जीव कहे गये हैं। पृथ्वी, पानी, अग्नि, वायु और वनस्पति के जीव स्थावर जीव हैं। जैन धर्म ही की यह विशेषता है कि वह पृथ्वी आदि में भी जीव मानता है। आधुनिक विज्ञान भी धीरे-धीरे इनकी चेतनता स्वीकार करता जा रहा है। पानी और वनस्पति में भी जीव है यह विज्ञान के द्वारा सिद्ध हो चुका है। किसी समय वनस्पति की सचेतनता भी संदिग्ध थी परन्तु विज्ञान ने अब यह सिद्ध कर दिया कि वनस्पति में भी अन्य प्राणियों की तरह चेतना है। विज्ञान अभी अपूर्ण है, वह किसी समय पृथ्वी, वायु, अगिन आदि में चेतना सिद्ध करने में सफल हो सकेगा यह आशा रखना चाहिये। सर्व ज्ञानियों ने तो इन्हें सचेतन कहा ही है । अन्ततोगत्वा विज्ञान वही सिद्ध करनेवाला है जो ज्ञानीजन हजारों वर्ष पहले कह चुके हैं। अस्तु। तात्पर्य इतना ही है कि जैनधर्म पृथ्वी, पानी, अग्नि, हवा, वनस्पति में भी जीव मानता है और यथासम्भव इन जीवों की हिंसा से वचने का भी विधान करता है। सम्पूर्ण त्यागी वर्ग के लिए तो इन सूदम जीवों की हिंसा से भी बचने का अनिवार्य विधान है। आंशिक—मर्यादित-त्याग करनेवाला गृहस्थ त्रस जीवों की हिंसा का त्यागी होता है।

जैन धर्म अहिंसा की इतनी न्यापक न्याख्या करता है इससे कई लोग यह आन्नेप करते हैं कि जैन धर्म में प्रतिपादित अहिंसा अन्यवहारिक है। क्योंकि जैन सिद्धान्त के अनुसार सारा विश्व ही जीवमय अहिंसा की है। जल में जीव हैं, स्थल में जीव हैं, आकाश जीवों से न्यवहारिकता न्याप्त है, और सारे लोक में जीव मरे हुए हैं तो जीवन न्यवहार करते हुए उन जीवों की हिंसा अनिवार्य है फिर अहिंसा न्यवहारिक कैसे हो सकती है ? इसका समाधान यह है कि जैन धर्म वाह्य-क्रिया की अपेना भावना पर विशेष बल देता है। यदि भावना में अहिंसा न्याप्त है तो वाह्य-क्रिय में अनिवार्य प्राणि-धात होने पर भी वह बन्ध का कारण नहीं होता है। जैन सिद्धान्त में हिंसा-अहिंसा की परिभाषा करते हुए यही कहा गया है—"प्रमत्त्योगात् प्राण्व्यपरोपण हिंसा।" प्रमाद—विषय और कपाय के वशीभूत होकर जो प्राण्-धात किया जाता है वह हिंसा कही जाती है। जिस प्रवृत्ति में कपाय है, प्रमाद है, उसमें चाहे द्रव्य प्राण्-धात न भी हो तो भी वह हिंसक प्रवृत्ति ही है। इसके विपरीत यदि भावों में

\$ं€>ः<\>ं€\</a> जैन-गौरव-सृतियां ★ शं€</a> ं€</a>

कषाय नहीं है, प्रमाद नहीं है, यारने की भावना नहीं है, पूरी-पूरी सावधानी है इस पर भी यदि प्राण-वध हो जाय तो वह हिंसा कर्म-वन्ध का कारण नहीं है। वही प्राण-हिंसा, हिंसा है जिसके पीछे प्रमाद अर्थात राग-द्रोप और असावधानी है। वीतराग दशा में भी गमनागमन के कारण सूक्ष्म जीवों की विराधना तो होती है लेकिन वह कर्मबन्ध का कारण नहीं होती है। शास्त्र में कहा गया है कि—

जयं चरे जयं चिह्ने जयमासे जयं सए। जयं भुं जंतो पावकम्मं न वंधह।। (दश वैकालिक सूत्र श्रध्ययन ४)

डपयोग पूर्वक—सावधानी (यतना) रखते हुए चलना चाहिए, उप-योगपूर्वक खड़ा रहना चाहिए, उपयोगपूर्वक बैठना चाहिए, उपयोग से शयन करना चाहिए, उपयोग से खाना चाहिए, उपयोग से बोलना चाहिए। उपयोग पूर्वक क्रियाएँ करनेवाला जीव पाप-कर्म का बन्धन नहीं करता है।

इस आगम-वाक्य से यह सिद्ध हो जाता है कि जिस किया के पीछे राग या हेप है, जो आसक्तिपूर्वक की जाती है, जो प्रमाद्पूर्वक की जाती है वही किया कर्मबन्ध का कारण है। जिस किया में सतत उपयोग है, अना-सिक्त है और विवेक है वह किया कर्मबन्ध का कारण नहीं होती है। हिंसा अहिंसा का मूल आधार वाह्य किया नहीं है अपितु भावना है। वाहर से जिस किया में हिंसा दिखाई देती है उसमें अन्तरंग में अहिंसा की भावना होने से वह अहिंसक किया हो सकती है। जैसे डाक्टर शुभ भावना से शक्त-चिक्तिसा करता है और यदि संयोगवश उससे रोगी की मृत्यु भी हो जाय तो डाक्टर को उसकी हिंसा का दोप नहीं लगता है क्योंकि उसकी भावना उसे मारने की नहीं थी परन्तु उसे स्वस्थ करने की थी। सामयिक, संयम आदि कियाएँ अहिंसक कियाएँ हैं परन्तु उदाई राजा को मारनेवाले नाई ने डोंग पूर्वक इन कियाओं का आश्रय लेकर राजा की हत्या की थी। तात्पर्य यह है कि हिंसा-अहिंसा का मूल आधार वाह्य-किया नहीं किन्तु भावना है।

यदि भावना में — वृत्ति में — अहिंसा है तो वाह्य सृद्म आरम्भ होने पर भी वह हिंसा नहीं कही गई है। मुनिजन अप्रमत्त और अनासक भाव से क्रियाएँ करते हैं अतः उन्हें आरम्भ-जन्य पाप नहीं लगता है। वे निरारम्भ श्रीर ऋहिंसक कहे जाते हैं। इस तरह जैन धर्म यह कहता है कि सब जीवों के प्रति ऋहिंसक भावना खा जाती है तो सुद्दम जीवों की विराधना होने पर भी वह हिसा नहीं है। हृद्यपूर्वक ऋहिंसा की आराधना करनेवाला व्यक्ति यथासम्भव अधिक से ऋधिक जीवों के प्रति ऋहिंसक रहेगा। जिन जीवों की हिंसा का परिहार साध्य नहीं है उनके प्रति भी वह हृदय से तो ऋहिंसक ही रहता है। प्रवृत्ति से होनेवाली उनकी हिंसा के लिए वह अपनी कमजोरी और विवशता का अनुभव करता है। इस सकम्प प्रवृत्ति के कारण वह हिंसा उसके लिए वन्धन रूप नहीं होती है। अतः जैन धर्म में प्रतिपादित ऋहिंसा अव्यावहारिक नहीं है।

अहिंसा के महान् उपदेष्टा तीर्थंकरों ने अपने जीवन में अहिंसा-सिद्धांत का परिपूर्ण पालन कर उसकी व्यावहारिकता प्रदर्शित कर दी है। उन्होंने अपने आचरण के द्वारा अहिंसा को मूर्तक्ष दिया और बाद में जगत् को उसका उपदेश दिया। जैन-मुनि अहिंसा की साथना कर के उसकी व्यवहा-रिकता को प्रत्यन्त रूप से प्रकट कर रहे हैं।

जैनधर्म ने अहिंसा की आराधना के हेतु विभिन्न भूमिकाएँ नियो-जित की हैं। मुनि उचकोटि की अहिंसा की आराधना करते हैं। प्रत्येक व्यक्ति इस कोटियों नहीं आ सकता है अतः जैनधर्म ने अहिंसा धर्म के आराधक की कई श्रेणियाँ बनाई हैं। गृहस्य के लिए स्थूल हिंसा का त्याग करना ही आवश्यक बताया गया है। निरपराध अस जीवों की संकल्पी हिंसा का त्याग करना गृहस्थ का अहिंसा वत है।

जैनशास्त्रों में मुख्यतया हिंसा के दो भेद वताये गये है—प्रथम संकल्पी हिंसा और दूसरी आरम्भजा हिंसा। जान वृक्तकर मारने की भावना से किसी प्राणी को मारना संकल्पी हिंसा है—जैसे शिकारी और कसाई के द्वारा होने वाली हिंसा। मारने की भावना न होने पर भी जीवन व्यवहार के लिए आवश्यक अन्ननिष्पत्तिकरण, भवन निर्माण आदि २ कार्यों में होने वाली हिंसा आरम्भजा हिंसा है। आरम्भजा हिंसा भी दो प्रकार की है—सार्थक और निर्थक। जो किसी आवश्यक प्रयोजन से की जाती है वह सार्थक हिंसा है और जो विना प्रयोजन केवल मनोविनोद आदि के लिए की जाती है वह

**ः≼**≽ः≪★ जैन-गौरव-स्मृतियां ★'≫ः≪

निरर्थक हिंसा है। इनमें से श्रावक निरपराध त्रस जीवों को संकल्पी हिसा का और निरर्थक आरम्भजा हिंसा का त्यागी होता है। वह अपराधी जीवों की संकल्पी हिंसा और सार्थक आरम्भजा हिंसा का त्यागी नहीं होता।

मनुष्य को अपनी, स्त्री, पुत्र आदि कुटुम्बीजन की, समाज व राष्ट्र की डाकू, लुटेरे, शतु त्रादि विरोधी प्राणियोंसे रचा करनी पड़ती है। ऐसी दशा में उत्तम वात तो यह है कि मनुष्य अपनी आत्मक शक्ति के द्वारा शान्ति के साथ शत्रुओं का प्रतिरोध करे और श्रपना जीवन देकर भी आश्रितों की रचा करे। परन्तु यदि मनुष्य में शान्ति के साथ आत्मिक शक्ति के द्वारा प्रतिरोध करने का सामर्थ्य ने हो तो उसके लिए उचित है कि वह शस्त्र द्वारा भी विरोधी शक्तियों के त्राक्रमण का प्रतिरोध करे। यदि त्रपनी, त्राश्रितमान एवं समाज व राष्ट्र की रचा करने में आक्रान्ता का संहार भी हो जाय तो भी गृहस्य के ऋहिंसा ऋगुव्रत का भंग नहीं होता। क्योंकि उसकी भावना हिंसा करने की नहीं है। डाकू. लुटेरे व शत्रुखों के खाक्रमण होने पर भय से कम्पित होकर उनके वश हो जाना या भाग जाना कदापि उचित नहीं है। भय-दुर्बलता है, कमजोरी है। भयभीत होने वाला व्यक्ति ऋहिंसाधर्म का पालन नहीं कर सकता है। अतः गृहस्थ के व्रत में इतनी छूट है कि वह श्रपराधी व विरोधी तत्त्वों को द्रिडत कर सकता है। इस प्रकार प्रत्येक व्यक्ति विरोध का साहसपूर्वक मुकाबला कर अपना उत्तरदायित्व निभा सकता है। जैन श्रावक को अहिंसा की मर्यादा उसके जीवन व्यवहार में किसी

तरह वाधक नहीं होती। ऋहिंसा की यह मर्यादा इतनी उदार है कि किसी भी श्रेगी का व्यक्ति इसे अपना सकता है। प्राचीन काल में बड़े २ चक्रवर्ती सम्राट् भी जैन श्रावक हो गये हैं। उनका श्रावकत्व उनके दायित्व का निर्वाह करने में वाधक रूप नहीं हुआ। राजा, मंत्री, सेनापति, पुलिस अधिकारी, डाक्टर, वकील, न्यायाधीश, व्यापारी, कृपक, नौक्र-चाकर, शिल्पी इत्यादि प्रत्येक श्रेगी का व्यक्ति श्रावक हो सकता है। प्रत्येक व्यक्ति अहिंसा की इस मर्यादा में रहकर अपने जीवन व्यवहार का संचालन भली भांति कर सकता है। इसलिए जैनधर्म में प्रतिपादित अहिंसा को अव्यवहारी कहना सर्वथा मिथ्या है महात्मा गांधी ने कहा है कि:—

"अहिंसा के निरपवाद सिद्धांत के अन्वेषक महर्षि स्वयं महान् योदा थे। जब उन्होंने आयुध-बल की तुच्छता का मिलमांति अनुभव कर लिया, जब उन्होंने मानव स्वभाव को मिलीमांति जान लिया तब उन्होंने हिंसामय जगत् के सन्धुख अहिंसा का सिद्धांत उपिथित किया। आत्मा सारे विश्व जीत सकती है। आत्मा का सबसे बड़ा शत्रु आत्मा ही है। उसे जीत लिया कि सारा विश्व जीत लेने जितना सामर्थ्य आ जाता है, यह उन महर्षियों ने बताया इस लिये वे ही इसका पालन कर सकते हैं, ऐसा नहीं है। उन्होंने बताया कि बालक के लिए भी नियम तो यही है। वह भी इसका पालन कर सकता है। इस नियम का पालन केवल साधु सन्यासी ही करते हैं यह बात तो नहीं है। थोड़े-बहुत अंश में तो सब इसका पालन करते हैं। जो थोड़े अंश में भी पाला जा सकता है।"

गांधीजी के उक्त कथन से ऋहिंसा की न्यवहारिकता सिद्ध होजाती है।

अहिंसा का अवलम्बन लेने वाला आत्म विलष्ट होता है। कायर व्यक्ति अहिंसा का अवलम्बन लेता है तो वह अहिंसा को लिजत करता है। अहिंसा का अर्थ कायरता नहीं है। अहिंसा तो सच्ची वीरता है। गांधीजी ने लिखा है कि—हम शांति, चमा को दुर्वल का शस्त्र गिन कर उस शस्त्र की कीमत को नहीं परखते हैं और उसे लिजत करते हैं। यह तो मोहर को अठनी गिनकर काम में लेने के समान मूर्खता हुई। शान्ति व अहिसा वीर का शस्त्र है। वीर के हाथ में ही यह शोभा देता है। यह वीर का मूपण है।

जो लोग अहिंसा को कायरता बढ़ाने वाली कहते हैं वे उसके मर्म को नहीं समभते हैं। जिस समय भारत में अहिंसक धर्म के उपासक सम्राट् थे। उस समय भारत उन्नित के शिखर पर आरूढ़ था। उस समय उसमें वह शक्ति थी कि कोई उसपर आक्रमण नहीं कर सकता था। सम्राट् चन्द्रगुप्त और अशोक के शासन काल भारतीय इतिहास का स्वर्ण काल है। भारत की अवनित का कारण अहिंसा नहीं है अपितु अनेक्य है। अहिंसा ने तो भारत को गौरव प्रदान किया है। अहिंसा ने भारत को पुनः स्वतन्त्र वनाया है। एक विशाल साम्राज्य से निःशस्त्र मुकाविला कर के और स्वतन्त्रता प्राप्त करके भारत ने अहिंसा का चमत्कार दुनियाँ को वता दिया है।

MANASA OF STREET, (141) STREET, WALKERSKY



अहिंसा की आराधना और साधना के लिए जैनधर्म ने सत्य, अचौर्य अ ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह को आवश्यक माना है। अतः इन्हें अहिंसा के समान ही सहत्व दिया है। भावना के बिना अहिंसा का पालन नहीं किया जा सकता है। अपरिग्रह में अहिंसा के बीज रहे हुए हैं। इसीलिए जैनधर्म ने अपरिग्रह पर भी विशेष भार दिया है। जैनधर्म निर्मन्थ धर्म भी कहा जाता है। इसका कारण यह है कि इसके उपदेशक त्यागी-मुनिजन सब प्रकार के परिग्रह से रहित होते हैं।

त्राज संसार का वातावरण इतना संजुब्ध है, इसका कारण परिग्रह ही है। परित्रह हिंसा है। परित्रह के वश में पड़े हुए मानव ने अपने हाथ से ऐसे दुःखों का निर्माण कर लिया कि अब वह स्वयं उनमें फँस कर परेशान हो रहा है और दूसरों को भी अशान्त बना रहा है। मानव इस अशांति का त्र्यन्त हिंसा से करना चाहता है। वह शस्त्र बढ़ा कर, परमाग्रु वम-उद्जन वस का त्राविष्कार कर और नवीन २ संहारक साधनों के अन्वेषण की होड़ कर संसार में शान्ति कायम करना चाहता है परन्तु यह ठीक इसी तरह असम्भव है जैसे आग को घी डाल कर शान्त करना। हिंसा का अन्त हिंसा से नहीं किया जा सकता है। त्रशान्ति के साधनों से शान्ति नहीं प्रीप्त की जाति सकती है। यदि विश्व को शांति की अभिलाषा है तो वह केवल अहिंसा से ही प्राप्त हो सकती है। आज पश्चिमी दुनिया युद्ध के मंमावत से गुस्त है। न केवल पश्चिमी दुनिया ही बल्कि सारी दुनिया युद्ध के भय से संत्रस्त है। इस समय जैनधर्म का गगनभेदी सन्देश यही है कि "युद्ध से किसी समन्या का हल नहीं होता"। यदि शान्ति की चाह है तो अहिंसा ही उसकी राह है। यदि दुनिया ने शीघ ही इस मर्म को नहीं समका तो मानव जाति का विनाश हो जायगा। इस विषम वातावरण में आवश्यक है कि जैनधर्म के ऋहिंसा और अपरिग्रह के सिद्धान्त का अनुशीलन किया जाय। ऐसा करने में ही मानव जाति का कल्याए है। श्रहिंसा भगवती की आराधना से ही विश्व में शानित का साम्राज्य स्थापित हो सकता है, सब संघर्षों का अन्त हो सकता है और सब समस्याओं का समाधान सुलम हो सकता है।

भौतिकवाद की आँधी में फँसा हुआ विश्व अब अपने आपको सँभाले, इसी में कल्याण है। यह भौतिकवाद संसार को शांति देने वाला सिद्ध नहीं हुआ और न हो सकता है। अतः यह आवश्यक है कि अव वह अपनी आंख खोले और आध्यात्मिकता की ओर अप्रसर हो। अहिंसा का आध्यात्मिक सिद्धान्त उसकी सव विषम समस्याओं का सुगम समाधान करने की त्तमता रखता है। आवश्यकता है केवल उसके हार्दिक अनुशीलन की।

मानव जाति के स्थायी सुख स्वप्नों को पूर्ण करने वाली छहिंसा ही है, दुनिया इस सत्य को शीघातिशीघ हृद्यंगम करे।

सत्य और अहिंसा एक दूसरे के साधक हैं। अहिंसा की आराधना के लिए सत्य की आराधना आवश्यक है और सत्य की आराधना के लिए अहिंसा की आराधना आवश्यक है। अतः अहिंसा व्रत के वाद दूसरा व्रत, सत्य-व्रत कहा गया है। जैन शास्त्रों से "सच ं लोगम्मि सारभूयं" "सर्च खुभगवं" इत्यादि कह कर सत्य की गहरी प्रतिष्ठा की गई है। शास्त्रकारों ने सत्य को भगवान् मान कर उसकी स्तुति की है। सत्य का सम्पूर्ण साचात्कार हो जाना अगवान् का साचात्कार हो जाता है। अगवान का साचात्कार होना अर्थात् अपने सम्पूर्ण संग्रद्ध श्रात्म-स्वरूप को प्राप्त कर लेना है। इस स्थिति को प्राप्त करने के लिए प्रयत्न करने वाले मुमुन्त आत्मा को सत्य की आराधना करनी चाहिये। सम्पूर्ण सत्य की आराधना के लिए प्रयत्नशील गृहत्यागी साधक, क्रोध के वशीभूत होकर, भय से भयभीत होकर, हास-डपहास से प्रेरित होकर या लोभ चकर में फँस कर किसी प्रकार का असत्य भाषण नहीं करता। वह सन, वाणी और कर्म से असत्य का सर्वथा परित्याग करता है। वह न तो स्वयं श्रसत्य-भाषण करता है, न दूसरों से श्रसत्य भाषण करवाता है श्रोर न असत्य भाषण करने वाले का अनुमोदन करता है। इस तरह त्यागी साधक तीन करण-तीन योग से असत्य का त्यागी होता है यह सत्य महावत है।

संसार व्यवहार चलाने वाला गृहस्थ सम्पूर्ण सत्याराधन के लिए श्रापनी कमजोरी अनुभव करता है अतः वह मर्यादित रूप में सत्य-पालन की प्रतिज्ञा करता है। वह स्थूल मृपावाद का त्याग करता है। वह कम से कम ऐसे वड़े असत्य आपण का तो पूर्णत्या त्यागी होता है जिनसे महान् अनर्थ होने की सम्भावना रहती है। जिस असत्य-भाषण से किसी की भारी हानि हो, कुल, जाति तथा धर्म को कर्ज़क लगाता हो, देश में अशान्ति फ़ैजती हो, शिष्ट समाज में अप्रतीति हो—ऐसे स्थूल मृवावाद का त्याग तो गृहस्थ साधक के लिए भी आवश्यक है। वर कन्या को गुण दोषों के सम्बन्ध में किसी को धोखा देने के लिए मिथ्या भाषण करना, गाय-बैल आदि चतुष्पद जीवों के गुण-दोषों के सम्बन्ध में मिथ्या भाषण करना, जमीन के लिए मिथ्या भाषण करना, धरोहर को हजम करने के लिए असत्य भाषण करना, बही खातों में या अन्यत्र भूठे लेख लिखना, भूठी साची देना, किसी पर भूठा आरोप लगाना, गुप्त वातों को प्रकट करना, विश्वास घात करना, भूठी सलाह देना, भूठे दस्तावेज बनाना या जालसाजी करना आदि २ स्थूल मृवावाद हैं। गृहस्थ-श्रावक के लिए भी इनका त्यागी होना आवश्यक है। यह श्रावक का दूसरा अगुज़त है।

बोला हुआ वचन ही सत्य हो सकता है। विवेक के अभाव में कहा हुआ सत्य वचन भी असत्यरूप हो जाता है। विवेक सम्पन्न सत्यवत धारी व्यक्ति सत्य होने पर भी इस प्रकार का भाषण नहीं करता जिससे दूसरों को पीड़ा पहुंचती है। जैसे काणे को काणा कहना, चोर को चोर कहना, यद्यपि मिथ्या नहीं है तदिप पर पीड़ाकारी होने से सत्य नहीं है। यह ध्यान रखना चाहिये कि वह सत्य, सत्य है जो अहिंसा का वाधक न हो। अहिंसा और सत्य परस्पर अवाधित होना चाहिये। जिस सत्य भाषण के करने से जीवों का धात होने की सम्भावना है वह भाषण कदापि नहीं करना चाहिये। जैसे मार्ग चलते हुए मनुष्य को शिकारी पूछे की क्या तुमने इधर से जाता हुआ

सत्यव्रत के आराधन में विवेक का बहुत महत्व है। विवेक पूर्वक

कह कर मार्ग वताता है तो जीवों का घात होता है और यदि 'नहीं' कहता है तो भूठ का प्रसंग आता है। ऐसी स्थिति में क्या करना चाहिये ? ऐसी स्थिति में ऐसा उत्तर देना चाहिये कि जिससे न तो प्राणी का घात हो और मिथ्या आपणा ही करना पड़े। यदि ऐसा उत्तर न वन पड़े तो मीन रहना चाहिये। अन्यथा अपवाद रूप से 'मैं नहीं जानता' ऐसा कहा जा सकता है परन्तु ऐसे प्रसंग पर पाप को प्रेरणा देने वाला सत्य वचन नहीं कहना चाहिये। तात्पर्य यह है कि व्रतधारी को विवेक बुद्धि से काम लेना चाहिये।

मृग-सुएड देखा है ? इस मनुष्य ने मृग-सुएड देखा है लेकिन यदि वह 'हाँ'

सत्यव्रत के आराधक को हित, मित प्रिय और सत्य भाषण करना चाहिये। वृथा वकवाद से वचना फाहिये। अधिक बोलने से असत्य-भाषण की नौवत आ ही जाती है। इस लिए मितभाषी होना चाहिये। दूसरे के अन्तः करण पर मधुर असर करने वाले वचन बोलने चाहिये। किसी के दिल को दुःखाने वाले निन्दा-विकथा के शब्द चापलूसी अविवेक पूर्ण वचन अप्रासंगिक वचन आदि दोषों से वच कर हितकर मृदु प्रिय और परिमित भाषण करना चाहिये। सत्य और अहिंसा ही धर्म की आत्मा है। इन की निर्मल आराधना से आत्मा निर्मल वन जाती है। सत्य की महिमा अप-रम्पार है।

त्यागी और गृहस्थ साधक का तीसरा व्रत अग्तेय-व्रत है। दूसरे के अधिकार में रही हुई वस्तु का उसकी स्वीकृति के विना प्रहण करना अदत्ता-दान कहलाता है। दूसरे के अधिकारों का अपहरण करना भी अस्तेयवतः— चोरी है। मन, वाणी और किया से सूच्म या स्यूल, अल्प मूल्यवाली या वहुमूल्य, सचित्त या अचित्त किसी प्रकार की वस्तु स्वामी की आज्ञा के विना स्वयं प्रहण न करना, दूसरों को प्रहण करने की प्ररणा न करना और प्रहण करने वाले को अनुमोदन न देना सम्पूर्ण अस्तेय व्रत है। त्यागी साधक तीन करण तीन योग से—मनसा—वाचा—कर्मणा-कृत-कारित-अनुमोदन से इसका सर्वाश से पालन करने का प्रयास करता है। यह तीसरा महाव्रत है। गृहस्थ साधक इतनी सूच्मता से इस का पालन नहीं कर सकता है, अतः वह स्थूल श्रदत्तादान का त्याग करने की प्रतिज्ञा लेता है।

स्यूल अद्तादान वह है जिसके सेवन से न्यक्ति दुनिया की दृष्टि में चोर समका जाता है, राजदण्ड का पात्र होता है और शिष्ट पुरुपों में लिन्जत होना पड़ता है। दुष्ट अध्यवसाय और उपाय से किसी के अधिकारों को हड़प लेना स्यूल अद्तादान है। सेंघ लगाना, जेवकतरना, डाका डालना, ताला तोड़ कर माल निकाल लेना, मार्ग में मिली हुई वस्तु के स्वामी का पता होने पर भी उसे स्वयं रख लेना, किसी को धोखे में उतारना आदि २ स्यूल अद्तादान है। आज कल चोरी करने के कई सभ्य उपाय भी निकल आये हैं। काला वाजार करना, अधिक मुनाफा कमाना, रिश्वत देना लेना, धन %ं<>>ं<>>ं<<>>ं<<>>ं<<>>ं<<>>ं<<>><</><><><<>><</><><><<>><</><><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><<>><</><><><><<>><</><><><>२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००२०००</t

को दवा कर दीवाला निकाला, असली वस्तु में नकली मिला कर उसे असली वताना, एक वस्तु बता कर दूसरी देना या लेना, कम देना, ज्यादा लेना, क्लूठे दस्तावेज लिखवा लेना, सार्वजिनक संस्थाओं के नाम पर या धर्म के नाम पर धन एकत्रित कर उसे नाम-बतौर खर्च करके शेष हड़प जाना, मिथ्या विज्ञापन द्वारा दूसरों का धन हरण करना आदि २ विविध उपायों के द्वारा सभ्य चोरी का अवलम्बन लिया जा रहा है। यह सब जधन्य प्रवृतियाँ स्थूल अदत्तादान हैं। गृहस्थ साधक के लिए भी इनका त्याग आवश्यक वताया गया है। अस्तेयव्रत की आराधना करने वाले गृहस्थ को विशेष कर निम्निलिखत कार्यों का त्याग करना चाहिये। (१) चोरी का माल खरीदना (२) चोरी में सहायता करना (३) विरोधी राज्य की सीमा में जाना-आना अथवा राज्य की सुव्यवस्था के विरुद्ध कार्य करना (४) क्लूठे तोल-माप रखना (४) मिश्रण कर अधुद्ध चीजें वेचना आदि २।

प्रत्येक व्यक्ति को अपनी वस्तु और अपना अधिकार जीवन तुल्य प्रिय होता है। उसका अपहरण हो जाने से जीव को बहुत दुख होता है। इसिलए दूसरे की वस्तु का किसी उपाय से अपहरण चोरी तो है ही परन्तु बड़ी सारी हिंसा सी है। अतः चोरी करना सयंकर पाप और हिंसा है। इससे वचने के लिए अस्तेय वत अंगीकार करना चाहिए।

बहाचर्य का वास्तविक अर्थ है बहा—आत्मा में रमण करना यह आत्म रमण अन्तर्ध्यान और अन्तर्ज्ञान से हो सकता है। इसके लिए वाह्य पदार्थों से विमुख होना आवश्यक है। जब तक वाह्य पदार्थों में आसित बहा चर्य व्रत बनी रहती है तब तक अन्तर्ध्यान और अन्तर्ज्ञान नहीं हो सकता है। इसलिए बाह्य पदार्थों की ओर दौड़नेवाले मन और इन्द्रियों का संयम करना आत्म-समण के लिए आवश्यक है। सब इन्द्रियों का मन, वाणी और कर्म से सर्वदा तथा सर्वत्र संयम करना ही बहा-चर्य है। इतना व्यापक अर्थ होते हुए भी सामान्य तौर से जननेन्द्रिय के संयम के अर्थ में यह शब्द रुद्धा हो गया है। कामसोगों की ओर प्रवृत्त होने वाली इन्द्रियों का परिपूर्ण नियह करना, मन वचन और तन में लेश मात्र भी विषय विकार न आने देना तथा काम वासना पर सम्पूर्ण विजय प्राप्त करना परिपूर्ण बहाचर्य है।

संसार के प्रायः सब धर्मी और धर्मशास्त्रों ने ब्रह्मचर्य का यशोगान किया है। जैन धर्म संयम प्रधान धर्म है अतः इसमें इस ब्रत का बहुत ही अधिक महत्त्व है। प्रश्न व्याकरण सूत्र में कहा गया है कि "हे जम्बू! यह ब्रह्मचर्य तप, नियम, ज्ञान दर्शन चारित्र सम्यक्त्व और विनय का मूल है। यम-नियम आदि गुणों का आधार है। जिस प्रकार पर्वतों में हिमवान प्रधान है इसी तरह सब यमनियमों में ब्रह्मचर्य प्रधान है तेजोमय है प्रशस्त है और गम्भीर है। ब्रह्मचर्य ब्रत के आराधना करने पर तप विनय ज्ञान गुप्ति मुक्ति आदि आराधना हो सकती है। यह सद्गुणों का मूल है।" "तकेस उत्तमं बंभचेरं" कह कर इस ब्रत की महानता प्रकट की गई है।

मन, वचन और कर्म के द्वारा परिपूर्ण ब्रह्मचर्य की आराधना करना मुनि धर्म है। इस कोटि पर पहुँचनेवाले विरले व्यक्ति होते हैं। गृहस्थ साधक के जीवन का लच्य-विन्दु यद्यपि पूर्ण ब्रह्मचर्य के पालन का होता है परन्तु अपनी कमजोरी के कारण वह मर्यादित ब्रह्मचर्य स्वीकार करता है। अपनी विवाहिता पत्नी के साथ मर्यादित सन्मोग की छूट रख कर संसार भर की समस्त नारियों से अब्रह्म सेवन का त्याग करता है। वह स्वयं स्त्री संतोष वत अंगीकार करता है और अपनी पत्नी के साथ भी श्रमर्यादित श्रवहा का परित्याग करता है। गृहस्थ के विवाह का उद्देश्य विषय वासना भोग विलास करना नहीं होता है अपितु अपनी निरंकुश विषयेच्छा पर अंकुश लगाना ही उसका पवित्र उद्देश्य होता है। इस उच्च आशय से विवाह के वन्धन में वंधकर विषयेच्छा को मर्यादित कर लेता है और सम्पूर्ण ब्रह्मचर्य के लदय विन्दु पर पहुँचने की शक्ति प्राप्त करने का अभ्यास करता है। जो व्यक्ति विवाह के आदर्श को समभता है वह अपनी पित के प्रति अमर्यादित नहीं होता है फिर पर स्त्री का सेवन तो कर ही कैसे सकता है ? गृहस्य साधक (श्रावक) स्वयं स्त्रीसन्तोप व्रत में इतना पका होता है कि यदि उसके सामने उर्वशी या रित के समान सौन्दर्य में उभराती हुई सुन्दरी खडी होकर रित की याचना करे तो भी वह अपने व्रत से विचितित नहीं होता है।

मर्यादित ब्रह्मचर्य का पालन करने वाले गृहस्थ को भी विशेषकर इन कार्यों का त्याग करना होता है:—(१) किसी रखेल के साथ सम्भोग करना अथवा अल्पवय वाली स्वस्ती के साथ विषय-सेवन करना (२) जिसके साथ अभी तक विवाह नहीं हुआ है केवल सगाई हुई ऐसी स्त्री के साथ विषय सेवन करना अथवा परस्त्री, अपरिणिता या वेश्या के साथ सम्भोग करना (३) अप्राकृतिक सम्भोग करना (४) लग्न करा देना या जातीय सम्बन्ध स्थापित करा देना (४) कामभोग की तीव्र अभिलाषा करना।

त्रह्मचर्य की निर्मल आराधना के लिए त्यागी और गृहस्थ साधक को अपने आहार-विहार में सावधानी रखनी चाहिए। उसे ऐसा आहार कदापि नहीं करना चाहिए जो विषयविकारों को उत्तेजित करने वाला हो। आहर का विचार के साथ धनिष्ट सम्बन्ध होता है। आहार सात्विक होता है तो विचार भी प्रायः सात्विक होते हैं और आहार यदि तामसिक होता है तो वह विचारों को भी तामसिक बना देता है। इसलिए ब्रह्मचारी साधक मद्य, मांस, मादक और विषयों के उत्तेजित करने वाली औषधियों का सेवन नहीं करता है। वह सात्विक आहार करता है और अपने विचारों को सदा पवित्र रखता है। विषय वासना की उत्पत्ति संकल्पों से होती है इसलिए मन में कभी दुरे विचार न लाना चाहिए। विषय विकारों को उत्तेजित करने वाले वातावरण से दूर रहना चाहिए। किसी पर स्त्री को चुरी नजर से न देखना चाहिए। यथा सम्भव स्त्री संसर्ग से दूर रहना चाहिए।

कामुकता हिंसा है, अपराध है, आत्मा को अवनत करने वाली है। इसलिए आत्म विकास की अभिलाषी आत्मा इससे सदा बचकर रहती है। विषय वासना से बचकर आत्मा में रमण करने के लिए इस वृत की अत्यन्त आवश्यकता है। यह चतुर्थ वृत है।

## अपरिग्रह का जैन खादर्श

परिग्रह वह भयंकर ग्रह है जिसने समस्त संसार को बुरी तरह पकड़ रक्खा है। यह वह भयंकर वन्धन है जिसमें सारी दुनियां वँधकर परेशान हो रही है। आत्मिक और विश्वशान्ति के लिए यह अत्यन्त घातक तत्व है। इसलिए जैनधर्म ने आध्यात्मिक और सामाजिक दृष्टिकीण से अपरिग्रह को व्रतों में मुख्य स्थान दिया है। जैनधर्म के अपरिग्रह का आदर्श अत्यन्त भव्य

है। यह धर्म निर्मन्थ धर्म भी कहा जाता है इसका कारण इस धर्म का अपरि-प्रह के सिद्धान्त पर अधिक जोर देना ही है। इस धर्म के प्रधान पुरुष धन-जन आदि सांसारिक सम्बन्धों से मुक्त होकर आत्म साधनों में लीन रहते थे। वे संसार के वाह्यपदार्थों की ग्रन्थी से मुक्त थे अतः निर्मन्थ कहलाते थे। ऐसे निर्मन्थ अपरिग्रह के जीवित आदर्श थे।

निर्य धर्मीपरेशकों ने परियह में हिंसा के तत्त्वों का अवलोकन किया इसलिए उन्होंने अहिंसा की आराधना के लिए परियह के त्याग को आवश्यक समभा। वस्तुतः परियह हिंसा है, वन्धन है और अशान्ति का मूल है। जैन सिद्धान्तों में परियह को मुख्य वन्धन कहा गया है। जैसा कि सूत्रकृताङ्ग सूत्र के आरम्भ में कहा गया है:—

बुन्भिज्जिति तिउट्टिन्जा वंधर्णं परिजाणिया। किमाह वंधर्णं वीरो किं वा जागं तिउट्टइ ॥१॥ चित्तमंतमचित्तं वा परिगिन्म किसाभवि। अन्नंवा असुजाणाइ एवं दुक्खाण मुच्चइ ॥२॥

वन्धन को जानकर उसका छेदन करना चाहिए। ऐसा उपदेश दिये जाने पर जम्बू स्वामी प्रश्न करते हैं कि बीर भगवान ने वन्धन का क्या स्वरूप बताया है और क्या जानकर जीव वन्धन को तोड़ता है ? इस प्रश्न के उत्तर में सुधर्मा स्वामी ने कहा है कि—परिग्रह ही वन्धन है, जो व्यक्ति द्विपद चतुष्पद आदि चेतन प्राणी को अथवा अचित्त स्वर्ण आदि पदार्थों को परिग्रह रूप से ग्रहण करता है, दूसरे को परिग्रह करने की अनुज्ञा करता है वह दुःख से मुक्त नहीं होता है।

तात्पर्य यह है कि परिग्रह को ही मुख्य वन्धन कहा गया है। परिग्रह को मुख्य वन्धन कहने का क्या आश्रय है, यह विचार करना चाहिए। साधारण लोग परिग्रह को पाप नहीं सानते इतना ही नहीं विल्क उनकी दृष्टि में जो जितना वड़ा परिग्रह है वह उतना ही वड़ा पुण्यात्मा और आदरणीय भी है। आज के युग में लोग धनवानों को ही "वड़े आदमी" समका करते हैं। परन्तु शास्त्रकार तो परिग्रह को पाप और वन्धन वता रहे हैं। परिग्रह का मृल और उसके परिणामों का विचार करने से यह स्वयं प्रतीत हो जाएगा

कि शास्त्रकारों ने परिग्रह को क्यों कर पाप और बन्धन कहा है। अतः यहाँ

परिम्रह का विश्लेषरा किया जाता है।

ं>ॐ<ं>ॐ<ं>ॐ<< ★ जैन-गौरव-स्वृतियां ★>ॐ<<>

जैन शास्त्रानुसार जब मनुष्य भोगभूमि में था उस समय प्रकृतिप्रदत्त (कल्पवृत्तों के द्वारा दिये गये ) साधनों के द्वारा उसका जीवन सुखपूर्वक व्यतीत होता था। उस समय उसकी आवश्यकताएँ अल्प थीं और प्रकृति सम्पत्ति अधिक थी इस लिए उस समय किसी प्रकार का संगह नहीं किया जाता था। त्राखिर इस युग का अन्त आया। प्रकृति से अब निर्वाह नहीं होने लगा । कर्मभूमि का युग उपस्थित हुआ और मनुष्य को परिश्रम करना पड़ा। साथ ही मनुष्य की आवश्यकताएँ यहां तक बढ़ गई कि एक मनुष्य से सारी त्र्यावश्यकताएँ पूरी न हो सकती थीं इसलिए कार्य का विभाग किया गया। इस तरह मनुष्य सामाजिक प्राणी वन गया। सब मनुष्यों की योग्यता त्रौर रुचि बरावर नहीं थी। कोई परिश्रमी थे कोई त्रारामतलब। कोई बुद्धिमान थे, कोई साधारणः इसलिए आवश्यक था कि मतुष्यों के कार्यों में भेद हो। जो अधिक काम करते हैं वे बदले में अधिक प्राप्त करते उन्हें भोगोपभोग की सामग्री ऋधिक मिलने लगी। सामग्री ऋधिक देने का आशय तो यह था कि वह उस सामग्री का हुउपयोग करलें परन्तु धीरे धीरे उपभोग के वदले संग्रह की भावना चढती गई। यहीं से परिग्रह चढ़ने लगा और दुनिया में अशान्ति का वीजारोपण हुआ।

यह संयह वृति ही समाज में विषमता पैदा करनेवाली सिद्ध हु इससे समाज का एक वर्ग अधिकाधिक धन सम्पन्न होने लगा और दूसरा वर्ग उतरोत्तर कंगाल होने लगा। यह अपनी जीवनोपयोगी वस्तुओं को पाने में भी असमर्थ होगया। यह स्वाभाविक है कि अगर कहीं ढेर होगा तो श्रवस्य कहीं न कहीं खड्डा होगा । जब जीवनपयोगी पदार्थों का एक जगह संग्रह होने लगा तो दूसरे व्यक्ति भूखे मरने लगे। जब मुद्रा का प्रचार हुआ तव मुद्रा का भी संप्रह होने लगा। मुद्रा का संप्रह करना भी जीवन की सामग्री के संप्रह के समान ही हानिकर है क्योंकि इससे दूसरे लोग मुद्रा से वंचित रह जाते हैं तो वे क्या देकर अपनी आवश्यकताओं को पूर्ण करे इस तरह संग्रह का परिगाम हुआ—समाजिक विषमता, कंगाली और उत्पीडन ।

अनुभवियों का कथन है कि जीवन के लिए आवश्यक समस्त पदार्थ प्रकृति इस परिणाम में उत्पन्न करती है कि जिससे सब की आवश्यकता की पूर्ति हो सके। ऐसा होते हुए भी संसार में नंगे-भूखे लोग दिखाई देते हैं इसका क्या कारण है ? इसका कारण है वढ़ी हुई संग्रह वृति । कुछ लोग अपने पास आवश्यकता से अधिक पदार्थ संग्रह कर रखते हैं और दूसरे लोगों को उन पदार्थों के उपभोग से वंचित रखते हैं। इसी कारण लोगों को नंगा-भूखा रहना पड़ता है। एक ओर तो कुछ लोग अपने यहां अत्यधिक अन जमा रखते हैं जो सड़ जाता है और दूसरी ओर कुछ लोग अन के विना हाहाकार करते है। एक छोर पेटियों में भरे हुए वस्त्र पड़े-पड़े सड़ रहे हैं और दूसरी ओर लोग ठंड से सर रहे हैं। एक ओर कुछ लोगों के पास इतनी ऋधिक भूमि है कि जिस में कृषि करना उनके लिए वहुत कठिन और दूसरी ओर कई लोगों को जमीन का थोड़ा सा दुकड़ा भी नहीं मिलता जिस पर खेती करके अपना पेट पाल सकें। कुछ लोगों के पास रुपयों का इतना ऋधिक संग्रह है कि उसे जमीन में गाड़ रखा है या तिजोरियों में बंद कर रखा है और दूसरी ओर लोग पैसे-पैसे के लिए तरस रहे हैं। इस विपस स्थिति के कारण रूस में कम्युनिब्म (साम्यवाद) का जन्म हुआ है। वस्तुतः किसी भी समाज या देश के लिए यह विपम परिस्थिति असद्य ही होती है। जिस व्यक्ति ने इस पृथ्वी पर जन्म लिया है उसे कम से कम से यह तो जन्म सिद्ध अधिकार होता है कि वह भर पेट भोजन खा सके, पर्याप्तवस्त्रों से वदन ढँक सके ज़ौर रहने के लिए सुविधामय स्थान प्राप्त हो। वही राज्य सुराध्य या स्वराज्य है जिसमें प्रत्येक प्राणी को इस प्रकार की सुविधाएँ प्राप्त हों । परन्तु ऐसा सुराज्य आज कहीं दिखाई नहीं देता है इस का कारण यह परिग्रह-भावना ही है।

परिग्रह की भावना से पाप की परम्परा चलती है। परिग्रह के वश में पड़ा हुआ प्राणी संग्रह करके ही नहीं रक जाता है परन्तु वह अपने किये हुए संग्रह की रचा के लिए या और संग्रह करने के लिए साम्राज्यवाद की जन्म देता है। इससे साम्राज्यवाद रूपी राचस पेदा होता है जिसके दांतों के नीचे करोड़ों मनुष्य पिस जाते हैं। करोड़ों मनुष्यों की स्वाधीनता लट्टली जाती है, उन्हें पशुओं की तरह परतंत्र रहना पड़ता है। संसार के कई देश पराधीन वनाये जाते हैं और अमानुषिक अत्याचारों के वल पर उनका व्यापार नष्ट कर दिया जाता है। अफ्रिका और भारत पर विदेशियों द्वारा हाये गये अत्याचार इसके उदाहरण हैं। तात्पर्य यह है कि पूंजीबाद के विकास के लिए साम्राज्यवाद होता है और बड़े बड़े साम्राज्यों का संचालन पूंजीवाद द्वारा हो रहा है। इस पर से यह प्रतीत हो जाता है कि परिप्रह क्यों पाप है। यह भयंकर से अयंकर पापों को जन्म देता है। इस लिए शास्र कारों ने परिप्रह को पाप और वन्धन का प्रधान कारण वताया है।

शास्त्रकार जहाँ परिग्रह से दुःख का होना प्रतिपादित करते हैं वहां हम देखते हैं कि संसार में सर्वत्र परिग्रह को ही सुख का एक मात्र साधन समका जा रहा है। येन केन प्रकारेण धन संग्रह करने में ही मनुष्य ने सुख समक रखा है। त्रीर इसके लिए ही संसार में धमाचौकड़ी मची हुई है। मनुष्य दुःखों की परवाह न करता हुआ धनोपार्जन में मशगूल हो रहा है। वह धन के लिए वड़े २ पर्वतों को लांघता है, समुद्र यात्रा करता है, विदेशों में भटकता है, नये नये कल कारखाने खोलता है और न जाने क्या क्या करता है। सांसारिक सुखोपभोग के साधनों को अधिक से अधिक संगृहीत करना, यही आज कल के मानव का लह्य विन्दु हो एहा है। यह तो स्पष्ट है कि इसके मूल में यह धारणा कार्य कर रही है कि इन वाह्य साधनों में ही सुख रहा हुआ है।

अपनी मानी हुई इस भ्रान्त धारणा के कारण मनुष्य सारी शक्ति लगा कर धन-दोलत, सोना-चाँदी, मोती-माणक-हीरे, वंगले, मोटर, वाग-वगीचे आदि जुटाने के लिए प्रयत्न करता है। वह इनमें सुख के दर्शन करना चाहता है परन्तु अफसोस है कि इन सब सामित्रयों के मिल जाने पर भी वह सुख से वंचित रहता है। जैसे-जैसे पदार्थों की प्राप्ति होती जाती है वैसे वैसे इच्छाओं और आकांचाओं का विस्तार होता जाता है। इसिलए पदार्थ-प्राप्ति में सुख का अनुभव नहीं होता अपितु अप्राप्त पदार्थ की कामना और उसका अभाव पीड़ित करता गहता है। यही परम्परा चलती रहती है और इच्छाओं का गुलाम वना हुआ व्यक्ति कभी सुख की भाँकी भी नहीं प्राप्त कर सकता है। इस लिए कहा गया कि "इच्छा हु आगाससभा अण्नता" इच्छा आकाश के समान अनन्त है। उसकी पूर्ती कदापि नहीं हो सकती। जिस प्रकार चालनी जल से कभी नहीं भरी जा सकती है इसी तरह इच्छाएँ कभी उप्त नहीं हो

सकती हैं। इच्छात्रों की पूर्ति करके सुख पाने का प्रयत्न करना चालनी को जल से भर देने के प्रयत्न के समान निष्फल है।

संसार के समस्त अनुभवी मनीषी महर्षियों ने अपने ठोस ज्ञान के आधार पर यह सत्य तत्व प्रकृपित किया है कि यदि तुम्हें सुख की इच्छा है तो उसे कहीं वाहर न खोजो। वह बाह्य-वस्तुओं में नहीं है। वह है तुम्हारे अन्तरंग स्वरूप की प्रतीति में। उसे अपने अन्दर खोजो उसका साजातकार करना चाहते हो तो आत्मदर्शन करो। वहीं तुम्हें सुख का स्रोत प्रवाहित होता हुआ दृष्टिगोचर होगा। आत्मदर्शन करने के लिए यह भ्रान्ति मन से दूर करनी होगी कि सुख बाह्य पदार्थों में है। जब तक यह भ्रान्ति मन से दूर करनी होगी कि सुख बाह्य पदार्थों में है। जब तक यह भ्रान्ति वनी रहेगी तब तक आत्मदर्शन नहीं हो सकता और आत्मदर्शन के विना सचा सुख और शान्ति प्राप्त नहीं हो सकती। अतः बाह्य पदार्थों का मोह दूर करना—अपरिग्रही होना ही सुख और शान्ति का एक मात्र उपाय है। अपरिग्रह ही शान्ति का मूल है सुख का स्रोत है इसी लिये जैनधर्म ने अपरिग्रह को व्रतों में प्रधान स्थान दिया है।

श्रात्म शान्ति के साथ ही साथ विश्व में शान्ति श्रीर व्यवस्था कायम रखने के लिए भी अपरिग्रह सिद्धान्त का पालन करना श्रावश्यक है। आज विश्व का वातावरण इतना संद्धुच्ध और श्रशान्त हो रहा है, युद्ध के वादल मँडरा रहे हैं, साम्यवाद श्रीर साम्राज्यवाद का संघर्ष भयानक स्थिति पर पहुँच् रहा है, श्रीर सारे विश्व में श्रशांति की ज्वाला ध्यक रही है इसका कारण मानव की श्रमर्थादित महत्वकांचा श्रीर लोलुपवृत्ति है। धनदौलत का लोभ, जमीन का लोभ, श्रधिकार की भावना श्रीर एकाधिपत्य के मोहने मानव मस्तिष्क को श्रशान्त कर रखा है। इसकी सारी शक्ति दूसरों के श्रपने श्रधीन करने के लिए संहारक शस्त्रासों का निर्माण में लगी हुई है। परमाणु वम के वाद उदजन वम के श्राविष्कार ने दुनिया को श्रीर भी श्रधिक भयभीत वना दिया है। जव तक मानव श्रपनी इच्छाशों पर श्रकुश नहीं लगा लेता है तब तक यह श्रशान्ति वनी रहने वाली है। जब तक दुनिया के राजनैतिक श्रथवा श्राधिक चेत्र में श्रत्यधिक विषमता वनी रहेगी तब तक क्रांतियाँ श्रवश्यंभावी हैं श्रोर तब तक दुनिया को संवर्ष की श्राग में भुलसना पड़ेगा। इस विषमता का कारण परिग्रह वृत्ति है।

ॐॐॐॐॐ<४ जैनगौरव स्मृतियां ★≫ॐ<>>०<

यह मानना पड़ेगा कि एक छोर पहाड़ होगा तो दूसरी छोर खाई होगी। विश्व की सम्पत्ति जब एक जगह ढेर के ढेर रूप में संगृहीत होगी तो दूसरी तरफ उसका छभाव होगा। यह परिस्थिति शान्ति के लिए अत्यन्त भयावह है।

शरीर के आरोग्य के लिए यह आवश्यक है कि खून कहीं एक जगह एकत्रित न होकर सारे शरीर में प्रवाहित होता रहे। यदि खून कहीं एक जगह एकत्रित हो जाता है तो शरीर के दूसरे अवयव भी अशक्त हो जाते हैं और वह अवयव भी वेकार हो जाता है। इस तरह सारा शरीर अस्वस्थ हो जाता है। इसी तरह संसार के शरीर में धनरूपी खून का दौरा समान रूप से होने पर ही उसका स्वास्थ्य ठीक रह सकता है। वह धन यदि कहीं इकट्ठा हो जाता है तो दूसरे लोग निर्धन हो जाते हैं और एकत्रित धन भी वेकार हो जाता है। इस लिए यह आवश्यक है कि धन का कहीं अमर्यादित संग्रह न हो। समाजवाद और साम्यवाद का भी यही सिद्धांत है। विश्व शांति के लिए इस सिद्धांत के पालन की अनिवार्य आवश्यकता है। जैनधर्म 'अपरिग्रहवाद' के द्वारा यही बात सिखाता है।

जो व्यक्ति संसार के समस्त पदार्थों पर से अपना ममत्व हटा लेता है और केवल आत्म साधना के लिए—जीवन निर्वाह के लिए अपनी कल्प मर्यादा के अनुसार अल्प से अल्प बाह्य साधन ग्रहण करता है वह अपिर्ग्रही है। अपिर्ग्रही होने के लिए मूर्ज़ का त्याग आवश्यक है। साधु, वस्त्र-पात्र आदि रखते हुए भी मूर्ज़ न होने से अपिर्ग्रही कहे जाते हैं। पास में छछ भी न होने पर भी यदि चित्त में लालसा है तो वहां पिर्ग्रह है। पिर्ग्रह का सम्बन्ध अन्तर्ग्रतियों में रही हुई आसिक्त से है। अतः आसिक्त का त्याग करना चाहिये। जैनधर्म ने अनगार साधुओं के लिए सर्वथा अपिर्ग्रही होना आवश्यक बताया है और गृहस्थों के लिए परिग्रह की मर्यादा करने और इच्छा का परिणाम करने का व्रत वताया गया है। यह परिग्रह परिमाण व्रत कहलाता है। गृहस्थ को निम्नलिखित वस्तुओं के परिग्रह की मर्यादा करनी चाहिए:—(१) धन और धान्य (२) सोना चांदी आदि (३) मकान, जमीन, जागीर आदि (४) नौकर-चाकर और पशु प्राणी और (४) घर के दूसरे

सामान । उक्त वस्तुओं की यावज्जीवन के लिए मर्यादा निश्चित कर लेनी चाहिये इस वर के साथ ही साथ जैन गृहस्थ भोगोपभोग के पदार्थों की भी मर्यादा करता है। इस मर्यादा का यदि विवेक पूर्वक ध्यान रखा जाय तो संसार में होने वाले संघर्ष का अन्त हो सकता है। आज दुनिया की सबसे बड़ी समस्या यह है कि एक तरफ करोड़ों लोगों के सामने रोटी का सवाल है जब कि दूसरी तरफ धन और साम्राज्य की अमर्याद महत्वाकां ज्ञा। इस समस्या का हल भगवान महावीर के अपरिग्रह वर्त के पालन में है। इस सिद्धांत का अनुशीलन ही विश्व शांति का वास्तविक साभन हो सकता है।

अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिम्रह रूप व्रतों की पुष्टि के लिए, गृहस्थ साधक के लिए ३ गुण व्रत और ४ शिचा व्रतों का विधान जैन धर्म ने किया है। उनका संचित्र स्वरूप इस प्रकार है:—

अगुव्रतों का पोषण करने वाले व्रतों को गुणव्रत कहते हैं। इन गुण व्रतों में प्रथम गुणव्रत दिक्परिमाण व्रत है। इसमें पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दिक्परिमाण व्रत अघोदिशा में गमनागमन करने की मर्यादा की जाती है। सब दिशाओं में चारों ओर जीव है। अनेक तरह से इन दिशाओं में रहे हुए जीवों के प्रति पाप होता है। इसिलए इससे बचमे के लिए चेत्र की मर्यादा वांधी जाती है। इस वाँधी हुई मर्यादा से वाहार जाकर हिंसादिपाप कर्मों का त्याग किया जाता है। चेत्र मर्यादा कर लेने से उससे बाहर होने वाले आरम्भ समारम्भों से सहज ही बचाया जा सकता है। दूसरी वात यह है कि गमागमन की मर्यादा कर लेने से लोभ वृत्ति पर भी सहज अंकुश लग जाता है। तात्पर्य यह है कि यह दिग्वत अहिंसा और परिग्रह-परिमाण व्रत को पोपण देता है।

श्रानन्दभोग के साधन असंख्य हैं। कितनेक पदार्थ एक वार काम में लिये जा सकते हैं और कितनेक पदार्थ अनेक वार भी काम में आते है। जो पदार्थ एक वार काम में आता है वह भोग कहा जाता भोगोपभोग परिमाण व्रत है जैसे अन्न, माला आदि। जो पदार्थ अनेक वार भी काम में आते हैं वे उपभोग कहे जाते हैं जैसे वस, म्यूपण आदि। भोगोपभोग के साधनों से आसक्ति को परिप्रह को और

**逐载放射状状状状**(x31)发长(x31)发状状状**状状状球球球球球** 

हिंसा को उत्तेजन मिलता है अतः गृहस्थ को इनकी मर्यादा करनी चाहिए। यह मर्यादा एक दिन या अमुक समय के लिए भी की जा सकती है। इस भोगोपभोग की मर्यादा को भोगोपभोग परिमाण व्रत कहते हैं। इस व्रत के आराधन से आसक्ति कम होती है, त्यागभावना बदती है और अहिंसा की आवन प्रवल बनती है। इस धत की आराधना से आत्मिक लाभ के साथ ही साथ समष्टिगत-सामाजिक-कर्त्ताच्य का भी पालन होता है। इस दृष्टि से इस व्रत का विशेष महत्त्व है।

इसके अतिरिक्त दुनिया में कई अभक्य पदार्थ खाने-पीने के काम में लिये जाते हैं, उनका विवेकी गृहस्थ को सर्वथा परित्याग करना चाहिए। मद्य, मांस, मधु, उम्बर आदि फल अनन्तकाय—कन्दमूलादि—अज्ञातफल, रात्रि भोजन, कचे दूध-दही या छाछ के साथ मिला कर दाल का खाना, वासीअत्र दो दिन से अधिक दिन का दही और रस चिलत अत्र का सर्वथा त्याग करना चाहिए।

भोगोपभोग परिमाण व्रत दो प्रकार का है:— (१) भोजन सम्बन्धी द्योर (२) व्यापार सम्बन्धी। भोजन सम्बन्धी व्रत का स्वरूप उपर वताय गया है। व्यापार सम्बन्धी ध्रत इस प्रकार है:—

गृहस्य अपनी आजीविका के साधन का चुनाव करते हुए इसवात का ध्यान रखता है कि वह साधन महारम्भ-निष्पन्न (अधिकहिंसक) न हो। जिस व्यापार में अधिक हिंसा होती हो ऐसा व्यापार गृहस्य को नहीं करना चाहिए। शास्त्रकारों ने पन्द्रह ऐसे व्यापार बताये हैं जो महापाप के कारण होनेसे कर्मादान कहे जाते हैं, जिनका त्याग करना गृहस्थ के लिए आवश्यक है वे पन्द्रह कर्मादान इस प्रकार है:— (१) अंगारकर्म (कोयले बनाने का व्याप र)(२) बनकर्म (३) शकट कर्म (४) भाटक कर्म (४) स्फोटक कर्म (६) इन्त वाणिज्य (७) लाचा वाणिज्य (८) केश वाणिज्य (१०) विप वाणिज्य (११) यंत्र-पीडन कर्म (१२ निर्लांझन कर्म (१३) दावाग्तिकर्म (१४) सरोवरादि परिशोपण कर्म और (१४) असती -पोपण कर्म।

उक्त पन्द्रह कर्मादान कहे गये हैं। इन्हें उपलक्षण सममना चाहिये। इनके समान महाआरम्भवाले व्यवसाय गृहस्थ के लिए वर्जनीय हैं। अल्प आरम्भ और अल्प परिग्रह को लच्य में रखकर व्यवसाय करना चाहिए।

मन की विविध प्रकार की वृत्तियां भी हिंसा को प्रेरणा देती रहती हैं।
यह सानसिक हिंसा और विना उपयोग से होने वाली हिंसा गृहस्थ के लिये
वर्जनीय है। अप्राप्त भोगों की लालसा, प्राप्त भोगों को टिकाये
यनर्थ दर्ख रखने की चिन्ता, बुरे विचार, कुयुक्तियां आदि के अपध्यान से
विरमण व्रत निष्प्रयोजन हिंसा होती है। कुत्तूहल से गीत, नृत्य, नाटकसिनेमा देखना, कामशाख में आशक्ति रखना, चूत-मद्य,
आदि का सेवन करना, व पशुपित्तयों में परस्पर युद्ध कराना शत्रु के
पुत्र-स्त्री आदि से वैर लेना, निरर्थक कथा करना, अत्यधिक निद्रा
लेना, घी-तेल आदि वर्तनों को खुला रखना इत्यादि प्रमाद के आचरण से
भी हिंसा होती है। पापकर्म का उपदेश देना भी हिंसा है। हिंसक शस्त्रास्त्रों
और उपकरणों को अन्य को देना भी हिंसा का कारण है। उक्त निष्प्रयोजन
हिंसाओं का परित्याग करना चाहिए। यह अनर्थ दर्ख विरमण व्रत है। यह
अहिंसा व्रत को पृष्टि प्रदान करने वाला गुणव्रत है।

समता भावके विकास और अभ्यास के लिए, लिये हुए वर्तों की स्मृतिको ताजी रखनेके लिए, अनात्मभाव पर आत्मभाव की विजय सिद्धि के लिए तथा आत्मचिन्तन के लिए प्रतिदिन ४८ मिनट तक एकान्त शान्त स्थान सामायिक वर्त में वैठकर सब प्रकारके पापमय व्यापारोंका परित्याग करना सामायिक वर्त है। ईश्वरोपासना और आत्मोपासना का यह उत्कृष्ट साधन है। आत्मा का साचाकार करने और उसकी अनुपम विभूति के दर्शन करने का यह चमत्कारिक प्रयोग है। यह बाह्य संसार के अशान्त बातावरण से दूर होकर अन्तर्जगत् के सुरम्य नन्दन वन में विहार करने का प्रयेश हार है। अशान्ति की ज्वालाओं से जलते हुए जीवों को शान्ति प्रदान करने के लिए यह शीतल मन्दाकिनी है।

सामायिक की महिमा अपार है। यह वह अनमोल स्त्र है जिसकी कीमत नहीं हो सकती। सारी दुनियां की सम्पत्ति की एकत्रित राशि से भी

次次次次次次次次次(v=v)\*次次次次次次次次次次次

इसका मोल नहीं हो सकता है। मगध का सम्राट श्रेणित अपनी अपरिमित धनराशि से भी पृणिया श्रावक की एक सामायिक का मोल कर सकने में श्रासमर्थ रहा। जिसने इस व्रत की साधना के द्वारा श्रातमा के श्रानुपम मौन्दर्य श्रीर श्रातीकिक ऐश्वर्य का श्रानुभव कर लिया होता है वह संसार की समस्त सम्पित्त को रुख्य वुच्छ सममता है। श्रातमा के ऐश्वर्य के सामने जड़ ऐश्वर्य का क्या मोल ? हीरे के श्रागे काच की क्या कीमत ? मोती के सामने गुंजाफल की क्या विसात ?

सम्पूर्ण सामायिक वृती के जीवन में पाप-प्रवृति होती ही नहीं। वह अहिंसा और सत्य का पूरा पुजारी होता है। इसे शास्त्रीय भाषा में 'परिपूर्ण सामायिक-चारित्र' कहते हैं। जो व्यक्ति ऐसा परिपूर्ण सामायिक चारित्र अंगीकार नहीं कर सकता है उसे उपयुक्त अल्पकालीन सामायिक व्रत स्वीकार करना चाहिए। अल्पकालीन व्रत स्वीकार से भी जीवन में शान्ति का अनुभव होने लगता है तो यावज्जीवन सामायिक व्रत के स्वीकार से मिलने वाली शान्ति का क्या कहना।

मनुष्य का मन सदा एक सी स्थिति में नहीं रहता। उसकी विचार शिक्त सदा एक सा काम नहीं देती। इसिलए प्रलोभनों और संकटों के समय कार्याकार्य का बराबर निर्णय नहीं किया जा सकता है। ऐसी स्थिति में अपनी हढता को कायम रखने के लिए ऐसे वर्तों की आवश्वकता होती है। प्रतिदिन चिन्तन, मनन, वाचन और मन्थन के लिए नियमित रूप से थोड़ा समय निकालने से मानसिक हढता बढ़ती है, विचार शिक्त का विकास होता है और विकारों का शवन होता है। सामायिक वत की इस हिट से भी अत्यधिक उपयोगिता है।

गृहस्थ को खपने दैनिक जीवन व्यवहार में विविध प्रवृत्तियाँ करनी पड़ती हैं। उसका जीवन प्रायः प्रपञ्चमय होता है। ख्रतः उसके लिए यह ख्रावश्यक है कि वह थोड़ा समय ऐसा निकाले जिसमें वह अपने ख्राध्यात्मक जीवन का पोपण कर सके। दुनियादारी के कार्यों के लिए इतना समय निकाला जाता है तो आतिमक कार्य के लिए ४८ मिनट का समय निकालना क्या ख्रीनवार्य नहीं होना चाहिए ? विवेकशील गृहस्थ ख्रवश्य इतना समय

आत्मा के विकास के लिए निकालना है। इतने समय में वह अपने हृदय में इतना आत्मवल भर लेता है कि दुनियादारी के कार्य करते हुए भी वह आत्मा से दूर नहीं होता। उन कि याँ में वह आत्मक और लिप्त नहीं होता। "तप्तलोहपदन्यास" की तरह वह सकम्प प्रवृत्ति करता है। जिस तरह घड़ी में एक बार चावी भर देने पर वह चौबीस घंटे तक चला करती है इसी तरह सामायिक रूप आध्यात्मिक चावी देने हैंसे दिनभर की कियाओं पर उसका असर रहना चाहिए। यदि सच्चे हिदय से समभ्मपूर्वक सामायिक की जाती है तो अवश्य उसका असर समग्र जीवन-व्यापी होता है। यदि ऐसा नहीं होता है तो समभना चाहिए कि हमारी जीवन घड़ी में कोई गड़बड़ी है।

सामायिक व्रत का उद्देश्य यही है कि प्रतिदिन के अभ्यास से इतना आत्म-वर्त विकसित हो जाय—इतना समभाव पैदा हो जाय कि वह आत्मा दुनियादारी की प्रवृत्तियों को करते हुए भी आध्यात्मिक दृष्टि से हीन और चीगा न हो। उसके आत्मिक और ज्यावहारिक जीवन में असंगति न हो। इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह स्थिति प्राप्त करना साधारण वात नहीं है। समभाव की साधना करना वचों का खेल नहीं है तो भी इसे प्राप्त करने का पुनः पुनः प्रयास करना चाहिए। इसीलिए यह व्रत शिचा व्रत कहा जाता है। शिचा का अर्थ है, अभ्यास। किसी भी विषय में प्रवीणता प्राप्त करने के लिए उसका पुनः पुनः अभ्यास करना अवश्यक होता है। गणित में निपुण होने के लिए प्रतिदिन कई प्रश्न हल करने होते हैं। सैनिक कृत्यों में दत्तता प्राप्त करने के लिए प्रतिदिन कवायद करनी होती है। इसी तरह आत्मिक वल के विकास के लिए, समभाव की साधना के लिए और विकारों की शान्ति के लिए पुनः पुनः अभ्यास की अवश्यकता होती है। इसलिए प्रतिदिन सामायिक एप आत्मिक अभ्यास करने को कहा गया है इसे शिचावत कहने का यही अभिप्राय है।

इस व्रत के समय गृहस्थ साधक भी लगभग त्यागी साधक की कज्ञा का हो जाता है, केवल व्यापकता और प्रमाण में अन्तर रह जाता है। इस व्रत में मन वचन और काया से सावद्य प्रवृति करने-कराने के त्याग हो जाते हैं। इस अवस्था में मैत्री, प्रमोद, कारुएय श्रीर माध्यस्थ भाव का विकास करना चाहिए। संसार के समस्त प्राणियों के प्रति मित्रता के भाव हों—किसी पर द्वेष न हो, गुणी एवं साधुजनों को देखकर प्रमोद हो—उनके गुणों के प्रति श्रमुराग हो, दुःखी जीवों के प्रति हृदय में करुणा का संचार हो श्रीर सुख-दुःख में, शत्रु-मित्र में, योग-वियोग में, भवन या वन में समभाव रख सकते का सामर्थ्य हो, ऐसी भावना करनी चाहिए। ऐसा ही विचार, ऐसा ही वाचन श्रीर ऐसी ही प्रवृति होनी चाहिए। इस लच्यको सामने रखकर यदि सामायिक व्रत स्वीकार किया जाय तो निस्संदेह श्रात्मा का श्रभ्युस्थान हो सकता है।

दिग्नत में आजीवन के लिए दसों दिशाओं में जाने-आने की मर्यादा की जाती है, उसमें बहुत विस्तृत चेत्र रखा जाता है। प्रति दिन उतने विस्तृत चेत्र में गमनागमन करने का प्रसंग नहीं आता है। अतः देशावकाशिक व्रत दिग्नत में रखे हुए चेत्र को एक दिन-रात के लिए यथा शक्य संचिप्त करना देशावकाशिक व्रत है। सातवें व्रत में द्रव्यादि के भोगोपभोग की जो मर्यादा की है उसके अन्दर रहते हुए उस दिन के लिए भोगोपभोग के साधनों को और भी संचिप्त किया जाता है। इस तरह यह व्रत ६-७ वें व्रत में खुली रही हुई मर्यादा को अमुक काल के लिए संचिप्त करने वाला व्रत है। इस व्रत के द्वारा मर्यादित चेत्र से वाहर होने वाले आस्त्रव और आरम्भ से वचाव होता है और लोभ, स्वार्थ, द्रोह अधिकार एवं सत्ता के विस्तार की भावना पर अंकुश लगता है। चेत्रमर्यादित होने से पाप-प्रवृत्ति भी मर्यादित हो जाती है।

पर्व तिथियों के दिन अशन-पान-खाद्य-खाद्य-यों सब प्रकार के आहार का त्याग करना (निर्जल आनशन करना) स्नान, विलेपन-गंध, पुष्पमाला, अलंकार आदि का त्याग करना, अब्रह्म का सर्वथा त्याग वैपद्मीपवास व्रत करना, सावद्यप्रवृत्ति का सर्वथा परित्याग करना और आठों प्रहर धर्मचिन्तन करके आत्मा को पुष्ट करना पौपथोपवास व्रत कहलाता है। इस व्रत के आराधन से आत्मधर्म को प्रवल पुष्टि मिलती है, आत्मा के साथ पूरा सानिध्य होता है और विहर्भ खता कम होकर आत्मा-रिमुखता का विकास होता है। अधिक न वन सके तो अष्टमी, चतुर्दशी, पूर्णिमा, और अमावस्था को—महीने में चार दिन—पौपध करना ही चाहिए। यदि इतना भी न वन सके तो जितने शक्य हों उतने पौपध करने का व्रत लेना चाहिए।

4

गृहस्थ में दान सावना का होना धार्मिक और सामाजिक दृष्टिकोण से अनिवार्य है। गृहस्थ यदि अपना और अपने परिवार दा ही पालन करने वाला स्त्रार्थी हो तो वह पशुओं से उच्च, मानव कहलाने का अतिथि संविभाग अधिकारी नहीं हो सकता है। स्वार्थ की सावता को कम व्रत करने और परमार्थ की सावना का विकास करने के लिए गृहस्थ में दान का गुगा अवश्य होना चाहिए। इसलिए इस व्रत में दान को स्थान दिया गया है।

जैनधर्म के धार्मिक आचारों का ध्यान पूर्वक अध्ययन करने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि इनमें से प्रत्येक वर्त में—आचार में अहिंसा और आत्मसंयम की गहरी भावना है। इसकी निर्मल आराधना में शाश्वत कल्याग अन्तर्हित है।



भारतीय दर्शनों में जैन दर्शन का बहुत महत्वपूर्णस्थान है। वह दर्शन परम उच्चकोटि का और सर्वाग-सम्पन्न है। इसमें गंभीर तत्त्र-चिंतन है, श्रध्या-त्मका सुन्दर निरूपण है, विश्वविद्या की विस्तृत विचारण प्रास्ताविक है और श्रात्मा-परमात्मा की तर्क-संगत मीमांसा है। इसमें न्याय विद्या और तर्क-विद्या का पर्याप्त विकास हुआ है। तत्वज्ञान के सब श्रंगों का जितना व्यवस्थित विवेचन इस दर्शन में मिलता है उतना अन्यत्र नहीं। इसमें कोई अतिशयोक्ति नहीं है कि प्राचीन युग के तत्व चिन्तन का यदि कोई परिपक्व अमृत्य फल है तो वह जैन दर्शन है। जैन तत्वज्ञान इतना गहन, तलस्पर्शी और वैज्ञानिक है कि कोई भी निष्पन्न विचारक उससे प्रभावित हुए विना नहीं रह सकता है। जिन विद्वानों ने पूर्वप्रह रहित होकर इसका अध्ययन किया है वे इसकी यथार्थ विचार-शक्ति की मुक्तकंठ से प्रशंसा करते हैं।

जैन दर्शन एक सर्वथा मौिलक दर्शन है। इसकी विचार पद्धित भी नितान्त मौिलक है। यद्यपि कृतिपय विषयों में अन्यान्य दर्शनों से इसकी समानता है तद्दिप इसमें ऐसे विशिष्ट तत्व विद्यमान हैं जो इसकी खतंत्र विचार सरगी के प्रतीक हैं।

चिरन्तन काल से विश्व के समस्त विचारकों के लिए यह दृश्यमान विश्व एक गृढ पहेली रूप रहा है। इसके सम्बन्ध में नाना प्रकार के प्रश्न विचारकों के मस्तिष्क में उठते हैं। यह विश्व क्या है ? इसका निर्माण किसी ने किया है या यह शारवत है ? इस विश्व में दिखाई देने वाले पदार्थों के श्रतिरिक्त भी किन्ही श्रदृष्ट तत्वों की सत्ता है या नहीं ? ईश्वर है या नहीं ? यदि है तो उसका स्वरूप क्या है ? श्रात्मा का श्रस्तित्व है या नहीं ? यदि है तो उसका स्वरूप क्या है ? श्रात्मा और परमात्मा का क्या सम्बन्ध है ? विश्व में दिखाई देने वाले मुख-दुख का हेतु क्या है ? जगत वैचित्र्य का क्या कारण है ? मानव के जीवन का लह्य-विन्दु क्या है ? इत्यादि नाना प्रकार के प्रश्नों से ही तत्विच्या का प्रारम्भ हुआ है। इन रहस्यों को जानने की श्रमिलाषा से ही तत्विच्या का उद्गम हुआ है। यही तत्वज्ञान का विपय है।

संसार के विभिन्न विचारकों ने इन प्रश्नों के सम्बन्ध में अपने २ विचार प्रकट किये हैं। इन विचारकों के विचारों का तुलनात्मक अध्ययन करने से यह जाना जा सकता है कि कौन विचारक उक्त प्रश्नों का वुद्धिगम्य सुन्दर समाधान करता है। उक्त प्रश्नों के सम्बन्ध में जैन दर्शन का क्या दृष्टिकोण है, वह इनका क्या समाधान करता है, यह अन्य दर्शनों के साथ तुलना करते हुए संद्वेपसे इस प्रकरणमें स्पष्ट करनेका प्रयास किया जाता है:—

जैन दृष्टि के अनुसार यह चराचर विश्व जड़ और जीव का—चेतन और अचेतन का—विविध परिणाम मात्र है। ये दो तत्व ही समन्न विश्व के मूलाधार हैं। इन दोनों का पारस्परिक न्नमाव ही विश्व का जन-दृष्टि से हृप है। ये दोनों तत्व अनादि और अनन्त हैं। न कभी इनकी विश्व आदि हुई है और न कभी इनका निरन्त्रय विनाश होगा। इस्तिये यह विश्व-न्नवाह अनादि-अनन्त है। यह पहले भी था, अब भी है और भविष्य में भी रहेगा। ऐसा कोई अतीत कालीन च्ला

KNAKAKAKAKAKAKAK (503) MAKAKAKAKAKAKAK

नहीं था जिसमें विश्व का अस्तित्व न हो, और ऐसा कोई भावी चए नहीं होगा जिसमें इस विश्व का अस्तित्व न रहेगा। यह सदा से हैं और सदा रहेगा। यह पिया यह विश्व प्रवाह की अपेचा अनादि-अनन्त और शाश्वत है तदि यह क्रूडिंग नित्य नहीं है। इसमें प्रतिच्च विविध परिवर्त्त न होते रहते हैं। विश्व का कोई भी पदार्थ कभी एक सी अवस्था में नह रहीं सकता है। उसमें प्रतिपत्त परिवर्त्तन होता रहता है; इसिलए यह विश्व परिगामी है। जैन दर्शन की यह मान्यता है कि कोई भी पदार्थ निरन्वय नष्ट नहीं होता और सर्वथा नवीन भी उत्पन्न नहीं होता है परन्तु उसका परिगाम होता रहता है। अर्थात उसकी अवस्थाओं में परिवर्तन होता रहता है। विश्व के सम्बन्ध में भी जैन दर्शन का यही मन्तव्य है कि यह कभी नवीन उत्पन्न नहीं हुआ और कभी इसका सर्वथा विनाश भी नहीं होता है। यह अनादि अनन्त होते हुए भी परिगमन-शील है। जड़ और चेतन की स्वतंत्र और परस्पराश्रित प्रवृत्ति से संसार का व्यवस्थित संचालन होता रहता है।

विश्व की रचना के सम्बन्ध में दुनिया के दार्शनिकों में अनेक तरह के विचार-भेद पाये जाते हैं। इस विषय में जितने २ विचार हो सकते हैं वे सब भारतीय दर्शन परम्परा में पाये जाते हैं। जीव, ईश्वर और प्रकृति के स्पष्ट भेद को मानने वाले एकेश्वरवाद से लेकर "यह विश्व तो स्वप्न तुल्य मिथ्या है—असत है केवल ईश्वर ही सत् है इस प्रकार के मायावाद तक के विविध मतों का इस भारतीय दर्शन परम्परा में विकास हुआ है। इसमें से मुख्य २ मतों का यहाँ उन्ने ख किया जाता है:—

"प्रह-नस्त्रों से सुशोभित इस अनन्त विश्व का कोई निर्माता अवश्य होना चाहिए। इस निर्माणकर्ता की आज्ञा से ही नियमित रूप से सूर्य-चन्द्र का उदय और अस्त होता है इसकी आज्ञा को मान कर ही वायु वृष्टि कर्नृ त्व वाद निरन्तर वहती रहती है, वर्षा होती है, पशु-पन्नी-तर्न-जता-जीव-जन्तु नव जीवन पाते हैं और समय-समय पर शीत-उप्णता आदि ऋतुएँ अपना प्रभाव प्रकट करती हैं। सृष्टि के आंगन में जो नियमबद्धता दृष्टिगोचर होती है, जो व्यवस्था दिखाई देती है और जो वैचित्र्य एवं नवीनता मालुम होती है वह किसी सर्जनहार के विना नहीं हो सकती है। इसलिए इस विश्व का कोई सृष्टा अवश्य होना चाहिए।" यह मान्यता न्यायदर्शन की है। वैशेषिकदर्शन भी इससे सहमत है। विविध वैष्णाव और शैंव सम्प्रदाय इस मान्यता के अनुयायी हैं। इसके अनुसार वे जगत् का युग युग में नवीन उत्पन्न होना और लय होना स्वीकार करते हैं। उनके मत से युग के आरम्भ में ईश्वर नवीन सृष्टि का सृजन करता है और युगान्त में उसका संहार करता है। इस वाद के अनुसार यह विश्व सादि और सान्त है।

पाश्चात्य दर्शनों में भी इस प्रकार का सृष्टवाद है जो "थिइन्म" कहलाता है। इसके प्रतिपादन में वे इस प्रकार कहते हैं कि "एक घड़ी को लीजिए। उसकी सूइयाँ श्रोर पुर्जे कितने नियमित रूप से अपना २ काम करते रहते हैं। इसे देखकर यह अवश्य ध्यान पाश्चात्य सुष्टावाद सें जाता है कि इस यंत्र का वनाने वाला कोई न कोई बुद्धि-मान अवश्य है। इसके विना यह यंत्र नहीं वन सकता है। घड़ी को देख कर उसके वनाने वाले की कल्पना हुए विना नहीं रह सकती है। अच्छा, थोड़ी देरके लिए इस असीम-अनन्त आकाश की तरफ दृष्टिपात करो, इसमें कितने-कितने प्रह-नचत्र अपनी २ मर्यादा में रह कर व्यवस्थित रूप से विचरण करते हैं। आकाश को ही नहीं, अपनी पृथ्वी को भी देखो। यह पृथ्वी एक दिन श्राग के गोले के समान थी। इस पर न जाने कितने संस्कार हुए तब यह मनुष्यों और प्राणियों के रहने के योग्य हुई। इस पर पैदा होने वाले छंकुर पत्र, पुष्प, फल, वृत्त आदि के विकास कम को देखो। क्या इस अविच्छिन विकास-क्रम में तुम्हें किसी परम बुद्धिशाली का हाथ नहीं माल्स होता है ? मनुष्य और पशुपिचयों के अंगोपाङ्गों को देखों, उनकी रचना में कितनी सूचमता से काम लिया गया है ! वह कितनी अद्भुत है ! इन सब की रचना करने वाला कोई बुद्धिमान रचियता होना चाहिए। वह ईश्वर ही है। उस ईश्वर की अनन्त करुणा जगत्सृष्टि के रूप में प्रकाशित हो रही है।

भारतीय न्याय।वैशेषिक दर्शन परम्परा भी इसी से मिलती-जुलती युक्तियाँ उपस्थित करती हैं। उनकी प्रधान युक्ति यह हैं —

यह संसार एक कार्य है। पृथ्वी, पर्वत खादि कार्य है खीर निमित्त

वश ये उत्पन्न होते हैं। चूं कि ये निमित्त से उत्पन्न होते हैं इसिलए इनका कोई कर्ता अवश्य होना चाहिए। जैसे घड़ा निमित्त से उत्पन्न होने वाला है तो उसका बनाने वाला कुम्हार होता है इसी तरह पृथ्वी, पर्वत आदि कार्य हैं—निमित से उत्पन्न होने वाले हैं इसिलए इनका भी कोई बनाने वाला अवश्य होना चाहिए। पृथ्वी, पर्वत आदि कार्य हैं क्योंकि ये सावयव हैं—छोटे छोटे परमागुओं की रचना है। परमागुतो स्वयं अचेतन हैं इसिलए इनका संयोजक कोई चेतनाविशिष्ट बुद्धिमान कर्ता होना चाहिए। यह बुद्धिमान कर्ता ईश्वर ही है। वह करुणावश सृष्टि की रचना करता है।

न्यायदर्शन की इस युक्ति पर विचार करना चाहिए कि यह कहां तक ठीक है। जैनाचार्यों ने इसका प्रवल विरोध किया है। यह संसार एक कार्य है, यह वात जैन दर्शन नहीं मानता। नैयायिक स्वयं भी यह मानते हैं कि द्रव्य की अपेचा यह नित्य है। प्रथ्वी को वे भी 'नित्या परमागु रुपा अनित्या कार्य रूपा' मानते हैं। पर्याय की अपेचा उत्पाद-विनाश होने मात्रसे कोई वस्तु कार्य रूप नहीं मानी जा सकती है। आत्मा में भी विविध परिणमन होता है, वह अवस्थान्तर को प्राप्त होने मात्र से कोई कार्य मान लिया जाय तो ईश्वर को भी कार्य मानना पड़ेगा क्योंकि उसके द्वारा किये जानेवाले सृष्टिसर्जन, संहार आदि से उसमें भी अवस्थान्तर की प्राप्ति तो होती ही है। ईश्वर को कार्य मानने पर उसके कर्त्ता की भी कल्पना करनी पड़ेगी। इस तरह यह परम्परा अनिस्था दोष का कार्या होगी। इसलिए नैयायिकों ने जो जगत को कार्य माना है और उसका कर्त्ता ईश्वर को वतलाया है, यह युक्ति संगत नहीं प्रतीत होता।

ईश्वर कर्तृ त्ववादी ईश्वर को अशरीरी दयालु, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान, सर्वव्यापक, नित्य और सम्पूर्ण मानते हैं। यदि ईश्वर को जगत्कर्त्ता माना जाता है तो उसके उक्त विशेषणों में बाधा उपस्थित होती हैं। ईश्वर यदि सृष्टिका निर्माण करता है तो उसे शरीर युक्त होना ही चाहिये। अशरीरी ईश्वर इस मूर्त्त संसार का निर्माण किस तरह कर सकता है? यदि यह कहा जाय कि ईश्वर समर्थ है इसलिए शरीर की कोई आवश्यकता नहीं वह अपने ज्ञान चिकर्षा (करने की इच्छा) और प्रयत्न के द्वारा निर्माण कर सकता है। इसके उत्तर में जैनाचार्य कहते हैं कि शरीर के बिना चिकीर्प और प्रयत्न कैसे सम्भव हो सकते हैं। मुक्तात्मा की तरह यदि ईश्वर अशरीर है तो उसमें

प्रयत्न और चिकीर्षा कैसे रह सकते हैं ? जहाँ इच्छा और प्रयत्न है वहाँ पूर्णता भी कैसे मानी जा सकती है ? इसिलए ईश्वर को कर्त्ता मान लेने पर उसे सशरीरी भी मानना पड़ेगा। सशरीरी होने पर वह संसारी जीव जैसा सामान्य हो जाएगा। वह ईश्वर ही न रहेगा। यह बात कर्त्त व्य वादियों को इष्ट नहीं है।

'करुणा से प्रेरित होकर ईश्वर सृष्टि की रचना करता है' यह कथन भी मिथ्या ठहरता है। यदि ईश्वर सचमुच दयालु है और सर्व शक्तिमान भी है तो उसने इस दु:खमय सृष्टि की रचना क्यों की ? क्यों न उसने एकान्त सुखी और समृद्ध विश्व की रचना की ? सारे संसार का अवलोकन करो, कहीं सुख-शान्ति की छाया भी नहीं दिखाई देती। रोग, शोक, वियोग, संघर्ष, भूकम्प, उल्कापात, युद्ध, मृत्यु आदि नाना प्रकार के दु:खों से संसार दु:खी है। कहीं एक वृद्धा अपने जीवनाधार इकलोंते पुत्र की मृत्यु पर विलाप कर रही है, कहीं एक पोडशी बाला असमय में ही अपने प्राण-िश्वय पित की मृत्यु के कारण पत्थर को पिघला देने वाला करण क्रन्दन कर रही है, कहीं असंख्य प्राणि भूख के मारे विल-विला रहे हैं, कहीं भयंकर व्याधि फैली हुई है, कहीं युद्ध की ज्वाला में इजारों मानव भस्स हो रहे हैं, कहीं पृथ्वी फट पड़ती है, कहीं अति वृष्टि से परेशानी है तो कहीं वृष्टि का नामो-निशान न होने से भयंकर दुष्काल है ? क्या इस प्रकार की सृष्टि किसी करणामय और शक्ति सम्पन्न की कृति मानी जा सकती है ? कदापि नहीं।

ईरवर राग-द्वेप से रहित श्रोर समभावी माना जाता है। क्या राग द्वेप रहित ईश्वर, किसी प्राणी को सुखी श्रोर किसी को दुखी बना सकता है ? यदि समभावी ईश्वर ने सृष्टि वनाई है तो एक निर्धन, दूसरा धनी; एक स्वस्थ दूसरा रोगी, एक राजा दूसरा रंक, एक स्वामी दूसरा सेवक क्यों है ?

उक्त श्रादोपों का उत्तर देने का प्रयन्न करते हुए कतृ त्ववादी कहते हैं कि:— "जीव जैसा करता है वैसा ही फल पाता है। जो जैसा वोता है वह वैसा ही फल प्राप्त करता है। प्राणी श्रपने मुख़-दुख के लिए स्वयं ही उत्तरदायी है। कर्मफल श्रथवा श्रदृष्ट के कारण जन्म जन्मान्तर जीव भोगा- यतन-शरीर ऋदि प्राप्त कर सुख-दुखादि का अनुभव करता है। ईश्वर दयालु है तदिप जीव को अपने अदृष्ट के कारण दुःख भोगने पड़ते हैं। वात यह है कि महाभूत आदि से देह का निर्माण होता है परन्तु किस प्रकार के भोग के योग्य देह करना यह अदृष्ट पर निर्भर है। महाभूत और अदृष्ट दोनों अचेतन हैं। इस लिए इन्हें सहायता करने के लिए और जीव को इसके कर्मों का फल देने के लिए एक सचेतन सृष्टा की आवश्यकता है यह कार्य ईश्वर करता है।"

इसके उत्तर में जैनाचार्य कहते हैं कि-ईश्वर में करुणा होने पर भी यदि वह जीवों के दुःखों को दूर नहीं कर सकता है और भोगायतन-देहादि का आधार अदृष्ट पर ही होतो फिर ईश्वर को बीच में डालने की आवश्यकता ही क्या है ? क्यों न यही माना जाय कि जीव अपने कर्मों के त्रनुसार सुख-दुख पाता है। वह जैसा कर्म करता है उसके त्रानुसार स्वयं उसका फत प्राप्त कर लेता है। यदि यह कहा जाय कि अचेतन कर्म जीव को फत कैसे दे सकते हैं ? जीव स्वयं अपने अशुभ कर्मी का फल भोगना नहीं चाहता है इस लिए फल देने वाला तो ईश्वर मानना चाहिये। इसका उत्तर यह है कि जीव अपनी राग द्रेप रूप परिएति से कर्मपुद्गतों को अपने साथ सम्बद्ध कर लेता है। उन त्रात्मसम्बद्ध कर्मपुद्गलों में ऐसी शक्ति प्रकट हो जाती है कि वे जीव को उसके शभाराभ कर्मों का फल दे सकते हैं। जैसे नेगेटिव और पोजिटिव तारों में स्वतंत्र रूपसे विद्युत् पैदा करने की शक्ति नहीं है परन्तु जब वे दोनों मिल जाते हैं तो उनसे विद्युत् पैदा हो जाती है इसी तरह स्वतन्त्र कर्मपुद्गलों में जीव को सुख-दुख देने की शक्ति न होने पर भी जब वे आत्मा से सम्बद्ध हो जाते हैं तब उनमें ऐशी शक्ति प्रकट हो जाती है। अतः जीव के शुभाशुभ कर्म ही उसे सुख दुःख का भोग कराने में समर्थ हैं। इसके लिए ईश्वर को वीच में डालने की आवश्यकता नहीं है। यदि ईश्वर को इस प्रपंच में डाला जाता है तो उसके ईश्वरत्व में वाधाएँ त्राती हैं। ईश्वर का सच्चा स्वरूप नहीं रहने पाता है।

पारचात्य दर्शनकारों ने जगत् की नियम बद्धता और व्यवस्था के आधार पर उसे ईश्वरकत्तृ क वताया है परन्तु यह भी ठीक नहीं है। यह तो जड़ पदार्थ सम्बन्धी व्यवस्था का फल है। यह नत्त्रों का संचरण, प्राणियों

के अंगोपाङ्ग, वृत्त के अंकुर, पत्र, पुष्प आदि जगत की व्यवस्था में ईश्वर जैसे किसी व्यक्ति के हस्तचेप को स्वीकार करने की कोई त्रावश्यकता नहीं है। ये सब कार्य तो जीव और जड़ पदार्थी के विविध परिएामन के फल मात्र हैं। जीव के विविध प्रकार, उनकी विविध अवस्था और समस्त विश्व में प्रवर्तित सुव्यवस्था को सममने के लिए तो कर्म का अविचल नियम ही पर्याप्त है। कर्मफल के नित्य नियम को तो ईश्वर कत्त्र त्ववादी भी स्वीकार करते हैं और कहते हैं कि ईश्वर कर्म के अविचल नियम के अनुसार ही कार्य करता है, वह भी इसमें परिवर्तन नहीं कर सकता है सो कर्म की सत्ता ही अवाधित एवं सर्वोपरि रही। अतः ईश्चर को इस प्रपञ्च में न डाल कर कर्म की अवाधित सत्ता को ही स्वीकार करना चाहिये।

इस विषय में एक दूसरा प्रश्न पैदा होता है कि ईश्वर ने यह जगत् किसमें से बनाया ? अर्थात् सृष्टि रचना के पहले क्या अवस्था थी ? यदि यह कहा जाय कि सर्व शन्य था। उस शून्य में से ईश्वर के द्वारा इस सृष्टि की रचना की गई। तो यह कथन सर्वथा अयुक्त है क्योंकि शून्य से कोई वस्तु पैदा नहीं हो सकती है। यह सर्वे सम्मत तत्व है कि सत् असत्-नहीं हो सकता है और असत् कभी सत् नहीं हो सकता है। कहा भी है-

नासतो जायते भावो नाभावो जायते सतः

सर्वथा असत् पदार्थ कभी उत्पन्न नहीं होता और सत् का कभी सर्वथा श्रभाव नहीं होता । जैसे खर-विपास श्रसत् है तो वह कभी उत्पन्न नहीं हो सकता है और जो आत्मा आदि सत् हैं उनका कभी सर्वथा अभाव नहीं हो सकता है। यदि यह विश्व ईश्वर के द्वारा निर्मित होने के पहले सर्वथा असत रूप था तो इसकी उत्पत्ति ही नहीं हो सकती है। यदि यह पहले भी सत् रूप था तो इसको उत्पन्न करनेवाला ईश्वर है, यह नहीं कहा जा सकता है। इस तरह यह सृष्टादाद या ईश्वर कत्तृ त्व वाद युक्ति संगत सिद्ध नहीं होता है।

इस विश्व के सम्बन्ध में विशिष्टा हैतवादियों का कथन इस प्रकार है:-"सृष्टिरचना के समय जीव और प्रकृति दोनों ईरवर से विशिष्टाह तवाद पृथक हुए और ईश्वर ने उन पर नियन्त्रण करना आरम्भ किया परन्तु मूल से ये - ईश्वर के ही श्रंश हैं। की मान्यता ईरवर वहुरूप होकर इन्हें प्रकटित करता है स्रोर

्पुनः श्रपने में समाविष्ट कर लेता है।"

उक्त विशिष्टाहैतवाद की मान्यता भी बुद्धिगम्य नहीं है। शुद्ध परमात्मी जगत के रूप में किस तरह परिणित हो सकता है ? चेतनरूप ईश्वर अचेतन प्रकृति के रूप में कैसे प्रकट हो सकता है ? "एकोऽहं बहु स्याम" अर्थात ईश्वर को इच्छा हुई कि मैं अकेला हूँ इसलिए बहुरूप होऊँ। यह इच्छा हुई ओर उसने मायाकी सृष्टि की और उससे यह संसार उत्पन्न हुआ। यह मान्यता भी बुद्धि संगत नहीं है। ईश्वर में इच्छा का सद्भाव वतलाना उसकी अपूर्णता प्रकट करना है। जहाँ अपूर्णता है वही इच्छा है। जहां पूर्णता है वहां किसी तरह की इच्छा नहीं हो सकती। ईश्वर तो पूर्ण है, कृतकृत्य है उसे किसी तरह की इच्छा नहीं हो सकती। अतः यह मान्यता भी असंगत है।

"ब्रह्म" ही वास्तविक तत्व है इसमें अतिरिक्त जो भी प्रतीत होता है वह सर्व असत् है-मिश्या है जगत् के नानाविध दृश्य ब्रह्म के ही रूपान्तर हैं। ब्रह्म ही उनमें प्रतिविम्बित होता है। ब्रह्म के अतिअद्वेतवाद की रिक्त और कोई वस्तु है ही नहीं। जो कुछ भी दिखाई देता गान्यता है वह स्वप्न के समान मिश्या है। माया के द्वारा ऐसा आभास होता है। "वस्तुतः सर्व ब्रह्ममयं जगत्" (सारा जगत् ब्रह्ममय ही है)

यह शंकराचार्य द्वारा प्रतिपादित ब्रह्माद्वैत वाद है। इसके अनुसार तो विश्व की सत्ता ही उठ जाती है। यह तो विश्व को असत बतलाता है। इस लिए उसकी उत्पत्ति का प्रश्न ही नहीं होता है।

पाश्चात्य दार्शनिकों में भी यह वाद पर्याप्त विकसित हुआ है। उनका मानना है कि जीव और ईश्वर को अलग २ मानने से ईश्वर का स्वरूप वहुत ही मर्यादित बन जाता है इसलिए वे ईश्वर के अतिरिक्त और किसी सत्ता या सत्त्व को स्वीकार नहीं करते हैं। इन दार्शनिकों को 'पान-थि इस्ट' कहा जाता है। प्राचीन प्रीक दार्शनिक पामोनेडिस या इलियाटिक सम्प्रदाय के दर्शन में 'पान थि-इन्म'' का आभास मिलता है। प्लेटो के सिद्धान्तों को एरिस्टोटल ने जो नवीन रूप दिया है उसमें भी यही वाद भरा हुआ है। दार्शनिक चूडा-मिण स्पिनोजा वर्तमान युरोप का इस 'विश्वदेव वाद' का महान प्रवर्त्तक

भाना जाता है। सुप्रसिद्ध हीगेल, शोपनहार त्रादि जर्मन दार्शनिक 'विश्वदेव वादी' माने जाते हैं। 'विश्वदेव वाद' का मूल सूत्र इस प्रकार है—

"जीव या अजीव जगत् के सब पदार्थ एकान्त सत हैं और सत् मात्र ईरवर का विकास या परिण्तिरूप है—ईरवर के अतिरिक्त और कुछ नहीं है। अलग २ जीव और पदार्थ भले ही माल्म हों परन्तु मूल में सब एक हैं। ईरवरीय सत्ता के कारण सब सत्तावान् हैं; ईरवर के प्राण के कारण सब प्राण्वान् हैं। केवल एक ईरवर है, दसरा कुछ नहीं। जगत् प्रथक है यह एक भ्रान्ति है।"

शंकराचार्य का 'एकमेमाद्वितीयं ब्रह्म' और उक्त पाश्चात्य दार्शनिकों का 'विश्वदेव वाद' विल्कुल एक समान ही हैं। दोनों केवल ईश्वर को ही सत् मानते हैं और इस दृश्यमान जगत् को काल्पनिक कहकर असत्-मिथ्या-ठहराते हैं।

इस अद्वेतवाद और विश्वदेववाद की अनेक प्रसिद्ध दार्शनिकों ने आलोचना करके इसकी असंगित इस प्रकार प्रकट की है—"जगत् की वस्तुओं और भावनाओं का स्वरूप निश्चित करने के स्थान पर जगत् को ही मूल से उड़ा देवाद जगत् की प्रकृति निश्चित करने के स्थान पर जगत् को ही मूल से उड़ा देता है। इसकी संसार की यह ज्याख्या कितनी विचित्र है। जगत् की वस्तुओं और भावनाओं की सत्यता मानने का भी यह निपेध करता है। यह वात कीन मान सकता है? जगत् के इतने सब पदार्थों में किसी प्रकार का भेद नहीं है, सब एक महासत्ता का विकास मात्र हैं—सब एक हैं, यह सिद्धान्त क्या प्रत्यच्न-विरोध नहीं है? जीवों में यदि कोई भेद नहीं है, वस्तुतः सब जीव एक महामान्य के विकास मात्र हैं तो फिर "स्वाधीन इच्छा" का क्या अर्थ? फिर तो जीव जो शुभाशम कर्म कर उसके लिये कीन जवाबदार हो ? कोई इसके लिए जवाबदार ही नहीं रहता है। पुण्य-पाप ही नहीं तो मुक्ति की क्या वात हो सकती है ? "

जैनाचार्यों ने इस ब्रह्माह तवाद और विश्वदेववाद का प्रवत खण्डन किया है। उनका कहना है कि जगन की अनेकानेक वस्तुएँ और विविधताएँ नवीन उत्पन्न होता है यह बौद्धदर्शन की मान्यता युक्ति-संगत नहीं प्रतीत होती है। ऐसा मानने पर वन्ध मोच व्यवस्था नहीं घटित हो सकती है। इत प्रणाश और अकृतकर्मभोग का प्रसंग प्राप्त होता है। अर्थात् पूर्वच्चण तो ग्रुभ या अशुभ कर्म करके निरन्वय नष्ट हो गया इसिलए उसे तो उस कर्म का शुभाशुभ फल नहीं मिल सका इसिलए उसके किये हुए कर्म का विनाश हो गया। और उत्तरच्चणमें शुभाशभ कर्म किया नहीं है तद्पि उसे उस कर्म का फल भोगना पड़ेगा इसिलए उसे अकृतकर्म भोग होगा। इसी तरह वंधा कोई और ही च्चण, और मुक्त हुआ दूसरा ही च्चण। यह सब अव्यवस्था एकान्त च्चित्ववाद में उपस्थित होती है। अतः बौद्धदर्शन का चिंगक बाद भी युक्ति संगत नहीं है।

सांख्य दर्शन के अनुसार भी यह विश्व अनादि अनन्त है। कोई इसका स्रष्टा या संहर्त्ता नहीं है। इसका मन्तव्य है कि पुरुष—आत्मा के साथ अचे तन तदिप कियाशील प्रकृति नामक शक्ति मिल गई है; ये सांख्य दर्शन का दोनों ही मिल कर सब कियाएँ करते रहते हैं जिससे यह मन्तव्य विश्व-प्रवाह चल रहा है और चलता रहेगा। सांख्य दर्शन के अनुसार प्रकृति वीज-रूप पदार्थ है उससे महत् अर्थात बुद्धि उत्पन्न होती है। बुद्धि से अहंकार उत्पन्न होता है, फिर इन्द्रियाँ पक्र-तन्मात्रा और पक्च महाभूत आदि जड़ तत्त्व उत्पन्न होते हैं। इस तरह सांख्य दर्शन प्रकृति से ही विश्व संचालन होना मानता है। योग दर्शन की भी यही मान्यता है।

इस सम्बन्ध में जैन दर्शन की सांख्य दर्शन के साथ अधिक समानता है। यद्यपि जैन दर्शन न्यायवैशेपिक की तरह परमाणुवादी है, प्रकृतिवादी नहीं है तद्पि प्रकृतिवादी सांख्यदर्शन के साथ उसकी अधिक समानता है। पं० सुखलालजी ने इस विषय में ऐसा लिखा है:—

" जैन परम्परा न्याय वैशेषिक की तरह परमाणुवादी है, सांख्ययोग की तरह प्रकृतिवादी नहीं है तथापि जैन परम्परा सम्मत परमाणु का स्वरूप सांख्य परम्परा सम्मत प्रकृति के स्वरूप से जैसा मिलता है वैसा न्याय-वैशे-पिक सम्मत परमाणु के स्वरूप के साथ नहीं मिलता, क्योंकि जैन सम्मत परमाणु सांख्य सम्मत प्रकृति की तरह परिणामी है, न्याय-वैशेपिक सम्मत परमाणु की तरह कूटस्थ नहीं है। इसीलिए जैसे एक ही सांख्य सम्मत प्रकृति पृथ्वी, जल, तेज, वायु आदि अनेक भौतिक सृष्टियों का उपादान वनती है वैसे ही जैन सम्भत एक ही परमाणु पृथ्वी, जल, तेज आदि नाना रूप में परिणत होता है। जैन परम्परा न्याय वैशेपिक की तरह यह नहीं मानती कि पार्थिव, जलीय आदि भोतिक परमाणु मूल से ही सदा मिन्न जातीय है। इसके सिवाय और भी एक अन्तर ध्यान देने योग्य है। वह यह कि जैन सम्मत परमाणु वैशेषिक सम्मत परमाणु की अपेना इतना अधिक सृदम है कि वह अन्त में सांख्य सम्मत प्रकृति जैसा अञ्यक्त वन जाता है। जैन परम्परा का अनन्त परमाणुवाद प्राचीन सांख्य सम्मत पुरुष-बहुत्वानुरूष प्रकृति बहुत्ववाद से दर नहीं है।"

सांख्य दर्शन के साथ जैन दर्शन का उक्त साम्य होने पर भी कई विपयों में मौलिक मत-भेद है। इस प्रकार विश्व के सम्बन्ध में विविध दार्शनकों के विचार यहाँ वताये गये हैं। जैन दृष्टि से यह जगत् उग्तंहार जड़ और चेतन द्रव्यों का विविध परिणमन मात्र है। चेतन-द्रव्य अनादि काल से कर्म-पुद्गलों से वद्ध है इसलिए वह स्वकृत कर्मानुसार विविध रूप धारण करता है। जड़ पुद्गलों का नियमवद्ध व्यापार चलता ही रहता है। इस तरह जीव और अजीव ये दोनों तत्त्व अनादि अनन्त हैं। इसलिए सृष्टि की रचना का कोई प्रश्न ही नहीं उठता है। यह विश्व द्रव्य की अपेचा शास्वत—नित्य हे क्योंकि किसी पदार्थ का निरन्वय विनाश कभी नहीं होता है; तथा पर्याय की अपेचा अनित्य है क्योंकि इसकी अवस्थाएँ प्रति पल बदलती रहती हैं। तात्पर्य यह है कि जैन दर्शन के अनुसार यह विश्व अनादि अनन्त होने के साथ ही साथ परिणामी भी है। जैन दर्शन का यह मन्तव्य सर्वाधिक वैज्ञानिक और बुद्धिगम्य है।

## जैन दृष्टि से ईश्वर:-

उक्त प्रकरण में यह चता दिया गया है कि जैनदर्शन विश्व को प्रवाह रूप से । अनादि अनंत मानता है। वह पोराणिक या न्याय वेशेषिक दर्शन की तरह विश्वका सृजन और संहार होना नहीं मानता है। इसिलए जैनदर्शन में विश्व-कर्जी या संहत्ती के रूप में ईश्वर का कोई स्थान नहीं है। जैनदर्शन के अनुसार ईश्वर जगन्नियन्ता और सृष्टि का स्रष्टा नहीं है, यह वात विस्तार पूर्वक गत प्रकरण में कही जा चुकी है।

जगन्नियन्ता और कर्त्ता-हर्त्ता के रूप में ईश्वर का अस्तित्व (सत्ता) न मानने के कारण कई लोग जैनदर्शन को अनीश्वरवादी सममने की भूल कर बैठते हैं और अपने मनमाने ढंग से उसे नास्तिक दर्शन कह देने का दुःसाहस भी कर डालते हैं। यदि ईश्वरवादी की परिभाषा यह हो कि जो ईश्वर को विश्व का कर्त्ता हर्त्ता माने, जो उसे विश्वका नियंत्रण करने वाला माने श्रौर जो यह माने कि उसकी आज्ञा के विना वृद्ध का एक पत्ता भी नहीं हिल सकता है; तव तो निस्सदेह जैन दर्शन अनीश्वरवादी दर्शन है। परन्त ईश्वरवादी की उक्त परिभाषा तो सही नहीं कही जा सकती है। वेदानुयायी कतिपय दर्शन परम्पराएँ भी ईश्वर को सृष्टि का कर्त्ती-हर्त्ता स्वीकार नहीं करती हैं। सांख्य, योग, मीमांसक आदि दर्शन जगत को ईश्वर के द्वारा रचा गया नहीं स्वीकार करते हैं। यदि ईश्वरवादी और नास्तिक की उक्त परिभाषा मानी जाय तव 👍 तो इन परम्परात्रों को भी नास्तिक मानना पड़ेगा। वस्तुतः ईश्वरवादी श्रीर श्रीर नास्तिक की यह परिभाषा सही नहीं है। ईश्वरवादी की सीधी और सही परिभाषा यही है कि जो ईश्वर में विश्वास रखता हो—जो ईश्वरके श्रस्तित्व को स्वी-कार करता हो। इसके अनुसार जैनदर्शन ईश्वरवादी दर्शन है। वह ईश्वर का निषेध या अपलाप नहीं करता। वह मुक्तात्मा के रूप में ईश्वर का अस्तित्व स्वीकार करता है।

जैनदर्शन के अनुसार जो आत्मा राग-द्वेप से सर्वथा रहित हो, जन्म-मरण से सर्वथा अलग हो, सर्वज्ञ-सर्वदर्शी हो, ओर वह अजर, अमर, सिद्ध, वुद्ध, मुक्त आत्मा, परमात्मा-ईश्वर है। अत्येक आत्मा में परमात्वतत्त्व रहा हुआ है। प्रत्येक जीवात्मा राग-द्वेप को नष्ट करके वीतराग भाव की उपासना के द्वारा परमात्मा वन सकता है। जैनदर्शन आत्मा और परमात्मा में मौतिक भेद नहीं मानता है। तात्विक दृष्टि से प्रत्येक जीव में ईश्वर भाव है जो मुक्ति के समय प्रकट होता है। जिस आत्मा ने राग-द्वेप की अन्थी का • क्षेदन कर दिया है और जो कर्म के वन्धन से मुक्त हो गया है ऐसा मुक्तात्मा

ही ईश्वर है श्रीर वही उपास्य है। मुक्तात्मा के श्रितिरिक्त श्रीर कोई खतंत्र ईश्वर-शक्ति है यह जैनदर्शन स्त्रीकार नहीं करता है।

K.

जैनदर्शन की तरह योग दर्शन भी ईरबर को कर्ता हर्ता न मानकर केवल उपास्य मानता है परन्तु ईरबर को जीवात्मा से सर्वथा स्वतंत्र अलग कोटि का—सदा मुक्त—मानता है। वह जीवात्मा और परमात्मा में मौलिक भेद मानता है। उसके अनुसार परमात्मा सदा से मुक्त है। वह जीवात्मा की श्रेणी का नहीं है परन्तु सर्वथा स्वतंत्र—भिन्न है। जैनदर्शन का योग सम्मत ईरबर के सम्बन्ध में यही मतभेद है। जैनदर्शन का मन्तव्य है कि जीवात्मा और परमात्मा में कोई मौलिक भेद नहीं है। जो आत्मा कर्मवन्धन से सर्वथा मुक्त हो गये हैं वे परमात्मा हैं और जो कर्मवन्धन से वन्धे हुए हैं वे जीवात्मा इं। जीवात्मा जब कर्मों का समूल उत्मूलन कर देता है तब वही परमात्मा वन जाता है। तात्पर्य यह है कि योग दर्शन मुक्तात्मा और ईरबर में भेद मानता है जुब कि जैनदर्शन मुक्तात्मा को ही ईरबर मानता है।

योगदर्शन की ईश्वर विषयक मान्यता से मिलते-जुलते अभिप्राय पाश्चात्य दार्शनिकों ने भी व्यक्त किये हैं । सेंट ऑगस्टिन कहता है— "मनुष्य—चन्धन से वँधा हुआ मनुष्य—अल्पज्ञ और मोहाधीन मानव—कभी सम्पूर्ण सत्य की धारण कर सकता है ? कभी नहीं । जगत् की पृष्टभूमि में सत्य का परिपूर्ण आदर्शरूप—आधार रूप "पूर्णसत्व" है इसीलिए पामर मनुष्य सत्य का साज्ञातकार कर सकता है । यह पूर्णसत्व ही ईश्वर है । "

श्राल्सेल्म नामक दार्शनिक कहता है कि-"पदार्थसमृह में एक कम देखा जाता है। व्यक्ति और जातिमें उच उच्चतर-उच्चतम ऐसी तरतमता देखी जाती है, इस पर से हैंही एक परिपूर्णतम सत्व है यह सिद्ध होता है।" श्रन्य पाश्चात्य दार्शनिकों ने भी नाना युक्तियों से यही वात कही है कि-मनुष्य श्रपूर्ण है, पामर है, सीमाबद्ध है, श्रज्ञानमें भटकता है इस पर से एक महान महिमा वान ईश्वर हैं – जो सब प्रकारसे पूर्ण है, महान् है, श्रसीम है और ज्ञानस्प है। योशदर्शन भी इसी 'पूर्णस्त' वाद का प्रचारक है।

सांख्य दर्शन के ज्ञाचार्य किषत ने "ईश्वरासिद्धेः" कहकर इस् प्रकार के एक ज्ञद्वितीय ईश्वर की सत्ताका निषेध किया है। जैनाचार्य भी इस प्रकार के किसी एक अद्वितीय ईश्वर की स्वतंत्र सत्ता को स्व कार नहीं करते हैं। उनके मत से सब मुक्तात्माएँ ईश्वर ही हैं। जैनदर्शन यह रपष्ट कहता है कि अनादि काल से कर्म के बन्धन से जीव अल्पज्ञ हो रहा है। ज्ञानावरणीय कर्म के कारण उसका ज्ञान आदृत है। इस आवरणके दूर होते ही जीव अनन्तज्ञान का अधिकारी होता है—सर्वज्ञ वनता है। कर्म वन्धन के कारण ही जीव अल्पज्ञ है। इस वन्धन के हटते ही जीव अपनी स्वाभाविक ज्ञानदशा को प्राप्तकर लेता है। तात्पर्य यह है कि जीवों का वन्धन और जीवों का मर्यादित ज्ञान यह सिद्ध करता है कि कर्मों से सर्वथा मुक्ति और सर्वज्ञता सम्भवित है। अत्येक जीवात्मा मुक्त हो सकता है और सर्वज्ञ—सवदर्शी वन सकता है। आत्मा परमात्मा—परमेश्वर वन सकता है।

मीमांसक दर्शन सर्वज्ञता को असम्भवित मानता है। उसके मत से सवज्ञ कोई हो ही नहीं सकता। वह कहता है कि प्रत्यन्त, अनुमान, आगम, उपमान और अर्थापत्ति रूप प्रमाण पञ्चक से सर्वज्ञ का अस्तित्व सिद्ध नहीं होता। प्रत्यच् तो इन्द्रिय गोचर वस्तुत्रों को ही वता सकता है अतीन्द्रिय को नहीं। प्रत्यत्त से कोई सर्वज्ञ दिखाई नहीं देता। कोई ऐसा अविनाभावी चिन्ह नहीं जिससे सर्वज्ञ का अनुमान किया जाय। अपौरुपेय आगंम के सिवाय सब त्रागम त्रप्रमाण हैं त्रातः उनसे सर्वज्ञ की सिद्धि हो नहीं सकती। वेद रूप अपीरूपेय आगम से सर्वज्ञता सिद्ध नहीं होती है। सर्वज्ञ-जैसी द्सरी कोई वस्तु दृष्टिगोचर नहीं होती जिससे उपमान द्वारा सर्वज्ञ-सिद्धि हो सके। सर्वज्ञ का अस्वीकार करने से किसी ज्ञात पदार्थ का अस्वीकार करना नहीं पड़ता अतः अर्थापत्ति से भी सर्वज्ञता सिद्ध नहीं हो सकती। अतः कोई सर्वज्ञ नहीं हो सकता है। यह मीमांसक दर्शन का मन्तव्य है। वह यह भी कहता है कि सर्वज्ञता का अर्थ क्या है? यदि सब पदार्थी का जानना सर्वज्ञता है तो यह कैसे वन सकता है ? सर्वज्ञ सब पदार्थी को कम से जानता है या युगपत जानता है ? यदि कम से जानता है यह पत्त स्त्रीकार किया जाय तव तो भूतकाल, भविष्यकाल और वर्तमान काल के पदार्थ इतने हैं कि क्रमशः सव को जानना असम्भव है। एक एक को जानते हुए तो थोडे ही पदार्थ जाने जा सकते हैं और बहुत से वैसे ही रह जाते हैं। यदि कही कि एक साथ सबको जान लेता है तो शीत उप्ण आदि परस्पर विरोधी पदार्थों का एक ही गा में ज्ञान कैसे हो सकता है ? इसलिए सर्वज्ञता असम्भवित है।

मीमांसकों के इस कथन का जैनाचारों ने विस्तृत उत्तर दिया है। वे कहते हैं:— आँख में देखने की शक्ति है परन्तु वह अन्घेरे में देख नहीं सकती। जय अन्धकार दूर होता है तव आँख की शक्ति काम करने लगती है। आत्मा का ज्यापार भी इसी तरह का है। उसमें जगत् के सव पदार्थों को जानने-देखनेकी शक्ति है—सर्वज्ञता इसका स्वभाव है परन्तु ज्ञानवरणीय कर्म के आवरण से यह शक्ति अवरुद्ध रहती है। जब तपश्चर्या, ध्यान आदिके द्वारा यह आवरण दूर हो जाता है तव आत्मा अपने शुद्ध स्वभाव—सर्वज्ञता को शाप्त कर लेता है। जिस प्रकार दर्पण में नानाविध पदार्थ यथास्थित रूप से प्रतिविभ्वित होते हैं उसी तरह विशुद्ध आत्मा के ज्ञान रूपी दर्पण में जगत् के सकल पदार्थ प्रतिविभ्वित होते हैं।

आत्मा में पदार्थ मात्र को जानने की शक्ति तो है ही। मीमांसक भी यह मानते हैं कि भूत, भविष्य, वर्तामान, दूर, अनागत आदि सब पदार्थों की प्रतीति होती है। आगम के द्वारा दूर २ के पदार्थों की उपलब्धि होना मीमांसक भी मानते हैं। तात्पर्य यह है कि आत्मामें पदार्थ मात्र को प्रह्मा करने की शक्ति है, यह निर्विवाद है। शद स्वभाव वाला आत्मा सव पदार्थों को प्रहम्म कर सकता है— जान सकता है।

योगिप्रत्यत्त से सर्वज्ञता की प्रतीति होती है। अनुमान से भी सर्वज्ञता की सिद्धि होती है। वे अनुमान इस प्रकार हैं—सूत्तम छोर अतीन्द्रिय पदार्थों का ज्ञाता अवश्य होना चाहिए क्योंकि वे प्रमेय-ज्ञेय हैं। जो-जो प्रमेय होता है उसका प्रमाता-ज्ञाता-अवश्य होता है जैसे घटादि के ज्ञाता ईम लोग। दूसरा अनुमान इस प्रकार है:—हमारे ज्ञान में तरतमता है तो इस ज्ञान का प्रकर्प कहीं अवश्य होना चाहिए क्योंकि जहाँ तरतमता होती है तो उसका प्रकर्ण—पराकाष्टा भी कहीं अवश्य होती है। जैसे सूच्मता की पराकाष्टा अगु में और महानता की पराकाष्टा आकाशा में पाई जाती है। इसी तरह ज्ञान की पराकाष्टा कहीं पाई जानी चाहिए। वह सर्वज्ञ में पाई जानी चाहिए। हमारी अल्पज्ञता ही किसी की सर्वज्ञता की परिचायक है। इत्यादि प्रमाणों से सर्वज्ञ की सिद्धि होती है।

मीमांसकों के द्वारा प्रमाण रूप माने गये वेदों से भी सर्वज्ञता की

सिद्धि होती है वेद में कहा है—''विश्वतश्चन्तरुक्त विश्वतो मुखो विश्वतो के वाहुरुत विश्वतःपात् स वेत्ति विश्वं न हि तस्यवेत्ता तमाहुरश्रयम पुरुषं महान्तम्।"

सर्वज्ञ के ज्ञान में सब पदार्थ क्रमशः नहीं बल्कि युगपत् प्रतिबिन्बित होते हैं। एक ही च्रण में परस्पर विरोधी पदार्थ इनके ज्ञान में प्रतिबिन्बित हो सकते हैं। जैसे दर्पण में त्राग और जल युगपत् प्रतिबिन्बित हो इसमें कोई विरोध नहीं है इसी तरह सर्वज्ञ के ज्ञान में सारे जगत् के पदार्थ प्रति-बिन्बित होते रहते हैं। इस तरह सर्वज्ञ की सत्ता प्रमाणों से सिद्ध होती है।

जैनदर्शन में, जो सर्वज्ञ हो जाता है वह ईश्वर हो जाता है। सर्वज्ञता वही प्राप्त कर सकता है जो रागद्वेष से अतीत हो चुका हो-जो सम्पूर्ण बीत-राग हो चुका है। ऐसे वितराग या तो अईन हो सकते हैं या सिद्ध। आचार्य हेमचन्द्रजी ने कहा है—

सर्वज्ञो जितरागादिदोषस्त्रैलोक्य पूजितः । यथास्थितार्थवादी च देवोऽर्हेन् परमेश्वरः ॥

अर्थात्—रार्वज्ञ, राग-द्वेप को जितनेवाले, तीन लोक में पूजित श्रोर यथार्थ वक्ता अर्हन् देव परमेश्वर हैं।

ज्ञानवरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय श्रोर अन्तराय ये चार कर्म आत्मा के स्वाभाविक गुणों का घात करते हैं इसिलए ये घाति कर्म कहलाते हैं। और वेदनीय, आयुष्य, नाम तथा गौत्र कर्म अघाति कर्म कहलाते हैं। जब आत्मा वीतराग हो जाता है तब उसके घातिकर्म नष्ट हो जाते हैं जिसके कारण उसमें अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, चायिक सम्यक्त्व और अनन्तवल—वीर्य प्रकट हो जाता है। घातिकर्म के च्य से आत्मा जीवन्मुक्त हो जाता है। श्राहिन ऐसे ही जीवन्मुक्त होते हैं। जीवन्मुक्त सर्वज्ञ भी दो प्रकार के हैं—सामान्य केवली और तीर्थंकर। सामान्य केवली केवल अपनी ही मुक्ति साधना करते हैं जब कि तीर्थंकर स्वयं भी मुक्त होते हैं और दूसरे आत्माओं को भी मोच का मार्ग वतलाते हैं इसिलए जैनधर्म के मूल नमस्कार मंत्र में प्रथम 'गानो धरिहंताणं' कहकर अर्हत् को नमस्कार किया गया।

श्रहिन् श्रवस्था में शेष रहे हुए चार श्रघाति कर्म भी जब चीए। हो जाते हैं तब श्रात्मा शरीर से सदा के लिए मुक्त होजाता है और विकास की पराकाष्टा को प्राप्त कर लेता है। शरीर श्रात्मविकास का साधन है। जब विकास की पराकाष्टा हो जाती है तो शरीर इतकृत्य होकर श्रात्मा से पृथक् हो जाता है। इस तरह कर्म श्रोर शरीर से मुक्त होकर श्रात्मा ग्रुद्ध-बुद्ध सिद्ध वन जाता है। यही श्रवस्था श्रात्मा का मूलस्वभाव है। इस स्वभाव को प्राप्त कर लेने पर श्रात्मा शाश्वत रूप से लोक में श्रयभाग पर रहता हुआ सिच्चदानन्द स्वरूप में निमग्न रहता है। सिद्ध श्रथवा मुक्तात्मा का स्वरूप श्रातिवचनीय है। श्राचारांग सूत्र में इस विषय में ऐसा कहा गया है:—

"सन्वे सरा नियदृन्ति, तक्षा जत्य न विन्जइ, मई तत्य न गाहिया, श्रोए, श्रापइट्टाग्एस खेयन्ते, से न दीहे, न हस्से, न वट्टे, न तंसे, न चडरंसे, न परिमंडले, न किएहे, न नीले, न लोहिए, न हालिहे, नसुक्तिलो, न सुरिमगंधे न दुरिमगंधे, न तित्तो, कडुए, न कसाए, न श्रम्विले, न महरे, न कक्खड़े, न सडए, न गुरुए, न लहुए, न सीए, न डएहे, न निद्धे, न लुक्खे, न काऊ, न रुहे, न संगे, न इत्थी, न पुरिसे, न श्रन्नहा, परिन्ते, सन्ने, डयमा न विज्जड़ श्रह्मी सत्ता श्रपस्य पयं नित्थ । से न सहे, न ह्ये, न गंधे, न रसे न फासे, इच्चेवेत्ति विमि " (४-६)

उक्त सूत्र में मुक्तात्मा की दशा का वर्णन किया गया है। यह ख्रवस्था ऐसी हैं कि शब्दों के द्वारा इसका वर्णन नहीं किया जा सकता है। शब्दों की वहाँ गित नहीं है। तर्क की वहाँ पहुंच नहीं है, कल्पनाएँ वहां तक नहीं उड़तीं छोर युद्धि वहाँ तक नहीं दोड़ती। वह दशा केवल ख्रमुभव-गम्य है। जिस प्रकार गूंगा ख्रादमी गुड़ खाकर उसके रस का ख्रास्वादन करता है लेकिन वह उसका वर्णन नहीं कर सकता है। इसी तरह यह ख्रवस्था गूंगे के गृइ की तरह ख्रवाच्य है खोर केवल ख्रमुभव गम्य है। शाख, ख्रागम, वेद, पुराण, श्रुतियां ख्रादि "नेति नेति" कहकर उसके वर्णन में ख्रसमर्थता व्यक्त करते हैं। सर्वज्ञ छोर सर्व दृष्टा भी उसका वर्णन नहीं कर सकते हैं। यह विषय वाणी से ख्रगोचर, कल्पनातीत खोर युद्धि से परे हैं।

वाच्य वस्तु में ज्ञाकार, वर्ण, गन्ध, रूप, रस खीर सर्श होते हैं।

मुक्त अवस्था में न आकार है, न वर्ण है, न गन्ध है, न स्पर्श है-अतएव वह 🕍 अवाच्य है। वह शुद्ध चैतन्य रूप, ज्योतिर्मय और सहजानन्द में लीन है।

मुक्त अवस्था में जीव सकल कर्म कलंक से रहित होता है अतएव वह एकरूप होता है। अथवा सब मुक्तात्माएँ समान होने से गुण सामान्य नय की विवत्ता से एक कहे जाते हैं। सब मुक्तात्मा ज्योति में ज्योति की तरह मिले हुए हैं इस अपेना से वे एक भी कहे गये हैं। इस दृष्टिकोण से जैनदर्शन को एकेश्वरवादी भी कहा जा सकता है।

'अप्रतिष्ठानश्वेदज्ञ' शब्द उक्त सूत्र में आया है। इसका अर्थ टीका-कार ने 'मोक्तस्वरूप के ज्ञाता' किया है। जहां शरीर और कर्म न हो वह अप्रतिष्ठान, इस न्युत्पित्त से यह अर्थ किया गया है। 'अप्रतिष्ठान' नामक नरक भी है। वह लोक के अधोभाग की सीमा है। उसके ज्ञाता अर्थात् समस्त लोकनाड़ी के स्वरूप के ज्ञाता हैं। दोनों ही अर्थों से यह प्रकट होता है कि सिद्ध आत्मा सम्पूर्ण ज्ञान मय हैं। वह सिद्धात्मा लोकान्त के एक कोस के छठे भाग चेत्र में अनन्त ज्ञान, दर्शन, ज्ञायिक सम्यक्त्व अन्याबाध सुख, अमूर्त्त, अगुरुलचु, अटल, अवगाहना और अनन्त वीर्थ इन आठ गुणों से युक्त होकर शाख्वत रूप से रहते हैं।

शब्द, कल्पना, बुद्धि और तर्क की वहाँ गित नहीं है; इसका कारण यह है कि वहाँ संस्थान—आकार—नहीं है। मुक्त जीव न वड़ा है, न छोटा है, न गोल है, न त्रिकोण है, न चौरस है। वह वर्ण, गंध, रस और स्पर्श से रहित है। अर्थात् अमूर्त्त है। 'न काऊ' कह कर यह बताया है कि मुक्त जीव शरीर-रहित है। वेदान्त वादी कहते हैं कि — "एक एव मुक्तात्मा तत्कायमपरे चीण क्लेशाः अनुप्रविशन्ति आदित्यरश्मयः इवांशुमत्रः"। जैसे सूर्य की किरणें सूर्य में प्रविष्ट हो जाती हैं उसी तरह एक मुक्तात्मा के शरीर में दूसरे मुक्त होने वाले जीव प्रविष्ट हो जाते हैं। इसका अर्थ यह है कि वेदान्त में मुक्तात्मा के शरीर होना माना गया है। वस्तुतः मुक्तात्मा देहरहित है। देह एक उपाधि है और मुक्त जीव उपाधि रहित हैं अतएव वह सशरीर नहीं हो सकते।

मुक्त जीव पुनर्जन्मा नहीं है। उनके कर्म रूपी वीज दग्ध हो चुके

हैं। अतः उससे भवरूपी अंकुर नहीं उत्पन्न हो सकता। मोन्न में गया हुआ जीव पुनः संसार में जन्म नहीं लेता क्योंकि जन्म-मरण अवतार वाद के चक्र से छूटने का नाम ही तो मोन्न है। अगर पुनः जन्म होना शेष रह गया तो मुक्ति ही क्या हुई ? जैन दर्शन मुक्तात्मा का पुनः अवतार होना नहीं मानता।

कई दर्शनों की यह मान्यता है कि जब दुनिया में पाप बढ़ जाता है ख्रीर अपने धर्म की हानी होती है तब ईरबर पुनः संसार में अवतार धारण करता है। यह मान्यता चुद्धिसंगत प्रतीत नहीं होती। क्योंकि जब कारणों का नाश हो जाता है तब कार्य का भी नाश होता है, यह सर्वसम्मत सिद्धान्त है। मुक्त अवस्था में ऐसा कोई कारण नहीं है जिससे पुनर्जन्म रूप कार्य हो। जिस प्रकार बीज के अत्यन्त दग्ध होनेपर उससे अंकुर उत्पन्न नहीं हो सकता है इसी तरह कर्म रूपी बीज के जल जाने पर पुनः भवरूपी अंकुर कैसे फूट सकता है ? कहा है:—

द्ग्धे वीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नांकुरः । कर्म वीजे तथा दग्धे न रोहति भवांकुरः॥

जहाँ जन्म है वहाँ मरण श्रवश्यंभावी है । जहा जन्म-मरण है वहाँ ईश्वरत्त्व कैसे संभव है ? श्रतः मुक्तात्मा का पुनर्जन्म नहीं होता यह मान्यता ही तर्कसंगत प्रतीत होती है ।

मुक्तात्मा सब प्रकार के संग से रहित है। वह न स्त्री है, न पुरुष है छोर न नपुंसक है। मुक्त जीव परिज्ञाता है। वह जोकालोक को जानता है, देखता है अतः संज्ञ ज्ञानदर्शन युक्त है। मुक्तात्मा अनुपमेय है। उनके ज्ञान छोर सुख की समानता करने वाला अन्य नहीं है अतएव उन्हें कोई उपमा से नहीं पहचाना जा सकता है वह अदितीय है। उनकी अरुपी सत्ता है वर्ण, गन्ध, छादि न होने से वाचक शब्द की गित नहीं है इसिलए "अपयस्स पर्य शित्य" कहा गया है। सुक्तात्मा इन्द्रिय प्राह्म नहीं है चतः अनिर्वचनीय है- छात्भवगन्य है।

डक्त वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है कि जैनदर्शन ईश्वर का क्या ※∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹(१६३) :∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑₹∑ स्वरूप मानता है। जैन सम्मत ईश्वर का स्वरूप शुद्ध वैज्ञानिक है। इसकी प्रशंसा करते हुए डॉ. ज्ञा. परटॉल्ड कहते हैं:—

"जैनों की ईश्वर विषयक मान्यता विचार शील प्राणियों के मनमें स्वामाविक रूप से आ सके, ऐसी है। उनके मत से ईश्वर परमात्मा है मगर वह जगत का स्रष्टा या नियन्ता नहीं। वह पूर्ण अवस्था में पहुंचा हुआ जीव होने से पुनः जगत में नहीं आता अतः वह पूज्य और वन्दनीय है। जैनों की ईश्वर विषयक मान्यता सुप्रसिद्ध जर्मन महातत्त्वज्ञ नित्रों की 'सुपरमेन' अर्थात् मनुष्यातीत कोटि की मान्यता से मिलती-जुलती है। जैनवर्म की ईश्वर विषयक मान्यता में मुसे इस धर्म का उदात्त स्वरूप दिखाई दिया है। जो लोग जैनधर्म को अनीश्वर वादी समसकर उसके धर्मत्व पर आदोप करते हैं उनके साथ मेरा प्रवलतर विरोध है।"

उक्त वक्तव्य से जैनदर्शन सम्मत ईश्वर के स्वरूप की वैज्ञानिकता प्रकट हो जाती है। वाग्तव में, जैनदर्शन जीवात्मा को परमात्म पद का खिषकारी घोपित करके यह भव्य प्रेरणा प्रदान करता है कि "हे जीवात्माओ ! तुम भी स्वभावतः परमात्मा हो—शुद्ध हो, बुद्ध हो, उठो ! जागृत बनो ! कर्म की शृंखलाओं को अपने प्रवल पुरुषार्थ से तोड़ फेंको । तुम प्रवल पौरुप से अपने अन्दर रहे हुए ईश्वर भाव को प्रकट कर सकते हो। तुम और ईश्वर एक हो। तुममें और उसमें कोई मौलिक भेद नहीं है। अतः अपने परमात्म स्वरूप को प्रकट करने के लिए तत्पर बनो।"

सचमुच जैनदर्शन ने विश्व को ईश्वर के सम्वन्ध में सर्वथा नवीन प्रकाश प्रदान किया है।

## जैन दर्शन में आत्मा का स्वरूप

विशाल विश्व के अनन्त पटार्थों का वर्गीकरण करते हुए जैन दर्शन ने मृल रूप में दो तस्व खीकार किये हैं। वे हें—जीव और अजीव। जिसमें चैतन्य-शक्ति है वह जीव है और जिसमें चैतन्य का अभाव है वह अजीव है। इन दो तत्त्वों में ही चराचर विश्व के समस्त दृष्ट-अदृष्ट पदार्थों का समा-

वेश हो जाता है। प्रस्तुत प्रकरण में हमें यह विचारना है कि जैनदर्शन सम्मत जीव का खरूप क्या है? अन्य दर्शनों के साथ वह स्वरूप कहाँ तक मिलता है और कहाँ कहाँ इस विषय में विचार भेद हैं, यह उल्लेख भी यहाँ संदोप में किया जाएगा।

जैन दर्शन की तरह साँख्य और योग दर्शन ने 'पुरुष' के नाम से तथा न्याय-वैशेषिक और वेदान्त ने 'आत्मा' के नाम से जीव या आत्मा का अस्तित्व स्वीकार किया है। वौद्ध दर्शन विज्ञान प्रवाह से अतिरिक्त आत्मा या जीव की सत्ता स्वीकार नहीं करता है और चार्याक दर्शन तो जड़द्रव्य के अतिरिक्त किसी अन्य पदार्थ का अस्तित्व ही नहीं मानता है। इस तरह वार्याक और वौद्ध दर्शन अनात्मवादी हैं और शेष आत्मवादी हैं। आत्मवादी दर्शनों में आत्मवह्म के विषय में जो विचारभेद हैं उनकी सीमांसा करने के पहले आत्मवादी दर्शनों की गुक्तियों और उनकी संगति या असंगति पर विचार कर लेना उचित है।

चार्वाकदर्शन पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश रूप पश्च महाभूतों को ही सन् मानता है। इसके सिवाय और कोई सन् पदार्थ वह नहीं स्वीकार करता है। जगत् के सव पदार्थ इन पाँच महाभूतों शातमा का निषेध के सिन्मिश्रण से ही उत्पन्न होते हैं यह उसकी मान्यता है। मनुष्यादि जीव चेतन हैं यह तो माने विना नहीं चल सकता है। चेतन्य प्रत्यच सिद्ध है इसलिए उसको अस्वीकार कैसे किया जा सकता है ? परन्तु वह कहता है कि चेतन्य है इस लिए आत्मा होना ही चाहिए, ऐसी वात नहीं है। चेतन्य तो भृतों का धर्म है। जव पश्च महाभूत कायाकार परिणत होते हैं तो उनसे चेतन्य प्रकट होता है। जैसे मद्य के छंगों के मिलने पर उनसे मद शक्ति प्रकट होता है। जैसे जल से चुद्युद् प्रकट होता है । जैसे जल से चुद्युद् प्रकट होता है । चेतन्य प्रकट होता है। चेत जल से चुद्युद् प्रकट होता है । चेत नत्य है।

त्राज के युग के कतिपय जड़वादी भी इसी तरह या श्रिभिप्राय व्यक्त करते हैं कि ''जैसे यकृत में से रस निकलता है उसी तरह मस्तिष्क से नैतन्य जल्पन होता है अतः जड़पदार्थों से भिन्न आत्मा नामक कोई स्वतन्त्र पदार्थ है यह मानने की कोई आवश्यकता नहीं है।

चार्वाक और आधुनिक जड़वादियों की उक्त मान्यता ठीक नहीं है।

चीतन्यधर्म जड़पदार्थों का कार्य नहीं हो सकता है। जड़ से जड़ पदार्थ से जो वस्तु अकट होती है वह जड़ ही होती है। यकत से

जो रस निकलता है वह भी जड़ है। इस तरह जड़ से जड़ वस्तु की उत्पत्ति तो हो सकती है परन्तु उससे विरुद्ध धर्म वाली वस्तु की उत्पत्तिकेसे संभवित है ? भूतों में चैतन्य गुगा नहीं है। क्योंकि पृथ्वी का गुरा तो काठिन्य और आधार है, पानी का गुरा द्रवत्व है, तेज का गुरा पाचन है, वायु का गुरा चलन है और आकाश का गुरा स्थान देना है। थे गुण चतन्य से भिन्न हैं। जिन पदार्थी में चैतन्य नहीं है उनके सिम-षान से चैत्न्य कैसे प्रकट हो सकता है ? जैसे रुच गुण बाली बालुका के समुदाय से स्निम्धत्व गुण युक्त तैल नहीं निकल सकता है इसी तरह जड़ भूतों के समुदाय से चैतन्य प्रकट नहीं हो सकता है। यह कहा जा मकता है कि किसता (धान्य निक्रीत) जनक आहि महा के अंगों में अलग २ सकता है कि किएव (धान्य विशेष) उद्क आदि महा के अंगों में अलग २ मादक शक्ति नहीं होने पर भी जब उनका संयोग होता है तो उनमें मद-साद् कराक पहा होने पर मा जब जनमा राजान होता है। जाता है। यह कथन सर्वथा अयुक्त है। मद्य के अंगों में प्रथक २ मद-शक्ति नहीं है पेसा नहीं कहा जा सकता है। जो शक्ति प्रत्येक श्रंग में यदि आंशिक हृप में भी नहीं है तो वह समुदाय में कहाँ से आ सकती है ? किएव, उदक आदि में आंशिक मद शक्ति हैं। वे सव मद-शक्तियाँ मिलती हैं तभी माद-कता पैदा होती है। प्रथक २ भूतों में चैतन्य माने विना समुदित भूतों में कता पदा राजा र । ट्राया प्राप्त म्याचा प्राप्त सिद्ध है। श्रतः चैतन्य भूतो का धर्म नहीं है विलक्त वह आत्मा का धर्म है। यह चैतन्य गुगा ही श्रात्मा के श्रस्तित्व का द्योतक है।

दूसरी वात यह है कि यदि भूतों से चैतन्य की जत्पत्ति मानी जाय तव तो किसी का मरण ही नहीं होना चाहिए। क्योंकि मृत-शरीर में भी अस्त्रिक्षिण क्योंकि मृत-शरीर में भी पश्च भूतों की सत्ता रहती है तो उसमें भी चैतन्य की श्रभिव्यक्ति होनी चाहिए। यदि यह कहा जाय कि मृत शरीर में वायु और तेज नहीं होते श्रतः चैतन्य का श्रभाव है, यही मरण है, तो यह श्रयुक्त है क्योंकि मृतश्रीर में सृजन (शोथ) देखी जाती है जो वायु का सद्भाव सिद्ध करती है। इसी तरह उसमें मवाद का उत्पन्न होना देखा जाता है जो श्रम्न का कार्य है। पंच भूतों के रहते हुए भी मृत-शरीर में चैतन्य नहीं पाया जाता, यही सिद्ध करता है कि चैतन्य भूतों का गुण नहीं है।

प्राणिमात्र को "में हूँ" ऐसा स्वसंवेदन होता है। किसी भी व्यक्ति को अपने अस्तित्व में शंका नहीं होती "में सुखी हूँ" "में दुखी हूँ" इत्यादि में जो "में" है वही आत्मा की प्रत्यच्ता का प्रमाण है। कहा जा सकता कि यह 'अहंप्रत्यय' तो शरीर का निर्देश करता है, अर्थात सुख-दुख का अनुभव करने वाला तो शरीर है। यह कल्पना मिथ्या है। यदि उक्त हानों में 'अहं' से शरीर का निर्देश होता तो "मेरा शरीर" ऐसी प्रतीति नहीं होनी चाहिए। कोई भी व्यक्ति ऐसा नहीं अनुभव करता कि "में शरीर हूं"। सब को "मेरा शरीर" यह प्रतीति होती है। इससे मालूम होता है कि शरीर का अधिष्ठाता कोई और है। जैसे "मेरा धन" कहने से धन और धन वाला अलग २ मालूम होते हैं इसी तरह "मेरा शरीर" करने से शरीर और उसका स्वामी अलग २ प्रतीत होते हैं। जो शरीर का स्वामी है वही आत्मा है और वही अहं प्रत्यय से निर्दिष्ट है।

श्रनुमान प्रमाण से भी श्रात्मा के श्रस्तित्व की सिद्धि होती है। श्रात्मा का श्रस्तित्व है क्योंकि इसका श्रसाधारण गुण चैतन्य देखा जाता है उसका श्रस्तित्व श्रवश्य होता है जैसे चलुरिन्द्रिय। श्राँख सूच्म होने से साचात् नहीं दिखाई देती है लेकिन श्रन्य इन्द्रियों से न होने वाले रूप विज्ञान की उत्पन्न करने की शक्ति से उसका श्रनुमान होता है। इसी तरह श्रात्मा का भी भूतों में न पाये जाने वाले चेतन्य गुण को देखकर श्रनुमान किया जाता है।

श्रात्मा है क्योंकि समस्त इन्द्रियों के द्वारा जाने हुए श्रर्थों का संक जनात्मक (जोड़रूप) ज्ञान देखा जाता है। जैसे पाँच खिड़कियों के द्वारा जाने हुए अथी का मिलाने वाला-जिनदत्ता। "मैंने शब्द, रूप, गन्ध, रस और स्परी को जाना" यह राकलनात्मक ज्ञान सब विषय को जानने वाले एक श्रात्मा को माने विना नहीं हो सकता है। इन्द्रियों के द्वारा यह ज्ञान नहीं हो सकता है क्योंकि प्रत्येक इन्द्रिय एक एक विषय को ही प्रहण कर सकती है। श्रांख, रूप को ही देख सकती हैं उससे स्पर्श नहीं जाना जा सकता। श्रतः इन्द्रियों के द्वारा सब अर्थी को प्रत्यत्त करने वाला एक आत्मा अवश्य मानना चाहिए। जिस प्रकार पाँच खिड़िकयों वाले मकान में बैठकर पांची खिड़िक्यों के द्वारा दिखाई देने वाले पदार्थों का एक ज्ञाता जिनदत्त है इसी तरह पाँच इन्द्रियाँ रूपी खिड़िकयों वाले शरीर मकान में वैठकर आत्मा भिन्त २ विपयों को जानता है। शंका की जासकती है कि पदार्थों को जानने वाली तो इन्द्रियाँ है श्रवः उन्हें ही जानने वाली समभाना चाहिए। उनसे भिन्न आत्मा को ज्ञाता मानने की क्या आवश्यकता है ? इसका उत्तर यह है कि इन्द्रियाँ स्वयं पदार्थों को यहरा करने वाली नहीं हैं वे तो साधन हैं। जैसे खिड़िक्याँ स्वयं देखती नहीं है परन्तु उनके द्वारा देखा जाता है इसी तरह इन्द्रियाँ स्वयं ज्ञाता नहीं हैं परन्तु ज्ञान में साधन मात्र है। इन्द्रिय के नष्ट हो जाने पर भी पूर्व दृष्ट पढाई का समरण होता है: यह स्मरण आत्मा की ज्ञाता माने विना कैसे हो सकता है ? जो मनुष्य पदार्थ को देखता है वही दूसरे समय में इस पदार्थ का स्मरण कर सकता है। दूसरा नहीं । देवदत्त के देखे हुए पदार्थ का यज्ञदत्त रमर्गा नहीं कर सकता। यदि नेत्र के द्वारा पदार्थ को देखने वाला आत्मा नेत्र से भिन्न नहीं है तो नेत्र के नष्ट होने पर पहले देखे हुए पदार्थ का स्मरण कैसे हो सकता है ? इससे स्पष्ट होता है कि इन्द्रियों के द्वारा वस्तु को साचात्कार करने वाला आत्मा अवश्य विद्यमान है।

उपमान, श्रागम, श्रथीपत्ति श्रादि प्रमाणों से भी श्रात्मा की सिद्धी होती है। यह विपय बहुत विस्तृत है। संचेप में इतना ही सममना चाहिए कि चैतन्य श्रात्मा का धर्म है। इस चैतन्य धर्म के कारण श्रात्मा का श्रस्तित्व सिद्ध होता है। श्रतः चार्वाकों का श्रानात्मवाद-जड़वाद-युक्तिशून्य है।

चैतन्य जड़ पदार्थ का गुए नहीं है, इस विषय में वौद्धदर्शन जैन-

दर्शन से सहमत है। परन्तु ऐसा होते हुए भी वह आत्मा रूप सन् पदार्थ का आस्तत्व नहीं मानता है। वह पर्यायवादी दर्शन है। वौद्ध दर्शन का पूर्वोत्तर पर्यायों को वह स्वीकार करता है परन्तु उन विज्ञान-प्रवाह पूर्वोत्तर पर्यायों में अनुगत रूप से रहने वाले द्रव्य को वह नहीं स्वीकार करता है। स्थूल दृष्टान्त के रूप में यह कहा जा सकता है कि वौद्ध दर्शन मुक्ताह।र के मोतियों को ही स्वीकार करता है उन मुक्ताओं में अनुगत रूप से रहे हुए सूत्र (डोरे) को नहीं मानता है। वह विज्ञान-प्रवाह को स्वीकार करता है परन्तु इस विज्ञान-प्रवाह में अनुगत रूप से रहने वाले किसी आत्म द्रव्य को स्वीकार नहीं करता है। "पूर्वज्ञान च्रण, उत्तरज्ञान च्रण का कार्य है। इस तरह ज्ञान प्रवाह में कार्य-कारण। भाव रहता है। यह परस्पर भित्र च्रिणिक विज्ञान-समूह ही सन् है। इसके अतिरिक्त आत्मा या जीव जैसी

वौद्ध दर्शन में वस्तुमात्र च्रणमात्र स्थायी है। अपने उत्पत्ति च्रण के दूसरे सी च्रण में वह निरन्त्रय नष्ट हो जाती है। इस च्रणबाद के कारण पूर्वीत्तर च्रण में टिके रहने वाले आत्मा द्रव्य को वौद्ध दर्शन ने अस्वीकृत कर दिया। परन्तु वास्तविक विचारणा करते हुए यह च्रणबाद टिके नहीं सकता है। यदि वस्तु एक च्रण ठहर कर दूसरे ही च्रण सर्वथा नष्ट हो जाती है तो "यह वही है" "में वही हूँ" इत्यादि अनुसन्धानात्मक ज्ञान नहीं होना चाहिये यह प्रतीति अवश्य होती है इसलिए च्रणवाद युक्ति युक्त नहीं है।

कोई वस्त नहीं है" यह वौद्ध दर्शन का मन्तव्य है।

वोद्ध सम्मत विज्ञान-प्रवाह का पूर्वविज्ञान और उत्तरविज्ञान सर्वथा भिन्न माना जाता है यदि इन दो भिन्न विज्ञानों को जोड़ने वाला कोई एक सन् पदार्थ न हो तो ज्ञाणिक विज्ञान समह में कम, ज्यवस्था और शृंखला केसे घटित हो सकती है ? ऐसी शृंखला न हो तो स्पृति और प्रत्यभिज्ञान (यह वही है इस प्रकार का जोड़ रूप ज्ञान ) कैसे हो सकते हैं ? सर्वथा भिन्न ज्ञान समृह नमें से एक के अनुभव की स्पृति दूसरे को कैसे हो सकती है ? तविज्ञात्म वको माने विना इस प्रकार का स्मरण कभी सम्भव नहीं है।

श्रातुगत रूप से रहने वाले श्रात्मद्रव्य को न मानकर यदि केवल विज्ञान-प्रवाह ही स्वीकार किया जाता है तो धर्म-श्रथम, पुरुय-पाप, स्वर्ग-तरक

**深水水水水水水水水水(+e)水水水水水水水水水水水**岩

श्रादि की न्यवस्था घटित नहीं हो सकती है। क्योंकि वह विज्ञान चएए अथमें समय में तो अपनी उत्पत्ति में सग्न रहता है, उस समय दूसरी क्रिया कर ही नहीं सकता और दूसरे चएए में तो वह नष्ट ही हो जाता है तो क्रियाओं का श्रवकाश ही कहाँ रहा ? यदि क्रिया कर भी ले तो उसका फल-कैसे हो सकेगा ? प्रथम चएए में तो वह क्रिया कर रहा है उसका फल तो अवान्तर चएए में होना सम्भव है; दूसरे चएए में तो वह क्रिया कर वह जाता है तो उसका फल कीन भोगेगा ? यदि यह कहा जाय कि नष्ट होने वाला विज्ञान अपने समान दूसरे विज्ञान को पैदा करके नष्ट होता है तो क्रत-प्रएाश और श्रक्तकर्म भोग का दोष होता है। जिस विज्ञान ने शुभाग्रुभ कर्म किया है वह तो उसका फल भोगे विना ही नष्ट होगया और जिस विज्ञान को फल भोगना पड़ा उसने वह कार्य किया ही नहीं। तात्पर्य यह है कि चिएकवाद में या विज्ञान-प्रवाह वाद में शुभाग्रुभ कियाओं की संघटना भी नहीं हो सकती है। इसके विना कर्म व्यवस्था और लोक व्यवस्था भी नहीं वन सकती है। श्रतः यह विज्ञान-प्रवाह वाद असंगत है। श्रतः इस विज्ञान-प्रवाह में श्रमुगत रहने वाले श्रात्मद्रव्य की सत्ता स्वीकार करनी चाहिए।

श्रनात्मवादियों की मीमांसा कर चुकने श्रोर श्रात्मा की सिद्धि हो जाने के पश्चात् श्रव श्रात्म-स्वरूप का निरुपण करना समुचित है श्रवः सर्वप्रथम जैन दर्शन सम्मत श्रात्म स्वरूप का उल्लेख किया श्रात्म-स्वरूप जाता है:—

> जीवो उव श्रोगमश्रो, श्रमुत्तो, कत्ता, सदेह परिमाणो। भोत्ता संसारत्थो सिद्धो सो विस्ससोड्डगई।।

श्रर्थात् जीव उपयोग वाला श्रीर श्रमूर्त्त है। संसारस्य श्रात्मा कर्ता, स्वदेह परिमाण, श्रीर भोक्ता, है। (कर्म रहित होने पर) स्वाभाविक अर्घ्वगति वाला जीव सिद्ध हो जाता है

इसको वादिदेवसूरि ने इन शब्दों में करा है:-चैतन्यखरूपः, परिशामी, कर्ता, साचाद्मोक्ता, स्वदेह परिमाशः, प्रति चेत्रे विभिन्नः पीद् गालि काद्यवांश्रायम्। यह जैनदर्शन सम्मन आत्मा का लक्त्रश है। इन्हीं लक्त्रशों पर तुलनात्मक दृष्टि से विचार करना है ्रात्मा उपयोगमय अर्थात् ज्ञानमय है। ज्ञान श्रात्मा का असा-धारण धर्म है। आत्मा ज्ञान का पिएड है। ज्ञान और आत्मा में धर्म और धर्मी का-गुण अथर्वा गुणी का-तादात्म्य सम्बन्ध है। उपयोग मय आचारांग सूत्र में कहा गया है कि:—

## जे जाया से विन्नाया, जे विन्नाया से त्राया

जो आत्मा है वही जानने वाला विज्ञाता है और जो विज्ञाता है वही आत्मा है। यह सूत्र आत्मा और ज्ञान का अभेद वताता है। यह अभेद गुण और गुणी की अभेद विवज्ञा से है। आत्मा गुणी है और ज्ञान उसका असाधारण गुण है। गुण और गुणी में अभेद होता है।

कोई यह शंका कर सकता है कि यदि ज्ञान और आत्मा अभिन्न है तो एक ही वस्तु होना चाहिए। ज्ञान और आत्मा की भिन्न प्रतीति नहीं होनी चाहिए। इसका समाधान यह है कि यहाँ अभेद वताया गया है, ऐक्य नहीं। ज्ञान और आत्मा में-धर्म और धर्मों में अभेद है, ऐक्य नहीं है। अतएव यह शंका निमूल है।

आत्मा का लच्चण ज्ञान है। ज्ञान ही उसका असाधारण गुण है आत्मा को छोड़ कर ज्ञान अन्यत्र नहीं रह सकता और आत्मा कभी ज्ञान से सर्वथा रहित नहीं हो सकती। अतएव ज्ञान ही आत्मा का स्वरूप है।

सांख्य छोर वेदान्त दर्शन तो आत्मा को ज्ञानमय मानते हैं परन्तु
नैयायिक (न्याय दर्शन ) छोर वैशेषिक दर्शन ज्ञान को आत्मा का
स्वह्म नहीं मानते। उनके मत से ज्ञान भिन्न वस्तु है
नैयायिक-मान्यता छोर छात्मा भिन्न वस्तु है। न्याय दर्शन के छनुसार
जीव जब मुक्त होता है तब बुद्धि, सुख, दुःख, इच्छा,
द्वेप, प्रयत्न, धर्म, छाध्म छोर संस्कार-इन नो गुणों का आत्यन्तिक विनाश
होता है। यदि वे ज्ञान छोर जीव को अभिन्न माने तो मुक्त दशा में बुद्धि
का नाश होने पर जीव के नाश का भी प्रसंग मा जाय। इस लिए वे जीव
छोर ज्ञान को भिन्न २ मानते हैं।

नेयायिकों स्रोर वैशेषिकों का उक्त कथन युक्ति संगत नहीं है। यदि ज्ञान को स्रात्मा से सर्वथा भिन्न मान लिया जाता है तो ज्ञान से स्रात्मा को

भू जैन गौरव-स्थातियां **भ**ू हो है। जानारव स्थापना स्थापन स्थापन स्थापन स्थापना स्थापन स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्थापना स्य पदार्थ बोध ही नहीं हो सकता है। जैसे जिनचन्द्र किसी वस्तु को जानता है) तो इससे ज्ञानचन्द्र का अज्ञान दूर नहीं होता क्योंकि जिनचन्द्र का ज्ञान, वा स्वय साम प्रम्म का असाम दूर महा हाता प्रभाग । जम प्रम्म का सामा ज्ञानचन्द्र के ज्ञान से सर्वथा सिन्न हैं। मतत्त्व यह है कि जो ज्ञान जिससे सर्वथा भिन्न होता है उससे उसको ज्ञान नहीं हो सकता। यदि ऐसा न माना जाय तो एक ठयक्ति के ज्ञान से सब के अज्ञान की निष्टित्त हो जानी चाहिए। मगर ऐसा नहीं होता। प्रत्येक व्यक्ति अपने ज्ञान के द्वारा ही अपने अज्ञान को नष्ट कर सकता है। दूसरे के ज्ञान से हमें वस्तु का वोध नहीं हो सकता क्योंकि उसका ज्ञान हमारी आत्मा से सर्वथा भिन्न हैं। इसी तरह यदि हमारा ज्ञान हमारी आत्मा से भी सर्वथा भिन्न है तो वह हमें भी कैसे ज्ञान करा सकता है ? इसिलिए यह सानना चाहिए कि ज्ञान आत्मा से सर्वथा भिन्न नहीं है लेकिन आत्मा का ही स्वरूप है। यहाँ न्याय-वैशेषिकाचार्य फहते हैं कि आत्मा और ज्ञान भिन्नभिन्न

तो हैं लेकिन वे समवात्र सम्बन्ध से सम्बद्ध हैं अतस्व जो ज्ञान जिस आतमा में समयाय सम्बन्ध से रहता है वह ज्ञान उसी आतमा को पदार्थ का बोध हरा देगा। दूसरी आत्मा को नहीं। यह क्ष्यन भी समाधान कारक नहीं है। यों कि समवाय सम्बन्ध नित्य सम्बन्ध की कहते हैं अर्थात् जो सम्बन्ध अनादि से हैं वह समवाय कहा जाता है। यह समवाय उनके मत से नित्य और सर्व न्यापक हैं। उनके मत में आत्मा भी सर्व न्यापक है। इससे प्रत्येक आत्मा के साथ ज्ञान का समग्र पक सरीखा होगा। जैसे अत्यक आत्मा के लाभ वाल का लक्ष्माभ लग्नाम प्राचन के लाभ वाल का लक्ष्माभ लग्नाम प्राचन के लाभ का लाभ के लाभ का लाभ के लाभ का लाभ सम्बाय का सम्बन्ध भी सब के साथ है फिर प्रतिनियत ज्ञान का नियासक कौन होगा ? अतएव यही मानना चाहिए कि आत्मा झानम्बरूप ही है। यहाँ शंका होती है कि श्रात्मा श्रोर ज्ञान में कर्न कार्ग भाव सम्बन्ध यहा शका हाता है कि आत्मा आर ज्ञान म फुट कारण माव सम्बन्ध ज्ञान' कारंग मालूम होता है। जिनसें कर कारण भाव सम्बन्ध कोरा भाव सम्बन्ध होता है और शान कारण भाष्यम हाता है। जनग कर करण भाव प्रम्वन्य हाता ह व परस्पर भिन्न होते हैं, जैसे सुशार और हुठार। जैसे सुशार हृप कृतीऔर कुठार हृप करण भिन्नर मालूम होते हैं वेसे ही ज्ञान और आत्मा भी भिन्नर होने चाहिए। इस

का समाधान यह है कि जहाँ कुछ करता भाव होता है वहाँ भिन्नता ही होती हैं। पेता कोई नियम नहीं हैं। एक वस्तु में भी कर करण साव देखा जाता है 

ें जैसे देवदत्त अपने आपको अपनी आत्मा से जानता है इसमें देवदत्त कर्त्ता भी है और करण भी है। "सांप अपने आपको अपने द्वारा लपेटने वाला भी सर्प है, लपेटा जाने वाला भी सर्प है और करण भी सर्प है। इस तरह एक ही पदार्थ में कर्न करण भाव सम्बन्ध हो सकता है। अतएव ज्ञान और आत्मा की अभिन्नता में कोई दोप नहीं है। ज्ञान, आत्मा का स्वरूप है, यह भनीभांति सिद्ध हो जाता है

जैनदर्शन सम्मत आतमा अमूर्त है। उसमें न रूप है, न रस है, न गन्ध है, न स्पर्श है। वह किसी भी आकृतिका नहीं है न वह गोल है, न लम्बा है, न चौड़ा है, न त्रिकोग है, न चौरस है। वह सब अमूर्त प्रकार के आकार से रहित है। आत्मा अमूर्त है अतएव वह इन्द्रियप्राह्म नहीं है। प्रायः सभी आत्मवादी दर्शनों ने आत्मा को अमूर्त माना है। आत्मा के इस अमूर्तित्व गुण के सम्बन्ध में सब दर्शन एक मत हैं।

जैनदर्शन यह सानता है कि प्रत्येक आत्मा अपनी सृष्टि का स्वयं स्रष्टा है। वह अपने सुख दुःख के लिए स्वयं उत्तरदायी है। वह स्वयं अपने शुभाशुभ भाग्य का निर्माता है वह अपने कार्यों के द्वारा ही आत्मा का कर्त व कर्म वन्यन में वँघ कर सुख दुःख का अनुभव करता है और अपने ही पुरुषार्थ के द्वारा कर्म की वेड़ियों को तोड़ कर मुक्त कहा गया है किहो जाता है। इसी लिए कहा गया है कि—

अप्पा कत्ता विकत्ता य दुहाग्। य सुहाग्।य

आत्मा ही सुख-दुख का कत्ती श्रौर विकर्त्ता है।

सांख्य दर्शन के अनुसार पुरुप-श्रात्मा-नित्य, शुद्ध, श्रसंग, निसृह्
अित्र श्रीर श्रकत्ती है। उसके श्रनुसार जगन् के व्यापारों के साथ पुरुप-का कोई सम्बन्ध नहीं है; प्रकृति ही सब कार्य करती है। सांख्यदर्शन का श्रात्मा श्रमूर्त्ता, नित्य श्रीर सर्वव्यापी है इस लिए वह मन्तव्य कर्त्ता नहीं हो सकता है। वह न स्वयं क्रिया करता है श्रीर न कराता है। जिस प्रकार दर्पण प्रतिविध्वित मूर्ति श्रपनी स्थित के लिए प्रयत्न नहीं करती है किन्तु प्रयत्न के बिना ही वह उस दर्पण में स्थित रहती है इसी तरह आत्मा अपनी स्थित के लिए प्रयत्न किये विना ही स्थित रहता है। इसलिए आत्मा अकर्ता है। वास्तविक दृष्टि से आत्मा भोक्ता भी नहीं है परन्तु जपा-स्फटिक न्याय के अनुसार वह भोक्ता कहा जाता है। जैसे स्फटिकमिण के पास लाल फूल रख देने से वह मिण भी लाल प्रतीत होती है, वस्तुतः वह लाल नहीं अपितु शुक्ल है। इसी तरह बुद्धि उभय मुख दर्पणाकार है जिससे सुख-दुःख बुद्धि में संक्रांत होते हैं और उनका प्रतिविक्व शुद्ध स्वभाव वाले पुरुष पर पड़ता है। इस कारण पुरुष में वास्तविक भोग न होने पर भी वह उपचार से भोक्ता माना जाता है। यह सांख्य मत का अकर्त त्ववाद है। सांख्यमत में आत्मा का स्वरूप इस प्रकार है—"अकर्ता निर्गुणो भोक्ता आत्मा सांख्यनिदर्शने"।

सांख्यदर्शन की उक्त मान्यता जैन-न्याय त्रादि दर्शनों को मान्य नहीं है। जैनाचार्य स्पष्ट कहते हैं कि यदि आत्मा कर्ता और भोक्ता नहीं है तो यह बन्ध-मोत्त व्यवस्था श्रोर धर्माधर्म निरुपण किस लिए है ? श्रातमा यदि अकर्ता है तो "में सुनता हूं" "में देखता हूँ" इत्यादि प्रतीति हुआ करती है, वह नहीं होनीं चाहिए। इस प्रकार की प्रतीति सबको होती है। अतः आत्मा का अकर्तृत्व अनुसव-विरुद्ध है। स्वयं सांख्य दर्शन भी ज्ञान को तो आत्माका-पुरुषका कार्य स्वीकार करता ही है। अपर जो जपा-त्फटिक न्याय के अनुसार ज्यात्मा में भोक्तृत्व स्वीकार किया गया है वह ज्यात्मा को परिणामी माने विना घटित नहीं हो सकता है। जैसे स्फटिक में प्रतिविम्व पड़ता है तो स्फटिक में परिगाम-विकार-होना मानना पड़ता है। इसी तरह यदि सुख-दुख श्रात्मा में प्रतिविम्वित होते हैं तो इससे श्रात्मा में-पुरुष में-कुछ न कुछ परि-शाम विकार मानना पड़ेगा। पुरुष को एकान्त कूटस्थ नित्य मानने पर यह जपा-स्फटिकत्रत् भोक्तृत्व घटित नहीं हो सकता है। आत्मा को जब आंशिक भोक्ता माना जाता है तो उसे कर्ता मानना डा पड़ेगा क्यों कि जो कर्ता न हो, वह भोक्ता कैसे वन सकता है ? अतः आत्मा को कर्ता और भोका मानना चाहिये। ऐसा माने विना लोकन्यवस्था, वन्धमोत्त न्यवस्था और धर्मानुष्टान व्यवस्था नहीं वन सकती है।

जैनदर्शन आत्मा को किस अपेचा से किस २ भाव का कर्चा मानता

है इसका स्पष्टीकरण इस गाथा से हो जाता है:—

पुगाल कम्सादीएां कत्ता ववहारदो दु निच्छयदो।

चेद्गकम्प्रागादा सुद्धनया सुद्धभावागां।। ( द्रव्यसंप्रह )

श्रातमा व्यवहार दृष्टि से पुद्गत-कर्म समूह का कर्ता है. श्रशुद्ध निश्चय नय के अनुसार श्रातमा रागद्धेपादि चेतन (भाव) कर्म का कर्ता है श्रोर शुद्ध निश्चय नय के श्रनुसार वह श्रपने शुद्ध भाव समूह का कर्ता है। यह श्रात्मा का कर्न त्व समम्भना चाहिए।

यह आत्मा का केंद्र त्व समम्मना चाहिए।
जैनदर्शन के अनुसार आत्मा सर्व व्यापकृ नहीं है; वह स्व स्व देह
प्रमाण है। जिस जीव का जितना वड़ा या छोटा शरीर है उसमें ही उसकी
आत्मा रही हुई है। जैसे दीप-ज्योति का संकोच और
स्वदेह परिमाणतत्व विस्तार होता है उसी तरह आत्म-प्रदेशों में भी ऐसी शक्ति
हैं वे देह-प्रमाण संकुचित या विस्तृत हो जाते हैं। अतः
प्रदेशों की अपेना समान होने पर भी कीड़ी की आत्मा इतने छोटे से शरीर
में ही है और हाथी की आत्मा हाथी के शरीर में ही है।

जैनचार्यों ने कई युक्तियों से ज्ञात्मा का स्वदेह परिमाण्ट सिद्ध किया है। वे कहते हैं कि ज्ञात्मा स्वदेह प्रमाण है क्यों कि उसका चैतन्य गुण शरीर ज्यापी ही है। जिसका गुण जहाँ देखा जाता है वह वहीं रहता है ज्ञन्यन्त्र नहीं। जैसे घट के हपादि गुण जहाँ पाये जाते हैं वहीं घट होता है, सर्वत्र नहीं। वैसे ही ज्ञात्मा का चैतन्य गुण शरीर में ही पाया जाता है ज्ञतः ज्ञात्मा को शरीर ज्यापी ही मानना चाहिए; सर्वज्यापी नहीं।

न्याय, वैशेषिक, सांख्य, वेदान्त आदि दर्शन आत्मा को सर्व व्यापक मानते हैं। न्यायाचार्य कहते हैं कि यदि आत्मा व्यापक पदार्थ न हो तो अनन्ति दिश्व ती उपयुक्त परमासुओं के साथ उसका संयोग नहीं हो सकता। और इस संयोग के विना शरीर की उत्पत्ति भी नहीं हो सकती है। उसका उत्तर देते हुए जेनचार्यों ने कहा कि परमासुओं को आकृष्ट करने के लिए आत्मा को व्यापक मानने की कोई आवश्यकता नहीं है। जैसे चुन्यक दूर रहा हुआ ही लोहे को खींच सकता है उसी तरह आत्मा देह प्रमास रहता हुआ भी दूरस्थ पुद्गलों को आकृष्ट कर सकता है। यदि कहा जायिक इस तरह तो तीन लोक के परमासु आत्मा के द्वारा आकृष्ट हो सकते हैं। तो शरीर कितना बढ़ो वन जायगा ? यह दोप तो आत्मा के सर्वव्यापकत्व

में भी समान रूप से है। सकत परमागुओं में व्यापक आत्मा सव परमागुओं को आइष्ट करें तो परिस्थिति वही आ सकती है। यदि अदृष्ट के कारण उपयोगी परमागुओं का आइष्ट होना ही मानते हो तो आत्मा के देह प्रमागुपच में भी अदृष्ट के कारण ऐसा होना कहा जा सकता है।

नैयायिक यह कहते हैं कि यदि आत्मा को देह प्रमाण माना जाय तो आत्मा भी मूर्ता हो जाएगी। यदि आत्मा मूर्त है तो शरीर में उसका प्रवेश कैसे हो सकेगा? क्योंकि एक मूर्त द्रव्य में दूसरे मूर्त द्रव्य का प्रवेश कैसे हो सकता? दूसरी बात यह है कि यदि आत्मा देह प्रमाण है तो बालक शरीर के बाद युवक शरीर के रूप में वह कैसे परिणत हो सकेगी? यदि वह बालक शरीर प्रमाण को छोड़कर युवक शरीर प्रहण करती है तो बह शरीर की तरह अनित्य हो जाएगी। इत्यादि।

इसके उत्तर में जैनदर्शन कहता है कि मूर्त्तत्व का अर्थ यदि देह प्रमाण्य से है तव तो यह हमें मान्य है । हम कथि ब्रित् रूप से ब्रात्मा को सावयव या मूर्त मानते हैं परन्तु मूर्तत्व का अर्थ रूपादिमान हो तो हम यह कहते हैं कि असर्वगत या देह परिमाण होने से कोई मूर्च (रूपी) होना ही चाहिए, यह आवश्यक नहीं है। तुम्हारे मत् में मन असर्वगत् है फिर भी तुम उसे मूर्त नहीं कहते हो । शरीर में जैसे मन का प्रवेश होता है उसी तरह आत्मा के लिए भी समभ लेना चाहिए। भस्मादि मूर्च पदार्थ में जल आदि मूर्त्त पदार्थ का प्रवेश हो जाता है तो अमूर्त्त आतमा का शरीर में प्रवेश कैसे नहीं होसकेगा ? "वाल शरीर छोर युवक शरीर के क्रमशः त्याग छोर धारण करने से आत्मा अनित्य हो जाएगी" यह तुम्हारा कथन हमें मान्यहूँ। हम कथ-ञ्चित् रूप से ज्ञात्मा को ज्ञनित्य भी मानते हैं। प्रत्येक पदार्थ परिणामी है। साँप जैसे कुएडावस्था को छोड़कर सरल अवस्था में आजाने पर भी वह सर्प ही है उसकी पर्याय में अन्तर अवश्य हुआ है: इसो तरह वाल-शरीर को छोड़कर युवक-शरीर घारण करने वाली आतमा वही है पर उसकी पर्याय में परिवर्त्तन अवश्य होता है इस परिवत्त न की अपेत्ता आतमा अनित्य है और द्रव्य की श्रपेत्ता नित्य है। अतः तुम्हारे द्वारा उपस्थित की गई आपत्ति निर्मू त है।

श्रात्मा को सर्वन्यापी मानने से सब श्रात्माश्रों का परस्पर एकीकरण हो जाने से प्रति न्यक्ति को होने वाला सुख-दुःख का प्रथक प्रथक श्रमुख न हो सकेगा। श्रात्मा को सर्वन्यापी मानने पर एक न्यक्ति को सुख का श्रमुभव होने पर सव को सुख का अनुभव होना चाहिए और एक के दुःख से सव को दुःख होना चाहिये। ऐसा होने पर धर्म-अधर्म, पुण्य-पाप, स्वर्ग-नरक बन्ध-मोत्त आदि की संगति नहीं वन सकती है। अतः आत्मा को स्वदेह परिमाण ही मानना चाहिये; सवव्यापक नहीं।

श्रात्मा स्वयं श्रपने कर्मों का भोक्ता है। जो कर्म करता है वही उसका साचात् भोक्ता है। जैन द्र्यन की यह मान्यता है कि श्रात्मा श्रपने किये हुए कर्मों के श्रनुसार स्वयमेव सुख या दुःख का श्रनुभव करता भोका है। कोई दूसरी ईश्वर जैसे शक्ति उसे कर्म का फल देती है, यह जैन दर्शन नहीं मानता है। इस विपय में 'ईश्वर' प्रकरण में विस्तार से कहा जा चुका है

जैनदर्शन के अनुसार आतमा न तो एकान्त नित्य है और न एकान्त श्रनित्य । वह द्रव्य की श्रपेक्षा से नित्य है श्रीर पर्याय की श्रपेक्षा से श्रनित्य है । पर्यायों का परिशामन होते रहने से श्रात्मा को परि-ग्रात्मा का परिणामित्व णामी माना गया है। सांख्यदर्शन, ग्रोर न्याय-वैशेपिक दर्शन चात्मा को कूटस्थ नित्य मानते हैं। जो कभी उत्पन्न न हो, कभी नष्ट न हो और स्थिर रहे अर्थान जिसमें किसी प्रकार का परिवर्तन न्हों वह नित्य है। इस व्याख्या के अनुसार यदि आत्मा को नित्य मान ली जाय तो उसका नवीन शरीर धारण करना और पूर्व शरीर का त्याग करना नहीं वन सकता। इसके विना जन्म-मरण नहीं घटित होता। जन्म-सरण के विना इहलोक परलोक की व्यवस्था नहीं वनती। यदि श्रात्मा कृटस्थ नित्य है कोई परिवर्तन नहीं हो सकता है तो ज्ञान-तप, धर्म श्रादि की क्या उपयोगिता रह जाती है ? ये सब धर्म-कर्म व्यर्थ हो जाते हैं। श्रतः श्रात्मा का कृटस्थ नित्यत्व युक्तिसंगत नहीं प्रतीत होता । इसी तरह त्यात्मा को यदि सर्वथा अनित्य मान लिया जाय तो भी उक्त न्यवस्थाएँ घटित नहीं हो सकती हैं। यह वात बोद्ध विज्ञान-प्रवाह की चर्चा करते हुए पहले स्पप्ट की जा चुकी है। श्रतः श्रात्मा न तो सर्वया नित्य है श्रीर न सर्वया श्रनित्य ही है वह परिएमन शील है। परिवर्तनों के होते हुए भी वह द्रव्य रूप से नित्य है यही श्रात्मा का परिणामित्व है।

जैन दर्शन के अनुसार सकत विश्व में अनन्त आत्माएँ हैं। वह वेदान्त दर्शन की तरह अद्वैतवादी नहीं है। वेदान्त दर्शन का यह अभिप्राय है कि आत्मा एक और अद्वितीय है। उसके मत से प्रति चेत्र भिन्नत्व जो विविध जीव दिखाई देते हैं वे सब एक ही ब्रह्म के परिणाम या विवर्त्त है। ब्रह्म के अतिरिक्त जीवात्माओं की पारमार्थिक सत्ता को वेदान्त दर्शन नहीं मानता।

जैनदर्शन इस आत्माद्वैतवाद को युक्तियुक्त नहीं समभता है। उसका मन्तव्य है कि यदि सब जीव मूल से एक ही होते, स्वतंत्र न होते तो एक जीव के मुख-दुःख से सब जीव सुखीया दुःखी होने चाहिए। एक जीव के वन्धन से सब वँधे हुए और एक जीव के मुक्त होने से सब मुक्त हो जाने चाहिए। परन्तु ऐसा होता हुआ अनुभव में नहीं आता। जीवों की सिन्न २ अवस्थाएँ दृष्टिगोचर होती हैं, अतः सब जीव भिन्न २ हैं। वेदान्त सम्मत आत्माद्वैतवाद का निपेध सांख्यदर्शन ने भी किया है। जैनों की तरह सांख्य दर्शन ने भी जीवों की विविधता को स्वीकार किया है।

एक दृष्टिकोण से इस आत्माह तवाद को जैनदर्शन भी स्वीकार करता है। सूद्रम से सूद्रम पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पतिगत जीवों से लेकर सम्पूर्ण विकास प्राप्त सिद्धात्माओं में सत्ता, चैतन्य और आनन्द आदि कतिपय गुण सामान्य रूप से पाये जाते हैं। इस गुण सामान्य की दृष्टि से यदि सव जीवों की एकता मानी जाती है तो वह यथार्थ है। परन्तु प्रत्येक आत्मा में कोई न कोई विशेषता है यह अस्वीकार नहीं किया जा सकता है। अतः जीवों की पृथक २ सत्ता माननी चाहिए। इसलिए जैनदर्शन ने आत्मा को प्रतिन्त्रिभिन्न कहा है।

आतमा स्वभाव से शुद्ध और ज्योतिर्मय है परन्तु अनादि काल से वह कर्मपुद्गलों से वंधा हुआ होने से संसार में परिश्रमण करता है। शुद्ध निश्चय नय के अनुसार आतमा का स्वरूप सिद्धों आतमा और कर्म के स्वरूप जैजा है। जीवातमा और परमातमा में भेद है वह कर्मकृति ही है। आतमा के साथ किसी ज्ञान-सीमा से अतीत समय में कर्म का संयोग हो गया। यह कर्मसंयोग ही संसार और पुनर्जन्म का

कारण है। कर्म और पुनर्जन्म के सिद्धान्त का विचार स्वतंत्र प्रकरण में किया जाएगा। यहाँ तो इतना ही पर्याप्त है कि ससारी आत्मा कर्मों से संयुक्त है और वह जनम-मरक करता रहता है। कर्म के कारण ही संसार में यह वैपन्य पाया जाता है ऐसे भी दार्शनिक हैं जो यह मानते हैं कि जब तक शरीर है तब तक उसमें आत्मा रहती है और शरीर के नष्ट हो जाने से आत्मा भी नष्ट हम जाती है। परलोक में गमनागमन करने वाली आत्मा को वे नहीं मानते। परन्तु यह मान्यता ठीक नहीं है। संसार का वैपन्य ही पुनर्जन्म और परलोक को सिद्ध कराता है।

तात्पर्य यह है कि जैनदर्शन के अनुसार आतमा चैतन्यस्वभावी, अमूर्त, परिणामी, खदेहपरिमाण, कर्ता, साचाद भोक्ता, संख्या से अनन्त और परलोक में गमनागमन करने वाला है। यह संसारी आत्मा का स्वरूप है। शुद्ध आत्मा तो सिचदान्द्रमय है। वस्तुतः जैन आत्मविज्ञान अनुपम और वैज्ञानिक है।

## कर्म का अविचल सिद्धान्त

कर्म श्रोर दार्शनिकसंसार:-

दार्शनिक संसार में कम का अखण्ड साम्राज्य है। विश्व के समस्त दार्शनिकों और विचारकों ने कम की प्रवल सत्ता को किसी न किसी रूप में अवश्यक स्वीकार किया है। कोई भी विचारक कम की सत्ता का अपलाप नहीं करता है। विविध वातों के सम्बन्ध में सत्तमेद होने पर भी कम की सत्ता के सम्बन्ध में सब दार्शनिक और तत्वचिन्तक एकमत हैं। इससे कम की निरावाध सत्ता प्रमाणित होती है। भारतीय तत्व-विचारकों ने कम के सम्बन्ध में पर्याप्त उहापोह किया है और उसकी विपुल शक्ति का अनुभव पूर्ण प्रतिपादन भी किया है। "कर्मणां गहना गितः" कह कर उन्होंने कर्म की दुर्लंश शिक्त का आभास करा दिया है।

सारे विश्वतंत्र के संचालन में कर्म की छमान्य शक्ति ही कार्य कर रही है। कर्म के कारण ही सूर्य प्रकाशिन है, चन्द्रमा उछोत करता है, हवा प्रवा-हित होती है, वर्षा वरसती है, धान्य उत्पन्न होता है, ग्रुचलता छादि फलते- फूलते हैं और विश्व के समस्त कार्य व्यवस्थित और नियमित होते रहते हैं। संसार के रंगमंच पर देहधारियों को नचानेवाला सृत्रधार, कर्म ही है। इस के आगे किसी का कुछ वश नहीं चलता। इस प्रकार कर्म का अखण्ड शासन सारे विश्व पर चल रहा है। कोई भी प्राणी-जब तक वह कर्म के बन्धनों को तोड़ कर स्वतन्त्र नहीं हो जाता जब तक—कर्म के अविचल नियम से वच नहीं सकता। चाहे वह आकाश में चला जाय, दिशाओं के पार पहुँच जाय, समुद्र में घुस कर बैठ जाय, इच्छा हो वहाँ चला जाय परन्तु उसके कर्म उसे कहीं नहीं छोड़ते वे तो छाया की तरह उसके साथ ही रहने वाले है। इस प्रकार भारतीय तत्ववेत्ताओं ने कर्म की अविचल सत्ता को स्वीकार किया है।

ऐसा होते हुए भी कर्म-सिद्धान्त का जैसा स्पष्ट, सर्वोङ्ग पूर्ण और सुन्दर विवेचन जैनधर्म तथा जैनदर्शन में किया गया है वैसा और किसी भी दर्शन में नहीं किया गया है। मीमांसक दर्शन में इतना ही कहा गया है कि जो वैदिक कर्म कांड करता है उसे स्वर्ग में सुखादि की प्राप्ति होती है। इसके सिवाय कर्म की प्रकृति उसका फल सोग आदि विषयों में उसने कोई स्पष्टीकरण नहीं किया। वेदान्त दर्शन भी ब्रह्मादेत बाद की सिद्धि करने में ही लगा रहा है उसने भी इस विषय में कोई विशिष्ट विवेचन नहीं किया। सांख्य और योग दर्शन के लिए भी यही बात है। वैशेषिक दर्शन में भी कर्म की तात्विक आलोचना नहीं है। ऐसा होते हुए भी जीव अपने कर्मों के कारण ही सुख दुःख आदि भोगते हैं, यह बात सब स्वीकार करते हैं। न्याय दर्शन, वौद्ध दर्शन और जैनदर्शन ने कर्म के विषय में ठीक २ विचार किया हैं। इनमें क्या २ साम्य और वैषम्य है यह दिक सूचन करना यहाँ प्रसंगतः आवश्यक है।

न्याय(र्शन कमें को पुरुषकृत मानता है खोर उसका फल भी होना चाहिए, यह भी स्वीकार करता है परन्तु उसका कहना है कि कई बार पुरुषकृत कर्म निष्फल भी होते देखे जाते हैं इसलिए वह कर्म और उसके फल के बीच में एक नबीन कारण-ईश्वर को स्थान देता है। उसका मन्तव्य है कि "कर्म अपने आप फल नहीं दे सकता है। यह निश्चित है कि फल कर्म के अनुसार ही होता है तदिप उसमें ईश्वर कारण है। जैसे वृत्त बीज के अधीन है तदिप वृत्त की उत्पत्ति में हवा, पानी, प्रकाश की आवश्यकता ♦७६४७६४७६★ जैन-गौरव-सृतियां ★>७६४०६४७६

रहती है, इसी प्रकार कर्न के अनुसार ही फल होता है तद्पि फलोत्पत्ति में ईश्वर कारण है। "इस तरह न्यायदर्शन कर्म का साचाद फलभोग न मानते हुए ईश्वर को कर्मफल नियन्ता मानता है। यह मान्यता वौद्ध और जैनदर्शन के विपरीत है। इन दोनों दर्शनों

का मन्तव्य है कि कर्म-फल के लिए किसी दूसरी शक्ति के नियंत्रण की आवश्यकता नहीं है। कर्म अपना फल अपने आप देता है। ईरबर की इसमें हस्तचेप करने की कोई आवश्यकता नहीं है। यह कहा जा सकता है कि प्राणी बुरे कर्म तो कर लेता है परन्तु वह उसका फल भोगना नहीं चाहता अतः उसे कर्मफल देने वाली कोई दूसरी शक्ति माननी चाहिए। परन्तु यह शंका ठीक नहीं है क्योंकि प्राणी के चाहने या न चाहने से

चाहता अतः उस कमफल दन वाला काइ दूसरा शाक्त मानना चाहए।
परन्तु यह शंका ठीक नहीं है क्योंकि प्राणी के चाहने या न चाहने से
कम अपना फल देते हुए नहीं रक सकते हैं। प्राणी जब तक कम नहीं करता
है वहाँ तक वह स्वतन्त्र है परन्तु जब वह कम कर चुकता है तो वह उस
कृतकर्म के अधीन हो जाता है। अतः उसके न चाहने पर भी कम अपना
फल उस पर प्रकट कर देता है। जैसे एक व्यक्ति गर्म प्रार्थ खाकर धृप
में खड़ा हो जाय और फिर चाहे कि मुमे प्यास न लगे तो उसके चाहने
मात्र से प्यास लगे विना नहीं रह सकती है। वे गर्म प्रार्थ अपना असर बताए
विना नहीं रह सकते इसी तरह कर्म भी अपना फल दिये विना नहीं

रहते। अतः कर्म और कर्मफल के बीच में किसी और शक्ति का हस्तचेप उचित नहीं प्रतीत होता। यह भी शंका की जा सकती है कर्म जड़ हैं इसलिए वे जीव को फल देने में कसे समर्थ हो सकते हैं ? इसका समाधान यह है कि जीव के साथ कर्म जब सम्बद्ध होते हैं तब उनमें कर्म-फल देने की शक्ति उसी तरह प्रकट हो जाती है जैसे नेगेटिव और पोजिटिव तारों के मिश्रण से विजली। अतः कर्म और उसके फल के लिए किसी तीसरी शक्ति की उसी तरह

अतः कर्म और उसके फल के लिए किसी तीसरा शक्ति को उसा तरह आवश्यकता नहीं है जैसे शराव का नशा लाने के लिए शराबी और शराव के अतिरिक्त किसी और व्यक्ति की। अतः जीव स्वयं अपने कर्मी का कर्ता है और स्वयं उसके फल का भोक्ता है यह मान्यता ही जीवत और संगत है। न्यायदर्शन ने जो कर्म-फल के विषय में आपत्ति उपस्थित करते हुए करा कि पुरुपकृत प्रयत्न कभी निष्फल भी जाते हुए देखे जाते हैं— इसका जैनाचार्यों ने सुन्दर सनाधान किया है। उन्होंने कहा कि वर्ग का

इसका जनाचाया न सुन्दर संगाधान किया है। इन्होंने कहा कि दान का फल कभी व्यर्थ नहीं होता है, इसका फल-जल्दी या देर से-कभी न कभी-खबरय प्राप्त होता है। कभी पापात्मा सुखी देखे जाते हैं और धर्मात्मा प्राणि कष्ट का अनुभव करते हुए दृष्टिगोचर होते हैं इसका कारण 'कर्म का फल नहीं मिलना' नहीं है परन्तु यह उनके पृवंकृत शुभाशुभ कर्मों का फल समभना चाहिए। पापात्मा का सुखी देखा जाना उसके पूर्वकृत शुभकर्म का उदय है। वह अभी जो पाप कर रहा है उसका दुष्परिणाम उसे आगे भोगना पड़ेगा ही। इसी तरह जो धर्मात्मा अभी दुःखी देखा जाता है यह उसके पूर्वकृत अशुभ कर्म का परिणाम समभना चाहिए। अभी के किये हुए धर्मानुष्ठान का फल उसे भविष्य में अवश्य प्राप्त होगा। इस प्रकार कर्म और कर्मफल के कार्यकारण भाव में कोई दोष नहीं आता है। इस व्यवस्था के लिए कर्म और कर्मफल के बीच में ईश्वर को डालने की कोई आवश्यकता नहीं है।

"कर्म में स्वयं फत देने की शक्ति है" इस विषय में जैनदर्शन और वौद्धदर्शन एकमत हैं तद्रिप कर्म के स्वरूप के विषय में इनमें महत्वपूर्ण भेद हैं। बौद्धदर्शन के अनुसार कर्म केवल पुरुषकृत-प्रयत्न ही नहीं है अपितु एक विश्व व्यापी नियम है। अर्थात् बौद्ध कर्म को कार्यकारण भाव के रूप में मानते हैं। जविक जैनदर्शन कर्म को स्वतंत्र पुद्गल द्रव्य मानता है। जीव की तरह कर्म भी स्वतंत्र जड़ पदार्थ है। जैनदर्शन के अनुसार कर्म-वर्गणा के पुद्गल सारे लोक में उपर-नीचे, आस पास, इधर-उधर सव जगह-भरे हुए हैं। जीव अपनी विभाव परिणित के द्वारा उन कर्म-पुद्गलों को अपने साथ सम्बन्धित कर लेता है जिनके कारण उसका मूल शुद्ध स्वरूप विकृत हो जाता है। इस प्रकार जैनदर्शन कर्म को जीव विरोधी गुण वाला जड़ द्रव्य मानता है। इस जीव सम्बद्ध कर्म शिक्त के द्वारा सारा विश्व-प्रवाह प्रवाहित होता रहता है। यही संसार का मृत स्रोत है। यही आत्मा और परमात्मा के भेद का कारण है।

जैनदर्शन के अनुसार आत्मा का वास्तविक मौिलक स्वरूप अनन्त ज्ञानमय, अनन्तदर्शनमय, अनन्त सुखमय, अनन्त शक्तिमय और शुद्ध ज्योतिर्मय है। वह स्फटिक मिण की तरह निर्मल और जैनदर्शन और कर्मः – प्रकाशस्वभाव वाली है। परन्तु अनादि काल से वह विभावदशा की प्राप्त हो रही है। दर्शन मोह-अज्ञान के ्रेट्रिकेट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्रेक्ट्र STORY OF ALL MEN ASIMAL MANAGEMENT कारण वह रागद्वेष रूप परिणति करता है। यह रागद्वेष की परिणति ही भाव कर्म है। यह आत्मगत संस्कार विशेष है। भाव कर्म के कारण आत्मा अपने श्रास पास चारों तरक रहे हुए भौतिक प्रमाणुश्रों को श्राहर करता है और उन्हें एक विशेष स्वहूप अर्पित करता है। यह तिशिष्ट अवस्था की त आर जन्ह एक विश्व स्वरूप आपत करता है। यह प्यादाद अपरण का है। प्राप्त कहा जाता है। प्राप्त भौतिक परमाण-पुंख ही द्रव्य कर्म या कार्मण शरीर कहा जाता है। यात नाराक परमायु उड़ा है। प्रच्य करा या काराया रारार पूछा जाता है। आत्मा यह कार्नेण शरीर संसारवर्ती आत्मा के साथ सदा बना रहता है। आत्मा जब एक जन्म से दूसरे जन्म में जाती है तब भी यह सूदम शरीर आत्मा के साथ रहता है और यही स्थूल शरीर की मूमिका बनता है। परलोक या पुनर्जन्म का आधार रूप यही कार्मण-शरीर या कर्मतत्त्व है।

जैनदर्शन तास्विक दृष्टि से सब जीवात्मा हों को समान मानता है फिर जनवरान तारवक टाए स सब नावात्मात्रा का समान मानता है। नार भी संसारवती जीवात्मात्रों में जो भिन्नता ग्रीर विविधता हिट्टगोचर होती है उसका कारण यह कर्म ही है। कर्मों की भिन्नता के कारण जीवात्मात्रों भे नानात्व पाया जाता है। तात्विक हिट से सूहम निगोद के जीवों में भी भ नानात्व पाया जाता ह। तात्वक टाण्ट च ए,५म निगाप में परन्तु उनकी वही ग्रनन्तज्ञान-देशन मय ग्रात्मा शक्तिहर से विद्यमान है परन्तु उनकी ना जगण्यत्याम प्रताम प्रमाण के अवस्ति है। यह आवरण जैसे २ हटता जाता है वैसे २ आत्मा का मृत सहप प्रकट होता रहता है। कमें हुत जाता ह वस र आत्मा का मृह्ण स्परण रूपा होता है। आता है। आवरण के वैविध्य से जीवों की झवस्या में भी वैविध्य पाया जाता है। अपरण के वावण्य ल जावा का अवत्या म ना वावव्य पाया जाता है। इसिलए कोई श्रात्मा पृथ्वी काय में, कोई श्रप्रकाय में कोई श्रात्म, वायु श्रीर वनस्पति काय में, कोई त्रस रूपमें-कोई पशुपत्ती की योनि में कोई मतुष्य की प्रात्मात नाज न, नार अस स्वर्ग योनि में नानाविध दुख-सुख का अनुसव ग्रोनि में, कोई नरक और स्वर्ग योनि में नानाविध दुख-सुख पाल का प्राप्त जो र कर्म करती है उसीके अनुसार उसे भिन्न र योतियाँ करती है। आत्मा जैसे र कर्म करती है उसीके अनुसार उसे भिन्न र योतियाँ में भिन्न २ प्रकार के अच्छे या बुरे अनुभवों का वेदन करना पड़ता है।

यहाँ यह कहा जा सकता है कि आत्मा एक योनि से दूसरी योनि में यहा यह कहा जा सकता हाक आत्मा एक यान स दूसरा यान म यहा यह कही जा सकता हाक आत्मा एक यान स दूसरा यान म चार्ती हुई हिट्गीचर नहीं होती है अतः यह कैसे माना जाय कि आत्मा परलोक में जाती है और उसका पुनर्जन्म होता है ? "जैसे परलोक में जाती है और उसका पुनर्जन्म होता है के नहीं सकता, परलोक में जाती है और उसका के विना टिक नहीं सकता, प्राचीन होवार पर अंकित चित्र होतार के विना टिक नहीं सकता, न वह इसरी हीवार पर जाता है और न वह इसरी

न वह दूसरा दावार पर जाता हुआ न वह दूसरा दीवार से आया है, वह दीवार पर ही उत्पन्न हुआ है और दीवार ही में लीन हो जाता है इसी तरह आत्मा भी शरीर में उत्पन्न होता है और लीन हो जाता है इसी तरह आत्मा

कभी पापातमा सुखी देखे जाते हैं और धर्मात्मा प्राप्ति। कृष्ट का अनुसव करते हुए दृष्टिगोचर होते हैं इसका कारण कर्म का फल न मिलना' नहीं है परन्तु यह उनके पूर्वप्रत श्रुभाशुभ कर्मी का फल समभन चाहिए। पापात्मा का सुखी देखा जाना उसके पूर्वञ्चत शुभकर्म का उद्य हैं। वह अभी जो पाप कर रहा है उसका दुष्परिणाम उसे आगे भोगना पड़ेगा ही। इसी तरह जो धर्मात्मा अभी दुःखी देखा जाता है यह उसके पूर्वकृत अध्यम कर्म का परिशाम सममना चाहिए। अभी के किये हुए धमिलुक्टान का फल उसे भविष्य में श्रावश्य प्राप्त होगा। इस प्रकार कर्म श्रीर कर्मफल के कार्यकारण भाव में कोई दोष नहीं श्राता है। इस व्यवस्था के लिए कर्म और कर्मफल के बीच में ईश्वर की डालने की कोई "कर्म में खयं फल देने की शक्ति है" इस विषय में जैनदर्शन और दर्शन एकमत है तद्पि कर्म के त्रिष्य में इनमें महत्वपूर्ण

दर्शन एकमत हैं तदिप कर्म के सक्तप के विषय में जैनर्शन और हैं। बौद्धदर्शन के अनुसार कर्म के सक्तप के विषय में जैनर्शन और जिन के अनुसार कर्म केवल पुरुषकृत-प्रथन ही नहीं हैं आपित जीव की तरह कर्म भी स्वतंत्र जह पहार्थ हैं। जीवर्शन जीवर्शन कर्म भी स्वतंत्र जह पहार्थ हैं। जैनदर्शन के अनुसार सव जाह-भरे हुए हैं। जीव अपनी विभाव परिएएति के द्वारा जन कर्म- यूक्ता के अपने साथ सम्बन्धित कर लेता है जिनके कारण उसका स्वारा आता कह प्रवार कर केता है जिनके कारण उसका होता है। अति उपने साथ सम्बन्धित कर लेता है जिनके कारण उसका होरा सारा विश्व-प्रवाह प्रवाहित होता (हता है। इस प्रकार जैनदर्शन कर्म को जीव सम्बद्ध कर्म शक्ति के जिनके कारण उसका स्वेत है। यही आता और परमात्मा के भेद का कारण है।

जैनदर्शन के अनुसार आत्मा का वास्तविक मौतिक स्वरूप अनन्त त्राम्य, अनन्त सुखमय, अनन्त शक्तिमय और शुद्ध दर्शन और कर्म:- प्रकाशस्वभाव वाली है। परन्तु अनादि काल से वह विभावदशा को प्राप्त हो रही है। दर्शन मोह-अज्ञान के कारण वह रागद्वेष रूप परिणित करता है। यह रागद्वेष की परिणित ही भाव कर्म है। यह आत्मगत संस्कार विशेष है। भाव कर्म के कारण आस्मा अपने आस पास चारों तरक रहे हुए भौतिक परमाणुओं को आकृष्ट करता है और उन्हें एक विशेष स्वरूप अपित करता है। यह विशिष्ट अवस्था को प्राप्त भौतिक परमाणु-पुञ्ज ही द्रव्य कर्म या कार्मण शरीर कहा जाता है। यह कार्मण शरीर संसारवर्ती आत्मा के साथ सदा बना रहता है। आत्मा जब एक जन्म से दूसरे जन्म में जाती है तब भी यह सूदम शरीर आत्मा के साथ रहता है और यही स्थूल शरीर की भूमिका बनता है। परलोक या पुनर्जन्म का आधार रूप यही कार्मण-शरीर या कर्मतत्त्व है।

जैनदर्शन तात्त्विक दृष्टि से सब नीवात्माओं को समान मानता है फिर भी संसारवर्ती जीवात्माओं में जो भिन्नता और विविधता दृष्टिगोचर होती है उसका कारण यह कर्म ही है। कर्मों की भिन्नता के कारण जीवात्माओं में नानात्व पाया जाता है। तात्विक दृष्टि से सूदम निगोद के जीवों में भी वही अनन्तज्ञान-दर्शन मय आत्मा शक्तिरूप से विद्यमान है परन्तु उनकी शिक्त कर्मों के गाढ आवरण से अवरूद्ध है। यह आवरण जैसे २ हटता जाता है वेसे २ आत्मा का मूल स्वरूप प्रकट होता रहता है। कर्म कृत आवरण के वैविध्य से जीवों की अवस्था में भी वैविध्य पाया जाता है। इसिलए कोई आत्मा पृथ्वी काय में, कोई अपकाय में कोई आ्रान, वायु और वनस्पित काय में, कोई त्रस रूपमें-कोई पशुपत्ती की योनि में कोई मनुष्य की योनि में, कोई नरक और स्वर्ग योनि में नानाविध दुख-सुख का अनुभव करती है। आत्मा जैसे २ कर्म करती है उसीके अनुसार उसे भिन्न २ योनियों में भिन्न २ प्रकार के अच्छे या बुरे अनुभवों का वेदन करना पड़ता है।

यहाँ यह कहा जा सकता है कि आत्मा एक योनि से दूसरी योनि में जाती हुई दृष्टिगोचर नहीं होती है अतः यह कैसे माना जाय कि आत्मा परलोक में जाती है और उसका पुनर्जन्म होता है ? "जैसे पुनर्जन्म दीवार पर अंकित चित्र दीवार के बिना टिक नहीं सकता, न वह दूसरी दीवार पर जाता है और न वह दूसरी दीवार से आया है, वह दीवार पर ही उत्पन्न हुआ है और दीवार ही में जीन हो जाता है इसी तरह आत्मा भी शरीर में उत्पन्न होता है और

भेक्षेद्ध क्षेत्र क्षेत्र निनगौरव समृतियां ★\$

शरीर में ही जीन हो जाता है। न वह कहीं दूसरे जोक से आया है और न कहीं दूसरे लोक में जाता है" यह क्यों न मान लिया जाय ? आत्मा परलोक से आती है और पुनः परलोक में जाती है इसका क्या अमारा है ?

यह शंका करना ठीक नहीं है। आत्मा स्वरूप से अमृत है इसलिए वह दिखाई नहीं देती। यद्यपि कर्मी के कारण वह तैजस कार्मण शरीर युक्त होती है तदपि से शरीर भी अत्यन्त सूदम होने से दिखाई नहीं देते हैं। इसिलिए शरीर में प्रविष्ट होती हुई और निकलती हुई आत्मा दिखाई नहीं देती। दिखाई नहीं देने मात्र से उसका अभाव सिद्ध नहीं किया जा सकता है। पितामह अपितामह आदि दिखाई नहीं देते इससे उनका अभाव था ऐसा तो नहीं कहा जा सकता है। सूच्म शरीर युक्त होते हुए भी आत्मा आता जाता हुँ आ दृष्टिगोचर नहीं होता यदिप निम्न चिन्हों के द्वारा उसका आवागमन सिख होता है:—

(१) प्रत्येक प्राणी को अपने शरीर का बड़ा अनुराग हुआ करता. है। अभी अभी उत्पन्न हुआ लघु कीट भी अपने शरीर की सुरत्ता चाहता है घातक या वाधक कारगों के उपस्थित होते ही वह भागने लगता है। यह उसके श्रीर के प्रति अनुराग को स्चित करता है। जिसे जिस विषय का अनुराग होता है वह उससे चिर परिचित और अभ्यस्त होता है। जन्म लेते ही शरीर के प्रति प्राणिमात्र को अनुराग देखा जाता है वह इस बात को सूचित करता है कि यह प्राणी शरीर-धारण करने का अभ्यस्त हैं। इसने इस जन्म के पहले भी शरीर धारण किये हैं तभी तो शरीर के प्रति इसने इतना श्रवराग है। इससे सिद्ध हो होता है कि प्रांगी ने जन्मान्तर में भी शरीर धारण किये हैं। इससे जन्मान्तर से आना सिद्ध होता है।

(२) त्राज के उत्पन्न हुए वालक में स्तन-पान की इच्छा देखी जाती है। यह इच्छा पहली इच्छा नहीं है क्योंकि जो इच्छा होती है वह अन्य इच्छा पूर्वक होती है जैसे दो तीन वर्ष के बालक की इच्छा । स्तन-पान की इच्छा भी इच्छा है इस लिए वह पहले पहल नहीं हुई किन्तु उसके पूर्व की इच्छा से उत्पन्न हुई है। जिसने जिस पदार्थ का उपयोग न किया हो उसे

उस विषय की इच्छा नहीं हो सकती। उसी दिनका पैदा हुआ बालक माता के स्तन-पान की इच्छा करता है। यदि उसने पहले स्तन-पान न किया होता तो उसे यह अभिलापा नहीं हो सकती। नवीन बालक को स्तन-पान की इच्छा होती है इससे विदित होता है कि उसने पहले भी माता के स्तन का पान किया है। इससे जीव का परलोक से आना सिद्ध होताहै।

उपर दिया हुआ चित्र का दृष्टान्त संगत नहीं है क्योंकि वह वैषम्य युक्त दृष्टान्त है। चित्र अचेतन है अतः वह स्वयं गमनागमन नहीं कर सकता है। जातमा तो सचेतन है वह गमनागमन कर सकता है। जिस प्रकार एक व्यक्ति एक गांव में कुछ दिन रहने पर दूसरे गांव में जाकर रह सकता है इसी तरह आत्मा भी एक शरीर में अमुक काल तक रह कर फिर दूसरे शरीर में आ—जा सकती है।

- (३) विश्व में पाया जाने वाला वेषस्य भी पूर्वजन्म और पुनर्जन्म को सिद्ध करता है। इस जगत में कोई प्रकार परिडत है तो कोई मूर्विशारोमिण। कोई अपार ऐश्वर्य का स्वामी है तो कोई दर-दर का भिखार। कोई राजा है और कोई रक, कोई रूप का मण्डार है तो कोई कुरप, कोई सुन्दर स्वास्थ्य का आनन्द ले रहा है तो कोई रोगों का घर बना हुआ है, कोई ऊँचे २ प्रासादों में विलासमय अठखेलियों में लीन है तो किसी को फूस की भोंपड़ी भी नहीं मिलती। दुनिया का यह वैपन्य क्यों है ? बिना कारण तो कोई कार्य होता नहीं, अतः इसका कारण है पूर्वकृत पुण्य और पाप। संसार में ऐसा भी देखा जाता है कि एक व्यक्ति बहुत धर्मात्मा है तदिप वह दुःखी है और एक पापात्मा पाप करते हुए भी सुखी है। धर्म का फल दुःख और पाप का फल सुख तो कभी हो ही नहीं सकता अतः यह सहज सिद्ध होता है कि धर्मात्मा प्राणी धर्म करते हुए भी पूर्व जन्मकृत पाप के कारण सुखी है। यह भी पूर्वजन्म और पुनर्जन्म का प्रमाण है।
- (४) गर्भस्थ पाणी को सुख-दुःख होना भी पूर्वजन्म को सिद्ध करता है। क्योंकि गर्भ में तो उसने कोई भाषकर्म या पुरस्यकर्म नहीं किया; तो उसके सुख-दुःख का कारण क्या हो सकता है १ माता पिता उसके सुख-दुःख ▶ के कारण नहीं हो सकते क्योंकि माता पिता के कार्यों का फल उसे भोगना

पड़े यह तो हो नहीं सकता। अन्य के कर्म का फल किसी को मिले यहें तो हो नहीं सकता। यदि ऐसा हो तब तो सब व्यवस्था ही छिन्नसिन्न हो जाय। अतः गर्भस्थ प्राणी के सुख-दुःख का कारण उसके पूर्व जनमकृत पुण्य-पाप हैं, यह सिद्ध होता है।

(४) कई २ छोटे बालकों में भी असाधारण प्रतिभा और विलक्षणता पाई जाती है। डाक्टर यंग दो वर्ष की अवस्था में पुस्तक पढ लेते थे। इस प्रकार की कई असाधारण बातें समाचार पत्रों में पनेद को मिलती हैं। यह असाधारणता उनके पूर्व जन्म के संस्कारों का परिणाम है। इन प्रमाणों से आतमा का परलोक में आवागमन सिद्ध होता है।

कर्मवादी समस्त दार्शनिकों ने पुनर्जन्म को स्वीकार किया है। पुनर्जन्म के सिद्धान्त को मान लेने पर कर्म और कर्मफल में कभी व्यभिचार (दोप) नहीं आ सकता है। किये हुए कर्म का फल कभी व्यर्थ नहीं होता है। इस जन्म में नहीं तो अगले जन्म में उसका फल अवश्य भोगना पड़ेगा। इस तरह कर्मवाद यह सिखाता है कि प्राणी स्वयं अपने वर्तमान और भावी का निर्माता है। वर्तमान का निर्माण भूत के आधार पर और भविष्य का निर्माण वर्तमान के आधार पर होता है। तीनों काल की पार-स्परिक संगति कर्मवाद पर अवलिस्वत है।

कर्म और आत्मा के सम्बन्ध के विषय में विचारकवर्ग में नाना प्रकार के प्रश्नों का उठना स्वाभाविक है। कोई यह शंका करता है कि आत्मा तो अमूर्त हैं और कर्म मूर्त हैं, तो अमूर्त कर्म का आत्मा के साथ मूर्त का सम्बन्ध कैसे हो सकता है ? कोई के साथ सम्बन्ध वह प्रश्न करता है कि आत्मा का मूल स्वरूप तो शुद्ध-बुद्ध है तो उसके साथ कर्म का सम्बन्ध क्यों हुआ ? कब हुआ ? और कैसे हुआ ? शुद्ध आत्मा के साथ यदि किसी तरह सम्बन्ध होना मान लिया जाय तब तो मुक्तात्मा के साथ भी कर्म का सम्बन्ध क्यों नहीं होगा ? इस प्रकार के प्रश्नों का जैनाचार्यों ने सुन्दर उत्तर दिया है। उनका कहना है कि जिस प्रकार चैतन्य-शक्ति अमूर्त है और शराब मूर्त है तदिप मूर्त शराब का अमूर्त चैतन्य शक्ति के साथ

सम्बन्ध होता है जिसके कारण शराब पीते ही चैतन्य शक्ति पर आवरण आ जाता है। इसी तरह आत्मा अमूर्त है और कर्म मूर्त हैं, तद्पिं मूर्त कर्मों से अमूर्त आत्म-शक्ति का आवरण हो जाता है। अमूर्त के साथ मूर्त का सम्बन्ध होना अघटित नहीं है

शुद्ध-बुद्ध आत्मा के साथ कर्म पुद्गल का सम्बन्ध क्यों हुआ, कब हुआ और कैसे हुआ ? इस प्रश्न का उत्तर सभी तत्त्वविचारकों ने एक सा ही दिय है। सांख्ययोग दर्शन में प्रकृति-पुरुष का सम्बन्ध, वेदान्त दर्शन में माया और ब्रह्म का सम्बन्ध, न्यायवैशेषिक दर्शन में आत्मा और अविद्या, का सम्बन्ध, कैसे, कब श्रीर क्यों हुत्रा ? इसका उत्तर देते हुए वे सब विचारक यही कहते हैं कि इन दोनों का सम्बन्ध अनादि कालीन है क्योंकि इस सम्बन्ध का आदि चएाज्ञान सीमा के सर्वथा बाहर है। जैनदर्शन का भी यही मन्तव्य है कि आत्मा और कर्न का सम्बन्ध अनादि है। यह नहीं कहा जा सकता है कि अमुक समय में आत्मा के साथ कर्न का सम्बन्ध हुआ। यदि आत्मा और कर्न के सम्बन्ध की कोई आदि मान ली जाती है तो प्रश्न होता है कि उस सम्बन्ध के पहले आत्मा शुद्ध-बुद्ध था तो उसे कर्म क्यों कर लगे ? शुद्ध आत्मा को भी कर्म लग सकते हैं तो मुक्त होने के बाद भी कर्म लग सकते हैं यह मानना पड़ेगा। यह इप्र नहीं है। अतः आत्मा और कर्म का सम्बन्ध अनादि कालीन है। एक बार प्रयत्न पूर्वक कर्मों को आत्मा से सर्वथा अलग कर देने पर पुनः कर्म क्यों नहीं लगते ? इस प्रश्न का स्पष्टीकरण तत्वचिन्तकों ने इस प्रकार किया है कि आत्मा स्वभावतः शुद्ध-पत्तपाती है। शुद्धि के द्वारा आत्मिक गुणों का सम्पूर्ण विकास हो जाने के बाद रागद्वेष-अज्ञान आदि दोष जड़ से उच्छित्र हो जाते हैं अतः वे प्रयत्न पूर्वक शुद्धि प्राप्त आत्मा में स्थान पाने के लिए सर्वथा असमर्थ हो जाते हैं।

कर्म और श्रात्मा का सम्बन्ध अनादि मानलेने पर भी यह शङ्का खड़ी होती है कि जो वस्तु श्रनादि है उसका अन्त कैसे हो सकता है ? श्रात्मा श्रीर कर्म का सम्बन्ध यदि अनादि है तो उसका अन्त नहीं हो सकता है श्रीर कर्मों का श्रन्त हुए बिना मोच्च नहीं हो सकता है। श्रात्मा श्रीर कर्म का अनादि सम्बन्ध मानने पर यह बाधा क्यों नहीं उपस्थित होगी ?

ः र्रें र्रें र्रें र्रें र्यं नगीरव-स्थितयां ★३००० इसका समाधान करते हुए तत्विचारकों ने कहा कि जो अनादि है वह अनन्त ही है ऐसा कोई नियम नहीं है। खान में स्वर्ण और मिट्टी का संयोग अनादि कालीन है तदिप अतिन आदि के प्रयोग से उसका अन्त होता है। अतः अनादि होते हुए भी कोई वस्तु सान्त हो सकती है। कर्म और आत्मा का सम्बन्ध इसी प्रकार का है। वह अनादि होते हुए भी कम श्रार श्रात्मा का सम्बन्ध इसा प्रकार का है। वह श्रनाद होते हुए भा श्रतः श्रात्मा श्रीर कर्म का सम्बन्ध श्रानादि सन्त है। श्रीक्त हो सकती है। श्रनादि श्रनन्त हो सकता है। कर्म सम्बन्ध श्रनादि सान्त है। श्रवाह की श्रवता बीसना की उत्पत्त जीवन में होती रहती है। श्रतः श्रात्मा श्रीर कर्म का सम्बन्ध श्रनादि सान्त, सादि सान्त श्रीर श्रनादि श्रात्मा श्रीर कर्म का विवत्ताश्रों की श्रपेत्ता से) कहा जा सकता है। सामान्य हुए से यह विवतात्रों की अपेता से) कहा जा सकता है। सामान्य रूप से यह सम्बन्ध अनादिसान्त माना जाता है। जैनदर्शन में कर्म की आठ मूल प्रकृतियाँ मानी गई हैं, वे इस प्रकार हैं:- (१) ज्ञानावरणीय कर्म (२) व्हानावरणीय कर्म (३) वेदनीय कर्म प्रमीं की मल प्रकृतियाँ (७) मोहनीय कर्म (४) आयुज्यकर्म (६) नाम कर्म यह कर्म आतमा के विशुद्ध ज्ञान का आवरण करता है। जिस गर सूर्य मेघों से आच्छन्न हो जाता है इसी प्रकार आत्मा का ज्ञान-भान ज्ञानावरगीय कर्म रूपी मेघों से आच्छन्न होता है। हानावरणीय कर्म:- मेघ-पटल जितने धने होते हैं उतना ही सूर्य का प्रकाश सन्द होता है और सेव-पटल जितने हल्के होते हैं उतना ही श्रिधिक सूर्य का प्रकाश होता है। जीवों में पाया जाने वाला हान का तारतस्य हस कर्म के त्रयोपराम की विविधता के कारगा है। जन यह कर्म सर्वथा दूर हो जाता है तब आत्मा का पूर्ण ज्ञाल स्वभाव प्रकट ही जाता है, वह सर्वज्ञ सर्वद्शी कह्लाता है। चाहे जितने धने मेघों का

अवरण होने पर भी सूर्य का प्रकाश इतना तो प्रकट ही रहता है कि ज़िससे रात्रि और दिन का भेद किया जा सके। इसी तरह ज्ञानावरणीय कमी का EXILITIES (285): (285): BENEVENDAN ADAMANA

बिलतम आवरण होने पर भी जीव में न्यूनतम ज्ञान तो अवश्य रहता है। यदि ऐसा न हो तो जीव-अजीव में कोई भेद न रहे। सूच्मतम चैतन्य निगोद के जीवों में पाया जाता है। यह ज्ञानावरणीय कर्म आत्मा के ज्ञान गुण का घात करने से घाति कर्म कहा जाता है।

यह त्रात्मा के स्वाभाविक दर्शन गुगा को आच्छादित करता है। जैसे द्वारपाल दर्शक को राजा के दर्शन करने से रोकता है इसी तरह यह कर्म भी आत्मा को दर्शन से विश्वित करता है। यह भी दर्शनावरणीय कर्मः – घाति कर्म कहा जाता है।

यह कर्म आत्मा के अव्यावाध सुख स्वरूप को आच्छादित कर देता है। इसके प्रभाव से आत्मा बाह्य-सांसारिक सुख या दुःख का अनुभव करता है। यह कर्म दो तरह का है-सातावेदनीय और वेदनीय कर्म:— असातावेदनीय। जिस कर्म के कारण जीव दुःख का अनुभव करता है वह असातावेदनीय है और जिसके कारण जीव को वाह्य- सांसारिक साता की प्राप्ति हो वह सातावेदनीय है इसके स्वरूप को समभाने के लिए शहद से भरी हुई तलवार को चाटने का दृष्टान्त दिया गया है। जैसे शहद लिपटी तलवार को जीभ से चाटने से चिणक मुख-मिठास का अनुभव होता है परन्तु जिव्हा के कट जाने से बहुत काल तक दुःख उठाना पड़ता है। वैसे ही सांसारिक सुखोपभोग चिणक साता देने वाले हैं इनका परिणाम अन्ततः बड़ा दारण है। यह अघाति कर्म कहा जाता है।

यह सब कमों का राजा है। यह अपनी शिक्त के कारण आत्मा को ऐसा बेमान बना देता है जिससे वह अपने मूल स्वरूप को भूल कर पर स्वरूप को अपना सममने लगता है। जैसे शराबी शराब मोहनीय कर्म:— पीने से बेमान हो जाता है इसी तरह इस कर्म के कारण आत्मा अपनी सुध-बुध भूल बैठता है। यह आत्मा की शुद्ध श्रद्धा-शिक्त को विकृत कर देता है। इसके कारण उसकी सब प्रवृत्तियाँ विपरीत हो जाती हैं। इस कर्म के दो रूप हैं:— दर्शनमोह और चारित्र मोह। दर्शनमोह के कारण शुद्ध-श्रद्धा नहीं हो संकती और चारित्रमोह के

कारण आत्मा अपने शुद्ध खरूप में प्रतिष्ठित नहीं हो सकता। जब आत्मक अपने प्रवल पुरुषार्थ से इस कर्म को, इस मोहराज को परास्त कर देता है तो शेष कर्म हारे हुए राजा की सेना की तरह भाग जाते हैं। इसे दूर करने का प्रयत्न करना ही प्रथम पुरुषार्थ है। यह आत्मा के मूल गुगा का घात करने से घाति कर्म कहा जाता है।

त्रायुष्यकर्मः जैसे केदी वेड़ी में जकड़ा रहता है इसी तरह इस कर्म के प्रभाव से जीवात्मा शरीर रूपी वेड़ी में बँधा रहता है। यह अधातिकर्म है।

नामकर्मः — जैसे चित्रकार नाना प्रकार के चित्र बनाता है इसी तरह इस कर्म के प्रभाव से जीव नाना प्रकार के शशाशुभ रूप धारण करता है। शरीर, इन्द्रिय, गति आदि की प्राप्ति का कारण यह कर्म है। यह अधाति कर्म कहा जाताहै।

गोत्रकर्मः—जैसे कुम्भकार कभी छोटा घड़ा बनाता है कभी बड़ा घड़ा बनाता है इस तरह इस कर्म के प्रभाव से जीव कभी उच्च कहलाता है और कभी नीच कहलाता है। यह भी अघाति कर्म है।

अन्तराय कर्मः —यह आत्मा के अनन्त बल-बीर्य को अवरुद्ध करता है। आत्मा में अनन्त सामर्थ्य है परन्तु इस कर्म के कारण वह प्रकट नहीं होने पाता। जैसे २ इसका चयोपशम होता है जैसे २ जीव सामर्थ्य प्राप्त करता है। जैसे राजा किसी याचक पर प्रसन्न होकर कुछ देना चाहता है परन्तु भण्डारी उसे देने नहीं देता। उसी तरह आत्मा कुछ करना चाहता है परन्तु यह कर्म उसमें विध्न उपस्थित करता है यह आत्मा के मूल गुण का घात करने से घाति कर्म कहलाता है।

इस प्रकार जैनदर्शन उक्त आठ भूल कर्मप्रकृतियाँ मानता है। इनके अवान्तर भेद-प्रभेद, इनकी स्थिति। इनका उदय-उदीरणा-बंध श्रीर सत्ता, इनका संक्रमण, स्थितिचात, रस्पात, उद्दर्शन-श्रपवर्त्तन श्रादि २ वातों का जैनदर्शन ने खूब स्पष्टता के साथ वण्णन किया है। जैनसाहित्य में कर्मविषयक विवेचन ने पर्याप्त स्थान ले रक्ता है। कर्म के सम्बन्ध में जितनी स्पष्टता

जैनदर्शन ने की है वह और किसी ने नहीं की। जैनसाहित्य कर्म विवेचन से भरा हुआ है। अतः जैनों का कर्म सिद्धान्त प्रतिपादन अनुपम है। यह जैनदर्शन की एक महती विशेषता है।

कारण के बिना कार्य नहीं होता, यह सर्व-सम्मत सिद्धान्त है। अतः कर्मबन्ध का कारण क्या है, प्रश्न स्वाभाविक रूप से उठता है। जैनाचार्यों ने कर्मबन्ध का मुख्य कारण आत्मा की विभाव परिणित को बताया कर्म वन्ध के कारण है। आत्मा मोह-अज्ञान-के कारण राग होप के चकर में पड़ और मुक्ति के उपाय जाता है जिससे वह द्रव्य कर्म परमाणुओं को अपनी और आकृष्ट कर लेता है। राग और होप ही कर्म बन्ध के मुख्य कारण हैं। कहा भी है-"रागों य दोसों दुवि कम्म बीयं"। संसार वृत्त के लिए राग और हेप ही कर्म के बीज है। इसी को विशेष स्पष्टता के साथ कहते हुए कर्मबन्ध के पांच कारण भी बताये गये हैं-१ मिथ्यात्व (अशुद्धश्रद्धा) २ अबिरित (त्याग न करना) ३ प्रमाद (असावधानता) ४ कथाय (क्रोध, मान, माया, लोभ) और ४ अशुभ योम (अशुभ प्रवृत्ति)।

जैनदर्शन में कर्मबन्ध का मुख्य आधार वाह्यकियाओं को नहीं बलिक भावनाओं को माना गया है बाहर से किया यदि पापमय भी दिखाई देती हो तदिप उसमें यदि भाव-विशुद्धि है तो वह चिकने कर्म बन्धन का कारण नहीं होती। इसके विपरीत यदि भावों में मिलनता है तो ऊपर से अच्छी प्रतीत होने वाली किया से भी पाप का ही बन्धन होता है। वाह्य किया पुण्य-पाप की सच्ची कसोटी नहीं है। इसका आधार भावनाओं पर है। अतः "मन एव मनुष्याणां कारणं बन्धमोच्योः" कहा गया है। जैनसाहित्य में प्रत्येक कर्म-प्रकृति के बन्ध-कारणों का विस्तार पूर्वक विवेचन किया गया है। यहाँ उनका विस्तार भय से उल्लेख नहीं किया जाता है।

कर्म बन्ध के कारणों का प्रतिपादन करने के साथ ही साथ कर्मों के चक्कर से छुटकारा पाने के उपायों का भी जैनदर्शन ने स्पष्ट रूप से विवेचन किया है। कर्म बन्धनों से छुटकारा पाने के लिए यह आवश्यक है कि नवीन आते हुए कर्मों को रोकने का प्रयत्न किया जाय और पुराने बँधे हुए कर्मों को ज्ञान, ह्यान, हूप आदि के द्वारा दूर किया जाय। नवीन है

कर्मी के आगमन को रोकने का नाम "संवर" है और पुराने कर्मी को नष्ट करने का नाम "निर्जरा" है। संवर और निर्जरा के द्वारा जब आत्मा कर्म के बन्धनों को तोड़ डालता है तब वह मुक्त हो जाता है।

श्रात्मा को वन्धनों में वाँधने वाले मुख्यतया श्रज्ञान, राग श्रीर हें पह निह कारणों ही श्रात्मा की यह वह श्रवस्था है। इन कारणों को दूर कर देने से श्रात्मा मुक्त हो सकता है सम्यदर्शन (सत्यश्रद्धा) श्रीर मोज्ञाभिमुख ज्ञान के द्वारा श्रज्ञान की निवृत्ति हो सकती है श्रीर मध्यस्थ भाव के कारण रागद्वेष को उन्मूलन हो सकता है। सम्यदर्शन, सम्यद्धान श्रीर सम्यक् चारित्र ही मोज्ञ को प्राप्त करने का राजमार्ग है। सबसे पहले यह श्रद्धा होनी चाहिए कि 'मैं इन सांसारिक पदार्थों से भिन्न हूँ। मेरा वास्तविक स्वरूप ज्ञानमय, दर्शनमय, सुखमय श्रीर शिक्तमय है। वे वाह्यपदार्थ मेरे नहीं है श्रीर में इनका नहीं हूँ।" इस प्रकार जब श्रात्मा की वास्तविक प्रतीति होती है तब सम्यदर्शन होता है। सम्यदर्शन पूर्वक मोज्ञाभिमुख जैतन्य प्रवृत्ति ही सम्यव्हान है। शुद्ध-श्रद्धा श्रीर शुद्ध ज्ञान के साथ कल्याण पथ का श्रनुसरण करना सम्यक चारित्र है। शुद्ध-ज्ञान श्रीर शुद्ध क्रियाशों के वलपर यह जीव कर्म के वन्धनों से मुक्त हो सकता है। श्रात्मज्ञान श्रीर मध्यस्थमाव यही मुक्ति के मूल उपाय है। ध्यान, त्रत, नियम, तप श्रादि २ इन्हीं मूल कारणों के पोषक होने से उपादेश हैं।

जो आत्मा जितने अंश में मोह और रागहेष की परिणित को मन्द करता है वह उतना ही आत्मस्वरूप के निकट पहुँचता है। इस तर-तमता के कारण ही प्राणियों की विकसित या अविकसित अवस्थाएँ होती हैं। आध्यात्मिक विकास कम की अवस्था का जैन परम्परा में विशद वर्णन है। वह गुणस्थान के रूप में प्रसिद्ध हैं। इनका स्वतंत्र वर्णन अलग प्रकरण में किया जाएगा। जो आत्मा मोह आर रागहेंप को नष्ट कर डालता है वह गुक्तात्मा हो जाता है। वह ईश्वर हा जाता है। वह अपने मूल स्वरूप में अवस्थित हो जाती है। उसमें और परमात्मा में कोई भद्र नहीं रहने पाता है। कर्मवाद का यह सिद्धान्त यह अर्णा करता है कि 'हे आत्माओं! उठो, पुरुषार्थ करो, अपने प्रमुत्व के दशन करो और कर्म के वन्धनों को तोड़कर

परमात्म भाव को प्रकट करो। तुम म्बच परमात्मा हो। त्रावश्यकता है उस पर अथे हुए त्रावरण को अपने प्रवत पुरुषार्थ से चीर डालने की।" इस प्रकार कर्म का महान् सिद्धान्त पुरुषार्थ का प्रेरणा देने वाला महानंत्र है।

कर्मवाद का सिद्धान्त व्यावहारिक जीवन में शान्ति का संचार करने वाला, वैराग्य के घने अन्धकार में प्रकाश की किरण चमका देने वाला और स्वावलम्बन का पाठ पढ़ाने वाला गुरु भी है। मानव के कर्मवाद की जीवन में ऐसे भी अनेक प्रसंग आते हैं जिनमें उसकी बुद्धि व्यावहारिकता विचलित हुए बिना नहीं रहती। हुए और शोक के प्रसंगों में मानव क्रमशः उन्मत्त और अधीर हो उठता है। ऐसे प्रसंग पर उसकी बुद्धि को समतोल रखने के लिए कर्म के सिद्धान्त की महती उपयोगिता है। मानव जब यह जान लेता है कि मुक्ते प्राप्त होने वाला सुख दुःख मेरे ही शुभाश्म कार्यों का परिमाण है, में ही मेरे शमाशम निर्माण का निर्माता हूँ, इसमें किसी दूसरे का हाथ नहीं हैं तो उसे एक प्रकार की शान्ति का अनुभव होता है। सुख के समय में संयम और दुःख के प्रसंग में आखासन की सीख देने वाला कर्मवाद ही होता है।

जो आत्मा कर्म सिद्धान्त के तत्त्व को हृद्यंगम कर लेता है वह कभी अपने को प्राप्त होने वाले दुःख के लिए किसी दूसरे को नहीं कोसता है। वह दूसरे पर कभी आत्तेप नहीं करता है कि इसके कारण मुक्ते यह हानि उठानी पड़ी या दुःख सहन करना पड़ा। वह अपने दुःख के लिए अपने आपको उत्तरदायी मानता है। ऐसा करने से आत्म निरीचण करने की प्रेरणा मिलती है और दूसरों पर आत्तेप करने की अनुचित प्रवृत्ति से सहज ही मुक्ति मिलती है।

जव जीवात्मा को यह विश्वास हो जाता है कि मेरा उत्थान और पतन मेरे हाथों में ही है तब वह एकदम उत्साह और शौर्य से भर जाता है। निराशा का वातावरण दूर हो जाता है। इस निर्माण करने के लिए कटिवद्ध हो जाता है। इस निर्माण कार्य में आने वाले विद्न वाधाओं के सामने भी वह महान हिमाचल की तरह अडील रह सकता है। कर्मवाद जीवन में नवीन प्राण फूँक देता है। वह जीवन में ऐसा प्रकाश

भर देता है कि वह नवीन रूप में जगमगा उठता है। दुःख श्रीर नैराश्य से मुरभाया हुआ पौधा कर्मवाद से नव जीवन प्राप्त कर लहलहा उठता है। यह है कर्मवाद का व्यावहारिक उपयोग।

कर्मवाद जहाँ एक श्रोर व्यावहारिक शान्ति का मूल है वहाँ वह दूसरी श्रोर श्रात्मा को परमात्मा बनने की प्रेरणा करने वाला अनुपम तत्त्व है।

## — क्ष आध्यात्मिक विकास क्रम क्ष-( गुण्स्थान )

जैनदर्शन का तत्वज्ञान-निरूपण सर्वतोमुखी है। तत्वज्ञान के प्रत्येक श्रंग का तलस्पर्शी विवेचन जैनदर्शन में प्राप्त होता है जहाँ यह बाह्य जगत की समस्याओं पर प्रकाश डालता है वहाँ अन्तर्जगत की गृहतम गृत्थियों को सुलमाने में भी उतना ही अप्रसर प्रतीत होता है। एक और यह व्यवहार का विवेचन करता है और दूसरी और निश्चय की गम्भीर विचारणा भी। एक और यह निवृत्ति का प्रतिपादन करता है वहीं यह प्रवृत्ति का विधान भी करता है एक और यह भौतिक द्रव्यों का वैज्ञानिक निरूपण करता है और दूसरी ओर अध्यातमा के मार्मिक रहस्यों का उद्घाटन भी। इस प्रकार बाह्य जगत और और अन्तर्जगत, निश्चय और व्यवहार, प्रवृत्ति और निवृत्ति, भौतिक श्रोर आध्यात्मक सब प्रकार के तत्त्वों का विशव और विस्तृत विवेचन जैनदर्शन में मिलता है। इस प्रकरण में जैनहिंद से आध्यात्मक विकास कम पर विचार करता है।

जैनदेशीन में आत्मा के सम्बन्ध में पूरा २ विचार किया गया है। आत्मा का शुद्ध स्वरूप क्या है? उसकी विभिन्न अवस्थाओं का हेतु क्या है? उसकी वैभाविक दशा क्यों कर हुई और उसकी स्वाभाविक स्थिति की आप्त करने का मार्ग कौनसा है? आत्मा का पतन और विकास का आधार क्या है? आत्मा का विकास कम किस प्रकार है? आदि आदि विविध प्रश्न प्रत्येक अध्यात्मविद्या के अभ्यासी के मस्तिष्क में स्वाभाविक रूप से उठते हैं। इन सब प्रश्नों का जैनदर्शन ने युक्तियुक्त समाधान किया है।

ॐ<<>ॐ<<>ॐ<<>>ॐ<<>>ॐ<<>>ॐ<</>
☐

जैनदर्शन के अनुसार आत्मा एफटिक के समान निर्मल, सकल पदार्थी का ज्ञाता और परिपूर्ण-म्यानन्त्रमय है । मोह स्रज्ञान के कारण वह ' राग-द्वेष रूप विभाव परिणति करता है। जिसके कारण वह कर्म-वन्धनों से वॅथजाता है। फलस्वरूप उसकी चेतना और अनन्त शक्ति पर घना श्रावरण श्राजाता है। यह श्रावरण जितना घना होता है उतनी ही श्रात्मिक शक्तियाँ मन्द हो जाती हैं और यह आवरण जितना हल्का होता है उतनी ही त्र्यात्मक-शक्तियाँ प्रकट त्र्योर तीत्र रहती हैं। कर्मों का त्र्यावरण जितने २ श्रंश में हटता जाता है उतने २ श्रंश में श्रात्मा का शुद्ध स्वरूप प्रकट होता जाता है श्रीर यह श्रावरण जैसे २ बदता है वैसा २ श्रात्मा का शुद्ध स्वरूप तिरोहित होता जाता है। मोह जानित कर्मी के आवरण की तीवता या मन्दता के कारण आत्मा को विभिन्न अवस्थाओं का अनुभव करना पड़ता है। जब त्रावरणों की तीव्रतम अवस्था होती है तब त्रात्मा निम्नतस अवस्था में रहता है और जब आवरण सर्वथा चीरण हो जाते हैं तब आत्मा अपने शुद्ध चिदानन्द स्वरूप में त्रा जाता है; यह उच्चतम त्रवस्था है। इन दोनों ५ परकाष्टाओं के बीच की संख्यातीत अवस्थाएँ हैं। सब का संद्वेप में वर्गीकरण करके जैनदर्शन ने चवदह सोपान बनाये हैं जिन पर चढ़कर आत्मा अपनी सर्वोच स्थिति पर पहुंच जाता है। श्राध्यामिक विकास के ये चवदह सोपान गुणस्थान के नाम से प्रसिद्ध हैं। जो जिस सोपान पर स्थित है उसके लिए ऊपर का सोपान उच है और नीचेका सोपान नीच है। इस तरह ये चवदह सोपान आत्मा के उत्तरोत्तर विकास के घोतक हैं। गुणस्थान की परिभाषा भी यही की गई है; गुणों—आत्मिक शक्तियों के विकास की क्रमिक अवस्था कहते हैं गुग्रस्थान के चवदह भेद निम्न प्रकार से किये गये हैं:-

(१) मिथ्यात्व गुणस्थान (२) सास्वादन गुणस्थान (३) मिश्र-गुणस्थान (४) अविरत समद्ध गुणस्थान (४) देशविरति गुणस्थान (६) प्रमत्त संयत गुणस्थान (७) अप्रमत्त संयत- गुणस्थान (६) निवृत्ति बादर गुणस्थान (६) अतिवृत्ति बादर गुणस्थान (१०) सूद्धम सम्पराय गुण (११) उपशान्तमोह गुणस्थान (१२) चीणमोह गुणस्थान (१३) सयोगि केवली गुणस्थान और १४ श्रयोगि केवली गुणस्थान। आसा का सर्वोपरी प्रतिद्वन्द्वी मोह है। जब तक मोह की प्रबलता

है तब तक त्रात्मा विकासगामी नहीं हो सकता। मोह के निर्वल होते ही

2

आत्मा विकासोन्मुख होता है। अतः आत्मा के विकास और अविकास निर्वलता के तारतम्य पर ही यह आत्मा का विकास स्थार अविकास

निर्वेतता के तारतम्य पर ही यह श्रात्मा का विकास क्रम अवलाग श्री श्रात्मा को खिरूप च्युत करने वाले मीह की हो प्रकार की शक्तियाँ हैं। अपना खिरूप मूल जाता है, जड़ वस्तुओं को अपना समभ लेता है। इस शिक्त को प्रसा विवेकहीन बन जाता है। इसरी शक्ति आत्मा कि पर भी-तद्गुसार प्रश्चित करने नहीं देती। प्र शिक्त को प्रवलता रहती है तब तक चारित्र मोह कभी निर्वल नह कमशा मन्द होने लगता है। वसर होने लगता है। वसर कमशा मन्द होने लगता है। वसर होने लगता है। वसर कमशा मन्द होने लगता है। वसर होने लगता है। वसर होने लगता है। जब द कमशा मन्द होने लगता है। जब तक चारित्र मोह कभी निर्वल नह कमशा मन्द होने लगता है। जिस खाल्या को जिस खाल्या है। जिस खाल्या को जिस खाल्या हो सकता। जब दर्शनमोह मन्द होने लगता है तो चारित्र मोह कभी निर्वल नह कमशा मन्द होने लगता है।

जिस आतमा को मोह की ये दोनों प्रवल शक्तियाँ हुढ़ रूप से घेरे रहती हैं वह अधः पतित या अविकासत आत्मा प्रथम गुरास्थान का अधि कारी है। मोह की प्रवताता के कारण इस स्थिति में रहे हुए श्रातमाश्रों की आध्यात्मक स्थिति बिल्कुल मिरी हुई होती है। इस स्थिति में रहा हुआ आत्मा भौतिक उत्कर्ष चाहे जितना क्यों न कर ते परन्छ आत्मिक दृष्टि से वह विल्कुल गया बीता रहता है। उसकी प्रवृत्ति विपरीत दशा में होने इधर-उधर भटकता रहता है परन्तु वह अपना इष्ट स्थान प्राप्त नहीं कर सकता है, इसी तरह विवेकहीन आत्मा अपने मूलंखरूप की भूलक पर-पदार्थों में आसक्ति करता है और उन्हें प्राप्त करते के लिए लालायित रहता है परन्तु वह तात्विक सुख से बब्चित रहता है। इस प्रकार विवेकहीन श्रातमा बन्य-श्रष्ट होकर विपरीत दिशा में पुरुषाध करता है। इस भूमिका आतमा लह्य-न्नष्ट हाकर विपरात १९२॥ म उत्पाद करता ह। इस मूमका की खिति भी एकसी नहीं होती। किसी पर मोह का गाहतम, किसी पर जाता है। गाढतर श्रार किसा पर उसस मा कम त्रणाव होता है। मोह की प्रवलतम शक्ति के द्वारा विरे हुए श्रातमा में भी श्रात्मिव शक्ति का न्यूनतम श्रास्तत्व तो रहता ही है। शहि ऐसा न हो ता श्रात्मव

į

का ही अभाव-प्रसंग उपस्थित हो जाय । इस न्यूनतम आहम-गुण की अपेद्या से ही इस भूमिका को भी गुणस्थान में परिगणित किया गया है। यह आत्मा की निम्नतम श्रेणी है।

आतमा स्वभावतः शुद्धि की ओर अप्रसर होने वाली है अतः जानते या अजानते मोह का प्रावल्य कुछ कम होता है तव वह विकास की ओर अप्रसर होता है। जिस प्रकार पार्वात्य नदी का पत्थर आघात-प्रत्याघातों को सहन करता हुआ गोल मोल हो जाता है इसी प्रकार विविध दुःखों का संवेदन करते २ आत्मा में कुछ शुद्धि आ जाती है। उसका वीर्योझास कुछ बढ़ जाता है जिसके कारण वह राग-द्रेष की दुर्भेंद्य प्रन्थि को तोड़ने की वहुत-कुछ योग्यता प्राप्त कर लेता है। इसे शास्त्रीय भाषा में 'यथाप्रवृत्ति करण' कहा जाता है।

यनिथ भेद का कार्य बड़ा ही विषम है। जिस आतमा ने एक बार अपने पुरुवार्थ का विकास कर इस राग-द्वेष की ग्रन्थि का भेदन कर दिया उसका वेड़ा पार हो गया। प्रन्थि का भेदन हो जाने के बाद दर्शनमोह की शिथिल करने में देर नहीं लगती। दर्शनमोह के शिथिल होते ही चारित्रमोह की शिथिलता का र स्ता साफ हो जाता है। प्रन्थि भेद के समय आत्मा की शक्ति और मोह की शक्ति के बीच संयाम होता है कभी आतमा मोह की शक्ति पर विजय पाता है तो कभी मोह आत्मा को धर-दवा लेता हैं। इस तरह कोई २ आत्मा तो मोह से हार खाकर पीछे हट जाते है, कोई २ न पीछे हटते हैं और न विजय ही पाते हैं और कोई मोह को हरा कर इस दुर्भेद्य प्रनिथ का छेदन कर ही डालते हैं। इस प्रनिथमेद कारक ज्ञात्म-शुद्धि को "अपूर्व-करण" कहते हैं। ऐसी विशुद्ध परिणाम वाली अवस्था उस जीव ने पहले कभी नहीं प्राप्त की इसलिए वह 'अपूर्वकरण' के नाम से कही जाती हैं। इसके वाद आत्मा की शक्ति और वढ़ जाती है जिससे वह दर्शन-मोहनीय पर सर्वथा विजय प्राप्त कर लेता है। ऐसे आत्म-परिणाम को "अनिवृत्तिकरण्" कहते हैं। इसका आशय यह है कि ऐसा आत्मार्सम्यक्त्व प्राप्तिकये विना-दर्श नमोह पर विजय प्राप्त किये विना-नहीं रहता । दर्श न मोह को पराजित करते ही प्रथमगु गुस्थान छूट जाता है और आत्मा चतुर्थ गुणस्थान पर पहुँच जाता है।

मिथ्यात्व के दूर होते ही आतमा को सत्यस्वरूप की प्रतीति हो जाती है, उसकी अब तक पर-रूप में स्वरूप की जो भ्रान्ति थी वह दूर हो जाती है, उसे लच्य का ज्ञान हो जाता है और उसकी प्रवृत्ति सत्यमार्ग की श्रोर हो जाती है। उसकी अब तक की परपदार्थाभिभुत्नी बुद्धि आत्माभिमुत्नी हो जाती है। उसका विद्रात्मभाव छूट जाता है और अन्तरात्मभाव प्रकट हो जाता है। यह सत्य प्रतीति, यह विवेक-ज्ञान और यह आत्माभिमुखता ही मोच का मूल द्वार है। उसे प्राप्त करते ही आत्मा को आध्यात्मिक शान्ति का सर्वप्रथम श्रनुभव होता है। यह विकासक्रम की चतुर्थ भूमिका है। बीच में रही हुई दूसरी भूमिका विकास की, उत्क्रान्ति की भूमिका नहीं हैं। इस भूमिका में वेही आत्माएँ आती हैं जो चतुर्थ या आगे की भूमिकाओं से गिरती हैं। सम्यक्त प्राप्त कर लेने के पश्चात भी मोहोद्रेक से आत्मा का पतन होता है। सम्यक्त्व के राजमार्ग से पतित होता हुआ जब तक मिश्यात्व को नहीं प्राप्त कर लेता है तब तक की बीच की अवस्था में जो आत्मशुद्धि रहती है वह दृसरी भूमिका है। प्रथम गुणस्थान की अपेचा इसमें आत्मशुद्धि अवश्य कुछ अधिक होती है इसलिए इसे दूसरा स्थान दिया गया है। प्रथम गुग्स्थान से निकलकर सीधा ही दूसरे गुणस्थान में आया नहीं जाता किन्तु ऊपर से गिरने वाला श्रात्मा ही इस भूमिका में श्राता है।

तीसरी भूमिका में आत्मा की वह दोलायमान अवस्था होती है जिसमें वह न तो तत्त्रज्ञान की निश्चित भूमिका पर होता है और न तत्त्व ज्ञान-शून्य निश्चित भूमिका पर। न तो वह तत्त्वात्त्व का विवेक ही कर सकता है और न एक नतत्त्व को अतत्त्व रूप ही मानता है। जिस प्रकार शक्कर मिला हुआ दही न तो पूर्ण मीठा ही होता है और न खट्टा ही होता है किन्तु खट-मीठा होता है इसी तरह इस भूमिका में न तो तत्त्व का विनिश्चय ही होता है और न पूर्ण रूप से मिथ्या श्रद्धा ही। यह मिश्र गुणस्थान है। कोई विकासोन्मुख आत्मा प्रथम गुणस्थान से निकलकर सीधा तीसरे गुणस्थान से गिरकर इस गुणस्थान को प्राप्त कर सकता है। इस प्रकार यह गुणस्थान उक्कान्ति और अपक्रान्ति करने वाले—दोनों प्रकार के आत्माओं का आश्रय होता है। इस भूमिका में स्थित आत्माओं की विश द्धि में भी तरतमता होती है। सब की आत्म-विश द्धि एक-सी नहीं होती। चतुर्थ भूमिका सन्यन्दि आत्मा की है जिसका वर्णन इन दो

भूमिकात्रों से पहले किया जा चुका है।

चतुर्थभूमिका में आत्मा को निजस्यरूप का भान हो जाता है अतः वह विकासगामी आत्मा पौद्गिलिक सुखों से ऊपर उठकर अपनी वास्तिक स्थित को प्राप्त करने के लिए प्रयत्न करने लगता है दर्शनमोह को शिथिल करने के वाद स्वरूपदर्शन कर लेने पर भी जवतक चारित्रमोह को शिथिल न किया जाय वहाँ तक स्वरूप-श्थित नहीं प्राप्त की जा सकती है। अतः वह आत्मा चारित्र मोह को शिथिल करने का प्रयत्न करता है। जब वह आंशिक रूपमें इस शक्ति को शिथिल कर पाता है तो उसका और भी विकास हो जाता है। वह अंशतः परिणित का त्याग करता है जिसमें उसे विशेष आत्मिक शान्ति प्राप्त होती है। इस भूमिका को देशविरती कहते हैं। यह पाँचवीं भूमिका है।

इस भूमिका में लिये गये श्रल्पविरतित्व से प्राप्त होने वाली श्रात्मिक शान्ति से प्रेरित होकर विकासगामी श्रात्मा सम्पूर्ण विरती को धारण करने के लिए उत्साहित होता है। वह चारित्र मोह को और भी श्रिधिक शिथिल करके पहले की अपेचा अधिक स्वरूप-स्थिरता प्राप्त करने की चेष्टा करता है। वह सर्व विरितिरूप संयम धारण करता है। पौद्गिलिक भावों से सर्वथा आसक्ति हटा कर आत्म-स्वरूप की अभिन्यक्ति करने की दिशा में ही इसके सारे प्रयत्न होते हैं। यह सर्वविरति रूप छठा गुणस्थान है। इस अवस्था में पाँचवे गुएएशान की अपेता स्वरूप की विशेष अभिन्यक्ति होने पर भी प्रमाद जनित बाधाएँ उपस्थित होती हैं। विकास गामी आत्मा अपनी आदिमक शान्ति में प्रमाद-जनित वाधा को भी सहन नहीं कर सकता अतः वह उसे भी दूर करने का प्रयत्न करता है । वह अपने स्वरूप की अभिन्यक्ति के लिए ध्यान-मनन-चिन्तन के सिवाय अन्य सब व्यापारों का त्याग कर देता है। यह 'अप्रमत्तसंयत' नामक सातवीं भूमिका है। एक अोर श्रात्सा प्रमाद को नष्ट करने का प्रयत्न करता है और दूसरी और प्रमाद उसे अपने अधीन करना चाहता है। इस स्थिति में वह आत्मा कभी तो प्रमाद की तन्द्रा में और कभी अप्रमादकी जागृति में आता-जाता रहता है। अर्थात् वह श्रात्मा कभी छठे श्रीर कभी सातवें गुण्स्थान में श्राता-जाता रहता है।

प्रमाद के साथ होने वाले संवर्ष में विकासगामी आत्मा अपना चारित्र-

बल विशेष प्रकाशित करता है तो वह प्रमाद पर विजय पाकर विशेष अप्रम वन जाता है। ऐसी अवस्था में वह ऐसी शक्ति-संचय की तैयारी करता है। जिससे वह रोप रहे हुए मोह को नष्ट कर सके। मोह के साथ होने वा ताड़ाई की तैय्यारी की इस भूमिका को आठवां गुणस्थान कहते हैं। पह कभी न हुई ऐसी आत्म-विशुद्धि इत गुणस्थान में हो जाती है। जिस कारण कोई आत्मा तो मोह के संस्कारों को क्रमशः दवाता हुआ आगे बढ़ जाता है और अन्त में उसे बिल्कुल उपशान्त कर देता है। कोई विशि श्रात्मा ऐसा भी होता है जो मोह की शक्ति को क्रमशः जड़मूल से उखाड़ता हुं श्रागे चला जाता है और श्रन्त में उसे सर्वथा निर्मूल ही कर डालता है इस प्रकार आठवें गुणस्थान से आगे बढने वाले आत्मा दो श्रेणियों विभक्त हो जाते हैं। जो आत्मा मोह को दबाते हुए आगे बढ़ते हैं वे ध्यश श्रे शी वाले कहे जाते हैं और जो मोह को उखाड़ते हुए आगे बढ़ते हैं वे चप श्रेणी वाले कहे जाते हैं। उपशम श्रेणी वाला आत्मा नीवें और दसवेंगु स्थान में मोह को उत्तरोत्तर उपशान्त करता हुआ ग्यारहवें गुरास्थान में जा है। वहां वह दबा हुआ मोह पुनः जागृत होता है और वह आत्मा को अवः नीचे गिरा देता है। ग्यारहवां गुण्स्थान श्रधः पतन का स्थान है। इस गुर स्थान में उपशम श्रेणी वाले आत्मा ही जाते हैं। जो आत्मा आठवें गुणस्थ से आगे मोह के संस्कारों को निमूल करते हुए आगे बढ़ते हैं वे नौवें श्रे दसवें गुणस्थान में मोह के संस्कारों को उत्तरोत्तर निर्मूल करते हुए सीधे बारह गुणस्थान में मोह को सर्वथा निर्मूल कर देते हैं। ज्ञपक श्रेणी वाले आत मोह को क्रमशः चय करते हुए इतना आत्मवल प्रकट कर लेते हैं कि वे उपश श्रेगा वाले आत्मा की तरह मोह से हार नहीं खाते हैं और उसको सर्व चीए। करके बारहवीं भूमिका को प्राप्त कर लेते हैं। इस भूमिका को पाने वार आत्मा फिर कदापि नीचे नहीं गिरता है।

जो श्रात्माएँ ग्यारहवें गुग्रास्थान में मोह से हार खाकर नीचे ि जाती हैं वे चाहें गिरती २ प्रथम भूमिका पर ही क्यों न पहुँच जाएँ पर उनकी यह अधोगित कायम नहीं रहती। वे हारी हुई श्रात्माएँ समय पान दिगुग्ति उत्साह से शक्ति संचय करती हैं श्रीर चपक श्रेग्री के द्वारा में का सर्वथा चय भी कर डालती हैं। ॐॐॐॐ≼★ जैन-गौरव-स्मृतियां ★ॐ०<ॐ०<

बारहवीं भूमिका में मोह का सर्वथा चय होते ही श्रात्मा के दूसरे श्रावरण (घाति कर्म) भी उसी प्रकार तितर-वितर हो जाते हैं जैसे सेनापित के मरते ही दूसरे सैनिक इधर उधर भाग खड़े होते हैं। इस अवस्था में श्रात्मा की सभी मुख्य शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। श्रात्मा श्रपने सिच्चदानन्द स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। यह सर्वज्ञ-सर्वदर्शी हो जाता है। जिस प्रकार पूर्णिमा की निरुष्त रात्रि में चन्द्रमा की सम्पूर्ण कलाय प्रकाशमान होती हैं वैसे इस स्थिति में श्रात्मा की सारी शक्तियाँ प्रस्कृटित हो जाती हैं। श्रात्मा को परमात्मभाव प्राप्त हो जाता है। यह तेरहवीं भूमिका है। इसमें विकास गामी श्रात्मा को पूर्ण श्राध्यात्मिक स्वराज्य प्राप्त हो जाता है।

इस स्थिति में चिरकाल तक रहने के बाद आतमा द्रग्य रज्जु के समान रोष रहे हुए अपाति कर्मों के आवरण को दूर करने के लिए शुक्ल ध्यान के तृतीय भेद सूक्त क्रिया प्रतिपाति का आश्रय लेकर मानसिक, वाचिक और कायिक व्यापारों को सर्वथा रोक देता ह। सूक्त क्रिया का भी सर्वथा उच्छेद कर वह सुमेरु की तरह निष्क्रम्प स्थिति को प्राप्त कर लेता है और देह-मुक्त हो जाता है। यह निर्मुण ब्रह्म स्थिति ही विकास की पराकाष्टा है। यही सर्वाङ्गीण परिपूर्णता है। यही परम पुरुपार्थ की अन्तिम सिद्धि है। इसे पाकर आतमा पूर्ण हो जाता है, इसकृत्य हो जाता है और पूर्णतया स्वरूप लीन हो जाता है। यह विकास की सर्वोच भूमिका है।

आध्यात्मिक विकास क्रम का यह कितना सुन्दर निरूपण है।

उपर्युक्त चौदह भूमिकाओं का भी संचेप में वर्गीकरण करते हुए शास्त्रकारों ने केवल तीन अवस्थाएँ वतलाई हैं-(१) वहिरात्मभाव (२) अन्तरात्मभाव और (३) परमात्मभाव। जब तक आत्मा बाह्य पदार्थों में आनन्द मानता है, जब तक उसे आत्मा के वास्तविक स्वरूप की प्रतीति नहीं होती, जब तक उसकी दृष्टि बाह्य पुद्गलों की ओर रहती हैं तब तक बहिरात्मभाव अवस्था है। इस अवस्था में आत्मा का शुद्ध स्वरूप अत्यन्त आच्छन रहता है।

दूसरी अन्तरात्मभाव अवस्था में आत्मस्वरूप की अमिन्यकि तो नहीं होती किन्तु आत्मा को अपने स्वरूप का भान हो जाता है और

वह उस सत्य स्वरूप को प्राप्त करने के लिए प्रयत्न करता रहता है।

तीसरी अवस्था में आत्मा का वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है। पहला, दूसरा और तीसरा गुणस्थान बहिरात्मदशा का चित्रण है। चौथे से वारहवें तक अन्तरात्मभाव का वर्णन है और तेरहवाँ चौदहवाँ गुणस्थान परमात्मभाव का प्रतिपादक है।

इर आध्यात्मिक विकास क्रम के द्वारा पाठक जन भी आत्म विकास की प्रेरणा प्राप्त करें। इतिशम्।

( चतुर्थ कर्मग्रन्थ की प्रस्तावना के आधार पर )

## - जैन धर्म का वैज्ञानिक द्रव्य-निरूपण -

जैनदर्शन जगत् के दार्शनिक और वैज्ञानिक तत्त्वों का समृद्ध भण्डार है, इस कथन में कोई अतिशयोक्ति नहीं है। इसका तत्त्वज्ञान और द्रव्य निरूपण नितान्त वैज्ञानिक और वुद्धिसंगत है। युगातीत प्राचीन काल में जैन विचारकों नें विश्व के दृष्ट और अदृष्ट पदार्थों के सम्बन्ध में जो निर्णय दिया है वह आज के वैज्ञानिक साधनों से समृद्ध युग की वैज्ञानिक कसौटी पर कसे जाने पर भी सत्य प्रमाणित होता है।

जैनधर्म के अनुसार इस विश्व में दो मूल अविनाशी और नित्य तत्व हैं। उनमें एक जीव है और दूसरा अजीव। अजीव तत्व के अन्तर्गत धर्म, अधर्म, आकाश, पुद्गल और काल-इन पाँच द्रव्यों का अन्तर्भाव होता है। एक जीव द्रव्य और पाँच अजीव द्रव्य—यों ६ द्रव्य कहे जाते हैं जिनकी पारिभाषिक संज्ञा 'षड्द्रव्य' है।

द्रव्य की परिभाषा करते हुए तत्त्वार्थ सूत्र में कहा गया है "गुगापर्याय वत्द्रव्यम्" अर्थात जो गुगा और पर्याय से युक्त होता है वह द्रव्य है। प्रत्येक द्रव्य में परिणाम पैदा करने की शक्ति है। द्रव्य की परिभाषा अर्थात् प्रत्येक द्रव्य परिणामी स्वभाव वाला है। अतः वह मूल स्वरूप में स्थिर रहता हुआ भी विविध रूपों में परिगत होता रहता है। जिस प्रकार स्वर्ण, अपने स्वर्णत्व को कायम रखता

दुं आ भी नाना प्रकार के आभूषणों के रूप में उत्पन्न होता रहता है और नष्ट होता रहता है, हार को तोड़ कर कुएडल बनाये जाने पर हार का नाश और कुएडल का उत्पादन देखा जाता है परन्तु स्वर्ण तो दोनों दशा में कायम रहता है, इसी तरह द्रव्य भी अपने मूल स्वरूप में अवस्थित रहता हुआ भी नाना पर्णयों के रूप में परिणत होता रहता है। यही द्रव्य का परिणामित्व है।

भारतीय और पाश्चात्य दर्शनों में वस्तु के स्वरूप के सम्बन्ध में दो विरोधी मत दिखाई देते हैं। एक पत्त का कथन है कि पदार्थ ही सत्य तत्त्व है, इसके ऊपर जो परिवर्त्तन होते हुए दिखाई देने हैं वह असत् हैं और वह अमणा है, वस्तु के आकार कोई महत्व नहीं है, जैसे घड़ा, सिकोरा आदि मिट्टी के वने हुए पदार्थ में सत्य वस्तु मिट्टी है न कि उनका आकार। आकार कुछ भी हो उसका महत्त्व नहीं है, मूल वस्तु तो मिट्टी है। छान्दोग्य उपनिषत् में आकणि अपने पुत्र श्वेतकेतु को कहता है:—

यथा सौम्येकेन मृत्पिएडेन सर्वं मृएमयं विज्ञातं, स्याद्वाचाऽ इम्भग्ं विकारो वा नामधेयं मृतिकेत्येव सत्यम्"

अर्थात्-हे सोम्य। मिट्टी के एक पिएड़ से मिट्टी के बने हुए सब पदार्थ जान लिये जाते हैं, अलग २ नाम तो मात्र वाणी का विकास है, वस्तुतः मिट्टी सत्य पदार्थ है। उक्त मत वेदान्त, सांख्य आदि कूटस्थ नित्य वादियों का है।

दूसरा पच कहता है कि—वस्तु जो में गुगा दिखाई देता है वहीं सत्य है। इस गुगा के मूल में कोई अचल पदार्थ हो ही नहीं सकता क्योंकि जगत में अचल वस्तु तो कोई है ही नहीं। संसार में सब चिंगिक और नश्वर है। यह मान्यता बौद्धदर्शन की है।

उक्त दोनों विरोधी मान्यताओं के बीच जैनदर्शन कुशल न्यायाधीश की तरह अपना मन्तव्य उपस्थित करता है कि वस्तु का मूल स्वरूप और उसके गुण आकार आदि दोनों ही सत्य हैं। मिट्टी भी सत्य है और उसका घटादि आकार भी सत्य है। स्वर्ण भी सत् है और उसके हार कुएडलादि रूप भी सत् हैं। इन दो बिरोधी प्रतीत होने वाले-परन्तु वस्तुतः अविरोधी -तत्त्वों के सम्मिलन से ही वस्तु का यथार्थ स्वरूप बनता है। अतः जैनदर्शन यह कहता है कि पदार्थ के बाह्य आकार के उत्पन्न और नष्ट होने पर भी-उसका मूज स्वरूप कभी नहीं बदलता है। जैसे अलंकारों में परिवर्त्तन होने पर भी सोना वही बना रहता है इसी तरह पर्यायों के बदलने पर भी द्रव्य वही बना रहता है। यही बात युक्तियुक्त प्रतीत होती है। अतः जैनदर्शन ने द्रव्य का जो स्वरूप बताया है वह तर्क और अनुभव-सिद्ध है।

द्रव्य, परिशामन शील है यह ऊपर बता दिया गया है। द्रव्य में परिसाम पैदा करने की जो शक्ति है उसे गुरा कहते हैं। तथा गुरा जन्य परिणाम को पर्याय कहा जाता है। द्रव्य में अनन्त गुण हैं जो उससे कभी श्रलग नहीं हो सकते। गुण द्रव्य से श्रलग नहीं होते और द्रव्य गुण से रहित कदापि नहीं होता । दोनों परस्पर अविभाज्य हैं। प्रत्येक गुगा की भिन्न २ समयवर्त्ता त्रिकाल स्पर्शी पर्याय अनन्त हैं । द्रव्य और गुण कभी नष्ट नहीं होते और नवीन उत्पन्न भी नहीं होते अतः वह अनादि अनन्त हैं परन्तु पर्याय प्रतिच्रा उत्पन्न होती हैं और नष्ट होती हैं अतः वह अनित्य हैं। उदाहरण के लिए पुद्गल द्रव्य को लीजिए:— उसमें रूप, रस आदि अनन्त गुण हैं और नीला पीला खट्टा-मीठा आदि अनन्त पर्याय हैं। पुद्गल द्रव्य से रूप, रस आदि कभी अलग होने वाले नहीं हैं और रूप, रस आदि भी पुद्गल द्रव्य के विना नहीं पाये जा सकते हैं । पुद्गल द्रव्य में रूप, रस आदि सदा रहते हैं परन्तु नील-पीत आदि उसकी पर्याय प्रतिच्राण बदलती रहती है। इसी तरह जीवद्रव्य में चेतना आदि गुगा, तथा ज्ञान दर्शन रूप विविध उपयोगमय पर्याय हैं। जीवद्रव्य से चेतना गुण कभी श्रलग नह रह सकता है परन्तु उपयोग रूप पर्याय सदा बदलती हैं। इस विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है कि जैनदर्शन की द्रव्य की परिभाषा युक्ति संगत है।

पड्द्रव्यों में से चेतना वाला द्रव्य एक ही-जीव ही-है। शेष पांचों द्रव्य अचेतन जड़ हैं। जीवद्रव्य उपयोग लच्चण वाला, ज्ञाता, कर्ता, भोक्ता, और अमूर्त है। वह स्वदेह परिमाण है। वह अनन्त है।

भीव द्रव्य का स्वरूप वह एक दूसरे से पृथक स्वतंत्र सत्ता वाला है। जो जीव परद्रव्य-कर्म-से मुक्त है वह शुद्ध ज्ञाता है; अशरीरी है, अपरिमित शक्ति वालाहै। जीवद्रव्य की स्वाभाविक उध्व-गित है। इसका विस्तृत वर्णन 'जैन दृष्टि से जीव' नामक प्रकरण में किया जा चुका है। जैनद्र्शन सम्मत जीव का स्वरूप सांख्य दर्शन के पुरुष से, वेदान्त के ब्रह्म से, न्याय-वैशे-षिक द्र्शन के आत्मा से और बौद्धों के विज्ञानप्रवाह से भी भिन्न है। जैन द्र्शन का जीवतत्त्व निरूपण सबसे विल्वण और अनुपम है।

चैतन्य शक्ति की तरतमता के आधार पर जैनधर्म ने जीव के दो

मुख्य भेद माने हैं जो त्रस घ्रौर म्थावर कहलाते हैं। जिनकी चेतना-शक्ति व्यक्त है, जो हलन चलन कर सकते हैं ऐसे जीव त्रस की श्रेगी में हैं। जिनका चैतन्य श्रव्यक्त है ऐसे पृथ्वीकाय, जलकाय, श्रग्निकाय, वायुकाय श्रीर वनस्पति काय के जीव स्थावर कहलाते हैं। पृथ्वी, पानी, श्रान्न, वायु श्रीर वनस्पति में चेतना शक्ति का सद्भाव जैनधर्म के श्रतिरिक्त श्रीर किसी दार्शनिक या धार्मिक परम्परा ने नहीं माना। जैन विचारकों के ऋतिरिक्त दुनिया कें किसी विचारक ने आज की वैज्ञानिक शोध के पहले तक इसका अस्तित्व स्वीकार नहीं किया । परन्तु आधुनिक विज्ञान ने वनस्पति आदि में अव्यक्त चेतना है, यह प्रमाण पुरस्सर सिद्ध कर दिया है। (बाइ-स्रो लॉजी-प्राण विद्या ) त्र्यौर (साइ-को-लॉजी- मानसशास्त्र) सम्बन्धी त्राधुनिक अन्वेषण के मूल बीज जैनदर्शन के एकेन्द्रियजीववाद और चैतन्य-निरुपण में छिपे हुए थे। जैनदर्शन जिन्हें पृथ्वी, पानी, श्राग्न, वायु के एकेन्द्रिय जीव कहता है उन्हें आज के प्रांगी तत्ववेत्ता M crospic Or ani ms कहते हैं। वनस्पति में प्राण हैं वह हर्ष-शोक का अनुभव करती है, पौधे हँसते हैं और रोते भी हैं, इत्यादि विज्ञानाचार्य जगदीशचन्द्र बोस ने ऋपने प्रयोगों के द्वारा प्रत्यज्ञ दिखा दिया है। अतः वनस्पति में जीव हैं इस विषय में अब किसी को सन्देह नहीं रहा । जो बात विज्ञान ने त्राज सिद्ध की है वही बात हजारों वर्ष पहले जैनधर्म कह चुका था।

जैनशास्त्रों में चेतना के तीन रूप वताये हैं:—कर्मफलानुभूति, कार्या-नुभूति श्रौर ज्ञानानुभूति । स्थावर जीव—पृथ्वी, पानी, श्रम्न, बायु श्रौर वनस्पति के जीव—केवल कर्म फल का वेदन करते हैं। त्रस जीव-दो, तीन, चार, पांच इन्द्रिय वाले जीव-अपने कार्य का अनुभव करते हैं। उच प्रकार के मनुष्य आदि जीव ज्ञान के अधिकारी होते हैं। सूच्म निगोद के जीवों से लेकर मनुष्य तक के चैतन्य का क्रमिक विकास जैनधर्म में सुन्दर ढँग से प्रक्षित है।

पश्चात्य देशों में और भारत में भी जो लोग यह मानते थे कि मनुष्यों के अतिरिक्त और सब अचेतन यंत्र के समान हैं जैनधर्म ने हजारों वर्ष पहले इस बात का खण्डन किया था। आज के मानस शास्त्रियों ने हो सूत्र किये हैं (१) मनुष्य से भिन्न निम्न कोटि के प्राणियों में निम्न स्तर का चैतन्य पाया जाता है (२) जीवन और चैतन्य सहभावी है। ये दोनों सूत्र जैनधर्म के जीव विचार में प्रारम्भ से ही विद्यमान हैं।

उक्त विवेचन से यह स्पष्ट सिद्ध हो जाता है कि जैनदर्शन सम्मत जीव-वाद सर्वथा सत्य और वैज्ञानिक है। त्रार्ज के विज्ञान ने जड़पदार्थ सम्बन्धी अन्वेपण विशेष रूप से किये हैं अतः जैन जड़-विज्ञान का थोड़ा सा विचार यहाँ किया जाना प्रासंगिक ही है।

'धर्म' शब्द का अर्थ प्रायः शुभ प्रवृत्ति से लिया जाता है परन्तु यहाँ यह अर्थ विविद्यात नहीं है। जड़द्रव्य में जिस धर्म तत्त्व की गणता है वह एक नवीन ही अर्थ का द्यातक है। जीव और पुद्गल द्रव्य जड़ द्रव्य की गित में जो सहायक होता है वह धर्मद्रव्य है। इस अर्थ धर्मात्तिकाय में 'धर्म' शब्द का प्रयोग जैनदर्शन के अतिरिक्त अन्यत्र कहीं नहीं हुआ है। जैनदर्शन ने गित सहायक तत्त्व को धर्मास्तिकाय कहा है और उसे एक स्वतंत्र द्रव्य माना है। यह धर्म द्रव्य अपूर्त है, लोकाकाशव्यापी है, नित्य है और असंख्येय प्रदेशी है। प्रदेशों का समूह होने से यह 'अस्तिकाय' कहा जाता है अलोक में इसका अस्तित्व नहीं है।

जिस प्रकार जल मझिलयों को तैरने में सहायता देता है इसी तरह धर्मद्रव्य जीव और पुद्गलों को गित करने में सहायक होता है। धर्मद्रव्य गित का उदासीन कारण है; यह गित का प्रेरक नहीं है। किसी भी स्थितिशील पदार्थ को चलाने की शक्ति धर्मद्रव्य में नहीं है परन्तु जो वस्तु गितशील

इस गित सहायक धर्मतत्त्व को जैनदर्शन के अतिरिक्त और किसी दर्शनकार ने द्रव्य के रूप में स्वीकार नहीं किया है। परन्तु इतने मात्र से इसकी अवास्तविकता नहीं मानी जा सकती है। जैनाचार्यों से इस द्रव्य की वास्तविकता प्रमाणित की है। जिस प्रकार सरोवर के अनेक मत्स्यों की युगपद् गित को देखकर उस गित के साधारण निमित्तरूप सरोवर के जल का अस्तित्व प्रतीत होता है इसी तरह जीव और पुद्गलों की युगपद् गित का भी कोई साधारण वाह्यनिमित्त होना चाहिए, यह सहज ही प्रतीत होता है क्योंकि इसके विना गित रूप कार्य संभवित नहीं है। धर्मद्रव्य ही वह सर्व सामान्य वाह्य निमित्त है।

धर्मद्रव्य प्रत्यत्त का विषय नहीं है अतः वह असत् है यह नहीं कहा जा सकता है। अनेक ऐसे पदार्थों की सत्ता माननी पड़ती है जो प्रत्यत्त के विषय न हों। पदार्थ जब गतिशील और स्थितिशील दिखाई देते हैं तो जरुर कोई ऐसा द्रव्य होना चाहिए जो इनकी गति और स्थिति में सहायता करे। इस अनुमान से-युक्ति से-धर्मास्तिकाय के अस्तित्त्व और द्रव्यत्त्य की सिद्धि होती है।

यदि कोई यह शंका करे कि आकाश ही गति और स्थिति का कारण है अतः धर्मद्रव्य को अलग मानने की कोई आवश्यकता नहीं है, यह अयुक्त है क्योंकि आकाश का कार्य तो अवगाह देना-स्थान देना

है। गित में सहायता करना और स्थान देना दो पृथक् २ बातें हैं जो मूल से ही भिन्न होने से दो द्रव्यों के अस्तित्व को प्रकट करती हैं। दूसरी बात यह है कि आकाश द्रव्य तो लोक-अलोक में सर्वत्र है परन्तु गित तो लोका-काश में ही होती है। यदि गित में सहायता देना आकाश का गुण होता तो जीव और पुद्गल अलोकाकाश में भी जा सकते। परन्तु ऐसा होता नहीं है। लोक में ही जीव और पुद्गल की गित होती है अतः आकाश का यह गुण नहीं हो सकता है। इसलिए धर्मद्रव्य की आवश्यकता है।

यदि कोई यह कहे कि अदृष्ट ही गित का कारण है तो यह भी युक्तिरहित है। क्योंकि जीव जो शुभाशुभ कर्म करता है उसके फल के रूप में ही अदृष्ट की कल्पना है। वह पुद्गलों की गित का कारण कैसे हो सकता है ? अतः जीव और पुद्गलों की गित का कोई एक सर्व सामान्य आश्रय होना चाहिए। यह धर्मद्रज्य ही हो सकता है। अतः धर्मास्तिकाय की द्रव्यता प्रमाण से प्रमाणित होती है।

आधुनिक वैज्ञानिकों ने भी गति और स्थिति के सिद्धान्त को स्वीकार किया है। पहले जैनो आदि दार्शनिक धमें (Principle of motion) को स्वीकार नहीं करते थे परन्तु इसके बाद न्यूटन जैसे विद्वानों ने गति तत्व का सिद्धान्त स्थापित किया। वैज्ञानिकों ने ईथर जैसा लोकव्यापी पदार्थ माना है. इसका आधार यही धर्मद्रव्य हो सकता है।

जीव और पुद्गलों की स्थित में जो सहायता करता है वह अधर्म द्रव्य है। यह भी लोकाकाश व्यापी, अमूर्च, असंख्य प्रदेशी और निष्क्रियद्रव्य है। यह द्रव्य स्थितिशील पदार्थों की स्थिति में सहायक अधर्मास्तिकाय होता है किन्तु गतिशील जीव या पदार्थों को स्थित करना इसका कार्य नहीं है। यह स्थिति का उदासीन कारण है। जैसे वृत्त की छाया पियक को विश्राम करने में सहायक होती है इसी तरह अधर्म द्रव्य पदार्थ भार जीव की स्थिति का एक बहिरंग कारण है। सब जीव और पौद्गलिक पदार्थों की स्थिति किसी एक साधारण वाद्य निमित्त की अपेद्या रखती है क्योंकि ये सब जीव और पुद्गल एक साथ स्थितिशील दिखाई देते हैं। जैसे एक कुएडे में अनेक वेरों की युगपत् स्थित देख कर उस सिंशिति के साधारण निमित्त रूप कुएडे का अनुमान होता है। इससे स्थिति सहायक अधन द्रव्य की सत्ता सिद्ध होती है। इस अधर्म तत्त्व को अंग्रेजी (—) में कहते हैं। ग्रीस के हेरेक्लिटस जैसे दार्शनिक इसके अस्तित्व की नहीं मानते थे परन्तु बाद में (—) के नाम से इसकी प्रका-रान्तर से स्वीकार किया गया।

श्राकाश द्रवय का लक्षण जीव और अजीव द्रव्यों को अवगाह—स्थान देना है। जैसे द्रथ शक्कर को स्थान देना है या दीवार खूँटी को श्राअय देनी है इसी तरह आकाश द्रव्य संसार की समस्त श्राकाशास्तिकाय वस्तुओं को आश्रय देने वाला है। आकाश द्रव्य अन्य सव द्रव्यों का आधार रूप है। वैसे तो सव द्रव्य अपने २ स्वरूप में प्रतिष्ठित हैं तद्पि आकाश सबको आश्रय देने वाला है क्योंकि सब की स्थिति आकाश में ही है। यह आकाश द्रव्य अमृत्ते. नित्य, सवव्यापक और अनन्त प्रदेशी है। यही एक ऐसा तत्त्व है जो लोक अलोक में सर्वत्र व्याप्त है। धर्म, अधर्म, पुद्गल, काल और जीवद्रव्य तो लोकाकाश तक ही हैं, अलोक में आकाश के अतिरिक्त और किसी द्रव्य की सत्ता नहीं है। चतुर्वश रज्जु-प्रमाण लोकाकाश है, शेष सब अलोक है। यह महाशुन्य रूप अलोक असीम और अनन्त है। इस अनन्त अलोक में यह लोक तो महासागर के एक बिन्दु के समान है।

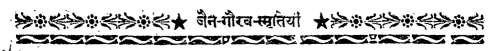
सब भारतीय दार्शनिकों ने तो आकाश द्रव्य की सत्ता को स्वीकार किया है परन्तु पाश्चात्य विचारक केन्ट और हेगल इसे मानसिक व्यापार कह कर उड़ा देते हैं, किन्तु रसेल जैसे आधुनिक दार्शनिकों ने इस आकाश (स्पेस) कं तात्त्विकता स्वीकार की है। आकाश एक सत्य पदार्थ है यह बात आइन्स्टीन ने भी स्वीकार की है। अतः आकाश द्रव्य की तात्त्विकता सनदेहातीत और निश्चित है।

यह रूपी द्रव्य है। इसका आकार माना गया है। इसमें वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श पाया जाता है। पुद्गल में पूर्ण और गलन धर्म है। पूर्ण का अर्थ एक दूसरे से सिम्मिश्रण करना और गलन का पुद्गलास्तिकाय अर्थ विघटन करना है। मिलना और विखरना पुद्गल का स्वभाव है। इष्ण, नील, पीत, लाल और स्वेत ये पॉन वर्ण, सुगन्ध-दुर्गन्ध रूप दो गन्ध, खट्टा, मीठा, तीखा, कपैला और कडुआ ये पांच रस, और शीत, उच्चा, रूत्त, स्निम्ध, गुरु, लघु, मृदु और कठोर ये आठ स्पर्श-इस प्रकार २० गुण पुदगल द्रव्य के है ? जगत के समस्त रूपी पदार्थ पुदगल ही हैं। पुद्गल के दो भेद हैं—अगु और स्कन्ध। अगु, पदार्थी का सबसे सूदम तथा इन्द्रियातीत खंश है। उसकी उत्पत्ति केवल भेद से होती है। अगु ही सब रूपी पदार्थी का मूल है। अगुओं के मिलने और विखरने से स्कन्ध बनते हैं। अगु और स्कन्धों से ही जगत के समस्त पदार्थ वने हैं। तात्पर्य यह है कि जगत अगुसमुदाय मात्र है।

पुद्गल विविध रूपों में प्रत्यत्त होता है:— शब्द, वन्ध, सौत्तम्य, स्थील्य, संधान, भेद, तम, छाया, आतप और उद्योत पुद्गल की पर्याय हैं।

पुद्गल द्रव्य का यह निरूपण पूर्ण वैज्ञानिक है। आज के विज्ञान ने यह सिद्ध कर दिया है कि यह निरूपण बिल्कुल यथार्थ है। इसमें आधुनिक के विज्ञान के समस्त तत्व छिपे हुए हैं। आज का विज्ञान परमाणु की जैन शास्त्र वर्णित शक्ति को पूर्ण रूप से तो नहीं जान सका है परन्तु परमाणु वम के रूप में परमाणु की जिस शक्ति का उसने परिचय कराया है वह भी आश्चर्य चिकत करने वाला है। परमाणु शक्ति का वर्णन करते हुए जैन शास्त्रों में कहा गथा है कि वह एक समय में (समय के सूरमतम भाग में) लोक के एक सिरे से दूसरे सिरे तक जा सकता है। पु गल की पूरण और विगलन शक्ति के आधार पर ही आज के विवध वैज्ञानिक अन्वेषण हुए हैं और हो रहे हैं। रेडियो सिक्रयता, विघटन के सिद्धान्त तथा बंधकता की परिभाषा स्पष्ट ही पदार्थों के उपर्युक्त पूरण और विगलन स्वभाव को साधित करती है।

न्याय-वैशेषिक दर्शन शब्द को आकाश का गुण मानते हैं, वे शब्द को पौद्गिलिक नहीं मानते हैं परन्तु हजारों वर्ष पहले जैन-विज्ञान इस वात का खरडन कर चुका है और शब्द को पुद्गल की प्रयोय मानता आ रहा है। आज के विज्ञान ने प्रामोफोन, टेलिफोन, रेडियो आदि यंत्रों से शब्द को पकड़ कर उसकी पौद्गिलिकता सिद्ध कर दी है। छाचा तथा अन्धकार को भी न्याय दर्शन पौद्गिलिक नहीं मानता, वह इन्हें तेज—प्रकाश का अभाव रूप ही मानता है। परन्तु जैन दर्शन उनकी मान्यता का युक्तियुक्त खरडन करके



इनकी पौद्गलिकता सिद्ध करता है। प्रकाश के सम्बन्ध में जैन विज्ञान की मान्यता विज्ञान से मिलती जुलती है। शब्द, अलोक, और ताप को पौद्गलिक मानकर जैन तत्त्वज्ञों ने अपनी वैज्ञानिकता का प्रमाण उपस्थित किया है।

पदार्थ की उत्पत्ति के विषय में जैन सिद्धान्त का परमाणुवाद श्राज के विज्ञान के विकास का आधार है। वैशेषिक दर्शन भी परमाणुवाद की ही मानता है। श्रृतानी दार्शनिकों ने भी इसे स्वीकार किया है। डाल्टन का अणु सिद्धान्त इसका ही स्पष्ट विवेचन है। अर्थात् पदार्थों का मूल, अणु है यह आज के विज्ञान का निर्णय है। विज्ञान के अनुसार भी पदार्थ, स्कन्धों से, स्कन्ध अणुओं से, और अणु परमाणुओं से बना है। जैन विज्ञान भी स्कन्ध, देश, प्रदेश और परमाणु के रूप में पदार्थ को चार विभागों में विभाजित करता है।

इस तरह जैन-विज्ञान के पुद्गल सम्बन्धी विवेचन को आधुनिक विज्ञान का पूर्वरूप कहा जा सकता है। जैन तत्वज्ञों ने सिद्धान्त के रूप में ही वह निरूपण किया है जबिक आधुनिक विज्ञान ने उसे प्रक्रियात्मक रूप दिया है। जैन विज्ञान के For Mul (गुरू) की प्रक्रिया ही आज का विज्ञान है। दूसरे शब्दों में यह कहा जा सकता है कि प्राचीन जैन-विज्ञान का संशोधित खीर कमपरिवर्द्धित संस्करण ही, आज का विज्ञान है।

पदार्थी में परिवर्त्तन होने का कारण काल है। यह नवीन को प्राना करता है, प्राने को नया रूप देता है। पदार्थ-परिवर्त्तन में काल, मूलकर्ता नहीं होता किन्तु केवल सहायक होता है। जैसे छुम्भकार काल द्रव्य दण्ड के द्वारा चाक को गतिमान करता है। इसमें वह दण्ड चक्र को स्वयं गतिमान नहीं करता किन्तु गति में सहायता करता है इसी तरह काल भी पदार्थ के परिवर्त्तन का सहायक कारण है। वर्त्तना ( वस्तु के अस्तित्व का कायम रहना ), परिण्मन, परिवर्त्तन, परिवर्धन, किया, क्येष्टत्व-किष्टत्व आदि का व्यवहार काल के कारण ही है। तत्त्वज्ञान की गम्भीर विचारणा के अनुमार काल अनादि-अनन्त, अखण्ड-अच्छेद अवह है तद्पि व्यवहार के लिए इसमें अनन्त समय माने हैं। विचित्तित एक समय ही वर्त्त मान काल का है शेष अतीत और अनागद काल के हैं। दसरे द्वयों की तरह काल के संख्यात, असंख्यात या अनन्त प्रदेश

नहीं है। दूसरे द्रव्यों की तरह यह स्कन्ध रूप नहीं होता अतः इसे "आर्सि काय" नहीं कहा गया है।

काल को स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानता जब कि दूसरा पत्त इसे स्वतन्त्र द्रव्य कहत

काल के सम्बन्ध में जैनाचार्यों में दो पत्त चले आरहे हैं। एक पत

है। काल को स्वतन्त्र द्रव्य न सानने वाले पत्त का मन्तव्य यह है कि "जीव और अजीव द्रव्य का प्रयोग प्रवाह ही काल है। जीवाजीव द्रव्य का प्रयोग परिशामन ही उपचार से काल माना जाता है। समय, आविलका, महूर्त दिन-रात आदि व्यवहार, या नवीनता प्राचीनता का या व्येष्ठता-किश्त का व्यवहार जो काल साध्य वतलाया जाता है वह सब पर्यायां का संकेत मात्र है। वस्तु की अंतिम अति सहम और अविभाज्य पर्याय को 'समय कहते हैं। ऐसे असंख्यात पर्यायों के पुंज को 'आविलका' कहते हैं। दो पर्याय में जो पहले हुआ हो वह 'पुराशा' और पीछे हुआ वह 'नवीन' कहलाता है जो पहले पदा हुआ हो वह 'उयेष्ठ' और जो वाद में पदा हुआ हो वह 'किश्व कहलाता है। इस विचार से यह मालूम होता है कि उक्त सब कालसाध्य कही जाने वाली अवस्थाएँ जीव या अजीव द्रव्य की पर्याय ही हैं। जीव या अजीव द्रव्य अपने स्वभाव से ही अपनी २ पर्याय के रूप में परिशात होत रहता है। इस परिशामन के कारण रूप में किसी तत्त्वान्तर की प्रेरणा मानने की कोई आवश्यकता नहीं है अतः काल कोई स्वतन्त्र द्रव्य नहीं हैं किन्तु औपचारिक तत्व है।

दूसरे पच्च का मन्तव्य है कि जिस प्रकार जीव-पुद्गल में गित-स्थिति करने का स्वभाव होने पर भी उस कार्य के लिए निमित्त कारण रूप से धर्मा-स्तिकाय—अधर्मास्तिकाय तत्व माने जाते हैं इसी प्रकार जीव-अजीव द्रव्य में पर्योय-परिणमन का स्वभाव होने पर भी उसके निमित्त कारण रूप से काल द्रव्य मानना चाहिए। यदि निमित्त कारण रूप से काल न माना जाथ तो धर्मास्तिकाय-अधर्मास्तिकाय मानने में कोई युक्ति नहीं। अतः काल को स्वतन्त्र द्रव्य मानना चाहिये।

श्वेताम्बर परम्परा में उक्त दोनों प्रकार के मतों का उल्लेख हैं जबिक दिगम्बर परम्परा में केवल दूसरे पत्त का ही उल्लेख मिलता है। दिगम्बर परम्परा में काज को अगुरूप नाना गया है। उनका मन्तव्य इस प्रकार है:— काल लोकन्यापी होकर भी धर्मास्तिकाय की तरह स्कन्ध नहीं है किन्तु अगुरूप है। इसके अगुओं की संख्या लोकाकाश के प्रदेशों के बराबर है। वे अगु, गितिहीन होने से जहाँ के तहाँ अर्थात् लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश पर स्थित रहते हैं। इनका कोई स्कन्ध नहीं बनता है इससे इनमें तिर्यक् प्रचय होने की शक्ति नहीं है। इस कारण कालद्रन्य को 'अस्तिकाय' नहीं गिना है। तिर्यक् प्रचय न होने पर भी उर्ध्व प्रचय होता है इससे प्रत्येक कालागु में लगातार पर्याय हुआ करते हैं। ये ही पर्याय 'समय' कहलाते हैं। एक एक कालागु के अनन्त समय-पर्याय हुआ करते हैं। समय-पर्याय ही अन्य द्रन्यों के पर्याय का निमित्त कारण है। नवीनता-पुराग्ता, ज्येष्ठता-किष्ठता आदि सब अवस्थाएँ काल-अगु के समयप्रवाह की बदौलत ही ससमनी चाहिए। पुद्गल परमागु को लोकाकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश तक मन्दगति से जाने में जितनी देर होती है, उतनी देर में कालागु का एक समयपर्याय न्यक्त होता है।

'काल' के सम्बन्ध में वैज्ञानिकों का ठीक ठीक निर्णय अभी तक नहीं हो पाया है। अभी तक वे काल को स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानते हैं। जैनधर्म जिन कारणों से काल की सत्ता मानता है, वे ही कारण, और वे ही कार्य जो जैनाचार्यों ने काल के बताये हैं, आज का विज्ञान भी स्वीकार करता है।

सुप्रसिद्ध फ्रेन्च दार्शनिक वर्गसन ने तो काल को Dynamic realify कहा है उसके मत के अनुसार काल का प्रवल अस्तित्व स्वीकार कियेबिना नहीं चल सकता।

इस प्रकार जैनदर्शन सम्मत द्रव्यनिरूपण वैज्ञानिक सत्यसिद्ध होता है।

## जैनधर्मः भौतिक जगत् श्रीर विज्ञान

"त्राज के भौतिक जगत् में है ज्ञानिक उन्नति के कारण प्राप्त होने व.ले ऐश्वर्य तथा सुखों की प्राप्ति त्रीर उसकी कामना ने प्रत्येक मानव-मस्तिष्क को मोह लिया है। फलस्वरूप मानव ने त्रपनी प्राचीनता को-स्वभाव को-छोड़कर नवीनता का पल्ला पकड़ना शुरु किया है। वह इसके पीछे पड़ कर धर्म-कर्त्तव्य-तक को भूल गया है। यह वास्तव में दुःसह परिस्थिति है। वेचारा साधारण मानव क्या जाने कि न्नाज की उन्नति हमारे पूर्वजों के

अगाध ज्ञान एवं परिश्रम का ही फत है । प्राचीन काल के शब्दवेधी बाए का ही एक रूप हमें Sound Ra gio की प्रक्रिया में मिलता है। आज की भाप से चलने वाले आट की चकी प्राचीन शास्त्रों में वर्णित पारा वाष्य यंत्रों का रूप ही प्रतीत होती है। पुराने पुष्पक विमान और आधुनिक हवाई जहाज स्या कोई सिन्न चीजें हैं? फर्क सिर्फ इतना ही है कि प्राचीन लोगों को प्रक्रिया वद्ध और अंगों-पाझादि के विश्लेषणातमक ज्ञान की प्रणाली न ज्ञात हो; इसलिए उन प्रन्थों में हमें इनका विशद विवेचन नहीं मिलता। पर इससे यह क्यों सम्माजाय कि आज जो कुछ हो रहा है, उसके सामने पुरातन ज्ञान नगएय है और इसीलिए हम उसे तिरस्कार की दृष्टि से देखने लगें। जिस आधुनिक मौतिकता के पीछे लोग दौड़ रहे हैं वह प्राचीन विचारों और शास्त्रविणित तथ्यों का नृतन संकररण ही है, ऐसा कहना चाहिये; कहना तो यह भी चाहिये कि यह संशोधित क्रमपरिवर्द्धित संस्करण है।

हमारे धर्माचार्यों ने भौतिक जगत् की जिस वैज्ञानिक और तर्क संगत ढंग से वर्णना की है उसकी बड़े बड़े बैज्ञानिकों ने प्रशंसा की है।

जैनधर्म के अनुसार भौतिक जगत् जीव तथा पाँच प्रकार के अजीव [ पुद्गल, धर्म. अधर्म, आकाश, काल ] इस प्रकार छह द्रव्यों से बना है। इनमें समस्त चराचर जगत् व्याप्त है। पुद्गल द्रव्य से हम समस्त भौतिक पदार्थों और शक्तियों को लेते हैं जो दृश्य हैं। धर्म से गतिमाध्यम (पानी में मछली के समान गमन में सहायक), अधर्म में स्थिति माध्यम (पानी में मछली के समान गमन में सहायक), आकाश में अन्य पाँचद्रव्यों का अधिकरण आधार-स्थान, एवं काल से जगन्नियंत्री शक्ति का अर्थ लेते हैं। जीव से आत्मा का प्रहण होता है, जिसका स्वभाव चेतना है। दूसरे शक्तें में हम यह भी कह सकते हैं कि यह जगत् मूर्च (पुद्गल) एवं अमूर्च (अन्य पाँच) द्रव्यों से बना है। इन छह द्रव्यों में से काल को छोड़ कर बाकी पाँच अस्तिकाय हैं जिनमें सत्ता एवं विस्तार (Existence and Extence) दोनों पाये जाते हैं। काल द्रव्य में विस्तार [नाणोः] नहीं पाया जाता है।

## अ—द्रव्य लच्चण

जैनभत में द्रव्य का अर्थ उन मृलभूत वस्तुओं से है, जिनमें उत्पाद-

व्यय एवं घोव्य साथ साथ पाये जाएँ और जिनके बिना जगत की स्थि में स्थिरता न हो। एक चीज में उत्पत्ति एवं बिनाश के साथ घोव्यत्व कैसे र सकता है ? यह पूछा जा सकता। शास्त्रकारों ने "अपितानपिता सिद्ध ( विविध दृष्टियों की अपेता से ) के द्वारा इस प्रश्न का उत्तर दिया है कटक-कुएडल का दृष्टान्त इस विषय में सर्वगत है। द्रव्य का यह लत्तर उपयुक्त छहों द्रव्यों में पाया जाता है। ये सब द्रव्य नित्य हैं, मौलिकरा में अवस्थित (अपरिवर्त्तित) हैं। अमूर्त द्रव्यों में मूर्त द्रव्य की उपपत्तिय नहीं पायी जाती हैं।

द्रव्य का उपर्युक्त लक्षण आधुनिक विज्ञान के आधार पर सिद्ध है विज्ञान के शक्ति स्थिति (Conservation of Energy) वस्तु-अविनाशित्व Law of Indestructibility of matter तथा शक्ति रुपान्तर Transformation of energy आदि सिद्धान्त यह स्पष्ट वतलाते हैं कि नाशवान पद्धों में भी औव्यत्व (Permanance) रहता है। डेमोकाइटस का यह अभिमत ही इस विषय में काफी है:—

Nothing can never become something; Somethig can never become anything"

### व-मूत्तं द्रव्य-पुद्गल

## "पूरण्गलनान्वर्थसंज्ञत्वात् पुद्गलाः"

जो भेद, संघात अथवा उभय के कारण एक दूसरे के साथ योग या मिश्रण बनावें या विघटन पैदा करें, वे पुद्गल कहलाते हैं। पुद्गल मूर्त हैं। इसकी पहिचान रूप, रस, गंध एवं स्पर्श से होती है। प्रत्येक पदार्ध में, जो पे गद् लिक कहलाते हैं, ये चारों एक साथ पाये जाते हैं। रूपादि से हम पदार्थों के गुणों (Properties) का परिचय प्राप्त करते हैं। जैसे स्पर्श से भार, कठिनत्व, उष्णता आदि, रूप से कृष्ण, नील इत्यादि। पाँच रूप, (कृष्ण, नील, पीत, लाल, रवेत,) पाँच रस (आम्ल, मधुर, तिल, कटु और कपाय), दो गंध (सुगंध और दुर्गन्ध) एवं आठ स्पर्श (मृदु-कठिन-गुरू-लघु-शीतोपण-स्तिध-

रूप ) इस प्रकार पृदुगल के २० गुग हैं। ये मृल गुग भी प्रत्येक संख्यात, असंख्यात एवं अनन्त होते हैं। प्रत्येक में किसी न किसीप्रकार का रूप, रस, गंध, स्पर्श (या मिश्रग् भी) पाया जाता है। जगत् के समस्त दृश्य पदार्थ पृद्गल ही तो हैं। शरीर, वचन, मन, प्राग् एवं श्वासे च्छ वास पृद्गल के कार्य हैं। जीव को सुख-दुःख, जीदन एवं मर्गा का अनुभव पृद्गल (कर्म) के कार्या ही होता है। ये पृद्गल दृज्य हैं क्योंकि इनमें 'उत्पाद-व्यव-धीव्य' पाया जाता है। कटक कुएडल के दृष्टान्त का उल्लेख हो चुका है।

ये पुद्गल दस रूपों में प्रत्यत्त हैं:—(१) शब्द (२) बंध (३) सीत्तम्य (४) स्थोल्य (४) संस्थान (६) भेद (७) तम (६) छाया (६) आतप और (१०) उद्योत। मृलंरूप में पुद्गल के दो भेद हैं—अगु श्रीर स्कन्ध। अगु, पदार्थों का सबसे सूत्तम तथा अविभागी श्रंश है जो इन्द्रियातीत है। उसकी उत्पत्ति मात्र भेद से होती है। जैसे चाक को तोड़ते जाने पर इसका छोटे से छोटा दुकड़ा जो दिख न सके अगु कहलायेगा। यह सब पदार्थों का मूल है, अगुओं के मिलन तथा भेद से स्कन्ध बनते हैं। अगु तथा स्कन्धों से ही जगत् के समस्त पदार्थ बने हैं। तात्पर्य यह है कि जगत् अगुसमुदाय मात्र है।

पुद्गल के इस निरूपण को यदि हम वैज्ञानिक मान्यताओं के आधार पर कहते हैं तो हमें अपने आचारों की महत्ता का अनुभव होता है। पुद्गल के विषय में तो खासकर इनकी सूद्म विवेचन शक्ति का पता लगता है, जो पूर्णतः वैज्ञानिक थी। पुद्गल के दो अर्थ हैं:—(१)पूरणात्मक (Combinatio al) और गलनात्मक Disintegrational) आज का विज्ञान भी पदार्थों में परस्पर सम्मिलन तथा बाह्य या आभ्यन्तर कारणों द्वारा विघटन की प्रवृत्ति सिद्ध करता है। कहना तो यह चाहिए कि तत्वों की इन्हीं प्रकृतियों के कारण विज्ञान ने आज समस्त जगत् को चिकत कर दिया है। परमाणु बम, रेडियो-सिक्रयता तथा विघटन (Dissociation, elect rolytic etc) के सिद्धान्त Valency (वंधकता) की परिभाषा स्पष्ट ही पदार्थों के उपयुक्त दोनों गुर्णों को साधित करती है। रेडियो-सिक्रयता अंतरंग तथा बाह्य विघटन कारणों के फलस्वरू होती है युरेनियम का एक परमाणु तीन तरह की किरणों (a B.x. Rays) हमेशा प्रस्कृटित करता

- NAKAMANANANANA (385) MAMAKAMAKANANA

रहता है, जिसके कारण वह रेडियम और अन्त में सीसा (Lead) में पिरणत हो जाता है, जिसके गुण साधारण सीसा-धातु में मिलते हैं। स्पष्ट ही यह 'गलनार्थक' प्रवृत्ति है। Isolabes भी इस विषय में कुछ सहायता करते हैं। बंधकता की परिभाषा भी, इसी प्रकार पदार्थों में पूरकत्व शक्ति प्रदर्शित करती है।

यहाँ एक बात ध्यान में रखने योग्य है कि पुद्गल से हमारे आचारों ने पदार्थ (metter) तथा शक्ति (ene gy)-दोनों का प्रह्ण किया है। जिसका अर्थ यह हुआ कि शक्ति भी भार आदि गुणों से सम्पन्न है। आज विज्ञान भी यह मानता है। शक्ति में भार एंव माप दोनों हैं। Energy is not weight'es, but it has a definite mas. भार एवं शक्ति के क्या सम्बन्ध है, इस विषय में यह (Formula) गुरु प्रसिद्ध ही है:-

 $E = mass \times (Velocity of light) 2$ 

तात्पर्य यह है कि पदार्थ और शक्ति-दोनों का एक ही से प्रहण होता है और वे एक हैं।

विज्ञान के अनुसार वस्तु के विविध गुण हैं; जैसे पृथ्वी (solid) के भार (de sity) स्थितिस्थापकता (rlo ticity), तापयोग्यता (Hert Conductivity) आदि; जल (Liquid) के सानुता (viscocity) पृष्ठवितति (Surface tension) आदि; वायु (as) के प्रसरण प्रवृत्ति (Expansibility) आदि। स्पर्श के चार युगल (१) हल्का-भारी (२) मृदु कठिन (३) शीत-उष्ण (४) स्निधरून-स्पष्ट ही ये गुण बतलाते हैं। चार रस तो विज्ञान स्पष्ट ही मानता है।

Four tastes have been distinguished; salt sweet, sour and bitter. Sweet things are best appreciated at the tip of the tongue while bitter at the back"

E. E. Hewer

रसों की भिन्नता का कारण है, पदार्थों में 'हाइ ड्रो कार्वन्स' की विशेष स्थिति। गंव के विषय में तो कोई विवाद ही नहीं है।

रूप भी पदार्थ का सामान्य गुगा है। रूप के पाँच प्रकारों के विषय में कुछ मतभेद है। विज्ञान सात रंग मानता है (VIBGOR) जिसमें श्वेत श्रीर काला नहीं है। श्वेत रूप सबका भिश्रगा एवं कृष्ण रूप सब रूपों का का श्रभावं रूप है। परन्तु जैनधर्म कृष्ण, श्वेत सहित केवल पाँच रूप ही मानता है यदि हम विज्ञान के श्राधार को देखें —

Colour is a Sansation caused by the action of the vesting the part of peting Rays of different colour affect the eye differently and it is due to this difference in the accular sensation that the various colours are different ated. It is a mixture of three primary sensations (red blue and green) in different properties (Interphysics)

तो स्पष्ट जैनमत का निरुपण उचित है। यह तो सभी जानते हैं कि जब कोई भी पदार्थ गर्म किया जाता है और उसका तापमान बढ़ाया जाता है तो सबसे पहले वह बस्तु तापिवकीरण (१००,००) करती है। उस समय वक इसका रूप प्रकट नहीं होता इसलिए काला ही रहता । फिर रूप में पिरवर्त्तन (लाल ७००,००) पीला (१२००,००) सफेद (१४००,००) होता है यदि तापमान इससे अधिक किया जावे तो अन्त में नीला रंग प्राप्त होगा। तार्पर्य यह है कि प्राकृतिक रूप में तो रूप पाँच ही हैं और वे ताप के ही परिवर्धितरूप हैं। अन्य तो इसके मिश्रण है, जैसे हरारंग, (सफेद लाल) यहाँ रूप से रंगने वाले रंग (Pigments) नहीं, अपितु, प्राकृतिक नेत्र सम्बन्धी रूप ही शाह्य हैं। इस प्रकार वस्तुगुणों के विषय में तो विज्ञान पूर्णरूप से मेल काता है।

विज्ञान में भी, पुद्गल की तरह पदार्थ और शक्तियाँ विविध रूप में पाये जाते हैं, जैसे ताप, विद्युत, (बंध) प्रकाश आदि। इन विविध रूपों का जैसा वर्णन जैनमत में है, विज्ञान अभी उस कोटि तक नहीं पहुँचा है। शरीर, बचन, मन, आदि के लिए विज्ञान पदार्थ मानता ही है। श्वासोच्छ वास स्पष्ट ही भौतिक है।

we take oxygen from air and exhale Carbondi oxide.

Parbon being the product of oxidetional digestion, which requires oxygen to escape out It is pure material-organism

पदार्थों की उत्पत्ति के विषय में वैशेषिक, जैन तथा यूनानी दार्शनिक ही विज्ञान की आधुनिक उन्नित के आधार हैं। डाल्टन का अणुसिद्धानत इन्हीं का स्पष्ट विवेचन है। "Electron is the universal constituent of matter" यह विज्ञान का ज्ञाज का निर्णय है, जो स्वयं ही जैनियों के परमाणु की व्याख्या है। जैनों का परमाणु विज्ञान का अविभाजित (?) (electron) है। आधुनिक विज्ञान के अनुसार पदार्थ स्कन्धों (Molecules) से, स्कन्ध अणुओं (Atoms) से तथा अणु परमाणुओं (electrons) से बना है। जैनागम में भी इसी प्रकार पदार्थ को चार विभागों स्कन्ध, देश, प्रदेश, परमाणु—में विभाजित किया गया है। इस तरह परमाणुवाद का सिद्धान्त पूर्णतया आधुनिक वैज्ञानिक तथ्यों पर स्थित है। संदोप में हम यह कह सकते हैं कि आधुनिक विज्ञान के पदार्थ और शक्ति दोनों पुद्गल द्रव्य से गृहीत होते हैं, इसलिए पुद्गल द्रव्य की सत्यता विज्ञान मानता ही है।

### स--अमृत्त्रिब्य

हान और दर्शन जीव का जन्न है। आत्मा में ही पुद्गत के माध्यम द्वारा मुख दुःख का अनुभव होता है। यह द्रव्य है क्योंकि उत्पाद, व्यव और ध्रीव्यत्व इसमें पाया जाता है। आत्मा अपने परिमाण में आत्मा हानि और वृद्धि (संकोच और विस्तार) करने की शक्ति रखता है। चींटी और हाथी के शरीर में समान प्रदेश वाली आत्मा निवास किरती है। आत्मा की अनन्त शक्ति है। आत्माएँ अनन्त हैं। यह अमूर्त हैं। इसकी सत्ता इसके कार्यों से सिद्ध हो सकती है, प्रत्यन्त नहीं।

प्राणापाननिमेषोन्मेष जीवन मनोगति क्रियान्तरविकाराः सुख दुःखेच्छा द्वेप प्रयत्नाश्चात्मनो लिङ्गम् (वै. सृ. )

जिस प्रकार धर्म, अधर्म, आकाश एवं कालादि अमूर्त्तिक के विषय मै विज्ञानवेत्तात्रों ने अन्वेषरा किया है, उस प्रकार आत्मा के विषय में भी। परन्तु वे Ether या Field की तरह आत्मा के विषय में तथ्य नहीं निकाल सके हैं। उन्होंने आत्मा को जानने एवं पकड़ने के लिए कितनी ही चेष्टाएँ कीं परन्तु अभी तक सफल नहीं हुए हैं। पर इन स्रोतों से एक महत्त्वपूर्ण जैनतत्त्व ( तैजस शरीर ) की पुष्टि अवश्य हुई है। एक ऐसा यंत्र बनाया गया जिससे कोई भी चीज बाहर न जा सके। उसमें उत्पन्न होते समय और मरते समय प्राणियों का अनुवीचन किया गया। आत्मा नाम की कोई वस्तु तो ज्ञात नहीं हुई परन्तु यह पता चला कि-जब कोई जन्म लेता है तब उसके साथ कुछ विद्युत्वक ( eleetric charge ) रहता है, जो मृत्यु के समय तुप्त हो जाता है। पर प्रश्न यह है कि यह चार्ज नाश तो हो नहीं सकता, (Due to conservation of energy) हो फिर कहाँ जाता होगा ? अब लोग इस प्रश्न को हल करने के लिए एक दूसरा यंत्र बना रहें हैं। जिससे सम्भव है वे ऐसा कर सकें। यह शक्ति जिसे पता लगाने की चेष्टा की जा रही है, आत्मा नहीं हो सकता। क्यों कि वह तो अमूर्त है परन्तु इसकी तुलना तैजस शरीर (Electric body) से अवश्य की जा सकती है, जो आत्मा से बहुत घनिष्ट सम्बन्ध रसता है। श्रात्मा की खोज के प्रयास ने इस एक नये तथ्य की पृष्टि की है।

यह ठीक है कि वैज्ञानिकों ने आत्मा की सत्ता नहीं ज्ञात की है, पर आत्मा सम्बन्धी तत्त्रों के जानकार सर ओ. लोज के अनुवीत्तन ने आत्मा के अस्तित्व को निस्संदेह सिद्ध किया है।

"प्रोटोपाल्नम" (Protoralsm is no hing but a viscous finid which contains every ling cel.) के सिद्धान्त तथा सर जगदीशचन्द्र वसु के पौधों सम्बन्धी आविष्कार ने आत्मा की संकोच-विस्तार वाली प्रवृत्ति सिद्ध कर दी है।

आकाश से हम हिन्दुओं का सृष्टि मूलभूत आकाश नहीं लेते, अपितु वह जो जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म एवं काल द्रव्यों के लिए स्थान दे। आकाश का यह लक्षण है। अन्य द्रव्यों को अवकाश देना उसका आकाश निरूपण कार्य है। यह द्रव्यों का अवगाहन में कारण है। अमूर्त होने से धर्मादि द्रव्य के एकत्र रहने में कोई विरोध नहीं आता 1

है। आकाश-नित्य, ज्यापक और अनन्त है। यह दो प्रकार का है लोक और अलोक। लोकाकाश में ही शेष पाँच द्रज्य रहते हैं, अलोकाकाश में नहीं। इसलिए जगत् की सीमा है लोकाकाश पर्यन्त। इसके बाद आकाश तो है पर वहाँ लोक नहीं है। लोकाकाश के बाहर जीव जा भी नहीं सकते क्योंकि वहाँ धर्म और अधर्म द्रज्य नहीं हैं जो कि गति-स्थित में सहायक हैं। आकाश स्वयं गति-स्थिति माध्यम नहीं हो सकता क्योंकि फिर (१) सिद्धों की मुक्ति स्थिति नहीं बनेगी (२) अलोकाकाश नहीं बनेगा (३) जगत् असीम हो जाएगा (४) उसकी स्थिरता एवं अनन्तता भी नहीं बनेगी। जगत् ससीम है। जगत् की स्थिति कालके कारण है धर्म अधर्म के कारण। आकाश के प्रदेश हैं।

यह सत्य है कि विज्ञान श्राकाश को एक स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानता। फिर भी श्राकाश में विद्यमान समस्त गुणों को स्वीकार करता है। लोकाकांश के विषय में H. Ward का यह श्राभमत उन्नेख योग्य है।

".....the total a ount of matter which exists is limited and that the total extent of the universe is finile. They do not conceive that there is limit beyond which no space exists"

लोकाकाश सीमित है। यदि आकाश में वस्तु हो तो गोलाकार रूप में उसका मुकाब होता है। वार्ड का कहना है कि लोकाकाश का घुमाब इस प्रकार है कि यदि एक प्रकाश किरण सीधी रेखा में चले तो वह अपने मूल बिन्दु पर पहुँचेगी जहाँ से वह शुरु हुई थी। शक्ति स्थिति भी असीम होने की स्थिति में नहीं बनेगा क्योंकि फिर एक बार की शक्ति अनन्त में विलीन हो जाएगी।

यह वास्तव में एक समस्या है कि जोकाकाश सीमित है और आकाश अनन्त है। परन्तु आइन्स्टीइन के सापेचतावाद के सिद्धान्त (Theory of Felativity) से यह बात स्पष्ट हो जाती है। एडिंग्टन इसी बात को इन शब्दों में व्यक्त करता है:—

Einstine, s theory (of Relativity) now offers a way out of this dilemma "space is finite but it has no end" finite but unbounded" is the usual phrase.

आइंस्टाइन के अनुसार वस्तु की सत्ता आकाश के सीमा-परिमाण में कारण है। विना वस्तु एवं समय के आकाश की कल्पना नहीं कर सकते। पदार्थ ही इनका आधार है पर जैनदशन में यहाँ मतभेद हैं। जैनधर्म का जगत लोकाकाश और अलोकाकाश दोनों में व्याप्त है और वह सम्पूर्ण जगत का एक भाग (लोकाकाश) सीमित मानता है और उसके वाद ऊपर दुछ भी नहीं है। "आकाश की अपेना लोक सीमित है पर काल की अपेना निस्सीम है" यह सिद्धान्त स्पष्टतः जगत को (अतएव आकाश को नित्य) अनादि-अनन्त वता रहा है। श्री एन आर० सेक भी इसी मत में हैं।

तात्पर्य यह है कि वैज्ञानिक आकाश को शून्य नहीं मानते और इसी-लिए अलोकाकाश को नहीं मानते। पर जैसा कि कहा है कि "ऐसे ज्ञ्ण की सत्ता असम्भव है जिसके पूर्व कोई च्रण न वीता हो" के समान हम यह भी कह सकते हैं कि "यह असंगत है कि आकाश (लोक) के बाद शुद्ध आकाश न हो।

इस कथन से यह ज्ञात होगा कि आधुनिक विज्ञान आकाश के विषय में नित्यता, अनादि, अनन्तत्व, व्यापकत्व, एवं लोकाकाश (जगत्) सीमित स्वीकार करता है, पर यह स्पष्ट है कि उसे द्रव्य नहीं मानता।

इन दोने द्रव्यों की सत्ता जगत को स्थिति के लिये बहुत ही आवश्यक है। किसी भी एक के अभाव में गड़बड़ी फैल सकती है। धर्म ओर अधर्म से यहाँ पुण्य-पाप कारण नहीं अपितु गति-स्थिति-माध्यम धर्म-अधर्म द्रव्य:— लेना है। द्रव्यसंग्रह में इनका खुलासा इस प्रकार है:—

गइपरिपायाण धम्मो पुग्गलजीवाण गमणसहयारी तोयं जहा । ठाणजुदाण अधम्मो पुग्गल जीवाण ठाण सहयारी छाया जह पहिचाणं॥

जीवों की गति स्थिति में सहायक (प्रेरक नहीं ) होना इनका कार्य है। ये दोनों द्रव्य अजीव, अमूर्त, अतएव रूपादि रहित, निष्क्रिय, नित्य तथा समस्त लोकाकाश में व्याप्त हैं। ये गति-स्थिति में वाह्य या उदासीन कारगृ हैं मुख्य नहीं।

जगत् में यदि जीव, पदार्थ, एवं आकाश ये तीन ही मूल सत्तायें होतीं तो दुनिया का अस्तित्व ही न हो पाता, क्योंकि जीव, पुद्गल अनन्त आकाश में फैल जाते और उनका भान होना कठिन हो जाता। इसिलये जगत् की स्थिती सुदृढ़ वनाये रखने के लिये ये दोनों माध्यम आवश्यक हैं। मात्र धर्मद्रव्य होता तो भी जगत् का वर्तमान रूप असम्भव था और मात्र अधर्म ही होता तो परिवर्त्तन का लोप होने से लकवा जैसी परिस्थिति होती। मनुष्य न तो केवल वेगवान ही हो सकता है और न स्थिर ही। दोनों में रहना ही उसका स्वभाव है। धर्म तथा अधर्म के कार्य यद्यपि विरोधी हैं परन्तु उनका विरोध दृश्यमान नहीं है क्योंकि वे उदासीन हेतु हैं। स्वयं किसी को ये प्रेरित नहीं करते परन्तु जो गति-स्थिति करते हैं उनके लिये वे आवश्यक रूप से सहायक हैं।

कालेजों में जब प्रकाश (Light) का अध्यापन शुरू होता है तो बताया जाता है कि प्रकाश-किरणें शुन्य में नहीं अपितु Ether of space के माध्यम से हमारे पास पहुँचती हैं। उस Ether (ईथर) के विषय में यह भी बताया जाता है कि यह कोई पदार्थ या दृश्य वस्तु नहीं है, सर्वत्र व्याप्त है तथा गमन में सहायक है। संत्ते प में वह 'गतिमाध्यम' है। आधुनिक ईथर के प्रायः सब गुण "धर्मद्रव्य" में हैं। कुछ समय पहले इसके विषय में विशेष पता नहीं था पर माइलर तथा निकेलसन-मोर्ले के प्रयोगों से अब स्पष्ट सिद्ध किया जा चुका है कि ईथर अमूर्त है और वस्तुओं से भिन्न है। पुराने समय के ये वाक्य "Ether must be something very diffrent form terrestrial substances" अब इस निश्चित धारा पर पहुँच चुके हैं।

Now-a-days it is agreed that ether is not a kind of mattr ( स्पी पुद्गल). Being non material its properties are quite unique.

[Characters of matter such as mass, rigidity etc. never occurs in Ether]

ईशर की निष्क्रियता भी इन्हीं महाशयों के प्रयोगों से सिद्ध है। इसे प्रकार धर्मद्रव्य में ईथर के समस्त गुण विद्यमान हैं — जैसे गति-माध्यमता, आकाश-व्यापित्व, अनन्तत्व, अमृत्त त्व अतः अपौद्गत्विकत्व।

इसी प्रकार स्थिति—माध्यम ( अधर्म द्रव्य ) के विषय में वैज्ञानिक कई श्रेणी तक हमारे साथ हैं। आइजक न्यूटन ने पेड़ से गिरते हुए सेव को देख कर तर्क किया-"यह नीचे क्यों गिरा ? फलस्वरूप 'आकर्षण-शक्ति' का सिद्धान्त प्रकट हुआ।

प्रत्येक पदार्थ जब ऊपर फेंका जाता है और गिरने के लिए स्वतंत्र छोड़ दिया जाता है तो वह एक शक्ति के द्वारा पृथ्वी के केन्द्र की ओर आकृष्ट होता है। वही शक्ति उसके नीचे गिरने में कारण है। यह शक्ति वस्तुओं के भार के गुणन अथवा विपरीतदूरी के वर्ग के अनुपात में है। (Fammla-2)

न्यूटन का यह सिद्धान्त Heavenly Bodie; के विषय में भी लागू होता है। इसके लिए गिएत सम्बन्धी सूत्र भी काम में आ गये हैं। उस समय लोग यह शंका करते थे कि जब कोई शिक्त खींचती है तब वह सिक्रय तो अवश्य होगी अतएव वस्तुओं में भी किया होगी। तब आस पास की वस्तुएँ क्यों नहीं बदलती दिखाई देती हैं? उत्तर में किया विरोधक शिक्त के मुकाबिले उस शिक्त को बहुत छोटी बताई गई। यदि वह आकर्षण शिक्त बड़ी हो तो चलन अवश्य होगा ही। तब फिर यह यह भी पूछा जा सकता है कि जब पदार्थ परस्पर आकृष्ट होते हैं तो एक दूसरे के उपर क्यों नहीं गिरते? इसके उत्तर में यह कहा गया कि किया की गित शिक्त की तरफ नहीं हैं, अपित पृथ्वी के केन्द्र की तरफ है जैसे उपर फेंका हुआ पत्थर या बन्दूक की गोली नीचे गिरती है। और भी ऐसी बातों से सिद्ध है कि आकर्षण शिक्त जगत की स्थित में कारण है।

यहाँ यह ध्यान में रखने की बात है कि न्यूटन को स्वयं शक्ति के विषय में सन्देह था कि यह मूर्च है या अमूर्च ? साथ ही साथ वह इसे निष्क्रिय भी नहीं मानता था। पर आइन्स्टाइन के इसी विषय में नवीन मत के अनुसार यह शक्ति निष्क्रिय हो सकती है पर इसके स्पष्ट रूप का पता

त्र अभी तक नहीं लग सका है। हावार्ड ने तो इस विषय में लिखा है:—

Gravitation is an absolute mystery. We cannot get any explanation of its nature-

इस प्रकार अधर्म द्रव्य के प्रायः सब गुण आइन्स्टाइन के इस नवीन आकर्षण शक्ति (Fig. of grav tat.on) में पाये जाते हैं। फिर भी वैज्ञानिक इसे स्वतन्त्र रूप में (Reacity) स्वीकार नहीं करते। वे उसकी आवश्यकता अवश्य अनुभव कर रहे हैं और वर्त्तमान में वे इसे सहायक के रूप में 'अधर्मद्रव्य' की तरह स्थित में कारण मानते हैं।

Ether और Field के स्वरूप में कार्य का भेद है, बाकी सब गुग समान हैं। इस लिए Ether से धर्मद्रव्य का प्रह्मा होता है उसी प्रकार अधर्म द्रव्य का भी Field से प्रहम, होना ही चाहिए (substitute for अधर्म)।

"दृञ्ज परिवद्रुक्तवो जो, सो कालो हवइ" पदार्थी के परिवर्त्तन में काल कारण-स्वरूप है। यह उसके परिवर्त्त में वैसे ही सहायक है जैसे कुम्हार के मिट्टी-वर्तन निर्माणचक्र में पत्थर। यह पत्थर चक्र में स्वयं गति पैदा नहीं करता श्रपितु गतिमान वनाने में सहायक मात्र होता है। काल भी द्रव्य है क्योंकि इसमें उत्पाद-व्यय : भौट्य पाये जाते हैं। व्यवहारकाल और निश्चयकाल इसी के आधार पर है। भौव्यता वाचक पद 'वर्त्तना' है श्रौर उत्पाद-व्ययत्व सूचक पद 'समय' है। कालद्रव्य दो प्रकार का है।(१) निश्चय (२) व्यवहार। असंख्य, श्रवि-भागी कालाग जो लोकाकाश के प्रत्येक प्रदेश में ज्याप्त हैं, निश्चयकाल है श्रीर 'समय' व्यवहार काल है। उन कालाग्रुश्रों में परस्पर वंध की शक्ति नहीं है जिससे मिल कर वे पुद्गल की तरह स्कन्ध बना सकें। वे "रयेणाएं रासी" की तरह प्रत्येक आकाश प्रदेश में स्थित हैं। ये कालागु अदृश्य, अमूर्त एवं निष्किय हैं। काल में परस्पर बन्ध शक्ति का अभाव इसे अस्तिकायत्व से बिख्यत करता है। काल में अस्तित्व, (Exietence) तो है परन्त कायत्व ( विश्तरण-मिलन शक्ति-Extertion ) नहीं है । दो प्रकार के विस्तार विशेष स्सव द्रव्यों में पाये जाते हैं। पर काल में प्रदेश के अभाव से मात्र ऊर्ध्व

प्रचय ही पाया जाता है। व्यवहारकाल 'समय' परिणाम, क्रिया, परत्व, अपरत्व के आधार से लिया जाता है। यह अपने अस्तित्व के लिए निश्चय काल के अधीन होने से परायत्त है। व्यवहार और निश्चयकाल में यह विशेषता है कि प्रथम तो सादि-सान्त है जब कि द्वितीय अनन्त होता है। निश्चयकाल औव्यत्व का बोधक है।

कालद्रव्य के कार्यों के विषय में "वर्ता परिणामक्रिया परत्वा-परत्वे च कालस्य" यह सूत्र पूर्ण रूप से निर्देश करता है। इस सूत्र में निश्चय श्रीर व्यवहार दोनों का कार्य वताया गया है। यह वस्तुओं के अस्तित्व में, परिणामन में, परिवर्त्त न में, परिवर्धन में, क्रिया में, समय की अपेचा छोटा वड़ा (वाल-वृद्ध,युवक श्रादि) होने में सहायक है।

कालद्रव्य स्वयं भी परिवर्तित और परिवर्धित होता है जैसे उत्सर्पिणी अवसर्पिणी ( उन्नतिशील और अवनतिशील ) इसके परिवर्त्त में स्वयं काल ( निश्चय काल ) कारण है। यदि काल के परिवर्त्तन में कोई दूसरा कारण हो तो अनवस्था हो जायेगी। अतः काल स्वतन्त्र द्रव्य है और परिवर्त्तन में सहायक होना इसका कार्य है।

सवसे छोटा काल प्रमाण 'समय' है। उसकी परिभाषा यह है—वह समय जो एक परमाणु या कालाणु अपने पास के दूसरे (Consecutive) परमाणु के पास तक पहुँचने में लेता है "समय" कहलाता है। ऐसे अनन्त समयों में व्यवहार काल विभक्त है। जिस प्रकार भार का माप "परमाणु" और आकाश का "प्रदेश" है उसी तरह समय का माप 'विन्दु' है। सबसे वड़े काल का प्रमाण महाकल्प है जो उत्सर्पिणी-अवसर्पिणी के समय का जोड है:—

सूदम तर्क उपस्थित किये हैं । जैसे 'प्रतिचरामुत्पाद व्यय धीव्यैकरुपः परिगामः.....सहकारिकारण सद्भावे हन्टः। यस्तु सहकारिकारणं स कालः।

काल द्रव्य के विना जगन् का विकास रक जाएगा। वस्तुओं की उत्पत्ति तथा विनाश समय के अभाव में आश्चर्यजनक लेम्प के अभाव में आतादीन के शानदार महल के समान होने लगेगा। यहाँ यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि न्याय वैशेषिक दर्शनों के अतिरिक्त किसी भी भारतीय दर्शन में काल का उतना विशेष वर्णन नहीं किया गया है जितना जैनमत में, परन्तु ये दर्शन केवल जैनमत के व्यवहार काल तक ही रह गये हैं, आगे नहीं वह सके हैं।

श्रिष्ठानिक विज्ञान 'समय' के कार्यकलाप के आधार पर उसे द्रव्य रूप से मानने का अनुभव करने लगा है पर उसने अभी तक खिद्धान्त रूप में उसे स्वीकार नहीं किया है। एडिंग्टन का यह कथन:-Time is more physical reality than muter तथा हैनशा का यह वाक्य There four elements (Space, matter, time and medium of motion) are all separate in our minds We cannot imagine that one of them could depend or another or be converted into another, उपर्युक्त निर्देश में प्रमाण हैं।

भारतीय प्रो० एन० त्रार्० सेन भी इसी यत में हैं। काल द्रव्य के श्रस्तित्व के विषय में जैनमत से ठीक मिलता हुआ तर्क फ्रेन्च दार्शनिक वर्गसन ने भी रखा है। उसके अनुसार भी "नगत् के विकास में काल एक खास कारण है। विना काल के परिणमन और परिवर्त्तन कुछ भी नहीं हो सकते फलतः कालद्रव्य है।

कालद्रव्य के दो भेदों को वैज्ञानिक स्वीकार करने ही लगे हैं:-

Whatever maybe the time defuse ( व्यवहार ) the Astronomer royals time is 'befecto" ( निश्चय ) Eddington.

एक प्रदेशी होने से ही कालद्रव्य में घीव्यत्व है इसे भी वर्गसन स्वीकार करता है।

The continuity of time is due to the spatialisation or (absence of extensive magnitude of the durational flow. काल का उन्दे प्रचयत्व (mono-dimensionality) भी लोग स्वीकार करते हैं। ब्राइन्स्टाइन का सिद्धान्त "लोकाकाशस्य यावन्तः प्रदेशः तावन्तः कालाण्वो निष्क्रियाः एकैकाकाशप्रदेशे एकैकवृत्या लोकंन्याप्य स्थिताः" को पूर्ण्रूष्य से मानता है। यही एडिंग्टन के इस कथन से ज्ञात होता है।

You may be aware that it is revealed to us in Einstines theory that space and time are mixed in rather or stange way. both space time vanish away in to nothing if there be no matter. We cann the conceive of them without matter. It is matter in which originate space and time and our universl of preception.

जैनधर्म में भी अलोकाकाश में भी पदार्थों के अभाव से कालाग्रु का अभाव है, जो इस मत की पृष्टि करता है। अकायत्व भी एडिंग्टन स्वीकार करता है:—

I shall use the phrase times arrow fo express this one way property of time which has no anolgue in space.

कालद्रव्य की अनन्तता भी आइन्स्टाइन की Ceylinder theory के आधार पर एडिंग्टन मानता है। The world in closed is space dimension, but it is open at both ends t time dimensions.

कालागु तो वर्तमान विज्ञान के भौतिक समय के World wide instants ही सममने चाहिए। काल के कार्य-कलापों को विज्ञान मानता ही है, यह स्पष्ट है।



जैतपीवधशाला के ल्हापुर



इस प्रकार हम देखते हैं कि जैनधर्म जिन कारणों से काल की सत्ता मानता है, वे ही कारण तथा वे ही कार्य जो हमारे श्राचार्यों ने काल के बताये हैं, श्राज का विज्ञान भी स्वीकार करता है, पर जैसा कि शुरू में ही कहा गया है कि वह इसे स्वतंत्र द्रव्य नहीं मानता।

#### --ः उपसंहारः--

उपर्युक्त विवेचन के आधार पर जैनमत के षड्द्रव्यों (Substences or realities) को हम इन वैज्ञानिक नामों से प्रहण कर सकते

पुद्गत पदार्थ और शक्ति Matter and Energy धर्म गतिमाध्यम Ether ( of spice ) अपनि अधर्म स्थितिमाध्यम Field ( of Grravitation ) and

electromandtism

ञ्चकारा Space काल Time ञ्चारमा जीव Soul

श्राधुनिक विज्ञान इनमें से स्वतंत्र द्रव्य तो सिर्फ पुद्गल श्रीर धर्म को ही स्वीकार करता है परन्तु शेष को स्वतंत्र माने जाने का वैज्ञानिक श्रमुभव करने लगे हैं। इन द्रव्यों की सत्ता-सिद्धि के लिए किये जाने वाले प्रयत्नों की श्रमफलता के कारण हैं विज्ञान का भौतिकता श्रीर इन द्रव्यों की श्रमूर्तता। यंत्रादि के द्वारा श्रमूर्त द्रव्यों को न देखा ही जा सकता है श्रीर न मापा ही। इसलिए श्रात्मा श्रादि के श्रस्तित्व का पता श्रभी तक नहीं लग सका है

यदि आज का विज्ञान जैनसम्मत समस्त द्रव्यों को स्वीकार नहीं करता है तो इसका यह तात्पर्य नहीं कि यह सब महत्त्वहीन है। हमें विज्ञान के संकुचित चेत्र (भौतिकता) पर भी तो अर्थान उसकी असमर्थता पर भी ध्यान देना चाहिए। वैज्ञानिक लोग आज जिन चीजों का अभाव अनुभव कर रहे हैं एवं जिनके अभाव में वे वहुत सी प्राकृतिक क्रियाओं का हल नहीं दे रहे हैं, वे हमारे शास्त्रों में विश्ति हैं। किसी भी अन्यमत के तत्त्वज्ञान के प्रन्थों में गति-स्थिति-माध्यम (धर्म-अधर्म) का वर्शन नहीं है। काल द्रव्य की स्वतंत्र सत्ता भी जैनधर्म की एक विशेष महत्ता प्रदर्शित कर रही है। वास्तव में जैन जगत् का पड्द्व्य विवेचन पूर्णक्प से संगत एवं वैज्ञानिक है, यह पूर्ण आभास उपर्युक्त विवेचन से मिलता है। अ

## जैन विचार-पद्धति की मौलिकता—स्याद्वाद-

जैनदर्शन की विचार-पद्धित सर्वथा मौलिक है, दार्शनिक जगत में इस मौलिक विचार-धारा ने एक नवीन दिशा का सूचन किया है। जैनदर्शन की इस मौलिक तत्त्वचिन्तन प्रणाली ने तत्त्वनिर्णय के लिये एक नवीन दृष्टि का सूत्रपात किया है। दार्शनिक जगत के लिये जैनधर्म की यह देन अनुपम छौर अद्वितीय है।

स्याद्वाद, जैन तत्त्वज्ञान के भव्यभवन की सुदृढ़ पीठिका है। इस दृढ़ प्राधार पर ही जैनतत्त्वों का निरूपण किया गया है। स्याद्वाद के सुसंगत सिद्धान्त के द्वारा विविधता में एकता श्रीर एकता में विविधता का दर्शन करा कर जैनधर्म ने विश्व को नवीन दृष्टि प्रदान की है।

त्याद्वाद का सिद्धान्त एक वैज्ञानिक सत्य है। आधुनिक विज्ञान ने यह सिद्ध कर दिया है कि पदार्थ में ऐसे अनेक गुण हैं जिनका मानव जगत को पूरा ज्ञान नहीं है। हम पदार्थों को जिस रूप में देखते हैं वही उनका पूरा स्वरूप नहीं होता वरन् उसमें अनेकों अप्रकट-गुण-शक्तियाँ विद्यमान हैं। विज्ञान का कार्य-चेत्र यथाशक्ति इन वस्तुधर्मों का अन्वेषण करना है। द्वित्तीय विश्व- युद्ध में मंयकर क्रांति मचा देने वाला अणु-वस इसका उदाहरण हैं। युद्ध के पूर्णाहुति काल के पहले अणुवम एक अज्ञात तत्व था। वह इस युद्ध के अन्व समय में प्रकट हुआ। इससे यह सिद्ध हुआ कि दुनिया में पदार्थ तो उतने ही हैं परन्तु उनके अनेक अप्रकट गुण विज्ञान के आविष्कार और अन्वेषण

न्मप्रो॰ सी. श्रार, जन की Cosmology तथा प्रो, पद्मराजय्या के एक लेख के श्राधार पर।

से प्रकट हो रहे हैं। जैनदर्शन भी यही कहता है कि पदार्थ में अनन्त गुण हैं अतः अपर-अपर से दिखाई देने वाले वस्तु के स्वरूप को ही उसका सम्पूर्ण स्वरूप नहीं सान लेना चाहिए। पदार्थ के स्वरूप के सस्वन्ध में हमारा दृष्टिकोण ही सही है और दृसरे का दृष्टिकोण मिथ्या है, यह कहना सत्य की हत्या करना है। जब तक कोई व्यक्ति परिपूर्ण ज्ञाता नहीं हो जाता तब तक वह यह दावा नहीं कर सकता। अनन्तज्ञान हुए बिना एक भी पदार्थ का पूरा पूरा ज्ञान नहीं हो सकता है। एक पदार्थ का यदि पूरा पूरा ज्ञान हो जाता है तो वह सब पदार्थों का ज्ञाता भी हो जाता है। अतः जैनागर्मी में कहा गया है:—

जे एगं जाइगा से सब्बं जागाइ, जे सब्बं जाइगा से एगं जागाइ इसी को दूसरे शब्दों में इस प्रकार प्रकट किया गया है:—

एकोभावः सर्वथा येन दृष्टः, सर्वे भावाः सर्वथा तेन दृष्टाः। सर्वेभावाः सर्वथा येन दृष्टाः, एकोभावः सर्वथा तेन दृष्टः॥

साधारण न्यक्ति का पदार्थ विषयक ज्ञान अपूर्ण होता है अतः यदि वह अधूरे ज्ञान को पूर्ण ज्ञान के रूप में दूसरे के सामने रखता है तो वह अनिधकार चेष्टा करता है। प्रत्येक न्यक्ति को अपना २ दृष्टिकोण न्यक्त करने का अधिकार है परन्तु अपने दृष्टिकोण को ही सर्वथा सत्य और दूसरे दृष्टि-कोण को सर्वथा मिथ्या कहने का अधिकार उसे नहीं है। जैनधर्म का स्याद्वाद इसी बात को प्रकट करता है।

स्याद्वाद की आधार शिला पर खड़ा हुआ जैनधर्म यह कहता है कि प्रत्येक वस्तु अनन्त धर्मात्मक है। दीप से लेकर आकाश तक की छोटी सी छोटी और वड़ी से बड़ी वस्तु में अनन्त धर्म रहे हुए हैं। उन अनन्त धर्म का विभिन्न हिष्टिविन्दुओं से जब तक अवलोकन न किया जाय तब तक वस्तु का सत्य स्वस्प नहीं संसमा जा सकता है। विभिन्न हिष्टिकीणों से वस्तु का अवलोकन करना स्याद्वाद है। एक ही पदार्थ में भिन्न २ वास्तविक धर्मों की सापेन्तया स्वीकार करने का नाम स्याद्वाद या अनेकान्तवाद है। जैसे एक ही पुरुष अपने भिन्न भिन्न सम्बन्ध्री जनों की अपेना पिता, पुत्र और भाता

श्रादि संज्ञाओं से सम्बोधित किया जाता है, इसी प्रकार अपेनाभेद से एक ही वस्तु में अनेक धर्मों की सत्ता प्रमाणित होती है। इस अपेनाभेद की उपेना करने से वस्तु का स्वरूप अपूर्ण ही रह जाता है। वस्तु के किसी एक ही धर्म को लेकर उसका निरूपण किया जाय और उसे ही सर्वाश सत्य समभ लिया जाय तो यह विचार भ्रान्त ही ठहरेगा।

उदाहरण के लिये किसी एक पुरुष को लीजिए। उसे कोई पिता, कोई पुत्र कोई मामा और कोई भाई कह कर पुकारता है। इससे प्रतीत होता है कि उसमें पितृत्व, पुत्रत्व, पितृव्यत्व, मातुलत्व और भातृत्व आदि अनेक धर्मों की सत्ता है। यदि उसमें रहे हुए पितृत्व धर्म की ओर ही दृष्टि रख कर उसे सर्वथा पिता ही मान वैठें तो बड़ा अनर्थ होगा। वह हर एक का पिता ही सिद्ध होगा। परन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। वह पिता भी है और पुत्र भी। अपने पुत्र की अपेज्ञा वह पिता है और अपने पिता की अपेज्ञा वह पुत्र कहलाएगा। इस तरह भिन्न २ अपेज्ञाओं से इन सभी संज्ञाओं का उसमें निर्देश किया जा सकता है। जैसे एक ही व्यक्ति में पितृत्व, पुत्रत्व आदि विरोधी धर्मों का पाया जाना अनुभव सिद्ध है उसी तरह एक पदार्थ में अपेज्ञा भेद से अनेक विरोधी धर्मों की सत्ता प्रमाण-सिद्ध है।

अनन्त धर्मात्मक वस्तु का स्वरूप एक समय में एक ही शब्द द्वारा सम्पूर्णत्या नहीं कहा जा सकता है; इसी तरह उन अनन्तधर्मों में से किसी भी धर्म का अपलाप भी नहीं किया जा सकता है। अतः केवल एक ही दृष्टिबिन्दु से पदार्थ का अवलोकन न करते हुए भिन्न २ दृष्टिविन्दुओं से उसका पर्यालोचन करना न्यायसंगत और वस्तु स्वरूप के अनुरूप है। यही स्याद्वाद का तात्पर्य है।

स्याद्वाद के अनुपम तत्त्व को न सममने के कारण विश्व में विविध धर्मों, दर्शनों, मतों, यन्थों और सम्प्रदायों में विवाद खड़े होते हैं। एक धर्म के अनुयायी दूसरे धर्म को असत्य-मिथ्या-वतलाते हैं। वे अपने ही माने हुए धर्म को सम्पूर्ण सत्य मानकर दूसरे धर्म का तिरस्कार करते हैं। इस तरह विश्व में धर्म के नाम पर विवाद खड़े होते हैं। यह एकान्तवाद का दुष्परिणाम है। एकान्तवाद वास्तविकता से बहुत दूर होने के साथ ही अपूर्ण होता है, इतना ही नहीं वह अपूर्णता में पूर्णता का मिथ्या आरोप

करता है। इस बात को सरलता से समफाने के लिए पूर्वाचार्यों ने हाथी का हिं। इस बतलाया है। वह इस प्रकार है:—

कुछ जन्मान्ध व्यक्तियों ने हाथी का नाम सुना परन्तु हाथी कैसे होता. इस बात का उन्हें ज्ञान नहीं था। किसी समय उनके गाँव में हाथी आगया। वे हाथी का परिचय पाने के लिए उसे छूने लगे। वे सब एकसाथ हाथी के अलग २ अवयव छूने लगे। कोई हाथी के पाँवों के हाथ लगाता है, कोई सूँड पकड़ता है, कोई कान छूता है, कोई पेट टटोलता है, कोई पूंछ पकड़ता है। इस प्रकार अपने २ हाथ में आये हुए हाथी के अवयव को वे हाथी सममने लगे। जिसने हाथी का पाँव पकड़ा वह कहने लगा कि हाथी त्तम्म समान केहै। सूँड पकड़ने वाला बोला कि हाथी मूसल के समान है। कान टटोलने वाला बोला कि हाथी सूप के समान है। पेट पर हाथ फेरने वाला बोला कि हाथी कोठी के समान है। पूँछ पकड़ने वाला बोला कि हाथी रस्से के समान है। इस प्रकार वे अन्धे अपने २ वात को पूर्ण सत्य सममनकर विवाद करने लगे और एक दूसरे को मिथ्या कहने लगे। ठीक यही हाल एकान्तवादी दर्शनों का है।

उक्त जन्मान्धों का कथन एक एक छांश में सत्य अवश्य है परन्तु जव वे अपनी ही धुन में एक दूसरे की वात काटने लगते हैं तब उन सबका कथन असत्य हो जाता है। हाथी को भलीभांति जानने वाला सूमता आदमी जानता है कि उन्होंने सत्य के एक-एक छांश को ही प्रहण किया है और शेष छांशों को अपलाप कर दिया है। अगर ये लोग अपनी वात को ठीक सममते हुए अन्य को भी सत्य सममें तो इन्हें मिथ्या का शिकार न होना पड़े। अगर उक्त सब अधे छापनी एक-एक-देशीय कल्पना को एकत्र करके हाथी का स्वरूप सममें तो उन्हें हाथी की सर्वाङ्ग सम्पूर्ण आकृति का ज्ञान हो सकता है। परन्तु अज्ञान छौर कदाग्रह के कारण वे एक दसरे को मिथ्या कहकर स्वयं मूठ के पात्र बन रहे हैं। ठीक इसी तरह विश्व में प्रचलित विविध धर्मों के विषय में सममनी चाहिए।

सत्य सर्वत्र एक है, अखण्ड है और व्यापक है। इसके सम्बन्ध में किसी प्रकार के विवाद की गुन्जाईश नहीं है। तद्पि धर्म के नाम पर विविध मान्यतायें प्रचलित हैं और उनमें परस्पर में खींचातान भी है। इस धार्मिक विवाद का कारण केवल कदाग्रह है। संसार के विभिन्न पंथ और समुदाय सम्पूर्ण सत्य को प्राप्त करने का प्रयत्न करते हैं लेकिन ज्ञान की अपूर्णता के कारण वस्तु के एक अंश को ही प्राप्त कर सकते हैं। इस अपूर्णअंश को ही पूर्ण मान लेने से सब संघर्ष पैदा होते हैं।

जैनदर्शन का स्याद्वाद इन संघर्षों को समाप्त कर देता है। वह विश्व के समस्त धर्मों, दर्शनों, सम्प्रदायों और मान्यताओं का समन्वय कर देता है। वह विश्व को यह शिवा देता है कि जगत के सब धर्म और दर्शन सत्य के ही अंश हैं। परन्तु जब एक अंश दूसरे अंश से न मिलकर उनका तिरस्कार करता है तब वह विकृत हो जाता है और सत्य मिटकर सत्यामास हो जाता है। यह एकान्तवाद की स्थिति भंयकर परिणामों को पैदा करती है। जो मत या पन्थ दूसरे सत्यांशों को पचाने की चमता रखता है यह उदार और संगिति बनकर पूर्णसत्य के सार्ग पर प्रगति करता है। स्याद्वाद यह सिखलाता है कि तुम वस्तु को विभिन्न दृष्टिकोण तुम्हे अपना विरोधी प्रतीत होता हो उसकी सत्य समभो लेकिन जो दृष्टिकोण तुम्हे अपना विरोधी प्रतीत होता हो उसकी सत्य समभो लेकिन जो दृष्टिकोण तुम्हे अपना विरोधी प्रतीत होता हो उसकी सत्य ता को भी समभने की कोशिश करो। सम्पूर्ण वस्तुतत्त्व का अवलोकन करने के लिये, सापेन्नदृष्टि होनी चाहिए। सापेन्नदृष्टि का तात्पर्य यह है कि जो वस्तु एक दृष्टि से जिस रूप में प्रतीत हुई हो उसे ही पूर्ण न मानकर दूसरे दृष्टिकोणों के लिये भी उसमें अवकाश हो। इसी सापेन्नवाद को पारिभाषिक शब्द में 'नयवाद' कहते हैं।

अनन्त-धर्मात्मक वस्तु के किसी एक धर्म को लेकर जो यथार्थ अभिप्राय होता है वह 'नय' है। एक ही वस्तु के प्रति विभिन्न दृष्टिविन्दुओं से उत्पन्न होने वाले विभिन्न अभिप्राय 'नय' कहे जाते है। नयवाद चूंकि वस्तु में अनन्त धर्म हैं अतः उसके सम्बन्ध में अनन्त प्रकार के अभिप्राय और विचार हो सकते हैं अतएद नय भी अनन्त हैं। सुप्रसिद्धतार्किक आचार्य श्री सिद्धसेन दिवाकर ने कहा है:— 'जावइया वयएएएहा तावइया चेव हुंति नयवाया'

जितने वचन-प्रकार हैं उतने ही नयवाद हैं। नयों के सम्बन्ध में यह सदा स्मरण रखना चाहिए कि नय अपनी मर्यादा में ही सत्य होते हैं। जिन ये अपनी मर्यादा के बाहर होकर एक दूसरे के प्रतिषेधक हो जाते हैं तब ये असत्य हो जाते हैं और अमान्य ठहरते हैं। जो नय अपने विषय का प्राहक होकर भी अन्य का निषेध नहीं करता है वह 'नय' कहलाता है। जो दूसरे का निषेध करने में प्रवृत्त होता है वह दुन्य या नयाभास है। कहा है:—

त्रर्थस्यानेकरूपस्य धीः प्रमाणं तदंशधीः। विकास विकास

अर्थात्-प्रमाण वस्तु के अनेक रुपों को प्रहण करता है; 'नय' वस्तु के एक अंश को प्रहण करता है। नय दूसरे धर्मी की अपेचा रखता है। जो दूसरे धर्मों का निराकरण करता है वह दुर्नय है।

नयवाद सापेच सत्य है। इस तत्त्व को सुबोधतया समभाने के लिए यह दृष्टान्त उपयोगी होगा। विशाल समुद्र की जलराशि में से थोड़ा सा पानी लीजिए। उस घड़े-भर पानी को न तो समुद्र कह सकते हैं और न असमुद्र ही कहा जा सकता है। यदि उस घड़े-भर पानी को ही समुद्र कह दिया जाय तो समुद्र का शेप जल असमुद्र हो जाएगा अथवा अनेक समुद्र मानने पड़ेंगे। ये दोनां प्रत्यच्त-वाधित हैं इसिलए समुद्र के धड़े-भर पानी को हम समुद्र नहीं कह सकते। इसी तरह उसे असमुद्र भी नहीं कर्श जा सकता है। क्योंकि वह जल समुद्र का ही है। यदि समुद्र के घड़े-भर पानी में अलप भी समुद्रता नहीं है तो वह शेप सब पानी में भी नहीं हो सकती। क्य समुद्र के घड़े भर पानी में समुद्रता नहीं है तो क्या कारण है कि वह शेष जल में मानी जाय? समुद्र के घड़े-भर पानी में भी समुद्रता है, अन्यथ वह समुद्र का जल नहीं कहा जा सकता है। तात्पर्य यह निकजता है कि घड़ा-भर पानी न तो समुद्र ही है और न असमुद्र ही, लेकिन समुद्र का अंश है। ठीक इसी तरह नय द्वारा गृहीत वस्तु का स्वरूप न तो पूर्ण वस्तु ही है और न अवस्तु ही; लेकिन वस्तु का अंश है। ठिक इसी तरह नय द्वारा गृहीत वस्तु का स्वरूप न तो पूर्ण वस्तु ही है और न अवस्तु ही; लेकिन वस्तु का अंश है। कहा भी है:—

नासमुद्रः समुद्रो वाः समुद्रांशो यथैव हि । नायंवस्तु न चावस्तु वस्त्वंशो कथ्यते वुधैः॥ उपर कहा जा चुका है कि 'नय' वस्तु के एक अंश को ही प्रहर्ष करता है अंतएवं यह आंशिक और आपेत्तिक सत्य है। इस आपेत्तिक सत्य को ही पूर्ण सत्य मान कर जो वस्तु के अन्य अंशों का अपलाप करता है वह नयाभास हो जाता है। विश्व के एकान्तवादी दर्शन नयाभास के उदाहरण है।

पहले यह कहा गया है कि जितने वचन-प्रकार हैं उतने ही नयवाद हैं तदिप उन सबका वर्गीकरण करके जैनाचार्यों ने सात प्रकार के नय बताये हैं:—? नैगम (२) संग्रह (३) व्यवहार (४) ऋजुसूत्र (४) शब्द (६) समभित्द और (७) एवंभूत । इनमें से आदि के तीन नय द्रव्यार्थिक नय हैं और अन्त के चार नय पर्यायार्थिक हैं।

- (१) नैगमनय—यह सामान्य श्रीर विषय का भेद किये बिना ही केवल द्रव्यमात्र को प्रहरा करता है।
- (२) संग्रहनय—वस्तु के विशेष धर्म की तरफ लच्य न रखता हुआ केवल सामान्य धर्म पर ही दृष्टि रखने वाला संग्रहनय है। यह विशेष धर्म का निषेध नहीं करता।
- (३) व्यवहार—यह केवल विशेष गुण को लच्य में रखकर ही द्रव्य की देखता है परन्तु सामान्य धर्म का अपलाप नहीं करता है।
- (४) ऋजुसूत्र—पदार्थ की अतीत या अनागत स्थिति का विचार न कर केवल बर्त्तमान पर्याय को ग्रहण करने वाला ऋजुसूत्रनय है।
- (४) शब्द—पदार्थ के पर्यायवाची शब्द, लिंग वचन त्रादि की भिन्नता की गौगा करके उन्हें एक ही अर्थ के वाचक मानने वाला शब्दनय है।
- (६) सम्भिरुढ पर्यायवाची शब्दों में भिन्नता प्रहण करने वाला तथा लिंग-वचनादि के भेद से त्र्यर्थ-भेद मानने वाला समिभिरुढनय है।
- (७) एवंभूतनय—जब तक कोई पदार्थ निर्दिष्ट रूप के अनुसार क्रियाशील है तब तक ही वह उस शब्द से सम्बोधित किया जा सकता है अन्यथा नहीं।

जैसे घड़ा जिस समय जल धारण की क्रिया कर रहा हो तभी वह घड़ा है अन्यथा नहीं। यह इस नय का अभिप्राय है।

नैगमनय की अपेचा से न्याय-वैशेषिकदर्शन, संग्रहनय की अपेचा से वेदान्तदर्शन, व्यवहारनय की अपेचा चार्वाकदर्शन और ऋजुसूत्र नय की अपेचा से वौद्धदर्शन का मन्तव्य ठीक है परन्तु ये उक्त दर्शन अपने अपने मन्तव्य को ही एकान्त परिपूर्ण सत्य मान लेते हैं अतः सत्य का अंश भी विकृत हो जाता है और ये नयाभास के उदाहरण बन जाते हैं। वौद्धदर्शन वस्तु के अनित्यत्व धर्म को ही मानकर नित्यत्व का तिरस्कार करता है और सांख्यदर्शन वस्तु के कृटस्थ नित्यत्व को स्वीकार करके अनित्यत्व का अपलाप करता है। उक्त दोनों दर्शन अपने २ पच के आयही हैं और एक दूसरे को मिथ्या कहते हैं लेकिन वास्तविक दृष्टि से दोनों ही अपूर्ण हैं। वस्तु में नित्यत्व और अनित्यत्व—दोनों धर्म पाये जाते हैं। अतएव वह नित्यानित्य है, यह कह कर जैनदर्शन का नयवाद उक्त दोनों विरोधी दृष्टिकोणों का समन्वय करता है।

जैनदर्शन का नयवाद हैत—अहै त, निश्चय-व्यवहार, ज्ञान-किया, स्वभाव-नियति-काल-यहच्छा-पुरुषार्थ आदि वादों का वड़ी कुशलता के साथ समन्वय करता है। जैनदर्शन, विभिन्न विचारों के पीछे रहेहुए विभिन्न दृष्टिबिन्दुओं का अवलोकन करके समन्वय के सिद्धान्त के द्वारा परस्पर के मनोमालिन्य को दूरकर एकता स्थापित करता है नयवाद विचार दृष्टि के लिए अंजन का कार्य करता है जिससे दृष्टि का वैषम्य दूर हो जाता है। नयवाद प्रजा की दृष्टि को विशाल और हृदय को उदार बनाकर मैत्रीभाव का मार्ग सरल बना देता है। समस्त कलहों को शमन करके जीवन-विकास के मार्ग को सरल बनाने में नयवाद प्रधान और समर्थ अंग है। नयवाद के विमल जल से दृष्टि का प्रज्ञालन हो जाने से राग-द्वेष का प्रचार बन्द हो जाता है। इस तरह आध्यात्मक और व्यवहारिक—उभय दृष्टि से नयवाद विश्वहितङ्कर सिद्धान्त है। श्री समन्तभद्राचार्य ने कहा है:—

नयास्तव स्यात्पद्लाच्छनाः स्युः रसोपविद्धा इव लोहधातवः । भवन्त्यभित्र तफला यतस्ततो भवन्तमार्याः प्रणता हितेपिगाः ॥ हे जिनेन्द्र! जिस प्रकार विविध रसों से सुसंस्कारित लोह-खगा आहि । धातु अभीष्ट पौष्टिकता और स्वास्थ्य प्रदान करती हैं इसी तरह 'स्यात्' पद अंकित आपके नय अभीष्ट फत्त के प्रदाता हैं अतएव हितेवी आर्थपुरूप आपको नमस्कार करते हैं।

स्याद्वाद की समन्वय शक्ति को प्रदर्शित करने हुए प्रखरतार्किक श्री सिद्धसेन दिवाकर ने द्वात्रिंशिका स्तोत्र में कहा है:—

उद्धाविव सर्वेसिन्धवः समुदीर्णास्तविय नाथ ! दृष्टयः। न च तासु भवान् प्रदृश्यते प्रविभक्तासु सरित्स्विवोद्धिः॥

हे नाथ! जैसे सभी निदयाँ समुद्र में आकर सिम्मिलित होती हैं इसी तरह विश्व के समस्त दर्शन आपके शासन में सिम्मिलित हो जाते हैं। जिस प्रकार भिन्न २ निदयों में समुद्र नहीं दिखाई देता है इसी तरह भिन्न २ दर्शनों में आप नहीं दिखाई देते तथापि सब दर्शन समुद्र में निदयों के समान आपके शासन में समा जाते हैं।

स्याद्वाद के समन्वय तत्त्व की मीमांसा कर चुकने पर अब यह बताना आवश्यक है कि पदार्थ अनन्तधर्मात्मक कैसे है ? उसमें नित्यत्व और अनित्यत्व, सत्त्व और असत्व, सामान्य और विशेष, वाच्यत्व और अवाच्यत्व आदि विरुद्ध धर्म कैसे पाये जाते हैं ?

विश्व के पदार्थी का भलीभांति अवलोकन करने से यह ज्ञात पदार्थी का होता है कि पदार्थमात्र उत्पत्ति, विनाश और स्थिति व्यापक स्वरूप से युक्त है। तत्त्वार्थाधिगम सूत्र में कहा है:—

# " उत्पादव्यय भ्रोव्ययुं क्र सत"

पदार्थ उत्पत्ति, विनाश और स्थिति वाला है। जिसकी उत्पत्ति होती है, जिसका नाश होता है और जो ध्रुव रहता है वह पदार्थ है। जो उत्पन्न नहीं होता और ध्रुव नहीं रहता वह पदार्थ ही नहीं है यथा आकाश-कमल।

यह आशंका की जा सकती है कि जो उत्पन्न होता है वह भला ध्रुव कैसे रह सकता है ? इसका समाधान यह कि उत्पत्ति और विनाश, ध्रुवता के बिना नहीं हो सकते और ध्रुवता, उत्पत्ति एवं विनाश के विना स्वतंत्र नहीं हो सकती। जहाँ हम वस्तु की उत्पत्ति और विनाश का अनुभव करते हैं वहाँ पर उसकी स्थिरता का भी अविकल रूप से भान होता है। तथा च जहाँ ध्रुवता का भान होता है वहाँ कथि खित उत्पत्ति और विनाश अवश्य प्रतीत होते हैं। उत्पाद, उयय और ध्री उत्पत्ति की त्रिपुटी एक दूसरे के बिना नहीं रहती। उदाहरण के लिए एक स्वर्ण-पिएड को ही लीजिए।

प्रथम सुवर्ण-पिएड की गला कर उसका कटक (कड़ा) वना लिया गया। फिर कटक की तोड़ कर उसका मुकुट तथ्यार किया गया। यहाँ स्वर्ण-पिएड के विनाश से कटक की उत्पत्ति और कटक के ध्वंस से मुकुट का त्पन्न होना देखा जाता है परन्तु इस उत्पत्ति, विनाश के सिलसिले में मूलवस्तु स्वर्ण की सत्ता वरावर विद्यमान है। इससे यह सिद्ध हुआ कि उत्पत्ति और विनाश वस्तु के आकार-विशेष का-पर्याय का-होता हैन कि मूलवस्तु का। मूलवस्तु तो लाखों परिवर्त्तन होने पर भी अपनी स्वरूप स्थिरता से च्युत नहीं होती। कटक, कुएडलादि स्वर्ण के आकार विशेष हैं; इन आकार-विशेषों की ही उत्पत्ति और विनाश होना देखा जाता है। इनका मूलतत्व स्वर्ण उत्पत्ति और विनाश से अलग है। इस उदाहरण से यह प्रतीत हुआ कि पदार्थ में उत्पत्ति, विनाश और स्थित ये तीनों ही धर्म स्वभावसिद्ध हैं।

किसी भी वस्तु का आत्यन्तिक विनाश नहीं होता। वस्तु की किसी आकृति-विशेष के विनाश से यह नहीं समभ लेना चाहिए कि वह वस्तु सर्वथा नष्ट हो गई। आकृति के वदलने मात्र से किसी का सर्वथा नाश नहीं होता। जैसे वालदत्त वाल्यावस्था को छोड़कर युवा होता है और युवावस्था को छोड़कर युद्ध होता है इससे जिनदत्त का नाश नहीं कहा जा सकता है। जैसे सर्प फणावस्था को छोड़कर सरल हो जाता है तो इस आकृति के परिवर्तान से उसका नाश होना नहीं माना जाता है। इसी तरह आकृति के वदलने से वस्तु का नाश नहीं हो जाता है। इसी प्रकार से कोई भी वस्तु सर्वथा नवीन नहीं उत्पन्न होती है अतः जगत् के सव पदार्थ उत्पत्ति, विनाश और स्थित-शील है, यह वात भलीभांति प्रमाणित हो जाती है। उत्पाद और

व्यय को 'पर्याय' श्रीर धीव्य को 'द्रव्य' के नाम से कहा जाता है। इस तरह ट्रें वस्तु का स्वरूप द्रव्यपर्यायात्मक है। द्रव्यस्वरूप नित्य है श्रीर पर्यायस्वरूप श्रमित्य है कहा भी है।

''द्रव्यात्मनास्थितिरेव सर्वस्यवस्तुनः, पर्यायात्मना सर्व वस्तूत्पद्यते विपद्यते वा''

द्रव्यरूप से सब पदार्थ नित्य हैं और पर्याय की अपेचा से सब पदार्थ उत्पन्न होते हैं और नष्ट होते हैं अतएव अनित्य हैं।

समर्थविद्वान् श्री समन्तभद्राचार्य ने उत्पाद व्यव और ध्रीव्य को एक और ही युक्ति द्वारा प्रमाणित किया है। उन्होंने लिखा है:—

घटमौलिसुवर्गार्थी नाशोत्पादस्थितिष्वयम् । शोकप्रमोदमाध्यस्थं जनो याति सहेतुकम्।।

कल्पना करिये कि तीन व्यक्ति एक साथ किसी सुनार की दुकान पर
गये। उनमें से एक को स्वर्णघट की, दूसरे को मुकुट की और तीसरे को
केवल स्वर्ण की आवश्यकता है। वहाँ जाकर वे देखते हैं कि सुनार सोने के
बने हुए घड़े को तोड़कर उसका मुकुट बना रहा है। सुनार के इस कार्य को
देखकर उन तीनों मनुष्यों के मन में भिन्न २ प्रकार के भाव पदा हुए।
जिसे स्वर्णघट की आवश्यकता थी उसे शोक हुआ, जिसे मुकुट की
आवश्यकता थी वह प्रसन्न हुआ और जिसे केवल स्वर्ण की ही आवश्कता
थी उसे न हर्ष हुआ और न शोक। वह अपने मध्यस्थ भाव में रहा। यहाँ
यह प्रश्न होता है कि यह भाव भेद क्यों? अगर वस्तु उत्पाद-व्यव भौव्यात्मक
न हो तो इस प्रकार के भावभेद की उपपत्ति कभी नहीं हो सकती। घटप्रापि
की मुकुट की उत्पत्ति का हर्ष और स्वर्णार्थों को न हर्ष और न शोक हुआ
इससे यह प्रतीत होता है कि घट के विनाश से शोक और मुकुटार्थों
को मुकुट की उत्पत्ति का हर्ष और स्वर्णार्थों को न हर्ष और न शोक हुआ
इससे यह प्रतीत होता है कि घट के विनाश काल में ही मुकुट उत्पन्न हो
रहा है और दोनों अवस्थाओं में स्वर्णद्रव्य स्थित है तब तो उन तीनों को
कमशः शोक, हर्ष और मध्यस्थ भाव हुआ। यदि घट—विनाश काल में

मुकुट की उत्पत्ति न मानी जाय तो घटार्थी पुरुष को शोक और मुकुटार्थी को हर्ष का होना दुर्घट-सा हो जाता है। इसी तरह घट-मुकुटादि स्वर्ण-पर्यायों में स्वर्णारूप कोई द्रव्य न माना जाय तो स्वर्णार्थी पुरुष के मध्यस्थभाव की उपपत्ति नहीं हो सकती है। परन्तु सुनार के एक ही कार्य से शोक, प्रमोद और माध्यस्थ तीनों भाव देखे जाते हैं ये निर्निमित्तिक नहीं हो सकते, इसिलए वस्तु के स्वरूप को उत्पाद-व्यय और प्रोव्य युक्त ही मानना चाहिए।

एक और भी लौकिक उदाहरण से पदार्थ उत्पाद-व्यव—ध्रौव्यात्मक सिद्ध होता है। वह इस प्रकार है।

> पयोत्रतो न दृध्यत्ति, न पयोऽत्ति दृधिव्रतः श्रगोरसव्रतो नोभे तस्मात्तत्वं त्रयात्मकम्।।

जिस पुरुष को केवल दुग्ध प्रह्मा का नियम है वह दही नहीं खाता, जिसको दिधप्रह्मा का नियम है वह दुग्ध का प्रह्मा नहीं करता, परन्तु जिस व्यक्ति ने गौ-रसका त्याग कर दिया हो वह न दूध ही खाता और न दही ही। इस व्यावहारिक उदाहरमा से दुग्ध का विनाश, दिध की उत्पत्ति और गोरस की स्थिरता ये तीनों ही तत्त्व प्रमाणित होते हैं। उपाध्याय यशोविजयजी ने लिखा है:—

उत्पन्नं द्धिभावेन नष्टं दुग्धतया पयः।

गोरसत्वात स्थिरं जानन् स्याद्वादद्विड् जनोऽपि कः॥

अर्थात्—दृध जब दिध-रूप में परिणित होता है तब दूध का विनाश अरेर दही का उत्पाद होता है परन्तु गोरस द्रव्य स्थिर रहता है। ऐसी अवस्था में कौन स्याद्वाद का निपेध कर सकता है।

उपर्युक्त विवेचन से वस्तु उत्पाद-व्याय-ध्रोव्यात्मक है यह भलीभांति प्रमाणित हो जाता है।

उपर्युक्त कथन से वस्तु के दो रूप सिद्ध होते हैं-एक विनाशी और दूसरा अविनाशी। उत्पाद और व्यय विनाशी स्वरूप हैं और धोव्य अविनाशी स्वरूप है। पारिभाषिक शब्दों में इसे "पर्याय" और "द्रव्य" कहा है। जैनदर्शन किसी भी पदार्थ को एकान्तनित्य अथवा एकान्तअनित्य

ॐ<>ॐः< ४ जैन-गौरव-सृतियां ★ॐ< नहीं मानता है। वह सापेन्नरूप से वस्तु में नित्यता और अनित्यता रूप दोनों धर्मी की खीकार करता है। वस्तु के अविनाशीस्वरूप द्रव्य की अपेत्ता वस्तु नित्य है और विनाशीस्वह्म पर्याय की अपेता वस्तु अनित्य

है। अतएव वस्तु नित्यानित्य-उभयस्प-है। वस्तु के इस अनेकान्त स्वरूप को न मान कर यदि केवल एकान्त नित्यवाद या अनित्यवाद स्वीकार किया जाय तो वस्तु का स्वरूप ही नहीं बनता है। पढ़ार्थ का खन्मा अर्थिकयाकारित्व है। यह जन्म क्रीन अनेकान्तात्मक मानने पर ही घटित हो सकता है। एकान्त नित्य और एकान्त अनित्य पदार्थ में अर्थिक्रिया नहीं हो सकती। कुटस्थ नित्य पदार्थ में अर्थिक्या नहीं हो सकती, क्योंकि किया होने में परिणाति की आवश्यकता होती है। जहाँ परिगति है वहाँ कुटस्थ नित्यता नहीं रह सकती है। सर्वथा अनित्य पत्त में भी अर्थिक्या घटित नहीं, क्योंकि पदार्थ प्रथम त्रण में तो अपनी उत्पत्तिमान है और दूसरे च्या में सर्वथा नष्ट हो जाता है तो अर्थ-किया कैसे वन सकर्ती है ? अतः अनेकान्त पत्त में ही अर्थिकिया और अर्थ न्यवस्था घटित होती है।

हमारा प्रत्यच अनुभव भी पदार्थी की नित्यानित्यता को बतला रहा है। स्वर्गाद्रव्य की कटकत-कुराडल आदि और मृतिका द्रव्य की घट, कुरिडका श्रादि विभिन्न पर्याय दृष्टिगोचर होती हैं। हम देखते हैं कि सोने का कड़ा कालान्तर में मुक्कट वन जाता है और मुक्कट हटकर हार बन जाता है। इस तरह स्वर्णद्रव्य के आकार में उत्पाद-विनाश होता रहता है लेकिन स्वर्ण द्रव्य का ध्वंस नहीं होता। इसी तरह मिट्टी का घट बन जाता है, घट फूटकर कपाल (ठीकरी) वर्ने जाता है लेकिन मिही कायम रहती है। उसके मूल कपाण ( ११७८) र्या पाता ए पात्रा पात्र । वटा न्यान । एक का कभी ध्वंस नहीं होता । पर्यायों की परिणाति होती है, यह वात स्पष्ट हैं हि अतएव पदार्थ को पर्याय की अपेत्ता से अतित्य मानना चाहिए द्रव्य की अपेना से पड़ार्थ नित्य है न्योंिक विभिन्न पर्यायों में द्रव्य का अनुगत स्प से प्रत्यत्त भान हो रहा है अतएव वस्तु द्रव्यापेत्ता से नित्य और पर्यायापेत्ता से अनित्य है। पदार्थ का नित्यानित्य रूप ही वास्तविक है। इसी त्रह सामान्य-विशेष, सत्-असत्, वाच्य-अवाच्य, भेद्र-अभेद की विचारण में भी पदार्थ डमयरूप ही है। ANGERTAL COS) JENERAL SOS J

पदार्थ में रहे हुए एक धर्म को लेकर अधिक से अधिक सात प्रकार से निरूपण किया जो सकता है। यह सात प्रकार का विधिनिषेधमूलक प्रयोग सप्तसंगी कहलाता है। वस्तु के अस्तित्व धर्म को लेकर सप्तसंगी निम्न प्रकार से सात तरह के विधिनिषेधमूलक वाक्य प्रयोग हो सकते हैं:—

- (१) स्याद अस्ति एव: —प्रत्येक पदार्थ अपने द्रव्य, चेत्र, काल और भाव की अपेचा से सत् है। वस्तुओं में भिन्न २ गुण-स्वभाव—होते हैं। इन भिन्न स्त्रभावों के कारण ही वंस्तु भिन्न २ हैं। यदि ऐका न माना जाय और एक वस्तु का धर्म दूसरे वस्तु में भी माना जाय तो पदार्थों में एकता आ जाएगी। यदि घट का स्वभाव पट में भी माना जाय तो घट और घट की भिन्नता नहीं रह सकती है। अतः घट का स्वभाव घट में और पट का स्वभाव पटमें रहता है। अर्थात् प्रत्येक वस्तु अपने स्वरूप की अपेचा से ही सत् है। अतः प्रथम वचन-प्रयोग "वस्तु कथिन्नद् सत् ही है" यह बताया गया है।
- (२) स्याद् नास्त्येव—वस्तु कथि छित् असत् रूप ही है। अर्थात् पर-द्रव्य, चेत्र, काल और भाव की अपेचा से वस्तु अभाव रूप ही है। यदि ऐसा न माना जाय तो एक ही वस्तु सर्वरूप हो जाएगी। यदि यट जिस प्रकार घटत्व रूप से है उसी तरह पट रूप से भी है ही तो घट और पट में कोई अन्तर नहीं रह जाता है। यह इष्ट नहीं है। अतः घट पट रूप से नहीं ही है। घट स्व-द्रव्य, चेत्र, काल और भाव की अपेचा से है और परद्रव्य चेत्र, काल और भाव की अपेचा से है यह प्रथम भंग में वताया। इस द्वितीय भंग में यह बताया गया है कि वस्तु परद्रव्यादि की अपेचा असत् रूप है।
- (३) स्यादिस्त नास्ति—जव वस्तु में रहे हुए स्व-द्रव्यादिक की अपेक्ता से सत्व और परद्रव्यादिक की अपेक्ता से असत्व को क्रमशः प्रकट करने की विविक्ता है तब यह तृतीय भंग वनता है अर्थात् पदार्थ कथिव्रत् है और नहीं भी।
- (४) स्याद् अवक्तन्य—पदार्थ में रहे हुए स्वद्न्यादिक की अपेचा से सत्त्व को ब्लोर परद्रन्यादिक की अपेचा से असत्त्व को एक साथ कहने ※※※※※※※※※※※※﴿२७३)※※※※※※※※※※※※※※※※※※

की विवत्ता है परन्तु इन ंदो विरोधी धर्मों को एक साथ प्रकट करने वाला कोई शब्द नहीं है इसलिए इसे 'श्रवक्तव्य' शब्द से प्रकट करते हैं। यह चतुर्थ भंग हुआ।

(४) स्याद् श्रास्त अवक्तव्यं च-जब वस्तु में स्व-द्रव्यादि की अपेत्ता से असत्त्व और युगपत् सत्त्व-असत्त्व को प्रकट करने की इच्छा हो तब यह भंग बनता है।

(६) स्याद् नास्ति अवलव्यं च-जव वस्तु में पर द्रव्यादि की अपेचा से असत्त्व और युगपत् सत्त्व-असत्त्व को प्रकट करने की इच्छा हो तब यह भंग बनता है।

(७) स्याद् अस्ति-नास्ति अवक्तव्यं च—जब वस्तु में रहे हुए स्वद्रव्यादिक की अपेना से सत्त्व औरपर द्रव्यादिक की अपेना से असत्त्व भर्म को क्रमशः तथा उक्त दोनों धर्मों को युगपत भी कहने की विवन्ना हो तब 'अस्ति-नास्ति-अवक्तव्यंच' यह भंग वनता है

इन सातभंगों में मूलतः विधि-निषेध रूप दो मंग हैं। इन दो भंगों के मेल से तीसरा मंग बनता है। पहले और दूसरे मंग को युगपत कहने की विवचा में चतुर्थ मंग बनता है। प्रथम और चतुर्थ के संयोग से पश्चम; द्वितीय और चतुर्थ के संयोग से पश्च और तृतीय-चतुर्थ के संयोग से सप्तममंग बनता है। वस्तु के एक धर्म को लेकर एक सप्तमंगी बनती है। वस्तु में अनन्त धर्म हैं अतः अनन्त सप्तमंगियाँ बन सकती हैं। परन्तु एक धर्म को लेकर तो सप्तभंगी ही बन सकते हैं। सप्तमंगी और स्याद्वाद के द्वारा ही वस्तु का सच्चा स्वरूप प्रतीत हो सकता है। इस विवेचन का सारांश यह है कि जैन दर्शन को वस्तु का एकान्त रूप अभिमत नहीं है बरन् उसकी दृष्टि में वस्तु का स्वरूप अनेकान्तमय है। अतः कहा गया है कि "अनेकान्तात्मक वस्तु गोचरः सर्वसंविदाम"

सवसावदाम्"

श्रमेकान्तवाद के सुसंगत सिद्धान्त के रहस्य को भलीभांति न समभने के कारण जैनदर्शन के प्रतिद्वन्द्वी वेदान्त के श्राचार्य शंकर ने तथा श्रम्य विद्वानों ने इस सिद्धान्त पर अनुचित श्राचेप किये हैं श्रीर श्राचेप-परिहार इसे श्रानिश्चितवाद, संशयवाद श्रीर उन्मत्तप्रलाप तक कह हाला है। शंकराचार्य ने स्याद्वाद के जिस स्वरूप का

खर्डन किया है वह जैनदर्शन को भी मान्य नहीं है। जैनदर्शन स्याद्वाद का जो स्वरूप मानता है उसे यदि वेदान्त के आचार्य सही रूप में सममने का प्रयत्न करते तो उन्हें उनके विरुद्ध लिखने का प्रसंग ही नहीं आता। शंकरा-चार्य ने स्याद्वाद के विरुद्ध शांकरभाष्य में यह लिखा है—

"न ह्ये कस्मिन्धर्मिणि युगपत् सद्सत्वादि विरुद्धधर्मसमावेशः सम्भवति शीतोष्णवत्"।

शीत और उच्चा की भांति एक धर्मी में परस्पर विरोधी सत्व और असत्व आदि धर्मी का एक काल में समावेश नहीं हो सकता। तात्पर्य यह है कि जैसे शीत और उच्चा ये दोनों विरुद्ध धर्म एक काल में एक जगह पर नहीं रह सकते उसी तरह सत्व और असत्व का भी एक काल में एक स्थान पर रहना नहीं बन सकता; इसलिये जैनों का सिद्धान्त ठीक नहीं है।

रांकराचार्य ने जो शंका की है वही प्रायः सब स्याद्वाद के विरोधियों की मुख्य शंका और आचेप है। उनका कहना है कि जो नित्य है वह अनित्य कैसे? और जो अनित्य है वह नित्य कैसे? जो सत् है वह असत् नहीं हो सकता। जो एक है वह अनेक नहीं हो सकता। जो सामान्य रूप है वह विशेष रूप नहीं हो सकता। जो भिन्न है उसे अभिन्न कैसे कहा जा सकता है? ये परस्पर विरोधीधर्म एक साथ कैसे रह सकते हैं? यह है स्याद्वाद पर किया जाने वाला मुख्य आचेप।

इस प्रकार के श्राच प करने वालों ने जैनधर्म के स्याद्वाद के वास्तविक स्वरूप को नहीं पहचाना। वे स्याद्वाद का यही स्वरूप सममते रहें कि प्रस्पर विरोधी धर्मों को एक स्थान पर स्वीकार करने का नाम स्याद्वाद है। परन्तु "क्यों और कैसे" ? इस पर किसी ने ध्यान नहीं दिया। स्याद्वाद का अर्थ "परस्पर विरुद्ध धर्मों का एक स्थान पर विधान करना" नहीं है परन्तु ध्यनन्त धर्मात्मक वस्तु में अपेचा-भेद से जो जो भेद रहे हुए हैं उनको उसी अपेचा से वस्तु में स्वीकार करने की पद्धति का, जैनदर्शन अनेकान्तवाद या स्याद्वाद के नाम से उल्लेख करता है। जैनदर्शन का स्याद्वाद यह नहीं कहता

है कि पदार्थ जिस अपेचा से नित्य है, सत् है, भिन्न है, उसी अपेचा से अनित्य भी है, सत् भी है और भिन्न भी है। जैनाचार्यों ने इस अम को बड़े ही प्पष्ट शब्दों में दूर करने का प्रयत्न किया है। जैनदर्शन अगर एक ही अपेचा से नित्य-अनित्य, सत् असत्, भिन्न-अभिन्न आदि कहता तो जहर विरोध दोव आता, लेकिन वह भिन्न-भिन्न अपेचा से भिन्न २ धर्मों की भत्ता स्वीकार करता है इसमें विरोध की कोई गंध नहीं हो सकती।

जिस प्रकार एक ही व्यक्ति में पुत्रत्व और पितृत्व धर्म संसार स्वीकार करता है लेकिन वह एक ही अपेचा से नहीं किन्तु भिन्न २ अपेचाओं से। वह व्यक्ति अपने पिता की अपेचा से पुत्र है और अपने पुत्र की अपेचा से पिता है। इस प्रकार उसमें पितृत्व और पुत्रत्व दोनों धर्म अविरोध रूप से पाये जाते हैं। इसमें विरोध का अवकाश ही कहाँ है ? विरोध तो तब होता जब उसे उसके पिता की अपेचा, से भी पिता और पुत्र की अपेचा से भी पिता कहा जाता। अथवा उसके पुत्र की अपेचा से भी पुत्र कहा जाता। एक ही व्यक्ति की अपेचा पिता और पुत्र कहा जाता तो अवश्य विरोध होता। लेकिन विभिन्न अपेचा से जब विभिन्न धर्मों का कथन किया जाता है तब कोई विरोध नहीं होता है।

अपेचा-भेद से विरोधी धर्मों को एकत्र स्वीकार करने में कोई विरोध नहीं आता है। जैसे "जिनचन्द्र छोटा भी है और बड़ा भी है" इस स्थल पर ज्ञानचन्द्र की अपेचा जिनचन्द्र में छोटापन और शान्तिचन्द्र की अपेचा बड़ा-पन देखा जाता है। एक ही जिनचन्द्र व्यक्तित्व में छोटापन और बड़ापन चे दो विरोधी धर्म जैसे अपेचा-भेद से विद्यमान हैं इसी तरह अपेचा-भेद से नित्यानित्यत्व, सत्त्व-असत्त्व, एकत्व-अनेकत्व, सामान्य-विशेष आदि विरोधी धर्म भी अविरोध रूप से एकत्र रह सकते हैं। इसमें विरोध की कोई आशंका नहीं रहती।

जैनदर्शन जिस रूप से वस्तु में सत्त्व मानता है उसी रूप में उसमें असत्व नहीं मानता है; वह स्वद्रव्य, चेत्र, काल और भाव की अपेचा वस्तु में सत्व मानता है और परद्रव्य-चेत्र-काल और भाव से असत्व मानता है इसितये अपेचा-भेद से सत्व—असत्व दोनों ही वस्तुओं में अविरोध रूप से रहते हैं। इसी तरह द्रव्यापेना से नित्यत्व और पर्यायापेचा से अनित्यत्व भी अविरद्धत्या रह सकता है।

श्राधुनिक विज्ञान के श्राचार्यों श्रीर प्राध्यापकों ने यह सिद्ध कर दिया है कि अपे ज्ञावाद (The doctrine of Relativity) से ही वस्तु का स्वरूप यथार्थरूप से ज्ञाना जा सकता है। इससे यह सिद्ध होता है कि स्याद्वाद का सिद्धान्त वैज्ञानिक सत्य है और इस सिद्धान्त का उपदेष्टा जैनधर्म विश्वधर्म श्रीर वैज्ञानिकधर्म है। जैनधर्म के इस स्याद्वाद सिद्धान्त के व्यावहारिक रूप द्वारा संसार प्रगति के पथ पर प्रयाग कर सकता है।

## जैनधर्म के विषय में भ्रान्त मान्यताएं

#### श्रीर उनका परिष्कार

जैनधर्म और उसके सिद्धान्तों के विषय में भारतीय और यूरोपीय श्रजैन वर्ग में कितपय गलत धारणाएँ घर किये हुई हैं। आज से कुछ दायकों पूर्व तो अजैन जगत में वहुत ही अधिक गलतफहिमयाँ इस सम्बन्ध में थीं, परन्तु कुछ निष्पच और गहन अभ्यासी विद्वानों के गवेषणा पूर्ण सत्प्रयत्नों से बहुत सी आन्तियों का निराकरण हो गया है। डाक्टर हर्मन जेकोबी महोदय ने जैनधर्म के विषय में कितपय तथ्यपूर्ण तत्वों का उद्घाटन किया जिसके कारण कितपय अमणाएँ दूर होगई हैं।

अजैन पाश्चात्य विद्वानों को जैनधर्म के सम्बन्ध में जो अम हुआ इसका कारण यह है कि उन्होंने जैनधर्म के विषय में उसके मूलप्रन्थों या जैनाचार्यों से कुछ न लेकर ब्राह्मणप्रन्थों के ब्राधार पर से ही अपना अभिप्राय बाँध लिया। जैनधर्म ने ब्राह्मणधर्म की यज्ञ यागादि हिंसक प्रवृत्तियों का और उसकी जातिगत श्रष्टता का सदा से विरोध किया है इसलिए ब्राह्मणधर्मानुयायी जैनधर्म को अपना प्रतिद्वन्द्वी मानते आये हैं इसलिए उन्होंने अपने प्रन्थों में जैनधर्म और उसके सिद्धान्तों को विकृत रूप में चि.त्रत किया है। उस विकृत चित्रण के आधार पर ही उपर-उपर से ज्ञान करने वाले कई यूरोपीय लेखकों ने जैनधर्म के सम्बन्ध में गलत विचार बना लिये और वही उन्होंने अपने लेखों में व्यक्त किये। केवल दूसरे को दोप देने से ही काम नहीं चल सकता है। सत्य तो यह है कि जैनधर्म के अचार की विद्वानों ने ब्राह्मण और बोद्धधर्म की तरह अपने सिद्धान्तों के प्रचार की

ॐस्डॐर्ड्छःद्रॐद्रक्ष्यं चीरवन्मृतियाँ ★ॐस्डॐर्ड्ॐर्र्

स्रोर चाहिए बैसा ध्यान ही नहीं दिया। इसके कारण संसार जैनसिद्धानों के विषय में बहुत लम्बे समय तक अनिभन्न ही रहा। संचप में यही कारण हैं कि जिनके कारण जैनधम के सम्बन्ध में कई आनत धारणाएँ लोगों में फैली हुई हैं। कारणों की विशेष गहराई में न उतरकर यहाँ यही बताना है कि जैन सिद्धान्तों के विषय में क्या २ आमक मान्यताएँ फैली हुई हैं श्रीर उनका निराकरण क्या है।

संबसे वड़ी श्रान्ति जैन इतिहास के सम्बन्ध में है। फई विद्वानों की धारणा है कि जैनधर्म, वोद्धधर्म की शाखा है। कई यह मानते हैं कि यह हिन्दुधर्म की शाखा है। कई यह मानते हैं कि मह इतिहास-विषयक श्रान्ति महावीर ने जैनधर्म की स्थापना की; कई यह बतलाते हैं कि महावीर से पहले होने वाले पार्श्वनाथ जैनधर्म के श्रादि प्रवत्तेक हैं। इस तरह जैनधर्म के सत्य-इतिहास के विषय में नाना भाँति की श्रान्तियाँ फैली हुई हैं। यहाँ अतिसपेत्त में इनका निराकरण करने का प्रयत्न किया जाएगा।

जैनधर्म को बौद्धधर्म की शाखा बतलाना तो इतिहास की सबसे बड़ी श्रज्ञानता है। इतिहास यह स्पष्ट कह रहा है कि बुद्ध के समय में जैनधर्म गौरव-मय स्थान पर अरूढ था। जैनधर्म के तेवीसवें तीर्थङ्कर श्री पार्श्वनाथ भगवान हुए हैं जिनकी ऐतिहासिकता श्रव निर्विवाद सिद्ध हो चुकी है। ये पार्श्वनाथ तीर्थङ्कर भगवान महाबीर से लगभग २४० वर्ष पहले हो चुके हैं। बुद्ध तो भगवान महाबीर के समकालीन हैं। बौद्ध ग्रन्थों में भी भगवान पार्श्वनाथ का उल्लेख मिलता है। श्राज के बहुत से इतिहासकार भी इस बात को स्वीकार करते हैं कि बुद्ध ने अपनी विचार-धारा में बहुत सा अंश श्रपने से पहले होने बाले भगवान पार्श्वनाथ के धर्मचिन्तन से लिया है। यही कारण है कि श्रावक, भिद्ध आदि जैन परम्परा के पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग बौद्ध-साहित्य में प्रचुरता से मिलता है।

वौद्ध और जैनधर्म ने एकसाथ वेद-विहित यहाँ का निपेध किया, वेदों की प्रमाणता मानने से इन्कार किया और दोनों ने जाति-पाँति के भेदों को अमान्य घोषित किया तथा अहिंसा पर मुख्यहप से भार दिया। हुआ। परन्तु इस विषय में जर्ननी के सुप्रसिद्ध प्रो. हर्मन जेकोबी ने प्रयाप्त हुआ। परन्तु इस विषय में जर्ननी के सुप्रसिद्ध प्रो. हर्मन जेकोबी ने प्रयाप्त अन्वेपण किया और फज़स्वरूप उन्होंने अपना स्पष्ट अभिप्राय डंके की चोट घोषित किया कि ''जैनधर्म सर्वथा स्वतंत्र धर्म है वह किसी की शाखा या अनुकरण नहीं है"। हर्ष का विषय है कि जेकोबी महोदय के इस मन्तव्य से कई पाश्चात्य विद्वानों ने अपनी धारणाएँ संशोधित करली हैं। अब प्रायः सब यह स्वीकार कर लेते हैं कि जैनधर्म, बोद्धधर्म से प्राचीन है।

ज़िकाबी महोदय ने जैनधर्म को सर्वथा मौिलक और स्वतंत्रधर्म सिद्ध किया है उससे यह भी धारणा खिएडत हो जाती है कि जैनधर्म हिन्दुधर्म की एक शाखा है। जैनधर्म के इस काल के आदि तीर्थङ्कर श्री ऋपभदेव हैं जो संख्यातीत वर्ष पहले हो गये हैं। इन ऋपभदेव का नामोल्लेख और चित्र-वर्णन वेदों में भी किया गया है। ऋपवेद में भगवान ऋपभदेव की "तू अखएड पृथ्वीमएडल का सार त्वचा रूप है, पृथ्वीतल का भूपण है, दिव्यज्ञान द्वारा आकाश को नापता है, हे ऋपभनाथ सम्राट्! इस संसार में जगरचक व्रतों का प्रचार करों" इन शब्दों में स्तुति की गई है। वेद, पृराण, योगवाशिष्ट, आदि २ प्राचीनतम प्रन्थों में जैनतीर्थङ्कर श्री ऋभपदेव अरिष्टनेमि (नेमिनाथ) आदि का उल्लेख मिलता है, इससे यह सिद्ध होता है कि जैनधर्म कम से कम वेदधर्म जितना प्राचीन तो है ही। आजकल ऐसी भी सामित्रयाँ पुरातत्वज्ञों को प्राप्त हुई हैं जो श्रमणसंस्कृति-जैनसंस्कृति—को बाह्यणसंस्कृति से भी अधिक प्राचीनता को प्रकट करती हैं।

बड़े २ इतिहासहों श्रीर पुरातत्ववेताश्रों ने श्रव यह मान लिया है है कि जैनधर्म एक प्राचीन और मोलिक धर्म है। इस सम्बन्ध में अजैन विद्वानों ने जो श्रिभिप्राय व्यक्त किये हैं वे 'जैनधर्म की प्राचीनता' शिर्पक प्रकरण में देखने चाहिए। वहाँ इस सम्बन्ध में विस्तारपूर्वक लिखा गया है। यहाँ तो केवल दिक् सूचन मात्र करना श्रभीष्ट है। उस प्रकरण को पद लेने से उक्त सभी भ्रान्तियों का निराकरण हो जाता है। श्रतः उस श्रोर पाठकों का ध्यान श्राकर्षित किया जाता है।

ॐस्ॐस्ॐस्ॐस्र जैन-गौरव-सृतियाँ ★ॐस्ॐस्ॐस्ॐस् \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जैन-इतिहास सम्बन्धी भ्रमणा के बाद जो महत्वपूर्ण भ्रान्ति फैली हुई है वह है जैनियों को या जैनधर्म को 'नास्तिक' सम्भना। अब इसपर थोड़ा सा दृष्टिपात कर लें।—

जैनधर्म पूर्णतया त्रास्तिक है, उसे नास्तिक कहना सूर्य में कालिमा बताना है। त्रास्तिक त्रौर नास्तिक की परिभाषा पर विचार करने से यह ज्ञात हो जाएगा कि जैनधर्म त्रास्तिक है या नास्तिक है। प्रसिद्ध क्रास्तिक-नास्तिक वैयाकरण पाणिनि के "त्रस्ति नास्ति दिष्ट मितिः। ४।४।६०"

विचार इस सूत्र का अर्थ करते हुए भट्टोजी दीचित ने सिद्धाम्त कोमुदी में लिखा है "अस्ति परलोकः इत्येवं मितर्यस्य स आस्तिकः, नास्तीति मितर्यस्य स नास्तिकः" अर्थात् जो परलोक को मानता है वह अस्तिक है और जो परलोक को नहीं मानता है वह नास्तिक है। इस परिभाषा के अनुसार जैनधर्म आस्तिक धर्म है क्योंकि वह परलोक को मानता है, पुनर्जन्म को मानता है, पाप-पुण्य को मानता है, स्वर्ग-नरक-मोच्च में विश्वास रखता हैं, ईश्वर का अस्तित्व मानता है। इतना होते हुए भी जैनधर्म को नास्तिक-धर्म कहना मतायह का दुष्परिणाम है या निरी अज्ञानता है।

जैनधर्म ने ब्राह्मण्यमं के यज्ञ-यागों में होने वाली हिंसा का तीब्र विरोध किया और ये हिंसक यज्ञादि जिस आधार शिला-पर खड़े थे जन वेदों के प्रामाण्य को भी मानने से इन्कार किया। जैनधर्म का यह क्रांति-मूलक कदम ठोस तर्क और प्रमाण पर प्रतिष्ठित था अतः वेदधर्मानुयायियों ने इसकी युक्तियों का खण्डन करने के बजाय 'नास्तिको वेदिनन्दकः, कह कर उसका प्रभाव कम करना चाहा। जो वेद की निन्दा करने बाला है वह नास्तिक हैं, यह नास्तिकता की परिभाषा ठीक नहीं कही जा सकती है। किसीधर्म-विरोध के प्रनथ को न मानने से ही यदि नास्तिक कहा जाय तो सब नास्तिक ही ठहरें गे। जैन भी कह सकते हैं कि जो जैनशास्त्रों को न माने वह नास्तिक है। अतः "नास्तिको वेदिनन्दकः" इसको कोई भी बुद्धिमान और निष्पन्त व्यक्ति नहीं मान सकता है।

कई लोग यह कहते हैं कि जैनधर्म ईरवर को नहीं मानता है। यह सरासरमिथ्या है। जैनधर्म परमात्मा के वास्तविक स्वरूप को स्वीकार करता है। जो रागद्वेष से सर्वथा अतीत हो चुका हो वह वीतराग-आत्मा शुद्ध-बुद्ध निर्विकार परमात्मा है, यह जैनधर्म मानता है। वह ईश्वर के विशुद्ध-खरूप को स्वीकार करता है। वह यह भी मानता है कि प्रत्येक आत्मा राग-द्वेष से मुक्त होकर परमात्मा वन सकता है। इस अवस्था में यह कहना कि जैनधर्म, परमात्मा की सत्ता को नहीं मानता सर्वथा मिथ्या है।

कई यह कहते हैं कि जैनधर्म ईश्वर को जगत् का सृष्टा और नियन्ता नहीं मानता है अतः वह नास्तिक है। यह कथन भी युक्तिश्न्य है। वस्तुतः ईश्वर में जगत्कर्तृ त्व घटता ही नहीं है जगत् का कर्ता मानने पर ईश्वर में ईश्वरता ही नहीं रह पाती है। अतः जैनधर्म ईश्वर में जगत्कर्तृ त्व का मिथ्या उपचार नहीं करता है, इस विषय में "जैनहिष्ट से ईश्वर" प्रकरण में विस्तार से प्रकाश डाला गया है अतः यहाँ पुनः पिष्टपेषण नहीं करना है। युक्ति के द्वारा जब ईश्वर में जगत्कर्तृ त्व सिद्ध नहीं होता है तो उसे न मानने से कोई नास्तिक कैसे कहा जा सकता है? कई वेदानुयायी सांख्य, मीमांसक आदि सम्प्रदाय भी जगन् को ईश्वरकर्तृ क नहीं मानते वे तो नास्तिक नहीं और जैनधर्म इसी कारण नास्तिक है, यह कैसे कहा जा सकता है?

वस्तुतः नास्तिक और आस्तिक की परिभाषा जो भट्टोजी दीचित ने लिखी है वह प्रामाणिक और संगत है। इसके अतिरिक्त जो 'नास्तिक' की परिभाषाएँ वर्ताई जाती है वे सब मताबह को सूचित करती है। जैनधर्म जैसा धर्म जो आत्मा को परमात्मा की ओर प्रगति करने की प्रेरणा देता है, जो सदाचार और नीति का प्रवल पोपक है, जो त्याग—संयम और तपश्चर्या को महत्व देता है और नो परलोक की व्यवस्था में पूरी २ श्रद्धा रखता है वह नास्तिक कैसे कहा जा सकता है। श्रतः जैनधर्म को निरीश्वरवादी और नास्तिक कहना भंयकर भूल करना है।

जैनधर्म का प्राण त्रहिंसा है। संसार में त्रहिंसाधर्म का प्रचार करने का सबसे अधिक श्रेय जैनधर्म को ही है। त्रहिंसा का जितना सूद्रम-निरूपण जैनधर्म ने किया है उतना और किसी ने नहीं। जैन-श्रहिंसा पर जैन तत्वचिन्तकों ने ही आध्यात्मिक और सांसारिक शान्ति श्राह्म के लिए अहिंसा की आवश्यकता का सर्वप्रथम अनुभव किया। दूरदर्शी जैन तत्वचिन्तकों ने हजारों वर्ष पहले यह घोषित कर दिया है कि यदि शान्ति का कोई मार्ग है तो वह अहिंसा ही है। युद्ध की विभीषिकाओं से मानवसमाज थरी उठा है। आजके विचारकों ने इस स्थिति में अहिंसा की महती उपयोगिता को खीकार किया है। इह भी हो अहिंसा, जनधर्म की अमर देन है।

जैनवर्म के इस महान् सिद्धान्त पर कतिपय लोग यह आचेप लगाते हैं कि जैनियों की अहिंसा ने भारत को कायर और पुरुषार्थहीन वना दिया। जिसके कारण उसे (भारत को) पराधीनता भोगनी पड़ी। यह आचेप सर्वथा निर्मूल और सरासर सत्य की हत्या करने वाला है। जैनधर्म की अहिंसा ने भारत को कायर या परतंत्र नहीं बनाया अपितु उसने कायरता और पराधीनता से उसे मुक्ति दिलाई है। इतिहास इस बात की साची दे रहा है। भारत में जब तक अहिंसाधर्म का प्रावल्य रहा तब तक सर्वत्र अमनचीन और युख-शान्ति रही। भारतीय इतिहास का स्वर्णकाल, चन्द्रगुप्त और अशोक जैसे अहिंसा प्रेमी शासकों का समय ही तो कहा जाता है। भारत की पराधीनता का कारण राजाओं की पारपरिक अनेकता (फूट) और विलास-प्रियता है न कि जैन-अहिंसा। जो लोग अहिंसा पर यह बिना सिर-पर का आचेप करते हैं वे इतिहास से अनिमज्ञता प्रकट करते हैं और सत्य के साथ खिलवाड़ करते हैं।

स्व० महात्मा गांधी ने ऋहिंसा की शक्ति के वल पर भारत को सिंद्यों से खोई हुई स्वतंत्रता प्रदान कराई, इस प्रत्यच सत्य से कौन ऑखिमचीनी कर सकता है ? ऋहिंसा के इस प्रत्यच चमत्कार के वाद भी भला कौन ऐसा होगा जो ऋहिंसा की शक्ति में विश्वास न करे। अतः इस प्रकार ऋहिंसा के सिद्धांत पर आचेप करने वालों को महात्मा गांधी ने महान चुनौती दी है। लाला लाजपतराय जैसे व्यक्तियों को भी ऋहिंसा के विषय में गलतफहमी हो गई थीं, जिसका महात्मा गांधी ने सुन्दर ढंग से निराकरण किया था। आज के गांधीवाद के युग में झहिंसा की शक्ति का सब का अनुभव होने लगा है। सब यही मानते हैं कि ऋहिंसा के द्वारा ही दुनिया में शांति की स्थापना हो सकती है। अतः अब इस विषय पर अधिक लिखना अनावश्यक ही है। कई लोग जैन-ऋहिंसा पर यह आचेप करते हैं कि यह अव्यवहार्य

(%※※ (?=?)※※※)

्रहै। जैनों ने श्रहिंसा के विषय में इतना श्रिषक वारीक काता है कि वह व्यवहार की चीज ही नहीं रह गई हैं यह भी जैन-श्रहिंसा श्रवा की श्रव्या- पर श्राचेप किया जाता है। निस्सें हे जैनधर्म ने श्रिहंसा के वहारिकता पर विचार सम्बन्ध में खूब तलस्पर्शी विवेचन किया है । जैनधर्म उसकी श्रुटि नहीं किन्तु गौरव की निशानी है। जैनधर्म को इस बात पर गौरव है कि उसने विश्व को शान्ति देनेवाली श्रहिंसा- को इस बात पर गौरव है कि उसने विश्व को शान्ति देनेवाली श्रहिंसा- को वस्ता पर सबसे श्रिषक भार दिया है। जैनधर्म ने श्रहिंसा को व्यापक- संजीवनी पर सबसे श्रिषक भार दिया है। जैनधर्म ने श्रहिंसा को व्यापक- संजीवनी पर सबसे श्रिषक भार दिया है। जैनधर्म ने श्रहिंसा को व्यापक- संजीवनी पर सबसे श्रिषक भार दिया है। जैनधर्म ने श्रहिंसा को गहराई है क्या है । तदिप वह केवल श्राद्य करते हैं। जिन्होंने थोड़ी भी गहराई करते हैं वे ही इस प्रकार का श्राचेप करते हैं। जिन्होंने थोड़ी भी गहराई करते हैं वे ही इस प्रकार का श्राचेप करते हैं। जैनधर्म को श्रहिंसा की परिभापा, श्राचेप का कोई ठोस श्राधार नहीं है। जैनधर्म को श्रहिंसा की परिभापा, श्राचेप का कोई ठोस श्राधन, श्राराधन करने वाले पात्रों की विविध श्रेणियाँ उसका क्रिमक श्राराधन, श्राराधन करने वाले पात्रों की विविध श्रेणियाँ श्रादि २ वातों का जिन्होंने श्रव्ययन किया है उनके सामने यह अव्याव- हारिकता का प्रश्न ही नहीं खड़ा होता है।

'प्रमत्तयोगात् प्राण व्यपरोपणं हिंसा' यह हिंसा की परिभाषा की गई है। प्रमाद के (अशुभिवचार और आचार के) वशीभूत होकर किसी प्राणी को प्राणों से रहित करना हिंसा है यह उक्त सूत्र का भावार्थ किसी प्राणी को प्राणों से रहित करना हिंसा है यह उक्त सूत्र का भावार्थ है। इसमें वही हिंसा परिगृहीत है जो राग-द्वेष के वशीभूत होकर की जाती है। हलन-चलन, श्वासोच्छ वास आदि के द्वारा होने वाली जाती है। हलन-चलन, श्वासोच्छ वास आदि के द्वारा होने वाली अनिवार्य हिंसा के कारण कर्म-वन्ध नहीं होता, वशर्ते कि उसमें राग-द्वेष अनिवार्य हिंसा के कारण कर्म-वन्ध नहीं होता, वशर्ते कि उसमें राग-द्वेष की भावना न हो। जैन तत्विचारकों ने जिस आहिंसा का प्रतिपादन की भावना न हो। जैन तत्विचारकों ने जिस आहिंसा का प्रतिपादन की भावना न हो। उने तत्विचारकों जीवन में आचरण किया है। अपने किया है उसका उन्होंने स्वयं अपने जीवन में आचरण किया है। अपने आचरण के द्वारा उन्होंने इसकी व्यवहारिकता सिद्ध करदी है।

श्रहिंसा के श्राराधन की विभिन्न श्रेणियाँ जैनसिद्धान्तों में प्रतिपादित हैं। प्रत्येक व्यक्ति श्रपनी योग्यता के श्रनुसार कमशः उन्हें श्रपनाता हुश्रा पराकाष्ठा तक पहुँच सकता है। इस सुविधा के कारण प्रत्येक परिश्यित का व्यक्ति श्रपनी शक्ति के श्रनुसार इसे श्रपना सकता

अंदिओ दिन मातिया 🖈 है। जैनअहिंसा व्यवहार में किसी तरह वाधक नहीं होती। प्रत्येक व्यक्ति अपनी जवाबदेहियों को निभाता हुआ अहिंसा की मर्यादा का पालन कर सकता है। अहिसा के प्रकर्ण में पहले यह कही जा चुका है कि कतिपय सम्राह, राजा, सेनापात, सेनिक, मंत्री, कोतवाल, पुलिस कमचारी, पत्राद, राजा, जागमा, जागमा, जानमा, जानमान, उत्पाद जमपार। साहुकार, न्यापारी, नौकर-चाकर आदि सब् श्रेशी के न्यक्ति जैन अहिंसा को अपनी २ शक्ति के अनुसार धारमा करते हुए अपने कर्त्तन्य का निर्वाह कर सकते हैं। श्रतः जैन-श्रहिंसा को श्रव्यावहारिक बताना भी युक्ति-श्रन्य है। कतिपय लोगों की यह धारणा है कि जैनधर्म केवल निष्टति का ही निरूपण करने वाला धर्म है वह प्रयुक्ति का उपदेश नहीं देता। यह भी ठीक नहीं हैं। जैनधर्म प्रष्टित और निष्टात्त होनां को महत्व देता है। 'असुहाओ विनिवत्ती सुहै पविति जागा में प्रवृत्ति करना ही चारित्र हैं। जैन सिद्धान्त में समिति और गृप्ति का विधान है चरित्तां अर्थात् अग्रम कार्यां से निवृत्ति करना और ग्रम इसमें ग्रिति निवृत्ति रूप है और समिति प्रवृत्तिरूप है। अतः जैनधर्म प्रवृत्ति और इसम शाम । मद्दात्त रूप ए जार आपात हो । निर्द्वात्त दोनों को महत्व प्रदान करता है। जैनधर्म में जिस प्रकार आत्मकल्यामा करने का विधान है उसी तरह पर-कल्यामा की भावना भी श्रोतप्रोत है। जैन तीर्थहर लोककल्यामा

के लिये ही तीर्थ की रचना करते हैं। लोककल्याम की मावना से ही वे उपदेश-धारा बहाते हैं। यदि उन्हें केवल आत्म-कल्यामा ही इष्ट होता तो केवलज्ञान हो जाने के बाद उन्हें उपदेश देने की कोई आवश्यकता ही नहीं सह जाती। वे वन में ही रहकर मौन-जीवन व्यतीत कर सकते थे। परन्त यह अभीष्ठ नहीं है। इसका कारण यही है कि उनके उपदेश से दूसरे अनेकां प्राणियों का उद्धार होता है। अतः वे जनकल्याण के लिये उपदेश प्रदान करते हैं। वत्ते मान में जैनमुनी भी संयम की साधना के द्वारा श्राहम-कल्याण करने के साथ ही साथ शामानुशाम विचरण करके जनता को सन्मार्ग पर चलने का उपदेश देते हैं। यह जनकल्यासा की दृष्टि से अतिमहत्वपूर्स है। जैन मुनियों का यह लोकोपकार अत्यन्त महत्वपूर्ण है सामाजिका नैतिक और आध्यात्मिक स्तर को उन्नत बनाने में जैन्मिनियों की प्रवृत्तियों का बड़ा भारी भाग हैं। अतः जैनधर्म को केवल निष्टित्तिमय धर्म कहना भी 着着着着着着着着他们(R58)对着着着着着着着着

अनुचित है। यह धर्म, प्रवृत्ति और निवृत्ति को सामान रूप से महत्व देता है। आत्मकल्याण और जनकल्याण—दोनों ही इसके कार्यचेत्र हैं।

स्याद्वाद के सिद्धान्त पर भी लोग कई अनुचित आचेप करते हैं। कोई इसे विरोधीवाद, अनिश्चितवाद या संशयवाद कहते हैं तो कोई इसे केवल उपहास की वस्तु सममते हैं। परन्तु यह सब निरी अज्ञानता है। जिन्होंने इस महासिद्धान्त का गहराई से अध्ययन किया है वे जानते हैं कि जैनाचार्यों के दिमाग की यह मौलिक सूम कितनी महत्वपूर्ण है। दार्शनिक और न्यावहारिक जगत में इस सिद्धान्त की महती उपयोगिता है। वस्तुतत्व का यथार्थ निरुपण इसी महातत्व के आधार पर हो सकता है। अन्यथा वह निरुपण एकाङ्गी और अपूर्ण ही रह जाता है। इस तत्व के सम्बन्ध में "स्याद्वाद" प्रकरण में पहले प्रकाश डाल दिया गया है अतः पाठकगण वहाँ देखकर इसकी लाचिणिकता को सममें।

इस प्रकार इस छोटे से प्रकरण में उन खासर आहेगों का वर्णन किया गया है जो आमतौर से जैनधर्म पर हुआ करते हैं। इन आहेगों में से प्रत्येक का सविस्तृत निराकरण तत्ति द्वियक प्रकरण में किया जा चुका है इसीलिए यहाँ विस्तार में न जाकर संदोप में दिक सूचन मात्र किया गया पाठक गण विस्तार से जानना चाहें तो उन प्रकरणों को पढ़ने की प्रार्थना है। संदोप में यही पर्याप्त है कि जैनधर्म पर होने वाले उक्त सभी आदोप निराधार हैं। जिज्ञास जन जैनधर्म के सिद्धान्तों को सही रूप में समक्तने का प्रयास करें, यही कामना है।

## जैन धर्म और समाज

एक दृष्टि से यह कहा जा सकता है कि धर्म, श्रांसा से सम्बन्धित वस्तु है, उसका सांसारिक व्यवहारों श्रीर व्यवस्थाश्रों से कोई सन्वन्ध नहीं हो सकता। परन्तु साथ ही साथ "न धर्मो धार्मिकैर्विना" की श्रनुभवपूर्ण उक्ति की श्रोर भी दुर्लच्य नहीं किया जा सकता है। इनमें से पहलीदृष्टि निश्चयन नय की श्रोपेचा से हैं श्रोर दूसरीदृष्टि व्यवहारनय की श्रोपेचा से हैं। वस्तुतः इन दोनों दृष्टियों के सामञ्जस्य के त्राधार पर ही मोत्तमार्ग की ठीकठीक है।

निश्चय दृष्टि से धर्म, निस्संदेह, आत्मा की न्यक्तिगत-बस्तु है परन्तु न्यक्ति, समाज से पृथक् नहीं रह सकता है और समाज न्यक्ति के बिना नहीं बन सकता है इसलिए धर्म और समाज का सम्बन्ध भी आवश्यक और अनिवार्य है। न्यक्ति समाज की एक इकाई है और इकाईयों का समुदाय ही समाज है अतः न्यक्ति और समाज—दोनों, दोनों के अभिन्न अंग हैं। इसी तरह न्यक्तिगत होते हुए भी धर्म, सामाजिक रूप लिये बिना नहीं रह सकता है। अतः प्रत्येक धर्म का सामाजिक दृष्टिविन्दु भी होता है। कोई भी धर्म सामाजिक समस्याओं की उपेचा नहीं कर सकता है। धर्म और समाज का गाढ सम्बन्ध होता है। धर्म के द्वारा समाज की सुन्यवस्था होती है और समाज के द्वारा धर्म का विकसित और विराट स्वरूप न्यक्त होता है। इस प्रकरण में हमें यह विचारना है कि जैनधर्म का सामाजिक दृष्टिबिन्दु क्या है। समाज सम्बन्धी प्रश्नों का वह क्या समाधान करता है तथा वह किस प्रकार की समाज-न्यवस्था का निर्देशक है।

जैनधर्म का समाज-विषयक दृष्टिकोण भी साम्य पर प्रतिष्ठित है। उसके सामाजिक विधान में किसी जाति-विशेष का, वर्ग-विशेष का, या लिइ विशेष का कोई महत्व नहीं है। वह ऐसी समाज-रचना का हिमायती है जिसमें जाति के कारण या लिंग के कारण कोई विशेष प्रमुख या आधिपत्य का अधिकारी नहों। उसके द्वारा निर्दिष्ट समाज-व्यवस्था में व्यक्ति मात्र को समानाधिकार है। कोई व्यक्ति जन्म से ही किन्हीं विशेष सामाजिक या धार्मिक अधिकारों का अधिकारी नहीं हो सकता। प्रत्येक व्यक्ति अपने गुणों के अनुसार अपनी योग्यता के बलपर समाज में या धर्म के त्रेत्र में ऊँचे से ऊँचा स्थान प्राप्त कर सकता है। जैनधर्म ऐसी समाज-रचना का निर्देशक है जिसमें न कोई शोष हो और न कोई शोषित, न कोई अत्यधिक सम्पत्ति का उपभोक्ता हो और न कोई दीन हीन या प्रताडित ही; अपरियह व्रत का उपदेश देकर वह अत्यधिक संग्रह को सामाजिक और धार्मिक अपराध मानता है। इस तरह जैनधर्म आर्थिक समानता, धार्मिक समानता, जाति-पाँति की दीवार

को तोड़ डालने वाला होने से तथा नर नारी के समान अधिकारों का प्ररूपक होने से सामाजिक समानता का पचपाती है। दूसरे शब्दों में जैनधर्म मानवीय समानता का सर्वप्रथम उद्घोषक है। इसी समानता के तत्व पर जैनधर्म की समाज-ज्यवस्था का आधार है।

प्रत्येक युगप्रवर्त्त क जैन तीयङ्कर किसी जाति-वर्ण या सत्ता के आधार पर नहीं बल्कि केवल त्याग की भूमिका पर अपने चतुर्विध संघ के भन्य-भवन का निर्माण करते हैं। इस चतुर्विध संघ-भवन जैन संघ न्यवस्था के द्वार प्रत्येक नर-नारी के लिए अभेदभाव से खुले रहते हैं। मानव-मात्र इसमें प्रवेश कर सकता है। त्याग की अमुक योग्यता के अतिरिक्त इसमें प्रवेश पाने के लिए कोई बन्धन नहीं है। त्याग की तरतमता के आधार से साधु, साध्वी, आवक और आविका रूप चतुर्विध संघ की रचना होती है।

जैन-शासन की यह संघ-व्यवस्था अनुपम है। संसार के श्रीर किसी धर्म में इस प्रकार की व्यवस्थित संघ-व्यवस्था नहीं है। राजतंत्र के समान सुदृढ श्रीर सुव्यवस्थित संघ-विधान इसके निर्माताश्रों की दीर्घट्टि श्रीर सामाजिक कुशलता का घोतक है। इस सुसंगठित संघ-व्यवस्था के वल पर यह जैनधर्म श्रमेक विरोधी वातावरणों के वीच भी हिमाचल की तरह श्रहील रह सका है।

जैनसंघ व्यवस्था में सब से महत्वपूर्ण तत्व है त्यागी श्रोर गृहस्थ वर्ग का पारस्परिक सम्बन्ध। जैनगृहस्थ, साधु-साध्वयों को पृज्य, वन्दनीय श्रोर श्रादरणीय मानता है परन्तु वह अन्धभक्त नहीं होता है। वह साधु-पुरुषों में रहे हुए चारित्र श्रोर अन्य सद्गुणों को वन्दन करता है; केवल वेश को नहीं। इसलिए जिस साधु-साध्वी के चारित्र में दोप होता है उसे वह वन्दना नहीं करता है: इतना ही नहीं अपितु गृहस्थों को यह अधिकार प्राप्त है कि वे चारित्र में दोप लगाने वाले साधु-साध्वयों को साधुसंस्था से पृथक कर सकते हैं। जैनागमों में श्रावकों को "अम्मा पिया समाणां" (माता-पिता के समान) कहा गया है। इसका तात्पर्य यही है कि श्रावक जन साधु-साध्वयों के चारित्र पालन में सहायक होते हैं। श्रोर उनके चारित्र ।

स्विक्षित्रिक्षितिक्षितिकः (२५४) अविक्षित्रिक्षितिक्षिति

संरक्षण करते हैं। जैसे माता-पिता संतान का पालन करते हैं और उसका संरक्षण करते हैं इसी तरह श्रावक जन भी साधुजनों के संयम-पालन में सहायक और संरक्षक होते हैं। इसलिए एक ओर जहाँ साधुजन श्रावकों के के गुरू है वहीं दूसरी ओर श्रावक जन साधुओं के लिए 'माता-पिता के समान' हैं। इस पारस्परिक श्रंकुश के कारण जैन श्रमण संस्था अत्यन्त पित्र रही है। बौद्ध संघ में इस प्रकार की व्यवस्था न होने से कार्लान्तर में बौद्ध मिचुओं में गहरी शिथिलता प्रविष्ट होगई जिसका परिणाम अन्ततोगत्वा यह श्राया कि भारत की भूमि से उसे विदा लेनी पड़ी। भगवान महावीर ने श्रपनी सुदूरदर्शिता के कारण संघ की सुदृढ व्यवस्था की। इस व्यवस्था के फल स्वरूप जैन्धर्म हजारों संकटों से पार होकर भी सुरिच्त रह सका है। इस चतुर्विध संघ व्यवस्था का तथा जैनसाधु-साध्वयों के श्राचार-विचार का श्राध्यात्मक महत्व तो है ही परन्तु उनका सामाजिक महत्व श्रीर भी विशेष है।

जैनसंघ में अमणवर्ग का प्रमुत्व है। जैनसंघ की उन्नित का सारा श्रेय प्रायः अमणवर्ग को ही है। इनके तप और त्याग के वल पर, इनकी अप्रतिम प्रतिमा के आधार पर और इनके पुरुषार्थमय संघ का सामाजिक प्रचार के कारण जैन शासन की चतुर्मु खी उन्नित हुई है। महत्त्व एक तरह से यह कहा जा सकता है कि सकल संघ का दार सदार अमण वर्ग पर ही है। जैन अमण वर्ग ने भारतवर्ण के विभिन्न प्रान्तों में पाद-विहार करके त्याग, तप, श्रिहंसा और नैतिकता के प्रसार में असाधारण योग दिया है। यह एक ऐसा निस्वार्थ और निःशुल्क प्रचारक वर्ग है जो समाज के नैतिक धरातल को सदा से ही ऊँचा उठाने के लिये प्रयत्नशील रहा है। कोई व्यक्ति यह मानने से इन्कार नहीं कर सकता कि जैन साधु-संस्था ने भारत के एक कोने से लेकर दूसरे कोने के यामों में घूम घूम कर आध्यात्मिक जागृति का पवन फूँ कने के साथ ही साथ जनता में नवीन सामाजिक चेतना का संचार किया। मद्य-मांस से निवृत्ति, सप्त कुव्यसनों का त्याग, व्यभिचार की अप्रतिष्ठा, ब्रह्मचार्य का बहुमान, नैतिक सदाचार आदि २ वातावरण तैयार करने में और समाज के जिये हितकर तत्वों को लोक—मानस में उतारने में इस अमण संस्था का मुख्य हाथ रहा है।

श्रहिंसा की भूमिका तय्यार करने में तो जैन साधुओं का ही मुख्य रूप से प्रयत्न रहा है। यदि जैन परम्परा के द्वारा तय्यार किया हुआ अहिंसा का बातावरण महात्मा जी को नहीं मिला होता तो उनका अहिंसा का प्रयोग शुरू होता या नहीं होता, वह इतना सफल होता या न होता, यह विचारणीय प्रश्न है। सप्त व्यसन के त्याग कराने का कार्य अविच्छित्र रूप से साधुसंस्था करती आ रही है। इसका असर हिंसक प्रकृति वाले वाह्य अगन्तुक मुसलमानों पर भी हुआ। इस विषय में हीरविजयसूरी, जिनचन्द्र, भानुचन्द्र आदि मुनियों के उपदेश के फल स्वरूप अकवर, जहाँगीर आदि बादशाहों के जीवहिंसा निपेधक फरमान ही प्रमाण हैं।

जैन साधु केवल अपने मर्यादित चेत्र में ही नहीं विचरण करते थे अपितु वे चारों तरफ पहुँचे हैं। कोई कोई महा प्रतिभासम्पन्न मुनि राज-सभाओं में पहुँचे हैं और राजाओं और नरेशों को अपने चारित्र और ज्ञान के बल से प्रभावित किया है। मंत्री, सेनाधिपित और राजवर्गीय लोगों के वीच पहुंच कर उन्होंने अपना संदेश सुनाया है। इसी तरह निम्न से निग्न-कोटि में गिने जाने वाले व्यक्तियों को भी उन्होंने धर्म और कर्त्तव्य का वोध-पाठ दिया है। सम्राट् और राजा महाराजाओं के महलों से लेकर गरीवों की भोंपिड़ियों तक उन्होंने ने अपना उपदेश-प्रवाह प्रवाहित किया था। इस तरह जैन श्रमण वर्ग ने जनता के नैतिक और व्यावहारिक जीवन स्तर को ऊँचा उठाने में कोई प्रयत्न अध्रा न छोड़ा। उन्होंने, घूम घूम कर ज्ञान का प्रकाश फैजाया है और कर्त्तव्य का भान कराया है। इस तरह जैन श्रमणों ने आध्या-रिमकत के साथ ही साथ सामाजिक सुख-शान्ति के विकास में महत्वपूर्ण सिक्तय भाग अदा किया है। जैन संघ का यह सामाजिक महत्व है।

चतुर्विध संघ के मुख्य नायक श्रमण हैं। इनका कार्य अपने श्राध्यात्मिक अभ्युद्य के साथ २ दूसरों को धर्ममार्ग वतलाना, संघ के हित के लिए प्रवृत्ति करना, श्रावक वर्ग को धर्म जागृति की प्रेरणा देना श्रादि २ हैं। ये गुरुपद श्रासीन होते हैं। श्रावक वर्ग का कार्य अपने मर्यादित व्रतों का पालन करना, धर्मशासन के अभ्युद्य के विविध प्रवृत्तियाँ करना, त्यागीवर्ग को संयम-निर्वाह में सहायता देना, उनके संयम की देखरेख

रखना आदि २ हैं। ये दोनों वर्ग एक दूसरे से पूरक हैं। ये दोनों मिल कर धमशासन को सुचार रूप से संचालित कर सकते हैं। ये दोनों वर्ग अपने २ दायित्व को समभते हुए उसका निर्वाह करते चलें तो संघ में महान शक्ति का प्रादुर्भाव हो जाता है। इस सम्मिलित संघ का इतना अधिक महत्व है कि यह तीर्थ द्वारा भी वन्दित किया जाता है। नन्दीसूत्र के आरभ्म में विविध उपमाओं द्वारा संघ की स्तुति की गई है। अमण और आवक वर्ग का परस्पर सहयोग जिन-शासन का अभ्युद्य करने वाला है। इसीलिए भगवान महावीर ने इस प्रकार की सहयोग पूर्ण संघ-व्यवस्था का निर्माण किया है।

भगवान के संघ रूपी मुक्ताहार के साधु, साध्वी, श्रावक श्रीर श्राविका रूप अनमोल मोती हैं। ये सब मोती जब परस्पर में मिले हुए रहते हैं तो हार के रूप में कितने सुशोभित प्रतीत होते हैं!

भगवान महावीर ने इस चतुर्विध संघ व्यवस्था को सुचार रूप से चलाने के लिए एक अत्यन्त और नितान्त आवश्यक गुण का प्रतिपादन किया है; वह है स्वधिमेवात्सल्य। इसके होने से ही तो यह व्यवस्था सजीव रह सकती है और इसके अभाव में यह निर्जीव सी हो जाती है। इसलिए इस संघ व्यवस्था का प्राण स्वधिमेवात्सल्य कहा जा सकता है अपने सहधिमयों के साथ वत्सलता का व्यवहार करना, उनके दुःख में सहातुभूति प्रकट करना और उसे मिटाने में यथाशक्ति सहयोग देना प्रत्येक जैन का कर्तव्य है। साधु समुदाय में भी इस वात्सल्य की बहुत ही अधिक आवश्यकता है। इसके अभाव में जिन शासन आज छिन्न भिन्न हो रहा है। यह परिस्थिति भयावह है। प्रत्येक जैन का कर्तव्य है कि वह वात्सल्य को भाव अपनाकर भगवान महावीर के संघ को एक अखण्ड रूप प्रदान कर उनके प्रति अपनी सची भक्ति का परिचय दे। सगवान के संघ की सची शक्ति वात्सल्य में है। यह वत्सलता ही सामाजिक जीवन को सुख शान्तिमय बनाने की कुखी है। भगवान महावीर के इस वात्सल्यमय संघ की सदा विजय हो। जैन जयित शासनम्।

सान्य की सुदृढ़:भूमिका पर ख़िंड़ा हुआं जैनधर्म सान्यमूलक समाज-व्यवस्था का मूल प्रवर्तक है । वह मानवमात्र को धार्मिक श्रीर सामाजिक हो त्र में समान अधिकार प्रदान करता है। वह किसी व्यक्ति या जैनधर्म और वर्ण जाति विशेष को जन्म से ही कोई महत्व नहीं देता अपितु व्यवस्था वह गुणों को आदर देता है। वह गुणपूर्वक है, जातिपूर्वक नहीं । त्रातः जैनधर्म की दृष्टि में वह व्यक्ति उच्च है जी श्रहिंसा, सत्य, श्रचौर्य, ब्रह्मचर्य, त्यांग, तप श्रादि का पालन करता है, चाहे वह किसी भी जाति या कुल में पैदा हुआ हो। इसी तरह वह व्यक्ति नीच है जो हिंसादि करूर कर्म करता है, भूठ बोलता है, चोरी करता है, दुराचार का सेवन करता है और नाना प्रकार के दुर्गु गों का तथा दुर्ज्यसनों का शिकार होता है। जैनधर्म की दृष्टि में द्वाराचारी त्राह्मण की अपेता सदाचारी चाण्डाल उच्च माना गया है। तात्पर्य यह है कि जैनधर्म में क चनीचका आधार मनुष्य के कार्य हैं, जाति नहीं। अपने कार्यों के द्वारा ही मानव ऊँचा वन सकता है. श्रीर श्रपने कार्यो के द्वारा ही नीचा वन सकता है। जन्मगत या जातिगत ऊँचनीचता को जैनधर्म में कतई स्थान , the same of the नहीं है ।

जातिवाद का प्रचार तो ब्राह्मण्य के अभिमान का परिणाम मात्र कहा जा सकता है। ब्राह्मण्संकृति के मूल स्वरूप में भी स्पृश्यापृश्य की या उँचनीच की भावना नहीं रही थी। मूल स्वरूप में तो वहाँ भी गुण-कर्म के अनुसार कार्य-विभाजन ही किया गया था ताकि सब सामाजिक सुविधाएँ उपलब्ध हो सकें। समाजतन्त्र के संचालन के लिए कार्य-विभाजन आवश्यक है और वही वर्ण ध्यवस्था के द्वारा किया गया था परन्तु उसमें उँचनीच की या खूआखूत की भावना को कतई स्थान नहीं दिया गया था। सामाजिक दृष्टिकोण से शुद्धि का कर्म भी उतना ही आवश्यक और महत्व है जितना कि पण्डिताई का कार्य। इस लिए पण्डिताई करने वाला ब्राह्मण ऊँचा है और शुद्धि करने वाला मंगी नीचा है यह क्योंकर माना जा सकता है? मतलब यह है कि वृर्ण-यवस्था के मूल में ऊँचनीच या स्थारपुर्य का भेद नहीं था। यह तो अपनी सत्ता को श्रद्धिण व्याये एखने के उद्देश्य से ब्राह्मणों का प्रचारित किया हुआ स्वार्थपूर्ण विधान है। ब्राह्मण संस्कृति के नायकों ने जानिवाद का दुर्ग खड़ा किया और उसकी

सहायता से अपने आपको उच घोषित किया। जबतक किसी वर्ग को निम्नतम घोषित न किया जाय तवतक उन्हें अपनी उचता सरिवत नहीं जान पड़ी इसलिए उन्होंने सेवा करने वाले वर्ग को नीच घोषित कर दिया। उस समय ब्राह्मणों के हाथ में समाजतंत्र और राजतंत्र था इसलिए उसकी सहायता से उन्होंने ऐसे २ विधान बना लिए जिससे ब्राह्मण वर्ग को जन्मतः श्रेष्ठ श्रीर शद्र को जन्मतः नीच मान लिया गया । साथ ही ब्राह्मण वर्ग को सुविधाएँ दी जाने लगीं और शद्र वर्ग को सुविधाओं से वंचित कर दिया गया। यह वेषम्य इस सीमा तक पहुँच गया कि जिस मार्ग पर ब्राह्मण चलता हो उस पर शद्र को चलने का अधिकार नहीं है; शद्रों को धर्मशास्त्र सुनने त्र्योर पढ़ने का अधिकार नहीं है; उन्हें धर्मस्थानों में त्रीर सार्वजनिक स्थानों में भी जाने का अधिकार नहीं हैं: सार्वजनिक भोजनालयों में भोजन करने का उन्हें अधिकार नहीं और यहाँ तक कि सार्वजनिक कुओं से जल भरने से भी वे वंचित कर दिये गये। भगवान महावीर की धर्म-कान्ति के पूर्व जातिगत वैषम्य ने बहुत बुरा रूप धारण कर लिया था। जाति का अभिमान करने वाले ब्राह्मणों ने शुद्रों पर अमानुषिक अत्याचार करने में मानवीय सीमा का भी उल्लंघन कर दिया था। यदि किसी राह चलते शुद्र के कान में वेद के शब्द पड़ जाते तो धर्म के ठेकदारों के द्वारा उसके कानों में उकलता हुआ सीसा गलवाकर भरवा दिया जाता था। कितना घोर अत्याचार! धर्म के नाम पर कितना घोर अधर्म !! नइ सब बातों के मूल में जातिवाद का भूत काम कर रहा था।

जैनधर्म ने प्रारम्भ से ही ब्राह्मणों के इस जातिबाद का विरोध किया था। श्रमण भगवान महावीर ने तो जातिवाद के दुर्ग को धराशायी करने के लिये प्रवल ब्रान्दोलन किया। उन्होंने स्पष्ट घोषित किया कि "समस्त मानव जाति एक है। मानव मानव के बीच जातिगत भेद की दीवार खड़ी करना नितान्त पाखण्ड है। मानव समाज के किसी वर्ग को धार्मिक या सामाजिक ब्राधिकारों से बब्चित रखना भंयकर पाप है। ब्रू आब्रूत की भावना मानवता के लिए कलंक रूप है। जो धर्म किसी मानव को श्रस्प्रय बतलाता है वह धर्म नहीं वरन धर्म का ढोंग है। जिस प्रकार हवा, पानी, सूर्य का प्रकाश, चन्द्रमा की चांदनी और वृत्त की छाया ब्रादि प्राकृतिक पदार्थों पर प्राण्मात्र का

अधिकार है उसी प्रकार धर्म और ईश्वर की आराधना का अधिकार मी प्राणिमात्र को है। धर्म किसी की ठेकेदारी की वस्तु नहीं है। वह किसी की पैतृक्रसम्पत्ति नहीं है। वह तो सवका है और सब उसके हैं। धर्म और ईश्वर किसी की जातपाँत को नहीं देखते। जो लोग धर्म और ईश्वर की पवित्रता के नाम पर मानव जाति के किसी वर्ग को धर्माराधन एवं ईश्वराराधन से वलात् विचत रखते हैं वे ईश्वर और धर्म के द्रोही हैं और साथ ही समाज के द्रोही भी हैं। नीचों को ऊँचा उठाना, अपवित्रों को पवित्र वनाना, यही तो धर्म का कार्य है। यदि नीचों को ऊँचा उठाने में—अपवित्रों को पवित्र वनाने में धर्म अपवित्र हो जाता है तो वह धर्म ही किस काम का है ? यदि अब्रुतों के ब्रु लोने से और उनके दर्शन कर लेने से भगवान अपवित्र हो जाते हैं तो ऐसे भगवान दूसरों को क्या पवित्र कर सकते हें ? वस्तुतः यह भगवान और धर्म की ओट में अपने स्वार्थों को पोपण देने की योजना मात्र है। यह जातिवाद मानवता के लिये कलंक रूप है। अतः इस मिथ्याभिमान को दृर कर मानव मात्र को गले लगाना चाहिए।"

भगवान् महावीर ने यह भी संदेश दिया कि "घृणा पापों से होनी चाहिए पापियों से नहीं। मनुष्य घृणा का पात्र नहीं है। उसके दुष्कर्मी के प्रति घृणा होनी चाहिए परन्तु उसके प्रति नहीं। पापियों के प्रति घृणा न करते हुए उन्हें प्रेम के साथ पापकर्मी से छुड़ाने का प्रयत्न करना चाहिए। वर्म तो पतित-पावन है। वह पापियों और पतितों का उद्घार करने वाला है। यदि पापियों से या पतितों से घृणा की जाती है तो उनके उद्घार का मार्ग ही कीनसा रह जाता है ? अतः जैनधर्म यह संदेश देता है कि पापियों और पतितों से घृणा न करो। सद्भावना के द्वारा उनके हृदय का परिवर्तन करो। जो धर्म पापियों के प्रति भी घृणा न करने का संदेश देता है वह धर्म किसी मानव को अञ्चल केसे समक्त सकता है ? अतः जैनधर्म की दृष्टि में कोई भी मानव अरुपुश्य नहीं है। जैनधर्म सुश्यास्पृश्य के भेद से ऊपर उठा हुआ है।

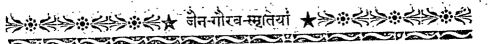
भगवान् महावीर के समवसरण ( व्याख्यान सभा ) में श्रोताच्यों के त्रेये कोई भेदभाव नहीं था। सब वर्ण च्योर जाति के त्रोग समान रूप से जाथ साथ बैठकर उनके उपदेशामृत का पान करते थे। मनुष्य त्रो क्या पशु- पद्मी तक वैरभाव को छोड़कर उस दिन्यवाणी का अवण करते थे। भगवान के समवसरण में पूर्ण साम्यवाद का साम्राज्य था। देव और सम्राट भी, चाएडाल और अन्य निम्न गिने जाने वाले न्यक्ति भी एक साथ बैठ सकते थे। किसी को भी उस धर्मसभा में किसी तरह का संकोच नहीं होता था। भगवान महावीर के दरवार में जाति का महत्व नहीं था किन्तु सद्गुणों की महत्व था।

जैनागमों में जातिगत उच्च नीच भावना की तीन त्रालोचना की गई है। जाति का अभिमान करने वालों को ख़्व लताड़ सी वताई गई है। बाढ़ पकार की मदों में जातिमद को सर्वप्रथम स्थान देकर उसे अधःपतन का कारण वताया है। जो व्यक्ति जातिमद में आकर ऐं ठने लगते हैं और दूसरों की घृणा की दृष्टि से देखते हैं वे भयंकर पाप करते है और उसका दुष्परिणाम इस लोक या परलोक ये उन्हें भोगना पड़ता है। आचारांग सूत्र में कहा गया है:—

से असई उच्चगोए, असई नीयागोए, नो हीए नो अइरिने, नो ऽपीहए इइ संखाय को गोयावाई को माणवाई ? कांसी वा एगे गिल्का ?

अर्थात्-जीव अनेक बार उच्च गोत्र में, अनेक बार नीच गोत्र में उत्पन्न होता है इसिलये नीचकुल में जन्म लेने से कोई हीन नहीं हो जाता है और उच्चकुल में जन्म लेने से कोई ऊँचा नहीं हो जाता है। यह जानकर कौन गोत्र को महत्व देगा। उच्च गोत्र पाकर कोई आसक्ति न करे।

उत्तराध्ययन सूत्र में जयघाप-विजयघोष के अध्ययन में स्पष्ट कर दिया गया है कि जन्म से कोई ब्राह्मण नहीं हो जाता है परन्तु सचा ब्राह्मण वह है जो किसी की हिंसा नहीं करता, मूठ नहीं बोलता, सदाचार का पालन करता है और तप-त्याग मय जीवन व्यतीत करता है। इस तरह वहाँ गुण के व्यनुसार ही ब्राह्मणत्व माना गया है न कि जाति या जन्म मात्र से। वर्णव्यवस्था के संस्वन्ध में जैन दृष्टिकोण निम्नलिखित गाथा से स्पष्ट हो जाता है:—



कम्मुणा वंभणो होई, कम्मुणा होइ खत्तित्रो । वइसो कम्मुणा होइ, सुदो हवइ कम्मुणा ।

( उत्तराध्ययन २४, ३३ )

अर्थान्—जन्म की अपेना से सब मनुष्य समान हैं। कोई भी व्यक्ति जन्म से ब्राह्मण्, चित्रय, बैश्य एवं शूद्र होकर नहीं आता। वर्णव्यवस्था तो मनुष्य के अपने स्वीकृत कर्तव्यों से होती है। मनुष्य अपने कर्तव्यों से ही ग्राह्मण्, चित्रयं, बैश्य और शूद्र होता है। कर्त्तव्य के वल पर ब्राह्मण् शूद्र हो सकताहै। और शूद्र ब्राह्मण् हो सकता है।

जैन श्रमणसंघ में हरिकेशी और मेतार्य मुनि का महत्वपूर्ण स्थान है। हरिकेशी जन्म से चाएडाल कुल में उत्पन्न हुए थे। मेतार्य मुनि भी हीन गिनेजाने वाले कुल में उत्पन्न हुए थे। तद्यि जैनधर्म ने इन नीच गिनेजाने वाले कुलों में उत्पन्न होने वालो को श्री श्रमणसंघ में महत्व-पूर्ण स्थान प्रदान किया। इससे ही स्पष्ट है कि जैनधर्म में जातिवाद को कर्तई महत्व नहीं है।

हिरिकेशी मुनि के त्यागी और तपस्वी जीवन से बड़े २ सम्राट् भी उन्हें अपना गुरु मानते थे और भक्तिभाव पूर्वक उनके चरण-कमलों का स्पर्श करते थे। एक देवता तो उनके तप से इतना प्रभावित हो गया था कि वह सदा इनके समीप ही रहने लगा था। उत्तराध्ययन सृत्र में वर्णन किया गया है कि हरिकेशी मुनि एक बार जात्यिभमानी ब्राह्मणों के धर्म बाटक में भित्तार्थ गये। ब्राह्मण-कुमारों ने उनका तिरस्कार किया। उसका दुष्परिणाम उन्हें भोगना पडा। उस समय हरिकेशी मुनि ने उन ब्राह्मण गुरुओं और ब्राह्मणकुमारों को ब्राह्मणत्व, यज्ञ आदि का सबा स्वरूप समभाया। वे सब मुनि का उपदेश सुनकर प्रभावित हुए। ब्राह्मण गुरुओं के द्वारा हरिकेशी मुनि को भित्ता- दान देने के उपलच्च में देवताओं ने दिक्यवृध्य की और "अहो दानं महादानं" की घोषणा की। इसको लच्च में रखकर भगवान महावीर ने उत्तराध्ययन सृत्र में कहा है।

सक्तं खु दीसइ तबोविसेसो न दीसई जाइविसेस कोवि। सो वाग पुत्तो हरिएस साहू जस्सेरिसा इड्टि महाग्रुभागा॥ अर्थात्-प्रत्यक्त में जो कुछ महत्व दिखाई देता है वह तप-गुणका है। जाति की कोई विशेषता नहीं है। चाएडाल कुल में उत्पन्न होने पर भी हिरिकेशी मुनि को कितनी उच्चसमृद्धि की प्राप्ति हुई। तप और त्याग के कारण हिरेकेशी मुनि को जो महत्व मिला वह महत्व क्या जाति मात्र से बाह्यण होने वाले को मिल सकता है? कदापि नहीं।

हरिकेशी जैसे तपस्वी आध्यात्मिक चाण्डाल कुलोत्पन्न मुनि को जात्म-भिमानी और छूआ-छूत में लीन हुए ब्राह्मणों के धर्म वाटों में भेज कर जैन परम्परा ने गांधीजी द्वारा समर्थित मन्दिरों में हरिजनों के प्रवेश के मूलवीज का सूत्रपात किया है। सम्भवतः गांधीजी को हरिजनों के मन्दिर प्रवेश की योजना के लिये जैन परम्परा के इस उदाहरण से प्रेरणा मिली हो। कुछ भी हो, जैनधर्म ने हजारों वर्ष पहले ही आध्यात्मिक और सामाजिक सम-स्याओं का वह सुन्दर समाधान किया है जिसका कुछ अंश लेकर आज के युग के सर्वोत्तम महापुरुष माने जाने वाले व्यक्ति ने संसार को आध्रयीन्वित कर दिया है।

सिद्धान्ततः जैनधर्म जातिवाद का कट्टर विरोधी रहा है परन्तु ब्राह्मणों के निकट एवं दीर्घकालीन सम्पर्क के कारण कालान्तर में जैनधर्मानुयायियों पर भी जातिवाद का प्रभाव पड़े विना न रह सका। एक तरफ जैनसम्प्रदाय ने ब्राह्मणसम्प्रदाय पर वर्ण-वन्धन को शिथिल करने वाला प्रभाव डाला और दूसरी और ब्राह्मणसम्प्रदाय ने जैनसम्प्रदाय पर किसी अंश तक वर्ण-वन्धन स्त्रीकार करने का प्रभाव डाला। इस तरह भारत के आँगन में अति प्राचीनकाल से अविच्छिन्न रूप से बहने वाली दो विचार-धाराओं का परस्पर में प्रभावित होना कोई आध्यर्य की वात नहीं है। अतः आज के जैनधर्मानुयायी वर्ग में जातपाँत और खूआळूत की भावना दिखाई दे रही है वह उसकी मोलिक नहीं अपितु ब्राह्मणों के जातिवाद के दृढाग्रह की छाप मात्र है।

जैन वन्धुओं को यह समय लेना चाहिए कि छूत्राछूत का भगड़ा उनका अपना नहीं है परन्तु यह तो उनके पड़ोसी वेदधर्मानुयायियों के घर का है। उनके सम्पर्क के कारण और अपनी कमजोरी के कारण यह अपने मिर में भी घुस आया है। इस वलात् आये हुए विकार को प्रसन्नता पूर्वक निकाल देने में ही सच्ची शोभा और गौरव है। जैनधर्म तो गुण पूजक है और वह गुणों के अनुसार ही ऊँच नीच भाव को स्वीकार करता है। जैन सिद्धान्त कहता है कि पाँचवे गुण्एत्थान और इसके आगे के गुणस्थान में उच्चगोत्र का ही उदय होता है इसका अर्थ यही हुआ कि सदाचारी गृहस्थ उच्च गोत्र वाला है चाहे वह किसी भी जाति में जन्मा हो। जो सदाचारी नहीं है वह नीच गोत्र वाला है चाहे वह किसी भी बाह्यणादि जाति में भी क्यों न पदा हुआ हो। सारांश यही है कि जैनधर्म गुणों के आधार पर समाज रचना के सिद्धान्त का समर्थक है।

श्राधुनिक युग में नारी की समस्या भी एक प्रमुख सामाजिक समस्या वनी हुई है। वीसवीं शताब्दी के नये युग में यह समस्या भी नये रूप में विचारणा की अपेचा रखती है। चारों तरफ के वातावरण में स्वतंत्रता की अद्भुत लहर व्याप्त हो गई है अतः सोये जैनसंघ में नारी हुए नारी-समाज में भी नवीन चैतन्य का परिस्पन्दन हुआ का स्थान है। वह भी वातावरण से प्रभावित हुई है। अतः यह विचारना आवश्यक है कि नारी का समाजिक महत्त्व क्या है ? उसका कार्यचेत्र क्या है ? उसे पुरुषों के समान ही सब अभिकार हैं या नहीं ? आदि काल में नारी का समाज में क्या स्थान रहा है ? मध्यकाल में उसकी स्थित क्या हो गई ? वर्तमान में उसका क्या उपयुक्त स्थान है ? तथा जैनधर्म ने नारी को क्या स्थान दिया है ?

सृष्टि के संचालन में नर और नारी का समीन हिस्सा है। पुराएों में अर्द्ध-नारीश्वर की कल्पना की गई है जो इसी वात की प्रतीक है कि नर और नारी मिल कर परिपूर्णता को प्राप्त होते हैं। नर और नारी एक दूसरे के पूरक हैं। नर अपने आप में पूर्ण नहीं है और नारी भी अकेली अपने आप में पूर्ण नहीं है। दोनों अलग २ निरपे ज्ञ अवस्था में अपूर्ण हैं और जब दोनों नापे ज्ञ होकर मिल जाते हैं तो उनमें सांसारिक पूर्णता आजाती है। इससे यह स्वतः सिद्ध हो जाता है कि नर और नारी दोनों समकज्ञ हैं। कोई किसी से कम नहीं है और कोई किसी से श्रेष्ठ या उच्च होने का दावा नहीं

भे क्षेत्र में नीत गीरव स्मृतियां **भ**े कर सकता है। जिसपकार सिक्के की दोनों बाजुओं का महत्त्व समान है इसीतरह नर और नारी का सामाजिक महत्त्व भी समान है। मानवता की अमरवेल (बालक बालिकाएँ) नारियों के द्वारा सिञ्चत-पालित होकर फलती-फलती है इसलिए नारियों का सामाजिक महत्त्व पुरुषों की अपेचा भी अधिक आका जा सकता है। भगवान अवभ देव ने कर्मथुग के आदिकाल में नाह्मी सुन्दरी नामक अपनी पुत्रियों को सर्वे प्रथम शिक्तण दिया। इस वात पर गहराई से विचार करने पर यह म्पष्ट हो जाता है कि भगवान ऋष्भदेव ने नारियों का सामाजिक महत्त्व विशेष समभा था। वस्तुतः समाज-ज्यवस्था में नारी का महत्त्वपूर्ण स्थान होना चाहिए। क्योंकि नारियों की गोदी में पलकर ही समाज, देश और संसार का संचालन करने वाले नर वीर तच्यार होते हैं। नारियाँ ही शक्ति की प्रतिमा है । इनके द्वारा ही समाज, राष्ट्र और विश्व को शक्ति प्राप्त होती है। राष्ट्र और विश्व के नायकों को तस्यार करने वाल. माताएँ ही तो है। इतिहास और समाजशास्त्र इस बात का साची है कि संसार में जितने भी महापुरुष हुए हैं उन्हें बचपन में अपनी माता के द्वारा विशिष्ट प्रकार के संस्कार प्राप्त हुए जो उन्हें महापुरुष, वनाने वाले सिद्ध हुए। इस दृष्टि से नारियाँ शक्ति की सरिताएँ हैं। इसिलए उनका सामाजिकमहत्त्व पुरुषों की अपेला भी विशेष गुस्तर है। एक अंग्रेजी विद्यान में नारी के महत्व को इन शब्दों में व्यक्त किया है The one that shakes the cradle rules the world

यह वाक्य लिखने वाला समाजशास्त्र का पारंगत विद्वान रहा होगा। नारी किसा के सम्बन्ध में एक लेखक ने लिखा है:

पारी आदिशक्ति हैं, जनसृष्टि की जननी है और संसार पालन करने वाली अत्रपूर्णा है। नारी काली-महाकाली है साथ ही वह कल्याणी है। नारी दुनिया के भीषण महत्यल में कलकल निनाद करती हुई, जनसृष्टि परम्भावनी। सिरता है। वह सृष्टि अपन्यत कालका है। नारी तीर्यद्वर्ग की जननी, सिर्मा सुगन्यित कालका है। नारी तीर्यद्वर्ग की जननी,

पैगम्बरों की प्रसिवनी और अवतारों की माता है। नारी जगज्जननी और जगदम्बा है। वह लहमी है, सरस्वती है, सिद्धि है और सर्वशक्तियों की निधि है। इस भीषण और कठोर संसार में प्रेम, वात्सल्य, ज्ञमा, सहनशीलता आदि सुकुमारमावों को प्रकट करने वाली नारी ही है। नारी की प्रतिष्ठा में संसार की प्रतिष्ठा है।"

मारत के अतीत स्वर्णमय युग में नारी की अतिशय प्रतिष्ठा थी। उस समय 'यत्र नार्यस्तु पृज्यन्ते रमन्ते तत्र देवता' के सिद्धान्त का पालन किया जाता था। वस्तुतः जहाँ नारी की पूजा-प्रतिष्ठा है वहाँ देवता-दिव्य शक्तिसम्पन्न पुरुषों का निवास होता है। प्राचीन भारत में नारी की प्रतिष्ठा अन्तुरण थी इसीलिए उस समय का भारत उन्नति की पराकाष्टा पर पहुँचा हुआ था। रोम का इतिहास भी यह बताता है कि जब तक वहाँ नारियों का सन्मान रहा वहाँ तक वह गौरव के साथ मस्तक ऊँचा रख सका परन्तु ज्योंही वहाँ नारी की अवगणना होने लगी त्योंही उसके पतन का आरम्भ भी होने लगा।

प्राचीन भारत में नारी जाति का जितना सन्मान था, मध्ययुग में उसका उतना ही अधिक अपमान हुआ। पुरुषों ने स्त्री को दासी, भोग्या और सेविका मान कर उस पर कड़ा पहरा लगा दिया। धीरे र समाज में नारी की कोई आवाज न रही और सारी सत्ता पुरुषों ने हथिया ली। पुरुषों ने अपनी सुविधा के अनुसार सामाजिक नियमों की रचना करली और नारी जाति को गांढ बन्धन में वाँध ही। मध्ययुग में नारी की मरपेट निन्दा की गई। उसे अवला, माया की मूर्ति, अविश्वसनीया, चंचला और न जाने क्या र कह दिया गया और उसे विकास के सब साधनों से वंचित कर दिया गया। उसकी शिचा भी 'स्त्री शहरौ नाधीयेताम्' कह कर रोक दी गई। परिणाम यह आया कि स्त्री सचमुच अवला, मूर्ल और परतंत्र बन गई। पुरुषों के इस प्रकार के विधान का परिणाम यह हुआ कि वे स्वयं निर्वल हो गये। नारी को अवला बनाकर वे स्वयं निर्वल वन गये। नारी को चारदीवारी में कैंद कर वे स्वयं गुलामी में कैंद हो गये। नारी को अपना खिलोना बनाने से वे दूसरे के खिलोने बन गये। नारी को अपना खिलोना बनाने से वे दूसरे के खिलोने बन गये। नारी के पतन का समय भारत के पतन का काल सिद्ध हु आ। इस

प्रकार नारी के अतीत और मध्ययुग के इतिहास की रूपरेखा बता देने पर अ अब यह विचार कि जैनधर्म की दृष्टि में नारी का क्या स्थान है।

जैनसंव में नारी को पुरुषों के समान ही अधिकार प्राप्त हैं। जैनधर्म ने उसे परम और चरमपुरुषार्थ— मोच की सिद्धि करने की अधिकारिणी मानी है। नारी जाति को इतना उच्चतम अधिकार तक दे देने से वह अन्य समस्त अधिकारों की अधिकारिणी तो स्वयमेव हो जाती है। जिसमें मोच प्राप्त करलेने की योग्यता मानली गई उसमें प्रत्येक श्रेष्ठ कार्य की योग्यता अपने आप ही मानी हुई है। मतलब यह हुआ कि जैनधर्म नारी को पुरुषों के समान ही सब अधिकार प्रदान करता है साम्यमूलक जैनधर्म आत्मविकास और व्यवहार में लिंगभेद को महत्व नहीं देता। वह तो गुण पूजक है। जहाँ भी गुण है वहाँ जैनधर्म की आदर दृष्टि है। कालिदास की यह उक्ति—"गुणाः पूजास्थानं गुणिषु न च लिंङ्ग नच वयः" जैनधर्म के आदशों के अनुकूल है।

श्रमण भगवान महावीर ने अपने संघ में नारी को भी पुरुषों के समान ही स्थान दिया है। इतना ही नहीं उनके शासन में साधुओं की अपेना साध्वयों की संख्या विशेष रही है। बुद्ध ने अपने संघ में स्त्रियों को स्थान नहीं दिया था। प्रथम उन्होंने स्त्री जाति को भिन्न पद के लिए अयोग्य निर्धारित किया था परन्तु बाद में अपने प्रधान शिष्य 'आनन्द' के आग्रह से उन्होंने पुरुषों के समान स्त्रियों को भी अपने भिन्न-संघ में लेने की अनुमति दे दी थी। जैनधर्म ने तो आरम्भ से ही स्त्रियों को आत्मिवकास का सर्वाधिकार प्रदान किया है। भगवान ऋषभदेव ने अपनी पुत्री बाह्यी और सुन्दरी को अपने संघ में स्थान दिया। भगवान महावीर ने चन्दनवाला को अपने साध्वी संघ की सर्वाधिकारिणी बनाया। भगवान महावीर के संघ में छत्तीस हजार साध्वियाँ थीं।

जैनसंघ में इन महासितयों को इतना उन्स्थान प्राप्त है कि प्रातः काल उठकर प्रत्येक जैन यह मंगलाचरण करता है :—

> त्राह्मी चन्दन वालिका भगवती राजीमती द्रौपदी, कौशल्या च मृगावती च सुलसा सीता सुभद्रा शिवा।

कुन्ती शीलवती नलस्यद्यिता चूला प्रभावत्यपि, पद्मावत्यपि सुन्द्री दिनमुखे कुर्वन्तु नो मंगलम्।।

इस श्लोक से मंगलमूर्त्ति महासाध्वियों के नामों का निर्देश किया गया है। इन मंगल मूर्त्तियों से मंगल की कामना की गई है। प्रातःकाल इन पिवत्र नारियों का कीर्त्तन किया जाता है, इसपर से यह स्पष्ट है कि जैनसंघ में नारियों का कितना ऊँचा स्थान है।

सिद्धान्ततः जैनधर्म में नारियों को पुरुष के समान ही सब अधिकार दिये हैं। परन्तु मध्ययुग के नारी-विरोधी वातावरण का प्रभाव जैनधर्मानुयायी वर्ग पर भी पड़े बिना न रह सका। सिद्धान्ततः नारी की सर्वतोमुखी योग्यता को स्वीकार करने पर भी व्यवहार में जैन जनता भी नारी की अवगणना के दोष से मुक्त न रह सकी। नारी-शिच्चण की ओर उपेचा-बुद्धि पैदा हो गई और वे केवल घरेल् कार्यों तक ही सीमित बना दी गई। जिनभगवान् ऋषभदेव ने ब्राह्मी-सुन्दरी को सर्वप्रथम शिच्चिण देकर नारी-शिच्चा को पुरुष-शिच्चा की अपेचा भी अत्यधिक आवश्यक बताया उन्हीं के अनुयायीवर्ग ने स्त्री शिच्चण के प्रति घोर उपेचा प्रारम्भ कर दी यह कितनी शोचनीय वात है ?

मध्ययुग में "स्त्री को शास्त्र पढ़ने का अधिकार नहीं है" इस मनोकिल्पत भ्रान्त सिद्धान्त का व्यापक प्रचार किया गया था। साधारण लोगों की यह धारणा वन गई कि "एक घर में दो कलम नहीं चल सकती।" जहाँ शास्त्र यह विधान कर रहे हैं कि स्त्रियों केवल ज्ञान प्राप्तकर मोत्त की अधिकारिणियाँ हुई हैं वहाँ उक्त वात कैसे संगत हो सकती है ? यहाँ यह शंका की जा सकती है कि जैनाचार्यों ने दृष्टिवाद नामक वारहवाँ अंग पढ़ने का अधिकार स्त्रियों को क्यों नहीं दिया है ? यह शंका यथार्थ है वस्तुतः दृष्टिवाद के पठन का निपेध प्रायिक है। प्रत्येक स्त्री के लिए निपि ही है ऐसा नहीं है। जो स्त्रियाँ समर्थ है, उसे प्रहण कहने की योग्यता वाली हैं उसका अध्ययन कर सकती हैं। जब स्त्री को केवल ज्ञान हो सकता है । क्या कारण है कि दृष्टिवाद का अध्ययन न करसके। केवल ज्ञान व अधिकारिणी मानने पर दृष्टिवाद का निपेध करना ठीक वैसा ही है जै किसी को रक्ता के लिए रत्न सोंप देने के वाद कहना कि तुम कोड़ी व

Kerlekekekekeke(308)Kerlekekerlekekekek

रत्ता नहीं कर सकते। किन्हीं २ आचार्यों ने स्त्री में तुच्छत्व, अभिमान, मितमन्द्रता, इन्द्रियचाञ्चलय आदि सानसिक दोष वतला कर तथा किन्हों ने शारीरिक अशुद्धि के कारण को आगे करके इस निषेध का समर्थन किया है परन्तु वस्तुतः सह तत्कालीन परिस्थिति का प्रभावमात्र है। वैदिक सम्प्रदाय के स्त्री तथा शूद्र को वेदाध्ययन के लिए अनिधकारी बतलाने के अनुकरण से ही यह वात जैन सम्प्रदाय में भी आगई हो, ऐसा प्रतीत होता है। वस्तुतः पारमार्थिक दृष्टि से इस प्रकार का निषेध नहीं किया जा सकता है जैनसघ स्त्रियों के प्रति उतना ही उदार है जितना वह पुरुषों के प्रति है।

जैनशास्त्रों में नारी की प्रतिष्ठा का पर्याप्त वर्णन है। आवश्यकता है उसे व्यावहारिक रूप देने की। यदि सचमुच हमें विकास करना है, यदि भावी प्रजा का भव्य निर्माण करना है; और यदि सर्वतोमुखी प्रगति करना है तो नारी को शिचित और समुन्नत करने की ओर पूरा लच्य दिया जाना चाहिए। विकास की समस्त सुविधाएँ उन्हें प्रदान करेनी चाहिए। समाज सुधार की मूलज़ड़ नारी की चेतना है। जब तक नारियाँ अशिचित और असंस्कारी है तब तक किसीं प्रकार के सामाजिक सुधार की आशा करना दुराशामात्र हैं। स्त्री-शिच्ता और सुसंस्कारों के अभाव में कीटुम्बिक जीवन श्रीर सामाजिक जीवन कलुषित बना हुआ है। यदि हम यह चाहते हैं कि हमारे कुटुम्बों में शान्ति, सुव्यवस्था और प्रेम का वातावरण वने तो यह आवश्यक है कि नारी जागरण की ओर पर्याप्त ध्यान दिया जाय। नारी यदि जागृत है, कर्ताव्य की भावना से खोतप्रोत खौर सुसंस्कारी है तो वह कुटुम्ब, जाति, समाज, राष्ट्र श्रीर विश्व को नवचेतना प्रदान कर सकती है। वह सर्वोद्य की नीव है। स्वामी विवेकानन्द ने कहा था कि "जो जातियाँ नारियों का आदर करना नहीं जानतीं वे कदापि उन्नत नहीं हो सकतीं। यदि हम यह चाहते हैं कि स्त्रियाँ सिंह के समान वची की जन्म दें ती क्या हमें उन्हें सिंहनी नहीं बनाना चाहिए ? सियारनी सिंह के बच्चे को जन्म दे सकती है ? कदापि नहीं।"

नारी जागरण और शिच्छा से हमारा अभिप्राय यह नहीं है कि हमारे समाज की स्त्रियाँ पश्चिम की सभ्यता का अन्धानुकरण करने लग जाएँ। आज की कतिपय जागृत और शिचित सममी जानेवाली महिलाएँ

पश्चिमी सभ्यता के प्रवाह में वही जा रही हैं। यह बांछनीय नहीं है। इसमें भारतीय नारी की शोशा नहीं है। नारियों को अपने सामने अपने प्राचीन स्वर्णमय अतीत का आदर्श होना चाहिए। स्त्री और पुरुष में प्रतिस्पर्धा नहीं होनी चाहिए। होनों सहयोगी और मित्र तुल्य होने चाहिए। नर, पति-स्वामी और मालिक रहे और नारी, पत्नी-स्वामिनी और मालिकन हो। शिचा वहीं सची शिचा है जो मुसंस्कारों को जन्म दे। हमारी गृहदेवियाँ सच्चे अर्थ में शिचिता और संस्कारी वनें यह अभीष्ट है।

उपसंहार में इतना ही लिखना पर्याप्त होगा कि सग्माजिक भव्य निर्माण के लिए नारियों की पुनः प्रतिष्ठा करनी चाहिए। प्राचीन जैनसंघ में उसे महत्वपूर्ण स्थान दिया गया है उसी के अनुसार हमें नारियोंको महत्व प्रदान कर सर्वोदय की नींव डालनी चाहिए।

## प्रमुख जैन जातियां

जैनधर्म अनादि है, जैनधर्म में जाति या वर्णवाद का क्या खरूप है आदि विषयों पर पिछले पृष्टों में पूर्ण प्रकाश डाला जा चुका है।

जैनधर्म प्रचारकों का सदा एक मात्र ध्येय रहा है— "प्राणी मात्र को बुराईयों से बचाकर महान' बनाना। उन्होंने अपने सिद्धान्तों और उसके अनुयाइयों को किसी जाति नामक विशेष समूह में संगठित करने का या अनुयाइयों की संख्या बढ़ती हुई दिखाई दे ऐसी प्रवृत्ति या प्रयत्न की और जरा भी ध्यान नहीं दिया। वे प्रवृत्ति मार्ग से एकदम दूर मात्र निवृत्ति मार्ग के ही पथिक व पथ प्रदर्शक रहे।

अतः जैनधर्म पालकों को किसी जाति विशेष की चाहर दिवारी में, संकुचित नहीं किया जा सकता। 'जैन' शहर एक विशिष्ट धार्मिक सिद्धान्त के अनुयायी का प्रतिवोधक है। किन्तु काल क्रमानुसार एक समय जाति-वाद प्रमुखता में आयां और जैनाचार्य इससे विलग न रह सके। आज भारत में कई ऐसे बड़े २ जाति समृह हैं जो शतांश में या मुख्य रूप से जैनधर्मानुयायी हैं। यदि उन समृहों को 'जैनजाति' के नाम से पहिचाना जाय तो असंगत न रहेगा। यहाँ ऐसे बड़े २ जाति समूहों का ही उल्लेख किया जाता है।

जैनधर्मानुयायी जातियों में मुख्य रूप से श्रोसवाल, पोरवाल, खंडेलवाल श्रयवाल, पल्लोवाल; श्रीमाल, जायसवाल, बघेरवाल, हूमड़, नरसिंहपुरा श्रादि मुख्य हैं।

इन सव जातियों की उत्पत्ति के इतिहास पर यदि ध्यानपूर्वक विचारा जाय तो यह स्पष्ट हुए विना नहीं रहता कि ये सब जातियाँ "महा-जन" शब्द की पर्यायवाची हैं। आज भी मोटे रूप में इन जाति वालों को 'महाजन' ही कहा जाता है। सन् १६४१ में होने वाली जनगणना में इन जातियों को 'महाजन जाति' में ही समावेशित माना है।

इन जातियों की उत्पत्ति का वास्तविक इतिहास क्या है इस सम्बन्ध में प्रामाणिक रूप से तो कुछ भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि प्रामाणिक प्रमाणों का अभाव है। फिर भी पुरातत्ववेत्ताओं की शोध खोज से जो कुछ सामग्री प्रकाश में आई है वह भी विश्वसनीय है।

श्रोसवाल जाति की उत्पत्ति के सम्बन्ध में जो मान्यता प्रसिद्ध है हमारी राय में वह न केवल इस जाति की ही उत्पत्ति का कारण नहीं है विक उसका मूल नाम 'महाजन संघ' है।

भारतीय इतिहास में एक समय ऐसा आया जब धर्म कलह तथा प्रतिस्पर्छा (होड़ा होड़ी) का कारण वनरहा था। ऐसे समय विक्रम संवत से करीव ४०० वर्ष पूर्व वीर संवत् ७० में भगवान पार्श्व नाथ के ७ वे पट्टधर जैनाचार्य श्रीमद् प्राभसूरीश्वरजी में समस्त विश्व को है नधर्मानुयायी बनाने की / महात्वाकांचा का प्रदुर्भाव हुआ हो यह संभव है।

इस सम्बन्ध में प्राप्त कथानक यह है कि जैनधर्म का प्रचार करते हुए आचार्य श्री अपने ४०० शिष्यों सहित आबू पहाड़ से होते हुए उपकेश प्रदेश में पथारे। इस जेब में उन्हें शुद्ध भिना प्राप्त करने में बड़ी कठिनाइयों का सामना करना पड़ा।

भविष्यिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्र

अतः शिष्य समदाय ने इस चेत्र से शीघ वापस लौट जाने की त्राचार्य श्री से प्राथना की। त्राचार्य श्री भी सहमत हो गये। कहते हैं ऐसे अवसर पर उस प्रदेश की अधिष्ठायिका चामु डादेवी ने प्रकट होकर आचार्य श्री से इसीचेत्र में विचरण कर उस अनार्थ प्रदेश के उद्घार करने की प्रार्थना की। तव आचार्य श्री ने अपने शिष्यों से कहा-जो साथ रहना चाहें रहें वाकी वापस लौट जाँय। इस पर करीच ३४ शिष्य आचार्य श्री के साथ रहे। इन मुनियों के साथ श्राचार्य श्री चार २ मास की विकट तपस्या श्रंगीकार कर समाधि में लीन हो गये। इस बीच देवयोग से एक दिन वहाँ के राजा उपलदेव के पुत्र त्रिलोकसिंह को रात में एक भयङ्कर सर्प ने इस लिया। इस राजपुत्र का एकदिन पूर्व मंत्री उहड़देव की कन्या से विवाह हुआ था। राजकुमार की इस असामियवक मृत्यु से सारे शहर में हाहाकार मच गया। सब प्रयत्न करने पर भी कोई उपचार न हो सका। अन्त में रथी सजा कर स्मशान यात्रा को ले जाने लगे तव किसी ने राजा से उक्त आचार्य श्री से उपचार कराने का परामर्श दिया। सव की सलाह में राजकुमार की रथी श्राचार्य श्री के पास लाई गई। श्राचार्य श्री के शिष्य वीर-धवल ने आचार्य श्री के चरणों का प्रचालन कर राजकुमार पर छिड़क दिया राजकमार चेतन हो उठा। सर्वत्र प्रसन्नता फैल गई। राजा ने प्रसन्न हो कई अमूल्य हीरे जवाहरातों के आभूपण आचार्य श्री के चरणों पर समर्पित किये, पर त्यागियों को इस द्रव्य और वैभव से मोह न था। उन्होंने राजा को प्रतिवोध दिया कि इस नगरी के सव लोग मिथ्यात्व मार्ग तथा सप्त-व्यसन आदि कुटेवों को छोड़कर शुद्ध आचारवान वनें तथा जैनधर्म श्रंगीकार करें जिससे सब का कल्यागा हो। उपस्थित जनसमृह ने हर्पनाट द्वारा यह स्वीकार किया। इस प्रकार उस समय आचार्य श्री ने उस विशाल जनसमूह को 'जैनधर्म' में दीचित कर उस समह का नाम "महाजन संघ" स्थापित किया। तथ्या यह है कि इस प्रकार जैनचार्य ने एक समृह विशेष का इद्वार कर उसका नामकरण "महाजन संव" के रूप में किया।

यह चमत्कारिक समाचार विजली की तरह आस पास के प्रदेशों में दूर २ तक फैला और सब की श्रद्धा आचार्य श्री के प्रति वदी । इस प्रकार इन प्रदेशों में 'जैनधर्म' के अनुयायियों की संख्या अधिकाधिक वदने लगी ।

stestestestestestes (30%) stestestestestestestes

ं अंश्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्रिकेंद्र

इस क्रांतिकारी परिवर्तन से जैन धर्मावलिन्यों की संख्या ही बढ़ी हो ऐसा नहीं, किन्तु इस 'महाजन संव' में समावेशित व्यक्ति को भी महान लाभ हुए। शुद्ध आचरण बन जाने से उनकी विचार शक्ति प्रखर हो उठी, विचार शिक्त प्रखर होने से वे उन्नति मार्ग के पृथिक बने। अपनी उन्नति हेतु अनेक मार्ग इन्हें दिखाई दिये। कई बड़े बड़े राज्य पदों पर प्रतिष्ठित हुए तो कई व्यापारार्थ विदेशों में निकल पड़े। इस प्रकार जहाँ र ये गये वहाँ के निवासियों ने इन्हें इनकी मातृभूमि के नाम से पुकारना प्रारम्भ किया। जैसे ओसियाँ से ओसवाल, प्राय्वट से पोरवाडा, खंडेला से खंडेलवाल, अप्रोहा से अप्रवाल पाली से पञ्जीवाल, बघरा से बघरवाल, आदि र।

四、原 经营

त्या स्ट्रिक्ट प्राप्त । ज्या प्राप्त है है कि कार्य स्ट्राप्त के अल्लाकेट स्ट्राप्त के स्ट्राप्त के

## ्री भारतीय इतिहास श्रीर राजनीति हैं में जैन जाति

भारतीय इतिहास में जैनों का राजनीतिक महत्त्वः

जैसे भारतीय संस्कृति के निर्माण में जैनधर्म श्रीर उसके साहित्य का महत्वपूर्ण भाग है वैसे ही भारतीय इतिहास में भी जैन जाति का गीरवमय स्थान है। उपलब्ध प्रमाणों के श्राधार पर यह कहा जा सकता है कि भारतीय इतिहास का स्वर्णकाल जैन-राजाश्रों का श्रादर्श युग था। जैन-नरेशों श्रीर महामात्यों ने श्रपनी राजनीतिक कुशलता श्रीर शूरवीरता के द्वारा भारत के भव्य इतिहास का निर्माण किया है। ऐतिहासिक काल-परिधि से भी श्रित सुदूर प्राचीनकाल से लेकर श्राज तक के राजनीतिक ज्ञेत्र में जैनजाति का योग-दान जैसा-वैसा नहीं है श्रपित उसका श्रपना विशिष्ट महत्व है।

राजनीति के आध्यप्रवर्त्तक भगवान् ऋपभदेव और सर्वप्रथम चक्रवर्त्ती भारत के उस प्राचीनकाल को अलग रखकर भी क्रमबद्ध प्राप्त होने वाले

विहास पर निष्पच और शुद्ध प्रामाणिक शैली से अनुशीलन करने से यह विति हुए बिना नहीं रहेगा कि जैनजाति के नरवीरों ने भारतीय राजनीति कीर इतिहास की अपने बुद्धि-कौशल, रण-चातुर्य, आत्मत्याग और बिलदानी है द्वारा अनुप्राणित किया है।

जैनश्रावक आध्यात्मिक आराधना करता हुआ जहाँ छोटे से छोटे ।।स्री की रत्ता श्रीर श्रहिंसा का ध्यान रखता है वहाँ वह श्रपना कर्त व्य श्रीर । यित्व निभाने के लिये तलवार धारण कर रणसंप्राम में वीर सेनानी ही तरह जूम<sub>ें</sub> भी सकता है। वह अपने कर्ताव्य और राष्ट्र की पुकार पर उर्वस्व अर्परा कर सकता है। वह आत्म-विल्डान और कुर्वानियों के द्वारा प्रवने देश के गौरव को सुरचित रख सकता है। जैनवीरों ने अपने कार्यों के ।रा यह सिद्ध करके बता दिया है। मगध के जैननरेश विभिन्नसार (अ शिक) पादि यदि सुरुद् विशाल साम्राज्य का संगठन कर भारत की शक्ति को प्रकल न नाते तो महान् विजेता सिकन्दर को भारत-भूमि में पद-प्रसार करते हुए कौन कि सकता था ? स्वाधीनता के श्रमरपुजारी वीरशिरोमणि महाराणा ताप की यदि भामाशाह जैसे स्वामीभक्त, देशभक्त जैनमंत्री का सहयोग । प्राप्त होता तो मेवाड़ का, राजस्थान का श्रीर भारतवर्ष का गीरव कीन ताने, सुरचित रह सकता या नहीं ? यदि कुमारपाल और श्राचार्य हेमचन्द्र से जैन न होते तो गुजरात की गरिमा ऐसी हो सकती या नहीं, यह संशया-पद हो जाता । क्या पूर्व, क्या पश्चिम, क्या उत्तर श्रीर क्या दिन्नण—भारत ह सब प्रदेशों में फैली हुई इस जाति ने स्थानीय, प्रादेशिक श्रीर राष्ट्रीय ाजनीति में महत्वपूर्ण भाग लिया है। बिहार, उड़ीसा, वंगाल उत्तर प्रदेश, पंजाब ाजस्थान, मालवा, मध्यप्रदेश, गुजरात वथा दिन्तिगी भारत में निजाति ने सफल राजनीति का संचालन किया था। इन समस्त प्रदेशीं का तिहास जैनों की गौरव-गाथा को श्कट करता है।

जैनधर्म कई राताब्दिमों तक कतिपय राज्यों का राष्ट्रीय धर्म रहा है। गिंघ का साम्राज्य जैन नरेशों के अधीन कई शताब्दियों तक रहा। महाराजा रिएक ( बिम्बिसार ), अजातशत्रु ( कोणिक ), निद्वर्धन, चन्द्रगुप्त, बेन्दुसार, अशोक, सम्प्रति आदि जैन नरेशों ने मगध पर शासन किया

Mellerlerlerlerler (30=) Herbylerlerlerlerler

त्रौर उसकी मुख्य-समृद्धि का विस्तार किया। वैशाली के गण सत्ताक राज्य के प्रमुख महाराजा चेटक जैनश्रावक थे। किलंग के प्रसिद्ध सम्राट्म महा मेघ-वाहन खारवेल जैनधर्म के प्रवल प्रचारक नरेश थे। जैनधर्म केलंग का राष्ट्रीय धर्म बना हुन्ना था। मालव प्रांत के प्रसिद्ध राजा चण्डप्रद्योत श्रीर उनका पुत्र पालक जैनधर्मानुयायी थे। विक्रमादित्य पर कालकाचार्य को हढ़ प्रभाव पड़ा था। सिद्धसेन दिवाकर ने विक्रमादित्य को श्रपनी प्रतिमा से अत्यन्स प्रभावित कर लिया था। गुजरात में परमाईत कुमारपाल ने जैनधर्म का राष्ट्रीय धर्म घोषित किया था। राजस्थान के कितपय भागों में जैन मंत्रियों श्रीर दीवानों ने महत्वपूर्ण कार्य करके जैनधर्म का गौरव बढ़ाया। दिल्णभारत में कई शताब्दियों तक जैनधर्म गंग श्रीर राष्ट्रकूट वंश के नरेशों का राजधर्म रहा। इस तरह भारतीय इतिहास के भव्य निर्माण में जैनजाति का महत्वपूर्ण सहयोग रहा है।

मुगल शासनकाल में और अंत्रेजी शासकों के समय में भी जैन नरवीरों ने अपना राजनीतिक महत्व अपनी प्रतिभा और दूरदर्शिता के बल पर बनाये रक्ला। भारतीय खतंत्रता के संत्राम में भी जैनवीरों ने असाथा-रण योग प्रदान किया है। तन से, मन से और धन से जैनवीरों ने खतंत्रता संप्राम को सफल बनाने में पूरा २ सहयोग प्रदान किया।

तात्पर्य कह है कि प्रागेतिहासिक काल से लेकर आज तक के भारतीय इतिहास में और भारतीय राजनीति में जैनजाति का महत्वपूर्ण हाथ रहा है। जैनवीरों की बुद्धिमत्ता, दूरदर्शिता, शूरवीरता और आत्मवित्तान के कारण भारत के उज्ज्वल इतिहास का निर्माण हुआ है। यही विषय इस प्रकरण में क्रमशः उल्लिखित करने का प्रयत्न किया जाता है।

कतिपय पाश्चात्य विद्वान् श्रोर उनका पदानुसरण करने वाले कतिपयं पार्वात्य विद्वान् भी यह मानते श्रा रहे हैं कि प्रजातन्त्र शासनप्रणालि को जन्म देने का श्रेय वीसवीं शताद्धां के यूरोपीय राज-गण्यनाक प्रजातन्त्र नीतिज्ञों को है। उनके मत के श्रनुसार भारत में सदा से ही राजा की निरंकुश शासन-ज्यवस्था रही है परन्तु यह उक्त विद्वानों की केवल श्रान्तधारण ही है। श्राज से हुज्बीस शताद्धियों

Hellehellehellehelle (३०६) श्रीविधानिक्षिति ।

के पूर्ववत्ती भारत में प्रजातन्त्र प्रशािल पर चलने वाले गण्रात्यों का अस्तित्व था। निष्पच ऐतिहासिक अन्वेषण करनेवाले विद्वानों ने प्रायः एक मत से खीकार करलिया है कि प्राचीन भारत में गण्तन्त्रों (प्रजातंत्रों) की व्यवस्था विद्यमान थी )

taring the second of the second of the second

क्त भ्रान्तधारण का एक महस्वपूर्ण कारण यह है कि भारत की संस्कृति, इतिहास, समाज-व्यवस्था त्रादि की जानकारी का मुख्यत्राधार इन विद्वानों ने वैदिकसाहित्य को ही माना। भारतवर्ष में हजारों वर्षी से बैदिक, जैन त्र्योर बौद्धधर्म साथसाथ फले-फूले हैं। भारत की प्राचीन संस्कृति के साङ्गोपाङ्ग ज्ञान के लिए इन तीनों धर्मों के साहित्य के परिशीलन की आवश्यकता है। इसके विना जो निर्णय किया जाता है वह अपूर्ण और षास्तविकता से विञ्चत हो तो कोई आश्चर्य की बात नहीं है। भारत के इतिहास श्रीर संस्कृति के सम्बन्ध में जो भ्रान्तधारणाएँ फैली हुई हैं इसका एक मुख्य कारण यह भी है। सहस्रों वर्षों से भारत के आँगन में फले-फूले जैनधर्म के विस्तृत और विशाल साहित्य की उपेचा करके भारत के प्राचीन सांस्कृतिक स्तर के सम्बन्ध में किसी निर्णय पर पहुँच जाना निरसंशय भयंकर भूल करना है । भारतीय साहित्य, संस्कृति, दर्शन, इतिहास, समाज व्यवस्था त्रादि की जानकारी के लिए प्राचीन जैनागमी का महत्व निर्विवाद है। यह खेद का विषय है कि उनका सांगोपाङ्ग अनुशीलन नहीं हो पाया; श्रान्यथा बहुत कुछ श्राश्रयीत्पादक नवीनतथ्य प्रकाश में आते । वैदिक साहित्य में राजा की ईश्वरीय अंश मानकर शासन की सम्पूर्ण सत्ताएँ प्रदान की गई हैं। वहाँ राजा के एकछत्र शासनप्रणालि का प्रमुख है। उसी के श्राधार पर उक्त विद्वानीं ने यह भ्रान्त धारण बनाली । यदि वे जैन श्रीर बौद्धसाहित्य का भी गहरा अनुशीलन करते तो उन्हें ज्ञात हो जाता कि पश्रीस सौ छच्चीस सौ वर्ष पूर्व भी भारत में गणराज्यों की सत्ता विद्यमान थी। वैशाली का गणतंत्र उस समय का अत्यन्त समृद्ध और शक्तिशाली राष्य था । काशी और कौशल के सल्ली और लिच्छवीच्छियों का एक संगठित प्रजातन्त्रात्मक शासनतन्त्र था जिसका नाम "विज्ञियन या वृजिगण राज्य" था। वे चत्रियकुल अपने प्रतिनिधि चुन कर भेजते थे श्रीर वे सव 'राजा' कहलाते थे। इस राष्ट्रसंघ (गागराच्य ) का एक प्रमुख होता था।

Heiterlestestestestes (390) stestestestestestestestes

बौद्ध साहित्य के अनुसार बब्जीसंघ लिच्छिवयों का ही गणतंत्र था। पह जाति बुद्ध के सभय एक अत्यन्त शिक्तशाली जाति थी और इसकी राजधानी वैशाली थी। परन्तु जैन आगम "निरया बिलयाओं" के अनुसार यह गणतन्त्र केवल लिच्छिवयों का ही नहीं था अपितु मल्लों और लिच्छिवियों का सिमलित संगठन था। बिजयन गणराज्य के अतिरिक्त भी शाक्य, कोलिय, मोरीय इत्यादि अनेक गणराज्य थे परन्तु उन सबमें वृजिराष्ट्रसंघ मुख्य था। इस बिजयन गणराज्य के अध्यन्त वैशालीनरेश चेटक थे। शासन कार्य सञ्चालन के नौ लिए लिच्छिव गणराजा मल्ली और नौ राजा चेटक के साथ रहते थे।

तत्कालीन राज्यों में वैशाली का यह गणराज्य अत्यन्त सम्पन्न और शिक्तशाली था। इसका श्रेय इस संव के सुयोग्य अध्यन्न महाराजा चेटक को है। राजा चेटक अपने शौर्य के लिए विख्यात थे। उनके महाराजा चेटक—गण व्यक्तित्व और कर्तृत्व का महत्व इसी से आँका जा राज्य के प्रमुख के सकता है कि वे एक विशाल गणराज्य के प्रमुख थे। रूप में इनकी अध्यन्तता में वैशाली के इस गणराज्य ने इतनी शक्ति और समृद्धि प्राप्त करली थी कि उसकी प्रशंसा बुद्ध को भी अपने मुख से करनी पड़ी थी। ये महाराजा चेटक, भगवान महावीर के व्रतथारी श्रावक थे। भगवान महावीर के इस महान उपासक ने अपनी व्रतमर्थादा का निर्वाह करते हुए एक विशाल गणराज्य का वड़ी कुशलता के साथ नेतृत्व किया।

महाराजा चेटक के परिवार के सम्बन्ध में जो विवरण मिलता है उससे विभिन्न राज्यों और राजाओं के पारस्परिक सम्बन्ध, नीति और सामाजिक स्थित पर प्रकाश पड़ता है। आवर्यक चूिणमें उनके सम्बन्ध में कहा गया है कि "वैशाली नगरी में हेहय वंश में राजा चेटक का जनम हुआ था। भिन्न २ रानियों से इनके सात पुत्रियाँ हुई जिनके नाम इस प्रकार थे।—१ प्रभावती, २ पद्मावती, ३ मृगावती, ४ शिवा, ४ ज्येष्ठा ६ सुज्येष्ठा और चेल्ल्णा। प्रभावती का विवाह वीतभय के (सिन्धु सौबीर के) राजा उदायन के साथ, पद्मावती का चम्पा के राजा दिखाहन के साथ, मृगावती का कीशाम्बी के शतानिक के साथ, शिवा का उज्जयिनी के राजा चएडप्रशीत के साथ और ज्येष्ठा का कुएडप्राम के सिद्धार्थराजा के पुत्र तथा वर्षमान

स्वामी के ज्येष्ठ भ्राता निन्द्वर्धन के साथ हुआ था। मुज्येष्ठा श्रीरे चेल्लगा तब तक कुमारी ही थीं।

growing the first of the section of

👾 🏸 इस विवरण से यह स्पष्ट हो जाता है कि महाराजा चेटक ने सिन्धुः सौवीर जैसे दुरवर्ती देश से सम्बन्ध स्थापित किया, मालव देश से सम्बन्ध स्थापित किया, श्रपने राज्य की पश्चिमी सीमा से संलग्न बत्सदेश के राजा शतानिक के साथ और द्विशी सीमा पर स्थित अंगदेश के द्धिवाहन राजा के साथ सम्बन्ध स्थापित कर लिया था । यद्यपि बैशाली गराराज्य और मगध की सीमाएँ मिलती थीं तो भी मगध के साथ चेटक ने पहले कोई सम्बन्ध नहीं रक्ता। तत्कालीन सग्धसम्राट श्रेणिक ने सुड्येष्ठा के रूप और यौवन की ख्याति से त्राकृष्ट होकर उससे विवाह के लिये राजा चैटक के पास प्रस्ताव भेजा, परन्तु चेटक ने उसे अस्वीकृत कर दिया। कालान्तर में श्रेणिक ने अपने दृतों के द्वारा सुज्येष्ठा को अपनी और आकृष्ट किया और उसकी सम्मति से सुरंग के द्वारा उसके हरण की योजना तैयार की परन्त, भाग्यवशात वह सुज्येष्ठा की छोटी वहन चेल्लाएं। को ही ले जा छका । सुज्येष्ठा वहीं पीछे रह गई। इस घटना से सुज्येष्ठा को वैराग्य उत्पन्न हो गया और उसने दीचा धारण कर ली १। मगध-सम्राट् श्रेणिक पहले बौद्ध धर्मावलम्बी था परन्तु चेल्लगा ने उसे जैनधर्म का महत्व हृदयंगम कराना आरम्भ किया और फलस्वरूप श्री शिक ने जैनधर्म श्रंगीकार कर लिया था। चेटक जैसे महा-श्रावक की सुपुत्री होने से चेल्लगा में जैनधर्म के प्रति त्रागाध श्रद्धा थी इसी-लिये वह श्रे एिक को भी जैन धर्मानुयायी और भगवान महावीर का परम-भक्त बनाने में समर्थ हो सकी। इसप्रकार महाराजा चेटक और उनके सव जामाता नृपतिगए। भगवान् महावीर के उपासक थे।

महाराजा श्रेणिक के पश्चात् चेह्नणा से उत्पन्न पुत्र कोणिक मगध का सम्राट् हुआ। कोणिक के छोटे भाई हल्ल और वेह्न को महाराजा श्रेणिक ने अपने जीवन काल में सेयणग हाथी और अद्वारसवंक हार दिया था। कोणिक की पत्नी पद्मावित ने इन्हें प्राप्त करने की इच्छा व्यक्त की। कोणिक ने अपने भाइयों से हार और हाथी की माँग की। इस, वेह्न ने उत्तर दिया कि श्राधा राज्य हमें देना स्वीकार करों तो हम हार और हाथी दें सकते हैं। कोणिक ने उनकी बात परध्यान न देकर अपनी माँग को ही पुनः-पुनः दोह-राया। दोनों भाइयों ने स्वतंत्र रहने में खतरा समक्त कर अपने नाना राजा चेटक का आश्रय ले लिया और वे वैशाली में ही रहने लगे।

राजा कोणिक ने राजा चेटक के पास दूत भेजकर कहलाया कि हार, हाथी और हल्ल-वेहल को हमें सौंप दो। राजा चेटक ने अपने गणराज्य के नौ मली और नौ लिच्छिव राजाओं ने परामर्श किया। उन सबने मिलकर यह निर्णय किया कि कोणिक अन्याय कर रहा है; हल्ल-वेहल का पत्त न्याययुक्त है और उन्होंने हमारा आश्रय लिया है अतः उनकी सुरज्ञा करना हमारा कर्त्तव्य है। गणराज्यों से परामर्श करने के पश्चात् चेटक ने कोणिक को कहलाया कि—"राजाश्रेणिक और मेरी पुत्री चेलना के पुत्र होने से तुम भी मेरे दोहित्र हो और हल्ल-वेहल भी राजा श्रेणिक और चेलना के पुत्र होने से मेरे दोहित्र हो। इसलिए मेरेलिए तीनों समान हैं। राजा श्रेणिक ने अपने जीवन काल में हल्ल-वेहल को हार और हाथी दिये थे इसलिए यदि तुम आधा राज्य उन्हें देना स्त्रीकार करो तो हार, हाथी अपरे हल्ल-वेहल को तुम्हें लौटा दूँगा।"

कोशिक ने इसे न मानकर युद्ध की घोषणा की और वैशाली पर आक्रमण कर दिया। वैशाली के गणराज्य ने न्याय की रत्ना के लिए कोशिक की चुनौती स्वीकार करली और नो मल्ली नो लिच्छिव राजाओं ने मगभ के विशाल सैन्य के मुकावले में अपनी सेनाएँ रण मैदान में उतार दीं। अन्याय का प्रतिरोध करना गणराज्य का ध्येय था, तो भला वे कोशिक के द्वारा किये जाने वाले अन्याय को कैसे सहन कर सकते थे। दोनों और की सेनाएँ रणभैदान में उतर पड़ीं। भयंकर युद्ध हुआ। लम्बे समय तक यह विनाशकारी संयाम चलता रहा। इसमें भयंकर नरसंहार हुआ। इसमें अन्ततोगत्वा कोशिक की जीत हुई। वैशाली का पतन हो गया। परिगाम कुछ भी क्यों न आया हो, भारत के इस प्रसिद्ध गणराज्य ने अन्याय के प्रतिरोध में कोई कसर न रक्खी। वैशाली के पतन के साथ ही इस सुप्रसिद्ध विजयन संघ का भी अन्त हो गया।

इस दुःखान्त परिणाम के बावजूद भी महाराजा चेटक और उनके णिराज्य की कीर्त्ति न्याय के रचण के लिए कियेगये बलिदानों के कारण तिहास में अमर रहेगी। महाराजा चेटक और उनका गणराज्य भारतीय

तिहास का सुनहरा पृष्ठ है।

ईसा पूर्वकी छठी शताब्दी के राजनैतिक भारत में मगध राज्य का वहुत
प्रिक प्रभाव था। मगध के शासक ही उस समय सर्वोपरि शक्तिसम्पन्न सममे

जाते थे। एक तरह से वे ही भारत के भाग्य विधाता थे।

गध के जैन सम्राट् उस समय मगध में शिशुनाग वंश के राजाओं का राज्य
विन्त्रिसार था। इनकी राजधानी राजगृह थी। मगध का सर्वप्रथम

सम्राट् बिन्दिसार, अपर नाम श्रेणिक हुआ। मगध

सम्राट् बिन्दिसार, अपर नाम श्रेणिक हुआ। मगध

सम्राट् बिन्दिसार, अपर नाम श्रेणिक हुआ। मगध

सम्राट् बिन्दिसार, अपर नाम श्रेणिक के व्यक्तित्व की महता

। उनके ही प्रयत्नों और पुरुषार्थ से मगध का साम्राज्य भारत का सुख्ट

न गया। सिकन्दर महान् ने जब ३०२ ई पूर्व भारत पर आक्रमण किया

ब उसे विदित हुआ कि मगधराज ही महाप्रवल भारतीय राजा है। मगध

ते इतना शक्तिशाली बनाने का श्रेय महाराजा श्रेणिक को ही है। सुप्रसिद्ध

तिहास-वेत्ता मि विन्सेएट सिम्थ ने अपनी OX FO D HISTOR Y OF

तिहास-वत्ता म ।वन्सएट स्मिय न अपना उठ्य मूळ क्रिक्ट माउ NDIA ( त्राक्सफर्ड हिस्ट्री त्राफ इन्डिया ) में लिखाहै :—

The first great king of this time was bimbi sara or RENIKA. He was probably a Jain.

अर्थात् उस समय का सर्वप्रथम महान् राजा विम्बिसार अथवा श्रेणिक ।।। वह बहुत सम्भवतः जैन था।

श्रेणिक अपने प्रारम्भिक जीवन में बौद्ध थे परन्तु महाराजा चेटक की पुत्री चेलना के प्रभाव से वह जैन होगये थे। यह चेलना श्रेणिक की । इरानी थी। महाराजा श्रेणिक भगवान महावीर के परम उपासक बन गये । भगवान महावीर के दर्शन के लिए वे अपनी राजकीय समृद्धि के साथ नाया करते थे। भगवान महावीर से उन्होंने कई प्रश्नोत्तर किये थे और तायिक सम्यग्हिष्ट वन गये थे। उन्होंने अपने राज्य में कई बार अमारि- गोपणा करवाकर प्राणिमात्र को अभयदान दिया था।

जैन श्रहिंसा के उपासक होते हुए भी उन्होंने अपने राजकीय कर्तिन्य का दायित्व वरावर निभाया। वावू कामताप्रसाद जी ने लिखा हे कि 'एक- वार गान्धार देश के राजा सात्यिक ने दूत भेजकर उन्हें (श्रेणिक को) वार गान्धार देश के राजा सात्यिक ने दूत भेजकर उन्हें (श्रेणिक को) कहलाया कि भारत पर इससमय महासंकट के वादल उमड़ पड़ें हैं। कहलाया कि भारत पर इससमय महासंकट के वादल उमड़ पड़ें हैं। ईरानियों ने हम पर धावा कर दिया है—हमारे अकेले के वृते का काम नहीं हैं कि उनको मार भगाएँ और स्वदेश की रज्ञा करें। आइए, आप हमारा हाथ हाटइये।" महाराजा श्रेणिक यह संदेश पाकर एकदम तथ्यार हो गये और उन्होंने ईरान के वादशाह को हराकर भगा दिया और उसके देश में भारती- उन्होंने ईरान के वादशाह को हराकर भगा दिया और उसके देश में भारती- यता की धाक जमा दी"।इस प्रकार महाराजा श्रेणिक ने भारत को विदेशियों यता की धाक जमा दी"।इस प्रकार महाराजा श्रेणिक के पुत्र अभयकुमार महाराजा श्रेणिक की सच्ची महत्ता रही हुई है। श्रेणिक के पुत्र अभयकुमार महाराजा श्रेणिक की सच्ची महत्ता रही हुई है। श्रेणिक के पुत्र अभयकुमार महाराजा श्रेणिक मगध के प्रथम जैनसमाद हुए। इनके शासनकाल में जैनधर्म का श्रिणिक मगध के प्रथम जैनसमाद हुए। इनके शासनकाल में जैनधर्म का वहुत व्यापक प्रभाव फैला।

श्रेणिक के बाद उनका पुत्र कोणिक मगध का सम्राट्वता। इसने मगध का साम्राज्य और भी अधिक विस्तृत किया। इसने तत्कालीन वैशाली के विज्ञयन गणिए य को हराकर अपने साम्राज्य में मिला विज्ञयन गणिए य को हराकर अपने साम्राज्य में मिला अजातशबु-कोणिक लिया था। इसका वर्णन 'गणिराज के प्रमुख महाराजा चेटक' के प्रकरण में कर चुके हैं। कोणिक को 'अजात शबु' चेटक' के प्रकरण में कर चुके हैं। कोणिक को 'अजात शबु' कहा जाता है। इसकी श्रुरवीरता की चारों और खूब ख्याति फैली हुई थी। बड़ बड़े थोद्धा भी इससे थर-थर कांपते थे। यह कोणिक अपने जीवन के बड़े बड़े थोद्धा भी इससे थर-थर कांपते थे। यह कोणिक अपने जीवन के बढ़े बड़े योद्धा भी इससे थर-थर कांपते थे। यह कोणिक अपने जीवन के बढ़े बड़े योद्धा भी इससे थर-थर कांपते थे। यह कोणिक को बन्दी बना आरम्भ काल में बड़ क्रूरकर्मा था। इसने अपने पिता अ शिक को बन्दी बना और वह स्वयं कुठार लेकर अपने पिता के वन्धनो को तोड़ने के लिए गया। श्रीर वह स्वयं कुठार लेकर अपने पिता के वन्धनो को तोड़ने के लिए गया। श्रीर वह स्वयं कुठार लेकर अपने पिता के वन्धनो को तोड़ने के लिए गया। अतः पुत्र को पितृहत्या के कलंक से घचाने के लिये उसने आत्महत्या करली। अतः पुत्र को पितृहत्या के कलंक से घचाने के लिये उसने आत्महत्या करली। कोणिक का इससे भयंकर पश्चाताप हुआ और उसने पितृवध के पापको घोने के लिये प्रयत्न भी किये।

अपने उत्तर जीवन में भगवान् महावीर के प्रति इसकी गहरी है भक्ति हो गई थी। श्रौपपाति सूत्र से उसकी भक्ति का परिचय मिलता है। प्रतिदिन भगवान् महावीर के कुशल समाचार जानकर फिर अन्न-जल प्रहण करने का उसका उम नियम था। यह नियम ही उसकी भगवान महाबीर के प्रति अगाधभक्ति का परिचय देने के लिये प्रयीप्त है। अजातरात्र कोणिक ने अपने शासन काल में जैनधर्म का प्रचार करने का यथाशक्त प्रयत्न किया था। भगवान महावीर का निर्वाण इसी के शासनकाल में हुआ था।

अजातशत्र के बाद 'शिशुनाग वंश' में ऐसे पराक्रमी राजा न रहे जो मगध राज्य को अपने अधिकार में सुरचित रखते। अतः नन्द्वंश के राजा ने मगध पर अपना अधिकार कर लिया। इसवंश के नदवंश और अधिकांश राजा जैन-धर्मानुयायी थे, ऐसा विद्वानी का अनुमान है। किन्तु सम्राट् नन्दिवर्धन के विषय में यह

निश्चित है कि वह जैन राजा थे अ । निन्दवर्धन महापराकर्मी राजा थे। इन्होंने कई लड़ाइयाँ लड़कर अपने साम्राज्य का विस्तार किया था। सगध पर ( ४४६-४०६ ई० प्० ) ४० वर्ष तक उन्होंने राज्य किया। इस अवधि में उन्होंने अवन्तिराज को परास्त किया, दिच्चिणपूर्व व पश्चिमीय समुद्रतटवर्ती देश जीते, उत्तर में हिमालय वर्ती प्रदेशों पर विजय प्राप्त की और काश्मीर को अधिकार में लिया। कलिङ्ग पर भी उसने धावा किया और उसमें भी सफल हुआ। इस विजय के उपलुक्त में वह कलिंग से श्री ऋषभदेव की मुर्ति पाटलिपुत्र ले आया था।

महाराजा श्रे शिक ने ईरानियों को भारत में आने से रोक दिया था। परन्त बाद में मौका पाकर उन्होंने तत्त्रशिला के पास अपना पाँव जमा लिया था। परन्तु नन्दिवर्धन से ई. पू. ४२४ में ईरानियों को भारत की सीमा से बाहर निकाल दिया था। इस प्रकार सम्राट् निक्वर्धन से भारत में जमने वाले बिदेशी राज्य का अन्त करके भारत के गीर-व की रहा। की । इस रहि मे सम्राद् भे लिक श्रीर नन्दिवर्धन का नाम भारतीय इतिहास में सदा श्रमर रहेगा 📙

अली हिस्टी आफ इन्डिया पुरु ४४-४६

नन्दराजात्रों के राज्यकाल में भी जैनधर्म फला-फूला। अन्तिम 'मन्दराज' से मौर्यवंश के सम्राट् चन्द्रगुप्त ने राज्य छीनलिया। समाट् चन्द्रगुप्त और इनके मंत्री चाणक्य भी जैन थे।

नम्द्वंश के बाद मगधसाम्राज्य के अधिकारी मौर्य्यंशी राजा हुए।
प्रथम मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त भारतीय इतिहास के सबसे अधिक प्रसिद्ध
महाराजाधिराज हैं। इन्होंने अपने बाहुबल से पेशावर से
चन्द्रगुप्त मौर्य कलकता। और सुदूर दिल्ला की सीमा तक अपना
राज्य फैलालिया था। इन्होंने सिकन्दर के पीछे रहे हुए
प्रान्तीय यूनानी शासक को हिन्दुस्तान के सीमाप्रान्त से दूर भगायाथा।
जब पुनः सिल्यूक्स ने भारत पर आक्रमण किया तो चन्द्रगुप्त ने उसे बुरी
तरह हराया और सिन्ध करने पर बाध्य किया। इस सिन्ध के अनुसार
चन्द्रगुप्त का राज्य अफगानिस्तान तक बढ़गया और सिल्यूक्स की पुत्री से उनका
विवाह भी होगया। भारत और यूनान का गहरा सम्बन्ध भी इनके राज्य में
स्थापित हुआ। चन्द्रगुप्त जैसे सम्राट् ने भारतीय स्वतंत्रता को अजुएण
बनाये रक्ता। यह महान् प्रतापीसम्राट् प्रख्यात श्रुतकेवली
जैनाचार्य श्री भद्रबाहु का शिष्य था। इसके मंत्री चाणक्य भी जैनधर्मानुयायी
शावक "गनी" का पुत्री था। "गनी" जैनधर्म का कट्टर अनुयायी योद्धा था।
चाणक्य की सहायता से सम्राट् चन्द्रगुप्त अपने प्रयत्नों में सफल हो सके।
यह महान् प्रातापी सम्राट् जैनधर्म का ऊपर-ऊपर से ही पालन करने
वाला नहीं था बल्क जैनधर्म के अहिंसा और त्याग के सिद्धान्त भी इसकी
राज्य में स्वार्थ कर के स्वार्थ के अहिंसा और त्याग के सिद्धान्त भी इसकी

वाला नहीं था विलक जैनधर्म के ऋहिंसा और त्याग के सिद्धान्त भी इसकी रग-रग में उतरे हुए थे। इसीलिए ऋपने पराक्रम से उपार्जित विशाल साम्राज्य का परित्याग करके वे निर्धन्य जैन-मुनी वन गये। त्याग का कितना भन्य उदाहरण !

्रत्तरीभारत में इस समय बारहवर्षी-भयंकर दुष्काल पड़ा। श्रमण निर्श्न न्यों को यथाविधि श्राहार मिल्रने में कठिनाई होने लगी। इसिल्र श्रीभद्रवाहु खामी के नेतृत्व में एक विशाल साधुसंघ ने दक्षिण-भारत की श्रोर प्रयाण किया। उत्तरी भारत में जो साधु-समुदाय रहा उसके नायक श्री भद्रवाहु स्वामी के शिष्य श्री स्थुलिभद्र बनाये गये। चन्द्रगुप्त भी अपने प्रे पुत्र को राज्य सौंपकर भद्रवाहु के समीप मुनि-दीन्ना लेकर उनके साथ दिन्तिए की छोर चले गये। वहाँ श्रमण्वेलगोला पहुँचने पर भद्रवाहु स्वामी को ऐसा माल्म हुआ कि अब मेरा अन्तिम समय नजदीक है अतः वे वहीं ठहर गये। मुनि चन्द्रगुप्त भी अपने गुरु की सेवा में यहीं रहे। वहीं रहकर चन्द्रगिरि पर्वत पर इन दोनों महापुरुषों ने समाधिमरण प्राप्त किया।

प्रायः अधिकांश विद्वान् और इतिहासवेता यह मानते हैं कि सम्राट् चन्द्रगुप्त जैनधर्म का उपासक था। मैसूर प्रांत के अमण्वेलगोला के चन्द्रगिरि पर्वत पर प्राप्त शिलालेखों के अनुसन्धान से इतिहासकारों ने सम्राट् चन्द्रगुप्त के जैनत्व को स्वीकार कर लिया है। प्रसिद्ध इतिहासकार मिश्रवन्धुओं ने अपने "भारतवर्ष का इतिहास" यन्थ के पृष्ट १२१ पर लिखा है:—

"संसार का सबसे पहला सम्राट्न केवल युद्ध में अप्रतिभ विजयी था वरन् शासनप्रणाली में भी पूरा उन्नायक था। संसारीपने में पड़कर आपने भारी साम्राज्य वनाकर दिखलादिया और फिर त्याग का ऐसा उदाहरण दिखाया, कि पचास वर्ष से पहले ही अनुल वैभव का लात मारकर साधारण जैनभिन्न का पद प्रहण करिलया। इस सम्राट्श्रेष्ठ का शार्य, प्रवन्ध और त्याग, तीनों ही मुक्तकंठ से सराहनीय हैं।"

मैसूर राज्य के प्राचीन शिलालेखों व ऐतिहासिक तथ्यों की खोज करने के बाद मैसूरराज्य के पुरातत्व विभाग के अध्यक्त और प्रसिद्ध पुरा-तत्त्व वेता मि० बी० लुइस् राइस ने लिखा है कि "चन्द्रगुप्त के जैन होने में कोई सन्देह नहीं है।"

#### मिस्टर टामस लिखते हैं:-

That chandragupta was a member of the Jain community, is taken by their writers as a matter of course, and treaped as a known fact, which needed neither argument nor demonstration. The documentary evidence to this effect is of comparativel yearly data and apparently

absoved from surple on. The testimony of magasthenes would like wise seem to imply that chandra gupti submitted to the devotional teaching of the sran anas as opposed the doctrine of the Brahmanes.

श्चर्थात् 'चन्द्रगुप्त जैन समाज के व्यक्ति थे', यह जैन प्रन्थकारों ने एक ऐसी खर्यसिद्ध और सर्वप्रसिद्ध बात के रूप में लिखा है कि जिसके लिए उन्हें कोई अनुमान प्रमाण देने की आवश्यकता नहीं रही ? इस विपय में लेखों के प्रमाण बहुत प्राचीन और साधारणतः सन्देह रहित हैं। मेगस्थर्नाज के कथन से भी मलकता है कि चन्द्रगुप्त ने बाह्मणों के विरोध में श्रमणों (जैनमुनियों) के धर्मीपदेश की अंगीकार किया था।

इसी प्रकार इतिहास वेसा विन्सेन्ट सिय ने भी लिखा है :--

I am now disposed to believe that the tredion probably is true in its main out ine and that chandragupta really abdicated and became a tain ascetice +

अर्थात् मुभे अव विश्वास हो गया है कि जैनियों के कथन वहुत करके मुख्य २ वातों में यथार्थ हैं और चन्द्रगुप्त सचमुच राज्य त्यागकर जैनमुनि हुए थे।

मैसूर प्रान्त के श्रमण्वेलगोल नामक स्थान से प्राप्त शिलालेखों से चन्द्रगुप्त के सम्बन्ध में ही नहीं वरन जैन व भारतीय इतिहास पर वड़ा प्रकाश पड़ता है। इसका विस्तृत वर्णन जानने के लिए प्रोफेसर श्री हीरा-लाल जैन एम. ए. पी. एच. डी. द्वारा सम्पादित "जैन शिलालेख संग्रह भा० १ का श्रमलोकन करना चाहिये।

उपर्यु क ऐतिहासिज्ञों के मन्तव्यों से भली भांति सिद्ध हो जाता है कि इतिहासप्रसिद्ध यह सर्वप्रथम महाराजाधिराज सम्राट् चन्द्रगुप्त जैन थे। चन्द्रगुप्त के पुत्र सम्राट् चिन्दुसार भी अपने पिता के समान ही जैनधर्म के

<sup>&</sup>amp;Early taith of. Asoka 23. Journal of the royal. + V. Swiths E. H. P. 146- (Asiaticsociety Vo.9, P.116

प्रतिभक्ति रखते थे। इन के पुत्र अशोक; तथा उसके पौत्र सम्प्रति के शासन काल में जैनधर्म की खूब उन्नति हुई। मौर्यकाल के अन्त समय तक मगध के राजवंश में जैनधर्म की प्रधानता रही।

भारतीय इतिहास में अशोक अपने महान्व्यक्तित्व के कारण "अशोक महान्" के रूप में सुविख्यात है। मौर्यंश का यह सम्राट् अपने पितामह सम्राट् चन्द्रगुप्त के समान ही परमप्रतापी, समाट् अशोक का महातेजस्वी, दूरदर्शी और प्रियदर्शी था। इसने अपनी जैनत्व शूरवीरता के द्वारा मगधसाम्राज्य का खूब विस्तार किया था। अपने साम्राज्य की सीमा का विस्तारक होने में अशोक की जितनी महत्ता है उससे कहीं अधिक महत्ता उसके धर्मप्रचारक होने के कारण है। अशोक की महत्ता और विशेषता यही है कि वह राजनीति में दूरदर्शी होने के साथ ही साथ 'देवनां प्रिय पियदंसी' के रूप में विश्व विख्यात हुआ। अशोक अपने पूर्वज चन्द्रगुप्त और बिन्दुसार की तरह जैनधमीनुयायी सम्राट्था।

अशोक के सम्बन्ध में आमतौर पर यह धारणा फैली हुई है कि वह बौद्धमतानुयायी था और उसने भारत और विदेशों में बौद्धधर्म का प्रचार किया था। परन्तु बौद्धमन्थों के अतिरिक्त इस बात का समर्थन करने वाले पुष्ट-प्रमाणों का अभाव है। केवल बौद्धमन्थों, स्तूपों और अन्य बौद्ध सामगी के आधार पर ही विद्वानों ने अपना यह निर्णय बांध लिया है, परन्तु यदि अधिक गहराई में जाकर देखें और ऐतिहासिक तथ्यों की शोध में कृतभूरि परिश्रम पुरातत्वज्ञों की सम्मितयाँ माल्म करें तो ऐसी कई बातों पर नवीन ही प्रकाश पड़ता हुआ प्रतीत होगा। भारतीय इतिहास की ऐसी कई बातें हैं जो कुछ और रूप में प्रचलित हैं और जिनका वास्तविक रूप कुछ और ही है। ज्यों ज्यों पुरातत्त्वरसिक निष्पचिद्धान् प्राचीन शिलालेखां और प्रमाणों की शोध करते जा रहे हैं त्यों त्यों नवीनसत्य प्रकाश में आते जा रहे हैं। अशोक को बौद्ध मतानुयायी मानने की धारणा भी ऐसी धारणा है जिसका कोई पुष्ट आधार नहीं है।

कतिपय ऐतिहासिक विद्वानों ने अशोक के बौद्धत्व को अस्वीकार किया है। डा. फ्लीट १, प्रो. मैकफैल २, मि मोनहन ३, और मि, हेरस ४

ने अशोक को बौद्ध नहीं माना है। प्रो० कर्न जैसे बौद्धधर्म के प्रखर विद्वान अशोक का जैन होना बहुत कुछ सम्भव मानते हैं। उन्होंने लिखा है :—

His (Asoka's) ordinances concerning the sparing of animal life agree much more closely with the ideas of heretical Jain than those of the Buddhists. (Indian Anti, Vo. P. 5. 205)s

अर्थात्—अशोक की जीवरत्ता सम्बन्धी आज्ञाएँ वौद्धों की अपेत्ता जैनों की शिदाओं से अधिक मिलती है।

वस्तुतः अशोक ने अपने शासनकाल में पशुओं की रहा के प्रति
पर्याप्त ध्यान दिया है। में चुद्ध के समय में मांसभोजन का प्रचार अभिक
था किन्तु अशोक ने यहादि धार्मिक कार्यों के साथ २ भोजन के लिए भी
पशुहिंसा बन्द दी थी। शिकार खेलने पर उसने प्रतिबन्ध लगा दिया था।
पशुहिंसा बन्द दी थी। शिकार खेलने पर उसने प्रतिबन्ध लगा दिया था।
प्रीति-भोज और उत्सवों में भी कोई मांस नहीं परोस सकता था। घोड़ों,
प्रीति-भोज और वकरों को बधिया करना भी उसने बन्द करा दिया था। पशुओं
बैलों, और वकरों को बधिया करना भी उसने पंजरापोल के दृङ्ग से किया
की रहा और चिकित्सा का प्रबन्ध भी उसने पंजरापोल के दृङ्ग से किया
था। जैनों की तरह उसने कई बार अमारिघोष कराया था। अशोक का यह
पशुओं की रहा के प्रति दियागया ध्यान उसके जैनत्व को सिद्ध करता है।
पशुओं की रहा के प्रति दियागया ध्यान उसके जैनत्व को सिद्ध करता है।
अशोक ने दिया है। इसीलिए कर्न महोदय ने उक्त मन्तव्य प्रकट किया है।

मि. टॉमस ने जीरदार शब्दों में अशोक की जैनधर्मानुयायी घताया है। क्ष बह अशोक की उसके राजकाल के २७ वें वर्ष तक जैनधर्मानुयायी ही प्रकट करते हैं। उनका मत है कि अशोक के शासन प्रवन्ध में और शिलालेखों में बौद्धधर्म की कोई भी खास बात नहीं है १। मि. राइस २ और प्राच्य

XXXXXXXXXXXXXX (3°8) XXXXXXXXXXXXXXX

१ जनरल रा. ऐ. सी. १६०६ वृ० ४६१-४६२; २ त्राशोक, पृ० ४८; ३ त्राशीक, पृ० ४८; ३ त्राशीक, पृ० ४८; ३ त्राशीकि, पृष्टिक्षी क्रीसार्टी, मा १७ पृ० १७२-२७३।

बिद्या महार्णव पण्डित नगेन्द्रनाथ बसु भी अशोक की एक समय जैन प्रकट करते

कल्ह्याकि विरचित राजतरिङ्ग्या में, जो कि ग्यारह्वी शताब्दी में रची हुई है यह उन्नेख किया गया है कि अशोक ने काश्मीर में जैनधर्म का (जिनशासन का) प्रचार किया था। वह श्लोक इस प्रकार है:--

> यः शान्ति वृजिने। राजा प्रयत्नो जिनाशासनम्। शुष्करोऽत्र वितस्तात्रो तस्तारस्तूपमण्डले ॥ (राज० ग्र. १)

इस श्लोक में 'जिनशासन' शब्द स्पष्टतः जैनधर्म का द्योतक है। तदिष कितिपय विद्वान इसे वौद्धधर्म के लिए प्रयुक्त मानते हैं। परन्तु यह मानना श्रमंगत है। वौद्धधर्म में 'जिन' शब्द का प्रयोग क्यचित ही हुआ है और जैनधर्म का नामकरण तक इस शब्द से हुआ है अतः 'जिनशासन' स्पष्टतः जैनधर्म का सूचक है। राज तरंगिणी में अन्यत्र काश्मीर के राजा मेधवाहन को जैनों के समान हिंमा से घृणा करने वाला लिखा है। इस उल्लेख से भी स्पष्ट है किव कल्हण ने 'जिन' शब्द जैन के अर्थ में ही प्रयुक्त किया है।

अबुलफजल ने ''आइने अकबरी" में काश्मीर का हाल लिखा है। उससे भी इस बात का समर्थन होता है कि अशोक ने काश्मीर में जैनधर्म का प्रचार किया था।

अशोक ने अपने सप्तम स्तम्भलेख में कहा है कि उसके पूर्वजों ने धर्मप्रचार करने के प्रयत्न किये परन्तु वे पूर्ण सफल नहीं हुए। यदि अशोक को बौद्ध अथवा ब्राह्मण मत का प्रचारक माने तो उसका धर्म वही नहीं ठहरता है जो उसके पूर्वजों का था। सम्राद् चन्द्रगुप्त और बिन्दुसार ने जैन-धर्म का प्रचार करने का प्रयत्न किया था। अतः अशोक का अपने पूर्वजों के धर्म के प्रति श्रद्धा और उसका प्रचारक होना स्वाभाविक है। जिस धर्म का प्रचार करने में उसके पूर्वजों को उतनी सफलता नहीं मिली उसी का प्रचार

<sup>🛞</sup> इन्डियनएन्टी क्वेरी मा. २० पृ. २४३.

१. मेन्युल ग्राफ बुद्धिचम पृ. ११२,

२. मस्र एन्ड कुर्ग,

३, हिन्दी विश्वकोष भा, पृ. ३५०,

# जेन-गौरव-स्मृतियाँ



ऐरोला की गुफा में भगवान महावीर का मन्दिर



छाजैंदा में स्थित जैन मन्दिर का हार मंटप



करने में अशोक को जो सफलता मिली, उस पर वह हुई और गौरव प्रकट करता है। इसके अतिरिक्त अशोक ने धर्मिलिपियों में जो शिचाएँ मानव-समाज को दी हैं वे जैनधर्म के विशेष अनुकूल हैं। "जीवित प्राणियों की हिंसा न की जाय, मिथ्यात्ववर्धक सामाजिक रीतियों को नहीं अपनाना चाहिए, सत्य बोलना चाहिए, अल्पन्ययता और अल्पभाएडता (अल्पपरिग्रह) का अभ्यास करना अच्छा है, संयम और भावशुद्धि का होना आवश्यक है" इत्यादि शिचाएँ जैनधर्म के पाँच अगुद्रतों के अनुकूल हैं। तथा इन धर्मिलिपयों में कई ऐसे पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग कियागया है जो जैनधर्म में अधिकतर व्यवहत होते हैं। आवक, प्राण, आरम्भ-अनारम्भ, संबोधि, कल्प आदि शब्द उल्लेखनीय हैं। इससे अशोक का जैनधर्म और उसके सिद्धान्तों से परिचित होना सिद्ध होता है।

अशोक अपने जीवन के आरम्भकाल में जैन था। यह तो स्वयं वौद्धमन्थों से सिद्ध होता है १। व्यतिपय विद्वान् यह मानते हैं कि अशोक पहले जैन था परन्त बाद में यह बौद्ध हो गया था। यह बात पुष्टश्राधारहीन प्रतीत होती है। यह वात अवश्य है कि अशोक अपने जीवन के पूर्वार्ध में जैनधर्म का परम्परागत अनुयायी था श्रीर बाद के जीवन में वह सब धर्मी के प्रति उदार और समभाववाला हो गया था। उसके पितामह और पिता जैनधर्मानुयायी थे अतः वह जैनधर्म के संसर्ग से विद्धित रहा हो यह तो वन नहीं सकता। जैनधर्म के जो संस्कार उसके अन्दर विद्यमान थे वे किल्क को विजय करने में होनेवाले भीपण संहार से एकदम जागृत हो उठे। कलिङ्ग के युद्ध में होनेवाली लाखों प्राणियों की हिंसा का विचार करते २ उसका हृद्य स्वयमेव विदीर्ण होने लगा। उसे अपने आप पर धृणा और ग्जानी उत्पन्न हो गई। उसे अपने राज्यविस्तार के लिए लड़े जानेवाले युद्धों के लिये परचात्ताप होने लगा। उस युद्धजनित पाप को धोने के लिये कुछ कर सिटने की साथ उसके हृदय में जाग उठी। उसका ध्यान श्रपने पितामहा चन्द्रगप्त के खात्मोद्धार की घटना पर गया और तब से उसने धर्मशबृत्तियों में अपना शेष जीवन लगादेने का निश्चय किया। इसका धर्मप्रचार इसी

भावना का परिणाम है। परम्परागत जैनधर्मानुयायी होने पर भी जैन सम्प्रदाय तक सीमित न रहकर उसने तत्कालीन सब धर्मी का आदर किया। ब्राह्मण, बौद्ध, आजीविक, जैन आदि सब धर्मी के साथ उसने सम्पर्क स्थापित किया और सब धर्म वालों को सुविधाएँ प्रदान की। दिल्ली के स्तम्भ पर अंकित उसकी आजा को पढ़ने से माल्म होता है कि उसने अपने महात्माओं को आदेश दिया है कि वे सब धर्मवालों की देखरेख-रक्खें और उन्हें सुविधाएँ प्रदान करें। एक शिलालेख में अशोक ने लिखाया है कि मैंने सब सम्प्रदायों का विविधप्रकार से सत्कार किया है। क्ष

इस प्रकार वह अपने जीवन के उत्तरकाल में इतना उदार हो गया था कि उसे किसी भी सम्प्रदाय का नहीं माना जा सकता है। वह सम्प्रदाय से उपर उठकर अहिंसा और मानवहित के कार्यों का व्यापक प्रचार करना चाहता था। वह अपने इस महान कार्य में वहुत कुछ सफल हुआ है। अशोक के द्वारा प्रचारित अहिंसा और अन्य बहुमूल्य शिचाएँ जैनधर्म के सिद्धान्तों के अनुकूल हैं, इसका कारण यही है कि वह परम्परागत जैनधर्मानुयायी था। कुछ भी हो, अपने इस धर्म-प्रचार के अनूठे कार्य के कारण वह सबका प्रिय बनगया और प्रियदर्शी की सार्थक उपाधि उपार्जित की। इस दृष्टि से अशोक का महत्त्व विश्व के आधुनिक इतिहास में अनुपम

इसमें कोई सन्देह नहीं कि धर्मविजय छहिंसाधर्म की विजय है। इस सम्बन्ध में विशेष जानने के लिए वावू कामताप्रसाद जैन का "जैनधर्म छोर सम्राट् अशोक" नामक निबन्ध पठनीय है। इस छोटे से प्रकरण में भी उक्त निबन्ध के आधार पर यत्किञ्चित प्रकाश डाला गया है।

सच पूछा जाय तो यह विषय अत्यन्त महत्त्व का है अतः इसके सम्बन्ध में और भी निष्पच अन्वेषण की आवश्यकता है। जैनविद्वानों और श्रीमन्तों का यह कर्त्तव्य है कि वे ऐतिहासिक अन्वेषण की ओर विशेष रूप से ध्यान दें। जैनसम्प्रदाय की उपेचा, साहित्यस्त्रजन व प्रकाशन की मंद्रुचि और व्यापक प्रचारयोजना के अभाव के कारण उसे कई

अमृल्य निधियों से बिश्चित होना पड़ा है। यदि जैनविद्वान और श्रीमान् अन्वेषण की प्रवृत्ति पर पूरा २ ध्यान दें, तो वे संसार को ऐतिहासिक, सांस्कृतिक, धार्मिक और साहित्यिक वातों पर नवीनप्रकाश प्रदान करने में समर्थ हो सकते हैं।

सम्राद् अशोक का पुत्र कुणाल अन्ध होने से उसका (कुणाल)
पुत्र सम्प्रित शासक वना। इस समय आर्थ महागिरि और आर्थ सहिस्त दो आचार्य
हुए। आर्थ महागिरि ने जिनकल्प अंगीकार किया और
सम्राट् सम्प्रित वे संघ से अजिप्त रहे। आर्थ सहिस्त ने स्थविरकल्प शंगीकार किया और इस सम्राट् सम्प्रित को प्रतिवोध दिया।
सम्राट् सम्प्रित अत्यन्त प्रभावशाली और-धर्म प्रभावक नरेश थे। इनके
विपय में यह कहाजाता है कि सवालाख नवीन जिनालय वनाये, तेरह
हजार जीर्थ मन्दिरों का उद्घार किया और सात सो दानशालाएँ स्थापित्त
कीं। सम्प्राट् सम्प्रित ने धर्मप्रचार के लिए आनार्थ देशों में भी धर्मोपदेशक
भेजे थे। इस महान् धर्मप्रचारक सम्राट् ने इँच-नीच-सवको जैनधर्मानुयायी
बनायेथे। अरव, ईरान आदि विदेशों में भी इसने जैनधर्म का प्रचार किया था।
जिनालय बनाने और प्रचार करने के अदम्यउत्साह के लिए इस सम्राट्
की अत्यन्त ख्याति है। सम्राट् सम्प्रित ने उज्जयिनी को अपनी राजधानी
बनाया। उस समय उज्जयिनी जैनों का मुख्य केन्द्रस्थान वन गया था।
सम्प्राट् सम्प्रित का उल्लेख योद्धों के दिन्यावदान नाम के प्रन्थ में आता
है। प्रसिद्ध पुरातत्त्वज्ञ गोरीशंकर हीराचन्द छोभा ने अपने राजस्थान के
इतिहास (प्रथम भाग) के प्रष्ठ ६४ पर लिखा है:—

''इस पर से अनुमान होता है कि मौर्यदेश कुणाल के हो पुत्र दशरथ और सम्प्रति में विभक्त हो गया हो। पूर्वविभाग दशरथ के और पश्चिमी विभाग सम्प्रति के अधिकार में रहा हो। सम्प्रति की राजधानी कहीं पाटलिपुत्र और कहीं उन्जैन लिखी हुई मिलती है। परन्तु यह माना जासकता है कि राजपूताना, मालवा, गुजरात और काठियावाइ-इन देशों पर सम्प्रति का राज्य रहा होगा और उसने अपने समय में अनेक जैन-मन्दिरों का निर्माण कराया होगा। तिर्थिकन्प में यह भी लिखा है कि पर-माईत सम्प्रति ने अनार्य देशों में भी विहार (मन्दिर) यनवार्य थे।" इसी तरह उन्होंने इस इतिहास के पृष्ठ १०-११ में यह भी लिखा है:-

"अजमेर जिले के वर्ली नामक याम में वीरसंवत् =४ (वि. संपूर्व ३=६ = ई. सं पूर्व ४४३) का एक शिलालेख मिला है (जो अजमेर के म्युजियम में सुरिचित है) उस पर से अनुमान होता है कि अशोक के पहले भी राजपूताने में जैनधर्म का प्रसार था। जैन लेखकों का मत है कि राजा रूमप्रति ने जो अशोक का वंशज था, जैनधर्म की बहुत उन्नति की और इसके आसपास के प्रदेशों में कितने ही जैनमन्टिर बनाये।"

इस प्रकार सम्राट् विम्बिसार ( श्रेणिक ) से लेकर सम्प्रित तक मगध साम्राज्य में जैनधर्म की प्रधानता रही। मौर्यकाल के अन्त समय तक मगध में जैनधर्म का प्रमुत्व रहा। चीनयात्री हे नसाँग ( Hiuen Triag) ने ईस्वी सन् छह सौ उनतीस (६२६) में भी वैशाली, राजगृह नालन्दा और पुण्ड्वर्धन में अनेक निर्धन्थों को देखने का उल्लेख किया है। इस प्रकार एक लम्बे समयतक मगधप्रदेश में जैनधर्म का प्रमुत्व बना रहा।

उड़ीसा प्रान्त में अत्यन्त प्राचीनकाल से जैनधर्म का प्रचार था। श्रीयुत जायसवाल महोदय ने लिखा है कि "मगधराज निन्दवर्धन किलंग से ऋषभदेव की जैनमूर्त्त मगध ले आया था। इस पर किलंझ सम्राट् खाखेल से यह माल्म होता है कि ई. सं. पूर्व ४४८ वर्ष में और विक्रम सं. पूर्व ४०० में उड़ीसा में जैनधर्म का इतना प्रचार था कि मगवान् महावीर के निर्वाण के ७४ वर्ष वाद ही वहाँ जैनमूर्त्तियाँ प्रचलित हो गई थीं।..... खारवेल के समय से पूर्व भी खण्डिगिर (उद्यगिरि) पर्वत पर ऋहन्तों के मन्दिर थे क्योंकि उनका उल्लेख खारवेल के लेख में आया है। ऐसा प्रतीत होता है कि जैनधर्म कुछ शताव्दियों तक उड़ीसा का राष्ट्रीयधर्म रहा है।" यह उड़ीसा प्रान्त ही किलंग देश हैं। किलंग पर चेदिवंश के राजाओं का शासन था। इनमें महाराजा महामेध वाहन खारवेल सबसे अधिक प्रभावशाली हुए। ये अपने अतुल्य पराक्रम के कारण 'किलंझ चक्रवर्त्ती' के रूप में सुविख्यात हुए।

是多种种种种的。1835 )。由于中国中国中国

कित् चक्रवर्त्ता महाराजा खारवेल जैनधर्मानुयायी थे यह तो प्रायः सर्वमान्य वात है। उड़ीसा में खण्डिंगिरि की हाथीगुफा में से महाराजा खारवेल का उत्कीर्ण कराया हुआ शिलालेख प्राप्त हुआ है। इस लेख का आरम्भ इस प्रकार हुआ है:— नमो अरहंतानं[।] नमो सब सिधानं[।] ऐरेन महाराजेन महामेघवाहनेन चेतिराजवसवधनेन पसथ सुभ लख्योन चतुरन्त लुठित गुनोपहितेन कलिंगाधिपतिना सिरि खारवेलेन।

इस लेख का अत्यधिक ऐतिहासिकमहत्व है। ऐतिहासिक घटनाओं

श्रोर जीवन चिरत्र का पूरा वर्णन प्रकट करने वाला भारतवर्ण का यह
सवप्रथम शिलालेख है। इस शिलालेख में दी हुई घटनाओं से यह निस्संदेह
सिद्ध हो जाता है कि सम्राट् खारवेल स्वयं जैनधर्मानुयायी और जैनधर्म
प्रचारक थे तथा इनके पहले भी किलङ्ग में जैनधर्म का प्रचार था। अशोक
के आक्रमण के कारण किलङ्ग तहस-नहस होगया था, नगर विरान हो गये
थे, असंख्य किलगवासी युद्ध के मैदान में काम आगये थे, कई वन्दी बना
लिये गये थे; धर्मध्यान करने वाले साधुगण भी हैरान होगये थे। यह वात
श्रशोक के शिलालेख से भी प्रकाट होती है और इस लेख से भी प्रकट होती
है। इस दुर्दशायस्त किलग का पुनरुद्धार खारवेल ने किया। उसने किलग
के फीके पड़े हुए ऐश्वर्य को पुनः चमकाया। उसने कई उपाश्रय बनवाये।
भव्य मन्दिरों का निर्माण कराया और प्राचीन मन्दिरों का जीर्णोद्धार
करवाया।

खारवेल केवल धार्मिक ही नहीं थे अपितु शौर्य की अप्रतिभ मूर्ति भी थे। वह पच्चीस वर्ष की युवावस्था में सम्राट् वने थे। उनमें अद्वितीय पीरुप और उत्साह था, अतः उन्होंने कई देशों पर विजय प्राप्त की। देश-विदेश में उनके विजय-गोरव से दिशाएँ गूँज उठी। वह आन्ध्र महाराष्ट्र और विदर्भ को अपनी छत्रछाया में लाये। उस समय के प्रसिद्ध राजा दिल्लोश्वर शातकर्िण को युद्ध में परास्त कर अपना लोहा जमाया। जिस मगध राज्य ने किलंग को निस्तेज बना दिया था उसके विरुद्ध उन्होंने युद्ध घोषित कर दिया। खारवेल के प्रताप से घवराकर मगधराज मगध को छोड़ कर मथुरा की तरफ भाग गये। खारवेल ने मगध के गंगाजल में अपने हाथियों को स्नान कराया, उनकी तथा शान्त की। नित्वधिन भगवान अपनेदेव की मूर्शि

किल से पाटिलपुत्र उठा ले गया था उसे खारवेल पुनः किलग में ले त्राये प्रत्योर साथ ही साथ मगध की विपुल द्रव्यराशि भी किलग में ले त्राये। इस प्रकार उन्होंने मगध से पुराना बदला लिया। उनका राज्य नर्मदा और महानदी से कृष्णा तक फैल गया था। उत्तरापत्त से लेकर पाएड्य चेल देशों तक उनकी पताका उड़ थी। विदेशी शासक डेमिट्रियस भी इनके प्रताप से डरकर भाग खड़ा हुत्या। स्वर्गपुर की गुफा से जो शिलालेख प्राप्त हुत्या है उसमें खारवेल ो सार्वभीम चक्रवर्त्ती कहा गया है।

सम्राट् खारवेल ने जो शौर्य अपने राज्य-विस्तार में प्रकट किया वहीं उन्होंने धर्म विस्तार में भी दिखलाया । उनके लेख से ही यह प्रकट होता है। नं० १४-१४-१६-१७ उनके धार्मिक जीवन पर प्रकाश डालते हैं अतः उनका भाषानुवाद यहाँ उद्धृत किया जाता है:—

(१४)......सियों को वश में किया। तेरहवें वर्ष में पवित्र कुमारी श्रि पर्वत पर जहाँ (जैनधर्म का) विजयचक सुप्रवृत्त है, प्रची ण संस्ति (जन्ममरण से अतीत) कायनिषीदी (स्तूप) पर (रहने वाले) पाप बताने वालों (पापज्ञापकों) के लिए अत पूरा हो जाने के बाद मिलने वाली राजवृतियाँ कायम कर दीं। पूजा में रत उपासक खारवेल ने जीव और शरीर की श्री की परीचा कर ली (जीव और शरीर का भेद जानिलया)।

(१७) · · · · · है गुण विशेष कुशल, सब पन्थों का ऋादर करने वाले, सब (प्रकार के) मन्दिरां की मरम्मत कराने वाले, ऋखलित स्थ और सैन्य वाले चक्र (राष्य) के धुर (नेता), गुप्त (रिचत) चक्रवाले प्रवृत्त चक्रवाले राजर्षिवंशविनिःसृत राजा खारवेल।

उक्त लेखों के आधार पर यह प्रतीत होता है कि सम्राट् खारनेत ने धर्मिकयाओं के आचरण के द्वारा भेद विज्ञान (आत्मा और शरीर के, जड़ और चेतन की भिननता का सम्यग् ज्ञान) प्राप्त कर लिया था। उन्होंने धर्म प्रभावना का कार्य करते हुए कुमारी पर्वत पर सकल जैनसंय को एकत्रित किया था और सव तरफ के जैनसाधु और आवक वहाँ एकत्रित हुए थे। एकत्रित संघ समुदाय ने अंग सिक (सात अंगों) के चतुर्थ भाग का पुनरुद्वार किया था।

सम्राट् खारवेल के दो रानियाँ-सिन्धुला ख्रोर वज्रघखाजी थी। इन्होंने भी जैन श्रमणों के लिए उपाश्रय, गुफाएँ ख्रोर मन्दिर वनवाये थे। ये रानिया भी जैनधर्म परायणा थीं।

खारवेल की एक दूसरी विशेषता यह थी कि स्वयं जैन होते हुए भी वे सब धर्मी का आदर करते थे। ब्राह्मणों को उन्होंने विपुलदान दिया था। वेदानुयायी और बौद्ध धर्मानुयायी वर्ग को भी उन्होंने सुविधाएँ और सहायता प्रदान की थी। खारवेल सर्वप्रिय सम्राट् थे। विभिन्न धर्म वालों ने भी इनका गुणगान किया है। ये सम्राट् वड़े प्रजा-परायण थे। इन्होंने प्रजा कल्याण के लिए विपुल द्रव्य का सदुपयोग किया थ, तालाव खुदवाये थे, पानी की नहरें बन्द पड़ी थीं उन्हें पुनः प्रारम्भ की थीं, नवीन घरों का निर्माण और प्राचीन गृहों का उद्धार किया था, उत्सव और धर्मासभाएँ आयोजित की थीं। तात्पर्य यह है कि खारवेल प्रजावत्सल, धर्मापरायण और महान प्रभावक सम्राट् हुए। भारतीय इतिहास में उनके समान सम्राट् ये ही हैं। इस महान सम्राट् ने जैनधर्म का गौरव बढ़ाया।

समाट् खारवेल के वाद भी बहुत लम्बे समय तक कलिंग में जनधर्म का प्रमुख बना रहा। चीनी बार्जा होनसांग जो सातवीं शताब्दी ६२६-६४४) में भारत त्राया था—ने लिखा है कि "कलिंग जैनधर्म का ख्य स्थान है"। इस पर से मालूम होता है कि खारवेल के कई शताब्दियों वाद भी कलिंग में जैनधर्म का परिवल टिका रहा था।

उत्तर भारत में जैनधर्म का प्रचार प्राचीन काल से ही रहा है। उस मय भारत में जैनधर्म के मुख्य दो केन्द्र थे। एक तो मथुरा दूसरी उज्जैन। मथुरा से मिले हुए शिलालेख जो ई. पू. दूसरी ग्रालव प्रान्त के शताब्दी से लेकर ई. सं० की पाँचत्री शताब्दी तक के हैं—यह जैन नृपति प्रमाणित करते हैं कि सुदीर्घकाल तक मथुरा नगर जैनधर्म का मुख्य केन्द्र बना हुआ था। मथुरा के कंकाली टीले से स विषय पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। जैनधर्म का दूसरा केन्द्रस्थल मालव नित की राजधानी उज्जैन रहा। भगवान् महावीर के समय में वहाँ का जा चएडप्रद्योत का संग्राम हुआ था। चएडप्रद्योत भी भगवान् महावीर का भक्त गौर अनुयायी था। इसके बाद प्रसिद्ध जैन सम्राट् सम्प्रति ने उज्जैन को प्रपनी राजधानी बनाया था। सम्प्रति के समय में मालव प्रान्त में जैनधर्म जी विपुल उन्नति हुई। इसके बाद के समय भी इस प्रसिद्ध नगरी के विषय गं जैनग्रन्थों में विगतवार वर्णन मिलता है।

ईसा पूर्व की पहली शताब्दी में उज्जैन में गर्दिभिल्ल राजा राज्य करता ।। इसने कालकाचार्य की वहन साध्वी सरस्वती का अपहरण कर किया था। कालकाचार्य ने गर्दिभिल्ल को वहुत समभाया कि वह इस आचार्यकालक प्रकार का अन्याय न करे परन्तु उसने एक न मानी। तव कालकाचार्य ने अपनी वहन को इस अन्याय से मुक्त करने के लिए और अन्यायी को अन्याय का फल चखाने के लिए सिन्ध के शक राजा को प्रेरित किया और उसकी सहायता से वे गर्दिभिल्ल को पद्भ्रष्ट कर अपनी वहन को मुक्त करने में सफल हुए। शक राजा उज्जैन में रहकर शासन करने लगे। जैनधर्म का प्रभाव जम गया और कालकाचार्य के चरण कमल में सब लोग भ्रमरों की तरह मंडराने लगे।

कतिपय वस्तुस्थिति की उपेचा करने वाले और जैनधर्म से द्वेप रखने वाले लोग आचार्य कालक पर देशहोह का कलंक लगाते हैं और उन्हें कि पित वीभत्स रूप में चित्रित करते हैं परन्तु कोई भी निष्पच विचारक आचार्य कालक के इस कार्य को अन्याय नहीं ठहरा सकता। भारतीय संस्कृति के अनुसार परस्त्री का अपहरण भयंकर अन्याय और भीपणतम अपराध है। भारतभूमि में स्त्रियों के शीलरचण उच्च और पवित्र कार्य माना गया है। गईभिल्ल इस सीमा तक अन्यायी वन गया कि वह साध्वी सरस्त्रती को वलात् अपनी रानी वनाने के लिये उठा ले गया। भला, इस कार्य से किस भारतीय संस्कृति के आदृशों के पुजारी का हृत्य विज्ञुच्ध हुए विना न रहेगा? ऐसे दुष्टाशय नृपित को पद्भुष्ट करने में देशहोह नहीं अपितु न्याय और व्यवस्था की सुरचा है। पच्चात के चर्म को द्रकर यदि विचार किया जाय तो आचार्य कालक का यह कार्य देशहोह नहीं किन्तु भारतीय संस्कृति और धर्म की रचा करने वाला प्रतीत हुए विना नहीं रहेगा।

गर्दमिल्ल के बाद राज्य करने वाले शक शासक को परमप्रतापी
महाराजा विक्रमादित्य ने हराकर उज्जैन पर अपना राज्य स्थापित कर लिया।
इनका समय ई० पू० ४७-४५ है। इनके नाम पर चलने
सम्राट् विक्रमादित्य वाला विक्रम संवत् उत्तरभारत में बहुत प्रसिद्ध है। शकों
को पराजित करने के कारण इनका बहुत महत्त्व है। श्री
सिद्धसेन दिवाकर ने अपनी प्रकाण्ड पाण्डित्य-प्रतिभा से इस महान् सम्राट्
को अपना शिष्य बनाया था।

12

ऐसा कहा जाता है किक्रमादित्य को शालिवाहन ने पद्भट कर दिया और उसके बाद उसने अपना शक संवत् (शालीवाहन संवत् ) चलाया। यह आन्ध्रवंश का था। इसके वाद में द्त्रिण में शालीवाहन एक शक्तिशाली राज्य की न्थापना की थी। यह भी जैन राजा थे।

गोपगिरि ( म्वालियर ) में राज्य करने वाले कन्नीन के राजा स्नाम की जैनसाधु वलभट्ट ने जैन धर्मानुयायी बनाया । बाल्यवस्था में स्नाम के पिता

स्थितिकार्विक्षितिकार्विक (३३१) स्थितिकार्विक्षितिकार्विक स्थितिकार्विक स्थितिकार्विक स्थितिकार्विक स्थितिकार्व

यशोवर्मा ने राजकीय खटपट के कारण उसको ( श्राम को ) कन्नीज के राजा और उसकी माता को देश निकाला दे दिया था। बप्पभट्ट श्राम ने उसे भविष्यवाणी की थी तू राजा होगा। इससे जब वह राजा हुआ तो उसने बप्पभट्ट का बहुत सन्मान किया और जैनधर्म स्वीकार किया। बप्पभट्ट ने लक्षमणावती के राजा धर्म के दरवारी किव वाक्पित को जिसने 'गरुड़ वहो' नामक प्रख्यात प्राकृत काव्य लिखा जैन धर्मान्यायी वनाया था।

जैन सुविख्यात राजा मुझ श्रोर भोज भी धारा नगरी में सब धर्मों मुंज-भोज के प्रति सहिष्णुता रखते हुए शासन करते थे। कथाश्रों के श्रमुसार ये भी जैनधर्म का पालन करने वाले भूपति कहे जाते हैं।

इस प्रकार संयुक्तप्रांत, काश्मीर, पंजाब, आदि उत्तर-भारत में और मध्यभारत में जैनधर्म का प्रचार हुआ। राजपूताना और मध्य-भारत के संस्कारी जीवन पर जैनधर्म की बहुत गहरी छाप पड़ी है। जैन गृहस्थों के व्यापारी, धनिक और आचार-विचार सम्पन्न होने के कारण उनकी नगरी में और राज दरवार में अच्छी प्रतिष्ठा जमी रही है। अनेक जैनधर्मानुयायी गृहस्थों ने राज्य-शासन में बहुत ही महत्वपूर्ण पदों पर कार्य किया है। राजस्थान में जैनधर्म का अत्यन्त गौरव पूर्ण स्थान है अतः उसका स्वतन्त्ररूप से आगे उन्न ख किया जायगा।

## गुजरात के जैनराजा और जैनधर्म

जैनधर्म का सौराष्ट्र और गुर्जरभूमि के साथ अति प्राचीनकाल का

सम्बन्ध है भगवान् अरिष्टनेमि ने इस भूमि में तपश्चर्या करके निर्वाण प्राप्त किया। इस भूमि में आये हुए गिरनार और शतुक्तं य गुजरात के जैन राजा पर्वत पर से संख्यातीत आत्माओं ने निर्वाण प्राप्त किया और जैनधर्म इस प्रकार इतिहासकाल के प्रारम्भ होने के पहले से ही जैनधर्म का सौराष्ट्र के साथ सम्बन्ध सिद्ध होता है। इतने प्राचीनकाल की विचारणा छोड़ कर ईसा की पाँचवी शताब्दी के बाद होने वाले मुख्य २ राजाओं का ही यहाँ उल्लेख किया जाएगा।

\*\*\*\*\*\*\*

गुप्तराजात्रों के बाद गुजरात में बल्लभीवंश के चित्रय राजा हुए। इस वंश में कई वीरनरेश जैनधर्मानुयायी हुए। पांचवीं शतार्व्या में राजा शिला दित्य ने जैनधर्म प्रहृग्ण किया था ! इनकी राजधानी का नाम बल्लभी था।

वीर निर्वाण संवत् ६५०-६६३ तद्नुसार ईम्बी सन् ४१०-४२३ में देविहिंच्नाश्रमण के नेतृत्व में वल्लभीपुर में श्वेताम्बर साधुओं का संघ एकित्रत हुआ और वारह वर्षीय दुष्काल के कारण अस्त-व्यस्त वने हुए आगमों को व्यवस्थित किया। अब तक आगमों की मौखिक परम्परा चर्जी आती थी परन्तु क्रमशः स्मृति-मान्च आदि का विचार कर संघ ने आगमों को लिपिबद्ध किये। इस प्रकार गुजरात की भूमि में ही पिवत्र जैनागम पुस्तकारुद्ध हुए। इससे यह प्रमाणित होता है कि उस काल में भी गुजरात की भूमि में जैनों का अत्यधिक प्रभाव था।

गुजरात. में विशिध वंश के राजा जैनधर्म के छत्रधर हो गये हैं। चावडा वंश के महापराक्रमी राजा वनराक (७२०-७८० ई० सन्) जैन धर्मानुयायी थे। वाल्यावस्था में जैनसाध शीलगुणसरी ने इसे आश्रय देकर पालन-पोपण करवाया था। इन सुरी के प्रभाव से वनराज जैन वना था। जब बनराज ने वि० सं० द०२ में अग्राहिल्लपुर वाटण वसाया तव जैन मंत्रों से विधिविधान किया गया। इसके पहले पंचासर में उसकी राजधानी थी। यहीं शील गुरासूरि ने (चैंत्यवासी) वनराज का अभिषेक किया था। वनराज ने पंचासर में पार्श्वनाथ का मंदिर वनवया। वनराज ने अपने प्रवान मंत्रीका पद चांपा नाम के जैन-विश्वको दिया था श्रीर उसने पावागढ़ के पास चांपानर नगर वसाया। वनराज के राजतिलक करने वाली श्री देवी भी जैन शी। वनराज ने श्रीमालपुर से नीना सेठ को पाटण में लाकर उसके पुत्र लहिर नामक श्रावक को द्गडनायक ( सेनापित ) वनया था। उसके दूसरे मंत्री जांव भी श्रीमाली जैन थे। दण्डनायक लिहर बनराज के बाद होने वाले तीन राजाओं के समय तक द्रांडनायक रहा । इसका पुत्र (परम्परा में: ?) वीर हुआ जिसका पुत्र विमल मंत्री हुआ जिसने आत्रू पर विमल वसही का निर्मास फरवाया। चावड़ा वंशी राजाओं ने जैनधर्म को विकासित किया

ॐ६५५०६५०५६★ जैन गौरव-स्मृतियाँ ★५००६५५०६५००६ २००० १००० १००० १००० १००० १००० १०००० १०००० १०००० १०००० १०००० १००००

जैनधर्म को प्रधानरूप से अपनानेवाले और प्रधानता देनेवाले क्रिंग्निंदिर तो चौलुक्य (सोलंकी) वंशी हुए । इस वंश की स्थापना करनेवाला राजा मूलराज (६६१-६६६) मूलतः शैव लिकीवंश केराजा धर्मानुयायो था परन्तु उसने भी जैनमंदिर बनवाया था। मूलराज के पुत्र चामुण्डराज ने श्री वीरगणि नाम के साधु के आचार्यपद महोत्सव अतिआडम्बर और धूमधाम से किया था। इस वंश में भीमदेव, कर्ण, सिद्धराज, जयसिंह, कुमारपाल आदि राजा हुए। सिद्धराज, जयसिंह और कुमारपाल के समय में गुजरात उन्नति के सर्वोच शिखर पर आरुढ हुआ।

भीमदेव प्रथम ( १०२२-१०६४ ) का विश्वासपात्र द्रण्डनायक

वेमल मंत्री था। विमल मंत्री के पूर्वज महामात्य नीतु, तत्पुत्र लिहर, तत्पुत्र वीर थे। वीर के दो पुत्र महामात्य नेढ और विमल मंत्री:— विमल। सोलंकीवंश के राजाओं के ये वहुधा महामात्य होते आये हैं। विमलमंत्री श्रीमाल कुल के पोरवाड़ प्राग्वाट) जाति के जैन वाणिक् थे। यह बड़े बीर योद्धा थे। उस समय आवृ का राज्य धंधुक ( धंधुराज ) करता था। वह भीमदेव का सामन्त था। भीमदेव और धंधुक के बीच वैमनस्य होने से वह परमार पाजा भोज के वहाँ चला गया। अतः भीमदेव ने विमल को आवृ का राज्य पर एक भव्य मन्दिर का निर्माण कराया। यह 'विमल वसही' के नाम से अपनी अद्मुत शिल्पकला के लिए विश्वविख्यात है। सूदम पच्चीकारी की दृष्टि से संसार भर में इसके समान और कोई छति नहीं है। यह अपनी कारीगरी के कारण विश्वभर के कलाप्रेमियों को अपनी और आकृष्ट कर रहा है। इसकी प्रशंसा करते हुए जेम्स टॉड ने लिखा है कि 'इससे चढ़कर भारत भर में कोई मन्दिर नहीं है। ताजमहल के सिवाय

'सिद्धराज' की उपाधि घारण करनेवाला महाराजा जयसिंह चौलुक्य

कोई भी इसकी बराबरी नहीं कर सकता है।" इस भन्यकृति के कारण

विमलमंत्री सदा अमर रहेंगे।

वंश का तापी राजा हुआ है। इसका राज्यकाल विक्रम सं० ११४० से ११६६ तक है। इसके राज्यकाल में गुजरात का वैभव अपनी सिद्धराज जयसिंह सर्वोच चोटी पर पहुँचा था। उसने अपने पराक्रम के कारण वर्वरक को जीतकर सिद्धराज की उपाधि प्राप्त की थी। उसने मालवा पर आक्रमण किया। वारह वर्ष तक लड़ाई चलती रही। अन्ततः मालवा गुजरात के अन्तर्गत हुआ। इसी तरह मेवाइ के प्रसिद्ध चित्तोड़- गढ़ का किला तथा आसपास का प्रदेश, वांगड़ देश (वांसवाडा- इंगरपुर) सोरठ, महोवा तथा अजमेर आदि प्रदेशों पर भी विजय प्राप्त की थी।

सिद्धराज बहुत लोकप्रिय, न्यायी, विद्यारसिक श्रोर जैनों का श्रत्यन्त सन्मान करनेवाला राजा था। कलिकालमर्वज्ञ के रूप में प्रसिद्ध हेमचन्द्राचार्य का यह प्रच्छन्न शिष्य था ऐसा कहें तो भी कोई श्रातिशयोक्ति नहीं होगी। वैसे यह राजा प्रकट रूपसे अन्ततक शेव धमांवलम्बी रहा परन्तु जैनाचार्यों के प्रति इसका बहुत ही श्राधिक सन्मान था। मलधारी श्रभयदेवसूरि के उपदेश से सिद्धराज ने श्रपने समस्त राज्य में पर्यु पर्या एकादशी श्रादि दिनों में श्रमारि-घोप करवाया था। मलधारी श्रभयदेव ने श्रपने श्रन्तिम समय में ४० दिन का अनशन किया तब सिद्धराज कई वार उनके दर्शन के लिए जाता था। वह धर्मकथा सुनने श्रार उनसे वार्तालाप करने मुनि के उपाश्रय में श्राया करता था। श्री चन्द्रसूरि ने श्रपनी मुनि सुन्नत चरित्र-प्रशस्ति में यह भी लिखा है कि सिद्धराज ने श्रभयदेवसूरि के शिष्य हेमचन्द्रसूरि (हेमचन्द्राचार्य से भिन्न) के कहने से सारे राज्य के जैनमन्दिरों पर कनकमय कलश चढ़ाये तथा धंधुका, माचोर श्रादि स्थानों में श्रन्यतीर्थियों की तरफ से जिनशासन को होने वार्ला वाशाशों का निवारण करवाया।

सिद्धराज ने जैनाचार्यों के प्रभाव से प्रभावित होकर कतिपय भव्य मन्दिरों का निर्माण कराया। सिद्धपुर (सं० ११४२ में) वसाने के बाद वहाँ उसने मुविधिनाथ ते र्थेद्धर का मंदिर तथा किसी २ के मत से महाबीर जिनमन्दिर बनवाया। वहाँ चार जिनम्रतिमायुक्त सिद्धपुरविहार ध्यार पाटन में राजविहार कराया।

सिद्धराज की प्रेरणा से आचार्य हेमचन्द्र ने अपना प्रसिद्ध व्याकरण प्रन्थ लिखा जिसे उन्होंने "सिद्ध हैमव्याकरण" नाम दिया। जब यह सवा लाख स्रोकप्रमाण पञ्चाङ्गपूर्ण व्याकरण प्रन्थ तथ्यार हो गया तो इसे राजा की सवारी के हाथी पर रखकर छत्र और चँवर के साथ राजा की सभा में ले जाया गया। विद्वानों के पास से उसका पठन कराकर उसे राजकीय सरस्वतीकोष में आदर पूर्वक स्थापित किया गया। सिद्धराज के समय साहित्य श्री खूव की समृद्धि हुई।

सिद्धराज के मंत्री अधिकांश जैन ही थे। द्रण्डनायक के पद को भी जैनविश्वक् ही सुशोभित करते थे। कर्णदेव के समय से जैनमहामात्य मुंजाल मंत्री का कुशलता पूर्वक कार्य करते थे। यह मंत्री गुजरात के चाग्यक्य कहलाये।

मं जाल के अतिरिक्त शान्त, उदयन, अशुक, वाग्मट्ट, आनन्द और पृथ्वीपाल, सिद्धपाल के जैनमहामंत्री थे। सिद्धराज ने वनराज के श्रीमाली संत्री जाँव के वंशज सज्जन को सौराष्ट्र का दंगडाधिप (जिलाधीश) वनाया था। इससे अपनी कुशलता के द्वारा सोरठ सूबे की आमदनी व्यय करके गिरनार के जीर्ग-शी र्श काष्ट्रमय मन्दिर का उद्धारकर रमगीय नयामन्दिर वनवा दिया था। सिद्धराज को गिरनार पर ले गया था और उसे कुशलता से प्रसन्नकर जीर्णौद्धार में खर्च की हुई रकम की अनुमति लेली। महामंत्री आशुक की प्रेरणा से जयसिंह ने शत्रुखय तीर्थ की यात्रा की और उसकी पूजा के लिए बारह गाँवों की वृत्ति प्रदान की। इसके बाद उसने गिरनार के नेमिजिनेश्वर की यात्रा की थी। ऐसा भी उल्लेख पाया जाता है कि सिद्धराज की सभा में सं० ११८१ में श्री वादिदेवसूरि (श्वेताम्बर आचार्य) और क्रमेदचन्द्र (दिगम्बराचार्य) में शास्त्रार्थ हुआ था। उसमें वादि देवस्ररि की विजय हुई श्री । सिद्धराज ने देवसृरि को जो जयपत्र और तुष्टिदान ने रूप में एक लाख स्वर्ण मोहर देना चाहा परन्तु जैनसाधु के ब्याचार के ब्रानुसार त्र्यावीकार्य होने से त्रांशुक महामात्य की सम्मति से सं० ११**≒३ में सिद्धराज** ने उस में से ज़िन-प्रासाद वंधवाया तथा वैशाख शुक्ला १२ की उसमें ऋषभदेव की प्रतिसा प्रतिष्टित की।

Note Herterle Herterle (33E) Herterle Herterle Herterle

कुमारपाल एक छादर्श जैन नृपति था। इसका जन्म विक्रम संवत् ११४६ में हुआ था। चौलुक्य बंश के राजा भीमदेव के एक पुत्र चेमराज, तत्पुत्र देवप्रसाद, तत्पुत्र त्रिभुवनपाल और तत्पुत्र परमाईत नरेश कुमार कुमारपालहुआ। सिद्धराज जयसिंह के न चाहने पर भी भाग्य और पुण्य की प्रवलता तथा आचार्य हेमचन्द्र और मंत्री उदयन कि की सहायता से सब विद्न-वाधाओं को पार कर वि. सं० ११७० में यह राजासिंहासन पर आहद हुआ। राज्यासिपिक होने के पश्चान् दस वर्ष तक राज्य की सुन्यवस्था करने, उसकी सीमा बढ़ाने और दिविजय कर बड़े २ राजाओं को अपने आज्ञानुवर्त्ती बनाने में यह लगा रहा। वह अपने समय का अद्वितीय विजेता और वीरराजा था। उसने अपने राज्य का खूब विस्तार कर लिया था। श्री हेमचन्द्राचार्य ने महावीर चिरत में बताया है कि उसकी आज्ञा का पालन उत्तर दिशा में तुर्कितान, पूर्व में गंगानदी, दिज्या में दिन्ध्याचल और पश्चिम में समुद्र पर्यन्त के देशों में होता था।

कर्नल टॉड साह्य को चित्तोड़ के किल्ले में राणा लखणसिंह के मन्दिर में संवत् १२०० का एक शिलालेख मिला था जिसमें कुमारपाल के लिए लिखा था कि "महाराजा कुमारपाल ने अपने प्रवल पराक्रम से सव शत्रुओं का दलन करिंद्या। उसकी आज्ञा को सव देशों ने मस्तक पर चढ़ाई। उसने शाकंभरी (सॉभर) के राजा को अपने चरणों में मुकाया था। उसने खुद शस्त्र धारण कर सवालच (देश) पर्यन्त चढ़ाई कर सव सरदारों को अपने वश में किया था। सालपुर (पंजाव) तक को उसने अपने अधीन किया था।" उसके सन्य ने कोकण के सिल्हार वंश के राजा मिल्लकार्जन को भी जीता था। उक्त सव प्रमाणों से यह ज्ञात होता है कि कुमारपाल का राज्य कितना विस्तृत था। भारतवर्य में इतने बड़े सामाज्य पर शासन करने वाले राजा बहुत कम ही हुए हैं।

कुमारपाल पहले तो शैवधर्मानुयायी था परन्तु त्राचार्य हेमचन्द्र के प्रभाव से जैनधर्म के प्रति उसकी श्रद्धा उत्तरोत्तर बद्ती जाती थी। ग्रन्तनः

ण्डर्यन— मलतः मारवाय निवासी श्रीमाल सौशीय चन थे।

संवत् १२१६ के मार्गशीर्ष शुक्ला द्वितीया को प्रकट रूप से जैनधर्म की गृहस्थ-दीचा स्वीकार की । उसने अपने राज्य में दया का व्यापक प्रचार किया ।

#### द्वयाश्रय 🕆

श्राचार्य हेमचन्द्र ने अपने द्वयाश्रय महाकाव्य में उल्लेख किया है कि "राजा कुमारपाल अपनी प्रजा के सुख दुःख जानने के लिये वेश बदल कर नगर में पर्यटन करता था। एक दिन उसने एक मनुष्य को ४-७ बकरे कसाई के यहाँ ले जाते हुए देखा। इससे उनके दिल में विचार आया कि मैं प्रजापित कहलाता हूँ, यदि मैं इसके लिये कुछ न कहाँ तो मुक्ते धिक्कार है"। उसने राजभवन आकर आत्रापत्र निकाला—"जो भाँठी प्रतिज्ञा करेगा उसको दंड मिलेगा, जो परस्त्री लम्पट होगा उसे विशेष दंड मिलेगा और जो जीव हिंसा करेगा उसे सबसे अधिक कठोर दंड मिलेगा"। इस आज्ञापत्र को उसने अपने सारे राज्य में पालन करने के लिए भिजवाया।

प्रो० मिएलाल नभुभाई द्विवेदी ने लिखा है कि "कुमारपाल की अमारिघोषणा से यज्ञयाग में भी मांस विलदान कक गया और अन का ह्वन प्रारम्भ हो गया। लोगों के जीवन में दया का विकास हुआ और मांस मोजन इतना निषिद्ध हो गया कि सारे हिन्दुस्थान में एक या दूसरी रीति से केवल थोड़े से हिन्दु ही मांस का प्रयोग करते हैं किन्तु गुजरात में तो उसकी गंध भी सहन नहीं की जा सकती है।

कुमारपाल का जीवन, जैनधर्म स्वीकार करने के वाद धर्मपरायण जीवन हो गया था। श्रपने जीवन की प्रारम्भिक श्रवस्था में उसने जो बत्तीस दाँतो के द्वारा मांसत्रचण किया था उसके प्रायश्चित्त के रूप में उसने वत्तीस भव्य जिनमंदिर बनवाकर पाप-शोधन किया। उसने साथ वार शात्रुं जय-गिरनार श्रादि जैनतीथों की यात्रा की थी। जहाँ जीर्ण मन्दिर थे उनका उद्धार कराया। कहा जाता है कि १६०० जीर्णोद्धार और १४४४ नये जिनमन्दिरों पर कलश चढ़ाये थे।

उसने सबसे प्रथम पाटन में 'कुमार विहार' नामक २४ जिन का मन्दिर वँधवाया । तदनन्तर अपने बिना त्रिभुवनपाल के स्मरणार्थ 'त्रिभुवन विहार'

statestatestatesta (335) katalatatatatata

नामक ७२ जिनाल यवाला विशाल मन्दिर वनवाया। इनके अतिरिक्त उसने सैकड़ों विहार और मन्दिर वनवाये जिनमें तारंगा पर्वत पर वँधायाहुआ अजितनाथ जो का मंदिर विशेषतः उल्लेखनीय है। आवृ पर भी उसने महावीर का मंदिर वनवाया था। वह प्रतिदिन श्रद्धालु श्रावक की तरह जिनपूजा करता था और अष्टिन्हिका महोत्सव धूमधाम से मनाता था।

कुमारपाल अपनी प्रजा का पुत्रवत् पालन करता था। उसने अनाथ और असमर्थ व्यक्तियों के लिये एक सत्रागार वंधवाया था जहाँ सबके मोजन वस्त्रादि की समुचित व्यवस्ना होती थी। एक पोपधशाला वनावाई थी, साहित्य की उन्नति के लिये कुमारपाल ने विपुल द्रव्यराशि व्यय से उक्कीस ज्ञान-भाण्डारों की स्थापना की और राजकीय पुस्तकालय के लिये जैन आगम-प्रम्थों और हेमचन्द्र विरचित योग शास्त्र-वीतराग स्तव आदि की स्वर्णाचरों में प्रतिलिपी करवाई थी। ऐसा कुमारपाल वन्ध में उन्ने ख है।

तात्पर्य यह है कि कुमारपाल का जीवन एक आर्दश राजा का जीवन था। टॉड साह्य ने लिखा है—''कुमारपाल ने जैनधर्म का अति उत्हछता ने पालन किया और समस्त गुजरात को उसने एक आदर्श जैनराज्य बनाया।" संयन् १२३० में ५० वर्ष की अवस्था में परमाईत कुमारपाल का स्वर्गवास हो गया। कुमारपाल को परमाईत बनाने का श्रेय कलिकालसर्वज्ञ श्री हेमचन्द्राचार्य की है।

यह पहले लिखा जा चुका है कि छुमारपाल ने उदयन को महामात्य का पद दिया। उदयन का ज्येष्टपुत्र वाग्मट ( याहड़ ) योद्धा भी था छोर साहित्य निपुण भी। उदयन के बाद वाग्मट को ही छुमारपाल ने महामात्य वताया था। इस बाग्मट ने ध्रपने पिता उदयन की इच्छानुसार शत्रुं जय के मुख्य काष्ट्रमय मन्दिर को पछा पत्थर का वनवाया छोर पाटन से संघ ले जाकर छानार्य हेमचन्द्र के हाथ से प्रतिष्टा कराई। इसमें एक करोड़ साठ लाख रुपये खर्च हुए। उदयन के दूसरे पुत्र द्रुडनायक छान्यड़ ने भरोंच में शकुनिकाविदार ( मुनि सुन्नतस्वामी का चेत्य ) नामक प्राचीन नीर्थ का उद्धार कर भन्य जनमन्दिर वनवाया।

कामामामामामामामा (३६६) मामामामामामामा

श्रीमाली जैन रागिग के पुत्र आमूरेव (अंवड़, आम्रभट्ट)की कुमारपाल ने सौराष्ट्र का द्रांडनायक बनाया था। इसने सं० १२२२ में गिरनार पर चढ़ने के लिए सोपान (पगथिये) बनवाये।

इस प्रकार कुमारपाल के समय में जैनधर्म की चतुर्म खी उन्नति हुई। जैननरेशों, जैनमंत्रियों श्रोर जैनयोद्धाश्रों ने भारत के भन्य इतिहास का निर्माण किया है, यह उक्त विवरण से सर्नथा स्पष्ट हो जाता है।

सोलङ्की कुल की एक शाखा 'वाघेला' थी । इसका प्रथम राजा अर्गोराज हुआ। लवग्रसाद, वीरधवल, वीसलदेव, अर्जु नदेव, सांरगदेव और कर्गादेव इस वांश के राजा थे । इनकी जैनधर्म महामंत्रीश्वर वस्तुपाल- से सहानुभूति थी। इनमें वीरधवल बड़ा पराक्रमी राजा तेजपाल था। यह घोलका का राजा था। वीरधवल और वीसलदेव मालवा के राजा मुंज और भोज की तरह अपनी सभा में पंडितों को रखते थे। इन्हीं वीरधीवल के मंत्री वस्तुपाल थे। तेजपाल इनके किनष्ठ श्राता थे। इस श्रातृयुगल की कीर्तिकीमुदी से गुजरात का और साथ ही साथ जैनधर्म का मुख समुज्ज्वल हुआ है। गुजरात के थे दो वाणिक बन्धु अपने सद्गुणों और सत्कृत्यों से जितने यशोभागी हुए उतना

विरत्त दृष्टिगोचर होते हैं। इनके पिता का नाम अश्वराज और माता का नाम कुमारदेवीक था। अश्वराज, सिद्धराज जयसिंह के मंत्री सोम के पुत्र थे। कुमारदेवी

यश प्राप्तकरनेवाले पुरुष भारत के ऐतिहासिक मध्यकाल में बहुत ही

अपेसा कहा जाता है कि कुमारदेवी आभु गंत्री की वालविधवा कन्या थी। किसी समय पाटन में भट्टारक हरिभद्र सूरि के व्याख्यान में कुमारदेवी आई। उसके सामने आचार्य वारवार देखने लगे। इससे गंत्री अश्वराज का ध्यान उसकी ओर गया। गंत्री ने एकान्त में आचार्य को उस स्त्री के सामने देखने का कारण आग्रह पूर्वक पृछा। तब आचार्य ने कहा कि इष्टदेवता ने हमें कहा कि इस स्त्री की कुच्चि से सूर्य-चन्द्र के सामन दो तेजस्वी सन्तान शासन प्रभावक होने वाली हैं। इससे मैं तत्सम्बन्धी सामुद्रिक लच्चण देख रहा था। इस तत्त्व को जानकर दूरदर्शी मंत्री अश्वराज ने शासन हित के लिए तत्कालीन समाज-नियम के विरुद्ध भी किसी तरह उसके साथ विवाह कर लिया और उससे 'वस्तुपाल' 'तेजपाल' का जन्म हुआ समकालीन किसी भी प्रन्थ में इस घटना का उल्लेख नहीं है।

्रियामु नाम के मंत्री की कन्या थी। अश्वराज और कुमारदेवी ने ज्योतिरिन्द्र क समान इन तेजस्वी वीर नररतों को जन्म देकर जैनधर्म की महती प्रभा-वना की। इन दो पोरवाइ जाति के जैन विश्वकों ने अपने पुरुपार्थ के द्वारा अतिविपुल द्रव्यराशि उपार्जित की और पानी की तरह उसे शुभ कार्यों में लगा दी।

वस्तुपाल और तेजपाल दोनों जहाँ महामात्य, सेनापित, अर्थन्यवस्था-पक थे वहीं प्रचएड योद्धा, महादानी और धार्मिक भी थे। वस्तुपाल में यह और भी विशेषता थी कि वह स्वयं कवि, लेखक और विद्वान् था, तथा विद्वानों को मुंज और भोजराजा की तरह आश्रय देनेवाला भी था।

'वस्तुपाल' 'तेजपाल' की राजनीति कुशलता के कारण वीरधवल के राज्य का श्रभ्युद्य हुआ। उसके राज्य का सारा ऐश्वर्य महामात्य वस्तुपाल के पास था और राज्य का समस्त मुद्रा-त्यापार तेजपाल के हाथ में था। इनके मंत्रित्वकाल में इन्होंने लाटदेश के अधीन रहे हुए खम्भात वन्दर को स्वाधीन वनाया।

दिल्ला के राजा सिंह ने बीरधवल के राज्य पर आक्रमण करने के लिये सेना भंजी वह भेरीच तक आ पहुँची, अतः उसका सामना करने के लिये लाग्वयप्रसाद और वीरधवल दोनों पिता-पुत्र सेना लेकर पहुँचे। उधर वे संप्राम में लगे हुए थे इधर भड़ोंच के राजा शंख ने खम्भात दूत भेजकर वम्नुपाल को कहलाया कि 'वीरधवल की इस लड़ाई में विजय होना किटन है। खम्भान तो हमारी कुलक्रमागत सम्पत्ति है अतः यह हमें सींपकर शेष-पर तुम स्वतंत्रतापृत्वक राज्य करो। वीरधवल ने तो तुम्हें एक शहर दिया जबिक में तुम्हें देश का प्रधान बना दूँगा। मेरे पराक्रम के सामने तुम विश्व हिए यह भी कहलाया कि—में विश्व हूँ परन्तु तलबार हमी तराज़ से रण ह्या वाजार में कैसे काम लेना यह में भलीभांति जानता हूँ। शतुओं के मस्तकहपी माल खरीदता हूँ और बदले में उन्हें खर्ग देता हूँ। जो शंख सिन्धुराज का सचा पुत्र हो तो उसे रणमेंदान में आने के लिये कहना"। इसके बाद दोनों में प्रचण्ड युद्ध हुआ। स्वयं वन्तुपाल शस्त्रधारण कर रण मेंदान में गया। शंख वन्तुपाल को अजय मानकर युद्ध के मेंदान से भाग गया।

तेजपाल ने महीतट के धुघुल नामक राजा के साथ युद्ध करके उसे, वीरधवल की त्राज्ञा में उपस्थित किया था।

कच्छ के भद्रेश्वर का राजा भीमसिंह जब त्राक्रमण करने त्राया तब इन दोनों भाइयों ने उसके साथ डटकर लोहा लिया। अन्ततः सन्धि हो गई। इस प्रकार इन महामात्यों ने यह सिद्ध करिद्या कि "चत्रिय ही युद्ध कर सकते हैं विणिक् नहीं यह केवल भ्रम है"।

ये दोनों बन्धु विपुत्त धनराशि के स्वामी थे। उन्होंने इस द्रव्यराशि को मुक्तहस्त से धार्मिक और सार्वजनिक सुकृत्यों में लगाया। श्राचार्य जिन-विजय जी ने लिखा है कि:—

"पूर्वकालीन जैन जितने धर्मप्रिय थे उतने ह राष्ट्रभक्त भी थे और ख्रीर जितने राष्ट्रभक्त थे उतने ही प्रजावत्सल भी थे। उनकी विपुल लक्षी का लाभ धर्म, राष्ट्र और प्रजागण समान रूप से लेते थे। वे साधर्मिक वात्सल्य भी करते थे और प्रजा को भी प्रीतिभोज देते थे। वे जैन मन्दिर भी वंधवाते थे और सार्वजनिक स्थान भी। वे जैनमुनियों का जिस भावना से सम्मानित करते थे उसी भावना से ब्राह्मण विद्वानों का भी आदर करते थे। शत्रुं जय और गिरनार की यात्रा के साथ वे सोमनाथ की यात्रा भी करते थे और द्वारका भी जाते।"

मध्ययुग के इतिहासकाल में जितने भी समर्थ आवक हो गये हैं उन सब में वस्तुपाल सबसे महान था। उसने जैनधर्मस्थानों के खलावा लाखें। रूपये जैनेतर धर्मस्थानों के लिये खर्च किये थे। सोमेश्वर, भृगुचेत्र; शुक्ल-तीर्थ, बैद्यनाथ, द्वारिका, काशी, विश्वनाथ, प्रयाग ख्रार गोदावरी खादि अनेक हिन्दू तीर्थस्थानों की पूजा खादि के लिये लाखों का दान किया था। सेकड़ों ब्रह्मशालाएँ ख्रीर ब्रह्मपुरियाँ बनवाई थीं, ख्रनेक सरोवरों ख्रीर विद्यामठों का का निर्माण किया था, ख्रनेक ब्रामों के चारों ख्रोर चारदिवारी बनवाई थीं, सेकड़ों शिवालयों का निर्माण किया था। सहस्त्रों वेदपाठी ब्राह्मणों को वापिक ख्रजीविका बाँध दी थीं, मुसलमानों के लिये ख्रनेक मस्जिदें भी बनवादी थीं। उसने हजारोंह्रपये खर्च करके गुजरात की शिल्पकला के सुन्दरतम नम्ने के रूप में एक उत्कृष्ट खुदाई के काम का ख्रारसपत्थर का

तोरण वनवाकर इस्लाम के पाक-धाम मक्का शरीफ को अर्पण किया था। अपने धर्म में अत्यन्त चुस्त होते हुए भी अन्य धर्मी के प्रति ऐसी उदारता वताने वाला, अन्य धर्मस्थानों के लिए इस ढंग से लक्सी का उपयोग करने वाला उसके समान अन्य कोई पुरुष भारतवर्ष के इतिहास में मुक्ते तो हिंगोचर नहीं होता। जैनधर्म ने गुजरात को वस्तुपाल जैसा असाधारण सवधर्मसमदर्शी और महादानी महामात्य का अनुषम पुरस्कार दिया है "

उक्त वर्णन से यह स्पष्ट हो जाता है कि द्त्तिण में श्री शैंल (श्री पर्वत काँची के पास ) पश्चिम में प्रभास, उत्तर नें केदार और पूर्व में काशी तक में कोई भी देवालय कोई भी धर्म या विद्या की संस्था ऐसी न थी जिसे वस्तुपाल-तेजपाल की वादशाही सहायता न मिलती हो। सोमेश्वर महादेव के मन्दिर में प्रतिवर्ष दसलाख और काशी के विश्वनाथ के मन्दिर में प्रतिवर्ष एक लाख की भेंट चढ़ाई जाती थी। हिन्दुस्थान में पिवत्र गिना जानेवाला और जाननेयोग्य ऐसा कोई स्थान या संस्था न थी जहाँ वस्तुपाल-तेजपाल की सहायता न पहुँची हो। इससे इन महामात्यों की दानवीरता का परिचय मिलता है।

तीर्थकलप में जिनप्रभावित ने वस्तुपाल संकीर्त्तन में बताया कि-सवा लाख जिनविन्य कराने में शत्रु जय तीर्थ में १० क्रोड़ छियानये लाख, गिरनार तीर्थ में १२ क्रोड़ ६० लाख, आवृ की ल्एावसिह में १२ क्रोड़ ५३ लाख खर्च किये। उसने ६०४ पीपध शाला, ४०० दन्तमय सिहासन, ४०४ समवसरण, ७०० त्राह्मणशाला, ७०० सत्रागार (दानशाला), ५०० मठ वनवाय। ३००२ शिवायतन, १३०४ शिखर-बंध जैन प्रासाद, २३०० जीर्ण चैत्योद्धार, किये। घठारह क्रोड़ के व्यय से तीन बड़े २ सरस्वती भण्डार स्थापित किये। ४०० त्राह्मणों का चेदपाठ सदा चलता रहना था। वर्ष में तीनवार वह संघपृजा करता था। उसके यहाँ उठ हजार तिटक कार्पटिक भोजन करते थे। उसने तेरह तीर्थयात्राएँ संघपित वनकर की थी। उसने भाजन करते थे। उसने तेरह तीर्थयात्राएँ संघपित वनकर की थी। उसने २४ तालात्र बंधवाये, ४६४ से अधिक कुएँ वाविडियाँ, ३२ पापाएमय किले, २४ दन्तमय जैनस्य, २००० साग के स्थ कराये। ६४ मसिलिद बंधवायी। सत्र मिलकर २०० क्रोड़, १४ लाख ६० हजार श्राठ सी द्रव्य व्यय किये।

भेक्ष्र के अपन्य के किन्योरवन्स्तियाँ ★भेक्ष्र भेक्ष्य के अपने के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्य के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्या के स्था के स्थानियाँ अध्या के स्था के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्या के स्था के स्थानियाँ अध्या के स्थानियाँ अध्य के स्थानियाँ अध्य के स्थानियाँ अध्य के स्थानियाँ अध्य के स्

सम्भव है यह कुछ काव्यमय अलंकारिक वर्णन हो परन्तु इसपर से उसके महादानी होने की कल्पता सहज ही दिमाग में आसकती है।

तेजपाल के पुत्र ल्रासिंह और स्त्री अनुपमा देवी के स्मरणार्थ आवृ के पहाड़ पर देलवाड़ा याम में विमलवसिंह के पास उसके ही समान भव्य, कलामय और विस्मय उत्पन्न करने वाला ल्रावसिंह नामक ल्रावसिंह नेमिनाथ भगवान का सुन्दर मन्दिर बनवाया। इस मन्दिर के गूडमएडप के मुख्य द्वार के वाहर नो चौकियों में दरवाजे के दोनों तरफ उत्तम पश्चीकारी के कलात्मक दो गवाच (गोखड़े) अपनी दूसरी स्त्री सुइडा देवी के स्मरणार्थ बनवाये। तथा अपने अन्य कुटुम्बी जनों के स्मरणार्थ वहाँ अनेक छोटे-बड़े मन्दिर आदि का निर्माण किया। वस्तुपाल के लीलादेवी और वेजलदेवी का नाम की दो पित्नयाँ थी। अपने सर्व कुटुम्ब की स्मृति के रूप में इन युगल-बन्धुओं ने करोड़ों रूपये खर्च करके आवृ के अष्ठतम मन्दिरों का निर्माण कराकर शिल्प-कला को नवजीवन प्रदान किया। इन मन्दिरों की अद्भुत रचना देख देख कर देश-विदेश के लोग चिकत से रह जाते हैं। ये भव्य मन्दिर इनके निर्माताओं के अपरिमित ऐश्वर्य महान औदार्थ विराट धर्मश्रद्धा एवं कलाप्रेम के अमर प्रतीक हैं।

लक्सी, सरस्वती और शक्ति का एक साथ पाया जाना सचमुच ही आश्चर्य का विषय है। इनका एक व्यक्ति में पायाजाना अतिदुर्लभ है। तद्िप वस्तुपाल में इन तीनों का अद्भुत सामञ्जस्य था। वस्तुपाल का- वे वीर-योद्धा निपुण राजनीतिज्ञ, और अपिरिमित लक्ष्मी विद्या मण्डलः— के स्वामी होने के साथ-साथ परम विद्वान् और महाकवि थे। इनका बनाया हुआ नरनारायणान्द महाकव्य महाकवि साध के शिशुपालवध से समानता करने वाला है। सूर्कियों की रचना में इन्हें गजव की शक्ति और प्रतिभा प्राप्त थी। एक समकालीन कि ने इन्हें 'कुर्चालसरस्वती' (दाढ़ीवाली सरस्वती) की उपमा प्रदान की है। एक दूसरे कि ने उन्हें 'सरस्वती कण्ठाभरण' की पदवी प्रदान की है। 'वारदेवीसृत' और 'सरस्वतीपुत'' ये भी इनके उपनाम रहे।

वस्तुपाल स्वयं महाकवि ही नथे अपितु कवियों और विद्वानों के

परम आश्रयदाता भी थे। किनयों के आश्रयदाता होने से ये 'लघुमोज' कहलाते थे। इन्होंने एक विद्यागंडल तनाया था जिसमें राजपुरोहित सोमे- एवर, हरिहर, नानाक, मदन, यशोवीर और अरिसिंह आदि थे। इनके निकट सम्पर्क में आये हुए किन और पंडितों में अमरचन्द्र सूरि, विजयसेन सूरि, उदयप्रम सूरि, नरचन्द्र सूरि नरेन्द्रप्रससूरि वालचन्द्र सूरि, जयसिंह सूरि तथा माणक्यचन्द्र आदि जैन साधुओं के नाम गिनाये जा सकते हैं। विक्रम की तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्थ में और चौदहवीं शताब्दी के पृत्रीर्थ में गुजराज में जो मूल्यवान संस्कृतसाहित्य रचा गया है वह मुख्य रूप से वस्तुपाल के विद्यामण्डल का और वस्तुपाल के स्वयं के आश्रय और उत्तेजना का परिणाम है। साहित्य को समृद्ध बनाने और कियों को पुरस्कृत करने में वस्तुपाल ने लाखों रूपयों का सदुययोग किया था। अठारह कोड़ के द्रव्य से उन्होंने मडौंच, खन्मात और पाटन में ज्ञान-भण्डार स्थापित किये थे। इन प्रवृत्तियों से वस्तुपाल को विद्याप्रयता, साहित्य रिसकता और सरस्वती की सची आराधना का परिचय मिलता है।

वस्तुतः वस्तुपाल-तेजपाल ने लदमी, सरस्वती और शक्ति के साम-ञ्जस्य से जैनधर्म और गुजरात को अपूर्व गीरव प्रदान किया है। एसे नर वीरों को जन्म देकर जैनधर्म ने संसार की बहुमूह्य सेवा की है। इन नर वीरों के वर्णन से स्पष्ट हो गया है कि गुजरात में जैनधर्म को कितना गौरव प्राप्त हुआ है।

### दिच्चणभारत के जैनराजा और जैनधर्म

विन्ध्याचल पर्वत से उस और का प्रदेश द्विण्मारत ही समका जाता है वसे ठेट द्विण्मारत तो चोल, पंड्य, चेर आदि दंश ही कहलाते हैं। द्विण्मारत में अनुधर्म का प्रचार इतिहास काल के प्रारम्भ होने से बहुत प्राचीनकाल से ही हो चुका था। पाराणिक अनुअनियों के अनुसार भगवान अप्रभदेव के पुत्र वाहुवली को द्विण्मारत का राज्य मिला था। पोदनपुर उनकी राजधानी थी। सम्राट् भरत उनके व्येष्ठश्राता थे। वाहुवली ने भरत की आहा में रहना अपने व्याभिमान के विरुद्ध समका। दोनों भाइयों ने

सम्भव है यह कुछ काव्यमय अलंकारिक वर्णन हो परन्तु इसपर से उसके महादानी होने की कल्पना सहज ही दिमाग में आसकती है।

तेजपाल के पुत्र ल्णासिंह द्यौर स्त्री अनुपमा देवी के स्मरणार्थ आवृ के पहाड़ पर देलवाड़ा ग्राम में विमलवसिंह के पास उसके ही समान भन्य, कलामय और विस्मय उत्पन्न करने वाला ल्णावसिंह नामक ल्णावसिंह नेमिनाथ भगवान का सुन्दर मन्दिर बनवाया। इस मन्दिर के गृहमएडप के मुख्य द्वार के वाहर नौ चौकियों में दरवाजे के दोनों तरफ उत्तम पचीकारी के कलात्मक दो गवाच (गोखड़े) अपनी दूसरी स्त्री सुहडा देवी के स्मरणार्थ बनवाये। तथा अपने अन्य कुटुम्बी जनों के स्मरणार्थ वहाँ अनेक छोटे-बड़े मन्दिर आदि का निर्माण किया। बस्तुपाल के लीलादेवी और वेजलदेवी का नाम की दो पित्नयाँ थी। अपने सर्व कुटुम्ब की स्मृति के रूप में इन युगल-बन्धुओं ने करोड़ों रूपये खर्च करके आबृ के अष्ठतम मन्दिरों का निर्माण कराकर शिल्प-कला को नवजीवन प्रदान किया। इन मन्दिरों की अद्भुत रचना देख देख कर देश-विदेश के लोग चिकत से रह जाते हैं। ये भव्य मन्दिर इनके निर्माताओं के अपरिमित ऐथर्य महान औदार्य विराट धर्मश्रद्धा एवं कलाग्रेम के अमर प्रतीक हैं।

लदमी, सरस्वती और शक्ति का एक साथ पाया जाना सचमुच ही आश्चर्य का विषय है। इनका एक ज्यक्ति में पायाजाना अतिदुर्लभ है। तदिप वस्तुपाल में इन तीनों का अद्भुत सामञ्जस्य था। वस्तुपाल का- वे वीर-योद्धा निपुण राजनीतिज्ञ, और अपिरिमित लद्मी विद्या मण्डलः— के स्वामी होने के साथ-साथ परम विद्वान् और महाकवि थे। इनका बनाया हुआ नरनारायणान्द महाकव्य महाकवि साध के शिशुपालवध से समानता करने वाला है। सूर्क्तियों की रचना में इन्हें गजब की शक्ति और प्रतिभा प्राप्त थी। एक समकालीन कि ने इन्हें 'कुर्चालसरस्वती' (दाढ़ीवाली सरस्वती) की उपमा प्रदान की है। एक दूसरे कि ने उन्हें 'सरस्वती कण्ठाभरण' की पदवी प्रदान की है। 'वाग्देवीसून'' और ''सरस्वतीपुत्र'' ये भी इनके उपनास रहे।

वस्तुपाल स्वयं सहाकवि ही न थे अपितु कवियों और विद्वानों के

**※※※(388)※※※** 

परम आश्रयदाता भी थे। किन्यों के आश्रयदाता होने से ये 'लघुमोज' कहलाते थे। इन्होंने एक विद्यागंडल वनाया था जिसमें राजपुरोहित सोमेरवर, हरिहर, नानाक, मदन, यशोवीर और अरिसिंह आदि थे। इनके निकट सम्पर्क में आये हुए किन और पंडितों में अमरचन्द्र सृरि, विजयसेन सृरि, उद्यप्रम सूरि, नरचन्द्र सूरि नरेन्द्रप्रभसूरि वालचन्द्र स्रिर, जयसिंह सूरि तथा माण्क्यचन्द्र आदि जैन साधुओं के नाम गिनाये जा सकते हैं। विकम की तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में और चोदहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में गुजराज में जो मूल्यवान संस्कृतसाहित्य रचा गया है वह मुख्य रूप से वस्तुपाल के विद्यामण्डल का और वस्तुपाल के स्वयं के आश्रय और उत्तेजना का परिणाम है। साहित्य को समृद्ध वनाने और कियों को पुरस्कृत करने में वस्तुपाल ने लाखों रुपयों का सद्ध्ययोग किया था। अठारह कोड़ के द्रव्य से उन्होंने मडौंच, खम्भात और पाटन में ज्ञान-भण्डार स्थापित किये थे। इन प्रवृत्तियों से वस्तुपाल को विद्याप्रियता, साहित्य रिसकता और सरस्वती की सची आराधना का परिचय मिलता है।

वस्तुतः वस्तुपाल-तेजपाल ने लह्मी, सरस्वती ख्रीर शक्ति के साम-खस्य से जैनधर्म ख्रीर गुजरात को अपूर्व गीरव प्रदान किया है। ऐसे नर बीरों को जन्म देकर जैनधर्म ने संसार की बहुमूम्य सेवा की है। इन नर बीरों के वर्णन से स्पष्ट हो गया है कि गुजरात में जैनधर्म को कितना गौरव प्राप्त हुआ है।

## दिच्चणभारत के जैनराजा और जैनधर्म

विन्ध्याचल पर्वत से उस और का प्रदेश द्विण्भारत ही समभा जाता है वैसे ठेट द्विण्भारत तो चोल, पांड्य, चेर आदि दंश ही कहलाते हैं। द्विण्भारत में जैनधर्म का प्रचार इतिहास काल के प्रारम्भ होने से बहुत प्राचीनकाल से ही हो चुका था। पोराणिक अनुश्रतियों के अनुसार भगवान् ऋपभदेव के पुत्र बाहुवली को द्विण्भारत का राज्य मिला था। पोर्नपुर उनकी राजधानी थी। सम्राट् भरत उनके ज्येष्ठभाता थे। बाहुवली ने भरत की आज्ञा में रहना अपने स्वाभिमान के विरुद्ध सममा। दोनों भाइयों ने

XXXXXXXXXXXXXX (₹₹₹)XXXXXXXXXXXXXXXXX

युद्ध की तय्यारियाँ कर लीं। मंत्रियों के परमार्थ से व्यर्थ संहार न हो अते दोनों भाइयों का ही युद्ध नियत हुआ। दोनों अखाड़ में उतर पड़े। भरत वाहुवली को पराजित न कर सके अतः उन्होंने कोध में आकर वाहुवलि पर चक चलादिया लेकिन वह भी कामयाब न हुआ। भरत को सहसा विवेक की सुध आई। दोनों भाई गले मिले। वाहुवलि इस घटना से इतने प्रभावित हुए कि उन्होंने राजपाट छोड़ दिया और अत्मसाधना के लिए वन में चले गये। इन्होंने आत्मविजय करके मोच प्राप्त किया। इन वाहुवली की ध्यानमय दशा की ४७ फीट ऊँची भव्य मूर्त्ति श्रवणवेलगोला में अपूर्व छटा प्रदर्शित कर रही है। पुराने अन्थों में और भी अनेक उल्लेख मिलते हैं जिनसे दिष्ण भारत में जैनधर्म का अति प्राचीनकाल से प्रचार था, यह प्रमाणित होता है। पौराणिक वातों को छोड़कर ऐतिहासिक युग पर ही अब विचार करते हैं।

अब विद्वान लोग धीरे २ इस वात पर आ रहे हैं कि भारत में आर्यों के आगमन के पूर्व भी जैनसंस्कृति का प्रचार था। मौर्य सम्राट् चन्द्रगृप्त के समय में उत्तरी भारत में भंयकर दुष्काल पड़ा तब भद्रवाहु खामी का अपने विशाल श्रमणसंघ के साथ दिल्णा भारत की ओर प्रयाण करना भारतीय इतिहास की एक प्रामाणिक घटना है। इस पर से यह प्रतीत होता है कि उनसे पहले भी दिल्णा भारत में जैनधर्म का अच्छा प्रचार था। बैनसंघ की इस दिल्णा यात्रा से वहाँ बैनधर्म को और भी अधिक फूलने-फलने का अवसर मिला।

द्तिण्भारत के मुख्य २ राजवंशों ने जेनधर्म को अपनाया था। गंग, राष्ट्रकूट, कदम्ब, पाण्ड्य, चोल, चेर, पल्लव, चोलुक्य, होय्सल, कलचुरी आदि राजवंश जैनधर्मावलस्वी या जैनधर्म के हितेपी रहे।

गंगवंश के राजाश्रों ने मेसूर में ईसा की दूसरी शताब्दी से ग्यारहवीं शताब्दी तक शासन किया । इस वंश की स्थापना जैनाचार्य श्री सिंहनिंद की सहायता से हुई थी । इस वंश के सब राजा गंगवंश:— जैनधर्मानुयायी ही हुए। इस वंश के प्रथम नरेश माधव कोंगिंगिंदमी हुए। इनके समय में जैनधर्म ही राजधर्म था। इस वंश की स्थापना के सम्बन्ध में कहा जाता है कि-उन्जैन के राजमहीपाल ने सूर्यवंशी राजा पद्मनाभ को युद्ध में हराया। पद्मनाभ के दो पुत्र दृदिग और माधव दृचिए। में चले गये। पेरूर में इन्होंने जैनाचार्य सिह्नान्द के दर्शन किये। आचार्य ने इन्हें अपनी शरण में ले लिया। आचार्य की कृपा से ये राज्याधिकारी वन गये। आठवीं शताब्दी में यह राजवंश उन्नति के शिखर पर पहुँच गया।

इस वंश के प्रथम नरेश माधव के वाद दिंग का पुत्र किरियमाधव गादी पर बैठा और इसके वाद अनेक राजाओं ने राज्य किया । ये सव जैनधर्मानुयायी नरेश थे। इनमें मारसिंह राजा वहुत प्रसिद्ध और पराक्रमी हुआ। इसने राठौड़राजा कृष्णराज तृतीय के लिए उत्तर भारत के प्रदेश को जीता था इसलिए यह गूर्जरराज भी कहलाता था । किरातों, मधुरा के जीता था इसलिए यह गूर्जरराज भी कहलाता था । किरातों, मधुरा के राजाओं, वनवासी के अधिकारी आदि को रणचेत्र में परास्त किया था। नीलाम्बर के राजाओं को नष्ट करने के कारण यह 'वोलम्बकुलान्तक' कहलाता था। रणवीर होने के साथ ही यह धर्मवीर भी था। इसने कई स्थानों पर मन्दिर वनवाये थे।

उक्त मारसिंह और रायमल्ल चतुर्थ के मंत्री और सेनापित समरधुरन्ध वीरमार्तण्ड, परमप्रतापी चामुण्डराय थे। इन्होंने जैनथर्म का खूब प्रभाव वढ़ाया। रणकौशल और राजनीति नैपुण्य के कारण ये चामुण्डराय मंत्री और सेनापित दोनों का कार्यभार सम्भालते थे।

ये सिद्धान्तचक्रवर्ती श्री नेमिचन्द्राचार्य और श्री अजितसेन खामी के शिष्य थे। ये शास्त्रारसिक थे। इन्होंने स्वयं प्रनथ की रचना की है। के शिष्य थे। ये शास्त्रारसिक थे। इन्होंने स्वयं प्रनथ की रचना की है। रण-व्यस्तता और राजनीति का दायित्व होते हुए भी प्रन्थरचना के लिए रण-व्यस्तता और राजनीति का दायित्व होते हुए भी प्रन्थरचना के लिए समय निकालना सचमुच विलच्चण सद्गुण है। इनका सवसे श्रेष्टतम समय निकालना सचमुच विलच्चण सद्गुण है। इनका सवसे श्रेष्टतम यह कार्य जो इनकी कीर्तिगाथा को संसार में अमर बनाये हुए हैं—वह है यह कार्य जो इनकी कीर्तिगाथा को संसार में अमर बनाये हुए हैं। वह की स्थापना। श्रमण्वेत्तगोला के विन्ध्यागिरि पर श्री गोमटेश्वर की विशाल मूर्ति की स्थापना। श्रमण्वेत्तगोला के विन्ध्यागिरि पर श्री गोमटेश्वर की विशाल मूर्ति संसार में और कहीं नहीं ही पत्थर से निर्मित इतनी विशाल और सुन्दर मृत्ति संसार में और कहीं नहीं ही पत्थर से निर्मित इतनी विशाल और कलाधाम प्रकरण में किया जावेगा) है। विशेष वर्णन कला और कलाधाम प्रकरण में किया जावेगा)

**ॐ≪ॐ≪ॐ≪★** जैन-गौरव-स्मितयाँ ★ॐ≪ॐ०≪ॐ 

श्रपने दृत बादशाह श्रॉगस्टस के पास भेजे थे । उनके साथ

पारङ्यवंशः एक जैन श्रमरा भी यूनान गये थे। इस उल्लेख से तत्का-लीन राजा का जैन त्र्योर प्रभावशाली होना प्रकट है। पांड्य राजाओं की राजधानी मदुरा जैनियों का केन्द्र वन चुकी थी। तामिल

त्रन्थ नालिदियर के सम्बन्ध में यह कहाजाता है कि उत्तर भारत में दुष्काल पड्ने पर आठ हजार जैनसाधु पांड्य देश में आये थे। जब वे वापस जाने लगे तो पांड्य नरेश ने उन्हें वहीं रखना चाहा। फिर किसी समय उन्होंने पांड्य नरेश की राजधानी को छोड़ दिया। चलते समय प्रत्येक साधु ने एकएकताडपत्र पर एकएक पद्य लिख दिया। इन पद्यों के

समुदाय से यह 'नालिदियर' यन्थ वना । तामिल सहित्य में 'कुरल' नामक नीति प्रन्थ सबसे वढ़कर समभा जाता है। यह तामिल वेद कहलाता है।

यह अहिंसा सिद्धान्त के आधार पर वनाया गया है। इसके रचयिता कुन्द-कुन्दाचार्य हैं। तामिल विद्वान् प्रो० ए० चक्रवर्त्ती का कहना है कि "तामिल

भाषा के नैतिक साहित्य में जैनाचार्यों का प्रभाव विशेष रीति से द्योतित होता है। 'कुरल' श्रौर 'नालिदियर' नामक दोनों महाग्रन्थ उन जैनाचार्यी

की कृति हैं जो तामिल में वस गए थे।" चतुर्थ पांड्यराज उप्रपेहवल्ही (सन् १२८ से १४०) के राजदरवार में क़रल प्रन्थ पढ़ा गया था। ईसा

की पांचवीं शताब्दी तक पांड्यवंश के राजात्रों के द्वारा जैनधर्म की उन्नति होती रही। पंरन्तु छठी और सातवीं शताब्दी में शैवों और वैष्णवों की वृद्धि से जैनवर्म को भारी धका लगा। पल्लव देश के महेन्द्रवर्मा नामक

जैननरेश ने शैवधर्म स्वीकार कर लिया और सुन्दरपांड्य ने अपने धर्म परिवर्त्तन के साथ आठ हजार जैंनों का वध कर डाला । इसके वाद

१२४० में वारकुर नगर के जैनराजा भूतृत ्। इसके बाद अन्य राजा भी जैन हुए जिनमें वीरपांड्य प्रसिर् देव की विशालकाय मृत्ति कारकल में स्थ

कार्चीपुर जैनों का केन्द्र के राजान

पल्लव वंशः

(340

अप्रियता, और विद्या में श्रेष्ठ थी। इस वंश का महेन्द्रवर्मा राजा प्रसिद्ध हुआ। यह पहले कट्टर जैन था परन्तु वाद में शैव हो गया था।

सन् ११२६ से ११८६ तक दिन्यासारत में इस वंश का प्रधान रहा है। इस बंश का विष्जलदेव नामक राजा प्रसिद्ध कलचूरीः— जैनवीर था।

यह वंश मूल में द्राविड़ था और कर्णाटक प्रदेश उसका स्थान था।
कलभ्रवंश:- पाँचवीं सदी में इस वंश के राजाओं ने पायड्य, चोल और
चेर राज्यों को अपने आधीन करिलया था। इस वंश के
सव राजा जैनधर्म के अपूर्व प्रभावक थे।

यद्यपि मूलतः यह राजवंश भी जैनधर्मानुयायी था परन्तु वाद में वह चोलवंश शैव हो गया था। कुर्ग व मैसूर के मध्यवर्त्ती प्रदेश पर राज्य करने वाले चंगल वंशी राजा पके जैनधर्मानुयायी थे। इनकी उपाधि- महामाण्डलिक मण्डलेश्वर थी। इनमें राजेन्द्र, मादेवन्ना आदि प्रसिद्ध राजा है।

यह वंश भी प्राचीनकाल से जैनधर्म का उपासक था। एलिन श्रोर नेरवंश राजराजव पेरुमल इस वंश के राजा थे जो जैनधर्म के भक्त थे।

इस वंश के राजा जैनधर्म के अनन्य भक्त थे। इनकी राजधानी शिलाहारवंश कोल्हापुर में थी। उस वंश का पाँचवाँ राजा "मंभा" इतना प्रसिद्ध था कि उसका वर्णन अरव इतिहासज्ञ मसूदी ने लिखा है। इन राजाओं के वनाये हुए कई एक भव्य जैनमन्दिर आज भी मीजूद हैं।

सन् १३२६ में होय्सल राजाओं को मुसलमानों ने नण्ट कर दिया था तव दिल्ला भारत में एक महान् क्रान्ति हुई जिसके फलस्वरूप "विजय नगर-साम्राज्य" का जन्म हुआ। इस साम्राज्य में मुख्य हाथ ब्राह्मणधर्म का था तद्पि इसके राजागण जैनथर्म के ब्रित सहानुभूति रखते थे। राजकुमार 'उम्र' जैनधर्म में दीन्तित हुए थे। देवराज द्वितीय ने विजयनगर में जनमन्दिर वनवाया था। राजा हरिहरद्वितीय के सेनापित 'ईस्गप' जैनी थे। इनके दूसरे सेनापित 'वैचप' थे। इन्होंने कोंकण के युद्ध में बहुत वीरता वताई थी।

को नयाजीवन प्रदान किया और उन्होंने मेवाड़ के गौरव की रक्ता की। इस तरह की अनेक घटनाएँ इतिहास के पृष्ठों पर उल्लिखित हैं जिनसे प्रतीत होता है कि राजस्थान के भव्य इतिहास में जैनजाति का कितना वड़ा महत्व हैं। जैनजाति के नरस्त्रों ने राजस्थान के राजवंश का जो गौरव वढ़ाया है उसके उपलक्त में उन्हें मिले हुये विशेषाधिकारों के आज्ञापत्रों से यह प्रकट होता कि इनकी सेवाओं का उस समय कितना भारी महत्व रहा है। इन जैन वीरों के उज्ज्वल चित्रों और शमकृत्यों से राजस्थान का इतिहास देवीयमान बना है।

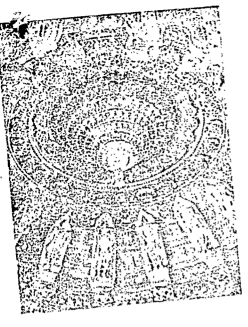
कर्नल जेम्स टॉड ने सन् १८२६ में Anna's of Rajastban" जेम्स टॉड का ग्रामिशाय एकएक में लिखा है:—

The number and power of these sectarians (Jains) are little known to europeans who take it for granted that they are few and dispersed. To prove the extent of their religious and political power it will sufficient to remarks that the pontiff of the khartargachha, one of the many branches of the faith, has 11,000 clerical dissciples scattered over India; that a single community, the oswal, numbers 100,000 families; and that more than half the mercantile wealth of India passes through the hands of the Jain laity.

Rajasthan and saurashtra are the cradles of the Jain faith and three of their sacred mounts namely, Abu, Palitana and Girner, are in these contries. The officers of the state and revenue are chiefly of the Jain liaty, as are the majority of the bankars from lahore to the ocean. The chief magistrate and assessors of justice in uderpuu and most of the towns of Rajasthan, are of this sect......

Newar has, from the most remote period afforded a refuge to the followers of the jain faith, which was the

# न-गौरव-स्मृतियाँ०-





आवृ के प्रसिद्ध जैनमन्दिरों में शिल्प कला (कोराई) के दो दृश्य।



राणुकपुरजी ( मारवाड़ ) के आश्चर्यकारी कजापूर्ण जैनमन्दिर

r ligion of valabhi, the first capital of Ranas ancestors, and many monuments attest the support fhis family has granted to its professors in all the vicissitudes of their fortunes.

The many ancient cities, where this regilin was fostered have inscriptions which evince their prosperity in these contries with whose history their own is interwoven. In fine, the necrological records of the Jains bear witness to their having occupied a distinguished place in Rajput society; and the previleges they still enjoy prove that they are not overlooked."

टॉड साहव के उक्त कथन का सारांश यह है कि-यूरोपनिवासियों को जैनजाति की संख्या और उसकी शक्ति के विषय में बहुत कम ज्ञान है। इस जैनजाति की धार्मिक और राजनैतिक शक्ति का परिचय देने के लिये इतना कहना ही प्रयाप्त है कि इस धर्म की अनेक शाखाओं में से एक खरतर गच्छ के धर्माधिकारी (आचार्य) के ग्यारह हजार शिष्य हैं जो सारे भारतवर्ष में फैले हुए हैं; इसकी एक ओसवाल जाति में ही एक लाख कुटुम्ब हैं। भारत की आधी से अधिक सम्पत्ति जैनजाति के हाथ में है।

राजस्थान और सौराष्ट्र जैनधर्म के केन्द्र हैं। इसके पवित्र पार्वात्य मन्दिरों में से आवू, पालिताना और गिरनार इन्हीं प्रदेशों में हैं। राजस्थान के अधिकांश राज्यधिकारी जैनजाति के ही हैं। लाहौर से लेकर समुद्र के किनारे तक इस जाति के अधिकांश व्यक्ति प्रायः वैद्धर्स हैं। उदयपुर और राजस्थान के अन्य नगरों के प्रधान न्यायाधीश और न्यायालय के अधिकांश अधिकारी जैन ही हैं।

मेवाड़ के राज्यवंश ने अति प्राचीनकाल से जैनधर्म के अनुयायियों का सन्मान किया है। राणावंश के पूर्वजों की प्राचीन राजधानी बह्मभी का राजधर्म जैनधर्म ही था। आज भी कतिपय स्मृति लेख यह प्रमाणित करते हैं कि इस राजवंश ने जैनों को कतिपय विशेषाधिकार वंशपरम्परा तक के लिए प्रदान किये हैं।

भारत के प्राचीन नगरों में इस प्रकार के अवशेष प्राप्त हैं जो इनके समृद्धि को सूचित करते हैं। कई इसप्रकार के लेख मौजूद हैं जो यह सिद्ध करते हैं कि राजपूत नरेशों ने जैनियों को बहुत ऊँ चास्थान प्रदान किया था। इन चित्रय राजाओं ने जैनियों को कई विशेषाधिकार प्रदान किये जिनका लाभ वे अभी तक उठा रहे हैं। इससे यह प्रतीत होता है कि राजस्थान में उनका कितना महत्व था।"

उक्त कथन से यह भलीभाँति सिद्ध हो जाता है कि राजस्थान में जैन जाति का अत्यन्त गौरवमय स्थान रहा है और आजकत भी है। इस जाति ने अपना आचार विचार और रहन-सहन का प्रभाव राजस्थान की समस्त जनता पर डाला है। आजकत जैनजाति की अधिक जनसंख्या राजस्थान मध्यभारत और गुजरात-काठियावाड़ में ही है, भारत के अन्य प्रांतों की अपेना इन प्रांतों में अहिंसा धर्म का विशेष प्रभाव पड़ा है इसका कारण जैन जाति ही है। आइये, अब हम राजस्थान के इतिहास-प्रसिद्ध कितपय जैन वीरों के जीवन की संनित्त माँकी का अवलोकन करें:—

राजस्थान की मुकुट-मिए, स्वतंत्रता देवी की आराध्य भूमि, भारत सिरमीर और वीर-प्रसवा मेवाड़ भूमि के इतिहास पर दृष्टिपात कीजिये। भारतवर्ष में मेवाड़ ही ऐसा प्रदेश रहा है जो मातृभूमि मेवाड़ राज्य के जैनवीर की आजादी के लिये सर्वस्व होम कर भी आन और वान पर सदा दृढ़ रहा। इसके पीछे देश व स्वामी के लिए सर्वस्व न्योछावर कर देने वाले वीर दीवान और सेनापितयों के रूप में दान-वीर भामाशाह, आशासाह, संघवी द्यालदास, दीवान मेहता अगरचन्द्रजी आदि का महान वल रहा है। हिन्दु-कुलसूर्य राएा प्रताप के साथ-दानवीर भामाशाह का नाम शरीर और आत्मा की तरह सदा सम्बद्ध रहेगा। सचसुच जैनजाति के महापुरुप देश के लिये आत्मा रूप थे। मेवाड़ राज्य के इतिहास की पंक्ति २ जैन देशभक्तों की अपूर्व स्वामी-भक्ति, देशप्रेम और वीरता से

त्र्रानुरंजित है। मेहता जालसीः—

जिस समय समस्त मेवाड़ अलाउदीन खिलजी के आधीन हो चुका, उसकी ओर से चित्तीड़ का शासन सोनगरा मालदेव करता था, मेवाड़

निवासी देश छोड़कर विखर चुके थे, ऐसे कठिन समय में महाराणा हमीर ने केलवाड़ा में डेरा डालकर सैनिक संगठन किया और मेहता जालसी के प्रयत्न से चित्तौड़ पर पुनः अधिकार स्थापित किया। प्रसिद्ध इतिहासवेत्ता स्व० श्री गौरीशंकर हीराचन्द ओक्ता ने "राजपूताने के इतिहास" में आपके सम्बन्ध में निम्न पंक्तियाँ लिखी हैं:—"चित्तौड़ का राज्य प्राप्त करने में राणा हमीर को जाल (जालसी) मेहता से वड़ी सहायता मिली जिसके डपलच में उन्होंने उसे अच्छी जागीर दी और प्रतिष्ठा वढ़ाई।"

महाराणा हमीर के बाद, महाराणा कुम्भा, राणा साँगा और राणा रतनसिंह के समय में कई जैनवीर मुत्सुद्दी और दीवान हुए। राणा सांगा के समय में तोलाशाह दीवान रहे। राणा रतनसिंह के समय में तोलाशाह के पुत्र सुप्रसिद्ध कर्माशाह दीवान रहे। इन कर्माशाह ने सतुञ्जय तीर्थ का उद्धार कराया था।

#### वीर आशाशाहः-

महाराणा रतनसिंह के पश्चात् कुछ सरदारों के सहयोग से दासीपुत्र वतवीर ने चितौड़ पर अपना अधिकार करितया। उस समय मेवाड़ के भावी राणा उदयसिंह अवोध वालक थे। वनवीर इन्हें मारने के प्रयत्न में था। उदयसिंह पन्ना नामक धाय की गोद में पोषित हो रहे थे। एक दिन रात के समय वनवीर हाथ में तलवार लेकर उदयसिंह को मारने के लिये चला। पन्ना घाय ने खवर पाते ही उदयसिंह को छिपादिया और उनकी जगह अपने कलें जे की कोर के समान पुत्र को सुलादिया। इस महान् त्याग और श्वामी भक्ति के कारण पन्ना मेवाड़ के इतिहास में सदा के लिये अमर हो गयी। किस देश के इतिहास में इतना सुंदर आदर्श विद्यमान है ? दुष्ट वनवीर ने उदयसिंह के घोले में पत्राधाय के पुत्र की नृशंस हत्या कर डाली। इसके पश्चात पत्राधाय सेवाड़ के भावी महाराणा वालक उदयसिंह की सुरचा के लिये कई स्थानों पर गई परन्तु दुष्ट वनवीर के डर से किसी ने राजकुमार को शरण देना स्वीकार नहीं किया। इसके पश्चात वह कमलमेर (क्रम्भलमेर) पहुँची। आशाशाह नामक ओसवाल वंशीय जैन वहाँ का अधिकारी था। पन्ना आशाशाह से मिली। उसने पहुँचते ही राजकुमार को आशाशाह की गोद में रख दिया और कहा "अपने राणा की रचा कीजिए।" आशाशाह

Marjaraharakaraki est ): Arabaharakarakara

ं अक्षा के अक्षा के अक्षा के अक्षा के अक्षा के अक्षा के अक्ष के अक्ष

श्रवाक् रह गये। उनकी हिम्मत न हुई कि वह राजकुमार को श्राश्य हैं। किन्तु उनकी माँ यह देखकर तड़फ कर बोली "स्वामी का हित साधन करने के लिए सच्चे सेवक विघ्न-बाधाओं से नहीं डरते। राग्रा समरसिंह का पुत्र तुम्हारा स्वामी है। विपत्ति में पड़कर श्राज तुम्हारा श्राश्रय चाहता है, इसे श्राश्रय देकर श्रपने कर्ताव्य का पालन करो।"

श्राशाह ने माँ का कहना शिरोधार्य किया और निरशंक होकर राजकुमार को अपने यहाँ पर रख लिया। जब उदयसिंह बड़ा हुआ तो आशाशाह की सहायता से, बनवीर से युद्ध कर उसने अपना अधिकार चित्तीड पर स्थापित कर लिया।

बनवीर ने एकबार फिर महाराणा उदयसिंह को राज्य छोड़ने के लिए वाध्य किया और उदयसिंह को अबुद के अंचल में (जहाँ आजकल उदयपुर है) रहना पड़ा। ऐसे कठिन समय में मेहता जालसी के वंशज मेहता चील की सहायता से वीर आशाशाह ने पुनः उदयसिंह को सिंहासना-रुढ किया। इस प्रकार आशाशाह और उनकी वीराङ्गना माता ने राणावंश को मिटने से बचाया। इससे स्पष्ट है कि मेवाड़ राज्य की रचा में जैनवीरों का कितना वड़ा हाथ रहा है।

दानवीर भामाशाहः-

मातृभूमि के लिये अपने स्वामी के श्री चरणों में सर्वस्व अपण कर देने वाले दानवीर भामाशाह का नाम भारत के इतिहास में स्वर्णाचरों में अंकित है। संसार के इतिहास में यह एक अनुपम घटना है।

दानवीर भामाशाह के पिता भारमताजी, काविष्या गोत्रीय स्रोसवाल जैन थे स्रोर महाराणा उदयसिंह के दीवान थे। महाराणा उदयसिंह के वाद जब उनके सुपुत्र विश्वविष्यात, महान देशभक्त, महाराणा प्रताप राज्याधिकारी बने तब भी भामाशाह उनके दीवान रहे।

स्वतंत्रता के दिव्य पुजारी, चित्रयवंश की उज्ज्वलता के महान् संरक्षक, आत्म-गौरव के मूर्तिमान अवतार महाराण प्रताप का नाम संसार में कौन नहीं जानता है ? वच्चे २ की जवान पर महाराणा प्रताप का पवित्र नाम चढ़ा हुआ है। संसार के अगु-अगु पर इस वीरप्रताप के महान् प्रताप की छाप अंकित है। इस महान् चित्रयिवभूति ने वनवन की खाक छानी, पर्वतों और गुफाआं में निवास किया, ऐश-आराम और राज्य-पाट को एग की तरह तुच्छ समफकर छोड़ किया, परन्तु कभी किसी की अधीनता स्वीकार न की। आपत्तियों के भयंकर फंफावातों में यह वीर महायोद्धा हिमाचल की तरह अडोल रहा। ऐसे महान् दृढ स्वाभिमानीराणा प्रताप के जीवन में भी एक वार ऐसी घटना घटी जिसने रागा जी के लौहहृद्य को भी कँपा दिया। इस अवस्था में उनके दिल में मुगलों से समभौता करलेने का विचार हठात् हो आया; पर धन्य हैं उनके मंत्री भामाशाह जिन्होंने ऐसे अवसर पर महारागा प्रताप के गौरव की रचा और उनके उज्वल चरित्र में कालिमा का जरा भी दाग न लगने दिया।

जिस समय राणा प्रताप मेवाड़ की राज्यगादी पर आरुढ हुए उस समय अकबर जैसे कृटनीतिज्ञ मुगल सम्राट् का भारत पर पूरा २ आधिपत्य हो चुका था। अकबर की कुटिल-नीति ने सिन्ध के वहाने प्रायः सव राजपृत राजाओं को अपनी ओर कर लिया था। कई राजपृत नरेशों ने अपनी वहनें और कन्याओं का विवाह भी मुगलों — यवनों के साथ कर दिया था। यहीं तक नहीं इन गौरवहीन चित्रयों ने स्वाभिमानी राणा प्रताप को भी श्रष्ट करने के कई प्रयत्न किये। एक वार अकबर के साथ अपनी वहन का व्याह करने वाले अम्बेर (जयपुर) के राजा मानसिंह अतिथि के रूप में राणाजी के यहाँ आये। महाराणा ने उनका यथोचित सत्कार किया किन्तु भोजन के समय उनके साथ ही नहीं, उनके पास तक बैठने में इस स्वाभिमानी ने अपना नैतिक पतन सममा। मानसिंह ने इसे अपना अपमान समभा और उसने राणा जी से बदला लेने का संकल्प किया।

राजा मानसिंह इस समय अकबर का सबसे अधिक माननीय कर्मचारी था। उसने अकबर को राणाजी के विरुद्ध उकसाया। अकबर तो इस ताक में था हा। वह राणाजी के राज्य को छीनना नहीं चाहता था; उसकी एक मात्र प्रवल इच्छा थी कि राणा प्रताप एक वार मुक्ते वादशाह शब्द से सम्बोधित करदें और अपना मस्तक मुकारें। अकबर की यह मनोकामना पूर्ण नहीं हो रही थी। अतः इस अवसर से लाभ उठाकर उसने मानसिंह के नेतृत्व में एक विशाल सेना मेवाड़ पर आक्रमण करने के लिए भेजी। सन् १४७६ में हल्दीघाटी के मैदान में महाराणा प्रताप ने इस विशाल सेना का दढता के साथ मुकावला किया। असंख्य मुगल सेना के सामने राणा प्रताप की मुद्दीभर सेना कहाँ तक टिक सकती थी १ उद्यपुर महाराणा के हाथ से निकल गया और राणाजी ने मेवाड़ के जंगलों की राह ली।

राजमहलों से बाहर कभी जमीन पर पैर न धरनेवाली महारानीजी अपने नन्हें २ बचों के साथ जंगल के कँटीले और पत्थरीले बीहड़ पथ की प्रथिक बनी थीं। जंगल में डराबने पड़ाड़ों के बीच और भयावनी रात्रियों में, शेरव्याचों की गर्जना के बीच सुकोमलाङ्गी महारानी ने अपने छोटे २ बचों के साथ कैसे दिन बिताये होंगे ? परन्तु इन सब भयंकर विपत्तियों में भी महाराणा अपनी आन-शान और बान पर पहाड़ की तरह हद रहे। उनकी विपत्तियों की पराकाष्टा हो गई। घास की रोटियाँ उन्हें खाने को मिलती थीं, वह भी पूरी नहीं। एक दिन वह क्या देखते हैं कि उनकी छोटी बची के हाथ से एक बनिवलाव रोटी छीनकर भाग गया है और बची भूख के मारे चिल्ला रही है। महारानी के पास दूसरी रोटी नहीं जो उसे दी जा सके। इस घटना ने महाराणा के लोह हदय को हिला दिया। धैर्य का महासागर विज्ञव्ध हो उठा। वे अधीर हो उठे। उन्होंने मेवाड़ छोड़ देने का निश्चय किया।

जब यह खबर भामाशाह को लगी तो उनके हृदय पर गहरी चोट लगी। वे महाराणा का मेवाड़ छोड़ना कैसे सह सकते थे ? उनके मस्तिष्क में तो मेवाड़ के सिहासन पर पुनः महाराणा को अग्सीन करने की कल्पनाएँ और योजानाएँ काम कर रही थीं। अतः भामाशाह शीव ही अपनी समस्त धन-सम्पत्ति गाडियों में भरवाकर उस जंगल की ओर चल पड़े जहाँ राणाजी वनवासी वने हुए थे। वहाँ पहुँचते ही वे महाराणा के चरणों में गिर पड़े। उन्होंने कहा—"अलदाता! यह सारा धन आपका ही दिया हुआ है। आपके ही दिए हुए अल से यह शरीर वना है अतः यह शरीर और यह सारा धन आपकी सेवा में समर्पित है। इसे स्वीकार कीजिये और पनः सैनिक संगठन करिए। आप यदि मेवाड़ छोड़ देंगे तो

हैंसकी विमल कीति नष्ट हो जायगी। अतः यह विचार छोड़ दीजिए और देश को पुनः स्वतंत्र बनाइये।"

राणा प्रताप गद्गद् हो उठे। वे कुछ भी न वोल सके। महाराणा का चात्र-तेज पुनः चसक उठा। उन्होंने सेना एकत्रित कर मातृभूमि को स्वतंत्र करने की दृढ़ प्रतिज्ञा कर ली। प्रसिद्ध इतिहास लेखक कर्नल टॉड ने लिखा है कि "मंत्रीश्वर भामाशाह के द्वारा राणाजी को अर्पित किया गया वह धन इतना था कि उससे २५ हजार सैनिकों का १२ वर्षों तक पूरा खर्च चलाया जा सकता था।"

महाराणाजी ने इस महान् सहायता के वल पर मुगलों पर आक्रमण कर दिया और मेवाड़ भूमिके अधिकांश भाग को अपने आधीन कर लिया। एक वार फिर मेवाड़ पर राणा प्रताप की विजय पताका फहरा उठी। दान-वीर भामाशाह के सर्वस्व त्याग ने मेवाड़ देश के गौरव को अखण्ड वनाये रखा।

केवल मेवाड़ के इतिहास में ही नहीं वरन भारतवर्ष के इतिहास में महाराणा प्रताप और दानवीर भामाशाह के उज्ज्वल चरित्र सदा अमर रहेंगे। इनकी गौरव गाथाओं के विना भारत का इतिहास अपूर्ण ही रहता है।

मेवाड़ के महाराणा आज तक ओसवाल जैनकुल भूपण भामाशाह के वंशजों का उपकार मानकर पूर्ण सन्मान प्रदान करते हैं। भामाशाह के वंशजों को आज भी राज्य और जातान्यात में पूरा २ सन्मान प्राप्त है। सबसे पहिले तिलक भामाशाह के वंशजों के ही होता है।

दानवीर मामाशाह महाराणा प्रताप के शुरु समय से, महाराणा अमर-सिंह के राज्यकाल में ३ वर्ष तक दीवान के सर्वोच पट पर आसीन रहे। श्रंत में यह महान् आत्मा संवत् १६४६ माघ शुक्जा एकादशी को ४१ वर्ष की अवस्था में स्वर्ग सिधारी। भामाशाह के भाई वाराचन्द्र जी भी वड़े वीर हुए हैं। हल्दीघाटी के युद्ध में इन्होंने जो जोहर वताये वे इतिहास प्रसिद्ध हैं। भामाशाह के पुत्र जीवाशाह और उनके पुत्र अन्तयराज भी वाद के

**吴兴兴长兴汉汉汉张兴兴(35) : 天: 汉汉汉汉汉兴兴兴汉**汉汉

रागात्रों के दीवान-पद को अलंकत करते रहे। भामाशाह की कीर्ति सर्वे अमर बनी रहेगी।

संघवी दयालदास वड़े रएाकुशल और राजनीतिज्ञ थे । ये महाराणा राजिसह के दीवान थे। यह समय वह था जब औरंगजेव के अत्याचार से बाहि त्राहि मची हुई थी। तलवार के बल मुसलमान बनाये जाते थे संघवी दयालदास और हिन्दुओं को वहुत ही मुसीवतों का सामना करना पड़ता था। हिन्दुसंस्कृति और महिलाओं के सतीत्व पर आक्रमण

हुआ करते थे। श्रोरंगजेब ने हिन्दुश्रों पर जिजया कर लगाव पर अन्तिले हुआ करते थे। श्रोरंगजेब ने हिन्दुश्रों पर जिजया कर लगाव का विचार किया जिससे चारों तरफ असंतोष की ज्वाला धधक उठी। महाराणा राजिसह ने श्रोरंगजेब को एक पत्र लिखा और उसे ऐसान करने की सूचना की। इस पर वह कुद्ध हो उठा और उसने संवत् १७३६ में मेवाड़ पर आक्रमण करने के लिए विशाल सेना मेजी। राणा राजिसिंह ने बड़ी वीरता से इस आक्रमण का मुकावला किया। इस युद्ध में संघवी द्यालदास ने बहुत रणकुशलता और वीरता बतलाई। महाराणा राजिसिंह ने श्रोरंगजेब की सेना को परास्त कर दिया। राणाजी ने इस आक्रमण का बदला लेने के लिए संघवी दयालदास को एक बड़ी फोज देकर मालवे पर चढ़ाई करने भेजा। मालवा उस समय यवनों के श्रिधकार में था। इस चढ़ाई के सम्बन्ध में कर्नल जेम्स टॉड ने जो वर्णन लिखा है वह बड़ा ही सुन्दर है अतः हम उसे ड्यों का त्यों उद्युत करते हैं:-

राणा जी के दयालदास नामक एक अत्यन्तसाहसी और कार्य चतुर दीवान थे। मुगलों से वदला लेने की प्यास उनके हृदय में सर्वदा प्रज्वलित रहती थी। उन्होंने शीघ चलने वाली घुड़सवार सेना को साथ लेकर नमंदा और वेतवा नदी तक फैले हुए मालवा राज्य को लूट लिया। उनकी प्रचएड भुजाओं के वल के सामने कोई भी खड़ा नही रह सकता था। सारंगपुर, देवास, सिरोज, माँह, उज्जैन और चन्देरी इन सब नगरों को उन्होंने अपने वाहुवल से जीत लिया। विजयी दयालदास ने इन नगरों को लटकर वहाँ जितनी यवन सेना थी, उसमें से वहुतसों को मार डाला। इस प्रकार वहुत से नगर और गाँव इनके हाथ से उजाड़े गये। इनके भय से नगर निवासी यवन इतने व्याकुल हो गये थे कि किसी को भी अपने वन्ध वान्धव के प्रति प्रेम न रहा, अधिक क्या कहें, वे लोग अपनी प्यारी स्त्री

.Ž.

तथा पुत्रों को भी छोड़ २ कर अपनी २ रत्ता के लिए भागने लगे। जिन सम्पूर्ण सामित्रयों को ले जाने का कोई उपाय उनकी दृष्टि में न आया अन्त सें उनमें आग लगाकर चले गये। अत्याचारी औरंगजेब हृद्य पर पत्थर को बाँधकर निराश्रय राजपूतों के ऊपर पशुत्रों के समान श्राचरण करता था। आज उन लोगों के ऐसे सुअवसर को पाकर उस दुष्ट को उचित प्रतिफल देने में छुछ भी कसर नहीं की। संघवी द्यालदास ने हिन्दुधर्म से वैर रखने वाले वादशाह के धर्म से भी पल्टा लिया। काजियों के हाथ पैरों को बाँधकर उनकी दाढीमूं छों का मुंडा हिया और उनकी कुरीनों को कुँए में फेंक दिया। द्यालदास का हृद्य इतना कठोर होगया था कि उन्होंने अपनी सामर्थ्य के अनुसार किसी भी मुसलमान को चमा नहीं किया। तथा मुसलमानों के राज्य को एक वार मरूभूमि के समान कर दिया। इस प्रकार देशों को लटने और पीड़ित करने से जो विपुल धन इकट्ठा किया, वह अपने स्वामी के धनागार में दे दिया और अपने देश की अनेक प्रकार से रचा की। विजय के उत्साह से उत्साहित होकर तेजस्वी द्यालदास ने राजकुमार जयसिंह के साथ मिलकर चित्तौड़ के अत्यन्त ही निकट वादशाह के पुत्र अजीम के साथ भयंकर युद्ध करना आरम्भ किया। इस युद्ध में राठौड़ और खीची बीरों की सहायता से बीरवर द्यालदास ने अजीम की सेना को परास्त कर दिया। पराजित अजीम प्राण वचाने के लिए रण्थंभोर को भागा। परन्तु नगर में त्राने के पहले ही उसकी वहुत हानि हो चुकी थी, क्योंकि विजयी राजपूतों ने उसका पीछा करके उसकी वहुत सी सेना को मार डाला था। जिस अजीम ने एक वर्ष पूर्व चित्तौड़ नगरी का स्वामी वन श्रकत्मात् उसको श्रपने हाथ में कर लिया था, श्राज उसका उचित फल दिया. गया। क्ष

संघवी दयालदास युद्ध करने में अपने शत्रु के प्रति जितने कठोर थे उतने ही युद्धोपरान्त शरण में आये हुए के प्रति उदार थे। वे वड़े धर्मिष्ट भी थे। धार्मिक नित्यिकिया में कभी नहीं चूकते थे। आपने राजसमुद्र के पास-

<sup>#</sup>यह उद्ररण 'ग्रोसवाल जाति का इतिहास' पृ० ७५ से उद्धृत किया गया है जो इसके लेखकों ने टॉड राजस्थान द्वितीय खरव ग्रन्याय १२ पृष्ठ ३६६-३६८ से लिया है।



वाली पहाड़ी पर किलेनुमा आदिनाथ जी का भव्य मन्दिर बनवाया। जैन मुनियों और यतियों पर उनकी गहरी श्रद्धा थी। उन्होंने अपने मन्त्रित्व काल में राणाजी से यतियों की सहायता के लिए एक फरमान भी जारी किया था। जिसमें निम्न वातें थीं:—

(१) प्राचीनकाल से जैनियों के मन्दिरों और स्थानों को अधिकार मिला हुआ है कि उनकी सीमा में जीववध न हो। उनके हक्क की सीमा में कोई भी जीववध न करे।

(२) जो जीव वध के लिए इनके स्थान के पास से ले जाया जायगा वह

(३) जो जैनियों के उपाश्रय में शरण प्रहण कर लेगा वह चाहे राजद्रोही, लुटेरा और कारागृह से भागा हुआ अपराधी ही क्यों न हो, उसे राजकर्मचारी नहीं पकड़ सकेंगे।

(४) फसल में कूँची (मुठ्ठी), कराना की गुट्ठी, दान की हुई भूमि, धरती ख्रीर अनेक नगरों में उनके बनाये हुए उपाश्रय कायम रहेंगे।

(४) यितमान को १४ बीघे धान की भूमि के और २४ बीघे मालेटी के दान कियेगये हैं। नीमच और निम्वाहेड़ा के प्रत्येक परगने में हरएक यित को इतनी ही पृथ्वी दी गई है।

इस फरमान को देखते ही पृथ्वी नाप दी जाय और देवी जाय और कोई मनुष्य यतियों को दुःख नहीं दे। उस मनुष्य को धिक्कार है जो उनके हकों को उल्लंघन करता है। हिन्दु को गौ और मुसलमान को सुअर और खुदा की कसम है। संवत् १७४६ महासुदी ४ ई० सन् १६६३। शाह द्याल मंत्री।

इस प्रकार द्यालदास मेवाड़ के इतिहास में एक पराक्रमी योदा श्रीर कुशल राजनीतिज्ञ हो गये हैं। मेवाड़ में इनका गौरवशील चरित्र सदा स्मरणीय रहेगा। ा दिल्ल के अंग-गौरव-स्पृतियाँ रू 秦君子童杀杀李子弟不会安非杀杀者必杀杀杀

## ः मेहता श्रगरचन्दजीः



संवत् १७६२ में जव मेवाड़ के राजसिंहासन पर महारागा त्र्रारि-सिंह त्र्यारूढ हुए तव भारत में सर्वत्र अराकता फैली हुई थी। स्रोरंगजेब की मृत्यु के वाद यवनों का जोर कमजोर हो गया। दिचगा में मरहठे जोर पड़कने लगे श्रीर जगह २ लूटमार करने लगे। अन्य हिन्दु राजा अपना २ राज्य बढ़ाने की चिन्ता में थे। राजपूताने के राजात्रों में फूट थी।

महाराणा अरिसिंह की तेज प्रकृति के कारण मेवाड़ के कई बड़े २ सरदार राणाजी से असंतुष्ट थे । इन्हीं असंतुष्ट सरदारों ने सिन्धिया को मेवाड़ पर आक्रमण

करने का निमंत्रण भेजा और खयं ने भी उसका साथ दिया पिरिणाम यह हुआ कि महारागा को सिन्धिया से सममोता करना पड़ा और ६४ लाख रपया देना निश्चित हुआ, जिनमें से ३३ लाख तो दे दिये गये और वाकी के लिए नीमच, निम्बाहेड़ा आदि का चेत्र रहन रखदिया गया। ऐसी कठिन परिस्थिति में मेहता अगरचन्द्र जी महाराणा अरिसिंह जी के दीवान वनाये गये। मेहता जी बड़े बुद्धिमान थे। वैसे ही रणकोशल में भी सिद्धहस्त थे। उन्होंने मेवाड़ की तत्कालीन गिरती हुई परिस्थिति को वड़ी सावधानी से सम्भाला और मेवाड़ में पुनः शान्ति स्थापित की। माएडलगढ़ पर विद्रोही सरदारों का कटजा था अतः मेहता जी ने उनके साथ युद्ध करके माण्डलगढ़ को मेवाड़ में मिलाया। महाराणा जी ने मेहताजी को वहाँ का शासक बनाया और हमेशा के लिए वह उन्हें जागीर के रूप में सौंप दिया।

इसके वाद एकवार फिर सिन्धिया ने मेवाड पर आक्रमण किया और मेहता जी केंद्र करिलये गये, तब भी आप वड़ी चतुराई से भाग

ें स्थिक स्थापन स्यापन स्थापन स्यापन स्थापन स्थाप STATE निकले। एक बार शाह्पुरा नरेश् ने विद्रोह किया और जहाजपुर जिल दवा लिया। इस पर मेहता जी को शाहपुरा पर आक्रमण करना पड़ा बड़ी घमासान लड़ाई हुई और अन्त में महता जी की विजय हुई। जहाजपुर डद्यपुर में मिला लिया गया। इस लड़ाई में मेहता जी की शारीरिक अवस्था विगढ़ गई। उनके शरीर में कई गहरे घाव तमे थे। अन्त में संवत् १८४७ में आप स्वगंवासी हो गये। मेहता अगरचन्द्र जी एक कुराल राजनीतिज्ञ, रागुकुशल और खामी-भक्त न्यक्ति हुए। मेवाड रचा और विस्तार में इनका जो हाथ रहा है वह <sup>डक्त</sup> पंक्तियों से स्पष्ट ही हैं। महाराणा भीमसिंहजी के समय में आप प्रधान थे। आपने मेवाड़

की भलाई के लिए भिन्न २ छोटी २ जागीरों के सरदारों में पड़ी हुई फूट को मिटा कर एकता स्थापित की। जयपुर, जोधपुर त्राद्धि से मेलकर मरहठों के विरुद्ध एक मजवूत मोर्चा कायम किया और संवत् १८४४ में जयपुर और जोधपुर की सेना द्वारा मरहठों को पराजित किया। गांधीजी ने इसी अवसर पर मेहता मालदास जी को कोटा और मंबाङ का संयुक्त सेनापति वनाकर मरहठों पर हमला करने भेजा। मेहता मालदास जी छोसवाल समाज के शिशोदिया गोत्रीय मेहता थे । सेनापति वनकर आपने निक्तम्ब, निम्बाहेड़ा आहि स्थानों पर अपना

अधिकार किया। जब आप जाबद पहुँचे तो मरहठों से जोर-दार मुकावला करना पड़ा। विजय मालदास जी की ही रही

संवत १८४४ में महारानी अहल्यावाई की सिन्धिया सेना ने फिर मेवाड़ पर हमला किया तब मन्द्रसीर के हिकियाखाल पर फिर मेवाड़ी और मरहठी सेनाओं की मुठभेड़ हुई। इस युद्ध में मेहता मालदासजी वीरगति की भाप्त हुए। महाराणा भीमसिंह जी के समय में मेहता देवीचन्द्जी एक वाभिमानी और देश की रज्ञा करने वाले हितेवी प्रधान हुए। आपके समय  $(3\xi\xi)$ 

मालदास और मरहठे मेवाड़ को छोड़कर भाग गये।

अमें मेवाड़ और ब्रिटिश सरकार के मैत्री सम्बन्ध स्थापित हुए। कर्नल डॉट उदयपुर के ब्रिटिश सरकार की ओर से पोलिटिकलए एजेन्ट वनकर आये।

आपके बाद मेहता रामसिंह जी और मेहता शेरसिंह जी मेवाड़ के दीवान रहे। आप दोनों का कार्यकाल भी वड़ाम हत्त्व पूर्ण रहा। मेहता रामसिंह जी बड़े राजनीतिज्ञ और दूरदर्शी थे।

जिस समय अंग्रेज राजपूताने की रियासतों के साथ मैत्री सम्बन्ध स्थापित कर रहे थे उस समय सेठ जोरावरमल जी वाफना का जोधपुर, जयपुर, जैसलमेर, इन्दौर, उदयपुर आदि रियासतों में सेंठ जोरावर्मलजी वड़ा प्रभाव था। सन् १८१८ में जब कर्नल टॉड राजपूताने के पोलिटिकल एजेन्ट बनकर उदयपुर त्राये तब उन्होंने सेठ जोराधरमलजी को दीवान वनाकर इन्दौर से उदयपुर बुलाने की महाराणा को सम्मति दी, क्योंकि सेठ वाफना जी अर्थ विशेषज्ञ त्रौर चतुरशासक थे। मेवाड़ की विगड़ती हुई त्रार्थिक अवस्था के सुधार के लिये ऐसे व्यक्ति की परम आवश्यकता थी। हुआ भी ऐसा ही। सेठ जोरावर-मल की चतुराई से मेवाड़ का कई लाख का कर्जी सम करदिया गया। महाराणा स्वरूपसिंह जी के समय में मेवाड़ रियासत पर करीव २० लाख का कर्ज था जिसमें से अधिकांश सेठ जोरावरमलजी का था। इस ऋण को मिटाने के लिये सेठजी ने एकत्रार अपनी हवेलीपर महाराणा सा० को निमंत्रित किया और जैसे महाराणा सा० ने चाहा वैसे ही करजा निपटालिया। महाराणा जी ने इससे प्रसन्न होकर आपको कुण्डाल गांव जागीरी में दिया। इसी प्रकार आपने अन्य कर्ज भी अदा करा दिये। इन कार्यों से आपका काफी नाम हुआ। आप १८४३ में स्वर्गवासी हुए।

भारत के स्वतंत्र होने पूर्व तक मेवाड़ राज्य का दीवान पद प्रायः श्रोसवाल जैनों के द्वारा ही श्रलंकृत होता श्राया है। श्री मेहता गोकुलचन्द्रजी कोठारी केशरीसिंहजी, कोठारी छगनलालजी, मेहता वाद के श्रन्य श्रोसवाल पन्नालालजी, मेहता फतेहराजजी, सिंघी वच्छराजजी, जैन दीवानः— मेहता भोपालसिंहजी, मेहता जगन्नाथसिंहजी, कोठारी वलवन्तसिंहजी, मेहता तेजसिंहजी, श्रादि श्रादि वड़े

Harlestatestates (350): Nastatestatestatestates

राजनीतिज्ञ और दूरदर्शी दीवान रहे जिनके संचालन में मेवाड़ राज्य के अच्छी समृद्धि प्राप्त की।

इस तरह मेवाड़ राज्य के इतिहास में जैनवीरों के द्वारा किये गये राजनैतिक और सामरिक, आर्थिक और परमार्थिक कृत्यों के द्वारा यह प्रमाणित हो जाता है कि जैनवीरों ने इस राज्य के निर्माण, रच्चण-और समृद्धि में महत्त्वपूर्ण हिस्सा लिया है। इन वीरों ने जिस प्रकार अपनी बुद्धिका उपयोग देश के लिए किया उसी तरह वीर योद्धाओं की तरह ये रण मैदान में भी उतरे हैं और विजय श्री प्राप्त की है। इन वीरों ने यह सिद्ध कर दिया कि 'जैन' जैसे अपने बुद्धिबल से राज्यशासन का संचालन कर सकते हैं वैसे ही रण-मैदान में वीरता पूर्वक जूम सकते हैं। तात्पर्य यह है कि मेवाड़ राज्य के इतिहास में जैनजाति का अत्यन्त गौरवमय स्थान रहा है और वर्त्तमान में भी है।

जोधपुर जैनियों का केन्द्रस्थान है। इस राज्य के इतिहास के प्रथम
पृष्ठ के साथ ही जैनवीरों की गोरवगाथाएँ जुड़ी हुई हैं। जोधपुर राज्य की
स्थापना राव जोधाजी ने की। ईसा की पन्द्रहवीं शताब्दी
जोधपुर राज्य के इनका उदयकाल है। राव जोधाजी चित्तोड़ में अपने पिता
जैनवीर के मारे जाने पर मेवाड़ छोड़कर सात सो सिपाहियों के
साथ मारवाड़ की ओर चल पड़े। मेवाड़ की फोज ने इनका
पीछा किया। इनके अधिकांश सैनिक मारे गये। केवल वचे हुए सात सैनिकों
को लेकर राव जोधाजी जीलवाड़ा नामक स्थान पर पहुँचे। यहाँ राव समरोजी
से उनकी भेंट हुई।

ये दोनों नरवीर मूलतः चोहान वंश के थे परन्तु जैनाचार्यों ने इनके पितामह या प्रिप्तामह को जैनधर्म में दीचित किया था । ये ओसवाल भएडारी के नाम से विख्यात हुए । ये दोनों वड़े रगकुशल राव समरोजी और और वीर थे। इनके सहयोग से ही राव जोधाजी जोधपुर नरोजी भएडरी राज्य की नींव डालने में समर्थ हो सके। जीलवाड़ा में जब राव जोधाजी इनसे मिले तो इन्होंने उन्हें ढाढस वधाया और कहा कि "आप मारवाड़ की ओर आगे वढ़ते जाइये। रागा जी की

फीज से मैं निपट लूँगा। "राव जोधाजी के साथ अपने पुत्र नरोजी को ४० सिपाही देकर रवाना कर दिया। राव जोधाजी नरोजी के साथ मारवाड़ में मंडोर तक पहुँचे। परन्तु मण्डोर में भी राणा जी की फीज आ पहुँची। तब ये राव नरोजी भण्डारी के साथ थली प्रान्त के एक गाँव में जा छिपे और वही सैनिक तय्यारी की। ई० सन् १४४३ में मण्डोर पर आक्रमण कर दिया। राणा जी और जोधाजी की सेना के बोच धमासान युद्ध हुआ। विजय जोधाजी की ही रही। इस विजय में राव नरोजी का वहुत वड़ा हाथ था। वे जोधाजी के मुख्य सेनापित थे। राव जोधाजी ने इन्हें सात गाँव जागीरी में दिये तथा प्रधानमंत्री और दीविन का पद प्रदान किया। इस प्रकार जोधपुर राज्य की स्थापना के मूल में ही इन जैनवीरों का हाथ रहा हुआ है।

जोधपुर राज्य के विस्तार में इस भएडारी परिवार का वड़ा भारी सहयोग रहा है। राव नरोजी के वाद भएडारी नाथाजी, उदोजी, पन्नोजी, रायचन्द्जी, ईसरदास जी, भाना जी ऋादि ने प्रधान पद पर वड़ी क़शलता के साथ कार्य किया। भएडारियों के साथ २ सिंघवी और संगोत परिवारों का भी जोधपुर राज्य के विकास में वड़ा हाथ रहा है।

जब विक्रम संवत् १६०० में महाराजा राजसिंह जी को मुगल सम्राट् द्वारा जालोर का परगना का प्राप्त हुआ तब मुग्गोत जयमल जी वहाँ के शासक बनाये गये। सं० १६०० में सांचोर का परगना भी आप मुग्गोत जयमल जी ही के शासन में दिया गया। गुग्गोत जयमल जी बड़े कुशल शासक सिद्ध हुए। आपने राज्य की रत्ता के लिए कई लड़ाइयाँ लड़ीं। आज बड़े उदार भी थे। सं० १६०० के दुष्काल में आपने एक वर्ष तक समस्त जनता को अन्नदान दिया।



### मुणोत नेणसी



आप मुगोत जयमल जी के पत्र थे। आप न केवल एक चतुर शासक श्रोर बुद्धिमान दीवान ही हुए हैं परन्तु भारतीय साहित्य संसार में भी त्रापका गौरवपूर्ण म्थान है। संवत् १७१४ में महाराजा जसवन्तसिंह जी ने श्रापको श्रपना दीवान बनाया। महाराजा जसवन्त सिंह जी को श्रौरंगजेब क्सी मुगलसम्राट किसी प्रान्त का और कभी किसी प्रान्त का शासक बना कर भेजता था तथा लड़ाइयों में जाना पड़ता था अतः महाराजा का प्रायः चाहर ही रहना होता था। मुगोत नैएसी जैसे कुशल और बुद्धिमान दूरदर्शी के हाथों जोधपुर प्रदेश का शासन उन्हें सुरचित लगता था ।

इस समय श्रोरंगजेवी अत्याचार श्रोर पडयंत्रों का वड़ा जोर था। राज्य में उपद्रव होते रहते थे। नैगासी ने वड़ी चतुराई से शान्ति स्थापन का कार्य किया। श्रापको कई लड़ाइयाँ भी लड़नी पड़ी थीं। रावत नाण सोजत के गाँवों में लूटमार कर रहता था उसे नैगासी ने दवाया। संवत् १७१५ में श्रोरंगजेव से महाराजा की श्रनवन हो गई। इस कारण जैसलमेर रावल ने फलौदी पोकरण पर चढ़ाई की तव मुगोत नैगासी ने वड़ी बहादुरी से मुकावला किया श्रोर विजयी रहे।

त्रापने ग्रपने राज्य की मर्दु म शमारी (जनगणना ) भी कराई। भारतीय इतिहास में जनगणना की प्रथा के प्रारम्भकर्ता ग्राप ही माल्म भारतीय इतिहास में जनगणना की प्रथा के प्रारम्भकर्ता ग्राप ही माल्म >०<>>०<>>०<<>>०<</>
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००
०००

होते हैं। यही नहीं आपने एक पंचवर्षीय रिपोर्ट भी बनाई जिसमें मारवाड़ के शासन से सम्बन्ध रखने वाली सूदम से सूदम बात का भी वर्णन है।

संवत् १७२४ के आसपास महाराजा से आपकी अनवन हो गई।
महाराजा ने इन पर एक लाख रुपयों का दण्ड किया। परन्तु स्वाभिमानी
नैणसी ने देने से इन्कार कर दिया। इस पर ये और इनके भाई सुन्दरदास
कैंद में रखे गये। इन पर बड़ी सख्ती की गई। अन्त में १७२७ (वि—सं)
भाद्रपद १३ को इन्होंने पेट में कटार मार कर स्वर्ग की राह ली। इस घटना
से महाराजा को बड़ाभारी पश्चात्ताप हुआ।

नैण्सी चतुरशासक होने के साथ ही एक साहित्यक भीथे। आपके द्वारा लिखी हुई "मुण्तेत नैण्सी की ख्यात" भारतीय साहित्य, इतिहास और पुरात्त्व के सम्बन्ध में एक बहुमूल्य प्रत्थ है। इस प्रन्थ में राजपूताना, मालवा, गुजरात, कच्छ, काठियावाड़ और मध्यप्रदेश के इतिहास से सम्बन्ध रखने वाली कई महत्वपूर्ण वातें संगृहीत हैं। डिंगल भाषा होने के कारण प्रन्थ का समम्भना कठिन है। हाल ही में काशी नागरीप्रचारिणी सभा ने इस महान् प्रन्थ को प्रकाशित किया है। इस प्रकाशन से नैण्सी की प्रतिभा से साहित्यसंसार चिकत है। उठा है।

श्रापके भाई सुन्दरदास जी वड़े वहादुर थे। नैएसी के पुत्र कर्मसी भी एक इतिहास-प्रसिद्ध व्यक्ति हुए। संवत १०१८ से १०२३ तक ये महाराजा जोधपुर की श्रोर से हाँसी, हिसार जिले के शासक रहे। श्रापके वाद इस मुगोत परिवार में संग्रामसिंह जी, भगवतसिंह जी, रावत जी ठाकुर सूरतराम जी, ठाकुर सवाईराम जी, दीवान ज्ञानमल जी श्रादि वड़े प्रख्यात हुए हैं।

#### भराडारी खींवसीजी:-

त्राप एक महान् कूटनीतिज्ञ हुए हैं। मुगल सम्राटों पर भी त्रापका वड़ा प्रभाव था। जब जब भी जोधपुर की हितरत्ना का सवाल जाता था तब २ त्राप बड़ी कुशलता से मुगल सम्राटों से अपने हक में फैसला करवा लेते थे। जोरंगलेक के बाद मुगल साम्राज्य का पतन प्रारम्भ हुन्या। इससे तत्कालीन जोधपुर नरेश अजितसिंह जी ने दीवान भएडारी खींकसी के

सहरोग से बड़ा लाभ उठाया। यही नहीं, उस समय तो मुगल बादशाहों के वनाने बनाने-बिगाड़ने में भी भएडारी जी का बड़ा हाथ रहता था। संवत् १००६ में बादशाह फर्म खिशायर के मारे जाने पर दिल्ली की षडयंत्रकारी स्थिति को सम्भालने और शाहजादा मुम्मदशाह को तस्त पर बैठाने में आप ही का हाथ था। इस प्रकार राजनीतिक चेत्र में आपने कई उल्लेखनीय कार्य किये।

### रायभगडारी रघुनाथ सिंह जी

महाराजा अजितसिंह जी के राज्यकाल में दीवान पर पर रहकर आपने कई वीरता भरे कार्य किये। महाराजा प्रायः दिल्ली रहते थे। उनके नाम पर कुछ समय तक रघुनाथ जी ने मारवाड़ का शासन किया। आपके सम्बन्ध में निम्न दोहा प्रसिद्ध है:-

करोडां द्रव्य लुटायो, हौदा ऊपर हाथ । अजे दिली रो पातशा राजा तू रघुनाथ।।

महाराजा अजितसिंह आप पर बड़े प्रसन्न थे। फारसी तवारीखों में भी आप की ख्याति का उल्लेख मिलता है। आपके बाद भएडारी अनोपसिंह जी, रतनसिंह जी, पौमसिंह जी, स्रतराम जी आदि बड़े २ प्रसिद्ध दीवान और सेनापित हुए हैं। भएडारी रतनसिंह जी सं १७६३ से ६७ तक मुगल सम्राट् की और से अजमेर और गुजरात के शासक (Governor) रहे हैं।

#### शमशेर वहादुर शाहमल जी लोढा :—

श्राप जैन श्रोसवाललोढ़ा थे। महाराजा विजयसिंह जी ने सं० १८४० में श्राप कों फौज का कमान्डर इन्चीफ (मुसाहिब) वनाया। सं० १८४६ में श्रापने गोड़वाड़ के एक युद्ध में वड़ा जौहर दिखाया श्रोर महाराजा द्वारा शमशेरवहादुर की पदवी प्राप्त की। इनके समय से ही जोधपुर के लोढ़ा परिवार को 'राव' की पदवी मिली। इसी परिवार में उदयकरण जी लोढ़ा भी प्रतापी वीर हुए है। श्रापके सेनापतित्व में श्रमरकोट की विजय हुई।

#### सिंघी भींवराजजीः---

जोधपुर के सेनानायकों (Commander in Chif) में सिंघी जेठमल

जी और सिंघी भींबराज जी के नाम और काम उल्लेखनीय हैं। संवत् १८३४ में जब मरहठों की फौज जयपुर के द्वंदाग्- आम्बेर इलाकों में ल्ट्ट मचा रही थी तब भण्डारी भींबराज जी ने १४००० सेना को साथ लेकर मरहठों का मुकाबला किया और उन्हें बुरी तरह हरा दिया। तत्कालीन जयपुर नरेश ने जोधपुर नरेश को एक पत्र लिखा था— "भींबराज जी हों और हमारी आम्बेर रहे।" अर्थात् भींबराज जी की बदौलत ही आम्बेर की रज्ञा हुई।

#### सिंघी इन्द्रराजजीः—

जिस समय महाराजा मानसिंहजी ने जोधपुर का शासनभार सम्भाला, उस समय भारत में ऋराजकता फैली हुई थी। मुगल साम्राज्य ऋन्तिम साँस ले रहा था। मरहठे ल्टमार में व्यस्त थे। राजस्थान के नरेशों में फूट पड़ी हुई थी। ऐसे विकट समय में सिंघी इन्द्रराजजी अवत्तीर्ण हुए।

एक घरेलू मामले को लेकर जोधपुर व जयपुर नरेशों में वड़ी अनवन हो गई छोर जोधपुर नरेश मानसिंह जी ने सं १८६२ में जयपुर पर चढ़ाई करदी। अजमेर में दोनों छोर की सेनाएँ इकट्ठी हुईं। जोधपुर के श्री इन्द्रराज जी छोर जयपुर के रतनलालजी ने आपसी सुलह द्वारा इस व्यर्थ के नरसंहार को रोकने का प्रयत्न किया और अन्त में इन्दोर नरेश को बीच में रखकर दोनों में सुलह करवा दी। परन्तु छुछ दिनों के बाद ही यह सन्धि मंग हो गई। घ खे से जयपुर नरेश जगतसिंह जी ने मारवाड़ पर चढाई कर दी। गांगोली घाटी पर दोनों का मुकावला हुआ। इसमें जयपुर वालों की जीत रही। मारोठ, मेइता, परवतसर, नागोर, पाली छोर सोजत पर जयपुर का अधिकार हो गया। किले के सिवाय जोधपुर पर भी जयपुर का अधिकार हो गया। ऐसे कठिन समय में सिंघी इन्द्रराज जी की राजनीतिज्ञता व वीरता ने बड़ा कमाल कर दिखाया। सिंघी जी तथा भराडारी गंगारामजी दोनों मेड़ता की छोर गये और सेना का संगठन प्रारम्भ किया। पिराडारी मेता अमीरखाँ को द्रव्य लोभ से अपनी छोर किया तथा इसकी सहायता से जयपुर पर आक्रमण कर दिया। कई मास तक युद्ध चलता रहा। टोंक के पास फागी स्थान पर जमकर युद्ध हुछा। अन्त में विजय सिंघी जी की ही हुई। जयपुर नरेश इससे घवरा उठे और जोधपुर छोड़ भागे। जयपुर पर भी जोधपुरो सेना का कडजा हो गया, इस प्रकार विजय पताका लिए सिंघी इन्द्रराजजी जोधपुर पहुँचे और पुनः मानसिंह जी को महाराजा बनाया।

जब सिंघी इन्द्रराज जी जयपुर से जोधार लौटे तो उन्हें प्रधान का पद और जागीरी देकर सन्मानित किया। सिंघी इन्द्रराजजी की वीर रा भरी कई कहानियाँ हैं जिससे स्पष्ट है कि, आपने प्राणों की बाजी लगा कर भी जोधपुर-राज्य की सदा सुरचा की। जोधपुर की सुरचा के लिए ही अमीरखाँ के हाथों से आपका प्राणान्त भी हुआ। सिंघी जी की इस प्रकार की मृत्यु से महाराजा मानसिंह जी को बड़ा धक्का लगा।

जोधपुर के इतिहास में सिंघी जी का नाम सदा अमर रहेगा। महाराजा मानसिंह जी इस दुःख को कभी नहीं भूल सके। आज भी मार-वाड़ी में महाराजा मानसिंह जी द्वारा इन्द्रराज के सम्बन्ध में लिखा गया निम्न दोहा प्रसिद्ध है।—

इन्दा वे श्रसवारियाँ उगा चौहट्टे श्रम्वेर। धिगा मंत्री जोधागारा जैपुर कीनी जेर॥

श्रापके वाद श्रापके पुत्र फतेहराज जी को प्रधान पद प्राप्त हुआ श्रीर जागीर देकर पुरस्कृत किया गया।

#### मेहता अखेचन्दजी

जोधपुर की रचा के लिये मेहता श्रखेचन्द्जी को भी कई प्रकीर्ण लड़ाईयाँ लड़नी पड़ी थी। कर्नल जेम्स टॉड ने लिख़ा है कि—"श्रखेचन्द्जी क्यू सामर्थ्य वहुत प्रवल था। द्रवार को वे ही वे दीखते थे। रियासत में एक समय इनका प्रावल्य था।" इस प्रकार जोधपुर का आद्योपान्त इतिहास जैन वीर दीवानों और सेनापितयों के मातृभूमि प्रेम और वीरता भरी गाथाओं से भरा पड़ा है।

बीकानेर के इतिहास के जैनवीर

वीकानेर का इतिहास भी श्रोसवाल जैन महापुरूपों की गौरव गाथाश्रों से भरा पड़ा है। जोधपुर की तरह बीकानेर राज्य निर्माण श्रोर विकासक्रम में पद पद पर जैनों का हाथ पाते हैं। जोधपुर संस्थापक राव जोधाजी के वड़ पुत्र राव वीकाजी राज्य विस्तार की श्रमिलाषा से श्रपने साथ वच्छराज जी नामक एक श्रोसवाल मुत्सदी को संलाहकार के रूप में लेकर सेनासहित मण्डोर से उत्तर की श्रोर श्रागे वड़े। श्रपूर्व मुजवल से वे निरन्तर विजय पाते रहे श्रोर सन् १८८८ को उन्होंने वीकानेर की नींव डाली। वच्छराजजी को उन्होंने मंत्री बनाया। राव वीकाजी को बीकानेर वसाने में श्री वच्छराज जी ने बड़ी भारी सहायता दी थी। मंत्री वच्छराजजी कुशल राजनीतिज्ञ जी ने बड़ी भारी सहायता दी थी। मंत्री वच्छराजजी कुशल राजनीतिज्ञ श्रोर महान् वीर थे। राव बीकाजी ने श्रपने इस परम सहायक की स्मृति में श्रीर महान् वीर थे। राव बीकाजी ने श्रपने इस परम सहायक की स्मृति में "वच्छासार" नामक गाँव भी वसाया।

मंत्रीश्वर बच्छरात जी के वाद करमसिंहजी छोर नगराजजी बच्छावत मंत्री वने । जिस समय वीकानेर की राज्यगादी पर महाराजा जेतसिंहजी थे, तब जोधपुर के राजा मालदेव ने बीकानेर पर चढ़ाई की और अपना अधिकार कर लिया । उस समय मंत्रीश्वर नगराजजी ने बड़ी बुद्धिमानी से मुगलसम्राट् शेरशाह की मदद से पुनः बीकानेर का राज्य जेतसिंहजी के पुत्र महाराजा कल्याणसिंहजी को दिलाया । इस प्रकार छोसवाल जैनमंत्री के सहयोग से बीकानेर का खोया हुआ राज्य पुनः प्राप्त हुआ ।

महाराव लखनसी वैदः—

. वच्छावतों के वाद वीकानेर की दीवानिगरी त्रोसवाल वेद वंश के मुत्सिह्यों के हाथ में रही। बीकानेर वसाने के समय वच्छावतों के साथ ज्ञावनसी वेद की भी वड़ी मदद रही है। कइते हैं कि बीकानेर के २७ मोहल्लों में से १४ मोहल्लो त्रापके द्वारा वसाये हुए हैं। राव लखनसी की कई पीढियों तक दीवानिगरी इसी वैद्वंश के हाथ में रही ह्योर इनमें कई नामाङ्कित व्यक्ति हुए।

#### मंत्रीश्वर मेहता करमचंदजी बच्छावत-



बीकानेर की दीवान गिरी करीब २०० वर्ष तक बच्छावत वंशपरम्परा के हाथ में रही। नगराजजी के वाद संप्रामसिंहजी और उसके वाद राव रायसिंहजी के समय में संप्रामसिंहजी के पुत्र महता कर्मचन्दजी मंत्री बनाये गये।

इतिहास में महता कर्म चन्द जी वच्छावत राज-नैतिक और सैनिक दृष्टि से अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखते हैं। तत्कालीन दिल्ली सम्राट् अकबर पर आपका वड़ा प्रभाव पड़ा। सम्राट्

के आप प्रमुख परामशदाताओं में से थे। जीवन का अन्तिम समय आपने दिल्ली में ही विताया। इसका कारण यह था कि महाराजा रायसिंह की प्रकृति वड़ी उड़ाऊ थी अतः इनके अनवन हो गई थी। अविवेकी रायसिंहजी ने इनके परिवार के साथ भयंकर घोखा किया था। वह इस वंश को ही मिटा देना चाहते थे।

भंतीश्वर करमचन्दजी बड़े धार्मिष्ठ थे। आपने ही सुप्रसिद्ध जैनाचार्य श्री जिनचन्द्र सूरी का सम्राट् अकबर को परिचय कराया जिस पर से सम्राट् अकबर ने आचार्य श्री को विशेप निमंत्रण भेजा था और लाहीर में दोनों की ऐतिहासिक भेंट हुई। आचार्य श्री के उपदेश से प्रभावित होकर उसने सारे राज्य में जैनियों के मुख्य २ पर्वी पर जीवहिंसा न करने का फरमान जारी किया।

सं० १६३५ में जब दुष्काल पड़ा तब भी मंत्रीश्वर ने पूरे वर्ष तक

## महाराव हिन्दूमलजी वैदः---

महाराव हिन्दूमलजी वैद एक महान् दूरदर्शी और प्रतिभा सम्पन्न वीर पुरुष हुए। सं० १८८४ में आप बीकानेर के बकील की हैसियत से दिल्ली भेजे गये। वहाँ आपने वड़ी बुद्धिमानी से बीकानेर के हितों की रहा की। जिससे प्रसन्न हो तत्कालीन नरेश रत्नसिंहजी ने आपको अपना दीवान बनाया और आपकी वंशपरम्परा को महाराव की उपाधि दी। श्री हिन्दूमल जी ने बीकानेर पर भारत सरकार द्वारा लिया जाने वाला २२ हजार रूपया सालाना का फोजी खर्च समाप्त कराया। बीकानेर और भावलपुर के बीच सरहद सम्बन्धी मगड़ों में भी आपकी बुद्धिमानी से बीकानेर को बड़ी अच्छी जमीनें हाथ लगीं। इस तरह आपने कई ऐसे कार्य किये हैं जिनसे बीकानेर राज्य का बहुत हित हुआ है।

श्रापके भाई मेहता छोगमलजी श्रोर पुत्र महाराव हरिसिंहजा भी बड़े प्रभावशाली मुत्सदी रहे। बीकानेर नरेशों ने इस परिवार को समय २ पर जो रुक्के भेंट किये हैं उनसे इस परिवार के प्रति राज्य की श्रापार श्रद्धा प्रकट होती है।

## दीवान श्रमरचन्द जी सुराणाः —

दीवान अमरचन्दजी सुराणा का भी महत्त्वपूर्ण स्थान है। ई० सन् १८०४ में भटनेर के हाकीम जापात खाँ के उपद्रवों को शान्त करने के लिए अमरचन्द जी को भेजा गया। पाँच मास की अनवरत लड़ाई के वाद आपने भटनेर को अपने कड़्जे में किया। इस वहादुरी से प्रसन्न होकर महाराजा ने आपको दीवान वन या। इसी तरह सं० १८७२ में चुरू के ठाकुर के उपद्रवों को शान्त करने में भी आपने वड़ा कौशल दिखाया।

इस तरह वीकानेर के इतिहास में वच्छावत वेद-श्रौर सुराए॥ परिवार की गौरव गाथाएँ गुंधित हैं।

#### श्रजमेर के गवर्नर धनराज सिंधीः—

सन् १०८० में अजमेर पुनः महाराजा विजयसिंह के अधिकार में आ चुका था। आपने ओसवाल सिंघी गौतीय धनराज सिंघी को अजमेर का गवर्नर नियुक्त किया। इस समय वहाँ की राजनैतिक स्थित वड़ी विषम थी। मरहे उद्यपि पराजित कर दिये गये थे। पर छिपे तौर से उनकी तैयारियाँ जारी थीं और कुछ ही महीनों बाद उन्होंने फिर मारवाड़ पर आक्रमण कर मेड़ता और पाटन पर अधिकार जमा लिया। अजमेर पर भी धावा बोला। धनराजजी के पास मरहठों के मुकाबले कम सेना थी तद्पि वे बराबर मुकाबले में डिटे रहे। इस बीच महाराज विजयसिंह जी ने धनराजजी को कहला भेजा कि अजमेर मरहठों को सौंप कर जोधपुर चले आओ। पर स्वामिमानी सिंघी जी को यह आज्ञा अच्छी नहीं लगी। उन्होंने आत्मसमर्पण की अपेना मरना अच्छा समका। अपने हाथ में पहनी हुई हीरे की अंगूठी का हीरा निकाल कर उसे खा गये। इस तरह वे अपने स्वामिमान और कत्तेच्य पालन के लिए विलवेदी पर चढ़ गये। मरने से पहले वे एक संदेश दे गये कि—" मेरी मृत्यु के उपरान्त ही मरहठ अजमेर में प्रवेश कर सकते हैं पहले नहीं।"

इस प्रकार राजस्थान के इतिहास में जैनजाति के नर-वीरों का श्रात्यन्त गौरव-मय स्थान रहा है। राजस्थान के राजनैतिक अभ्युदय में इनका सहयोग अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।

## मुगल सम्राट् श्रीर जैनमुनी

अकबर बड़ा दूरदर्शी और विचार-शील शासक था। उनकी धार्मिक उदारनीति ही उसकी दूरदर्शिता की चौतक है। उसकी मान्यता थी कि प्रत्येक धर्म में कुछ न कुछ अच्छाई अवश्य है अतः वह उसे आदर की दृष्टि से देखता था। वह अपने दरवार में सब धर्मी के अच्छे २ विद्वानों की निमंत्रित करता था और उनके साथ धार्मिक चर्चा करता था।

धार्मिक तत्त्वों पर स्वतंत्र रूप से चर्चा और विचार हो सके इसके लिए अकबर ने फतहपुर सीकरी में इवादतखाना (प्रार्थनागृह ) की स्थापना की थी। इस स्थान पर विविध धर्मों के प्रतिनिधि विचार विमर्श करते थे। जैनमुनियों को अत्यन्त आदर पूर्वक निर्मात्रत करके अकबर ने उनके साथ धार्मिक चर्चा की थी। और कई मुनियों को अपने दरवार के प्रतिष्ठित विद्वानों में सर्वोच्च स्थान दिया था। प्रसिद्ध इतिहास लेखक वि० सिमथ ने लिखा है कि—"अकबर पर सब धर्मों की अपेचा जैनधर्म का और जर्थ थोस्ती धर्म का अधिक प्रभाव पड़ा था।"

वि. सिमथ अपने 'Akbar' (अकवर) नामक प्रन्थ में पोर्टु गीज पादरी पिन्हेरो (Pinheiro) का ता. ३-७-१४६४ का पत्र उद्घृत किया है, इसमें बताया गया कि 'He follows the seet of the Jains (Veritie) अर्थात् अकवर जैनधर्म का और उसके व्रतों का पालन करता है।" इसके बाद कई जैनसिद्धान्तों का उल्लेख किया गया है। अकवर ने जैनधर्म में से प्राणी वध का त्याग, मांसाहार का त्याग, पुनर्जन्म की मान्यता, कर्मसिद्धान्त आदि को अपनाया था और उसने जैनाचार्यों का सन्मान करके उनके तीर्थस्थानों को उनके अधीन कर दिये थे तथा उनके उपदेश के जीवरन्ना के फरमान जारी किये थे।

सम्राट् अकवर पर जैनधर्म की जो अमिट छाप पड़ी इसका सारा श्रेय सुप्रसिद्ध जैनाचार्य श्री हीरविजय सूरि ओर उनके विद्वान् शिष्यों को है।

## श्री हीरविजय सूरि श्रीर श्रकवर

श्री हीरविजय सूरि जैनशासन के महा प्रभावक, श्रद्धितीय विद्वान् श्रीर परम प्रतापी छाचार्य हुए हैं। श्रापने श्रपनी दिव्य प्रतिभा से श्रकवर श्रीर श्रन्य राजाश्रों पर श्रपना श्रखण्ड प्रभाव म्यापित किया था। श्रापने श्रपने महान् प्रताप से जैनशासन का उद्योत किया था।

श्राचार्य श्री हरिविजयसूरि की विद्वत्ता श्रोर प्रतिभा की कीर्त्ति दूर २ तक फैल चुकी थी। ऐसे समय में वादशाह श्रकवर ने फतहपुर सीकरी में

अव्यक्तिकाकाकाकाकाका (३०६) अव्यक्तिकाकाकाकाकाका

मोत्तसाधक धर्म का विशेष परिचय प्राप्त करने की इच्छा से एक विद्वद् मण्डल का आयोजन किया था। हीरविजयसूरि की फैलती हुई कीर्ति से आकृष्ट होकर सम्राट् अकबर ने उन्हें अत्यन्त सन्मान के साथ आमंत्रित किया।

श्रकार ने गुजरात के सूवेदार साहिबखाँ को फरमान भेजा कि हीरिविजयसूरि को अत्यन्त श्राद्र श्रीर सन्मान के साथ, सब प्रकार की सुविधाएँ, जो वे चाहें प्रदान कर यहाँ भेजने का प्रबन्ध करो। साहबखान ने श्रहमदाबाद के श्रावकों को बुलाकर फरमान बताया। श्रावक श्राचार्य श्री के पास गंधार बन्दर गये। श्राचार्य श्री ने दीर्घटष्टि से विचार किया कि बादशाह श्रादरपूर्वक निमंत्रण देता है तो उसे प्रतिवोध देकर जैनधर्म की प्रभावना करनी चाहिए। यह विचार कर श्राचार्य श्री ने फतहपुरसीकरी की श्रोर विहार किया। सीकरी पदार्पण पर घूमधाम के साथ श्राचार्य श्री का फतहपुरसीकरी में प्रवेश कराया गया। बादशाह के मंत्री श्रवुलफजल ने उनका सत्कार किया। वह श्रपने घर भी उन्हें ले गया श्रीर उनसे बातचीत कर श्रत्यन्त प्रभावित हुआ।

इसके वाद वादशाह के दरवार में सूरीश्वर निमंत्रित किये गये। सूरीश्वर ने जैनसाधु के आचार-विचार का परिचय कराया और जैनसिद्धान्तों का ऐसा सुन्दर निरूपण किया कि सम्राट् उससे अत्यिधिक प्रभावित हुआ। वादशाह ने परीचा के लिए अपने अमुक जन्मग्रह का फल पूछा। उसके उत्तर में सूरीश्वर ने कहा कि आत्मार्थी जैनसाधु फजादेश कभी नहीं कहते। इससे वादशाह और भी अधिक प्रसन्न हुआ।

इसके बाद वादशाह के पुत्र (सलीम-जहाँगीर) ने एक पेटी में से पुस्तकें वाहर निकाल कर सेजीं। श्राचार्य ने पूछा ये जैन-पुस्तकें श्रापके पास कैसे श्राई ? इस पर शाह ने कहा पद्मसुन्दर नामक उनका मित्र था जिसने वाराणासी के बाह्यण को वाद में जीता था, उस मित्र का श्रवसान हो जाने से सब पुस्तकें हमें प्राप्त हुई । श्राप इन्हें स्वीकार करें। वादशाह के श्रित श्राप्तह से वे पुस्तकें श्रापने स्वीकार कीं श्रीर एक मण्डार में स्थापित कर दीं। (पद्मसुन्दर भी जैन साधु था ऐसा

प्रतीत होता है ) इसके बाद बादशाह ने द्रव्य, हाथी, अश्व आदि की मेंट स्वीकार करने की प्रार्थना की परन्तु निरप्रह जैनमुनी अपने आचार के अनुसार इन्हें प्रहर्ण नहीं करते, ऐसा उत्तर दिये जाने पर भी कुछ न कुछ स्वीकार करने का बादशाह ने अत्याप्रह प्रदर्शित किया। तब सूरीश्वर जी ने कैदियों को मुक्त करने की, पींजड़ों में बन्द पिचयों को छोड़ने की और पर्युषण के आठ दिनों में राज्यभर में प्राणीवध न हो ऐसी भावना प्रकट की। बादशाह ने आठ दिन नहीं बिलक चार दिन अपनी तरफ से मिलाकर वारह दिन के लिए सम्पूर्ण राज्यभर में जीवहिंसा न की जाने के फरमान जारी कर दिये। अपनी सही और मोहर के साथ फरमान की ६ प्रतिलिप्पियाँ सारे साम्राज्य में पालन कराने के लिए भेज दी गई।

इसके बाद सूरीश्वरजी के शिष्य श्री शान्तिचन्द्र गणी के कहने से अमर तालाब-जिसे बादशाह ने बड़े शौक से वनवाया था- आचार्य श्री को अर्पण कर दिया अर्थात् वहाँ मछिलियाँ मारने की मनाई कर दी गई। बादशाह ने साथ ही अब से शिकार न खेलने की प्रतीज्ञा कर ली। आइने अकवरी में अकबर की कहावतों में यह लिखा है—"राज्य के नियमानुसार शिकार खेलना बुरा नहीं है तथापि पहले जीवरक्षा का ख्याल रखना अत्यन्त आवश्यक है।"

वादशाह अकवर ने यह भी घोषित किया कि सब पशु-प्राणी मेरे राज्य में मेरे समान सुखी रहे ऐसा में प्रयत्न कहाँगा। नवरोज के दिन 'अमारीघोष' करवाऊँगा। अकवर वादशाह ने इस प्रसंग पर श्री हीर विजयसूरि को 'जगद्गुरू' की उपाधि प्रदान की। सूरींश्वर के कथनानुसार उसने बन्दियों को मुक्त किये, पित्तयों को छोड़ दिये और मछिलयों को मारने की मनाई कर दी।

इसके पश्चात् वादशाह के मान्य जोहरी दुर्जनमल ने सूरिजी से से कई जिनविम्बों की प्रतिष्ठा करवाई। दिल्ली प्रदेश में विचरण कर सूरिजी ने अनेक उपकार के कार्य किये और अनेक अनार्यों ने भी मांसादि न खाने की प्रतीज्ञा ली। इसके बाद अपने शिष्य उपाध्याय शान्तिचन्द्र की बादशाह के पास रखकर आचार्य पाटन की ओर पधारे। तीन वर्ष वाद सं १६४४ में जब शान्तिचन्द्र उपाध्याय ने अपने गुरु-वर्य के दर्शन के लिए जाने की इच्छा की तब बादशाह ने अपनी तरफ से सृरिजी को भेंट करने के लिए निम्न फरमान जारी कर दिये:—

(१.) जजिया नामक कर को गुजरात से दूर करने का फरमान।

(२.) पर्यु षण त्रादि के वारह दिन तक जीवहिंसा न करने के फरमाने जारी किये थे उनमें इतने दिन और स्वेच्छा से बढ़ा दिये—सव रविवार, सूफी लोगों के सब पर्व दिन, ईद के दिन, संक्रान्ति की सब तिथियाँ, अपना जन्म-मास, मिहिर के दिन, नवरोज के दिन, अपने तीनों पुत्रों के जन्म दिन, मोहर्रम महीने का दिन, इस प्रकार वर्ष में कुल ६ मास और ६ दिन सारे साम्राज्य में किसी प्रकार की जीवहिंसा न की जाय।

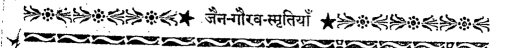
#### भानुचन्द्र-सिद्धिचन्द्रः-

ये दोनों हीरविजयसूरि के शिष्य थे। उपाध्याय भानुचन्द्र मुनि ने अकबर को "सूर्यसहस्र नाम" संस्कृ। में सिखलाये। भानुचन्द्र की प्रतिभा से बादशाह बड़ा अनुरंजित हुआ था। इनके कहने से अकबर बादशाह ने शत्रु की यात्रा पर जो कर लिया जाता था वह बन्द कर दिया। इस युगल जोड़ी ने बाण की कादम्बरी पर सुन्दर टीका लिखी है उसकी प्रशस्ति में इसका उल्लेख किया गया है। सिद्धिचन्द्र ने अपने कोशल से बादशाह को प्रसन्न करके सिद्धाचल पर मन्दिर बनाने की निपेधा को रद्द करवाया ये मुनि बड़े बुद्धिमान थे। ये शताबधानी भी थे। इनके अबधान प्रयोग देखकर बादशाह ने इन्हें "खुशफहेम" की उपाधि प्रदान की थी।

#### विजयसेन स्रिः-

ये हीरविजयसूरि के प्रधान शिष्य थे। श्रकवर पर आपका भी वड़ा प्रभाव था।

ग्रास वादिवधा में बड़े निपुण थे। श्रकवर की सभा में इन्होंने ३६६ त्राह्मणवादियों को शास्त्रार्थ में पराजित किये इससे वादशाह ने इन्हें "सवाई विजयसेन" की उपाधि प्रदान की।



## 'युगप्रधान' जिनचन्द्र सूरिः—

बीकानेर के सुप्रसिद्ध मंत्री कर्मचन्द्रजी बच्छावत अकवर के दरवार में रहा करते थे। इनके सम्पर्क के कारण अकबर को खरतरगच्छ के प्रसिद्ध श्राचार्य श्री जिनचन्द्रसूरि के दर्शन श्रीर उनसे वार्तालाप करने की इच्छा हुई। बादशाह के आयह से कर्मचन्द्रजी आचार्य श्री की सेवा में गये और उन्हें लाहौर पधारकर बादशाह को प्रबोध देने की प्रार्थना की। जीवदया श्रीर शासन की प्रभावना का कारण समभ कर श्राचार्य श्री लाहौर श्राये। वादशाह अकबर ने आपका बहुत सम्मान और स्वागत किया। बादशाह के आग्रह से आपने लाहौर में ही चतुर्मास किया। आचाय श्री का अकवर पर गहरा प्रभाव पड़ा। त्राचार्य श्री के कहने से उसने द्वारका त्रीर शतुञ्जय श्रादि सब जैनतीर्थी की व्यवस्था कर्मचन्द्जी बच्छावत को सींप दी श्रीर उसका लिखित फरमान आजमखाँ को दिया और कहा कि सब जैनतीर्थ कर्मचन्द जी को सौंप दिये हैं; उनकी रचा करो। इससे शत्रुखय पर नव-रंगखँन ने जो भंग किया था उसका निवारण हुआ। अकवर जब काश्मीर जाने लगा तब उसने आचार्य श्री का 'धर्मलाभ' लिया। इसकी स्पृति में श्रापाद शुक्ला ६ से लेकर सात दिन पर्यन्त सारे साम्राज्य में जीवहिंसा न करने के फरमान निकाल कर ग्यारह सूबों में भेज दिये। सम्राट् अकवर की इस अमारि घोषणा से उसके अधीनस्थ राजाओं ने भी अपनी र सीमा में किसी ने पन्द्रह दिन, किसी ने २० दिन और किसी ने महीने दो महीने के लिए आमारिघोप करवाया। वादशाह के आग्रह से आचार्य श्री के शिष्य मानसिंह काश्मीर पधारे। वहाँ अनेक सरीवरों के जलचर प्राणियों को अभदान दिलवाया।

संवत् १६४६ फाल्गुन शुक्ता द्वितीया को अकवर ने जिनचन्द्रसृरि को 'युगप्रधान' की पदवी प्रदान कर सन्मानित किया और उनके शिष्य मानसिंहसूरि को आचार्य पद प्रदान कर 'जिनसिंह सृरि' नाम से सम्बोधित किया। इस प्रकार अकवर, पर इन आचार्य श्री का भी गहरा प्रभाव पड़ाथा।

## जहाँगीर वादशाह श्रौर जिनचन्द्रसूरिः-

संवत् १६६६ के जहाँगीर वादशाह ने ऐसा हुक्म निकाल दिया था कि सव धर्मों के साधु देश से बाहर चले जाँय। इससे जैनमुनिमण्डल में भी भीति फैल गई। तब जिनचन्द्र सूरि ने पाटन से आगरा आकर वादशाह को समभाया और इस हुक्म को रह करवाया।

#### शाहजहाँ श्रोर शान्तिदास सेठ:-

सेठ शान्तिदास एक राजमान्य जोहरी द्योर प्रतिष्ठित श्रीमंत न्यापारी थे। इनकी कई पेढियाँ स्रत द्यादि बड़े २ शहरों में चलती थी। ये श्रोस-वाल जैन थे। जहाँगीर के राज्य में सं० १६०८ में बीबीपुर में चिन्तामणि पार्श्व नाथ का सुन्दर भन्य मन्दिर बनवाना द्यारम्म किया। सं० १६८२ में मुक्तिसागर मुनी के हाथ से प्रतिष्ठा कराई गई। यह स्थापत्य का एक उच्च कोटि का नमूना था। जब श्रोरंगजेब को श्रहमदाबाद की सूवागिरी मिली तब उसने मन्दिर को बहुत चित पहुँचाई श्रोर उसे मस्जिद का रूप दे दिया। शान्तिदास ने शाहजहाँ से प्रार्थना की। उसने शहाजदा दाराशिकोह के हाथ का फरमान (सं० १००१, हीजरी १०४८) भेजा जिसमें लिखा गया था कि मन्दिर शान्तिदास को सोंपो। मस्जिद की श्राकृति निकाल डालो। उसमें से जो सामान निकाला गया है वह वापस कर दो।" इन्हीं शान्तिदास सेठ के बंशजों के हाथ में श्रहमदाबाद की नगर शेठाई चली श्रा रही है। एक ऐतिहासिक कुटुम्ब के रूप में गुजरात के इतिहास में शान्तिदास के कुटुम्ब का बहुत ऊँचा स्थान है।

मुराद्वत्त और वादशाह औरंगजेव ने शान्तिदास को शतुब्जय का प्रदेश उसकी दो लाख की आय के साथ पुरस्कार में दिया। इसी तरह अहमदशाह ने पारसनाथ पर्वत जगत सेठ महताबराय और इनके बंशजों को दे दिया जिससे जैन निर्विच्न रूप से वहाँ की यात्रा कर सकें।

श्री उ. दो. बोरिंद्या ने History and Litrature of Jainism में पृष्ठ ७४ पर लिखा है कि अलाउदीन खिलजी ने जैनकवि रामचन्द्र सूरि को 將

हुमूल्य मेंट प्रदान की थी। तथा सुल्तान फिरोजशाह तुगलक ने (१३४१-१८८) श्रीपाल चरित्र के कर्ता रत्नशेखर को बहुत सन्मान प्रदान केया था।

सारांश यह है कि संवत् १६१३ से १०१३ तक की भारत की शान्ति की राताच्दी में अकवर, जहाँगीर और शाहजहाँ के राज्यकाल में जैनधर्म की गिष्ठा बढ़ी। सबसे अधिक छाप सम्राट् अकवर पर पड़ी। वह जैनसिद्धान्तों में इतना रस लेता था कि लोग यह शंका करते थे कि सम्राट् गुप्तरूप से जैनधर्म का पालन करता है। अकवर के अहिंसा विषयक फरमान इस बात की पुष्टि करते है। अबुलफजल और वदाउनी के लेखों से भी यही ध्वनित होता है। सं० १६३५ से लेकर १६६१ तक (अकवर के मरणकाल तक) जैनमुनियों का अकवर के साथ गाड सम्पर्क रहा। भानुचन्द्र उपाध्याय अकवर के मरणकाल तक उसके दरवार में रहे थे।

हीरविजयसूरि, विजयसेनसूरि, भानुचन्द्र उपाध्याय, सिद्धचन्द्र अउपाध्याय और जिनचन्द्रसूरि जैसे महाप्रतिभासम्पन्न जैनर्मानयों ने अपनी प्रतिभा के बलपर मुगल वादशाहों को प्रभावित करके सचमुच जैनधर्म की की महती प्रभावना और सुरत्ता की है। जैनइतिहास में इनका नाम स्वर्णात्तरों से सद्देव के लिए अङ्कित रहेगा।

# भारतीय स्वातंत्र्य संग्राम के जैनवीर

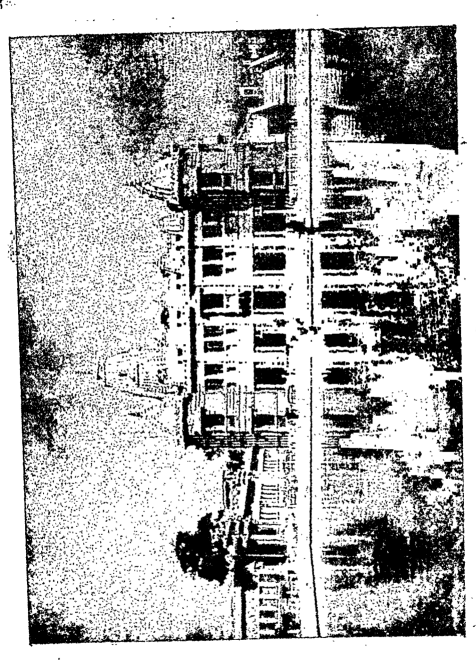
गुलाम भारत को आजाद वनाने में जैनसमाज, उसके अहिसा के उसूलों और स्वार्थ त्यागकर देशसेवा को अपनाने वाले जैनवीरों का स्थान भी विशेष गौरव पूर्ण रहा है। देशभक्ति की इस परम्परा को जयपुर में स्व० अर्जु नलालजी सेठी के "जैनवर्धमान विद्यालय" ने उस सुदूर भूत में ही ऐसा घनीभूत किया की क्रान्ति की वल्लरी को वहीं से अमरवेल वन कर दिल्ली के लाई हार्डिन्ज वम काएड से लेकर अजमेर के डोंगरा-शूटिंग-काएड तक परिन्यप्ता होते देखा गया। स्व० चन्द्रशेखर आजाद के हिन्दुस्तान समाजवादी प्रजातन्त्र दल ने देश के प्रथम कोटि के जैन राजनीतिज्ञ पं० अर्जु नलालजी सेठी की वृद्धावस्था तक उनका प्रथय पाया था। सेठीजी राजस्थान में राजनेंतिक

चेतना और क्रान्ति के महान पोषक थे और उनका जैनिवद्यालय क्रान्ति कारियों का आश्रयगृह तथा राष्ट्र में फैलने वाली श्रांग की चिनगारी क्रान्तियों की श्रिंगपेटी बना हुआ था, राष्ट्र में खतंत्रता प्राप्तिहेतु हुए वर्ष

सेठीजी कोरे राजनीतिज्ञ ही नहीं थे किन्तु जैनधर्म के सिद्धान्तों व क्रियाओं के भी वे कठोर पालक थे। जेल के प्रतिवंधनों में भी वे जिनप्रतिमा दर्शन बिना भोजन नहीं करने का अपना नियम नहीं छोड़ सके और अनशन किया। उन्होंने जिन प्रमु की खिति में काञ रचनाएँ भी कीं। वे सत्य के डपासक थे—सम्भदायवादी नहीं। ज्न्होंने जिन प्रमु की स्तुति रचना के साथ राम, कृष्ण श्रीर मुसलमानी के पैगम्बरों को भी अपनी खुति में <sup>श्रमरशहीद् पं</sup>० श्रर्जु नलालजी सेठी स्मर्ग किया है। इस सर्वतोमुखी नेता की सत्य और स्पष्ट निष्ट

राजनीति के सेठों के आसन काँप उठे—थें विकार धारा से राजस्थान की अरत के पहरंत्र रचे गये और उनका अंतिमकाल वड़े संकटों में वीता। स्वतंत्र जैनसमां भी तव अपने इस हीरे का सही मुल्यांकन न कर सका पर आज विस्तरमां है। राष्ट्र को आज ऐसे सपूतों का विथान अखरता है। यात वा विपय वन महाराहि। आज नाम "अर्जु नवाल सेठी सड़क" राजने नहीं समाई। का नाम "अर्जु नवाल सेठी सड़क" राजनर फुली नहीं समाई।

# जैन-गौरव-स्मृतियाँ



दि० जैन मन्दिरजी चेलगछिया, कलकरा।

ि सेठीजी के सुदीर्घ क्रान्तिकारी इतिहासकाल में अनेक जन-युवकों क्रान्तिकारी कार्यों में अपने आपको भोंका लेकिन उनका कोई लेखा पलव्य नहीं है।

कान्तिकारी की चरम सफलता ही यह है कि वह सवकुछ करघर ह भी अज्ञात रह जाय।

सन् ४२ का हमारी आजादी का अन्तिम आन्दोलन आसाम प्रान्त में श्री छगनलाल जैन, एम. ए., विशारद को सामने लाता है। श्री. जैन भूमिगत रहे, पकड़ में न आये और तोड़ फोड़ एवं समस्त प्रकार के गुप्त कान्तिकारी कियाकलापों को प्रगति देते रहे। यह जैन-युवक वहाँ से अंग्रे जी साम्राज्य को उखाड फेंकने में छुछ भी उठा नहीं रख रहा था। यह भी उस आसाम में जसकी सीमा से नेताजी की आजाद हिन्द फोज भी आही लगी ही थी।

कलकत्ते के स्व० पद्मराज जैन को कीन भूल सकता है ? आपने १६०२ में अमरावती में लोकमान्य तिलक को अपने यहाँ ठहरा कर कई महीनों तक वरार प्रान्त में जन जागरण का सुयोग दिया। उनके साथ सूरत कांग्रेस में गये।

सन् १६२० की कलकत्ता कांग्रेस से ही श्राप महात्मा गांधी के साथी वने ।

विदेशी वस्त्र विहिष्कार से लेकर तिलक स्वराज्य कीप में लाखों र रूपये आपके प्रयास से एकत्र हुए। सन् २१ के असहयोग आन्दोलन में आप वहीं से एक साल के लिए तत्कालीन देशभक्तों के स्वर्ग-जेल हो आये।

सन् २०-२१ का सत्यात्रह् संत्राम श्री पद्मराज जैन की सुयोग्य सुपुत्री श्रीमती इन्दुमती गोयनका का सिंह्नी रूप सामने लेकर श्राया। श्राप पहली सत्यात्रह् नारी थीं जिन्होंने जेल जाने की परम्परा श्रारम्भ की। इन्दुमती वहन को श्रपने पृष्य पिता श्री पद्मराज जैन की सन् २१ की श्रसहयोग श्रान्दोलन की देशभक्ति सन् ३१ के सत्यात्रह् संत्राम के लिए

··· MARKARKARKARKAR (o=6))KARK#KARKKKARK#

विसारत में मिली थी। आपने पुलिस वालों को देशभक्ति सिखानी शुरू की और इसी अपराध में ६ महीने के लिए जेल भेज दी गई। उस समय इन्द्रमती की आयु केवल १४ वर्ष की थी और गर्भवती आप अलग थी। इस कची अवस्था में आजादी भी वह धुन बहुत कम बहनों में पाई गई।

बनारस के सरदारसिंहजी महनोत की धर्म पत्निश्रीमती सज्जनदेवी महनोत भी सन् ३०-३१ के ब्रान्दोलन में कजकत में जेल गई ब्रोर कई बार गई। यहाँ तक की सन् ४० के व्यक्तिगत सत्यायह में जेल ब्रोर सन् ४३ की नजरबन्दी भी श्रापको देशभिक्त की लगन को प्रमाणित करती हुई ख्राई ब्रोर चली गई। सन् ४६ में देश का स्वराज्य लेकर ही सज्जन बहन मुनोत जेल से वाहर ब्राई।

सरदारसिंह महनेत की भवीजी देवीवहन भी सन् ३० के सत्याप्रह संग्राम में अपनी चार्चा सज्जनदेवी और सहेली सरस्वतीदेवी के साथ काम करती रहीं। भारत-माता की मुक्ति के लिए यह जैन-वाला उस अल्प आयु में दो बार जेल हो आई। देवी वहन के रहन-सहन की सरलता और विचारों में ओज भरा था। तब कौन जानता था इनका ससुराल भी प्रसिद्ध देशभक्त पूनमचंदजी रांका के परिवार में नियोजित है। श्रीमती देवीरांका पूनमचंद जी रांका के छोटे भाई को ब्याही गई। नागपुर जाकर भी देश सेवा में लगी रहीं और अब स्वर्गीय हो चुकी हैं।

श्रजमेर के सुप्रसिद्ध काँग्रे सी श्री जीतमलजी ल्गिया स्वयं देशभक्त रहे। श्रापकी पत्नी श्रीमती सरदार वाई ल्गिया सन् १६३३ की मध्यमत को एक जुल्स का नेतृत्व करते हुए गिरफ्तार हुई।

इन दृष्टान्तों से ही दुनिया देख सकती है कि भारत के स्वातंत्रय संग्राम में जैन-समाज की देन क्या छुछ कम रही होगी ? जिसके पर्दा-लुंठित स्त्री-समाज ने ऐसा सतत सजीव नेतृत्व दिया श्रीर वर्षों तक का कठोर कारावास पाया।

कलकत्ते के राष्ट्रीय जीवन में श्री विजयसिंह जी नाहर सर्वप्रथम हैं। आपने कानून का अध्ययन छोड़ कर सन् ३० के आन्दोलन को आत्मा

本格を発展をある。355)をあるをあるをある

पंग किया। इसमें १०-१२ वार आपके निवास स्थान की तलाशियाँ ली गई'। सन् ४२ में विजयसिंह जी सुरत्ता वन्दी वनाये गये। सन् ४४ तक शाही केंद्री रहे। आज भी कलकत्ता के राजनैतिक जीवन के आप प्राण हैं।

श्री० भंवरमल जी सिंघी सन् ४२ में श्रपनी श्रगस्त क्रान्ति संबंधी गति-विधियों के कारण नवम्बर में नजरबन्द कर दिये गये। सन् ४४ में विमारी के कारण रिहा हुए तो ऐसे कि बंगाल में घुस न सकें।

श्री सिद्धराज जी ढड्डा ने भी सन् ४२ के आन्दोलन में नजरवन्दी भोगी और तब से सतत कांग्रेस को सर्मिपत जीवन विताते हुए राजस्थान के उद्योगमंत्री पद को प्राप्त किया।

सुजानगढ़ के कलकता प्रवासी वैरिस्टर डालमचन्द्र जी सेठिया ने सन् ४२ के प्रचएड विद्रोही डा॰ राममनोहर लोहिया को छ महीने तक अपने घर में छिपाये रखने का सफल साहस किया। श्री जयप्रकाश नारा-यण और अन्य क्रांतिकारियों को भी इसी प्रकार अपने यहाँ रखने के साहस पूर्ण कार्य के कारण सेठिया जी को खुद ४४ दिन की जेल-यात्रा भी करनी पड़ी थी।

वालासोर-प्रवासी लक्ष्मणगढ़ के जैन-गौरव श्री० ज्वालाप्रसाट सरावगी भी सन् ४२ की अगस्त क्रान्ति में जेल गये।

भागलपुर के श्री अगरचन्द्र जी जैन भी सन् ३०-३२ और ४२ के दोनों आन्दोलनों में देश की आजादी की कामना से जेल-यात्रा का पुण्य लाभ करते रहे।

आगरा के भारत विख्यात जैन-गोरव सेठ अचलसिंह जी की ३० साल की देशभक्ति व कांग्रेस निष्ठा को कीन नहीं जानता? सन् ४२ में आपको भी दो वर्षी के लिए नजरवन्द रहना पड़ा था।

वर्धा प्रवासी और फ़ुलेरा के पास के उपावास के निवासी के श्री. चिरंजी लाल जी जैन सन् २१ से लगातार राष्ट्रीय आन्दोलनों में काम

स्वानिक्षिणिक्षिणिक्षिणिक्ष्य । इन्ह ), स्वानिक्षिणिक्षिणिक्षिणिक्षिणिक्षि

**३७५३०५३०५★** जैन-गरव-स्वितयां ★ ३०५४३०५४०५

श्राते रहे। नागपुर के देश प्रसिद्ध भएडा सत्याग्रह में श्राप जेल गये और रे सन् ३० के श्रान्दोलन में भी।

नागपुर के श्री. पूनमचन्द जी रांका पुराने देशभक्त श्रीर स्व० महात्मा गांधी के प्रियजनों में से हैं। श्रापने सन् २० के सत्याग्रह संग्राम से स्वराज्य मिलने तक ६-७ वार जेल यात्रायें की। श्रपनी निजी धन-राशी का उन्ने सनीय भाग भी श्रापने देशसेवा के कामों में लगाया है। राष्ट्रतपस्वी रांका जी की धर्मपत्नी श्रीमती धनवती बाई रांका भी देश के स्वातंत्र्य संग्राम में जेल हो श्राई हैं श्रीर कांग्रेस के रचनात्मक कार्यों में भाग लेती हैं।

जामनेर के सेठ राजमल जी ललवाणी को नाम भी देशभक्तों में मुख्य है। अमरावती के श्री रघुनाथमल कोचर भी सन् ३२ से कांग्रेस का कार्य करते रहे और सन् ४१ के आन्दोलन में|दो दो बार जेल गये।

घामन गाँव के श्री सुगनचंद्जी लूणावत भी कई वार जेल गये और अपनी देश भक्ति के लिए प्रसिद्ध हैं।

जैन-समाज के राष्ट्र-गौरव व्यक्तियों में श्रहमदनगर के श्री कुन्दनसलजी फिरोदिया का विशिष्ट स्थान है। श्री फिरोदिया जी सन् १६ से कांग्रेस के साथ रहे हैं। सन् ४० के व्यक्तिगत सत्याग्रह में ६ महीने श्रोर सन् ४२ की शान्ति में २१ महिने का कारावास श्रापको मिला।

राष्ट्र-भारती की अर्चना में अपना जीवन उत्सर्ग करने वाले जैन युवक-युतियों की कमी नहीं है। यदि सबके केवल नाम मात्र भी गिनाएँ जाँय तो एक वड़ा ग्रन्थ तैयार हो सकता है। हमने ऊपर खिचड़ी के कुछ चाँवल नमूने के तौर पर सन् ४२ के आन्दोलन में से ही कुछ चरित्र प्रस्तुत किये हैं। प्रच्छन्न क्रान्तियुग का प्रारम्भिक आभास भी छाती फुला देने वाला है।

जैत-वीरों ने राष्ट्र की खाजादी के लिये खपना तन, मन छोर धना सब कुछ दिया । जैन युवक छोर युवितयाँ स्वातंत्र्य संग्राम में भूभी ।

वह भी एक निराता इतिहास होगा काश ! यदि कोई इन शहीदों की करवानियों को लेखवड़ करे।

# कृष्टिक्रा क्रिक्ट क्रिक क्रिक्ट क्रिक क्रिक क्रिक्ट क्रिक क्रिक

जैनधर्म ने विश्व-साहित्य की समृद्धि में असाधारण योग प्रदान किया है। साहित्य के प्रत्येक चेत्र में जैनाचार्यों ने अपनी अनुपम प्रतिमा का परिचय दिया है। जब हम जैन-साहित्य की विस्तीर्णता, समृद्धता और भन्यता की ओर दृष्टिपात करते हैं तो उसके निर्माता समर्थ आचार्यों की प्रकार विद्वता और अथक परिश्रम का ध्यान आता है और उनके प्रति श्रद्धा से हृदय भर जोता है। इन जैनाचार्यों के द्वारा निर्मापित साहित्य, विश्वसाहित्य की बहुमूल्य निधि है। प्राकृत भाषा में लिखा गया इस कोटि का साहित्य जैनधमें ने ही प्रस्तुत किया है।

भगवान् महावीर ने प्रचितत लोकभाषा का स्त्राद्र कर प्राकृत ( स्त्रर्धमागधी ) में उपदेश प्रदान किया । बाद में जैनचार्यों ने प्रान्तीय भाषात्रों को भी साहित्य का रूप प्रदान किया । तामिल स्त्रीर कन्नड़ का

Halalalalalalala (381) ilalalalalalalalala

लिखा है कि "अपभ्रंश साहित्य की रचना और सुरत्ता में जैनों ने सबसे अधिक काम किया है।" जैनाचार्यों ने जैसे प्राकृत और अपभ्रंश में साहित्य की रचना की वैसे ही विद्वद्योग्य संस्कृत भाषा में भी उन्होंने प्रकाएड

की रचना की वैसे ही विद्वद्योग्य संस्कृत भाषा में भी उन्होंने प्रकाएड पाण्डित्यपूर्ण वन्थों की रचना की है। निष्पत्त साहित्यवेत्तात्रों का मन्तन्य है कि यदि उपलब्ध संस्कृत साहित्य में से जैन साहित्य का अलग करिदया जाय तो संस्कृत साहित्य नितान्त फीका हो जाता है।

भारतीय संस्कृति व इतिहास के अध्ययन के लिए जैनसाहित्य का अध्ययन करना अत्यन्त आवश्यक है। इसके बिना भारतीय इतिहास और संस्कृति का सर्वाङ्ग और समुचित ज्ञान नहीं हो सकता। जैनसाहित्य इतिहास संस्कृति और पुरातस्व संस्वन्धी विपुल सामग्री प्रदान करता है। इतिहास और पुरातस्व की दृष्टि से जैनग्रन्थों का बढ़ा ही महत्त्व है।

जैनसाहित्य ऋति समृद्ध और विशाल है। उसका पूरा २ परिचय और इतिहास इस निवन्ध की छोटीसी परिधि में नहीं दिया जा सकता है। इस विषय के लिए तो एक स्वतंत्र प्रन्थ की आवश्यकता है। यहाँ तो केवल ऋतिसंत्रेप में उसके मुख्य २ साहित्य और साहित्यकारों के विषय में उहाँ ख किया जाता है। काल की दृष्टि से निम्न विभागों में विभक्तकर यह वर्णन किया जायगा:—

(१) त्रागमकाल। (२) संस्कृत साहित्य का उदयकाल।

(३) संस्कृत साहित्य का उत्कर्प-काल और भाषासाहित्य का उदय।

(४) आधुनिककाल।

## १ ञ्रागमकाल

जैनधर्म के आधार और प्रमाणभूत ग्रन्थ 'आगम' कहे जाते हैं। त्राह्मणधर्म में वेदों का जो महत्त्व है वही जैनपरम्परा में आगमों का है। ब्राह्मणपरम्परा अपने वेदों को अपोरुपेय मानती है। जैनधर्म ऐसा नहीं

ब्राह्मणपरम्परा अपने वेदाँ को अपीरुपय मानती है। जनधम ऐसा नहीं । अनुधम भारती । अनुध

पानता है। उसके आगम किसी अदृष्ट न्यक्ति के बनाये हुए नहीं हैं अपितु पुरुष अणीत हैं। जिस पुरुष ने रागद्वेष और अज्ञान पर सम्पूर्ण विजय प्राप्त करली है उस वीतराग पुरुष के द्वारा उपितृष्ट तत्त्व ही आगम है। जिन्होंने राग और द्वेष का निर्मूल उन्मूलन कर वीतरागता प्राप्त की है, वे जिन हैं और उनका उपदेश ही जिनागम है। वीतराग और सर्वज्ञ होने के कारण उनके वचनों में दोष की सम्भावना नहीं, पूर्वापर विरोध नहीं और युक्तिवाध भी नहीं होता। अत जिनोपदेश ही मुख्यतया जैनागम है।

जिनेन्द्र भगवान् उपदेश देकर कृतकृत्य हो जाते हैं। वे प्रन्थरचना नहीं करते। प्रन्थरचना तो उनके शिष्य गण्धर करते हैं।

> अत्थं भासइ अरहा सुत्तं गन्थन्ति गणहरा निउणं। सासणस्य हियहाए त स्रो सुत्तं पवत्तेइ॥

> > ( आवश्यक नियु क्ति )

अर्थात्—जैनागमों के अर्थोपदेष्टा स्वयं तीर्थङ्कर है और सूत्र प्रणेता चतुर्दश पूर्वधर गणधर होते हैं अतः जैनागम तीर्थङ्कर प्रणीत कहे जाते हैं।

इस तरह जैनपरम्परा अपने आगमों को पुरूपप्रणीत मानकर अपनी वैज्ञानिकता द्योतित करती है जबिक ब्राह्मणपरम्परा वेदों को अप रुपेय मानकर अपनी काल्पनिकता को प्रकट करती है।

जैनागम वीतराग-पुरुप प्रणीत होने पर भी अनादि-अनन्त हैं। ऐसा कोई समय नहीं या जिसमें द्वादशाङ्गी गिणिपिटक न रहा हो, ऐसा कोई समय नहीं है जिसमें यह गिणिपिटक नहीं है और ऐसा कोई समय नहीं होगा जिसमें यह नहीं रहगी। यह धुव है, नियत है, शाश्वत है, अन्य है, अव्यय है, अवस्थित है और नित्य है। इसका कारण यह है कि सत्य सदा एकसा ही है। देश, काल और दृष्टि के भेद से उसका आविभीव विविध रूप में होता है तद्वि इन विविध रूपों में भी मूल तत्त्व-सनातन सत्य एक ही रहता है। अतः तीर्थद्वरों का उपदेश अर्थरूप से एक सा ही होता है। सव तीर्थद्वर एक ही-समान अर्थ का प्ररूपण करते हैं। इस अपेना से जैनागम अनादि अनन्त है। तीर्थद्वर-परम्परा की अपेना जैनगम अनादि-अनन्त है और एक तीर्थद्वर की अपेना जैनगम सादि-सान्त भी है।

ग्रिकीकोकोकोकोकोकोक।( ३६३) ग्रिकोकोकोकोकोकोकोकोकोको

श्रमण्भगवान् महावीर के ग्यारह गण्धर थे। इनमें से नौती भगवान् की उपस्थिति में ही निर्वाण प्राप्त कर चुके थे। प्रथम गण्धर श्री इन्द्र भूति गौतम और पञ्चम गण्धर श्री सुधर्मास्वामी विद्यमान थे। वर्तमान तीर्थ श्री सुधर्मा से ही प्रवर्त्तित है, और वर्तमान द्वादशाङ्गी के सूत्ररूप के प्रणेता भी सुधर्मास्वामी हैं द्वादशाङ्गी के नाम इस प्रकार हैं।

(१) त्राचाराङ्ग (२) सूत्रकृताङ्ग (३) स्थानाङ्ग (४) समवायाङ्ग (४) व्याख्याप्रज्ञप्ति (६) ज्ञातृधर्मकथाङ्ग (७) उपासकदशाङ्ग (६) त्रमन्तकृद् दशाङ्ग (६) त्रमुत्तरौपपातिक (१०) प्रश्न व्याकरण (११) विपाक और (१२) दृष्टिवाद।

बारहवें दृष्टिवाद के अन्दर १४ पूर्व भी समाविष्ट हैं। चौदह पूर्वें के नाम इस प्रकार हैं:—

- (१) उत्पादपूर्व—इसमें द्रव्य की उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनाश का विषय है। (२) श्रग्रायनीयपूर्व—इसमें मूलतत्व. द्रव्य श्रादि का विषय है।
- (३) वीर्यप्रवादपूर्व—इसमें द्रव्य, महापुरुष और देवों की शक्ति का विषयहै।
- (४) अम्तिनास्ति प्रवादपूर्व—इसमें वस्तु निर्णय के सात प्रकार, नय प्रमाण त्रादि का विषय है।
- (४) ज्ञानप्रवादपूर्व—इसमें सत्यज्ञान श्रोर मिथ्या ज्ञान सम्बन्धी वर्णन है।
- (६) सत्यप्रवादपूर्व—इसमें सत्य और असत्य वचन सम्बन्धी विवेचन है।
- (७) त्रात्मप्रवादपूर्व—इसमें त्रात्मा सम्बन्धी वर्णन है। (८) कर्मप्रवादपूर्व—इसमें कर्मों की चर्चा है।
- (६) प्रत्यारव्यानप्रवादपूर्व—इसमें कर्मच्चय सम्बन्धी विवेचन हैं।
- (१०) विद्याप्रवादपूर्व-विद्या सिद्धी का वर्णन इस पूर्व में है।
- (११) कल्याण्याद पूर्व या अवन्ध्यपूर्व—इसमें ६३ उत्तम पुरुषों के जीवन-प्रसंग का उन्ने ख है।
- प्रसंग का उल्लेख है। (१२) प्राण्यादपूर्व—इसमें श्रोपधी सम्बन्धी उल्लेख है।
- (१३) क्रियाविशालपूर्व—इसमें संगीत, वाद्य आदि कला और धर्मक्रियाओं का वर्णन है।

र्थ (१४) लोकबिन्दुसार—इसमें लोक, धर्मकिया और गणितसम्बन्धी विवेचन हैं।

वैसे तो समस्त जैनागमां का 'दृष्टिवाद' में ही अवतार हो जाता है किन्तु दुर्वलमित पुरुष और स्त्रियों के लिये उसके आधार से अलग अलग अन्थों की रचना होती है। श्री जिनभद्र चमाश्रमण ने विशेषावश्यक भाष्य में कहा है:—

जइविय भूयावाए सन्वस्स व श्रोमयस्स श्रोश्रारों। निज्जूहणा तहावि हु दुम्मेहे इत्थीय (गाथा. ४४१)॥

अर्थात्-यद्यपि दिष्टवाद में सकत वाङ्मय का अवतार हो जाता है-सब विषयों का समावेश हो जाता है तदिप मन्दमति के स्त्री-पुरुषों के लिएशेप अंगों की रचना की जाती है।

उक्त विवेचन से यह प्रतीत हो जाता है कि सकत श्रुत का मूलाधार गण्धर-प्रथित द्वादशाङ्ग हैं परन्तु इनके र्ञातिरक्त कांतपथ अंगवाह्यप्रनथ भी आगम रूप से प्रमाणभूत माने जाते हैं। अंगवाह्य प्रन्थों की रचना स्थितरों के द्वारा की जाती है। ये स्थितर दो प्रकार के होते हैं— चतुर्दशपूर्वधारी (श्रुतकेवली) और दशपूर्वधारी। चतुर्दशपूर्वधारी की इतनी योग्यता मान्य है कि वे जो कुछ कहेंगे वह जिनागम से विरुद्ध नहीं होगा। जिनको विपयों को संचिप्त या विस्तृत करके तत्कालीन युग के अनुकृत प्रन्थरचना करना उनका प्रयोजन होता है। इनके द्वारा रचितप्रनथों का प्रामाण्य स्वतः नहीं किन्तु गण्धर प्रणीत आगमों के साथ अविसंवादी होने से हैं। जैन अनुश्रुति के अनुसार ऐसे चरमश्रुतकेवली श्री मद्रवाहु स्वामी हुए हैं। इनके वाद श्री स्थूलिमद्र ने यद्यपि चोदह पूर्वो का अध्ययन किया तद्यि उन्होंने अन्त के चार पूर्वो की मूलमात्र वाचना ली। अतः वे अर्थ की दृष्टि से तो दृशपूर्वो ही ये। जैनमान्यतानुसार चतुर्दशपूर्वधर और दशपूर्वधर नियमतः सम्यन्दिष्ट ही होते हैं अतः उनके प्रन्थों में आगम विरोधी वातों की सम्भावना नहीं होती अतः उनके रचित आगम भी प्रमाण कोटि में गिने जाते हैं।

श्रंगवाद्य श्रागम प्रन्यों के सम्बन्ध में सब जैनसम्प्रदाय एकमत नहीं हैं। दिगम्बर, रवेताम्बरमृत्तिपूजक श्रोर स्थानकवासी सम्प्रदाय इस विषय

Herlerlerlerlerler ( REX ) Herlerlerlerlerlerler

र्श्वास्त्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र स्थातियां ★ः अस्त्र स्थातियां ★ः अस्त्र स्थातियां ★ः अस्त्र स्थातियां ★ः

में भिन्न २ मान्यताएँ रखते हैं । दिगम्बर परम्परा के अनुसार चौदह है अंग बाह्य आगम हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं:-

(१) सामायिक (२) चतुर्विशंति स्तव (३) बन्दना (४) प्रति क्रमण (४) वैनयिक (६) कृतिकर्म (७) दशवैकालिक (६) उत्तराध्ययन (६) कल्प व्यवहार (१०) वल्पाकल्पिक (११) महाकल्पिक (१२) पुण्डरीक (१३) महापुण्डरीक और (१४) निशीथिका।

दिगम्बर परम्परा के अनुसार वर्तमान में द्वादशाङ्ग और अंगवाह्य प्रन्थ भी सब विच्छिन्न हो गये हैं। परन्तु श्वेताम्बर परम्परा ऐसा नहीं मानती। उसके मन्सव्य के अनुसार द्वादशाङ्ग और अंगबाह्य प्रन्थों में परिवर्त्तन-परिवर्धन होते हुए भी वे प्रायः सुरिचित्त हैं और आज भी उपलब्ध हैं।

स्थानकवासी सम्प्रदाय निम्न २१ अंगवाह्य आगमों का प्रामाएय स्वीकार करता है:-

- २ उपाङ्ग- १ ऋौपपातिक, (२) राजप्रश्नीय (३) जीवाभिगम (४)
प्रज्ञापना (६) सूर्यप्रज्ञप्ति (७) चन्द्रप्रज्ञप्ति (४) जम्बू
द्वीपप्रज्ञप्ति (८) निरयावली (६) कल्पावतंसिका (१०)
पुष्पिका (११) पुष्पचूलिका (१२) वृष्णिदशा।
४ छेद-च्यत्रहार, वृहत्कल्प, निशीथ और दशाश्रुतस्कन्ध
४ मूल-उत्तराध्ययन, दशवैकालिक, नन्दी और अनुयोग
१ आवश्यक सत्र।

इस प्रकार दृष्टिवाद ( जो कि विच्छिन्न हा चुका है ) के अतिरिक्त ग्यारह अंग और उक्त २१ अंगबाह्य सूत्र कुल बत्तीस आगम वर्तमान में सुरिच्चत हैं; ऐसी स्थानकवासी और तेहरपन्थ सम्प्रदाय की मान्यता है।

श्वेताम्बरमूर्तिपूजक सन्प्रदाय की मान्यतातुसार श्रंगवाहा श्रागम इस प्रकार हैं। १२ उपांग--ग्रौपपातिक त्रादि पूर्वोक्त

१० प्रकीर्णक—( १ ) चतुःशरण ( २ ) त्रातुरप्रत्याख्यान (३) भक्तपरिज्ञा (४) संस्तारक (४) तर्यं लवेचारिक (६) चन्द्रवेध्यक (७) देवेन्द्रस्तव (६) गणिविद्या

(६) महाप्रत्याख्यान और (१०) वीरस्तव।

६ छेदसूत्र—निशीथ (२) महानिशीथ (३) व्यवहार (४) दशाश्रत स्कन्ध (४) वृहत्कल्प श्रीर (६) जीतकल्प।

४ मूलसूत्र—(१) उत्तराध्ययन (२) दशवैकालिक (३) त्रावश्यक ग्रौर ( ४ ) पिराडतिर्यु क्ति ।

२ चूलिकासूत्र—(१) नन्दीसूत्र श्रौर (२) श्रनुयोगद्वार।

उक्त प्रकार से ३४ अंगवाह्य आगम और दिष्टवाद के अतिरिक्त ग्यारह अंग कुल पैतालीस आगम वत्तमान में उपलब्ध हैं यह श्वेताम्बर परम्परा की मान्यता है।

# श्रंगवाह्य श्रागमों के रचियता

समस्त ऋंगग्रन्थ तो गण्धर सुधर्मा प्रणीत हैं, इस विषय में कोई विवाद नहीं है। अंगवाह्य आगमीं के प्रणेता के सम्बन्ध में थोड़ा सा मतभेद पाया जाता है। होई २ उपाङ्ग आदि को भी गणधर प्रणीत मानते हैं जब कि किन्ही का मन्तव्य है कि गण्धर तो द्वादशाङ्गी की ही रचना करते हैं। अन्य उपाङ्ग आदि भिन्न २ स्थिवरों की रचना है। प्रज्ञापना उपाङ्ग के रच-यिता आर्य श्याम हैं। उनका दूसरा नाम कालकाचार्य (निगोद न्याख्याता) हैं। इन्हें बीर निर्माण सं० ३३४ में युगप्रधान का पद मिला और वे उस पद पर बीर नि० ३७६ तक बने रहे। अतः इसी काल की रचना प्रज्ञापना है। शेष उपाङ्गों के कर्त्ता गगाधर हैं या अन्य स्थिवर हैं। यह विवादास्पद है। कोई २ इन्हें गण्धरकृत मानते हैं श्रीर कोई २ स्थविरकृत।

नन्दीसूत्र की रचना देववाचक (देविर्धगिण ) की है। अनुयोग द्वार आर्यरित्त के द्वारा (विक्रम की दूसरी शतान्दी में ) रचा गया है। दशबैकालिक के रचियता शय्यम्भव है। इनके गृहस्य श्रवस्था के पुत्र मनक की श्रायु अत्यल्प शेष ( छ मास शेष ) जानकर उसे संदेप में धर्म का

ज्ञान कराने के लिए पूर्वों में से उद्घृत कर इन समर्थ आचार्य ने दर्श विकालिक की रचना की है। इन आचार्य को बीर नि॰ सं० ७५ में युगप्रधान पद मिला और ये बीर नि॰ सं० ६८ तक उस पद पर रहे। अतः दश वैकालिक की रचना का समय विक्रम पूर्व ३६५ और ३७२ के बीच का है। इसकी चृलिकाएँ बहुत सम्भव है कि बाद में जोड़ी गई हों।

छेदसूत्रों में दशाश्रुत, बृहत्कल्प और व्यवहार सूत्रों की रचना भद्र-वाहु ने की है अतएव इनका रचना-काल वीरनिर्वाण संवत् १७० से अर्वाचीन

नहीं हो सकता। अर्थात् विक्रम संवत् २०० के पहले वन चुके थे। महानिशीथ सूत्र की वर्त्त मान संकजना आचार्य हरिभद्रसुरि की है। आवश्यक सूत्र के रचियता या तो गण्धर हैं या उनके समकालीने कोई स्थविर। क्योंकि जहाँ पठन का अधिकार आता है वहाँ "सामाइयागि एकादसंगागि" पाठ आता

है इससे माल्म होता है कि उस समय में भी सर्वप्रथम आवश्यकसूत्र पढ़ाया जाता था। इससे इसका रचना-काल अंगकालीन ही समभा जाना चाहिए। अतः इसकी रचना विक्रम पूर्व ४७० के पहले हो चुकी थी। पिंडनिर्युक्ति दशवेकालिक की निर्युक्ति का अंश है अतः इसके रचियता भद्रवाहु हैं। प्रकीर्णकों की रचना के विषय में यह कहा जा सकता कि इनकी रचनावालभी वाचना तक--समय २ पर पुई है। आतुरप्रत्याख्यान और चतुःशरण आदि वीरभद्रगणि ने (लगभग वि० सं० ४७० में) रचे ऐसा कहा जाता है।

भगवान् महावीर के पश्चात् उनके गणधर श्री इन्द्रभूति गौतम श्रौर श्रीसुधर्मा तथा सुधर्मा के शिष्य श्री जन्त्रू केत्रलज्ञानी हुए। श्रतः वीर निर्वाण की प्रथम शताब्दी में तो सब सिद्धान्त श्रपने मूलस्वरूप में श्रागमों की वाच- श्रवस्थित रहे। सिद्धान्त प्रन्थ उस समय लिपिवद्ध नहीं किये

लेकिन नर्न्दासूत्र में चतुः शरण और भक्त परिज्ञा का उल्लेख नहीं है इससे

उक्त कथन की संगति नहीं प्रतीत होती।

नाएं:— गये विलक्ष कंठस्थ ही धारण किये जाते थे। गुरु अपने शिष्यों को कंठस्थ वाचना देते थे। इस तरह आगमों की परम्परा विद्यावंश की अपेचा से अविच्छित्र रूप से कुछ समय तक चलती रही। आगमों की भाषा लोकभाषा-प्राकृत होने से उस पर देशकाल का प्रभाव पड़े बिना न रह सका। अमण भिन्न २ देश में विचरते थे। अतः

\*\* KKKKKKKKKKKK\*(==\$)\*\*KKKKKKKKKKK

ालानुक्रम से भिन्न २ भाषा के संसर्ग से तथा दुष्काल आदि के कारण से ागमों की अत्तरशः सुरत्ता न हो सकी। स्मृतिभ्रंश आदि कारणों से अत ा हास होने लगा। चरमकेवली जम्बू के बाद श्वेताम्बरपरम्परा के अनु-ार आचार्य प्रभाग, शय्यंभव, यशोभद्र, संभूतिविजय और भद्रवाहु अ त वली (सम्पूर्णश्रुत के ज्ञाता ) हुए, जब कि दिगम्बर परम्परा के अनुसार बंब्सु, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन और भद्रवाहु श्रतकेवली हुए। वीर नेवींग की इस दूसरी शताब्दी में चागम प्रन्थों में दुष्कालादि के कारण अस्त यस्तता आगई थी। नन्दराजा के शासनकाल में (मगध देश में) वारह ार्षी भयंकर दुष्काल पड़ा । श्रमणों को ऋाहारादि की प्राप्ति में भी कठिनाई ोती थी इससे स्मृतिभ्रंश होने लगा। श्रागमों के लुप्तप्राय होने की श्राशंका होने लगी। अतः सुभिन्न होने पर वीरान् १६० के आसपास पाटलिपुत्र में में जैनश्रमणसंघ एकत्रित हुआ। एकत्रित श्रमणों ने दुप्काल के कारण श्रास्ट-व्यस्त हुए श्रागमों को व्यवस्थित किये परन्तु उनमें से किसी को दृष्टिवाद का अस्वितित ज्ञान नहीं रह गया था। उस समय दृष्टिवाद के ज्ञाता श्री भद्रवाहु स्वामी थे परन्तु वे वारह वर्ष के लिये विशेष प्रकार के थोग का अव-लम्बन तिये हुएथे और वे नेपाल देश में थे। अतः श्रमण संघ ने स्यृतिभद्र को कई साधुआं के साथ दृष्टिवाद की वाचना लेने के लिए नेपाल भद्रवाहु खामी के पास भेजा।

: दश

1 है।

वीन

थि

I

भद्रवाहु स्वामी ने स्थूलिभद्र को दशपूर्वों का अध्ययन कराया। इसके वाद स्थूलिभद्र ने अपनी श्रुतलिध ऋहि का प्रयोग किया इससे भद्रवाहु ने आगे पढ़ाना स्थिगत कर दिया। स्थूलिभद्र के वहुत अनुनय करने पर उन्होंने शेप रहे हुए चार पूर्वों की केवल वाचना दी परन्तु अर्थ नहीं वताया तथा साथ ही यह भी सूचना की कि तुम किसी दूसरे को इन चार पूर्वों की वाचना भी न देना। इस तरह स्थूलिभद्र तक चवदह पूर्व का (वाचना की अपेना) ज्ञान रहा। अर्थ की अपेना से तो भद्रवाह स्वामी के समय तक अर्थान् वीर निर्वाण संवन् १७० तक ही सम्पूर्ण दृष्टिवाद रहा। इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विचिद्धन्त हो गया। श्री भद्रवाह स्वामी का स्वर्गवास वीर नि० १०० में हुआ। दिगम्बर परम्परा के अनुसार श्रुतकेवली का लोप वीर निर्वाण सं० १६२ में हुआ।

ज्ञान कराने के लिए पूर्वों में से उद्घृत कर इन समर्थ आचार्य ने दशें वैकालिक की रचना की है। इन आचार्य को वीर नि॰ सं॰ ७४ में युगप्रधान पद मिला और ये वीर नि॰ सं॰ ६८ तक उस पद पर रहे। अतः दश वैकालिक की रचना का समय विक्रम पूर्व ३६४ और ३७२ के वीच का है। इसकी चूलिकाएँ बहुत सम्भव है कि बाद में जोड़ी गई हों।

छेदसूत्रों में दशाश्रुत, बृहत्कल्प और व्यवहार सूत्रों की रचना भद्रवाहु ने की है अतएव इनका रचना-काल वीरनिर्वाण संवत् १०० से अर्वाचीन
नहीं हो सकता। अर्थात् विक्रम संवत् ३०० के पहले वन चुके थे। महानिशीथ
सूत्र की वर्त्त मान संकतना आचार्य हरिमद्रसूरि की है। आवश्यक सूत्र के
रचियता या तो गणधर हैं या उनके समकालीने कोई स्थविर। क्योंकि जहाँ
पठन का अधिकार आता है वहाँ "सामाइयाणि एकादसंगाणि" पाठ आता
है इससे मालूम होता है कि उस समय में भी सर्वप्रथम आवश्यकसूत्र पढ़ाया
जाता था। इससे इसका रचना-काल अंगकालीन ही समक्ता जाना चाहिए।
अतः इसकी रचना विक्रम पूर्व ४०० के पहले हो चुकी थी। पिंडनिर्युक्ति
दशवेकालिक की निर्युक्ति का अंश है अतः इसके रचियता भद्रवाहु हैं।
प्रकीर्णकों की रचना के विषय में यह कहा जा सकता कि इनकी रचनावालभी
वाचना तक-समय २ पर उई है। आतुरम्त्याख्यान और चतुःशरण आदि
वीरमद्रगणि ने (लगमग वि० सं० ४०० में) रचे ऐसा कहा जाता है।
लेकिन नन्दीसूत्र में चतुः शरण और भक्त परिज्ञा का उल्लेख नहीं है इससे
उक्त कथन की संगित नहीं प्रतीत होती।

भगवान महावीर के परचात उनके गणधर श्री इन्द्रभृति गौतम श्रीर श्रीसुधर्मा तथा सुधर्मा के शिष्य श्री जन्त्र केवलज्ञानी हुए। अतः वीर निर्वाण की प्रथम शताब्दी में तो सब सिद्धान्त अपने मृलस्वरूप में ग्रागमों की वाच- अवस्थित रहे। सिद्धान्त प्रन्थ उस समय लिपिवद्ध नहीं किये नाएँ:— गये विलेक कंठस्थ ही धारण किये जाते थे। गुरु अपने शिष्यों को कंठस्थ वाचना देते थे। इस तरह आगमों की परम्परा विद्यावंश को अपेचा से अविच्छित्र रूप से कुछ समय तक चलती रही। आगमों की भाषा लोकभाषा-प्राकृत होने से उस पर देशकाल का प्रभाव पड़े बिना न रह सका। श्रमण भिन्न २ देश में विचरते थे। अतः **ः<>>ः<**>०<</a>
०

। तानुक्रम से भिन्न २ भाषा के संसर्ग से तथा दुष्काल त्र्यादि के कारण से गगमों की अचरशः सुरचा न हो सकी। मृतिभ्रंश आदि कारणों से अत ज हास होने लगा। चरमकेवली जम्बू के बाद श्वेताम्बरपरम्परा के अनु-गर त्राचार्य प्रभाग, शय्यंभव, यशोभद्र, संभूतिविजय त्रीर भद्रवाहु हवली (सम्पूर्णश्रुत के ज्ञाता) हुए, जब कि दिगम्बर परम्परा के अनुसार विष्णु, निन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन और भद्रवाहु श्रतकेवली हुए। वीर निर्वाण की इस दूसरी शताब्दी में द्यागम प्रन्थों में दुष्कालादि के कारण द्यस्त त्र्यस्तता त्र्यागई थी। नन्दराजा के शासनकात में (मगध देश में) वारह वर्षी भयंकर दुष्काल पड़ा । श्रमणों को आहारादि की प्राप्ति में भी कठिनाई होती थी इससे स्मृतिभ्रंश होने लगा। त्रागमों के लुप्तप्राय होने की आशंका होने लगी। अतः सुभिन्न होने पर वीरात १६० के आसपास पाटलिपुत्र में में जैनश्रमण्संघ एकत्रित हुआ। एकत्रित श्रमणों ने दुष्काल के कारण अस्त-व्यस्त हुए आगमों को व्यवस्थित किये परन्तु उनमें से किसी को दृष्टिवाद का अस्वलित ज्ञान नहीं रह गया था। उस समय दृष्टिवाद के ज्ञाता श्री भद्रवाहु स्वामी थे परन्तु वे वारह वर्ष के लिये विशेष प्रकार के थोग का श्रव-िलम्बन लिये हुएथे श्रीर वे नेपाल देश में थे। श्रतः श्रमण संव ने स्थृलिभद्र को कई साधुओं के साथ दृष्टिवाद की वाचना लेने के लिए नेपाल भद्रवाहु स्वामी के पास भेजा।

भद्रवाहु स्वामी ने स्थूलिभद्र को दशपूर्वों का अध्ययन कराया। इसके वाद स्थूलिभद्र ने अपनी श्रुतलिध्य ऋदि का प्रयोग किया इससे भद्रवाहु ने आगे पढ़ाना स्थिगत कर दिया। स्थूलिभद्र के वहुत अनुनय करने पर उन्होंने शेप रहे हुए चार पूर्वों की केवल वाचना दी परन्तु अर्थ करने पर उन्होंने शेप रहे हुए चार पूर्वों की केवल वाचना दी परन्तु अर्थ करने पर उन्होंने शेप रहे हुए चार पूर्वों की केवल वाचना दी परन्तु अर्थ नहीं वताया तथा साथ ही यह भी सूचना की कि तुम किसी दूसरे को इन चार पूर्वों की वाचना भी न देना। इस तरह रथूलिभद्र तक चवदह पूर्व का चार पूर्वों की वाचना भी न देना। इस तरह रथूलिभद्र तक चवदह पूर्व का वाच पूर्वों की वाचना भी न देना। अर्थ की अपेचा से तो भद्रवाहु स्वामी (वाचना की अपेचा) ज्ञान रहा। अर्थ की अपेचा से तो भद्रवाहु स्वामी इसमेय तक अर्थात् वीर निर्वाण संवत् ि०० तक ही सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छिन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छिन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छिन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्छन्न हो गया। श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विन्ह स्वर्ण । विग्न स्वर्ण प्रविच्या । श्री भद्रवाहु रहा । इसके वाद सम्पूर्ण दृष्टिवाद का ज्ञान विग्न स्वर्ण प्रविच्या । श्री भद्रवाह का ज्ञान विग्न स्वर्ण प्रविच्या । श्री भद्रवाहु का ज्ञान विग्य स्वर्ण प्रविच्या । श्री भद्रवाहु का ज्ञान विग्न स्वर्ण विग

(兴兴(385) 兴兴

★ जैन-गौरव-स्पृतियां ★>०<>>०<>>०<

इस प्रकार प्रथम वाचना के समय चार पूर्वन्यून पर १२ अंग व्यवस्थित किये जाकर श्रमण्संघ में प्रचारित किये गये। इसे समय से अब संघ में दशपूर्वेधर ही रह गये । इस दशपूर्वी-परम्परा का अन्त आचार्य वज्र के साथ हुआ। आचार्य वज्र का स्वर्गारोहण विक्रम सं० ११४ (वीरात्र ५४) में हुआ। दिगम्बर परम्परा के अनुसार दशपूर्वी का विच्छेद आचार्य धर्मसेन के साथ वीरात् ३४५ में हुआ। आचार्य वज्र के बाद आर्यरित्तत हुए। इन्होंने अनुयोगों का विभाग कर दिया। कालक्रम से श्रुतज्ञान का हास होता गया । आर्थरितत भी सम्पूर्ण नौ पूर्व और दशम पूर्व के २४ यविक मात्र के अभ्यासी थे। आर्यरिक्त भी अपूना पूरा ज्ञान दूसरें को न दे सके। उनके शिष्यसमुदाय में से केवल दुर्वलिका पुष्पमित्र ही सम्पर्ण नौ पूर्व पढ़ने में समर्थ हुआ किन्तु अभ्यास न करने कारण नवसपूर्व को वह भूल गया। इस प्रकार उत्तरोत्तर पूर्वगत ज्ञान का हास होता गया और वोर निर्वाण के एक हजार वर्ष बाद ऐसी स्थिती हो गई कि एक पूर्व का ज्ञाता भी कोई न रहा। दिगम्बरों की मान्यतानुसार बीर निर्वाण सं० ६८३ में ही पूर्व ज्ञान का विच्छेद हो गया।

# माथुरी वाचनाः-

प्रथम वाचना के बाद भी आगमों के अस्त-च्यस्त होने के प्रसंग आते ही रहे। वीरात् २६१ में सम्प्रति राजा के समय भी दुष्काल हुआ। इसके वाद बीरात नौवीं शताब्दी में स्कन्दिलाचार्य के समय में पुनः वारह वर्ष का अति भयंकर दुर्भिच हुआ। इससे अपूर्व सूत्रार्थ का ग्रहण और पठित का पुनरावतन प्रायः अत्यन्त दुःकर हो गया। वहुत सा अतिशययुक्त श्रुत भी विनष्ट हो गया। तथा अंग उपाझ आदि का भी परावर्तन न होने से भावतः विनष्ट हो गया। दुर्भित्त के वाद मथुरा में स्कान्दिलाचार्य के सभापतित्व में बीर निर्वाण सं० =२७ से =४० के वीच श्रमणसंघ एकत्रित हुआ और जिसे जो याद था वह कहा। इस प्रकार कालिक श्रुत और पूर्व गत श्रुत को अन्सन्धान द्वारा व्यवस्थित करितया गया। मथुरा में यह संघटना हुई अतः यह माथुरी वाचना कही जाती है। स्क्रान्दिलाचार्य के युगप्रधानत्व में होने से यह स्कान्दिलाचार्य का अनुयोग कहा जाता है।

### वालभी वाचनाः—

जिस समय मथुरा में आचार्य स्कन्दिल ने आगमों को व्यवस्थित करने का कार्य किया उसी समय वल्लभी में नागार्ज नसूरि ने भी श्रमणसंय को एकत्रित करके आगमों को व्यवस्थित करने का प्रयत्न किया। जैन-कालगणना में लिखा है कि ''जिसकाल में मथुरा में आर्य स्कन्दिल ने आगमोद्धार करके अपनी वाचना शुरू की उसी काल में बलभी नगरी में नागार्ज न सूरी ने भी श्रमण संघ एकत्रित किया और दुर्भिच वश नष्टावशेष आगमसिद्धान्तों का उद्धार शुरू किया। वाचक नागार्ज न और एकत्रित संघ को जो-जो आगम और उनके अनुयोगों के उपरान्त प्रकरण श्रन्थ याद थे वे लिख लिये गये और विरत्तत स्थलों को पूर्वापर सम्बन्ध के अनुसार ठीक करके उसके अनुसार वाचना दी गई।"

इसके सम्बन्ध में लोकप्रकाश और समाचारी शतक में यह कहा गया है कि देवद्विगिण की प्रमुखता में वलभीपुर में जो शास्त्र लेखन हुआ है वही वालभी वाचना है। कई आचार्यों की यह परम्परा से मान्यता चली आ रही है। परन्तु नागार्जुन को नन्दीसृत्र में 'वाचक' विशेषण देश देवधिंगणि ने वन्दन किया है इससे नागार्जुन ही वालभी वाचना के प्रवर्त्त क विशेषतया सम्भवित हैं।

वीरिनर्वाण संवत् ६५० (वि० सं० ४१०) में वलमीपुर में भगवान्
महाबीर के २० वें पट्टघर श्री देवर्द्धिगिण चमाश्रमण की श्रध्यच्ता में
पुनः श्रमण संघ एकत्रित हुआ। उस समय आचार्य स्कन्दिल
देवर्द्धिगिण का और आचार्य नागार्जु न की वाचनाओं का समन्वय किया
पुस्तकालेखनः— गया और उन्हें लिखकर पुस्तकारूड कियागया। उक्त
वाचनाओं में रहे हुए भेद को मिटा कर यथाशक्य करहप दिया गया और महत्वपूर्ण भेदों को पठान्तर के हप में संकलित एक
लिया गया। इसीलिए मूल और टीका में "वाचनान्तरे पुनः" "नागार्जु नीयास्तु पठन्ति" आदि उल्लेख मिलते हैं। इस समय में आगमों में बार वार
आने वाले शब्दों को व विषयों को वार वार न लिख कर 'जाव' शब्द से

संचिप्त किया गया और एक सूत्र का दूसरे सूत्र में अतिदेश किया गया। है इसीलिए उपांगों का अतिदेश अगों में भी पाया जाता। वर्त्तमान में आगम अन्थ उपलब्ध हैं उनका अधिकांश स्वरूप इसी समय में स्थिर हुआ।

इसी समय में देवर्द्धिगिए। ने नन्दीसूत्र की संकलना की। इसमें सब आगमों की सूची दी है। इसको देखने से प्रतीत होता है कि इस पुस्तका-लेखन के वाद भी कई आगम विनष्ट हुए हैं। नन्दीसूत्र में प्रश्नव्याकरण अंग का जैसा वर्णन किया गया है उसे देखते हुए यह प्रतीत होता है कि उपलब्ध प्रश्नव्याकरण बाद की नवीन रचना है। यालभी वाचना के वाद यह अंग कब नष्ट हो गया और कब नवीन जोड़ा गया यह कुछ नहीं कहा जा सकता। यह कहा जा सकता है कि अभयदेव की टीका, जो कि बारहवीं शताब्दी के आरम्भ की है—उसके पहले कभी इसकी रचना हुई है इस तरह नन्दी की सूची में दिये गये कई आगम भी नष्ट हुए हैं।

## श्रागमों की टीकाएं

त्रामों पर बाकृत त्रीर संस्कृत भाषा में टीकाएँ लिखी गई हैं। प्राकृत भाषा में की गई टीकाएँ नियुक्ति, भाष्य त्रीर चूर्णि के नाम से प्रसिद्ध हैं। निर्वुक्तियाँ त्रीर भाष्य पद्यमय हैं त्रीर चूर्णियाँ गद्यमय। नियुक्तियों के रचियता श्रीभद्रवाहु हैं। कोई २ यह मानते हैं कि निर्वुक्तियों के रचियता श्रुतकेवली श्री भद्रवाहु हैं जब कि किन्ही का मन्तव्य है कि ये भद्रवाहु द्वितीय, जो विक्रम की पाँचवीं या छठी शताब्दी में हुए हैं—के द्वारा निर्मित हैं। भद्रवाहु ने त्राचारांग, सूत्रकृताङ्ग, उत्तराध्ययन, दश वैकालिक, दशाश्रुतस्कन्ध, कल्प, व्यवहार, त्रावश्यक, सूर्यप्रज्ञित त्रीर ऋपिभाषित पर निर्वुक्तियाँ वनाई हैं। इसके त्रातिरक्त पिएडनिर्वुक्ति त्रीर त्रीप्रचित्र भी इन्हीं की रचना है।

त्रागमों के विषय को पूर्णतया स्पष्ट करने के लिए भाष्य लिखे गये हैं। श्री संघदास गर्णा और जिनभद्र प्रसिद्ध भाष्यकार हुए हैं। श्री संघदास गर्णा ने वृहतत्कल्प भाष्य और श्री जिनभद्र ने विशेपायश्यक भाष्य लिखा है। इसमें आगिमक तत्वों का तर्कसंगत विवेचन किया गया है। दार्शनिक चर्चा का ऐसा कोई विषय नहीं जिस पर जिनभद्र ने न लिखा हो। इनका समय सातवीं शताब्दी है।

त्री चूर्णिकारों में जिनदास महत्तर प्रसिद्ध हैं। इन्होंने नन्दीसूत्र की तथा अन्य सूत्रों पर चूर्णियाँ लिखी हैं।

श्रागमों पर की गई संस्कृत टीकाश्रों में सबसे प्राचीन श्राचार्य हिरिभद्र की टीका है। उनका समय वि० ७५७ से ५५७ के वीच का है। श्राचार्य हिरिभद्र के बाद दशवीं शताब्दी में शीलांक सूरि संस्कृत ने श्राचारांग श्रीर सूत्रकृताङ्ग पर संस्कृत टीकाएँ लिखी। टीकाएं इनके बाद प्रसिद्ध टीकाकार शान्त्याचार्य हुए जिहोंने उत्तराध्ययन पर विस्तृत टीका लिखी है। इसके बाद सबसे

अधिक प्रसिद्ध टीकाकार अभयदेव हुए जिन्होंने नो अंगों पर टीकाएँ लिखीं। अभयदेव का समय वि० सं० १०७२ से ११३४ है। आगमों पर टीका करने वालों में सर्वश्रेष्ठ स्थान आचार्य मलयगिरि का है। इनका समय वारहवीं शताब्दी है। ये आचार्य हेमचन्द्र के समकालीन थे। मलयगिरि की टीकाओं में प्राञ्जल भाषा में दार्शनिक विवेचन मिलता है। कर्म, आचार, भूगोल, खगोल आदि सब विषयों पर इतना सुन्दर विवेचन अन्य टीकाओं में नहीं है। अतः मलयगिरि की टीकाओं का विशेष महत्व है। मलधारी हेमचन्द्र ने भी आगमों पर टीका लिखी है।

संस्कृतभाषा का समय जब बीत गया और वह केवल साहित्य की भाषा है रह गई तब देशी अपभ्रंश अर्थात् प्राचीन गुजराती भाषा में वालाववोध टन्बों की रचना हुई। वालाववोध की रचना करनेवाले कई हुए हैं परन्तु लोंकागच्छ के धर्मसिंह मुनि विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। वालाववोधों में आगमों का संनिप्त अर्थ किया गया है।

# ञ्रागमों पर विदेशी विद्वान्ः—

जैनागमों पर लिखने वाले विदेशी विद्वानों में जर्मनी के शोफेसर वेवर, विन्टर निट्स, हर्मन जेकोवी, हॉर्नल, शुनिंग छादि मुख्य हैं। वेवर ने sacred literature of the Jains में जैनागमों पर स्वतंत्र विवेचन किया है। ( यद्यपि उसमें कतिपय वातें छापत्तिजनक भी हैं। ) शोध विन्टरनिट्स ने Allistory of Indianlitrature में जैनागमों के सम्बन्ध में छपेनाकृत ठींक २ लिखा है।

डॉ. हर्मन जेकोबी ने जैनधर्म और उसके साहित्य के सम्बन्ध में खूबें अन्वेषणा किया है। इस महापिएडत के अनवरत परिश्रम और प्रयत्नों से जैनधर्म के सम्बन्ध में फैली हुई भ्रान्तियों का निराकरण हुआ है। जैनागमों के अनुवाद और उनकी मीमांसा में इन विद्वान का परिश्रम सराहनीय है। इन्होंने लिखा है कि-

''जैनों के आगम सूत्र Classic I संस्कृत साहित्य से अधिक प्राचीन हैं, तथा इन में कितनेक तो उत्तर बौद्धों (महायानी) के प्राचीन से प्राचीन प्रन्थ के साथ समानता करने वाले हैं।''

प्रो. हॉर्नल ने उपासकदशाङ्ग का मूलपाठ संशोधित कर उसका अंगे जी अनुवाद किया है। वह उसकी उपयोगी प्रस्तावना और नोंध सहित तथा अभयदेव की टीका समेत विव्लिओथेका इंडिका वंगाल, कलकत्ता तरफ से सन् १८८४ में प्रकाशित हुआ है। श्री शुत्रिंग महोदय ने भी आचारांग आदि आगमों के संस्करण प्रकट किये हैं।

जैनागम अत्यन्त गहन और विस्तृत हैं। इनके सम्बन्धमें विशेष अन्वेषण की आवश्यकता है। भारतीय और यूरोपीय विद्वानों ने अभी इस ओर विशेष ध्यान नहीं दिया है। आज के युग में इसकी अत्यन्त आवश्यकता है। यदि विद्वगद्ण बौद्ध अन्थों की तरह जैनागमों पर भी लह्य दें तो कई नवीन तथ्यों पर प्रकाश पड़ने की सम्भावना है।

श्रव तक जिन श्रागमों का वर्णन किया गया है। वे श्वेताम्बर परम्परा को ही मान्य हैं। दिगम्बर सम्प्रदाय के मन्तव्य के अनुसार श्रंगादि श्रागम विच्छित्र हो गये हैं। श्रतः यह परम्परा श्रंगीं-विशेषकर दृष्टिवाद्-के श्राधार वनाये जन्यों को श्रागम रूप से स्वीकार करती है। श्रागम

दिगम्बर सम्प्रदाय में पट्खराडागम, कषायपाहुड, स्त्रीर महाजन्ध हैं। के श्रागम षट्खराडागम की रचना पुष्पदन्त स्त्रीर भूतवित स्त्राचार्यं। द्वारा की गई है। कषायपाहुड़ की रचना स्त्राचार्यं गुण्धर

द्वारा को गई है। क्यायपाहुड़ को रचना आचाय गुणपर द्वारा हुई है। महावन्ध के रचयिता आचार्य भूतवित हैं। इसके अतिरिक्त यह सम्प्रदाय कुन्दकुन्द नाम के महाप्रभावक आचार्य के द्वारा वनाये गये समयसार, प्रवचनसार, पंचास्तिकाय, अष्टपाहुड़, नियमसार आदि प्रन्थों को

Hereleyeyeyeye (808): Asayeyeyeyeyeye

्रागम रूप में स्वीकार करती है। आचार्य कुन्द कुन्द का समय अभी निश्चित नहीं हो पाया है। विद्वानों में इनके समय के विपय में मतेक्य नहीं है। डा. ए. एन. उपाध्ये उनको ईसा की प्रथम शताब्दी में हुए मानते हैं जबिक मुनि कल्याणविजयजी उन्हें पाँचवी छठी शताब्दी से पूर्व नहीं मानते। गुणधर, पुष्पदन्त और भूतविल आचार्य का समय विक्रम की दूसरी-तीसरी शताब्दी है।

# (२) प्राकृत साहित्य का मध्य और संस्कृत साहित्य का उदयकाल

( विक्रम संवत् के प्रारम्भ से, सं. १००० तक )

जैनाचायों ने सर्वतोमुखी साहित्य रचना से संस्कृत साहित्य को अति समृद्ध वनाया है। उसकाल में चर्चित और प्रचलित प्रत्येक विषय पर जैनाचार्यों ने संस्कृतभाषा में साहित्यसृजन किया है। उसकी संदिप्त मांकी ही यहाँ अंकित की जाती है। संस्कृतसाहित्य का उल्लेख करने से पूर्व उससे पहले के महत्त्वपूर्ण प्राकृतसाहित्य और उसके रचयिताओं का थोड़ासा सूचन करना आवश्यक है। इसके वाद संस्कृत-साहित्य की ओर दृष्टिपात करेंगे।

परम्परा के अनुसार आर्थमंगु, वृद्धवादी, सिद्धसेन दिवाकर और पावित्तम सूरि विक्रम राजा के समकालीन कहे जाते हैं। पादिलाम सूरि ने तरंगवती नामक कथाश्रन्थ शाकृत जैनमहाराष्ट्री भाषा में पादिलाप सूरि रचापादिलाम ने ज्योतिष करण्डक (प्रकीर्णक) पर शाकृत भाषा में टीका लिखी है। तथा जैन नित्य कर्म, दीचा, आदि पर निर्वाण कालिका का नामक श्रन्थ की संस्कृत में रचना की।

आधुनिक विद्वान पाट्लिप्तसूरी का समय विक्रम की दूसरी सदी होने का अनुमान करते हैं। इस दूसरी और तीसरी सदी में दिगस्वर आचार्य गुणधर, पुष्पदंत,भूतविति आचार्यों ने कपायपाहुड, पद्खण्डानम की रचना की।

#### विमलसूरीः---

इन आचार ने प्रसिद्ध प्राक्तत अन्थ 'पडमचरियम्' (पद्म चरित्र-जैन रामायण ) की रचना की । इस अन्थ की रचना वीरात् ४३० विक्रम सं. ६० में होने का उल्लेख मूलअन्थ में 'मिलता है । तद्पि इसकी रचना शैली और भाषा पर से हर्मन जेकोबी इसे चतुर्थ शताब्दी से अधिक प्राचीन नहीं बताते हैं।

शिवराम सूरी:— ये आचार्य प्रसिद्ध कर्म विवयक प्राकृत अन्य "कम्मपयडी" के कर्ता हैं। इन्होंने शतक नामक कर्मप्रन्थ (प्राचीन छ कर्म प्रन्थ में से पञ्चम ) की

भी रचना की है। इन आचार्य का समय अनिश्चित है। इनके लिये विक्रम की तीसरी सदी का अनुमान किया जाता है।

#### उमास्वाति

जैनवाङ मय में सर्वप्रथम प्राञ्जल संस्कृत के लेखक, वाचक उमास्वाति ने संस्कृत भाषा में जैनतत्वज्ञान का संदोहन रूप तत्वार्थाधिगम सूत्र की रचना की। इस बन्थ पर भाष्य का निर्माण किया। उसकी प्रशस्ति से प्रतीत होती है कि ये उच्चनागरी शाखा के थे, न्यमोधिका ग्राम में पैदा हुए थे। इनकी माता वत्सगोत्र की थी, नाम उमा था। इनके पिता कोभीषणी गोत्र के थे और नाम त्याति था। उन्होंने कुसुमपुर में यह बन्थ रचा। ये वाचक मुख्य शिव श्री के प्रशिष्य श्रीर ग्यारह श्रंग के ज्ञाता घोषनंदि मुनि के शिष्य थे।

उमास्त्राति का समय भी विवादारपद और अनिश्चित है। कोई इन्हें विक्रम संवत् पूर्व का मानते हैं, कोई विक्रम संवत् १ से प्र के वीच का मानते हैं तथा कोई विक्रम की तीसरी चौथी सदी का मानते हैं

इन महान् आचार्य का श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों परम्पराओं में समान रूप से सन्मान है। इस महाप्रन्थ के ऊपर दोनों परम्पराओं में अनेक टीकाओं की रचना हुई है। एक दृष्टि से यह कहा जा सकता है कि इस प्रन्थ को केन्द्र मान कर जैनदार्शनिकसाहित्य को उत्तरवर्ती जैन विद्वानों ने पर्याप्त पञ्जवित किया है। छठी शताब्दी के दिगम्बराचार्थ पृष्यपाद ॐ९६ॐ६६ॐ६६ जैन-गौरव-स्मृतियाँ ★ॐ६६ॐ६६ॐ६६ॐ६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ ११९६६ न इस पर सर्वार्थसिद्धि नामक टीका रची । अठवीं-नौवीं सदी में तो इस पर टीकाओं की भरमार हुई है ।

तत्वार्थ पर इानी टीकाएँ लिखे जाने कारण यह प्रतीत होता है कि इस प्रन्थ में सब प्रकार के विपयों का सुन्दर ढंग से संकलन कर निरूपण किया गया है। तत्विचा, आध्यात्मिकविद्या, तर्कशास्त्र, भौतिक विज्ञान, भूगोल-खगोल आदि समस्त विपयों पर इसमें निरूपण है।

श्रावकप्रज्ञप्ति, प्राशमरति, जम्बृद्धीपसमास, चेत्रविचार, पृजा-प्रकरण त्र्यादि प्रन्थ भी उमास्वाति रचित हैं। ये उत्कृष्ट प्रकरण-रचयिता (करीव ४०० प्रकरण कर्ता ) कहे जाते हैं।

#### श्री सिद्धसेन दिवाकरः—

श्री सिद्धसेन दिवाकर सचमुच जैनसाहित्याकाश के दिवाकर हैं। ये महान् तार्किक और गम्भीर खतंत्र विचारक श्राचार्य जैनसाहित्य में एक नवीनयुग के प्रवर्त्त क हैं। जैन साहित्य में इनका वही स्थान है जो वैदिक साहित्य में न्यायसूत्र के प्रशेता महिष् गौतम का और वौद्ध-साहित्य में प्रखर तार्किक नागार्जु न का है।

सिद्धसेन दिवाकर के पहले जैन वाङ सय में तर्क शास्त्रसम्बन्धी कोई स्वतंत्र बन्ध नहीं था । त्रागमों में ही प्रमाणशास्त्र सम्बन्धी प्रकीण प्रकीण वीजह्म तत्त्व संकितत थे । उस समय का युग तर्क प्रधान न होकर त्रागम प्रधान था। बाह्मण क्योर वोद्धधर्म की भी यही परिस्थिति थी परन्तु जब से महर्षि गोतम ने न्यायसूत्र की रचना की तब से तर्क का जोर बढ़ने लगा। सब धर्माचार्यों ने त्रापने २ सिद्धान्तों को तर्क के बल पर संगठित करने का प्रयत्न किया। उस युग में ऐसा करने से ही सिद्धान्तों की रचा हो सकती थी। युगधर्म को पहचान कर त्राचार्य सिद्धसेन ने त्रागमों में बीज हम से रहे हुए प्रमाणनय के त्राधार पर 'न्यायावतार' बन्य की संकृत भाषा में रचना कर तर्कशास्त्र का प्रणयन किया। न्यायावतार में केवल ३२ त्रानुष्टुप् खोकों में सम्पूर्ण न्यायशास्त्र के विषय को भर कर गागर में सागर भर दिया है।

न्यायावतार के श्रांतिरिक्त श्रांपकी दूसरी रचना 'सन्मतितर्क' है। इसमें तीन काएड हैं। पहले काएडमें नय सम्यन्धी विशद विवेचन किया गया है। दूसरे काएड में पाँच ज्ञानों की चर्चा की गई है। यह ज्ञान-विची रणा विशुद्ध तर्क के आधार पर की गई है।

सन्मति तर्क में नयवाद के निरूपण के द्वारा आचार्य ने सब दर्शनों और वादियों के मन्तव्य को सापेच सत्य कह कर अनेकान्त की सांकल में किडियों की तरह जोड़ दिया है। इन्होंने सब दर्शनों को अनेकान्त का आश्रय लेने का सचोट उपदेश दिया है। आचार्य ने स्पष्ट कहा है कि जहाँ अनेकान्त है वहीं सम्यग् दर्शन है और जहाँ एकांत हैं वहाँ मिथ्या दर्शन है। इस प्रकार अनेकांत की तर्क संगत स्थापना करने वाले प्रथम आचार्य सिद्धसेन ही हैं।

सिद्धसेन जैसे प्रसिद्ध ताकिक और न्यायशास्त्र के प्रतिष्ठापक थे जैसे एक स्तुतिकार भी थे। इन्होंने वत्तीस द्वात्रिशिकाओं की रचना की, ऐसा कहा जाता है किन्तु वर्त्त मान में २२ वत्तीसियाँ ही उपलब्ध हैं। इनकी उपलब्ध द्वात्रिशिकाओं में से ७ द्वात्रिशिकाएँ स्तुतिमय हैं। इन स्तुतियों से यह भलकता है कि भगवान महावीर के तत्त्वज्ञान के प्रति इनकी अपार श्रद्धा थी। आचार्य श्री के प्रौढपाणिडत्य के कारण इन स्तुतियों में भिक्त के साथ ही साथ जैनधर्म के तत्त्वज्ञान का सुन्दर संकलन और संगुम्फन भी हो गया है। श्वेताभ्वर साहित्य में संस्कृतभाषा में पद्यात्मक प्रौढ प्रन्थों के प्रथम प्रणेता आप ही हैं।

इन श्राचार्य की समकत्तता में रखे जा सकते वाले श्राचार्य समन्त-भद्र हुए हैं। श्राचार्य समन्तभद्र दिगम्बर परम्परा में श्रीर सिद्धसेन दिवाकर श्वेताम्बर परम्परा में हुए हैं। वैसे इन दोनों श्राचार्यों का दोनों सम्प्रदायों में श्रत्यन्त श्रादरपूर्ण स्थान है। दोनों परम्पराश्रों के उत्तरकालीन श्राचार्यों ने अपने २ श्रन्थों में इनके वचनों को प्रमाण रूप से उद्धृत किये हैं।

सिद्धसेन के जीवन के सम्बन्ध में जानने के लिए प्रभावक चरित्र का ही अवलम्बन लेना होता है। इसके अनुसार ये विक्रमराजा के ब्राह्मण पुरोहित देविषे के पुत्र थे। माता का नाम देवश्री था। जन्मस्थान विशाला (अवन्ती) है। सिद्धसेन बाल्यावस्था से ही कुशाय बुद्धि थे अतः उन्होंने सर्वशास्त्रों में निपुणता प्राप्त की। वादविवाद करने में अद्वितीय होने से तिस्कालीन समर्थवादियों में इनका ऊँचा स्थान था। इन्हें अपने पाण्डित्य

का बड़ा अभिमान था। इन्होंने प्रतिज्ञा की थी कि जो मुमे बाद में पराजित करेगा उसका में शिष्य वन जाऊँगा। वाद में वादियों को पराजित करते २ ये वृद्धवादि नामक जैनाचार्य से मार्ग में ही मिले और उन्हें वाद करने की चुनौती दी। आचार्य ने कहा-सभ्य के विना हारजीत का निर्णय कौन करेगा ? अपनी अहंकारमय वाग्मिता के कारण उन्होंने वहाँ जो ग्वाले थे उन्हें सभ्य मान लिया। वृद्धवादी ने कहा-अच्छा वोलो। तव सिद्धसेन ने संस्कृत में वोलना शुरू किया। ग्वाले कुछ न सममे। इसके वाद वृद्धवादी ने अपभंश भाषा में -देशीभाषा में सभ्यों के अनुकृल उपदेश दिया। ग्वालों ने वृद्धवादी की विजय घोषित कर दी। इसके वाद राजा की सभा में भी वाद हुआ उसमें भी सिद्धसेन पराजित हो गये। फलतः वे वृद्धवादी के शिष्य वन गये। दीन्ता के वाद उनका नाम कुमुदचन्द्र रक्खा किन्तु वे सिद्धसेन दिवाकर के नाम से ही प्रसिद्ध हुए।

डॉ॰ सतीशचन्द्र अपनी न्यायावतार की भूमिका में लिखते हैं कि "विक्रम के नौ रत्नों में 'च्रपणक' का निर्देश मिलता है वह सिद्धसेन के लिये ही होना चाहिए।" इस पर से इनका समय विक्रम की प्रथम शताब्दी प्रतीत होता है। परन्तु इनकी संस्कृत भाषा का स्वरूप देखते हुए इनका काल विक्रम की चौथी-पाँचवी शताब्दी सिद्ध होता है।

भद्रवाहु द्वितीयः—

इनका समय विक्रम की पांचत्री या छठी शताब्दी है। इन्होंने आगमों पर निर्युक्तियों की रचना की है। ग्यारह निर्युक्तियाँ इनकी रची हुई है। इस पाँचत्री-छठी शताब्दी में दिगम्बर आचार्य वहकेर ने मृलाचार प्रमथ की रचना की। शिवनंदि यापनीय ने आराधना, सर्वनिद ने लोक-विभाग, यित वृपभाचार्य ने तिलोयपन्नति की रचना की।

#### पूज्यपादः---

इसी समय पूज्यपाद (देवनिन्दि-जिनेन्द्र बुद्धि) ने तत्वार्थस्त्र पर सर्वार्थसिद्धि नामक टीका लिखी। जैनेन्द्र ज्याकरण, शब्दावतार न्यास, समा धितन्त्र, वेयकशास्त्र, मंत्र-गंत्रशास्त्र, व्यक्तितिष्ठालच्यासारसंप्रह, जैनाभिषेक, शान्त्यष्टक और दशभक्ति इष्ठोपदेश भी आपकी रचनाएँ हैं। देवर्धिगणि क्षमाश्रमण

ये आचार्य विक्रम की छूती शताब्दी में हुए हैं। इन्होंने आग को पुस्तकारूढ किये। वीर निर्वाम सं० ६८० (वि. सं. ५१०) में इन अध्यत्तता में वलभीपुर में आगमों का आलेखन हुआ था। इन्होंने नद पूत्र की रचाना की। इनके सम्बन्ध में पहले लिखा जा चुका है।

ये आचार्य सिद्धसेन के समकालीन थे। वादप्रवीगा होने से इनका ाम मल्लवादी था। इन्हों ने नयचाक (द्वादशार) नामक अद्भुत दार्शनिक थ की रचाना की। इनके इस यन्थ का श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनो म्पराओं में समान रूप से सन्मान है। इस यन्थ में सब वाद एक दूसरे की युक्तियों से खिएडत हो जाते यह बताकर आचार्य ने अनेकान्तवाद के द्वारा सब वादों की संगति म की है। इस नयचाक पर सिंहत्तमाश्रमण ने १८००० रलोक प्रमाण त टीका लिखी है। ये सिंहत्तमाश्रमण सातवींसदी के विद्वान माने

हैं। मलवादी ने सिद्धसेन दिवाकर के सन्मित तर्क की वृत्तिभी लिखी श्री हेमचन्द्राचार्य ने सिद्धहेम शब्दानुशासन में 'तार्किक शिरोमणी' के में इनका उल्लेख किया है। प्रभावक चरित्र में उल्लेख किया गया है कि रीलादित्य राजा की सभा में वौद्धों को वाद में पराजित किया था। प्रनिथ में इनका समय वीर निर्वाण संट ५५४ (वि० संट ४१४) र्ने महत्तरः—

इन आचार्य ने पंचसंप्रह नामक प्रसिद्ध कर्म विषयक प्रन्थ की रचना था इसी यन्थ पर ६००० रलोक प्रमास टीका रची है। इनका समर क्षमाश्रमणः—

न त्राचार्य ने वसुदेवहिएडी नामक चरित्रयन्थ प्राकृत भाषा में ो संघदास चमाश्रमण ने 'पंचकलप महाभाष्य' नामक त्रागमिक ता है। ये प्रसिद्ध भाष्यकार हुए हैं। श्री धर्मसेन गणी इन श्रन्थों के 

जिनभद्र क्षमाश्रमणः-

ये आचार्य 'भाष्यकार' के रूप में अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। इन्होंने विशे-पावश्यक भाष्य की रचना की और उस पर टीका भी लिखी है। यह भाष्य प्रन्थ जैनप्रवचन में मुकुट-मिण के समान माना जाता है। इन्होंने त्रागिमक परम्परा पर दृढ़ रहकर भाष्य की रचना की है। आगमों की वातों को तर्क और युक्ति के आधार से सिद्ध करने का सर्वप्रथम प्रयास इन्हीं आचार्य ने किया है। आगम परम्परा के महान् संरक्षक होते से ये जैनवाड़ मय में त्रागमवादी या सिद्धांतवादी की पदवी से विभूपित और विख्यात हैं। ये श्राचार्य जैनागमों क रहस्य के श्रद्धितीय ज्ञाता माने जाते थे। इनको "युग-प्रधान" का सन्माननीय पढ़ प्राप्त था ।

जीतकल्पसूत्र वृहत्संप्रहणी, त्रहत् क्षेत्रसमास ग्रोर विशेषणवर्ता नामक यन्थ भी इन्हीं त्राचार्य के द्वारा रचे गये हैं। जैन पट्टावली के त्राधार इनका समय वीर नि॰ सं॰ ११४४ ( विक्रम सं॰ ६७४) माना जाता है। यह तो निश्चित है कि ये हरिभद्रसूरि के पहले हुए हैं क्योंकि हरिभद्र ने इनका उल्लंख किया है। जिनभद्र चमाश्रमण् का जैनशास्त्रकारों में श्राप्रगण्य स्थान है।

ये आचार्य थागेश्वर के राजा हर्ष के समकालीन हैं। इतिहासवेता मानतं गाचार्यः गौ० ही० ख्रोमा ने राजपूताने का इतिहास नामक प्रन्थ के प्रथमभाग पृष्ट १४२ पर लिखा है कि—"हर्ष का राज्याभिषेक वि० सं० ६६४ में हुआ। वह महाप्रतापी और विद्वत्प्रेमी था। उसके समय में प्रसिद्ध काद्म्वरीकार वाग्-भट्ट हुए। जिन्होंने हर्षचरित भी रचा है तथा सूर्यशतक के कर्त्ता मयूर आदि उसके दरवार के पंडित थे। जैनविद्वान् मानतुं गाचार्ग ( भक्तामरस्तोत्र के कत्ती ) भी उस राजा के समय में हुए ऐसा कथन मिलता है " इन आचार्य ने जैनियों के प्रिय प्रन्थ भक्तामरस्तोत्र की रचना की।

कोट्याचार्य इन्होंने विशेषावश्यक भाष्य पर टीका की रचना की है।

वे ज्ञाचार्य सिंहगणी (सिंहसूर ) के प्रशिष्य छोर भारवामि के शिष्य थे। इन्होंने तत्त्वार्थ सूत्र पर टीका रची। ये आगम प्रधान विद्वान् थे। कोई

REMARKATE SEAL (888): MARKATANAS

२ इन्हें देवर्धिगिण के समाकालीन मानते हैं। पं० सुखलालजी ने इन्हीं सिद्ध-सेन को 'गन्धहस्ति' पद विभूषित सिद्ध किया है।

जिनदास मृहत्तरः---

ये आचार्य आगमों पर चूर्णि लिखने वाले प्रसिद्ध चूर्णिकार हुए हैं। इन्होंने शक सं० ४६८ अर्थात् वि० सं ७३३ में नन्दीसूत्र. निशीथसूत्र, तथा अनुयोगद्वार सूत्र पर चूर्णि की रचना की है।

समन्तभद्र:--

हुए इनके विषय में पहले लिखा जा चुका है। इन्होंने आप्तमीमांसा, युकत्य-नुशासन, रत्नकांडश्रावकाचार और स्वयंभू स्तोत्र की रचना की है। इन प्रंथ रत्नों को देखने से इनकी अनुपम प्रतिभा का परिचय मिलता है। ये स्याद्वाद के प्रतिष्ठायक आचार्य हैं। अनेक युक्तियों के द्वारा इन्होंने अन्यवादियों के सिद्धांतों का खण्डन कर अनेकान्त का युक्तिपूर्वक मंडन किया है। इनकी सर्व श्रेष्ठ कृति आप्तमीमांसा है। 'हम अह न्त की ही स्तुति क्यों करते हैं, दूसरे की क्यों नहीं करते ? इस प्रश्न को लेकर उन्होंने आप्त की मीमांसा की है। इन्होंने वाह्य आडम्बर या ऋदि को आप्त की कसोटी न मान कर जिसके

सिद्धसेन दिवाकर की तुलना के आचार्य हैं। सिद्धसेन के सम्बन्ध में लिखते

ये ज्ञाचार्य दिगम्बर सम्प्रदाय में जननत प्रभावशाली हुए हैं। ये

त्र्याचार्य हरिभद्र

( महान् सुधारक त्र्रोर साहित्यकार )

मोहादि दोषों का सर्वथा अभाव होगया हो और जो सर्वज्ञ हो गया हो वही आप है, यह वड़े अनूठे ढंग से प्ररूपित किया है। इनके समय के सम्वन्ध में कोई निर्णय नहीं हो पाया है। ये जैनधर्म और जैनसाहित्य के उज्ज्वल रत्न हैं।

आचार्य हरिभद्रसूरि जैनधर्म के इतिहास और साहित्य में एक नवीन
थुग के पुरस्कर्ता हैं। ये न केवल प्रथम पंक्ति के साहित्यकार ही थे अपितु
एक प्रवल धर्मीद्वारक भी थे। इनके समय में चैत्यवास की जड़ खूब गहरी
जम चुकी थी। जैनमुनियों का शुद्ध आचार शिथिल हो गया था उस स्थिति

जम चुकी थी। जैनमुनियों का शुद्ध आचार शिथिल हो गया था उस स्थिति में सुधार करने के लिये ही हरिभद्रसूरि जैसे महाप्रभावशाली आचार्य का प्रादुर्भाव हुआ। शिथिलाचार के विरुद्ध इन आचार्य ने तीव्र आन्दोलन किया महान् सुधारक होने के साथ ही साथ ये आचार्य महान् साहित्य-निर्माता हुए हैं। जैनसाहित्य को समृद्ध वनाने में इनका उल्लेखनीय योग रहा है। संस्कृत और प्राकृत भाषा में तत्वज्ञान, दर्शनशास्त्र कथासाहित्य, और विविध विषयक तलस्पर्शी विवेचन करने वाले दो चार प्रन्थ ही नहीं लिखे किन्तु १४४४ प्रकरणों के कर्त्ता के रूप में आपकी सर्वविश्रुत प्रसिद्ध है। इन आचार्य की साहित्यिक कृतियाँ इस प्रकार हैं।

आगिमिक कृतियाँ :— १ अनुयोगद्वार वृत्ति, २ नन्दी लघुवृत्ति, ३ प्रज्ञापनासूत्र-व्याख्या, ४ आवश्यक लघुटीका ४ आवश्यक वृह्त्वटीका, ६ ओधिनियु क्ति वृत्ति, ७ जम्बूद्वीप प्रज्ञप्ति टीका, म जम्बूद्वीप संग्रहणी, ६ जीवा मिगम लघु वृत्ति, १० तत्वार्थ-सृत्र लघु वृत्ति, ११ पंच नियंठी, १२ दशवैकालिक लघुवृत्ति, १३ दशवैकालिक-वृह्त् वृत्ति, १४ नन्द्यध्ययन टीका, १४ पिण्डिनियु क्ति वृत्ति, १६ प्रज्ञापना प्रदेश-व्याख्या।

दार्शनिक कृतियाँ:—१७ अनेकान्त जय पताका सटीक, १८ अनेकान्त वाद प्रवेश, १८ न्यायप्रवेश (दिङ्नाग) टीका, २० पड्दर्शन समुच्चय, २१ शास्त्र वार्ता समुचय २२ अनेकान्त प्रघट्ट (अनुपतन्ध) २३ तत्वतर्रागणी, २४ त्रिभंगीसार, २४ न्यायावतार वृत्ति, २६ पद्धलिंगी, २७ द्विजवदन चपेटा, २८ परलोकसिद्धि, २६ वेद-बाह्यता निराकरण, ३० पड्दर्शनी, ३१ सर्वज्ञसिद्धि ३२ स्याद्वाद कुचोद्य परिहार, ३३ धर्मसंग्रहणी, ३४ लोकतत्वनिर्णय।

योगसम्बन्धी कृतियाँ :— ( ३४ ) योगदृष्टि समुखय ( ३६ ) योगिबन्दु ( ३७ ) योग-शतक, ३= योगिवशिति, ३६ पोडशक ।

चरित्र कथा :— ४० समराइच्च कहा, ४१ मुनिपति चरित्र, ४१ यशो धर चरि हि ४३ वीरांगद कथा, ४४ कथाकोश, ४४ नेमिनाथ चरित, ४६ धृर्ता ख्यान ।भूगोल :— ४० लोक विन्दु ४० चेत्रसमास वृत्ति ।

प्रकरणः --४६ छप्टक प्रकरणः, ४० उपदेश प्रकरणः, ४१ धर्म विन्दु प्रकरणः, ४२ पंचाशकः, ४३ पंच वरतु सटीकः, ४४ पंचसूत्र टीकाः, ४४ श्रावकः प्रहाति, ४६ छहिन् श्री चृडामणिः, ४७ उपदेशः पदः, ४८ कर्मस्तव गृत्तिः, ४६ कुल कानिः, ६० त्तमावली बीजमः, ६१ पेत्य वन्दनः भाष्यः, ६२ चेत्यवन्दन गृत्तिः,



शास्त्र को पह्नवित किया। "दिग्नाग के समय से बौद्ध और बौद्धे तर प्रमाण शास्त्र में जो संघर्ष चला उसके फलस्वरूप अकलंक ने स्वतंत्र जैनहिं से अपने पूर्वाचार्यों की परम्परा का ध्यान रखते हुए जैनप्रमाणशास्त्र का व्यवस्थित निर्माण और स्थापन किया"। इनके बनाये हुए यन्थ इस प्रकार हैं— अष्टशती, लघीयस्त्रय, प्रमणसंप्रह, न्यायविनिश्चय, सिद्धिविनिश्चय और तत्वार्थ की राजवार्तिक टीका।

#### विद्यानन्दः---

विक्रम की नौवीं शताब्दी में दिगम्बराचार्य विद्यानन्द हुए। इन्होंने 'अष्टसहस्त्री' नामक प्रौढ प्रन्थ लिखकर अनेकान्तवाद पर होने वाले आदेपों का तर्कसंगत उत्तर दिया है। तत्त्वार्थसूत्र पर स्रोकवार्तिक नाम से टीका लिखी है। आप्तपरीचा, पत्रपरीचा, प्रमाणपरीचा, सत्यशासन परीचा, युक्त्यनुशासनटीका, श्रीपुरपार्श्व नाथ स्तोत्र, विद्यानन्द महोदय (अनुपलब्ध) प्रनथ भी आपके हैं।

## उद्योतनसूरी ( दाक्षिएयांक सूरी ):---

इन श्राचार्य ने वि० सं० ५३४ में "कुवलयमाला" नामक प्रसिद्ध कथा प्राकृतभाषा में वनाई। चम्पू ढंग की यह कथा प्राकृतसाहित्य की श्रमूल्य निधि है।

श्राचार्य जिनसेनः—इन्होंने हरिवंश पुराण की रचना की। वीरसेन-जिनसेनः---

इन दिगम्बर श्राचार्यों ने धवला श्रोर जयधवला नामक विस्तृत टीकाएँ लिखी हैं। दिगम्बर परम्परा में इनका बड़ा महत्व है। धवला श्रोर जयधवला के वीस हजार श्लोकों का निर्माण वीरसेन ने किया। जय धवला के शेष चालीस हजार श्लोक उनके शिष्य जिनसेन ने लिखे हैं। जिनसेन ने पार्श्वीभ्युद्यकाव्य भी लिखा है। जिनसेन श्रोर इनके शिष्य गुण्भद्र ने मिलकर श्रादिपुराण श्रोर उत्तरपुराण की रचाना की। धनंजय.—इन्होंने धनंजय नाम माला नामक कोश प्रन्थ लिखा है। द्विसंधान काव्य (राघव-पाएडवीय) तथा विपापहार स्तोत्र इनकी रचनाएँ हैं।

संवत् ६३३ में इन आचार्य ने आचारांग सृत्र पर तथा वाहरीगणि की सहायता से सूत्रकृताङ्ग पर संख्त में टीकाएँ रचीं। जीवसमास पर यृत्ति भी लिखी। शीलाचार्य ने दस हजार श्लोक प्रमाण प्राकृत गद्य में ४४ महापुरुषों के चरित्र लिखे हैं (चडपन्न महापुरिस चरियं)। ये शीलाचार्य और शीलाङ्काचार्य एक ही हैं या अन्य हैं यह अनिश्चित है। इसी नाम के कई आचार्य हुए हैं।

# सिद्धर्षिसूरि:---

ये महान् जैनाचार्य हुए हैं। इन्होंने 'उपिमितिभव प्रपञ्च कथा नामक' विशाल रूपक प्रनथ की रचाना की है। यह रूपक प्रनथ समस्त भारतीय ही नहीं अपितु संसार भर के रूपक प्रनथों में सर्वप्रथम प्रनथ है। इसका साहित्यिक महत्व वहुत अधिक है। जेकोची महोदय ने इसकी यहुत प्रशंसा लिखी है।

इन सिद्धिपें ने चन्द्रकेविल चिरत्र को प्राकृत से संस्कृत में परि-वर्त्तित किया। न्यायावतार पर संस्कृत टीका लिखी। वि० सं० ६७४ में इन्होंने धर्मदास गिएकृत प्राकृत उपदेशमाला पर संस्कृत विवरण लिखा है। श्रंनन्त वीर्य

इन्होंने अकलंक के सिद्धिविनिश्चय अन्य की टीका लिख कर अनेक विद्वानों के लिए मार्ग अशस्त कर दिया है।

#### माणिक्य नंदी:---

अकर्तक के ब्रन्थों के अधार पर इन्होंने 'परीचामुख' नामक न्याय ब्रन्थ की रचना की है। इस पर प्रभाचंद्राचार्य ने 'प्रमेयकमलमार्च इं' नामक ब्रांड और विशाल टीका लिखी है।

#### देवसेन---

इन्होंने दर्शनसार, आराधनासार, तत्वसार, लघुनयचक, यहस्यचक, आलाप पद्धित और भावसंबह बन्थ लिखे हैं। कवि पम्प ने आदिपुराण चम्य, विक्रमार्जुन विजय तथा कवि पोत्र ने शांति पुराण बन्य लिखा है।

# ३ संस्कृत साहित्य का उत्कर्ष तथा अपभंश का उदय (विक्रम संवत् १००१ से १७०० तक)

विक्रम की ग्यारहवीं शताब्दी से पहले २ प्राकृत भाषा का प्राधान्य रहा। विक्रमी के पाँचवीं शताब्दी तक तो प्रायः प्राकृत में जैनसाहित्य रचा जाता रहा। उसके वाद संस्कृत भाषा का उदय होने लगा। पाँचवीं सदी से दसवीं सदी तक प्राकृत और संस्कृत दोनों में साहित्य रचना होती रही। इस युग में जैनतर्कशास्त्र का प्रणयन और प्रतिष्ठापन हुआ अतः संस्कृत भाषा को प्रोत्साहन मिलता रहा। ग्यारहवीं शताब्दी से संस्कृत साहित्य का उत्कर्ष होने लगा। अवतक की भाषा सरल और स्वाभाविक थी परन्तु त्यों त्यों संस्कृत सापा दुस्ह और अलंकारमय होती गई। तम्बे २ समास वाली भाषा लिखना पांडित्य का मूलक सममा जाने लगा। दसवी सदी की पूर्णाहुति तक प्रायः जैनागम और प्रमाण शास्त्र पर ही अधिक हपों से प्रन्थ लिखे जाते रहे परन्तु इसके बाद तर्क, काव्य कोप, वैद्यक, ज्योतिष, नीति, व्याकरण अदि सर्वाङ्गीण साहित्य की रचना हुई। अत्यन्त संचेप में मुख्य २ साहित्य और साहित्यकार का यहाँ उल्लेख किया जाता है:—

# तर्कपञ्चानन अभयदेव सूरि:-

ये प्रद्युन्तसूरि के जो बैदिक शास्त्रों के पारगामी और वाद-कुराल थे। शिष्य थे। अभयदेव सूरि को न्यायवनसिंह और तर्कपञ्चानन की उपाधि प्राप्त थी। इन्होंने सिद्धसेन दिवाकर के सन्मित तर्क पर पत्तीस हजार स्रोक प्रमाण वादमहाण्य नाम से विस्तृत टीका लिखी है। इसमें इन महान दाशनिक ने दसत्रों शताब्दी तक के प्रचलित सब पत्त प्रतिपत्तों और मतमतान्तरों का उल्लेख करके अनेकान्त की स्थापना की है। यह टीका अत्यन्त विस्तृत होने से इसे इससे पूर्ववर्त्ता सकल दार्शनिक अन्थों का संदोहन कह सकते हैं। इन आचार्य का समय १०४४ से पूर्व ही सिद्ध होता है।

#### प्रभाचन्द्र

आपने प्रमाण शास्त्र पर सर्वश्रेष्ठ प्रन्य 'प्रमेयकमलमार्त्तएड' लिखा । ये दिगम्बर परम्परा के आचार्य हुए हैं । आपने आचार्य अकलंक की कृतियों का दोहन करके व्यवस्थित पद्धति से इस प्रोट दार्शनिक प्रन्थ की रचना की। पन्होंने न्यायमुकुदचन्द्र नामक टीका लघीयम्बय प्रन्थ पर लिखी है।

श्वेतास्वरं परस्परा में सिद्धसेत ने छोर दिगस्वर परस्परा में समन्त्रभद्र ने जैन न्यायशास्त्र का बीजारोपण विचा था उसे श्वेतास्वरीय हरिभद्र, मल्लवादी छोर छभयदेव ने तथा दिगस्वरीय अकलंक, विद्यानस्द छोर प्रभाचन्द्र ने पर्याप्त पल्लविस किया। यहाँ तक के समय को न्यायशास्त्र का विकास युग कहा जा सकता है।

#### कवि धनपाल:—

धनपाल, धाराधीश राजा मुंज का श्रित माननीय राजपिएडत था।

मुंज के बाद राजा भोज ने इन्हें सिद्धसारास्वत, क्वीश्वर श्रीर कृषील
सरस्वती की उपाधि प्रदान की थी। ये किव पहले वेदधमानुयायी थे परन्तु
श्रिपने भाई शोभनमुनि के संसर्ग से इन्होंने जनधर्म स्वीकार कर लिया था
श्रीर महेन्द्रसृरि से गृहस्थ दीजा श्रंगीकार की थी। इन महाकवि धनपाल
के उन्कृष्ट रचना 'तिलक मंजरी' नामक कथा है। किव धनपाल ने स्वयं लिखा

है कि—राजा भोज न्वयं सर्वशास्त्रों का ज्ञाता होने पर भी जैनशास्त्रों में
विशेत कथाश्रों को सुनने का श्रित चाव रखता था। श्रवः उस निर्मल-चरित्र
वाले भोज के विनोद के लिए यह तिलकमंजरी नामक स्फुट श्रीर श्रद्भुत
रस वाली कथा रची। राजा भोज स्वयं विद्वान था। श्राचार्य हेमचन्द्र ने तिलक
मंजरी के पद्यों को उचकोटि के मानकर श्रपने काव्यानुशासन के उदाहरण
के रूप में दिये हैं। किव धनपाल ने 'पाइलच्छी नाम माला' नामक कीय
प्रन्थ भी रचा है।

#### शान्तिस्रि:-

ये पाटन से धनपाल की प्रेराणा से धारा नगरी में आये थे। राजां भोज ने इनका मत्कार किया था। उसकी सभा के पिरडतों को जीतने से भोज ने इन्हें 'वादिवेताल' की उपाधि दी थी। इन्होंने उत्तराध्ययन मूत्र पर पुन्दर टीका लिखी जो 'बाइअटीका' के नाम से प्रसिद्ध है।

#### तिनधरम्हि:--

वे वर्षमानस्रि के शिष्य थे। पाटन में दुर्लंग राजा के मन्य में

चैत्यबासियों का जोर था। जिनेश्वरसृरि ने राजा के सरस्वती भगडार से दशवैकालिकसूत्र निकाल कर उसे वताया कि साधु का सद्या श्राचार ग्रह है। चैत्यबासियों का श्राचार शास्त्रानुकूल नहीं है। राजा ने 'खरतर' (कठोर स्नाचार पालने वाले) की उपाधि उन्हें प्रदान की। तब से खरतरगच्छ की स्थापना हुई। प्रमालदम सटीक श्रीर पंचलिंगी प्रकरण इनके बनाये हुए प्रन्थ हैं।

## बुद्धिसागर सूरी:--

इक्त जिनेश्वरसूरी के सहोदर श्रीर सहदीचित घुढिसागरसूरी ने संश् १०८० में पश्चमन्थी व्याकरण, संस्कृत-प्राकृत शब्दों की सिद्धि के लिए पश्चगद्य रूप ७००० श्लोक प्रमाण प्रनथ जावालिपुर में रचा।

#### नवांगी वृत्तिकार अभयदेव

डक्त जिनेश्वरसूरी के शिष्य अभयदेवसूरी और जिनचन्द्रसूरी हुए। इन अभयदेव सूरी ने आचारांग और सूत्रफृताङ्ग को छोड़कर शेष नीश्रंग सूत्रों पर संस्कृतभाषा में टीका लिखी। औपपातिक और प्रज्ञापना की टीका तथा संग्रहण गाथा १३३ रची। जिनेश्वर कृत पट्रथानक पर भाष्य, हिरभद्र के पंचाशक पर वृक्ति और आराधककुलक नामक स्वतंत्र ग्रन्थ लिखें हैं। इनका स्वर्गवास ११३४ में कपड़वंज में हुआ। जिनचन्द्रसूरी ने "संवेगरंगशाला" की रचना की।

## चन्द्रप्रभसूरी

इन्होंने पौर्णिमिक गच्छ की सं० ११४६ में स्थापना की। दर्शनशुद्धि श्रोर प्रमेय रत्नकोश नामक प्रन्थ रचे । वार्धमानाचार्य—ये
नवांगवृत्तिकार श्रमयदेव के शिष्य थे । इन्होंने मनोरमा चरित्र
तथा श्रादिनाथ चरित्र की प्राकृत भाषा में श्रोर धर्मरत्नकरण्ड वृत्ति की रचना
की। जिनवल्लभसृरिः—खरतरगच्छ के श्राचार्यों में इनका बहुत ऊँचा स्थान
है। सिद्धराज जयसिंह के समय इन्हें श्राचार्य पद प्राप्त हुआ। श्रभयदेवसूरि
के बाद ये उनके पृष्ट्यर हुये। इनके श्रम्थ इस प्रकार हैं:— सूदमार्थ सिद्धान्तविचार, श्रागमिकवस्तुसार, पडशीति, पिण्डिवशुद्धि प्रकरण, प्रतिक्रमण
समाचारी, श्रष्टसप्तिका, पोपधिविधिप्रकरण संवपट्टक, धर्मशिचा, द्वादश-

《《《《《》《《》》《《》》《《》》《《》》《《》》《《》》《《》》》《《》》

র্মোরেক, সংনীत्तरशतक श्रृगांरशतक, स्वप्नाप्टक विचार, चित्रकाव्य, श्रजित 🛮 क्कान्तिस्तव, भावारिवारणस्तोत्र, जिनकल्याणक स्तोत्र, वीरस्तव स्त्रादि लगभग क्षां।ोस्तोत्र, प्रशस्तियाँ त्रादि । इनका स्वर्गवास ११६७ हुन्या ।

क्रिक्ट क्षित् जिनदत्तसृरिः—ये जिनवल्लभ सृरि के शिष्य श्रोर पृष्ट्घर थे। इन्होंने निक चित्रयों को प्रतिवोध देकर जैनधर्मानुवायी बनाये। ये खरतरगच्छ े तिक चित्रयों को प्रातिवाध दकर जनधमानुवाया वनाया प्र प्राप्ति हैं। प्रभावक त्राचार्य हुए। ये "दादा गुरु" के नाम से विशेष प्रसिद्ध हैं। जिसेर में इनका स्वर्गवास हुत्रा। स्थानीय दादावाड़ी इन्हीं का स्मारक है। ुनके बनाये हुए प्रन्थ इस प्रकार हैं —गग्णधरसार्धशतक, गग्णधर सप्ति, माण्यालस्यम्य कुलक, विशिका, चर्चरी, सन्देहदोलावलि, सुगुम्पारतन्त्र्य, हिंगार्थाश्विष्ठायिस्तोत्र, विष्नविनाशिस्तोत्र, द्यवस्थाकुलक, चैत्यवन्दनकुलक, गैर उपदेशरसायन ।

जिनभद्रसृरि— ये भी जिनवल्लभसृरि के शिष्य थे । इन्होंने 'अपवर्ग-क्लांममाला' कोप की रचना की। <sup>तही</sup> बुहद्गच्छीय हेमचचन्द्रः—

इन प्राचार्य ने नाभेयनेमि द्विसंधान काव्य की रचना की। यह हिम्हिपभदेव छीर नेमिनाथ दोनों को समानस्प से लागू होता है छतः द्विसंधान क्षा करा जाता है। देवभद्रसूरि—ये नवाँगी टीकाकार अभयदेव के वुशिष्य थे । इन्होंने श्राराहणासत्य, वीरचरियं, कहारयण कोस, पार्श्वनाथ वरित्र की रचना की।

ही मिन चन्द्रस्रिः—ये वृहद्गच्छ के बशोभद्र श्रीर नेमिचद्र के शिष्य हिंथे। ये वह तपस्वी थे ख्रीर सोबीर (काञ्जी) पीकर रहे जाते इसलिए 'सोबारपायी' म भी कहे जाते हैं। इनकी आजा में पांच सी असगा थे। इन्होंने निम्न प्रन्थ हिंद्रोर टीकारों तिस्त्री हैं। सुचमार्थसार्थशतक चुर्णि सुचार्थविचारसार चुर्णि, हां खादश्यकमप्रांमः कर्मप्रकृतिटिप्पनः खनेकान्तज्ञयपताकावृत्ति हिप्पनः इंजियश्रकाट्य पर टीका. देवेन्ट्रनरेन्ट्रप्रकरण पर वृत्ति, उपदेशपट का टिप्पन, ितातितिविक्सरा की पश्चिका, भनविन्यु की वृत्ति, श्रिगुल सप्तति, वनापति-हॅमप्रति. गाथाफोश, अनुशासनागुश, कुलक, डपदेशास्त कुलक, प्रासानिक-

Metaleslesleslesles (858) skaleslesleslesleslesle

भेशेर्ड के नगोरव स्मृतियाँ **+** Some and their stringlish of the stringlish of t स्त्रति, आहे लगभग छोटे २ प्रकरण मन्य लिखे हैं। ये प्रसिद्ध बाहिंदे स्रिके गुरु थे। वादी देवस्रारः-इनका जन्म गुर्जरदेश के मदाहत प्राम में प्राम (पोरवाड़) विशास कुल में सं० ११४३ में हुआ था। सं० ११४२ में नी व

की अवस्था में इन्होंने दीना धारण की और १७७४ में आनार्थ पहण हैं। सिद्धराज की सभा में इन्होंने दिगम्बराचार्थ श्री कुमुद्बन्द्र से शासा कर विजय प्राप्त की थी। सिद्धराज ने इन्हें जडपत्र श्रीर तत्त स्वर्णमा विष्टितान देना चाहा परन्तु इन्होंने अस्वीकार कर दिया। महामंत्री आश्रह की सम्मति से सिद्धराज ने इस द्रव्य से जिनप्रसाद करवाया। ये त्राचा बड़े नैयायिक थे। इन्होंने न्यायशास्त्र का 'प्रमाणनयतत्वालोक' नामक सत्रयन्थ लिखा और उस पर त्याद्वादरत्नाकर नामक शहत्काय टीका तिखी। इसमें इन्होंने अपने समय तक की समस्त दार्शनिक चर्चाओं का संग्रह कर दिया है तथा अन्य वाहियों की युक्तियों का सचीट उत्तर दिया हैं। इसकी भाषा काध्यमय और ब्राह्माहक हैं। न्यायमन्थीं में इसका उद्यस्थान है। इनका स्वर्शवास सं० १२२६ में (इमारपाल के समय में) हुआ।

वादीदेव के समकाजीन आनन्दस्रि और अमरचन्द स्री हुए। चे नागेन्द्रगच्छ के महेन्द्रसूरी-शान्तिसूरि के शिष्ट्य थे। वाल्यावस्था से ही वाद प्रवीमा होने से तथा कई वादियों की वाद में प्राजित करने से सिद्ध ज ने इन्हें क्रमशः 'ज्याविशशुक' और 'सिंह शिशुक' की उपाधि दी थी। मरचन्द्र सूरी का सिद्धान्ताराच अन्य था लेकिन वह उपलब्ध नहीं है। तीशचंद्र विद्याभूपरण का अनुमान है कि तार्किक गंगेश उपाध्याय ते ने तत्विचन्तामिंगा श्रन्थ में व्याप्ति के सिंह व्याध्न-लच्छा में इन्ही होनों उल से किया हो। आनन्द्रपूरि के पट्टवर हरिभद्रस्रि को "किलकाल । " की उपाधि थी। इन्होंने तत्वप्रवोध आदि अनेकों प्रत्थों 

## <sub>मा</sub>नलधारी हेमचन्द्रः----

ये मलधारी अभयदेव के शिष्य थे। ये अत्यन्त प्रभावक व्याख्याता है। सिद्धराज जयसिंह इनके व्याख्यानों को वड़ ध्यान से मुनता था। और इनकी प्ररेणा से जैनधर्म के लिये उसने कई हितकारी कार्य किये थे। हिनकी परम्परा में हुए राजशेखर ने प्राकृत इ्याथ्रयकृति (सं० १३००) में लिखा है कि ये प्रयुक्त नामक राजसचिव थे और अपनी चार स्त्रियों की अोड़ कर अभयदेव के शिष्य बने थे। ये आचार्य हेमचन्द्र बड़े विद्वान और साहित्य निर्माता थे। इनके यन्थों का प्रमाण लगभग एक लाख श्रीक का है। इनके प्रन्थ इस प्रकार हैं: - विशेषावश्यक भाष्य की वृहद्पृत्ति, आवश्यकि टिप्पनक, अनुयोगद्वार वृत्ति, जीव समास वृत्ति, नंदीसूत्र टिप्पनक, शतकनामा कर्मप्रनथ पर वृत्ति, उपदेश माला सर्टीक (१४००० श्लोक) प्रमाण। विशेषावश्यक भाष्य की वृहद्पृत्ति में इनके सात सहायक थे—अभयकुमार गरिण, धनदेव, जिनभद्र, लच्मण, विवृधचन्द्र आनन्द्र, श्री महत्तरा सार्थी और वीरमती गरिणनी सार्था।

## श्री चन्द्रसुरिः---

ये मलधारी हेमचन्द्र के शिष्य थे। इन्होंने संग्रह्णी रत्न थे। मुनि-सुन्नत चरित्र (१०६६४ गाथा) की रचना की। हमचंद्र के दूसरे शिष्य विजयसिंह सूरि ने धर्मीपदेशमाला विवरण (१४४०१६ लोक प्रमाण्) लिखा। हेमचन्द्र के तीसरे शिष्य विद्युधचन्द्र ने 'चेत्रसमास' तथा चनुर्ध शिष्य लद्मण् गणी ने 'सुपासनाह चरिय' लिखा।

#### कवि श्रीपालः---

सिद्धराज जयसिंह का विद्वारसभा के सभापनि कविराज श्रीपाल थे। ये पोस्वार वेंस्य जैन थे। इन्होंने एक दिन में 'वेंगेजन पराजय' नामक महाप्रवन्ध यनाया जिससे सिद्धराज ने इन्हें 'कविज्ञवर्जी की उपांच की थी। इनके यन्य सहस्रतिंग सरोवर प्रशन्ति, दुर्लंग सरोवर प्रशस्ति, कट्टमाल प्रशस्ति, श्रीर श्रानन्दपुर प्रशस्ति है।

अलेक्सिकाकाकाकाकाका १९४१ भन्दाकाकाकाकाका

## कलिकालसर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र

कलिकालसर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र, न केवल जैनधर्म की अपितु अतीत भारत की भव्य विभूति हैं। भारतीय साहित्याकाश के ज्योतिर्धरों में हेमचन्द्र सचमुच चन्द्र के समान है। ये संस्कृत-प्राकृत-साहित्य संसार के सावभीम चक्रवर्त्ती कहे जा सकते हैं। कलिकालसर्वज्ञ की उपाधि इनकी सर्वतोमुखी प्रतिमा का परिचय देने के लिए पर्याप्त है। पिटर्सन आदि पाश्चात्य विद्वानों ने इन्हें Dcean of knowledge ('ज्ञान के महासागर') की उपाधि से श्रलङ्कृत किया है। साहित्य का कोई भी अंग श्रखूता नहीं है जिस पर इन महाप्रतिभा सम्पन्न आचार्य ने अपनी चमत्कृतिपूर्ण लेखनी न चलाई हो। व्याकरण, काव्य, कोष, छन्द, छलंकार, वैद्यक, धर्मशास्त्र, न्यायशास्त्र राजनीति, योगविद्या, ज्योतिप, मंत्रतन्त्र, रसायन विद्या आदि पर आपने विपुल साहित्य का निर्माण किया। कहा जाता है कि इन्होंने सादे तीन क्रोड़ क्रोकप्रमाण बन्धों की रचना की थी। वर्त्तमान में उपलब्ध बन्धों का प्रमाण इतना नहीं है इससे प्रकट होता है कि दूसरे प्रन्थ विलुप्त हुए होंगे । तदपि उपलब्ध यन्थों का प्रमाण भी विस्मय पैदा करने वाला है। इन आचार्य की 🤻 त्राज के युग के अनुरूप भाषा में 'जीवितविश्वकोप' की उपाधि दी जा सकती है।

## जीवन परिचय:-

गुर्जर प्रान्त के धन्धुकात्राम में एक मोड विणिक् द्रम्पित के यहाँ सं. १८४ कार्तिक पृणिमा को इनका जन्म हुआ। पिता का नाम चाचदेव छोर माता का नाम चाहिनी देवी था। इनका वाल्य नाम चंगदेव था। एक दिन आचार्य देवचन्द्रसूरि धंधुकामें आये। उनके उपदेश अवण हेतु चंगदेव भी अपनी माता के साथ उपाअय में गया। वालक के शुभलक्णों से आचार्य ने जान लिया कि वह वालक आगे चलकर महा प्रभावक होगा अतः उन्होंने उसके माता-पिता को शासन की प्रभावना के लिए वालक को उन्हें सोंप देने के लिए समभाया। ह्पांतिरेक और पुत्रप्रेम से गद्गद् होकर माता ने उस वालक को आचार्य श्री को सोंप दिया। आचार्य उसे लेकर खम्भात पथारे। यहाँ जनकुल भूपण मंत्री उदयन शासन के कप में नियुक्त थे। यो इसमय तक वहाँ रखने के वाद सं. ११४४ में इन्हें

दीचा दी गई और सोमचन्द्र नाम रक्खा गया। सं ११६६ में आचार्य पद पदान किया और 'हमचन्द्र सूरि' नाम रक्खा। इस समय इनकी अवस् । केवल २१ वर्ष की थी।

; Š

हेमचन्द्राचार्य विचरते २ गुजरात की राजधानी पाटन में आये। पाटन नरेश सिद्धराज जयसिंह इनकी विद्वत्ता से मुग्य हो गया। अपनी विद्वत्समा में इन्हें उच्च स्थान प्रदान किया और इन पर असाधारण अद्धा रखने लगा। थीरे २ सिद्धराज की सभा में इनका वहीं स्थान हो गया जो विक्रमादित्य की सभा में कालिदास का और हर्प की सभा में वाणभट्ट का था। तरेश सिद्धराज जयसिंह की विशेष विनित पर आचार्य श्री ने एक सर्वोङ्ग सम्पन्न वृह्त् शाकरण की रचना की में इस व्याकरण का नाम ''सिद्धहैम'' रखा। जो सिद्धराज और आचार्य श्री के पुण्य संस्मरणों का सूचक है।

आचार्य श्री का सिद्धराज पर बड़ा प्रभाव था। बदापि सिद्धराज शिव था तद्दिष इन आचार्य श्री के प्रभाव से उसने जैनधर्म के लिए कई उपयोगी कार्य किये जिसका वर्णन "गुजरात के जैनराजा और जैनधर्म" शिपक में किया जा चुका है।

सिद्धराज के बाद पाटन की राजगद्दी पर कुमारपाल श्राया। कुमारपाल के संकट दिनों में श्राचार्य श्री ने ही उसे संरच्छा श्रीर श्राश्रय दिया था। राज्याहढ होने पर कुमारपाल ने श्राचार्य श्री से जैनधर्म श्रंगीकार कर लिया और श्रपने सारे राज्य में श्रमारियोपण करवादी। कुमारपाल श्राचार्य हेमचन्द्र को श्रपना गुरू मान कर सदा उनका कृतह श्रीर भक्त बना रहा। श्राचार्य श्री ने भी उसे 'परमाईत' के पद से सम्बोधित किया। कुमारपाल का राज्य श्रादर्श जैनराज्य था।

जानार्य श्री की मुख्य २ साहित्यक रचनाएँ इस प्रकार हैं :--: सिद्ध हैंग ज्याकरण :-

"सिद्ध हैं म ज्याकरण" के = अध्याय हैं। प्रथम सात में संस्कृत भाषा का सम्पूर्ण ज्याकरण आगया है। और आठवें अध्याय में प्राकृत, शीरसेनी, मागधी, पैशाची, चृलिकापैशाची और अपभ्रंश-इन पड्माषाओं का व्याकरण है। प्रथम सात आध्यायों की सूत्र संख्या ३४६६ हैं और आठवें अध्याय में १११६ सृत्र हैं। सम्पूर्ण मृलप्रन्थ ११०० कोक प्रमाण है। इस पर आचार्य थीं ने दो वृत्तियाँ लिखी हैं। बृहद् वृत्ति १८००० क्रोक प्रमाण है आंत्र छोटी ६००० क्रोक प्रमाण है। धातुज्ञान के लिए धातु पारायण ४००० क्रोक प्रमाण है। उगादि सूत्र २०० क्रोक प्रमाण है। लिलत छन्दों में रचित लिंगानुशासन तीन हजार क्रोक प्रमाण टीका से युक्त हैं। इस व्याकरण पर आचार्य थीं ने वृहन्त्यास नामक विस्तृत विवरण ५७००० क्रोक प्रमाण लिखा था किन्तु दुर्भाग्य से वह उपलब्ध नहीं है। उसका थोड़ा सा भाग पाटन और राधनपुर के भएडारों में है ऐसा सुना जाता है। इस प्रकार सम्पूर्ण कृति १ लाख २५ हजार खोक प्रमाण है। इस व्याकरण की रचना में आचार्य शी की प्रकर्मप्रतिभा का पद-पद पर परिचय मिलता है।

काज्य कृतियाँ — अपने व्याकरण में आई हुई संस्कृत शव्द्सिद्धि और प्राकृत हुपों का प्रयोगात्मक ज्ञान कराने के लिए संस्कृत द्वयाश्रय और प्राकृत द्वयाश्रय और प्राकृत द्वयाश्रय नामक दो उत्कृष्ट महाकाव्यों की आचार्य श्री ने रचना की है। काज्य कला की दृष्टि से दोनों श्रेष्ठ कोटि के महाकाव्य हैं। संस्कृत काव्य पर अभयतिलक गिण ने सतरह हजार पांचसो चहोत्तर श्लोक प्रमाण टीका लिखी है और प्राजृत काव्य पर पृर्णकलश गिण ने चार हजार दो सो तीस श्रोक प्रमाण टीका लिखी है। गुजरात के इतिहास की दृष्टि से भी इन काव्यों का पर्याप्त महत्त्व है।

कोप बन्थ: - व्याकरण और काव्य रूप ज्ञानमन्दिर के स्वर्णकलश के समान चार कोप बन्धों की आचार्य हमचन्द्र ने रचना की है। अभिधान चिन्तामणि में ६ काएड हैं। अमर कोप की शिली का होने पर भी उसकी अपेचा इसमें च्योढ शब्द दिये गये हैं। इस पर इस हजार स्रोक प्रमाण खापह दीका भी लिखी है। दूसमा कीश 'अनेकार्थ संप्रह' है। इसमें एक ही शब्द के आंधक से अधिक अर्थ दिये गये हैं। इस पर भी खोपज्ञ वृत्ति है। तीसरा कोश "देशी नाम माला" है। इसमें धार्चीन भाषा के ज्ञान हेतु देशी शब्द हैं। चोथा कोप नियएद है जिसमें वनस्पतियों के नाम और भेदादि

वताये गये हैं। यह कोप यह वताता है कि आयुर्वेद में भी आचार्य श्री की अन्याहतगति थी।

छन्दशास्त्र-पर 'छन्दोऽनुशासनम् अनुपम कृति है।

काव्यानुशासनम्:—इसमें साहित्य के छंग, न्य, रस, छलंकार, गुण, दोप, री।त छादि का मर्मस्पर्शी विवेचन किया गया है। इस पर 'छलंकार चृडामणि' नामक स्वोपज्ञ वृत्ति है तथा छलंकार वृत्तिविवेक नाम दूसरी स्वोपज्ञ टीका भी है।

योगशास्त्रः—इसका दूसरा नाम याध्यात्मोपनिपद् है। इस पर वारह् हजार रलोक प्रमाण स्वोपज्ञ टीका है। इसमें याध्यात्मिक योग निरूपण के साथ २ त्रासन, प्राणायाम, पिण्डस्थ, पदस्थ त्रादि ध्यानों का निरूपण भी किया गया है।

कथात्रन्थः—समुद्र के समान विस्तृत और गर्मार 'त्रिपष्टिशलाका पुरुष चरित्र' और 'परिशिष्टपर्व' आपकी महान कथा कृति है। इसका परिमाण चोतीस हजार रलोक प्रमाण है। इसमें २४ तीर्थद्वर, १२ चक्रवर्त्ती, ६ वलदेव, ६ वासुदेव, और ६ प्रतिवासुदेवों के चरित्र वर्णित हैं। यह महाकाव्य कहा जा सकता है। परिशिष्ट पर्व में भगवान महावीर से लेकर युगप्रधान वज्रस्त्रामी तक का इतिहास दिल्लित है। ऐतिहासिक सामग्री प्रदान करने वाला यह सुख्य ग्रन्थ है।

न्यायप्रन्थः—प्रमाण्मीमांसा और दो 'अयोग व्यवच्छेदिका' तथा 'अन्ययोग व्यवच्छेदिका' रूप स्तुतियाँ आपकी दार्शनिक कृतियाँ हैं। आचार्य श्री ने अपने समय तक के विकसित प्रमाण शास्त्र की सारमृत वातें लेकर प्रमाण्मीमांसा की सूत्रबद्ध रचना की है। इस पर खोपछ बृत्ति भी है। यह प्रन्य पांच अध्याय में विभक्त था परन्तु प्रथम अध्याय और दूसरे अध्याय का प्रथम आन्हिक ही उपलब्ध हैं। न्याय-प्रन्थों में इस प्रन्थ का यहा महत्त्व है। अपनी रची हुई न्याय विषक दो हार्बिशकाएँ वही सुन्दर हैं। उद्यनाचार्य ने कुसुगाव्यति में जिस प्रकार ईखर की खुवि रूप में

कार्याकार्याकार्याकार्याकार (१३४) कार्याकार्याकार्याकार्याकार्या

न्यायशास्त्र को गुम्फित किया है इसी तरह आचार्य हेमचन्द्र ने भी महावीर की स्तुति रूप में इनकी रचनाए की हैं। श्लोकों की रचना महाकि कालिदास की शैली का स्मरण कराती हैं। अन्ययोगव्यच्छेदिका एर मिल्लिपण सूर्री ने स्याद्वादमंजरी नामक प्राञ्जल टीका लिखी है।

नीतियन्थ में अईश्लीति आपके द्वारा रचित कही जाती है परन्तु इसमें सन्देह है क्योंकि यह आपकी प्रतिभा के अनुरूप कृति नहीं है।

इस प्रकार व्याकरण, काव्य, कोप, छन्द, धर्मशास्त्र, न्यायशास्त्र, आयुर्वेद, नीति छादि विषयों पर छापका पूर्ण छिषकार होने से तथा सर्वतामुखी प्रतिभा के धर्ना होने से छापका नाम 'किलकालसर्वज्ञ' विल्कुल यथार्थ सिद्ध होता है।

श्राचार्य श्री ने साहित्य सेवा के श्रांतिरक्त भी जैनधर्म की महती प्रभावना की है। कहा जाता है कि श्रापने डेढ लाख मनुष्यों को जैन धर्मानुयायी बनाया था। श्रीमद् राजचन्द्र ने लिखा है कि श्राचार्य श्री चाहते तो अपनी प्रतिभा के वल पर श्रालग सम्प्रदाय स्थापित कर सकते थे परन्तु यह उनकी उदारता श्रोर निस्पृह्ता थी कि उन्होंने जैनधर्म को ही हढ़, स्थायी श्रोर प्रभावशाली बनाने में ही अपनी समस्त प्रतिभा का सदुपयोग क्या। श्रन्त में ५४ वर्ष की श्रायु में सं० १२२६ में गुजरात की ही नहीं समस्त भारत की यह श्रासाधारण विभूति श्रमर यश को छोड़कर दिवंगत हो गई।

जैनसंसार श्रोर संस्कृत-प्राकृत संसार में श्राचार्य हेमचन्द्र का नाम यावच्चन्द्र दिवाकरों श्रमर रहेगा। श्राचार्य श्रानन्दशंकर धुत्र ने कहा है:— "ई० सन् १०८६ तक के वर्ष किलकालसर्वज्ञ हेमचन्द्र के तेज से देवीय्यमान हैं।" जैनधर्म श्रोर भारतीयसाहित्य के इस महान् ज्योतिर्धर से भारतीय साहित्य का इतिहास सदा जगमगाता रहेगा।

#### रामचन्द्र सुरीः--

श्री हेमचन्द्राचार्य के शिष्य थे। काव्य, न्याय और व्याकरण के पारगामी विद्वान होने से थे 'त्रेविद्यवेदी' के विशेषण से विभूषित थे।

सिद्धराज जयसिंह ने इन्हें 'कवि कटारमल्ल' की उपाधि प्रदान की थी। विद्वानों कर अनुमान है कि इन्होंने सो प्रवन्धों की रच्की ाना अतः 'प्रवन्ध- शातकत्ती' कहलाये। श्री जिनविजय जी ने लिखा है कि ''प्रवन्धशतं द्वादशरूपक नाटकादिखरूपज्ञापकं' इस उल्लेख से यह माल्म होता है कि 'प्रवन्धशतं नामक वारह रूपक और नाटक आदि के स्वरूप को प्रकट करने वाला प्रन्थ उन्होंने रचा था।

इनके यन्थ इस प्रकार हैं:— द्रव्यालङ्कार स्वोपज्ञ दृत्ति युक्त, व्यतिरेक द्वात्रिशिका, सिद्धहेम न्यास ( ४३००० श्लोक प्रमाण ), सत्य हरिश्चन्द्र नाटक, निर्भयभीम व्यायोग, राघवाभ्युद्य, यदुविलास, रयुविलास, नर्लावलास, मिल्लकामकरन्द, रोह्णी मृगाङ्ग, वनमाला, सुधाकलशकोश, कामुद्गीमत्रानंद, नाट्यद्पेण सटीक कुमारविहार शतक, युगादिदेव द्वात्रिक, प्रासाद द्वात्रि-शिका, मुनीसुत्रत द्वात्रिशिका, आदिदेवस्तव, नाभिग्तव, सोलहम्तवन।

हेमचन्द्राचार्य के शिष्यमण्डल में रामचन्द्रस्रि के अतिरिक्त गुण्चन्द्र गणी, महेन्द्रस्रि, वर्धमान गणी, देवचन्द्र सुनी, यशश्चन्द्र, उर्यचन्द्र, वालचन्द्र आदि अनेक विद्वान् शिष्य थे। गुणचन्द्र गणी द्रव्यालंकार और नाट्यदर्पण की रचना में रामचन्द्रस्रि के सहयोगी रहे।

महेन्द्रसूरि ने श्रनेकार्थ संप्रह्कोश पर 'श्रनेकार्थ केरवाकर कांमुदी' हीका लिखी। वर्धमान गर्णा-ने कुमारविहार शतक पर व्याख्या श्रीर 'चन्द्रलेखा विजय' नाटक लिखा। वालचन्द्रगरिए ने मानगुद्रा भंजन नाटक श्रीर 'स्नातस्या' स्तुति लिखी। रामभद्र (देवसृरि संतानीय जयप्रभसृरि के शिष्य) ने इसी समय "प्रबुद्ध रोहिऐोय" नाटक लिखा।

राजा अजयपाल के जैनमंत्री यशःपाल ने 'मोहपराजय' नाटक लिखा। आचार्य मल्लवादा ने 'धर्मोत्तर टिप्पनक' नामक दार्शानक टीका प्रन्य लिखा। धारानगरी के आम्रदेव के पुत्र नर्पात ने 'नर्पातजय चर्चा' नामक शकुनवन्थ लिखा। प्रशुक्त सृिर ने बादस्थल नामक चर्चा प्रन्थ लिखा। जिनपति—सूरी इन्होंने प्रद्य न्नस्ति कुत 'बादस्थल' का न्यल्डन करने के लिए 'प्रवोध्यवादस्थल' लिखा। तीर्यमाला, संवपट्टक बृहद् वृत्ति छीर पंचलिंगी विवरण प्रन्थ भी लिखे।

#### रत्नप्रभसूरीः-

ये प्रसिद्धवादी वादीदेवस्रि के शिष्य थे। इनकी सर्वोत्कृष्ट रचना 'स्याद्वाद्रत्नाकरावतारिका' है जो स्याद्वाद रत्नाकर में प्रवेश करने के लिए सहायक रूप में लिखी। इसमें इतनी सुन्द्रर भाषा में न्याय का शुष्क विषय प्रतिपादित किया गया है कि पढ़ते २ काव्य का त्यानन्द आता है: स्याद्वाद रत्नाकर की अपेचा 'अवतारिका'का प्रचलन अधिक हुआ। इन्होंने प्राकृत भाषा में नेसिनाथ चरित्र सं. १२३३ में लिखा। १२३५ में धर्मदास कृत उपदेशमाल। पर दोघट्टी वृत्ति लिखी।

महेश्वरसृरि (वादीदेवसृरि के शिष्य) ने पाचिकसप्तित पर सुख-प्रवोधिनी टीका लिखी। सोमप्रमसूरि-ने 'कुमारपाल प्रतिवोध' नामक प्रन्थ लिखा। हेमप्रभसृरि-ने 'प्रश्नोत्तर रत्नमाला' पर वित्त लिखी। परमानन्दसृरि (वादिदेवसृरि के प्रशिष्य) ने खण्डनमण्डन टिप्पन लिखा। देवभद्र ने प्रमाणप्रकाश और श्रेयांसचरित्र लिखा। सिद्धसेन (देवभद्र के शिष्य) ने प्रवचन सारोद्धार (नेमिचन्द्र कृत) पर तत्वज्ञान-विकाशिनी टीका, सामाचारी पद्मप्रभ चरित्र और स्मुतियाँ लिखी। महाकवित्रासड:- इस महाकवि को कविसभाश्रंगार की उपाधि थी। इन्होंने कालिदास के मेचदृत पर टीका लिखी तथा उपदेश कंदली, विवेक मंजरी और कतिपय स्तोत्र लिख।

नेमिचन्द्रश्रेष्टी:- इन्होंने 'सिट्टिसय' नामक प्रनथ प्राकृत में रचा। 'उपदेश रसायन' श्रोर 'द्वादशकुलक' पर विवरण लिखे, नेमिचन्द्र-इन्होंने प्रवचन सारोद्धार की विषमपद व्याख्या टीका, 'शतक कर्मप्रनथ' पर टिप्पनक श्रोर कर्मस्तव पर भी टिप्पनक लिखे।

तिलकाचार्य- इन्होंने जीतकल्प वृत्ति, सम्यक्त्व प्रकरण की टीक' (पूर्ण की), आवश्यितियुं कि, लघुवृत्ति, दशवकालिक टीका, आवक प्रायश्चित्त-समाचारी, पोपध प्रायश्चित्तसमाचारी, वन्दनकप्रत्याख्यान लघुवृत्ति, आवक-प्रतिक्रमणसूत्र लघुवृत्ति, और पालिक सूत्रावचृरि प्रनथ लिखे हैं। वस्तुपालः—

वाणिक कुल-भूपण मन्त्रीश्वर वस्तुपाल-तेजवाल ने साहित्य श्रीर साहि-

स्यकारों को खूब प्रोत्साहन दिया। वस्तुपाल स्वयं विद्वान् था। नरनारायणा-नन्द काव्य की स्वयं रचना की थी। उसने अपना विद्यामण्डल बना रखा था। इस महा साहित्यरिसक की विद्यापियता के कारण उनकाल में साहित्य की खूब समृद्धि हुई।

#### श्रमरचन्द्रसूरि---

संस्कृत साहित्य में इनका बहुत ऊँचा स्थान है। इनके प्रन्थों की कीर्ति जैनसमाज में ही ऋषितु ब्राह्मण समाज में भी प्रख्यात है। 'इनके बाल भारत' श्रीर किन कल्पलता नामक प्रन्थ ब्राह्मण समाज में विशेष प्रज्यात थे। ये महाकिन, राजा बीसल देव के दरबार के सम्माननीय विद्वान थे। इनकी रचनाएँ कल्पलता सटीक, किनशिचाबिल, काव्यकल्पजतापरिमल सटीक पद्मानन्दकाव्य (जिनेन्द्र चरित्र), कलाकलाप, बाल भारत, छन्दोरकाबिल, श्रालंकार प्रवोध, सूक्ताबिल श्रीर स्यादिशब्दसमुघ्य। वालचरद्रसरिः—

इन्होंने वस्तुपाल की प्रशंसा में वसन्तिबलास नामक महाकाव्य की रचना की। करूणाव्रलायुध नाटक-उपदेश कहली पर टीका तथा विवेकमंजरी पर टीका भी इनकी रचनाएँ है। जयसिंहसूरि-ने वस्तुपाल नेजपाल प्रशस्तिकाव्य, छीर हम्मीरमद्मद्ननाटक लिखा। उद्यप्रभसृरि-ने मुक्तकलोमिनी, धर्माभ्युद्य महाकाव्य, नेमिनाथ चरित्र, आरम्भसिद्धी ज्योतिपत्रन्थ), पद्दशीति छोर कर्मस्तव पर टिप्पन, उपदेशमाला कर्णिका टीका आदि बन्ध लिखे।

## नरचन्द्रसरिः--

इन्होंने वस्तुपाल के आप्रह से 'कथारत्र सागर' प्रन्थ की रचना की। इनके प्र'थ इस प्रकार है:—प्राकृतदीपिका प्रवोध. यथारत्रसागर, अनुपराधव टिप्पन, न्यायकंदली (श्रीधर) टीका, ज्योतिः सार और चतुर्विशति जिन स्तुति। इनके शिष्य नरेन्द्रप्रभ ने अलंकार महोद्धि की रचना की। इनके शुरु श्री देवप्रसहिर ने पाएडव चरित्र, मृगावनी चरित्र और काकुन्धकेलि प्र'थों की रचना की। सागुक्यचन्द्रस्रि ने 'पार्थ नाथ चरित्र', शांतिनाथ चरित्र और 'काक्ष्यक्राश संकेत' लिखे।

#### पिएडत आशाधरः-

इसी तेरहवी एताची में दिगम्बर सम्बदाय में वंडन श्वासाधर नामक १८९४१८११९१९१४४४८१८१८१६ (४३१)०१००६४६०१९१८१८४४४४४४४ संस्कृत-प्राकृत तथा तथा अपभ्रंश में जिनप्रभस्रि ने अनेक प्रन्थों का निर्माण किया। इन आचार्य ने दिल्ली में शाह महम्मद की प्रतिबोध दिया था।

ठकर फेरः- सं. १३७२ में धंध के कुल में परम जैनचन्द्र ठकर के पुन्न फेर ने वास्तुसार नामक प्रन्थ रचा। ज्योतिष, पदार्थविज्ञान आदि पर आपके प्रन्थ प्रसिद्ध हैं।

मेरुतुंग :--

नागेन्द्रगच्छ के चन्द्रप्रसमूरि के शिष्य मेरुनुङ्ग सूरि ने सं. १३६१ में वर्धमानपुर में प्रवन्धचिन्तामणि तथा विचारश्रोणी स्थविरावली लिखे। इसमें इतिहास की सामग्री भरी पड़ी है। पाश्चात्य विद्वानों ने इन श्रन्थों को विश्वसनीय माना है। गुजरात के हतिहास के लिए तो यह एक श्राधारभ्त ग्रन्थ गिना जा सकता है।

इसी प्रकार सुधाकतश, सोमतितक, राजशेखरसूरि, रत्नशेखर, जयशेखर सूरि, मेरुतुङ्ग आदि वड़े विद्वान साहित्यकार हुए हैं जिनकी कृतियाँ क्रमशः संगीत, दर्शन, प्रवन्ध, कोप, चरित्र विषयक कई प्रनथ रचे हैं। स्थानाभाव से विशेष परिचय नहीं दे पा रहे हैं।

इस शताब्दी में देवसुन्दरसूरि महाप्रभाविक द्याचार्य हुए। इन्होंने श्रनेक ताडपत्रीय प्रतियों को कागज पर लिखवाया। इनके स्रनेक विद्वान् शिष्य हुए।

मंडनमंत्री—श्रीमाल जातीय संघवी गौत्रीस श्री मण्डन मंत्री मण्डपहुर्ग (माण्डु) के शासक के मंत्री थे। ये उच्चकोटि के विद्वान थे। व्याकरण, श्रलंकार, साहित्य, संगीत श्रादि में श्रत्यन्त परगामी विद्वान थे। मण्डन मंत्री के स्टब्त में लक्षी श्रीर सरस्वती का विचित्र सामञ्जस्य था। मण्डन मंत्री के रचे हुए यन्थ इस प्रकार हैं:—

सारस्वतमण्डन (व्याकरण बन्ध) काव्यमण्डन, कविकल्पद्रम, चम्प्रमण्डन, कादम्बरीमण्डन, चन्द्रविजय, झलंकारमण्डन, शृङ्गारमण्डन, संगीतमंडन और उपसर्गमण्डन।

phylosestestestestes (858) stotestestestestestes

मण्डन की तरह उनके काका देहड़ के पुत्र धन्यराज या धनद भी धन्छे प्रसिद्ध विद्वान् थे। उन्होंने भर्त हरिशतकत्रय की तरह शुगारधनद, नीतिधनद और वैराग्यधनद की रचना की।

सोलह्बी शताब्दी के प्रारम्भ में गुण्यत्न ने पाष्टिशतक पर टीका, तपोरत्न ने उत्तराध्ययनलघुवृति, सोमदेव गिण ने कथा महोद्धि और सिद्धान्तस्तव टीका, चित्रवर्धन ने सिन्दूरप्रकर टीका तथा रघुवंश की शिशुहितेषिणी टीका। सोमधर्म गिण, गुणाकर सूरी, उद्यधर्म, सर्वसुन्दर सूरी, मेघराज, साधुसोम, ऋषिवर्धन, धर्मचन्द्र गिण, हेमहंस गिण, ज्ञानसागर, शुभशील, राजवल्लम, भावचन्द्र सूरी छादि प्रन्थकर्ता हुए। रत्नमण्डन गिण ने उपदेशतरंगिणी छोर प्रवन्धराज (भोजप्रवन्ध) की रचना की। प्रतिष्टासोम ने सोमसोभाग्य काव्य लिखा।

सं० १४४४ में वृहत्वरतरगच्छीय जिनसागरस्री के शिष्य कमले संयम उपाध्याय ने उत्तराध्ययन सूत्र पर सर्वार्थसिद्धि नाम की वृत्ति रची। सं० १४४६ में कमस्तव विवरण तथा सिद्धान्त सारोद्धार पर सम्यक्त्वोल्लास टिप्पन लिखा। उदयसागर ने उत्तराध्ययन दीपिका लिखी। हपेकुल गणि ने स्त्रकृताङ्गदीपिका, थाक्यप्रकाश, ख्रोर वन्धहेत्र्यत्रिभंगी लिखे। लद्मी-कल्लोल ने श्राचारांग श्रवचृिण् श्रोर ज्ञानासृत्र लघुवृत्ति लिखी।

हृदयसीभाग्य ने हेमप्राकृत वृत्ति, दुंढिका पर व्युत्पत्ति दीपिका लिखी। श्रुतसागर—(१४४० के लगभग) तत्त्वार्थवृत्ति श्रुतसागरी टीका, तत्त्वव्रय प्रकाशिका, पट्पाभृत टीका, श्रीदार्थिनतामिश सटीक, यशस्तिकक चित्रका, व्रतक्या कीप, जिनसद्स्त्र टीका, स्प्राद् प्रत्य लिखे।

हानभूषण भट्टारक—ने सिद्धान्तसार भाष्य, तस्वद्यान तरिंगिण, पद्धारिकाय टीका, नेमिनिबाण काव्यपंतिका, परमाधीपदेश, दशलक्षणी-हापन, भक्तामरोग्रापन और सरस्वतीपृता प्रन्य लिवे।

इस शतान्दी में श्रागमें। श्रीर श्रम्य सन्धे पर भाषा में वालावयोधीं ( दहवें।) की रचना हुई। पारवंचन्त्र श्रीर उनकी शिष्यपरम्पर। में बालव-

योथों की रचना की । गुजराती कवितासाहित्य श्रोर लोककथासाहित्य की समृद्धि हुई।

सतरहवीं शताब्दी के मुख्य प्रभावकपुरूप जगद्गुर श्री हीरविजय-सृरि हुए जिन्होंने अकबर वादशाह पर गहरी छाप डाली। इनके विद्वान शिष्य भानुचन्द्र उपाध्याय तत् शिष्य सिद्धिचन्द्र उपाध्याय, आदि ने साहित्यरचना के द्वारा संस्कृतसाहित्य की समृद्धि की।

श्री धर्मसागर उपाध्याय, विजयदेवसूरि, ब्रह्ममुनि, चन्द्रकीर्ति, हेम-विजय, पद्मसागर, समयसुन्दर, गुणविनय, शांतिचंद्र गणि, भानुचंद्र उपाध्याय, सिद्धिचंद्र उपाध्याय रत्नचन्द्र, साधुसुन्दर, सहजकीर्ति गणि, विनयविजय उपाध्याय, वादिचन्द्र सूरि, भट्टारक शुभचन्द्र, हर्षकीर्ति श्रादि श्रनेक प्रनथकर्त्ताओं ने इस शताब्दी के साहित्य श्री को समृद्ध वनाया।

#### कवि वनारसीदास जी:---

इस शताब्दी में प्रसिद्ध जैन कथि बनारसीदास हुए। इन्होंने हिन्दी भाषा में अनेक प्रत्थों का पद्यमय अनुवाद किया। इन्होंने समयसार नाटक नामक प्रत्थ हिन्दी पद्यों में बनाया। यह प्रत्थ बड़ा अपूर्व है इसका रवेताम्बर ख्रोर दिगम्बर परम्परा में खुब सन्मान है। यह वेदान्तियों को भी आनन्द देने वाला प्रत्थरत है। इसके अतिरिक्त अध्यात्मवत्तीसी आदि प्रन्थों की इन्होंने रचना की।

इस शताब्दी में संस्कृत प्राकृत प्रन्थों पर वालाववोध टब्वों की रचना भी हुई। धर्मसिंह गुनि ने २० सृत्रों की गुजराती गद्य में वालाववोध टब्वों के रूप में टीका लिखी। गुजराती गद्यसाहित्य, काव्यसाहित्य, लोककथासाहित्य, डिमंगीत, भावान्वाद, ऐतिहासिकं साहित्य, युद्धगीत, रूपक, संवाद, वारहमासा स्त्रादि साहित्य की सब धाराओं का प्रवाह श्रस्वितत रूप से इस शताब्दी में प्रवाहित हुआ। इस समय भक्तिमार्ग का भी उदय श्रोर विकास हो चुका था।

मुसलमान शासकों के समय में भी जैनविद्वानों की सरस्वती श्राराधना का क्रम यथावत् चलता रहा । इस सतरहवीं शताब्दी में छोर इसकी

できるできるできるでは、それが一般できるできるできる

्रिंवर्त्ता शताब्दियों में भी जैनमुनियों ने अपनी प्रतिभा से मुसलिम शासकों पर भी अपना अमिट प्रभाव डाला । अतः इस काल में भी उनकी साहित्याराधना का प्रवाह अमीच रूप से प्रवाहित होता रहा । गुजराती साहित्य के विकास में जैनमुनियों का असाधारण थोग रहा है यह सव गुजराती साहित्यवेत्ता स्वीकार करते हैं।

# ४ आधुनिक काल.

## यशोविजय युगः---

#### श्रानन्द्घनः---

इस युग में प्रसिद्ध योगिराज और अध्यात्मयोगी श्री आनन्द्यन जी हुए। इनकी मुख्य प्रवृत्ति अध्यात्म की छोर थी। पहले ये लाभानन्द नाम के श्वेताम्बर मुनि के रूप में थे वाद में अध्यात्मयोगी पुरुप छानन्द्यन के नाम से विख्यात हुए। इन्होंने छपनी छाध्यात्मकता की भाँकी स्वनिर्मित चौबी-सियों में प्रतिविध्वित की है। इनकी चौबीसियों में जो छाध्यात्मिक भाव हैं व छन्यत्र हुलंभ हैं। इनके छनेक पद 'छानन्द्यन बहोत्तरी' में दिये गये हैं उनमें छाध्यात्मिक रूपक, छन्तज्योति का छाविभाव, प्रेरणामय भावना छोर भक्तिका. उल्लास ब्याप्त होता हुछा दिखाई देता है। छानन्द्यन जी जनधर्म की भव्य विभृति हैं।

#### यजोविजय जी:-

श्रठारह्वीं शताब्दी में हरिभद्र श्रीर हेमचन्द्र की कोटि में निने जा सकने वाले महा प्रतिभासम्पन्न विद्यान श्री यशोविजयंजी हुए । ये प्रवर् नेयायिक, तार्किक शिरोमिण, महान् शास्त्रज्ञ, प्रताशाली समन्वयकार, इश कोटि के साहित्यकार, श्राचार सम्पन्न प्रभावक मुनि श्रीर महान् मुधारक थे। ये हेमचन्द्र दितीय कहे जा सकते हैं।

इनकी प्रतिभा सबतोमुखी थी। पंच सुखलाल की ने लिखा है कि—"इन के (यशोबिजय जी के) समान समन्वयशक्ति रखनेवाला, कैन-हैंने तर मन्धों का गम्भीर दोहन करने वाला, प्रत्येक विषय के नल तक पहुँच कर समभाव पृथ्क छपना स्पष्ट मन्तव्य प्रकट परने वाला, शास्त्रीय छीर लीकिक भापा में विविध साहित्य की रचना कर अपने सरल और कठिन विचारों को सब जिज्ञासुओं तक पहुँचाने की चेष्टा करने वाला और सम्प्रदाय में रह कर भी सम्प्रदाय के बंधनों की परशह न कर जो उचित म लूम ही उसपर निर्भयता पूर्वक लिखने वाला, केवल श्वेताम्बर-दिगम्बर समाज में ही नहीं दिक जोनेतर समाज में भी उनके जैसा कोई विशिष्ट विद्वान हमारे देखने में अबतक नहीं आया। "केवल हमारी दृष्टि से ही नहीं परन्तु प्रत्येक तटस्य विद्वान की दृष्टि में भी जैनसम्प्रदाय में उपाध्यायजी का स्थान, वैदिक सम्प्रदाय में शंकराचार्य के समान है।"

इनका जन्म सं० १६८० में हुआ। गुरु का नाम नयविजय था।

द वर्ष की ख्रवस्था में काशी व ख्रागरा में रहकर उचकोटि का ज्ञान उपार्जन किया। इसके बाद की ख्रपनी सारी ख्रवस्था तक साहित्यस्त्रजन में लगे रहे। इन्होंने प्राकृत, संस्कृत ख्रोर गुजराती भाषा में विपुत्त प्रन्थ राशि की रचना की। न्याय, येग, अध्यात्म, दर्शन, धर्म, नीति, खर्डन मर्र्डन, कथा-चरित्र, मूल ख्रोर टीका-प्रत्येक विषय पर ख्रपनी प्रौढ लेखनी चलाई। काशी में रहते द्रिए इन्हें 'न्यायविशारद' की उपाधि दी गई थी। इनके प्रन्थ इस प्रकार हैं।

श्रध्यात्मः—श्रध्यात्ममत परीक्षा, श्रध्यात्मसार, श्रध्यात्मोपनिषद्, श्राध्यात्मिकमतद्त्तन (स्वोपन्न टीका) उपदेश रहस्य, ज्ञानसार, परमात्म पश्चितंशितका, परमज्योति पश्चितंशितका, वराग्य कल्पलता, श्रध्यात्मोपदेश ज्ञानसार व चृिष् । दार्शानिकः—श्रष्टसहस्री विवरण, श्रमेकान्त व्यवस्था ज्ञानिवन्दु, जैनतर्कभाषाः देवधर्म परीक्षा, द्वात्रंशत द्वात्रिंशिका, धर्मपरीक्षा, नयप्रदेष, नयोपदेश, नयरहस्य, न्यायखण्ड खाद्य, न्यायालोक, भाषा रहस्य वीरस्तव, शान्त्रवार्ता समुचय टीका, स्याद्वाद कल्पलता, उत्पादव्ययधौव्य-सिद्धि टीका, ज्ञानार्णव, श्रमेकान्तप्रवेश, श्रात्मख्याति, तत्त्वालोक विवरण, त्रिस्त्र्यालोक, द्रव्यालोकविवरण, न्यायविन्दु, प्रमाण्यरहस्य, मंगलवाद वादमाला, वादमहार्णव, विधिवाद, वेदान्तिर्णय, सिद्धान्त तर्क परिष्कार, सिद्धान्तमंत्ररी टीका, स्याद्वाद मंजूपा, द्रव्यपर्याय युक्ति । श्रागमिकः—श्रराधक विराधक चतुर्भङ्की, गुरूतस्व विनिश्चय, धर्मसंग्रह टिप्पन, निशाभक्त प्रकरण, प्रतिमाशतक, मार्गपरिशुद्धि, यतिलक्त्यासमुच्चय, सामाचारी प्रकरण, प्रतिमाशतक, मार्गपरिशुद्धि, यतिलक्त्यासमुच्चय, सामाचारी प्रकरण, क्रपप्टणन्त विशर्दीकरण, तत्वार्य टीका श्रोर श्रस्प्रश्व गतिवाद ।

स्थितिकाक्षितिकाक्षितिक ।( ४३५ )।त्याक्षितिकाक्षितिकाक्षितिका

### योग-योगविंशिका टीका, योगदीपिका, योगदर्शन विवरण !

श्रन्यग्रन्थ—कर्मप्रकृति टीका, कर्मप्रकृति लघुवृति, तिङन्तान्वयोक्ति, श्रलंकार चृडामणि टीका, काञ्यप्रकाश टीका छन्दृश्चृडामणि शठप्रकरण ऐन्द्रस्तुति चतुर्विशतिका, स्तोत्राविल, शंखिश्वर पार्श्वनाथ स्तोत्र, समीका-पार्श्वनाथ स्तोत्र, श्रादि जिनस्तवन, विजयप्रभसृरि स्वाध्याय श्रार गोडी, पार्श्वनाथ स्तोत्रादि।

उपर्युक्त विशाल बन्थराशि को देखने से ही प्रतीत हो जाता है कि उपाध्याय यशोविजयजी कितने प्रीट विद्वान थे। ये छानुपम विद्वान, प्रखर न्यायवेत्ता, योगवेत्ता, छाध्यात्मयोगी, समयज्ञ छोर महासुधारक थे। इनका स्वर्गवास १०४३ में हुछा। ये जनसाहित्य के इतिहास में प्रथमकाटि के साहित्यकारों में रखे जाने योग्य साहित्यसेवी हुए हैं।

#### विनयविजय उपाध्यायतथा मेघविजय उपाध्याय- -

ये यशोविजयजी के समकालीन हैं। इन्होंने छागमिक, दार्शनिक ज्याकरण, काव्य छोर स्तुति सम्बन्धी छनेक बन्धों का निर्माण किया। श्री मेघविजय उपाध्याय ज्याकरण, न्याय, साहित्य के छातिरिक्त छाध्यात्मिक छोर ज्योतिर्विचा में भी प्रवीण थे इन्होंने महाकवि माय के मायकाव्य के प्रत्येक रलोक का छातिम पद लेकर शेप तीन पादों की विपयबद्ध रचना करके देवानन्दाभ्युद्य महाकाज्य की रचना की। इसी नरह नेपध के प्रतिश्लोक का एक चरण लेकर शांतिनाथ चरित्र काज्य की रचना की। सबसे छाधिक चमत्कृति पूर्ण इनका समसंधान महाकाज्य है। इसका प्रत्येक हलोक अध्यभदेव, शांतिनाथ, नेमिनाथ, पार्थनाथ, महावीर, रामचन्द्र छार छुज्या इन सात महापुन्यों को समान लप से लाग होता है। कितनी चसत्कार पूर्ण काज्य कृति। काज्य के छातिरिक्त चन्द्रप्रभा ज्याकरण, कथा चरित्र ज्योतिय के मेवमहोदय, रमल शास्त्र, हम्तसंजीवन टीका सहित, संप्रतंत्र, छत्यात्म छार स्तीत्र छादि छनेक प्रन्थों का निर्माण किया।

इनके बाद यशस्वत् सागर, लद्गीवलम, छादि छनेक साहित्य ए तेखक हुए । दक्षीसवी शताब्दी में नयाचन्द्र, पद्मविजयगणि, इमादस्यागः उपाध्याय, वीसवीं शताब्दी में विजयराजेन्द्रसूरि और न्यायविजय जी जैसे महा विद्वान साहित्यक हुए। उन्नसवीं, वीसवीं शताब्दी में संस्कृत-प्राकृत साहित्य सृजन की गित मंद हो गई और हिंदी, गुजराती आदि भाषाओं में विशेष रूप से साहित्य-सृष्टि हुई। गुजराती और हिंदी भाषा के साहित्य-विकास में उन्नीसवीं वीसवीं सदी के जैनमुनियों का मुख्य रूप से योग रहा है।

चिदानंद जी किव रायचन्द्र, विजयानंदसूरि, वीरचंद गाँधी, श्रात्माराम जी म०, शतावधानी रत्नचन्द्र जी स० श्रादि २ प्रसिद्ध विद्वान् श्रोर लेखक हुए हैं।

वर्तमान में कई साहित्यकार जैनसाहित्य लेखन का अच्छा कार्य कर रहे हैं। जिसे जैनसाहित्यसागर का मंथन कहा जा सकता है। विशिष्ठ विद्वानों में पं० सुखलाल जी, पं० वेचरदास जी, मुनि जिनविजयजी, डॉ॰ हीरालाल जी, राव जी निमचन्दशाह, श्री मोहनलाल दलीचन्द देसाई, डॉ॰ वृलचन्दजी, श्री अगरचन्द्र जी नाहटा श्री जुगलिकशोर जी मुख्तार, श्री परमेष्टीदासजी, पं० कैलागचन्दजी, पं० चैनसुखदासजी आदि के नाम उल्लेखनीय हैं। स्थान संकोच से सबके परिचय नहीं दे पा रहे हैं जिसका हमें खेद है।

जैनसाहित्य श्रीर साहित्यकारों के सम्वध में विशेप जानकारी प्राप्त करने के जिज्ञासु पाठकों को श्री मोहनलाल दलीचन्द देसाई का जैन साहित्य नो इतिहास' प्रथ देखना चाहिये। उक्त प्रकरण में हम तो केवल विहंगावलाकन मात्र ही कर पाये हैं।

# जैनसाहित्य की सर्वाङ्गीणता

जैन साहित्य-सिरता का प्रवाह सर्वतोमुखी रहा है। इस सर्वतोमुखी प्रवाह ने भारतीय-साहित्य के प्रत्येक प्रदेश को सिख्चित छोर पहावित किया है। जैनलेखकों ने केवल अपने धार्मिकतत्त्वों का निरूपण छोर समर्थन करने वाला साहित्य ही नहीं लिखा है अपितु भारतीय वाङ्गमय के प्रत्येक छंग व्याकरण, कोप, छन्द, अलंकार आदि पर भी अधिकारपूर्ण लेखनी चलाई भ

Kolejekokokokoko (880) ikokokokokokokokokoko

२०८२०८२०८४ जैन गौरव-मृतियां ★३०८३०८३०८ \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

है। तत्त्वनिरूपण, न्याय, व्याकरण, काव्य, कोष, नाटक, छन्द, अलंकार, कथा, इतिहास, नीति, राजनीति, अर्थशास्त्र, गिणत, ज्योतिष, आयुर्वेद, भूगोल, खगोल, मंत्रतन्त्र, स्तोत्रयोग, अध्यात्म आदि सकल विश्यों पर जैनिविद्वानों ने अधिकारपूर्ण साहित्य प्रस्तुत किया है।

प्राचीन जैनसाहित्य इतना समृद्ध है कि उसका वर्णन इस प्रन्थ के इन कितप्य पृष्टों में नहीं किया जा सकता है तद्रिप उल्लिखित विषयों पर पिछले पृष्टों में नमृते की तौर पर मुख्य २ प्रसिद्ध लेखकों और प्रन्थों का दिख्रिण श्रीर नामनिर्देष किया गया है। इतने उल्लेखमात्र से भी जैन साहित्य की सर्वाङ्गीणता और सर्वव्यापकता का स्थृल परिचय सहज ही में प्राप्त किया जा सकता है।

#### तत्त्वनिरूपणः--

इस विषय पर तो जैनाचार्य छोर जैनविद्वान् लिखें यह कोई छाछर्य की बात नहीं है। जैनाचार्यों ने जैनधमं के तत्त्वों को निरूपण करने वाला विषुल अन्थराशि का निर्माण किया है। गणधरियत मूल जैनागम छोर अन्य श्रुत केबलियों के रचे हुए छागमों के छातिरिक्त इनके गृह मर्भ को स्पष्ट करने वाले सेंकड़ें। नहीं हजारों अन्थों का निर्माण हुछा है। व्यवस्थित शीली से तत्त्वनिरूपण करने वाला प्राचीन अन्थराज उमास्वाति रचित तत्वार्थाधिगम सूत्र है। बाद के छाचार्यों ने इस अन्थ पर बड़ी र टीकाएँ लिखकर जैनधर्म के मर्भ को प्रकट किया है।

#### त्याय:--

जैनन्याय के प्रथम प्रवंत्तक श्री सिद्धसेनिद्वाकर श्रीर श्राचार्य समन्तभद्र हैं । सिद्धसेनिद्वाकर ने न्यायावतार श्रीर समन्तभद्र ने श्राप्तमीगांसा लिखकर जैनन्याय श्रीर तर्कशास्त्र की मृल प्रतिष्ठा की । जैनाचार्यों ने इस विषय में इतना श्रीधक श्रीर इतना सुन्दर साहित्य रचा है कि वह विश्व के दार्शनिक इतिहास की मृल्यवान निधि धन गया है । जैनदर्शन का स्याहाद्मिद्धान्त दार्शनिक संसार के लिए महत्त्वपूर्ण श्रान्वेषण् है । न्याय विषय पर लिखे गये साहित्य पर भी पिष्ट्रने पृष्टों में

ॐ≪ॐ≪★ॐॐ जैन-गौरव-सृतियाँ ★ॐ≪ॐ०≪

विस्तृत वर्णन दिया जा चुका है। जैनदर्शन और दार्शनिकों के सम्बन्ध में कि विशेष जानने के लिए विद्याभूषण डॉ सतीशचन्द्र द्वारा लिखित Medieval School of Indian Logie. नामक बन्थ देखना चाहिए।

व्याकरणः ----

शाकटायन, देवनंदि पूज्यपाद, हेमचन्द्र, रामचन्द्रसूरि आदि प्रसिद्ध वैयाकरण हुए हैं। महर्पि पाणिनि ने अपने व्याकरण में शाकटायन का उल्लेख किया है। पूज्यपाद देवनंदि ने जैनेन्द्र व्याकरण लिखा है। इस पर नींबी-वारहवीं शताब्दी के बीच में हुए आचार्य अभयनंदि ने वारह हजारक्षोक प्रमाण महावृत्ति लिखी। श्रुतकीर्ति ने तैतीस हजार क्षोक प्रमाण पश्चवस्तु प्रक्रिया लिखी। प्रमाचन्द्र ने सोलह हजार क्षोक प्रमाण शब्दाम्भोज भास्कर न्यास लिखा। हेमचन्द्राचार्य ने सिद्धहैमच्याकरण की रचना की। इनके अतिरिक्त रामचन्द्रसूरि, शाकटायन द्वितीय, मलयागिरी आदि जैनाचार्यों ने व्याकरण-शास्त्र पर वड़े २ प्रन्थों की रचना की है। आचार्य हेमचन्द्र तो अपभ्रंश के पाणिनि के रूप में विश्वविख्यात हैं।

काव्य:---

जैनाचार्यों ने विपुल प्रमाण में काव्य छोर महाकाव्यों की रचना करके संस्कृतसाहित्य को चारचाँद लगा दिये हैं। जैनाचार्यों के द्वारा रचे गये महाकाव्य कालिदास, हर्प माघ छोर वाण के प्रन्थों से किसी तरह कम नहीं है। श्री हर्प के नैपध चारित महाकाव्य के साथ स्पर्धा करने वाला देव विमलगणी का हीरसोभाग्य महाकाव्य कालिदास के रघुवंश की समानता करने वाला हेमविजयगणि का विजयप्रशस्तिकाव्य, जैनेतर पंचकाव्यों से दे टक्कर लेने वाले जैनकाव्य जैसेकि जयशेखर का जैनकुमारसंभव, वस्तुपाल का नग्नारायणानन्द काव्य, वालचन्द्रसूरि का वसंतिविलास मेस्तुङ्ग सूरि का नग्नारायणानन्द काव्य, वालचन्द्रसूरि का वसंतिविलास मेस्तुङ्ग सूरि का जैनमेषदूत, किवहरिश्चन्द्र का धर्मशर्माभ्युद्य, किव वाग्भट्ट का नेमिनिर्वाण, पुनिभद्र का शान्निथ चरित्र, अभयदेव का जयंत विजय छादि २ पुस्य हैं। अठारहवीं शताब्दी के मेघविजय उपाध्याय ने सप्तसंधान वाकाव्य लिखा जिसका प्रत्येक श्लोक सात महापुरुपां पर समान रूप से

कोष:---

हेसचन्द्राचार्य का अभिधानचिन्तामाणी कीय इस विषय में सर्वश्रेष्ठ रचना है। हेमचन्द्र ने 'अनेकार्थसंत्रह सटीक' देशी नाम माला, नियंग्टुरोप छादि कोशयन्थ भी लिखे हैं। इनके शिष्य महेन्द्रसृरि ने अनेकार्थसंत्रह पर अनेकार्थ कैरवाकरकोमुदी टीका लिखी हैं। धनंजय ने धनंजयनाममाला नामक कोश, सुधाकलश ने 'एकाच् र नाममाला' लिखी हैं। इसके अतिरिक्त शिलोच्छकोप छादि अनेक कोश हैं। वीसवीं शताब्दी में राजेन्द्रसृरि ने छाभिधान राजेन्द्र के नाम से विस्तृत कोश (जिन्हें विश्व-कोप कहा जा सकता है) यन्य की रचना की है। पाइऊसहमहण्णवो छोर अर्धमागधी कोश इस शताब्दी के कोश यन्य हैं।

#### नाटक:---

इस ज्रेत्र में भी जैनाचार्यों ने अपनी प्रतिभा का परिचय दिया है। हमचन्द्राचार्य के शिष्य रामचन्द्रसूरि ने रघुविलास, नामक नाटक लिखा। हिस्सिल ने मेथिलीकल्याण, विकांत कोरतः सुभद्राहरण, अंजना पवनजय नामक नाटक लिखे। हरिश्चन्द्र ने 'जीवधर' नाटक लिखा। जयसिंह सूरि ने हमीरमदमर्दन नामक ऐतिहासिक नाटक लिखा। यशःपाल की मोहराज पराजय, रामचन्द्र का प्रयुद्ध रोहिण्य विजयपाल का द्रोपदी खगंवर वालचंद्र के करुणा वन्नायुध नाटक श्रदि कई नाटक श्रन्थ जनसाहित्यकारों द्वारा रचित हैं। छन्द-श्रलंकार—इस विषय में भी श्राचार्य हेमचंद्र, वाग्मट्ट जयकीर्ति ने तथा यशोविजयजी ने कई श्रन्थ लिखे।

#### कथाः--

जंनकथासाहित्य वहुत विस्तृत ख्रोर अगाध है। इस विषय में जैना-चार्यों की देन वड़ी छाद्भुत है। प्राचीनकाल की कथाख्रों की ख्राज तक दिकाये रखने का अधिकांश श्रेय जैनमुनियों छोर साहित्यकारों की है, यह प्रायः सब पाश्चात्य छोर पौर्वात्य विद्वान स्वीकार करते हैं। प्रेंट विन्टर नीट्स ने जैनकथासाहित्य छोर उसकी भारतीय साहित्य को देन इस विषय पर खन्छा प्रकाश डाला है। विस्तार भय से यहाँ हम उसे नहीं देने हैं। जैनागगी, निर्युक्तियों, भाष्यों छोर चृिर्णयों में खनेक प्रसंगोपात्त कथाएँ उहिलाखित हैं। इनके अतिरिक्त जीवनवरित्र और प्रवन्धों के रूप में भी विशाल साहित्य है। त्रिपष्टिशलाका पुरुषचरित्र, आदिपुराण, उत्तरपुराण, 'प्राकृत में )पद्म-चरित्र आदि उत्तमपुरुपों के चरित्र प्रन्थ हैं। प्रवन्य चिन्तामणि (मेरतुंग-आचार्य निर्मित) ओर प्रद्य म्नस्रि का प्रभावक चरित्र प्रन्थ जैनधर्माचार्यों के जीवनचरित्र पर खूब प्रकाश डालता है। जैनसिद्धांतों और राम्भीर तत्वों को सममाने के लिए जैनाचार्यों ने कई कथाएँ, आख्यायिकाएँ और दृष्टांत आदि लिखे हैं। रास, कथा, जीवनचरित आदि से जैनसाहित्य भरा पड़ा है। संस्कृत, प्राकृत, कन्नड़, तामिल तेलगृ, गुजराती, हिन्दी आदि आपाओं में विविध प्रकार के कथा प्रन्थों की रचना जैनाचार्यों ने की है।

#### इतिहास:---

जैनाचार्यों के यन्थों, उनके अन्त में दी गई प्रशस्तियों और पट्टावित्यों से भारतवर्ष के इतिहास पर वहुत प्रकाश पड़ता है। डॉ सतीशचन्द्र विद्यान्त्रिया ने कहा है कि "ऐतिहासिक संसार में तो जैनसाहित्य विश्व के लिए सबसे अधिक उपयोगी है। जैनों के बहुत से प्रामाणिक ऐतिहासक अन्य हैं। ऐसे अन्य और उपाख्यान जिन्हें भिन्न २ सम्प्रदाय के जैनों ने अनेक तीर्थकर धर्मगुरु और तत्कालीन घटनाओं के उल्लेख के साथ सुरिच्त रखे हैं। वे पुरातत्त्व सम्बन्धी निर्णय करने के लिए बहुत ही उपयोगी सिद्ध हुए हैं।"

हेमचन्द्राचार्य का त्रिपष्टिशलाका चरित्र का परिशिष्टपर्व, जिनसेन और गुग्मद्र आदिपुराण एवं उत्तरपुराण, प्रभाचन्द्र और प्रदानतपूरि का प्रभावक चरित्र मेरुतुङ्ग का प्रवन्धचिन्तामिण और राजशेखर का प्रवन्ध कोश आदि र प्रन्थ ऐतिहासिक तथ्यों पर प्रकाश डालने वाले हैं।

## नीति श्रीर उपदेश :---

जेनाचार्यों ने केवल जैनधर्म का प्रचार ही नहीं किया किन्तु उन्होंने सर्वसामान्य के नैतिक स्तर को ऊँचा उठाने के लिए वहुत प्रयत्न किये हैं। उन्होंने मानवसमाज को विविध प्रकार से नीति की शिचा दी है और नीति विपयक साहित्य सर्वसाधारण लोकभोग्य भाषा में लिख कर प्रचारित किया है। धर्मदासगणि की उपदेशमाला, अमितगति का सुभाषित सन्दोह, पुरुषार्थ

सिद्धयुपाय हेमचन्द्रसूरि ( मलधारी ) की उपदेशमाला सटीक, उपदेशकन्द्रली विवेकमंजरी ख्रादि मुख्य हैं। दक्षिण भारत में वेद के तुल्य माने जाने वाले कुर्रेज और नालिदियर नामक नीतियन्थ जैनाचार्यों की रचना है।

## राजनीति श्रीर श्रर्थशास्त्र---

1

इस विवर्य में भी जैनाचार्यों ने सुन्दर निरुपण किया है। मुख्यहप से सोमदेव का नीतिवाक्यामृत राजनीति और अर्थशास्त्र का प्रतिपादन करने वाला प्रन्थ है। यह कोटिल्य के अर्थशास्त्र के समकच् है। जैनपरम्परा के अनुसार तो चाणक्य जो कि कोटिल्य अर्थशास्त्र के रचियता माने जाते हैं। एक जैनगृहस्थ थे। वे चन्द्रगृप्त मौर्य के मन्त्री थे। परन्तु आधुनिक ऐतिहासिक विद्वान् इस विषय में शंकाशील हैं कि कोटिल्य अर्थशास्त्र के प्रगेता चन्द्रगुप्त मौर्य के मंत्री चाणक्य हैं या यह वाद की शताव्हियों का प्रन्थ है। यह जैन की रचना है इस विषय में भी सन्देह ही है। सोमदेव का नीति व क्यामृत कोटिल्यअर्थशास्त्र के समकच् होता हुआ भी अपनी कतिषय विशेष्ति पताएँ रखता है। नीति को प्रधानता देते हुए और अर्थशास्त्र का गम्भीर विवेचन है। विन्टरनिट्स ने इस सम्बन्ध में बहुत कुछ लिखा है।

इस विषय का दूसरा महत्वपूर्ण प्रन्थ आचार्य हेमचन्द्र का लध्वहूं-त्रीति शास्त्र है। यह आचार्य हेमचन्द्र के वृहद्हेत्रीविशास्त्र-का सार है।

गिणतः इस विषय पर भी जैनाचार्यों ने पर्याप्त लिखा है। केशव देव के पीत्र और पुण्पदन्त के भतीजे शीपति भट्ट जो विक्रम की ग्वारह्वी श्वाब्दी में हुए हैं—उन्होंने गणितित्वक और वीजगणित नामक प्रन्थ लिखा। सीदह्वीं सदी में सिह्तिलक ने लीलावती वृत्तियुक्त और गणितिलकवृत्ति लिखी। गणित और संख्या के विषय में जैनागनों में भी पर्याप्त वर्णन हैं है. स. की नीवी श्वाब्दी में महावीर नामक गणितक ने गणितसारसंब्रह् लिखा जिसका अंग्रेजी में अनुवाद भी हुआ है।

ज्योतिप-इस विषय पर विपुत्त जैनसाहित्य है। यीस प्यत्नें में ज्योनिप-कराज्य नामक प्यत्रा है इस पर पादनिष्मार्ट ने टीका लिखी।

सिक्षिक्षिक्षिक्षिक्षिक्षिक्ष (४४४) अविक्षिक्षिक्षिक्षिक्षिक्षि

सवालोक नामक सुंदर प्रन्थ लिखा है। कुन्दकुन्दाचार्य के समयसार आदि प्रंथ उचकोटि के अध्यातम के प्रस्पक हैं। संगीत, शिल्प, अष्टाग निमिन्त आदि के विषय में भी जैनाचार्यों ने खूब लिखा है। मलधारी राजशेखर के शिष्य सुधाकलश ने संगीतपनिषद् और संगतिसार क्रमशः १३८० और १४०६ वि० सं० में लिखे। मण्डनमंत्री ने संगीतमण्डन प्रन्थ लिखा। प्रतिष्ठा, स्थापत्य, मूर्तिनिर्माण आदि के विषय में सैंकड़ों कल्पप्रंथ बिद्यमान हैं। बिज्ञान के सम्बंध में जैनागमों में और द्रव्य निरूपक प्रंथों में विपुल सामग्री भरी हुई है। ठक्कर फेरु ने द्रव्यसार आदि इस विषयक प्रंथ भी लिखे हैं। जैनपदार्थ विज्ञान आधुनिक विज्ञान से अधिकांश मिलता हुआ है। उक्त विवरण से यह मली भांति सिद्ध हो जाता है कि जैन साहित्य केवल धार्मिक साहित्य ही नहीं अपितु सर्वाङ्ग सम्पन्न साहित्य है।

# भारतीय भाषाओं को जैनधर्म की देन

प्रांतीय भाषाओं को भी जैनधर्म की महत्त्वपूर्ण देन हैं। अपभ्रंश भाषा ही सब प्रांतीय भाषाओं की जननी है। अपभ्रंश भाषा में सबसे अधिक लिखने वाले और उसे साहित्य का रूप देने वाले जैनाचार्य ही हैं। दिल्लाभारत की कन्नड, तामिल और तेलगू भाषाओं को साहित्य का रूप जैनाचार्यों ने ही दिया है। दिगम्बर जैनाचार्यों ने कन्नड भाषा में खूब साहित्य लिखा है। श्री बढ़देव (तुम्बुल्र्राचार्य) ने कन्नड भाषा में तत्त्वार्थधिगम सूत्र पर ६६००० ख़्लोकप्रमाण टीका लिखी है। हिन्दी और गुजराती साहित्य के आद्यप्रणेता जनाचार्य ही हैं। राजस्थानी में भी जैनाचार्यों ने कई प्रंथों का निर्माण किया है। इस तरह भारतीय विभिन्न भाषाओं में नैतिक, धार्मिक और औपदेशिक साहित्य का निर्माण करने का श्रेय जैन साधकों को विशेष रूप से प्राप्त है।

हिन्दी भाव छोर भाषा की दृष्टि से छपभ्रंश की पुत्री हैं। छपभ्रंश साहित्य जो कुछ भी छाज उपलब्ध है वह जैनों की बहुत बड़ी देन है। शहुलजी ने लिखा है—"छपभ्रंश के कवियों का विस्मरण करना हमारे लिये हानि की वस्तु है। ये ही कवि हिन्दी काव्यधारा के प्रथम सृष्टा थे। हमारे

े बिद्यापित, कत्रीर, सूर, जायसी और तुलसी के यही उउजीवक और प्रथम प्रेरक रहे हैं जैनों ने अपभ्रंश साहित्य की रचना और उसकी सुरत्ना में सबसे अधिक काम किया है।"

जब से भगवान् महाबीर के द्वारा लोकभाषा को आहर दिया गया तब से हो लोकभाषाओं की प्रतिष्ठा कायम हो सकी। हमारे देश की भाषा का प्रश्न भी इसी आधार-बिन्दु पर हल किया गया है और हिन्दी की राष्ट्र भाषा का रूप मिल सका है।

प्राचीन भारतीय साहित्य को जैनों के द्वारा दिये गये महत्त्वपूर्ण योगदान के सम्बन्ध में प्रोफेसर बुलहर का निम्न कथन नितांत यथार्थ हैं:—

es of belles petters the achievements of the Jains have been so great that even their opponents have taken notice of them and that same of their works are of importance for European science even to day. In it south of India, where they have also promoted the development of these languages. The Canarese, Tamil and Telugu liverary languages rest on the foundations created by the Jain monks. Though this activity has led them far away from their particular aims, Yet it has secured for them an important place in the history of Indian literature and civilisation.

"व्याकरण, खगोल छोर साहित्य की सब शाखाओं में जैनों के कार्य इतने विशाल हैं कि उनके प्रतिद्वित्यों ने भी उनकी प्रशंसा की है। इनके साहित्य का कतिपय भाग छाज भी पाश्चात्य विज्ञान की इदि से यहत भद्रत्वपूर्ण है। दिच्छभारत की भाषाओं को साहित्य का रूप देने का छोर इन्हें विकसित करने का कार्य जैन्द्रतियों ने किया है। यद्यपि ऐसा करने में उनके उद्देश्यों में सुद्ध ज्ञांत हुई तद्दि इमसे भारतीय साहित्य छोर संस्कृति ही उनका महत्वपूर्ण स्थान सरिचन हो गया है।"

the Helle Helle Helle (888) Helle Helle Helle Helle

## विदेशी जैन साहित्यकार

भारतीय प्राचीन धर्म-त्रिवेणी में से वैदिक और वौद्ध साहित्य की छोर विद्वानों और संशोधकों ने जितना लह्य दिया है उतना जैन में के साहित्य की छोर नहीं दिया। यही कारण है कि वे विद्वान् और संशोधक भारतीय संस्कृति छोर साहित्य के सम्बन्ध में ठीक ठीक निर्णय पर नहीं पहुँच सके। यह पहले कहा जा चुका है कि भारतीय संस्कृति और साहित्य का वर्च मान रूप इन तीन धर्मसरिताओं का सम्मिश्रण का परिणाम है। इनमें से किसी एक की भी उपेचा करने से भारतीयसंस्कृति का सचा स्वरूप नहीं समभा जा सकता है। हर्प का विपय है कि उन्नीसवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में विदेशी संशोधकों का ध्यान इस छोर आकर्षित हुआ और तब से जैन-साहित्य और संस्कृति के संबंध में विदेशी विद्वानों ने अन्वेपणात्मक साहित्य प्रस्तुत करना आरम्भ किया है। अस्तु।

ईम्ट इिंग्डिया कम्पनी के अधिकारियों ने सर्वप्रथम इस संबंध में जानकारी प्राप्त करना आरम्भ किया। एच. टी. कोलबूक ने (१७१५-१८३७) जैनधर्म के संबंध में कुछ विस्तृत जानकारी पाप कर उसे अपने मोलिक मंथ में प्रकाशित की। भारतीय विद्या के अनेक विषयों में सर्व प्रथम चंचु-पात करने वाला यही विदेशी विद्वान है। कोलब क के दिये गये वर्गान को हाँरेस हेमन विल्सन ने विस्तृत कर पूर्ण किये। बहुत लम्बे समय तक इन दोनों विद्वानों के लेख ही जैन-धर्म के सम्बन्ध में यूरोप में प्रमाणभूत माने जाते रहे । जैन-प्रन्थ का सर्व प्रथम अनुवाद करने का सन्मान संस्कृत डॉइच शब्दकोश के सम्पादक ये टो बोटलिंक को प्राप्त है। इन्होंने रियु के वाथ मिलकर हेमचन्द्र के अभिधान चिन्तामिए। का जर्मन अनवाद ई. स. १८४० में किया। ई. स. १८४८ में जे. स्टिबनसन ने कल्पसूत्र खीर नवतत्त्व के खंबे जी भावान्तर किये। तत्पश्चात् संस्कृत भाषा के खाचार्य खलहोस्ट विर ने १=४= में शत्रुव्जय माहात्म्य में से और १=६६ में भगवती सत्र ां से कुछ मुन्दर **घंश संकलित करके ध्यन्**दित किये। इन वेवर महोदय ने वेताम्बर जैनारामी छीर छन्य अन्थीं में कुछ गहन प्रवेश कर संशोधन का गर्ग खोल दिया । इससे प्रोरित होकर हर्मन जेकोबी, इ. लोइमान

ग्राक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक्षित्रिक

जे. क्लाट, जी. बुहलर, आर हॉनल, इ. विन्हिशे आदि ने विविध प्रकार के जैन-प्रनथों के सम्बन्ध में संशोधन करना आरम्भ किया। एल. राइस, इ. हुल्च, एफ कीलहार्न, पिटर्सन, जे. फार्यु सन, जे. वर्जेस आदि जैनसम्प्रदाय के हस्तालेख, शिलालेख, मन्दिर, स्मारक आदि के सम्बन्ध में अन्वेषण करने लगे। प्रारम्भ से ही इन संशोधकों ने साहित्य के उपयोग मात्र से संतुष्ट न हो कर जैनधर्म के ऐतिहासिक स्थान का निर्णाय करने के प्रयत्न किये। इस सम्बन्ध में प्रथम किये गये निर्णय केवल कल्पनाजनित श्रीर

भ्रान्त थे। बौद्धधर्म और जैनधर्म में पाई जाने वाली समानता के आधार पर ये विद्वान भिन्न २ गलत निर्णयों पर पहुँचे। कोलन क आदि ने मान पर या प्रक्षाणा मिया पर पार्टी पर पार्टी पर पार्टी पर पार्टी कि विहसन, लासन, लिया कि बीद्ध धर्म का जन्म जैनधर्म से हुआ जब कि विहसन, लासन, लिया कि बीद्ध धर्म का जन्म कि बीद्ध धर्म में से जैन-धर्म निकला है। परन्तु वेवर आदि ने समम्मिलिया कि बीद्ध धर्म में से जैन-धर्म निकला है। परन्तु ववर आहि न सम्माणवा कि नाइवन न से जात कि जैन १८०६ में जेकोबी महोदय ने सचोट प्रमाणों से सिद्ध कर दिया कि जैन श्रीर बौद्ध ये एक दूसरे से स्वतंत्र धर्मसंघ हैं। महाबीर और बुद्ध-रो

आर बाख य रूप पूरार ए स्वतंत्र वनस्व १। महायार जार उठ्ठर । समकालीन महापुरुष हुए हैं। जेकोबी महोदय का यह तथ्यपूर्ण अन्वेषण

यूरोपीय संशोधकों का भुकाव पुरातत्त्व की छोर विशेष होने से जैन अब प्रायः सर्वमान्य हो चुका है। इतिहास के सम्बंध में पर्याप्त साहित्य प्रकट हुआ, परन्तु यूरोप में बहुत समय तक जैनधर्म के सिद्धान्तों का सचा ज्ञान प्रचारित नहीं हो सका था। ई० सं० १६०६ में जेकोबी महोदय ने तत्वाथाधिंगम सूत्र का अनुवाद किया। इससे सर्वप्रथम युरोप में जैनधर्म के लिखान्तों का सचा ज्ञान करने का साधन सुलभ हुआ। इसके पश्चात् जेकोबी महोदय के शिष्यों ने अपने गुरु का पदानुसरण

किया श्रीर जैनसिद्धान्तों के संबंध में साहित्य प्रकट होने लगा। जैनसाहित्य के सम्बन्ध में अम करने वाले कतिपय विदेशी बिद्वानों

जर्मनी में लॉयमाल के शिष्य हुइटमान, श्राउर, श्रुव्रिंग; जेकोवी के की शुभ नामावली इस प्रकार है— शिष्य किर्फल और ग्लाल्नेप (H.V. Glasenaph), हर्टल; और उनकी शिष्य किर्फल और ग्लाल्नेप (H.V. प्राग के जर्मन विद्यापीठ में विन्टर शिष्या शालीटे, काडज; हुल्च, स्मीट, प्राग के जर्मन विद्यापीठ में विन्टर नित्स, स्टाइन, स्वीडन में कॉपेन्टियर, हॉलेएड में फॉडेगान, इंगलेएड, में गारिक, एलीट, सिय, श्रीमती स्टिवन्सन, टॉनी, टॉमस फालुराइस में प. गोरिनो, एल-मिलो, जे. विन्सन, इटली में वालिनी, वेलोनी-फिलिपि, पावो-लिनी, पुले, सुत्राली, टॅसिटोरी जेकोस्लाविया में लेस्नी, पर्टोल्ड, रूजलेएड में मिरोनाव, नार्थ श्रमेरिका में व्लूमफील्ड श्रादि।

हर्वर्ध वाँरन, मैथ्यू मैक्के, विलयम हैनेरी टाँल्बोट, वाल्टरलाइफर श्रीमती इलीयन क्लीनिस्मिथ श्रादि २ विदेशी महानुभावों ने जैनधर्म खीकार किया है, श्रीर ये तत्सम्बन्धी साहित्य लेखन का कार्य करते रहते हैं।

## हर्मन जेकोवीः--

विदेशी विद्वानों में जैनधर्म श्रीर साहित्य की सबसे श्रधिक सेवा बजाने वाले प्रो० हर्मन जकोवी हैं। इनकी वहुमूल्य सेवाओं को जैनसमाज कभी नहीं भूल सकता है। जेकोबी का जन्म जर्मनी के कालोन में १६-२-१५४०-में हुआ था। वर्लिन श्रीर वाँन के विद्यापीठों में १६६८ से ७२ तक में संस्कृत. भीर तुलनात्मक भाषाशास्त्र का अभ्यास किया । १८०२ में भारतीय च्योतिपशास्त्र सम्बन्धी निवन्ध लिखकर डॉक्टर छाफ फिलॉसफी कीपदवी प्राप्त की । लंडन के ब्रिटिशम्युजियम में हस्तिलिखित प्रतियों के संग्रह के श्राधार से एक वर्ष श्रन्वेपण में व्यतीत किया। १८०४ में भारत श्राये श्रीर जैसलमेर के प्रख्यात जैनभएडार के संशोधन-कार्य में डा० बुलहर को सहायता प्रदान की। इस समय जैनवर्म श्रीर साहित्य के सम्बन्ध में विशेष योग्यता प्राप्त की। १८७६ में चॉन में प्रोफेसर हुए। इन्होंने जैनधर्म को वौद्धधर्म से सर्वथा स्वतंत्र सिद्ध किया। इसके वाद 'विव्लित्रोथेका इंडिका' में हेमचंद्र फ़त परिशिष्टपर्व प्रकट किया। 'दी सेकेड चुक्स आँफ दी इस्ट' में वाल्युम २२ में आचारांग छीर कल्पसूत्र के तथा वाल्युम ४४ में उत्तराध्ययन छीर स्त्रकृताङ्ग के श्रंपे जी श्रनुवाद प्रकट किये। इन जिल्दों की विद्वता भरी प्रस्तावनाओं में जैनधर्म के इतिहास आदि के प्रश्नों पर प्रयीत प्रकाश डाला। जर्मन विद्यार्थियों के लिये प्राकृतमार्गोपदेशिका की रचना की । 'विञ्लिखोथेका इण्डिका' में सिद्धपिंकत उपिमतिभवपपद्ध कथा तथा हरिसद्रसूरी रचित 'प्राकृत समारइच्च कहा' संशोधित कर प्रकट की । 'पडम चरियम' की श्रावृति संशोधित कर जैनधर्म प्रसारक सभा द्वारा प्रकाशित कराई। सन् १६१३ में पुनः भारत में माये श्रोर जैनयर्म के सन्यन्य में कतिपय व्याख्यान दिये।

Alleraleries (ARS) Heriesteries (ARS)

भ्राष्ट्रिक अस्ति जीन-गोरव-समृतियाँ क्षेत्रक स्थित अस्ति WHEN WHICH W प्रथम महायुद्ध छिड़ जाने से भारत और जर्भनी के राजनैतिक सम्बन्ध बिगड़ गये, तदिप इन विद्वान ने अखरड साहित्य सेवा चाल रखी। पंचमी कहा

त्रीर 'तिमिनाथ चरिय' संशोधित कर और टिप्पण सहित प्रकट. किये। इन विद्वान् सहोदय ने वैदिक और योद्धधर्म के साथ तुलना करके जैनधर्म के म्बन्ध में फैली हुई अमगाओं को दूर किया और युरोप में जैनधर्म के गीरव को वढ़ाया, अतः जैनसमाज इनका आभारी है।

प्रो० विन्टर तित्स ते भी जैनधर्म के सम्बन्ध में खूव अन्वेषण किया है। जैनदर्शन के कर्मवाद विषय पर निवन्य लिखकर इन्होंने डॉक्टर ऑफ फिलासफी की पदवी प्राप्त की। जैनागमों और साहित्य पर आपने अच्छा प्रकाश डाला है। दी हिस्ट्री ऑफ दी इन्डियन लिट्टे चर्' में 'जैनधर्म की भारतीयसाहित्य को देन' इस विषय पर सुन्दर विवेचन किया है अन्य भी कई विदेशी विद्वानों ने जैनसाहित्य की सेवा की है।

# भारतीय साहित्यरका में जैनभगडारों का सहत्वः

जैनसमाज ने विपुत्त साहित्य-सृजन के द्वारा सरस्वती की भन्य ब्राराधना तो की ही है परन्तु साथ ही साथ भारतीय साहित्य की सुरत्ता के तिए भी वह २ प्रयह कर सारती-पूजा का दुहरा लाभ लिया है। सारतीय साहित्य की रत्ता में जैनसमाज का वहुत वड़ा योग रहा है। जैनमुनियों ने प्रधान हम से साहित्य का सजत किया है और जैनश्रावकों ने अगणित द्रव्यराशि से साहित्य को सुरिचत रखा है। इस तरह साहित्य के लिए दोनों-साधु और श्रावक का सहयोग लाभप्रद हुआ है। जैनसमाज के इन दोनों वर्गों ने इस प्रकार साहित्य की समाराधना की है।

जैताचार्यों ने साहित्य-सृजन किया और श्रावकों ने इसे सुरिचत और प्रचारित करने के लिए भएडार स्थापित किये और लेखकों को प्रोत्साहित किया। भारत के गुल्य २ स्थानों में-जहाँ भी जैनियों का समुदाय ठीक २ मात्रा में है वहाँ भएडार अवश्य हिंगोचर होता है। पाटन, सन्मात, ःतीम्बड़ी जैसत्तमेर, मूडविद्री आदि स्थान तो अंडारों के कारण ही प्रसिद्ध हैं।

लैनश्रावक भंडारों की स्थापना में श्रौर प्रन्थ लिखवाने में श्रपर्न द्रव्यराशि का सदुपयोग करते श्राये हैं। वस्तुपाल-तेजपाल ने कोड़ों रुपये लगाकर तीन वड़े २ भंडार स्थापित किये थे। प्रत्येक जैनसंघ के पास न्यूनाधिक रूप में शास्त्रभंडार होता ही है। भंडारों की इस परिपाटी के कारण भारतीयसाहित्य सुरिचत रह सका है। इस परिपाटी के कारण लेखन-कला श्रोर चित्रकला को खूब प्रोत्साहन मिला है। मुद्रण का युग न होने पर भी उस काल में एक २ श्रन्थ की सैकड़ों नकल कराई जाती थीं। जैनश्रावक इस कार्य में द्रव्य व्यय करने में ज्ञानाराधना श्रोर धर्माराधना मानते थे श्रोर श्रव भी मानते हैं।

जैनमंडारों में केवल जैनसाहित्य ही नहीं विलक सब तरह का साहित्य रखा जाता था। इसिलए इन भंडारों से केवल जैनसाहित्य की ही नहीं विलक समस्त भारतीयसाहित्य की सुरत्ता हिं है। आज कितने ही ऐसे प्राचीन महत्वपूर्ण वौद्ध और वैदिक यन्थ जैनभंडारों में मिले हैं जो अन्यत्र कहीं लभ्य नहीं हैं।

मुसलमानी काल में जबिक धर्मान्ध यवनों ने साहित्य और मंदिरों को नष्ट करने पर कमर कसली थी और हजारों बहुमृल्य प्रन्थों का विनाश कर दिया था उस समय भी जैनों ने अपनी दूरदर्शिता से भारतीयसाहित्य की सुरचा की। आज जो भी भारतीय प्राचीनसाहित्य उपलब्ध होता है उसका अधिकांश श्रेय जैनशंडारों और उसके संरचकों को है।

 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \* 5
 \*

साहित्य श्रोर कला संस्कृति के प्राण्यभूत तत्त्व होते हैं। इनके श्राधार पर संस्कृति फलती-फूलती है श्रोर चिरस्थायिनी वनती है। साहित्य की सृष्टि श्रीर सुरत्ता में जैनों ने जितना योगदान दिया है, कला के त्त्रेत्र में भी उनकी उतनी ही विशिष्ट देन है। जैनों की कलाराधना से न केवल जैनसंस्कृति ही श्रापतु भारतीय संस्कृति भी जगमगा उठी है। जैनकला ने भारतीयकला पर ही नहीं विक्त विश्वकला पर ही श्रपना श्रमिट प्रभाव डाला है। जैनों की स्थापत्यकला, मूर्तिनिर्माणकला श्रोर चित्रकला का, कला के इतिहास में श्रपना महत्वपूर्ण श्रोर विशिष्ट स्थान है। जैनों के विश्व प्रसिद्ध भव्यमन्दिर, उनकी लात्तिणक प्रतिमाएँ श्रोर उनकी चित्रकला के श्रादर्श जैनजाति के

#### जैनकला की लाक्षणिकताः---

कला का उद्देश्य 'सत्यं शिवं सुन्दरं' की आराधना करना होता है। विश्व में जो सत्य है, कल्याणमय है और सुन्दर है उसे सुवाध और सुगम्य कप में प्रदर्शित करना ही सची कला है। कला के मृल में भावना और आदर्श सिन्निहित होते हैं। ये जितने अधिक सत्य, कल्याणकर और सुन्दर होते हैं कला उत्सी ही अधिक स्वाभाविक और उच्च होती है।

कला के इस छादर्श उद्देश्य का पालन जैनकला में मुख्यहप से पाया जाता है जैनकला का छादर्श सांसारिक सोग विलास न होकर परमार्थ की रसमय अभिन्यक्ति करना है। वस्तुतः विश्व में यही सत्य, कल्याणमय छोर मुन्दर है। ईश्वर, प्रकृति छोर मनुष्य के समागम से छोर तत्सम्बन्धी चिन्तन से मनुष्य पर इन तीनों में रहे हुए सोन्दर्य की छाप पड़ती है। इस सोन्दर्य की छाप को इन्द्रियगोंचर करने के लिए जो २ किया जाता है वह सब कला है। इस प्रकार के छाध्यात्मिक सोन्दर्य को व्यक्त करने के लिए भिन्न २ साधनों का उपयोग किया जा सकता है। कोई संगीत के द्वारा कोई मूर्ति के द्वारा तो कोई चित्रों के द्वारा उसे अभिन्यक्त करने का प्रयत्न करता है। इन भिन्न २ साधनों के कारण कला के भी भिन्न २ रूप हो जाते हैं। इन भिन्न २ रूपों के होने पर भी उसका मूल उद्देश्य एक ही है—सत्य, शिव छोर सोन्दर्य की छभिन्यक्ति।

जैनमृतिनिर्माण्-कला, जैनस्थापत्यकला, जैनचित्रकला छोर जैन संगीतकला की यही लाच्छिकता है कि इस में छाध्यात्मिक सत्य, शिव छोर सोन्दर्य की विशेषतया छभित्यक्ति हुई है।

गाँधीजी का कथन है कि "वास्तविक कजा वही है जो भोग को नहीं किन्तु त्याग को जागृत करती है।" गांधीजी का उक्त कथन जैनकता के उद्देश्य से प्रायः मिलता जुलता ही है।

जनमन्दिर, मृत्तियाँ, गुफाएँ, स्तूप, चित्र और संगीत आध्यात्मिक धानन्द की लहरी को उत्पन्न करते हैं। इन सब कलाप्रतीकों से अनुपम शान्ति का स्रोत फुट पड़ता है। यहीं जनकला की विशेषता है। भारतीय चित्रकला के समर्थ अभ्यासी श्री नानालाल महता जैन शिल्पकला पर अपना अभिप्राय न्यक्त करते हुए कहते हैं:—

"नन्दवंश के राज्यकाल से लेकर लगभग ई॰ सन् की पन्द्रहवीं शताब्दी तक के भारतीय शिल्पकला के नमूने विद्यमान हैं। प्राचीन काल में त्थापत्य के आभूषण के रूप में मूर्तिविधान और चित्रालेखन का विकास हुआ था। लिलतकलाओं में हमारा स्थापत्य और प्रतिमानिर्माण समस्त कला के इतिहास में विशेष महत्वपूर्ण हैं। इसमें भी मुख्यरूप से मूर्ति विधान तो हमारी संस्कृति, धमभावना और विचारपरम्परा का मूर्त स्वरूप है। आरम्भ से लेकर मध्यकाल युग के अन्त तक हमारे शिल्पकारों ने अपनी धार्मिक और पौराणिक कल्पना और हृदय की प्राकृत भावना का दिग्दर्शन कराया है। जैनधर्म निवृत्ति प्रधान धर्म है और इसका प्रतिविम्ब इसके मूर्तिनिर्माण में आदि से लेकर अन्त तक एकसमान पड़ा हुआ मिलता है। ई० स० के आरम्भ की कुशाण राज्यकाल की जैन प्रतिमाएँ मिलती हैं और सैकड़ों वर्षों के बाद जो मूर्तियाँ बनी हैं उनमें बाह्यदृष्टि से बहुत थोड़ा भेद दिखाई देता है। जैन अह त की कल्पना में श्री महाबीर स्वामी के समय से लेकर हीरविजयसूरि के काल तक में कोई गहरा परिवर्तन हुआ ही नहीं। अतः जैसे वौद्धकला के इतिहास में महायानवाइ के प्रादुर्भाव से जैसे धर्म का श्रीर इसके कारण सारी सभ्यता का स्वह्प बदल गया वैसे जैनललितकला के इतिहास में नहीं हुआ। .....जैन मूर्तियों की रचना करने वाले प्रायः भारतीय ही रहे हैं परन्तु जैसे मुसत-मानी शासनकाल में भारतीय शिल्पियों ने इस्लाम के अनुकूल इसारतें बनाई उसी तरह प्राचीन शिल्पियों ने भी जैन और वौद्ध प्रतिमाओं में उस २ धर्म की भावनाओं को लेकर वैसे ही भाव श्रंकित किये। जैनतीर्यह्नर की मृत्तिं विरक्त, शान्त और प्रसन्न होनी चाहिए। इसमें मनुष्य-हृद्य के निरन्तर विप्रह और अस्थायी भावनाओं के लिए कोई स्थान नहीं हो सकता है। जैनकेवली को यदि हम निर्णुण कहें तो कोई असत्य नहीं होगा। इस निर्णुणता को मूर्च हम देने जाते हुए सोम्य और शान्ति की मूर्चि ही प्रकट हो सकती है, इसमें स्यूल आकर्षण या भावना की प्रधानता नहीं हो सकती। अतः जैनप्रतिमा इसकी सुखमुद्रा से तत्काल ही पहचानी जा

सकती है। खड़ी मूर्तियों के मुख पर प्रसन्तता भलकती है और हाथ शिथिल—लगभग चेतन रहित सीघे लटकते हुए होते हैं। नग्न या वरत्राच्छादित प्रतिमान्नों में विशेष अन्तर नहीं होता है। प्राचीन श्वेताम्बर मूर्तियों में प्रायः एक कटिवस्त्र दृष्टिगोचर होता है। आसीन प्रतिमाएँ साधारण तीर पर ध्यानमुद्रा और वजासन में स्थित प्राप्त होती हैं। उनके दोनों हाथ गोद में शिथिल रूप से एक दूसरे पर रखे हुए होते हैं। इस्तमुद्रा के श्रतिरिक्त शेष वातों में प्रायः वे वोद्ध मूर्तियों से मिलती मुलती होती हैं। २४ तीर्थद्वरों के प्रतिमाविधान में व्यक्तिभेद न होने से लच्नणान्तर से ही इन्हें पहचाना जाता है। आसन पर प्रायः तीर्थद्वर का लाचिएक चिह्न या वाहन चित्रित होता है।

जैनाश्रित कला का प्रधान गुण इसके अन्तर्गत उल्लास में या भावनालेखन में नहीं है। इसकी महत्ता-कला की स्इमता, उदार शुद्धि श्रीर
एक प्रकार की धाद्य सादगी में रही हुई है। जैनकला वेग प्रधान नहीं,
परन्तु शान्तिमय है। सोम्य का परिमल जैनमन्दिरों के प्रसिद्ध सुगन्धित
द्रव्यों की तरह सर्वत्र महकउठता है। इनकी समृद्धि में भी त्याग की
शान्तमलक दीप्त होती है। अहमदाबाद के हठीसिंह की वाडी के ई० स०
की १६ वीं सदी के मन्दिरों के मण्डपों में सुंदर नर्तिकयों की पुतलियाँ
देखकर मेंने वहाँ एकत्रित भावनाप्रधान जैनों को इस विलासमय चित्रालेखन का प्रयोजन पूछा तो एक नवयुवक ने उत्तर दिया कि बाहर के
मण्डपों में ऋदि श्रीर सिद्धि की मृत्तियाँ चित्रित करने का श्रीभप्राय यह
है कि त्यागी को ये सब वस्तुएँ सुलभ है परन्तु वे त्याज्य होने से वाहर ही
रहती हैं इसी उद्देश्य के अनुसार जैनस्थापत्य के अनुपम बेमव में भी
त्याग ही अनन्य शांति छिपी हुई है। (जैन सा. संशोधक, ३. १, ४५ से
६१)

रविशंकर रावल का ग्रामिप्रायः—

"भारतीय कला का अभ्यासी जैनधर्म की तिनक भी उपेता नहीं कर सकता। उसकी दृष्टि में 'जैनधर्म' कला का महान् आश्रयदाता, उद्घारक और संरक्त प्रतीत हुए विना नहीं रह सकता है। वेदकाल से लेकर मध्यकाल तक देवी देवताओं की कलासृष्टि से दिन्दुधर्म उभर रहा था। समय बीतने

पर धीरे २ कला उपासना के स्थान से गिरकर इन्द्रियविलास का साधन बनगई। उस समय प्रकृति की वक्रदृष्टि से मुसलमानी आक्रमणों ने उसकी स्थिति छिन्नभिन्न कर डाली। हिन्दुधर्म ने दारिद्रय श्रीर निर्वलता स्वीकार कर ली। सोमनाथ खण्डहर बन गया। उस समय देश की कलाल बमी को पूज्य श्रीर पवित्र भाव से आश्रय देने वाले जैनराज कर्ता श्रीर जैन धनाढ्यों के नाम श्रीर कीर्ति को श्रमर रखकर कला ने श्रपनी सार्थकता सिद्ध की है। महम्मद की संहारलीला पूरी होते ही गिरनार, शत्रुं जय और आयू के शिखरों पर शिल्पियों की टांकियाँ गूँजने लगी। सारे विश्व को आश्चर्य चिकत कर देने वाली प्रकाश-किरगों चमक उठीं। देश के कुवेरों ने देश के चरणों में ब्रात्मा के रस की तृप्ति ब्रानुभव की। सुगंध, रूप, समृद्धि-सबका धर्म में उपयोग किया तथा कला निर्माण का सचा फल शांति और पवित्रता का अनुभव किया। अतः कला थोड़े से विलासी जीवों के आनंद का विषय न रह कर प्रत्येक धर्मपरायण मुमुच के लिए सदा के लिए प्रफुल्लित और सुगंधित पुष्प वन गई। प्रत्येक धर्मसाधक ने इस कलासृष्टि में आकर एका यता, पवित्रता छौर त्रात्मसंतोष प्राप्त किया । धर्म दृष्टि से देवायतन श्रीमंतों के लिए द्रव्यार्पण की योग्य भूमि वने । इस कार्य में उनके द्रव्य का सदुपयोग होने से उनका परिवार विलास से वचा और उन्होंने कुलगीरव और त्याग की शिचा ली। इन धनिकों के उदार द्रव्य त्याग से देश के कारीगरों और शिलिपयों के परिवार फले-फूले । ऋसंख्य शिल्पियों में से जो प्राकृतिक विशेषता वाले थे वे मूर्तियों के निर्माता हुए। स्थापत्य, मूर्त्ति, लता या पुतली प्रत्येक विधान के पीछे इनकी उच आध्यात्मिक जीवनटिष्टे का भान हुए विना नहीं रहता। त्रावृ के शानदार मंदिर, गिरनार के उन्नत देवालय श्रीर शत्रु-ञ्जय के विविध त्राकार वाले विमानों को देखने वाला दर्शक त्राज के युग की कृतियों के लिए शामदां होता है। जैनकला ने जैनधर्म को जो कीर्ति और प्रसिद्धि प्रदान की उससे समस्त भारत गौरवान्वित है और यह प्रत्येक भारत वासी के लिए अमर उत्तराधिकार है।" (हिंदी कला और जैनधर्म से-जैन साहित्य संशोधक ३, १, पृ० ७६ )

श्री मोहनलाल भगवानदास जौहरी ने लिखा है कि-"जैनों के स्थापत्य ने ही गुजरात की शोभा वढ़ायी है। यह प्रसिद्ध वात है कि यदि जैन-

क़ला श्रोर स्थापत्य जीवित क्प में विद्यमान न होते तो विसंवादी मुस्लिम कला से हिंदुकला दूपित हो जाती। प्रभास पाटन के प्रसिद्ध सोमनाथ के शिवमंदिर के विषय में भि० फर्ग्यु सन ने अपने स्थापत्य विषयक गंथ में लिखा है कि-यद्यपि वह बाह्मण धर्म का मंदिर है तथापि वह वारहवीं शताब्दी की गुजरात में प्रयुक्त जैन कला-शैली का उदाहरण है। राणकपुर के जैनमंदिर के अनेक स्तम्भों को देखकर वह कलारसिक विद्वान् मुग्ध हो जाता है। उसके प्रत्येक स्तम्भ में विविधता है। उसकी रचना में प्रसाद (gr ce) है। अलगर ऊंचाई वाले गुम्बजों का सुन्दर रीति से समूह किया गया है और ऐसा करते हुए प्रकाश लाने की वड़ी सफलता और बुद्धिमानी पूर्वक योजना की गई हैं। यह सब उत्तम प्रभाव पैदा करती हैं। आवू के मंदिर अति विस्मयोत्पादक हैं। विमल मंत्री के बंधाये हुए मंदिर का संगमरमर का गुम्बज उसकी अति मृल्यवान् कोराई की कला से अति र्मणीय है। तेजपाल के मंदिर जितना भन्य और उसकी जोड़ी का दूसरा कोई नम्ना विश्व भर में नहीं है। स्थापत्य के इन सुन्दर जीते जागते नम्नों न अर्थात जैनकला ने भारतीय कला पर ही नहीं परंतु विदेश से आये हुये मुसल- 🤜 मानों की कला पर भी प्रभाव डाला है। श्रहमदावाद की मुस्लिम कलामय इमारतों पर से यह वात स्पष्ट प्रकट होती है।"

प्रसिद्ध चित्रकार छोर कलाकारों के उक्त बक्तन्यों से जैनकला की महत्ता भलीभांति न्यक्त हो जाती है। छतः इस संबंध में विशेष कुछ लिखने की छावश्यकता नहीं रह जाती है। स्थापत्य की तरह चित्रकला छोर संगीतकला में भी जैनों को छापना विशेष महत्त्व है। वारहवीं शतान्दी की हस्तलिखित प्रतियों में जो चित्र मिलते हैं उनसे स्पष्ट है कि जैन चित्रकला छाति प्राचीन है। छाभी तक राजपृत चित्रकला प्राचीन समभी जाती रही है परंतु जैन-प्रन्थों में छालेखित चित्रों के प्रकट होने पर छात्र यह सिद्ध हो गया है कि जैनचित्रकला राजपृतचित्रकला से तीन शताब्दियाँ जितनी प्राचीन है। मुगलचित्रकला के छास्तत्व से बहुत पहले ही जैनचित्रकला का विकास हो चुका था। उस समय की पेडिशक, रीति-नीति छादि की जानकारी के लिए जनप्रन्थों में छालेखित चित्रों का बड़ा भारी महत्त्व है। एलोरा की जैन गुफार्य जैनचित्रकला छोर मूर्तिकला का भन्य प्रमाण है।

ि अतात्पर्य यह है कि कला कि ज्ञेत्र में ज़ैनधर्म का अपूर्व योगदान है । भारतीयकलाः के विकास में जीनकला का असाधारण योग रहा है। भारतीयकला जैनकला की ्रामारी है। ३०००० १००० ६ ५०००

### man gara to all grown making there in our more thanks a finished ं लाह रजीनकलाराधन के अव्य नमूने क्षित्र रहे

# प्रसिद्ध जीन तीर्थस्थान

तीर्थभूमियों को कलामय भन्यमन्दिरों और शान्त वैराग्य रसवर्षिणी प्रतिमाओं से अलङ्कृत कर, तीर्थङ्करादि विशिष्ट महापुरुपों के जीवन-प्रसंगों को पत्थर पर अंकत कर तथा स्तप, स्तम्भ एवं गुफाओं की रचना कर जैनों ने न केवल अपनी धार्मिक सावनाओं की मूर्त रूप ही दिया है अपित भारतीय प्राचीन शिल्पस्थापुत्य-ललितकला और उसके रसोत्कर्ष को जीवन भारतीय प्राचीन शिल्पस्थापत्य लालतकला आर उसके रसात्क्य का जावन प्रदान भी किया है। जैनों के पवित्र तीर्थस्थानों की कलाकृतियाँ उनके धर्म प्रेम और कलाराधन की उड्डवल प्रतीक है। अतः यहाँ कतिपय प्रसिद्ध तीर्थ-स्थानों की भव्य कलाकृतियों का दिग्दर्शन कराया जाता है। नीकार्थ के कि कार्य के कार्तियानाड प्रदेश क्षेत्रका कर्मा

गिरिशाजशात्रुञ्जय महातीर्थः — क्ष्मिक्ष के विश्व के पीछे कोटि २ भारतीय चास्तिक आत्माओं की अदस्य धार्मिक भावना छिपी हुई है। धर्मपरायण भारतीय जनता के लिए तीर्थयात्रा जीवन की सफलता का एक अंग है। प्रत्येक भावनाशील व्यक्ति के हदय में तीर्थयात्रा करने की साध स्त्रोर इमंग वनी रहती है स्त्रोर जब इसे यह पुनीत प्रसंग प्राप्त होता है तो वह अपने जीवन को सफल मानता है। क्षा नामका का है। अपने प्रेस्तान के प्राप्त में प्रश्ना अनुसार के

जिन स्थानों या प्रदेशों का सहापुरुषों के जीवन प्रसंगों के साथ किसी तरह का सन्वन्ध होता है या जो स्थान विशिष्ट प्रभावोत्पादक, रमणीय एवं पवित्र वातावरण वाले होते हैं, वे तीर्थ कहे जाते हैं । तीर्थस्थान महापुरुषों के जीवतः प्रसंगों को सर्वता जीवित रखने के कारण तथा भावना शील श्रातमाओं में पिवत्रता का संचार करने के कारण पुनीत श्रीर पिवत्र माने जाते हैं। श्रतः प्रत्येक धर्म में तीर्थस्थानों का श्रत्यन्त महत्व बताया गया है। जैनतीर्थों में शत्रुखय, गिरिनार, सम्मेतिशिखर, आबू आदि २ श्रत्यन्त प्रसिद्ध हैं। इनमें भी शत्रुञ्जय को सबसे अधिक महत्व प्राप्त है। यह सकक्ष तीर्थशिरोमणि गिरिराज सर्वाधिक श्रेष्ठ श्रीर पूजनीय माना जाता है।

यह तीर्थश्रित प्राचीन श्रीर शाश्वत माना जाता है। इस गिरिराज पर से श्रानेक श्रात्माओं ने शाश्वत शान्ति का अनुभव कर निर्वाण प्राप्त किया है। श्राताधर्मकथाङ्ग में पुण्डरीकाचल के नाम से भी इसका उस्ने ख किया है। श्रसंख्य श्रात्माओं ने यहाँ से सिद्धि प्राप्त की है श्रतः यह सिद्धाचल के नाम से भी विख्यात है। श्री धनेश्वर सूरि जी ने 'शत्रुञ्जय महात्म्य' नामक प्रन्य संस्कृत भाषा में लिखकर इस तीर्थ का महात्म्य सूचित किया है।

त्रादि तीर्थद्भर श्री ऋषभदेव यहाँ श्रपनी सर्वज्ञावस्था में कई बार पचारे। प्रथम चक्रवर्ती राजा भरत ने इस गिरिराज पर गगन चुन्नी भव्य जिनालय बँधवाया श्रीर उसमें रत्नमय जिनविन्व की स्थापना की। ऋषभदेव स्वामी के प्रथम गणधर श्री पुण्डरीक स्वामी ने पव्चकोटि मुनियों के साथ चेत्र पूर्णिमा के दिन इस गिरिराज पर से निर्वाण प्राप्त किया। निम, विनामि नामक विद्याधर मुनिपुङ्गव, श्रनेक चक्रवर्ती श्रादि राजागण, रामचन्द्रजी, भरत, प्रयुन्न-शान्य श्रादि यादव कुमार यहाँ से सिद्ध हुए हैं। श्रनादि काल से श्रसंख्य तीर्थद्भर श्रीर मुनि-महात्माश्रों ने यहाँ से निर्वाण प्राप्त किया है श्रीर भविष्य में भी करेंगे। इस कारण से यह गिरिराज सबसे श्रिधक पूजनीय माना जाता है।

मुनि श्री न्याय विजय जी (त्रिपुटी ) ने अपने तीयों के इतिहास में इस तीर्थ के उद्घारों की सूची इस प्रकार दी है:-

- (१) भगवान् ऋपभदेव के समय में चक्रवर्त्ती भरत के द्वारा करवाया गया उद्घार।
- (२) भरत राजा के श्रष्टम वंशज दण्डवीये राजा के द्वारा कराया हुआ। अद्वार।
- (३) श्री सीमंघर तीर्थेष्ट्रर के उपदेश से ईशानेन्द्र का कराया हुआ उदार।

- (४) माहेन्द्र देवेन्द्र का उद्घार।
- (४) पंचमझेन्द्र का कराया हुआ उद्घार।
- (६) चमरेन्द्र का कराया हुआ उद्घार।
- (७) श्रजितनाथ तीर्थक्कर के समय में सागर चक्रवर्ती का कराया हुआ बद्धार।
- (६) व्यन्तरेन्द्र का उद्घार।
- (६) चन्द्रप्रभ तीर्थक्कर के समय में श्री चन्द्रयश। राजा के द्वारा कराया हुआ उद्धार।
- (१०) श्री शान्ति नाथ प्रभु के पुत्र चक्रायुद्ध नृपति का उद्घार ।
- (११) मुनि सुन्नत स्वामी के शासन काल में श्री रामचन्द्र कृत उद्धार
- (१२) श्री नेमिनाथ तीर्थक्कर की विद्यमानता में पाण्डवों के द्वारा किया गया। इसके बाद भगवान महाबीर के समय में मगधसम्राट् श्रेणिक ने शृतुक्षय गिरीराज पर मंदिर बंधवाये। सम्राट् सम्प्रति ने मन्दिर बनवाये श्रीर जीर्णोद्धार किया। राजा विक्रम, शांतिवाहन, शिंतादित्य भी इसके उद्धारक गिने जाते हैं। विक्रम सं० १०८ में जावड़शाहं ने इसका उद्धार कराया। वि० सं० ४०० में बल्लभी के राजा शिंतादित्य ने धनेश्वरसूरी के उपदेश से शत्रुं जय का उद्धार करवाया श्रीर बौद्धों के हाथ में जाते हुए तीर्थ की रक्षा की। सुप्रसिद्ध गुर्जरनरेश सिद्ध-राज जयसिंह ने इस तीर्थ की यात्राकर बारह ग्राम देवदान में दिये। महाराजा कुमारपाल ने शत्रुक्षय की यात्रा की थी श्रीर उनके मंत्री बाहक ने सं १२१३ में करोड़ों की द्रव्यराशि के व्यय से पुनरद्धार करवाया।

इसके बाद गुर्जरेश्वर वीरधवल के महामात्य वस्तुपाल-तेजपाल राष्ट्रक्षय की यात्रा के लिये अनेक बार बड़े २ संघ लेकर आये। इन्होंने राष्ट्रक्षय पर अनेक नवीनमन्दिर और धर्मस्थानों का निर्माण कराकर तीर्थ की शोभा में वृद्धि की। इन मंत्रीश्वर वन्धुयुगल ने नेमिनाथ जी और पारवेनाथजी के भव्य मन्दिर तथा विशाल इन्द्रमण्डप बँधवाने की व्यवस्थ। की। मुख्य मन्दिर परतीन स्वर्णकलश चढ़ाये। शाम्ब, प्रचुन्न, अम्बोबलोकन श्रादि शिखर वनवाये। तेजपाल ने श्री नन्दीश्वर द्वीप की रचना करवाई। पर्वत पर चढ़ने की कठिनाई की दूर करने के लिए वस्तुपाल ने सोपान (पगिथये) वनवाये। इसका उल्लेख एक शिलालेख में था। यह शिलालेख गिरिशांज पर दोलाखाड़ी में था। यह लिख भावनगर स्टेट की तरफासे प्रकाशित 'लेखसंग्रह' में छपा हुआ है। इसके अतिरिक्त शहर में यात्रियों के लिए लिखासागर तथा अनुपमासरोवर वँधवाये।

मंत्रीश्वर वस्तुपाल ने उस समय के दिल्ली के बादशाह मौजुद्दीन के साथ मित्रता करके गुजरात के जैनों तथा हिंदुओं के धर्म ग्यानकों की न तोड़ने का वचन लिया था।

वस्तुपाल के बाद महादानी जगडुशाह की संवत् १३१६ में कच्छ भद्रेश्वर से महान संघ लेकर सिद्धाचल की यात्रा की और सात देवछिलकाएँ करवाई । इसके बाद माण्डनगढ़ के संबी पेथड़शाह ते सं १३२० के लगभग धर्मघोषस्रि की अध्यवता में महान संघ निकाल कर सिद्धाचल की यात्रा की और "सिद्धाकोटा कोटि" नामक शांतिनाथ जी का बहतर कंतरा युक्त भव्य जिनालय बनाया। उस संघ में आये हुए अन्य श्रीमन्तों ने भी वहाँ मन्दिर बनवाये पेथड़शाह की कीत्ति ५४ भव्य जिनालय निर्माता के रूप में अमर है।

्रहसके अतिरिक्त मारवाइ से आभू संत्री का संव, खम्भात के नागराज सोनी का संघ आि संघा ने आइम्बर के साथ सिद्धाचल की यात्रा की और अपार द्रव्यराशि व्यय करके भव्य जिनमन्दिरों का निर्माण करवाया। समराशाह का पन्द्रहवाँ उद्धारः—

The state of the s

संवत् १३६६ में इस महान् तीर्थराज पर भयंकर विपत्ति आई। यह

क जगहुशाह का मूल गाँव कंथकोट (कच्छ) था। उनके पिता व्यापार के लिए मद्रेश्वर चले आये थे। जगहुशाह ते तं. १३१२-१३-१४-१५. में भारतवर्ष के देश ज्यापी सर्वकर दुष्काल के वर्तों में लाखों मन अनाज सुपत वाटकर जगत, पालक' की उपाधि प्राप्त की थी। दिल्ली, तिन्ध, गुजरात, काशी, उज्जैन आदि राष्ट्रियों को अनदान दिया था। दुष्काल के समय अन्ते अन्नस्वर्धों को जनता के लिए खोल देने वाले इस जे भीर की कीति अमर है।

निर्मानितिक्षिति (४३४) वित्रितिक्षिति वित्रिति

समय अलाउद्दीनिखलजी का था। यह घर्षान्ध और निर्देय यवन-शासक अपने क्रूर कृत्यों के लिए इतिहास में कुख्यात है। इसकी धर्मान्ध फोजों ने सं० १३६६ में शत्रुब्जय पर आक्रमण किया और अनेक भव्य मंदिर और प्रतिमाओं को खंडित कर दिया। यहाँ तक कि मूलनायक श्री आदीश्वर भगवान की प्रतिमा भी खंडित कर दी।

इससे समस्त भावनाशील आत्माओं को गहरी चोट पहुँची। अण्हिलपुर पट्टन के देशलशाह के सुपुत्र समराशाह ने इस विषम परिस्थिति का बड़ी कुशलता के साथ अंत किया और इस महान् तीर्थ का पुनरुद्धार किया।

समराशाह का अलाउदीन के साथ सीधा संबंध था। वह अलाउदीन के तिलंग प्रांत का स्वेदार था। जब समराशाह को शतुञ्जय के गंदिर भंग के समाचार प्राप्त हुए तो उसने वादशाह से कहा कि—"आपके सैन्य ने हमारे हुज का भंग कर दिया है। वादशाह समराशाह की बुद्धि और कुशलता पर फिदा था। उसने समराशाह की इच्छा और आग्रह को स्वीकार कर शतुञ्जय के उद्घार के लिए स्वीकृति और सहायता भी दी थी।

समराशाह ने आरासन से संगमरमर की स्फटिक मिए के समान निर्दोष गुंदर फलही मँगवायी और कुशल शिलिपयों के द्वारा भव्य मूर्ति, का निर्माण करवाया। चतिवचत मंदिरों, देवकुलिकाओं और मण्डपों को सुधार कर नवीनतुल्य वना लिये। समराशाह के पिता देशलशाह संव लेकर सिद्धाचल पर आये। दूसरे अनेकसंघ भी आये थे। सवने अपनी र श्रद्धा और भक्ति के अनुसार देवकुतिकाएँ और भव्य मंदिर वनवाये। समराशाह ने मुख्य मंदिर के शिखर का उद्धार किया और प्रभुजी को दिच्चण दिशा में अष्टापद का नवीन चैत्य वनवाया। देशलशाह ने देशलवसही निर्माण कराया अंन्य व्यक्तियों ने भी विविध निर्माण कार्य कराया।

सं० १३७१ के माघ शुक्ला १४ सोमवार के दिन अनेक संघों की उपस्थित में तपागच्छ की बृहत्पोशालिक शाखा के आचार्य श्री रत्नाकरसूरि के करकमलों द्वारा नवीन जिनविम्ब की भव्य प्रतिष्ठा हुई और उज्जास

पूर्वक महोत्सव सनाया गया। भयंकर मुसलमानी शासन काल में धर्मवीर समराशाह ने इस महान् तीर्थ का पुनरुद्धार कर जैनशासन की महती प्रभावना की है। सं० १३७४ में देशंलशाह ने पुनः इस तीर्थ की यात्रा की थी। सं० १३७३ में समराशाह का स्वर्गवास हुआ।

### कर्माशाह का सोलहवाँ उद्धारः—

समराशाह के उद्धार के कुछ वर्षों वाद मुसलमानों ने शत्रुं जय पर पुनः श्राक्रमण किया श्रीर समराशाह की स्थापित की हुई मूर्ति का फिर शिरो-भंग कर दिया। तदन्तर बहुत दिनों तक वह मूर्ति वैसे ही खिखत रूप में पूजित रही। मुसलमानों ने नवीन मूर्ति की स्थापना न करने दी। कई वर्षों तक ऐसी ही नादिरशाही चलती रही श्रीर जैनप्रजा मन ही मन श्रपने पवित्र तीर्थ की दुर्दशा पर श्राँसू बहाती रही।

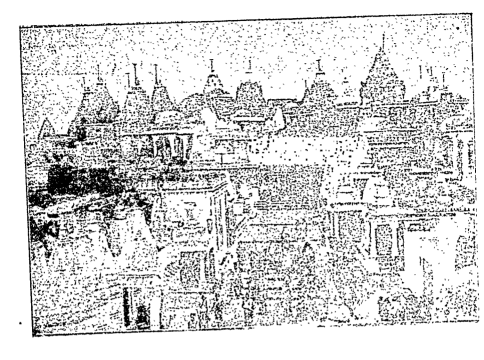
सोलहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में चित्तौड़ की वीरभूमि में कमीशाह नाम के कर्मवीर श्रावक का श्रवतार हुआ, जिसने अपने उपवीर्थ से इस तीर्थाधिराज का पुनरुद्धार किया।

कर्माशाह ग्वालियर के राजा आस-जिसे वप्पमहृसूरि ने जैनधर्मानुयायी बनाया था—के वंशज थे। राजा आम की एक रानी विश्वक् पुत्री थी। उस से जो सन्तान हुई वह सब ओसवंश में मिला ली गई थीं। उनका गोत्र राज कोष्ठागार के नाम से प्रसिद्ध हुआ। इसी कुल में आगे चलकर सारणदेव प्रसिद्ध पुरुप हुए। इनकी = वीं पुरत में तोलाशाह हुए। इनकी लील नामक स्त्री से ६ पुत्र हुए जिन में सब से छोटे कर्माशाह थे।

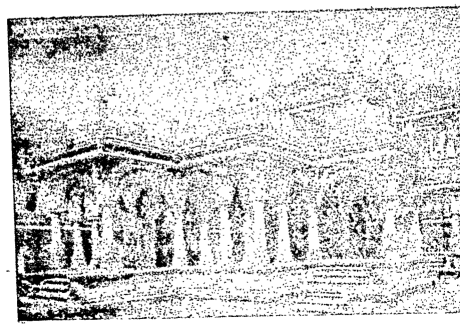
इनका राज दरवार में वड़ा सन्मान था। किसी समय धर्मारह्मार् विहार करते हुए चित्तोड़ पधारे। उस समय तोलाशाह ने अपने पुत्र कर्मा-शाह की उपिथित में सूरि श्री से शत्रुं जय तीर्थ के उद्धार के सम्बन्ध में पृद्धा। सूरिजी ने अपने निमित्त ज्ञान से कहा कि आपके पुत्र कर्माशाह के द्वारा यह कार्य सम्पन्न होगा। हुआ भी ऐसा ही। कर्माशाह ने अपने उत्तरोत्तर बदते हुए प्रभाव का उपयोग कर अहमदाबाद के स्वेदार वहादुरशाह के साथ मंत्री स्थापित की और उसका कुछ उपकार भी किया। बहादुरशाह ने इसके बदले में उन्हें कुछ कार्य हो तो सृचित करने के लिये रहा। धर्मपरायण

李老爷给:给:张晓晓晓晓晓晓晓晓晓 (>\$\langle \) 名名称:张晓晓晓晓晓晓晓晓晓

### जैन-गौरव-स्मृतियाँ —



श्री शत्रुञ्जयतीर्थ, पालीताना



अहमदावाद में श्री हटिमाई द्वारा निर्मापित जैन मन्दिर



कर्माशाह ने शत्रुख्य तीर्थ के उद्घार के लिए स्वीकृति माँगी। वहादुरशाह ने फरमान लिख दिया और जूनागढ़ भी फरमान भेज दिया कि कर्माशाह को शत्रु त्रय के उद्घार में पूरी सहायता की जाय। कर्माशाह फरमान लेकर खम्भात गये और श्री विनयमंडनसूरि को साथ लेकर पालीताना आये। अहमदावाद के कुशल कारीगरों को वुलवाया। खम्भात में विराजमान शिल्प तथा ज्योतिष के पारंगत विवेकधीरगणि और विवेकमंडन पाठक को पालीताना पधारने की प्रार्थना की। वे भी पधार गये और जीर्णोद्धार का कार्य आरम्भ हुआ। अनेक आचार्यों और विशाल भावुक आत्माओं के समुदाय के वीच संवत १४८० कृष्णा ६ को श्री विद्यामंडनसूरिजी के करकमलों से मूलनायक जी की प्रतिष्ठा हुई। अन्य आचार्यों ने अन्य अनेक मूर्तियों की प्रतिष्ठा की। कर्माशाह ने लाखों कपयों का दान दिया। इस उद्धार में सवा कोड़ द्रव्य खर्च हुआ। अद्यावधि कर्माशाह द्वारा प्रतिष्ठित मूर्ति ही दर्शकों के चित्त को भक्तिविभोर बना रही है।

#### तेजपाल सोनी का उद्धारः—

कर्मशाह के उद्घार के ६३ वर्ष के वाद संवत् १६४० में खम्भात निवासी प्रसिद्ध धनिक शाह तेजपाल सोनी ने शतुञ्जय तीर्थ के मूलमंदिर का विशेष रूप से पुनसद्धार किया, खीर अपने गुरु खाचार्य श्री हीरविजयसूरि जी (जगद् गुरु) से इसकी प्रतिष्ठा करवाई। इस खबसर पर तेजपाल ने इतना द्रव्य व्यय किया कि लोग उसे कल्पवृत्त की उपमा देने लगे।

वादशाह अकबर ने श्री हीरविजयसूरि और उनके शिष्य उपाध्याय भानुचन्द्र को शत्रुंजय आदि तीर्थों के अधिकार पत्र दिये। जहाँगीर ने उन फरमानों को पुनः ताजा कर दिये। इस समय सेठ शान्तिदास अति प्रसिद्ध पुरुप हुए। वादशाह जहाँगीर के साथ इनका गाढ़ सम्बन्ध था। सं० १६६१ में शान्तिदास सेठ को अहमदाबाद की सूत्रागिरी प्राप्त होने का उल्लेख मिलता है। सं० १६८६ में शाहजहाँ ने शान्तिदास सेठ को तथा शाह रतनसुरा को शत्रुंजय, शंखेश्वर, केशरियाजी आदि तीर्थ तथा आहमदाबाद, सूरत, खम्भात और राधनपुर आदि शहरों के मन्दिरों की रचा का तथा श्री संघ की सम्पत्ति की ज्यवस्था का अधिकार दिया था। वादशाह

शाहजहाँ के पुत्र मुराद्वच् जो कि उस समय गुजरात का स्वेदार थ शान्तिदास सेठ को पालीताना पुरस्कार रूप में देने का फरमान जाहि किया था। वादशाह होने के वाद भी उस फरमान को पुनः ताजा क दिया था।

वर्तमान में पालीताना के नरेश को ६००००) वार्षिक जैनसंघ के छोर से दिया जाता है छोर छानन्दजी कल्याणजी की पेढ़ी इसकी सारं ज्यवस्था करती है।

तीर्थ परिचय:---

इस गिरिराज पर अनेक श्रद्धालु भक्तजनों ने समय २ पर अनेव प्रकार के निर्माण कार्य किये हैं । सैकडों मन्दिर, हजारों प्रतिमाएँ देवकुलिकाएँ, पगिलयं, विश्रामस्थल आदि से यह सकल गिरिराज पूर्णतय माण्डत और अलंकृत है। शहर से एक मील पर दिल्ला में जय तलहर्ट है। वहाँ जिनपादुका और धनपतिसिंहजी का जिनमन्दिर है। वहीं भन तलहरी है जहाँ यात्रियों को नास्ता दिया जाता है। ३ मील के चढ़ाव के बाद दो भागों में विभक्त विशाल सपाट भूमि आती है वहाँ अनेक भन्य गगिन चुम्बा मंदिरों से देदी ध्यमान, दुर्ग के आकार के बँधे हुए नौ शिखर (दुंक) है। नौ शिखरों के नाम इस प्रकार हैं।

(१) त्राविश्वर की दुंक (२) मोतीशाह की दुंक (३) वालाभाई की दुंव (४) प्रेमचन्द्र मोदी की दुंक (४) हमाभाई की दुंक (६) उजमवाई की दुंव (७) साकरचंद्र प्रेमचंद्र की दुंक (८) छीपावसही दुंक (६) घोमुखजी की दुंव अथवा सवासोन की दुंक।

लाखों रूपये लगाकर इन दुंकों के निर्माताओं ने अपने धर्म और कलाप्रेम को प्रकट किया है। गिरिशिखरों पर इतने भव्य मन्द्रिं क निर्माण कराना कितना असाधारण कार्य है ? परन्तु धर्मप्रेम और भक्ति से प्रेरित होकर पानी की तरह रूपये वहां कर जैनों ने इस गिरिशाल को मन्द्रि से ढेंक दिया है। यहाँ जितने मन्द्रिर हैं उतने विश्व में कहीं नहीं है अत यह पालीताना मन्द्रिरों का शहर कहा जाता है। "The city o

ॐ<>>०</>
♦०</>
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०
०</p

Temp es" के नाम से यह विश्वविख्यात नगर है। गिरिराज का वर्णन करते हुए एक विद्वान ने लिखा है:—

"पर्वत की चोटी के किसी भी स्थान से खड़े होकर आप देखिये, हजारों मन्दिरों का वड़ा ही सुन्दर दिव्य और आश्चर्यजनक दृश्य दिखलाई देता है। इस समय दुनिया में शायद ही ऐसा कोई पर्वत होगा जिस पर इतने सचन, अगणित और वहुमूल्य मन्दिर वनवाये गये हैं। इसे एक मन्दिरों का शहर ही समसना चाहिए। पर्वतों के वहिः प्रदेशों का सुदूर-व्यापी दृश्य भी यहाँ से वड़ा ही रमणीय दिखलाई देता है।"

पालीताना शहर में भी यात्रियों की सुविधा के लिए जैनों ने अनेक ( ८०-६० ) विशाल धर्मशालाए वनवाई हैं। यात्रियों को यहाँ सब तरह की सुविधाएँ प्राप्त होती हैं।

#### त्रागममन्दर :---

स्व० श्री सागरानन्दसूरिश्वरजी महाराज की प्रेरणा से शतुक्जय गिरिराज की तलहटी में भव्य आगममन्दिर निर्माण हुआ है। इसमें श्वेतास्वर सम्प्रदाय के माननीय पैतांलीस आगमों को संगमरमर की शिलाओं पर सुंदर ढंग से उत्कीर्ण कराकर सारे मन्दिर में ये शिलाएँ लगाई गई हैं। इस मंदिर का नाम देवराजशाश्वत जिनप्रासंद श्री वर्धमान जैनआगम मंदिर है। इसकी प्रतिष्ठा सं० १६६६ माय कृष्णा दशमी को हुई। आधुनिक रचनाओं में यह भव्य रचना है।

इस प्रकार शत्रुञ्जय गिरिराज जैनियों का सर्वाधिक पृजनीय तीर्यस्थान है। लाखों यात्री प्रतिवर्ष इस तीर्थ की यात्रा कर अपना जीवन धन्य मानते हैं यह तीर्थ जैनियों के धर्म और कलाप्रियता का तथा उनके भन्यगौरव का उञ्ज्वल प्रतीक है।

#### तालध्वजगिरि:-

यह तालध्वजिगिरि, शतुञ्जय का एक शिखरहप है। इस पर तीन जिनमन्दिर हैं। मृतनायक श्री सुमतिनाथजी हैं। ऊपर चौष्ठखजी का रंगमंडप ४१॥ फीट लम्बा है। गर्भगृह के आस पास की भमती में तीर्थहर, यन, यनिग्गी, सम्मेतिशिखर, नन्दीरवर, द्वीप आदि की कुल १७४ मूनियाँ हैं। रंगमंडप के पूर्व की छोर स्तम्भ के नीचे एक लेख है जिसमें "संवत् १९१३ वर्ष जेठमात १४ ्दिने श्रीमन्न मीरवरिजनालयःकारितः" लिखा हुआ है।

इस नेमिनाथ जी के देवालय का जीगोंद्वार वि० सं० ६०६ में कारमीर निवासी श्रावक रत्नाशाह ने कराया थ। संवत् १२१४में भी इसका जीगोंद्वार किया ऐसा एक लेख टॉडसाहव को मिला है। इसके पूर्व। सद्धराज जयसिंह ने जिस सडजन मंत्रीको सौराष्ट्रका सूवेदार नियुक्त किया था उसने तीनवर्ष की सारठ की श्रामदनी से इस तीर्थ का भव्य उद्धार किया था। श्रीर फिर सिद्धराजसे बड़ी छशलता से स्वीकृति ले ली थी। गिरिशिखर पर सञ्जन मंत्रा द्वारा निर्मापत कलाकृतियाँ देखकर सिद्धराज बहुत प्रसन्न हुआ था। सज्जन को भीमकु डिलिक श्रावक ने बहुत सहायता पहुँचाई थी। उसने भीमकु ड वनवाया और श्रावक रत्नों का हार प्रभु के समर्पित किया था।

मानसिंह भोजराज की दुँक पर इस समय एक ही मंदिर है। एसमें संभवनाथजी मृजनायक के रूप में विराजमान है। कच्छ्यांडवी के छोसवाल सेठ मानगंग भोजराज ने इस मंदिर का उद्धार करवाया श्रोर सूर्यकुंड बनवाया श्रतः यह दुँक उनके नाम से प्रसिद्ध है।

#### संग्राम सोनीजी की दुंक:-

संप्रामसोनी पन्द्रह्वों शताब्दी के उत्तरार्ध में हुए हैं। वीरवंशावली में लिखा है कि ये गुजरात के वहीयार विभाग में लोजाड प्राम के पोरवाड थे। इन्होंने तपागच्छ के श्राचार्य श्री सोमसुन्दरजी के पास से भगवती स्त्रका श्रवण करते हुए जहाँ २ 'गोयमा' पद श्राया वह वहाँ सोना मोहर श्रपनी तरफ से, माता की तरफ से तथा स्त्री की तरफ से रखकर कुल ६३ हजार स्त्रणमुद्रा ज्ञान खाते में दान की थी। इन्हीं संप्राम सोनी ने गिरनार पर यह दुँक वँधवाई। इस दुँक में रंगमण्डप दर्शनीय हैं। मृजनायक सहस्रफण पार्श्वनाथजी हैं। कुमारपाल की दुँक, कुमारपाल राजा ने बनवाई। इसी तरह वस्तुपाल-तेजपाल ने श्रनेक भव्य जिनमन्दिर वनवाये

Responditional in Indianapole in the Resident in the Resident

जो वस्तुपाल-तेजपाल की टुँक के नाम से विख्यात हैं। इसमें वस्तुपाल तेजपाल सम्बन्धी कई शिलालेख हैं। सम्प्रतिराजा ने गिरनार पर सुन्दर जिनमंदिर वनवाया जो अतिभव्य और कलापूर्ण हैं।

गिरनार पर राजमती की गुफा, सहस्राभुवन छादि कतिपय दर्शनीय स्थान हैं। गिरनार पर चढ़ने का मार्ग पहले छत्यन्त कठिन था। कुमारपाल सिद्धाचल के दर्शन के लिए जाते हुए गिरनार की यात्रा के लिए भी आया था किन्तु चढ़ने की कठिनता के कारण ऊपर न जा सका। इससे उसे बढ़ा दुःख हुआ। उसने मंत्री आम्रदेव को सीढ़ियाँ वनवाने का भार सींपा। आम्रदेव ने सौराष्ट्र के स्तेदार पद पर रहते हुए वि. स. १२२२ में गिरनार पर पाज वनवाई! यह महान् भागीरथ-कार्य करके आम्रदेव ने श्रद्धालु यात्रियों के लिए वड़ी अमुकूलता करदी। जूनागढ़ के डॉ० त्रिमुवनदास मोतीचंद के सुप्रयत्न से गिरनार पर सुन्दर सीढियाँ वन गई हैं। करीव ४००० से अधिक सीढियाँ हैं। दिगम्बर जैनमन्दिर भी यहाँ वन गया है। तहलटी की सड़क पर अशोक शिलालेख भी है गिरनार पर्वत पर वने हुए भव्य जिनमंदिर स्थापत्य के उज्ज्वल छादशे हैं।

#### त्रजारा (पार्श्व नाथ):---

इसका प्राचीन नाम अजयनगर था । अभी यह छोटासा प्राम है परन्तु पहले यह अतिसमृद्ध था। कहा जाता है कि दशरथ के पिता अज ने इसे वसाया था। यहाँ के जिनमन्दिर में भगवान पार्श्व नाथ की मृत्तिं विराजमान है। इस मृत्तिं का इतिहास अति प्राचीन है। ऐसा माना जाता है कि यह महाप्रभाविक प्रतिमा ६ लाख वर्ष तक धरणेन्द्र द्वारा पृजित रही, इसके वाद छह सो वर्ष तक कुवेर ने पृचन किया। तत्पश्चात् वक्षा ने सातलाख वर्ष तक पूजन किया। अजयपाल (अज) राजा के समय यह प्रतिमा यहाँ प्रकट हुई। इसके प्रभाव से अजयपाल के सब रोग मिटगचे और उसने मन्दिर निर्माण करवाकर प्रतिमा की प्रतिष्ठा की।

अजारा याम के आसपास अनेक मृत्तियाँ निकलती हैं। इससे माल्म होता है कि पहले यहाँ अनेक मन्दिर थे, अजारा पार्श्वनाथ के मन्दिर में अनेक शिलालेख हैं। उनमें से अधिकतर बाद में करायेगये जीर्णोद्धार और प्रतिष्ठा का इतिहास प्रकट करते हैं। यहाँ ३४ पौण्डवजन का घंटा है उस पर 'श्री अजारा पार्श्वनाथ जी सं० १०१४ शा० रायचन्द जेचंद' खुदा हुआ है। इस प्राम के वाहर एक विशेष प्रकार की वनस्पति है जो अनेक रोगों की शान्ति के लिए उपयोग में लाई जाती है। यह तीर्थ परमशान्ति धाम है। अजारा की पश्चतीर्थी में उना, अजारा, देलवाड़ा, दीव और कोडीनार ये पाँच स्थान गिने जाते हैं।

उना में एक साथ पाँच मन्य मन्दिर हैं। यहाँ जगद्गुरु श्री हीर-विजयसूरि का स्वर्गवास हुआ था। जहाँ इन आचार्य श्री का दाह संस्कार हुआ वह द० वीघा का दुकड़ा वादशाह अकवर ने जैनसंघ को भेंटस्वरूप दिया था। यह शाही बाग कहा जाता है। देलवाड़ा में चिन्तामिणपार्वनाथ मन्दिर है। यहाँ कपोलों की वस्ती अधिक है। दोसी-ढाईसो वर्ष पहले कपोल जाति जैनधर्म का पालन करती थी। कपोलों का बनाया हुआ यह मन्दिर है। दीव वन्दर में नवलखा पार्वनाथ जी का मन्दिर है। कोडीनार में नेमिनाथ भरवान का मन्दिर था। यहाँ की जैनमृर्तियों के लेख भावनगर स्टेट की तरफ से प्रकाशित लेखसंग्रह में प्रकट हुए हैं। अभी यह तीथे

प्रभास पाटनः-

वेरावल से तीन मील दूर प्रभासपाटन नामक पाचीन नगर है। यहाँ आदिनाथ, अजितनाथ, चन्द्रप्रभ, सुविधिनाथ, शान्तिनाथ, मिलनाथ, नेमिनाथ, पार्थिनाथ और महाबीरन्वामी के नो भव्य प्राचीन मिन्दर हैं। यहाँ एक विशाल जैनमन्दिर को मुसलमानी काल में तोड़ कर मस्जिद के हुए में दे दिया गया है। उस मस्जिद में जैनमन्दिर के चिन्ह विद्यान हैं।

वरेचा पार्ध नाथः---

गांगरोल रें पोरवन्दर की मोटर-सड़क पर यह गाँव है। यहाँ पार्श्व-नाथ की बालुकामथ प्रतिमा है। कहा जाता है कि यह अरव समुद्र से निकली हुई चमत्कारी प्रतिमा है।

#### जामनग्रः---

काठियांवाड़ में जामनगर को जैनपुरी कहा जा सकता है। यहाँ वारह जिनमन्दिर हैं। इनमें वर्धमानशाह और चौकी का मन्दिर ऋति ही रमणीय और दर्शनीय है। लालन वंशीय वर्धमान और पद्मसिंह इन वन्धुयुगल ने ऋद्भुत साहस और पुरयवल से ऋपार द्रव्यराशि उपार्जित की और जिन-मन्दिरों के निर्माण, जीर्णोद्धार तथा संघयात्राओं में उदारता पूर्वक व्यय की। जामनगर के मन्दिर के निर्माण में ६०० कारीगर लगाये। इसकी कारीगरी और सुन्दरता ऋति ही रमणीय है। ऋतः जामनगर तीर्थ न होने पर भी तीर्थ समान—ऋषं शत्रुव्जय समान माना जाता है।

### कच्छ के तीर्थ

#### भद्रेश्वर तीर्थः---

यह अत्यन्त प्राचीन वीर्थ माना जाता है। आदर्श ब्रह्मचारी विजय-सेठ और विजया सेठानी इसी नगरी के निवासी कहे जाते हैं। वर्तमान में माएडवी वन्दर से १४ कोस, अंजार स्टेशन से १० कोस, मुज स्टेशन से १४ कोस दूर समुद्र के किनारे वसई प्राम के नजदीक यह प्राचीन भद्रेश्वर है। इसकी रचना आबू के जैनमन्दिरों जैसी है। दानवीर जगडुशाह ने इसका सं० १३११-१४ में जीर्णोद्धार करवाया अतः यह जगडुशाह का मन्दिर कहा जाता है। इसकी रचना बड़ी भव्य है। इस मन्दिर में पहले पार्श्वनाथ भगवान की प्रतिमा थी जो अब भमती के पीछे की देवकुलिका में विराजित है। अभी मृतनायक के रूप में भ० महाबीर की प्रतिमा है।

.श्री न्यायविजयजी म० ने इस तीर्थ के सम्बन्ध में लिखा है कि—
"श्री वीर निर्वाण परचात् २३ वें वर्ष में देवचन्द्र नामक एक धनाढ्य सेठ ने
इस नगरी के मध्यभाग में भव्य जिनमन्दिर वनवाया और प्रतिमा की अंजन
शालाका श्री सुधर्मास्वामी गणधर ने कराई। इस सम्बन्धी एक ताम्रपत्र वि०
सं० १६३६ में यहाँ के मन्दिर का जीर्णीद्वार के समय प्राप्त हुआ। इस लेख
की मूलप्रति भुज में हैं किन्तु उसकी नकत आचार्य श्री विजयानन्दसृरिजी
म० को तथा रोयल एशियाटिक सोसाइटी कलकत्ता के ऑनररी सेकेटरी

श्री ए० डव्ल्यू रूडोल्फ हार्नल को भेजी। उन्होंने इस ताम्रपन्न की नकल को वड़ी कठिनाई से पढ़कर निर्णय किया कि "भगवान महावीर के वाद तैवीसवें वर्ष देवचंद्र नाम के विश्वक् ने पार्यनाथ प्रमु का यह मिन्दर वैंधवाया है।" (इस सम्बन्ध में अन्वेपण की आवश्यकता है।)

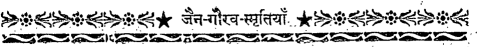
"वावन जिनालयों से मिएडत इस मिन्दर की रचना वड़ी अद्भुत है। ४४० फीट लम्बेचोड़े चौक के बीच में यह मिन्दर आया हुआ है। मिन्दर की उन्चाई ३८ फीट, लम्बाई १४० फीट, चाड़ाई ८० फीट है। मूल मिन्दर के चारों और ४२ देवकुलिकाएँ हैं। चार गुम्बज बड़े और दो छोटे हैं। मिन्दर का रंगमएडप विशाल है। उसमें २१८ स्तम्भ हैं। दोनों परफ चांदिन चांदनी पर से बाबन छोटे शिखर और एक विशाल शिखर ऐसे दिखाई पड़ते हैं मानों संगमरमर का पहाड़ उत्कीर्ण किया हुआ हो। प्रवेश द्वार सुन्दर कारीगरी वाला है।"

यहाँ के कतिपय स्तम्भों पर विविध संवत् लिखे हुए भिलते हैं जो सम्भवतः उनके जीर्णोद्धार के सूचक हैं।

ऐसा भी कहा जाता है कि भद्रावती का प्राचीन मन्दिर सम्भित राजा ने कराया ख्रीर उसमें मुख्य नायक पार्श्वनाथ थे। वर्धमानशाह ख्रीर उनके भाई पद्मसी ने सं० १६८२-८८ के बीच में इसका उद्धार करवाया था।

#### सुधरी:---

यहाँ भन्य जिनालय हैं। शानितनाथप्रभु का मन्दिर है। जिसमें पापाण की १९२ प्रतिमाएँ हैं इनके अतिरिक्त घृतकल्लोल पार्धनाथ की चमन्तारी मूर्ति का एक मन्दिर है कच्छ देश में इस मृति का वहुत माहात्म्य है। अम्बद्धासा, कोठारा, जरवी, निलया और तेरा यह प्रसिद्ध पंचतीर्थी है। अंजार, मुद्रा, मांडवी, मुज, कंथकोट और कटरिया में भन्य जिनालय और मनोहारी प्रतिमाएँ हैं।



## गुजरात के जैनतीर्थ

#### श्री रांखेश्वर पार्श्व नाथ:---

वीरमगाँव से राधनपुर जाती हुई मोटर सर्विस के मार्ग में शंखेश्वर आता है। यह तीर्थ अत्यन्त प्राचीन और चमत्कारिक है। इसका पौराणिक इतिहास कृष्ण और नेमिनाथ से सम्बद्ध है। कहा जाता है कि जब जरासन्ध ने कृष्ण बामुदेव पर चढ़ाई की तब कृष्ण भी अपनी राज्य सीमा के किनारे सैन्य लेकर उसका प्रतिरोध करने के लिए गये। वहाँ अरिष्ट नेमिकुमार ने पच्चजन्य शंखनाद किया जिससे जरासन्ध का सैन्य लुच्च हो उठा। जब जरासन्ध ने अपनी कुलदेवी की आराधना को और उसके प्रभाव से कृष्ण की सेना श्वास और खाँसी से पीड़ित होगई। कृष्ण आकुल-व्याकुल हुए। तब नेमिकुमार ने अवधिज्ञान से जान कर कहा कि पाताललोक में नागदेव पूजित भावी तीर्थक्कर पार्श्वनाथ की प्रतिमा है उसके पूजन से यह उपद्रव दूर होगा। श्री कृष्ण ने अनशन करके नागराज की आराधना कर वह प्रतिमा प्राप्त की और उसे शंखेश्वर में स्थापित की उसके प्रभाव से वे निरुपद्रव और विजयी हुए। धरणेन्द्र पद्मावती के सान्निध्य से युक्त यह पार्श्व प्रभु की प्रतिमा सकल विद्महारी और अति चमत्कारमय मानी जाती है। यह इस तीर्थ का पौराणिक इतिहास है।

त्राजकत भी कतिपय भावुक जनता इस तीर्थ के चमत्कारों की प्रत्यच कहानी श्रद्धा के साथ कहती सुनती हैं। भावुक जनता की चमत्कार मय तीर्थ पर त्रासाधारण श्रद्धा है।

मूलनायक शंखेश्वरजी की मूर्ति पर कोई लेख नहीं है परन्तु वहाँ की देवकुलाकाओं में विराजित मूर्तियों पर तेरहवीं-चवदहवीं सदी के लेख मिलते हैं। इस तीथ का ऐतिहासिक उल्लेख वारहवीं शताब्दी से मिलता है। धर्मवीर सङ्जन महता, वस्तुपाल-तेजपाल, और रागा दुर्जनशल्य ने इस तीर्थ का उद्घार कराया और नवीन मन्दिर वनवाये। औरंगजेव के शासन काल में मूलनायक की प्रतिमा जमीन में सुरचित करदी गई थी। औरंगजेव की सेना

ने यहाँ के मन्दिरों का ध्वंस किया। मुसलमानी भय दूर होने पर पुनः इस प्रतिमा की प्रतिष्ठा की गई।

यहाँ प्राचीन और नवीन दो मन्दिर हैं। दोनों की रचना वड़ी भन्य है। उत्तरकालीन तीथ श्रद्धालु श्रावकों ने यहाँ सुन्दर कलामय निर्माण-कार्य करवाया है। शंखेश्वर की पंचतीर्थी में राधनपुर सभी, मुंजपुर, वडगाम तीर्थ और उपरिमाला तीर्थ हैं। पंचासर, दसाडा आदि दर्शनीय हैं। पाटन:—-

यह गुजरात की प्राचीन राजधानी थी। किसी समय सारे भारत में इस नगरी की प्रभुता, समृद्धि, कला-कोशल ख्रोर संस्कारिता की छाप पड़ती थी। गुर्करनरेशों के जैनमंत्री ख्रोर प्रधान मुत्सिह्यों ने इसकी उन्नित के शिखर पर ख्राह्ट किया था। भारत की लहमी किसी समय पाटन में लीला करती थी। यह नगरी किसी समय व्यापार, कला ख्रोर शिक्षण का केन्द्र थी। पाटन की प्रभुता का श्रेय जैनधर्म ख्रोर उसके अनुयायियों को हैं। इस नगरी की स्थापना वनराज चावड़ा ने वि० सं० ५०२ में की थी। वनराज के गुरु परमोपकारी श्री शीलगुणसूरि थे। इनकी सहायता से ही वनराज राजा वन सका ख्रोर पाटन की स्थापना करने में सफत हुखा। ख्रतः पाटन के संस्थापक ख्रोर इसके संवर्धक जैन ही रहे हैं। ख्रस्तु। यह जैनों का ऐतिहासिक तीर्थ है। वनराज ने यह मंदिर वनवाया था ख्रोर पंचासरा पार्श्वनाथ का है। वनराज ने यह मंदिर वनवाया था ख्रोर पंचासर से मूर्ति लाकर यहाँ स्थापित की थी। जैनों के ख्रष्टापद जी, थंभन पार्श्वनाथ, कोका पार्श्वनाथ, साँविलया पार्श्वनाथ, मनमोहन पार्श्वनाथ ख्रादि सैकड़ों देवालय ख्रव भी यहाँ की शोभा वढ़ा रहे हैं।

यहाँ अनेक प्राचीन पुस्तकभण्डार हैं। ताड़पत्र और कागज पर िलखी हुई सचित्र हस्तिलिखित प्रतियों का यहाँ विशाल संप्रह है। कुमारपाल राजा के समय हेमचन्द्राचार्थ के उपाश्रय में ४०० लेखक प्रतिदिन बैठकर प्रन्थ लिखते थे। त्याही के कुण्ड अभी तक दिखाई पड़ते हैं। पण्टन की प्राचीन प्रमुता जैनधर्म की प्रमुता है। पाटन के आसपास चाह्य, मोंढेरा गांभू-गंभूता, कन्योई, चण्रमा, हारीत और मेत्राणा आदि भी तीर्थस्थान जहाँ प्राचीन जिनमंदिर हैं।

X01606060606060606555 (8-=)36-36-06060655555555

#### श्रहमदावाद

यद्यपि यह कोई तीर्थस्थान नहीं है तद्पि यहाँ सैकड़ों जिनमन्दिर, ज्ञानभण्डार, **उपाश्रय आदि होने के कारण तथा जैनियों** की अर्धिक प्रमुख-सम्पन्न वस्ती होने के कारण यह जैनपुरी कही जाती है। यहाँ प्रसिद्ध सेठ शांतिदास हुए हैं जिन्होंने मुगलों के समय में भी अपने प्रभाव से धर्म श्रीर तीर्थों की रचा की। श्रहमदाबाद की मराठों के श्राक्रमण से इनके वंशजों ने ही वचाया था। इनके वंशजों की सेवा जैनसमाज में प्रसिद्ध है। यहाँ सेठ हठीसिह केसरीसिंह का मन्दिर सब से बड़ा, भन्य ख्रीर रमणीय है। इसमें मूलनायक श्री धर्मनाथ स्वामी है। यह वावन जिनालय वाला मन्दिर है। मन्दिर की कारीगरी आवू के ढंगपर सूक्त कत्तापूर्ण कोराई-ख़ुदाई. भव्यता और खच्छता अत्यन्त मनोहारी श्रीर श्राकर्षक है। सं० १८४८ में यह वनाया गया है। इसके सिवाय भाभापर्श्वनाथ, जगवल्लभपार्श्वनाथ, चिन्तामणिपार्श्वनाथ, सम्मेतशिखर श्रीर श्रष्टापद जी के मन्दिर दर्शनीय हैं। राजपरा में चिन्तामिए पार्श्वनाथ का भव्य मन्दिर है। प्रतिमा सुन्दर, श्याम और विशाल है। सम्प्रति राजा के समय की प्राचीन मुर्ति है। रीचीरोड़, भवेरीवाड़ा, दोशीवाड़ा और शिखर जी की की पोल में भन्य मन्दिर हैं। यहाँ १३ ज्ञान भण्डार है। अनेक लोकोपयोगी जैनसार्वजनिक संस्थाएँ हैं। यहाँ की मस्जिदों में जैनमन्दिरों का बहुतसा सामान क़ाम में लाया गया है। श्रहमदशाह की मस्जिद में जैनगुम्बज है। सय्यद्ञालम की मस्जिद में भी जैनमन्दिरों के स्तम्भ हैं।

नरोड़ा:—भोयणी, पानसर, मेरिसा, वामज, भिलड़िया, रामसेन जसाली ख्रादि स्थानों में भी दर्शनीय प्राचीन जैनमन्दिर हैं। तारंगा-गिरि:—

यहाँ से अनेक उच्चकोटि आत्माओं ने निर्माण प्राप्त किया है अतएव यह अत्यन्त पवित्र तीर्थ है। श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही इसको पवित्र भूमि मानते हैं। दोनों परम्पराओं में इस तीर्थ का बड़ा महात्म्य है।

यह तीर्थ महेसाणा स्टेशन से ३४ मील दूर आये हुए टिम्बायाम की टेकरी पर है। जब शत्रुव्जय गिरीराज की तलहटी बड़नगर (आनन्दपुर) के पास थी तब यह टेकरी तारागिरि के नाम से शतुञ्जय के साथ जुड़ी हुई थी और इसीसे सिद्धशिला, कोटिशिला, मोच की बारी आदि स्थान इसके पास की टेकरियों पर ही हैं।

श्री हेमचन्द्राचार्य ने अजितनाथ स्वामी की स्तुति करते हुए कुमार-पाल राजा को तारंगा का रात्रुख्य के समान महत्व वतलाया, इससे प्रेरित होकर इसने तारंगा गिरि पर भव्य जिनमन्दिर वनवाकर इसमें श्री अजित-नाथ प्रभु की प्रतिमा प्रतिष्ठित की। तारंगाजी का मन्दिर बहुत ऊँचा है। इसकी ऊँचाई लगभग म्४ गज है। इतना ऊँचा मन्दिर भारतवर्भ में दृसरा कोई नहीं है। इसके वत्तीस मंजिल हैं। परन्तु तीन चार मंजिल तक ही जाया जा सकता है। केगर की विशिष्ट लकड़ी के मंजिल वने हुए हैं। इस लकड़ी की यह विशेषता है कि यह आग से नहीं जलती है। यहाँ संव् १२म४ में वस्तुपाल-तेजपाल ने आजितनाथ देव के मन्दिर में आदिनाथ देव की प्रतिमा के लिए गोखड़ा वनवाया था, ऐसा लेख मिला है। इसके चाद ईडर के राजमान्य शीमन्त गोविन्दसंववी ने नवीन जिनविन्य करवाकर मन्दिर का जीर्णाद्वार किया इससे प्रतीत होता है कि कुमारपाल द्वारा प्रतिष्ठित मृति अव यहाँ विद्यमान नहीं है। मुसलमान काल में सम्भव है उसे चित पहुँची हो।

तारंगाजी का भव्य दृश्य वड़ा ही रमणीय है। इस प्रासाद की की वारीक खुदाई और आदर्श रचना हिन्दुस्तान के कलाकुशल शिल्प शास्त्रियों की अद्भुतता की प्रतीक है। यहा नन्दीश्वर और अष्टापद के के दृशीनिय मन्दिर है। सिद्धशिला और कोटिशिला पर देवकुलिकाएँ हैं। यहाँ से अनेक कोटि आत्माओं ने मुक्ति प्राप्त की है।

#### ईडरगिरि:----

यह प्राचीन तीर्थ है। सम्प्रति राजा ने यहाँ शान्तिनाथ का मन्दिर घनवाया ऐसा उन्लेख मिलता है कुमारपाल राजा ने यहाँ प्रादिनाथ का मन्दिर बनवाया था। गोबिन्द संवपित ने इसका उद्घार करवाया। ईडरगढ़ पर प्रभी वावन जिनालय का बहुत ही रमणीय भन्य मन्दिर है। धार्भा हो लाख तीस हजार के खर्च से प्रानन्दजी कल्याणजी की पेढी की तरफ से जीएोंद्वार हुआ। है ईडर शहर में भी कृतिपय जिनालय और भव्य उपाश्रय हैं। ईडरगढ पर दिगम्बर और श्वेताम्बर जैनियों के मन्दिर हैं। दिगम्बर मन्दिरों में प्राचीन प्रतिमाएँ और शास्त्रभण्डार हैं। यहाँ दि० जैन भट्टारकों की गदी भी है।

#### पोसिना पार्श्वनाथः----

ईडर से छः कोस दूर पोसिना में पार्श्वनाथ की साढ़े तीन फीट ऊँची सुन्दर जिनपतिमा है जो सम्प्रति राजा के समय की कही जाती है। मन्दिर कुमारपाज राजा के समय का कहा जाता है। यहाँ दो अन्य शिखरवड़ मन्दिर है।

#### पालनपुरः----

यहाँ पल्लविया पार्श्वनाथजी का सुन्दर तीन मंजिल का मन्दिर है। यह भृति परमार वंशी राजा प्राह्लदन ने बनाई ऐसा कहा जाता है। इसके अतिरिक्त कई भव्य जिनमन्दिर हैं।

मुहरी, भेरोल, आमलाघाट के नागफणी पाश्वनाथ, दर्भावती (उमोई) में लोढण पार्श्वनाथजी की चमत्कारिक प्रतिमा आदि दर्शनीय तीर्थ हैं। बड़ोदा—यहाँ दादा पार्श्वनाथजी का महाराजा कुमारपाल कि समय का भव्य और प्राचीन मन्दिर है। १६७३ में इसका जीर्णोद्धार कर और भी भव्य बना दिया गया है। पावागड़ के जैनमन्दिर में विराजमान भीड़मंजन पार्श्वनाथ की मूर्ति वहाँ जैनवस्ती न रहने से यहाँ लाई गई है। दादा पार्श्वनाथ की वालुका की लेपमय यह प्रतिमा बहुत चमत्कारी और भव्य है। इसके अतिरिक्त १८ जिनमन्दिर हैं।

#### भडोंच (भृगुकच्छ):----

यह ऋत्यन्त प्राचीन नगर और तीर्थस्थान है। आधुतिक इतिहास-कार भी ईसा से १००० वर्ष पूर्व इसका वसाया जाना मानते हैं। यह वन्दरगाह प्राचीन काल में बड़ा समृद्ध था। इस वन्दरगाह में दृर २ विदेशों से जहाज त्राते थे दूरदूर तक विदेशों में जाते थे। वौद्धसाहित्य में भी इसकी समृद्धि और व्यापार केन्द्र होने का उल्लेख मिलता है। लाटदेश की प्राचीन राजधानी भृगुकच्छ ही था।

मृगुक्चल में अश्वाववीध तीर्थ व शकुनिका विहार नामक मुनिस्नत स्वामी का मन्दिर है। इस तीर्थका इतिहास तीर्थक्कर मुनिस्नत स्वामी के साथ सम्बन्धित है। भड़ीचं में जितशत्रराजा अपने सर्व लच्चण सम्पन्न अश्व का विल्दान देने के लिए तय्यार हुआ इस समय मुनिस्नत स्वामी ने ने उपदेश देकर अश्व को वचाया था। वह अश्व कालान्तर में मरकर महार्द्धिक देव हुआ और उसने प्रमुजी के समवसरण के स्थान में सुन्दर जिनमन्दिर बनवाया और मुनिस्नत स्वामी की प्रतिमा स्थापित की। तबसे यह अश्वाववीध प्रसिद्धि में आया ऐसा पौराणिक इतिहास कहाजाता है। इसके परचान हेमचन्द्राचार्थ के उपदेश से मंत्रीश्वर अम्बड ने शकुनिक विहार का जीर्णोद्धार करवाया। यह शकुनिकाविहार मुस्लिम काल में स्थान्तरित करिलया गया है।

यहाँ की जुम्मामित्तद जैनमिन्दर में से परिवर्त्तित हुई है ऐसा अन्वेपकों ने स्वीकार किया है। श्रीयुत वरजेस महाशय ने आर्क यो लोजिकल सर्वे आफ वेस्टर्न इन्डिया के ६ भागों में लिखा है कि "इस काल में भरूच की जुम्मामित्तद भी जैनमिन्दर में से परिवर्त्तित हुई प्रतीत होती है। श्रव भी वहाँ के अवशेप खिरडत पुरातन जैनमिन्दर के भाग हैं ऐसा मालूम होता है। इस स्थल की प्राचीन कारीगरी, आकृतियों की कोरणी और रिसकता, स्थापत्य, शिल्पकला का रूप और लावएप भारतवर्ष में अनुपम है।"

जुम्मामरिजद की छतं और गुम्बज श्रावृ के मन्दिर के ढंग के हैं। इसमें नकाशी वाले ७२ स्तम्भ हैं यह सब इसके जैनमन्दिर होने के पुष्ट प्रमाण हैं।

श्रव भी यहाँ श्री सुनिसुवतस्वामी का मुख्य मन्दिर है। इसके श्रतिरिक्त सुन्दर जिनमन्दिर है। यहाँ दिगम्बर जनमन्दिर श्रीनेमिनाथ खानी का है। श्रंकलेश्वर:—यहाँ दिगम्बर चार मन्दिर हैं। यह श्रति प्राचीन नगर है। श्री पुष्पदंत भूतविल श्राचार्यों ने यहीं जग्रधवल, धवल, महाधवल के मूलग्रन्थ रचे थे।

सजीत:—श्रंकतेश्वर से ६ मील दूर पर एक श्राम में शीतलनाथ भगवान की दिगम्बर जैनमूर्त्ति श्रितमनोज्ञ, शान्त श्रीर उच्च शिल्पकला की प्रकट करने वाली है। मूर्त्ति के चमत्कार मय होने की जनश्रुति है। सूरत:—

यहाँ लगभग पचास जिनमन्दिर हैं। श्री शान्तिनाथ के मंदिर में रत्न की सुन्दर प्रतिमा है। यहाँ ताम्रपत्र पर पैंतालीस द्यागम श्री सागरानन्दसूरिजी के प्रयत्न से उत्कीर्ण कराये गये हैं। यहाँ दिगम्बर जैनमन्दिर भी हैं। रांदेर पहले मुख्य व्यापार केन्द्र था। यहाँ के कई जैनमन्दिर और उपाश्रय मस्जिद के रूप में बदल दियेगये प्रतीत होते हैं।

कावी: --यहाँ ऋपभदेव तथा धर्म नाथ भगवान् के वावन जिनालय मन्दिरहै। गंधार: --यहाँ वर्धमान स्वामी तथा अमीभरा पार्श्वनाथ का तीर्थ है। मातर: --यहाँ साँचादेव श्री सुमितनाथ का तीर्थ है।

#### खम्भात:---

यह ऋति प्राचीनतीर्थ स्थान है। यहाँ श्री स्तम्भन पार्श्वनाथजी की प्रितमा बहुत प्राचीन और चमत्कारी है। विक्रम की वारहवीं शताब्दी में प्रसिद्ध बनागी टीकाकार श्री अभयदेवस्रि हुए। इनके हाथ से ही इस तीर्थ की स्थापना हुई। उनके शरीर में पहले ज्याधि थी। यह इसके प्रभाव से यूर हुई और वे प्रसिद्ध टीकाकार हो सके। प्राचीन काल से ही यहाँ वड़े २ प्रभावक पुरुष होते आये हैं। यहाँ की जुम्मामस्जिद भी जैनमन्दिर का रूपान्तर है। यह प्रसिद्ध वन्दर है। अभी खम्भात में ७६ मन्दिर हैं। बस्तुपाल ने यहाँ ज्ञानभएडार स्थापित किये। यहाँ ४ वड़े वड़े ज्ञान भएडार हैं।

#### अगाशी :---

वम्बई का प्रवेशहार और प्राचीन सोपारक नगर के पास यह गाँव १ हैं। सोपारक वन्दर में मोतीशाह के जहाज रुक गये थे। शासन देवी की प्रेरणा से सीपारा से मुनिसुत्रत स्वामी की मूर्ति लाकर उन्होंने द्यगाशी में स्थापित की। वाद में संव ने जीर्णोद्वार कर विशाल मन्दिर वनवाया। सोपारा पहले वहुत वड़ा वन्दरगाह था यहाँ विदेशों से खूब व्यापार होता था। कोंकण का राजा जैनधर्मी था द्यतः उस समय इस प्रदेश में जैनसाधु विचरण किया करते थे। सोपारा कोंकण की राजधानी थी।

#### घम्बई :---

यहाँ स्रानेक भव्यमन्दिर हैं। पायाधुनी में गोडीजी पार्श्वनाथजी का तथा लालवाग में दिगम्बर जैनमन्दिर दर्शनीय हैं।

#### पावागढ:---

पंचमहाल जिले में यह पहाड़ श्राचा हुआ है। यह प्रसिद्ध जैनतीर्थ है। दिगम्बर परम्परा के श्रनुसार यहाँ से लव-कुश तथा पाँच कोड मुनि मोन पधारे हैं। पर्वत पर प्राचीन जैनमन्दिर श्रीर धर्मशालाएँ है। यह पहाड २६ मील के घेरे में श्रीर समुद्रीसतह से २५०० फुट ऊँचा है। यह पहाड २६ मील के श्रमे स्मुद्रीसतह से २५०० फुट ऊँचा है। श्वेताम्बर परम्परा के श्रनुसार यहाँ नो सुन्दर जिनालय थे। वस्तुपाल के भाई तेजपाल ने यहाँ सर्वतोभद्र नाम का जिनमन्दिर धँनवाया था जिसमें मूलनायक महाबीर प्रमु थे। पावागढ पर सम्भव जिनेश्वर की स्तुति करते हुए थी भुवनसुन्दरजी ने इसे शतुक्जयावतार कहा है। मि. वर्जेस ने लिखा है कि "पावागढ के शिखर पर रहे हुए कालिका माता के मन्दिर के भाग में श्रतिप्राचीन हैं नमन्दिरों का समुद्ध है।

#### चाँपानेर :---

पावागढ पहाड़ के नीचे वसा हुआ यह नगर गुजरात की राजधानी रहा है। इसे बनराज चावड़ा के मंत्री चाँपा ने वसाया था। चाँपानेर संघ ने वावन जिनालय का भव्य मन्दिर बनवाया था और उसमें अभिनन्दन प्रभु तथा जीरावला पार्वनाथ की प्रतिमाएँ विराजमान थी। सं० १११२ में इनकी प्रतिष्ठा हुई थी। महम्मद बेगड़े के समय में चाँपानेर का प्रतन हुआ।

#### भीनमाल:---

यह अत्यन्त प्राचीन नगर है, अभी यह जोधपुर राज्य के जसवन्त
पुर परगने में है परन्तु वहुत पहले यह गुजरात की राजधानी था।
जयशिखरी के पंचासर के पहले के गुजरात का यह नगर कला, बेभव और
व्यापार का धाम था। बनराज चावड़ा ने पाटन वसाया और भीनमाल के
पोरवाड़, श्रीमाल विश्वक और श्रीमाली ब्राह्मण आदि पाटन में आकर वस
गये। यह नगर श्रीमाल, रत्नमाल, पुण्पमाल और भीनमाल इन चारों नामों
से प्राचीन ग्रन्थों में डिल्लिखित है। इस नगर की उत्पत्ति के सम्बन्ध में
नाना प्रकार के मत हैं परंतु इसकी ऐतिहासिक महत्ता और प्राचीनता तो
सिद्ध ही है। समर्थ जैनाचार्यों ने यहाँ के चित्रय और ब्राह्मणों को प्रतिबोध
देकर जैन बनाये हैं। पोरवाड़, ओसवाल, श्रीमाल आदि जातियाँ इस प्रयन
का ही सुन्दर फल है।

#### भीनमाल: --

यह भीनमाल नगर प्राचीन काल में बीस कोस के घेराव में बसा हुआ था। इसके आसपास विशाल परकोटा बना हुआ था। उसके पर दरवाजे थे। इस नगर में सैकढ़ों कोटयाधीश थे। इस नगर में दो मंजिल का विशाल सूर्य मन्दिर है। कहा जाता है कि यह मन्दिर किसी हूण या शक राजा ने बनवाया था और सं. ११४७ में दो ओसवाल और एक पोरवाड़ ने इसका जीर्णोद्वार करवाया था। आजकल भीनमाल के चारों तरफ मन्दिर खँडहर और प्राचीन मकान दिखाई देते हैं। अभी यहाँ चार सुन्दर जिनमिन्दर हैं। इस प्राचीन विशाल नगर का महत्त्व आजकल तो मात्र इतिहास के पृष्टों पर ही हैं,

### मारवाड़ के तीर्थं

#### चन्द्रावतीः---

अलाउद्दीन खिलजी के आक्रमण से पहले यह नगरी अत्यन्त समृद्ध श्रीर उन्नव थी। यह आबू के परमारों की राजधानी थी। महामंत्री विसल-शाह और वस्तुपाल-नेजपाल के समय इस नगरी की अपूर्व जाहोजलाली थी।

यहाँ हजारों मन्दिर विद्यमान थे। कहाजाता है कि ४४४ अर्हत-प्रासाद और ६६६ शेंबमन्दिरों वाली इम नगरी में भीमराज से अपमानित हुआ विमल कोतवाल राज्य करताथा। यह नगरी बहुत विशाल थी। इसका एक दरवाजा एताणी गाँव तक आया हुआ हुआ है जिसे तोड़ा का दरवाजा कहते हैं। दूसरा दरवाजा की बरती के पास था। पेथड़शाह ने यहाँ जिनमन्दिर वैधवायाथा। महामंत्री मुंजाल ने चन्द्रावती तीर्थ की यात्रा की थी ऐसा उसे य मिलता है। तेजपाल की पत्नी अनुपमा देवी यहाँ के पौरवाड़ धरणींक की पुत्री थी। यहाँ के वर्त्तमान उपलब्ध भग्नावशेष ही इस नगरी की समृद्धि के साक्षी हैं। ध्वस्त मिन्दिरों के पत्थर पालनपुर और सिरोही तक देखें जाते हैं। इसमें भारतीय कला के श्रेष्ठ नमूना रूप एक ही पत्थर में दोनों तरफ श्री जिनेश्वर देव की अद्भुत कलामय सुशोभित मूर्ति है। इस यत्यन्त समृद्ध और मन्दिरों से सुशोभित नगरी का अलाउदीनखिलजी के प्रचण्ड आक्रमण से दुखमय अन्त हुआ। अभी यहाँ छोटा सा गाँव मात्र रह गया है।

### ञ्राबू के जगप्रसिद्ध मन्दिर:—

श्रावृ पहाड़ की विशेष प्रसिद्धि यहाँ के सुप्रसिद्ध कलामय जनमन्दिरों के कारण ही है। यह पहाड़ वारह मील लम्या श्रोर ४ मील चौड़ा है। जमीन की सतह से ३००० फुट ऊँचा श्रोर समुद्र की सतह से ४००० फुट ऊँचा है। यहाँ श्रमी पन्द्रह गाँव बसे हुए हैं। इनमें से देलवाड़ा, श्रचलगढ़ श्रोर श्रोरिया में जनमन्दिर हैं। यहाँ का चढ़ाव श्रयारह मील का है। चारों तरफ पहाडियों श्रोर सचन वृच्छाजि का दृश्य बड़ा ही रमणीय लगता है। देलवाड़ा में बस्ती थोड़ी है परन्तु श्रद्भुत कलामय जनमन्दिरों के कारण यात्रियों के श्रावागमन से यहाँ सदा चहल पहल रहती है। देलवाड़ा के मुख्य मन्दिर श्रीर उनका संनित्न परिचय इस प्रकार है:—

#### विमलवसही:--

विमल मंत्रीश्वर का चनवाया हुछ। यह महामन्दिर समस्त भारतवर्ष में शिल्पकता का सर्वेक्टिप्ट छापूर्व नमृना है। कलादेवी छपनी समप्र सुपमा के साथ यहाँ प्रकट हुई हो, ऐसा छाभास होने लगता है। गुर्वर नरेश

Kerleykelleskelleske (१८६) kerleykelleskelleskelleske

द्रभीम के सहामंत्री विमलशाह ने इस अनुपम कलाकृति का निर्माण कर अपना अमर कीर्त्तिस्तम्भ कायमं किया है।

यह सारा मन्दिर संगमरमर का बना हुआ है। इसमें १५०० कारीगरी श्रीर दो हजार मजदूरों ने तीन वर्ष तक लगातार काम किया था। पहाड़ पर हाथियों के द्वारा पत्थर ले जाये जाते थे। यांत्रिक साधनों के अभाव में भी इतने बड़े २ पत्थर और शिलाओं को इतनी ऊँचाई पर चढ़ाना साधारण बात नहीं है। इसके निर्माण में लगभग दो करोड़ रुपयों का व्यय हुआ है। मन्दिर की लम्बाई १४० फुट और चौड़ाई ६० फुट है। रंगमण्डप और स्तम्भी की कोरणी इतनी अद्भुत है कि दर्शक दाँतों तले अंगुजी द्वाने लगजाते हैं। वेलवूट, पुतलियाँ, हाथी, घोड़े आदि के इतने सुन्दर चित्रालेखन हैं कि ये सजीव से प्रतीत होते हैं। मुख्य मन्दिर के रंगमण्डप में ४= स्तम्भ लगे हुए हैं उनके मध्य के गुम्बज में इतनी सूद्दम कजापूर्ण कोरणी है कि कागज पर भी उसकी प्रतिकृति वनाना अति परिश्रम-साध्य है । इस गुम्बज श्रीर स्तम्भों की समानता करने वाली संसार भर में कोई कलाकृति नहीं है। इस मन्दिर में तीर्थं द्वार देव के समवसरण, बारह परिपद्, व्याख्यान सभा के दृश्य, महाभारत के युद्ध प्रसंग, दीचामहोत्सव, आदि के विविध दृश्य आले-खित हैं। जिन्हें देखते २ आँखें थकती भी नहीं है। इसमें मूलनायक श्री ऋषभदेव स्वामी हैं। विक्रम सं. १०== में धर्मवीषस्रि के हाथे से विमल शाह ने इस मन्दिर की प्रतिष्ठा करवाई। विमलशाह के इस मन्दिर के ठीक सामने घोड़े पर उनकी मूर्ति है। इस घोड़े के आसपास सुन्दर दस हाथी हैं जिन्हें हास्तिशाला कहते हैं।

कर्नल टॉड ने इस मन्दिर के सम्बन्ध में लिखा है कि "यह मन्दिर भारत भर में सर्वोत्तम है और तानमहल के सिवाय और कोई त्थान इसकी समानता नहीं कर सकता है। फर्ग्यु सन ने लिखा है कि 'इस मन्दिर में जो कि संगमरमर का बना हुआ है, अत्यन्त परिश्रम सहन करने वाली हिन्दुओं की टाँकी से फीते जैसे वारीकी के साथ ऐसी मनोहर आकृतियाँ बनाई गई हैं कि अत्यन्त कोशिरा करने पर भी उनकी नकत क गज पर बनाने में समर्थ न हो सका।"

अश्वीक्षिक्षिक्षिक्षिक्षि (४५४) विक्षिक्षिक्षिक्षिक्षिक्षि

वस्तुपाल तेजपाल का मन्दिर- ल्णिगवसही:— विमलवसही में जो भाव्यता द्योर कलापूर्णता है वही वस्तुपाल तेजपाल के मन्दिर में भी विद्यमान है। इन महामात्य युगलवन्धुत्रों ने करोड़ों रुपये लगाकर इन कलाकृतियों का निर्माण करवाया है । इसमें मृलनायक श्री नेमिनाथ भगवान है। इस मृतिं की प्रतिष्ठा सं० १२८० में की गई हैं। इस मन्दिर का नाम वस्तुपाल के वड़ भाई ल्एा की स्पृति में ल्एिगवसही रक्खा गया है। वस्तुपाल-तेजपाल ने यहाँ वावन जिनालय मन्दिर वनवाया है । मन्दिर के पीछे भाग में दस् हाथी हैं जिनपर इस युगलवन्धु के क़ुदुन्वियों की मूर्तियाँ हैं। मन्दिर के रंगमण्डप में दाई छोर छोर बाई छोर संगमरमर के दो बड़े गोखड़ वन हुए हैं जिन्हें "देरानी-जेठानी के गोखड़े" कहते हैं। ये साधारण गोखड़े नहीं हैं किन्तु मुन्दर कारीगरी वाले दो छोटे र मन्दिर जैसे हैं। मन्दिर की प्रदिच्या में दाई दीवार पर संगमरमर पर शक्किका विहार का दृश्य आलो-कित है। लगावसही के बाहर दरवाजे की बाई और चवृतरे पर एक वड़ा कीर्तिस्तम्भ हैं। अपर का माग अवृरा माल्म होता है । कीर्तिस्तम्भ के नीचे एक सुरई। का पत्थर है जिसमें वहाड़ सहित गाय का चित्र है उसके नीचे वि० सं० १५०६ का कुम्भाराणा का लेख है जिसमें लिखा है कि-" इन मिन्द्रों की यात्रा के लिए व्याने वाले किसी भी यात्री से किसी प्रकार का कर या चौकी के बदले में कुछ भी मृल्य न लिया जाय ऐसी कुम्भाराणा की श्राज्ञा है।"

ल्यागवसही में विविध कलापूर्ण भाव आलेखित हैं। खास करके देराणी-जेठानी के गीखड़, नव चौकी के मध्य का गुम्बज, रंगमण्डप का गुम्बज, रंगमण्डप का गुम्बज, रंगमण्डप की मुम्बज, रंगमण्डप की गुम्बज, रंगमण्डप की मुम्बज में हुण्याजन्म, कृष्ण-कीडा, नौनी देवकुलिका के जुम्बज में द्वारिकानगरी और नेमिनाथ का सम्वस्य में नेमिनाथ का बरात का हरू, तीर्थ हुरों के कल्याणक आदि हरब दर्शनीय हैं। इसमें तुन्त ४= देवकुलिकाएँ हैं। १४६ गुम्बज हैं। ६३ नकाशी बाले और ४३ सादे गुम्बज हैं। स्तम्भसंख्या १३० हैं। आवृ के भव्य मन्दिर भारतीय कला के विश्वप्रसिद्ध उदाहरण हैं।

 प्राविश्वर भगवान् की धातु की विशाल भव्य मूर्ति प्रतिष्ठित की थी। कारणाशात् वह मूर्ति कुम्भलमेरू (मेवाड़) के चौमुखी जी के मन्दिर में विराजित की गईं। इसके वाद जीर्णोद्धार के समय मम्मद वेगड़ा के मंत्री सुन्दर और गंत्री गदाने आदीश्वर भगवान की १०८ मण धातु की मूर्ति बनाकर सं०१४२४ में प्रतिष्ठित की।

श्रचलगढ़:— देलवाड़ा से ४ मील पर श्रचलगढ़ श्राम है। यहां कृमारपाल राजा ने श्री शान्तिनाथ भगवान का मन्दिर बनवाया है। यहाँ क्रैंचे शिखर पर श्रादिनाथ भगवान का दोमंजिल बाला गगनचुम्बी चतुर्म ख मन्दिर है। इसे संघवीसहसा ने बँधवाया है।

त्रोरिया—यहाँ मूलनायक आदिनाथ जी की प्रतिमा है। दाई स्रोर श्री पार्श्वनाथ भगवान और वाई स्रोर शान्तिनाथ भगवान की मृत्ति है।

श्रावृ पर नकी तालाव, रामकुण्ड, श्रानादरापॉइन्ट, सनसेटपाइन्ट, पालनपुर पॉइन्ट, श्रादि श्रनेक श्रन्य भी दर्शनीय स्थान हैं।
कुम्भारिया—(श्रारासण तीर्थ) —:

आवूपर्वत के पास आये हुए अम्वाजी नाम के प्रसिद्ध वैदिक देवस्थान से ११ मील पर कुम्भारिया नामक छोटासा प्राम अभी है। यहीं प्राचीन आरासन तीर्थ है। यहाँ पहले आरस पत्थर की विशाल खान थी। यहीं से आरस पत्थर ले जाकर आबू के प्रसिद्ध मन्दिर बनाये गये हैं। कई प्रतिमाएँ भी यहीं के पत्थर से बनाई हुई हैं। यहाँ अभी जैनों के भव्य पाँच मन्दिर हैं जिनकी कारीगरी और रचना उत्कृष्ट प्रकार की है। ये सब मन्दिर आबू के मन्दिरों के समान सफेद आरस पत्थर के बने हुए हैं। कहा जाता है कि विमल मंत्री ने यहाँ ६६० जैनमन्दिर बनवाये थे। यहाँ की वर्त्तमान स्थिति को देखते हुए यह अनुमान किया जाता है कि यहाँ ज्वालामुखी पहाड़ फटा हो और उससे यह प्रदेश जलकर नष्ट हो गया है। अभी यहाँ जैनमन्दिर इस प्रकार हैं:—

(१) नेमिनाथजी का भन्य मन्दिर:—इसमें श्रावृ के मन्दिरों जैसी

कोरणी खोर गुम्बज हैं। इसका शिखर तारंगाजी के शिखर के खाकार 🔊 का है। यह यहाँ का सबसे बड़ा खोर तीन मंजिल बाला विशाल मन्दिर है।

- (२) महावीर खामी का मन्दिर:—इसमें रंगमण्डप की छत बहुत ही सुन्दर है। इसमें नेमिनाथजी की वरात, भारत-वाहुवलियुद्ध आदि विविध दृश्य चित्रित है।
- (३) शान्तिनाथजी का मन्दिर (४) पार्श्वनाथजी का मन्दिर श्रोर (४) श्री संभवनाथजी का मन्दिर भी भन्य कलापूर्ण श्रोर मनोरमा है।

इन मन्दिरों की रचना से ऐसा माल्म होता है कि ये सब एक समय के बने हुए हैं। बाबू के मन्दिरों की शैली से बहुत मिलते हुए होने से यह अनुमान किया जाता है कि ये सब विमलमंत्रीश्वर के बनवाये हुए हैं। कहा तो ऐसा भी जाता है कि अम्बाजी का मन्दिर भी किसी समय जैन-मन्दिर था। यह तीर्थ अभी दाँता स्टंट में है।

8.

महातीर्थ मुराडस्थल :---

कहा जाता है कि छदास्य अवस्था में भगवानमहावीर आवृ की तलहरी में रहे और खरेड़ी से चार मील दूर मुण्डस्थल में पधारे उनकी समृतिहर में यह तीर्थ स्थापित हुआ है। भग्नावस्था में रहा हुआ जिनमन्दिर इस ग्राम की प्राचीन समृद्धि का परिचय दे रहा है। सोलहवीं सदी तक यह स्थल अच्छी स्थिति में था।

जीराचला पार्श्वनाथ :---

सिरोही स्टेट के माण्डार यास से सात कोस दूर जीरावला प्राम है।
यहाँ सुन्दर वाबन जिनालय, विशाल चौंक छोर धर्मशाला है। यहाँ प्राचीन
शिलालेख भी अच्छी संख्या में उपलब्ध होते हैं। यह तीर्थ वड़ा चमत्कारिक
माना जाता है। मृति के प्रकट होने की चमत्कारिक घटना है। जीरावला
पार्श्वनाथ की मृति प्रसिद्ध बेंच्णावतीर्थ जगन्नाथपुरी ( उड़ीसा ), व्याणेराव,
साद्ही, नाडलाई, आदि अनेक स्थानों पर हं, ऐसा माना जाता है।
अनेक शावकगण इस चमत्कारिक तीर्थ की यात्रा करते हैं।

साँचेर

(सत्यपुर मण्डन महावीर)—यह अत्यन्त प्राचीन और ऐतिहासिक स्थान है। यहाँ भगवान् महावीर की अत्यन्त प्रभावशाली मूर्ति होने के कारण यह सत्यपुर महावीर के नाम से प्रसिद्ध तीर्थ है। इस प्रतिमा का ऐसा प्रभाव कहा जाता है कि यह देवसानिध्य वाली प्रतिमा है। धनपाल ने भी लिखा है कि तुर्कों ने श्रीमाल देश, अण्हिलवाड़, चन्द्रावती, सोरठ देलवाड़ा और सोमेश्वर को भंग किया परन्तु वे साँचोर के महावीर को भंग करने की कोशिस करते हुए भी सफल न हो सके। वि० सं० १०५१ में महम्भद गजनी ने इस मूर्ति को तोड़ने के लिए अनेक प्रयत्न किये परन्तु वह सफल न हो सका और अनिष्ठ का शिकार वन गया। कहा जाता है कि वह प्रतिमा की अंगुलि छिन्न कर लाया परन्तु रास्ते में ही उसे मरणम्त कष्ट होने लगा अतः वह अंगुलि लेकर वापस आया और उसे यथास्थान पर रख दी। आश्चर्य है कि वह अंगुलि यथास्थान जुड़ गई। इससे वह वड़ा विस्मित हुआ और उसने फिर कभी यहाँ आनेकी इच्छा नहीं की। इस कथन में कहाँ तक अतिश्योक्ति है और कहाँ तक सत्य है वह स्वयमेव विचारणीय है।

इस महाप्रभावशाली प्रतिमा की अभिन्यक्ति का इतिहास भी चमत्कारिक वताया जाता है। नाहड़ नामक महासमृद्ध राजा ने यह प्रतिमा सत्यपुर में गगन चुम्बी जिनालय वनवाकर वीर निर्वाण के ६०० वर्ष वाद प्रतिष्ठित करवाई। यह अत्यन्त प्रभाविक प्रतिमा मानी जाती है। साँचोर में पाँच जिनालय हैं।

## मारवाड़ की पंच तीथीं

राण्कपुर—गोड़वाड़ प्रान्त की पंचतीथियों में यह प्रमुख तीर्थ है। कारीगरी और वहुमृत्यता की दृष्टि से यह मारवाड़ के समस्त प्राचीन जैन-मंदिरों में सबसे श्रेष्ठ है। विक्रम की तेरहवीं चौदहवीं और सोलहवीं शतार्व्या में राण्कपुर अति उन्नत नगर था। मेवाड़ के महाराणा कुम्भा के समय में यह नगर मेवाड़राज्य के अन्तर्गत था। यहाँ के इस प्रसिद्ध मन्दिर के निर्माता श्री धन्नाशाह और रत्नाशाह थे। इन्होंने अपने पुण्य वल से विपुल लक्ष्मी का उपार्जन किया और इस भव्य मिन्दर के निर्माण में उसका उपयोग किया। इस मंदिर की रचना नितनीगुल्म विमान की लच्य में रखकर करवाई गई है। इस तरह का इतना भव्य और कलापूर्ण मंदिर अन्यत्र नहीं है। इसमें १४४४ स्तम्भ और ५४ शिखरबढ़ जिनालय हैं। यह मंदिर ४५००० वर्गफीट जमीन पर बनाया हुआ है। इस मंदिर की रचना के संबंध में फर्यु सन ने लिखा है कि "इसके सभी स्तम्भ एक दूसरे से भिन्न हैं और बहुत अच्छी तरह से संगठित किये हुए हैं। इस प्रकार के १४४४ विशाल प्रस्तर स्तम्भों पर यह मंदिर अबस्थित है। इनके अपर भिन्न २ अचाई के अनेक गुम्बज लगे हुए है जिनसे इसकी बनाबट का मन के अपर बड़ा प्रभाव हो। है। मन पर अभाव डालने वाला इतना अच्छा स्तम्भों का कोई दूसरा संगठन सारे भारत के किसी देवालय में नहीं है।"

कहा जाता है कि धन्नाशाह और रत्नाशाह का विचार इसको ७ मंजिल वनवाने का था: जिसमें से ४ मंजिल तो बनाये जा चुके और तीन मंजिलों का कार्य अधूरा रह गया सो अब तक नहीं वन सका। इसके लिए रत्नाशाह के वंशज अभीतक उस्तरे से हजामत नहीं वनवाते हैं

इस मंदिर का कार्यारम्स सं० १४३४ में हुआ था, लगातार वासठ वर्ष तक कार्य चलता रहा । सं० १४४६ में इसकी प्रतिष्ठा हुई । इस मंदिर का नाम त्रेलोक्यदीपक है । इस मंदिर के निर्माण में लगभग पन्द्रह करोड़ रुपये खर्च हुए । आनंदर्जी कल्याण जी की पेढी ने एक अच्छे इंजीनियर को इस गंदिर की कीमत ऑकने की चुलवायाथा उसने १५ करोड़ की कीमत आँकी थी । राणकपुर का मंदिर अर्थात् निलनी-गुल्म-विमान कलाकीशल का भव्य नमृना ।

बरकाणाः—रानी स्टेशन से तीन माइल दूर वरकाणा तीर्थ है। यहाँ श्री पार्दनाथ भगवान का श्राचीन बावन जिनालय का भन्य मंदिर है।

नाडोल-घरकाणा से तीन कोस दूर नाडोल तीर्थ है। यहाँ मुन्दर ४ प्राचीन जिनसंदिर हैं। पद्मप्रभु का मंदिर बहुत प्राचीन है। यहाँ से नाडुलाई तक भोषरा (सुरंग मार्ग) है।

नाडुलाई—नाडोल से तीन कोस पर यह तीर्थ है। यहाँ ११ मंदिर हैं। यह बहुत प्राचीन शहर है इसका पुराना नाम नारदपुरी है। गाँव के बाहर दो टेकरियों पर दो मंदिर हैं। यहाँ आदिनाथ का मंदिर चमत्कारी और प्राचीन है। यह वारहवीं सदी से भी प्राचीन है।

सादड़ी —यहाँ पाँच सुन्दर जिनमंदिर हैं। इसमें सबसे वड़ा श्री चिन्तामणी पार्श्वनाथ का भव्य मंदिर है। इस मंदिर में सूर्य का प्रकाश पड़ने की कोई विशिष्ट प्रकार की योजना है ऐसा फर्ग्यु सन ने लिखा हैं।

घाणेराव--यहाँ आदीश्वर भगवान् का विशाल मंदिर है। कुल दस मंदिर हैं जो दर्शनीय हैं।

मुछाला महावीरः---

घाणेराव से १॥ कोस दूर श्री मुछाला महावीर का सुन्दर मन्दिर है। यह दो हजार वर्ष पहले का तीर्थ है। कोई कहते हैं कि नन्दीवर्धन राजा ने यह मूर्ति स्थापित की है। मूर्ति की भव्यता और चमत्कारिता का कई वार प्रत्यच्च परिचय मिला है। इस प्रतिमा को जैन-अजैन सब पूजते हैं। दन्त कथा है कि यहाँ के पुजारी ने अपनी भक्ति से मूँछ युक्त भगवान के दर्शन उदयपुर के किसी राणा को करवाय जिससे मुछाला महावीर नाम प्रसिद्ध हुआ। मारवाड़ की छोटी पंचतीर्थी में नाणा, दीयाणा नांदिया वामण वाड़ा और अजारी तीर्थ हैं। वेड़ा, सोमेश्वर, राता महावीर, सेवाड़ी, नाणा यह भी पंचतीर्थी है।

#### राता महात्रीरः-

एरनपुरा स्टेशन से १४ माइल दूर, बीजापुर से २॥ मील जंगल में यह तीर्थ है। यहाँ मुन्दर प्राचीन २४ जिनालय का भन्य मन्दिर है। भगवान महाबीर की सुन्दर लालरंग की २॥ हाथ ऊँची प्रतिमा है अतः यह राता महाबीर के नाम से प्रसिद्ध है।

जालोर-स्वर्णगिरीः -

 यह नगर उन्नत दशा में था, ऐसा उल्लेख मिलता है। श्री मेरतुङ्गाचार्य ने कि विचारश्रेणी में लिखा है कि इस सुवर्णगिरी पर नाहड़ राजा ने महावीर स्वामी का मन्दिर वनवाया था। इस उल्लेख के अनुसार सुवर्णगिरी का महावीर चैंत्य १८०० वर्ष प्राचीन है। कुमारपाल राजा ने १२२१ में इस स्वर्णागिरी पर कुमारविहार मन्दिर वनवाया था और उसमें पार्श्वनाथजी की प्रतिमा स्थापित की थी। संवत् १६८१ में मुणोत जयमलजी ने जो जोधपुर नरेश श्री गजसिंह जी के मंत्री थे, यहां प्रतिष्ठा और पुनरुद्धार करवाया।

### कारटा तीर्थः—

एरनपुरा स्टेशन से १२ मील पर है। इनके चारों तरफ प्राचीन मकानों के खंडहर पड़े हुए हैं। उनसे अनुमान किया जा सकता है कि किसी समय यह एक बड़ा नगर रहा होगा। इसके प्राचीन नाम कोरएटपुर, कनका-पुर, कोरएटनगर आदि हैं। अभी यहाँ भगवान महाबीर का भव्य मंदिर है। जाकोड़ा, नाकोड़ा, कापरड़ा, स्वयंभू पार्श्वनाथ, फलोधी पार्श्वनाथ, आदि प्रसिद्ध तीर्थ हैं।

#### त्रोसियाः--

यह स्रोसवालों की उत्पत्ति का मूल स्थान है। राजा उपलदेव नेइस नगरी को वसाण था। उसका मंत्री उहुड़ था। उपजदेव पहले वामवाणी था परन्तु समर्थ स्त्राचार्य रत्नप्रभमृरि के प्रभाव स्रोर चमत्कार से प्रभावित होकर यह राजा स्रोर यहाँ के नगरिनवासी जैन वन गये थे। उहुड़ ने श्री वीरप्रभु की मूर्त्ति प्रतिष्ठापित करवाई। यह प्राचीन भन्य मन्दिर दर्शनीय है।

### सिरोही-

यहाँ तीर्थतुल्य १७ जिनालय हैं। इनमें से १४ मन्दिर तो एक ही पंक्ति में एक ही पाये पर राज महलों के निकट स्थित हैं। एक मन्दिर में राजरानियों के स्थाने का सुप्त मार्ग भी है।

मुख्य मन्दिरों के नाम:-

१. प्रांचितिया प्रादिश्वरजी का मन्दिर (सं० १३३६ में प्रतिष्ठित )

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

- २. नेमीनाथ जी का मं० छोटा ( सं. १७१८)
- ३. संभवनाथ जी का मं० (सं० १४३२)
- ४. श्रजितनाथ जी का वावनजिनालय वाला वड़ा मन्दिर (सं. १४२१ में प्रतिष्ठित एवं १६४४ में पुनमद्धार)
- ४. श्रादिश्वरजी वावन जिनालथ वाला वड़ा मन्दिर। सं० १४२४ में प्रतिष्ठा होना कहा जाता है । वह स्थान चमत्कारिक माना जाता है इस मन्दिर की पूजार्थ महाराव शोभा जी ने एक श्ररघष्ट्र सं० १४७४ में भेंट किया।
- ६. कुन्धुनाथ जी का मन्दिर (सं० ६५३)
- ७. श्री चौमुखी जी ऋषभदेव जी का मन्दिर। यह मन्दिर जिले भर में सव से बड़। मन्दिर है जमीन की सतह से १०० फीट ऊँचाई पर स्थित है। सं. १६४४ में श्री हीरिवजयसूरि के उपदेश से पोरवाल जातीय श्री सीमा, वीरपाल, महेजल, कपा ने बनावाया।
- जीरावला पार्श्वनाथ जी का मन्दिर सं. १६३१ यें श्री हीरिवजय सूरि द्वारा प्रतिष्ठित । इसके साथ एक भव्य जैनधर्मशाला है जहाँ यात्रियों के ठहरने व भोजन की उत्तम व्यवस्था है । छांविल शाला भी है ।
- शहर के वाहर के मन्दिर को थुंव की वाड़ी कहते हैं। सं. १४७४ में राज्य द्वारा जैनियों को दिया गया था । यहाँ यितयों की चरण-पादुकाएँ थीं जिससे यह स्तूप कहलाता था। थुंच शब्द 'स्तूप' का ही विगड़ा हुआ रूप है। सिरोही से १० मील दूर वामनवाड़जी का भव्य जिनालय राजा सम्प्रति द्वारा निर्मापित है।

जोधपुर, वांकानेर छादि राज्यों में जैनियों की वस्ती प्रचुर मात्रा में है छातः यहाँ स्थान स्थान पर भव्य जिनालय विद्यमान हैं। मेड़ता के भव्य मन्दिर, गोड़ीपार्श्वनाथ का मन्दिर, जोधपुर नगर के मन्दिर. वींकानेर के ३० जिनमन्दिर छोर ४-४ ज्ञानभण्डार दर्शनीय हैं। इन रियासतों का कोई भी छोटा से छाटा याम भी ऐसा नहीं हैं जहाँ भव्य जैनमन्दिर न हो।

### जैसलमेर -

साहित्य के समृद्ध प्राचीनभण्डार, जैनमन्दिरों की भव्य शिल्पकला श्रीर पुरतत्त्व की प्रचुर सामग्री की हिष्ट से जैसलमेर का श्रत्यधिक महत्त्व

है। साहित्य, कला और पुरातत्त्व प्रेमियों के लिए यह तीर्थरवरूप है। भव्य मिन्दरों के कारण धर्म तीर्थ तो है ही। यहाँ के मिन्दरों की शिलपकला की शिलप-विशारदों ने बड़ी प्रशंसा की है। जैसलमेर जैसे दुर्गम भ्यान पर बने हुए ये कलापूर्ण भव्य मिन्दर जैनश्रीमन्तों की धर्मपरायणता और शिलप प्रेम के ज्वलंत उदाहरण हैं। यहाँ के मुख्य र मिन्दर इस प्रकार हैं:-

- (१) पार्श्वनाथ जी का भन्दिर— यह सबसे प्राचीन मन्दिर है। संवत् १२१२ में जैसलमेर की ध्यापना हुई। उसके पहले जोद्रवा में भाटी राजपूर्तों की राजधानी थी। यहाँ जैनियों की बहुत वस्ती थी। रावल भोजदेव के गद्दी पर बैठने के पश्चात् उसके काका जेसलराज ने महम्मद गोरी से सहायता लेकर लोद्रवा पर आक्रमण किया। इस युद्ध में भोजदेव मारा गया श्रीर लोद्रवा नगर भी नष्ट होगया। रावल जैसल ने लोद्रवा से राजधानी हटाकर जेसलमेर नाम का दुर्ग वनवाया श्रीर शहर वसाया। लोद्रवा के ध्वंस के पश्चात् जो जैन जैसलमेर श्रागये वे श्रपने साथ लोद्रवा की पार्श्वनाथ की प्रतिमा भी ले श्राये । सं० १४५६ में जिनराज सृति के उपदेश से मन्दिर क्ष्रवना श्रारम्भ हुआ। सं० १४५६ में जिनराज सृति के उपदेश से मन्दिर क्ष्रवना श्रारम्भ हुआ। सं० १४७३ में जिनचन्द्र सृति के समय में इसकी प्रतिष्ठा हुई। सेठ जयसिंह नरसिंह रांका ने यह प्रतिष्ठा कराई थी। इस पनिमा पर वि० सं० २०० का लेख है। यही जैसलमेर तीर्थ के नायक हैं। वावन जिना लय का भव्य मन्दिर है। इसका दूसरा नाम लहमणं विहार है। इस मन्दिर की कारीगरी श्रपने ढंग की श्रद्भत है।
- (२) श्री सम्भवनाथ जी का मन्दिर—इस मन्दिर की शितश शी जिनभद्रस्रिजी के हाथों से हुई। इस को चौपड़ा गौत्रीय हेमराज ने बनाया। इस मन्दिर की ३०० मूर्तियों की अंजशनशालाका श्री जिनभद्रस्रिजी ने करवाई थी। इस मन्दिर के तलघर में विशाल ताड़पत्रीय पुस्तकमण्डार है। इसमें पीले पापाग में खुदा हुआ तटपट्टिका का विशाल शिलालेख लगा हुआ।
- (३) श्री शान्तिनाथ और खष्टापदत्ती के मन्दिर—चे दीनों एक ही । खड़ाने में हैं। उतर श्री शान्तिनाथ जी का मन्दिर हैं और नीचे खष्टापट

जी का मन्दिर है। सं० १४३६ में जैसलमेर के संखलेचा खेताजी और चोपड़ा गौत्र के पांचा दो श्रीमन्तों ने उसकी प्रतिष्ठा कराई थी। इस मंन्द्र पर की गई अद्मुत शिल्पकला के काम को देखकर जावा के सुप्रसिद्ध चोरोबोडू नामक स्थान के प्राचीन हिन्दूमन्दिर का स्मरण आता है क्योंकि उक्त मन्दिर के अपर का दृश्य और मूर्तियों के अनुपात भी प्रायः इसी प्रकार के हैं।

- (४) चन्द्रप्रभ स्त्रामी का मन्दिर—इसे १४०६ में भणसाली गोत्रीय शाहत्रीदा ने बनवाकर प्रतिष्ठा कराई। इस मन्दिर की एक कोठरी में बहुत सौ धातुत्र्यों की पंचतीर्थी त्रोर मूर्तियों का संप्रह है।
- (४) श्री शीतलनाथजी का मन्दिर—यह डागा गौत्रीय सेठों का सं० १४७६ में बनवाया हुआ है।
- (६) श्री ऋपभदेवजी का मन्दिर—चौपड़ा गौत्रीय शाह धन्ना ने वनवार सं० १४३६ में जिनचन्द्रसूरि जी के हाथ से प्रतिष्ठा कराई। इसका दूसरा नाम गण्धर वसही भी है।
- (७) महावीर स्वामी का मन्दिर (६) सुपार्श्व नाथजी का मन्दिर (६) विमलनाथजी का मन्दिर (१०) सेठ थीहरूशाह का मन्दिर श्रीर श्रन्य कतिपय श्रीमानों के बनवाये हुए मन्दिर हैं।

जैसलमेर की विशेष असिद्धि यहाँ के विपुल और समृद्ध प्राचीन प्रन्थ भएडारों के कारण है। वहाँ के भएडार में प्राचीन ताडपत्रीय अनेक प्रन्थों की प्रतियाँ उपलब्ध होती हैं। प्रसिद्ध पुरातत्त्वज्ञ वुल्हर, हर्मन, जेकोबी और प्रो. एस. आर. भएडारकर आदि यहाँ के विपुल संग्रह को देखकर विधित हुए और उन्होंने इसकी सूची और विवरण प्रकट किया है। अभी र मुनि श्री पुष्यविजयजी म० ने इस भएडार को अत्यन्त परिश्रम के साथ सुत्र्यवस्थित किया है। अनेक अप्राप्य सममे जाने वाले प्रन्थों की प्रतियाँ यहाँ उपलब्ध हुई हैं। वावू पूर्णचन्द्रजी नाहर ने यहाँ के मंदिरों की प्रशस्तियों और शिलालेकों पर प्रकाश डालने वाला प्रन्थे लिखा है।

लोद्रवा के जैनमन्दिर:— पार्श्वनाथजी का मन्दिर जो कि लोद्रवा के ध्वंस के समय नष्ट हो गया था, उसका प्रसिद्ध दानवीर सेठ श्री थीहरुशाह ने पुनः निर्माण करवाया। यह मंदिर अत्यन्त भव्य और उच्च श्रेणी की कला का नम्ना है। इस मंदिर में एक शिलालेख में महावीर स्वामी से लेकर देविष्य गणि-चमाश्रमण तक के आचार्यों के उनके चरणसहित नाम खुदे हुए हैं। यहाँ पार्श्वनाथजी की मृर्ति हजार फण वाली है।

#### श्रमरसागर का मंदिर:--

अमरसागर जैसलमेर से पाँच मील की दूरी पर है। यहाँ तीन मन्दिर हैं। इनमें से दो बाफणा वशीय सेठों के बनवाये हुए हैं।

# मेवाड़ के जैनतीर्थ

मेवाड़ में जैनियों का छारम्भ से प्रभुत्त्व रहा है। यहाँ के राजवंश के साथ जैनों का छनिष्ट सम्बन्ध रहा है। मेवाड़ राज्य के मंत्री प्रायः प्रारम्भ से जैन ही रहे हैं। मेवाड़ के शिशोदिया राजाओं का यह नियम है कि जहाँ जहाँ किला बनाया जाय वहाँ पहले ऋपभदेवजी का मंदिर छवश्य बनावाया जाय। इस नियम का पालन सर्वन्न हुआ है। अतः मेवाड़ में छनेक विशाल मन्दिर और तीर्थ हैं

मेवाड़ के मुख्य तीर्थ इस प्रकार है:-

# केशरियाजी-

मेवाड़ में यह सबसे अधिक प्रसिद्ध तीर्थ स्थान है। उदयपुर से लगभग ४० मील दर धुलेवा गाँव में आया हुआ है। यहाँ केशरियानाथजी का मंदिर है। मूलनायक अध्यमदेव जी की मूर्ति है परन्तु केशर बहुत अधिक चढ़ाये जाने के कारण यह केशरियाजी के नाम से दूर २ तक प्रसिद्ध हैं। इस मूर्ति का पौराणिक इतिहास अत्यन्त प्राचीन है परन्तु धुलेवा के जंगल में से इसकी अभिज्यिक लगभग एक हजार वर्ष पहले हुई है। जिस समय मूर्यवंशी राणा मोकनजी चित्तीड़ की गादी पर थे इस समय केसरियाजी तीर्थ स्थापित हुआ ऐसा कहा जाता है। सं १४३१ में इस मंदिर का जीगी-

द्धार हुआ। मेवाड़ के दानवीर मंत्री भामाशाह ने केशरियाजी का जीगोंद्धार सं० १६४३ में कराया। मूल मन्दिर वहुत प्राचीन छोर भव्य है। महाराणा फतहसिंह जी ने सवालाख रूपये की कीमत की छाँगी भगवान को समर्पित की है। श्वेताम्वर छोर दिगम्वर दोनों परम्पराएँ इस तीर्थ का पूजत करती हैं। भारत के कोने २ से हजारों यात्री इस पवित्रतीर्थ की प्रतिवर्ष यात्रा करते हैं। मूर्ति श्याम छोर चमत्कारी होने से भील लोग भी कालियावाया नाम से भक्तिपूर्वक पूजा करते हैं छोर केशर चढ़ाते हैं। जैन-जैनेतर सब इस महाप्रभाविक देव की पूजा करते हैं।

सांवरिया तीर्थः--

केशरियाजी से पाँच कोस दूर साँवरिया पार्श्वनाथजी की स्याममूर्ति है। यह मन्दिर पहाड़ पर है।

देलवाड़ाः—

एकलिंगजी से ३-४ मील दूर देलवाड़ा नामक गाँव है। यहाँ अनेक प्राचीन जैनमन्दिर थे। यहाँ से अनेक शिलालेख मिले हैं। अभी यहाँ तीन मन्दिर हैं। सं० १६५४ में जीर्णोद्धार के समय १२४ मृर्तियाँ जमीन से निकली थीं।

करेड़ाः--

उदयपुर-चित्तौड़ रेल्वे के करेड़ा स्टेशन से आधा मील दूर सफेद आरस पत्थर का पार्श्वनाथ भगवान का विशाल मन्दिर दिखाई देता है। यह मन्दिर बहुत प्राचीन है। बावन जिनालय के पाट अपर का लेख १०३६ का है। इसके अतिरिक्त वारहवीं सदी से १६वीं सदी तक के लेख हैं। महामन्त्री पेथड़कुमार के पुत्र मांभणकुमार ने इस तीर्थ का उद्घार कराया था। समस्त मेवाड़ में ऐसे विशाल और सुन्दर रंगमण्डप वाला दृसरा मन्दिर नहीं है।

द्यालशाह का मन्दिर:-

उद्यपुर के महाराणा राजसिंह के मन्त्री दयालशाह ने छठा-रह्वीं शताद्दी में एक करोड़ रूपये के खर्च से कांकरोली छोर राजसागर के बीच राजसागर के पास के पहाड़ पर गगनचुम्त्री भव्य जिनालय बंधवाया-है। कहा जाता है कि यह पहले नो मंजिल का था। छाज कल दो ही मंजिल हैं। इस मन्दिर के घ्वज की छाया वारह मील पर पड़ती थी। इस मन्दिर फे पास नवचीकी नाम का स्थान है जिसकी कारीगरी बहुत सुन्दर है। नव-चौकी में विस्तृत प्रशस्ति का शिलालेख है।

नागदा-अद्वद्जीः—

उदयपुर से १४ मील उत्तर में एकलिंगजी के पास पहाड़ों के वीच में यह तीर्थ है। प्राचीनकाल में यह एक वड़ा नगर था जिसका नाम नागरूद (नागदा) था। यह किसी समय मेवाड़ की राजधानी भी रहा था। एक मील फे विस्तार में पाये जाने वाले जैनमन्दिरों के अवशेषों से ही यहाँ कितने छिधक मन्दिर थे, यह अनुमान किया जाता है। अभी शान्तिनाथजी का मन्दिर है।

#### खदयपुर:--

मेवाड़ की वर्त मान राजधानी उदयपुर में ३४-३६ जिनमन्दिर हैं। शीतजनाथ स्वामी का मन्दिर सब से प्राचीन है इसमें मीनाकारी का कार्य दर्शनीय है। वासुदेव भगवान का काच का मन्दिर भी रमणीय है।

#### अघाटपुर:--

खदयपुर से १॥ मील दूर अघाटपुर है। यह एक वार मेवाड़ की राज-धानी थी। मेवाड़ के महाराणा जैत्रसिंहजी ने जगचन्द्रसूरि को १२८४ में में इसी नगर में 'तपा' की डपाधि दी थी। अघाट में ४ प्राचीन मन्दिर हैं। इनमें एक राजा सन्प्रति के समय का है। ऋपभदेव भगवान् की प्राचीन प्रतिमा है।

# चित्तौड्गड्:-

विश्वप्रसिद्ध वीरभूमि चित्तीड़गढ़ एक प्राचीन जैनतीर्थ है। प्रसिद्ध विद्वान् समर्थत्राचार्य हरिभद्र यहीं के निवासी थे। १६३६ में वीसल श्रावक ने प्रतिष्ठा करवाई थी। सं० १४४४ में जिनराजसूरि ने श्रादिनाथ विम्व की प्रतिष्ठा की थी। १४६६ में सोमसूरिजी ने पंचतीर्थी की प्रतिष्ठा की थी। महाराणा मोकल जी के समय में उनके मुख्य मंत्री शरणपाल ने श्रानेक जिनमन्दिर यनवाये थे। श्राजकल तो वहुत से मन्दिर खँडहर हो गये हैं। श्राभी मुख्य जिनमन्दिर श्रांगारचँवरी, शतवीसदेवरी, गोमुखी वाला जिनमन्दिर, महावीर

स्वामी का मन्दिर, कीर्तिस्तम्भ श्रादि २७ जिनमंदिर हैं। श्रंगारचौरी के मंदिर श्रोर उसके तलघर में हजारों जिनमूर्त्तियां हैं। शतवीस देवरी का मंदिर उसकी सुन्दर कोरणी के लिए दर्शनीय है। सात मंजिल की कीर्ति स्तम्म-जिसके नीचे का घेरा ५० फीट है-जैनधर्म के भव्य उस्कर्ष का श्रतीक है। इस कीर्तिस्तम्भ का निर्माण कराने वाला संघवी कुमारपाल नामक एक पोरवाड़ जैनश्रावक था। गोमुख कुण्ड के पास एक जैनमंदिर है जिसमें सुकोशल मुनिराज श्रोर व्याची के उपसर्ग का दृश्य श्रालेखित है। चित्तीड़ में श्रनेक प्राचीन जैनस्थापत्य, मूर्तियाँ श्रोर खंडहर उपलब्ध होते हैं जिनसे मेवाड़ में जैनधर्म का प्रमुख सिद्ध होता है।

# मालवा के तीर्थ

मांडवगढ़:---

भारत की प्राचीन नगिरयों में माण्डव का उल्लेखनीय स्थान है। इसका वैभव किसी समय पराकाष्टा पर पहुँचा हुआ था। कहा जाता है कि यहाँ विक्रम और भर्न हिर की भी सत्ता रही है। मालवपित मुंजराज और विद्याविलासी राजा भोज ने इस मांडवगढ़ पर सत्ता जमाने में अपना गौरव माना था। १४५४ में यह मालवा की राजधानी थी। चौदहवीं शताब्दी तक यह उन्नति के शिखर पर था। उस समय यहाँ दानवीर, धर्मवीर श्रीमन्त जैनों ने सैकड़ों जिनमन्दिर वनवाये थे। यहाँ के महामंत्री पेथड़-शाह ने मांडवगढ़ के तीनसी जिनमन्दिरों का जर्णोद्वार कराया और स्वर्णकलश चढ़ाये। इन मंत्रीश्वर ने विविध स्थानों पर ५४ भव्य जिनमंदिर वंधवाये और अपार द्रव्यराशि यात्रा संघ आदि धर्मकार्यों में लगाई। जांजगढ़मार, मण्डन मंत्री, संप्रामसिंह सोनी, धनकुवेर भैसाशाह, जावड-शाह, आदि अनेक धनकुवेर, दानवीर, धर्मवीर और सरस्वती पुत्र इस स्थान पर हुए हैं जिनकी कीर्ति जैनसाहित्य में आज तक अमर है।

सोलहवीं सदी के बाद इस का उत्तरोत्तर पतन होता गया छोर आज तो धोड़ से भीलों के भोपड़ों छोर पुराने भग्नावशेष मात्र रह गये हैं। किसी समय इस किले में तीनलाख जैन थे छोर सेंकड़ों जिनालय थे, आज तो छोटा सा गाँवड़ा रह गया है। हन्त ! कितना बड़ा परिवर्त्तन ! इस समय यहाँ

शान्तिनाथ जी का मन्दिर है। यहाँ की अनेक मृत्तियाँ अन्यत्र मन्दिरों में भी विरोजमान हैं। सं० १८४२ में एक भील को एक मृत्ति प्राप्त हुई। धार के महाराजा यशवंतराव पँवार और जैनियों के पता चलने पर वे यहाँ आये और हाथी पर प्रतिमा विराजितकर धार ले जाने लगे परन्तु हाथी दरवाजे के वाहर ही नहीं निकला। आखिर वहीं एक खाली मन्दिर में प्रतिमाजी विराजित की। वाद में मन्दिर का जीगींद्धार कराया और १८६६ में विधिपूर्वक प्रतिष्ठा की। सं० १६६४ में पुनः जीगोंद्धार करते हुए प्रतिमाजित की जिसकी प्रतिष्ठा उत्साह पूर्वक की गई। अब भी यहाँ कई चमत्कार होते हुए सुने जाते हैं। इतिहास प्रसिद्ध रूपमती के महल भी यहीं हैं। यहाँ से चार कोस पर तारापुर में भव्य कलापूर्ण मन्दिर है परन्तु अभी मूर्ति से खाली है।

## लक्ष्मणी तीर्थः ---

श्रालीराजपुर स्टेट का यह छोटासा प्राम किसी समय सुन्दर जैनतीर्थ धा। यहाँ खुदाई करते हुए चवदह जैनमूर्तियाँ निकली थीं। एक महाबीर प्रभु की प्रविमा सम्प्रति के समय की प्रतीत होती हैं छोर तीन पर सं० १३१० का लेख है।

#### तानलपुर:--

इसका प्राचीन नाम हुंगियापत्तन है। इसके आसपास प्राचीन मन्दिरों के पत्थर निकलते हैं जो सुन्दर कलापूर्ण और भाववाही होते हैं। यहाँ एक भील के खित से आदिनाथ जी की तथा दूसरी २४ मृत्तियाँ निकली जिनकी जिनमन्दिर बनबाकर सं० १६१६ में प्रतिष्ठा की गई है। तेरहवीं, चौदहबीं, पन्द्रवीं सदी की प्रतिमाएँ, धातु की प्रतिमाएँ यहाँ हैं।

## मंक्षी पार्चनाथ :---

उन्जीन से १२ कोस दूर मनी प्राम है। यहाँ पार्श्वनाथजी का विशाल गगनचुम्बी मन्दिर है। मृजनायक पार्श्वनाथजी की श्यामरंग की विशाल प्रतिमा है जो यहाँ के एक तलवर में से निक्जी थी। जिस समय यह प्रतिमा निक्जी उस समय हजागें मनुष्य एकत्रित हुए श्रीर बाद में लाखों रूपये जगाकर भव्य मन्दिर बनवाया गया है। मृजनायकर्जी के एक तरफ

वाला जिनमन्दिर वनावा कर शान्तिनाथ भगवान् की खड़ी कार्योत्सर्ग मूर्ति विराजमानकी,यह प्रतिमा स्रभी यहाँ विराजमान है। स्रव सुमेरु शिखर के स्थान में चोमुखजी हैं स्त्रोर उस पर शिखर है मन्दिरों में गिरनार, पावा-पुरी, तारंगा के रंगीन चित्र स्त्रालेखित हैं।

श्रमीक्तरा तीर्थ- श्रमीक्तरा ग्वालियर राज्य का एक जिला है। इसका नाम कुन्द्रनपुर था यहाँ से कृष्ण ने रूकिमणी का हरण किया था। यहाँ श्रमका कमका देवी का स्थान है। यहाँ के जिनमन्दिर में पार्श्व नाथ की चमत्कारी मृत्ति है जिसमें से एक वार तीन दिन तक श्रमृत करता रहा श्रतः यह श्रमी करा के नाम से प्रसिद्ध है। इस चमत्कार के कारण इस नगर का नाम ही श्रमीकरा पड़ गया है।

कुण्डलपुर—दमोह स्टेशन से १४ मील पहाड़ी पर भ० पार्श्वनाथ ख्रोर भ० महाबीर के मुख्य मन्दिर दर्शनीय हैं। यहां ४२ जैंन मंदिर हैं। यहां महाबीर स्वामी की मूर्त्ति १२ फीट ऊंची है। यह मध्यप्रांत में हैं। नीमाड प्रांत में बड़बानी, (चूलिंगरी पर वावन राजाजी) बुरहानपुर, खरगोन, हिंगाण, कुन्नी, वाग पांच पाण्डवों की गुफायें ख्रादि दर्शनीय हैं। इस प्रांत में इस समय कुल १० जैनमंदिर हैं। बुरहानपुर में सं० १६५३ के पहले लगभग ३०० घर जैनियों के थे। १० जिनमंदिर थे। मनमोहन पार्श्वनाथ जी का भव्य संदिर था। १६५३ में बुरहानपुर में भयंकर द्याग लगी उसमें यह मंदिर जलकर भरम हो गये। ख्रभी यहाँ एक भव्य जिनमंदिर है।

## रालपृताना के अन्य कतिपय दर्शनीय जैनस्थानः

श्रजमेर गव० सेट मृलचन्द्जी सोनी द्वारा निर्मापित सुन्दर कलात्मक भव्य मंदिर निश्यां जी दर्शनीय है। लाखनकोठरी में संभवनाथजी का वड़ा मंदिर है। गोडी पार्श्वनाथ का भी मंदिर हैं। यहाँ का प्रसिद्ध ढाई दिन का मोपड़ा एक प्राचीन जैनमंदिर है। इसकी कोरणी जैन मंदिर से मिलती-जुलती है। गुसलमानी काल में यह मस्जिद बना लिया गया है। यहाँ के म्युजियम में वाली प्राम से मिला हुआ बीर सं० ५४ का सबसे अधिक प्राचीन शिखालेख है। केशरगंज में प्रक्षीवाल बन्धुओं ने अभी एक मंदिर बनवाया है।

<sup>%</sup>जयपुर:---

यह सारत का पेरिस कहा जाता है। इसकी नवीन वसावट वड़ी रमणीय है। यहाँ वेधशाला है। जैनों के ३०० घर छौर पचासों श्वेताम्बर-दिगम्बर मन्दिर है। जयपुर राज्य की प्राचीन राजधानी छामेर में चन्द्रअभु का मन्दिर है। सांगानेर में दो मन्दिर हैं। यहाँ से पचीस मील दूर बर है। यहाँ ऋपभदेव जी का प्राचीन भव्य मन्दिर है। यहाँ से पचास मील दूर छालवर की सीमा से दो मील पर वैराट नगर है। यहाँ हीरविजयसिर के उपदेश से इन्द्रमलजी ने सुन्दर मन्दिर वँधवाया था जिसका नाम इन्द्रविहार (दूसरा नाम महोदयप्रासाद) था। यह मन्दिर मुसलमानी काल में ध्वस्त हुआ परन्तु इसका शिलालेख मन्दिर की दीवार पर ही लगा रह गया है।

श्रलवर :---

शहर में सुन्दर जिनमन्दिर है जिसमें प्राचीन प्रतिमाएँ है। इसमें तलघर है जिसमें भी प्रतिमाएँ है। शहर से चार मील दूर पहाड़ी के नीचे 'रावणा पार्श्वनाथ' का मन्दिर खँएडहर रूप में हैं।

महावीरजी :---

यह तीर्थ जयपुर स्टेट में आया हुआ है। चन्दनगाँव स्टेशन से थोड़ी दूर पर है। यहाँ एक विशाल मन्दिर है जिसमें मृलनायक महावीर भगवान की तीन फीट की पद्मसानस्थ भन्य प्रतिमा है। इस तीर्थ को जैन-जैनतर सव पूजते हैं। चैत्री पूर्णिमा को यहाँ प्रतिवर्ष मेला भरता है। यह स्थान महान् चमत्कारी और रोग निवारक माना जाता है।

मेवाड़, मालवा, मारवाड़ श्रीर राजपूताने में जैनधर्म का श्रत्यन्त प्रमुत्व रहा है इसलिए यहाँ के प्रायः प्रत्येक श्राम श्रीर नगर में छोटा-वड़ा जैनमन्दिर होता ही है। यहाँ केवल थोड़े से स्थानों का ही उल्लेख किया जा सका है।

# मध्यप्रदेश और दिचणभारत के तीर्थ

(汉((xox))汉汉

सिरपुर :--(ग्रन्तरिक्ष पार्श्व नाथ )

वरार प्रान्त में आकोला से ४५ मील दूर सिरपुर नामक प्राम है। यहाँ

पार्यनाथ भगवान् की प्रतिमा त्राकाश में त्रधर रही हुई है त्रतः यह त्रन्तरित् । पार्यनाथ के नाम से प्रसिद्ध तीर्थ है। एलिचपुर के राजा श्रीपाल के शरीर में दुष्ट होगा था वह यहाँ के सरोवर में स्नान करने से दूर हुआ। इस प्रभाव से प्रभावित होकर इसका कारण हूँ ढते समय यह प्रतिमाजी प्रकट हुई ऐसा कहा जाता है। राजा इसे त्रपने नगर ले जा रहा था। पीछे देखने का उसे देवी ने निपेध किया था परन्तु शंका होने से पीछे देखा तो मूर्त्ति वहीं स्थित हो गई राजा ने वहां सिरपुर प्राम वसाया त्रोर मन्दिर बनवाकर उसकी प्रतिष्ठा की। यह प्रतिमा पहले अधिक उँचे त्राकाश में त्रधर थी त्राजकल तो एक त्रंगुल त्रधर रही हुई है। रवेताम्बर त्रोर दिगम्बर दोनों में इस तीर्थ के लिए भगड़ा हुत्रा था। दोनों इसे त्रपना २ मानते हैं। दोनों पत्त के त्रानुयायी इसकी यात्रा करने हैं।

# मुक्तागिरि:-

डक एलचपुर से १२ मील दूर मुक्तागिरि पहाड़ है। इस पर श्वेत वर्ण जिन मंदिर है। इनमें नकाशी का काम बहुत अच्छा है। इस पर्वत पर से पानी का भरना गिरता है। दृश्य बड़ा मनोहर है। वार्षिक मेला भरता है। पहाड़ पर ४०० मन्दिर हैं जिनमें ०४ मृतियाँ है। तीर्थ व्यवस्था दिगम्बर बन्धु करते हैं। दृचिए। में यह तीर्थ शत्र जय के समान महत्वपूर्ण माना जाता है।

## भाग्डुकजी:---

वरार में यह बहुत प्राचीन तीर्थ है। यहां पहले भद्रावती नामक विशाल नगरी थी। खँडहरों से इसकी प्राचीन भन्यता का अनुमान होता है। यहां के कुण्ड और सरोवरों के नाम जेन तीर्थक्करों के नाम से अवार्वाध प्रसिद्ध है। इस नगरी का प्राचिन इतिहास उपलब्ध हो तो दक्षिण में जैनधर्म के गारव का एक उज्जवल पृष्ट मिल सकता है। यहाँ केशरिया पार्श्वनाथजी की श्याग फण्धारी आकर्षक और चमत्कारी मृति है। कहा जाता है कि अन्तरिज्ञ पार्श्वनाथ के मुनीम को स्वप्न आने से यह मृति वहाँ से शोध करते हुए प्राप्त हुई है।

कुम्भोज तीर्थः---

यह तीर्थ कोल्हापुर स्टंट में आया हुआ है पहाड़ी पर जगवलम

ॐ<ॐ<्रं जैन-गीरव-स्मृतियाँ ★>०<>>०<

पार्श्वनाथजी का भन्य जिनालय है।

सिद्धवरकूट:----

यह जैनियों का बहुत प्राचीन तीर्थ है। कारंजा:----

यह अमरावती जिले में मूर्तिजापुर स्टेशन से करीव २१ मील के फासले पर प्राचीन तीथ है। यहाँ तीन वड़े २ जिनमंदिर हें। यहां एक मिन्द्रि में २१ प्रतिमाएँ चांदी की, ४ स्वर्ण की, १ हीरे की, १ मूँगे की, एक पन्ने की; ४ चार गरुड़मिण की कही जाती हैं। यहां ताड़पत्रीय और दूसरे प्रन्थों के भएडार हैं।

सिद्धक्षे त्र-द्रोणागिरी:----

सेंद्रपा प्राम (जिला नया गांव छावनी) में द्रोणागिरी पर्वत है। यहां २४ मंदिर हैं मूलनायक आदिनाथजी हैं।

सिद्धक्षेत्र श्रमणाचल ( सोनागिरी ):----

जी. त्राई. पी. रेल्वे के त्रागरा-मांसी लाइन में सोनागिर स्टेशन है। वहां श्रमणाचल पर्वत है। इस पर विशाल मंदिर है। मूलनायक चन्द्रप्रम हैं। प्रतिभा ७॥ फीट ऊँची मनोज्ञ खड्गासन से विराजमान हैं।

श्री क्षेत्र वाहुरी वंद:----

(श्री शांतिनाथ महाराज ) सिहोरा तहसील में सिहोरा स्टेशन रोड़ से १८ मील पर यह तीर्थ है। यहाँ शान्तिनाथजी की वहुत वड़ी मूर्ति १२ फीट की अतिप्राचीन है।

अमरावती, नागपुर, जन्त्रलपुर, कटनी, सीवनी, येवतमाल, चांदा, हींगनघाट, वर्घा आदि अनेक स्थानों पर भन्य जिनमन्दिर हैं। कुलपाक:---

(माणिक स्वामी)—निजाम राज्य में कुलपाक प्राम में देवविमान के प्राकार का भव्य शिखर बंध मन्दिर है। इसमें मृर्ति भव्य प्रार स्याम है। प्रादिनाथ प्रमु की नील रत्नमय—माणक की मृर्ति मृलनायक के रूप में

\*\*\*\*\*(xos)\*\*\*\*\*

\$ं€००९४० जेन-गोरव-स्मृतियाँ ★ शेर्का देशके द विराजमान है। यह मृति माण्कस्वामी के नाम से अधिक प्रसिद्ध है। मृत-निराजनाय व । यह गूरा नाल्यार्यामा में निरीजी रंग की अतीकिक सन्यम्ति है। यह जीवित नायकजी के पास में पिरीजी रंग की अतीकिक सन्यम्ति है। यह जीवित स्नामी भगवान् महावीर की है। यहां की मृतियों में से कोई विचित्र ही ग्रोज प्रतिविभिन्नत होता है। इस तीर्थ का वड़ा माहात्म्य है। यहां की मूल प्रतिमा का भोराणिक इतिहास बहुत ही प्राचीन और चमत्कारपूर्ण है। यहाँ वीजापुर—यहां सहस्रफ्णा पार्श्वनाथ की सुन्दर प्रतिमा तलघर से की कलड़ी, तेलगू प्रजा इसे बहुमान पूर्वक पूजती है। जालना—यहाँ कुमारपाल के समय का भन्य मन्दिर है। निक्ली हैं। नासिक नगर से ४-६ मील पर एक पहाड़ी है। यहां प्राचीन जैन गुफाएँ हैं। यहां से अनेक जीव मुक्त हुए हैं अतः (हिगम्बर) जैन इन्हें गंजपंथाः---मनमाइ से ५० मील पर यह सिद्धतेत्र है। हो पर्वत साथ जुड़े हुए पूजनीय सानते हैं। हैं। दोनों पर गुफाओं में पाचीन दिगम्बर जेन मूर्तियां है। पूना, शोलापुर, मांगीतुं गी सिद्धक्षेत्रः--्राणा प्राणा प्राणा वा वा वा प्राणा पोल्र से उत्तरपूर्व ७ मील । यह जैनियों का वहुत प्रसिद्ध पूज्य पर्वत मित्र ग्रोर खापत्य हैं। है। पर्वत के ठीक नीचे बहुत प्राचीन मित्र और गुफाएँ हैं। एक गुफा में चार पुट उँची श्री वाहुवाल, नेमिनाय, और पार्यनाथ की मृति है। मंदिरी तिस्मर्लाई:---यार उट्ट अपा आ पाड़कारण आयाजा की पत्यंकासन मृति है। पर्वत के इपर श्री में नेमीनाथ, वाहर श्री आदिनाथजी की पत्यंकासन मृति है। पर्वत के इपर श्री म तमामाय, याहर आ आ क्यांत्र के हैं। नेमिनायजी की कायोत्सर्ग मृति १६॥ फुट ऊँची अतिमनोज्ञ हैं। यह दिगम्बर जैनी का अत्यन्त प्राचीन तीर्थ स्थान है। यह मूड बिट्री में हम मील है। यहां १८ मिह्द को हुए हैं। पर्वत पर बाहुबल खामी स इस माण है। जहां कि प्रतिमतीज्ञ है। एक मिन्द्र के क्षी कायोत्मरीक्ष प्रतिमा ३२ फीट इस्बी प्रतिमतीज्ञ है। एक मिन्द्र के कारकलः--- श्रागे ३० गज ऊँचा एक सनोज्ञ मानस्तम्भ सुन्दरकारीगरी युक्त

#### मूडिवद्री:---

(जैनकाशी)—यह प्राचीन जैनराजा चौटर वंश का प्रसिद्ध नगर था। यहाँ १० मन्दिर हैं। सब से अच्छा चन्द्रनाथ मन्दिर है। पास में कई जैनसाधुओं के समाधि स्थान हैं सात मन्दिरों के सामने के भाग में एक पत्थर का वड़ा ऊँचा स्तम्भ है जिसे मानस्तम्भ कहते हैं। यहाँ पंचधातुओं की बनी हुई प्रतिमाएँ हैं। गुरु वस्ती में पार्श्वनाथ की प्रतिमा है। इसमें कई मूर्तियाँ हीरा, पन्ना आदि नवरत्नों की है। यहाँ धवल, जयधवल, महा-धवलादि प्राचीन दिगम्बरप्रन्थ भंडारों में सुरिच्त हैं। यहाँ जैन ब्राह्मणों की की वस्ती है।

#### श्रमण चेलगोलाः—

यह दिन्त भारत का महान् तीर्थस्थान है। मैसूर राज्य के हासन जिले में स्थित है। इस महातीर्थ ने मैसूर को भारत-विख्यात ही नहीं, विश्व विख्यात भी बना दिया है। यहाँ विन्ध्यागिरि और चन्द्रगिरि दो पहाड़ियाँ पास पास हैं। चन्द्रगिरि पर असंख्य साधुओं और शावकों ने संलेखना करके समाधि मरण प्राप्त किया है। आज भी कितने ही दिगम्बर साधु अपने जीवन के अन्तिम दिन यहाँ व्यतीत करते हैं यहाँ बहुत से शिलालेख उत्कीर्ण हैं। भद्रबाहु और उनके शिष्य चंद्रगुप्त ने यहीं समाधिमरण प्राप्त किया। दूसरी पहाड़ी विन्ध्यागिरि पर गोमटेश्वरजी की विशालकाय मूर्ति विराजमान है।

यह मूर्चि अपनी विशालता और भन्यता के लिए विश्व-प्रसिद्ध है।
एक ही पत्थर से निर्मित इतनी सुन्दर और विशाल मूर्ति संसार भर में कहीं
नहीं है। इसकी ऊँचाई ४० फीट है। कला की दृष्टि से यह अदिताय है।
इसके दर्शन करके दर्शकगण हर्प विभोर हो जाते हैं। अनेक विदेशी कलाप्रेमी यात्री इसके दर्शन के लिए आते हैं। यह मूर्ति गंगवंश के २१ वें राजा
राचमल के शासन काल में उनके मंत्री और सेनापित समरधुरन्यर, बीर
मार्नाएड चामुएडराय ने स्थापित की थी। एक हजार वर्ष प्राचीन होने पर भी
इसके लावएय और सोन्य में यही नृतनता विद्यमान है। प्रकृति के आवरण

रहित खुले आंगन में इतने चिरकाल से स्थापित होने पर भी वर्षा, घृप, हवा आदि का इस पर प्रभाव नहीं पड़ा है। कला और सौन्दर्य, विशालता और भव्यता के लिए यह वेजोड़ मृत्ति हैं। काका कालेलकर इसके सौन्दर्य को देखकर आत्म-विभोर के होगये थे। उन्होंने इसके विषय में गुजराती में लिखा था उसके कुछ अंश इस प्रकार हैं:—

"जब हम बाहुबलि के दर्शन के लिए गये तब हम ने शास्त्र की मर्यादा ध्यान में रख कर आपाद-मस्तक घृम २ कर दर्शन किया। .........मूर्त्ति के दोनों स्रोर दो वल्मीक वने हुए हैं। मेरा ध्यान वल्मीक से निकलते हुए वड़े २ सपौं की छोर गया। कारू यमूर्ति, छिं साधर्मी वाहुवित के नीचे स्थान मिलने से ये महाज्याल भी विल्कुल ऋहिंसक हो गये हैं और अपने फर्स फैला कर मानों दुनिया को अभय वचन दे रहे हैं। नजर कुछ आगे वढ़ी तो दोनों श्रोर से दो माधवी लताएँ महापराकमी वाहुवलि का आधार लेकर अपना उन्नतिक्रम सिद्ध करती हुई दिखाई दीं।..... बाहुविल वाहुवली है फिर उनका शरीर महा जैसा नहीं दिखाया गया । उनकी कमर में दृढ़ता हे, छाती विशाल है, स्कन्ध दृढ़ हैं। सारा शरीर भरावदार, योवनपूर्ण, नाजुक और क्रान्तिमान है। एक ही पत्थर से निर्मित इतनी सुन्दर मृचि संसार में और कहीं नहीं। इतनी वड़ी मूर्ति इतनी अधिक स्निग्ध है कि भक्ति के साथ कुछ प्रेम की भी अधिकारिगी है। नीचे उतरने पर कान-शरीर-रचना के प्रमाग को सिद्ध नहीं करते पर मूर्त्ति की प्रतिष्टा बढ़ाते हैं। मुक्ते तो इस मूर्त्ति की आखि, ओष्ठ ठुड़ी, भाह ओष्ठ पर का कारूएय सभी असाधारण दिखाई देते है। स्राकाश के नज्ञवृन्द जैसे लाखों वर्ष पर्यन्त टिमटिमाते रहने पर भी वैसे के वैसे ताजे, चुतिमान श्रीर सुभग हैं उसी तरह धूप, हवा श्रीर पानी के प्रभाव से पीछे की छोर ऊपर की पपड़ी खिर पड़ने पर भी इस मृत्तिं का लावएय खरिडत नहीं हुआ"।

वेल्र श्रीर हलेवीड़— के मन्दिर द्राविड़ श्रीर चालुक्य कला के श्रमुपम रत्न हैं। स्मिथ का कहना है कि-ये मन्दिर धर्मशील मानव जाति के श्रम का श्रास्चय जनक नमृना है। इनके कजाकीशल को देखकर नेत्र लूम नहीं होते।

# उत्तर-पूर्व प्रदेश के जैनतीर्थ

वनारसः—

यह देवाधिदेव सप्तम तीर्थङ्कर श्री सुपार्श्वनाथ भगवान श्रीर तेवीसवं तीर्थङ्कर श्री पार्श्वनाथ जी के चार चार कल्याएकों की पवित्र भूमि होने से परम तीर्थक्तप है। यहाँ अभी ६ श्वेताम्बर जिनालय हैं श्रीर श्रनेक दिगम्बर मंदिर भी हैं। इसके भेलुपुर उपनगर में पार्श्वनाथ के ४ कल्याएक हुए हैं। यहाँ पार्श्वप्रभु का सुन्दर मंदिर है। भद्देनी में गंगा के किनारे बच्छराज घाट पर सुन्दर मन्दिर है। यह श्री सुपार्श्वनाथ प्रभु का च्यवन श्रीर जन्म-स्थान माना जाता है।

सिंहपुरी—वनारस से चार मील दूर सिंहपुरी तीर्थ है। यहां श्री श्रेयांसनाथ प्रमु के च्यवन, जन्म, दीचा और केवलज्ञान कल्याएक हुए हैं। इस स्थान पर अभी हीरापुर प्राप्त है। यहां से एक मील पर श्वेताम्बर मंदिर है जिसमें श्रेयांसनाथ प्रमु की मूर्ति विराजमान है। इसके सामने ही समवसरए के आकार का एक मन्दिर है जो केवलज्ञान कल्याएक का सूचक है। यहां वोद्धों का प्रसिद्ध सरनाथ खूप है।

चन्द्रपुरी—सिंहपुरी से ४ कोस चन्द्रपुरी है जो चंद्रप्रभु के च्यवन, जन्म, दीचा ख्रीर केवल कल्याणक की भूमि है गंगा के किनारे टीले पर जिनमन्दिर है।

श्रयोध्याः—इसका प्राचीन नाम त्रिनितानगरी है। यह भगवान् ऋपभदेव के च्यवन, जन्म श्रीर दीचा कल्याएक की भूमि है। श्रजितनाथ, श्रमिनन्दन, सुमितनाथ श्रीर श्रमन्तनाथ तीर्यङ्ककर के चार चार कल्याएक की पवित्रभूमि है। श्राजकज कटरा मोहल्ला में जनमंदिर है।

केदार:—हिमालय के शिखरों में केदारपार्श्वनाथ, बद्रीपार्श्वनाथ, मानसरोवर विमलनाथ छादि तीर्थ थे परन्तु शंकराचार्य के समय से वेदानुयायियों के छिपकार में हैं। कहा जाता है कि मृल गादी पर छाज भी तीर्थद्वर की मृर्तियां हैं। श्रावस्ती — फीजावाद से ६० कोस उत्तर में, वलरामपुर से ७ कोस जंगल में १ मील के विस्तार वाले सेतमहेत के किने के बीच में अनोका प्राम में संभवनाथ भगवान के ४ कल्याणक का तीर्थ है। यह विच्छेद तीर्थहै।

रत्नपुरी:--फैंजावाद जंकशन से ४ कोस सोहावल स्टेशन से १ मील उत्तर में नोराई गांव है यहाँ धर्मनाथ भगवान के ४ कल्याएक का तीर्थ है। यहां हो जिनालय हैं।

कस्पिलाः—फरुकावाद के बी. बी. मीटरगेज में कायमगंज स्टेशन है। यहां से ६ मील पर कंपिला तीर्थ है। यहां विमलनाथ भगवान के ४ कल्याएक हुए हैं।

शौरिपुर:—यह नेमिनाथ भगवान् की जन्मभूमि है। श्रागरा से मील पूर्व में वटेश्वरप्राम है। यहां से दो मील दूर यमुना के किनारे शौरि-पुर तीर्थ है। टेकरी पर मंदिर है। यहां पहले सात जिनालय थे।

मथुराः—यह कल्पद्रुमपार्श्वनाथ, नेमिनाथ तथा वीरप्रमु का तीर्थ है। जम्बूस्वामि की निवाणभूमि है। राजमती की जन्मभूमि है। यहां कंकाली टीला है जहां से विपुल पुरातत्व सामग्री प्राप्त हुई है। जैनत्त्प श्रीर जैनमृर्तियां यहां प्रचुर मात्र। में उपलब्ध हुए हैं।

हिस्तनापुर: —यह शान्तिनाथ, छुन्थुनाथ और अरनाथ तीर्थद्वर के चयवन, जन्म, टीचा और केवल कल्याएक की पवित्रभूमि है। यहां से मील पर ऋपभदेव की पादुका कही जाती है। वहां भगवान के वार्षिक तप का पारणा हुआ होगा। अभी एक जिनालय है।

#### प्रयाग:--

यह अग्रभदेव भगवान् की केवल कल्याएक भूमि है। इसका प्राचीन नाम "पुरिमताल पाटक" है। यहाँ अव्वय वट के नीचे जिनपादुका थी जिसे १६४० में उत्थापित कर शिवलिंग की स्थापना कर दी गई थी। अभी वट के नीचे शिलालेख रहित पाटुका है। कहा नहीं जा सकता है कि यह किसकी है। यहाँ एक जिनालय है परन्तु इसमें मृत्ति नहीं है। कोशाम्बी:—

भरवारी स्टेशन से २० मील पर यमुना के किनारे कोसम इनाम ※※※※※※※※ (४१२) ※※※ ※※※※※※※※※※ सथा कोसमिखराज गाँव हैं। पास में जंगल में पर्वत पर पद्मश्रमु के कल्याणक का तीर्थ है। पहले यहां पद्मश्रमु का मिन्दर था। अभी विच्छेद तीर्थ है।

#### भिद्दलपुरः--

गया जंकशन से १२ मील हटवारिया ग्राम है, उसके पास कोलवां पहाड़ पर शीतलनाथ भगवान् के ४ कल्याग्यकों का तीर्थ है। यह सी विच्छेद तीर्थ है।

#### मिथिला :---

यह मिल्लिनाथ भगवान् तथा निमनाथ भगवान् के आठ कल्याणक का तीर्थ है। यहाँ मिन्दिर था जो अव जैनेतरों के अधिकार में है। पादुकाएँ आगलपुर मंदिर में लेजाई गई हैं।

#### पटनाः--

मगधसम्राट् श्रे गिक के पौत्र उदाई ने यह नगर वसाया था। प्राचीन काल में यहाँ विशाल जैनपुरी थी। उदाई से लेकर सम्राट् सम्प्रति तक यह मुख्य राजधानी रही है। यहाँ सुदर्शन सेठ की प्रसिद्ध पादुका तथा स्यृतिभद्र की पादुकाएँ हैं। चौक वाजार में दो जिनालय हैं।

# पावांपुरीः—

यह भगवान् महावीर की निर्वाण भूमि होने से परमपावन तीर्थभूमि है। भगवान् महावीर ने सर्वप्रथम देशना भी यहीं प्रदान की थी
और अन्तिम देशना भी यहीं दी थी। प्रभुमहावीर के सत्य और अहिंसा
का दिव्य संदेश मानवजाति को सर्वप्रथम यहीं प्राप्त हुआ था। भगवान्
का निर्वाण हो जाने पर जहां उनका दाह संस्कार किया गया वहां उनके
श्राता राजा निद्वर्धन ने सुन्दर सरोवर वनवाकर उसके बीच में मनोहर
जिनमन्दिर वँधवाया, ऐसा कहा जाता है यह जलमंदिर के नाम से
प्रसिद्ध है। मंदिर में जाने के लिए पत्थर की पाल वँधी हुई है। यह परम
शांति का धाम है। इस जलमंदिर का दश्न करते हुए कहा था कि "यह मंदिर
आत्मा की श्रपूर्व शांति का धाम है।"

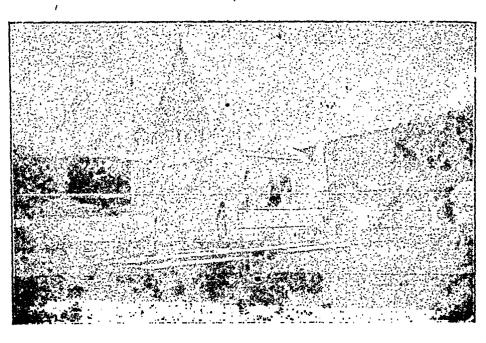
त्राम मंदिर में भगवान् महावीर की प्राचीन सुन्दर मूर्ति विराजमान है। आसपास ऋगभदेव, चंद्रप्रभ, सुविधानाथ और नेमिनाथ भगवान् की मूर्तियां हैं। यहां अगवान् की श्रातिप्राचीन पादुकाएँ हैं। यहां देवर्धिगणि चमाश्रमण की मनोहर मूर्ति भी है। श्राम मंदिर से थोड़ी दूर पर एक खेत में रत्प है। पहले यहां समवसरण मंदिर था ऐसा अनुमान किया जाता है। प्रभु की श्रांतिम देशना यहीं हुई होगी।

राजगृह—यह नगर वहुत प्राचीन है। वीसवें तीर्थङ्कर श्री मुनिसुव्रत-स्वामी के च्यवन, जन्म, दीचा श्रीर केवल कल्याएक यहीं हुए हैं। तीन हजार वर्ष पहले का इसका इतिहास जैनयन्थों में उपलब्ध होता है। राजा प्रसेनजित और श्रेणिक की राजधानी यही नगर था। भगवान् महाबीर यहां अनेकों वार पधारे। राजगृही के नालंदा पाड़ा ( मुहल्ला ) में भगवान् ने चवदह चातुर्मास किये थे। यहां के गुगाशील उद्यान में भगवान की कई धर्म-देशनायें हुई हैं। भगवान के ग्यारह गणधर यहीं पहाड़ों पर निर्वाण प्राप्त हुए हैं। जैनों के लिए यह स्थान अत्यन्त महत्त्व का है। यहां दो जिन-मंदिर हैं। यहां से विपुलगिरि छोर वैसारगिरि की यात्रा की जाती है। ये पाँचों पहाड़ गोलाकृति में हैं। (१) विपुलाचल-यहां गर्म पानी के पांच कुएड हैं। यहां छोटी २ देवकृतिकायें हैं। एक में श्रातिमुक्तक कुमार की पांदुका है। एक में वीरप्रमु के चरण हैं। उत्तराभिमुख मुनिसुवत खामी का मंदिर, चंद्रप्रभ म्वामी का मंदिर समवसरण की रचना वाला वीरप्रभु श्रीर ऋपभदेवजी के मंदिर हैं। (२) रत्नगिरि—यहां उत्तराभिमुख शांतिनाथजी का मंदिर है। बीच के स्तृप के गोखडों में शांतिनाथ, पार्द-नाथ, वासुपृच्य तथा नेमिनाथ भगवान् के चरण हैं। (२) उदयगिरि-पूर्वभिमुख किले में पश्चिमामिमुख संदिर है जिसमें मूलनायक सांविलया पार्श्वनाथ की मृत्ति है। दाई छोर पार्श्वनाथ तथा बाई छोर मुनिसुव्रत-स्वामी की पादुकायें हैं। पास में ४ देवकुलिकायें हैं जिनमें चरण पादुकायें है। (४) स्वर्णिगिरि--यहाँ पूर्वाभिगुख ऋपभदेवजी का मंदिर है।

(४) वैभारगिरि—इसकी ४ दुंच है। प्रथम दुंक पर पूर्वाभिमुख मन्दिर में जिनमृति है। दोनों तरफ नेमिनाथ श्रोर शान्तिनाथ भगवान की

alalahalahalah (818)::diahahalahahal

# जैन-गौरव-स्मृतियाँ



श्री चत्रियकुं ड-वीर मन्दिर



चितीइगढ़ (मेवाड़) के किले में जीए अवस्था में स्थित (महाराखा मोक्सिस्त्री के समय में प्रधान सरग्रपालकी द्वारा निर्मापित) भव्य जिनात्रय

★≫ॐ≼ॐॐ≼ॐॐ≼★जैन गौरव-सृतियाँ★ॐॐ≼ॐॐ≼ॐॐ≪ ७७४५० ७७४५० ७७४५० ७७४५० ७०६६० ७०६६० ७०४५० ००४५० ००४५०

पादुकाएँ हैं। दूसरी टुंक पर उत्तरािममुख मन्दिर में घन्ना शािलमद्र की मूर्ति श्रादि हैं। तीसरी टुंक पर शान्तिनाथ भगवान् के चरण हैं तथा चतुष्कोण नेिमनाथ, शान्तिनाथ, कुन्धुनाथ श्रोर श्रादिनाथ के चरण हैं। चौथी टुंक पर मुनिसुन्नतस्वाभी का विशालमन्दिर श्रोर भव्य प्रतिमा है। मन्दिर के पूर्व में जगत् सेठ का मन्दिर है। मन्दिर के नीचे दो गुफाएँ हैं। पांचवीं टुंक पर उत्तरािममुख गौतमस्वामी का मन्दिर है। जहाँ ११ सिद्ध गणधरों की पादुकाएँ हैं। यहाँ शिलमद्र कुई, निर्माल्य कुई, वीरपेशाल, नन्दन मिण्हार की वावड़ी, रोहिर्गेय चौर की गुफा, श्रेणिक का स्वर्णभगडार, पाली लिपि का लेख श्रादि दर्शनीय हैं। राजगृही का प्राचीन नालन्दा पाड़ा ही प्रख्यात नालन्दा है जहाँ वोद्धों का विद्यापीठ था। खुदाई करते हुए यह श्रभी जमीन से प्रकट हश्रा है।

#### काकंदी:-

लखीसराय स्टेशन से जम्बुई जाते हुए मार्ग में १२ मील पर काकंदी है। यहां सुविधिनाथ भगवान के ४ कल्याएक का तीर्थ है।

#### क्षत्रिय कुराड:---

लखीसराय स्टेशन से नैऋत्य दिल्ला में १८ मील, सिकन्द्रा से देलिए में दो मील, नवादा से पूर्व में ३४ मील और जम्बुई से पश्चिम में १३ मील पर नदी के किनारे लख्वाड (लिच्छवी राजाओं की भूमि) प्राम है, यहाँ धर्मशाला और वीर जिनालय है। लिख्वाड से ३ मील दिल्ला में नदी के किनारे कुण्डवाट (ज्ञातखण्ड वन) है, यह महावीर भगवान की दीला भूमि हैं। यहां दो मन्दिर हैं। यहां से ३ मील पर जन्मस्थान नामक भूमि आती है यही च्त्रियकुण्ड है। जन्मस्थान के नाम से यह प्रसिद्ध है। यह भगवान महावीर का जन्मतीर्थ है। यहां सच्य मन्दिर है।

#### ऋज्या लका :--

गिरड़ी स्टेशन से आठ मील पर ब्राकर गांव है। वहां ऋजुवालिका नदी के किनारे भगवान महावीर को केवलज्ञान हुआ था श्रतः तीर्थभूमि है। मन्दिर में ४ पादुकाएँ हैं।

photosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotosphotos

# चम्यापुरी :-

भागलपुर से दो कोस दूर नदी के क्तिरे चंपानाला है। यहीं चन्पापुरी है। यहां वासुपूज्य भगवान् के ४ कल्याणक हुए हैं। यहां वीर भगवान् ने ३ चातुर्मास किये। कामदेव श्रावक यहीं हुए हैं। शय्यंभवसूरि ने पहीं दशवैकालिक की रचना की थी। इस नगरी का विस्तार मन्दार्गिरी सक था। मन्दारिहल पर वासुपूज्य जी की निर्वाण पांदुका है।

#### मधुवन-

शाकर गांव से = मील पर मधुवन ग्राम है। यहां १३ मन्दिर हैं। यहां से सम्मेतशिखर पहाड़ पर चढ़ा जाता है।

# सम्मेतशिखरः--

जैनियों का यह परम माननीय तीर्थधाम है यहां से बीस तीर्थद्वर निर्वाण पधारे हैं। इस भूमि में कोई विशेषता अवश्य होनी चाहिए जिससे एक नहीं, बीस तीर्थह्वरों की निर्वाण भूमि होने का इसे सद् भाग्य प्राप्त हुआ है।

मधुवन (पोस्ट-पारस नाथ) से एक फर्जाङ्ग की दूरी से शिरवर जी के पहाड़ को चढ़ाव शुरु हो जाता है। इस पहाड़ को आजकत पार्श्वनाथ हिल कहते हैं। समस्त बंगाल में यह च्यत्यन्त प्रसिद्ध स्थान है। वंगाली जनता भी इसके प्रति श्रद्धाशील है।

पहाड़ का चढ़ाव ६ मील है। ३ मील चढ़ने पर गन्धर्व नाला छाता है। यहाँ से छावे मील की दूरीपर शीत (सीता) नाला है। यहां का जल मीठा छोर पाचक है। यहां से २॥ मील छागे चढ़ने पर प्रथम गण्धर देव-फुलिका के दर्शन होते हैं। यहां चौबीस गण्धरों के चरण्चिन्ह हैं। इसे गौतमम्बामी का मन्दिर कहते हैं। यहां से चंद्रप्रसु की दुंक, मेघाडम्बर की दुंक तथा जलमन्दिर की छोर जाने के मार्ग फुटते हैं।

पदाद्वर कुत ३॰ मन्द्रि हैं।इनमें चौबीस तीर्धद्वरों के चौबीस मंदिर, शास्त्रत जिनके ४ मदिर, गौतमादि गण्धर की १ देवकुलिका, शुभस्वामी की

NEXUES SOME SERVICE OF SERVICE SERVICE

१६६६ भे भिर्द्धाः अ क्षेत्रेन-गौरव-स्मृतियाँक्ष्याः ६६६६ भिर्भाद्धः कर्मा क्ष्याः कर्मा क्ष्याः कर्मा क्ष्याः कर्मा क्ष्याः क

एक देवकुलिका और एक जलमन्दिर है। जल मन्दिर के पास एक सुद्तर भरता है। सारे पहाड़ के मन्दिरों में से केवल जलमन्दिर में ही मूर्तियाँ हैं; शेप में चरण चिन्ह हैं। जलमन्दिर में मूलनायक पार्श्व नाथप्रभु की चमत्कारी प्रतिमा है। मन्दिर बहुत भव्य और रमणीय है। जलमन्दिर के सामने ही शुभगण्धर की देवकुलिका है। जलमन्दिर से शा मील दर मेघाडम्बर टुंक पर पार्श्व नाथप्रभु की सुन्दर देवकुलिका है इसे पार्श्व नाथ की टुंक कहते हैं। यह पार्श्व प्रभु का मन्दिर ही पहाड़ की सर्वेच चोटी पर है। उपर जाने के लिए प० सीढियाँ चढ़नी पड़ती हैं। शिखरजी का पहाड़ वैसे ही उन्नत है खीर उस पर यह तो सर्वोच शिखर है। इस पर रहा हुआ गगनचुन्ती श्रेत मन्दिर-शिखर बड़ा ही रमणीय प्रतीत होता है। यहाँ से चारों तरफ का दृश्य वड़ा ही सुहाबना प्रतीत होता है।

सम्राट् श्रकवर ने इस पहाड़ को कर मुक्तकर हीरविजयसूरि को श्रपण किया था। इसके वाद श्रहमदशाह ने सन् १७५२ में जगत् सेठ महेता वराय को भेंट किया था। श्रभी यह पहाड़ सेठ लालभाई दलपतभाई ने खरीद कर श्रानन्दजी कल्याणजी की पेढ़ी को दे दिया है।

इस महान तीर्थराज का सकल जैनसमाज में बहुत श्रधिक महत्त्व है। हजारों यात्री इसके दर्शन कर अपने जीवन को धन्य मानते हैं। बीस तीर्थक्करों श्रीर अनेक स्थविर महात्माश्रों की इस निर्वाण भूमि के कण-कण में शान्ति श्रीर पवित्रता श्रोतशेत है।

# प्राचीन जैन-स्मारक

पुरातत्त्व श्रीर इतिहास के चेत्र में प्राचीन त्मारकों का श्रत्यधिक महत्त्व होता है। किसी भी संस्कृति के विकास श्रीर इतिहास का वास्तविकज्ञान प्राप्त करने के लिए ये वह उपयोगी होते हैं। प्राचीन स्मारकों के द्वारा
ही संस्कृति के विविध पहलुश्रों पर प्रकाश पड़ता है। जैन स्मारकों का महत्व जैनसंस्कृति की दृष्टि से तो है ही परन्तु भारतीयसंस्कृति की दृष्टि से भी बीद्ध श्रीर हिन्दु स्मारकों से किसी तरह कम नहीं है। त्तृप, स्तम्भ, मृतिं, शिलालेख, श्रायागपट, मंदिर, गुफाए -इत्यादि रूप में जो जैन स्मारक पह वात अवश्य है कि पश्चिमी विद्वानों ने वैदिक और वौद्ध धर्मों के स्मारकों ध्योर साहित्य के सम्बन्ध में विशेष लच्च दिया है और जैनधर्म के प्रति उपेचा की है जिससे जैन स्मारक विशेष प्रकाश में नहीं आ सके। परन्तु गत अर्ध-शताब्दी से पाश्चात्य विद्वानों का ध्यान इस और आकृष्ट हुआ और उन्होंने इस सम्बन्ध में छानवान कर अनेक नवीन रहस्यों का उद्धाटन किया है। ये स्मारक जैनधर्म की प्राचीनता, भव्यसमृद्धि एवँ उज्ज्वल अतीत के परिचायक होने के साथ ही साथ भारतीय इतिहास, संस्कृति, कला, स्थापत्य और शिहप के श्रेष्ठ प्रत क हैं।

स्त्प

स्तूप:—कुछ वर्षी पहले पाश्चात्य और पौर्वात्य विद्वानों की यह धारणा थी कि स्तूप मात्र वोद्धों के ही हैं। इस धारणा के कारण उन्होंने जैनलचणों से युक्त स्तूपों को भी वोद्ध मान लिये। परन्तु आधुनिक शोधखोज से यह धारणा मिथ्या सिद्ध हो चुकी है। मधुरा के कंकाली टीले की खुद ई से प्राप्त होने वाले देवनिर्मित वोद्ध स्तूप सम्बन्धी शिलालेख से यह अस सर्वथा दूर हो चुका है। डॉ. फल्ट ने लिखा है कि

The prejudice that all stupss and stone rainings must necessarily be Buddhist, has probably brevented the recognition of jain structures as such and upto the present only two undoudted stups have been recorded.

श्रर्थात् समस्त स्तृष श्रीर स्तम्भ श्रवश्य बौद्ध होने चाहिए इस पच्चपात ने जैनियों द्वारा निर्मापित स्तृषों को जैनों के नाम से प्रसिद्ध होने से रोका। इसितिये श्रवतक निम्संदेह रूप से केवल दो ही जैनस्तृषों का उद्घेख किया जा सका है (परन्तु मथुरा के स्तृष ने निस्संदेह उनके श्रम को दृर कर दिया है।)

स्मिथ साह्य ने लिखा है कि:—In some cases monuments which are really Jain, have been erroneously described as Buddhist, अर्थान्-कई बार यथार्थतः जैन-स्मारक गलती से बौद्ध स्मारक मान लिये गये हैं।

तात्पर्य यह है कि जैनों के द्वारा बनाये गये स्तृप बाद्ध स्तृपों से भी प्राचीन हैं। देवनिर्मित बोद्ध स्तृप का उल्लेख कंकाली टीले से उपलब्ध शिला-

पट्ट में होने से अव यह प्रमाणित हो गया है कि बौद्धस्तूपों के वनने के कई शताब्दी पूर्व जैनस्तूपों का निर्माण हो चुका था। वुल्हर स्मिथ आदि पाश्चात्य विद्वानों ने भी यह स्वीकार कर लिया है। यहाँ कितपय प्रसिद्ध स्तूपों का दिग्दर्शन कराया जाता है:—

## (१) मथुरा का देवनिर्मित वोद्व स्तूप:-

सन् १८० में लखनऊ संग्रहालय के नयूरेटर डॉ. पयूहरर को मथुरा के प्रसिद्ध कंकाली टीले की खुदाई करवाते समय जैनकला की विविध वस्तुओं के साथ एक अभिलिखित शिलापट्ट प्राप्त हुआ। यद्यपि दुर्भाग्य से यह शिलापट्ट भग्नावस्था में मिला है तथापि जो अंश प्राप्त हुआ है वह सारें भारत में जैनधर्म एवं कला की प्राचीनता सिद्ध करने के लिए महत्त्वपूर्ण अवशेप है। इस शिलाखण्ड पर ब्राह्मी लिपि में एक अभिलेख उत्कीर्ण है जिससे पता चलता है कि शक संवन् ७६ ( = १४० ई.) में भगवान् अर्हत् की प्रतिमा देवताओं के द्वारा निर्मित 'वोद्ध' नामक स्तृप में प्रतिष्ठापित की गई। यह स्तृप मथुरा के दिल्लाण पिश्चम में वर्त्तमान में कंकाली नामक टीले पर वर्त्तमान था। ईसा की दितीय शताच्दी में इस स्तृप का आकार प्रकार ऐसा भव्य तथा उसकी कला इतनी अनुपम थी कि मथुरा के इस स्वर्णकाल के कलामर्मज्ञों को भी उसे देखकर चिकत हो जाना पड़ा था। उन्होंने अनुमान किया कि यह स्तृप संसार के किसी प्राणी की छित न होकर देवों की रचना होगी। अतः उन्होंने इसे 'देवनिर्मित स्तृप' की संज्ञा दी।

व्यवहार भाष्य और विविध तीर्थकल में इस देविनिर्मित स्तृष के विषय में अनुश्रुतियां मिलती हैं। तीर्थकल में लिखा गया है कि "यह स्तृष पहले स्वर्ण का था और उस पर अनेक मृत्यवान पत्थर जड़े हुए थे। इस स्तृष को कुवेरा देवी ने सातवें तीर्थक्कर सुपार्श्वनाथ के सम्मान में स्थापित किया ।। तेइसवें जिनपार्श्वनाथ के समय में इस स्वर्ण स्तृष को चारों और ईटों से आवेष्टित किया गया और उसके वाहर एक पापाण मन्दिर का निर्माण किया गया। "तीर्थकल्प से यह भी पता चलता है कि महावीर की ज्ञान-प्राप्ति के १३०० वर्ष बाद मधुरा के इस स्तृष की मरम्मत चप्पभट्टसूरि ने करवाई।" दसवीं ग्यारहवीं सदी के लेखों से पता चलता है कि कम से कम १००० ई० में कंकाली टीले पर जनस्तृष तथा मन्दिर बने हुए थे।

# (२) मथुरा का सिंहस्तूप :--

जिसे 'लॉयन केपिटल पीलर' कहा जाताहै। पहले तो वौद्ध मान लिया गया था परन्तु वाद के अन्वेषण से विद्वानों ने यह खीकार किया है कि यह एक जैनस्तूष है।

# (३) साँचीपुर स्तूप :—

"यह स्थान अवन्ति प्रान्त में आया हुआ है। यह प्रान्त दो विभागों में विभाजित था। पूर्वावन्ति और पश्चिमावन्ति। पश्चिम की राजधानी उज्जैन थी और पूर्व की राजधानी विदिशा नगरी के पास ही साँचीपुरी आगई है। वहाँ पर जैनों के ६०-६२ स्तूप हैं। जिनमें वड़े से वड़ा स्तूप ५० फीट लम्बा और ७० फीट चोड़ा है।" ( मुनि ज्ञानसुन्दरजी )

# (४) भरहुत स्तूप :—

यह स्तृप अंगदेश की राजधानी चम्पानगरी के पास खड़ा है। इस समय चम्पा के स्थान पर भरहुत नामका छोटा सा प्राम रह गया है। इस कारण से यह भारहुत स्तृप कहा जाता है। चम्पानगरी के साथ जैनों का बहुत घनिष्ट सम्बन्ध है। यह बासुपूज्यस्वामी के कल्याणकों की भूमि तथा भ० महाबीर के केवल कल्याण की भूमि होने से तीर्थरूप है। बौद्धों का इस नगरी के साथ विशेष सम्बन्ध नहीं रहा है अतः यहाँ का स्तृप जैन ही सिद्ध होता है। (मुनि ज्ञान सुन्दर)

(४) अमरावती स्तृषः—यह स्तृष वड़ा विशाल है। यह दक्षिण भारत में हैं। महामेचवाहन चववती राजा खारवेल ने अपनी दक्षिण विजय की स्मृति में अड़तीसलच द्रव्य व्यय करके विजयमहाचेत्य वनवाया था। इसका उल्लेख सम्राट् के खुदाये हुए शिलालेख में है जो उड़ीसा की खण्डिंगरी पहाड़ी की हाथीगुफा से प्राप्त हुआ है। सम्राट् खारवेल जैन थे अतः उनका वनवाया हुआ यह स्तृष अन्य धर्म का नहीं हो सकता है।

-( मु. ज्ञानमुन्दरजी )

जैनश्रनुश्रुति के श्रनुसार कोटिकापुर में जम्त्रूखामी का ग्रूप था। राजावली कथा में इसका उल्लेख है। तित्थोगाली पइएएएय में इस बात का पमाए मिलता है कि किसी समय पाटलिपुत्र जैनधर्म का प्रमुख केन्द्र था; नन्दों ने यहां पर पाँच जैनसूप बनवाये थे जिन्हें किक नामक एक दुष्ट राजा ने धन की खोज में खुद्वा डाला था। जैनस्तूप अथवा जैनाचारों की समाधियों का उल्लेख "निसिदिया" शब्द से हाथीगुफा वाले लेख में भी मिलता है। तच्चिशला भी जैनसम्प्रदाय का मुख्य केन्द्र था। प्राचीन टीका साहित्य में इसे धर्मचक्रभूमि' कहा गया है। तच्चिशला का तीन भिन्न २ स्थानों पर शिलान्यास हुआ है यह सिद्ध है। सिरकपनगर (तच्चिशला) की खुदाई से जैनमन्दिर और चैंत्य के भाग्नावशेष मिले हैं जो बनावट में मथुरा के अर्धचित्रों में अंकित जैनस्तूषों से बहुत मिलती जुलती है इससे वहाँ जैनों का अस्तित्व रहा होगा यह प्रतीत होता है। कनिष्क के समय में पेशावर में भी एक जैनस्तूष था।

गुफाएँ:—धर्मप्राण भारतवर्ष में ऋषि-मुनी श्रीर सन्तगण एकानत शानत भूमियों में रह कर आत्म-साधना करते आये हैं। पहाड़ों की नीरव कन्दराओं में उनहें अलौकिक शानित का अनुभव हुआ करता था। अतः भारत के तीनों प्राचीन धर्मों के मुनि वनों में, गुफाओं में और निर्जन प्रदेशों में साधना किया करते थे। तत् तत् धर्मी राजाओं ने अपने २ संत मुनियों के लिये पहाड़ों के नीरव प्रदेशों में गुफाओं का निर्माण कराया था। ये गुफाएँ चित्रकला, स्थापत्यकला, मृतिकला, और इतिहास की विविध वातों पर अच्छा प्रकाश डालती हैं। पुरातत्त्व और इतिहास प्रेमियों के लिये ये प्रचुर सामगी उपस्थित करती हैं। अजनता, एलोरा की गुफाएँ अत्यन्त प्रसिद्ध हैं। यहाँ कतिपय मुख्य २ जैन गुफाओं का दिग्सूचन किया जाता है:—

- (१) उड़ीसा प्रान्त की खर्डिंगरी अपरनाम उद्यगिरि पर अनेक जेनगुफाएँ हैं, जो महामेघबाह्न किलंगचकवर्ती सम्राट् खारवेल ने बनवाई हैं। यहाँ की हाथीगुफा से एक शिलालेख प्राप्त हुआ है जिससे खारवेल के जैन होने के और उसके किये हुए अनेक कृत्यों पर प्रकाश पड़ता है। इससे तत्कालीन अनेक ऐतिहासिक तत्त्वों का परिचय मिलता है।
- (२) विहार प्रदेश में वरवरा पहाड़ की कन्दराओं में जो नागाजु न के नाम से प्रसिद्ध हैं कतिपय जैनगुफाएँ हैं। वहाँ जैनश्रमण रहा करते थे। इनका विस्तृत वर्णन जैनसत्यश्रकाश मासिक पत्र के वर्ष ३ श्रक ३-४-४ में किया गया है। विस्तार भय से यहाँ नहीं दिया जा रहा है।
- (३) पाँच पाएडवीं की गुफाएँ न्मालव प्रदेश में ये गुफाएँ आई हुई हैं। इनमें शिल्प और चित्रकता का यहुत सुन्दर काम किया हुआ है।

( ४ ) गिरनार पर रथनेमि की गुफा आदि अनेक गुफाएँ हैं।

(४) अजन्ता की गुफाएँ:—यहां की गुफाएँ विश्वविख्यात हैं। ईसवी सन् पूर्व की गुफाएँ भी यहां हैं। यहाँ की शिल्पकला और चित्रकला अत्यन्त सुन्दर है। यहाँ की गुफाएँ अधिकतर बौद्ध हैं। यहाँ जैनमन्दिर भी थे जो अभी जीर्ण-शीर्ण दशा में है। इनमें से एक का चित्र १८६६ में आचिटेकचर एट अहमदाबाद में प्रकट हुआ था। इस मंदिर का शिखर नष्ट हो गया है परन्तु इसके अति विशालमण्डप को देखते हुए वह वहुत उनत और पिरामिड के आकार का होना चाहिए। मण्डप के स्तम्भ और उसकी कारीगरी अतिशय सुन्दर है।

- (६) श्रंकाई की गुफाएँ:—यह स्थान येवला तालुका में है। यहाँ दो पहाड़ियाँ साथ मिजी हुई हैं। भूमि से ३१४२ फीट ऊँची हैं। श्रंकाई की दित्तण दिशा में जेनों की ७ गुफायें हैं, जिनमें कोरणी का कार्य अत्यन्त सुन्दर है। पहली श्रोर दूसरी गुफा के दो दो मंजिल हैं। जैनमूर्तियाँ हैं। श्रोर शिल्पकता दर्शनीय हैं। शेप गुफाएँ एक मंजिल वाली हैं। जैनमूर्तियाँ श्रोर स्तम्भ दर्शनीय हैं।
- (७) वादामी की गुफाएँ —यहाँ की प्राचीन गुफायें बहुत प्रसिद्ध हैं। यहाँ की गुफाएँ प्रायः सब जैनों की ही हैं। यहाँ वर्तमान में भी पार्श्वनाथ छोर महाबीर की मृत्तियाँ है। छनेक यूरोपीय बिद्धानों ने इनकी शिल्पकला की भूरि २ प्रशंसा की है। विक्रम की छठी या सातवीं सदी के जैनराजा ने ये गुफायें बनवाई थीं।
- (二) घाराशिव—वर्तमान में इसका नाम उस्मानात्राद है। वहाँ से २-३ मील पर जैनों की सात गुफाएँ आती हैं जिनमें एक गुफा यहुत विशाल और नक्काशी से रमणीय है। उसमें भगवान पार्वनाथ की सप्तफ्श वाली मूर्ति शरीर-प्रमाण और श्यामवर्ण की है। सब गुफाओं में जैन-मृतियाँ हैं
- (६) एलोरा—दोलताबाद से १२ मील की दूरी पर यह स्थान है। यहाँ पहाड़ी पर जैनों की ३२-३३ गुफायें है। यहाँ शंब और बीद्ध गुफायें हैं। बीच में केलास सन्दिर है और एक तरफ जैनगुफाएँ हैं और दूसरी तरफ बीद्धगुफाएँ हैं। अनेक विद्वानों ने इस पर बहुत कुछ लिखा है। यहाँ अधिक नहीं लिखा जाता है।

eliekekekekekekek (999) kekekekekekekekekeke

(१०) राजगृह—यहाँ के पंच पहाड़ों में दो वड़ी २ जैन गुफाएँ हैं जिसमें एक का नाम सप्तप्तणा और दूसरी का नाम सोनभद्रा है। इन गुफाओं के लिए कनिंग होम ने विस्तृत लेख लिखा है। इन गुफाओं में से मिले हुए शिलालेख से माल्म होता है कि यह ईसा की दूसरी सदी में मुनि वीर-देव के लिए चनवाई गई थी।

नासिक के आसपास की गुफाएँ मांगीतुंगी, सतारा जिले की गुफाएँ आदि २ हजारों जैनगुफाएँ वनी हुई हैं।

चित्तोड़ का कीर्तिस्तम्भ सुप्रसिद्ध श्रोभाजी का कथन है कि यह सात मंजिल का उन्नत जैनकीर्त्तिस्तम्भ दिगम्बर सम्प्रदाय के बघर वाला महाजन साहनाय के पुत्र जी जीश्रा ने विक्रम की चौदहवीं सदी के उत्तरार्ध में बनाया था। यह कीर्तिस्तम्भ श्रादिनाथ भगवान का स्मारक है। इसके चारों तरफ श्रानेक जैनमूर्ति श्रालेखित हैं।

पहाड़पुर—कलकत्ता कुचिवहार लाइन में जमालगंज स्टेशन है। वहाँ से दो मील दूर टीले पर यह श्राम है यह सारा टीला जैन स्मारकों से भरा हुआ है। यहाँ से विशाल जिनमन्दिर के अवशेष श्रप्त हुए हैं।

अहिच्छत्रा--ई० आई० आर० के एखोनला स्टेशन के ४ कोस पर रामनगर है जिसका याचीन नाम शंखपुरी या अहिच्छत्रा है।यहाँ का जैन स्तूप मथुरा के स्तूप से भी प्राचीन है।

श्री श्रादिनाथ की धातु प्रतिमाः—यह प्राचीन मूर्ति भारत के वायच्य प्रान्त से वायू पूर्णचन्द्र जी नाहर को प्राप्त हुई है। यह मूर्ति पद्मासन लगा कर बैठी हुई है श्रीर श्रासपास की मूर्तियाँ कायोत्सर्ग के रूप में खड़ी है। सिंहासन के नीचे नवप्रहों के चित्र श्रीर ग्रुपभयुगल है। इससे मूर्ति वड़ी सुन्दर श्रीर मनोज्ञ होगई है। इस मूर्ति के पीछे इस प्रकार लेख है "पड़जकसुत श्राम्यदेवेन। सं० १०७७" इससे यह उक्त संबन् की प्रतीत होती है।

सिरपुर की महत्त्वपृर्ण थातु प्रतिमा :---

कला की दृष्टि से अपना विशिष्ट स्थान रखती है। इसकी रचना रौली स्वतन्त्र, स्वच्छ और उत्कृष्ट कलाभिव्यक्ति की परिचायक है। मृलप्रतिमा पद्मासन लगाये हुए हैं। निम्नभाग में दृपभचिह्न स्पष्ट है। केशराशि स्कन्ध-प्रदेश पर प्रसारित है दाहिनी और श्रम्विका की मृत्ति है। श्रनुसानतः यह नोवीं से ग्यारहवीं शताब्दी के वीच की प्रतीत होती है।

त्रर्घ पद्मासनस्थ घातु की जिनमूर्त्ति :---

अर्थपद्मासनस्थ जैनमूर्त्ति अतिविरल देखी जाती है। प्रायः बुद्ध की मूर्त्ति अर्थपद्मासनस्थ होती है। परन्तु यह मूर्त्ति अर्थपद्मासनस्थ होती है। परन्तु यह मूर्त्ति अर्थपद्मासनस्थ होते हुए भी जिनदेव की है। यह मूर्त्ति वायू पूर्णचन्द्र जी नाहर को उदयपुर के पास सबी का खेड़ा प्राम से प्राप्त हुई थी। यह उनके पास कलकत्ता में है। यह पीतल की मूर्त्ति है और कर्णाटकी लिपि में इस पर लेख लिखा हुआ है जिसे पं० गोरीशंकर ओका और डॉ० हीरानन्द शास्त्री ने पढ़ा है। बैठक के नीचे नव-प्रह की छोटी २ आकृतियाँ हैं। ओकाजी के मतानुसार यह आठवीं सदी की प्रतिमा होनी चाहिए।

वीर सं० ८४ का शिलालेख :--

सुप्रसिद्ध पुरातत्त्ववेता गौरीशंकर हीराचन्द श्रोभा को श्रजमेर जिले के वार्ली नामक गाँव से वीर सं० ५४ का शिलालेख प्राप्त हुआ है जो श्रभी श्रजमेर के म्युजियम में सुरिचत है।

मथुरा से प्राप्त आयागपट्ट और जैनयित करह (?) कीमूर्ति आदि अनेक प्रकार की प्राचीन सामग्री आजकल के अन्पेपण से प्राप्त हो रही है। यदि विद्वानों का इस दिशा में परिश्रम चाल् रहा तो सन्भव है कि अनेक महत्त्वपूर्ण तत्त्वों पर प्रकाश डालने वाली प्रचुर सामग्री जैनस्मारकों की सहायता से प्राप्त हो। जैनसाहित्य और जैनस्मारकों का निष्पच्च बुद्धि से अन्वेपण और अनुशीलन अपेचित है। पुरातत्वरिसकविद्वान् इस और ध्यान दें तो वोद्ध साधन-सामग्री की तरह जैनसाधन-सामग्री भारतीय संस्कृति और इतिहास के लिए कामधेनु की तरह हितावह सिद्ध होगी।

| शीव्र मंगाइये (दिवाली की मिठाई) |      |
|---------------------------------|------|
| मुन्दर कहानियाँ भाग १           | HI)  |
| सुन्दर कहाँनियाँ भाग २          | 111) |
| इंद्र की गरदन                   | . 1) |
| सरस कहानियाँ                    | 1)   |

पता—वीरपुत्र कार्यालयः श्रजमेर

किस्तिकितिकिति जैन-गौरव-स्मृतियाँ। किस्तिकितिकितिकिति

# श्रोद्योगिक श्रोर व्यवसायिक जगत में जैनों का स्थान

जैनजाति प्रारम्भ से ही व्यापार-प्रधान रही हैं। इस समाज के नव्ये प्रतिशत व्यक्ति व्यापार द्वारा जीवनिर्नाह करते हैं, छोर दस प्रतिशत व्यक्ति राज्यकर्मचारी हैं या छन्य नौकरी छादि साधनों से छाजीविका चलाते हैं। इस समाज का वालक जन्मजात व्यापारिक संस्कारों के कारण व्यापार की छोर ही मुकता है। यही कारण है कि भारत के व्यापारिक छोर छोतोगिक चेत्र में जैनों का छाति उचस्थान रहा है छोर छव भी है। उस प्राचीनकाल में जबिक यातायात के साधनों की छाजकल जैसी मुविधा न थी, इस समाज के व्यापारपरायण व्यक्ति दूर २ देशों में व्यापार के निमित्त जाया करते थे। जैनशास्त्रों में उज्जे ख है कि हजारों वर्ष पहले इस धर्म के छानुयायी गृहस्थ समुद्रपार के देशों में व्यापार के निमित्त जाया करते थे। हजारों पोत (जहाज) विदेशों में माल ले जाते थे छोर वहाँ से लाते थे। विदेशों में व्यापार करने के साथ ही साथ ये प्रत्यत्त या परोत्त रूप में जैनसंस्कृति का प्रचार भी करते थे। छाजकल विदेशों में जो थोड़े यहुत जैनछवशेप प्राप्त होते हैं वे यही सृचित करते हैं।

व्यापार के प्रति जन्मजात चाव होने से तथा बुद्धिमत्ता और साहस के कारण जैनों ने विपुल सम्पत्ति उपार्जित की है। आजकत भी भारत की

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

श्रन्य जातियों श्रीर समाजों से संख्या की श्रपेत्ता बहुत कम होते हुए भी अवह समाज समृद्धि में सबसे श्रिधक बढ़ीचढ़ी है कर्नल जेम्सटॉड ने श्रानाल्स श्रॉफ राजस्थान में लिखा है कि and that more than half the mer cantile wealth of India pass through the hands of Jain Liaty.

े इसी तरह कलकत्ता में लार्ड कर्जन ने जैनों द्वारा किये गये स्वागत समारोह के उत्तर में कहा था:—

I am aware of the high ideas ambodied in your religion, of the scrupulous conception of humanity which you antertain, of your great mercantile influence and activity.

यह विपुलसम्पत्ति राज्य या सत्ता के वलपर या अनैतिक साधनों के वलपर एकत्रित नहीं की गई है अपितु व्यापारिक प्रतिभा, दूरदर्शिता, साहस, धेर्य त्रादि सद्गुलां के द्वारा उपार्जित की गई है। "प्राचीन काल की यातायात के महान् कठिनाइयों की परवाह न करके जैनव्यापारी घर से लोटा-डोर लेकर निकलते थे और धर कुँच धर मुकाम करते हुए महीनों में वंगाल, त्रासाम, मद्रास त्रादि अपरिचित देशों में पहुँचते थे। भाषा और सभ्यता से अपरिचित होने पर भी ये लोग धेर्य और साहस का अवलम्बन लेकर श्रपना कार्य करते रहे और अन्ततः हिन्दुस्तान के एक छोर से दूसरे छोर तक सब छोटे-बड़े ज्यापारिक केन्द्रों में खपने पेर मजबूती से रख दिये। भारत का प्रसिद्ध 'जगत सेठ' का कुटुम्ब इसका भन्य उदाहरण है । कहाँ नागीर ख्रीर कहां बंगाल ? कहां तत्कालीन बंगाल की परिस्थिति ख्रीर कहां लोटा-डोर लेकर निकलने वाला हीरानन्द ? क्या वोई कल्पना कर सकता था कि इसी हीरान्द के बंशज के इतिहास में जगत् सेठ के नाम से प्रसिद्ध होंगे ? तया वहां के राजने तेक, धार्मिक श्रीर सामाजिक वातावरण पर श्रपना एकाधिपत्य कायम कर लेंगे ? सच वात तो यह है कि प्रतिमा के लगाम नहीं होती, जब इसका विकास होता है तब सर्वतोमुखी होता है! इसी हीरानन्द के वंशजों के घर में एक समय ऐसा छाया जब चालीस करोड़ का व्यापार होता था। सारे भारत में यह प्रथम श्रेणी का धनिक घराना था। लार्ड क्लाइव ने श्रपने पर लगाये गये श्रारापों का प्रतिकार करते हुए लन्दन में

कहा था "मैं जब मुर्शिदाबाद गया और वहां सोना, सोना, चांदी और जवाह रात के बड़े २ ढेर देख, उस समय मैंने अपने मन को कैसे कावू में रक्खा यह मेरी अन्तरात्मा ही जानती है।" इस पर से यह स्पष्ट हो जाता है कि अपनी महाम् प्रतिभा के बल से जैनव्यापारियों ने व्यापार के साथ ही साथ राजनैतिक चेत्र में भी अपना कितना प्रभाव जमा रक्खा था।

जगत्सेठ का इतिहास :--

नागौर से लोटा होर लेकर निकलने वाले सेठ हीरानन्द के वंशजों ने इतनी ख्रपार द्रव्यराशि उपार्जित की कि मुगल सम्राटों ने उन्हें जगत्सेठ की उपाधि से विभूपित किया। मुगलसम्राट, नवाव ख्रोर ख्रंग्रे जीकम्पनी तक उनसे द्रव्य की याचना करती थी। ऐसे महान सेठ के परिवार ख्रोर उनके तत्कालीन महत्व का थोड़ा सा उलेख करना प्रासंगिक प्रतीत होता है।

नागीर के हीरानन्द शोचनीय आर्थिक परिस्थित से विवश होकर परदेश के लिए निकल पड़े। मारवाड़ से चलते हुए वे वंगाल में आये। इनके छह पुत्र और एक पुत्री हुई। इनमें से आपके चतुर्थ पुत्र सेठ मागक-चन्द्र जी से जगत् सेठ के खानदान का प्रारम्भ होता है। नागौर से निकले हुए हीरानन्द का पुत्र वंगाल और दिल्ली के राजतंत्र में एक तेजरवी नच्त्र की भांति प्रकाशमान रहा। अठारहवीं सदी के वंगाल के इतिहास में जगत् सेठ की जोड़ी का कोई भी दूसरा पुरुष दिखलाई नहीं देता। गरीव पिता का यह कुवेर तुल्य पत्र अप्रत्यत रूप से वंगाल, विहार और उड़ीसा का भाग्यविधाता वना हुआ था।

उस समय वंगाल की राजधानी ढाका में थी। मुगलसाम्राज्य के अन्तिम प्रभावशाली औरङ्गजेव का प्रताप धीरे २ चीए होता जा रहाथा। उस समय वंशाल का नवाव अजीमुण्शान था और औरङ्गजेव ने दीवान के स्थान पर मुर्शिदकलीखाँ को भेजा था। सेठ माएकचन्द और मुर्शिदकलीखाँ के वीच भाईयों से भी अधिक प्रेम था। ये दोनों वड़े कर्मवीर और साहसी थे। सेठ माएकचन्द के दिमाग और मुर्शिदकलीखाँ के साहस ने मिलकर एक वड़ी शक्ति प्राप्त कर ली थी।

मुर्शिदकुतीखाँ एक महत्वाकांची व्यक्ति था। सेठ माग्यकचन्द ने उसे उत्साहित करते हुए कहा कि यदि तुम मुर्शिदाबाद नामक एक नवीन शहर

की म्थापना करो तो फिर देखना कि माणकचन्द की शक्ति क्या ख़ेल करके दिखाती है। गंगा के तट पर एक टकसाल स्थापित होगी, श्रंप्रेज, फ्रेन्च और डच लोग तुम्हारे पैरों के पास खड़े होकर कार्तिस करेंगे। दिल्ली का वादशाह तो रुपयों का भूखा है जहाँ हम अभी एक करोड़ तीस लाख भेजते हैं वहाँ दो करोड़ भेजेंगे तो वह समभेगा कि वंगाल की समृद्धि मुर्शिदकुलीखाँ के प्रताप से बढ़ती चनी जा रही है। सेठ माणकचन्द ने इस प्रकार मुर्शिदकुलीखाँ को उत्साहित करके अपने अतुलवैभव और गंगा के समान धन के प्रवाह की ताकत से भागीरथी के किनारे मुर्शिदाबाद नामक विशाल नगर की स्थापना की। कुछ ही समय में यह नगर बंगाल की राजधानी के रूप में परिएत होगया। अजीमुश्शान नाममात्र का नवाव का रह गया और सारी सत्ता इन दोनों के हाथ में आगई। इनके सुप्रवन्ध से वंगाल में शान्ति की लहर दोड़ गई। इस समय सारे भारत में राज्यकान्तियां हो रही थी परन्तु इस सुप्रवन्ध के कारण वंगाल क्रान्ति की चिनगारियों से बचा हुआ था। अंग्रेज च्यापारी अपनी क्रूटनीति से कर्नाटक, मद्रास और सूरत में कोठियां स्थापित कर भीन पर अधिकार कर रहे थे। परन्तु वंगाल में उनकी दाल नहीं गल रही थी।

सहसा भारतवर्ष के राजनैतिक वातावरण में एक प्रत्रल मों का छाया। दिल्ली का सिंहासन फर्क खिसियर के हाथ में चला गया। वादशाह फर्क खिशियर एक वार वीमार हो गया। देवयोग से छंप्रेज कम्पनी का डाक्टर हेमिल्टन वादशाह से मिला और उसे स्वस्थ कर दिया। इसके पारितोपिक के रूप में उसने वंगाल की भूमि में गंगा के किनारे छुछ गाँव माँग लिये। मूर्ल फर्क बिरायर इतना वंभान हो रहा था कि वह कोरे कागज पर सही करने को तथ्यार था। उसने गंगा के किनारे के चालीस परगने छंप्रेजों को सुपूर्व करने का फरमान मुर्शिद्कुलीखां के पास भेज दिया। जब यह फर्मान मुर्शिद्कुलीखां छोर जगत्सेठ के सन्मुख पहुँचा तो उन्हें वंगाल के छन्धकारमय भविष्य के दर्शन होने लगे। मुर्शिद्कुलीखां ने साहस पूर्वक वादशाह का फरमान वापस लीटा दिया और कहलाया कि वंगाल का दीवान एक इञ्च जमीन भी विदेशियों को मोपने से छसहमत है। इससे मूख फर्फ शियर कुट्ट हो गया और उसने फरमान निकाला, जिसमें मुर्शिद्कुलीखां को दीवान पद से छलग करके उसके स्थान पर सेठ माणकचंद को दीवान बनाने की घोषणा थी छार सेठ के वंशजों को जगन सेठ की पदवी से विभूपत करने

李孝子学常等等等等等等等等等等的 (22年) 接来多次的东西主席来来来来来来来

७७६५७७६५७६६★ जैन-गौरव-स्मृतियाँ ★३०६३०६४७६ ••••••••••••••••••••••••

की इच्छा प्रदर्शित की गई थी। सचमुच यह एक श्रद्भुत घटना थी कि मुगलसम्राट् ने एक जैन को बंगाल का दीवान बनाना चाहा।

जव यह फ़रमान मुर्शिदकु लिखाँ के पास पहुँचा तो उसे इसमें जगत् सेठ का पडयंत्र मालूम हुआ। पर जब ये दोनों मित्र मिले तब सेठ माणक-चन्द ने कहा—मुर्शिद्कुलीखां श्रोर मार्शिकचन्द के वीच भेद कहाँ है ? मेरे लिए वंगाल की स्वेगिरी में आकर्पण ही क्या है इस सारी मुगल सल्तनत में ऐसी चीज ही क्या है जो सोना, मोहर श्रीर रुपये से न खरीदी जा सके! गंगा के किनारे जब तक मेरा महिमापुर बसा हुआ है और मेरा टकसाल चाल् है वहाँ तक मेरे वैभव, सत्ता और व्यापार के सम्मुख कीन ऊँची ऊँगली उठा सकता है। फर्फ खशियर स्वयं एक दिन याचक की तरह रुपये की भीख मांगने इसी सेठ के आँगन में उपिथत हुआ था। मेरा विश्वास है कि हमारे धन से ही यह राजमुकुट खरीदा गया है। मैं वादशाह को लिख देता हूँ कि मुमे मिली हुई स्वागिरी में पुनः मुशिदकुलिखां को सौपता हूँ क्योंकि में उन्हें ्र अपने से अधिक योग्य मानता हूँ।" मुर्शिदकुलिखां ने पूछा-अंगे जों के परगने सौंपने के फरमान का क्या करना चाहिए १ जगन सेंठ ने कहा-"इस विषय में जरा बुद्धिमानी से काम लेना चाहिए। श्रंमें ज न्यापारी हैं, कूटनीतिज्ञ हैं । श्रीर लड़ाकू हैं श्रतः उनके साथ उच्छू खल व्यवहार करने का परिगाम श्रच्छा न होगा । इन परगनों की मालिकी तो इन्हें नहीं दी जा सकती परन्तु श्रंप्रेज व्यापारी विना करटम टेक्स के यहाँ व्यापार कर सके यह व्यवस्था करनी पड़ेगी।' इन सबसे जगत् सेठ का बंगाल के राजनैतिक वातावरण में कितना प्रभाव था यह स्पष्ट प्रतीत होता है। समस्त बंगाल, बिहार और उड़ीसा का महसूल सेठ माराकचंद के यहाँ इकट्टा होता था श्रीर इन प्रदेशों में जगत सेठ की टकसाल में बने हुए रुपये ही उपयोग में छाते थे।

तत्कालीन मुसलमान लेखकों ने लिखा है कि जगत सेठ के यहाँ इतना सीना चांदी था कि अगर वह चाहता तो गंगाजी के प्रवाह की रोकने के लिए सोने छोर चांदी का पुल बनां सकता था। बंगाल के अन्दर जमा हुई महसूल की रकम दिल्ली के खजाने में भरने के लिए जगत सेठ के हाथ की एक हुएडी पर्याप्त थी। मुतखर्रीन नामक प्रनथ का लेखक लिखता है कि इस जमाने में सारे हिन्दुस्तान में जगत सेठ की बरावर्री का कोई व्यापारी और सेठ नहीं था।

<del>传像多个多常的多种多个多</del>分的多种。(25E) 医常常中的多种多种的中央中央中央

सेठ माणकचन्द की पत्नी माणिकदेवी की इच्छा से उन्होंने कसौटी पत्थर का निम्न्य जिनमन्दिर वनवायाथा। कहा जाता है कि इस कसौटी पत्थर के संग्रह में इतना मूल्य खर्च करना पड़ा कि शायद सोने और चांदी का मन्दिर तथ्यार हो सकताथा। गंगा के प्रवाह में यह मन्दिर वह गया है फिर भी जो अवशेप वचे हैं वे जगत सेठ की अमर की ति को घोषित कर रहे हैं।

सरफ़खां और जगत सेठ फतेचंदः—मुशिद्कुलिखां के बाद सरफ़खां बंगाल का शासक हुआ। सेठ माणकचंद के बाद सेठ फतेचंद जगत सेठ की गादी पर आये। सफ़रखां ने जगत सेठ के साथ वैर वांध लिया और वंगाल की सुख शान्ति को नष्ट कर दिया। यह समय नादिरशाह की लुट का था। सेठ फतेचंद ने अपनी बुद्धिमत्ता से नादिरशाह को प्रसन्न कर बंगाल को लूट से बचा लिया। सरफ़खां अपनी उच्छ खल प्रवृत्ति से पद्भ्रष्ट कर दिया गया। उनके स्थान पर अलीवदींखां शासक हुआ। अलीवदींखां के समय में मरहठों ने बंगाल पर आक्रमण कर दिया। मरहठों ने जगत सेठ की कोठी को जी भर के लूटा तो भी उसका बैभव ज्यों का त्यों अखएड बना रहा।

नवाव सिराजुदौला और जगत सेठ महतावचन्दः—अलीवर्दिला के बाद सिराजुदौला वंगाल का नवाव हुआ और इधर सेठ फतेचंद के पौत्र महतावचंद जगत सेठ की गद्दी पर आये। इस समय दिल्ली के सिंहासन पर आहमदशाह और आदिलशाह थे। अहमदशाह ने सेठ महतावचंद को जगत सेठ की पदवी से और उनके भाई को 'महाराजा' के पद से सम्मानित किया और सम्मेतशिखर का जैनतीर्थ इन्हें समर्पित किया। सेठ महतावचन्द ने उत्तरी और दिल्ला भारत में बहुत बड़ी व्यापारिक प्रतिष्ठा प्राप्त की।

मीरजाफर के भयंकर विश्वासयात के कारण पतासी के युद्ध में सिरोजुदौला की पराजय हुई और मीरजाफर नवाव वन गया। इसके शासक होते ही अंग्रेजों की वन आई। इसने अंग्रेजों को टकसाल खोलने का हुक्म दे दिया। इसी समय से जगत सेठ का वैभव सूर्य अस्ताचलगामी होने लगा।

उक्त वर्णन से स्पष्ट हो जाता है कि अपनी बुद्धि प्रतिभा से तथा व्यापार के जरिये जगन सेठ ने तत्कालीन वातावरण में कितना माहात्म्य प्राप्त कर लिया था। जगत सेठ का इतिहास एक जैनव्यापारी की उब्बिल कीर्ति का इतिहास है।

भारत के व्यावसायिक जगत् में जैनों का प्राधान्य है। उनका व्यव-साय किसी एक चेत्र में ही सीमित नहीं परन्तु व्यापक है। संसार का ऐसा क्रोई देश न होगा जहाँ जैनव्यापारी का प्रवेश न हुआ हो। अमरीका, इँगलैएड, फ्रांस, जर्मनी, अफ्रिका, जापान, रूस आदि दूरवर्ती प्रदेशों के साथ भी व्यापारिक सम्बन्ध हैं। अफ्रिका चीन, वर्मा, मलाया, सिंगापुर, लंका, श्याम, आदि प्रदेशों में तो बहुत प्राचीन काल से जैनव्यापारियों का निवास रहा है। आजकल भी विदेशों में बहुत बड़ी तादाद में जैनों की बस्ती है।

चर्म, मद्य-मांस आदि गहिंत उद्योगों को छोड़ कर प्रायः सब प्रकार के अगहित उद्योगों में जैनव्यापारियों ने प्रवेश किया है और अच्छी सफलता प्राप्त की है। ऐसा होते हुए अधिकतर जैनव्यापारियों का ध्यान वस्त्र, सोना-चाँदी, जवाहगत, किराना, खनाज, रूई-ऊन खादि के व्यवसाय की ओर अधिक आकृष्ट हुआ है। इन चेत्रों में जैनों ने पर्याप्त ज्यापारिक कीर्ति उपार्जित की है। अपनी व्यापारिक प्रतिभा और द्रव्यराशि के बल-पर उन्होंने कृतिपय ज्यापारां पर एकाधिपत्य सा प्राप्त कर लिया है। वे न केवल भारत के अपित विश्व के बाजार में उथल पुथल मचा देने की चमता रखते हैं। विश्व के वाजारों का उतार चढ़ाव उनके रुख पर निर्भर करता था। किसी समय रुई के व्यवसाय में सर सेट हुक्मीचंद जी ने इतना प्रमुख प्राप्त कर लिया था कि उनके रूख पर अमेरिका के वाजारों में उथल-पृथल हो जाया करती थी। घ्यनेक जैनव्यापारियों के लिए ऐसा कहा जाता है कि 'श्राज का भाव यह है कल की बात वे जानें।'' बम्बई के शेयर बाजार के राजा सेठ प्रेम्चंद के लिए उक्त प्रकार से लिखा जाता था। जैनों में से कई ज्यापारी कोई 'कॉटन किंग' कोई सिल्वर किंग, कोई शुयर किंग के नाम से ज्यापारों में प्रतिष्ठा प्राप्त किये हुए हैं।

दंश की छोटोगिक सम्पत्ति की बढ़ाने के लिए कलकारखानों की स्थापना में भी जैनव्यापारी पीछे नहीं रहे हैं। कपड़ के मिल, तेल निकालने के छाइल मिल, जिनिंग एंड प्रेसिंग फेक्टरियाँ, पिटिंग प्रेस वर्त्तन बनाने के कारखाने. सिमेंट के कारखाने रवर के कारखाने इत्यादि छनेक उद्योग जैनव्यापारियों द्वारा संचालित हो रहे हैं। सर सेट हुक्मीचंद कस्त्रभाई लालभाई, शांतिलाल मंगलदास, कर्न्द्रयालाल भंडारी, डालिम्या, साह श्रेयांसप्रसाद छादि २ छनेक उद्योगपित हैं। सर चुन्नीलाल भायचंद छन्नर्राष्ट्रीय उपानि प्राप्त जैनव्यापारी हैं।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# सार्वजनिक क्षेत्र में मुक्तहस्त से दानः—

जैनों ने केवल द्रव्य उपार्जन करना ही नहीं सीखा है परन्तु उसे मुक्तहस्त से परमार्थ में लगा देना भी सीखा । जैनवालक जनम-घूटी के साथ ही दान के संस्कार भी प्राप्त कर लेता है। जैनों ने अपने धर्म के लिए तो करोड़ों रूपये लगाये ही हैं जि प्रके प्रमाण रूपमें शतुब्जय, आवू और गिरमा के भन्य कजामय जिनमन्दिर विश्य की विस्मयान्वित कर रहे हैं परन्थ सार्वजितक देत्रों में भी जैतां की दानवीरता सदा से उल्लेखतीय रही है। वस्तुपाल-तेजपाल ने जिन मन्दिगं स्त्रोर साहित्यसेवा में करोड़ों रूपये लगाने के साथ ही साथ अनेक तालाव वनवाये एवं शेव तीर्थी को सहायता पहुँचाई अधिक क्या मुसत्तमानों के जिए मिस्त्रदें तक वनवाई दानवीर जगडुशाह ने १३१२ से १३१४ तक के भारतच्यापी दुष्काल के समय में अपने विपुल अन्नभएडार सर्वसाधारण जनता के लिए खोल हिये। सद भाग्य से जगह शाह के पास उस समय विपुल अन्नराशि थी। उसने सिन्ध, काशो, गुजरा

इसके लिए वह 'जगत्पालक' की उपाधि से सन्मानित किया गया। मेवाड आदि अतेक देशों को अनुगत दिया। ग्रकेले जैनबीर ने तीन वर्ष के भीषण दुष्काल के संकट का निवारण वि इसी तरह खमा देदराणी ने गुजरात के दुब्काल निवारण के लिए अपण इसी तरह खमा देदराणी ने हेर को गाड़ों में भरवा कर महम्मद वेगड़ा के विपुलद्रन्य-सोना चांदी के हेर को गाड़ों में भरवा कर महम्मद वेगड़ा के पास भेज दिया और यह सिद्धकर वता दिया कि "पहले शाह और बाद भे वादशाह"। दानवीर भामाशाह ने अपना सवस्व महाराणा प्रताप को समर्पित कर मेवाड़ ग्रीर चित्रिय जाति की ग्रान ग्रीर शान की रचा की। ग्राज भी जीवद्या, गोरचा, पशुशाला, ग्रीपघालय, त्रनाथालय, विद्यालय, रहल, नोर्डिंग, पुस्तकालय, वाचनालय आदि विविध सार्वजनिक प्रवृत्तियाँ जैनों की श्रोर से चलाई जाती है। जीवदया और पशुरच्या के कार्य में प्रतिवर्षलाखों रूपये जैनलोग ब्यय करते हैं। ब्रिटिश सरकार के विरुद्ध भारतीय स्वातन्त्र संग्राम लड़ने वाली कॉम्रेस और उसके कार्यकर्ताओं को आर्थिक सहयो। हेते में जैतों का महत्त्वपूर्ण भाग रहा है। बंगाल के दुर्भित्त के समय में तथ मुकम्प, बाढ आदि प्राकृतिक प्रकीप के समय जैन लोगों ने दिल खोल सहायता की है और वर्तमान में भी करते हैं जैनजाति जैसे सम्पन्न हैं। दानवीर भी है।

**y3** 

### जैनधर्म के अन्तर्गत भेद प्रभेद

धर्म श्रीर सम्प्रदाय

**1**:

धर्म और सन्प्रज्ञय दो भिन्न २ वस्तुएँ हैं। धर्म मृत वस्तु है और सम्प्रदा या पंथ उसके वाह्य आकार मात्र हैं । दूसरे शब्दों में कहा जाय तो धर्म औ सम्प्रदाय में ठीक वही सम्बन्ध है जो आत्मा और शरीर में है। धर्म आत्मा श्री सम्प्रदाय उसका शरीर है । यह प्रकट है कि द्यातमा खोर शरीर में खात्मा क महत्व अधिक है। शरीर का महत्व तो आत्मा के द्वारा ही है। सम्प्रदाय, मजहब पन्थ श्रीर परम्पराएँ वहीं तक उपयोगी हैं जहाँ तक ये सब धर्म के पोपक हैं परन्तु जब पोपक के बदले ये सत्य धर्म के शोपक वन जाते हैं तब इन्हें नष्ट क

देने में ही वास्तविक हित रहा हुआ है। सामान्यतया लोग सम्प्रदाय को ही धर मानने लगते हैं। वे धर्म के वास्तविक स्वरूप को भूल जाते हैं और धर्म वे श्राकार-सम्प्रदाय को ही धर्म मानने जगते हैं। श्रतः धर्म शुन्य सम्प्रदाय के साथ भी वे चिपट रहते हैं। जब कोई सत्य तत्वज्ञ उन्हें समकाता है कि भाई! तुर जिससे चिपके हुए हो वह धर्म नहीं परन्तु धर्म का निर्जीव चोला है तो वे उस

सममाने वाले का ही नास्तिक और श्रद्धा हीन कह देते हैं। धर्म के इस विकृत

भगवान ऋपभदेव द्वारा प्रवत्तित और भगवान महावीर के द्वारा प्रवारित

स्वमप ने ही संसार पर भयंकर तवाहियाँ वरसाई हैं। ख्रतः वर्स छोर सन्प्रदाय वे विवेक को भूजी भांति समभूने की आवश्यकता है।

समय से प्रभावित जैनधर्म

जनधर्म में देवी देवताओं की न्तुति या उपासना का कोई स्थान नहीं था। जैन सो रागद्वेप रहित निष्कलंक मनुष्य की उपासना करने वाले रहे हैं परन्त कालान्तर में गाँग रूप से ही सही परन्तु जैन उपासना में देव देवियों का प्रवेश हो ही गया। जैन मन्दिरी में मृति पर किया जाने वाला शृंगार श्रीर श्राडेन्यर उत्तरकालीन परिस्थिति का प्रभाव है। सगवान महाबीर ने तत्कालीन जातिबाद के विरुद्ध प्रचएड कान्ति की फीर न्त्री एवं शहीं की धर्म के चेत्र में समान स्थान देकर ऊ चा उठान

जैनधर्म में काल प्रवाह के साथ साथ अनेक परिवर्त्तन होते आये हैं। प्रारम्म में

का भरसक प्रयत्न किया परन्तु उत्तर काल में कैनियों पर बाह्मलों की खुटाखून का इतना शभाव पड़ा कि शृहों की खपनाने की भावना वन्द होगई छोर बाद के जैन पुर्म प्रचारकों ने भी जाति की दीवारें खड़ी करतीं। जो जेन संस्कृति प्रारम्भ में

वैतिभेद का विरोप करने में गीरव सममती थी उसने दक्षिण में नवे जानि भेद की सृष्टि की. भित्रयों की पूर्ण श्राच्यात्मिक चीत्यता के लिए असमर्थ बोपित किया यह स्पष्टतः त्राह्मण परम्परा का प्रभाव है। त्राह्मणों की तरह जैनों में भी यज्ञोपवीत, पूजा, प्रतिष्ठा आदि कर्मकाण्डों का प्रचलन हो गया। मन्त्र-ज्योतिष आदि का भी के जैन-अनगारों ने आश्रय लेना आरम्भ किया। कहना होगा कि यह सब पड़ौसी संस्कृति का प्रभाव है। जो अनगार पहले वनों में और गिरिकन्दराओं में आत्म साधन करते थे वे धीरे २ नगरों में रहने लगें और जनसमाज के अधिकाधिक सम्पर्क में आने लगे। निवृत्ति की ओर अधिक मुके हुए अनगार धीरे २ प्रवृत्ति की की ओर विशेष मुकते गये। यद्यपि प्रारम्भ में इन सबका स्वीकार किसी उच आश्रय को लेकर ही किया गया है तदिष आगे चलकर इनमें विकृति अवश्य आ गई। प्रतिभा सम्पन्न जैनाचार्यों ने दूसरे प्रतिदृन्दियों के मुकाबले में टिक सकने के लिए इस तरह प्रवृत्तिमार्ग का अवलम्बन लिया था।

जैसे जैनों पर अन्य पड़ीसी संस्कृतियों का प्रभाव पड़ा है वैसे जैनों की संस्कृति का भी पड़ीसियों पर गहरा प्रभाव पड़ा है। भारत में आज भी अहिंसा के प्रति जो इतनी उदा भावना है वह जैनों का ही प्रभाव है। ै ज्याव शैव आदि जैनेतर जनता के खान पान और रहन सहन में जो मद्य मांस रहितता और साविकता आई है वह जैनों का ही प्रभाव है। हिंसक यज्ञयाग आज नाममात्र शेष रह गये यह जैनों का ब्राह्मण संस्कृति पर प्रवल प्रभाव है।

सेंकडों नहीं हजारों वर्षों से साथ २ रहने वाली और साथ साथ विकसितें होने वाली संस्कृतियों पर एक दूसरे का प्रभाव पड़े विना नहीं रह सकता है। जैनों पर ब्राह्मणों का प्रभाव पड़ा है और ब्राह्मणों पर जैनों का प्रभाव पड़ा है।

इसके पश्चात् भी जब जब जैसी २ परिस्थित आती गई वैसे २ परिवर्तन जैनधर्म में होते आये हैं। काल और परिस्थित का प्रभाव प्राचीन चली आती हुई परिपाटियों में परिवर्तन करने के लिए प्रेरणा देता है। ऐसी स्थिति में प्रत्येक परम्परा में हो पन्न होते आये हैं। एक पन्न आप्रह पूर्वक प्राचीन परम्परा से चिपका रहना चाहता है और दूसरा पन्न उसमें समयानुसार परिवर्तन का हिम। यती होता है। इन्हीं कारणों को लेकर प्रत्येक धर्म में भेद प्रभेद उत्पन्न होते हैं। जैनों में भी इसी कारण से श्वेताम्वर और दिगम्बर दो भेद पड़ गये। यह परिस्थित केवल एक ही धर्म के लिए नहीं परन्तु दुनिया के सब धर्मों के अन्तर्गत इसी तरह भेद प्रभेद होते आये हैं और होते रहेंगे। बोद्धों में महायान और हीनयान, मुसलमानों में शिया और सुन्नी ईसाई धर्म में केथोलिक आर प्रोटेस्टेन्ट, वेद धर्म में शेव, बैठ्णव आदि प्रसिद्ध भेद हैं।

जैनधर्म के मुख्यतया दो सम्प्रदाय है:—(१) श्वेताम्बर और (२) दिगम्बर। यह भेद सचेल-अचेल के प्रश्न को लेकर हुआ है। भगव न महावीर से पहले सचेल परभ्परा भी थी यह बात उपलब्ध जैन आगम साहित्य और बौद्ध

साहित्य से सिद्ध होता है। उत्तराध्ययन सूत्र के केशि-गीतम अध्ययन से इस वात दुपर अच्छा प्रकाश पड़ता है। भगवान पार्श्वनाथ की परम्परा के प्रतिनिधि श्रीकेशी ने भगवान महावीर के प्रधान शिष्य गौतम से प्रश्न किया है कि भ० पार्श्वनाथ ने तो सचेल धर्म कथन किया है और भगवान महावीर ने अचेल धर्म कहा है। जब दोनों का उहे न्य एक हैं तो इस भिन्नता का क्या प्रयोजन है ? इस पर से यह स्पष्ट हो जाता है कि भगवान् महावीर से पहले सचेल परम्परा थी छोर भगवान् महाबीर ने अपने जीवन में अचेल परम्परा को स्थान दिया।

भगवान महावीर ने भी दीचा लेते समय एक वात्र घारण किया था श्रीर एक वर्ष से कुछ अधिक काल के बाद उन्होंने उस वस्त्र का त्याग कर दिया और सर्वथा अचेलक वन गये, यह वर्शन प्राचीनतम आगम प्रन्य श्री आचारांग सूत्र में म्पष्ट पाया जाता है।

ं बोद्ध पिटकों में "निग्गंठा एक साटका" जैसे शब्द त्राते हैं। यह स्पश्तया र्जन मुनियों के लिये कहा गया है। उस काल में जैन अनगार एक वस्त्र रखते थे श्रतः वीद्धापेटकों में उन्हें 'एक शाटक' कहा गया है। श्राचारांग के प्रथम श्रुत-म्कन्य में अचेलक, एक शाठक द्विशाटक और अधिक से अधिक त्रिशाटक के कल्प का वर्णन किया गया है। इससे यह मालुम होता है कि भगवान महावीर के समय श्रोनों प्रकार की परम्पराएं थी। उनके संघ में सचेल परम्परा भी थी छोर छाचेल परम्परा भी थी। भगवान महावीर स्वयं अचेलक रहते थे उनके आध्यात्मिक प्रभाव से आकृष्ट होकर अनेक अनगारों ने अचेल धर्म खीकार किया था। इतना होंते हुए भी अचेलकता सर्व सामान्य रूप में स्वीकृत नहीं हुई थी। अनेक अमग्र-र्नियन्य सचेलक धर्म का पालन करते थे। र्नियन्यियों (साध्वयों ) के लिए तो श्रवेतकत की श्रवज्ञा थी ही नहीं।

भगवान महावीर के शासन में अचेल-सचेल को कोई आपह नहीं रखा गया । इसलिये पार्वनाथ की परम्परा के स्रानेक श्रमण-निर्धन्य भगवान महाबीर की परम्परा में सम्मिलित हुए। भगवान महाबीर के संघ में ख़र्चेल सचेल धर्म का सामज्ञम्य था । दोनों परम्परायें ऐन्छिक रूप में विद्यमान थी । जो श्रमण निर्यन्थ श्राचेत्रत्व को ग्वीकार थे ये जिन कल्पी कह्लाते थे श्रीर जो निर्शन्य सचेत्रक धर्म का श्रमसरण करते थे वे स्थविरकल्पी कहलाते थे। भगवान महावीर ने श्रचेलत्व का छादर्श रखते हुए भी सचेलत्व का मर्यादित विधान किया। उनके समय में निर्मन्थ परम्परा के सचेल छाँर अचेल दोनों रूप स्थिर हुए छीर सचेल में भी एक शाटक ही उत्रष्ट प्राचार साना गया।

शाचीनना को दृष्टि से सचेलता की गुल्यता और गुण दृष्टि से अचेलता की ि कुरियना स्वीकार कर मगवान महावीर ने दोनों प्राचेल सचेल परम्पराध्यों का मामजम्य स्थापित किया । भगवान महाबीर के पत्रातृ लगभग दो सी टाई सी

\*

वर्षों तक यह सामद्रास्य बराबर चलता रहा परन्तु बाद में दोनों पत्तों के श्रमिनिवेष (खिचातानी) के कारण निर्श्वन्थ परम्परा में विकृतियां श्राने लगीं। उसका परिणाम श्रोताम्बर श्रीर दिगम्बर नामक दो भेदों के रूप में प्रकट हुआ। वे भेद अबतक चले श्रा रहे हैं।

भारत के विस्तृत प्रदेशों में जैनवर्म का प्रसार हुया। दिल्ला और उत्तर पूर्व के प्रदेशों में दूरी का व्यवधान वहुत लम्बा है। प्राचीन काल में यातायात के साधन और संदेश व्यवहार की सुविधा न थी अतः प्रत्येक प्रांत में अपने अपने ढंग से संघों की संघटना होती रही। दुष्काल छोर छन्य परिस्थिति के कारण पूर्व प्रदेश में रहे हुए अनगारी के आचार विचार और दक्तिए में रहे हुए अमगों के आचार विचार में परिवर्तन होना स्वामाविक ही था। काल प्रवाह के साथ यह भेद तीव्या होता गया। मत भेद इस सीमा तक पहुंचा कि दोनों पचों के सामंजस्य की सद्भावना बिल्कुल न रही तब दोनों पच स्पष्ट रूप से अलग २ हो गये वे दोनों किस समय और कैसे स्पष्ट रूप से अलग हो गये, यह ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता है। दोनों पत्त इस सम्बन्ध में अलग अलग मन्तव्य उपांधत करते हैं और हर एक अपने आपको महावीर का सच्चा अनुयायी होने का दावा करता है और दसरे को पथभ्रान्त मानता है। श्वेताम्बर मत के अनुसार दिगम्बर सम्प्रदायकः की उस ति वीर निर्वाण संवत् ६०६ ( वि० सं० १३६, ईस्वी सन् =३ ) में हुई ऋौर दिगम्बरों के कथनानुसार श्वेताम्बरों की उत्पत्ति बीर निर्वाण सं० ६०६ (बि० सं० १३६, ई० सन् ८०) में हुई। इस पर से यह अनुमान किया जा सकता है कि र्नियन्य परम्परा के ये दो भेद स्पष्ट रूप से ईसा की प्रथम शताब्दी के चतुर्थ चरण में हुए हैं।

स्याद्वाद के अमीय सिद्धान्त के ारा जगत् के समस्त दार्शनिक वादों का समन्वय करने वाला जैनधर्म कालप्रभाव से स्वयं मनायह का शिकार हुआ। आपस में विवाद करने वाले दार्शनिकों और विचारकों का समाधान करने के लिये जिस न्यायाधीश तुल्य जैन धर्म ने अनेकान्त का सिद्धान्त पुरस्कृत किया था वही स्वयं आगे चलकर एकान्त वाद के चक्कर में फँस गया। सचेल और अचेल धर्म के एकान्त आयह में पड़कर नियन्थ परम्परा का अखन्ड प्रवाह दो भागों में विभक्त हो गया। इतने ही से खैर नहीं हुई, दोनों पच एक दूसरे के प्रतिद्धन्दि चनकर अपनी शक्ति को चीण करने लगे। दोनों में परस्पर विवाद होता था और एक दूसरे का बल चीण किया जाता था। दिगम्बर सम्प्रदाय दिगम्बर, परम्परा का केन्द्र बना रहा और पिरचमी भारत रवेत:म्बर परम्परा का केन्द्र रहा है। आज तक दोनों परम्पराएँ अपने अपने ढंग पर चल रही है।

,

कालान्तर में चैत्यवासी छलग हुए। श्वेताम्बर संघ में छनेक गच्छ पैंदा हुई। दिगम्बर परम्परा में भी नाना पंथ प्रकट हुए। इस तरह र्तिप्रन्थ परम्परा छनेक भेद प्रभेदों में विभक्त हो गई।

यहां संचेष से जैन सम्प्रदाय के गुख्य २ भेद प्रेमेदों का थोड़ा सा परिचय दिया जाता है।

#### दिगम्बर सम्प्रदाय

इस परम्परा का मूल बीज अचेजकत्व है। सर्व परियह रहिततां की दृष्टि से वस्त्रर हिततां (नग्नता) के आबह के कारण इस मेद का प्रादुर्भाव हुआ है। मित्रयों की नग्नता अव्यावहारिक और अनिष्ट होने से यह स्त्रियों की प्रतब्धा का निपेध करता है। इस परम्परा के अनुसार स्त्रियों की मोच नहीं होता। नग्नता, स्त्रीमुक्ति निपेध केवलिकवलाहार निपेध आदि वातों में स्वेतावरों से इनका भेद है। दिगन्वर परम्परानुसार उनकी वंशपरम्परा इस प्रकार है। तुलना की दृष्टि से साथ २ श्वेतान्वर परम्परा का भी उल्लेख कर दिया जाता है:—

|           | श्रुतकेवर्ली                |                   | दशपूर्वधरो                    |              |
|-----------|-----------------------------|-------------------|-------------------------------|--------------|
| दिगन्दर   | रवेताम्बर                   | <i>ंदिगम्बर</i>   |                               | श्वेताम्बर   |
| -शहाबीर   | <b>महा</b> वीर              | विशारव            | , ,                           | स्युतिभद्र   |
| सुधर्म    | सुधर्म                      | <b>प्रो</b> ष्टिल |                               | महागिरि      |
| जम्बृ     | <b>ज</b> म्यू               | च्त्रिय           |                               | सुहरित       |
| विष्णु    | <b>प्र</b> भव               | जयसेन             | •                             | गुणसुन्दर    |
| नंदी      | श्रय्यंभव                   | नागसेन            |                               | कालक         |
| श्रपराजित | यशोभद्र                     | सिद्धार्थ         |                               | ः स्कन्दिल   |
| गोवर्धन   | संभृतिविजय                  | धृतिसेन           |                               | देवतीमित्र   |
| भद्रशाहु  | भद्रवाहु                    | विजय              |                               | श्रार्थ मंग् |
|           |                             | <b>बुद्धिल</b>    | •                             | श्रार्य धर्म |
|           |                             | गंगदेव            | , ,                           | भद्रगुप      |
| _         |                             | धर्मसेन           |                               | धींगुम बन्न  |
| >v        | ini nanaananii ki muraasa s |                   | are at minute of a service of | ٠ ١ -        |

दोनों परम्परात्रों के अनुसार भद्रवाहु अन्तिम श्रुतकेवली हुए।

इसके वाद दिगन्थर परम्पनुमार पांच ग्यारह खंगधारी ( नच्छ, जयपाल, पाटतु, ध्रुवसेन श्रीर कंस ) हुए इसके सुभद्र, यशोभद्र, यशोबाहु श्रीर लोहार्च. एक खंगधारी हुए । यहां तक बीर् निर्माण संट ६=३ पूर्ण हुआ इसके बाद श्रुत ्का विच्छेद हो गया ।

दिगम्बर सम्प्रदाय में हुन्द्रहुन्द, समन्तभद्र, उमाम्बाति, पृत्यपाद देवनर्न्द्रा, वछनर्न्द्रा, धकर्तक, शुभचन्द्र, खनन्तर्कार्वि, बीरसेन, जिनसेन, गुण्भद्र खादि

व्योर जिनदत्तसृरि ( दादा ) इस गच्छ के परम प्रभावक पुरुष हुए। इस गच्छ में लगभग १०० साधु और ३०० साध्वयाँ हैं।

- (२) तपागच्छ: —यह गच्छ श्वेताम्बर सम्प्रदाय में सबसे अधिक महत्त्र वाला, है। तपागच्छ की उत्पत्ति उद्योतनसूरि के बाद हुई है। उद्योतनसूरि ने अपने शिष्य सर्वदेव को वटवृच के नीचे सूरि पढ़ दिया इससे यह गच्छा वटवज़ कहलाया। इसके बाद इस गच्छ में जगचन्द्रसूरि हुए। इन्होंने १२८४ (वि. सं.) में उत्र तपश्चर्या की इससे मेवाड़ के महारागा ने इन्हें 'तपा' की उपाधि प्रदान की । इस पर से यह गच्छ तपा गच्छ कहलाया । इस गच्छ में लगभग ४०० साधु श्रीर १२०० साध्वियाँ हैं। यतियों की संख्या भी बहुत अधिक है। जगचन्द्रसूर के शिष्य विजयचन्द्रसूरि ने वृद्ध पोशालिंग तपागच्छ की स्थापना की। प्रसिद्ध कर्म यन्थकार देवेन्द्रसूरि जगचन्द्रसूरि, के पट्टबर हुए।
- (३) उपकेशगच्छ :—इस गच्छ की उत्पत्ति का सम्बन्ध भगवान पार्श्वनाथ के साथ, माना जाता है। प्रसिद्ध आचार्य रत्नप्रभसूरि जो खोसवंश के आदि संस्थापक हैं इसी गच्छ के थे।
- (४) पौर्णिमिक गच्छ :-सं. ११५१ में चन्द्रप्रमसूरि ने क्रिया काएड सन्बन्धी भेद के कारण इस गच्छ की स्थापना की। कहा जाता है कि इन्होंने महानिशीथ सूत्र को शास्त्रप्रनथ मानने का प्रतिपेध किया। सुभतसिंह ने इस गच्छी को नव जीवन दिया तब से यह सार्ध (साधु) पौर्णमिक कहलाया।
- (५) अंचलगच्छ या विधिएनः आर्थ रिचत सूरि ने सं० ११६६ में इस गच्छ की स्थापना की। मुख वस्त्रिका के स्थान पर अख्रल (वस्त्र का किनारा) का उपयोग किया जाने से यह गच्छ अंचलगच्छ कहा जाता है। इनमें अभी १४-२० साधु और ३०-४० साध्वियां है। इस गच्छ के श्रीपृष्यों का बहुत मान है।
- (६) आगमिक गच्छ:— इस गच्छ के उत्पादक शील गुण और देव भद्र थे। ईं० सन् ११६३ में इसकी स्थापना हुई ये चेत्र देवता की पूजा नहीं करते।
- (৩) पार्श्वचन्द्र गच्छ:— यह तपागच्छ की शाखा है। सं० १४७२ में पार्श्व चन्द्र तपागच्छ से अलग हुए। इन्हों ने नियुक्त, साध्य चूर्णी आर छेद प्रन्थों को प्रमाण भूत मानने से इन्कार किया। यति अनेक हैं इनके श्री पूच्य की गादी वीका नेर में हैं।
- (二) कडुआ मतः आगमी गच्छ में से यह मत निकला। इस मत की मान्यता यह थी कि वर्रामान काल में सच साधु नहीं दिखाई देते। कडुत्रा नामक गृहस्थ ने आगमिक गच्छ के हरिकीर्ति से शिचा पाकर इस मत का प्रचार किया। था। श्रावक के नेप में घूम २ कर इसने अपने अनुयायी वनाये थे। सं० १४६२ या १४६४ में इसकी संस्थापना हुई ऐसा उल्लेख मिलता है।

(६) संवेगी सम्प्रदायः— ईसा की सतरहवीं में श्वेताम्वरों में जड़वाद की बहुत श्रधिक प्रचार हो गया था सर्वत्र शिथिलता और निरंकुशता का राज्ये जमा हुआ था। इसे दूर करने के लिए तथा साधु जीवन की उस भावनाओं को पुनः प्रचलित करने के लिए श्रानन्द धन, सत्य विजयजी, विनयविजयजी श्रीर यशो विजयजी श्रादि प्रधान पुरुषों ने बहुत प्रयत्न किये। इन श्राचार्यों का श्रानुसरण करने वालों ने केशरिया वस्त्र धारण किये श्रीर वे संवेगी कहलाये। संवेगी सम्प्रदाय अपनी श्रादर्श जोवन-चर्या के द्वारा श्रात्यन्त माननीय है।

इसके अतिरिक्त अनेक गच्छों के नाम उपलब्ध होते हैं। इस श्वेताम्बर सम्प्रदाय में सबसे अधिक महत्व पूर्ण भेद विक्रम की सोलहवी सदी में हुआ। इस समय में क्रान्तिकार लोकाशाह ने मूर्ति पूजा का विरोध किया और इसके फल ख हप स्थानकवासी सम्प्रदाय का आविर्भाव हुआ।

### स्थानकवासी सम्प्रदाय

ईसाई धर्म में जो स्थान मार्टिन ल्यूथर का है वही स्थान श्वेताम्बर सम्बदाय में लोंकाशाह का है। रोमन कथोलिक धर्म में रही हुई मूर्ति पूजा का मार्टिन ल्यूथर जिन्दोध किया और प्रोटेस्टेएट परम्परा की स्थापना की। लोंकाशाह ने भी श्वेता म्बर परम्परा में चेत्यों और मन्दिरों के कारण आई हुई शिथिलता का विरोध किया और 'मूर्तियूजा आगमसम्मत नहीं हैं' यह उद्योपणा की।

स्थानकवासी जैन समाज के अथवा अमृतिपूजक जैनों के प्रेरक लोंकाशाह का जन्म विकम संवत् १४-२ के लगभग हुआ था और इनके द्वारा की गई धर्म क्रांति का प्रारम्भ वि० सं० १४२० के लगभग हुआ । लोकाशाह का मृलस्थान सिरोही से ७ मील दूर स्थित अरहहुवाडा है परन्तु वे अहमदाबाद में आकर वस गये थे। अहमदाबाद के समाज में उनकी वहुत प्रतिष्ठा थी। वे वहाँ के प्रसिद्ध और प्रतिष्ठित पुरुष थे। इनके अवर वहुत सुन्दर थे। उस समय अहमदाबाद में झानजी नामक साधुजी के भएडार की कुछ प्रतियाँ जीर्ग-शीर्ग होगई थीं अतः उनकी दूसरी नकज करने के लिए झानजी साधु ने लोंकाशाह को ही। प्रारम्भ में दश्वकालिक सूत्र की प्रति उनहें मिली। उसकी प्रथम गाथा में ही धर्म का भ्वरूप वताया गया है। उसे देख कर उनहें धर्म के सच्चे स्वरूप की प्रतीति हुई। उन्होंने उसकाल में पालन किये जाते हुए धर्म का स्वरूप भी देखा। दोनों में उन्हें आकाश-पाताल का अन्तर दिखाई दिया। "कहां तो शास्त्र वर्णित धर्माचार का स्वरूप और कहां आज के, साधुओं द्वारा पाला जाता हुआ आचारा" इसे विचार ने उनके हृदय में कान्ति मचा दी। उन्होंने जन्म सूत्रों का वाचन मनने आ विचार के विचार मही है। साथ साध्यों में मृतिपूजा करने का विधान मही है। साथ साध्यों लो कार्य कर रहे हैं। वह सत्य साध्याचार से विपरीत है अमि

जीन संघ में आए हुए विकार की दूर करने की आवश्यकता है। लोकाशाह के अपने विचारों को तस्कालीन जनता के सामने रक्खा। परम्परा से चली आती हुई मृतिपूजा के विरोधी विचारों को मुन कर हतचत मच गई परन्तु लोकाशाह ने उर रूपारूपा निर्माणों से अपने मन्तव्य की पृष्टि की धीरे २ जनता उस और अनेक युक्तियों और प्रमाणों से अपने मन्तव्य की पृष्टि की धीरे २ जनता उस और आहार होते लगी। शत्रु जय की यात्रा करके लौटते हुए एक विशाल संघ की जारा वार्ष अपने उपदेश से प्रशावित कर लिया। हड़ संकल्प सत्य निष्ठा और उपदेश की सचोटता के कारण लोकाशाह सफत धर्म क्रान्ति । ए हुए। सर्व प्रथम भाणजी श्रादि ४४ पुरुषों ने लोकशाह के द्वारा प्रदर्शित मार्ग पर प्रवृत्तं करने के लिये दीचा आदि ४४ पुरुषा न लाकशाह क हारा अवारात नाग नर नाहण नरण में नव प्रहिति। धारण की। सं० १४३१ में एक साथ ४४ पुरुष लोकाशाह की आज्ञा से नव प्रहिति। यारण का । सर्व प्रदेश में क्षेत्र कार उपने जानगराहि के जानार की जंगता के साध्याचार की पालन करने के लिये पहात हुए। इसके वाद आचार की जंगता के कारण इस सम्प्रदाय का प्रचार वायुवेश की तरह होते लगा और हजारों श्रावकों ते ए। पापा के बाद ऋषि भागाजी, भीदाजी, नृताजी भीमाजी, गजमलजी लोकाशाह के बाद ऋषि भागाजी, स्रतुसरण किया।

(जगमालजी), सरवाजी, रूप ऋषिजी और श्री जीवाजी क्रमशः पट्टघर हुए। (जगमालजा), सरवाजा, रूप काजणा आर्था जातारा हुए के ब्राचार्य जीवाजी के लोकागच्छ कहलाया। लोकागच्छ के ब्राचार्य जीवाजी के लोकागच्छ कहलाया। लोकागच्छ के ब्राचार्य जीवाजी पर आकारात ने आन स्वाचान के निस्परा में श्रीमलंजी, रत्नसिंहजी, शिवजी के तीन शिष्य हुए —१ कुँवरजी की परम्परा में श्रीमलंजी, क ताम रिष्ण हुए शिवजी ऋषिजी के संघराजजी और धर्मसिंहजी हो शिव्य हुए धर्मसिंहजी म० की परम्परा दरियपुरी सन्प्रदाय कही जाती है।

जीवाजी ऋषि के दूसरे शिष्य वरसिंहजी की प्रम्परा में पाटानुपाट केशवजी हुए। इसके बाद यह केशवजी का पत्त कहलाने लगा इस पत्त के करावजा छुए। उस्तम जाप जह नगराज्या में यति हीचा छोड़कर तीन महापुरुष यतियों की गादी बड़ोदा में है। इस पन् में यति हीचा छोड़कर तीन महापुरुष भागाना ना गापा नहाउत्प नताये। वे प्रसिद्ध पुरुष हैं लवजी ऋषि, निकले जिन्होंने अपने २ सन्प्रदाय चलाये। वे प्रसिद्ध पुरुष हैं लवजी ऋषि,

जीवाज़ी ऋषि के तीसरे शिष्य श्री जगाजी के शिष्य जीवराजजी हुए। द्स परम्परा से अमरसिंहजी म. शीतलदासजी म. नाथूरामजी म. स्वामीदासजी मं. धर्मदासजी और हरजी ऋषि।

तवजी ऋषि से कानजी ऋषिजी का सम्प्रदाय, खम्भात सम्प्रदाय, पंजाब स्रीर नानकरामजी म. के सम्प्रदाय निकले।

धर्मदासजी म. के शिष्य श्री मूलचन्द्रजी म. से लिवड़ी सम्प्रदाय, गोंडल सम्प्रदाय, रामरतनजी स. का सम्प्रदाय निकले। सायला सम्प्रदाय, चूडा सम्प्रदाय, बोटाद सम्प्रदाय, श्रीर कच्छ छोटा वडा पर्वा निकले। धर्मदासजी म. के दूसरे शिष्य धन्नाजी म. से जयमलजी म. का सम्प्रदाय रघुनाथजी म. सम्प्रदाय और रज्ञचन्द्रजी म. का सम्प्रदाय निकले। धर्मदासजी म



तीसरे शिष्य पृथ्वीराजजी से एकलिंगजी म. का सम्प्रदाय निकला। धर्मदासजी म. के चौथे शिष्य मनोहरदासजी से पृथ्वीचन्द्रजी म. का सम्प्रदाय निकला। धर्मदासजी म. के पांचवे शिष्य रामचन्द्रजी म. से माधव मिन म. का सम्प्रदाय निकला। निकला।

हरजी ऋषि से दौलतरामजी मा का सम्प्रदाय, अतोपचन्दजी मा का सम्प्रदाय और हक्सीचन्द्रजी मा का सम्प्रदाय निकला।

इस तरह वर्तमान स्थानक वासी वत्तीस सम्प्रदाय लवजी ऋषि, धर्मदासजी धर्मसिंहजी, जीवराजजी और हरजी ऋषि की परम्परा का विस्तार हैं। ये सब सहापुरुप बड़े क्रिया पात्र और प्रभावक हुए। इससे स्थानकवासी सम्प्रदाय का अच्छा विस्तार हुआ।

स्थानकवासी सम्प्रदाय ३२ श्रागमों को ही प्रमाण भूत मानता है। ग्यारह खंग, वारह उपांग, उत्तराध्ययन, दशवैकालिक, नन्दी, श्रनुयोग, दशाश्रुत, व्यवहार, वृहत्कल्प, निशीय और श्रावश्यक। ये स्थानकवासी सम्प्रदाय के द्वारा मान्य श्रागम प्रन्थ हैं। इस सम्प्रदाय के साधु-साध्वियों का श्राचार विचार उचकोटि का समभा जाता है। किया की उप्रता की श्रं र इस सम्प्रदाय का विशेष कच्य रहा है श्रीर इससे ही इसका विस्तार हुआ है।

#### तेरा पंथ

स्वामी भीखण्जी इस सम्प्रदाय के आदा प्रवर्तक हैं। आपने पहले स्थानक वासी जैन सम्प्रदाय के रघुनाथजी महाराज के सम्प्रदाय में दीजा धारण की थी। आठ वर्ष के परचान द्यादान संबंधी दृष्टिकोण और आचार विचार संबंधी विचार विभिन्नता के कारण आपने अलग सम्प्रदाय स्थापित किया।

इस पन्य के प्रथम श्राचार्य भिछ (भीखण्डी) का जन्म संवत् १७=३ में मारवाड़ के कण्ठालिया प्राम में हुआ था। श्रापके पिताजी का नाम साह-वल्ज्डी श्रोर माता का नाम दीपा वाई था। श्राप श्रोसवंश के सखलेचा गोत्र में उत्पन्न हुए थे। श्रापने संवत् १== में चत्कालीन स्थानकवासी सम्प्रदाय में रघुनायजी म. के पास दीचा धारण की। श्रापकी प्रतिभा श्रापम थी। योड़े ही समय में श्रापने शान्त्रों का श्राप्यन कर लिया। श्राठ वर्ष के परचान् श्रापके हिक्कोण में परिवर्तन हो गया श्रोर तेरह साधुक्रों के साथ श्राप श्राप हो गये। ज्ञावत् १=१६ में श्रापने श्राणमें सम्प्रदाय स्थापित किया। कहा जाता है कि तेरह साधु श्रोर तेरह श्रालग पीपच करते हुए श्रादकों को लज्य में रख कर किसी ने इमका नाम तेरह पत्थ रख दिया। "हे प्रभो! यह तेरा पत्थ है" हम भाव की लज्य में रख कर श्राचर्य भिज्ञजी ने वही नाम श्रपना लिया।

छाचार्य भिन्न ने उप्रक्रिया काएड की अपनाया और उसके कारण जनता को प्रभावित करना आरंभ किया। आद्य सम्प्रदाय संस्थापक को अनेक प्रकार की बाधात्रों का सामना करना होता है। भिन्नुजी ने भी दृढ़ता से काम लिया। वे अपने उद्देश्य में सफल हुए। उन्होंने अपनी सम्प्रदाय का एक हुई विधान व जनग उप विधान में सम्प्रदाय को संगठित रखने वाले तत्व दृरदर्शिता के साथ सिन्निहित किये। आपने अपने समय में ४० साधु और ५६ साध्वियों की स्त्रपते पत्थ में दीचित किया था। स्त्रापका स्वर्गवास संवत् १८६० भारूपद् शुक्ला १३ को ७० वर्ष की अवस्था में सिरियारी प्राप्त में हुआ। आपके बाद खामी

१ ग्राचार्य भिन्न, २ भारमलजी खासी, ३ रामचन्द्रजी खामी, ४ जीत. भारमलजी आपके पट्टघर हुए। मलजी स्वामी, ४ मघराजजी स्वामी, ६ माण्कचन्द्जी स्वामी, ७ डालचन्द्जी स्वामी, न काल्रामजी स्वामी ये आठ आचार्य इस सम्प्रहाय के हो चुके हैं। वर्तमान में आचार्य श्री तुलसी गणी नवें पहुचर हैं। आचार्य तुलसी विश् सं १६६२में पदारुढ हुए। आप अच्छे व्याख्याता, विद्वान, कवि और कुशल नायक है। हिट्टर न्यारण डि. में इस सम्प्रदाय की बहुमुखी उन्नति हुई है। आपके शासन काल में इस सम्प्रदाय की बहुमुखी उन्नति हुई है।

त्रापक शासन काल म इस सम्प्रदाय का बहुमुखा उन्नात हुई है। इसका हुँ इसका हुँ इस सम्प्रदाय की एक खास मौलिक विशेषता है, वह है इसका हुँ इस सम्प्रदाय की एक खास मौलिक विशेषता है, वह है इसका हुँ इस सम्प्रदाय की एक खास मौलिक विशेषता है, वह है इसका हुँ इस सम्प्रदाय की एक खास मौलिक विशेषता है, वह है इसका हुँ इस सम्प्रदाय की एक ही आचार्य की आज्ञा में चलती हैं संगठन । सैकड़ों साधु और साध्वयाँ एक ही आचार्य की आज्ञा में चलती हैं सगठम । सगज़ साधु साध्वयों में अलग २ शिष्य-शिष्यायें करने की प्रवृत्ति नह इस सन्त्रवाय पा सामुस्ताप्यया म अवाग र राराण्यनराण्याय करन का अष्टास नह है। सब शिष्य-शिष्टायें आचार्य के ही नेश्राय में की जाती हैं। इससे संगठन को किसी तरह का खतरा नहीं रहता । संगठन के लिए इस विधान का का किता राष्ट्र है। इस सम्प्रदाय में त्राचार्य का एक छत्र शासन चलता है। नारा नवर्त र २००७ तक सब दीचायें १८४४ हुई। उनमें साधु ६३४ और

साध्वयां १२२१। वर्तमान में ६३७ साधु-माध्वयां आचार्य श्री तुलसी के नेतृत्व

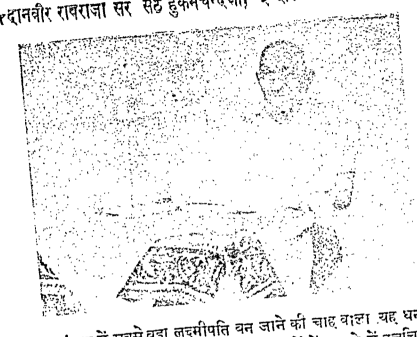
मान ह। इस प्रकार भगवान महावीर की परपरा का प्रवाह स्याद्वाद के सिद्धान्त के रहते हुए भी अखिन्डत न रह सका और वह उक्त प्रकार से नाना सम्प्रदायों गच्छे में विद्यमान हैं। रहत हुए गा ज्या । काश् यह विभिन्न सिरतायें पुनः अखण्ड जैनत

जैन मुनिराजों के परिचयः— हम इस ग्रन्थ में वर्तमान विशिष्ठ विद्वान जेन मुनिराजों का परिचय मी महासागर में एकाकार हों! देना चाहते थे। इस संबन्ध में जैन समाचार पत्रों में भी विज्ञित्रयां प्रकाशित की धान २ पर मुख्य २ श्रीवकों से पत्र व्ययहार भी किया किन्तु वधेक सामग्री प्राप्त नहीं हो सकी। अतः यह प्रकरण अपूर्ण ही रहा है। जैन मुनिवरी तथा जैन संखाओं के परिचय एक अलग परिशिष्ठ भाग में प्रकाशित करने का विचार है। HINT THE TOTAL TOT



## प्रतथ के माननीय सहायक

★दानवीर रावराजा सर सेठ हुकमचन्द्जी, इन्दीर



संसार में सबसे वड़ा लद्मीपति वन जाने की चाह वाला यह धनकुवेर श्राज स्वउपाजित श्रट्ट द्रव्य को परोपकारी कार्यों में लगाने में दत्तिचते है। ७५ वर्ष की उम्र के वाद समस्त सांसारिक वंधनों को छोड़ निर्तित संसारी की छवस्था में साधु का सा पवित्र जीवन व्यतीत कर रहे हैं।

व्यापारिक जगन में उथल-पुथल मचाने वाले, अपनी व्यवहार कुशलता, व्यापारिक दचता, साहस एवं पुरुषार्थ से करोडों की सम्पन्ति उपानित करने वाले सर सेठ हुकमचन्द्जी के पूर्वजों की जन्म भूमि सारवाड़ राज्यान्तर्गत लाइन् जिले में में इसिल नामक श्राम था। संबन् १८४४ में ध्रापके पूर्वज 'पृमाजी' इन्द्रीर स्त्राए स्त्रीर व्यवसाय का सूत्रपात किया। सेठ पूसाजी के रूपाल के स्वरापचन्द्रकी के घर सं० १६३१ स्त्रापाइ शुक्ता प्रतिपदा की सेठ हुकुमचन्द्रजी का जन्म हुया।

प्राचीन शिकाशेली के अनुसार ज्यापारिक शिक्ता प्राप्त कर १५ वर्ष की वय में फर्म के कार्य में सहयोग देना प्रारम्भ किया। श्रापके भाग्य में तो लद्मी का महयोग था खतः सापदे ज्यवमाय की दिनद्नी राम चामुनी पृद्धि होने लगी।

प्याज "मेठ स्वरूपचरद हुकमचन्द्" फर्म की गणना फरोड़पलियों में होती है। इसका सारा क्षेत्र सर सेठ हुक्तचन्द्र जी को ही है।

कौटुम्बिक परिचय: — आपकी प्रथम धर्मपत्नी से 'रत्नप्रभा' कन्या हुई जिनका विवाह भालरापाटन निवासी रायवहादुर वाणिज्यभूषण लालचन्दजी सेठी से हुआ। द्वितीय धर्मपत्नी का अल्पकाल में ही स्वर्गवास हो गया अतः तृतीत विवाह सं० १६६३ में भोपाल के सेठ फौजमलजी की सुपुत्री श्रीमती कन्चनबाई के साथ हुआ जो इस समय वर्तमान हैं। आप पित पराथणा, धर्मात्मा, विदुषी और परोपकारिणी महिला गत हैं।

श्रापकी माताजी को पौत्र का मुँह देखने की प्रवल इच्छा थी श्रतः श्रजमेर से कुंबर हीरालालजी को सं० १६५६ में दतक लिया। सं० १६०३ में हीरालालजी का विवाह धूम धाम से सम्पन्न हुआ। सं० १६८३ में सेठ कल्याणमलजी का श्रसामियक स्वर्गवास होजाने से कुंबर हीरालालजी को सं० १६८४ में उनकी धर्म पन्नी को सन्तुष्ट करने के लिए इत्तक दे दिया।

सं० १६६४ में सौ० कब्चनवाई को एक कन्या रक्ष प्राप्त हुई, जिसका नाम तारामती बाई रक्या। इनका विवाह सं० १६७७ में अजमेर के सुप्रसिद्ध राथ बहादुर सेठ भागचन्द्रजी सोनी के साथ हुआ।

सं० १६७० में श्रापके कुंबर श्री राजकुमारसिंह का जन्म हुशा। इससे श्रापके सारे परिवार में श्रत्यन्त श्रानन्द हुशा श्रीर श्रापने श्रनेक प्रकार के दान धर्म भी किये। श्री कुंबर राजकुमारसिंहजी की शिचा श्रजमेर के मेयो कॉलेज में राजकुमारों के साथ सम्पन्न हुई। श्राप M. A. L. L. B. की उच्च शिचा से शिचित है। श्रापका विवाह सिवनी निवासी सेठ फूलचन्द जी की सुपुत्री राजकुमारी वाई के साथ हुआ।

कुंवर राजकुमारसिंहजी से छोटी वहनें श्री चन्द्रप्रभावाई श्रौर स्नेहराजावाई हैं। जिनके विवाह क्रमशः इन्दौर के सेठ रतनलाल जी एवं सेठ लालचन्द जी के साथ हुये। सेठ साहव के पुण्योदय से सं० १६८० में कुंवर राजकुमारसिंहजी को भी एक पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई। इस श्रवसर पर सेठ जी ने ४० हजार रुपये दान किये। तदुपरान्त सं० १६८८ में द्वितीय पुत्ररत्न की प्राप्ति हुई। इस प्रकार श्रापका कौटुम्बिक जीवन सर्वसुख परि-पूर्ण है।

व्यापारिक जीवन :— श्री सेठ झोंकार जी, श्री सेठ तिलोकचन्द जी एवं श्री सेठ स्वरुपचन्द जी का व्यवसाय सिम्मिलित था। सं० १६५७ में आपके परिवार वालों में वंटवारा होकर आपने 'सेठ स्वरुपचन्द हुकुमचन्द के नाम से व्यापार प्रारम्भ किया। वास्तव में आपका व्यापारिक जीवन यहीं से प्रारम्भ होता है। लगभग ३०-३५ वर्ष पूर्व सालवे में इ.फीम का प्रधान व्यव-राम आपने भी इस व्यापार को ही प्रारम्भ में अपनाया और आशा।

तीत उन्नित की। अफीम के न्यवसाय में आपने समय के रुख को देख कर वीस पच्चीस लाख की हुं डिया लगा दी। इस समय भाग्य ने आपका पुरा साथ दिया। उस समय चीन में अफीम का भाव बहुत तेज हो गया और फजस्वरुप आपको दो तीन करोड़ का लाभ हुआ। परन्तु जब देखा कि अफीम का न्यापार घटता जा रहा है तो आप भी अपना रुख बदल कर रूई, अलसी चांदी एवं सोने आदि का व्यवसाय करने लगे और थोड़ें ही समय में इन व्यवसायों में भी आपका नाम चमक उठा। आपका व्यापारिक साहस उन दिनों इतना बढ़ गया कि प्रतिदिन दस-वीस लाख की हार-जीत कर लेना आपके लिए साधारण वात हो गई। बाजार भी आपके रुख के साथ ही चलने लगे और आपकी लेवा वेची से ही से देश के बाजारों में भाव का उतार चढाव होता था।

इसी प्रकार आपने अपने जीवन में सहे के द्वारा काफी लाभ प्राप्त किया। गत महायुद्ध में आपने गेहूँ का ख्याल किया तब स्वयं वस्वई के गर्वनर महोदय को सेठसाहब को बुलाना पड़ा और आपसे कहागया कि गेहूँ संसार का खाद्य पदार्थ है। इसका व्यापार आप इस हप में न करें कि वह इतना मँहगा हो जाए। सेठसाहब ने गर्वनर महोदय की बात मानली और अपना गेहूँ का सीदा बराबर कर लिया। इस कार्य के लिये गवर्नर महोदय ने आपको धन्यबाद दिया। इसी प्रकार चाँदी आदि के व्यवसाय में भी आपने व्यापारिक साहस का अपूर्व परिचय दिया।

यही नहीं श्रीग्रोगिक चेत्र में भी श्रप्रसर होकर श्रीग्रोगिक भावनाश्रों को जागृत किया। वर्तमान में श्रापके द्वारा निम्न उद्योग चालू हैं-१. हीरा मिल्स लि० उन्होंन २. हुकमचन्द्र मिल्स लि० इन्द्रोर ३. राजकुमार मिल्स लि० इन्द्रोर ३. राजकुमार मिल्स लि० इन्द्रोर ३. राजकुमार मिल्स लि० इन्द्रोर ४. हुकमचन्द्र जृट मिल्स लि० कलकत्ता। उद्योगधनधों के श्रातिरिक्त श्रापकी भारत के प्रमुख व्यापारिक नगरों में फर्म स्थापित हैं, जहाँ वैद्धिग कमिशन एजेन्सी का वहें पैमाने पर व्यापार होता है।

धार्मिकजीवन—ज्यापारिक जीवन के श्रातिरिक्त श्रापका सार्वाजितक एवं धार्मिकजीवन विशेष सराहनीय है। श्रापने सार्वाजितक कार्यों के लिये श्रार जैनसमाज के लिए बहुत श्रिषिक दान दिया है। श्रापके द्वारा संचालित विविध परोपकारिएों संन्यायें श्रापकी कीर्ति की विजय ध्वजा फहरा रही है। सेठसाहिव द्वारा संत्यापित दिगन्वर जैनमंदिर जी जैवरीवाग, विश्रान्ति भवन, महाविद्यालय, वोडिंगहाइस, सीठ दानशीला कंचनवाई श्राविकाश्रम, प्रिस यसवंतराव श्रायुर्वेदीय जैन श्रीपधालय, दि. जैन श्रसहाय विधवा सहायता फंड व भोजनशाला, सीठ संचनवाई प्रमृतिगृह व शिशु स्वास्वर श्रादि संस्थाये हैं। सेठ साहिव ने इनका कार्य चलाने

के लिए श्रभी तक कुल ११२-१२१) रु० प्रदान किये हैं।

संस्थाओं की स्थावर व जंगम कुल सम्पत्ति का सेठजी छाहिव ने दान पत्र लिखकर होलकरगर्वमेन्ट ट्रस्टडीड एक्ट के अनुसार उसकी रिजस्ट्री करादी है और कुल सम्पत्ति सात सदस्यों की एक ट्रस्ट कमेटी के सुपुर्द हैं।

त्रापने सर्वसाधारण के लिए समय समय पर श्रकाल, प्लेग, वाढ़ श्रादि के श्रवसरों पर भी काफी सहायतायें दी हैं। हिन्दीसाहित्य के प्रित भी श्रापका प्रेम सराहनीय है। सन् १६३ में देशपूच्य महात्मागाँधी के सभापतित्व में इन्दोर में होने वाले हिन्दी-साहित्य सम्मेलन के श्राप स्वागताध्यक्त थे। मध्यभारत में हिन्दी-साहित्य के प्रचारके लिए दसहजार रुपया दान दिया था। श्रापने जैनधर्म के प्रचार व रक्षा लिये लाखों पया दान दिया है तथा कई मन्दिर भी वनवाये हैं।

आए रावराजा, राज्यभूषण, रायवहादुर, सर एवं नाइट जैसी उच्च उपाधियों से विभूषित हैं। इस प्रकार से आपकी प्रतिभा हर चेत्र में प्रकाशमान हैं। आपसे जैनसमाज को जितना गौरव हो वह थोड़ा है।

#### 🛨 राज्यभूषण-रायवहादुर सेठ कन्हैयालालजी भगडारो-इन्दरी :--- 🖈

श्री सेठ पत्रालालजी अपने निवास स्थान "रामपुरा" से सन् १८१६ के लगभग इन्दौर आए और साधारण सी पृंजी से कपड़े की दुकान खोली।



आपके पश्चात् आपके पुत्र सेठ नन्द-लालजी अपने पूल्य पिताजी के व्यवसाय में साहस पूर्वक अप्रसर हुए । थोड़े ही वर्षों में आपकी गराना नगर के प्रतिष्ठित व्यक्तियों में एवं प्रमख व्यापारियों में होने लगी । श्रापही के घर सन् १८८८ में सेठ कन्हैयालालजी का जन्म हुआ। साधारण श्रंये जी पढ़ना लिखना सीखने के पश्चात ऋौद्योगिक एवं व्यावहारिक शिचा की छोर विशेष ध्यान देना प्रारम्भ किया । केवल १५-१६ वर्ष की कोमल वय में ही आपने व्यापारिक चेत्र में पदार्पराकिया। त्रागत त्रवसरों का सदैव उत्साह, परिश्रम श्रीर धैर्य के साथ उपयोग करते रहे और नगर

k .

के प्रमुखतम न्यापारियों की कोटि में जा पहुँचे। सन् १६१० में कुछ जीनिंग किन्टरीज आपके अधिकार में आई और आपने कार्य को दुतगित से बढ़ाया। पहले आपने इन्दौर राज्य का स्टेटमिल २० वर्ष के ठेके पर ले लिया, अविध पूरी होने पर सन् १६३६ में आपने उसे खरीद लिया और ''रायवहादुर कन्हैयालाल भएडारी मिल'' के नाम से प्रचारित किया।

श्रापने तीस लाख की पूंजी से "नन्दलाल भएडारी मिल्स" के नाम से एक श्रीर मिल्स की स्थापना की एवं दिन प्रतिदिन प्रगति श्रीर वृद्धि होती गई।

सन् १६३४ में आपको भारत सरकार ने "रायवहादुर" की पदवी
-से सम्मानित किया। होल्कर राज्य ने आपको "राज्य भूपण" पद प्रदान किया।
उदयपुर से "राज्यवन्धु" की उपाधी से अलंकृत हुए और जोधपुर रियासत ने
आपको स्वर्ण लंगर, ताजीम, हाथी और सिरोपाव से सम्मानित किया है।
इस प्रकार से आप एक राज्य प्रतिष्ठित व्यक्ति हैं।

श्रापने गुप्तदान व प्रकरदान के रूप में विपुत धनराशी सर्व साधारण के लिए दी। ६५०००) की लागत का "नन्दलाल भएडारी मिलस प्रसृति गृह्" के नाम से विशाल प्रसृति गृह वनवाया। इसका व्यय ३४०००) प्रतिवर्ष है। "नन्द लाल भएडारी हाई स्कूल" की न्यापना की श्रोर ६५०००) रुपया मूल्य का विशाल भवन वनवाकर प्रदान किया। इसके संचालन के हेतु २४०००) प्रतिवर्ष व्यय करते हैं। स्कूल की विशेषता यह है कि शिक्ता के साथ व्यवहारिक श्रोग श्रोशोगिक शिक्ता का भी समुचित प्रवन्ध है। मेडिकलाकूल को लेबोरेटरी एवं शस्त्रों के निमित्त २४०००) की स्तुत्य भेट की। रामपुरा के "संयोगिता वाई हाई स्कूल" के लिए २४०००) का विशाल "वसति गृह वनवाया" एवं प्रति वर्ष २०००) इस पर खर्च करते हैं। इसके श्रातिरक्त श्रोर की कई जातीय श्रोर धार्मिक संस्थाशों को हजारों का दान दिया है श्रोर देते रहते हैं। श्राप प्रति वर्ष ५० हजार रु० से भी श्रीधक रकम सार्वजनिक कार्यों में व्यय करते हैं। ग्यानीय तथा बाहर के सार्वजनिक कार्यों में व्यय करते हैं। ग्यानीय तथा बाहर के सार्वजनिक कार्यों में व्यय करते हैं। ग्यानीय तथा बाहर के सार्वजनिक कार्यों में भी श्राप

श्रापके स्वभाव में माधुर्य; विनय तथा उदारता का उद्गुत सम्मिश्रम्। होने के कारम ही श्राप श्राप श्रत्यन्त लोकप्रिय हैं। तदमी की श्रासीम कृपा होने पर भी श्रदंकार से श्राप फोसों दूर हैं।

¥**\$**\$ रायबहादुर सर सेठ भागचन्दजी सोनी, श्रजमेर र्थेन्थ के मीननीय सहीयक

श्रापका परिवार श्रपनी धर्मनिष्ठा, उदारता, समाजवेम तथा धन सम्पन्नता के लिए न केवल जैनसमाज में ही वरन भारत के प्रतिहित प्रमुख परिवारों में से हैं। आप खंडेलवालजातीय दिगम्बर जैनधर्मावलम्बी सङ्जन है।

इसी परिवार के धर्मनिष्ठ सेठ जवाहरमूल जी ने सं० १६१२ में हि॰ जैन चैत्यालय का निर्माण कराया जो एक दर्शनीय स्थान है। आपके तीन-पुत्र हुए—सेठ गंभीरमलर्जा, मूलचंद्जी तथा सुगनचंद्जी।

सेठ मृलचंद्जी—आपकी अपार धर्मनिष्ठा ने इंस परिवार को भार विस्यात बनाया। अजमेर का सहिश्रेष्ठ देशनीय स्थान-सोनीजी की निश्चिय करौंली के पाषामा का अद्वितीय श्री दिगम्बरजैनसिद्धकूट चैत्यालय नि० सं० १६४२ में झापही ने जनवाया है। इसमें सब काम स्वर्श का है। सन-१८६२ में गवनमेंट ने आपको रायबहादुर की पदवी प्रदान की। अपनी लोकिप्रियता के कार्गा आप जीवन पर्यन्त अजमेर म्यूनिसिपिलटी के किम-इनर तथा ऑनरेरी मजिस्ट्रेट भी रहे।

त्रापने कलकत्ता, वस्वर्द्ध, आगरा, खालियर, जयपुर, भरतपुर आदि में अपनी कोठियां स्थापित कर व्यापार विस्तार भी खूब किया। गवनमेंट ने भी नीमच छावनी, गवालियर, जयपुर, भरतपुर, धौलपुर करौली आदि के खजाने आपके सिपुर्ट किये। विठ संठ १६४८ आषाह युक्ता २ को आपका देहावसान हुआ। आपके सुपुत्र सेठ नेमीचन्द्जी ने भी अच्छी ख्याति प्राप्त की थी।

स्व० सेठ टीकमचन्दजी—श्राप नेमीचंदजी के सुपुत्र थे। सन् १६१६ में भारतसरकार ने आपको भी रायबहादुर की पद्वी से विभूषित किया। श्चापको स्व० जयपुर नरेश व ईंडर नरेश ने स्वर्ग कटक तथा जीधपुर नरेश ने ताजीम वन्न कर राज्य सम्भानित किया था। आपने अपने पिता श्री के स्मर्गार्थ-सेठ नेमीचन्द्र सोनी धर्मशाला करीव दो लाख रुपये की लागत से निर्माण कराई। श्राप भी म्यूनिसिपल किमश्नर तथा श्राँ० मिजिस्ट ट रहे। आपके धमंत्रम से मुग्ध हो श्री अ० मा० दिनम्बर महासभा ने ः धमंबीर की पद्वी प्रदान की थी। आपके २ पुत्र हुए सेठ भागचंद्जी तथा श्री दुलीचंद जी। श्री दुलीचंद्जी का १६ वर्ष की अल्पायु में ही देहावसान हो गया। \* \*

सेठ भागचन्दर्जी—आपने अपने पूजजों के गौरव को न केवल पुष्ट ही किया वल्कि चौगुना वढ़ाया है। लह्मी और विद्या का सामझस्य आप

में हैं। जनसेवा प्रत्येक सार्वजनिक काम में आपका पूर्ण सकिय सहयोग रहता है। इस तरह आप अजमर 🕏 एक विशिष्टलोकप्रिय पुरुष हैं। सादगी सौजन्यता उदारता तथा विद्याप्रेम त्राप में प्रकृतिप्रदत्त सद्गुरा हैं। श्रापका जन्म ११ नवम्बर १६०४ को हुआ। गवर्नमेंट श्रापका में हाईस्कृल शिच्तग हुआ। आपको वाल्यकाल से ही सदा प्राप्त करने नवीनज्ञान साहित्य संग्रह करने तथा धार्मिक वृत्ति में लीन रहने की रुचि रही है। इन्हीं



सद्प्रवृत्तियों के विकास से त्राज स्त्राप त्रश्मा विवास्त्र जैनमहासभा द्वारा धर्मवीर-दानवीर-उपाधि से तथा श्री त्रश्मा खंडलवाल जैनमहासभा द्वारा प्रदत्त 'जाति शिरोमणी' पदवी से विभूपित हैं।

भारत सरकार की श्रोर से रायबहादुर, सर, केप्टीन, श्रो० वी० ई० श्रादि उपाधियों द्वारा श्राप सम्मानित किये गये हैं सन १६३५ से १६४५ तक श्राप केन्द्रीय लेजिसलेटिव श्रसेम्बली के माननीय सदस्य रहे हैं। जोधपुर नरेश ने स्वर्ण श्रोर ताजीम प्रदान कर श्रापको सम्मानित किया है। किशनगढ़ स्टेट की श्रोर से श्रापको ताजीम श्रोर सोना प्रदान किया गया है तथा राज्य की श्रोर से श्राप को 'राज्यरत्न' की उपाधि से विभूपित किया गया।

गया।
श्रापने पृत्य पिता श्री के स्मृति में-श्री टीकमचन्द जैनहाईस्कृत की
स्थापना कर श्रपृत्व विद्याप्रेम का परिचय दिया है। श्री भाग्य मातेरवरी जैनकन्यापाठशाला भी श्रापके सफल संचातन से शिज्या जेब में श्रन्छ। कार्य कर रही है। श्राप सन् १६४२ से ४४ तक नगर म्युनिसिपल कमेटी के चेयरमैन पद पर श्रासीन रहे हैं। इस श्रमें में श्रापके द्वारा की गई जनता की सेशा चिरस्मरणीय है। श्राप फस्टंक्जास श्रानरेरी मजिस्ट्रेट हैं। सरकारी तथा गैर सरकारी श्रनेक संस्थाश्रों के श्रध्यक् उपाध्यक्त, तथा सन्मानित सदस्य रहे हैं तथा श्रव भी हैं।

वर्तमान में आप 'आल इण्डिया गर्ल्स गाईड' के संरत्तक, अ० भा० दिगम्बरजैनमहा सभा के सभापति 'सावित्री गर्ल्स कालेज' के उपप्रधान तथा जोधपुर प्लाई गक्लव के आर्जावन सदस्य तथा इंडियन क्जब अजमेर के चेयरमेन हैं। और भी कई शित्तण व सार्वाजनिक संस्थाओं के परम सहायक हैं।

व्यापार विकास में आपने काफी तरक्की की है। भारत के प्रसिद्ध उद्योगपितयों में त्र्यापकी गिनती है। रा० व० टीकमचन्द्र भागचन्द्र लिमिटेड के चेयरमैन व मैनेजिंग डायरेक्टर हैं। दी महाराजा किशनगढ़ मिल्स के चेत्रासीन व मैनेजिंग डाइरेक्टर हैं। अजमर, रतलाम, जलगांव मंदसीर की विजली कंपनियों के डाइरेक्टर हैं। सेवाड़ टेक्सटाइल मिल्स, दी इंडियन री कंस्टक्सन कारपोरेशन लि॰ कानपुर तथा जोधपुर कमिश्चियल वैंक आदि कई एक प्रसिद्ध उद्योगों के आप डायरेक्टर हैं। वी. बी. एएड सी. आई. रेलवे तथा जोधपुर रेलवे के खजांची रह चुके हैं तथा राजस्थान की जयपुर, उदयपुर रेलवे के आप खजांची हैं। आपकी फर्म की शाखाएँ वस्वई कलकता जयपुर, जोधपुर, आगरा उदयपुर, घोलपुर, भरतपुर, शाहपुरा, किशनगढ़, खण्डवा, मंद्सीर, कोटा, ग्वालियर त्रादि भारत के लंगभग २० प्रमुख नगरीं के हैं जो आपही के सफल संचालन में है। जैनवर्म जैनसमाज तथा जैन तीर्थों व मंदिरों में आने वाले संकटों के अवसर पर आपके द्वारा की जाते वाली सुरत्ता के कारण त्राप समाज के विशिष्ट एवम् कर्मठ नेतात्रों में गिने जाते हैं। श्राप श्र. भा. दि. जैन तीर्थचेत्र कमेटी वस्वई के उपसमापति हैं। आपने जैन विधवाओं की सहायता के लिये ४२०००) का धोव्यफन्ड निकालकर विधवाओं कें जीवन निर्वाह का सुगम एवम् अनुकरणीय मार्ग प्रस्तुत किया है।

हिन्दी और जैनसाहित्य के आप अनन्य प्रेमी है। आपका निजी पुस्तकालय बहुत विशाल है। प्राचीन जैनमन्थों का संम्रहालय आपके यहां कई पीढियों से चल रहा है जिसमें अनेक अलभ्य जैनमन्थ हैं।

त्रापके ३ सुपुत्र हैं—प्रथम श्री प्रभाचन्द्र जी बी० ए० की डिग्री प्राप्त करके त्राजकल महाराजा किशनगढ़ मिल्स का काम काज संभाल रहे हैं। त्रापको २१ वर्ष की अल्प अवस्था में महाराणा उदयपुर द्वारा केण्डिन की उपाधि से सन्मानित किया गया है। समाज से आपको बहुत पाशायें हैं। द्वितिय पुत्र श्री० निर्मलचन्द्जी प्रथमवर्ष विज्ञान में शिक्ता प्राप्त कर रहे हैं तथा सबसे छोटे पुत्र सुशीलचन्द्जी ६ वीं कक्ता में अध्ययन कररहे हैं।

#### श्री साहू श्रेयांसप्रसादजी जैन, चम्बई

श्राप भारत के प्रसिद्ध उद्योगपित डालिमिया जैन युप के द्वारा वस्वई प्रान्त में संचालित श्रोद्योगिक संस्थाश्रों के प्रमुख श्रिधिकारी, व्यवस्थापक व संचालक हैं। श्रापका जन्म नजीवाबाद के प्रतिष्ठित साहू परिवार में सन् १६०८ में हुआ। श्रापका खानदान श्रपनी श्रपूर्व व्यापार कुशलता एवं सहद्यता के लिये प्रसिद्ध है।

साहूजी ने अपने नगर और जिले की जनता की भलाई के लिये धन सहायतार्थ लगा कर कई श्रसंशनीय कार्य किये हैं और करते रहते हैं। समाज सुधार तथा जनजागृति के कासों में आपकी अच्छी रुचि है। आपने इन सत्कार्यों में एक वड़ी रकम दान की है। 'महिला शिक्ण सेवासमिति' आदि

श्राप एब्जुकेशन कमेटी श्राफ डिस्टिक्ट वोर्ड विजनौर के प्रेसीडेस्ट तथा नर्जावावाद म्यृनिसीपल वोर्ड के कई वर्षी तक वाईस चेयरमैन रहे हैं।

श्रापका न्यापार कौशल भी श्रद्भुत है। शाह रवर्स लिमिटेड वम्बई के चेयरमैन तथा भारत इंश्युरेन्स कं. लि. लाहीर के वा. चेयरमेन हैं। भारत श्रेंक लि. दिल्ली, भारत फायर एन्ड जनरल इंश्युरेन्स कं. लि. दिल्ली, सिमेण्ट मार्केटिंग कं श्रॉफ इंडिया लि. वोम्बे, इलाहाबाद लॉ अनरल कं. लि., वेनेट कोलमन कं. लि., दी वोम्बे क्योरिन प्रोडक्ट लि., दी सरशपृत्ती भडींच मिलस कं. लि. दी माधवतीं धरमसी मेन्यु फेक्चिरिंग कं. लि., घांगश्रा मेन्यु-फेक्चिरिंग कं. लि. वोम्बे एंड दी लाहोर इलेक्ट्रिक सप्लाई कं. लि., लाहोर श्रादि के डायरेक्टर हैं।

जैनसमाज के तो छाप प्रमुख छागेवान नेता हैं। समाजेजित की कई योजनाछों के छाप जनक तथा परम सहायक हैं। जैनसमाज की कई • जनिहतकारी संस्थाएँ छापकी सहायता से पोपण पा रही हैं। वर्तमान में छाप छ० भा० दिगन्यर जैनसंय तथा ऋपभ त्रणचर्याश्रम सथुरा के सभापति हैं तथा छ० भा० दिगन्यर जैनसंय तथा ऋपभ त्रणचर्याश्रम सथुरा के सभापति हैं जैनसमाज को छाप जैसे व्यक्तियों पर गाँरव हैं। पता—१५ ए. एल फिन्सन सर्वत केटि यन्त्रई।

#### ★सेठ छगनमलजी म्था, वंगलोग :--

त्रापका मूल निवासस्थान मारवाड़ जंकशन के निकटस्य पीपली कस्वा है। बाद में यह परिवार (जोधपुर) रहने लगा। सेठ नवलमलजी के

३ पुत्र हुए सेठ सरदारमलजी, से ठ गंगारामजी तथा सेठ बालचन्द जी।

सेठ सरदारमलजी के २ पुत्र और एक पुत्री हुई। दो पुत्र सेठ छगनमलजी तथा सेठ मलचन्दजी।

संठ छगनमलजी की प्रारंभिक शिचा बल्दा में हुआ। अनुभव ज्ञान वहुत बढ़ाचढ़ा है। छोटी अवस्था में ही व्यवसाय में जुट गये। कृशायवुद्धि और कर्मठता से इस चेत्र में अच्छी योग्यता प्राप्त करली और थोड़े ही असें में कई नई दुकानें आरम्भ की और व्यवयाय को काफी ऊँचे



स्तर पर पहुँचा दिया । वर्तमान में आपकी करीब १२ दुकाने बंगलौर, मद्रास, जोवपुर आदि में चल रही हैं।

धार्मिक वृत्तिः—ग्राप में मानवोचित प्रायः सव सद्गुण पाये जाते हैं । हृदय की महान् उ रिता, मिलनसारिता, सादगी श्रीर धर्ममय जीवन श्रापके चरित्र की मुख्य विशेषताएँ हैं ।

स्त्रयं धर्म प्रवृत हैं और धार्मिक कार्यों में तन सन व धन से सदा श्रागेवान रहते हैं। यही कारण है कि श्राज भारतवर्षीय स्थानवासी जैनसमाज में ही नहीं श्रिपतु समस्त जैनसमाज में श्रीर श्रोसवाल समाज में श्रापका नाम सर्वीपरि श्रागेवान पुरुषों में वड़े सम्मान के साथ श्राता है।

श्राता है। श्रीपकी दैनिक जीवनचर्या में सामायिक, प्रतिक्रमण व्रत पच्छक्खाण, मुनिदर्शन त्रादि आवश्यक श्रंग हैं। इन कामों में कभी चूक नहीं पड़ती। प्रतिवर्ष जैनमुनिराजों के दर्शनार्थ अवश्य जाते हैं।

परोपकारी कार्यः - आपकी उदारता सर्वतोमुखी है। आपकी श्रोर से खारची, वल्त्दा तथा मेड़ता में परोपकारी औषधालय चल रहे हैं। खारची में आपका परोपकारी दवाखाना काफी विशाल है।

आँखों के मुक्त आपरेशनः— आपने सन १६४६ में व्यावर में प्रसिद्ध नैत्रा चिकित्सक से गरीव व्यक्तियों के मुक्त में आँखों के आपरेशन करवाये करीव ३२५ आपरेशन हुए । मरीजों तथा साथ में आने वालों सब के ठहरने भोजन तथा सेवा मुश्रुपा की व्यवस्था आपकी ओर से थी। सबयं ने तथा सेठानी जी ने रोगियों की विना भेद भाव तन, मन व धन से सेवा की।

इस प्रकार की आपकी दानवीरता के कई प्रकरण हैं। कई व्यक्तियों को आपने आर्थिक सहायता देकर धंधे सर लगाया आपके मुनीमों तथा मिलने वालों में कई ऐसे व्यक्ति हैं जिनके पुत्र पुत्रियों के विवाह अपने खच से कराये हैं।

पुस्तक प्रकाशन कार्य में भी आपकी अच्छी किय है इस तरह सेठ साहेब प्रति वर्ष करीब ४० हजार रुपया शुभ कार्यों में लगाते हैं।

शिचा प्रचार: — श्रापका ध्यान शिचा प्रचार कार्यों की श्रोर विशेष हैं। श्रापनी श्रोर से बंगलोर, खारची, वल्ंदा, जैतारण श्रादि स्थानों पर शिच्या संस्थाएँ चल रही हैं। जिनमें सेंकड़ों छात्र निशुल्क शिचा पारहे हैं। उच्च श्रायास करने वालों को श्रापकी श्रोर से छात्रवृतियाँ भी प्रदान की जाती हैं।

इस शिचा प्रचार विभाग में प्रति वर्ष १४-२० हजार रुपया खर्च किया जाता है स्थानकवासी जैनसमाज की तथा श्रोसवाल समाज की शायद ही कोई ऐसी संस्था होगी जिसे सेठ साहेव द्वारा सहायता प्राप्त नहीं हो। श्रानेक संस्थाओं के तो श्राप जन्मदाता सहायक श्रोर संरचक हैं।

## श्रोमाजी श्रोखाजी, मालवाड़ा, (जोधपुर) [ ग्रन्थ के माननीय संरक्षक ]

इन सीचे सादे मारवाड़ी सज्जनों को देखकर यह कभी श्रतुमान नहीं लगाया जा सकेगा कि ये एक बड़े श्रीमंत होंगे तथा श्रीमंताई के साथ २ एक बड़े दानवीर भी होंगे।

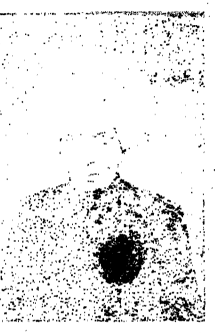
मारवाइ के इस गुप्त दानी परिवार की प्रसिद्धि श्रन्य श्रीमंतीं की तरह क्वाहे न हो पाई हो पर सेठ मगनलालजी, सेठ मूलचन्दर्जा श्रीर सेठ चिम्मनलालजी तीनों बंधु जैन समाज के "गुद्दी में श्रिपे लाल" हैं श्रपनी सम्पति का उपयोग परोपकारी कार्यों में करने में परस बदार है।

पोरवाल गोत्रोत्पन्न इस परिवार की कार्य मृनि मृत्य रुपसे मारवाइ

r 🕠 🛊

ही है। परिवार के प्रमुख पुरुष सेठ मगनलाल जी हैं। त्रायु ४० साल की है 🚓

श्याप धार्मिक एवं कर्तव्य शील पुरुष हैं। धर्मशास्त्रों के पठन एवं धर्म कार्यों में श्याप खूब दिल चरपी तेते हैं। श्रापके वावूलालजी एवं उत्तम चन्दजीनामक हो पुत्र हैं। जिनकी श्रायु क्रमशः २५ एवं १६ वर्ष है। श्री सेठ मगन लालजी के लघु भ्राता मूलचन्दजी हैं। श्रापकी श्रायु ५२ वर्ष की है। श्राप भी श्रपने ज्येष्ट भ्राता के समान ही धर्म निष्ठ एवं उदार सद्जन हैं। श्रापके तीन पुत्र हैं छुं, श्रमर चन्दजी, शान्ति नाथजी एवं जमनाजी हैं।



श्री सेठ मूलचन्द्जी से छोटे सेठ मगनलालजी उमाजी भाई चिमन लालजी हैं। श्रापकी श्रायु इस समय ४४ वर्ष की है। श्रापके मगनचन्द्जी एवं हुक्मचन्द्जी नामक दो पुत्र है। इस परिवारकी गोत्र चौहान है।



सेट मूलचन्दनी उमानी

मालवाङ्ग ( जसवन्तपुरा-परगना ) जोधपुर में इस परिवार की छोर से एक हाई स्कूल एवं एक विशाल हॉस्पिटल = वर्प तक श्रीर पीछे चलता रहा व्यवस्था की हृष्टि से सवालाख रुपये दान देकर जोधपुर स्टेट को सुपुर्द किया गया। जिस प्रकार से परिवार ने सार्वजनिक सेवा में महत्वपूर्ण भाग लिया, उसी प्रकार से धर्म कार्यों में भी सदा अत्रणी रहा। सं० १६५४ के जेठ सृद् ३ को उजमणा तथा श्रहाई महोत्सव कियाजिसमें र=हजार रुपया खर्चा

हुआ। श्रीमान चिमनलालजी तथा उनकी धर्मपित श्री पांचु वहनने उद्यापन किया। तथा मगनलालजी की श्रीमती श्री चन्द्रन वाई ने उद्यापन किया, सब २० हजार रुपये खर्च हुए। इस प्रकार से समय २ पर अन्य धार्मिक फुत्यों पर भी खूब खर्च किया। श्री चिमनलालजी धार्मिक कार्य कलापों में खुब ध्यान देते हैं। श्रापने वर्षीतप किया एवं वन्द्रन शलाका पर ४० हजार खर्च किया।

वम्बई के मूलजी जेठा मार्केट में आपकी दो फर्मे ''मगनलाल चिमनलाल'' ''मन्नूभाई मूलचम्द'' के नाम से हैं। जहाँ पर कपड़े का व्यापार इम्पोर्ट और एक्स पोर्ट रूपसे होता है। इसके अतिरिक्त इन्दोर में भी आपकी फर्म हैं।

शिचा प्रचार की ओर आप उदार चेताओं का कितना ध्यान है यह मालवाड़ा का 'सेठ श्रोमाजी श्रोकाजी हाई स्कूल' बता रहा है। परोपकारी हर कार्य में श्रापकी वड़ी सहायता रहती है। आप प्रायः गुप्तदान विशेप प्रदान करते रहते हैं। बहुत बड़े श्रीमंत होते हुए भी आप सब भाई बड़े सादगी प्रिय हैं। सब का जीवन बड़ा धार्मिक प्रवृत्ति युक्त उदार है। पारमार्थिक कार्यों में सहायता करना तो इनका जनमजात गुगा बना हुआ है।

जैन साहित्य प्रकाशन कार्य में छाप की चड़ी दिलचरपी है। कई प्रन्थों के प्रकाशनों में छापका छार्थिक सहयोग रहा है। जैन गारव स्मृतियाँ प्रन्थ प्रकाशन की जब छापसे चर्चा की गई तो छापने स्वयमेव ४००) की महान सहायता प्रदान करने की उदारना प्रकट की।

#### रामपुरिया परिवार-चीकानेर

वीकानर का राम्पुरिया परिवार भारत के उद्योग पितयों में श्रपना प्रमुख स्थान रखता है इस परिवार में कई मेधावी खाँर व्यापार-कुशल सज्जन हुए जिनके सद्धालकत्व में 'हजारीमल हीरालाल" फर्म ने श्राशानीत सफ्तलता प्राप्त करके भारत की धनकुवेर फर्मी में प्रतिष्ठित हुए। फर्म से न केवल बंगाल खाँर राजग्यान की संस्थाओं के खपितु खनक प्रांतों में खनेक संस्थाओं को उपरोक्त फर्म द्वारा ध्याविक संरक्षण प्राप्त होता है। कलकत्ते में घलासिर के कार्य में उपरोक्त फर्म सर्व प्रथम है। यहाँ पर इस परिवार हारा ही रामपुरिया काटन मिल्स लिमिटेड स्थापित है जिसका उपरोक्त फर्म मैनेजिङ्ग एजेन्ट्रस है। विल में २५००० विन्डज्ञस छोर ५०० ल्यास हैं। देश व्यापी बन्न व्यवसाय एवं गजदूर संच को ऐसी महान संन्थाओं से काफी सहयोग ग्राप्त होता है।

रामपुरिया परिवार की हृदय कोमलता भी प्रशंसनीय है जिसका ज्वलन्त उदाहरण आप द्वारा संचालित बीकानेर का रामपुरिया इन्टर कालेज ब

\* \*

स्कूल त्रादि हैं। वंगाल के उद्धिस के समय सहस्रों निस्सायों को निः शुल्क भोजन दिया एवं यथोचित त्रार्थिक सहायता दी। और भी ऐसे फण्ड स्थापित किए हुए हैं जिनसे देश के किसी भी कोने में स्वास्थ्य एवं शिचा प्रचार का कार्य प्रारम्भ किया जावेगा। उपरोक्त महानुभावों का परिचय निम्न प्रकार से हैं।

सेठ वहादुरमलजी—श्राप वहें मेघावी पुरुष हुए हैं। १३ वर्ष की श्रहपायुमें ही कलकत्ता गये एवं मेसर्स चैनरूप सम्पतराम दूगढ़ के यहाँ द्र) मासिक पर गुमास्ते बने। सात वर्ष के परचात् श्राप उन्हीं के यहाँ मुनीम हो गये। सन् १८८३ में श्रापने "हजारीमल हीरालाल" के नाम से दुकान शुरू की स्वरूप समय में ही श्रापने फर्म का सुयश श्रच्छा फैला दिया। श्रापके पुत्र श्री जसकरणजी भी सफल व्यवसायी तथा धार्मिक पुरुष थे। श्रापने विदेशों में मैनचेस्टर तथा लन्दन में भी फर्म स्थापित कर श्रपने व्यवसाय को उन्नत किया। श्रापके पुत्र भंवरलालजी वहें ही होनहार एवं मेघावी हुए।

सेठ भंवरलालजी रामपुरिया—श्राप श्रपने पूर्वजों की भांति प्रतिभा सम्पन्न एवं सफल व्यवसायी हुए। श्रापने वीकानेर में रामपुरिया जैन इएटर कालेज की स्थापना कर विद्या प्रेम का परिचय दिया। व कानेर चेम्बर श्राफ कोमसं की स्थापना करने में श्रापका महत्वपूर्ण भाग रहा। सन् १६४७ में वीकानेर में युवावस्था में ही देहावसान हो गया।

#### सेठ शिखर चन्दजी तथा नथमलजी रामपुरिया

श्राप दोनों सेठ हजारीमलजी के पुत्र हैं। मेठ हजारीमलजी एक धार्मिक तथा समाज प्रेमी सज्जन हुए हैं सं० १६६४ में श्रापका स्वर्गवास हो गया। सेठ शिखरचन्द्रजी का जन्म सं. २६५० का है। श्राप परम धार्मिक तथा सरल स्वभावी सज्जन हैं। रामपुरिया काटन मिल के बोर्ड श्राफ डायरेक्टर के चेयरमैन हैं। श्रापके घेवरचन्द्रजी कॅवरलालजी तथा शान्तिलालजी नामक तीन होनहार पुत्र हैं। श्राप सभी व्यापार में सहयोग देते हैं।

सेठ नथमलजी रामपुरिया :— आपका जन्म सं० १६४६ में हुआ। आप वड़ योग्य और धार्मिक प्रकृति के मिलनसार व्यक्ति हैं। आपने सीधे जापान से कपड़ा इम्पोर्ट करने का व्यवसाय प्रारम्भ किया जिसमें आपको आशातीत सफजता मिली। आप रामपुरिया कॉटन मिल के डायरेक्टर हैं। आपके उयेष्ठ पुत्र श्री सम्पतलालजी व्यापार में सहयोग देते हैं तथा मिलन

सार व्यक्ति हैं इनसे छोटे श्री मृतचन्दर्जी संस्कृत के अच्छे ज्ञाता हैं। स्नाप जन साधारण जीवन में विशेष रूचि से भाग लेते हैं।

#### सेठ जयचन्दलालजी रतनलालजी माणकचन्दजी रामपुरिया

श्राप लोगों की की गणना बीकानेर के प्रतिष्ठित श्रीमानों में है। श्राप स्व० सेठ हीरालालजी रामपुरिया के पौत्र तथा सेठ सौभाग्यमलजी के सुपुत्र हैं। श्रापने पृज्य दादा श्रोर पिताजी की स्मृति में २ लाख रूपये का "सेठ हीरालाल सोभागमल रामपुरिया चैरिटीट्रस्ट "नामक कोप निकाल कर जैन हित सेवा का श्रपूर्व परिचय दिया।

सेट जयचन्द्रलालजी रामपुरियाः - श्राप एक मिलनसार, साहित्यप्रेमी, परोपकारी एवं समाज के प्रतिष्ठित व्यक्ति हैं। श्रापका त्र्यापारी समाज में ज्ञाधिक सम्मान है। श्राप बीकानेर जिपसमस लिमिटेड, रामपुरिया कॉटन मिल्स लिमेटेड तथा रामपुरिया प्रोपरटी लिमीटेड के डायरेक्टर तथा प्रमुख कार्यकर्ता है। श्राप फर्म "हजारीमल हीरालल" को सक्रियमहयोग देते हैं।

संह रतनलालजी रामपुरिया :— श्रन्पायु में ही श्रापने काफी सुमश प्राप्त कर लिया है। श्राप बीकानर रिफ्युजी रिलीफ कमेटी के चॅयरमेन तथा

प्राप्त कर लिया है। जान बान कर विकास के स्वाप्त का मान की कार्यकारिणी के सिक्रिय सदस्य हैं। कुछ वर्ष तक डाईरेक्टर रह कर इस वर्ष-"दीवैक ऑफ वीका-नेर लिगिटेड" के चेयरमेन नियुक्त हुए हैं। आपको सदा से ही विशा से प्रेम रहा है तथा अनेक प्रकार से विशार्थियों को सहायना प्रदान करने हैं आप "दी में ट इण्डा है हिंग कम्पनी" के डायरेक्टर रहे इस प्रकार से आप कई ट्य-वसायिक के तो से सम्यन्धित हैं। आप रूप वर्ष के होनहार नव युवक हैं। अन्तर्राष्ट्रीय ज्यापार प्रमार के हतु आप इस वर्ष.



विलायत, श्रमेरिका श्रादि जाकरत्यापारिक सम्यन्य स्थापितं करने का विचार कर रहे हैं। श्रापके पि श्रभयहमार श्रीर राजन्त्रहुनार नानेक हैं। सुपन्न हैं। सेठ माणकचन्दजी रामपुरिया :— आप सेठ हीरालालजी के कित! पत्र हैं। आप विद्याप्रेमी तथा मिलनसार युवक है। जनसाधारण जीवन तथ साहित्य गोष्ठियों में आप विशेष सक्रियता से भाग लेते हैं।

★रानीवाला पिवार, ब्यावर िमेसर्स चंपालाल रामस्वरूप

श्रापके यहाँ का सारा व्यापारिक कारीबार 'भेसर्स चन्पालाल राम-स्वरूप' के नाम से प्रसिद्ध है। इनका मूल निवास स्थान खुरजा ( यू॰ पी० )

है। सेठ माग्राक्षचन्द्जी साहब के सात पुत्र हुए। जिनमें से सेठ चम्पालाल जी एक प्रतिष्टित छौर सम्माननीय व्यक्ति थे। छाप व्यावर के छॉतरेरी मजिस्ट्रेट एवं गर्वनमेरट देजरार भी रहे थे। ष्ठापके दस पुत्र हुए सेठ रामखरूपजी, सेठ मोती-नानजी, सेठ शान्तिनान जी, सेठ तोतालालजी. सेठ सूत्रालालजी, सेठ सुन्दरलालजी, सेठ हीरा-लालजी, सेठ पन्नालाल-जी, सेठ गरोशीलालजी तथा सेठ जयक्रमारजी। जिनमें से सबसे बड़े श्री रामस्वरूपजी ने सन् १६०६

रा० सा० श्री मोतीलालजी रानीवाला

ई॰ में व्यावर में 'पडवर्ड मिल' की स्थापना की। जो आज दिन न केवल व्यावर चिलक राजस्थान की वस्त्र मिलों में सबसे प्रमुख व प्रतिष्ठित है। आपका सन् १६ ६ में देहावसान हुआ। रायसाह्य सेठ मोतीलालजी रानी वाला ही इस समय इस फर्म के सब कारोबार की प्रमुख रूप से देखभाल करते हैं। इस फर्म का मुख्य व्यवसाय रूई का ही है।

रा० सा० श्री मोतीलालजी रानीवालाः—श्राप सन् १६१६ से एडवर्ड मिल के मैंनेजिंग डाईरेक्टर व चेयरमेंन पद पर काम करते रहे हैं श्रीर श्राप के संचालकरव में मिल ने काफी सफलता श्राप्त की है। सीजन्यपूर्ण व्यवहार इंमक्ति व मिलनसारिता श्रापके प्रशंसनीय गुण है। लगभग ६॥ लाख की रकम से एडवर्ड मिल का प्रारम्भ हुआ और प्रथम वर्ष में ही इस मिल ने काफी मुनाफा वतलाया।

व्यावर के अलावा वस्वई आदि वड़े नगरों में भी आपका काम काल है। अजमेर मेरवाड़ा के कई स्थानों में व शाहपुरा, टॉक, भीलवाड़ा, कपासन सनवाड़, गंगापुर, किशनगढ़, गुलावपुरा, तथा जयनगर (दरभंगा) वालपुर (वंगाल) व वर्दमान (वंगाल) आदि में भी आपका कारोबार है। इसके अलावा अपने जिले में अन्य कई छोटे वड़े उद्योगों व कम्पनियों में आपका सहयोग है। आपका सामाजिक व धार्मिक तथा व्यावर के हरेक अच्छे काम में प्रभुख सहयोग रहता है।

श्रापकी इस समय ४३-४४ वर्ष की उन्न है। इस परिवार में सबसे ज्येष्ठ भी इस समय श्राप ही हैं। श्रापके कुंवर प्रीतमकुमार व प्रमोदकुमार तथा श्री राजमती बाई, विमला वाई तथा प्रेमवाई ये पांच संतान हैं। श्राप पन्ना-लाल दिगम्बर जैनपाठशाला के अध्यन हैं। न केवल इस जिले के बलिक सारे राजस्थान के एक प्रमुख श्रनुभवी व्यवसायी सन्जन हैं। श्रापकी भारत के जैनसमाज में बड़ी प्रतिष्ठा है।

श्राप एडवर्ड मील व्यावर के मैनेजिंग डाइरेक्टर व चेयरमेन तो हैं ही साथ ही 'हाडोती' काटन प्रेस केकड़ी व हांसी के मैनेजिंग डाईरेक्टर हैं । सेठ तोतारामजी :—

'जन्म सं १६४८। श्रापके कु'वर सजनकुमारजी व कु'वर प्रद्युम्न कुमारजी दो पुत्र तथा श्री गुलाववाईजी व कमलावाईजी नामक दो पुत्रियां है। श्राप एडवर्ड मिन्स ज्यावर तथा हाडोती काटन प्रेस केकड़ी व हांसी के डाईरक्टर हैं। सेठ सुश्रालालजी का स्वर्गवास वि. हैंसं १६७४ श्रासील माम में हुआ।

सेठ मुन्दरलालजी-श्राप सेठ रामस्वम्पजी के दत्तक पुत्र हैं। जन्म संवत १६६२ में हुश्रा। श्रापके कुं० श्री जन्यूकुमार जी कुं० विजय कुमार जीव कुं० वित्तेदकुमार जी तीन पुत्र तथा वाई गुण्मालजी नामक एक पुत्री हैं श्राप भी पड़वर्ड मिन्स न्यावर के डारेक्टर हैं। श्री श्रलख पत्रालाल दिगम्बर जैनसरस्वर्ता भवन न्यावर, वम्बई व मालरापाटन के जनरल सेकेट्री हैं। सेठ हीरालालजी:—श्रापका जन्म मं० १६६४ विक्रमी में हुश्रा। श्रापक कुंबर देवेन्द्रकुमारजी, कुं० वीरेन्द्रकुमारजी व कुं० मुरेन्द्रकुमारजी मामक चार पुत्र व श्री शारदाजी व मुश्लालाजी नामक दे। पुत्रियाँ हैं। सेट पन्नालालजी का म्वगंबाम वि. सं. १६६२ भादवागाम में हुश्रा। सेट पन्नालालजी :—

व्यापका जन्म सं० १६७२ विक्रम में हत्या। श्रापके कुं० महेन्द्रकुमारजी, कुं० सुशीलकुमारजी च कं० रमेशकुमारजी तीन पुत्र व वाई इन्द्रुमतिजी नामक एक पुत्री हैं। सेठ अयकुमारजी-त्रापका जन्म सं० १६७६ वि० में श्रापके हुत्रा। कु० श्ररणकुमारजी व पुष्पावाई नामक दो संतानें हैं।

रानीवाला परिवार की ओर से एडवर्ड मिल्स ज्यावर के श्रवाबा काटन प्रेस द्यावर, श्रौर जैन्स जिनिंग फेक्टरी केकड़ी, रामस्वरूप मोतीलाल जिनिंग फेक्टरी हांसी (ईस्ट पंजाब) मोतीलाल तीलाराम राईस मिल्स बोलपुर ( इंगाल ) व जयनगर ( इरभंगा ) का कि संचालन व मार्डर्न सिलिफेट वर्क्स छेहरठा (पंजाब ) और अमृत लिकिके षक्सी फिरोजाबाद का काम भी पार्टनरशिष में होता है। इस परिवार के सभी लोग धार्मिक व सामाजिक कार्यों में बड़ी दिलचस्पी होते हैं व सहयोग करते हैं। इस परिवार की एक सुन्दर निसयों व वशीचा तथा जैननन्दिर भी ब्यावर में है। हर लोकोपकारी कार्य में इस फर्म की पूर्ण सहायता रहती है।

★श्री सेठ दीवानवहादुर सर सेठ केशरीसिंहजी वाफणा, कोटा (राजस्थान)

कोटा के सुप्रसिद्ध बाफिए। कुटुम्ब के महान् भाग्यशाली पुरुष सेठ बहादुरसिंहजी एक नामाङ्कित पुरुष हो चुके हैं। आप ही के बंशज श्री सेठ

अपने केशरीसिंहजी पूर्वजों के गौरवानुरूप राज्य प्रतिष्ठित, समाज सन्मानित और उदार

महामना हैं। सन् १६१२ के देहली दरवार में सरकार ने श्राप को आमन्त्रित किया। श्रापके कार्यों से प्रसन्न होकर तत्कालीन सरकार ने सन् १६१२ में राय साह्व १६६ में राय वहादुर और १६२५ में दीवान बहादुर की सम्मा नीय उपाधियों से विभृ-षित किया। आपको कोटा, बूंदी, जोधपुर, उदयपुर, जैसलमेर, रत-ज़ाम टोक इत्यादि रियासतों



दी० व० सेट केशरीसिंह जी

से पैरों में सोना, जागीर व तालीम मिली हुई है।

श्री सेठ केशरी सिंह जी सा. के तीन पुत्र व एक पूत्री हैं। ज्येष्ठ पुत्र राज्यरत्न कुंवर वृधसिंहजी एम. ए. हैं। आप कुशाम बुद्धि, सदाचारी एवं



कुं वद्ध सिंह जी वापना

विद्वान हैं। साहित्यिक कार्यों में आप की विशेष श्रभिरुचि है। सन् १६५० में काटा में हुए श्री अ० भा० हिन्दी साहित्य सम्मलन के आप खागता-ध्यच्च थे। कोटा के सार्वजनिक चेत्रों के आप कर्मठ सहयोगी रहते हैं। श्री पवित्रकुमारसिंहजी व गजेन्द्र कुमार सिंह जी विद्याभ्यास करते हैं।

श्री सेंट साह्य ने सिद्धाचल श्रात्रु ज्ञय श्रादि की तीर्थयात्रायें की श्रोर हजारों रुपयों का दानपुष्य किया। थार्मिक तथा सामाजिक कार्यों में श्राप मुक्त हस्त से दान देते रहते हैं।

्रे आप एक माने हुए, उच्चतम ब्यवसायी हैं । भिन्न २ स्थानों पर

आपकी २४-३० फर्में सुविस्तृत म्पसे व्ययसाय करती है। आपकी श्रीगंगानगर (वीकानेर) में शुगर मिल, देहली में पोटेरी वर्कस, तथाधोलपुर में आयल मिल है। रतलाम के इलेक्ट्रिक कारखाने व कोटा में "कोटा ट्रान्सपोर्ट' के आप मनेजिङ्ग एजेन्ट हैं। इसके श्रतिरिक्त आप भारत सरकार के आवृ व इन्दौर दफ्तरों के कोपाध्यन्त भी हैं।

#### ★सेठ सौभाग्यमलजी सा० लोढा, श्रजमेर

श्रजमेर का लोडा परिवार राजस्थान के ख्यानियात एवं प्रतिष्ठित श्रीमन्त परिवारों में से हैं। इसी परिवार में सेठ उम्मेदमलजी बड़े ही नामाद्वित, लोकश्रिय और धर्मनिष्ठ हुए। आप व्यापार में बड़े दुत्त थे। सन् १६०१ में आपको भारत सरकार ने "दीवान थहादुर" की पदवी से मुशोभित किया। आपने ही व्यावर में "दी एडवर्ड मिल" खोली जो भारत विख्यात है। आपने सेठ समीरमलजी के दूसरे पुत्र अभयमलजी को गोद लिया।

श्री सेठ श्रभयमल्जी वह ही हिलोकप्रिय श्रीर कार्यद्रच थे। श्रापने श्रमने पूज्य पिनाजी की म्यूनि में इम्पीरियलरोड पर एक विशाल एवं श्रराम पद धर्मशाला यनवाई। श्राप यह मिलनसार भीर उदारचेना थे परन्तु खेंद्

No. है कि २६ वर्ष की अल्पायु में ही आपका खर्गवास हो गया। सेठ सीभाग-मनंजी आप ही के पत्र श्री सेठ सोभाग्यमलजी साट का श्रम जन्म संट १३७२ मान सुदि पूरिंगमा को हुआ। आए वहं ही समाज भेमी, उदार चेता और ठ्यापार देख पूरिणमा का हुआ। आए बढ़ हा समाज प्रमा, उदार चेता और ञ्यापार देख कोकल रेल्वे एडवोग्रजरी बोर्ड के मेम्बर हैं। जैनजाति के अनुरूप गौरव मय कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। तथा म उत्साह प्रवक्त भाग लत है। आपके पुत्र इंट सम्पत्तनाननी हैं। और सुर्शाना कुं वर और सरना कुंबर नामक हो कन्यायें हैं। पामक द। कण्यात्र ह। पश्ची जम्मेद्मलजी अभयमलजी 'के नाम सं च्यापार होता है इसके अतिरिक्त आप मेवाइ टेक्सटाईल मिल्स लिंग भीलदाड़ा के मैनेजिंग डायरेक्ट अतिरक्त आफ जयपुर एवं एडवर्ड मिल कें डायरेक्टर हैं. हिल ही में आपने अवसर में सम्पत मोटर कम्पनी के नाम से मोटर एजन्मों का बहुत बहु। अजमर म सम्पत्त मादर अभ्यता क माम स मादर एजन्या का बहुत का कालीरेक भी आपका व्यवसायिक कार्य बस्बह् कोटा आदि केई स्थानी पर अपनी फर्म प्रतिष्ठित हैं। आर मा । वरधत है। मलन उत्तरमण अन्ययमण के न ★सिंधी परिवार कलक्ता— मास्या पार्यार काणकाणा— राजेन्द्रसिंहजी के पितामह बाबू डालबन्द्रजी सिंघी कलकता के एक प्रमुख जामक मेर्ज काकता के एक प्रमुख कोरिया संदेश में कोयते की खानों की नींव हाली व एतहर्थ (हालचंह कारिया स्टब्स कायल का खाना का नाव डाला व एतद्य डालवद केंद्रिक केंद्रिक की स्थापना की जो कि हिंदुस्थान में एक अयगएय वहादुरासहः नामक भूभ का स्थापना का जा ।क ।हदुस्थान भ एक अधनगएक को को के कि के को के कि कि कर सिद्धान्तीं के प्रचार के लिए योग साहित्यां करने की अभिनापा भी अति तीन थी पर उसे मूर्त हम देने से पूर्व ही सन् १६२७ में उनका स्वर्गवास हो गया। त्रां इत क प्रव है। क्या (८५० म उत्तकः स्वरावास है। राथा। प्राची होते की साहित्य विषयक अपूर्ण अभिनापा की पृति जनके सुयोग्य मसिह पुत्र वाल्य व का पाल्य विश्व का अपूर्ण आसवापा का पृति उनक के तकाकित किंदी के वहीं दिसिंहजीने की। ''भारतीय विद्यासवन'' वस्वह से प्रकाशित सिंगी जैनमन्त्रमाला आप ही की साहित्य सेवा का फल है। अप द्वार समाहत अमृत्य समह सारत क भाराखतम समहावाया क समज्ज कि । साहित्य प्रद्यति में आपने वाखों ट्यम किये। इसके अतिरिक्त सावजानिक हैं। साहित्य प्रशत्त म आपम वाखा व्यथ किय । इसक आवारक वावजानक कितकर प्रश्नियों में भी उद्देशिता पूर्वक भाग विश्वा । श्रीयुत वाव् श्रीवहांदुर-विह्ना का ४६ वर्ष की अवस्था में सन् १६४४ में स्वर्गवास हुआ।

वावृ राजेन्द्रसिंहजी—वावृ बहादुरसिंह ी सिंघी के तीन पुत्रों में बावृ राजेन्द्रसिंहजी सिंघी सर्व डेयेप्ट हैं। त्रापका जन्म सं> १२०४ में हुआ।

सन् १६२७ में आपने वी. काम पास किया। आप अपने पितार्जी के समान ही उदारचित्त हैं। एवं साहित्यिक व सार्वजिनक हित की प्रवृत्तियों का मुक्त मन से पोपण करते हैं। आपने अपने पितार्जी के पुण्य स्मरण में ४०००) भारतीय विद्याभवन को दिए और उसके द्वारा व्यास्थ श्रीपृण्चन्द्रजी नाहर की लायत्रे री व्याद कर उक्त भवन को एक अमूल्य साहि- दियक निधि के रूप में मेंट की। प्रन्थसाला के निमित्त श्रीवहादुर सिंहजी के स्वरंवास के पश्चान १४०००) इंढ लाख रू० सर्च



किये जा चुके हैं । मथुरापुरा (पश्चिम-वंगाल) में ३००००) की रकम से एक हाईस्कृल खोला । इस प्रकार से आपने कई सार्वज्ञानक उदार प्रकृतियों के काय किए । सन १६३६-३≒ में छाप पोलेण्ड के कॉन्सकर चुने गर्ये । १६४१-४२ में मारवाड़ी एसोसियेशन के प्रेसीडेन्ट रहे। १६४६ में आप विशद्धानन्द हारिपटल के वाईस प्रेंसीडेन्ट रहे। "इन्डियन रिसर्च इनस्टिट्युट के श्राजीवन सदस्य हैं । न्यापारिक चेत्र में श्रापकी श्रप्रतिहत गति हैं । ''मगड़ा ख़एड कोलियरीज" के चेयरमैन, व डायरेक्टर हैं । मोईन हाइस, एएडलैंड डेवलमेन्ट व हिन्दुस्तान कोटन मिल्स के छाप मैनेजिंग डायरेक्टर है । इसके श्रतिरिक्त श्राप कतकता नेशनल वेंक, इरिडयन इकोनोमिक इन्शुरेन्स कन्पनी लि॰, फायरफएड जनरल इन्श्**रेन्श कं॰ लि॰. श्रार्यन इंजिनिरियँग कं॰** लि॰. इण्डियन इन्वेस्टमेन्ट कं॰ लि॰ आदि के आप डायरेक्टर हैं। आपकी पत्नी श्रीमती मुशीलादेवी भी सार्वजितक प्रवृत्तियों में भाग लेती हैं। श्रापके ब्वेष्ट पुत्र श्री राजकुमारजी सिवी एक उत्साही कर्मठयुवक हैं । श्राप पश्चिमि वंगाल काँग्रेस कमेटी के सदम्य हैं। द्वितीय पुत्र श्री देवकुमार्ज़ा सिंघी बी. प. पास करके कोलियरी का काम सीखते हैं । वृतीय व चतुर्थ पुत्र म्कूल में ष्ठाययन कर रहे हैं । पंचम व पष्ट अभी शिशु अवग्या में हैं । पीब व पीत्री फे लाभ का सीभाग्य भी खापको प्राप्त है।

त्रापके अनुज वावृ वीरेन्द्रसिंहजी सिंघी एम. एस. सी. बी. एल. एम. एल. ए. तेजस्वी व कार्य कुशल व्यक्ति हैं। वावृ वीरेन्द्रसिंहजी आपके कनिष्ठ आता हैं। आप वी. एस. सी. हैं।

श्रीयुत बावू नरेन्द्रसिंहजी सिंघी,

त्रापका जन्म सन् १६१० में हुआ। सन् १६३१ में बी. एस. सी में श्रेणी में प्रथम स्थान प्राप्त किया एवं "जुविली स्कालर शिप" प्राप्त की। सन् सन् १६३२ में एम. एस. सी (जियो लोजी) की एवं सर्वप्रथम रह एवं कलकत्ता विश्वविद्यालय सुवर्णपदक प्राप्त किया। सन् १६३२ में बी. एल परीचा पास की। प्रश्चान् व्यवसाय में भाग लेने लगे। त्र्यपनी वैज्ञानिक

खरड कोयलारिज लिमिटेड़" "डाल चन्द बहादुरसिंह" व "सिंघी सन्स लिमिटेड" के डायरेक्टर बने एवं उत्तरोत्तर समृद्ध बना रहे हैं। अपनी

बुद्धि के कारण थोड़े ही दिनों में इस कार्य में कुशलता श्राप्त की "फगडा

त्र्यवसाय विषयक योग्यता के कारण "इण्डियन चेम्बर आफ कोमर्स" व



"इण्डियन माइनिंग फेडरेशन" की कार्य कारिणी के सदस्य भी बनाए गए। "न्यू इण्डिया ट्रल्स" नामक एक श्रोघोगिक फेक्टरी भी श्रापने खोली है।

सफल विद्यार्थीजीवन व व्यवसायकुशला के साथ र सार्वजनिक हित की दृष्टि भी आपमें पूर्णस्पेण विद्यमान है। वङ्ग दुर्भिन्न के समय अजीमगंज व जियागंज के १६००० व्यक्तियों को प्रतिदिन ६ छंटाक चावल ५) मन के भाव से दिया जब कि बाजार ११ से २८) रु. मन तक चला गया था। इस लोकहितकारी कार्य में सिंची परिवार ने ढाई लाख की हानि उठाई। यह एक अत्यन्त गौरव की बात है कि वैसे भयङ्कर दुर्भिन्न में भी अजीमगंज व जियागंज के किसी भी व्यक्ति की अन्नाभाव से मृत्यु नहीं हुई। ५ जुलाई सन् १६४३ के कलाकत्ता गजट में सरकार ने आपकी उदारता व लोकहितकर भावना की प्रशंसा की। राजनैतिन, सामाजिक व धार्मिक शिक्ग सम्बन्धी प्रविचिंगों में भी आप भाग लेते हैं। अपनी उदारहिए के कारगा

सन् १६४४ में बंगाल लेजिस्लेटिव असेम्बली के सदस्य (एम. एल. ए.) चुने गए। सन् १६४६ में काशी हिन्दृविश्वविद्यालय के कोर्ट के सदस्य भी चुने गए हैं। स्व० वायू बहादुरसिंहजी सिंबी ने जिस "सिंबी जैनब्रन्थमाला" की स्थापना "भारतीय विद्याभवन" वस्वई में की थी उसका खर्च श्री नरेन्द्रसिंह जी अपने च्येष्ठ श्राता के साथ संयुक्त रूपसेचला रहे हैं। इस ब्रन्थमाला के निमित्त वायू बहादुरसिंहजी की मृत्यु के बाद इन वर्षों में १५०००० रू. खर्च किए जा चुके हैं। आपने पाबापुर्राजी मिन्द्र के लिए १००००) दिये, इसके अति-रिक्त आपने कई विभिन्न संस्थाओं की हजारों का दान दिया इस ब्रकार से आपने लोक हितकारी कार्यों में लाखों का दान कर चुके हैं। आपके पिताजी के बहुमूल्य सिक्के, चित्र, मृर्त्ति, हस्तलिखित ब्रन्थ आदि का सारा संबह आपही के पास है। इस संबह के कई सिक्के, मृर्तियाँ, व चित्र तो एसे हैं जो अन्यत्र अप्राप्य हैं। प्रीक, छशान, गुन्न, पठान मुग्ल आदि साम्राज्य के स्वर्गी मुद्राओं की संख्या डेढ हजार से भी अधिक हैं। इसके अतिरिक्त कई वाद-शाहों की वह मृल्यवस्तुयों, ताम्रपत्र आदि संबहित हैं।

★मेसर्स श्रीचन्द गर्गागुद्रास गथइया-सरदार शहर

यह परिवार अपने वैभव और सम्पत्ति के अतिरिक्त मौजन्यता तथा धर्मप्रेम व समाज सेवा आदि गुणों के कारण प्रसिद्ध है। राजस्थान के जैन

एवं जैनेतर समाज में इस परिवार का एक विशिष्ट स्थान है। इसी परिवार में सेठ श्रीचन्द्रजी एक धर्मपरायण तथा योग्य ज्यवसायी हो चुके हैं। श्रापने युवावस्था से हां कठोर ब्रह्मचर्यव्रत का ब्रह्मण् किया, सत्य श्रीर न्याय के पथ पर श्राप श्रटल रहते थे। संव् १६=६ में श्राप स्वर्गवासी हुए।

श्री सेठ श्रीचन्द्रजी के गणेश इासजी तथा वृद्धिचन्द्रजी नामक दो पुत्र हुए। दोनों ही कुशायबुद्धी धर्मपरायण तथा योग्य व्यापारी हो चुके हैं। दोनों वन्धु वीकानेर श्रसेन्यली के, मेन्यर तथा सरदार शहर नगरपालिका के प्रमुख स्वस्य थे। शी सेठ गणेशदासजी



सदस्य थे। श्री सेंठ गर्गेशदासजी सह गर्गेशदायजी गण्या की धंगाल गथर्नमेन्ट की प्पार से इरवार में स्थान ( जुर्सी ) श्राप्त थी। व्यव-

<del>ૡૡ૱૱ૡૡ*૱૱ૡ*ૡ૽૱૱ૡૡ</del>૽૱૱ૡૡ सायी समाज में पूर्ण पैठ थी एवं मारवाड़ी चैम्बर्स ऑफ कोमर्स के सभापति भी रह चुके थे। दोनों बंधुओं की



सेठ बृद्धिचन्दजी गधइया हैं । जैनाचार्य श्री तुलसी

तथा विश्व शान्ति के लिए निर्मित अगाव्रतिसंघ के **छ।प कःर्यशील सदम्य** तथा ऋ० भा० तेरापन्थी महासभा के कोपाध्यच हैं। सभा के संगठन और सुचार रूप से चलाने में आप काभी काफी हाथ है। बीकानेर असेम्बली के आप सद्य रह चुके हैं। १६४७ के अशान्ति वाता-वरण के समय छाप स्था

नीय शान्तिकमेटी

प्रधान थे श्रीर शान्ति स्थापित करने में श्रये सर

गिंग द्वारा मानव उत्थान

पुत्र हैं । स्रापकी स्रायु ४० वर्ष की है अल्पायु में ही आपने बृहद् ज्यापार के गुरुतर भार को बड़ी ही योग्यता से सम्भाला और संचालन कर रहे हैं । ऐश आराम के प्रचुर साधन होने पर भी आपकी सादगी में व्यवधान

धार्मिक रुचि प्रशंसनीय थी और

हैं। आप योग्य पिता के योग्य

-वर्तमान में सेठ नेम्। चन्दर्जी

व्रतधारी परुप थे।

मिल गई कि आपके विचारों, कार्यक्रमों तथा वक्तव्य में उसकी मलक स्पष्ट रूप से स्फूटित होती

रूप नहीं वन पाये । आपके जीवन में धार्मिक भावनायें इतनी युल

श्री सेठ नेमीचंदजीगधइया

रह कर सहदयता का परिचय दिया। श्री सेठ नेमीचन्द्रजी के सम्पत-लालजी तथा रतनलालजी नामक दो पुत्र हैं। श्री सम्पतलाल जी कालेज में शिचा प्रह्ण कर रहे हैं। जिनका विवाह गंगाशहर के मुप्रसिद्ध चौपड़ा परिवार में हुआ। श्री सेठ साह्य की पुत्री का विवाह प्रसिद्ध गोठी परिवार में हुआ। आपने भी पदी प्रथा वहिष्कार कर दिया। इस प्रकार से यह परिवार उन्नत, प्रगतिशील और आदर्श विचारों का परिवार है।

पताः—सेठ श्रीचन्द्र गणेशदास ११३ मनोहरदास कटला कलकत्ता।

#### ★समाजभूषण सेठ राजमलजी ललवाणी, जामनेर.

त्रापका जन्म सं० १६५१ का वैशाख सुर्दा ३ को त्राऊ (फज़ीदी) नामक श्राम में हुआ। वाल्यकाल बहुत साधारण स्थिति में व्यतीत हुआ।

त्रापके जन्मजात ग्राों ये प्रभावित हो ग्वानदेश के गए-मान्य सेठ लक्षी चन्द्रजी ने संध १६६३ में आपका दत्तक ले लिया। भाग्य के इस परि-वर्तन ने आपको एक श्रीमन्त बना दिया । अकस्मान जीवन में इस पकार का परिवर्तन हो जाने पर भी आएके अद-म्य उत्साह, सादगी, निर्भिमानता एवं कमेवीरता में रत्ती भर भी श्रन्तर नहीं श्राया।



श्रापका सार्वजनिक जीवन प्रत्येक श्रंशों में पूर्ण है । खानदेश े पुकेशन सोसायटी, जैंनश्रोसवालवीर्डिंग जलगांव, श्रंट भाट महावीर सुनि संडल, जलगांव जीमखाना, भागीरथीबाई लायतेरी, राजमल लक्यी- A MARKE STATE STATE OF THE STAT

चन्द्र धर्मार्थ श्रोषधालय, जामनेर एप्रिकल्चर फर्म, केटल ब्रिडिंग फर्मू इत्यादि श्रनेकानेक सार्वजनिक संस्थाश्रों की स्थापित करने में या उनकी व्यवस्था करने में श्रापने प्रधान रूप से भाग लिया है।

श्रातशेत है। श्राप ही की शेरणा व सहयोग पर श्री श्र० भा० श्रोसवाल महासम्मेलन की नींव पड़ी । सन् १६३६ में हुए मन्द्रसीर श्रिधवेशन के श्राप सभापित रहे। श्रापके सभापितत्व में जातिसंगठन व जातीय भेदभाव नष्ट करने के महत्वपूर्ण प्रस्ताव व कार्य हुए। समस्त जैनसमाज की एकता के लिए श्राप सतत् प्रयत्नशील रहते हैं। श्री भारत जैनसमाज की एकता श्राप प्राण हैं। वर्घा श्रिधवेशन के श्राप ही सभापित थे। तथा १६४६ में श्रापने उसका श्रिधवेशन जामनेर में करवाया। जलगांव के सार्वजनिक हाईस्कूल तथा फट्ट सेलसोसायटी के वर्षों तक सभापित रहे। खानदेश एच्युकेशनल सोसायटी के ३० वर्ष से सभापित हैं।

आपकी राष्ट्रीय सेवायें भी परम प्रशंसनीय रही हैं। आप सदा एक परम देशभक्त रहे हैं। फेजपूर कांग्रेस के आप कोषाध्यच थे। सन् ४४ में आप महाराष्ट्र की ओर से धारासभा के सदस्य (M. L. A.) निर्वाचित हुए। आप सदा से ही स्वतन्त्र विचार पोषक रहे हैं। असेम्बली में सर्व प्रथम हिन्दी में भाषणकर्ता आप ही रहे। आपका जामनेर में लक्खीचन्द रामचन्द' के नाम से वैंकिंग व कृषि का काम होता है। तथा जलगांव दुकान पर भी वैंकिंग का ज्यापार होता है। कामनवेल्थ इंस्युरेन्स कंश्र पूना, बैंक आफ नागपुर, भागीरथ मिल्स जलगांव, लच्मी नारायण मिल्स चालीस गाँव के डायरेक्टर रहे हैं। अभी अपलिफ्ट ऑफ इण्डिया के डाइरेक्टर रहे हैं।

# 🛨 साहू श्री शीतलप्रसादजी जैन-दिली

तजीमावाद (मेरठ) के प्रसिद्ध साहू वंश में श्री साहू रामस्वरूपजी जैन के घर सन् १६२१ में आपका शुभ जन्म हुआ। मेरठ कालेज और लाखनऊ विश्वविद्यालय से शिक्षा प्रहण करने पश्चान् आपने व्यवसायिक क्रेंत्र में पदार्पण किया। अपनी दूरदर्शिता बुद्धिवैलक्षण्य एवं तीक्षण दृष्टिकोण के कारण स्वल्पसमय में ही व्यवसायिक जगन् में अपना विशिष्ट स्थान वना लिया। व्यवसायिक क्रेंत्र के हर महत्वपूर्ण पद पर कार्य कर अपनी प्रतिभा का परिचय दे रहे हैं। "बैनेट कोलमेन कम्पनी लिव्" टाइम्स ऑफ इण्डिया, एवं नवभारत और इलस्ट्रिट वीकली" के मैनेजिंग आयरेक्टर हैं। "अलेन बरी एन्ड कम्पनी लिव्" के चेयरमेंन, गावन बर्स



े लि०, के मैंनेजर और राजा शृगर कं० लि०'' एवं डालमियां दादरी सिमेन्ट लि० के डायरेक्टर हैं ।

مياري باريان بارياني واردي وار

अर्थशास्त्र में आपकी विशेष कि है और इसमें बड़े निपुण हैं। व्यवसायिक जगत में आपकी वड़ी ख्याति है। डालमिया जैनव्यवसाय में आप सहश्वपूर्ण भाग लेते हैं। और विशेषतः कार्य की देख आप ही करते हैं। वर्तमान में टाइम्स ऑफ इन्डिया, नेशनल एयरवेज आदि के सञ्चानलन में आपका विशेष हाथ है।

शिक्षाप्रसार तथा सामाजिक कार्यों में आपकी विशेष अधिकृति है। इस समय जैनसभा नई दिल्ली के प्रेसीडेन्ट हैं। जैनसमाज के सफल नामाद्वित व्यक्तियों में आपकी गण्ना है।

#### ★श्री सेठ रतनचन्दजी वाँठिया-पनवेल-( वम्बई )

श्री सेठ रतनचन्द्रजी बांठिया पनवेल (वस्त्रई) के एक धर्मनिष्ठ, उदार तथा कुशल ज्यापारी हैं। स्रापके श्रीहरकचंद्जी, कान्तिलालजी, मोतीलालजी, शशिकान्तजी, तथा वीरे-

न्द्रकुमारजी नामक पाँच पुत्र हैं, जिनका जन्म क्रमशः सं० १६८४, १६८७,१६६०, १६६७, तथा २००४ में हुआ। ज्येष्ठ पुत्र श्री हरकचन्द्र

जी के जवाहरलालजी नामक एक 'पुत्र हैं'।

श्री सेठ रतनचन्द्रजी वांठिया

र्वक लिमिटेड' के मैंनेजिंग डाय-रेक्टर हैं बेंक की शाखायें छहमद नगर, पूना, कल्याण छादि स्थानीं पर भी हैं। श्री धृत पापेश्वर सेल्स

कारपोरेसन" नामक आयुर्वेदीय

्रसायनशाला के आप सक्यालक हैत्या बोर्ड ऑफ टायरेक्टर हैं। भारिक शिला बोर्ट पाधरड़ी के आप ही संरलक हैं। चिचवड़ में



तेट रतनचन्दर्भी योटिया

भां ठिया विद्यामंदिर को आपने व्यक्तिगत रूप से ५०००) का दान तथा

बांठिया परिवार की श्रीर से १४००) सहायता की तथा प्रतिवर्ष ४०००) की



श्री हरकचंदजी वाँठिया के नाम से चल रहा है।

🛨 चौपड़ा परिवार, गंगाशहर

सहायता देते रहते हैं। स्थानीय महाबीर जैनवाचनालय तथा प्रसृतिगृह (हास्पिटल) के ही सञ्चालक हैं। इस प्रकार से श्रापका सार्वजनिक सामाजिक कार्यों में पूर्ण सहयोग रहता है। पनवेल के विजली स्पलाई कं.के चे यरमैन एवं वारसी विजली कम्पनी के मैनेजिंग एजेएट हैं। यहाँ पर "रतन टाकीज" नामक सिनेमा भवन भी है। आने वाले प्रत्येक संस्था के कार्यकर्ताओं का सहयोग देकर अपनी उदारता का परिचय देते हैं। श्रापके फर्म का व्यवहार "भिकमदास गुलाबचंद बांठिया"

यह परिवार छः भाइयों का सम्मिलित छुटुम्ब है जिसमें अब तक बहुत प्रेम है। सबका संयुक्त व्यवसाय १३३ कैनिंग स्ट्रीट कलकता में "छगनमलजी तोलारामजी चौपड़ा" के नाम से चल रहा है। जिला पुरनिया का रामनगर नामक गांव तो इसी फर्म द्वारा जमीन खरीद कर बसाया गया है और जो आपकी निजि जमीदारी है। इसी से यह गांव चौपड़ा रामनगर के नाम से मशहर है।

आसाम व वंगाल की कई प्रसिद्ध मंडियों में आपकी फर्में हैं'।

व्यापारिक दृष्टि से तो इस फर्म का भारत के व्यसायियों में एक प्रमुख स्थान है ही किन्तु प्रतिष्ठा व दानशीलता के कारण भी इस परिवार की बहुत ख्याति है।

गंगाशहर में चौपड़ा हाईस्कूल, डिप्पेन्सरी तथा ह'स्पिटल भी श्रापकी श्रोर से ही बनाकर सरकार की भँट कर दिये गये है। बीकानेर के श्रापताल में करीब ४६०००) की सहायता श्रापकी श्रोर से दो गई है। राजलदेसर में लड़िकयों की स्कूल में ६०००) का तथा काशी विश्वविद्यालय भी १००००)-जैनश्वेताम्बर तेरहपन्थी सभा को ४६०००) तथा पड़िलक बेल

फेयर फंड में ५१०००) छादि छनेक स्थान पर बड़ी बड़ी रकमें दान दी गई है। गंगाशहर में छापकी छोर से एक जच्चाखाना भी है।

接种大块 分分水水 计分子计分子分析 分子作水 计分析术 计分析法 分子作子 分子作子 计分析计 公子子作品 计分子字 计分子字

इस तरह यह परिवार सब दृष्टियों से भारत विख्यात परिवार है।

# ★श्री सेठ चम्पालालजी वांठिया-भीनासर (वीकानेर)

सादगी, सरलता और धार्मिकता की दृष्टि से आदर्शश्रावक श्री स्व० हमीरमलजी वाँठिया उदार एवं समाज-सेवक सञ्जन श्रे। पूज्य जवाहर-लालजी मा० सा० के उपदेश से सं० १६८४ में आपने ४००००) कादान निकाला। ११ हजार एकमुश्त साधुमार्गी जैनहितकारिणी सभा को भेंट दिये। आपको गुप्रदान का शोक साथा। श्रापके श्री कानीरामजी, श्री सोहनलालजी और श्री चम्पालालजी ले तीन पुत्र हुए।

सेठ चम्पालालजी उदीयमान समाज सेवक हैं। श्रापने पिता श्री की स्पृति में हमीरमल चांठिया वालिका विद्यालय की स्थापना की। एक प्रसंग पर श्रापने अ५०००) का दान देकर अपनी उदारता का परिचय दिया। शिचाप्रेम भी श्रापका प्रशंसनीय है। श्राप द्वारा मंचालित जवाहर विद्यापीठ को श्रादेश विद्यापीठ बनाने के लिए श्राप प्रयत्न शिल हैं। श्राज-कल श्राप भीनासर के सार्व जिनक जीवन के एक संचालक हैं। बीकानेर राज्य में श्रापकी काफी प्रतिष्ठा है। बीकानेर श्रास्त्र श्रीस्त्र ली के माननीय सदस्य ( M. L. A. ) रहे हैं।

कतकत्ता वस्यई-दिल्ला-बीकानेर आदि में आपकी फर्मे हैं। इतने सुविस्तृत

व्यापार को संभावते हुए भी श्राप सार्वजनिक कार्यों में काफी सहयोग देते हैं। साहित्य प्रेम भी आपका अच्छा है। पूड्य जवाहरतालजी मा. सा. के साहित्य प्रकाशन में श्राप काफी उत्साह दिखला रहे हैं। भीनासर व बॉका-नेर की प्रत्येक राष्ट्रीय, सामाजिक व धार्मिक प्रयुक्तियों में श्रापको श्रवश्य सारण किया जाता है य प्रत्येक प्रयुक्ति श्रापसे पोषण पानी है। श्रीसंत हैं। पर जरा भी श्रिमान नहीं। तदनी व सरस्वति का अपूर्व संगम है श्राप में। होंद्री श्रवाथा में ही श्राप काफी बोक्षिय वन गये हैं। श्राप श्रक्ते

ष्वतुसार और मृदुभावी हैं। धार्मिक विषयों में आपके विचार काफी सुधार पूर्ण तथा क्रान्तिकारी हैं'।

★ सेंड चम्पालालजी वैद, भीनासर



त्राप भीनासर के प्रमुख प्रतिष्ठित श्रीमंत हैं। त्र्रासवाल कुलीय तेरह पंथी जैन हैं। आप का जन्म संवन् १६६१ च्येष्ट कृष्ण १ का है। आप के पिता श्री का नाम पन्नालालजी था आप बड़े धर्मानिष्ठ उदार चेता सब्जन थे। त्रापके ३ पुत्र हुए श्री चम्पालालजी, श्री सोह्नलालजी तथा श्री छ्**गन**लालजी। सबका सम्मिलित व्यापार होता है।

कलकत्ता में नं० राजावुङ माऊराट स्ट्रीट पर "हमीरमल चम्पालाल" 'पन्नातात चम्पाताता' तथा दी सिर सावाड़ी न्रसिव जुट कम्पनी'' के नाम से ३ फर्मी पर जूट का व्यवसाय विशाल पैमाने पर होता है। भारत तथा पाकिस्तान् में कई स्थानों पर आपकी एजेन्सियाँ हैं। (हमीरमल चम्पालाल) पाकत्वाम म कर त्यामा के जावका क्षेत्र है। एकार्क वर्षाणाव की फर्म की आपने ही सेठ चम्पालालजी बांठिया के सामेदारी में प्रारंभ किया था जो त्राज विशाल पैमाने पर न्यापार फैनाये हुए है। व्यापार में ही से त्राप दोनों साभीदार हों सी नहीं किन्तु धार्मिक,

धामाजिक त्रादि जनसेवा के हर काम में श्राप दोनों वही उदारता एवं

लगन से श्रागे रहते हैं। भारत में मित्रों की जोडी प्रशंसनीय है। भीनासर् में स्थापित शिक्तण संस्थाओं और अन्य सार्वजनिक संस्थाओं के तो श्राप प्राण हैं।

राज्य द्वारा भी आप सन्मानित रहे हैं। जब बीकानेर नरेश श्रीमंत शाद लिसहजी बहादुर भीनासर पूज्य श्री तुलसीरामजी म. सा. के दर्शनार्थ पधारे और आपके अतिथि हुए थे। तब प्रसन्न हो आपके परिवार को सोना' प्रदान कर राज्य सन्मानित घोषित किया था।

उदारता में आप एक आदर्श हैं। आप अपने हाथों से लाखों रुपयों का दान अब तक प्रदान कर चुके हैं। श्रीमंत बीकानेर नरेश को चेरीटी फंड (सत्कार्य कंड ) में एक मुश्त १लाख रुपया प्रदान किया था।

# \star श्री सेठ नथमलजी सेठी, कलकता

संसार के विशाल प्रांगण में कार्यक्षी कीड़ा करते हुए विरते ही पुरुष असीम सफलता के भागी वनते हैं। हमारे सेठी महोदय श्री नथमलजी

पुरुष असाम संपालत कर साहव उन उन्नायकों में से हैं जिन्होंने छपनी सुकार्यद्चता एवं सुठ्य-वस्था से छच्छी उन्नति की। छापका जन्म सं. १६०१ शावण सुदि ११ को हुछा। छापके पिता श्री डायमलजी सेठी का छाप पर धार्मिकता का छच्छा छसर पड़ा यचपन से ही छाप प्रतिभाशाली छात्रों में से थे छतः स्वल्प समय में ही शिका समाप्त कर



पड़े जिसमें कि आपने अन्हीं सफतता प्राप्त की । पृष्टी पाकिस्तान, बंगाल विदार एवं असाम में आपका जूट का ज्यवसाय पृष्ट रूप में होता है इसर्वेट श्रातिरिक्त आपके यहाँ जमींदारी, वैङ्किग एवं कमीशन एजन्ट का भी कार्य होता 🥧 है। यह सो आप का ध्यापारिक परिचय हुआ।





चि. सरस्वति देवी सामाजिक चेत्र में भी श्री सेठि जी ने कार्य कर प्रगतिशीलता का

परिचय दिया। वर्तमान में आप-श्री महावीर हीरोज लाडन्ं के सभापित एवं दी बंगाल जूट डीलर एसोसीयशन कलकत्ता के सहायक मन्त्री हैं। इसी प्रकार से और भी संस्थाओं के सदस्य एवं पदाधिकारी है। आप उत्साही, मिलनसार एवं प्रसन्नचित्त नवयुवक हैं एवं प्रत्येक युवकोचित कार्य में महत्त्व पूर्ण भाग लेते रहते हैं।

त्रापके धनकुमारजी एवं पवनकुमारजी नामक दो पुत्र हैं जिनकी श्रायु क्रमश १२ एवं २ वर्ष की है। इनके श्रतिरिक्त विमलाकुमारी, सुलोचना सरस्वती एवं सीतादेवी नामक चार कन्यायें हैं।

श्रापकी फर्म "नथमल सेठी एएड कम्पनी ४४ निलनी सेठ रोड़ कल-कत्ता, में जूट का प्रमुख रूप से व्यवसाय कर रही है। इसके श्रतिरिक्त श्राप टिपेरावेलिङ्ग कम्पनी एवं राजस्थान इन्वेंस्ट्रमेण्ट कम्पनी के डाईरेक्टर भी हैं।

#### ★श्री सेठ घनश्यामदास जीवाकलीवाल लालगढ़ ( वीकानेर )

रायवहादुर सेठ चुन्नीलालजी बांकलीवाल के यहाँ सं० १६६६ को भाद्रपद कृष्णा प को आपका शुभजन्म हुआ। श्री सेठ चुन्नीलालजी एक



रा० व० सेट चुर्नालालजी

पुत्र कंबरीलालजी को छोड़कर चल वसे। वाव कंवरीलालजी उत्साही एवं कार्यशील यवक है। श्री सेठ चुन्नीलालजी के क्षेष्ठ पुत्र श्री निहालचन्द्रजी वडे सरल स्वाभावी मिलन सार, एवं धर्मप्रेमी थे । अल्प समय में ही छाप छासाम प्रान्त फ्रीर वीकानेर राज्य में लोकशिय हो। गये थे। डिन्न गढ में छापने एक वेदी प्रांतप्टा भारी समारोह के साथ सम्पन्न कराई। श्राप श्राप अपने लग भाता श्री घनश्यामदासती के साध जब बीकानेर गये तो वहाँ विजय हाँस्पिटल में सी वार्ड वनवाने के लिए ४२०००) पृद्ध राशी प्रदान की।

राज्य की श्रोर से श्राप यन्तुओं को पैरी में सोने का

सफेल व्यापारी थे। "वर्मा श्रायल कम्पनी" से सम्बन्ध स्थापित कर श्राप श्रासाम के प्रमुख व्यापारी वन गये। सन् १४ के महायुद्ध नै त्र्यापकी कार्य ऋशलता साहसिक गुणों पर मुग्ध होकर त्रत्कालीन सरकार ने श्रापको "रायवहादुर" की सम्मानित उपाधी से विपूभित किया। आपके दीर्घकाल तक कोई सन्तान न होते से अपने लघुश्राता के द्भपत्र श्री मोहनलालजी को गोद लिया, इसके बाद छापके दो पुत्र हए । किन्तु उनका सुख ध्यौर यशर्खा जीवन न देख सके श्रीर अकाल में ही स्वर्गवासी दो गये। श्री मोहनलालजी भी अपने एक



कड़ा एवं अन्यान्य सन्मानी से सन्मानित किया। सेठ निहालचन्द्रजी अपने पुत्र सागरमलजी को छोड़ स्वरावासी हो गए। अंतप् समय में

ऋपनी



सेट घनश्यामदासजी वाकलीवाला अमृल्य वितरण करवाया। साख्न में ओर से १२०००) के व्यय से एक स्कृत चल रही है।

सामाजिक सभा, संस्थायें में आपके सहयोग से अपना कार्य करने में समर्थ हो रही है। अ० भा० जैनअनाथाअम देहली के आप संरक्षक हैं। एवं दि जैनस्कृत लालगढ़ के आप सभापति हैं। आप उदारदित समाज सेवक और मिलन सार हैं। आपके होनहार सुपुत्र श्री कन्हैयालाल जी हाई-स्कूत में अध्ययन कर रहे हैं।

"शालियाम राय चुन्निलाल वहादुर" गोहाटी नामक आपकी फर्म आसामकी श्रीमन्त फर्मी में ही श्रापने कीर्ति का श्रच्छा है श्राचन किया। श्री सागर मलजी भी होनहार युवक हैं।

वर्तमान में सेठ घन-श्यामदासजी उक्त फर्म के मालिक हैं आप बहुत उदार, धर्मप्रेमी तथा दान में रुचि रखने वाले सङ्जन हैं। पयूषिशा पर्व के अन्त में आप शिचा त्तंस्थाओं में यथेष्ट दान देते रहते हैं । प्राचीन पुस्तकों के प्रकाशन में श्रापकी पूर्ण सहायता रहती है। तत्त्वार्थ सुत्र का अनुवाद करवाकर श्रापने बड़ी संख्या में माताजी की स्मृति आपकी



भी कंबरीलालजी वाकलीवाल लालगढ

**★** . ★

मे है। "वर्मा श्रॉयल कम्पकी के प्रमुख एजेएट के रूप में समस्त श्रासाम में फर्म के डिपू स्थापित हैं।

#### 🖈 श्री जवाहरलालजी दफ्तरी, वनारस

त्रापका मृत निवास स्थान पीपाइ (माग्वाइ) हैं।

श्रापका जनम श्रपनेनिहाल रताला म्टेट पंजाब प्रान्त) वि० सं० १६७० में दिवाली के दिन हुवा । श्रापके पिताजी का देहान्त तो श्रापकी २ वर्ष की

अवस्था में ही हो चुका था। घर का मारा वोक आप ही के सिर था। फिर भी आपने अपनी १५ वर्ष जिननी छोटी उम्र में हिन्दी, अंग्रेजी, गुज-राती का अच्छा ज्ञान हांसिल कर लिया। उर्दु एवं शोर्टहेन्ड भी सिखी।

आप गुज से ही साहित्य प्रेमी हैं।
आपको पुस्तकों के पठन पाठन का
बहुत शोंक है, आपने बहुत सी पुस्तकें
संग्रह भी की हैं और ५-६ पुस्तकें
लिखी भी हैं। राष्ट्रीय एवं सामाजिक
पत्र पत्रिकाओं में अवसर आपके लेख
पकाशित होते रहते हैं। सम्मेलन
सभा सोसाइटियों से भी आप को



प्रेम हैं। श्री जैननवयुवक मंडल पीपाड़ के गत १४ वर्षों से सभापित हैं। आपके सभापितत्व में मंडल ने काफी उन्नित की। पीपाड़ के युवकों में जगृति करने का एवं पंचायत में बहुत सी कुर्रानियाँ उठवाने का श्रेय आप ही की है। पीपाड़ की "श्री कुमर बाई भलगढ जैनकन्यापाठशाला" के आप सकेटरी हैं। आपकी देखरेख में कन्या पारुशाला अच्छी चल रही है।

स्त्राप सन् १६४३ में श्री स्त्राखिल भारतवर्षीय स्त्रोसवाल महासम्मेलन के सहायक मंत्री चुने गये। गत १६ वर्ष से पूर्ण खदरबारी हैं। देश सेवा के काम में भी काफी लगन है।

पीपाड में श्री श्रीसवाल वड़ी न्यात के नोहरे में श्रापने पूच्य दादा साह्य स्वर्गीय कानगलती के समरणार्थ ४००) रु. की लागत का एक भवन यनवा कर अपंश्य किया। श्री कापरड़ाजी तीर्थ में श्री स्वयंभू पार्श्वनाय जैनविद्यालय के शा साल तक हेडमास्टर रहे। आपने देशाटन भी काफी किया। खास खास सभी जैनतीर्थों की आपने यात्रा की।

यों तो त्रापने पीपाड़, जोधपुर, बम्बई द्यादि में व्यापार किया। फिल हाल १२ वर्ष से क्राप वतारस ही में रहते हैं। सन् १६४३ में जयपुरिया वन्धुश्रों के साथ चांदी सोने का व्यापार शुक्त किया है। व्यापार में भी द्याप एक क्रशल व्यापारी समभे जाते हैं।

## 🖈 सेठ लक्ष्मे चंदजी फतहचंदजी कोचर मेहता, वीकानेर

यह परिवार अपनी उदारता व समाज प्रेम के लिये वीकानेर में प्रति-ष्ठित श्रीमन्त परिवार की तरह प्रसिद्ध है। इस परिवार में मेहता आसकरण

जी जसकरणजी तथा मुनी-लालजी नामक तीनो भाई बड़े दानबीर व धर्मात्मा हुए हैं।

मेह्ता ग्रासकरण्जी
के ३ पुत्र थे-सेठ ग्रमीचन्द
जी,छोटूमलजी ग्रीर हजारी
मलजी-ग्राप तीनों ने कोचरों
का मोहल्ला बोकानेर में श्री
विमलनाथजी का विशाल व
रमणीय मन्दिर बनवाया।
श्री जैनपाठशाला बीकानेर
के लिये ३०००) रूपये की
लागत का एक विशाल भवन
दानस्वरूप प्रदान किया।
कोचेरोंकी श्मशान भूमि में
दो पक्की शालें तथा गोगा
गेटके पास एक धर्मशाला
भी वनवाई है। इस तरह

सेट लक्भीबद्धी कोचर बीकानेर

नाटक पास प्रभावनियाला भी वनवाई है । इस तरह सेट लक्षीचद्जी कोचर बीकानेर आपने हाथों से काफी दान पुन्य किये हैं और समाज में प्रतिष्ठा पाई है। वीकानेर राज्य घराने में भी आपका वड़ा सन्मान था। आपने अपने समय



् संठ भतहचंदजी कोंचर

पुरुष हैं। श्रापने सं० १६७४ में जैसलमेर का गंव बड़ी धुमधाम से निकाला । जिसमें मुनि श्रमिविजय जी जमाभद्रसरीजी खादि ४४ साध साध्वयां तथा जथपर फलोटी रतलाम पंजाब छादि स्थानों के करीब ४४० म्बधर्मी बंध थे। वापस ब्याने हर फलोदी के समस्त विरादरी की जीमन वार दी थी।

आपने छोनियां, पांचा परी. त्रीकानेर की दादावाई। छादि कई धार्मिक स्थानी पर म्बधमी भाटवी की सुविधा के लिये कमरे बनवाये हैं। श्रव तक श्रपने हाथों से काफी दान पुन्य के महान् कार्य किये हैं

धीकानेर के जैन पाठशाला को २१०८० मुंश की, सहायता स्वयं हे प्रदान की और कई सज़नी से देरगा देकर स्थल की काफी सहायता पहुँचाई है।

में गाँव सारणी ( = १ न्यात का वड़ा भोज ) भी किया था।

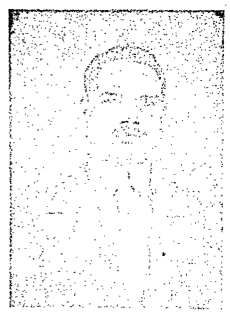
मेहता जसकरणजी के ३ पुत्र-हए-सेठ डेडरमलजी, रिद्धकरण जी और नेमीचन्दजी। इनमें से

श्री नेमीचंदजी बड़े व्यवसायी थ्रोर द्रानवीर हुए हैं श्रापने कई स्थानों पर कुओं और तालावों के लिये भारी रकमें दी हैं। पोबा परीजी तीर्थ में एक शाल वनवाई है।

मेहता मुन्नीलालजी के ४ पुत्र हुए-सेठ काल्ह्यामजी, श्री लच्मी-चन्दजी, श्री लालचंदजी व शी जेठमवर्जा। संठ काल्रामजी के

कोई पत्र न होने से सेठ लद्मी-चन्दर्जी के छोटे पुत्र श्री रामचन्द्र जी को दत्तक लिया है।

सठ लद्माचंद्जीः-वर्तमान में इस परिवार के आप ही राचालक हैं । श्रायु ७२ वर्ष की है । श्राप बड़े ही समाजवेमी व दानवीर तथा धर्मात्मा



की उत्तरभंदरी दोचर

कलकतो में आपने करीव ४० वर्ष पूर्व "लहमीचन्द फतहचंद" के नाम से ४-४ जेक्सन लेन कलकता में फर्म स्थापित की थी। जो आज भी विद्यमान है और विशाल पैमाने पर व्यवसाय फेलाये हुए हैं। इस फर्म पर कपड़े का व्यवसाय होता है फर्म अहमदाबाद की कई मिलों की कमीशन एजेन्ट है

इस प्रकार आपका सम्पूर्ण जीवन वड़ा उदारता एवं धार्मिकता पूर्ण रहा है। आपके २ पुत्र विद्यमान है:—श्री फतहचंदजी तथा श्री रामचंद्रजी।

मेहता फतेह्चंद्जी—िपता श्री की वृद्धावस्था के कारण आप ही वर्तमान में व्यवसाय की देख रेख करते हैं आपकी कार्यकुशलता और बुद्धिमता से फर्म ने काफी तरकी की है। आपका जन्म सं १६५४ आवरण शुक्ता ३ है।

श्राप भी श्रपने पिता श्री की है तरह वड़े दानवीर श्रीर समाज प्रेमी सज्जन हैं। वड़े ही धर्मिष्ठ हैं श्रापने श्री सम्मेतिशाखरजी के अधि घाता भोमियजी के जीर्गोंद्धार में तन मन व धन से भाग लिया है। इसके श्रितिरक्त श्रीर भी कई मन्दिरों का जीर्गोंद्धार कराया है, कराते हैं. श्रीर करा रहे हैं। श्राप ही के प्रयत्न से करणीसर गाँव के पाग कोचरों को मूलदेवी की १२॥ हंजार जमीन सरकार में पूरी कोशिश कर समस्त कोचर वंधुश्रों के नाम से पट्टा बनवा लिया है वहां एक साल व कुंडी भी श्राप ही की प्रेरणा से बनी है। श्रापके उत्तमचढ़नी नामक २० वर्षीय पुत्र हैं जो एक होनहार विचारशील नवयुवक हैं। एवं बड़े व्यापार कुशल भी हैं।

#### ★श्री धर्मचन्द सारावगी कलकत्ता

जन्म सं० १६६३। पिता धर्मनिष्ठ सेठ वैजनाथजी सरावगी। स्वाव-लम्बन के पुतले सेठ वैजनाथजी ने अपने पुत्र को भी सब प्रकार से योग्यतथा व्यवहारकुशल बनाने में कोई कसर न रक्खी। प्रकृत प्रतिभावान धर्मचन्द्रजी योग्य पिता के योग्य पुत्र सिद्ध हुए और आज जैनसमाज की इस प्रसिद्ध पुरानी फर्म की ख्याति को द्विगुणित बना रहे हैं। पिता मात्र धर्माराधन में लीन हैं।

श्री धर्मचन्द्रजी स्वभाव से ही भ्रमणिश्य रहे हैं। १६२६ ई० में अब-सर पाकर आपने विलायत की यात्रा की, आप सवश्यम भारतीय हैं जिन्होंने विलायत से भारत की यात्रा हवाई जहाज से की आपने ह्वाईजहाज चलाने का लाईसेन्स भी प्राप्त किया फलस्वरूप आज आप बंगाल फलाई ग्र क्लव के सन्मान्य सदस्य हैं।

त्राप जिस समाज या संस्था में प्रवेश करते हैं उसके सर्वस्व हो जाते हैं। कलकते की दर्जनों सार्वजनिक संस्थाओं के आप सभ्य या पदाधिकारी है।

महावीर पुस्तकालय के आप संरचकों में है । जैन नवयुवक समिति के सभा पित और मारवाड़ी ट्रेड्स एशोसिएशन के मन्त्री थे. अभी उसके सभ्य हैं। मारवाड़ी रिजीफ सोसायटी की रसायशाला के आप वर्षों तक मन्त्री रहे हैं और १६४६-४० में दो वर्षों तक सोसायटी के प्रधान मन्त्री तथा याद में तीन वर्षों तक उप सभापित रहे। सन् १६४० में सपत्नीक इंगलैंड, फ्रान्स, अमेरिका फिजी आरट्टे लिया और जावा आदि देशों में अमरा कर पृथ्वी प्रदाज्ञिता की!

प्राकृतिक चिकित्सा पर आपका अटल विश्वास है। पिछली वार तीन छात्रवृतियां प्रदान की थीं. और मारवाड़ी रिलीफ सोसाईटी में महास्मा गांधी की राय से प्राकृतिक चिकित्सा विभाग खुलवाया, जो अभी तक सेवा कार्य का रहा है। साहित्यकता के नाते धर्मचन्द्रजी और भी अधिक प्रसिद्ध हैं।

## ★श्री सेठ नरभेरामजी हंसराजजी कामानी, जमशेदपुर

श्रापका शुभ जन्म धारी (काठियावाड़ ) में २४ नवस्वर १८६२ में हुआ। यहीं पर प्रारम्भिक शिच्छा प्राप्त कर १६१४ में जमशेदपर आए और

साधारण व्यापार प्रा-रम्भ किया। अपनी अत-पम योग्यता से धीरे धीरे अच्छी उन्नति कर सन् १६२६ में मोटर का व्यव-साय प्रारम्भ किया। सन् १६३० में अपने नरभेराम एन्ड क० लि० की स्थापना की। इस कंपनी के आप ही मैंनेजिंग डायरेक्टर हैं। आपने अपने जीवन में व्यवसायिक कार्यों में श्रतिशय उन्नति की।

श्राप भारत के एक प्रमुख श्रीमन्त व्यवसायी हैं। साथ ही साथ श्राप

्राप्त प्रक घड़े दानवीर सङ्जन भी हैं। अमरेली में १०

> हजार की लागत से जैनियों के लिये नपेदिक का इलाज कराने हेते एक विश्वाल सेनोटेरियम बनाया। आपने व जापके भाइयों ने मिलकर जैन बोहिंग

खमरेला को ३० हजार तथा मेहता पारल हाई स्कूल को १० हजार प्रदान किया। कम्त्रवा स्मृति फंड में ११ हजार संयहित करवाये और जिसमें २॥ हजार खुद ने दिये। राष्ट्रपति राजेन्द्रप्रसाद और सरदार ब्रह्मभ भाई पटेल को थैलिया भेंट में की जिनमें आपने अपनी ओर से बड़ी मात्रा में ख्रार्थ राशी दी।

श्रापने श्रपनी ४४ वी वर्षगांठ पर २४ नवस्वर १६४४ में एक लाख स्पये की सम्पत्ति का एक धर्मार्थ द्रस्ट स्थापित किया, शिचाकार्यों में तथा समाज सेखा में श्रापकी थैली हमेशा खुजी रहती है।

इस प्रकार से छाप एक गहान् इसोगपति दानवीर छोर जैन समाज

पता-नरभराम एन्ड कं विश् जमशेरपुर वाया टाटानगर

#### 🧡 श्री हेमचन्द राम जी भाई मेहता, भावनगर

२१ नवम्बर सन् १८८३ ई० को मौरधी काठियावाड़ में दशा श्री माली फुटुम्ब में श्री हेमचन्द साई का जन्म हुआ इनजीनियरिंग संब्युएट की अन्तिम







श्रीमती नवल गौरी वहिन

परीचा १६०६ में पास की। बाद में ३५ वर्ष तक खालियर, वडौदा, मौरवी, कच्छ प्रया माननगर स्टेट की जवाबदारी पूर्ण सेवा के बाद सन् १६४२ में रिटायर हुये।

इसके सिवाय समय २ पर भोपाल, पन्ना, भालरापाटण, सिरोही, मांगरील छाड़ि स्टेटों को रेल्वे सम्बन्धी सलाह देने का काम करते रहे हैं।

सन् २७ में वायसराय लॉर्ड इरविन कच्छ में पधारे, तब कच्छ रहेट ने भाष नगर रहेट से छापको २ वर्ष के लिये मांगा। छापने वहां जाकर रेल्वे सन्धन्धी जिस योग्यता का प्रदर्शन किया उससे स्वयं वायसराय महोदय भी काफी प्रसन्न हुए। सम् १६३० में भावनगर रहेट ने यूरोप के रेल्वे की विशेष अनुभव प्राप्त व रने के लिए यूरोप भेजा। सन् १६३२ छ० भा० त्था० जैन कांन्फ्रेन्स के छजमेर छिघवेशन के छाप छध्यच मनोनीत किये गये। इस छिघवेशन में करीब ६० हजार मनुष्य एकत्रित हुये थे। दो मील लम्बा तो छध्यच का जुल्स था। छाप छाठ वर्ष तक कान्फ्रेन्स के छध्यच रहे। छत्र भी यथा शक्ति समाज सेवा के कामों में भाग लेते रहते हैं।

सन् १६४६-४८ तक दी खोरी इन्शुरेन्स कं के आरगेनाइजिंग डायरेक्टर व जनरल मनेजर रहे। सन् ४६-४० सोराष्ट्र रेल्वे में स्पेशियल इजिनियर का कार्य किया। अध्यात्म विद्या की ओर आपकी बड़ी रूचि है। आपकी धर्म पत्नी श्रीमती नवल गौरी बहिन भी एक आदर्श महिला हैं। घाटकीपर में अ० भा० स्था० जैन कीन्फेन्स के समय हुई महिला परिपद की आप प्रमुख थी।

## 🖈श्री शाहनिहालचन्द भाई सिद्धपुर

जन्म सं० १६६४ के फागए। वद ४ को सिद्धपुर तालुका के नाग वाशए। में हुआ। आपका सिद्धपुर में श्री जनाहिर पत्स मिल चल रहा है। दो दुकाने



मिछपुर तथा एक दुकान जोरावर नगर में चल रही है। गंज बाजार प्रेन मर-चंट असोसियेशन के प्रमुख, जनरल है ड असोसियेशन महसाणा प्रान्त, दाल एसो-सियेशन आदि के डायरेक्टरहैं। तथा एक सूत मिलके बोकर हैं। मामाजिक धार्मिक तथा राष्ट्रीय विचार भी आपके अच्छे हैं। आपके पिता श्री के नाम से आपने जोरावर नगर में एक पुस्तकालय खोला है।

श्रापका कारोबार "शाह चन्द्रकान्त टाह्माभाई श्रीर सेट निहालचन्द्र सहर्माद के नाम से फैला हुआ है।

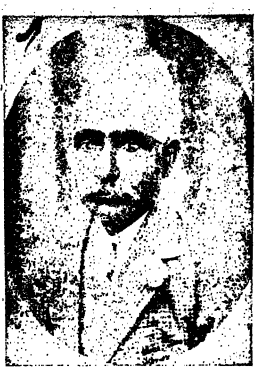
# राजस्थान का जैनसमाज

# ★सेंठ अगरचन्दजी भैरोदानजी सेंडिया-चीकानेर

दानवीर सेठ भैरोंदानजी सेठिया ऋपनी उच धामर्केष्ट्रित, उदारता, शिचा तथा साहित्यप्रेम के कारण जैनजगत् में प्रख्यात हैं। आपका

जन्म १६२३ विजया दशमी फे दिन हुआ। आपके पिताजी का नाम धर्मचन्द्रजी था।

सेठ मेराँदानजी सं. १६-४१ में अपने वहें भाई अगर-चन्दजी के साथ बम्बई गये और फर्म पर मुनीम के पट पर नियुक्त हुए। आपके बड़े भाई श्री अगरचन्दजी इसी फर्म के सामीदार थे। सं. १६-४८ में आप कलकत्ते आए और यहाँ मनीहारी और रंग की दुकान खोली सफल व्या-पारी के सब गुगा आपमें थे। धीरे २ व्यवसाय चमका और मारत के वाहर की रंग एवं



सेट मैरोदानजी सेठया

मनिहारी के कारखानों की सोल एजेन्सियाँ ले ली। इसी समय आपके वड़े भाई अगरचंदजी भी सिम्मिलित हो गए और ए. सी. बी. सेठिया एन्ड कम्पनी के नाम व्यवसाय चाल् किया। हावड़ा में "दी सेठिया कलर एएड केमिकल वर्क्स लिमिटेड" के नाम से रंग कर कारखाना खोला। यह कारखाना भारत में रंग का सर्वप्रथम कारखाना है। धीरे २ समन्त भारत में अपनी शाखायें खोली। जापान के खोसाका नगर में भी अपना आफिस खोला। सन् १६१४ के महायुद्ध में आपको आशातीत सफलता मिली।

सं० १६७८ में श्री खगरचंदजी वीकानेर में वीमार हो गए छतः आप कर्जकत्ते से यहाँ छाए छोर दोनों बन्धुछों ने मिल कर ४ लाख की चल व अचन सम्पत्ति से "श्री अगरचंद भैरोंदान सेठिया जैन पारमार्थिक गंग्था"



🤫 स्थापित की जिसके श्रंतर्गत विद्यालय, श्राविका श्रम श्रीर कन्या शिच्छा, छात्रा-लय, सिद्धांवशाला, पुस्तकालय तथा साहित्यप्रकाशन विभाग सुचार से चल रहे हैं। थोड़े दिनों वाद अगरचंदजी का स्वर्गवास हो गया। आपके ज्येष्ठ पुत्र श्री जेठमलजी श्री अगरचंदजी के गोद गए हैं।

इस बृद्धावस्था में भी ज्ञापने सं० १६६६ से पांच वर्ष तक अथक परिश्रम कर "जैनसिद्धान्त बोल गंग्रह" आठ भाग, सोलहसती, श्चर्हन् प्रवचन श्रोर जैनदर्शन तैयार कर प्रकाशित कराये हैं। श्रीर भी जैनशास्त्र यथा श्री दशवैकालिक सूत्र श्री उत्तराध्ययनजी, श्री श्राचाराङ्ग जी आदि सूत्रों का सुवोधअन्वयार्थ व भावार्थ सहित प्रकाशन कराया है।

सन् १६२६ में श्री छ० भा० रवे. स्थानकवासी जैनकान्फ्रेन्स के वम्बई में हुए ७ अधिवेशन के आप सभापति वनाये गए। समाज व धर्म की सेवा के साथ २ त्रापने राज्य व बीकानेर जनता की भी श्रच्छी सेवा की। १० वर्ष तक आप वीकानेर स्युनिसियल वोर्ड के कमिश्नर रहे। १६३१ में आपको आनरेरी मिलिस्ट्रेट बनाया गया। मन् १६३८ में आप म्युनिसिपता बोर्ड की खोर से बीकानर असम्बली के सदस्य चुने गए। इस प्रकार से श्रापने त्रीकानेर की जनता की खूत्र सेवायें की ।

सन् १६३० में आपने विद्युत् चालित एक ऊन की गाँउ बांधन वाला प्रेस खरीदा जो आज भी बीकानेर बृतन प्रेस के नाम से विशाल पैमाने पर चल रहा है। श्रव श्राप व्यापार व्यवसाय से सर्वथा निवृत्त होकर धर्म ध्यान में गंलग्न हैं। पिछले १२ वर्षों से धार्मिक साहित्य पढ़ना, सुनना श्रीर तैयार करवाना ही आपका कार्यक्रम है।

श्रापके श्री जठमलजी, श्री लहरचन्द्जी, जुगराजजी श्रीर ज्ञानपलजी श्रादि चार पुत्र हैं। श्री जेठमलजी श्री श्रगरचन्द्र के गोद गये हैं। श्राप सभी सुशि जित, रांस्कृत एवं व्यापार कुशल हैं। एवं सठर्जा के आज्ञानुवर्ती हैं। इस प्रकार से भरांदानजी सिठिया एक धर्मात्मा, सफल व्यापारी, समाज व राज्य में प्रतिष्ठित दानवीर और परोपकार परावण सन्जन हैं। श्री जेठमलजी भी आपही परचिन्हों पर चलने वाले हैं एवं बड़े सुविचार शील और उदार प्रकृति के सज्जन हैं।

# ★वृहत् खरतर गच्छ भट्टारक की गादी—वीकानेर

्र गराधर श्री सुधमेंस्वामी के ६० वें पाट पर जैनाचार्य श्रीमद् जिनचन्द्र सुरीश्वरजी बड़े इतिहास प्रसिद्ध प्रतापी पुरुष हुए हैं। विशेष परिचय इसी प्रन्य में 'सम्राट् अकबर और जैन मुनि" शीर्षक में दिया गया है। ६६ वें पृष्ट्धर जैना-चार्य श्रीमद् जिन हर्ष सूरीश्वर जी हुए। वालेवा गाँव निवासी बोहरा गोत्रिय श्रेष्टि श्री तिलोकचंदजी की भार्या श्री तारादेवी की कुत्ती से आपका जन्म हुआ। मूलनाम हरिचन्द् था। सं० १८४१ में भाउगांव में दीचा। सं० १८४६ ज्येष्ठ शुक्ला १४ को सूरत बन्दर में सूरी पद । आप सं १८८७ में आवाढ़ शुक्रा १० को शाह अमीचंद द्वारा निर्मापित मंदिर की प्रतष्टा हेतु वीकानेर पधारे। तब ही से इस गादी की ख्याति विशेष प्रसिद्धि में आई। श्री जिन हंस सूरीजी (७१) श्री जिनचन्द्र स्रीजी (७२) श्री जिनचन्द्र स्रीजी (७२) श्री जिनकीर्ति स्रीजी (७३) तथा श्री जिनचरित्र सूरीजी (७४) क्रमशः पाट पर विराजे, आपका भाडपुरा (जोधपुर) निवासी छाजेड गोत्रीय श्रेष्टी पावृदान जी की भार्या सोनादेवी की कुत्ती से सं० १६४२ वैशाख शुक्ता न को जन्म हुआ। जन्म नाम चुन्नीलाल । दी चा सं० १६६२ वैशाख शुक्का ३ । आचार्य पद १६६७ माह सुद ४ को । आप संस्कृत एवं जैन साहित्य के प्रकान्ड विद्वान् थे । आपने वड़े उपाश्रह में प्राचीन हस्त लिखित यन्थों के संयह का महत्वपूर्ण कार्य किया। वर्तमान में ७५ वें पाट पर जैनाचार्य श्री मद् जिन विजयेन्द्र सूरीजी हैं। आपका जन्म भावनगर समीप वर्तीय गांव निवासी गांधी गोत्रीय श्री कल्याण चन्द्रजी के घर सं० १६७१ वैंशास्त्र शुक्ता २ को हुद्या । भृत नाम विजयचंद्रजी । मालपुरा में सं० १६८७ वैशाख शुक्ता ७ को दीचा महरा की। सूरीपद सं० १६६८ माघ शुक्ता १० बीकानेर नगर। आप एक प्रतिमा सम्पन्न विद्वान, साहित्य प्रेमी और राष्ट्रीय गम्भीर

श्राप एक प्रांतभा सम्पन्न विद्वान, साहित्य प्रेमी श्रीर राष्ट्रीय गम्भीर विचारक हैं। श्रापक वर्मोपदेश जैन समाज के गौरव वृद्धि हेतु समाज में समयानुकुल वड़े गम्भीर धार्मिक माव लिये हुए होते हैं। श्रापकी श्राज्ञा में वर्तमान में करीब १४० यति समुदाय है।

★साहित्य प्रमी श्री अगरचन्दजी नाहटा, बीकानेर

जनम वि० सं० १६६० चैतवदी ४। पिता श्री शंङ्कर दानजी नाहटा कालेज श्रीर यूनिवर्सीटी की शिका प्राप्त न होने पर भी अपने अध्यवसाय द्वारा भाषा वा साहित्य में अच्छी प्रगति की। सं० १६-४ में ख० श्री इपाचन्द्जी म० सा ओर पूच्य सुखसागरजी म० सा० वीकानेर पधार। पूज्य महाराज श्री के सत्संगति से आपका हृदय साहित्य के साथ धर्म तथा अध्यातम जैसे गृह विपयों की श्रोहर आकृष्ट हुआ। आप हिन्दी एवं राजस्थानी भाषाओं के उत्कृष्ट लेखक, संकलन कर्ता एवं सम्पादक हैं। राजस्थानी साहित्य और जैनसाहित्य के सम्बन्ध में आपने अनेक महत्वपूर्ण खोजें की हैं। अ० भा० मारवाड़ी सम्मेलन की सिलहट शाखा के आप

मन्त्री रह चुके हैं तथा सम्मेलन की कलकत्ता वर्किङ्ग कसेटी तथा नागरी प्रचारिणी र सभा की प्रवन्ध कारिएी कमेटी के १६६≒-१६६६ के लिथे आप सदस्य निर्वाचित हुए थे। वीकानेर राज्य के साहित्य सम्मेलन के श्रन्तर्गत राजस्थानी साहित्य परिपद् के आप सभापति भी रह चुके हैं। "शादू ल राजस्थानी रिसर्च इन्स्टीट्यूट" व राजस्थाती साहित्य परिषद् के त्राप कोपाध्यज्ञ हैं। त्रापके लेख जैन व जैनेतरपत्रों में निरन्तर प्रकाशित होते रहते हैं। प्रत्येक लेख में गर्वपरण शक्ति श्रार सर्वतोक्ष्यी मेधा का विलच्या मिश्रया होता है। श्राप उच-कोटी के श्रालोचक एवं सम्पादक भी हैं। "राजस्थानी" के श्राप सहसम्पादक रह चुके हैं वर्तमान में "राजस्थान भारती, के आप सम्पादक मण्डल में हैं। आपने नाहटा कला भवन "की स्थापना की इसमें १५००० के लगभग हस्त लिखित प्रन्थ और ७ ०० के लगभग मुद्रित यन्य हैं तथा अन्य प्राचीन सामग्री चित्र, सिकों आदि का भी अच्छा संप्रह है। ख० डा॰ गोरीशङ्करजी श्रोमा श्रोर मुनि जिनविजयजी श्रापके साहित्यक श्रन्वेपण सम्बन्धी कार्यों की भूरी २ प्रशंशा की है। जैनधर्म का गहन अध्ययन और अनुशीलन कर आपने "सम्यक्त्व" नामक पुस्तक लिखी है।

इस प्रकारसे नाहटाजी ने जैनसाहित्य सम्बन्धी कार्य तो किया ही साथ २ आप 🚓 एक कुशल व्यवसायी भी हैं। वंगालप्रान्त में व्यापका पाट, चावल,, कपड़ा गल्ला श्रीर श्रादत का काम, सिलहट, वोलपुर, कामगंसी खालपाड़ा श्रासाम बम्बई श्रादि स्थानों पर व्यवसायिक कार्य वड़ जोरों से चलता है।

#### ★ सेठ रावतमलजी वोधरा-वीकानेर

जन्म सं. १६२६ त्राश्विन शुक्ता १४ में हुत्रा । प्रारम्भ में मुनीम रहने के बाद सं. १६६६ "रावतमल हरखचन्द्" के नाम से फर्म स्थापित की एवं महती सफलता प्राप्त की । आपका धार्मिक, गंयमी एवं सदाचार मय जीवन आदर्श है। २० वर्षों में व्यापार भार पुत्रों पर छोड़ कर आध्यास्मिक मार्ग पर चल रहे हैं। इस प्रकार छाप पूर्ण मुखी हैं। श्री हरकचन्दर्जी, श्री नाजमल्जी. श्री हनुमानमल्जी तथा श्री किशनचन्द्जी आके ४ योग्य पुत्र हैं। श्री हरकचन्द्रजी शिक्ति एवं कुशल व्यापारी होते हुए भी भौतिक सुखों में उदासीन रहकर निश्चितमय जीवन वितात हुए अपने सम्य, ज्ञान विद्या कर रहे हैं।

श्री ताजमलर्जा-कलकरों के एक अब्छे कार्यकर्ता हैं। जैनधर्म प्रचारक सभा के छाप मंत्री हैं। सार्वजनिक कार्यों के प्रति पूरी दिलचर्स्या रखने वाले एक मिलनमार नवीन विचारी के सब्जन है। थी हनुमानमलर्जी एक कुशल व्यवसायी है तथा श्री किशनचन्दर्जी कलकत्ता फर्म पर व्यापार में सहयोग करते हैं। कलकरों में "रावतमल हरकचन्द्" के नाम से ६ क्रास रहीट में कपड़े का व्यवसाय है। तार का पता-खेम हुशत।

# 🖈 सेठ हजारीमलजी मंगलचन्दजी मालू, वीकानेर

आपके परिवार में सेठ हजारीमलजी एक धर्मीनष्ठ सज्जन हुए हैं। आपके २ पुत्र हुए-श्री लाभचन्दजी तथा मंगलचन्दजी। श्री मंगलचन्दजी का जन्म मं० १६५६ चेत्र शुक्ला १ का है। आप एक सुविचार वान, शिचा प्रेमी एवं साहित्य प्रेमी सज्जन हैं जैनशास्त्रों के अध्ययन एवं अनुशीलन में आपकी विशेष रुचि एवं जानकारी है। आपके यहाँ अच्छा साहित्य संग्रहालय भी है। आपने "विमल ज्ञान प्रकाश" नाम से एक आध्यात्मिक सुन्दर सामग्री युक्त पुस्तक का सम्पादन व प्रकाशन किया है। अन्य कई सुन्दर साहित्य प्रकाशन के काम भी किये हैं।

श्राप वीकानेर जैन समाज में प्रतिष्ठित सज्जन माने जाते हैं। श्रापके र पुत्रहें — सुन्दरलालजी व माग्रकलालजी।श्रापका हजारीमल मंगलचन्द के नाम स कलकत्ता में नं० ४ राजावुड माउण्ट स्ट्रीट पर जूट श्रीर साहकारी लेन देन का व्यवसाय बड़े पैमाने पर होता है।

#### ★सेंठ नथमलजी ताराचन्दजी वोथरा, वीकानेर

यह परिवार यहां के प्रतिष्ठित परिवारों में से है। सेठ सवाईमलजी के ७ पुत्रों में से एक सेठ छोगमलजी के ३ पुत्र हुए। जिनमें से सेठ श्रीचंदजी के पुत्र सेठ नथमलजी हैं।



सेठ नथमलजी वीकानर के एक प्रति-ष्टित श्रीमंत गिने जाते हैं। ४२ वर्ष की उम्र से ही समध्त सांसरिक वन्धनों को छोड़ कर सजोड़े श्राजीवन ब्रह्मचर्य ब्रत श्रंगीकार कर एक श्रादर्श श्रावक का जीवन व्यतीत कर रहे हैं। श्राप तेरह्पंथी जैन समाज के एक श्रागवान श्रावक हैं। श्रापकी धर्मपत्नी भी वड़ी धर्मनिष्ठ थीं। श्रन्त समय निकट समभ कर संथारा धारण किया जो दो दिन रहा। श्रपने हाथों से ही करीव २५ हजार का दान पुण्य किया।

सेठ नथमलजी के २ पुत्र हैं—श्री तारा चन्दजी तथा श्री केशरीचन्दजी। दोनों ही सुचरित्रवान श्रीर धर्मप्रेमी हैं। समाज में

अच्छी प्रतिष्ठाहै। सराफा वाजार में 'नथमल ताराचन्द वोथरा' के नाम से सोने चांदी की वोकानेर की सब से बड़ी दुकान है। जबाइरात का भी ज्यापार होता है।



(१. श्रं ताराचंद्रजी २. श्रंकेशरीचंद्रजी ३. श्रीभैवरतालजी ४. चि० प्रेममुखर्जी ४. चि० प्रनोपचंद्रजी ६. चि० धनराजजी ७. मोहनचंद्रजी ६. चि० गुलापचंद्रजी श्रं ताराचन्द्रजी के ४ पुत्र हैं—भैवरतालजी, श्रनोपचन्द्रजी मागक्तालजी श्रार हुकमचन्द्रजी। श्री केशरीचन्द्रजी—सार्वजिनक प्रतिष्ठित कार्यकर्नाश्रों में से चिक्ति। स्पृतिस्पित कार्यकर्नाश्रों में से चिक्ति। स्पृतिस्पित कार्यकर्नाश्रों में से चिक्ति। स्पृतिस्पित कार्यकर्नार श्रीकानेर चुलियन एक्सचेंज के सभापति, गंगानगर हेटम जे के टायरेक्टर नथा जैन पाठशाला के सभापति हैं। श्रापके २०व हैं— प्रेमसुवर्जी तथा धनराजजी।

# ≉सेठ नथभलजी दस्साणी, वीकानेर

त्राप वीकानेर के एक प्रतिष्ठित श्रीमंत तथा स्था० जैन समाज के आगेवाने कार्यकर्त्ता हैं। त्रापका जन्म वि० सं० १६६० श्रावण कृष्णा २ का है। पिताजी

का नाम सेठ श्री मुत्रीलालजी है तथा सेठ चाँद्मलजी के यहां स्राप गोद गये हैं।

कलकत्ते में १२२ क्रास स्ट्रीट पर 'चांद्मल नथमल' के नाम से कपड़े का ज्यवसाय विशाल पैमाने पर होता। तथा आठनेर (वैत्ल-सी-पी) आपकी निजि जमीदारी का गांव है तथा यहाँ पर आप का कपड़े तथा साहकारी लेन देन का काम होता है।

का काम होता है।

श्राप सुधार प्रिय नवीन विचारों के कर्मठ कार्यकर्ता भी हैं। समाज में अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त है। श्रापके ४ पुत्र हैं। भँवरलालजी, प्रकाशचन्द्रजी, देवेन्द्रकुमार तथा चित्रंजनकुमारजी। भँवरलालजी







श्री भेवरलालजीवस्साणी श्री प्रकाशचंद्जी दस्साणी के १ पुत्री है । त्र्याप भी श्र्यपने पिताजी की तरह सुविचारवान हैं ।

श्राप बीकानर के एक प्रतिष्टित सन्जन एवं स्थानकवासी जैन समाज के

श्रागेवानों में माने जाते हैं। जन्म सं० १६४४ त्रासोज मास। पिना श्री सेठ

जेठमलजी सा०।

श्राप एक कुराल व्यवसायी होने के साथ २ शिचा धार्मिक व सामाजिङ कार्यों में विशेष दिल चर्स्प से सकिद

सहयोगी रहते हैं। 'सूरजमल सम्पतराज' के नाम से कलकत्ता में ३२ क्रोस स्ट्रीट तथा ११३ मनोहर्दास चीक में दी फर्म

हें जिनपर कपड़े का व्यवसाय होता हैं। ४ पुत्र हैं:- सूरजमलजी, सम्पतराजजी, हीरालालजीव माणकचंदजी, ४ पुत्रियां के मोर्र्या व्याख्यान तथा सती श्रंजना पुस्तक श्रापने श्रपनी श्रोर से छपवाकर है। जैनाचार्य पूज्य जवाहरलालजी म०

वितरम् करवाई है और भी सन् साहित्य प्रकाशित कराया है। ★सठ लाभचन्द्जी ज्ञानचन्द्जी कोचर, वीकानर





हेंड शनचंदती होचर, बीतानेर

श्राप वीकानेर के प्रतिष्ठित श्रीमंत हैं। इस परिवार में सेठ श्रमीचन्द्रजी एक वार्मिक व ख्याति प्राप्त सद्जन हुए हैं। श्रापके लाभचन्द्रजी गोद श्राये। श्रापके भी वड़ प्रतिष्ठित रहे हैं। श्रापके ३ पुत्र हुए श्री जीवनमलजी, श्री चम्पालालजी तथा श्री ज्ञानचन्द्रजी। प्रथम दो स्वर्गस्थ हैं।

श्री ज्ञानचन्द्रजी:—आप एक सुविचारवान सज्जन हैं। आपका जन्म वि० सं० १०४६ पौष शुल्का ३ का है आपका सार्वजिनक जनहित कार्यों की ओर अच्छा लदय है। आपकी ओर से एक बृहत ओषधालय "ज्ञानचन्द मगनमल औषधालय, के नाम से जनता की अच्छी सेवा कर रहा है।

कलकत्ता १४८ सृतापट्टी लेन में लाभचन्द रतनचंद के नाम से व्यापार होता था अब सं० २००४ से "जीवनमल ज्ञानचन्द" के नाम से कपड़े का व्यापार विशाल पैमाने पर होता है। जिसकी देख रेख आपके पुत्र श्री सुमतिचन्द्रजी करते हैं। आपके ४ पुत्र हैं—श्री रतनचन्द्रजी, सुमतिचन्द्रजी, कान्तिचंद्रजी तथा शांतिचंद्रजी। जिनमें से गतनचन्द्रजी व सुमतिचन्द्रजी व्यापार की देख रेख करते हैं।

#### **\***सेंठ गोविन्दरामजी मंसाली, वीकानेर



सेठ गोविन्दरामजी भंसाली, वीका दिर

ष्टित सन्जनों में से हैं। श्रापका जन्म वि. सं. १६३४ का है। आपके पिताजी का नाम सेठ देवचन्द्जी था। ञ्चापका "प्रतापमल गोवि-राम" के नाम से खेंगरा पट्टी स्ट्रीट कलकत्ता में रंग श्रीर पेटेएट द्वाइयों का व्यवसाय विशाल पंमाने पर होता है। बीकानेर में भी भँसाली स्टोर्स के नाम से रंग और पेटेएट दवाइयों की त्राप की दुकान सुप्रसिद्ध है। वर्तमान् में व्यवसाय की देख रेख आपके सुपुत्र भीखमचन्दजी करते हैं । श्री गोविन्दरामजी श्राज

कल व्यवसाय स्नादि से निवृत

आप बीकानेर के प्रति 🚴

हो धर्मध्यान ऋदि सत्कार्यों में विशेष संलग्न हैं। आपकी और से 'श्री गोविन्दराम

भंसाली पारमार्थिक संस्था चलती है। इस संस्था के संचालन के न लिए कलकते में एक पचास हजार रुपये का मकान निकाला हुआ है जिसकी च्याज की आमद से

पारमार्थिक संस्था के अन्तर्गत चलने वाजी श्री गोविन्द पुस्तकालय

तथा श्री जीवन रज्ञा पशुशाला का संचालन होता है।

श्रापके सुपुत्र श्री भीखतचंद्जी भी एक सुविचारवान सङ्जन है। श्रापके ४ पुत्र हैं—मोहनलालजी, करमलसिंह, विमलसिंह, तथा गोजेन्द्रकुमार ।



भीव्यनचन्द्रशी भंगाली, बीकानेर

## 🗡 त्याग मृर्ति श्री शीववक्षजी कोचर, बीकानेर

श्राप समस्त सांसारिक भंभटों, त्यवसाय श्रादि को छोड़ कर एकमात्र धर्म व समाज सेवा में संलग्न हैं वीकानेर में चल रहे जैन हाईस्कृत तथा बन रहे 'जैन कॉलेज' के निर्माण व संचालन का बहुत छुछ श्रेय श्राप ही की है। स्व परिव्रह त्याग कर एक श्रादर्श साधु का पित्र जीवन व्यतीत कर रहे हैं थे कानेर प्रान्त की जैन समाज में श्राप एक श्रादर्श व्यक्ति माने जाते हैं। सब पर बड़ा श्रभाव है।

#### ★ सेठ रामरतनजी कोचर वीकानेर

वीकानेर के एक कर्यापित कपड़ा त्यवसायी होने के साथ साथ नगर की सार्वजनिक प्रवृत्तियों के प्राक्त भी खाप है। सब क्षेत्रों में बढ़ा प्रभाव व वित्रित्ता है। की कार्यों में विद्रोप ख्रिमित्रित है। की कार्यों में विद्रोप ख्रिमित्रित है। की कार्यों ने ख्रापका बढ़ा सहयोग रहता है। नगर के हर जैनहित कार्य में ख्रापका ख्रायिक व साक्षिय सहयोग रहता है। यही ददार द्वित है। खापकी विचार पारा यही सुलको हुई, स्वतंत्र ख्रीर गंभीर है। काभू जी बीमाल के करते में ख्रापकी उपने की दुकान है।

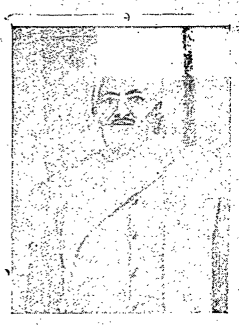
# ★ श्री रावतमलजी कोचर वकील, वीकानेर

आप वीकानेर नगर के राजनैतिक लोक प्रिय नेता है। नगर कार्य स कमेटी के सभापति है तथा नगर के एक सफल वकील हैं।

# ★श्री सेठ प्रसन्नचन्द्जी कोचर, वीकानेर

श्राप श्रीसेटभेरोंदानजीकोचर के सुपुत्र हैं । बीकानेर के प्रमुख ष्यापारियों में श्रापका एक महत्वपूर्ण स्थान है । कतिपय वर्षों से श्राप





सेठ प्रसन्नचन्दर्जी कोचर वीकानेर, स्व० सेठ मेरोदानजी कोचर वीकानेर सुप्रसिद्ध मद्रास व वंगलोर मील्स के वीकानेर डिबीजन के होलसेलर हैं। स्थापत्यकला में भी पृर्श श्राभरुचि है "जैन कालेज वीकानेर" के भवन निर्माण का कार्य श्राप ही की देख रेख

में हो रहा है। तन, मन, धन देकर जिस संलग्नता, निपुणता छोर परिश्रम के साथ इस कार्य का सछाचलन कर रहे हैं वह केवल प्रशंसनीय ही नहीं छापतु छानुकरणीय भी है। इस कॉलेज को छापने एक मुश्त १००००) दस हजार की छाथिक सहायता प्रदान की है। नारी उद्योग शाला ''वाल उद्योग मन्दिर'' जैसा

संस्थात्रों की त्रोर भी। विशेष त्रभिक्चि है।

आप ४४ वर्षीय हैं और व्यापारिक कार्यों की अपेचा परमार्थ के कार्यों में ही अपना अधिकांश समय व्यवीत हैं।

# ولاع بريان الاستيار الأماري المتعار المعارية والمداء وأمساء والمداء والعراب وأمعار وأمعارك وأمعارك وأمعارك والمعارك

# ⊁ श्री सेठ घेवरचन्दजी सिपाणी (वीकानेर)

श्री सेठ माग्रकचन्द्रजी सत्य निष्ठ, कठोर ब्रह्मचर्य के पालक एवं सिद्धान्तों पर ग्रिडिंग रहकर कर प्रामाणिकता से काम करने वाले धार्मिक श्रावक थे। श्रापके

पत्र श्री घेवरचन्द्रजी का जन्म संः १६६३ फाल्गुन शुल्का पृश्णिमा का है । श्राप भी श्रपने पिता श्री की सांति धार्मिक मञ्जी के सब्जन हैं।

प्रारम्भ में घेवरचन्द्जी ने कलकते में मनीहारी का काम प्रारम्भ किया एवं अच्छा विस्तृत कर लिया परन्तु महा युद्ध के भंभटों के फल स्वरूप आप बीकानेर चले आए श्रीर ''घेबरचन्द्र सिपाणी'' के नाम से जनरल मर्चेण्ट का काम शुरु किया एवं श्रद्धी सफलता से कर रहे हैं। धार्मिक कार्यों में आपकी वड़ी रुचि है। जवहर किर्गावली का १५ वां भाग आर्थिक सहा यता प्रदान कर छपवाया ध्यीर छार्थ मुल्य



में वितरित कराकर अपने अद्वितीय साहित्य प्रेम का परिचय दिया और भी शुभकार्य त्रापके द्वारा हुए हैं। श्री भंबरतालजी श्रीर पत्रातालजी नामक श्रापके दो पुत्र बड़े ही बोग्य ध्योर मिलनसार युवक हैं।

# 🛨 देंट मगनलालजी गर्गोशलालजी कोठारी. बीकानेर

यह परिवार वीकानेर का एक प्रतिष्ठि प्रगुख श्रीमंत परिवारों में से है। इसमें सेठ किशनचन्दजी एक धर्मनिष्ठ सञ्जन हुए हैं। प्रापके मगनमनजी नामकपुत्रहरा सेठ गगनगलजीः—श्रापका जन्म वि.सं. १६२० पीप शुल्का १४ था । श्राप बीकानेर स्थानक वासी जैन समाज के एक श्रागेवान प्रतिष्ठित व्यक्ति थे। श्राप जैन रवे स्थानकवासी जैन सभा कलकत्ता तथा देन दितकारिनी सभा श्रीकानेर के सभापति बहुत प्रसे तक रहे। वि. सं. २००६ फाग्न सुद्री ४ को बीकानेर में देहावसान हुआ । आपके ४ पुत्र हैं —सेट गणेशीनालजी, गोपानचन्द्रजी ओहनताल्जी तथा शिष्यरचन्द्रजी।

सेंठ गणेशलालजी का जन्म वि. सं. १६४१ मिगंमर वदी २ सेंठ गोपाल-चन् जी का जन्म १६४६: सेठ सीहनलालजी का जन्म १६४६ तथा शिव्यस्वन्दर्जा । का जन्म १६६१ कार्तिक शक्ता १४ का है।

श्राप सव सञ्जन बड़े मिलनसार प्राकृति के उदार हृदय हैं श्रीर सार्वजर्भ निक कार्यों के प्रति पूर्ण प्रेम रखते हैं। श्रापका "मगनमल गर्णेशमल" के नाम से कलकत्ता बड़ा बाजार में कपड़े व्ययसाय होता है।

# ★सेठ मेहता राजमलजी रोशनलालजी कोचर, वीकानेर

यह परिवार वीकानेर में कई दृष्टियों से अपनी वड़ी विशेषता रखता है। पूर्व पुरुषों द्वारा बीकानेर स्टेट की सभय २ पर बड़ी सेवायें की गई हैं तथा राज्य में सदा सन्मानित रहा है।

मेहता जेठमलजी के पुत्र सेठ मानमलजी के लूनकरणजी, हीरालालजी, हजारी मलजी तथा मंगलचन्दजी नामक ४ पुत्र हुए। इनमें मेहता लूनकरणजी एक प्रसिद्ध व्यक्ति हुए। त्राप बीकानेरराज्य में नाजिम, तेहसीलदार त्रादि उच्च पदों पर रह सं० १६७२ में स्वर्गवासी हुए। त्रापके सेठ राजमलजी, जीवनमलजी, सुन्दरमलजी, रोशनलालजी एवं मोहनलालजी नामक ४पुत्र विद्यमान हैं।

सब बन्धुत्रों का जन हित के परोपकारी कार्यों में श्रन्छा लह्य है। सब में श्रपूर्व भातृप्रेस, सौजन्यता व मिलनसारिता है। सेठ राजमलजी के नेतृत्व में राजमल रोशनलाल कोचर' के नाम से ११३ मनोहरदास कटला कलकत्ता में कपड़े की एक बड़ी थोकबंद दुकान है। सुन्दरमलजी रोशनलालजी व मोहनलालजी भी ज्यापार में सहयोग करते हैं। जीवनमलजी मध्यभारत प्रदेश में डिग्ट्रिक्ट मजिस्ट्रेट जैसे उच्च सरकारी पद पर श्रासीन हैं।

( चित्र स्रादि विशेष परिचय वंगाल कलकत्ता विभाग में दिया जा रहा है )

# ★स्व० सेठ अभयराजजी ( मुकीम वोधरा ) खजान्ची वीकानेर

यह परिवार वीकानेर के प्रांतिष्ठत परिवारों में से है। करीव ६-७ पीढ़ी से वीकानेर राज्य के खजाव्ची पद पर आरुढ़ रहे हैं। इस परिवार के अभयराजजी अपने समय के एक प्रतिष्ठित धर्मानिष्ट सञ्जन हुए हैं। आपका जन्म वि० सं० १६३६ का है तथा वि० सं० २००६ चैत्र शुक्ला १३ को देहावसान हुआ। आपके पिताजी का नाम शाह मेघराजजी खजान्ची था। आपका 'प्रतापमल हेमराज' ११३ मनोहरदास कटला कलकत्ता में कपड़े का व्यवसाय होता है। यह फर्म कलकत्ते की प्रसिद्ध फर्मी में है। श्री अभयराजजी के २ पुत्र—प्रतापमलजी तथा हेमराजजी है। अ जी आजकल फर्म की देख रेख करते हैं। दोनों ही वड़े सुविचारवान सज्जन है। प्रतापमलजी के ३ कन्याएँ और हेमराजजी के १ पुत्र नरेन्द्रकुमार और इकन्याएँ हैं।

# ्रेनकोचर वन्धु, वीकानेर

मेहता जतनलालजी कोचर के पुत्र श्री चम्पालासजी, कन्हें यालालजी, व शिखरचन्द्जी न केवल जैन समाज के लिए ही गौरव की वस्तु हैं बल्कि विरले व्यक्तियों में गिनने योग्य हैं। निरन्तर उन्नति की श्रोर वढ़ने वाले ये वन्धु राजस्थानः संघ में उच्च सरकारी पढ़ों पर श्रासीन होते हुए भी तथा विद्वत्ता में भी काफी बढ़ें चढ़ें होने पर भी इनकी सादगी, सोजन्यता, सहद्यता, मिलनसारिता एवं साहित्य प्रेम श्रादि गुण सहज ही में दर्शक को श्रद्धालु बनाये बिना नहीं रहते। रिश्वताखोरी या श्रान्य सरकारी कामों में स्वभावतः श्रा जाने वाले दुर्गुण मानो इनकीः न्यायियता से डरे हुए से रहने हैं। ये गुण तीनों भाइयों में समान रूप से पाये जाते हैं।

जन्म सं० १६६४ । १६३१ में वनारस हिन्दू यूनिवर्सिटी से बी० एक० एक० वी० की डिप्री । इसके परचान वीकानेर स्टेट में सर्विस प्रारम्भ की घ्रीर तहसीलदार नाजिम कन्द्रोलर छाफ प्राइसेज, स्पेशल छफसर, एलेक्शन्य किसरनर, तथा कीका-नेर डिविजन के किमरनर भी १४ छगम्त सन १६४६ तक रहे । १६५० में छाएँ विजित में कलेक्टर तथा डिस्ट्रीक्ट मजिस्ट्रेट का कार्य कर रहे हैं । प्रजा छाए के कार्यों से छित प्रसन्न हैं ।

राजकीय जिस्मेदारी के पदों पर रहते हुए भी धार्मिक व सामाजिक जन सेवा के कार्यों में भी पूर्ण सहयोगी रहते हैं। श्राप कई वर्षों तक जैन रवेताम्बर पाठशाला, कन्या पाठशाला के प्रत्य कार्यकर्ता मन्त्री तथा उपसभापित व श्री महा-चीर जैन मण्डल बीकानेर के सभापित, बीकानेर सिटी इन्प्यमेंट कमेटी के मन्त्री तथा कई न्यूनिसिपेलिटी के प्रेसीडेंट भी रहे हैं। श्राप श्रीजननलालजी के बड़े श्राता महता रननलालजी के गोद गये हैं।

%मेंदन। फर्न्ह्रेयालालजी कोचर बी० ए० एस० एस० बी०-

छाप कई नहसीलों में नेहसीलदार रहे और छन्छी एयानि प्राप्त की। अमेहता शिल्यरचन्द्रजी कोचर वी। ए० एल० एल० बी० साहित्याचार्य—

ष्ट्रापन पहले तो वीकानेर हाई कोर्ट में बकालात की. हाईकोर्ट के रांजिन्हार, के पद पर भी कुछ वर्षों नक छाम किया। इसके थाद श्राप भीकरणपुर, रायिना नगर में सुहिन्यक तथा फार्स्टकणाल गितिन्हें हैं रहें। वर्तमान में राजिगोन सेंच के समुद्राह (वीकानेर) दिले में निवित जल हैं। ज्यापकी लाहित्य लेखन की श्रीर प्रमन्ता गर्भाव है। प्रमुख्य नगरित्य लेखन की श्रीर प्रमन्ता गर्भाव है। प्रमुख्य प्रमुख्य के प्रति भी प्रमन्ता गर्भाव स्थाप है। प्रदेश के प्रति भी प्रमुख्य स्थाप स्थाप है। प्रदेश के प्रति भी प्रमुख्य स्थाप स्थाप है। प्रदेश की प्रमुख्य प्रमुख्य स्थाप स्थाप है। प्रदेश की प्रमुख्य प्रमुख्य स्थाप की स्थाप की प्रमुख्य की प्रमुख्य की स्थाप की प्रमुख्य स्थाप की स्थाप की

# 🖈 धाड़ीवाल परिवार, वीकानेर

इस परिवार के पूर्वजों का इतिहास बड़ा गौरव पूर्ण रहा है। श्री सेठ नेमी-घन्रजी के पुत्र श्री सौभाग्यमलजी एक कुशल व्यवसायी हुए। त्राप प्रतिष्ठित पक्सचेंज त्रोकर रहे थे। ३१ वर्ष की अल्पायु में ही आपका सं०१६६६ में देशवासान हो गया। आपके मरवारमलजा, मुन्नीलालजी तथा जोरावरमलजी नामक तीन पुत्र हुए।

🛊 सरदारमलजी

जन्म सं० १६५= में। प्रारम्भ में बेंको की दलाली के पश्चात् बीकानेर चले स्त्राए और राज्य में नौकरी करने लगे। ज्यापार में विशेष लाभ देख कर वापिस

कतकते चले गए। वहां पर सन १६२४ में विडला ब्राद्स के यहाँ १००) मासिक पर कार्य किया एवं शनेः २ चीफ एका-उन्टरेन्ट वन गये। न्यू एशियाइटिक इन्श्यु-रेन्श कं० के मैंनेजर पद पर १८ वर्ष कार्य किया तथा बाद में बहुत बड़ी छांमें ज बीमा कम्पनी-''पर्ल इन्स्युरेन्स कम्पनी'' के भी छाप २ वर्ष तक चीफ अकाउन्टेन्ट रहे। सन् १६४४ में आप विड़ला ब्रद्स के यहाँ से छुट्टी लेकर बीकानर चले आये एवं श्रापको स्पेर्स, ट्रेजरी, स्टाम्प आदि महक्रमे सम्भलाये गये जिनका बड़ी ही योग्यता से संचालन किया। वर्तमान में भी राजस्थान सरकार में गजटेड ऑफिसर हैं। सन् १६४८ की अपनी वर्ष गांठ पर महाराजा ने आपको



"पुश्तेनी सोना ' प्रदान की इञ्जत वची । सुपुत्र श्री हस्तीमलजी होनहार श्रीर बुद्धि मान युवक है श्राप विड़ला त्रादर्स के बीकानेर डिबीजन के ऑरगेनाइजिंग सेकेटरी के पद पर कार्य कर रहे हैं । श्रापके २॥ वर्षीय एक पुत्र श्रीर एक पुत्री है ।

#### ★श्री मेघराजजी सम्पतलालजी कोचर, वीकानेर

वीकानेर निवासी सेठ शिववच्छी एक प्रतिष्ठित श्रीमंत हैं। श्राप ही क्री व्यापारिक प्रतिभा से इस परिवार ने काफी यश प्राप्त किया। सं. १६८४ में श्रापने कलकत्ते में उक्त फर्म की स्थापना की जो श्राज व्यवसायिक चेत्र में प्रमुख स्थान रखता है। आपके नेपराजजी, सम्पतलालजी तथा खतमकालजी नामक तीन पुत्र हैं। . .

शी मेचराजजी :— आयु ६६ वर्ष । आपही वर्तमान में फर्म के सञ्चालक हैं । स्थानीय जैनसमाज के कार्य कर्ताओं में आपका अच्छा स्थान है । जैनाचार्य श्रीमद विजयवल्लभ सूरीश्वरजी के हीरक महोत्सव के अवसर पर "अभिनन्दन समारोह" की कार्य समिति के आप सदस्य थे और सम्पादक मण्डल के प्रमुख थे । इस प्रकार आप एक समाज हितेपी सुविचारवान और कर्मठ सज्जन हैं । श्री सम्पत्लालजी और जतनलालजी होनहार, प्रगतिशील विचारों के युवक हैं।

मेसर्स "मेघराज सम्पत्तताल कोचर" नामक फर्म १०८ श्रोल्ड चाइना वाजार पर श्रवस्थित है। छाते बनाने का कारखाना फर्म की विशेषता है। जूट श्रादि का भी न्यापार होता है।

#### 🖈 मेहता राव प्रतापमलजी वेद का परिवार, बीकानेर

वीकानेर संस्थापक वीकाजी के साथ इस परिवार के पूर्वज सेठ लालोजी श्रपने निवास स्थान श्रोसियां से यहां श्राए श्रोर स्थायी रूप से वस गये। श्राप ही के वंशज मेहता राव प्रतापमलजी वेद हुए हैं। श्राप बीकानेर के दीवान रहे शिश्रोर काफी प्रसिद्धि पाई। श्रापके राव नथसलजी नासक पुत्र हुए, श्राप भी बीकानेर के दीवान रहे हैं। श्रापकी सेवाश्रों से प्रसन्न हो श्रापके मस्तक पर मोतियों का तिलक किया था, जिससे यह परिवार श्राजभी "मोतियोंका श्रास्ता वाले वेद" के नाम से पहिचानाजाता है। श्रापके प्रपोत्र जतनलालजी, भवरलालजी, श्रीर श्री भंवरलालजी हैं।

श्री जननलालजी तथा भंबरलालजी बीकानेर में "जसराज मोतीलाल" के नाम से कपड़ा व किराने काम करते हैं श्रापकी वर्तमान में क्रमशः ३७ तथा ३४ वर्ष की श्रायु है। जननलालजी के मुरजमल व चाँदमल तथा भंबरलालजी के निजयसिंह नामक पुत्र हैं।

मेहना भंतरलालजी ६द-श्राप सन १६६१ में वीकानेर म्टेट में सिनियर एक्साइज इन्स्पेक्टर हुए। वर्तमान में श्र० इन्सेक्टर जनरल कस्टम तथा एक्साईज श्रीर साल्ट हैं। वहें समाज प्रेमी श्रीर सहदय मिलनसार सज्जन हैं।

स्थानीय जैन पाठशाला के मंत्री हैं। जैन कॉलेज निर्माण में सराहनीय प्रयत्न रहा है। मीलीलालजी और मागकचन्दजी नामक दो पुत्र हैं। मीलीलाल जी ची. एम. सी. हैं। गांगकचन्दजी धंधी में प्रध्ययन कर रहे हैं।

★स्व० सेठ बाहदुरगलकी बीठिया का परिवार—भीनासग

स्व० पदायुरमक्ती पाँठिया के पितामए की हजारीमलर्जी ने एक लाख

इकतालीस हजार रुपये का उदार दान किया शा आपने भी अपने जीवन काल में डेडलाख का दान कर अपनी परम्परा गत दान प्रियता को कायम रक्ष्मा। गंगाशहर से भीनासर तक पक्की सड़क बन वाने में आधा खर्च तथा परिश्रम कर जनहित का कार्य किया। जैनाचार्य प्रथ्य श्री जवाहिरलालजी म० के आप अनन्य भक्त थे। आपके धार्मिक विचार स्तुत्य थे। किया काएड में भी दृढ़ थे। ब्रह्मचर्य के प्रवल समर्थक थे। आपके सुपुत्र श्री तोलारामजी और श्यामलालजी बड़े सेवाभावी, धर्मान्रागी





तथा सरल हृद्य सञ्जन है। आपका क्यापार श्री तोलारामजी वांठिया विशेषतया कलकत्ता तथा मन्सुले (आसाम में )हैं। सिंधुपुरा (पंजाव) में आपकी विशाल जमींदारी है। कलकते में आपका इतरी का विशाल कारखाना है।

#### 🖈 सेठ तनसुखदासजी रावतमलजी बोथरा गंगाशहर ( वीकानेर )

श्री सेठ रावतमत्तजी के पिता श्री तनसुखदासजी पारवा से बीकानेर गंगा-शहर चले आए। पारवे में आपने एक

धर्मशाला भी वनवाई थी। सेठ रावतमलजी का जन्म श्रापाढ़ शक्ता ७ सं० १६४०

में हुआ।

श्रापने साधारण स्थिति से व्यापार का सूत्र पात कर अपने प्रवल पुरुपार्थ के द्वारा अपनी फर्म को श्रीमंत फर्मों के समकत्त खड़ा किया परन्तु रेल्वे दुर्घटना से १६ वर्ष की आयु में ही सं० १६६६ वैशाख कृष्णा १३ को आपका न्वर्गवास हो गया। धर्म प्रेम तो आपके जीवन का प्रधान अंग था। स्व० पूज्य आचार्य जवाहरलालजी म० के प्रति आपकी उत्कट भक्ति और श्रद्धा थी। रेल्वे दुर्घटना से रेल्वे पर १०) हजार की त्ति पूर्ति का दावा किया जो कि रेल्वे का देना पड़ा। यह रकम धर्मार्थ कार्य में स्वर्च करदी गई।



मेट रावनमलजी वोथरा, गंगाशहर

ė .... 🛊

त्राप त्रपने पीछे श्री तोलारामजी, इन्द्रचन्द्रजी, रूपचंद्रजी, प्रेमसुखजी, मंबरलालजी, तथा जेठमलजी, नामक ६ पुत्र छोड़ गर हैं। त्रापके पुत्र भी स्राप ही के स्रमुरूप धर्म प्रेमी व समाज प्रेमी है।

श्री इन्द्रचन्द्रजी एक विचार शील, उदारिद्रल, धर्म निष्ट सङ्ज्ञन हैं। गंगाशहर में श्रापकी श्रन्त्री प्रतिष्ठा है। धार्मिक कार्यों में खुले दिल से सहयोग देते हैं।

## ★संठ चतुर्भु जी हनुमानमलजी वीथरा, गंगाशहर (वीकानेर)

श्री सेठ जोरावरमलजी के पाँच पुत्रों में से लघु पुत्र श्री चतुर्भुं जर्जी का जन्म सं० १६३३ को हुआ। १६६२ में ''अगरचन्द चतुर्भु ज'' के नाम से फर्म

स्थापित कर जूट एवं वस्त्र का वृहद् व्यापार प्रारम्भ किया । श्रापने व्यापारिक
केशल से उन्नित करते २ श्रपनी निजी फर्म
स्थलुरभुज हनुमानमल" के नाम से १६
वन फिल्डस लेन कजकत्ता में स्वतंत्र व्यवसाय प्रारम्भ किया । श्राप सच्चे एवं
स्वतंत्र विचारों केधमीनष्ट महजन थे ।
संवत् २००६ श्रपाट् ग्रुप्णा २ को ७४ वर्ष
की श्रायु में देहावसान हुआ। श्राप श्रपने
पीछ एक पुत्री श्रीरामकुवारीजी जिन्होंने
संः १६== में दीजा प्रदेश करती, तथा
हनुमानमज्जी एवं तीलारामजी नामक दो पुत्र
एवं ४ पीत्र श्री जसकरणजी पुनमचन्द्रजी,
किश्ननम्द्रजी, रिज्ञकरणजी नथा कन्हेयालालजी छोड्गये हैं।

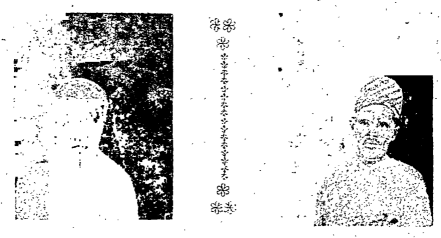


भेट चतुर्भ जभी केरल

वर्तमान में व्यवसाय की देख रेख की रेठ हमुन नम बती। काने हैं जाप भी अपने पिता हुन्य धर्मनिष्ट एवं लोकोपकारी जन सेवा में उन्ताह से आगन्ते हैं।

#### 📺 🖟 सेठ ईथरचन्दजी डागा-यकसी हाट ( वंगाल )

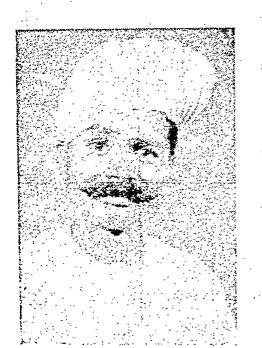
र्था गंगाशहर (शंकानेर ) आपका मूलनियास है परन्तु स्थापार बकसी हाट (थंगाला ) में दोना है। आप यहाँ के प्रसिद्ध स्थापारी हैं। धार्मिक कार्यी में आप बड़े ही उत्साह से सिक्रिय भाग तेते हैं। आपकी सामाजिक सेवा तथा उद्दार प्रियता प्रशंपाय है ''मेयराज रावतमल डागा" नामक आपकी फर्म स्थानीय फर्मों में नामाङ्कित है।



सेठ ईनश्र शसजी डागा

सेठ मेत्रराजजी रावतमलजी डागा

🖈 श्रों सेठ लक्ष्मीचन्दजी पींचा-गंगाशहर (बीकानेर)



श्रापका जन्म सं० १६६१। श्रापकुराल व्यवसायी, उदार चेता एवं मिलनसार सज्जन हैं। डिपटी गंज दिल्ली में नं० २२ ए. पर "लक्सी चन्द फूस राज" के नाम से विसायत खाने का व्यवसाय होता है। फर्म की श्रव्छी प्रतिष्ठा है। श्रापके श्री फूसराजजी धनराजजी, तथा शिखरचन्द्जी नामक तीन पुत्र एवं भिक्खी वाई नामक एक पुत्री है।

आपके श्री मुकन चन्दर्जी, श्री महेश दासजी, तथा श्री वालचन्द्रजी ये तीन भाई हैं जो अपना २ व्यवसाय वडी ही उत्तम रीति से कर रहे हैं। आप वन्धुश्रों का प्रेम अच्छा आदर्श है। तथा आप

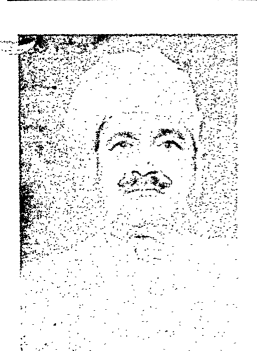
लोग धार्मिक तथा जातीय कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं।

## के सेठ घेवरचन्दजी रामलालजी वोथरा, गंगाशहर (बीाकनेर)

श्राप यहा के प्रतिष्ठित श्रीमंत्तों में से हैं। श्रापके पिताजी का नाम राज रूपजी है। वर्तमान में श्राप दो भाई हैं-श्री घेवरचन्द्जी तथा रामलालजी दोनों का सिमलित व्यापार चलता है। कलकता में घेवरचन्द रामलाल के नाम से १४ न्रमल लोहिया स्ट्रीट में श्रापका जूट व कपड़े की श्राइत का काम होता है। पाकि स्तान फूल वाड़ी में भी इसी नाम से पाट व धान का व्यावार होता है। दोनों स्थानों पर यह फर्म प्रसिद्ध श्रीमन्त फर्मों में गिनी है।

दोनों भाई बड़े धार्मिक वृत्ति के उदार सब्जन हैं। ब्रापकी छोर से गंगा । शहर में एक पाठशाला चलती है। ब्रापने ब्रपना निजि विशाल भवन स्थानक के लिए प्रदान कर रक्या है। धार्मिक कार्यों में आपकी सदा सहायता रहती है।

## ★ सेठ नेमीचन्दजी पींचा, गंगाशहर (बोकानेर)



श्राप यहाँ के एक उत्साही समाज सेवी उदार सज्जन हैं। जन्म वि. स्. १६६० श्रापके पिता का नाम सेठ कुश्लचन्द्जी पींचा था। वेदों का चोक बीकानेर में 'नेमीचन्द पींचा के नाम से श्राप सोने चाँदी का व्यवसाय करते हैं। श्रापके ३ पुत्र हैं- 'वेमचन्द्र मोहनलाल, श्रास करण तथा किशनी कुंवर नामक एक पुत्रा है।

आप हर सामाजिक धार्मिक व राष्ट्रीय काम में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। अपनी जन्म भूमि खारिया में पानी की सुविधा के लिये बीकानेर से पत्थर भेज कर पक्का कुछा बनवाया है।

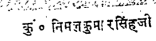
# असेठ शुभकरणजी सुराणा-चुर ( बीकानर )

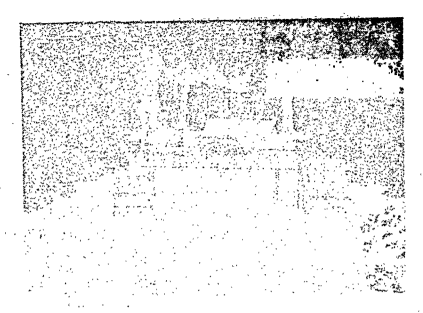
जन्म सं० १६५६ श्रावण शुक्ला ४। श्राप श्री सेठ तीलारामजी के दत्तक पुत्र हैं। म्बाध्याय शील, जनसेवक श्रीर साम्प्रदायिकता से परे रचनात्मक कार्यों

के कर्मठ कार्यकत्ता के रूप हैं ज्ञाप प्रसिद्ध हैं। सारत विभा-जन के समय चुरु में मुसल-मानों के वहिष्कार के वातावरण को उत्तेजित न होने देकर शांति मय वनाने में ज्ञापका प्रमुख हाथ रहा है।

कई वर्षों तक म्यूनिसिपल वोर्ड चुर के मेम्बर, मजहबी खेराती छोर धर्माई कमेटी की, प्रवन्ध कारिणी कमेटी के मेम्बरा हाईकोर्ट बीकानेर के जुरर सन् १६२५-२६ में बीकानेर स्टेट लेजिसलेटिव छसेम्बली के मेम्बर रहे हैं। छापका 'सुराण पुस्तकालय' उनता की अच्छी सेवा कर रहा है।

अधि कुल ब्रह्मचर्याश्रम के मंत्री ोर सर्वहित कारी सभा" के समापित के मूप में आप राजम न्य एवं जन सेवक है रहे हैं। सुपुत्र संवरहरिसिंह जी एक होने हार एवं प्रतिया सापने थे, परन्तु अल्पावस्था में स्वर्गवास हो गया। द्वितीय पुत्र निर्मल कुमार सिहजी का जन्म सं० १६६३ का है ये सुशील एवं होन हार हैं।





संट गुभकरगाजी सुरागा। द्वारा संचालित सुरागा पुस्तकालय, चुक

★सेंठ हन्तनमलजी सुराणा, चुरु

र्वे० तेरह पंथी जैनसमाज के आगेवान कर्मठ कार्यकर्ताओं में आपका प्रमुख



स्थान है। आपके पृवजों का इतिहास भी बड़ा गौरव पूर्ण रहा है। बीकानेर राज्य के प्रमुख शीमन्तों में आपकी गणना होती है।

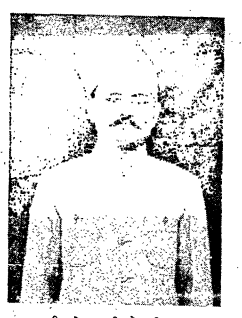
कलकता व चुरु में आपकी कई आली-शान वड़ी २ रमारतें हैं। एक वड़े श्रीमनत होने के साथ २ वड़े डदार चेता एवं मुजिचारवान भी हैं। साहित्य के प्रति आपका वड़ा अनुराग है। साहित्य प्रकाशन हेतु आदर्श संघ की स्थापना करवा उसके लिये अपनी नीजि पृंजी से कलकते में रेफिल आर्ट प्रेस के नाम से ३१ वड़तला म्ट्रीट पर एक प्रेस भी करवा दिया है। कलकत्ता में "मुन्नालाल इन्त्रमल सुरु ला"

ें क नामसे १६१ हरिसन रोड' पर त्र्यापकी पेढ़ी है।

( विशेष विवरण कलकत्ता वंगाल विभाग में दिया जा सकेगा )

#### ★सेठ फतहेचंदजी कोठारी, चुरू

त्राप सुप्रसिद्ध सेठ चम्पालालजी कोठारी के सुपुत्र है। जन्म सं. १६६७



कार्तिक वद १। त्राप एक प्रतिभा सम्पन्न लोकप्रिय व्यक्ति हैं । म्युनिसिपल बोर्ड चुरु के मेम्बर, यति ऋद्धकरणजी ट्रस्ट फंड के सभापति हैं तथा पारक बैंक लि॰ के लायरेक्टर हैं।

श्रापका व्यवसाय काफी विशांत पैमाने पर है। ११ श्रारमेनियम स्ट्रीट कलकत्ता पर श्रापकी ३ फर्मे हजारीमल सरदारमल कोठारी, चम्पालाल कोठारी तथा चम्पालल फतेहचंद कोठारी के नामसे हैं। चुरु में मूलचंद चम्पालाल लेहनाबाद (हिसार) में चम्पालाल फतेहचंद तथा गंगानगर में विजयसिंह कोठारी के नामसे श्रापकी के फर्में हैं। श्रापके २ पुत्र हैं—बजरंगलालजी उम्र

श्री फतेचन्द्रजी कोठारी चुरु झापके २ पुर १५ वर्ष तथा कमजसिंहजी उम्र = वर्ष । दोनों पढ़ रहे हैं ।

🗡 सेठ विरदीचंदजी रिद्धकरणजी सुराणा, वुरु (वीकानेर)

चुरु निवासी सेठ रिद्ध करणाजी एक सफल व्यापारी एवं धर्न निष्ट सब्जन हो चुके है। आपके पुत्र श्री चन्द्रजी सुराणा एवं हुक्सचन्द्रजी सुराणा वर्तमान में आपके व्यापार का सब्चालन कर रहे हैं! श्रीचन्द्रजी के पुत्र श्री जीतमलजी हैं एवं हुक्मी चन्द्रजी के ल्एाकरणाजी नामक एक पुत्र हैं। सेठ श्रीचन्द्रजी सुराणा धर्म निष्ट एवं एदार हृद्य परोपकारी महानुभाव हैं। स्थानीय जैन श्रेतास्त्रर तेरां पन्थी विद्यालय के सभापति हैं। कलकत्ता के मारवाई। अस्पताल में आप की ओर से अच्छी आर्थिक सहायता प्रदान की गई है। समय २ पर अन्य संस्थाओं को भी अच्छी सहायता मिलती रहती है। "बिरदी चन्द्र रिद्ध

पर अन्य संस्थाओं को भी अच्छी सहायता मिलती रहती है। "बिरदी चन्द रिद्ध करण" के नाम से ५० श्रोल्ड चीना बाजार कलकरों में कपड़े का बृहद रूपसे थाक बन्ध व्यापार है।

चन्ध व्यापार ह।

## 🛨 सेठ मंगलचंदजी सेठिया चुरू (बीकानर)

सेठ धनराजजी सेठिया के यहां सं० १६६० वैशाख सुद २ को श्रापका जन्म हुआ। बाल्य काल ही से प्रतिभा शाली एवं उग्रोगी परिश्रम शील थे अतः स्वल्पायु में ही अच्छी सफलता प्राप्त की। आपके बुधमलजी, चम्पालालजी, तारां चन्द्रजी एवं माण्क चन्द्रजी नामक चार छोटे माई हैं। बुधमलजी के चैन रपजी नामक पुत्र हैं। चम्पालालजी के जगतसिंह एवं विमल सिंह नामक दो पुत्र हैं तारा चन्द्रजी के कुन्द्रनसिंह एवं रमेशकुमार ये दो पुत्र हैं। माण्कचन्द्रजी अभी १० वर्ष के हैं और अध्यन कर रहे हैं। आप पांचों वन्धु मिलनसार, समाजप्रेमी एवं उदार सज्जन है। श्री मंगलचन्द्रजी व्यवसाय चतुर दानशील एवं धर्म निष्ठ सज्जन हैं धार्मिक कार्यों में इस परिवार का व्यक्तिगत रुससे प्रमुख हाथ रहता है एवं प्रत्येक संस्थाओं में समभाव से आर्थिक सहायता देते रहते हैं। धनराज मंगलचन्द्र सेठिया के नाम से नृरमल लोहिया लेन पर कपड़े का वड़े पैमाने पर व्यापार है।

## ★सेठ पृनमचंदजी वैद-ग्तनगढ़ ( वीकानेर )

श्राप धार्मिक, शिला प्रेमी
श्रीर जन सेवा के कार्यों में
श्रमें सर रहने वाले ६६ वर्षीय
जन सेवक हैं। स्कूलों एवं विधवा
श्रमों में समय २ पर सहायता देते
रहते हैं। श्रापकी श्रोर से स्थानीय
नगर में एक धर्मार्थ होम्योपैथिक
डिस्पेन्सरी भी है। एवं एक वड़ा
धर्मार्थ दूरद बना रक्खा है जो जन
सेवा के कार्य में पूर्ण रूप से संजग्न
है। पिताजी का नाम जयचन्द
जालजी।

पृनमचन्द्रजी के रिखवचन्द्रजी एवं दोलतरामजी नामक दो भाई हैं जो अपने व्यवसाय में सलग्ने हैं।

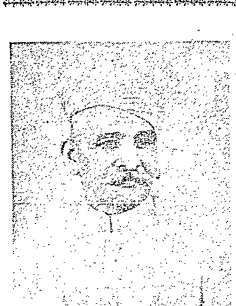
"मानिक चन्द्र तारा चंद्" नामक फर्म नं० १६ फेनिङ्ग स्ट्रीट कुलकत्ता पर है। यहां वस्त्र एवं निद्धित का काम होता है।



सेट पूनमचंदर्जी बेद रतनगढ़

★सेठ हीरालालजी ऋाँचिलया व रतनगढ़ (बीकानेर)

श्री सेठ चुक्रीलालजी के यहाँ श्री हीरालालजी गोद आये। आयु १६ वर्ष।



सी सेट हीरालालजी ग्रांचलिया

माणकचन्द्रजी एवं जसकरण्जी नामक दो पुत्र जिनकी आयु क्रमशः २८ एवं २२ है। माणकचन्द्रजी के नौरतमल बुधमल एवं क्रपचन्द्र नामक तीन बालक हैं। श्री माणक चन्द्रजी व्यापारिक कार्यों में अपने पिताजी को सहयोग देते हैं एवं छोटं भाई अभी अध्ययन कर रहे हैं।

श्रॉचितियार्जा व्यवसायिक कार्यों में श्रनुभवी मिलनसार एवं गुएपप्राही सडजन है। धार्मिक एवं सामाजिक कार्यों पूर्ण सहयोग देते रहते हैं। नं०२० पथरिया हट्टा में उत्तमचन्द चुन्निलाल के नाम से मनीलेएडर का काम होता है। विहार श्रमरेला मैन्युफेक्चर कम्पनी नाम से पटना में छतरियों के बनाने का बड़ा कारखाना है।



कु ०जसकरम्मजी त्यांचलिया स्मर्के विभोगम् चर्चन्य



कु॰ माण्कचंदजी त्रांचलिया

इसके हिस्सेदार वालेश्वरप्रसाजी व आपके श्राता सीतारामजी हैं।

### ★सेठ चन्दनमलजी चेगानी-चीदासर-( बीकानेर )

श्राप श्री सेठ गोकुलचंदजी वेगानी के पुत्र हैं। सेठ चन्दनमलजी वेगानी

एक व्यापार कुशल धर्मात्रय एवं समाज प्रेमी हैं। त्रायु ४० वर्ष भंवरलालजी पूनम धन्दजी एवं सम्पतमलजी नामक तीन पुत्र। भंवरलालजी व्यापारिक कायों में पूर्ण सहयोग देते हैं। तीनों वन्धु होन-हार हैं।

"मानिकचंद पूनमचंद्" के नाममे २४० मिल्लकस्ट्रीट कलकत्ते में जूट का न्यापार कि-शन गञ्ज में मानिकचन्द्र गोकुलचंद् 'एवं कानपुर में "मानिकचन्द्र टीकमचन्द" के नाम से आपकी फमें हैं।

इस प्रकार सेठ चन्द्रनमलजी एक इस प्रकार चे प्रतिष्ठित श्रीमन्त हैं



सेठ चन्दनमलजी वेगानी वीदासर



ं वरलालची येगानी, वीटासर



दूसमचंदली इंगानी, श्रीदासर

जन्म सं०१६३५ में हुआ बिचपन ही मेधावी थे अतः आपने जीवन में ऋच्छी सफलता प्राप्त की।प्रारम्भ श्राप सेठ थानसिंह करमचंद दुगड़ की फर्म पर साभीदारी से कार्य करते रहे। सं०१६७२ में आपने "द्ली-चन्द थानमल" नामक फर्म स्थापित कर जूट का व्यवसाय-किया। सं० १६-६६ में ''थानमल कानमल'' नामक स्वतंत्र फर्म स्थापित कर महती सफलता प्राप्त की। ज्जेष्ठ पुत्र श्री कानमलजी ३४ वर्ष के हैं एवं लघु पुत्र मांगीलालजी २= वर्ष के हैं। कानमलजी के जस-करगाजी, पूनमचन्द्जी, लालचन्दजी एवं हँसराजजी नामक पुत्र हैं। जिनकी आयु कमशः १८, १०, ७, ३ वर्ष है। मांगी-लालजी के जीतमलजी एवं मोतीलालजी



मांगीलालजी मुगोत वीदासर



सेंड थानमलजी मुगोतं, वीदासर



कानमलजी मुग्गोत बीदासर



परिवार धन धान्य एवं पुत्र पौत्रों से सुखी है। सेठ थानमलजी का सामाजिक जीवन भी अनुकरणीय एवं प्रशंसनीय है। महाराजा गंगांसिंहजी के समय में बीकानेर राज्य से आपको पैरों में सोना छड़ी चपड़ास एवं कस्टम की माफी दी गई। महाराजा शार्दृ लसिंहजी के समय में कुसी ताजीम की इञ्जत वर्ष्शीस की गई। बीदासर में आपकी और से चिकित्सालय चल रहा है। "थानमल कानमल" १०४ चीना वाजार कलकत्ता में जुट का ज्यापार होता है। इच गरपुरा नौगांव एवं वेडा में भी शाखायें हैं।

#### 🖈 सेठ मोहनलालजी काला—सुजानगढ़

मुजानगढ़ निवासी सेठ पत्रालालजी काला के सुपुत्र सेठ मोहनलालज चतुर व्यवसायी, धर्मनिष्ठ एवं परोपकारी मिलनसार सः इन हैं। छापकी छवस्था ४

वर्ष है। श्रापने बीकानेर असेम्वली के एवं स्थानीय म्युनिसिपल के सदस्य रह कर कई जनहित के कार्य किए। श्रापके बड़े पुत्र सोहनलालजी ३० वर्षीय युवक हैं। बी. काम करके श्राप व्यापार में श्रापको सहयोग देते हैं। मोहनलालजी के कंवरीलालजी एवं मोतीलालजी नामक दो पुत्र हैं। इनसे नोटेभाई मिसगीलालजी नामक दो पुत्र हैं। श्रापके भी माखनलाल नामक दो पुत्र हैं। श्रापके भी माखनलाल नामक दो पुत्र हैं। श्रापके भी माखनलाल नामक दो पुत्र हैं। श्राप दिगम्बर जैन सम्प्रदाण के श्रनुयायी हैं। कलकत्ते में श्राप लोगों की ''में मसुख पत्रालाल" नामक फर्म पर जूट कमीशन एजेल्ट एवं क्लोय मर्चेट्ट का काम होता है। ''प्रेमसुख पत्रालाल'' जैन टेक्सटाइल कंव



कजकत्ता, महावीर ट्रेडिंग कम्पनी मुजानगढ़ के डायरेक्टर हैं। नारायणगंज पाकि-स्तान में चन्दनमल किशनलाल फर्म तथा कमला जृट वेलिंग कम्पनी आपकी है। चारमुगिया, साहिब गंज नागीर आदि में भी आपकी फर्म हैं। इस प्रकार आप एक बड़े श्रीमंत ज्यापारी है

## 🚁 सेठ घेवरचंदजी दानचंदजी चौपडा, सुजानगढ़

इस परिवार के वर्तमान मालिक जैन श्वेताम्बर तेरापन्थी सम्प्रदाय के अनु यायी हैं। सेठ-प्नमचन्दजी के ४ पुत्रों में से सेठ घेवर चन्दजी एक वहे प्रतिमा शाली और कर्मवीर पुरुष थे। संवत् १६३४ में आपने शुरु में ग्वालन्दी (बंगाल) में अपनी फर्म खोती। आपने सं० १६६३ में कलकता में भी अपनी एक बांचखों जी और जूट का व्यापार प्रारम्भ किया। जिससे आपको बहुत लाभ हुआ। व्यापार के अतिरिक्त धार्मिकता की ओर भी आपकी अच्छी रूचिथी। आप केदानचन्दजी नामक एक पत्र हुए। सेठ घेवरचन्दजी का खर्गवास सं० १६६१ में हो गया।

सेठ दानचन्दजी आप भी अपने पिताजी की तरह चतुर और व्यापार कुशल थे। थली के ओसवाल समाज में आप एक प्रतिष्ठित व्यक्ति माने जाते थे। आप यहां के प्रायः सभी सार्वजनिक जीवन में सहयोग प्रदान करते रहते थे। आपने अपने स्वर्गीय पिताजी की स्मृति में श्री घेवर पुस्तकालय एवं श्री घेवर औपधालय की नींव रखी। जिनके लिये एक शानदार इमारत भी वनवा दी। आपने सर्व साधारण के लाभ के लिये स्थानीय स्टेशन पर एक विशाल धर्मशाला का भी निर्माण कराया।

त्रापने त्रपने स्वर्गीय पिताजी की स्मृति में ईम्ट्रेन बंगाल रेल्वे में ग्वालन्दों के म्टेशन का नाम ग्वालन्दों घेवर बाजार कर दिया एवं उसी स्थान पर आपने पिटलक के लिये एक अस्पताल बनवाकर उसकी बिल्डिंग ग्रूनियन बोर्ड को प्रदान कर दी। इसी प्रकार आप हमेशा धामिक, सामाजिक एवं पिटलक कार्यों में सहायता प्रदान करते रहते थे। बीकानेर दरबार ने आपके कार्यों से प्रसन्न होकर आपको ऑनरेरी मजिस्टेट की उपाधि दी। आपके इस समय छ पुत्र हैं जिनके नाम क्रमशः-विजयसिंहजी, पनेचन्दजी, प्रतापचन्दजी, जयचन्दजी, रामचन्दजी, दुलीचन्दजी हैं। आपका देहावसान संवत् १६६८ के ज्येष्ठ मास में हुआ था।

श्री विजयचन्द्रजी: — वर्तमान में आप ही इस परिवार में मुख्य व्यक्ति हैं। आप भी वंश परम्परा के अनुसार ही व्यापार कुशल पुरुष हैं तथा अपनी फर्म की प्रतिष्ठत वृद्धि उतरातर कर रहे हैं। हाल ही में एक शिषिंग कन्पनी भी नेपचुत नेविगेशन के नाम से खोली है। आप एक उदार, उच्च विचार सम्पन्न एवं सम्बंधानत सङ्जन हैं। आप सदैव परोपकार रत, गरीवों एवं सार्दजनिक कार्यों व संस्थाओं में सहायता प्रदान करने को प्रस्तुत रहते हैं।

handide &

# क्षेत्री सेठ कुन्दनमलजी सेठिया सुजानगढ़ (वीकानेर)



श्री रूपचन्दजी के सुपुत। आयु प्रेट वर्षे वालन्यकाल से ही आपकी प्रवृत्ति व्यापार की ओर। स्त्रलप समय में ही अनुद्धी सफलता प्राप्त कर प्रतिष्ठित हुए। शिला प्रसार की ओर विशेष लुच्या गांधी वालिका विद्यालय के मन्त्री हैं।

चम्पालालजी, केशरीचन्द्रजी, एवं । मदनचन्द्रजी नामक तीन पुत्र हैं। जिनकी आयु क्रमशः ३८, ३४ एवं २४ वर्ष है। तीनों वन्धु उदार प्रवृत्ति के मिलन सार एवं -उत्साही सङ्जन है। कलकते में 'सेठिया बाद्रसं' ४६ नेताजी सुभाप रोड पर फर्म है। चिट्यांव में शाखा है। जूट का विशाल पैमाने पर व्यवसाय होता है।

#### मेठ जयचंद लालजी दफ्तरी, सरदार शहर

सं० १६६१ पीप करणा न रवि को शुभ जन्म । सं० १६ न में "हुल्लासचन्द्र मुत्रालाल" के नाम से अपने मामाजी की सीर में वस्त्र व्यवसाय किया। कुछ ही समय में व्यापार विशाल पैमाने पर चल निकला और कलकत्ते के अतिष्ठित श्री मन्तों की गणना में आगए। सरदार शहर में "जयचन्द्रलाल दफ्तरी" के नाम में मोने चांदी के आहत का काम विशाल पैमाने पर शुरू किया एवं जोधपुरर, भीकानर, भटिएडा आहि स्थानों पर फर्म की शाखार्थे स्थापित की।

श्राप धार्मिक तथा सामाजिक समस्त सार्वजनिक वार्यों में तन मन व धन में सिक्ष्य सहायता देने रहते हैं। "सरदार शहर सेवा सिमिति" के मंत्री रहें। श्रापन सरवार शहर की जो सेवायें की उनसे जनता बड़ी प्रभावित हैं। श्रीर श्राप कार्या क्षोक वियं वेप गये। बीकानर के सिविल सप्लाईज के मिनिस्टर ने श्रापकी अन सेवा से प्रभावित होकर श्रापकी प्रशंसात्मक धन्यवाद मुचक प्रत्र लिखा। सर वार शहर की जैन एवं कैनेतर कर्ट जन हितकारी संस्थान्त्रों के सदस्य एवं मानर्नाय प्रश्निक हैं।

श्राप तेरह पंथी जैनसमाज के श्रामेवान कार्य क्तांश्रों में से हैं। साहत्य नकाशन कार्य में पड़ी रुनि है। इनी हेते श्रादर्श साहत्य संघे प्रकाशन संस्था कार्

# 🖈 सेंठ मांगीलालजी पांड्या, सुजानगढ

आप सुनांतगढ़ के पक सप्रतिष्टित विचारवान शिजा प्री से संबजन हैं क्तकत्ते में 'जु-हारमत चेम्पाः लाल' के नाम से ६२ निलनी सेटरोड पर आप का जूट का व्यव-साय विशाल पैमाने पर होता है। विशेष विब-रण वंगाल कल-कत्ता विभाग में दिया जा रहा



# ★सेठ हजारीमलजी डागा, गंगाशहर (वीकानेर)

श्राप गंगा शहर के एक त्रागेवान सज्जन हैं। पद्ध एवं पद्धायती में त्रापकी राय सर्व मान्य श्रीर वजनदार मानी जाती है। इस समय त्रापकी अवस्था ७२ वर्ष के करीब है। अपना सारा समय धर्म ध्यान में ही व्यतीत करते हैं। आपके र पुत्र हैं:-श्री मेरोदानजी, मंबरलालजी तथा केशरीचंदजी। मेरोदानजी के जेठमल नामक ६ वर्षीय पुत्र, मंबरलालजी के मेघराज नामक ७ वर्षीय पुत्र है। मेरोदानजी, मंबरलालजी तथा केशरीमलजी की उन्न क्रमश- ३६, ३३ तथा २८ वर्ष है। आप सब सरल प्रकृति के मिलनसाई संज्जन है। तीनों ही अपने व्यवसाय देमें ख रेख करते हैं। आपका "हजारीमल मंबरलाल" के नाम से लावृजी

\*

श्रीमाल के कटले वीकानेर में कपड़े की दुकान है। श्री भंवरलालजी एक आधुनिक विचारिक भंभीर और सर्वजनिक कार्यों के प्रति पूरी दिल चरपी रखने वाले हैं। केश्री जैसराजजो सौगानी ''निमोही'' सुजानगढ़ (वीकानेर)



श्री नथमलजी सौगानी के पुत्र श्री जैसराजजी सौगानी का जन्म सन् ६ अक्टूबर १६३१ का है। साहित्य सम्मेलन से विशारद उत्तीर्ण एवं साहित्य प्रेमी हैं। श्रीर यदा कदा कविता एवं लेखादि भी लिखते रहते हैं। समाज सुधारक एवं प्रगति शील विचारों के उदार चेता उत्साही नव युवक हैं। श्राविश्व जैन मिशन श्रलीगवज (एटा) के सिक्रेय सदस्य। श्री पृज्यपाद जुल्जक सिद्धि सागरजी का लिखित कर्तव्य नामक ट्रेक्ट प्रकाशित करवा कर अमूल्य वितीर्ण किया। समाज को श्रापसे बहुत श्राशायें हैं। कलकरों में नं० १५ न्मल लाहिया लेन पर 'हरक चन्द जैसराम एएड कम्पनी' नामक फर्म पर जूट का

र्व्यापार एवं 'दि न्यू इण्डिया एरयुरेन्स कम्पनी लिमिटेड'' कलकत्ता के एजेन्ट हैं'।

#### **≭**सेठ प्नमचंदजी नाहटा, भादरा

आपके परिवार में सेठ लहमीचंदजी
एक नामांकित व्यक्ति हुए। सं० १६५३
में हिसार जिले में सारंगपुर नामक
गाँव खरीदा। ६ वर्ष तक वीकानेर
रटेट असेम्बली के मेम्बर रहे। सदा
राज्य मन्मानित रहे। आपके पुत्र
सेठ भेरोंदानजी के पुत्र श्री प्नमचंद
जी हैं। जन्म सं १६५८ आसोज
सुदी १५ पूर्वजों की तरह ही प्रतिष्ठित
हैं। सं० १६८५ में बीकानेर रटेट
असेम्बली के मेम्बर नियुक्त हुए।
भादरा म्यूनिसिपल कमेटी के बाइस
प्रेसिंडेएट भी रहे। आपके यहां
जिल्होंक लखमीचन्द' के नाम से
विकाय जमीदारी का कार्य होता है।



#### 🖈 सेंठ चुम्पालालजी छुगनलालजी नाहरा, भादरा

बिल्यू (बीकानेर) से ज्ञाप भादरा आये।
करीय ४० वर्ष सेष्ठ चुन्नीलालजी
के पुत्र सेष्ठ बिरदीचन्द्रजी और सालम
चन्दर्जी क्यापारार्थ क्यालपाडा (आसाम)
गये और वहाँ निजि दुकान स्थापित की।
शनै क्यायार में तरवकी हुई और कलकते
के छाठत का काम प्रारंभ किया। कज-कत्ता व क्यालपाड़ा में फर्म का नाम बिरदी
चन्द्र श्रीचन्द, पज्ञता है। दोनों स्थानों पर
कपड़े का क्यापार होता है।

सेठ विरदीचन्द्रजी के श्रीचन्द्रजी व सालमचन्द्रजी नामक दो पुत्र हुए तथा सेठ सालमचंद्रजी के २ पुत्र हुए चम्पाला-सजी न मांगीलालजीवर्तमान में सेठ चम्पा जालजी मुख्य हैं। सं० १६७४ का जन्म है। खापके छगनलालजी हरोसिंहजी, कमल-सिंह व छत्रसिंह नामक ४ पुत्र हैं।



सेठचम्पालालजी नाहटा भादरा

"ईश्वरदास तारकेश्वर" और वने चंद

### 🖈 सेठ ईश्वरदासजी छलागी देशनोक ( वीकानेर )

वीकानेर प्रान्त के गुड़ा नामक प्राप्त में श्रीयुक्त टीकमचंदजी सा० छलाणी



पूरनचंद खें र क्या देशनोक क्या कलकता सर्वत्र प्रतिष्ठित सञ्जनों में गिने जाते हैं छाप चोरवाजारी जैसे हेय धन्धों द्वारा ललचाये नहीं जा सके। बीती बातों को भी छाप भूले नहीं। छापके ज्येष्ठ खाता एवं पथ प्रदर्शक छ दर्शीय श्री भैरदानजी सा. छलाशी जो लाभग ६७ वर्ष की छायु में हैं. देशनोक के उच्चकोटि के शावकों में हैं. देशनोक के प्रति छापके हृदय में खेंगाध श्रद्धा है। दोनों भाइयों का प्रेम सराहनीय है। पुत्र चि० तारकेश्वर हैं, जो १३ वर्ष की

जैन-गीरव-स्पृतियां क्ष्य सेठ सोहनलालजी दूगड़, जयपुर

जनम सं० १६४२ का जेठ वर्ली १३। मूल निवास स्थान फतेहपुर (सीकर श्राप वायदे का व्यापार करते हैं। इस विषय में श्राप वड़े श्रनुभवी व्यक्ति हैं। के एक सुप्रसिद्ध एवं प्रमुख सटोरिया व दानी हैं।

त्राप सही त्रधीं में भाग्यशाली हैं । लच्सी का जिसे मोह नहीं पर लक्मी छाया की तरह जिसके पीछे २ फिरत<sup>ि हैं</sup> श्रापको वानवीर कहा जाता है पर ऐसा लगना है ये दान की

साकार सजीव मृति है या दान इनसे साकार है। जब कभी अच्छा मुनाफा हुआ हो तत उत्तका अधिक भाग किसी

्रीत्रण्याला में दान दे देते हैं आपका कथन है कि यह जन्मी चंचल है इसे रहना है नहीं फिर इसे --

क्यों न लगाया जार शिच्मा चंस्थाओं के जः कई

हायक एवं संरचक है। त्राप अपने हा हरिजन उत्थान, बाल व तक १४-२० लाख रुपया दान कर दके होंगे।

पुर में आप एक त्राहर्श चगा की तरफ आपकी विशेष कीच है। फतह यह निर्विवाद सत्व

हे से भी नहीं मिल सकता। पसे से ही इनकी पूजा है। सो नहीं श्राप गंभीर विचा ्र ्न बीरता में छाज छापक समान दूसरा व्यक्ति क और जोशींले सुधार प्रिय कार्यकर्ता है। इस नरह भारत राष्ट्र की आप एक

श्रापकी धर्म पर्ति। श्रीमती सी॰ सुभट देवीओं भी श्रापकी की तरह उदार य एवं प्रगतिशील विचारों की है। महिला समाज में पूर्व निवारण श्राहि सुधार त एवं क्यान्य प्रान्दोत्तनों में विशेष दिलवर्सी रखती हैं। स्वयं ने पर्ग प्रथा का

#### ★सेठ सोहनलालजी गोलेछा, जयपुर फर्म की स्थापना सन् १८८० में हुई। वर्तमान में फर्म का संचालन सोहनलाल



जन्म सं० १६६४ में हुआ जयपुर के खोसवाल समाज अच्छे प्रतिष्ठत व्यक्ति माने ज हैं। थार्मिक कार्यों खाप उत्सा के साथ भाग हैं। खापके पुत्र हैं जोकि बड़े ही योग् एवं होनहार है।

जयपुर म्युनिसिपल के का न्सीरलर, श्रानरेरी मजिस्ट्रेट व श्रन्यान्य सभा संस्थाओं उच्च पदाधिकारी रह चुके हैं ज्यापारिक त्रेत्र के श्रतिरि

भी विशेष रुचि रखते हैं। मेसर्स "भूरामल राजम सुरागा" नामक फर्म पर जवा रात, हीरा, मोती आदि

त्राप लोकोपयोगी संस्थात्रों

व्यवसाय होता है फर्म से इम्पोर्ट व एक्सपोर्ट भी होता है।

# 🗽श्री राजरत्त्नरामजी हंसराजजी कामानी, जयपुर

जन्म १८८६ धारी (काठियावाड़) स्थापक जीवनलाल कन्पनी १६१३, जीवनलाल लिमिटेड (१६२६) मैनेजिंग डाइरेक्टर मुकुन्द आयरन एन्ड स्टील वर्क्स लि० (१६३६-४) संस्थापक जयपुर मैटल इंडस्ट्रीज जयपर १६४३ स्थापक तथा अध्यक्तता कमानी मैटलस एन्ड अलायज लि० १६४४, संस्थापक कमानी एजिनियरिंग कारपोरेशन, १६४४ संस्थापक इंडियन नान फैरस मैटल मैन्यू फेक्चर्स असोसियेशन १६४४, भारत सरकार द्वारा नानफैरस मैटल के पैनल में नियुक्त, १६४४, प्रधान जयपुर चेन्बर आफ कामर्स। राजरत्न का सम्मान वड़ीदा राज्य द्वारा १६३६, ग्राम तथा हरिजन उद्धार कार्य में रुचि।
—पता-पारिजातक, न्यूकालोनी जयपुर।

★सेठ सु दरलालजी ठोलिया जयपुर

प्रसिद्ध जोहरी व जयपुर के वह श्रीमंत । सेठ वन्जीलाल ठोलिया के पुत्र । जन्म १८६२ जयपुर, जोधपुर; उदयपुर, सैलाना एवं भालावाइ से सोना तथा ताजीम । जवाहरात के व्यवसाय में कुशलता एवं ख्याति प्राप्त, प्रचीन कला एवं चित्रकारी के संग्रह में स्त्रीभराचि, संतित ४ पुत्र तथा ४ पुत्रियां । डाईरेक्टर वैंक स्त्राफ्त जयपुर लिमिटेड ।—पता ठोलिया विल्डिंग, मिर्जा इस्साइल रोड जयपुर ।

★सेट विनयचंद भाई दुर्लभजी जौहरी, जयपुर

जन्म २४ फरवरी १६०१ में स्थानकवासी जैनसमाज के स्थातिप्राप्त महान नेता व समाज सेवक धर्मवीर सेठ दुर्लभजी भाई जोहरी के पुत्र रत्न के रूप में



हुआ। सन् १६१७ में आपने आर्० वी० दुर्लभजी जोहरी कं० के भागीदार के रूप में अपना न्वनसाय त्रारम्भ किया और आज आप ही इस फर्म के प्रमुख संचा-लक हैं। फर्म पर हीरे और जवाहरात का न्यापार देश व विदेशों में विशाल पैमाने पर होता है। फर्म का सम्बम्ध अमेरिका, युरोप आदि विदेशों से हैं। आपने कई बार इन विदेशों की यात्रायें की हैं।

जयपुर चेम्बर आफ कामर्स, जैन सुरु इल च्यावर सुवोध जैनहाई स्कृल जयपर के सभापति हैं। ट्रेडर्स एसोसियेशन जयपुर लिमिटेड के चेयरमेन हैं। आपका शिला प्रेम अद्वितीय है। धार्मिक कार्यों में और सार्वजितिक संस्थाओं में खुले हाथों से दान देते हैं। अब तक करीव १ लाख रहान दान कर खुके होंगे। मोंटेसरी न्कृल जयपुर के लिए आपने एक अवन प्रदान किया है। आपने तथा आपके साभीदार भाई सेठ खेलशंकरजी मिलकर जयपुर में एक सुपत जवाखाने श्री चला रहे हैं।

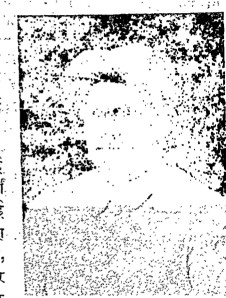
🎏 🛪 मेसर्स कॉतिलाल छगनलाल जौहरी-जयपुर

सेठ छुगनलालभाई वड़े सब्जन शिचित और धर्मिष्ठ पुरुष हैं। स्थानकवासी कान्फ्रोन्स में आप हमेशा भाग लेते रहते हैं।

बच्चों की शिक्षा के लिये 'श्रीमती काशी बाई अगनलाल गुजराती स्कूल'' खोला जिसका उद्घाटन १६४६ में स्व० सरदार बिल्लम भाई पटेल ने किया था। स्कूल

्का प्रवन्ध त्र्यस्युत्तम*्*हे और ४० विद्यार्थी ्निःशुलकशिज्ञा ब्रह्मा कर रहे हैं ।

कान्तिलाल भाई और कुसुमचंद्र भाई नामक दो पत्र हैं। जो कि ज्यापारिक कार्यों में आपको सहयोग देते हैं। श्री कुसमभाई ज्यवसायिक कार्य के लिये यूरोप का अमण कर चुके हैं। दोनों बन्धु, मिलन सार, उत्साही और आदर्श युवक हैं। फर्म पर हीरा, पन्ना, माणिक, मोती के खुले और बन्द जड़ाऊ जेवरों एवं कमीशन एजेन्ट का काम होता है।



सेट छुगनेलाल शाह, जयपुर

🖈 श्री सिद्धराजाजी ढढ्ढ्। जयपुर

भृतपूर्व उद्योग मंत्री वृहद् राजस्थान संघ राज्य। जन्म १६०६। श्री गुलाव-चंद् ढडदा एम० ए० के पुत्र। १६२८, एम ए० एल० एल० वी० (प्रयाग)। विकालात वंगलार, जयपुर। सहायक मंत्री तथा मंत्री इंडियन चेम्बर आफ कामसं कलकत्ता १६३३-४२, मंत्री इंडियन शुगर मिल्स असेसियेशन, इंडियन केमिकल मेन्फ्रेक्यूचर्र्स असोसियेशन, इन्शुरेन्स कम्पनीज असोसियेशन। पदाधिकारी तथा कार्यकारिणी के सदस्य ओसवाल महासम्मेलन, मारवाड़ी सम्मेलन, तरुण जैन संब, हरिजन उत्थान समिति, बंगाल हरिजन वोर्ड, अगस्त अन्दोलन जल म

वनारंस नजरवंद १६४६-४४, मैनजिंग डाइरेक्टर युगान्तर प्रकाशन मंदिर लिंव जनपुर, संस्थापक लोकवाणी दैनिक १६४६, सदस्य कार्य कारिग्णी जयपुर राज्य दानवीर एवं कुराल व्यवसायी श्री सेठ केश्रीमताजी आदर्श श्रावक हैं। पूज्य श्री १००८ श्री हस्तीमताजी महाराज सा० के धर्मीपरेशों का आप पर बहुत असर



्रश्री शीस्त लंबी कोठारी वयपुर सेट केशरीनलंबी कीटारी वयपुर

पड़ा। मुनीवरों की एवं नमाज सेवा के कार्यों में प्रमुखना ने साग नेकर अपने जीवन की सफत बना रहे हैं। आप ६७ वर्ष के इह सज्जन हैं। आपके पुत्र श्री धीसालानजी भी आपदी के अनुस्त्य आदर्श सःजन है। भीमराजजी, नवरतनमन्तजी, नालचन्द्रजी और सुन्दरशालजी नामक चार पुत्र हैं। जो अध्ययन कर रहे हैं। श्री घीसालालजी मेथाबी और प्रस्कृतपन्नमति हैं। अपकी अनोग्बी कार्य शैली से ज्यापारिक कार्यों में वही उन्नति हुई।

नाहरगृह रोष्ट्र पर "केशरीमलर्जा वीसालालर्जा काठारी" नाम से जवाहरात का व्यवसाय होता है। फर्म की शाखा रंग्न, मद्रास और त्रिचना पत्नी में भी है।

## ★सेठ रतनलालजी छुद्दनलालजी फोफलिया, जयपुर

सेठ रतनलालजी के पौत्र छुट्टनलालजी सफल व्यवसायी एवं कुशल कार्य कर्ता हैं। धार्मिक एवं सामाजिक कार्यों में पूर्ण उत्साह से भाग लेते रहते हैं। आप के पुत्र श्री जतनमलजी भी व्यापारिक कार्यों में पूरा हाथ बटाते रहते हैं। उत्साही एवं मिजन पार नत्र पुत्र के हैं। इनके अतिरिक्त श्री कानमलजी, मानमलजी, पारस मलजी, सुमेरमलजी तथा उम्मेदमलजी नामक पांच पुत्र और हैं। आप सभी मिलनसार एवं सद्गुणी नवयुवक हैं।

जवाहिरात के व्यवसाय के ऋतिरिक्त जयपुर राज्य में आपकी अभ्रक की खाने भी हैं। परा—गोपालजी का रास्ता-जयपर

#### ★श्री ताराचंदजी वर्ल्यो एम० एम० सी० एल० एल० वी,० जयपुर

सम्पन्न विष्हि परिवार में—सन् १६२१ में दीपावली के शुभ मुहूर्त में जनम हुआ। आपके पृष्य पिताजी श्री केशरलालजी विष्शी जयपुर के प्रतिष्टित व्यक्तियों में से गिने जाते हैं।

२२ वर्ष की छोटो अवस्था में ही अपने एम. एस. सी. व एत. एत. वी. की परीच. प्रथम श्रेणी में पास की। सन् ४४ में आप नगर पालिका के सदस्य चुने गए। इसी समय आपने ज्यूडिशियल परीचा पास की जिसमें सर्व प्रथम रहे। फजरवरूप आपको फाट कास मजिए है के पद पर नियुक्त करके सर्व प्रथम मालपुरा भेजा इसके वाद नीम केथाने व जयपुर निजामत में भी काय किया। अब आप जयपुर शहर में ही सिटी मिनिस्ट्रेट के पद पर वड़ी योग्यता से कार्य कर रहे हैं।

श्राप "महाबीर क्तव" महाबीर पुस्त-कालय" वालमन्दिर व "व्यायाम शाला" - स्वास्य संदेश" मासिक पत्र नगर सेवादल सर्वोदय प्रतकालय व वाचनालया राजक

श्री ताराचंदजी वरुशी

सर्वोदय परतकालय व वाचनालय' राज॰ स्वराज्य सुधार समिति, राज प्राकृष्टिक चिकित्सालय व स्वास्थ्य मन्दिर के संस्थापक हैं। वर्तमान में आप अ़॰ भा० प्राकृ० चि॰ संघ के सदस्य, "युवक मण्डल जयपुर" के संरक्षक "राज॰ प्राकृतिक चिकित्सा संघ एवं स्वास्थ्य सुवार समिति के मंत्री हैं। ७ नवस्वर १६५० को आपने अपने

\*

प्रयास से अ० भा० प्राकृतिक चिकित्सा सम्नेलन वुलाया जिसका उद्घाटन राजिं ट्रिंडनजी ने किया जिसके आप स्वागत मंत्री थे। आप वहुत कार्यशील सेवाभावी व उत्साही कार्य कर्ता हैं। 'स्वास्थ्य'' तथा ''शिक्ता'' विपयों से विशेष प्रेम है। आप प्राकृतिक चिकित्सा के डाक्टर हैं। तथा अच्छे वक्ता और लेखक भी हैं। आपके नरेन्द्रकुमार और सुरेन्द्रकुमार नामक दो होनहार पुत्र हैं।

पता—बर्शी भवन नई वस्ती जयपुर।

## 🛨 पं० चैनसुखदासजी जैन न्याय तीर्थ जयपुर

निवास भादवा (जयपुर)। जैन दर्शन, जैन सिद्धान्त तथा अन्य साहित्य का विशेष अध्ययन। संस्कृत अन्य, भावना विनेक, पावन प्रवाह, भूतपूर्व संपादक जैन विजय, जैन दर्शन, जैन वंधु, वर्तमान प्रधान संपादक-वीरवाणी। प्रिसिपल दि० जैन संस्कृत कालेज। आपने हालहीं में जैन दर्शन के संबंध में एक उत्तम अन्य की रचना की है जो बी. ए. के कोर्स में पढ़ाई जाती है।—पता-मनिहारों का रास्ता जयपुर।

★सेठ गरापतरायजी सेठी, लाडन् (मारवाड़)

कलकत्ते में जृट के प्रमुख न्यापारी
हें राजक्ष्यान इण्डस्ट्रीज लिमिटेड लाडन्
के डाईरेक्टर हैं। लाडन् "होस्पिटल" का
'भवन' श्रापने ही बनावाया है लाडन् में
श्रापने एक हनुमानजी का मन्दिर बन
बाया एवं स्थानीय श्रार्य समाज भवन का
निर्माण कर श्रापने उदार सर्व धर्म प्रियता
का प्रमाण दिया। श्री रामानन्द गी
शाला को श्रार्थिक सहायता देने में श्राप
का प्रमुख हाथ रहता है। स्टेशन के
सामने श्रापने श्रपनी श्रोर से प्याऊ भी
स्थापित कर रक्त्वी है। श्रापके ज्येष्ठ
पुत्र श्री हीरालालजी सेठा २२ वर्ष के
हैं एवं लयु पुत्र श्री पश्रालालजी सेठा १=

वर्ष हैं। स्त्राप दोनों वन्धु उत्सादी लगन शील एवं कुशल कार्यकर्ता युवक है। \*सेट जयचंदलालजी सुराणा, छापर

आपका जन्म सं १६४८ कार्तिक शुक्ला म का है। इस समय सपट झा (आसाम) में ''गंगराम कोडामल के नाम से तथा कलकत्ता में'' ''झ- व उप श्री चन्दु' के नाम से नं. १० श्रामीनियम स्ट्रीट में श्राढत का व्यवसाय बड़े पैमाने पर होता है।

चतुर व्यावासायी होने के साथ त्राप प्रगति शील समाज प्रेमी सब्जन हैं। सार्वजनिक कार्यों में द्याप पूर्ण हिस्सा लेते हैं। त्रापके पत्र नौरतमलर्जी अध्ययन कर रहे हैं।

# #श्री ड्रंगर्मलजी संवलावत ''ड्रंगरेश''-डेह (मारवाड)

सेठ केशरीमजनां व सेठ जीतमलनी दोनों श्राता डेह जैनसमाज के श्रीतिष्ठित व्यक्ति हैं।



सेंठ केशरीमलजी संवलावत



सेठ जीतमलजी संवलावत

श्री सेठ केशरीमलजी सवजावत एक धर्मनिष्ठ परोपकारी महानुभाव हैं ﴾ अपनी व्यापारिक प्रतिमा से लाखों की सम्पत्ति उपर्जित की । अभी आप डेह में धार्मिक जीवन व्यतीत कर रहे हैं । आपके पुत्र श्री द्वारमलजी का जन्म न् १६७६ साव सुदि १५ को हुआ । ेस तक शिचा प्राप्त करने के वाद पने व्यापारिक जेन्न में कार्य प्रारंभ या एवं बड़ी ही योग्यता से का संचालन कर रहे हैं। खाप श्री बीर नवयुवक सडल डेह ।।गौर ) के प्रधान मंत्री तहरा, जैन । के सञ्चालक एवं ऋखिल विश्व ामिशन -श्रलीगव्ज (एटा) के गरक तथा संयोजक है। तथा समय पर पत्र पत्रिकात्रों में लेखादि देकर हित्याराधन भी त्राप करते रहते । त्रापके चैन सुख एवं राजकुमार मक दो छोटे भाई हैं जो अभी कुल में पढ़ रहे हैं। श्री इंगरमलुजी के विनोक्कमार श्री हुंगरमलजी सवलावत 'हुंगरेश' मक पुत्र एवं सावित्री एवं कमला नामक दो कन्याये हैं। ''सवलावत ट्रेडिंग कम्पर्नी'' नं० १४ नारमल लाहिया लेन कलकत्ता पर इकी आहत दुलाली तथा व्याज का काम होता है। डेह में हु गरमल हालस न्द्र एवं केशरीमलर्जी जीतमल नामक फर्मी पर साहकारी का काम होता है। rश्री रामदेवजी पाटनी<sup>, डे</sup>ह ( मारवाड़ ) जन्म सं० १६७७ । पिता का नाम भूमरमलजी पाटनी । त्याप कार्य रहित नव-वक, इत्साही एवं प्रगतिशील विचारी के मिलनसार सब्बन हैं । 'श्रिक्विले विद्य न मिशन खलीगब्ज (एटा) के सकिय सदस्य हैं। खापके दो। पुत्रियें एवं एक एक ो सपचन्द्रजी नामक हैं। श्रापके लघु भागा सोहनजालजी एवं गनपतलालजी हैं। ।।प भी शिच्चित एवं शिष्ट युवक हैं। त्रासाम में "चम्पालाल भूमरमल" पाँ तीन मृत्यिया पर्म पर गुल्ला हराना एवं जट का व्यापार होता है। भरामदेव रामगोपाल पाटनी "पीट सरागंज एडी कोटा में तथा एक शाखा डेह ( मान्बाइ ) में है। ×श्री इन्द्रचन्द्ञी पाटनी डेह (मारवाड़)

**।**नारिवनमृतिया

श्रापका जन्म १६८२ हुआ। छाप त्यरडेलवाल ।द्यान्यर जैन हैं। इन्सार्ध मलनसार एवं हैंस मुख युवक हैं 'श्री बोर कुनक मण्डल' डेह के वर्भड नेग्य हैं। ह्या संस्था के "स्वयं सेवक" विभाग के कई वर्ष तक केन्द्रेन रह हुके हैं एवं उत्साह पूर्वक कार्य किया। आपके पुत्र श्री सरोजकुमारजी। आपके पृज्य पिताजी श्री गिरधारीलालजी पाटनी वयोवृद्ध धर्म निष्ठ महानुभाव हैं। आयु ६३ वर्ष की है अधिकांश समय धर्म कार्य में ही व्यतीत होता है। नंम्वर ३ वेशाख स्ट्रीट कलकत्ते अ. में "मदनलाल मांगीलाल पाटनी" फर्म पर जूट एवं गल्ले का व्यापार। विहार आसाम एवं डेह में भी आपकी फर्म हैं।

जन-गारव-स्मृतिया

श्री सेठ रूप चन्द्जी कोठारी के
सुपुत्र श्री कूमरमलजी का शुभ जन्म सं०
१६७४ मिगसर सुदी १४ का है। आप
एक उत्साही तथा मिलनसार युवक
है "श्रीवीर युवक मण्डल डेह (मारवाड़)
के आप सिक्रय सदस्य हैं। धार्मिक कार्यों
में आप समय २ पर सहायता देते रहते
हैं। श्री कंबरीलालजी और मदनलालजी
नामक आपके दो पुत्र हैं।
वावरा (पूर्वी पाकिस्तान) में रूप-

yo

चन्द भूमरमल" के नाम से पाट, तमाख़ू और कपड़े का व्यापार होता है। इसी नाम से आपकी एक फर्म 'डेह' में भी है। आपकी होशियारी से फर्म तरक्की पर है। आप का उत्साह खाघनीय है।

★सेठ हिम्मतमलजी-सुमेरपुर-( मारवाड़ )

बोहरा गे त्रोत्पन्न श्री सेठ मुन्नीलालजी के सुपुत्र श्री हिम्मतमलजी एक मिलन सार सज्जन हैं। ज्ञापकी ज्ञायु ४० वर्ष की है। ज्ञाप व्यापार कुशल ज्ञोर धर्म श्रेष्ट ज्ञोर सामाजिक कार्यों में सहदय पूर्वक भाग लेते हैं स्थानीय व्यापारिक एशोसियसन के सदस्य हैं। ज्ञापके घीसूलालजी, एवं जौहरीलालजी नामक दो पुत्र हैं। जो अभी अध्ययन कर हैं। "एम० एल० एन्ड कम्पनी के नाम से ज्ञापके यहां साइकिलों तथा मोटर के पुर्जी का न्यापार होता है।

### 🖈 संठ भूमरभलजी जैन पलासवाड़ी (त्रासाम)

स्राप दिगम्बर जैन श्री सेठ गंगा वक्सजी के गंगवाल के सुपत्र है। ३४ वर्षीय उत्साही कर्मठ वार्य कर्ता हैं। पलास बाडी स्थित मारवाड़ी सेवा संघ श्रापके प्रधान मंत्रित्व में उन्नति कर रहा है। आपके राज कुमार, रतनलालं श्रोर प्रेमरतन नामक तीन पुत्र हैं। समाज में भी अच्छा सन्मान है। समय पर २ दान भी करते रहते, हैं।

"गंगावक्स भूमरमल" फर्म के आप संचालक हैं। यह फर्म कपड़े एवं सूत की एजेएट श्रीर थोक बन्द व्यवसाय करती है। गोहाटी जिले में शकर त्रितर्श का कार्य भी यह फर्म



ंकरती है। इसके श्रतिरिक्त श्राप गोहाटी श्रीर तीन सुखिया में स्थित श्रमरचन्द पत्रालाल फर्म के सामीदार श्रीर आसाम एवीगेशन ट्रान्सपोर्ट गोहाटी के डायरे क्टर है। पता-श्रीभूमरमलजी जैन Clo अमरचन्द पन्नालाल (आसाम पो. गोहाटी)

★श्री नैनमलजो ची. ए. एल. एल. ची. एडवोकेट जालौर



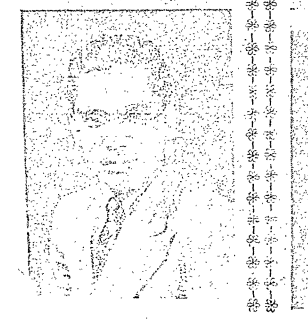
श्राप ३२ वर्षीय सफल युवक वकील हैं। आपने बनारस हिन्द्र यृनिवसीटी से प्रथम श्रेगी में वकात्तत पास की। स्यानीय म्युनिसिपल , बोई के प्रेसीडेएट हैं। सार्वजनिक सामाजिक कार्य क्रमों के आप केन्द्र हैं। पूच्य पिताजी त्रिलोकचन्द्रजी सादगीपसन्द और शिचा प्रेमी है। स्थानीय जैनसमाज में श्रापके परिवार की अच्छी अतिष्ठा है। यह परिवार राठीर गीत्रीत्पन्न श्रीसवाल इलीय है।

#### 🖈श्री नरसिंहराजजी भंसालीवकील जालीर

वी. ए. एल. एल. वी. एडवेकिट वकील । उम्र २८ वर्ष । पिताजी श्री सेठ जुहारमलजी भंसाली । श्रोसवाल जैन । १२ वर्ष से वाल तरा में वकालात कर रहे हैं । सुयोग्य एवं प्रतिष्ठा प्राप्त वकील माने जाते हैं । मारवाड़ राज्य सलाहकार सभा के सहस्य श्री सिवाना प्रान्त श्रोसवाल संघ सभा के प्रमुख नेता । मारवाड़ सेवा मंडल व वालोतरा के सखा ब मारवाड़ राष्ट्रीय संघ वालोतरा के सभापति तेरापंथी महा सभा की कार्य कारिगी के सहस्य । म्युनिस्मिपल वोर्ड वालोतरा के उपाध्यक रहे हैं । जैनयुवक संघ वालोतरा के सभापति हैं । इस प्रकार श्राप एक

लोकप्रिय वकील एवं कार्यकर्ता है । ﴿ श्री प्नमचन्दजी सुराणा नागौर

प्रतिष्ठित सेठ मनोहरलाजी के पुत्र श्री पूनमचन्दजी का जनम सं १६६५ का है। आप एक नये विचारों के सुविचार शील कर्मशील महामुभाव हैं। नागौर



ह सार्वजनिक कार्यकत्तीओं में प्रमुख स्थान है स्रोर श्रन्छी प्रतिष्ठा है। सुपुत्र श्री-विसंचन्द्जी एस० ए० में अध्ययन कर रहे हैं। पूनमन्चद के नाम से हैदरा-ाद में सोना चांदी एवं जवाहरात का व्यापार था परन्तु अब नागौर में ही ओहोगिक कार्य की योजना में संल<sup>3</sup>न हैं।

¥ सेठ मूलचन्दजी त्राशारामजी हुं डिया, सिवाना (मारवाड़)



सेट मूलचन्द्जी आशारामजी हुं डिया सिवाना को परिवार

श्राप सिवानची परगने के एक परम उदार व प्रसिद्ध श्रीमंत हैं। सेठ दलीचंदजी के तीन पुत्र हुए जिनमें प्रथम दो श्री रुघनाथमलजी श्रीर सेठ मृलचन्द्रजी स्वर्गस्थ हैं। वर्तमान में सेठ छाशारामजी ही इस परिवार के मुखिया है । उम्र ४४ वर्ष । सेठ रघुनाथमलजी के छोगालालजी नामक ४० वर्षीय पुत्र है : जिनके सम्पत राजजी २२ वर्षीय पुत्र हैं। ग्रोर बी. ए. व प्रभाकर की डिग्री प्राप्त हैं! सेठ मृतचंद्रजी के मानिकचन्दजी पुत्र हैं और खुशालचन्दजी भंवरलालजी व सुमेरराजजी प्रशीत

हैं। सेठ आशारामजी के श्री मिश्रीमलजी गोद आये हैं। श्री मिश्रीमलजी के २ पुत्र हैं वावृताल व महावीर प्रसाद । गन्ट्र वैज्ञारी, ऋहमदावाद में सब भाइयाँ का अलग २ व्यवसाय है।

सेठ प्राशारामजी 'मृलचन्द प्राशाराम' के नामसे मस्कर्ती मार्केट प्रहमदाबाद ुर्दे वर्षेड़ के एक बढ़े ज्यापारी व श्रीसंत माने जाते हैं। श्री मिश्रीमलजी एक सुविचार शील उत्साही नवयुवक हैं। शिका व साहित्यिक कार्ण में विशेष कचि रखते हैं बड़े उदार दिल व मिलनसार भी हैं।





क्षी मिश्रीमलजी हुंडिया सियाना



श्री सम्पतराजजी हुं डिया, सिवाना



भंतरवात् श्री मिश्रीमल्जी



क्षीं हूं गर्चंदजी कान्गो, सिवाना

# व्यमिट लिखमीचन्दजी कान्गो-सीवाना



स्थानकवासी श्राम्राय के श्रनुयायी कवाड़ गोत्रोत्पन्न श्री जेठमलर्जी कानृगो के लिखमीचन्द्रजी, श्राशारामजी, एवं वंसराजजी नामक तीन पुत्र हुए। श्री जेठ मलर्जी उदार चेना प्रभावशाली एवं धर्म परायगा महानुभाव थे।

श्री लिखमीचन्द्रजी की श्रामु ४० वर्ष की है। श्राप भी श्रपने पित तुत्य गुम् मुक्त हैं। श्राप श्रपने चन्धुश्रों के साथ ज्यापार में संलग्न हैं। श्रापकी पर्म "जैट मल हूँ गरचन्द्र कान्मो" ११ साहुकार पेठ महास में श्रवस्थित हैं एवं ज्यवस्थित रुपेण कार्य कर ग्री है। श्राप बन्धुश्रों की माताजी श्री नाज्याई धर्मपरायम एवं कर्तव्य निष्ठ साध्वी थीं। श्रापने संथारा लिया श्रीर स्वर्ग सिधारी।

श्री लिखोमीचन्द्रजी के पेवरचन्द्रजी नामक पुत्र हैं जिनकी श्राप्तु १४ वर्ष है पार्षु श्रमी श्रध्यथन कर रहे हैं। श्रासारामजी के पुत्र मेवरलालजी है जो कि श्रमी

## 🚁 सेठ राजमलाजी लालवानी सिवाना, (मारवाड़)

सेठ जेठमलजी ललवानी के पुत्र श्रीराजमलजी प्रतिष्ठित धर्मप्रेमी एवं उदा चेता सन्जन हैं। अपने बुद्धि कौशल से व्यापार में अच्छी सफलता प्राप्त की छापके बंसराजजी केशरीमलजी, एव डूंगरचन्दजी नामक तीन पुत्र हैं। बंस राजजी का असमय मेही स्वर्गवास होगया। आपके दत्तक पुत्र घेवरचन्दीजी हैं फड़पा जिला ( मद्रास ) में "पूनमचन्द राजमल" एवं राजमल रूपचन्द के ना से व्यवसाय होता हैं।

## 🖈 थी वृद्धिचन्द्जी वकील, वाढ़मेर

बाहमेर के लोकप्रिय और सफल वकील। सार्वजनिक एवं शिचा सम्बन्ध कार्यों में आप उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। परगना कांग्रेस कमेटी के आप प्रधा है। श्रापके संचालकत्व में एक सार्वजनिक वाचनालय भी जनता की श्रादः सेवा कर रहा है। मोहनलालजी, और केवलचन्द्जी नामका दो पुत्र है'।

श्रापके पूल्य पिताश्री रावतमलजी, धर्मनिष्ट उदार प्रकृति के शिल्ला प्रेमी सन्जन हैं। श्री वृद्धिचन्दजी से बड़े भाई श्रीकन्हैयालालजी जोधपुर में पुलिस सब इन्पेक्टर हैं। इनसे छोटे श्री राजमलजी विजनिस करते हैं। स्थानीय नगर में आपका परिवार प्रतिष्ठित और सम्मानित हैं।

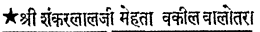
#### 🛨 सेठ सेजराजजी वच्छराजजी वालोतरा (मारवाङ्)

सेठ सेजराजजी के वच्छराजजी, बहादुर मलजी, मुलतानमलजी, मुकनचन्द्रजी नामक चार पुत्र हुए। श्री सेठ वच्छराजजी व्यवसाय प्रिय एवं उदार धर्म निष्ठ सज्जन हैं। उपरोक्त नाम की फर्म पर कपड़े का थोक बन्द रूप से ट्यापार होता है। इस प्रकार से आपकी और भी फोर्म हैं। जिनमें सेठ तद्मण्दासजी एवं घीसूलालजी अमनालभागीदार हैं। "लदमणदास सेजराज" नामक एक फर्म और भी है। जिसमें मुलतानमलजी मुकनचन्दजी, एवं बहादुर मलजी का हिस्सा है।

श्राप सब वन्धु न्यापार चतुर एवं कर्मठ न्यक्ति हैं। श्रापका परिवार बर्श्स सम्प्रदाय का अनुयायी है। आपका व्यवसाय पाली (मारवाइ) में प्रमुख रूप से होता है। देवीफोन नं० २७२३ है।

STALL.

#### \*



सेठ गणेशमलजी के सुपत्र । उम्र २६ वर्ष ! गोत्र-गांधी महेता । पूर्वेज सरकारी उच्च पदों पर त्रासीन रहे हैं । त्राप वालोतरा म्यूनिसिपल वार्ड के वाईस प्रेसीडेएट हैं . वालोतरा के सुयोग्य वकीलों में त्रापका स्थान है । सार्वेजनिक कार्यों में पूरी दिल चस्पी रखते हैं ।



#### ★सेंठ चमग्डीराम्जी सीयाल-चालोतरा ( मारवाड़ )

काणाना (वालोतरा) से आप श्री सेठ लच्छीरामजी के यहां गोद आए। श्री सेठ घमण्डीरामजी समाज सेवक और छुशल व्यापारी हैं। स्थानीय तेरहा पन्थी सभा को आपका सिक्तय सहयोग है; आपके मोतीलालजी २६ वर्ष, घेवर-चन्दजी २४ वर्ष, धनराजजी १६ एवं गणपतलालजी ११ वर्ष नामक चार पुत्र हैं। आप चारों वन्धुओं का प्रेम प्रशंसनीय है। भाई वस्तीरामजी और गुलावचंदजी भी आदर्श शावक हैं। "भूताजी लच्छीराम" के नाम से वस्त्र एवं गल्ते के व्यवसाय होता है।

#### ★श्री गंगारामजी जैन B. S. C. L. L. B. एडवोकेट बाढ्मेर

श्री ताराचंदजी ३४ वर्षीय प्रतिष्ठित सज्जन हैं। श्रापका प्रेम श्रपने सहोद्रों के प्रति श्रादर्श रूप है। श्रापक छोटे भाई श्री छोगालालजी ३० वर्षीय हैं। श्रीप "मिन लेन्डर" का कार्य करते हैं। श्रापके छोटे भाई गंगारामजी हैं। श्रापने B. है. C. पास कर नागपुर से L. D. B. कर श्रभी श्रपनी प्रेकिटस प्रारम्भ की है। श्राप २४ वर्षीय नवयुवक हैं। श्राप बुद्धिमान इस्ताही श्रीर सीम्यन्वभाव के युवक हैं। श्राप बोहरा गोत्रात्यन श्रोसवाल हैं। श्रापके पूर्वजी का इतिहास बड़ा गीरवमय एवं धर्मनिष्ठा से खोत प्रोत है।

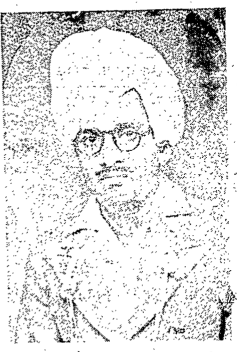
. .

🖈 सेठ एम. एल. जी. मुलतानमलजी रांका-सिवाना (मारवाड़)

सेठ गेबीरामजी, श्रद्धालु, धर्मनिष्ट श्रीर परीपकारी सज्जन हैं। ऐसे धर्म

परायण घराने में सं० १६७० कार्तिक
शुक्ता १० को मुल्तानममलजी का शुभ
जन्म हुआ। आप सादगी प्रिय, मिलन
सार और उत्साही सज्जन हैं। प्रथम
विवाह श्री राजमलजी ललवाणी की
दितीय पुत्री के साथ हुआ। परन्तु
असमय में स्वर्गवास होजाने से सिवाना
निवासी श्री राजमलजी संसाली की पुत्री
से आपका दितीय विवाह हुआ। आप
दोनों प्रति पत्नि श्रद्धालु और धर्मपरायण
हैं। दो कन्यायें हैं।

े कडपा (मद्रास) में ''पृनमचन्द राजमल'' के नाम से व्यवसाय होता है । सीवाने में भी फर्म है ।



# ★श्री सेठ गणेशमलजी भीमराजजी सिवाना (मारवाड़)



श्री सेठ रूपचन्द्रजी के पुत्र श्री
गर्गेशम्लजी ४० वर्षीय उदार महानु
भाव हैं। श्रीर चतुर ज्यापारी हैं। श्राप
के ज्येष्ठ पुत्र श्री रतनचन्द्रजी, वगतावर
मलजी एवं खमराजजी हैं जो श्रध्ययन
कर रहे हैं।

श्री सेठ गणेशमलजी के छोटे भाई श्री भीमराजजी ४३ वर्षीय हैं इनसे छोटे परतापमलजी हैं। आप तीनों भाइयों का प्रेम आदर्श रूप है और तीनों का ही सम्मिलित व्यापार होता है। सिवाने में आप लोगों की और से एक धर्मशाला है तथा स्थानीय होस्पिटल में भी आपकी और से अच्छी सहायता प्रदान की गई। स्थानीय जैन एवं जैनेतर समाज में यह ्राहितार सम्मानित है। "गर्णेशमल भीमराज" के नाम से सिवाने और "भीमराज रतन चन्द्र" के नाम से शोलापुर में कपड़ का व्यवसाय होता है।

### ★श्री श्रोकचंदजी वकील भोनमाल

श्राप स्थानीय प्रतिष्ठित सेठ छोगा-मल जी के पुत्र हैं। हाई स्कूल के निर्माण में श्रापका प्रमुख हाथ रहा हैं। जैन स्वतंत्र संघ के श्राप प्रेसीडेंट हैं। श्रापके श्री सम्पतराज जी श्रीर उगमराज जी नामक दो पुत्र हैं। श्रापने बी. ए. एल. एल. बी. किया है। स्वभाव के सोम्य सड जन हैं। जनहित कार्यों में श्राप विशेष ित चस्पी में भाग लेते हैं। पोढ़ शिहा में श्रापकी विशेष श्रीमहन्ति है।



## ★श्री सुलतानमलर्जा वकील, वाढमेर

सेठ परशरामजी के सुरुत्र । उम्र ३२ वर्ष । स्राप ४ भाई है । सबसे



वड़े आप ही हैं। छोटे श्री रामदानजी, पोकरदासजी व भँवरलालजी तीनों साहूकारी लेन देन का व्यवसाय करते हैं। श्री मुलतानमलजी एक लोकप्रिय व्यक्ति हैं। म्यृतिसिपल बोर्ड के श्राप उपाध्यच्च एवं अध्यच्च कई असे तक रहे हैं। सार्वजिनक जाननालंग के समापति रहे हैं। वर्तमान में याय काउट एसोसियेशन के सभापति हैं। श्राप सदा से कुशाय मुद्धि छात्र रहे और कई बार सर्व प्रथम रहने से छात्र मुत्ति भी प्राप्त की। एट बाल आदि खेलों में अच्छी हिच है। स्थानीय प्रत्येक सार्व-जिनक कार्यों में आपका अच्छा सहयोग रहा है।





# ★ सेठ प्रतापमलजी मोहनलालेजी गोलेखा, वाड्मेर

वयोवृद्ध सेठ प्रतापमलजी आदर्श जैनसङ्जन हैं। ७२ वर्ष की अवस्था होने पर भी धार्मिक कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। अपने बन्धु श्री सेठ गणेशमलजी के सुपुत्र श्री मोहनलालजी को आपने गोढ़ लिया।

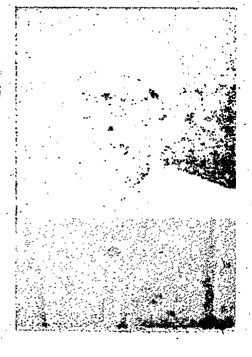
—श्री मोहनलालजी मिलन छार उदारचेता श्रीर सरल स्वभावी सज्जन हैं। फर्म पर ''प्रतापमल मोहनलाल'' के नाम से कमीशन एजेण्ट का काम होता है।

### ★सेठ मृलचन्दजी छजमलजी सादडी, मारवाड

हरूं डिया राठौड़ गौत्रीय सेठ छजमलजी के पुत्र सेठ मूलचंदजी गोड़वाड़ प्रान्तीय जैनसमाज के एक प्रमुख आगेवान कार्यकर्ता हैं। इस प्रान्त में आपकी

वड़ी प्रतिष्टा है। गोड़वाड़ झोसवाल महासभा तथा वरकाणा पार्श्वनाथ जैन हॉईस्कूल के आप सभापित हैं। इस हॉईस्कूल के लिये आपने २० हजार रुपया प्रदान किया इसी तरह सादड़ी जैन विद्यालय को भी आपने एक वहुत वड़ी धन राशी दान में दी है। आपही के प्रयत्न से सादड़ी में एक जनाना अस्पताल वन रहा है। इस समय आपकी उम्र करीब ५० वर्ष है। पर हर जातीय काम में उत्साह पूर्वक अप्रणी भाग लेते हैं। आपके श्री सागरमलजी नामक एक पुत्र हैं। श्री सागरमलजी के विमल चन्दजी नामक २० वर्षीय पुत्र हैं।

'मूलचन्द विमलचन्द्' के नामसे



मूलजी जेठा मार्केट गोविन्द चौक वन्वई में कपड़े का व्यवसाय विशाल पैमाने पर होता है।

Barter to be the transfer of the first this to the transfer to

# ★सेट चन्दनमलजी पुनमचंदजी जैन सादड़ी [मारवाड़]

धार्मिक भावनात्रों से त्रोतिष्ठोत श्री सेठ चन्दनमला का शुभ जन्म सं० १६४६ श्री सेठ पूमचंद जी पीरवाल के यहाँ हुआ। आपके पूज्य पिताश्री की धार्मिक यित का प्रभाव आप पर अतिशय पड़ा। आपने अपने जीवन में जो शिक्षा सम्बन्धी सेवायें की वे समाज के लिये गोरव की वस्तु हैं। श्री आत्मानन्द जैन विद्यालय साद ही में ऋपभदेव भगवान का शिखर वन्द जैन मन्दिर वनवाकर सं० २००४ को आचार्य श्री विजय वल्लभ सूरीश्वरजी के कर कमलों से माध मुद्दि ४ को प्रतिषठा करवाई। इस अवसर पर अज्जन शालाका भी करवाई गई। श्री पार्श्व नाथ जैन हाई स्कूल वरकाएण, श्री पार्श्व नाथ उम्मेद जैन हाई स्कूल फालना एवं श्री वर्धमान जैन हाई स्कूल सुमेरपुर के आप अजीवन सदस्य हैं। इससे ज्ञात होता है कि समाज में शिक्षा प्रचार करने के वास्ते आपके हृदय में कितनी लगन है। साद ही के शुभ चिन्तक जैन समाज के आप प्रमुख हैं।

श्रापके पुत्र श्री पुखराजजी श्रीर लालचन्दजी श्राप ही के पर चिन्हों पर चलने वाले शास्य पुत्र हैं। वर्तमान में व्यवसाय सम्बन्धी देख भाल प्रायः श्राप ही करते हैं। पारसी गली उस्मान मंजिल वस्वई नं० ३ में श्री चन्द्रनमलजी लालचंद्" के नाम में श्रापकी फर्म पर जनरल मर्चेन्ट श्रीर कमीशन एजन्ट का कार्य होता है।

# ★सेठ देवीचन्दजी पन्नाजी तखतगढ़ (मारवाड़)

सेठ पन्नालालजी, श्रोकचन्द्रजी व श्रचलाजी तीनों भाई बड़े धर्म निष्ट और दानवीर हुए हैं। श्री देवीचन्द्रजी सेठ पन्नालालजी के सुपुत्र हैं।

श्रापका जन्म सं. १६६८ माय शुद्धि द को हुआ। श्री देवीचन्द्जी श्री संप के श्रागेवान सज्जन हैं। तथा स्थानीय धार्मिक एवं सामाजिक कार्यों में उदारता पूर्वक भाग लेते हैं। सरदारमलजी, मोहनलालजी, व रूपजालजीनामक तीन पुत्र श्रोर "जडाव" नामक कन्या है। विविध पूजा संग्रह नामक पुत्तक श्रामी श्रापने १४००) व्यय करके मुनि भाव विजयजी के सदुपदेश से प्रचारित की।

ि चिकपैठ बंगलोर में "देवीचन्द्र पन्नाजी" के नाम से कपड़े का बढ़े पैमाने पर त्यव-भाय होता है। स्थानीय समाज में आपका परिवार प्रतिष्ठित और माननीय है। आप लोग िणेहा। भलगढ़ योबोहपत्त हैं। आपके पृथ्य पिनाशी पन्नालालजी में अपने बन्धुओं के सहयोग से शा लाख का भत्य जिनमन्दिर बनवाया।





# 🖈 श्रीजौहरीलालजी स्रोस्तवाल मेड्तासिटी

## [ जोधपुर ]

सं० १६६८ में श्री हीरालालजी के घर श्री जोहरीलालजी का जन्म हुआ। जोहरीलालजी धर्मप्रेमी, उदार चेता एवं जन हितकारी सज्जन हैं। आप ''चतुर्भु'ज धर्मशाला" के प्रवन्धक 'गौशाला मेड़ता' तथा पार्श्व नाथ मन्दिर एवं "जिर्णोद्धार कमेटी पारसनाथ मंदिर फलोदी के सदस्य हैं। म्यूनिसिपल कमेटी मेड़ता के वाइस प्रेसीडेन्ट के पद पर रह कर आप जनता की सेवायें कर रहे हैं। आपके पुत्र भारतसिंहजी अभी विद्याध्ययन कर रहे हैं।

्रां★सेंठ स् लतानमलजी, सकलेचा एस. एस. जैन, सिंगापेरुमल कोइल" (मद्रास)



श्रापकी जन्म भूमि जैतारण है। जन्म सं० १६४६ पोष कृष्णा ४। पिताजी का नाम शाह श्रीहस्तीमल
जी। श्राप सफल व्यवसायी, उदारित एवं प्रगतिशील
सुधार प्रिय हैं। "जीव रत्ता प्रचारक सभा के श्राप
सभापति हैं श्रीर प्रामों २ में जाकर पशु बिल वन्द
करवाई। स्थानीय कांग्रेस सभा एवं पंचायती बोर्ड
के प्रतिष्ठित सदस्यों में श्रापका नाम है। श्राप श्रपने
जीवन में लगभग १०-१४ संस्थाओं के सभापतित्व
प्रह्णा कर चुके हैं। श्रंप्रेजी, हिन्दी, मराठी, मोड़ी
मारवाड़ी एवं गुजराती के जानकार हैं। एक श्रच्छे

लेखक भी हैं। आपने एक हजार वर्ष का एक सुन्दर कैलेएडर वनाया जिससे आप की चुद्धिमानी का परिचय मिलता है। मद्रास प्रान्त में चिंगल पेठ जिले के सिंग पेरुमाल कोइल में आपकी फर्म पर शुद्ध चांदी सोने के जेवर का लेन देन, रहन रखना मनिलेन्ड्र्स वॉड पर रुपये देना इत्यादि कार्य होते हैं।

#### र्थ देश सेठ मोहवतमलजी मोदी, सिरोही,

श्री सेठ सोहनलालजी के पुत्र श्री मोहब्बतमलजी ४० वर्षीय व्यापार द्च सज्जन हैं। "मोदी एन्ड सन्स" के नाम से मोटर सर्विस का विजनिस करते हैं। 

#### ★सेठ वावूमलजी सिंघी, सिरोही

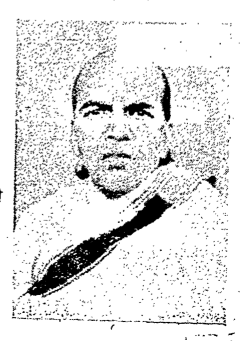
राष्ट्रीय कार्यों में उत्सह पूर्विक साग लेने वाले धार्भिक तथा सामाजिक, कार्यों में अप्रे सर होकर काम करने वाले श्री सेठ वावूलालजी ४० वर्षीय उत्साही सज्जन हैं। आपकी मिलन सारिता और व्यापारिक प्रवीगता के कारण स्थानीय नगर में वड़ी प्रतिष्ठि। है। अधिवेशन, सभा संस्थायें आपके सहयोग के कृतार्थ हैं। आपके तीन पुत्र और कन्या है। इन्डस्ट्री इजिनिरियङ्ग के नाम से आपका व्यापार होता है और इस विषय में वड़े दत्त हैं। आपके पूच्य पिता श्री पूनम-चन्द्रजी वड़ धर्मिष्ठ सङ्जन थे।

## ★श्री धर्मचन्द<sup>जी</sup> सुराणा एडवोकेट, सिरोही,

आप राजनीति में विशेष सिक्रयता से भाग लेते हैं। कांग्रेस के राष्ट्रीय आन्दोलनों में आप दो बार जेल जा चुके हैं। जिस प्रकार आप राष्ट्रीय कार्यों में खुल कर भाग लेते हैं जैसे ही सामाजिक एजं धार्मिक कार्यों में भी अप्रेसर हैं। आपके पिता श्री प्रतापचन्दजी धर्म निष्ठ और जनसेवक सज्जन हैं। सिरोही के लोकप्रिय एडवोकेटों में आप सर्व प्रथम हैं। तथा "बार एसोशियशन" के प्रेसीडेन्ड हैं। आपके पुत्र सुरेशचन्दजी इंटर में अध्ययन कर रहे है। इनसे छोटे नरेन्द्रकुमार हैं। "सुराणा एन्ड सन्स" के नाम से जोधपुर में आपकी फर्म पर जनरल मर्चेन्ट का काम होता है।

# ★श्री हुकमीचन्दजी सेठ, सिरोही

जन्म १६६२ श्राश्विन कृष्णा १०। पिता—सेठ जवानमलजी । गोत्र—सेठ श्रोसवाल, श्री श्रीमाल। एडवोकेट हाई कोर्ट राजस्थान । पिटलक श्रोसेक्य टूर तथा मीडर सिरोही हैं। श्रापके पूर्वज सिरोही स्टेट के वेंकर्स रहे हैं। तथा सं० १२०० में श्रापके पितामह ने श्री वासुपूच्य स्वामी का जिनमंदिर वंधवाया था। दी इलेक्ट्रिक सफाई कं० लि० सिरोही के श्राप डायरेक्टर है। तथा पंजाव नेशनल वेंक लि० सिरोही के स्वांची हैं। काँगें स के सिक्य सदस्य हैं। सिरोही के सार्वजिनक कार्य कर्ताशों में श्रापकी वड़ी



सेठ गोपालचन्दजी के पुत्र केवल चन्दजी अति उदार महानुभाव है। आपके सहयोग से श्री जैनेन्द्रज्ञान मन्दिर सिरि यारी, श्री गीतम गुरुकुल सोजत, श्री उम्मे दगीशाला सोजत, श्री जीव दया वकरा शाला सोजत आदि संस्थाएवँ अच्छी प्रगति कर रही हैं। श्रापने स्थानीय समाज के सहयोग से विशाल धर्मशाला तथा स्थानकजी का निर्माण कराया। कांठा प्रान्त में आपको धर्मवीर की पदवी से विभूपित किया। आपके छोटे भाई श्री फूलचन्द्रजी एक उदार श्रीर धर्मिष्ठ युवक हैं। बम्बई में 'मेघराज वस्तीमल' के नाम से त्रापका बहुत वड़ा व्यापार होता है।-सेठ हस्तीमराजी सुराणा पाली [मारवाड]



श्री सेठ वस्तीमलजी के दत्तक पुत्र हैं। स्राप की स्रायु ४६ की है। स्रापका एवं आपके लघु आता केशरीमलजी का व्यवसाय सम्मिलित रूप में है। पाली में " मेसर्स फतेचन्द मूलचन्द" के नाम से वस्त्र ऊन तथा कमीशन एजेएट का काम होता है। जोधपुर में मूलचन्द वस्तीमल के नाम से एवं वस्वई में जैनारायण हस्ती मल" के नाम से आपकी दुकाने हैं।

श्री सेठ हस्तीमलजी उदार मना एवं धर्मनिष्ठ महानुभाव हैं। स्थानीय समाज में त्रापका परिवार प्रतिष्ठित त्र्योर मान्य है। तार का पता-हस्ती।

### ★सेठ किशनलालजी, सम्पतलालजी ल्णावत फलौदी

श्री किशनलालेजी का जन्म सं १३२१ में हुआ। तनसुखदासजी लूगावत के दत्तक गये हैं। आपने अपने जीवन में लगभग था। लाख म्पये धार्मिक कार्यों में लगाये। सं १६७४ में आपने पाली से कापरड़ा तीर्थ का संय आचार्य नेमि विजय के उपदेश से निकाला। फलौदी में एक विशाल धर्मशाला और देरासर वनवाया तथा. त्र्याचार्य नितिविजयजी से उपाध्यान कराया । त्र्यापके पुत्र सम्पतलालजी का जन्म १६७० में हुआ। श्री सम्पतलालजी मिलनसार सहदय एवं उदारदिल सन्जन हैं। धार्मिक व सामाजिक कार्यों में पूरी दिल चम्पी रखते हैं। पाली में ''किशन लाल सम्पतलाल" के नाम से गिर्वी व व्याज का धन्धा होता है। श्री हैसभवनाथ जैन पुस्तकालय के नाम से जैन साहित्य का प्रकाशन व पुग्तक विक्रय

.

# ★श्री सूरजराजजी मोदी वकील जालौर

#### ( मारवाड़ )

गोत्र गणधर चोपड़ा (मोदी) है। आप जोधपुर के सेशन जज (रिटार्स्ड) श्री शम्भुनाथजी के भ्राता जबरनाथजी के पुत्र हैं और बस्ताबरसिंह के यहाँ गोद आये हैं। श्री बस्ताबरसिंहजी इस जिले के प्रसिद्ध व्यक्तियों में से थे।

श्रीस्रजसीजी साहव प्रतिष्ठित छोर श्रा दरणीय सज्जन एवं सफल वकील हैं। स्थानीय ज्यापारिक फर्मों में श्रापकी फर्म श्रीमन्त फर्मों में से है।



# 🖈 सेट रतनचन्दजी सेमलानी सादड़ी [मारवाड़]



सेंड रतनचंदजी सेमलानी

लैंड हीराचंदजी सेमीलान

सादडी (मारवाड़) के श्रीमन्त श्रीर प्रतिष्ठित सेठ शेषमलजी के सुपुत्र श्री विच प्रती का जन्म १६५४ का है। सन् १६४४ में श्रापने वांद्रा (वम्बई) में \*

पश्री रतनचन्द हीराचन्द्र सेमलानी" के नाम से सोने चांदी के जेवरात का

श्राप एक क्षुश्रुत व्यवसायी होने के साथ र मिलन नार स्वभाव के कर्मछ कार्यकर्ता भी हैं। बांद्र कॉर्य स कमेटी के रेक्टरी रहकर आपने अच्छी सेवाये की हैं। देश संवा के निमित्त आप कई बार जेल यात्रा भी कर चुके हैं। आपके प्रयस्त से सहशी में श्रे के स्थाव जेन ज्ञान वर्धक सभा स्थापति है। आपके श्री केवल चन्दजी नामक एक पुन्न हैं।

# ★श्री सेंठ दिनयचन्दजी मेहता, तख्तगढ़ (मारवाड़)

३० वर्षीय उत्साही नवयुवक, सार्व जिनक कार्यों के सहयोगी और मारवाड़ लोक परिषद् की तख्तगढ शाखा के भूत पूर्व मंत्री अपनी। कार्य प्रियता एवं ध्येय निष्ठा के कारण स्थानीय जैन एवं जैने-तर समाज में आदर के पात्र हैं। आपने सन् १६४३ में बम्बई में "विनय चन्द पारसमल एएड कम्पनी" के नाम से साहुकारी लेन देन का व्यवसाय प्रारम्भ किया जो आज अच्छे रूप में चल रहा है।



# 🛨 वर्धमान जैन सुवक मंडल, खिवान्दी

"यह संस्था सं० २००२ भादवा वद एकम के दिन मुनि महाराज श्री१००८ श्री मंगल विजयजी के सद् उपदेश से स्थापित की गई। इसका मुख्य उद्देश्य जैन समाज में कुरितियां मिटा कर संगठन तथा प्रेम को वढाना है। अजैन जनता को भी यथा शक्ति मदद करना तथा गांव की सरकारी अथवा गैर सरकारी संस्थाओं में भाग लेना इसका ध्येय है।"

संस्था के अन्तर्गत शिक्ता प्रचारार्थ पुस्तकालय व वाचनालय आदि की व्यवस्था है। सामाजिक व धार्मिक कार्य में वहा सहयोग रहता है! संस्था के सभी सदस्य कर्मठ एवं सेवाभावी हैं। संत्री श्री टी॰ जी॰ गाँधी है।

\*

🚣 सेठ. रोशनलालजी चतुर उदयपुरः

शिचा प्रसार आपका विद्या प्रेम, धर्मपरायणता, तथा सार्वजनिक प्रेम साराहतीय है। उदयपुर के अन्तर्गत आपके अनवरत प्रयहा से जो कार्क हुए उनमें उदयपुर की जैन धर्मशाला का नाम प्रमुख है। आपही के दृढ़ अध्यवसाय से भोपाल जैन वेडिंग हाउस की नींव पड़ी। एवं एक पुस्तकालय की स्थापना हुई। संवत् १६८३ में आपने केशरीपाजी में श्री तापागच्छाचार्य श्री सागरानक सूरीजी की अध्यचता में ध्वजर दंड चढ़वाया। इसी दिन करेडाजी नामक तीर्थ स्थान में आपनी ओर से तीन मूर्तियां स्थापित की गई। उदयपुर में जैन समाज की शायद ही कोई संस्था हो जिसमें आपका सिक्रय सहयोग नहीं होगा। आपके पुत्र श्री मनोहरलालजी B. A. L. B. हैं। और नगर के प्रमुख वकीलों में है। इनसे छोटे भाई पार्श्वचन्दली वी. ए. हैं आपकी सार्वजनिक कार्यों में अन्यधिक रुचि है। पार्श्वचंत्रजी से छोटे अभी अध्ययन कर रहे हैं।

# सेठ ग्रजु नलालजी डांगी-भीलवाडा

श्री मोतीलालजी डाँगी के सुपुत्र जन्म सं० १६४६। आप धर्मनिष्ठ, शिचा प्रेमी उदार सज्जन हैं। गुलाव-पुरा में "नानक छात्रावास" के हेतु एक कमरा वनवाया। आपने पिता श्री की स्पृति में "मोती भवन" वनवाया जो कि धार्मिक कार्यों व जनहित कार्य में आता है।,, भूपालगंज में आपकी और से शांति भवन में दो विशाल हाल बनाये जा रहे हैं। लगुआता श्री भीमराजजी तथा मिश्री-



लालजी हैं दोनों वन्धत्रों में धर्मनिष्ठा प्रेम एवं सम्प है। पुत्र रतनलालजी हैं। श्राप उत्साही मिलनसार युवक हैं।

🛨 सेठ अजीतसिंह थाड़ीवाल, भीलवाड़ो

त्रापके पूर्वज गुजरात प्रान्त निवासी थे। दौलतरामजी भीलवाड़ा त्राकर वस गये वहीं से यह परिवार यहीं पर रह रहा है। इसी वंश में सेठ फतेमलजी हुए। त्राप तव ही तिर्मीक विचारों के सन्जन थे स्थानीय श्रोसवाल पंचायती में श्रापका अच्छा मान था श्रापने श्रनेक वार दो विरोधी पार्टियों में सन्तोपजनक नीति से ्रिममौते कराये। आपके पुत्र अजीतसिंहजी शिचित' सममदार तथा समाज प्रेमी सज्जन हैं। आपने अपने पिताजी की स्मृति में हजारों का दान किया। सामाजिक तथा जातीय सभा सोसाइटियों में उत्साह पूर्वक भाग लेते रहते हैं। तथा प्रगति शील विचारों के सज्जन हैं।

🖈 श्री हमीरमलजी मुरडिया ची. ए. एल. एल. वी एडवोकेट, उदयपुर

जन्म सं०१६६४ माघ सुदि १४ । एल. एल. बी पास कर सन् १६३४ में वकालात प्रारम्भ की । सर्व प्रथम आपने "ऋषभदेव ध्वज दण्ड" केस लिया जिस में सर चिमनलाल सीतलवाड़, श्री मोती लालजी सीतलवाड़ श्री स्वर्गीय एम. ए. श्रोभा, श्री के । एम. मुनशी व अन्य वड़े २ भारत प्रसिद्ध आभिभाषकों के साथ या विरुद्ध जैनधर्म के अनुपम तीर्थ के लिए रात दिन १३ मास तक कार्य किया

शिचा भवन सोसायटी, टैगोर सोसा यटी, शिचाभवन होस्टल, मीरा विवालय आदि २ कई संस्थाओं सदस्य, मन्त्री, तथा पदाधिकारी हैं। आप लन्दन की एम. आर. ए. एस. के फैलो हैं। आपके सुजानसिंहजी, जोरावरसिंहजी, सुरेन्द्र सिंहजी और मोहनसिंहजी नामक चार पत्र और भंवर वाई, वादाम वाई लद्मी



देवी श्रोर सरस्वती देवी नामक चार कन्यायें हैं। श्रापके पिता श्री वस्तावरमलजी

★श्री सेठ प्तमचन्दजी श्री श्रीमाल मेहता, किशनगढ़

सेठ गुलराजजी धर्म प्रेमी एवं व्यवसाय कुशल स्वजन थे आपके श्री पूनमचन्द्रजी और काल्रामजी नामक दो पुत्र हुए। श्री पूनमचन्द्रजी ने छोटी श्रायु में ही व्यवसाय के अच्छी उन्नति करली। जन ममाज में कार्यों में त्राप अमे सर होकर उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। त्राप सहनशील सिलनसार और शांत स्व-भावी सज्जन हैं। त्रापके लघु श्राता भी सार्वजनिक सामाजिक कार्यों में प्रवृत्ति रखने बाल युवक हैं—

में गुलराज पूनमचन्द के नाम से सदनगंज (किशनगढ़) थोक मन्ध्र जीरा. दई एवं गल्ते का व्यापार होता है। मदनगंज के प्रतिष्ठित फर्मी में से हैं।

#### \*

# ★डाक्टर कुरालसिंहजी चौधरी, शाहपुरा

प्रसिद्ध चौधरी खानदान में श्री सगतसिंह के पुत्र श्री दुशलसिंहजी का जनम सं. १६४६ पौष शुक्ला ३ की हुआ। इएटरमीजिएट पास करके इन्दौर से १६२६ में एल. एम. बी. पास की १६३० में कलकरों से एल. टी. एम. उत्तीर्ण कर शाहपुरा स्टेट के में डकल ऑफिसर नियुक्त हुए। सन १६३२ में चीफ मैडिकल खाफिसर बने। आपकी सेवाओं से राज परिवार एवं जनता बड़ी प्रसन्न है।

१६४२ में खारी मानसा निर्धों की प्रलयं कारी बाद में आपने आदर्शजन सेखा की। शाहपुरा श्रीसवाल नवयुवक मण्डल के मन्त्री एवं सभापति आदि पदी पर रहकर आदर्श समाज सेवा की। शरणार्थी सहायक समिति "एवं महिला सेवासदन" शाहपुरा के अध्यव हैं। रेडकास सोसाईटी, खारी तट सर्वेदिय संघ आदि जनहित कार्यों में पूर्ण सहानुभूति से रचनात्मक रूप से भाग लिया है।

श्रापके पुत्र श्री भूपेन्द्र सिंहजी बी. एस. सी. फाईनल में श्रध्ययन कर रहे

# ★शीमनोहरसिंहजी-डाँगी, शाहपुरा (राजस्थान)

सेठ श्री मदनसिंहजी के सुपुत्र श्री मनोहरसिंहजी डाँगी का जन्म संवत् १६४६ में हुआ। मैट्रिक तक अध्यन करने के बाद दरबार हाई स्कूल में सहायक अध्यापक नियुक्त हुए। आप सफल लेखक हैं। आपकी प्रमुख रचनायें १-बच्छा-वर्तों का उत्थान और पतन २ शाहपुरा राज्य का इतिहास एवं भूगोल आदि हैं। शाहपुरा "ओसवाल नवयुवक मंडल" के आप प्रमुख विधायकों में से हैं। इस प्रकार से शिक्ता एवं जातीय क्षेत्र में आपने समय २ पर आदर्श सेवायें की हैं। आपके जेण्ठ पुत्र जानेन्द्रसिंहजी डाँगी बम्बई में इण्डियन स्मेल्टिंग एण्ड रिफाइ-विंग कम्पनी के कैशियर पद पर कार्य कर रहे हैं। छोटे सत्येन्द्र प्रसन्नसिंहजी एवं राजेन्द्रप्रसादिन्हजी कमशः एफ. ए. एवं सैट्रिक में अध्ययन कर रहे हैं।

# 🖈 श्री वीर युवक मंडल, डेह ( भारवाड़ )

इस करवे (डेह) के आस पास में ३-४ कोस की दूरी पर प्रायः १४-२० माम हैं। यहां पर कोई ऐसी जनता की सेवा करने वाली संस्था नहीं थी। गरीव जनता को अपार कष्ट होता था। यह जुटि खटकती थी। सेवा का उद्देश्य लेकर इस संस्था की स्वापना वि० सं० २००१ मिती चैत्र शक्ता १३ महावीर जयन्ती को की गई। वर्तमान में इस संस्था के १०६ सदस्य और एक संरच्छ सदस्य श्रीमान हरकः चन्वजी सेठी हैं। सभी अपनी शक्ति अनुभार इस संस्था को वढ़ाने की चेष्टा कर रहे हैं। इस संस्था के अन्त्यात तीन विभाग हैं -१, धर्मार्थ श्रीबंधालय, २, पुस्तः कालय, ३, सेवा-विभाग।

जाति पांति का विचार न करके स्थानीय व वाहिर से आये हुए सब रोगियों की निःशुक्त तथा विना फीस के चिकित्सा होती है। वैद्यराजजा के स्थानीय रोगी के घर पर जाकर देखने पर भी कोई तरह की फीस नहीं हैं।

श्रीपधालय में होसियोपिथक, श्रायुर्वेदिक, ऐलोपिथक तीनों प्रकार की श्रीषधियों का संग्रह है, किन्तु ज्यादा ध्यवहार होसियोपिथिक दवाइयों का ही किया जाता है। चेचक, हैजा श्रादि सर्थंकर बीमारियों के इलाज के लिये भी श्रव्रक्षा प्रवन्ध है। पुस्तकालय के साथ वाचनालय भी है। सेना विभाग में स्वयं सेवकों का अच्छा गठन है जो सामाजिक व धार्मिक उत्सवों पर सेवा कार्य करते हैं। गर्मी में स्वां भी चलती है व अपद भाइयों की मदद की जाती है।

डेह में तालाब, नाडी खुदाने का कार्य मण्डल ने अपने हाथों में लिया, जिसमें सदस्य कड़ाके दार धूप और गमीं पड़ते हुए भी कई महिनों तक अपने काम पर डटे रहे। संस्था के सभापति श्री पारसमलजी खिवेसरा तथा मंत्री श्री हैं गर मल जी सबलावत 'डूं गरेश हैं।

🖈 श्री लक्ष्मणदासजी बोधरा वकील, वाढमेर ।

उम्र ४४ वर्ष । पिता—सेठ सागरमलजी बोथरा । मृल निवास स्थान बीका-नेर । बीकानेर के इतिहास प्रसिद्ध दीवान श्री कर्मचन्द्रजी वच्छावत के वंशज है । १८६० में जब फौज ब्राई तब ब्रापके पूर्वज देदाजी ने उसको फतह की ।

श्राप मारवाड़ के एक माने हुए वकील एवं कार्यकता हैं। सामाजिक कार्यों में विशेष रुचि रखते हैं। श्रापका साहित्य प्रेम प्रशंसनीय है। धार्मिक कार्यों में भी श्रच्छा श्रनुराग है। श्री जैन श्वे० श्री नाकोड़ा पार्यनाथ जी कारखाना में नगर के सभापति हैं। मारवाड़ लेजिस-लेटिव श्रसम्बली के सदस्य रह चुके हैं। श्रापके सुपुत्र श्री श्रासुलालजी भी एक होनहार युवक हैं। बाढ़मेर न्यृनिसिपल बोर्ड के सदस्य है। सार्वजनिक वाचना लय के सभापति भी रहे हैं। श्रापक धनसुखदास व सोहनलाल नामक हो प्रश्री हैं। श्रासलाल धनसुखदास' के नाम



बाढ़मेर में ही इस नाम से व्यवसाय होता है।

रेकिरांची में आपकी फर्म थी पर अव

# अजमेर मेरवाड़ा

द्र बाब् सेठ सुगनचन्दजी नाहर, अजमेर

पिता श्री सेठ हरकचन्द्रजी नाहर। जन्म वि० सं० १६२६। सन् १८६७ में एक. य. क्लास छोड़ कर पी० खबल्यू० खी० में नौकरी। सन् १६०० में २१ रू० मासिक

पर वी. वी. एन्ड. सी. रेलवे के ब्रॉडिट ब्राफिस में कलके हुए और इसी विभाग में तरक्की पाते २ सिनियर है नेलिंग इन्सपेक्टर ब्राफ अकां ऊपट के पद पर ४२५ रु. मासिक नेतन तक पहुंचे। श्राप की कार्य कुशलता, सादगी एवं मिलन सारिता से स्टाफ बड़ा खुश था। श्राप मार्च १६३ में प्रच्युटी लेकर सर्विस से रिटायर हुए।

तव से अपना जीवन सार्वजनिक व धार्मिक कार्यों में व्यतीत कर रहे हैं। आपने अजमेर में हुए स्था. साधु सम्मे तत के समय स्वागत समिति के मंत्री पद पर अच्छा जन सेंवा कार्य किया। श्रोसवाल महा सम्मेलन के अजमेर



श्रिघिवेशन पर स्वागताध्यत्त भी श्राप रहे। स्थानीय श्री द्योसवात जैन हा स्कूल के कई वर्ष तक सभापति रहे। श्री श्रोसवात श्रीवधालय के संस्थापक तथ श्री जैन पुस्तकालय के श्राप कार्य वाहक प्रधान हैं।

स्थानीय स्थानकवासी जैन समाज के आप अग्रगणीय नेता हैं। श्री नानव जैन विद्यालय व छात्रालय गुलाव पुरा के प्रधान हैं तथा परम सहायक हैं। श्री नानक जैन श्रावक समिति के भी प्रधान है। भारत वर्षीय जैन समाज में आपके अच्छी प्रतिष्ठा है। आपने श्रीचाँदमलजी को दत्तक लिया। श्रीचाँदमलजी एक मिल सार स्वभावी धर्मनिष्ठ अच्छे विचारों के सज्जन हैं।

# ★श्री जीतमलजी ल्लिया, अजमेर

जन्म सं. १६४२। पिताश्री सेठ पूनमचन्दजी। एफ. ए. करके सन् १६११ में इन्होर के सेठ हुकमचन्दजी के प्राइवैट सेक्रेटरी। १६१७ में "मध्यभार सम्यादकत्व में ''मालव मयूर'' पत्र निकाला। देशीराच्य होने से पूर्ण सुविघा का अभाव था अतः बनारस में ''हिन्दी साहित्य मन्दिर'' स्थापित कर राष्ट्रीय प्रकाशन किया। सन् १६२४ में राजस्थानी सहयोगियों की इच्छा से ''सस्ता साहित्य मण्डल'' अजमेर में स्थापित कर हरिभाऊजी उपाध्याय के सम्पादकत्व में 'त्यागभूमि' पत्र निकाला। नव से ही राष्ट्रीय कार्यों में विशेष रूप से भाग लेने लगे एवं

१६३० एवं ३२ में जेल यात्रायें की । सन १६३२ में



श्रापकी धर्मपत्नी श्रीमती सरदार वाई ल्िाया अपने त्रिवर्षीय पुत्र कुं० प्रतापसिंह्जी के साथ जेलगई।

१६४२ के अगस्त आन्दोलन में जेलयात्रा। सन् ४६ में अजमर नगर पालिका के भूथम कॉर्य सी चेयरमैन बने एवं १६४० में पुनः कॉर्य स कमेटी के प्रधान बने। आपका स्वभाव बड़ा ही मिलनसार, सरल एवं सीम्य है। सुपुत्र श्री प्रतापसिंहर्जी ल्िया B. A. में अध्ययन कर रहे हैं। अजमेर के सब नेत्रों में आप बड़ें सम्माननीय हैं।

## ★सेट रामलालजी लूणिया चैंकर्स, अजमेरः—

श्रुजमेर के सबसे बड़े सर्राफ, सोने चादी के ज्यापारी तथा वैकर्स हैं। श्रुजमेर के सब सार्वजनिक चेत्रों में श्रापका बड़ा मन्मान है।

श्रापके विचार वहें सुत्ति हुए गंभीर सुधारपूर्ण व जनहित से श्रोत प्रोत हैं। जैसे धन के धनिक हैं—यश के भी धनी हैं। राष्ट्रीय, सामाजिक व धार्मिक हर कार्य में तन मन व धन तीनों से पूर्ण सहयोग रहता है। इसी कारण श्राप श्रव तक कई संस्थाओं के सभापती व खजांची रहे हैं। श्रोर वर्तमान में हैं। श्रोसवाल महा सम्मेलन की कार्य कारिस्ती के कप में सम्मेलन के प्रमुख कार्य कर्ता है। श्रजमेर श्रोस



सेठ रामलालजी खुणिय

**ફ**ફ્

भ जन-गारव-स्मातया अक्टिक्ट

कुं ० ग्रमरचंदजी ल्िग्या

बाल जैन हाई स्कूल व श्रो० श्रीषधालय के खर्जां के रह हैं। दी कमी कामर्शियल एक्सचेंज लि० के मैंने- जिंग डायरेक्टर हैं। 'सेठ रामलाल लूगिया बैंकसी' के नाम से श्रजमेर में सोने चांदी का व्यवसाय होता है। बड़े उदारचेता सक्जन हैं।

आपके च्येष्ठ पुत्र श्री अमरचंदजी भी एक सुबि-चार वान सार्वजनिक कार्यों में उत्साह पूर्वक सिक्य सहयोग करने वाले युवक हैं। व्यापार में सहयोग कर रहे हैं। युवक समाज में अच्छी प्रतिष्ठा है।

★सेठ इन्दरचन्दजी वड्जात्या, श्रजमेर

आपका मूल निवास स्थान सांखन रियासत जयपुर है। वहां से करीव १२४ वर्ष पूर्व सेठ चन्पालालजी बड़जात्या व्यापारार्थ अजमेर आये। आपके अमोलक चन्दर्जी नामक पुत्र हुए जो बड़ धर्मात्मा और बुद्धिशाली व्यक्ति हुए। जिनके सेठ इन्दरचन्दर्जी तथा धन्नालालजी नामक

सेठ इन्दरचंदजी—आपने अपनी तीत्र प्रतीमा और बुद्धि से अपना कारोबार बड़ा चमकाया । प्रारम्भ में आपने कई वड़ी २ फर्मी पर सुनीमात की। खजाने में भी

आपने नौकरी की। तत्पश्चात एक माहश्वरी सञ्जन की सामेदारी में गोटे किनारी की दुकान की। साधारण स्थिति से ऊँचे उठकर आज आप अजमर के एक बड़े प्रतिष्ठित पीमन्त माने जाने लगे हैं। प्रापका गोटे का एक बहुत बड़ा कारखाना

जो अजमेर का सबसे बड़ा गोटेका कारखाना अविकास करता है। कारखाने में पक्षा व विकास करता है। कारखाने में पक्षा व विकास करता है। कारखाने में पक्षा व विकास करता है। कारखाने में तैयार होता है तथा भारत के कोने २ में जाता है। फर्म नाम 'सेठ इन्द्रचन्द्र कुन्द्रनमल बड़जात्या गोटे वाले' पड़ता है। आप धार्मिक व्यार हर सार्वजनिक कार्यों में बड़ा उन्नरता पूर्वक सहायता करते हैं।

था भारत के कोने २ में जाता है। फर्स

जीपके जुन्दनमलजी नामक पुत्र बड़े होनहार थे किन्तु अल्पवस्था में ही उनका स्वर्ग बास हो गया। वर्तमान में कुं० पदमचन्द्रजी तथा विमलचन्द्रजी नामक दो पुत्र तथा कुन्दनमलजी के पुत्र नवीनचंद्रजी प्रपोत्र हैं।

कुं० पद्मचंद्रजी होनहार युवक हैं तथा व्यापार में सहयोग करते हैं। बाकी पढ़ रहे हैं। आपके आता सेठ धनालालजी भी एक धर्म व शिद्धा प्रेमी सन्जन हैं। आप दोनों भाइयों का धर्म की ओर अच्छा जदय है। दिगम्बर जैन मंदिरों में जिन प्रतिमा प्रतिष्ठ तथा अन्य सहायता कार्यों में हजारों रुपये प्रदान किये हैं और करते रहते हैं।

#### ★श्री मानमल जैन "मार्तग्ड," अजमेरः----

लेखक, सम्पादक, व पत्रकार। जन्म श्रापाद शुक्का ६ सं १६७८। पिता—श्री भूतचन्द्रजी हूँ गरवात। श्रोसवात। जन्मभूमि-छोटी सादड़ी (मेवाड़)। यहीं जैन गुरुकुत मेंशित्ता।सन् १६३७ में श्रजमेर श्रागमन।

सन् १६४०-४६ तक अ० सा० श्रोसवाल भेहा सम्मेलन के मुख पत्र 'त्रोसवाल' का सम्पादन । १६४१ में बालोपयोगी मासिक पत्र "वीरपत्र" का निजि प्रका-शत । १६४२ के खातंत्र्य आन्दोतन में जेल यात्रा । १६४४ में राजप्ताना पत्रकार सम्मेलन के मंत्री। सन् १६४६ में 'वीरपत्र' सप्ताहिक का प्रकाशन व बालोपयोगी = पस्तकों का लेखन व प्रकाशन । १६४७ में 'बीरपुत्र प्रिन्टिंग प्रेस' नामक निजि प्रेस की स्थापना । "वीरपुत्र" का दैनिक संस्करण भी कुछ समय तक प्रकाशित किया । श्रोसवाल प्रगतिशील दल की स्थापना द्वारा समाज में संगठन आन्दो-जन । १६४६ की जयपुर काँगेस में भामाशाह उपनिवेप तथा श्रोसवाल समाज

संगठन सम्मेलन का आयोजन। सन् ४० में 'जैन साहित्य मन्दिर' नाम से जैन सृष्टित्य प्रकाशन का कार्यारम्भ व 'जैन गौरव स्पृतियां' प्रन्थ लेखन। सन् १६४० के लोक सभा अजमेर के मंत्री रूप में सार्वजनिक कार्य। कई वर्षों से जैन पुस्तकालय के मंत्री। प्रजमेर इलेक्ट्रीक कन्जूमर्स एसोसियेशन के मंत्री।



## ¥श्री सौभाग्यचन्दजी सिंघी, सिरोही:----

सौन्य प्रकृतिक रचनात्मक कार्यकर्तात्रों में अप्रणी। राजस्थान के एक प्रसिद्ध कार्यकर्ता। सिरोही पत्रिका के सम्पादक। राजपूताना प्रान्तीय काँग्रेस कमेटी के सदस्य। सिरोही नगर के प्रमुख कार्यकर्ता व सिरोही जिले के प्रतिष्टित व्यक्ति। राष्ट्रीय कार्यकर्ता होने के साथ साथ धार्मिक व सामाजिक कार्यों के प्रति भी पूर्ण दिल चर्पी।



# ★सेठ नारायणदासजी लोढा अजमेर

श्राप एक क्रान्तिकारी सुधारवादी विचारों के सज्जन हैं। श्रजमेर के गोटा व्यवसाइयों में श्रापका प्रतुख स्थान है। श्रापका मूल सिवास स्थान खोहरी जि. गुड़गाँज है। वादमें श्राजवर श्रोर सन् १६३३ से श्राप श्रजमेर में ही रह रहे हैं। तीत्र बुद्धि से काफी पैसा कमाया। सरवाड़ श्रोर श्रजमेर में गोटे के कारखाने व व्यवसाय बड़े पैमाने पर है।

जन हित के कार्यों में उदार दिल से सहायता करते हैं।

# 🖈 राय बहादुर सेठ कुन्दनमलजी लालचन्दजी कोठारी, न्यावर

ह्यावर में यह फर्म ७४ वर्षों से स्थापित है। राय बहादुर सेठ कुन्द्रनमलजी ने इस फर्म को काफी उन्नित पर पहुँचाया। आपके द्वारा ही विलायत से सर्व प्रथम यहां के उन का डायरेक्टर व्यवसाय शुरू हुआ। आपको भारत सरकार ने सन् १६२७ में राय वहादुर की पदवी से सम्मानित किया। आपके द्वारा अपनी मिल के मुनाफे का एक वहुत वडा हिस्सा शुभ कार्यों में लगाया गया व आप सदा धार्मिक कार्यों में अपनी पूंजी को लगाने में आगे रहे। आपने स्वयं अपने यहां तो घर्षी का व्यवहार बन्द रखा साथ ही और भी देशी मिलों को ऐसा ध्यान रखने की प्रेरणा की। उन के व्यवसाय में भी आपने कुछ नये प्रयोग किए और सफलता पान की।

सेठ लालचन्द्रजी कोठारी भी बहुत व्यापार कुशल, सञ्जन व धार्मिक प्रवृत्ति के हैं तथा महालझ्मी मिल के संचालन में काफी सफल व व्यवहार कुशल साबित हुए हैं। महालझ्मी मिल के सारे कारोबार में आपको श्रीमान सेठ हीरालालजी काला की देख रेख व व्यवसाय का लाभ बहुत समय से मिला हुआ है। इस मील ने काफी तरक्की की है।

रा० व० सेठ लालचन्द्जी के ३ पुत्र कुं० नवरतनमलजी. पन्नालालजी और सोहनलालजी। आपने अपने पिता श्री की स्पृति में 'कुन्द्न भवन' नामक विशाल भवन धार्मिक कार्यों के लिये निर्मित कराया। इसमें मुनिराजों के ठहरने के अतिरिक्त एक कन्या पाठशाला, कुन्दन अन्न चेत्र कुन्द्न, जैन सिद्धान्त शाला तथा कुन्दन जैन साहित्य मन्दिर भी है। आप प्रायः प्रति वर्ष मोघा भंडी के प्रसिद्ध डॉक्टर को चुलवा कर मोतिया विन्द के बीमारों का मुक्त इलाज भी करवाते रहते हैं जिनसे हजारों व्यक्ति लाभ उठाते हैं। डॉक्टर की फीस, मरीजों को ठहराने, भोजन, दृध सेवा मुश्रुपा का सारा खर्ख आप ही का होता है।

त्राप का एक श्रोषधालय भी है जहाँ मुफ्त श्रोषधियाँ दी जाता है। इस प्रकार श्राप राज ख़ाने के एक प्रसिद्ध उद्योग पति, श्रीमंत्त श्रोर दानवीर सज्जन हैं। ★स्व० श्री कालूरामजी कोठारी, ज्यावर

स्त्र० सेठ काल्रामजी कोठारी धार्मिक परोकारी एवं दृढ़ अध्यवसायी



सन्जन थे। श्री किशनलाल शर्मा के भागीदारी में "किशनलाल काल्राम" के नाम से उन तथा आद्त का न्यापार प्रारम्भ किया। अपनी न्यापारिक प्रतिभा से यश और धन का अन्छा उपार्जन किया ज्यावर के सामाजिक धार्मिक तथा न्यापारिक सेत्र में अन्छ। सम्मान पाया।

श्रापके दत्तक पुत्र श्री सुखलालजी का जन्म १६६० का है। शिचा मेंट्रिक। वर्तमान में श्रापही फर्म का सख्रालन कर रहे हैं। श्राप बड़े उच्च व प्रगतिशील विचारों के युवक हैं। चित्तोड़ विधवाश्रम को श्रापने १०००१ का दान दिया है। स्व० सेठ कालूराम की धर्मपित भी उदार हृद्या तथा धर्म परायणा है। यह परिवार ,

श्रीबिछ।ता हैं एवं वाहर प्रवास करके हजारों रुपये लाते हैं। गुरुकुल की यह आनरेरी सेवा समाज के लिए अनुकरणीय है। हे० कालिज बीकानेर के आप गृहपित हैं। स्नातक संघ गुरुकुल व्यावर में आपको २१ हजार की थैली भेट की। जो संभवतः समाज में पहली थैली थी। थैली को आपने स्नातकों की आगे की पढ़ाई के निमित्त मेंट करदी। साधु सम्मेलन अजमेर के मंत्री के रूप में आपने काफी सेवा की। आपके लघु आता श्री शान्तिमाई और शरद्चन्द भाई बन्बई में व्यापार करते हैं। आपने अपने छोटे भाई श्री शान्तिभाई के पुत्र रिसक भाई को दक्तक लिया है। आपकी धर्मपत्नी श्री कंचन बाई आदर्श महिला हैं।

## ४ श्री सुगनचन्दजी चोकडीया, व्यावर

स्थानक वासी आम्नाय के उपासक श्री जेठमलजी बोकडीया के पुत्र श्री
सुगनचन्दजी ने जैन गुरुकुल व्यावर से मैट्रिक तक शिच्छा प्राप्त कर विदेशों से
ऊन का एक्सपोर्ट विजनिस करने लगे। श्रोस

वाल समाज में विदेशों से ऊन का एक्सपोर्ट करने वाले आप प्रथम ही ज्यक्ति हैं। इस ज्यवसाय में आपने अज्जी ख्याति एवं सफजता प्राप्त की। आपका शुभ जन्म सं० १६७० चैत्र सुदि १ का है। श्री सायरचन्दजी, अमरचन्द, किशोरमल और मदनलाल नामक आपके चार लघभाता है।

दी बुल मर्चेण्ट असोसीयेशन व्यावर के आप खजानजी है। श्वेताम्बर जैन कोन्फ्रेन्स एवं जैन शिचण संघ के आप सदस्य हैं। इस प्रकार से सामाजिक एवं व्यवसायिक कार्यों में समान मांग लेते रहते हैं।

"श्री जसराज जेठमल" नामक फर्म से आपके यहां कमीशन एजेएट और उन का न्यवसाय होता है। फर्म की शाखायें पाली मेड्ता सीटी आहि स्थानों पर भी है। बोकडिया बादर्स के नाम से मद्रास में भी आपकी फर्म है।

# ★श्री सेठ हगामीलालजी मेड़तवाल, केकड़ी

श्री सेठ श्रोनाड्मल जी के मुपुत्र श्री हगामीलालजी का जन्म सं. १६४१ कार्तिक सुदी १२ का है : श्राप एक व्यवसायिक सज्जन होते हुए भी 'हिन्दु" महासभा" के पदाधिकारी रहकर राजनैतिक चेतना में जागरक व्यक्तित्व का परिचय देते हैं । श्राप मिलनसार, उत्साही एवं श्राकर्षक व्यक्तित्व के सज्जन हैं । धर्मचन्द्रजी और शम्भुसिंह्जी नामक हो पुत्र हैं जो श्रध्ययनस्त हैं ।

जैन-गीरव-स्मृतियाँ

फर्म पर ऊन, कोटनजी एवं जीरे का व्यवसाय होता है इसके अतिरिक्त फर्म कमीशन एजेएट का काम भी करती है।

## ★श्री ताराचन्द्रजी तांतेड्-केकडी ( श्रजमेर )

श्री सेठ भूरालालजी तातेड़ के सुपुत्र श्री ताराचन्दजी तातेड़ २४ वर्षीय नवयुवक हैं। छोटी श्रवस्था में ही श्रापने व्यवसायिक कार्यों में श्रव्छी निपुणता प्राप्त करती। व्यवसायिक कार्यों में लगे रहने पर भी श्राप राजनैतिक कार्यों में सिक्तय सहयोग देते हैं। स्थानीय हिन्दु महासभा को श्रपसे बड़ी मदद है। धर्मचन्दजी नामक पुत्र हैं। जो श्रमी शिशु ही हैं श्रापके लघु भ्राता उमरावमलजी १८ वर्ष, सरदारमलजी १६ वर्ष, एवं सञ्जनमलजी १३ वर्षीय हैं। नताराचन्द एएड क' 'नामक श्रापकी फर्म पर कपडे का व्यापार होता है। फर्म की शाखायें दोलतराम कीरतमल एवं भूरालाल सरदारमल के नाम से केकड़ी में भी है। 'सरदारमल सञ्जनमल' के नाम से कड़का चौक श्रजमेर में भी फर्म है। इसके श्रतिरिक्त भीलवाड़ा मिल में भी शेयर हैं। इस प्रकार से श्रापका व्यवसाय उन्नति पर है।

# ★श्री सेठ कन्हैयालालजी भटे-वड़ा विजयनगर (श्रजमेर)

श्री सुवालालजी के सुपुत्र श्री कन्हें यालालजी एक श्रादर्श समाज सुधारक एवं धर्म श्रेमी सज्जन हैं। सामाजिक धार्मिक, राष्ट्रीय तथा परोपकार के कार्यों में श्राप उत्साह के साथ भाग लेते रहते हैं। गांधी विद्यालय गुलावपुरा के वो श्राप प्राण हैं। श्रापही की कार्य निष्ठा एवं श्रमवरत सेवा से संस्था श्रादर्श कार्य कर रही हैं। स्था-नीय कांमेस कमेटी के श्रध्यन्न

हैं। "सुवालाल कन्हैयालाल"



फर्म पर कपास गल्ला एवं आदत का काम होता है।

#### मध्यभारत



# ★वजिरउद्दीला राय बहादुर सर

k your er skill god free

#### सिरेमलजी बाफना,

कें टीं सीं ग्राईं इं बीं एं बीं एसं सीं एलं एलं बीं

जनम २४ अप्रेल १८०२ । उदयपुर
अजमेर व इलाहाबाद में आपकी शिका
हुई । शिकां के पश्चात अजमेर में एक
वर्ष तक वकालात की । वाद में क्रमशः
मेवाड में जुडीशियल आफिसर, इन्दौर
में १६०७ में डिस्टिक्ट और सेशन जज,
१६११ में इन्दौर नरेश के सेकेट्री १६१४
में होम मिनिस्टर नियुक्त हुए । आप
शासन संचालन में अपनी अपूर्व योग्यता
के लिए भारत विख्यात हैं । सन

१६२१ में आपने इन्दोर रियासत से पेंशन ली और पटियाला में मंत्री बने। कुछ असे बाद पुनः इन्दोर रियासत के गृह मन्त्री नियुक्त हुए। १६२६ में प्रधान मंत्री और धारा सभा के सभापित बनाये गये। जन १६३६ में आप इन्दौर से रिटायर्ड हुए इसके परचात १६३४-४१ तक बीकानेर में प्राइम मिनिस्टर। १६४२ में रतलाम के चीफ मिनिस्टर रहे, १४-१२-४३ से ३१-१-४० तक अलवर स्टेट के प्राइम मिनिस्टर रहे। सन् १६३१ में लन्दन में हुई राउंटेवल कांग्रेस में तथा सन् १६३४ में लीग आफ नेशन्स में भारन की और से भेजे गये। शिष्ट मंडल के नेता की तरह आप भेजे गये। वर्तमान में आप इन्दोर विश्राम ले रहे हैं।

### ★सेठ हीरालालजी कासलीवाल, इन्दौर:-

राज्य भूषण, राय बहादुर, दानवीर, जैन रत्न, दैश्य शिरोमणी आदि पदिवयां से विभूषित सेठ हीरालालजी काशलीवाल का जन्म सन् १६६५ में १२ जून को अजमेर में हुआ। आप जैन समाज के गौरव हैं। जैन समाजोन्नति के लिये आपकी महान सेवाएँ रही हैं। आप इन्दौर लेजिस्लेटिव कौंसिल के मेम्बर हैं।

अखिल भारतवर्षीय जैन महासभा, अमन कमेटी के प्रेसीडेन्ट, इंडियन रेड-क्रोस सोसायटी होल्कर स्टेट, रॉटरी कलव इन्दौर, होल्कर स्टेट ओलिम्पक, क्रिकेट 4

एसोसियेशनों के आप प्रसीडेन्ट रहे हैं। भारत प्रीढ़ शिच्छा संघ के संरच्छ हैं।
तिय रोग निवारक तथा आर्थिक और ओद्योगिक विकास बोर्ड ग्वालियर के प्रेसीडेन्ट
हैं। देवास वैंक लिमिटेड देवास के चेयरमेन हैं। दी कल्याणमल मिल्स लिमिटेड
इन्दोर तथा श्री विक्रमश्गर मिल्स खलोट के आप मैनेजिंग एडेंट्स हैं। दी बोम्वे
फायर एन्ड जनरल इंशुरेन्स कं० बम्बई दी इलेक्ट्रोनिक कं० लिमिटेड नई दिल्ली,
बोम्बे सिनोटोन कं० बम्बई, दी ग्लोरी इंश्योरेन्श कं० लि० इन्दौर, दी सागरमल
रिपनिक एन्ड विविंग मिल्स लि० बुरहानपुर' दी नेशनल माइक्रो फिलिम्स वम्बई
यूनाइटेड नेशनल इंडिस्ट्रियल कारपोरेशन लिमिटेड कलकत्ता, दी मालवा बनरपित
एएड कैंसिकल कं० लि० इन्दौर छादि के छाप डायरेक्टर हैं।।

श्रापके परिवार की श्रोर से लोकोपकारी कार्यों में काफी सम्पती लगाई जाती है। श्रापकी श्रोर से इन्दौर में श्री तिलोकचंद जैन हाई स्कूल 'कल्यानमल नर्सिंह होम ( प्रसूता गृह ) कल्याए जैन छात्रालय श्रादि संस्थाएँ चल रही है।

जैन समाज और धर्म की उन्नति के लिये तो आप परम सहायक आगेवान एवं प्रयत्नशील रहते ही हैं। श्री खंडेलवाल जैन महासमा के आप प्रमुख कार्यकर्ता हैं।

🖈 सेठ सूरजमलजी गेंदालालजी चडजात्या, इन्दौर

श्राप इन्दोर के एक बड़े श्रीमन्त परिवार के सुप्रसिद्ध उद्योगपति, मिल मालिक और वेंकर्स हैं। श्री गेन्दालाल मिल्स लिमिटेड जलगांव के मैनेजिंग डाइ रेक्टर, दी सागरमल भीनिंग एन्ड विविंग मिल्स लिमिटेड जलगांव, बुरहानपुर तथा कोटा टेक्सटाइल्स लिमिटेड के डाईरेक्टर हैं। वंडा सर्गफा काटन एसोसि येशन इन्दौर के प्रसीडेंट तथा गांधी भवन ट्रस्ट इन्दौर के ट्रस्टी हैं। श्रापके परिवार की तरफ से परोपकार के लिए एक गेन्दालाल बडजात्या सुकृत ट्रस्ट फंड बना हुआ है, जिसके द्वारा अनाथों विधवाओं और छात्रों को बिना किसी जातीय भेदभाव के सहायता पहुंचाई जाती है। इसका सफल संचालन आप ही कर रहे हैं। और इससे जनता को बड़ा लाभ पहुँच रहा है।

इसी तरह कई सार्वजनिक संस्थाओं के आप परम सहायक और कर्मठ कार्यकर्ती हैं। विद्या प्रचार की तरफ आपका विशेष तस्य है। आपकी तरफ से एक धर्मार्थ आपधालय भी चाल है। धार्मिक व सामाजिक कार्यों में भी आप अमगी हैं। इस तरह आप एक नवीन सुधरे हुए विचारों के सुविचारशील सज्जन हैं। जैन समाज के रत्न हैं इन्दोर नरेश द्वारा राज्य भूषण की पदवी से तथा अ० भा० दि० जैन महासभा की ओर से "जैन रत्न" की उपाधि से विभूषित हैं।

🖈 सेठ लालचन्दजी सेठी, उज्जैन

वाणित्य भूपण, जैन रत्न, राय वहादुर सेठ लालचन्द्रजी सेठी का जन्म सं. १८६३ में हुआ। आप मालवे के एक प्रतिष्ठित श्रीमन्त जागीरदार, वेंकर तथा मिल मालिकहें।

्रश्राप प्रारम्भ से ही वड़े अध्यवसायी, साहसी श्रीर मेधावी रहे हैं। श्रापकी विलक्ष्या बुद्धिमता से इस फर्म ने काफी व्यापारिक उन्नति की । सन् १६११ में उउजैन में "विनोद मिल्स लिमिटेंड" नामक एक कपड़े की मिल की स्थापना हुई। जो आज मालवे की प्रमुख मिलों में से है। मजदूरों की सुविधा के लिये एक बहुत बड़ा अस्पताल भी है। मजदूरों के घरों पर निशुलक रोगी देखने के लिये डाक्टरों की भी सुन्दर व्यवस्था है।

ं इस फर्म की श्रोर से श्री छतरपुर स्टेशन के पास एक धर्मशाला बनी हुई है। राजगृह, आवूजी, सोनागिरी, सिद्धवरकूट, पांवापुरी आदि तीर्थ देशों में भी छापकी श्रोर से धर्मशालाएं बनी हुई है।

ंसेठ लोलचन्द्रजी, विनोट मिहंस कं. लि. के मैनेजिंग डॉवरेक्टर तथा चैयरमैन हैं। दी हकमचन्द्र मिल्स इन्दौर, दी खोरी इंश्युरेंस कं. लि. इन्दौर, दी वर्कन इंस्प्रेरेश के. लि. चम्बई, मशीनरी पेंटर्स एएड केमीकल्स इंडिया लि. बम्बई आदि उद्योगों के आप डाइरेक्टर हैं।

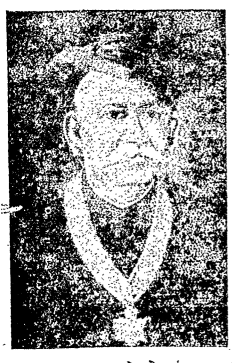
ए सन् १६१६ में आप आ. भा. खंडेलवाल*े* दि. जिन महा्सभा के सभापति रहे हैं। म्युनिसिपल बोर्ड उज्जैन, दी काटन मर्चेंटस एसोसियेशन, विक्रम एल्युकेशन ट्रस्ट, युवराज जनरल लायब्रे री आदि संस्थाओं के सभापति तथा दि फारवर्ड काटन एसोसियेशन, दी चेम्बर आफ कामर्स उज्जैनः व मध्यभारत हिन्दी साहित्य समिति इन्दौर आदि संस्थाओं के आप उप सभापति है। दिगम्बर जैन मालवा हिन्दी साहित्य समिति कालरापाटन के प्रधानमंत्री व प्रमुख कार्यकर्ता हैं। 🖈 डाक्टर श्री राजमलजी नांदेंचा. इन्दौर



श्राप पिपलोंदा में चीफ मेडिकल व हैल्थ आफीसर तथा जेल सुपरिन्टेन्डेन्ट रह चुके हैं। जैन पाठशाला के अध्यन भी रह चुके हैं धार्मिक प्रवृत्तियों में अच्छा रस लेते हैं। आपके पिता श्री का नाम नेमीचन्दजी है। श्रापके यशपाल व हेमन्त नामक दो पुत्र हैं। इस समय इन्दौर के एएटीमलेरिया आफिसर हैं व इसके पूर्व सेन्ट्रल गर्वरमेगट की रेजिडेन्सी इन्टीर में रेभिडेन्सी अस्पताल में असिस्टेएट मेडिकल श्राफिसर एवम् श्रसि० हेल्य श्राफिसर रह् चुके हैं तथा किंग एडवर्ड हास्पिटल मेडिकल स्कूल में मेडिकल के विद्यार्थियों एवम् नर्सेज को पढ़ाते थे।

# निश्री सेठ जमनालालजी रामलालजी कीमती, इन्दौर

इस परिवार का मृल निवास स्थान रामपुरा (इन्दौर स्टेट ) है यहाँ से सेट प्रशालाल जी हैदराबाद आये एवं अपना स्थायी निवास बनाया। आप बड़े धर्म प्रेमी तथा साधुभक्त पुरुष थे आपके जमनालालजी तथा रामलालजी नामक दो पुत्र हुए।





मुतिजम वहादुर राय साहेव सेठ जंमनालालजी मु० व० रा० सा० सेठ रामलालजी कीमती कीमती, इन्दौर

सेठ जमनालालजी रामलालजी कीमती—सेठ जमनालालजी का जनम संठ १६३४ में हुआ। आप दोनों भाइयों ने अपने पिताजी की मौजदगी में ही जयाहरात आदि का ज्यापार प्रारम्भ किया था। अपने बुद्धिवल से इस व्यवसाय में अच्छी सम्पति उपर्जित की। एवं अपनी फर्म की एक शाखा इन्होर में खोली। आप दोनों वन्धु धर्मनिष्ट एवं परोपकारी सज्जन है। जमनालालजी ने अपना उत्तराधिकारी अपने छोटे भाई को बनाया क्योंकि इनके पुत्र मुखलालजी का बुद्ध्यकाल में ही देहाबसान हो गया था। रामलालजी ने सम्पतलालजी को दत्तक लिया।

ख्यापके परिवार ने हैंदराबाद की मारवाड़ी लाइब्रेसी के लिए एक कीमती भवन' वनवाया। इसी प्रकार स्थानीक स्थानय भवन भी छापकी स्त्रोर से प्रदान किया गया। इन्दौर में आपकी ओर से एक जैन कन्या पाठशाला चल रही तथा मन्द्सीर में श्राप लोगों की अर्रिस एक प्रसृति गृह बनवाया। इसी तरह व धार्मिक एवं ल कोपकारी कायों में आप भाग लेते रहते हैं। खजूरी बाजार इन्दी में "जमनालाल रामलाल किमती" के नाम से वेङ्किंग तथा जवाहारात का व्यापा होता है। श्री सम्पतलालजी मिलनसार उत्साही एवं कर्त्ताव्य निष्ठ महातुभाव हैं। ⊁ मुंतजिम वहादुर सेठ इन्द्रलालजी जैन, इन्दौर

अपनी अनोखी पैनी विलक्ष्ण बुद्धि के फारण साधारण अवस्था से आज आप लाखों की सम्पत्ति के मालिक हैं। श्रापका राभ जन्म १२-१२-१६१२ का है। समाज के प्रत्येक कर्म्य में श्राप सहायता देते हैं तथा श्राए हुए प्रत्येक श्रादमी का श्राप सन्मान करते हैं। समाज व राज्य में आपकी अच्छी इज्जत है। होल्कर स्टेट ने आपको "मुन्त जिम वहादुर" श्रोर म० भा० स्थानकवासी जैन सन्मेलन ने ''जैनरल'' की उपाधि से श्रतंकृत किया । इन्दौर संघ को स्थानक बना ने में आपने ७०००) रु. प्रदान किये। आप श्रच्छे उदार चेता सब्जन हैं। तथा कई व्यापारिक संस्थात्रों के सदस्य हैं।



## 🖈 सेठ हुकमीचन्दजी पाटनी, इन्दौर

१६११ में होल्कर कालेज से बी० ए० एत० एत० बी० किया। आप अच कार्यकर्ता खिलाड़ी व अध्यवसायी हैं। आप अनेक संस्थाओं के पदाधिकारी अ सदस्य हैं जो श्रापके साहित्य, समाज श्रोर कीड़ा प्रेम के परिचायक हैं। वर्तमा में आप श्री वीर सार्वजनिक वाचनालय इन्दौर श्रीर श्री दिगम्बर जैन विद्या सहायक कोप के वाइस प्रेसिडेंट हैं तथा फूड एडयाइजरी कमेटी मध्यभारत, इंवि नियरिंग कालेज कमेटी मध्यभारत के सदस्य हैं। त्रागरा यूनिवर्सीटी के सिं टर तथा मेम्बर फेकल्टी आँफ लॉ हैं आपकी व्यवसायिक प्रकृति टेकनिकल नाले के कारण स्त्राप वर्तमान में राजकुमार मिल्स लिमिटेड" इन्दौर के विक्रय स्त्री

पता—पाटनी निवास ३= मेनरोड़ तुकोगंज हैन्द्र ★श्री मातीलालजी सुराएा, इन्दौर

कारी हैं।

जन्म सन् १६१६। रामपुरा, इन्द्रीर, अमृतसर तथा देवास की सामाजि

संम्प्रशों में विशेष भाग लेते रहे हैं। श्री सोहनलाल जैनकन्या पाठशाला अमृतसर में ४ वर्ष तक अवैतिनक मैंनेजर रहकर आपने संस्था की अच्छी सेवा की। इन्दे!र में भी आपने जैनग्रन्थालय तथा वाचनालय स्थापित किया है। देवास के "मरुडी व्यापारी एसोसियेशन" के चेयरमेन तथा "फुड एडवर्डजरी" के मेन्वर और मरुडारी फ्लोर मिल तथा "आईल मिल" के मैनेजर रहे हैं। इस थोड़ीसी आयु में ही आप एक विशेष अनुभव और लोकिक व्यवहारिकता प्राप्तकर चुके हैं।

#### ★श्री माँगीलालजी राठौड़ नीमच सीटी:—

सार्वजनिक प्रवृतियों में भाग तेने वाले सुधा-रक, शिचा प्रेमी तथा निर्भीक कार्यकर्ता के रुप में श्री मांगीलालजी स्थानीय समाज में श्रप्रणी हैं। निर्धन छात्रों को बिना व्याज के श्रार्थिक सहायता प्रदान कर उनके अध्ययन में सहायता देते रहते हैं। चौरिडिया कन्या गुरुकुल के श्राप देते रहते हैं। चौरिडिया कन्या गुरुकुल के श्राप का भवन स्थानीय वाचनालय को भेंट कर शिचाप्रसार प्रेम का परिचय दिया। पर्दा प्रथा के श्राप बहुत विरोधी है।

अपके यहां जमींद।रीं लेन देन का काम होता है तथा आप कोऑपरेटिव बैंक के डायरेक्टर हैं। नीमच के आप प्रमुख कार्यकर्ता हैं।



## \star श्री सेठ श्रोंकारलालजी मिश्रीलालजी वाफणा-मन्दसौर

श्री श्रोंकारलालजी एक प्रतिष्ठित धर्मनिष्ठ तथा उदार श्रावक हो गए हैं श्राप ने २० हजार का ट्रम्ट बनाया श्रोर मृत्यु के समय भी २० हजार श्रोर निकाले। राज्य में भी श्रापका काफी सन्मान था। श्रापके सुपुत्र श्री मिश्रीलालजी श्राप ही के पद चिन्हों पर चलने वाले सब्जन हैं। सामाजिक तथा धार्मिक चेत्र में श्रम्ह्या सन्मान है। श्रपनी कुशल व्यापारिकता से श्रापने "वाफना कोटन एएड जीनिङ्ग फेक्टरी" तथा मन्दसीर इलेक्ट्रि सप्लाई क० लि" की स्थापना की एवं श्राप ही के डायरेक्टरत्व में दोनों कम्पनियों सुचार म्पसे चल रही हैं इसके श्रतिरिक्त डिस्ट्रिक्ट हैं के डायरेटरकर भी श्राप ही हैं। गुरुकुल व्यावर के प्रधान मन्त्रीत्व का कार्य श्रापने चड़ी ही सुचार रूप से संभाला। स्थानीय नगर पालिका के वाइस चेयर मैन पद पर रह कर श्रापने जनता की श्रादशे सेवा की।

#### 

मन्द्रसौर में करजुवाले सेठ के नाम से सुपिसद्ध श्रीमंत फर्म 'सेठ फत्ता की तिलोकचन्द्रजी'' अपना महत्वपूर्ण स्थान रखती है। वर्तमान में आप ही इस फर्म के तथा परिवार के प्रमुख हैं। यह परिवार श्रीमन्ताई के साथ साथ मन्द्रसौर का एक सम्माननीय परिवार है। धार्मिक व सामाजिक कार्यों में वड़ा आर्थिक सहयोग देता रहता है। मालवा भर में उदार चेता व गंभीरिवचारक के नाते आपकी बड़ी श्रतिष्ठा है। करजू आम आपका मूल निवास स्थान है। करजू में आपकी ओर से एक पाठशाला वर्षों से चल रहा है। एक ट्रस्ट भी कायम है जिसमें से पाठशाला संचालन के अलावा अनाथ विधवाओं और छात्रों को सहायता दी जाती है।

मन्द्रसोर में 'फत्ताजी तिलोकचन्द्रजी' के नाम से साहूकारी लेन देन व

#### 🖈 सेंट शिवलालजी चिमनलालजी नाहटा रामपुरा

सेठ शिवलालजी ने लगभग १७४ वर्ष पृथं इस फर्म की स्थापना की। आप के पश्चात् आपके भाई सेठ चिमनलालजी ने फर्म के कार्य को संभाला। आपके प्रपोत्र श्री सेठ छगनलालजी उदार हृदय, परोपकारी दानी सडजन थे। वर्तमान में फर्म के मालिक आपके सुपुत्र मानसिंहजी एवं वीरेन्द्रसिंहजी हैं। श्री मानसिंहजी समाज के आगेवान, धार्मिक अभिकृष्टि वाले होनहार उत्साही युवक हैं और राम पुरा नगर कांत्र से के अध्यक्त हैं। आपने यहाँ एक ऑइल मिल भी खोला है, श्री वीरेन्द्रसिंहजी होल्कर कॉलेज इन्होर में विद्या अध्ययन कर रहे हैं।

# 🛨 श्री वावूलालजी चौधरी--गरोठ

जन्म सं० १६५६। मेंट्रिक पास करके इन्दोर स्टेट की वकालात पास कर व्य-बसाय में जुट गये एवं अच्छी सफलता आज कल आप गरोठ में वकालात करते हैं। आप प्रगतिशील उन्नत विचारों के महानुभाव हैं।

श्रापके वड़े पुत्र प्रकाश चन्द्रजी चौधरी ने वी. एस. सी. करके वस्वई से फोटो प्राफर की शिचा प्राप्त की। छोटे पुत्र नेमीचन्द्रजी वी. एस. सी. होकर रेडियो इजिनियरिक व वायरलेस टेर्ला प्राफी की ट्रेनिंग प्रप्ता कर रहे हैं। राष्ट्र सेवा के चेत्र में भी आपने



\*

महत्व पूर्ण भाग लिया है। राज्य प्रजामंडल के आप प्रमुख कर्मठ कार्यकर्ता रहे हैं। प्रांतीय प्रजामण्डल के आप वर्षों तक सभापति रहे हैं। जिले के प्रमुख व्यक्तियों और कार्यकर्ताओं में आपका नाम है—

#### ★मेसर्स सीताराम गोधाजी-रतलामः--

सं ०१६१४ मेंसेठ गोधाजी ने इस दुकान की स्थापना की। रतलाम स्टेट के बहुत से गांव इस दुकान की मनोता में (सरकारी मालगुजारी की सुगतान) रहे। जिससे इस दुकान की विशेष उन्नति हुई। सेठ गोधाजी का सं०१६७६ में देहावसान हुआ आप व्यवहार दन्न एवं परिश्रमी सज्जन थे।

वर्तमात में इस दुकान के मालिक सिठ नेमीचन्दजी हैं। आप धर्मनिस्ठ मिलनसार हंसमुख एवं उदार दिल सज्जन हैं। आप स्थानकवासी महानुभाव हैं।

मेसर्स सीताराम गोधाजी-धानमंडी-

फर्म पर गल्ले तथा रुई की आढ़त और हुंडि चिट्टी व्यवसाय होता है।

★ श्री सेठ हीरालालजी नांदेचा—स्वाचरोद ( मालवा )

स्वाध्याय की त्रोर तो त्रापकी इतनी श्रिभिक्षि है कि अपने यहां एक व्यक्तिगत पुस्तकीलय संग्रहीत कर रक्खा है। इससे स्थानीय जनता वे रोक टोक लाभ उठा सकती है। आपने अपने दादाजी के स्मारक स्वरूप एक जैन पाठ-शाला स्थापित कर रक्खी है। इसके साथ २ आप समय२ पर सार्गजनिक संखाओं को भी वड़ी सहायता देते रहते हैं।

भारत वर्षीय स्थानकवासी जैन समाज में श्रीर मुख्य रूप से पूज्य श्री जवा-हरलालजी महाराज सहाव के श्रनुयाइयों में श्रागेवान है। वर्तमान में श्राप श्री गृज्य हुक्सचन्द्रजी महाराज साह्य के सम्प्रदाय का जैन हितेच्छु श्रावक मण्डल रतलाम के कई वर्षों से सभापित हैं। इसी प्रकार श्रोर भी धार्मिक जनहितकारी सुंस्थाश्रों के श्राप प्रमुख कार्यकर्ता एवं सहायक हैं।

वर्तमान में आपंके यहां "लालचन्द स्वरूपचन्द्" के नाम से खाचरोद में और मुल्थान में "ऊंकोरजी लालचन्दजी के नाम से विकिंग एवं आसामी लेनदेन का कार्य होता है"।



# ★सेठ कनकमलजी चौधरी, बड़नगर,

श्राप सेठ हजारीमलजी के दत्तक पुत्र हैं। परोपकारी शिचित तथा मिलनसार विचारों के सज्जन हैं। श्राप की श्रोर से एक कन्या पाठशाला, प्रसृति गृह, सार्वजनिक वाचनालय इत्यादि संस्थायें चल रही हैं। स्थानीय मन्दिर में ७०००) की एक चाँदी की वेदी मेंट की है। श्रपने पिताजी के नाम पर नगर चौराक्षी का जिसमें डेढ़ लाख व्यय हुआ। सामाजिक तथा धार्मिक सभा संस्थाओं को आप मुक्त हस्त से सहायता प्रदान करते हैं। आपके पुत्र अभय कुमार जी शिचित समभगार का मेधावी युवक हैं। वड़नगर में आप के परिवार की वड़ी प्रतिष्ठा है। आपके यहाँ "श्रीचन्द हजारीमल" के नाम से वैङ्किंग का कार्य होता है।

#### ★मेसर्सलछमनदासजी केशरीमलजी, बड़वाह

त्राप पीपाड़ (मारवाड़) से व्यापारार्थ यहां द्याए श्रोर दुकान खोली। व्यापार चातुर्य से लाखों की सन्पत्ति उपर्जित की। वर्तमान में बड़वाह की नामी फर्मों में श्रापकी फर्म मानी जाती है।

श्रापने एक सुन्दर जैन मंदिर बनवाकर उसकी प्रतिष्ठा कर वाई। इस कार्य में श्रापने हजारों रुपये व्यय किये हैं फर्म के वर्तमान मालिक सेठ केशरीमलजी व्यापार दत्त एवं मिलनसार, उत्साही सङ्क्त हैं। फर्म पर रूई का अच्छा विजिन नेस है श्रापकी यहाँ एक जीनिङ्ग और एक प्रेसिंग फेक्टरी भी है।

## \star श्री सेठ दुनीचन्दजी सागरमलजी जैन, नागदा

सेठ दुनीचन्द्जी के सुपुत्र सागरमलजी व्यवसायी एवं धर्म ित्य सज्जन हैं। स्थानीय स्थानक के लिए १४०००) व्यया किए। स्थानीय रत्न पुस्तकालय स्थानित किया जिसमें लगभग २००० उत्तमोत्तम पुन्तकों का संग्रह है। अमोलक पाठ-शाला" के लिए एक कमरा प्रदान कर शिक्ता प्रेम का परिचय दिशा। नागदा के प्रतिष्ठित व्यक्तियों में आप प्रमुख हैं। श्री भैरोंलालजी का जन्म सं० १६८४ का है। आप होनहार नवयुवक हैं।

#### \star श्री सेठ ठाकचंदजी गेंदालालजी-चौधरी-नागदा

त्राप एक व्यापार कुशल एवं धार्मिक मनोवृत्ति के सज्ज्न हैं। सामाजिक कार्यों में त्रापक्री विशेष रुचि है। "रत्न पुस्तकालय" तथा स्थानक त्रादि के परिवृद्धि में त्रापने विशेष सहयोग दिया है तथा समय २ पर जैन जाति के कार्यों में सहयोगी रहते हैं। त्रापका परिवार "पावेचा" गौत्रोंत्पन्न हैं वर्तमान में त्राप रूई, क्षास तथा गल्ले का थोक व्यापार करते हैं।

# ★श्रीसौभाग्यमलजी जैन एडवोकेट, शुजालपुर

रुदियों और श्राडम्बरों के कट्टर शत्रु, ग्वालियर राज्य के प्रमुख कार्यकर्ता और पोरवाल कान्फ्रेन्स के भूतपूर्व मन्त्री श्री सौभाग्यमलजी शुजालपुर के प्रमुख वकीलों में से हैं। श्रापको खाध्याय से श्रातिशय प्रेम है। संस्कृत, उर्दू, फारसी, श्रंत्रे जी तथा गुजराती भाषाओं पर श्रापका श्रधिकार है। श्रापका एक पुस्तकालय भी है जिसमें धार्मिक प्रन्थों एवं शास्त्रों का श्रच्छा संग्रह है। राष्ट्रीय विचारों के कारण श्राप स्टेट श्रमेन्वली श्रपर हाउस के सदस्य हैं। इस प्रकार से श्राप सिद्धान्त वादी एवं कर्मठ कार्य-कर्ता है।



#### 🖈 सेठ मायाचन्दजी, सनावद

श्राप एक योग्य, सरत प्रवृत्ति श्रोर धार्मिक प्रवृत्ति के उदार महानुभाव हैं। अपनी पूजनीया मानाजी के रमृति में श्री मातेश्वरी दिगग्वर श्रायुदैदिक श्रोपधालय १६३० से स्थापित किया श्रोर इसके स्थायी निधि के लिए ४००००) दान में दिये। स्थानीय "दिगम्बर जैन हाई स्कृत" की श्रार्थिक दशा ठीक न होने से स्थिति डावां डोल थी श्रतः श्रापने ढाई लाख का दान दे स्कृत की नींव चिर स्थायी करदी जिसमें श्राज ४०० छात्र शिचा ग्रहन कर रहे हैं। श्रानिवार्य है।

"माएक चन्द दशरथशाह" के नाम से त्थानीय फर्मों में आपकी फर्म वड़ी श्रीमन्त फर्म मानी जाती है।

#### ★श्री सेंठ फ़ुलचन्दजी वेद मूथा-लक्करः-

श्री सेठ छगनमलर्जी के सुपुत्र श्री फूलंचन्द्रजी ६४ वर्षीय वयोवद्ध महानुभाव हैं। व्यापारिक प्रतिभा से अच्छी उन्नति की। आपके पुत्र दिपचन्द्रजी ३४ वर्षीय युवक है। सामाजिक तथा धार्मिक कार्यों में आप सोत्साह से भाग लेते रहते हैं। द्वीपचन्द्रजी के माणकचन्द्रजी, प्रेमचन्द्रजी, पद्मचन्द्रजी और हेमचन्द्रजी नामक चार पुत्र श्रीर विद्या वाई नामक एक कन्या है। स्थानीय जैन समाज में आप का

परिवार प्रतिष्ठित एवं गौरवशाली है। स्थानकवासी समाज के श्रय गएय श्रावके हैं। सराफा बाजार में '' हमीरमल छगनमल वेद मूथा के नाम से सोना चाँदी श्रीर जवाहरात का व्यवसाय होता है। फर्म की दोशाखायें ''माणकचंद मूलचन्द'' श्रीर ''द्विपचंदजी गोपीकिशन'' के नाम से हैं।

#### 🖈 सेठ रिद्धराजजी सिद्धराजजी धाड़ीवाल लख्कर

श्रठाहरवीं शताब्दी में यह एक चमकता हुआ परिवार था। सेठ हंसराजजी को जोधपुर महाराजा मानसिंहजी ने चौथाई महसूल माफी का परवाना सं० १८-६१ में दिया। इसी प्रकार इन्दौर नरेश भी सम्मान करते थे। आपके जसराजजी पनराजजी श्रीर रूपराजजी तीन पुत्र हुए --सेठ पनराजजी के दत्तक प्रपौत्र



स्व० सेठ रिद्धराजजी

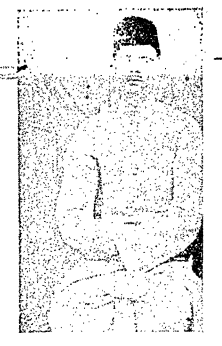


सेठ सिद्धराजजी

सेठ रिधराजजी का जन्म सं० १६२३ भादवा सुदि १४ अनन्त चतुर्दशी को हुआ आप लश्कर ही नहीं वरन् ग्यालियर राज्य तथा असिवाल समाज में यशस्वी रहे। भूतपूर्व ग्वालियर नरेश माधवराव जी सिन्धीया के अत्यन्त विश्वसनीय एवं सम्मानित व्यक्तियों में थे। आपने जीवन काल में प्रायःसभी शासकीय तथा सार्वजनिक् संखाओं में अपने होकर भाग लिया। ५४ वर्ष की आयु में सं० २००६ महा सुदि १० को आप दिवंगत हुए। आपके चार पुत्र श्री सिद्धराजसी, सम्पतिराजजी, सज्जराजजी एवं सूरजराजजी हैं।

श्री सेठ सिद्धराजजी का जन्म सं० १६६३ चैत्र सुदि १४। त्राज त्राप गिर्द, शिवपुरी, मुरैना इन तीन जिलों के लश्कर एवं शिवपुरी म्युनिपैल्टी के एवं कोप-रेटिव वैंक लश्कर एवं भारत वैंक भेलसा के खजांची हैं। त्राठ भा० ख्रोसवाल महा सम्मेलन की प्रवन्ध कारिणी समिति के सदस्य तथा स्थानीय कई एक सभा संत्याओं के पदाधिकारी हैं। स्थानीय प्रायः सभी शिचा संत्याओं के द्रे भरार हैं। ख्राप एक उदार चेता, शिचा प्रेमी श्रीर सरल चित्त महानुभाव हैं। इस समय ख्रापके पास तीन गाँव जमींदारी के रूप में हैं। बुधराजजी, जुगराजजी, जीवराजजी, विजयराजजी, एवं अखेराजजी नामक पांच पुत्र हैं। श्री बुधराजजी छीर जुगराजजी न्यापारिक कार्यों में ख्रापको सहयोग देते हैं। श्री बुधराजजी कुशलराजजी ख्रीर धनराजजी नामक दो पुत्र हैं। जो श्रमी पढ़ रहे हैं।

शीवपुरी में व लश्कर में वैङ्किंग तथा गल्ले की आढ़त का कार्य होता है। इद्सई (मालवा ) में एक जीनिंग फेक्टरी है।



## 🖈 श्री सेठ फ़्लचन्दजी चौरड़िया, मुरार

श्री सेठ जोधकरणजी के हरसोलाव (जोधपुर स्टेट) से फूलचन्द्रजी दत्तक आये। प्रगति-शील धार्मिक विचारों के सडजन हैं। इस समय आप स्थानीय मिल में उच्च पद पर योग्यता पूर्वक कार्य कर रहे हैं। स्थानीय स्थानक वासी समाज में आप अपना विशिष्ट महत्व रखते हैं। आपके सरदार वाई और राजावाई नामक दो कन्याये है।

श्री फ़ज़चन्द्जी के श्री रतनचन्द्जी श्रीर मेचराजजी नामक दो भाई श्रीर हैं जो दिल्ला में व्यवसाय करने हैं।

### 🖈 मेसर्स प्रेमराजजी लक्ष्मीचंदजी, मुरार

फर्म के वर्तमान मालिक सेठ श्रेमराजजी के पुत्र सेठ लहमीचन्द्रजी हैं।
श्रीप कुशल कार्यकर्ता तथा मिलन सार सङ्ग हैं। सामाजिक कार्यों में श्रेमपूर्दक
थोग देते रहते हैं। 'श्रेमराज लहमीचन्द्र' फर्म पर ठेकेदारी तथा लेन देन का
काम होता है। आपका मुख्य काम ठेकेदारी है।

≯श्री सेठ हीराचन्दजी कोठारी तरकरः-

१६ वर्ष की आयु में नगर पालिका लहकर के खंजाची पद पर कार्य किया। = वर्ष कार्य करने के बाद नगरपालिका मुरार के खसिसहैन्ट सेकेटरी के पद पर कार्य किया।

वर्तमान में छाप लोहे का व्यापार करते हैं। मध्यभारत को प डीलर्स एसोसिये शन यूनीयन के प्रधान मंत्री, को प डीलर्स एसोसियेशन लश्कर के मन्त्री छोर खालि यर एप्रीको डीलर्स एसोसियेशन के मंत्री हैं। कई सार्वजनिक कार्यों में भी आप उत्साह से भाग लेकर इनको सफल बनाते हैं। आपके चार पुत्र छोर तीन पुत्रियां जो छभी विध्याध्ययन में रत हैं।



''मेसर्स फूलचन्दजी हीरालाल कोठारी'' लोहिया वाजार-में आपकी फर्म पर लोहे का बहुत बड़ा व्यापार होता है।

🖈 सेठ प्रभूलालजी डूँगरवाल, छेटी सादड़ी ( मेवाड़ )



जनम पाष शुक्ला ३ सं. १६४६।
सुलमे हुए विचारों के सुधार वादी, सत्य
निष्ठ और स्पष्ट बक्ता। सादड़ी में आपकी
अच्छी जमीदारी है। व्यवसाय कृषि
और साहूकारी लेन देन। सादड़ी का
पुराना और प्रतिष्ठित परिवार। स्थानीय
जैनमन्दिर के देव द्रव्य भी रहार्थ व
मन्दिरजी की सुव्यवत्थ। में आपके यत्र
प्रशंसनीय रहे। जेननवयुवक मडल, जैन
पाठशाला तथा देव द्रव्य रचक कमेटी
के आप सभापति हैं। नगर की अन्य
समस्त सद्जनिक प्रवृत्तियों में आपकः
पूर्ण सहयोग रहता है। लोकहित के
कार्यों में सत्य का पत्न लेने में आप
सदा निडरतार्व साहस से कार्य करते हैं।

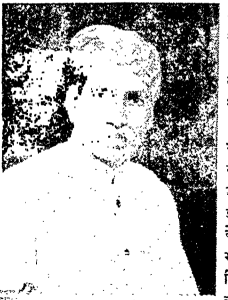




सेठ फ़्लचन्दजी वैद मूथा लश्कर (परिचय पृष्ठ ६६२ पर)

## ⊁ श्री सेठ रतनलालजी नाहर-वरेली (भोषाल)

आप धार्मिक उदार दिल एवं शिचा प्रेमी सज्जन हैं। पूज्य श्री १००८ हरती मलजी म० सा० के परम अनुयायी श्रावक हैं। आप कई जैन एवं अजैन संस्थाओं



श्रावक है। आप कई जन एवं अजन संस्थाओं को दान देकरचला रहे हैं। जैन गुरुकुल ज्या वर व श्री जैन ज्ञान सागर पाठशाला किशन गढ़ के विकास में आपका वहुत वड़ा हाथ रहा है। आप धार्मिक, कार्य परम्परा का आदर्श हप से पालन करते आ रहे हैं। आदर्श श्रावक हैं।

र्थ वर्षों से खादी पहनते आ रहे हैं।
भोषाल राज्य के विलीनी करण आन्दोलन में
सबसे पहले लगान वन्दी की आवाज आपने
उठाई अतः सामन्त शाही ने आपको जेल में
डाल दिया परन्तु विलीनीकरण हो जाने
के बाद आपके छूटने पर जनता ने अपूर्व व
भव्य स्वागत के द्वारा अपने नेता का स्वागत
किया। आपका जीवन वहुत सादा एवं अनु
करणीय है। आपके ४ पुत्र हैं।

वड़े पुत्र श्री माणिकलालजी ने एम. एस. सी. करके एल एल. बी. कर रहे हैं। इससे छोटे मोलीलालजी बी. ए. में व्यध्ययन कर रहे हैं। श्री जवाहरलालजी 4

पूना में इंजीनियरिंग में अध्ययन करते हैं एवं छोटे श्री सोहनलालजी भी पढ़ रहें हैं। इन चारों भाइयों ने विद्यासवन (उदयपुर) से मैद्रिक पास किया था आप चारों मिलनसार आदर्श विचारों के नवयुवक हैं। राष्ट्र एवं समाज को आपसे बहुत आशायों है

बरेली के ज्ञास पास ज्ञापकी बड़ी भारी जमीदारी है। वर्ष में कमसे कम ४ मास तो केवल धर्माराधान में ही व्यतीत होते हैं।

#### 🖈 श्री सेठ अमीचंदजी कांसटिया-भोपाल

श्री सेठ अमीचन्द के पिताजी सेठ गोडीदासजी एक धर्मनिष्ठ एवं परोप-कारी सब्जन थे। आपकी दिनचर्या का विशेष भाग धार्मिक विषय की चर्चा प्रति-





स्व॰ संट गोड़ीदासजी कांस्टिया, भोपाल

- सेंट ग्रमीचंदजी कांस्टिया भोपाल

क्रमण व सामायिक करने में व्यतीत होता था। आपकी धार्मिकता, न्यायशीतला खोर प्रामाणिकता के कारण खोसवाल समाज व अन्य समाजों में अच्छा मान था, सेठ अमीचन्द का जन्म सं० १६३७ में हुआ। पिताजी की तरह आप की भी धार्मिक कार्यों में अच्छी रुचि है। स्थानीय रवेताम्बर जैन पाठशाला में आपकी ओर से एक धमांध्यापक रहते हैं। आप खोसवाल समाज के सम्माननीय प्रहस्थ एवं भोपाल के प्रतिष्ठित ज्यापारी हैं।

पर्म पर "सन्तोपचन्द रिखवचन्द कांसटियां के नाम से साहुकारी लेन हैन हुएडी चिठी व सर्राफी व्यापार होता है।

#### 🖈 सेठ लखमीचंदजी, भेलसा

समूचे भारतवर्षीय दि॰ जैन समाज में अपनी उदारवृत्ति और वर्मनिष्ठा के कारण एक ख्याति प्राप्त श्रीमंत हैं। आपका जन्म संवत् १६५१ का है। भेलसा में आपकी ओर से एक लाख रूपये की लागत से वनी हुई एक धर्मशाला है तथा एक



सेंड लद्मीचढ्जं। भेलसा



राजेन्द्र कुमार्खी

जैन हाईस्कृत भी आपकी छोर से संचालित है। आपने भेलसा में एक विशाल दिगम्बर जैन चेंदगलय भी प्रतिष्ठितकरवा कर अपूर्व धर्मानुरारागीता का परिचय दिशा है। कई एक जैन संस्थाओं को आपकी ओर से सदा सहायता प्राप्त होती रहती है। परोपकारी कार्यों में आपकी धेंली सदा खुली रहती है 'आप कई संस्थाओं के सभापति, संरक्षक व सहायक हैं। जैन साहित्य प्रचार की ओर आपका विशेष लद्य हैं। आपकी ओर कई से छोटी २ पुम्तकें प्रकाशित होकर मुगत में वितरित हुई हैं। जैन साहित्योद्धारक समिति के सभापति हैं। तिलक वीमाकन्पनी के प्रमुख शेयरहोल्डर हैं। आपके 'राजेन्द्रकुमारजी नामक सुपुत्र हैं।

# रश्री किशनसिंहजी चौधरी, देवास



श्रापकी श्रवस्था ६३ वप की है परन्तु युवकों के समान उत्साह विद्यमान है। संस्कृत, शकृत, मराठी, हिन्दी, गुजराती एवं श्रंप्रेजी के श्राप ज्ञाता हैं। श्रापके द्वारा सम्पादित "श्र्यंमागधी कोष" बहुत प्रसिद्ध है। जैनधर्म के विषय में श्रापका श्रध्ययन बहुत गहरा है। सार्वजनिक कार्य में श्राप श्रापे रहते हैं। सन् १६०६ से ही श्राप कॉर्य से मेम्बर रहते श्राए हैं। श्रापने श्रपनी पोरवाल जाति की कुरीतियों को दूर करने में श्रनेक प्रयत्न किये हैं।

सुप्रसिद्ध लेखक श्री लदमणसिंहजां त्रापही के लघुश्राता हैं। त्रपने बड़े परिश्रम से ''पोरवाड़ जाति का इतिहास" लिखा है।

🖈 सेठ सागरमलजी नथमलजी लूं कड़-जलगांव

धर्म परायण श्री सेठ सुगालचन्द के सुपुत्र सागरमलजी का जन्म सं १६४१ ने खेजड़ ती (मारवाड़ ) श्राम में हुआ। साधारण शिह्ता होने पर भी



स्व० सेठ सागरमलजी लू कड़



, सेठ नृथमलजी लू कड़

\*

अपनी अनुपम व्यापारिक प्रतिभा, साहसिकता और कम ठता से लाखों का उपार्जन कर व्यापारिक एवं सामाजिक जगत् में नामाङ्कित हुए। आपने धार्मिक एवं सामाजिक सभा संग्वाओं की सेवा कर अच्छा यश कमाया। ६१ वर्ष की आयु में ता॰ १६-१-४३ को आपका खर्गवास हो गया। मृत्यु समय अपने करीव ४००००) धर्म पुन्य में प्रदान किये। आपके नथमलजी पुखराजजी, मोहनलालजी और चन्दन मल जी नामक पुत्र हैं।

श्री सेठ नथसल्जी ने भी सार्वजनिक लोकोपकारी प्रवृतियों में दिलचरपी प्रकट कर अपने पृथ्य पिता श्री की कीर्ति में चार चांद लगा दिये। आप कर्मठ कांग्रे सी हैं। स्थानीय म्युनिस्पिल के कई बार कमिश्नर रह चुके हैं। डैन गुरुकुल ट्यावर के १६ अधिवेनन के आप खागताध्यत्त थे। सभा संस्थाओं को आप का पूर्ण सहयोग रहता है। आपके सहोदरों का आपको पूर्ण सहयोग एवं आदर्श प्रेम है। आप सब सब्जन उत्साही, मिलन सार एवं समाज प्रेमी हैं।

दी सागरमल रपीनिङ्ग एन्ड विविंग मिल की खापना कर अपनी व्यापारिक प्रतिभा का परिचय दिया। इन्होर, कानपुर, चालीस गांव छादि वई खानों पर आपकी फर्मे हैं। खान देश की प्रतिष्ठित पर्सो में छापकी फर्म छपना महस्वपूर्ण स्थान रखती है।

★श्री सेठ प्रतापमल्जी वुधमल्जी ल् कड, जलगाँव

सिलाड़ी (मारवाड़ ) निवासी सेठ वादरमलजी के द्वितीय पुत्र श्री



सेंठ जुगराजजी ल्ंकड़



श्री पुलराजनी ल कड़

\*

जुगराजजी बाल्यावस्था में ही "जलगाँव निवासी" "प्रतापमल वुधमल" के यह गोद चले आए। साधारण शिक्षा प्राप्त करके आप व्यवसाय में लग गये व्यापारिक वृद्धि होने से साधारण अवस्था से लाखों के अधिपति हो गए एवं अपने चमत्कारिक वृद्धि से सफल व्यवसायियों में गिने जाने लगे। आपने अपने व्येष्ट आता शिवराजजी को भी यहां बुला लिया एवं व्यवसाय प्रवृत्ता हो गये।



श्री सेठ जुगराजजी के पुत्र श्री अंवरलालजी व्यवहार कुराल, होनहार एवं उदार युवक हैं। छोटी श्रवस्था में ही श्रापने सारे व्यवसाय को संभाल लिया श्रीर कुरालता पूर्वक संचालन कर रहे हैं। श्रापके वन्सीलालजी श्रीर भागचन्दजी नामक छोटे भाई श्रीर कमलाकुमारी नामक एक वहन है। शिवराजजी के जवाहरलालजी पुखराजजी श्रीर सोहनलालजी नामक तीन पुत्र हैं।

श्री जवाहरलालजी प्रगतिशील विचारों के प्रतिभाशाली श्री मंबरलालजी युवक हैं तथा श्री भंबरलालजी के साथ योग्यता पूर्वक व्यव साय को संभालते हैं। तथा खहर पहिनते हैं।

यह परिवार सामाजिक एवं राष्ट्रीय कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेता है। धार्मिक भावना भी स्तुत्य है। जलगांव के अतिरिक्त एलीचपुर चालीस गांव, इन्दोर आदि स्थानों में आपकी दुकाने है। खानदेश की प्रसिद्ध फर्मों में आपकी फर्म भी एक है।

# ★सेठ गंभीरमलजी लक्ष्मण्दासजी श्री श्रीमाल, जलगांवः—

इस फर्म के वर्तमान मालिक सेठ गंभीरमलजी श्री श्रीमाल हैं। श्राप स्थानकवासी श्रोसवाल जैन है।

सेठ पृथ्वीराजजी, मुलतानमलजी एवं जीतमलजी नामक ३ भाई मारवाड़ तिंवरी से व्यापारार्थ यहां पथारे। सं० १६२० में जलगांव में कपड़े की दुकान स्थापित की। त्राप सज्जन कमशः संवत १६३४, १६४० त्रोर १६४० में स्वर्गवासी हुवे। इन तोनों भाइयों के स्वर्गवासी होने के पश्चात सेठ मुलतानमलजी के पुत्र सेठ लदमग्रदासजी उपरोक्त कारोबार संभालते रहे।

सेठ लद्मण्डासजी—जन्म ता० १७-१३-१८०० ई० में तीवरी में हुआ। संवत् १६०० में अपना निजी ज्यापार, सेठ लद्मण्डास मुलतानमल' के नाम से शुरू किया जिसमें वैंकिंग और कृषि का ज्यापार वहुत जोरदार था। आपने जलें गांव में वहुत नाम कमाया और बड़े सेठ के नाम से पहचाने जाने लगे। सिकंदरा बाद में स्थानकवासी ओसवाल जैन कान्फ्रोस हुई उसके सभापति पद्पर आपको

ही समाज ने अलंकृत किया था। जलगांव के० ई० एम० हॉस्पीटल को आपने १० हिजार रुपये देकर नींव पक्षी की। अपनी ४ हजार की जीवन की पांलिसी आपने घाटकोपर संस्था वंबई को प्रदान की। सन् १६२० में आपको ब्रिटिश सरकार घाटकोपर संस्था वंबई को प्रदान की। सन् १६२० में आपको ब्रिटिश सरकार ने रायसाहेब की पदवी से सन्मानित किया और आपको बेंच मेजिस्ट्रेट का भी कार्य सौंपा गया। संवत् १६५१ में पूज्य श्री १००५ श्री जवाहरताल जी महाराज सा० का ३३ वॉ चातुर्मास जलगांव में हुआ जिसका सारा कार्य संचालन अपने यहां के स्थानिक श्री संघ की मदद से किया और रु० ३० हजार का खर्च भी आपने यहां के स्थानिक श्री संघ की मदद से किया और रु० ३० हजार का खर्च भी आपने ही किया। जल गांव ओसवाल जैन वोर्डिंग की स्थापना भी आपने ही की थी। आपकी फर्म यहां के भगीरथ स्पिनिंग विव्हिग मिल्स के सोल अजेन्ट भी थी। आपकी फर्म यहां के भगीरथ स्पिनिंग विव्हिग मिल्स के सोल अजेन्ट भी थी। आपकी फर्म यहां के अगिरथ स्पिनिंग विव्हिग मिल्स के सोल अजेन्ट भी थी।



स्व० सेठ लदमण्दास जलगांव

सेठ गम्भीरमलजी, जलगांव

सेठ गंभीरमंत्रजी का जन्म पालखेड़ा में ता०२१-२-१६-२४ हुआ। अपनी फर्म का विस्तृत कार्य कुशलता पूर्वक चला रहे हैं। आप भी अपने पिता श्री की तरह सार्वजितक कार्यों में मुक्त हस्त से हमेशा मदद देते रहते हैं। आपने यहां की मृत्रजी जेठा कॉलेज को रू० १४०० प्रदान किये साथ ही साथ बोदबड की जेन पाडिंग को भी रू० ११०० उसके उद्घाट पर दिये हैं। आपके बड़े पुत्र रमेशचन्द्र उनकी केशर तुला सन १६४६ में रू० ४००० की चढ़ाई। आपके रमेशचन्द्र व राजेन्द्रचन्द्र नामक २ पुत्र हैं एवं प्रभावती देवी नामक कन्या है। आपका व्यापारिक

श्री हुक्सी चन्दजी पाटनी, इन्द्रीर (परिचय पृष्ट ६७६ पर। च्जाक देर से प्राप्त हीने पर यथा स्थान नहीं दिया जा सका )





श्री इन्द्रचन्दजी पाटनी, डेह (मारवाड़) (परिचय पृष्ट ६३६ पर । ब्लाक देरी से प्राप्त होने से यथा स्थान नहीं दिया जा सका )

# देश, बरार व यवतमाल प्रदेश-

ोठ राजमलजी नन्दलालजी श्रीमाल मेहता

(कॉटन किंग आफ खानदेश) मुसावाल, धरनगाँव

ह्यनगढ़ (किश्नगढ़) से इनके पूर्वज व्यवसाय के निमित्त सेठ लहमनहास

और सरदारमलजी इतस्ततः होते हुए जन्यलपुर आए एवं लेनदेन और अनाज

च्यवसाय प्रारम्भ किया। सेठ सरहार मलजी के पुत्र पन्नालालजी मिलनसार र व्यवसाय कुशल हुए। श्रापके पुत्र राजमलजी, नन्दलालजी, हरकचन्दजी

म्पालालजी हैं इन चारों भाइयों की ''राजमल नन्दलाल' नामक फर्म मुसाबल

था वरन गांव में रूई सेंगदान श्रीर कमीशन का व्यापार करती है। इस फर्म क यापारिक सम्बन्ध अहमदावाद, व्यम्बई, व मालवा प्रान्त की मीलों में विशेष रूप र

। ज्यापारिक दृष्टि से यह फर्म इस प्रान्त की अव्रगण्य फर्मों में से है। फर्म द्वा सामाजिक, सार्वजिनिक एवं धार्मिक कार्यों में वड़ी उदार भावना से सहयोग दि





सेठ नंदलालजी

क्षाप कार्यों में विशेषतः भाग लिया करते हैं। आप जाता है।

का शान्त स्वभाव उल्लेनीय हैं। श्रापके सुभाषचन्द्रजी नामक पुत्र हैं। सेठ नन्दतालजी आप भुसावल मर्चेएट एसोसियशन के प्रेसिटेएट हैं। कॉटन काफ ख़ानदेश के नाम से आपकी प्रसिर्द्ध है। श्राप कामा चित्र तिमिटेड के

**希望李宗帝李宗宗李宗宗李宗宗李宗宗李宗宗李宗宗李宗宗李** 

डायरेक्टर है। सामाजिक दृष्टि कोण से आपके विचार सुधार प्रिय एवं प्रगति शील हैं। आपके ब्येष्ठ पुत्र फकीरचन्दजी आपके ही समान व्यवसाय कुशल, कर्मनिष्ठ, उद्योगी एवं उत्साही युवक हैं। आप भी "दी पोष्पुलर फिल्म लिमीटेड तथा फोच्यु न प्राह्नडेएट इन्श्युरेन्स कं० लि०" के डायरेक्स हैं। स्थानीय सार्वजनिक कार्यों में विशे पतः भाग लिया करते हैं। आपके पुत्र सतीशचन्दजी है। श्री नन्दलालकी के द्वितीय पुत्र नगीनचन्दजी भी उत्साही एवं सिलनसार युवक हैं।

सेष्ठ हरकचन्द्रजी ज्यापकी भी व्यापारिक व्यवसाय कुशलता एवं विद्वत्ता उल्लेखनीय है। सार्वजनिक कार्यों में पूर्ण मनोयोग से भाग लेते हैं। आपके पुत्र नीजमचन्द्रजी एवं लालचन्द्रजी है।

सेंठ चम्पालालजी—आप अपने बड़े आताओं में सम्मिलित रहते हुए व्या पारिक एतं सार्वजनिक कार्यों में अच्छी तरह से सहयोग दिया करते हैं।

# 🖈 सेठ चम्पालालजी लुणावत—खामगांव

समाज में होनहार व्यक्ति हैं। सन् १६४० में महावीर बैन युवक मंडज सेन्द्र-जना के अध्यक्त थे । श्रीर सन् १६४० स आप खामगांव नगर कांग्रेस कमेटी के प्रमुख मंत्री है। सन १६४६ में विदर्भ प्रांतिक कांग्रेस कमेटी की सलाहकार समिति के सभासद थे। श्राप माता करत्रवा गांधी मेमो-रियंत फंड समिति बुलडागा जिल्हा श्रीर श्री महात्मा गांधी मेमोरियल फंड समिति वुलडागा जिल्हा— इन दोनों समितियोंके जिल्हा मुन्त्री थे। उस समय जिल्हे से अच्छा चन्दा इकट्ठा हुवा। मिलनसार स्वभाव से आप वडे लोकप्रिय श्रीर प्रतिष्ठित व्यक्ति बन गये हैं।



# 🗴 श्री सेठ हरकचन्द्रजी ग्रावड-चान्दवड़ (खानदेश)

श्री हरकचन्द्रजी के पुत्र रामचन्द्रजी व केशवलालजी हैं। श्री केशवलालजी आवड़ का जन्म सं० १६६१ में हुआ। चांद्वड़ गुरुकुल स्थापन करने में श्रापने अनेक विपत्तियां में जी। आपही के प्रवन्धकत्व में विद्यालय उत्तरोत्तर उन्नति करने में सफल हो रहा है। खान देश तथा महाराष्ट्र के सुपरिचित व्यक्तियों में आपकी गणना है। आप के पुत्र संचालाजजी व रतनलालजी एफ. ए. हैं तथा अमरचन्द्रजी व रमेशचन्द्रजी आश्रम में पढ़ते है। इंसकुमारी तथा सरोजकुमारी नामक दो कन्याये हैं।

सेठ रामचन्द्रजी—आपका जन्म सं० १६४६ का है। विद्यालय के स्थानीय प्रवन्ध समिति के सदस्य रह कर आपने प्रशंसनीय कार्य शीलता का परिचय दिया। आपके ज्योठ पुत्र श्री शान्तिलालजी वस्त्र व्यवसाय का संचालन कर रहे हैं तथा ४ वर्ष से नगर कांग्रेस कमेटी के अध्यक्त हैं। आप देशभक्त एवं समाज सेवी युवक हैं। आपसे छोटे भाई लखमीचन्द्रजी नाशिक में वकालात करते हैं। गत वर्ष तक आप नाशिक जिला काँग्रेस कमेटी के अध्यक्त थे एवं वर्तमान में जिले के सेवा दल अपस्त हैं। तथा बीड़ी कामगार यूनियन व गांधी स्मारक निधि के अध्यक्त हैं। इन से छोटे भाई इस वर्ष मंद्रिक पास हुए हैं। श्री रामचन्द्रजी के सुरज कुमारी चांदकुमारी व कमला कुमारी नामक तीन कन्याये हैं।

श्री केशवलालजी तथा रामचन्द्रजी "हरकचन्द्र रामचन्द्र" फर्म का कार्य संभालते हैं। आपका परिवार मन्दिर मार्गीय आम्नाय का अनुयायी है

#### ★श्री सेठ कंवरलालजी रतनलालजी वाफणा-धूलिया (खानदेश)

श्री कंवरलालजी वाफणा सामाजिक, धार्मिक तथा राष्ट्रीय कार्यों में वहुत उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। पूज्य श्री जैनाचार्य श्री जवाहरतालजी महाराज के सिहत्य वाचन एवं धर्मापदेश से राष्ट्र एवं धर्म सेवा की श्रोर श्रमिरुचि हुई। लगभग सन् १६२६ से श्राप शुद्ध खादी पहिनते हैं श्रोर रचनात्मक कार्यों में पूर्ण सहयोग देते हैं। इसी प्रकार श्रापने श्रपना धार्मिक जीवन भी त्यादर्श मय बना लिया है। राष्ट्रीय प्रवृत्तियों में भाग लेने के कारण श्राप जेल भी जा चुके है। धूलिया जिले के प्रमुख काँग्रे स कार्यकर्ताश्रों में श्रापका महत्व पूर्णस्थान है। सिरधाना में श्रापकी जमीन है एवं यहाँ श्राप स्वयं कृषि कर वाते हैं। यहीं पर एक दुकान भी हे जहाँ सब प्रकार का व्योपार एवं लेन देन होता है। श्रापके विचार बहुत उदार एवं कान्तिकारी हैं।

### ★सेठ श्री राजमलजी चोरड़िया-चालीस गांव (पूर्व खानदेश)

श्रीमान् रतनचन्द्रजी चोरड़िया के पुत्र राजमलजी चोरड़िया का जिन्द सं० १६६० के माघ बदि म को हुआ। अभी आप चालीस गाँव में वसन्तलाल





सेठ रतनचंद जी चौरड़िया

्श्री राजमलजी चौरडिया

बनारसीलालजी शेकसारया के सामे में कार्य करते हैं। इस प्रान्त में रुई एवं मूँगफली का काम बहुद रूप में होता है। आपके सजन कुंबरी १४ वर्ष एवं जथाकुवरी ११ वर्ष एवं दो पुत्र हैं जिनके नाम अगरचन्द एवं नरेन्द्रकुमार है।

श्री राजमलजी चोरिंड्या सामाजिक एवं धार्मिक कार्यो में उत्साह के साथ भाग लेते रहते हैं। पूज्य श्री हुक्मीचन्द्रजी महाराज के सम्प्रदाय के हितेच्छु मण्डल रतलाम के आप माननीय सदम्य एवं हिसाब के आडीटर हैं। "महावीर जैन विद्यालय" लासल गाँव के आप शिच्णमन्त्री "द्या धर्म प्रचार संव देहली के आप वर्किङ्ग कमेटी के मेम्बर हैं। प्यूपण के अवसर पर आप व्याख्यान देने को आमन्त्रण पर जाते हैं। खानदेश ओसवाल सम्मेलन के आप प्रमुख मेम्बरों में से हैं। समाज की ओर से आपको कई सुवर्ण एवं रजत के मान पत्र मिले हैं।

# ★श्री सेठ किशनलालजी माणकचन्दजी सिंघी उत्तराणा (खानदेश)

श्री सेठ जोहरमलजी के पुत्र किशनदासजी नामाङ्कित पुरुष हुए हैं। आर्थ कर्तव्य शील एवं धर्म प्रेमी सब्जन थे। सं० १६४३ में आप खर्गवासी हुए। आपके यहाँ माणकचन्दजी गोद आये। श्री माणकचन्दजी का जन्म सं० १६४४ में हुआ। सेठ माण्कचन्द्जी के इस समय वंशीलालजी शिवलालजी तथा शान्ति-लालजी नामक तीन पुत्र हैं। श्री वन्सीलालजी का जनम सं० १६१४ का है। श्रापने लेमन तथा अरेख ज्यूस के लिए पूना एंग्री कल्चर कॉलेज से विशेष ज्ञान प्राप्त किया है। श्रापके लघुश्राता शिवलालजी ने एंग्रीकल्चर कॉलेज से केमिन्ट्री का ज्ञान प्राप्त किया और शान्तिलालजी भी मेट्रिक पास करके इसी एंग्रीकल्चर लाईन में काम करते हैं। सेठ साहब ने नाशिक जिले के यवले तालुके में २-२॥ हजार एकड़ जमीन खरीद कर मोसन्त्री सान्देशन का काम जारी किया है। श्रोस्वाल जाति में श्राधुनिक पद्धति से खेती का काम करने वाले आप ही पहने सज्जन हैं।

# ★सेठ रंगलालजी वंसीलालजी रेदाशनी नसीरावाद (खानदेश)

श्राज से लगभग ११४ वर्ष पूर्व सेठ श्रमरचन्द्रजी श्रपने निवास स्थान पीपाड़ से न्यापार के निमित्त नसीरावाद (जल गांव के समीप) श्राये आपके पुत्र मानमलजी तथा पीत्र रामचन्द्रजी हुए। सेठ रामचन्द्रजी मिलनसार पुरुष थे आपके द्वारा दुकान के न्यापार में अन्छी उन्नित हुई। आपके पुत्र मोतीलालजी हुए। सेठ मोतीलालजी रेदासनी-का जन्म सं० १६३६ में हुआ। आप स्वभाव के सरल तथा महु प्रकृति के पुरुष थे। खानदेश के श्रोसवाल समाज में श्रापका अपना विशिष्ठ महत्व था। सं० १६६० में आपका देहावसान हुआ। आपके चार पुत्र हुए जिनके नाम क्रमश ये हैं। वायू रंगलालजी, वंशीलालजी, वायूलालजी तथा प्रेमचन्द्रजी। आप चारों वन्धुओं का प्रेम प्रशंसनीय है। आपके यहाँ आसामी लेन देन तथा आदत का काम होता है

# ★सेठ लादूरामजी मनोहरमलजी वोधरा, इगतपुरी (नासिक)

सहोदर बन्धु सेठ मोतीचन्द्जी और मनोहरमलजी सम्बन् १६३४ में ज्यापार के लिए इगतपुरी आए एवं फर्म स्थापित की। सेठ मोतीचन्द्जी १६७४ में तथा सेठ मनोहरमलजी १६४७ से स्वर्गवासी हुए। सेठ मोतीचन्द्जी के लादरामजी एवं मूलचन्दजी नामक दो पुत्र हुए। लादरामजी अपने काका मनोहरलालजी के यहाँ नीद गए।सेठ लाद्रामजी का जन्म १६४४ में हुआ। आप योग्य एवं प्रतिष्ठित सज्जन हैं। आपकी नासिक व लानदेश की श्रोसवाल समाज में अच्छी प्रतिष्ठा है। ज्ञापके दो पुत्र हैं। श्रीमूलचन्दजी का जन्मसं० १६४४में दुआ आपके भी दो पुत्र हैं।

#### ★श्री भीकमचन्दजी देशलहरा, बुलडाना



जनम दिसम्बर सन् १६१०। पिता श्री लादूरामजी देशंलहरा। अध्ययन काल से ही आप महात्मा गाँधी के सिद्धानतें के अनुयायी हो चुके थे अत- एफ. ए. करने के वाद कांग्रेस की कर्मठता के साथ सेवा करने लग गए।

वर्तमान में आप कई जनहित कार्यों के महत्वपूर्ण पदों पर आसीन होकर जनता जनाईन की सेवा कर रहे हैं। यथा "वाइस प्रेसिडेट म्युनिसिपल कमेटी मेम्बर बुलडाना जेल बोर्ड कमेटी, मेम्बर बुलडाना गव्हमेंगट डिस्पेन्सरी कमेटी "मैनेजिङ्ग ट्रस्टी गाँधी भवन बुलडाना" जैनमहामण्डल बुलडाना शास्त्र के मन्त्री; प्रान्तीय कांग्रेस कमेटी के

सदस्य एवं अखिल भा० गांधी स्मारक निधि चुलडाना के अध्यक्ष रह चुके हैं जयपुर अधिवेशन में आप डेलीगेट के रूप में डपस्थित थे। इस प्रकार से देशलहराजी का जीवन जन सेवा कार्यों में संलग्न रहता है। आप श्रेष्ठ वक्ता. लेखक एवं जन सेवक है। आपके विजयकुमारजी नामक पुत्र एवं सरोज कुमारी नामक एक पुत्री है जो अध्ययन कर रहे हैं। "लादूराम भीकमचन्द देशलहरा" नामक फर्म से सोना, चाँदी तथा कपडा का व्यापार एवं खेतीहोती है। "यूनिवर्सल मेडिकल स्टोर्स" नामक फर्म से औषधियों का व्यवसाय होता है।

#### ★सेंठ केशरीमलजी गुगलिया, घामकः—

इस परिवार का मूलनियास स्थान वल् दा (जोधपुर) है। यहा सेठ गम्भीरमल के साथ उनके पुत्र बल्तावरमलजी भी साथ ही आये। आप दोनों पिता पुत्रों ने व्यापार में सम्पति पैदा कर सम्मान तथा प्रतिष्टा की बृद्धि की। सेठ वड्जावरमलजी वरार प्रांत के गण मान्य ओसवाल सज्जनों में से थे। आपकी धर्मपत्नी ने वल् दे में श्वेताम्बर जैन मन्दिर वनवाकर उसकी व्यवस्था वहाँ के जैन समाज के जिम्मे की। आपके नाम पर रिखवचन्द्रजी अजित्युद (अजमेर) से दत्तक आये। इनका भी अल्पवय में स्वर्गवास हो गया अतः इनके नाम पर धामक से केशरीचन्द्रजी गुगलिया दत्तक आये।

केशरीचन्द्जी गुगलियाः—आपका जन्म सं० १६४७ में हुआ। आप उदार

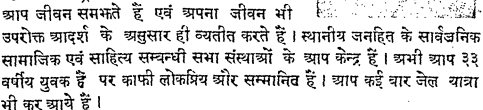
m Januara many .

प्रकृति के शिक्षा व सुधार प्रेमी व्यक्ति हैं। आपने अपने दादाजी के ओसर के समय ३१ हजार रुपये जैन वोर्डिंग हाउस फन्ड में दिया। इसी प्रकार हजारों रुपये की सहायता आपने शुभ कार्यों में की। वावू सुगनचन्दजी ल्एावत द्वारा स्थापित महावीर मण्डल नामक संस्था से आप विशेष प्रेम रखते हैं। आपको पहलवान और गवैया आदि रखने का वड़ा शौक है। आप १६२१ तक धामन गाँव के आनरेरी मजिस्ट्रेट रहे। आपके मुकुन्दीलालजी और बुझीलालजी नामक दो पुत्र हैं। आपके यहाँ कृषि का विशेष कार्य होता है। वरार प्रान्त के प्रतिष्ठित कुटुम्बों में इस परिवार की गणना है।

#### ★शी सेठ राजमलजी प्समलजी कोठारी-चोरी ऋरव ( यवतमाल )

वर्तमान में फर्म के मालिक श्री सुगनचन्द्जी एवं उत्तमचन्द्जी हैं। श्री सेठ सुगनचन्द्जी मिलन सार. चतुर और सफल व्यवसायी हैं। आप बड़ी ही योग्यता से फर्म का संचालन कर रहे हैं। आपके श्री प्रेमचन्द और श्री शरदचन्द्र नामक दो पुत्र और विजयकुमारी नामक पुत्री है। श्री प्रेमचन्द्जी हाई स्कृल में अध्ययन कर रहे हैं आप होनहार युवक हैं।

श्री उत्तमचन्द्जी-आपने अपनी १० वर्ष की आयु में ही राष्ट्रीय कार्यों में भाग लेना शुरु कर दिया था। राष्ट्र और समाज के हित जीवन को ही आप जीवन समभते हैं एवं अपना जीवन भी



त्राप दोनों वन्धु वड़े प्रेम के साथ रहते हैं। श्रपनी पृज्य दादीजी के श्राज्ञा नुसार कार्य करते हैं। श्री उत्तमचन्दजी ''दी न्यू इण्डिया इंडिस्ट्रिज एण्ड एजेन्सी लिमिटेड के डायरेक्टर हैं।

#### 🗡 श्री सेठ वन्सीलालजी कटारिया-हिंगनघाट

श्रीयुत सेठ चुन्नीलाल के सुपुत्र श्री वन्शीलालजी रणासी गाँव वाले मगन मलजी के यहाँ से सं० १६५१ में गोद आये। श्री वंशीलालजी धर्म प्रेमी उदार िल ख्रीर मिलनसार सज्जन हैं।



श्री बन्शी लालजी के माणक चन्दजी, अबीर चन्दजी, तथा ज्ञान चन्दजी, नामक तीन सुपुत्र तथा सायरबाई नामक एक कन्या है। आप स्थानीय स्थानक वासी जन संघ के प्रेसिडेन्ट हैं। तथा प्रत्येक धार्मिक कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। आपकी माताजी अर्थात् श्री चुन्नीलालजी की धर्म पित श्रीमती सोनाबाई का सं० १६४० में देहावसान हुआ। दहावसान के समय श्रीमती सोना बाई ने ७००० की लागत का एक मकान स्थानक को भेंट किया।

श्रापकी फर्म यहाँ तथा भएडारे में "भवानीदास चुन्नीलाल" के नाम से मालगुजारी, काश्तकारी, लेनदेन का काम करती है। यहाँ पर श्रापकी श्रोर से एक धर्मशाला है जिसमें यात्रियों के लिए ठहरने का समुचित प्रवन्ध है।

#### 🖈 सेठ पुखराजजी श्रोस्तवाल, हिंगणघाट

सेठ राजमलजी श्रोस्तवाल के दत्तक पुत्र श्री सुगनचन्द्जी की छोटी उम्र में

ही मृत्यु हो गई। मृत्यु के बाद इनकी पत्नी सोनाबाई ने कार्य भार सम्भाला और श्री पुखराजजी को गोद लिया। पुखराजजी का विवाह २६-४-१६५२ को हुआ। पुखराजजी के पत्नि का स्वर्गवास २७-६-१६३४ को हुआ। दूसरा विवाह ता० ७-६ १६३४ को हुआ। पुखराजजी उत्साही धार्मिक भावना के सज्जन हैं। आपके पांच सुपुत्र हैं। श्री तिलोकचंद, क्स्तूरचन्द, तेजराज, कुन्दनमल तथा। ससमल। और तीन कन्या है सुन्दर-। ।ई विमलवाई और मानकंवर और पौती क है। जिसका नाम दमयंतीदबाई है।

श्री० जैन गुरुकुत व्यावर को ४०१ प्रया देकर कमरा बनवासा । श्री जैन



पया देकर कमरा बनवाया। श्री जैन विद्यालय चिंचवड को एक हजार रुपया कर कमरा बनावाया।

# श्री छोटमलजी सुराणा-हिंगनचाट

आपने हाई स्कूल की शिक्षा समाप्त करके २० वर्ष की आयु में ही राजकीय मामाजिक चेत्र में बड़ी ही योग्यता से पदार्पण किया। आप सी. पी. और पर में सबसे कम उम्र के लोकल बोर्ड हिंगन घाट के अध्यक्त रहे हैं। क्लोथ मर्चेएट रोशियशन के भी आप कई वर्षों तक अध्यक्त रहे हैं। श्री सुराणाजी सुधरे हुए विचारों के नवयुक हैं तथा हर एक सार्वजनिक कार्यों में दिलचरपी से साग लेते हैं तथा कांग्रे स के आदेशों एवं तत्त्वों के पुरस्कर्ता हैं। "सुराणा खदेशी वस्त्र भएडार" के आप संचालक हैं कपड़े के व्यापार में आपका आद्य स्थान हैं। आपके यहाँ "राय साहिव रेखचन्दजी मोहता मील्स लिमिटेड" की कपड़ा तथा सूत की एजेन्सी है आपके एक दस वर्षीय पुत्र श्री विजय कुमार सुराणा और पुष्पलता नामक चार वर्षीय कन्या है।

\* सेठ मिश्रीलालजी सुराणा, पांढर कवड़ा (यवतमाल)

सुशसिद्ध सेठ चन्दनमलजी सुराएं। के पुत्र सेठ मिश्रीलालजी सुराएं।

का जन्म सं० १६४४ में हुआ। आपका सामाजिक जीवन वड़ा प्रशंसनीय है। पाथरडी गुरुकुल और आगरा विद्यालल को मदद दी है। पांढर कवड़ा के व्यापारिक समाज में अच्छी प्रतिष्ठा रखते हैं। चन्दनमल मिश्रीलाल के नाम से जमी-दारी साहूकरी सराफी तथा कपड़े का व्यापार होता है। सं० २००३ से यवतमाल में होलसेल कपड़े की दुकान खोली। श्री मिश्रीलालजी के पुत्र रतन-लालजी उत्साही युवक हैं। वर्तमान में आप ही फर्म का संचालन वड़ी योग्यता से कर रहे हैं। इनके पुत्र पन्नालालजी अभी अध्ययन कर रहे हैं।



# ★श्री सेठ लखमीचन्दजी माणकचन्दजी कांकरिया, धामनगाँव

श्री सेठ लखमीचन्द्रजी ने सं० १६६१ में उक्त नामक से अपनी फर्म स्थापित कर सोना, चादी, रुई खेती आदि का कार्य प्रारम्भ किया आपके हृद् अध्यवसाय से शनेः फर्म की अच्छी उन्नित हुई। आपके सुपुत्र श्री माएकचन्द्रजी वर्तमान में फर्म संचालन कर रहे हैं। आप बड़े मिलनसार, सरल प्रकृति के धार्मिक पुरुष हैं। धामनगाँव के हर प्रकार के कार्यों में आप अप्रणीय हैं। कॉटन मार्कीट कमेटी, एज्केशन सोसाइटी, गोरचा संघ आयुर्वेद औषधालय आदि कि संस्थाओं के आप सदस्य तथा अधिकारी हैं। आप के श्री फुलचन्द्रजी, मार्गीलालजी और भागचन्द्रजी नामक तीन भाई हैं। आप सव बन्धु बड़े प्रेम से किमित रुप से व्यवसाय की देख रेख करते हैं। आप तीनों उत्साही और

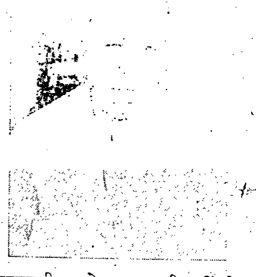
प्रवृत्तिशील युवक हैं। श्री सेठ माणक चन्दजी के समीरमलजी तथा ताराचनदजी नामक दो योग्य पुत्र हैं।

★स्वर्गीय श्रो सेठ रतनचन्दजी श्रमरचन्दजी मुग्गोत, रालेगांव

श्री ग्रमरचन्दजी मुगोत के सुपुत्र श्री रतनचन्दजी का जन्म सं० १६४० मार्गशीर्ध कृष्णा ५ को हुआ। आप शान्त और गम्भीर स्वभाव के उदार, धर्मरत.

समाज सेवक, उद्योग प्रिय पुरूष थे। श्चाप सारवाडी, मराठी, गुजराती, हिन्दी एवं उद् पांच भाषात्रों के ज्ञाता थे। धर्म प्रन्थों के स्वाध्याय में तो हमेशा तल्लीन रहते थे । इसके अतिरिक्त ज्योतिष एवं आयुर्वेद शास्त्र के भी श्राप श्रच्छे जाता थे।

आपको खेती ही परम प्रिय थी श्रतः त्रापने साहकारी का धन्धा वन्द कर कृषि व्यवसाय की स्रोर ध्यान दिया त्रापके २२०० एकड़ जमीन थी जिसमें स्वयं कारत करवाते थे। जीवन में कई वार नगर भोज और आखिरी वार चार रोज पूर्व आपने 🕒 हजार आद-



मियों को भोज दिया। श्रापको श्राजीवन घुड़सवारी का शोक रहा उसकी पृति के लिये आपने कई वार काठियावाड़ से घोड़े मंगवाये। अपनी माताजी की स्मृति में रालेगांव में एक कन्याशाला वनवाई। समाज कार्य के लिये आपने पीपाड़ सिटी (मारवाड़ ) का मकान दें दिया (पाथर्ड़ि परीचा बोर्ड को रु ७००७ की मदद दी। पशु पित्तयों के तिये अन्त समय में १०००) का दान दिया।

ञ्रापके लक्ष्मीवाई **ञ्रौर जड़ाववाई नामक दो कन्यायें हुई** परन्तु पुत्र रत्न की प्राप्ति नहीं हुई । आपने हीराचन्दजी मुगोत को गोद लिया परन्तु अन्त में पिता पुत्र में स्नेह नहीं रहा अतः अपनी आधी जायदाद श्री हीराचन्दजी को देकर अलग कर दिया । वाकी त्राधी स्टेट बचीस पत्रों द्वारा त्रपने दोहित्रों एवं सगे सम्बन्धियों में वांट दीं। त्राप संवत् २००७ की चैत्र शुक्का ६ नवमी को दिंवगत हुए।

\star सेठ फतेहलालजी-माल्माले गाँव

र्खीचन (मारवाड़) निवासी सेठ मुल्तानचन्द्जी व्यापारार्थ मालेगांव क्यासू श्राए। यहाँ से श्रापके पुत्र धनराजजी व फतेहलालजी ने माले गाँव शहर में श्रारक "जवाहिरमल फतेहलाल" नामक फर्म स्थापित कर कपड़ा तथा साहुकारी का काम

ા <del>ૄ</del>

प्रीरम्भ किया। फतेहलालजी के हाथों से फर्म की खूव उन्नति हुई। आपके पुरुषार्थ पूर्ण प्रयत्नों से आस पास में जो वकरे, पाडे आदि का वलिदान होता था वह बन्द हो गया। धर्म के मामलों में आप वहुत कट्टर थे।

श्रापके पुत्र श्री किशनलालजी पृथवीराजजी व श्री गरोशमलजी व्यवहार कुशल श्रीर मिलनसार सज्जन है। श्राप सव सहोदर इन्नत विचारों के धार्मिक सञ्जन हैं। स्थानीय श्रीसवाल समाज में श्रापका परिवार प्रतिष्टित श्रीर सम्मान है।

# 🖈 श्री महावीर ब्रह्मचर्याश्रम दि॰ जैन गुरुकुल कारंजा ( वरार )

श्राम की संस्थापन वीर सं० २४४४ की श्रज्ञय तृतीया को हुई। धार्मिक श्रीर सांस्कृतिक शिज्ञासिहत लौकिक शिज्ञा देकर भावी संतान को योग्य वनाना यह संस्था का ध्येय है। संस्था श्रपने ध्येय के श्रनुसार वरावर ३३ वर्ष से कार्य कर रही है। संस्था में साधन संपन्न व्यायामशाला, समृद्ध प्रंथालय, नियमित व्याख्यान समिति, सिद्धांत विद्यालय, प्रंथमाला, मुद्रणालय, वाचनालय श्राद्धि विभाग है। किससे विद्यार्थियों के सर्वांगीण उन्नति विकास के लिए प्रवन्ध है।

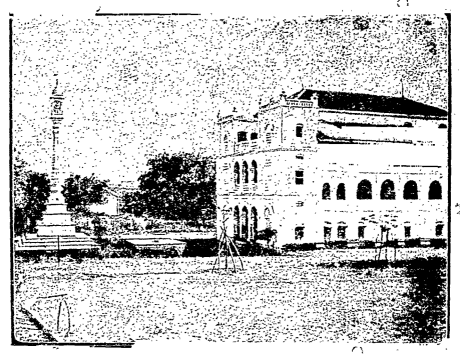
श्राज तक करीवन २००० (दो हजार) विद्यार्थियों ने शिचा लाभ उठाया है। संस्था से शिचा प्राप्त स्नातकों के द्वारा समाज में वाहुवली (कोल्हापुर) स्तवनिधी (वेलगांव) सोलापुर, गजपंथ कारकल (द० कनडा) देवलगांव राजा (वरार), खुरई (सी० पी) रामटेक (सी० पी०) श्राद स्थानों में गुरुकुल संस्थाश्रों का संचातन हो रहा है श्रीर कई स्नातक प्रोफेसर, डाक्टर, श्रध्यापक हैं।

संस्था के मृत संस्थापक श्री पू० जुल्लक १०४ खामी संमतस्त्रजी हैं। छाप वाल ब्रह्मचारी, वस्वई युनिवर्सिटी के ब्र ड्युण्ट है। धर्म शास्त्र के विशेष ज्ञाता आतम नुभवी और प्रभावी समाज कार्यकर्ता है। छाप ही के धर्म प्रेम छोर कार्य नेंपुण्य के प्रभाव से संस्थाओं का निर्माण, सरच् छोर विकास हुआ है श्रीमान विद्ववर्य व्यायखन वाचरपात पंडित देवकीनंदनजी सिद्धांतशास्त्री छापके कार्य सहयोगी रहे है। संस्था के सभापति श्री वालचंदजी देवीदासची चवरे वकील है तथा मंत्री श्री विष्णुकुमार गोविंदमा डोमगांवकर छोर प्रधानाध्यापक श्री० प्रेमचंदजी देवचंदजी शाह एम० ए० एल० एल० वी है जो कि आश्रम के ही मृतपूर्व म्नातक है खोर ऑनरेरी कार्यकर्ता है।

संस्था के प्रधान दातारों में:-

सेठ जम्बूदास देवीदासजी चबरे कारजा, सेठ प्रभुदास देवीदासजी चबरे कारजा, सेठ प्रयुक्षशा चांगासाव डोएगांवकर कारजा, सेठ जिनवरसा गंगासाव चबरे कारजा, सेठ सोतीलाल श्रोंकारसाव चंबरे कारजा, सेठ जोतीराम दल्चंद दोशी सोलापुर सेठ वालचंद नानचंद शाह सोलापुर, सेठ मारिकचंद वीरचंद

शाह सोलापूर सेठ हिराचंद नेमचंद दोशी सोलापूर सेठ गुलावचंद हिराचंद दोशी



श्री महाबीर ब्रह्म वयाश्रम कारंजा का भव्य विद्यालय तथा चत्यालय। आगे संगमरमर का ४२ फूट ऊंचा कलापूर्ण मानस्तम्भ



किट्टिशी सेठ जंबुदासे देविदास चवरे कारजा आश्रम के संस्थापकों में से एक प्रमुख दातार जिनसे करीवन ल,ख रूपया प्राप्त हुज्या।
श्री सेठ प्रचुम्मसा चांगसा ठोणगांवकर कारजा हिन्हें ज्याश्रम के संस्थापकों में से एक प्रमुखदातार तथा सिद्धा न्ता शास्त्र के मर्मज्ञ विद्वान



संस्था का कोष १६४०००) के करीव है। जिसकी आय और टान कुल साधारणतः १८०००) के करीव होती है, जिससे संस्था के भवन ११३०००) के विज्ञालकाय वने है। राखा श्रीर उपशाखाओं द्वारा संस्था का परिवार समृद्ध श्रीर श्रपने ध्येयानुसार कार्य करने में सफल रहा है। संस्था के कार्यकर्त्ताओं की भावना संस्था के



ः ★:सेठ धन्न सावजी चंवरे ं
विषयाल कारंजा
(ग्राकोला)
कारंजा के एक प्रमुख
श्रीमंत, परम उदार
तथा शिचा श्रेमी
महानुभाव।

★श्री नेमीनाथ त्रह्मचर्याश्रम जैन गुरुकुल चांदवड जि नासिकः—

जैनसमाज में शिचा, संकार व शक्ति का एक ही साथ विकास होकर समाज देश की अन्य प्रगतिशील य कार्यचस समाजों के साथ आगे वटे इस ध्येय से ताः १७-१२-१६२= ज्ञानपंचमी के शुभ मुहूर्त पर कर्मवीर केशवलालजी आवड़ ने चांद्रवड़ ग्राम के बाहिर जंगल में पहाड़ों के बीच मुन्दर स्थान में गुन्छल की स्थापना की। सेंकड़ों समर्थ व असमर्थ छात्रों ने संग्था में पढ़ाई की है। उनमें से कोई डॉक्टर, कोई बकील, कोई पद्वीक्षर, कोई प्रतिष्ठित ब्याप:री तथा कोई सार्वजिनक कार्यकर्ता है।

इसी संस्थ में सरकार मान्य निर्जा शंयमरी रक्कल तथा हाई रक्कल हैं, जिने किस सराठी पहली कास से मेष्ट्रिक तक की पूर्ण पड़ाई होती है। संस्था के हाई रक्कल में करीब ३५० विद्यार्थी तथा छात्रालय में १५० विद्यार्थी हैं। बाल विकास के उत्तमीत्तम सर्व साधन व नीष्टिय खुराक की सर्वीख़ प्रव्यवस्था होने से संस्था को वार्षिक खर्च रूठ ५० ५० ५० ५० ५० एकार स्थाता है।

\*

संस्था के छात्रों ने नगर जिले करंजी अदि गांवों में समाज के माईयों पर कम्युनिस्टों के विरोधी प्रचार से अत्याचार होने पर वहाँ प्रत्यच जाकर उन्हें संकर्ण मुक्त किया। आगे भी इसी तरह कमाऊ सेवा व संरच्छा करने का मौका संस्था गुमावेगी नीं।

व्यायाम के चेत्र में संस्था महाराष्ट्र में अत्यन्त मराहूर है। अखिल महाराष्ट्रीय शारिरीक शिच्छा परिषद् नासिक सन् १६४७ तथा अखिल भारतवर्षीय शारिरीक शिच्छा परिषद् पूना सन् १६४६ में संन्था के छात्रों के वाटली वँलिन्संग, जालती ड्रीलें. महाखव, लाठीलढ़ंत, मदगाफरी, पट्टा नलवार आदि अनेक अत्यन्त प्रभाव कारी व आश्चर्य जनक शारिरीक प्रयोग हुए थे, जिन्हें देखकर बड़े २ व्यायाम तज्ञ व हजारों प्रेचकों ने आश्चर्य व्यक्त कर हार्दिक प्रशंसा की थी। नासिक अधिवेशन में वाटली वँलिन्संग आदि आञ्चर्य जनक प्रयोगों की फिल्में ली गई थी। ये फिल्में जगह २ पर सिनेमा में वताई जाती हैं। कुछ वर्ष पूर्व अ. भा. ओसवाल महा सम्मेलन अजमेर तथा मंदसीर में भी संस्था के छात्रों के ऐसे ही शारिरीक प्रयोग हुए थे, जिन्हें देखकर देश के उपस्थित तमाम सामाजिक नेताओं ने तथा प्रेचकों ने आश्चर्य व्यक्त कर बहुत ही प्रशंसा की थी।

सन् १६३६ में स्काऊटिंग प्रतियोगिता में वन्वई इलाके में संस्था का पहला है नम्बर आया उस के उपजच्च में तत्कालीन गवर्नर सर लेखी विल्सन ने रखी हुई सर लेखी विल्सन नाम की चांदी की ढाल पुरस्कार रूप में संस्था को प्राप्त हुई थी।

हाईस्कूल, प्रायमरी स्कूल, कृषि व गोपालन, छात्रालय, उद्योग मंदिर, नेमिनगर प्रिंग प्रेस, नेमिनगर वृज्ञ कार्यालय, नेनिनगर पोस्ट ब्रॉफिस, व्यायाम मंदिर, धार्मिक, स्काऊटिंग, बँड, वालवीर वस्तु भंडार व वैंक छादि संस्था के मुख्य २ विभाग हैं। श्रोद्योगिक विभाग में फिलहाल वुक वाईडिंग टेलरिंग, पेन्टिंग सुतकताई श्रादि कलाशों का ज्ञान दिया जाता है।

स्वतंत्र कॉलेज व जैनयुनिवर्सिटी खोलने की श्रंतिम महस्वाकांचा संस्था ने श्रागे रखी है श्रीर इस ढ़िशा में संस्था के प्रयत्न चालू हैं।

# ★श्री सेठ फूलचन्दजी मूथा, श्रमरावती

पीपाड ( मारवाड़ ) निवासी सेठ चुत्रीलालजी न्यापारार्थ यहाँ आए और 'मगनमल चुत्रीलाल'' के नाम से फमें स्थापित कर वस्त्र न्यवसाय में प्रवृत्त हुए एवं अच्छी सफलता प्राप्त की। आजकल फर्म का संचालन श्री फूलचन्दजी अपने भाई श्री भारीलालजी के सहयोग से करने हैं। आप दोनों वन्धु मिलनसार और धार्मिक प्रवृत्ति के सज्जन हैं।

श्री फूलचन्द्रजी विगत २४ वर्षी "जैन श्वेताम्बर मन्दिर" तथा श्री राजीवाई

.

चर्मैशाला का कार्य अवैतिनिक रूप से वहन करते आ रहे हैं। स्थानीय प्रन्थभण्डार ( लोईत्रेरी ) में भी आपका अतिशय सहथोग है। जैन रवेताम्बर समाज में आपकी वड़ी प्रतिष्ठा है। आपके सुपुत्र श्री प्यारेतालजी उच्च शिक्षा प्रहण कर रहे हैं। और युवक समाज में प्रिय हैं। श्री महावीर जैनपुत्तकालय के आप मन्त्री हैं। आपका परिवार भण्डारी गोत्रोत्पन्न है।

# 🔻 श्री विरदीचन्दजी अनराजजी मुग्गोत अमरावती

अपने मूल निवास रियां से आप लगभग ३४ वर्ष पूर्व यहां आए और प्रारम्भ
में "मानमल गुलावचन्द्जी" के यहाँ कार्य किया। आपकी धार्मिक सच्चरित्रता
पूर्ण कार्य प्रणाली से उक्त फर्म पूर्ण सन्तुष्ठ रही। सं० २००१ में अपनी फर्म स्थापित
कर वर्तनों का, सैकिएड हैएड मशीनरी डीलर्स, स्टील वोकर तथा कमीशन एजेएट
का काम प्रारम्भ किया। आपकी कार्य प्रणाली स्वल्प समय में ही अच्छी उन्नति करली
श्री विरदी चन्दजी के सुपुत्र श्री अनराजजी एक होनहार और धार्मिक प्रवृत्ति के
युवक हैं। आप ही के मनोयोग पूर्वक कार्य प्रणाली से फर्म तरकी पर है। काँगे स
कार्यों में भी खुत्र भाग लेते हैं तथा ४२ के राष्ट्रीय आन्दोलन में आपने भाग लिया
क्रिया राजस्थान हितकर मंडल के आप मन्त्री हैं और काँगे स सेवादल के सदस्य
हैं। महावीर मंडल और ओसवाल युवक मंडल के आप प्रधान मन्त्री हैं।

#### मध्य प्रदेश

# 🖈 श्री सेठ सरदारमलजी नवलचन्दजी पुंगलिया-नागपुर

११४ वर्ष पूर्व वीकानेर से सेठ भैरोंदानजी नागपुर आए एवं व्यवसाय प्रवृत हुए। आपने व्यापार में अच्छी सफलता प्राप्त की। आपके व्येष्ठ आता सेठ कनीरामजी के लाभचन्दजी नामक पुत्र हुए। सं० १६७२ में लाभचन्दजी स्वर्गवासी हुए। आपके नेमीचन्दजी और सरदारमलजी नामक पुत्र हुए। श्री नेमीचन्द्रजी जवाहरमलजी के पुत्र छोगमलजी के दत्तक गये।

सेठ सरदारमलजी—आपका जन्म सं० १६४४ में हुआ। धार्मिक कार्यों की छोर आपका विशेष लदय था। नागपुर के स्थानक भवन बनवाने में आपने बहुत सहायता दी। स्थानीय मन्दिर के कलश चढ़ाने में पांच हजार रुपये दिखें इस प्रकार से आपने धार्मिक कार्यों के लिये हजारों का दान दिया। नागपुर के जैन समाज में छाप नामांकित गृहस्थ थे। छापके श्री नवलचन्दजी मिलनसार उदार एवं उत्माही सज्जन हैं। छापके यहां "सरदारमल नवलचन्दण के नाम से सीना चांदी, सरीफा एवं कमीशन एजेण्ट का काम होता है।

# 🖈 मेसर्स प्रतापचन्द होगमल धाडीवाल, नागपुर

वींकानेर निवासी सेठ प्रतापचन्दर्जी व्यापारार्थ छपने भाई के साथ नागपर

श्राये एवं सं० १६०४ में उपरोक्त नाम से फर्म स्थापित कर व्यवसाय चालू किय वर्तमान में फर्म के मालिक सेठ करनीदानजी धाड़ीवाल के सुपुत्र श्री रतनलील केशरीचन्दजी एवं सूर मलजी हैं। आप तीनों सहोदर शिचित्र तथा समभव युवक हैं। श्री रतनलालजी स्थानीय जैन मन्दिरजी व दादायाड़ी के दूस्टी है नागपुर शेयर एएड स्टाक एक्सचेंज के मेम्बर तथा ना० चेन्वर ऑफ कामर्स खजांची हैं। इतवारी वाजार में आपकी फर्म लेन देन हुएडी चिट्टी का काम करती

🖈 सेठ चुन्नीलालजी पारसप्रतापजी हाकिम कोठारी, नागपुर

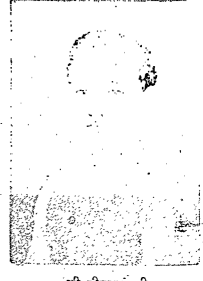
श्रापके पूर्वत बीकानेर राज्य में हाकभी फरतेथे। इसीलिए हाकिम कोठारी कहलाए हैं। सेठ गिरधारी लालजी फे ३ पुत्र थे। चुन्नीलालजी, सायरमलजी तथ मेघराजजी। सेठ चुन्नीलालजी के२पुत्र हुए केशरीमलजी ष पारस प्रतापजी। श्री पारस प्रतापजी का जन्म बीकानेर में बि० सं० १६६० में हुआ। आपने बि० सं० १६८२ में नागपुर के इतबारी बाजार में सोना घांदी छोली में सराफी की दुकान की। अपने बुद्धि ल से कारोबार में अच्छी उन्नति हुई। समाज में काफी प्रतिष्ठा है साईजनिक कार्यों में भी आपकी



पूरी दिलचरपी है। श्रापके लूनकरणजी नामक एकपुत्र श्रोर ६ पुत्रियां है। ★ सेट मूलचन्दजी गोलेखा, जबलपुर

मन्दिर भागीय आम्नाथ के अनुयायी खर्गीय प्रतापचन्द्रजी गोलेळा के ।





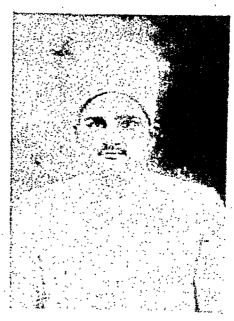
श्री जीवनचढ्जी

मलक्नन्दजी का जन्म सं० १६६४ में हुआ। प्रारम्भ से ही सार्वजिनक कार्यों की श्रोर श्रापकी विशेष श्रभिकि थी। अतः शीव्र ही श्राप लोकप्रिय हो गये। जवलपुर के राष्ट्रीय, सामाजिक श्रीर धार्मिक इस प्रकार से प्रत्येक लेत्र में श्राप कार्य करते रहे सन् १६३६ में श्रापकी धर्मपित्र स्रजकंत्ररत्राई की पुष्य-स्मृति में 'जैन श्वेताम्यर विवाह पद्धाते' श्रमूल्य मेंट स्वरूप प्रकाशित कर जैन समाज के एक श्रभाव की पूर्ति की। श्रापके सुपुत्र जीवनचन्दजी ने सन् १६४६ में वी० ए० की परीक्षा पास की। लिखने की श्रोर भी कुछ रुचि है, तथा तीन वर्ष से 'सद्र वाजार श्रमेचर ड्रामे- टिक क्लय' के मंत्री पद पर हैं। श्री मूलचन्दजी गोलेशा—श्राप इस समय जवलपुर की कई संस्थाश्रों के उच्च पदाधिकारी हैं। जैसे सद्र वाजार सेवा समिति तथा नत्रयुवक मंडल के सभापति, श्री शांति जैन पुस्तकालय एवं मारवाड़ी सेवा संव के मंत्री। श्राप कन्टून्मेन्ट वोर्ड के मेम्बर भी निर्विरोध चुने जां चुके हैं। तथा इस वर्ष (१६४०) सद्रवाजार रामलीला कमेटी के सभापति चुने गये हैं।

\*सेठ रतनचन्दजी गोलेखा, जवलपुरः-

फज़ोदी निवासी सेठ धनराजजी गोलेखा के सुपुत्र रतनचन्दजी गोलेखा का जन्म

सर्वे १६४६ में हुआ। आप श्रोसवाल जैन समाज में एक आगेवान सज्जन माने जाते हैं। समाज संगठन व सुधार कांग्रों में तथा सार्वजनिक जनहित के कार्यों में श्राप सदा तन मन व यन से सिक्तिय सहयोगी रहते हैं। अ० भा० श्रोसवाल महा सम्नेलन के श्राप उप सभापति रहें हैं एवं कुटुनमेगट वोर्ड जवलपुर के भी उप सभापति रहें हैं। वर्तमान में श्राप जैन श्वेताम्बर कान्फ्रों स स्टेडिंग कम्पनी के मेम्बर एवं ए० पी० नमंदा हाई कृत जवलपुर के चेयर-मेंन हैं। जवलपुर में श्राप एक प्रतिष्टित श्रीमन्त गिने जाते हैं। 'सेठ रतनचंदजी



लालचंदजी गोलेछा, सदर वाजार जवलपुर' के नाम से छापकी कर्म पर सोना ज्यांदी व सराकी वेकिंग एजेन्सी का व्यवसाय विशाल पैमाने पर होता है।

★श्री सेठ मिश्रीलालजी वाफना-काटाः—

श्री छ्गनलाल वाफ्ता। के सुपुत्र श्री मिश्रीलाजजी चाफना ४४ वर्षीय महातुः

Y

भाव हैं। श्राप सफल व्यवसायी, शिक्षा प्रेमी एवं जातीय सेवक सन्जन हैं। स्थानीय समाज में एवं श्रीसवाल समाज में श्रापकी अच्छी प्रतिष्ठा है।

श्री मिश्रीलालजी के प्रेमचन्दजी १७ वर्ष और केशरीमलजी १३ वर्ष नामक हो पुत्र हैं ज श्रभी अध्ययन कर रहे हैं।

खापके यहां—"श्री छ्रगनलाल मिश्रीलाल" "श्री मिश्रीलाल प्रेमचन्द" एवं श्री मिश्रीलालजी बाफणा के नास से फर्में मिन्न २ व्यवसाय में यथा किराना, खाइन, कमीशन एजेन्द में प्रवृत हैं। पत्थर की खानों का भी श्रापने ठेका ले रक्खा है सथा बड़े इप में छापके यहां खेसी वाड़ी भी होती है।

## ★सेठ ऋषभकुमार जी, बी. ए. खुर्रई

श्राप स्वर्गीय राय वहादुर श्रीमंत सेष्ठ मोहनलालजी के दत्तक पुत्र हैं। जनम

३० से टेम्बर सन् १६२२ में हुआ छाप ६० गांव के दार तथा वेंकर और करोड़पति हैं। जैन समाज के एक मुख्य तथा प्रतिष्ठित व्यक्ति हैं। श्राप "श्रखिल भारतीय दिगंबर जैन परवार सभा" के सभापति हैं। कई धर्मार्थ शिचा संस्थाओं जैसे पार्शवनाथ जैन गुरुकुल, खुरई को सफलतापूर्वक चला रहे है। समाज सुधारक है। कांत्रे स के कट्टर समर्थक हैं। आप सरकार के अधिक ऋत उप जात्रो" त्रान्दोलन में पूर्ण सह योग दे रहे है। इस अंतरगत १००० ऐकड़ का चक वना कर यांत्रिक कृषि फार्म बनाया 'है। जहाँ सारे कृषि कार्य यंत्रों से किये जाते हैं



\star सेट सवाईसिंहजी भेयालालजी गुर-खुर्रई

दिगम्बर जैन श्री सवाईसिंहजी गणपतलालजी भक्त एवं धर्म के प्रतिश्रविचल श्रद्धा वाले सज्जन हैं। श्रापके सुपुत्र भैयाललिजी का जन्म सं० १६७२ जेष्ठ मास में दृशा। श्राप भी श्रपने पिताजी के तुल्य धार्मिक कार्यों में पूर्ण निष्ठा वाले सज्जन Ηž

हैं १४० हजार रु० व्यय करके छाति चेत्र में प्रतिष्ठा करवाई एवं गजरथ चलाया इसी प्रकार खुर्रई में २४ हजार व्यय करके प्रतिष्ठि। तथा गजरथ चलाया इसके छातिरिक्त यहां एक प्राचीन मन्दिर के छन्तर्गत एक भव्य म्वर्ण निर्मित मंदिर का निर्माण करवाया। यहां छापका एक धर्मार्थ छोपधालय भी है जिससे जनता लाभ उठा रही है। इसी प्रकार से छापने छनेक कार्य किए जिनसे छापकी दान वीरता का परिचय मिलता है। तीर्थ स्थानों के जीर्णोद्धार एवं तजस्थ प्रवन्ध विपयक छोर यात्रा में तो छाप छादर्शस्य है।

वर्तमान में पाश्वर्वनाथ जैन गुरुकुल और देवगढ़ दिगम्बर जैन चेत्र कारिगी के श्रे सीडेन्ट हैं। महिला आश्रम सागर एवं गणेशवर्णी दिगम्बर जैन संस्कृत महा-विद्यालय के सदस्य हैं। आपके जिनेन्द्रकुमार नामक चारवर्षीय एक वालक है। आपके पूज्य पिताजी सितावरा लक्ष्मीचन्द जैन हाई स्कृत के द्रम्टी हैं। 'सिंघई काल्राम गणपतलाल' एवं गणपतलाल भैयालाल नामक आपकी फर्मे वामोरा और खुर्रई में हैं जहां वैङ्किग क्लोथ मर्चेन्ट, गल्ला और सालगुजारी का काम होता है।

#### 🗲 रोठ हस्तीमलजी गोलेखा-खुईखदान

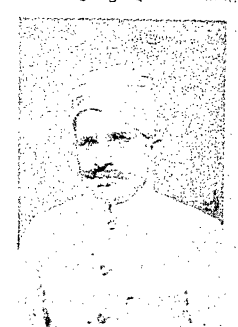
श्चापके पूर्वज श्री देउजी नामाङ्कित श्रोर प्रतिष्ठित पुरुप हुए हैं। श्चापको सोमें सर नामक ग्राम राज्य की श्रोर से पट्टे पर मिला, जो कि श्चाज तक श्चापके वंशजों के पास है। इसी वंश में सेठ करनीदानजी के घर सं० १६४६ कार्तिक सुदि न को सेठ हस्तीमलजी का शुभ जन्म हुआ। श्राप श्रपने पितातुल्य धर्मनिष्ठ, द्यालु श्रोर परोपकारी है। जातीय तथा सामाजिक कार्यों

में अप्रेसर होकर कार्य करते हैं। म्यानीय 'श्री देव अच्चय श्रोताम्बर स्थानकवासी सोसयटी'' के मन्त्री हैंने। निर्धनों एवं उत्पी ड़ितों की सेवा में ख़ब भाग लेते हैं। अ. भा.

जीवन दया सभा के कर्मठ सदस्य हैं। श्रीर इस दिशा में सिक्विता से काम करते हैं।

श्रापके (यहां "पुरखचन्द हस्तीमल" के नाम से गल्बा ६ एवं कपड़े का व्यापार होता हैं।

समाज स्रेंखाप घड़े ही प्रतिष्ठित खीर सम्माननीय हैं।



# ★सेठ देवेन्द्रकुमारजी पाटनी, छिदवाडा

मारोठ (मारवाड़) से सेठ कचोरीमलजी व आपके श्राता सुखलालजी यहाँ आए और अपनी फर्म स्थापित कर व्यवसाय प्रारम्भ किया। श्री सुखलालजी ने व्यापार में खुव तरक्षी की। आपको "राय साहव" की पदवी भी थी। स्थानीय सरकारी व गैर सरकारी चेत्रों में आपका बडामान था। आपके पुत्र राया साहब श्री सेठ लालचन्दजी ने काफी धन व प्रतिष्ठा प्राप्त की। छिन्दबाड़ा हाईस्कूल व व्हीमेन्स हाँस्पिटल जो लाखों की लागत से बने हैं के बनाने का भी बहुत कुछ श्रेय आपको है।

श्रापके सुपुत्र श्री देवेन्द्रञ्जमारजी का धार्मिक संस्थाओं धर्म कर्म व नियमित ईश्वर श्राराधना में पूर्ण विश्वास है। श्रापही के उदार सहयोग व प्रयत्न से एक विशाल जैनमन्दिर बना। तथा एक धर्मशाला श्रोर पाठशाला बनाने का भी पूरा उपक्रम तैयार है। श्रापकी धर्म पित्न श्रीमती मलखू देवी भी सार्वजनिक कार्यों में काफी दिलचरपी लेती है। श्राप स्थानीय गर्ल्स हाईस्कूल कमेटी की प्रेसीडेन्ट एवं सुधारक विचारों की जायत महिला है। श्रापके श्री शान्ति कुमार श्रीक्ष महेन्द्रकुमार नामक दो पुत्र हैं। स्युनिसिपल श्रध्यत्त होने का दो बार सौभाग्य प्राप्त हुश्रा है "रायसहाब सेठ कचौरीमल सुखलाल पाटनी" के नाम से व्यवसाय होता है।

#### ★सेठ परतापमलजी गनेशमलजी, छिन्दवाड़ा

इस फम के मालिकों का मूल निवास स्थान ल्एावां (मारवाड़) है। लगभग १०० वर्ष पूर्व सेठ परतापमलजी व्यापारार्थ इघर आए एवं फर्म स्थापित की आपके परचात आपके पुत्र गनेशालालजी ने फर्म का कार्य भारसंसाला एवं उन्नित की। वर्तमान में फर्म के मालिक सेठ गनेशालालजी के दत्तक पुत्र गुलावचन्द्जी वाकलीवाल है। आपके १ पुत्र हैं। आप व्यवसाय दत्त एवं जन सेवी सडजन हैं। आप लोकल वोर्ड के प्रेसी डेंट, डिस्ट्रीक्स कौंसिलके वाइस प्रेसीडेंट, न्युनिस्पल मेम्बर आदि भी कई वर्षों तक रह चुके हैं। असहयोग आंदोलन के समय में भी आपने कांग्रेस में रहकर अच्छी जन सेवा की व खादी का बहुत ही प्रचार किया। कई वर्षों से आप श्री ना. प्रां. दि. जैन खंडेलवाल सभा के मंत्री है।

छिन्दवाड़ा में आपकी फर्म पर सोना, चांदी, कपड़ा का व्यापार होता है।

# 🛨 सेठ गुलावचन्दजी वेद मेहता छिंदवाड़ा

वैद मेहता जीवनमलजी तथा सुपुत्र वहादुरमलजी नागौर से व्यापार के लिए छिदवाड़ा आए। सेठ जीवनमलजी के ४ पुत्र हुए। वहादुरमलजी समीरमलजी



ठाकुरमलजी एवं जेठमलजी। सेठ वहादुरमलजी के ७ पुत्र हुए। इन में वुधमलजी ने कपड़े व सर्राफी के व्यापार
में अच्छी उन्नति की। वुधमलजी के
छोटे भाई गुलावचन्द्रजी ये ज्युएएट हैं।
आपकी साहित्य सेवा तथा जाति
सेवा में विशेष रुचि है। आप कपड़े का
स्वतन्त्र व्यापार करते हुए भी साहित्य
सेवा तथा जाति सेवा के लिए भी समय
निकाल ही लेते हैं। नागपुर किव सम्मेलन
से आप पुरस्कार भी प्राप्त कर चुके हैं।
वैसे भी आप लेख तथा पुस्तकें लिखते
रहते हैं। सी० पी० वरार की ओसवाल
समा स्थापित करने में आपने प्रमुख भाग

एकसपर्ट व सेल्स टेक्स सलाहकार भी हैं। इन विषयों में खाप खति निपुण और सम्य प्रदेश में ख्याति प्राप्त व्यक्ति हैं। धार्मिक बंधों का ख्रध्ययन ख्राप ऐतिहासिक हिंछ से करते हैं। प्रच वर्ष की ख्रायु में भी ख्राप उत्साह पूर्वक सामाजिक कार्यों में सहयोग देकर हाथ बटाते और नवयुवकों को उत्साहित करते रहते हैं। ख्रापके इस समय चार पुत्र है उन में से ब्येष्ठ पुत्र शिखरचन्द्रजी बहुन गम्भीर और तर्कवाद में बहुत कुशल है।

# 🖈 सेठ प्यारल।लजी मुणात रियांवाल -दमोह

श्रजमेर के राय सेठ चांदमलजां मुणोत एक हत्य प्रति दित सज्जन हो चुके हैं। श्रापके सुपत्र श्री प्यारेलालजी का जन्म मं० १६४१ माघ सुदी १ में हुआ। आप धर्मप्रिय, उदारमना एवं शान्त प्रकृति के सज्जन हैं। समय २ पर धार्मिक कार्यों में शिज्ञा के लिए आर्थिक योग देकर अपनी उदारता का परिचय देते हैं। आपके दो पत्रियां है। श्री चांदमल प्यारेलाल नामक आपकी फर्म पर माल गुजारी एवं कृषि का कार्य होता है।

# 🖈 सेठ चैनकरणजी गोलेखा-चांदा

जाप मिलनसार, सहस्यवहारी एवं कर्तस्यशील सन्जन हैं। स्थापारिक कार्यों में अन्हीं सफलता ब्राप्त की। धार्मिक कार्यों में भी पृश्चे उत्साह के साथ भाग लेते रहते हैं। "जैन श्वेताम्बर संदेख" तीर्थ भद्रावती के ख्राप सभापति हैं। ख्रापके \*

बड़े पुत्र श्री राजकरणजी बी० काँम हैं और महत्वपूर्ण पद पर कार्य कर रहे हैं। लघु पुत्र श्री नरेन्द्रकुमारजी भी सद्गुणी युवक हैं। "अमरचन्द अगरचन्द" नर्मि से गल्ला, कपास आदि का थोक व्यापार तथा आढ़त का काम होता है।

★सेठ गेंदमलजी देश लहरा, गुंडरदेही:-

जन्म सं० १६४६ त्रापाढ़ सुदी ६। पिता श्री हंसराजजी। अध्ययन काल से ही राष्ट्रीय भावनायें आपके हृदय में थीं। अतः व्यवसायिक जीवन के साथ राष्ट्रीय

कार्यों में भी पूर्ण मनोयोग से हिस्सा लेने लगे, सन् ३० के ज्ञान्दोलन में ज्ञापको कठोर कारावास एवं ४०) जुर्माना हुज्ञा। लेखनी एवं, वक्तृत्व कला एवं रचनात्मक कार्यों से देश सेवा में संलग्न रहते हैं। प्रामोद्योग प्रचार, मादक पदार्थ निपेध विल्दान प्रथा वंद करवाने इत्यादि कार्यों में ज्ञाप सर्वदा अप्रणी रहते हैं। अोसवाल महासम्मेलन के डेपुटेशन में सम्मिलित होकर सी. पी. वरार खानदेश, निजाम हैंद्रा बाद आदि स्थानों का दौरा किया। सामाजिक कार्यों के लिए संलग्ना पूर्वक कार्य किया। देव आनन्द शिचा संघ राजनादगांव के कार्यों में सहयोग एवं प्रचारादिक कर के



शिचा प्रचार का कार्य किया। इस प्रकार से देशलहराजी का सामाजिक एवं राजनैतिक कार्य सर्वदा प्रगति शील ही रहा। आपके पुत्र श्री पुखराजजी हैं और सद्वाई और तारावाई नामक दो कन्यायें हैं।

इ आर तारावाइ सामक पा का पाव है । खादी भएडार व सव प्रकार के स्वदेशी कपड़ों के छाप व्यवसाय करते हैं ।`

# ★सेठ मंगलचंदजी सिंघवी-नरसिंह पुरा (सी० पी०)

सिंघवी गोत्रोत्पन्न श्री सेठ द्याचन्द्जी के सुपुत्र श्री मंगलचन्द्जी राष्ट्रीय विचारों के जन सेवक । गोटे गोव की म्युनिसिपल कमेटी के चेयरमेन पद पर रह कर आपने आदर्श जन सेवा की । वर्तमान में नगर कांग्रेस कमेटी के मंत्री एवं "जनपंथ सभा के" मेम्बर हैं । आप ४० वर्षीय हैं फिर भी सार्वजनिक कार्यों में विनवयुवकों का सा उत्साह रखते हैं । आपके पूच्य पिता श्री भी गोटे गांव के प्रमुख कांग्रेस कार्य कर्ताओं में से हैं और कई बार जेल यात्रा भी कर आये हैं ।

सेठ मंगलचन्द्रजी के भीकमचन्द्रजी सवाईचन्द्रजी, कोमलचंद्रजी रतन-र्धन्द्रजी और नीलमचन्द्रजी नामक पांच पुत्र हैं। जिनकी आयु कमश ३४, ३२, २६, १८ एवं १४ वर्ष की है। "मंगलचन्द्रजी भीखमचंद्रजी" के नाम गोटे गांव में गल्ले का व्यापार, भीखमचन्द्र सथाईचंद्र के नाम करक वेल में गल्ले का और कोमलचंद्र भूपेन्द्रसिंह के नाम से सर्राफी साहूकारी का काम होता है गोटे गांव में सीनेमा हाऊस का निर्माण हो रहा है जो कि सिंघवी टाकीज से प्रचालित होगा। श्री भीकमचंद्रजी, सवाईचंद्रजी, कोमलचंद्रजी, आप तीनों वन्धु मिनलसार, सद्गुणी और योग्य कार्य कर्ता हैं।

क्रसेठ सवाई सिंगई नाथुरामजी जैन-नरसिंहपुरा ( सी० पी० )

फागुल्ल गोत्रोत्पन्न दिगम्बर जैन सज्ज्न श्री सवाई सिंगई घासीरामजी जैन के सुपुत्र सवाई सिंगई नाथुरामजी का जन्म सं० १४४ माघ सुदि न का है। श्राप सफल व्यवसायी जाति सेवक तथा उदार हृदय महानुभाव हैं। स्थानीय जैन प्रचार सभा को श्रापका सिक्रय सहयोग रहता है। सवाई सिंगई गोकुलचंदजी श्रोर सवाई सिंगई मिश्रीलालजी नामक श्रापके दो पुत्र हैं जो वड़े ही योग्य युवक हैं। "सवाई सिंगई घासीरामजी नाथुरामजी जैन" के नाम से श्रापकी कैमें पर माल गुजारी, काश्तकारी, कपड़ा एवं साहूकारी का काम होता है। स्थानीय जैन समाज में श्रापका परिवार बड़ा प्रतिांष्ठ एवं सम्मानित्त हैं।

🖈 सेठ लालचंदजी चोपड़ा सहसपुर (हुग)

लोहावट (जोधपुर) ानवासी सेठ सुकालचन्द्रजी त्यापार हेतु छत्तीस गढ़

(मध्यप्रान्त) में आकर व्यवसाय चाल किया आपके पोत्र श्री सेठ नवलचन्द्जी के पुत्र लालचन्दजी एक सफल व्यवसायी एवं धार्मिक सज्जन हैं। समय २ पर आप धर्म सम्बन्धी एवं शिला सम्बन्धी कार्यों में उत्साह से भाग लेते हैं। कार्य सी विचारों के राष्ट्रीय कार्यकर्ता हैं एवं असे से प्राम पचायत के प्रमुख हैं। "अधिक अन्न उप जाओं" कार्य में विशेष ध्यान देकर स्वयं कास्तकारी करवाते हैं।

त्रार की फर्म पर कारतकारी (१२४ एक्ड़) एवं गल्ला, छाड़त का काम होता है-खोंक्के काका श्री रेखचन्द्रजी एक धर्मनिष्ट मिल्नसार सञ्जन हैं।



श्री रेखचंदजी

#### \*

#### ★सेठ किस्तूरचंदजी, करेली

कोछल गोत्रोत्पन्न श्री गुलावचंद्रजी के सुपुत्र श्री किस्तूर्चंद्रजी का जन्म सं० १६४६ में हुआ। आप चतुर व्यवसायी सफत कार्यकर्ता एवं उदार दिल सन्जन है थार्मिक कार्यों में आप उदारता पूर्वक सहायता देते हैं। आपके सुरेश-चंद्रजी, लखीचंद्रजी पुत्र है। श्री गुलावचंद्र किस्तूरचंद्र के नाम से आपके यहाँ कपड़े का व्यवसाय होता है।

★सेठ धनराजजी कांकरिया, करेली

श्रापके पूज्य पिताजी का नाम सेठ लहमीचन्द्रजी है। श्री धनराजजी ४६ वर्षीय महानुभाव है। श्राप निस्पृह उदार हृदय श्रीरावाध्याय प्रिय व्यक्ति है। श्रापके सुप्त्र श्री देवीचन्द्रजी २६ वर्षीय युवक हैं जो कि वड़े ही चतुर, कर्मशील श्रीर सूफ वूफ वाले युवक हैं। वर्तमान में "मेसर्भ देवीचन्जी कांकरिया" नामक फर्म के श्राप ही संचालक हैं। यह फर्म गल्ले का वड़े पैमाने पर व्यापार करती है।

श्री देवीचन्द्जी ने श्रल्पवय में ही व्यवसायिक कार्यों में श्रच्छा ज्ञान एवं सफलता प्राप्त करली। श्रापका उत्साह प्रशंसनीय है। चिरंजीव "नामक ३ वर्षीय एक वालक है जो होन हार है।

सेट फ़्लच द्रजी कांकारिया करेली ( जि होंशगाबाद )



सं. १६६० कार्तिक सुिं १ को श्री सेठ गुजावचन्द्रजी कांकरिया के यह। आप का शुभ जनम हुआ। आप राष्ट्रीय विचारों के सेवाभावी और शिचा प्रेमी सज्जन हैं। सन् १६३६ से ४२ तक जिला कॉग्रेस कमेटी नरसिंह पुरा के मन्त्री पद पर रहकर आपने कॉग्रेस की सेवा की। कीशल प्रान्तीय कॉग्रेस के भी सदस्य रहे हैं।

श्रापके ज्येष्ट पुत्र धर्मेन्द्रकुमारजी की श्रायु २१ वर्ष की है श्रापने हिन्दू यूनिवर्सीटी से वी एस. सी. किया एवं मैट्रिक से बो. एस. सी. तक फर्स्ट रहे श्रीर स्कालरशिय प्राप्त कर रहे हैं। इनसे

श्री धर्मेन्द्रकुमारजी छोटे हेमेन्द्रकुमारजी है जो कि १४ वर्षीयहैं। भें "श्री फूलचन्द्र धर्मचन्द्र कांकरिया" नामक फर्म पर गल्ला, किराना, छोर शे एवं कोयले का ठेका झादि व्यावसाय होता है।

# 🖈 सेंठ भोजराजजी लूणावत, गांडर वाडा

श्री कुन्द्रनमल्जी के पुत्र श्री भोजराजजी की आयु ४२ वर्ष की है। समाजिक तथा धार्मिक कार्यों में आप बड़े उत्साह से भाग लेते रहते हैं। आपके सुखनालजी उम्र १० वर्ष शान्तिलालजी १४ वर्ष, नेमीचन्द्रजी ६ वर्ष एवं अशोककुमारजी २ वर्ष नामक चार पुत्र हैं। स्थानीय जैन समाज के विशिष्ट व्यक्तियों में आपकी गणना है। "रामलाल पुनमचन्द्" नामक आपकी फर्म पर गल्ला एवं किराने का व्यापार होता है।



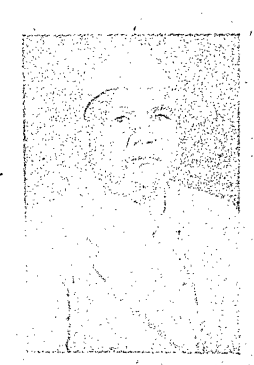
# 🗡 सेठ धनराजजी कोठारी दारहवा 😴

श्रापका जन्म संवत् १६४४ श्रापाद कृष्णा न का है। श्राप एक वयोबृद्ध समाज हितेपी, धर्म निष्ठ उदार चरित्र सज्जन हैं।

स्थानीय जैनसमाज में वड़ी प्रतिष्ठा है।

# इ.क. बेठ चिरञ्जीलालनी वड्जात्या,

युवकों सी कर्मठता छोर जोश रखने वाले जैनसमाज के छनोंच कार्य कर्ता जैनसमाज में एक्यना स्थापित करने में सतत् प्रयत्न शील । भारत जैन महा मंडल के प्रागा । उत्साही कार्य कर्ता हिने के साथ साथ परम उदार हैं । स्था छों व सार्वजनिक कार्यों में तन मन धन जिविच सहायक रहते हैं ।



فالإ

★सेठ डालचंदजी बमहोरा गोटेगाँव ( सी. पी. )

दिगम्बर समाज के वमहरा गोत्रवाले सेठ दरवारीलालजी के सुपुत्र श्री डाल चन्द्रजी ६८ वर्षीय वयोवृद्ध महानुभाव हैं। हिन्दी साहित्य से आपको बड़ा प्रेम है एवं साहित्यक कार्यों में समय २ पर आर्थिक योग देकर सफल बनाते हैं। स्थानीय हिन्दी साहित्य समिति के पदाधिकारी हैं। आपके फूलचन्द्रजी, ज्ञानचन्द्रजी, भागचन्द्रजी एवं नेमीचन्द्रजी नामक चार पुत्र हैं जिनकी आयु क्रमशः ४०, ३०, २६, एवं २२ वर्ष की है। आप चारों वन्धु बड़े उत्साही, मिलनसार और सार्वजनिक कार्यों में भाग लेने वाले हैं। म्थानीय जैनसमाज में आपका परिवार मान्य है। मेसर्स "द्रवारीलाल डालचन्द्र" के नामक आपकी फर्म पर किराना एवं गल्ले का व्यवसाय होता है।

🖈 सेंठ चौधरी रतनच दजी जैन गोटेगाँव ( सी. पी. )

गोटे गाँव नित्रासी वात्सलय गोत्रोत्पन्न श्री मूलचन्दर्जी जैन के सुपुत्र श्री रतनचन्दर्जी जैन का शुभ जन्म सं १६०२ आश्विन वदी १ का है। आपकी वचपन से ही अध्यत्म की ओर विशेष अभिरुचि है। इस विषयक आपका स्वाध्याय खूव है। "अध्यात्म विद्या विशारद" नामक परीचा भी उत्तीर्ण हैं। संगीत की ओर भी आप की पूर्ण अभिरुचि हैं। शास्त्रीय संगीत आपको अतिशय पसन्द है।

श्री रतनचन्द्जी के चिमनलालजी रमेशचन्द्जी एवं नरेशचन्द्रजी नामक तीन पुत्र हैं जिनकी आयु क्रमशः १३, १०, एवं ४ वर्ष की है। स्थानीय जनसमाज में इस परिवार की अच्छी प्रतिष्ठा है। 'श्री मूलचन्द्र रतनचन्द्रजैन' नामक फर्म पर वस्र एवं वीड़ी के पत्ते का व्यापार होता है।

#### ★सेठ दुलीचंदजी वजाज, दमोह

जन्म सं० १६३८ चैत्र वदी १३। पिताजी लोकमनजी बजाज। दिगम्बर जैन। श्री दुलीचन्दजी चतुर व्यवसायी एवं धर्म सन्यन्धी कार्यो में उत्साह पूर्वक भाग लेने वाले वयोवृद्ध सज्जन है। साधु सन्तो एवं मुनिवरों की सेवा में खूब भाग लेते हैं आपके पुत्र श्री रूपचन्दजी (आयु ३६ वर्ष) वर्तमान में फर्म का संचालन करते हैं। आप मिलनसार सरल चित्त और उदार महानुभाव हैं। श्री रूपचन्दजी के चन्द्रकुमारी १० वर्ष, सुदर्शन कुमार ६ वर्ष, एवं नखकुमार ३ वर्ष नाम तीन पुत्र हैं। मेसर्स "दुलीचन्द्र रूपचन्द्र" नाम से गल्ला आदत लेनदेन एवं माल गुजारी का काम होता है। एक आदे की चक्की भी है।

#### ★सेठ गुलावचंदजी गोयल-दमोह

जन्म सं० १६६६ कार्तिक सुदी न । पिताजी का नाम सेठ डालचन्दजी । रो सेठ गुजावचन्दजो मिजन सार व्यवसाय कुराज एवं जन सेवक सङ्जन है। \*

श्रापके परिवार को वंश परम्परा से सेठ पदवी प्राप्त है। स्थानीय म्युनिसिपल के प्रेसिडेन्ट एवं जैन सभा के खजान्ची हैं। वड़े पुत्र श्री धर्मचन्जी १६ वर्ष के एवं सम्पत कुमारजी ७ वर्ष के हैं। दोनों भाई श्रभी श्रध्ययन कर रहे हैं। 'सेठ डालचन्द गुलावखन्द' नामक श्रापकी फर्म पर माल गुजारी साहूकारी एवं श्राढ़त इत्यादि का काम होता है। दमोह में फर्म की श्रन्छी प्रतिष्ठा है यहाँ पर श्रापकी काश्तकारी भी होती है।

# ★ सेंठ हमीरमलजी लूणावत करेली गंज (सी. पी.)

श्राप ६१ वर्णीय वयोग्रह महान्भाव हैं। श्राप सफल व्यवसायी धर्मानुरागी श्रीर सहद्रय सज्जन है। श्रापके पृष्य पिता सेठ हजारीमलजी श्रादर्श धार्मिक थे। श्री हमीरमलजी के घेवरचन्दजी, रूपचन्दजी, स्वरूपचन्दजी, एवं लिखमीचन्द्र जी नामक चार पुत्र हैं इनमें जेष्ठ पुत्र के केवलचन्द श्रीर प्रमोद कुमार नामक दो पुत्र हैं। रूपचन्दजी के विजयकुमार, स्वरूपचन्दजी के पारसचन्द्र श्रीर लिखमी चद्रजी के शरत चन्द्र नामक पुत्र है। श्रापका परिवार श्रीताम्बर श्राम्नाय का उपासक है। स्थानीय जन समाज में यह परिवार बड़ा प्रतिष्ठित एवं सन्मान्य है।

"हजारीमल हमीरमलं" नामक फर्म पर गल्ले का श्रीर स्वरूपचन्द सूरज मल फर्म पर सोना चांदी श्रीर सर्राफी का काम होता है। स्थानीय फर्मों में इस फर्म की बड़ी प्रतिष्ठा है।

# ★सेट शिखरचंद्रजी जैन, इटारसी

इटारसी निवासी सेठ मत्रूमलजी के सुपत्र श्री शिखरचन्द्रजी का जन्म १ श्रामत १६२८ का है। श्राप उत्साही मिलनसार श्रीर सभा संस्थाओं में सहयोग देने वाले युवक है। विचारों में प्रगति शीलता एवं उदार हिष्ट कोण है। हिन्दी साहित्य श्रीर जन जाति के साहित्य वर्धन कार्यों में श्रापका बड़ा योग रहता है। श्री राजकुमारजी नामक श्रापके एक पुत्र हैं।

"वालचन्द्र मन्नू लाल जैन" नामक आपकी फर्म पर किराना गल्ला एवं टिन्वर मर्चेट का काम होता है।

# पंजावपांत

# 🧚 सेठ श्रानन्दराजनी सुराणा, देहली

श्रापने राजस्थान जागृति के लिए श्रांतिशय यातनायें सहीं श्रीर कई बार जेल की यात्रायें भी की । सन् १६४२ के देश व्यापी श्रान्दोलन में भी श्राप नजर धन्द

रहे, अन्य समय भी राष्ट्रीय कांचीं में आपका प्रधान सहयोग रहा है। स्थानक वासी समाज के आप प्रधान नेताओं

में से है। सन्प्रदाय में ऐसा कोई उल्लेखनीय संस्था नहीं होगी कि जिससे आपका सम्पर्क न हो। श्रोसवाल समाज के विशिष्ठ महान

भावों में आपका स्थान अपना विशेष महत्व रखता है। दिल्ली के प्रमुख राष्ट्रीय कार्य कत्तीत्रों व जन नेतात्रों में श्रापका प्रधान स्थान है।

ट्रेडिंग कम्पनी के नाम से ६२२ चांदनी" चीक दिल्ली में प्रेप्त मशीनरी का व्यापार

वर्तमान में आप ('इंडो यूरोपा

करते हैं। वम्बई, कलकत्ता, मद्रास ऋादि भारत के पायः सभी वड़े शहरों में आप के आफिसेन हैं। लन्दन में भी आपका आफिस है।

🖈 लाला रघुवारसिंहजी गर्ग जैन, दिल्ली

लाला वलदेवसिंहजी के घर सन् १६६५ में आपका शुभ जन्म हुआ। शिचा

स्रोर साहित्य प्रचार के कार्यों में स्रापकी विशेष स्राभिक्षि है। स्रापने जनता में अहिंसा और धर्म के प्रचार हेतु कई ट्रेक्ट अपनी ओर से छपवा कर अमूल्य वितरण करवाये हैं और कराते रहते हैं।

सन् १९१६ में "इर्म्पारियल इलेक्ट्रिक सार्ट" के नाम से विद्युत वस्तु का सूत्र पात किया जिसमें महती सफजता प्राप्त की। सन् १६३५ में "जैनावॉच कम्पनी के नाम से चड़ियों का थोक व्यापार प्रारम्भ किया। दिल्ली में घड़ियों के स्राप ही सबसे प्रमुख व्यापारी हैं।

अ० भा० दिगम्बर जैन महा सभा के आप प्रमुख कार्य कर्ता और सहायक हैं। दिल्ली शाहदरा में 'रघुवीरसिंह जैन धर्मार्थ औपधालय' आपकी ओर से जनता की ७ वर्ष से अच्छी सेवा कर रहा है। श्री प्रेसचन्द्रजी, कैलाशचन्द्रजी और शान्तिस्वरूपजी नामक आपके तीन पुत्र हैं। श्री प्रेमचन्द्रजी दि. जैन लाल मन्दिर

के मैंनेजर हैं । ऋाप र⊏वर्षीय हैं श्री कैलाशचन्द्रजी ऋाप २६ वर्षीय उत्साही युवकु है सन् १६४६ में आपने विलायत की यात्रा की और व्यवसाय के निमित्त फिर

जाने वाले हैं। श्री शान्तिस्वरूपजी २२ वर्षीय हैं श्राप दुकान पर ही व्यवसाथ की देखमाल करते हैं त्राप तीनों वन्धु उदार चित्त, सुविचारवान युवक हैं।

#### **>**

# क्रलाला गोपीचंदजी किशोरीलालजी जैन "सर्राफ"-श्रम्वाला



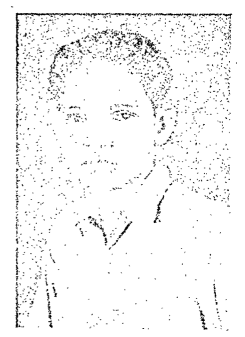
लाला गोपीचंदजी



रतनबंदकी जन



लाला किशोरीलालजी



जर्गास्ट्र कुमारकी

.

लाला गोपीचंद्जी—का जन्म सं० १६२२ का है। राज दरबार में आपके अच्छा सन्मान पाया। सं० १६६३ में आप स्वर्ग वासी हुए। आपके सुपुत्र श्री किशोरीलालजी का जन्म सं० १६४४ का है। आप शिचा प्रेमी तथा जाति सेवक महानुभाव हैं। जैन कन्या पाछशाला अम्बाला शहर के मैंनेजर, जैन हाई स्कूल की मैनेजिंग कमेदी के मेम्बर एवँ श्वेताय्वर जैन संघ (पंचायत) के मंत्री भी रह चुके हैं। अभी आप सरकार की ओर से असेसर हैं। आपके रतनचंदजी तथा जगीनद्रकुमार नामक दो पुत्र हैं। श्री रतनचंदजी उत्साही तथा धर्म प्रेमी युवक है तथा जैन युवक मंडल में विशेष भाग लेते हैं। आपही 'गोपीचंद किशोरीलाल जैन सर्राफ' नामक फर्म का सुचार रूप से चल रहा है। आपके सतीशकुमार (धर्मबीर) नामक पुत्र हैं। श्री जगीनद्रकुमारजी अभी विद्याध्ययन कर रहे हैं।

सेठ लाल दिलारामजी ज्ञानचन्दजी चौधरी, मलेर कोटला

दिलारामजी की आयु ६४ वर्ष की है आप धर्मानुरागी एवं दयालु सज्जन हैं। आपके रोशनलालजी और ज्ञानचन्दजी नामक दो पुत्र हैं। श्री रोशनलालजी ४४ वर्ष के हैं, सत्य प्रकाश नामक पुत्र हैं। श्री रोशनलालजी को रोशनलालजी धार्मिक एवं सामाजिक कार्यों में अपने सर होकर भाग लेते रहते हैं।

श्री ज्ञानचन्द्जी धर्मात्मिक एवं शिक्ता प्रेमी हैं।श्री पूच्य विजय वल्लभ स्रीश्वरजी म. सा. के उपदेशों का आप पर वहुत असर पड़ा। मन्दिर के जोगों द्धार में आपने वड़ा परिश्रम कि या आत्मानंद जैन हाईस्कृल के सेकेट्ररी पद पर रहकर आपने स्कृल की वड़ी सेवा की। आप लोग अयवाल जैन श्वेताम्वर आम्नाय के द्यासक हैं। आपकी फर्म

होता है।



श्री ज्ञानचन्द्जी मलेरकोटला पर लोहे का व्यवसाय बृहद् रूप से

#### \*

# 🚣 रद्भ्य श्री मंगल ऋषि जी महाराज,-लुधियाना

आयुर्वेद के प्रकारड परिडत एवं सफत चिकित्सक भी पृष्य महताय ऋपिजी ने अपने अगाध ज्ञान से मालेर कोटला एवं लुधियाना में आदर्श जन सेवा से

ख्रतुल सम्पत्ति उपार्जित कर मालेर कोटला में नेमीनाथ भगवान का मन्दिर ख्रपने कर कमलों से बनाया एवं लुधियान में छापने ख्राराधना के लिए मन्दिर बनवाया छोर जन हित के लिए जैन धर्म शाला बनवाई जो "पूज्यों की सराय" के नाम से प्रसिद्ध है

श्रापके सुशिष्य पूज्य मोहन ऋषिजी तथा महेन्द्र ऋषिजी श्रायुर्वेद के श्रन्छे विद्धान है। श्रापके सतत प्रयत्न से लुधियाना तथा मालेर कोटला में धर्मार्थ श्रोपधालय खोले गए है। महाराजा फरीद कोट ने 'सालम' निर्मेक श्राम श्रापको भेट किया इसी प्रकार मालेर कोटला के नवाव ने भी ४०० वीघा भूमि भेंट की।



वर्तमान में श्री मंगल ऋषि जी महाराज हैं। आपका जन्म सं० १६६४ का है आप भी आयुर्वेद के मर्मज्ञ विद्वान है और अपनी सफल चिकित्सा के द्वारा जन सेवा कर रहे है। आपका औपधालय आधुनिक उप करणों से सुसज्जित है। ऋषि रसायन और "संग्रहणी रिपु" पेटेण्ट औपधियों हैं जो समग्रभारत में विकती है।

# ★सेठ रोशनलालजी कोचर, अमृतसर

जंम सं० १६४१। श्राप चतुर व्यवसायी श्रीर दयालु सञ्जन हैं। श्रापने "कोचर टैक्स टायल बुलन मिल्स" स्थापित किया। जिसमें गर्म शाल दुशाले एवं सिल्क का कपड़ा तैयार होता है। धार्मिक कार्यों में श्राप श्रम सर होकर काम करते हैं। स्थानीय दादावाड़ी के सपूर्ण व्यय में से श्राधा व्यय श्रापने श्रपनी श्रोर से प्रदान किया। नन्दलालजी श्रभयकुमारजी जंकुमारजी राजेंद्र-कुमारजी तथा धनपत कुमारजी नामक पाँच पुत्र हैं। श्रनितलालजी के जेगिंद्रलालजी नामक पुत्र हैं। श्रीश्रनंतलाल मिलनसार श्रीर उत्साही युवक हैं। श्रिवचंद रोशनितालों, नामक फर्म से श्रापका व्यवसाय होता है। शाम्या फलकते में ए श्रमय कुमार नं० १७ पियापटी में भी है। जहाँ गर्म शाल दुशाने की थोक वंध व्यापार होता है।

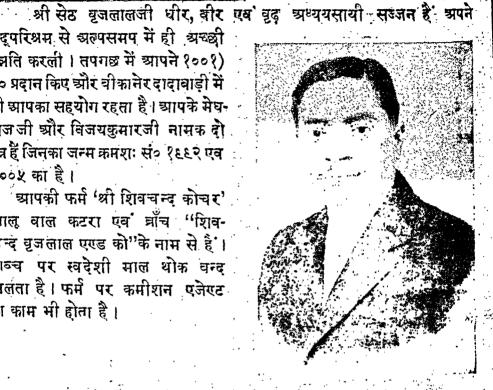
# 🖈 श्री सेठ वृजलालजी कोचर-श्रमृतसर

सद्परिश्रम से अल्पसमप में ही श्रद्धी उन्नति करली । तपगछ में आपने १००१) रु० प्रदान किए और वीकानेर दादाबाडी में भी आपका सहयोग रहता है। आपके मेघ-राज जी श्रौर विजयकुमारजी नामक दो पत्र हैं जिनका जन्म क्रमशः सं० १६६२ एव २००४ का है।

श्चापकी फर्म 'श्री शिवचन्द कोचर' श्राल वाल कटरा एवं ब्रॉंच ''शिव-चन्दे वजलाल एएड की"के नाम से हैं। ब्राब्च पर खदेशी माल थोक वन्द मिलता है। फर्म पर कमीशन एजेएट का काम भी होता है।



जंद" हालां वाजार भिवानी, परशराम जुगलिकशीर 'वम्बई' एवं देहली में मंगत



## ★सेठ दुलीचंदजी मित्तल-भिवानी

मित्तल ( अयवाल ) गोत्रोत्पन्न श्री लाला बद्रीप्रसादजी के पुत्र दुंली-चंदजी का जन्म सं० १६८० का है। श्राप उत्साही मिलनसार एवं सावी-जनिक कार्यक्रमों में भाग लेने वाले सज्जन हैं। स्थानीय रवे० तेरापंथी सभा के कोषाध्यत्त हैं। व्यापारिक कार्यों में भी आप वड़ी योग्यवा से श्रपने पूज्य पिताजी को सहयोग देते. हैं। आपके रोशनवावजी नामक पुत्र एवं सत्यवती नामक कन्यः है जिनकी आयु क्रमश ४ एवं २ वर्ष की है। आपकी फर्में "परशराम दुली-

स्थात दुर्जीचंद हैं। इन सब फर्मी पर क्लोथ मर्चेएट एवं कमीसन एजेंट का काम होता है। स्थानीय गौशाला के आप प्रवंधक है।

#### ★लाला त्रिलोकचंदजी वंसल, कालका (अम्बाला)

श्री लाला त्रिलोकचंदजी राष्ट्रीय कार्यकर्ताशिक्ता प्रेमी एवं सरलिक्त महानुभाव हैं। १६ वर्ष तक कॉर्य स कमेटी के प्रधान रह चुके हैं और कई बार





ल.ला त्रिलोकनंदकी

#### स्व॰ सेउ चमेलामलजी

जलयात्रा भी कर चुके हैं। अपने विशाल भवन में से एक हिस्से का दो मंजिल मकान एस. एस. जैन सभा को समर्पित किया। धार्मिक कार्यों में भी आप अमें कर होकर कार्य करते हैं। स्थानीय समाज में आपके परिवार की वहीं प्रतिष्ठा है—वर्तमान में आपके यहां "वीकमल चमेलामल" के नाम से आदत और जनरल मर्चेंटस् का कार्य होत है। मोटरट्रांसफोर्ट नामक कम्पनी का सख्रालन आप ही करते हैं।

★लाला श्रात्मारामजी जेन छाजेड, थानेश्वर ( कुम्क्षेत्र )

श्री सेठ आत्मारामजी का जन्म गं० १६१८ का है। आत्मारामजी कुशल चैवसावी, मिलनसार और उदार दिल सज्जन हैं। आपके पवनकुमारजी, नेम-कुमारजी मदनकुमारजी नामक ४ पुत्र हैं। श्री सेठ छत्रुरामजी के हिलीय पुत्र मेजारामजी का जन्म सं० १६१८ का है। आप राष्ट्रीय विचारों के जन सेवा सावी पुरुष हैं। हरियाणा प्रांत में आप ख्याति पात हैं। स्थानीय नगर पार्तिकी एवं अन्यान्य जन सेवा के कार्यों में आप सोत्साह भाग लेते रहते हैं आपके श्री सत्यपालजी, श्रीयशपालजी एवं श्री सुरेन्द्रपालजी नामक चार पुत्र हैं। श्री मेला-रामजी से छोटे भाई श्री बसन्तीलालजी का जन्म सं० १६६० का है आपके श्री ज्ञानचन्दजी नामक एक पुत्र हैं। आप तीनों बन्धु सरल स्वभावी सड़न हैं। सुभाषमंडी में आपकी 'आत्माराम रामगोपाल' के नाम से दुकाध है। आढ़त तथा बजाजी का काम होता है। फर्म "छुड़जूराम मेलामल" के नाम से प्रसिद्ध है।



# सेठ वलवंतसिंहजी वंसल, हाँसी (हिसार)

हांसी निवासी वन्सल गोत्रोत्पन्न दिगम्बर जैन श्री सेठ नानकचंद्जी खोर इनके पुत्र मामराजम्बजी एक ख्याति प्राप्त व्यवसायी हो चुके हैं। इन ही वंशज श्रीवलवन्तसिंह जी अपने पूर्वजों के अनुरुप धर्मवीर खोर् कर्मठ के सज्जन हैं। स्थानीय भगवाने महावीर प्रभु के मिद्दि में वेदी वनवाई एवं उसकी प्रतिष्ठा करवाई जिसमें आपने काफी खर्च किया। जातीय तथा समाजिक कार्यों में आर्थिक योग देकर आप संस्थाओं की प्रगति में सहायक होते हैं। आपके इस समय युजभूपण लाल, नरेद्रंकुमार, सुरेद्रंकुमार, विनोदकुमार, प्रमोदकुमार

कुं ॰ वृजभ्यण्लालजी नामक पांच पुत्र है जो श्रमी विद्या अध्ययन कर रहे हैं। श्री वलवंत्तसिंहजी की श्रायु ३७ वर्ष की है श्राप कटरे वाले के नाम से प्रसिद्ध हैं कटले की बुनियाद १८६६ लाला राजमलजी ने डाली थी।

आपके यहां ''नानकचंद मामराजमल कटले वाले'' के नाम से जमींदारी तथा वेंद्वर्स का काम होता है। रुई, सोना, चांदी, आढत एवं कमीशन एजेएट का ग्रहत रुप में व्यवसाय होता है।

# ★श्री लाला भिकारीलालजी कान्गो-हाँसी (हिसार)

१५४० के स्वातन्त्रय यद्ध में आग लेने के कारण श्री हुक्मीचन्द्जी कानूगों

्रिंएवं फकीरवन्दजी कान्गो की जमीन जायदाद जप्त करके तत्कालीन ब्रिटिश सरकार

ने फांसी पर लटका दिया । इसी वंश में लाला भिकारीलालज का जन्म हुआ। पहले यह परिवार अम्बाला कमिश्नरी का निवासी था परन्तु १८५७ के वाद यहाँ चले आये। आप अप्रवाल जैन जाति के सज्जन है। श्री भिकारीलालजी सद् परिश्रमी धर्मनिष्ठ एवं कुशल सन्जन हैं। आपके बड़ी भारी जमीदारी है जिसमें किसान विना किसी मगड़े के काश्त करते हैं श्रीर श्रापसे बहुत खुश रहते हैं। श्राप वड़े उदार दिल और सेवा भावी सन्जन है। श्री आदिश्वरकुमार और आनन्दकुमार नामक त्रापके दो पुत्र है जो होनहार एवं प्रतिभा शाली हैं। वाईस सम्प्रदाय में त्रापका यह परिवार वड़ा प्रतिकि तहै। श्रापकी श्रायु ४५ वर्ष की है।

# ★ लाला गणपतराय रामजीदामजी जैन वावेल साढौरा

श्री सेठ रामजीदास जी के पुत्र खैरातीलालजी का जन्म सं० १६७१ श्रावण सुदी नवसी का है। आप एक उत्साही लगन शील एवं कर्मठ व्यक्ति है। स्थानीय

हिन्दू गर्ल्स स्कूल के मैंनेजर, एस.एस. जैन सभा के प्रेसिडेएट एवं ''कृष्णा कोत्रॉपरेटिव वैंद्ध" के वाईस प्रेसिडेस्ट है' । आपके पूर्णचन्द्रजी, प्रदयुम्नक्रमार जी, जिनेन्द्रकुमारजी एवं अजीतप्रसाद जी नामक चार पुत्र हैं। श्री खैराती-ललाजी के लघुभ्राता विलायतीरामजी का जमं सं० १६६४ का छ।साढ़ सुदि ७ का है। वर्तमान में आप केन्द्रीय सरकार के फाइनेसं विभाग में असिस्टेग्ट इंचार्ज हैं। छ।प भी उच्चिवचारों के आदर्श युवक हैं । स्त्रापके स्त्रयभकुमार्जी एवं जीवणलालजी नामक दो हैं।

''गग्पपतराय रामजीदासजी जैन'' नामक स्त्रापकी फर्म पर सुन्यवस्थित रूप से वस्त्र व्यवसाय होता हैं।

# 🖈 लाला संतलालजी उमरिया-भिवानो

लाला मुखरामजी उमरिया के पुत्र लाला संतलालजी का जन्म संव १६४५ आपाद सुदि म का है। आप समाज सेवक, धार्मिक मनोवृत्ति के उदार चेता सञ्जन



हैं। स्थानीय जैन समाज में आपकी अच्छी प्रतिष्ठा है। आपके अनंतलालजी रोशनलालजी एवं जगदीशप्रसादजी नामक तीन पुत्र हैं जिनकी आयु कमश ३४, २० एवं १६ वर्ष है। आप तीनों बन्धु उत्साही एवं मिलनसार नवयुवक हैं। श्री अंनंतलालजी व्यवसाय में सहयोग देते हैं। बम्बई में "रोशनलाल जगदीश प्रसाद" फर्भ कालवा देवी रोड़ पर अवस्थित है। यहां पर वस्त्र व्यवसाय वृहद रूप में होता है।

# संयुक्त प्रान्तः—

🖈 सेठ अचलसिंहजी बोहरा, आगरा

वचपन से ही आप मेघावी रहे हैं। प्रारम्म से आपकी प्रवृत्ति देश एवं समाज सेवा की ओर थी। १६१६ में लखनऊ के कॉम्रेस अधिवेशन में समिनलित हुए एवं

सदस्यता स्वीकार की । सन् १६१५ में "आगरा व्यापार समिति" का पुनः संग ठन कर सभापतित्व और मन्त्रित्व से नव चेतना प्रदान का। इस प्रकार से समाज एवं राष्ट्र सेवा काय में अधिका धिक योग देने लगे। यथा १६१६ के रोलटएक्ट का बायकाट, तिलक, स्वराच्य फएड के लिए २४ सहस्र रुपयों का एक त्रित करना इत्यादि । १६२१ में नगर कॉय स के सभापति बने एवं म्यूनिसिपल वोर्ड के कॉब्रेस की छो। से मेम्बर व सीनियर वाइस चैयरमेन बने। १६२२ में श्राप स्वराज्य पार्टी की स्रोर से प्रान्तीय लेजिरलेटिव कौन्सिल के सदस्य बने। नमक सत्याग्रह में ६ मास की सजा एवं ४००) जुर्माना हुआ । १६३० से ४८



४००) जुर्माना हुआ। १६३० से ४८ नगर एवं जिला कॉर्य से कमेटी के सभापति। १६३४ में आपने एक लाख चार सौ रुपये सार्वजनिक कार्यों के लिए अचल ट्रस्ट की म्थापना की एवं ३६ में प्रान्तीय असेम्बली के मेम्बर बने। ४२ के भारत छोड़ो आन्दोलन में गिरफ्तात हुए एवं २७ मास तक नजर बन्द रहे। महात्मा गाँधी समारक राष्ट्रीय निधि की आगरा शाखा के प्रधान मंत्री की हैसियत से ४½ लाख रुपये एकत्रित किये। १६४८ में आगरा विश्वविद्यालय को सीनेट के सदस्य निर्वोचित हुए। आपकी धर्मपत्नि श्री भगवती देवी जैन की स्पृति में २॥ लाखसे आगरा छावनी में कन्या विद्यालय की स्थापना

•

की १६४६ में की। अ० भा० संस्कृत महासम्मेलन तृतीय अधिवेशन आगरा के स्वागताध्यक्त एवं प्रान्तीय पेशरक्ता सम्मेलन के द्वितीय अधिवेशन फर्फ खाबाद के सभापति। जातीय सेवा में भी आप अप्रेसर रहे हैं। आप अ० भा० ओसबाल महा सम्मेलन के संस्थापकों में हैं। सम्मेलन के द्वितीय अधिवेशन के आप सभापति रहे भारत जैन महा मंडल के भी आप सभापति रहे।

#### 🖈 सेठ रतनलालजी जैन, त्रागरा

श्राप साहित्य प्रेमी, समाज सेवक एवं चतुर व्यवसायी है। सन् २६ से

से राष्ट्रीय कार्यों में भाग लेना शुरु किया ४२ में जेल यात्रा की। नव सन्देश एवं निराला पत्र के प्रकाशक भी रहे। आप ही के डवांग से "श्री सन्मतिज्ञान पीठ" का प्रकाशन कार्य सुचार रुप से हो रहा है। "आखिल भारत वर्षीय श्रेताम्बर स्थानक वासी जैन मण्डल" वम्बई के आप उत्तर प्रदेश की ओर से प्रतिनिधि हैं। "श्री राजेन्द्र प्रकाशन मन्दिर" के भी संस्थापक हैं। यहां से साहित्य की आदर्श रुप से सेवा हो रही है। अभी आगरा म्युनिसिपल के किमश्नर एवं नगर कॉप्नेस कमेटी के कोप। ध्यत्त हैं।

'भिक्कामल छोटेलाल' नामक आप की यह फर्म लोहे की प्रमुख विकेता है।



# ★मेसर्स माधोलाल चिरन्जीलाल जैन-मुज्जफरनगर ( उत्तर प्रदेश )

भिवानी निवासी सेठ माधोलालजी बड़जात्या ने ६४ वर्ष पूर्व इस फर्म की स्थापना की थी। आप ही के सद प्रयत्न से फर्म की विशेष उन्नति हुई। आप श्री जैन सनातन सिख प्रेन चेम्बर मुजपफर नगर के चेयरमेन भी रह चुके हैं। सं० १६८६ में आप स्वर्गवासी हुए।

वर्तमान में फर्म के सख़ालक श्री माधीलालजी के पुत्र पृत्वचन्द्रजी एवं वैजनाथजी वड़ी गोग्यता पूर्वक काम कर रहे हैं श्री माधोलालली के ड्येष्ट्र पुत्र श्री चिरंजीलालजी सन् १६४६ में स्वर्गवासी हुए। श्राप वड़े ही धर्मनिष्ठ एवं परोप-कारी महाजुभाव थे।

श्री सेठ फुलचन्द्रजी एवं वैजनायजी उदार हृदय के धर्म प्रेमी एवं शिचा प्रेमी महासुभाव हैं। आप कोगों की छोर से नई मन्द्री मुक्जपर नगर में एक

\*

सुन्दर जैन मन्दिर एवं श्री जैन कन्या पाठशाला का निर्माण हुअ । 🛷

मेरठ, शामली, खतीली एवं मुजफ्फर नगर में आपकी फर्म गुड गुला, आदत तथा बैंकर्स का कार्य करती हैं।

#### ★श्री परमेश्वरलाल जैन 'सुमन', समस्तिपुर

त्रापका जनम २० जनवरी सन् १६२० में हुआ। श्रापके पिताजी का नाम श्री दुर्गात्रसाद जैन है। शिचा त्रापने इन्टर मिटियेट तक पाई। विशेप साहित्यक योग्यता पर साहित्यालंकार की उपाधि प्राप्त हुई।

सन् १६४२ के आन्दोलन में टामियों की गोली से समस्तीपुर में १४ आदमी मारे गथे। उनके सम्मान में जो जुलुम निकाला गया उसका नेतृत्व आपने ही किया। इस कारण पुलिस ने आपकी गिरफ्तारी का वारन्ट निकाला। एक वर्ष हिसार वह और अन्य स्थानों में कार्य करते रहे। आप हिन्दी के एक होनहार कवि हैं। वर्तमान में गत तीन वर्षों से सभास्तीपुर नगर कांग्रेस कमेटी के प्रधान मंत्री और जिला निर्माण समिति के मंत्री है। पता जैन-निवास, समस्तीपुप, दरमंगा।

# ★श्री सेठ फूलचन्दजी जैन, इलाहाबाद

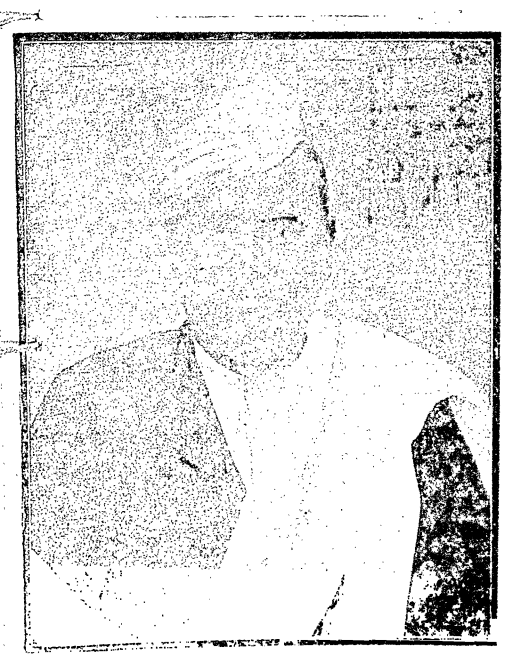
७० वर्ष पूर्व लाला पुरुषोत्तमदासजी ने इलाहबाद आकर सरीफी कार्य प्रारम्भ किया। अपनी व्यापारिक मेधा से इस व्यवसाय में अच्छी सफलता प्राप्त की। आपके मुन्शीलालजी, फुलचन्दजी एवं सुमेरचन्दजी नामक तीन पुत्र हुए।

वर्तमान में फर्म के मालिक लाला फूजचन्दजी जैन हैं। आप मिलनसार धर्मप्रेमी और समाज सेवक सज्जन हैं। आपके ज्येष्ट पुत्र श्री शिखरचन्दजी बी-कॉम करके फर्म के सञ्चालन में सहयोग देते हैं। इनसे छोटे श्री स्वरूपचन्दजी बी. एस. सी. करके अभी लखनऊ में एम. बी. बी. एस. में अध्ययन कर रहे हैं। आप दोनो बन्धु इत्साही एवं प्रगति शील विचारों के नव युवक हैं।

ठठेरी वाजार-इलाहावाद में "पुरुषोत्तमदास सर्राफ" नामक श्रापकी फर्म पर सोने, चाँदी का व्यवसाय होता है श्रापका यह परिवार "श्रमवात्त" जातिय है। जैन है एवं इलाहावार के जैन समाज में श्रव्छी प्रतिष्ठा है।

नोट—मध्य प्रांत व युक्त प्रांत में प्रचारक भेजे गये थे पर उधर महामारी का प्रकोप हो जाने से कुछ ही स्थानों का भ्रमण कर वीच में ही लौट आना पड़ा। सतः इन प्रान्तों के जैन वंधुओं के परिचय परिशिष्ठ विभाग में दिये जायेंगे। 卡拉格尔 沙拉斯斯特特拉斯斯格尔特斯斯特尔特特 医多种性 医多种性 医多种性病 化化物 医多种性 医多种性 医多种性 医多种性 化多种性素





नेठ प्रतापगलर्जा, हाँगरगढ ( मेर.सं प्रतापमल गोलिन्दराम, फलफता )

# 🖈 मेसर्स प्रतापमल गोवित्दरास, कलकत्ता

सन् १०० में दो जैन उत्पाही युवक हूं गरगढ़ के श्रीप्रतापमलजी एवं बीकानेर के श्रीगोबिन्दरामजी ने श्रनुभव किया कि आयुर्वेदीय और योरोपीय दवाओं के सन्दर्भ सिमश्रण से ऐसी शीच फांयदा पहुंचाने वाली श्रीषधियां निर्माण की जाये जो हामों में खूब सस्तो हो और गरीव इनता तक पहुंच सके। उनका ध्यान था कि ह्वा चाहे देशी हो या विदेशी, कविराजी हो या यूनानी, कोई भी हो यदि इसमें गुण है, यदि वह सस्ती है और रोग में शीच फायदा पहुँचाती है तो वह निरचय ही श्रादरणीय है। जिन दवाओं में पशुओं, पित्रयों, मछिलयों श्रादि घूमने फिर्म वाले प्राणियों के खून, मांस, चर्बी, हड्डी, ग्लोडम ( िकाते हो स्वायों के मिश्रण का पूर्ण हत्व से बिहिष्कार किया। इस फर्म में इस बात का पूर्ण ध्यान रखा जाता है

प्रतापमल गोविन्दराम कलकत्ते में दवाओं का सर्वप्रथम प्रतिष्टान है। ईसी

सन् १६०० ई० में स्थापित होनेके अनन्तर यह फर्म निरन्तर तरकी कर रहा है। आज तो यह हालत है कि इस फर्म की कई दवायें तो सारे भारत में प्रसिद्धि प्राप्त कर चुकी हैं। वास्तव में दद्रविनाश, सत्य जीवन, दिल रंजन बाम, जिंकलीन पारगोटानिक चमत्कारिक औपधियाँ है। वहुत से चिकित्सक अपने रोगियों पर इन दवाओं का परीचण करते हैं।

कि दवायें पूर्ण रूप से शुद्ध हों। वनस्पति व निर्दोप खनिज पदार्थ ही काम में लाये

जांय दवाओंमें किसी भी घृणित व अभद्य वस्तु की मिलावट न हों।

दवाओं एवं केमिकल्स के परीच्या के लिये इस फर्म के अन्तर्गत लेबोरेटर् (Laboratory) की सुन्दर व्यवस्था है जहां अनुभवी केमिस्ट द्वारा दवाओं का परीच्या हुआ करता है।

इस फर्म का आफिस कलकर्न में ११७-११८-११६ खंगरा पट्टी स्ट्रीट में स्थित है और फैक्टरी अपने विशाल जिजी भवन नं० ४३६ ग्रांड ट्रंक रोड (नोर्थ) हवड़ा में है। जहां सैकडों कर्मचारी काम करते हैं। दवांओं के अतिरिक्त इस फर्म में कपड़े रंगने के रंग (Aniline Dyes) नील (Chinese Blue) सिन्दूर आदि के मेन्युफेकचर करने का काम भी बड़े विशाल रूप में हो रहा है।

इस फर्म की ओर से हर साल हजारों रुपये परोपकारी संस्थाओं को अंदान किये जाते हैं। वीकानेर स्टेट के रानीसर में मन्दिर और धर्मशाला है। डूंगरगढ़ में बिजली से चालित सुन्दर कुवा है। इन सब को चलाने की व्यवस्था फर्म की सोह से की जाती है।



श्री जेठमलजी सेठिया, वीकानेर



स्व २ सेठ अगरचन्दर्जी सेठिया आप दोनों का परिचय सेठ अगर चन्दर्जी सेरोदानजी सेठिया, बीकनेर पृष्ट १६८ पर देखिये।





श्री साहशीतलप्रसादनी, दिली श्राप प्रन्थ के माननीय सहायक हैं। परिचय प्रष्ट ४=२ पर पहिचे )।

सेठ थी रोशनतालजी कोचर, धमृतसर परिचय एट उर्दे पर पहें।

# ॅं श्री विजयसिंहजी नाहर, कलकत्ता

जैन समाज के प्रकाश स्तम्भ एवं गण् माननीय नेता स्व० श्री पूर्ण चन्दैजी नाइर एम. ए. बी. एल के सुपुत्र श्री विजयसिंहजी नाहर का जन्म सन् १६०६ में हुआ। सन् १६२७ में आपने कलकत्ता यूनिवर्सीटी से वी. ए. पास किया।

श्री विजयसिंहजी नाहर समाज सेवक, उदार हृदय एवं कर्मठ कार्य कर्ती है राजनैतिक एवं सामाजिक चेत्र में आपका जीवन अनुकरणीय है। कलकत्ता कारपोरेशन के आप काउन्सीलर हैं एवं बंगाल प्रान्त के भूतपूर्व एम. एल. सी. रह चुके हैं। वर्तमान में आप पश्चिमीवङ्गाल प्रान्तीय कॉर्झ स कमेटी के प्रधान मन्त्री एवं आखिल भारत काँग्रेस कमेटी के सदस्य हैं। अ० भा० खोसवाल महासम्मेलन के मन्त्री पद पर रहकर आपने महासभा की आदर्श सेवा की । श्री जैनसभा कलकत्ता के भी श्राप सभापति रह चुके हैं। भारतीय खतंत्रता श्रान्दोलन में श्रापने सन् ४२ से ४४ तक जेल यात्राए की।

श्रापके सुपुत्र श्री रतनसिंहजी नाहर अभी विद्याध्ययन कर रहे हैं। श्रीमती सुचिता दुगड नामक आपकी बड़ी पुत्री बङ्गाल के प्रसिद्ध चित्रकार इन्द्र दुगड़ की धर्मपति हैं एवं छोटी पुत्री श्रीमती सुलेखा भूतोड़िया श्री चन्दनमल भूतोड़िया की धर्मपत्नि है। श्री विवयसिंहजी नाहर को प्राचीन चित्र एवं देश विदेश के सिक् के संग्रह में विशेष अभिरुचि है।

★जस्टिश्री रणधीरसिंहजी वच्छावत, कलकत्ता

कानून के यशस्त्री श्री रणधीर सिंहजी वच्छावत का शुभ जन्म संव १६६४ आपाद सुदि प को अजीमगंज निवासी श्री प्रसन्नसिंहजी बच्छावत के यहां हुआ। अजीमगंज में आपका परिवार प्रतिष्ठित रईसों में से है। सेएट जोन्स कॉलेज कलकता से सन् १६२५ में वी. ए. किया। सर्व प्रथम रहे श्रंतः दो स्वर्ण पदक मिले । १६२० में इकोनोमिक से एम. ए. पास किया । १६३= में विलायत गए और १६३१ जून में वार. एटलॉ की डियी प्राप्त की। साथ ही में लन्दन यूनीवर्सिटी से एल. एल. वी. भी व्हिया । इस प्रकार से उच शिचा उत्तीर्श कर १६३२ में कलकत्ते में प्रैक्टिस शुरु की। आपकी प्रतिसा से वह २ जज प्रभावित हैं। कलकत्ते में आपकी सबसे अच्छी प्रेक्टिस थी। १८ साल तक प्रेक्टिस करने के वाद २३ जनवरी सन् १६४० को वंगाल पान्त के कलकत्ता हाईकोर्ट के त्राप जज नियुक्त हुए। जैन समाज में त्राप ही सबसे पहिले सज्जन हैं जो इतने वड़े प्रान्त के जिस्टम नियुक्त हुए। समाज को आप पर गौरव है। यह एक ऐसा पद है जिसकी नियुक्ति राष्ट्रपति करते हैं।

त्रापके ज्येष्ठ पुत्र जितेन्द्रसिंहजी २४ वर्षीय युवक हैं त्रीर त्रिलायत अक्षी सार्थ गए हुए हैं। इनसे छोटे विजयसिंहजी और दीपसिंहजी है जो क्रमश १८, १६ वर्ष के हैं, अभी अध्ययन कर रहे हैं।

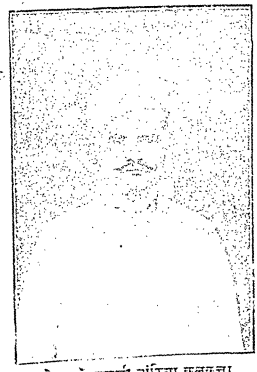
# 🛝 🖈 सेठ श्री चांदमलजी वांठिया-कलकत्ता

त्राज से कराव १२४ वर्ष पूर्व वीकानेर निवासी सेठ भागचन्द्रजी चुरु होते हुए जयपुर आए । जयपुर आकर व्यापार प्रारम्भ किया और अच्छी सफतता प्राप्त की । आपके छोगमलजी और बीजराजजी नामक दो पुत्र हुए।

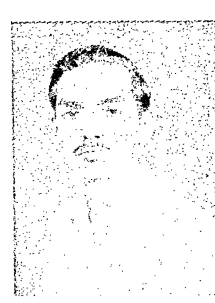
सेठ वींजराजजी के जोरावरमलजी, सूरजमलजी, किस्ट्रचन्द्जी

सौभागमलजी और चॉदमलजी नामक ४ पुत्र हुए।

सेठ चाँदमलजी—ग्रापका शुभ जन्म संवन् १६४५ का है। त्रापकी प्रखर प्रतिभा से इस परिवार की प्रतिष्ठि। विशेष वदी तथा व्यापार में वड़ी तरकी हुई। श्राप कलकत्ता तेरापंथी जैन समाज के श्रागेवान सज्जन हैं तथा तेरा पन्थी महासभा के प्रमुख कार्यकत्तां हैं। आपने जयपुर में पार्श्वनाथ जैन लाइबेरी अपनी ओर से स्थापित की है जो आज भी जनता की अच्छी सेवा कर रही है।



सेठ चौद्मलजी त्रांठिया फलकत्ता



क्रं. पुनमचन्द्रश बांठिया

आपने बाँठिया एन्ड फर्चर्ना फेनाम से विलायत में भी मोने चाँदी का काम करने हेतु फर्म खोला । इस समय णापका त्यापार कलकता, जलपाई गुद्दा श्रांर चटगांव में ही रहा है। यह फर्म बागान की भैनेतिंग एतएट है। चटगांव में खापकी

जैन-गौरव-स्पृतिय

**ફર્ફે**ફ્રે

जमीदारी भी है। वर्तमान में आपकी फर्म पर "श्री सेठ चांदमलजी वांठिया" के नाम से व्यापार होता है। अन्यत्र "बुलियन कम्पनी" के नाम से व्यापार होता है। आप कई यूरोपियन कम्पनियों के डायरेक्टर हैं जैसे "बद्वार टी टेन्बर कंविल वसुमित टी कम्पनी लिव, मुरसानी टी कम्पनी लिव इत्यादि ६ कंप-नियों के डायक्रेटर हैं।

ज्ञापके पूनमचन्द्जी और पदमचन्द्जी नामक दो पुत्र हैं। श्री पूनमचन्द्जी स्वतंत्र रूप व्यापार करते हैं और पदमचन्द्जी ने बीव एव एलव एलव बीव किया है और एडवोकेट की परीचा की तथारी कर रहे हैं।

पता— १ कैनिंग स्ट्रीट कज़कता

🖈श्री गणेशीलालजी नाहटा एडवोकेट, कलकत्ता

आप जीयागंज वाल्चार (मुर्शिदाबाद) निवासी हैं। आपके पिता श्री अमरचन्दजी ने आपको उच्च शिचा के हेतु कलकत्ते में विशेष रूप से भेजा। सन् १६१५ में आपने एम० एस० सी०, एल० एल० वी० की परीचा उच श्रेगी

से उत्तीर्ण कर अपनी प्रैक्टिस प्रारंभ की। प्रतिभा के कारण इस चेत्र में अच्छी ख्याति प्राप्त की। कलकते के सशहूर वकीलों में आपकी गणना हैं। कलकते के सार्वजनिक चेत्र में भी आपका विशेष सम्मान हैं। विशेष रूप से जैन समाज के आप आगेवान कार्यकर्ता सज्जन माने जाते हैं। धार्मिक और सामाजिक कार्यों में पूर्ण दिल्वस्पी और सहयोग रखते हैं। धार्मिक नियमों का आप काफी पालन

 सराक जाति के उद्घार कार्य में आपका महत्वपूर्ण हाथ रहा था। पाँवा-पुरी तीर्थ के संरच् कार्य में भी आपने वड़े मनोयोग से भाग लिया था।

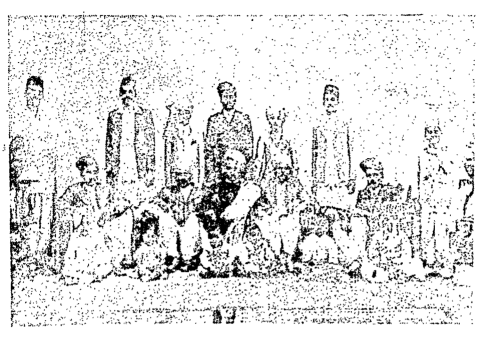
±पं० श्री परमेष्ठीदासजी न्यायतीर्थ-ललितपुर

श्राप काँगे स के एक योग्य श्रोर कर्मठ कार्यकर्ता है। सन् ४२ के श्रान्दोलन में श्राप सृरत में भारत रत्ता कानून की दफा २६ के श्रन्तर्गत गिरफ्तार किए गये थे। तत्र श्रापने सावरमती जेल में रह कर लगभग १००० राजनैतिक केंद्री साथियों को हिन्दी पढ़ाई श्रोर वहाँ जैनधर्म पर कई भाषण देकर जैन धर्म का मर्म सम्भाया। गुजरात श्रोर विशेषतः सूरत में श्रापने हिन्दी श्रचार का बहुत बड़ा कार्य

किया। राष्ट्रमापा प्रचार मण्डल की स्थापना की और कई सौ हिन्दी शिचक तथा हजारों हिन्दी ज्ञाता तैयार किये। इस प्रकार से आपने राष्ट्र भाषा की अनन्य रूप से सेवा की

december

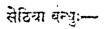
करते हैं।



सेठिया परिवार, चुरु



स्वः सेंद्र धनराजजी मेठिया, चुरु





बार स दायं (बिंट) श्री बुधमलजी, श्री मंगलचन्दजी, श्री चम्पालालजी । खेड़े शी माएकचन्दजी तथा श्री नाराचन्दजी।





🗡 माननीय श्री तरूतमलजी जैन, भेलसा



(मुख्यमंत्री मध्य भारत)

जैन घराने में हुआ। आपने १८ वर्ष की अवस्था में ही सन् १६१६ में भेलसा में वकालात प्रारम्भ करती। आपका सार्वजनिक जीवन उस समय से प्रारम्भ होता है जब २६ वर्ष की अवस्था में आप भेलसा नगरपालिका के सदस्य निर्वाचित हुए। कुछ समय परचात् ही आप इस नगर पालिका के उपाध्यच्च निर्वाचित हुए और इस पद पर लगभग १०, ११ वर्ष तक काम किया। सन् १६३६, ४० में आप नगर पालिका के प्रथम अशासकीय अध्यच्च नियुक्त हुए और आपके कार्यालय में सार्वजनिक हित की कई योजनाएँ कार्यान्चित हुई। बहुत वर्षो तक आप ग्वालियर राज्य प्लीडर्स कान्फ्रोन्स के मंत्री रहे और उसके एक अधिवेशन के सभापित भी हुए। १६३८, ४० में आप ग्वालियर स्टेट कांग्रेस की कार्यकारिणी के सदस्य थे। सन् १६४६ में आपके सभापितिका में भिन्ड जिला राजनैतिक सन्मेलन हुआ। सन् १६४० में आप ग्वालियर राज्य के प्रथम लोकप्रिय मंत्री नियुक्त किये गये और आपके आधीन आम सुधार तथा स्वायत शासन विभाग सोंपा गया। इस मंत्री, पर पर आप सन् १६४२ तक रहे और इस अलप काल में आपने अपने विभाग

में वहुत से सुधार किये। मंत्री पद से जुलाई १६४२ में त्रापने त्यागपत्र दिया। सन् १६४१ में इन्दौर राज्य स्वायत शासन सम्मेलन का श्रापने उद्घाटन किया।

श्री तख्तमलजी का जन्म सन् १८६५ में भेलसा नगर में एक सम्पन्न

\*

श्री श्राप खालियर राज्य हरिजन वोर्ड के सदस्य हैं। जो श्रावित भारतीय हरिजन सेवक संघ के तत्वावधान में राज्य में कार्य करता है। श्राप मजितस श्राम तथा मजितस कानून के भी सदस्य थे। भेतासे के एस० एस० एत० जैन हाई स्कृत के संस्थापकों में से श्राप एक हैं।

ग्वालियर राज्य में सन् १६४७ में उत्तरदायी शासन की स्थापना पर आपको अर्थ विभाग दिया था और मध्यभारत के प्रथम मंत्री मंडल में भी आप अर्थ मंत्री नियुक्त किए गये थे।

१२ अक्टूबर १६४० को आप मध्य भारत के मुख्य मंत्री निर्वाचित हुए हैं। ★सेठ चन्दूलालजी खुशालचन्दजी, वस्बई

इस कुटुम्ब के पूर्वजों के सामाजिक, धार्मिक एवं राजनैतिक कार्य भाज भी उनके यशों गाथाओं का गान कर रहे हैं। प्रतिभाशाली और सर्वमान्य इस उदार कुल के ज्येष्ठ पुरुप श्रीमान भनेरचन्दजी चंदाजी शान्त एवं गम्भीर प्रकृति के परमज्दार स्वभावी और सेवा भावी सज्जन हैं। हाल ही में प्राचीनतम तीर्थ हुस्तुएडी राता महावीर जी के जीर्णोद्धार का कारोभार आपने ही वहन कर लगभग चार लाख की राशी ज्यय करके जीर्णोद्धारान्तर सुविख्यात जैनचार्य १००५ श्री विजयवल्लभ सूरीजी के कर कमलों से श्रतिष्ठा सम्पन्न हुई।

श्री भवेर चन्द्रजी समाज के श्रयगण्य कार्यकर्ता हैं श्रोर यहे ही मिलन सार श्रोर सरलखभावी हैं। श्राप बीज।पुर मारवाड़ के प्राम प्रवायती खाता के सरपंच एवं जे० पी० हैं श्राप निम्तिलिखत संस्थाश्रों के कार्यकर्ता एवं सदस्य श्रोर लाइफ मेम्बर हैं—श्री पार्श्वनाथ जैन विद्यालय वरकाणा (मारवाड़) श्री पार्श्वनाथ जैन वालाश्रम फालना (मारवाड़) श्र० म० जैन श्रे० मृर्ति पूजन काँन्फ्रोन्स-स-वम्बई, श्री मारवाड़ जैन पौरवाड़ संघ सभा इत्यादि श्रनेक संम्थाश्रों के कार्यकर्ता हैं।

श्रीमान् भवेरचन्द्रजी व्यवसाय में कुशल होने पर भी हमेशा सेवा कार्य में ही संलग्न रहते हैं। व्यवसाय सम्बन्धी सर्व कार्य इनके लघुआता श्री हजारी मलजी सा० एवं अन्य भातृगण श्री हंसराजजी. श्री उदेचन्द्रजी श्री केंमनादि आदि पुत्र पीत्रों को सींप रक्तवाहै।

श्री ह्लारीमलजी बड़े ही सेवा भावी एवं मिलनसार खशाव के सब्जन हैं। श्री हंसराजजी ने राता महावीरजी में निजि क्रव्य से एक श्राराम प्रद भर्मशाला । ज्यानगरि है।

★ सेठ भीवराजजी देवीनन्द्र पारम्य, वस्प्रहे

वृतंगान में इस परिवार में भीवरावजी व देवीचन्दर्जी के पीव कमशः केत

मलजी व मनसुख दासजी विद्यमान हैं। आप बड़े ही उत्साही व व्यापार कुक्ति है। इस परिवार की मारवाड़ नाशिक खानदेश आदि प्रदेशों में अच्छी प्रतिम्ठा है। आपका वर्तमान निवास महामन्दिर, जोधपुर में है। आपका "भीवराज देवीचन्द" के नाम से मुंबई, "भीवराज कानमल" के नाम से नांदगांव व "जुगराज केशरी मल" के नाम से येवले में व्यापार चलता है।

★सेठ रूपचन्दजी वीरचन्दजी एन्ड कं. वम्बई

जैन श्रोताम्बर समाज के पाल गोता चहान श्री सेठ तिलोक चन्दजी के पुत्र श्री रुपचन्द्जी का जन्म सं० १६५६ मिगसर बदी १३ का है। आपकी सामाजिक शिचा सम्बन्धी रुचि प्रशंसनीय है। श्री महाबीर जैन गुरुकुल सन्पर्गज के आप आजीवन सदस्य हैं। आप एक व्यवसाय कुशल, मिलनसार एवं उदार हृद्य सन्जन हैं। आपका मूल निवास स्थान सिरोही स्टेट के अन्तर्गत स्वरुप गंज है।

श्रीवीरचन्दजी, कान्तिलालजी, शान्तिलालजी एवं गोर्पाचन्दजी नामक आप के चार सुयोग्य पुत्र हैं। श्री रूपचन्द वीरचन्द एएड को के नाम से बम्बई में विगत में ४० वर्षों से आपकी फर्म से सर्राफी आर्डर के अनुसार जेवशत और किमशन एजेएट का काम प्रामाणिकता से होता है।

\star श्रीलाला मुसद्दीलाल ज्योतित्रसाद जैन वम्बई,

गर्ग (श्रमवाल जैन) गोत्रोत्पन्न श्री ला. मुसहीलाल जी के पुत्र ज्योति प्रसाद जी, श्री जग ज्योतिसिंह जी एवं श्री मलखानसिंह जी वर्तमान में उपरोक्त फर्म का संचालन बड़ी योग्यता से कर रहे हैं। श्राप तीनों सहोदरों का श्रेम आदर्श एवं अनु करणीय है। जिस मिलत सारिता और सहकारिता से आपका कार्य हो रहा है उससे आपका ज्यवसाय दिन प्रति दिन उन्नति पर है। आप वन्धु उदार, इंसमुख और मिलनसार प्रकृति के सङ्जन हैं।

श्री लाला जगन्योतिसिंहजी के श्री प्रकाश और सुरेशचन्द्र और लाला मल खानसिंहजी के ज्यप्रकाश नामक पुत्र है। आपका यह परिवार मेरठ जिले के अन्तिगत बड़ौत प्राम निवासी है।

मेसर्स लाला मुसदीलाल ज्योतिष्रसाद जैन नामक फर्म पर कपड़े श्रीर लेस का सुविस्तृत श्रीर सुव्यवस्थित व्यवसाय होता है। फर्म की हिला देहली में लाल मुसदीलाल मलखानसिंह जैन के नाम से है।

#### ★श्री सेठ अचलदासजी सिंघवी, वस्बई

जाति, समाज और धर्म सेवा परायण श्री सेठ अचलदासजी का जन्म सं. १६५८ का है। श्री दर्धमान वोर्डिंग सुमेरपुर के आजीवन सदस्य एवं जैन प्रवेताम्बर कान्म्रोन्स, पोरवाल संघ सेमी एवं अविजागढ़ श्वेताम्बर नीर्थ कमेटी के

स्य के रूप में आप ही सेवायें स्मर्गीय हैं।

श्रापका मूल निवास स्थान श्रावू के अन्तर्गत "रोहीड़ा" नामक श्राम है र पोरवाड़ सिववी गोत्रोत्पन्न हैं। श्री पार्वनाथ हाईस्कूल वरकाणा के आजीवन एय के क्य में श्रापका शिक्षा प्रेम व्यक्त होता है। श्री पुखराजजी धरमचन्द्रजी र गणेशम तजी नामक श्रापके तीन पुत्र हैं।

नं. १७-२१ विद्ठलवाड़ी पर "त्रिलोकचन्द्र मोतीचन्द्र" के नाम से इन्पोर्ट एकसपोर्ट का व्यवसाय होता है। इसके अतिरिक्त अहमद्वाद एवं यम्बई में भी । स २ नामों से सुविग्तृत रूप से व्यवसाय होता है। दी हिन्दुस्थान मर्चेन्ट एसी। । येशन के आप मेम्बर हैं

# त्र्या सेठ जहारमलजी मोतीलालजी —वम्बई

इस फर्म के मालिक श्री रूपचन्द्रजी कोठारी के सुपुत्र श्री रा॰ सा॰ मालजी, जुहारमलजी, कुन्द्रनमलजी तथा मोतीलालजी हैं। श्राप ( खींचा ) ठारी गोत्रोत्पन्न जैनहें। शिवगंज के श्राप मृल निवासी हैं। श्रापके परिवार की र से वरकाणा में श्री पार्श्वनाथजी का मेला भरवाया एवं हरकचन्द्र रूपचन्द्र आर मिडिल रकूल मेंट की। राय साहब नैनमलजी श्री पर्श्वनाथ जैन हाई रकूल काण के श्राजीवन सदस्य हैं। श्रापके श्री जीवराजजी, मेरोलालजी, गौतमन्द्रजी, ज्ञानचन्द्रजी, हुक्मीचन्द्रजी, श्रमृतलालजी श्रोर वायूलालजी पुत्र हैं।

"मेसर्स हरकचन्द रूपचन्द" फर्म नायनप्पा नायक स्ट्रीट मद्रास में विगत । वर्षों से एवं "जुहारमल मोतीलाल" कालवा देवी रोड़ जुहार पेलेस वम्बई २ ३४ वर्षों से जनरल मर्चेन्ट एवं कमीशन एजेन्ट का व्यवसाय वड़ी सफलता से र रही है।

श्रापका यह समृद्ध परिवार मिलनसार, एवं उदार स्वभावी, एवं धार्मिक वि में मुख्यहप से भाग लेने वाला है। शिवगंज (मारवाड़) समाज में पि लोगों की बड़ी प्रतिण्ठा है।

# त्थ्री सेठ माणेकलाल भाई श्रमोलक भाई, घाटकोपर, वम्बई

श्री नगीनदास भाई तथा माणेकलाल भाई सेट श्रमोलक भाई के पुत्र हैं। नगीनदास भाई ने गांधी शिल्या के तरह भाग प्रकाशित करवाये। सब भाई में राष्ट्रवादी होते हुए धर्मवादी पके हैं। हर धार्मिक कार्य में श्रागे रहते हैं। हास्मा गांधीजी की एक मुस्त एक लाख रूपया भेट किया। वस्त्रई की राष्ट्रीय तथा मिंक प्रयुत्तियों में श्रापका मुख्य हाथ रहता है। श्रापकी श्रोर से जैन स्थानक में तकालय एवं मुख्य वाचनालय है। श्री माणेकलाल भाई के मुख्य का नाम रतन लि भाई है जो बहुत होनहार युवक है। भी माणेकलाल भाई के मुख्य का नाम रतन लि भाई है जो बहुत होनहार युवक है। भी माणेकलाल भाई कान्यांम के जनसक हेटरी भी हैं।

# ★मेसर्स हेमचन्द मोहनलाल जौहरी, बम्बई

यह फर्म ५० वर्ष से वम्बई में हीरे का व्यवसाय कर रही है। वर्तमान र इस फर्म के मालिक सेठ हेमचन्द्र भाई, सेठ भोगीलाल भाई, सेठ मणिलाल भा एवं चन्दुलाल भाई हैं। छाप लोग पाटन ( गुजरात ) निषासी हैं।

श्राप सब सङ्जन मिलनसार, सहदय एवं व्यापार कुशल हैं। फर्म का व्या पारिक परिचयः निस्न प्रकार से हैं—

१. बम्बई—मेसर्स हेमचन्द मोहनलाल जौहरी, धनजी ख़ीट । फर्म पर हीरे श्री पन्ने का थोक न्यापार होता है।

२. एएटवर्प—( वेद जियम ) "मेसर्स हेमचन्द मोहनतात" इस फर्मके द्वारा भार के तिए हीरा खरीदकर भेजा जाता है।

# **४**श्री सोमचन्दजी वन्नाजी बम्बई,

मारवाड़ जैन विकास के सम्पादक श्री सोम चन्दजी एक सफल साहित्या सज्जन है। जैन धर्म और समाज के विषय पर आपके सम्पादकीय लेख अपन एक नूतन क्रान्तिमय सन्देश देते हैं। साहित्यक गोरिठयों में आप उत्साह से अपने लेकर अपनी साहित्य रिसकता आदर्श उपस्थित करते हैं। अन्छे साहित्यक हो के साथ २ आप सफल व्यवसायों भी है। एस. वी. जीवाणी नामक आपकी फर्म म्युने सीपल कॉन्टाक्टर एवं टिम्बर मर्चेन्ट है।

श्रापके रमेशचन्द्रजी नामक एक पुत्र हैं। फर्म का पता—मेसर्स, एस. बी जीवाणी २४. २ री सुतार गली सन्चिदानन्द सुवन बम्बई नं०४

# ★सेठ देवीचंद्जी दलीचन्वजी एन्ड कम्पनी, बम्बई

यह फर्म बम्बई के सर्वोपरी छाता श्रीर निर्माता व्यापारियों में प्रमुख है वर्त्तमान में वाली निवासी सेठ श्री सागरमलजी चोपड़ा के संचालन में यह फर विशेष उन्नति पर है।

सेठ सागरमलजी एक सार्वजनिक जन हित कार्यों में पूर्ण दिलचरपी रखने वाले सुघार व शिचा मेमी उदार चेता सञ्जन हैं। मारवाड़ जैन युवक संघ वे बाली अधिवेशन के स्वागता ध्यच थे। आपके छोटेभाई श्री चंपालालजी एव आदितीय प्रतीभा वाले होनहार युवक थे किन्तु केवल २२ वर्ष को अल्पायु में ही आप स्वर्गवासी हो गये। दोनों भ्राताओं में बड़ा प्रेम था। मेसर्स देवीचन्द दलीचंद एनड के के नाम से ६२-८४ नई हनुमानगली बम्बई नं० २ में आपका बृहदू काम

# काज होता है। सेठ सागरमलजी विजायत यात्रा कर श्राये हैं। र्रे श्री सेठ सागरमलजी नवलाजी, वम्बई

सं० १६३६ के इयेष्टवदि १३ को श्वेतास्त्रर पीरवाल श्री नवलाजी के घर

श्री सागरमलजी का शुभ जन्म हुआ। श्री सागरमलजी उदार धर्म प्रेमी एवं नेट्त्वशील महानुभाव है। श्री जैन आदिश्वर चेरिटी टेन्पल, धर्मशाला के ट्रस्टी, वन्वई जैन द्वाखाना के सदस्य तथा श्री पार्श्वनाथ जैन विद्यालय तथा बोर्डिंग, श्री पोरवाल गोड़वाड़ संघ सभा एवं वर्धमान जैन वोर्डिंग के श्राप आजीवन सदस्य हैं। ग्राम-नारलाई (मारवाड़) के सरपंच है एवं यहां के एक गणमान्य व्यक्ति हैं। तथा स्थानीय जैन देव स्थान पेढी के ट्रस्टी भी हैं।

श्री पोरवाड़ जैनइतिहास समिति के आप सदस्य हैं तथा इसके प्रकाशन में विशेष सहयोग दे रहे हैं। इस प्रकार से आप का सामाजिक जीवन अनुकरणीय और प्रशंसनीय है।

श्रापके सुपुत्र श्री मेवराजर्जा, मिट्टालालजी, केशरीमलर्जी, शेपमलजी तथा जालमचन्दजी श्रापही के पाद चिन्हों पर चजने वाले सञ्जन हैं। श्राप सब व्यवसाय में पूर्ण सहयोग देते हैं।

नं० १४ दोगीना वाजार वम्बई नं० २ में श्री सागरमलजी नवलाजी के नाम से आपकी फर्म विगत ४० वर्षों से सर्राफी एवं सोना चांदी के आभूपाएँ। का ज्यापार वड़ी प्रामाणिकता से कर रही हैं।

# 🚅 🗗 मेसर्स भोगीलाल लहरचन्द १३४, १३६ जव्हेरी बाजार, बम्बई

इस फर्म के वर्तमान मालिक सेठ लहर्चन्द श्रभयचन्द्र व भोगीलाल लहर चन्द्र हैं। सेठ लहरचंद्र भाई करीब ४० वर्षी से हीर का व्यवसाय करते हैं। श्राप जैन बीसा श्रीमाल सब्जन हैं। श्रापका मृल निवासम्थान पाटन (गुजरात) है। इस फर्म की तरकी सेठ लहरचन्द्र भाई के हाथों से हुई।

वर्तमान में त्रापका व्यापारिक परिचय इस प्रकार हं-

- (१) मेसर्स भोगीलाल लहरचन्द्र चौकसी बाजार बन्बई। T. A. Shas- h kant.—इस फर्म पर हीरा, पन्ना मोती खादि नवरत्नों का ज्यापार होता है। तथा विलायत से डायरेक्टर जवाहरात का इम्पोर्ट होता है।
- (२) बाटली बाई कम्पनी फोर्ट—इस फर्म पर मिल, जीन, एवं एमीकलपर (खेतीबाड़ी) सम्बन्धी संशीनरी का बहुत बड़ा व्यापार होता है।

# 🖈 सेठ नरसिंहजी मनरूपजी, वस्वई

हंडिया राठोड़ गौत्रीय सेठ नरसिंहजी मनस्पत्री का मूर्लानवास स्थान अगवरी मारवाड़ हैं। श्रापके पुत्र श्री गुलावचन्द्रजी का जनम संट १६६५ कार्तिक कृष्णा द है।

आप रवेताम्बर मंदिर आम्रायी हैं। 'सेठ नरसिंहजी मनरूपजी' के नाम से धाणा वस्वई में सोना चोदी तथा जवाहरात का व्यापार होता है।

स्वः छेठ नरसिह्जी का जीवन वड़ा धर्ममय था। थागा जिन मंदिर के

दूस्टी रहकर आपने मंदिर निर्माण में बड़ा योग दिया था। सेठ गुलाबचन्दजी भी एक धर्म प्रेमी सज्जन हैं। परोपकारी कार्यों में उदारता पूर्वक सहायता करते रहते हैं। आपके मांगीलालजी नामक पुत्र हैं।

# ★सेठ नवलचन्दजी गूलाजी एगड कम्पनी; <u>बम्बई</u>

खुडाला (मारवाड़) निवासी सेठ हजारीमलजी के ३ पुत्र हुए—श्री पृथ्वीराज जी (जन्म संव्राहर वैशाल सुदी १४), भभूनम तजी तथा श्री ओटरमलजी। श्री पृथ्वीराजजी के ४ पुत्र हैं—गी शान्तिजातजी, चपालालजी, देवराजजी, धानमलजी तथा जसवंतरायजी।

यह परिवार श्वेताम्बर जैन अन्यायी है। मजगाव (बम्बई) में हजारी सिल्क मिल्स है। जोअर कोलाबा में किटिज रोड़ पर 'नवलचंद गूलाजी के नाम से भी एक शाखा है। बम्बई की प्रतिष्ठित व श्रीमन्त में आपका नाम है।

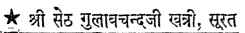
सेठ पृथ्वीराजजी एक धर्म निष्ठ और समाज हितेषी सज्जन हैं। मारवाड़ की शिच्छा संस्थाओं में आपकी समय समय पर बड़ी सहायता रहती है। पार्श्वनाश्च जैन हाई स्कूल फालनां को आपने २० हजार की एक मुश्त स्वयं सहायता प्रदान की और डेपूटेशन में अमण कर सहायता संग्रह करवाई। हाँई स्कूल में आप पेट्रेन हैं। अन्य सार्वजनिक जनहित के कार्यों में आप सदा परम सहायक रहते हैं।

#### ★मेससं श्रमृतलाल एगड़ को० जरीवाला, सूरत

सूरत की उपरोक्त फर्म जरी बगैरह को कार्य लगभग सात वर्ष से सुचार रूपेण कर रही है। तथा विगत १० वर्षों से "शिवलाल हर किशनदास" के नाम से कपड़ा बनाने का कार्य भी उत्तम रीति से कर रही है। फर्म की प्रामाणिकता और श्रे एठता का श्रेय फर्म के भागादार श्री अमृतलालजी, वावूभाई, कंचनलालजी एवं केशवलालजी की कार्य पदुता को है। आप लोगों के सहयोग एवं मिलनसारिता से फर्म की उन्नति और प्रतिष्टा बढ़ी है। समय समय पर शिचा संस्थाओं और सार्व-जिन हित कार्यों में फर्म की द्योर से गुप्त सहायता मिलती रहती है।

श्री अमृतलालजी के मृलचन्ददास श्री बाबूभाई के रमेश्चन्द्र और ईश्वरलाल, श्री कञ्जनलालजी के कान्तिलाल, अरविन्दलाल श्रीर प्रवीणचन्द्र तथा श्री केशव लालजी के नवीनचन्द नामक पुत्र है। आप सव वैष्णव मतावलम्बी हैं।

अमृतलाल एन्ड को० जरीवाला के नाम से यहां हम हर प्रकार का जरी मॉल गोटा, किनारी, बांकड़ा, फूल चंपा तथा रेशमी सूती कपड़े के थोक बनाने वाले तथा विकेता है।





श्री सेठ गोविन्द्रजी खंत्री एक धर्मनिष्ठ सञ्जन ये। आपके सुपुत्र श्री गुलावचन्द्रजी का जनम सं० १६४१ मार्ग शीर्प सुदी ६ का है। जदा आप व्यापार द्र्स पुरुष हैं उतने ही उदार दिल श्रीर सत्यनिष्ठ हैं। स्थानीय हनुमानजी के मन्दिर में समय समय पर आपने कई वस्तुयें भेंट स्वस्प प्रदान की। आपके श्री मगनलाल भूपणदासजी, छोटेलालजी मोहन जालजी एवं वजवन्तरायजें नामक पांच पुत्र हैं। आप सव व्यवसाय में अपने पूज्य पिताजी का हाथ बटाते हैं।

र्श्रा सेठ गुलावचन्द्रजी पुत्र पौत्रादि सकत परिवारिक जीवन से पूर्ण सुस्त्री

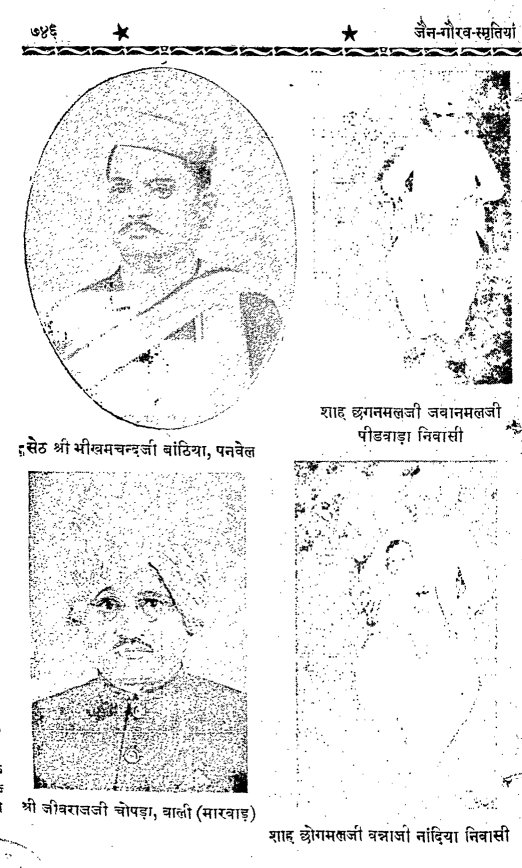
हैं। धर्म कार्यों में भी श्राप पूर्णता से भाग लेते रहते हैं। "गुजावचन्द्र गोबिन्द्जी" के नाम से श्रापकी फर्म पर जरी, गोटा वगेरह का काम विगत ४० वर्षों से प्रमा-एकता से हो रहा है। सूरत की ब्यापारी पेढ़ियों में श्रापका नाम उल्लेखनीय हैं।

# ★श्री सेठ जयवन्तराजजी छाजेड़—वासना (मारवाड़)

श्राप एक धर्म प्रेमी. उदार दिल श्रीर जन हित के कार्यों को सफल बनाने वाले सक्जन हैं। श्रापने श्रपने ज्येष्ठ श्राता श्री हिन्मतमलजी की स्पृति (निधन १७ फर्वरी १६४६) में हिन्मतमल जयवन्तराज धर्मशाला के नाम से 'वासना' में श्रारामण्द धर्मशाला बनवाई। मद्रास स्थित "श्री महावीर फण्ड" के श्रध्यल हैं। फर्म के जनहित कार्य उल्लेखनीय हैं।

श्रापके सुपुत्र श्री माणकचन्द्र, श्री पुत्रराजनी, श्री देवीचन्द्रनी एवं श्री हर्स्तामलजी हैं। श्राप सब उत्साही, गुण माही श्रीर सीन्न प्रकृति के युवक सज्जन हैं।

महास में नं २४१ हिपती केन हाई रोड़ पर सर्रोको श्रीर मिन लेरईस का व्यव-साय होता है। फर्म की शाखा वेंक्सतोर में भी है।



# 🖈 श्री सेंढ हेमराजजी गणपतराजजी बोहरा, पीपलिया

इस परिवार में श्री सेठ उद्यचन्द्जी के वाद क्रमशः खृत्वन्द्जी वच्छराजजी श्रोर साह्वचन्द्जी हुए। साह्वचन्द्जी के पुत्र मगराजजी व केशरीमलजी हुये। केशरीमलजी के पुत्र प्रेमराजजी सा० हुये। प्रेमराजजी ने मद्रास, विल्लीपुरम् श्रादि में व्यापार किया। श्रभी श्रापकी फर्म श्रहमदावाद में वड़े पैमाने पर चल रही है। जोधपुर में भी श्रापने दुकान खोली है। प्रेमराजजी सा० ने श्रपने हाथों से लाखों रुपया कमाया। श्राप सामाजिक—धार्मिक तथा



श्री गण्पतराजजी बोहरा

्सेठ प्रेमराजर्जा बोहरा

राष्ट्रीय प्रत्येक कार्य में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। काफी उदार हैं शुद्ध खहर घारण करते हैं। आपने समाज की अनेक संस्थायों को सहायताएं दी हैं। आपके तीन पुत्र हैं—गणपतराजजी मोहनलालजी तथा सम्पतराजजी। अहमदाशद दुकान का काम श्री गणपतराजजी संभालते हैं। बहुत कुशल तथा उदार विचारों के युवक हैं। प्रत्येक सुधार के काम में आप आगे रहते हैं। आप देवादानों तथा शिच्छा संस्थाओं में काफी खर्च करते हैं। होनहार युवक हैं। आपके दोनों भाई भी व्यापार में आपकी मदद करते हैं। मृल निवासी पीपलिया मारवाइ के हैं।

🥦 सेठ सरदारमलजी व हजारीमलजी भेसाली मांचीर निवासी श्रहमदाबाद

अहमदाबाद के सुप्रसिद्ध कपड़ा व्यापारी मेससे लडमगुदासती सेज रामजी नामक फर्म के वर्तमान भागीदार खर्गीण सेठ वागमलजी साथ के दोनी

जैन-गौरव-स्मृतियो تخلاى

सुपुत्र सेठ सरदारमलजी तथा सेठ हजारी मलजी हैं। आप दोनों ही बड़े उदार श्रीर मिलनसार स्वभावी हैं। धार्मिक कार्यों में उदारता पूर्वक खर्च करने में विशेष रुचि है।

सेठ सरदारमलजी के श्री रमण्लालजी, श्री वमंडीलालजी तथा वस्तीमलजी नामक ३ पुत्र हैं। तथा सेठ हजारीमलजी के समर्थमलजी नामक पुत्र हैं।

श्रहमदाबाद संस्कृति मार्केट में 'लदमण्दास सियाजीराम" के नाम से कपड़े का व्यवसाय होता है। अहमदावाद की प्रतिष्ठित श्रीमंत फर्मों में आपकी गिनती है।

इस परिवार का मूज निवास स्थान हांडीजा (सांचोर-मारवाड़ है)

🖈 सेठ लक्ष्मणदासजी सेजरामजी, त्र्रहमदाबाद सेठ लद्मग्रदासजी सेजरामजी का मूल निवास स्थान बालोतरा (मारवाड़)

है। ३० वर्षों से हांडीजा ( सांचोर मारवाड़ ) निवासी सेंठ सरदारमलजी व हजारी-मलजी भंसाली त्रापके सामीदार हैं। दोनों ही परिवरों के मुखियात्रों की देख रेख में यह फर्म विशेव तरकक्की पार ही है। अहमदाबाद की सुप्रसिद्ध वैंड़ी कपड़ा व्यापारियों में इस फर्म का

स्थान है। फर्म की त्रोर से समय समय पर धार्मिक कार्यों में बड़ी उदारता द्रव्य लगाया जाता है।

★सेठ श्रनराजजी श्रावर-खोखरा ( मारवाड़ )

म्ब॰ सेठ किशनमल के सुपुत्र श्री अनराजजी का जन्म सं॰ ४६७४ सिगसर

मुदी ४ का है। त्राप एक योग्य व्यवस्थापक, कुशल नियोजक त्रीर वृद्धिमान सन्जन हैं। ज्ञाप ठि० खोखरा के कामदार हैं। अपनी ट्रदर्शिता और कर्य कुशलदा से ठिकाने को ऊंचे रतवे पर पहुंचा दिया। आपके पिता श्री ने भी उक्त ठिकाने का कार्य करते हुए अच्छा नाम कसाया। किसानों प्रति आपका रुख जैसा

अच्छा है वैसे ही श्री ठाकुर साहव भी आपके कार्यों से पूर्ण सन्तुष्ट हैं। श्री गगोशमतजी और जवरीलाल नामक आपके दो सुयोग पुत्र हैं। श्री किशनमलजी अनराजजी नामसे लेनदेन व सर्राफी का काम भी होता है।

★सेंठ घूमरमलजी चाफणा —गोड़ नदी ( पूना )

त्रापका शुभ जनम सं १६६८। पिता का नाम श्री कुन्दनमलजी। सार्वजनिक सामाजिक कार्यों में खाप पूर्व अभिकृचि से भाग लेते रहते हैं। खाप सिद्धान्तशाला अहमदनगर के सभापति एवंगोड़ नदी पांजरा पोल के सञ्चालक हैं। आपने

चिंचवड़ विचामन्दिर में ऐक कमरा वनवाया। स्रापका परिवार गौरवशाली है। आपके यहां साहुकारी कपड़ा कमीशन एजेएट तथा लेन देन व्यवसाय श्री कुन्दनमल घूमरमल वाफणा" के नाम से होता है। आप बार्शी विजली कम्पनीर

के डायुरेक्टर भी हैं। आपके सुपुत्र श्री साभाचन्दजी मिलन सार तथा प्रगतिशील विचारों के युवक हैं।

# ★ सेठ सरुपचन्द जी भूरजी वंच कोपरगांव (नगर)

सेठ सरुपचन्द्जी बंब का जन्म सं० १६२८ में हुआ। व्यवसाय में चतुराई



तथा हिमत पूर्वक द्रव्य उपाजित कर आप
ने समाज में अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त की।
सं० २००२ के ड्येष्ट गुल्का १२ का आप
का स्वर्गवास हो गया। हं रालालजी,
मन्तालाह जा मुंबरलालजी पुलचन्द्रजी
तथा मनसुकललाजी नामक छे पुत्र हैं।
आप सब व्यापार में पूर्ण रुपसे भाग लेते
है। श्री मोतीलालजी के सोभाचन्द्रजी
प्रेमसुखजी नेमीचन्द्रजी तथा वन्शीलाल जी नामक चार पुत्र हैं श्रीहीरालालजी के
सुवालालजी पोपटलालजी मोहन
लालजी रमणलालजी तथा सुभापचन्द्रजी
के शांतिलालजी तथा कांतिलालजी नामक
हो पुत्र हैं। मुंबरलालजी के सुगनलाल

लालजी तथ मदानलालजी नामक दो पुत्र हैं। फुलचन्द्रजी के सुरेशकुमारजी तथा

इस परिवार की नगर श्रीर नाशांक जिले के श्रोसवाल समाज में अच्छी प्रतिष्ठा है। श्रापके यहां सेठ सरूपचन्द्रजी भुरजी येथ नामक से श्राडन साहकारी तथा कृषि का काम होता है।

## ★माननीय श्री कुन्दनमलजी फिरादिया, श्रहमद्नगर

श्री कुन्दनमलजी फिरोदिया देश, धर्म तथा समाज के परखे हुए श्रामेबान मेताओं में से एक हैं। आपका चेत्र बहुत ही विशाल रहा! आपका जन्म सन १८८१ में बापने बकालात के परी चाम की एवं बकालात के साथ सार्वजनिक सेवा भी करने रहे। सन ११ में ब्यक्ति गत सत्याग्रह में जेल पधारे। सन् १६८१ को सब नेताओं के साथ आप भी गिरफ तार कर लिये गये छोर १ मई सन् ११ को रिहा हुए। इनके बाद आपने अपना बकालात का पेशा छोड हिया और पूरा समय सार्वजनिक सेवाछों में देने लगगये बन्वई प्रान्तीय असेन्यली के ३ वार सदस्य चुने जा नुके है। मन् १६४६ में बन्वई धारासभा के प्रेसीडेयट और स्पीकर हैं।

वारालमा ज नराउँ व्यापने स्थानक बासी जैन साधु समाज की एत्यता के लिए वहत बड़ा पाम किया है। बृद्धावस्था होने पर भी डेप्टेश में असण कर जन जागृति का कार्य किया \* \*

स्थानकवासी जैन कान्फ्रेन्स में आपका सभापतित्व काल एक महत्वपूर्ण अध्याय रहेगा। श्री अ० भा० ओसवाल महासम्मेलन के उप सभापति हैं। इस प्रकार आपकी सेवायें सर्वतोमुखि हैं इसके अतिरिक्त और भी कई संस्थाओं के आप अध्यक्त व सभापति हैं।

श्राप बड़े उदार हृदय भी हैं। श्रापने सम्पत्ति का बहुत बड़ा भाग राष्ट्रीय, धार्मिक तथा सामाजिक कार्यों में लगाया एवं लगाते हैं। राष्ट्रीय तथा धार्मिक सेवाश्रों के साथ साथ श्राप एक महान सुधारक हैं। श्रापने श्रोसवाल समाज में रूढ़ी का त्याग कर एक महान श्रादर्श रक्खा व समाज में जबरदस्ती क्रान्ति की है।

समाज में ऐसे नररत्न कम मिलेंगे जिनके पास पैसा भी हो और कार्य करने की शक्ति भी। आपके पास सब ही चीजें हैं। आपके च्येष्ठ पुत्र श्री नवलमल जी फिरोदिया भी आप ही के पद चिन्हां पर चलने वाले समाज तथा देश सेवक युवक है। सार्वजनिक सेवा में भी काफी भाग लेते हैं।

# ★श्री रायचन्दजी मूथा वादनवाड़ी (सतारा)

सं०१६६७ में आपाढ़ सुदी मको आपका शुभ जन्म श्री फून चन्द्रजी के घर हुआ। श्री फूनचन्द्रजी धार्मिक और साधुसन्तों की सेवा में श्रिभिरुचि रखने वाले सडजन थे।

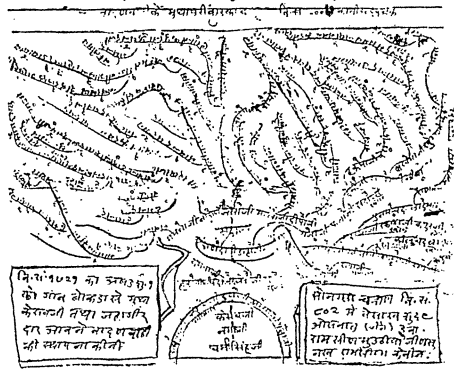
श्री रायचन्द्रजी सामाजिक कार्यकर्ती एवं उदार हृद्य सन्जन हैं। वादनवाड़ी की जैन पुस्तकालय के पुनर्जीवन में आपका अतिराय सहयोग रहा। कांग्रेस कमेटी के भी आप कर्मठ सदस्य हैं। आपके पुत्र विनयकुमारजी का जन्म सं २ १६८८ का है

जो अभी इन्दौर में भैट्रिक में अध्ययन कर रहे हैं। जड़ाव, लीला, कमला और शान्ती नामक चार कन्यायें भी हैं।



—हुमगांम (सातरा) के हिन्द मिल्स (आंइल एएड राइस मिल्स) के आप मैनेजर है।

#### वादन वाड़ी ( मारवाड़ ) के मृथा परिवार का वंश वृत्त ( श्री रायचन्दजी मृथा द्वारा निर्मित )



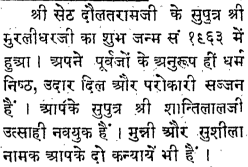




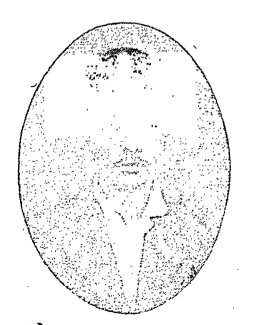
श्री विनयसुमार जी

श्री रायचन्द्रजी मृथा का परिवार बाइन बाईं।

# ★श्री सेठ मुरलीधरजी दौलतरामजी बोहरा—पंचगणी ( सतारा )



"शाह मुरलीधर दोलतराम बोरा" के नाम से ज्ञाप किराणा का व्यापार करते हैं। स्थानीय व्यापारी समान में ज्ञाप प्रतिष्ठित व्यवसायी हैं। तथा सर्वजनिक एवं सामाजिक कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं।



# ≯श्री कन्हैयालालजी भंडारी, कराड़ (सतारा)

श्रापका मूल निवास स्थान वादनवाड़ी (मारवाड़) है। श्रायु ३४ वर्ष। श्रापकी सामाजिक सुधार कार्यों में विशेष दिलचस्पी है। सार्वजनिक व शिचा प्रचार कार्यों में तन सन व धन से सहयोगी रहते हैं। वर्तमःन में कराड़ (सतारा) में श्रापका कपड़े का व्यवसाय हे ता है।

# 🖈 सेठ प्रागजी जयवन्त राजजी भंडारी, कराङ्

श्री जयवन्तराजजी का जन्म सं. १६८३, कार्तिक शुक्ला १३ को बाद्नवाड़ी

्रित्रवासी शाह ख़बचन्द्जी नेमाजी भंडारी के यहाँ हुआ। वहां से आप मु० लेटा (जालोर) निवासी शाह प्रागनी जेरुपजी के यहां गोट आये। आप एक व्यापार दच्च, मिलनसार स्वभावी सज्जन हैं।



# ≯रेठ हीराच दजी परमार पुना

श्रापका मृल निवास स्थान सादड़ी मारवाड़ है। श्राप कुशल ध्यवसार्था होने के साथ २ एक सुधारक विचार वान उत्साही सब्जन हैं। कई सार्वजनक संस्थाश्रों में श्रापने श्रच्छे, पदों पर काम किया है। सादड़ी के शुभ चिन्तक जैन समाज तथा श्रात्मार न्द्र जैन विद्यालय श्रीर जैन पुस्तकालय के श्रम्भ तक मन्त्री रहे। श्रव भाव श्वेतास्वर कान्द्रों न्स श्रोर वरकाणा विद्यालय के माननीय सदस्य है। इस प्रकार सार्वजनिक कार्यों में श्राप पूर्ण दिल चस्पी रखते हैं। श्रापक सुपुत्र श्री चांदमल जी शिक्षण ग्रहण कर रहे

# ★श्री सेठ सुखराजजी ललवाणी—वैताल पेठ, प्ना



जनम सं० १६४= में हुआ। श्रापका सार्वजनिक कार्य उत्साह जनक है। श्रापके लघु श्राता केशरीमलजी धार्मिक मनोर्झन के सज्जन हैं श्राप गोड़ी पार्श्वनाथजी के मिन्द्र, श्री जैन रवेतास्वर दादावाड़ी के एवं जैन सहायक फएड के गैनेजिंग ट्रस्टी हैं इसके श्रितिक श्रीर भी कई सामाजिक सभा संत्याशों के नदस्य एवं सेकेटरी हैं। इनने छोटे श्री मोहनराजजी हैं श्रापने एम. वी. बी. एस. पान बरके पूना में ख्रपनी श्रीकटस कर रहे हैं। श्रापके सुदेशकुमार श्रीर श्रशोककुमार नामक ही पत्र हैं।

भाष्टर साह्य के छोटे भाई शी फान्ति-

लालजी ने भी शिचा इल्टर तक की है और व्यापार में सिक्रयता से भाग लेते हैं आप चारों भाइयों में घनिष्ठ प्रेम है।

त्राप वेताल पैठ पूना 'जवाहरमलजी सुखराजजी" के नाम से वर्तनों का बड़ाभारी व्यापार करते है। विदेशों से थोक वन्द व्यापार एजेन्सी के रूप में होता है। इसी फर्म की शाखा से कपड़े का थोक वन्द व्यापार श्री सेठ सुखराजजी के पुत्र सेठ सम्पतराजजी ललवाणी के हाथों से होता है। श्री सम्पतराजजी धार्मिक विचारों के तथा साधुओं एवं सुनियों के पूर्ण भक्त हैं।

★श्री सेठ प्नमचन्दजीगांघी, कोल्हापुर

श्वेतास्वर आम्नाय के उपासक श्री सेठ पूनमचन्दजी का जन्म १६६४ में गुड़ा (सिरोही) में हुआ। आपके पूज्य

पिताजी दोलाजी पूना जिले में मोती का व्यापार करते थे परन्तु सं६ १६७४ में कोल्हापुर में स्राकर बस गये एवं यहीं पर स्रपना व्यवसाय चालू किया।

श्री प्रमचन्द्रजी धर्म निष्ट श्रावक हैं धार्मिक प्रजा पाठ एवं शास्त्रवाचन में श्राप रत रहते हैं। श्राप कुम्भोज गिरी तीर्थ कमेटी व श्री श्रात्मानन्द्र जैन सेवा के मन्त्री पर सुशोभित हैं। कुम्भोजगिरी तीर्थ के जीगोंद्धार में श्रापका प्रमुख हाथ रहा है। श्रापके श्री ज्ञानमलजी, वेडरमलजी, एवं सुदर्शनजी नामक तीन पुत्र हैं।

सराफा वाजार में श्री वृद्धिचन्दजी

पूनमचन्द्रजी के नाम आपकी फर्म पर सर्राफी का काम होता है।

★श्री सेठ ज्ञानमलजी अमरचन्दजी, कोल्हापुर

फूगणी (सिरोही) निवासी सेठ नाथाजी और मोतीजी सहोद्र वन्युथी। आप दोनां का प्रेम आदर्श रूप था। श्री नाथाजी के पुत्र ज्ञानमलजी हैं एवं मोतीजी के अमरचन्दजी नामक पुत्र हैं। सं. १६६५ में आप लोग कोल्हापुर आये एनं अपनी फर्म स्थापित कर सर्राफी एवं सूती मालका थोक वन्ध न्यवसाय प्रारम्भ किया। आप वन्धुओं ने फूगणी में कलश चढाये जिसमें उदारता पूर्वक धार्मिक के कार्यों के लिए खर्च किया और समय २ पर करते रहते हैं। कुम्मोज गिरी तीर्थ पर कलश स्थापित कर उदारता दिखलाई। आप प्रवे० मंदिर अम्नायी हैं। में सा

श्राप खालियर राज्य हरिजन वोर्ड के सदस्य हैं। जो श्रावित भारतीय हरिजन चेवक संय के तत्वावधान में राज्य में कार्य करता है। श्राप मजलिस श्राम तथा मजलिस कानून के भी सदस्य थे। भेलसे के एस० एस० एल० जैन हाई स्कूल के संस्थापकीं में से श्राप एक हैं।

ग्वालियर राज्य में सन् १६४७ में उत्तरदायी शासन की स्थापना पर आपको अर्थ विभाग दिया था और मध्यभारत के प्रथम मंत्री मंडल में भी आप अर्थ मंत्री नियुक्त किए गये थे।

१२ अक्टूबर १६४० को आप मध्य भारत के मुख्य मंत्री निर्वाचित हुए हैं।

# ★सेठ चन्द्लालजी खुशालचन्दजी, वम्बई

इस कुटुस्व के पूर्वजों के सामाजिक, धार्मिक एवं राजनैतिक कार्य आज भी उनके यशों गाथाओं का गान कर रहे हैं। प्रतिभाशाली और सर्वामान्य इस उदार कुल के उयेष्ठ पुरुप श्रीमान भनेरचन्दजी चंदाजी शान्त एवं गम्भीर प्रकृति के परमज्दार स्वभावी और सेवा भावी सज्जन हैं। हाल ही में प्राचीनतम तीर्थ हस्तुएडी राता महावीर जी के जीर्गोद्धार का कारोभार श्रापने ही वहन कर लगभग चूंग लाख की राशी ज्यय करके जीर्गोद्धारान्तर सुविख्यात जैनचार्थ १००५ श्री

श्री भवेर चन्द्रजी समाज के अग्रगण्य कार्यकर्ती हैं श्रीर बड़े ही मिलन सार और सरलस्वभावी हैं। आप बीजापुर मारवाड़ के ग्राम प्रवायती खाता के सरपंच एवं जे० पी० हैं आप निम्निलिखित संस्थाओं के कार्यकर्ता एवं सदस्य और लाइफ मेम्बर हैं—श्री पार्श्वनाथ जेन विद्यालय वरकाणा (मारवाड़) श्री पार्श्वनाथ जैन बालाश्रम फालना (मारवाड़) अ० म० जेन श्रें० मूर्ति पूजन काँन्फोन्स-वम्बई, श्री मारवाड़ जेन पीरवाड़ संघ मभा इत्यादि श्रानेक संग्याओं के कार्यकर्ती हैं।

श्रीमान भवेरचन्द्रजी व्यवसाय में कुशल होने पर भी हमेशा सेवा कार्य ने ही संलग्न रहते हैं। व्यवसाय सम्बन्धी सर्व कार्य इनके लघुआता श्री हजारी मलजी सा० एवं अन्य भातगण, श्री हमराजजी, श्री टरेचन्द्रजी श्री खेमनादि आदि पुत्र पोत्रों को सींप रक्खा है।

श्री हजारीमलजी यहे ही सेवा भावी एवं मिलनसार खभाव के सङ्जन हैं। श्री हंसराजजी ने राना महावंग्रजी में निजि द्रव्य से एक खाराम प्रद धर्मशाला बनवाई है।

ः 🖈 सेठ भीवराजजी देवीचन्दजी पारम्ब, वम्बई

वृतेमान में इस परिवार में भीवराजनां व देवीचन्दनी के पीत्र क्रमेशी सत् .

\*

, मलजी व मनसुख दासजी विद्यमान हैं। आप बड़े ही उत्साही व व्यापार कुशल है। इस परिवार की मारवाड़ नाशिक खानदेश आदि प्रदेशों में अच्छी प्रतिम्हा है। आपका वर्तमान निवास महामन्दिर, जोधपुर में है। आपका "भीवराज देवीचन्द" के नाम से मुंबई, "भीवराज कानमल" के नाम से नांदगांव व "जुगराज केशरी मल" के नाम से येवले में व्यापार चलता है।

★सेठ रूपचन्द्जी वीरचन्दजी एन्ड कं. बम्बई

जैन श्रोताम्बर समाज के पाल गोता च हान श्री सेठ तिलोकचन्दजी के पुत्र श्री रूपचन्दजी का जन्म सं० १६५६ मिगसर वदी १३ का है। आपकी सामाजिक शिचा सम्बन्धी रुचि प्रशंसनीय है। श्री महाबीर जैन गुरुकुल सम्पगंज के आप आजीवन सदस्य हैं। आप एक व्यवसाय कुशल, मिलनसार एवं उदार हृदय सज्जन हैं। आपका मूल निवास स्थान सिरोही स्टेट के अन्तर्गत स्वरूप गंज है।

श्रीवीरचन्द्रजी, कान्तिलालजी, शान्तिलालजी एवं गोपीचन्द्रजी नामक आप के चार सुयोग्य पुत्र हैं। श्री रूपचन्द्र वीरचन्द्र एएड को के नाम से बम्बई में विगत में ४० वर्षों से श्रापकी फर्म से सर्राफी आर्डर के अनुसार जेवरात और कमिशन एजेएट का काम प्रामाणिकता से होता है।

\star श्रीलाला मुसंदीलाल ज्योतित्रसाद जैन वम्बई,

गर्ग (अप्रवाल जैन) गोत्रोत्पन्न श्री ला. मुसदीलाल जी के पुत्र न्योति प्रसाद जी, श्री जग न्योतिसिंह जी एवं श्री मलखानसिंह जी वर्तमान में उपरोक्त फर्म के संचालन बड़ी योग्यता से कर रहे हैं। आप तीनों सहोदरों का प्रेम आदर्श एवं अनुकरणीय है। जिस मिलन सारिता और सहकारिता से आपका कार्य हो रहा है उससे आपका न्यवसाय दिन प्रति दिन उन्नति पर है। आप बन्धु उदार, हंसमुख और मिलनसार प्रकृति के सज्जन हैं।

श्री लाला जगज्योतिसिंहजी के श्री प्रकाश श्रीर सुरेशचन्द्र श्रीर लाला मल खानसिंहजी के जयप्रकाश नामक पुत्र है। श्रापका यह परिवार मेरठ जिले के श्रम्तगत बड़ीत श्राम निवासी है।

मेसर्स लाला मुसदीलाल ज्योतित्रसाद जैन नःमक फर्म प र कपड़े छोर लेस् का सुविस्तृत और सुन्यवस्थित न्यवसाय होता है। फर्म की क्रिखा देहली में लाज मुसदीलाल मलखानसिंह जैन के नाम से है।

# ★श्री सेठ अचलदासजी सिंघवी, वस्वई

जाति, समाज श्रीर धर्म सेवा परायण श्री सेठ श्रचलदासजी का जन्म से १६४६ का है। श्री दर्धमान बोर्डिंग सुमेरपुर के श्राजीवन सदस्य एवं जैन इवेताम्बर कान्सेन्स, पोरवाल संघ सभा हमं श्रचलगढ़ श्वेताम्बर नीर्थ कमेटी के

सदस्य के रूप में आप ही सेवायें समरणीय हैं। आपका मूल निवास स्थान आयू के अन्तर्गत "रोहीड़ा" नामक आम है

श्रीर पोरवाड़ सिंववी गोत्रोत्पन्न हैं। श्री पार्श्वनाथ हाईस्कृत वरकाणा के आजीवन सवस्य के रूप में आपका शिचा प्रेम व्यक्त होता है। श्री पुखराजजी धरमचन्द्रजी

श्रीर गणेराम तजी नामक त्रापके तीन पुत्र हैं।

नं. १७-२१ विद्ठलवाड़ी पर "त्रिलोकचन्द मोतीचन्द" के नाम से इन्पोर्द व एकसपोर्द का व्यवसाय होता है। इसके अतिरिक्त अहमदवाद एवं बम्बई में भी भिन्न २ नामों से सुविग्तृत रूप से व्यवसाय होता है। दी हिन्दुस्थान मर्चेन्ट एसी-सीयेशन के छाप मेस्वर हैं

★श्री सेठ जुहारमलजी मोतीलालजी —वस्वई

इस फर्म के मालिक श्री रूपचन्दजी कोठारी के सुपुत्र श्री रा० सा० नेनमलजी, जुहारमलजी, कुन्दनमलजी तथा मोतीलालजी हैं। आप (खींचा) कोठारी गोत्रोत्पन्न जैनहैं। शिवगंज के आप मृत निवासी हैं। आपके परिवार की श्रीर से वरकाणा में श्री पार्श्वनाथजी का मेला भरवाया एवं हरकचन्द रूपचन्द दुर्वार मिडिल स्कूल भेंट की। राय साहव नैनमलजी श्री पर्वनाथ जैन हाई स्कूल वरकाण के आजीवन सदस्य हैं। आपके श्री जीवराजजी, भैरोलालजी, गातम-चन्दजी, ज्ञानचन्दजी, हुक्मीचन्दजी, श्रमृतलालजी श्रोर वावृलालजी पुत्र हैं।

"मेसर्स हरकचन्द रूपचन्द" फर्म नायनप्पा नायक स्ट्रीट महास में विगत ७४ वर्षों से एवं "जुहारमल मोतीलाल" कालवा देवी रोड़ जुहार पैलेस वस्पई २ में ३४ वर्षी से जनरल मर्चेन्ट एवं कमीशन एजेन्ट का व्यवसाय वड़ी सफलता से

श्रापका यह समृद्ध परिवार मिलनसार, एवं उदार स्वभावी, एवं धार्मिक कर रही है।

कर्यों में मुख्यक्ष से भाग लेने वाला है। शिवरांज (मारवाड़) समाज में न्त्राप लोगों की बड़ी प्रतिप्ठा है।

★श्री सेठ माणेकलाल भाई श्रमोलक भाई, घाटकोपर, वम्बई

सेक्रेटरी भी हैं।

श्री नगीनदास भाई तथा मारोकलाल भाई सेठ छमोलक भाई के पुत्र हैं। ंश्री नगीनदास भाई ने गांधी शिच्एा के तेरह भाग प्रकाशित करवाये। सब भाई पूर्ण राष्ट्रवादी होते हुए धर्मवादी पणे हैं। हर धार्मिक कार्य में आगे रहते हैं। महात्मा गांधीजी को एक मुश्त एक लाख रूपया भेंट किया। यन्वर्ड की राष्ट्रीय तथा धार्मिक प्रवृतियों में आपका मुख्य हाथ रहता है। आपकी खोर से जैन स्थानक में पुरतिकालय एवं मुन्दर वाचनालय है। श्री मारोकज्ञाल भाई के मुप्त्र का नाम रतन-ताल भाई है जो बहुत होनहार युवक है। श्री मागेफ्लाल भाई कान्यस के अनरक

#### \_\_\_\_\_

# ★मेसर्स हेमचन्द मोहनलाल जौहरी, बम्बई

यह फर्म ४० वर्ष से वम्बई में हीरे का व्यवसाय कर रही है। वर्तमान में इस फर्म के मालिक सेठ हेमचन्द भाई, सेठ भोगीलाल भाई, सेठ मणिलाल भाई एवं चन्दुलाल भाई हैं। छाप लोग पाटन (गुजरात) निवासी हैं।

एवं चन्दुलाल भाई है। श्राप लाग पाटन ( गुजरात ) निवासी है। पर्म का व्या-

पारिक परिचय निन्न प्रकार से है— १. बम्बई—मेसर्स हेमचन्द मोहनलाल जौहरी, धनजी स्ट्रीट । फर्म पर हीरे और

पन्ने का थोक न्यापार होता है।

२. एएटवर्प—( वेल जियम ) "मेसर्स हेमचन्द मोहनलाल" इस फर्मके द्वारा भारत के लिए हीरा खरीदकर भेजा जाता है।

मारवाड़ जैन विकास के सम्पादक श्री सोम चन्दजी एक सफल साहित्यिक

#### े श्री सीमचन्दजी वन्नाजी बम्बई,

सज्जन है। जैन धर्म और समाज के विषय पर आ पके सम्पादकीय लेख अपना एक नूनन क्रान्तिमय सन्देश देते हैं। साहित्यक गोण्ठियों में आप उत्साह से भाग लेकर अपनी साहित्य रिसकता आदर्श उपिथत करते हैं। अन्छे साहित्यक होने के साथ र आप सफल व्यवसायों भी है। एस. वी. जीवाणी नामक आपकी फर्म म्युनी सीपल कोन्ट्राक्टर एवं टिम्बर मर्चेन्ट है।

त्रापके रमेशचन्दजी नामक एक पुत्र हैं। फर्म का पता—मेसर्स, एस. वी. जीवाणी २४. २ री सुतार गली सच्चिदानन्द भुवन वम्बई नं०४

# ★सेठ देवीचंदजी दलीचन्बजी एन्ड कम्पनी, बम्बई

यह फर्म वस्वई के सर्वोपरी छाता और निर्माता व्यापारियों में प्रमुख है। वर्त्तमान में बाली निवासी सेठ श्री सागरमलजी चोपड़ा के संचालन में यह फर्म विशेष उन्नति पर है।

सेठ सागरमलजी एक सार्वजनिक जन हिंत कार्यों में पूर्ण दिलचरपी रखने वाले सुघार व शिचा प्रेमी उदार चेता सज्जन हैं। मारवाड़ जैन युवक संघ के बाली अधिवेशन के स्वागता ध्यच थे। आपके छोटेभाई श्री चंपालालजी एक आदितीय प्रतीभा वाले होनहार युवक थे किन्तु केवल २२ वर्ष को अल्पायु में ही आप स्वर्गवासी हो गये। दोनों आताओं में बड़ा प्रेम था। मेसर्स देवीचन्द दुलीचंद

एन्ड कें के नाम से =२-=४ नई हनुमानगली वस्वई नं २ में त्रापका वृहद् काम

काज होता है। सेठ सागरमलजी विलायत यात्रा कर आये हैं।

\* श्री सेठ सागरमलजी नवलाजी, बम्बई

सं० १६३६ के स्येष्ठवदि १३ को स्वेताम्बर पीरवाल श्री नवलाजी के घर

श्री कि गरमलजी का शुभ जनम हुआ। श्री सागरमलजी उदार धर्म प्रेमी एवं नेतृत्वशील महानुभाव है। श्री जैन त्रादिश्वर चेरिटी टेम्पल, धर्मशाला के ट्रस्टी, वम्बई जैन द्वाखाना के सदस्य तथा श्री पार्श्व नाथ जैन विद्यालय तथा बोर्डिंग, श्री पोरवाल गोड़वाड़ संय सभा एवं वर्धमान जैन वोर्डिंग के आप आजीवन सदस्य हैं। याम-नारलाई (मारवाड़) के सरपंच है एवं यहां के एक गणमान्य व्यक्ति हैं। तथा स्थानीय जैन देव स्थान पेढी के ट्रस्टी भी हैं।

श्री पोरवाड़ जैनइतिहास समिति के आप सदस्य हैं तथा इसके प्रकाशन में विशेष सहयोग दे रहे हैं। इस प्रकार से आप का सामाजिक जीवन अनुकरणीय और प्रशंसनीय है।

श्रापके सुपुत्र श्री मेघराजजी, मिहालालजी, केशरीमलजी, रोपमलजी तथा जालमचन्दजी द्यापही के पाद चिन्हों पर चजने वाले सञ्जन हैं। श्राप सब ज्यवसाय में पूर्ण सहयोग देते हैं।

नं० १४ दागीना बाजार वम्बई नं० २ में श्री सागरमत्तर्जा नवलाजी के नाम से ज्ञापकी फर्म विगत ४० वर्षों से सर्राफी एवं सोना चांदी के श्राभूपणों का व्यापार बुड़ी प्रामाणिकता से कर रही हैं।

# 🖈 मेसर्स भोगीलाल लहरचन्द १३४, १३६ जव्हेरी वाजार, वम्बई

इस फर्म के वर्तमान मालिक सेठ लहरचन्द श्रभयचन्द्र व भोगीलाल लहर चन्द् हैं। सेठ लहरचंद्र भाई करीब ४० वर्षों से हीरे का व्यवसाय करते हैं। आप जैन बीसा श्रीमाल सज्जन हैं। श्रापका मृत् निवासम्थान माटन (गुजरात) है। इस फर्म की तरकी सेठ लहरचन्द्र भाई के हाथों से हुई।

वर्तमान में आपका व्यापारिक परिचय इस प्रकार है-

- (१) मेसर्स भोगीलाल लहरचन्द्र चौकसी वाजार वन्वई। प. A. Shash kant.—इस फर्स पर हीरा, पत्रा मोती छादि नवरत्नों का व्यापार होता है। तथा विलायत से डायरेक्टर जवाहरात का इम्पोर्ट होता है।
- (२) बाटली बाई कम्पनी फोर्ट—इस फर्म पर मिल, जीन, एवं एप्रीक्तचर (ख़तीबाड़ी) सम्बन्धी मशीनरी का बहुत बड़ा ज्यापार होता है।

# ★ सेठ नरसिंहजी मनस्थजो, वम्बई

हंडिया राठीड़ गीबीय सेठ नरसिंहजी मनहपत्नी का मूर्जनियास स्थान अगवरी मारवाड़ है। आपके पुत्र श्री गुलायचन्द्रजी का जनम सं० १६६४ कार्तिक कृष्णा = है।

श्रीप इवेतास्वर मंदिर श्राश्रायी हैं। 'सेठ नरसिंहजी मनरूपनी' के नाम से

थागा वस्वई में सोना चांदी तथा जवाहरात का व्यापार होता है।

स्व० सेठ नरसिंहजी का जीवन प्रशा धर्ममय था। थाए। जिन मेदिर के

· . \*

द्रस्टी रहकर आपने संदिर निर्माण में बड़ा योग दिया था। सेठ गुलावचन्दर्जी भी एक धर्म प्रेमी सन्जन हैं। परोपकारी कार्यों में उदारता पूर्वक सहायता करते रहते हैं। आपके मांगीलालजी नामक पुत्र हैं।

# ★सेठ नवलचन्दजी गूलाजी एगड कम्पनी; वम्बई

खुडाला (मारवाड़) निवासी सेठ हजारीमलजी के ३ पुत्र हुए—श्री पृथ्वीराज जी (जनम सं० १६५६ वैहाल सुदी १४), भभूतमज्जी तथा श्री ओटरमलजी। श्री पृथ्वीराजजी के ४ पुत्र हैं—ाी शान्तिजाजजी, चपांलालजी, देवराजजी, पानमलजी तथा जसवंतरायजी।

यह परिवार श्वेताम्बर जैन अन्यायी है। मजगाव (वम्बई) में हजारी सिल्क मिल्स है। जोअर कोलाबा में किटिज रोड़ पर 'नवलचंद गुलाजी के नाम से भी एक शाखा है। वम्बई की प्रतिष्ठित व श्रीमन्त में आपका नाम है।

सेठ पृथ्वीराजजी एक धर्म निष्ठ और समाज हितेशी सज्जन हैं। मारवाड़ की शिच्चण संस्थओं में आपकी समय समय पर बड़ी सहायता रहती है। पार्श्वनार्थ जैन हाई स्कूज फाजना को आपने २० हजार की एक मुश्त स्वयं सहायता प्रदान की और डेपूटेशन में अमण कर सहायता संग्रह करवाई। हॉई स्कूज में आप पेट्रेन हैं। अन्य सार्वजनिक जनहित के कार्यों में आप सदा परम सहायक रहते हैं।

#### ★मेसर्स श्रसतलाल एगड को० जरीवाला, सूरत

सूरत की उपरोक्त फर्म जरी वर्गेरह का कार्य लगभग सात वर्ष से सुचार रूपेण कर रही है। तथा विगत १० वर्षों से "शिवलाल हर किशनदास" के नाम से कपड़ा बनाने का कार्य भी उत्तम रीति से कर रही है। फर्म की प्रामाणिकता और श्रेण्ठता का श्रेय फर्म के भागांदार श्री अमृतलालजी, बाबूभाई, कंचनलालजी एवं केशवलालजी की कार्य पदुता को है। आप लोगों के सहयोग एवं मिलनसारिता से फर्म की उन्नति और प्रतिष्टा बढ़ी है। समय समय पर शिचा संस्थाओं और सार्व-जनिक हित कार्यों में फर्म की ओर से गुप्त सहायता मिलती रहती है।

श्री अमृतलालजी के मृलचन्द्दास श्री वावूमाई के रमेश्चन्द्र और ईश्वरलाल, श्री कञ्जनलालजी के कान्तिलाल, अरविन्दलाल और प्रवीणचन्द्र तथा श्री केशव लालजी के नवीनचन्द्र नामक पुत्र है। आप सब वैष्णव मतावलम्बी हैं।

अमृतलाल एन्ड को० जरीवाला के नाम से यहां हम हर प्रकार का जरी माल गोटा, किनारी, बांकड़ा, फूल चंपा तथा रेशमी सूती कपड़े के थोक बनाने वाले तथा विकेता हैं। न्त्री सेंठ गुलावचन्दजी खत्री, सुरत

श्री सेठ गोविन्द्जी खत्री एक धर्मनिष्ठ सन्जन ये। त्रापके सुपुत्र श्री गुलावचन्दजी का जन्म सं० १६४१ मार्ग शीर्ष सुदी ६ का है। जदां त्राप व्यापार दच पुरुष हैं उनने ही उदार दिल श्रोर सत्यनिष्ठ हैं। स्थानीय हनुमानजी के मन्दिर में समय समय पर आपने कई वस्तुयें भेंट स्वरूप प्रदान की। आपके श्री मगनवाल भूपणदासजी, छोटेवालजी मोहनजालजी एवं वलवन्तरायजें नामक पांच पुत्र हैं। स्नाप सन न्यवसाय में श्रपने पूच्य पिताजी का हाथ वटाते श्री सेठ गुलावचन्द्रजी पुत्र पौत्रादि

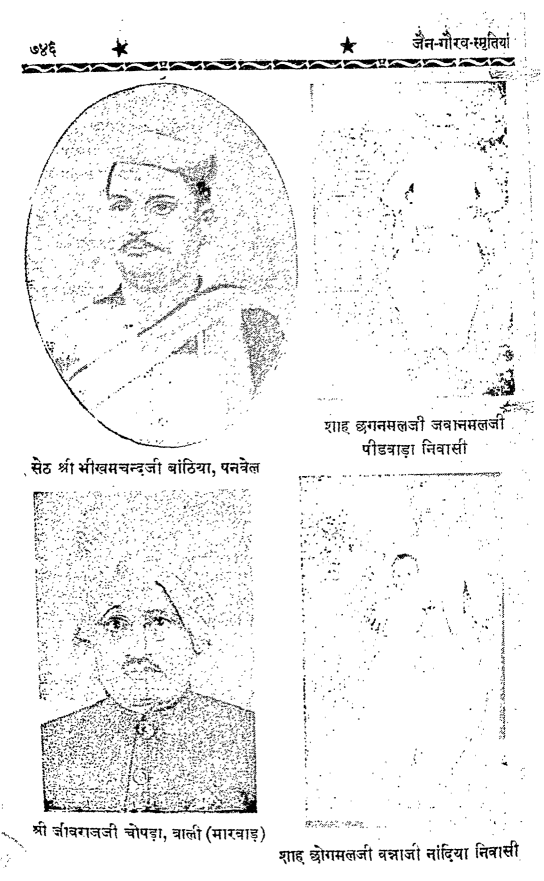
हैं। धर्म कार्यों में भी आप पूर्णता से भाग लेते रहते हैं। "गुनावचन्द गोविन्दजी" सकल परिवारिक जीवन से पूर्ण सुसी के नाम से श्रापकी फर्म पर जरी, गोटा वगेरह का काम विगत ५० वर्षों से प्रमा-णकता से हो रहा है। सूरत की व्यापारी पेढ़ियों में आपका नाम उल्लेखनीय है।

★श्री सेठ जयवन्तराजजी छाजेड़—वासना ( मारवाड़ )

श्चाप एक धर्म प्रेमी. उदार दिल श्रीर जन हित के कार्यों की सफल बनाने वाले सञ्जन हैं। त्रापने श्रपने ज्येष्ठ श्राता श्रीहिम्मतमलजी की स्मृति (निधन १७ फर्वरी १६४६) में हिन्मतमल जयवन्तराज धर्मशाला के नाम से 'वासना' में त्रारामपद धर्मशाला वनवाई। महास स्थित "श्री महावीर फण्ड" के श्रम्यन है।

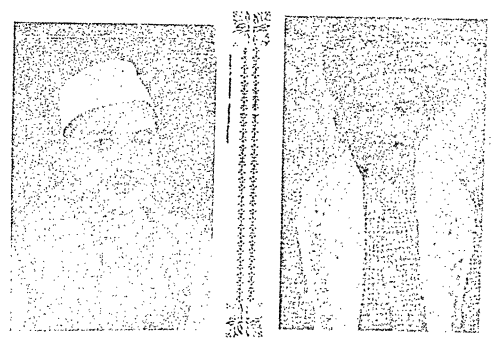
त्रापके सुपुत्र श्री माणकचन्द, श्री पुखरानती, श्री देवीचन्दकी एवं श्री तीमलर्जी हैं। श्राप सब उत्सादी, गुण बादी श्रीर मीन्य प्रकृति के युवक सज्जन

मेसर्स हिम्मतमल जयवन्तराज छाजेड के नाम से विगत २० वर्षी से स में नं ३११ दिवत्ती केन हाई रोड़ पर सरोंकी और मिन लेवर्डस का उपव-



# 🛪 श्री सेठ हेमराजजी गणपतराजजी चोहरा, पीपलिया

इस परिवार में श्री सेठ उद्यचन्द्रजी के वाद क्रमशः खृत्चन्द्रजी वच्छराजजी श्रीर साह्वचन्द्रजी हुए। साह्वचन्द्रजी के पुत्र मगराजजी व केशरीमलजी हुये। केशरीमलजी के पुत्र प्रेमराजजी सा० हुये। प्रेमराजजी ने मद्रास, विल्लीपुरम् श्रादि में व्यापार किया। श्रभी श्रापकी फर्म श्रह्मदावाद में वड़े पैसाने पर चल रही हैं। जोधपुर में भी श्रापने दुकान खोली है। प्रेमराजजी सा० ने श्रपने हाथों से लाखों रूपया कमाया। श्राप सामाजिक—धार्भिक तथा



श्री गण्पतराजनी बोहरा सेठ प्रमराननी बोहरा
राष्ट्रीय प्रत्येक कार्य में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं। काफी उदार हैं, शुद्ध खहर धारण करते हैं। श्रापने समान की अनेक संस्थायों को सहायताएं दी हैं। धापक तीन पुत्र हैं-गण्पतराजनी मोहनलालनी तथा सम्पतराजनी। घहमदाधाद तुकान का काम श्री गण्पतराजनी संभालने हैं। बहुत कुशल तथा दशर विचारों के युवक हैं। प्रत्येक सुधार के काम में खाप खागे रहते हैं। खाप दवायानी तथा शिच्छा संस्थान्त्रों में काफी खर्च करते हैं। होनहार युवक हैं। खापके दोनों भाई भी व्यापार में खापकी मदद करते हैं। गुल निवासी पीपलिया मारवाए के हैं।

🖈 सेठ सरदारमलजी व हजारीमलजी मंसाली सांचार निवासी शहमदाबाद

छह्मदाबाद के मुर्शासड़ कपड़ा ब्यापारी मेसमें लड्मणदासजी सेज रामजी नामक फर्म के वर्तमान भागीदार स्वर्गीय सेठ दागमलजी साठ के दीनों **৬১৯** 

सुपुत्र सेठ सरदारमलजी तथा सेठ हजारीमलजी हैं। आप दोनों ही बड़े उदार स्वभावी हैं। धार्मिक कार्यों में उदारता पूर्वक खर्च करने में

विशेष रुचि है। सेठ सरदारमलजी के श्रा रमणलालजी, श्री घमंडीलालजी तथा वस्तीमलजी

नामक ३ पुत्र हैं। तथा सेठ हजारीमलजी के समर्थमलजी नामक पुत्र हैं। अहमदाबाद संस्कृत मार्केट में 'लद्मगादास सियाजीराम" के नाम से कपड़े का

व्यवसाय होता है। अहमदाबाद की प्रतिष्ठित श्रीमंत फर्मों में आपकी गिनती है। इस परिवार का मूज निवास स्थान हांडीजा ( सांचोर-सारवाड़ है )

🖈 सेठ लक्ष्मणदासजी सेजरामजी, त्राहमदाबाद

सेठ लद्मगादासजी सेजरामजी का मूल निवास स्थान बालोतरा (मारवाइ) है। ३० वर्षों से हांडीजा ( सांचोर मारवाड़ )निवासी सेंठ सरदारमलजी व हजारी-मलजी भंसाली त्रापके सामीदार हैं। दोनों ही परिवरों के मुखियात्रों की देख

रेख में यह फर्म विशेव तरक्कि पार ही है।

अहमदावाद की सुप्रसिद्ध बड़ी कपड़ा व्यापारियों में इस फर्म का अच्छा स्थान है। फर्म की स्रोर से समय समय पर धार्मिक कार्यों में बड़ी उदारता पूर्णक

दव्य लगाया जाता है।

★सेठ श्रनराजजी श्रावर-खोखरा (मारवाड़ )

म्बर् सेठ किशनमल के सुपुत्र श्री अनराजजी का जन्म सं ४६७४ मिगसर सुदी ४ का है। त्राप एक योग्य व्यवस्थापक, कुशल नियोजक त्रीर वुद्धिमान सन्जन हैं। त्राप ठि० खोखरा के कामदार हैं। त्रपनी नुरदर्शिता और क'र्य कुशलता से ठिकाने को उन्ने रतवे पर पहुंचा दिया। आपके पिता श्री ने भी उक्त ठिकाने का कार्य करते हुए अच्छा नाम कमाया। किसानों प्रति आपका रुख जैसा

अच्छा है वैसे ही श्री ठाकुर साहव भी आपके कार्यों से पूर्ण सन्तुष्ठ हैं।श्री गरोशमलजी श्रीर जवरीलाल नामक श्रापके दो सुयोग पुत्र हैं। श्री किशनमलजी अनराजजी नामसे लेनदेन व सर्राफी का काम भी होता है।

★सेठ घूमरमलजी वाफणा —गोड़ नदी ( पूना )

त्र्यापका शुभ जन्म सं १६६८। पिता का नाम श्री कुन्दनमलजी। सार्वजनिक सामाजिक कार्यों में आप पूर्व अभिरूचि से भाग लेते रहते हैं। आप सिद्धान्तशाला अहमदनगर के सभापति एवंगोड़ नदी पांजरा पोल के सञ्चालक हैं। आपने चिचवड़ विद्यामिन्दर में एक कमरा वनवाया। त्रापका परिवार गौरवशाली है। आपके यहां साहकारी कपड़ा कमीशन एजेएट तथा लेन देन व्यवसाय श्री 💥

कुन्दनमल घृमरमल वाफणा" के नाम से होता है। आप वार्शी विजली कम्पनी के डायुरेक्टर भी हैं। आपके सुपुत्र श्री सौभाचन्द्जी मिलन सार तथा प्रगतिशील विचारों के युवक हैं।

# 📨 🖈 सेठ सरुपचन्दनी भूरजी वंव कीपरगांव (नगर)

सेठ सर्पचन्द्रजी वंव का जन्म सं० १६२८ में हुआ। व्यवसाय में चतुराई



तथा हिमत पूर्वक द्रव्य उपाजित कर आप ने समाज में अच्छी प्रतिष्ठा प्राप्त की। सं० २००२ के व्येष्ठ शुल्का १२ को आप का स्वर्गवास हो गया। हं राजालजी, मन्नालाल जा मुंबरलालजी मुलचन्द्रजी तथा मनमुकललाजी नामक हे पुत्र हैं। आप सब व्यापार में पूर्ण रुपसे भाग लेते है। श्री मोतीलालजी के सोभाचन्द्रजी प्रेमसुखजी नेमीचन्द्रजी तथा बन्शीलाल जी नामक चार पुत्र हैं श्रीकीरालालजी के सुवालालजी पोपटलालजी मोहन लालजी रमणलालजी तथा सुभापचन्द्रजी के शांतिलालजी तथा कांतिलालजी नामक दो पुत्र हैं। मुंबरलालजी के सुगनलाल

लालजी तथ मदानलालजी नामक दो पुत्र हैं। फुलचन्दजी के सुरेशकुमारजी तथा रमेशकुमारजी नामक दो पुत्र हैं।

रमेशकुमारजी नामक दो पुत्र हैं। इस परिवार की नगर और नाशीक जिले के ओसवाल समाज में घन्छी प्रतिष्ठा है। आपके यहां सेठ सरुपचन्दजी भुरजी वंव नामक से आइत साहकारी तथा कृषि का काम होता है।

#### ★माननीय श्री कुन्दनमलजी फिरोदिया, श्रहमदनगर

श्री कुन्दनमलजी फिरोदिया देश, धर्म तथा समाज के परेख हुए आगेवान मेताओं में से एक हैं। आपका चित्र बहुत ही विशाल रहा ! आपका जन्म सन् १८०१ नवम्बर १२ को अहमद नगर में हुआ। सन् १६९० में आपने वकालात की परीचा पास की एवं वकालात के साथ सार्वजनिक सेवा भी करते रहे। सन् ४१ में व्यक्ति गत सत्याप्रह में जेल पधारे। सन् १६८४ को सब नेताओं के साथ आप भी निर्फ्तार कर जिये गये और ४ मई सन् ४४ को रिहा हुए। इसके बाद आपने अपना वकालात का पेशा छोड़ दिया और पूरा समय सार्वजनिक सेवाओं में देने लगगये एस्नई प्रान्तीय असेम्बली के ३ बार सदस्य चुने जा चुके हैं। सन् १६४० से यम्बई धारासभा के प्रेसीडेएट और स्पीकर हैं।

त्र्यापने स्थानक वासी जैन साधु समाज की गुल्यता के लिए कहुत घड़ा काम किया है। बुद्धावस्था होने पर भी डेप्टेश में भ्रमण कर जन जागृति का कार्य किया Ġĸo

स्थानकवासी जैन, कान्फ्रेन्स में आपका सभापतित्व काल एक महत्वपूर्ण अध्यायद्व रहेगा। श्री अ० मा० श्रोसवाल महासम्मेलन के उप समापति हैं। इस प्रकार त्रापकी सेवायें सर्वतोमुखि हैं इसके अतिरिक्त और भी कई संस्थाओं के आप अध्यत्त व सभ।पति हैं।

त्राप वड़े उदार हृद्य भी हैं। त्रापने सम्पत्ति का बहुत बड़ा भाग राष्ट्रीय, धार्मिक तथा सामाजिक कार्यों में लगाया एवं लगाते हैं। राष्ट्रीय तथा धार्मिक सेवात्रों के साथ साथ अप एक महान सुधारक हैं। आपने ओसवाल समाज में रूढी का त्याग कर एक महान आदर्श रक्खा व समाज में जबरदस्ती क्रान्ति की है।

समाज में ऐसे नररत कम मिलेंगे जिनके पास पैसा भी हो और कार्य करने ी शक्ति भी। अ।पके पास सब ही चीजें हैं। आपके ज्येष्ठ पुत्र श्री नवलमल जी फिरोदिया भी आप ही के पद चिन्हां पर चलने वाले समाज तथा देश सेवक .युवक है। सार्वजनिक सेवा में भी काफी भाग लेते हैं।

# ★श्री रायचन्दजी मूथा बादनवाड़ी (सतारा)

सं० १६६७ में आपाढ़ सुदी = को आपका शुभ जन्म श्री फूत चन्द्जी के घर हुआ। श्री फृजचन्दजी धार्मिक और साधुसन्तों की सेवा में श्रभिरुचि रखने वाले सब्जन थे।

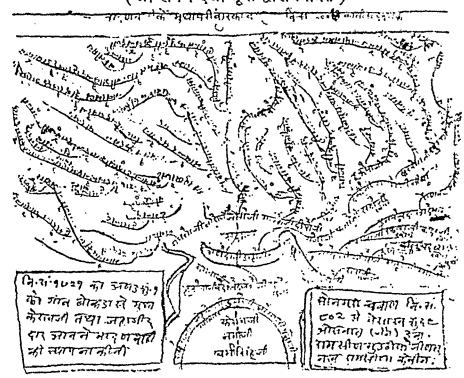
श्री रायचन्द्रजी सामाजिक कार्यकर्ता एवं उदार हद्य सब्जन हैं। बाद्नवाड़ी की जैन प्रतकालय के पुनर्जीवन में आपका अतिराय सहयोग रहा। कांग्रेस कमेटी के भी आप कर्मठ सदस्य हैं। आपके पुत्र

विनयकुमारजी का जन्म सं २ १६८८ का है जो अभी इन्दोर में भौट्रिक में अध्ययन कर रहे हैं। जड़ाब, लीला, कमला और शान्ती नामक चार कन्यायें भी हैं।



—हुमगांम (सातरा) के हिन्द मिल्स ( आंइल एएड राइस मिल्स ) के श्राप मैनेजर है।

वादन वाड़ी ( मारवाड़ ) के मृथा परिवार का वंश वृत्त ( श्री रायचन्दजी मृथा द्वारा निर्मित )







श्री विनयहमार जी

श्री रायचन्दर्जी मुशा का परिवार बादन वादी

#### \*

# 🛪 श्री सेठ मुरलीधरजी दौलतरामजी बोहरा—पंचगणी ( सतारा )



श्री सेट दौलतरामजी के सुपुत्र श्री
मुरलीधरजी का शुभ जन्म सं १६६३ में
हुआ। अपने पूर्वजों के अनुरूप ही धर्म
निष्ठ, उदार दिल और परोकारी सज्जन
हैं। आपके सुपुत्र श्री शान्तिलालजी

उत्साही नवयुक हैं। मुत्री और सुशीला नामक आपके दो कन्यायें भी हैं। "शाह मुरलीधर दोलतराम बोरा" के नाम से आप किराणा का व्यापार करते हैं। स्थानीय व्यापारी समाच में आप प्रतिष्ठित व्यवसायी हैं। तथा सर्वजनिक एवं सामाजिक कार्यों में उत्साह पूर्वक भाग लेते हैं।



# ≯श्री कन्हैयालालजी भंडारी, कराड़ (सतारा)

श्रापका मूल निवास स्थान वादनवाड़ी (मारवाड़) है। श्रायु ३४ वर्ष। श्रापकी सामाजिक सुधार कार्यों में विशेष दिलचस्पी है। सार्वजनिक व शिचा प्रचार कार्यों में तन मन व धन से सहयोगी रहते हैं। वर्तमान में कराड़ (सतारा) में श्रापका कपड़े का व्यवसाय हेता है।

★सेठ प्रागजी जयवन्त राजजी मंडारी, कराड़

श्री जयवन्तराजजी का जन्म सं. १६-३ कार्तिक शुक्ला १३ को बाद्नवाड़ी

निवासी शाह ख़बचन्दजी नेभाजी भंडारी के यहाँ हुआ । वहां से आप सु० लेटा ें जालोर ) निवासी शाह प्रागनी जेरुपजी के यहां गोद आये । आप एक व्यापार दत्त, मिलनसार स्वभावी सज्जन हैं ।



# ×ेरेठ हीराद<sup>•</sup>दजी दस्मार पृना ं

श्रापका मूल दिशस स्थान सादड़ी मारवाड़ है। श्राप कुशल ध्यवसायी होने के साथ २ एक सुधारक विचार वान उत्साही सब्जन हैं। कई सार्वजनक संस्थाओं में श्रापने श्रक्ते पढ़ों पर काम किया है। सादड़ी के शुभ चिन्तक जैन समाज तथा श्रात्मानन्द कैन विद्यालय श्रार जैन पुस्तकालय के श्रम्भे तक मन्त्री रहे। श्रव भाव श्वेताम्बर कान्द्रों नस श्रोर वरकाणा विद्यालय के माननीय सदस्य है। इस प्रकार सार्वजनिक कार्यों में श्राप पूर्ण दिल चस्पी रखते हैं। श्रापके सुपुत्र श्री चांदमल जी शिचण श्रहण कर रहे हैं।

# ★श्री सेठ सुख्राजजी ललवाणी—वैताल पेठ, पृना



जन्म सं० १६४= में हुआ। आपका सार्वजनिक कार्य उत्साह जनक है। आपके लघु भाना केशरीमलजी धार्मक मनोबृना के सज्जन हैं आप गोड़ी-पार्वनाथजी के मन्दिर, श्री जैन रवेनान्त्रर दादावाड़ी के एवं जैन सहायक फाएड के मैनेजिंग हर्न्टा हैं इसके अतिरिक्त और भी किई मामाजिक सभा संगाओं के मदस्य एवं सेकेटरी हैं। इनसे होटे श्री मोहनराजजी हैं आपने एम. थी. बी. एस. पान ६ रके पूना में अपनी बेविटम कर रहे हैं। आपके सुरेशक मार और आशोक कुमार नामक ही पुत्र हैं।

टाक्टर साहब के छोटे माई श्री कान्ति-

७५४ 🛨 जन-गौरव-स्पृतियां

लालजी ने भी शिचा इएटर तक की है और व्यापार में सिक्रयता से भाग लेते हैं। आप चारों भाइयों में घनिष्ठ प्रेम है।

आप वेताल पैठ पूना 'जवाहरमलजी सुखराजजी" के नाम से वर्तनीं का बड़ाभारी व्यापार करते हैं। विदेशों से थोक बन्द व्यापार एजेन्सी के रूप में होता है। इसी फर्म की शाखा से कपड़े का थोक बन्द व्यापार श्री सेठ सुखराजजी के पुत्र सेठ सम्पतराजजी ललवाणी के हाथों से होता है। श्री सम्पतराजजी धार्मिक विचारों के तथा साधुश्रों एवं सुनियों के पूर्ण भक्त हैं।

★श्री सेठ प्तमचन्दजीगांधी, कोल्हापुर

श्वेताम्बर आम्नाय के उपासक श्री सेठ पूनमचन्दजी का जन्म १६६४ में गुड़ा (सिरोही) में हुआ। आपके पूज्य

पिताजी दोलाजी पूना जिले में मोती का व्यापार करते थे परन्तु संध १६७४ में कोल्हापुर में आकर बस गये एवं यहीं

पर अपना व्यवसाय चालू किया।
श्री पूनमचन्द्रजी धर्म निष्ट श्रावक
हैं धार्मिक पूजा पाठ एवं शास्त्रवाचन
में आप रत रहते हैं। आप कुम्भोज
गिरी तीर्थ कमेटी व श्री आत्मानन्द
जैन सेवा के मन्त्री पर मुशोभित हैं।
कुम्भोजगिगरी तीर्थ के जीगोंद्धार में
आपका प्रमुख हाथ रहा है। आपके श्री
ज्ञानमलजी, वेडरमलजी, एवं सुदर्शनजी
नामक तीन पुत्र हैं।

सराफा वाजार में श्री वृद्धिचन्द्जी प्रमायन्द्जी के नाम आपकी फर्म पर सर्राफी का काम होता है।

★श्री सेठ ज्ञोनमलजी अमरचन्दजी, कोल्हापुर

फूगणी (सिरोही) निवासी सेठ नाथाजी और मोतीजी सहोदर बन्धुथी। आप दोनों का प्रेम आदर्श रूप था। श्री नाथाजी के पुत्र ज्ञानमलजी हैं एवं मोतीजी के अमरचन्दजी नामक पुत्र हैं। सं. १६६५ में आप लोग कोल्हापुर आये एवं अपनी फर्म स्थापित कर सर्राफी एवं सृती मालका थोक वन्ध न्यवसाय प्रारम्भ किया। आप वन्धुओं ने फूगणी में कलश चढाये जिसमें उदारता पूर्वक धार्मिक कार्यों के लिए स्वर्च किया और समय २ पर करते रहते हैं। कुम्भोज गिरी तिनि पर कलश स्थापित कर उदारता दिखलाई। आप श्वे० मंदिर अम्नायी हैं। में स।

जन-गारव-समृतिया 🛨 😾 ७७१

# **★**सेठ उम्मेदमलजी भीकूलालजी, प्रभणी

अपका मृल निवास स्थान जैतारण मारवाड़ है। सेठ उम्मेद्मलजी परभर्णा ज्यापारार्थ पधारे और फर्म स्थापित कर काफी धन उपार्जन किया और परभर्णी के एक प्रतिष्ठित श्रीमंत गिने जाने लगे। आपके सुपुत्र सेठ भीकृतालजी ने अपनी कुशलता से प्रतिष्ठा में और चार चांद लगा दिये।

सेठ भीखुलालजी एक वड़ी उदार प्रकृति के मिलनसार स्वभावी, समाज हितेपी सब्जन हैं। आपका जन्म १६६४ शावरा शुक्ता १३ हैं।

'उम्मेद्मल भीखुलाल' नाम से आपकी फर्न पर पेट्रोजियन आइत व कातः देक्स की सोल एजेन्सी है। 'भारत मोडर सर्विन' नाम से मोडरें भी चलती है।

# 🜟 सेंट वालचंदजी गंभीरमलजी गोठी, परभणी

आपका मृत स्थान बीलाड़ा (जोधपुर) है। सेठ वानचन्द्रजी गोर्डा करीब १४० वर्ष पूर्व परभणी आबे और फर्म स्थापित की। आपके परचान सेठ





सेठ नेमीचन्द्रजी गोठी परभणी म्व. सेठ मोहनलाल्जी गोठी परभणी गंभीरमल्जी गोठी ने काम संभाला। श्रापके पुत्र सेठ मोहनलाल्जी ने इस फर्म की तरकी की। श्रापने मकान वर्गाचे श्रादि भ्यावर स्टेंट की। श्रापकी देख रेख में पश्चिनाथजी का एक भन्य मन्द्रिर स्थापित हुश्रा। श्रापका सर्वगवास संट २००३ क्वों हुवा। बाद में श्रापके पुत्र नेमीचन्द्रजी गोठी ने इस फर्म का काम संभाला। फर्म पर सोना, चांदी, वेंकींग, कपड़े का ज्यापार होता है। श्रापका जन्म संट १६४४ में हुवा। त्रापके दो पुत्र हैं रमेशचन्दजी विजयराजजी। सेठ नेमीचन्दर्ज समाज प्रेमी, दानवीर पुरुष हैं।

### 🖈 सेठ लक्ष्मणदासजी शिवलालजी परमणी

इस परिवार का मृतवास स्थान ताजीली (जोधपुर स्टेट ) है। आज र करीव १२४ वर्ष पूर्व सेठ लदमणदासजी सांकला साड़े गांव (निजाम ) आये छुड समय वाद आपने परमणी में अपनी फर्म स्थापित की जिस पर वैङ्किंग तथ कपास का व्यवसाय चालूं किया सं० ११२० में सेठ लद्दमणदासजी खर्गवासी हुए आपके वाद आपके पुत्र शिवलालजी ने फर्म के कार्य में अच्छी उन्नित की। आप एक प्रतिष्ठा सम्पन्न व्यक्ति थे। सेठ शिवलालजी का स्वर्गवास १६७६ मे हुआ। आपके नाम पर हेमराजजी सांकजा दत्तक आये।

सेठ हेमराजजी सांकता--श्रापका जन्म सं० १६४१ में हुआ। श्राप एव धर्मनिष्ठ व्यक्ति हैं। आपकी ओर से मंदिरों, तीर्थ स्थान एवं परोपकार में सहा यता की गई है। परभणी के पार्श्वनाथजी के मन्दिर में अच्छी सहायता आपक श्रीर से की गई थीं। सेठ हेमराजजा के पुत्र कुन्दनमुलजी योग्य तथा मिलनसा सन्जन हैं। आप जैन तेरा पन्थी आम्नाय के अनुयायी हैं।

अपकी फर्म व्यपारिक समाज में प्रतिष्ठित मानी जाती है।

### 🖈 सेठ राजमलजी अमरचंदजी मटेवड़ा परभणी

सेठ राजमलजी व श्रमरचंदजी दोनों भाई सेठ सूरजमलजी भटेवड़ा के सुपुत्र हैं। सेठ राजमलजी का जन्म संव १६६३ चैत्र गुक्जा १ है। आपके ४ पुत्र हैं -- श्री नेमीचन्द्रजी चन्द्रकान्तजी नदमीचंदजी तथा वसन्तीलालजी । श्री अमरचन्द के वीरचन्दजी नामक पुत्र हैं।

'सेठ राजमल अमरचन्द भटेवड़ा' नाम से आपकी फर्म पर रूई का एक्स पोर्ट व इम्पोर्ट का व्यवसाय होता है। परभनी के प्रसिद्ध श्री मंत व्यापारियों में आपकी गणना है।



#### ★सेठ कन्हैयालालजी कांकरिया, परभणी

श्रापका मृल निवास स्थान श्रासोप (राजस्थान) है। सेठ हीरालजी क्रीकरिया के चार पुत्र हुए—श्री चन्द्रलानजी, श्री सुवानानजी, श्री छगननानजी

तथा श्री कन्हैयालालजी। श्री चन्द्रलांलजी के केशरीमलजी व मोहनलालजी नामक २ पुत्र है। श्री स्रवालालजी के अमोलकचन्दजी तथा श्री छगनलालजी के शान्तिलाल व कांतिलाल नामक पुत्र हैं। श्री कन्हेया-लालजी एक विचार शील सज्जन हैं। परभर्गी के प्रतिष्टित व्यक्तियों में आपकी मान्यता है। श्राभरेरी मजिन्द्रट हैं। श्रापने इस श्रल्पाय में ही बी ए. एल. एल. वी. की डियी प्राप्त की है। वस्वई युनिवर्सिटी के डाक्टरेट भी हैं।

श्रापकी धर्मे पत्नी श्रीमती मान कंबर बाई भी एक बिदुवी महिला है। श्रापने वर्धा महिला विद्यापीठ की वनिता पराचा उप्तीर्श की है।

# 🛨 सेट पन्नालालजी सिंचवी, परभणी

श्रापका मृता निवास स्थान चंडावल ( सारवाइ ) हैं। विता भी सेठ सोहन लालजी सिंत्रवी छाप एक सुविचार शील सुधार प्रेमी उदार प्रकृति के सब्जन है। मेसर्स 'सोहनराज प्रजराज' नाम

से आपनी फर्स पर पीतल क तांचे के चर्ननों का थोक त्यापार होता है।

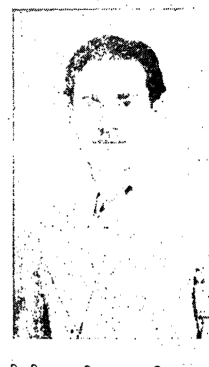




श्री बुजराजजी गादिया जालना



सेठ लदमीचन्दली बरलोटा, जालना



श्री दीपचन्दजी ल्एावत सिकन्द्राबाद



सेठ वालचन्दजी मूथा परभणी

#### \*

# ★सेठ हिन्दूमलजी हीरालालजी लूंकड़ परभणी

श्रापका मृल निवास स्थान मेड़ता सिटा है। सेठ हीरालालजी एक वड़े धर्म-निष्ठ सन्जन हुए। श्रापके ४ पुत्र हुए—सेठ किशनलालजी, सेठ थानमलजी, सेठ पूर्णमलजी, सेठ हेमराजजी, सेठ धनराजजी।

सेठ किशनलालजी ही परिवार के प्रमुख श्रीर फर्म के संचालक हैं। फर्म करीव १०० वर्षों से परभणी में स्थापित है। श्राप बड़े उदार दिल सज्जन हैं। मंदिर जी श्रादि धार्मिक कार्यों में समय समय पर वड़ी सहायता प्रदान करते रहते हैं। श्रापके शान्तिलालजी व इन्द्रचन्दजी नामक २ पुत्र हैं।

फर्म पर किराना व सोने चांदी तथा चूंड़यों का न्यापार होता है।



# ★सेठ कन्हेयालालकी मृथा, परभणी

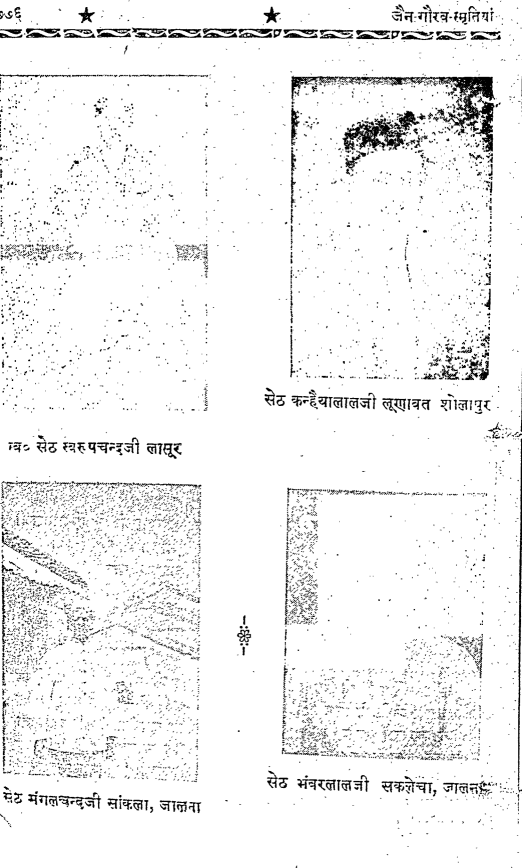
श्रापका मूल स्थान दांतड़ा (श्रज-मेर, है। सेठ किशनलालजी के ४ पुत्र हुए—सेठ कन्हेंयालालजी, रतनलालजी, पृनमचन्द्रजी तथा रतनलालजी। सेठ कन्हेंयालालजी एक विचार शील समाज हितेवी सज्जन हैं। श्रापके परिवार को रियासत की श्रोर से 'मूथा' पदवी प्राप्त है।

सेठ कन्हैयालालजी के हीरालालजी व गुमानचन्द्रजी नामक २ पुत्र हैं।

'किशनलाल कन्हें यालाल' के नाम से क्ई का व्यापार होता है।

# ★सेठ म्लचन्दजी घीस्लालजी म्था, वेलगाम

सोजत निवासी श्री सेठ मूल चन्द्रजी के सुपुत्र श्री घीष्र्लालजी धर्मनिष्ट एवं मिलनसार व्यक्ति थे श्रापके जीवराजजी उगमराजजी वस्तीमलजी तथा शानित लालजी नामक चार पुत्र हुए। श्री जीवराजजी 'जीवराज जबरीमल' नामक श्रापनी फर्म का सञ्चालन कर रहे हैं। छोटे भाई उगमराजजी श्रह्मदाबाद में उगमराज श्रान्तीलाल फर्म का कारोबार सन्हालते हैं। श्री चित्तमलजी 'मृलचन्द्र घीस्लाल' फर्म का सञ्चालन कर रहे हैं और सबसे छोटेभाई शान्तिलालजी सोजत में श्राप्य यन कर रहे हैं।



# 🗡 सेठ शेषमलजी वग्तावरमलजी देवड़ा, श्रीरगावाद

इस परिवार का मृत निवास स्थान वगड़ी सारवाड़ है। व्यतावरसज़ की के २ पुत्र हुए सेठ समर्थम जजी व सेठ रोवम जजी। आप स्थान कवासी धर्मानुयायी हैं। इसे परिवार के पूर्वज सेठ वुधम जजी व जवाहरम जजी व्यापारार्थ औरंगावाद आये और फर्म स्थापित की। वर्तमान में सेठ रोषम लजी फर्म के संचालक हैं। आपका व्यापार में उन्नति करने के साथ धर्मकार्यों व दान पुण्य की तरफ भी अच्छा लह्य है। आपकी वगड़ी व औरंगावाद में वड़ी प्रतिष्ठा है। सेठ समर्थम लजी की स्पृति में समर्थम ल जैन धर्मशाला एक लाख रुपये की लागत से तथा दो लाख का द्रम्ट शुभ कार्यों के लिये बनाया। बीम हजार की लागत से पानी की सुविधा के लिये बगड़ी में समर्थ सागर नामक विशाज कुआ बनवाया। बगड़ी में एक धर्मशाला भी। मन्दिर जी के जिग्ने हि। योपधशाला वगरह में भी आपकी और से सहायता प्राप्त रहती है। पोपधशाला वगरह में भी आपकी अच्छी सहायता रही है।

शेपमलजी के २ पुत्र हैं-श्री माणकचन्दजी तथा श्री मोतीलालजी। जिनका जन्म क्रमशः सं० १६०६ पौप वदी ४ तथा सं १६६६ कार्तिक वदी १० है। स्त्राप दोनों भी बड़े मिलनसार सज्जन हैं। फर्म की छोर से सदाइत भी चाल है।

# ★सेठ मयकरणजी मगनीरामजी नखत, [ कुचेरिया ] जालना

इस खानदान का मूल निवासस्थान, बहू (जोधपुर स्टेट) है। आप रवेताम्बर मन्दिर आम्नायी हैं। कुवेर से उठते के कारण आपको कुवेरिया नाम से पुकारते

हैं। इस खानदान के रघुनाथमलजी करीय सवा सी वर्ष पहले मारव इसे दक्तिण में श्राये। यहां श्राकर खेड़े में श्रपना व्यापार चलाया, तदन्तर इनके पुत्र मयकरणजी ने जालना में उक्त नाम से श्रपनी फर्मस्थापित की। सेठ मयकरणजी श्रोर मगनी रामजी के निसन्तान गुजरने पर सेट मगनीरामजी के नाम पर सूरजमलजी को दक्तक निया।

सेठ मृरजमलजी के पुत्र मोहनतालजी कुचेरिया हुए। अपका संवत् १६६६ में जनम हुआ। आपके पुत्र न होने से आपने किशन लालजी को दत्तक लिया। वर्तमान में सेठ किशनलालजी ही फर्म संचालक हैं। आप यहें धर्मात्मा सङ्जन हैं। आप न्यानीय विदेश प्रभूजी मंदिर के द्रस्टी हैं। आपके अमृतजालजी व मनोहरलालजी २ पुत्र नथा



तेड डिग्रनलालंडी जालना के पुत्र ध्यनस्य वडण्यल

· 🖈

★सेठ वालचन्दजी मूथा, नांदेड़

आपका मूल निवास स्थान दांतड़ा (अजमेर) है। न देड़ व्यापारी समें में आपकी वड़ी प्रतिष्ठा है। कॉटन प्रेन मर्चेंग्टस एसोसियेसन व्यापारी कमेटी

सं अपना पड़ा नाता ए । नाउन सहिं हैं स्कूल, हिन्दी राष्ट्रीय विद्यालय के छाप प्रेसीडेण्ट हैं। इस प्रकार आप वड़े शिचा प्रेमी सुविचार शील सज्जन है।

नांदेड़ में 'सुत्रालाल सुगनचन्द' के नाम से रुई व साहूकारी लेन देन का व्यवसाय होता है। जालना में 'सुवा-लाल वालचंद' तथा परभागी में वालचंद मूथा के नाम से आपकी फर्मे चल रही हैं 'दुलीचन्द सुगनचन्द' के नाम से भी आपका व्यवसाय होता है।

आप बड़े उदार दिल हैं। पिपुल्स कॉलेज में ४१००) प्रतिभा निकेतन में ११०००) की बड़ी सहायता प्रदान की



श्रापके ४ पुत्र हैं:—श्री हेमराजजी सेठ बालचन्दजी मूथा, नांदेड़ प्रेमराजजी, सुवालालजी तथा सुगनचन्दजी। चारों ही प्रतिभाशाली विचारशील सज्जन हैं।श्री हेमराजजी के २ पुत्र हैं:—नवलचन्दजी व सुभाषचन्दजी।

# ⊁सेठ पुखराजजी नेमीचन्द्रजी देवड़ा, श्रीरंगाबाद

श्रापका मूल निवास स्थान बगड़ी (मारवाड़) है। सेठ पुखराजजी देवड़ का जन्म सं १६४७ का है। श्राप लॉथ मर्चेन्ट एसोसियेशन के तथा महावीर जैने विद्या भवन के प्रेसीडेन्ट हैं। श्रापके विद्याभवन को ४० हजार की श्रार्थिक सहायत प्रदान की। इसी त्रकार श्रान्य शिच्या व परोपकारी संस्थाओं को समय समय पर

सहायता प्रदान करते रहते हैं।

श्रापके सम्पतराजजी नामक एक पुत्र हैं। जिनका जन्म सं १६६० कार्तिक कृष्णा ४ है। 'पुलराज नेमीचन्द' के नाम से चीक वाजार श्रीरंगावाद में श्रापकी क्षित्र पर कपड़ा तथा वैकिंग का व्यवसाय होता है।





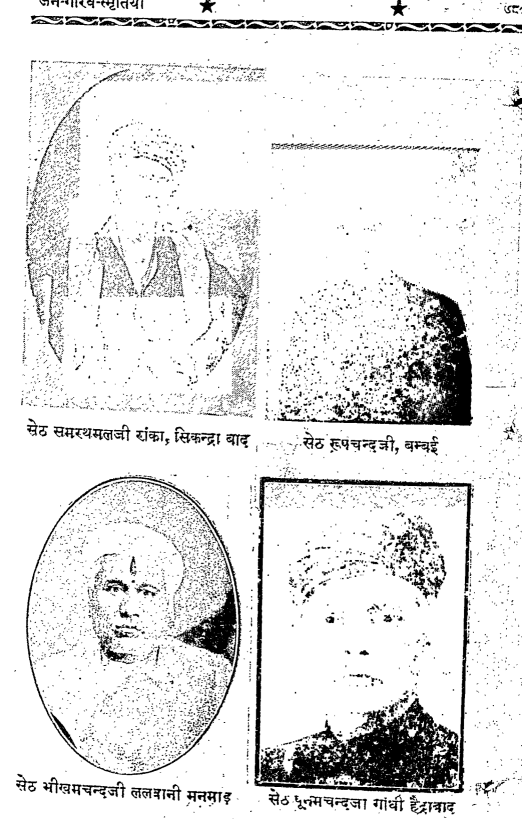
संठ जसराजजी लोढा हैहाबाद से ठमुलतानमलजी चमेचा हैहादाद



रे.ठ रेमराजर्जा चाँठ्या, सियन्द्रायार



धी मे.हनराज्यां गोविन्द् गह



# ★श्री सेठ देवीचन्दजी मिश्रीलालजी भगडारी-वंगलोर सिटी

श्री सेठ चौथमत्तर्जा के पुत्र देवी-चन्द्रजी का जन्म सं० १६७३ मार्ग शीप सुद् ५ का है। श्री चौथमलजी के छोटे भाई श्री जवानमलजी के मिश्रीलालजी नामक पुत्र हुए। श्री देवीचन्दजी एवं मिश्रीलालजी में अत्यधिक घतिष्ठता है एवं देवीचन्द् मिश्रीलाल एएड को द२२ चिक्रपेठ नामक फर्म स्थापित कर क्लोथ मर्चेष्टस का व्यवसाय करते हैं। ग्राप दोनों बन्बु उत्साही धर्मप्रेमी एवं मिलन सार सन्जन हैं। स्थानीय जैन मन्दिर के छाप दोनों धन्धु स्ट्रटी हैं। धार्मिक



श्री देवीचन्द्रजी

कार्यों में साप अमे सर है प्रतिसा प्रतिष्ठा के अवसर पर सं० २००५ में अञ्जल महोत्सव में २५००० की उदारता दिख लाई इसके त्रातिरिक्त भी आप वन्धु समय २ पर हजारों रुपये दान में देते रहते हैं। 1

श्री देवीचन्द्जी के पुत्र वाल्लालजी है। यापकी पर्से पर उन एवं सिल्क मृहद् रूप में व्यवसाय होता है।

★श्री सेठ नेमीचन्द्रजी —वंगलोर स्याल गोत्रोत्पन श्री सेठ हजारीमलजी के पुत्र नेमीचन्द्रजी का जन्म संव १६६२ मात्र सुदि १ को है। धर्म निष्ठता एवं साहजो आपका विशेष गुण है। भाष ने yoyo) मोर चरी वालार के खानक में हिया हुसी प्रफार यहा बहा और भी धार्मिक कार्यों के लिए देते रहते हैं। स्त्रापक हाधों फर्स की सम्हों उन्नित हुई एवं

वंगलीर में 'शेषमलजी जसराजजी' नामक पर्म १५६ खींरसरोड पर है यहाँ एक शास्त्रा फ्रीर भी खोली— द्रावार म रायनवामा आयोग का धोफ वन्द्र ह्यापार होता है। चिष्ठपेठ पर भाषा केलायटका, तथा पाल कार्य का पर इतिहरीक स्टोर है। आपके चीदमलती भाषा नेमीचन्द्रभ नाम के हुमरी फर्म पर इतिहरीक स्टोर है। आपके चीदमलती नामक एक पुत्र है।

1

# ≉सेठ माण्कचन्दजी व दीपचन्दजी

जांगड़ा, परमणी

आपका मूल निवास स्थान सुरपुरा
( सारवाड़ ) है। सेठ पूनमचन्दजी के

पुत्र है—सेठ माणकचन्दजी व सेठ
दीपचन्दजी। आप दोनों ही बंधु बड़े।
च्यार प्रकृति के मिलनसार सच्जन हैं।
'पूनमचन्द माणकचन्द' तथा जैन
स्टोर्स के नाम से आपकी फर्मी पर स्टेरनरी का थोक वन्द व्यवसाय होता है।



श्री दी।चंदजी जांगड़ा



# असेठ खुशालचन्दजी मूथा, नादेड

श्रापका मृल निवास करू दा (अज-मेर) है। श्रापके पिता श्री सेठ गुलाब-चन्दजी एक धर्मनिष्ठ सज्जन थे। कित्तूरचन्द धर्मचन्द के नाम से नांदेड़ में श्रापके यहाँ रुई श्रीर वैकिंग का ज्यापार होता है। परमणी व जालना में भी दुकान हैं।

एक कुशल व्यवसायी होने के साथ आप एक समाज प्रेमी व मिलनसार ख्दार सङ्जन हैं। आपके ४ पुत्र हैं:— श्री किस्तूरचन्दजी धर्मचन्दजी, उत्तम चन्दजी तथा हीराचन्दजी।

# 🖈 सेठ फौजमलजी गुलावचन्दजी, प्रभाणी

श्रापका मृलनिवास ध्यान सोजत ( मारवाड़ ) है। पोरवाल जातीय पंचाव गत्रीयो ख़ेताम्बर जैन हैं। सेठ गुलावचन्द्जी के जुगराजजी नामक पुत्र हुए जिनका जन्म सं० १६६८ भादवा सुदी ८ है । श्राप बड़े मिलनसार स्त्रभावी सञ्जन हों । सेठ जुगराजजी के ३ पुत्र हैं—केवलचंदजी सुगनचन्दजी व वर्धमानजा ।

# 🛪 सेंठ शान्तिलालजी डोसी, गढ़ हिंग्लाज



महेसाणा निवासी सेठ देवीचंद्रजी
श्रीर छगनलालजो सहोद्दर वंधु थे।
दोनों ने स० १६५७ में गढ़ हिंग्लाज
(कोल्हापुर) में मृंगफली का व्यवसाय
प्रारंभ किया। सेठ श्री देवीचन्द्रजी के
पुत्र श्री शान्तिलालजी का जनम सं०
१६५० में हुआ। आप एक विचार शील
समाज व धर्म प्रेमी युवक हैं। साधु
सेवा में वड़ी दिलचरपी है। आपने
वड़े २ जैन तीर्थी की यात्रायें की है।
श्री र्तालालजी आपके लघु श्राता है।
सेठ छगनलालजी के तुलारामजी

सठ छुगनलालजा क पुलारामजा नामक पुत्र हैं जो एक होनहार युवक हैं। मेसर्स देवीचन्द छुगनलाल नाम से व्यवसाय होता है।

## 🖈 सेठ कचरुलालजी आवड़, जालना

श्रापका मूल निवास त्थान वीजाथल (जीधपुर) है। पिता सेठ कपृरचन्दर्जी श्रावड। जनम संवत् १६७० श्रापाद शुक्ता = । फर्म १४० वर्षों से जालना में न्यित है श्रीर यहां की सर्वेषिर प्रतिष्ठित श्रीमन्त फर्मों में मानी जाती है। परिवार की श्रीर से समय समय पर धार्मिक व सामाजिक कार्यों में सदा सहयोग दिया जाता है। चांद्वड़ व चिचवड़ जैन विद्यालयों में श्रापकी श्रीर से कमरे वने हुए हैं। पादा परी में चंदा प्रभुजी के मंदिरजी के पास करीव २४०००) की लागत के मकान वनाये गये हैं। २४०००) श्रीम कार्यों के हेतु निकाल गये। कुलपाक जी नीर्थ में एक चीमुखी प्रतिमा विराजित देवालय का निर्माण कराया हम। प्रकार कई धार्मिक कार्य शापकी छोर से हुए हैं श्रीर होते रहते हैं।

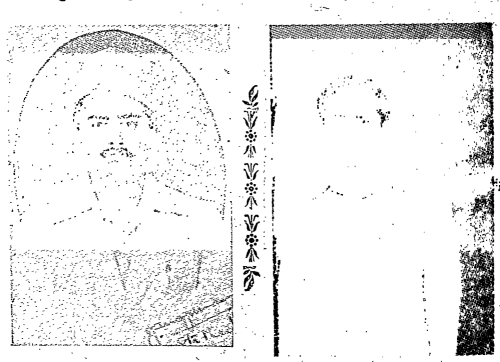
प्राप बड़े उदार विचार शील मिलन सार खमावी सङ्जन है। कप्रचंद कंचरताल झावड़ तथा धनम्प मलजी छगनमलजी के नाम से साहकारी लेन देन का व्यवसाय होता है।

### K K

# \*श्री सेंठ जेठमलजी लालचन्दजी भावक का परिवार-कुन्नूर ( नीलगिरो )

सेठ करणमलजी के सुपुत्र श्री जेठमलजी एवं लालचन्द्रजी सद् परिश्रमी व्यापार कुशल एवं जातीय सेवक सज्जन थे। श्री जेठमलजी ने सन् १६०४ में कुन्र में लालचन्द्र शंकरलाल एन्ड कम्पनी के नाम से फर्म स्थापन की।

श्री लालचन्द्र साहिब के श्री अनोप चन्द्रजी एवं गुजाबचन्द्रजी नामक दो पुत्र हुए। श्री जेठमलजी सन् १६३६ में स्वर्गवासी हुए। आप निस्तन्तान थे। अतः नअपने लघुआता के पुत्र श्री अनोपचन्द्रजी मावक कोगोद् लिया।



श्री अनोपच द्जी भावक कुनूर

श्री गुलाबचन्दजी मात्रक

श्री अनोपचन्दजी की प्रेरणा विशेष से कुनुर में एक 'जिन मंदिर' की स्थापना हुई जो नीलिंगरी में सर्वप्रथम जिनालय है। जो जैन संस्कृति के रचणार्थ सहायक होगा। इसके अतिरिक्त उटकमंड व दुन्र के श्री शान्ति विजय हिन्दू गर्ल्स हाई स्कृल के प्रणाताओं में से एक हैं। आपने सन् १६४३ में श्री लालचन्दजी अनोपचन्द एएड कम्पनी के नाम से फर्म स्थापित की। फर्म का मुख्य व्यवसाय वेड्सिंग, चांदी सोना व चांदी का काम होता है। श्री जया स्टोर्स (जनरल मर्चेन्ट) चोरिड़िया एयुक्लास आइल कम्पनी एवं ज्ञानचन्द एएड कं (कपड़ा) इसके अलाक्ष वस्त्र व्यवसाय की दो विशाल दुकाने हैं जो कि जेठमल एएड कम्पनी एवं जुगराज एनड कंट के नाम से प्रख्यात हैं।

श्री श्रनोप चन्दजी के लघुश्राताश्री गुलावचन्दजी मावक वड़े ही सरल स्वभावी हैं।

🧮 रेठ चाँदमलजी जवानमलजी मुण्रेत शोलापुर

श्रापका मृल निवास स्थान राणावास मारवाड़) है। करीव ४० वर्षों से शोला पुर में प्रतिष्ठित हैं। सेठ जवानमलजी के पुत्र न होने से चांदमलजी को गोद लिया। श्रापका जन्म सं० १६८० श्रावण शुक्ला द है। श्राप भी श्रपने पिता श्री के श्रमुरूप ही परम उदार दिल हैं। एक सुशिचित श्रीर सुविचारशील समाज प्रेमी युवक हैं। परिवार की श्रोर से राणावास श्रीर शोलापुर के मांन्दरों में फाफी महायता प्रदान की जाती रही है गुप्त दान विशेष देते हैं।

श्रापकी फर्म २-३ मिल्स की एजेएट दें तथा सृत व कपड़े का थोक बंद ज्यापार होता है।



# \star सेठ कनीरामजी रावतमलजी कटारिया चेल्लारी ( मद्रास )

रुण (नागोर-मारवाड़) निवासी सेठ कनीरामजी के श्री रावतमलजी, धनराजजी, हस्तीमलजी एवं वस्तीमलजी नामक चार पुत्र हुए। श्री रावतमलजी बड़े कर्मवीर तथा धार्मिक कार्यों में श्रम सर रहने वाले सज्जन है। श्राप श्रोपध विज्ञान में भी श्रित चतुर हैं। जैन शास्त्रों के स्वाध्याय में श्राप श्रत्यिक तर्ज्ञान रहते हैं। श्री रावतमलजी के सुखराजजी श्रीर हेमराजजी नामक दो पुत्र हैं। श्री हस्तीमलजी के भीवराजजी एवं गणपतचन्द्रजी नामक दो पुत्र हैं। यस्तीमलजी के पुत्रों का नाम भवरीमलजी गुणचन्द्रजी साणकचन्द्रजी तथा दुलीचन्द्रजी है।

"कनीरामजी रावतमतजी" के नाम से छापका व्यापार होता है। फर्म की शास्त्राचे कण, फानपुर इत्यादि स्थानी पर भी भिन्न २ नामों से हैं एवं सुबहह कप से व्यवसाय होता है।

★राय बहादुर सेठ वालचन्द्रजी वञ्छानत, फुलरू

्रिः आपका जन्म सन् १६०८ में हुमा। भाष जैन समात के आरोबान प्रतिष्ठित श्रीमन्त सङ्जन हैं। आपके सीलगिरी में भाय के कई यह यह यह यह साम हैं। कुछ र में "चांत्मल वालचन्द वच्छावत" के नाम से आपका व्यवसाय होता है। अ कुन्न र तथा नीलगिरी के सुप्रसिद्ध वैंकर और चाय के वड़े व्यापारी हैं। आप ही विचारशील शिक्षा प्रेमी, समाज सुधारक और समाज व धर्मप्रेमी हैं। अ

हा विचारशाल शिका त्रमा, समाज सुवारक आर समाज प्राप्त के कि ने कुन्नर में योगीराज श्री मद जैनाचार्य श्री विजय शांति सूरीर्जा के समरण एक वड़ी रकमदान में देकर शान्ति विजय गर्ल्स हाई स्कूल की स्थापना की है।

अ० भारत वर्षीय श्रोसवाल व जैन समाज में श्राप वड़े ही सम्मानन संज्ञन माने जाते हैं। श्रापके ४ पुत्र हैं:—-तिहालचन्दजी, शांतिलालजी जयन लालजी, सूर्यकुमारजी। फर्म पर साहूकारी लेन देन होता है। सिनेमा तथा कृषि कार्य भी होता है।

# ★सेठ पावृदानजी चौरिड़िया, कुन्नूर (नीलिगिरी)

त्रापका मृल निवास ग्थान पत्नी व फलं:दी (मारवाड़) है। पिता सेठ जसराज

श्रापका जन्म सं े १६३६ में हुश्रा। सं १६४८ में श्रापने श्रवासी दास एएड हद सं के नाम से कुन्नूर में बैंकिंग का व्यवसाय प्रारंभिक्या। बाद में जसराज पावृदान के नाम से कपड़े का व्यापार भी प्रारंभिक्या।

आपके ३ पुत्र हुए सेठ रतनलालजी, मेघराजजी तथा गुलावचन्द्जी।

श्री रतनलालजी पी. रतनलाल एएड को. के नाम से चायका थोक वन्द न्यवसाय करते हैं। श्री मेघराजजी व श्री गुलाव चन्द्जी 'पावूदान गुलावचन्द' के नाम से नीलगिरी तेल चाय व बैकिंग का न्यद-साय करते हैं।

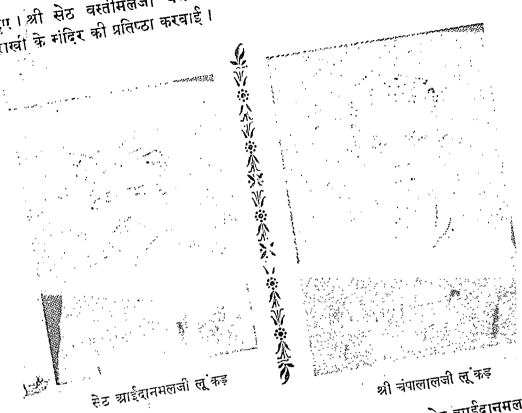
श्री रतनलालजी के ४ पुत्र-मनोहमल

जी सम्पतलालजी कान्तिलालजी व देवराजजी। श्री मेघराजजी के ऐ सचन्द्र तथा श्री गुलावचन्द्रजी के ४ पुत्र हैं—पारसमलजी, मंगलचन्जी, पूनमचन्द्रजी अशोक हुमारजी। इन्ह्रूर में यह फर्म वड़ी प्रतिष्ठित श्रीमन्त मानी जाती है।

# ★शा० आईदानमनजी चम्पालालजी बेल्लारी

आपका मूल निवास स्थान राखी सिवाना (मारवाइ) है । सेठडू गरचंड़ के पुत्र श्री वस्तीमलनी के आईदानमलेजी और वादरमलजी नमक दो पु

हुए। श्री सेठ वस्तीमलजी धर्म निष्ठ परोपकारी सज्जन थे, सं १६६४ में आपने जैन-गौरव-स्मृतियां साखी के मंदिर की प्रतिष्ठा करवाई।

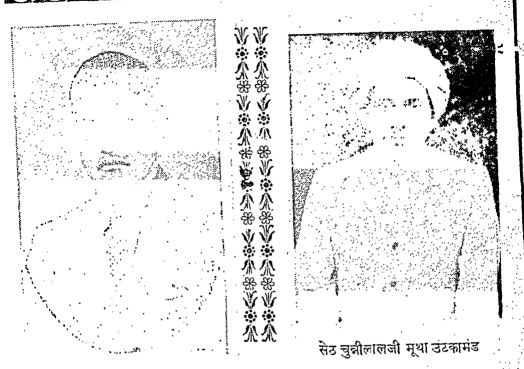


वर्तमान में इस परिवार में सेठ वस्तीमलजी के पुत्र सेठ ब्राईदानमलजी यस्तीमल जी के वहें भाई श्री हलारीमल जी के पुत्र लच्छीराम जो के पुत्र वस्तीमल जी के वहें भाई श्री हलारी मल जी के पुत्र लच्छीराम जो के पुत्र पत्रा अरवामणा में ने पार हिं। श्री सेठ आईहानमलजी वहें उदारित और सममनार सञ्जन है। इस समय ज्ञापकी ४६ वर्ष की त्रवस्था है। श्री चम्पालालजी त्रादर्श विचारों के समभदार २८ वर्षीय युवक हैं। आपके बावूलाल नामक एक पुत्र है।

आपके यहाँ 'शा आईदानमल चम्पालाल' के नाम से काम होता है।

# ★सेठ चुन्नीलालजी ह्यानमलजी वेद, उटकामंड

परिवार का मूल निवास स्थान रास (मारवाड़) है। वाद में व्यावर आये। मं० १६१८ में सेठ चुन्नीलालजी व छगनलालजी में सेट रिखन्नास फतेहमल की ्रिया। वर्तमान में इस फर्म पर कपड़ का व्यवसाय होता है।



श्री भंवरलालजी मूथा

सेठ चुन्नीलालजी के भँवरलालजी नामक पुत्र हैं। आप बड़े मिलनसार, सुधार किय कर्मठ कार्यकत्ता हैं। उटकामंड जैन नवयुवक मंडल के सभापित हैं। आपके पार्श्वमलजी नामक पुत्र हैं। 'भँवरलाल पार्श्वमल' के नाम से गिरवी व साहूकारी लेन देन का व्यवसाय होता है। सेठ छगनमलजी के उम्मेदमलजी नामक पुत्र हैं। आप भी एक होनहार युवक हैं।

🖈 सेठ चुन्नीलालजी कटारिया, उटकामंड

श्रापका मूल निवास स्थान चंडावल (मारवाड़) है। सं० १६७६ में सोजत में वसे। श्रापके पिता सेठ नवलमलजी एक धर्मिष्ठ सज्जन थे। सेठ चुन्नीलालजी का जन्म सं० १६४० चैत्र शुक्ला ३ है। श्रापके ४ पुत्र है—चम्पालालजी, नेमीचंद जी सोहनराजजी, सुखलालजी व जंबरीलालजी।

श्राप स्थानकवासी जैन धर्मानुयायी है। उटकामंड मैन बाजार में श्रापकी फर्म पर 'नवलमल चुन्नीलाल एन्ड कम्पनी के नाम से ब्वेर्लस सोना चांदी व वैकिंग की व्यवसाय होता है। धाड़ीवाल वृत्तन मिरस के श्राप एजेएट हैं।

त्राप एक उदार व धर्म प्रेमी सन्जन हैं। उटकामंड में जैन स्थानक निर्माता में अच्छी सहायता रही है। धार्मिक नित्य नियम के पक्के हैं।

★सेठ प्नमचन्दजी लालचंदजी स्रोसवाल, उटकामंड

श्रापका मूल निवास रामपुरा (जैतारण) है। सेठ पूनमचन्दजी का जनम

\*

सं० १६३२ कार्तिक शुक्ला १४ है। श्रापके ३ पुत्र हुए—जिनमें सेठ लालचन्दजी
विद्यमान हैं। श्रापका जन्म सं० १६६६ श्रापाढ़ शुक्ला १४ है। श्राप स्थानकवासी
धर्मानुयायी हैं। उटकामंड १४ मैन बाजार में "पूनमचंद लालचन्द" के नाम में
कपड़े का न्यवसाय होता है।

सेठ लालचन्दजी एक धर्मप्रेमी मिलनसार सब्जन हैं। श्रापके भँवरलालजी नामक एक पुत्र हैं जिनका जन्म सं० १६६२ श्राषाढ़ शुक्ला ४ है।

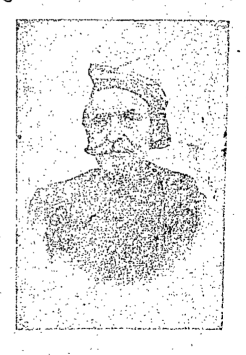
# 🖈 सेठ किशनलालजी फ़्लचन्दजी लूणिया, वंगलोर सीटी

श्रापका मूलनिवास स्थान पीपलिया (जैनारण मारवाड़ ) है। श्राप छोटी वय में ही बंगलोर श्राये श्रीर कुछ वर्षों नोकरी करने के पश्चात् श्रपनी तीत्र बुद्धि से नीजि दुकान शुरु की। धीरे धीरे चातुर्यता से व्यवसाय विशाल रूप में वढ़

गया आर वन्बई, मद्रास, शोलापुर, घडमदाबाद, ब्यावर घादि स्थानीं में शाखायें खोली।

श्राप बड़े ही सदाचारी सादगी श्रिय श्रीर प्रतिज्ञा के पक्के हैं। चीविहार ब्रत करीव ३० वर्ष से बरावर पाल रहे हैं। धार्मिक नित्य नियम के पक्के हैं। बंगलोर की गीरिज्ञणी शाला के

श्राप प्रमुख है। इस समय आपकी वय करीव ७१ वर्ष है। श्रापके पुत्र हुए थे पर जीवित न रहने से चंडावल निवासी सेठ मिश्रीलालजी जेंवतराजजी के छोटे भाई श्री फूलचन्दजी को गोद लाये।



श्री फूलचन्दजी भी एक धर्म निष्ठ, मिलन सार और शिचा प्रेमी सक्जन है। सार्वजनिक जनहित के कार्यों में पूरी दिलचस्पी रखते हैं। उदार चेता हैं। साहित्य रितक होने के साथ साथ धार्मिक नित्य नियम व व्रत उपवास आदि तिपश्चर्या में भी दिल चस्पी रखते हैं सेठ किशनलालजी लूणिया, बंगलोर आपके जयकुमार नामक एक पुत्र हैं—जिनका जन्म ता० १४-११-४० को हुआ।

बंगलोर में जें किशनलाल फूलचन्द के नाम से २ दीवान सुरारपा लेन चिव





श्री फूलचंदजी लूगिया जयकुमार s/o श्रीफूलचंदजी लूगिया पैठ में आपकी फर्म है। फर्म —कमीशन एजेएट जनरल मर्चेंट, गवर्नमेएट कन्ट्रा, कटर और वैंकर है।

वंगलोर में आपकी वड़ी प्रतिप्ठा है और सर्वोपिर श्रीमंतों में गिनती है।

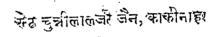
# 🗴 सेठ सुगनमलजी माणकलालजी वोथरा, उटकामंड

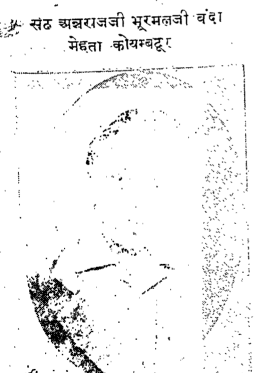
श्रापका मूल निवास स्थान खींचन मारवाड़ है। सेठ सुगनमलजी के ५ पुत्र हुए जिनमें ६ विद्यमान हैं—श्री श्रगरचन्दजी, माणकलालजी, श्रमरचन्दजी, वच्छराजजी, किशनलालजी व सुखलालजी।

श्री माणकलालजी का जन्म सं० १६५२ चेत्र शुक्ला १३ है। आप स्थानक वासी धर्मानुयायी हैं। धार्मिक प्रवृत्ति वाले उदार सञ्जन हैं। उटकामंड जैन म्थानक में आपकी वड़ी सहायता रही है। अन्य कार्यों में भी सहायता करते रहते हैं। उटकामुंड में दो दुकाने हैं एक पर सोना, चांदी, ज्वेलरी तथा वैंकिंग का व्यवसाय होता है तथा दूसरी पर सोने के तैयार जेवर आदि मिलते हैं।

श्री श्रमरचंद के नाम से महास में त्रियवसाय करते हैं। जैसलमेर में भी







शाह मांगीलालजी मगराजजी कार्यानाहा . इसलचन्द्रजी,हरागा,शोलापुर



#### र ५० श्षमल्जा गण्शमल्जा, वंगलार



र सन्जनसक्तजी, २ श्री गर्णेशमक्तजी, (वैठे हुए) पास में कान्ता कंबर ४ मानमन वी।



मेसस देवीचन्द्रजी जैठमलजी बोइरा का परिवार, वेगलोर सीटी



रेठ मांकलचन्द्रजा पारवाल विजयवाड़ा दिल्ला



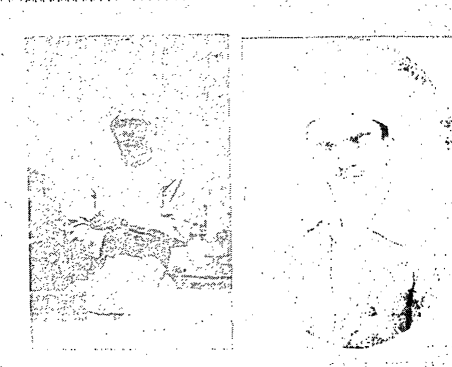
पुर भेरतालजी जैन, विजयवाड़ा



सेंह दुर्गचन्द्रजी जैन, विजयवाड़ा



सेट सम्पत्तलालजी लूणावत (महाबीर हवेलरीमार्ट) विजयवाड्रा



सेठ चंद्रनमलजी सोलंकी, विजयवाड़ा सेठ चांद्रमत जी रांका, विजयवाड़ा 🏰



सेठ मिश्रीमलजी, राजमहेर्न्डा

सेठ हजारीमलजी, राजमहेन्द्री

## 🖈 श्री सेठ खूमाजी हिम्मतमलजी चोरा-चंगलोर सीटी

श्री सेठ खुमाजी के हिम्मतमलजी, जसराजजी, देवीचन्दजी तथा पुखरा-जजी नामक चार पुत्र हुए। इनमें श्री जसराजजी के जेष्ट्रमुलजी व भवरलालजी नामक दो पुत्र हैं। श्री देवीचंदजी के पुत्र कुन्दनमलजी, जथन्तीलालजी तथा मूल-चंदजी हैं। आप होनहार युवक हैं।

स्वर सेठ हिम्तमलजी धार्मिक कार्यों में उत्साह पूर्वक अमे सर होकर भाग लेते थे एवं गृहस्थाश्रम में रहते हुए भी तपश्चर्या युक्त जीवन बिताते थे:

—बोरिंग पैठ में-खुमाजी हिन्सतमज्जी के नाम से वं बेंगलोर में देवी-चन्द्र जेठमल के नाम आपकी फर्मे हैं। प्रथम फर्म पर वस्त्र व्यवसाय एवं द्वितीय फर्म पर सोना चांदी एवं जवाहरात का व्यवसाय होता है।

#### ★सेठ रतनचन्दजी लोढा-वंगलोर केन्ट

जनम सं० १६४६ भाद्र पद सुदि ४। व्यवसायिक कार्यों में आपने सूम व्रम से अच्छी सफलता प्राप्त की। आप बड़े ही उदार दानी मानी एवं धार्मिक प्रवृत्ति के सज्जन हैं। स्थानीय जैन समाज के छाप गौरवशाली महानुभाव हैं। तथा असमय २ पर सामाजिक कार्यों में आर्थिक सहायता देते रहते हैं।

श्री सेठ रतनचन्दजी के मानमलजी एवं सञ्जनराजजी नामक दो पुत्र जो बड़े ही होनहार वालक हैं।

र्स्पाईन्सरोड पो० पर ''श्री शेषमलजी गर्गेग्मलजी'' नामक आपकी फर्म पर मनीलेएडर का कार्य होता है।

# ★ श्री सेठ वगतावरमलजी छल्लाणी-रावर्टसनपेठ मिद्रास

जेतारण ( मारवाड़ ) निवासी सेठ घेवरचन्द्जी के पुत्र वगतावरमलजी सन् १६४१ व्यापारार्थ यहाँ त्राए श्रीर-"वगतावरमल घेवरचन्द" के नाम से फर्म स्थापित कर सोना चांदी एवं किराये का व्यवसाय चाल किया। योग्यता एवं सचाई से व्यवसाय करने से अल्प समय में ही आपने अच्छी उन्नति करली। रावर्ट सन पेठ में दुकान स्थापित करने वालों में आप ही प्रथम मारवाड़ी हैं। आप वड़े ही प्रतिष्ठित, एवं धर्म प्रिय महानुभाव हैं।

श्री सेठ साह्य के चम्पालालजी, पन्नालाल जी, अनराजजी एवं धनराजजी नामक ४ पुत्र हैं। आप स्थानकवासी आम्नाय मानने वाले है।

# ★श्री सेठ शान्तिलालजी वाफना-रावर्टसन पेठ [मद्रास]

श्री सेठ ऋएभचन्द्रजी धर्मपरायण उदार हृदय दानी सन्जन हो चुके हैं। स्थानीय जैन मन्दिर का निर्माण आपकी धर्म निष्ठता का परिचय देता है। आपके पुत्र श्री शांतिलालजी का जन्म सं० १८८१ का है। जातीय तथा सामाजिक में आपका प्रमुख सहयोग रहता है।

--श्री एच० त्रार० शांतिलालजी वाफना "नामक त्रापकी फर्म मोटर-डिलर एवं साईकिलों की एजेन्सी है। आपके श्री जयचन्द्रजी, पारसमलजी, नेमी-चन्द्जी, चम्पालालजी, कुमारपालजी नामक भाई है ये लोग भी अपने २ व्यव-साय में व्यस्त हैं।

#### अ श्री सेठ किस्तूरचन्दजी कुन्दनमलजी लूंकड वंगलोर सीटी

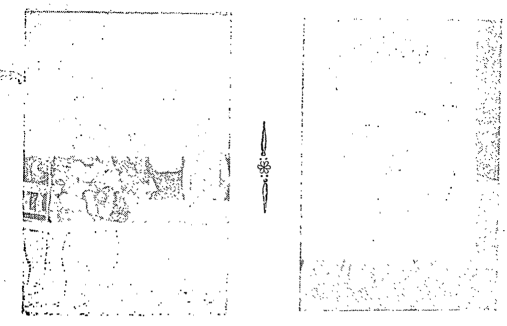
सोजत (मारवाड़) निवासी सेठ किग्तूर चन्दजी के पुत्र श्री कुन्दनमलजी धर्मनिष्ठ श्रावक एवं दानी महादुभाव हैं। स्थानीय गोशाला एवं अन्यान्य सार्वजनिक कार्यों में त्रापका अतिशय योग रहा है। साधु म्रानयों की सेवामें सर्वदा अप्रेसर रहते हैं। स्था-नीय स्थानक के लिए १००००) रुपये देकर आपने आदर्श धर्म सेवा की। आपके पुत्र श्री पुखराजजी भी आपही के पद चिन्हों पर चलने वाले गुरा प्राही यवक हैं। चिकपेठ पर मेसर्स किन्तूर चन्द् कुन्द्न

मल नामक आपकी फर्म इलेक्ट्रिक सामान स्पलाई करती है। टेलीफोन नं २६३२।

सेठ पुखराजजी कुन्दनमलजी वंगलोर

# र सेठ मिलापचंदजी यांचिलया टिंडिवनम

वड़ी पादू ( मारवाड़ ) निवासी सेठकनकमलजी आंचालिया के पुत्र सेठ मिलाप घन्द्रजी आंचालिया टिंडिवनम के एक गण्मान्य श्रीमन्त सङ्जन है । आप तेरा-पंथी जैन धर्मनुयायी है। प्रकृति के बड़े उदार एवं मिलन सार है'। शिक्तम् संस्थाओं तथा सार्वजनिक कार्यों में तन मन व धन से पूर्ण सहयोगी रहते हैं। तेरापंथी हाँ कृत राणांवास के परम सहायक हैं।



सेठ मिलापचन्दजी आंचलिया

फु० जब्रचन्द्जी श्रांचितया

छापके ४ पुत्र हैं -श्री जबरचन्द्जी, उत्तमचन्द्जी गौतमचन्द्जी व प्रकाश-चन्दजी। श्री जवरचन्दजी एक उत्साही युवक हैं। 'गुजरमल कनकमल' के नाम से साहूकारी लेन देन व वैकिंग का व्यवसाय होता है।

अश्री पारसमलजी व नेमीचन्दजी टिंसकलेचा डिवरम्



श्री पारसमलजी सकलेचा टिंडिवरम्



श्री नेमीचन्द्रजी सकलेचा टिंडिवरम

जैताग् ( मारवाड़ ) निवासी सेठ अभयराजजी स्कलेचाके ४ पुत्र हैं। श्री पारसमलली ( जन्म सं० १६८३) नेमीचन्द्जी, शान्तिलालजी, तथा ऋषभचन्द्रजी श्री पारसमलजी व नेमीचन्दजी विचार शील उत्साही मिलनसार नवयुवक है। श्री पारसमलजी बी. ए. बड़े उदार हैं। पिताजी की स्पृति में जैताराण गौशाल में १६-०१ दान दिया है।

'अभयराज पारसमलजी' के नाम से वैकिंग व साहकारी लेन देन होता है। डालमिया सिमेएट वक्स के एजेएट भी हैं।

#### \*सेठ ताराचंदजी गेलडा, मद्रास

त्रापका मूल निवास स्थान कुचेरा ( मारवाड़ ) है । आपके पूर्वज सेठ अमर चन्दजी करीव १४० वर्ष पूर्व मद्रास आये और वैकिंग का व्यवसाय जमाया संवत १६५२ में त्राप स्वर्गवासी हुए। त्रापके ३ पुत्र हुए-सेठ पृतमचन्द्रजी, हीराचन्द्रजी श्रीर रामवक्सजी।

सेठ पूनमचन्दजी बडे ही उदार हृदय और धार्मिक वृत्ति के सज्जन थे। सं०; १६६३ में आप स्वर्गवासी हुए। आपके ३ पुत्र हु !: श्री ताराचन्द्रजी, किशनकालजी और इन्द्रचन्दजी।

सेठ ताराचन्द्रजी–त्रापका जन्म सं० १६४० का है । भारत वर्षीय स्थानकवासी जैन समाज के आगेवान नेताओं में आपका नाम है। धार्मिक व सामाजिक कार्यों में तन मन धन से स्क्रिय सहयोग देते हैं। मद्रास स्थानकवासी जैन समाज के तो आप प्रधान कर्मठ कार्यकर्ता व सलाहकार हैं। कई संस्थाए आपही के प्रयत्न से जन्मी, फत्ती और वर्तमान में अच्छा काम कर रही हैं। अ० भा० स्थानकवासी जैन कान्फ्रेन्स के १७ वें मद्रास आधिवेशन के आप स्वागताध्यन थे। श्री जैन हिते च्छु श्रावक मंडल रतलाम के कई वर्षों तक सभापति रहे हैं श्रोर वर्तमान में भी प्रधान कार्यकर्ता है।

जैन साहित्य प्रचार की तरफ आपका विशेष लच्य है। आपने स्वर जैना-चार्य पूज्य श्री जवाहिरलालजी म० रचित प्रन्थ अपनी ओर से छपवा कर अर्द्ध मृल्य या लागत मृल्य में समाज को दिये हैं। बड़े दानवीर भी हैं। कई जैन संस्थाओं के श्राप सहायक हैं।

समाज सुधार चेत्र में भी आपकी सेवाएं वड़ी प्रशंसनीय हैं। अ० भा० श्रोसवाल महा सम्मेलन के उप सभापति भी श्राप हैं। बड़े निर्मिक श्रोर स्पष्ट सत्यवादी हैं। रहन वडा सादा है। ग्रुद्ध खद्द का ही प्रयोग करते हैं। आपके ३ पुत्र हैं। श्री भागचंदजी नेमीचंदजी और ख़ुशालचंदजी। श्री भागचंदजी भी पितारि श्री के अनुरूप कर्मठ समाज सेवी हैं।

# 🖈 मेर मोहनभलजी चौरडिया, मद्रास

ि कुचेरा (जोधपुर स्टेट) निवासी सेठ अगरचन्दर्जा गैदल सार्ग द्वारा १८४७ में जालना होते हुए मद्रास आये । सन् १८८० तक रजिमेंटल दैङ्कर्म का काम करते रहे

यहां के व्यापारिक समाज में एं आफि सरों में बड़े छादरणीय समके जाते थे। छाप के कोई पुत्र नहीं हुछ। छातः छापने उदेष्ठ छाता चतुर्मु जजी के पुत्र सेठ मानमल जा को छापना उत्तराधिकारी बनाया। सेठ छारचन्द्जी ने ६० हजार के दान से छारचन्द्र हुन्द्र कायम किया जो धामिक तथ माम जक कया में उपदेश में छाता है।

सेठ मानमल जी एक मेधावी बुद्धि के सब्जन थे। यही कारण है कि वेबज १६ वर्ष की अल्पायु में ही आप नांवा अध्यामनरोड़) में हाकिम बना दिये गये थे। आपको होनहार समम्कर अगरचंद जी ने अपनी फर्म का उत्तराधिकारी

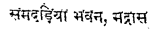


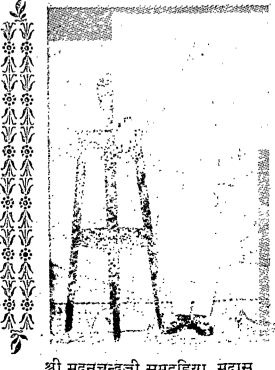
वनाया था लेकिन रूद वर्ष की अल्पायु में सन् १८६४ में आप स्वर्गवासी हो गए।
आपके यहां सेठ मोहनलालजी सन् १८६६ में दत्तक आए। आपके बाद नोखा (मारबाड़) के सेठ मोहनलालजी वर्तमान में इस फर्म के मालिक है। आपके हाथ से इस फर्म
की विशेष उन्नित हुई है। आपके दो पुत्र हैं। जो अभी अध्ययन कर रहे हैं। यह
फर्म यहां के व्यापारिक समाज में बहुत पुरानी प्रतिष्ठित मानी जाती है। महास
शान्त में आपके सात आठ प्राम जर्मीदारी के हैं। महास की ओसबाल समाज में
इस परिवार की अन्छी प्रतिष्ठा है। जैन समाज में आप अप्रणीय महानुभावों में से
हैं। शिचा तथा सामाजिक सेवाओं के लिए आप सर्वदा तत्पर रहते हैं। तथा समय
समय पर मुक्त हस्त से सहायता करते रहते हैं। अगरचन्द भानमल" के नाम
साहुकार पैठ महास में वैङ्किंग तथा प्रापर्टी पर रुपया देंग का काम होता है। आप
की फर्म महास के खोसबाल समाज की प्रधान धनिक फर्मी में से हैं।

# ★ सेट सुखलालजी वहादुरमलजी कानमलजी समदङ्यामद्रास

जी श्री सेट मैंस्वतर्जी के वड़े पुत्र श्री सुखलालर्जी, धर्मिष्ठ परोपकारी और इशल व्यापारी थे साहूकार पेठ के मन्दिर की प्रतिष्ठा में आप का श्रीत शय सह-







श्री मदनचन्द्रजी समदङ्ग्या, मद्रास

जैन-गौरव-स्मृतियां

योग रहा। स्थानीय दादावाड़ी का श्रेय आपही को है। इसी प्रकार से आपने कई जातीय कार्य कर एक आदर्श रक्ला। मद्रास के ६ मील दूर ऋषभदेव भगवान के

भेंन्दिर निर्माण में आप अमें सर रहे। सं० २००४ में आपका स्वर्गवास हो गया। श्रापके हूं गरचन्दजी, जीवणचन्दजी, सदनचन्दजी, कमलचन्दजी, खूवचन्दजी,

लालचन्द्जी, पदमचन्दजी, प्रेमचन्द्जी, एवं ऋषभचन्द्जी नामक दस पुत्र हैं। वर्तमान में श्री मन्दिर और दादावाड़ी का शुभ कार्य श्री जीवनणचन्दजी तथा मदनचन्दजी के आधीन है। आप दोनों बन्धु उत्साही और धर्मनिष्ठ हैं। श्री

जीवणचन्द्जी के हुक्मीचन्द्जी, सञ्जनचन्द्जी निहालचन्द्जी, बालचन्द्जी, नामक चार पुत्र हैं। श्री मदनचन्दजी के किस्स्तूचन्दजी, ज्ञानचन्दजी एवं विमल

चन्दर्जी ये तीन पुत्र हैं। दादावाड़ी के अन्तर्गत सुन्दर जिनालय है जिसकी लागत हजारों की है। श्री सेट वहादुरमलजी का जन्म सं० १६३४ का है। त्राप १६४१ में मद्रास श्राए । श्रपने उयेष्ठ भाता सुखलालजी के साथ व्यवसाय करते रहे । ११ दिसम्बर

१६४२ में आप दिवंगत हुए। श्री सागरमलजी और सायरमलजी ये दो पुत्र हुए। श्री सेठ कानमलजी का जन्म सं० १६४१ में हुआ। सं० १६४४ में मद्रास आये आपके सरदारमताजी, लद्मीचन्दजी, कृपाचन्दजी, एवं प्रकाशमताजी नामक ्रिवार पुत्र हैं।

र्नमान में आप तीनों भ्राताओं की मद्रास में दुकानें हैं। मद्रास के प्रति-िठत व्यवसायी हैं। आप लोगों की बड़ी प्रतिष्ठा हैं। आपके परिवार की ओर से नागीर स्टेशन पर एक आराम प्रद सुन्दर धर्मशाला है एवं नागीर में एक सुन्दर जिन मन्दिर भी वनवाया है।

श्रापका पता।--

श्री सुखराजजी जीवराचन्दजी समदिख्या १७ विरपनस्ट्रट साहुकार पेठ मद्रास ★ श्री सेठ रावतमल जी सूरजमलजी वेद मेह आ-मद्रास

स्थानक वासी आम्नाय उपासक श्री सेठ रावतमलजी नागौर से मद्रास आये एवं अपनी दुक्तांन स्थापित की। आपके पुत्र सूरजमलजी ने ज्यापार में वड़ी ख्याति प्राप्त की । स्राप के श्री शम्भूमलजी गोद स्राए।

श्री सेठ शम्भूमलजी का जन्म सं० १६४६ का है। आप धार्मिक वृत्ति के उदार महानुभाव हैं। आपके यहां से भिखारियों को सदावत दिया जाता है। स्थानीय जैनस्कूल में आपकी ओर से २१०००) प्रदान किये गये तथा आप प्रति वर्ष विभिन्न एवं शिचा के कार्यों में सहायता देते रहते हैं। स्थानीय जैन समाज में आपकी ग्रन्छी प्रतिष्ठा है। आपके मांगीलालजी मदनलालजी, कमलचन्दजी

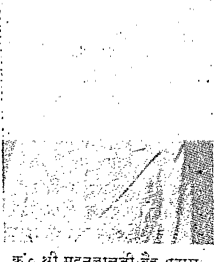




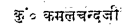
संठ शंभूमलजी चैद, महास



खंद सेठ रावतमजजी हैद,



कुं ० श्री मदनजालजी बैद महास



पत्रालालजी एवं प्रतापसिंहजी नामक पांच पुत्र हैं। ५० वाजार रोड़ मेलापुर पर डपरोक्त नाम से आपको फर्म पर लेन देन का व्यवसाय होता है।

🧩श्री सेठ लालचंदजी मूथा: गुलेजगड

त्रापके पित श्री सिरेनलजी यहां व्याप'रार्थे आये। कपड़े का व्यापार गुरू किया। सिरेमलजी के कोई सन्तान नहीं थी, अतः लालचन्द्जी गोद लाय



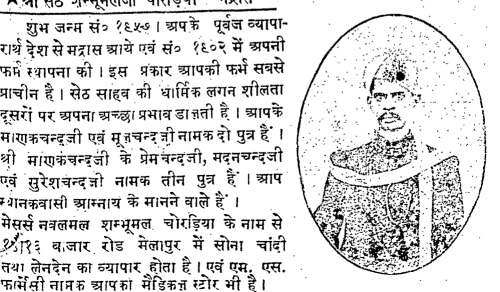
गये। आपकी मातु श्री का नाम जेठी-बाई है। आपकी फर्म कर्नाटक प्रान्त में सब से ऋधिक श्रसिद्ध है। ऋाप राय साहब हैं तथा कई वर्ष तक स्रोनरेरी मजिग्ट्रेट तथा स्थानीय म्युनीसिपल कमेटी के अध्यक्त भी रह चुके हैं। आप ग्थानकवासी समाज नें काफी प्रासद सन्जन हैं। प्रति वर्ष चातुर्मास में १-२ मास मनि सेवा करते हैं। सम्वत १६६७ में आपने जैनाचार्य पुष्य श्री हस्ती-मलजी महाराज का चात्रमीस यहां कराया । कर्नाटक प्रान्तीय जैन सेवा संघ के आप अध्यत्त हैं। आपके सुपुत्र का नाम श्री जोंहरीलालजी है। स्रापकी एक

फर्म अहमद्नगर में लालचन्द जंबरीलाल के नाम से चलती है।

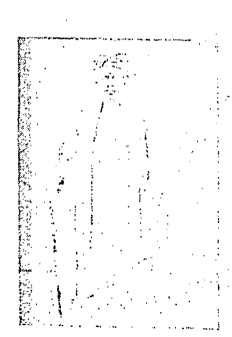
#### ★श्री सेठ शुम्भूमलजी चोर्डिया —मद्रास

शुभ जन्म सं १९५७। त्रप के पूर्वज व्यापा-रार्थ देश से मद्रास आये एवं सं० १६०२ में अपनी फर्म स्थापना की। इस प्रकार आपकी फर्म सबसे प्राचीन है। सेठ साहव की धार्मिक लगन शीलता दृसरों पर अपना अच्छा प्रभाव डा तती है । आपके म। एकचन्द्जी एवं मृजचन्द्जी नामक दो पुत्र हैं। श्री माणकचन्द्रजी के प्रेमचन्द्रजी, मदनचन्द्रजी एवं सुरेशचन्दजी नामक तीन पुत्र हैं। आप म्यानकवासी आम्नाय के मानने वाले हैं। मेसर्स नवलमल शम्भूमल चोरड़िया के नाम से र्श्वीरः वाजार रोड मेलापुर में सोना चांदी

फार्सेसी नामक आपका मैडिकन स्टोर भी है।



सौजत (मारवाड़) निवासी रेठ विरदीचन्दजी मरलेचा एक परम धर्मनिष्ट और उदार हृदय सज्जन थे। मद्रास जैन समाज व व्यापारी समाज में
आपका विशिग्ठ थान था। सामाजिक, धार्मिक च अन्य लोकोपकारी कार्यों में
अपकी रदा रहारता रहती थी। मद्रास में जैन बोडिंग निर्माण कार्य में ४० हजार
रपया आपने प्रदान किया था। केटालिया (मारवाड़) में ४० हजार दान प्रदान
कर एक पाठशाला थापित की। सिरयारी के जैनेन्द्र ज्ञानमंदिर में २० हजार रपया
सहायतार्थ प्रदान किये। आपकी धर्मपत्नी के नाम से श्री प्रमक्वर पाठशाला
चल रही है। जैन गुरुकुल व्यावर, नागौर सोजत, मद्रास आदि खानों की संस्थाओं
को समय समय पर काफी सहायता प्रदान की जाती रही है। आपके एक पुत्र
हुए थे पर वे अल्पवय में ही स्वर्गवास हो जाने से मारवाड़ जंकशन के सेठ चंदन
मलजी मरलेचा के पुत्र श्री लालचन्दजी को सं १६०० में गोद लिया।



स्वव सेठ विरदीचंदर्जी मरलेचा, महास



सेठ लालचंदजी मरलेचा, महास

सेठ लालचंदजी:—आप भी अपनी उदार प्रकृति, मिलन सारिता तथा समाज सेवा भावना से बड़े लोकिष्टिय सड़जन बने हुए हैं। आपका जन्म सं० १६३६ का है। आपने स्वर्गीय सेठ बृद्धिचंदजी सा० के समरणार्थ एक बड़ी धन राशी परोपकारी कार्यों के लिये निकाली है। महास में पच्चीस हजार रुपये में "वृद्धि चन्द्र जैन फी डिसपेन्सरी" नामक धर्मार्थ औपधालय प्रारम्भ किया है। रायपुरम् महास में फर्म का नाम विरदीचंद्र लालचन्द्र मरलेचा है।

# ★श्री सेठ एच० चन्द्रनमल जी वेद मूथा, महास

सादड़ी (मारवाड़) निवासी सेठ चन्द्रतमत्त्रजो अपनी व्यापारिक सफल-नाओं के कारण ही आप हिन्दुम्तान चेम्बर्स आफ कोमर्स एवं दी केमिस्ट एएड ड्रिगस्ट एसोसियशन एवं दी मद्रास किराणा मर्चेएट एसोसियशन के पदा-धिकारी है। न केवल आप व्यापारिक संस्थाओं में ही अबे सर है अपितु श्री एस. एस. जैन ऐंड्यूकेशन सोसायटी की कार्यकारिणी के सदस्य हैं। आपके बड़े पुत्र श्री लद्दमीचन्दजी का जन्म संव् १६८४ कार्तिक पूर्णिमा का है इनसे छोटे इन्द्रचन्दजी, नगराजजी, एवं धीरूचन्द जी हैं आपका यह परिवार श्वेताम्बर



सेठ लच्मीचन्द्रजी वैद मुथा मद्रास

फर्म ६७ नायनपा नायक स्ट्रीट पर चन्द्रनमल एएड कम्पनी के नाम से प्रसिद्ध है। महता एएड कम्पनी के नाम से आपकी अति प्रसिद्ध द्वितीय फर्म से द्वाइयों का थोक वन्द्र व्यवसाय होता है।

#### ★श्री मणिलाल वो रतनचंद्रजी मेहता-मद्रास

सन् १८१२ में पालनपुर (गुजरात) में श्री मिण्लालजी का जन्म हुआ। सन् १६१६ में आप मद्रास आए एवं जवाहरात के व्यवसाय में प्रवृत हुए। अपनी व्यापारिक एवं मेधावी बुद्धि से अच्छी सफलता प्राप्त की। श्री मिण्लालजी के ब्येष्ठ पुत्र रसिकलालजी का जन्म सन् १६२१ का है एवं छोटे पुत्र रजनीकान्तजी का जन्म १६२४ का है। पालनपुर में "रतनचन्द्र कपूरचन्द्र" के नामसे आयम्बिल खाता खुनवाया एवं २२४००) का दान देकर वर्धन एवं पोपण किया। सन् १६४० में आपका स्वर्गवास होगया।

श्री रसिकतालजी एवं रजनीकान्तजी सुयोग्य पिता के सुयोग्य पुत्र है। आप भी आदर्शवादी एवं उदार दिल युवक हैं। ग्थानीय जैन समाज में आपके परिवार की अच्छी प्रतिष्ठा है।

नं० १७२ नेताजी सुभाप रोड पर "मनीलाल एएड सन्स" नामक जवाहरात की फर्म मद्रास की प्रतिष्ठित एवं धनिक फर्मा में से हैं।

#### \*

#### ★श्री सेठ लालचंदजी लूणिया-मद्रास

स्थानकवासी आम्नाय के उपासक श्री सेठ पूनमचन्दर्जी के पुत्र श्री लिकिन चन्द्रजी मिश्रीज्ञालजी, जवतराजजी, एवं फुलचन्द्रजी हुए। आप चारों बन्धु उद्दार दिल तथा धर्म प्रेमी हैं। श्री मिश्री जाजजी का जन्म सं० १६६० फालगुन वरी का है आप बड़े ही उत्साही एवं धार्मिक कार्यों में दिलचरपी रखने वाले सज्जन हैं। श्री-जैंबतराजी के पुत्र का नाम श्री शांतिलालजी है।

'श्री किशनतालजी रूपचन्दजी एंड को'' नाम से नं० २७ गोडाउन म्ट्रीट में कपड़े का थोक वन्द व्यापार होता है। अहमदाबाद में पांच कुश्रां के पास 'श्रीतालचंदजी मिश्रीताल'' के नाम से कपड़े की फर्म है और शोजापुर में भी फर्म की शाखा है। इस प्रकार से आपका उद्योग सुविस्तृत एवं सुव्यवस्थित है।

#### ★श्री सेठ हजारीमलजो—मद्रास

श्रापका जनम सं० १६६६ फाल्गुण सुद्दि २ सं० १६६८ में श्राप मद्रास व्यवसाय के निभित्त पथारे । ११ वर्ष तक नौकरी करने के पश्चान्-जे० हजारीमल एन्ड को नामक फर्म नायनप्पा नायक स्ट्रीट नं० १२६ में स्थापित कर एतेक्ट्रिक सामान का इम्पोर्ट श्रोर एक्सपोर्ट प्रारम्भ किया । श्रपनी व्यापारिक कुशलता एवं दृढ़ श्रध्यवसाय से फर्म ने श्रतिश्य उन्नति की ।

जहाँ सेठ हजारीमलजी एक सफल व्यापारी है वहां धार्मिक एवं सामाजिक सेवा में भी अग्रे सर रहते हैं। आपकी प्रकृति वड़ी सोम्य है। आपका परिवार

रवेताम्बर त्याम्नाय का मानने वाला और धार्मिक कार्यों में पूर्ण रुपेश भाग लेता है।

#### ★श्री सेठ जेंवतराजजी-मांडोत-मद्रास

श्रेताम्बर मंदिर आम्नाय के उपासक आहोर (जोधपुर) से सं १६६४ में आप के पिताजी व्यवसाय के निमित्त मद्रास चले आये। श्री जेंबदराजजी मिलनसार उत्साही तथा समाज प्रतिष्ठित सज्जन हैं धार्मिकता एवं कर्म बीरता का आप में सुन्दर समन्वय है। आपके चम्पालालजी तथा महेन्द्र कुमारजी नामके दो पुत्र हैं। त्राप की फर्म — "ऋषभदास भंवरीमल" के नाम से नारायण मुदाली ग्र्टूट जों० १०१ में स्टेशनरी का डायरेक्टर इस्पोर्ट तथा कमियन एजेन्ट का काम करती है। टेलीफोन नं० ४८६६ है।

## \*\* श्री शाह मोतीचन्द ने परमार-मद्राम

जनम सं १६६० त्रासोज बुद्ध ११ का है। आपने अपने जीवन में त्यागर्शत्त को वड़ा महत्व दिया। स्थानीय जैन समाज में आपकी अर्च्छी प्रतिष्ठा है। सामाजिक एवं धार्मिक कार्यों के आप केन्द्र हैं। श्री मोतीचंद्रजी के सुन्न श्री द्रानमलजी प्रतिभा शाली युवक है। आप लोग श्वेतास्वर जेन आस्नाय के अनुयाधी हैं। मंडाणी (सरोही) का मूल निवास है।

— आपकी फर्म ''श्री शाह मोतीचंदर्जी गरोशमलर्जी'' के नाम से नं० ४३० मिन्ट स्ट्रीट साहुकार पेठ पर है। म्टेशनरी सामान की यह फर्म एजेन्ट है। फर्म की शाखा न रायण म्ट्रीट में भी हैं।

## ★श्री सेउ सलग जजी रांका-मद्रास

श्रापका जनम सं १६६२ पोप सुद् ४ को कोटड़ा (च्यावर) में श्री जग-रूपमल जी सा के वर हुआ। सन १६-४१ में श्री सलराज जी व्यवसाय के निमित्त मद्रास आए एवं नं १४ नारायण मुदाली स्ट्रीट में । शा सालराज में तीलाल के नाम से फर्म स्थापित कर स्टेशनरी समान इम्पोर्ट का और एक्सपोर्ट का च्यवसाय चाल् किया। एवं आपने श्रच्छी सफलता प्राप्त की।

श्री सेंठ सलराजजी धर्मानिष्ठ एवं दयालु सञ्जन हैं। साधु-मुनियों की सेवा के पूर्ण सेवा भावी हैं। स्त्रापके श्री

मोतीलालजी, चम्पालालजी, एवं नवरवमलजी नामक तीन पुत्र हैं। श्राप तीनों होनहार हैं।

## 🖈 श्री मूलचंदजी जवानमलजी लोढा -मदास

की सेठ मृतचन्द्रजी के सुपुत्र श्री जवानमत्तर्जी ने अपनी व्यापारिक बुद्धि से महती सफलता शप्त कर नामांकित पुरुषों में अपनी गणना कराई। आप के फीजमलजी एवं चुन्नीलालजी नामक दो भाई और थे। श्री जवानमलजी के जीवराजजी कुन्दनमलजी, वस्तीमलजी, हीराचन्दजी एवं सोहनलालजी नामक पांत्र पुत्र हुए। इनमें श्री सोहनलालजी का स्वर्गवास हो चुका है। श्री चुन्नीलालजी के नेमीचंदजी, चंपालालजी और मांगीलालजी नामक तीन पुत्र हैं श्री बुन्दनमल (जवानमलजी के द्वितीय पुत्र) के अन्नराजजी, विमलचंदजी, वसन्तराजजी एवं गोतमराजजी नामक चार पुत्र हुए। श्री वस्तीमलजी के अमृतलालजी, चंदनमलजी, प्रेमरतनजी नामक तीन पुत्र हैं श्री हीराचंदजी के एक पुत्र है। इस प्रकार से यह लोड़ा परिवार समृद्ध एवं सुली है, तथा धर्म की और भी पूर्ण अभिक्षि है। आप सब बन्यु अपने २ व्यवसाय में व्यस्त हैं।

### ★सेठ माण्कचंदजी वेताला मद्रास

जन्म सं० १६६४ फाल्गुन पूर्णिमा । श्राप श्री सेठ श्रमरचंद्रजी के दत्तक पुत्र हैं । २-३० वीरपन स्ट्रीट साहूकार पेठ पर श्रपनी "देवीचंद्र माणकचंद्" के नाम से फर्म स्थापित कर हीरे जवाहरात का व्यवसाय चाल किया । न केवल श्राप व्यवसायिक कार्यों में ही व्यस्त रहते हैं श्रपितु सार्वजनिक कार्यों के प्रति भी श्राप सिक्रेय रहते हैं । श्रीर हजारों रुपये धर्म कार्य एवं जातीय सेवा में लगाते रहते हैं श्री सेठ श्रमरचंद्रजी नागौर में धार्मिक जीवन व्यतीत कर रहे हैं ।

श्री माणकचंदजी के गौतमचंदजी और हरिश्चंद्रजी नामक दो पुत्र हैं। जो होनहार एवं बुद्धिमान युवक हैं।

#### ★सेठ हीराचंद्जी चोरिङ्या—मद्रास

जन्म सं० १६५० फालान बुद ० का है। व्यवसायिक महत्वा कांचा से आप मद्रास चले आए और २१ स्वीरपन स्ट्रीट साहुकार पेठ पर अपनी फर्म सिरेमल हीराचन्द स्थापित कर मशीनरी की पन्जेसी ले व्यवसाय प्रारम्भ कर किया। एवं अच्छी सफजता प्राप्त की। जैसे आपने धन सब्चय किया वैसे ही दान भी करते हैं। आपने मूज निवास स्थान पर श्री मोहन जान जी श्री खेमराज जी माणकचन्दजी के सहयोग से ११०००) की लागत का एक ताजाब बनवा कर-जनहित का कार्य किया जैन स्कूल में २१००) का कमरा बनवाया है।

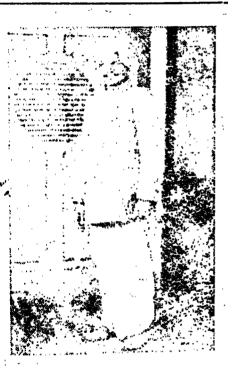
श्रापके श्रमरचन्द्जी, तेजराजजी, प्रकाशचन्द्रजी, महावीरचंद्जी एवं उत्तमचंद्जी नामक पांच पुत्र हैं इनमें श्रो तेजराजजी के एक वालक हैं। श्राप पांचों वन्धु उत्साही मिलनसार एवं प्रेमी युवक हैं। तार का पता नोखावाला एवं टेलीफीन नं० ४४०४१।

#### ★सेठ केवलचंदजी वरमेचा-मद्रास

श्री सेर केवलचंदजी, धर्मपरायण उदार हृदय के द्यालु सङ्जन हैं अपनी व्यापारिक बुद्धि से आपने अन्छी उन्नति करली है। आपके धर्मीचंदजी नाम ुप्क पुत्र है। श्री केवलचर्जी के जेष्ठ वस्धु श्री खींबराजजी के पुत्र श्री इन्द्रचर्जी रहें। श्रीपका यह परिवार स्थानक वासी आम्नाय का अनुयायी है।

श्रापके यहां ''श्री जैन स्टोर्स'' के नाम से नं० ३ तुलासींगम र्म्ट्राट साह-कार पेठ में बढ़िया डिजायन के रेशमी कार्य ''श्रारी भारत'' श्रीर एम्ब्रायिडरी का काम जम्फर गवन, साड़ी इत्यादि का सुन्दर काम होता है।

# 🖈 सेठ कन्हैयालालजी गादिया, त्रारकोनम् ( मद्रास )



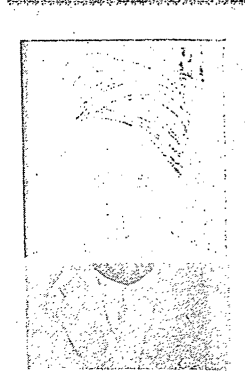
त्र्याप वगड़ी सज्जनपुर (मारवाड़ के मृल निवासी है। त्र्यापके पिता श्री सेठ गुलाबचंदजी वड़े धर्मारमा सज्जन थे।

सेठ कन्हैलालजी एक मिलनसार नवीन विचारों के समाज प्रेमी नययुवक हैं।

'र्जा० कन्हें यालाल साहूकार के नाम से आपकी फर्म स्टेडर्ड वेक्श्रम आइल कम्पनी दी सीमेंट मार्केटिंग कंपनी ( इंडिया लि० ) की इजेएट तथा इम्पिरिल केमिकल एएडस्ट्रीज लि० की डिस्ट्रीन्यूटर हैं। तिरव लोर में भी एक ब्रांच है।

# 🗴 खीसेठ वराजजी चोरडिया-मद्रस

स्थानकवासी धर्मानुयायी श्री सेठ खीवराजजी का जन्म सं० १६७१ मिति आसोज सुदि ६ को हुआ। आप नोखा (जोधपुर) निवासी हैं। जैन हाईस्कृत में २१००) की लागत का एक हाल बनवा कर अपनी शिचा प्रेम का परिचय दिया। आप बड़ दी उदारदिल और मिलनसार सज्जन हैं। अपनी योग्यता से फर्म की आपने अच्छी उन्नति की है। मेमर्स चोरड़िया बादर्स २० ३६ जनरल प्रेहाली म्ह्रांट साहुकार पेठ पर आपकी फर्म मनीलेएडरी का व्यवसाय बृहद रूप करती है। श्री सेठ खीवराजजी के देवराजजी तथा नवरत्रमल नामक दो पत्र हैं।



= {5

सेट किरानजा जजी छजानी, तंजीर



शाह लूम्बाजी गेनाजी 🚓 ( बांकती मारवाड़ निवासी ), गुडीवाड़

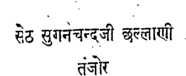


श्री डमरावसिंहजी भोषालसिंहजी, चिरमारम श्री ऋयमचन्द्रजी जैन, विटापुरम



सादूर (मारवाड़) निवासी सेठ शीवदानजी के ३ पुत्र हैं - श्री श्रोटाजी व ी केशाजी। सेठ ओटाजी के विनयचन्दजी तथा श्री केशाजी के वेलराज नी नामक त्र हैं। श्री वेलराजजी के फूलचन्दजी श्रौर फूलचन्दजी के हीराचन्दजी नामक पुत्र

सेठ विनयचन्द्जी ही फर्म के मुखिया हैं। आपका जन्म सं० १६७२ फाल्गुन क्ता १० है। कोयम्बद्र में आपकी २ दुकाने हैं। फर्मों के नाम (१) ओटाजी शेवदानजी तथा (२) एस० छोटाजी के नाम से है। फर्म पर गिरवी, साहूकारी लेन न का व्यवसाय है। यहां की प्रतिष्ठित श्रीमंत फर्मों में श्रापकी गिनती है।



# 🗡 सेठ नेमीचन्दर्ज। रघुनाथमलजी लूकंड गदग (धारवाड)

आपका मूलनिवास स्थान मोकलसर (मारवाड़) है। स्व० सेठ जेठमलजी के २ पुत्र हुए सेठ नेमीचंदजी, रघुनाथमलजी तथा रिखबचंदजी। आप तीनी यंधु बड़ें धर्मनिष्ठ व मिलनसार सज्जन हैं। शिचा व साहित्यिक कार्यों से वड़ा प्रेम रखते हैं। सेठ नेमीचंदजी के जुगराजजी शान्तिलालजी तथा सेठ रघुनाथमलजी के पार्श्वमलजी राजमलजी व बाबूलालजी नामक पुत्र हैं।

'सेंठ नेमीचंदजी रघुनाथमलजी के नाम से कपड़े का व्यापार होता है।

★सेठ जेठमलजी मुलतानचंदजी विजयानगरम्

भारदां (मारवाड़) निवासी सेठ रोषमताजी श्री श्रीमाल के ४ पुत्र हुए श्री जेठमलजी, मुलतानमलजी, सुकनराजजी मिश्रीमलजी तथा वावृलालजी। जेठमलजी एक उदार हृदयी सब्जन हैं। जेठमल मुलतानमल के नाम से आपकी कार की कारियों का थोक बंद व्यवसाय होता है। फिरोजाबाद और

युवक हैं।

का व्यवसाय होता है।

विशेष प्रतिष्ठा रखदी है।

जैन छात्रालय के मंत्री हैं।

साल्र में भी आपकी दुकाने हैं। ★सेठ रिखवाजी गरोशमलजी नैछौर

गुढ़ा बालोतरा निवासी आप पोरवाल जातीय श्वेताम्बर जैन हैं। सो

व चांदी के आभूषण व फैन्सी डिजाईन के बर्तन निर्माता के रूप में आपकी प

बिख्यात है। आप बड़ें धर्म प्रिय मिलनसार सब्जन हैं। 🖈 सेठ जवानमलजी करीत १४ वर्ष से आपकी फ नैल्लोर में प्रतिष्ठित है। इस श्रीम

फर्म पर सोने व चांदी के जेवर तथ

चांदी के बर्तन तैयार मिलते हैं। बर्त

फैन्सी डिजाईन के सुन्दर कारीगरी युर

बनने से दर २ तक बिकने जाते हैं फर्म की सच्चाई व असली माल वे

सेठ जवानमलजी गरोशमलजी बर

जाती है। त्यापके ४ पुत्र हैं-श्री धनरूपमलजी, कल्याग्यमलजी, हस्तीमलर्ज जंबरीमजजी व चंचलमलजी। यनस्पमलजी इन्टर में पढ़ रहे हैं श्रीर होनहा

★सेटसपार्श्वमलजी चौरड़िया, नीलकुप्पम

नागार निवासी सठ मांगीलालजी चौरड़िया के सुपुत्र सेठ सुपारवैमलुजी ब मिलनसार सञ्जन हैं। नीलीकुसुप्पम में आपकी फर्म एक प्रतिष्टित श्रीमंत मान

★सेठ छोटेलाल जी अजीतसिंहजी, गुलावपुरा ( मेवाड़ )

सुपार्श्वमल धनरपसल के नाम से जवाहरात का तथा साहकारी लेन दे

'मेसस छोटेलालज अजीतसिंह' फर्म गुलावपुरा व विजयनगर में अपन

फर्म के मालिक सेठ सौभाग्यचन्दजी नोहर टांटोटी निवासी हैं। आप ए

उदार प्रकृति के सङ्जन हैं। शिचा, धर्म व समाज के कार्यों में सदा सिक्रय सहयोग रहते हैं। फर्म की ओर से परोपकारी कार्यों में सदा सहायता दी जाती है. फर्म की उन्नति में श्री किन्त्रचंदजी नाहर का विशेष सहयोग है। आप श्री नानव

लिये बड़ी प्रतिष्ठा है।

उदार सज्जन है।

नैछार

गणेशमलज