

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

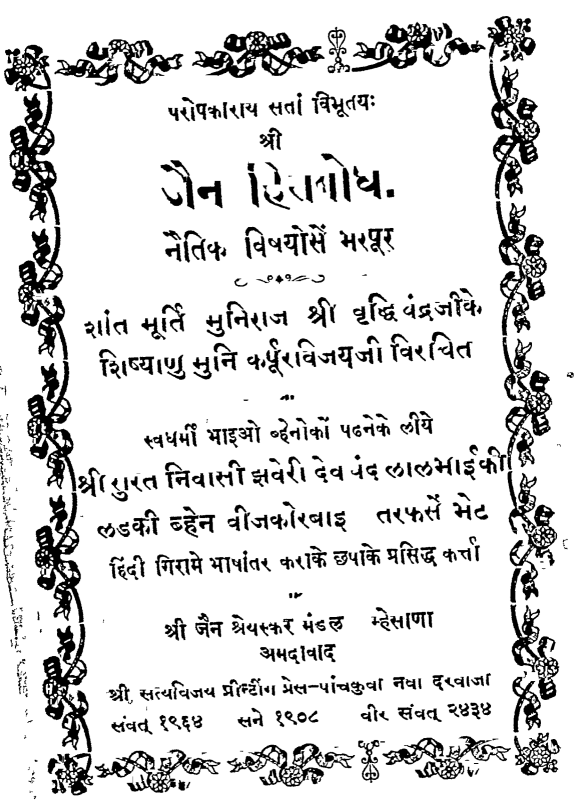
#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



#### प्रस्तावना.

सरस शांत रसके समुद्र, अत्यंत पवित्र गुणरत्नोंके निधानः और भविक कमलकों भवीधनेक वास्ते सूर्य समान अनंत गुणी श्री जिनेश्वरजीकों प्रणाम करके अनंत गुण गंभीर श्रीगौतम गण धरजीका चित्तमें ध्यान धर, और वाग्देवी-साक्षात् ज्ञानभूति स-रस्वतिजीकों एकात्र मनसें स्मरण चितवन करता हुं; क्यौकि यथा-विधि प्रमाद परिहर कर श्रीमन् महावीर स्वामीजीके साधु साध्वी, श्रावक, श्राविकाञें रूप सर्व भजा सदा छुखी होवे उस वास्ते; और · दुषम काल आदि विषम संयोगोंकों पाकर चाहिये वैसा सम्यक् शान विवेकके विरहसें सर्वज्ञ भणीत उत्तम नीति रीतिकी गंभीर न्यूनतासें करकें आज कल चारों और फैला हुआ अज्ञान रूप अंग धकारकों भरमीभूत करनेके वास्ते; काले ग्रँहवाले कुसंपादि दुर्गुण चोरोंका आगमन वंध करनेके वास्ते, सम्पग् ज्ञानोद्योत प्रकटानेके चास्ते, सर्वे सुखकर सुसंपादि सुगुण रत्न निधान साधनेके वास्ते; समस्त साधमीनन एक दूसरेको योग्य मदद देकर, जगहितकर श्री जिनराजके शासनको यथा शक्ति उन्नति-प्रभावना कर सके; थापी भमादके परतंत्र रहनेंसें भई हुई या होती हुई मलीनता दूर करसके; सब संक्रेश दूरकर श्रीवीतराग प्रेम्रका रागद्वेष मोहरूप दुष्ट्रदोशोंकों पीस डालनेका सदुपदेश सार्थक कर सके, यावत र्निर्मेल अंतः करणसे सुसंप जंजीर वद्ध होकर एकाग्रतासं स्वपर हि-तकर मार्गकों ही अवलंबकर रह सके, वैसी ही हितशिक्षा योग्य ध्वीवोंकों देनेके वास्ते, हर हमेशां प्रयत्नपरायग रह सके, और °

स्वपर हितकारी मार्गकाही सेवन करनेहारे सज्जनोंकी सत्कृतिका सदा अनुमोदन कर सकै, यानि उसकों लेशमात्र निंदे नहीं, इध्या या अदेखाइ जरासी भी करें नहीं, किंनु मुकुत्यकी ही दर्धि हो सके वैसी अंतःकरणसें दरकार रखकर-वचनद्वारा वैसा ही वोल-कर और शरीरकों भी उसी भकार प्रवर्त्ता सके वैसी भव्यजनों की तर्फ यथामति शेरण करनेके वास्ते, और सहज ही वैसी शुभ अवृत्ति करनेहारे प्यारे भाइ और भगिनियोकों स्वपर हितकारी मार्गमं निःस्वार्थतासं स्वार्थ भाग देकर निर्भेयता और निश्चलतासं विशेष मुकारसें उमदा शुद्ध प्रदृत्ति करानेके वास्ते, अपने आसन्नो-पक्षारी चरम तीर्थंकर श्री महावीर स्वामीजीका उत्तमोत्तम चरित्र यहण करना-एकाग्रपनेसें विचार छेना सो बहुत उपयोगी है, असा निश्वय करकें भसंगीपात संक्षेपसे प्रमुका सद्दर्भन वर्णन कर निर्वाण कल्याणक सह अपने आपका प्रभुकी भजा-पुत्र पुत्री स- भानका कया कया कर्चव्य है, उनका संक्षेपसे वयान देकर सहज ) आत्म भेरणासे इस ग्रंथका उपक्रम-आरंभ किया है. उनमेंसें राज-हंसकी तरह गुण मात्रकोंही प्रहण करकें सन्मार्गका सेवन कर स-जान सदा मुखी होवै यही आंतरिक इच्छा है. सो सफल हो ! और जगजयवंत श्री जिनशासनकी शोभा दिनशतिदिन दृद्धिगत हो ! तथा शुद्धाशयसे जिनाज्ञाकों आराधकर समस्त जैनवर्ग जय कमलाके स्वामी हो !! उक्त आशिर्वाद पूर्वक मस्तुत ग्रंथकी मस्ता-वना द्वारा तद् अंतर्गत विषय संवंधमें दो शब्द कहता हुं:- ू

' यथाशक्ति यतनीयं शुमे '-शुभकार्यमें यथाशक्ति यत्म क-रनाः इस भहा वाक्यानुसार चलकर तात्विक सुखके अर्थिजनकों स्त्र शक्ति मुजत्र स्त्र-पर हित साधनेके वास्ते जरूर दरकार रखनीः ही मुनाशिव है. परमार्थ बुद्धिसं भव्यजीवांको स्वहित साध्य कर-**छेनेके छिये युक्तिके साथ भेरणा करनी उनके जैसा एक भी परो-**पकार नहीं है, वैसा परोपकार वस्तुतः स्वार्थ रूप ही होनेसें हरएक सार्थक-सच्च जैनोंने अन्यजनोंको शुद्ध जून तत्त्व समझानेके वास्ते चन सकै उतना भयत्न करना जरुरतका है, इस मकारका यत्न ख-पर हितकी द्राखि सहित पवित्र जैन शासनकी उन्नति सिद्ध करनेके लिये मवल कारणभूत माना जाता है चरम तीर्थिकर श्री महावीर स्वामीने परिपूर्ण ज्ञानद्वारा पूर्व तीर्थकरोंकी तरह वस्तु तत्त्व यथार्थ जानकर, पर्पकर अनेक भव्य जनोंके अज्ञान अंधकारका साक्षात छेद नाश किया है, इतनाही नहीं मगर महा मंगलमय ज्ञान अकाश पवित्र द्वादशांगी द्वारा वसुधातलपर भव्यजनोंके कल्याण निमित्त फैलाकर आखिर अविनाशि अचल सिद्धि स्थानमें निवास किया जैसे अंधे मनुष्यकों करोडों दीपक भी उपकार नहीं कर सकता है, तैसे कदा-अहसे ग्रसित हुवे मिथ्यादृष्टि अंध जनोंको उक्त पवित्र शान भकाश उपकार नहीं कर सकता हैं; परंतु सरल बुद्धि आत्मरुचि सज्जनोंकों चो महान् उपकार कर सकता है. असा समझकर पहिले सामान्य रीतिसे श्रीमहावीरजीके निर्वाणका वयान क्यनकर पीछे अपने क-र्तव्य तर्फ भव्य सत्योंका छक्ष्य खींचा गया है. वाद विविध प्रकर-णोंका सार ग्रहण कर 'सार बोल संग्रह ' और धर्मकल्पवृक्ष यथा-मित तैयार किया गया है. उसके बाद नाम मुवाफिक गुणधारक <sup>⊀</sup> अपदेश रत्नकोश '' प्रकरणका बहुत करके बाल जीवोंकों भी समझ छैना सुलभ हो पड़े वसी सरछ भाषामें सद् उपदेश सार नामक विवरण सामान्य रीतिसें करनेमें आया है. ये विषय जैन बालकोंकों नीतिश्वक्त सामान्य धर्म बोध देनेमें खास उपयोगी हो

पड़ै वैसा है. अपने खास कर्त्तव्यमें अपनकों शिथिल करनेहारे या भूल खिलाकर उलटे मार्गपर चढानेहारे पांच कहे दुश्मन जैसें पांच भैंभादका परिहार करनेके वास्ते ' प्रमाद पंचक परिहारमें ' जगह महात्माओंके वाक्योंसे समर्थन करके वने वहां तक समक्ष देनेमें आइ है. पद शांत रस युक्त साथ भसंगोपात वंध वैठते होनेसें रसुइकों उक्त विषय अच्छी असर कर सकै वैसा है. जैनोंकी पूर्वस्थितिके साथ मुकावला क्रेनेसं अपनी इस वर्लकी स्थिति बहुतही दयामय पाछुम होती है. कुसंप, सत्यक्षानकी गंभीर न्यूनता, ज्ञानका घटित उपयोग करनेकी न्यूनता, लक्ष्मीकों तावे करनेके वास्ते साधन्भूत प्रमाणिकतादिकका होता हुवा अनादर, और नी-नि रीति धर्मशिक्षणमें गंभीर न्युनता वगैरः इनके नजर आते हुवे सवव हैं, उन वावतमें सामान्य रीतिसें जैन वर्गकों यथामति अति अगत्यकी सुचनाओं करनेमें आइ है यानि इत्तला दीगइ है. उमीद है कि-यदि बुद्धिवलसे मनन पूर्वक उनद्वारा योग्य कदम भरनेमें आयेंगे, तो अपन तुरंत कुछ अच्छे सुधारेकों दाखिल कर सकेंगे. आखिरमें उज्वल गोहरके लरकी समान अमूल्य और बहुत उप-योगी 'सार शिक्षा संग्रह' दाखल करनेमें आया है, और उसीके अंत विभागमें आत्माके अलग अलग भकार, उच्च स्थिति पानेका अतु-कुल मार्ग और परमात्मपद वगैरः वावतींका समावेश कर्नेमें आया है; तदपि मति भंदतादिकर्से कुछभी उत्सुत्र लीखा गया होत्रै उस-की माफी मंगकर सुधार छेनेकी सहदयोंकों नम्न प्रार्थना है।

इत्यलं श्री शांतिः` भुनि गुणमकरंदाभिलापी-कर्पृरविजयः

## भूभिका.

भिय धर्म बंन्धु और भगिनियें ! श्री वीतराग परमात्माके अनूपम प्रभाव कुपा और हित बुद्धिसें कथन किये हुवे धर्म रहस्य के महात्म्यसें इहलोक परलोककी स्वार्थ परार्थ कार्य सिद्धिके अ-नन्य साधारण साधन होने परभी सांभत समयमें तत् तत् साध-नोके सद्ध्योगके अभावसें करकें भव्य प्राणीयोंके कर्णपुटमें ज्ञाना-मृत सिचनेहारेकी न्यनता होनेसें, दिन भातिदिन ज्ञान, धर्म और नयादिकका नाश होता हुआ नजर आता है, वह वीरपुत्रोंकों और उसमें भी ज्यादे करकें वीर शिष्योंकों अल्प शोच नहीं है. पूर्वकालमें मानवर्य, लिखित श्रंथादिक चाहिये उतने साधन रहित होने परभी विद्याभ्यास करने करानेके उपरांत धर्म रहस्यके तत्त्व रूपांतरमें रचनेके साथ नियमित विहार करकें अनेक मिध्यात्वि योंकों भी उपदेश द्वारा सद्धमें मापक होकर वीरांतेवासित्वका साफल्य कर शास्त्रोन्नतिमें एकांत जय मिलातेथे जब आगे ऐसाथा तव आधुनिक वरूतमें पूर्वीक्त मुनिवर्यीके उपदेशकों समयानुसार अनुकरण करनेहारे वीर शिष्योंके दर्शन करनेमें भी साधर्मा-जन हों भाग्यवान् नहीं होते हैं, तो सुक्ति सुधारसकी पि-पासा या अन्य मतिवोधकी आशा-उमेद कहांसे रहने ही पावे ? तद्पि अभी कितनेक म्रामिराज दुर्गम अज्ञानी देशमे विचर

करकें स्वकत्तिन्य वजाकर धर्माभिमानीओंकों पुनः ज्ञानामृतमें र-सिक वनानेके लिये उत्सुक हो रहे हैं, या हुवे हैं, उसके साथ ह-रएक धर्माभिलापीकों ज्ञाता मुनिराजोंकी स्वित्तका न्संगीन लाभ . देनेके वास्ते भातृमाधामें शास्त्र तत्वोंके नवीन सरस्र लेख या भाषांतरोंकी भी आवश्यकता बहुत उपयोगी समजते हैं वैसा भादुम
होता है; जिससें कितनेक साधारन चरित्रादिके भाषांतर या नवीन
लेख दृष्टिगोचर होने लगे हैं, उसी तरह परमक्रपाद्ध परमपूज्य मुनिवय कर्पराविजयजी महाराजने भी पूर्वीक्त शुभ आश्यसें श्रम लेकर
अपनी अमृत दृष्टिका 'जैन हितवोध 'रुपी जो प्रथम कटाक्ष फैन्
लाया है, सो भव्यजीवोंकों अधिकाधिक वोधदायी है. जिनका लाभ
लेकर भव्यजीव अश्वान विषका नाश करनेके वास्ते अधिकारी वनेंगे असी पूर्ण भतीति है.

यह जैन हितवोध ग्रंथमें कितना गांभिय, और तत्त्व रहस्य हैं? उसका वर्णन हम भसिद्धकर्ता ग्रंथ गौरव भयसे विराम पाकर हमारे छह साधमी पुरुषोंकों जाननेके वास्ते भलामन करेंगे 'ज्यों ज्यों इस ग्रंथका पुनः पुनः मनन होवगा, त्यों त्यों उनमेंसे अपूर्वी पूर्व आस्वाद आये विशर रहेगा ही नहीं ' असा हमारा अनुभव अतिशयोक्तिमें नहीं गिना जायगा.

इस ग्रंथमें धार्मीक विषयोंके उपरांत अपने जैन वंधुओंकी नीति सीति सुधर सके ऐसा विषयोंका प्रथन कीया गया है. और जैन पाठशालामें पठनेवाले लड़कें लड़कीयंकों नैतिक वोध देने लाय-क यह ग्रंथ वहुत उत्तम हैं. और एसी निष्पक्षपात द्वत्तिसें लीखा गया है की अन्य मतावलंबीयोंभी वहुत आदर, हंपसें इस ग्रंथका लाभ लेते है. और श्रीमंत सरकार गायकवाड महाराजाके केलवणी खातेकी खालोमें इस ग्रंथ इनाम और लायब्रेरी खातेमें मंजुर कीया ज्या है, यह वावत ग्रंथकी उपयोगीताकों अकट करती है.

भस्तुत ग्रंथकी पहिली आद्यत्ति परम पूज्य स्थल पालितानामें जैन धर्म विद्या मसारक वर्गकी तरफर्से छपवानेमें आइथी छेकीन एसे **ग्रंय** रत्नोंकी विषेश उपयोगीता मालूम होनेसे पुर्वोक्त मुनिराजजीकी नम्र विश्वास करनेके साथ वै कृपाछ मुनिश्रीने दूसरी आवृत्ति छप-चनिकी आज्ञा दी जिर्से दुसरी एडीसन हमारी तर्फसे मसिद्ध की गई जीसमें जैन धर्म प्रकाश और आत्मानंद प्रकाश मासिकमेंसे उक्त मुनिश्रीका पृथक पृथक लेख भी उन्हीकी आज्ञा लेकर इस्में दाखिल किये गयें, फीरभी उस्स ग्रंथकी ज्यादे जरूरत होनेसें ती-सरी एडीसन्मी प्रसिद्ध करनेमें आइ उस आद्यत्तिमें विषयानुकृत्त के फारफेर करनेका योग्य लगनेसे योग्य अम रचा गया है. और असल फकीरी नामक विषयमें आत्मानंद प्रकाशका उक्त विषय संधान कर दीया इस तरह गुर्जर गिराकी तीन आद्यति होनेपरभी हिंदी भाषा जाननेवाळोंकी उग्गेद पूर्ण न हुइ वास्ते कवि पूर्णचंद्र शर्भी द्वारा उसीका हिंदी तरजुमा करवाके हमने प्रसिद्ध कीया है. सो इस ग्रंथका लाभ लेकर लेखकका और हमारा परिश्रमकों भेव्य सत्वों सफल करें और स्वकर्तव्यपरायण होवे ऐसी आंतर इच्छा रखते हैं! पूज्य मुनिश्रीका भयासके वास्ते इन महात्माका श्रद्धांतः करणसें इम अत्यंत आभार मानते हैं.

इस ग्रंथकों सुद्रित करवानेके लिये द्रव्यकी सृहाय देनेहारे धमीनुराग्री सद्गृहस्थोंका आभार माननेके साथ असे सन्मार्गमें सद्द्रव्यक्ता व्यय अनेकशः हो असा ही हरदम चाहते हैं! अस्तुः

मसिद्ध कर्ची.

#### **હો**દો **અ**શુદ્ધ २१ लज्जा रपद

भव्यजन

चनेके

परम

भिलाता

शासनको

**स्वछंता** 

मनु<sup>ह्</sup>य

नहिः देना

ध्रश्चनन

हुवेले

28

₹

8

१०

80

36

ર

L

Ę

" શુદ્ધિ પત્રિकા• "

શુંહ

लजास्पद

पूत्र और आनन्द काम-'

देवतुल्य सुश्रावक स-

મુદ્રાય છોદે પુત્ર

भव्यजनही

**५५मकुपा**छ

हुवेले भव्य

शासनकी

स्वछंद्ता

મનુષ્યને

<del>ધ</del>ુશ્ગન

नहिं देनाः

भिलता

चलके

शोक करने लायक यह वातहैकी धर्म कार्थ उ-- મોં તપ્તત્રપૂ ખૈલા છળતા है और मानपान करनेकी

યુષ્ટ

१०

१८

१९

२१

२४

२९

32

93

५४

98

शोक करनेकी १८ और १० पूत्र 97 \*\*

| ६८                       | <i>१७</i> . | <b>તુઃ</b> બ <b>દ</b> ાં દિ | दुःखकाहि                    |
|--------------------------|-------------|-----------------------------|-----------------------------|
| ५८<br>८०                 | <b>ર</b> ૦  | वेवकूफी                     | <b>વેવ</b> જીપીજી           |
| ८२                       | <b>ર</b>    | 43. ···                     | मेरीहि                      |
| ८६<br>८६                 | १५          | <i>म</i> ज्ज                | મુર્જા                      |
| ८ <i>६</i><br>८ <i>६</i> | १६          | <br>संसार                   | <b>સં</b> સારે              |
| ९ <mark>९</mark>         | 6           | राजकथा                      | राजकथा, देश कथाः,           |
| १०३                      | <i>(</i>    | दूकर                        | कूकर                        |
| १०५                      | <b>२</b>    | મુ <mark>વ</mark> ્ય        | <u> भ</u> ुंडये             |
| २०८                      | <b>1</b> 3  | तरही                        | तरकी                        |
| २०८                      | १६          | विराध                       | विराधन                      |
| १०९                      | <b></b>     | વાપખ                        | भाषण                        |
| ११०                      | १८          | संसार                       | <b>સં</b> દા <b>ર</b>       |
| १२२                      | હ           | <b>उ</b> ठते                | <b>उठाते</b>                |
| <b>१२</b> ६              | <b>ą</b> ,  | ઔર                          | और कितनेक                   |
| १३९                      | १०          | મિન                         | भि न                        |
| १४२                      | 80          | સા <b>ધાનોં</b>             | साधनो                       |
| १४६                      | ۴,          | ही                          | हीउधम करना                  |
| १५२                      | १५          | करनी चाहिये                 | करनी ्                      |
| १६०                      | , 38        | क्षणभर                      | क्षणमस्म                    |
| <b>४६१</b>               | , १३        | सर्धावरि                    | संघोवरि                     |
| १६३                      | १०          | ् छूकाकर                    | છૂર્યાં <del>કર</del><br>ઔર |
| १६८                      | २१          | आर                          | <b>ઝા</b> ર                 |
|                          |             |                             |                             |

| १६८         | ۷          | ंपरानदा             | પ <b>રાનિન્દ્ર</b> િ |
|-------------|------------|---------------------|----------------------|
| १७६         | १८         | जग                  | બનાદ                 |
| 366         | 6          | Seif                | self                 |
| ३०६         | ۶ <b>و</b> | ત્તીર્થ, મૂત        | તીર્થમૂત<br>નાથમૂત   |
| <b>३</b> ०५ | ९          | तीर्थोका            | तीर्थीकी             |
| २१०         | १९         | <b>ब</b> हुसे       | बहुतसे               |
| २१२         | १६         | ज्ञाननी             | शना                  |
| <b>२</b> १२ | १९         | वसे                 | વૈસે                 |
| २१४         | <b>3</b>   | कंडित               | <b>इं</b> ।ित        |
| २१४         | <b>૨</b> ૦ | देवद्रव्यसे         | ज्ञीनद्रव्यसे        |
| -२१६        | 6          | <del>ध</del> +वामी  | संस्वामी             |
| २१७         | <b>G</b>   | आर                  | ઔર                   |
| २१८         | ४          | સુડ[                | ક્ષુઠી               |
| २१९         | १          | सुवाकीक             | धुवाफिक <sup>ः</sup> |
| -३२१        | १६         | Seifishnes          | Selfishness.         |
| -૨૨૨        | ? ३        | श्रीवकजन            | श्रावकजनसें          |
| 8 4 9       | 26         | नस्ससे              | <del>ન</del> +સેમેં  |
| २३५         | २०         | खाविर               | खातिर                |
| २३७         | १७         | ने                  | ' न                  |
| -૨ ૪૪       | <i>१</i> o | याग्य               | योग्य                |
| २४४         | १६         | अन्दरको             | अन्द्रका             |
| <b>च</b> ५१ | 58         | <del>હુ</del> ધારાં | <b>सु</b> धारा       |

| २५७            | ?8         | <b>અ</b> લા | असा             |
|----------------|------------|-------------|-----------------|
| २५८            | ४          | आर          | और              |
| 73             | ~88        | વિષય        | विषम            |
| २१६            | 6          | करवाले      | करनेवाऌे        |
| <b>बृद्</b> द् | १०         | मर्तगज      | यत्तंगज         |
| २६७            | ૨          | विचार       | विचारमुजब       |
| २६९            | ६          | जभित        | <b>জা</b> ন্তুর |
| ३७२            | 3          | अवध         | अवयु 🕆          |
| २७२            | १९         | 'संतज नहि   | संत जनहि        |
| २७६            | <b>१</b> ४ | વિષય        | विषम            |

# अनुक्रमाणका.

| <b>.</b>    | श्री वीरं मसुका निव                      | ान औरं           | अपना कर                | ુંબ     | ••••    | 3     |
|-------------|------------------------------------------|------------------|------------------------|---------|---------|-------|
| Ċ           | सार वोल संप्रह                           | ****             | ••••                   |         | * * * * | 36    |
|             | सदुपदेश सार                              |                  | 4                      | •••     | ••••    | ४३    |
|             | मभाद पश्चक परिहा                         |                  |                        |         | ****    | 飞气    |
| 4           | सामान्य हितशिक्षा                        | ••••             |                        | • • • • | ****    | १०६   |
| Ę           | श्रावक नामसें पहिच                       | ात्रेंमें आ      | ते हुवे जैन            | ોંનો    |         |       |
| •           | अमल करने लायक                            | फर्ने गा         | श्रावक ध               | ર્ધિકી  |         |       |
|             | पद्धति–भणांलीका                          |                  | ****                   |         |         | ११५   |
| 10          | विविध विषय संग्रह                        |                  |                        |         |         | १७२   |
|             |                                          |                  |                        |         |         | १९१   |
|             | श्री तीर्थ यात्रा दिग्                   | •                |                        |         |         | 809   |
| ٠,          |                                          | - <del>-</del> · |                        | ****    | ****    | र०५   |
| ₹0          | देव द्रव्य ज्ञान द्रव्य                  |                  |                        |         |         | ~ ^ ^ |
|             | द्रव्य संवंधी विचार                      |                  |                        | ****    |         | 565   |
| 19          | श्री जैन स्वेताम्बर व                    | ार्गके पूज्य     | : मुनीराज              |         |         |       |
|             | तथा विवेकी आवव                           | र्गेको अति       | । अगत्यकी              | ( सूचन  | ાર્ચે   | २२०   |
| १२          | . जैन श्वेताम्वर मुमुञ्च                 | ्वगको <b>•</b>   | <b>।</b> ५५ विज्ञाप्ति | •       | ••••    | २४७   |
| <b>'?</b> ३ | असल भकीरी                                | ****             |                        | ••••    | ****    | २६९   |
| 8 8         | कवि शुभचंद्रजी वि                        | ्चित हा          | กไบเลเ้สงใ             | -1      |         |       |
| •           | सवीर्थे ध्यानका स                        | •                |                        |         |         | २८२   |
| ·9 6.       |                                          |                  | ••••                   | ****    | ****    |       |
|             | त्सार शिक्षा संप्रह<br>हे हिरमश्च और शेन | ····             | · · · · ·              | ••••    | ****    | २८९   |
| 10          | । १६९४७ आर शन                            | मक्त उद्धाः<br>• | रत सार                 | ••••    | ****    |       |
| ¥ (         | <sup>9</sup> पंच परमेष्टि जाप र          | वत्र             | ****                   | ••••    | ****    | ३१२   |

### अथ भंगळा वरणम्.

### (श्री वीर सद्भाव स्तुति)

चीर जीनेश्वर साहिव छणज्यो, अरज करुं छं जग धणीरे. ए टेक. द्या वारियी ' स्नान करीने, संतोष चिवर यारियेर: विवेक तिलक अति चंग करीने, भावना पावन आशयेरे. वीर. १ भिक्त केसर कीचे करीने, श्रद्धा चंदन भेळीएरे; सुगंथी सद् द्रव्य मेळीने, नव ब्रह्मांग<sup>9</sup> जिन अचीएरे. क्षमा सुगंघि सुमन सदामे, दुविध धर्म क्षौम<sup>©</sup> युगवरेरे; ध्यान अभिनव े " भ्रुषण सारें, अर्ची अमे धणुं हर्षियें रे. वीर. ३ आठे भदना त्याग करण रुप, अष्ट मंगळआगे थापीएरे; शान दुताशन रे जिनत शुभाशय, कृष्णासुर रे उलेवीएरे वीर. ४ शुद्ध अध्यात्म ज्ञान वहनिथी, 18 मान् धर्म 18 लवण उतारीएरे; योग स्वर्र्यक्षास करता, नीराजना प्रे विधि पूरीएरे. आतम अनुभव ज्ञान स्वरुपी, मंगल दीप प्रजालीएरे; योग त्रिक शुभल्टत्य करंता, सहज रत्नत्रयी पामीएरे. वीर. ६

१ जल, २ वस्त ३ मनोहर, ४ पवित्र ५ रस, घोळ ६ उत्तम ७ ब्रह्मचूर्य रुप ८ ५०पमाळा. ९ वस्त युगल १० अपूर्व ११ अप्ति १२ उत्तम घूप १३ अप्ति १३ पूर्वकें अग्रुद्ध धर्म १५ आरती. १२ मन वचन और कायांनी सत्प्रदृत्ति १६ सम्यग् दर्शन, धान और चारित्र: सत्पयि सुधीषा वजावी, रोमरोम च्छासीएरे, वीर. क्रमाव पूजा लयलीन होवंता, अचल महोदय पामीएरे, वीर. क्रमाव पूजा अभेद उपासक , साधु निर्श्रये अंगीकरीरे, वीर. द्रक्य पूजा भेद उपासक गृह—मेधीन नित्य वरीरे, वीर. द्रक्य शुद्धि भाव शुद्धि कारण, जिन आश्रा अविधारीएरे, ध्याता ध्येय ध्यानरुप एके, अजर अमर पद पामीएरे, वीर. ६ सालंबन निरालंबन भेदे, ध्यान हुताश जलावीएरे, कंचनोपलने न्याये, करीने, चैतन्यता अजवालीएरे, वीर. १० कम कठीन धन नाश करीने, पुणीनंदता पामीएरे, वीर. १० रमता नित्य अनंत चतुरके विजय लीला नित्य जामीएरे, वीर. ११ रमता नित्य अनंत चतुरके विजय लीला नित्य जामीएरे, वीर. ११ रमता नित्य अनंत चतुरके विजय लीला नित्य जामीएरे, वीर. ११ रमता नित्य अनंत चतुरके विजय लीला नित्य जामीएरे, वीर. ११

भविक पंकज वोध दिवाकरं,
शतिदिनं प्रणमामि जिनेश्वरं,
श्वाडभवत् सफलता नयन द्वयस्य,
देवलदीय चरणांबुज वीक्षणेनः,
अद्य त्रिलोक तिलक शतिभासते मे,
संसार वारिधिरियं चुलुक प्रमाणः
भवम रस निमग्नं दृष्टि युग्मं प्रसन्नं,

वदन कमल मंकः कामिनी संग शून्यः

शुचितरं गुणरत्न महागरं;

कर युगमिष यत्ते शक्ष संबंध वंध्यं, तदिस जगति देवो वीतराग स्त्यमेवः १ उत्तम परिणामः २ घंटाः ३ सेवक—आराधना करनेवालीः १ गृहस्थ, श्रावकः ५ फरमानः ६ सुवर्ण और मीट्टीका द्रष्टांतसें. ७ आत्मस्वरुपः ८ अनंत ज्ञान, दर्शन, चारित्र और वीर्थः

#### श्री विश्वेशंवन्दे !

#### विविध जैनतत्त्व विचारमय

# जैन हित्तोध.

( हिन्दी-भाषानुबाद समलंकृतः )

वस्तुनिर्देशात्मक मंगलाचरसा,

(दोहरा-छंदर)

अज अनादि अन्यक्त प्रभु, चिदानंद चिद्रुपः जिन्हको चरनसरोजमै, नमत सदा सुरभूपः १ तिन्हको स्निम्न करि लिखं, हिंदि "जैन हितबोधः " पृद्धिं पाठक नित प्रति, तिज मृततत्व विरोधः २ सार सार सव संग्रहो, तिजकें दोष तमामः लीजें परमानंदमें, अनुभौ सुख अभिरामः ३

### श्री बीर प्रभुका निर्वान और अपना कर्त्तव्य.

देवेन्द्र, नरेन्द्र और योगीन्द्रोंके परमपूज्य चरम तीर्थकर श्री मन् वीराधिवीर महावीर प्रभुजीने उत्कृष्ट योग और तपके वलमें चाती कर्मका संपूर्ण क्षय करकें अनंत ज्ञान, अनंत दर्शन, अनंत चारित्र और अनंत वीर्यरुप अनंत चतुष्ट्य संशासकरकें - प्रकट करिकें स्वर्ग मृत्यु पातालके हित निमित्त देवोंके बनाये हुवे समवसरणके वीच सुरस्थापित पंचम प्रातिहार्थ्य सिंहासनपर विराजमान होकर वारह पर्पदाकी मध्यमैं अमृतमय-मधुर देशनाजल वर्षाकर भव्य समूह क्षेत्रकों सुरसमय वनाकर सम्यक्दर्शन-बोध बोधवीजकों अंकुरिन किया. और इंद्रभूति वगैरः गनधरजीकों त्रिपदी देकर साधु-साध्वी-श्रावक-श्राविकारुप चतुर्विध श्री संघ (तीर्थ) की स्थापना की, उसी वक्तसें इस भारत भूभिमें जाहोजलालीके साध जैन शासन ज्यादे तौर पर विजयवंत हो प्रवर्तने लगा और असु-जीके परम पावन गुणों-अतिशयों से सर्वत्र शान्ति फैलाने लगी. प्रभुजीके परम प्रानित अमृत वचन श्रवन करकें प्राणि मात्र करुणा बुद्धिके साथ उत्तम प्रकारकी मैत्री, मुद्तिता और मध्यस्थता धारन करनेवाले हुवे. अविवेक, अनीति, अन्याय या असत्यका मार्ग त्या-गन कारिकें विवेक पूर्वक नीति न्याय या सत्य भागेका अवलंबन करनेवाले हुवे. साधर्मीजनोके साथ परम प्रमोद भाव धरनेवाले हुवे प्रतिज्ञा करनेमे दक्ष हो श्रहित प्रतिज्ञाको प्राणकी तरह पा-लने लगे. शील-ब्रह्मचर्यकोंही सचा भूषण या अलंगार, विवेककोंही सचे लोचन, और सत्यभाषणकाँही मुखमंडन मानने लंगे. उत्तम आचार और उत्तम विचारोंमैं कुज्ञल तथा अप्रमादी हुवे. संत सु-्साधुजनोंके दास वने हुवे रहने छंगे. मन और इन्द्रियोंका यथायोग्य हिनग्रह करने छगे. कषाय तापकों दूर करनेके छिये श्री सर्वज्ञ भा-इपित उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव, और संतोषका सेवन करने छगे. सदिरादिक दुष्ट व्यसनोंका विल्क्कल त्याग करनेमें कटिवद्ध हो रहे. विषय रसकों विषवत् गिन्ने छगे. निदाकों वैरिणी मानने छगे. और स्त्री विकथादिकों हालाहल-अहर समान निंद्ने लगे. स्वल्पमे थमाद मात्रोंकों कहे दुश्मन जैसे मानकर उनसे विराम पाए. सर्म-स्त जीवोंको आत्म साहश गिनकर उन्होंका संरक्षण करनेके वास्ते तत्पर हुवे. किसी जीवकों क्लेश न हो वैसा हित मित भाषन करने लगे. परद्रव्य और परदारा तर्फ जालांजली देने लगे-यानि पराये धन-द्रव्यकों धूलके ढेले या लीधवत् निर्माल्य गिनने लगे और पराइ स्त्रीकों काली नागन समान जानकर उनसें दूर रहने लगे. श्री सर्वेश प्रभुजीकी आज्ञाकों शेपावत् मस्तकपर धारन करने लगे. अर्थकों अनर्थ मूल जानकर उनका सप्तक्षेत्रादिमे यथा अवसर विवेक्सें व्यय करने-खर्चने छगे. दीन दु:खीजनोंकी भीर भांगनेकों त्तत्पर हुवे, सीदाते-दुःखपाते हुवे साधमी भाइयोंकों भक्तिमरसे उद्धरनेके लिये तन मन धनका सदुपयोग आदरने लगे. अपने सा-धर्मी मनोंकी उन्नति होनेमै अपनी ही उन्नति मानने लगे. अपने साधमीभाइयोंकी न्यूनता सहन न हो सकनेसे उनकों अपने वरोबर करनेके छिपे वन सकै उतनी कोशीश करने छगे. स्वधर्मी माइयों-की आधि स्यता देखकर अंतः करणसें खुशीभी होने छगे. राग द्वेषका विवेकसें विजय करनेकों, श्री वितराग देवकी साक्षात् शान्त रस-

दायी-शान्तरसमय मोहक मुद्राकी, तथा सिद्धांत-आगम वानीकी परम भक्ति भावसं सेवा उपासना करने छगे. क्लेशकों तो दारिध-का मंदिर जानकर उसका केवल परिहार करने लगे. जुँठा कलक, चुगलीखोराइ और अवर्णवाद-बुराइ-वदी करनी इन्होंकों अ-न्यायस्य समझकर इन्होंसें तदन अलग हो जानेमेही यत्नवीन हुवे-मुख और दुःखके वक्त समभावसें पवित्र नियम धुराकों अडगता-सें धारन करकें स्वजैनता सार्थक करने लगे माया-मृपा, वोलन कुछ और करना कुछ उनकों तो छौंकारे हुवे झहरके समान शिन-कर तजवीजसें परिहरने लगे. और मिध्यात्वकों तो परमशल्य, पर-मरोग तथा परम विषके समान जानकर उनका स्पर्ध भी नहीं करतेथे. असी बहुतही कल्याणकारक उमदा नीतिकों अवलेवकर सुश्रावक वर्ग भवर्तता हुवा, और सुसाधु वर्ग तो महात्रत रूप महान मतिज्ञाओं को सद्विवेकसे ग्रहण करके सिंहिकशोरकी तरह वहाद-रीसे पालन कर सर्वन पुत्रका उत्तम विरुद् सार्थक करते हुवे सफरी जहाज भुवाफिक यह संसारसभुद्रकों सरलतासें आप खुद तिर-तेथे और अपने आश्रितोंकोंभी यानि साधु श्रावकोंकों भी सुख पूर्वक तिरासकते थे. और परोपकारकों अपना पवित्र स्वार्थक-पही गिनते थे.

असी परम उदार सर्वज्ञ नीतिका सम्यक् सेवन करते हुवे साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविकारुप जंगमतीर्थ अपने समागममै आते धुवे भन्यजीवोंकों सदुपदेश जलसें सिंचन कर-पावन करकें श्री जिनशासनकी शोभा-महातम्य वढाकेर शासन-प्रभावनात्तप परम लाभकों पातेथे, यह तमाम प्रभाव धर्मचक्रवर्ती श्री जिनेश्वर देव-काही गिना जाता है, कमशः वीर परमात्मा सूमिपर प्रतिवंध-हर-कत विगर विचर कर, अनंत भव्यसत्वोंका उद्धार कर, आपके वाकी रहे हुवे अधाती कमोंका क्षय करकें पंचमी गति मोक्षमे सि-धार गये और अक्षय, अनंत, अञ्यावाध, अपुनर्भव, शिवसंपत्तिके स्वामी हुवे.

परमसिद्ध निरंजन हो लोकाग्र स्थिति भजकर परम निवृत्ति सुख पाए, इसका नाम निर्वाण-कल्याणक कहाता है. जब चरम तीर्थकर श्री महावीरस्वामी निर्वाण भार हुवे तब द्रेवेंद्रा-दिकोंका आसन चलित होनेसें निर्वाण ज्ञात होतेही शोक सहित निर्वाण स्थल आकर अपना अपना उचित कृत्य कर कर, भाव उ-चोत भगवंतका विरह होनेसें द्रव्य उद्योत किया यानि दीपाछिका पकर्ट की. उसी दिन उसी सबवसें छोगोंमें भी सब जगहँ मंगलकर दीवाली पर्व जाहिर हुवा, परमात्माश्रीने अंतमै सोलह अहरकी भच्यभाणीओंकों अखंड देशना दीथी, जिसमे पुण्य पाप फरु विपाकका स्वरूप मतिपादन किया था. दूसरेभी विगर पृँछे अनेक, अध्ययन कहकर, जन्म मरणके कुछ वंधनोंकों छोड प्रमु स-चारिकृष्ट मोक्षस्य पाए. वैसे उत्तम सुख प्राप्त होनेके वास्ते उत्कृष्ट भावसें जो भव्य प्राणी दीवाली पर्वके दिन छट अहमादिक तप कर विधवत श्रीवीरमसुका ध्यान धरते है वै भी परिणाम विशृद्धिसें

भवदुः स्वा अंत लाकर श्री गीतमस्वामीजीकी तरह निर्मल अध्य-वसाय योगसें शुक्ल ध्यानका महान् लाभ माप्तकर, समस्त धारी कर्मोंकों क्षयकर केवलज्ञान पाकर, परम महोदय-मोक्षपदका स्वामी होते हैं. श्रीगौतमस्वामीजीके पिवत्र दष्टांतसेंही सिद्ध होता है कि प्राणी मात्रकों अंतमै अपना कल्याण साधनेके वास्ते सद्विवेक धारन किये विगर छुटकाही नहीं है. जो भव्यसत्व जन-सामग्री विद्यमान होंने पर सिंद्धेक धारन करकें उसका लाभ लेता है उन-का तो जन्मही सफल है; किन्तु जो मोहग्रसित मूढ मनुष्य असी मुक्तेलीसें मिलनेवाली सामग्री प्राप्त होने परभी उनकों निक्रमी ं गुमाते हैं वे पामर भाणीओंकों पीछेसें अवश्य पिस्ताना पडता है. असा समझकर शाहाने मनुष्योंने सद्विवेक सजनेके वासी और अविवेक तजनेके वास्ते जितना वन सकै उतना प्रयत्न करनाही उपधुक्त है.

सर्वत्न वीतराग परमात्मा श्री वीरम्भुके अपन सब सेवकः कहे जाते हैं। तो भी अपन परम उपकारी पिता समान श्रीमहाविर स्वामी अमुजीकी पित्रित्र आज्ञा-मर्थादा, उद्धंघन कर स्वच्छंदपनेसः अपनी मोज मुजब अच्छे मार्गकों छोडकर उन्मार्ग भजें वो क्या अपनकों थोडी अस्म पेदा करनेवाला प्रकार है ? अपने समें, भाइ-सेंभी आले दर्जेक अधिक प्रेमपात्र अपने साधमीभाइयोंके साथ भेदभाव यानि जुदाइ रखकर कुसंप करें वो भी कमल्ला प्रदेश है ? अपने साधमीभाइयोंके साथकी श्री सर्वज्ञ-

कार्यत साधमींवात्राल्यताकी उत्तम नीति रीतिकों छोड अपनी मरजी मुजव संत साधुजन घिःकार के निकाल देवै. वैसी वेढंगभरी नीति प्रहण कर मदोन्मत्ततासें हितवचनरुप अंक्रशकोंभी हिसावमै न गिनै वो कैसा निंदापात्र और दुःखजनक गिना जावै? द्रव्य और भावसें दुःखपाते हुवे साधर्मी भाइयोंकों अपनी शक्तिके अनुसार मदद देनेकी अपनी पवित्र फंर्ज विसर कर, उनके हृदय मेदक दुःखोंके स्हामने टगमगाकर देखाही करें, और दूसरे यश कीर्तिकी खातिर अनेक लख्लूट-उडाउ खर्चकी अंदर पैसेका गैर उपयोग कर उपर वतलाये हुवे दुःख्यक्षित साधर्मीयोंको संगीन आश्रयमै भाग छेनेकी सन्धी तक के वक्त निर्भाल्य वहाने निकाल उ-लटा सुँह फिरा छेवै वो कैसा और कितनी छज्जा पैदा करनेवाछी तथा हँसने योग्य वार्त्ता है ? वडेखां कहल्बाकर औरत, वाग–वर्गाचे और वर्गा-फेटिनमै वेसुमार पैसा वरवाद करनेसें नहीं डरता है; छेकिन अच्छे धर्मक्षेत्रकी अंदर शुभ परिणामसें निः स्वार्थके साथ सद्द्र-व्यका सदुपयोग करनेमै संक्वित मन करनेवाले विवेक विकल जनोंकों किस वर्धकी उपमा देवें वो भी शोचने जैसा है! अळवत परभवका साधन करनेमें पीछे हठनेवाले जन किसी शुभ-अच्छी उपमाके लायक तो हो सकते ही नहीं। इनसे भी ज्यादे शोक क-रनेकी खातिर अपने सर्वेख धनकों भी या होम करनेकों तैयरि होते है. असे स्वच्छंदी जनोंका अस्तित्व जगत्में केवल भारभूत ही माना जाता है, मिली हुइ दौलत जब अंतमें असे विवेक विक-

लोंकों त्याग करकें चली जाती है, तब वै अज्ञजन आंख मसल कर रोतेही रहते हैं, और स्वच्छंद्पनेसं चलनेके भायश्वित मुवा-फिक पश्चात्ताप करनेकी अंदर वाकी मै रहा हुवा अधिप पूर्ण कर यमराजाके महेमान होते हैं. तथा स्वच्छंदपनेके सचे फ-लकी परीक्षा तो वहां ही होती है, और बुद्धिवल पाने परभी उसका सदुपयोगके वद्लेमै गैर उपयोग करे उसिके वेसे ही वेहाँल होते हैं. वास्ते तत्त्वातत्त्व विचार करिकें अतत्त्व छोडकर तत्त्व ग्रहण करना यही अकलमंद पुरुषोंका कर्तव्य-जीवनसार्थक है; तो भी किननेक जन अनेक कुतर्क, छल प्रपंचकी रचना करकें भोलेभाले जीवोंकों वाग्जालमे या भोहजालमें फँसाकर अपने और दूसरेकों अनर्थ प्राप्ति कराते हुवे अनेक दुराचारीजनोंकों अपन मत्यक्ष अ-पनी आंखों हें देखते हैं. असे अनाचार या दुराचारकों सेवन करनेवालोंकी बुद्धि ही उन्हीके और दूसरोंके द्रव्य और भाव प्राण हरनेके लिये जबरदस्त शस्त्र रूप ही होती है. वैसी नीच बुद्धि धारन करनेसें अपने आपकों और दूसरोंकों भी अनेकशः अधो-गतिका ही कारण वनता है; तद्यि दुर्जन अपना स्वभाव नहीं छोड देते है वो.परयक्ष हानिकारक ही है.

असा समझकर सज्जन अपनी सुबुद्धिका वन सकै नहां तक सदुपयोग करनेकी तक हाथसें कभी नहीं गुमाते हैं. शुम आशय-वाले सज्जन दुर्जनोंकी तरह कवी भी निर्दय परिणामी हो कर जीविहिंसा नहीं करते हैं, असत्य नहीं वोलते हैं, पराये द्रव्यकों हर

लेनेका इरादा ही नहीं रखते हैं, पराइ स्त्रीकी तर्फ निगाह भी नहीं डालते है और पुद्गल द्रव्यमें महा मुर्छा भी धारन नही करते हैं. सर्वज्ञ पुरुषोंकी या सर्वज्ञ पुत्रोंकी हितशिक्षा पाकर परभवसे डरकर पापका परिहार करते हैं. ऋोध-मान-माया-लोभ इन रुपी चांडाल मंडलीका संग करना भी नहीं चाहते हैं. कोध कपायके तापकों चंदनसें भी ज्यादे शीतल समतारससें शांत करते हैं. जातिमद, कुलमद्, वलमद्, तपमद्, बुद्धिमद्, रूपमद्, लाभमद् और अैर्व्य-मद-इन रुप आठ उंचे शिखर युक्त मानरुपी दुर्घर पहाडकों मृदुतारुप वज्रमें तोड डालते हैं. मायारुपी नागिनीके झहरकों ऋजुतारुप जां-गुली मंत्रके योगसं दूरकर देते हैं,और लोभरुपी अगाध दुरियाव-<sup>°</sup> कों संतोष अगस्त्यकी सत्सहायतासें शोषन करलेते हैं. राग और द्वेषकों कट्टे दुस्पन समझकर उनका विश्वास नहीं करते हैं मतल्य कि संसारके क्षणिक पदार्थों पर राग या द्वेष नहीं करते हैं. कलहर्को अपने और परायेके कलेशका कारण जानकर विल्कल त्याग करते हैं. दूसरेके शिरपर झूंटा कलंक चढाना, रहस्य भेंद क-रना ( चुगली करना ) और पर्सिदा करनेका स्वभाव उन्होंकी कर्मचांडाल जैसे समझकर तहन त्याग देते हैं. सुख किंवा दुःखकी सामग्रीके वक्त समभाव रखकर हर्षविपाद नहीं करते हैं। माया-क-पट और झूंठकों; अगर कहेना कुछ और करना कुछ-इन्होंकों हा-लाइल विष जैसे जानते हैं, और मिध्यात्वकों समस्व पापका ही मूल गिनकर उसका जरासा भी संग नहीं करते हैं. इस तरह स-़

कल पापिनिष्टति पूर्वक धर्म धारन करनेसे सज्जन अपना जन्म स-फल करते हैं. पापकर्म में सची लगनी लगोनेसे पैदाहुइ दुष्ट वासनी वंघ हुवे विगर असी उत्तम—ग्रुद्ध-उदात्त भावना पैदाही नहीं होती? हैं. सज्जनोंका स्वभाव हंस समान है और दुर्जनोंका स्वभाव स्रः अरकी समान हैं. साधु, साध्वी, श्रावक. श्राविका—यह चारों स-वंज्ञ प्रभु श्री वीर परमात्माके सेवक होनेसें वै परोपकारी परमा-त्माकी प्रजारूप गिनाये जाते हैं. अलवत, परमात्माकी पवित्र आज्ञा मु-जब चलनेके कामी सुसाधु और प्रभुजिके दृद्ध—वडे पुत्र कहे जाते हैं. आर्था चंदनवाला, धृगावती वगैरः महासतीयोंकी तरह परम विनय भाव पूर्वक पवित्र महात्रत पालेनेमें तत्पर सुसाध्वी समूह श्रभुजीकी वडी प्रत्री, और सुलसादिककी तरह सुश्रद्धा धारिणी श्राविकाए प्रभुजीकी छोटी प्रत्री गिनी जाती है.

इसपरसे एकही परमात्माकी पिवत्र आक्षाकों पालनेवाले चित्रिय संघ के बीच एक दूसरेका कैसा गाढ सम्बन्ध रहा है वो स्पष्ट मालूम हो आता है. सांसारिक संबंधसें भी ये धर्म संबंध कितना पिवित्र और ज्यादे किरमती है? वो लक्षमें लेने लायक है. संसारचक्रकी अंदर कर्म के वश्य हो जानेसें भ्रमण करने के वनतमें माता—पिता—पुत्र स्नी वगैरः का संबंध मिलना जैसा सरल है वसा अपर कहा गया धर्मसंबंध—मिलाप मुल्म नहीं है; लेकिन वडा दुलम हैं; तदिष कोई कोई मुल्मवोधी मान्यवंत मन्यजन भवादवी के बीच अतिदुलम धर्म पाकर अपने साधर्मीभाइ और भिनी- योंकी तर्फ सचा वात्सल्य माव रखते हैं उन्हीकों ही धन्यवाद है.

वही धर्मज्ञ स्ववर्मीमाइ और भगिनीओं के गुनरत्नोकी उमदाः कि+मत कर सकते हैं.पीडापाते हुवे साधर्मीओं के सुखानिमित्त सची अंतरंगष्टित उन्हीं के ही दिलमैं रमन करती है, अपने साधर्मीयों के दुः ख देखकर वैसे भाग्यवंतोंकों ही कंप छूटता है, यथाशक्ति तन-मन-वचनसें स्वार्धकी आहूती देकर स्वधर्मीओंकी सची सेवा भी वैसे ही भाग्यभाजन वजाते हैं, और वैसेही धर्मात्मा उत्तम प्रकार-की धर्म बावतकी तालीम देकर उनकों धर्म के सन्मुख, और व्यवहारिक कार्यकी भी तालीम देकर उनकों व्यवहार कुशल करते हैं, जिस्सें वै इस लोक और परलोकमें मुखी होते हैं. सचा साध-मींक संबंध समझमें आये विगर ऐसी परोपकारहीत क्यों कर जाग्रत हो सकैं ? ऐसे अच्छे आशयवाले सज्जन क्या कवी भी अपने धर्भ वान्धवोंसे भेद भाव रख्खें ? कभी नहीं ! क्या उन्होंका अतुल दुः ख देखकर निःशंकतासं मोज मुजव मजाह उडावै ? किंवा अपने और परायेके श्रेयका अति उत्तम मार्ग छोडकर झूंटे मान-मरतवेकी लखलूंटमै उपस्थित हो जावै ? अरे ! स्वपर के उद्धारका श्रेष्ट मार्ग समझ सुज्ञ कुलीनजन कवी भी अनर्थकारी मार्ग अंगीकार करे ही नहीं! वैसे शाहाने सुजन अच्छी तरहसें समझते है कि-ज्ञानी पुरुष अपने स्वार्थ विगरही मित्र-वंखु हैं, वसे महात्मा तह फता प्रमार्थ के दावेसें ही अपनकों हितमार्ग बतलाते हैं; तो वैसे महाशय 'पुरुषोंकी हितशिक्षाओंका अनादर करकें स्वच्छंदछती। भज छैनी ये केवल उन्गादरूप दीवानपना ही है, अपृतकी बोतल ढोल देकर उसमें विष भर होने जैसी बात है, हुने के थालमें धूल

भरने के जैसा प्रकार है, चिन्तामिशिरत्नकों कंज्वे उडाने के वास्ते भंक दैना उसीकी वरावर है, कल्पष्टक्षकों कुल्हारेसे काटकर वहां आकका पेड रोप दे वैसा है, हाथी वेचकर गुद्धा खरीदने के जैसा काम हैं. समुद्रपार जाने के समर्थ जहाजकों छोडकर पत्थरकों पकड़ने जैसी मूर्खता है, सूत के धागे के छिये नौसर मुकहार तोड डालने जैसा वाहियातपना है, खींटी के खातिर महेल गिरादेने जैसा वेवक्रफीका काम है, और एक पाटियेकी खातिर भर समुद्रमे जहाज भांग डालने के जैसा अहंबकपनेका कार्य है. जो कुबुद्धिजन स्वच्छंदतासें चलकर सर्वज्ञ कथित सत्य मार्गकों लुप्तकर उन्मार्ग ं ग्रहण करते हैं, वैसे निफट नादान छोग सज्जन समाज के भीतर हंसी के पात्र या निंदा के पात्र होते हैं. इतना ही नहीं, मगर विषय कथाय के तावे होकर किये हुवे दुष्कृत्यों के योगसें भवांतरमें नरक निगोदादि महादुःख के भागी होते हैं; ऐसा समझकर सळान परभवसें डरकर स्वच्छंदता छोड सर्वेश कथित सत्य मार्गकों ही स्वीकृत करकें निर्भयतासें उसीका ही सेवन करते है, तो अंतम वै महानुभाव दुःख के दरियावसें पार होकर अक्षय मुख संपत्ति स्वाधीन कर सकते हैं। ऐसे अनेकानेक दर्शांत अपन आगंमद्वारा मुनकर अपना सकर्णपना सार्थक करने के वास्ते वैसे महाशर्थों के चरित्र अमृतका पानकर स्वकत्तेव्य समझकर स्वपरका श्रेय साधन-हितार्थ सब तरहकी कायरता छोडकर त्रिकरण शुद्धिसे सदुद्यम करना ही लाजिम है.

11-24 41

#### अपना कर्नाञ्य नया है ?

अय भन्यसत्व पर्षद् ! यद्यपि परम पूज्य पितारुप श्रीमन्महावीर परमात्माक पावन कदम दर कदम चलकर अपनकों बहुतसे कार्य करनेके हैं. अपनी बहुतसी न्यूनताओं दूर करनेकी है, वो सब एकदम पुष्टालंबन—निमित्त कारणोंके सिवाय वन सके असा न होवै; तोभी श्रीवीर प्रभूकी पवित्र आज्ञाकों अक्षरशः अनुसरकर जगज्यवंत जिनशासनकी शोभा वढाने वाले खढ़ाचार्य वगैरः महान प्रस्पोंके कदमपें यथाशांक चलकर अपनकों अपनी वडी वडी खामिये समझ समझके अवश्य दूर करनी चाहियें।

प्यारे भाइ और भिग्नीओं ! पहिले तो अपने सर्वज्ञ वीतराग परभात्मा, अमृत जैसी मधुरी वानीसं अपनकों किस वास्ते बोध देते हैं, वही अपनी अंदरका बहुतसा हिस्सा भाग्यसेंही जानता होगा, आप सब असा तो जानतेही होगे कि, सम्यक्ज्ञान—जानपने बिग-रकी क्रिया अंघ गिनी जाती है, तसही सम्यक्ज्ञान पूर्वक करनेमें आती हुई अचित क्रिया शुभ फलदायी होती हैं; तथापि अपन अपने आवश्यक कृत्योंका क्या प्रयोजन हैं वितना भी जानने जितना श्रम नाहि लेवें ये कितना शोचनीय और लज्जास्पद हैं ? अपनकों अपने इष्टदेव, गुरु, धर्म या साधर्मीभाइ—भगिनीयोंकी भक्ति किसलिये करनेकी हैं ? हिंसा, अनृत, अद्य, अब्रह्म और परिग्रह हप पंचाश्रवका रोध किस लिये करनेका है ? क्रोधादि चारों वि-प्यका त्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लिये करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और मनका दन्याग किस लियें करनेका है ? पांचों इंद्रियें और पांचों है स्वायों किस लियें करनेका स्वयों किस लियाग स्वयों किस लियें करनेका स्वयों किस लियें कर स्वयों किस लियाग स्वयों किस लियाग स्वयों कि

मन किस वास्ते करनेका है ? दान, शील, तप, भाव, वेराभ्य, और सौजनादि सद्गुणीका सेवन अपनकों किस वास्ते करनेका है ? इन सब वाबतोंके छिये सम्यग् ज्ञान मिलाना कितना जरूरका है ? उन उन धर्म क्रिया संबंधी यथार्थ ज्ञान पूर्वक विवेकी सद्वर्त्तनसं अपने कितना उपदा फायदा मिला सकेंगे? अहा! उन उन पवित्र सर्वन्न परमात्मा प्रणीत धर्म क्रिया करनेमं अपनकी कितनी भारी लज्झत मिष्टता आयेगी ? वही तो खास अनुभव गम्यही होनेसं उसका वर्णन नहि किया जाता है. पवित्र धर्म संबंधी समस्त सित्किया करनेका तथा अनादि स्वच्छंदतासं कर-नेमें आती हुइ कुछ असत् िक्या छोड देने के छिये मूछ हेता वि-पय वासना तजकर निष्कषाय शुद्ध आत्म स्वभाव प्रकट करनेके वास्ते अपने अंतरंग शत्रु राग, द्वेष और मोहादिक महान् दोष दूर करनेका है. अपनकों समझ रखना चाहियें कि, अकेले राग और द्वेष कि जो मोहके पुत्र हैं और अपनी अक्षानतासें मोहराजाके जोरसें अपनकों भव भव संताप देतें रेहते हैं; तो भी तत्त्वसें उन्होंकी मित्रकी तरह सेवना करतेही रहते हैं. अकेले राग, द्वेपही अखिल जगतके जीवोंकों जेर करनेके छिये शक्तिमान् हैं, तो ये दोतु मोह समेत जेर करनेका दोश करै तो फिर कहनाही क्या ? ज्ञानी पुर-ष तो इन ती-होंकों दुश्मनही कहते है. जन्म जन्ममें पत्रित्र धर्मकी समर्थ सहायता सिवायके अशरण अनाथ प्राणीयोंकों बहुत बहुत तरहसें संतापने वाले वै तीनूका किंचित् भी विश्वास न

करनेके वास्ते और उन्होंसे सावधान रहनेके वास्ते निःस्वार्थे बुद्धि सें ज्ञानी पुरुष समझाते हैं; तदाप मुग्धतांसे करकें वैसे हितोपदेशकी वेद्रकारी-अनाद्र करके स्वच्छंदतासं अपने उक्त दोषोंकोंही पोपन कर उन्हीकी ही पुष्टिकरते है ये कैसा अनुचित वर्तन है? अपने अनादि-के अंतरंग कट्टे दुक्मनोंका अहर्निश पोपन करनेसें-उन्होंकी आज्ञातु-सार चलनेसे और उन्हीकाही विश्वास करनेसे अपनको क्यों करके क्षेमका संभव होवै ? अप्रशस्त रागादि दुश्मनोंकों दूर करनेके वास्त श्री जिनेश्वर देवनें सद्भद्धिंत सित्क्रयामें मीति पूर्वक मवर्षनेका फरमान किया है; तदिप अपन वहुत करकें सत् क्रियाका स्वरूप मयोजनादि यथार्थ न समझनेसें सर्वज्ञ छचित सत्क्रियाकों विवेक-**५५:सर पीति और स्थिरतासें खेद रहित सेवनेके वदले**में वहुया अरुचि-अस्थिरतादि सेवन करतेही रहते हैं ये कैसा वेसमधका कार्य है ? श्रीजिनेश्वर, राग, देव और मोह भहा महकों सर्वधा जेर करनेवाले-जगत् भसूकी पसन्तता पूर्वक स्थिरता लाकर पूर्ण भीतिसं पूजार्चना करने वाले पूजक खुद आपही पूज्यपदकों पाते हैं. अरे ! पंच अभिगमकों समालकर, विवेक पूर्वक विकथा छोड-कर, पांचों इंद्रियोंका निग्रह कर, पूर्वोक्त रागद्वेषादिरुप चांडाल चतुष्कको तजकर, उत्तम शील संतोष धारनकर विधि सहित प्रस् भक्ति रसिकजन, जो शांत रसका पान करकें समस्त भवतापर्की दूर करते हैं, उनका भान, भूले भटकनेवाले भोले और शटजनोंकों कहांमें होते ? श्री सद्युरुकी कथनी और रहनीकों पूर्ण भकारसँ

ममाद रहित संत-मुसाध जनोंकी पावन चरण सेवनामें अभिमुख हो रासिक मुविनीत शिष्यष्टंद भ्रमर गणकी तरह जो परिमल-मुवा-सना छूंटते हैं उनका खियाल भी सदगुरु सेवा विमुख अविनीत शिष्य समृहकों कहांसे आवे ?

श्रीसिद्धांत-सर्वज्ञ वीतराग प्रणीत होनेसें सद्विवेकी सज्जनो द्वारा संपुर्ण श्रद्धासे ग्राह्य कर और पूर्वापर विरोधके दौष त्थाग कर सर्व सम्मत आगम रहस्य रूप मकरंदका यथेष्ट श्रीसद्गुरुकी सम्यक् सेवा भक्ति पूर्वक पानकरनेवाले मधुकर समान मुनिगण जैसी मिष्टना मिला सकै उनके अनंतवे हिस्से भी क्या अमृतरस आ सके ? कभी नहीं ! तथापि सद्भाग्य योग्यसं भाप्त हुइ सद्-वृद्धिद्वारा उक्त अमृतरस चखनेका स्वाद जो पंच प्रमादके ताबेदार मंद्भागी है वै नहीं पा सकते है और अदिका दुरुपयोग करने त-कभी नहीं चुकते हैं, वैसे मूर्वशेखर जन स्वच्छंदतासें कितना भारी बुकशान उठाते है वो कहा भी नहीं जाता है. श्रीसर्वज्ञ प्र-णीत सिद्धांतके कथन मुजव अक्षरशः चलन रखनेकी अपनी अति पवित्र फर्ज भूलकर उलटे पवित्र आगमींकी आशातना होवै वहांतक अपन अज्ञ भाइयें उपेक्षा करते हैं, वा बहुत ही अनुचित है. श्री सर्वज्ञ भाषित सिद्धांन निष्पक्षपातसें जगत मात्रकों हितकारी होनेके लिये उन्होंका वहुत मान संमालना-उन्हीका संरक्ष्ण करना वो अपनी मुख्य फर्ज अपने लक्षमें लेनी ही योग्य है.

श्रीसंघ-श्री सर्वज प्रभूकी पवित्र आजा मुजब वृत्तेने वाले

**ધુ**લાધુ, સાધ્વી, શ્રાવ**ક ઔર શ્રાવિકાર્ગે जંગમ તોર્થરુપ ગિને** जाते है. श्री तीर्थकर प्रमु खुदमी उक्त गुणाकर संघका अचित आदर करते है तो अन्य सामान्य माणियोंकों उक्त गुण सागर श्रीसंधकी तर्फ कितने सन्मानकी दृष्टिसें देखना उचित है, उनका सम्यक् विचार करना उपस्ता है, साधर्मीभाइ और भगिनीओ परम पूज्य पिता स्थानीय श्रीवीर परमात्माकी पवित्र संतती पुत्र पुत्रीपणेका हक धराते है, तो उन सभीकों एक दूसरेके साथ कैसी स-भ्यता रखना तथा सुशीलता सहित सुसंप्धारी गुण श्राहक बुद्धि-द्वारा शासनकी शोभा वढाना चाहियें ? असी अगत्यकी बात तर्फ दुर्लक्ष वतला केर मरजी मुजव चलकर दुग्वकी अंदरसेंभी जंतु दूंदने जैसा अति अनुचित वर्तन रखना ये कितनी शरम पैदा क-रने वाला मकार गिना जावे ? श्री सर्वज्ञ भगवान्का, निर्ध्रेथ अण-गार मुमुक्ष जनोंका, श्रीसिद्धांतका या चतुर्विध संघका फरमान तत्त्वसें एक समानहीं होना चाहियें; क्यों कि उन सभीमें मेक्ष साधनरूप महान् हेतु समानही रहा हुवा है. नीति-न्याय था प्र-माणिकपणे के उत्तम कानून मुजव चलनेके वदलेमे श्री सर्वज्ञ मसुकी गिनी जाती प्रजा अनीति-अन्याय या अप्रमाणिकपणेसें चुलै ये कितना भारी शरमाने जैसा प्रकार है ? सर्वत्र धुखदायी सन्मार्गकों छोडकर उन्मार्ग प्रहण करना सो कैसे भयंकर दुः खकों पोषन करनेहारा होवै ? दश दशंतसें दुर्छभ भनुष्य जन्म पाकर चिंतामणि समान सर्वज्ञ भाषित धर्मकों सम्यम् सेवन करना छोड

कर विल्कुल कट्टे दुश्मन या हालाहल विष समान विषय कपाय और विकथादि महान् प्रमादोंकों पोपन करना वो कैसे कडफलींकों देनेमें समर्थ होवेंगा ? वो वात जरा गोरसें शाहाने मनुष्यकीं शो-चनी लायक है. समस्त पुनयकी गठडी गुमाकर रीते हाथोंसे इस दुनियांकों छोडकर चलाजाना ये कैसी और कितनी अधमता है ? गुणानुरागी मध्यस्य सज्जन तो औसी वेढंग भरी रीति खीकृत करे या अनुमोदं भी नहीं. वै तो श्री जिनराजजी के हुकमकों अंतरंगसं अनुसरने वालेकोंही सत्त्ववंत गिनते हैं, उन्होंके उपर राग-भौतिभी धारन करते हैं. उन्हीकाही विशेष करकें हित करनेकी मेरणामें भेरित होते हैं. यावत् पूर्व पुण्यके योगसं माप्त हुइ यह दुर्छम साम-न्त्रीकों सफल करनेके वास्ते यथाशक्ति श्री जिनाज्ञाकों अनुसर्ने के लिये छक्षवंत सज्जनोंकी तर्फ शीति वा संपूर्ण ममता रखते हैं. वैसे साधमी जन तर्फ पूर्ण प्रेमयाभक्ति भाव वैसे महाशयही रखते है. उनकों अपने प्राणपीय भित्र या वान्धवके समान गिनते है. ं यावत् वैसे सत्यवंत विवेकी सज्जनोंकी खातिरके वरूत अपना सभी तन गन-धन-जीवन अर्पण कर देते हैं. प्रिय भ्राता और भगि-नीओं! आप सब शोच करोकि जिस धर्मकी खातिर सज्जन लोग इतनी वडी भारी खंत रखते हैं, स्वार्थकी आहूती देनेमें. कटिबंद ं रहते हैं, यावत् अपने भाणोंकी भी परवाह न रखते क्षंण भरमें मर-नेकों आतुर हो जाते हैं, उस पावित्र धर्मके गहेरे रहस्य प्राप्त करनेके वास्ते और उसी मुजब चनेके स्वजन्म सफल करनेके बारते विवे-

की जनोंकों कितनो भयत्नशील रहना अचित है ? संबोध सित्तरी र्थ्यमें कहा है कि:-' आणा जुत्तो संयो सेसो पुण अहिसंघाओ~ यानि जो परम श्री जिनराजदेवकी आज्ञा मुजव चलते हैं चैसे साबु, साध्वी, श्रावक और श्राविकाओंका श्री संघमें समावेश होता हैं, और उससें विरुद्ध चलनेवाले-रवच्छंदी लोक तो केवल इड्डी, मांस, मेद, रुधिर वगैरः के पुतलेरुप मतलव विगर के हैं। वैसे असार सत्त्वहीन जनोका श्री संयमें समावेश नहीं हो सकता हैं, ऐसा समझकर विवेकी मनुष्योंकों अपनी अपनी साधु, साध्वी, शावक या श्राविकारुपकी उत्तम फर्ज मुजव काम वजाकर अपना नाम सार्थक करने के और जैन शासन दीपाने के वास्ते भयत्न करना चाहिये; क्यों कि ऐसे सार्थक नामधारी चतुर्विध संघर्त ही जैन शासनकी शोभा है, ऐसा गुण समुद्र श्री संघ जगत मान्य होता है. यो जंगमतीर्थरुप होनेसें समागममें आनेवाले भव्य जीवोंको पावन करते हैं. जिन के पूर्ण भाग्य होवें उन्हीकों ऐसे पवित्रतीर्थरूप श्री संघका दर्शन, वंदन, पूजन, वगैरः होता है। श्री संघ गुणरुषी रत्नोंसे भरा हुवा रत्नाकर-समुद्र है; वास्ते गुणानु-रागी सज्जनोंको अवस्य आदरणीय और पूजनीय हैं. श्री संघकी ्सम्यग् सेवनासं अनेक भव्यजन यह भीष्म भवोद्धिकों तिरकर सव दुःखोका, अंत कर अक्षय छख पाये हैं. हिंसा, झूंट, चोरी, मैश्रुन, और परिग्रहरूप पंच महान् आश्रव यानि कर्पकों दाखिल होनेके-दरवजो खुळे ही होनेसे आत्मा बहुत ही मलीन होता है,

और नै आश्रवद्वार वंध करकें अहिंसा सत्यादि संवर के सम्यम् सेवनसं आत्मा निर्भेछ होता है; तथापि कुत्ते, काग और स्कर के जैसे बरे स्वभाववाले दुर्जन हिंसादि क्वकर्पमें ही मशगुल हो रहते हैं. और हंस के जैसे शुद्ध स्वभाव संपन्न सज्जन तो हिंसादि कु-कमींका त्यांग कर विवेक पूर्वक शुद्ध द्या, सत्य, संतोषादि संवरका ही सेवन करनेमें आनंद मानकर उन्हीं के ही अभिमुख रहते हैं. दुर्जन दूसरे जीवोंकों पापाचरणसं महान् त्रास पैदा करकें अंतमें उनके कड फलके भागी होते हैं। उनकों नरकादिकी धोर वेदनीयें सहन करनी पडती है. यावत स्वच्छंदतासें चल कर किये हुवे कुकर्म योगसें दुःख दावानलसें परिपक होनेवाले वो पामरोका कोई भी वचाव नहीं कर सकता है. अनाथ अशरण विचारोंओंकों वो सभी सहन करना ही पडता है, स्वाधीनतासें करके ऐसे क्रकर्भ न किये होते तो पराधीनतासें इतना क्यो सहन करना पडता? इतना ही नहीं, मगर शुभमति योगसें दया, सत्य, संतोधादि संवरको आदरकर आत्माको निर्मलकर परम सुख भाप्त करता! परंतु विष के बीजसें अमृतफलकी आशा वयों करकें रख्ली जावे ? निष्टर दिलसें ऐसे कुकर्म करनेवालोंकों अनेक वेर नरकादि के घोर दुः ख भक्तने ही पडते हैं। ऐसा समझकर सर्वज्ञ प्रस्मात्माकी पवित्र आज्ञानुसार दया, सत्य, संतोषादि सद्गुण धारन करनेमें विवेकीजन मयत्नुशील रहते हैं, और उन्होंको अपने प्राणकी तरह भिय गिनकर सर्वथा क्रकर्मीका त्याग करते हैं। ऐसे हमेशांः विवेक-

सं जिनाझानुसार चलनेवाले सज्जनोंकों तीन जगत्में किसीका भी इर नहीं है, कोइ भी उन्होंका वाल भी वांका करनेमें समर्थ नहीं है, विवेकसें भाणी मात्रकों अभयदान देनेवालोंकों कुल जगह अभय मिलाता है, यह वात निर्विवादसें ही सिद्ध है, मरने के समान दूसरा कोइ दुःख या भय है ही नहीं। अपनकों जो जो अनिष्ट है वो वो दुःख वा भय दूसरोंकों देनेके समान कोइ भी पाप नहीं है, सब जीवोंको अपने जान के समान गिनकर, किसीका भी अनिष्ट न करते जो उन्होंकी साथ परम मैत्री भाव धारन करते हैं उन्होंका ही जीवा सफल है, दूसरोंका नहीं! ऐसा समझ शाहानपतवाले सज्जनोंकों मेत्री भावका फेलाव कर स्व परकों शांति—समाधि पैदा करनेकी दरकार रखनी दुरस्त है; क्यों कि वोही समस्त खुखका साधन है.

कोध-गुस्सा, मान-मगरुरी, माया-द्रगा-कपट, और लोभ-लालच इन कपायोंका पूरापूरा हुए कोचकर इन चांडाल चतुष्कका सर्वधा त्याग करने के वास्ते सज्जन तत्पर होते हैं. फो-धामि, क्षण भरमें की हुइ मुक्रत करनीकों जला देता है. मानरुप पर्वतपर चडे हुवे प्राणी नीचें ही गिरते है-लधुता पाते हैं. माया अल्यता-द्रगाखोरी प्राणीकों अनेक जन्म तक हैरान करती है. और लोभ पिशाच भाणीकों भाणांत कष्टमें डालता है. ऐसा समझकर सुज्ञ विवेकी जन समता जलमें कोधामिकों बुझानेके चास्ते, मुदुत्वरुप वल्रसें सान पहाडका छुरा करनेके वास्ते, सरलता रूप सद औषधासें माया शल्यकों निर्मुल करनेक वास्ते, और सं-तोष मंत्रसें लोम पिशाचकों तावेदार बनानेके बास्ते शक्तिमान् होते हैं, यह बात अनुभव सिद्ध है. चारों मकारके कपाय प्राणी मात्रकों चार गतिरुप संसारमें अनेक दफें अमण करवाते हैं; बास्ते सद्विवेकी सज्जनोंकों अवश्य उन्होंका परित्याग करनेकी ही जरूरत है.

पांचों इंद्रियें और मन दरेक तोफानी घोडेकी बरा-वर है, तो भी श्रीजिनेश्वरजीके वचनरूप छुगामसें विवेकीजन उ-न्होंकों तावे कर सकते हैं. जो अज्ञ, अविवेकी छोग मन और इंद्रि-योंके चाकर नफर वनकर चलते हैं उन्हींके खरे हाल हवाल होते हैं. हरएक इंद्रियजन्य कामना-इच्छोंके ताबे रहनेसें पतंग, भौंरा, मच्छी, हाथी और हिरनकी तरह छुरे हालकों भेटता हैं. तब जो पांचोंकी लालच-लोलपता रुप फंद्रें फँस गये हैं वै पाणियोंके कैंसे बरे हाल होंवे उसका कहनाही क्या ? दुर्जनसें, भी वो ज्यादे छोडने लायक है; क्यों कि दुर्जन एक जन्म ही दुःख देता है, और ये तो जन्म जन्म दुःख देनेवाली होती है. मन तो मद्मस्त हाथी-की तरह निरंक्षश होकर गुणवंतको दुःख फंदेमें फँसा देता है. वास्ते श्रीजिनेश्वर प्रभुके हुकमरुप अंकुश्तरें करकें उनकों तावे कर लेनाही दुरस्त है–इंद्रिय जन्य स्थूल क्षणिक विषयोंमे स्वच्छंद हो-कर भटकनेवाले मनकों कब्जकर इंद्रियोंकों भी कब्ज कर लेवे. इंद्रिय जन्य सुखमें आशक्त जनोका मन ही वक्र होनेसें। तदनुसार इंद्रियोंकी भेरणी होती है; वास्ते मनकीं ही इष्ट वि-पयादिंम रमन करते हुवेकों भयत्नसें रोक छेनेसें इंद्रियें सहजहीमें रुक सकती हैं. मोह मदिरासें मस्त हुवेला मनमर्कट मोजमें आव त्यौं विविध विषयोमें खेलता बूदता-भटकता अपने स्वामी-मा-छिककों संतापता है वहीं भनमर्कटकों सदुपयोगद्वारा समझाकर खराव मार्गमें धूमते हुवे मनकों सुमार्गमें छा शकते हैं सुशिक्षित छवा मन पीछे विष जैसे विषय रसमें मशगुरु नही होता है वो तो बान ध्यानका मीठी लीज्जत लेनेमें लालचु वनता है. श्री सर्वन्न मभुजीका दर्शन उन्कों वहुत ही प्यारा लगता है. प्रभुजीकी पवित्र वाणी उनकों अमृत जैसी मीठी लगती है. शुद्ध देव, गुरु, और वर्म या साधर्मी भाइयोंकी भक्ति करनी उनकों वडी रुचिकर लगती हैः सद्गुणी संत सुसाबुजनोंकी स्ताति करनी, सदग्रणोंकी अनुमोदना करनी उनकों वहुत पसंद आती है। सहज स्रवास पा-नेके लिये सहज यत्नवंत होता है. सहज स्वभाव साध्य करनेमें मन अनुकूल हो रहता है. ये सब सत्य-निर्देभ सर्वज्ञके उपदेशका ही महीमा है; विभावमें वर्त्तन रखनेसें मन और इंदियोंका वो निग्रह करता है; मन और इंद्रियें वश्य होजानेसें अंतरात्माका जय और मोहका पराजय होता है, जिस्से आत्मा अंतिम सुखका मालिक होता है: सचा शुरवीर और सचा पंडित वो ही कहाजावै कि जो ्क्षणिक विषय रसमें मोहवंत न होतें अक्षय, अनंत, अव्यावाध, अति दीव्य स्रुख स्वाधीन करनेमें और उनका साक्षात् संपूर्ण कन्ना करनेमें तत्पर रहता है.

दान-अभयदान-सुपात्रदान-अनुकंपादिदान अच्छे विवेकसें जो देते-दिया करते हैं, और पात्र परीक्षा पूर्वक जो सम्यग् ज्ञानादिका दान देते हैं, वै शुभ आशय वाछे सज्जन चपछ छश्गीका सदुपयोग कर परमार्थ साधते हैं। और छ- स्मीकी वाहुल्यता होने पर भी जो छोग सर्वज्ञ देशित सप्तक्षेत्रोंमें या खास करकें दुःख ग्रस्त क्षेत्रमें कृपण दृत्तिसें नहीं वोते हैं यानि नहीं खर्चते हैं वै इस जहाँमें जनसमूह समक्ष अपवादका पात्र होकर मर गये वाद मूछोसें बुरी गति पाते हैं।

शील-सदाचारसेंही प्राणी तत्त्वसें शोभा पाता है, शील येही मनुष्योंका सच्चा शृंगार है; शील-सुगंधमें सुगंधित हुवेले कमल तर्फ सुगंधी लेनेके वास्ते विवेकी भींरे जाते है और शील सुगंधी रहित खुवसूरतवंत मनुष्य आवलके निर्गंध पुष्प जैसे निक्कमे हैं. फांकडे होकर फिरते रहते भी अपमान पाते है, और सुशील सज्जन राज सभामें भी सन्मान पाते हैं, देव भी उनकों सहायता देते हैं, उनकोंही जंगलमें मंगल होता है. असा आचंत्य महीमा शील गुणका ध्यानमें लेकर सज्जनोंकों वो गुण अवश्य ग्रहण करनेकेही लायक है.

तप-वाह्य और आभ्यंतर भेद करकें दो प्रकारका है जो कमें मलकों तपाकर जल जलाकर खाक करदेव, यावत् आर्तमाकों नि-भेल कर सकता है उसीका नाम तप है. सभ्यम् ज्ञानसें स्वस्वरूप ध्यानमें ले हंसकी तरह विवेकसें सद्वर्तन सेवन कर अनादि कर्म- मल दूरकर आत्म विशुद्धि हो सकती है; वास्ते सम्यण् ज्ञानकों ज्ञानी प्रस्प तप रुपही कहने हैं. आत्माकों निर्मल करनेके पवित्र लक्षसें करनेमें आता हुवा कोई भी तप महान् लाभ दायक होता है. और तुच्छ फलकी इच्छा—आशासें करनेमें आता हुवा तप फक्त थोडासो फलकोंही देता है. समता पूर्वक सेवनमें आता हुवा तप फक्त थोडासो फलकोंही देता है. समता पूर्वक सेवनमें आता हुवा नपसें जन्म जन्मके ताप—पाप—संताप दूर हो जाते हैं; और परम शांति प्रकटती है. उपवासादि वाह्य तप समझकर विवेक सहित सेवन करने वालोंकी जरुर अंतर शुद्धि करता है—रोग वगैराकों दूर हटाता है, और अनेक शांकि—सिद्धियोंकों मकेट करता है, यावत् उपद्रवोंकी शांतिकर समाधि देता है. औसा उत्तम तप शास्वत सुखका अभिलापि कौनसा सुमुश्च अंगिकार किये विना रहेगा ?

भावना मैत्री, मुदिता, करुणा और माध्यस्थादि जाणोजन्मकी पीडा-विटंबनायें दूर करनेंकों समये हैं, जहां तक प्राणीकों कुछ प्राणीओं के साथ मैत्री भाव नहीं आया है, वहां तक चक्रवर्ती भी क्यों न हो ? तो भी तत्त्वसें दुःखी ही है; क्यो कि उनका चित्र वेर रुप अग्नि करकें प्रदीप्त रहता है और उनका रुधिर जछता है. जहां तक सद्गुणीकी सोवत करकें प्रभोद पूर्वक सद्गुण प्रहण करनें की सन्मात जागृत न होवे, वहां तक अमूल्य आत्म संपात्त प्राप्त करनें अपूर्व मार्ग निह मिछता है; क्यों कि सद्गुण सेवनकी तर्फ आदरही नहीं हुवा है, जहां तक दीन दुःखीका दुःख देखकर दिछमें दया-करणा बुद्धि जागृत नहीं होवे, वहांतक दिछकी कठों-

रता दूर नहीं होती है. और कोमलता, आद्रेता, सरलता, तथा संगतादि सद्गुण श्रेणि पकट नहीं होती है. अंतमें जहां तक नीच, अन्यायी, पापी, निर्दयकी तर्फ उपेक्षा द्वादि-राग द्वेष रहित मध्य-स्थता नहीं आवे, वहां तक निष्पक्षपात सर्वज्ञ शासनके रहस्यभूत सापेक्ष-दया धर्मका सेवन नहिं होवै अपर कही गई चारों भावना यें परम पवित्र सर्वज्ञ शासनकी गहेरी नीव है, उसीसें पावन भावना विगरका धर्म केवल आडंवर या दंभ-कपट रुपही है. असी उत्तम भाव-नायें सहित की हुइ या करनेमें आती हुइ धर्म करणी दूध मीसरीके ं मिलाप समान बहुत मुजेहदार स्वाद देती हैं, उसीके शिवायकी कुल धर्म करणी फीकी रुखी लगती है. वैसी उत्तम भावनावंत भव्य कदाचित् किसी सववसें ऋियानुष्ठान करनेमें अशक होवें तो भी चित्तकी अतिशय शुद्धि-प्रसन्नतासें वडा भारी फायदा पैदा कर सकता है. और उक्त सद्भावना रहित प्राणी ऋियाका गर्व करकें दुःखी भी होता है. वैराग्य ये असी तो अपूर्व और चित्राकर्षक चीज है के चक्रवर्ती जैसे भी ६ खंडकी ऋद्धि भोजूद होने परभी उसकों छोडकर योग-दीक्षा ले उनका शरण ग्रहण करते हैं. दुनियांकी सभी चीजोंमें भय रहा ही हैं; लेकिन वैराभ्यमें भय नहीं है-वो अभय है. उसी वास्तें सच्चे सुखके अर्थिजन उन्हींकाही आश्रय लेनेका स्वीकारते हैं. विषयाशक जीव जब पवनकी लहरीओं ले-नेकों जाता है, तब विवेकी मुमुक्षजन सभी दुःखोंकों दलन करने-' वाले वैराग्य लहरीओंकाही सेवन करता है−इतनाही नहीं; मग€

अन्य आत्मार्थी जनोंकों भी औसा ही उपदेश देते हैं कि:
" टाले दाह तथा हरे, गाले ममता पंकं;

लहरी भाव वैराग्य की, ताकों भजो निशंक, "

विषय विरक्त हो सब संसार बंधनोंकों तोडकर सहज मुक्ति मुख प्राप्त करनेके वास्ते योग सेवनेके लिये उत्साहवंत भये हुए भव्यकों ज्यो ज्यो वैराग्य की पुष्टि होती है, त्यो त्यों सहज संतोष गुणसे सहज भुखकी वृद्धि होती है. यावत् विषयवासनाके क्षयसे, संपुणी दुःखोंका क्षय होता है, और वोही अजर, अमर, अक्षय, अव्यावाध, मोक्षपद है.

सौजन्य-सज्जन स्वभाव सुल्भ नाहि है. जब हुर्जनता-हुर्जन रंगोव दूर किया जावै, जब निर्दयता, निर्विवेकता, अनीति, आ-चरण, असत्य भाषण, परनिंदादि पाप, रित और दुष्ट कथायादि दूर जावै, तब सोजन्यता प्राप्त करनेको लायक वो प्राणी होता हैं। चाहे वैसे भसंगमें दूसरेके दूषण नहीं कहवे, गुण ही प्रहेण करें, आर्गे अपने आपसे ही जितना बन सके जतना निःस्वार्थतासे परोपकार करें जसीको नाम सज्जन हैं. जैसें चंदनका स्वभाव शीतलता करनेका हैं, तैसें स-ज्जनभी आपके शांत-शीतल स्वभावसें दूसरेकों शीतल करता हैं, जैसें काट डालने परभी गंनेका रवभाव मध्रे रस देनेका हैं और पीडा देने वालेकोंभी अच्छा शांत रससें संतोषता है, तथा जैसें सुनेकों अग्निकी जवरदस्त आंचमें डाल देने पर भी आप प

अपना वर्ण-रंगत बदलकर फीकी रंगतका नहीं होता है, तैसेंही सज्जन चाहे वैसे कष्टमें भी आपका भन्य स्वभाव छोडकर दुर्ज-नता नहीं स्वीकारता है. प्राणांत तकभी जो अपनी प्रकृतिकों वि-कृत नहीं होने देते हैं, वैसे सज्जनहीं सर्वज्ञ धर्म सेवनके लायक हैं. और वोही सज्जनोंकी करोंडों दफै वलैयें लेनी मुनासीव है. मलीन द्यतिवाले दुर्जन सर्वज्ञ कथित धर्म सेवनको नालायकही है. अच्छे आशयवाले सज्जन स्वपरका उपकार करकें, सर्वेज्ञ धर्मका आराधन करके अंतर्भे अनंत अक्षय मोक्ष सुखकों स्वाधीन करते हैं. इस मकार ्संक्षेपसें सद्गुरु कृपा योग द्वारा कथन किया गया अपना कर्त्रच्य विचार कर विवेक अंगीकार करकें छोड़ने लायककों छोड़नेकों और आदरने लायककों आदरनेकों आत्मार्थीजन ज्यादा लक्ष देवेंगे. करने लायक धर्म करणी श्री सर्वज्ञ कथित शास्त्रातुसारसे यथाविधि करकें भी अगर्व सह रहेवेंगे; तथापि यथाशक्ति अपने साधमीं-भाइयों और मिगनीयोंके उचित कार्योमें उचित मदद देकर उन्होंकों ज्यादे तोरपर धर्ममें योजेनेका भंबंध कर देवेंगे यावत् गुणी जैनों-मेंसे गुण प्रहण करकें गुणकी महत्ता वढावेंगे, और निर्मुणी पर भी अनुकंपा छा कर उनकों गुणशाली बनानेके बास्ते वन सके उतना ड्यम करेंगे, जगत्के तमाम जीवोंकों अपने भित्र तुल्य गिनेंगे, कि-सीके साथ कवी भी दुञ्सनाइ, विरोध न रखेंगे, और नीच, नि-देय, पापी माणियोंकी तर्फ भी द्वेष न ल्यांतें विवेकसे उनकी उपेक्षा ृ करेंगे, यावत् उत्तम भावनामय अंतःकरण वनाकर सविधानतासें

स्वकर्तव्य करनेका न चुकेंगे असी आंतरिक आशा है. सर्वज्ञ पर-मात्मा श्री महावीरजीकी सब संतती प्रमुके पवित्र शासनमें का-यम रहकर जगहितकारी शासनको ज्यों शोभा वहै त्यो स्व(य क-र्त्तव्य समझकर विवेकसें स्वशक्ति छुपाये विगर उनका अमल क-रना खास अगत्यका है. स्वसंततीकों भी सुधारनेका वो उत्तम मार्ग है. मतलवर्मे सब दुःख दारिद्रच दुर्भाग्य दायक स्वच्छंदता मूल दोष मात्रकों दूर करकें अनादि अज्ञान अंधकार दूर करनेकों और सर्व सुखकारी सर्वज्ञ आज्ञा मूल सद्गुण मात्र सद्भावपूर्वक सेवन करकें घटघट सत्तागत रहा हुवा अनंत अक्षय केवलज्ञान उद्योत प्रकट करने के वास्ते अपन सब पापी ममादकों दूर करकें परम उछाससें सदुद्यम सेवन करेंगे तो अवश्य अपने आसन्न उपकारी भगवान् श्री महीवीरस्वामीकी तरह अनंत गुण रत्नदीपककी मालाद्वारा अपन सबकों नित्य दीपोत्सवी होगी. तथास्तु ! ऐसे महा मंगलकारी दिन साक्षात् देखने के लिये अपन कव भाग्यशाली होयेंगे ?

अहा ! समस्त दुःख, कष्ट, या आपत्तिका मूलक्ष काला मंह-वाला कुसंप कव नष्ट हो जायेगा ? और 'संप वहां ही जंप ' असी उत्तम वाणीका जयधोप कव होयेंगा ? सुसंपके उत्तम बीज ज्ञान, विवेक, विनयादि बोनेके लिये, और कृष्ण मुखवाले कुसं-पक्ते कनीष्ट बीज इर्ध्या, अदेखाइ, अभिमान, अज्ञानादि निर्मूल क-रेनेके लिये अपन कव भाग्यशाली होयेंगे ? परम उपकारी परमात्मा

गणीत उत्तम जाति और न्यायके नियम पालनेके चारते, और स-मस्त अलक्ष्मीके कारणभूत अनीति, अन्यायके बुरे सडेकों दूर क-रनेके वारत अपन कब शारितमान् सत्ववंत होयेंगे ? अपने परम पवित्र सर्वज्ञ परमात्मा तर्पकी अपनी पवित्र फर्जको यथार्थ समझकर अदा करनेके वास्ते कब यत्नशील होयेंगे ? अपने निः स्वाधीं मित्रं, बंधु, या माता पिताके समान श्री सद्धुरुका पवित्र हुकम मुजव चलनेमें अपन कब भाग्यवान् हो सकेंगे ? श्री सर्वन्न भाषित निष्पक्षपात धर्मकों भी सुन्नेकी तरह या रतनकी तरह पूर्ण परीक्षा करके निःसंदेहतासे स्वीकार कर उनमें निश्चलता धारण 'कर सहज समाधि लाभ संपाप्त करिकें कव कृतार्थ होयेंगे ? श्रीती-र्थिकर देव मान्य श्री संघ-तीर्थकी तमाम आशातना दूर करकें उ-नकी यथाविधि सेवा कर स्वजन्म सफल करनेका दिन कव आ-यगा ? श्री सर्वज्ञ आगमों की भी कुछ आशातनायें दूर कर उनकी फरमाई हुइ आज्ञाओंकों अमृत की तरह आनंदसें अंगिकार करकें उसी मुजब अमलमें लेनेके वास्ते कब हिंद प्रतिज्ञ होयेगें ? प्यारे भाता गण ! जब अपन असी उत्तम सामग्रीका पुर्व पुण्यके योगसें र्भयोग पाप्त कर श्री सर्वज्ञ प्रभुकी पवित्र आज्ञाकों हुरूफ बहुरूफ आराधनेमें अत्यंत रुचिवंत और श्रद्धावंत हो कत्त्रीत्य परायण हो-येंगे तभी सभी दुःख दौर्भाग्यकों दूरकर-चकचूर कर अपने संपुर्ध सुखी होयेंगे ! तथारें। परंतु जब तक जगहितकारीणी श्री जिनाक्षा का अनाद्र कर स्वच्छंद्तार्से अनेक पापारंभ करके-अपन छल

मपंच द्वारा अपना पापी पेट भरेंगे, तब तक सुखका दिन दूर ही समझ लेना ! जहां तब क्षणिक विषय सुखकी खातिर निर्दयतासें स्राल्यों वरिक करोडों जीवोंकी हिंसा करनेमें कुच्छ भी डर नहीं लगती है, झुठ बोलनेमें विलक्कल भी पीछा नही हठते है, अनीति, अनाचरणसे परद्रव्य हरन करना प्यारा लगता है, पर स्त्री सेवन वैश्या गमन करनेमें भी कुछ डर नही लगता है और पैसा भाणकी तरह भिय लगने से धर्मकी भी उपेक्षा करकें अनाचार सेवन क-रकें भी पैसा पैदा कर लेनेमें तत्परता रहती है, वहांतक उत्तम म-कारकें संतोपका सुख चखनेका समय किस अकारमें प्राप्त होवे ? ्जहांतक पाप प्रवृत्ति परायण रहकर उसमें मशगुल हो प्रमादकों • ्ही पुष्ट बनावंगे, वहां तक निष्पापद्यत्ति-निद्यत्ति जन्म सुख किस त-रह हाथ छगेगा ? जहां तक क्रोंघाडि कपायके तापसें किंचित् भी परांङ्मुख न होवेंगे यानि दूर न हटेंगे, वहां तक समतादि सद्गुणो की शीतलताका साक्षात अनुभव अपनकों हो सकेगा ही नहीं! जहां तक इंद्रिय जन्य सुख-विलासमें रसिक-लंपद बनकर उनके दास हो रहवेंगे वहां तक अतींद्रिय-सहज सुखका अनुभव किस मकार हो सके?

श्री जिनेश्वर भगवान्नें परम करुणासें बताये हुये अमृत फलके देने हारे कल्पवृक्ष समान दान, शील, तप, और भावनारुप चतु-विध श्री धर्मका अनादर करकें स्वच्छंदनासें अधर्मका आदर कर-नेके सबबसें और उत्तम अमृत फलकां स्वाद माप्त करनेकां मोका ही कहांसे हाथ छगे ? विषय रसमें ही निमग्न रहकर पशुत्र ति भी-पन करनेवालेकों शांत-वैराग्य रसका आ स्वाद आवेही नहीं, यह तो निर्विवादकी वार्ता है दूसरेके दुःख देखकर प्रसन्न होने-वाले दुर्जनोंको सौजन्यका अनुभव हो सकता ही नहीं. असी १४-च्छंदता वृत्तिसें चलनेवाले जीवोंमें गुणका अंश भी पैदा हो सकेगा ही नहीं, यह स्वतः सिद्ध हैं. जहां तक स्वच्छदंता छोडकर सर्वेझ कथित सत्य शास्त्र नीतिकों अच्छे तेहरसें समक्षकर अपन त्रिक-रण हुद्धिसें रवीकारनेके वास्ते तैयार न होवेंगे, वहां तक पापी म-माद अपनी गेल छोडनेका ही नहीं, सर्वज्ञ प्रभुजीकी पवित्र आ-शका अनादर करकें स्वच्छंतासें चलना उसीका ही नाम तत्त्वसें ममाद है. उन ममाद्सें कुल भाणी चतुर्गति रुप संसार चक्रमें फि-रते ही रहते हैं, जन्म जरा मरणके दुःखसे मुक्त हो सकते ही नहीं; वास्ते सद्गुणोंकी हितशिक्षा हृदयमें धारन कर अनादि प्रिय स्व-च्छंदताकों जलांजली देकर, जिस मकारसें करकें श्री सर्वेश शास्त्र नीतिका अत्यंत मानर्प्वक सेवन होवै तिस प्रकारसे प्रभाद रहित होनेकी-चलनेकी अपनी मुख्य फेर्ज है. स्वच्छंद वर्तनसें अपन अल्प सुखके वास्ते वहुत भारी नुकशानी उठाते है उनका अवस्य जरासा खियाल करना ही लाजिम है. क्षणभर सुख और दीर्वकाल तक दूःख-लेशमात्र पुख और पारावार-अनंत दुःख असे स्वच्छंदी चलनकी फल ज्ञानी पुरुष कहते हैं; वास्ते अपनकों वो सब तुच्छ आशाओं छोडकर सद्विवेक धारन करके जन्म मरण दुःख निवारक श्री जिनेश्वर प्रमुजीकी पवित्र आज्ञा पालनेके लिये पूरे तोरसें मयत्न करना योग्य हैं, इस तरह उत्तम लक्ष रखकर सुसाधु, साध्वी,
आवक और आविका यह सभी सुसंप समाधि करकें श्री सर्वज्ञ ज्ञासन
तर्फ अपनी अपनी तर्फसें पवित्र फर्ज अदा करनेके लिये अनुकूल
भयत्न सेवन करनेमें आवे तो वेशक जगतहितकारी श्री जिनशासनका विशेष उद्योत—उत्कर्थ—प्रभावना हो सकेही हो सके; लेकिन
अच्छी तोरसें लक्ष ही कौन देता है ? अभी अज्ञान वश अविवेक
द्वारा भये हुवे कुसंपके सववसें उद्भव भइ मलीनता दूर करकें
सर्वज्ञ भणीत शास्त्रके सानुकूल वर्तन रख्खा जाय तो सम्यग् ज्ञान
—विवेकके प्रकाशमें सुसंप सुदृढ होकें शासनकी उन्नती क्यों न होने पावे ? वेशक होवे ! कहा है किं-

" कारण योगे हो कारज नीपजेरे, एमां कोइ न वादः पण कारण विण कारज साधियरे, ए निजमत उत्पादः संभव देवते धुर सेवो सवेरे, छही प्रमु सेवन भेदः सेवन कारण पहेछी भूमिकारे, अभय अद्वेष अखेदः "

जैसा कारण वैसा कार्य, पुष्ट कारण आलंबनमेंसें पुष्ट कार्य भार-पैदा होता है. यदि अपनकों श्री जिनशासनकी उन्नति-शोभा बढ़ोनेकी दरकारही होवे तो कारण भी तदनुक्छ अवश्य सेवन क-रनेही,चाहियें, अपन अपनी मतिसें चाहे उतना ज्यादे कष्ट सहन करें; परंतुं उन पवित्र शास्त्र नीति वचनानुसार थोडासा भी किया जावे उसकी वरोवरी हो सकेही नहीं, वास्ते पुष्टालंबनभूत श्रीजिन नागमकी आज्ञानुसार चलनेसेंही अपना सदवर्तन हो सकता है, एसाही अपनको हमेशां शुद्ध अंतःकरणसें इच्छना चाहिये कि जिस तरह ऑनंदधनजीने कहा है:-

" मुग्ध सुगम करी सेवन आदेररे, सेवन अगम अनूपः
" देजो कदाचित् सेवक याचनारे, आनंदधन पद रुपः संभवः"

ज्ञानी पुरुषोंने पांच मकारकी क्रियाओं कही हैं-यानि विप रै, गरल २, अननुष्ठान ३, तद्हेतु ४, और अमृत क्रिया ५, ये पांच है. उनमें विष, गरल और अननुष्ठान ये तीनों क्रिया संसार फल, और तद्हेतु तथा अमृत क्रिया मोक्ष फलकों देती हैं। औहिक, पारलौकिक छुखके वास्ते और केवल गतानुगतिक पणेसें तत्त्व समझे विगरही करनेमें आती हुई विषादिक क्रिया तुष्छ फल दे कर अंतर्भे दुखर्से मुक्त नहीं कर सकती है. और पूरा पूरा तत्व समझकर सहेतुक मोक्ष-जन्म मरणका चकर दूर करनेके लिये सा-वधानीके साथ करनेमें आती तद्हेतुक क्रिया तथा क्रमशः त्रिक-रण शुद्धिसे एकाव्रतासह करवानेमें या करनेमें आती हुई अमृत किया तुरंत मोक्षफल देती हैं. वास्ते मोक्ष सुखके अभिलापि सज्ज-नोंकों विषादिक कियाओं तज अमृत किया तथा तद्हेतु क्रियाकाही ऑदर करना मुनासीव है. श्री सर्वज्ञ भाषित समस्त सित्त्रया सहेतुक होनेसें उन हरेकका कुछ हेतु गुरु द्वारा जानकर उनमें वहुत आदर करना वही लायक है; क्यों कि जिस्सें समस्त दुःखोंकों अंतमें तिलांजली दे अपना अंतरात्मा कर्पूर समान उप्य-ल यशका स्वामी हो परमात्म पदका अधिकारी होवे और समस्त े बाधक कर्म वंधनकों छेद कर अनंत चतुष्टय-अनंत ज्ञान, अनंत द्र्यन, अनंत चारित्र और अनंत्वीर्य सहित हो शिव-अचल-अन् सय-अन्यावाध और अपुनरावृत्ति सिद्ध गति नामक श्रेष्ठ गति-स्थानकको शाप्त कर सकता है।

सब प्रकारके वाह्य और अंतर क्लेशके क्षयसें सर्वेज्ञ मसु
श्री महावीर स्वामीकी समस्त संतती—प्रजा साधु, साध्वी, श्रांवक
और श्राविकाओंकों हमेशां भावदीवाली हो यही अंतरात्माका
आशिवीद समस्त विवेकी सज्जनोंकों सफल हो! असी भावदीवाली हमेशां प्रकटी हुइ देखनेके वास्ते विवेकी सज्जन सन्मुख हो!
समस्त वाधक भाव तजकर साधक भाव अंगिकार करनेकों किटवद्ध हो! और निर्मल रत्नत्रयी (सम्यग् ज्ञान, सम्यग् दर्शन और सम्यग् चारित्र)का यथाविधि आराधन करनेके वास्ते उधुक्त
हो! जिस्सें सर्व श्रेय-मांगलिक माला स्वतः स्वयं आ मिले!!!
अस्तु!

# अंत मांगिळक स्तुति.

शांत सुवारस झील रही, करुणारस भीनी आंखडियांरे; निंद स्वम संकोच स्वभावे, लाजी पंकज पांखडियांरे. शांत.

> सर्व मंगल मांगल्यं, सर्व कल्याण कारणं; प्रधानं सर्व धर्माणां, जैनं जयित शासनं.

> > इत्यलध्

## सार बोल संग्रह.

~1039555x

? लोभी मनुष्य फक्ष लक्ष्मी इकटी करनेमें ही तत्पर—हुंसि-यार रहते हैं, मूढ कामी मनुष्य काम भोग सेवनमें ही तत्पर रहते हैं, तत्त्वज्ञानीजन काम कोधादि दोषका पराजय करके क्षमादि गुण धारण करनेमेंही तत्पर रहते हैं, और सामान्य मनुष्य तो धर्म, अर्थ, और काम यह तीनूका सेवन करनेमें ही तत्पर रहते हैं.

र पंडित उन्हीकोंही समझो कि, जो विरोधसें विरामकर शांत, समभाववंत हुवे होवैं; साधु उन्हीकोंही जानो कि, जो समय और शास्त्रानुसार चलें; शिक्षवंत उन्हीकोंही समझो कि, जो प्राणांत तक भी धर्मका त्याग न करें; और मित्र उन्हीकोंही जानो कि, जो विपत्तिमें भागीदार होवै.

३ क्रोधी मनुष्य कभी सुख नहीं पाते हैं, अभिमानी शोका-धीन होनेसें कभी जय नहीं पाते हैं, कपटी सदा औरका दासपणाही पाते हैं, और महान् छोभी और मगाण जैसे मनहूस मरूखीचूस नरकगति ही पाते हैं।

ध कोधके जैसा दूसरा कोइ भवोभव नाश करनेहारा विष नहीं हैं; अहिंसा—जीवदयाके जैसा दूसरा जन्मजन्ममें सुख देने वाला कोइ अमृत नहीं हैं; अभिमानके जैसा कोइ दूसरा दुष्ट शत्रु नहीं हैं; उद्यमके जैसा कोइ दूसरा हितकारी वंधु नहीं है; भाया— कपट के समान दूसरा कोइ प्राणघातक भय नहीं हैं; सत्यके जैसा कोइ दूसरा सत्य शरण नहीं हैं; लोभके जैसा कोइ दूसरा भारी दु:ख नहीं है और संतोषके जैसा कोइ दूसरा सर्वोत्तम सुख नहीं हैं.

५ सुविनीतकों बुद्धि वहुत भजती है, कोघी क्रशीलकों अपयश बहुत भजता है, भग्न चित्तवालेकों निर्धनता वहुत भजती है, और सदाचारवंत सुशीलकों लक्ष्मी सदा भजती है.

६ कृतझ मनुष्यको भित्र तजते हैं, जितेंद्रिय मुनिको पाप तजते हैं, शुष्क सरोवरकों हंस तजते हैं, और गुस्सेवाज-कषायवंत मनुष्यकों बुद्धि तज देती हैं.

् ७ शून्य हृदयवालेकों वात कहनी सो विलाप समान है, गई गुजरीकों पुनः पुनः कथन करनी सो विलाप समान है, विक्षेप चित्तवालेकों क्रलमी कहना सो विलाप समान है, और क्रिशिष्य शिरोमणिकों हितशिक्षा दैनी सो भी विलाप समान है.

८ दुष्ट अफसर लोगोंकों दंड देनेके वास्ते तत्पर रहते हैं, मूर्यलोग कोप करनेमें, विद्याधर मंत्र साधनेमें, और संत सुसाधु-जन तत्त्वग्रहण करनेमें तत्पर रहते हैं.

्र क्षमा उग्रतपका, स्थिर समाधीयोग उपशमका, ज्ञान तथा शुभ ध्यान चारित्रका, और अति नम्रता पूर्ण गुरु तर्फ वर्त्तन शिष्यका भूपण है.

१० ब्रह्मचारी भूषण रहित, दीक्षावंत द्रव्य रहित, राज्यमंत्री अदि सहित और स्त्री लज्जा सहित शोभायमान् मालूम होते हैं.

११ अनवस्थित-अनियमित-अस्थिर प्राणीको आत्माही अ-पने आपका वैरी जैसा और जितेंद्रियका आत्मा ही आत्माकों शरण करने योग्य समझनाः

१२ धर्मकार्यके समान कोइ श्रेष्ठ कार्य, जिवहिंसाके समान भारी अकार्य, प्रेम रागके समान कोइ उत्कृष्ट वंधन, और बोधी लाभ-समिकत प्राप्तिके समान कोइ उत्कृष्ट लाभ नहीं हैं।

१३ परस्त्रीके साथ, गमारके साथ, अभिमानीके साथ और चुगळखोरके साथ कवी, भी सोबत न करनी चाहिये; क्यों ि कि ये हरएक महान् आपत्तिके ही कारण हैं।

१४ धर्मचुस्त मनुष्योंकी जरुर सोवत करनी चाहियें, तत्वके श्राता पंडितजनकों जरुर दिलका संशय पृंछना चाहियें, संत-सु साधुजनोंका जरुर सत्कार करना चाहियें और ममता-लोभ दर-कार रहित साधुओंकों जरुर दान देना चाहियें; वयों कि ये हर-एक लामकारी है.

१९ विनय विचारसें पुत्र और शिष्यकों समान गिनने चा-हिये, गुरुकों और देवकों समान गिनने चाहियें, मूर्व और तिर्ये-चकों समान गिनने चाहिये, और निर्धन तथा मृतककों समान गिनने चाहियें.

१६ तमाम हुन्नरोंसं धर्माराधनका हुन्नर, समस्त कथाओसें मृत्यमें धर्मकथा, सब पराक्रमसें धर्म पराक्रम, और तमाम सांसा-े रिक सुखोंसे धर्म संबंधी सुख विशेष शोभा पात्र है. १७ जुगार खेलनेवाले जुगारीके धनका, मांस खानेकी आ-दत वालेकी दयांबुद्धिका, मादिरा पीनेवालेके यशका और वेश्या-संगीके कुलका नाश होता है,

१८ जीवाहेंसा-शीकार करनेवालेका उत्तम दयाधर्मका, चोरीकी आदतवालेके शरीरका, और परस्नीगमन करनेवालेके दयाधर्म, और शरीरका नाश होता हैं अधर्ममें अधमगति होती हैं वास्ते ये तीनू दुर्व्यसन यह लोक और परलोक इन दोनूसे विरुद्ध होनेके लिये अवश्य छोड देनेके योग्य ही है.

१९ निर्धन अवस्थामें दान देना, अच्छे होदेदार अफसरकों क्षमा रखनी, सुखी अवस्थामें इच्छाका रोध करना, और तरुण अवस्थामें इदियोंकों कञ्जमें रखनी ये चारों वातें वहुत ही कठीन हैं; तथापि वो अवस्थ करने योग्य होनेसें जब वैसा मोका हाथ छंगे तव जरुर छक्ष देकर करनी ही चाहियें.

## ંધર્મ **ઋ**લ્પ**ટ્ટ**ક્ષ.

धर्म साक्षात् कल्पवृक्ष जैसा है, दान, शील, तप और भावना यह चार उनके प्रकार हैं अभय छुपात्र—ज्ञान दान वगेरः दानके भेद हैं दानसे सौभाग्य, आरोग्य, भोग, संपात्त तथा यश भतिष्ठा भाप्त होते हैं दानगुणसे दुश्मन भी तावेदार हो पानी भरता हैं यावत् दानसे शालीभद्रकी तरह उत्तम भकारके दैवीभोग भाप्त करकें अंतमें मोक्ष सुख प्राप्त होता है.

शील:-पशुद्रात्त छोडकर शील-सदाचारका विवेक पूर्वक से-

वन करना उनके समान एक भी उत्तम धन नहीं है. शील परम मंगलरुपी होनेसे दुर्भाग्यकों दलन करनेवाला और उत्तम ध्रुख देनेवाला है. शील तमाम पापका खंडन करनेवाला और पुन्य संचय करनेका उत्कृष्ट साधन है, शील ये नकली नहीं मगर असली आ-भरण है, और स्वर्ग तथा मोक्ष महेलपर चडनेकी श्रेष्ठ सीढी है. इस लिये हरएक मनुष्यकों सुखके वास्ते अवस्य सेवन करने लायक है. शीलव्रतकों पूर्ण मकारसें सेवन करनेसे अनेक सहवोंका कल्याण हुवा है, होता है, और भविष्यमें होयगा.

तपः-कर्मकों तपावे सोही तपः सर्वज्ञने उनके वारह मेद यानि छः वाह्य और छः अभ्यंतर असें दो मेद सामिल होकर होते हैं। उसकी नाम संख्या मेद नीचे मुजव हैं.

अनशनः—उपवास करना सो (१), उनोदरी दो चार कवल कम खाना सो (२), इत्तिसंक्षेप—विवेक—नियम मुजब भित अञ्चलल आदि लेना सो (३), रसत्याग—मद्य, भांस, सहत, मल्ल्बन, ये चार अभ्रक्ष्य पदार्थोंका विल्कुल त्याग के साथ दुध, दहीं, धी, तेल, गुड और पक्रवाञ्च वेगैरः का विवेकसें वन सके उतना त्याग करना सो (४), काथावलेश—आतापना लैनी, शीत सहन करनी सो (६), और संलीनता अगोपांग संकुचित कर—एकत्रकर स्थिर आसनसें बैठना सो (६) ये छः बाह्य तप कहे जाते हैं. अब छः आभ्यंतर तप बतलाते हैं.

भाषाश्चितः-कोइ भी जातका पाप सेवन किये वाद पश्चाताप पूर्वक गुरु समझ उनकी शुद्धि करनेके वारते थोग्य दंड छेना सो (१), विनय चोहे वो सद्गुणीकी साथ नश्रता सह वर्तन, सद्गुण सम-झकर उनका योग्य सहकार करना सो (२), वैयावच अरिहंत, सिद्ध, आचार्य वगैरः पूज्य वर्गकी बहुतमान पुरःसर मित्त करनी सो (३), स्वाध्याय वाचना, पृच्छना, परिवर्तना, अनुभेक्षा और धर्मकथा च्य ये पांच प्रकारका है उनका उपयोग करना सो (४), ध्यान शुभ ध्यानका चितन और अशुभ ध्यानकों विस्मरण करना यानि मछीन विचारोंकों दूरकर शुभ या शुद्ध-निर्दोष विचारोंकों धारण करनी, आत्म-परमात्मका एकाश्रतासें चिंतन करना, और विह्वृत्ति छोड अंतरवृत्ति भजनी सो (६), काउस्सग्ग-देहकी तथा उनकी साथ छगे हुवे मन और वचनको चपछता दूर कर आत्म-परमात्म ध्यानमें ही तत्पर-छीन होना सो (६), यह छ आभ्यंतर तप है.

अंतर शुद्धि करनेके वास्ते अवंध्य कारणभूत होनेसे वो अभ्यंतर तप कहा जाता है. अभ्यंतर तपकी पुष्टि होवे वैसा वाह्य तप
करना औसा सर्वन्न भगवानने भव्य जीवोंके लिये कथन किया है;
वास्ते वो अवश्य तप आदरने योग्य है. तपके प्रभावसे अवित्य
शक्तियें प्रकटती है, देव भी दास होते है, असाध्य भी साध्य होता
है, सभी उपद्रव शांत होते हैं, और सब कर्ममल दहन हो शुद्ध
स्रिनेकी तरह अपना आत्मा निर्मल किया जाता है; वास्ते आत्मार्थी-मुमुश्च वर्गकों उनका सदा विवेक पुर्वक सेवन करना योग्य
है. तप सचा वही है कि जो कर्ममलको अध्यी तरह तपाकें
साफ कर देवे.

भावनाः-धम कार्य करनेके भीतर अनुकूल चित्र ज्यापार एप हैं. वेसी अनुकूछ चित्तष्टात्ति रूपकी माप्तिके सिवाय धर्मकरणी चाहियें वैसा फल नहीं दे सक्ती है. यावत् चित्तकी मसन्नताके वि-गर की गई या करानेमें आती हुई करणी राज्यवेठ समान होती है; वास्ते कुछ जगह भाव प्राधान्य रुप है. भाव विगरका धर्मका-र्यभी अहूने धान्य-भोजन जैसा फीका लगता है, और वो भाव सहित होने तो सुंदर लगता है। इस लिये हरएक प्रसंगमें शुद्ध भाव अवस्य आदरने योग्य है. सर्वेज्ञकथित भावनाओं भव संसारका नाश करती हैं. मेत्री, प्रमोद, करुणा और मध्यस्थता रूप चार भा-वनायें भवभय हरने वीली हैं. जगत्के जीव मात्रकों मित्र गि-ननेरुप मैत्री भाव है, चंद्रकों देख जैसें चकोर अमुदित होता है वैसें सद्गुणीकों देखकर भन्य चकोर चित्तमें भसन होवे वो भमुदित या मुद्ति भाव कहा जाता है. दुःखी जीवकों देखकर आपका हृद्य पिधल जाय और यथाशिक उसका दुःख दूर करनेके लिये प्रयक्त हो सके सो कर उसकों करुणा भाव कहा जाता है. और महापाप रानि प्राणीपर भी कोध द्वेप न लातें मनमें कोमलता रख उदासीनता घरनेमें अवि उसकों मध्यस्य भाव कहा जाता है रेपे-सी उत्तम भावना भावित अंताकरणवाले प्राणि पवित्र धर्मके पूर्ण अधिकारी मिने जाते हैं. उनके दर्शनसे भी पाप नष्ट हो जाता है, वैसे शुद्ध भाव पुर्वक शुद्ध किया करने वाले महात्माओं के मभा-वसं पाणी भाणी भी अपना जाती वर छोडकर-अपना कूर स्वभाव दूर कर शांत स्वभाव धारन करते हैं. असे अपूर्व योग-मभाव पु- र्वोक्त सद्भावनाके जोरसे प्रकटते हैं; वार्त मोक्षार्थिजनोंकों उपर कही गई भावनायें धारनेके लिये अवश्य प्रयत्न करना योग्य है. सर्वन्न कथित तत्त्व रिसिककों ये शुभ भावनाओं सहजही प्रकट होती है.

# પ્રવસ્પ નૌથા.

# सदुपदेश सार

१ जीवदया ( जयणा ) हम्मेशां पालनी चाहियेंग

चलतें, बैठतें, उठतें, सोतें,खातें,पीतें या बोलतें यानि यह हर-्एक पसंगमें प्रमादसें पिराये प्राण जोखममें नहि आ जावे वैसा उप-योग रखकर चलना सूक्ष्म जंतुओंका जिस्से संहार होजाय, वैसा खज़रीका झाडु वगैरः कचरा निकालनेके लिये कवीमी वपरासमें नहि छेना पानीभी छानकर पीना छाना हवा जलभी ज्यादा नहिं ढोलनाः जीवद्याके खातिर रात्रिभोजन नहि करनाः कंद्रमूल मक्षण वर्जित करदेनाः जीवद्याके खातिर जहां तहां अग्नि नहि सिलगानेका ध्यानमें रखनाः क्योंकि अपने प्राणहीके समान सब जीवोंकों अपने अपने प्राण ब्लम हैं, तो उन्हके प्रिय प्राणींकी की गात बूझ स्वच्छंदपना छोडकर जैसे उन्हका बचाव हो सके वैसे कार्य करनेमें मथन करना, और याद रखना कि सर्व अमध्य मद्य मांसादिके मक्षणसें क्षणिक रसकी लालचके लीये असंख्य जीवोंके कींमती जानकी ख्वारी होती है, उन्हकें नाहक संहारसें

महान् पाप होनेसें जगत्में महा रोगादि उपद्रव उद्भवते हैं उसके भोग होपडता है, और भांत-अंतमें नरकादि घोर दुःखके भागीदार होना पडता है.

## २ निरंतर इंद्रिय वर्गका दमन करना

हरएक इंद्रियका पतंगजंत, भौरा, मत्स्य, हाथी और हिरनकी तरह हुरूपयोग करना छोडकर संत जनोंकी तरह इंद्रियोंका सहु-पयोग करकें हरएकका सार्थक्य करनेके ठीये खंत रखनी चाहियें एक एक छुट्टी की हुई इंद्रिय तोफानी घोडेकी तरह मालिककों वि-पम मार्गमें ले जाकर ख्वार करती है, तो पांचोंकों छुट्टी रखनेवाले दीन अनाथजनके क्या हाल होय ? इसी लिये इंद्रियोंके ताबेदार न वनकर उन्होंकों वश्यकर स्वकार्य साधनमें उचित रीति भुजब अवर्तानी चाहियें किंपाक तुल्य विषयरस समझकर उस्की, लाल-च छोडकर संतदर्शन, संतसेवा, संतस्तुति, संतवचन अवणादिसें उन इंद्रियोंका सार्थक्य करनेके लिये उद्युक्त रहकर मतिदिन स्विहित साधनेकं तत्पर रहना अचित है.

## ३ सत्य वचनहीं बोलनाः

धर्मके रहस्यभूत, अन्यकों हितकारी, तथा परिमित जरूर जि-त्तनाही भाषण औसर उचित करना, सोही स्वपरकों हित-कल्या-णकारी है. क्रोधादि कथायके परवश होकर वा भयसे या हांसीकी खातिर अज्ञान असत्य बोलकर आप अपराधी होते हैं, सो खास ख्यालमं रखकर वैसे वत्तमं हिम्मत धारण कर यह महान् दोष से-वन नहि करना सत्यसं युधिष्ठिर, धर्मराजाकी गिन्तीमें गिनाये गये, असा जानकर असत्य बोलनेकी या प्रयोजन विगर वहोत बोलनेकी आदत छोडकर हितमितभाषी बनजाना, किसीकों अधी-वि खेद पदा होय वैसा बोलनेकी आदत यत्नसं छोडदेनी चाहियें.

# ४ शील क्बीमी नहि छोडना.

ब्रह्मचर्य व्रत या सदाचारके नियम चाहें वैसें संकटमें भी छोप देनेकी इच्छा नाई करनी सत्यवंत अपने व्रतोंकों भाणोंकी समान गिनते हैं, यानि अखंडव्रती रहते हैं, सोईा सचे ग्रूरवीर गिने जाते है

## ५ कवीभी छशीलजनके संग निवास नहि करनाः

कुत्सित आचारवालेके साथ रहेनेसें 'सोवते अमरे 'यह कहेनावत मुजब अपने अच्छे आचारोंकों अवश्य घोखा—धका पहुं-चता है और लोकापवादभी आता है; इसी लिये लोकापवाद भी-रुजनोंकों वैसे अष्टाचारीयोंकी सोवत सर्वधा त्याग देनीही योग्य हैं, सोवत करनेकी चाहना हो तो कल्पष्टक्षके समान शीतल छाउंके देनेवाले संत पुरुषकी ही सोवत करोकि, जिस्सें सब संसारका ताप दूरकर तुम परम शांत रस चाखनेकों भाग्यशाली वन सको

#### ६ उरुवचन कदापि नहि लोपना.

एकांत हितकारी सत्य-निर्दोप मार्गकोंही सदा सेवन करने-वाले और सत्य मार्गकों दिखानेवाले सद्गुरुका हितवचन कदाापी लोपन नहिं करना. किन्तु प्राणांत तक तद्वत् वर्तनं करनेकी प्र-यत्न करना यही शास्त्रका सारांश है. वैसे सद्गुरुकी आज्ञा पूर्वकही सब धर्म कर्म-कृत्य सफल है. अन्यथा निष्फल कहाजाता है. इस लिये सदा सद्गुरुका आशय समझकर तद्वत् वर्त्तनमें उद्युक्त रहेना यही खिवनीत शिष्यका शुद्ध लक्षण है.

# ७ (अ) चपलता अजयणासें नहि पलना.

अजयणारें चलनेके सववसे अनेक्शः स्वलना होने उपरांत अनेक जीवोंका उपधात, और किंचित अपनाभी धात होनेका संभव है. इस लिये चपलता छोडकर समतासें चलना, जिस्सें स्व परकी रक्षा पूर्वक आत्माका हित साध सके

## (ब) उद्भट वेष नहि पहननाः

अति उद्मट वेष-पोषाक धारण करनेसें थानि स्वच्छंद्रपना आ-दरनेसें लोगोंके भीतर हांसी होती है, इसलिये आमदनी और खर्चा देख-तपास कर घटित वेष धारण करना. जिस्की कम आमदनी हो उस्कों झूंठे दवदवेवाला पोषाक नाहि रखना चाहियें तथा धन-वंत हो उस्कों मलीन-फट्टे दूटे हालतवाला पोषाक रखना वोभी वेमुनासीव है.

## ८ वक विषम दृष्टिसं नहि देखना.

सरल दृष्टिसें देखना, इसमें बहोतसें फायदे समाये हैं. शंका-श्रीलता टल जाय, लोगोमें विश्वास बैठे, लोकापवाद न आने पावै, स्व परिहत सुखसें साध सके, ऐसी समदृष्टि रखनी चाहियें. अज्ञा- नताके जोरसें वक्र बोलकर और वक्र चलकर जीव वहोत हुंस्ली होते हैं; तदाप यह अनादिकी क्रचाल सुधार लेनी जीवकों सुरकेल पड़ती हैं, जिस्की भाग्यद्शा जाग्रत हुई है वा जाग्रत होनेकी हो चोही सीधे रस्ते चल सकता है, ऐसा समझकर घूम्रकी मुठी भरने जैसा मिध्या प्रयास नहि करतें सीधी सडकपर चलकर स्विहत सा-धन निमित्त सुझ मनुष्यकों नहि चूकना चाहियें. ऐसी अच्छी म-यादा समालकर चलनेसें क्रुधित हुवा दुर्जनभी क्या विरुद्ध बोल सकेगा? कुच्छभी छिद्र न देखनेसें किंचित एडी तेडी बातभी नहि चोल सकता है. इसलिये निरंतर समदृष्टि रखकर चलना कि जिस्सें किसीकों टीका करनेकी जरुरत न रहने पावै.

#### ९ अપની जીવ્हા નિયમસેં રહ્યની.

जीव्हाकों वश्य करनी, निकाम निह वोलना जरुरत मालूम हो तो विचारकर हितमितही भाषण करना रसलंपट होकर जीव्हाके वश्य पडनेसें रोगादि उपाधि खडी होती है तथा वोलनेमें भर्यादा वहार निह जाना जीभके वश्य पडे हुवेकी दूसरी इंद्रिये कुपित होकर उनोंकों गुलाम वनाके बहोत दुःख देती है इस हेतुसें सुन्वार्थीजन जीभके तांवे न होकर जीभकों ही तांवे कर लेवें वोही सबसें बहेतर है

#### १ं० विना बिचार छछभी फाम नहि करना.

सहसा–अविवेक आचरणसें वडी आपदा–विपात्त आ पडती है. और विचारकर विवेकर्से वर्त्तने वाळेकों तो खयमेव संपदा आ कर अंगीकार कर लेती हैं; वास्ते एकाएक साहस काम कीये वि-गर छंबी नजरसें बिचार, उचित नीति आदरके वर्तना चाहियें कि जिस्सेकवीभी खेद-पश्चाताप करनेका मसंगही न आवै सहसा काम करने वालेकों वहोत करके वैसा मसंग आये विना रहेताही नहीं.

# ११ उत्तम कुलाचारकों कबीभी लेपिना नहि.

उत्तम कुलाचार, शिष्ट-मान्य होनेसं धर्मके श्रेष्ट नियमांकी तरह आदरने योग्य है. मद्यमांसादि अमक्ष्य वर्जित करना, परनिद्या छोड देनी, हंसवृत्तिसं गुणमात्र ग्रहण करना, विषयलंपटता—असंतोष तज-कर संतोष वृत्ति धारण करनी, स्वार्थवृत्ति तजके निःस्वार्थपनसं परो-पकार करना, यावत मद मत्सरादिका त्याग कर मृदुतादि विवेक धारणरुप उत्तम कुलाचार कीन कुशलकुलीनकों मान्य न होय ? औसी उत्तम मर्यादा सेवन करने वालेकों कुपित हुवा कलिकालभी पर्या कर सत्ता है ?

# १२ किसीकों मर्भवचन नहि कहेना.

मर्भवचन सहन न होनेसे कितनेक मुग्ध लोग मानके लिये भरणके शरण होते हैं, इस लीये वैसा परकों परितापकारी वचन कविभी निह उचरना मृदुभाषण स्हामने वालेकोंभी पसंद पडता है, चाहे वैसा स्वार्थ भोगरें स्हामनेवालेका हित होय वैसाही विचारकर बोलना सज्जनकी वैसी उत्तम नीति कविभी निह उलंधनी लोगोंन मेंभी कहेनावत है कि ' जहांतक शकरसें पित्त समन हो जाय वहां तक चिरायता काहे के पिलाना चाहियें?

# १३ किसीकों कवीमी झंठा कलंक नहि देना.

किसीकों झूंठा कलंक देनेरुप महान साहससे खरेही परिणाम आनेके उम्र संभवमें वो सर्वधा निद्य और त्याज्य है. दूसरेकों दुःख देनेकी चाहना करनेवाला आपही आप दुःख मांग लेता है. कहेनावत है कि—' खड़ा खोदे सोही पड़े. ' स्थाने जनकों इतनीभी शिखावन वस है. जेसे क्वािशक्षितकों अपनाही शस्त्र अपनाही भाण लेता है उन्हके साहश इन्कोंभी समझकर सच्चे सुखार्थी होकर सत्य और हितमार्गपरही चल्लेकी जरूरत रखनी जिचत है. कहेनावतभी चली आती है कि—' सांचकों काहेकी आंच है ?'

# १४ किसीकोंभी आकोश करके नहि कहेना.

कोप करकें किसीकों सची वातभी कहनेसें लाभके वदले गैरलाम हाथ आता है, इस वास्ते आक्रोश करकें कहना छोडकर स्वपरकों हितकारी और नम्नताइसें सची वात विवेकपूर्वकही कह-नेकी आदत रखनी चाहीयें, समझदार मनुष्यकों लाभालामका विचार करकेही चलना घटित है, यही कठिन सज्जन रीतिहै कि जो हरएक हितार्थियोंकों अवस्य आदरणीय है,

#### १५ सबके उपर उपकार करना.

मेधकी तरह सम विषम गिनना छोडकर सवपर समान हित-बुद्धि रखनी जैसें द्वस नीच उंच सवकों शीतल छांउं देता है, गंगाजल सवको समान प्रकारसें ताप दूर करता है, चंदन सवकों समान सु- गंधी देता है, वैसेही उपकारी जन जगत्मात्रका उपकार करता है। अपकार करनेवाले प्रभी उपकार करें सोही जगत्म बटा गिना जाता है।

# १६ उपकारीका उपकार कभी नहि मूलना

कृतज्ञन किये हुवे उपकारकों क्वीभी नहि मृत्रता है. और जो मनुष्य किये हुवे उपकारकों मूळ जाना है यो कृतव्र यक्षा जाता है. और इस्सेभी जो जन उपकारीका अहित करनेकों इच्छे वो तो महान कृतव्र जानना. माता. पिता, स्वामी और धर्मगुरके उपकारका बदला दे सके ऐसा नहि है. तथापि कृतव मनुष्य उन्होंकी वनसके उतनी अनुकृत्रता संभालकर उन्हेंके धर्मकार्यमें सहायभूत होनेके लिये दिक दिक प्रयत्न करें तो कदापि अनुणी हो सकता है. सत्य सर्ववभाषित धर्मकी भाषि करानेवाले धर्म-गुरुका उपकार सर्वोत्छृष्ट है. ऐसा समझकर मुविनीत शिष्य उन्हे-की पवित्र आज्ञामें वर्त्तनेके लिये पूर्ण स्वंत रखता है. और यह फरमानसे विरुद्ध वर्तन चलानेवाले गुरुद्रोही महा पातकी गिने जाते हैं.

## १७ अनाथकों योग्य आश्रय देना.

अपनी आजीविकाके विषे जिनकों कुछभी साधन नहि है. जो केवल निराधार है. ऐसे अक्षक अनार्थोंकों यथायोग्य आंलंबन आधार-आश्रय देना यह हरएक शक्तिवंत-धनादय दाना मनुष्यों-की खास फर्ज है. दुःखी होते हुवे दीन जनोंका दुःख दिलमें धारण करके उन्होंकों वकतके अपर विवेकपूर्वक मदद देनेवाले स-

मयकों अनुसरके महान् पुन्य उपार्जन करते हैं. और उन्हके पुन्य-वलसें लक्ष्मीभी अखूट रहेती है. कुंएके पानीकी तरह वडी उदा-रतासं व्यय की हुइ हो तोभी उदारताकी लक्ष्मी पुन्यरुपी अवि-च्छित्र जल प्रवाहकी मददसें फिर पूर्ण होजाती है. तदापि कृपणकों ऐसी सुबुद्धि पूर्व अंतरायके योगसें ध्यानमें पैदाही नाहि होती उर्रें। वो विचारा केवल लक्ष्मीका दासत्वपना करके अंतमें। आर्त्त ध्यानर्से अध्यम कर्म उपार्जन कर हाथ घिसता-रीते हाथसे यमके शरण होता है. वहां और उस्के वादभी पूर्व अशुभ अंतराय कर्मके योगसें चो रंक अनाथको महा दुःख भुत्तना पडता है. वहां कोइ शरण-आधारभूत निह होता है. अपनीही भूल अपनकों नडती है. कृपण-भी पत्यक्ष देख सकता है कि कोइभी एक कवडी-कौडीभी साथ वांधकर ल्याया नहि और अवसान समय कौडी वांधकर साथ छे जा सकेगाभी नहिः तद्पि विचारा मम्मण शेठकी तरह महा आर्त्तिध्यान धरता और धन धन करता हुवा झूर झूरकें मरता है. और अंतमें वहोतही धूरे विपाक पाता है. यह सव क्रपणताके कडफल समझकर अपनकोंभी वैसेही बूरे विपाक मुक्तने न पहे, इस लिये पानी पहिल पाल वांधनेकी तरह अव्व-लसही वेतकर अपनी लक्ष्मीके दास नहिः लेकिन स्वामी वनकर उस्का विवेकपूर्वक यथास्थानमें व्यय करकें उस्की सार्थकता करने-के लिये सद्यहस्य भाइयोंको जायत होनेकी खास जरुरत है. नहि तो याद रखना कि, अपनी केवल स्वार्थ द्यतिरूप महान् भूलके लिये

अपनकोंही आगें दुःख सहन करना पडेगा, इतिलिये हृद्यमें कुछ भी विचार-पश्चाताप करकें सच्चा परमार्थ मार्ग अंगीकार कर अपनी गंभीर भूल सुधार लेनेकों चूकना सो ज्याने सद्यहस्थोंकों योग्य नहि है, श्री सर्वज्ञ प्रमुने दशीया हुना अनंत स्वाधीन लाभ गुमा देना और अंतमें रीते हाथ धिसते जाकर परभवमें, अपनेही किये हुने पापाचरणके फलके स्वादका अनुभव करना यह कोइभी रीतिसें विचारशिल सद्गृहस्योंकों लाजीम-शोभारूप नहि है तत्वज्ञानी पुरुषोंके यही हितवचन है, जो पुरुष यही वचनोंकों अमृत-लुद्धिसें अंगीकार कर विवेकपूर्वक आदरते हैं वै अत्र और परत्र अवस्थ सुखी होते हैं.

# १८ किसीके अगाडी दीनता नहीं दिखलानी.

तुच्छ स्वार्थकी खातिर दूसरेके अगाडी दीनता वतलानी योग्य निह है, यदि दीनता—नभ्रता करनेकों चाहो तो सर्व शिक्षिमान् सर्वेशकी करो; क्योंकि जो आप पूर्ण समर्थ हैं और अपने आश्रि-तकी भीड मांग सकते हैं. मगर जो आपही अपूर्ण अशक्त है वो शरणागतकी किस प्रकारसें भीड भांग सके हैं सर्वश—प्रभुके पास भी विवेकसें योग्य मंगनी करनी योग्य है, वीतराग परमात्माकी किंवा निर्श्रथ अणगारकी पास तुच्छ सांसारिक सुलकी श्रीर्थना करनी उचित निह हैं. उन्होंके पास तो जन्म मरणके दुःख दूर करनकीही अगर भवभवके दुःख जिस्सें हट जाय ऐसी उत्तम सामग्रीकीही प्रार्थना करनी योग्य है, यद्यपि वितराग प्रभु राग द्वेष रहित है; तथापि प्रभुकी शुद्ध भक्तिका राग चिंतामनी रत्निक सादश फलीभूत हुए विगर रहेता ही नहि. शुद्ध भिक्त यहभी एक अपूर्व वन्यार्थ प्रयोग है. भक्तिसं कठिन कर्मकाभी नाश हो जाता है, और उसीसें सर्व संपत्ति सहजहींमें आकर प्राप्त होती है. ऐसा अपूर्व लाभ छोडकर बंब्लकों भाथ भरने जैसी तुच्छ विषय आशंसनासें विकल्पनसें वैसीही प्रार्थना प्रभुके अवाडी करनी कि अन्यत्र करनी यह कोइ प्रकारसं गुज्ञजनोकों मुनासिवही नहि है। सर्व शक्तिवंत सर्वज्ञ-प्रभुकी समीप पूर्ण भक्ति रागसें विवेक पूर्वक ऐसी उत्तम मार्थना करो यावत परमात्म प्रभुकी पवित्र आज्ञाको अनुसरनेके छिये ऐसा उत्तम पुरुषार्थ स्फुरायमान करो कि जिस्सें भवभवकी भावठ टलकर परम संपद प्राप्तिसें नित्य दिवाली होय, यावत् परमानंद प्रकटायमान होय, मतछविक अनंत अवाधित अक्षय सहज मुख होया सेवा करनी तो ऐसेही स्वामिकी करनीके जिस्सें सेवक भी स्वाभिके समान ही हो जावै.

## १९ किसीकी भी प्रार्थनाका मंग नहि करना

मनुष्य जब वडी मुशीवतमें आ गया हो तवही वहोत करकें गर्व टेक छोडकर दूसरे समर्थ मनुष्यकों अपनी भीर भांगनेकी आशांसें भार्थना करता है. ऐसे समझकर दानादिलका भ्याना और समर्थ मनुष्य उस्की मार्थना योग्य ही होय तो उनका प्राणांत तक-भी भंग नहि करके स्हामने वालेका दुःख दूर करने लायक जो कुछ देना उचित हो तो भी पियभाषण पूर्वकही देना; लेकिन उच्छूंखलटित्सें निहे, देना भियवाक्य पूर्वक दान देना सोही भूषण रुप है अन्यथा दूषणरुप ही समझना, असा हिताहितको विवेक पूर्वक सनुष्यकों वर्त्तन चलानाही योंग्य है, निहे तो दिया हुवा दानभी व्यथे हो जाता है और मूर्वमें गिनती होती है.

## २० दीनवचन नाह बोलना.

दीन वचनोसें मनुष्यका भार-वोज हलका होजाता है और फिर सुझजन परीक्षाभी करलेते हैं कि यह मनुष्य कपटी या तो सुशामदस्त्रोर है. गुणंवतकें। गुणि जानकर उचित नश्चता वतलानी वो दीनपनेमें नहि गिनीजाती है. गुणीपुरुषोंके स्वभाविक ही दास वनकर रहना यह अपनेमें स्वाभाविक गुण गुणमाप्तिके निमित्त होने ने सें वो दूषितही नाहे गिनाजाता है, इसिलिये विवेक लाकर जरुरत हो तव अदीन भाषण करना कि जिस्सें स्वार्थ हानि होने न पावे, और यह उत्तम नियम विवेकी जन जीवन पर्यंत निभावे तो अत्यंतही शोभार्य है.

## २१ आत्मश्रशंसा नहि करनी.

आत्मश्लाधा यानि आपवडाइ करकें खुश होना यह महान् दोष है. इस्सें महान पुरुषोंका अपमान होता है. ऐसें महत्पुरुषोंकी आशातना—अवमानता करनेसें कर्मबंधन कर आत्मा दुःखी होता है-सज्जन पुरुषोंकी यही शीतिही नाहि है. सज्जन पुरुष तो दूसरेके परमाणु जितनेभी गुणोंकों वर्खानते हैं, और अपना मेरुके समान बंडे गुणोकाभी गान नहि करते. तो गुणके विगर घमंड रखकर अपूर्ण घटकी तरह न्यूनता दिखळानी सो कितनी वडी भूळ और विचारने जैसी वात है. यह वातका विचार कर पूर्ण घडेकी समान गंभीरताइ घारण करनी सीख ळेनी और आपवडाइ करनी छोड देनी; क्यों कि आपवडाइ करनेमें कदम दरकदम परनिंदाका दोप लगता है. परनिंदाके पाप अति चूरे होनेसें मिथ्या आपवडाइ करनेवाला प्राणी वैसें पापकर्मोसें अपने आत्माकों मलीन कर परभवमें या क्विचत् यही भवमें वहोत दुःखी हाळतमें आजाता है.

## २२ दुर्जनकीमी कवी निंदा नाह करनी.

परिनंदा करनेसें कुछभी फायदा निह है, मगर निंदा करनेवालेकों वडा गेरफायदा तो होता है. अपना अमूल्य वर्ष्त गुमाकर
आपही मलीन होता है, निंदा यह स्हामनेवालेकों सुधारनेका मार्ग
निह है किंतु विगाडनेका रस्ता है, एसा कहाजाय तो
कुछ झूंटा निह है. सज्जन जन तो वैसे निंदकोसें ज्यादा ज्यादा
जाग्रत—सचेत रहकर गुण प्रहण करते हैं; लेकिन दुर्जन तो उलटे
कुपित होकर दुर्जनताकीही दृद्धि करते है, इसिलिये दुर्जनकों
निंदासेंभी हानिही हाथ आती है, संत—सज्जनोंकी निंदासें सज्जन
जनकों तो कुछभी औग्रन मालूम होता निह है; तदिष वैसे उत्तम
पुरुषोंकी नाहक निंदा करनेसें आश्चयकी महा मलीनता होनेके

लिय निकाचित् कर्भवंधकर निंदक नरकादि अधोगतिमेंही जाते है। निंदा, चाडी, परद्रोह तथा असत्यकलंक चडानेवाले वा हिंसा, असत्यभाषण, परद्रव्यहरण और परस्त्री गमनादि अनीति वा अनाचार करनेवां छे, ऋोधां घ, रागांध होनेवा छेके जो जो ब्रेरे हाल होनेका शास्त्रकारोंने वर्णन कीया है वो, तथा उन संबंधी हितश्रद्धिसें जो कुछ कहना वो निंदा निंह कही जाती है. मगर हिनबुद्धि विगर द्वेषसे पिरायेकी वार्ते कर दिस्र दुभाना सो निंदा कहि जाती हैं. और वह निंद्य हैं, इसिटिये नाम छेकर पिरायेकी वदी करनेका मिथ्या प्रयास नहि करना कवी निंदा करनेका दिल <sup>-</sup> हो जाय तो सच्चे और अपनेही दोषोंकी निंदा करनी कि जिरसें कुछभी दोपमुक्त होता है. केवल दोषोंकीभी निंदा करनेसें कुछ कार्य सिद्धि नहि होती, तोभी परनिंदासें स्वनिंदा बहोतही अच्छी है.

### २३ बहोत नहि हंसनाः

वहोत हंसना सो भी अहितकारी हैं। वहोत हंसनेसें परिणाममें रोनेका प्रसंग आता हैं। हंसनेकी बूरी आदत मनुष्यकों वडी आपतिमें डालनी हैं। वहोत वकत हंसनेकी आदत होनेसें मनुष्य कारणमें या विगर कारणसें भी हंसता है और वैसा करनेसें राज्यसभा
या अंतः पुरमें हंसनेवालेकी वडी ख्वारी होती है, इसिलिये वो बूरी
आदत प्रयत्न करकें छोडदेनीही योग्य हैं। कहेनावतभी है कि
'हंसी विपत्तिका मूल हैं। 'हाधसें करकें जीकों जोखमें डालना

हो वा हाथसं करके उपाधि खंडी करनी हो तो ऐसी कुटेव रखनी-अन्यथा तो उरकों स्थागदेनी उसमेंही छुख हैं. सम्यजनकीभी यही नीति है. मुमुक्च-मोक्षार्थी संत सुसाधुओं को तो वो कुटेव सर्वथा त्यागदेने छायकही हैं. ऐसी अच्छी नीति पाछन करनेसेंही भाणी धर्मके अधिकारी वनकर सर्वज्ञभाषित धर्मकों सम्यग् ममाद रहित सेवन कर सद्भाग्यके भागीदार होके अंतमें अक्षय छुख संपादन कर सकता हैं.

## २४ वैरीका विश्वास नहि करना.

विश्वास निह करने योग्य मतुष्यका विश्वास करनेसं वडीहानि होती हैं, इस लिये पहिलेसेंही खबरदार रहना कि जिस्सें पिलेसें पश्चाताप न करना पड़े. काम, ऋोध, मद, मोह, मत्सरादिकों अं-तरंग शञ्च समझकर उन्होंका कवीभी विश्वास सच्चे सुखार्थीको करना योग्य निह है. सर्वज्ञ प्रसुने पंच प्रमादोंकों प्रबलशतुभूत कहे हैं.

जिस्के योगसे भाणी भक्षकर स्वक्तव्यसे अष्ट हो यावत् वे-भान होता हैं सोही भभाद कहे जाते हैं मद्य, विषय, कपाय, निद्रा और विकथा यह पांच भभाद है. और यह पांचोंभेंसें एक हो तो भी महा हानिकारी है, और जब पांचों भमादोंके वश जो मनु-प्य पङ गया हो उसका तो कहनाही क्या ?

् मद्यपानमें छक्षी, विद्या, यश, मानादिकी हानि होती हैं सो जगत् असिद्धही है. विषय विकारके तावे होनेवाला वडा योगीश्वर हो; ब्रह्मा है। तोभी स्त्रीका दास वन जाता हैं और हिम्मत हारकर एक अवला-काभी दीन दास बनता है यही विषयांधका फल है.

कषाय-क्रोध, मान, माया और लोभ यह चारोंकी चंड(ल चोकडी कही जाती है, उन्हका संग करनेवाला यावत् उसमें तन्मय होकर वा हुवा क्रोधांघ यावत लोमांघ कुछभी कुत्याकृत्य हिताहित नंहि देख सकता. कपाय-कछिषत मित फिर कुछ औरही नया देखाव देता हैं. वृहा है पर वालकिकी तरह और पंडित हैं पर भूरवेकी तरह यावत् भूतप्रस्तकी मुवाफिक विपरीत-विरुद्ध चेष्टा करता है, जिस्सें तिस्का बडा लोकापवाद प्रसरता हैं. कपायांघ वि-वेकशून्य पशुकी तरह अपमान पाता है. यावत् बुरे हालसें मृत्यु पाकर दुर्गतिकाही भागी होता है. इसलिये जाधादि कषायकी सेवा करनेवालेकों मनुष्य नहि मगर हैवान समझनाः कट्टे दुष्मन-सेंभी ज्यादा खाना खराबी करनेवाले कषायही है, ऐसा समझकर कुछ हृदयमें भान लाया जाय तो अच्छा. कट्टे शत्रु एकही भवमें दुःख दे सकते हैं.

निद्रादेवीके वश पड़े हुवे प्राणीकीभी बहोत बुरी हालत होती है. जो निद्राके तावे न होकर निद्राकोंही तावे करले वि-वेक धारण करते हैं उन महाशयोंकों लीलाव्हेर होती है.

विकथा-जिस्के अंदर स्व पर हित तत्वसें संस्कारित न हुवा हो, वैसी वाहियात वार्ते करनी सो विकथार्ये कही जाती हैं. राज- कथा, देशकथा, स्त्री कथा तथा भक्त-भोजन कथा यह चार विक-थाकों त्याग कर जिस्से स्व पर हित अवस्य साध सके वैसी धर्म कथा कहनी योग्य है. विकथा करनेवालेका कीमती वकत कौडीके मूल्यमें चलाजाता हैं, और विवेकपूर्वक धर्मकथा कहनेवालेका वकत अमूल्य गिनाजाता हैं; तद्पि विवेकविकल लोक विकथा वर्णकर उत्तम धर्मकथासें वक्तकों सार्थक करनेके वास्ते खंत नहि रखते हैं, तो उन्होंको आगे वहोत पस्तानाही पडेगा. और जो विवेकपूर्वक यह हितोपदेशकों हृदयमें धारणकर उस्का परमार्थ विचारकें सीधे रस्ते चलेंगे तो सर्वत्र युखी होंचेंगे. सच्चे युखार्थीजन तो यह पापी पांचों प्रमादके फंदमें न फंसकर अपमाद दंडसें उन्होंका नाश करनेकेलिये उद्यक्त रहनाही दुरुस्त धारते है. अपमादके समान कोइमी निष्कारण निःस्वार्थि वांधव नहि हैं. इसलिये पापी प्रमादों-के ऊरका विश्वास परिहरकें महा उपकारी अप्रमाद वांधवमेंही सर्व विश्वास स्थापन करना कि जिस्सें सर्वत्र यश भाप्त होय.

# २५ विश्वासकों कबीभी दगा नहि देना.

विश्वास रखकर जो शरण आवे उस्कों दगा देना उस्के समान कोइ-एकभी ज्यादा पाप निह है. वो गोदमें सोते हुवेका सिर काट देने जैसा जल्म है. अच्छे अच्छे खुदिशाली-लोगभी धर्मके लिये विश्वास करते है. वैसे धर्मार्थी-जनोंको स्वार्थीध वनकर धर्मके व्हानेसेही उगलेवे यह वडा अन्याय है. आपहीमें पोलंपोल

होवे तोभी गुणी गुरुका आडंबर रचकर पापी विषयादि पमादके प्रविश्वपनेसें भोले लोगोंको ठगलेवे, उन्के जैसा एकमी विश्वास-वात नहीं हैं. भोले भक्त जानते हैं कि अपन गुरुकी भक्ति करकें गुरुका शरण लेकर यह भवजल तिर जाएंगे; लेकिन पत्थरकी नावके मुवाफिक अनेक दोषोंसे दृषित है तो भी मिथ्या महत्वताकों इच्छनेवाले दंभी कुगुरु आपकों और परीक्षा रहित अंधप्रद्वति करनेवाले आपके मोले आश्रित शिष्य मक्तोंकों, भवसमुद्रमें डूबा देते हैं. और ऐसें स्वपरकों महा दुःख उपाधिमें हाथसें डाल देते है, जो ऐसा कार्य करते है वो धर्मठग कुगुरुओंको यह संसारचक्रमें परिभ्रमण करनेके समय महा कटु फलका स्वादातुभव लेना पडता हैं। इस वास्तेही श्री सर्वज्ञ देवने धर्मगुरुओंकों रहनी कहनी वरोवर रखकर निर्देभतासें वर्तनेकाही फरमान कीया है. अपन मकटतासें देख सकते है कि कितनेक कुमतिके फंदमें फंसे हुवे और विषय चासनासें पूरित हुवे हो; तदिप धर्मगुरुका डॉल्ड-स्वांग धारण कर केवल अपना तुच्छ स्वार्थ सिद्ध करनेके लिये अनेक प्रपंच जाल गुंधन कर और अनेक कुतर्क करकें सत्य और हितकर सर्वज्ञके उपदेशकोंभी छुपाते हैं इस तरहसें आप धर्मगुरुही धर्मठग वनकर मोले हिरन साद्य केवल कर्शेंद्रियके लोलूपी आंखे मींचकर हाजी हा करनेवाले अपने आश्रित मोले भक्तोंकों उगकर स्वपरका विगा-डते हैं. सो विवेकी हंस कैसें सहन कर सकें? दिन भतिदिन वो पापी चेप पसार कर दुनियांकों पायमाछ करते है, उस्सें वो उपेक्षा करने लायक नहि है। जगत मात्रकों हितशिक्षा देनेकेलिये वंधाये हुवे दिक्षित साधुओकि जो सर्वज्ञ मसुकी पवित्र आज्ञा-वचनोंकों हृद्यमें धारन करनेवाले और निष्कपटतासें तद्वत वर्त्त-नेकों स्वराक्ति स्फुरानेहारे और समस्त लोभ लालचकों छोडकर जन्म पर्णके दुःखसें परकर लेश मात्रभी वीतराग वचनकों न छुपाते श्री सर्वज्ञकी आज्ञाकों पूर्ण प्रेमसें आराधनेंकी दरकार कर रहे है, वोही धर्मगुरुके नामकों सत्यकर वतलानेकों शक्तिमान् हो सकते हैं, वैसे सिंहिकशोरही सर्वज्ञके सत्य पुत्र है, दूसरे तो हाथीकें दांतोंकी स-भान दिखानेके दूसरे और खानेके-चर्वण करनेके भी दूसरे हैं ति-नके नामकों तो डेढ कोसका नमस्कार है! भो भव्यो ! विवेक चञ्च खोलकर सुगुरु और कुगुरु–सचे धर्मगुरु और धर्मठगर्को वरा-वर पिछानकें लोभी, लालचु और कपटी कुगुरुकों काले सांपकी तरह सर्वथा त्याग कर. अशरणशरण धर्मधुरंघर सिंहिकशोर स-मान सत्य सर्वज्ञ प्रत्रोंका पर्म भक्ति भावसें सेवन-आराधन कर-नेकों तत्पर हो जाओं ! जिल्सें सब जन्म जरा और मरणकी उ-पाधी अलग कर तुम अंतम अक्षय पद प्राप्त करों ! उत्तम सारथी या उत्तम नियामक समान सद्गुरुकेही हढ आलंबनसं अगाडीभी असंस्य माणि यह दुःखमय संसारका पार पाये हैं अपनकोंभी ऐसेही महात्माका सदां शरण हो। ऐसे परोपकारजील महात्मा कवीमी माणांत तकभी परवंचना करतेही नाहे.

# ्रद कृतध्नता किये हुवे उणका लोप कबीभी नहि करना.

उत्तम मनुष्य औगुनके उपर गुन करते है. मध्यम मनुष्य दूस-रेने गुन कीया हो तो आप अपनी वकत हो उस वकत वने जितना वदला देना चाहते हैं; परंतु अधम मनुष्य तो कीये हुवे गुनकों भी लोप करते हैं. ऐसी अधम द्वतिवाले अज्ञानी अविवेकी जनसें तो कुत्तेभी अछे गिनजाते है, कि जो थोडाभी रोटीका उकडा या खु-राक खाया हो, तो खिलानेवालेकों देखकर अपनी पुंछ हिलाकर खुश हो अपना कृतज्ञपन। जाहिर करते हुवे उनके धरकी रात दिन चोकी करते है ऐसा समझकर कृतज्ञता आद्र कर धर्मकी ल्याय-'कात शाप्त कर कुछभी धर्म आराधना करकें स्व-मानवपना सा-थेक करना. अन्यथा मातुश्रीकी कुक्षीकों धिःकार पात्र वनाकर-श-रमींदी वनाकर भूमिकों केवल भारभूत होने जैसा है. समझ रखना कि, क्रतज्ञ विविकीरत्नोंकीही माता रत्नक्कशी कहलाती हैं। ऐसा न्यायका रहस्य समझकर स्वपर हितकारी विवेक धारण करनेका यत्न करनाः

## २७ सद्यणीकों देखकर प्रसन्न होना.

वो प्रमोद या मुदिता भाव कहाजाता है. चंद्रकों देखकर च-कोर जैसें खुशी होता है, और मेघगर्जना मुनकर भथूर जैसें ना चता है तैसें सद्गुणीके दर्शन भात्रसें भन्थचकारकों हर्ष-प्रकृष होना चाहियें दूसरेके सद्गुणोंकी मतीति हुवे पीछेभी उनके उप्तर्भ देव घरना ये दुर्गतिकाही द्वार है, वास्ते केवल दुःखदाइ देवलुद्धि त्यागकर सदैव सुखदाइ गुणबुद्धि धारण कर विवेकी हंसवत् होनेके लिये सद्गुणीकों देखकर परम प्रमोद धारण करना.

## २८ जैसे तैसेका संग स्नेह नहि करना.

' मूरख साथ सनेहता, पग पग होवे कलेश. 'ए उक्ति अ-नुसार मूर्व कुपात्रके साथ पीति वांधनी नहिः क्योंकि मूर्वकी पी-तिसें अपनीभी पत जाती है. यदि स्तेह करना चाहते हो तो वि-वेकी इंस सद्द्य, संत–सुसाधु जनके साथही करो कि जिस्सें तुम् अनादिका अविवेक त्याग कर सुविवेक धरनेमें समर्थ हो सको खास. याद रखना चाहियें कि, संत सुसाधुके सभागम समान दूसरा उ-त्तम आनंद नाहि है. ऐसा कौन मूर्खाशिरोभाण हो कि अमृतकों छोडकर हालाहल विष साहश अविवेकीकी संगति चाहे? इयाना म-नुष्य तो कवीभी न चाहेगा! जो भूंडिये जैसी द्यीचवाला होगा वो तो जहां तहां अशाचि स्थानमेंही भटकता फिरेगा उस्में क्या आश्चर्य है ? वयों कि जिस्का जैसा जातिस्वमाव होवे वैसाही कृत्य कीयाः करे. ऐसे नीच जनोंकी सोवतसे अछे सुशील मनुष्योंकों भी वय-चित् છિંદે છમતે है.

## २९ पात्रपरीक्षा करनी चाहियें.

जैसें सुवर्णकी कस, छेदन, तापादिसें परीक्षा की जाती है,

जैसें मोतिकी उज्बलता आदिसें परिक्षा कीई जाती है, तैसें उत्तम पात्रकी भी सुद्दत्तिसें सद्गुणोंकी परीक्षा करनी चाहियें सुपात्रकी अंदर उत्तम वस्तु शोभायमान या कायम होती है सुपात्रमें विवेक पूर्वक वोया हुवा उत्तम वीज शुद्ध भूमिकी तरह उत्तम फल देता है लिपमें पड़ा हुवा स्वातिजलीं दुका सचा मोति पकता है, और साँपके मुंहमें पड़ाहुवा वोही (स्वाति) जलविंदु झहरहप होता है; वास्ते पात्रपरीक्षा कर दान, मान, विद्या, विनय और अधिकार वगैरः व्यवहार करना योग्य है सुपात्रमें सब सफल होता है, और कुपात्रमें नफें वदले टोटा—अनर्थ पैदा होता है, इस लिपे पात्रपात्रका विवेक बुद्धिशालीकों अवश्य करना कि जिस्से स्वप्ति परत्र—परलोकमें मी मुख-संपत्ति होती है, सोही बुद्धि माप्तिका शुभ फल है.

#### ३० क्वीभी अकार्य नहि करना.

भागांततक भी नहीं करने योग्य निंध कार्य सज्जन जन करतेही नहीं जो छोग प्रमाद वश होकर (परवशतासें ) छोग
विरुद्ध वा धर्म विरुद्ध आति निंधकर्म करें उन्होंकों सज्जनोंकी पंकिसें वहार ही गिनने चाहियें गुण दोष, छाभाछाभ, छूत्याकुत्य,
उचितानुचित, मह्त्यामध्य, पेथापेय वगैरः उचित विवेकविकछ्न
मनुष्यकों पशुवत समझना और उचित विवेक पूर्वक सदैव शुभकायोंके सेवनमें उद्यमशीछ मनुष्यकों, एक अमूल्य हीरेके समानही
जानना, ऐसे जनोंका जन्मभी सार्थक है.

## ३१ लोकापवाद अवर्तन हो वैसा नाहि वर्त्तना.

जिस कार्यसें छोगोंमें छधता होय वैसा कार्य विना सोचेविचारे (अधित कार्य) करना नहि जिस्सें धर्मकों छांछन छगेधर्मकी हीछना-निंद्या होय-शासनकी छधता होय वैसा कार्य-भवभीरु जनकों प्राणांत तकभी निह करना चाहियें पूर्व महान पुरुषोंके
सद्वर्तनकी तर्फ छक्ष रखकर जिस प्रकारसें अपनी या दूसरेकीयावत जिनशासनकी उन्नति होय उस प्रकार विवेकसें वर्तनाः
' छोग विरुद्ध चाओं ' यह सूत्रवाक्य कदापि भूछ निह जानाः,
जिर्रो सब सुख साधनेका शुभ मनोर्थ कवीभी फिछिभूत होय
वैसे समालकर चलना सोही सर्वोत्तम है.

#### ३२ साहसीकपना कवीमी त्यागदेना नहि.

आपित्रके समय धेर्य, संपित्तके समय क्षमा, सभाकी अंदर सत्य वार्चा निर्भय होकर कहनी, शर्नागतका सब प्रकारसें शक्ति मुजब संरक्षण करना और स्वार्थभोग च्हाय इतना नुकसान हो-जाता हो तथापि अदल इन्साफ देना; इत्यादि सद्गुण सत्ववंत सज्जनोमें स्वाभाविकही होते हैं. और ऐसे ही उत्तम जन धर्मके सत्य—सच्चे अधिकारी हैं. तैसे विवेकी हंसही सब मलीनता रहित निर्मल पक्ष मजकर धर्म मार्ग दीपानेके वास्ते समर्थ होते हैं. वैसे सत्य पुरुषोंकोंही अनंतानंत धन्यवाद हैं. जो सच्चा पुरुषार्थ स्फु-रायकें अपना पुरुष नाम सार्थक करते हैं, तिनकीही उज्वल कीर्ति होती है, या निर्मल यशभी तिनकाही दिगंतमें फैलता है. जो

महांशय अचल होकर ऐसी उत्तम मर्यादा सदैव पालते हैं वो पस-न्नतासे पवित्र नीतिकों अनुसरकें अत्र अक्षय कीर्ति स्थापित कर, , परत्र अवस्य सद्गति गामी होते हैं, तैसे साहसीक शिरोमणिकाही जुना सार्थक है, तैसा उत्तम सात्विक साहसीक सिवा स्व जन्म निष्फल है. सचे सर्वज्ञ पुत्र उत्तम प्रकारकी शुद्ध साहसीक द्वति सहितही होते है. वो छरकों आश्रितोंके आधाररूप है. तिनकों सिंह किशोरकी तरह साहसीकता धारण करनीही धटित है। तिनकी आ-बादीके उपर हरको महुव्योंके भविष्यका आधार है. समझकर ्र सुखसें निर्वहन हो सके तैसी महावत आचरनेरुप-महा भतिज्ञा क-रके तिनका अखंड निर्वाह करना बोही उतम साहसीकता है. बोही महान् भतिज्ञाका स्वच्छंद् आचरणोंसे भंग करनेके समान एकभी दूसरी कायरता है ही नहिः यह दुःख दावानलसे तैसे भतिज्ञाश्रष्टकी मुक्ति हो संकती नाहे, ऐसा समझकर-' तेल पात्रधर 'या राधा-विध साधनेवालाकी, तरह अभमत्त होकर सर्वज्ञ परुपित तत्वरहस्य प्राप्त करकें अंगीकार कीइ हुइ महा प्रतिज्ञाकों अखंड पालन करे, चो पूर्ण प्रतिज्ञावंत होकें अपना और दुसरेका निस्तार करनेमें स-मर्थ होता है, वोही सच्चे साहसीक गिनाये जाते हैं; वास्ते स्वपरकों दूवानेवाली कायरता छोडकर हरएक मुमुक्ककों उत्तम साहसीकता धारण करनी ही श्रेष्ठ है. ऐसा करनेसें सब मलीनता दूर होकर ं स्व पर हितद्वारा शासनोत्राति होने पावे. अहो ! कव प्राणी काय-रता छोडकर उत्तम साहसीकता आदरेंगे और उस द्वारा स्व परकी उन्नति साधकर कव परमानंद पद भाप्त करेंगे !! तथास्तु-

### ३३ आपत्ति वरूतभी हिम्मत रसकर रहना-

कष्टके समयभी नाहिगात होना नहि जो महाशय धैर्य धा-रण करकें संकटके सामने अडजाते है अर्थात् वो वस्त माप्त होने-परभी उत्तम मर्थादा उर्द्धंधते निहः मगर उठटे उत्तम नीतिके धोर-णकों अवठंवन करके रहेते हैं, तिन्हकों आपित्तभी संपत्तिरूप होती है. शत्रुभी वश होता है, वो धमराजाकी मुवाफिक अक्षय कीर्ति स्थापन करके श्रेष्ठ गांति साधन करते हैं; परंतु जो मनुष्य वैसे व-स्तमें हिग्गत हारकर अपनी मर्थादा उर्द्धंधन करकें अकार्य सेवन-कर मलीनताका पोषन करता है, वो इस जगत्मेंभी निंदापात्र हो पापसें लिप्त हो परत्रभी अति दुःखपात्र होना है.

#### ३४ प्राणांत तकभी सन्मार्गका त्याग नहि करना.

ज्यों ज्यों विवेकी सज्जनोंकों कष्ट पडता है त्यों त्यों, सुवर्ण, चंदन और उस [गन्ने] की तरह उत्तम वर्ण, उत्तम सुगंधि और उत्तम रस अपण करते हैं; परंतु उन्होंकी मुक्राति विकृति होकर छो-कापवादके पात्र नहिं होती है. ऐसी कठीन करणी करके उत्तम यश उपार्जन कर वो अंतमें सद्गतिगामी होते हैं.

### ३५ वैभव क्षय होजानेपरभी यथोचित दान करना.

चंचल लक्ष्मी अपनी आदत सार्थक करनेकों कदाचित् स-टिक जाय तोभी दानव्यसनी जन योडेमेंसेंभी थोडा देनेका शुभ अभ्यास छोड देवे नाहिर तैसे शुभ अभ्यासके योगसे कचित् म-. हान् लाभ संपादन होता है. यावत् लक्ष्मीभी तिनके प्रन्थसें खीं-चाइ हुइ स्वयमेव आ मिलती है; परंतु खड़्नकी धारापर चलने जैसा यह कठीन वत साहसीक पुरुषही सेवन कर सकता है.

## ३६ अत्यंत राग स्नेह नहि करना.

स्वार्धनिष्ठ संवंधी जनके साथ राग करनाही मुनासिव नहि है. जिस्के संयोगसें राग धारण कर सुख $\,$  मानता है तिस्केही वि $\cdot$ योगसें दु:स्वभी आपही पाता है, इतनाही नहि छेकीन संबंधी ज-नकी स्वार्थनिष्ठता समझ जानेपरभी दुःख होता है. वास्ते ज्ञानी अनुभवी पुरुषोंके ममाणिक लेखोंमें प्रतीति रखकर वा साक्षात अ-नुभव-परीक्षा करकें तैसा स्वार्थनिष्ठ जगत्में रागही करना लायक नहि है तिसमेंभी वहोत भर्यादा वहारका राग-स्नेह करना सो ्तो प्रकट अविवेकही है. क्योंकि ऐसा करनेसें अंधकी माफिक कुछ गुण दोष देखकर निश्चय नहि कर सकता है. युं करतेभी राग करनेकी चाहना हो तो संत सुसाधुजनोंके साथही राग करो कि जिरसें कुत्सित राग विषका नाश कर आत्माकों निर्विषता प्राप्त होय. अन्यथा राग-रंगसे अपना स्फाटिक समान निर्मेळ स्वभाव छोडकर परवस्तुमें वंधन कर जीव अत्र परत्र दु:खदाही भोक्ता होता है. रागकी तरह द्वेषभी दुःखदाइही है.

३७ वरुभजनपरभी बार बार ग्रस्सा निह करना-कोधमें पीतिकी हानि होती है, कोधमें बर्छभजनभी अभिय हो पडता है, कोध व्यवत्ती जीव कृत्याकृत्यका विवेक भूलकर अ-कृत्य करनेकों भवत्तिता है, वास्ते सुखार्थिजनोने कथायवश होकर असम्यता आदरके कवीभी उचित नीतिका उर्छंयन कर स्व प-रकों दुःखसागरें इवाना नहिः

#### ३८ क्लेश बढाना नाहि.

कलह वो केवल दुः खकाही मूल है. जिस मकानमें हमेशां कलह होता है तिस मकानमें सें लक्ष्मीभी पलायन हो जाती है; वास्ते
वन आवे तहांतक तो कलेश होने देनाही नाहे. युं करने परभी यदि
कलेश हो गया तो उन्हों वढ़ने न देते खतम-शमन कर देना.
लोटा वढ़ेके पास क्षमांमंगे ऐसी नीति है; मगर कभी छोटा अपना
गुमान छोड़कर वढ़के अगाड़ी क्षमा न मंगे तो वड़ा आप चला
जाकर छोटेकों खमावे जिस्से छोटेकों शर्मीदा होकर अवश्य खमना और खमानाही पढ़े. कलेशकों वंघ करनेके लिये 'क्षमापना '
खमतखामनेश्य जिनशासनकी नीति अत्युत्तम है, जो महाशय वो
माफिक वर्चन रखता है तिनकों यहां और दूसरे लोकमेंभी सुखकी
आधि होती है, और जो इस्से विरुद्ध वर्षन चला रहे है तिनकों
राव लोकमें दुः खही है.

#### ३९ क्रसंग नहि करनाः

' जैसा संग हो वैसाही रंग लगता है. 'यह न्यायसें नीचकी सोवत या ब्ररी आदतवाले लोगोंकी सोवत करनेसें हीनयन आता हैं और उत्तमकी सोवतसें उत्तमता माप्त होती हैं, क्यों देवनदीं गंगाका शुद्ध मीठा पानीभी खारे समुद्रमें मिलजानेसें खारा नहि होता है? अवश्य होता है! तैसेही अन्य अपवित्रं स्थलसें आया हुवा पानी गंगाका पवित्र जलमें मिलनेसें कया गंगाजलके महा-त्म्यकों माप्त नहि करता है? अलवत्त, वो गटरको जल हो तो भी गंग समागमसें गंगजलही हो जाता है! ऐसा संगति महात्म्य समझकर ज्याने मनुष्यकों सर्वथा कुसंग छोडदेकर हर हमेशां सु-संगतिही करनी योग्य है; क्योंकि—' हानि कुसंग सुसंगति लाहु' कुसंगतिमें हानी और सुसंगतिमें लाभ ही मिलता है!'

#### ४० बालकसेंभी हित वचन अंगीकार करना.

रत्नादि सार वस्तुओंकी तरह हितवचन चाहे वहांसे अंगी-कार करना यही विवेकवंतका छक्षन है. ज्ञानी प्रकृष गुणोंकीही मुख्यता मानते हैं. अवस्थासे छुछ होने परभी सद्गुण गरीष्ठकों गुरु मानते हैं, और वयोष्ठद्धकों गुणिरिक होनेसें बालकवत् मानते गिनते हैं. ऐसा समझकर विवेकी सज्जन गुणमात्र ग्रहण करनेकों सदैव आभीमुख रहेते हैं.

# ४१ अन्यायसं निवर्तन होना

समश्रद्धि धारण कर राग रोप छोडकर सर्वत्र निष्पक्षपात-तासें वर्तना यही सद्बुद्धि भास होनेका उत्तम ५० है, ऐसा सम-'क्षकर सत्यपक्ष स्वीकारना सोही परमार्थ है. ऐसा वर्त्ताव चलाने- मेंही तत्वसें स्वप्रहित रहा है. लोकापवादकाभी परिहार और शा-सनोन्नति इसी प्रकारमें हांसिल कीई जाती है. स्वल्पमें निडरतासें, सन्ती हिम्मत पूर्वक न्याय मार्ग अंगीकार किये विगर जीवका क-बीभी मुक्तता होतीही नाहि. ऐसा समझकर स्थाने जनकों सर्वथा न्यायकाही शरण लेना उचित है. नाकमें दम आ जान तकभी अ-नीतिका मार्ग स्वीकारना अयोग्य है.

# ४२ वैभवके वस्त खुंमारी नहि रखनी.

पूर्व पुण्य योगसें संपत्ति प्राप्त हुई हो, तो संपत्तिके वस्त अ-हंकारी न होते नम्न होना सोही अधिक शोभारूप है. क्या आम्रादि इक्ष भी फल प्राप्तिके वस्त विशेष नम्नता सेवन नहि करते हैं ? बेशक नम्न होते हैं! वास्ते संपत्तिके वस्त नम्न होनाही योग्य है. नहीं कि स्वच्छंदी वनकर मदमें स्वीचाकर तुंग मिजाजी होना. संपन्तिके समय मदांथ होना यह वडा विपत्तिकाही चिन्ह हैं!

# ४३ निर्धनताके वरूत खेदभी न करना

पूर्वकृत कर्मानुसार प्राणी मात्रकों सुख दुःख होवे तैसे सम विषम संयोग मिल जाय तो भी तैसे समयमां कर्मका खरूप सोच-कर हर्ष-जन्माद या दीनता न करते सममावसें ही रहेकर स्थाना-स्क्र-जनोने शुभ विचार दृति पोषण कर समर्थ धर्मनीतिका भीति-सों वा हिम्मतसें सेवन करना योग्य है, पहिले अशुम कर्म करने के विष्त भाणी पीछे मुंहे फिराकर देखते नाह है, जिस्के परिणामसें

अनंत दुःख वेदना सहन करते हुवे वो त्रास पाते हैं. अशुभ-निध-कर्म करकें अपने हाथोंसे मंग छीये हुवे दुःख उदय आनेसें दीनता करनी सो केवल कायरता ही कही जाति है. दुःख पसंद पडता न हो तो दुःखदायक निधक्रत्योंसे विचार कर-पश्चाताप कर उनसें अलग हो जाना, जिस्सें तैसे दुःख विपाक भोगने पडेही नहि; प-रंतु पुर्वके कीये हुवे दुष्कृत्योंके योगसें पडा हुवा दुःख सहन करते दीन हो खेद-विपाद धरना वा विकल हो अविवेकतासें दूसरे दु-ष्कृत्य करना सो तो प्रकट दुःखका मार्ग है.

#### ४४ समभावसें रहेना.

जो महाशय सुल, दु:ल, मान, अपमान, निंदा, ल्तुति, स-धनता, निर्धनता, राजा, रंक, कंचन, पथ्धर, तृण और माण वा नारी और नागनकों अगाडी कहे हुवे सद्विचार मुजब वर्तन र-खकर समान गिनते है और उसमें मोह माप्त नहीं होता है. यावत तिनकों केवल कमिवकारस्य निमित्त भूत गिनकर मनमें विषमता न ल्याते हर्ष विपाद रहित सम बुद्धिसेही देखते है, तैसे सद्विचा-रवंत विवेकवंत—सद्गुण शिरोमीण जन समस्रख अवगाह कर धर्म आराधनसे अवश्य रवकार्य सिद्ध करते हैं; परंतु जो अज्ञानता के जोरसे—विवेक विकल मनसे विषम वर्तन करते हैं, हर्ष खेद धरके आप मतसे उलटे चलते हैं सो तो क्रोड उपायसें भी आत्मकार्य साध नहीं सकते हैं.

## ४५ सेवकके उण समक्ष कहेना.

सचे सेवककी मत्यक्ष प्रशंसा करनेसें कुछ हानि नहीं किन्तु लामही हैं, उत्साहकी द्यद्धिक साथ वो चुस्त स्वामि मक्त हो जाता हैं, और तैसे नहिं करनेसें कदाचित् तिसकी श्रद्धा मंद होनेसें सेवा विमुखमी हो जाता हैं.

### ४६ ५त्रकी प्रत्यक्ष प्रशंसा नहि करना.

प्रत्र था शिष्य चोह वैसा सद्गुणी हो, तद्दिष तिसकी समस्त भशंसा नहि करेनी सोही उत्तम नीति है, तिनमें विनयादि उत्तम गुण वढानेका वो रस्ता है, बाल्यावस्थामें अच्छे संस्कार भाष्त हो ऐसी फिकर रखनी वे माता पिता और गुरुकी फर्ज है, मगर गुण भाष्त हुवे विना मिथ्या भशंसासे अभिमानमें आजानेसे कदा-चित् तिनका जन्म विगडता है, ऐसा समझकर तिनकी पारिषक स्थिति होजाने तक विचार विवेकसें वर्तना, जिस्सें तैसा सद्विवेक शीखकर पुत्र, पुत्री, शिष्य वा शिष्या अपना जन्म सुखपूर्वक सुधार सकता है, पुत्रादि समक्ष माता पितादिकोंमी अपशब्दादि अविवेक यतनसें त्याग देना.

## ं ३७ स्त्रीकी तो प्रत्यक्ष वा परोक्ष भी प्रशंसा करनीही नहिः

स्त्रीका स्वभाव तुच्छ होनेसें अपूर्णता वताये विगर नहि रहेती, चारते चाहे वैसी गुणवंती स्त्री हो तोभी मनमेंही समझ रहेना. स्त्रीकोंभी पति तर्फ विनीत शिष्यकी माफिक विशेष नम्न होनेकी आवश्यकता है. अपना पतित्रत तबही यथाविधि समाला जाता है. पतिकोंभी स्त्रीकी तर्फ उचित मृदुता अवश्य रखनी चाहियें. ऐसे एक दूसरेकी अनुकूछतासें यहयंत्रके साथ धर्भयंत्रभी अच्छी तरह चल सकता है. तिस विगर दोनु यंत्र वार वार विगडे या रुकजाते है. अपशब्दादि अपमान त्यागकर स्त्रीका अपनी तरह श्रेय चहिकर दर्तनाः स्वदारा संतोषि पतिकी तरह समझदार स्त्रीकोंभी अपना पतित्रत अवस्य पालन करनाः जैसें स्वश्रेयपूर्वक स्व संतिनभी सुधारने पावे तैसे स्त्री भर्चार दोनुने संप संतोष पूर्वक सदर्चन सेवनमें सदैव तत्पर रहेना चाहिये. जैसे आगेके वरूतमें अपना पवित्र शील-भूषणसें भूषित बहोतसी सती शिरोमणियोंने अपना नाम अपनेः अद्भुत चरित्रसे असिद्ध कीया है, तैसे अवीभी सुविवेकी भाइ और भगिनीय पावन शील रतन धारनकर सुशीलता योगसे भा-ग्यशाली होनाही योग्य है.

#### ४८ प्रिय वचन बोलनाः

दुसरे मनुष्यको भिय लागे ऐसा सत्य और हितकर वचन बोलना प्रसंगोपात विचारके कहा हुवा हितमित वचन सामने बालेकों प्रिय होपडता है विना विचारा, औसर विगरका, कर्णक-डक भाषण कभी सचा हो तोभी अप्रिय होता है, और मीठा, गर्व रहित, विवेकपूर्वक विचारकें समयोचित बोलाहुवा बचन बहोत प्रिय और उपयोगी होपडता है. मगर उस्सें विपरीत बोलना अ- हितकारी होता है, जो लोकभिय होनेकों चाहते हो तो उक्त वि-वेक समालकें धर्मका वाय न आवे तैसा निष्ण भाषण करना श्रीखो तैसा समयोचित विनय वचन वशीकरण समान समझना कहाभी है कि 'एक बोल्वो न शील्यो सब शील्यो गयो धूरमें!'

### ४९ विनय सेवन करना चाहिये.

नभ्रता, कोमलता, मृदुता वगेरे पर्यायवाची शब्द हैं सो सब विनयकेही है, विनय सब गुणोंका वश्यार्थ प्रयोग है. विनयसें श-श्रुभी वश्री होजाता है, विवेकसें गुणिजनोंका कीयाहवा विनय श्रेष्ठ फल देता है, और विनय विगरकी विधामी फलीभूत नहिं होती है.

#### ५० दान देना.

टक्ष्मीवंत होकर सुपात्रादिकों विवेकसें दान देना सोही लिक्सीकी शोभा वा सार्थकता है विवेकपूर्वक दान देनेवालेकी लिक्सीका व्यय कीय हुवेभी कुवेके पानीकी तरह निरंतर पुण्यरुप आमदनीसें बढ़ती होती जाती है विवेक राहत पनेसें व्यसनादिमें उड़ादेने वालेकी लक्ष्मीका तत्वसें द्याद्व विनाही तुरंत अंत आजाता है. सुम-कंज्यसकी लक्ष्मी कोइ भाग्यवान नरही सक्तता है व्यय करकें लोभ प्राप्त करता है; परंतु ममण शेठकी तरह तिनसें एक दमडीभी शुभ मार्गमें खर्ची निह जाति, और न वो विचारा तिसकों उपभोगमेंभी लेसकता; पुर्वजन्ममें धर्मकार्यकी अंदर गडवड डालनेका यह फल समझकर दानांतराय निह करना.

## ५१ दूसरेके ग्रंपका ग्रहण करना-

आप सद् गुणालंकृत हो तद्यि संत साधु जन दूसरेका सन्
द्गुण देखकर मनमां प्रमुद्धित होते हैं तोभी सज्जनोंकी अंद्रके
सद्गुणोंकों देखकर असहनताके लिये दुर्जन उल्लेट दिल्में दुःख
पाते हैं—दिल्गीर होते हैं और अंतमें दुधकी अंदर जंतु ढुंढने मुजव तैसे सद्गुणशाली सज्जनोमेंभी मिथ्या दोधारोपण करते हैं.
और जूंठे दूषन लगाकर महा मलीन अध्यवसायसें बावले कुत्तेकी
तरह बुरे हालसें मृत्यु पाकर दुर्गतिमें जाते हैं. अमृतकी अंदर
विष बुद्धि जैसे सद्गुणोंमें औगुनपनका मिथ्या आरोप कबीभी
दितकारी नाहे है ऐसा समझकर सुन्न जनकों गुणही ग्रहण करना
और सद्गुणकी प्रशंसा करनेकी अवस्य आदत रखनी.

#### ५२ औसस्पर बोलनाः

जीनत औसरकी माप्ति विगर वोलनाही नहिं. जनित औसर माप्त हो तोभी भसंग-भोका समालकर भसंगानुयायी थोडा और मीठा भाषण करना विन औसर और हदसे ज्यादा बोलनेसे लोन कभिय कार्य नाहि होसकता मगर जलटा कार्य विगडता है. ऐसा समझकर हरहमेशां सचा हितकारी और थोडा-मतलब जितनाही विवेकसे भाषण करनेकी दरकार करना मसंगके सिवा वोलनेवाला चकवादी, दिवाने मनुष्यमें गिनाया जाता है, यह खुव यादीमें रखना!

# ५३ खल दुर्जनकाभी जनसमाजकी अंदर योग्य सन्मान देना.

सिरो लिखित नीति वाक्य सज्जनोंकों अत्युपयोगी है जिले नीतिके उछंपनसें क्वचित् विशेष हानि होती है दौर्मन्य दोषके मकोपसें खळजन स्हामनेवालेकों संतापित करनेमें वाकी नहि रखता है.

### ५४ स्व पर विशेषतासें जाननाः

हिताहित, कृत्याकृत्य वा वलावलका विवेकप्रवेक स्वशक्ति दे-भकाल मानादि लक्षमें रखकर उचित प्रवृत्ति करनेवालेकों हित अन्यथा अहित होनेका संभव है, वास्ते सहसा—विनशोचे काम नहि करनेकी आदत रख कदम दर कदम विवेकसें वर्तनेकी जरु-रत है, सद्विकधारी (परीक्षापुर्वक प्रवृति करनेवाले) का सक-लार्थ सिद्ध होता है.

#### ५५ मंत्र तंत्र नहि करना.

कामन, टोंना, वशीकरणादि करनो करानो ये सुक्तलीन जनका भूषण निह है. वास्ते वने जहांतक तिस वातसें दूर रहेना और परका मंत्रभेद करना निह—कीसीका भेद कीसीकों कहेना निह. और ग्रुफत वात जहां चलती हो वहां खड़ा रहेना निह.

पद दूसरे पीरायेके घर अकेला नहि जाना.
यह शिष्ट नीति अनुसरनेमें अनेक फायदे हैं। इस्से शील-

व्रतका संरक्षण होता है, सिरपर झूंठा कुलंक नहि चुडता है; यावत् मर्यादाशील गिनाकर लोगोंमें अच्छा विश्वासपात्र होता है.

## ५७ कीइ हुइ प्रतीज्ञा पालन करनी.

अव्वल तो प्रतिशा करनेकी वस्तिही पूर्ण विचार कर अपनेसे अव्वरुसे आखिरतक निभाव हो सके वैसीही योग्य (वनसके वैसी) प्रतिज्ञा करनी चाहिये. और कभी उत्तम जनने प्रतिज्ञा करली तो योग्य अतिज्ञांका प्रयत्नपूर्वक पालन करना नाकमें दम आजानेतकभी खंडित नहि करनी. विचार करके समझपूर्वक कीइ हुइ लायक प्रतिज्ञा सोही सत्य और शुभ प्रतिज्ञा गिनीजाति है-तैसी सत्य और शुभ प्रातिशासें भ्रष्ट हुए मनुष्य अपनी प्रतिष्टाकों खोकर अपवादके पात्र होता है. अविवेक न होने पावे ऐसी हरदम फिकर जरुर रखनी योग्य है. योग्य विचारपूर्वक कीइ हुई भतिज्ञा प्राणकी तरह पालनी ये दरेक विचारशील सुमनुष्यकी फर्ज है-सचे सत्तवंत पुरुष तो स्वप्रतिज्ञाकों भाणसेंभी ज्यादा प्रियं गिनकर पूर्ण उत्साहसें पालन करते हैं. फुक्क निर्वल मनके कायर-डरपोक मनुष्यही प्रतिज्ञा खोकर पत गुमाते हैं।

# ५८ दोस्तदारसें छुपी बात न रखनी-

जिस भित्रके साथ कायम दोस्ती रखनेकी चाइना हो तो तिनसे कुच्छभी पटंतर-भेद-जुदाइ निह रखनी खाना और खीलाना, भनकी वार्ते पूछनी और कहेनी, और अच्छी वस्तु जरूरत हो तो देनी और छेनी ये छः भित्रताके लच्छन है.

### ५९ किसीकाभी अपमान नहि करनाः

मान मनुष्यकों वहोतही प्यारा छगता है. मानमंग अपमानसं मनुष्यकों मरणके समान दुः ख होता है. यह वार्ता बहोतकरके हरएक जनकों अनुभव सिद्ध हो चूकी होगी. कीसीकाभी अपमान न करते तिनका मीठे वचनादिसें सगान करने से अपन और दूसरेकों छाभ होनेका संभव है. गुन्हागार मनुष्यकी भी अपर्वछना करने करते तो मीठे मधुरे वचनसें यदि तिनकों तिनके दोपका स्वरूप पहिछे अच्छे प्रकारसें समझाया जाय तो वहोत करके पुनः अपराध-गुन्हा करना छोडदेता है. महता यह ऐसी तो अजव चीज है कि तिनसें वज्र जैसा मान अहंकारभी पिगछ जाता है. यह प्रभाव विनय गुणका है; वास्ते दूसरे निक्कों छल्खों छपाय छोडकर यह अजव गुणकाही घटित छपयोग करना दुरुस्त है. ऐसा करनेसें अपना कार्य वहोत स्हे छाइसें पार हो सकता है.

#### ६० अपने गुणोंकाभी गर्व नहि करना.

उत्तम जन गर्व नहि करते हैं सो एसा समझकर नहि करते हैं कि गर्व करनेसे गुणको हानि होती है, संपूर्ण गुणवंत, ज्ञानी, ध्यानी वा मौनी समुद्रकी तरह गंभीरतावंत होनेसे गर्व नहि करते हैं। फता अपूर्ण जन होते हैं सोही अपनी अपूर्णता जाहिर करते हैं। अपनी वडाइ करनेसे परनिंदाका मसंग सहजहीं आजाता है, पर्रिनंदाके वडे पापसे, गर्व गुमान करनेवालका आत्मा लिस होकर मलीन होता है, जिस्से मिलेहुवे गुणोंकीभी हानि

नये गुणोकी प्राप्तिकेलिये तो कहनाही क्या ? [ जहां गांठकी मुं-डीभी गुमजाती है तो नया लाभ होनेकी आशाही कहांसें होय ! ] ऐसा समझकर सुज्ञ जन अपने मुखसें अपनी वडाइ वा दूसरेकी लक्षता करतेही नहिं-

## ६१ भनमेंभी हर्ष नहि ल्यानाः

'वह रत्ना वसुंधरा' पृथिवीमें वहोतमें रत्न पड़े हैं, ऐसा समझकर आपभी शिष्ट नीति विचारकें आप तैसी उत्तम पंतिके अधिकारी होनेके लिये प्रयत्न करना जहांतक संपूणता आजावे वहांतक सन्नीतिका दढालंबन कीये करना दुरस्त है. यदि किंचित भी मंद पडकर मनकों छूटी दी तो फिर खराबी तैसीही होती है. अल्प गुण प्राप्तिमेंही मनकों दिमागदार बनानेसें गुणकी दृद्धि नहि होती है. बहोतही गुणोकी प्राप्ति होनेपरभी जो महाशय गर्व रहित प्रसन्न चित्तसें अपना कर्तव्य कीया करते है वो अंतमें अवस्य अनंत गुणगणालंकत होकर मोक्षसंपदा प्राप्त करते है.

## ६२ पहिले धुगम, सरल कार्य शुरु करना.

एकदम आकाशकों वगलागरी करने जैसा न करते अपनी गुंजाश-ताकात याद कर धीरे धीरे कार्य लाइनपर ल्याना, सोही स्थानपनका काम है. एकदम विगर सोचे सिर्पर वहा काम उठा लेकर फिर छोडदेनेका वर्ष्त आजाय और उलटा छ-छोरवापन वेवकूफी सरदारी लेनी पडे उस्सें तो समतासें काम लेना सोही सबसें बहेतर है.

## ६३ पीछे बडा कार्य करना.

कार्यका स्वरुप समझकर समतासें वो शुरु किये वाद चित्त उत्साहादि शुभ सामग्री योगसें अक्त कार्यकी सिद्धिके छिये पुरुत प्रयत्न करना ऐसी शुभ नीतिसें कार्य करनेमें अध्यवसायकी वि-शुद्धिसें उत्तम छाम प्राप्त होता है।

## , - ६४ ( परंतु ) उत्कर्ध नहि करना.

शुभ कार्य समतासें शुरु करकें उनकी निर्विद्यतासें समाप्ति हो ने बादभी अभिमान या वडाइ जैसा कुच्छभी करना नहि. मनमें ऐसी श्रद्धा—समझ ह्याकें कोइमी कार्य काल, स्त्रभाव, नियतिं पूर्वकर्म और पुरुषार्थ ये पांचों कारण भारत हुवे विगर होताही निह, तो वो पांचों कारण भिलनेसें कार्य हुवा उसों गर्व काहेका करना चाहिये? क्यों कि कार्य तो वो कारणोंने कीया है. बास्ते गर्व छोड कार्य सिद्ध होनेसें श्रद्धा—इडतादि विवेकतें नश्रताही धारण करनी दुरस्त है, वैसे सुनन्न विवेकी जन जगतके अंदर अनेक उपयोगी श्रम कार्य कर सकते है.

#### ६५ परमात्माका ध्यान करनाः

वाह्यातमा, अंतरात्मा और परमात्मा ऐसे आत्माके तीन भकार है. शरीर कुटुंबादि वाह्य वस्तुओमें व्याक्तळतावंत होरहा हुवा बाह्यआत्मा कहा जाता है. अंतरके भीतर विवेक जाग्रत होनेसें जिस्को गुण-दोष, कृत्याकृत्य, लाभालाभका भान-शुद्धि हुई हो,

स्व परकी समझ पड गइ हो, ज्ञानादि गुणमय आत्मा सोही में हुं और ज्ञानादि उत्तम गुण संपत्तिही मेरे सिवाय शरीर, कुडंब, धन, धान्यादि सब पुद्गलिक वस्तु हैं ऐसा समझनेमें आया हो वो अंतरात्मा कहाजाता है. और जिसने संपूर्ण विवेकसें मोहादि कुछ अंतरंग शतुओंका सर्वथा उच्छेद करकें विमल केवल शानादि अनंत आत्मसंपत्ति हाथ की हो सो परमात्मा कहेजाते हैं. वहि-रात्मा, परमात्माका ध्यान करनेमें नालायक है और अंतरात्मा लायक है. अंतरात्मा, परमात्माका पुष्टालंबनसे ६७ अद्धा-विवेक भासकर आपही परमात्मपद भास करता है; वास्ते मोह माया छोड कर सुविवेकसे अंतरआत्मापन आदर आत्गार्थी जनोंने परमात्मार्क ध्यानका अधिकार-योग्यता माप्त कर निश्चय चित्तरें परमातामका पद भाप्त करनेकों प्रयतन-सेवन करना योग्य है. जन्म, जरा और मृत्युरुप अनंत दुःख-उपाधि मुक्त सर्वेज्ञ परमात्मा होवे है, तिनका तन्मय ध्यान योगरें कीट भ्रमर न्यायसे अंतर आत्मा परमात्म पद पाता है. अनंत ज्ञानादि अखंड सहज समृद्धि पाकर परमानंद सुखर्मे मन्न हो रहता है. तैसे परमात्माका अक्षय सुखार्थ आत्मार्थी जनोकों हमेशां शरण हो ! तैसे परमात्माकी भक्तिरुप कत्पवछी भव्य प्राणियोंके भवदुःख दूर कर मनेच्छा पूर्ण करो! यावत भव्यचकोर शुक्त ध्यान पाकर भवभवकी अभणा भागकर संपूर्ण निरुपाधि मोक्षस्रल स्वाधीन कर अक्षय समाधिमें लीन हो !!

६६ दूसरेकों आत्माके समान जाननाः समस्त जीवोंमें जीवत्व समान है, ऐसा समझकर सबकीं अपने जैसा गिनना द्वैतमाव छोडकर समता सेवन कर किसी जीवकों दुःख न हो वैसी यतनासेंवर्तन चलाना चीटीसें हाथी तक सब जीवित सुख चाहता है. राजा, रंक, सुखी, दुःखी, रोगी, निरोगी, पंडित, मूर्ख सब निर्विशेष—समान रीत में सुखकों अथीं है. ममाद प्रवर्तन या स्वच्छंद वर्त्तनसें कोइ जीवकों सुखमें अंतराय करनेसें वो प्रमादी या स्वच्छंदी प्राणी वाधक कर्म बांधता है. जिस्का कड़क फल तिनकों अधुम कर्मके उदय समय अवस्य सहन करना पड़ता है; वास्ते शास्त्रकार कहते है कि:—

## " वंध समय चित्त चेतिये शो उदये संताप "

इत्यादि वोधवचनोंकों छक्षमें रत्वकर खुखार्थी जनकों सर्वत्र समता रखकर रहेना थोग्य है. मैत्री, प्रमोद, करुणा और मध्य-स्थभावकी भाष्तिभी ऐसेही हो सकती है. जहांतक ये मैत्री वगैरः भावना चतुष्ट्यका भादुर्भीव—उदय हुवा नहि वहांतक शिवसंपदा वहोतही दूर समझनी.

#### ६७ राग देष नहिं करना.

काम, स्नेह, अभिष्वंग वगैरा रागके पर्याय शब्द है, और द्वेष, मत्सर, इष्यी, असूया निन्दादि रोषके पर्याय है. स्फटिक रान स-मान निर्मेल आत्मसत्ताकों राग द्वेषादि दोष महान् उपाधिरुप हो-नेसें विवेकवंत जनोने यत्नसें परिहरने योग्य, है. जहांतक महा

उपाधिरुप ये रागद्वेषादि दोष दूर होवें निह वहांतक कवीभी आ-त्माका शुद्ध स्वरुप प्रकट होसकताही निहे वो रागादि कलंक सर्वधा टल-हट गया कि तुरतही आत्मा परमात्मा पद पाता है वास्ते प-रमात्मपदके कामीजनोने शत्रुभूत राग द्वेषादि कलंक सर्वधा दूर करनेकों दृढ भयत्न करना जरुरी है यतः—

" राग देष परिणामञ्जत, मनहि अनंत संसार, तेहिज रागादिक रहित, जानी परमपद सार, "

[समाधिशतक.]

तथा ये कर्मकलंक दूर करलेके वास्ते संक्षेपसें वालजीवोंके हितार्थ अन्यत्र भी कहा है कि:-

"शुद्ध उपयोग ने समता धारी, ज्ञान ध्यान मनोहारी; कर्म कलंककों दूर निवारी, जीव वरे सिव-नारी, आप स्वभावमें रे अवधू सदा मगनमें रहेना."

इत्यादि रहस्यभूत ज्ञानके वचनोंकों मोक्षार्थी जीवोंकों परम आदरं करना योग्य है, जिस्सें सब संसार उपाधीसें सब तरहसें सक्त होकर परमपद त्वरासें प्राप्त कर सके. सर्वज्ञभाषित सदुपदे-शका येही सारतत्व है, ज्युं वने त्युं चूंपसें राग द्वेष मल सर्वथा दूर कर निर्मेल हो जाना. राग द्वेष मल सर्वथा दूर हो जानेसें आ-त्माकों शुद्ध बीतराग दशा प्राप्त होती है, वैसी शुद्ध बीतराग दशा सोही परमातमा अवस्था है वो हरएक मोक्षार्थी, सज्जनोंकों राम द्वेपादि मलका सर्वथा परिहार करकें—सिंद्रवेक वलसें भाप्त करनी ही योग्य है उक्त सर्वज्ञ—उपदेश रहस्यकों समझकर जो महाभाग्य, राचि भीतिसें स्वहृदयमें धारेंगे वो धाववेकी सज्जनकी समीपमें शि-चसुख लक्ष्मी स्वेच्छासें आकर क्रीडा करेगी।

श्री सर्वज्ञ भणीत स्यादादशैलीकों अनुसरकें पूर्वीचार्य भसा-दिकृत भकरणादि ग्रंथोंके आधारसें आत्मार्थी भव्योके हितार्थ, जो कुछ स्वरूप स्वपाति अनुसारसें यहां कथन करनेमें आया है, उसमें मातिमंदतादि दोपोंसे उत्सूत्र-विरुद्ध भाषण हुवा होवे वो सहदय हृद्य सुधारकर जिस भकारसें जयवंता जैनशासनकी शोभा वहे, जैसे अनादि अविवेक दूर हो जाय, और सट्विवेक जाग्रत होवै, जैसे दुरंत दुः खदायी स्वछंद वर्तन छोडकर संपूर्ण मुखदायी श्री सर्वज्ञकथित सन्नीतिका सद्भावस सेवन होवे, जैसें सम्यक् ज्ञान मकाससें व्यवहार शुद्ध होवे, जैसें लोकविरुद्ध त्यागसें शुद्ध देव, न्छरु और धर्मका अछे प्रकारसें आराधन कर, अंतमें अक्षय सुख संपाप्त होवे तैसें वर्त्तन रखनेकों सज्जनोंकों मेरी अभ्यर्थना है. ना-क्रमें दम आजाने तक भी प्रार्थना भंग नहि करनेकी उत्तम नीतिका अवलंका करके सज्जन महाशय सत्यका प्रथन करना नही चुकेंगे. उत्तम हंसके समान सज्जनजन गुणमात्रकोंही ग्रहण कर औगुण दोष मात्रका त्याग करकें जैसें स्व परकी तत्वसें उन्नति साध सके वैसें ध्यान देवें वर्त्तनेकों अवस्य विवेक धरेंगे, आशा है कि, परी- पकारपरायण सज्जनवर्ग सत्य नीतिकी उंडी नीव डाल उसपर अति उमदा धर्म इमारत बांधकर उसमें कुटुंब सहित नित्य विलास करेंगे. और सम्यम् ज्ञान, दर्शन चारित्रका यथाशिक में आराधन कर अंतमें अविनाशी पद पाकर जन्म मरणादि दुःखोंका सर्वथा नाश करेगा, और सर्वज्ञ-सर्वदर्शी होकर लोकालोककों हस्तामल कवत् देखेंगे-यावत् परम सिद्धिदायक परमात्मपद पाप्त कर पूर्णा-नंद चिद्रूप हो रहेंबंगे. इत्यलम्

C=249~~

# प्रगाद पंचक परिहार

المحالية الم

" नास्ति प्रमाद परो वैरा–"
प्रमादके समान दूसरा कोइ भी कट्टा दुश्मन नहीं है-" नास्त्युद्यम समोवन्द्यः–" सदुद्यम समान दूसरा कोइ सच्चा बंद्य नहीं है-

### पांचों प्रमादके शास्त्रोक नाम-

[ આયો છંદ્ર. ].

मज्ज विषय कषाया, निदा विगहाय पंचमी मणिया; ए ए पंच पमाया, जीवं पाडंति संसार,

( संबोधितत्तरीः )

र मध-उन्माद, र पंचेंद्रिय विषय गृद्धता, र कोधादि चार कषाय, निद्रा पंचक थानि निद्रा, निद्रानिद्रा, भचला, भचला मचला और स्त्यानर्द्धी ये पांच निद्रा, तथा राज देश स्त्री-और मोजन इन चारोंकी वार्ता सो विकथाचतुष्क कहाजाता है. ये पांचों म-कारके प्रमाद जीव मात्रकों अवश्य संसारचक्रमें फिराते हैं; वास्ते जगद्गुरु श्री जिनराज पुर्वोक्त पांच ममादकों दूर करनेके लिये उपदेश दे गये है.

ं मद्-उन्माद्का त्यागकर निर्मद्ता, विषयविमुख होकर नि-विषयता, कोधादि केषायका ताप दूर कर निष्कषायता, निद्राका पराजय करकें निस्तंद्रता और विकथा-निकागी वातोंको छोडकर सत्कथा-धर्मकथा, संतोपदेश अवण-मनन पालनद्वारा स्वात्माहित साधने के वारते उद्यक्त रहने के संवंधमें परोपकारपरायण श्री वीतरागदेव अपनकों वार वार वोध देते हैं. ऐसा उत्तम बोध श्री सद्गुरुकी विनयपूर्वक सेवा करनेवाले भव्यसत्वकों श्री सर्वज्ञ कथित शास्त्रद्वारा मिल सकता है. भभादशत्रुका जोर अैसा और इतना भवल है कि उनके वशमें पड़े हुवे भाणी तुरंत वैसा हितवोध माप्तही नहीं कर सक्ता है, तो अपने आपका हित किस तरहसें साध सके हैं ऐसे विषम संयोगोंमें संतसमागम मिलना बहुत मुक्कील है. संतसमागमद्वारा माप्त हुवे सदुपदेशामृतसें भगाँद विष दूर हो जाता है. कम हो जाता है. यावत् अनुक्रमसें सदुधम-सहोदरकी मददसं अभमाद शिखरपर चढ सकते है या चढ शकें

वैसा वस्त हाथ लगता है. जहांसे मोक्षमहेल सन्मुख मालूम होता है, असी अप्रमत्तता कौनसे भव्यचकोरकों अप्रिय होगी ? तथापि भव्यसंख्यकों भी सत्सामग्रीकी अपेक्षा रहती है. सत्सामग्रीका यथार्थ लाभ वाधकभूत पांचों प्रमादकी परवशतासे नहीं लिया जाता है. उस लिये जिस प्रकार प्रमादपंचकर्से प्राणीवर्ग मुक्त होकर सर्वज्ञ धर्म आराधनेकों शिक्तिमान् होवे उस प्रकार समय के अनुसार ध्यान दे संत सु साधुजनोंकों परभार्थ दृष्टिसें उपदेश किया है, वो लक्षमें लेकर प्रमाद्पंचककों दूर कर थथा विधिसें रुवकर्त्तव्यकों समझ उसी मुजव चलन रखनेमें तत्पर हो मोक्षार्थि-जन स्व ईष्ट सुख साध सकते हैं; परंतु प्रमाद्पंचकके तावेदार हो जानेसें स्वच्छंदतापनेसें चलनेवाले प्राणी तो यह मानवभवादि दुर्लभ सामग्रीकों निष्फल गुमादेकर आगे ज्यादा दुःखी होते है. मतलब कि स्वच्छंदतासें किये गये दुष्कृत्यके फलका आखिर उनकों अवश्य अनुभव करनाही पडता है. अव्वलसेंही लामालाम, हिता-हित शोचकर स्वच्छंदता छोड पंच प्रभादकी अनादर करनेमें आवै तो आगे दुःखी नहीं होना पडता है.

#### प्रमाद शब्दका अल्प लेखमें खलासाः

्रस्व थानि अपना, अर्थ थानि कार्य साधनेमें, या स्व आत्माके वास्ते स्वार्थ साधनेमें अनादर करना, और जिनसे अपना सचा रवार्थ नाश पावे वैसे इण्क्रत्योंका आदर करना, उन्मादका सेवन करना, विषय एड-छुव्ध होना, कषाय कछाषत वन जाना, बहुत निंद लेनी, और स्वार्थमें इरकत डालनेवाली विकथाओं मेंही दिन खतम करना वगैरः अकार्य करनेमें उत्भुक रहना, तथा अचित का-र्थमें दुर्लक्ष देना; यावत् छाविहित सेवित सन्मार्ग छोडकर मरजी मुजव उन्मार्ग ही ग्रहण करना वही ममाद है.

१ मद्य-युरापान या तो कोइंभी नस्सेदार चीजके सेवनसे अपनी या अपने कर्त्तव्य-धर्म संबंधका मान भूलकर बेमान ब-नजाना, यावत् उन्मत्त न्यद्यस्त होकर आहित अनुचित प्रवृत्तिसं स्वार्थ विभाशक खराव-बुरे मार्गका ही आदर करना, और वैसा ही करकें संतोष मान लेना, अैशी उन्मत्तनाका नाम मद्य कहा जाता है. असा उनादि प्राणीकों जन्म जन्म भ्रमण करवाता है. इंग्लीशमें उसकों Intoxication कहते हैं. जिसकी सोवतसे इन्सान दीवाना और वेहाँछ वनजाता है. असे बुरे परिणाम जिस चीजके सेवनसें आवे उस चीजकों सेवन करनी ही वेसुनासीव है. कोइ भी अधिकार, हक्ष्मी या ज्ञानके मद्भें भी मूढ्जन वडा जुला करते है. एक भी बुरा आचरण-अपलक्षण सेवनमें मूढजन लख्लो अप लक्षन शीख र ते है, जिस्सें करकें स्वपरकी पायमाली होनेका परि-णाम हाथ लगता है और उसीसें अधोगति पाते हैं. असे अपलक्षणसें दूर हो जानेके लिये अध्यातम्बित् चिदानंदजी-कपूरचंदंजी सहा-राजने फरमाया है कि:-

· ( राग भैरवः ) <sup>-</sup>

विरथा जना गुमायो, मूरख, विरथा जन्म गुमायो,

रंचक सुख रसवश होय चेतन, अपनो मूत्र नसायोः पांच मिथ्यात्व तुं धारत अज हु, साच भेद नहीं पायोः मूरख, विरधाः ?

कनक कॉमिनी और यहीसें, नेह निरंतर लायो; ताहीसें तुं फिरत सोरोनों, कनकवीज मानु खायों. मूरखः विरथाः २

जन्म जरा मरणादिक दुखमें, काल अनंत गंवायोः; अरहट घटिका ज्यौं कहें। याको, अंत अजहु नहीं आयो-मूरखः विस्थाः २

स्रुव चोराशीका पहेर्या चोलना, नव नव रुप बनायों; विन समकित सुधारस चाल्यों, गिनात कोउ न गिनायों-मूरखा विर्थार ४

ए ते पर नहि मानत मूरख, यह अचरिज चित आयो; चिदानंद सो धन्य जगतमें, जिन्हें प्रभुसें मन छायो. मूरख विरथा ९

चिदानंदजी महाराजके असे हृदयवेधक वचन श्रवण किये तोभी जिन लोगोंका मद दफै नहीं होता है, और जो लोग बुरी आदते नहीं छोड देते है वैसे मूढात्माके कमका ही दोष समझ लेना-

२ विषय छुव्धता-पांचों इंद्रियोंके शब्द, रूप, रस, गंघ और स्पर्भ आदि विषयमें यानि योग्य द्रव्यमें आशक्ता हो जाना-छंपट रुवाड वन जाना वो प्राणी मात्रकों परिणाममें वडा नुकशान क- रनेवाला होता है. एक एक इंद्रियके तावे हो रहे हुवे विचारे पतंग, अंग, करंग, पगंज और मीन प्राणांत दुःख पाते हैं, तो पांचों इंद्रियोंके तावेमें फंसे हुवे परवश पामर श्राणियोंके वास्ते तो कहना ही क्या ? उनकी तो पूरी कमवल्ती होती हैं; तोभी मोहसें मूढ वन गये हुवे लोग परिणामकों न सोचतें विषय पास—फंदेमें फंस्थित होते हैं, वैसे मुख्य—अज्ञानी जीवोंके ऊपर अनुकंपर लाकर श्री चिदानंदजी महाराजने कहा है कि:-

### ( राग भभातीः )

विषय वासना त्यागो, चेतन, सच्चे मारग लागोरे; जप तप संयम दानादिक सब, गिनाति एक न आवे रे; इंद्रिय सुखमें जौंछौं ये मन, वक्रतुरंग ज्यौ धावे रे. विषय. १ एक एकके कारण चेतन, बहुत बहुत दुख पावे रे; सो तो प्रकटपणे जगदीश्वर, इस विश्व भाव लखावेरे. वि. २ मन्मथ वश मातंग जगतमें, परवशता दुखपावे; रसना छुव्य होय झख मूरख, जाल पड्ये पिछतावेरे.. वि. ३ घ्राण स्रुवास काज स्नुन भौंरा, संपुट मध्य बंधावे रे; सो सरोजसंपट संयुत फ़्रानि, करटीके मुख जावेरे. वि. ४ रुप्र मनोहर देख पतंगा, परत दीपमंह जाइरे; देखो याके दुख कारणमें, नयन भये हैं सहाइ रे. विषय. ५ श्रोतेंद्रिय आशक्त मिरगले, छिनमें शीश कटावेरे; एक एक आशक्त जीव यौं, नाना विध दुख पावेरेग्विषयः६

पंच भवल वर्ते नित जाकुं, ताकों कहार्जुं कहियें रे; चिदानंद ये वचन सुनीकें, ानेज स्वभावमें रहियेरे. विषय. ७

सर्वज्ञ प्रमु विषयकों विषवत् या किंपाक फलवत् भाण घातक कहते हैं. कूते और इकरकी तरह विषयमें रक्ष होनेवालेकों क्ष्य मात्र फल होता है. हंसवत् विवेकीजन विषय वासनाकों छोडकर वैराग्यभाव प्राप्तकर सुखी होते हैं, और वीतरागद्या साधने के अधिकारी भी वोही हो सकते हैं. ज्ञानी पुरुषोंने ये मनुष्य भवकी बड़ी भारी किम्मत मुकरीर की है, उसका क्षण भी लाखरूपका कहा जाता है. वैसे किम्मतवंत भवका वन सके उतना फायदा उठा लेनेके वास्ते श्री सर्वज्ञ प्रमुकी आज्ञाका शरण लेना वहीं लायक है. असा परीपकारशील श्री चिद्रानंदजी बतलाते हैं:

### (राग भालकोशः)

पूरव पुण्य उदय करी चेतन, नीका नरभव आधारे; पूरवं दिनानाथ दयाल दयानिधि, दुर्लभ अधिक वतायारे; दश दशंतें दोहिला नरभव, उत्तराध्ययने गायारें पूरवं १ औसर पाय विषय रस राचत, सो तो मूढ कहायारे; काग उडावन काज विष ज्यों, डार मणि पिछतायारें पूरवं २ नदी गोळ पाषाण न्यायवत, अर्द्ध बाट तो आयारे; अर्द्ध सुगम आगे रही तिनकों, जिन कल्ल मोह घटायारें पूरवं ३ चेतन चार गतिमें निश्चय, मोक्षद्वार यह कायारे; करते कामना देव विण याकी, जिनकों अनगेल मायारें पूरवं ४ रोहण गिरि ज्यौ रतन खाण त्यौं, ग्रन सब यामें समायारे; महिमा मुखसें बरनत यांकी, सुरपित मन शंकायारें पूरव ६ व कल्पष्टक्ष सम संयम केरी, अति शीतल जहां छायारे; चरण करण ग्रन घरण महामुनी, मधुकर मन लोभायारे पूर ६ यह तन बिन तिहुं काल कहो किन, सच्चा सुख निपजायारे; औसर पाय न चूक चिदानंद, सद्युरु यौं दरसायारे पूरव ७

ये महाशय के वचन सुनकर विषयविमुख हो अवश्य जाग्रत होनाही दुरस्त है. और उन उन दुष्ट विषयों में मरजी मुजव घूमते हुए मन मकट और इंद्रियरूप घोडेकों रोककर श्री जिनाज्ञारूप सक्क और चाबुक्स कायदेमें रखकर उन्होंकों प्रशस्त विषय जैसे कि श्री जिनदर्शन—पूजन, श्री गुरु संध—साधमीं सेवन और श्री वीतराग वचनामृत पान करने चगैरः में कुशलता पूर्वक अवर्षानेमं आवै तो जरुर जैसा चाहियें वैसा लाभ हो सके. यानि संतोधा-मृतकी दृष्टिसें लीला एहर हो रहे.

३ कषाय-कषाय यानि संसार लाभ अर्थात् कष (संसार) और आय (लाभ) इन शब्दके लुड जानेसें उसीका नाम कषाय तत्वसें रख्ला गया है. सो कोध मान माया और लोभ मिलकर चार भकारके कषाय है. कोध स्नेहका, मान विनयका, माया मित्रका और लोभ इन सभीका नाश करनेवाला है. उन हरएकका संव्यलन, मत्याख्यान, अमत्याख्यान तथा अनंतानुवंबी असे चार चार भेद हैं. और जिनकी उत्कृष्ट स्थित कमसें आधा महीना,

चार महीने, बारह मास और जीवन पर्यतकी है. जिनके सवबसें अभर्से यथाख्यात चारित्र, सर्वविरति चारित्र, देशविरति चारित्र और सम्यक्त गुन ये आते हुवे रुक जाते हैं. और अनंतानुबंधि चगैरः वंध हो जानेसें सम्यक्त्वादि गुण सहजहींमें भाक्ष हो सकते है. वास्ते ऊपर कहे गये कषाय तापकों दूर करने के लिये बहुत भारी प्रयत्न करनेकी जरुरत है. थोडासा भी कषाय विश्वास न्खने लायक नहीं है. अभि, भाग और द्याकी तरह उनकी तक वेद्रकारी दिखलानेसें बढकर वडा भारी तुकशान करते हैं. वो ऋत केवली मुनीओंकों भी गिरा देते हैं, तो दूसरे अल्पमति सत्व-चंतोका तो कहनाही क्या ? ऐसा समझ कषाय-फोध, मान, माया और छोभ इन्होंका सर्वथा त्यांग करनेमें ही उद्युक्त रहना यही सुहृद्य सत्पुरुषकी फर्ज है. दुःख भी कषाय ताप है वहां तकही है. कवाय ताप दूर हो गया के राग द्वेष सर्वथा सत्ताहीन हो जायेंगे. और वीतरागदशा प्राप्त हुई के आत्मामें सर्वत्र शांति फैलकर कुल उपाधि तथा जन्म भरण मय दूर हो परमानंद रूप सहज शुद्ध आत्म सुख प्रकट हुवा. जिनका साक्षान् अनुभव श्री वीतरागर्के-वली या सिद्ध मगवानकों ही हो सकता है, इसरे औहिक सुखके अर्थी जनोंकों नहीं हो सकता है.

कोध कथायकों दूर करनेके वास्ते श्रीयशोविजयजी महारा-जने कहा है कि:-

### दोहराः

क्षमासार चंदनरसें, सींचो चित्त पवित्तः; दयावेल मंडप तले, रही लही सुखीमतः ? देता खेद रहित क्षमा, खेद रहित सुखरानः; तामें नहीं अचरिज कछु, कारण सारिखो काजः ?

3

### અનુષ્ટુપ છંવ.

क्षमाखद्भः करेयस्य, दुर्जनः किं करिष्यतिः अतृणे पतितो चन्हि, स्स्वयमेवोपशाम्यतिः

#### दोहरा.

मान महीयर छेद तुं, कर भृदुता पविद्यातः
ज्यों सुख मारण सरलता, होवे चित्त विख्यातः ह
भृदुता कोमल कमलतें, वज्रसार अहंकारः
छेदत है एक पलकमें, अचरिज एह अपारः द
अहंकार परमें घरत, न लहे निज गुण गंधः
अहंबान निजगुण लगे, छूटे परिह संवंधः ह
माया शल्य तजनेके वास्ते वाचकजी कहते है किः—
मायासापिणी जगडसे, ग्रसे सकल नयसारः
समरो ऋजुता जांगुली,—पाट सिद्ध निरधारः छ

लोभ महादोष दूर करनेके वास्ते उपाध्यायजी कहते हैं कि:— आगर सवही दोषको, गुण धनको वड चोर; ज्यसन चेलिको कंद हैं, लोभ पास चिहुं और ८ लोभभेघ उन्नत भये, पापपंक वहु होत; धर्महंस रित नहुं लहैं, रहे न ज्ञान उद्योत ६ कोड स्वयंभूरमणको, ज्यौं नहीं पावे पार; त्यौं कोड लोभसमुद्रको, लहै न मध्य प्रचार १०

उत्त चारों प्रकारके कपाय संसारवृक्षके अवल मूल है-आ-घारतभू है उनका छेदन किये विगर संसार हक्ष निमूल नहीं होता है. राग और देव भी उन्हीं के ही अंगीभूत है; नथापि संसारका अंत नहीं.

श्रीमद् न्यायविशारद् फरमाते हैं कि:– राग द्वेष परिणाम अत, मनहि अनंत संसारः तेहिज रागादिक रहित, जानि परमपद् सारः

निष्कषायताही आत्माका सहज धर्म है; तदिप उपाधि संबं-यसें ही कषाय प्रभवता है, यतः—

88

जिम निर्मलतारे रत्न स्फटिक तणी, तेम ए जीव स्वमावः ते जिनवीरें रे धर्म प्रकाशियों, प्रवल कपाय स्वमाव-श्रीसिः तथाः-

जिम ते राते रे फुलडे रातडं, शाम फुलथी रे शाम; पाप पुण्यथी रे तिम जगजीवते, राग देव परिणाम. श्रीसि. धर्म न किह्यें रे निश्चय तेहने, जे विभाव वह व्याधि;
पहेले अंगे रे ईणीपरे भार्तियुं, कर्में होय उपाधि श्रीसिः
जे जे अंशें रे निरुपाधिकपणं, ते ते जाणे रे धर्म;
सम्यक् हिष्टे रे गुणठाणा थकी, जाव लहे शिवशर्मः श्रीसिः
इम जाणीने रे शानदशा भजी, रहियें आप स्वरुपः,
पर परिणतिधी रे धर्म न छंडियें, निव पिडिये भवकूषः श्रीमिः
यह सब हितवोधका मतलव यही है कि आत्माकी परिणति

सुधारने के लिये हमेशां निरंतर अयत्न करने की जहरत है. कथाय वल वंध पड जावे तभी आत्मगुण अकट हो सके. यावत कथायका विलक्षल क्षय होवें तो आत्मा के संपूर्ण अनंत गुण कायम के लिये मकट होवे. यानि यह आत्माही खुद परमात्म दशा आप्त कर सिद्धि मंदिरमे जा सके; अन्यथा नहीं. वास्ते महा वाधकभूत कथाय चतु-ष्कका जिस अकार तुरंत नाश हो सके उस प्रकार सर्वज्ञ कथित पवित्र शास्त्राज्ञा मुजव चलनेकी दरकार करनीही योग्य है, जिररों उत्तरोत्तर सुख संपत्ति सहजहींमें संआप्त हो सके— तथास्तु!

निद्रापंचकः—निद्मंसं जगानेपरमी जो सुखरें जाग शकै उसीका नाम 'निद्रा' है, मुशीवतसें जगा सकैं वो निद्रा निद्रा,' बैठेही या खडेखडेही निंद लेवे वो 'प्रचला,' चलते चलतें भी निंद लेवे वो 'प्रचला प्रचला मचला,' और दिनके अंदर यादीमें शोच रख्खा होवे वैसा दुष्करतर काम भी निंदमेंसें अपने आपरेंही उठ कर वहीं काम कर आ पीछा अपने आपसेही सो जाय, तथापि उस कामका भान

न होवे ऐसी धोरातिधोर निंदका नाम 'थीणदि' कहा जाता है. उस अंतिम निंदमें उत्कृष्ट बलदेव के जितना वल आता है, वो मनुष्य मरकर नरकमें जाता है. यह पांची प्रकारकी निंद ऋमसें एक एकसें ज्यादे सूरून दुःखदायी प्रतीत होती है. ज्ञानी पुरुष उनकों सर्वधातिनी कहते है. यानि वी आत्मा के गुणोंकों नाश करनेवाली है, उसीसेही मोक्षार्थीजनोंकी उसीका विश्वास विलक्षल करनाही नहीं. यहा सुनी जैसे भी उनका विश्वास न करते उनका उद्य होतेही भयमीत होकर ऐसा वोल उठते हैं:-" वैरण निद्रा हुँ: कहांसें आइ?!" इत्यादि वचनोसें वो ऐसा वतला रहे है कि-वडेवडे धुनीजनोंकों भी वो तुरंत पद्रष्ठष्ट करदेती है, तो दूसरे रंक अज्ञानी मोहासक्त जीवोंकी वावतमें तो करनाही वया? ऐसामी कहनमें आता है कि उनके एक हाथमें मुक्ति और दूसरे हाथमें कांसी है, उस्से जो मूढात्मा ममादके वश हवा उनकों तो फांसी देकर यमका महेयान कर-मारकर महा दुः खका मोक्ता बनाती है। और जो उसीकोंही अभमादरुप वज्र दंडसें मारनेकों तैयार हो जाय तव तो उसी भारनेवालेके ऊपर पसन्न हो मुक्ति देती है, यानि वो महाशय सब संसारकी उपाधि छोड, जन्म भरणका चकर दूर कर निरुपाधिक मोक्षपदका अधिपती होता है। यावत् केवल-ज्ञानादि अनंत, अक्षय सहज आत्मिक ऋदि हस्तगत कर उसका कायम सुक्ता वनेकों भाग्यशाली होता है. इसलिये ही कहा है कि:-" धर्मी मनुष्य जायृत रहा ही अच्छा है. और पापी सोता रहे वहीं अच्छा है. " परमार्थ खुळा ही है कि निद्रादेवीका पराजय करने-बाला धर्मीजन-अप्रमादीजन अपना और पराया अवश्य कर्याण कर सकता है, और महा प्रमादी पापी मनुष्य मदोन्मत्त हो जागृत होनेपर भी अवश्य अहितकाही पोषण करता है. वास्ते मोक्षार्थी सज्जनोंकों ज्यो वन सके त्यों निद्राका पराजय कर उन्हीकों नियममें रख स्व परहित फिक्र के साथ साध्य कर यह अमूल्य मानवभव सफल करना. तथास्तु!

विकथा चतुष्क-यद्यपि मुख्यतासें राजकथा, स्त्रीकथा, और भोजनकथाही विकथामें गिनी जाती हैं; क्यों कि मुग्ध जीवोंकों व-हुत करकें ऐसेही वावत ज्यादे प्यारी होनेसें चित्तकों गमडा देती हैं; तथापि शुद्ध साध्य दृष्टि शिवाय जो जो जितनी जितनी शुद्ध साध्यकों छोडकर मरजी मुजब शास्त्र मर्यादा जाने किये विगर चार्ते करते हैं वो वो सभी उतने उतने हिस्सेसें त्रिकथारुपही गिना-ती हैं. इस वास्तेही भवभीरु गीतार्थही जास्त्रोपदेश देने लायक गिने जाते हैं. यद्यपि धर्मोपदेश कथा उत्तम है; तद्यपि उत्तम धन्त्रंतरी वैद्य जैसें हरएक रोगीके रोगका निदान संप्राप्ति आदि तपास कर गं-भीरतासें उसकों उचित औषध मात्रा पथ्य सह वतलाता है; तैसंही भिन्न भिन्न रुचिवंत भव्यजीवोंके सवरोग-कर्मरोगके नाश निभित्त भवभीरु गीतार्थ ( सुत्रार्थ इन उभयके पारंगत ) ही समर्थ गिने जाते हैं: वैसे समर्थ भाव वैद्य भव्य जीवोंके भवरोगका कारण गां-भिर्यतासें शोचकर उनकें भावरोगकों निर्मूल करनेकी बुद्धिसं भेर-

णार्वत हो जो जो शक्य उपचारों में उनकी आंतर शुद्धि हो सके वेसा होवे तो उन उनके वनसके वहांतक सादे और सरछ उपायां- से अव्वलमें अतर शुद्धि यानि भीतरके मछरुपी मछीन वासना धोडालकर पीछेसें हरएक भव्य सत्वकी शक्ति मुजब उसकों [धर्म रसायण देते हैं. उनका अत्यंत प्रीतिपूर्वक सेवन करने वाले भव्य-जन परिणाममें अजरामर सुख संमाप्त कर सकते हैं. और समस्त आधि व्याधि उपाधिसें मुक्त हो निरुपाधिक शिवसुखके स्वामी होते हैं. तथास्त !

प्रमाद रुप झहरका पियाला छुडाकर अभमाद रुप अमृतका कटोरा पीनेकी भेरणा करते हुवे श्री चिदानंदजी महाराज सम-झाते है कि:-

### ( पद पहिला-राग भैरव. )

जागरे वटाउ ! अव भइ भीर बेरा. जाग.
भया रिवका भकाश, कमळ हु भये विकाश;
गया नाश प्यारे भिथ्या रैंनका अंधेरा. जाग. १
सोतेसे क्यों आवे घाट, काटनी जरूर बाट;
कोड नांही भित्त परदेशमें है तेरा. जाग. २
अवसर वीत जाय, पिछे पिछतावो घाँय;
चिदानंद निहचें यह मान कहा मेरा. जाग. ३

### (पद दूसराः)

चलना है जरुर जाकों, ताकों केसा सोवणा ? चलनाहुवा जब भातकाल, माता धवरावे बाल;
जगजन सकल करत मुख घोवणा, चलना- १
स्राभिके बंघ छूटे, घुवड भये अपूठे;
ग्वाल बाल मिलकों बिलोते हैं बिलोना- चलना- २
तज परमाद जाग, तुं भी तेरे काम लाग;
चिदानंद साथ पाय दृथा नहीं खोना- चलना- ३
[ पद तीसरा- ]

समझ परी मोय समज परी, जग माया सब झूठी मोय समझ परी;

काल काल तुं क्या करे मूरख ? नहीं भरोसा पल, एक घरीन जगा १

गाफिल छिनभर नाहिं रहे तुम, शिरपर घूमे तेरे काल; अरी जग २ चिदानंद यह बात हमारी प्यारे, जानो मित्त मनमांहि

(पद चौथा-रांग केरवाः)

रवरी. जग. ३

र्वितमें घरो प्यारे चित्तमें घरों, एती शीख हमारी प्यारे अव चितमे घरों; -थोडेसे जीवन काज अरे नर! काहेकों छल भपंच करों? चित्त. १ कूडकपट परद्रोह करत तुम, अरे परमवर्से क्यों न डरो ? चित्त. २ चिदानंद ये नाहि मानो तो, जन्म मरन भव दुखमे परो. चित्त. ३ (पद पांचवा-राग विहागः)

तज मन कुमता कुटिलकों संगः

याके संग कुबुद्धि उपजत है, परत भगनमें भंग तजमन ?
कहा भयो पय पान पिछावत १ त्रिष न तजत सुजंग तज २
कडएकों क्या कपूर चुगावत १ श्वान न्हवावत गंग तज ३
खरकों क्या अरगजा छेपन, मर्कट सूषण अंग तज 8
ज्यों पाषान बान नहि भेदत, रातो भयो निषंग तज ६
आनंदधन प्रसु कारी कंबरीयों, चढत न दूजो रंग तज ६

परोपकारपरायण श्री आनंदघनजी वगैरा तत्त्वदर्शि महात्मा भी पुनः प्रमादिवष दूर करनेके संबंधमें वचनामृत छिडकनेके साथ कहते हैं कि 'अहो मव्यजीव ! तुम श्री जिनराज अभुजीके चरणका शरण अवलंबन करों.'

( पद छडा-राग अलैया विलावल. )

असें जिन चरणे चित लाओरे मना, असें अरिहंतके गुन गाओ: रे मना, असें जिन-

उदर भरन कारनेरे, गौआं बनमें जाय; चारो चरै चिहु दिश फिरै, वाकी सुरत बछरुवे मांय रे. मना अैसें. ६

्चार पांच साहेलीयांरे, हिल मिल पानी जाय;

तालि देवें खडखड हंसें, वाकी सुरत गगरिया मांयरे मना और नड़वा नाचे चोकमेरे, लोक करें लख शोर; वांस ग्रही वरतें चढ़ेरे, वाकी सुरत न चलें कड ठोर रे मना और जुआरीके मनमें जुआरे, कामीके मन काम; आनंदधन प्रसु युं ल्यो प्यारे, श्री भगवंतके नाम रेमना और ४ (पद सातवा, राग आशावरी)

आशा औरनकी कहा कीजे, ज्ञान सुधारस पीजे. आशान भटकत द्वार द्वार लोगनके, दूकर आशा धारी; आतम अनुभव रसके रसिया, उतरे न कवह खुमारीन आशान रें आशा दासीके जो जाये, सो जन जगके दासा; आशा दासी करत जो नायक, लायक अनुभव प्यासान आशान्त्र

मनसा प्याला प्रेम मसाला, ब्रह्म अग्नि परजाली; तन भट्टी औटाइ पिये कस, जागे अनुभव लालीः आशाः ३ अगम पियाला पियो मतवाला, चिन्ही अध्यातम वासा; आनंदयन चेतन व्हैं खेले, देखे लोग तमासाः आशाः ४

#### ( ५६ आठवा-राग आशावरीः )

साधु संगति विन कैतें पैयें, परम महा रस धामरी ? साधुः कोटि उपाय करे जो वाउरो, अनुभव कथा विसरामरि; साधुः ? शीतल सफल संत सुरपादप, सेवै सदा सु छांयरी ! साधुः वांछित फलें टले अनवांछित, भय संताप बुझायरीः 'साधुः २ चंतुर विरंची विरंजन चाहे, चरन कमल मक दरी; को हरी भरम विहार दिखावे, शुद्ध निरंजन चंदरी साधु है देव अभुर इंद्र पद चाहुं न, राज न काज समाजरी; संगति साधु निरंतर पाउं, आनंद घन महाराजरी साधु ४

### ( पद नौवॉ॰ )

पांचों थोडा एक रथ जुता, साहिव इनका भीतर भुता पांचों विद्व इसका मदमतवारा, घोडोंकों दोरावनहारा पांचों ? धोरे छुँठे और और चाहै, रथकों फिरिफिरि ऊवट वाहै; विभम पंथ चहु ओर अवियारा, तोभी न जामै साहिव प्यारा, पां २ खेडू रथकों दूर दोराव, वे खबर साहिव दुख पावे; रथ जंगलमें जाय असूझे, साहिव सोया कछुअ न बूझे पां ३ चोर ठगारे वहां मिल आये, दोनूकों मद प्याला पाये; रथ जंगलमें जीरण कीना, माल धनीका उदाली लीना पांचों १ धनी जागा तब खेडू वांधा, रास परोंना ले शिर सांधा; चोर भगे रथ मारग लाया, अपना राज विनयजी उपाया पां १

### पद देशवाँ.

योग यक्ति जाने विना, कहा नाम घरावे ? रमापति कहे रंककुं, धन हाथ न आवे. योग. ? थोग धरी माथा केरी, जगकों भरमावै; पूरन परमानंदकी, सुधी रंच न पावैः योगः २ मन मुक्ये विन मुंडकों, अति धोट मुंडावै; जटाजूट शिर धारकें, कोड कान करावैः योगः ३ उध्वे वाहु अद्यो मुखें, तन ताप तपावैः योगः ४ चिदानंद समझे विना, गिनति नहिं आवैः योगः ४

( पद अग्यारवाँ-राग विलावल, )

राम राम जग गाँवे, अवधू, राम राम जग गाँवे;
विरला अलख लखाँवे, अवधू, राम राम जग गाँवे।
मत वाला तो मतमें माता, मठ वाला मठ राता;
जटा जटाधर पटा पटाधर, लता लत्ताधर ताता. अवधू रा. १
आगम पढी आगमधर थाके, माया धारी लाके;
दुनियां दार दुनिसे लागे, दासा सव आशाके. अवधू. रा. २
विदर्शतम मूढा जग जेता, माया के फंद रहता;
घट अंतर परमातम मावे, दुर्लभ प्राणी तेता. अवधू. रा. ३
खग पद गगन मीनपद जलमें, जो खोजे सो बौरा;
चित पंकज खोजे सो चीने, रमता आनंद भौरा. अवधू. रा.

ं ( पद वारहवाँ-राग आशावरीः )

वा पदवी कव पाऊं, दीनानाथ, वा पदवी कव पाऊं ? वा पद पाइ अमृतरस झीछुं आनंदमय होय जोऊं, दीना, ? चारों चोर वडे वटपाडे, ताको दूर विठाऊं; चार चुगलकों पकडी वंघाऊं, न्याय अदल वरताऊं दीना २ अपनो राज अपने वश राखी, परवशपन न रहाऊं; रुपचंद कहे नाथकुपाँसें, अब में नाथ कहाउं. दीना ३

( पद तेरहवाँ )

भूम भज है मेरा दिलराजी, प्रभु भज है, आठ पहेरकी चोसठ धरियां, दो घरियां जिन साजी; प्रभु, १ दान पुण्य कल्ल धरम करी है, मोह मायाकों त्याजी, प्रभु, ३ आनंदधन कहे समझ समझरे, आखिर खोयणा बाजी, प्रभु, ३ अपने और पराये हित के वास्ते पापी भमादंपचकके फंदमें फंसानेसें वचनेके लिये जो कुल लिखा गया है उनकों लक्षमें ले कर राजहंसकी तरह सार सार ग्रहण करकें सज्जन स्वपर श्रेय साध कर अमूल्य मानवदेह सार्थक करेंगे तो कर्पूर समान उज्वल महायश प्राप्त करकें अंतमें अवश्य अक्षयसुखके स्वामी होवेंगे.

C=249= 3

# सामान्य हितरिशक्षा-

(१) जयणा यतना, वो वो धर्म संवंधी या व्यवहार संबंधी, यरलोक वास्ते था इस लोक वास्ते, परमार्थसे या स्वार्थसें जो जो व्यापार करनेमें आवें उनमें वरावर उपयोग रखना वो उसका सामान्य अर्थ है, विशेषार्थ विचारनेसें तो, आत्माका शुद्ध निर्देभ मोक्षार्थ शांतिपूर्वक करनेमें आये हुवे मन-वचन-तन द्वारा व्यापार

विशेष मालुम होता है; इसी लिये ही ब्रानीशेखर पुरुषोंने जय~ णाकों धर्मकी माता कह वतलाइ है-यानि आत्मधर्म-गुणोंकों उ-त्पन्न करनेहारी-पालन करनेवाली दाद्धि करनेवाली-यावत् एकांत सुखकारी जयणा है। है. जयणा रहित चलनेवाले, खंडे रहनेवाले, बेटनेवाले, सोनेवाले, भोजन करनेवाले या भाषण करने–बोलने-वाले उन उन चलनादिक ऋिया करनेमें त्रस या स्थावर जीवींकी हिंसा करते है जिस्सें पापकर्म वांधते हैं. उनका विपाक कड़ होता हैं. वास्ते सुज्ञ विवेकी सज्जनोंकों वो वो चलनादिक क्रिया करनेके वरूत ज्यों ज्यों विशेष जयणा समाछी जाय त्यौ वर्तन रखना वही हितकारक है; क्यों कि सभी जीवोंकों अपने जीव समान गिनता हुवा किसी भी जीवकों दुःख न देनेकी बुद्धिसें समस्त पापस्थान त्याग कर आत्मनिश्रह करता है वही महात्मा कर्म नहीं वांधता है. अन्यथा अपने काल्पित क्षणिक सुखकी खातिर नाहक अनेक निरप-राधि जीवोंकें भाणोंकों हरण करता हुवा, अजयणासे वर्तन चलाता द्भवां वो जीव भारीकर्मी होता है यानि वह भारी कर्म बांधता है, कि जो कमें उदय आनेसें बहुतही कडरस देता है. दर्शांतरुप कि परजीवोंके संरक्षणके वास्ते मुनिमहाराज रजोहरण ओधा, तथा सामायिक पोषधादिक व्रतोंमे श्रावक चरवला, और इन सिवायके यहस्य लोग कचरा कस्तर दूर करनेके वास्ते बुहारी रखते हैं; म-गर वै सुकामल होवै तब और हलके हाथोंसे उन्होंका उपयोग कर-नेमें आवे तब तो जीवरक्षारुप प्रमार्जना सार्थक हो जयणा पा-

लन करनेमें मददगार होती है; लेकिन उस विगर नही होती. आ-जंकल अज्ञान दशासें मुग्ध जीव जमीन साफ करनेके वास्ते अच्छे सकोमल नरमासवाले उपकरण न रखते बहुत करके खजुरी वगैरः की तिक्ष्ण बहारीयोंका उपयोग करते हुवे भाछम होते हैं कि जो विचरि एकेंद्रियसें लगाकर त्रस जीवी तकके संहार होनेके लिये भारी रास्त्र हो पडता है. अपनकों एक कांटा लगनेसें दुःख होता है, तो विचारे वे शुद्रजीवोंकी जान निकंछ जाय वैसे शस्त्र समान घातक पदार्थे वपरासमें छेनेक वास्ते हिंद्र-आर्य मात्रकों और विशेष करके कुल जैनोंकों तो साफ मना ही है जिस्सें दुरस्त ही नही है. अल्प खर्च और अल्प महेनतसें सेवन करनेमें आता हुवा भारी दोष दर हो सके वैसा है; तथापि वे दरकारीसें उनकी उपेक्षा किये करे, ये दयालु जीवोंकों यया लाजिम है ? विलक्कल नहीं ! वास्ते उमेद हैं ाके उस संबंधमें धर्मकी कुछ भी फिक्र रखनेवाले या तरही क-रनेवाले उनका तुरत विचार करके अमल करेंगे.

दूसरी भी उपर बताइ गई चलनादिक क्रिया करनेकी जरुरत पड़ती है, उनमें बहुत ही उपयोग रखकर जीवोंकी विराध न करतें जयणा पालन करनी चाहियें चलने के वस्त पूर्णपणेसें जभीनपर समतोल नजर रखकर एकाग्र चित्तसें वर्त्तन रखनेमें, और वैठने, ऊठनेमें, खड़े रहने—सोनेमें, भी उसी तरह किसी जीवकों तकलीफ न होने पाव वैसी सावचेती रखकर रहना चाहियें। मोजन संबंधमें तो जैनशास्त्र मिसद्ध बाइस अमक्ष्य और बत्तीस

अनंतकाय छोड कर, और दूतरे मोज्यपदार्थेमी जीवाकुल नही हैं ऐसा मालुम हुवे वाद, तथा जानकरकें या अनजानतें जीवोंका संहार करके बनाया गया न होय वैसेही उपयोगमें लेने चाहियें. वो भी दिनमें भकाशवाली जगहमें पुख्ते वरतनमें रखकर उपयोगमें लेने चाहियें के चीहियें कि जिस्सें स्वपरकी वाधा—हरकत के विरहसें जयणा माताकी उपासना की कही जावै.

वापण भी हितकार्रा और कार्य जितना-(Short & Sweet)?
तथा धर्मकों दखल न पहुंचने पावे वैसा और जैसा जहां
समय उपस्थित हो वहां वैसाही (समयोचित) वोलना, और
वोलने के वस्त विरतिवंतकों मुहपत्ति और गृहस्थकों भी इंद्र महाराजकी तरह धर्मकथा प्रसंग समय जरुर उत्तरासंग-वस्नकों मुहः
आगे रखकर वोलना कि जिस्सें जयणा सेवनकी मालुम होवे.

इस तरह उपर कही गई करणियं करने के वरत ज्यों ज्यों अभमत्तासें वर्तन रख्ता जाय त्यों त्यों विशेषतासें आराधकपणा समझना. और उस्तें विरुद्ध वर्तन रख्तें तो विराधकपणा समझ लेना. पूज्य मातुश्रीकी तरह मानने छायक श्री पूज्य तीर्थंकर गणधर प्रणीत पवित्र अंगवाली जयणामाताका अनादर करके वर्तन च- छानेवालें कुपुत्रोंकी तरह इन लोकमें और परलोकमें हांसी तथा. दुःख के पात्र होते हैं, वास्ते सपूतकी तरह जयणामाताका आराधन करनेमें नहीं चूकना-यही तात्पर्य है.

(२) झूंटवाडा-अूंटा अन्न या पानी खाने पीने या छांटनेसें.

अपने मुग्ध भाइ और भगिनीयें कितना वहुत अनर्थ सेवनं करते है सो ध्यानमें रख्खो ? पूर्व तथा उत्तरके देशोंकों छोडकर आजकल चहां के अज्ञ जीव इन छंठकी वावतमें वहुत अधर्भ सेवन करते है चनका नमूना देखो ? सभी कोई क्रडंबी या ज्ञाति भाइयोंके वास्ते पानी पीने के लिये रख्खे हुवे वरतनोंमेंसे पानी निकालने भरनेके . लिये एक इलायदा वस्तन-लोटा अगर प्याला नहीं रखते हैं; मगर जिसी वरतनसे आप मुंहको लगाकर पानी पीते हैं, वस वही इं्रे जलयुक्त वरतनसें पुनः उसी जल भरित वरतनकी अंदरसें 'पानी निकाल कर आप पीते हैं या दूसरोंकों पिलाते हैं, जिस्सें शास्त्र मर्योदा सुजब उन जल भाजनमें असंख्यात लाहिये समूर्छिम जीव पैदा होते हैं यानि वो जलमाजन (पानीका वस्तन) क्षुद्र अति सुक्ष्म जीवभय हो जाना है, उन्हीकों, मुंह लगाकर झुंठा व्यरतन पानी भरे हुवे वरतनेमें डालने वाले अज्ञ पशु जैसे निर्विवे-की जीव पीते हैं असा कहना अयोग्य नहीं होगा. झूंठा अन्त या पानी अंतर्भुहर्त उपरांत अविवेक या प्रमाद्से रख छोडने वाला इस तरह असंख्य जीवोंकी विराधना करने वाला होता है. असा समझकर हृदयमें ज्ञान, मगजमें भान लाकर परभवसें डरकर जिस प्रकार वै असंख्य जीर्वोका नाहक-मुफत संसार न होवे उसन्प्रकार चेतने रहना योग्य है यानि खाने पीनेकी वस्तुमें झुंठा पात्र हाथ न डालना और न झूंठा बनाकर दूसरेकों देनाः

उसी तरह गत दिनका ठंडा भोजन पदार्थ, धुप दिखाये विगर

बनीया गया आम आदिका आचार, दो हिस्से होने वाले विदल मुंग, उडद, चिने, अरहर, मटर वगैरः के साथ कचा दहीं खाना अमक्ष मक्षणक्ष होनेसें उन्होंका तद्दन त्यार करनाः (वैधकीय नियमसेंभी ये चीजे तन्दुरस्ती विगाडने वाली ही हैं वास्ते छोडने-सं जरुर फायदाही होता है. ) छोटे वडे जीमन-ज्ञाति, कुडंब भोज-्नके वास्ते वनाइ गइ रसोई कि जिसके वनानेके वरूत जयणा न रखनेसें बहुतमें जीवोंका सत्यानाश निकस जाता है. और झूंठा अन्न जल ढोलनेसेंभी वहूतही नुकसान होता है यदि सब जगह जयणा पुर्वक वर्त्तनमें आवे तो किसीकोंभी हरकत न पहुंचने पावे, और धर्माराधनका वडा लाम भी सहजहीमें हांसिल कर सके. वस्ति हे सुज्ञ जन दृदं ! लज्जा और द्यावंत हो एक पलमरभी **जयणाकों મૂ**છ નहીં जानी-

(३) उडाउ (वर्च-मा वापके मरे बाद अगर छडका छडकीकी शादी के बख्त बहुत जगह फजुछ खर्च करनेमें आता है, और उन बख्तोंमें करने छायक खर्च तर्फ वेद्रकारी रखनेमें आती है, दर्शत-वख्तोंमें करने छायक खर्च तर्फ वेद्रकारी रखनेमें आती है, दर्शत-रूप यह कि माता पिताने अंत कालमें वैराग्य द्वारा मोह उतारकर तन सम धनसे जिस मकार उन्होंकों धर्म समाधि होवे—यावत उन्होंकी या अपकी सद्गति जिस सुकृत करनेसें हो सके उसी मकार वर्तना आपकी सद्गति जिस सुकृत करनेसें हो सके उसी मकार वर्तना छाजिम है, अवश्य करने छायक वो वावतका मान भूछकर पीछे फक्त छोकछाजसें नाहक भारी खर्चमें उतरना उन करतें तो उतन्ति विशेष शिष्ठ हैं, पुत्रादिकके नाही यन परमार्थ मार्गमें व्यय करना सो विशेष श्रेष्ठ हैं, पुत्रादिकके

जन्म या लग्नादि प्रसंगपर परम मांगलिक श्री देवग्रहकी पूजा भक्ति भूलकर झूंठी भूमधाम रचनेमें लख़्तों नहीं वलके करोडों जीवोंका विनाश होवे वैसी आतश्वाजी छोडने वगैरः में अपार धनका गैर छपयोग करनेमें आता है, वैसा भवभीह सज्जनोंकों करना ना दुरस्त है.

(४) मावापोंका उलटा शिक्षण और उलटा वर्त्तन:-मावाप, उनके मावापोंकी तर्फसे अच्छा घार्मिक व्यवहारिक वारसा मिला-नेमें कमनशीव रहनेसें, किंवा भाग्य योगसें मिल हुवे परभी उनका कुसंग द्वारा विनाश करनेसे अपने वालकोंकों वैसा उमदा वारसा देनेमें भाग्यशाली किस तरह वन सकै ? अगर कभी सत्संगति भिलगइ होवे तो वैसे मावाप भी अपने बाल बचोंकों वैसा प्रशंसनीय वारिसनीमा करदेनेमें शायद भाग्यशाली बन भी शके! वधौं कि-' सत्संगातिः कथयाकिं न करोति पुंसाम् शयानि कही भाइ! उत्तम संगति पुरुषोंकों क्या क्या सत्फल न दे सकती है? सभी सत्फल दे सकती है! ' उत्तम संगति के योगसें प्राणी उत्तमताकों प्राप्त करता है, उत्तम वनता है, तो फ़िर वैसी अमूल्य सत्संगति करनेमें और करकें कौनसा कमबल्त उत्तम फल माप्तिमें वेनशीव रहेगा ? शास्त्र के जाननेवाले पंडित लोग कहते है कि-' बुरेमें बुरी और बुरेंमें बुरे फलकी देनेहारी कुसंगतिही है. 'तो बुरे फलकों चलनेकी चाहनावाला कौन मंद्रमति ऐसी कुसंगतिकों कबूल करेगा ? बस ् भशंगवशात् इतनाही कहकर अब बिचार करे कि-अपने बाल-

**ब**चोंकों सुखी करनेकी चाहतवाले -मावाप वैसी कुसंगतिसे छडके छडकीकों, बचा रख्वें और सत्संगतिमें छगा देनेकी वडी खंतर रखकर उसकों अमलमें लेवें यदि ऐसा न करेंगे. तो वैसे मावा-पोकों बाल बचों के हित करनेवाले नहीं मगर बेधडकसें अहित— बुरा करनेवाले ही कहेंगे. वै मावित्र नहीं किंतु कहे दुश्मन ही समझो; वयों कि उन्होंने अपने बाल वचोंको जान बुझकर या वेन दरकारीसें सद्गतिका मार्ग वंधकर दुर्गतिका मार्ग खुला कर दिया है, उलटे रस्ते पर चडा दिये है; वास्ते वालकका जन्म हुवेके पेस्तर भी गर्भमें उसकों- हरकत न होवे उस तरह विवय सेवन संबंधमें संतोषयुक्त माबापोंकों रहना चाहिये जनग हुवे बाद कुछ -बोलना शिख लेवै तव तक, या वाल्यावस्था तकमें वो बचा अप-शब्द न सुने या बोले नहीं, तथा सूक्ष्म जंतूकों भी मारनेका न सीखे और न मारे असा उपयोग देनेमें मावित्रोंकों वडी खबरदारी रखनी चाहियें और उसकों किसी वदचाल चलन वद खिसलत वाले लोगोंकी सोवत न होने पावै उनकी वडी फिक्र और तजवीज रखना चाहिये. जब समझके घरमें आया के तुरंत उसकों अच्छे विद्यागुरु या धर्मगुरुके वहां सोंप देना चाहिये. कि जो विद्या-धर्मगुरु उनकों विनय वगैरः सद्गुणोंका अच्छे प्रकार सह पूर्ण -शिक्षण देवें, जिस्सें भाप्त भइ हुइ विद्याकी सफलतारूप वो विवेक-रत्न भाप्त कर सकै, अन्यथा क्रसंग कुच्छंदके योगसे विनय विद्या-**हीन** रहनेसें विवेक रहित पशु जैसी आचरणा करता हुवा जंग-छके रोधकी तरह भवाटवीमें भटकता फिरता है।

वाललम कुजोड ये सव विद्या विनयादिक पानेमें वडे हरकते रूप होते है, जिसके परिणामसें वै इस लोकके स्वार्थसें अष्ट होकर परमवका भी साधन भायः नहीं कर सकते हैं; इतनाही नहीं छे-किन अनेक प्रकारके दुर्राण शीखकर वडे कप्टोंके सुर्तानेवाले ही जाते हैं; वास्ते वाल वचांका सुवारा करनेकी जोखमदारी मावा-पोंके शिरपरसें कभी नहीं होती है, वो उन्होंको खूब शोचनेकी ज-रुरत हैं. मावापोंकी कसूरसें छडके मूर्ख प्रायः रहनेसें उन्हींको ही एक शल्यरुप होते है, और उन्होंकी पवित्र खंतसें वालक व्यवहार और धर्म कर्ममें निपूण होनेके सववसें उभय लोकमें सुखी होनेसें उन्होंकों भवोभवमें शुभाशिर्वाद देते हैं. परंपरासें अनेक जीवोंके हितकर्ता होते हैं. और वै श्रेष्ठ मावापोंके दर्जेकी खुदकी फर्ज अ-पने वालवचे या संबंधीयोंकी तर्फ अदा करनेमें नहीं चूकते हैं. ह-मेशां सज्जन वर्गमें अपने सद्विचार फैलानेके वास्ते यत्न करते हैं, और पारमार्थिक कार्योमें अवलदर्जेका काम उठांकर दूसरे योग्य जीवोंको भी अपने अपने योग्य करनेकी प्रेरणा करते हैं. ये सब फायदे मावार्पोके उत्तम शिक्षण और उत्तम चाल चलनपर आधार रखनेवाले होनेसें अपन इच्छेंगे कि भविष्यमें होनेवाली अपनी औल औलांदका भला चाहनेवाले मावाप आप खुद उत्तम शिक्षण श्रीप्त कर, उत्तम चालचलन रखकर अपने वाल वच्चांओंके अंतःक-रणका शुभ धन्यवाद भिलानेको भाग्यशाली होवेंगे. अस्तुः!

# श्रावक नागरों पहि वान्नेमें आते हुवे जै-नोंकी अगल करने लायक फर्जे.

या

# श्रावक धर्मकी पद्धति प्रणालीका.

पूर्व पुण्यके योगसें दश दृष्टातरुप दुर्लभ मानव भवादिक उत्तम सामग्री पाकर अपना प्ररुषार्थ स्फुरायमान करकें परम पवित्र
श्री वीतरांग प्रणीत धर्ममार्गका जानपना मिलाक्र उनका यथाशक्ति सेवन—आराधन कर कृतकृत्य होना यही हरएक अकलमंद श्रावक कुलमें पैदा हुवे भाइयों और भिगनीयों तथा धक्तिग्रक्त सत्य वार्ताकों कदाग्रह रहित कन्नल रखनेवाले निष्पक्षपात
ग्रुद्धितंत मध्यस्य दृष्टिवंत जनोंकी फर्ज हैं अपनी खास फर्जें बजाये
विगर आखिरकों अपना छुटका नहीं है; वास्ते हरएक आत्मार्थी
जीवोंकों अपनी मुख्य फर्जें जाननेकी या जानकर वहुत खंतके
साथ अमलमें लेनेकी जरूरत हैं.

अन्तर्ल ने तो महा मलीनताजनक रागदेष और मोहादि-ग्रस्त कुदेव कुगुरु और उन्होंका कथन किया गया कुधर्मका तदन त्याग करनाही योग्य हैं. उनमें भी कुगुरुकों तो काले साँपसें भी अधिक दुःखदायी मानकर त्याग देने चाहिये; क्यो कि काला नाग कदाचित कोट तो एकही विष्त भाण लेता है; लेकिन कुगुरुरुप सांपका मिथ्या उपदेशरुप दंश तो जन्म जन्म फिराकर जन्म म- रण कराता है; वास्ते बुद्धिवंतकों उनकी कुसंगति विलक्षुल छोड देनां और पुर्वोक्त रागादिक कलंकसें तहन रहित सुदेव बीत-राग सर्वज्ञदेवकी आज्ञा आराधनेमें तत्पर रहना, तथा बाह्याम्यंतर ग्रंथिसें रहित निर्म्थ सद्गुरु और वीतराग मरुपित दान-शिल-तप-मावनारुप सुधर्म उनकों बहुत यत्नके साथ सेवन करनेमें किटबद्ध रहना चाहियें. उनमें भी साक्षात् तीर्थकर या केवलज्ञानीके विरहके वर्ष्त निर्म्थ गुरु-राधिकी सेवा करनेमें ज्यादे रिसक होना चाहियें; वयों कि वैसे सद्गुरुओंसें भव्यभाणीकों भवभय दूर करने-हारे शुद्ध देव-गुरु-और धर्म संवधी तत्त्वोपदेश मिलता है, जिनकों अंगीकार कर अनेक मन्यजीव भीष्मभवोद्धि सहज्ञहीमें तिर जाते हैं. यानि तमाम दुःखोंका नाश करकें कायमके लिये अक्षयस्थल प्राप्त करते हैं.

# (सद्युर उपदेश तीन तत्वोंका सेवन-)

अय मन्यजनो ! यदि तुम जन्म जरा मरनसें, आघि न्याधि ज्याधिसें, भरपूर ज्याब होनेवाले अत्यंत दुःखोंसें भरा हुवा ये भव संसारसें कुछ उद्विज्ञ या अलग होनेकी फिक्रवाले हुवे हो, और तुमकों मोक्षपुरीके अक्षय सुखोंको साक्षात् अनुभवमें लेनेकी अभिलाषा जायत हो तो संसारके समस्त दुःखोंकों काटनेके वास्ते और अक्षयमोक्ष सुख साधनेके वारते इस मुजब उद्यम करो. यानि पहिली तो पुर्वोक्त कहे हुवे दोषोंसें दूषित भये हुवे कुदेव—कुगुरु- और कुधर्मकों हमेशांके लिये विलक्कल जलांजली दे दो. उन्होंको

तदन छोड दो. और शुद्ध देव चीतराग परमात्मा, शुद्ध गुरु—निश्रंथ अणगार, और शुद्ध धर्म-केवली प्ररुपितका शुद्ध दिलसे सवन क-रो. मन, वचन, तन ये तीनूंकी हाद्धिसें छुदेव-छुगुरु-सुधर्मकी आरा-थना करी कुदेवकी मनसे इच्छा, वचनसे भार्थना, और तनसे चाहे वैसा कप्ट आ पडे तथापि कुमारपाल भूपालकी तरह अडग धीरज धारन करकें निर्भय रहो. इस तरह अचल रीति एजव तीनूं तत्त्वोंका सेवन करनेसे आखिरमें तुम बहुत सुख पाओंगे. यदि अैक्षा न करोंग तो वेशक तुम सब बाजी हार जाओंगे. जगत्में भी <sup>4</sup> क्षणभरमें मासाभर और क्षणभरमें तोलेभर–' होने वाले चपल चित्तवंत निंदाके पात्र होतें है. और जैसा मनमें वैसाही बचनेमें और जैसा वचनमें वैसाही तनमें वर्तन रखनेवाले जन जगतमें व-हुत यशवाद पाते हैं. कुमारपालकी तरह दुसरे जीवींकीं दर्शांतरूप होते हैं. वास्ते स्थिर मन वचन तनदार्श शुद्ध देवछर धर्मरूप तीनू -तत्त्वींका एकाग्रपणेसे आराधन करना, जिस्से आखिरमें अपनभी असी रुप हो जावै-थानि चारों गतिरुप भवश्रमणा दूर कर्के पंचमी मोक्षगतिरुप अक्षयपद अवश्य प्राप्त कर सकें, और सभी दुर्खोका अंत कर संपूर्ण छुख स्वाधीन कर कायमपणे उसका सा-झात् अनुभव कर आनंद्र्ये मग्न हेर्विः

# ( सप्त महा व्यसनोंका वर्जना. )

अय मध्य जीव! नरक गतिमें जाने के-दाखिल होने के द्रारवज्जे समान सात महा वडे व्यसन ज्ञानीजनोंने शास्त्रमें विस्तार- •

युक्त वतलाये हैं. उन्होंकों समझ करकें त्थाग करनेवाला नरक गतिसें अपना वचाव करकें सुखपूर्वक मोक्षपुरीमें जा सकता हैं. वारते उन व्यसनोंकी समझ मिलाने के वास्ते संक्षिप्त वर्णन करते हैं. मांस मक्षण १, मिदरा पान २, शिकार खेल ३, परस्त्रीगमनः ४, वेश्या—नगरनायका गमनः ५, चोरीः ६, जुगारः ७, यह सातों व्यसन महा पापमय और यहलोक परलोक विरुद्ध होनेसें विलक्तल दुःखके देनेहारे हैं. इन सातों व्यसनकी अंदरके एक व्यसनसंभी पराव पाया हुवा पाणी आखिर जरुर पायमाल हो जाता है, तो इन सातों व्यसनके सेवनेवालों के लिये तो कहनाही कया ?!

इन वस्तुओं के अत्यंत व्यसनवाले लोग वहे नीचकर्मके करनेवाले होनेसे इस जहाँ में भी वहुत धिः कारकों पाते हैं बड़े दंडकी शिक्षा उठाते हैं. यावत वेमौत—असमाधि भरणमें इस दुनियां को छोडकर चले जाते हैं. और जन्मजन्में मरक निगोदादि के अनंत दुःख—अनंतवार पाते हैं. नरकके अंदर परभाधामी वगैरः किनमें किन वेदना देते हैं. वहां किसीका शरण भी नहीं, गिर-पडनेपरभी लातोंका मार पडनेकी तरह या जल गये हुवे पर लूनको लगानेकी तरह परमाधामी पूर्वकृत महान पापोंकों सुना सुनाकर वहुत वहुत संताप देते हैं. वो सब सहन न होनेसे वै महा प्रकार करते हैं; मगर वो पुकार सुनकर किनके दिलमें दया पैदा होवै— किसीकों भी लेश दया नहीं आती. वज्र जैसी कठिन छातीवाले परमाधामी ऐसे पापीओंकों पीडते ही जाते हैं, उस वस्त पूर्वकृत

पाप याद आनेसें वहुत पिछतावा होता है; लेकिन जैसा जैसा कठोर कर्म-पाप किया होवे उस उस मुजब दुःख भुक्तने के बादही वहांसें छूटकारा होता है, वो भी शमतासें भुक्ते तो; नहीं तो महा आर्त रौद्र ध्यानसें पीछे भारी निकाचित कर्म नथे वांध लेनेसें पुनः उससेंभी कठिन विशेष दुःख आगेकों भुक्तने पडते हैं.

इस मुजव पेस्तर और पीछे भी केवल दुःखकों ही देनेहारे उता कथित सात महा व्यसन बुद्धिमानोंकों अपने हितकी खातिर संकल्प-निश्चयपूर्वक छोड देनेही चाहियें. ये महा व्यसनों के सेवने-हारे ( मन वचन तनद्वारा करने कराने या इन्होंकी प्रशंता करने-ः हारें ) महा संक्लिष्ट परिणामसें महा अशुभ निकाचित कर्म वांघकर अपनेही आत्माकों महा मलीन करकें नरकादि अधोगति पाकर अनंत दुःख पाते हैं. इसीसेंही परमक्रपाछ सर्वज्ञ प्रभुने भन्य जीवोंके भलेकी खातिर उपर कहे गये मप्त व्यसन छोडनेके संवंधमें शास्त्रोंमें पसंग पसंगपर उपदेश किया है. कोमल हृदय-पवित्र आशयवाछे प्राणी वैसा पवित्र उपदेश पाकर पूर्वोक्त सात महा ज्यसनोंकों ज्यों वन सकें त्यों तुरंत जरुर छोड देते हैं. फक्त अर्धदग्ध या दुर्विदग्ध दुर्भागी जीवही वैसे सदुपदेशका अनादर करकें कुमतिकी कदर्थनाकों सहन करते हुवे आपमतीसें उछटे चलते हैं. उन्होंकी छाती वैसेही घोरकर्म करनेमें अत्यंत काठन वज्र जैसी होनेसें वै विचारे नरकादि महादुःखों के ही अधिकारी हैं. और वैसे सदुपदेशादिकके विरहसें अनादिके उलटे अभ्यास के सववसें वेसे कुकर्मके सेवनेहारेके भी वैसेही हाल होते हैं. ये उपदेशका मतलव इतनाही है कि—पूर्व पुण्यद्वारा मिली हुई सद्गुरु आदि उत्तम सामग्रीका लाभ लेकर ज्यो वन सके त्यों तुरंत पूर्वी-ता महा सात व्यसनोंका सहेतुक स्वरुप समझ कर संकल्पपूर्वक उन्होंकों जरुर त्याग करना, यही हरएक अक्लअमंद शरीरधारी-योंका कर्त्तव्य है.

सामग्री विद्यमान होने परभी उसका अनादरके भविष्यमें माप्त होने वाली सामग्री योगर्से साधनेकी आशा केवल दुराशारुप ही है; क्योंकि वैसे सत् साधन विगर वैसी उत्तम सामग्रीका लाभ जन्मांतरमेंभी होना असंभिवत है. अज्ञान दशाके वश अतीत अनं-तकाल तो योंका युंही निकम्गा गुमाया और अभीभी पूर्वसंचित ंयोगसें भिली हुइ सत् सायग्रीका लाभ न ले सकता है, सो मेंद्-भाग्य या हतभाग्य दुर्भव्यकों आगे बहुत शोचना पडेगा. पूर्वपुण्य ं योगर्से मिला हुवा ये मनुष्य जन्म रृद्गुरु समागमादिरुप सत् सा-मग्रीका विद्यमान लाभ पाकर ममाद्रुप महान् शतुके तावे होकर ंके चिंतामणि रत्न सहश धर्मका आराधन नहीं करता है, वो भूढ पांमर प्राणी सचमुच चतुर्गतिरुप संसाराटवीमें वहुत दफै भटककर -महा दुःखयातना पाता है और पावेगाः, चास्ते दुःखसं डरनेवाछे ः स्रुखार्थी जीवोंको जरुर भगादके फंद्मेंसें छुटकर स्वश्रेय साधनेमें , न चूकना, अभी अल्प कष्टमे थोडे वरूतमें स्वावीनतासें चाहे तो अंत्मसाधन हो सके वैसा है; लेकिन प्रमादसें ये अमूल्य तक छक गया तो फिर पीछे ठिकाना पडना वडा मुक्तिल है. पीछे तो परा-धीनतासें पूर्ण दुःख दिश्यावमें डूवे हुवे परमी कोइ शरणमूत होने वालाही नहीं. श्री शत्रुंजय महात्म्यकी अंदर कंडराजाके अधिकार-में श्री धनेश्वर सूरीजीने कहा है कि:—

" धर्मेणाधि गतैश्वर्यो, धर्ममेव निहाति यः कथं शूभायतिर्भावी, स स्वामी द्रोह पातकी."

सारांश यही है कि-पूर्वमें सेवन किये हुवें धर्मके प्रभावसेंही करकें सभी संपत्ति पाये पर भी जो मूदबुद्धि धर्मकोंही विनाशता है वो स्वामीद्रोह करनेहारा महापापीका कल्यान किस तरह होवे-गा ? मतलवर्मे-कदापि न हो सकेगा. एक सामान्य राजाका हुकम तोडनेरुप वडा सुन्हा करनेवालेकों वडे भारी दुःख सहन करने पडते है, तो त्रिजगत्पति जिनेश्वरदेवने परम करुणा–हितबुद्धिसें फर-भाइ हुइ हितशिक्षारुप उत्तम आज्ञाकों तहन उछंधन कर मदोन्मत्त चनकर केवल विषयसुखकीही लॉलचमें छुड्ध होमये हूवे पामर-अति दीन प्राणीओंकों कितना भारी दुःख आगेपर उठाना पडेगा ? अहा ! मोह मदिराके घोर निसेमें मध होकर पडे हुवे वै भहा भूढ जनोंकों उन संवंधी खियालभी नहीं आता है कि अभी एक क्षण-भर सुख वो भी अति तुच्छ-काल्पित और उसका विपाक-परिर णाम महा भयंकर जरुर मुक्तनेही पडेंगे.

विषय, किंपांकके भाणधातक फलवत् पहिले मुग्ध जीवींकों

मीठा लगता है; मगर पीछे वडाभारी अनर्थ पैदा किये विगर नहीं रहता है. खुजली वालेकों भथम खुजालते वर्ष्त वडी सुहावनी लगती है; पर पीछेसें बहुत जलन वगैरः संताप होता है. श्रीष्म अध्यमें तथातुर बने हुवे भोले हिरन मृगत्ष्णा जलकों देखकर दौडित हैं; मगर वै विचारे कि मात्र फल पाते हैं। उसीही तरह विषयात्तर जीव उन उन विषयस्यक अमसें अनुसरकर महादुःख यात्तना उठते हैं। असा समझकर चतुर शिरोमणि जन हमेशां साव-धानतासेंही रहते हैं, जिस्सें कदापि उन्होंको असी अवदशा होती ही नहीं।

कितनेक मुग्धजन तो वेसमझसें वो व्यसनादि महा पाप असे व्यवहारसें नहीं सेवन करते हैं; तो भी वै उन व्यसनोंकी तत्त्वरुप समझ विगर श्री वीतराग या निग्रंथ ग्रुरुके परम करुणाभ्य सदुप-देशकों ममादवश होकर अनादर करनेसें वै महा व्यसनादिकका नियम—निश्चय पूर्वक त्याग नहीं करनेसें पापके हिस्सेदार तो होते-ही हैं, उन महा व्यसनोका त्याग करनेके लिये जो दृढ संकल्प करना चाहिये उसकी न्युनतासें वै महापाप सेवन करने वालोंकी तरह आप भी पाप के हिस्सेदार हुवेही करते हैं.

कितनेक जीव अज्ञानदशासें ऐसा कहते हुवे मालुम होते हैं कि:—' जो काम अपन करते ही नहीं है उनका पचल्खान छेनेकी जरुरत क्या है?' इन आदि अनेक कुतर्कद्वारा अन्य भोछे बाल जीवोंकों भी अममें डालकर स्वच्छंदतासें मिथ्यामार्गकी पुष्टि करते हैं।

उनकों उनके कुतर्कोंकी समाधानी करने के लिये श्री उमास्वाती वाचककृत श्रावक प्रज्ञप्तिकी मूळ टीका या भाषांतर मनन पूर्वक वांचनेकी या सुन्नेकी खास भलामन करते हैं. इन संसारमें अमण करने के मूळ कारणभूत राग द्वेष और मोहादिकर्से सर्वथा मुक्त भये हुवे सर्वेज्ञ प्रभुके पर्म पवित्र प्रवचनपर पूर्ण विश्वास रखना। ये भवभीरु भव्य सत्त्वोंका खास कर्त्तव्य है. वैसे सर्वज्ञ प्रसुके साक्षात विरहसें सर्वत्र अवरोधी आगम या आगमधरही आत्मार्थीः मुमुश्चवर्गकों, और दुःखर्से डरकर सुखकी चाहत रखनेवाले भाणी-ओंकों खास निर्धामक-कप्तान है. उन्हीकी उपेक्षा करकें स्वच्छंद-तासें केवल विषयसुखकी ही आशंसामें गिरनेवाले पापी भाणि परभवकी अंदर, और कचित्र इस भवकी अंदर भी महा पश्चाताप पाते हैं. उन्हींके हितकी खातिर यहांपर प्रशंगवशात कुछ लेश भात्र कहा गया है. वाकी तो पूर्व महाप्रक्षोंने तो वो मांसादिक महा व्यसनों के सेवन करनेहारोंकी भइ हुइ और होती हुइ दुर्दशा वर्णन करकें अनेक तरहसें अनेक जगह वै महाव्यसनोंकी मना की हैं. और वै मांसादिक महान् व्यसनीका त्याग करनेवाले सत्प्रक्षों के दर्शत नोंध लेकर दूसरे भव्य प्राणियोंको प्रेरणा की है. बुद्धिवंतकों कोइमी काम उनका आखिरी सार निगाहमें अच्छे विचारयुक्त रखकर करनेका है, वैसा योग्य विचार किये विगर जो लोग साहस करते हैं उन्कों वहुत करकें पश्चातापही करनेका भसंग आता है. शास्त्रकारोंने कहा है कि:-

्रात सहस्र कोटि गमें रे, तित्र मावना ममेरे भाणी ? अतं सहस्र कोटि गमें रे, तित्र मावना ममेरे भाणी ? जिनवाणी धरो चित्त. "

परमार्थ असा है कि कोइ भी अकृत्य सामान्य रीतिसें मोह किंवा अज्ञानके वज्ञ होकर किया गया होवे, तो उसकें वदलेंमं द्वा गुना दंड मुक्तना पडता है, और वही अकृत्य बहुत हिर्पित हो मश-गुल हो अत्यंत किलट परिणामसें किया गया होवे तो उनके प्रमा-णमें सी, हजार, लाख, क्रोड, कोडा क्रोड; यावत असंल्य—अनंत गुणा दंड सहन करना पडता है.

इस मुजव समजकर मांसादिक सप्त व्यसनोंसे विश्वकुल दूर रहेना; इतनाही नही मगर तमाम पापस्थानोंका तदन त्याग करनेके वास्ते जितना वनसके उतना प्रयत्न करना कितनेक दुर्विदग्य दांभिक पंडित शिवोहं, ब्रह्मास्मि इत्यादि छुंटा निकम्मे सोर गुल हो हा मचाते हुवे मालुम होते हैं मगर जब उनके आचरण तर्फ नजर करनेसें वो देखनेवालोंकों साक्षात ब्रह्मराक्षस नजर आते हैं; य्यों कि मांस मादिरा जैसी आति निंध वस्तुयें भी वो छोड देते नहीं, और भैश्वन सेवनादिक अगणित पाप पंकमें (कीचड) में इकरकी तरह वो लीन रहते हैं, असा दिखलाकर उन्होंकी निंदा द्वारा फजीती या बुराइ करनी वस्तानी नहीं मंगते हैं, हमारा आंनतिक परिणाम असा नहीं हैं; मगर वै ' अहं मै शिव वल्याण रूप हुं—' इत्यादि फत्त वचनसें ही वोलते हैं; किंतु मन वचन तन्त्व

नसं किसी भाणी मात्रकों आप उपद्रव न करे, न करावें, और न वैसा करनेवालेकी मशंसा-अनुमोदना करें वैसे होवे-यानि जैसा वोलें वैसी ही क्रिया किये करें, औसा ही चाहते है.

जैसा वचनमें असा ही मनमें और वैसा ही शरीरमें पालने-बाले निर्मायी, निष्कपटी, निर्देभी कहे जाते हैं, मगर मनमें अलग, वचनमें अलग और शरीरमें भी अलग वर्त्तन रखनेवालें फत्त मायावी, कपटी, या दंभी ही कहा जाता है, सचा शंकर हो बो किसीकों कवी भी किसी मकारसें पीड़े नहीं, पीड़ा करावे नहीं, और पीड़नेवाले सख्सकी प्रशंता भी न करें और इनसें विरुद्ध बर्त्तनवाले शंकर नहीं मगर संकर हैं, वै तो केवल मिध्या आड़ंबर-कारी मायावी हो मानने लायक हैं.

शुद्ध निश्चयनयसें देखनेसें आत्माकों वर्ण जाति या वेदादिक कुछ भी घटित नहीं है. मगर व्यवहारनयसें कम संबंधसें जीवोंकी विचित्र परिणतीके वससें सास्नकारोंने वर्णादिककी व्यवस्थाकी होवें असा मालुम होता है. अनुभवगीचर भी वैसाही होता है. यदि सास्नकारोंने सामान्य रीतिसें वर्णादिककी व्यवस्था कर दिखलाइ हैं; तथापि उन्होंका तत्व उपदेश तो यही है कि— केवल फलाने वर्णादिकमें पैदा होने मात्रसें उनकों वोरुपवंतही मान लेना नहीं; किंतु गुण दोषके विवेक साथ उनके आचरणकों पूरे तौरसें लक्षमें लेकर उसमें फलाने वर्णादिकका आरोप करना अन्यथा नहीं; वयौंकि कोई नाम मात्रसें उच्च वर्ण गिनाये जाते

हुवे पर भी प्रत्यक्ष महा धोर पापकर्मके, करनेवाले भी मालुम होते हैं. और नाम मात्रसें नीच जाति वर्णवाले गिनाये जाते हुवे परभी प्रत्यक्ष रीतिसें अनेक सद्ग्रूणद्वारा उच्च अधिकारकों भार हुवे भये माछुम होते हैं. असे पसंगपर भास्त्रकारोंके तत्वोपदेश पर खास लक्ष रखनेकी जरुरत है. अन्यथा मितम्मसें वेर वेर स्वलना ही-नेका संभव है. उपदेश मालादिक शास्त्रकर्ताओं नेंभी तत्व-धर्मकाही अवलंबन करकें जाति आदिकी मुख्यता नहीं कही हैं। वैसे महा-न्युरुषोंके वचनका विवेकी पुरुषोंकों अवश्य आदर करनाही योग्य है. आप वचनसे अपन जान सकते है कि-चांडाल जैसी नीच जा-तिमें जन्मे हुवे मेतार्य, हरिकेशी आदि पुरुष पवित्र रत्नत्रयीकों स-म्यग् प्रकारसें आराध कर मोक्षपद साध सके हैं. और मुलस जैसे चांडालके कूलमें पैदा होने पर भी श्रावक व्रतकों आराध कर देव गतिकों प्राप्त कर सके है, वास्ते तत्त्वविचारसे तो गुणही नियामक है. इस्सेंही नीच कुलकी अंदर पैदा होनेपर भी अनेक सद्ग्रण शिरोमणि अपने पवित्र आचरण द्वारा जगत् वंद्य होकर परमपद पाये हैं. और उत्तम कूलमें पैदा होने पर भी अनेक दोषोंका सेवन-कर असंख्य मलीन आत्मा अधोगतिकों प्राप्त हुवे हैं; वास्ते उत्तम कुलमें पैदा होने मात्रसें मोक्ष कदापि मान लेनेका नहीं हैं. मोक्ष भाप्तिके थोग्य उत्तम गुणोका सेवन करनेसेंही सभी आत्माओंका कल्यान होनेका है, अन्यथा नहीं, औसा समझ करकें वैसे उत्तम गुण धारन करनेके वास्ते और दोषोंकों उन्मूलन करनेके बास्ते हैं-

मेशां सावध रहना उत्तम बुद्धिवंत जनोंकों उचित हैं। जहांतक उन् भय लोक विरुद्ध मांस भक्षणादि महा पांपोंका त्याग नहीं किया है। वहांतक मोक्ष संपादक विवेक आदिक उत्तम गुणोंकी माप्ति होनी बहुत मूक्तिल हैं; वास्ते अनंत दूर्ल दावानलमें सींझानेवाले असे महा दोषोंका सर्वथा त्याग करनेके लिये सच्चे सुलके कामीजनोंकों तत्पर होनाही मुनाशिव है.

## ( पापस्थानक परिवर्जन. )

समस्त पापरुप कीचडकों दूर कर कमें संबंधी अनादि मलीन आत्माकों निर्मेल करनेके वास्ते परम पवित्र परमात्म करुणावंत प्र-भुने पापका स्वरुप जैसा कहा है वैसा ही समझंकर उसकों ज्यो वन-सके त्यों सावध हो त्याग करनेका फरमाया है वो पाप मछीन अध्यवसाय जनित होनेसें असंख्य जातिका होने पर भी ज्ञानी पु-रुपोंनें स्थूल बुद्धिवालोंकों समझानेके लिये उनके १८ पाप स्थानमें संमावेश करके दिखळाया है वो १८ पाप स्थानके नाम बहुत करकें अपन हर हमेशां मुंहर्से पढते ही रहते है और उनका मिथ्या दुष्कृत भी दिथा करते हैं; तो भी उनका यथार्थ स्वरुप समझनेमें अपन बहुत पश्चात् हैं, और उससें अपना वैसा पांठ पढना वो तो रामनाम पढने जैसा अर्थ-तत्त्व शून्य है या कु+हारके मिथ्या दुष्कृत जैसा शून्य आशयवाला होवै उसमें क्या आश्चर्य है ! अपना कहना सार्थक कर अपन उन उन पापके वोर्जेसें सुक्त इोवें वैसें उन उन पापस्थानकों वरावर समझकर ऌक्षमें रख-

कर सावध हो उनका अपनकों खसूस त्याग कर देनेकी ही जरुरत है.

- (१) पहिला भाणातिपातः-पांच इंद्रियें, मन, वचन, काया, व्यासोव्यास, और आंधुष यह दश भाणधारीओंका या इनमेसे थोडे भाणवाले जीवोंका विनाश करना यानि जानकरकें, अनजानपनेसें, या प्रमाद्वश होकें प्राणीवर्गकों पीडा पैदा करनी यावत् उनका नाश करना उसका नाम भाणातिपात कहा जाता है. समस्त भाणी-वर्गके प्राणोंकों अपने प्राणसमान प्यारे गिनकर उनकों विलक्षि तकलीफ जो महात्मा नहीं करते हैं वै दमनशोल पापका द्वार (पापाश्रव) वंध कर अपने आत्माकों मलीन नहीं करते हैं. काइ भी भाणीकों पीडा करनेका अपना हक नहीं है. अपने अपनेकों मिळे हुवे प्राणोंकों धारण करनेमें सभी जीव सुख मानते हैं. उनकों मिले हुवे भाणोंकों छीन लेकर उनकों सुखका अंतराय करना-यावत् उनके प्राण छीनकर उनकों जो परम असमाधी पैदा करनी सो त लसें विचार करे तो (वो) भावि दुःखका मूल कारण है.
- (२) दूसरा मुषावाद:-मृषा यानि झूंठ और वाद यानि बोलना अर्थात् असत्य वोलना, विना प्रयोजन मिध्या-नाहक संबंध विगरका वोलना, अपने और दूसरेका हित न होवे वैसा अविचारी कर्णकड बोलना उसकों मुषावाद कहा जाता है. कदाग्रह द्वारा सत्य-धर्मविरुद्ध भाषण करकें स्वपक्ष स्थापन करना उनकों महामृषावाद समझना.

वेठने नहीं पाता है, हर हमेशां भयसे आतुर ही रहता है, राज्य-दंडादिक अनेक दोष पैदा होते है, और परभवमें गदहे आदिके नीच जन्म लेकर पराया देवा पूरा करना पडता है. वास्ते सुश्रा-वक उनमें हमेशा उरकर चलें; क्यों कि इस्से वचा हुवा रहवे तो राजादिक तमाम जन उनकी मतीति रख्खें, व्यवहारमें हानि न होने पावे, दूसरेजन उनकों देखकर धर्म पावें, और परभवमें मायः महर्धिक देव समान उत्पन्न होवै.

- (४) चौथा मैशुन-मैशुन क्रिया (देव मनुष्य या तिर्थंच संवंधी विषयविष्ठास करना सो) चौथा पापस्थान है. किंपाक फलकी तरह पेस्तरमें वो भीठी लगै; मगर अंतमें विषरूप होती है. यावत् आपके सत् चरित्ररूप ताणकों हर लेती है. जगतमें विवेक विकल वनकर वेर वेर निंदा पात्र होते हैं. छुब्ध लंपट और नादानीकी पंक्तिमें गिने जाते हैं. विषयं हिंद्रके तावेद (र होने सें आखिर रावणकी तरह स्वार होते हैं. उन्हीं विषयक्री डाकों वव्य करने हारे श्री रामचंद्रजीकी तरह जयश्री के स्वामी होते हैं. सुदर्शन शेठ-की तरह शासन दीपाने हैं, और अत्र इच्लित फल मिलाकर परमवमें सुख शाप्त करते हैं; वास्ते उक्त पापस्थान आदर सहित छोड देना ही दुरस्त है.
- (५) पांचवा परिश्रह-धन धान्यादिक वस्तुओंकी अंदर परि यानि सब भकारसें, ग्रह यानि आग्रह-मूच्छी मधत्व उसीकों परिश्रह पापस्थान कहा जाता है. ये पापस्थान परिणाममें महान्

अनर्थ करनेहारा है. लक्ष्मी आदिकमें बेहद लोमसें अनेक वश्त महान कष्ट—तकलीफ सहन करने ही पडते हैं. बहुत पाप सेवन कर पैसा जमाःकर उनमें बहुतही ममत्व रख कर मरनेसें सांप वगैरः के जना लेकें दूसरे जीवोंकों बहुत त्रास देनेहारे होकर आखिर नीच गति पाते हैं; वास्ते अति लोम छोडकर अवश्य संतोष सेवन करना कि जिरसें यह भव परभव सुधर सकें।

(६) क्रोध-गुस्सा-रीश लाकर दूसरेकों तिरस्कार वचन आक्रोशादि करना उसकों ज्ञानीओंने अग्नि समान कहा है. ज्हां यो क्रोधानि प्रकट होता है वहां गुणकों जलाकर आगे बढ़कें स्हामनेवालेकों जला देता है; मगर उस वक्त उपशमरूप जलका योग मिल जाव तो आगे वढ़ा हुवा भी दूसरे (क्षमावंत)कों नुकशान नहीं कर सत्ता है गतलव यही है कि क्रोधकों शांत करनेकों अञ्चल दर्जेका इलाज उपशम भाव है. आगे यह दोहरे कहे गये है; तथापि प्रसंगवशात याद कराते है कि:-

क्षमा सार चंदन रसें, सिंचो चित्त पवित्तः दयावेलि मंडप तलें, रहो लहो सुख मित्तः १ देत खेद वर्जित क्षमा, खेद रहित सुखराजः इनमें नहीं आश्चर्य कुछ, कारन सरिसो काजः २

वास्ते शांत सुखके ग्राहकोंकों खेदरहित क्षमा राण धारन करकें अपना और दूसरोंका उपकार कियेही करना

. .. (७) सातवें मान-अहंकार, अभिमान-गर्व-भद आदि इसी

के पर्याय हैं. मोक्षनगरमें जाने के वरूत मानरूप पहाड बीचमें हर-कत करता है, उसका नाश नम्नतारूप वन्नसेंही होता है. मानसें रावण, दुर्योधन जैसे भी जबरदस्त राजेश्वर भी पायमाल हो गये हैं; क्यों कि मान सभी गुणोंका नाश करनेहारा है; वास्ते मान छोड-करे विनयका सेवन करना.

(८) आठवे माया-दंभ-छल-मपंच-कपट-ठगाइ वगैरः इनकेही पर्याय हैं, दंभी मनुष्य अपने दोध छुपाने के लिये और लोगोंमें अपना मान मरतवा वढाने के लिये अनेक यत्न प्रयत्न करता ही रहता है; मगर आखिर 'दगा किसीका नहीं सगा ' इस न्यायवचनानुसार पापका घडा गटका फूट जानेसें वडा भारी फिटकार पाकर निंदाका पात्र होता हैं, पुनः उनका कोइ विश्वास भी नहीं करता है, उनकी सभी धर्म क्रिया भी निष्फल हो जाती है; वास्ते वक्रता छोडकर सरलता सेवन कर मन शुद्ध करना जहांतक मनका मैल नहीं घो डाला है वहांतक वहार के तमाम आडंवर निकम्में है; वास्ते माया यपटता छोड देनी.

(९) नोवे लोभ-असंतोष, तृष्णादि इनके ही पर्यापवाची सन्द हैं. तमाम अनर्थींका मूल लोभ है. कहा है कि:-

9

- आगर सबही दोषको, ग्रुणधनको वड चोर; व्यसन वेलिको कंद है, लोभपाश चहुं और लोभभेधउन्नत भये, पापपंक बहु होत; धर्महंस रति न हुं लहें, रहे न झान उद्योतः कोज स्वयंभूरमणको, पावै जो नर पार; सोभी छोभ-सम्रद्रको, छहे न मध्य भचारः

ş

तथापि छोम सागरका पार पार्तका सचा और उपदा इलाज फक्त संतोष ही है ज्यों ज्यों लाम मिलता जाय त्यों त्यों लोमीका लोममी बढता ही जाता है. यदि आकाशका अंत आवे तो लोमी की इच्छाका अंत आवे अर्थात् आकाशकी तरह लोमीकी इच्छा अंत रहित होनेसे तृष्णाका पार नहीं आता है और उनकों बहुत दुःख उठाना पडता है. कहा है कि:—'न तृष्णा परो ज्याधि'—यानि तृष्णासें उपरांत कोई कष्ठ साध्य ज्याधि ही नहीं है सब सुखका साधन संतोष है. यतः—'न तोषात् परमं सुखं'—यानि संतोषसें उत्कृष्ट कोई दूसरा सुख नहीं है; वास्ते सचे सुखार्थी जनकों संतोष ही सेवन करना.

(१०) दशवें राग-रंजयत्यसौरागः-आत्माका शुद्ध रफटिक जैसा स्वरुप वदलकर जिसके संगसें रंजित हो जाता है सो ही राग राग मोहराजाका पाट्यी पुत्र युवराज है, और उनका पराक्रम केसरीसिंह जैसा होनेसें वो अकेलाही जगत मात्रकों पराभव कर सकता है, में और मेरा-ममतारुप फंट्रमें वो मुग्ध मृगोंकों फंस्साया ही करता है, उनकी स्हामने टकर लेनी कुछ मरल नहीं है; उसमें अभमत्त पुरुप ही विवेक शिखर पर चडकें टकर ले सकते हैं; तो भी ज्यों ज्यों मोह ममताकों त्यागकर धर्म महाराजका शिक्षण लिया जाता है त्यों त्यों रागादिक दुक्षन कम ताकत्वाले हो अंतर्मे भाग जाते हैं यानि नाश हो जाते हैं.

साबुबत अंगिकार किये परमी कदाब्रह द्वारा जो असा -मध असत्य बोलते हैं−परुपतें हैं उनकों महा,मुषात्रादी ऋष्ट(चारी समझने चाहियें. असत्य वोलनेसें वहुत और हैं, और सत्य-हित और मित भाषण करनेमें वहुत गुण है तोभी वसुराजाके जैसे कि-तनेक मूढ जीव झूठी दाक्षिण्यतामें छुव्ध होकर मिथ्या लोक प्रवा-हमें वहन हो, अपने आत्माकों भारी जोखममें उतार देते है. तथा ंकितनेक महामतिमूढ मनुष्य तो फक्त मिथ्या मानके भारे अपना कथन सचा कर दिखलानेकी खातिर झूठी वाग्जाल रचिकें आ-पही महाकष्टमें उतर जाते है; इतनाही नहीं मगर दूसरे मुग्ध मृग ँजैसे भोले माले जनोकों वागाडंवरसें भ्रमित करकें महा संक्ले-ंशर्मे झुका देते है. कोइ विरहे नररताही तटस्थ वृत्ति धारनकर श्रीवीतराग सर्वज्ञवचनानुसार चलकर अपना हित संभाल सकते ै हैं. वैसा दुर्धर सत्यत्रतकों धारन करनेवाछे सत्ववंत नरोंके जि-<sup>,</sup> तने स्तुति वचन कहैं या प्रशंसा करें उतनेही वस नहीं<sup>,</sup> है. वे *उ*-ंत्तमे आशयवंत श्री कालिकाचार्य महाराजकी तरह कुछ जगह यश-ेश्राद पाते हैं. देवगणभी अन्होंकी अत्यूकता पूर्वक सेवा बजाते हैं, ्यावत् अनंत सुख संपंत्तिकों स्वाधीन करते है. जो महाशय भा-·ખાંત तकभी भ्रुट नहीं बोलते हैं, यानि सत्यमार्ग नहीं छोडते हैं े वै अंतमें अवश्य अक्षय सुख पाते हैं। दुर्धर सत्य व्रत धारन कर-नेकी चाइन(वाले सद् आशयोने उपदेशमालांके बनानेहारे श्री धर्भदासगणी महाराजने उपदेशमालाकी अंदर निग्न लिखी 🌫 👸 गाथा रहस्यके साथ याद रखनी दुरस्त है:--

( आर्या छंद ) महुरं निडणं थोवं, कज्जाविडअं अगव्वि अमतुच्छं; पुव्वि मइसंकालिअं, भणिअं जं धमासंज्जुत्तं. १

परमार्थ यही है कि रात्य-भिय सत्पुरुपकों सत्यके फायदेकी खातिर कोइभी बात बोलनेकी वरूत इतने करार खास खियालमें रखने चाहियें.-अव्वल तो जो वचन बोलना वो मीठा-स्हामन वालेकों प्यारा लगे सुधावना लगे वैसा मधुरही बोलना; मगर स्हामने वालेको सुनकर उलटा खेद पैदा होवे वैसा कडक कठोर मर्भभेदक वचन न कहना. और मीठे वचनभी न्याय युक्तिसें स्हान मने वाटेके दिलमें उतर जाय-उनका मतलव वो अच्छी तरहसें समझ जाय वैसी चतुराइके साथ बोलनाः और वो भी चाहिये उतनेही यानि मतलवसें ज्यादे न बोलना-मित भाषन करना-स्हामने वालेको अरुचि हो आवे वहां तक हद छोड जाने जैसा वकवाद न करनाः और वो भी प्रसंगानुसार-समयानुकुळ यानि चलते हुवे विषयकी साथ अच्छा संबंध रखता हो वैसा वोलना-मतलब ये कि असंबंध वाला भाषण-मोके बिगर न बोलना और न विषयांतर होना-यानि जितनी जरुरत हो उतना ही सत्य गीठा, मतलब सहित-समय शुभीता-विषयानुकूल वचन बोलना-गर्व-अहंकार रहित योग्य आदरसें अपनी फर्ज ध्यानमें रखकर ेबोळनाः मगर मदांघ–धर्माघ होकर गर्वकी खुमारीमें ज्यौं आया ्त्यीं वकवाद न करना, और अहो । महानुभाव ! अय देवानुप्रिय ! भो भद्र ! इत्यादिक स्हामने वालेके दिलमें सुहावना लगे वैसे

संबोधन पूर्वक बोलना मरजी मुजब तुंकार रेकार आनेष्ठ संबो-धनसें कभी न बोलना और बोलनेके पेस्तर जो बौलनेकी इच्छा है। उस वचनोंका परिणाम वया आयगा वो सव सोचकर हित-कारक हो वही वेछिना; मगर साहस करके एकदम वेछिना और चोल दिये वाद पिछताना पडे वैसा न वेलिना चाहिये. आगे पीछेका संवंध पूरे पूरा ध्यानमें लेकर पीछे किसी तरहकी धर्मकों ं हरकत न आवे वैसा और वीतरांग वचन सापेक्ष होनेसें एकांत— निश्चयसें सद्ग्रणकी पुष्टिही करे वैसा वचन विवेक युक्त शोचकर विलिना; क्यो कि सापेक्ष-वीतराग वचर्नोका रहस्य विचार कर लक्षमें छे-बोलना कि जिरसें बोलने हरिको सत्य व्यवहार होनेसें सदैव सुख भाप्त होता है. और निरपेक्षपनेसे यानि वीतराग वच-नका अनादर कर मरजी धुजव वकवाद करनेवाले और मरजी मु-जब चलने वालेका झूंटा व्यवहार होनेसे कुल जगह नुकसानी माप्त होती है. सर्वज्ञ-केवलीके वचनकों यथार्थ ग्रहन कर अमलमें रख्खे विगर कभीमी किसी जीवका कल्यान हो वाही चंहीं हैं और न होगा, औसा समझकर सहदय सज्जन हमेशां उनके ही अक्षरशः अंगीकारकर अमलमें लेनेकी सावधानी धारन करते हैं, एक क्षण भरमी प्रभाद नहीं सेवन करते हैं. कदाचित् उसी मुजब न आचर सकें यानि आप्त उपदिष्ट मार्गका यथार्थ अमल न कर सकें; तदिष उन मार्गकी दढ श्रद्धा सह शुद्ध परुपणा करनेमें चूक जाते नहीं है. प्रमादसें परवश हुए प्राणीकों इन पंचमकालमें शुद्ध परुपणा

भाणांत तक करनी ये कुछ कम दुष्कर काम नहीं है ! क्यों कि यथार्थ वस्तुका स्वरुप जाहिरमें छानेसें अपने दोष स्वामाविक री-तिसें सहदय श्रोताजनोंकों खुर्छा तरहसें समझनेमें आ जाते हैं; तथापि दुर्धर मानका भदन कर असी विशुद्ध परुपणा करनी वो कुछ सहजकी बात नहीं है. इसका नाम संविज्ञ पक्षी पन कहाजता है. उसको धारन करनेहारा वर्ग शुद्ध संविज्ञ ( यति ) धर्मकों से-वने होरे शुद्धाशयोंके बहुत रागी होता है शास्त्रकारींनें मोक्षके तीन मार्ग बतलाये हैं। उनमें पहिला शुद्ध याते मार्ग, दूसरा शुद्ध श्रावक मार्श, और तीसरा संविज्ञ पक्षी मार्ग है. उपर वताया गया मुषावाद्सें वै तीनु मार्ग वाले अत्यंत डरे हुवे होते हैं. अपन सबके हृदयमें वो पवित्र सत्यव्रत हमेशांके लिये निवास करो ! और म-हादुष्ट मृषावाद नामक महादोष अपनेसें कुल मजहवीसें निरंतर अलग रहो !

(३) तीसरा अदत्तादान अदत्त यानि न दिया हुवा और आदान यानि छेना मतछवमें छुरे इरादेसें पराइ चीजको उठा छेना-छुपा देना-एम कर देना वो तीसरा पाप स्थानक गिनाया जाता है. खुद जातसें चोरी करनी, चोरी करनेहारेकों मदद देनी या चोराड चीज खरीद छेनी-संग्रह रखनी, या झूंठे तोल मापसें छेनी देनी, वस्तुमें इलकी वस्तु मिलाकर दूसरोंको ठग छेना, विश्वासधात करनी, जगात चोरी करनी वगैरा इन पाप स्थानककें भेद हैं, चोरिका माल जमार कभी रहने नहीं पाता है, चोर शांतियुक्त कभी

समक्ष बूझ सकै नहीं, तथा आपका दुराग्रह छोडे नहीं, वैसे मिथ्या आ-श्रहसें स्त्रमतकों लिपट रहना सो आभिश्रहिक मिध्यात्व कहा जाता है. सांभदायिक शास्त्रादिकके आग्रह विगर या तत्वविवेककी न्यून-तासें सभी धर्म-सभी देव और सभी गुरुओं को समान-एक जैसे गिने और सच्चे झुंठेकों आग्रह विगर एकसे गिन **छेवै सो** अनिभ-ग्रहिक मिष्ट्यात्व कहा जाता है. जिनकों अवतक कुछभी किसी भकारसें विशिष्ट आभोग-उपयोग जाधृत नहीं हुवा, और औसे उपयोग शुन्यतासें अनादि कर्म संवंधसें निगोदादिक जीवोंका जो वर्त्तन सो अनामोगिक मिध्यत्व कहा जा-ता है. त्रिकालवेदी श्री सर्वन प्रभुके परम प्रमाणिक वचनोंकी अं ंदर सर्वेसे या देशसें ( वडी या छोटी ) शंका धारन करनी सो सांशियक मिथ्यात्व कहा जाता है. परम ज्ञानी परमात्माके वचन सर्वथा सत्यही हैं, अैसा जानने परभी गोशालेकी तरह केवल ंस्थमत कंद वोनेके छिये कदाग्रहद्वारा सत्यवाची कुयुक्ति−कुतर्कद्वारा उत्थापन करनेके वास्ते और स्वक्पोल करिपतमत स्थापनेके लिये भथत्न करना सो आभिनिवेशिक मिध्यात्व कहा जाता है. ये पांच-वा मकार वैसे माणीओंकों परम दुःख पात्र-कत्ता है; वास्ते कदापि ं सचा जाननेमें आ गये वाद कदांग्रहसें स्वमतके जोर तोर पर रह-कर उसकों झूंटा पाडनेके वास्ते बुद्धिवंतकों महा अनर्थकारी प्रयत्न नहीं सेवन करना- अन्यभी मिथ्यात्व प्रकार पाप पुष्टि हेतुक होनेसें आत्मार्थी जीवोन्तों अवस्य परिहार करदेनेकेही योग्य हैं.

उपर कहे गये १८ पापस्थानक संक्षेपसें कहे हैं. दोष भी गुणोंकी तरह अनंत है; तथापि जैसें सब गुणोंका १४ गुणस्थानकमें स्थूल बुद्धिवालोकों समझानेके लिये ज्ञानी पुरुषोंने समावेश किया है, उसी तरह समस्त पाप-दोषोंका भी समावेश १८ पापस्थानमें ही किया है. सुन्नेकी खानीमेंसें खोदकर निकाली गई मीटीकी तरह आत्मा अनादि दूषित ही है. तथापि ज्यौं आग वगैरः के उपाय वगैरः सें अनादि मल दूर कर उनमेंसें शुद्ध सुन्ना निकाल लिया जाता है, उसी तरह अनादि कमें संबंधसें दूषित हुवा आत्मा भी सर्वज्ञ कथित तप संयमादिक सदुपायसें शुद्ध हो सकता है. चावत संपूर्ण संयमादिक साधानों के बलद्वारा परम विशुद्ध हो आपही परमात्मपद भाप्त कर सकता है. ज्यौं ज्यौं अनादि दूषण यत्नद्वारा इठते हुवे दूर होते जाते हैं त्यों त्यौ आत्मगुण प्रकट होते जाते हैं. और जब संपूर्ण दोष पूर्ण प्रयत्नद्वारा हठायो जावे तब आत्मा के संपूर्ण गुण त्रकट होते है, वही परमात्म या सिद्धदशा है. और उसीके लिये ही अपनकों प्रयत्न करनेकी पूर्ण जरुरत है. यदि परभात्म द्वा योग्य सव ग्रुण सत्तामें अनादि के ही है; परंतु चे कर्भ दोषसें ढक गये हुवे हैं, उन्हीकोंही अब विवेकद्वारा प्रकट कर छेनेके हैं. सच रीतिसें देखें तो आप के ही आत्ममंदिरमें अ-माप गुणनिधान गडा ५।८। हुवा है, तो भी बेसमझ-अविवेकसें दूसरे ठौर देखने-इंडनेकों जाते है, वा केवल सुग्धता-असमंजससें कस्तूरीए मुगकी तरह आप के पास कस्तूरी मोजूद होनेपर भी

आती हुई सुगंधीकी शोधमें चारो और भटकता फिरता है, कोई परोपकारी ज्ञानी उनकी कुंझी अपनकों वतला देंवें तो भी आस्थिर हित्तें वो समझमें नहीं आती, उससें चतुर्गतिहप संसार अटवीमें दिग्मूढकी तरह अपन भटकते ही रहते है या रहे हैं. यदि ये पापका स्वरुप यथार्थ समझकर उनसें निवर्त्तनका भयत्न करें तो वेशक अंतमें सांसाररप जंगलकों पारकर क्षेपकुशल पूर्वक मोक्षनगरमें पहुंच सकें.

अहा ! जहां तक अपन अविवेकतासे १८ पापस्थान सेवते हुए न रुकेंगे तहां तक दोपरुपी महान् विपष्टक्ष कायम नवपछ्य रहेगा; कारण, भिष्यात्व उसके अवंध्य वीजभूत है, रागद्वेष उसके पुष्टिकारक जीवन-जल समान है, ऋषि-मान-माया लोभरुप चार कषाय उनके अति गहेरे और चोगिर्द मजबूत फैले हुवे मूल समान हैं, प्राणातिपात उस्के स्कंध, मृषावाद-अदत्ता दान-मेथुन-परिग्रहरूप चार विशाल शाखा, कलहरूप कुंपल, अभ्याल्यान-पैशुन्य-परपरिवादरुप विस्तार पाये हुवे पत्र, माया मृषावाद मंझर -पुष्प, और राति अरति रंग वेरंगी विषय फलरूप हैं कि जिनका रस परिणाममें आति अनर्थकारी है। वास्ते सत्य सुखार्थीजनोंकों उत्तम परिणामरुप तीक्ष्ण कुल्हरिसें ये दोप-विषष्टक्षका निकंदन करने के लिये तत्पर रहना. ज्यों ज्यों उनकी उपेक्षा-वेदरकार करेंगे त्यौं त्यौ वो वृत्ति वृद्धिंगत होकर उनकी छांउंद्वारा अपने आश्रितोंकों ज्यादे मूर्छावंत वनादेगाः, वास्ते पयत्नवंत रहकर जनका

तुरंत नाश करना ही योग्य है. फिर उत्तम कार्य करने के वास्ते क्षेत्रकाल भी अनुकूल है. ज्यों ज्यों त्रभाद त्याग कर प्रयत्न करेंगे त्यौं त्यौं पापपंक परवालकर-धोकें अवश्य निर्मल होवेंगे. ऐसी अदा और हिंमत धारन करनी ही दूरस्त है. पापरुप कीचडकों दर कर सर्वथा निष्पाप-निर्मेल होना यदि बहुत दुष्कर है; तथापि पूर्ण श्रद्धावान् और विवेकीजन चाहिये उतने प्रयत्नसे वैसा कर सकते हैं. पूर्व समयमें अनंत जनोंनें इसी तरहसें ज्ञान-दर्शन-चा-रित्र-तप के जोरसें सर्वथा पापपंक दूर कर निर्मेळ हो चतुर्गतिरुप संसारका अंत करकें मोक्षरुप पंचमी गतिके स्वामी हुवे हैं. अपनकों भी उसी महान पुरुषोंके कद्मकर कदम चलकर उसी मुजबसें अ-पना अनादिका पापपंक दुर कर निर्मल होनाही योग्य है. और उसके लिये पेस्तर अपनकों वै महापुरुषोंकी तरह पापपंक पखाल-ंनेके छिये समता सरोवरमें स्नान करनेकी जरुरत है.

आगे बताये हुवे मुजब अढारह पापस्थानकोंमें प्रवेश करती हुई पापमति दूर कर समभाव धारन कर ज्ञानी महाराजाने श्राव-कोंकी कौनसी कौनसी फर्जें संक्षेपमें कही हैं सो परमार्थसें विचार कर उनका मनन करना.

मन्ह जिणाणमाणं, मिच्छं परिहरह धर समात्तं; छन्त्रिह आवस्त्रयामि, उज्जुत्तो होइ पर दिवसं.

इन आदिक पवित्र बोधदायक पांच गाथाओं अपने भाइ और भगिनीयें हरहम्मेशां गिनते हुवे तो माछुम होते हैं; मगर उनका

- (११) अगियारवें द्वेष पेभी मोहकाही पुत्र है और रागका सगा भाइ हैं और दोन दोस्त होनेसे साथके साथही रहते हैं. अलग नहीं पड़ते हैं. शुद्ध स्फटिक शिलापर रख्ला गया काले फुलसें स्फिटिकमें जैसें काला रंग मालुम होता है. उसी तरह आत्माके शुद्ध स्वमावकों बदल डालकर महा अशुभ मलीन—शाह कर डालता है; वास्ते रागके समानही द्वेषका उपाय करनेसें उसका परा-जय होयगा.
- (१२) वारहवें कलह-क्लेश कलह-टंटा फिसाद-लढ़ाइ ये सब मिलतेही अर्थ वाले शब्द हैं. कलह सब दारिद्यका कारण है सुख संपंत्तिकी चाहना वालेकों कजियेकों जड मूलसे उखाडकर शांतिका भजन करना.
- (१३) तेरहवें अभ्याख्यान—अभि—आख्यान यानि झूंटा आ-रोप रखना—खोटा कलंक चढाना किसीकेपर नाहक तोहमत रख-देना ये महान् दुष्ट स्वभाव समझना. ज्ञानी पुरुष वैने जनकों कर्म-चांडाल कहते हैं. जातिचांडालसें भी कमचांडाल महापापी हैं; क्योंकि वो दुष्टगुणी धर्मीजनोंकी भी बदी किया करता है, यावत् महाधर्मीष्ट जनोंकोंभी बडे भारी संकटमें जतार कर आप तमाशा देखा करता है. असे नीच लोगोंका नाम लेनसें या ग्रंह देखनेसें भी पापका मसंग आता है असा ज्ञानी पुरुषोंने शास्त्रमें कहा है—असा समझकर एज्ञजन कभी असी खरी आदत न पांडगे, और शायद पडगई होने तो तुरंत दूरकर देथेगे.

(१४) चौदवें पैशुन्य-चुगली करनेवाला चुगल खोर भी महा पापी द्रष्ट स्वभावी गिनाया जाता है. अहर्निश असी खरी आदतसें आर्त्तरौद्र ध्यान धरता ही मरनके शरन होकर महा बुरी गतिकों पाता है. 'बालकोंकों हंसीकी मजा आवै और दादुरकों जान जानेकी सजाका वरूत माछुम होवै ' यह कहनावत मुजब चुगल खोरोंकों तो कौतुक-तमाशा होता है. और उसमें कितनेंकके प्यारे जान निकल जाते हैं. खुद आपकोंतो इंसी होतीहै और कितनेकके तो प्यारे जानकों–िकंमती जीकों भारी जोखममें झुका देता है, और कभी आपकीही भुल आपकों नजर न आ सकै तो या वैसी भुल मोका मिलजाने पर भीन सुधार सकै तो अपनाही शस्त्र अपना जान ले रेरता है. यानि अपने काममें आप खुदही फंस जाकर बड़े कष्ट ऊ-टाता है। अहा ! दुर्जनोंका स्वभावतो देखों ? आपकों कुछ भी फा-यदा हांसिल न होते; तोभी आपकों और दूसरोंकों कैसे दुःखके खड्डेमे गिरा देते है, और इन भवमें अनेक आपत्ति पाकर परभ-वर्मे दुर्गतिके शरण होते हैं. इनका खियाल करकें विवेक लाकें स्वपर दुःखरूप चुगलीकी बुरी आदत छोडनेका यत्न करनाः

(१५) पंद्रहवें राति-अरित-मन पसंद चीजोंपर राग और ना पसंद चीजोंपर द्वेष घारन करना वही रित अरित हैं। समान-भाव धरने के योग्य पदार्थोंपर राग द्वेष करकें मोहवंत हो जाना ये समभाव द्वारा श्राप्त होनेवाले योग्य उत्तम प्रकार के सम मुखमें भहा अंतरायभूत और भनकी मलीनता करनेहारा वडा पापस्थानक

हैं; वास्ते विचक्षण जनोंकों ऐसे हरएक प्रसंगमें समभाव अक्त रहना चाहियें

- (१६) सोछहवें पर परिवाद-परनिंदा-अपकर्ष और आत्म-श्लाधा-आत्मोत्कर्ष करनेरुप ये पापस्थान अति घोर है. जैसें झूंटा बोलनेहारा, दूसरेपर झुंटे कलंक चडानेहारा, और चुगलखोर क-र्भचंडाल कहे जाते हैं, वैसें पराइ निंदा करनेवाला, बिलकुल झूंठी आप वडाइ करनेहारा भी उक्त कहे गये कर्मचंडालोंसें कुछ नीचे दर्जेका नहीं; लेकीन उन्हीकी पंक्तिकाही है. स्वसुलसें परमल छे-कर आपके अंगको मलीन कर स्हामनेवालेकों उज्वल करनेहारा निंदक-दुर्जन भी सज्जनोंकों तो एक तरहसें उपकार करने हारे है. तोभी उनके अति अनार्य—जंगली आचरणसें घोरातिघोर -न-रक निगोदादि दुःखके हिस्सेदार होनेसे उन्हीको देखकर सज्ज-नोंकों कोमल हृद्य कांपने लगता है। वास्ते ये अत्यंत अनिष्ट अ-नार्य कुटेव अवश्य छोडकर सज्जनताही भजनी चाहियें. भुछ चु-कमें भी दुर्जनके दुष्ट रस्तेकी तर्फ निगाह तकमी न करनी थिद आपका भलाही चाहते हो तो उपर कही गई हितशिक्षा कवी भी मत भ्रेल जाइयो-इनकों हरदम स्मरण करकेंही चलियोकि जिस्सें अंतमें वेहद नफा पावागे.
- (१७) सत्तरहवें माया मृषावाद माया ययट और मृषा—झुठ इन दोनुका सेवन करना यानि कहना कुछ और करना कुछ. कु-+हारके भिच्छामि दुक्कडके समान आपमतिद्वारा उछटे चलते

रहने पर भी आपकी बाहुकारी दिखाया करनी, केवल दंभ द्यति सेवन करते हुवे परभी ऊपरसें अच्छा आइंबर रखना-बुग लेकी द्वत्ति घारनकर जगतकों ठगलेना, आप अनेक दोषदृष्टित होने परभी लोगोंकों जाननेमें न आवै इतनाही नहीं; मगर आप महा गुणशाली है असा लोग समझे वैसे प्रपंचसें वर्त्तन चलाकर आपकी पुजा मानत विशेष होवै उस तरह भवका भय वाजूर्षे छो-डकर चलन चलाया जाय वो सब इन पापस्थानकके अंतर्भृत है। श्रीमद् यशोविजयजीने कहा है कि -' ए तो विषने विळय वधार्छ, ए तो रास्त्रने अवछं धार्यं, ए तो सिंहनुं वाळ वकार्यं हो लाल, मा-या भोस न कीजे ' वरावर विचार कर देखने में माछ्म होता ही है कि-ये सत्तरहवा पापस्थान सबसें भारी पापजनक है औसा जा-नकर सज्जन जनकों इनसें बहुतही डरते रहनेकी जरुरत है.

(१८) अठारहवें मिध्यात्व शल्य-विपरीत दृष्टि शल्यकी तरह एक भवमें नहीं; मगर अनेक भवमें पीड़ा देनेसें मिध्यात्व शल्य कहा जाता है. आभिग्रहिक, अनिभग्रहिक, अनाभोगिक, सां-शियक और आभिनिवेशिक असें पांच भेदका कहा है. अभिग्रह यानि वड़ो आग्रह, आपके भचलित पंथकों केवल आपके सांभदा-यिक शक्षोंके आधारसें मध्यस्थ पनेसें शुद्ध धर्मरहस्य जाने विगर और विवेक पूर्वक सुने या रत्नकी परिक्षाकी तरह उसकी परीक्षा किये विगर योंके संही मिध्या आग्रहसें लटककर पकड रहना, और कोइ परोपकारशील महात्मा शुद्ध धर्म रहस्य सम्यग् समझावै तोभी परमार्थ कोई विरलाही जानते होंगे यहां असंगपर अपन उनपर विचार करें और उमीद है कि उनका सार समझ हृदयमें धारन करें उनका सेने उता जिन अपने अप मव न चूंकोंगे जानने के फल यही है. यतः—'ज्ञानस्य फलं विरतिः' विरतिका फल आश्रव निरोध, उनका फल संवर, संवरका फल तपोवल, तपोवलका फल निर्मर, निर्जराका फल कियानिंद्यति; उनका फल अयोगित्व, योगनिरोधका फल संसार संतितिका क्षय, और संसारसंतितिक क्षयसे मोक्ष और क्रम्भः परम विनय आदरसे ग्रहण किया हुवा सम्यग्जान और वैसे क्षानपूर्वक सेवन करनेमें आती हुइ विरति—उभय मिलकर उनका मोक्षफल मिला देते हैं; वास्ते मोक्षफलकी चाहतवालोकों इसमें ममाद न करना.

पहिले तो है भव्यजीवो ! जिन्होंने सर्वथा रागादि अंतरंग शतु-ओं जो जीत लिये हैं सोही वीतराग सर्वज्ञ परमात्माकी उत्सर्भ, अ-पवाद, निश्चय, व्यवहारू पर्याद्वाद आज्ञाकों सुञ्जिद्धवल्लें सम-भक्त आदर प्रमाण करलों सम्यक् विचार करो कि राग द्वेष और मोहका सर्वथा क्षय होनेसें श्री जिनेश्वरोंकों किंचित्मात्र वव-चित् भी श्लंट बोलनेकी जरुरत नहीं रही हैं उस्स उन्होंके वाक्य भमाण-करने लायक हैं औरा अखंड निश्चय कर लोग

ृ दूसराँ—पेस्तर जिनका खरुप कुछ विस्तारसें कहा गया है जने मिथ्यात्वका विळक्कल त्यांग कर दोंग

तीसरा-समकित रताको धारन कर छो। इसीही अधिकारमें

आगे कहा गये तीन तत्त्व-देव ग्रुरु धर्मका स्वरुप बरावर समझ यार उन्होंमें विवेक करों, यानि सत्यासत्यका निर्णय कर असत्य-का त्याग कर सत्यकों तहन स्वीकार छों तथा है भद्र ! सद् ग्रुरु-की सम्यग्-संव तरहसें पूर्ण सेवा करकें ग्रुद्ध तत्वोपदेश सुनकर ग्रुद्ध श्रद्धाधारी तत्त्व रिक्षक होना समिकतिक ६७ वोल विचार कर जिस प्रकार ज्यादे तत्त्वविवेक जांगृत हो सके और सम्यक्त्व-की निर्मलता हो सके वैसा ज्यम करना-अर्थात समिकत के शं-कादिक दूषण दूर करनेके लिये और गीतार्थसेवादिकमें तत्पर रहनेके लिये ही आत्मा है, आत्मा नीत्य है, कर्ता है, भोता है, मोक्ष है और भोक्षके ज्याय भी सर्वज्ञ प्रभुने कहे हैं, ये समिकतिक छ।स्थानकोंका सम्यग् विचारकर ग्रुरुगम द्वारा जन्होंका निश्चय करना जिस्सें स्वमांतरमें भी मित श्रम न होयगा।

चौथा-पड्विध आवश्यकमें हमेशां तत्पर हर्षिचित्तवंत रहना. सामायिक, चौवीश जिनस्तवन, गुरुवंदन, मित्रक्रमण, कायोत्सर्भ भौर पचखाण ये छः आवश्यक दररोज श्रावकोंकों करने छा-यक ही हैं-

(१) जधन्यसें दो घडी तक निंदा-प्रशंसा-मान-अपमानकी अंदर सममाव रखकर स्वरुपका चिंतन करना सो सामायिक कहा जाता है. पाप व्यवहार मन-वचन-तन द्वारा आप खुद करें नहीं, दूसरके पाससें करावे नहीं, असी निर्वध द्वतिमें जब तक रहें तब तक उन सामायिकवंतकों शास्त्रकारोंने साध समान कहा है; वास्ते

मभादकों छोडकर अवश्य अनेकशः सामायिक अंगिकार करना. (२) श्रीऋपमदेवजीसें लगाकर श्री महावीर स्वामी मस्र तक २४ तीर्थेकरोंकी अति अद्भुत गुण स्तवनारुप 'चडविसथ्या' प्रतिदिन परमार्थ समझकर जरुर पढना, इस्सें समिकत ग्रणकी छाद्धि होती हैं. (३) सभ्यम् ज्ञान दर्शन चारित्रकों सेवनेहारे आचार्यादिक सु-विहित साधु निर्प्रथोंकों हर हमेशां द्रव्यमाव विनयपूर्वक 'बंदन' करना, वैसे गुणशाली गुरु महाराजके वंदनसें अपनकों ज्ञानादिक चुणोंका लाम मिलता है. (४) जानते या अनजानते भइ हुइ मूलों-कों सुधार लेनेके लिये पश्चात्तापपूर्वक वैसी भूल फिर फिरके नहीं करनेकी बुद्धिसें गुरुपहाराज साक्षिक आलोचना करकें शुद्ध होजाना उसीका नाम 'प्रतिक्रमण' हैं. वेर वेर जान बूझकर भूछ दोष सेवन करकें आछोचना करनी ये हितकर नहीं हैं; वास्ते सम्यग् आछो-चना कर तुरंत भूळ सुधार धुनः वैसी भूळ उपयोग रखकर् न होने देनी यही सत्यतासें समझनेका सार है (५) कायादिककी चपलता छोड स्थिरता कर एकाग्रतासे परमात्माका या निजस्व-रुपका ध्यान करना और उन द्वारा अन्य संकल्पविकल्पोंसें होता हुआ अपध्यान आर्त्तराँद्ररुप बुरा ध्यान छोड देना, उसका 'काउस्सगा' है. काउस्सम्मसें विशेष करकें आत्मशुद्धि हो सकती है. (६) प्रत्याख्यान यानि आत्मस्थिरता बढानेके छिये अन्य वाधक उपयोग दूर करनेके वास्ते तथा धुभ साधक-उपयोग जागृत करनेके छीये उपवासादिक तपविशेष अथवा आत्महितकर अ-

मिग्रह विशेष मुकरीर धारन करना उसीको नाम पचल्लाण हैं, विवेकपूर्वक पचल्लाण करनेहारेके सब गुणकी पुष्टि करना हैं; वास्ते ऑत्माथीं संज्ञानोंकों अवश्य आदरने योग्य हैं, उपर कहे हुए छड़ें आवश्यक सद्भावसें सेवन करनेहारेकों उत्तम सुख देते हैं, उसों ज्यों वन सके त्यों तत्संबंधी विशेष समझ मिलाकर उनकों यथाविधि सेवन करनेकी खास जरुरत है.

पव्येष्ठ पोषहवर्यं, दाणं शीलं तवोञ भावोञः सञ्ज्ञाय नमुकारो, परोवयारोञ जवणाञः

पाँचवा-पर्व-दिन पोष्धवत अवश्य ग्रहण करना हरेक म-हीनेमें हरेक अष्टमी, चतुर्दशी आदिक पर्व दिन आते है. ज्ञान-सौभाग्य पंचमी, भौन एकादशी, तीन चातुर्भाशी, पर्यूषण, चैत्री, कार्तिकी पूर्णिमा, यावर्त जो जो अतीत-अनागत-वर्तमान जिने-श्वरजीके कल्याणक दिन होवे उन उन सबको पर्वदिन कहे जाते हैं यत:- करी सकी धर्मकरणी सदा, तो करो एहं उपदेशरें; सर्वकाळे करी नवि संको, तो करो पर्व छविशेषरे विरंतिए छ-माति घरी आदरों, उन दिन यथाशीरी, उपवास, आयंबिल, एका सनादिक तप करना. शरीर-शोभाका त्याग करनाः अहोरात्रि अखंड ब्रह्मचर्य पालन करना, और सर्व पाप व्यापारका त्याप फरना ये चार प्रकारसे पोषध व्रत पीतिसे अंगीकार करके यथा विधि पाँछन करना. कभी किसी कारणसे संपूर्ण चारों वावत न वनसके तो उन अंद्रसें जितनी बन सके उतनी तो विवेकपूर्वक

अवस्य वनानी और चैत्य परिपाटी, उत्कृष्टचैत्यवंदन, पूजा, ग्रस्-भित्ते, शास्त्रअवण, अनुकंपा, दौनादिक धर्मकृत्य युशावसरपर प्रथाविधि अवस्य संभालने चाहिये प्रशेत प्रभाद विक्थादिक नहीं करना कहा है कि:-

" जीवने आड परभवत्तर्णं, तिथि दिन वंधःहोय भायरेः ते भणी ए६ आराधतां, भाणियो सदगति जायरे-विरातिए सुर

वास्ते ज्यों वन सके त्यों ममाद छोडकर सूर्ययशा महारा-जाकी तरह पर्वदिनोंका आराधन करना और कुमारपाल भ्रपा-लकी तरह धर्म आराधनेमें अपनी शक्ति स्कुरायमान झरनी

छ्टा-अभयदान, सुपात्रदान और अनुकंपादिक दानमें अ-पनी तथा पित्रत्र शासनकी उन्नति करनेकी खातिर दूसरे तुच्छ फलकी चाहना रख्ले निगर निरंतर आदर करो विवेक लाकर योग्य जीवोकों शानदान देनेहारा वा शानार्थ सुद्रव्य-स्वद्रव्यका सदुपयोग करनेहारा महा लाभ वांधता है शान ये भाव प्राण है; चारते लाभ वंधन होता है.

सातवाँ—शील सदाचार, अनेक जीवोंकी हिंसा होवे तथा उत्तम कुल मर्योदाका लोप होवे वैसा मांसमक्षण, छरापान, शि-कार, परश्ली—वेश्या गमन, जुगार, चोरी, अभक्ष्य सेवन, विश्वास-धात और परवंचनादिक छरे आचारण सुश्रावक अथवा श्रावक धर्म स्वीकारनेकी चाहतवाले गृहस्य जनकों अवश्य लोड देनेके ही लायक है, और जिस मकार पवित्र धर्मकी माप्ति तथा पुष्टि होते? वैसा सदाचार हमेशां सेवनकरने योग्य ही है.

आठवाँ—तपधर्मका यथाशिक अवस्य सेवन करतेही रहना जैसे अग्निके तापसे सुना शुद्ध होता है तैसे तपके तापसे आत्मा शुद्ध होता है, संयमसे नये आते हुए कम एक जाते हैं, और समतापूर्वक सेवन करनेमें आते हुए द्वादशविध तपधर्मसें पूर्व के कम दग्ध हो जाते हैं, छई अठमादिक वाह्य तप सेवनसे जरासी तकलीफ उठानी पडती है, तोभी उनकों विवेक व क्षमा साहित सेवन करनेसे अतुल लाम हाथ आता है; वास्ते मोक्षार्थी मन्य-जनोकों उत्त कथित तप अवस्य सेवन करने ही लायक है.

नौवा-भावना ये भवभवकी भीरभंजक और उत्तम सुलके वास्ते श्रेष्ठ साधन है. धुर्वोक्त दान शील तप आदिक सब धर्म करणी भावनाके सिवाय निष्कल है. छून बिगरका धान्य-भोजनकी तरह करनेमें आती हुई धर्मकरणी कुछ मजाह नहीं देती, और भावनाके भिलानेसें वो सब सरस सुखद हो पडती है. वो भावना, करनेमें आती हुई धर्मकरणी या करनेका इरादा हो वो अवस्य करने लायक धर्मकरणीकी यथायोग्य समझ मिलाकर उनका निरंतर प्रीतिपूर्वक अभ्यास करनेसें प्रकट होती है. अंतमें उक्त करणी भावनामय वन जाती है, वास्ते पहिले तो हरएक करने लायक धर्मकरणीका प्रयोजन-फल सद्गुरु द्वारा पूंछकर निश्चय करनी-जिस्सें उक्त धर्मकरणी करनेसें मन स्थिर हो सकै और

क्रमशः उनपर मीति वढती रहै. यावन् अंतमें उरसें सद्माव मकट होनेसें अपूर्व छाम माप्त होवे. वा पिवित्र शाखोंमें कही हुई मैत्री, ममोद, करुणा और मध्यस्यतारुप चार पावन भावनाओं तथा वैराग्यदशाकों वढा करकें अंतमें उत्तम उदासीन भाव मिछा देने-हारी अनित्य अशरणादि वारह भावनाए भवभीरु भव्योंकों हर हमेशां क्षण क्षणमें शुद्ध अंतःकरणसें अवश्य भावने योग्य है. उक्त भावनाए विगर तत्वसें वैराग्यकी न्यूनता द्वारा किया फिक्की छगती हैं.

द्शवाँ—स्वाध्याय—१ वाचना नवीन शास्त्रका पढना, र पृच्छना शंकांका समाधान करना, र परिवर्त्तना—पढा हुआ न भूल जाय उस वारते पुनः पुनः याद करना, ४ अनुभेक्षा—चितन किये हुवे अर्थका चितवन करना, ५ और धर्मकथा—जिसमें अपनकों अच्छी तरहसें समझ पढ चूका हो और विलक्षल भ्रांति न रही हो वो धावत योग्य जीवोंकों कहकर धर्ममें जोड देना वो पांचों प्रकार हरहमेशां अवश्य करने लायक हैं. उसमें चित्तकी एकाग्रता होनेसें आते हुवे कर्म एक जाने के साथ अपूर्वमाव-योगसें पूर्वकर्मकी वडी भारी निर्जरा होती है.

अन्यारवाँ—नम्भकारो नमरकार यानि पंचपरमेष्टि नमस्कार-रूप महामंत्रका नित्य रगरण करनां एक क्षणभरभी समादमें पड-कर उक्त महामंत्रका न भूछजानाः उक्त महामंत्र चौदह पूर्वका सारभूत हैं; वास्ते उनका परम आदरसें सेवन मनन ध्यानादिक क्करनाः वयोंकि अपना कल्यान करनेका वो सर्वोत्तम साधन है। वारहवां-परोपकारद्वीद्ध अवश्य रखनी कहा है किः-

मालिनी छंद.

मनंसि वचासे काये पुण्य पीयूप पूर्णाः स्त्रि सुवन सुपकार श्रेणि भिः पीणयंतः इत्यादि-

मन वचन तनकी अंदर पुण्यअमृतसं भरे हुवे और तीतं सुवनके प्राणीओकों उपकारकी परंपरासं प्रसन्न करते हुवे कित-नेक सज्जन पुरुष होते हैं। सच तपासनेसें मालुम होता है के परी-पकार थे तत्वसें आपकाही उपकार है। निःस्वार्थपनसें परोपकार शील पुरुषोंकों स्वाशय शुद्धिसें श्री तीर्थकर गणधरादिक महाश-त्योंकी तरह वडींभारी निर्जरा होती है।

तेरहवाँ—जयणा—इस विषय पर सामान्य हितिशक्षाके शिरोजिलके नीचे यानि उस हेडिंगके नीचे कुछ थोडासा विवेचन
किया गया है वास्ते पृष्ट १०६ में देख छेना. अपनकों
यडी यडी पछ पलेमें जयणा माताकों याद करनी चाहियें ही
दुरस्त है. वो पूज्य माताकी सेवा किये विगर धर्मकरणी फोकट
है. व्यवहारकार्यमें भी जो सुपुत्र पूज्यजयणा—माताकों नहीं
भूलते हैं वे ही सत्य प्रशंसाके पात्र हैं।

આવી છંદ.

जिण पूञा जिणधुणणं, गुरुधुञ साहम्मीञाणवच्छछं; ववहारस्सय छुद्धि, रहजता तिथ्थ जत्ताञ चौदहर्वाँ -श्रीजिनेश्वर देवका यथाशिक विकाल पूजत स्वद्रव्यों द्वारा करनी. प्रभात वर्षत हाथ पाँच वर्गरः शरीरकी तथा वस्त्रकी शुद्धि करकें अष्ट्रपट सुर्खकोष वांधकर उत्तम वासक्षे-पर्से, दुपहरके वर्षत ५-८-१७-२१ प्रकारकी पूजामें, औ संध्या-वर्षत शूप दीपसें भाविक आत्मा भक्ति भरपूर भग्वंतजीकी भिक्ति किया करें. द्रव्यशक्तिहीन मात्र भावभक्ति ही किया करें. जिन-मंदिरमें निस्तिही आदि दशत्रिक पांच अभिगम वगैरः प्रमाद र-हित समाल लिया करें छोटी वही आशातनाए समझकर श्री जिनमंदिर या श्री एक द्वारमें अवश्य दूर करें इस संबंधका विशेष अधिकार श्री देववंदनभाष्य मूल टीका या वालाववोधसें जान-नेकी दरकारवाला होवे सो देखे लेवे.

पंद्रहवाँ न्यभुजिकी द्रव्यपूजा किये वाद भावस्तव स्तुति जरुर करना चाहियें सो चैत्यवंदन जधन्य नध्यम नद्रकृष्ट असे तीन मुख्य भकार है, जधन्य एक स्तुतिसें, मध्यम चार स्तुतिसें और उत्कृष्ट आठ स्तुतिओं ते, या जधन्य एक स्त्रोकसें, मध्यम एकसें ज्यादे स्त्रोकसें और उत्कृष्ट १०८ स्त्रोक काव्यसें चैत्यवंदन करना स्थिन रता योगसें इय्यविही पूर्वक चैत्यवंदन विधिका उपयोग करना

सोलहवाँ - सुगुरु - शुष्ट तत्वोपदेशककी सेवा करनी और सुद्र भक्ति करनी, स्तवनादिक वहुतमान अवश्य करनी लायक हैं. आप पवित्र आचारको पालन करकें हर हमेशां शासनकी मभावना करें वैसे सदगुरु बढ़े भाग्य योगसेंही माप्त होते हैं. पूर्व पुण्ययोग- सें वैसे सद्गुरुकी योगवाही पाकर प्रमादरहित वन सके उन तना लाभ लेना.

्सत्तरहवाँ–साधभी वात्सल्यका फल शास्त्रमें उत्तम कहाँ हैं; ैवारो उनका स्वरुप समजकर वन सकै उतना रुभि छेनेमें न चूक जानाः समान(एक जैसे सर्वन्न भाषित)धर्मका सेवन करने वाले साधर्मी ं कहे जाते हैं. उनकी गुंजास मुजव जैसा वरूत मोका हो वैसी भ-ंति करनी उसीका नाम साधमीबात्सल्य है मायामय संमार चक्रमें माता पितादि कुडंबी जनोंका संयोग सहल है; मगर साधर्मीं-<sup>ृ</sup>योंका संयोग बडा मुक्किल है. भाग्यबुलंदसें उनका संयोग पांकर उनका यथाशक्ति लाभ लेना ही दुरस्त है. साधर्मीयोंभेंसें जो धर्मबन्ध गुण श्रेणिमें आगे वढ गया होवे उन्होंका समागम-आदर बहुत-मान कर ग्रुण ग्रहण कर और वै किसी प्रकारकी तकलीफ स्ठाते हुए माळुम पडें तो उन्होंकों अपनसें वन सकै उतनी मदद देकर सचे साधर्मीवात्राल्यका लाभ लेना. दुःखपाते हुए साधर्मीओंकी बेदरकार रख फक्क यश-कीर्तिके लोभसं अपनी मति मुजब पैसे **उडानेसें** क्या साधमींकवात्सल्य गिनाया जाता है ? विलक्कल नहीं! विवेकसें साधमीयोंकी उन्नती होवें उसी तरह चलनेसें सहज में वो लाभ मिल सकता है.

अठारहवाँ च्यवहारकी शुद्धि स्वहितेच्छ आवककों अवश्य करनी लायक है. उस वास्ते श्री हरिमद्र सूरीश्वरजीने धर्भविंदु ग्रंथमें कहे हुवे मार्गानुसारीके ३५ बोल अवश्य लक्षमें लेने चाहियें न्याय नीतिसें द्रव्य उपार्जन, आमदनी मुजब खर्चा, डाचित आचरण, मात तातकी मिति, लोग राज्यविरुद्ध वार्चाका त्याग,— अमस्य निषेध इत्यादि बातें तदन छोड देनी ही फायदेमंद है जहां तलक बरावर कपडा उजला साफ न हुवा होगा वहां तलक जैसे उन कपडेपर अच्छा रंग न चढ सकैगा, वैसें व्यवहारिवकलकों भी धर्मभाप्ति हो नहीं सकती है. वारते विनय, शिष्टाचार, कृतज्ञता, द्यालुता, दाक्षिण्यता और परोपकार प्रमुख अनेक शुभ गुण सेवन करकें ज्यों वन सकै त्या पहिले व्यवहारकी शुद्धिक लिये प्रयत्न करना.

उनीशवाँ—रथयात्रा यानि रथके अंदर प्रमुजीकों विराजमान करकें महोत्सव पूर्वक प्रमुकी भक्ति करते हुवे नगारेदिक वाजीत्र गीत होते हुवे नगरमें परिभ्रमण करना उसद्वारा कममें कम दर सालमें एक दफै सुश्रावक जन कुमारपालकी तरह शासनोन्नति करै-

बीशवॉ तीर्थयात्रा भी दर सालमें सुश्रावककों विवेकपूर्वक करनी चाहियें, और वहां मन वचन तन स्थिर रख श्री देवग्ररु धर्म संघ साधर्मीयोंका विधि सहित पूजन-सेवन-भक्ति करकें अपना समित ग्रुद्ध कर पूर्व पुण्यवलसें माप्त मह हुइ सामग्री वस्तुपाल तेजपाल आदिकी तरह सफल कर लेनी. इस तीर्थयात्रा संबंधी सविस्तर हकीकत श्री तीर्थयात्रा दिग्दर्शन नामक निवंधमें थोडे चरूत के परार 'जैन धर्ममकाश' में मिसद हुइ हैं. उनमेंसें इस विधय के संबंधवाली वावत वांचकर-विचारकर लक्षमें रखकर •

अचित विवेक अवश्य उपयोगमें लेनाः आर्था छंदः

> खबसम विवेक संवर, भासा समिइ छज्जीव करुणाय; धारिगयजणर्संसरगो, करणदमो चरण परिणामोर ७

इकीशवाँ—उपशम भाव अवश्य आदरना यानि क्रोधादि क-षाय छोडदेनेही योग्य हैं नम्नता आदरकर अहंकार दोष छोड देना, और संतोषगुण सेवन करकें लोभ दोषकों त्याग देना क्रोधादिक कषायसें संतप्त हुवा आत्मा चीलाती पुत्रकी तरह उ-पंशमनीरसें शांत होता हैं.

वाइशवाँ निवेकगुण जरुर धारण करना चाहियें सचे झूंठे-का, मह्यामक्षका हिताहितकां, अचितानुचितका और गुणदोषका जिस मारकत पूरेपूरा जानपना होते उसीका नाम विवेक हैं वि-चेकीजन इंसके समान और अविवेकी कञ्चेकी समान गिने जाते हैं. विवेकवंत चितामाण रतन जैसे अमूल्य धर्मको पाकर संमाल सकते हैं, और अविवेकी अससे कमनसीवही रहते हैं विवेक-झून्यको पशुतुल्य कहा है.

तेइशवाँ संवरगण आश्रवके निरोध रोकनेसं ही आता है आश्रव यानि नये कर्मकों आजानेका रस्ता, पांची इंद्रियोंका पर- चश्र होना, चारों कषायका सेवन करना, अविरतिवंत रहना, श्रीक होनेपरमी व्रत प्चरूखाण नहीं करना, मन वचन तनकों खरें योग उपयोगमें लेना, और वैसी ही दूसरी अहितकारी क्रियाओं

करनी यो सब आश्रवरूप होनेसें जीवकों कर्पवंधनके कारण-भूत हैं उन सबका विवेकसें त्याग करना उसीकाही नाम संवर हैं। उसीकों चिलाती पुत्रकी तरह भवभीर ऑत्महितेच्छ जनोंकों सर्वोत्तम सुखदायी होनेसे जरुर आदरने लायक है।

चोइशवाँ-भाषा समिति यानि बोलेनेमें अच्छीतरका उप-योग श्रद्धा वंत श्रावककों जरुर रखन( चाहियें-उन विषय संबं-धर्मे उपदेश मालाके कर्त्तानें कहा है सो जरुर लक्षमें रखने ला-यक ही है:-

## આયોઇંદ-

महुरं निज्ञणं थोवं, कंज्जाविडयमं गवित्रयम तुच्छं; पुर्विय मइ संकल्पिं, भणियं जंधमा संज्ञत्तंः १

उक्त न बोलना, सातवीं-इस वचनका यही परिणाम आयगा, इन संबंधका पूर्ण विचार करकेंही बोलना, मगर ज्यों आया त्यों चकेंद्रेना न चाहिये, और अंतमें धर्म मार्गसे विरुद्ध भाषन न करना चाहिये, इस मुजब विवेक पूर्वक बोलने वालेका वचन मनाणमूत होनेसे विश्वास पात्र होता है; वास्ते आपकी या धर्मकी जनति चढ़ोनेके लिये अवस्य भाषा समिति आदरनी चाहिये.

पचीसवाँ-षट् जीव निकाय यानि तमाम जीवोंके उपर करु-णा-दया बुद्धि धारनकर सुश्रावककों उन जीवोंकी वन सकै वहां तक रक्षा करनी सब जीवोंकों जीना वडा प्यारा छगता है मरना प्यारा नहीं है. अैसा समझकर सुखार्थी जीवोंकों किसी जीवकों न मारना चाहियें, न किसीके पास मरवाना चाहिये और न मारन मरवाने वालेकी प्रशंसा करनी चाहिये. अगर किसी जीवकों दुःख पैदा होवे वैसा कुछ भी अनुचित-गेरत्याजवी आप खुद करै नहीं, करावे नहीं और अनुमोदन भी करें नहीं. करुणाई हृद्यवंत जनोने किसीकाभी अनिष्ट-बुरा मनर्से चिंतवन करना नहीं,वचनर्से बोलना नही, और कायासें करना नहीं. जिस तरह सबका मला होवे उसी तरह सदा चिंतवन कियेही करे उसी तरह बोलें, और उसी तरह किया करे तथा दूसरोंकों भी वैसाही करनेका उपदेश करे और वैसा करने वालेकी सदा प्रशंसा किया करे.

छन्वीशवाँ-धभौष्ट जनोंका संसर्ग-परिचय करना 'जैसी सोवत वैसी असरयानि सोवते असर तुक्में तासीर 'ये कहना चतके इन्साफ मुजब धर्मी सद्गुणी जनोंकी ही ह∢ हमेशां जरुर सोबत-संगत दोस्ती करनी चाहियें धर्म विमुखकी कवीभी संगति न करनी चाहिये. सद्गुणीके संगर्सेभी दरकार वाले शल्सकों ही फायदा होता है वेद्रकार वाले या प्रमादीकों कुछ फायदा नहीं होता है. मणिधर-सांपके शिरपर रहा हुवा मणिमें म्होरेमें बहर दूर करनेकी ताकत है, ताभी वो वेदरकार होनेसे उस +होरको फायदा उसकों कुछ भी नहीं मिल सकता है। आपका झहरभी दूर नहीं होता उसी मुजव सुणीजन बहुत नजदीक होने परभी दुर्जन-खलकों जरा साभी फायदा नहीं होता है. जैसें दुर्जन अपनी दुर्जन-ता नहीं छोड देता है वैसेही सज्जन भी अपनी सज्जन-सौज-न्यता नहीं छोड देता है. सांपका झहर कया उनके शिरपर रहे हुवे म्होरेम दाखिल हो सकता है ? नहीं हो सकता ! उसी तरह उत्तम सिद्ध स्वभावके गुणी जनोंकी अंदर भी निर्गुणीको असर नहीं हो सकती है; वास्ते वैसे जनकी जरुर सोवत करनीही धुनासीब है. चंदन समान शीतल स्वभावसें अपने सोवतीका तीनूं प्रकारसें ताप इस्ते हैं वैसे संत हर हमेशां सेवन करनेके ही लायक हैं.

सत्ताइशवाँ—करण दमः यानि पाचों इंद्रियोंका दमन अवश्य करनाही दुरस्त है; क्योंकि एक एक इंद्रियके तावे हो गये हुवे वि-चारे पतंगीए, भौरे, मिट्डिं—मछ्छियां, हाथी और हिरन दुदेशाकों पाते है, तो जब पांचों इंद्रियोंके एक साथ ही तावे हो गये हुवे, का तो कहना ही क्या ? विषय वश हो गये हुवे अपनी शुद्ध छद्ध मूल जाकर भविष्यमें आपका क्या होगा, उनका भी विचार नहीं कर सकते हैं; वास्ते विषय विवश न होतें विवकी आवकतों उसी इंद्रियोंकों वश कर इंद्रियजीत होना सोही धन्यवादके पात्र है. इंद्रिय दमनसें सद्गति होती है. स्पर्शनेंद्रियादिकका सद्विके द्वारा सद्योग-श्रीदेवगुरु संघ साधमींककी भारी वहुत मान पूर्वक कर रेनेसे सुआवक आपके यह और परभव सुधार लेता है. और इन्नेसें विपरीत वर्षानवाला उमय जना भ्रष्ट करता है. असा समझकर स्थापक विषय सुखमें न ललचाकर अपना कल्यान हाथकर लेनेमें तत्पर रहनी; वयौंकि पुनः पुनः असी आत्म साधन अनुकल सान्मा हाथ आनी वहुत मुक्तिल है.

अहाइसवों—चरण यानि चारित्र—सर्व विरतीकों अंगीकार करने के परिणाम विवेकी श्रावककों जरुर रखने चाहिये 'सम्यग् दर्शनकान चारित्राणि मोक्षमार्गः' यह पवित्र सूत्रका रहस्य जिसने अच्छी तरहसे जान बूझ लिया होते. वो एक क्षणभर भी शिश्र— तुरंत मोक्ष देनेहारे चारित्र धर्मकों क्यों मूछ जावें? परंतु परमचारित्र धर्मकों प्यादे ज्यादे क्रमका होता है; वास्ते दिन मतिदिन विराति धर्मकों ज्यादे ज्यादे सेवन करनेकी दरकार रखनी पहिछे तो उभय लोकविरुद्ध परस्त्री वेक्यागमनादिक रक्ष महाधोर व्यसनोंक। त्याग करना (इन संबंधमें कुछ सविस्तर हकीकत आगे पृष्टमें कही गई है वहांसे देखकर उपयोगमें छे छेनी।) उसके वाद क्रमका श्रावकके बारह व्रतोंका पालना हो सकै उतना

पालन करनेका अभ्यास पाड मितज्ञा करनी और वाकी रहे छुवे-का अभ्यास कर अनुक्रमसें नियम करना शक्ति होनेपर भी ऐसी अच्छी सामग्री मिलनेसे प्रभादमें पड आपका खास कर्त्तव्य भूळने-हारे भाग्यहीनकों आगे पर वडा भारी शोच करना पडता है. म्रानि महाराजके महात्रतोंकी अपेक्षासे श्रावकके त्रत बहुतही सर-छतावंत है. जब मुनि महाराजकों हरएक महात्रत त्रिविध त्रिविध पालन करनेका है, तब श्रावकोंकों अनुवर्तादि भी शक्ति .भुजव चाहे उस भांगेसें ग्रहण करनेकी रजा है; तोभी बहुत जन तो शानश्रद्धादिककी न्यूनतार्से उतना भी लाभ लेनेमें भाग्यशाली नहीं हो सकते हैं. श्रेष्ट श्रावक तो १२ त्रन धारनकर सर्वधा सचि-त्त भक्षणके त्यागी वनकर सर्वविरति चारित्र धर्मके पूर्ण अभिला-षी होते हैं. अँसे विवेकी श्रावक मायः चारित्र रतनकों पाते हैं. आर्थी छंद- संघावार बहुमाणो, पुष्यय छिहणं पभावणा तिष्ये;

सहाण किचमेयं, निचं सुगुरु वञेसेणं.

उन्नतीसवाँ -श्री संघके उपर वहुमान रखना चाहिये, श्री ती-र्थंकर मस्जीकी पवित्र आज्ञाकों आणसेंभी ज्यादे भिय मानकर सेवन करनेहारे साधु साध्वी श्रावक श्राविकारुप चतुर्विध संध कहाता है; परंतु परमोपकारी मस्जीकी पवित्र आज्ञा उछंधन कर-नेहारे जनोंका समूह यानि अपनी मरजी सुजब उछटे वर्तन चळा नेहारेकों परम पवित्र संधकी गिनतिमें गिनने छायकही नहीं है-उन्होंके आचरण पवित्र आज्ञासें विरुद्ध हैं; वास्ते पवित्र आज्ञा

पालनेहारा चतुर्विध संध तरह जग जयवंत श्री जिनशासनकी उन-ती करनेके बदलेमें वै तो तहन आज्ञा विरुद्ध वर्त्तनेसें पवित्र शा-सनकी हिलना-वदी-मञ्चरी करनेहारे हैं, उस्में वै भग्नआझा-्पालक श्री संघके बहार है. पवित्र आज्ञाधारक श्रीसंध ता श्री तीर्थकरजीकों भी मान्य है, अैसे संघका अनादर तीन भ्रुवनमें भी कौन कर सकता है ? अगर कोइ मोह मदिराकें जोरसें अनादर करें तो वो आखिर क्यों करकें सुखी हो सकें ? वास्ते स्वकल्यान चाहनेहारेकों कवी भी पवित्र साधु-साध्वी-श्रावक श्राविकारुप व्यस्त या समस्त श्री संघकी मश्खरी−ठठावाजी−दिल्लगी−िनं-दा-अवज्ञादि आप खुदकों करनी नहीं, करानी नहीं और अनुमो-दना करनी या संमती भी दैनी नहीं; किंतु यथाशकि उस पवित्र संघकी भक्ती करनी; करानी और अनुमोदनी स्वपरकी उन्नति रचनेका ये अति सुलम मार्ग है, जो सुज्ञजन उक्त विवेक सक्त श्री संधिकी भिक्ति करता है वो परम भिक्तिरससें सकल कर्म दूर करकें अक्षयपद पाता है. श्री संघ जंगम तीर्थ रुपहै, उससें मोक्षार्थीजनों ्रकों अवश्य सेवन करने के योग्य है.

तीसवाँ-पुरतक छिखनम्-सर्वज्ञ भाषित और गणधरादिक महापुरुष ग्रंभित आगम-पंचांगी समेत, भकरण या ग्रंथोंका छिखना, छिखना और छिखनेवालेकों मदद देना ये ग्रुश्रावकोंका अवस्य कर्तव्य है, वै शाक्ष ज्यों शुद्ध छिखे जावै त्यों खास ध्यान देनेकी जरूरत है, आजकल हाथोंसे छिखे जाते हुवे ग्रंथ बहुत करके

अशुद्ध मालुम होते हैं उनके बहुतसें कारण है. वो छक्षमें छेकें विचारनेसें और पूर्व के शुद्ध ग्रंथोकी साथ मुकावला करनेसें वहुत दिलगीरी पैदा होती है. और पूर्व प्रभाविक पुरुपोंनें लिखाये हुने ग्रंथोकी आजकल वहुतसी जगह चलती हुइ गेरव्यवस्था देख अपार खेद होता है. ऐसे परमपवित्र शास्त्रोंकी हानि होनेका कारण अज्ञान और अविवेकका जोरही माछुम होता है; क्यौ कि जो वै पवित्र शास्त्रोंको सचा मूल्य समझनेमें आया होता तो पीछे कौनसा मंद्रमागी वै पवित्र शास्त्रोंका उपयोग न करते, और न करने देतें? जाने अपने वापकी भिलकत होवे उसी तरह ममतासें महाक्रपणके धनकी माफिक उन्होंकों छुकाकर रखकें उन्होंका लाभ लेनेमें ईतेजार और सचे हकदार समस्त श्री संघकी अवज्ञा करके दीमग आदिक्सें उनका नाश होजाने तक उन्होंकी वेदरकारी किये करते हैं. सचमुच ये क्वप्तंपने सत्यानाशीका वरूत दिखलाया है. नहीं तो दो घंटेकी अंदर ये सब सीधादोर हो जावै जो ये नाश होते हुवे पुस्तकोंकों अमूल्य समझकर वचा छेने होवे तो उसका सचा और सरल उपाय संपही है. आजकल लिखे जाते हुवे हजारो अशुद्ध प्रंथोंसें नाश हुवे जाते शुद्ध ग्रंथोंका वचाव करलेनेमें वडा भारी ⁻फायदा हैें नाश हुइ वस्तुका दूसरी जगह पता मिलना ही म्रुश्किल है, और वैसे ग्रंथोंका बचाव किसी प्रकार भी हो सकै तो अच्छा है, नहीं तो अति विरल और खास उपयोगी ग्रंथोंकी एक एक नकल आति शुद्ध कर, करवाकर उन भतके उपरसें अनुकूछ साधन

की सहायता भदद छे दूसरी शुद्ध अंत करा लेनी दुरस्त मार्छम होती है. लाभ गेरलाभ विचारकर जितनी आशातना दूर हो सकै उतनी दूर कर पवित्र ग्रंथोंका उद्धार करना ये विवेकवंत समयह श्रावकोंकी खास फर्ज है. अपने परमपित्रेत्र शासनका सच्चा आधार उपर कहे हुवे अमूल्य और पवित्रशास्त्रोके उपर ही है. वो अपना अमूल्य वारसा आजकल के कितनेक मिथ्या मान के पुतलों के विश्वासप्तें अपन गुमा न वेटें उस वास्ते अपनकों ज्यादे सावध रहनेकी जरुरत है वास्ते जिनके कवजेमें वैसे पुस्तक है उनकों समझा-कर कुछ कर्वजा हाथकर शासनकी तर्फ गंभीर फिन्ने सहित खंत रखनेवाळे नररत्नोंकों आगेवानी देकर उन्होंकी निगेहवानीके नीचे वो अति कींमती वारसा संभालनाः अपनी वेदरकारीसें अपनेन बहुत शुभा दिया है, और वो इतना मेंधा था कि उसका मूल्य वडे ज्ञानी ज़ौहरी ही कर सकते हैं; मगर शिंग और पूंछ विगर के नर ेपुरा न कर सर्केगे. उमीद है कि अवी भी कुंमकरणकी गाढ निद्रा-मेंसें जागृत हो अपना मंबिष्य सुधारनेके वास्ते अपने कोइ कोइ भाइ कुछ करेंगे, और कुछ झनुनसें कहे गये कठिन शब्द वस्ते **અ**ચ્છા માનેમે.

ईकतीसवाँ-तीर्थ यानि शासन उनकी प्रभावना यानि उन्नति को सुश्रावक है को यथाशक्ति अवश्य करेंगे. उपलक्षणोंसे कोइ बुरे संयोगोंसे करकें भइ हुइ मलीनताकों भी दूर करेंगे.

यहांपर वर्त्तमान श्री वीर शासनका मुख्य आधार आगम या

आगमधर और जिन मितमाजी या जिनमंदिरजीके उपरही है. आ-गर्मोंकी स्थिति कैसी दयाजनक हो गइ है वो पेस्तरके पेरिग्राफ-सें समझनेमें आ गया है, और उस परसें आजकल आगमधर कैसे है अथवा कैसे हो सके वो भी कुछ समझने में आयगाः अथीत भूले पड़े हुवे वा पहजाने वाले उक्त आधारकों टेका देनेकी अपनी खास फर्ज है। जिनमतिमाओं या जिनमंदिरोंके संबंधें भी करीव वैसाही है-इसका सवव भी मुख्यतामें अज्ञान, अविवेक या कुसं-पही नजर आता है. अगाडीके वरूतमें जब पृथिवीकों जिन भासा-द्मंडित करनेके लिये समर्थ श्रावक वीर थे, तव अभी आपके गाँवमें या नगरमें जो जिनमंदिर या जिनविंव है उनका संरक्षण करनेकों भी श्रावक भाग्यसेंही समर्थ होते हैं; सवव कि आजकल कितनेक धनपात्र पैसेकी केफर्मे शाहाने-दीर्घदशी श्रावकांकी दली-रुपर वेदरकारी बताते हुवे नये नये मंदिर बनवाकर उसमें नथी नयी प्रतिमाजीयें भरवा कर जितना फजूल पैसा उडादेते है सो विवेक विगरही उडाते हैं; यदि उतना द्रव्य विद्यमान मंदिरोकी यरामतमें या उन्होंकी संरक्षणतामें, जिन मक्तिमें विवेक पूर्वक ख-ची करे तो अपार् लाम हांसिल कर सकै; लेकिन जब जैनकोमका और उसीके साथ आपका बहेतर होनेका होवै तब उन्होंकों अैसी सद्बुद्धि या विवेक जायत होवै ना १ एक दूसरेकी स्पर्धासें फक्त मिथ्याभिमानमां अंध होकर यशकीर्तिं गवानेके वास्ते किया गया चाहे वैसा वडा काम उचित विवेककी वडी भारी न्यूनतासें कया

आपकों या अन्य जनकों उपकारी होवे ? नहीं होवे ! वास्ते उचित है कि-श्रीमंत श्रावकों कों वैसे धर्मकार्यमें दीर्धदर्शी अन्य सा-धर्मी या निःस्पृह साधु समूहका हितवोध हृद्यमें याद रख्ख आगेंकों कदम उठाना अन्यथा आपके अविवेकसें उल्टे श्री संघकों बोजे-भार रुप हो पड़े. 'प्राचीन जिनमंदिरोंका उद्धार और संरक्षण करनेसें अगणित लाभ है. '' वो पवित्र वाक्य अधि-कारी श्रायक वर्गकों मूल जाना युक्त नहीं है; सवव कि पवित्र शा-सनका सचा आधार अभी मुख्यतासे श्रीजिनागम और जिन पिंडमाओंके उपर हैं, आखिर आंखें खोटकर विवेक जागृत करकें समझना चाहियेकि उक्त पवित्र आगम, आगम धरोंके आधारसें और पावन जिन पडिमाओं श्री जिनमंदिरोंके आधारसें रह सकते है, इतनाही नहीं मगर उक्त आगम मुजब वर्त्तनेहारे पवित्र आगमधर और विधि मुजव निर्माण किये गये प्राचीन जिन मंदिर जगत् जयवंत जैन शासनके सचमुच अहंकार है.

श्री मद्रवाह स्वामी, श्री उमास्वाती वाचक, श्रीसिद्धसेन दि-वाकर, श्रीहरीमद्रसूरी, श्रीहेमचंद्रसूरी, वादी श्री देवसूरी तथा महोपाध्याय श्री यशोविजयजी वगैरः प्रभावक आगमधरोंसें जिस प्रकार जैन शासन्का डंका वजा है, तैसेही श्री शत्रुंजय, गिरनार, आबु, अचलगढ, राणकपुर, पट्टन, खंभात, तारिंगा—राजनगरादिक अनेक स्थलमें शोभायमान होते हुवें प्राचीन जिनमंदिरमे पुराने जिन विवोसें जैनशासनका जयनाद सर्वत्र फैल गया है. उससें

जिनशासनके सर्चे आधारभूत या अलंकारभूत पवित्र पाचीन आ-यम या जीर्णमाय भये हुवे जिनमंदिरोंका उद्धार करनेकी ही आजकल सची अगत्यता हैं. और विवेक पूर्वक एक महाकार्यमें द्रव्यका सदुपयोग करनेंसें ही पवित्रशासनकी वडी भारी उन्नात या मभावना होनेका संभव हैं. उमीद है कि भियभाइ-और भगिनीयो-ये अति अगत्यकी वात खास लक्ष्यमें ले अनादि प्रिय स्वच्छंद-ताकों छोड शास्त्र परतंत्र रहकर स्वहित साधेंगे! या द्रव्य क्षेत्रकाछ भाव विचारकर पवित्रशासनके परम रसिक सद्ग्रुरुका सदुपदेशलक्षमें, रखकर ज्ञानकी तालीममें दृद्धि करकें दुःख पाते हुवे साधर्भीयोंकों उदार सखावतर्से उद्धर कर पवित्र शासनकी वडी भारी उन्नति करकें आत्म कल्याण करेंगे!कल्याणकें अर्थी भाइ भगिनीयें विवेक-सह ७६मी, यौवन, और आयुपकी अस्थिरता पूर्ण मकारसें विचार करेंगे, या गफलत तजकर प्रमाद रहित हो महा माग्य योगसे प्राप्त भइ हुइ ये सर्वोत्तम सामग्रीका यथेच्छ लाभ लेकर स्वजन्म सार्थक, करेंगे. क्षणिक यशकीर्तिके लोभमें खींचाकर अक्षय सुखका लाभ न जाने देंगे, और मुग्धजनीकों रंजन करनेमें तन मन धनकी आहू-ती देनेसे तो परमात्म प्रभुकों रंजन करनेमें अपना सर्वस्त्र अपण करनेके वास्ते आगेवानी करेंगे, अपने भाणसेंभी परम पवित्र श्री परमात्माकी पवित्र आज्ञाकों अत्यंत त्रिय समझकर उनीकी खातिर आपका भिय प्राणोंका भी विलदान देनेमें न डरेगे! यतः आणाए धम्भो ' अर्थात्.

र्डेपद्रवज्रा-छंद-जिनेंद्रपूजा ग्ररु पर्यूपास्ति, मन्यानुकंपा शुभ पात्र दोनं; गुणानुरागः श्रुतिरागमस्य,न्टजन्मवृक्षस्य फलान्यमूनीः १

इन श्लोकमें कहें हुवे श्री जिनेंद्रजीकी पूजा आदि तमाम धर्म-कृत्य परमक्रपाल मसुकी पवित्र आज्ञापूर्वक ही संफल होते हैं. और कहा है कि:-

"आणा रहियमणुठाणं, पलालपुछुव्व पिंडहाइ" अर्थात् परमक्रपाछ श्री तीर्थकर परमात्माकी पवित्र आज्ञारहित किया हुधा—विरुद्ध अनुष्टान धान्य रहित परालके पूले जैसा निःसार माछम होता है—कुछ शोभता नहीं वास्ते ज्यो वन सके त्यों साव-धानीके साथ परम कृपाछ प्रभुजीकी परम पवित्र आज्ञाका आरा-धन करनेकी अवस्य दरकार करनी चाहियें.

फता लोकप्रवाहमें वहन होकर मुख्य लोगोंका मन रंजन कर्निके वास्ते आगममर्थादा छोडकर मरजी मुजब चलनेमें बहुतसी हानि होती है, और परम पवित्र आगम मर्थादा संमाल कर-शाक्ष परतंत्र रहकर चलनेसें बहुतसा फायदा है, सोममाद छोड श्री सद्धुरु चरणकमलकी सम्यक् सेवासें परम पवित्र आखरहस्य मिल्नेनेसें मालुम हो जायगा महाराजश्री यशोविजयजीने कहा है कि:- 'जन मन रंजन धर्मकों मूल न एक बादाम. ' यह बहुत गहेरे रहस्य वाले वावयसें कितना समझनेका है! यदि आपके आत्माका वेशक कल्यान करनाही होवे तो सद्गुरु चरणाधीन रहकर चलना परम पवित्र वीतराग वचन अनुसारही हमेशां जिनका वर्तना आर

र्नहना होता है वैसे स्वपर हितकारी महात्माओंको सद्गुरुही समझ िर्जिपे जो अपने झूठे स्वार्धमें अंध हो दूसरेकोंभी उलटे रस्ते चढा देते हैं वै पध्धरकी नाव जैसे ज़ुगुरु स्वपरकों ड्वाने वाले हैं. विष-यांध वनकर केवल वेप विडंबक पापात्माओंका नरक विगर दूसरा मार्ग नहीं है. स्वश्रेय साधन करनेकी इच्छा वाले सुगुणी श्रावकों-को वैसे पापी गुरुका संग सर्वधा छोड देना. अहा ! वडेही खेदकी वार्ता है कि-कितनेक मुख्यमाइ भगिनीयें औसे वहुत नीच हलके कृत्य करने हारों का भी संग किये करते हैं. पवित्र शास्त्र तो फर-माते हैं कि-' काले सांपका संग करना अच्छा;' मगर कुगुरुका संग करना अच्छा नहीं. क्यौंकि काला सांप काटे तो कभी एक बेर मृत्यु होवै; मगर कुगुरुसें तो अनाचार सेवन कर या पोषनकर अनंत भवभ्रभण करना पडता है यानि वेसुमार वरूत मरनके शरन होना पडना है; वास्ते आत्मार्थी सज्जनोंकों तो हमेशां स्व**पर** हितकांक्षी सद्ग्रक्ञोंका ही संग करना कदापि मरणांत कष्ट आ પહે તોમી જીયુરુઓંના સંગ નફીં નરના.

गुद्ध देव गुरु धर्म इन्होंकी पूर्ण पहिचान कर अत्यंत भक्ति भावसें उन्हीकाही सेवन करना. पवित्र शास्त्रकारोंने कहा है कि— धर्मार्थीं जनोंकों धर्मकी परीक्षा छने या रत्नकी तरह करनी. 'परीक्षा पूर्वक ग्रहण की हुइ श्रेष्ठ वस्तुका श्रद्धासह सेवन करनेसे उनका फल मिल सकता है; और परीक्षा विगर उपरके आढंवर-सेही ग्रहण की हुइ झूठी वस्तुसें मात्र क्लेशकेही हिस्सेदार होना -

पडता है. प्यारे भाइ और भगिनीयो ! याद रख्खो कि शुद्ध देव गुरु धर्मकी परीक्षामें अच्छे अच्छे जन मूल खाते हैं, वडे झाँहरी चौकसी-कसोटीगर भी भूल खाते हैं, वडे पुराणी, वेदके जानने वाले, और काझी भी भूल खोते हैं. अरे वडे देव दानव और राजा महाराजाभी भूल खाँ जाते हैं; वास्ते क्वल जीवनके सारभूत अति उपयोगी अमूल्य धर्मकी परीक्षा करनेमें गफलत नहीं करनी तुम तुंगीआ नगरीके श्रावकोंकी वात यादीमें लाओ, और ज्यौं वन सके त्यौं तुरंत अपने अपने अचित आचार विचारमें सुद्द हो जाओं तुम समीजन सद्गुरुसेवामें रिसक होकर जो सद्गुरु व-गेरेकी विद्यमान सामग्री छोडकर मरजी मुजव आपमतिसें अकेले विचरकर धन्य मानते हैं उन्होंका पापी संग छोड दो; क्योंकि वैसे वेश विडंबकोंको पुष्टि देनेसें तुम फर्फ पापकोंही पुष्टि देकर अनर्थ बढाते हो. अगाडी हो गये हुवे श्रावकोत्तम श्रावक श्राविकाओंके चरित्र याद करो ! श्री श्रोणिक राजा अभय कुमार मंत्रीश्वर तथा सुलसा श्राविकाकी तरह शुद्ध देव गुरु धर्मकी परीक्षामें चतुर वन जाओ, जिस्सें ठगाये बिगर स्वस्व उचित आचारोंमे चिरकाल सुदृढ रहकर आखिरमें श्रीसर्वज्ञ आज्ञाकों सम्यग् आराध लेकें स-हलाइसें सद्गति साध सको.

अपने अपने व्रतमें दृढता करनेके वास्ते श्रीसूर्ययशा श्रमुखके चमत्कारीक दृष्टांतोंका पुनः पुनः स्मरण करते रहो, और श्री भर् हेसर बाहुवली वगैरःमें वर्णन किये गये उत्तम शीलादिक असंख्य

ग्रुणशाली पवित्रभाइ भगिनीयोंकी तरह चिरकाल पर्यंत अखंडशी-स्रादिक उत्तम गुणमणि रत्नोंका भंडार भरेही करो. तुमसें वनसके उतने दुःखपोत हुवे साधभी भाइयोंकों मदद दो, और उन्होंकों बहुतसी भदद देकर साधभीयोंका उद्धार करनेवाले सांपतिराजा, कुमारपाल भूपाल, विमलशाह वस्तुपाल तेजपाल और जगडशाह वगैरः पूर्वभभाविक परमाईत श्रावकोंके उत्तम सुकृत्योंकी अनुमोदना करकें आपवडाइ किये विगर हमेशां आत्मलधुताकोंही विचारमें लिये करो. हमेशां याद रख्खोके परानदा-आत्मप्रशंसा करनेहारा मनुष्य अपने किये हुवे सुकृतका फल गुमा बैठताहै, और आत्म-छधता शोचनेहारा सत्प्रक्ष हमेशां-दिनशतिदिन गुणातुरागी होने-सें गुणाधिकता पाताही जाताहै. कदाचित् कुछभी सुकृत करनेमें या किये वाद तुमकों अपना उत्कर्ष-आपवडाइ हो आवे तो उसकों दूरकरनेके वास्ते अच्छा और सुगम मार्ग यही हैकि पूर्वपुरुष र-त्नोंके चारित्र स्हामने नजर करनी और ' जनमनरंजन धर्मकामूल न एक वादाम '-वस यंही बातकों हरदम याद किये करनी. पवित्र धममार्गमें अन्य जीवोंकों जोड देनेके वास्ते उनका चित्तरंजनेमें तो गुणही है यों शास्त्रकारोंका कथन है. चाहे वैसा उत्कृष्ट धर्म कोइभी श्रावक पालन करता होवे और उस्से कभी उसके दिलमें दूसरे श्रावकोंकी अपेक्षासें अपनेमे अधिकताका भास नजर आवै. तोमी उत्तम महावर्तोकों कपट राहित अखंड पालनेहारे उत्तम भुनी महा-राजाओंकों देखकर उनका मान दूर हो जाता है.

यहां पर प्यारे भ्राता और भगिनीयोंकों आग्रहके साथ कहने-कों हैंकि जिस प्रकार अपना कल्यान होते अगर अपने साधर्मीयों-के श्रेय साधनद्वारा पवित्र शासनकी उन्नति-प्रभावना होवे उसप-कार अहर्निश यत्न करना, यही ए आते अमूल्य मनुष्यजन्मादि दुर्छम सामग्री पानेका उत्तमोत्तम फल है. श्रावक धर्मकर्त्योंका उंहांपर बहुत संक्षेपसें बयान करनेमें आया है, क्योंकि बहुतकर्रकें जीवोंका वडाहिस्सा फक्त संक्षेपरुचीवंत माळुम होता है. विशेष रुचिवंत वाइ भाइयोंकों सद्गुरुकी सम्यग् उपासन करकें विशिष्टशास्त्र रहस्य मिल्रालेनेकी दरकार रख-नी दुरस्त है. पित्र शास्त्ररहस्य मिला लेकर जिस पकार तुरंत आत्मउपकार और परोपकार कर जगजयवंत श्री जिनशासनकी उन्नति होवैं उसमकार यत्नवंत रहना. जो अपूर्वशास्त्रहरस्य अपन कों भाप्त हुवा होय बो दूसरे योग्य जीवोंकों समझादेकर कुतार्थ होना, जिसतरह जगत्वर्ति सभी जीव परमपवित्र श्री वीतराग शासनके रागी होवै उसत्तरह परोपकार दृष्टिसें हमेशां चलन रख-ना, जिस्से स्वपर श्रेय साधनद्वारा श्री जैनशासनकी प्रभावना उ-रक्ष्ष्ट भकारकी होने पाँवै

### विविध विषय संशह.

जिनमंदिरमें संमालने लायक दशत्रिकोंके स्वरुपका वयान. १ निस्सिही त्रिक-तीन वस्त निस्सिही, २ प्रदक्षिणा त्रिक, ३ मणाम त्रिक, ४ पूजात्रिक, ५ अवस्थात्रिकः ६ त्रिदिशि निरी-क्षण विराति त्रिकः, ७ पादभूमि ममार्जनित्रकः, ८ वणीदित्रिकः, ९ मुद्रात्रिकः, और १० मणिधानित्रक यह दशित्रिकः। वाल जीवोंके वार्ते संक्षेपसे विवेचन करेंगे। उसमें पहिले निरिसही त्रिकका अर्थ यह है कि—तीन वरूत (मंदिरमें दाखिल होतेही) निरिसही कह-ना. जो लोग इसका परमार्थ नहीं समझते हैं, वो लोग शुक पाठकी तरह तीन वरूत वोल देते हैं; लेकिन किस लिये तीन वरूत कही जाती है उसकी खबर नहीं होती हैं; वास्ते उनकों उसकी मतलब समझानेकाही हमारा ये उद्देश हैं। सो ध्यानमें लेकर हरएक त्रिकः-का परमार्थ समझ, समझाकर अपनी फर्ज विचार श्रम सफल करोगे।

१ निस्सिहीत्रिक-पहिले श्रीजिनमंदिरके कोटके दरवाजेमें दारिक होतेही अपने घर संबंधी ज्यापारका त्यांग करनेरुप पहिली निस्सिही कहनी. भदक्षिणा फिरकर मालुम होती हुइ आशातना दूर कर मध्य वीचले दरवाजेमें पैठतेही श्री जिनमंदिर संबंधी विकल्पकों छोड देनेरुप दूसरी निस्सिही कहना. वाद विधिवत स्वद्रज्य (चावल-फल नैवैद्यादि) सें श्रीजिनपूजा करकें द्रज्य पूजा संबंधी विकल्प तज देनेरुप तीसरी निस्सिही कहकर श्री जिनेश्वर मश्चकी स्तुतिके लिये चैत्यवंदन विधि संमालनी स्थिरता योगसें इरियावही पूर्वक भावकी विशुद्धि होवैवैसे मश्चजीके सद्भूत गुणोंका किर्चन करना

२ प्रदक्षिणात्रिक-प्रभुजीकी दक्षिण वाजुर्से भवभ्रमणा मिटा-नेकी बुद्धि-इरादेसें या ज्ञान पर्शन-चारित्र पानेकी सुबुद्धिसें श्री र्जनमंदिरकी ममतीमें यतना पूर्वक मार्गमें कुछ भी-किसी तरहकी आशातना जैसा मासुम होवे वो आप खुद दूर कर, कराकें तीन दफे उपयोग सह फिरना यानि तीन प्रदक्षिणा दैनी

३ प्रणामित्रक—चाहे जतने दूरसें श्री जिनेंद्रजीके जब 'दर्शन' होने लगे तब तुरंत आदर पूर्वक दान हाथ जोडकर 'अंगलिबद्ध' नमस्कार करना, सो भथम भणामः बाय भदक्षिणादि देकर वीचले द्वारमें आकर प्रभ्र समीप अर्द्ध अंग झुकानेरुप 'अर्धावनत' करना सो दूसरा भणामः और अंतमें यथा अवसर प्रभ्रजीकी द्रव्य पूजा कर चैत्यंवदनके पेरार पांच अंग यानि दोन हाथ, दो जानु और मस्तक ये पांच अंग संपूर्ण भूमिके साथ लगाकर 'पंचांग प्रणाम' तीन दफे भूमिकों पूंज प्रमार्जकर करना सो तीसरा प्रणामः

४ पूजात्रिक यथा अवसर फजर, दुपहर और साम, ये तीन वर्त्तमें प्रक्षी यथोचित उत्तम द्रव्यों में पूजा करनी गृहस्थों को कही है. उसमें प्रातःकालमें वस्नादिककी शुद्धिसें वाससेपकी पूजा, मध्यान्हमें सुगंधी जल, चंदन, पुष्प, धूप, दीप, अक्षत, फल और नैवैध द्वारा अध प्रकारी पूजा, और संध्यामें धूप दीपादिकसें पूजा करने नेका अधिकार हैं; उस मुजब भाविक सद्यहस्य यथाविधि मसुभनिका अधिकार हैं; उस मुजब भाविक सद्यहस्य यथाविधि मसुभनिका करने स्वद्रव्यकी सफलता ले सके. जो जो द्रव्य यानि शुद्ध जल-चंदन-फल वगैरः मसुके अंगपर चडा सके वो वो द्रव्यसें 'अंगपूजा' करनी सो प्रथम पूजा. जो जो द्रव्य यानि सुगंधी धूप, द्रीप अखंड चावल, फल, नैवेद्य वगैरः प्रसुकी आगे होक-रखकर

भावना भाइ जाय, वो वो द्रव्योंसें 'अग्रपूजा' करनेरुप दुसरी पूजां और समस्त द्रव्यपूजां किये वाद प्रभ्रके सत्यग्रणोंकी अंतःकरणसें वैसेही उत्तम ग्रण पानेके लिये स्तृति करनी सो 'भाव पूजा' समझनी। वरावर लक्ष रखकर यतना पूर्वक शास्त्राज्ञा मुजब परम पूज्य मभुकी उक्त तीन प्रकारसें अपने अपने अधिकार ग्रंजांस मुजब पूजा करनेवाला आप खुदही परमपदकों पाता है। आप परमात्मारुप हुवे बाद पूजाकी जरुरत नहीं; मगर वहां तक तो यथासं भव परमो-पकारी पूर्ण आस्थासें पूजा करनेकी जरुरतही है।

५ अवस्थात्रिक-परम कृपाल प्रसुकी छद्मस्थ, केवली और सिद्ध असें तीन अवस्था अलग अलग जगह माबै; सो इसतरहार्क -भ्रमुकों स्नात्र अभिपेक रहवण, अर्चन वगैरः की वर्ष्त 'छद्मस्थ,' अष्ट भातिहार्थके देखावसें 'केवली' और पर्धकासन-पद्मासन या काउस्सग्ग मुद्रासें स्थित प्रभुकों 'सिद्ध' अवस्था है.

६ त्रिदिशि निरीक्षण विरातित्रिक-परमात्म प्रभुजीकी परम भक्तिमें रिसक जनोंकों प्रभुके सन्मुखही आपकी नजर रख-का-यम करनी उस सिवायकी तीन दिशाओंमें नजर फिरानेका त्यांग करनो

७ पादभूमि भमार्जनित्रक यहस्थकों प्रभ्रकी द्रव्यपूजा किथे बाद भावपूजा—चैत्यवंदन समय जयणा पूर्वक उत्तरासंग या बल्लां-चल्रहारा तीन वरूत पंचांग भणाम करनेके वरूत भूमि वगैराका जीवरक्षाके वास्ते प्रशाजन करना मुनि वगैरा भावपूजाके अविका- री वर्गकों रजोहरण-ओघा वगैरःसं तिनद्र प्रमार्जन पूर्वक प्रभु-

८ वर्णादिक त्रिक-श्री जिनेश्वरजीके पास उत्कृष्ट-मध्यम या ज्ञान्य (अनुक्रमसें आठ, चार या एक स्तृति-धोय-धुइसें ) चै-त्यंवदन करने वच्नत वो वो सूत्राक्षर, सूत्रार्थ इन दोनुमें वरावर छक्ष रखनेके साथ श्री जिनमतिमाजीका दढालंबन रखनाः सबबिक उपयोग शुन्यतासें की हुइ करणी सफल न होवै.

९ मुद्रात्रिक पैत्यवंदन करने के वरूत नमुध्युणं पढते तक योगमुद्रा धारन कर रखनी, काउरराग्ग ध्यान के वरूत जिनमुद्रा क्तरनी, और प्रणिधानित्रक यानि जावंति चेइआई, जावंतकेवि-साहु और जयवियराय पढने के वरूत 'म्रक्तासुकिसुद्रा' घारन करनी. परस्पर कमलकी कलीकी तरह दोनू हाथद्वारा दशों अंगूलियोंका पेचकर अपने पेट के उपर दोनू हाथोंकी कोंनी स्थापन करनेसें 'योगमुद्रा' हुइ गिनी जाती है. चार अंगुल अगाडी के भागमें और चार अंगुलसें कुछ कम पिछाडे के मागमें पाँव फैलाये हुवे रखकर काउस्सग करना सो 'जिनसुद्रा' हुइ समझनी. और एक दूसरी अं-गुलीओंकों वरावर जोडदेकर दोनू हाथ वरावर पोकल रखनेमें आवै और दोनू हाथ कपालकों जग रखनेमें आवे (कितनेक आचार्यों के मतसं कपालकों नहीं भी लगानेमें आवे ) यों करनेसें दोनू सीप मिली हुई होने जैसा हाथका आकार होनेसे उसें छता-स्रिक्तिस्त्रा कही जाती है.

१० मिणवानित्रक-आगे कहिंदेये क्षजत जावंतिचे०. जावंत के०.-जयिवसाय ये तीन सूत्रपाठकों भणिधानित्रक कहते हैं. या मन-वचन-तनके योगकी एकाग्रता भी 'प्रणिधानित्रक' कहा जाता है.

उपर मुजव संक्षेपसें दशित्रकका खुलासा पूरा हुवा, उन उप-रांत कितनीक उपयोगी और प्रसंगोपात वावतोंपर मिक्त रिसक्कों छक्ष देनेकी जरुरत है. आजकल प्राणी प्रमादके वश होकर पित्र श्रभू जादिक नित्यनियमोंमें भी बहुत करकें अविधिदोष सेवन करते हुवे नजर आते हैं. सो कुछ नीचेकी वावत परसें समझनेमें आयगा, और वो समझकर स्वपरके सुधारेके वास्ते वन सके उत-नी खंत रखनेमें आयगी.

आगेके वर्ष्तमें जिस तरह शास्त्रकी मर्यादासें जिनमंदिर, जिनमंतिमा, प्रतिष्ठा-(स्विदित साधुके पाससें विधिवत वासक्षेपादिक द्वारा) पूजा भक्ति वगैरः शास्त्र नीति मुजव चलनेकी दरकार वाले सुश्रावक करते थे, उसी तरह-वसे आदर-मान पूर्वक आज कल भाग्यसेंही होता हुवा नजर आता हैं हां, शास्त्रविधिका अन्नादर होता हुवा तो नजर आता है. प्रभुभक्तिमें वपराते हुवे द्रव्योंकी जयणापूर्वक करनी चाहिये सो शुद्धिकी वे दरकारी रखनेमें आती है. बहुत करकें गाडरीए भवाहकी तरह संमूर्धिम अनु-ष्ठान क्रिया करनेमें आति हुई मालुम होती हैं.

असे विषमकालमें देवद्रव्य वगैरः संगालनेमें जैसी खंत-फिक रखनी चाहियें वैसी रख्खी जाती मालुम नहीं होती क्विचित् उस-

का बेदरकारीसें छोप होता हुवा नजर आता है, क्विचित् चुरायाँ जाता है, क्वचित् हजमिवा जाता है. प्रभुकी पवित्र भिक्ता कार्य बहुतकरकें वेठकी तरह बजानेमें आता है. दीपकमें पतंगीए वगैरः जंतु पडकर मरते हैं उनकी प्रायः संमाल लेनेमें नहीं आती है. जिनमंदिर बहुत रात जाने तक भी खुछे रख्खे जाते हैं-प्रायः अवसरका काम अवसर पर करनेमें नहीं आता है; इतनाही नहीं मगर अपनी भूल सुधारनेकों कभी कोइ भेरणा करै तो उसकी ंतर्फ नाराजी वतलाकर आप जो करता है सोही ठीक है अैसा स्था-*ं* पन कर कितनेक विषकों छौंकाते हैं, ये सब सचमुच अज्ञानकाही प्रभाव हैं. अपने पवित्र शासनानुरागी वीरपुत्रोकों अब ज्यादे जा-गृत होनेकी जरूरत है. अपनी इतनी पतित स्थिति असे अनेक अविधि दोषोंकाही परिणाम माछुम होता है. जहां तक अज्ञान अविवेक-मिथ्याभिमान दूर न होवेंगे वहांतक अपनी कोमकी स्थि-ति सुधरनी बहुतही सुरिकल हैं. सुविवेक धारन किये बिगर अपन अपने उपकारी परमात्माकी पवित्राज्ञाकों विधिवत नहीं पालन कर संकेंगे, और उस विगर अपन धर्मकरणी करते हुवे परभी यथार्थ काभ न मिला सर्नेगे। असा समझकर मेरे प्यारे वीरपुत्र पुत्रियें ! धुम जागृत हो जाओ ! प्रमादरुपी महाशतुका पछा छोड दो ! और दिलमें अच्छी उमींयें लाकर परमक्रपाछु प्रभ्रकी पवित्र आ-शकों बरोवर पालनेके लिये तत्पर हो जाओं तुम मनमें धारनकर को तो कर सको वैसा है; वयों कि तुम वीरपुत्र पुत्री हो; तथापि जैसे भूलसंही वकरोंके जुध्यमें रहनेसें सिंहिकशोर भी आपका स्वरुप भूल जावे, वैसे अज्ञान—अविवेक, मिध्या व्हेम कायरता व-गैरः दोषोंके समूहमें संमीलन हुवे रहनेसें तुमारा भान भी ठिकाने पर नहीं रह सका है, सो अब ठिकानेपर आ जाय असी श्रीवीत-राग देवजीकों हर हमेशां प्रार्थना है—सो सफल हो! स्वपरका अंतः करणसें श्रेयचाहनेवाले हरएक बीर पुत्रकों जिस भकार श्री जैन-शासनका उद्य होवे उस प्रकार किटवद्ध होकर उद्यम करना उचित है. पुरुषार्थकों कुछभी असाध्य नहीं है; वास्ते असे उत्तम पुरुषार्थकाही अपन सबको शरण हो!!

### श्री देवग्रुक्वंदनादिक समय संमालनेयोग्य

#### पंचामिगमादि.

े र सचित्त द्रव्यका त्याग-आपके उपयोगमें छेने लायक स-चित्त द्रव्य फल फूल वगैरःका त्याग करनाः

२ अचित्त द्रव्यका स्विकार-श्री देव गुरु वंदन पूजन लायकः वक्षालंकार धारन करनाः

३ मनकी एकाग्रता करनी-अन्य अकारकें संकल्प विकल्प छोडकर उक्त कार्यमेंही चित्तकों पिरादेनाः

े ४ एक साडी उत्तरासंग–अखंडित~नफटा तृटा हे। वैसाउच-रासंग वंदनके वरूत अवश्य धारन करना- बंदनके वरूत वस्नांचलसें भूमि प्रभाजन और स्तुति समयमें संहका उपयोग रखनाः

् ५ दर्शन होतेंही मस्तकके साथ अंजली लगानी—चाहे उतने दूरसें देवगुरु के दर्शन होवे कि तुरंत दोनु हाथ जोडकर मस्तकसें लगा लेना.

### यह उपर कहे हुवे पंचामिगम रावें साधारण है.

राजा-चक्रवर्ती वगैरःकों तो दूसरी तरहके पांच अभिगम भी संगळने पडते हैं, सो नीचे मुजब है:-

जिनमंदिर या समवसरणमें दाखिल होतेही, अगर गुरुमहा-राज के निवासकी जगहमें वंदनाथ दाखिल होतेही छत्र-छत्ता, चमर-पंखा, मुकुट, तलवार लकडी वगैरः अक्षशस्त्र और जूते-ब्रुट चांखडी-ये पांच राज्यचिन्ह वहारस ही छोडकर बहुत मानपूर्वक श्री देवगुरुकी यथाशिता भिति करें. इसके उपरांत निरिसही वगैरः दशिक, तथा जिनभुवनमें १० वडी आशातना त्यागनेका और गुरुमहाराजकी ३३ आशातनायें दूर करनेका स्वरूप सुज्ञ-अनोनें समझकर शुद्ध देवगुरुका यथाविधि आराधन करनेमें वन सके उतनी दरकार करनी; परंतु वेदरकार न करनी.

श्री जिनेश्वरके मंदिरको कोटकी हदमें दश वडी आशातनाथ यत्नसें दूर करनी चाहिथे.

१ तांबूल न ख)ना-पान सुपारी धगैरः श्री जिनदार ले जा-कर न खानाः

- २ जलपान-पानी नहीं पीना.
- ३ भोजन-अन्न वर्षेरः कुछभी न जीमना-न खानाः
- ४ उपानह-जूते न पहनना.
- ५ मैशुन-विषयक्रिडा-स्त्री पुरुषका विषयसंगम न करना.
- ६ शयन-न सो जाना और न निंद लेनी.
- ७ निष्टीवन-धुंकना नहीं-मुँहका म्ल-क्फ-वलगम वगैर् न डालनाः
  - ८ ऌधुनीति-पेशाव न करनाः
  - ९ वडीनीति–दिशा जंगल न जानाः
  - १० द्यूत-जुगार न खेलनां.

# श्री गुरुमहाराज संबंधी ३३ आशातनाये नीचे लिखें सुजब वर्जित कर देनेकी जरुर दरकार रखनी.

३ गुरुके आगे पहिले चलना नहीं ?, खडा रहना नहीं २, और बैठना नहीं ३, क्यों आगे और पहिले बैठ जानेसे अवज्ञा होती है.

६ गुरुजी के नजदीक न चलना, न खडा रहना, न चेठना चाहियें

९ गुरु के दोनु तर्फ-बरावर एक छाइनमें न चळना, न खड़ा रहना और न वैठना चाहियें.

१० आचमन-गुरुजी के पेस्तर पानीसें मुँह वगैरः शुद्ध करकें

मर्यादा छोडकर खडा न हो जाना चाहियें.

1१ विहर्भूमिसे गुरु संग संग आये हुवे परभी गमणागमणे यानि इरीयावही गुरुजी के पिहले ही न आलोयनी चाहियें.

१२ गुरुजीने कुछ पृंछा तो उसका उत्तर न सुन्नता हो उनकी तरह पीछा उत्तर ही न देवे, वैसा न करना चाहियें

? हे कोइ आये हुवे श्रावकादिककों अपनी तर्फ प्यारवंत चनाने के लिये गुरुजीके पेस्तरही उन्होंकी साथ आलाप संलाप न करना चाहियें.

१४ भिक्षा लाये बाद अन्य शिष्यादिकके पास मधम आलोय कर पीछे गुरुजीके पास जा कर न ओलोयना चाहिये.

१५ लाइहुइ भिक्षा पहिले दूसरे साधुओंकों वताये बाद गुरुमहाराजकों न वतलानी चाहियें

१६ भिक्षा लाये बाद पहिले दूसरे साधुओंकों निमंत्रण किये बाद गुरुजीकों निमंत्रण न करना चाहिये. लेकीन पहिला ही निमंच्या करना

१७ भिक्षा लाये वाद पेस्तर ग्रुरुजीकी दृद्धादिककी आज्ञा विगरही मनमें आवै उसकों मरजी मुजब वापरनेकों न देना चाहियें.

१८ लाइ हुइ भिक्षामेंसें मनपसंद-भिष्ट आहार आपकोंही न खा जाना चाहिये.

१९ गुरुजीने बोलाया हुवै तो भी विलंब करकें बोलना या घटित-विनय पूर्वक जवाब नहि दैना, यानि धीठाइ या उपयोग प्रित असा वर्त्तन रखना न चाहिये.

२० गुरुजी बुलावै तम जाने काटखाये जैसे कठोरवचन न वोलनाः

२१ गुरुजी बुलावै तव अपने आसन पर वैठे वैठे ही उत्तर न देना यानि तुरंत खडे होकर वहु मानपूर्वक गुरुजीके नजदीक आकर नम्नतासें योग्य जवाब देना चाहिये, मगर उन्मत्तकी तरह मोजमें आबै जैसा जवाब न देना.

२२ गुरुजी पूछे तव 'वया है' असी असभ्यतार्से उत्तर न देना

२३ 'वो काम तुमही कर छो 'इत्यादि विनयरिहत ग्ररू-जीके स्हामने न वोछने चाहियें

२४ गुरुजी कुछ हितबचनसें धर्मकार्यमें मेरणा करे, तथ उलटा 'हमकोंही देखे है. ' असा बोलकर गुरुजीकी तर्जना न करनी चाहियें.

२५ गुरुजीकी प्रशंसासें नाखुस होकर उलटा नाराण होकै गुरुगुणकी प्रशंसा न करे-वैसा न करना चाहिये.

२६ गुरुजी कथा कहते होवै, तब 'तुमकों ये अर्थ याद नहीं है ? असा अर्थ नहीं है'—असा न वोलना चाहिये.

२७ ग्रुरुजी कथा कहते होवे तब वीचमें श्रावकोंकों अपनी सुज्ञता दिखानेके वास्ते 'मैं तुमकों पीछे खुलासा वतलाउंगा.' असा कहकर धर्मकथाका छेद न करना चाहिये

२८ चलती हुई कथामें 'पोरमीका वर्ष्त या आहारका वर्ष्त हुवा है ' असा वतलाकर पर्पदाका भंग न करना चाहिये। २९ कथा हो रहे वाद शिष्यने अपनी छन्नता दिखानेके वासी पर्षदासमक्ष वही कथा सविस्तर न करनी चाहियें.

३० गुरुजीकी शय्या-संथारादिककों अपने पाँवसें संधह न करना और यदि हो गया होवै तो खमा छेना चाहिये.

३२ गुरुजीसें अचे आसर्न पर न वैठना, या अधिक आसन पर न वैठना, गुरुजीसें जाती कीमतवाले वस्त्र उपयोगमें न लेने चाहियें.

३१ गुरुजीके संथारेपर असभ्य रीतिसें बैठना सोना लो-टना न चाहियें

३३ गुरुजीके समान आसन पर वैठना अगर गुरुजीके जैसे ही वश्लादिकका उपयोग करना न चाहिये.

य बताइ गइ संक्षेपयुक्त तेत्तीस आज्ञातनाओं को दूर करकें गुरुजीका बहुमान समालतो हुवा शिष्य विधिपक्ष—शाक्षमांगका आराधन कर अनेक भवसंचित कर्मरुपी धूलकों खपवाकर जरूर आत्मकल्यान कर सके विनय यही जिनशासनका मूल हैं, वास्ते विधिपूर्वक ग्रुरुजीका विनय करना विनय विगर विधा, विधा विगर विज्ञान, विज्ञान विगर विवेक समकित, समिकत विगर चारित्र और चारित्रविगर मुक्ति मिलती ही नहीं, उस वास्ते समस्त गुणोंका मूल सवव—वशीकरणभूत विनयगुणकों ही विशेष सेवन करना चाहियें, जिस्सें सर्व गुण सहजहीं आ मिलें.

# श्री देवयरका अवश्रह समालनेकी नीति मर्यादा

### नीचे सजब हैंः

विशाल जिनमंदिरमें जगहकी विशालतासें उत्क्रष्टपने ६० हाथका अवग्रह-अंतर संभालकर सुविवेकीजनोंकों देवचंदनादिक उचित किया करनी चाहिये. विशास जगह न होवे तो जिनसुब-नमें चैत्यवंदनादिक करनेमें जैसी सगवड योगवाइ होवे वैसे अं-तरकी मर्याद। समालनेकी दरकार रखनी चाहियें. आखिर जधन्य-तासे ९ हाथका अंतर अवश्य अवकाश योगसे समाळ छैना. कदा चित्र भक्तिचैत्य यानि यहमंदिरमें उतनी योगवाइ न होवै तो उ-स्संभी कम करते हुवे जितना वनसके उतना अंतर जरुर रखना गुरुजीकों वंदनादिक करनेमें भी अंतर अधिकारपरत्वसें जरुर समालना चाहियें. अवग्रह समालनेमें आशातना हानि, योग्य आ-दर-बहुमान संमालनेके उपरांत अनेक लाभ समाये हुवे हैं. सुश्रा-वककों ग्ररुजीका ३॥ हाथका और सुश्राविकाकों १३ हाथका उ-रकृष्ट अंतर समालनाः खास अगत्यवाले सववसं–आलोयणादि ले-नेमें तो श्रावककों ३॥ हाथ अंदरका और श्राविकाकों ३॥ हाथ तक्में गुरुजीकी रजा मिळाकर भवेश करना कल्पता है; परंतु गुरु-जीके हुक्रमीवगर उक्त मर्यादाका वन सकै वहांतक भंग न करना-जगह विशाल न होवै तव तो उपर कहा गया न्याय ही समझ छैना तोभी स्त्रीवर्गकों नो ३॥ हाथकी अंदर तिल्लभरभी आना नहीं कहपता है. जैसे साधुके संवंधमें श्रावक श्राविकाकों उचित अंतर समालनेके लिये फरमाया है उसी मुजब साध्वीश्राश्री मु-विवेकी श्राविका या श्रावकजनकों जरुर वाजबी अंतर समालना-यानि श्राविकाकों साध्वीजीका अंतर २॥ हाथका, और श्रावककों उत्कृष्ट १३ हाथ और अपवादसें जधन्य ३॥ हाथका अंतर जरुर समालना चाहियें. असा श्रीजिनशासनआज्ञा मुजब उचित मर्यादा समालनेसें चतुर्विध संघको हितरुप होसकता है. परंतु उचित म-योदा उद्धंधन करके आपमितसें चलनेसे तमाम जैनवर्गकों अहित होनेका संभव है. वास्ते सुविवेकीजनोंकों शास्त्रआज्ञाका आदर करनेमें जरुर दरकार रखनी चाहियें, जिससें स्वपर—उभयका हित होवें.

### पवित्र हेत युक्त श्री जिनेश्वरजीकी अष्टप्रकारी पूजा

? श्री जिनेश्वरजीकों जल-अभिषेक करनेमें जैसें मुरेंद्र हर्ष भरसें हर्षदीवाने भयेहुवे परभी अपनेही अंतरमलकों दूर करकें आपकों धन्य-कृत पुण्य गिनते हैं, और आपकी विशाल देवऋदि-कों तृणवत् मानते हैं, तैसें भव्य श्रावक उत्तम जलद्वारा प्रभुजीको अभिषेक करनेके वस्त अपने अंतरमलकों ही घो डालकर अपने आत्माकों धन्य मानकर सकृतका संचय कर लिया करें।

र अभिषेक कर लिये वाद अंत्यंत वारीक और भुकोमल-मुला-यमदार वश्वसें श्री जिनजीके अंगोंकों पूंछकर अत्यंत शीतल चंद-नादि द्रव्यसें ममुजीके तमाम अंग विलेपन करनेंके वरूत अपने अनादिके कपाय तापकी शांति कर लेवे. देवेंद्रमी बावनाचंदना-दिक उत्तम द्रव्योंसे मभुकों विलेपन करते हैं.

३ शीतल द्रव्यसें प्रमुकों विलेपन किये वाद नौ अंगमें केसर कस्तूरी-वरास वगैरः सुगंधी वर्त्सों तिलक करकें विविध प्रकारसें मनोहर अंगरचना–आंगी रचीकें विचित्रवर्णवाले सुगंधी, ताजे, खिलेहुवे, अखंड पुष्प उत्तम वस्तनमें विधि मुजव रखकर श्री जिनेंद्रजीकों पवित्र फूल अर्पण करनेके वरूत अपने ही यनकी चैसीही उत्तम प्रसन्नता प्राप्त करलेवे. सुमनस-पंडित या देवजनकी त्तरंहे सुमनस यानि पुष्पसें परम पवित्र परमात्याकों परम प्रमोद-पूर्वेक पूजनेसें पूजक-श्रावक श्राविकाओं अवस्य सौमनस्य∽मनकी मसञ्जताको पार्वे. जैसे पुष्प आदिक जीवोंकों किलामना न होवे, वैसें यतनापूर्वक पुष्पादिक द्रव्योंसें श्री जिनार्चना करकें अवश्य स्वपरका हित चाँहै कची तोडडालीहुई पुष्पकलि या पुष्पकी पांखडीयें छेदकर प्रभुजीकों न चढानी चाहियें पुष्पादिकके जीवोंकों नाहक किलामना-तकलीफ करनेसें श्री जिनाज्ञाको वि-राधना होती है. वास्ते वो छक्षमें रखकर उत्तम पुष्पादि द्वःरा मधुकी पूजा करनेसें उत्तम श्रावक श्राविकाञे आप खुदही देवा-दिकोंकों भी पूजनेयोग्य होते है.

## (यह तीन प्रकार अंग्रेज्ञाके संबंधमें समझ लिजिये अब अग्रप्तजाके प्रकार कहतेहैं.)

४ घूप-सुगंधी महकदार कृष्णागर दशांगादिक उत्तम द्रव्योंसें वनाये हुवे घूपसें आत्माकी कुवासना दूर कर सुवासना धारन करनेके वारो आत्मार्थिजनोकों भावना करनी चाहियें. जैसें घूपो-त्सेप करनेसें उसकी घूम्रघटा उंची गति करकें आकाश प्रदेशकों सुवासित करती है, तैसें उत्तम छक्षसें जिनपूजार्थ उत्तम द्रव्य व्थयसें आत्मभोग (Seif-Sacrifice) करनेसें आत्मभदेश सुवासित धमिवासित होता हैं. द्रव्य सो भावका निभित्तही हैं.

५ दीप-उत्तम ध्रवासनावाले वीसें जगदीपक श्रीजिनराजजीके समीपमें द्रव्यदीपक धरकर लोका लोकप्रकाशक पंचमकान-भाव-दीपक की माविकजन भगवंतजीके पास प्रार्थना करें कर्मधूलकों दूर करनेके लिये निराजना-आरती और समस्त मंगलकों मिला-नेके लिये मंगलदीप प्रकटके पवित्र आशय इरादेसें पंचमकान लक्ष्मीकों सहजहींमें प्रकट कर सकै-वैसे दीपककों विधिपूर्वक प्रकट कर असा विचार लेना कि अपना अनादिका अंघकार हमें शांके वास्ते दूर हो जाओं!

६ अञ्चत-अलंड चावलोंसे अष्टमंगल स्वस्तिक नंदावर्तादि आलेलके प्रमुजीके पास अलंड सुलकी या उसके साधनभूत ज्ञान दर्शन-चारित्रकी भार्थना करनी चाहियें. प्रभुजीके आगे रलने लायक वस्तु यानि चावल वगैरः जयणापूर्वक शुद्ध किये हुवेही चाहियें

७ फल-अनेक प्रकारकें उत्तम फलोंमेंसें रससिहत-पके हुवे नारियल आम वगैरः फल प्रमुजीके आगे धरकर प्रमोत्कृष्ट मोक्ष फलकीही प्रार्थना करनीः क्योंकि फलद्वाराही फल मिलसकता है. इस न्यायसे वैसे उत्तम देवादिकके दर्शन करनेके समय अवश्य उत्तम फल समर्पण मोक्षकी अभिलाषापूर्वक करनाही दुरस्त है. लौकिकमेंभी राजा वगैरःकी मेटपूर्वक मेट लेनेकी रीति प्रसिद्ध है. योग्य आद्रपूर्वक उचित कार्य साधनेहारा सदा सुखीही होता है.

८ नेवेच-आपकों अत्यंत आभिष्ट मनहर होने नैसा मोदकादिक नैनेच निशाल और पिनेत्र नरतनमं भरकर प्रमुक्ते आगे रखकें
आत्मार्थीजीव आपका अणाहारी गुण सहजही प्रकट करनेके वास्ते प्रमुकी प्रार्थना करे-यानि असी भावना लानी चाहियं किइस जीवनें अज्ञान और अविवेकके वश होकर अनेक वरुत अनेक
रसका स्वाद लिया है तोभी लालचु जीव अभीतक दिप्तिही नहीं
पाया. अव परमात्मा प्रमुके प्रसायसें इस आत्माका असंतोष दोष
दूर हो जाओ। और सर्वोज्ञसें संतोषग्रण प्रकटभावकों पाओं!!

इस तरह गुंजास मुजब रयद्रव्यसें श्री जिनेश्वरजीकी अर्ची करकें स्थिरिचत्तसें प्रभुकी ही सन्धुख दृष्टि स्थापनकर देववंदन (जयन्य-मध्यम-उत्कृष्ट चैत्यवंदन) रुप सावपूजा करनेके वास्ते आत्मार्थीजीवकों तत्पर हर्ष चित्तवंत हो रहनाः मधुरश्ब्द पंक्ति वाले स्तोत्र स्तवनादिकसें श्री जिनशजके गुण-गान करना श्री जिनजीके सद्भूतगुण गानेसें वैसे ही उत्तम गुण अपने आत्मार्स अंगांगीभावसं (सर्वोशसंं) आवै वैसे उपयोग-७क्षपूर्वक हंढ प्रयत्न सेवन करतेही रहना पश्चतर्भके अक्षत्रिम (सहज अ-भ्यासबलर्से प्रकट भये हुवे ) मक्तिरागसें आत्माकों अपूर्व चित्त-शांति (समाधि) रूप अद्भुत लाभ होता है. जब संसारकी उ-पाधियोंसे चित्त विराम पाया होवै तभी ही वैसे धुरे संकल्प विक-ल्पका अभावसें, और ग्रुद्ध अध्यवसायके योगसें आत्मा क्षणभर चित्त समाधिरुपशांतिको अनुभव कर सकता है. अन्यथा वैसा अनुभव नहीं कर सकता है। असे निरंतर अभ्याससे आत्माकों आखिर अपूर्व समाधिलाम प्राप्त होता है, उससें वो अनुपम र-समें निमन्न होता है. आत्माकी वैसी स्थितिका सक्षात अनुभव हुवे विगर भान-स्मृति नहीं हो सकै. जिस धन्यपुरुषकों असा अपूर्व आत्मातुभव होता है, वही इस दुनियांके विषयजंजालमें एक लव मात्र भी नहीं फँस जाता है. असे अकृत्रिम-सहज-आत्म खे-खका जिनकों साक्षात् अनुभव हुवा होवे वे सहज् समाधिसुखके विरोधी विषयसुखमें किस लिये रंजित होवे ? क्यों लुव्ध होवे ? विषय रसमें छुव्ध होनेहारेकों, आत्माके सहजसमाधिसुखका अनुभव किस तरहसें होवे ? आत्मअनुभवी-सहज समाधिरुप -समतारमंमं निमन्न होनेहारे सहजानंदी पुरुष राजहंसके जैसी गाति घारण करते हैं, और आत्मअननुभवी विविध विषयरसमें मश्रान्त होनेहारे पुद्गलानंदी प्राणीयें तो कुत्ते की गतिकों घारन करते हैं, विषयानंदी जन विषयमुखकों ही सार समझकर उसीमें ही रचे पचे हुवे रहते हैं; मगर जिनहारा अक्रान्तिम—सहज—अतींद्रिय आत्मभुखकी प्राप्ति होवे वैसी वीतराग प्रभुकी भक्ति उपासना नहीं करसकते हैं, उससें वैसे शुभ सायनोंके सिवाय उन वराकों अपूर्व भक्तिरस चरुखे विगर चित्त शांतिरुप आत्मसमाधिका अनुभव नहीं हो सकता है; वास्ते परम्मात्म प्रभुजीकी तर्फ प्राणियोंका अपूर्व भेम प्रसरो—फैलो यही अमेद रखता हैं, इत्यलम्

### श्री तीर्थयात्रा दिग्र्दशन.

जो यह भीषण भवोद्धिसें पार उतारे या जिसके आलंबनसें भव्य प्राणी ये प्रत्यक्ष अनुभवमें आते हुवे जन्म-जरा-मरणव्यी, या आधि व्याधि-उपाधिरुपी, या संयोग वियोग व्यी महा दुःख-दावानलसें अपार पीडा सहन करते हुवे, इस भववनका पार पा सकें वही तीर्थ कहा जावे. वो तीर्थ लीकिक और लोकोत्तर ऐसे दो प्रकारके हैं. उसमें लौकिक तीर्थ ६८ है कि जो अज्ञान और अविवेककी प्राधान्यतासें वहुत करकें वाह्यशौचधारी जनोंके सेवित होनेसें, और रागद्वेष मोहरूप वहे भारी त्रिदोषदृषित देवाधिष्टित होनेसें, और रागद्वेष मोहरूप वहे भारी त्रिदोषदृषित देवाधिष्टित होनेसें, और सित्तशुद्धि करनेके बदलें उल्ले मलीनताजनक होनेसें निष्कामी मोक्षार्थी सम्यग् दृष्टियोंकों त्यजनेकेही योग्य हैं.

सेवनाके योग्य नहीं हैं. 'छोकोत्तर तीर्थ' स्थावर जंगम भेदसें करकें दो प्रकार के हैं. जिसका अल्प अहेवाल तीर्थवंदनमालामें दिया गया है. संक्षेत्रकों पैदा करनेवाला राग, शमरुप लकडीकों जला-नेमें अग्नि समान द्वेष, और सम्यग् ज्ञानकों एक देनेवाला या अशुद्धाचरण करानेवाला मोह-ये तीनूं दोषोंका जिन्होंने मूलसें ही निकंदन कर डाला है, वैसे अरिहंत देवाधिदेव और उन अरिहंत मंभुजीके अंतेवासी गणधर महाराज आदि तमाम आज्ञाधारी साधुसाध्वी-श्रावक-श्राविकारुप श्री संघ यानि श्री द्वादशांगी धारक, चौद था दश या एक भी पूर्वके धरनेवाले-पूर्वधर, एका-दर्शांगधार और अष्ट भवचन माताके धारक, पंचाचार कुशल, युगमधान, आचार्य उपाध्याय, प्रवर्त्तक, स्थवीर, और ग-णावच्छेदक तथा रत्नाधिक-विचित्र छाब्यिपात्र मुनिवर, और विनयवैयावचादिक उत्तम गुणगणालंकृत श्रम-ण समुदाय, और भवर्तनी आदिक गुणशाली साध्वी समुदाय, तथा अक्षुद्रादिक अनेक गुण विभूषित, श्राद्ध व्रतधारी, सचित्तादि चौदह नियमधारी-यावत् सचित्त परिहारी, हर हमेशांः एकासना-उदिक व्रतधारी; उभय टंक (वरूत ) आवश्यककारी, त्रिकालदेव पूजाकारी, शम, संवेग, निर्वेद, अनुकंपा और आस्तिकतादिक स-म्यक्तव अनुकूल लक्षण सहित, तीर्थसेवादिक उत्तम भूषण भृषि-तांग, शंकादिक दूषण वर्जित, चेंडेविह सदहणा, त्रिशिंग, त्रिशुद्धि सहित, भक्ति बहु मानादिकसे अर्दिहतजीका विनय करनेवाले, शा-

सन्भभावना कारक, पड्विध जयणाके पालनेवाले, खास जरुर-तके वरूतही छः अकारके आगारका उपयोग करनेवाले, तथा सम्य-यत्वके छः स्थानककों स्पर्शने वाले औसं सम्यक्तव सुरमणिधारक, विवेक पूर्वक श्राद्ध जीचत मर्थादा-६ अणुत्रत, ३ गुण त्रत और ४ शिक्षात्रत एवं १२ त्रतधारी, पूर्ण यकीनसे श्रीतीर्थकर और निश्रंथ भवचनकों साधनेके अभिलाषी, सुशील, न्यायमती—नीति निधुण, व्यवहार कुशल, अति आरंभ क्रियाके त्यागी, संतोषी, धीर, वीर, गंभीर हो शासनकी उन्नति करनेमं उत्प्रक, मासंगिक मलीन नता उड्डाह दूर करनेमें हर्षचित्तवंत, निरंतर उचित आचरणा च-तुर, स्वसमाचारी कुशल, सुपात्र पोषक, मिथ्यामति मद्शोषक, विवेकसंपन्न, नारक चारक समान संसारकों गिनकर उसें जलां-जली देनेकी तक हाथ करनेमें तत्पर, हमेशांः नौसरहारवत् नौपदका ध्यान हृदयसें न भूलने वाले, अवसानके वरूत ज्यादा ज्यादा साव-धानी रखने वाले, निरंतर स्वपर हितकी तर्फ लक्ष देने वाले, कृतज्ञ, द्याद्रीदेलवंत, लज्जाशील, दाक्षिण्यतावंत, मध्यस्थ, लोक-भिय और शिष्टाचार मुजव उपयोगसें चलनेवाले श्रावक और आविकाओंका समुदाय ये सव 'जंगम तीर्थ' कहा जाता है. क्योंकि गंगानदीके भवाहकी तरह पवित्र आशय धरनेवाले वै वसुधातल-जमीनंपर जगह जगह फिरकर अपने चर्णन्यांससें अपने समागममें आनेवाले मव्य जीवोंकों पवित्र करते हैं. जगतका दारिधकों जंगम तीर्थ अनेकशः अपहरता है, और मंगळळीळा विस्तारवंत केरता है.

उत्तम गुण रुपी रत्नोंके स्थानरुप श्री तिथिकरजीके जहां च्य-वन, जन्म, दीक्षा, केवल ज्ञान और मोक्षरुप पंच कल्याणक होचें, तथा जहां जहां गुणमय उन्होंका दीक्षा लेकर विहार-क्रमसें रहना-स्थिरता होवे उहां उहांकी जगह पवित्र चरणन्याससें पवित्र मह हुइ होनेसं, और मोक्षार्थीं भन्य जीवोंकों प्रमुक्ते उपकारकी यादीके साधनरुप होनेसें उसें 'स्थावर तीर्थ' कहा जाता है. किंवा जहां प्रमु-जीके मुख्य अंतेवासी गणधर वगैरः आचार्य प्रमुख मुमुझु वगैका सिद्धि गमन एक या अनेक वस्त हुवा है, होता है, और होवेगा, वो मृमि भी स्थावर तीर्थरुप गिननेमें आती है.

जंगम तीर्थ और स्थावर तीर्थमें इतना ज्यादा भेद है कि-जं-गम तीर्थ, भूत तीर्थकर, गणधर और समस्त तीर्थकर स्थापित, व समस्त सुरेंद्रादिक पूजित, मान्य गुणरुप लक्ष्मीके क्रीडाग्रहरुप सकल साधु, श्रावक और श्राविकारुप रांधसमुद्राय जहां जहां विचरे करे, और विचरनेके वर्ण्त मोक्षार्थी जो जो मन्य जीव है वै महान् भाग्यशाली तीर्थकी सेवाका लाभ लेनेकी चाहत रण्ले और लेनेके अनुकूल भयत्न करते रहे, वै वै भन्य सत्वोंकों वो जंगम तीर्थ अवस्य पापरहित-पावन करकें मोक्षगति लायक बना देवें

और स्थावर तो स्थाइही होनेसें जो मध्य माणि खास चाहत करकें भव जल तिरनेकी बुद्धिसें उन उन् स्थावर तीर्थकों जहाज रूप मानकर शुद्धबुद्धिसें उन्होंका आलंबन लेते हैं, उन्होंकों विवेकपूर्वक उन उन तीर्थींके अधिष्ठायक देवाधिदेवकी पवित्र सुद्रा (प्रतिमाजी)के च्ह अवलंबन ध्यान विश्वादिसं, मोक्षमाप्ति होती हैं- इसी लिये शत्तुंजय, शिरनार, आबु, अष्टापद, तालध्यज, समेतिशिखर, पावापुरी, चं-पापुरी, तारंगाजी वगैरा स्थावर तीर्थरूप मनाते हैं-

जंगम और स्थावर इन दोतुं तीर्थोक्ती विवेकसें सेवा करने-चाले भव्यसत्वेंकी तुरंत और सहजहीमें सिद्धि होती हैं, और वि-चेक विगर वहुत कष्टसें की गइ सेवनासेभी सिद्धि होनी सुक्कील है; वास्ते ज्यों वन सके त्यों विवेकरत्न धारण करनेके लिये जद्यम करना उपाध्यायजी यशाविजयजी वतलाते हैं कि:~

रवि दूजो तींजो नयन, अंतरभावि मकाशः करे। श्रंघ सबी परिहरी, एक विवेक अभ्यासः १ राजसुजर्गम विष हरन, धारो मंत्र विवेकः भववन मूळ उच्छेदको, विछसे याकी टेकः र

सारांश यही है कि विवेक ये अभिनव सूर्य है, तैसें ही अअंतरकी ऋाद सिद्धिका भान होता है. उस विगर विद्यमान वस्तु
होने परभी मालुम नहीं हो सक्ती; वास्ते हे भव्यजनो ! दूसरे सभी
अंद छोड करकें फक्त एक विवेकका ही अभ्यास करो. ये विवेक
रागरुप सांपका जहर दूर करनेके वास्ते जांग्ली मंत्रके समान है,
और अखिल भवरुपी वनका उच्छेद—नांश करनेमें भी समर्थ है;
वास्ते विवेककों अंगीकार कर उनीका स्गरण करो. स्वपर, जड
वेनन, हिता—हित, डाचित अनुचित, भक्ष्यामक्ष्य, पेयापेय, विधि

अविधि, यावत् गुणदोषकों जिसद्वारा जान सके-वांट सके और पहिचान सकै उसीको ही 'विवेक' कहा जाता है. यह जीव अनादि ं मिथ्यावासनासें पर-शरीर, क्षडंब, पारेबार, लक्ष्मी आदिक पदा-थोंमें अपनापणा मान रहा है. खुश होता है, उससे रागकी मे-रणायुक्त भयाहुवा अनेक पापारंभ करीकें भी संतोष मानता है. खुश होता है। विवेक जायत होनेसें उनकों मिथ्या मानकर उसमें स्थापन किया हुवा मेरापणा कम होनेसें राग भी कम हो जाता है, और उससें पापसें दूर हटनेका भी वन सकता है. विवेक वि-गर ये जड शरीर सो 'मैं' युं मानताथा, वो विवेक प्रकट होते ही ज्ञान दर्शनादिक लक्षणवंत चेतन द्रव्य 'मैं,' और पूर्ण, गलनस्वभावी . शरीरसो मैं नहीं, मेरा नहीं, मेरेसें अलग, सो तो पूर्वकृत कर्म-् थोगसें ये चेतनकी छार छगा है वो भेरा नहीं; वास्ते उसमें ममता करनी ना लायक है; परंतु ज्ञानशक्तिसें विचार कर समताकों ह-ं ठाकें उनपर त्याग वैराग्य धारण करना लायक है. विवेक जायत हुवे विगर मोह मदिराके नस्सेमें मुझे क्या हित-क्षेमकारी है ? और क्या उससें उलटा है ? मुझकों क्या करना लाजिम है ? क्या करना वे लाजिम है ? मुझकों क्या करनेसें सद्गति, और क्या करनेसें दुर्गाति भाप्त होयभी ? इत्यादि नहीं समझा जाता है और विवेक-लोचनं खुल जावै तव वै सव यथास्थित समझनेमें आ जाता है. भक्षाभक्ष, पेथापेय और ग्रुणदेशिका भी सहजहीमें भान हो जाता है. विवेकीन∢ जोहेरीकी तरह \_ गुणरत्नकों परख सकता है, और ृ दोष ६५६-हेले-५४थरकों समझ कर दूरकरसकते हैं, ये सब वि-वेकका प्रभाव हैं; वास्ते ही उसका विशेषतासें आदर करना कहा है, अन्यस्थानमें वाल रूथालमें-अज्ञानताके जोरसें किये गये पाप त्तीर्थस्थानकी सेवा द्वारा क्षय होजाते हैं; परंतु वैही तीर्थस्थान पर अविवेकद्वारा किये गये पाप वज्रलेप जैसे होजाते हैं, वै पाप ब-हुत दुःख देते हैं; वास्ते तीर्थसेवा करनेके अभिलाषी जनोंकों तीर्थ सेवाकी रीति जाननेकी और जानकर उस मुजब वन सके उतनी खंतसें चलनेकी खास जरुरत है.

पहेलें तो देखो कि आजकल भी श्री शर्तुजयजी आदिकी विधिपूर्वक यात्रा करनेकी दरकारवाले भविकजन अपने स्थानसें श्री संच समुदाय या स्वकुदंव परिवार सहित शास्त्रमें वताइ गइ च्डारी यानि ब्रह्मचर्य, भूमिशयन, सचित्त परिहार, एकाशनव्रत, जयणयुक्त पैदल चलना, और दोनू वरूत प्रतिक्रमण इतने (छ कार्य अर्थात् स्त्री संगम, प्रलंग-मांचेमें सोना, सचित्त वस्तुखाना, अव्रती रहना, जयणा रहित वाइनपर बैठ के पंथ करना और दो चर्न पडिकमणे नहीं करना. ये छ कार्यकों दूर करके तीर्थके र्यनिमित्त जाना, जब छ वस्तु दूर करनेसें–छःरी पालन किया कबूल होता है. उसी लिये ये छः ) कार्य सहित तीर्थपतिकी भेट रुनी, और इस तरह करकें भेट छेवे तो वेडा पार हो जाता है. चास्ते विशेष भाव और बहुत मान्यसें तीर्थ बीर्थराजकी सेवा भक्ति करनी चाहियं और विशेष विशेष प्रकारसे व्रत-तप-जप-,

शील संतोष-दया-दान-पचल्लाण ये सभीका सेवन करना ही चाहियें, जो जो बाबतें उपर कही गइ उनमेंसें कितनीक वातें आजकल कितनेक भाविकजन निन्नाणु यात्रा के करनेवाले उमीद सह करते हुए माछुम होते हैं. जब निन्नाणु (९९) यात्रा पूर्व करने तक ऐसा उत्तम विवेक धारन करते हैं, और छूटक छूटक ् ( पृथक् पृथक् ) यात्रा करनेवाले उचित विवेक नहीं पालन करते हैं तब कैसा बुरा मालुम होवे ! सच पूंछो तो जब तक ये तीर्थराजकी सेवा करनेकों मंगो, तव तक उचित विधि हाथ धरकर चलन रखनेकी खास जरुरत है। जयणापूर्वक जमीनपर नजर जोड नि-गाह रखकर चलना, काम जितना ही सत्य और हितकारी बोल-ना,-कठोर-अमीतिकारक वाक्य न वोलनाः अनीतिसें किसीकी वस्तु न लेनी. मन-वचन-तनसें करकें क्वशील नहीं सेवन करनाः क्योंकि चाहे वैसे स्थानपर क्याल सेवन के कड विपाक कहे हैं, तो ऐसे पवित्र स्थानपर तो जरुर करके न सेवन करना चाहिये. कुदृष्टि भी नहीं करनी और उसपर लक्ष्मणा तथा रुपी साध्वीका िदृष्टांत ध्यानमें शोच मनन कर लेना, और अपनी चालचलन सुधार ेकर अपनी आत्मासें अलग देह, गेह, कुडंब, परिवार लक्ष्मी के ँउपर मोह मूर्छा छोड देनी. रात्रिभोजन सर्वथा छोड देना, राग, द्वेष, कल्ह, क्रोधादि कपाय, मिथ्या कलंकदान, चुगलगिरी, सुखशीलता, खेद, परनिंदा और कथनीसें चलन अलग रखनेरुप ं भाषाभृषा इत्यादिक सभी पापस्थानकोंका ज्यौं वन सके त्यौं त्यागः

करके श्री तीर्थराज-तीर्थकरार्दिक नवपद के पवित्र ध्यानमें छीन रहना. ऐसे यत्न वलसें अभ्यास रखनेसें चित्तकों साक्षात् वहुत सुख होगाः जीस तरह व्यापारी लोग व्यापारकी मोसम-धूमधाम के वरूतमें ठंडी-धूप-वृष्टि-भूंख-तृषाकी दरकार नहीं रखते हैं. किंवा वीर लडायक्युद्धे रणभूमिमें वाणोंकी वृष्टिकी दरकार न रखतें हीम्मत के साथ अपने वीरत्वकी किम्मत करानेकों शत्रुदर्छ सन्धुख अद्भ करते हैं, उसी तरह ऐसे उत्तम मसंगपर श्री तीर्थराज या तीर्थकरादिककी भक्ति करकें परभवके रस्तेकी खुराकी लेकर अपना ये दुर्लभ मानवशरीर-जन्म सफल करनेकी सची तकपर सुखर्छपट-विषयों के वश्य होना, क्रोधादिकके तावेदार वनना सो अत्यंत आते हुवे लाभमें अमंगल-विध्नमूत है. उस वस्त तो पवित्र गिरिराजका और पवित्र तीर्थराजका आश्रय छे करकें तिर गये हुवे महान् पुरुषों के गुणग्रामसें संवेगादिक उत्तम गुणोकी पुष्टि करते हुवे बैराग्य रसमें अन्हाते हुवे शांत सुख अनुभवते हुवे, और कठिन हृद्य सह परिसहादिक सहन करते हुवे, छष्ट अष्ट-मादिक दुष्कर तप करकें, देहके झूंटे ममत्वकों त्यागते हुवे, मोह-मलकी स्हामने निडरतासें अडग रहकर युद्ध करनेके वास्ते अपना तभाम वलवीर्य स्फुरायमान् करते हुवे, और इस तरह साहसीक रीतिसें जगत् मात्रको हरकत करनेहारा मोहादिक महान् शत्रु के स्हामने जयलक्ष्मीके स्वामी होने तक लडते हुवे निरंतर ज्यों ज्यों नवीन नवीन वीर्थ उत्थानसं ज्यादे ज्यादे शक्ति प्रकट होती जाती है, त्यों त्यों अपने आरंभ किये हुवें कार्यकी सिद्धि संबंधी भतीति कर देवे वैसा अपूर्व उत्साह बढता जाता भत्यक्ष मालुम होता है. इस तरह ऐसे अब्बलमें अपनी वीर्यशक्ति न छुपानेवाले इतनी शक्ति विकथर करकें आखिर अपना कार्य सिद्ध कर सक्ता है. लेकिन प्रथमसें ही मंद परिणामकों धारन करनेवाले शिथिल हो कायरकी तरह बोलनेवाले और चलनेवाले धूरवीरकी तरह अपना इष्ट नहीं साध सकते हैं.

द्रव्यका व्यय करनेमेंभी विवेकसें वर्त्तनेकी उतनी ही जरुरत है. आज कल कितनेक मुग्ध भाइयें प्रभुजीकी गोदमें या पाटलीके उपर फल निवैद्यकी साथ पैसे या रुपैये चडाते हैं; मगर उररों बा-रीकीसें तपास करनेमें आवे तो बहुत दफै चोरीकों पुष्टि दिजाती है. फिर प्रभुजीके पास द्रव्यकी भेट करनेका सबब भी भंडार-देवद्रव्यकी दृद्धिकाही होता है, सो तो प्रायः असा करनेसें बिछ-कुल पार नहीं पड सकता है; वास्ते उसका श्रेष्ठ विवेक पूर्ण यही रस्ता है कि वो द्रव्य प्रभुजिक अंकमें या दूसरी खुळी जगह नहीं मूक रखना; वंघ करकें जहां ग्रप्त या जाहिर भंडार होवें वहांही बालने दुरस्त है या कारखानेमें लिखवाकर रसीद ले लेनी थोग्य है. तीर्थस्थानोंमे पैसेकी बहुतसी चोरीयें होती हैं उसकों , जात्राछ भी नहीं जान सकते हैं; वास्ते उन्होंकों खबर होनेके छिये यह अनुभविसद्ध लेख जाहिरमें रख्ला गया है कि प्रसुमंदिरोंमें ्द्व्यमंडारमें डालनेकी आदत रखनी चाहियें, और अपने तमाम

लोगों भों भी यह बातकी समझ देनी ही लाभदायक है. सच पूंछों तो अपने अविवेकका फल अपने कों ही भक्तना पडता है. पैसे के लोभसें भाणी कितने ही अनर्थ करते हैं, और पैसे भिलाकर भी मन्दोन्भत्त अज्ञानी बनकर अपने स्वाभीकाभी द्रोह करने कों दौड़ते हैं, असे नीच लोगोंका पोषण करना सो एक जातके पापकाही पोषण करने समान है. यदि अपने भाइ सलाह संपमें एकमत हो काम हाथ लेना चाहें तो समस्त सुस्थित होने का संभव है. अलवत किसीकी योग्य आजीविकामें बीच पाँव देना योग्य नहीं, मगर साँ-पकों दुध पिलाथे जैसा दीई हिंसें विचार किये विगर देने का विना विचारे चलाये ही जाने से अंतमें अपनाही विनाश होने का वर्षत हाथ लग जाय; वास्ते असी वावतों में भी विवेक धारन करने की खास जरुरत है.

अन्यायके रस्तेमें विनेकीजन एक पाइमी नहीं खर्चते हैं. और न्यायमार्गमें अपनी जितनी शक्ति होवे उतनी अमलमें ले कर द्रव्य व्यय करते हैं. जैनशासनमें सात क्षेत्र वतलाये हैं. उस शिवाय भी शानदान, पोषधशाला वगैरः धर्मकृत्योंमें उदार दिलसे द्रव्य खर्चनेसें असे तीर्थस्थान पर अतुल्य फल वांधते हैं, दीन दुःखीनी अनुकंपा, और पीडा पाते हुने साधर्मीं जनोंको मीतिपूर्वक मदद देकर सुखी करने चाहिये धर्ममें दृढ करना ये डिचतज्ञ विनेविकी श्रावकोंकी फर्ज हैं. सदाचारमें सुदृढ रहना, यावत सुदर्शन शेठ या विजयशेठ और विजया शेठानीकी तरह उत्तम भकारका

शीलवत पालना. चाहें वैसे विषम संयोगोंमें भी देक न छोड देनी, जीव जयणाकों जिनशासनमें धर्मकी माता जैसी धर्मकी दृद्धि क-रनेहारी अशंसनीय कही है। तो हरएक कार्यमें सावधानतासें चल-कर जयणा पालनी उसके वास्ते बढे मनके कुमारपाल राजाका दर्धांत लेना कि जिसने पवित्र धर्मकी परिणतिसे अपने १८ देशोंमें अमारी पडह बजवायाया यानि अपने राज्यभरमें चोपटके खेलमें भी भार भार असी शब्द तक कोइ न बोल सके असी द्या पला-नेका ढंढेरा फिरायाथा-डंडी पिटवाइथी. और दूसरे देशोंमें भी मि-त्रता बल और धनके बलसें यानि औसी अनेक श्रीकसें न्यायसह चलन रखकर जयणा फैलाकर असंख्य जीवोंके आशिर्वाद लिये-थे. शासनकी प्रभावनामें भी उसीही महाराजाका द्रष्टांत छेकर अपनी शिक्ष, दिखलानी चाहिये, जब समजदार अन्यदर्शनी भी एक आवाजसें पवित्र शासनका महीमा गावै औसा सद्वर्त्तन शा-स्रानुसार किया जावै, तव शासनश्मावना की कही जाय. 🧦

श्री वीतरागदेवके शासनमें रिसये श्रावक-श्राविकाओं के समु-दायकों निर्मल बोध देनेका जिनका आचार है असे साधु साध्वी वर्गकों भी अपने अपने पवित्र आचारों कों भी वहुत मजबूत रितिसें समालकर रहना चाहियें असे विवेकवंत साधु साध्वीयों से पवित्र तीर्थमें भव्य जीवोंकों जैसा लाभ होवे वैसा मंदपरिणामी और शिथिलाचारीओं सें नहीं हो सकता है स्रशाचारियों सें तो उलटा शासनका उड्डाट-हो हा-फजुती ही हो सके. वास्ते असे स्रशा- चारी जडभनगोंका किसी तरहसें भी पोषण करना योग्य ही नहीं है, साबु साध्वीओं को सर्वत्र और तीर्थस्थलमें विशेष करिके क्षमी, मुदुता, सरलता, निर्लोभता, निर्ममता सहित् उत्तम मकारसे संयम पालन करकें विचरना चाहिये; क्यौं कि उन्हींके पवित्र आचारकों देखकर वहुतसें जीव धर्म भाप्त करते हैं, और अनुमोदना करते हैं। किंतु यदि आचारभ्रष्ठ होनेसें केवल वेष विडंबक हो रहते होवै तो हर किसीकों भी दिछगी-गुस्ताखी और निंदा करनेके लायक होते हैं थानि अपमान पाते हैं. और शासनकी मछीनता करनेके कारणिक होनेसें परभवमें भी वहुत दुःख पाते हैं। वास्ते दंभ छोडकर निर्दे-भतासें सची और पवित्र जैनी क्रिया सचे तन मन वचनसें सेवन करनी योग्य है; जिस्सें स्वपरकों लाभ, पवित्रं शासनकी उन्नती, यह लोकमें मत्यक्ष बहुमान और परभवमें इंद्रादिककी ऋदि पाकर भोक्षमुख पाता है. अैसा परमधुख छोडकर कौनसा मुढ दुर्मति किंचित् मात्र विषयस्रखमें गृद्ध-आसक्त होके अपना और दूस-रोंका काम विवाड कर परमाधामीके मारकी चाहना करे ?

फिर ये जीव अनादि कालमें मुखका अर्थी होने परमी सुख-प्राप्ति साधनके सच्चे मोकेप्र तुच्छ क्षणिक मुखमे लालचु बनकें धर्म साधनमें भ्रष्ट हो जाता है तो पीछे उससे ज्यादे निर्माणी दूसरे कौन कहे जाय १ यह तो 'लग्न समय गया निंदमें, पीछे बहुत पि-छताय. ' औसा होता हैं; वास्ते सच्चे मुखार्थिजीवोंकों वडी खबर-दारीके साथ चलनेकी जरुरत हैं दूसरा तुम आपही खुद मुखशील प

चनकर धर्मसाधनमें वेदरकार रहोंगे तो फिर तुमारी आल औ-लाद ( शिष्य प्रशिष्य−पुत्र परिवार ) क्यों करकें सच्चा मार्ग सम-झ सर्केंगे और शीख सर्केंगे ? सच्चा भाग समझनेमें आये विगर या शीखे विगर वै क्यौं करके आदर सकेंगे ? सचा मार्ग आदरे विगर सुखी भी क्यों करकें हो सकेंगे ? इसतरह उन विचारोंकों सचे मुखोंमें विध्न डालनेमें सचा कारणिक कौन है ? तुमारेही ं कबूल करना पडेगा कि तुम खुदही हो; तब तुम तुमारी संततिके हितस्वी या शत्रु ? अल्प वाक्योंमें कहे तो तुम खुद अपना और तुमारी संतति या पवित्र शासनका यदि भला चाहते हो तो ईंद्र-जालवत् झूँठे विषय सुखसें विमुख हो कर बडे दुःखदायी दोषोंकों छोडकर खुद तुमही पहिले बरावर सुधरने गुणोंकी दरकारी करने चाले हो ! अभ्यास करो और पीछे तुमारी संततिकों सुधारा उक चनानेका भयत्र करो. कोइ खुद आपतो वेधडक व्यभिचार सेवन करे और दूसरोंकों ब्रह्मचर्य पलानेका उपदेश देवै सो क्या लगे ? कुछ नहीं लगे ! लेकिन आप खुद शील-संतोषादिक उत्तम गुण धारण करकें वैसेही गुण धारन करनेका अपनी संततिकों या दूसरे योग्य भव्य जीवांकों उपदेश देवे तो मैं मानताहुं कि वो अल्प महे-नतसं उमीद वर आ सकै ! अरे ! विगर उपदेश दिये भी कितन-क गुणश्राही वीर नर तो वैसे सुशील धर्मात्माओं से सहजमें उन्हीकी **रीति भांति देखकर शीख छेवें**।

असे पवित्र गुण धारक साधु साध्वी श्रावक श्राविकारूप चतु-

विध संघकों दर्शन मात्र करने सेंही भव्य चकोर तीर्थयात्राका फल मिला सकें; तो फिर वैसे गुणरत्नोके निधानरुप श्रीसंधकी भक्ति पूजा-सत्कार सन्मान करने वार्लोका तो कहनाही क्या ? वैसे विवेकी नररत्न तो अल्प समयमें ही समस्त पापोंकों दूर करकें निर्मल हो पवित्र रत्नत्रयी आराध कर मोक्षपद पाते हैं। जो जो तीर्थिकरजी होते है वें सभी ये तीर्थीके आदि लेकर वीश स्थानक अंदरके कुल या एक दो स्थानककों आराधन करकेही तीर्थकरनाम-्र कर्भ निकाचते हैं. वास्ते समस्त पापपुंजकों दूर कर परम पवित्र ंकरने वाले पुर्वोक्त जंगम स्थावर तीर्थोंका यात्रा सचे सुखार्थी भाइ और भगिनीओं को पवित्र मन वचन तनसें करनी, दूसरे भव्य जीवोंकों उसी तरह करनेका उपदेश देना और उसी मुजब चलने-वालोंकी अनुमोदना स्ताति भशंसाद्वारा जितनी वनसके उननी पुष्टि करनी, यही सभ्यक्त्व व्रतका सन्ना भूषण है. इत्यलम्-

## संद्भावना.

अय जीव! तूं विचार कर कि तेरी असल स्थिति कौनसी? सूक्ष्म निगोद अहा! उसकी अंदर कैसी दुःख विटंबना?! श्वासो-श्वासमें भी साधिक सत्तरह भव कर करकें मरनके शरन होना!! ऐसी दुःखकी कोटीसें स्थिति परिपाकादिक सववके संयोगसें ज्यवहार राशी भाष्त कर लेकर क्रमसें अनेक भव, अनंत दुःख राशि,

सुनतता सुनतता किसी महद्पुण्य के योगसें यह दश दर्शतसें दुर्लभ मनुष्य देह तेरे हाथ आया है. उसमें भी अत्यंत पुण्ययोगसं भाप्त होने लायक धर्मसामग्री, आर्यक्षेत्र, सद्युरुयोग, धर्मश्रवण, और धर्मरुचि वगैरः पा करकें 'देहस्य सारं त्रत धारणंच-' यह दुर्लभ देह पानेके खास सारूप पवित्रवत धारण करना यही है. श्री वीतरागदेवभाषित सर्वविरितिधर्भ अपूर्व चिंतामणि समान है, सो परम मिकिसें आराधन करनेमें आवे तो वेशक शास्त्रत सुख देता है, वैसा परम निरुपाधिक धर्म सर्वथा प्रमादरहित आराधने योग्य है. भमाद ये आत्माका कहा दुःभन है. श्री जिने-अवर भगवंतके पवित्र वचनोंका अनादर करकें आपमितसें चलन चलाना ये प्रमाद है। वास्ते सब प्रयत्नसें करकें श्री जिन-बचनोंकों यथार्थ समझकर पालने के वास्त हर्धचित्तवंत होनाही श्रेयकारी है सुखशील जीव अल्प सुखके लिये वहुत काल तकका स्वर्गका या मोक्षका सुख हार जाता है. यदि सुखशीलपन तजकर सावधान हो श्री जिनाज्ञाकों पूर्णभकार आराधनेकी दरकार रख्ते तो अल्पकालमें, अल्पकष्टसं बहुतकाल के उचे दर्जेका सुख स्वाधीन हो सके मगर तुं स्वाधीनतासें कायर होकें आत्मसाधन नहीं करता है, उस्सें सचे संवल खर्चे विगर पराधीन हुवे बाद धर्मसाधन नहीं कर सकता है, वास्ते पानी पहिलें पाल वंधे तो रवूव है! पहिलेसें ही आत्मसाधन कर लेना वही सबसें अच्छेमें अच्छा है.

जीव! अझानदशासं करंकें मोहमें फंस कर 'में और मेरा मेरा कर करकें पहा दुःख पाता है. निर्मेळ स्फाटिक रतनसमान सहज झान ज्योतिसें सुशोभित ऑत्मा खुदका असळ स्वरूप मोह मदिराकी छोकसें चूक जाकर अझानके वश होनेसें पर वस्तुमें मेरा मेरा करके मरता है. अंतमें सभीकों छोडकर युं ही रुखसद होना पडता है. असा प्रत्यक्ष देखता है तौ भी मोह मदिरासे वेभान हुना झूंठा ममत नहीं छोड देता है, तो अंतमें पराभव पाकर दुर्गित पाता है कि जहां कोइ शरण भी नहीं होता.

सम्यम् ज्ञान यही मेक्षिमार्ग वतलानेवाले दीपक है, यही भवाट-वीसें पार पहुंचानेकों सचा संगाथी है; वास्ते अंत तक उसका संग न छोडना चाहिये. सम्यम् ज्ञान और वैराग्य ये दोनू इन भवसमुद्रकों तिरनेके छिथे जवरदस्त जहाज हैं वास्ते भव्य जीवोंने उनका दढालंबन करना ही दुरस्त है. ग्रुण दोष, उचित अनुचित, हित आहेत और लागालामकों अच्छे त्तीरसें समझनेरुप विवेक उस अंत:करणमें मकाश करने वाला अ-भिनव सूर्य है, और उसके भाप्त होनेसंही सब सुख माप्त होते हैं, उरसें स्थिरता, समता और त्यागादिक उत्तम गुण प्रकट होते हैं: सची तपास करनेसे तो यह आत्माही खुद गुण रत्नींका पैदा 'करंदा दरियाव है ग्रणभय ही है; लेकिन वो सभी विवेकद्वारा जानकर अंगिकार किया जा सकता है और उसके विगर गुणोंकों हाथ करना चाहै वो तो धुवेंकोही हाथमें पकडने जैसा प्रकार है- अत्माका सचा धन—सचा कुडंब अंतरमें ही है, जिनकों मोह वश हुवा भाणी अज्ञान द्वारा भूल जाकर भ्रमसे झुंठे धन कुडंबमें मोहि-त हो रहा है, जैसे रुधिरसें लिप्त हुवा कपड़ा रुधिरसें साफ नहीं हो सकता है तैसें भमादसें मिलाया हुवा कर्ममल भमादसें दूर हो नहीं सकता. अभमाद यही आत्म साधनमें अनुकूल मित्र मदद-गार है, खंतसें करकें श्री जिनाज्ञाका आराधन करना वही सचा अभमाद है, वास्ते मद, विषय, कषाय, आलस और विकथा दूर करकें सावधान हो सभी प्राणीपर समभाव रखकर, निर्मल मन, वचन, तनसें शील—सदाचार पालनेकों हर्ष चित्तवंत होना, यही वेडा पार होनेका सचा इलाज है.

प्राणांते भी दूसरे जीवकों त्रास नहीं देना, अपने खुदकों दुः स उठालेना; लेकिन दूसरोंको हरगीज दुः स नहीं देना माणांत होने परमी कपायादिके तावेदार होके झूंठ नहीं वोलना जीरतें पर आणीकों दुः स होवे, आहत होवे असा सच्चा वोलना वोभी झूंठके समान ही समझकर विवेकपूर्वक हित-मित (चाहिये उतना हो) रपष्ट, धर्मकों हरकत न हो सके वैसा शोच विचार वोलना ज्यों त्यों विगर विचार उत्त वोलनेके सववसे उत्सूत्र भाषणका भी प्रसंग आ जाता है. और उसीसें संसारमें वहुत भटकना पडता है. चारो उपयोग पूर्वक ही बोलना अदत्त भी चारों प्रकारका छोड़ना चाहियें-यानि तीर्धकर अदत्त-श्री तीर्धकर देवने निषेध किये हुवे पदार्थ न लेना, एर अदत्त एर के हुकम शिवाय कोइ चीज न

लेनी, खामी अदत्त−वस्तु के मालिकका हुकम मिलाये विगर वो वस्तु न छेनी; और जीवअदत्त-सचित्त या मिश्र वस्तु न छेनी; वयों कि सब किसीकों अपना अपना धान प्यारा होता है, बास्ते चारों भकार के अदत्त तद्दन छोड़ देने चाहिये अहमचर्य देव, मनुष्य, तिर्थेच संवंधी औदारिक और वैक्रिय-मन, वचन, तनसें करना, कराना और अनुमोदनाके भेदमें अठारह प्रकारकी मैथुन क्रिडाका सर्वथा त्यागे करना; परिग्रह-वाह्य और आभ्यंतर-धन थान्यादिक नाविधिका, वाह्य, और ४ कषाय, ३ वेद, ६ हास्यादि, और मिध्यात्व यौं चोदह प्रकारके अभ्यंतर परिग्रहका तदन त्याग क-रना चाहिये. मूच्छीकों ही तत्त्वमें परिग्रह कहनेसें सूच्छी ही त्य-जने योग्य है. धर्मके उपकरणोंका अंदर भी मूर्ज्जी परिग्रह रुप ही है-यानि रागद्वेष छोडकर केनल मोक्ष निमित्त दूसरी सब वासना - उमीदके सिवाय ये पांची महाव्रते निर्भल तन, मन, वच-नसे पालना, दूसरे भव्यजीवोंकों पलानेके वास्ते ६७ भेरणा करनी और उक्त महाव्रतोंकी चीतराग वचनानुसार पाळनेवाछेकी प-शंसा-अनुमोदना करनी, ये यह दुःख जल मरित भीम भवोदधि ्तिरजानेका अद्भुत और सरछ साधन हैं उसके सिवाय रात्रि भोजनका विलक्क त्याग करना प्रति लेखन, प्रतिक्रमण, पिंड-विशुद्धि वगैरः का वरावर सावधानीसं विधिकी दरकार रखनेवाले वनकर अपनी शक्तिके अनुसार जो करना सो पूर्वोक्त पंच महाँ-त्रतोंकी शुद्धि या पुष्टि निभित्त समझके ही करना-यानि जिस

भकारसें रागद्वेष पतले पडजावै-दूर हठ जावे उस प्रकारसें मोसकी चोहतवाले जीवोंकों सावधानीसें चलना दुरस्त है.

इंद्रियोंके विषयमें भटकते हुवे मनरुप लंगूरकों रोक रख्त उनकों शुभ संयम क्रियामें जोड देना. मन छुटा रहनेसे जितना अनर्थ-जुल्म करता है उतना शुभ क्रियामें भवर्तनेसें न कर स-केगा. यह मनरुप तोफानी हाथी छुटा होवे तो संयमरुप फल भूलसें भरपूर हुवे वगीचेकों उत्पादकर फेंक डालता है; वास्ते श्री-जिनाज्ञा रूप अंकुश हाथमें रखकर उनकों तावे करलो—नहीं तो तुमारी सब महेनत वरबाद जैसी ही हो जायगी. इसी सबवके लिये ज्यों वन सके त्यों युक्तियें अमलमें लेकर मनकों वश्य करनेका दृढ अभ्यास करना अति जरुरतका है. असा करकें मनकों वश्य कर संयमका संरक्षण करना योग्य है. ययों कि:— अहंकार परमें धरत, न लहे निजगुण गंध;

अहं ज्ञान निज गुण लगे, छुटे पर ही संबंध.
रागद्वेष परिणाम अत, मन ही अनंत संसार;
तेहिज रागादिक रहित, जाण परमपद सार.
विषय प्रामकी सीममें, इच्छाचारी चरंत;
जिन आणा अंकुश धरी, मनगज वश्य करंत.
इम तरह बहुसें महात्मा पुरुष संयम रक्षण करनेके वास्ते उत्तम भकारका वोध देते हैं, उसकों हृद्यमें धारन कर अपनी शर्मा फेलांक यथा योग्य उसका उपयोग करें तभी ये अमूल्य तक

कि जो वहें भाग्यके योगसे अपने हाथ आई है उनीका सार्थक हुना माना जाने, वाकी तो दिरयावमें गोता लगाय समान पीछें संसार समुद्रमें डून जानेका है. वास्ते जाएन हो—अनादिकी मोह निंदकों तजकर हुंशियारी के साथ स्वपरहित साधनेकों तत्पर होना चाहियें. नहि तो यमकी चपेट लगनेसें फिक्रमें गिरफतार हों यमके महेमान होकर निर्मित दुःख दीनपनेके साथ जरुर मुक्तने ही पड़ेंगे; वास्ते पहिलेसंही चेतना सोही बहुत फायदेमंद हैं, इत्यलम्

## देव द्रव्य ज्ञान द्रव्य और साधारण द्रव्य संबंधी विचार.

नरेंद्र, देवेंद्र, और योगींद्र सेवित जगत पूज्य श्री जिनेश्वर देवजीकी भक्ति प्रभावनाक वास्ते निर्माण किया हुवा या किया नया द्रव्य देवद्रव्य कहा जाता है. उक्त देवद्रव्य ज्ञान दर्शनादिक गुणोंकी प्रभावना करनेहारा और महीमा वढानेहारा होनेसे सबसें मुख्य गिनालिया है, और उसीका न्यायसें संरक्षण या दृद्धि करने-हारेकों भी बहुतसा फल बतलाया है। यानि शास्त्रनीति समझकर विवेक्सें जहां खर्चनेकी जरुरत मालुम पडे वहां उदार दिल्सें झूटा ममत्व छोडकर खर्चनेका उपयोग पूर्वक रक्षण करनेहारा, और भास्त्रनीति अनुसारही न्याय-विवेकसें उनकी दृद्धि करनेहारा वहु-त्तसा फल यावत् तीर्थिकरगोत्र तक उपार्जन करता है; परंतु शास्त-नीति विरुद्ध वर्तन चलाकर अन्याय अनीतिसें देवहव्यपर जुटा ममत्व धारनकर उनकों उचित स्थल्में न खर्चे या न खर्चनेके लिये देवै या उनको सूमकी तरह जमीन वगैरामें गाडकर रख्लें अगर

खर्चनेकी जगह बखीलताइसें चाहियें उतना विवेकसह न खर्चे या बेद्रकारीसें उनका गेर उपयोग करे, करने देवे अर्थात् शास्त्रनीति विरुद्ध भहा आरंभकी द्राद्धि होवे या द्रव्यका नाश होवे वैसे सर्व्स-कों व्याजसें या अंग उधारसें धीर धार करे, तो उक्त देव द्रव्यकी रादि करनेहारा उलटा संसार भ्रमणही बढाता है. मतवल येही है कि देव द्रव्यका रक्षण करनेहारा या उनकी दृद्धि करनेहारा शास्त्र न्याय नीतिमें निपुण और त्रमाद्सें रहित उसी मुजव चलनेवाला चाहियें. वैसे चकोर पुरुषसें देव द्रव्यकी चितन कीगइ निश्चयता भान दर्शनादि गुणोंका महीमा वढानेरुप पार पडती है; लेकिन दूस-रोंसें पार नहीं पडती हैं। वास्ते वन सके वहांतक वैसे पुरुष रत्नकों दुंढ निकालकों उन्हीकोंही वैसा उत्तम अधिकार सुंपरद करना चा-हिये. वैसा पुरुष न मिल सके तो जो सामान्य रीतिसेंभी व्यवहार कुशल नीति प्रिय-लोकश्रिय अद्धानिनेकसं भूषित और वहुत भव-भीरु होवे उसीकोंही उक्त द्रव्यकी व्यवस्था करनेकी भलामण करनी चाहियें और उन मनुष्यकों भी लाजिम है कि ज्यों वन सके त्यों तुरत वो देव द्रव्यादिक संबंधी शास्त्रनीति जाननेके वास्ते ज्ञाननी पुरुषोंका आश्रय लेकर उपयोग वंत होना चाहिये कि जिस्सें आ-पकों और संबंधी जनेंकिंभी हरकत न पहुंचै. वन सके बहांतक तो वसे कामके कार्यभारीकी मददमें एक दो दूसरे भी मनुष्य साथ रहवे, और उन कार्यभारीकोंभी साथ रहने वालोंकी सम्माति मिला-ंकर काम करनेका उपयोग रहवे, तो बहुत फायदा होवे. नहीं तो

कदाचित् मन विगडनेसे या भूल होजानेसे वडे दुःखका कारण है। पडे. निःशुक परिणामी, अद्धा विवेक शुन्य, न्यायनीति-लोक विरु-ख वर्तन चलानेहारे कोइ भी उदंडकों एक अधिकार क्यी सुं-परद न करना वैसे अधिकारीकों सुंपरद करनेसें उसकों और सुंप-रद करनेहारे सभीकों वडा भारी नुकशान होता है, और उत्तम देव द्रव्यका गेर उपयोग या विनाश होजाता है, उन देव द्रव्यका विनाश या देदरकारी करनेवालेकों–खाजाने वालेकों और दाक्षि-ण्यतासे उनमें शामिलगीरी करने वालेकों अनंत संसारमें भटककर महा घोर दुःख उठाने पडते हैं. वास्ते ज्यौं वन सके त्यौं भवभीरु विवेकी जनकों खंत पूर्वक उनका छेप-दाघ-दोष न छग जाय वैसी फिक्र रखनेकी जरुरत हैं. थोडा भी देव द्रव्यका विनाश वडा भारी तुकशान करता है, तो विलक्कल तुकशान करनेसे या वेदरका-रीमें कितना अहित होगा सो विवेक लाकर शोचना चाहियें वि-वेक राहेत सहसा काम करने वालेकों पीछेसें वहुतही पीछताना पडता है; वास्ते चाहे वैसी आपत्तिके वरूत भी दानत पाक रख-कर रहनेसे अंतमें श्रेय होता है। और श्रेसेही विवेकी सज्जन सद-गृहस्पही अैसे अधिकारके लायक है; लेकिन स्वार्थ साधनेमेंही त्तत्पर चिवेकविकलजन लायक नहीं है।

पित्र ज्ञान दर्शनादिकके महीमाकों वढानेहारा देवद्रव्यका मक्षन-विनाश या वेदरकारी करनेसें, पेस्तर वो चाहे वैसी स्थिति अक्तता होवे, चाहे वैसा सुद्ध माना जाता होवे, चाहे वैसा सुर्खी र होंबे, तोभी वो थोडेही रोज में पायमाल हो जाता है, इज्जत आ-बरु गुमा बैठता है, पैसे टर्क कम होजानेसे खाली होजाता है, निर्धन बन जाता है, बुद्धि कंटित हो जाती है, माति मोहबंत हो धभडीती रहती हैं; और उनका कैसा भविष्य होगा उसका भी भान न रहने पाता है. क्रमशः ज्यादे ज्यादे दोष सेवनसे निःशुक परिणामी हो धर्माचारसें भ्रष्ट हो जाता है, उससें शाहुकारके भुँहमें न दुरस्त लगें वैसे देवाली गेंके जैसा भी वकता है, यावत् आवरु धूलमें मिला देता है. जिस भकार आपकी मर्रातिके मिति-कूल विरुद्ध-निषिद्ध मांसादि अमध्य मक्षण करनेहारेकी पाय-भाली होती है उसी प्रकार इन देव द्रव्य खाने-विनाशने वालेका समझ लेना. पहिले जाने वडी भारी पथ्यर शिला पेट में पड़ी होते उस तरह पेट सज्जड होकर अन्निकों मंद पाडकर अजीर्ण दीप पैदा होनेसें अनेक व्याधियोंकों जन्म मिलता है, उस करतें भी अनंत गुणा नुकशान करनेहारा ये अत्यंताग्रह पूर्वक छोडने लायक बताय गया देव द्रव्यका मक्षण, विनाश या बेदरकारी है. वास्ते ज्यों वन सके त्यों पाक दानत रखकर उक्त द्रव्यकी विवेकसे रक्षा या दृद्धि करनी, जिस्सें एकांतिक और आत्यंतिक औसा तात्विक मोक्षरुप लाभ होवै.

जैसा देवद्रव्य वैसाही ज्ञानद्रव्य आश्री भी समज छेना; वयों कि वो देवद्रव्यसें ज्ञानका अभ्युद्य हो सकता है, और वो सम्यग ज्ञानके प्रभावसें वस्तुतत्त्व यथार्थ जान बृझकर समझा जाता है, जिरसें बहुत करकें दोप के दावंसें छूटकर आत्माका बचाव कर लिया जाता है. अन्यथा अनेक दोपों के संकटोमें वेरवेर गिरनेका वर्ष्त आ जाता है; वास्ते उक्त द्रव्य के सदुपयोग पूर्वक उनकी रक्षा या वृद्धि भी देवद्रव्यकी तरह विवेक और खंत रखकर करनी जिरसें पवित्र शासनकी दिन प्रतिदिन उन्नति हुवा करेंग

उत्त दोन अकारके द्रव्यसें साधारण द्रव्य तर्फ कम ध्यान खिंचने लायक नहीं हैं; क्योंकि उन दोनुकों पध्याहारकी तरह पृष्टि देनेहारा साधारण द्रव्य है. सची रीतिसें वो उभयकों पृष्टि- जनक होनेसेंही साधारण कहा जाता है. वास्ते साधारण द्रव्यकी जनक होनेसेंही साधारण कहा जाता है. वास्ते साधारण द्रव्यकी पृष्टि करनेहारेकों पूर्व उभयकी पृष्टिका फल मिल सकता है. और साधारण द्रव्यका लोग करनेहारेकों पूर्वोक्त उभयकी हानिका सल मिलता है.

मसंगपर कहना मुनाशीव है कि आजकल साधारण खातो वहुतही इवता हुवा होनेसे दूसरे खातेकों भी बहुत करके धका लगता है; वास्ते दूसरे खाते करते भी साधारण खातेकी तर्फ भव्य भाणियोंकों खास ज्यादे लक्ष देनेकी जरुरत है. कितनेक अझानी जीव तो अपने संबंधीओंके मरन पश्चात् कुछ रकम गोलमोल कहकर या कुछ रकम धर्मादेमें कहे वाद भी आप अपनी मोज मुजब उस द्रव्यका उपयोग करकें आपकों निर्दोध मानता है, सो न्याय अक्त नहीं. दर्षांतरूप-फलाने शाहुकारका फलाने दिनसें बाकी निकाल दिये बाद जैतें उनकों व्याज सहित आखिर भरपाया-

करदेना पडता है, वैसे या उस्सें 'अधिक ये धर्ममहाराजका देवा समझनेका है; तथापि जो शरूस ठगवाजी करकें व्याज आप पचाकर मुद्दल मूडी भी थोडी मुद्दतमें चुका नहीं देता है, उनकों जरूर बहुत संसार भ्रमण करना पडता है, श्री धनेश्वरसूरीजीने श्री शतुंजय महारायमें कहा है कि:-

અનુ*ષ્*કૃષ્–છં**દ્**–

धर्मेणाधिगतैश्वर्यो, धर्मभेव निहंति यः कथं शुभायातिर्भावी, सुरवामीद्रोह पातकी

यानि धर्म प्रमावसें मिली हुई लक्ष्मी जीरकों ऐसा लक्ष्मी नंत भाणी धर्मकों ही लोपता है वो स्वामीद्रोह करने हारा पापीका भला पयों कर हो सके ? अर्थात वैसी बददानतवाला पापी भाणीका बहेतर कोई तरहसें होनेका संभव नहीं है वास्ते बोलना वैसा ही पालना यहीं सज्जनताका लक्षण है. सच्च रीतिसें तो पहिले बोल बोलना—प्रतिज्ञा करनी—सो पूर्ण तरहसें अपनी बारी विचार कर करनी के जिस्सें पीले उस जवानसें फसक जानेका—प्रतिज्ञा भंग करने का वृद्धत न आवे. आजकल इस तरह पूर्ण विचार किये विगर ही फरा गाडरीय प्रवाहसें प्रतिज्ञा कर प्रष्ट होते हुवे और भये हुवे और वैसा कर आखिर महा दुःस्वी स्थिति साक्षात अनुभवमें लेते हुवे बहुतसें भाणी नजर आते हैं.

जव ज्ञानी पुरुष छङ्भी पैदा करनेका मुख्य साधन न्याय मन् भाणिकना ही बतलाते हैं, तब आजकल बहुतसे गँवार अन्यायकों की मुख्य पद देकर संतोष पाते हैं, जिसके परिणाममें आजकल भतीत होती हुइ अधम स्थितिके ही भीग पडनेका वरूत वहुत क-रकें आये विगर नहीं रहता है. या जान बूझकर पथ्य छोड कुप-थ्पकों भजनेहारेकों हितसुख किस प्रकार होवे ? पथ्यसमान तो न्यायमार्ग है, और कुपध्य समान अन्यायमार्ग है. तो हे मन्ध-भाणी ! यदि तुम इस लोकमें मत्यक्ष या परलोक्तमें भी विशेष सुख पानेकों चाहते हो तो अन्यायरूप कुमार्गकों छोडकर तुरंत न्यायका सीधा रस्ता पकडलेा, स्वच्छंदमति तर्जकर शाक्षमति भजो, अविवेक छोड विवेक आदरों, क्रमतिका संग तजकर स्रम-तिका संगभनो ! आजदिन तक अज्ञान दशासें भूले हुवे भटके उस्का पश्चाताप करके फिरसें भूछ न करनेके वास्ते इंढ संकल्प करो, और दूसरे भी तुमारे मित्र या संबंधी जनोंमें अच्छी आचरणासें छाप लगाओ, उनकों अच्छी हितशिक्षा दो कि जिस्सें वै भी अच्छे मार्गपर वहन करने लगे.

हठ कदाग्रह दूर कर जिस मकार अपना अच्छा होते उम मन् कार वर्तना; इतनाही नहीं मगर अपना वहेतर होता हुवा या वह-तर भया हुवा देखकर दूसरें भी अपनने ग्रहण किया हुवा उत्तम मार्गपर चलने लगे, उस मुजब वर्तना अपन शोच लेवे कि अपन अपना वहेतर अगाडीपर कर लेवेंगे, मगर वो केवल मोहभ्रमही मान लो; क्योंकि मत्यक्ष अपना होते हुवे विगाडकी तर्फ वेदरका-री वता करके भविष्य पर सुधरनेकी उमीद किस वहानेसे रखनी चाहियें ? वास्ते वैसी उपेक्षा बुद्धि न रखतें ज्यों जलदी जलदी अपनी मूल सुधार लेकर अपना श्रेय सधाया जाय वैसे वर्तना चही उत्तमताका लक्षण है, और समझ भी वही सची गिनी जावेन सुधरनेकी झूंठी आशापर जीते रहे हुवेकों अचानक—एकदम—वेमालुम कालने अपनी राक्षसी दाढके नीचे दवा लिया तो पीछे किसकों पूछनेकों जाना ? वास्ते '' पानी पहिलें पाल वंधे तो खूव है—'' ये न्याय मुजब अञ्बलसेंही आपके श्रेय निभित्त जपाय शोच जप-योगमें ले लेना वही दुरस्त है.

इस मुजब आत्म सुधाराके वास्ते सचित और खंत बिले भव्य प्राणी सचमुच अपना हित साध सकते हैं. तात्पर्य यही है-कि देव द्रव्य, ज्ञान द्रव्य, साधारण द्रव्य या चाह वैसे धर्म खातेके देवेसें आप मुक्त होकर दूसरे भी डूबते हुवे अपने मित्र संबंधी जनोंकोंभी मुक्त करनेकी खास उत्कंटा रखनी; और इक्ट्रें हुवे देव, ज्ञान, साधारण द्रव्य या पुण्य संबंधी द्रव्यकी योग्य व्यवस्था कर-नेके लिये एक अच्छी व्यवस्थापक कमीटी स्थापन करनी जो, क-मीटीके भम्रुख या सेकेटरीओंने उस उम द्रव्यकी योग्य व्यवस्था करनेमें अपनी बुद्धि शास्त्र परतंत्र रखकर विचारके जहां जहां खास जरुर हो वहां वहां उसका उपयोग कर ज्यों ज्ञान दर्शनादिक उत्तम गुर्णोकी प्रभावना होवे त्यों करनेमें चुक जाना नहीं; और होती हुइ आशातनार्ये दूर करनेका पहिलेसेही विचार रखना उपरांत उन उनद्रव्यकी रक्षा द्यदि भी पवित्र शास्त्राम्नाय समझ कर उसके अ- नुसार करना और उम मुवािकक अमल करने अन्य कों सलाह देना सारांश यह है की श्री वीतराग वचनानुसार ज्यों स्वपरका श्रेय और पवित्र शासनको जनति होवे त्यों द्रव्यक्षेत्रकाल भावकों लक्षमें रख करके वचना चाहिये

यह विषय वडा गंभीर गहन और उपयोगी होनेसें विशेष रुचि भन्य सत्त्रोकों इस विषय संवंधी ग्रंथ खास अवलोकन कर तत्त्व रहस्य खींचकर ज्यों स्वपरका श्रेय होवै त्यों सरलपनेसें वर्त्त-नेका यत्न करना धर्म रहस्य जानकर उस मुजव सरलतासें वर्तना यही सार है. जान लिया भी उनीकाही मंजूर व दुरस्त है; नहीं तो केवल भारभूतही समझनाः सच्ची रीतिसें न्यायकों यथार्थ सम-जने वाला भनभीरु है। उसी मुजव न्याय पुरःसर चलनेवाला जग-तुकों आशिर्वाद रूप होता है. और उनसें विरुद्ध वर्त्तनवाला शाप रुपही होता है, प्रमाणिकतासं चलने वाला मनुष्य सरल हो सक्ता है मगर अपमाणिकतासें चलनेवाला अन्यायी तो सांपकी तरह वक्रताही धारन करता है. वो पिध्या विपसें पूर्ण होनेसें भक भीरु सज्जन उनका संग या विश्वास नहीं करते हैं. उनसें दूर ही रहेते हैं या उनकों दूर करते है. न्यायके अथीं जीवोंको समअनेके वास्ते एक द्रष्टांत वताते है कि-श्रीमान् पितादिककी लक्ष्मीका वा-रसा भिलानेमें उनके पुत्र वगैरः जितने दर्जे इकदार है उतने दर्जे वही पितादिकका देव-श्रान-माधारण या चाहे वो धर्माद। द्रव्य आपकी भइ हुइ हीनपतसें लेकरके या फक्त प्रमादसेंही देवा रह

नाया होवे वो वो द्रव्य देनेमें उनके पुत्रादिकका कम इक नहीं है. जब मर गये हुवे या बेभान भये हुवे मावाप आदिकका एहेना भी उनके पुत्र वसूल कर सकते हैं, और देनांभी वेही रकमसें चुकाने हैं; लेकीन जो शरूस केवल स्वार्थीय हो लहेना लेकर देना देनेकों न चाहें वै न्याय मार्गसें दूर चलने हारे हैं योही समझ छेना. वैसे अन्यायाचरणसें आखिर उन्होंकी वडी भारी ख्वारी होती हैं. जैसा आहार वैसाही उद्गार ? उस न्यायसें बुद्धि मलीन हो जानेसें वै थोडेसे वस्कामेंही धर्म और लक्षीसें भ्रष्ट हो जाते हैं. या तो जबसें अन्यायमाति धारन करकें अन्याय अंगीकार किया होवे तवसें धर्म भ्रष्ट तो हो गया, और जो न्याय लक्ष्मीका वशीकरण है वो न्यायकों दूर छोडनेसें-अन्याय सेवन करनेसें तुरंतही यश लक्ष्मी आदिसें भ्रष्ट हो जाता है, और केवल दुःख अपयशका हिस्मेदार हो भवांतरमें महा दुःख दावान-लमें सींक्षता है. नरक निगोदादिकमें बहुत मृत्र भटकता है. थावत् **દુઈમ વોધી દો અનંત દુઃલ પાતા है. ऐ**सा **દોને**સેં દે સુજ્ઞમિત્રો और वान्धवो ! जागृत हो और सद्य प्रमाद दूर कर ऐसे अनर्थसें स्रुत हो जाओं और दूसरोंकों सक्त होजानेका उपदेश दिया करो.

श्री जैन श्रेतांबर वर्गके प्रज्य गुनीराज तथा विवेकी श्रावकोंकों अति अगत्यकी ग्रचनाओं

भिय महाशय गण ! आप दीधीनुभवसें जानतेही हो कि

कुसंपसे अपनी वडी भारी अवनती-ख्वारी हुइ है. पेस्तर जब श्रा-वक लोग सुसंपद्वारा बहुतसे व्योपार रोजगारादि न्यायनीतिसं करके अनगेल लक्ष्मी पैदाकर, तीर्थयात्रा सद्गुरु भक्ति और सा-धर्मी भाइयोंकी योग्य सेवा कर, पवित्र शासनकों शोभायमान् कर न्यायोपार्जित लक्ष्मीका रहाव लेक्सके अपना जन्म सार्थक क-रतें थे, तब अभी कुसंपसें करकें धंदे रोजगार-पैसे-टके-न्याय-नीति और इज्जत-आवरुसे श्रावकमाइ वहुत करकें कमजोर हुवे मालुम होते हैं. असी वडीभारी अवद्शा होनेका मूल सबव ढुंढ निकालना वो खास जरुरतकी वात है उस्का खास कारण कुसंप अज्ञान और अविवेकही हैं. जहांतक काले मुँहवाले कु-संपकों दूर फेंक कर छसंप बढानेमें न आयगा, और एक दूमरे की उन्नति मारफत शासनकी उन्नति करनेके वास्ते उ-दारतासें चोग्य कदम भरनेमें आवेंगे नहीं, वहांतक जैनोंकी स्थिति सुधारनेकी या सुधरनेकी आशा रखनी व्यर्थ है. आजकल क्रसंप और अविवेकके जोरसें अकेलेकाही पेटपोषण करनेका स्वार्थ (Seifishness) और वे परवाही (Indifference) ये देश्तू बढे भारी दोषोंने श्रीमानोंके दिलमें भी निवास कर लिया है इसका परिणाम यही आया कि-वै अपने संगेभाई या साधर्मीभाइयोंकों दुः खी स्थितिमें भत्यक्ष देख छेत्रे तो भी परोपकार बुद्धिसें उन्हों-का उद्धार करनेके वास्ते सोचिबचार करने जितना भी नहीं कर सकते हैं. असे एक जैन-द्रव्यवान होने पर भी बजाने लायक अ-

पनी लायक फर्जसें जब वै विलक्षलं विमुख रहते हैं-मतलवर्में दुःखी भाइयोंकी कुछ भी फिक्र दिलमें नहीं धरते हैं, तब ये स्वाभाविक है कि अन्यद्रव्यहीन दुःखी श्रावकवर्ग भी उन्होंकी तर्फ अपना अभावही भद्शित करे ! इम मकार क्वसंपक्ते कारण चढनेसे क्वसंप भी वढताही जाता है. इस मुजब दिन प्रतिदिन बढते हुवे कुमंपके मुल कारहालनेके लिये जहां तक स्वार्थी श्रीमानवर्ग अपने खास खास कर्त्तव्य लक्षमें लेकर पूर्ण फिकके साथ भगीरथ यतन नही करेंगे और जिस द्रव्यकों यहां ही छोडकर रीते हाथसे अपने परभवकों चला जाना है उस अस्थिर द्रव्यका मोह छोडकें उसद्वारा अपने दुःखी होते साधभीयोंका वने उतना उद्धार नहीं करेंगे वहांतक दिनभतिदिन होती जाती करणाजनक स्थिति कभी नहीं सुधर सकेगी. ऐसा निश्चय पूर्वक समझकर दाने दिलके मुनिराज - और शासनका हित चाहनेहारे श्रावकजन अपनी अपनी उचित फर्ज बजानेकों तत्पर होकर जिस मकारसं ये कुमंपका सड़ा दूर हो सकै उस मकार करके भगीरथ यत्न सेवन किया जायगा तत्र आशा है कि वो काम समस्त जैन कॉमकों बड़े भारी आशिवृद्धि-ं रूप होवेगा. निःस्वार्थेपणे मयत्न करनेवालेकों अतुल लाभ संपादन होवेगा. और शासनकी वडी उन्नतिसें दूसरे अनेक जीवोंको बेरबेर लाभ हो सकेगा प्यारे भाइयो ! आप यदि अन्य निरुपयोगी उपर टिपोकी झूंठी धूमधाम तजकर यह समयोचित सूचना लक्षमें लेके उसमें आपका सचा हित समझ विवेक सें वर्तन रखोगे तो खसूस

समझ लेना कि उससें तुम थोडेही अमसें भी वडा भारी लाभ शाप्तकर मकोगे. अपनी मितिकल्पनानुमार चाहे उतना अच्छा काम करनेसें भी बीतराग वचनानुसार काम करनेमें ही वडा भारी कायदा है. अक्षय सुख मिलानेकी इच्छा करनेवालेकों तो जरुर सानी के वचनानुसारसेंही वर्तन रखना श्रेयकारी है. स्वमति कल्पनानुसारसें वर्त्तन रखनेसें तो जीव अनंतकाल भ्रमण किया तो भी अवतक उसका अंत नहीं आया वास्ते निश्रयसें भाननाही कानिम है कि शास्त्रामा गुजन परमार्थ बुद्धिसं समयादिक उचित कार्य ही करनेमें सन्धा हित समाया गया है। इस कानूनसें विरुद्ध वर्तन रखनेवाले सब कोई आपत्ति के भागीदार होते हैं; वास्ते अपनकों अपना सचा हिन चिंतन करना यहीं अपना खास कर्चे व्य है, ज्ञानी पुरुष तो परमार्थवृत्तिसे सुलटाही मार्ग वतलाते हैं; तथापि र्अपन अपनी मित्रसे उलडे हो उनकी आज्ञाका उल्लंघन करते है-तो उसमें अपने किरगतकाही दोष है.

२ आप सभी जानते ही हो कि अपन सभीमें काले ग्रंहवाले कुसंपने वहामारी जल्प कर दिया है, उसकों निर्मूल करनेके वास्ते आगेवानी करनेवालोंकों अवश्य तत्पर होना ही मुनासिव है. नहीं तो वो उनके अपार खुरे फल वतलानेमें वाकी न रक्लेगा, वास्ते ''पानी पहेलें पाल वंधे तो खूब हैं. " असी दीर्घहाए-समय जानवालेकी खास नीति है, तो अब ज्यादे देर करनी छोडकर जल्द जागृत होनेकी जरूरत हैं, यदि असा न किया जायगा तो वेशक ,

आंग बहुत ही पिछताना पडेगा

३ अपनमें विवेककी वडी भारी तंगी मालुम होती है, वो अब लास सुधारनेकी जरुरत है. अविवेकसें अपन दूसरेके सद्गुणोकों भी ग्रहण नहीं कर सकते हैं. अरे ! अपन उस्की पृष्टि करनी भूल कर विवेककी वडी भारी लामीसें अपन उलटे उसकी निंदा—वदी भी करने लगते हैं; वास्ते जो धीतराग वचनानुसार सत्य है, उसकों सचे दिलसें सत्य समान कबूल करना और आदरना वो अवश्य अपनकों शीलनाही चाहियें.

ं ४ वीतराग वचनानुसारसें सत्य क्या है और क्या हो सके है वो जाननेके वास्ते श्री हरीभद्रसूरी, श्री हेमचंद्रसूरी तथा श्रीमद् यशोविजयजी मुख धर्म धुरंधर पुरुषोंने सर्वज्ञ वचनके मुजब रचे ् हुवे भगाणिक ग्रंथोका वारीकीसें अवलोकन करनेकी खास जरुरत है. लेकिन वडी अफसोसीकी चात तो यही है कि असे प्रयोक। तो कहनाही कया, मगर बहुत सरल सादी सीधी भाषामें सत्य सर्वेज्ञ त्रणीत धर्मको प्रकाशमें लानेकी बुद्धिसे लिखनेमें आये और आते हुवे छेखोंकों पढनेकाभी भोह बश्र जनोंसें नहीं बन सकता है, तो उस संवंधी घटित शोच विचार कर अपनी सुल हुंढ निकालकें उनकों सुधारनेकी तक तो वै विचारे किस तरह हाथ कर सके ? ! अद्यपि भी औसे वारीक़ समयमें महा गांढ मोह निंद् छोडकर कर्छ जारत हो केवल परोपकार बुद्धिसे लिखे गये उत्तम लेख बांच-ु नेकी अमूल्य तक यदि न जाने देनेमें आवे और इनमेंसे वन सके

ं उतना परमार्थ ग्रहण करनेमें आवे, तो उपीद हैं कि समयानुसार वैसे मृढ जनांका भी दित हो सकै।

५ उपकारी महान्मा चाहे इतनी महेनत छेकर परम पवित्र सर्वेज्ञ अणीत धर्मकों भकाशम लानेके वास्ते विविध धर्म विषय संवंधी अ-च्छे अच्छ लेख लिख कर श्रोता वर्गका या सामान्य रीतिसं सम-स्त जैन कोमका ध्यान खींचते हैं; परंतु जहांतक अपने छोग वेपर-वाह रखकर अपना परायेका सचा हित किस मकार हो सके ? वो जाननेके वास्ते मतलव जितनी भी महेनत लेकर उनकों पढे छुने भी नहीं, या पढे सुने तो उस संबंधी चाहिये उतना विचार नहीं करे, और कभी विचार कीया तौभी जहां तक उसी मुजब आ-चरण करें नहीं; वहांतक अपना पराया हित-कल्याण क्यो कर हो सकै ? अमेरीका जैसे भदेशमें एक जाती अनुभववाले मित्रके मुँहरं धुने लिये मुजब खेँडून ऋषिकार लोग भी अखबारोंकों वडी आतुरतासें पढ़ने के वास्ते तत्पर रहते हैं, और यहांपरतो अपने मत्यक्ष अनुभवसे जान सकते है कि जनसमुदायका वडा हिस्सा तो स्विहत साधनेमें भी वे परवाह या आलुख वन रहता है. अहा ! र्ञैसी सत्यानास निकालने वाली वेपरवाह छोडकर अपने मुमुक्षुजन ( साधु साध्वी अं या आवक आविका अं ) समयकी तर्फ पूरे तौ-रसें निगाइ देके अपना अपना हित साधनेके लिये उत्कंटित रहवै तो उमीद और आशा है कि जरुर जल्दी या देहीमेंभी अपनेमें कुछ भी छुधारा हो सके सही ! सचा सत्य जो समझा जाय तो मनुष्य

के अल्प आयुष्यमें भी आत्मसाधन करलेना वो कुंडीमेंसें रतन निकाल लेने जैसा सहल है; लेकिन वो इस्त करनेकी फिक्रवाला हो उन्हीं से हो सकता है. जो आलसु होगा उनकों तो वडी भारी मुक्तेली वाला मालुम होगा. अपनी अनादीकी मूलोंको अच्छी तरह जाननेके वास्ते पूर्ण ज्ञानकी जरुरत है, सम्यग्ज्ञानके प्रवेशिसं विवेद से क्षणिक और असूचीमय यह जड देहपरकी ममता छोडकर अपना कर्त्तव्य करनेमें किंचित् भी पीछा पाँव हठाना दुरस्त नहीं है. असा सोचकर ' देहे दुःखं महाफलं-' यानि समझकर समतापू-र्वक धर्मकरणी करनेमें देइकुं कुछभी दुःख होता हो तो उसकों सहन करलेना सो वडा फलदायी हैं; क्योंकि सम्यम् ज्ञान और सम्यम् क्रि-याके जोरसें संसारसागर तिरना सुलभ हो जाता है. और वोही ज्ञान तथा वोही किया के अभावसें चतुर्गति संसारमें अनेक दर्भ अभ-णही करना पडता है; वास्ते अञ्चलमें तो सम्यम् वस्तुतत्त्व जान-कर उत्तम विवेकसें उसी मुजव आचरण रखनेकी खास जरूरत है. इन दोनूमेंसे एककीभी उपेक्षा करनी वडी दुःखदायी है. तो दोनूमें बेपरवाह रहने वाले मूसलाग्र बुद्धिवंतका तो कहनाही कया ? जैसे मंत्रशास्त्री मंत्रका पूर्ण प्रकार भयोगकर विषधर सांपका भी विष निकाल सकता है, वैसेंही विवेकी जन सम्यग्ज्ञान-क्रियाके जोरसें कर्मरुपं सांपका भी भइर दूर कर सकते हैं. किंतु अकेले ज्ञानसें या अकेली क्रियासे वो नहीं दूरकर सकता है। वास्ते प्रथम सन्मार्गका पूर्ण प्रकार भान करके अपने शत्तुश्मादकों छोड पूर्ण प्रेमसे मोक्ष नि-

भित्त दोनूका सेवन करना न भूलना चाहिये ऐसा समझ करें कि च 'महाजनो ये न गतः स पंथा-शिष्ट-सुविहित पुरुषाने जो भाग हाथ घरिलया है वहीं मार्ग कल्यानकारी है. '

६ अपनी अंदरका वडा हिस्सा तो इतना जडतांग्रहा है कि उन्होंकी जडता दूर करनेमें युग के युग चले जाय तौभी पार आना वडा मुक्कील हैं; परंतु जो छोटे वालकोकों या अवकोंकों धर्मशिक्षण देनेका अभी तुरंत अच्छे तोरसें शुरु करनेमें आवे तो उसका वहुत अच्छा परिणाम आनेका संभव रह सकता है. यदि मावापीने उत्तम शिक्षण भाप्त किया होवै तो वे अपनी संततीकों भी अच्छी धर्मीष्ट बना संकते हैं; मगर वे खुद तालीम रहित होवे तो उनकी संतती भी वैसीही रहती है. आजकल के मावाप जब एक वस्वत आप खुद पुत्र पुत्रीकी अवस्थामें ये तव उन्होंकों अच्छा शिक्षण नहीं मिलसका, उस्सें वे उत्तम शिक्षण या धर्मशिक्षण उनके वर्चोंकों देनेमें विजयनंत न हो सके. इसी तरह अभीकी संततीकों अच्छा मजबूत शिक्षण देनेमें नहीं आयगा तो वैभी एक देशीय-एक लक्षीय शिक्षण मिलनेसें संसारकी असारता, वैराग्य, गांभिर्य-ता, भौढ़ता आदिसे विश्वख रहकर सहनशीलता खामीश आदि उच गुण कि जो व्यवहारिक कार्य कुशलतामें जरुरत के हैं, वे माप्त नहीं कर सकेंगे. वास्ते जो अभीसें ही समयानुकूल शिक्षण माता पिता या गुरुजनोंकी तर्फसें वालकोंकी रुचि अनुकूल सादी सीधी सरल भाषामें दिया जाय तो बहुत करके वै सद्ग्रणी-धर्मीष्ट

भावाप वनकर अपनी भविष्यकी मजा तर्फ अपनी पवित्र फर्जें अदा करनेमें नहीं चूकेंगे. वालकोंकी अति कोमल और फल्ट्रूप हृदय भूमिकी अंदर यदि समयोचित अच्छे शिक्षण के वीज बोनेमें आवे और पीछे दररोज खंतपूर्वक सूक्त वचनजलका सींचन करनेमें आवे तो उन्होंमैसें एसे तो घर्ष के अंकुर स्फुरायमान होवे कि उन्होंमेसें हरएक साक्षात कल्पहलकी बरावरी—हरीफाइ कर सके! हरएक जैन के अंगनमें उने हुवे ऐसे कल्पहल कैसे शोभायमान होवे ? लेकिन लक्ष्य कोन देता है ?

७ ऐसे अति बारीक समयमें भी श्रीभानोंसें . लगाकर गरीव लोग तकमें कितनेक निकम्मे-फजूल खर्च-जैसें कि नाच, नाटिक, आतशवाजी, किनकौएं. जल्लस, व्यसन, आदि वे फीयदे के खर्च (५७ अच्छा माछ्य होने के सबबसें ) सेंकडो-हजारों रुपै ऊडा देनेमें आते हैं, उस तर्फ श्री संघ या ज्ञातिके अग्रेश्वरोंकों खास अंकुश रखनेकी जरुरत है. ऐसा छखळूंट खर्चने के वास्ते किसीकों भी आग्रह करना-करवाना न चाहियें, मुनीराजकों भी ऐसे निक-मो खर्चके वदलेमें जिस वातसें जैनोंका कल्यान होता हो अगर हो सके वैसे छलम मार्ग-हेतु उन्हीकों अस्तिके साथ समझाने चाहियें. द्रष्टांत रुपिक सात क्षेत्रोंमेंसें दुःख पात्र भये हुवे क्षेत्रमें ज्यादा विवेकपूर्वक व्यय करनेका उपदेश दैना चाहियें. जो एक-गतसें शासनकी शोभा वह सकै ऐसे कदम हरएक स्थलपर भरनेमें आवै तो वेशक थोडे ही वर्ष्तमें एक अच्छा अगत्यका तफावत हो

सकै; मर्गर याद रखना चाहिये कि, ये सभी विवेककी खामी-न्धूनता दूर करनेसेंही सिद्ध हो सकै, अन्यथा तो आकाशंकुसुम-वत् असंभवितही समझ छैना. अरे! लाभ हानीकों भी पूरे नहीं सोचनेवाले सचे विनये ही नहीं कहे जावै, तो सचा जैनवीर सर्वज्ञ पुत्र तो कहे ही क्याँ जाय ? एक स्वच्छंदपनसं चलनेरुप अधिवेक ही दूर किया जाय, और परम पवित्र परमात्यांके आगम अतु-सारसें निःशंक पूर्वक पूर्ण अद्धा -मेमसें वर्त्तनेमें आवे तो कुछ जैन-शासनमें हर हम्मेशां दीवाली हो रहवै. अहा ! ऐसा शुभ समय आया हुवा अपन साक्षात् कद देख सकेंगे ? अपन कम बोलकर ज्यादा अच्छा कर बतलाना कव शीखेंगे ? अपनमें घुसी हुइ मली-नष्टिचोंका कव अंत आयगा ? अपन प्रसन्न चित्रसे अपनी फर्न न्समक्षकर अदा करनेयें कद भाष्यशाली होयेंगे ? अपन एक दूस-रेकी तर्फ अमृत नजरसं देख ग्रुन ग्रहण करलेनेका कव शीखेंगे ? और अपन वैसे कायमके अभ्याससें दोषदृष्टिकों तदन कत्र दूर कर सर्वेगे ?

८ अपने श्रावक लोगोंमें मरणके वस्त पुण्यदान कथन कर-निकी रीति चल रही है, उस मुजब पुण्यदान किये बाद तुरंतही उनद्रव्यकी चाहियें वैसी व्यवस्था करदेनी चाहियें, उसके बदलेमें वो द्रव्यके देवेमेंही आप दान पुण्य कथन करनेवाले डूब जाते हैं और उनके पापके छींटे औरोंकोंभी लग जाते है; वास्ते वैसे दान पुण्य निभित्त निकाले गये द्रव्यका तुरंतातुरंत निर्णय किये गये लातेमें या पुण्य स्थलमें वापरकर खुलासा कर उनका चेप ज्यादा'
न पहुंचने पावे वैसा जगह जगह वंदोवस्त होनेकी खास जरुरत है,
यह बात लक्षमें रखनेही लायक है. स्वपरकों डूबते हुवे अटकाकर
धर्म निमित्त निकाले गये द्रव्यका खुलासा कर अच्छा उपयोग करना—ये स्वपरकों तिरने तिरानेका रस्ता होनेसे अवश्य आदरने
लायक है, वास्ते सुखके—अधीं जीवोंकों इस वावतमें प्रभाद
करना अयोग्य है.

९ दिनपर दिन समय कठिन आता जाता है. उसमें श्रीसंघ--के आधारभूत मुख्यतासें श्री जिनराजप्ररुपित आगम और जिन नेंद्रजीकी प्रतिमाजी हैं. इन दोनूकी तमाम आशातनाञें दूर कर विशेष विनय करनाही योग्य है. शास्त्र पुराने होकर उन्होंका वि-च्छेद न हो जावै, और जिर्ण चैत्य भी उद्धार किये विगर पतन स्थितिकों न भेट पड़ै, उसीकी अच्छी तरह निगाह रखनीही चाहियें. मूर्ख लोग लामा लाम न शोचते केवल यश-नामना-कीर्तिके वा-स्ते मरते हैं; लेकिन जिणींदारसें कुछ कम लाभ या कम नामना नहीं हैं. जिर्णोद्धारसें तो अमर नाम होकर अक्षय यश और सुख मिलता है. वास्ते स्वच्छंदता छोडकर शास्त्र नीतिर्हे अक्षय लाभ छे. नेके लिये यत्न करनाही दुरस्त है. लख्लूंट खर्च यानि ज्ञातिभोजन-नाच, मुजरा, खेल, तमाशे-आदि करनेके बदलेमें और वारीक वरूतमें दुःख पाते हुवे साधर्मी भाइयोंकों मदद देकर उन्होंकों उद्धा-र करनेमें बहुत लाभ समाया गया है, तो समती धारणकर

स्वच्छंदता छोड स्वपरका हित होवै वैसा मार्ग सेवन करना यही

१० आजकल विवेककी न्यूनतासें मावाप बहुत करकें धुरे या झूँठे व्हेमोंसे भरे हुवे तथा वाधक रीति रिवाजोकों विलगे हुवे मालुम होते हैं, उन्होंकों सुधारनेका काम वडा कठीन है; परंतु नइ पेदा होती हुइ भजा-जैन बालकोंके और युवकवर्गके वास्ते धर्म-शिक्षण-नीति,-न्थाय-सत्य-भगाणिकता संबंधी अच्छी तालीम देनेमें आवे तो कम महेनतसें अच्छा सुधारा अल्प समयमेंही होजा-नेका संभव हैं; वास्ते इरएक जगह विचरते हुए साधु मुनीराज और तालीम पाये हुवे विद्वान श्रावक इन संवंधी अपनी खास फर्ज सोच-समझकर चाहियें वैसा अच्छा प्रयतन करें तो जरुर कुछना कुछ सुधारा हुवे विगर न रहवेगाँ वर्त्तमान समयमें कितनेक जैन युवक लेख लिखकर उच आशयसें जैनेंकी आधुनिक-अभीकी स्थिति सुधारनेके वास्ते कुछ महेनत करते हुवे मालुम होते हैं और असा करनेमें उन्होंक। प्रयतन तदन निष्कल ंद्रोता होवे असा कहाजावे वैसा तो नहीं है; तथापि इतना तो कहा जा सके वैसा है कि आजकल विद्वान मुनिराज या श्रावक, वडी उम्मरके जैनभाइ, और भगिनीयोकों हेख हिखकर या व्याख्या-न देकर बोध करनेके लिये जितना श्रम उठाते हैं उतना श्रम यदि संपूर्ण खंतसे कोमल वयके जैन वालकोंके कोमल मगजमें पवित्र जैनतत्वांका रहस्य बहुतही सरल-सादी भाषांमें समझानेके वार्ते, ,

उन्होंके दिलमें ठीक ठीक ठसाजाय वैसा असरकारक मवोध देनेके वास्ते समयोचित विचारे तो आजकल क्रोशके कोश भरकर उपदे-राजल, जिनकी हृद्यभूमिमें उत्तर्ना भ्रुकील है वैसे अशिक्षित शु-प्क जैसे जनोकों सींचनेसें कुछ काल गये बादमी जिन अच्छी लाम नहीं मिल सकता है उस करतेंभी बहुत और उत्तम लाम अल्प वर्लामें वालवयके कोमल रुंखडेकों ज्ञानजल सींचनेसं अवस्य मिलनेकी वडी भारी आशा वंधी जाती है. आजकलके यु-वान तथा बुद्दोंकों मार्गपर आनेके वास्ते जायत करनेका एक अ-च्छा रस्ता ये माछुम होता है कि आजकल जैनोमें ज्यादे फैलावा पाये हुवे जैनधर्म भकाश, कॉन्फरन्स हैराल्ड, आत्मानंद भकाश और आनंद जैसे मांसिक तथा साप्ताहिक जैन, जैनाविजय, जैन गेझट वगैरः अखबारोंमें जो जो अपने पवित्र धर्म व्यवहारानुयायी उत्तम है ख लिखाकर भिराद होते हैं, उन उनके सभी लेख सभा समक्ष कोई विद्वान मुनी या श्रावकद्वारा पढवाकर और व्याख्यान वंचाया जाता होवै वहां व्याख्यान बांचनेवाले मुनीजन भी वे लेखके विषयातुन सार अच्छा असरकारक विवेचन देकर श्रोताजनोंका सन्मार्गकी तर्फ लक्ष खींचनेका सतत यत्न करै तब समयानुसार आजकलके श्रोतावर्गकों औसा अच्छा लाम होनेका संमव है. यह धातका भ्रेष्ट्रे प्रत्यक्ष अनुभव भिल चुका है, और वैसा अनुभव भिलानेका भशंग-वशात विद्वान-मुनीवर या-श्रावक जन धारेंगे तो बहुत अच्छा-छा-्भ पिला सर्नेगा असी उपीद रहती है.

११ आजकल वर्षत करके आवक लोगोंकी सांसारिक स्थिति : कुछ ज्यादे वारीक होनेसं उन्होंकों समयोचित मदद देनेका भी उदार दिलके-दूले श्रीमान् श्रावकोंका अवश्य कर्त्तव्य है. इस तरह समयानुसार मदद करनेसें पूर्वपुन्य के योगसें प्राप्त भई हुइ लक्ष्मी-के सार्थक्य साथ परलोकके वास्ते महान् सक्कतका संचय होता है. जिस्सें अंतमें देव मनुष्य संबंधी उत्तम भीग क्षता कर वै अक्षय-सुरतके स्वामी होते हैं. अपने श्रीमान्-धनाढ्य श्रावक विवेकद्वारा सोच विचारकर ऐसे वारीक वरूतमें सुन्ने चांदीपर लग रही मूर्छो क्रमती करकें श्री सर्वज्ञ मञ्जने वतलाये हुवे उत्तम क्षेत्रमें शुभ परि-णामपूर्वक वीज बोने लगै तो दुगना तीगनां नहीं मगर सो छनोसं वंदनर अनंतराने फल तक-फल पैदा किया जावै. और द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावको यथार्थ देखकर समयानुकूलपनेसें वत्तन चलानेसें श्री जिनाज्ञा आराधक भी हो सकते हैं. ऐसा समझकर सज्जनोंकों ऐसा अति शुभ और शासनकों हितकर मार्ग सेवन-आराधन करनेमें नहीं भूळना चाहिये; क्योंकि ज्ञानीपुरुष कहते हैं. कि:-लक्ष्मी जलतरंग जैसी चपल है, यौवन पतंगके रंगवत् तीन चार दिनहींमें ७६ जानेवाला है, और आयुष शरद्ऋतुके बद्दल समान अथिर है. तो हे मन्यजनो ! अंतमें अनर्थ क्रेशादि मूलक द्रव्यकी अंदुर किसल्पि घभडाकर मर जाते हो ? यदि तुमारा कल्यान करना चाहते हो तो परमोत्कृष्ट सर्वज्ञमाषित दानादि उत्तम धर्मका सेवन कर दश दर्शतसें दुर्छभ मानवभवकों सार्थक करलेनेमें नहीं ,

चूकना. धर्मकार्थमें विलंब-भित्तंधं-प्रमाद करना योग्य नहीं अयोंकि कहा है कि—'' श्रेयांसि बहु विल्लानि " वास्ते जो कुछ श्रुम कार्य आत्मकल्याणके निमित्त करना होय सो तुरंत कर लों कल करनेका इरादा रख्ला होते सो आजही कर डालो; क्योंकि कलकों कालका भय हैं, जो कभी किसी भाग्ययोगसें ऐसा श्रुम अध्यवसाय हुवा तो उसकों सार्थक करनेके वास्ते एक क्षणभरमी प्रमाद करना लायक नहीं हैं, क्योंकि कालकी गति गहन हैं, सो छाउं के बहानेसें तुमारा छल देखता फिरता है; वास्ते उनका विश्वास करना योग्य नहीं है. यह अस्तुत समयोचित सूचनाको अनादर न करतें उन द्वारा बन सके उतना लाभ हाथ करनेमें चूक न जाना चाहियें, सुद्देषु कि बहुना ?

१२ अहो ! आजकल श्रीमंत लोग भी कैसे मुग्ध बन गये है कि, सर्वज्ञ भाषित शास्त्रानुसारसें तपासनेसें अपनकों श्राप्त भइ हुई लक्ष्मी पूर्वमें किये हुए सुकृत्य—सुपात्रदानादिके ही योगसें मिली है, और उदार दिलसें अवी भी वो प्राप्त भइ हुई लक्ष्मीका विवेकद्वारा व्यय करनेसें ही उसका सार्थक्य तथा भवांतरमें महान लाभ होय वैसा है; तथापि मुग्ध तवंगर लोग केवल मोहन्तससें मश्रास्त रहकर अपन स्वच्छंदी नाद मुजब वर्तन चलाये जाते हैं वो किसी तरहसें अशंसापात्र गिनाया जावे वैसा नहीं हैं क्यों कि शास्त्रकारोंका तो एसाही फरमान है कि—"आणाज्यों धामो"—श्री सर्वज्ञ प्रभुके हुकम मुजब किया हुवा

धर्म स्वपरकों हितकारी होता है; किंतु केवल आपमतीसें किया धर्म हितकर नहीं होता है. प्रव्य, क्षेत्र, काल, भावकों पूर्ण प्रकारसें लक्षमें रखकर उचितमार्ग सेवन करनेके लिये श्री अरीहंत प्रभुकी नीति है. वास्ते उच्चपदामिलाषी सज्जनोंकों सर्वज्ञ प्रमुजीने परम करणाद्वारा वताई गई असी अनूपम नीतिकों अनुसरके चलनेकी तथा अप्रिय स्वच्छंदी—आपखुदी आचरण छोडदेनेकी ही आव-इयकता है. अभी या पीछे भी स्वच्छंदता छोडकर जिनाज्ञा मुज्जब वर्त्तन चलाये विगर जीवका मोक्ष होनेका ही नहीं. तो अभी सामग्री विद्यमान होने परभी भमाद करना ये किसी रीतिसें आ-त्याकों हितकारि है ही नहीं.

१३ अहा ? आजकल जीवमात्र भथम तो अपनी अपनी फर्ज कविचत ही समझते हैं, और समझकर भमादकों छोड कोइ विरल्जे नररत्न सन्मार्ग पर वहन करते हैं अर्घद्रग्योंकों तो समझाने वास्ते ब्रह्मा या वृहस्पति भी असमर्थ हैं, तो फिर अपन तो उन्होंकों किस तरह समझा सकेंगे ? स्वल्पमें कहदेवे तो, जीव जैसा खाली हाथंसे आया है वैसा ही पीछा रीते हाथोंसे चला जानेवाला है. अरे ! आप खुद भी मत्यक्ष अनुभवसे असा जान—देख सकता है, तथापि असा दुर्लभ सामग्री सफल करनेके वास्ते कुल भी चाहिये वैसा नहीं कर सकता है, यही महान आश्चर्यसूचक वार्ता है? अंद्रे मान लिये स्वार्थकी खाबिर तो वडा भारी भगीरथ यत्न कर्निता है, उस वेख्त तो गाणवत भिय द्रव्यकों भी पानीकी तरह

व्यय करडाछता है, जरुरत होवै तो चाहे वैसे की खुशामत भी करता है, यावत दासत्व भी स्वीकार छेता है. परंतु अपना सचा स्वार्थ साधनेके वरूतमें तो गरीयार वहेलकी तरह सत्वहीन-कायर-पुरुषार्थ विगरका वन जाता है, ये क्या ओछे शरमकी वात है ? म्गर खेर ! संपूर्ण ज्ञान विवेककी खामीसं मनुष्य मात्र मुलका पात्र होता है. या विवेक्टिष्टि विगरका मनुष्य भी पशु समान गिनाया जाता है. तो अब तकभी कुछ विवेक लाकर यह दश ह-ष्टांतर्से दुर्लभ भानव भव वगैरः विशिष्ट सामग्री सफल करनेकी इच्छा हो तो अव ज्यादे तोरसें सावधान होकर ममाद शत्रुके ताव हुए विगर अपना तन, मन, धन आदिकों सदुपयोगसें स्फुरायमान करनेके लिये भारी अथतन करनेकी खास जरुरत है. जन्म, जरा, मृत्यु, आधि, व्याधि, उपाधि, संयोग और दियोगके संवंधवाले अनंत दुःखमें सर्वथा रहित शास्त्रत सुख संपादन करनेकी चाहतः वाले भव्य जीवोकों खुद विचार करलेना ही दुरस्त है कि कोइ भी भारी अगत्यका कार्य किसीने कवी छछ भी स्वार्थ मोग दिये विगर सिद्ध किया है ? उसके उत्तरमें 'ना किसीने नहीं किया !' वस यही कहना पडेगा. तब कया मोक्ष संबंधी अनंत सुख अपन अपने आपसे ही तन मन धनके भोग दिये विगर ही क्या सहज साध शकेंगे ? ना कवी भी नहीं. तब मेरे प्यारे भाइयो ! आजकल चलती हुइ अंधावुंधी यानि अपनी अपनी मोज मुजवका वर्त्तन असाका असा कहांतक चलाये जायेगे ? मानिजन मोजमें आवे 🔩 औसा उपदेश देवें और यह स्थ-श्रावक उन महात्माओको मन प्र-सन्न रखनेके वास्ते उत्सव महोत्सव कर एकठो अच्छो जीतीभोजनरूप कलस चढाकर अपने जन्म या द्रव्यका सार्थक हुवा मानते हैं यह कैसा आश्चर्य है ! तथापि अपन वैसे भाग्य-शाली महात्मा और श्रावकोंकों शांतिसें ही कहेंगे कि, भाइओ ! जव अपने वहुतसे जेनी भाई भागेनी या कुढ़ंबी जनोंकी वहुत वारीक स्थिति आ गइ है, उनकों खाने पीनेके लिये भी वडी हैरानी-परेसानी हो रही है, अंखके मारे विचा-रे धर्मसाधनमी नहीं कर सकते हैं, तब अपन क्या अपने स्वामी-भाइयोका दुःख दिलमें धरना और वैसा करकें यथाशक्ति उचित करना करोना योग्य नहीं है ? अभी जैनमात्रने अपना अपना कर्तव्य समझकर अवश्य दुःखी जैनोंकों दाद दैनी योग्य है. ये आप छोग जानतहीं होगे; तद्पी परभव योग्य सबल साधन साथ लेनेके वास्ते परम पवित्र परमात्म(भणीत भवचनको उत्कृष्ट भावसे अनुसरनेमें किस लिये विलंब होता होगा ये समझना बहुत कठीन हो पडता है, वो आप हमकों समझानेके वास्ते तथा तद्वत् अचित विवेकसें चलकर संतोष देनेके वास्ते जितना वन सके उतना करना ने भूल जाओंगे तो आपका वडा भारी उपकार अत्यंत खुसीसें मानेंगे। अरे! समयकों मान देकर चलना ये साधुजनोंका खास कर्तव्य है. परंतु इतनी इतनी नम्नतासें विज्ञप्ति करने परभी फक्त सानपान-भी लख्लूंटमें गिर कर मुग्ध हिस्तके समान आज कलके भायः

विवेक विगरके श्रावकांकों ज्यों मोजमं आवे त्यों वर्नन चलाते और मोहजालमें फँसकर खुवार होते हुएकों यदि न रोक लेंगे नो सचमुच खुद निंदापात्र हुए विगर न रहेंगे. क्या अपनेमं विश्वास रखकर आश्रय लेनेके वास्ते आये हुवे और आते हुवे भुग्ध जैनी भाइयो और भिनीयोंकों, सर्वज्ञ पुत्रका वडा भारी विरुद धारन करके खुद अपने पिता परम पूज्य श्री तीर्थिकर महाराजके पवित्र आगमके आधारसे द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावकों यथार्थ छक्षमें रखकर सर्वेदा अचित सत् भटक्ति करने करानेरुप उत्तम नीतिका आलंबन छेकर योग्य इन्साफ न दोंगे ? अहा ! अगाडीके वरूतमें जब न्या--यासनपर विराजित हुने चाहे वैसे कुशल लौकिक न्यायाधीशसं भी बहुत उच मकारका संतोषकारक उभय लोक सुखदायी कर्मशतुको त्रास देकर सभ्यग् ज्ञानदर्शन चारित्रादि अनेक सद्गुणांका पुष्टि-कर-न्याय श्री सर्वज्ञ महाराजके पाससें भिलानेके वास्ते भव्य लोक सर्वेदा भाग्यशाली वनतेथे, तत्र आजकल वहीं सर्वज्ञके विरुद् धरने-वाले आचार्य-उपाध्याय भवर्तक या पन्यास वगैरः पद्धीके धरने-हारे मुनीवर्गके पासर्से उत्तम शकारके निष्पक्षपात इन्साफकी अव्य चकोर क्या उमीद न ररुखे ? अलवत्त ररुखे ही रुख्ये. असा होने पर भी जब उनकों परम पवित्र अहिनीति मुजब चाहि-ये वैसा संतोषकारक न्याय न मिले, तब वै निराधार होनेसें किस-के पास जाकर प्रकार करें ? यह सब बात निगाहमें छेकर जिस त्तरह भव्य चकोरोंका दिल मसन और परम पवित्र शासनकी

उभती होते उस प्रकार आप साहव सांभत समयोचित सत् पथमें आपके आश्रय छेनेकों आये हुवे और आनेवाले मुग्ध हिरन जैसे श्रावकवर्गका पालन पोषण कर अनेक भन्य सत्वो के द्रव्य और भाव प्राण वचाकर गोप, महागोप, निर्यामक आदि विरुदकों सार्थक करोंगे, तभी ही इस वर्ष्तमें पवित्र जैनशासनकी लाज रहेगी. शासनकी लाज बढ़ानी सो आपकेही हाथमें हैं. मानपानकी लेख-छूंट छोडकर केवल पारमार्थिक बुद्धिसं शुद्ध वीतराग मार्ग स्वयं सेवन कर दूसरे आश्रितोंकों भी सेवन करनेकी फर्ज पाडनेसेंही लाज वह सकेगी. परंतु जैसा चलता है वैसाही चलने देवैं, जैसा भावी होगा वैसा वनेगा वगैरः सत्य मार्ग सेवन करनेसें विश्वकारी विचारोंसे तो भावः अपनी ऐसी शोचनीय दशा हो गई है, ऐसी मत्यक्ष मालुम होती हुइ अपनी अवदशा दूर जाय और शुभदशा **जागृत होवै वैसा भगीरथ यत्न सेवन करनेकी खास** जरुरत है; तथापि जब अपन केवल प्रमादके ताबेदार वनकर कुछ भी सार्व-कूल उद्यम नहीं करेंगे तो, कहिये साहवो ! अपनी शुभदशा किस तरह जायत हो सकेगी? एक थोडासा काट निकालनेमें भी कष्ट सहन करना पडता है, तो यह तो दीर्घकालके महा प्रमाद-योगसें लिपटा हुवा जबरदस्त काट दूर करना ये फक्त बॉर्तेही फरनेसे नहीं वन सकेगा. ये कुछ लडकोंके खेल समान सहजहींमें वन सके वैसा काम नहीं है. जब छोगसंज्ञा छोडकर छोकोत्तर शैली धारन करकें राजहंसकी तरह उत्तम नीतिद्वारा सतत शुभा-

श्यसं भगीरय प्रयत्न सेवन करनेमं आयगा तभी अपने शुभोदयकी संभावना हो सकेगी, अपना शुभोदय साधने के बास्ते जो जो साधनोंकी जरुरत है वो वो शुभ साधनोंका स्वरूप सद्गुरु द्वारा समझकर-विचार-सुकरीरकर पूर्ण भीति मतीतिपूर्वक उत्तम उल्लास-वंत भावसे उन्होंका सतत सेवन करनेके बास्ते विवेक्तवंत चकोरीकों भूलजाना न चाहिये. अंतमें संक्षेपपूर्वक सुझ सज्जनोंके हितके बास्ते थावत स्वपरके अभ्यद्यद्वारा सर्वक शासनकी उन्नति बहानेके बास्ते निग्न लिखित शुभ साधनश्रणिका स्वरूप सुग्नर समिन अग्नर समिन अग्नर समिन और उसका पूरेपूरे तोरसे निग्नय करके उसी मुजब चलनेकों यथाशित उद्यम करनेके बारते कि जोने न देना चाहिये.

१ 'संप वहां ही जंप ' और कुसंपका मुँह काला ' यह ध्या-नमें लेकर कुसंपकों काटनेके वास्ते और मुसंपकों स्थापन करनेके वास्ते अनुकूल सामग्री सजनेके लिये मगीरथ प्रयत्न सेवन करना मुसंप विगर अपना या पराया कल्यान सहेलतासें नहीं हो सकता है, और जैन शासनकी शोभा भी नहीं वह सकती है; वास्ते पहिला कत्तव्य संप-अवयता करनेकाही है.

२ दुःख पाते हुवे यानि दुःख पूरित स्थितिमें फंसे हुवे सान्ध्रमीभाइ और भगिनीयोंकों जितनी वन सके उतनी तन, मन, धनकी ताकीदसें आहूती देकर हो सके उतना उद्धार करनी, और वोभी असा समझकर करनािक उन्हींके हितहींमें अपना हित

तत्वसे समाया हुवा है। परोपकार करना ये पुरुषार्थका पवल अंग है। धर्म धर्मीजनके आधारसे रहता है। धर्मीजनका नाश हो जानेसें फिर धर्म निराधार हुवे वाद कहां रह सकेगा ? असा सम्यग् वि-चार करकें धर्मके अर्थीजनोंकों धर्मीजनोका यत्नसें संरक्षण करना अचित है। उस विगर धर्मको लोपका प्रसंग आ जाता है। साध्मी-रुप शुभ क्षेत्रमें अपने द्रव्यरुप बीजकों विवेकशुक्त बोने वाला अनंत लाभ मिला सकता है। असा समझकर सज्जनोंकों असी उत्तम तकका लाभ अवश्य हाथ करनाही योग्य है।

3 उत्तम मकारके व्यवहार संबंधी और धर्मसंबंधी साधमीयों को अच्छा शिक्षण देना यह सुशिक्षित सज्जनोंकी मुख्य फर्ज हैं. तन मन या वचनद्वारा स्वार्थकी आहूती दिये विगर कवीभी पर- मार्थ साध्य किया जायगाही नहीं. असा समझकर सज्जन यथा- संभव अपने साधमीभाइयोंकों मदद देनेके वास्ते उद्यमवंत रहते हैं. धनवंत धनसे और बुद्धिवंत बुद्धिसे यथाशिक मदद देनेहारे अनंत सन छाम छाम छाम छाम जान करते हैं.

४ अपनी अंदरके कितनेक साधमीभाइ देवद्रव्य, ज्ञानद्रव्य, या साधारण द्रव्य संवंधीकी जोखमदारिसे अनजान होनेसे बहुत वरूत धर्मपुण्यके ऋणमें दूवे हुवे मालुम होते हैं, और उन्हीके दोष के छीटे दूसरे साधमीयोंकों भी लगते हैं; वास्ते वैसे भोले लोगोंकों अक्तिके साथ समझाकर, जरूरत मालुम होवे तो उचित द्रव्यकी सहायता देकर जिस तरह वे उपर कहे हुवे भारणमेंसे छूट जाय उस तरह अनुकंपा घारण कर वै विचारे अज्ञजनोंकों उद्धार करनेके िये सुज्ञ सज्जनोंकी सुख्य फर्ज है.

प बाल्यावस्थामेंसेही जैन वालकोंकों (लडकेलडकीओंकों)लायक शिक्षण देनेके वास्ते माता पितादि एकजनोंकी सबसें पिहली
फर्ज है, अनुभवतें सिद्ध होता है कि, यदि जैन बालकोंकों पहिलेसेंही विकश्वर होती हुइ बुद्धिके वर्ण्त बोजारूप न हो पड़े वैसा
योग्य नीतिका अच्छा शिक्षण दिया जाय, तो लायक उम्मर होनेसें वही वालक उत्तम माबापका बिरुद धारन करके अपने और
दूसरोंका बने वहांतकका सुधारा करनेमें न चुकेंगे, वास्ते उस तर्फ
स्वसूस ध्यान देनाही सुनासीब है.

द वाल्यावस्थामें योग्य नीतिका शिक्षण छेनेमें बेनशीव रहे हुवे अपने जैन युवकोंकों रवधमीतत्त्व सम्यण् समझानेके वास्ते भी अच्छा बंदोबस्त ताकीदीसें करदेनेकी खास जरुरत हैं. विकसित बुद्धिवाले युवकोंकों यदि न्याय युक्तिके साथ पित्र धर्मतत्त्व समझानेमें आवे तो वै तुरंत समझ छेके सुलमतासें स्वीकार कर छेते हैं. बुद्धिहीन वैसा नहीं कर सकते हैं वैसा समझकर जैन युवकोंकों शासनोन्नतिकी खातिर तत्त्वशिक्षण देनेके वास्ते योग्य बंदोबस्त करनेकी जरुरत है. असे अशिक्षित या कुशिक्षित युवकोंकों मजन्वत लाभ देनेके वास्ते विवेकी सज्जनोंकों विचार करनेकी खास आवश्यकता है.

७ वाल्यावस्था और यौवनावस्थाकी अंदर धर्मका शिक्षण

हाथ करनेमें वेनशीव रहे हुवे अर्धगत उम्मरवाले तथा बुद्हेभाइ और भगिनीओं को धर्मरहस्य समझानेके वस्ति भतिबंध रहित गाँव-गाँवमें विचरते हुवे महाशय साधुवर्ग या साध्वीवर्ग आप खुद शास्त्राभ्यास करकें, शास्त्राज्ञा मुजव शुद्ध संयमकी दरकारवाले वनकर स्वाश्रित श्रावक, श्राविकाओंकों धर्मरहस्यकी पूर्ण समझ पडे वैसी सादी सरलभाषामें उपदेश देना शुरु कर लेवे, और दूसरी कितनीक निक+मी वाबतोंमें-विकथाओंमें अपना अमूल्य वरूत जाही न गुमाते उसका पारमार्थींक हेतुसे सदुपयोग कर छेवै. उन्हों-कों जैनोके पवित्र आचार विचारकी समझ पाड देवें, उन्कोंके बुरे रीत रिवाजके दुर्गुण खुळे कर वतलावै, सञ्चामध्य कृत्याकृत्य संवंधी खुलासा कर दिखलावै, धर्मक्रियांके हेतु समझाकर जिस मकार वै नियाणा रहित निर्भल चित्तसें करनेमें आती हुइ धर्म-करणीका रहस्य पाकर, प्रमुजीकी पवित्राज्ञानुसार धर्मका आराधन कर सद्गतिके भोक्ता होसके, उस प्रकार चलन रखनेकी दरकार ररूलें, तो सुलमतासें अच्छा सुधारा हो सकै। एक समान चलन व कथनयुक्त चलते हुवे मुनीराज भव्य माणियोंका तत्त्वसें जितना भला कर सकै, उससें सोवें हिस्सेका भी रुख़ी कथनी मात्रसें नहीं किया जायगा, और ऐसा कहा भी है कि-' जन मनरंजन चर्मका, मूल्य न एक वंदाम, 'यानि छोगोंकों राजी करनेके वास्ते ही वेष धारन करना वो तो फक्त कष्टरुपही है. संत सुसाधुजनोंका सद्वर्त्तन भात्रसें कितनेक अल्पकर्मी जीवीका बहेतर हो सकता है,

उस वास्ते अगलका कथन है कि—'कहने करतें करकें वतलानाही अच्छा.' मोक्षार्थी—मुमुक्षुजन सद्वर्त्तनवाले गुद्धाशय संत सुसायु-जनोंका बहुत मानपूर्वक सेवन करते हैं. इष्टुफलकी सिद्धिके वास्ते कल्पहक्ष—कामधेनु—सुरमणि या भंगलकलश जैसे उक्त माहात्माओंका सद्मावसें आश्रय लेते हैं. अनेक मोक्षसुखके अर्थी सज्जनोंके आश्रयरूप आप साधुजनोंकों कैसी उमदा चालचलन रखनेकी जरुरत है. वो सहजहीमें समझा जाय वैसा है.

ट तालीम-व्यवहारिक और धार्मिक ऐसे दोनुमकारकी मज वृत तालीम देनेकी जरुरत हैं. अव्वलकी माथिमक तालीमके किर-णोंसें तत्त्वीजज्ञासा मकट होती हैं, उसें योग्य पोषण मिलजानेसें सत्य तालीम विकसित हो सकती हैं. कि जो परिणाममें अपना पराया हित सिद्ध करसकती हैं. वास्ते उदार सलावतें करकें ये खातेकों आजकल यशस्यी करनाही दुरस्त हैं. उनमें जितनी वेदस्-कारी उतनाही स्वपरकों नुकशान हैं.

९ निकाम लख्टूट खर्च-फजूल बाबतोंमें जो हुवा करतो हैं वो उसी द्रव्यके अंदरको कुछ हिस्साका, उपयोगी मजबूत तालीम-के वास्ते और दुःख दुर्दशावंत क्षेत्रोंकों अच्छी मदद देनेके वास्ते यदि खर्च करनेमें आवै तो तो उमीद है कि कम ज्याद वस्तमें भी अपनी स्थिति सुधर सकेगी. वास्ते लाजिम है कि, अपनी अपनी पैदासके मुजब दरसाल ऐसे धर्मकार्य सुधारनेके वास्ते कुछ ंदा-फंडमें रकम देकर अपने जैननामकों सार्थक करना चाहियें. किंबहुना ?

१० चरन्तकी किम्मत अपने लोगोंकों चाहिये उतनी समझनेमें ्नहीं आइ **है,** उस्सें 'क्षण छाखिणो जाय, गोयम मकर प्रमाद' वगैरः न्द्रद्भवाक्य अपन सुनते हैं, कहते हैं, तोभी उनके करोडवे<sup>न</sup>हिस्से भी ्नहीं चलते हैं. विकथा, विरोधादिकमें निकम्मा वरूत ग्रमाडालतें ंहैं; किंतु श्रेष्ठ शास्त्रोंका अभ्यास करनेमें या अच्छा संपकरानेवाली उत्तम सलाह देनेरुप परोपकार दृत्तिमें अपने वरूतका सदुपयोग ुनहीं करते है, ये क्या ओछे शोचकी वार्ता है ? मानवभव आदिकी सामग्री वारंवार मिलनी वडी दुर्लभ है, तथापि अपन ेवेदरकारी रखकर मरजी मुजव चल्रन चल्रानेसें सर्वस्व गुमाकर रीते हाथोंसें मजल करनेके जैसी कार्रवाही करते हैं ये वहुत दि-लगीर होने लायक है. अपनी निर्मल बुद्धिका, अगर जो जो अप-नकों शुभ सामग्री भाप्त हुइ होवे उसका जिस तरह उपयोग होसके ंडस तरह करलेनेमें कटिबद्ध रहनां चाहिये क्योंकि कालका कुछ भी भरोसा नहीं 'कलकों कालका डर हैं' यह कहावत न भूलजानी चाहिये ज्यों अपनकों तत्त्वज्ञान प्रकट होता जाय, त्यों श्रीसद्गुरु द्वारा शास्त्र श्रवण करकें यावत् उस वचनोंकों पूर्ण प्रकार अनुन कर यथाशक्ति स्वंकर्त्तव्य समझकर उसी मुजव चलन रखनेका म-यत्न करना चाहियें ज्ञानी पुरुषके सद्विचार और सदाचारींकों देखनेसे अपनकों कितना दिलगीर होना चाहिये ! अंतमें यथाशक्ति , शुमकार्यमें यत्न करकें स्वजन्म सफल करना चाहिये, नहीं तो सं-सारचक्रमें पुनः पुनःश्रमण करनेसे वडी मारी खरावी होवेगी स्वा-यीनतासें वर्ल्तका सूल्य समझकर उनका सदुपयोग किया जायगा तो आगेकों पराधीनता नहीं सहन करनी पडेगी, जहांतक आयुपका संवंध है, वहांतक यदि शोच विचार करकें सन्मार्गपर चड गये तो सुखी ही होयेंगे. नहीं तो दुःखकेही दिन हमेशां गुजारने पडेंगे अब सुज्ञननोंकों इस्सें ज्यादा क्या कहै ? क्षण क्षणपर आयुप घ-टता ही जाता है. जो पल चली गई सो फिर पीकी आनेकीही नहीं, असा समझकर आगुंतेंही चेत लेयेंगे, वही स्वहित साधकर फतह हाय करेंगे और दूसरे अविवेकी उपेक्षावंतकों तो दुःखका पात्र ही होना पडेगा.

११ अपने जैनोंमें मिध्यात्वी छोगोंका गाढ परिचय होनेसं, और सम्यग् ज्ञानके वियोगसें कितनेक बुरे रिवाज व रीति रसम जडमूल डालकर घुस गये है, उसकों निकालडालनेक वास्ते अ-भूल्य वरूतका भोग देकर मगीरथ यत्न करनेपर भी नहीं निकलते है, तो भी उनकों निर्मूल करनेके वास्ते निरंतर अयत्न शुरू रखनेकी ही जरूरत है, ज्यों ज्यों वै वै हानिकरनेवाले रीति रिवाजोंके संबंधमें उत्तम तरहकी व्यवहारिक तथा धार्मिक तालीम मारफत अपने जैन ज्यादे वाकेफगार होते जायेंगे, त्यों त्यों वै अपने ही फायदेकी खातिर उन्होंकों छोडते चले जायेंगे. इस संबंधमें धुशील साधु साध्वी समूहकी अच्छी मदद मिलनेकी आवश्यकता है. मुग्व

जैनोंकों ऐसी वावतें खास करकें समझाकर छुडादेनी ये उन्होंका खास कर्राव्य हैं; क्योंकि यह वावते धर्ममार्गमें जहां तहां हरकतें डा-खास कर्राव्य हैं; क्योंकि यह वावते धर्ममार्गमें जहां तहां हरकतें डा-छती हैं, वे दूर हो जानेसें उन्होंकों धर्ममार्ग, सरल हो जाता है, खीर करनेमें आताहुवा धर्मोंपदेश सब सफल होता है निष्मही और विवेकी मुमुझ वर्गकों इस संवंधमें ज्यादे नहीं कहना पडेगा.

१२ आजकल अपने जैनवर्गमें विद्या संवंधी तालीमकी वडी मारी न्युनता होनेसे अपने या दूसरेके कल्याणकी खातिर योग्य धुम विचार करनेकी ताकत वहुतही कम मालुम होती है. इर्रो करके वै कविचत वारीक समय आतेही वहुत बहुत धमराते हैं. करके वै कविचत वारीक समय आतेही वहुत बहुत धमराते हैं. इनके लिये उमदा इलाज तो यही है कि, जो जो हितवचने छुभेमें अवै या वांचनेमें आवै उनका योग्य चिंतवन करनेकी आदत पाउड़नी चाहियें और खच्छंदता छोडकर झानी पुरुषोंके वचनानुसार चलन रखनेमें अपना पुरुषार्थ स्फुरायमान करना, थी करतें करतें परिणाममें वहुत अच्छा फायदा होनेका संभव है. अपने सब जैनवीं अभ्युद्य हितार्थ जो छुछ संक्षेपसें कहा गया है उनकी सफन्निंका भार होनेका वल्त हाथ होवो ? अस्तु!

## जैन श्वेताम्बर गुगुक्ष वर्गको नम्र विज्ञासि.

<sup>."</sup> અપના સુધારા "

## ( SELF IMPROVEMENT. )

मेरे प्यारे भाइ और भगिनीयों ! अपने अपनाही सुधारा कर-नेके लिये कौन आयमा । क्या सिद्धिसौधमें सिधाये हुवे सिद्ध भगवान किंवा अईत् प्रभु या सुधर्मास्वामीकी पट्ट परंपरामें होगये हुवे आचार्य महाराज या उपाध्याय महाराज या तो छविहित मु-निमंडल आकरकें अपना सुधारा कर देवेंगे ? अपने पवित्र शास-नकी मर्थादा मुजब सिद्ध भगवानतो अपना निरुपाधिक मुक्तिस्था-न छोडकर यहांपर कवीभी अन्यदर्शनियों के मानने मुज़ब आनेके हैही नहीं, उस्सें वै संपूर्ण सुखी होनेपर यहां अपना सुधारा कर-नेकों पधारें असी उमेद रखनी सो तो झंडीही है. अरिहंत भग-वानभी औसे पंचम-विषम-दुषमकालमें इस क्षेत्रकी अंदर भाम नहीं होवे, ये भी आप भाइ बाइ अच्छी तरहसे जानतेही हो; शेष स्वर्गपु-रीमें सिधाये हुवे आचार्यादिक महान् पुरुषोंकी भी अपने अत्यंत प्यारे परलोकवासि पूज्यपितादिककी तरह यहां अपने सुधारेकी खातिर आनेकी आशाभी निकागी हैं तब मेरे प्रिय भाइ भगि-नीयें! अपने आपका सुधारा करनेके लिये अब किसकी आशा रखनी कि जो आशा किसी वरूतभी सफल होवे ? अहा ! मेरे ध्यारे ! सचमुच में तो समझता हुं कि अपन कस्तुरीये मृगकी तरह

त्तदन सन्धतासं वहार व्यर्थ भटक रहे हैं. सनंधका समूह अपनी -अत्यंत समीपमें है तथापि अपन उससें अनुजाने होकर दूर दूर और ठौर भटकते हैं. महाराज आनंद्धनजीने कहा है कि:-

> " शिरपर पंच वासे परमेसर, वार्मे सूच्छम वारी; आप अभ्यास लखे कोइ विरला, निरखे धुकी तारी "

असं-पंचपरमेष्टि रुप तत्त्वसें आपही है तोभी केवल विश्वम द्वारा अपना आत्मा जलटा दौडता है, जिस्सें दिनपर दिन स्विहत न करतें अहितमें ही द्वादि करता है, वही योगीन्वर आनंद्धनजी कहते हैं:—

> " आशा मारी आसन धरी घटमें, अनपा जाप जपावै; आनंद्धन चैतनमय मूर्ति, नाथ निरंजन पावै."

सची वरत आपकी पास होनेसें, और उसीकों ही तालिम लेकर उसीका अनुभव करनेकों भाग्यशाली वन सके वैसा है; त-दिष वेदरकारीसे या विभ्रमसें विपरीत आत्म आहितकारी जडवस्तु-ओं मोहित हो जानेसें ये जीव अपना कितना सत्व श्रेय गुमा वैठते हैं या विगाद देते हैं वो कहाजाय वैसा नहीं है; भमाद परवश होकर चोगद लगे हुवे अश्विवाले मकानमें लंबी सॉड खींचकर सो-नेवालेकी तरह सॉया हुवा है विलक्षल भी दर रखकर अपना सचा स्वार्थ साथ लेनेके लिये तत्पर नहीं होता है किंपाक फलकी तरह देखनेमें मनोहर, खानेमें लहेजतदार और शुरुमें आनंदकारी मगर आखिर महान विरस विषयों में अत्यंत आसक्त वनकर मन

हान् दुर्दशा पाता है. आपके पूज्य पूर्वज स्थालितांके जो सरूत नि-यमोंकों अनुस्रतेथे उनकों अलग रखकर केवल मरजी मुजब क्रशी-लजनोंकी सोबत कर क्षशीलताकों सेवनकरने लगे हो, आपके या अपने पूज्य पूर्वज जब सुशीलजनोंकों कल्पटक्ष कामंकुभ या मं-गलकल्या अथवा कामधेनु-सुर्घेनु और चितामणिरतन सभान गिनकर समझसह आदरपूर्वक सेवन करतेथे, और स्वहित साध-नेके वास्ते वैसे सत्प्रक्षोका शरन छेतेथे, तब आजकल तो दृष्टि-रागके जोरसें बहुत करकें उस्सें विपरीतही मालुम होते हैं. पहिले-के पुण्यशाली जन गुणरत्नोंकों झौहरीकी तरह परख छेतेथे, और अभीके अर्धदम्य उससें उलटाही करते हुवे नजर आते हैं; इससें दिनपरदिन परिणाम बुरा आता हुवा नजर आता है; वयौंकिन ' गतानुगतिको लोको, न लोकः पारमार्थिकः र गाहरीयेपवाहकी तरह ज्यों चले त्यौ चलेही चले. परमार्थ देखने करनेका कुछ नहीं रहता है. इस तरह अपना श्रेय नहीं सधाया जावै. अपने श्रेयका उत्तम राता तो यही है कि-अनादिकी अतिभिय खच्छंदता छोड-कर परम पवित्र सर्वज्ञमणीत शास्त्रोंकों मान देकर स्वपरको तिरा-नेमें समर्थ सद्गुरुओंकी अति नम्र भावसें सेवना करकें उन्होंकी अमृतसमान हित वानी समझकें अति आदरसें कर्णप्रदृहारा पी पीकें पुष्ट बनकर उनके फलरुप अपनी अनादिकी गफलतमें चली जाती हुई भूलें सुधार-उनकों अच्छितरह जानकर, उनकों त्याग करनेमें तत्पर हो, त्यागकर, उत्तम गुणरत्नोका निधान जो अपनेही

सीनिधिमें अनादि दोषोंसें ढका गया हुवा है उसीकोंही प्रकट करना, यही सर्व संगतिका फल है. हरएक मावाप उपर मुज़ब सर्गुरुद्वारा शास्त्र श्रवण करके या अभ्यास करके उन अंदरकी हितिशिक्षायें हृदयमें धार्न कर अपनी पूर्वकी बुरी आदत-भूछे सुधार करकें अपने वाल वचांओंको वरावर सुधार न सकेंगे; वयों कि उन्होंका संस्कार न पायो हुवी हृदयमें दूसरेकों सुधारनेकी भिना कहांसे पैदा हो सके ? आत्मसुधारेके अति स्वादिष्ट फल चाखनेमें आपखुदही वेनशीव रहे हुवे दूसरोंकों किसतरह भाग्य-शाली वना सके ? " जिसका अगुआही अंघा उसका लक्कर कुवेमें ही गिरता है. " इस न्यायके अनुसार उन्मार्भपर चलती हुई स्व संतितकों कौन रोक सके ? उन्मार्गपर चढकर पायमाल होती हुइ आपकी संतितिकाही भला या रक्षण करनाही जब अशक्य है, तो फिर इतर सब संतति-प्रजाका भला या रक्षण करनेकी तो वातही कहां रही ? वारीकीसें तपासनेसें स्पष्ट माछुम होकर समझनेमें आ सके वैसा है कि इरएक धर कुडंव-ज्ञाति-जाति या समस्त कोम-समुदायका सुधाराके लिये उन हरएक हरएकके अग्रेश्वरोंकों सुधर-नेकी खास जरुरत है. अच्छे राइपर अच्छी और सरल सुधारेकी ये कुंजी अति उपयोगी होनेसे वे हरएककों खसूस छह्यमें लेने लायक हैं.

मावाप वगैरः गुरुजनका सच्चा सुधारा हुवे विगर कभी गृह− सुधारा हो सकेगाही नहीं, समस्त गृहसुधारा हुवे विगर कभी

उमदा कुडंबसुधारा हो सकेगाही नहीं, और समस्त अाति जाति-के उमदा सुधारे विगर समस्त कोम-समुदायका, सुधारा चाहिये वैसी उभदा रीतिसें कभी न है। सकैगा औसा सामान्य नियम , अपनकों प्रत्यक्ष अनुभव गौचर हो सकता है. जिस घरमें विद्या-्रांसिक विवेकी दृद्ध वर्तते होतेहैं उसी घरमें बहुत करकें सबसंतति गुणशालीही होती है, इसी मुजव आगे सर्वत्र समझ लेना. जैसे ली-किकमें वैसेही लोकोत्तर-धनिमार्शम भी समझ लेना जिनसाधुस-भुदायमें नायक गणाध्यक्ष उत्तम होगा यानि सम्यग् ज्ञान दर्शन चारित्र आराधनेमें हमेशां तत्पर-हर्धिचत्तवंत होगा, उनका शेष परिवार भी बहुत करके वैसाही होगा. छेकिन जहां अग्रेश्वरही निर्धणी-पंच महाव्रतरुप पंचमहा प्रतिज्ञाओं अहतादिक समक्ष करकें चमनभक्षी श्वान-कूतेकी तरह छःकायका हरहमेशां नाश करावे, झूंठ बोल, न दी हुइ पराइचीज लेवै-लिवावै. मैधुन सेवै सेवावै. (चि-तामणिरता साद्दश दुर्छम शील आप खंडन करे और महा पापमति हो औरोंका खंडन करावै.) परिग्रह-महा अनर्थकारी द्र-ज्यादिक मुर्छीरुप वाह्य और मिष्टयात्व कषाय काम सेवादिक आर भ्यंतर परिग्रह आप रख्लै-रखावै. यावत् ' विटली हुइ वमनी तुर-कडीसेंभी जाय ' उसी मुजब खुड़ी रीतिसें रात्रिमोजन करें, जुगार खेले, कंदमूलादिक अमहयं भी मक्षन करे, शिरमें सुगंधी तेल डा-लकर बालोंकों समारे, आयनेमें मुँह देखे, कल्पपादपादिक सदश सं-तिशरोभनी गुणरत्नाकर सुविहित साधु सुनिराजोंकी अवगणना

करें-असी अति अधम निंदा पात्र जिसकी स्थिति बन रही होते. उसीका परिवार भी बहुत करके वैसाही होते यह वात भी अनुभ-वमें ठी जासके वैसीही है.

अलबत्त आजकल साक्षात् तीर्थेकर, गणधर, सामान्य केवली अवधि, मनःपर्यविद्यानी, चौद्रु पूर्वधर, दश पूर्वधर, यावत् एकः पूर्वधरके विरहसे सारे शासनका आधार पूर्व महा पुरुषोंने पर्वदा समक्ष प्रस्पे हुवे परमागम-उत्तम शास्त्र और परमपवित्र तीर्थकर भगवानादिककी प्रतिमाजी ऊपरही है. वही आगम और पावन शतिमाजीओंका यथार्थ रहस्य वतानेवाला मुख्यतामें अधि-कारी निर्श्रेय मुनिवर्ग ही कहा गया है। यह अपार संसार सागर तिरने तिरानेमें समर्थ जिनशासनरुपी सफरीजहाजकों वरावर ग-तिमें चलानेमें छाविहित आचार्य, उपाध्याय, भवर्तक, स्थावर और गणावच्छेदकादिक ये वडे अधिकारी वर्गकों सुकानियोंकी जगह समझनेमें आते हैं, और वाकीके साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविकाके समुदायकों सायांत्रिक-उक्त महारायोंकों अवलंबकें ये अति भी-पण भव समुद्र उछंघ करकें मोक्षपुरी जानेकों रवना हुवेले जीवोंकों जगह, गिन्नेमें आये हैं-आते हैं. स्पष्ट रीतर्से समझाजाता है कि स-वसें ज्यादे जोलमदारी गिनाते हुवे सुकानीओंके शिरपर है उन्हों की हरीफाइमें दूसरे तदाश्रितोंका वडा लॉम समाया हुवा है उक सुकानियें महान् जोखमवाले होदेके वरावर लायक हो या पूर्ण लायंक होने लायक अयरनपर रहकर केवल परमार्थ बुद्धिसंही प्रहणा

करने योग्य ये अति उत्तम होदेकों भिष्या भानादिकमें अंध न होते अथवा किसी प्रकारकी भी झूंठी लालचमें न लिपटातें तदन नि-स्वार्थ बुद्धि रखकर पूर्व महापुरुषोंसे आत्म लुधता भावत भावत अहण करके तद्तुकूल अपनी क्रलफर्ने पूरी खंतसे वजावै, भव भीरुता धारनकर किसी तरहकी उन्मार्गी देशना या सन्मार्ग छो-पनवार्त्ता न कहते हुवे भतिरोज जयवंता वर्त्तता हुवा जिनशास-नको धुष्टि भिल सके वैसे सावधानपनेसें पंचाचारादिकमें तत्पर र-हवे, तो वेशक जरुर पवित्रशासनके प्रभावसे और अपने सद्भावके योगसें ये प्रत्यक्ष अनुभवमें आता हुवा महा भर्यंकर चतुर्गतिरुप संसार-समुद्रकों तिरके दूसरे अनेक भव्य सत्त्वींकों भी ये दुःखो दिधसें तिरानेमें समर्थ होसकै. इससें सुकानियोंका अति उपदा म-गर जोखमवाला अधिकारकों अपनी योग्यता ल्याकत विगर आप मतिसें आद्र लेनेसे परिणाममें स्वपरकों वडीमारी नुकशानीमें उ-तरना पडता है, इस मुजव उपदेशमालादिक अनेक प्रमाणिक शा-स्रकार कहते हैं; तब इस परसें ये सिद्ध हुवा कि पवित्र शासनकी रक्षा और पुष्टिके लिये अति उत्तम सुकानीओंकी खास जरुरत है, वै यदि अच्छे पवित्र शास्त्र रहस्यके ज्ञाता हो, पवित्रशासनकी जा-होजलालीके लिये अतिगहरी खंत-फिक्र रखते होवे, और चाहे वैसे नियम संयोगोकों लेकर कदाचित भइ हुई शासन म्लीनताकों दुर करनेके लिये जिन्होंके अंतःकरणंगें पूर्ण खंत-उमीं होवे, सभी शासन ्रसिक साद्य-साध्वी-श्रावक-श्राविकाओंकों औसर उचित, उनकों

सहांवना लगे वैसा सदुपदेश देकर उन्होंकी धर्म संबंधी उर्मीयोंकों सतेज करे, और किसी विषम संयोगसें धर्मसें पतित हो गये हवेका ज्यौं धुनरोद्धार होवे त्यौं परम करुणारसर्से मेरित हुइ पूर्ण खंतर्से करे ये आदिक असंख्य गुणगणालंकत हो अपने सुमागी सुकानीये धार लेवे तो दुनियांमें कोइ न कर सके वैसा परम आश्चर्यभूत काम कर सकैं। अलवत अपने पवित्र शासनके ऐसे स्रुकानि अपने सद्भाग्यवल्से जागृत होवै तो वै तर्फकी अपनी फर्जें भी अपनकों जरुर अदा करनी चाहियें. अक्षरशः परम पंवित्र परमात्माकी आज्ञावत् वै महाशयोंकी आज्ञा मुजव अपनकों अति नम्रतापूर्वक अनुसरकेंही चलना चाहियें, पूर्ण श्रेय साधनेका सीधा मार्ग यही हैं। ज्हां तक पवित्रशासन तर्फकी अपनी फर्जें और उसी के साथ अति निकट संबंध धरानेवालोंकी तर्फकी अपनी फर्जे अपन समझेंगे नहीं, या समझने कुछ आनेपरभी प्रमादादिक परवश हो अपनी योग्य फर्जी अपन अदा करेंगे नहीं, वहांतक अवश्य अपनही हानि पार्वेगे. मिथ्यामानमें मोहित हो एक दूसरेकी परवाह न रखतें वेपरवाह रखनी ये विनयमूल पवित्र शासनकी रीतिसें तदन उलटा मालुम होता है. उस मुजव आपखुदीसें वर्तन चलाने-र्से कभी अपना श्रेय होनेका संभव नजर नहीं आता है.

अपनने धर्म के प्रभावसेंही सब कुछ मुख संपत्ति पाइ है; तो भी उस उपकारी धर्मका उपकार भूळकर उन तर्फकी अपनी योग्य फर्जें न वजाते हुवे अपन मोह मदिराके कैफमें अपना कर्त्तव्य बाजु- पर छोड मदांध था रागांध बनकर तदन विपरीत वर्तन चळावे तों अपने रवामी-धर्मका द्रोह करनेहारे अपनके क्या हाल होयेंगे ? वास्ते सुनाशिव है कि-अपनकों परम उपकारी श्री धर्मको खातिर अपने तन, मन, धन, अपन करनेमें पीछा पांव न धरते जितनी वन सकै उत्ती उन्नति-प्रभावना करनी चाहिये. निर्श्रथ महात्माओंकों सम्रचित है कि अपने पीछे लगे हुवे शुभाशयवंत साधु साध्वी आवक-आविकारप ओ चतुर्विध संघकी ज्यौं उन्नति होवै त्यौं निःस्वार्थ-निराशी भावसं भवर्तना चाहियं. श्रीसंधकी सची उन-तिकी नीव उन्होंमे परस्पर सुसंप साथ आचार विचारकी शुद्धतामें रही हुइ हैं; वास्ते मुनाशिव है कि पवित्र मुमुक्षु वर्गकों ज्यों श्री संधमें सब जगह सुसंप सुदृढ़ होवे, और ज्यौं उन्होंमें पवित्र आचा-र विचारकी शुद्धि सुदृढ होवै त्यौं करनेके छिये आपस आपस सुमून श्च वर्गमेंही पहिले अति उमदा दिलसें अवयता करकें-अवयता वढाकरकें आपके अंदरही पहिलें पवित्र आचार विचारकी चाहियें वैसी उमदा दिलसे शुद्धिकर सद् वर्तन दिखला देनाही मुनाशिव है.

छेखक दिखला देनेमें अति दिलगीर है कि-आजकल जब मुमुझ वर्गही अवयता नहीं चाहते हैं या उसी वर्गमें ही अवयता दूर होनेसे जगह जगह अन्यवस्था फेल रही है तो आपका निस्ता- र करनेमें उक्त मुमुझ वर्गकाही आलंबन लेनेहारे आवक वर्गका तो कहनाही कथा है वहुत करके मुमुझ वर्गकाही नाम जैन सांभदायमें अपदेश रुपसे परिश्व है यदि उपदेशक वर्गमें अवयता होवे तो

इच्छित कार्य उपदेश द्वारा कितनी सहेलाईसे साथ सके ? यदि उपदेशक वर्गका केवल परमार्थ बुद्धिसँ पवित्र शास्त्रानुसारसेंही द्रव्य, क्षेत्र, कालादिक विचार कर श्रोतावर्गकों समझ बुझ पडे वैसा स-रळ सादी मीधी भाषामें उपदेशद्वारा कथन किया जाता होते तो उपकारमें कितनी वडी भारी दृद्धि हो सके ? मंद परिणामी-शि-थिल गडवडिये साधुओं के संगसें जो सड़ा हो गया होवें वो किस तरह जल्दी निर्मूल हो सकै ? उत्तम मकारके त्याग वैराग्य धारन करके विवेक पूर्वक शासनके सचे लाभकी खातिर गहेरी खंत और फिक्र सें उपदेश द्वारा प्रयत्न किया जाता होते तो कैसा अन नहद् लाभ हो सके ? मिध्यात्वीओंकी सोवतसें, अज्ञानताके जोर सं, या चाहे वैसे निर्जीववत् सववके लियेसें जो जो बरे रीत रि-वाज घुस गये होवै, अपने सचे आचार विचार भूळाया गया होवै और व्हेमोंने घर धाल दिया होवे, वो सभी निर्देभ मुनि उपदेश-बळसें कितनी सहेळाइसें सुघार सकें ? जब मुनियोंमें अक्यता-संप और योग्य आचार विचारकी શાહિસેં પવિત્ર સાસનકોં और पवित्र ्रश्लीसनरागी जनोंकों असा अचित्य अनुपम लाम हाथ आ सकै ं वैसाहै, तो पीछे मेरे प्यारे भ्राता और भगिनीयें भागवती दिसा प्रहण कर छिये परभी; अगार ( यह ) छोड अगगारपना अंगीकार कियेपरभी, राग द्वेष मोहादिककों इटानेके वास्ते गांव-नगर-झाति-क्रुडंब-कबीलादिकका भतिवंध छोड देने परभी, और आखिर मा-नापमान छोड युख दुःखकों समान गीनकर-सभी परिसह उपस-

गींको सहन कर श्रीवीतराग प्रभुजीकी निष्कपटतासे आझानुसार चलकर अपने अनादि मलीन आत्माकों निर्मल करनेका खास निश्चय कियेपरभी, क्षणभरमें वो सब मूल कर अपना आत्मा उल्ट टा मलीन होवे आर चार गतिरूप संसारसमुद्रमें पुनः पुनः दूवकर महा दुःखका हिस्सेदार होवे असा पवित्र मसुजीकी आक्षाकों उन् र्छंघन करकें अपनकों करना क्या उचित है ?

परमक्रपाल प्रभुने अपनकों निरंतर मैत्री, प्रमोद, करुणा और उदासीनता रूप चार उपदा भावनाओं भावके अपने अंतुःक-रणकों निर्मल करनेका कहा है। अनित्य, अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्वादि वारह भावनाओं हरहमेशां भावकर अपना वैराग्य सतेज करनेका फुरमाया है, और पंचमहाव्रतोंकी २५ भावनाओं रोजरोज भावकर संयमकी रक्षा करनी कही है, वो क्या तदन अपनकों भूळ जाना चाहिये ? नहीं कभी नहिं! मेरे भिय भाइभगिनीयें ! ये अ-पने हृदयपटके उपर खास कोतर रखना और निरंतर छक्षमें रखन ना योग्य है कि परम पवित्र जैनशासनके मजहबी कानुन् मुजब अपनकों जीवमात्र तर्फ मित्रभावसे देखनेका या वर्त्तनेका है. पवित्र शासनरसिक-शुद्ध ग्रुणवंत ग्रुणानुरागी तर्फ अपनको भमोदभावसे देखनेका या वर्तनेका है। द्रव्यादिकसे दुःखी हो दुःखुपाते हुवे साधमीकादिकोंको यथाश्राति, द्रव्यादिकसे और चाहे वो अन्य विषय संयोगसे धर्मपतित हो गयें हुवे या पतित होते हुवे या धर्म न पाँचे हुवेकों शुद्ध वीतराग 'घर्मतत्त्व समझाकर पावित्र' घर्मगाप्तिरुप

उत्तम करुणाद्वारा मदद देकर उद्धार करनेकी अपनी मुख्य फर्न है. केवल धर्मविमुल अनार्यद्वात पाप रित माणियोंकी तर्फ भी देव न लातें उदासीन भावसंही देखना या वर्षनेका है. अपने सत्य श्रेयका मार्ग तो करुणावंत देवने यही वतलाया है, और उनकों आदरनेमें अपनकों क्षष्ट भी नहीं पडता है, उल्टा परम सुख भकटता है. सर्वत्र उक्त मयीदास वर्त्तन चलानेसे स्वपरमें सुख शांति फैलती है. पवित्र आचारपरायण प्राणी इन लोकमें चंद्र समान निर्मल यश पाकर पीले परत्र भी सुख पाते हैं. इनसे विरुद्ध वर्त्तन रखनेसे इस लोकमें भकट अपवाद अपयश प्राप्तकर परभवमें महान अनर्थ पाता है.

एक सामान्य राजाका हुकम न माननेसें वहा भारी अनेथें मकटता है, तो केवल अपने हितकी खातिर परम करुणासें मकट हुई त्रिजगपूज्य श्री तीर्थकर मस्जीकी पिनत्र आज्ञाका स्वच्छंदतासें उल्लंधन करनेसें कितना भारी अनर्थ होनेका ! वो मेरे प्यारे स्नाता भगिनीयोंकों अच्छी तरहसें सोचना लाजिम है. सम्यग् विचार करकें गेरमर्थादासर होता हुवा आपखुदीका तहन विपरीत वर्षन विलक्षल छोडकर परम पिनत्र मसुकी अति उत्तम आज्ञाका पूर्ण मिमसें सेवन करना दुरस्त है, पीछे पूर्णश्रद्धासें मवर्षनेसें मितिदिन अपना अम्यद्वाही होता हुवा अपन देखेंगे. जो सचे सुख आति अनुभवने के लिये अपन अणगार हुवे है. तो अनुभव लेनेका दिवस अपनकों तभी हाथ आवेगा कि जव अपनने परवस्तुमें

खोटी मानलीहुइ ममता अहंताकों छोडकर अपने शुद्ध आत्म-द्रव्यमेंही अहंता, और शुद्ध ज्ञानादिक गुणोंमेंही ममता लावेंगे. ऐसा सद्विवेक लानेके वास्ते हमेशां हरकत करनेवाले सववींकों दूर कर साधक सवबोंकोंही सजने चाहियें. यदि अपने हृदयमें सान होवै तो ऐसा अनुपम चिंतामणि समान, दश द्रष्टांतसें दुर्लभ-किसी पूर्वके योगसें प्राप्त भया हुवा ये अमूल्य नरभव अपन दृथा न खोदेना चाहियें; किंतु जितना आत्मवीर्य स्फुरायमान किया जा सके उतना स्फुरायमान करकें बन सके उतनी सुकृत कमाइ कर लेनी चाहिये, जिससें करके अत्र और परत्र सुख शांति पाप्त होवै. परम कृपाछ परमात्माकी पवित्राज्ञाका आराधन करना ऐसा अमोघ लक्ष्य करना चाहियें, कि दरम्यान सेवन करनेमें आते हुवे धेर्य, गांभिर्य, औदार्य, क्षमा, मृदुता, ऋजुता, निर्लोभता, निराशंसता और सत्य विवेकतादि सद्गुणोंकी श्रेणिकों देखकर भव्य चकोर भभोद पूर्वक पूर्ण पेमसे उसका अनुमोदन करें. इतनाही नहीं; मगर वै भी उता सद्गुणश्रेणिकों अंगांगी भावसे भेटकर अपनी भविष्यकी मजाके वास्ते वो अति उमदा और अमूल्य वारसा छोड जांय.

अहा ! मेरे प्यारे भाइ भगिनीयें ! यदि भमादशतुकों छोडकर परम मित्र समान परमात्माकी पवित्राहाकों भेमपूर्वक तन, मन,
धनसें आराधनेकों तत्परता भज छेवे तो अहाहा ! शासन कैसी
जाहोजलाली मुकते ? सकल मुमुख्य वर्ग साध्य साध्वीयें ऐपयतासें
पवित्र आचार विचारकी शुद्धिसें द्रव्य और भावसें कितने सुखी

होते ? और इस मुजब ऐक्यता रूप अखंड जंजीरसें संबंध भये हुवे और वीतरागमणीत गुद्धाचार विचारको सेवनसें प्रसन्नाश्य धारनकर वे महात्माओं साक्षात् जंगम कल्पहक्षकी श्रेणीकी तरह अपनी आति शीतल छायासें संसारतापसें खिल होकर भावशां-तिके लिये आश्रय लेनेकों आये हुवे सुश्रावक-श्राविका वर्गकों स-दुपदेशरूप अमृतफल चखाकर कितना भारी आनंद देनेकों शक्तिवंत हो सके, इस मुजब प्रसन्न दिलसें एक नीतिके सेवनद्वारा कैसा अनुप्रम लाभ संपादन होवे.

अहा ! असी सोनेरी तक कव आयगी कि जब उत्तम शोहरी-ओंकी तरह सदा जयवंता वर्त्तता हुवा जैनशासनरुप वाजारमेंसे अपन भी परीक्षापूर्वक गुणरत्नोंकोही प्रहण करेंगे, और दोष दपदों कों फेंक देवेंगे! असा छनहरी सूर्य कव जगेगो कि जब अपन विवेकप्रकाशद्वारा प्रकट रीतिसें गुणदोपकों समझकर सद्गुणोंकों ही आदर करते शिखेंगे ! असी सुनहरी घडी कब देखेंगे या पा-वेंगे कि जब अपन पराये छिद्र शोधन करनेकी ब्ररी आदत मूल-कर फक्त गुणप्रहण करनेकी उत्तम रीति आद्रेंगे-श्रीकृष्ण महा-राजकी तरह फोडो अवसनमें से सुण मात्र ग्रहण करेंगे! असी उ-त्तम भीनीट कव मिलेगी कि जब पूर्वोक्त सदा शीतल संत सुरतरु की पवित्र छायाका आश्रय छेकर वो संत सुरतरुकी सुवासनाके वर्ल्से परदोष दुर्गेध थ्रहण करनेकी अपनी अनादिकी बुरी आदत सर्वथा दूर करेंगे ! और निरंतर सद्गुणवासना ग्रहण करनेकी सन न्मति सर्जेगे! असी अमूल्य सेकन्ड कव प्राप्त होगी कि जब अनादि प्रिय क्रसंगकों विलक्षल जलांजली देकर सत्संग भजनेका दृष्ट निश्चय करेंगे!

थहे बात अनुभवसिद्ध है कि अपन जहांतक महामलीनता: जनक, कुसंग तजकर धुसंगति सर्जेंगे नाहे, वहांतक अपनकों कुशुद्धि देकर दुर्गातमें लेजानेवाली क्रमतिके पाश्रमेंसे छटकर सुबुद्धि देकर सुगतिमें ही लेजानेवाली सुमितकें अपन कभी स्वामी न हो सकेंगे. सुमतिके दढ संबंध विगर अपन दोषवासनाकों दूर कर ग्रुद्ध गुण-वासनाकों धारन न कर सकेंगे. दृष्ट दोषवासना त्यागन किये वि-गर और शुद्ध ग्रुणवासना अंगिकार किये विगर अपन कभी परदोष देखे विगर या उनी दोषोंकों ग्रहण किये विगर रहनेके नहीं और शुद्ध गुणरत्न या शुद्ध गुणिजन होने परभी अपन उनकों देख श-केंगे ही नहीं तो पीछे गुणरत्नका अहण करना तो क्यों करकें ही वनेगा ? जहांतक परदोषग्राहक खाँद्धे प्रवल वर्त्तती है, वहांतक गुणग्राहकपना नहीं आ सकता है; क्यों कि परस्पर विरोधी है वास्ते नहीं आसकता है. जहांतक शुद्ध गुण ग्राहक बुद्धि नहीं प्रकट होंगी, वहां तक सत्संग रुचिके पात्र हुवा ही नही जाता जहां तक आश्रय करने लायक शीतातिशीतल छायांनाले कल्पद्रक्ष समान संतप्तमागम रुचेगा नहीं, वहांतक अमृतका तिरस्कार करे वैसा अतिमिष्ट-मधुर सत्य धर्मीपदेश कर्णगोचर होवे ही नहीं जहांतक अभिनव अमृत समान सत्य धर्भोपदेश सुना नहीं, वहांतक तत्त्व-

विवेक मकटता नहीं जहांतक तत्त्वविवेक मकट होवै नहीं, वहांतक हिताहित वरावर समझनेंमें आ सके ही नहीं। जहांतक हिताहित स- भ्यम् समझनेंमें आवे नहीं, वहांतक अहितके त्यागपूर्वक हितमाग्रका सम्यम् सेवन हो सके ही नहीं। जहांतक आहितके त्याग पूर्वक स-म्यक् हितमाग्रका सेवन न किया जाय, वहांतक परमक्रपाछ परमात्ताकी पवित्र आज्ञाका उछंचन हुवे विगर् रहे ही नहीं। और जन्हांतक पवित्राज्ञाका उछंचन किया जाता है, वहांतक ये अति भयं- कर भवोद्धि तिरना बहुत मुश्किल है, और पवित्राज्ञाका सम्यम् आराधनसें वही संसार तिरना सुगम हो पडेगा।

पर्मकृपालु परमात्माकी पवित्र आज्ञाका आराध्न सम्यग् रीनिसें हितमार्गका सेवन करनेसेंही होता है. सम्यक रीतिसें हित सेवन विवेकपूर्वक अहितमार्गके त्यागर्से होता है। वरावर हिताहित-की समझ सम्यम् ज्ञान क्रिया के सेवन करनेहारे सद्गुरुद्वारा हो सकती है. असा सिद्ध होता है कि सम्यम् हितमार्गदर्शक उक्त स-दुगुरु होनेसे आत्महितैपीवर्गने वैसे महात्मा पुरुषोंका अवश्य आश्रय लेना दुरस्त है, तव आश्रय करनेयोग्य मुमुक्षुवर्गने आपकेही क-च्याणार्थ और आश्रय होनेवाहे इतर आत्महितैषिवर्गकी खातिर अ(पके असंख्यभदेशरूप आत्मामें कैसी उपदा और विशाल-गुण स्राष्ट्रि रचनाकों पैदा करनी चाहियें. लोकमसिद्ध वार्ता है कि-क्रवेमें होगा तो होक्षमें आवेगा ' मगर कुवेमेंही पानीका तोटा होगा तो होझमें कहांसे पानी आ सकेगा ! यदि सुमुक्षुञें उत्तम सुण-

रत्नधारक होने तो सहजमें उनके आश्रितोकों नो उमदा गुणर-र्नोका लाम मिल सकता है; मगर सम्यग्ज्ञान नैराग्य सद्गुरु मिकि और भन्नभीरुतादिक सद्गुणोंकी न्यूनतासे खुद आपही गुण निर-क होने तो ना अपने आश्रितोकों किस तरह गुणनंत बना सके ? आप निधन होने तो दूसरोकों किस तरह धननंत बना सके ? जगत-मात्रका दारिद्र दूर करनेकी इच्छावाला कैसा महान् भाग्यभाज-न होना चाहिये ?

जगत्वों ऋणधुक करनेहारे श्रीतिर्धिकरादि जैसे वैसे सामान्य जन नहि थे. वै असाधारण नररत्नो या पुरुपसिंह थे. श्रीसंघके उपर अदसरडचित अहुग्रह-कृषा करकें पवित्र शासनकी प्रभावना करनेहारे श्रीवजस्वामि वगैरः आपके अति उत्तम ज्ञान वैराग्य ग्रह-मिक्त और भवभीरुतादि कोटि सद्गुणोद्वारा श्रीवीतराग शासनकी अमूल्य सेवा वजानेमें सुमसिद्ध है. मेरे प्यारे भाइ-भगिनीयो ! औसं उनदा गुणोंकों धारन करके पवित्र शासनकी अमूल्य सेवा वजानेमें अपनकों भी असे महात्माओं के दर्शत ध्यानमें छेनेकी ज-रुरत है; और पवित्र शासनकी वैभी अमूल्य सेवा बजाकरकेंही अपनकों अपना ये दशे दर्शतसें दुर्लभ कहा हुवा मनुष्यजन्म, महाभाग्य-योगसें प्राप्त कियेहुवे उत्तम कूल, पंचेंद्रिय पाटव, शरीर सौधव, धुगुरु समागम, वीतरागजीके वचन श्रवणादिक उत्तम धर्मसाधन अहुकूल सामग्री, तथा उसद्वारा भई हुई धर्मरुचि और क्रमशः प्रकट भूइ हुइ श्रद्धा विवेकादि सद्गुण श्रेणिकी सफलता माननेकी है.

पवित्र शासन तर्फकी अपनी उत्तम और उचित-फर्जें समझने-के वास्ते और समझकर बरावर लक्षमें रखकर उसी माफक वर्षने के वास्ते श्री गौतमस्वामी, श्री जंबूस्वामी, श्री मभवस्वामी, श्री सय्यंभवस्वामी, श्री भद्रवाहुस्वामी, श्री आर्यसुहस्तिसूरी, श्री स्थू-लिमद्रजी, श्री वयरस्वामी, श्री उमास्वातिवाचक, श्री आर्थरक्षित-सूरी, श्री सिद्धसेनदिवाकर, श्री देविद्धगणिक्षमाश्रमण, श्री हरि-भद्रसूरी, श्री धनेश्वरसूरी, वादीश्री देवसूरी, श्री हेमचंद्राचार्य, श्री जगचंद्रसूरी, और श्री हीरविजयसूरी वगैरः महान् प्रभाविक पुरुषसिंहोंके अति उत्तम बोधजनक चरित्र खास लक्षपूर्वक वांचने विचारने और वन सके वहां तक अनुकरण करने लायक है. यदि इस तरह उक्त महापुरुषोंक सचरित्रोंका आवेहूव चितार अपने म-नमंदिरमें करनेमें आवै और वै पावन पुरुषोंके कदम दर कदमसें प्रयत्नेपूर्वक चळकर स्वसाधर्मीभाइयोंमें ऐक्यताके साथ मुमुझु वर्गके अचित आचारविचारमें केवल परमार्थदृष्टिसे चाहिये वैसा सुधारा करनेमें आवे, तो मेरे अति नम्न विचार मुजब स्व-उत्कर्ष और पर अपकर्ष करनेका वरूत कवी भी न आने पावै. उसी मुजव मुमुक्षु साध्वी समुदाय अपनी और पवित्र शासनकी उन्नति-के खातिर जो गुण निष्पन्न नामवाली यानि चंदनवाला, मृगावती, पुष्पचूला, राजिमति, तथा ब्राह्मी-सुंदरी समान महान् सतीयोंके द्रष्टांत लेकर परमपूज्य परमात्माकी पंवित्र आज्ञानुसार चलकर पुरस्पर संपर्प मजवूत ग्रंथी पाडकर विनयपुरासर वर्तन रख्ले,

तो अतीति पूर्वक कहा जाता है कि जरुर कुछ अच्छा पिरिणाम आवेही आवै. ऐसे अच्छे परिणामके वास्ते उन्होंने भी ऐवयताका सेवन करके अपने उचित आचार विचारकी मणालिका सुधारलेनीही मुनाशिव है. मेरे प्यारे भाइ भागनीओं को अति नम्नतायुक विनती करनेकी है कि जब अपन इस मुजब अपने परमपूज्य पितारुप पूर्वीचा-योंके पत्रित्र कदमसे भणति पूर्वक चलकर अतिक्षिष्ट परिणाम कर खंटप-दर्जो खडी करने हारे हजारों लोगोंके बीच तमासा बतलाकर निर्म-ल शासनकों निस्तेज करवाले, तथा आपके शुद्ध ज्ञान दर्शन ची-रित्रके रसकों ढोल डालनेवाले और परिणाममें परम दुःखदायक मिथ्या मान मुर्त्तगजकों मार नाशकर परस्पर योग्य नम्नता धार-नकर पूर्वे घुंस गया हुवा कुसंपकों काट-दाटकर अवयता धारन करकें उचित आचार विचारकी शुद्धि कर अपना कितनेक वलतर्से गेरव्यवस्थासे विसंस्थल भया हुवा पवित्र धर्मकी भणोलीका सुधारेंगे, तो पीछे अपन अपना स्वकल्याणसह अपने आश्रित श्रावक श्राविकाओका भी कल्याण सिद्ध होवे श्रेसा सरल मीर्ग खुङ्घा करदेंगे मगर जहांतक मिथ्या मानमां मोहित हो उचित विन-य नम्रता भी छोंडकर क्लेशकारी कुसंपका पोषण कर्-शक्ति होने परभी अपने पवित्र आचार विचारकी हानि होने देकर-पवित्र शासनकी मछीनताको काराणिक होकर अपने आपकेही कल्याणकी बेदरकारी करेंगे, वहांतक अपने आश्रितभूत श्रावक श्राविकाओंका , कल्यान करनेकी अपनी इच्छा वंध्याके पुत्र होने जैसी व्यर्थआंशा

किस तरह कल्यान कर सकेंगे ? वास्ते मेरे नम्र विचार मेरे प्यारे

भाइ भगिनीयें ! पहिलें तो अपनकों अपने कल्याणके वासी दूसरी

तमाम वावते वाजुपर छोडकर खास भयत्न करनाही योग्य है. जहांतक उक्त अति उपयोगी वावतमें विलंब या वेदरकारी करनेमें आयगी, वहांतक दिनमतिदिन झूंटी अहंता ममताके सेवनद्वारा संपूर्वी दृद्धिके साथ पवित्र आचार विचारकी अति हानिका वि-नेप प्रसंग आनेसे अति निर्मेल भी वीतराग शासनकी मलीनता होनेका कठिन संभव रहता है. वास्ते मेरे प्यारे! अपनकों अव निर्विलंबसें तुरंत जागृत होनाही दुरस्त है. अव ज्यादे वर्ष्त ममादकी पथारीमें पड रहनेका नहीं है. अपनकों श्रीगौतम-स्वामीजीके जैसे महापुर्वोंका वेष धारन करके उनकों एक क्षणभरभी शर्मिदा करना नहीं; किन्तु सर्व शक्ति फै-लायके उनको पूर्ण यकीनसे भजनाही चाहिये. अपनको सचा छल चाहिये और वैसा काम न करे अगर उस्से विपरीत करे, तो सुख क्यों करके संपादन होते ? अपन नरक-तिर्यचादिकके दुःखसे डरे तौभी रस्ता तो वैसा ही छेवै तब वैसे दुःखसें क्यों कर वच सके ? हा, मेरे भाइ भागिनीय ! बचनेका एक मार्ग है सो यही है कि अ पनने प्रहण किया जो वेष उसकों छजापात्र क्षणभरमी न करते अपना अंतरंग मान मायादि मैलकों घोडाल कर नम्नता सरलता विवेकतादिक उत्तम गुणवंत सुसंपधारन करके पवित्र आचार वि-

्री शुद्धिकर-निर्मेछ शासनकी प्रमाद परवश होनेसे भई हुई -मलीनता दूरकर∹श्री वीतरांग शासनकी शोगा वढाकेे−हमेशां अ-- प्रमत्त रहकर−मोह मत्सरादिक दुष्ट दोर्पोका पराभव कर समतादिक ं सत् सहाय वलसें शांत सुधारसका पान कर-पर्म शांत वनकर अनेक भव्यजनोंकों आश्रयस्थान हो केवल निष्पृह-निरासभावसें -स्वात्महितेषी जनोंकों शास्त्र रहस्यभ्रत शांत सुधारसका पान कराकें, श्रेष्ठ स्वार्थ साधते हुवे अखिन्नतासें परोपकार करतें ही आखिर समाधि पूर्वक द्रव्य भाव संस्रेषणा कर-समस्त विरोध शांतकर रा-न्मस्त पापस्थानक आलोय-निंदकर कायमके लिये पञ्चरुखाण कर अंतिम श्वासोश्वासमें भी धर्म पवित्र अरिहंत सिद्धकाही सस्मरण कहते हुवे यह बाह्य प्राण छोडकर पवित्र शासनी वेषकों भजालेना यही सर्वोत्तम है. इस मुजव उत्तम आराधना-पताका स्वाधीन करली जावै, जय जय नंदा जय जय भदाके मांगलिक शब्द ध्व-निसें वंधाये लिये जावे, और अंतमें परमानंद पद भी इसी तरह भाप्त किया जावे. अहा ! असी परमानंद दायक स्थिति साक्षात् सर्वदा अनुभवनेके लिये किस वास्ते भ्रष्ठजाना चाहियें ? और कु--मित कदाग्रहका पछा पकडकर किस वास्ते पायमाल होजाना चा-ंहिये <sup>?</sup> इतनी हदपर पृहुंचने परभी सुखकी वेदरकारी कर केवल ंकल्पित स्रुखमें मशग्रल् हो, जीती हुइ बाजी क्यों हारजानी चाहियें ? पुनः पुनः विनय पूर्वक विनती करता हुं कि अय वीरपुत्र ! और चीर पुत्रियें ! अब विलंब विगर जायत होजाओ और तुमारा हित तपासलो मनाद पथारी छोडकर अभमाद वेजदंडसें मोह राक्षसका निकंदन कर अपना और अपने आश्रित भव्योका संरक्षण करो नहीं तो ये मस्त हो रहा हुवा मोहनिशाचर अपना और अपने निर्शाघार सेवकोंका सब कुछ देखते देखतेंभेंही छिन छेगा वास्ते आप छोग अच्छी तरह जागत होकर अपना और दूसरोंका संरक्षण करो सुन्नेष्ठ किं बहुना ?!

## असल भकीरी.

सची फकीरी कहो या सच्चा साधृत्व कहो, मगर वो भाप्त होना जीवकों वहुत ही मुश्किल है; क्यों कि जब कल उपाधियोंकों जलां— जाले देकर अपना मन—बचन—तनकों अवंचकपनेसें अध्यात्म—योग ी प्रष्टिके वार्तो ही प्रवत्तानेमें आवे, तभी ही सची फकीरीकी लक्कित आ सकती है, उपाधिसें मुक्त हो गये हुवे सचे फकीर, फीकिस सोय कैसा संबंध रखते है सो इस छोटेसे द्रष्टांतसें स्पष्ट मान् खुम हो जायगाः

फिकर सबकों खा गइ, फिकर सबका पीर;

फिकरकी फाकी करे, सोही पीर फकीर.

शिर भुंडाडाला; मगर मनकों निह भुंडाडाला तो शिर मुंड-वानेसें क्या शुकर हुवा? योग लिया मगर भोंगकों साफ न छोड दिया तो योग लेनेसें क्या क्याया? सच तपास करनेसें तो पात्रके विगर योग शोभारूप ही नहीं मालुम होता है; मगर फजीतीरूप वन नकर स्वप्रके अहितकी दृद्धि की जाती है; तथापि ये विषमकाल योगसें कितनेक अहंबक असा न्यापार छे बैठे हैं, उसमें वैसे कठार परिणामीयोंकों कथा लाभ होगा? असी शंका हो आवे, उनकी सन्माधानीके वास्ते श्रीमद् यशोविजयजीमहाराजने अध्याप सारमें कहा है कि:

## ( અનુષ્ટુષ્-છંદ્દ. )

स्वदोषनिन्हवो लोक-पूजा स्याद् गौरवं तथा; इयतैव कदर्थ्यते, दंभेन बत बालिशाः ॥ १॥

आपके दोष इके जाय और लोगोंमें आपकी पूजा सत्कार वडाइ होवै-फक इतनेही के वास्ते मूर्ख शिरोमणिभूत दंभी छोग दंभद्वारा कदर्थना पाते है सो खेदकी वार्ता है!" पुनः भी कहा है कि:- "ज़मीनपर सो जाना, भीख मंगुकर खाना, पुराने जैसे कपडे पहेनना, और बालोंकों नौच डालना ये सबी साधुकों करना शुकर हैं; लेकिन एक दंभकाही त्याग करना वडा दुष्कर है. और ज्हां तक दंभ-भाषा कपट न छोड दिया जावै, वहां तक करने आती हुइ सभी कष्ट करनी फोकट-फजूळ है, " वडे वडे नाम धारन् करके या फलाने फलानेके शिष्य कहलाकर केवल स्वपरकों ्कलं कनहीं किये जाते हैं. जब असल फकोरीकी किम्मत् बूझकर ुचक्रवती-आपके छः खंडके साम्राज्यको छोडकर योग साम्राज्य भजतेथे और आपके शरीरेपर भी ममत्व न धरते अखंड जतकाही सिवन करतेथे, तब आजकल जायतं होनेवाले और जायह हो गये

अवे कितनेक माथा देवी-कपटके उपाशक तदन उस्से विपरीत-अन्येकारी काम करते हुवेही मालुम होते हैं. धर्मका वेष धारन करकें भोले भाले नर नारी मंडलकों फंदेमें फलाकर अपनी स्वार्थ-द्वीत-नीच्छत्ति साधनेके वारतेही धूमधाम मचाते हैं। यत्न प्रयत्न करते हैं ये कैसा कायरपना और भवाभिनंदीपना कहा जावे ? फंस अपनी नीच विषय द्वतियोंकों ही तस करनेके वार्ते अपने गुरु वर्गरःका अनादर करकें स्वच्छंद मंतिमंद फंदमें मुश्रुश्ल् होकर शास्त्रविरुद्ध आचार विचार स्त्री परिचयादिककों सेवन करते हुवे उच्छ्रंखल 'साधु नामधारीकों ' योग नशीहत करनेके वास्ते कुछ जैनवचोंकी फर्ज है. ऐसा होनेपर भी वैसे वेशरम निषट लोगोंकों पुष्टि देनी वो तो अकट पापकों ही पुष्टि देने वरोवर मैं तो समझता हुं. ऐसे वेष विडंबक, विषयलंपट और मुग्ध जन विभवरिक-वंचक-देगारे दंभी वर्गकों और वैसे पवित्र शास्त्र विरुद्ध वर्त्तन रखने हारे वर्गकी मुग्धतासें पुष्टि करनाहारे मुग्धननोंकों असल फकीरीका संक्षिप्त वयान और उसद्वारा उन्होंका कुछभी सद्भाग्य होवे तो उन्होंकों जागृत करनेके वास्ते श्रीकर्पूरचंद्रजी-चिदानंदजी महाराजने, कहा हुवा पद यहां पर दाखिल करताहुं कि

ू (नाथ कैसे गजको वंध छुडायोः रे ये राहर )

अवधू निरंपक्ष विरक्ष कोइ, देख्या जग सब जोइ, अवधू निरं समुद्दा भाव भक्षा चित्रजाके, थाप उथाप न होइ; अविनाशीके घरकी वार्ते, जानेंगे नर सोइ. अवदू निरंपक्षः राव रंकमं भेद न जान, कनक उपल सम लिखे;
नारी नागिनीकों नहीं परिचय, तो शिवमंदिर पेखे अवध्य निर् रे
निदा स्तुतिको अवन सुनिकें, हर्ष शोच नाहि आनै;
सो जगमें जोगीसर पूरे, नित चढते गुनडाने अवध्य निर, 3
चंद्र समान साम्यता जाकी, सागर जयीं गंभीरा;
अवध्य निर, 8
पंक्रज नाम घराय पंक युं, रहत कमल ज्यों न्याराः
चिदानंद इस्या जन उत्तम, सो साहबकों प्यारा अवध्य निर, ९

उक्त विषयके संवंधमें श्री **चंदानंदजी महाराजका बनाया ह**वा पथ पड़कर अपनकों छाजीम े कि उसके परमार्थ संबंधी विचार-भनन करना, गमभाव भावित आत्माही तत्त्वसे निशंय है, वैसे पवित्र आत्माकोंही निर्यय प्रवचन ( शुद्धः आगम रहस्य ) सम्यग् ममक्षा जाता है. और सम्बग् परिणाम (परिणवन) शुद्धि आधार भी वही सेवन कर मकते हैं, दूसरे वालाडंवरी उस तरहसें मैवन नहीं कर सहते हैं. निष्धुहतासे बसे महावाब राजा और रंक्की समान गिनने हैं, यनक ( भ्रुवर्ण ) और पाणाणकों वरोवर गिनते हैं. उपरसें चुकोषळ होनेपरभी वक्रगति रागादिभाव-विपर्से भरपूर भाषिनीनी भयंका भुनेगिनी नृत्य गिनते हैं. ऐसे शुद्धाश्चयवाले संतज नहीं मुक्ति महालयमें भीज करनेके पूर्ण अधिकारी हैं; परंतू इन्में विषयीत तुन्छ विषयभुखके आभी है। विषयीय हो-एक दीन-

दासकी तरह दीनता दिखलानेवाले और ऐसेही काल्पित सुसके सवबसें घोली-पीली मिट्टी (स्रुशा-चांदी ) पर राग रखकर वैठे ्हुवे, किंवा प्रकट नरकके द्वारभूत नारीमें रति-प्रीति रखनेवाले अधम-वेष विडंवक तो किसी सूरतसे भी अक्षय शिवसुखके अ-धिकारी हैंही नहीं. सांप जैसें कंचुकीको त्यागकर डाले वैसें बाह्य परिश्रह मात्रका त्यांग करके अंतरंग काम क्रोधादिक अरिगणका जिन्होंने जय किया है वैही सचे निग्रंथ हैं-निग्रंथके नांवकों वैही सार्थक करते हैं. लेकिन उनसें विपरीत चलनेवाले तो निश्रंध नांवकों ड्वाते हैं. शरमिंदा वनाते है अलवत्त ऐसे दंभी मायादेवीके सेवकोंकों उनके प्रतिकूल वर्त्तनके लिये योग्य शिक्षा बेशक होवेगी ही होवेगी, उसमें कुच्छ संदेह नहीं. उपशम रसमें मळान करनेवाले क्षमाश्रमणगण मिंदक या वंदकपर समभाव सह समाधिस्थ रहता है, र्वे कपाय कछपित छिंगधारियोंकी मुवाफिक क्षनभरमें मासा और क्षनभरमें तोला नहीं होता है. निंदकका उपहास्य या यंदककी प्रशंसा नहीं करता है. दोतुपर समान हितबुद्धिही धारन कर रहता है, वैही सच्चे योगीश्वर कहे जाते है. वै क्षमाश्रमण चाहें वैसे विषयसंयोगोंकी अंदर भी एक क्षनभर समभाव नहीं छांड देते हैं. वाकी स्वच्छंदतासें साधुवेष घारण किये परभी मोगी भ्रम-रोंकी तरह विविध विषयवासना विवसहो, तुच्छ आशाके मारे जहां तहां भटकनेवाले तो भीखारी लोगोंसे भी (योगभ्रष्ट

होनेसें ) नीचे दर्जेंके हैं, किसी रीतिसंभी उच दर्जेंके तो हैही नहीं. असे पापश्रमण पवित्र शासनकी प्रभावना यांनी उन्नति करनेके वद्छेमें हीलना करते हैं. उसी लियेही शास्त्र-में वै अदिष्ट कल्यान करनेवाले कहेजाते हैं. यशकीर्तिकी अभिलाः षा न रखतें केवल आत्मार्थीपनेसें वर्तनेवाले सुसाधुजन समुदाय तो मान-अपमान या निंदा-स्तुतिकों समानही गिनतेहैं. उस प्रसंगमें हर्ष शोक नहीं करते है. वैसे अवधुत योगीश्वरी सर्वथा वंध हैं. वैसे मुमुक्षुयेंही प्रतिदिन अप्रमत्ततासे चलकर गुणश्रेणीपर चडते चडते ऋमशः मोक्षमहालयमें अक्षय स्थिति कर आनंद्रमा-प्तिसें मग्न होते हैं; परंतु परिग्रह ( ममता) के वोजेसें छदेहुवे प्रव्य-िल्गी तो केवल दुःखपात्र होकर अधोगतिकेही भागीदार होते हैं इतनाही नहीं; मगर उन्होंकों फिर उंचा आना अत्यंत कठिन हो पहता है; तदापि केवल मोहके भारे वै विचारे अति अहितकर उलेटे राहस्ते चलकर चारोंगतिमें गोथे खाते हैं. वहां दीन अनाथ असे उन विचारे नाचार मोंताजकों किसका आलंबन ? कोई भी नहीं ! सवव यहीके उन्होंने सर्व सुखदायक सर्वज्ञभाषित सत्यधर्मकों स्व-च्छंद वर्त्तनसे घका मारा एक सामान्य भी राजा-अमात्य वगैरः अधिकारीका अपमान करनेसे अपमान करनेहारेकों सख्त शिक्षा सुरानी पड़ती है, तो फिर त्रिस्वन पति श्री तीर्थकर महाराजकी परम हितकारी पवित्र आज्ञाका अपमान-अवज्ञा-अनादर-तिरस्कार आपखुदीसें उल्लंधन करनेसें वैसा करनेवालेकी क्या गति होगी

वो सहजही खियालमें आ सकै वैसाहै. वाह्य और अभ्यंतर उभय ग्रंथ ﴿ ग्रंथि-परिग्रह )का परिहार करनेसेंही निग्रंथपना सिद्ध होता है. उसविना वो सिद्ध नहीं होता है. वास्तेही परमात्मा-प्रभुकी पवित्र आज्ञाकों अक्षरशः अनुसरनेका कामी-मुम्रुश्च जनोंकों द्रव्य और भाव उभय परिश्रह अवस्य परिहरनाही योग्य है. द्रव्यमात्रके त्याग-सें अंतरशुद्धि किये सिवाय निर्विषपना शप्त नहीं हो सकता है. उसी छियेही परमपद्के अभिलापियोंकों उभयकाही परिहार कर-ना जरुरका है. दीक्षित हुवेपरभी द्रव्यपरकी अनुचित ( अघटित ) मूर्छी स्वसंयम स्थानको अवश्य अपहरती है. इतनाही नहीं; मगर वो मुर्छित मुमुक्षुकों मोक्षके वदलेमें संसारकल देती है. अहा ! त्तदापि दारुण दुःखदायी मूर्छा-द्रव्य मूर्छीमें शोच विचार करकेंही अष्टीत करे तो उसकों इतनी वडी हानी नहीं सहन करनी पडती है. सचे यतीश्वर जगतसें उदासीन रहते हैं, वे उत्तम मकारकी क्षमा, उत्तम प्रकारकी मृदुता ( नम्नता ), उत्तम प्रकारकी ऋजुता ( सरलता ), उत्तम प्रकारकी मुक्ति ( संतोप ), उत्तम प्रकारकी तपस्या, (इच्छा निरोध), उत्तम मकारका संयम ( ईद्रियादि निध-ह), उत्तम प्रकारका सत्य (हितमित भाषन), उत्तम प्रकारका भौच (पवित्रता), उत्तम प्रकारकी अकिंचनता (सर्वधा परि-ग्रह रहितता ), और उत्तम प्रकारका ब्रह्मचर्थ ( व्रह्मचरिता आ त्मरतिपना ) यह दसविध शुद्ध यतीमार्गकों अक्षरकाः अनुसरने-चाले होते हैं. उन्होंकों शत्रु भित्र समान है, पर्म करुणारससें

उन्होंका हृदय सदा द्रवित (भीगा हुना) ही होता है, गंभीरतास सागरके समान होनेसं वै महाशय अन्यजनोंकों बोधकारी होते हैं, और अनमत्तताके उच शिखरपर राजित हो अन्य भन्य समृहकी उत्तम दर्धातभूत होते हैं. उत्तम महातुभाव कमलकी नरह भीग पं-कसें अलग ही रहते हैं, उसीरोंही वे शुद्धाशय मुक्तियुवती (क-न्या ) का पानीग्रहण करने योग्य होते हैं, अर्थात् ऐसे संविज्ञ-शु-द्धाशय सज्जनकोही मुक्तिकन्या स्वयं वरमाला आरोपन करती है और कायमेंके लिये अपना वहुभ ( स्वाभी ) वत् स्वीकारकें उ-नकों अनंत-अक्षय अव्यावाधमुखेक भोका करती है. परंतु जो महाशय इसें विलक्षण स्वभावके हैं उन्से तो मुक्तिकन्यां दूर ही रहती है. जाने गुनके द्वैपीही होय उसीतरह गुणीजनोंका सह-वास भी जो लोग नहीं करते हैं, जाने दोपकेही पक्षपाति होय: **ख्सी तरह जिनकों दुष्ट** मञ्ज्योंकी ही सोवत पसंद है, जो प्रमा-णिक पंथ छोडकर अनुभाणिक मार्गकाही अवलंबन कर रहते हैं. सद्ग्रणीकी स्ताति न करते अन्यायी और दुराचारी दुर्जनकी ही ख़िशामत किया करते हैं, यावत् आत्मश्लाबा और परापवाद कर-नेमेंही कुशलता व्यय करते हैं; वैसे स्वच्छंदी साधुजनपर परम न्यायी प्रश्च किसतरह रसन्न होनें ? जो शांति-मुखदायक भव-भीतीबारक अधूल्य उपदेश दानसें भव्यजनोद्धारक परमशांत मु-ट्रालंकत श्री जिनेश्वरादिककी परम समाधिकारक सन्धर्तिकी उ-चित भिता-सेवा वहुमानादिकका आपमितिसे अनादर करके उत्प-

धगाभी मुग्धजनोकों परिचय-आदर करता है, वैसे स्वच्छंद वर्त्तन-के लिये भवांतरमें उन्हीकाही आत्मा परिताप सहन करेगा जो मर्थाद(कों छोडकर नाना प्रकारके रस ग्रहण करनेमें या मौजमें आवे वैसा आडा टेडा उल्टा वेतरडाटनेमें (मुखरीपनामें) ही रसना (जी-व्हा ) की सार्थकता भानते हैं; परंतु ज्ञानीपुरुषोंके हितबोध मुजब भोगकों रोगसभान वा विषयरसकों विष (हालाइल झहर) समान गिनकर उससे किचित भी नहीं विरमते हैं; यावत उच्छ्रंखल द्दोकं ज्यों आवे त्यों मदमत्तकी तरह बकवाद करते हैं, उनोंका भव्य ( भला-अच्छा ) होना दूरही है. जो आत्माकी सहज ( स्वा-माविक) सुगंघ (स्वासना) का अनादर करके केवल क्रिम <u> पुद्गलिक सुगंघ लेनेकी लालसा रखने हैं, और दुर्गघ प्रति द्वेष</u> (अरुचि) धारन करते हैं; ऐसे मुग्ध मुमुश्च महोदय-मोक्ष शार्स करनेकों किस तरह भाग्यशाली हो सके ? जो परमोपकारी और गुणनिधान श्री गौतम सद्दश गुरुमहाराजकी द्रव्य और भाव (बाह्य और अभ्यंतर) मक्तिका अपूर्व लाग छोडकर-तिरस्कारकर विवेक-विकल वनकर नीच अवला (पुंथली-कुलटा-कुमति-कुटिला) का संग-परिचयकरके पूर्व अरिहंतादिक पंच साक्षीसे ग्रहण किये हुवे महाव्रतोंकों उंचे रखदेते है, और पवित्र हंसद्यत्ति छोडकर काकद्यति धारण करते हैं, यावत् सिंहद्यत्ति परित्याग कर स्वानद्यत्ति धारन करते हैं, वैसे अवम अनाचारी वेषविडंबक हैवानोंके क्या हाल होवेंगे वो सहजहीमें समझा जाय वैसा है. मन-वचन और कायाके योगोंकों

श्री वीतरागवचनानुसार नियममें रखनेसे क्षणाईमें प्राणी स्वसमी-हित (वांच्छित) साध्य कर सकता है. और उससें विरुद्ध वर्षन रखने-सें संसारचक्रमें वारंवार छेदन भेदन होता है, उसपर श्रीउपदेशमालामें कंडरिक और पुंडरिकका दृष्टांत खास बोध छेनेलायक है, उसकों आ-त्मार्थी सज्जन वहांसें पढ लेना. असा समझकर स्वहिताकांक्षी कौन मुसुक्षु सज्जन उक्तयोगोंका दुरुपयोग-स्वच्छंद वर्त्तन कर भवस्र-मण वढाना पसंद करेंगे ? किम नहीं ! औसा कौन मूर्खिशिरोमणि होवे कि चिंतामानिरत्न कव्वेकों उडानेके वास्तेही फींक देवेंगा ? असा कौन बुद्धिका बारवटीआ होत्रैकि गंजराजकों छोड गदहेप्र स्वारी करनी कवूल करेगा ? औसा कौन मतिहीन होगाकि सुवर्ण-स्थालमें धूल भरेगा ? असा कौन मति अंघ होगाकि महासागर पार करनेहारे समर्थ जहानकों फक्क एक फलक्की खातिर भर समुद्रमें भांग डालेगा ? उसी तरह यह दुस्तर दुःखोदधिसें पार कर क्षेम्क्रशल भोक्षनगर पहुंचानेमं समर्थ सर्व विरति चारित्ररूप अवर भवहणाउपर पूर्व पुण्ययोगासं आरुढ होकर पीछ कौन मंद्रमति केवल विषयतृष्णाका मारा स्वच्छंद वर्त्तनसें उसकों अधवीच भांगडाल कर अपने आत्माको भी दुःख द्रियावमें साथ डुवादे ? असे प्रसंगपर पत्थेक भवभीर आत्माधी सज्जनको कितना साओ-चेत रहनेका है-उसका सहदयकों तो खियाल आये बिगर रहेगा-ही नहीं. बाकी दुविद्ग्ध (अर्थद्ग्य) के वास्ते तो समझानेके छिये ब्रह्मा सरीखे भी सफल नहीं हो सकता है; तो फिर अपने जैसोंकी

तो मगदूर भी क्या ? अधात् वैसे आडंबरी-पंडितमन्यकों समक्षा कर-ठिकानेपर लानेका एकभी उपाव मालूम नहीं होता है, अंतमें यंक कर "पापः पापेन पच्यते" यही सिद्धांतपर आना पडता है. असा मानानंदी श्रीमद् चिदानंदजी महाराजजीने अपन अज्ञजनींकों अल्पवोधमें असल निग्रंथ ( साधु-अणगार ) का स्वरुप समझाकर अपना ध्यान सत्य वस्तुतर्भ खींचा है. जो असे महापुरुषके ममाणिक वचनसें अपनकों सत्यवस्तुका ( अत्र अधिकारे सुगुरु ) का भान हो गया तो अपनकों अवश्य खोटी वस्तु पर अरुची-त्यागभाव होना चाहियें. " ज्ञानस्य फलं विरातिः " सू-र्यका उदय होनेसें अंधकारका नाश होनाही चाहियें, तेसे सत्य मान मकाशर्से अनादि अविद्या-अविवेक दूर होनाही चाहिये. जगतमें परीक्षक लोग सुवर्ण रत्नादिक वरावर परीक्षापूर्वकही खरीद्ते हैं-परीक्षा किये विगर नहीं लेते हैं. असा प्रकट व्यवहार अतुभवसिद्ध होनेपरभी तत्त्वपरीक्षामें प्राणी वेदरकार रहवै वो वया ओछे खेदकी बात है? असी वेदरकारीसें अनेक सुन्ध और मुग्धाओंने कुगुरुके पासमें पडकर विपरीत आचरणसें आ-त्माको मलीन कर अधोगति माप्त कीहै. असा पवित्र शास्त्रममा-णसं मार्लम हो जानेपरभी रागांध हो, विवेकविकल वनकर आणी जेल्डे मार्गपर चढ जावै उसमें क्या आश्चर्य ? इस लिये मध्य-स्थतापूर्वक सर्वेद्रकथित <sup>्</sup>ञागमानुसारसे तत्त्वपरीक्षाः करकें शुद्ध देव गुरु धर्मका निर्णय कर अशुद्धका सर्वथा त्याग और शुद्धका सर्वथा स्वीकार करना विवेकी सळानोंकों सर्वदा उचित है. और

चाह्याडंबरी—दंभी मायादेवीके भनतोंकी तरह धर्मके वहानेसें मुग्ध-जनोंकों ठगनेमें महा पाप है असा समझकर अच्छे भाग्य योगसं माप्त हुवे साधु वेष (भेख) को भजनेके छिये भवभीरु मुनीजनोंने सतत प्रयत्न करना योग्य है. " उत्तम संगे उत्तमता वधे" ये ध्रद्धवाक्य मगाण कर जिस तरह जयवंत जैनशासनकी प्रभावनी है। वेष उस तरह मुमुख्यवर्गकों समय अनुसरकें चलनेकी पार्थना है। और आशा है कि वो (प्रार्थना) सफल ही होवेगी।

जिनके उपर केवल जैनकोमंकाही नहीं; किंतु समस्त आ-लमका आधार है, वैसे महात्माओंका वर्त्तन कैसा उत्तम मकारका होना चाहियें ? उन्होंकी रहनीकहनी कैसी एक समान चाहियें ? - उद्धत धोडेकी तरह उल्टें ररोकी तरफ छुटे हुवे मन और इंद्रि-योंकों काबूमें रखनेके छिये उन्होंकों कैसा सावध रहना चाहियें? चिंतामानि सहश नवकोटि शुद्ध ब्रह्मचर्यका रक्षण करनेके वास्ते नव ब्रह्मवाडी उन्होंकों कैसी शुद्ध पाल्नी चाहियें ? निर्मेल स्फ-टिकरत्न समान शुद्ध आत्मस्वरूपभाव प्रकट करनेके छिये उन्हों-कों चंडाल चौकडी [ ऋोध-मान-माया-लोभ ] का सर्वथा त्याग करकें कैसी निष्कषाय द्वति धारण करनी चाहियें ? निर्मेल धर्म धूरीण होकर अहिंसादि पंच महात्रतोंका अपार भार कैसी साहसी कतासें निर्वहन करना चाहियें ? पुनः पवित्र पंचाचार आप खुं-दकों पालनेके लिये और और मुमुश्चवर्गके पाससे प्रतिदिवस प-लानेके वास्ते वै कैसे प्रयत्नशील चाहियें ? परम पवित्र प्रवचन

भाता [ पांच समिति और तीन गुप्तिः ] का परम आदर् करनेकी वै कैसे छब्ध छक्ष होने चाहियें ? उसकेवास्ते तो पवित्र जैना-गम भमाण है- उक्त आगमोंमें सत्य-निर्देभ मुमुक्षुके लिये जो जो नीति रीति वतलाइ गई हैं. सो सो तमाम संपूर्ण आदरसें आदर-नेसेंही सची निशंधता टिक सकती है. उस विगर केवल लिंग-धारीपना तो मात्र विडंबनारुपही है. महालब्धिपात्र श्री गौ-त्तमस्वामीके समान उत्तम वेप धारण कर छिये परभी जो इंद्रियोंके दास हैं; पवित्र ब्रह्मचर्यके घातकारी-स्त्री परिचयादिककों निःशंक-पनेसें सेवना करते हैं और जो क्रोधादि कपाय तापकों शांत क-रनेकी एवजीमें उलटे वढाये ही जाते हैं, लोगलाज, धर्मलाज [ मर्यादा ] को छोपकें संसारकी दृद्धि करते हुए जीवनं गुजारते हैं, श्री अरिहंतादिक पंचकी साक्षीसें पवित्र महात्रत धारण कर लिये परभी उनसे विरुद्ध वर्त्तन करते हैं, क्षमादिक दसविध यती-धर्मका आदर नहीं करते हैं, हरामखोरी करनेवाले वहेलकी तरह भमाद्विवश वर्तन रखकर पंचाचारका अनादर करते हैं. योवह अष्ट मवचन माताका भी कुपुत्रकी मुवाफिक तिरस्कार करते हैं-ऐसे अनार्थ आचरणवालोंका द्रव्य हिंगमात्रमें अच्छी किस त-रह हो सके वो समझना कुच्छ धक्कील नहीं है, तात्पर्य यही है कि सद्गुणोंके सिवाय लिंग मात्रमें कुच्छ भी श्रेय होनेका नहीं, ऐसा सुज्ञ सज्जनमंडल सत्यं नीति रीति उपयोगमें लेकर सद्य स्वपर उपकार साधनेकों कभी नहीं भूलेंगे.

असी उमदा फकीरी बिगर जींदगी फज़लही समजनी; वयोंकि फजीतीभरी फकीरी या उपरके अमूल्य शब्दोंसें विपरीत कानून मुजबकी फकीरी तदन बकरीके गलेके आंचलकी तरह निकम्मीही है. बास्ते वैसी फकीरीकों करोंडो धिकार फिटकार ल्यानत हो, और सच्ची फकीरीकों कोटिशः धन्यवाद हो !!!

## कवि शुभचंद्रजी विरचित ज्ञानार्णवांतर्गत सर्वीर्थ-ध्यानका सारांशः

ध्यान करनेकी पहिलें कैसी शतिज्ञा करनी चाहियें सो कहते हैं:

(१) ध्यान करनेमें प्रथम उद्यमवंत हुवा ऐसा विचार करें कि-अहो! पूर्वमें ये भवरपी महावनकी अंदर कमरपी वैरीओंने अनंत गुणरूप कमलकों विकथर करनेवाले सूर्य जैसे मेरे आत्माकों ठेगलिया. (२) फिर शोचे कि-आपके विश्वमसेंही उत्पन्न मये कुवे रागादिक निविड वंघनोंसें वंघे हुवे मेरी ये भयंकर संसारमें अनंतकाल तक विडंबना हुइ. (३) अब कोइ महाभाग्य थोगसें मेरा रागज्वर नाश हुवा और मेरी मोहनिंद भी दूर हो गई तो मैं ध्यानरूप तीक्ष्ण खड्गकी धारासें कर्मशत्रुक्तं मार डालुं. (४) अभानद्वारा पदा हुवे अंधकारकों दूर कर मैं मेरे आत्माकोंही देखलं, और कर्मसें धनके वडे भारी समूहकों जला दुं. (५) मिध्याज्ञानरूप ग्राह यानि हाथीकों भी रोक लेनेवाला एक जलजंत के दांतोंसें भिनका चित्त चर्वण हो गया है ऐसे सकल लोगोंकों देखने के

वास्ते अद्वितीय लोचन जैसे मेरे आत्माकों भी मैने न पिछान लिया-(६) शुरुमें सक्तनेकी वरूत रम्य, मगर पीछेसें निरस ऐसे इंदियों-के विषयोनें-परमात्मा—परमज्योति और जगज्जेष्ठ ऐसे भी मेरेकों उगलिया- (७) मै और परमात्मा ऐसे दोनु ज्ञानके लोचनरूप हैं तो मै परमात्मा स्वरूप भाष्त करनेके वारो वो परमात्माकों जानना चाहता हुं.

(८) अनंत चतुष्ठय यानि अनंत हान, दर्शन—चारित्र वीर्थ आदि गुणोंका समूह मेरी सत्तामें रहा हुवा है, और अरिहंत सिद्ध परमेष्टिकों वोही प्रकट भया हुवा है. हम दोनूमें—परमात्मा और मेरेमें इतना भेद शक्तिसत्ता और व्यक्ति—प्रकटभावके अभावसें है. शिक्ति समान और व्यक्तिसें भेद है. कहाहै कि—विशेष रहित—सामान्य और विकार—उत्पाद व्ययादिकसें उत्पन्न होते मितिज्ञाना-दिक आत्मा के गुण पूर्वमें नहीं थे ऐसे नहीं, और पूर्वकालमें नहीं थे ऐसे कितनेक नथे भी पैदा होते हैं; परंतु स्वामाविक विशेष अनंत ज्ञानादिक अभूतपूर्व—पूर्वकालमें न भये हुवे—नवीन हैं। यानि आत्मद्रव्यमें सामान्य रीतिसें मितिज्ञानादि गुण भूतपूर्व—पूर्वमें विश्वमान भी कहे जावें। अभूतपूर्व—अविद्यमान नवीन भी कहे जावें। अभूतपूर्व—अविद्यमान नवीन भी कहे जावें। इस मुजब नय विभागसें करकें वस्तुस्वरूप जानना योग्य है.

पुनः असा शोचिकि: शुद्ध ब्रव्यार्थिक नयकी दृष्टिसं देख छं तो में नारक नहीं, तिर्थच नहीं, मनुष्य नहीं और देव नहीं; परंतु सिद्धातमा हुं नारकादि अवस्था सर्व कर्मका पराक्रम है। पुनः असी भावना करे कि:-अनंतवीर्य, अनंतिवज्ञान, अनंतदर्शन, और आनंदस्वरूपभी में हुं, तो में उनके भितपिक्ष-श- चुभूत कर्मविषद्यक्षकों क्यों आज जडमूल्मेंसे न उखाड डालुं? अवस्य उखाड डालुं!

फिर असी विचारणा करें कि:—आज अपना सामर्थ्य मिला-कर आनंदमंदिरमें प्रवेशकर बाह्य पदार्थीमें स्पृहारहित भया हुवा मैं अपने स्वरुपसे अष्ट नहीं हो उंगा जब आत्मा अपने स्वरुपमें स्थिर होता है, तब आनंदमय होता है, और अन्य वस्तुओमें स्पृहा गरज-दरकाररहित बनता है, इच्छारहित हुवे बाद अपने स्वरुप-सें क्यों पीछा पडेगा?

कर्मरुपी शत्रुने अनादिकालसें फेलाइ हुइ अविद्या-मिध्याज्ञान जाळकोंभी छेदकर आजही मेरे मेरे स्वरुपका परमार्थसें निश्चय करना है, इस मुजब ध्यानका उद्यम करनेहारा आपका पराक्रम संमालकर प्रतिज्ञा करता है इस तरह भितज्ञा करकें धीर पुरुष सकल रागादि कलंकसें रहित हो चंचलतारहित होकर धर्मध्यानका आलंबन करता है, और विशाल बल होवे, शुक्र ध्यान योग्य सामग्री होवे तो शुक्क ध्यानका आलंबन करता है.

निर्मल बुद्धि प्रथम ध्येयवस्तु क्या होवे वो कहते हैं. ध्यान चस्तुका होता है-अवस्तुका नही होता. वस्तुचेतन, अचेतन असें दो मकारकी हाती है. चेतन सो जीवद्रव्य है. अचेतन सो पांच मकारके धर्मादिक द्रव्य है. पुनः वस्तु उत्पत्ति, विनाश और स्थिति- युता है. सर्वथा नित्य या सर्वथा अनित्य नहीं. पुनः वो मूर्त वा अमूर्त होते हैं. पुद्गल मूर्त है, चेतनादि अमूर्त है. शुद्ध ध्यानसें कर्मरुपी आवरण जिनने दूर किये है असे मुक्तिके स्वामी सर्वज्ञ देव-शरीरवाले सर्व उपद्रवरहित अरिहंत भगवान् और दूसरे शरीररहित सिद्धमगवान्-ध्येय है.

ये जीवादिक छःद्रव्य हैं सो चेतन और अचेतन छक्षण छक्षि-त है. वै सभी धर्मध्यानमें उन्हींके स्वरुपकी अंदर विरोध न आवै उस तरह बुद्धिवंत पुरुपोंकों ध्यावने योग्य है.

ं जब ध्यान पूरा होत्रै तव बुद्धिवान् पुरुष मनको समाधियुक्त चैराग्ययुक्त या करुणारुष समुद्रमें निमग्न करें.

या दूसरी तरहसं त्रिलोकनाथ-अभूर्य-परमेश्वर-परमात्मा-अविनाशी देवका साक्षात् ध्यान करनेका अभ्यास करें।

शक्ति और व्यक्तिकी विविक्षासें त्रिकाल गोचर सामान्य द्रव्यार्थिक नयके मतसें साक्षात् एक अते परमात्माका अभ्यास करे, संसारअवस्थामें शक्तिरूप परमात्मा हैं, मुक्तावस्थामें व्यक्तिरूप परमात्मा हैं, अनेदनयसें आत्मामें भेद नहीं हैं, अब परमात्मा केंसे हैं सो कहताहुं, मथम साकार-शरीरके आकारसहित है, पीछेरसें निराकार आकाररहितभी है—यानि पुद्गलके जैसा उन्होंका आकार नहीं है, किया रहित हैं, परमाक्षरस्वरूप हैं, विकल्परहित हैं, निष्कंप-नित्य-आनंदमंदिर-विश्वरूप है, समस्त क्रेय पदार्थोंके आकार जिन्होंमें भित्तिविवित हैं, जिन्होंका स्वरूप मिध्यादिखालोंने

न देखा वैसे हैं, सद्काल उदयवंत हैं, कुतकृत्य हैं,-जिन्होंकों कुछ करनेका बाकी नहीं रहा है, शिव-कल्याणरुप हैं, शांत-क्षोंभरहित ैंहैं, निःकल-शरीर रहित,करणच्युत इंद्रियेंविगरके, समस्त भवसें उत्प-न भये हुवे क्लेशरुप दक्षकों दग्ध करनेकों अग्निसमान हैं, शुद्ध-कर्भ-रहित हैं. अत्यंत निर्लेष है-कभी कर्षका किचित्भी लेप नहीं लगताँ. ज्ञानराज्य सर्वज्ञपनेकी अंदर स्थापित हैं, निर्मल आयनेकी अंदर दा-खिल भये हुवे मतिविव समान जिन्होंकी प्रभा है, ज्योतिर्मय-शानप्रका-शरुप हैं, महान् शक्तिमान् हैं, परिपूर्ण हैं, पुरातन हैं, किसीने नये बना ये हुवे नहीं, निर्मल आठगुण सहित हैं, निर्देद-रागादि दोषरहित हैं, रोगरहित हैं, अभमेय,-अमाप-जिन्होंका प्रमाण न हो सकै वैसे है, विश्वतत्त्वकी अवस्था जाननेवाले हैं, बाह्यभावसें ग्रहणयोग्य नहीं, अंतभीवसें क्षणमात्रमें ग्रहण करने योग्य हैं, ऐसे स्वभाववाला साक्षात् स्वरुप परभात्माका है.पुनः जो अणुक्तें भी सुक्ष्म, और आ-काशसें भी वडे है, सो सिद्धातमा जगत्वंद्य, अत्यंत निर्देत्त-शांत सुखमय निष्पन्न हुवे है, जिन्होंके ध्यानमात्रसेंही संसारसें शाप्त होनेहारे जन्मभरणादि रोगनष्ट होते हैं-अन्यथा नष्ट नहीं होते, सो ये सिद्धात्मा जगत्मम् अविनाशी परमात्मा हैं। जिन परमा-त्माकों जान लिये विगर दूसरा सब जान लिया निकामा है, और **७-होकों जान लेवै तो फिर सब कुछ जान लिया ही है. जिन प-**रमात्माको स्वरुप जाने बिना आत्मतत्त्वका निश्चय नहीं होता आ-ृरगरंबरुपर्ने रमण नहीं होता, और जिन्होंकों जानकर मुनियोंने सा- सात् वही परमात्माका वैभव माप्त करिल्या है; वास्ते भ्रक्तिकी चा-हतवाले भ्रिनियोंकों वही प्रभुजीका ध्यान करना, और अन्य सर्व शरण छोडकर उन्हीकाही एक शरण प्रहण कर उनकी अंदर आ-पके अंतरात्माकों जोडकर उनकोही विशेष प्रकारसे जानना-दृष्टि-गोचर करना.

जो वानीकों अगोचर-न वर्णन किये जाय वैसे-अव्यक्त, अ-नंत नाश-विगरके, शब्दरहित, अजनमा और संसारभ्रमणसे रहित है ऐसे परमात्माका विकल्परहित चिंतवन करना जिनके शानके अनंत भागमें द्रव्यपर्याययुक्त छोकाछोक आ रहा हुवा है ऐसे परमात्मा तीनछोकके ग्रुरु होवै यानि जिसका शान अनंत है वहीं जिजगद्गुरु हो सकैं

च्यान करनेहारा मुमुश्च मुनि परमात्माके स्वरुपमें अपना मन रुगाकर उनके गुणसमूहर्से रंजित भया हुवा आप अपने आत्माकों उनकी अंदर उन्हींका रुप माप्त करनेके वास्ते जोड देता है, इस मुजब निरंतर खारण करता हुवा और उस परमात्माका जिसने स्वरुप पर्-हियान छिया है असा योगी ग्राह्म थानि ये परमात्माका स्वरुप मेरे अहण करने छायक है और ग्राहक थानि इनकों ग्रहण करनेवाछा में हुं, असे भाव भेदरहित तन्मयपणाकों पाता है, हैनभाव नहीं रहता है, ध्वान करनेहारा मुनि अन्य सर्व शरण छोडकर यानि उसीकाही एक शरण ग्रहण कर उन परमात्माके स्वरुपमें इस तरह छीन हो जाता है, कि ध्याता यानि ध्यान करनेहारा और ध्यान इन दोनुका अभाव होनेसे ध्येयकी साथ एक्यता भाप्त होती है; अर्थात् ध्याता —ध्यान—ध्येयका भेद नहीं रहता है; यानि आपही ध्येयरुप होता है. जिस भावमें आत्मा परमात्मामें अभेदपनेसें छीन होते हैं उसीही समरसी भाव—आत्मापरमात्माका समानता भाव है. वही आत्मा परमात्माका एकीकरण है. समरसी भावसें आत्मा परमात्मा होता है.

एकीकरणमें आत्मापरमात्भाके शरण सिवाय दूसरा शरण नहीं छेता. उसीमेंही उसीका मन छीन हो गया हुवा होता है. उन् सीकेही गुण (परमात्मा जैसे और परमात्मा जितनेही अनंत) उसीमें होते हैं. उसीकाही शुद्ध स्वरुप (बरावर) अपना स्वरुप होता है. वो और ये एकस्वरुपवाले होनेसें ये, वो, वही है इस मुजव परमात्माके ध्यानसें आत्मा परमात्मा होता है.

जिन परमात्माके ज्ञान विगर प्राणी जरुर जनमरुपी वनमें भ-दर्जते है और जिन परमात्माकों जान छेनेसें तुरंतही इंद्रगुरु-बृहस्प-विसें भी ज्यादे महत्ता मिलती है, वही परमात्मा साक्षात सकल लो-कके आनंदिवलास है, उत्कृष्ट ज्ञानरूप प्रकाश है, रक्षक है, परम-पुरुष है, जिनका स्वरूप भी न चिंतवन किया जाय वैसे परमात्मा है, इस मुजब ध्यानमें निरंतर भावनासें जन्म जरारहित परमा-त्माकों ध्यानमें सदा ध्याते है, भावते है, वो सवीयध्यान क-हाजाता है.

## सार शिक्षासंश्रह-

- र " सळान सुख अमृत छवै, दुर्जन विषकी खान; "
- २ " नारी चित्त देखना, विकार वेदना, जिनंदचंद देखना, शांति पावना."
- ₹ "जननी जणे तो भक्त जण, कां दाता कां शूर; नहींतो रहजे वांझणी, मत ग्रुमावे नूर."
- ४ " श्रान विना व्यवहारको, कहा बनावत नाच ? रत्न कहे कोड काचकों, अंत काच सो काच !"
- ्द "रवि दूजो तीजो नयन, अंतर भावि धकाशः करो धंध सब परिहरी, एक विवेकअभ्यास."
  - ६ "क्षमा सार चंदनरसें, सिंची चित्त पवित्तः दयावेल मंडपतले,-रहो लहो सुख मित्तः"
  - ७ "मौनं सर्वार्थ साधनं-सबसे वडी चूप."
  - ८ " बालादिप हितं ग्राह्मं, एक बालकका भी हितकारी वचन होवै तो उसकों कवूल करना चाहियें."
  - ८ " जनमन रंजन धर्मको, मूल न एक बदाम."
- १० " दुखर्मे सब कोड प्रमु भर्जे, मुखर्मे भर्जे न कोय; जो सुखर्मे प्रमुकों भर्जे, तो दुख कहांसे होय ?"
- ११ "न भाणांते प्रकृति विकृति जीयते चोत्तमानाम्—उत्तमजनोंकी भकृति प्राणांततकभी विकृतिवंत नहीं होती हैं।"
- १२ " संवेग रंग तरंग झीलै मार्ग शुद्ध कहे बुधा;

तेहनी सेवा कीजियें, जेम पीजियें समता सुधाः " १३ " हीणा तणो जे संग न तजे, तेहनो गुण निव रहे, ज्यों जलिंघ जलमां भळ्यं, गंगा नीर लूणपणुं लहे. '' १४ " बुरा बुरा सब को कहै, बुरा न दीसे कोथ ! जो घट शोर्धुं आपका, (तो ) मुझसें बुरा न कीय !! " १५ " खड्डा खोदै सोही पडे !" १६ " किसीकीभी निंदा नहीं करनी, यदि करनी चीहो तो खुद आपकी ही निंदा करियो. " १७ '' सबका भला चाहो. कवीभी किसीका **बुरा** नहीं चाहना. " १८ " औग्रन पर जो ग्रन करैं, सो विरले जग जोय!" ४९ " किसीकों मर्मभेदक, कड या विभत्स भाषण नहीं कहना. <sup>''</sup> २० '' कोई भी कार्य सहसा-बिगरविचारे मत करियों. '' २२ "द्वा किसीका समा नहीं, न किया हो तो कर देखी !" २२ "गुस्सेबाज और कड बोलनेहारेकों चांडाल समान गिनो." २३ " धर्मसें जय और पापसें क्षय होता है." २४ " परद्रव्यहरनके जैसा कोई भारी पाप नहीं है. " २५ " बीछभूषणके जैसा एक भी दूसरा अमूल्य भूषण नहीं. " २६ " संतोषसें कोई बढिया सुख नहीं है. "

२७ " जर विगर नर खर जैसा है. " सदुद्यम समान कोइ

वांधव नाहे हैं।

- २८ " न्याय, नीति, सत्य, प्रमाणिकता ये प्राणिके उदय
- २९ " दीर्ध दृष्टि-दीर्धदर्शीत्व-अगमचेतीपना ये आते हुवे दुःखोकों रोकदेनेका उत्तम साधन है. "
- ३० " क्षशीलता ये प्रकट दुःखका, और सुशीलता ये सुखका मूल है. "
- ३१ " विवेकविकल प्राणी पशुकी भिनतीमें गिना जाता है. 15
- ३२ " लोभका योभ यानि अंत नहीं है. "
- ३३ " इच्छा आकाशकी तरह अंतविगरकी है. "
- ३४ " तृष्णासें उपरांत कोइ जवरदस्त दूसरा दर्द नहीं है. "
  - ३५ " रात्रिभोजनमें महान् पाप है. "
  - ३६ " रागद्वेषका क्षय करकें शुद्ध होना ये सब तीर्थकर श्री-जीका सनातन उपदेश है. वे आप विशुद्ध होकर दूसरोंकों विशुद्ध होनेका फरमाते हैं. "
  - ३७ " पंडितोपि वरं शत्रु ने मूर्खी हितकारकः यानि पंडित शत्रु होवै तो अच्छाः मगर मूर्ख दोस्त होवै सो वहुत बुरा"
  - ३८ " मूर्यके साथ दोस्ती करनेसें कदम दर कदम क्लेश होता है."
  - ३९ " नारी नरकका द्वार है ! "
  - ४० " कर्भकों शरम हैही नहीं! "
  - ૪૧ " સંપ વહાં ખંપ हૈ. જીસંપના મુઁદ જા**રા ન**રો. "

४२ " कथनी कथें सब कोय, रहनी अति दुर्लभ होय."
४३ " कथनी मिसरी सम मीठी, रहनी अति लगे अनीठी;"
४४ " जब रहनीका घर पाँचे, तब कथनी गिनितमें आवे."
४५ " लघुतामें प्रभुता वसे, प्रभुतासें असु दूर."
४६ " परकी आश सदा निराश."
४७ " काचा घडा काचकी शीशी, लागत ठणका भागै;
सडण पंडण विध्वंस धर्म जस, तसथी निरुण निरागे—
वो घट विणसत वर न लागे!"

४८ "मदं छक छाक गैल तजी विरहा, गुरुकुपा कोड जागै; तनधन नेह निवारी चिदानंद, चलियें ताके सागै, वो धटः"

४९ '' कवाहिक काझी कवाहिक पाजी, कवहिक हुए अपभाजी; कवहिक जगमें कीरति गांजी, सव पुद्गलकी वाजी-आप स्वभाव मेरे अवधु सदा मगनमें रहनाः

५० " शुद्ध उपयोग अरु समताधारी, ज्ञान ध्यान मनोहारी; कर्मकलंककों दूर निवारी, जीव वरे शिवनारी, आप.अ."

५१ " समताके फल मीठ है! वास्ते समता रखकर चल !"

५२ " हाथ सोही साथ-दोंगे वैसा पाओंगे, बोवोंगे वैसा लनोंगे,

५३ "क्षण लाखिणा जाय; साधि सकै तो साध !" ५४ "कलकों कालका भय है; वास्ते जो करना होय सो

आजही कर है. 🤭

९६ " मरना कदमके नीचे ही हैं; वास्ते जल्द चेत ! '५६ " भरण तणां निशानां मोटां, गाजे छे भाथे; तमे चालोने मितंमजी प्यारा सिद्धाचल जइयें जे करबुं ते बहेलां कीजे; काले शी वातों ? अणिंदती आवीन पडशे, सवळानी छातो. तमे. '\* १७ " शील रहित नर फूटडां जेवां आवल फूल; શીલ્રમુંગંધે જે મર્યો, તે માળલ વદુ મૂછ. <sup>11</sup> ५८ " ममता रांड भांडकी जाइ है वास्ते उसका संग मत करो." ५९ " संतसमागम समान कोइ ज्यादे सुख नहीं है. " ६० " वैराग्य समान कोइ मित्र नहि है. " ६१ " चांडाल दो तरहके है यानि जाति चांडाल और कर्म चांडाल. " जाति चांडालसें कर्मचांडाल आकरा है. ६२ " की जे जैसे परिछेद्र गवेषी कर्मचांडाल कहे जाते हैं। " ६३ " जैसी सोवत वैसी असर होती है." '६४ " सोवत करो तो संत सुसाधुजनोकी करो. " '६९ " मिथ्यात्व समान कोइ विशेष दुःखदायी रोग नहीं है." ६६ " समिकतकों चितामणीरत्नसें भी अधिक अभीष्टदाई समझलो- " ६७ " जयणा धर्मकी माता है. " ६८ " सुज्ञमनुष्य जयणामाताकी हमेशां सेवा कियेही करे. "

६९ ":सत्यवचन वोल्ना सो मुखकी शोभा है. " ७० " परनिंदा समान एक भी दृष्ट पाप नहीं. " ७१ " कम्बिटक जीते सोही जिन, (और) उनसे त्रास पावेः सो दीन, "

७२ " पंडित ते जे निराभिमान. " ७३ " इच्छारोधन तप मनोहार."

७४ " शति, होनेपरभी छुपा देवे सोही चोर. "

७६ " अंतरलक्ष रहित सो अंध, जानत नहि मोक्ष अरुवंध."
७६ " जो नहि सुनत सिद्धांत वलान, विधेर पुरुष जगमें
सो जान."

७७ " औसर उचित बोल निह जानै; ताकों ज्ञानी मूक बखाने."
७८ " मोह समान रिषू नहीं कोइ, देखों सब अंतरगत जोइ."
७९ " डरत पापसें पंडित सोइ, हिंसा करत मूढ सो होइ.
८० " कल्पहक्ष संयम सुखकार, अनुभव चिंतामणि विचार."

८१ "कामगर्वी वरविद्या जान, चित्रविक्षी मिति वित आन"
८२ "नयनशोभा जिनिविंव निहालो, जिनमतिमा जिनसम
करी धारो "

८३ " सत्यवचन मुखशोभा भारी, तर्जे तांबूल संत ते धारी. "
८४ " निर्मल नौपद ध्यान धरीजें, हृदय शोभा इनविध नित कीजें."

८५ "सद्गुरु चरणरेण शिर धरियें, भाल शोभा इणविव भवि करियें- ''

८६ " अहिंसा परमोधर्मः जीवदया समान कोइ उत्तमः धर्म नहीं है."

- ८७ " पिष्टवचनसहित सो दान, गर्वरहित सो झान भगान. "
  समा सहित सो शौर्थवखान, विवेकसहित वित्त सो जान."
  ये चारों अपूर्व चिंतामणि समान जैसे है सो किसी
  भाग्यशालीकोंही माप्त होते हैं. "
- ८८ "परद्रव्य, परस्ती और खलपुरुपका कवी भी संग नहीं करना "
- ८९ " चळना है जरुर जाकों, ताकों कैसा सोवणा "
- ९० " जाग अवलोक निज शुद्धता स्वरुपकी, शोभा नहीं कहीं जात चिदानंद भूपकी."
- ९१ " विषयवासना त्यामो चेतन, साचे मारम लागोरे."
- ९२ " आतमध्यान समान जगतम, साधन नहि को आन. "
- ९३ "गाफिलः मत रहो छिनभर तुम, शिरपर धूमे तेरे काल अरी."
- ९४ " थोडेसे जीवनकाज अरे नर! काहेकों छल भपंच करो?"
- ९५ " औसर पाय न चूक चिदानंद, सद्ग्रु यों दरसायारे."
- ९६ " सम्यम् ज्ञान और क्रिया ये मोक्षटक्षका अवंध्य बीजहैं" यतः ज्ञान क्रियाभ्यां मोक्षः
- ९७ " जीको परभव जानेके वरूत फक्त धर्मकाही आधार है."
- ९८ " जिसका मन पवित्र उसीकोंही पवित्र जानो."
- ९९ " मोह समान एक भी मस्त मदिरा नहीं है. "
- १०० " विषय समान सर्वस्व चोरनेवाला कोई चोर नहीं है."

**१**०१ " वृष्णा समान कोइ विषवछी नहीं है. "

१०२ " मरन समान कोइ विशेष भय नहीं है."
१०३ " राग समान कोइ अति दढ वंधन नहीं है."
१०४ " स्वीकटाक्षरें अपना वचाव करनेहारे जैसा कोइ श्रूर नहीं."
१०५ " सदुपदेश जैसा कोइ अमृत नहीं है."

२०६ " स्त्रीचरित्र समान कोइ गहन चरित्र नहीं है."

९०७ "स्त्रीचरित्रसें न उगाया जावे उसके समान दूसरा कोइ चतुर नहीं."

१०८ " असंतोषके जैसा कोइ दूसरों दारिद्रय नहीं और धाच-नाके जैसी कोइ लघुता नहीं. "

२०९. " संजम स्थान जीवित नहीं है."

११० " भभाद जैसी कोइ जडता नहीं. "

१११ " धन, यौवन और आयु ये तीतुं अस्थिर हैं. "

११२ " सज्जन चंद्रकिरण जैसे शीतल है. "

११३ "परवशता जैसा दुःख नहीं, और स्वतंत्रता जैसा धुख नहीं. "

११४ " तत्त्वसें स्वपर हितकारी वचनही सत्य है. "

११५ " प्यारेमें प्यारी चीज प्राण है. "

११६ " पापसें मुक्त कर उसीकों सचा दोरत जानो. "

११७ " औसरपर दान देनेके समान दूसरा दानहीं नहीं "

११८ " ग्रेप्त पाप समान कोइ शल्य नहीं."

११९ " जगत्मात्रके साथ भैत्री रखने समान कोई आनंद नहीं

'१२० " अखंडवर पालनेहारे जैसा कौई भाग्यशाली नहीं. " १२१ " व्रत खंडन करकें जीनेवाले जैसा कोई कमनसीव नहीं. " १२२ " सत्य, भिय और विनीत भाषण जैसा कोई- उत्तम

વશીક્ષરળ નદીં हૈં. "

" १२३ " मध्यस्थता जैसा कोई श्रेष्ट मार्ग नही है. "

१२४ " दुर्जनका रोह झंटा-पतंगरंग जैसा समझ लो."

े १२५ "कलिकालमें भी कुलीन पुरुष मेरु जैसे धीर होते हैं." ' १२६ " धनवंत होनेपर भी कृपणता रख्खे सो भोचनेलायक है." १२७ " धन थोडीसा होवे तोभी उदारता बुद्धि होवे सो म-

શંસનીય है. "

१२८ " यथाशिक यतनीयं शुभे-शुभकार्यमें शिक्ष ग्रंगांस मु-जव यत्न-उद्यम करना. "

१२९ " विवेक जैसा कोइ सन्मित्र नहीं."

१३० " बहुरत्ना वसुंधरा "

१३१ " भरेपूरे होवे सो छिलकात नहीं."

१३२ " निंदा करें सो होवें नारकी."

१३३ " पथ्य आहार समान दूसरा कोइ औषध नहीं."

११४ " कर्म समान कोइ कष्टसाध्य रोग नहीं. "-धर्म समान कोइ औपर्ध नहिं."

र ₹३५ " पंथ समान कोई जरा नहीं. "

१३६ " अपमान समान कोइ दुःख नहीं. "

े १३७ " क्षुधा जैसी कोइ भाणधातक पीडा नहीं ?"

१६८ " सद्बान समान कोइ अखूट धन नहीं. " और "आशा समान कोइ बंधीखाना नहीं."

१३९ "मोहके जैसी कोइ कडीन जाल नहीं."

१४० " सद्भावना समान कोइ उत्तम रसायण नहि.

१४१ " चिंता और चिंता दोनु मनुष्यदेहकों जलानेमें वरोवर है."

१४र " शित्तशुद्धिके वास्ते व्यवहारशुद्धिकी खास जरुरत है. "

१४३ " शुद्ध कपडेपर जैसा रंग उमदा चढ सकै वैसा मेळे कपडे-पर न चढ सकैगा और उमदाभी मालुम न होवेंगार "

१४४ " आनंदधनप्रभु कारी कामरीओं, चढत न दूजेरिंग "

१४५ "धूट घाटकर आयने जैसी वनाइ गई दीवारपर जैसा चित्र निकाला गया सुंदर लगे, वैसा खाडे खड्डेवाली मैली दीवारपर सुंदर नहीं लगता है यानि वेहुदा लगता है. धर्मरंगभी उसी तरह यानि उपरके कथन मुजब स्वच्छ और अधिकारी मनपरही चढ सकता है. " परंतु मलीन मनपर धर्मरंग नहीं चढ सकता है; वास्ते अवश्य अंतर-शुद्धि करनेकी सबसें पहिले जरुरत है.

१४६ " जैसे विरेचन-जुलाब लिये विगर अंतरशादि नहीं होती है तैसेही समतादिद्वारा कषायमल दूर किये विगर मन- श्रोदि नहीं हो सजी है."

र ४७ " राग और द्वेष मोहराजाके पाटवी पुत्र और क्षाय-के भाइ हैं. "

१४८ "राग केसरीसिंह समान और द्वेष हाथी समान गिनाता है।"

- १४९ " मदं, भय और रोष या विषय, कषाय और आशंसा थे महान् त्रिदोष-सन्निपातरुप हैं, " इनको त्याग कीये विगर कल्याण नहिः
- १५० " रोगीकों जैसे गुणकारी दुध, घी विकार करते हैं, वैसेंही अयोग्य-ना लायक-क्रपात्रकों फायदेमंद ज्ञानादिभी विकार करते हैं. वास्ते धर्मके लायक हुवा जाय वैसे सुपात्र होनेकी जरुरत है. ''
- १५१ "सर्वेशकथित गुणोंका सेवन करनेसें जीव धर्मके लाय-क होता है. "
- १५२ " धर्मार्थी जीवोंकों क्षद्रता यानि पराये छिद्र-दोष देखा नेकी खुद्धिका सर्वथा त्याग कर देना, "
- ?५३ " शरीरके वास्ते योग्य साओचेती रखनी योग्य है;क्योंकि धर्मार्थकाम मोक्षाणां, शरीरं साधनं यतः "
- -**१५४** " सौम्यता-शीतलता धारन करनी,रौद्र आकृती छोड देनी-''
  - १५५ " छोकिभिय हो सकै वैसी अच्छी मर्यादा संमाछनेमें न चुकना, छोकिबिरुद्ध कार्यकों विलक्कल छोड देना."
  - १.५६ " किंचित भी कूरता न रखनी-दयाई चित्रवंत हो रहना."
  - १५७ " पाप और अपवादसें वहुतही डरते रहना. "
  - १९८ " शटता, छल, प्रपंच, दंभ, विश्वासधात वगैरःका त्यागः करनाः"
  - १९९ " दाक्षिण्यता आदरनी सर्वादिककी मर्यादा छोप नहीं देनी" । १६० " रुज्जा, भर्यादा समारुनी "

- १६९ " दयासुत्व-हृद्यमें कोमर्लता दया रखनी "
- १६२ " मध्यस्थता-निष्पक्षपातता-न्यायद्यद्धिसं तदस्थता रखनी" .
- १६६ " चाहे वहांसें भी गुण ग्रहण करनेके लिये दरकार रखनी और गुणरागी हो रहना-"
- १६४ " सत्य, भतलव जितना, और शास्त्रसंमतही वोलना. "
- १६९ "स्वपक्ष स्वकुडंब पुष्ट-धर्मचुरत होवे वसी इच्छा रखनी और अमलमें लेनी."
  - १६६ " दीर्घदर्शी होना, विना विचारे किसी काममें कूद न पडना, मगर परिणाम-आखिर (Result) क्या होगा वो शोच कर काम करना, "
  - १६७ "तरप्रधान मिळानेके वारते पूर्ण यत्न करना और विक्रान भाप्त कर छेना."
    - १६८ " दृद्ध-शिष्ट-पुरुषोंके कदमानुसार चलना स्वच्छंदी **न हो**-ना-यतःमहाजनोयेनगतःसपंथाः 'ः
  - '१६९ '' विनय करना-गुणीजन या वयोवृद्ध तपोद्धदादिककी योग्यता समालकर समयोचित नम्नता मृदुतादि जीचेत विवेक करना, हृदयमें गुणका बहुमान करना
    - १७० " कृतज्ञ-किये हुवे अपकारकों न भूल जाना, कवीभी कृत-ध न होंना, "
  - १७१ "परोपकाराय सर्ता विभूतयः, दुसरेका उपकार दुःरा दूर करना वैगरः अपनी शक्तिके अनुसार करना परो-पकार बुद्धिमें तत्पर रहना."

१७२ " छ०्ध छसता धारन करनी, स्त्रीनिपुणता रखकर उचित कार्य महत्ति करनी "

१७३ ' उपर कहे हुवे शुभ गुणोंके सेवनसें धर्मका अधिकारी हुवा जाता है और उसमें वढताही जाता है. तथा गृह-स्य धर्मकी शुद्धि होती है और शुद्ध श्रावक धर्म माप्त हो सकता है. अनुक्रमसें दसविध यतिधर्मकी भी भाप्ति हो सकती है, और प्रभाद रहित शुद्ध यतिधर्मके आराधनसं बहुत अच्छी आत्मविशुद्धि होती है. क्रमशः शुक्त ध्या-नके योगसे सकल कर्म क्षय करकें सिद्धि वधूका हमेशके वास्ते समागम होता है. और पुर्णानंदी होकर अंतरात्मा परमात्माकी द्शा भाप्त करता है. परमात्म दशा भाप्त हो-नेसें जन्ममरणादि सव उपाधि दूर होजाती हैं. जैसें दम्य (जलगये) हुवे वीजसे अंकुर नहीं उगसकता है, वै-सेंही परमात्मदशा पाकर सर्व कर्मका संक्षय करनेसें भव संसाररूप अंकुर नहीं ऊग सकता है यानि उसका पुनर्जन्म होताही नहीं ऐसी परम सिद्धदशा भाष्त होती है. "

१७४ " सिद्ध परमात्माकों एकांतिक और आत्यंतिक—अव्यभि-चारी मुख है, समस्त कर्ममलको क्षय हो जानेसे निर्मल मुने जैसी विशुद्ध भइ हुइ परमात्मदशा सोही सिद्ध-दशा कही जाती है,"

- ्र ७५ "जो जो जीव वहिरात्मधना छोडकर अंतरात्मधना भज-कर परमात्माका दृढ आलंबन पकड छेता है वो वो जीव 'कीडे और भौरीके न्याय मुजब ' आखिर पर-मात्मदशाही पाते हैं "
  - २७१ "वहिरातमा, अंतरात्मा और परमात्मा ये आत्माके तीन भेद है. "
  - १७७ "क्षणिकरुप जड वस्तुमें मोहित होकर राग द्वेषके मलसें आत्माकों मलीन करता है वही भूढ वहिरात्मा कहा जाता है."
  - १०८ "अंतर हह्य-विवेक-उपयोग जागृत होनेसें जिनकों स्वपर-जड चेतन-गुण दोष-कृत्याकृत्य-हिताहित-भ- ह्यामह्य-पेयापेय वगैराका यथार्थ भान हुवा होवे वो अंतरदृष्टिआत्मा अंतरात्माके नामसें पहिचाना जाता है. "
  - १७९ " संपूर्ण विवेकद्वारा समस्त भेद भाव दूर करकें शुक्त ध्यानके जोरसें घातीकर्मका विल्कुल नाश हो जानेसें जिनकों अनंत चतुष्ट्य यानि अनंत ज्ञान दर्शन चारित्र-वीर्य प्रकट हुवे है वो आत्मा की परमदशा पानेसेंपरमात्मा कहा जाता है."
  - १८० " कर्मरुप ढंकनसें ढकी गइ हुइ सर्वस्व रिद्धि सिद्धि सम्यग् ज्ञान-दर्शन और संयमकी मददसें भकट हो सकती है. "
  - १८१ " समस्त कर्म आवरणके क्षयसें सत्तागत समस्त

गुण एगादि संपूर्ण मंकट होनेसे जिन्हने अचल सिद्धिकी स्वाधीनता माप्त करली है वै सिद्ध परमात्माके नामसें पहिचाने जाते हैं. वै अनंत—अक्षय—अव्याबाध शिव-संपत्तिके शाश्वत भोक्ता हैं. "

'२८२ " सम्यग् ज्ञान, दर्शन और चारित्रके आराधनसे विशुद्ध
परिणाम योगद्वारा शुक्त ध्यानके जोर समरत कम दूर
कर परमात्मदशाकों प्राप्त भये हुवे सर्व सिद्ध महाराजजी सिद्धिस्थानमें एक जैसे शिवसुखके भोक्ता हैं, वै
सभी सिद्ध परमात्माओंकों हमारा त्रिकरण शुद्ध निरंतर
नमस्कार हो!

## हीरप्रश्न और सेनप्रश्नका उद्धरित सार तत्त्व-

१ श्रीजिनमतिमाजीकों चक्षु टीके वगैरःका लगाना गरम किये इवे रालके रसमें किया जावे तो आशातना होनेका संमव है; चारते निपुण श्रावकोंकों मुनाशीव है कि रालकों उपदा घृत अगर तेलमें मिलाके कूटके नरम बनाकर पोले उसदारा टीके चक्षु चगैरः चोंटावें

२ नींवूके रसकी पुट दिहुई अजवायन दुविहार पचल्लाणमें और आयंविलमें खा लेनी नहीं कल्पती है यानि न खानी चाहियें.

३ तीर्थिकरजी जिस देवलेकिसें च्यवका मनुष्य गतिमें आर्थे वहां वो देवलोकके जीर्योकों जितना अवधि ज्ञान है।व उतना अव- धिमान उन तीर्थकरजीकों होता है. यानि गृहस्थ तीर्थकरों अविधि क्षान कम ज्यादा इस सववसें होता है. (सभीकों समान न-हीं होता है.

४ वर्षाकालमें साधुजीने जहां चातुर्भासा किया होते वहांसे पांच कोश तकके संविज्ञ क्षेत्रमें कारण शिवाय चातुर्भासा पूर्ण किये बाद दो महीने तक वस्नादिक लेना नहीं कल्पे; यह अधिकार नि-शिथ चुर्णीमें है.

५ क्रोमेहर नामसें प्रसिद्ध हुई अजवायन दृद्ध-झानी पुरुषोने अचित्त मान ली है.

६ दुपहर और दोनू संध्या समय निर्धिति भाष्यादिक तमाम पाठका पठन पाठन करनेका आचारमदीपादि ग्रंथमें निषेध किया-मना की है.

७ उपधानमें पहेरी जाती माला संवंधी छन्ना, चांदी, रेशम या सूत वगैरः द्रव्य देवद्रव्य होवै. यानि उनकों देवद्रव्य गिनते हैं.

८ शय्यातर तो जिनकी निश्रामें रहवें वही कहा जाय असा अहिहत्कल्पादिकमें कहा है. बड़े कारण के लिये तो उनके धर-कामी व्होरना कल्पता है.

९ एक और दोसें अंतरित परंपरा संधह छोडने योग्य है. त्रीनसें अंतरित होवे तो संघट नहीं छगे.

१० दिन अता होनेके वर्ष्तकी पडिलेहण के समय तिविहार-का पचलाण किया होवे तो प्रतिक्रमणके समय पाणहारका पचला-ण लीया जाय; मगर तिविहारका पचलाण नहीं किया होवे तो उसे चौविधरका पचलाण करना चाहियें.

११ विकलेंद्रि मरण होकर मनुष्यपणा पावे उस भवमें सर्व विरतीपणा पावे; लेकिन मोक्षमें न जा सके औसा संग्रहणीवृ-त्तिमें कहा है.

?२ साधुकी तरह साध्वी चारण श्रमण लब्धीवंत नहीं हो सकती है.

१३ शरीर और दीपक अग्नि आदिकी उद्योत बीचमें चंद्रका मकाश पडता होवे तो भी उजेही लगे; मगर यदि शरीरपर चंद्रका उद्योत पडता हो वे तो उजेही न लगे.

१४ प्रातःकालमें मिलाया—जमाया गया दहीं सोलह पहरके बाद अभद्द्य होवै; मगर कुछ सोलह पहरका नियम नहीं है, किस लिये कि संध्या समय जमाया गया दहीं बारह पहरके बाद भी अभद्द्य हो जाता है.

१५ श्रीमान् और गरीवकी अपेक्षासें उच्च नीच कुलमें ( सम-वृत्ति ) गोचरीके वास्ते फिरनेसें साम्रदानी भिक्षा कही जाती है।

१६ मंडलीके आयंविल वडी दिला दिये बादही करने सूझें.

१७ द्रव्य छिंगीओंका द्रव्य जिनमंदिर तथा जिन भतिमा-जीके उपयोगमें न आं सकै. जीवदया और ज्ञानमंडारमें उपयोगी हो सकता है.

१८ रात्रिके चौविहार पचल्लाण वालेकों स्रीसेवनमें अधर

चुंबन किया जावे तो उस चुंबनसं पचल्खाण भंग होता है, अ-न्यथा नहीं होता है. असा श्राद्धविधिमें कहा है.

१९ देसावगासिककी अंदर अपनी घारणा धुजव पूजन रेनी-नादिक और सामायिक किये जाय कुछ एकांत नहीं है.

२० श्री आर्थरक्षित स्ररीनें अपने पिता ( सुनी ) कों किटिदी-रा बंधायेका श्री आवश्यक द्यत्तिमें कहा है, वोही आचरणासें अवीं भी बांधा जाता है.

२१ जिनमंदिरकी अंदरके गर्भग्रह-गभारेकी दारशाखाके आठ हिरते करकें उसमें से एक हिस्सेको वाद दूर कर देना, और सातवे हिरसेके आठ हिस्से करकें उन आठवे हिरसेके सातवे हिरसेमें मूलनायकजीकी दृष्टि मिलानी-जोडनी चाहियें.

२२ पौषधादिक न किया होवे वैसा श्रावक जिनमंदिर या उपाश्रयमें भवेश करनेके वर्ल निसिही कहवे; मगर निकल्नेके वर्ल आवरसही न कहवे.

२३ बीज सहित नारियलमें एकही जीव होता है. २४ हरे या सुखे सिंघोडामें दो जीव कहे हैं.

२५ पिछली दो घडी आदिशेष रात्रि होय तव पोपह लेना ये मूल विधि है और उस बाद पोपह लेना सो अपवाद स्था-नक रूप है.

२६ प्रतिष्ठा-अंजनशलामां अंजनकी अंदर मधु शब्दसे अ-भी मिश्री कही जाती है वास्ते उसें डाली जाती है. २७ जिसकों यंत्रमें पीयनेसें तेल न निकले और जिसकी दाल बनाते बख्त दानेके दो हिस्से हो जावे वैसे धान्यादिककों आर चार्य द्विदल कहते हैं.

२८ जो नारितक-श्रद्धाहीन होकर उपधान वहनेसें निरपेक्ष होवे उसकों अनंत संसारी जानना श्रेसा श्री महानिशीयजी सूत्रमें कहा है.

२९ चातुमासमें साधुकों रोगी साधुके औषधादिक सबवसें चार पांच योजन तक जाना कल्पता है; परंतु कार्य पूर्ण हुवे बाद एक क्षणभर भी वहां ठहरना नहीं कल्पता है.

३० पहिले दूसरे पक्षवालीने मणाम करित्या तो यथा-वसर वर्तनाः

३१ मिध्यादिष्टिकों मिध्यादिष्ट ऐसा समयकों अनुसरकें कहेना या नहीं भी कहना यानि जैसा भोका हो वैसा ही कहना अभिय कथन न कहना

३२ चडरारण पथना साधु और श्रावकोंकों काल वर्ल्समें भी गुणना-पढना कल्पता है. और अरवाध्याय वाले दिनमें भी गुणना कल्पता है.

३३ चडरारणादिक चार पयने आवश्यककी तरह मतिक्रमणा-दिकमें वहुत उपयोगी होनेसं उपधान योग वहन सिवाय भी परं-परासें पढाये जाते हैं, उससे वो परंपरा ही उसमें ममाणरूप है.

३४ खुष्टे मुंहसें बोलनेसें ईयावहीका दंड आता है.

३५ बांदणे देनेकी वरूत विधि संमालने के लिये खुछ धंहर्से वोलनेपरभी अप्रभादी होनेके सववसें इयीवहीका दंड नहीं आता है.

३६ जो साधु वस्तकों थीगडा-कारी देवे था कारी देनेबालेकी अनुमोदना करें उनकों वहुत दोषोंकी शाप्ति होती हैं; सबव कि तीन थीगडे के उपरांत चौथा थीगडा देनेवाले धनिकों श्री निशी-थसूत्रजीके पहिले उद्देशेमें प्राथित कहा है.

३७ निरंतर वहुतसें जीव मुक्तिमें जावै उससें मुक्ति सकडी— संकोचवंत नहीं होती? और संसार खाली नहीं होता है? ऐसा पूंछनेकों यही उत्तर है कि, जैसें वहलके जलमें घीसी गई हुई पृथिवीकी वहुतसी मिट्टी समुद्रमें चली जाती है; तो भी उससें समुद्र पूरा न गया और पृथिवीपर खड्डे भी नहीं पड़े, उसी तर वो भी समझना.

३८ छः महीनेसं ज्यादा केवल ज्ञानीपणेसे रह सकै सो अंतमें केवली समुद्धात करे, उनसे ओछी-कम स्थितिवाले करे या न भी करे!

्र १९ राइ प्रमुख उत्कट द्रव्य मिश्रित होनेसें कांजिक वटको-दिक वस्तुका काल भान दृद्ध परंपरासें दो रात्रि या बारह अहरा-दिका कहा जाता है.

४० जो श्रावक मरण समय पर्यंत निरतिचार सम्यक्त पालन करै तो वो वैमानिक देवही होता है. उस सिवाय दूसरी यथासंभव गतिमें भी पैदा होंचे या महाविदेह क्षेत्रादिकमें मनुष्यप्रणाभी पावे.

४१ आग्विन-कुवार महीनेके अस्वाध्याय दिनत्रय (बहुत

करकें ८-९-१० ) तथा तीन चौमासीके अस्वाध्याय दिनकी अंदर अपदेशमालादिक गिनी पढी जाती है.

४२ स्थापनाचार्यके समीपमें मितिक्रमण करनेके समय मथम स्थापनाचार्यकों और पीछे छद्धानुक्रमसें दो चार या छः मुनियोंकों सामणा कि जाय दूसरे मिन न होवे तो मात्र स्थापनाचार्यकों ही सामणा कि जावे.

४३ मेथी आंविलमं कल्प सकै मेथी द्विदल है, और द्विदल आंविलमें कल्पता है.

४४ सोमायिक लेकर स्वाध्यायके आदेश मांगलीए वाद ख-मासण दे कें इच्छाकारेण संदिसह भगवान मुहपत्ति पांडेलेहुं ? ' औसा कहकर आदेशमांग मुंहपत्ति पडिलेहकें पचलाण करना

४६ कुछ (कोंटो ) १०८ पुरुपसें जाननाः

१५ साध्वीञें खंडी उंची वांचना लेकै.

४७ इस अवसर्पिणीमें ७ अभव्य मसिद्धिमें आये हैं। ४८ क्लेक्स और मन्त्रीमायादि शासन हम होते से

४८ +लेच्छ और मच्छीभारादि श्रावक हुए होवै तो उनकों जिनभतिमा पूजनेमें लाभ ही है. यदि शरीर और वस्नादिककी शुद्धता होवे तो भतिभाजीकी पूजा करनेमें मना है असा लेख सुरु भेमें नहीं आया !

४९ शिष्य अच्छी तरह चारित्र न पाल सके; तदिप गुरु भोहर्से करके उनकों योग्य शिक्षा वचन न कहें तो गुरुकों पाप लगै. अन्यथा न लगै. ५० साध्वीकों बंदना करनेके बख्त श्रावक ' अणुज्जाणह भगवती पसाउ करी, असा पाठ कहेर्बे. असी मर्यादा है.

५१ यदि एकाशने सह उपवास करे तो ' सूरे उग्गए चउत्थ भत्तं अभत्तं पचल्लाइ ' असा करनेकी अविच्छिन परंपरा माछु-म होती है और छष्ठ ममुख पचल्लाणमें तो पारणेके दिन एका-सना करे या न करे तो भी ' सुरे उग्गए छष्ठभत्तं अठमभत्तं ' असा पाठ कहा जाता है असे अक्षर श्रीकल्प सूत्र समाचारीजीमें हैं.

५२ श्रावक दिन संबंधी पोषह किये बाद भाव द्विद्ध होनेसें रात्रि पोषह ग्रहण करे, तब पोषह सामायिक किये बाद 'सज्झाय करुं?' ये आदेश मांगनेसें ही काफी है. 'बहु वेल संदिसा हुं?' ये आदेश मांगनेका नियम नहीं। सबबके प्रभातके वरूत वो आ देश मांगलिया था।

प्रश्ने सौ योजनके उपरांतसं आया हुवा सिंधानीन वर्गरः अचित्त होवे-दूसरे नहीं

५४ श्रद्धा रहितपणेसें योग वहन किये विगर साधु या श्राव-कोंकों नवकारादिक गुणणे-पढनेमें भी अनंत संसारीपणा कहा जाता है. लेकीन शक्त्यादिके अभावसें योग वहनकी श्रद्धा पूर्वक नवकार मंत्रादि पढनेमें परित्त संसारी पणा ही संभवता है.

५९ केवल श्रावक मितिष्ठित और द्रव्यालिंगी के द्रव्यसे बनाया गया और दिगंबर चैत्यकों छोडकर बाकी के सब चैत्य, बंदन पूजनके लायक हैं. और उपर कहे गये चैत्य भी छुविहित मुनिके बासक्षेपसें बंदन पूजनके योग्य होते हैं.

वंदन पूजनके योग्य होते हैं. ५६ जल मार्गमें सो योजन और स्थल मार्गमें साठ योजन • उपरांतसें आइ हुइ सचित्त वस्तु अचित्त हो जाती है. ५७ श्रावक पोसहमें घरके में मुख्योकों पूंछ करके साधकों अभादिक व्हारावे,

क्षेत्र भारतीयण संवंधी स्वाध्याय इरियावही पूर्वक सूझ सर्क. कभी भूळ गर्य होवै तो फिरकें-पुनः उपयोग करना.

पर छे करनेकी इच्छावाला यदि पहिले दिन एक उपवान सका पचल्लाण करे तो दूसरे दिनभी एक उपवासका पचल्चाण करे. उसके बदलेमें यदि छठका करे तो उनकों दूसरे दिन भी उपवास करना युक्त है. असी समाचारी है.

दै० केवली समुद्धात किये वाद अंतर्भृहूर्त तक संसारमें रहते हैं, पीठफळकादि गृहस्थकों पीछे-वापिस सोंपकर पीछें शैलेशीकरण करते हैं, क्योंकि अंतर्भृहूर्त आध शेष रहता है तभी ही समुद्धात करने लगते हैं.

् ६१ योगमें रात्रिके वरूत अणाहारी वस्तु लेना न कर्ल्ये. (संघट्टेका अभाव होनेसे न कर्ल्ये.)

्र ६२ योग उपधान और व्रत उचरने होवै तो उसमें दिन शु-दि देखनी मुद्दिना वर्ष वगैरः देखनेकी कुछ जरुरत नहीं.

यह मश्रोका सार उक्त ग्रंथें बांचनेकी वर्ष्तमें कियें गई यादी मुजब लिखा गर्या हैं, उनमें यदि संदेह पड़े तो उक्त ग्रंथोसें उसका निर्णय कर सेना.

या हिं ā. परमेशना वन्य समिस 'म' थी खोती खाती '२७०' रित 'माहित ਛੋ *3*19 173 ⋾ ≓ ず ক ത്ര  $\vec{x}$ 3 . . 큚 .स्राक्षः 7 7 ನ ඟ ത്ര ر ب ٦ ٢ ಸ **3**59 <u>,</u> ਨ ಸ್ F 쿬 Ħ ത ∨ಸ್ 17 27 28 Ø ッズ ह्य स ੜੱ ੜੱ 굹 क्र (1) υST ത %सिरे ಸ (0,5 ඟ 'n 굶 ನ 굶 ಸ **(** જાય વાંચી શકાર<u>ી</u>. ത്ര こり ज्य ।तर 줆 굮 ส์ O w ത ಸ ್ರಹ υğ ੜੱ (ಸ್ ಸ್ て ų ಸ **6** কে ੜੱ 줆 て 12 υď নে 둙 4-20 ন্ফু 줆 কে ನ 49) /র 亚 て ത്ര المين ੜੱ ਨ (तर આ યંત્રમાં એવી ગાડવણ કરવામાં, આવી છે કે नमः र ਨ੍ਹ 2 ੜੱ **अ** (तर ৺৵ て て ଫ୍ <u>ਜ</u> 굶 જો ത്ര 굶 <u>स्</u> て .મેન્દ્ર આચાર્યઉપાધ્યાય સાદુભ્યા (0) ੜ (तर শ্যু ಸ್ ਜੋਂ ਨ 43 র্ন G ß <del>त्र</del> 굶 ्रह ' ম ത്ര ďζ आ अनुपम साधित 172 i To To ဏ 7 굶 ৹ক' ਜੋ ਨ ಸ ത്ര 쿲 Tho 춫 ඟ රින ヺ 7 (10) ನ ৸৵ マ 7 0 3 7 3 ത ≈ ₹ 11 23  $\vec{x}$ 7 ಶ 3 જાપનુ 7 芦 **( ⊅**′

3

يعيرا