હ્યું

# जैनहितेषी।

साहित्य, इतिहास, समाज और धर्मसम्बन्धी े लेखोंसे विभूषित

# मासिकपत्र।

सम्पादक और प्रकाशक—नाथूराम प्रेमी।

| ग्यारहवाँ । माघ। । अंक ४। ।   |            |     |        |
|-------------------------------|------------|-----|--------|
| विषयस्ची।                     |            |     | पृष्ठ. |
| १ शान्तिवैभव                  |            |     | १९३ (  |
| २ तोतेपर अन्योक्ति (कविता)    |            |     | 200    |
| ३ मनुष्यकर्तव्य               | 12         | ••• | 300    |
| ४ बचोंकी शिक्षा               |            | A   | 206    |
| ५ उठो प्यारो, उठो प्यारो 🌇 वि | ता )       | ••• | २१३    |
| ६ परोपकार                     | 2          |     | 298 (  |
| ७ आचारकी उन्नति               |            | 1   | २१६ ए  |
| ८ एक चिही ( हास्यकौतुक)       |            |     | २२२ (  |
| ९ विविध प्रसंग                | •••        |     | २२७ (  |
| १० पं. अर्जुनलाल सेठी बी. ए.। | ( जीवनचरित | )   | 388    |
| ११ सेठीजीके मामला             |            |     | २५६ १  |
| १२ सहयोगियोंको विचार          |            | ••• | २६६    |
| १३ पुस्तक-परिचय               | •••        |     | 208    |

उपहारकी सूचना।

अवि बीत चुकी इस छिए अब जो भाई उपहार छेना चाहेंगे उन्हें चार आने अधिक देना होंगे। अर्थात् अब उपहारके प्रन्यों। सहित २। ≥) दो रुपया सात आनेका बी. पी. भेजा जायगा। प्राहक साछके शुरूसे ही बनाये जाते हैं। प्रकाशित हुए चारों मँगा छेना चाहिए।

उपहारके ग्रन्थ जो न मँगावेंगे उन्हें एक रुपया नौ अव

नमूनेका अंक मुफ्त मेना जाता है । टिकट भेजना चाहिए । फीजी द्वीपमें मेरे २१ वर्ष ।

बिलकुल नये ढंगकी पुस्तक है । पं तोताराम सनाट्य नामके एक सज्जन कुली बनाकर जर्रद्स्ती फिनी द्वीपमें भेज दिये गये थे । वहाँ ने २ वर्ष रहे । उस समय उन्हें और दूरि भारत-वासियोंको जो नरकयातनायें दी गई हैं उनका इसमें वड़ा ही दु:खप्रद वर्णन है । प्रत्येक भारतवासीको इसका पाठ करके अपने भाईयोंको इस दु:खसे बचानेका यत्न करना नाहिए । फिनी द्वीपक सम्बन्धमें सैकड़ों जानने योग्य बार्ते भी हैं । मूल्य । >)

मैनेजर-जैनहितैषी, गिरगांव-वन्बई. स्वामी रामतीर्थके सदुपदेश । पहला भाग छपकर तैयार है । पढ़ने योग्य है । मूल्य ।)

रिपोर्टमें भूल।

गत अंकके साथ जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था काश्वी रिपोर्ट बाँटी गंई थी । उसमें राजवार्तिकजी पूर्ण ९) की जगह पूर्वा ५)रु. और शब्दार्णव चिन्द्रका ९) की जगह प्रथमखण्ड २) और २६॥) की जगह १९॥) समझना । दोनों ग्रन्थोंके उत्तरार्घ अभी-Jain Editationalica हैं । For Personal & Private Use Only प्रमालाल के बिका की जा



# जैनहितेषी।

श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात्सर्वज्ञनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥

११ वाँ भाग { माघ, वीर नि० सं० २४४१ । } अंक ६

## शांति-वैभव।



*≯*}:&⟨•

शां ति मनुष्यके जीवनमें एक अमूल्य वस्तु है। इस पर ऐसे महान् जीवनका आधार है जिसकी आंतरिक गति और उद्देश्योंमें पूर्ण-

तया सहानुभूति है। शांति उस स्थान पर पाई जाती है जहाँ बाधीन, स्वावलम्बरीलि और सचिरित्र मनुष्योंका वास होता है। ांति क्या वस्तु है? दृढ़ प्रतिज्ञा, उद्देश्यकी स्थिरता, आत्मिनर्भ-रता और आत्मबलका नाम ही शांति है।

शांतिका अर्थ यह नहीं है कि मनुष्य बिलकुल आलसी, निरु-द्योगी और साहसहीन होकर बैठ जावे। ऐसा होना तो मौतकी निशानी है, कारण कि इसमें तमाम शक्तियाँ बेकार हो जाती हैं और जीवन विलकुल नीरस हो जाता है। जिसको शान्ति प्राप्त है उसका जीवन तो सरस और आनन्दमय होता है।

जो मनुष्य केवल दैव पर भरोसा रखता है उसे कभी शांति नहीं मिल्र सकती। वह अपनी वर्तमान स्थितिसे तनिक भी आगे नहीं बढता और भविष्यकी कोई चिंता नहीं करता। वह कायर. और पुरुषार्थहीन होता है। उसके मुँहमें यदि कोई डाल देता है तो खालेता है, नहीं तो योंही पड़ा रहता है। वह स्वयं कुछ नहीं करता । उसकी दशा उस विना चप्पू (१) की नौकाके सदश है जो योंही किसी व्यवस्थाके विना समुद्रमें छोड़ दी गई हो। न उसके पास कम्पास है, न समुद्रका नकशा है और न यही उसे मालूम है कि मुझे कहाँ जाना है। जिधर हवा छे जाय वह उसी तरफ़ बहा चला जाता है। उसका जीवन बडा अनियमित और बेका-यदा है। न कोई उसका संकल्प होता है, न उद्देश्य होता है और न कोई कार्यप्रणाली होती है। ऐसे मनुप्यको कभी शांति नहीं मिल सकती । ऐसी गतिको हम कभी शांति नाम नहीं दे सकते।

इसके विपरीत जिस मनुष्यको शांति होती है उसका जीवन बहुत ही नियमित और बाकायदा होता है। उसका उद्देश्य पहले-से निर्दिष्ट रहता है और वह सदा निश्चित मार्गका अनुगामी होता है। चाहे मार्गमें कितनी ही आपत्तियाँ आवें, चाहे कितनी ही हानियाँ उठानी पड़ें, परंतु वह धीरवीर अपने उद्देश्यसे तनिक भी चल-बिचल नहीं होता और अपने मार्गसे कभी पीछे नहीं हटतां; निर्भय रूपसे आगे बढ़ता चला जाता है। वह जानता है कि मार्गमें अनेक विश्व आया ही करते हैं उनसे घबराना नहीं चाहिए । कठिन समयमें साहस और धेर्य होना चाहिए । उसको मालूम है कि मुझे सिर्फ़ कुछ करना ही नहीं है किन्तु जो कुछ करना है वह यथा-शक्ति अच्छा करना है। सम्भव है कि किसी कारणसे उसे अपने मार्गसे कुछ इधर उधर हटना पड़े, परंतु वह शीघ्र उसी जगह पर वापिस आजाता है। यह नहीं कि जिधर हवा लेगई उधर चलेगये। कब वह अपने नियत स्थान पर पहुँचेगा, कैसे पहुँचेगा, अथवा कब उसे अपने उद्देश्यमें सफलता होगी, इन बातोंकी वह परवा नहीं करता, वह अपना कार्य किये जाता है। यदि सब कुछ करने पर्ने भी उसे सफलता नहीं होती तो वह निराश नहीं होता, अधीर नहीं होता।

शान्त मनुष्य अपने कार्यको ऐसी घीरतासे करता रहता है कि किसीको मालूम भी नहीं होता कि उसका भविष्य क्या होगा और अंतमें उसके कार्यका क्या परिणाम होगा । मनुष्यको सदा नये नये मौके और नई नई बुद्धि मिलती रहती है। मनुष्यका कर्तव्य है कि उनको यथाशक्ति अच्छे काममें लगावे।

राान्ति मनुष्यकी भीतरी गित है । उसका सम्बंध हृदयसे है; हृदयमें शांति होना चाहिए । बाहरकी चुपचापको शांति नहीं कह सकते । जब भीतर शांति प्राप्त हो जाती है तब बाहर चाहे जो भी हुआ करे; बाहरकी गड़बड़से भीतरी शांति तक कुछ आँच नहीं पहुँचती । जिस तरह हवा और आँधीका असर केवल समुद्र-की सतह पर ही रहता है; अधिकसे अधिक २००, ३०० फीट नीचे तक जाता है। उससे नीचे कोई असर नहीं होता। एकसी हालत रहती है। इसी तरह भीतरी शांतिकी गति है। जीवनके बड़े बड़े कार्योंके सम्पादन करनेके लिए हमको अपने नित्यके छोटे छोटे कार्योमें बड़ा ही शांत होना चाहिए। शांति उसी मनुष्यको प्राप्त होती है जो अपने पर काबू पाजाता है, अपनेको बशमें करलेता है, अपनी इंद्रियोंको दमन कर लेता है। इंद्रियदमनका दूसरा नाम शांति है।

जब तुमको सांसारिक चिन्तायें सतावें और आपत्तियोंसे तु-म्हारा जी घबराने लगे तब तुम्हें चाहिए कि शांतिके पवित्र मंदिरमें प्रवेश करो और थोड़ी देरके लिए सब कुछ भूलकर केवल शांति देवीकी ही आराधना करो । यदि उस समय भी सांसारिक चिंता-ओं और बाधाओंने तुमको दबा लिया और तुम दब गये तो याद रक्लो तुम स्वयं उनको अपनेसे सबल बनाना चाहते हो । तुम सदा उनसे दुवे रहोगे और उन पर कभी विजय नहीं पासकोगे। चिंता और आपत्तिके समय शांति प्राप्त करनेकी यह विधि है कि जिन बातोंसे तुमको घबराहट होती हो उनको एक एक करके समझो और अपनी सम्पूर्ण संकल्प शक्तिको उन पर लगा दो। तुम देखोगे कि जैसे सूरजके निकलते ही तमाम अंधेरा दूर हो जाता है ऐसे ही तुम्हारी तमाम घनराहट अपने आप दूर हो जायगी । उसके बाद जो शांतिका चमत्कार तुम्होरे हृदयमंदिरमें प्रकाशित होगा और जो नवीन शक्ति तुमको मालूम होने लगेगी वहाँसे पूर्ण शांतिकी प्राप्तिका आरम्भ होगा । बस फिर तुंम बडीसे बडी आप-

त्तियों और केट्रिनाइयोंका भी वीरताके साथ निर्भय होकर सामना कर सकोगे। यदि तुम्हारी सम्पूर्ण आशायें और तुम्हारे सम्पूर्ण उद्योग निष्फल भी हो जायँ तो भी तुम्हें घबराहट न होगी और तुम यही कहोगे कि कुछ परवा नहीं, हो जायगा।

जब तुम देखो कि दूसरे छोग ईर्प्या या द्वेषके कारण तुम्हारी निंदा करते हैं, तुम पर दोष छगाते हैं, अथवा तुम्हें और किसी प्रकार हानि पहुँचाते हैं उस समय यदि तुम्हें कोध आवे और तुम्हारे मनमें बदछा छेनेकी इच्छा हो तो तुमको चाहिए कि शांति को काममें छाओ । तुमको स्मरण रहे कि जो दूसरेके छिए गढ़ा खोदता है स्वयं उसके छिए कुवाँ तैयार रहता है । दूसरोंके साथ भिन्ना प्रयोजन बुराई करनेवाछा मनुष्य आप ही उसका बुरा फल पालेता है। फिर बदला छेनेकी क्या आवश्यकता है? दुनियामें आजतक कोई भी ऐसा नहीं हुआ जिसने दूसरोंके साथ बुराई की हो और उसको किसी न किसी तरह किसी न किसी समय उसका बुरा फल न मिला हो।

यदि मनुष्य यह समझे कि मैंने किसीके साथ बुराई कर छी, अब मेरा क्या हो सकता है तो यह उसकी भूल है । प्रकृतिमें छोटीसी छोटी चीज भी बा-कायदा है । हरेक चीज़का जमा ख़र्च होता जाता है और अंतमें सबका हिसाब होता है। हाँ, यह अवस्य है कि प्रकृति अपने हिसाबदारोंके नाम हर महीने बकाया नहीं निकालती । जो मनुष्य शांत होता है उसको बदला लेना ऐसा नीच कर्म मालूम होता है कि वह भूलकर भी उसका नाम

नहीं छेता । यदि कोई उसको सताता है तो भी वह शांतिको ही काममें छाता है । यह नहीं कि बुराईके बदले बुराईका वि-चार करें ।

जब मनुष्य छोटी छोटी बातोंमें शांतिको काममें लाना मील लेता है तब वह बड़े बड़े मौकों पर भी शांत रह सकता है । ऐसे आदमीका यदि कोई प्यारेसे प्यारा सम्बंधी कालका प्राप हो-जावे और उसकी मृत्युसे उसका जीवन सर्वथा निष्कल दीखने लगे तो शांति ही एक ऐसी वस्तु है कि जो उसकी तसली कर सके और उसको माहस और दादस बँधा सके।

स्थूल दृष्टिसे देखनेसे प्रायः दृष्ट और नीच मनुष्योंकी ही दम् संसारमें बढ़ती होती दीख पड़ती है। वे ही लोग फलते फूलते मालूम होते हैं जो अपराधी, मायाचारी और दुराचारी हैं। यह दृश्य ही लोगोंको धोखेमें डाल देता है और मचे मार्गसे हटाकर खोटे मार्ग पर ले जाता है। परंतु शांत मनुष्यको इससे कुछ मी वाधा नहीं पहुँचती। यद्यपि वह देखता है कि सचे लोग तकलीफ-में हैं और झूटे आराममें हैं, वेईमान ईमानदारोंसे बढ़ रहे हैं, झूट फ़रेब और मायाचारसे रुपया पैदा हो रहा है: मूर्व विद्वानोंसे अधिक लाभमें हैं तथापि वह अपने पथसे च्युत नहीं होता; इस प्रकार की बातें उसे तिनक भी नहीं सतातीं। वह अपना काम उत्तम रीतिसे किये जाता है और इस बातकी कोई परवा नहीं करता कि दूसरे लोग क्या कह रहे हैं और उनको इसका क्या फल मिल रहा है। इन बातोंको वह दैवाधीन लोड देता है। जब मनुष्यको इतनी शांति प्राप्त हो जाती है कि शांति उसका एक अंग बन जाती है, वह शांतिमय हो जाता है अर्थात् जहाँ जाता है वहाँ शांतिका ही उसमें प्रकाश होता रहता है तो उस समय कहना चाहिए कि उस मनुष्यने अपने जीवनमें सफलता प्राप्त करली । शांति ऐसी वस्तु नहीं है जो अपने आप मिल्रजाय अथवा एकदम मिल्रजाय । इसके प्राप्त करनेके लिए और बहुतसे गुणों-की अवश्यकता है । पहले उनको सीखना चाहिए ।

जीवनका तात्पर्य केवल यही नहीं है कि जिस तरह हो सके जीवन बिता दें। वास्तवमें जीवन एक बड़े महत्त्वकी चीज़ है। उसका आदर करना जीवनका मुख्य कर्तव्य है। किस तरह जीवन अपने तथा दूसरोंके लिए उपयोगी बनसकता है, इसके जानने और सीखनेकी बड़ी भारी ज़रूरत है। जब मनुष्यमें शांतिका प्रवेश होजाता है तब वह दुनियाके झगड़ोंसे हटकर अपने आपमें मग्न हो जाता है। दुनियामें कितना ही शोरोगुल हुआ करे, उसे कुछ हानि नहीं पहुँचती। इससे यह न समझना चाहिए कि वह अपने स्वार्थके कारण दुनियासे अलग होता है; नहीं नहीं ऐसा मनुष्य विश्वभरके प्राणियोंके आनंदमें अपना आनंद मानता है। उसकी शांति परम पवित्र शांति है। वह संसारमें रहनेकी शक्तिको प्राप्त करनेके लिए संसारसे अलग होता है। (अपूर्ण)

दयाचन्द्र जैनः वीः ए.। चिरंजीलाल माथुरः वीः ए.।

### तोते पर अन्योक्ति।

#### गीत

तोते तू तेरे करतवने,
इस बन्धनमें डाला है रे ॥ टेक ॥
सुन सीखे जो शब्द हमारे, उनको बोल रहा है प्यारे,
मिद्रू, तुझे इसी कारणसे, कनरसियोंने पाला है रे ॥ १ ॥
हा! कोटरमें बास नहीं है, प्यारा कुनवा पास नहीं है,
लोह-तीलियोंका घर पाया, अटका कष्ट-कसाला है रे ॥ २ ॥
सुआ सैकड़ों पढ़नेवाले, पकड़ बिल्लियोंने खा डाले,
तू भी कल कुत्तेके मुखसे, प्राण बचाय मिकाला है रे ॥ ३ ॥
पक्षे नहीं छुड़ा सकते हैं, क्या ये पंख उड़ा सकते हैं,
चोंच न काटेगी पिंजड़ेको, 'शंकर' ही रखवाला है रे ॥ ४ ॥

पं॰ नाथूराम ( शंकर) शर्मा ।

( अनुरागरत्नसे )

# मनुष्यकर्तव्य ।

(बाबू ऋषभदासजी बी. ए. के उर्दू लेखका अनुवाद)



त्येक मनुष्यके लिए इस बात पर विचार करना आवश्यक है कि मेरा क्या कर्तव्य है। मैंने इस संसारमें क्यों जन्म लिया और मुझें जन्म लेकर क्या करना उचित है। इस पर विचार करनेसे पहले

यह जान लेना अत्यन्त आवश्यक है कि मनुष्य क्या चीज़ है। वह

कोई सादा चीज़ है अथवा कई चीज़ोंकों मिल कर बना हुआ है। जगतमें जो मनुष्यमें भिन्न भिन्न अवस्थायें देखनेमें आती हैं वे किस चीज़का असर हैं। एक मनुष्य कोधके वहा हो रहा है। आँखें लाल हो रहीं है। चेहरा तमतमा रहा है। तलवार हाथमें है। दूसरेके मार डालनेको तैयार है। एक दूसरा मनुष्य—जो लोभमें फँसा हुआ है—हर वक्त उसको यही ख़याल रहता है कि किस प्रकार ज्यादह ज्यादह दालत मिलती रहे। आधी रातका समय है। वह सिर और चेहरे पर कपड़ा लपेट कर अपने आपको लिपाता हुआ किसी धनीके यहाँ चोरी करनेके अभिप्रायसे जाता है। वहाँ जाते ही पकड़ा जाता है और कैदख़ानेमें डाल दिया जाता है।

एक तीसरा मनुष्य है जो मानके घोड़े पर सवार है । अपने कुल, अपने बल, अपनी मुंदरता और अपनी सम्पदाके नशोंमें चूर है। बड़ेसे बड़ेको तुच्छ और छोटा समझता है। एक और चौथा मनुष्य है जिसने मायाचारको अपना पेशा बना रक्खा है। सदा दूसरोंको मायाके जालमें फँसानेकी फिकरम लगा रहता है। उसके मनमें कुछ है और कहता कुछ और है। अंदर कुछ है और बाहर कुछ है। पाँचवाँ एक और मनुष्य है जो काम और विषयकी चाहमें अंधा हो रहा है। इस धुनमें न उसको अपनी-पराई बहू बेटीका ख्याल है न किसीकी लाज शरम है। इस तरह सैकड़ों अच्छी बुरी हालतें मनुष्योंमें पाई जाती हैं। कोई राजा है कोई रंक। कोई धनी है कोई निर्धन। कोई रोगी

है कोई निरोगी। कोई सबल है कोई अबल। कोई विद्वान है कोई मूर्ख । इन सब अच्छी बुरी अवस्थाओंका कारण उसी समय समझमें आ सकता है जब यह मालूम किया जाय कि मनुष्य किस किस चीज़में मिलकर बना है और उन चीज़ोंका असली स्वभाव क्या है।

मनुष्य दो चीजोंसे बना है, आत्मा और पुद्गल । जो कुछ अवस्थायें मनुष्यमें पाई जाती हैं वे सब इन दोनोंके स्वभावोंके प्रभावसे होती हैं । मनुष्यकी आत्मा एक है और पुद्रलके असंख्यात परमाणु भिन्न भिन्न अवस्थाओंमें होकर उसके माथ लगे हुए हैं। आत्मा चैतन्य है। पुद्गल जड़ है। आत्माका स्वभाव देखना जानना, पुंदुलका स्वभाव स्पर्श, रस, गंध, वर्ण है। जानने देखनेकी शक्ति पुद्रलमें नहीं है। यदि मनुष्य केवल आत्मा ही आत्मा होता, या यों कहिए कि शुद्ध आत्मा ही होता तो मनुष्य-में त्रिना किसी समय या स्थानकी कैट्के जानना देखना होता. अर्थात् मनुष्य सर्वज्ञ और मर्वद्शीं होता। इसके विपरीत यदि मनुष्य केवल पुदुलहींसे वना हुआ होता तो देखना जानना उसमें विलकुल न होता। यह विचार कि मैं कोई चीज़ हूँ, मैं मुखी या दुखी हूँ उसमें कदापि न होता। केवल स्पर्श, रस. गंध, वर्ण ही पाये जाते, जैसे ईंट. पत्थर बगैरह और चीजोंमें पाये जाते हैं। अतएव मनुष्यमें जो गुण व अवस्थायें पाई जाती हैं वे आत्मा और पुद्गल दोनोंके स्व-भावोंका परिणाम है । आत्मा मनुष्यका सबसे बड़ा और सबसे ज़रूरी भाग है। दूसरे शब्दोंमें यों भी कह मकते हैं कि अमली

चीज़ मनुप्यमें आत्मा ही है । आत्माहींक कारण मनुप्यमें देखने जानने और हर एक प्रकारकी उन्नति करनेकी शक्ति पाई जाती है; परन्तु आत्मा चारों तरफ़से पुद्गलेस विरा हुआ है और पुद्गलेमें एकमेक हो रहा है। इस कारण यह अपनी शक्तियों और गुणोंका पूर्ण प्रकाश नहीं कर सकता; दूसरे शब्दोंमें पुद्गलने इसकी शक्तियोंको छुपा या दबा रक्खा है। सूक्ष्म और स्थूल दोनों प्रकारका पुद्गल आत्माके साथ लगा हुआ है। अनेक प्रकारके पुद्गलेस आत्मा बंधा हुआ है। उसकी दशा बिलकुल ऐसी हो रही है जैसे किसी राहगीरको कुछ डाकू मिल जायँ वे उसकी चारों तरफ़से घेरलें और चारों तरफ़से लूटना शुरू कर दें। इसी तरह पुद्गलने आत्माके गुणों और शक्तियोंको लूटना शुरू कर रक्खा है।

मनुष्यकी आत्माके साथ तीन प्रकारके शरीर हर समय लगे रहते हैं; कर्माण, तैजस और औदारिक । कार्माण शरीर आठ प्रकारके अत्यंत सूक्ष्म पुद्गलोंका बना हुआ है जिनको जैनधर्म- में आठ कर्म कहते हैं। यह सूक्ष्म पुद्गल आत्माके रागद्वेषादि परिणाम तथा कोध मान आदि कषायोंके कारण आत्माकी तरफ आकर्षित होकर आत्मासे बँध जाता है और अपने समय पर उद्य होकर आत्माको सुखदुःख देता है। सुखदुःख भोगते समय आत्मा फिर रागद्वेष करता है। इस लिए पुद्गलके और और नवीन परमाणु आत्माकी तरफ खिंचकर आत्मासे बँध जाते हैं। इनमेंसे एक प्रकारका पुद्गल है जो आत्माके ज्ञानस्वभावको द्वाये व ढके रहता है।

उसको ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं। दूसरे प्रकारका पुद्गल है जो आत्माकी दुर्शन राक्तिको दुबा रखता है। उसको दुर्शनावरणीय कम कहते हैं। तीसरे प्रकारका पुदुल है जो आत्माको संसारके मोहजारुमें फँसाकर उसको आत्मानुभव और आंत्मिक मुखसे रोकता है। इसके मुख्य दो भेद हैं:-१ दर्शन मोहनीय, २ चारित्र-मोहनीय । दर्शनमोहनीयसे सच्चा श्रद्धान नहीं होता । चारित्र-मोहनीयसे क्रोध, लोभ, मान, माया, हास्य. रति, अरति, शोक, भय, म्लानि आदि बुरे भाव पैदा होकर मनुष्यका चारित्र ठीक नहीं होने पाता । चौथे प्रकारका पुद्रल अंतराय कर्म कहलाता है जिसके कारण आत्मा दानादि नहीं कर सकता अथवा अपनी राक्तिको काम-में नहीं हा सकता। पाँचेंवे प्रकारका पुदूरह आयु कर्म है जो आत्माको नियत समयतक एक शरीरमें रखता है। छट्टे प्रकारका पद्गल वेदनीय कर्म है जो आत्माको सुख दुःखका कारण होता है। सातवें प्रकारका पुद्रल नाम कर्म है जो आत्माके वास्ते भिन्न भिन्न प्रकारकी शरीरकी आकृति करता है। आठवें प्रकारका पुद्रल गोत्र कर्म है जो आत्माके उच नीच कुलमें जन्म लेनेका कारण हें ता है। इस तरह यह आठ प्रकारका सूक्ष्म पुद्गल है जिसको जैनिसद्धांतमें आठ कर्म कहते हैं। इन्हींसे कार्माण शरीर बना हुआ है जो अन्य शरीरों और आत्माकी सम्पूर्ण संसारिक अवस्था-ओंका कारण होता है। दूसरा शरीर मनुष्यकी आत्माके साथ तैजस शरीर है जिसके कारण शरीरमें तेज और गर्मी रहती है। तीसरा औदारिक शारीर है जिसको हम तुम सब देखते हैं। इस प्रकार मनुष्यकी आत्माको पुद्गलने तीन सूक्ष्म और स्थूल शारीरोंकी शकलमें घेर रक्ता है जिसके कारण आत्माके वास्तविक गुण और स्वभाव अर्थात् अनंत दर्शन, अनंत ज्ञान, अनंत सुख, अनंत वीर्य अदि प्रगट नहीं हो सकते । कामीण रारीरके एक अंग नाम कर्मके कारण औदारिक शरीरके अंगोपांग आदि बनते हैं। इस तरह कार्माण शरीर, औदारिक शरीर तथा आत्माकी अन्य सांसारिक अवस्थाओंका बीजभूत है । अतएव मनुष्यका सबसे बड़ा कर्तव्य यह है कि अपनी आत्माको पुद्गलके मेलसे पवित्र करके शुद्ध आत्मा बनावे। यहाँ पर यह खयाल न करना चाहिए कि मरनेके बाद शरीरसे आत्मा निकल जाता है और उस समय वह शुद्ध हो जाता होगा । यह भ्रम है । निःसंदेह औदारिक शरीर उस समय पृथक् होजाता है, परंतु कार्माण और तैजस ये दोनों शरीर आत्मा-के साथ लगे रहते हैं। ये दोनों शरीर जबतक आत्माको मोक्ष न हो जाय सदा आत्माके साथ रहते हैं।

मनुष्य इस ही कारणसे सब जीवोंमें श्रेष्ठ कहलाता है कि मनुष्य रारीरसे ही वह आत्मा पुद्गलका सम्बंध छोड़कर परम पदको प्राप्त कर सकता है। अतएव प्रत्येक मनुष्यका यही सर्वश्रेष्ठ कर्तव्य है कि वह अपने मन, बचन, कायको इस तरहसे वरामें करके प्रवर्ते कि जिससे आत्मा शुद्ध होनेकी तरफ रुचि करे। हर एक मनुष्यको चाहिए कि अपने मस्तकमें ऐसे ही विचारोंको स्थान दे, ऐसे शब्द मुखसे निकाले और ऐसे ही कार्य अपने रारीरसे करे कि जिनसे उसकी आत्मा पुद्गलके असरसे अधिक अधिक बाहर होती

रहे । आत्माको शुद्ध करनेका यही उपाय हो सकता है कि आत्माके स्वभावको ग्रहण किया जाय और पुद्रलके स्वभावको छोड़ा जाय । इस बातको पूरी तौरसे अपने दिल्में रक्खा जाय कि पद्गल आत्मासे भिन्न है। पुद्गलका धर्म आत्माका धर्म नहीं हो सकता और आत्माका धर्म पुद्रलका धर्म नहीं हो सकता। पुद्रल-के धर्मने आत्माके धर्मको मैछा और खराब कर रक्ला है। पुद्रछ-के धर्मके असरसे आत्मा पुद्गलमें अपना आत्मा मानता है। पुद्गलकी सुंदरता और असुंदरताको देखकर रागद्वेप करता है। रागद्वेष आत्माका स्वभाव नहीं है । पुद्गलके निमित्तसे आत्माके ज्ञानमें खराबी आरही है। वास्तवमें आत्माका ज्ञान ऐसा निर्मल और विस्ताररूप है कि समस्त लोक अलोक और सम्पूर्णबह्यांडके पदार्थ अपनी मूत भविप्यत् वर्तमान तीनों कालकी पर्यायोसहित उसमें एक समयमें ही दिखलाई दिये जा सकते हैं। परंतु पुद्गल-के संयोगसे आत्माका ज्ञान बहुत ही मैटा और तंग होरहा है। अतएव आत्माके ज्ञानकी असली अवस्थाको प्राप्त करना ही सबसे बड़ा कर्तव्य है।

अब प्रश्न यह है कि मनुष्य अपनी आत्माके असली स्वभावको किस तरह प्राप्त करें । यह जब ही हो सकता है जब कि मनुष्य यह जाने कि आत्माका धर्म क्या है । पुद्गल क्या है । पुद्गलका संयोग आत्माके साथ किस तरह और क्यों हो रहा है । किन उपायोंसे आत्मा पुद्गलसे पृथक् किया जा सकता है । इन ही सिद्धांतोंका नाम 'जैनधर्म' है । यही सिद्धांत सम्पूर्ण मतोंकी जड़ है। यद्यपि भिन्न भिन्न मतावलम्बी इन सिद्धांतोंको भिन्न भिन्न ह्रपमें प्रगट करते हैं; कोई पुद्गलका नाम माया रख ले, कोई उसको प्रक्वातिके नामसे पुकारे; परंतु वास्तवमें धर्मके मूल सिद्धांत ये ही हैं।

अतएव मनुष्यका कर्तव्य यह है कि इन सिद्धांतोंको स्वयं जाने और इनके अनुसार जहाँ तक होसके अमल करे और केवल अपने जानने पर ही संतोष न करे, किंतु जहाँ तक हो सके दूस-रोंको भी इन सिद्धांतोंका ज्ञान करावे । जहाँतक उसकी शक्ति हो उनका संसारमें प्रचार करे। दूसरोंके साथ इस प्रकारका व्यवहार करे कि जिससे स्वयं उसकी आत्मा तथा जिसके साथ व्यवहार करे उसकी आत्मा पुद्गलके धर्मसे दूर हो और आत्माके धर्मकी तरफ़ रुचि करे। दूसरोंको बद्धं करने अथवां हानि पहुँचानेमें, दूसरोंसे झूठ बोलनेमें, दूसरोंका धन या दूसरोंकी स्त्री छीननेमें, सांसारिक वस्तुओंकी तीत्र इच्छा करनेमें, व्यवहार करनेवालेकी आत्मा तथा जिसके साथ व्यवहार किया जाय उसकी आत्मा, दोनोंकी आत्मायें आत्मिक धर्मसे गिरती हैं और पुद्गलकी अधीनतामें अधिक अधिक फँसती हैं। इस लिए इन पाँचों बातोंको पाप बताया गया है और इनको मना किया गया है । अतएव मनुष्यका सबसे पहला और सबसे बड़ा कर्तव्य यही है कि आत्माके धर्मको यथाशक्ति ग्रहण करे और दूसरोंको ग्रहण करावे जिससे आत्मा पुद्गलके असरसे निकलती और शुद्ध होती चली जाय।

द्याचन्द्र गोयलीय बी. ए.।

## बचोंकी शिक्षा।

#### 4444



मारे देशके नेता व हितेच्छु इस बातको समझने लगे हैं कि देशके उद्धार करनेमें विद्या और उसकी प्रणाली मुख्य ध्यान देने योग्य है। इस बातको सब ही जानते हैं कि विद्या धन संसारके सम-

स्त धनोंमें श्रेष्ठ है। न इसे चोर चुरा सकता है न हिस्सेदार ही इसे बाँट सकते हैं। इसका जितना ही उपयोग और दान किया जाय उतनी ही इसकी वृद्धि होती है। ज्ञान जो विद्याके आश्रित है मनुष्यको पशु-पिश्चयोंसे श्रेष्ठ बनाता है और बिना इसके मनुष्य जन्मका मिलना भी दुर्भाग्य ही है। नरजन्मका पाना विद्याहीसे सफल है। ऐसी सुखदायिनी विद्याका संपादन सहज और नियमित रूपसे केवल बाल्यकालहींमें किया जा सकता है। इस अवस्थाकी शिक्षा सारी जिंदगीको ढाल देती है। अब देखना यह है कि वह ऐसी कौनसी शिक्षा है जो बालकको उसके भविष्य जीवनमें लाभकारी हो तथा उसे पात्र मनुष्य बनाकर उसको जीवन पर्यतके लिए सुखी बना देसकती है। यह भी विचारना चाहिए कि ऐसी शिक्षा किस-प्रकार और किस अवस्थामें होनी चाहिए और उसका उद्देश्य भी कौनसा होना उचित और लाभकारी है।

सबसे प्रथम इस बातको निश्चय कर लेना चाहिए कि बच्चोंका विद्यारंभ किस अवस्थामें होना चाहिए। इस विषय पर विद्वानोंके

मतोमें अंतर है। कोई कहते हैं कि यह १० वर्ष होना चाहिए, कोई कहते हैं. नहीं. यह अवस्था ८ वर्ष ही ठीक है और किसीका मत है कि विद्याकाल ५ वर्षमें आरंभ होता है। कोई कोई तीन ही मार्ल्का उमरमें अपने बच्चोंको पदाना <mark>शुरू कर देते हैं । पाश्चात्य</mark> विद्यागरुओंका मन ८ मे १० वर्ष तकके लिए हैं: पर भारतवर्षमें प्रयानमार तथा ज्ञान्त्रानुमार यह अवस्था पाँच वर्ष मानी जाती है। देशके जल-वायका विचार कर यह विद्यारंभ-काल ५ वर्ष ठींक ही माना गया है । इसमे ज्यादा और कम दोनों ही अवस्थायें हानिका-रक हैं: पर इसमें यह न समझ बैटना चाहिए कि बस पाँच वर्षेत्र कम या अधिक होना एकदम पाप है। नहीं, प्रत्येक बालकका र्जागरमंगठन इत्यादि देख उसे ५ से ८ वर्ष तककी अवस्थामें विद्याभ्याम शुरू करना चाहिए। इस कालमें उसकी मस्तक-शक्तियोंका तथा मानसिक भावोंका विकाश होने लगता है । बारकर्वा बद्धिका विकाश होनेमें इन दिनों उसका मन प्रभावं (Impressions) के लिए परिपक हो जाता है। अगर इम अवस्थाको हाथमे जाने दिया जाय और उसे खोटी संगतिमें तथा बरे मंस्कारोमें पडने दिया जाय तो उसकी सारी जिंदगी दु:खमय हो जायगी। यहाँ इस बातको बता देना अनुचित न होगा कि शिक्षा-को हम केवल वर्णमालाका ज्ञान ही न समझ बैठें । शिक्षाका सबसे प्रधान अंग अथवा गौरव बालकमें सत्यनिष्ठाः समयनिर्धारिता ( Punctuality ). नियमबद्धता ( Regularity ), स्वच्छता, मनकी एकाग्रता और इन सबसे अधिक मातापिता व गुरुओंकी आज्ञा पालना

इत्यादि गुणोंका कूटकूट कर भर देना है । सारांश उसमें सम्पूर्ण रूपसे सतोगुणी भावोंका विकाश कराना चाहिए जिससे उसकें समस्त अच्छे गुण व मानसिक भव्य भाव प्रकाश हो जावें। इस अवस्थामें इस बातका पूर्ण ध्यान रखना चाहिए कि बालकमें कितनी योग्यता है और उस ही प्रकार क्रम क्रमसे उसे ऊँची शिक्षा देनी चाहिए । नैसे नैसे उसमें नवीन शक्तियोंका प्रादर्भाव होता जावे उसीके अनुसार शिक्षाका कम होना आवश्यक है। ऐसा करनेसे बालकको न मानिसक कष्ट ही होगा और न उसकी मान-सिक बाढमें हानि पहुँचेगी। उसे विचार करनेमें भी सहायता मिलेगी । कारण, बालकमें नवीन अवस्थामें नये नये बि-चार स्वतः पैदा होते हैं। और ज्ञान केवल बाहरी कारणोंसे ही नहीं बरन इन बाहरी कारणोंका योग पाकर भीतरहीसे उत्पन्न होता है। ज्ञान और बुद्धि एक मात्र स्मरण शक्तिके बढ़नेसे ही नहीं बढती है। तोते सा रटा हुआ ज्ञान सचा ज्ञान नहीं कहा जा सकता। जब-तक बालकमें स्वतः विचारने और निर्णय करनेकी शक्ति बढाने-की शिक्षा न दी जाय तबतक उसे सची शिक्षा नहीं कह सकते। इन सब बातों पर अगर पूर्ण ध्यान दिया जाय तो कोई कारण नहीं कि विद्यार्थीमें देखने, निर्णय करने और स्वतंत्र सोचनेकी शाक्ति आप ही आप न स्फ़ीरत हो जाय, उसमें उच शिक्षा पानेकी योग्यता न बढे और चरित्रगठनमें सहायता न मिले।

चरित्रगठनको लोग मामूली बात समझ उस पर ध्यान ही नहीं देते जिसका फल यह होता है कि बालक प्रौढ़ होने पर सारी

उम्र दुःख भोगता है । संसाररूपी समुद्रमें केवल चरित्र ही मनुष्य-को वांछारूपी छहरोंसे बचा सकता है। दुःखके साथ कहना पड़ता है कि आज कलकी (आधुनिक) शिक्षाका ऐसा प्रवाह वह रहा है कि नीतिशिक्षा व धार्मिकशिक्षाकी अवहेलना की जाती है; बालकोंको केंवल मानसिक (Intellectual) शिक्षामें निपुण किया जाता है जिसका फल यह हुआ है कि नास्तिकता और असन्तुष्टता जन-समाजमें फैलती जा रही है। मानसिक शिक्षाके शिक्षित केवल विषयाभिलाषी हो दुःख उठाते हैं। जिन नव युवकोंमें खाने, पीने और बुश रहनेकी सुगम चाल व उदंडताका व्यवहार देखा जाता है वह केवल मात्र उनकी नैतिक और धार्मिक शिक्षाकी कमीके कारण है। दूसरी मुख्य बात जिसकी अवहेलना हमारे स्कूलमास्टर व पंडित लोग प्रायः कर जाते हैं वह यह है कि वे अपने चरित्रको आदर्शरूप नहीं बनाते। बालकोंका स्वभाव नकल करनेका होता है और जैसा वे अपने गुरुजनोंको करते देखते हैं वैसा स्वयं भी करने लगते हैं। अध्यापकोंका चरित्र ऐसी उच्चकोटिका होना चाहिए कि बालक उसे अनुसरण कर सदाचारी बन जावें। इस लिए उन्हें बालकोंके भावोंके जान लेनेके साथ साथ अपना चरित्रबल बढाना चाहिए और इसका सबसे अच्छा उपाय उन्हें स्वयंशिक्षा हेना चाहिए अथीत् उन्हें ट्रेनिंगस्कूहोंमें पढ़कर ख़ुद योग्य बनना चाहिए । शोकका विषय है कि जैनजातिमें अभी तक ऐसे अध्या-पक तैयार करनेकी कोई भी संस्था नहीं है।

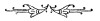
एक बातका और उल्लेख कर देना उचित है कि बालकों पर सबसे अधिक असर माताकी शिक्षाका होता है। पर दुर्भोग्यवश हमारे समाजकी मातायें अशिक्षित और मृद हैं। वे बालकोंको उचित शिक्षा नहीं दे सकतीं। इससे यह अत्यंत आवश्यक हो गया है कि जहाँतक हो सके बालकको नीतिवान शिक्षकहीके पास रक्ला जावे। इसका एक मात्र उपाय गुरुकुल और उच कोटिके बोर्डिंग हाउस हैं। अब समयको देख तथा अपनी स्थितिको विचार ऐसी संस्थाओंको उत्तेजित करना चाहिए। हमारा कर्त्तव्य है कि हम ऊपर कही हुई शिक्षाको जनसाधारणमें फैलावें। हमारी जातिका अथवा धर्मका उत्थान केवल इसी शिक्षा पर निर्भर है। हमें अपने बालक मुचतुर, नीतिवान् तथा सचे सत्यके खोजक बनाना है और यह केवल बाल्यकालकी शिक्षा ही पर निर्भर है। इससे धर्म और जातिके हितैषी महारायोंको प्रारंभिक शिक्षाको ठीक रूप लोनेमें कमी न करना चाहिए; कमर कसकर भले प्रकार निर्धारित मार्ग पर शिक्षाका ढंग जारी करना चाहिए ।

समाजका हितेच्छुक---

कस्तूरचन्द जैन बी ए.।



# उठो प्यारो, उठो प्यारो!



( श्रीयुत बाबू अर्जुनलालजी सेठी बी. ए. के महेन्द्रकुमार नाटकसे उद्भृत । )

हुआ है भोर उन्नतिका, उठो प्यारो उठो प्यारो। वह देखो ज्ञानका दिनकर, उठो प्यारो उठो प्यारो॥१॥ कला कौशलके पक्षीगण, सुनाते शब्द हैं मनहर, पढ़ो अध्यात्मकी वाणी, उठो प्यारो उठो प्यारो॥२॥ अविद्याका अधरा सब, मिटा जाता है दुनियासे। जगा है चीन भी देखो, उठो प्यारो उठो प्यारो॥३॥ सँभालो अपने घरको अब जगा दो बूढ़े भारतको। यह गुरु है सर्व देशोंका, उठो प्यारो उठो प्यारो॥४॥ करो अब मेल आपसमें, उठो प्यारो उठो प्यारो॥४॥ करो अब मेल आपसमें, उठो प्यारो उठा प्यारो॥४॥ जहाँके अन्न पानीसे, बना यह तन हमारा है। करो सब उस पै न्योलावर, उठो प्यारो उठो प्यारो॥६॥ वजाके वाजे शिक्षाके, भरो आलाप साहसका। वनागे पात्र लक्ष्मीके, उठो प्यारो उठो प्यारो॥७॥

नोट—इस कवितासे भी सेठजीके विचारोंका पता लगता है। देशसेवाको वे अपना कर्तव्य समझते थे और उसके लिए आपसमें मेलजोल बढ़ाना, अज्ञा-नान्धकारको दूर करनेके लिए शिक्षा विस्तार करना और इसी कार्यमें अपना तन-मन-धन न्योछावर कर देना, इन बातोंका उपदेश देते थे। राजद्रोहके विचारोंकी उनमें गन्ध भी नथी। -सम्पादक।

### परोपकार ।

#### (संकालित)

प्रोपकाराय फलान्ति वृक्षाःपरोपकाराय वहांति नद्यः परोपकाराय वहांति नद्यः परोपकाराय वहांति नद्यः परोपकारार्थामिद्द्यारीरम् वृक्ष दूसरोंके उपकारके लिए फलते हैं, नदियाँ दूसरोंके प्रेषणके लिए दूध देती हैं, अतएव यह शरीर परोपकारके लिए ही है-इससे दूसरोंका भलाकरना चाहिए।

' तुल्लसी ' सन्त सुअम्बतरु, फूलि फलहिं परहेत । इततें ये पाहन हनें, उततें वे फल देत ॥

सन्तपुरुषोंके समान आमके वृक्ष दूसरोंके ही लिए फूलते फलते हैं। लोग यहाँसे उन्हें पत्थरोंके ढेले मारते हैं; परन्तु वहाँसे वे उनके लिए मीठे फल ही टपकाते हैं। सज्जनोंकी सज्जनता यही है कि वे अपकार करनेवालोंका भी उपकार करते हैं।

परोपकारशून्यस्य धिङ्मनुष्यस्य जीवितम्। जीवन्ति पश्चो येषां चर्मोप्युपकरिष्यति॥

जो दूसरोंकी भलाई नहीं करता उस मनुष्यका जीना धिक्कारवे योग्य है । पशुओंका जीना अच्छा है जो मरने पर भी अपने चमड़ेरे दूसरोंको लाभ पहुँचाते हैं ।

यस्मिन्जीवति जीवन्ति वहवः स तु जीवति । काकोऽपि किं न कुरुते चञ्च्वा स्वोदरपूरणम् ॥ जीना उसीका कामका है जिसके जीनेसे और बहुतोंका जीना होता है अर्थात् जो दूसरोंकी सहायता करके उन्हें भी जीवित रखता है। यो अपना पेट तो कीए भी अपनी चोंचसे भर छेते हैं।

जीविते यस्य जीवन्ति विष्रा मित्राणि बान्धवाः । सफलं जीवितं तस्य आत्मार्थं को न जीवित ॥

अपने लिए कौन नहीं जीता ? जीना उसीका सफल है जिसके कारण विद्वान् मित्र और बन्धुजन भी जीते हैं अर्थात् जो दूसरोंकी महायता करते हैं।

उदारचरितानां तु वसुधैव कुदुम्बकम् । ज्योत्स्ना नोपसंहरते चन्द्रश्चाण्डालवेश्मानि ॥

जिनका चारित उदार है—जो उदारहृदय हैं—सारी दुनिया उनका कुटुम्ब है, अर्थात् सारी पृथ्वीके जीवोंको वे अपना समझते हैं और उनकी मलाई करते हैं। चन्द्रमा अपनी चाँदनीको ब्राह्म-णादिके समान चाण्डालोंके वरमें भी डालता है।

दृदतरगलकिनवन्धः क्रूपनिपातोऽपि कलका ते धन्यः । यज्जीवनदानैस्त्वम् तर्षामर्षं नृणां हरसि ॥

हे बड़े. तू धन्य है ! धन्य है !! अपना गला मजबूत रस्सीसे बँधवाकर और कुएमें गिरकर भी तू जीवन (जल) दान करके लोगोंकी प्यास बुझाता और उन्हें शान्त करता है ।

परकृत्यविधेः समुद्यतः पुरुषः कृच्छ्रगतोऽपि पूज्यते । शिरसास्तमयेष्यदीधरद्यद्शीतद्युतिंमस्तभूधरः॥

परोपकार करनेवाला पुरुष कष्टमें पड़ जाय तो भी उसका आदर-

सत्कार होता है। देखिए, अपने प्रकाशमें संसारका उपकार करने-वाला सूर्य जब अस्त होता है तब भी उसे अस्ताचल अपने सिरपर धारण करता है।

मन्द करत जो करे भलाई। उमा सन्तकर यही बड़ाई॥

सन्तोंका बडप्पन—तारीफ़ इसीमें है कि वे बुराई करनेवाले पर भी भलाई करते हैं।

आधे दोहेमें कह्यो, सब ब्रन्थनिको सार। परपीड़ा सो पाप है, पुण्य सो पर उपकार॥

## आचारकी उन्नति।

474

ह मारे देशके पण्डित लोग आजकल सभी बातोंमें अवनति बतलाते हैं। वे कहते हैं कि आचार-विचार, विद्या-विज्ञान, दयादाक्षिण्य, धर्मकर्म आदि कोई भी बात ऐसी नहीं है जिसमें आज-

कलके लोग पूर्वकालके लोगोंकी बराबरी कर सकें; परन्तु मेरी समझमें यह उनकी निरी पण्डिताईकी बात है। मैं ऐसी सैकड़ों बातें बतला सकता हूँ जिसमें आजकलके लोग बहुत तरक्क़ी कर गये हैं और जिनकी इतनी उन्नतिके विषयमें पूर्वके लोगोंने कभी कल्पना भी न की होगी। आज मैं सिर्फ एक बातका निवेदन करूँगा।

आजकल सबस अधिक अवनित आचारके सम्बन्धमें वतलाई जाती है। जिससे पूछिए वहीं कहता है कि क्या किया जाय? कालका दोप है। आचार-विचार (चौके-चूल्हेकी पवित्रता, छुआछूत, पानी ढांलना आदि) तो आजकल रहा ही नहीं है; अँगरेज़ी सभ्यतांक प्रवाहमें मारी शुद्धता वहीं जा रही है। परन्तु मेरी समझमें यह बात किसी अंशमें टीक होकर भी सर्वथा सत्य नहीं है। क्योंकि जिम तरह एक दल इस आचारम पराङ्मुख होता जाता है उसी तरह एक दल इस आचारका सीमांच अधिक अनन्यभक्त भी होता जाता है। वाहरी शुद्धता या पवित्रताम उसने इतनी तरक्क़ी की है। कि जिससे अधिक शुद्धता जह पदार्थोंको छोड़कर किसी सचेतन पदार्थमें संभव ही नहीं।

इस तरहकी शुद्धता यापिवत्रतामें जनसमान अन्य किसी समानसे पीछ नहीं है। मालवा, बुन्देलखण्डे आदि प्रान्त इस विषयमें बहुत बरे चरे हैं। कुछ समय पहले—कुछकऐलकोंके जमानसे पहले—एक बाबाजी थे। उनका नाम में भूल गया हूँ। श्रद्धालु जैन-समानमें उनकी बड़ी ही पूजा होती थी। पढ़े लिखे वे शायद विलक्षण न थे: परन्तु पिवत्रताके तो आदर्श थे। उनका सारा दिन पिवत्र भोजनसामग्री जुटानमें ही व्यतीत हो जाता था। उनके लिए अनाज घोया जाता था. चक्की घोई जाती थी, चौकेचूलहेकी घुलाई होती थी और रसोई बनानेवाला तो घुलाईके मारे—नहाते नहाते और हाथ घोते घोते—तंग आ जाता था। बाबाजी दूध भी पीते थे; परन्तु उनके लिए सेरभर दूध जुटानेमें श्रावकोंको छठीका दूध

याद आ जाता था ! गाय या भैंस छने हुए जलसे नहलापुलाकर सूखी जमीनमें बाँधी जाती थी। उसके खानेको सूखा घास और पीनेके लिए तत्कालका छाना हुआ शुद्ध जल दिया जाता था। उसका मलमूत्र एक टोकनी या बर्तनमें ऊपरका ऊपर ले लेनेके लिए एक आदमी मुकरर्र किया जाता था । दूघ दुहनेके समय गाय फिर नहलाई जाती थी। इसके बाद दुहनेवाला नहाता था और फिर उसकी अँगुलियोंकी और नखोंकी परीक्षा की जाती थी ! यदि जरा भी नख बढे हुए होते थे तो उन्हें पत्थर पर घिस डालनेके लिए कहा जाता था ! जबतक नखाग्र भागमें रक्तकी ललाई **न** झलकने लगती थी तब तक बाबाजीको उनके पवित्र और निर्मल होनेके विषयमें विश्वास नहीं होता था। इस तरह बडे भारी परिश्रम और प्रयत्नोंके बाद बाबाजीका पवित्रतर पेट उस पवित्र दुग्धको अपने द्वार पर आनेकी आज्ञा देता था । आचार तत्त्वकी इस सूक्ष्मता कष्टसाध्यता और जटिलताको देखकर भक्तजन गद्गद होजाते थे।

कुछ वर्ष पहले मैंने एक त्यागी बाबाजीके दर्शन और भी किये थे। वे कर्णाटक देशके थे। अपनी आहारशुद्धिके विषयमें वे कितनी सावधानी रखते थे इसका पता इसी एक बातसे लग जायगा कि वे आटा भी अपने हाथसे पीसते थे! स्वावलम्बन-शीलता उनकी इतनी बढ़ी चढ़ी थी कि वर्तन माँजने और पानी भरनेमें भी वे किसी दूसरेको हाथ न लगाने देते थे!

्र शुद्धाम्नायके स्तंभ एक सेठजीके विषयमें सुनते हैं कि वे अपने बाँयें हाथको, अतिशय अपवित्र समझकर चौकेके भीतर बैठने पर भी, उसे बाहर रखते थे ! चौकेके बाहर खंडे होकर यदि भीतर चौकेके लोटेमें पानी डाल दिया जाय तो बाहरके लोटेकी धाराका सम्बन्ध होनेके कारण चौकेकी शुद्धता उसी समय हवा हो जाती थी और बाहरका लोटा तो इसके भी पहले 'सखरा ' हो जाता था !

पहले मेरा ख़याल था कि इस तरहकी पिवत्रता पिवत्र नैनस-मार्जमें ही होगी; इस विषयमें और कोई समाज उसकी बराबरी न कर सकेगा। परन्तु अभी मुझे एक नये सम्प्रदायका पता लगा है जिसमें एक बिलकुल नई तरहके पिवत्र जीवधारी देखे गये हैं। इन्हें इधरके लोग मर्जादी या मर्यादी कहते हैं। लोग कहते तो हैं कि ये वैष्णव हैं, परन्तु मेरी समझमें ये जलके उपासक हैं। मछलीको लोडकर संसारके और किसी जीवमें इनके बराबर जल-भक्ति नहीं पाई जा सकती।

सौभाग्यसे इन दिनों में जिस स्थानमें रहता हूँ वहाँ दो मर्जादी रहते हैं। एक तो मेरे बिलकुल पड़ोसमें है। मर्जादियोंकी जातिके या कुटुम्बके सब लोग मर्जादी नहीं होते; जो आदमी मर्यादा धर्मकी दीक्षा ले लेता है उसीको यह संज्ञा प्राप्त होती है। अपने इष्ट-देवकी उपासना करनेका इन लोगोंको खास अधिकार प्राप्त होता है।

मर्जादी उसके हाथका भोजन नहीं कर सकता जो मर्जादी न हो। हमारे पड़ोसी अपनी माताके हाथकी बनाई रसोई नहीं जीमते; परन्तु अपनी श्रीमतींके हाथकी बड़े प्रेमसे जीमते हैं। उनकी श्रीमती दीक्षित हैं। जलके परम भक्त होने पर भी वे नलके जलसे इतनी घृणा करते हैं जितनी कि लक्करके

तेरापंथी भाई वीसपंथियोंसे और जैनगज़टके उपासक छपे हुए ग्रन्थोंसे । कुएके जलसे नहा चुकनेके बाद यदि नलका एक छींटा भी कहींसे उन पर आ पड़े तो उन्हें तत्काल ही कई डोल पानीसे फिर नहाना पड़े ! नहाकरके जब वे कुएसे घर जाते हैं तब छायाको बचाते हुए चलते हैं । यदि किसीकी छाया पड़ जाती है तो वे लौट जाते हैं और दो चार डोल पानी फिर उपरसे डाल लेते हैं ! दिन भरमें कमसे कम ५—६ बार तो उन्हें नहाना ही पड़ता है । यदि कभी किसी मुसलमानका या अस्पृश्य ज़ातिका स्पर्श हो जाता हैं तो वे स्पर्श करनेवाले अपने शरीरको ५० डोल पानीस नहोनकी सज़ा देते हैं ! किसका स्पर्श होनेपर कितने डोल पानीसे नहाना चाहिए इसके भी नियम बने हुए हैं।

हमारे मुहल्लेमं जो दूसरे मर्जादी महाशय हैं वे पवित्रताके सम्बन्धमें अन्य मर्जादियोंसे बहुत ऊँचे दर्जें पर पहुँच गये हैं । उनका सेरों पीली मिटीसे पचासों बार टिहुनियोंतक हाथ और घुटनों तक पैर धोनेका तमाशा तो देखने योग्य होता ही है; साथ ही उनकी शौचिकियाकी सावधानी देखकर विधाताको यह उलहना दिये बिना नहीं रहा जाता कि ये दित्य जीव किसी दित्यलोकमें या जललोकमें ही रहने योग्य थे; इन्हें तुमने इस अपवित्र नरलोकमें क्यों जन्म दिया?

एक दिन आप पाखानेमेंसे निकलकर सीधे कुएँ पर गये और वहाँ रक्खे हुए कपड़ेके डोलसे पानी निकाल निकालकर उपर डालने लगे। बाडीकी देखरेख रखनेवाले जमादारने देखा कि मर्जादी जी विना छोटेके पाखानेमें से निकले हैं और कुए पर आकर भराभर पानी सिरपरसे ढोल रहे हैं। जमादारने कुल तो पहलेहींसे सुन रक्खा था और जो कुल रहा सहा सन्देह था वह इस समय दूर हो गया। उसने उसे खूब धमकाया और जी भर गालियाँ सुनाई। बेचारा मर्जादी उस दिनसे अपनी उक्त कियाको छोड़ बैठा है और ऐसी ही किसी दूसरी कियाकी तजवीजमें अन्यमनस्क रहता है।

मर्जादीजीकी घरवाली भी कम पिवत्र नहीं है । जिससमय वह मलमलकी पितली घोती पहने हुए कुएँ पर स्नान करती है और पानीसे सराबोर हुई घोतीको पहने हुए जलसेचनसे पृथिवीको पुनीत करती हुई अपने घर जाती है उस समय साक्षात पिवत्रता भी उसे देखकर सिर झुका लेती है ! कहते हैं कि मर्जादिनजी छुआछूत नहानेघोने आदिके विषयमें जितना अधिक ख्याल रखती हैं उतना गैर मर्दोंसे हँमी दिल्लगी करने और रहस्यमय वार्तालाप करनेमें नहीं रखतीं! कभी कभी जब वे अपने घर पर नहाती हैं और बिना नहाये दूसरे कपड़ोंको छूना टीक नहीं समझतीं तब अपने नौकर-को आज्ञा देती हैं कि तू आँखें बन्द करके मेरे ऊपर पानी डालता रह, मैं नहाये लेती हूँ ! नौकर आँखें बन्द रख सकता है कि नहीं सो तो मालूम नहीं; पर वह पानी ढोलनेमें जरा भी गलती नहीं करता !

मैं समझता हूँ इन लोगोंकी पवित्रता और आचारशीलता-का वृत्तान्त पटकर उन लोगोंको बहुत कुळ ढाढस बँघेगा जो रातिदन कलिकालको या पंचमकालको कोसा करते हैं और जिन्हें जहाँ तहाँ आचारश्रष्टता ही दिखलाई देती है। उन्हें विश्वास रखना चाहिए ाक इस कलियुग या पंचमकालमें भी बहुत से सतयुगी जीवोंका अस्तित्व बना हुआ है और यदि प्रयत्न किया जायगा तो इनका सम्प्रदाय खासा बढ़ सकता है। अच्छा हो यदि इसके लिए आन्दो-लग किया जाय और कोई अच्छी सुजला भूमि देखकर दो चार आश्रम इनके लिए स्थापित कर दिये जायँ।

—पवित्रात्मा ।

## एक चिहीं।

4

श्रीमान् महाराजाधिराज भरत चक्रवर्तीकी सेवामें ।



हाशय,

सबसे पहले मैं यह निवेदन कर देना चाहता हूँ कि आजकल यहाँ पर होलीके जेंगें कराँ हँगी दिल्ल्यी करनेका रिवाज

दिन हैं । इन दिनोंमें यहाँ हँसी दिछगी करनेका रिवाज़ है; झूठ सचका पृथक्करण करना इस समय बड़े बड़े मान-सिक-रसायन-विशारदोंके लिए भी कठिन है। इसलिए कहीं आप मेरी इस चिट्टीको निरीदिछगी न समझ लीजिएगा। मुझे हँसी दिछगीका जरा भी शौक नहीं और इन दिनोंमें जब कि देश दुर्दशा-प्रसित्त हो रहा है होली मनानेको कोई भी सहृदय अच्छा नहीं समझ सकता। इन दिनोंमें मैं आदिपुराणका स्वाध्याय कर रहा हूँ। इस ग्रन्थका नाम तो आपने ज़रूर सुना होगा। क्योंकि इसमें आपके पूज्य पिता भगवान् ऋपभदेवका जीवनचरित है। आपके सम्बन्धमें भी इसमें बहुतसी बातें लिखी हुई हैं। जैनधर्मके अनुयायी इस ग्रन्थके प्रत्येक अक्षर और शब्दको सत्य समझते हैं। मेरा भी पहले यही ख़्याल था; परन्तु अब मुझे इस पर विश्वास नहीं होता। हो भी केमे ? इसमें लिखा है कि आपकी ९६ हज़ार स्त्रियाँ थीं! दो चार, दश वीस, सा पचास नहीं, एकदम छ्यानवे हज़ार ! एक लाखमें सिर्फ चार हज़ार कम! छोटी मोटी झूट तो किसी तरह धर्मश्रद्धाके सोटेसे ठेलकर गलेकी नीचे उतारी जा सकती है; पर इतनी मोटी-ताज़ी गज़बकी झूठ, भला आप ही बतलाइए कि किस तरह गले उतारी जावे ?

यह में मानता हूँ कि आपके ज़मानेमें और अबके ज़मानेमें बहुत बड़ा अन्तर है। लाखां वर्ष बीत चुके हैं, इसलिए आजकलके रीति-रिवाज़ आपके ज़मानेके रीति-रिवाज़ोंसे मिलान नहीं खा सकते तो भी उनमें इतना ज़मीन आसमानका अन्तर नहीं हो सकता। आप यित कुछ दिनोंके लिए यहाँ आकर रहें तो मालूम हो कि स्त्री कितनी दुर्लभ चीज़ है और उसके प्राप्त करनेमें किन किन मुसीबतोंका सामना करना पड़ता है। पहले तो वह द्विजवर्णोंकी नहीं, स्ववर्णकी नहीं, स्वजातिकी नहीं, स्व-उपजातिकी ही होनी चाहिए, फिर उसके चार या आठ गोत्र टाले जाना चाहिए। इसके बाद वरके पास धन होना चाहिए, ज़ेवर होना चाहिए और कन्याके

पिताकी तथा दूसरे दलालोंकी पूजा करनेके लिए भी कुछ चाहिए, तब कहीं मुश्किलमे यह मुदुर्लभ स्त्रीरत्न प्राप्त होता है। पर यह सबके भाग्यमें नहीं। मेरे जैसे हजारों पढ़े लिखे हट्टेकट्टे नवयुवक तो इस रत्नके लिए जीवन भर तरसते रहते हैं तो भी नहीं पा सकते। एक रत्नसे ज्यादा रखनेका तो किसीको अधिकार ही नहीं है। तब बतलाइए हम कैसे मान लें कि आपके ९६ हजार स्त्रियाँ थीं?

हमारे यहाँ जो धनी हैं वे अपने धनके जोरसे साठ पैंसठ वर्षकी उम्र तक ख़ियाँ प्राप्त कर छेते हैं; आप छह खण्डके राजा थे इस छिए अपनी अतुछित सम्पत्तिके जोरसे संभव है कि आपने भी ख़ियोंके छिए कुछ प्रयत्न किया हो; परन्तु इस प्रयत्नमें भी इतनी सफलता कदापि प्राप्त नहीं हो सकती कि एकदम ९६ हजार ख़ियाँ आपको मिछ जावें! ख़ियाँ भी मनुष्य हैं, वे ऐसी चीज नहीं कि फरमाइशके माफ़िक तैयार कराई जा सकें। और आपके जमानेमें तो ख़ीजातिकी बड़ी प्रतिष्ठा थी। तब यह भी माननेके छिए जी नहीं चाहता कि आपने उन्हें भी उसी तरह प्राप्त कर छी होंगीं जिस तरह अठारह करोड़ घोड़े और चौरासी छाख हाथी प्राप्त किये थे!

मुझे उम्मेद है कि आप 'रिव्यू आफ रिव्यू'के सम्पादक मि॰ स्टेडके समान एक पत्र या संदेशा भेनकर—आदिपुराणकी उक्त ९६ हनार स्त्रियोंकी बातका खण्डन कर देंगे और यदि यह बात वास्तवमें ही सच हो तो कृपा करके वह तरकीब लिख भेनेंगे विससे कि स्त्रीरतन इतनी बहुलतासे प्राप्त हो सकते हैं। इस

ममय इस देशको-विशेष करके जैनसमाजको-उस तरकीवके जान छेनेकी वडी भारी जरूरत है। मेरी खण्डेखवाल जातिकी तो इसके विना वड़ी ही दुर्दशा हो रही है । मेरे जैसे हजारों युवक ऐसे हैं जो केवल एक ही एक स्त्रीकी प्राप्तिके लिए इस समय चाहे जो करनेके लिए तैयार हैं। हम लोगोंके दुःखोंका कुछ पार नहीं है । उन दुःखोंका अनुभव आप जैसे हजारों पत्नियोंके स्वामी कदापि नहीं कर मकते । हमारी जातिके धनी मानी पंच मुखिया भी-जिनके कि केवल एक ही एक पत्नी (किसी किसीके दो *दो* चार चार उपपत्नियाँ भी ) है-जब हमारे दुःखका अनुभव नहीं कर मकते तत्र आपसे तो उम्मेद ही क्या की जा सकती है ? ्रस परम दुःखमे मुक्त होनेके छिए यदि .आप वह तरकीन नतला . इंगे तो हम लोगोंका वडा भारी कल्याण होगा। आपके प्यारे जनधर्मकी नीव इस समय डगमगा रही है। बड़ी तेजीसे जैनोंकी प्तंष्याका हाम हो रहा है । यदि आपने स्त्रीप्राप्तिका उपाय न बत-लया तो फिर आशा नहीं है कि यह समाज जीवित बना हिगा। कमसे कम मेरे छिए तो आप अवस्य ही कुछ उपाय न्नला दीजिएगा।

हाँ, आदिपुराणमे मालूम होता है आप बड़े भारी सुधारक ग रिफार्मर थे। आपने दान पुण्य करनेके लिए एक नया वर्ण शापित किया था। देशकालकी ज़रूरतके अनुसार समाजसंघटना करनेके सुधारकोंके तत्त्वको आप मानते थे। अच्छा तो ऐसा ही कोई साय बतलाइए जो हम एक नये वर्णकी स्थापना ही कर डालें। आपके समयमें दान छेनेवाछे वर्णकी ज़रूरत थी, पर झा समयमें एक दान करनेवाछे—कन्यादान करनेवाछे वर्णकी ज़रूरत है। उसका काम यह रहे कि मेरे जैसे अविवाहित युवकोंके प्रार्थना करते ही वह उनके छिए कन्यायें ढूँढकर विवाह का दिया करे।

आपके ज्मानेमें जब आपके ९६ हजार स्त्रियाँ थीं तब औरोंके मी हजारों नहीं तो दो दो चार स्त्रियाँ अवश्य होंगीं। इससे मालूम होता है कि उस समय पुरुषोंकी अपेक्षा स्त्रियोंकी संख्या अधिक होगी—अर्थात् लड़िक्योंकी पैदायश लड़कोंसे कई गुनी ज्यादह होगी। परन्तु आजकल यह बात नहीं है। लड़िक्योंकी पैदायश ही कम होने लगी है। क्या इसके लिए भी आप कोई तरकींब बतलाइएगा!

हाँ, आदिपुराणसे यह भी मालूम हुआ कि आपने म्लेच्छोंकी कई हजार कन्याओंके साथ विवाह किया था। इस रिवाजका पता भगवान् महावीरस्वामीके समय तक लगता है। सम्राट् चन्द्रगुप्तने म्लेच्छ राजा सेल्यूकसकी बेटीके साथ विवाह किया था और चन्द्रगुप्त 'जैनसिद्धान्त भास्कर' के लेखोंसे मालूम होता है कि जैन थे। 'कन्या-रत्नं दुष्कुलादिप 'का वचन भी यही बात कहता है। क्या आप जैनसमाजके मुखियोंके पास एक पत्र नहीं भेज सकते जिससे वे ''और और जातियोंकी कन्यायें लेलेनेमें कोई हर्ज़ नहीं है" इस तरहका एक नियम जारी कर दें ? कमसे कम अपने वर्णकी किसी भी

जातिकी कन्या छेलेनेमें तो कोई रुकावट न रहे। मेरी समझमें आपकी चिट्टीसे यह काम ज़रूर हो जायगा।

उत्तर ज़रूर भिजवाइए, चिट्ठीके साथ एक टिकट भेजा जाता है। मेरे नामके साथ 'बम्बई नं ४' लिखदेनेसे मुझे पत्र मिल जायगा!

#### काशलीवाल जैन ।

नोट—यह चिट्टी 'डेडलैंटर आफिस' की हवा खाकर हमारे पास आई है। भेजनेवालेके नामके साथ 'जैन 'लिखा रहेनेसे पेस्टिमेन हमारे यहाँ डाल गया है। लेखक महाशयने यह नहीं सोचा कि भरत महाराज मोक्ष प्राप्त कर चुके हैं; उनतक पत्र कैसे पहुँचेगा और उत्तर कीन देगा। आप डाँकका टिकट भेजना भी नहीं भूले हैं। मानों वहाँ भी डाँकख़ाने खुले हुए हैं! बलिहारी!

सम्पादक।

## विविध-प्रसंग ।

### १ सेठीजीके विषयमें प्रयत्न ।



ठीजीके विषयमें आन्दोलन होने लगा है और संतोषका विषय है कि वह बहुत अच्छे ढंगसे प्रारंभ हुआ है। अनेक सज्जनोंने जिनका

क नाम प्रकाशित करनेकी इस समय आवश्यकता नहीं है इस महीनेम खूब ही दौड़ धूप और मेहनत की है और उन्होंने इस

प्रश्नको देशव्यापी कर दिया है। जैनसमाजकी नींद टूट गई है और हम बड़े हर्षके साथ प्रकट करते हैं कि वह कार्यक्षेत्रमें उतर पड़ी है। कलकत्ता, लखना, इलाहाबाद, बनारस, मिर्जापूर, अमरोह फीरोजपुर, रोहतक आदि बड़े बड़े नगरोंमें सभायें हुई हैं, जगह जगह चन्दा एकत्र हो रहा है, लगभग १५००) ह० जैनमित्रके आफि समें आ चुके हैं, १५००)रु० कलकत्तेकी सभामें एकत्र हुए हैं। और भी कई स्थानोंसे रुपये एकत्र होनेके समाचार मिले हैं । महाराज जयपुर और वायसराय साहबकी सेवामें अर्जी भेजनेके छिए जगह जगहसे दस्तखत होकर भी आ रहे हैं, कई हजार सहियाँ आ चुकी हैं। बडे बडे प्रतिष्ठित पुरुषोंने इस विषयमें सहानुभूति दिखलाई है। सिर्फ आकोलासे ( बरार ) से ही कोई २० वकीलोंकी सहियाँ आई हैं जिनभेंसे एक महाराय आनरेबल हैं । इलाहाबादके सुप्रसिद्ध वकील आनरेबल डा० तेज़बहादुर सप्रू श्रीमती गुलाबबाईके वकील नियक्त हुए हैं। उन्होंने अपना काम शुरू कर दिया है। वे एक मेमोरियल महाराजा जयपुरकी सेवामें भेज चुके हैं । वायसराय साहबकी सेवामें मेमोरियल भेजनेका प्रयत्न हो रहा है। डेप्यूटेश-नके लिए भी उद्योग जारी है। लाट साहबकी लेजिस्लेटिव कौन्सि-ल्लमें और विलायतकी पार्लियामेंटमें यह प्रश्न उपस्थित किया जाय इसके लिए भी प्रयत्न हुआ है। हमको विश्वास है कि यदि हम इसी तरह उद्योग करते रहे तो वह दिन बहुत ही समीप है जब हम अपने समाजके निःस्वार्थ सेवक श्रीयुत अर्जुनलालनी सेठीके मुक्त होनेका शुभ समाचार सुनानेके छिए समर्थ हो सकेंगे ।

कभी संभव नहीं कि प्रयत्न किया जाय और उसमें सफलता न हो। उद्योगके आगे सफलतायें हाथ जोड़कर खड़ी रहती हैं।

## २ समाचारपत्रोंकी सहानुभूति।

सेठीजीके विषयमें देशके प्रायः सभी प्रसिद्ध प्रसिद्ध समाचारपत्रीने लेख लिखनेकी कृपा की है। बंगाली, अमृतबाजारपत्रिका, एडवोकेट, ळीडर, इन्दुप्रकारा, बाम्बे कानिकल, न्यूइंडिया, दि गुजराती, पंजाबी, कलकत्तागज्ट, अभ्युदय, प्रताप, भारतोदय, कलकत्तासमाचार, हिंदु-स्तान, आर्यप्रकारा, हिन्दीसमाचार, भारतिमत्र आदि नामी नामी पत्रोंने युक्तिपूर्ण अय्रलेख लिखकर और श्रीमती गुलाववाईकी हृदय-झवक अपील प्रकाशित करके इस प्रश्नको देशव्यापी बना दिया है। सभीने एक स्वरसे भारतसरकारसे प्रार्थना की है कि वह जयपुर राज्यके इस अनुचित कार्यमें हस्तक्षेप करे और ब्रिटिशराज्यकी न्यायशीलताकी रक्षा करे । इतना अच्छा आन्दोलन जहाँतक हम जानते हैं बहुत कम व्याक्तियोंके लिए हुआ है और इससे आशा होती है कि भारतसरकार प्रजाके इन प्रतिनिधियोंकी पुकार पर बहुत जल्द ध्यान देगी। हम अपने सहयोगियोंकी इस उदारता और सहानुभु तिको कभी नहीं भूल सकते हैं जो उन्होंने सेठीजीके विषयमें दिखलाई है। उन्होंने इस समय न केवल हमारी सहायता की है प्रत्युत यह बतलाया है कि धर्मभिन्नता होने पर भी तुम हमारे भाई हो, देशके एक अंग हो और तुम पर जो कष्ट आता है उसका अनुभव हमें भी तुम्हारे ही जैसा होता है । जैनसमाज इस शिक्षाको

अब कभी नहीं भूल सकता; अबसे उसका नाता अपने देशबन्धुओंके साथ और भी घनिष्ठ होगा—वह अपने कर्तव्यका पालन करनेमें कभी आनाकानी न करेगा।

### ३ अब क्या करना चाहिए ?

अभीतक जो कुछ हुआ है वह अच्छा हुआ है; परन्तु यथेष्ट नहीं हुआ है। आन्दोलनकी गतिको हमें वरावर बढाते जान! चाहिए और उस समय तक शान्त न होना चाहिए जब तक कि सेठीजीके भाग्यका कुछ न कुछ निवटारा न हो जाय । हमारे भाई यह तो अब अच्छी तरह समझ गये हैं कि इस मामलेमें आन्दोलन करना, उद्योग करना, सहायता देना कोई राजद्रोहका काम नहीं है। क्योंकि हम केवल यह चाहते हैं कि सेठीजीपर बाकायदा मुक़द्दमा चलाया जाय और यदि उसमें वे निर्दोष सिद्ध हों तो छोड दिये जावें, नहीं तो उन्हें उचित दण्ड दिया जावे। हम यह कभी नहीं चाहते हैं कि वे अपराधी होने पर भी छोड़ दिये जावें। ऐसी द्शामें राजभक्तसे राजभक्त पुरुष भी-रायबहादुर, आनरेरी मजिस्ट्रेट, बेंकर, व्यापारी, वकील, बैरिस्टर, और सरकारी नौकरी करनेवाले भी-इस आन्दोलनमें बिना किसी डरके शामिल हो सकते हैं। इस विषयमें सबसे अच्छा उदाहरण हमारे सामने यह है कि श्रीयुक्तवा्वू अनितप्रसाद्जी एम. ए. एलएल. वी. जो लखनऊ-चीफ कोर्टके सरकारी वकील हैं इस कार्यमें खुल्लमखुला प्रयत्न कर रहे हैं । यदि राजद्रोहका या सरकारकी अवकृपा होनेका काम होता तो वे इसमें कभी शामिल न होते। आशा है कि इस उदा-

रणसे हमारे भाइयोंका डर बिल्कुल दूर हो जायगा और वे इस गमलेमें जीजानसे उद्योग करेंगे। दो बातोंकी सबसे बड़ी ज़रूरत । एक तो यह कि तमाम बडे बडे शहरोंमें पब्लिक सभायें या निसभायें की जावें और उनका वृत्तान्त समाचारपत्रोंमें प्रकाशित कराया गय । दूसरे, जगह जगह चन्दा एकत्र करनेकी कोशिश की जाय और जितना रुपया एकत्र हो वह यहाँ जैनमित्रके आफिसमें भेज दिया जाय । जो सज्जन अपना नाम प्रकट न कराना चाहें वे भी <del>ग</del>न्दा दे सकते हैं । रुपयोंकी बहुत आवश्यकता **है । म**हाराजा-नयपुर और वायसराय साहबके पास जो डेप्युटेशन जानेवाला है उसमें समाजके प्रतिष्ठित सज्जनोंको मेम्बर बनना चाहिए। इसके हिए भी प्रयत्न करनेकी जुरूरत है। समाचारपत्रोंमें छेख प्रकाशित करना, कराना, सफलताके दूसरे उपाय सोचना, सुझाना, जगह जगहसे प्रहियाँ कराके भेजना, ओदि और भी बहतसे करने योग्य काम हैं। जिससे जो बने उसे वहीं करना चाहिए। यह एक ऐसा मामला हैं जिससे संसार जानेगा कि हम अपने भाइयोंकी रक्षाके लिए भी कुछ कर सकते हैं या नहीं।

#### ४ धर्मशास्त्रोंके गभीर अध्ययनकी आवश्यकता।

दूसरे समाजोंकी अपेक्षा जैनसमाजमें धार्मिक श्रद्धा बहुत अधिक है और इस कारण धर्मग्रन्थोंके पठनपाठनकी परिपाटी जितनी अधिक जैनसमाजमें है उतनी शायद ही किसी समाजमें हो। जैनसमाजका अधिक भाग पढ़ने लिखनेका— ज्ञानोपाजन करनेका—अर्थ, धर्मशास्त्रोंके पढ़नेके सिवाय और कुछ नहीं समझता। जैन-

शास्त्रोंके बाहर और भी कुछ ज्ञान है, इस बातका अस्तित्व ही मानों उसके विश्वासमें नहीं है। जैनोंकी पाठशालाओंमें, विद्याल योंमें, उपदेशकसभाओंमें, बैठकोंमें, जहाँ देखिए वहाँ ही धर्म शास्त्रोंके सिवाय दूसरी बात नहीं । इतना होने पर भी हम देखते हैं कि इस समय धर्मग्रन्थोंके जिन भीतरी रहस्योंकी—मर्मस्था-नोंकी थाह छेनेकी आवश्यकता है उनका ज्ञान जैनसमाजके बहुत ही कम विद्वानोंको है। केवल ऊपरी बातोंमें, तोते जैसी रटन्त-में. चर्वितचर्वणमें ही लोग फँसे रहते हैं, शास्त्रोंके गहराईमें जानेकी मस्तक लडानेकी ओर किसीका ध्यान ही नहीं है। जो पुराने ढगके केवल संस्कृतके पण्डित हैं और जिन्हें यथेष्ट अवकाश है न वे ही कुछ परिश्रम करते हैं और न अँगरेज़ीकी ऊँची शिक्षा, पाये हुए बाबू लोगोंका ही इस ओर ध्यान है। बाबू लोगोंका प्रमाद तो इस विषयमें बहुत ही बढ़ा चढ़ा है । धर्मशास्त्रोंकी साधारण बातोंका ज्ञान भी उनमेंसे बहुत कम लोगोंमें देखा जाता है। वे जैनसमाजमें काम तो करना चाहते हैं; पर उनसे काम होता नहीं। जैनसमाजके विश्वासोंकी रचना ही कुछ ऐसी है कि उसमें धार्मिक ज्ञानके बिना कोई काम नहीं कर सकता और इस कारण उन्हें निराश होकर बैठ रहना पडता है।

इस समय जैनधर्मके तत्त्वोंका जैनेतरोंमें प्रचार करनेके लिए भी सभी लोग लालायित हैं। पाण्डितमण्डली देशमें और बाबू मण्डली विदेशोंमें जैनधर्मका प्रचार करना चाहती है। इसके लिए कुळ संस्थायें भी स्थापित हो चुकी हैं; परन्तु हमारी समझमें इस कार्यमें तब तक सफलता नहीं हो सकती, जब तक कि जैनधर्मका अच्छी तरह अध्ययन न किया जाय। स्वाध्यायकी प्रतिज्ञा पालनेके लिए अथवा स्वाध्यायका पुण्य सम्पादन करनेके लिए किसी ग्रन्थके दो चार पृष्ठ पढ़ लेना दूसरी बात है और अध्य-यन करना दूसरी वात है। परीक्षायें पास कर छेनेसे भी कोई जैन-धर्मका विद्वान् नहीं हो सकता। इसके लिए बडे भारी परिश्रम-की दरकार है। किसी एक ग्रन्थका मर्म हृदयंगम करनेके लिए दूसरे वीसों प्रन्थोंके देखनेकी जरूरत होती है-केवल उस एक प्रन्थकी टीकामे ही काम नहीं चल जाता। जब एक ग्रन्थकर्ता एक विषयको एक प्रकारसे कहता है ओर दूसरा उसी विषयको कुछ और प्रकारसे कहता है, तब यह पता लगानेकी जरूरत होती है कि इसका कारण क्या है। हमारे यहाँ पुराणग्रन्थोंके पढनेवाले हजारों लाखों हैं, वे हमेशा देखते हैं कि उत्तरपुराणकी बीसों बातं हरिवंश और पद्मपुराणसे नहीं मिलती हैं। प्रद्युम्नचारितके कर्त्ता कुछ और कहते हैं, हरिवंशके कर्त्ता कुछ और कहते हैं। पर क्या कभी किसीने यह जाननेके लिए कुछ विशेष परिश्रम किया है कि इन ग्रन्थोंमें अन्तर होनेका वास्तविक कारण क्या है और इसका मूल कहाँसे है। पता लगाना तो कठिन कार्य है यह भी प्रयत्न नहीं किया गया कि जिन जिन बातोंमें अंतर है उनकी एक सूची ही वना कर प्रकाशित कर दी जाती । जैनेतर विद्वानोंमें इसप्रकारके प्रयत्न करनेवाले वीसों विद्वान् हैं। स्वर्गीय वावू विक्रमचन्द्र चट्टोपाध्यायका 'श्रीकृष्णचरित ' जिन्होंने पढ़ा है वे जानते हैं कि गंभीर अध्ययन

किसे कहते हैं। इस ग्रन्थके तैयार करनेमें बाबू प्ताहबने गज़बका परिश्रम किया है। समग्र महाभारत, भागवत, विष्णुपुराण, ब्रह्म-वैवर्तपुराण, हरिवंशपुराण, आदि ग्रन्थोंका अनेक बार स्वाध्याय अध्ययन और मनन करके यह छोटासा ग्रन्थ बनाया गया है। श्रीकृष्णकी वर्तमान सहचारिणी राधिका—जिसके बिना आजकलके समयमें श्रीकृष्णकी गति ही नहीं है परन्तु महाभारतमें जिसका जि़क तक नहीं हैं — कहाँसे आई, इसके विषयमें जो खोज बाबू साहबने की है वह बड़ी ही कीमती है। महाभारतकी स्ठोकसंख्या इससमय लगभग एक लाख है; परन्तु जिससमय यह बना है, उस समय सिर्फ पचीस हजार था। इसके सिद्ध करनेमें बडी ही गहरी छानबीन की गई है और उसमें बाबू साहबने पूरी सफलता प्राप्त की है । दूसरे विद्वान् इस तरहके सैकडों प्रयत्न कर रहे हैं और बतला रहे हैं कि अध्ययन करना किसे कहते हैं। क्यां इस तरहके प्रयत्नोंकी हमारे यहाँ आवश्य-कता नहीं है ? केवल इतना कहदेनेसे अब काम नहीं चल सकता कि " आचार्योंका मतभेद है, वास्तविक बात तो केवली भगवान् ही जान सकते हैं। " परिश्रम करनेसे उक्त मतभेदोंका बहुत कुछ पता लग सकता है । हरिवंदा, और उत्तरपुराणके मतभेदोंका रहस्य जाननेके लिए, प्राकृत हरिवंश, प्राकृत महापुराण, श्वेताम्बरा-चार्य श्रीहेमचन्द्रका त्रिषष्ठिरालाकापुरुषचरित, पाण्डवपुराण, महाभारत, हरिवंदा, भागवत, विष्णुपुराण आदि बीसों ग्रन्थोंके अध्ययनकी जरूरत है। इसी तरह पद्मपुराण और उत्तरपुराणमें जो अन्तर है उसके लिए इस कथासम्बन्धी समस्त खेताम्बर-दिगम्बर

ग्रन्थोंके सिवाय वाल्मीकि रामायण, बौद्धजातक आदि ग्रन्थोंका भी स्वाध्याय करना चाहिए ।

यह बात हम केवल कथाग्रन्थोंके विषयमें ही नहीं कह रहे हैं। द्रत्यानुयोग अध्यात्म आदिके ग्रन्थोंका भी इसी तुलनात्मक पद्धतिसे अध्ययन करनेकी आवश्यकता है। इससे सैकड़ों नई नई बातोंका पता लगेगा। श्वेताम्बरी ग्रन्थोंका भी हमें अध्ययन करना चाहिए और उन बातों पर विचार करना चाहिए जिनके विषयमें दोनेंका मतभेद है। ऐसा करनेसे केवल ज्ञान ही न बढ़ेगा बल्कि बहुतसे मतभेदोंका मूल भी मालूम:हो जायगा।

हम आशा करते हैं कि हमारे समाजके पण्डित महाशय और बाबू साहब दोनों ही इस ओर ध्यान देंगे और जैनधर्मका गभीर अध्ययन करके उसके फलसे जैनसाहित्यका, जैनसमाजका और अपने देशका कल्याण करनेमें तत्पर होंगे । यह स्मरण रखना चाहिए कि केवल धर्म धर्म कहनेसे धर्मकी प्रभावना नहीं होगी, इसके लिए सब ओरोंसे प्रयत्न होना चाहिए।

#### ५ अरबी साहित्यमें हिन्दू जातिकी प्रतिष्ठा।

अरवी भाषाका साहित्य किसी समय बहुत बढ़ा चढ़ा था। बड़े बड़े बिहान् लेखकोंने उसके साहित्यको पृष्ट किया है। संस्कृतके पचासों प्रन्थोंके अनुवाद अरवी भाषामें मिलते हैं। उंदलस देशके साअद नामके बहुश्रुत पण्डितका बनाया हुआ 'तबकातुल उमम' अर्थात् 'मनुष्य बातिका वृत्तान्त ' नामक ग्रन्थ है। प्रसिद्ध इतिहासज्ञ मुंशी देवीप्रसा-

दजी ( जोधपुर ) 'हिन्दी चित्रमयजगत् ' में प्रकट करते हैं कि उक्त ग्रन्थमें पृथ्वीकी जिन आठ विदुषी जातियोंके नाम बतलाये हैं, उनमें हिन्दूनातिका नम्बर सबसे पहला है। हिन्दुओंका परिचय देते हुए पण्डितवर साअद कहते हैं कि "हिन्दू परमेश्वरको एक और अद्वितीय मानते हैं और उसीको पूजने तथा आराधना करनेके योग्य जानते हैं। ऐसी ज्ञान और विवेकमयी निष्ठा और आस्थाओंके देखते हुए वे पृथ्वी भरकी अच्छीसे अच्छी जाति-योंमें गिने जाने योग्य हैं। इनमें दो प्रकारके लोग हैं। एक ब्राह्मण और दूसरे वे जो ब्राह्मण नहीं (श्रमण ? ) हैं। ब्राह्मण विद्वान और ज्ञानविज्ञानवाले हैं। परमेश्वरको कर्त्ता मानते हैं, सृष्टिको अनादि नहीं मानते—और प्रलयको भी सच जानते हैं। उनके धर्ममें जीवहिं । का निषेध है और प्राणिमात्रको दुःख देना महापाप है। जो ब्राह्मण नहीं हैं वे ऋषियोंको अनादि मानते हैं और परमे-श्वरको अकर्त्ता कहते हैं । उनके मतमें कर्म प्रधान है । आगे उक्त विद्वानने हिन्दुओंकी सभ्यता, विद्वत्ता, रीतिनीतिकी भूरिभूरि प्रशंसा की है। ब्राह्मणेतर लोगोंसे जान पड़ता है उसका मतलब जैनों या श्रमणोंसे हैं। क्योंकि जैन ही ईश्वरको अकर्त्ता और कर्मीकी प्रधा-नता माननेवाले हैं। ऋषियों या तीर्थकरोंको वे अनादिकालसे मान ते ही हैं। इस विद्वान्ने जो अविद्वान् या मूर्खजातियाँ गिनाई हैं उनमें सबसे पहला नम्बर फिरंगियों या यूरोपवालोंका बतलाया है और उन्हें पशुओंके समान जड़नीव और बहुत ही दु:शील कहा है ! देखिए कालचककी गति ! आज वहीं यूरोपवाले सभ्यशिरोमणि और हिन्दू जड़जीव बन रहे हैं ! कितना बड़ा उलट फेर हो गया ! कालिदासका यह वाक्य याद आता है:— 'नीचैर्गच्छत्युपरि च दशा कालनेमिक्कमेण।"

## ६ कातंत्रव्याकरणका विदेशोंमें प्रचार।

कातंत्र या कलाप संस्कृतका बहुत हो प्रसिद्ध व्याकरण है। यह अपने समयका इतना सरल व्याकरण था कि प्रचार सारे भारतवर्षमें हो गया था। उस समय सारे देशमें इसी व्याकरणका पठन पाठन होता था । इस व्याकरणने भारतके बाहर विदेशोंमें भी प्रतिष्ठा प्राप्त की थी, इसका पता अभी हाल ही लगा है। मध्यएशियामें पुरातत्त्वसम्बन्धी बडी महत्वकी खोजें हो रही हैं । वहाँ जमीनके भीतरसे प्राचीन कृचा नामक राज्यका पता लगा है। उसमें जो प्राचीन साहित्य मिला है उससे माल्म हुआ है कि उस समय वहाँ बौद्ध धर्मके अनेक मठ थे और उनमें संस्कृत पढानेके लिए कातंत्रव्याकरणका उपयोग किया जाता था । इससे पाठक समझ सकते हैं कि कातंत्र व्याकरणकी प्रसिद्धि कितनी और कहाँ तक हुई थी। कथासरित्सागरमें कातंत्रके सम्ब-न्धमें एक कथा लिखी है। उससे मालूम होता है कि यह व्याकरण मशराज शालिवाइन ( शक ) के पढानेके लिए उनके मंत्री शर्व-वर्माने बनाया था। जैनोंका विश्वास है कि शर्ववर्मा जैन थे; परन्तु इस विषयमें अभीतक कोई संतोषयोग्य निर्णय नहीं हुआ है।

#### ७ जीवद्याज्ञानप्रसारक भण्डार ।

बर्म्बईमें इस नामकी एक बडी ही अच्छी संस्था है। सन् १९१० में इसकी स्थापना हुई थी। " श्रीयुत सेठ ठल्लूभाई गुलावचन्दर्ज जौहरी, सराफबाजार बम्बई नं० २ " इसके अवैतनिक प्रबन्धकर्ता हैं। आप श्वेताम्बर जैन हैं। संस्थाका मुख्य उद्देश्य जीवदयासं बंधी ज्ञानका प्रचार करना है। इस उद्देश्यके अनुसार वह परावधको रोकती है, मांसाहारकी हानियाँ बतलाकर लोगोंको शाकाहारी बनार्त है, और इसके लिए जुदा जुदा भाषाओंमें पुस्तकें पेम्फलेट ट्रेक आदि छपाकर मुफ्तमें वितरण करती है। इसका जो परिचयपत्र हमारे पास आया है उससे मालूम होता है कि संस्थाने पछले चार वर्षोमं अपने प्रयत्नमें आश्चर्यजनक सफलता प्राप्त की है। उसके प्रयत्नेस लाखों जीवोंकी रक्षा हुई है, हजारों मनुष्य शाकाहारी बन गये हैं और सैकडों सज्जनोंने संस्थाके कामसे सहानुभूति प्रकट की है। बड़ोदा महाराजने अपने राज्यके १३०० ग्रामोंमें दशहरे पर जो पशुवध होता था उसे इसी संस्थाके प्रयस्नेसे सर्वथा बन्द कर दिया है। दूसरे भी कई राज्योंमें उसे सफलता मिली है। और तो क्या उसने सुदूर जापानमें भी अपने पिवत्र कार्यकी सिद्धिके लिए प्रयत्न किया था जिसके फलमे जापान सरकारने अपनी प्रकट की हुई आरोग्यवर्द्धक नियमावलीका दूसरा नियम इन राव्दें।में लिखा है—'' ऐसा प्रयत्न करो जिससे उत्तम<sup>ं</sup> अनाज, फल, शाक, और गायका ताजा दुध ये तुम्होर नित्यके खानेकी चीजें बन जावें । मांस सर्वथा मत खाओ । गायका दुध जितना अधिक बन सके काममें

लाओं और अन्नको खूब चबाकर गले उतारो। "संस्थाकी ओरसे जुदा जुदा भाषाओंमें अबतक पचासों ट्रेक्ट छप चुके हैं। केवल रेल्सर्च या डाकस्त्रचे देकर प्रत्येक ट्रेक्टकी चाहे जितनी प्रतियाँ चाहे जो वितरण करनेके लिए मँगा सकता है। कई ट्रेक्ट हिन्दीमें भी हैं। संस्था जैनधर्मके मुख्य उद्देश्य जीवदयाको लेकर ही काम कर रही है, धर्मसम्बन्धी दूसरी बातोंसे वह कोई सरोकार नहीं रखती। उसके साहित्यमें किसी खास धर्मकी बुराई भलाईका एक अक्षर भी नहीं मिलसकता और इस कारण उसकी पुस्तकोंको प्रत्येक धर्मके मनुष्य प्रसन्नतासे पढ़ सकते हैं। उसकी यह कार्यप्रणाली अच्छी और अनुकरणीय है। हम अपने पाठकोंसे आग्रहपूर्वक निवेदन करते हैं कि वे इस संस्थाके उद्देश्योंके प्रचारमें हर तरह सहायता करें, उसके साहित्यका प्रचार करें और बन सके तो कुछ द्रव्यसे भी सहायता करें।

### ८ महात्मा गोखलेका स्वर्गवास ।

भारत माताके सुपूत माननीय महात्मा गोखलेका ता० १९ को पूनामें हृद्रोगसे एकाएक स्वर्गवास हो गया । मृत्युके समय उनकी अवस्था ४९ वर्षकी थी । वे केवल भारतवर्षके ही नहीं संसारके एक प्रकाशमान रतन थे । निःस्वार्थवृत्तिसे देशकी एकिनष्ठ सेवाकरनेवालोंमें उनका आसन सबसे ऊँचा था । एक दिर ब्राह्मणके कुलमें उत्पन्न होकर उन्होंने उच्छेणीकी विद्या सम्पादन की थी । उनके कुटुम्बीजन इस आशामें थे कि अब वे अपने ऊँचे ज्ञानके बलसे धनी बन जावेंगे; परन्तु उन्होंने ज्ञानका फल धन नहीं समझा, वे

उस धनके कमानेमें लग गये जिससे कि इस समय उनकी कीर्ति दिग्दिगन्तव्यापिनी हो रही है। उनका धर्म, धन, सुख जो कुछ था सो एक भारतवर्ष था। भारतके ही कल्याणकी वांछा करते हुए उनकी जीवनलीला समाप्त हुई। आज सारा भारतवर्ष उनके वियोगसे शोकाकुलित हो रहा है। वीस हज़ारसे भी अधिक मनुष्य उनकी स्मशानयात्रामें गये थे! इससे पाठक समझ सकते हैं कि वे किस श्रेणीके महात्मा थे। देशका शायद ही कोई नगर होगा जहाँ उनका शोक न मनाया गया हो। विदेशोंमें भी उनके लिए शोकसभायें हुई हैं। वे राजा और प्रजा दोनोंके प्यारे 'नृपतिजनपदानां दुर्लभः कार्यकर्ता 'थे। उनका जीवनचरित बड़ा ही शिक्षाप्रद है। यदि देशके नवयुवक म० गोखलेका अनुकरण करके देशकी निष्काम सेवा करना सीर्खे तो भारतके सुखी समृद्ध होनेमें बहुत देर न लगे।

## ९ माणिकचन्द्र जैन-ग्रन्थमाला ।

स्वर्गीय दानवीर सेठ माणिकचन्द्र हीराचंद्जी जे. पी. के स्मारक-फण्डसे जो प्रन्थमाला निकालनेका निश्चय किया गया था उसका काम प्रारंभ हो चुका है। एक प्रन्थके दो फार्म लप्भी चुके हैं। दूसरे प्रन्थोंके सम्पादनका प्रबन्ध हो रहा है; आशा है कि पहले प्रन्थके तैयार होनेके पहले ही दूसरा प्रेसमें पहुँच जायगा। इस कार्यकी ओर जैनसमाजको ध्यान देना चाहिए। इसके सब प्रन्थ लागतकी कीमृत पर बेचे जावेंगे। धमीत्माओंको इसके प्रत्येक प्रन्थकी सौ सौ पचास पचास प्रतियाँ बाँटनेके लिए. लेनेकी आज्ञा भेज देना चाहिए।

# जैनहितैषी 🚜



श्रीमान् पाण्डत अजुनलाल सेठी, वी. ए., डाइरेक्टर, भारतवर्षीय जैनशिकाप्रचारक समिति

# पं॰ अर्जुनलालजी सेठी बी. ए.।

#### かかんと



अर्जुनलालजीका जन्म जयपुर नगरमें सन् १८८० में हुआ था। आपके पिताका नाम लाला जवाहरलालजी सेठी था। महाराजा जयपुरने उन्हें ठाकुर गोविन्दिसंह जागीरदारका

अभिभावक और शिक्षक नियत किया था; अन्ततक वे यही काम करते रहे।

अर्जुनलालजीने सन् १९०२ में जयपुर कालेजसे प्रयाग विश्व-विद्यालयकी बी. ए. की डिग्री प्राप्त की । कालेजमें पढ़ते समय ये प्राइवेट तौरसे जैनधर्मके ग्रन्थोंका भी अध्ययन किया करते थे और इस कार्यमें इन्हें पं० चिम्मनलालजी जैनवैद्यसे बहुत सहायता मिलती थी । संस्कृतका ज्ञान भी इन्हें इन्हींसे प्राप्त हुआ था।

विद्यार्थी अवस्थामें ही सेठीजीको देशसेवा और समाजसुधारके कामेंसे बहुत प्रेम था। अपने देशकी, धर्मकी और समाजकी गिरी हुई अवस्था पर तो इन्हें बड़ा ही दुःख होता था। इस विषय-में वे निरन्तर ही विचार किया करते थे। सारी अवनितयोंका कारण उन्हें शिक्षाका अभाव ही जान पड़ता था। उन्हें विश्वास हो गया था कि यदि देशमें शिक्षाका प्रचार होगा—निरक्षरों और अज्ञा-नियेंकी संख्या घट जायगी तो देशकी प्रगति होनेमें जरा भी विख्य न छगेगा। पर वे यह जानते थे कि यह कार्य केवल

सरकारकी सहायतासे नहीं हो सकता; इसके लिए देशवासियोंको स्वयं प्रयत्न करना चाहिए। विशेष करके शिक्षितोंका ध्यान इस ओर जाना चाहिए। शिक्षाप्राप्तिका फल केवल धन कमाना य औरों पर हुकूमत करना नहीं है। जिस शिक्षासे मनुष्य केवल अपना ही स्वार्थसाधन करता है उसे शिक्षा कहना 'शिक्षा' का अपमान करना है। शिक्षितोंको स्वार्थत्याग करना चाहिए और अपने भाई-योंको शिक्षित बनानेमें अपनी सारी शक्तियाँ लगा देना चाहिए।

सरकारी स्कूलोंकी शिक्षाके विषयमें उन्हें यह धारणा हो गई थी कि उनमें आचरणके सुधारनेकी ओर ध्यान नहीं दिया जाता, नैतिक बलको उत्तेजन नहीं दिया जाता, देखने और विचारनेकी शाक्तिका गला घेंट दिया जाता है और विद्यार्थी केवल पुस्तकोंके दास बन जाते हैं। धर्म जो मनुष्यत्वका भूषण है उसकी ओरसे तो वे बहुत ही विरक्त हो जाते हैं। इसलिए सरकारी शिक्षापद्धतिका अनुकरण न करके हमें अपना शिक्षाक्रम बनाना चाहिए और उसके अनुसार शिक्षा देनेवाली स्वतंत्र संस्थायें हमारे देशवासियोंको स्थापित करना चाहिए।

ऐसी शिक्षासंस्थायें यदि जुदा जुदा जातियों या समाजोंकी ओरसे स्थापित की जायँगी तो वे अच्छा काम कर सकेंगी; उनकी ओर जुदा जुदा जातियोंका विशेष प्रेम होगा और वे उनकी उन्नतिमें तनमन-धनसे सहायता करेंगी। कमसे कम देशकी वर्तमान अवस्थामें तो वे इस प्रकारके जुदा जुदा प्रयत्नोंको बहुत लाभकारी समझने लगे। कालेज छोडने पर तो सेठीजीके मस्तकमें ये बातें रातिदन चक्कर लगानें लगीं। उनका चित्त निरन्तर व्याकुल रहने लगा। अपने आगामी जीवनको कर्तव्यपरायण बनानेके लिए वे प्रतिदिन नई नई मानसिक स्कीमें गढ़ने लगे।

उनकी स्वार्थवासनायें बहुत ही दुर्वल थीं, इस लिए वे नहीं चाहते थे कि शिक्षाके प्राप्तिके लिए मैंने जो अश्रान्त परिश्रम किया है और रारीरको अतिराय क्षीण कर डाला है,उसका बदला मैं केवल धन कमाकर और भागसामग्रियाँ प्राप्त करके हूँ । उनके हृद्यपट पर जो बड़े बड़े स्वार्थत्यागी महात्माओंके चरित्र लिखे हुए थे वे उन्हें परोपकारके मार्गका यात्री बनानेके लिए ही प्रेरणा करते थे। यद्यपि नौकरींसे उन्हें बहुत ही घृणा थी; परन्तु अपने पिताके द्वारा बहुत मजबूर किये जाने पर—पिताकी आज्ञाका उल्लंघन करना अच्छा न समझकर उन्हें लाचार होकर नौकरीके लिए राजी होना पडा। पहले वे जयपुरमहाराजकी कोंसिलमें 'एप्रेंटिस' नियत हुए। इसके बाद उन्हें रेजीडेंसीमें काम मिला और इस कामको उन्होंने दो मही-ने तक किया। इसी समय इनके पिताका देहान्त हो गया और तन ये उन्हीं जागीरदारके-जिनके यहाँ इनके पिता नियुक्त थे-प्राइवेट सेकेटरी नियुक्त हो गये ।

इस पदको प्राप्त हुए थोड़ा ही समय व्यतीत हुआ था कि सेठी-नीको मथुराके जैन महाविद्यालयकी उन्नतिका आन्दोलन सुन पड़ा। उनके हृदयकी तलीमें जो शिक्षाप्रचारके भाव जमे हुए थे और जो विचार उन्हें निरन्तर ही चिन्तित बनाये रखते थे अब उनका रोकना कृढिन हो गया। इस बीचमें उन्हें जैनधर्म और जैनसमाजकी दुरवस्थाका भी बहुत कुछ परिचय हो गया था और इस कारण वे यह चाहते हो थे कि मैं अपने कार्यका क्षेत्र जैनसमाजको ही बनाऊँ। इस अवसरको हाथसे जाने देना उन्होंने उचित नहीं समझा और सन् १९०५ में अपनी नौकरीसे स्तीफा दे दिया । इस समय ठाकुरसाहबने उन्हें बहुत समझाया—आग्रह भी किया, पर वह सब निष्फल हुआ।

अब सेठीजीने जैनधर्म और जैनसमाजकी सेवाके लिए अपन जीवन अर्पण कर दिया । धन कमा करके भोगविलासके साधन इकट्ठा करनेकी—राजकीय प्रतिष्ठा प्राप्त करनेकी और उठती जवानीकी अन्यान्य सारी वासनाओंको संकुचित करके उन्होंने समाजसेवाकी दीक्षा हे ही और यह उस समय जब कि जैनसमाजमें इस तरहके स्वार्थत्यागकी न तो चर्चा ही थी और न प्रतिष्ठा। अपने भाइ-योंकी भलाईके लिए दिनरात अश्रान्त परिश्रमके सिवाय इस स्वार्थ-त्यागका और कोई ऐहिक फल पानेकी उस समय आशा न थी। इस मार्गमें अनेक विघ्न उपस्थित हुए; परन्तु सेठीजीने उनकी जरा भी परवा न की । सुनते हैं कि अपनी धुनमें उन्होंने अपनी पैतक सम्पत्ति तकको तुच्छ समझा और अपना हक छोडकर उसे अपने भाईको ही सोंप दिया । सेठीजीके इस स्वार्थत्यागका महत्त्व वे लोग समझ सकेंगे जिन्होंने सब तरहकी योग्यतायें प्राप्त करके अभी अभी आशामय संसारमें पैर बढ़ाया है और कभी एकान्तमें बैठकर अपनी असीम आशाओंको मर्यादित करनेका थोडासा भी प्रयत्न किया है।

सेठीजी नौकरी छोड़कर जैनमहाविद्यालयके डेप्यूटेशनमें आकर शामिल हुए। इस डेप्यूटेशनमें साहु जुगमन्दरदासजी, लाला बद्रीदासजी, बाबू शीतलप्रसादजी आदि अनेक सज्जन थे। सेठीजीकी अनेक शहरोंमें अच्छी ज़ोरदार अपीलें हुई और उनका फल भी अच्छा हुआ। लगभग १५ हज़ार रुपये विद्यालय फण्डको मिल गये।

इसके बाद सेठीजी जैनमहाविद्यालय मथुराके आनरेरी अध्यक्ष नियत हुए । जब विद्यालय सहारणपुर चला गया, तब वहाँ भी वे गये । लगभग एक वर्ष तक उन्होंने विद्यालयकी सच्चे हृदयसे सेवा की । उस समय जैनमहासभाके कार्यकर्ताओं में मतभेद बहुत बढ़ गया था । समाचारपत्रों में एक दूसरेके विरुद्ध लेख प्रकाशित हो रहे थे । इससे तथा और भी कई कारणों से सेठीजी विद्यालयसे अलग हो गये और १९०६ में अपने घर जयपुर लौट गये ।

अन उनकी इच्छा एक स्वतंत्र संस्था स्थापित करनेकी हुई और योडे ही दिनोंमें उन्होंने अपने कई मित्रोंकी सहायतासे ' नैनिश्ता-प्रचारक समिति' नामकी संस्था खोल दी। इस संस्थाकी उन्होंने आश्चर्यजनक उन्नित की और कुछ समयके बाद उसे Jain Educational Society of India के रूपमें परिवर्तित कर दिया। समिति जिस प्रणालीसे काम करती थी और जो काम कर रही थी इसका जिन लोगोंको परिचय है वे ही जानते हैं कि सेठीजी किस श्रेणीके मनुष्य हैं और जैनसमाजके लिए उन जैसे पुरुषोंकी कितनी अधिक अवश्यकता है। पाठक यह जानकर आश्चर्य करेंगे कि

जैनिशक्षाप्रचारक समितिने अपने पिछले वर्षीमें प्रतिवर्ष १२०००)। बारह हजार रुपयेके हिसाबसे खर्च किया है! इतनी बडी रकम कहाँसे आती थी १ न सेठीजीके पास कोई स्थायी फण्ड था और न उनका कोई धनी सहायक था । यदि कुछ था तो असाधारण साहस, दृढ प्रतिज्ञा और अश्रान्त परिश्रम करनेकी शक्ति । जैन-समाजका कोई मेला, कोई जल्सा कोई उत्सव और कोई प्रतिष्ठा ऐसी न होती थी जिसमें सेठीजी न जाते हों और कुछ न कुछ चन्दा एकत्र करके न लाते हों। इस कार्यके लिए एक एक पैसा माँगनेमें भी उन्हें संकोच न होता था। उनकी अपील बडी जोरदार होती थी। श्रोताओंके कडेसे कडे हृदय भी उनकी हृदय-द्रावक वाणीसे पिघल जाते थे। उनके कई मित्र भी उन्हीं जैसे थे। वे जयपुर शहरमेंसे चन्दा वसूल करते थे। कई सज्जनोंने तो यह प्रतिज्ञा हे रक्वी थी कि जिस दिन समितिको कमसे कम एक रूपया कहींसे माँगकर न ला देंगे, उस दिन एक वारका भोजन या कोई एक रस छोड देंगे !

समितिके कार्योंके कई विभाग थे। परीक्षाविभागके द्वारा समिति अपने निर्वाचित पठनकमके अनुसार जयपुर शहरकी और बाहरकी जैन पाठशालाओंकी परीक्षा लेती थी। जो विद्यार्थी परीक्षामें उत्तीर्ण होते थे उन्हें पारितोषिक और मासिक वृत्तियाँ भी दी जाती थीं। परीक्षाके प्रश्नपत्र समिति बड़े बड़े विद्वानोंसे तैयार करवाती थी, जो विद्यार्थियोंकी योग्यताकी जाँचके लिए बहुत ही अच्छे होते थे। पुरुषशिक्षाविभाग और स्त्रीशिक्षाविभागकी अधीनतामें सामितिने जयपुरमें कुछ विद्यालय और कन्या पाठशालायें स्थापित कर रक्खी थीं। इन सबमें समितिके पठनकमके अनुसार पढ़ाई होती थी। बारह हजार वार्षिक खर्चमेंसे अधिकांश रुपया इन्हीं पाठशालाओंके काममें खर्च होता था।

'श्रीवर्द्धमानजैनविद्यालय ' समितिका आद्री विद्यालय था । इसमें लगभग २०० विद्यार्थी शिक्षा पाते थे। विद्यालयके साथ एक छात्रालय भी था जिसमें दूर दूरसे आये हुए लगभग ५० विद्यार्थी रहते थे। विद्यार्थियोंको शारीरिक मानासिक और धार्मिक तीनों प्रकारकी शिक्षायें दी जाती थीं। शिक्षापद्धतिके सम्बन्धमें सेठीजीका ज्ञान और अनुभव बहुत ही बढ़ा चढ़ा है। उन्होंने यूरोप, अमेरिका, जापान आदि सारे उन्नत देशोंकी शिक्षाप्रणालीका अध्ययन और मनन किया है । इस विषयके बहुत ही कम ग्रन्थ होंगे जो उन्होंने न पढे हों । उन्होंने कांगड़ी, ज्वालापुर, वृन्दावन आदिके गुरुकुल, तथा रवीन्द्रबाबूका शान्तिनिकेतन, आदि एतद्देशीय आदर्श विद्यालयोंका अच्छी तरह अवलोकन किया है तथा उनकी शिक्षापद्धति पर विचार किया है। वे स्वयं भी एक अच्छे शिक्षक हैं। इससे पाठक जान सकते हैं कि उनके विद्यालयका पठनकम और पठनप्रणाली कितनी अच्छी होगी। वे अपने विद्यालयमें एक भी अध्यापक ऐसा न रखते थे जो शिक्षापद्धतिका जानकार न हो । अध्यापकोंको वे स्वयं शिक्षा देनेकी पद्धति बतलाते थे।

विद्यालयमें संस्कृत, अँगरेजी और हिन्दी तीन भाषाओंकी शिक्षा सहजसे सहज पद्धतिके द्वारा दी जाती थी। जैनधर्मकी शिक्षाकी

ओर तो बहुत ही अधिक छक्ष्य दिया जाता था। जैनधर्मके मूलभू कर्मसिद्धान्तका ज्ञान वे छोटेसे छोटे बचोंको इतना अच्छा का देते थे कि मुननेवाले आश्चर्य करते थे। विद्यालयकी अन्तिम श्रेणीके विद्यार्थियोंकी योग्यता अँगरेजीमें इतनी अच्छी हो जाती थी कि वे कुछ ही समय तक प्राइवेट परिश्रम करके मैटिकमें भरती हो जाते थे । संस्कृतमें उनकी प्रवेशिकासे भी अच्छी योग्यता हो जाती थी और हिन्दी साहित्यके तो वे बहुत अच्छे जानकार हो जाते थे उनके कई विद्यार्थी हिन्दीके अनेक पत्रोंमें लेख लिखते थे और कोई कोई तो कविता भी कर सकते थे। हिन्दींके सेठींजी अनन्य भक्त हैं । इस विषयमें वे अपने विद्यार्थियोंका खास तौरसे उत्साह बढाते थे। हिन्दीका उन्होंने खास तौरसे अध्ययन किया है। यद्यपि उन्हें समय बहुत ही कम मिलता थां, तो भी उन्होंने हिन्दीमें कई पुस्तकें लिखी हैं जो अभीतक प्रकाशित नहीं हुई हैं । वे अच्छे लेखक हैं। कविताका भी उन्हें अभ्यास है। उनका बनाया हुआ ' महेन्द्रकुमार नाटक ' गद्यपद्यमय है और बहुत ही सुन्दर है ।

विद्यालयमें गणित, इतिहास, भूगोल, अर्थशास्त्र, पदार्थविज्ञान, चित्रकारी आदि सब विषय पढ़ाये जाते थे और इतिहासादि कई विषयोंकी पढ़ाई तो उनकी बहुत ही अच्छी होती थी। उनकी शिक्षाका क्षेत्र बहुत ही विशाल है। वे यह नहीं चाहते कि जैनविद्यार्थी किसी संकीण परिधिके भीतर क़ैद कर दिये जावें और वे संसारके विशाल ज्ञानसे वंचित रहकर अंधश्रद्धालु बन जावें।

विद्यालयमें जितने कार्यकर्ता थे वे प्रायः अल्पवेतन लेकर काम

करनेवाले या अवैतिनिक थे। उनके विचारोंका विद्यार्थियों पर बहुत गहरा प्रभाव पड़ता था। वे उनके चिरत्रसे यह सीखते थे कि मनुष्यका सबसे बड़ा कर्तव्य समाज और धर्मकी निःस्वार्थ होकर सेवा करना है।

सेठीजीका धार्मिक ज्ञान बहुत ही बढ़ा चढ़ा है । जैनधर्मके गोम्मटसार, कर्मग्रन्थ आदि सिद्धान्तोंका उन्होंने इतना अच्छा अध्ययन और मनन किया है कि जैनसमाजमें उनकी जोड़का एक भी ग्रेज्युएट नहीं है । जैनधर्मकी सिद्धान्तिक चर्चामें ऐसा शायद ही कोई दिन हो जब उनके दो तीन घंटे न जाते हों । उनकी शंकाओंका समाधान करना बड़े बड़े विद्वानोंके छिए भी कठिन जाता है । जैनधर्मका हृदय क्या है यह वे जानते हैं । उन्होंने श्वेताम्बरशास्त्रोंका भी एक यित महाशयके पास अच्छा अध्ययन किया है । जैनधर्मकी शिक्षाको वे बहुत ही आवश्यक समझते हैं ।

जैनधर्मके वे केवल ज्ञाता ही नहीं हैं, उसका आचरण भी पूर्ण-तया करते हैं। अभी कुछ दिन पहले जेलख़ानेमें जिन-दर्शन न मिल-नेसे उन्होंने आठ दिन तक भोजन न किया था।

जैनसमाजके बीसों ग्रेज्युएटोंका ध्यान उन्होंने जैनधर्मके अध्यय-नकी ओर आकर्षित किया है और उन्हें समझाया है कि अपने इस रत्नाकरको देखो, इसमें अवगाहन करो; तुम्हें वह शान्ति मिलेगी जो और कहीं भी नहीं मिल सकती है।

स्त्रीशिक्षाविभागकी ओरसे सरस्वती कन्यापाठशाला और पद्मा-वती कन्यापाठशाला दो पाठशालायें स्थापित हैं और उनमें समितिके पठनक्रमके अनुसार हिन्दी, भूगोल, गणित, गृहकार्य और धर्मकी शिक्षा दी जाती है।

समितिका एक पुस्तकालय भी है। उसमें हिन्दीकी तथा अँगरेज़ी आदिकी कई हज़ार पुस्तकें संग्रह हैं। इससे जैन अजैन सब एक सा लाभ उठाते थे। जयपुरका प्रसिद्ध हिन्दी पुस्तकालय 'नागर्र भवन 'समितिको ही मिल गया था।

प्राचीन हस्तिलिखित ग्रन्थोंका संग्रह और उद्घार करनेके लिए भी एक विभाग स्थापित किया गया था और उसके द्वारा जयपुरके समस्त भंडारोंकी सूची तैयार कराई गई थी; परन्तु आगे कोई योग्य कार्यकर्ता न मिलनेके कारण यह काम बन्द कर दिया गया

विद्यार्थियोंको व्याख्यान देना भी सिखलाया जाता था । उनके सामने अच्छे अच्छे व्याख्यान होते थे, जिससे वे अपने चरित्र-को उदार उन्नत और धर्ममय बनावें और लोगोंके कल्याण कर-नेकी शक्ति—वक्तृत्व शक्ति प्राप्त कर सकें।

छात्रालयमें कालेजके पढ़नेवाले विद्यार्थी भी रक्खे जाते थे और जो असमर्थ होते थे उनसे कुछ काम लेकर उन्हें कुछ आर्थिक सहायता कर दी जाती थी । ऐसे विद्यार्थियोंके हृदय पर धार्मिक संस्कार डालनेका सेठीजी बहुत प्रयत्न करते थे । थोडे ही समयमें उन्हें धर्मसे प्रेम हो जाता था और उनकी धर्म तथा समाजकी सेवा करनेकी ओर रुचि हो जाती थी । उनके यहाँके ऐसे कई विद्यार्थी आज जैनसमाजकी सेवा कर रहे हैं ।

समिति एक ऐसी अच्छी संस्था थी कि उसकी विशेष विशेष

बातोंका उछेख़ करनेके लिए ही बहुत स्थान चाहिए। हमने यहाँ मोटी मोटी बातें बतला दी हैं; अधिक जाननेके लिए समितिकी रिपोर्ट देखना चाहिए।

हमारी समझमें सेठीजीका वास्तांवेक परिचय पानेके लिए-उनके कर्तव्यशील जीवनका महत्त्व समझनेके लिए समितिके कामोंको लोडकर और कोई साधन नहीं है । उनका अन्तरंग शरीर समितिके ही रूपमें विद्यमान था ।

हमारा विश्वास है कि यदि सेठीजीकी 'समिति 'दरा ही वर्ष और चल जाती तो जैनसमाजकी प्रगति इतनी हो जाती जिसकी कि हम कल्पना भी नहीं कर सकते हैं। अभी तो उसका प्रारंभ ही था— काम करनेके दिन तो उसके अब आये थे; परन्तु जैनसमाजका दुर्भाग्य कि उस पर अकालहीमें एक वज्र आकर पड़ा और वह नष्ट श्रष्ट हो गई।

सेठीजीका शिक्षाप्रचारके समान समाजसुधारकी ओर भी छक्ष्य है। उन्होंने जो महत्त्वका और सबसे आवश्यक कार्य अपने हाथमें छे रक्ता था उसके देखते हुए यद्यपि उन्हें इस कार्यमें हाथ न डालना चाहिए था; तथापि जैनसमाजके कल्याणकी—उसकी दशा सुधारनेकी भावना उनके हृदयमें इतनी प्रबल थी कि उन्हें यह कार्य कलात् करना पड़ता था। इससे उन्हें अनेक संकीण हृदय व्यक्तियोंका कोपभाजन बनना पड़ा और बहुतोंने तो उनके मार्गमें काँटे बिछानें तकका प्रयत्न किया। किन्तु व अपने विचारोंमें इतने हृद थे कि उन्होंने किसीकी जरा भी परवा न की—सब कुछ हानियाँ सहकर भी वे अपने कर्तव्यपथ पर आरुद्ध रहे। वे सुधारक हैं; परन्तु अविचारक नहीं हैं । समाजमें जिन सुधारोंकी वास्तवमें आवश्यकता है, जिनसे समाजका कल्याण होने की संभावना है और जिनसे जैनधर्मके सिद्धान्तों में कोई बाधा नहीं आ सकती उन्हीं सुधारों के छिए वे प्रयत्न करते थे। राजपूताने में छोटे छोटी सैकड़ों कुरीतियाँ प्रचिछत हैं उन्हें सेटीजीने बहुत कुछ बन्द करा दिया है। कन्याविकय, बाल्यवृद्धविवाह, रांडियोंका नाच और फिजूछख़र्चीं के मिटाने में उन्हें बहुत सफछता हुई है। उन्हों अनेक विवाह बहुत ही थोड़े ख़र्चमें सर्वथा सम्य और उच्चरीत्यानुसा करवाये हैं। समाजसुधारक छिए उन्होंने एक नाटकमण्डली स्थापित कर रक्खी थी। इसके नाटकोंका छोगों पर बड़ा प्रभाव पड़ता था। अभी दो वर्ष हुए इनके एक नाटकमें छगभग दश हजार दर्शक उपस्थित हुए थे!

जैनोंकी तमाम जातियोंमें परस्पर रोटी-वेटी व्यवहार जारी करनेकी वे बहुत आवश्यकता बतलाते हैं। इस विषयमें उनकी युक्तियाँ सुनने योग्य होती हैं। जैनोंकी तीनों शाखाओमें—दिगम्बर श्वेता-म्बर स्थानकवासियोंमें मेल मिलाप बढ़ानेका—प्रीतिभाव उत्पन्न करानेका वे बहुत उद्योग किया करते थे। इसके लिए उन्होंने एक मजनमण्डली स्थापित कर रक्खी थी जो बारी बारीसे तीनों सम्प्रदायके मन्दिरोंमें जाकर प्रीतिवर्धक भजन गाती थी। कभी कभी वे तीनों सम्प्रदायके शिक्षितोंको एकत्र करते थे और उनका एक साथ प्रीतिभोज कराते थे। अपने विद्यालयमें वे तीनों सम्प्रदायके विद्यार्थियोंको रखते थे; उनकी धमेशिक्षाका भी उन्होंने यथोचित प्रबन्ध कर रक्खा

था। उनकी संस्थाके लिए चन्दा भी उन्हें तीनों सम्प्रदायोंसे मिलता था। कई अजैन विद्यार्थी भी उनके विद्यालयमें शिक्षा पाते थे। देशकी उन्नतिके लिए वे यह भी आवश्यक समझते हैं कि नीच जातियोंको शिक्षा दी जाय। उनके ख़यालमें ज्ञानदान किसीको भी किया जाय, वह पापका कारण नहीं हो सकता है। अवश्य ही उनके इन कामोंसे बहुत लोग अप्रसन्न थे।

सेठीजी जैनसमाजके बड़े नामी व्याख्याता हैं। उनके व्याख्यानेंका प्रभाव भी बड़ा गहरा पड़ता है। नये और पुराने दोनों तरहके ख़्याळ्वाळे उनके व्याख्यानोंकी प्रशंसा करते हैं। इस कारण उन्हें प्रायः प्रत्येक जैन सभामें उपस्थित रहना पड़ता था। आज तक उनके देशके एक छोरसे दूसरे छोर तक सैकड़ों व्याख्यान हुए हैं; परन्तु जहाँतक हम जानते हैं समाज और धर्मसे बाहर राजनीति आदिके सम्बन्धमें उनका कोई भी व्याख्यान नहीं हुआ। वे केवळ धर्म और शिक्षाके प्रचारक हैं। जैनसमाजमें अभी इतनी योग्यता भी कहाँ है कि वह राजनीतिके व्याख्यान सुने। जिस समाजकी सारी शिक्तयाँ साम्प्रदायिक झगड़ोंमें—शास्त्रार्थोंमें और तीर्थोंकी मुक्दमेवाज़ीमें खर्च होती हैं उसमें इतना बळ कहाँ कि राजनैतिक क्षेत्रमें खड़ा हो सके।

सेठीजीका स्वभाव बड़ा ही सुशील, मृदु और प्रभावशाली है। अभिमान उनको छू तक नहीं गया। वे प्रशंसाके भूखे नहीं। वे केवल काम करना जानते हैं। उनका रहन सहन बहुत ही सादा है। सदा अपनी देशी पोशाक पहनते हैं। जयपुरी पगड़ी

छोड़कर उन्हें कभी किसीने टोपी लगाये न देखा होगा। खाली पीना बहुत ही साधा रखते हैं। कष्ट सहन करनेमें तो वे बहुत है बढ़े चढ़े हैं। थोड़ेसे भुने चने साथमें रखकर सैकड़ों मीलेंकी सफ़ कर आना उनके लिए मामूली बात है।

सेठीजिक कुटुम्बमें उनकी सहधिमिणी, एक पुत्र और दो कन्यांवें हैं। अपनी स्त्री श्रीमती गुलाबबाईको उन्होंने इस प्रकारकी शिक्षा दी है, उनके विचारोंको इतना उन्नत और उदार बना दिया है और उनके मनमें समाजसुधारकी आवश्यकताके भाव इतने दृढ कर दिये हैं कि वे इनके कामोंको अच्छा ही नहीं समझती हैं किन्तु इन्हें बहुत कुछ सहायता भी पहुँचाती हैं। सेठीजीका विश्वास है कि जो पुरुष अपनी सहधर्मिणीको अपने विचारोंकी अनुयायिनी अरेर शिक्षिता नहीं बना सकता है वह समाजका काम कभी सफल्लाके साथ नहीं कर सकता।

पुत्र प्रकाशचन्द्रकी अवस्था इस समय ११ वर्षकी है। लड़िकयाँ छोटी छोटी हैं। प्रकाशचन्द्रको आप स्वयं ही पढ़ाते थे। आप यह नहीं चाहते हैं कि वह बी. ए., एम. ए. पास करके वकील बन जाय या नौकरी कर ले। आपकी यही इच्छा है कि वह भी अच्छी तरह शिक्षित होकर अपना जीवन देश, धर्म और समाजकी सेवाके लिए अपण कर दे। 'प्रकाश ' होनहार लड़का है। उससे बात—चीत करके और उसके इस छोटीसी उम्रके विचार सुनकर चित्त बहुत ही प्रसन्न होता है।

गतवर्ष इन्दौरके नामी रईस रायबहादुर सेठ कल्याणमलजीने दो लाख रुपयोंका दान करके इन्दौरमें एक जैन हाईस्कूल खोलना चाहा और उसकी नीव जमाकर कुछ समय तक स्कूलको अच्छे ढंगसे चला देनेके लिए सेठीजीसे प्रार्थना की। उन्होंने कुछ समयके लिए यह कार्य करना स्वीकार भी कर लिया। करते क्यों नहीं, उनके जीवनका तो उद्देश्य ही शिक्षाप्रचार है। गतमाचेमें वे उक्त स्कूलको आदर्शरूपमें स्थापित करनेकी तैयारी कर ही रहे थे कि अचानक गिरिफ्तार कर लिये गये। पहले देहलीके षड्यंत्रके मामलेमें देहली लाये गये; परन्तु मुकूत न मिलनेसे थोड़े ही दिनोंमें छोड़ दिये गये। इसके बाद ही न जाने फिर क्यों पकड़ लिये गये और कुछ दिनों इन्दौरमें रक्षे जाकर जयपुर भेज दिये गये। तबसे अवतक वे जयपुरकी जेलमें सड़ रहे हैं। यह नहीं बतलाया जाता है कि उन्होंने क्या अपराध किया है।

देखें जैनसमाजके शुभिदन कब आते हैं और कब वह फिरसे ऐसे महात्मा, उदारहृदय, स्वार्थत्यागी सच्चे सेवकको प्राप्त कर उन्नतिके पथ पर अग्रसर होता है।



## सेठीजीका मामला।

#### シャチラグぐんぐん

## " धिक् तां च तं च विमदं च इमां च मां च ! "



प्रसिद्ध विद्वान् राजा भतृहरिको जब मालूम हुआ कि मेरी प्यारी स्त्री व्यभिचारिणी है, तब उन्होंने अपने हार्दिक दुःखको नीचे लिखे पदमें प्रकट किया थाः—

### " धिकृतांच तंच मद्नंच इमांच मांच ! "

इस अमर पदका अभिप्राय यह है कि, " धिकार है उसको ( रानीको ), धिकार है उसे ( पत्नीके जारको ), धिकार है मदनको ( कामदेवको ), धिकार है इसे ( उस जारका चित्त दूसरी जिस स्त्रीपर आसक्त था उसे ) और धिकार है मुझे जो मैं अपनी स्त्री पर विश्वास कर रहा था ।

एक देशी राजाका अपनी प्रजाके प्रति अप्रीतिका वर्ताव देखकर मेरे मुँहसे भी सहसा यही पद निकल पड़ा है, केवल इतना फर्क करके कि भर्तृहरिके 'मदन' शब्दके स्थानमें मैंने 'विमद' शब्द रख दिया है। वास्तवमें 'मदन' और 'मद' दोनों शब्द एक ही धातुसे बने हैं और दोनोंमें उच्छृंखलताका भाव समान रूपसे भरा हुआ है। पाठक समझ ही गये होंगे कि मैं यह बात जयपुर राज्य और किसी भी प्रकारके अपराधके प्रमाणके विना जेलका कष्ट भोग-नेवाले पं. अर्जुनलालजी सेठीको उद्देश्य करके लिख रहा हूँ।

पं० अर्जुलालजी सेठीके दुर्भाग्यका वर्णन गतांकमें हो चुके है । आज मैं उक्त महात्माके विषयमें अपना अनुभव प्रकट करना चाहता हूँ । न जाने कितने धार्मिक सम्मेलनोंमें मैंने उन्हें देखा है, उनसे वार्तालाप किया है, उनके धर्मभावनाओंसे भरे हुए व्याख्यानोंको सुना है, दो तीन अवसरों पर तो उनके साथ दिन दिन रातरातपर्यंत निवास किया है और उस समय उनके निजी जीवनका—उनके हृदयका—उनके आरायोंका गहरा अभ्यास किया है। मैंने उनका-प्रखर आत्मत्यागसे चलनेवाला आदर्श विद्यालय देखा है और उसमें जो शिक्षा दी जाती थी उसकी जाँच की है। उनके रचे हुए धर्म भावनामय नाटकके गीत बाँचे हैं और उनकी प्रवृत्तियोंका सुकाव देखा है । यदि इतना परिचय प्राप्त करने पर भी एक लेखक किसी मनुष्यके सम्बन्धमें अपने विचार निश्चित करनेका—अपने अभिप्राय प्रकट करनेका अधिकारी न समझा जाय तो कहना होगा कि संसारका कोई भी मनुष्य दूसरे किसीके विषयमें अभिप्राय बाँध ही नहीं सकता। मेरा विश्वास है कि पं० अर्जनलालजीके साथ मेरा जो उक्त रूपसे परिचय रहा है उससे उनके विषयमें मेरे जो खयाल बने हैं वे सत्य हैं और उनको कोई मनुष्य गलत सिद्ध नहीं कर सकता । मेरे खयालसे सेटीजी केवल र्धाक्षेत्र और शिक्षाकार्यमें तन्मय रहनेवाले पुरुष हैं। शान्ति-प्रचारक जैनधर्म और सुखवर्द्धक शिक्षाकी उन्नतिके सिवाय दूमरा कोई विचार उनके मस्तकमें उत्पन्न ही नहीं हो सकता । अब तिक वे कभी किसी भी राजनीतिक आन्दोलनमें यहाँतक कि कांग्रेसमें

भी शामिल नहीं हुए हैं । षड्यंत्र, खून-ख़राबी, उपद्रव आदि को उनकी प्रकृति और उनके परम पवित्र मिशनके अनुकूल कड़ारी नहीं हो सकतीं । जैनजातिका उन्होंने इतना उपकार किय है कि उसका ऋण वह अनेक पीढियों तक भी न चुका सकेगी । जयपुर राज्यकी जैन प्रजामें-साथ ही अजैन प्रजामें भी उन्होंने जो धार्मिकभावनाओंकी वृद्धिका तथा शिक्षाप्रचारका कार्य किया है, उससे वे जयपुर राज्यके भी बडे भारी उपकार हैं। ऐसी अवस्थामें भी उन्हें उनका राज्य—उनका ही स्वदेर्श राज्य किसी भी प्रकारका अपराध प्रमाणित किये बिना जेलमें ठूँस देता है, यह क्या उस आघातसे हलका आघात है जो रानी पिं-गलाने भर्तृहरिके प्रेमपूर्ण विश्वस्त हृदय पर किया था ? प्रसन्नतापू-र्वक—निःस्वार्थतापूर्वक की हुई जनसाधारणकी सेवाका कितना भयंकर बदला है ! धिक्कार है उस समाजको-उस जैन समाजको कि जिसने एक मनुष्यसे वर्षों सेवा करानेके बाद उसके कष्टके समय अपनी आँखें बन्द कर छीं और अपनी साहजिक वणिक्-बद्धि बतला दी! अर्जुनलाल, तुम्हें भी धिक्कार है कि तुमने गुणहीनों-की सेवा की ! धिक्कार है उस सत्ताके महान् मदको या गर्वको कि जिसने जयपुरनरेशके कान ऐसे बहरे कर दिये कि दुःखिनी अबला और सैकड़ों प्रजाजनोंकी करुणापूर्ण पुकार भी उन तक न पहुँची और उसका उत्तर देनेकी भी जिसके कारण आवश्यकता न समझी गई! और धिकार है राज्यके अमलदारोंकी उस बुद्धिको जिसने तम्हारे कारणं अपना-अपने राज्यका गौरव समझनेके बदले तुम्हें

कष्ट देनेमें ही कृतकृत्यता समझी। परन्तु इन सबको धिकार देनेके बदले में स्वयं अपनेको ही धिक्कार क्यों न दूँ जो जैनसमाजको सोलह वर्षके लम्बे समयमें अच्छी तरह जान—पहचान कर भी इस धनलुब्ध, उच्चभावनाओंसे विमुख और कर्तव्यच्युत समाजको अर्जुनलालजींके प्रति उसका जो कर्तव्य है उसमें तप्तर होनेकी निष्फल अपील करनेमें समय गवाँ रहा हूँ!

क्या जैनसमाज कर्तव्यहीन नहीं है ? बम्बईका प्रसिद्ध 'गुज-राती ' पत्र इस विषयमें कटाक्ष कर ही चुका है । उधर कानपुरका ' प्रताप ' कहता है:-- ' जैनसमाजके लिए यह शर्मकी बात है कि उसका एक खास सेवक निर्दोष होने पर भी जेलमें सडता रहे और वह हाथ पर हाथ रक्ले बैठ रहे । पटियालेके मामलेमें आर्यसमाजने आकाश और पाताल एक कर दिये, पर यहाँ तो अभी कुछ भी नहीं हुआ। " प्रतापके सम्पादक महारायको जैनों और आर्यसमाजि-योंके बीचका अन्तर देखकर आश्चर्य होता है; पर मुझे तो यही आश्चर्य हो रहा है कि उन्हें इसमें आश्चर्य क्यों हुआ ! कहाँ आर्यसमान और कहाँ आधुनिक नैनसमान ! कहाँ दोर और कहाँ गीदड़ ! कहाँ सूर्य और कहाँ बेचारा खद्योत ! यदि जैनोंमें नरा भी कर्तव्यप्रेम शेष होता-जीवन रहा होता-सजीव जल रहा . होता तो क्या देशरत्न लाला लाजपतराय जैनकुलमें जन्म लेकर भी आर्यसमाजमें चले जाते? भला, जैनसमाज ऐसे रत्नको किस स्थल पर और कैसे रखता ? गुजरातीकी एक कहावतका अर्थ यह है कि " यदि बनिया प्रसन्न होगा तो अधिकसे अधिक तालियाँ बजा

देगा।" परन्तु कर्तव्यपरायण समाजके बीर तो ऐसे होते हैं कि वे निम्न व्यक्तिको या जिस सिद्धान्तको चाहते हैं, उसके लिए अपना सर्वस्थि अर्पण कर देते हैं—' स्वात्मार्पण ' यही उनका 'मोटो' या मुद्रालें होता है। ऐसे ही वीरोंके बीचमें काम करनेका उत्साह होता है। हमारे जैन भाइयोंकी—विणक् महारायोंकी तो यह दशा है कि अपने एक समाजसेवकके लिए न्यायप्रिय ब्रिटिश सरकारके प्रति प्रार्थन करनेरूप कर्तव्यप्रेम बतलानेमें भी उन्हें बहुत कुछ आगापील सोचना पडता है।

शायद प्रतापके सम्पादक महाशयको यह मालूम नहीं है वि हमारा जैनसमाज तीन सम्प्रदाय और तेरह सौ विभागोंमें बँटा हुआ है और प्रत्येक सम्प्रदाय या विभाग दूसरे सम्प्रदायके प्रति प्राय<sup>े</sup> घृणा अथवा उदासीन भाव रखनेवाला है। बल्कि इसमें तो ऐसे सज्जनोंका भी अभाव नहीं हैं जो तीनें। सम्प्रदायेंकि बीच एकता बढानेका प्रयत्न करनेवाले सेटी जैसे पुरुषोंको कष्ट देने तकके लिए तैयार हो सकते हैं। मैंने स्वयं कितने ही पढे छिखे स्वेताम्बर और स्थानकवासी जैनोंके मुँहसे इस आशयके शब्द सुने हैं कि अर्जुन-लाल दिगम्बर है, तब हमारा उसकी आपत्तिविपत्तिसे क्या सम्बन्ध है ? वह मरे चाहे जीवे, इससे हमें क्या ? समझमें नहीं आता कि ऐसे लोगोंको कौन सा विशेषण दिया जावे; इन्हें दृष्ट या धर्महीन कह देने मात्रसे तो हृदयको जरा भी सन्तोष नहीं होता है। जिन महावीर भगवानने मनुष्य ही नहीं जीवमात्रको एक मैत्रीसूत्रमें बाँघनेकी-गरस्पर साम्य और भ्रातृभाव स्थापित करनेकी शिक्षा

दी थी, आज उन्हीं महावीरके अनुयायी सम्प्रदाय और पंथोंमें ऐसे जकड़ गये हैं कि इन बेडियोंसे ही निरन्तर एक दूसरेका सिर फोड़नेमें मस्त रहते हैं। इससे अधिक लज्जाकी बात और क्या हो सकती है?

प्रताप-सम्पादक पटियाला-केसका उदाहरण देकर आर्यमसाजकी एकताकी प्रशंसा करते हैं; परन्तु मेरा विश्वास है कि यदि जैनसमाज अपनी संकीर्णता और स्वार्थपरायणता छोड़ दे, एकता और कृतज्ञता सीखे तो यह भारतके ज्यापारके अधिकांश भागकी अधिकारिणी चौदह लाख संख्यावाली जाति केवल एक ही महीनेके भीतर अर्जुनलालजीको बन्धमुक्त करा सकती है।

आज ग्यारह महीना हो गये, बतलाइए जैनोंने अबतक क्या आन्दोलन किया है ? क्या गाँव गाँवमें तीनों शाखाओंकी ओरसे सभायें हुई हैं ? क्या गाँव गाँवसे जयपुर महाराजके पास या बायसराय साहबके पास न्याय माँगनेके लिए तार गये हैं ? क्या तीनों सम्प्रदायोंकी कान्फरेंसों और प्रान्तिक सभाओंकी ओरसे, जैन एसोसियेशन आफ इंडियाकी ओरसे, जैन ग्रेज्युएट एसोसियेशनकी ओरसे, समस्त जैनपत्रसम्पादकोंकी ओरसे और जैनधर्मींपदेश-कोंकी ओरसे माननीया ब्रिटिश सरकारकी सेवामें इस आशयकी गर्थनायें की गई हैं कि अर्जुनलालजीका अपराध प्रकट करनेके लिए जयपुर राज्यको प्रेरणा की जाय ? क्या बिना माँगे सगी माता भी अपने बचेको दुध पिलाती है ?

मैं देशीराज्योंका गौरव बढता हुआ देखनेकी निरन्तर प्रतीक्षा किया करता हूँ और इसलिए मैं यह कदापि अच्छा नहीं समझता कि ब्रिटिश सरकार उनके कामोंमें हस्तक्षेप करे; परन्तु यहाँ प्रश्न यह है कि जब पहले कई बार इस तरहके मामलेंमें सरकारने हस्त-क्षेप किया है तब इस समय क्यों नहीं करती ? अभी कुछ ही महीने पहले जामनगर राज्यके एक मामलेमें सरकारको हाथ डालना पडा था। और इसके पहले तो ऐसे बीसों मौके आचुके हैं जब कि सरकार होगोंकी प्रार्थनाओं पर और बिना प्रार्थनाओंके भी देशीराज्योंके काममें हाथ डाल चुकी है। लार्ड हेस्टिंग्सकी सरकारने देशी राज्योंकी-विशेष करके राजपूतानेके राज्योंकी अन्धाधुन्धी देखकर अनेक बार उनके कामेंगें हस्तक्षेप किया था। स्वयं जयपुर राज्यमें ही राजा जयसिंहके समयमें प्रजाके हितके लिए कई बार सरकार बीचमें पड़ी थी। निजाम और मैसूर जैसे प्रथम श्रेणीके राज्योंके विषयमें भी सरकार अपनी तटस्थ रहनेकी पालिसीकी रक्षा न कर सकी थी। प्रजाको कष्ट देनेवाले मल्हार-राव गायकबाडको तो पद्भ्रष्ट करने तकके लिए सरकार लाचार हुई थी । इन्दारैके होल्कर महाराजको रिटायर होना पडा था ।

पण्डित अर्जुनलालजीको बिना जाँच किये जेलेंम सड़ानेके कारण हम किसी राजाका या राजकर्मचारीका अपमान करनेके लिए सरकारसे प्रार्थना नहीं करते हैं; हम अपनी न्यायशीला ब्रिटिश सरकारसे केवल यही माँगते हैं कि वह जयपुर राज्यको सेठीजीका अपराध प्रमाणित करनेकी या अपराध साबित न हो तो छोड़ देने- की सलाह देनेकी कृपा करे। व्यक्तिगत अधिकारोंकी रक्षाके लिए सर्वस्वका भी होम कर देनेके लिए तैयार हो जानेवाले ब्रिटिशोंसे क्या इतनी भी आशा करना अनुचित है? उच्च सिद्धान्तकी रक्षाके लिए कालके बन्धनवाले कानून बदले जा सकते हैं और भूतकालमें इस तरह कई बार बदलने भी पड़े हैं; तब समझमें नहीं आता कि इसी समय कानूनकी ओट लेकर क्यों मौन धारण कर लिया गया है?

मैसूर राज्यके लिए तो यहाँतक आज्ञा दी गई थी कि रेवेन्यू, टेक्स, न्याय, ज्यापार, कृषि आदि मैसूर राज्यकी प्रजाके हितरक्षण-सम्बन्धी प्रत्येक विषयमें महाराजको हमेशा गवर्नर जनरलकी सला-हके अनुसार वर्ताव करना चाहिए । इस तरह जब प्रत्येक विषयमें हस्तक्षेप करना सरकारने उचित समझा है तब ब्रिटिश-इंडियाके एक नागरिकको बिना प्रमाणके जेलमें ठुँसते देखकर क्या वायसराय साहब इतना भी हस्तक्षेप नहीं कर सकते हैं कि इस मामलेकी जाँच करनेके लिए राजाको सूचना कर दी जाय । यदि कर सकते हैं तो अभीतक क्यों नहीं किया ? क्या यहाँके देशी राज्योंकी प्रजा ब्रिटिश राज्यकी प्रजा नहीं कहलाती ? यदि किसी देशी राज्यका रहने-वाला हिदुस्तानसे बाहर जाता है तो उसे ब्रिटिश प्रजाके रूपमें-**ं**पासपोर्ट ' मिलता है और 'ब्रिटिश कॉन्सल' उसकी, ब्रिटिशप्रजा समझकर ही रक्षा और सहायता करता है। तब क्या उन्हीं देशी राज्योंकी प्रजाका खास हिदुस्तानके भीतर कष्ट सहन करते समय ब्रिटिशकी सहायता पानेका हक छिन जाता है ? मेरी समझमें तो यहाँ उसका दूना हक है।

हमारी इस प्रार्थनामें राजद्रोहके प्रश्नके लिए तिल मात्र भी स्थान नहीं है। सेठीजी पर राजद्रोहका अपराध प्रमाणित करनेकी अभी तक किसीने भी हिम्मत नहीं दिखलाई है। इसी तरह सार्वजनिक पत्रोंमें जो बातें प्रकाशित हुई हैं उनको झूठ सिद्ध करनेकी भी किसीने कोशिश नहीं की है। इसीसे साबित होता है कि पं॰ अर्जुनलालजी राजद्रोहमें किसी तरह कदापि शामिल नहीं रहे हैं। और थोड़ी देरके लिए यह भी मान लिया जाय कि वे राजद्रोही हैं तो भी हम कुछ यह प्रार्थना नहीं करते हैं कि ये राजद्रोह या और किसी अपराधके परिणामसे मुक्त कर दिये जायँ। हम तो किसी छोटेसे छोटे अपराधकी भी क्षमा करनेकी हिमायत नहीं कर सकते। सरकार तो दयालु होकर कदाचित् कभी किसी अपराधीको क्षमा भी कर देती है; परन्तु हमारा जैनधर्म तो इतना बे-लिहान है। कि वह, अपराधीका क्षमा मिल ही नहीं सकती—'कर्म' किसी भी दोषका फल दिये बिना रह ही नहीं सकता, यही सिखलाता है। अतःहम केवल यही चाहते हैं कि चारों ओरसे— गाँव गाँवसे-प्रत्येक सामाज और प्रत्येक प्रतिष्ठित व्यक्तिकी ओरसे सरकारकी सेवामें यह प्रार्थना की जाय कि वह अर्जुनलाल-जीको अपराधी सिद्ध करनेके लिए अथवा अपराध न हो तो छोड देनेके लिए जयपुर राज्यका सलाह देनेकी कृपा करे जिससे केवल अर्जुनलालजी ही नहीं बचें किन्तु राजभक्त, निप्कलङ्क, शान्तिप्रिय जैन जातिकी इञ्जत भी बच जाय । इससे जयपुर स्टेट शिक्षित संसारकी अप्रसन्नतासे मुक्त होगा और ब्रिटिश सरकारके प्रति भी प्रजाजनोंकी जो अपरिमित भाक्ति बढेगी वह वर्तमान विग्रहके समयमें बहुत ही कल्याणकारी सिद्ध होगी।

इस समय अपने कर्तव्यकी पालना करनेमें जैनसमाजका जो समूह या जो प्रान्त कायरता दिखलावेगा उसके सिर पर सदाके लिए कलंक-का बोझा लद जायगा और आज जिस तरह अर्जुनलालर्जाको कष्ट भोगना पड़ा है उसी तरह किसी समय उसे भी या उसके किसी निरपराध व्यक्तिको भी कष्टमें पड़ना पड़ेगा। आज सासके दिन हैं तो कल बहुके भी दिन आवेंगे।

यदि जैनसमाजमें अपना शान्त कर्तव्य पालन करने योग्य जागृति भी न होगी और उससे सरकार तथा जयपुर राज्य दोनों ही इस विषयमें सारे देशके अँगरेज़ी और देशी समाचारपत्रोंकी आवाज सुननेमें प्रमाद करेंगे तो अन्तमें बिना अपराधके कष्टमें बिलबिलाते हुए एक दुखी मनुष्यकी ' हाय ' कर्मदेवके गुप्त कानूनके अनुसार अपना काम आगे पीछे कभी न कभी किये बिना न रहेगी:—

'तुलसी ' हाय गरीबकी, कबहुँ न निष्फल जाय । सुष् छागकी चामसों, लोह भस्म हो जाय ॥

बम्बई ५-३-१५ } बाडीलाल मोतीलाल शाह।



# सहयोगियोंके विचार।

### बौद्धधर्म।

बौद्धधर्मको माननेवाले जितने लोग हैं उतने किसी भी धर्मके माननेवाले नहीं। चीन, जापान, कोरिया, मंचूरिया, मंगोलिया और साईबिरिया, नेपाल, सिंहरू ( सीलोन) के अधिकांश लोग बौद्ध हैं। तिन्वत, भूटान, सिकिम, रामपुर बुसायरके सब ही लोग बौद्ध हैं। वर्मा, स्याम, और अनाम अर्धे अर्धे बौद्ध हैं।

एक समय तुर्किस्तान, अफगानिस्तान और बद्धचिस्तान बौद्धधर्मकी खानि थे; वहाँसे बौद्धधर्म पारस्य (ईराण) के और तुर्किस्तानके पिश्चममें फैला था। रोमन कैथलिक ईसाइयोंके बहुतसे आचार—विचार पूजापद्धतियाँ बौद्धोंके ही समान हैं। उनके सेंट वारस्ताम और जोषेफट ये दो महात्मा बौद्ध और बोधिसत्व शब्दके केवल रूपान्तर हैं।

भारतवर्षीय हिन्दुओं के धर्म और आचारव्यवहारमें बौद्धमत और उसके भाव अब भी गुप्त रीतिसे चल रहे हैं। बंगालके धर्मठाकुरके पूजनेवाले बौह ही हैं। बिठोबा और बिल देवताओं के भक्त अपना परिचय बौद्ध-वैष्णव कहका देते हैं। बंगालियों के तंत्रशास्त्रमें तो बौद्धधर्मका आभास बहुत ही स्पष्ट हो रहा है।

सिंहलदेशमें जो बौद्धधर्म प्रचलित है वह कितनी ही धर्मनीतियोंका सम्मद्र मात्र है । नेपालके बौद्धधर्ममें दर्शनतत्त्वोंकी अधिकता है और वह विज्ञानमूलक है । वर्मामें पूजा पाठोंकी अधिकता है । तिन्वतके बौद्ध कालीपूजा करते हैं, मंत्रतंत्र पढ़ते हैं, होम-जप करते हें और मनुष्यपूजा करते हैं । चौद्धदेशके बौद्ध सब तरहके जीवोंकी हिंसा करते हैं और सब तरहके मांस खाते हैं । जापानके और चीनके बौद्ध अनेक देव-देवियोंकी उपासना करते हैं । बौद्धधर्म कही तो पूर्वपुरुषोंकी उपासनाके साथ और कही तो पूर्वपुरुषोंकी उपासनाके साथ, कही मूतप्रेतोंकी उपासनाके साथ और कहीं देहतत्त्वकी उपासनाके साथ मिल गया है । वह कहीं शुद्ध बुद्धके समान और कहीं शुद्ध नागार्जुनके समान चलता है । बुद्धदेवके आदेशोंका प्रचार जब जिस देशमें हुआ है, तब उसी देशकी प्रचलित भाषामें लिखा गया है; यहाँ तक कि ईराणकी भाषामें और रोमकी भाषामें भी लिखा गया है । 'विमलप्रभा'

नामक एक पुस्तकसे इस बातका अभी पता लगा है। प्राकृत और अपभ्रंश भाषामें बौद्धोंके बहुतसे संगीतोंकी प्राप्ति हुई है।

बौद्ध किसे कहते हैं, इस विषयमें अनेक मुनियों के अनेक मत हैं। यिद संसारत्याग करके मठोंमें वास करनेवाले साधु ही बौद्ध कहे जावें तो फिर गृहस्थ बौद्धोंको बौद्ध न कह सकेंगे। यिद पंचशील (हिंसा नहीं करना, झूठ नहीं बोलना, चोरी नहीं करना, शराब नहीं पीना, व्यभिचार नहीं करना) प्रहण करनेवाले ही बौद्ध कहे जावें तो फिर व्याध, धीवर आदिका बौद्धधर्ममें प्रवेश करनेका अधिकार नहीं रहता। नेपाल और तिव्वत आदिके बौद्धोंके मतसे सारी पृथिवीके लोग बौद्ध हैं। लंकानिवासी केवल अपना ही उद्धार करके निश्चिन्त हैं। नेपाली और तिव्वती कहते हैं कि जो बोधिसत्व होगा उसे जगतके उद्धार करनेकी प्रतिज्ञा करनी होगी। इसी कारण नेपाल और तिव्वतके बौद्ध अपनेको 'महायान ' और लंकाके बौद्धोंको 'हीनयान ' सम्प्रदाय के बतलाते हैं। 'यान ' का अर्थ है पन्थ या मत। बौद्धोंके प्रधान प्रन्थका नाम है प्रज्ञापारमिता। महायान पन्थकी सारसे सार बात 'करणा ' है। प्रज्ञापारमिता केवेक संस्करण हैं। सैकड़ों हजारों श्लोकोंसे लेकर तीन पन्नों तककी प्रज्ञापारमिता हैं। समीका यह प्रधान आदेश है कि 'सब जीवों पर करणा करो।' बौद्धोंकी करणा बहुत गंभीर है।

बौद्ध लोग जातिको नहीं मानते; इसलिए उनकी सन्तान 'बौद्ध' होकर जन्म नहीं लेती, अर्थात् पैदा होते ही कोई 'बौद्ध'नहीं कहलोन लगता। ग्रुमाकर गुप्तके 'आदिकमेरचना ' नामक बौद्धस्मृतिके मतसे जिसने बुद्ध, धर्म और संघ इन तीनकी शरण ले ली है वही बौद्ध है।

ग्रुह ग्रुहमें बौद्धधर्म सन्यासियोंका धर्म था । जो सन्यास लेना चाहता या उसे एक सन्यासीको मुरब्बी बनाकर सन्यासियोंके विहारमें जाना पड़ता था। बौद्धसन्यासीको भिक्षु, सम्रहको संघ, भिक्षुओंके निवासस्थानको संघाराम, और धंषारामके मध्यके मन्दिरको विहार कहते हैं।

स्थिवर ( इद्ध भिक्षु ) कुछ प्रश्न करते हैं । उस समय पाँच भिक्षु भौर मी उपस्थित रहतें हैं । नाम, धाम, कोई कठिन रोग तो नहीं है, कभी गुजदंड तो नहीं भोगा है, राजकर्मचारी तो नहीं है, भिक्षापात्र है या नहीं, चीवर है या नहीं, इस तरहके वे प्रश्न होते हैं। इसके नाद वे संघसे पूछते हैं कि आपलोग किए कि यह मनुष्य संघमें शामिल किया जाय या नहीं। इस तरह तीन वार पूछने पर भी यदि कोई विरोध नहीं करता था तो वह उपाध्यायको सोंप दिया जाता था और उनके पास वह सन्यासधर्मके कर्तव्य सीखता था। सीख जानेपर उसमें और उपाध्यायमें कोई मेद न रहता था। संघमें दोनेंका बराबर अधिकार हो जाता था। महायान सम्प्रदायके बौद्ध उपाध्यायको कल्याण मित्र कहते हैं। इससे मालूम होता है कि उनका गुरुशिष्य जैसा सम्बन्ध नहीं है; परलोककी कल्याणकामनासे गुरु शिष्यका केवल मित्र है। इस सम्प्रदायके अनुयायी दर्शनशास्त्रकी खूव चर्चा करते हैं।

धीरे धीरे जब एक बड़ा भारी समूह गृहस्थाभिश्च बन बैठा तब दर्शनशास्त्र पढ़ना और योगध्यान काठिन प्रतित होने लगा। उस समय 'मंत्रयान 'की उत्पत्ति हुई। इसके अनुसार एक मंत्रजाप करनेसे ही सारे धर्मकर्मीका फल पाया जा सकता है। इस विश्वासकी वृद्धिके साथ साथ गुरु शिष्यका सम्बन्ध खूब हढ होता गया और आगे तो गुरुभिक्तकी—गुरुसेवाकी—हह ही हो गई। भारतके एक सम्प्रदायमें अब भी इस प्रकारका विश्वास प्रचलित है कि शिष्य गुरुका दास है, उसके पास जो कुछ है-वह स्वयं आर उसकी स्त्री कन्या तक—सब गुरुकी हैं। इस मतका मूल मंत्रयान ही है।

'वज्रयान 'सम्प्रदायमें गुरुकी प्रतिष्ठा और भी बढ़ गई; वे ईश्वरके तुल्य बन बैठे।

' सहजयान ' में गुरुका उपदेश ही सब कुछ है। गुरुके उपदेशसे यदि महापाप भी किया जाय तो उससे महापुण्य होता है । इस तरह बौद्धधर्मके परिवर्तनके साथ साथ गुरुका सम्मान बढ़ता चला गया।

'कालचक्रयान 'में गुरु अवलोकितेश्वरका अवतार माना जाता है। 'लामा-यान 'में तो सब ही लामा किसी न किसी बोधिसत्त्वके अवतार होते हैं। वे साक्षात् सर्वदर्शी सर्वज्ञ माने जाते हैं। 'लामायान 'आगे 'दलाई—लामायान ' के रूपमें परिणत हो गया है। वे अवलोकितेश्वरके अवतार हैं, कभी मरते नहीं हैं, उनका शरीर बीच बीचमें नया निर्माण होता है। बौद्धधर्मकी इन बातोंने न्यूनाधिक्यरूपसे हिन्दूधर्ममें भी स्थान पा लिया है।

-महामहोषाध्याय पं॰ हरप्रसाद ऋस्त्री ।

[बंगला प्रवासी।]

#### गंभीर विचार।

ग्रहस्थाश्रम बड़ा किन है । इसकी किनाइयों को वह ही अच्छी तरह जानता है जो स्वयं पूरा ग्रहस्थी हो । जमाना बड़ा नाजुक है, बाल बचेदार आदमी न जाने किन किन मुशिकेलों से अपने निर्वाह करते हैं और अपनी आवरू बनाये रखते हैं। सन्तान को उत्तम शिक्षा देना और उनके विवाहादि कार्यों में अपना पेट काट कर जातिप्रथाके अनुसार आवश्यकता से अधिक धन खर्च करने के लिये मजबूर किये जाना यह सब बातें कुछ कम किटनाई की नहीं हैं। किन्तु हमारे खंडेलवाल भाइयों में किसी २ को कभी २ और बड़ी मुशिकेलों का सामना भी करना पड़ता है जिस से उन का ग्रहस्थ का जावन और भी दुःखित हो जाता है। इसी प्रकार के कष्ट का एक उदाहरण इस पत्र में मिलता है जो हमारे पास आया है। इस के लेखक ने अपनी एक किटनाई का हाल लिख कर हमारी राय मांगी है; लेकिन यह प्रश्न एक जातीय विषय का है जिस का सम्बन्ध इमारी जाति की एक प्रचलित रीति से है इसिलेथे यह उचित मालूम हुआ कि इस मामले को सब भाइयों के सामने रखा जाय कि वे पूर्ण विचार कर अपनी सम्मति प्रगट करें। पत्र में यह हाल लिखा है:—

"मेरी एक कन्या है जिस की उम्र १४ वर्ष के लगभग हो गई है। इसके लिये में ने योग्य वर इंदने की बहुत कुछ चेष्टा पहले से ही की लेकिन अभाग्यवश अभी तक योग्य वर नहीं मिला। कई अच्छे लड़के अच्छे घराने के देखे भी लेकिन गोत्र न बचने के कारण निराश होना पड़ा। अब लड़की बहुत स्यानी हो गई और इस फिक में मेरा मन बड़े होश में है। हाल ही में एक योग्य लड़का जिस की उम्र भी ठीक है और जो अच्छे घराने का भी है मिला है किन्तु विधाता यहां भी वाम होगया। तीन ही गोत्र बचे और एक नानी का गोत्र रह गया जिसने इस सम्बंध के होने में भी वाधा डाल दी है। अब में बड़ी आपत्ति में हूं। में एक गरीब आदमी हूं। इसिलये धनधानों के समान मुझको स्वतंत्रता प्राप्त नहीं है। क्या एक नानी का गोत्र न बचने के कारण योग्य वर का परिस्ताग कर के इस अभागिनी की किसमत को किसी अयोग्य वर के साथ फोड़ कर बीवन भर के लिये इस को दुःख के गढ़े में डकेल दिया जाय १ क्या ऐसा करने से में पाप का भागी न बन्हाँगा १ क्या तीन गोत्र में विवाह करने की

शास्त्र में बिलकुल आज्ञा नहीं है ? ऐसी शोचनीय दशा में में 'हितेषीं' से सहा-यता मांगता हूं कि वह मुझ को बतावे कि मेरा क्या कर्तव्य है।"

भाइयो ! आपने अपने एक दुःखित भाई का हाल पढ़ा। अब आप क्या राय देते हैं ! िन्चार कीजिये और सावधानी से विचार कीजिये। हमारे यहां चार गोत्र बचाने की रस्म है लेकिन जहां तहां तीन गोत्र में भी सम्बंध हुआ करते हैं जिसका कभी कभी नर्ताजा यही होता है कि कुछ दिनों के लिये विरादरी में थोकबन्दी हो जाती है और जो प्रभावशाली होता है उसी के ज्यादा साथी हो जाते हैं। जाति के नेता पंच चौधरी महाशयों का कर्त्तन्य है कि इस मामले का एक दफै अच्छी तरह विचार करलें। किन्तु इस विषय में जो विचार हो शास्त्र तथा देश काल की आवश्यकता के अनुसार हो।

इसी गोत्रसम्बंधी विषय में एक पत्र रियासत अलवर से भी हमारे पास आया है जिसमें इस प्रकार से लिखा है " एक बात आपसे दरयापत करने की यह है कि मेरे भाई की स्त्री का देहान्त हो गया। दूसरा विवाह करना आवश्यक है। पहली स्त्री से एक लड़का है जिसका विवाह रावत गोत्र में हो गया है। अब इसका निर्णय करके सूचना दीजिये कि दूसरे विवाह में लड़के की स्त्री के कोई गोत्र बचाने की जरूरत होगी या क्या ? और होगी तो कौनसे गोत्र की होगी ? कुपा कर शींघ्र उत्तर दीजिये।"

समस्त विचारवान् भाइयों से हमारी प्रार्थना है कि ऊपर ालेखे प्रश्नों पर अच्छी तरह विचार कर अपनी सम्मति प्रगट करें। जाति के नेता, पंच चौधरी तथा शिक्षित (तालीम यापता) पुरुषों का कर्त्तन्य है कि जाति में उठते हुए प्रश्नों की विवेचना करें और "जिस पर पड़ेगी वह भुगतेगा" ऐसे क्षुद्र विचारों को तथाग कर सब के हित की बातों का उचित रीति से निर्णय करें। किन्तु जो हो ठौंक युक्ति व प्रमाण के साथ हो। विना प्रमाण व युक्ति के बात माननीय नहीं हो सकती। जातीय बातों में देश की आवश्यकता पर विशेष ध्यान देना होता है।

[ खण्डेलवाल हितैषी अंक ६ ]

#### कुरल काव्य।

तामिल काव्य कुरल की बात \*पाटलिपुत्र में प्रकाशित हो चुकी है। इस अंथ का अनुवाद लैटिन, फ़रासीसी, जर्मन, इटालीय और अंगरेज़ी में हो चुका है। काव्य दोटपी रामवाण दोहे से 'वेन्का' छन्दस् में १२००० शब्दों में है। किसी दूसरा भाषा में इतने कम शब्दों में काव्यविचार प्रकट नहीं किए गए हैं। मानो " राई बेध कर समुद्र पिरोया गया है।"

पाप साहब के अनुवाद के आधार पर कुछ नमूने दिए जाते हैं।

(१)

एक शब्द भी न बोलो जिसे अन्तरात्मा जानता है कि झूठ है। दधक उठेगी आग अन्दर झूठ की चिनगारी से।

(२)

जो अपने अन्तरात्मा के सामने सचा है, वह जीता है सब की आत्मा में पैठ कर।

( ) (

उसे गिरा सकता कीन है? जिसने किए नियुक्त मंत्री हैं विगड़ने और बतानेवाले, होए जब भूल राजा से॥

(8)

भाग्य का हुक्म हो 'असिद्धि, ' तौभी सिद्धि मिलती है प्रयत्नी को।

[ पाटलिपुत्र । ]

<sup>\*</sup> जैनहितैषीमें भी इस काव्यके विषयमें दो लेख निकल चुके हैं। —सम्पादक।

#### हमारी स्त्रियोंका स्वास्थ्य।

अनेक कारणोंसे हमारे देश की स्त्रियोंका स्वास्थ्य दिन प्रति दिन खराब होता जा रहा है। ज्रा २ सी बातों से भीत और चिकत होने वाली मातायें प्रताप और शिवाजी उत्पन्न नहीं कर सकतीं। जिस देशका अधः पतन होता है उस देशकी स्त्रियों का शारीरिक, मानिसक और आत्मिक बल सबसे पहले कम होना आरम्भ होता है। जहां के मनुष्य, घरमें चिराग नहीं जलता—इस लिये—और पकी पकाई खानेको मिलेगी—इसलिये विवाह करते हैं वहां स्त्रियों का आदर केवल मनु महाराज की उक्तियों में ही रह जाता है। घर की लक्ष्मियों को घर की दासी में परिणत करने वाला समाज क्या वीर और विद्वानोंसे विभूषित होगा या दास और दीनोंसे कलंकित? हमारी स्त्रियोंका स्वास्थ्य जिन कारणों से नष्ट हो रहा है आज इस अल्प लेख में उन पर थोड़ा सा विचार किया जाता है।

स्त्रियां केवल घर में और फिर घर भी हिन्दुस्थानी जिस में परदों की दीवारों और कोठारेयों की बहुतायत ने वायु और प्रकाश को बाहिष्कृत करदेनेका पक्का इरादा कर रखा है बन्द रहती हैं। शुद्ध वायु और नियमित व्यायाम के अभाव के कारण उनकी शारीरिक अवस्था शोचनीय हो उठती है। इस दीन अवस्था में रहते हुए उनको दिन रात अनवरत तेली के बैल की तरह घरके कूड़ा करकट-के काम में लगा रहना पडता है जिसके कारण बहत सी कुल बधुएं तेपेदिक और अनेक संकामक रोगों की भेंट हो जाती हैं। विद्याविहीन होने के कारण वे सफाई और उससे क्या लाभ है-इस बातको नहीं जानतीं, किस ऋतु में किस तरह रहना चाहिए इस का उन को ज्ञान नहीं होता। यही कारण हैं जो उन के स्वास्थ्य का यथासंभव शीघ्र सत्यानाश कर देते हैं। और उनके पति उनकी इस गिरी हुई अवस्था पर क्यों विचार करने लगे हैं? वे तो पत्नीवियोग के दूसरे ही दिन मोहर बांध दूसरी शादी करने का ईदररदत्त हक्क रखते हैं। वीर और विद्वान पैदा करने वाली माताएं भारतवर्ष में प्रायः जिस बुरी तरह समय यापन करती हैं उस का कोई ठिकाना नहीं। एक और भी बहुत बड़ा कारण है जिसने उन की शारीरिक शक्ति को रसातल पहंचाने में बडी बहादुरी दिखाई है और वह उनको असमय गर्भवती कर देना है। भारत के किसी प्रांत के मरणसंबंधी विवरण को पिंदुये आप की बालक पैदा होने या पैदा होने के बाद उन बेचा-

रियोंके लिये अवश्यम्भावी कुछ रोगों में मृत्यु के मुख में पतित होनेवाली हिन्दू नारियों की जितनी बड़ी संख्या मिलेगी और किसी जाति में नहीं।

बहुत आदमी श्रम से यह समझ बैठे हैं कि जो ज्यादह काम करता है वह ज्यादह तन्दुरुस्त होता है। पर वास्तव में यह बात नहीं है। काम करने पर तन्दुरुस्ती नहीं, काम करने के ढंग पर तन्दुरुस्ती का विचार होना चाहिए। रो रो कर और तिबयत को विवश कर के जो काम किया जाता है वह तन्दुरुस्त आदमी का काम नहीं कहा जा सकता। हमारी श्रियां घरों में दासी रूपमें जो काम कर रहीं हैं वह भी इसी ढंगका काम है। लोग कहते हैं कि चक्की पीसने से और बरतन मांजने से तन्दुरुस्ती अच्छी रहती है। हम भी कहते हैं, वेशक, पर मैशीन की तरह दिन रात कामकरने, विश्राम और उपयुक्त आहार न मिलने पर वह चक्की और चौका उनके लिये आरोग्यप्रद चीजें हैं या रोगप्रद ? काम के बाद आराम और आराम के बाद काम, प्रकृति का साधारण नियम है। यदि इस नियम का अपवाद देखना हो तो हमारी श्रियों की अवस्था देखिये।

जब तक हम अपनी स्त्रियों का आदर करना नहीं सीखेंगे, उनको खुली हवा और प्रकाशमें नहीं रखेंगे, उनको दासीवत रखने की वजाय गृहलक्ष्मीके रूपमें उनकी घरों में प्रतिष्ठा नहीं करेंगे और अपनी निकृष्ट वृत्तियों की पूर्तिका आला न समझ कर उनमें ठींक समय उपस्थित होने पर गर्माधान न करेंगे उस समय तक वे भी मनुष्य रूपमें पशु और वीर विद्वानोंकी वजाय भीरु और मूर्ख पुरुष पैदा करना बंद नहीं करेंगी।

[ वैद्य, अंक १]

## युद्ध में एक सिपाही के मारने का खर्च।

सारे भूमण्डल की समस्त जनसंख्या एक अरब पचहत्तर करोड़ (१०५००००००) है। जनसंख्या में प्रतिवर्ष सवा करोड़ की वृद्धि होती रहती है। क्योंकि आये साल आठ करोड़ बच्चे पैदा होते और पौने सात करोड़ मनुष्य मर जाते हैं। अर्थात् भूतल पर प्रतिदिन सवा दो लाख का जन्म, और पौने दो लाख की मृत्यु होती है। इस हिसाब से एक दिन में चालीस हज़ार की परिवृद्धि होजाती

है । सो यदि दिन रात निरन्तर कोई घातक अपनी सुतीक्ष्ण तलवासे प्रतिक्षण मनुष्यों का एक एक सिर काटता रहे ते। यमराजके कार्यमें (मरने में ) फ़ी सैकड़ा एक की वृद्धि हो सके । इस ( यमराजकृत) मृत्युसंख्या के सामने युद्ध की मृत्युसंख्या तुच्छ सी प्रतीत होती है! रूस जापान युद्धमें दो लाख सैनिक मृत्यु के ग्रास बने थे। पर इस प्रवर्त्तमान युद्धमें प्रथम चार मासमें ही हत सैनिकोंकी संख्या पच्चीस तीस लाख तव बताई जाती है । यदि इसी गति से एक वर्ष तक यह युद्ध चलता रहे ते सिर्फ इतना फर्क पड़ेगा कि सवाकरोड़ के स्थान में पच्चीस लाख ही जनसंख्या बढ सकेगी । रूस जापान के युद्ध में १०३ गोलियां एक सैनिक की हत्या पर खर्च आई थीं। और रूस टर्की की लड़ाईमें एक सिपाही को मारने पर ४७ हजार रुपया खुर्च पड़ा था। रूस जापान में एक सैनिकके मारनेका खर्च साठ हुजार रुपये से भी अधिक हुआ था। अर्थात् एक जान का नाश करनेके लिये एक मन सुवर्ण और एक हजार गोलियां या साठ हजार रुपये का खर्च होता है!! आजकल योरप इसी 'पुण्यकार्य' में लगा हुआ है, और इसी के लिये अपनी सम्पत्ति छटा रहा है! इस युद्ध की समाप्ति पर फिर हिसाब जोड़ा जायगा कि कितने हजार पोंड एक एक हजार मनुष्यों की जान लेने में खर्च हए।

[ भारतोदय, अंक ४३।]

# पुस्तक--परिचय । १ प्रभुभक्ति ।

अनुवादक और प्रकाशक, एम. के. बेहिरा-अजमेर । यह गुजरातीके-' निष्काम भक्ति ' नामक निबन्धका अनुवाद है । अनुवादक महाशयने मूल लेखकके नामका उल्लेख करनेकी या उनके प्रति कृतज्ञता प्रकाश करनेकी कोई आवश्यकता न समझी । पर निबन्ध बहुत अच्छा है । बेढ़े ही अच्छे विचारोंसे भरा हुआ है । सहृदयजन इससे बहुत आनन्दलाम करेंगे । क्या ही अच्छा होता यदि इसका अनुवाद भी अच्छा होता। भाषादोष, भावशैथिल्य, और अस्पष्टताकी भरमार है। गुजरातीपन जहाँ तहाँसे निकला पड़ता है। गुजरातीक कई दोहें ज्योंके त्यों रख दिये हैं जिन्हें हिन्दी भाषाभाषी शायद ही समझें। पुस्तक मोटे मोटे अक्षरोंमें १०६ पृष्ठोंपर छपी है। एक रुपया मूल्य बहुत अधिक है। हितैषीके टाइपमें यदि यह पुस्तक छपाई जावे तो इसका मूल्य चार आनेसे भी कम हो।

## २ संसारमें सुख कहाँ है ?

पृष्ठ संख्या १०८ । मूल्य दो आना । जैनतत्त्वप्रकाशिनी सभाका यह २६ वाँ ट्रेक्ट है । इसे पढ़कर हम बहुत ही प्रसन्न हुए । सभाने अबतक जितने ट्रेक्ट प्रकाशित किये हैं, उनमें यह सबसे अच्छा है । यह जैनिहितेच्छुके सम्पादक श्रीयुत वाडीलाल मोतीलाल शाहके लिखे हुए एक गुजराती निबन्धका अनुवाद है । अनुवादक महाशय इतने परमार्थी हैं कि उन्होंने अपना नामतक प्रकाशित नहीं दोने दिया है । अनुवाद बहुत सरल और सुन्दर हुआ है । हम चाहते हैं कि हमारे प्रत्येक भाई इस नये ढंगसे लिखे हुए मार्मिक और शिक्षाप्रद निबन्धको पहें और इस पर विचार करें । धर्मात्माओंको इसकी सौ सौ पचास प्रतियाँ लकर जैनों और जैनेतरोंमें वाँटना चाहिए । बाबू चन्द्रसेनजी जैनवैद्य लेखकोंका नाम प्रकाशित करनेमें बहुत प्रमाद करते हैं । अन्य ट्रेक्टोंके समान इसमें भी उन्होंने यह प्रमाद किया है । 'वा. मो. शा. ' इतना लिखनेसे कोई लेखकका परिचय नहीं पा सकता; स्पष्ट लिखना चाहिए था । आजकल लेखका नाम देखकर ही पुस्तक पढ़नेकी इच्छा होती है ।

#### ३ इन्दिरा।

लेखक, श्रीयुत बालचन्द्र रामचन्द्र कोठारी बी. ए. और प्रकाशक सुरस-प्रनथ-प्रसारक मंडली, गिरगाँव बम्बई। मूल्य १)। मराठीका उपन्यास है। किसी भाषाका अनुवाद या रूपान्तर नहीं है, स्वतन्त्र लिखा गया है। इसमें एक स्त्रीके रहते हुए और उसके उदरकी एक विवाहयोग्य कन्या होते हुए भी पुत्रप्राप्तिकी इच्छासे बुढ़ापेमें दूसरा विवाह करनेवाले एक धनिककी दुर्दशाका चित्र खींचा गया है। इसमें सन्देह नहीं कि स्वतंत्र रचनाके लिहाज्से कोठारीजीको इस पुस्त कके लिखनेमें बहुत कुछ सफलता प्राप्त हुई है; उनकी रचनाशैली बतलाती है कि कालान्तरमें वे एक अच्छे उपन्यास लेखक हो जावेंगे; परन्तु उन्होंने जिन विचारोंको कई पात्रोंके चरित्रोंके मीतरसे प्रकट किये हैं वे ठीक नहीं । विधवाविवाहके अनुयायी और सुधारक भी उन्हें पसन्द नहीं कर सकते। असंयमी और अपनी ख्रीको आत्महत्या करनेमें तत्पर करनेवाले पुरुष भी यदि सुधारक बन सकते हैं और रामचन्द्रपंत जैसे सचिरित्र पुरुषोंकी भी अनुमतिसे इन्दिराको प्राप्त कर सकते हैं तो हमारी समझमें वह सुधारकत्व आदर्श नहीं बन सकता। प्रभाकर और इन्दिरा दोनोंहीका चरित्र यदि उज्वल बनानेका प्रयत्न किया जाता तो पाठकों पर अच्छा प्रश्वाव पड़ता। उपन्यासंमें अस्वाभाविकता भी बहुत आ गई है।

### ४ जैनतीर्थयात्रा दीपक।

लेखक, फतेहचन्द्र इन्द्रप्रस्थिनवासी । मिलनेका पता, पुस्तकालय जैन-पाठशाला धर्मपुरा, देहली । मूल्य चार आना । इसमें तमाम जैनतीथोंका और मार्गमें मिलनेवाले शहरोंका यात्रोपयोगी वर्णन है । रेल-मार्ग, किराया आदि भी बतलाया है । पुस्तक छोटी होनेपर भी कामकी है । यात्रियोंको इसकी एक एक प्रति साथ रखना चाहिए ।

## ५ शिवराम भजनसंग्रह।

कर्ता, मास्टर शिवरामसिंहजी, जैनपाठशाला रोहतक। प्रकाशक, धर्मप्रकाशिनी जैनसभा, रोहतक। इसमें 'जातिसुधार और धर्मप्रचार विषयक नई तर्जिके ६० जोशीले भोजन हैं।' मास्टर शिवरामसिंहजी नेत्रहीन हैं; परन्तु बढ़े जोशीले और स्वार्थत्यागी काम करनेवाले हैं। रोहतक पाठशालाकी आप वर्षोंसे अवैतनिक सेवा कर रहे हैं। उनकी यह रचना देखकर प्रसन्नता होती है। भजन साधारणतः अच्छे हैं। ६० पृष्ठकी पुस्तकका मूल्य दो आना अधिक नहीं है।

## ६ हनुमानचरित नौविल भूमिका।

हाईस्कूल बुलन्दशहरके मास्टर लाला बिहारीलालजी वी. ए. जैन इसके लेखक और प्रकाशक हैं। आपने उर्दूमें 'हनुमानचरित 'नामका एक नौविल या उपन्यास लिखा है। यह छोटीसी पुस्तक उसकी भूमिका है। इसमें बतलाया है कि हनुमान वानर या बन्दर नहीं थे, वे जैनशास्त्रोंके अनुसार एक प्रतिष्ठित कुलके वीर पुरुष थे। जो लोग उन्हें बन्दर कहते हैं वे ग़लती पर हैं। भाषा अच्छी है। यह मालूम न हुआ कि उर्दू उपन्यासकी भूमिका हिन्दीमें छपानेकी क्या अवश्यकता थी।

#### ७ अनमोल बूटी ।

इसके लेखक भी उक्त मास्टर साहब हैं। यह एक अपूर्व पुस्तक है। इसमें अर्क या आक (मदार) वृक्षकी जड़ों, डालियों, पत्तों, फूलों फलोंसे सैकड़ों तरहके रोगोंको आराम करनेकी तरकींबें लिखी हैं। प्रत्येक रोगके लक्षण, उनमें यह बूटी देनेकी विधि, परहेज आदि भी लिखे हैं। दवा बड़ी सस्ती और सब जगह सुलभ है। परीक्षा करके देखना चाहिए। पुस्तककी भाषा कठिन उर्दू है, यदि कुछ सुभीता है तो यह कि नागरी अक्षरोंमें छपी है। यदि सरल हिन्दीमें लिखी गई होती तो इससे बहुत उपकार होता। मूल्य साढ़ चार आने।

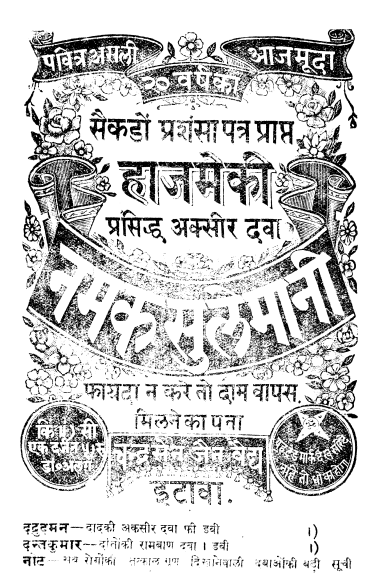
#### ८ विज्ञानप्रवेशिका।

प्रयागमं एक विज्ञानपरिषत् स्थापित हुई है। वह देशी भाषाओं में विज्ञान-सम्बन्धी पुस्तकें निकालेगी। यह उसकी पहली पुस्तक है। इसके लेखक हैं श्रीयुक्त रामदास गौड़ एम. ए. तथा शालग्राम भागव एम. एस. सी.। लेखकों के नामसे ही इस पुस्तककी उत्तमताका पता लग सकता है। बहुत ही सरलतासे सुगम भाषामें यह पुस्तक लिखी गई है। बालकों को इस विषयका बोध करानेका इससे सहज ढंग शायद ही कोई और हो। हिन्दीमें सरल विज्ञानकी सबसे अच्छी यही पुस्तक है। जैनपाठशालाओं में इसके पढ़ानेका प्रबन्ध अवश्य करना चाहिए। इसके पढ़ानेमें जो सामान आवश्यक होता है उसका मूल्य तीन रुपयाके करीब है। पुस्तकका मूल्य ≶) है।

# असली जैनपंचांग ।

ज्योतिषरत्न पं० जियालालजी जैनीका पंचांग विक्रीके लिए तैयार है। मूल्य दो आना। पांचके मूल्यमें छह।

जैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय-बम्बई।



# चित्रशाला स्टीम प्रेस, पूना सिटीकी अनोखी पुस्तकें ।

चित्रमयजगत्-यह अपने ढंगका अद्वितीय साचित्र मासिकपत्र है। " इले-स्ट्रेटेड लंडन न्यूज " के ढंग पर बड़े साइजमें निकलता है। एक एक पृष्ठमें कई कई चित्र होते हैं। चित्रोंके अनुसार लेख भी विविध विषयके रहते हैं। साल भरकी १२ कापियोंको एकमें बंधा लेनेसे कोई ४००, ५०० चित्रोंका मनोहर अलबम बन जाता हैं। जनवरी १९१३ से इसमें विषेष उन्नति की गई है। रंगीन चित्र भी इसमें रहते हैं। आर्टपेपरके संस्करणका वार्षिक सूल्य ५॥) डाँ० व्य० सहित और एक संख्याका मूल्य॥) आना है। साधारण काग-जका वा० मू० ३॥) और एक संख्याका । हि।

राजा रिवर्माके प्रसिद्ध चित्र-राजा साहबके चित्र संसारमरभरमें नाम पा चुके हैं। उन्हीं चित्रोंको अब हमने सबके सुमीतेके लिये आर्ट पेपरपर पुस्तकाकार प्रकाशित कर दिया है। इस पुस्तककें ८८ चित्र मय विवरणके हैं। राजा साहबका सचित्र चित्र भी है। टाइटल पेज एक प्रसिद्ध रंगीन चित्रसे सुशोभित है। मूल्य है सिर्फ १) ह०!

चित्रमय जापान-घर बैठे जपानकी सैर । इस पुस्तकमें जापानके स्रष्टिः सींदर्ग्य, रीतिरवाज, खानपान, नृत्य, गायनवादन, व्यवसाय, धर्मविषयक और राजकीय, इत्यादि विषयोंके ८४ चित्र, संक्षिप्त विवरण सहित हैं । पुस्तक अव्वल नम्बरके आर्ट पेपर पर छपी है । मूल्य एक रूपया ।

सचित्र अक्षरबाध-छोटे २ बचोंको वर्णपरिचय करानेमें यह पुस्तक व् बहुत नाम पा चुकी है। अक्षरोंके साथ साथ प्रत्येक अक्षरको बतानेवाळी, उसी अक्षरके आदिवाळी वस्तुका रंगीन चित्र भी दिया है। पुस्तकका आकार बड़ा है। जिससे चित्र और अक्षर सब मुशोभित देख पड़ते हैं। मूल्य छह आना।

वर्णमालाके रंगीन ताश-ताशोंके खेलके साथ साथ बचोंके वर्णपरिचय करानेके लिये हमने ताश निकाले हैं। सब ताशोंमें अक्षरोंके साथ रंगीन चित्र और खेलनेके चिन्ह भी हैं। अवस्य देखिये। फी सेट चार आने। सचित्र अक्षरिलिप-यह पुस्तक भी उयर्युक्त " सचित्र अक्षबीघ " के ढंगकी है। इसमें बाराखड़ी और छोटे छोटे शब्द भी दिये हैं। वस्तुचित्र सब रंगीन हैं। आकार उक्त पुस्तकसे छोटा है। इसीसे इसका मुख्य दो आने हैं।

सस्ते रंगीन चित्र-श्रीदत्तात्रय, श्रीगणपति, राज्यंचायतन, भरतभेट हनुमान, शिवपंचायतन, सरस्वती, लक्ष्मी, मुरलीधर, विष्णु, लक्ष्मी, गोपी-चन्द, अहिल्या, शकुन्तला, मेनका, तिलीत्तमा, रामवनवास, गर्जेद्रमोक्ष, हरिहर भेट, मार्कण्डेय, रम्भा, मानिनी, रामधनुविँगाशिक्षण, अहिल्योद्धार, विश्वामित्र मेनका, गायत्री, मनोरमा, मालती, दमयन्ती और इंस, शेषयायी, दमयन्ती इत्यादिके सुन्दर रंगीन चित्र । आकार अ४७, मुख्य प्रति चित्र एक पैसा ।

श्री सयाजीराव गायकवाड बड़ोदा, महाराज पंचम जाज और महारानी मेरी, कृष्णशिष्टाई, स्वर्गीय महाराज सप्तम एडवर्डके रंगीन चित्र, आकार ८×१० सूत्य प्रति संख्या एक आना ।

खिथोके बढियाँ रंगीन चित्र-गायत्री, प्रातःसन्ध्या, मध्याह सन्ध्या, सायंसन्ध्या प्रत्येक चित्र ।) और चारों मिलकर ॥) नानक पंथके दस गुरू, स्वामी दयानन्द सरस्वती, शिवपंचायतन, रामपंचायतन, महाराज जार्ज, महारानी मेरीं। आकार १६×२० मृत्य प्रति चित्र ।) आने।

अन्य सामान्य-इसके सिवाय सचित्र कार्ड, रंगीन और सादे, स्वदेशी बटन, स्वदेशी दियासलाई. स्वदेशी चाकू, ऐतिहासिक रंगीन खेळनेशे ताश, आधुनिक देशभक्त. ऐतिहासिक राजा महाराजा, वादशाह, सरदार, अंग्रेजी राजकर्ता, गवर्नर जनरल इत्यादिके सादे चित्र उचित और सस्ते मृत्य पर मिलते हैं। स्कूलोंमें किंडरगार्डन रीतिसे शिक्षा देनेकं लिये जानवरी आदिके चित्र-सब प्रकारके रंगीन नकशे, ड़ाईगका सामान, भी योग्य मृत्यपर मिलता है। इस पतेपर पत्रव्यवहार कींजिये।

मैनेजर चित्रशाला प्रस, प्रमा सिटी ।

# स्त्रियोंके पढ़ने योग्य नई पुस्तकें।

सदाचार, पातिवत, गृहकर्म, शिशुपाटन आदिकी शिक्षा देनेवाटी सरल भाषामें लिखी हुई स्त्रियोपयोगी पुस्तकोंकी जैनसमानमें बहुत ज़रूरत है। यह देखकर हमने नीचे लिखी पुस्तकें मँगाकर बिकीके लिए रक्षी हैं। प्रत्येक स्त्रीकों ये पुस्तक पढ़ना चाहिए । इनके पढ़नेमें नी भी खूब लगता है।

१ सरस्वती — गृहस्थजीवनका बहुत ही शिक्षाप्रद उपन्यास ।
 बड़ा ही दिल्लचस्य है । मूल्य १ ) पक्की जिल्दका १। )

२ वीरवधू—चौहानरामा पृथ्वीसम और उसकी वीर रानी संयोगिताका वीररमपूर्ण चरित्र । पाँच बहुत ही सुन्द्र चित्र कई रंगोंसे छपे हुए हैं । मू० ॥)

३ आदर्श परिवार-प्रत्येक कुटुम्बमें पढ़ेजाने योग्य। मू०॥।)

४ शान्ता — एक आदर्शस्त्रीका चरित्र। मू०॥)

५ लक्ष्मी — ,, ,, ))

६ कन्या-सदाचार—छड्कियोंके कामकी । मू० ।)

७ कन्यापत्रदर्षण-- ,, ,, म० -)

८ बनवासिनी — बहुत ही हृद्यद्रावक उपन्यास । मृ० ।)

९ गृहिणीभूषण—इसकी शिक्षार्ये बहुतही पवित्र हैं। मू.॥)

### मँगानेका पता-

मैनेजर, जैनग्रन्थरत्नाकरकार्यालय, गिरगांव बम्बई।

Printed by Nathuram Premi at the Bombay Vaibhav Press, Servants of India Society's Building, Sandhurst Road, Girgaon Bombay, & Published by Nathuram Premi at Hirarag, Near C. P. Tank

Jain Education International Girgaon, Bain Buye, Use Only www.jainelibrary.org

# कलकत्ते के प्रसिद्ध डाक्तर वर्मन की कठिन रोंगों की सहज दवाएं।

गत ३० वर्ष से सारे हिन्दुस्थानमें घर घर प्रचलित हैं। विदेश विज्ञापन की कोई आवश्यक्ता नहीं है, केवल कई एक दवाइयों का नाम नीचे देते हैं।

हैणा गर्मी के दस्त में असल अर्ककपूर

मोल। ] डाःमः-। १ सं४ शोशी

पेचिश, मरोड़, ऐठन, शूल, आंत्र के दस्तमें-

क्लोरोडिन

मोल 🕑 दर्जन ४) रुपया

कलेंज की कमजोरी मिटाने में और बल बड़ाने में

कोला टौनिक

मोल १) डाः 🕑 आने।

पेट दर्द, बादीके लक्षण मिटानेमें अर्फ पूर्दीना [स्वज] मोल णुडाःमः । अने ।

अन्तरके अथवा बाहरी दुर्दमिटानेमें

पेन हीलर

मोल 🖐 डाः मः 🕒 पांच आने

सहज और हलका जलाबके लि जुलाबकी गोली

२ गोळी रातको खाकर सीव सबेरे खुलासा दस्त होगा। १६गोलियोंकी डिब्बीलुडाःमः १ से ८ तक। शुपांच आने.

पूरे हाल की पुस्तक विना मूल्य मिलती है द्वा सब जगह हमारे एजेन्ट और द्वा फरोशों के पास मिलेगी अथवा—

डाः एस, के, बर्धेन ५, ६, ताराचंद दत्त शीट, कलकता।