# जैनहितेषा ।

मुख्यतः इतिहास सम्बन्धी छेखोंसे युक्त विशेष अङ्क ।

33×0×66



प्रकाशक-

जैनग्रन्थरत्नाकर कार्याळय हीरावाग, गिरगांव-वंबई.

## म्रियोंके पढ़ने योग्य नई पुस्तकें।

सदाचार, पातित्रत, गृहकर्म, शिशुपालन आदिकी शिक्षा दें सरल भाषामें लिखी हुई स्त्रियोपयोगी पुस्तकोंकी जैनसमाजमें जरूरत है। यह देखकर हमने नीचे लिखी पुस्तकें मँगाकर बि लिए रक्खी हैं। प्रत्येक स्त्रीको ये पुस्तकें पढ़ना चाहिए। इ पढ़नेमें जी भी ख़ूब लगता है।

१ सरस्वती — गृहस्थजीवनका बहुत ही शिक्षाप्रद उपन्या बड़ा ही दिलचस्य है । मूल्य १ ) पक्की जिल्दका १। )

२ वीरवधू — चौहानराजा पृथ्वीराज और उसकी वीर र व संयोगिताका वीररसपूर्ण चरित्र । पाँच बहुत ही सुन्द्र चित्र रंगोंसे छेपे हुए हैं । मू० ॥)

३ आदर्श परिवार-प्रत्येक कुटुम्बमें पढ़ेजाने योग्य। मू०

४ शान्ता — एक आदर्शस्त्रीका चरित्र। मू० ॥)

६ कन्या-सदाचार — लड़िकयों के कामकी । मू० 🕴

७ कन्यापत्रदर्पण--- ,, मू० /)

८ वनवासिनी—बहुत ही हृदयद्रावक उपन्यास । मू०

९ गृहिणीभूषण-इसकी शिक्षायें बहुतही पवित्र हैं । ५ू

### मॅगानेका पता-

मैनेजर, जैनग्रन्थरत्नाकरकार्यालय, गिरगांव बम्बई

Printed by Nathuram Premi at the Bombay Vaibhav Press, Servant of India Society's Building, Sandhurst Road, Girgaon Bombay, Jain Education International del by Nathurana Private Use O'Mirabag, News and Branch Girgaon, Bombay.



# जैनहितैषी।

श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात्सर्वज्ञनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥

वाँ भाग है वैशाख, ज्येष्ठ, वीर नि० सं० २४४१ । है अंक७-८

## पुरातत्त्वकी खोज करना जैनोंका कर्तव्य है।

् हेखकः—वेन्सेन्ट ए. स्मिथ, एम्. ए.। ) पुरातत्त्वसंबंधी खोजकी आवश्यकता।



विद्यार्थी भारतवर्षसंबंधी किसी विषयका अध्य यनकरते हैं वे सब इस बातको न्यूनाधिक अच्छी तरह जानते हैं कि पुरातत्त्वकी खोजसे पिछल्ले ७०—८० वर्षमें ज्ञानकी कितनी वृद्धि

हुई है। पुरातत्त्वसंबंधी खोजके अनुसार मौिखक और लिखित कथा-ओंके प्रमाणको मर्यादा निश्चित की गई है और इन्हीं अन्वेषणोंकी सहायतासे मैं प्राचीन भारतका कथामय इतिहास लिखनेको समर्थ हुआ हूँ। बड़ी मेहनतके साथ नियमपूर्वक जमीन खोदनेसे जो सिके, शिलालेख, इमारतें, धर्मपुरतकें, चित्र और बहुत तरहकी मुतफ़रिक बची खुची चीनें मिली हैं उनकी महायतामे हुमने प्राचीन ग्रंथोंमें लिखे हुए भारतीय इतिहायके डाँचेकी पूर्ति की ई ह, अपने ज्ञानको जो पहले अस्पष्ट था शुद्ध बनाया है और कालकमकी मजबूत पद्धतिकी नींव डाली है।

जैनोंके अधिकारमें बहे बहे पुस्तकालय (भंडार्स) हैं जिनकी रक्षा करनेमें वे बड़ा परिश्रम करते हैं। इन पुस्तकालयोंमें बहुमूल्य साहित्य भरा पड़ा है जिसकी खोज अभी बहुत कम हुई है। जैन अंथ खास तौर पर ऐतिहासिक और अर्थ ऐतिहासिक सामर्भ्रत्ये परिपूर्ण हैं। परन्तु साहित्यसंबंधी कथायें बहुधा ब्रुटिपूर्ण होती है. इस लिए मत्यके निर्णयके लिए प्रातक्त्यसंबंधी खोजकी जरूरत है।

#### धनाट्य जैनोंका कर्तव्यः

दूसरे समाजींको देखते हुए जिनसमाजमें धनाक मनुष्योंकी संख्या बहुत बढ़ी चढ़ी है और ये लोग किसी तरहके मार्वजनिक काममें, जो उनको चित्ताकर्षक लगता हो, मुभीतके साथ रुपया खर्च कर सकते हैं। मेरा भाषासंबंधी जान इतना काफी नहीं है कि में साहित्य-प्रन्थोंकी परीक्षा कर सकूँ अथवा उनका मन्पादन कर सकूँ । अतएव में एक और विषयके मंबंधमें, जिसका में जानकार हूँ, कुछ कहनेका साहस करता हूँ और में कुछ ऐसी सन्मतियाँ देता हूँ जिनके अनुसार चलनेसे बहुतसी बहुमूह्य

ातें हाथ छग सकेंगी । मेरी इच्छा है कि जैनसमानके छोग और विशेष कर धनाट्य छोग—जो रुपया खर्च कर सकते हैं-पुरा-उत्वसंबंधी खोजकी ओर ध्यान दें और इस काममें अपने धर्म और समाजके इतिहासकी ओर विशेष छक्ष्य रखतेहुए धन खर्च करें।

खोजके लिए गुंजाइश।

स्वोजके लिए बहुत बड़ा क्षेत्र पड़ा है। आज कल जैनमतावलम्बी अधिकतर राजपूताना और पश्चिमी भारतवर्षमें रहते हैं। परन्तु हमेशा यह बात नहीं रहीं है। प्राचीनकालमें महावीर स्वामीका धर्म आज कलकी अपेक्षा बहुत दूर दूर फैला हुआ था। एक उदाहरण लीजिए—जैनधर्मके अनुयायी (पटनाके उत्तर) वैशालीमें और पूर्व बंगालमें आज कलकी कपेक्षा हैं, परन्तु ईसाकी सातवीं शताब्दीमें इन स्थानोंमें उनकी संख्या बहुत जियादा थी। मैंने इस बातके बहुतसे सुबूत अपनी आँखोंसे देखे हैं कि बुंदेलखंडमें मध्यकालमें और विशेषकर ग्यारहवीं और बारहवीं शताब्दियोंमें जैनधर्मकी विजय—पताका खूब फहरा रही थी। इस देशमें ऐसे स्थानों पर जैनमूर्तियोंका बाहुल्य है, जहाँ पर अब एक भी जैनी दिखाई नहीं देता। दक्षिण और तामिल देशोंके ऐसे अनेक प्रदेशोंमें जैनधर्म सिदयों तक एक प्रभावशाली राष्ट्रधर्म रह चुका है जहाँ अब उसका कोई नाम तक नहीं जानता।

चन्द्रगुप्त मौर्य्यके विषयमें प्रचलित कथा।

जो बातें मैं सरसरी तौर पर लिख चुका हूँ उनमें खोजके लिए बेहद गुंजाइश है। मैं विशेषकर एक महत्त्वपूर्ण बातकी खोजके लिए अनुरोध करता हूँ। वह यह है कि महाराज चन्द्र- गुप्त मौर्घ्य श्रीभद्रबाहुके साथ श्रवणबेलगुल गये, और फि उन्होंने जैनसिद्धांतके अनुसार उपवास करके धीरे धीरे अणं प्राण तज दिये, यह कहाँतक ठीक है। निस्संदेह कुल पाठक यह जानते होंगे कि इस विषय पर मिस्टर लेविस राइस और डाक्टर फ्लीटमें खूब ही वादिववाद हो चुका है। अब समय आग्ना है कि कोई जैनविद्वान कदम बढ़ावे और इस विषय पर अपनी दृष्टिसे वादिववाद करे। परन्तु इस कामके लिए एक वास्तविक विद्वान्की आवश्यकता है, जो ज्ञानपूर्वक विवाद करे—ऊँटपटाँग बातोंसे काम नहीं चलेगा। आज कलकी विद्वन्मंडली हरबातके प्रमाण माँगती है और यह चाहती है कि जो बात कही जाय वह रिक हो और उसके विषयमें जो बहस की जाय वह स्प्रष्ट और न्याययुक्त हो।

### दक्षिणका धार्मिक युद्ध।

जिन बड़े बड़े प्रदेशोंमें जैनधर्म किसी समय फैला हुआ था बल्कि बड़े जोर पर था वहाँ उसका विध्वंस किन किन कारणोंसे हुआ उनका पता लगाना हमारे लिए सर्वथा योग्य है और यह खोज जैनविद्वानोंके लिए बड़ी मनोरंजक होगी।

इस विषयसे मिलता जुलता एक विषय और है जिसक बहुत थोड़ा अध्ययन किया गया है। वह दक्षिणका धार्मिक युद्ध है और खासकर वह युद्ध है जो चोलवंशीय राजाओंके शैवधर्म और उनके पहलेके राजाओंके जैनधर्ममें हुआ था।

#### अध्ययनके लिए कुछ पुस्तकें।

इन बातोंकी अच्छी तरह खोज करनेके लिए हमको पहले नैन स्मारकों, मूर्तियों, और शिलालेखोंका कुछ ज्ञान प्राप्त करलेना चाहिए। बहुतसे ऐसे स्मारक ( इमारतें इत्यादि ) अब भी जमीनके नीचे दबे पड़े हैं और यह ज़रूरत है कि कोई होशियार आदमी उनको खोद कर निकाले। जो कोई जैनोंके महत्त्वपूर्ण भयावशेषों-की जाँच करना चाहे उसको प्राचीन चीनी यात्रियों और विशेष-कर ह्याँनसाँगकी पुस्तकोंका अध्ययन करना चाहिए । ह्यानसाँग-को यात्रियोंका राजा कहनेमें अत्युक्ति न होगी । उसने ईसाकी सातवीं सदीमें यात्रा की थी और बहुतसे जैन स्मारकोंका हाल स्त्रि।, जिनको लोग अब बिलकुल भूल गये हैं। ह्यानसाँगकी यात्रा-संबंधी पुस्तकके बिना किसी पुरातत्त्वान्वेषीका काम नहीं चल सकता। हाँ मैं जानता हूँ कि जो जैन विद्वान् उपर्युक्त पुस्तकोंसे काम लेना चाहता है वह यदि चीनी भाषा न जानता हो, तो उसको अँगरेजी या फ्रेंच भाषाका जानकार होना चाहिए। परन्तु मैं ख्याछ करता हूँ कि आजकल बहुतसे जैनी अपने धर्मशास्त्रोंके विद्वान् होकर अँगरेजी पर भी इतना अधिकार रखते हैं कि वे इस भाषाकी उन तमाम पुस्तकोंको काममें लासकें जो उनको सफलतापूर्वक अध्ययन करनेमें नरूरी हों और एक ऐसे समाजके मनुष्योंको, जो माळा-वाल है, पुस्तकोंको मूल्यसे न डरना चाहिए।

जैनस्मारकों पर बौद्धस्मारक होनेका भ्रम। कई उदाहरण इस बातके मिले हैं कि वे इमारतें जो असल्में

जैन हैं ग़लतीसे बौद्ध मान ली गई थीं। एक कथा है जिसने अनुसार लगभग अठारह सौ वर्ष हुए महाराज कनिष्कने एक ब एक जैन स्तूपको गलतीसे बौद्ध स्तूप समझ लिया था और ज वे ऐसी गलती कर बैठते थे, तब इसमें कुछ आश्चर्य नहीं वि आजकलके पुरातत्त्ववेत्ता, जैनइमारतोंके निर्माणका यश कभी कभ बौद्धोंको दे देते हों। मेरा विश्वास है कि सर अलेग्नेंडर कर्नियमने यह कभी नहीं जाना कि जैनोंने भी बौद्धोंके समान स्वभावत स्तूप बनाये थे और अपनी पवित्र इमारतोंके चारों ओर पत्थरवे वेरे लगाये थे। किनंघम ऐसे वेरोंको हमेशा 'बौद्ध वेरे ' कहा करते थे और उन्हें जब कभी किसी टूटे फूटे स्तूपके चिन्ह मिढे तब उन्होंने यही समझा कि उस स्थानका संबंध बौद्धोंसे था। यद्यपि नम्बईके विद्वान पंडित भगवानलाल इन्द्रजीको मालूम था कि जैनोंने स्तूप बनाये थे और उन्होंने अपने इस मतको सन् १८६५ ईसवीमें ही प्रकाशित कर दिया था, तो भी पुरातत्त्वान्वेषियोंका ध्यान उस समय तक जैनस्तूपोंकी खोजकी तरफ न गया जबतक कि तीस वर्ष बाद सन् १८९७ ईसवीमें बुहल्लरने अपना " मंयु-राके जैनस्तूपकी एक कथा ' शीर्षक निबंध प्रकाशित न किया। मेरी पुस्तक—जिसका नाम " मैथुराका जैनस्तूप और अन्य प्राचीन वस्तुयें " है-सन् १९०१ ईसवीमें प्रकाशित हुई जिससे सब विद्यार्थियोंको मालूम हो गया कि बौद्धोंके समान जैनोंके भी स्तूप

<sup>1.</sup> A Segend of the Jain Stupa at Mathura.

<sup>2.</sup> The Jain stupa and other antiquities of Mathurs

और घेरे किसी समय बहुलतासे मौजूद थे। परन्तु अब भी किसीने जमीनके उपरके मौजूद स्तूपोंमेंसे एकको भी जैनस्तूप नहीं प्रकट किया। मथुराका स्तूप जिसका हाल मैंने अपनी पुस्तकमें लिखा है बुरी तरहसे खोदे जानेसे बिलकुल नष्ट हो गया है। मुझे पक्का विश्वास है कि जैनस्तूप अब भी विद्यमान हैं और खोज करने पर उनका पता लगसकता है। और स्थानोंकी अपेक्षा राजपूतानेमें उनके मिलनेकी अधिक संभावना है।

#### कौशाम्बीवाला मामला।

मेरे ख़याल में इस बातकी बहुत कुछ संभावना है कि जिला इलाहाबादके अंतर्गत ' कोशम ' ग्रामके भग्नावशेष प्रायः जैन सिद्ध होंगे—वे किनंघमके मतानुसार बौद्ध नहीं मालूम होते। यह ग्राम निस्संदेह जैनोंका कौशाम्बी नगरी रहा होगा और उसमें जिस जगह जैनमंदिर मौजूद है वह स्थान अब भी महाविरके अनुया- यियोंका तीर्थक्षेत्र है। मैंने इस बातके पक्के सुबूत दिये हैं कि बौद्धोंकी कौशाम्बी नगरी एक और स्थान पर थी जो बारहटसे दूर नहीं है। इस विषय पर मेरे निबंधके प्रकाशित होनेके बाद डाक्टर फ्लीटने यह दिखलाया है कि पाणिनिन कौशाम्बी और बन-कौशाम्बीमें भेद किया हैं। मुझे विश्वास है कि बौद्धोंकी कौशाम्बी नगरी बन ( जंनगल ) में बसी हुई वन-कौशाम्बी थी।

मैं कोशमकी प्राचीन वस्तुओंके अध्ययनकी ओर नैनोंका ध्यान

<sup>1.</sup> Kausambi and Sravasti, J. R. A. S. July 1898.

<sup>2.</sup> J. R. A. S., 1907, P. 511.

खास तौर पर खींचना चाहता हूँ। मैं यह दिखलानेके लिए काफ़ी कह चुका हूँ कि इस विषयकी बहुतसी बातोंका निर्णय होना बाकी है।

## ज़मीनके ऊपरके स्मारकोंका निरीक्षण।

ज़मीनके उपरकी जैन इमारतोंका हाल सावधानीके साथ दरयाफ्त करने और लिखनेसे बहुतसी बातोंका पता लग सकता है। इन इमारतोंका अध्ययन जैनग्रंथों और चीनी प्रवासियों तथा अन्य लेखकोंकी पुस्तकोंके साथ करना चाहिए। जो मनुष्य इमारतोंके निरीक्षण करने और उनका वर्णन लिखनेका काम करें उनको सफल्लता प्राप्त करनेके लिए उन नक्शोंको जो मौज़ूद हैं बुद्धिमानीके साथ काममें लाना चाहिए, आसपासके स्थानोंका हाल साफ साफ लिखना चाहिए, हरएक चीज़का नाम ठीक ठीक लिखना चाहिए और फोटो खूब लेने चाहिए। चाहे जमीन खोदनेका काम न भी किया जाय तो भी ऐसे निरीक्षणोंसे जैनधर्मके इतिहास पर और विशेष कर इस बात पर कि जैनधर्मका विध्वंस उन देशोंमें कैसे हुआ जहाँ उसके किसी समय ढेरके ढेर अनुयायी थे बहुत प्रकाश पड़ेगा।

#### ग्रंथावली।

में सब जिज्ञासुओंसे अनुरोध करता हूँ कि वे मि० गुरिनौके महान् ग्रंथ " जैनंग्रंथावलीके विषयमें निबंध " को पढें। यह ग्रंथ पेरि-

<sup>1.</sup> Eessai de bibliographie Jaina, published in the Jain Education In Annales du musec Guimet, by Leroux Paris, 1906.

समें सन् १९०६ ईसवीमें छपा था। इस ग्रंथका एक परिशिष्ट " जैनंग्रंथावली पर टिप्पणियाँ " भी जुलाई अगस्त सन् १९०९ के जनरल एशियाटिकेंमें निकल चुका है। सन् १९०९ ईसवीतक जैनधर्मके विषयमें पुस्तकों, समाचारपत्रों इत्यादिमें जो कुछ किसी भी भाषामें छप चुका है उस सबका परिचय इन ग्रंथोंमें दिया गया है। ये ग्रंथ फेंचभाषामें हैं परन्तु जो मनुष्य फेच्च भाषा नहीं जानता वह भी इन पुस्तकोंसे बहुत लाभ उठा सकता है।

#### खुदाईका काम।

इमारतों इत्यादिकी खोजके लिए जमीनको खोदनेका काम जियादा मुश्किल है और यह काम यदि विस्तारके साथ किया जाय, तो पुरातत्त्विभागके डाइरेक्टर जनरल या किसी प्रांतीय अफसरकी सम्मातिसे होना चाहिए। बुरे तरीकेसे और लापरवाहीके साथ खुदाई करनेसे बहुत नुकसान हो चुका है। मैं ऊपर कह आया हूँ कि मथुराके बहुमूल्य जैनस्तूपका किस तरह सत्यानाश हो गया और उसकी खुदाईके संबंधकी ज़रूरी बातें फोटो इत्यादि भी नहीं रक्खे गये। यह ज़रूरी है कि खुदाईका काम होते समय ज़रा ज़रासी बातको भी लिखते जाना चाहिए, जो चीज़ जिस जगह पर मिले उस स्थानको ठीक ठीक लिख लेना चाहिए, और शिलालेखों पर कागृज़ चिपकाकर उनकी नकल उतार लेनी चाहिए। खुदाईके काममें प्रवीण निरीक्षककी ज़रूरत है।

<sup>1. &#</sup>x27;Notes de bibliographie Jaina.'

<sup>2.</sup> Journal Asitique for July-August, 1909.

#### काम कैसे शुरू करना चाहिए?

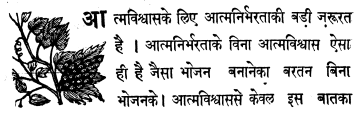
अन्तमें मैं प्रस्ताव करता हूँ कि जैनोंको एक पुरातत्त्वसंबंधीं समिति स्थापित करनी चाहिए जो ऊपर कहे हुए मार्गके अनुसार ऐतिहासिक खोजका कार्यक्रम तैयार करे और आवश्यकतानुसार धन इकट्ठा करे। धनकी मात्रा बहुत होना चाहिए। यदि कोई जैन कार्यकर्ता, जो काफी योग्यता रखता हो और जिसे जैनसमाजसे वेतन मिळता हो, सरकारी पुरातत्त्वखाते (Archaeological Survey) में काम करनेपर नियत कर दिया जाय, तो वह बहुत काम कर सकता है और यह और भी अच्छा होगा कि ऐसे कई कार्यकर्ता सरकारी अफसरोंके निरीक्षणमें काम करें। यदि जैनी उचित समझें, तो इस लेखकी नकल सरकारी पुरातत्त्व-विभागके डाइरेक्टर—जनरलको सूचनाके लिए भेज दें।

अनुवादक,—संशोधक ।

## शांति-वैभव।

(३)

## आत्मनिर्भरताका माहात्म्य।



पता लगता है कि हममें क्या क्या काम करनेकी शक्ति है, हम क्या कर सकते हैं; परंतु आत्मिनर्भरतासे जिन बातोंकी सम्भावना की जाती है वे कार्यका रूप धारण कर लेती हैं। एक शिल्पकार किसी पत्थरके टुकड़ेको देखता है। उसका आत्मिविश्वास उसको केवल यह बतलाता है कि इसमेंसे एक बड़ी सुंदर मूर्ति बन सकती है; परंतु आत्मिनर्भरता उस पत्थरके टुकड़ेको उसके द्वारा मूर्तिका रूप धारण करा देती है। पहले विश्वास है फिर आत्मिनर्भरता है। पहले किसी कामके करनेकी सम्भावना की जाती है पिछे तद्रूप किया होती है। सम्भावनाका नाम आत्मिविश्वास है और अपने लिए तद्रूप कियाका नाम आत्मिविश्वास है और अपने

जो मनुष्य आत्मिनर्भरता प्राप्त करलेता है वह कहा करता है कि मेरी शक्तियोंका,मेरी सम्भावनाओंका, मेरे सिवाय और कोई अनुमान नहीं कर सकता। कोई मुझे भला या बुरा नहीं बना सकता। मैं स्वयं ही अपनेको भला या बुरा बना सकता हूँ । आत्मिनर्भर पुरुष अपनी आर्थिक, सामाजिक, मानसिक, शारीरिक तथा आत्मिक दशाको आप ही सुधार सकता है। मनुष्यका जीवन कैसा होना चाहिए, यह एक ऐसा प्रश्न है कि जिसको प्रत्येक व्यक्ति आप ही विचार करके निश्चय कर सकता है। इसके लिए मनुष्यको अपने बल पर खड़ा होना चाहिए। दूसरोंका सहारा तकना और उनके भरोसे पर रहना निर्थक है। प्रकृति इस बातका साक्षात उदाहरण है। प्रकृतिमें देखिए जो काम स्वयं करनेका है उसको स्वयं ही करना पड़ता है। अपनी जगह दूसरेको भेजनेसे अथवा

दूसरेकी जगह आप जानेसे कभी काम नहीं चलता । प्रकृति सदैव बतलाती रहती है कि मनुष्य स्वयं ही अपना मित्र है और स्वयं ही अपना रात्रु है। चाहे वह अपनेको अपना मित्र बना ले और चाहे रात्रु बना है, यह उसीके आधीन है। साधारण उदाहरण व्यायाम (कसरत) का लीजिए । क्या यह सम्भव है कि कोई मनुष्य अपनी जगह दूसरेको अलाडेमें मेज दे और शरीर उसका पृष्ट हो जावे ? कदापि नहीं। जब तक वह स्वयं अपने शरीरसे श्रम नहीं करेगा और व्यायामके सिद्धांतों पर अपना समय और उपयोग न लगायगा, तबतक कोई लाम नहीं हो सकता । ऐसे ही यदि कोई रोग होजाय तो जबतक मनुष्य स्वयं ओषिका सेवन न करे, संसारभर की ओषियाँ उसके लिए निष्फल हैं। यह कदापि संम्भव नहीं कि अपने पेटकी पीड़ा दूसरेके चूरन खानेसे दूर होजाय। रोगसे निवृत्ति पानेके लिए स्वयं ओषि सेवन करनेकी जरूरत है। धर्मके सम्बंधमें भी यही बात है। संसारभरके धर्मोंके सिद्धांत उस समयतक कुछ भी कार्य-कारी नहीं जबतक कि प्रत्येक व्यक्ति उनको अपने जीवनका आधार न बना ले और इस बातका दृढ़ विश्वास और संकल्प न कर हे कि मेरा जीवन इन्हीं पर निर्भर है-मैं इन्हींके द्वारा अपने जीवनको सुधार सकता हूँ। धर्म उस गाडीके समान नहीं है जिसमें गद्दे तिकये लगे हुए हैं और बैठनेवालेको केवल टिकटके दाम देने पड़ते हैं; शेष सब काम दूसरे छोग कर छेते हैं। धर्ममें मनुष्यको सब ही काम अपने आप करने होते हैं । चाहे सहायता दूसरोंसे कितनी ही है; परंतु मनुष्यको अपने ऊपर निर्भर रहना चाहिए। उसको यह न समझना चाहिए कि मैं गाड़ीका केवल एक मुसाफिर हूँ; किंतु यह समझना चाहिए कि गाड़ीका चलानेवाला मैं ही हूँ। मैं गाड़ीका ड्राइवर इंजीनियर हूँ और गाड़ी मेरा जीवन है। हमको अपने ऊपर भरोसा करना चाहिए। यदि ऐसा नहीं है तो जीवन व्यर्थ है। ऐसे जीवनसे केर्ड लाभ नहीं।

जो कुछ दूसरे मनुप्य हमारे लिए कर सकते हैं वह यह है कि वे हमको अवसर दे सकते हैं। हमको ऐसे अवसरोंसे कभी न चूकना चाहिए; किंतु सदैव उनकी खोज रखनी चाहिए। जीवन अवसरोंका एक समृह है जो एकके बाद एक आते रहते हैं। इन इन अवसरोंको अच्छा बुरा हम जैसा चाहें बना सकते हैं। यदि हम जीवनको ठीक बनाना चाहते हैं तो अवसरको कदापि नहीं चुकाना चाहिए और यथाशक्ति उससे अच्छा परिणाम निकालनेका उद्योग करना चाहिए।

पुराने जमानेके रसायन बनानेवाले कीमियागर प्रायः कहा करते थे कि केवल एक आँचकी कमी रह गई | यदि वह लगजाती तो राँगा चाँदी और ताँबा सोना हो जाता | आचरणमें भी यही बात है | अनेक व्यक्ति ऐसे हैं जिनका दिमाग बहुत अच्छा है, जिनमें ज्ञानकी भी कमी नहीं, धर्मबुद्धि भी पाई जाती है; परंतु केवल एक बातकी उनमें कमी है और उसीके न होनेसे उनके जीवनमें सफलता नहीं होती | वह बात आत्मिनर्भरता है | चाहे सब गुण

हों; परंतु यदि यह एक गुण नहीं है तो सब गुण व्यर्थ हैं। आत्म-निर्भरताके होनेसे ये सब गुण एकत्रित होकर एक जीवनशक्ति पैदा कर देते हैं और कार्यमें सफलता होते देर नहीं. लगती। निस मनुष्यमें आत्मनिर्भरता नहीं पाई जाती उसकी आत्मा निर्वेल होती है। उसे प्रत्येक कार्यमें संदेह रहता है और जो कुछ भी वह करता है सब 'हिचरमिचर 'करके करता है। उसको हरएक कामके करनेमें भय मालूम होता है और रात दिन यही चिंता लगी रहती है कि कहीं श्रम निष्फल न चला जाय। वह सदा यही बाट निहारता रहता है कि कोई आकर मुझे राय दे। उसमें इतना साहस और आत्मबल नहीं होता कि स्वयं विचार करे और जो उचित और योग्य समझे उसे कर डाले। ऐसा मनुष्य अपनी कायरता और मान बर्डाईमें प्रत्येक असफलताका कारण दूसरोंके सिर मँड देता है। उसे सदा यही शिकायत रहती है कि लोग मेरे मूल्यको नहीं पहचानते, मेरा कुछ मान नहीं करते और मुझको तुच्छ समझते हैं। वह अपने मनमें समझता है कि समाज मेरे प्रतिकूल विचार किया करता है। अपना दोप मालूम करके उसके दूर करनेका तो उद्योग वह कभी करता नहीं; हाँ, दूसरोंको अपने द्वेभी और शत्रु सदैव जानता रहता है। ऐसे मनुप्यको शांति प्राप्त होना नितांत दुर्छभ है । उसको शांति कहाँसे प्राप्त हो ? उसको तो सदैव यही चिंता रहती है कि मेरे समान संसारमें कोई भी दुखी नहीं, न कोई इतना दरिद्र है और न किसीको इतनी असफलता हुई है।

इसके विपरीत जिस मनुष्यमें आत्मिनिभरता होती है उसके निचार और ही भाँतिके होते हैं। वह सदा इस बातके जाननेकी भुनमें लगा रहता है कि मुझमें कौन कौनसे अवगुण हैं और मैं उन्हें कैसे दूर कर सकता हूँ । उसको इस बातका पूर्णरूपसे नि-श्चय होता है कि सम्पूर्ण बाह्य प्रभावोंके जीतनेकी मुझमें शक्ति है। वह जानता है कि कठिनाइयोंका उपस्थित होना कोई अनहोनी बात नहीं है । जितने जितने बड़े बड़े महात्मा हुए है सबने अनेक दुःखोंका सामना किया है, बडी बडी आपत्तियोंको झेला है। आपत्तियोंसे डरना कायरोंका काम है। आपत्तियोंका सामना करना और सहन करनाही वीरता है। वह समझता है कि असफलता स्थायी नहीं है, क्षणमात्रके लिए है। असफलतासे निराश न होना चाहिए। उद्योग किये। जाओ। एक दिन सफलता अवश्य होगी। जैसे रेलगाडीकी यात्रामें कभी कभी रास्तेमें डाट आजाती है तो थोडे समयके लिए अँधेरा हो जाता है, परंतु डाटके निकलते ही उजाला हो जाता है। यही हाल जीवनका है। असफलताका अँधेरा कुछ समयके लिए रहता है फिर सफलताका उजाला आजाता है।

वह जाति सबसे अधिक बलवती होती है जिसमें आत्मिनिभर-ताका गुण होता है—जिसमें वे सब बात पाई जाती हैं, जो मनुष्यों-के लिये आवश्यक हैं। यदि ऐसा नहीं है तो वह जाति बलहीन है। ऐसी जाति सदा शत्रुके पंजेमें दबी रहती है और उसका नाश होनेमें,तिनक भी देर नहीं लगती। शत्रु उसे शीघ चारों ओरसे वेर लेगा और उसका सर्वनाश कर देगा। ऐसी जाति कभी स्वतंत्र नहीं हो सकती सदा दासत्वमें ही दबी रहती है। किसी जातिकी स्वतंत्रता इस बात पर निर्भर है कि उसमें आंतरिक शक्ति कितनी है और वह स्वयं अपनी स्थितिको अचल रख सकती है या नहीं। शत्रुसे सुरक्षित रहनेके लिए अपनेमें बलकी आवश्यकता है। यही हाल पृथक् पृथक् व्यक्तिका भी है। कारण कि मनुष्योंके समूहका नाम ही जाति है। पृथक् पृथक् व्यक्तियोंसे ही जाति बनती है। जातिका इतिहास पृथक् पृथक् व्यक्तियोंसे जीवन-चिरतोंका संग्रह है। इतिहास और जीवनचिरतमें यही भेद है। जातिके जीवनचिरतका नाम इतिहास है और पृथक् पृथक् व्यक्तिके इतिहासका नाम जीवनचीरत है।

दह एक मानी हुई बात है कि जो मनुष्य आपत्तिके समय हढ़ रहता है और कठिनाइयोंको साहस और वीरतासे झेलता है वही अपना आंतरिक शिक्तिसे रह सकता है । उसको किसीके सहारेकी आवश्यकता नहीं है और न उसे किसीकी सहानुभूतिकी ज़रूरत है । वह स्वयं अपने पर ही निर्भर रहता है । यदि कभी कोई मनुष्य अथवा कोई समाज दूसरों पर निर्भर रहकर काम करता हो तो समझ छो कि उसकी अवनतिका समय आगया, उसके पतन होनेमें अब कुछ देर नहीं है । सबको ज्ञात है कि जबतक मुगल बादशाह स्वयं कार्यतत्पर रहे, मुगल साम्राज्यकी बढ़ती होती रही और मुगल बादशाह सम्पूर्ण भारतके अधिकारी बने रहे; परंतु ज्यों ही उन्होंने अपने कार्योंको अपने कर्मचारियों

पर छोडा और वे स्वयं नाचरंग तमारोमें लगे,त्यों ही अवनतिके चिन्ह प्रगट होने लगे और अंतमें मुगल राज्यका पटडा ही हो गया । यही हाल रोमदेशका हुआ। जबसे रोमवासियोंने स्वावलम्बनका त्याग किया और अपना कार्य्य युद्धमें पकड़े हुए कैदियों पर छोड़ दिया, उसी समयसे रोमदेशका पतन होने लगा और जातिमें आलस, भीरुता, दुर्बलता और कायरताने जोर पकडना द्वारू कर दिया । इसीका परिणाम है कि रोम जैसा बलवान क्षत्री विजयी देश बलहीन और साहसहीन होगया। दूसरों पर निर्भर रहनेसे मनुष्य निर्जीव और निर्बल हो जाता है और पुरुषत्वके गुण उसमेंसे निकल जाते हैं। यह बात अवस्य है कि आत्मिनिर्भरताके लिए कठिनाइयाँ झेलनी पडती हैं ·पर कठिनाई झेलना पुरुषोंका काम है और संसारमें कर्तव्यका मार्ग है। बहुतसे मनुष्य ऐसे आलसी और दुर्वल हैं कि उनसे किसी कठिनाईका झेलना तो दूर रहा वे स्वयं अपने शरीरका मार भी नहीं उठा सकते । जाडे गरमीकी तनिकसी तकलीफको भी नहीं सह सकते । ऐसे मनुष्य केवल भोगविलासोंमें ही रह जाते हैं और वे संसारमें कुछ नहीं कर सकते । जिस समय ईरानका बादशाह नादिरशाह दिल्लीतक पहुँचा और उसने मारघाड मचानी शरू कर दी, उस समय दिल्लीका बादशाह मोहम्मदशाह अपने महलोंमें पड़ा हुआ मौज कर रहा था। जब हाथ पैर जोडनेसे नादिरशाहने शान्ति धारण करली और वह दिल्लीके सम्राट्से मिलने-को आया, उस समय दोनों सम्राटोमें जो बातचीत हुई वह उछेख करने योग्य है। मोहम्मद्शाह बारीक तनजेबका कुरता पहने हुए

Jain Education International

था। उसके दोनों तरफ पंखे चल रहे थे और गुलाबजलका छिडकाव हो रहा था।

इस सजधनसे मोहम्मदशाह नादिरशाहको छेनेके छिए किलेके दरवाजे तक आया । गरमी का मौसम था, तिस पर भी नादिरज्ञाह भेडकी खालका कोट पहने हुए था! जब मोहम्मदशाहने नादिरशा-हको पोस्तीन पहने हुए देखा तो बड़ा आश्चर्य किया और कहा कि " आप इस मौसममें यह पोस्तीन पहने हुए हैं !" इस पर नादि-रशाहने उत्तर दिया कि " बादशाह सल्लामत, मुझे यह पोस्तीन ईरानसे हिन्दुस्तान तक ले आया और तुम्हें इस मुलायम तनने-बने दिछीके द्वारों तक भी न पहुँचाया! " तात्पर्य यह है कि कठिनाई झेलनेवाला मनुष्य सब कुछ कर सकता है, परंतु फूली चूकनेवालेसे कुछ भी नहीं हो संकता। अत एव यदि किसी मनुष्यकी उच्च पद पर पहुँचनेकी अभिलाषा है तो उसको स्वयं अपने पर निर्भर रहना चाहिए। जिस बातमें उच्च पद्की इच्छा हो, उसमें दूसरों पर कभी निर्भर न रहना चाहिए । स्मरण रहे कि केवल यह समझ लेना कि हम सब कुछ कर सकते हैं और फ़िज़ल-का झुठा घमंड रखना, इसका नाम आत्मनिभरता नहीं है। आत्म-निर्भरता स्वयं प्रत्येक कामके करनेको कहते हैं। आत्मनिर्भर मनुष्य स्तंभके समान होता है।

आत्मिनिर्मरता प्राप्त करनेके लिए यह आवश्यक है कि मनुष्य दूसरोंकी सहायता करनेके लिए तैयार रहे; परन्तु स्वयं सहायता न ढूँढे । जीवनके आरंभसे ही यह सोच ले कि जीवन एक ऐसा युद्ध है कि जिसमें उसे स्वयं ही लड़ना है और स्वयं ही योद्धा बनना है। इस युद्धमें किरायेकी फौजसे काम नहीं चलता और दूसरोंके लड़नेसे विजय नहीं होसकती। साथ ही इस युद्धसे बचाव भी नहीं होसकता। इस युद्धसे बचना मृत्यु है। यदि बचोगे तो मरोगे और यदि भागोगे तो भी मरोगे। दूसरे मनुष्य तुम्हारी सहायता नहीं कर सकते। उनको अपने बहुतसे काम हैं। बहुतसे झगड़े उनके पीछे लगे हुए हैं। उन्हें इतना अवकाश कहाँ कि तुम्हारी सहायता करें। अतएव तुम्हें स्वयं ही लड़ना होगा और विजय प्राप्त करना होगा। इस युद्धमें विजय पानेके लिए केवल एक उपाय है और वह आत्मिनर्मरताका प्राप्त करना है।

जिन बातोंकी कमी तुम अपनेमें देखों उनको पूरा करनेक। उद्योग करों। जैसे यदि तुम्हें इच्छा है कि तुम बातचीत करना सीख जाओ तो तुम्हें उचित है कि तुम अपनेको ऐसे कार्योंमें लगाओं जिनमें कि तुम्हें बोलना ही पड़े। यदि तुम्हें कुछ शोक रहता हो और हँसी खुशीसे तुम्हारा समय न बीतता हो तो तुम्हें चाहिए कि ऐसे मनुष्योंकी संगतिमें बैठों जो हँसमुख हों। ऐसा करनेमें चाहे तुम्हें कितनी ही किठनाई हो, तुम इसकी कोई परवा मंत करों। यदि तुम देखते हो कि तुममें कोई शक्ति नहीं है, परंतु वही शक्ति किसी दूसरे मनुष्यमें है तो तुम उससे कदापि ईर्ष्या या द्वेष मत करों और न उसे देखकर कभी अपने मनमें कुढ़ो; किन्तु तुम्हें चाहिए कि तुम उसे देख कर प्रसन्न होओं और इस बातका प्रयत्न करों कि वह मार्ग तुम्हें भी मिल जावे जिससे

उसने उस शक्तिको प्राप्त किया है । तुम आत्मिनर्भरता पर विश्वास रक्त्वो और अपना कर्तव्य भली माँति पालन करते जाओ । वह शक्ति तुममें अवश्य आजावेगी । प्रत्येक व्यक्तिको जान लेना चाहिए कि मैं एक बड़ा भारी खज़ाना हूँ । खज़ाना ही नहीं किन्तु एक खानि हूँ जिसमें बड़े बड़े अमूल्य रत्न भरे हुए हैं । आवश्य-कता केवल इतनी है कि उद्योग करके उनको निकाल लिया जावे; परंतु स्मरण रहे कि बिना हाथपैर हिलाये उनकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

मनुष्यको उचित है कि दिन दिन अपनी उन्नित करता जाय और आगे आगे बढ़ता जाय । प्रायः मनुष्य दूसरोंसे आगे बढ़नेका उद्योग किया करते हैं; परंतु यह उनकी भूल है। दूसरोंसे आगे बढ़नेकी बजाय अपनेसे आगे बढ़नेका उद्योग करना चाहिए। ऐसा करनेसे बराबर उन्नित होती रहेगी और तमाम बातें ठीक ठीक बढ़ती जावेंगी। संसारमें जितने मनुष्योंने उन्नित की है सबने इसी बात पर पूर्ण रूपसे ध्यान दिया है कि आए दिन पिछले दिनसे अधिक अधिक उन्नित होती जाय।

जितने हम परसों थे उससे कल आगे बढ़े और जितने कल थे उससे आज आगे बढ़े और जितने आज हैं उससे कल बढ़ेंगे। यह विचार सफलताका मूल है। दूसरोंके साथमें मुकाबला करना अथवा उनसे आगे बढ़नेका उद्योग करना निःसंदेह अच्छा है, परंतु इतना अच्छा नहीं है जितना अपनेको दिन दिन आगे बढ़ानेका उद्योग करना। आत्मिनर्भरतासे यह बात प्राप्त होती है और इस बातसे आत्मिनर्भरता प्राप्त होती है। एकका दूसरेसे वानिष्ठ संबन्ध है।

अत एव प्रत्येक मनुष्यका कर्तव्य है कि अपनी उन्नतिमें सदा दत्त-चित्त रहे; कठिनाई और भयके समय निराश न हो जावे। बहुतसी कठिनाइयाँ ऐसी होती हैं कि जब तक उनसे भय किया जाता है तब तक वे भारी मालूम होती हैं, परंतु जब उनके जीतनेका उद्योग किया जाता है तब वे कुछ भी नहीं रहतीं।

आत्मनिभर मनुष्य दूसरोंके यशके आश्रय पर कभी नहीं रहता। वह स्वयं अपने लिए विचार करता है, स्वयं ही उद्योग करता है, और अपने पर ही निर्भर रहता है। परंतु इससे यह नहीं समझ लेना चाहिए कि ऐसा करते हुए हम अपने शुभ-चिन्तकोंकी शिक्षा भी न सुनें। यदि वे सचे भावसे हमें मार्ग बतलाते हों तो अवस्य सुनना चाहिए; परंतु सच्चे मित्र संसारमें बहुत कम मिलते हैं। सचे मित्रोंकी आवश्यकता भयके समय हुआ करती है, परंतु प्रायः ऐसा देखा गया है कि जो बड़े भारी मित्र बने होते हैं, वे भय या दुःखके समय 'टाँय टाँय फिस ' निकल जाते हैं। मुखके सब साथी हैं, दुखके समय सहायता करनेवाले बिरले ही बीर होते हैं । अतएवं यह उचित है कि आपत्तिके समय मनुष्य अपने पाँव पर खड़े रहनेके योग्य हो । जितना वह आप-त्तिका सामना करेगा उतना ही सबल होता जायगा और दूसरोंको भी सहायता देनेके योग्य होता जायगा । फिर उसके जीवनसे सदा दूस-रोंको सहायता मिला करेगी और वह आत्मनिर्भरताके माहात्म्यका एक जीवित उदाहरण बन जायगा ।

> दयाचन्द्र जैन बी. ए.। चिरंजीळाळ माथुर बी. ए.।

## पद्मनिद और विनयसेन।

(जैनसिद्धान्त भास्करके एक आक्षेपपर विचार)



स्करके नये अंकमें मुझ पर जो अनेक आक्षेप हैं उनमें एक आक्षेप इस विषयको छेकर किया गया है कि वीरसेन और जिनसेनकी पर-म्परामें पद्मनिन्द और विनयसेन नहीं हुए हैं।

यह एक ऐसा प्रश्न है कि इस पर भद्रता और शिष्टताके साथ वर्षीतक विचार किया जा सकता था; परन्तु सेठ पद्मराजजीको उनके ऐति-हासिक पण्डित्यके अभिमानने इतना असहिष्णु बना दिया है कि एक ही बारके उत्तरके प्रत्युत्तरमें वे शिष्टता और भद्रताकी रक्षा न कर सके । आपेसे बाहर होकर उन्होंने मेरी अनिभज्ञता आदिकी गहरी समालोचना कर डाली और इस बातको सर्वथा भुला दिया कि इतिहासका निर्णय अध्ययन और विचारसे होता है कोघ और अभिमानसे नहीं । हुआ भी वही; मैंने सेटजीके द्वितीय तृतीय अंकके आक्षेपका जो उत्तर जैनहितैषीके भाग ९ अंक ९ में दिया था उस पर वे जुरा भी विचार न कर सके । यदि करते और इतिहासको इतिहास समझते-तो उन्हें यह प्रत्यु-त्तर लिखनेकी आवश्यकता ही न होती—उसीमें समाधान हो जाता। मुझे यदि यह मालूम होता कि सेठजी भास्करके सम्पादक केवल इस लिए बने हैं कि लोग उन्हें बड़ा भारी विद्वान समझें, और जहाँ तहाँ उनकी इतिहासज्ञताके गीत गाये जाने लगें, तो मैं उक्त आक्षेप पर कुछ भी नहीं लिखता; चुपरह जाता। मेरी इसमें कुछ हानि भी न थी।

सेठजीकी प्रशंसासे समाजका भी कुछ आने जानेवाला न था; सिवाय इसके कि सेठोंकी प्रशंसा और प्रतिष्ठा बढानेके छिए उसने जो सभापति आदि बनानेके कई द्वार खोल रक्खे हैं उनमें एककी वृद्धि और हो जाती । परन्तु मैंने यह सोचकर कि एक ऐतिहासिक प्रश्न-का निबटारा हो जायगा इस विषयमें लिखना आवश्यक समझा और हितैषीके ९ वें भागमें उन बातोंका ज़ुलासा कर दिया जिनके कारण मैंने १ वीरसेन, २ पद्मनिन्द, ३ जिनसेन और ४ विनयसेन इस आचार्य-परम्पराका निश्चय किया था। मैं अपने विचारशील पाठकोंसे सवि-नय प्रार्थना करता हूँ कि वे जैनहितैषी भाग ९ पृष्ठ ५२२ निकाल कर मेरा लेख एक बार अवश्य पढ जावें और उसके बाद भास्कर-की वर्तमान संख्याका इस विषय सम्बन्धी लेख पढें। इसके बाद निश्चय करें कि सेठजीने मुझ पर जो आक्रमण किया है वह कहाँ तक ठीक है। पर यहाँ मैं यह प्रार्थना किये बिना नहीं रह सकता कि विचार करते समय इस बातको आप भूल जावें कि **भास्कर** खूब मोटा ताजा है, बहुमूल्य है और उसके सम्पादक एक धनी हैं; पर नैनहितैषी नरासा है, आडम्बरशून्य है और उसका स-म्पादक जैनसमाजका एक निर्धन अल्पनुद्धि सेवक है । मोटाई <u> छोटाई छोडकर आप छोग सिर्फ दोनोंकी युक्तियोंको पढकर</u> ही कुछ निश्चय करें।

इस प्रश्नके सम्बन्धमें में यह निवेदन कर देना चाहता हूँ कि मैं वीरसेनके बाद पद्मनन्दि और जिनसेनके बाद विनयसेनको मानता हूँ, सो इसका मतलब यह नहीं कि मैं इससे विरुद्ध बात माननेके लिए तैयार ही नहीं हूँ । नहीं, यदि कोई विद्वान मेरी दलीलों काट दे तो मैं बड़ी खुशीसे माननेको तैयार हूँ । मैं कोई सेठ नह कोई इतिहासका विद्वान नहीं, मेरे हाथमें कोई बड़ा भारी पुस्तकमंडा भी नहीं; केवल एक विद्यार्थी हूँ, इस लिए मुझे इस बातका डर नहीं कि लोग मेरे विषयमें क्या सोचेंगे । इस तरहका ख्याल सेर पद्मराजजी जैसे धनियों और तिहासज्ञोंकों ही हो सकता है और शायद इसी ख्यालसे वे युक्तियोंकी ओर जरा भी ध्यान न देकर केवल आक्रमण करके—भलाबुरा कहके अपनी प्रतिष्ठाकी रक्षा करना चाहते हैं।

अपनी मानताकी पुष्टिमें और सेठजीकी मानताके विरुद्धमें मैं हितैषिके उल्लेखित अंकमें काफी प्रमाण दे चुका हूँ; परन्तु पाठ-कोंको यह विषय स्पष्ट रीतिसे समझमें आ जावे इसके लिए संक्षेपमें यहाँ भी कुछ निवेदन कर देना चाहता हूँ। जो बातें पिछेसे मालूम हुई हैं उनको भी मैं इसमें शामिल कर दूँगा।

संवत् ९०९ के बने हुए दर्शनसारमें ये गाथायें लिखी हैं:—
सिरिवीरसेणसीसो जिणसेणां सयलसत्थविण्णाणी।
सिरि पउमणंदिपच्छा चउसंघसमुद्धरणधीरो॥
तस्स य सीसो गुणवं गुणभद्रं दिव्वणाणपरिपुण्णो।
पक्खोववासमंडिय महातबो भावलिंगो य॥
तेण पुणो विय मिद्यं णेऊण मुणिस्स विणयसेणस्स।
सिद्धंतं घोसित्ता सयं गयं सम्गळोयस्स॥
पहली गाथाका अर्थ यह है कि श्रीवीरसेनाचार्यके शिष्य

जिनसेन—जो कि सम्पूर्ण शास्त्रोंके ज्ञाता थे—श्री पद्मनिन्दिके पश्चात् चारों संघोंका उद्धरण करनेमें समर्थ अर्थात् आचार्य हुए ।

दूसरी तीसरी गाथाका अर्थ यह है कि फिर उनके शिष्य गुणवान् गुणभद्र हुए जो कि दिन्यज्ञानसे पूर्ण, :एक एक पक्षका उपवास करनेवाले, बड़े भारी तपस्वी और सच्चा मुनि लिङ्ग धारण करनेवाले थे। उन्होंने श्रीविनयसेन मुनिकी मृत्यु होने पर सिद्धा-न्तोंका उपदेश किया और पीछे वे भी स्वर्गलोकको सिधारे।

इन गाथाओंके आगेकी गाथाओंमें काष्टासंघके उत्पादक कुमार-सेनका जिक किया गया है और उसे विनयसेनका दीक्षित बतलाया है:—

आसी कुमारसेणो णंदियंडे विणयंसण दिक्खय ओ। सण्णासभंजणेण य अमहियपुणदिक्खओ जाओ॥

अर्थात् उक्त विनयसेन आचार्यका एक दीक्षित शिष्य कुमारसेन नन्दीतट नगरमें था । उसने एक बार संन्यास मंग करके फिर दीक्षा नहीं ही । इत्यादि ।

इन गाथाओंके आधारसे मैंने निश्चय किया है कि वीरसेनके बाद जिनसेन, जिनसेनके बाद विनयसेन और विनयसेनके बाद गुणभद्र आचार्य हुए हैं। इसकी पृष्टिमें बहुतसी युक्तियाँ दी जा सकती हैं:—

१ दर्शनसार इतिहासकी दृष्टिसे बहुत महत्त्वका ग्रन्थ है। उसमें प्रत्येक संघकी उत्पत्तिका संवत् तक दिया है। इसके सिवाय वह बहुत प्राचीन है। विनयसेन आचार्यसे लगभग १५० वर्ष

पीछे ही वह लिखा गया है। इससे बीसों कल्पित आडम्बरपूर्ण पट्टारा वलियोंकी अपेक्षा उसकी कीमत अधिक है।

२ विनयसेनके आचार्य होनेमें तो कोई भी सन्देह नहीं हो सकता । कारण, एक तो कुमारसेन उनका दीक्षित शिष्य था। ऐसा दर्शनसारसें स्पष्ट लिखा है और दीक्षा वही दे सकता है जो संघका आचार्य होता है। दूसरे जिनसेन स्वामीकी मृत्यु शक ७६५ के लगभग हुई है और गुणभद्रने महापुराणको शक ८२० में पूर्ण किया है । बीचमें वह बहुत समय तक अधूरा पडा रहा है और इसका कारण यही मालूम होता है कि गुणभद्रके पहले विनयसेन आचार्य हुए थे और किसी कारणसे उन्होंने उसे बनाना ठीक न समझा होगा। संभव है कि उनमें काव्य रचनेकी ही प्रतिभा न होगी । यह नियम नहीं कि जो विद्वान हो उसे ग्रन्थ-कर्त्ती होना ही चाहिए। विद्वत्ता एक बात है और प्रन्थकर्तृत्व दूसरी बात है । तीसरे विनयसेनका उल्लेख स्वयं निनसेन स्वामीने पार्श्वाभ्यदय काव्यमें किया है और उन्हें अपना गुरुभाई और महामुनि बतलाया है—( श्रीवीरसेनमुनिपादपयोजभंगः श्रीमा-नभृद्धिनयसेनमुनिर्गरीयान् ) । अतएव गुणभद्र शिष्यकी : अपेक्षा उनकी दृष्टिमें विनयसेन सर्तार्थकी योग्यता ही विशेष जँची होगी और इसलिए उन्होंने विनयसेनको ही आचार्यपद दिया होगा।

३ वीरसेनके बाद पद्मनिन्द आचार्य हुए । इस विषयमें सबसे बड़ी शंका यह है कि 'पद्मनिन्द ' यह नाम सेनसंत्रके नामों सरी-खा नहीं है किन्तु निन्दमंत्र सरीखा है, इस लिए वें वीरसेनके बाद ामाचार्य नहीं हो सकते । परन्तु यह ठीक नहीं । क्योंकि एक ति नन्दि, सेन, देव, सिंह इन चारों संघोंमें ऐसा द्वेषभाव या बडा मारी भेद न था कि एक संघका दीक्षित विद्वान् दूसरे संघका आचार्य न हो सके। आवश्यकता होने पर दूसरे संघके मुनिको भी आचार्य बनाते होंगे । पद्मनिन्दिका भी ऐसा ही होना संभव है । सेनसंघके आचार्य होने पर शायद उनका राज, वीर, भद्र, सेन, पदान्तवाला नाम भी रक्ता गया हो; परन्तु पिछला नाम विशेष प्रसिद्ध होनेके कारण उनका उसी नामसे उल्लेख किया गया हो। दूसरे यह जो नियम है कि सेनसंघके नामान्तमें भद्र, सेन, वीर, राज; नन्दि-संघमें नन्दि, चन्द्र, कीर्ति, भूषणः, सिंहमें सिंह, कुंभ, आस्रव, सागरः, देवमें देव, दत्त, नाग और तुंग होते हैं सो यह ब्रह्माका वाक्य नहीं है कि सर्वत्र इसकी पालना होती ही रही हो। इसके अपवाद भी दिखलाई देते हैं । गुणभद्र स्वामीने उत्तरपुराणकी प्रशास्तिमें जिन-सेनके साथ अपने दशरथ नामक गुरुका भी नामोछेख किया है-( 'दरारथगुरुरासीत्तस्य धीमान्सधर्मा ' इत्यादि ) । यह नाम ऐसा है कि इसमें चारों संघोमेंसे किसीका भी अन्त्यनामपद नहीं है; परन्त होंगे ये अवश्य ही किसी संघके । इसी तरह विकान्तकौरवीय नाट-ककी जो प्रशस्ति भास्करमें प्रकाशित हो चुकी है उसमें समन्त— भद्रका शिष्य शिवकोटि और शिवायनको बतलाया है और उन्हींकी परम्परामें वीरसेन जिनसेन आदिको बतलाया है; परन्तु शिवकोटि और शिवायन नाममें भी किसी संघका चिन्ह नहीं है। ' इन्सिकि-प्रान्स एट श्रवणवेलगोला ' के ४७ वें शिलालेखमें वीरनन्दिके

श्रीगोछात्रार्य नामक प्रसिद्ध शिष्यका उछेख है। इसी तरह ४८ न्य छेखमें दिवाकरनिन्दिक शिष्य मलधारी देव और उनके शिष्य शुभार चन्द्रदेवका उछेख है। इस तरहके और भी अनेक उदाहरण दिशौर जा सकते हैं जिससे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि उक्त नामान्तपदों वियमका कहीं कहीं उछंघन भी किया जाता था। संभव है दिर्ग पद्मानिन्द ' नाम भी उसी अपवादका एक उदाहरण हो।

४ भास्करके द्वितीय—तृतीय अंकमें मङ्गराज कविका एक शिला<sup>म</sup> लेख प्रकाशित हुआ है जो १३५५ शक्र संवत्का लिखा हुआ है <sup>[1</sup> उसके श्लोक १८–१९–२०–२१ में लिखा हुआ है कि–भट्ट अकलंकदेवके स्वर्गवास होनेके बाद देव, नन्दि, सिंह, सेन ये चार्<sup>इ</sup> संघ हुए। यदि यह बात ठीक है तो कहना होगा कि लगभग<sup>ह</sup> वीरसेन और पद्मनिद स्वामीके समय हीं सेनसंघ भेद हुआ होगा और इस लिए यह बहुत संभव है कि उस समय नामके विषयमें यह नियम न बना हो कि सेनसंघके आचार्यके नामान्तमें सेन या भद्रादि होना ही चाहिए । गुणभद्र स्वामी उत्तरपुराणकी प्रश-स्तिमें अपने सेनसंघका उल्लेख करते हुए 'वीरसेन 'से ही उसकी परम्परा शुरू करते हैं। इससे भी मंगराज कविके कथनकी सत्यता प्रतीत होती है । अभी तक अकलंकदेवसे पहलेके बने हुए किसी भी ग्रन्थमें या शिलालेखादिमें इन नन्दि आदि संघोंका उल्लेख हैं। मिलता है । पद्मपुराणमें संघका जिक्र भी नहीं, भगन-वतीआराधनामें भी नहीं, अकलंक, विद्यानन्द, माणिक्यनन्दि प्रभाचन्द्र, समन्तभद्र, पूज्यपाद आदिके ग्रन्थोंमें नहीं और ये ही सब

म्थ हैं जो अकलंकदेवके स्वर्गवासके पहले पहलेके हैं । इससे भी गराजका कथन ठीक मालूम होता है । पट्टाविल्योंको छोड़कर गौर श्रुतावतारकथाको छोड़कर और कोई प्रमाण ऐसा नहीं मिला जो अईद्धिल आचार्यके समय निन्द्सेन आदि संघोंका भेद गिना बतलाता हो । बल्कि ऐसे ही प्रमाण मिल रहे हैं जिसमें अकलंकदेवके समयमें ही इन संघोंका प्रारंभ जान पड़ता है । आश्चर्य नहीं जो अकलंकदेवसे देवसंघ, वीरसेनसे सेनसंघ और गणिक्यनिन्द्से निन्द्संघ प्रारंभ हुआ है । इस विषयमें अभी हम नेरचयपूर्वक कुछ भी नहीं कह मकते हैं। समय आ रहा है जब हम स विषयमें एक विस्तृत लेख प्रकाशित करनेको समर्थ हो सकेंगे। स समय हम केवल यही सिद्ध कर रहे हैं कि वीरसेनके बाद ब्यानिद्का आचार्य होना असंभव नहीं है।

५ वीरसेन म्वामीके समयमें एक पद्मनिद् नामक आचार्यका स्ता भी लगता है । आचार्य प्रभाचन्द्रने उन्हें अपना गुरु बतलाया है:—

#### श्रीपद्मनिन्द्रसैद्धान्तशिष्योऽनेकगुणालयः । प्रभाचन्द्रश्चिरं जीयाद्यत्निनन्द्रिपदे रतः ॥

न्यायकुमुद्दनद्रोद्यके कर्ता इन प्रभाचन्द्रका म्मरण जिनसेन म्वामीने आदिपुराणमें किया है और प्रभाचन्द्र, वीरसेनके समकालीन विद्वान् थे। अतएव उसी समय प्रभाचन्द्रके गुरु पद्मनिन्द्रका होन! और उनका वीरसेनके पट पर आचार्य वनना सर्वथा संभव है। प्रभाचन्द्रने उन्हें 'सैद्धान्ती' विशेषण दिया है और वीरसेनस्वामी भी सिद्धान्तशास्त्रोंके टीकाकार थे, अतएव वे उनके पदके सर्व<sup>37</sup> योग्य कहे जा सकते हैं । प्रभाचन्द्रने अपनेको अकलंकदेवका है शिष्य बतलाया है और अकलंकदेव वीरसेन जिनसेन आदि सर्व<sup>48</sup> स्थान अमोघवर्षकी राजधानी मान्यखेट या उसके आसपास र्रि अंतएव प्रभाचन्द्रके गुरु पद्मनिन्द्र भी उनके समीपी होंगे और इंकारण भी उनका वीरसेनके बाद आचार्य होना विशेष संभव जा पड़ता है।

६ इंद्रनिन्दकृत श्रुतावतारमें लिखा है चित्रकृटपुरनिवार एलाचार्य नामके विद्वान सिद्धान्त शास्त्रोंके ज्ञाता हुए और उन पास वीरसेन स्वामी (जिनसेनके गुरु) ने अध्ययन करके धवलां टीका ग्रन्थ लिखे । इस परसे मैंने अपने पिछले लेखोंमें यह कल्पन की थी कि शायद इन एलाचार्यका ही दूसरा नाम पद्मनन्दि हो और वीरसेन स्वामीके बाद वे ही उनके पद पर आचार्य बना दिये गये हों तो संभव हो सकता है। इस पर सेठ पद्मराजजी बेतरह बिगडे हैं और अपने पास इतिहासकी पाठशालाका अभाव बतलाकर उन्होंने मुझे उसमें पढ़ानेसे इंकार कर दिया है ! पर जान ५६% है आप मेरे अभिप्रायको समझे नहीं! कठिनाई तो यही है कि आपका बढप्पन और अभिमान आपको कुछ समझ सकनेकी चेष्टा ही नहीं करने देता है । अस्तु । मैं अपने ' कुन्द्कुन्दाचार्य ' नामक विस्तृत लेखेमें बतला चुका हूँ कि पद्वावलीमें जो एलाचार्य, गृधपिच्छ, वक्रग्रीव नाम कुन्दकुन्दके हैं उनके लिए कोई प्रमाण नहीं है; वे बिलकुल कल्पित हैं। सेठजीको उस लेखकी युक्तियों पर विचार करना चाहिए और वीरसेनके समयमें एलाचार्यका नाम सुनकर प्रबड़ा न जाना चाहिए। मेरा यह अनुमान है कि जब कुन्दकुन्दका नाम एलाचार्य नहीं था और एलाचार्य वीरसेनके समकालीन हैं तब संभव है कि उन्हींका नाम पद्मनान्द भी हो और इन पद्मनन्दींक दूसरे नाम एलाचार्यको, भ्रमसे पहले पद्मनन्दि अर्थात् कुन्दकुन्दके नामोंमें पद्मावलीके लेखक महात्माओंने जोड़ दिया हो। चूँकि दर्शनसारमें पद्मनन्दिको जिनसेनका पूर्ववर्ती आचार्य बतलाया है, इसलिए कोई आद्मर्य नहीं कि एलाचार्य ही वे पद्मनन्दि हों। खेद है कि सेठजी बातके समझे बिना ही दूसरोंपर आक्रमण कर बेठते हैं और मजा यह कि अपनी बातकी पृष्टिमें कोई प्रमाण देने-की भी आवस्यकता नहीं समझते हैं।

अस पृद्धा गया है कि विनयसेन और पद्मनिन्दिका उछेख जिनसेन गुणभद्रः हिन्तिमङ्कादिने तथा हिर्चिक्तपुराणके कर्तान क्यों नहीं किया इसका उत्तर यह है कि एक तो किसीके उछेख न करनेसे उनका अस्तित्व असिद्ध नहीं हो सकता; यह प्रन्थकर्ताकी इच्छा है कि चाहे जिस आचार्यका स्मरण करे। आपके हिर्चिक्तके कर्तान वीरसेनका स्मरण किया है; परन्तु उनके समकालीन या कुछ पूर्ववर्ता अकलंक विद्यानन्द प्रभाचन्द्र आदि सुप्रसिद्ध विद्वानोंका स्मरण नहीं किया है जब कि आदिपुराणके कर्ता न इन सबका किया है। दूसरे हिस्तिमछ बहुत पीछेके लेखक हैं। उन्होंने उन्होंका उछेख किया है जिनकी रचना उन्होंने देखी थी या जिनका नाम सुना था। पर विनयसेन और पद्मनन्दि प्रन्थकर्त्ता नहीं मालूम

्र पहले जो दर्शनसारकी गाथा दी गई है, यदि - असका अथे यह किया जाय कि श्रीपद्मनिद्के पश्चात् वीरसेनके रिक्त जिन- सेन संघके स्वामी हुए, अर्थात् पहले पद्मनिद्दि, फिर जिनसेन हुए तो यह भी हो सकता है और तब इससे श्रुतावतारकी परम्परा भी मिल जाती है । हम यह माननेके लिए भी तैयार हैं; परन्तु तब भी पद्मनिद्द-सेनसंघकी आचार्यपरम्परासे अलग नहीं हो सकते ।

९ पद्मनित् और विनयसेन जिनसेनादिके समकालीन विद्वान् थे, पर पट्टावलीके आचार्य नहीं थे इसके लिए भी आपने कोई प्रमाण नहीं दिया। पर हमारे पास एक प्रमाण तो यह है कि कुमारसेन विनयसेनका दीक्षित था। अर्थात् विनयसेनमें दीक्षा देनेकी योग्यता थी। दूसरे देवसेनकी गाथाओंमें जो यह लिखा है कि जिनसेन श्रीपद्मनन्दिके पश्चात् चारों संघका समुद्धरण करनेमें धीर हुए, सो यही बतलाता है कि जिनसेनके पहले पद्मनन्दि चारों संघोंके उद्धारका कार्य करते थे अर्थात् आचार्य थे। चार संघमें मुनि भी शामिल हैं और उनका उद्धरण या उद्धार या शासन आचार्य ही कर सकता है, साधारण मुनि या विद्वान् नहीं। इसी तरह आगेकी गाथामें स्पष्ट कहा है कि विनेयसेनकी मृत्यु होने पर गुणभद्रने सिद्धान्तोंका गोषण किया, अर्थात् इसके पहले विनयसेन यह काम करते थे और कुमारसेन उसी समयका दीक्षित था।

१० सेनगणकी पट्टावली कोई प्रामाणिक पट्टावली नहीं है। यदि आप थोड़ीसी भी बुद्धि लगाकर विचार करते, तो उसके जोर पर इतनी उलल कूद मचानेको तैयार न होते। मैंने हित्तैषीके उक्त पिछले अंकमें लिखा था कि सेनगणकी पट्टावलीका लेखक जिनसेनाचार्यको धवल-महाधवल-पुराणादि सब अन्थोंका रचयिता और गुणभद्रको ग्यारह अंग चौदह पूर्वका ज्ञाता बतलाता है। इसीसे उसकी विद्वत्ताका पता लगता है; परन्तु आपने उसकी ओर ज़रा भी ध्यान न दिया। उक्त पट्टावली कितनी रद्दी और कल्पित है, इसका विचार हमने भास्करकी समालोचनामें भी किया है। यहाँ इतना ही कहना बस है कि उसको प्रमाण मानकर आप देवसेनके दर्शनसारको अप्रमाणिक नहीं उहरा सकते । हमसे आप सेनगणकी दूसरी प्रामाणिक पट्टावली माँगते हैं; सो यह काम तो आपका है। यदि

प्रामाणिक नहीं मिलती, तो क्या हम उस आप ही जैसे ऐतिहासिक-की लिखी हुई ऊँटपटाँग बातोंको मान लें ?

मुझे आशा नहीं कि भास्करसम्पादक इन बातों पर विचार करेंगे; परन्तु पाठकोंसे बहुत कुछ आशा है। वे ही इस बातका फैसला करेंगे कि वास्तवमें पद्मनिन्द और विनयसेन सेनसंघके आचार्य , थे या नहीं। इस विषयमें अब मैं आगे और कुछ न लिखूँगा।

## भट्टाकलङ्कदेव ।

श्रीमद्भट्टाकलङ्कस्य पातु पुण्या सरस्वती ! अनेकान्तमरुन्मार्गे चन्द्रलेखायितं यया ॥ —ज्ञानार्णव ।



दि गम्बरजैनसम्प्रदायमें समन्तभद्रस्वामीके बाद जि-तने नैयायिक और दार्शनिक विद्वान् हुए हैं उनमें अकलङ्कदेवका नाम सबसे पहले लिया जाता है। उनका महत्त्व केवल उनकी ग्रन्थ-

रचनामें ही नहीं है-उनके अवतारने जैनधर्मकी तात्कालिक दशा पर भी बहुत बड़ा प्रभाव डाला था। वे अपने समयके दिग्विजयी विद्वान् थे। जैनधर्मके अनुयायियोंमें उन्होंने एक नया जीवन डाल दिया था। यह उन्हींके जीवनका प्रभाव था जो उनके बाद ही कर्नाटक प्रान्तमें विद्यानन्द, प्रभाचन्द्र, माणिक्यनन्दि, वादिसिंह, कुमारसेन जैसे बीसों तार्किक विद्वानोंने जन्म लेकर जैनधर्मको बौद्धादि प्रबल परवादियोंके लिए अजेय बना दिया था। उनकी प्रन्थरचितावे

रूपमें जितनी प्रसिद्धि है उससे कहीं अधिक प्रसिद्धि वाग्मी वक्ता या वादीके रूपमें थी । उनकी वक्तृत्वशक्ति या सभामोहिनी शक्तिकी उपमा दी जाती है। महाकवि वादिराजकी प्रशंसामें कहा गया है कि वे सभामोहन करनेमें अंकलङ्कदेवके समान थे।

प्रसिद्ध विद्वान् होनेके कारण अकलंकदेव ' महाकलक्क ' के नामसे प्रसिद्ध थे । मह उनकी एक तरहकी पदवी थी । 'कैवि' की पदवीसे भी वे विभूषित थे । यह एक आदरणीय पदवी थी जो उस समय प्रसिद्ध और उत्तम लेखकोंको दी जाती थी हु लघु समन्तभद्र और विद्यानन्दने उनको 'सकलतार्किकचकचूड़ामाणि विद्योपण देकर स्मरण किया है । अकलङ्क चन्द्रके नामसे भी उनकी प्रसिद्धि है ।

अकलङ्कदेवको कोई जिनदास नामक जैनब्राह्मण और जिनमती

१ सदिस यदकलङ्कः कीर्तने धर्मकीर्तिः वचिस सुरपुरोधा न्यायवादेऽक्षपादः । इति समयगुरुणामेकतः संगतानां प्रतिनिधिरिव देवो राजते वादिराजः॥

( Vide Ins No. 39. Nagar taluy by mr. Rice. )

२ कविशब्दकी परिभाषाके लिए देखों डा॰ भाण्डारकरकी १८८३-८४ की इस्तालिखित संस्कृत ग्रन्थोंकी रिपोर्ट, पृष्ठ १२२। न्यायकुमुदचन्द्रोदयके कर्ता प्रभाचन्द्रको भी 'कवि' की पदवी प्राप्त थी, यद्यपि वे किसी काव्यके रचयिता नहीं हैं।

३ अकलङ्कचन्द्र नामके एक महारक भी है। गये हैं ।

ब्राह्मणीका पुत्र और कोई पुरुषोत्तम मंत्री तथा पद्मावती मंत्रिणीक पुत्र बतलाते हैं; परन्तु ये दोनों ही नाम कथाकारोंके गढ़े हुए जान पड़ते हैं—वे वास्तवमें राजपुत्र थे। उनके राजवार्तिकालंकार नामक प्रसिद्ध ग्रन्थके प्रथम अध्यायके अन्तमें लिखा है कि वे 'लघुहव्वं नामक राजाके पुत्र थे:—

जीयाचिरमलङ्कब्रह्मा लघुहव्वन्नपतिवरतनयः। अनवरतनिखिलिवद्वज्जननुतिवद्यः प्रशस्तजनहृद्यः॥ और इसमें किसी तरहके सन्देहके लिए अवकाश नहीं है।

अकल्रङ्कदेवका जन्मस्थान कौन है, इसका पता नहीं चलता।
आराधनाकथाकोशके कर्त्ताने उनका जन्मस्थान मान्यखेट बतलाया है; परन्तु उस पर विश्वास नहीं किया जा सकता । क्योंकि उस समयके मान्यखेटके राजाओंकी जो शृङ्खलाबद्ध नामावली मिलती हैं उसमें 'लघुहल्व' नामक राजाका नाम नहीं है; संभवतः वे मान्यखेटके आसपासके कोई माण्डलिक राजा होंगे । एक बार वे राजा साहसतुंग या शुभतुंगकी राजधानी मान्यखेटमें आये थे, इसका उल्लेख मिलता है, शायद इसी कारण कथाकोशके कर्त्ताने उनका जन्मस्थान मान्यखेट बतलाया है । कथाकोशकारको यह मालूम न था कि वे राजपुत्र थे—मंत्रीपुत्र समझकर ही उन्होंने ऐसा लिख दिया जान पड़ता है । 'राजावलीकथे' में अकलंकदेवका जन्मस्थान 'कांची' (कांजीवरम् ) बतलाया है । संभव है कि यह सही हो ।

कनडी भाषामें 'राजावलीकथे ' नामका एक ग्रन्थ है। इसमें जैन इतिहासकथाओंका संग्रह है। ईसाकी १९ वीं राताब्दिके प्रारंभमें देवचन्द्र नामक किवने मैसूर राजवंशकी 'देवीरम्भ ' नामक एक स्त्रीके लिए इस ग्रन्थकी रचना की थी। इस ग्रन्थके आधारसे राइस साहबने अपनी 'इन्स्क्रिप्शन्स एट श्रवणबेलगोला ' नामक प्रसिद्ध पुस्तकमें लिखा है कि अकलङ्कदेव सुधापुरके देशीयगणके आचार्यपद पर प्रतिष्ठित हुए थे और यह स्थान उत्तर कनारामें है। इस समय नार्थकनारामें जो 'सोड ' नामका नगर है वही प्राचीन सुधापुर है। राइस साहबने विलसन साहबकी 'मैकेंजी कलेक्शन ' (Mccke-nzie collection) नामक पुस्तककी प्रस्तावनाके आधारसे यह भी लिखा है कि पोनतग (Pontaga) के बौद्धकालिजमें अकलङ्कदेवने शिक्षा पाई थी और यह स्थान ट्विट्रके निकट बत-लाया जाता है।

अकलक्कदेवके विषयमें जो कई कथायें हैं उनके अनुसार वे जन्मसे ब्रह्मचारी रहे और विद्या प्राप्त करके दिगम्बराचार्यके पदको प्राप्त हो गये। विद्याकी प्राप्तिमें उन्होंने बहुत कष्ट उठाये। वे किसी बौद्धविद्यालयमें भी पढ़े थे। वे देवसंघके आचार्य बतलाये जाते हैं। देशीयगण जिसका उल्लेख देवचन्द्रने किया है इसी संघका एक गच्छ है। पर इसके लिए कोई पुष्ट प्रमाण नहीं मिलता। अकलंकदेवने स्वयं अपने ग्रन्थोंमें अपने संघका उल्लेख नहीं किया; अपनी गुरु-परम्परा तो बड़ी बात है अपने गुरु तकका भी वे कहीं उल्लेख नहीं करते हैं। मंगराज कविका शक १३९९ का लिखा हुआ एक विस्तृत शिलालेख है । उससे मालूम होता है कि ये नन्दिसेन आदि चारों संघ अकलङ्कदेवके बाद हुए हैं \* । अभी तक अकलंकदेवसे पहलेके बने हुए जितने प्रन्थ प्राप्य हुए हैं — भगवतीआराधना, पद्मपुराण, जिनशतक (समन्तभद्रकृत), आदि तथा उनके समकालीन विद्वान् विद्यानन्द, प्रभाचन्द्र, माणिक्य-निन्द् आदिके जितने ग्रन्थ हैं उनमें किसीमें भी इन संघोंका उल्लेख नहीं मिलता है । इससे भी मंगराजकिक कथन पर विश्वास करनेकी इच्छा होती है कि उस समय नन्दि देव आदि संघ नहीं थे और अकलङ्कदेव किसी एक संघके नहीं किन्तु सम्मिलित दिगम्बर-जैनसंघके आचार्य थे । पर इस प्रश्न पर अभी बहुत कुछ छान-वीन करनेकी आवश्यकता है । क्योंकि श्रुतावतार कथामें लिखा है कि अकलंकदेवसे बहुत पहले विकमकी प्रथम शताब्दिक लगभग

ततः परं शास्त्रविदां मुनीनामग्रेसरो भूदकलंकसूरिः ।
 मिथ्यान्धकारस्थगिताखिलार्थाः प्रकाशिताः

यस्य वचोमयुखैः ॥ १८॥

तिस्मन्गते स्वर्गभुवं महर्षो दिवःपति नर्तुमिव प्रकृष्टां । तद्दन्वयोद्भृतमुनीश्वराणां बभृवुरित्थं भुवि संघभेदाः ॥ स योगिसंघश्वतुरः प्रभेदानासाद्यभूयानविरुद्धवृत्तान् । वभावयं श्रीभगवान्जिनेन्द्रश्वतुर्भुखानीव मिथस्समानि ॥१९॥ देवनन्दिसंहसेनसंघभेदवर्तिनां देशभेदतः प्रबोधभाजिदेवयोगिनाम् । वृत्ततः समस्ततो विरुद्धधर्मसेविनां . मध्यतः प्रसिद्ध एष नन्दिसंघ इत्यभूत् ॥ २०॥ अर्हद्विल आचार्यने इन चारों संघोंकी स्थापना की थी। इस बातका उल्लेख और भी कई स्थानोंमें पाया जाता है।

अकलङ्कदेव बडे भारी नैयायिक और दार्शनिक विद्वान् हए हैं। उनकी सत्रसे अधिक प्रसिद्धि इस विषयमें है कि उन्होंने अपने पाण्डित्यसे बौद्धविद्वानोंको पराजित करके जैनधर्मकी प्रतिष्ठा स्था-पित की थी। उनका एक बड़ा भारी शास्त्रार्थ राजा हिमशीतलकी सभामें हुआ था। हिमशीतल पह्नववंशका राजा था और उसकी राजधानी कांची ( कांजीवरम ) में थी। वह बौद्ध था। इसमें किसी प्रकारका सन्देह नहीं है। यह शास्त्रार्थ ७ दिन तक, किसीके मतसे १७ दिन तक और आराधनाकथाकोशके कर्त्ताके मतसे छह महीने तक हुआ था ! इसमें जैनधर्मको बडी भारी विजय प्राप्त हुई और राजा हिमशीतलकी आज्ञासे बौद्ध लोग सीलोनके 'कैंडी ' नामक नगरको निर्वासित कर दिये गये । विलसन साहबने भी इस कैंडिके निर्वासित होनेकी बातका उल्लेख किया है। बौद्धोंके साथ शास्त्रार्थ होनेकी तथा उनके जीतनेकी घटनाका उल्लेख श्रवणबेल-गोलाकी मिहिषेणप्रशस्तिमें इस प्रकार किया है:---

तारा येन विनिर्जिता घटकुटीगूढ़ावतारा समं बौद्धैयों घृतपीडपीडितकुदृग्देवार्थसेवाञ्ज्ञितः। पायश्चित्तमिवांधिवारिजरजः स्नानं च यस्याचर-द्दोषाणां सुगतः स कस्य विषयो देवाकलङ्कः कृती ॥

चूणिः । यस्येदमात्मनोऽनन्यसामान्यनिरवद्यविभवोपवर्णनमाकनु र्ण्यतेः— राजनसाहसतुङ्क सन्ति बहवः श्वेतातपत्रा नृपाः
किं तु त्वत्सहशा रणे विजयिनस्त्यागोन्नता दुर्लभाः।
तद्वत्सन्ति बुधा न सन्ति कवयो वादीश्वरा वाग्मिनो
नानाशास्त्रविचारचातुरिधयः काले कलौ मिद्वधाः॥
राजन्सवीरिदर्पप्रविदलनपटुस्त्वं यथात्र प्रसिद्ध—
स्तद्वत्त्व्यातोऽहमस्यां भुवि निष्किल्लमदोत्पाटने पण्डितानां।
नोचेदेषोऽहमेते तव सदिस सदा सन्ति सन्तो महान्तो
वक्तं यस्यास्ति शक्तिः स वदतु विदिताशेषशास्त्रो यदि स्यात
नाहंकारवशीकृतेन मनसा न द्वेषिणा केवलं
नैरात्म्यं प्रतिपद्य नश्यति जने कारण्यबुद्धन्या मया।
राज्ञः श्रीहिमशीतलस्य सदिस प्रायो विद्यधात्मनो
वौद्धौधान्सकलान्विजित्य सुगतः पादेन विस्फोटितः॥

भावार्थ—जिसने घड़ेमें बैठकर गुप्त रूपसे शास्त्रार्थ करने तारादेवीको बौद्ध विद्वानोंके सिहत परास्त किया । ( दूसरे चरा अर्थ स्पष्ट नहीं होता ) और जिसके चरणकमलोंकी रजमें स् करके बौद्धोंने अपने दोषोंका प्रायश्चित्त किया, उस महात्मा इं लंकदेवकी प्रशंसा कौन कर सकता है?

सुनते हैं उन्होंने एकबार अपने अनन्य साधारण गुणोंका तरह वर्णन किया था—

" साहसतुंग ( शुभतुंग ) नरेश, यद्यपि सफेद छत्रके ध करनेवाले राजा बहुत हैं परन्तु तेरे समान रणविजयी और र राजा और नहीं । इसी तरह पण्डित तो और भी बहुतसे परन्तु मेरे समान नाना शास्त्रोंका जाननेवाला पण्डित, कवि, वादीश्वर और वाग्मी इस कलिकालमें और कोई नहीं।

"राजन, जिस तरह तू अपने राजुओंका अभिमान नष्ट करनेमें चतुर है उसी तरह मैं भी पृथ्वीके सारे पण्डितोंका मद उतार देनेमें प्रसिद्ध हूँ। यदि ऐसा नहीं है तो तेरी सभामें जो अनेक बड़े बड़े विद्वान मौजूद हैं उनमेंसे किसींकी राक्ति हो तो मुझसे बात करे।

"मैंने राजा हिमशीतलकी सभामें जो सारे बौद्धोंको हराकर तारादेवीके घड़ेको फोड़ डाला, सो यह काम मैंने कुछ अहंकारके वशवर्ती होकर नहीं किया, मेरा उनसे द्वेष भी नहीं है; किन्तु नैरात्म्य (आत्मा कोई चीज नहीं है क्षणस्थायी है) मतके प्रचा-रासे लोग नष्ट हो रहे थे, उन पर मुझे दया आ गई और इसके कारण मैंने बौद्धोंको पराजित किया।"

### समयविचार।

अकलंकदेवने यद्यपि अपने किसी ग्रन्थमें अपना समय प्रकट नहीं किया है; परन्तु कितने ही प्रमाणोंसे उनका समय निश्चित किया जासकता है—

१ उपर्युक्त मिल्लिपणप्रशस्तिके स्ट्रीकोंसे जान पड़ता है कि वे साह्सतुंगकी सभामें उपस्थित हुए थे और साहसतुंग राष्ट्रकूट या राठोर-वंगका राजा था। इसका प्रसिद्ध नाम शुभतुंग या कृष्णराज था। विक्रमसंवत् ८४० (शकसंवत् ७०५) में जब जिनसेनका हरिवंश-

पुराण बना था उस समय इस कृष्णराजका बेटा इन्द्रायुष गोविन्द द्वितीय राज्य करता था । इससे मालूम होता है कृष्णराजका राज्यकाल इसके पहले था। डा० भण्डारकरने अप दक्षिणके इतिहासमें लिखा है कि इस राजाने संवत् ८१० ८२२ तक राज्य किया है। इससे मालूम होता है कि अकलंक देव ८१० से ८२२ तकके किसी समयमें जीवित थे।

२ हरिवंशपुराण वि० सं ८४० में बना है । उसमें कुमार-सेनका उल्लेख किया गया है और कुमारसेनका उल्लेख विद्यानन्द-स्वामीने अपनी अष्टसहस्रीके अन्तमें किया है। लिखा है कि उनकी सहायतासे हमारा यह प्रन्थ वृद्धिको प्राप्त हुआ। अकलङ्कदेव विद्यानन्दसे पहले हैं, क्योंकि उनके अष्टशतीभाष्य पर ही अष्टसहस्री लिखी गई है। इससे भी ज्ञात होता है कि अकलंकदेव संवत् ८४० के ही पहले हो चुके हैं। आश्चर्य नहीं कि हरिवंशकी रचनाके समय उनका अस्तित्व न हो।

३ अष्टसहस्तीमें प्रसिद्ध वेदान्ती विद्वान् कुमारिलमहका 'भट्ट' नामसे कई जगह उछेख किया गया है। कुमारिल भट्टका समय संवत् ७९७ से ८१७ तक निश्चित है। अतएव विद्यानन्दि स्वामी उसिके समयमें अथवा उससे कुछ पीछे हुए होंगे और अकलंक विद्यानन्दसे पहले हुए हैं—अतएव उनका समय विक्रमकी आठवीं शताब्दिका चतुर्थ पाद और नववीं शताब्दिका प्रारंभ समझना चाहिए।

४ प्रो के..बी. पाठक और डाक्टर सतीशचन्द्र विद्याभूषण आदि विद्वानोंने भी उन्हें ईस्वीसन् ७५० अर्थात् विक्रम संवत् ८०७ के लगभगका विद्वान् निश्चित किया है।

# समसामिथक विद्वान् और शिष्य।

भगवान् अकलंकदेवके समयमें जैनविद्वानोंका ज्वार आया था। उस समय इतने अधिक विद्वान् विशेष करके नैयायिक विद्वान् हुए थे जितने कि अन्य किसी समयमें नहीं हुए। ज्यों ज्यों प्राचीन प्रन्थोंकी तथा शिलालेखोंकी छानबीन की जाती है त्यों त्यों उस समयके अनेक बड़े बड़े विद्वानोंके नाम मालूम होते जाते हैं।

अकलंकदेवके गुरु कौन थे, इसका पता नहीं लगता । यह हम । पहले ही लिख चुके हैं। हाँ, उनके पुष्पषेण नामक सतीर्थ या गुरुभाईका पता मिल्लिभेणप्रशस्तिसे लगता है:—

> श्रीपुष्पषेणसुनिरेव पदं महिस्नो देवंः स यस्य समभूत्स भवान्सधर्मा । श्रीविभ्रमस्य भवनं ननु पद्ममेव पुष्पेषु मित्रमिह यस्य सहस्रधामा ॥

इस पद्यके अभिप्रायसे जान पड़ता है कि वे बहुत बड़े विद्वान् होंगे।

माणिक्यनित्, विद्यानन्द और प्रभाचन्द्र ये तीनों विद्वान् अकलंकदेवके समकालीन हैं। इनमेंसे प्रभाचन्द्र तो अपने न्याय-कुमुद्वन्द्रोदयके प्रथम अध्यायमें निम्नलिखित श्लोकसे यह प्रकट

९ 'देव ' पद अकलङ्कदेवको सूचित करता है। इसका पूर्ववर्ती श्लोकसे । स्पर्धकरण होता है।

करते हैं कि उन्होंने अकलंकदेवके चरणोंके समीप बैठकर ज्ञान प्राप्त किया थाः—

बोधः कोप्यसमः समस्तविषयं प्राप्याकलक्षं पदं, जातस्तेन समस्तवस्तुविषयं व्याख्यायते तत्पदम् । किं न श्रीगणभृज्जिनेन्द्रपदतः प्राप्तप्रभावः स्वयं व्याख्यात्यप्रतिमं वचो जिनपतेः सर्वोत्मभाषात्मकम् ॥

उन्होंने अपने प्रमेयकमलमार्तण्डमें आचार्य माणिक्यनन्दिका उक्केप्त किया है:——

गुरुः श्रीनन्दिमाणिक्यो नन्दिताशेषसज्जनः । नन्दतादूरतैकान्तरजो जैनमताणवः ॥ ३ ॥

और इन माणिक्यनन्दिको नमस्कार करते हुए अनन्तवीर्यने प्रमेयरत्नमालावृत्तिके प्रारंभमें कहा है:—

# अकलङ्कवचोम्भोधेरुद्धे येन धीमता। न्यायविद्यामृतं तस्मै नमो माणिक्यनन्दिने॥

अर्थात् जिसने अकलङ्कके शास्त्ररूपी समुद्रसे न्यायविद्यामृतका उद्धार किया उस माणिक्यनिद्को नमस्कार करता हूँ । इससे मालूम होता है कि माणिक्यनिद अकलंकदेवके ही समयमें हुए हैं। उन्हें पीछे इस कारण नहीं कह सकते कि प्रभाचन्द्रने जो अकलंक्केपास बैठकर पढ़े हैं माणिक्यनिद्को गुरुरूपसे स्मरण किया है।

स्याद्वादिवद्यापित विद्यानिन्दि भी अकलंकदेवके समकालीन हैं। क्योंकि प्रभाचनद्रने अपने प्रमेयकमलमार्तण्डमें अकलंकके साथ साथ उनका भी स्मरण किया है:—— सिद्धं सर्वजनप्रबोधजननं सद्योऽकलङ्काश्रयं विद्यानन्द्समन्तभद्रगुणतो नित्यं मनोनन्दनम् । निर्दोषं परमागमार्थविषयं प्रोक्तं प्रमालक्षणम् युक्त्या चेतिस चिन्तयन्तु सुधियः श्रीवर्द्धमानं जिनम् ॥ और विद्यानन्दने अपना अष्टसहस्रीय्रन्थ अकलंकदेवकी अष्टशती। पर ही रचा है:—

श्रीमद्कलङ्कशशथरविवृतां समन्तभद्रोक्तिमत्र संक्षेपात्। परमागमार्थविषयामष्टसहस्रीं प्रकाशयाति॥

इस तरह इन विद्वानोंका कम इस तरह बनता है:—अकलंकदेव, माणिक्यनिन्द, विद्यानन्द, प्रभाचन्द्र । इनमें वृद्धत्वका मान अक-लङ्कदेवको ही प्राप्त है । माणिक्यनिन्दिको विद्यानन्दसे पहले कहनेका भ कारण यह है कि उनके प्रन्थमें विद्यानन्दका कहीं उल्लेख नहीं है और प्रभाचन्द्रने उन्हें अपना गुरु बताया है ।

कुमारसेन और वादीभसिंह भी उसी समयके नामी विद्वानोंमें-से हैं । कुमारसेनका उछेख विद्यानन्दने अष्टसहस्रीके अन्तमें किया है और कहा है कि इस यन्थकी वृद्धि उनकी सहायतासे हुई है। इन्हीं कुमारसेनकी प्रशंसामें हरिवंशपुराणके कर्ता जिनसेन कहते हैं:—

अक्रूपारं यशो लोके प्रभाचन्द्रोदयोज्ज्वलम् । गुरोः कुमारसेनस्य विचरत्यजितात्मकम् ॥ ३८ ॥ मिल्लेषेणप्रशस्तिमें उन्हें बहुत ही बड़ा प्रभावशाली विद्वान् बतलया है:—

उदेत्य सम्यग्दिशि दक्षिणस्यां कुमारसेनो सुनिरस्तमाप । तत्रैय चित्रं जगदेकभानोस्तिष्ठत्यसौ तस्य तथाप्रकाशः॥ वादीभिंसहका उल्लेख अष्टसहस्रीकी उत्थानिकामें 'श्रीमता वादीभींसहेनोपल्रालितामाप्तमीमांसाम् ' आदि वाक्य देकर किया है। इन्हीं वादीभींसहको जिनसेनस्वामीने 'वादिसिंह' कहकर स्मरण किया है—

कवित्वस्य परा सीमा वाग्मितस्य परं पदम् । गमकत्वस्य पर्यन्तो वादीसिंहोच्यते न कैः॥

वीरसेन स्वामी भगविज्ञनसेनके गुरु थे। यद्यपि उनकी सैद्धा न्तिक रूपमें ही विशेष प्रसिद्धि है तथापि वे नैयायिक भी बड़ भारी हुए हैं। अष्टसहस्रीके अन्तमें उनका तार्किकरूपमें ही उल्लेख मिल्रता है। गुणभद्रने भी उत्तरपुराणकी प्रशस्तिमें कहा है:—

> तत्र वित्रासिताशेषप्रवादिमद्वारणः । वीरसेनाग्रणीवीरसेनभट्टारको वभौ॥

उसी समय परवादिमछदेव नामके भी एक तार्किक विद्वान् हुए हैं। उनका भी कृष्णराज या साहसतुंगके समक्ष उपस्थित हैं।नेका उछेख माछिषेणप्रशस्तिमें मिलता है:—

> घटवादघटाकोटिकोविदं कोविदां प्रवाक्। परवादिमहुदेवो देव एव न संशयः॥

येनेयमात्मनामधेयानिरुक्तिरुक्ता नाम पृष्ठवन्तं कृष्णराजं प्रति-

गृहीतपक्षादितरः परः स्यात्तद्वादिनस्ते परिवादिन स्युः। तेषां हि मल्लः परवादिमल्लस्तन्नाम मन्नाम वदन्ति सन्तः॥ एक श्रीपाल नामके नामी विद्वान् भी उसी समय हुए हैं।

जिनसेनस्वामीने इनका उल्लेख अकलङ्क और विद्यानन्दके ही साथ साथ किया है । जयधवलिसद्धान्तकी वीरसेनीया टीका इन्हीं श्रीपालचार्यकी सम्पादन की हुई है। एक कुमारनन्दिभद्दारक भी उसी समय हुए है जिनके किसी श्रन्थका एक श्लोक प्रमाणपरीक्षामें विद्यानन्दस्वामीने उद्धृत किया है। इस तरह अकलंकदेवके समयमें अनेक विद्वानोंके द्वारा जेनसम्प्रदाय प्रभावशाली बन रहा था।

#### ग्रन्थरचना ।

१ अष्ट्रशती—अकलंकदेवका यह सबसे प्रसिद्ध ग्रन्थ है। समन्तभद्रस्वामीके देवागमका यह भाष्य है।

**२ राजवार्तिक**—यह उमास्वामीके तत्वर्थिसूत्रका भाष्य है। इसकी श्लोकसंख्या १६००० है।

**३ न्यायिनिश्चय** न्यायका प्रामाणिक ग्रन्थ समझा जाता है । आराके सिद्धान्तभवनमें इसकी एक वृत्ति वादिराजसूरिकृत मौजूद है।

४ लघीयस्त्रयी-प्रभाचन्द्रका न्यायकुमुद्चन्द्रोद्य इसी ग्रन्थ-का भाष्य है।

५ **बृहत्त्रयी** बृद्धत्रयी भी शायद इसीका नाम है। लघीयस्त्रयी और बृद्धत्रयी ये दोनों ग्रन्थ कोल्हापुरमें श्रीयुत पं० कल्लापा भर-मापा निटवेके पास मौजूद हैं।

**६ न्यायचूलिका** नामक ग्रन्थका भी उछेख मिलता है कि वह अकलंकदेवका बनाया हुआ हैं।

७ अकलंकस्तोत्र या अकलंकाष्टक भी उन्हींका बनाया हुंआं बतलाया जाता है; परन्तु बहुतोंको इस विषयमें सन्देह है। अकलंकप्रायश्चित्त और अकलंकप्रतिष्ठापाठ भी अकलंकदेवें नामसे प्रसिद्ध हैं; परन्तु यह भ्रम है। प्रायश्चित्तको हमने स्वयं देख है। ऐसे निःसार प्रन्थोंको अकलंकदेवका बतलाना उनका अप मान करना है। प्रतिष्ठापाठ भी उनका नहीं है। आवश्यकता होने पर यह सिद्ध किया जा सकता है। उनके एक स्वरूपसम्बोधन नामक प्रन्थका उल्लेख डाक्टर सतिशचन्द्र विद्याभूषणने किया है; मालूम नहीं, वह प्राप्य है या नहीं।

अकलंकस्वामीके विषयमें जितनी बातें छानबीनसे मालूम हो सकीं वे सब लिखी जा चुकीं; अब हम उनके जीवनचरितके विष-यमें कुछ विचार करके—जो कि कथाग्रन्थोंमें मिलता है—इस लेखको समाप्त करेंगे।

# कथाओं पर विचार।

आराधनाकथाकोशमें अकलंकदेवके विषयमें नो कथा लिखी है उसका सारांश यह है:—

"मान्यखेट (मलखेड़) नगरमें शुभतुंग नामका एक राजा था। उसके मंत्रीका नाम पुरुषोत्तम था। पुरुषोत्तमकी स्त्री पद्मा- वतीके अकलंक और निकलंक नामके दो पुत्र हुए । अष्टान्हिका उत्सवमें एकबार मंत्री अपनी भार्या और पुत्रों सहित रविगुप्त नामक मुनिकी वन्दना करनेके लिए गये। वहाँ पुरुषोत्तम और पद्मा- वतीने आठ दिनके लिए ब्रह्मचर्यक्रत ग्रहण किया और साथ ही कौतुकवरा अपने दोनों पुत्रोंको भी ब्रह्मचर्य दिला दिया। कुछ

दिनोंके बाद जब पिताने व्याह करनेका उद्यम किया तब पुत्रोंने अपने उक्त ब्रह्मचर्यत्रतकी बात कहकर साफ इंकार कर दिया और सब काम छोड़कर विद्याभ्यासमें चित्त लगा दिया। जब विद्वान् हो गये तब इन्हें बौद्धशास्त्रोंके अध्ययनकी इच्छा हुई। परन्तु उस समय मान्यखेटमें कोई बौद्धधर्मका ज्ञाता न था, इसलिए ये वहाँसे चल दिये और 'महाबोधि' नामक किसी स्थानमें अज्ञ विद्यार्थियोंका रूप धारण करके बौद्धशास्त्र पढने लगे।

''एक दिन बौद्धगुरु जैनधर्मके सप्तमंगी सिद्धान्तका स्वरूप बतला रहा था । पाठ अशुद्ध था, इस कारण उससे पदार्थ स्पष्ट करते न बना और वह किसी बहानेसे बाहर चला गया। इतनेमें अकलंकदेवने ,उस पाठको ठीक कर दिया । गुरुने आकर पढ़ा तो अभिप्राय स्पष्ट हो गया। इससे उसे सन्देह हो। गया कि यहाँ कोई जैनधर्मका उपा-सक छुपे वेपसे पढ रहा है । उसका पता लगाना चाहिए । पहले शपथ आदि कराके सबसे पूँछा; परन्तु जब पता न चछा तब एक जैनप्रतिमा मँगवाकर सत्र विद्यार्थियोंसे कहा कि इसको *लाँघ* जा-ओ । सत्र छात्रोंके छाँय जाने पर अकलंककी बारी आई । उन्होंने एक चतुराई की-—सूतका एक वारीक धागा प्रतिमा पर डाल दिया और तब मनमें यह संकरुप करके कि यह सावरणा मूर्ति है वे उसे चट लाँघ गये। जब इस युक्तिसे कुछ पता न चला तब एक दिन आधीरातके समय जहाँ सब छात्र सीते थे, एकाएक काँसेके हगारों वर्तन जोरसे पटक दिये जिससे घबडाकर सब छात्रोंके मुँहसे उनके इष्टदेवका नाम निकल पड़ा । इस समय अकलंक निकलंकके

मुँह से 'णमोकार मंत्र ' निकल पड़ा और वह बौद्ध गुरुके गुप्त-चरने मुन लिया। दोनों भाई पकड़ लिये गये और जब तक दिन न निकल आवे तबतकके लिए एक सतखने महलकी छतपर ख दिये गये। प्राण संकटमें आ पड़े। बड़े भाईके पास एक छतरी थी। सोच विचारकर दोनों उसके सहारेसे कूद पड़े और उसी समय भाग दिये। सबेरे खोज की गई और बहुतसे सवार इनके पीछे दौड़ा दिये गये। निकलंकने दूरसे सवारोंको आते देखा, तब उस-की प्रेरणासे अकलंकने तो अपनेको एक तालाबमें कमलोंके भीतर छुपा लिया; पर निकलंकसे भागनेके सिवाय और कुछ न बन पड़ा। एक घोबी भी डरके मारे उसके साथ भागने लगा। कुछ समयमें सबारोंने इन दोनोंको पकड़ लिया और दोनोंका सिर उतार लिया— बेचारा घोबी अकलंकके घोखेमें मार डाला गया।

"किंगदेशके रत्नसंचयपुरनगरमें हिमशीतल नामका राजा था। उसकी रानी मदनसुन्दरी जिनधर्मानुरागिणी थी। फाल्गुनके अष्टाहिका पर्वमें वह भगवानका रथ निकालना चाहती थी; परन्तु संघश्री नामक बौद्धाचार्यने उसमें रुकावट डाल दी। कहा कि जबतक कोई जैनविद्वान् शास्त्रार्थमें विजय प्राप्त न कर ले तबतक जिनदेवका रथ नहीं निकल सकता। रानीको बड़ी चिन्ता हुई। वहाँ आसपासमें कोई जैनविद्वान् न था जो बुलवा लिया जाता। निदान और कोई उपाय न देखकर रानी नमस्कारमंत्रका जाप करने लगी। फल यह हुआ कि पद्मावती देवीने प्रकट होकर एक विद्वानके शीघ ही वहाँ आनेका शुभसंवाद सुनाया और दूसरे

ही दिन सबेरे अकलङ्कदेव वहाँ जा पहुँचे। इससे रानीको बहुत ही संतोष हुआ।

"अब संवश्रीके साथ हिमशीतलकी सभामें अकलंकदेवका शास्त्रार्थ होने लगा। संवश्रीने अपने धर्मके और भी अनेक विद्वान् बुला लिये। यह शास्त्रार्थ छह महीनेतक हुआ। पीछे पद्मावती देवीके कहनेसे मालूम हुआ कि संवश्री स्वयं शास्त्रार्थ नहीं करता है, किन्तु उसकी इष्टदेवता तारा परदेकी ओटमेंसे बोला करती है और इसी लिए वादका अन्त नहीं आता है। यह जाननेके दूसरे ही दिन अकलंकदेवने परदेको अलग करके उस घड़ेको लातकी ठोकरसे फोड़ दिया जिसमें तारादेवी स्थापित थी और संवश्रीको । पराजित करके जैनधर्मकी अच्छी प्रभावना की। रानीकी इच्छा पूर्ण हुई; उसने भगवान्का रथ खूब उत्साहके साथ निकाला।"

आराधना कथाकोश जिसमें यह कथा लिखी है नेमिदत्त ब्रह्म-चारीका बनाया हुआ है। ये मिल्लिभूषणभट्टारकके शिष्य थे और विक्रम संवत् १५७५ के लगभग इनके अस्तित्वका पता लगता है। उन्होंने लिखा है कि मैंने प्रभाचन्द्र भट्टारकके गद्यकथाकोशको पद्यमें परिवर्तन करके यह ग्रन्थ बनाया है।

प्रभाचन्द्रका गद्य कथाकोश बहुत करके उन्हीं प्रभाचन्द्रका बनाया हुआ है जिनके पट्ट पर पद्मनिन्दि भट्टारक सं० १३८९ में बैठे थे। अर्थात् अकलंकदेवकी यह कथा वि० की चौदहवीं शताब्दिकी लिखी हुई है। इसके पहले वह किस रूपमें थी और उसका मूल क्या है इसके जाननेका कोई साधन हमारे पास नहीं। राइससाहबने देवचन्द्रकी 'राजावलीकथे 'के आधारसे—जिसका उक्लेख पहले किया जा चुका है—और दूसरी कई कथाओंके आधारसे अकलंकदेवका वृत्तान्त इसप्रकार लिखा है—

" जिस समय कांचीमें बौद्धोंने जैनधर्मकी प्रगतिको बिलकुल रोक दिया था उस समय जिनदास नामक जैनब्राह्मण (अईदिद्वज) के यहाँ उसकी स्त्री जिनमतीसे, अकलङ्क और निकलङ्क नामके दो पुत्र थे । वहाँ पर उनके सम्प्रदायका कोई पढ़ानेवाला नहीं था-इसलिए इन दोनों बालकोंने गुप्तरीतिसे भगवद्दास नामके बौद्ध गुरुसे-जिसके मठमें पाँचसौ चेले थे-पढ़ना शुरू किया। एक कथा-कार कहता है कि उन्होंने ऐसी असाधारण शीघ्रताके साथ उन्नतिकी कि गुरुको सन्देह हो गया और उसने यह जाननेका निश्चय किया कि वे कौन हैं। अतः एक रात्रिको जब वे सोते थे उस बौद्धगुरुने बुद्धका दाँत उनकी छाती पर रख दिया, इससे वे बालक 'जिन सिद्ध' कहते हुए एकदम उठ खडे हुए और इससे गुरुको मालूम हो गया कि वे जैन हैं। दूसरी कथाके आधार पर यह है कि उन बालकोंने एक दिन—जब कि गुरु कुछ मिनिटके लिए उनसे अलग हुआ था–एक हस्तलिखित पुस्तकमें ये शब्द जोड दिये कि 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' और इस बातकी छानबीन करने पर गुरुको मालूम हो गया कि वे जैन हैं दोनों कथाओंमें चाहे जो सची हो आख़िर नतीजा यह हुआ कि उनके मारे जानेका निश्चय किया गया और वे दोनों भाग निकले। निकलंकने अपना पकड़ा जाना और माराजाना स्वीकार किया ताकी

उसके भाईको पीछा करनेवालोंसे बचनेका अवसर मिल जाय । अकलंकने एक घोबीकी सहायतासे—जिसने उसको अपने कपडोंकी गठरीमें छिपा लिया—अपनेको बचा लिया और दीक्षा लेकर सुधा-पुरके देशीय गणका आचार्यपद शोभित किया ।

" इस समय अनेक मतेंकि विद्वान् आचार्य बौद्धोंसे वादविवा-दमें हार खाकर दुखी हो रहे थे उनमेंसे वीरशैव सम्प्रदायके आचार्य सुधापुरमें अकलङ्कदेवके पास आये और उनसे उन्होंने सब हाल-कहा । इस पर अकलङ्कदेवने वहाँ जाने और बौद्धों पर विजय प्राप्त करनेका निश्चय कर लिया । अकलंकने अपनी मयूरपिच्छिको छुपा-कर, जिससे वे जैनमती जाने जाते-बौद्धोंको यह विश्वास दिलाने-। की योजना की कि वे देशव हैं और इस ढंग पर उनको बादमें जीत-कर पीछे उन्हें अपनी मयूरिपिच्छ दिखला दी । इस पर बौद्ध लोग बहुत ही क्रुद्धित और उत्तेजित हुए । कांचीके बौद्धोंने जैनियोंका हमेशाके लिए अन्त कर डालनेके अभिप्रायसे अपने राजा **हिम**-शीतलको इस बातके लिए उत्तेजित किया कि अकलङ्कको इस र् शर्तके साथ उनसे वाद करनेके छिए बुलाया जाय कि जो कोई वादमें हार जाय उसके सम्प्रदायके कुल मनुष्य कोल्हूमें पिलवा दिये जायँ ! बौद्धोंकी तरफ़्से इस बड़े भारी तैयारियोंका होना किसी कदर असामान्य है; परन्तु

१ वीरशैव सम्प्रदाय हैहय (कलचुरी) वंशीय राजा विज्ञलके मंत्री 'बसव' ने विकम संवत् १२०० के लगभग स्थापित किया था। यह निश्चित हैं। वसवपुराणमें भी यही लिखा है। इससे अकलंकके समयमें वीरशैव मत नहीं हो सकता। यह कथालेखककी गढ़न्त है।

विषय पर जितनी कथायें हैं उन सबमें ऐसा ही बयान किया गया है। बौद्धोंने परदेकी ओटमें ताडी ( नशा करनेवाला सुगंधित ताडका रस ) का मृत्कुंभ रक्खा और उसमें अपनी तारादेवीका आह्वान करके उसको उन सब पक्षोंका यथाक्रम उत्तर देनेके लिए प्रेरित किया जो अकलंककी तरफसे उठाये जायँ । कुछ कथाकारोंके मतसे यह वाद ७ दिन तक और कुछ के मतसे १७ दिन तक चलता रहा जिसमें अकलंकको कोई लाभ न पहुँचा । जब परिणामके लिए अकलङ्क बहुत ही उत्कण्टित होने लगे तब कुष्माण्डिनी नामकी देवीने उन्हें स्वप्तमें दर्शन दिया और बतलाया कि यदि तुम अपने प्रश्नोंको प्रकारान्तरसे करो तो विजयी होजाआगे। अगले दिन ऐसा ही किया गया। घडेकी दैवींसे कोई उत्तर न बन सका और जैनोंकी जीत हो गई । तब अकलंकने उस परदेको बोड डाला और घडेको बाई लातकी ठोकरसे फोड डाला । यह कथा सम्पूर्ण बातोंसे ऐसी संग्रथित है कि शिंलालेखके अन्तिम शब्द 'सुगतः पादेन विस्फालितः' आम तौर पर 'स घटः पादेन विस्फोटितः ' कहे जाते हैं। यह समझना कठिन है कि किस घटना-का ठीक ठीक होना खयाल किया जाय; परन्तु समस्त घटनायें सविस्तर हैं और उसी एक बातको बतला रही हैं। इस समस्त घटनाका परिणाम यह हुआ कि राजा हिमशीतलको उन समस्त प्रबन्धोंका हाल मालूम होगया जिनपर बौद्ध लोग भरोसा रखते थे और साथ ही यह देखकर कि एक हाथीने जो खुला

१ मिल्लिपप्रशस्तिके ।

छोड़ा गया था बौद्धोंकी पुस्तकोंको पैरोंसे मथ डाला और जैनग्रन्थों-को अपनी सूँडसे उठाकर मस्तक पर रक्खा, उसने बौद्धोंको कोल्हूमें पिलवा देनेका हुक्म दे दिया! परन्तु अकलङ्ककी प्रार्थना पर बौद्धोंको न मारकर, वह इस बात पर सम्मत होगया कि बौद्धोंको एक दूर देशमें निर्वासित कर दिया जाय और इसलिए वे समस्त बौद्ध सीलोनके एक नगर कैंडीको निर्वासित कर दिये गये।\*"

'राजावलीकथे' के लिखे जानेका समय ईसाकी १९ वीं शताब्दी ऊपर लिखा जा चुका है। अर्थात् यह सबसे आधुनिक प्रन्थ है। इसके सिवाय और जिन कथाग्रन्थोंके आधारसे राइस साहबने उक्त वर्णन लिखा है उनके विषयमें नहीं कहा जा सकता कि वे कबके बने हुए होंगे; पर यह निश्चय है कि आराधनाकथाकोशके समान ये सब कथायें भी दिगम्बर—जैन प्रन्थकर्त्ताओंकी लिखी हुई हैं। इन्हें परस्पर--मिलाकर विचारशील पाठक यह समझ सकते हैं कि केवल श्रद्धांके वशवर्ती होकर कथा-ग्रन्थों पर सर्वथा विश्वास कर बैठना कितना बड़ा जोखिमका काम है।

ये तो हुई दिगम्बरी कथायें, अब इसी कथानकका अनुसरण करनेवाली एक श्वेताम्बरसम्प्रदायकी कथा भी सुन लीजिए । उसका सारांश नीचे दिया जाता है:—

" हरिभद्रसूरिके हंस और परमहंसके नामके दो शिष्य थे। गृहस्थाश्रमके ये उनके भानजे थे। न्याय, व्याकरण, दर्शनका अध्ययन कर चुकनेके बाद इनकी इच्छा हुई कि हम बौद्धदर्शनका भी

<sup>\*</sup> राइस साहबकी लिखी हुई इस कथाका अंश श्रीयुत बावू जुगलिकशोरजीने अनुवाद करके भेजा है।

रहस्य समझें और इसके लिए एक प्रसिद्ध बौद्धमठमें जाकर पढ़नेके लिए वे तैयार हो गये। यह मठ चित्रकूट या चित्तौड़से पूर्वकी ओर था। गुरुने इन्हें रोका; पर वह व्यर्थ हुआ। निदान ये बौद्ध वेष धारण करके बौद्धमठमें पढ़ने लगे और उन्होंने बहुत समय तक किसी पर भी यह प्रकट न होने दिया कि हम जैन हैं। इसी समय एक घटना ऐसी हुई जिससे इनके बौद्ध होनेमें लोगोंको शंका हो गई। इन्होंने एक पत्र पर जैनमतकी युक्तियोंके खण्डनका प्रतिखण्डन और दूसरे पर सुगतवादके दूषण लिख रक्खे थे। दैवयोगसे एक दिन ये पत्र हवामें उड़ गये और किसी तरह बौद्धगुरुकी दृष्टिमें जा पड़े।

"गुरुको सन्देह हो गया कि ये कोई अईदुपासक हैं, इस से वे इस बातकी जाँच करने छंग कि वास्तवमें ये जैन हैं या नहीं। इसके छिए उन्होंने विद्यार्थियोंके आनेके मार्गकी सीढियोंमें एक जैन-प्रतिमाका चित्र बनवा दिया। गुरुके पास जानेका और कोई मार्ग वा और इस मार्गसे जानेमें जिनप्रतिमाका अविनय करके जाना पड़ता था। हंस परमहंस समझ गये कि गुरुको हम दोनोंके विषयमें शंका हो गई है। अब क्या करना चाहिए ? बड़ी चिन्ता हो गई। उसी समय उन्हें एक युक्ति सूझ आई। खड़ी मिट्टीके टुकड़ेसे उन्होंने प्रतिमा पर तीन छकीरें खींच दी और तब उसे बुद्ध प्रतिमा मानकर वे उसके ऊपर पैर खकर गुरुके पास चछे गये! (जिन प्रतिमा और बुद्धप्रतिमामें बहुत बड़ा भेद नहीं होता है; प्रायः एकसी होती हैं। बुद्धप्रतिमामें यज्ञोपवितके तीन धार्गोंका चिह्न रहता है, पर यह जिनप्रतिमामें नहीं होता।) इसके बाद एक दूसरी परीक्षा

की गई। जहाँ सब विद्यार्थी सोते थे वहाँ कई आदमी पहरे पर रख दिये और आधीरातको ढरेके ढेर वर्तनोंको जीनेसे पटककर चौंका देनेवाला शब्द किया जिसे सुनकर सब विद्यार्थी अपने अपने इष्टदेवका सारण करने लगे। उस समय हंस परमहंसने जिनदेवका सारण किया और वह पहरे दारोंने सुन लिया। इसके बाद दोनों भाई छत्रोंके सहारे छतसे कूद-कर भागे और बौद्ध ग़ुरुकी आज्ञासे १४४४ घुड़सवार उनके पक-ड़नेके लिए दौड़े । कुछ दूरीपर सामना हो गया, सो बड़ा भाई परमहंस जो लड़कर मारा गया और छोटा सूरपाल नामक राजाकी शरणमें चला गया। सवारोंने राजासे कहा कि हमारा अपराधी दे दो; परन्तु उसने देनेसे साफ इंकार कर दिया । बड़ी कठिनाईसे वह हैस बात पर राजी हुआ कि हंससे शास्त्रार्थ कर लिया जाय। यदि उसमें यह हार जायगा तो हम इसे तुम्हें दे देवेंगे । शास्त्रार्थ हुआ और वह उसी तरह हुआ जैसा अकलंकदेवका राजा हिमशीतलकी राजधानीमें लिखा हुआ है।

"इसमें भी बौद्धमतकी देवी तारा घटमें बैठकर शास्त्रार्थ करती थे। वह अन्तमें जिनशासनदेविक सुझानेसे पराजित कर दी गई और उसका घडा छातोंसे ठुकरा दिया गया। हंसकी जीत तो हो गई; पर उसकी विपत्तिका अन्त न आया। सूरपालके यहाँसे घरको जाते समय सबारोंने फिर पीछा किया। निदान बड़ी कठिनाईसे ये अपने गुरुके पास पहुँचे और गुरुको अपनी विपत्तिका और प्रिय भाईकी मृत्युका हाल सुनाते हुए तीव हार्द्रिक शोकके वेगमें छाती फट जानेसे मर गये। गुरु महाराजको अपने प्रिय शिष्य शिष्ट जानेसे मर गये। गुरु महाराजको अपने प्रिय शिष्ट शिष्ट

मरनेका बहुतही शोक हुआ और इस कारण बौद्धोंके उपर उनका कोध भड़क उठा! उन्होंने आकर्षिणी विद्याके बलसे उन सवारोंको खींचकर तप्ततेलकी कढाईमें डालकर भस्म कर देना चाहा । जब यह बात हरिभद्रसूरिके गुरुको मालूम हुई; तब उन्होंने उनके पास कोधोपशमनार्थ कुछ गाथायें लिखकर भेजीं जिससे वे शान्त हो गये।

"उन्हें अपनी कोधभावनाका बड़ा पश्चात्ताप हुआ औ इन १४१४ सवारोंके मरने—मारनेरूप संकल्पसम्बन्धी पापका निवारण करनेके लिए १४४४ प्रन्थोंकी रचना की । हरिभद्रके प्रत्येक प्रन्थके अन्तमें विरह शब्द है जो उनके प्रिय भागिनेय (भानजे ) शिष्योंके वियोगका चिह्न है । गुरुने जो गाथायें कोध-शमनार्थ भेजी थीं उनका विस्तार करके हरिभद्रसूरिने 'समराइच कहा ' (समरादित्य कथा ) नामक प्रन्थकी रचना की "

यह कथा श्रीचन्द्रप्रभसूरिके 'प्रभावकचरित ' नामक संस्कृत ग्रन्थमें लिखी हुई है। यह ग्रन्थ विक्रमसंवत् १३३४ का बना हुआ है। ग्रन्थकी प्रशास्तिमें इस समयका उल्लेख है।

श्रीराजशेखरसूरिका बनाया हुआ एक 'चतुर्विश्वाति प्रबन्ध ' नामक संस्कृत ग्रन्थ है। वह विक्रमसंवत् १४०९ का बनाया हुआ है। उसमें भी हरिभद्रसूरिकी उक्त कथा लिखी हुई है। उसका सार यह है:—

हरिभद्रसूरिके रोकने पर भी हंस परमहंस बौद्ध तर्क पढ़नेके लिए गये। एक वृद्धाके घर ठहरे और बौद्धाचार्यके पास बौद्धेवेष

धारण करके पढ़ने लगे । कपलिकामें रहस्य लिखते गये । गुरुको सन्देह हो गया । उसने परीक्षा करनेके लिए सीढ़ियों पर अईत्-िब-म्बका चित्र बनवाया । हंस परमहंस उस चित्रके कंठमें तीन रेखा बनाकर और उसे बौद्ध प्रतिमा मानकर उस पर पैर) रखकर चले गये । गुरुने देख लिया । हंस परमहंस गुरुके पास जा बैठे; परन्तु गुरुके मुखका रंग वदला हुआ देखकर समझ गये कि अब कुशल नहीं है; यह सब षड्यंत्र गुरुका ही किया हुआ था। वे और कोई उपाय न देखकर पेटमें पीडा होनेका मिष करके कपलिकाको हेकर भाग खडे हुए । गुरुने राजासे कहकर उनके पीछे थोडीसी . सेना भिजवाई और वह कपिलका मँगवाई। इस सेनाको हंस परम-हिंमने लड़कर समाप्त कर दी, तब और सेना भेजी गई । इस प्तेनामे एक तो दृष्टियुद्ध करने लगा और दृसरा कपलिका लेकर भाग गया । सेना हंसका मस्तक काटकर है गई, परन्तु गुरुको बिना कपल्लिकाके संतोष न हुआ। तत्र फिर सेना भेजी गई। परम-हंस चित्रकृटके किलेके द्वार पर सोता मिल गया । सेनाने उसका भिर काट लिया और उसे ले जाकर बौद्ध गुरुको सोंप दिया। हरि-भद्रको मालूम हुआ । उन्होंने कोधित होकर बौद्धोंको कढ़ाईमें होम देनेके लिए खींचनेका विचार किया; पर गुरुने गाथायें भेजकर शान्त कर दिया । इत्यादि । "

श्वेताम्बर और दिगम्बर कथाओंको पढ़नेसे मालूम होता है कि होनोंका अधिकांश परस्पर मिलता जुलता हुआ है। दोनोंकी घट-नयें ही एक सी नहीं हैं बल्कि नाम भी बिलकुल एकसे हैं । 'अकलंक निकलंक' और 'हंस परमहंस' ये दोनों नाम स्पष्टतः बतला रहे हैं कि इन दोमेंसे एक कथा अवस्य ही दूसरी कथाका अनुकरण करके लिखी गई है । परन्तु प्रश्न यह है कि किसने किसका अनुकरण किया और दोनोंमेंसे बनावटी कौन है । इसक उत्तर देना बहुत कठिन है । हंस परमहंसकी कथा श्वेताम्बर सम्प्रदायकी है और लेखक दिगम्बरसम्प्रदायका है, इसलिए आजकलकी पद्धतिके अनुसार केवल यही कह देनेसे निर्णय हो सकता था कि श्वेताम्बर कथा झूठी है । परन्तु यह इतिहासका प्रश्न है, सम्प्रदायका नहीं । और इतिहासान्वेषककी दृष्ट्विमें यदि श्वेताम्बरसम्प्रदायके लेखक असत्य कल्पना कर सकते हैं तो दिगम्बरसम्प्रदायके कथालेखक असत्य कल्पना कर सकते हैं तो दिगम्बरसम्प्रदायके कथालेखक भी उसके त्यागी नहीं हो सकते हैं । सच्चे और झूठे लेखक दोनोंमें हो सकते हैं । अतः हमें दोनों ही सम्प्रदायकी कथाओं पर कुछ गंभीरताके साथ विचार करना चाहिए ।

नेमिदत्त ब्रह्मचारीने अकलंकदेवको पुरुषोत्तम मंत्रीका पुत्र बत-लाया है; और 'राजावलीकथे' आदि प्रन्थोंमें वे जिनदास ब्राह्मण और जिनमती ब्राह्मणीके पुत्र बतलाये गये हैं; परन्तु स्वयं अकलंकदेवके रचे हुए राजवर्तिकालंकार नामक प्रसिद्ध प्रन्थके एक श्लोकसे—जो पहले दिया जा चुका है—मालूम होता है कि वे मंत्रीके नहीं किन्तु 'लघुहव्व' नामक राजाके पुत्र थे। यह संभव है कि उक्त स्वप्रशंसावाचक श्लोक स्वयं अकलंकदेवका बनाया हुआ न हो, उनके किसी शिष्यने लिख दिया हो; परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि वह प्राचीन है; प्राचीनसे प्राचीन पुस्तकोंमें लिखा हुआ है और आराधनाक-

थाकोश तथा राजवलीके कत्तीके वचनोंकी अपेक्षा अधिक प्रामाणिक जान पड़ता है। 'पुरुषोत्तम' और 'जिनदास' इन नामोंके कल्पित होनेकी जितनी अधिक संभावना है उतनी 'लघुहव्व' के कल्पित होनेकी नहीं, क्योंकि जिस कर्नाटक प्रान्तमें अकलंक देव हुए हैं उस प्रान्तमें 'लघुहव्व' जैसे नाम ही रक्खे जाते हैं। वहाँ इसीसे मिलते जुलते नामोंवाले अक्क, कर्क, वुक्कराय, आदि अनेक राजा हुए हैं। खोज करनेसे 'लघुहव्व' राजाके वंशं ओर समयादिका भी पता लग सकता है।

चिरतनायकेक पिताका वास्तिविक नाम न बतला सकना, यह एक ऐसी मोटी गृल्ती है, जो हमें कथाओं के सर्वाश्च पर सर्वतो आवसे श्रद्धा करनेके लिए लाचार नहीं कर सकती और इस कारण हमें दिगम्बर कथाओं के और और अंशों पर भी सन्देह करनेका स्वत्व मिल जाता है।

अकलंकदेवके भाई निकलक्क थे, इस विषयमें कथाकोश या गानविश्वकी कथाको छोंड़कर और प्रमाण नहीं है। हमें यह सारण स्तान चाहिए कि इस कथामें निकलंकके चिरतको जो अपने भाईके लिए आत्मोत्सर्ग करनेका महत्त्व दिया गया है वह साधारण नहीं है। यह इतनी असाधारण और पूज्यता बढ़ानेवाली बात है कि इसका अकलंकदेवके पीछेके सैकड़ों यन्योंमें उल्लेख होना चाहिए था; परन्तु जिन बीसों स्थानोंमें अकलंकदेवकी स्तुति की गई है—उनके बौद्धविजयादि करनेकी प्रशंसा की गई है, वहाँ भी, और तो क्या निकलङ्कका नाम भी नहीं

लिया है। चौदहवीं शताब्दिके पहलेका अभीतक एक भी प्रत्रे ऐसा उपलब्ध नहीं है जिसमें निकलंकका उल्लेख हो। श्रवणके गुलके 'पार्श्वनाथबस्ती' नामक मन्दिरमें जो मिल्लिषणप्रशस्ति खुई है और जो ऐतिहासिक दृष्टिसे बहुत ही महत्त्वकी है शक्से संवत् १०५० की लिखी हुई है। उसमें चार पैद्य अकलंकदेखें विषयके हैं जिनमें तारादेवीके हराने, हिमशीतलकी सभामें बौद्धोंके जीतने और साहसतुंगराजाके दरबारमें जानेकी बातोंका विशेष उल्लेख है; परन्तु उसमें निकलंकके महत्त्वपूर्ण आत्मोत्सर्गका आभास भी नहीं।

अकलक्कदेवके समयमें दक्षिण कर्नाटकमें जैनधर्मकी अच्छी प्रति ष्ठा थी। उसे अनेक प्रभावशाली राजाओंका आश्रय प्राप्त था। बौद्धधर्मका भी प्रचार उस समय वहाँ पर था और वह भी एक राजाश्रित धर्म था, परन्तु उस समय वह क्षीणप्रभ हो चुका था। ईस्वीसन् ६४० में जब प्रसिद्ध चीनी यात्री ह्यूनसाँग दक्षिणमें गया था तभी बौद्धधर्मकी प्रभा क्षीण हो रही थी; तब अकलंकदे-वके समयमें तो वह और भी हीनज्योति हो गया होगा। अत एव यह माननेको जी नहीं चाहता कि उस समय उसके अनुयायी ऐसा वर्ताव करते होंगे जो अकलंक निकलंकके साथ किया गया बतलाया जाता है। बौद्धधर्मकी उस समयकी तो कमसे कम यह नी-ति नहीं हो सकती कि बौद्धधर्मका रहस्य जान लेनेके अपराधमें जैनविद्यार्थियोंको मारनेकी चेष्टा की जाय। अतः ऐसा मालूम होता

<sup>ू</sup> १ ये पद्य पहले दिये जा चुके हैं।

है कि ब्रह्मचारी नेमिदत्तने या उनके पहलेके कथाकोशलेखक भट्टारक प्रभाचन्द्रने अपनी कथाका पूर्वीश हंस परमहंसकी क्वेता-म्बर कथाकी-संभवतः ' प्रभावकचरित ' की कथाकी ही-नकल करके गढ लिया है-बौद्धमठमें जाकर पढ़नेकी, बौद्धगुरुके सन्देहकी, प्रतिमा रखकर और वर्तनोंका कर्कश शब्द करके परीक्षा करनेकी, छातेके सहारे कूदकर भागनेकी और मार्गमें एक भाईके मारे जाने-की बात श्वेताम्बर कथामेंसे ज्योंकी त्यों उठाकर रख दी है। नेमिदत्तने इतनी विशेषता अवस्य कर दी है कि जिनप्रतिमाको ख़डी मिर्टासे बौद्ध नहीं किन्तु धागा डलवाकर सग्रन्थ श्वेताम्बर प्रतिमा बनवाई है और उसका महात्मा अकलंकके द्वारा अपमान कर-ग्नाया है, हालाँ कि उसे बौद्धप्रतिमा कल्पित कराने**में** भी वहाँ कथाका कोई महत्त्व नष्ट न होता था । हमें यहाँ यह बात स्मरण ख़ना चाहिए कि दूसरे दिगम्बरजैनकथाकारोंने प्रतिमा पर धा-गा डालकर उसे श्वेताम्बर बनानेकी बातका उल्लेख नहीं किया है। यह कल्पना खास आराधनाकथाकोशके कर्त्ताकी जान पडती है।

हम इस बातको भी असंभव नहीं समझते हैं कि वर्तमान कथा-कोश और राजावलीकथे आदिसे भी पहलेके बने हुए किसी ग्रन्थमें अकलंक निकलंककी कथा हो और उसका अनुकरण करके हंस परमहंसकी कथा बनाई गई हो । दिगम्बरके समान श्वेताम्बर लेखक भी ऐसा कर सकते हैं; परन्तु हरिभद्रसूरि अकलंकदेवसे भी पहले हुए हैं—विक्रमसंवत् ५७५ में उनका स्वर्गवास हुआ था। उनके बनायेहुए पचासों ग्रन्थ मिलते हैं जिनमें 'समराइचकहा'

बहुत प्रसिद्ध है। हरिभद्रके गुरुने उनका कोघ शमन करनेके लिए जो चार गाथायें लिखकर भेजी थीं कहते हैं कि उन्हींको सूत्र मानका उन्हींका विस्तारकरके उक्त ग्रन्थ बनाया गया है और उक्त गाथा ओंमें यह भाव मौजूद है कि वे हरिभद्रका कोध रामन करानेके लिए लिखी गई हैं। इसके सिवाय हरिभद्रके प्रायः प्रत्येक ग्रन्थ-के अन्तमें जो ' विरह ' शब्द आता है वह उनके हंस परमहंस शिष्योंका वियोगसूचक बतलाया जाता है । इस लिए यदि उक्त गाथासचित कोधकषायका और विरहाङ्कका हंस परमहंसके मारे जानेके सिवाय और कोई कारण नहीं है तो कहना होगा कि हंस परमहंसकी कथा अकलंकदेवसे भी पहले की है और उसीको उडाकर अक्लंक निकलंककी कथाका पूर्व भाग गढ़ लिया है 🖡 अकलङ्कदेवकी कथाकी यह बात अवस्य सच मालूम पड्ती है कि वे किसी बौद्धविद्यालयमें पढनेके लिए गये थे और जैसा कि विलसन साहब कहते हैं वह पोनतगका विद्यालय होगा। यह एक ऐसी घटना है जो हंस परमहंसके बौद्धविद्यालयमें जाकर पढ-नेकी घटनासे मिलती है और चूँकि हंस परमहंसकी कथाका यह भाग मनोरंजक है इसलिए अकलंकदेवकी कथा लिखनेवालेने अपनी कथाको दिरुचस्प बनानेके लिए यदि उसकी नकल कर ली हो और इसके लिए एक नये पात्र निकलंककी भी कल्पना कर ली हो तो कुछ आश्चर्य नहीं । अनेक कथालेखकोंने ऐसा किया है और अपनी कथाओंको मनोरंजक बनानेके लिए इतिहासकी जरा भी परवानहीं की है।

परन्तु अकलंककथाका उत्तर भाग—निकलंकके मारे जानेके बादका कथांश—जिसमें कि बौद्धोंके साथ शास्त्रार्थ होनेका तथा तारादेवीके घटमें स्थापित करने आदिका जिक्र है—किवकालिपत या किसी दूसरी कथाका अनुकरण नहीं मालूम होता । उसके लिए श्रवणबेल्यालका शिलालेख प्रमाण है । उसके 'तारा येन विनिर्जिता घटकुटीगूढावतारा' तथा 'बौद्धोघान्सकलान्विजित्य सुगतः पादेन विस्फोटितः 'आदि पद्योंसे साफ मालूम होता है कि अकलंकदेवका बौद्धोंके साथ शास्त्रार्थ हुआ था और उसमें उनकी विजय हुई थी । अर्थात् प्रभावकचरितके बननेसे लगभग १९० वर्ष पहले यह बात प्रसिद्ध थी और इस लिए यह कथाकोशके अ

किन्तु बड़े भारी आश्चर्यकी बात यह है कि प्रभावकचरितगणित हंस परमहंसकी कथामें भी तारादेविके साथ शास्त्रार्थ
करनेकी बात बिलकुल जैसीकी तैसी लिखी हुई है! तब
न्या प्रभावकचरितके कत्तीने अपनी कथाका उत्तरार्ध कथाकोशकी
अकलंककथाका अनुकरण करके गढ़ा है? कमसे कम मुझे तो
यह संभव जान पड़ता है। इसके कई कारण हैं—

१ एक तो अकलंकदेवकी ताराघटस्फोटकी कथा प्रभावक-पितमे पुरानी है; कमसे कम वि० सं० ११८५ के पहलेकी वो अवस्य है जब कि मल्लिषेणप्रशस्ति लिखी गई है।

२ दूसरे हंस परमहंसकी कथाका यह शास्त्रार्थीदिका अंश यों ही आसे नोडा हुआ मालूम पड़ता है—कथासंगति ठीक नहीं जान पड़ती । परमहंसको ज़बर्दस्ती कुछ दिनोंके लिए जीता रखकर उसके द्वारा शास्त्रार्थ करवाया है और आखिर उसे फिर मरवा दिया है । इसकी गढ़न्त साफ मालूम होती है ।

३ तीसरे प्रभावकचरितसे पहलेका कोई ग्रंथ ऐसा देखनेमें नहीं आया जिसमें इसका उल्लेख हो । हरिभद्रके ग्रन्थोंमें भी इसका कोई आभास नहीं मिलता ।

४ हंसके शास्त्रार्थकी बात यदि ऐतिहासिक होती तो श्वेताम्बर-सम्प्रदायके और और ग्रन्थोंमें अवश्य मिलती; पर नहीं मिलती ।

४ चौथे सबसे बड़ा प्रमाण कथाके इस भागके कल्पित होनेमें यह है कि राजरोखरसूरि ( स्वेताम्बर ) के चतुर्विरातिप्रबन्ध नामक ऐतिहासिक ग्रन्थमें इस बातका नाम मात्रको भी उछेल नहीं है कि एक भाईके मारे जाने पर दूसरा भाई किसी राजाकी रारणमें गया और वहाँ उसने बौद्धोंसे शास्त्रार्थ किया, या देवीका पराजय किया। चतुर्विरातिप्रबन्ध विक्रमसंवत् १४०५ का बना हुआ है। जब इसमें हंसके शास्त्रार्थादिका जिक नहीं है, तब यह बात बिलकुल स्पष्ट हो जाती है कि प्रभावकचरितके कत्तीने कथाका उत्तरार्ध अकलंकदेवकी कथासे ही उड़ाया है—चाहे वह मिल्ठिषण-प्रशस्तिसे उड़ाया हो या किसी दिगम्बरकथाग्रन्थसे उड़ाया हो। यह नहीं हो सकता कि चतुर्विराति प्रबन्धके कर्ताने संक्षिप्रताके ख्यालसे उक्त बातका जिक नहीं किया हो। नहीं, उन्होंने जिस प्राचीनग्रन्थके आधारसे उक्त कथा लिखी होगी उसमें यह भाग प्राचीनग्रन्थके आधारसे उक्त कथा लिखी होगी उसमें यह भाग

न होगा; और प्रमावकचरितके कत्तीके समान उन्होंने इस अयथार्थ भागके बढानेकी आवश्यकता न समझी होगी।

महाकिव वादिराजसूरिका पार्श्वनाथचरित शक संवत् ९४८ का बना हुआ है। उसमें लिखा है:—

तर्कभ्वल्लभो देवः स जयत्यकलङ्कभीः। जगदृद्रव्यमुषो येन दण्डिताः शाक्यदस्यवः॥

इससे मालूम होता है कि माछिषेणप्रशस्तिसे भी पहले यह बात प्रसिद्ध थी कि अकलंकदेवने बौद्धदस्युओंको दण्डित किया था या उनके साथ शास्त्रार्थ किया था। अर्थात् अकलंककथाका यह शास्त्रार्थादि सम्बधी भाग कल्पित नहीं हैं। पीछेके भी दिग-म्बर ग्रन्थकार इस शास्त्रार्थका उलेख करते हैं:—

अकलङ्कोऽकलकः स कलौ कलयतु श्रुतम् । पादेन ताडिता येन मायादेवी घटस्थिता ॥ [पाण्डवपुराण, पिटर्सनकी चौथीरिपोर्टका पृष्ठ १५७]

अकलंकगुरुजींयादकलंकपदेश्वरः। बौद्धानां बुद्धिवैधव्यदीक्षागुरुरदाहृतः॥

[ ब्रह्माजितकृतः हनुमचरित ]

उक्त कथाओं के विषयमें मैंने जो अनुमान किये हैं संभव है कि वे ठीक न हों; अधिक छानवीन करने से शायद इनसे विरुद्ध प्रमाण मिल जांवे, अर्थात् दोमें से कोई एक कथा ही ठीक हो, दूसरी पहलीकी अथवा पहली दूसरीकी नकल मात्र हो; परन्तु इस तरहका विश्वास करने के लिए तो हृदय तैयार नहीं होता है कि दोनों ही कथायें सही हैं—हंस परमहंसकी घटनायें भी सही और अकलंक निकलंककी भी सही।

# पाचीन भारतीय इतिहासमें जैनमत।



प्रसिद्ध वर्तमान इतिहासज्ञ मि. विन्सेंट ए. स्मिथ एम. ए. साहबके 'भारतका प्राचीन इतिहास ' ( History of India ) नामक प्रन्थकी तृतीयावृत्ति हाल ही प्रकाशित हुई

है। इसमें जैनधर्मके सम्बन्धमें बहुतसी महत्त्वकी बातें लिखी गई हैं। हितैषीके पाठकोंके जाननेके लिए यहाँ पर हम उनसबका अनुवाद प्रकाशित करते हैं:—

# पृष्ठ १०।

जैनोंकी धार्मिक पुस्तकें भी भारतके प्राचीन इतिहासकी पूर्तिकी एक साधन हैं। उनमें कितनी ही बहुमूल्य कथाओं और घटना-ओंका संग्रह है; परन्तु जैनग्रन्थ अब तक भी पूर्णरूपसे प्रकट नहीं हैं।

प्रो. नेकोबीने कुछ जैन प्रन्थोंका अनुवाद किया है। जैनमतके प्रकाशित प्रन्थोंके विषयमें डाक्टर गरनटकी पुस्तकसे विश्वादरूपसे पता लगता है। बरोदिया महाशयकी 'जैनसाहित्य और इतिहास' नामक पुस्तक जो बम्बईमें सन् १९०९ में प्रकाशित हुई है तथा मिसेज सिंक्लेयर स्टीवेंसनकी जैनधर्म विषयक पुस्तक भी देखने योग्य है। जैनमतके प्राचीन इतिहासका सर्वोत्तम सारांश डाक्टर हरनलकी बंगाल एशियाटिक सोसायटीकी प्रेजाडेंशियल स्पीचमें दिया गया है।

### पृष्ठ २९।

यद्यपि जैनधर्म तथा बौद्धधर्म इन दोनों धर्मोंका प्रादुर्भीव बहुत प्राचीनकालमें हुआ था जिसका कि इतिहास मालूम नहीं है; परन्तु जैसा हम उनके विषयमें जानते हैं उनको वर्द्धमान महावार और गौतमबुद्धने स्थापित किया है। ये दोनों तत्त्ववेत्ता—जो कितने ही वर्षोतक समकालीन—रहे मगध (वर्तमान दक्षिणीय विहार) में पैदा हुए, वहीं पर बड़े हुए और वहीं पर उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। महावीरका—जो वैसाली (गंगाके उत्तरका एक नगर) के एक सरदारके लड़के थे—मगधके राजघरानेसे निकट सम्बन्ध था। इनका पावामें—जो वर्तमान पटना जिलेमें है—निर्वाण हुआ था।

# पृष्ठ ३३।

महावीर—जो बिम्बिसारकी रानी और अजातरात्रुकी माताके निकटसम्बन्धी थे—संभवतया बिम्बिसारके राज्यकालके अन्तमें निर्वाणको प्राप्त हुए; परन्तु गौतमबुद्ध अजातरात्रुके राज्यके प्रारंभमें ही मुक्त हुए। अजातरात्रु जो जैनोंमें कुणिकके नामसे प्रसिद्ध हैं— जब ई० सन् से ५०० या ५०२ वर्ष पूर्वके लगभग राजासिंहासन पर आसीन हुए उस समय गौतमबुद्ध निस्सन्देह वृद्ध थे।

## पृष्ठ ४६।

अनेक कथाओं और युक्तियोंसे जिनमें बहुत कुछ सत्य मालूम होता है यह बात अच्छी तरह सिद्ध होती है कि महावीर तथा गौतमबुद्ध बहुत दिनेंतिक एक दूसरेके तथा बिम्बिसार (श्रेणिक) और अजातशत्रुके समकाछीन रहे हैं। यह बात भी कथाओं और उक्तियोंसे विदित होती है कि महावीर गौतमबुद्धसे पहले निर्वाणको प्राप्त हुए । इन दोनों महात्माओंकी निर्वाणतिथियाँ भारतीय धर्मोंके इतिहासमें बड़े महत्त्वकी हैं, इतिहासमें नये युगको उत्पन्न करती हैं और धार्मिक ग्रन्थकर्ता कालनिर्णय विषयक बातेंमें बड़ी बहुलतासे इनका उपयोग करते हैं; परन्तु परस्पर विरुद्ध कथाओं और उक्तियोंकी परीक्षा करनेसे बड़ी कठिनाइयाँ पैदा होती हैं। ई० सन्से ५२७ वर्ष पूर्व जो आम तौरसे महावीरका निर्वाणसंवत् बताया जाता है अनेक कल्पित उक्तियोंमेंसे एक है। जैन उक्तियोंको आपसमें मिल्रोन करना अथवा चन्द्रगुप्तकी निश्चित तिथिसे मिल्रान करना असंभव है।

डाक्टर हरनलने परस्परिकद्ध जैनितिथियों पर विवेचना करते हुए लिखा है कि यद्यपि दिगम्बर और स्वेताम्बर दोनों ही महाविरके निर्वाणको विक्रमसे ४७० वर्ष पूर्व माननेमें—जिसका ई० सन्से ५८ वर्ष पूर्वसे आरंभ होता है—सहमत हैं तथापि दिगम्बर विक्रमके जन्मसे और स्वेताम्बर राज्याभिषेकसे गणना करते हैं। पुस्तकोंसे प्रकट होता है कि ५६१, ५४३ या ५२७ वर्ष पूर्व ये सब किल्पित समय हैं। यह बात विशेष रूपसे याद रखने योग्य है कि महावीरके नवें पट्टाधिकारी स्थूलमद्र—जो नवें नन्दके मंत्री थे—महावीरनिर्वाणसे २१६ या २१९ वर्ष पीछे मरे थे और इसी वर्ष नन्दको चन्द्रगुप्तने मारा था। मेरुतुंग पुष्पमित्रको—जो ई० सन्से १८५ वर्ष पूर्व तख्त्पर बैठे थे—महावीरसे ३२३-५३ के बीचमें बतलाते हैं।

पृष्ठ १४६।

नैनकथाओंमें उल्लेख है कि चन्द्रगुप्त मौर्य नैन था । जब १२ वर्षका दुष्काल पडा तब चन्द्रगुप्त अन्तिमश्रुतकेवली भद्रबाहुके साथ दक्षिणकी ओर चला गया और मैसूरके अन्तर्गत श्रवणबेलगोलामें – जहाँ अबतक उसके नामकी यादगार है – मुनिके तौर पर रहा और अन्तमें वहीं पर उसने उपवासपूर्वक प्राण त्याग दिये । मैंने अपनी पुस्तककी द्वितीयावृत्तिमें इस कथाको रद्द कर दिया था और बिलकुल कल्पित खयाल किया था, परन्तु इस कथाकी सत्यताके विरुद्धमें जो जो शंकायें हैं उन पर पूर्णरूपसे पुनः विचार करनेसे अब मुझे विश्वास होता है कि यह कथा संभव-तया सची है और चन्द्रगुप्तने वास्तवमें राजपाट छोड़ दिया होगा और वह जैनसाधु हो गया होगा । निस्सन्देह इस प्रकारकी कथायें बहुत कुछ समालोचनाके योग्य हैं और लिखित साक्षीसे ठीक ठीक पता लगता नहीं, तथापि मेरा वर्तमानमें यह क्या किया कथा सत्य पर निर्घारित है और इसमें सचाई है। राइससाहबने इस कथाकी सत्यताका अनेक स्थलों पर बड़े जोरसे समर्थन किया है। हालमें उन्होंने 'शिलालेखोंसे मैसूर तथा कुर्ग' नामक पस्तकमें इसका जिक्र किया है।

# पृष्ठ १९३।

पश्चिम भारतकी जैनकथा अशोकके उत्तराधिकारी सम्प्रतिको नैनर्भिका प्रसिद्ध संरक्षक मानती है और उसकी बड़ी प्रशंसा करती है कि उसने अनार्थ देशोंमें भी जैनमठ बनवाये । प्रायः जितने प्राचीन जैनमंदिर अथवा मठ गुफ़ायें वगैरह हैं—जिनके कि आदिका कुछ पता नहीं है—प्तन एक स्वरसे सम्प्रितिकी ही बनवाई हुई बतलाई जाती हैं। वास्तवमें वह जैन अशोक समझा जाता है। एक प्रन्थकार उसको सम्पूर्ण भारतका स्वामी बतलाता है। उसकी राजधानी पाटलीपुत्र (पटना) थी; परन्तु अन्य कथा-ओंके अनुसार उसकी राजधानी उज्जैन थी। इन तमाम परस्पर विरुद्ध कथाओंको आपसमें मिलाना अथवा इनसे सत्यकी खोज करना असंभव है। बौद्ध और जैनकथाओंके सहमत होनेसे इस बातका पता अवश्य लगता है कि सम्प्रित वास्तवमें कोई व्यक्ति हुआ है। शायद अशोककी मृत्युके बाद तुरन्त ही उसके पोतोंमें राज्य दो भागोंमें विभक्त हो गया था। दशरथने पूर्वीय देश ले लिया था और सम्प्रितिन पश्चिमीय प्रदेशोंको ले लिया था। परन्तु इस पक्षके समर्थनमें कोई स्पष्ट साक्षी नहीं है।

#### पृष्ठ २०२-२०३।

जैनधर्म तथा बौद्धधर्मके हासका एक कारण यह भी है कि अ-न्यमतावलाम्बियोंने बौद्धों तथा जैनोंको बहुत दुःख दिया और उन-को मरवाया। ससांक, मिहिरकुलने बौद्धों पर जो जो अन्याय किये उनका हाल ह्यूनसाँग आदि समकालीन लेखकोंके लेखोंसे स्पष्ट रूपसे ज्ञात होता है। सातवीं ज्ञाताब्दिमें इसी प्रकार दक्षिण भार-तमें जैनधर्म पर भी आक्रमण हुए और जैनोंका घात किया गया। ई० सन् ११७४-७६ में गुजरातके अजयदेव नामक एक जैव राजाने राज्यको ग्रहण करते ही जैनोंका बड़ी निर्दयतासे वध करवाया और उनके गुरुको मरवाया । इसी तरहके और भी अनैक प्रामाणिक उदाहरण दिये जा सकते हैं जिनसे ज्ञात होता है कि कैसी निर्दयतासे जैनोंका वध किया गया है ।

## पृष्ठ ४२९।

राजा अमोघवर्ष दिगम्बर जैनधर्मका बड़ा प्रेमी था। वृद्धावस्थामें उसने राजपाटको छोड़कर साधुके व्रत धारण कर लिये थे। सन् ८१५ में वह राजा हुआ और सन् ८०० तक राज्य करता रहा। वह अधिक समय तक बेंगिके पूर्वीय चालुक्य राजाओंसे लड़ता रहा। उसने अपनी राजधानी नासिकसे (?) बदलकर मान्यखेट (निजाम राज्यका वर्तमान मलखेड) में बना ली थी। नवीं शताब्दिके अन्तमें तथा दशवींके प्रारंभमें जिनसेन, गुणभद्र आदि अनेक प्रसिद्ध गुरु-ओंके कारण जिन पर एकसे अधिक राजाओंकी कृपा रही जैन-धर्मने बहुत कुछ उन्नति की।

#### प्रष्ठ ४४० ।

जैनकथाके अनुसार दक्षिणमें जैनमतका प्रचार चन्द्रगुप्त मौर्यके समयमें उन लोगों द्वारा हुआ कि जो उत्तरसे बारह वर्षके घोर दुर्भिक्षके कारण दक्षिणमें चले गये थे । कुछ इतिहासकार इस घटनाको ई० सन्से २०९ वर्ष पूर्वकी बतलाते हैं। ये लोग मैसू-रमें श्रवणबेलगुलमें ठहर गये जहाँ उनके धर्मगुरु भद्रबाहुने जैन-मतानुसार तप और परिषह सहकर प्राणोंको त्याग किया । वर्त-मानमें श्रवणबेलगुलके प्राचीन जैनमन्दिरका जो धर्माध्यक्ष है वह अपनेको भद्रबाहुका पट्टाधिकारी बतलाता है और दक्षिण

भारतके समस्त जैन उसको धर्मगुरु मानते हैं। इस कथाका जै हम पृष्ठ १४६ में कह आये हैं चन्द्रगुप्त मौर्यके अन्तिम समय हालसे सम्बन्ध है। कुछ इतिहासज्ञ इसको मानते हैं; परन्तु कु लोग नहीं मानते । उक्त मौर्य राजाके राज्य छोडने और ख प्राण त्यागनेके विषयमें सत्य चाहे जो हो: परन्तु ऐसा कोई कार्फ सुनूत विद्यमान नहीं है कि जिसके कारण हम इस कथाको ए कर दें कि जैन उत्तरसे दक्षिणमें गये और उन्होंने महावीरके मतकी दक्षिणमें बौद्धप्रचारकोंके वहाँ पहुँचनेसे ५० वर्ष पहले फैलाया कहते हैं कि अशोकके पोते सम्प्रतिको सुहस्तिने जैन बनाया था सम्प्रतिने अनेक प्रचारकोंको जैनधर्मका प्रचार करनेके लिए दक्षि णमें भेजा। दक्षिणोंमं निस्सन्देह जैनमतने इतनी उन्नति की वि राइस साहनका यह मानना युक्तियुक्त है कि ईस्वी सन्के प्रथम १००० वर्षोंमें मैसूरमें जैनमतका जोर रहा और वह वहाँका मुख्य धर्म रहा है। केवल मैसूरमें ही इस धर्मका प्रचार न था किन् न्युनाधिक यह मत सर्वत्र फैला था । पाण्ड्य देशमें जैनमत सातवी , शताब्दिमें ही क्षीण होने लगा; परन्तु मैसूर और दक्षिणमें यह उसके सैकडों वर्ष बाद तक फैला रहा।

#### प्रष्ठ ४५३।

प्रसिद्ध चीनीयात्री ह्यूनसाँग महाराज हर्षके समय में भारतमें आया था। वह लिखता है कि मलकूट (यह नाम उसने पाण्ड्य-देशके लिए दिया है) में बौद्धमत तो लग्रभग मिट गया था, प्राचीन मठ प्रायः नष्ट भ्रष्ट हो गये थे; परन्तु हिन्दूदेवोंके

# सैकड़ों मन्दिर थे और दिगम्बर जैन विपुल संख्यामें मौज़ूद थे। पृष्ठ ४५४, ४५५।

जब ह्यूनसाँग सन् ६४० ईस्वीमें दक्षिणमें गया तब पछवदेश ( द्राविङ् ) तथा पाण्ड्यराज्य ( मलकूट ) दोनें। जगहेंमें दिगम्बर नैन प्रजा और नैनमन्दिर बेहद थे। उसके हालसे इस बातका तनिक भी पता नहीं लगता है कि वहाँ किसी प्रकारका धार्मिक वध हुआ। अत एव हमें यह बात माननी चाहिए कि वध जो उसी समयके लगभग अवस्य हुआ है ह्यूनसाँगके वहाँसे जानेके बादमें हुआ है। यह बात पूर्णरूपसे मान्य है कि राजा कून, सुन्दर वा नेदुमारन पाण्ड्य (Kuna, Sundara, or Nedumaran Pandya) नी जैनकुलमें उत्पन्न हुआ था, **उ**सी धर्ममें जिसने परवरिश पाई थी और जिसका विवाह चोलकी एक राजकुमारीसे हुआ था मातवीं शताब्दिके बीचमें अपनी रानी तथा प्रसिद्ध महात्मा तिरु-ज्ञानसम्बंदर (Tirujnana sambandar) द्वारा शैव हो गया ण कि जिस धर्मका चोलराज्यमें बड़ा ज़ोर था। कहते हैं कि सुन्दर तानाने नवीन धर्मके लिए बड़ा ही उत्साह दिखलाया और यहाँ क किया कि अपने पहले सहधर्मी भाइयों अर्थात् जैनोंको जिन्होंने शैव होनेसे इंकार किया बडी ही निर्देयतासे मारा! ८००० निरपराध जैनोंको इस राजाने सूलीपर चढ़वाकर मरवा डाला! अरकाटमें ट्विट्रके मन्दिरकी दीवालेंके कितने ही अप्रकाशित तक्षण-शिल्पमें इस वधका उल्लेख माना जाता है और उक्त बातकी पारवतामें उनको पेरा किया जाता है । इस वधका अनेक पुस्तकोंमें

अनेक स्थलोंमें उल्लेख है। इस घातसे दक्षिणमें जैनधर्मको बढ़ धका लगा। यह घात हुआ है इसमें तो कोई सन्देह नहीं, परन् हाँ, यह हो सकता है कि इसमें कुछ अत्युक्ति हो।

# पृष्ठ ४७२।

पछवराजा महेन्द्रबर्मन—जो सातवीं शताब्दिके आदिमें हुआ है-मालूम होता है कि शुरूमें जैन था। किसी तामिल महात्मा उसको शैव बना लिया था। इस राजाने शैव होकर दक्षिण अ काटके 'पाटली पुत्तिरिम नामक' स्थानमें एक बड़ेभारी जैनमठव बरबाद किया और उसकी जगह शैवमन्दिर बनवा दिया।

—दयाचन्द्र गोयलीय बी. ए.।

# जैनसिद्धान्तभास्कर।

(समालोचना)

भा स्करके अबतक ४ अंक निकले हैं। त्रैमासिव पत्र है। पहला अंक जुलाई-अगस्त-सितम्ब १९१२ का निकला था और चौथा अंक अर्भ मार्च सन् १९१५ में प्रकाशित हुआ है लगभग तीन वर्षमें चार अंक निकले। त्रैमासिक हिसाबसे अभीतव इसके ११ अंक निकलने चाहिए थे। श्रीयुत सेठ पदमराजनी रानीवाल इसके आनरेरी सम्पादक हैं। सुनते हैं इसका सारा खर्च भी वे अपर्न गाँठसे लगाते हैं और अबतक इस काममें लगभग चार हजार रुपया बर्च कर चुके हैं! वे एक व्यापारी पुरुष हैं, इससे संभव है कि उन्हें भवकाश कम मिलता होगा और वे इस ओर यथेष्ट लक्ष न दे किते होंगे। ऐसी अवस्थामें यदि भास्कर समय पर नहीं निकलता है और उसका सम्पादन योग्यतापूर्वक नहीं होता है तो हम केवल गही कह सकते थे कि सेठजी अपने कर्तव्यके पालनí प्रमाद कर रहे हैं—उन्हें इस कार्यमें अपना विशेष समय और चेत्त लगाना चाहिए; इससे अधिक कहनेका हमें कोई अधिकार न ग। सेठजी भी इतना ही कहकर छुट्टी पा सकते थे कि क्या किया गय, अवकाशाभावसे हम भास्करको समय पर नहीं निकाल सकते हैं और जैसा चाहिए वैसा सम्पादन भी नहीं कर सकते है। श्रन्तु चौथे अंकसे मालूम हुआ कि सेठजी अपने इस विलम्ब या प्रादको और<sup>®</sup>साथ ही अपनी अयोग्यताको भी अपनी प्रतिष्ठाका कारण बनाना चाहते हैं। इसका भी उन्हें बेहद अभिमान हैं। वे ब्रिवते हैं "यह कार्य ऐसा है वैसा है, गंभीर है अन्धकारमें है, आमें अट्ट परिश्रम करना पड़ता है, एक एक छेखको बीसों बार लिवना पडता है, वर्षों खोजें करनी होती हैं, देरुसे निकलने पर मी भास्करने बहुत कार्य किया है, क्या किया है सो अमुक विद्वानके याख्यानसे मालूम होगा, इतिहासके सभी पत्र देरीसे निकलते हैं, बंगाल **ए**शियाटिक सुसाइटी जैसी साधनबहुल विशाल संस्थाओंके जनरल तीन तीन चार महीनेकी देरीसे निकलते हैं तब पाठक ही सोचें कि भास्कर देरीसे निकलता है या जल्दी ? यह इतना कठिन न्नम है कि यदि भास्कर त्रिमासिककी जगह त्रैवार्षिक भी बनाया जाय तो भी कुछ अनुचित न होगा, " इत्यादि । सेठनीकी इस अभिप्रायकी लिखावट बतला रही है कि वे जितना कार्य कर रहे हैं उससे दश बीस गुणा यश लूटना चाहते हैं और एक भोलेमाले समाज पर अपने महान् इतिहासज्ञ होनेका दावा करते हैं । हमारी समझमें यह सर्वथा अनुचित है और इस तरहके विश्वासमे समाजको हानि पहुँचनेकी संभावना है।

भास्करमें अभीतक जितने छेख प्रकाशित हुए हैं उनमें एक भी लेख ऐसा महत्त्वका या मौलिक ल्लिखा हुआ नहीं है जिसके विषयमें यह कहा जा सके कि उसकी सामग्री संग्रह करनेमें या छानबीन करनेमें वर्षों तो क्या महीनों या सप्ताहों भी परिश्रम करना पडा हो । ऐस एक भी छेख नहीं है जिसमें किसी अप्रकट बात पर नवीन प्रकार डाला हो या कोई नवीन खोज की हो । कोई लिप भी ऐसी मह स्वकी नहीं निकली जिसका नया आविष्कार किया गया हो य जिसके पढ़नेमें वर्षों लग गये हों । प्रमाद और भूलें इतर्न भरी हुई हैं कि पढकर आश्चर्य होता है। लेखप्रणाली इति-हासकी मर्यादासे बिलकुल बहिर्भूत है । उसे पढ़कर कोई यह नहीं कह सकता कि उसके छेखकको इतिहासका यत्किञ्चित् भी परिचय है । प्राय:सब ही लेख अत्युक्तियोंसे भरे हुए हैं । तब यह कैसे मान लिया जाय कि विलम्ब होनेका कारण विषयका गोरव या गहरी छानबीन करना है।

इसके सिवाय भास्करमें जो कुछ लिखा गया है, उसका अधिकांश किरायेका है-वैतनिक कर्मचारियोंका लिखा हुआ है। यदि उसमें सेट- जीका कुछ है तो यही कि उसे छोग आपका ही छिला हुआ समझते हैं। भास्करका संयुक्त अंक (द्वितीय तृतीय) यहीं बम्बईमें तैयार कराया गया था। जहाँतक हम जानते हैं उसे श्रीयुत तात्या नेमिनाथ पांगछ और पं० हरनाथ द्विवेदीने मिलकर सम्पादत किया था। ये दोनों महाशय लगभग सवासी रुपया मासिक वेतन लेकर कोई चार पाँच महीनेतक काम करते रहे थे १ पहले और चौथे अंकमें भी सेठजीका खुदका परिश्रम बहुत कम दिखलाई देता है। ऐसी अवस्थामें भी सेठजी जैनसमाजको यह बतलाता चाहते हैं कि मैं स्वयं लेकक और इतिहासज्ञ हूँ और निःसीम परिश्रम करके भास्करका सम्पादन करता हूँ। पश्यतु साहसम् ।

यह जैनसमाजका सौभाग्य है कि सेठ पदमराजजी जैसे पुरुष गो थोड़े ही समय पहले प्रन्थ छपानेके भी कट्टर विरोधी थे— शितहासपर कृपा दृष्टि करने लगे हैं और उन्हें इतना शौक लग गया है कि इस काममें अपनी गिरहके हजारों रुपया बड़ी खुशीसे खर्च कर रहे हैं । सेठजींकी इस उदारताकी सभी लोग मुक्तकण्ठसे प्रशंसा करते हैं—है भी यह यथार्थ; परन्तु सेठजी अपनी इस उचित प्रशंसासे सन्तुष्ट न होकर जो बड़ी भारी इतिहासज्ञताका भी समाज पर दावा करने लगे हैं वह अनुचित है और इससे न केवल समाजकी ही हानि होगी; किन्तु सेठजी भी इस विषयमें अपनी उन्नित न कर सकेंगे। अतएव हम आवश्यक समझते हैं कि भास्करकी यथार्थ समालोचना करके बतला दिया जाय कि उसमें इतिहासत्व कितना है और किस योग्यतासे उसका सम्पादन हुआ है।

हम कोई इतिहासज्ञ नहीं जो एक ऐतिहासिक पत्रकी समा-लोचना कर सकें। इस विषयमें हमारा ज्ञान बहुत ही परिमित है। ' इतिहासका विद्यार्थी' कहलाना भी हम अपने लिए काफीसे ज्यादा सम्मानका कारण समझते हैं; परन्तु भास्करमें अभीतक जो कुल लिखा गया है वह प्रायः इतना साधारण है कि यदि कोई इतिहासका प्रारंभिक विद्यार्थी ही उसे ध्यान पूर्वक पढ़े तो बहुत कुल कहनेका अवकाश पा सकता है।

भास्करके चारों अंकोंकी हम कमशः आलोचना करेंगे; पर उसमें हम संभवतः इतिहासका ही विचार करेंगे। उसकी भाषा आदिकी आलोचनाके लिए हमारे पास काफ़ी जगह नहीं। इतना ही कहना यथेष्ट होगा कि उसकी भाषा बहुत ही किष्ट, संस्कृत-बहुल, आडम्बरपूर्ण और बनावटी होती है। ऐसा मालूम होती है कि लेखकने उसे अपने विचार प्रकट करनेके लिए नहीं किन्तु अपना पाण्डित्य प्रकट करनेके लिए लिखा है। पाठक उसे समझेंगे या नहीं, इससे लेखकको कोई मतलब नहीं। एक ऐतिहासिक पत्रकी भाषा मामूली पत्रों जैसी रहे यह बात शायद उसके सम्पादककी शानके खिलाफ़ है।

#### प्रथमाङ्क ।

सबसे पहले हम पाठकोंका ध्यान इस अंकके आठवें पृष्ठ पर छपे हुए "पत्रका मुख्योद्देश्य 'शिषककी ओर आकर्षित करते हैं। सम्पादक महाशय कहते हैं कि " इसमें ऐतिहासिक विषयकी चर्ची तथा भवनमें सुरक्षित शास्त्रोंके परिचयके सिवाय राजनैतिक और सामाजिक विषयका उल्लेख बिल्कुल ही न रहेगा और यह भी इस-का एक मुख्यं उद्देश्य रहेगा कि किसी समाचारपत्रके विषयोंकी आलोचना न करना।" अब पाठक इन उद्देश्योंके साथ भास्करके नये अंकके लेखोंका मिलना कर देखें । जैनबदर्भ एमोशियेशन प्रयाग, जैनमित्रके सम्पादक, मोरेना पाठशाला आदि पर आपने जो अमर्यादित आक्रमण किये हैं, मालूम नहीं वे इतिहासके किस अंगसे ताल्लुक रखते हैं । सामाजिक बातोंमें नहीं पडनेका और समाचारपत्रोंकी आलोचना न करनेकी प्रतिज्ञा करनेका भला और कौनसा अनोखा अर्थ है ? माना कि एसोसिएरानके मेम्बरोंके विचार अच्छे नहीं, ब्रह्मचारीजीने गल्ती की; पर इससे आपके इतिहासपत्रका क्या सम्बन्ध ? क्या आप अपना उक्त सामाजिक क्रोध अन्य कि-सी सामाजिक पत्रके द्वारा प्रकट न कर सकते थे? बडे अफसोसकी बात है कि अपने उद्देश्योंको भी भूल जानेवाले लोग अभिमानके गारे जमीन पर पैर नहीं रखना चाहते।

भास्करके किसीं भी लेखको आप पढ़ लीजिए, आपको यह कदापि मालूम नहीं पड़ सकता कि हम कोई इतिहासका लेख पढ़ है हैं। इतिहासलेखककी भाषा जँची तुली, आडम्बरशून्य होती है-बिना जँचा तुला एक शब्द भी उसकी कलमसे नहीं निकलता; पर यहाँ इस बातका सर्वथा अभाव है। महापुराणका परिचय देते हुए आप लिखते हैं:—" जिन्होंने इस परमोत्कृष्ट अन्थका स्वाध्याय विचारपूर्वक किया होगा उनको यह मालूम होगा कि कैसे महत्त्व विचारपूर्वक किया होगा उनको यह मालूम होगा कि कैसे महत्त्व

इतिहासके लिये जितनी सामग्रियोंकी जरूरत है हमारे आचार्य प्रव-रने प्रायः सभी विषयोंका समावेश इसकी रचनामें किया है । यह भारतवर्षका एक सच्चा सर्वीगपूर्ण इतिहास माना जाय तो इसमें कुछ भी अत्युक्ति न होगी।" इत्यादि। लीजिए, सेटजीने भारत वर्षके सर्वीगपूर्ण सचे इतिहासका पता लगा लिया; अव विद्वानोंको किसी तरहके प्रयत्न करनेकी जरूरत नहीं । इस विषयमें लोग नाहक सिर खपा रहे हैं । भला, इस बेलगामी प्रशंसाका भी कुछ ठिकाना है ? समझमें नहीं आता कि हम इसे पुराणमक्ति कहें या मूर्खता ! भगवान् आदिनाथके समयका अथवा अधिकसे अधिक महावीर स्वामीतकका, गुरुपरम्परासे चला आता हुआ, विना सन् संवत्का, मुख्यतः धार्मिक जगत्का इतिहास तो हम भी इसे कह सकते हैं; परन्तु भारतका सचा सर्वीगपूर्ण इतिहास कहना तो आप ही जैसे साहिसयोंका काम है। मालूम नहीं ' सर्वी-गपूर्ण ' का अर्थ आप क्या समझते हैं।हाँ, महापुराणकी वे 'सभी इतिहासकी सामग्रियाँ ' तो प्रकट कर दीनिए और उनसे और नहीं तो महावीरभगवान्का समय ही निश्चित कर दीजिए और उस समयकी राजनीतिक सामाजिक स्थिति क्या थी सो भी बतला दीजिए। अरे भाई ! जिस इतिहासकी डुगडुगी आप भास्करके प्रत्येक पृष्ठमें पीटा करते हैं क्या वही इतिहास आपके भवनके इस आदिपुरा-णमें मौजद है!

आगे आदिपुराण—उत्तरपुराणके मंगलाचरण और प्रशस्तियाँ हिन्दी अनुवादसहित प्रकाशित की गई हैं। मूलमें जो अशुद्धियाँ हैं

वे मामूली हैं; परन्तु अनुवाद तो बहुत ही अंडबंड लिखा गया है। अनुवादक महाराय पं० झम्मनलालजी हैं। वे इतिहासज्ञ नहीं हैं; परन्तु सम्पादक महाशय तो इतिहासज्ञशिरोमणि हैं ! ऐतिहासिक अशुद्धियाँ उनकी दृष्टिमें तो आजानी थीं। यह एक बहुत ही प्रसिद्ध बात है कि प्रभाचन्द्र न्यायकुमुद्चन्द्रोद्य नामक न्यायग्रन्थ-के बनानेवाले हैं। संक्षेपमें इस ग्रन्थको 'चन्द्रोदय' भी कहते हैं। परन्तु मंगलाचरणके ४७ वें स्रोकके अर्थमें अनुवादक महाराय कहते हैं कि " प्रभाचन्द्रने चन्द्रोद्य नामक काव्य बनाकर जगत्को आल्हादित किया ! '' पर जान पडता है 'चन्द्रोदय' का यही अर्थ सम्पादक महाशयको भी मंजूर है, इसलिए वे आगे ४९ वें पृष्ठ-में जिनसेन स्वामीका परिचय देते हुए ल्रिखते हैं:—" चन्द्रोदयके रचियता श्रीप्रभाचन्द्र कविकी आपने बड़ी पूज्य श्रद्धा भरी स्तुति की है और इनकी बड़ी गौरवता (१) दर्शायी (१) है। इससे मालूम होता है कि चन्द्रोद्य कान्य उस समय सर्वश्रेष्ठ माना जाता था!" बाहरी इतिहासज्ञता ! अजी इतना और लिख देते कि " भवनमें यह काव्य मौजूद है " तो बात और भी पक्की हो जाती। ४९ वें श्लोकमें शिवकोटिके 'भगवतीआराधना' नामक ग्रन्थका स्पष्ट उल्लेख है; परन्तु अनुवादक महाराय उसे नहीं बतला सके—यों ही राब्दार्थ मात्र कर दिया है। ५० वें श्लोकका अर्थ बहुत ही अस्पष्ट है। ५१ वें काणभिक्षुके 'कथालङ्कार' का उल्लेख है; परन्तु वह भी सष्ट करके नहीं बतलाया गया। ५२ वें श्लोकका अर्थ तो बहुत ही पण्डित्य पूर्ण है:---

#### कवीनां तीर्थंकृद्देवः किं तरां तत्र वर्ण्यते। विदुषां वाङ्मलध्वंसि तीर्थं यस्य वचोमयम्॥

इसका अर्थ यह है कि "'देव' किवयों के तीर्थिकर हुए हैं, अर्थात् विद्वानों में तीर्थिकरके तुल्य (बड़े पूज्य) हुए हैं। उनके विषयमें अधिक क्या कहा जाय? उनका वचोमयतीर्थ (व्याकरण शास्त्र) विद्वानों के वचनमलको नष्ट करनेवाला है।" इस श्लोकमें देवनन्दि या पूज्यपाद आचार्यका स्मरण किया गया है। 'देव' उनका संक्षिप्त किया हुआ नाम है।

अकलंकदेवका भी नाम 'देव 'है; परन्तु उक्त क्लोकके आगे ही 'मट्टाकलङ्कश्रीपालपात्रकेसरिणां गुणाः' कहकर उनका जुदा स्मरण किया गया है। इसलिए इसका अर्थ अकलंक नहीं किया जा सकता। अब देखिए भास्करमें इसका कितना बढ़िया अर्थ किया गया है:—" किवयोंमें कितने ही तीर्थकर भी हो गये हैं, किन किनका वर्णन किया जाय? इन लोगोंके वचनमय तीर्थने बिद्धानोंके वाङ्मलको नष्ट कर दिया।" लीजिए, यह बिलकुल नई बात मालूम हुई! अच्छा होता यदि ऐसे पंचकल्याणकप्राप्त किवयोंके नाम भी बतला दिये जाते।

आगे उत्तरपुराणके ७६ वें अध्यायके कुछ श्लोक दिये हैं। उनमें द्वादशांगके पाठी जिन ११ मुनियोंके नाम हैं उनका अर्थ करनेमें बहुत ही भद्दी भूछ की गई है। 'विजयी बुद्धिछो गङ्ग-देवश्र क्रमशो मतः।' इसका 'क्रमशो ' शब्द यह बतलाता है कि ये सब आचार्य क्रमसे—एकके बाद एक—हुए हैं। परन्तु अर्थ करनेवाले 'क्रमशो ' की जगह 'क्रमणो ' पाठ मानकर एक 'क्रमण ' नामक आचार्यका आविष्कार करते हैं और साथ ही ' नागसेन ' का अस्तित्व ही मिटा देते हैं! ' जयनामानुगांकः नहीं ' जयनागा-नुगांकः ' पाठ है जिसका अर्थ जयसेन और नागसेन होता है।

इसके बाद उत्तरपुराणकी प्रशस्ति दी है। उसमेंसे मालूम नहीं कि ५-६-७-८ श्लोक क्यों छोड़ दिये ? वे तो इतिहासकी दृष्टिसे बहुत महत्त्वके हैं। उनमें वीरसनस्वामीका परिचय दिया गया है और उनके बताये हुए 'सिद्धभूपद्धतिः' नामक प्रन्थका उछेख किया गया है। श्लोक जरा कठिन अवस्य है, शायद इसीलिए अनुवाद-कमहाशयने उनको छोड़ दिया हो। खैर, इच्छा उनकी!

इसी प्रशस्तिक १३-१४-१५ स्होंकोंमें यह बतलाया है कि जिनसेनके सतीर्थ या गुरुभाई दशरथगुरु थे और गुणभद्र इन दोनोंके शिष्य थे (शिष्य: - श्रीगुणभद्रसूरिरनयो आसीज्ञगद्विश्रुत: )। इन श्लोकोंमेंसे पहलेके अर्थमें तो आप कहते हैं कि "चन्द्रमाके सहवर्ती आकाशके एक नेत्र सूर्यकेसे दशरथगुरु जिनसेनाचार्यके सहधर्मी हुए।" परंतु आगे ६-७ पंक्तियोंके बाद ही १५ वें श्लोकके अर्थमें फरमाते हैं— "दशरथगुरु और गुणभद्राचार्य जिनसेन के प्रिय शिष्य हुए।" बाहरी इतिहासज्ञता! तुझे धन्य है जो दशरथगुरुको जिनसेनका सतीर्थ भी बतलाती है और शिष्य भी बतलाती है! ऐसी इतिहासज्ञताके बिना हम जैसोंको इतिहासकी शिक्षा कैसे दी जा सकती?

आगे १६-१७-१८-१९-स्टोकोंका यह कुलक है:कविपरमेश्वरिनगदितगद्यकथामातृकं पुरोश्चारितं।
सकलच्छन्दोलङ्कृतिलक्ष्यं सूक्ष्मार्थं ग्रहपदरचनम्॥१६॥
व्यावर्णनोरुसारं साक्षात्कृतसर्वशास्त्रसद्भावम्।
अपहस्तितान्यकाव्यं श्रव्यं व्युत्पन्नमितिभिरादेयम्।

जिनसेनभगवतोक्तं मिथ्याकविद्रंपदृत्तनमतित्रतितम् । सिद्धान्तोपनिबन्धनकर्त्रा भर्त्रा चिराद्विनायासात् ॥१८ ॥ अतिविस्तरभीकत्वादविशष्टं संगृहीतममल्रधिया । गुणभद्रसूरिणेदं प्रहीणकालानुरोधेन ॥१९ ॥

इनमेंसे पहले तीन श्लोकोंमें तो जिनसेनस्वामीके आदिपुराणके विशेषण हैं जिनमें महत्त्वका विशेषण यह है कि वह पुराण 'किव परमेश्वरिनगदितगद्यकथामातृकं 'है, अर्थात् किवपरमेश्वरके किसी गद्यपुराणके आधारसे उसकी रचना हुई है—मूल उसका उक्त गद्य पुराण है। आगे १९ वें श्लोकमें बतलाया है कि उसके अविशष्ट भागको गुणभद्रसूरिन बनाया।

अब देखिए, भास्करमें इन श्लोकोंका क्या अर्थ प्रकाशित हुआ है:—" सभी छन्द और अलङ्कारका लक्ष्य, सूक्ष्मार्थ तथा गूढपदकी रचनावाली एक 'गद्यकथा' कविपरमेश्वरने बनायी ।......." अच्छा बनाई होगी; पर उसका सम्बन्ध भी तो बतलाइए कि इस प्रक-रणमें क्या है! अनुवादकसे जरा आप भी तो पूछ लेते कि 'किव पर-मेश्वरने बनाई ' यह अर्थ कहाँसे आकूदा। पहले श्लोकमें तो कियाका कहीं चिन्ह भी नहीं है। और नहीं तो जैनहितषीमें प्रकाशित हुए ' जिनसेन और गुणभद्राचार्य ' शीर्षक विस्तृत लेखको ही उठा-कर देख लेते; उसमें तो इन श्लोकोंका अच्छी तरह खुलासा किया है। आपका जिनसेन और गुणभद्रवाला सारा लेख ही तो उसीको सामने रखकर लिखा गया है।

आगे २९ वें श्लोकके अर्थमें लिखा है कि "लोकसेन मुनीश काविवर जिनसेनाचार्यके मुख्य शिष्योंमें थे!" बलिहारी है इस इतिहासज्ञताकी ! गुणभद्रके शिष्यको आप जिनसेनका शिष्य बनाते हैं ! 'तस्य शिष्येषु मुख्यः' में 'तस्य' का सम्बन्ध १९ वें श्लोकके गुणभद्रसूरिसे है, यह बुद्धिको जरासा ही जोर देनेसे मालूम पड़ जाता; पर जार लगानेकी आप आवश्यकता समझें तब न ! किसी पण्डितसे अर्थ लिखवा दिया कि छुट्टी पाली। स्वयं अर्थ लगानेके लिए तो योग्यताकी भी अवश्यकता होती है !

मंगलाचरण और प्रशास्तिके अनुवादमें और और दोष भी बहुत अधिक हैं; पर खेद है कि स्थानाभावके कारण हम उनकी आलो-चना नहीं कर सके ।

इसके आगे सेनगणकी सार्थ पट्टावली है जो दो अंकमें समाप्त हुई है। इसके आधेभागका अनुवाद पं० झम्मनलालजीने और रोषका पं० हरनाथजी द्विवेदीने किया है। अनुवादकी क्षिष्टता दुर्बोधता और अर्थच्युतिके विषयमें हम कुछ नहीं कहना चाहते। हम उसकी इतिहासताके विषयमें ही कुछ निवेदन करेंगे। पट्टावलीका मूल्य उस समय समझमें आता जब सम्पादक महाशय उसकी प्रामाणिकता सत्यता आदिके विषयमें कुछ नोट देते; परन्तु इस परिश्र-मसाध्य कार्यमें वे क्यों पड़ने लगे? अच्छा, तो आइए हम ही कुछ विचार करें। हमारी समझमें इतिहासकी दृष्टिसे यह पट्टावली अधिक महत्त्वकी नहीं है। यह पट्टावली है भी नहीं। यह पुरानी पद्धित है कि जब भगवानका अभिषेक किया जाता है तब अभिषेक करने-वाले अपनी गुर्वावलीका उच्चारण करते हैं। अवश्य ही किसी समय यह पद्धित गुरुपरम्पराको स्मरण रखनेमें बहुत उपयोगी

रही होगी; परन्तु पीछे इसकी यथोचित रक्षा न हुई और एक सीरी मात्र रह गई । जिसको जितने नाम या जितनी परस्परा याद रही, पीछे उसीसे काम लिया जाने लगा। पहले विद्वान् लोग इसे स्वयं संस्कृत भाषामें रचकर पढ़ते थे; परन्तु पीछे दूसरोंकी रचीरचाई ही पढ़ी जाने लगी। इस तरहकी प्रतिदिन पढ़नेके लिए लिखी हुई गुर्वावलि याँ अकसर मिलती हैं और भट्टारक तथा उनके शिष्योंको तो प्रायः कण्ठ आती हैं । यह पट्टावर्री भी उसी तरहकी गुर्वावरियोंमेंसे एक है। इसके अन्तिम वाक्योंसे मालूम होता है कि यह दिछीकी गद्दीके पुष्करगच्छीय भद्दारक छत्रसेनकी अभ्युदयसमृद्धिकी सिद्धिके छिए अभिषेकके समय पढ़ी गई थी। अवस्य ही इसमें जिन आचा-र्योंके नाम आये हैं वे सच होंगे और उनमेंसे बहुतोंकी प्रशंसा भी शायद सच होगी; परन्तु वह कमबद्धपरम्परा है इसको तो भास्क-रके सम्पादकको छोडकर और कोई सच नहीं मान सकता। शायद उनकी समझमें कोई भी लिखी हुई बात असत्य नहीं हो सकती! सम्पादक महारायने यह पट्टावली जिनसेन गुणभद्र स्वामीका परिचय करानेके लिए—उनकी वंशपरम्परा बतलानेके लिए प्रकाशित की है; परन्तु यह भी बतलानेकी कृपा न की कि इसकी प्रारंभकी गुरुपरम्परा आदिपुराणके ७६ वें अध्यायकी परम्परासे क्यों नहीं मिलती है ? आदिपुराणके कर्त्ता ( और इन्द्रनिन्द आदि भी ) पाँच श्रुतकेवलियोंके बाद विशाख आदि ११ द्वादशाङ्गज्ञाताओंका नाम बतलाते हैं; पर आपकी पद्घावलीमें सिर्फ ९ ही आचार्य बतलाये गये हैं सिद्धार्थ और नागसेनका उनमें पता ही नहीं है। आगे पाँच एका- दशांगधारियोंके नाम पट्टावलीमें ठीक हैं; परन्तु आपके अनुवादक महाशय उनमें एक मुनीन्द्रको और जोड़कर छह कर देते हैं । वास्त-वमें यह 'मुनीन्द्र' शब्द पाण्डुका विशेषण है कोई जुदा नाम नहीं । इनके आगेके चार आंचार्योंमें एक जिनसेन नाम भी मालूम नहीं क्यों बढाया गया है । अपने पाठकोंको पट्टावलीकी मनोयोगपूर्वक पर्यालोचना करनेकी सम्मित न देकर उसकी इन भिन्नताओं पर सम्पादक महाशय स्वयं ही कुछ विचार करते तो अच्छा होता । उससे आपकी और आपकी पट्टावलीकी दोनोंकी ही योग्यताकी जाँच हो जाती।

पट्टावलीके ८ वें गद्यमें गणितज्ञ महावीराचार्यका उल्लेख हैं जो (गणितसारसंग्रहके मंगलाचरणसे मालूम होता है कि ) अमोघवर्ष राजाके समयमें हुए हैं और इस कारण वे वीरसेन जिनसेनके
समकालीन सिद्ध होते हैं; परन्तु देखते हैं कि उसके आगेके ११ वें
गद्यमें नन्दिसेनादि संघस्थापक अईद्धलिका स्मरण है जो विकमकी पहली शताब्दिमें बतलाये जाते हैं। उनके आगे चामुण्डरायकृत बाहुबलिकी प्रतिष्ठा करानेवाले अजितसेनाचार्यका उल्लेख है जो
शक्की १० वीं शताब्दिमें हुए हैं। इनके बाद १५ वें गद्यमें शिवकोटि महाराजको मुनि बनानेवाले समन्तभद्र स्वामीका उल्लेख है
जो कुन्दकुन्द स्वामीसे कुछ ही पीछेके बतलाये जाते हैं। इस तरहकी कमभंगता उसमें जगह जगह दिखलाई देती है जिससे यह
कभी नहीं कहा जा सकता कि उसमें सेनसंघके आचार्योंकी कमबद्ध
परम्परा है।

अत्युक्तियोंका तो वह भण्डार है। प्रशंसा करनेमें उसका लेखा बहुत ही उदार है। इसी लिए वह गुणभद्रस्वामीको द्वादशांग चतुर्देश पूर्वका ज्ञाता बतलाता है ! जिनसेनस्वामीको धवलमहाधवलपुराणाह सकल ग्रन्थोंका कर्ता कहता है, यद्यपि उन्होंने जयधवलाटीकाके ही रोष अंराको बनाया है, महाधवलटीकाको नहीं । श्रवणबेलगुलस्प बाहुबिल स्वामीकी मूर्तिकी प्रतिष्ठा करानेवाले चामुण्डरायको वह दक्षिण-तैलङ्ग-कर्णाटक देशाधिपति बतलाता है ! परन्तु असलों वे गंगवंशीय राजा राचमछके मंत्री और सेनापति थे। लेखकको क्या ख़बर थी कि कुछ समयके बाद मेरी इस रचनाको कोई-इतिहासकी चीज समझेगा, इसीलिए उसने जो मनमें आया-कर्ण मधुर और यमकानुप्रासयुक्त जो विशेषण सामने आये उन्हें ही लिख दिया है। वह अपने एक आधुनिक सोमसेन नामक भद्वारकको नौलाख धनुर्घरोंके स्वामी, दाक्षण कर्नाटकीय १७ लाख राजाओंसे पुनित बतलाता है!!! बुद्धिशून्य अन्धविश्वासियोंको छोडकर और कोई तो शायद ही इस पट्टावलीकी बातोंको माननेके लिए तैयार होगा

इसके आगे ' जिनसेन और गुणभद्राचार्यका परिचय ' शीर्षक लेख है । इसके प्रारंभमें ही आप लिखते हैं कि " जिनसेन और गुणभद्राचार्यने अपने समयादिका निर्णय कहीं नहीं किया और न अपनी पूरीपूरी पट्टावली ही किसी प्रन्थमें दी । " सेठजी, जिन सेनस्वामीने तो अवश्य ही अपना समय प्रन्थ लिखनेका नहीं बताया है; परन्तु गुणभद्रने तो बतलाया है ! उत्तरपुराणकी प्रशस्ति जो आपने इसी अंकमें प्रकाशित की है, उसमें साफ शब्दोंमें लिखा है

कि शक संवत् ८१० में उत्तरपुराण समाप्त हुआ। गुणभद्रने अपने संघका परिचय भी काफ़ी दे दिया है। अच्छा होता यदि आप छेव छिवते समय एकबार प्रशस्तिको अच्छी तरह बाँच जाते। इनके समयनिर्णयको आपने जो महाकष्टसाध्य बतलाया है सो भी ठीक नहीं। इनके समय निर्णयके तो इनके ग्रन्थोंमें ही अनेक सुलभ साधन मौजूद हैं।

आगे आपने कालिदास और जिनसेनकी समकालीनता दिखलाने वाली कथाका उल्लेख करके उसको ठीक बतलाया है । पर वह निरी गप्प है। उसके सिद्ध करनेके लिए आपने २—३ किरणमें एक लेख लिखा है, पर अभी तक वह अपूर्ण ही है; चौथी किरणमें भी आपको उसके पूर्ण करनेका अवकाश न मिला ! ख़ैर, तो उसे पूरा हो जाने दीजिए, हम भी उसके विषयमें तभी कुछ लिखेंगे।

आगे आप लिखते हैं कि समन्तभद्रके शिष्य शिवकोटि, शिवकोटिके वीरसेन और उनके जिनसेन थे, अर्थात् वीरसेन समन्तभद्रके प्रशिष्य थे! इस बड़ी भारी भद्दी भूलका कारण यह है कि एक तो सेठ जी स्वयं संस्कृत नहीं जानते हैं और दूसरे महाबलियों पर आपको केवलिके वचनों जैसी श्रद्धा है। हस्तिमछ कि अपने नाटककी प्रशस्तिमें समन्तभद्र और उनके दो शिष्य शिकोटि और शिवायनका उल्लेख करके कहते हैं:—

तदन्ववाये विदुषां वरिष्ठः स्याद्वादिनिष्ठः सकलागमज्ञः । श्रीवीरसेनोऽजनि तार्किकश्रीः प्रध्वस्तरागादिसमस्तदोषः । इस श्लोकमें जो यह पद है कि उनके 'अन्ववायमें 'सो इसका अर्थ वंश या शिष्यपरम्परा ही होती है । अर्थात हस्तिमल्लका कथन केवल इतना है कि शिवकोटि शिवायनकी वंशपरम्परामें वीरसेनस्वामी हुए। पद्टावलीमें भी यः कहीं नहीं कहा कि वे उनके शिष्य थे। फिर आपने यह आवि-ष्कार कहाँसे कर डाला ? जरा सोचिए तो सही कि समन्तभद्र और वीरसेन स्वामीके समयमें कितना अन्तर है ? उन्हें आपकी पद्टावलियोंके अनुयायी तो विक्रमकी दूसरी शताब्दीका मानते हैं और श्रीयुत सतीराचन्द्र विद्याभूषण आदि ईसाकी छठी राताब्दिमें मानते हैं। पर वीरसेन स्वामी विक्रमकी नववीं शताब्दिके विद्वान हैं। हरिवंश और आदिपुराणके कत्ती दोनोंने पूज्यपाद स्वामीका स्तवन किया है और पूज्यपादने अपने व्याकरणमें समन्तभद्रके व्याकरणका उल्लेख किया है, अतएव वे उनसे भी प्राचीन हैं। आवश्यकता होनेपर इस विषयमें और भी वीसों प्रमाण दिये जा सकते हैं कि समन्तभद्र और वीरसेनके बीचमें कमसे कम २००-२५० वर्षका अन्तर अवश्य है। कहाँ तो आपकी ऐसी भद्दी ना-समझी और कहाँ चौथे अंकका आसमानसे बातें करनेवाला ऐतिहासिक अभिमान ! सचमुच ही हमें इससे बडा आश्चर्य होता है ।

जिनदत्तचरित्र गुणभद्रका बनाया हुआ स्वतंत्र ग्रन्थ है। यह प्राप्य भी है। परन्तु भास्करसम्पादक इसे उत्तरपुराणका ही एक भाग बतलाते हैं। इसीसे तो पता लगता है कि आपने उत्तरपुराणका स्वाध्याय कितने मनोयोगसे किया है।

जिनसेन और गुणभद्रके विषयमें भास्करमें जो कुछ छिखा गया

है और उसका जितना अंश सही है; यदि हम पर स्वप्रशंसाकाः दोष न लगाया जाय तो हम कहेंगे कि वह सबका सब हमारे 'जिनसेन और गुणभद्राचार्य ' शार्षिक लेखको देखकर लिखा गया है। उसमें ऐसी एक भी महत्त्वकी बात नहीं है जो हमारे लेखसे अधिक हो। उसकी औंधीसीधी नकलके।सेवाय सेठजी और कुछ नहीं कर सके हैं। यदि कछ अधिक कर सके हैं तो वे ही सब अद्दसद्द बेसिर पैरकी बातें जिनका कि ऊपर उल्लेख किया जा चुका है। बस, सिर्फ वे ही बातें सेठजीकी निजी चीजें हैं और शायद उन्हीं निजी चीजोंके कारण सेठ-जीको उक्त लेखके लिखनेका अभिमान है। सेठजीकी इतिहासज्ञतामें शायद बट्टा लग जाता यदि वे यह लिख देते कि इस लेखकी सामग्री नैनहितैषिके छेखोंसे छी गई है। अस्तु। पाठक चाहें तो हितैषीकी परानी फाइलें निकालकर देख सकते हैं कि हमारा उक्त लेख भास्क-रके जन्मके लगभग एक वर्ष पहले प्रकाशित हो चुका था और अनुमान कर सकते हैं कि सेठर्जाका साहस कितना बढ़ा चढ़ा है। े अखिलप्रबन्धं हर्त्रे साहसकर्त्रे नमस्तुभ्यम् । '

(क्रपशः)



# इतिहास--प्रसङ्ग ।

[इस स्तंभमें हम वे सब फुटकर इतिहाससम्बन्धा बातें प्रकाशित किय करेंगे जो हमें समय समय पर माछूम होती रहती हैं। हमारी समझमें इतिहास प्रमियोंको इन बातोंसे बहुत लाभ होगा।]

(१)

# समन्तभद्र राजपुत्र थे।



वणबेलगुलमें पं० दौबील जिनदास शास्त्रीके यहाँ एक अच्छा पुस्तकालय है। उससें आप्त-मीमांसाकी एक प्रति है। उसके अन्तमें लिखा है:-''इति फणिमण्डलालंकारस्योरगपुराधिपसूनोः

श्रीस्वामिसमन्तभद्रमुनेः कृतौ आप्तमीमांसायाम् ।" इससे मालूम होता है कि वे उरगपुरके राजाके पुत्र थे । यह शायद वही उरगपुर है जिसका कालिदासने रघुवंशमें उछेख किया है और जो चोलराज्यके अन्तर्गत है । फणिमण्डल भी शायद उसे ही कहते रहे हों । समन्तभद्र स्वामीके जिनशतक नामक काल्यमें एक चित्रबद्ध पद्य है जिससे मालूम होता है कि उनका गृहस्थाश्रमका नाम शान्तिवर्म था । यह नाम भी राजधरानोंके ऐसा है ।

( ? )

#### रत्नकरण्डकी प्राचीनता।

बहुत लोगोंका ख़याल है कि रत्नकरण्डश्रावकाचार सुप्रसिद्ध समस्तभद्रस्वामीका बनाया हुआ नहीं है। कोई और समन्तभद्र नामके आचार्यका रचा हुआ होगा। परन्तु श्रीवादिराजसूरिने अपने पार्श्वनाथकाव्यके प्रारंभमें समन्तभद्रका स्मरण करते समय उन्हें रत्नकरण्डका रचयिता बतलाया है। पार्श्वनाथ काव्य विक्रम-संवत् १०८३ में रचागया है। अर्थात् आजके समान उस समय भी रत्नकरण्डके कर्ता समन्तभद्र समझे जाते थे। वे स्ट्रोक ये हैं:—

स्वामिनश्चिरितं तस्य कस्य नो विस्मयावहं।
देवागमेन सर्वज्ञो येनाद्यापि प्रदृश्यते ॥१०॥
अचिन्त्यमहिमा देवः सोऽभिवन्द्यो हितैषिणा।
शब्दाश्च येन सिद्धचान्ति साधुत्वं प्रतिलंभिताः ॥१८॥
त्यागी स एव योगीन्द्रो येनाक्षय्यसुखावहः।
अर्थिने भव्यसार्थाय दिष्टो रत्नकरण्डकः॥१९॥
दूसरे श्लोकसे यह भी स्पष्ट होता है कि समन्तभद्रस्वामी वैयाकरण भी थे और उनका बनाया हुआ कोई ग्रन्थ था।पूज्यपादस्वामीने
भी जैनेन्द्र व्याकरणमें उनके व्याकरणका उल्लेख किया है।

( 3 )

# धनंजय महाकवि।

द्विसन्धानकाव्यके कर्त्ता प्रसिद्ध किव धनंजयका समय निश्चित नहीं हुआ; पर ऐसा मालूम होता है कि वे विक्रमकी दशवीं शता-ब्रिके पूर्वमें हो चुके हैं। क्योंकि एक तो बालभारत बालरामायणादि नाटकोंके कर्त्ता राजशेखरने जो दशवीं शताब्दिके पूर्वार्धमें हो चुके हैं—-उनकी प्रशंसा की हैं:—

द्विसन्धाने नियुणतां सतां चक्के धनंजयः। यया जातं फलं तस्य सतां चक्के धनंजयः॥ इनके सिवाय वादिराजमूरिने वि० सं०१०८३ में अपने अनेकभेदसंघानाः खनन्तो हृदये मुहुः। बाणा धनंजयोन्मुक्ताः कर्णस्येवाप्रियाः कथम्॥

(8)

#### वाग्भट कवि।

पं व दौर्निलि शास्त्रीके पुस्तकालयमें एक नेमिनिर्नाण काव्यकी प्रति है । उसके अन्तमें यह श्लोक है जो अन्य प्रतियोंमें नहीं मिलता—

अहिच्छत्रपुरात्पन्नः ...भटकुलशालिन-रुछादस्य सुतश्चके प्रवन्धं वाग्भटः कविः॥

इससे मालूम होता है कि वाग्मट किव अहिच्छत्रपुरमें उत्पन्न हुए थे और उनके पिताका नाम 'छाद' था। काव्यानुशासनके कर्त्ता वाग्मट नेमिकुमारके पुत्र हैं। उन्होंने अपने प्रन्थमें एक वाग्मटका उल्लेख किया है। वे वाग्मटालकारके कर्त्ता हैं और उनके पिताका नाम 'सोम 'है। वाग्मटालकारमें आदियमकके उदाहरणमें 'नेमिनिर्वाण' के ६ ठे सर्गका ४६ वाँ श्लोक 'कान्तारभूमों ' आदि उद्धृत किया है। इससे काव्यमालाके सम्पादकने लिखा था कि शायद नेमिनिर्वाण और वाग्मटालकारके कर्त्ता एक ही हैं; परन्तु अब उक्त श्लोकसे निश्चय हो गया कि नेमिनिर्वाणके कर्त्ता दोनोंसे भिन्न ती-मरे ही हैं। वाग्मटालकारके कर्त्ता श्वेताम्बर हैं; परन्तु ये दिगम्बर मालूम होते हैं। यह स्मरण रखना चाहिए कि अष्टांगहृदय वैद्यकके कर्त्ता वैद्य वाग्मट इन तीनोंसे भिन्न सिंहगुसके पुत्र हैं। (9)

# धर्मभूषणके गुरु ।

श्रीधर्मभूषणयितके गुरु श्रीवर्धमान भट्टारक थे ऐसा न्यायदी-पिकाकी प्रतिके अन्तमें लिखा है। यह प्रति भी उक्त दौर्बलि शास्त्रीके पुस्तकालयमें है। इस प्रकार लिखा है:—"श्रीमद्वर्धमानभट्टारकाचार्य-गुरुकारुण्यसिद्धसारस्वतोद्यानां पदाञ्जभङ्गश्रीमदिभनवधर्मभूषणयित-विरिचता न्यायदीपिका।" उक्त पुस्तकालयकी न्यायदीपिकाकी दूसरी प्रतिमें भी यही लिखा है।

( ( )

# अष्टांगहृद्यके कर्त्ताका परिचय।

मैसूरके श्रीयुक्त पण्डित पद्मराजके पुस्तकालयमें अष्टाङ्गहृदय वैद्यक (वाग्भट) की एक कनड़ी प्रति है। उसके अन्तमें निम्न-लिखित दो श्लोक बहुत महत्त्वके हैं:—

यज्जन्मनः इकृतिनः खलुसिन्धुदेशे,
यः पुत्रवन्तमकरोद्धिव सिंघ (ह) गुप्तम् ।
तेनोक्तमेतदुभयज्ञभिषग्वरेण
स्थानं समाप्तमिति ..... ॥ १ ॥
नमो वाडव (वाग्भट १) तीर्थाय विदुषे लोकबन्धवे।
येनेदं वैद्यवृद्धानां शास्त्रं संग्रह्य निर्मितम् ॥ २ ॥

इससे जान पड़ता है कि वाग्भट सिन्धुदेशके रहनेवाले थे और उनके पिताका नाम सिंहगुप्त था। (७)

## हस्तिमछकविका स्थान।

दौर्बिलिशास्त्रीके भंडारके अंजनापवनंजय नाटकके अली लिखा है:—

"श्रीमत्पाण्ड्यमहेश्वरे निजभुजां दण्डावलम्बीकृतं कर्णाट।वनिमण्डलं पदनतानेकावनीरोऽवति । तत्प्रीत्यानुसरन्स्वबन्धुनिबहैर्विद्वद्भिराप्तैस्समं जैनागारसमेतसन्तरनमे (१) श्रीहस्तिमल्लोऽवसत् ॥ इति गोविंदभट्टारस्वामिनः सूनुना श्रीकुमारसत्यवाक्यदेवरवल्लभे

द्यभूषणनामार्यमिश्राणामनुजेन कवेर्वर्धमानस्याय्रजेन कविना हस्ति महोन विरचितम् । '

पहले पद्यके चौथे चरणमें कोई अक्षर रह गया है इससे स्पष्ट नहीं हो सकता कि निवासस्थान कौनसा था। पाण्ड्यमहेश्वर नामक कर्णाटक नररोके वह आधीन था। इससे समयका भी पता लग जायगा। हस्तिमल कवि श्रीगोविन्दभट्टके पुत्र थे। श्रीकुमार, सत्यवाक्य, देवरवल्लभ और उदयभूषण ये चार कवि उनके बड़े भाई और गणरत्नमहोद्धिक कर्त्ता वर्धमानकि छोटे भाई थे। अर्थात् ये छहों भाई विद्वान् थे। इस बातका परिचय उनके विकान्तकौरवीय नाटककी प्रशस्तिसे भी लगता है। ये दाक्षिणात्य थे और इनके पिता देव।गमस्तोत्रको सुनकर जैन हो गये थे।

( ( )

# अईद्दास कवि ।

अहद्दासका ' मुनिसुत्रतकाव्य ' एक सुन्दर काव्य है। दक्षिण

कर्णाटकमें इसके पठनपाठनका बहुत प्रचार है। मद्रासकी ओरिय-ण्टल लायब्रेरीमें इसकी एक सटीक प्रति मौजूद है। टीका स्वयं अर्हद्दासकी ही बनाई हुई है। उसका नाम है सुखबोधिनी। इस काव्यका अपर नाम 'काव्यरत्न 'है। इसकी प्रशस्तिमें लिखा है कि कविने आशाधरके उपदेशसे जैनधर्म ग्रहण किया थाः—

मिथ्यात्वकर्मपटलैश्चिरमावृते मे
युग्मे दृशोः कुपथयानिदानभूते।
आशाधरोक्तिविलसञ्जनसंप्रयोगैरच्छीकृतेद्य पृथुसत्पथमाश्चितोस्मि॥
इससे अहेद्दासका समय भी निश्चित हो जाता है।

(९)

## महाकवी विरनन्दिका समय।

चन्द्रप्रभकाव्यके कर्ता वीरनन्दिका समय अभीतक निश्चित नहीं है; पर वे वादिराजसूरिके पहलेके अवश्य हैं । क्योंकि उन्होंने पार्श्वनाथचरितमें उनका उल्लेख किया है:—

चन्द्रभाभिसंबद्धा रसपुष्टा मनः प्रियम्। कुमुद्रतीव नोधत्ते भारती वीरनन्दिनः॥ ३०॥ उनके चन्द्रप्रभचरित काव्यका भी इसमें स्पष्ट उछेल है।

( १० )

# मद्नकीर्तिप्रबन्ध।

विद्वदृत्नमालामें हमने पं० आशाधरके विषयमें एक विस्तृत लेख प्रकाशित किया है। उसमें पाठकोंने पढ़ा होगा कि पं० आशाधरके समयमें वादीन्द्र विशालकीर्ति, मदन- कींर्ति यतिपति और उदयसेन मुनि आदि कई जैन विद्वान् थे । इनमेंसे विशालकीर्तिने आशाधरके पास पर्द्श और न्याय शास्त्रोंका अध्ययन किया था । मदनकीर्ति विशालकीर्ति शिष्य थे। इन मदनकीर्तिका उल्लेख भी आशाधरने अपने प्रन्योंकी प्रशस्तिमें किया है। मदनकीर्तिने आशाधरको प्रज्ञापुन कहा था-" प्रज्ञापुञ्जोसि च योऽभिहतो मदनकीर्तियातिपतिना। " मदनकी-र्तिको यतिपति कहा है। इससे मालूम होता है कि वे जैनसापु थे। इन्हीं मदनकीर्तिके विषयमें एक छेख़ ' चतुर्विशतिप्रबन्ध नामक ग्रन्थमें हमने अभी हाल ही पढा है । ' चतुर्विशतिप्रबन्ध' श्वेताम्बराचार्य राजदोखरका बनाया हुआ संस्कृत य्रन्थ है । इसमें प्राचीन आचार्यों और विद्वानोंके २४ चरित हैं। ग्रन्थ वि० संकर १४०५ का बना हुआ है । गायकबाड सरकारने इसका गुजरार्त अनुवाद प्रकाशित करवाया है। इस कथासे मालूम होता है वि मदनकीर्ति अपने चरित्रसे गिर गये थे। कथाका सारांश यह है:-" उज्जयिनीमें विशालकीर्ति नामक दिगम्बर साधु थे । उनका मदन कीर्ति नामक शिष्य था। उसने चारों दिशाओंके वादियोंको पराजित करके ' महाप्रामाणिक ' पदवी प्राप्त की और अपने गुरुकी कीर्ति फैलाई एक बार उसने दाक्षिणात्य वादियोंको जीतनेकी इच्छा प्रकट की गुरुके रोकने पर भी वह दक्षिणकी ओर चल दिया और बडे बडे विद्वानोंको पराजित करके कणीटकमें पहुँचा । वहाँ विजयपुरनरेश कुन्तिभोज राजाकी सभामें जाकर उसने अपने पाण्डित्यसे राजाको मोहित कर लिया । राजाने उसे अपने महलके पास ही ठहरनेको

श्यान दिया और कहा कि आप हमारे पूर्वजोंके चरितका करनेवाला एक ग्रन्थ रच दीजिए । मदनकीर्तिने कहा, मैं ५०० श्लोक प्रतिदिन रच सकता हुँ; पर उनके प्रबन्ध हो जाना चाहिए । राजाने अपनी पुत्री मदनमंजरीको यह काम सोंप दिया और वह परदेकी ओटमें बैठकर भ्रन्थ लिखने लगी। कुछ समयमें दोनों परस्पर मोहित हो गये औ**र** एक दूसरेकी प्राप्तिका उपाय करने छंगे । अब ग्रन्थरचनामें बाधा पडने लगी। स्होंक कम रचे जाने लगे। राजाको सन्देह हो गया। उसने एक दिन छुपकर देखा। उस समय मदनकीर्ति अपनी प्रणियनीको सुन्दर सुन्दर श्लोक कहकर मना रहा था। राजाको र्विधास हो गया। उसे बडा कोघ आया। उसने तत्काल ही अपने स्थान पर पहुँचकर मदनकीर्तिको बुलाया और उस श्लोकका अर्थ पूछा । मदनकीर्ति ताडु गया, इसिटिए तत्काल सँभलकर बोला ''दो दिनसे ोरी आँखें आ रही हैं, इसलिए उनका अनुनय करनेके लिए मैंने गह पद्य बनाया था।'' आश्चर्य यह कि ऑखोंके पक्षमें भी उक्त **रहोक**़ र्शक बैठ गया **।** राजाको उसके इस बुद्धिवैचित्र्यसे स्ट**द्यमें** आनन्द हुआ; पर अपक्रत्यका ख़याल करके उसने उसे मार डालनेकी आज्ञा दे दी। मदनमंजरीने यह समाचार सुन लिया। वह तत्काल ही अपनी ३२ सखियोंको साथ लेकर आई और अपने प्यारेके साथ मरनेको तैयार हो गई ! यह देख मंत्रियोंने राजाको समझाया कि इसमें आपका ही दोष है जो एक युवा और युवतीको समीप रहनेका अवसर दिया । युवावस्थाका यह स्वभाव ही है । अब आप क्रोध

छोड दें और पुत्री इसीको दे दें । ऐसा ही हुआ; राजाने मदनकी र्तिके साथ अपनी लड़कीका विवाह कर दिया । मदन भोगी बनकर रहेने लगा । कुछ समयमें गुरु विशालकीर्तिको यह समाचार मिला । उन्होंने अपने चार शिष्योंको इसे समझानेके लिए भेजा। शिष्योंने आकर बहुत कुछ समझाया, पर फल न हुआ। शिष्य छौट गये; उनके साथ मदनने कुछ श्होक छिलकर रख दिये । उनका अभिप्राय यह था— ' प्रियादरीन ही सारभूत दर्शन है; और दर्शन किस मतलबके ? इस दर्शनमें राग होने पर भी चित्त निर्वाण प्राप्त करता है । होठोंके डसनेसे चिकत हुई, हाथ छुड़ानेका प्रयत्न करती हुई, कोपसे भैंहिं नचाकर बोलती हुई, चारुचन्द्रवदनमें सीत्कार करती हुई मानिनीका जिसने चुम्बन किया उसने ही अमृत प्राप्त किया; मूर्ख देवताओंने सागर मंथन करनेका पारिश्रम व्यर्थ ही किया।' इत्यादि। ये श्लोक बाँचकर गुरु स्तब्ध हो रहे । मदनकीर्तिने अनेक प्रकारके भोगोंका अनुभव किया । "

आशाधर विक्रमसंवत् १३०० के लगभग हुए हैं और यही समय मदनकीर्तिका है। अतः चतुर्विशतिप्रबन्ध इनसे सिर्फ १०० वर्ष पीछेका बना हुआ है। विद्वानोंको इस विषयमें और भो छान-बीन करना चाहिए और पता लगाना चाहिए कि इस कथामें स-त्यांश कितना है। यह बात स्मरण रखनेकी है कि श्वेताम्बर होने पर भी लेखकने मदनकीर्तिके प्रबन्धमें कोई बात ऐसी नहीं लिखी है जो दिगम्बर सम्प्रदाय पर खास आक्षेप करनेवाली हो।

#### 

# वादिराजसूरिका एक अप्रसिद्ध ग्रन्थ।

एकीभाव, पार्श्वनाथकाव्य, यशोधरकाव्य आदिके कर्ता वादिराज बड़े भारी नैयायिक थे, यह बात प्रसिद्ध है। इसी लिए उन्हें 'वादिराजमनुतार्किकसिंहः ' कहा है; परन्तु अभी तक उनका कोई न्याय प्रन्थ नहीं मिला था। अब उनके एक न्यायप्रन्थका पता लगा है जो भट्टाकलंकदेवके ' न्यायविनिश्चय ' की टीका है। इसका नाम है 'न्यायविनिश्चयविवरण ' अथवा 'न्यायविनिश्चयकी तात्पर्यावचोतिनी व्याख्यानरत्नमाला '। यह प्रन्थ आराके सिद्धान्तभवनमें मौजूद है। पूज्य पं. पन्नालालजीके पास जो प्रशस्ति संग्रह है उसके देखनेसे मालूम हुआ कि यह वादिराजसूरिका ही है। यद्यपि प्रशन्तिमें वादिराजका स्पष्ट उल्लेख नहीं है। इसके अन्तमें लिखा है:—

"श्रीमित्सहमहीपतेः पारेषदि प्रख्यातवादोन्नातिः— स्तर्कन्यायतमोपहोदयगिरिः सारस्वतः श्रीनिधिः। शिष्य श्रीमितसागरस्य विदुषां पत्युस्तपश्रीभृताम् भर्तुः सिंहपुरेश्वरो विजयते स्याद्वादविद्यापतिः।

इत्याचार्यवर्यस्याद्वादविद्यापतिविरचितायां न्यायविनिश्चियतात्पर्या-ग्द्योतिन्यां व्याख्यानरत्नमालायां तृतीयप्रस्तावः समाप्तः। ''

स्याद्वादिवद्यापित वादिराजका उपनाम है । सिंहमहीपित या बौठुक्य जयसिंहकी सभाके वे प्रसिद्ध वादी थे। मितसागर मुनिके शिष्य थे और सिंहपुरके स्वामी थे। इन विशेष-बोसे जरा भी शंका नहीं रहती है कि यह ग्रन्थ वादिराजका ही है। विद्वद्रत्नमालामें जो 'वादिराजसूरि 'शीषक लेख है उसके पढ़-

१ देखो, विद्वदत्नमाला पृष्ठ १४१। २ देखो श्रवणबेलगुलकी मल्लिपेणप्रशस्ति ।

नेसे यह बात और भी निश्चित हो जायगी । मंगलाचरणमें अपने गुरु मितसागर, गुरुके गुरु श्रीपाल और गुरुभाई दयापालका भे अन्थकर्ताने स्मरण किया है । प्रारंभमें लिखा है कि इस अन्थपर य द्यपि अनेक टीकायें हैं; परन्तु वे सर्वसाधारणके लिए अगम्य हैं, इस लिए मैं यह अतिशय सरल वृत्ति बनाता हूँ । यह वृत्ति छपकर प्रकाशित होने योग्य है । कठिनाई यह है कि यह आराके सिद्धान्त-भवनमें है इसलिए सहज ही न मिलेगी और यदि मिल भी जायगी तो नियमानुसार १९ दिनमें वापिस कर देनी पड़ेगी ।

(१२)

# कुछ अप्रसिद्ध ग्रन्थ और ग्रन्थकर्ता।

अनेक शिलालेखों और प्रशस्तियोंसे ऐसे अनेक ग्रन्थों और ग्रन्थकर्त्ताओंका पता लगता है जो बिलकुल अप्रसिद्ध हैं। मिल्डि-षेण प्रशस्तिमें आचार्य वज्रनन्दिके नवस्तीत्रका उल्लेख हैं:—

न वः स्तोत्रं तत्र प्रसजात कवीन्द्राः कथमिप प्रणामं वज्रादौ रचयत परं नन्दिनि मुनौ । नवस्तोत्रं येन व्यरिच सकलाईत्प्रवचन-प्रपश्चान्तर्भावप्रवणवरसन्दर्भस्रभगम् ॥

जान पड़ता है यह 'नवस्तोत्र ' देवागम जैसा होगा, क्योंकि उसमें समस्त अहेत्प्रवचनके भाव मौजूद हैं। क्या ये वे ही वज्रनन्दि हैं जो पूज्यपादके शिष्य थे और जिन्हें देवसेनने द्राविड्संघका स्थापक बतलाया है? इसी प्रशस्तिमें सुमितिदेवके सुमितिसप्तकका उल्लेख है:—

सुमितिदेवममुंस्तुत येन वः सुमितिसप्तकमाप्ततया कृतं परिहृतापदतत्त्वपदार्थिनां सुमितिकोटिविवर्ति भवार्तिहृत्॥ [ शेष आगे ]

# विविध प्रसङ्ग ।

# १ एक इतिहासज्ञ विद्वान्का सँदेशा।

सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ डा० विन्सेंट स्मिथने जैनसमाजके लिए जो सन्देश भेजा है वह इस अंकके प्रारंभमें दिया गया है। हम अपने समाजके नेताओंका और धनी महाशयोंका ध्यान उसकी ओर विशेष रूपसे आकर्षित करते हैं । वास्तवमें अब समय आगया है कि हम लोग अपना एक स्वतंत्र पुरातत्त्व विभाग खोलें और अपने प्राचीन इतिहासको सर्वागपूर्ण बनानेके साधन तैयार कर दें। इसकी आवश्यकताके लिए साहबने जो जो बातें कहीं हैं वे बहुत ही महत्त्वकी हैं। उनसे मालूम होता है कि जब तक जैनविद्वानोंका ध्यान इस ओर न जायगा और जैनसमाजके धनी इस काममें उत्साह न दिखलायँगे तब तक जिन बातोंकी खोजकी आवश्यकता है वह न हो सकेगी । यह ठीक है कि हमारी सरकार अपने पुरातत्त्विव-भागकी ओरसे बहुत कुछ प्रयत्न करती है और उसके द्वारा भी बहुतसी नई नई बातोंका पता लगता जाता है; परन्तु यह काम इतना बड़ा है और सरकारका कार्यक्षेत्र इतना विस्तृत है कि उसमें जैनइतिहासका भाग प्रायः नहींके बराबर होता है । इस लिए जैनसमाजको ख़ुद नाहिए कि वह एक ऐसी संस्था स्थापित कर दे जिसके द्वारा प्राचीन श्यान खोदे जावें, जमीनके नीचे दबे हुए मठ मन्दिरों प्रतिमाओं और शिलालेखोंका पता लगाया जावे, पुराने तीर्थस्थानोंकी खोजें की नावें, प्राचीन प्रन्थ तलाश किये जावें और जैनराजाओंके सिक्के एकट्रे किये जावें। इस काममें यदि जैनविद्वान् नियत किये जावेंगे और वे जैनदृष्टिस पुरानी बातोंकी खोज करेंगे तो इतिहासकी बड़ी बड़ी गाँठें खुल जावेंगी । जैनधर्मकी भीतरी बातोंको जाननेवाले इतिहासज्ञ लोग जो बड़ी बड़ी भूलें कर बैठते हैं जैसे जैनप्रतिमा-ओंको बुद्धप्रतिमा, जैनमठोंको बौद्धमठ, जैनधर्मकी यक्षयक्षियोंको बौद्धदेवदेवियाँ समझ लेना आदि, वे भुलें जैनविद्वानोंके द्वारा बहुत कम होंगी। हम विन्सेंट स्मिथ साहबके इस कथनसे सहमत हैं कि नैनसमाजके धनी रुपया खर्च कर सकते हैं और यदि वे चाहें तो उनके लिए इस काममें लाख दो लाख रुपया खर्च कर डालना कोई बड़ी बात नहीं है। पाठकोंको मालूम है कि बम्बईके पारसी धनिक टाटाके धर्मका या जातिका पटनासे कोई भी सम्बन्ध नहीं है, तो भी वे पटनाके खण्डहरोंकी ख़ुदाईके लिए २५ हज़ार रुपया वार्षिक खर्च कर रहे हैं और वह केवल इसलिए कि भारतवर्षकी पुरानी राजधानी पटना या पाटलिपुत्रके विषयमें लोगोंको कुछ विशेष बातें मालूम हों। तब क्या जैनसमाजके धनिक श्रवणबेलगुलमें चऋवर्ती राजा चन्द्रगुप्त और पूज्य भद्रबाहुके स्मारक ढूँढ़नेके लिए, कोशा-म्बीमें अपने परमपूज्य तीर्थके प्राचीन चिह्न खोजनेके लिए, भगवान् महावीरके जन्म और निर्वाणस्थलोंका वास्तविक पता पानेके लिए, पाण्ड्य और द्राविडदेशके ह्यनसांगके समयके हजारों जैनमन्दिरोंका अनुसन्धान करनेके लिए और इसी तरहके दूसरे कामोंके लिए जिनसे जैनधर्मकी कल्पनातीत प्रभावना हो सकती है, लाख दो लाख रुपया खर्च कर नहीं सकेंगे ? विचार करके देखा जाय तो

यह काम मन्दिरप्रतिष्ठादि कार्योंकी प्रभावनासे हजार गुणी प्रभावनाः करनेवाला है और यदि एक ही दो प्रतिष्ठा करानेवाले सोच लें तो। यह स्थायीरूपसे चल सकता है।

## २ जैनसमाजमें इतिहासज्ञोंका अभाव।

भारतवर्षके प्राचीन इतिहासके सबसे आधिक साधन जैनपुस्त-कालयों, जैनग्रन्थों, जैनमन्दिरों, और जैनलेखोंसे प्राप्त हुए हैं; परन्तु खेदका, नहीं नहीं लज्जाका विषय है कि जैनसमाजमें इतिहासके जाननेवालोंका एक तरहसे सर्वथा अभाव दिखलाई देता है। समुचे जैनसमाजमें—तेरह लाख जैनोंमें—कई सौ प्रेज्युएटों और पण्डितोंमें एक भी ऐसा विद्वान् नहीं है जिसे हम इतिहासज्ञ कह सकें और जिसके लिए हम कुंछ अभिमान कर सकें। इतिहासज्ञ होना तो बहुत बडी बात है; अभीतक हमारे यहाँ वास्तविक इतिहासका स्वरूप समझ-नेवाले भी नहीं दिखते। साधारण मनोरंजन करनेवाली कथाओंमें और इतिहासमें वे बहत ही थोडा भेद समझते हैं। उन्हें नहीं मालूम है कि प्रकृत इतिहास क्या है, उसके तैयार करनेवालेमें कितना विशाल ंज्ञान और नाना भाषाओंका पाण्डित्य होना चाहिए और वह कितने परिश्रमसे तैयार होता है। समय आ गया है कि अब हम अपनी हम कमीको पूर्ण करनेकी चिन्ता करें और दश पाँच इतिहासके बिद्वान तैयार करें। यों तो इतिहासके विद्यार्थीको समाज शास्त्र, अर्थशास्त्र, शिल्पशास्त्र, स्थापत्य, भास्कर्य, आदि सभी विषयोंका थोडा बहुत ज्ञान चाहिए; परन्तु सबसे मुख्य बात है कि उसे विविध भाषाओंका और लिपियोंका ज्ञाता होना चाहिए। कमसे

कम अँगरेज़ी, संस्कृत, प्राकृत और पालीका ज्ञान तो उसे अवश्य होना चाहिए। भारतवर्षके विषयमें जिन देशी और विदेशी विद्वानोंने अवतक जितना कुछ लिखा है वह सब पढ़ जाना चाहिए और इसके बाद इतिहासकी खोजामें हाथ लगाना चाहिए। इतनी योग्यताके बिना कोई प्रकृत इतिहासज्ञ नहीं बन सकता है। इसलिए जैनसमाजको चाहिए कि वह कुछ ऐसे विद्यार्थियोंको जो इस विषयका शौक रखते हों और संस्कृतके साथ बी. ए. तक पढ़े हों खास वृत्तियाँ देकर इतिहासका अध्ययन करावे। इतिहासके एम. ए. हो जानेपर उन्हें कुछ समय इतिहासज्ञ विद्वानोंके पास रक्खे जिसमें वे अपने अनुभवको बढ़ावें और उसी समय अनेक भाषाओंका ज्ञान भी सम्पादन करें। इसके बाद उन्हें अपने पुरातत्त्वविभागमें नियत कर देवे और उनसे वह काम लेवे जिसके लिए स्मिथ साहब प्रेरणा कर रहे हैं।

३ शिक्षितोंको इतिहासका अध्ययन करना चाहिए।
परन्तु इस तरहके दशपाँच इतिहासज्ञ तैयार कर लेनेसे ही
काम न चलेगा; अन्यान्य शिक्षित जनोंको भी इस ओर ध्यान
देना चाहिए। जो सज्जन कालेजोंके प्रोफेसर, स्कूलोंके
अध्यापक या वकील आदि हैं और जो संस्कृत तथा
अँगरेज़ीकी योग्यता रखते हैं उन्हें चाहिए कि अवकाशके समय
इस विषयकी ओर लक्ष्य दें और धीरे धीरे अपना ज्ञान बढाते जायँ।
शुक्तमें उनके द्वारा नई खोजें भले ही न हों परन्तु सर्व साधारण
लोगोंमें इतिहासके ज्ञानकी तो बहुत कुछ वृद्धि हो सकती है।

यदि वे शुरू शुरूमें इतना ही करें कि अँगरेज़ी आदि भाषाओंमें जैन-धर्म और इतिहासके सम्बन्धमें जो लेख निकला करते हैं उनके अनुवाद ही देशभाषाओंके द्वारा सर्वसाधारण तक पहुँचानेका प्र-यत्न करने लगें तो बहुत लाभ हो सकता है। आज कल जैनधर्म और इतिहासकी आलोचनामें अँगरेजीमें इतने लेख निकलते हैं कि यदि सिर्फ़ उन्हींका अनुवाद प्रकाशित किया जाय तो एक अच्छे मासिक पत्रका काम चल सकता है। अनुवाद करते करते ही उनका अनुभव बढ़ जायगा और वे इतिहासके मौलिक लेख लिखनेमें भी समर्थ हो सकेंगे। हमारी पण्डितमण्डलीको भी इस ओर कुछ कृपा करनी चाहिए। उनके छिए एक विशाल कार्यक्षेत्र पड़ा हुआ है । संस्कृत प्राकृतके ग्रन्थोंका यदि वे अच्छी तरह अध्ययन करें, उनकी प्रशस्तियाँ मंगलाचरण आदि पढें, और उनमें जिन जिन आचार्यों और विद्वानोंका उल्लेख मिलता है उनपर विचार करें तो अँगरेजी आदि भाषाओंकी सहायताके विना भी वे जैनध-र्मके समस्त संघोंका गच्छों और आचार्यांका एक श्रृङ्खलाबद्ध इति-हास तैयार कर सकते हैं जिसकी कि वहत बड़ी आवश्यकता है।

#### ४ इतिहासका उद्देश और लाभ।

हमारे यहाँ इतिहासके विषयमें बहुतसे भ्रामक विचार प्रचित हो रहे हैं। इसका कारण यह है कि लोग वास्तविक इतिहासका स्वरूप नहीं जानते। यहाँ पर हम अध्यापक श्रीयुक्त यदुनाथ सरकारके ग्याख्यानका——जो उन्होंने वर्द्धमानसाहित्यसम्मेलनमें पढ़ा था—— कुछ अंश उद्धृत किये बिना नहीं रह सकते। वे कहते हैं—"इतिहास का उद्देश्य क्या है, यह जानलेनेसे इतिहास लिखनेकी श्रेष्ठ प्रणाली जानी जासकती है। जो सचा इतिहास है वह अतीतको सजीव बनाकर आँखोंके सामने खड़ा कर देता है और हम माने उसी बहुत प्राचीन समयके लोगोंके शरीरमें प्रवेश करके उन्हींके विचारोंसे विचारने लगते हैं और उनके मुखःदुख आशा भय आदिका अपने हृदयमें अनुभव करने छगते हैं। इस तरह अतीत कालके सम्बन्धमें अविकल पूर्णाङ्ग सत्यकी प्राप्ति करना ही इतिहासका प्रकृत उद्देश्य है। इतिहास सत्यकी मजबूत पाषाणमय दीवालपर खडा रहता है। यदि उससे सत्य निर्धारित न हुआ, यदि अतीत कालकी एक मनमानी मूर्ति खडी करके अथवा आंशिक मूर्ति बनाकर ही हम शान्त हो गये, तब तो कहना होगा कि हम कल्पनाके है जगतमें रह गये। इसके बाद उस विषयमें हम चाहें जो लिखें या विश्वास करें वह सब बालुकी दीवाल पर तीनतल्ला मकान बनानेके तुल्य होगा। सत्य निश्चित करनेकी पद्धति क्या है श्सबसे पहले तो अपने मनको इस कार्यके योग्य और उपयोगी बनाना चाहिए । यश, धन, प्रतिष्ठा और लाभकी आशा दूर करके, अपने अन्तरंगका अनुराग विराग दमन करके, पूर्वके सब संस्कार त्याग करके पक्की प्रतिज्ञा करन चाहिए कि ' मैं आज अपनेको सत्यपर समर्पण कर दूँगा, मैं सत्य को समझूँगा, सत्यको पूजूँगा और सत्यकी ही खोज करूँगा। सत्य चाहे प्रिय हो चाहे अप्रिय हो, लोग माने या न माने, लोग हँसी करे या निन्दा करें, उसको प्रकाश करना ही चाहिए। बस, इतिहासज्ञोंकी यही प्रतिज्ञा होती है। " आगे चलकर अध्यापक

महाशय कहते हैं- " इतिहास काव्य नहीं है । चित्तविनादक लिलत आख्यान अथवा सूखी छानवीन ही इसका अन्तिम फल नहीं है। अध्यापक ' सीली ' ने अच्छी तरह सिद्ध करके दिखाया है कि समाजनेता और राष्ट्रनेताके लिए इतिहास सर्वश्रेष्ठ शिक्षक, पथप्रदर्शक, और महान् बन्धु है। इतिहासकी सहायतासे भूत-कालका स्वरूप जानकर उसी ज्ञानको वर्तमानमें प्रयोग करना होगा । बहुत प्राचीन कालमें हमारे पूर्वन किन कारणों-से उटे; किन कारणोंसे गिरे, राज्य समाज धर्म किस प्रकार गठित हुए, वे किस कारण नष्ट हो गये, इन सब तत्त्वोंको समझकर हमें अपने सजीव समाजकी गति बदलना होगी । भूतकालसे उद्धार िकिया हुआ सत्य और दृष्टान्तोंकी दीपिशिखा हमारे मार्गमें रोशनी डालेगी। यही इतिहासचर्चाका अन्तिम फल है।" आशा है कि हमारे पाठक इन अवतरणोंसे इतिहासके स्वरूपको बहुत कुछ समझ लेंगे और इतिहासके नामसे जो असत्य बातोंका प्रचार करते हैं उनसे बचे रहेंगे।

## ५ मौर्य चन्द्रगुप्तका जैनत्व।

भास्कर बड़ी धूमधामके साथ मीर्यसम्राट् चन्द्रगुप्तके जैनत्वका इंका पीट रहा है और अपनी ओरसे निश्चय कर चुका है कि वे नि-सान्देह जैन थे। पिछले अंकोंमें तो उसने उनके जैनत्व सिद्ध करने-के लिए कुछ चेष्टा भी की थी; परन्तु अब विन्सेट स्मिथ साहबके प्रसिद्ध इतिहासकी नवीन आवृत्ति प्रकाशित हो जानेसे तो वह उस चेष्टाकी भी आवश्यकता नहीं समझता है। उसे यह बात एक स्वयांसिद्ध

सिद्धान्तके समान जान पड़ने लगी है और इस कारण वह इसे युक्तिकी कसौटी पर कसना निरर्थक तथा पिष्टपेषण तुल्य समझता है। उसने इस चौथी किरणमें हमें उपदेश किया है कि "प्रेमीनी ! अच्छा होता यदि आप विन्सेंट स्मिथकी अभी हालकी छपी नवी आवृत्ति मँगाकर किसी बी. ए. से चन्द्रगुप्तके इतिहासका अनुवाद समझरेते । उन्होंने चार्हीस वर्षकी सपरिश्रम अविश्रान्त ऐतिहासिक पर्यालोचनासे अनेक ऐतिहासिक प्रमाणों द्वारा अपनी इतिहास पुस्तकमें यह सिद्ध कर दिखाया है कि चन्द्रगुप्त जैन थे और अन्तमें इन्होंने मुनिवृत्ति धारण कर इस छोकको छोड़ा है।" हमने तत्काल ही उसके उपदेशको माथे पर चढाया और विन्सेंट साहबके इतिहासमें मौर्य चन्द्रगुप्तके तथा जैनधर्मके सम्बन्धमें जे कुछ छिखा था उसका अनुवाद अपने मित्र बाबू दयाचन्द्रजी गोय लीय बी. ए. से करवा मँगाया । वह इसी अंकमें अन्यत्र प्रकाशित है । इसके सिवाय विन्सेंट स्मिथने जैन समाजके लिए जो संदेश भेजा है और उसमें चन्द्रगुप्तके सम्बन्धमें जो कुछ लिखा है उसक अनुवाद भी अन्यत्र दिया है । पाठकोंसे प्रार्थना है वि विन्सेंट साहबके उक्त दोनों स्थलोंको विचार पूर्वक पढें और फिर उनके अभिप्रायका मिलान भास्करके विचारोंके साथ विन्सेंट ए. स्मिथ साहब चन्द्रगुप्तमीधेके जैनत्वकी वना स्वीकार करते हैं । वे कहते हैं कि जैनतत्त्वकी कथाके विरुद्धमें जो जो शंकायें थीं वे सब हल हो गई हैं; और इस कारण मुझे विश्वास होता है कि चन्द्रगुप्त जैनसाधु हो गये थे

और यह कथा सत्य पर निर्धारित जान पड़ती है; परन्तु इससे वे यह नहीं समझते कि चन्द्रगुप्तका जैनत्व सिद्ध होगया और अब इस विषयमें प्रयत्न करनेकी कोई जरूरत नहीं है। वे अपने जैनोंके संदेशमें इस विषयके खोज करनेकी—चन्द्र<u>ग</u>ुप्तके जैनत्वकी कथा कहाँतक ठीक है इसके जाँच करनेकी-बहुत बड़ी आवश्यकता प्रकट करते हैं और जैनविद्वानोंको अपनी दृष्टिसे वाद्विवाद करनेके छिए आह्वान करते हैं। इससे साफ मालूम हो जाता है कि भास्करके सम्पादक महाशयका विश्वास विन्सेंट स्मिथ साहबसे भी बहुत आगे बढ़ गया है । स्मिथ साहबके इतिहासमें वे अश्रान्तपरि-श्रमके ऐतिहासिक प्रमाण और पर्याठोचन भी कहीं दिखलाई नहीं दिये जिनका भय दिखलाकर, सहयोगी हम पर ताने कसता है। इससे तो यही मालूम पड्ता है कि सम्पादक महाशयने विन्सेंट स्मिथ साहबके इतिहासकी बात कहींसे सुन—सुना ली होगी; उसे किसीसे अनुवाद कराके पढ़ा भी न होगा। यदि पढ़ लिया होता तो इस तरह चन्द्रगुप्तके जैनत्वकी बातको वे स्वयंसिद्ध सिद्धान्त न समझ हेते । भारतवर्षका सुप्रसिद्ध सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य यदि जैन मिद्ध हो जाय तो इसके समान प्रसन्नताकी और जैनधर्मके गौरवकी बात और क्या हो सकती है ? इसको कौन नहीं चाहता ? परन्तु केवल हमारे कहनेसे ही तो दूसरे नहीं मान सकते हैं ? जैनोंके. माननेके लिए तो इतना ही काफी है कि हमारे यहाँ इस विषयकी क्या मिछती है; पर हमारी कथा दूसरोंके छिए तो सर्वज्ञकथित नहीं हो सकती है ? दूसरे तो अन्यान्य प्रमाण भी चाहते हैं । उन

प्रमाणोंके संग्रह करनेके लिए भी स्वयं भी कुछ प्रयत्न करना चाहिए; औरोंकी पूँजी पर — औरोंकी शक्ति पर — व्यर्थकी उछलकूद मचाना और किसीको बुरा भला कहना ही इतिहासज्ञता नहीं है। और थोड़ी देरके लिए यह भी मान लिया जाय कि चन्द्रगुप्तका जैनत्व सर्वथा सिद्ध हो चुका है, उसके लिए युक्तियोंकी कमी नहीं; तो भी आप जिस भाषामें अपना पत्र निकालकर इतिहासज्ञ बन रहे हैं उसके पाठकोंको तो वे युक्तियाँ मालूम होनी चाहिए, आपके जान लेनेसे ही क्या होता है! भास्करमें जो कुछ लिखा गया है उसमें तो कुछ भी दम नहीं है।

## ७ जैनसिद्धान्तभवनकी चर्चा।

हर्षका विषय है कि सहयोगी जैनिमित्रका ध्यान भी आराके जैनिसिद्धान्त भवनकी ओर आकर्षित हुआ है। उसने भी भवनके कार्य-कर्ताओंकी शिथिलता बतलाई है और भवनको आरामें नहीं किन्तु काशीमेंही प्रतिष्ठित करनेकी आवश्यकता बतलाई है। सहयोगीका यह कथन विशेष ध्यान देने योग्य है कि स्वर्गीय बाबू देवकुमारजी जो दानपत्र लिख गये हैं उसमें भवनको काशीमें ही स्थापित करनेकी बात लिखी है। यदि यह सही है तो फिर क्या कारण है कि बाबू साहबकी इच्छाके विरुद्ध भवनके लिए आरा जैसी छोटीसी जगह तजबीज की गई! क्या कोई यह बतला सकता है कि भवनका काशीकी अपेक्षा आरामें रहना विशेष लाभकारी होगा कहाँ काशी और कहाँ आरा! आराका भवन आराका ही होक रह जायगा; पर काशी--विद्यापीठमें वह सारे भारतवर्षका बन जायग

और सारे भारतका बनानेके लिए ही स्वर्गीय बाबूसाहबने उसके स्था-पित करनेका मनोरथ किया था। भवनके ट्रस्टियोंको इस ओर ध्यान देना चाहिए और भवनके संचालकोंसे दरयाफ्त करना चाहिए कि क्या कारण है जो वे भवनका स्थायी मन्दिर आरामें बनाना चाहते हैं।

यह भी पूछना चाहिए कि उसके सूर्चापत्रादि बनानेका प्रबन्ध अबतक क्यों न किया गया ? जैनसमाज चाहता है कि भवनमें य्रन्थोंका संयह बरावर होता रहे, सूचीपत्र सर्वसाधारणको देखनेके लिए मिले, नये नये ग्रन्थोंकी सूचना मिलती रहे, ग्रन्थोंकी प्रश-स्तियाँ और महत्त्वकी बातें प्रकट करनेवाली रिपोर्टें छपवाई जावें, प्रन्थोंकी नकल करानेका पूरा पूरा प्रबन्ध हो, लागतसे पाँच या दश रुपया सैकड़ा अधिक मूल्य पर जो चाहे उसे ग्रन्थ लिखाकर भेज दिये जावें, आवश्यकता होने पर चाहे जिस ग्रन्थकी प्राचीन प्रति उचित शर्तों पर बाहरके भाई भी देखनेके लिए मँगा सकें, प्रन्यप्रकाशकों या सम्पादकोंको अधिक दिनोंके लिए प्रन्थोंकी प्रतियाँ देनेका प्रयत्न किया जाय, पत्रोत्तर समय पर दिये जानेका प्रबन्ध हो, प्रश्न करनेवालेकी बातोंका संतोषयोग्य पूरा पूरा उत्तर दिया जाय और भवनमें बैठकर हर किसीको ग्रन्थ देखनेका सुभीता किया जावे । इन सब बातोंका प्रबन्ध हुए विना न जैनसमाज षेषेष्ट लाभ उठा सकता है और न स्वर्गीय बाबूसाहबकी इच्छा । पूर्ण हो सकती है।

## ७ भवन और पुरातत्त्वविभाग।

क्या ही अच्छा हो यदि जैनसिद्धान्तभवनकी ही एक ' पुरा-तत्त्वप्रकाशिनी ' शाखा खोल दी जावे और उसके द्वारा वह काम किया जाय जिसके लिए श्रीयुक्त विन्सेट स्मिथ साहबने धनिक जै नोंसे आग्रह किया है। क्योंकि पुरातत्त्वका कार्य भी भवनके उद्दे श्योंसे पृथक नहीं है। सम्मिलित संस्था रहनेसे काम भी सुभीतेके साथ होगा। भवनके कार्यकर्ता यदि प्रयत्न करेंगे तो हमारी समझमें इसके लिए जैनसमाजसे सहायता भी अच्छी मिलेगी। भवनके लिए जो यथेष्ट सहायता नहीं मिलती है इसका कारण सिवाय इसके और कुछ नहीं है कि उसके संचालक न तो उसका प्रबन्ध सुधारते हैं और न सहायताके लिए प्रयत्न ही करते हैं।

## ८ श्रुत पञ्चमी पर्व।

ज्येष्ठ सुदी ५ फिर आ गई। अवसर आगया कि प्रतिवर्षकी नाई हम फिर भी अपने पाठकोंको इसकी चेतावनी दे दें। पर इसका फल क्या होता है १ यही कि दशकीस स्थानेंमें शास्त्रोंके वेष्टन बदल दिये जाते हैं और सरस्वतीकी पूजा कर दी जाती है। इस तरह यह भी और त्योहारोंकी तरह एक अभ्यस्त त्योहार बनता जाता है। पर क्या इसी लिए हम इस त्योहारकी पुनः प्रतिष्ठा करना चाहते हैं १ नहीं, जब तक प्रत्येक जैनके हदयमें शास्त्रकी ज्ञानकी प्रतिष्ठा और महत्त्व स्थापित न हो जाय, प्राचीन शास्त्रोंकी रक्षांकरना उनके ज्ञानका विस्तार करना, उनके लिए बड़े बड़े मंडार स्थापित करना, सुलभ वाचनालय खोलना, आदि पवित्र का

र्योको जैनसमाजका प्रत्येक व्यक्ति अपना कर्तव्य न समझने छगे तब तक इस पर्वकी सफलता नहीं कही जा सकती। इन सब बातों-के लिए इस पर्व पर प्रत्येक स्थानमें आन्दोलन होना चाहिए। प्रत्येक ग्राम, पंचायत या मन्दिरमें श्रुतपंचमीपर्वका उत्सव होना चाहिए और उस समय शास्त्रदान और शास्त्रसंग्रहकी कुछ न कुछ व्यवस्था अवस्य होना चाहिए । चाहिए तो यह कि प्रत्येक व्यक्ति ये पुण्यकार्य करें; परन्तु यदि न होसके तो कमसे कम पंचायतीकी ओरसे एक दो नये ग्रन्थ प्रतिवर्ष लिखाकर मँगाये जायँ और भंडा-रमें संग्रह, किये जावें। यदि शक्ति कम हो तो छपे ग्रन्थ ही मँगाये जावें । कुछ प्रन्थ विद्यार्थियोंको या स्वाध्यायप्रेमियोंको बाँटे जावें -और कुछ रुपया सनातन जैनग्रन्थमाला, माणिकचन्द्र जैनग्रन्थमाला सिद्धान्तमवन जैसी संस्थाओंको दिया जावे। जो लोग समर्थ हैं, उन्हें किसी एक ग्रन्थके जीर्णोद्धार करानेका-- छपाकर अर्धमूल्यमें या मुफ्तमें बाँटनेका भी इस पवित्र दिनको निश्चय करना चाहिए । यदि इस तरह पचास पंचायतियाँ ही विचार लेवें तो प्रतिवर्ष ५० ग्रन्थोंका उद्धार हो जाय । हमें इस अवसर पर प्रत्येक हृदय**में** यह बात ठॅसार देनी चाहिए कि जैनधर्मकी रक्षा उसके यन्थोंकी रक्षा-उसके प्रकाश और प्रचारसे ही होगी।

## ९ माणिकचन्द्रजैनग्रन्थमाला ।

ग्रन्थमालाका कार्य रुारू होगया है। पहला ग्रन्थ सागार धर्मामृत सरीक छप रहा है, दूसरा हस्तिमल्ककृत विकान्तकौरवीय नाटक प्रेसमें हाल ही दिया गया है और तीसरे वादिराजसूरिकृत पार्वन नाथकाव्यकी प्रेस कापी तैयार कराई जा रही हैं। प्रुफसंशोधक का प्रबन्ध न होनेसे और प्रेसकी शिथिलतासे पहले ग्रन्थके तैयार होनेमें आशासे अधिक विलम्ब होगया; परन्तु अब ऐसा प्रबन्ध किया गया है कि तीनों ग्रन्थ जल्द तैयार हो जायँ। पाठकोंको यह तो मालूम ही है कि यह माला केवल ग्रन्थोद्धार और ग्रन्थ प्रचारकी दृष्टि-से जारी की गई है और इसीलिए इसके तमाम ग्रन्थ लागतके मूल्य पर बेचे जावेंमे । इसमें इसके संस्थापकों या संचालकोंका निजी स्वार्थ कुछ भी नहीं है। इसलिए हम आशा करते हैं कि श्रुतपंचमीके अवसर पर हमारे पाठक ग्रन्थमालाको अवस्य स्मरण कर हेंगे और इसके लिए कुछ न कुछ सहायता भेजेंगे । सागारधर्मामृतकी एक हजार प्रतियाँ छपाई जा रही हैं। पाठक होंगे कि अमरोहा मुरादाबाद निवासी बाबू बिहारी छालजीके पुत्रने इसकी २५० प्रतियाँ मुफ्तमें वितरण करनेके लिए खरीद छी हैं जो तैयार होते ही भेज दी जावेंगी। बाबूसाहबको और उनके सुपुत्रको हम हृदयसे धन्यवाद देते हैं और आशा करते हैं कि अन्यान्य घर्मात्मा भाई भी इसी तरह ग्रन्थमालाको सहायता पहुँचावेंगे। २५० प्रतियाँ ख़रीदनेवाले सज्जन यदि चाहें तो उनका फोटो प्रन्थके साथ लगवा दिया जायगा । इन तीनों प्रन्थोंमें तीन तीनसी रुपयोंसे अधिक खर्च न पड़ेगा । एक ग्रन्थकी २५० प्रतियाँ वितरण करनेके लिए ले लेना, जिसमें लगभग ७५) खर्च होंगे, एक साधारण स्थितिके गृहस्थको भी भारी न होगा।

# १० इवे० का० हेरल्डका साहित्य और इतिहासका अंक।

जबसे इस मासिक पत्रके सम्पादक श्रीयुत मोहनलाल दलीचन्द्र-जी देसाई बी. ए. एल एल. बी. हुए हैं तबसे इसकी बहुत उन्नति हो गई है। अब यह एक पढ़ने योग्य पत्र बन गया है । देसाई महाशयको इतिहासका बड़ा शौक है। अपने जीविकाके कार्यसे उन्हें जितना समय मिलता है उसको वे प्रायः इतिहासके अध्य-यनमें ही व्यतीत करते हैं। जहाँ तक हम जानते हैं जैनसमाजमें वे ही एक युवक हैं जो जैनइतिहासकी छानवीनमें निरन्तर छंगे रहते हैं । इस विषयमें वे हमारे दूसरे येज्युएट सज्जनोंके ं लिए अनुकरणीय हैं । गतवर्ष उन्होंने अपने पत्रके दो बड़े बड़े अंक प्रकाशित किये थे जिनमें केवल ' महावीर स्वामी ' के सम्बन्धके ही तमाम छेख थे । उक्त अंकोंकी चर्ची जैनहितैषीमें यथासमय हो चुकी है । अब वे 'जैनइतिहास और साहित्य ' का एक खास अंक निकालना चाहते हैं और उसके लिए तैयारी कर रहे हैं। उन्होंने एक विज्ञापन प्रकाशित किया है और जैनसमाजके तीनों संप्रदायके छेखकोंसे इतिहास और साहित्यसम्बन्धी लेख भेजनेकी प्रार्थना की है। इस विज्ञापनके साथ—जिन जिन विषयोंपर वे लेख चाहते हैं उनकी एक सूची है। इतिहासकी सूचीमें २८ और साहित्यमें ३० विषय उन्होंने चुने हैं। पाठकोंकी जानकारीके लिए हम उनमेंसे कुछ महत्वके विष-योंका यहाँ उल्लेख किये देते हैं:-इतिहास-१ गणधरोंका इतिहास

२ सुधर्मास्वामीसे लेकर अब तककी पट्टावलियाँ, ३ समस्त गच्छोंके नाम और उनका इतिहास, ४ जैनप्रभावक-कवि-मंत्री और स्त्रियोंका इतिहास, ५ जैनतीर्थोंका इतिहास, ६ चन्द्रगुप्त, अशोक, कुणिक, संप्रति, आदि मौर्यवंशी राजाओंका इतिहास, ७ अकवर और जहाँगीरके फरमान, ८ वहुभसम्प्रदायका जैनों पर पड़ा हुआ प्रभाव, ९ गुजरातके जैन राजा, १० कुमारपालके समयका गुजरात, ११ गुजरातके इतिहासमें जैनोंकी सेवा, १२ अल्लाउद्दीन खिलजी आदि मुसलमान और जैनमंदिर, मन्दिरोंकी बनी हुई मपजिदें; शिलालेख और जैनशिल्पकलाके इस विषयमें विश्वस्तप्रमाण, १३ जैनोंके सब सम्प्रदाय और उनकी मान्यताओंकी भिन्नता, **१**४ प्राचीन जैन व्यापारी और उनकी व्यापार पद्धति, १५ भोजकोंकी 🗟 उत्पत्ति, १६ महावीर स्वामीकी निर्वाणितिथिका निर्णय, १७ जैन-दर्शनकी प्राचीनता, १८ जैन इंतिहासके साधन । साहित्य १ जैनेतर साहित्यमें जैनधर्मका या जैनोंका उछेख, २ जैनसंस्कृत औ-प्राकृत साहित्य, ३ प्राकृतभाषाका उद्धार कैसे हो १ ४ जैनन्यायर साहित्य, धर्मसाहित्य, कथासाहित्य, नाटकसाहित्य, ५ बंगाली, मराठी, कानडी, आदि देशभाषाओंमें जैनसाहित्य, ६ अपभ्रंश-भाषा, ७ जैन पुस्तकालय, ८ प्राकृत साहित्यका संस्कृतमें अनुवाद, नैनदर्शनकी अन्यदर्शनोंसे तुलना। आदि। आशा है कि हमारे दिगम्बरी विद्वान् भी इनमेंसे किसी विषयमें कुछ छिखनेकी कृपा करेंगे । सम्पादक महाशय हिन्दी लेखोंके प्रकाशित करनेका भी आखासन देते हैं।

## ११ जैनहितेषीका प्रस्तुत अंक ।

हमारी यह बहुत दिनोंसे इच्छा हो रही है कि जैनहितैषीका भी वर्ष भरमें कमसे कम एक खास अंक निकाला जाय और उसमें किसी एक ही विषयकी खास तौरसे चर्चा हो; परन्तु इस कार्यकी गुरुताका और परिश्रमका विचार करके, साथ ही लोंगोंकी अभिरुचिः काभी खयाल करके अपनी उक्त इच्छाको बारबार रोकलेना पडता है। किन्तु अबकी बार यह इच्छा इतनी प्रबल हो गई कि इसे हम किसी तरह न रोक सके और समयके न रहने पर-पहलेसे सचना आदि दिये विना ही हमने खास अंकके ढाचेका यह अंक तैयार कर डाला यद्यीप यह अन्यान्य पत्रोंके समान विशालकाय नहीं हैं और इसमें चित्रादि भी नहीं हैं तो भी जिस तरहके खास हम निकालना चाहते हैं उनका यह छोटासा नमूनेका रूप है । एक दो लेखोंको छोडकर इसके प्रायः सब ही लेख इतिहाससे सम्बन्ध रखनेवाले हैं । हमें डर है ऐसे लखे विषयकी चर्चाको पाठक पसन्द करेंगे या नहीं, तो भी यह आशा है कि जो विचारशील सज्जन हैं वे इन लेखोंको और नहीं तो हमारी प्रार्थनासे---आग्रहसे ही एक बार आद्यन्त पढ जानेकी कृपा करेंगे और यदि उन्होंने ऐसा किया तो हम अपने परिश्रमको सफल समझेंगे हमारा यह प्रयत्न यदि पाठकोंको रुचिकर हुआ तो हम आगामी वर्षकी श्रुतपञ्चमीको इससे लगभग दुना बडा अंक तैयार करनेका प्रयत्न करेंगे।

यह अंक समण्ये भी कुछ पहले प्रकाशित होता है; इसका कारण यह है कि हम कारणवरा अपने घर जा रहे हैं और वहाँ हमें एक महीनेसे अधिक लग जायगा । यदि कोई विघ्न न आया तो आगामी अंक आपादके अन्त तक अवस्य निकल जायगा।

## चित्रशाला स्टीम प्रेस, पूना सिटीकी अनोखी पुस्तकें।

चित्रमयजगतः -यह अपने ढंगका अद्वितीय सचित्र मासिकपत्र है। "इके स्ट्रेटेड लंडन न्युज " के ढंग पर बड़े साइजम निकलता है। एक एक पृष्ठमें कई कई चित्र होते हैं। चित्रोंके अनुसार लेख भी विविध विषयके रहते हैं। साल भरकी १२ कापियोंको एकमें बंधा लेनेसे कोई ४००, ५०० चित्रोंका मनोहर अलबम बन जाता है। रंगीन चित्र भी इसमें रहते हैं। आर्टपेपरके संस्करणका वार्षिक मुल्य ५॥) डाँ० व्य० सहित और एक संख्याका मूल्य ॥) आना है। साधारण कागजका वा० मू० ३॥) और एक संख्याका । १ है।

राजा रिवयमांके प्रसिद्ध चित्र-राजा साहबके चित्र संसारमें नाम पा चुके हैं। उन्हों चित्रोंको अब हमने सबके सुभीतेके लिये आर्ट पेपरपर पुस्तकाकर प्रकाशित कर दिया है। इस पुस्तकमें ८८ चित्र मय विवरणक हैं। राजा साहबका सचित्र चरित्र भी है। टाइटल पेज एक प्रसिद्ध रंगीन चित्रसे सुशोभित है। मूल्य है सिर्फ १) ह०।

चित्रमय जापान-घर बैठे जपानकी सैर । इस पुस्तकमें जापानके सृष्टि सौदर्घ्य, रीतिरवाज, खानपान, मृत्यु, गायनवादन, व्ययसाय, धर्मविपयक और राजकीय, इत्यादि विषयोंके ८४ चित्र, संक्षिप्त विवरण सहित हैं । पुस्तक अव्वल नम्बरके आर्ट पेपर पर छपी है । मूल्य एक रूपया ।

सचित्र अक्षरकोध-छोटे २ बच्चोंके वर्णपरिचय करानेमें यह पुस्तक बहुत नाम पा चुकी है। अक्षरोंके साथ साथ प्रत्येक अक्षरको बतानेवाली, उसी अक्षरके आदिवाली वस्तुका रंगीन चित्र भी दिया है। पुस्तकका आकार बड़ा है। जिससे चित्र और अक्षर सब सुशोभित देख पड़ते हैं। मूल्य छह आना।

वर्णभालाके रंगीन ताश-ताशोंके खेलके साथ साथ बचोंके वर्णपरिचय करानेके लिये हमने ताश निकाले हैं। सब ताशोंमें अक्षरोंके साथ रंगान चित्र और खेलनेके चिन्ह भी हैं। अवश्य देखिये। फी सेट चार आने।

सचित्र अक्षरालिपि-यह पुस्तक भी उपर्युक्त " सचित्र अक्षरबोध " के ढंगकी है। इसमें बराखड़ी और छोटे छोटे शब्द भी दिये हैं। वस्तुचित्र सब रंगीन हैं। आकार उक्त पुस्तकसे छोटा है। इसीसे इसका मूल्य दो आने है।

सस्ते रंगीन चित्र-श्रीदत्तत्रय, श्रीगणपित, रामपंचायतन, भरतभेट हुनुमान, शिवपंचायतन, सरस्वती, लक्ष्मी, मुरलीधर, विष्णु, लक्ष्मी, गोपी-चन्द, अहिल्या, शकुन्तला, मेनका, तिलोत्तमा, रामवनवास, गजेंद्रमोक्ष, हरिहरभेट, मार्कण्डेय, रम्भा, मानिनी, रामधनुर्विद्याशिक्षण, अहिल्योद्धार, विश्वामित्र मेनका, गायत्री, मनोरमा, मालती, दमयन्ती और हंस, शेषशायी, दमयन्ती इत्यादिके सुन्दर रंगीन चित्र। आकार ७४५, मूल्य प्रति चित्र एक पैसा।

श्री सयाजीराव गायकवाड बड़ोदा, महाराज पंचम जार्ज और महारानी मेरी, कृष्णशिष्टाई, स्वर्गीय महाराज सप्तम एडवर्डके रंगीन चित्र, आकार ८×१० मूल्य प्रति संख्या एक आना ।

लिथोंके बिढयाँ रंगीन चित्र-गायत्री, प्रातःसन्ध्या, मध्याह सन्ध्या, सायंसन्ध्या प्रत्येक वित्र । ) और चारों मिलकर ॥ ) नानक पंथके दस गुरू, स्वामी द्यानन्द सरस्वती, शिवपंचायतन, रामपंचायतन महाराज जार्ज, महारानी मेरी, । आकार १६×२० मूल्य प्रति चित्र । ) आने ।

अन्य सामान्य-इसके सिवाय सचित्र कार्ड, रंगीन और सादे, स्वदेशी बटन, स्वदेशी दियासलाई, स्वदेशी चाकू, ऐतिहासिक रंगीन खेलनेके ताश, आधुनिक देशभक्त. ऐतिहासिक राजा महाराजा, बादशाह, सरदार, अंग्रेजी राजकर्ता, गवर्नर जनरल इत्यादिके सादे चित्र उचित और रस्ते मूल्य पर मिलते हैं। स्कूलोंमें किंकरगार्डन रीतिसे शिक्षा देनेके लिये जानवरों के चित्र सब प्रकारके रंगीन नकशे, ड्राईंगका सामान, भी योग्य मूल्यपर मिलता है इस प्रतेपर पत्रव्यवहार की जिये।

#### मैनेजर चित्रशाला प्रेस, पूना सिटी।

#### जैनपङ्चांग ।

ज्योतिषरत्न पं० जीयालालजी जैनीका प्रासिद्ध पंचांग जो सारे देशमें प्रचलित है हमने बिकीके लिए मँगाया है। जैनी और अजैनी सबके काम हा है। जैनतिथि जुदी बतलाई गई है। जल्द मँगाइए। मूल्य डेड् आना।

जैनग्रंथरत्नाकर कार्यालय गिरगाँव, बम्बई।

## (३) —:राष्ट्रीय ग्रन्थः—

#### 

१ सरल-गीता । इस पुस्तकको पढ़कर अपना और अपने देशका कल्याण कीजिये । यह श्रीमद्भगवद्गीताका सरल-हिन्दी अनुवाद है । इसमें महाभारतका संक्षिप्त वृत्तान्त, मूल श्लोक, अनुवाद और उपसंहार ये चार मुख्य भाग हैं । सरस्वतीक सुविद्वान संपादक लिखते हैं कि यह 'पुस्तक दिव्य है । ' मूल्य ॥।

जयन्त । शेक्सिपियरका इंग्लैंडमें इतना सम्मान है कि वहांके साहित्यप्रेमी अपना सर्वस्व उसके प्रन्थोंपर न्योछावर करनेके लिए तैयार होते हैं । उसी शेक्सिपियरके सर्वेत्तम 'हैम्लैंट 'नाटकका यह बड़ा ही सुन्दर अनुवाद है। मूल्य ॥ है। सादी जिल्द ॥ ।

३ धर्मवीर गान्धी । इस पुस्तकको पढ़कर एक बार महात्मा गान्धीके दर्शन कीजिये, उनके जीवनकी दिव्याका अनुभव कीजिये और द० अफ्रिकाक्स्र मानिचत्र देखते हुए अपने भाइयोंके पराक्रम जानिये। यह अपूर्व पुस्तक है। मूल्य ॥

**४ महाराष्ट्र रहस्य** । महाराष्ट्र जातिने कैसे सारे भारतपर हिन्दू साम्राज्य स्थापित कर संसारको कंपा दिया इसका न्याय और वेद न्तसंगत ऐतिहासिक विवेचन इस पुस्तकमें है । परन्तु भाषा कुछ कठिण है । मूल्य नु॥

प सामान्य-नीतिकाब्य । सामाजिक रीतिनीतिपर यह एक अन्ठा काब्य प्रनथ है। सब सामयिक पत्रोंने इसकी प्रशंसा की है। मुल्य 🔊

इन पुस्तकोंके अतिरिक्त हम हिन्दीकी चुनी हुई उत्तम पुस्तकें भी अपने यहाँ विक्रयार्थ रखते हैं।

नवनीत-मासिक पत्र । राष्ट्रीय विचार । वा० मूल्य २।

यह अपने ढंगका निराला मासिक पत्र है। हिन्दी देश, जाति ओर धर्म इस पत्रके उपास्य देव हैं। अित्मक उन्नति इसका ध्येय है। इतना परिचय फ्याप्त न हो तो। न के टिकट भेजकर एक नमूनेकी कापी मंगा लीजिय।

> यन्थप्रकाशक समिति, नवनीत पुस्तकालय. पत्थरगली, काशी.

## यश और पुण्यमाप्तिकी इच्छा रखनेवाले दानवीर महाशयो !

यहि आप थोडेसे खर्चमें सैकडों प्रंथोंके दान करनेका यश:पुण्य छूटना चाहते हैं तो आइये और इस सूचनाको ध्यान देकर बाँचिये। कि—

भारतीयजैनसिद्धांतप्रकाशिनीसंस्था काशीके स्थापन करनेका एक मात्र उद्देश्य यह है कि-जैनियोंके सिवाय देश विदेशोंके समस्त अजैन विद्व, नोंमें जैनधर्मसंबंधी उत्तमोत्तम प्रभावशाली संस्कृत, प्राकृत, हिंदी तथा बंगला, अंगरेजी भाषामें विविधप्रकारके ग्रंथ छपा २ कर प्रचार करना अर्थात मुफ्त देना वा लागतके भावसे देते रहना। जिसकी सिद्धिकेलिये इस संस्थाने प्रथमही तो गवर्नमेंटकी कलकत्ता संस्कृतयूनिवसिटीके कोर्समें जैनमतके न्याय व्याकर-णादि प्रंथ भरती कराकर सनातनजैनग्रंथमालाके द्वारा प्रकाशित करना प्रारंभ किया था । सो धाराशिवनिवासी श्रीयत श्रेष्टिवर्य गांधी नेमिचंद बहाल-चंदजी, वकील आदिकी द्रव्यसहायतासे आगे लिखे ९ ग्रंथ छपाये हैं और *न्धन्य*मती विद्वानोंके पास व पुस्तकालयोंमें विनामृत्य सवासवासी प्रति बराबर भेजते रहे हैं। फिर भी दानी महाशयोंसे सहायता मिलेगी तो श्लोकवात्तिक. पद्मपुराण, न्यायविनिश्चयालंकारादि संस्कृतके महानु यंथ छपा २ कर सर्वसाधा-रण विद्वानोंमें वितरण किये जांयगे । इसके शिवाय अन्य सर्व साधारणमें जैन-धर्मके सिद्धांतोंका प्रचार करनेकेलिये हिंदी, बंगला, अंगरेजी आदि भाषाओंमें छोटे बड़े सब ही प्रकार के जैनमंथ चुन्नीलाल जैनमंथमालामें छपा २ कर प्रचार करनेका विचार किया था परंतु द्रव्यसहायता न मिलनेके कारण यह कार्य गत दो वर्षोंमें कुछ भी नहिं कर पाये । इसकारण इसवर्ष यदि आप लोग थोडी २ इन्यसहायता दें तो अब इन तीनों भाषाओं में अनेक ग्रंथ छपा २ कर सर्व देशोंके अन्यमती विद्वानोंमें तथा सर्वसाधारणमें विनामुल्य वितरण करनेका काम बडे जोरशोरसे चलाया जावे।

यह तो आपको रिपोर्ट द्वारा विदित ही होगया होगा कि यह संस्था किसी खास मनुष्यकी नहीं है और न कोई इससे अपना पारमार्थिक प्रयोजनके सिवाय सांसारिक प्रयोजन ही साधन करता है। जिसप्रकार आप लोग धनसे सहायता करके पुण्योपार्जन करना चाहते हैं, उसीप्रकार इस संस्थाके कार्यकर्त्ता भी यथाशक्ति अपना तन और मन लगाकर परिश्रम करते रहते हैं। इसी कारण सखबारोंद्वारा व विद्वापनोंद्वारा बारंबार प्रार्थना की जाती है कि और २ धार्मिक संस्थाओंकी तरह इस धार्मिक संस्थाकी भी सहायता हमेशा करते रहा करें। आप लोग अन्य अन्य धर्मकायोंमें सैंकड़ों हजारों रुपया दान करते हैं परंतु इस कार्यमें दान करनेसे जितना फल होता है वा पुण्य यशकी प्राप्ति हो सकती है अन्य किसी भी कार्यमें निहं होती होगी। इसलिये हमने एक बहुत ही सरल उपाय निकाला है जिसके द्वारा समर्थ असमर्थ सब कोई महाशय सैंकड़ों हजारों शास्त्रोंका दान कर सकते हैं—

#### वह सरल उपाय यह है कि—

आप अपनी सामर्थ्यानुसार ५०) १००) ५००) या १०००) जितनी इच्छा हो एक रकम इस संस्थामें भेज दीजिये। हम आपके नामसे संस्थाकी बहीमें एक दान खाता लगाकर जमा करलेंगे। उस रकमसे आपके वा आपके पिता आदिका जिनका नाम देंगे उनके स्मरणार्थ नामदि साहित किसीभी एक प्रंथकी **3000 प्रति छपावेंगे। उनमें**से ४०० या ५०० प्रति जैनियोंमें बेचकर लाग-तकी रकम उठाकर उसी खातेमें जमा करके फिर कोई भी दूसरा ग्रंथ छपाना ग्ररू कर देंगे और शेष रही ६०० या ५०० प्रतियोंमेंसे आधी तो आपके पास दान करनेके लिये भेज देगें और आधी हम अपने जैन अजैन प्राहकोंको विना मृत्य वितरण कर देंगे । इसीप्रकार दूसरे प्रथकी भी ४००-५०० प्रति बेचकर मूल लागतकी रकम हस्तगत करके उस प्रंथकी भी शेष प्रतियों मेंसे आधी प्रतियाँ आपको दान करनेके लिये भेज देंगे और आधी हम दान कर देंगे। इसी प्रकार हमेशह वर्षमें एक दो या तीन बार आपकी रकमसे प्रथ छपा २ कर विकय करके मुल रकम हाथमें रखकर सैंकडों हजारों प्रंथोंका विना टका पैसेके दान होता रहेगा । अन्यमती विद्वानों और सर्वसाधारण भाइयोंमें जैनधर्मके प्रंथोंका प्रचार होनेसे कितना लाभ होगा सो आप ही विचार लें और आपके ध्यानमें आ जावे तो शीघ्र ही कोई एक रकम भेजकर आज्ञा दें जो हम यंथ छपाकर आपका यह शास्त्रदानका कार्य ग्ररू करदें । आपकी रकमका छपाई विक्री वगैरह खर्चका पाई पाईका हिसाब प्रतिवर्ष आपके पास भेज दिया जायगा और वार्षिक रिपोर्टमें भी छपा दिया जायगा। यदि यह उपाय आपकी समझमें नहिं आया हो तो फिरसे एक बार इसे बांचकर समझ लीजिये।

इस विषयमें पत्रव्यवहार करनेका पता-

पन्नालाल बाकलीवाल व्यवस्थापक—भारतीयजैनसिद्धांतप्रकाशिनीसंस्था ठि० मंदागिन जैनमंदिर, पो० बनारस सिटी।

## सनातन जैनप्रंथमालामें छपे हुये शाचीन सटीक संस्कृत शाकृत ग्रंथ।

दो वर्ष हुये बनारसमें एक सनातनजैनग्रंथमाला नामकी प्राचीन ग्रंथमाला निकलती है जिसमें नीचे लिखे प्रभावशाली ग्रंथ संस्कृतज्ञ व धर्मिपपासु जैन अजैन समस्त विद्वानोंके हितार्थ छपे हैं। कोई भी विद्वान् क्यों न हो इन ग्रंथोंको थोड़ासा बांचते ही इनकी महत्ताको नमस्कार करेगा। इन ग्रंथोंका सर्वसाधारणमें प्रचार करनेसे जैनधर्मकी बड़ी भारी प्रभावना होगी। इसल्यें प्रत्येक जैनमंदिर जैनपाठशाला वा जैनलाइब्रेरी वा बाचनालयोंमें एक एक सीट अवश्य ही मगाकर संग्रहीत करना चाहिये और जो कोई भी संस्कृतज्ञ विद्वान् हो, वा आवे उनको दान करें वा देकर पढ़नेको कहेंगे तो बड़ा भारी लाभ होगा। दान करनेवालोंकेलिये बहुत ही किफायत की जाती है अर्थात् २००) रुपयेके १० सीट ग्रंथ सिर्फ १००) रुपयोंमें भेज देते हैं। एक सीट ग्रंथोंका मूल्य २६॥॥ होते हैं सो सबकेसब (एकसीट) लेनेसे हम केवल १४) रुपयोंमें भेज देते हैं परंतु फुटकर (छूटा) लेनेवालोंसे नीचे लिखी न्योछावर ली जाती है।

- १-२. आप्तपरीक्षा सटीक और पत्रपरीक्षा—ये दोनों प्रंथ स्याद्वाद-विद्यापित सकलतार्किकचक्रचूडामणि श्रीविद्यानंदस्वामीके बनाये हुये हैं। आप्त-परीक्षापर टीका भी स्वोपन्न सविस्तर है। इसमें समस्त मतोंका निराकरण करके सत्यार्थ आप्तकी सिद्धि की है। यह प्रंथ कलकत्ता गवर्नमेंटकी संस्कृत यूनिव-सिटीकी जैनन्याय मर्ध्यमापरीक्षामें भरती है। मूल्य २) रुपये।
- 3. समयप्राभृत (समयसार नाटक) दो टीका सहित छपा है। मूल प्रथ प्राकृतमें भगवत्कुंद्कुंद्स्वामीकृत है। इसपर जयसेनाचार्यकृत तात्पर्यशृत्ति और अमृतचंद्रसूरि कृत आत्मख्याति टीका साथमें है। जैनसमाजमें अध्यात्म विषयका प्रथ इसकी बराबर और कोई नहीं है। मूल्य ५.) रु. है।
- ४। तस्वार्थराजवार्तिक—यह प्रंथ उमास्वामीकृत मोक्षशास्त्र तस्वार्थ-सूत्रोंपर स्याद्वादिवद्यापित भद्याकलंकदेव कृत बड़ी टीका है। जैनदर्शनकी यह बड़ी प्राचीन सर्वोपयोगी टीका है। किसी २ सूत्रपर तो चालीस २ वार्तिकें हैं और प्रत्येक वार्तिकपर विस्तृत व्याख्या है। जैनदर्शनके अपूर्व सिद्धांत जानने बाले विद्वानोंके लिये यह बहुत ही उपयोगी मनन करने योग्य प्रंथ है। मू.९) ह.
- ५. जैनेंद्रप्रिकया-पूज्यपाद गुणनंदिकृत-यह प्रसिद्ध अष्टव्याकरणोंमेंसे जगत्प्रसिद्ध जैनेंद्रव्याकरणसमुद्रमें प्रवेश करनेके लिये नौकाकी समान बहुत ही

सरल प्रक्रिया टीका है। संस्कृत पढनेवाले विद्यार्थियोंके लिये बहुत ही उपयोगी है। इसी लिये यह प्रथानी कलकत्ता संस्कृत यूनिवर्सिटीकी प्रथमा परीक्षामें भरती होगया है। न्योछावर १॥) रुपया।

६. राज्दाणवचंद्रिका-सोमदेवकृत यह भी उक्त जैनेंद्रव्याकरणकी शब्दार्णवचंद्रिका नामकी बहुत ही सुगम टीका है। यह भी कलकत्ता संस्कृत परीक्षाकी व्याकरण मध्यमा ( पंडित ) परीक्षामें भरती है । मूल्य ५)

७—८ आप्तमीमांसा सटीक सभाष्य और प्रमाणपरीक्षा—ये दोनों ब्रंथ एक ही जिल्दमें हैं। आप्तमीमांसा भगवत्समंतभद्राचार्यकृत ८४००० श्लोकमय गंधहस्तमहाभाष्यके मंगलाचरणस्वरूप ११५ कारिका हैं। इसका नाम देवागमन्याय व देवागमस्तोत्र भी है। इस पर एक तो वसुनंद सिद्धांतचक्रवर्त्ति कृत टीका है दूसरा अकलंकदेव कृत अष्टशती नामका भाष्य है। दूसरा प्रंथ प्रमाणपरीक्षा—विद्यानंदस्वामी कृत प्रमाणनिर्णयविषय बहुत ही उपयोगी ग्रंथ है। यह ग्रंथ भी कलकत्ताकी जैनन्याय मध्यमा परीक्षामें भरती है। मूल्य २) रु०

९. शब्दानुशासन सटीक-यह भी जगत्प्रसिद्ध अष्ट व्याकरणोंमेंसे शाकटायन व्याकरण है यक्षवर्माकृत चिंतामणि टीकासहित छपा है। इसी व्याक-रणके सूत्रोंका तात्पर्य पाणिनीयमहाराजने अपने व्याकरणमें लङःशाकटायनस्य इत्यादि सूत्रोंमें ग्रहण किया है। इसका प्रथम खंड मात्र छपा है। मूल्य २) रु० है।

**१०. शाकटायनधातुपाठ-**-यह दूसरेका छपाया हुआ है। मूल्य 🔑 भाषाके ग्रंथ ।

**१. जिनशतक**—संमतभद्रस्वामीकृत संस्कृत और भाषाटीका सहित चित्रकाव्य ॥)

धर्मरत्नोद्योत—चोपाईबंध श्रावकाचार आदि अनेक विषय भृषित १)

 धर्मप्रश्लोत्तर—(प्रश्लोत्तरश्रावकाचार) यह भी अनेक विषयोंकी चर्चा सिखानेवाला बहुतही सरल प्रश्नोत्तररूप बड़ा उपयोगी ग्रंथ है। मूल्य २) रु०। ४. महावीरस्वामीका चारित्र—एक आना १०० लेनेवालोंको ३)सैकड़ा।

मिलनेका पता--पनालाल बाकलीवाल

व्यवस्थापक—भारतीयजैनसिद्धांतप्रकाशिनी संस्था केदागिन जैनमंदिर-पोष्ट बनारस सिटी ।



# आवश्यकीय प्रार्थना ।

महाशयो ! यह बात निर्विवाद सिद्ध है इसके कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं कि संसारमें वही धर्म जीवित रहसकता है और उसीकी गणना जीबित धर्मों में की जा सकती है कि जिसका प्राचीन साहित्य सुरक्षित विद्यमान हो, जिसके इतिहासादि आर्षप्रंथोंका यथेष्ट उद्धार होता जाता हो. जिसका जास्त्रभंडार नित्यशः बढता जा रहा हो और जिसके तर्क, छंद, व्याकरण ज्योतिष विज्ञान इतिहासादि साहित्यके नमस्त अंगोंकी पृष्टि होती जाती हो । वह धर्म इस उन्नतिशील प्रकाशमयी २० वी शताब्दीमें कदापि उन्नति नहिं कर सकता और उसके सिद्धांत कदापि विश्वव्यापी नहिं हो सकते जिसका कि साहित्यमंडार अंधकृपमें पडा हुआ हो, प्राचीन महत्त्वशाली प्रंथ दीमकोंके आहार बन रहे हों। इसी कारण ही सब यमाजें हजारों लाखों रुपये खर्च करके अपने २ साहित्यकी रक्षा बुद्धिकर रहे हैं। हमने भी इसी मार्गको उत्तम समझकर सबसे पिछडे हुथे अपने पवित्र जैनधर्मकी स्थिति कायम रखनेको इच्छासे तथा सरकारी संस्कृत युनिवर्सिटियोंमें जैनन्यायव्याकरणादि ग्रंथ भरती कराने वा सर्वत्र प्रचार करनेके लिथे एक भारतीयजैनसिद्धांतप्रकाशिनीसंस्था खोलकर प्राचीन संस्कृत यंथोंके प्रकाशनार्थ तो सनातनजैनग्रंथमाला और हिंदी बंगला अंगरेजीभाषामें नये इंगके इतिहासादि प्रथ वा टेक्टें प्रकाश करनेकेलिये एक चुन्नीलालजैनग्रंथ-माला प्रकाशित करना प्रारंभ किया था, परंतु पूरी २ द्रव्यसहायता न मिल-नेके कारण कलकत्ता संस्कृतयनिवर्सिटीमें भरती हुए जैनन्याय जैनव्याकरण ग्रंथोंका पठनक्रम (कोर्स) अभी तक छपाकर पूर्ण नहिं कर सके, लाचार राजवार्त्तिक, जैनेंद्र शाकटायनादि व्याकरण अधूरे ही रखकर छपाना बंद करना पड़ा है। परंत अब कलकत्ता आदिके अनेक सज्जन महाशयोंकी प्रेरणा व सम्मतिसे उत्साहित होकर पचास २ रुपयोंके ६० और दश दश रुपयोंके २०० इस प्रकार पांच हजार रुपयोंके शेअर बेचकर उसी रकमसे अत्यंत शुद्धतासे मनोहर छपाई करनेके लिये एक छोटासा जैनप्रेस खोलकर उसके द्वारा दोनों यंथमालायें नये उत्साहसे बराबर निकालते रहनेका प्रबंध किया गया है। अतएव समस्त सज्जन विद्वज्जन महाशयोंसे प्रार्थना है कि नीचे लिखे नियम वांचकर आप स्वयं शेअर (हिस्से ) खरीदें तथा अन्यान्य महाशयोंको खरीददार बनाकर शेअर भरनेका फारम ( जो कि इसके साथ है ) लिखवाकर शीघ्रही हमारे पास भेजें।

विलंब करनेसे अवस्य ही पछताना पड़ेगा। सब शेअर भरतेही प्रेस टाईप मंगाकर काशी या कलकत्तेमें कार्य प्रारंभ कर दिया जायगा।

#### नियमावली।

9 । जो महाशय पचास रुपयोंका एक शेअर (हिस्सा) लेंगे उनको सनात-नजैनग्रंथमालामें छपनेवाले समस्त ग्रंथोंकी (अब इसमें भाषाटीकासहितमी ग्रंथ छपेंगे ) तथा चुन्नीलालजैनग्रंथमालामें हिंदी बंगला अंगरेजीमें छपने-वाले किसी भी एकभाषा के समस्त ग्रंथोंकी एक एक प्रति विनामूल्य बराबर भेजते रहेंगे। यदि कोई महाशय ग्रंथमाला न लेना चाहें तो उनको ८) रुपयें सैंकड़े वार्षिकके हिसाबसे ५०) रुपयोंका वियाज ४) रु० प्रतिवर्ष भेजदिया जायगा।

२। जो महाशय दश दश रुपयोंके शेअर खरीदेंगे उनको प्रत्येक शेअरके पीछे चुक्रीलालजैनग्रंथमालामें छपनेवाले किसी एक भाषाके समस्त ग्रंथोंकी एकएकप्रति विना मूल्य भेजते रहेंगे। यदि कोई महाशय ग्रंथ न लेना चाहें तें उन्हें १० रुपयोंका वियाज प्रतिवर्ष ॥।) बारह आने भेजते रहेंगे।

३ । उपर्युक्त लाभके सिवाय कोई भी हिस्सेदार महाशय दान करनेकेलिये अधिक प्रतियां खरीदेंगे तो उन्हें सब ग्रंथ पौनी कीमतसे भेज िये जायगे।

४ । जो महाशय अपने शेअरके रुपये वापिस लेना चाहें तो तीनवर्ष बाद ले सकते हैं तथा जब चाहे तब किसी अन्य खरीददारको बेच सकते हैं।

५ । इस संस्थाके समस्तकार्य संस्थाके मूलसंस्थापक, परमसंस्थापक, संरक्षक (कोषाध्यक्ष), संस्थापक, (५०० रुपयोंके शेअर खरीदनेवाले) महामंत्री, मंत्री, उपमंत्री इन सबकी बहुसम्मतिसे होते रहेंगे । अगर पचास २ रुपयोंके शेअर खरीद लेनेवालोंकी बहुत सम्मति होगी तौ एक जुदी कमेटी बनाकर उसके द्वारा काम चलाया जायगा।

महामंत्री।

पत्र और फारम भेजनेका पत्ता---

## पनालाल बाकलीवाल महामंत्री-भारतीय जैन सिद्धांत प्रकाशिनी संस्था, ठि० मदागिन जैनमंदिर, पो० बनारस सिटी।

## यह फारम भरकर भेजियेगा।

| श्रीयुत महामंत्री भारतीयजैनसि                                 | द्भांतप्रकाशिनी   | संस्थाकाशी—बाद  |
|---------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------|
| जयजिनेंद्रके आपका प्रकाशित विश                                | तापनपत्र आद्योपां | त बांचकर देखा   |
| आपके प्रकाशित नियमोंके अनुसार                                 | मैं दश दश रुपय    | ोंके*           |
| रोअर, पचास २ रुपयोंवाले <b>*</b>                              |                   | शेअरोंका खरीद-  |
| दार बनता हूं सो नीचे छिखे अनुस                                | ार मेरा नाम रोअ   | र खरीदनेवालोंके |
| रजिष्टरमें लिखकर सूचना दें और                                 | जब काम चला        | ने लायक शेअर    |
| भर जांय और कार्य प्रारंभ करना                                 | चाहें, उसवक्त सृ  | चना देकर रुपये  |
| मंगालेवें । मुझे इन दोअरोंके बदले आपके प्रकाशित नियमके अनुसार |                   |                 |
| प्रंथ x वियाज भेजते रहें।                                     |                   |                 |
| मेस् नाम                                                      | उमर               | वर्ष —          |
| मरे पिताजीका नाम                                              |                   | जाति            |
| प्राम —                                                       |                   |                 |
| पोष्ट                                                         | जिला              |                 |
| पत्र पहुंचनेका पूरा ठिकाना                                    |                   |                 |
|                                                               |                   |                 |
|                                                               |                   |                 |
|                                                               |                   |                 |
|                                                               | · · · · ·         |                 |

कर्नाटक छापखाना, बम्बई.

यहांपर जिसप्रकारके शेअर भरने हों उनकी संख्या लिखकर दूसरेप्रकार के शेअरका मजमून छेक दें।

<sup>×</sup> यहांपर प्रंथ लेना हो तो वियाज शब्द छेक दें, वियाज लेना हो तो प्रंथ शब्द छेक दें।

# कलकत्ते के प्रसिद्ध डाक्तर बर्ध्मन की कठिन रोंगों की सहज दवाएं।

गत ३० वर्ष से सारे हिन्दुस्थानमें घर घर प्रचलित हैं। विशेष विज्ञापन की कोई आवश्यकता नहीं है, केवल कई एक दवाइयों का नाम नीचे देते हैं।

हैना गर्मी के दस्त में असल अकेकपूर मोल । डाःमः है। १ से ४ शांशी

पेचिश, मरोड़,पेठन, शुल, आंव के दस्तमें-

# क्लोरोडिन

मोल 🖰 दर्जनं धु हपया

कलेंज की कमजोरी मिटानेमें और वल बढ़ाने में— कोला टोनिक

मोल १) डाः 🖒 आने ।

पेट वर्द, बादीके लक्षण मिटानेसे अर्कपूदीना [सञ्ज] मोल ॥ डाःमः । आने।

> अन्दरके अथवा बाहरी दर्दमिटानमें

पेन हीलर

मोल ॥ डाः मः 🕞 पांच अ

सहज और हलका जुलाबके हि

जुलाबकी गोली २ गोली रातको बाकर सीवे

सवेरे खुलासा दस्त होगा। १६गोलियोंकी डिब्बीन्जडाःम १ से ८ तक न्य पांच आने.

पूरे हालकी पुस्तक विना मूल्य मिलती है द्वा सब जगह हमारे एजेन्ट और द्वा फरोंशोंके पास मिलेगी अथवा—

डाः एस,के, बच्चेन ५,६,ताराचंद दत्तं ष्ट्रीट, क्वक्ता।

# हाल ही छपीहुई नई पुस्तकें।

पिताके उपदेश—एक आदर्श पिताने अपने होनहार विद्यार्थी पुत्रकों जो चिट्ठियाँ लिखी थीं उनका इसमें संग्रह है। प्रत्येक चिट्ठी उत्तमसे उत्तम उपदेशोंसे भरी हुई है। जो पिता अपने पुत्रोंको सदाचारी, परिश्रमी, मितन्ययी, विनयवान और विद्वान बनाना चाहते हैं उन्हें यह छोटीसी पुस्तक अवश्य मंगाना चाहिए। मूल्य सिर्फ डेड़ आना।

अच्छी आदतें डालनेकी शिक्षा--यह भी विद्यार्थियोंके लिए लिखी गई है। बहुत ही अच्छी है। मूल्य ना)

सिक्खोंका परिवर्त न—पंजाबका सिक्खधर्म एक सीधा साधा पार-ठौकिक धर्म होंकर भी धीरे धीरे राजनीतिक योद्धाओंका धर्म कैसे बन गया इस ग्रन्थमें इसी बातका ऐतिहासिकदृष्टिसे विस्तारपूर्वक विवेचन किया गया है। डाक्टर गोकुलचन्द्र एम. ए., पी. एच. डी., बैरिस्टर— एट लाके अँगरेजी ग्रन्थ The Transformation of Sikhism का अनुबाद है। मूल्य १॥)

रवामी रामदासका जीवनचरित—महाराष्ट्र केसरी शिवाजी महाराजके धर्मगुरु रामदासस्वामीका पढ़ने योग्य जीवनचरित । मूल्य ।

फिजीद्वीपमें मेरे २१ वर्ष — पं० तोतारामजी नामके एक सज्जन कुली बनाकर फिजीदीपमें भेज दिये गये थे। वहाँ वे २१ वर्ष तक रहे। उससमय उन्हें और दूसरे भारतवासियोंको जो असह्य दुःख दिये गयें थे उनका इस पुस्तकमें रोमांचकारी वर्णन है। मूल्य। > )

स्वामी रामतीर्थके उपदेश-पहलाभाग । मूल्य । )

पद्यपुष्पांजिल हिन्दीके प्रसिद्ध कवि पण्डित लोचनप्रसाद् शर्माकी लगभग ४० कविताओंका संग्रह । कवितायें खड़ी बोलीकी हैं। देशभाकि, जातीप्रेम, आदिके भावोंसे भरीहुई हैं। मूल्य सिर्फ छह आना।

जर्मनीके विधाता—अर्थात् केसरके साथी—जिन लोगोंके प्रयत्न और उद्योगसे जर्मनीने वर्तमान शाक्ति प्राप्त की है उन २४ पुरुषोंका संक्षिप्त चरित इस पुस्तकमें संगृहीत है। वर्तमान युद्धकी गति समझनके छिए यह पुस्तक अवस्य पढ़ना चाहिए। मूल्य।)

मैनेजर, हिन्दीयन्थरताकर कायोलय,