# जैनहितैषी ।

श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात्सर्वज्ञनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥

११ वाँ भाग { श्रावण, भाद, वीर नि०सं० २४४११ } अंक १०-११

## पर्युषणपर्व

## अथवा पवित्र जीवनका परिचय।



धर्म जीवनको उच्च बनाता है वही धर्म मुझे मान्य है। धर्मके जो कार्य, जो कियायें और जो भावनायें जीवनको ऊँचा बनानेके आशयसे वञ्चित हैं वे चाहे जैसे प्रतिष्ठित पुरुषकी बतलाई हुई क्यों न हों— स्वयं ब्रह्मा भी उनके उपदेष्टा क्यों न हो, उन्हें माननेके लिए मैं तयार नहीं ।

धर्मकी जो आज्ञायें आरोग्यरक्षामें सहायक हों, जो धार्मिक कियायें मनुष्यको संसारके प्रति उसके जो कर्तव्य हैं उनके पाल-नेमें यथेष्ट बल-प्रदान करती हों, और जो धार्मिक भावनायें आधि-व्याधि-उपाधिके समुद्रमें पडे हुए मनुष्यको तैरनेकी कला सिखलाती हों, वे आज्ञायें, कियायें और भावनायें मुझे मान्य हैं और प्रत्येक विचारशील मनुष्यको मान्य होनी चाहिए ।

५७४ 8763 जैमहितेषी-

अनुपयोगी कियाओं, आज्ञाओं और भावनाओंमें अपनी शक्ति और समयका व्यय करना मुझसे----बीसवीं शताब्दिके गंभीर जीवन-कलहके बीच रहनेवाले तुच्छ मनुष्यसे—नहीं बन सकता । उपयो-गिता ( utility ) ही इस जमानेका दृष्टिविन्दु है । इस लिए, जिस पर्युषणपर्वको जैनसमाज हजारों वर्षोंसे पालता आ रहा है और पालता है, वह पालने योग्य है या नहीं, इस प्रश्नपर में उपयोगिता अथवा यूटिलिटीकी दृष्टिसे विचार करना चाहता हूँ । मैं इस सिद्धा-न्तको नहीं मानता कि इसे लाखों मनुष्य पाल रहे हैं, इस लिए मुझे भी पालना चाहिए, या यह प्राचीन समयसे चला आ रहा हैं और अपने बड़े बड़े पूर्वजोंने इसका पालन किया है, इस लिए पालनीय है ।

इसी तरह केवल इस कारण भी मैं इसका अंगीकार नहीं कर सकता हूँ कि इसके पालनेके लिए अमुक अमुक:महापुरुषोंकी आज्ञा है । क्योंकि किश्चियन, मुसलमान आदि सारे धर्मोंके अनुयायी भी तो अपनी प्रत्येक कियाको इसी तरह परमेश्वरकी आज्ञा और ईश्वरनिर्मित ग्रन्थसे विहित बतलाते हैं, परन्तु जैनधर्मानु-यायी अपनी नुद्धिसे प्रश्न करके उनकी कियाओंको स्वीकार करनेसे इंकार कर देते हैं।

पर्युषण पर्वको स्वीकार करनेके पहले उसका अर्थ या स्वरूप समझ रेना चाहिए, और उसकी उपयोगिता भी जान रेनी चाहिए। मैंने इस विषयमें अपनी शक्तिके अनुसार जो कुछ अध्ययन और मनन किया है, उससे मुझे निश्चय हो गया है इस पर्वका पालन अवश्य करना चाहिए; बल्कि यदि बन सकेतो इसे जो दश दिनके भीतर मर्यादित कर दिया है सो बढ़ाकर अपने जीवनकी अवधिके बराबर विस्तृत कर देना चाहिए।

पर्युषण अथवा पर्युपासना, अर्थात् अपने भीतर त्रिगढ़रूप गढ़की ओटमें विराजेहुए आत्मदेवकी उपासना, आत्मावरमण, आत्मस्थिरता, आत्मैकता, मन वचन कायके योगोंका आत्माभिमुखीकरण और विशेष स्पष्ट शब्दोमें कहना हो तो आत्मिक जीवन, दैवीजीवन अथवा पावित्र जीवन।

यद्यपि आत्माके लिए आत्मिकजीवनमें जीना सहज अथवा स्वा-भाविक ही है और इस कारण यह बहुत ही सुगम काम है; तथापि आत्माने अपनी ही इच्छासे जो जो शरीर बाँधे है वे सब अपने स्वभा-वके अनुरूप रात दिन प्रवर्तित होते रहते हैं, इस कारण उनके भीतर निवास करनेवाले आत्माको, उनके गाढ सहवासके कारण उनका स्वभाव ही निज स्वभाव जान पडता है और इससे स्वस्वभा-वका स्मरण नहीं रहता है । स्थूल शरीर, तैजस या इच्छाशरीर, और कार्माण या विचारशारीर, इन तीनों शरीरोंके साथ सतत सहवास रखनेवाला आत्मा इनके धर्मीको अपना धर्म मानने लगता है और वह यहाँ तक कि स्वस्वभावको तो बिलकुल ही भूल जाता है। जिस तरह गणिकाके सहवासमें रहनेवाले पुरुषको शायद ही कभी अपनी पत्नीका स्मरण होता है, उसी तरह आत्माको भी इन तीन शरीरोंके निरन्तर सहवासके कारण स्वस्वभावका स्मरण शायद ही कभी होता है और वह भी प्रयत्न करनेसे होता है।

इस परसे तीन सिद्धान्त फलित होते हैं-१ स्वभाव अथवा स्वस्वभावमें रमण करना मनुष्यके लिए स्वाभाविक है, अशक्य नहीं । २ परन्तु मनुष्य प्रायः विभावमें अथवा जडमावमें ही मग्न रहता है–परप्रदेशमें ही और स्वभावविरुद्ध वातावरणमें ही सारा जीवन अथवा जीवनका अधिक भाग व्यतीत करता है । ३ और स्वभाव-विरुद्ध वातावरणमें रहनेके कारण उसे स्वभावतः ही दुःखानुभव करना पडता है,—जिस तरह कि हवामें स्वेच्छाविहार करनेवाले किसी पक्षीको यदि मछल्टियोंके साथ सरोवरमें रहना पड़े तो उसे दुःख ही होगा । यद्यपि यहाँ जिस प्रकार मछली या पानी स्वयं 'दुःख' नहीं है–वास्तवमें दुःख कोई पदार्थ ही नहीं है–स्वभाव-विरुद्ध वर्ताव करनेसे जिन परिणामोंका अनुभव होता है उन्हें ही दुःख कहते हैं----उसी प्रकार शरीरों अथवा संष्टिके पदार्थोंके किसी भागविशेषमें कोई 'दुःख' नामकी चीज भरकर नहीं रख दी गई है कि जिससे उसका संग करनेवालेको दुःख चिपक जाता हो: तथापि जब अमर्यादित स्वभाववाला आत्मा इन मर्यादित स्वभाववाले शरीरों या पदार्थोंमें निवास करने लगता है तब उस स्वभावविरुद्ध कार्यसे स्वभावतः ही कुछ अप्रिय अनुभव होता है और उसे ही हमने 'दुःख' संज्ञा दे रक्ली है । वास्तवमें दुःख सुख ये सब कल्पनायें हैं, विना अस्तित्वके कोरे नाम मात्र हैं । अतएव दुःखके दूर कर-नेका केवल एक ही मार्ग हो सकता है कि विभावसे मुक्त होने और स्वभावमें रक्त होनेके लिए जितना बन सके उतना उद्योग करना ।

305

#### पर्युषणपर्व अथवा पवित्र जीवनका परिचय । ५७७

अमुक स्थल्में बैठेंगे तभी विभाव-विरक्तता होगी, अमुक जातिके वस्त्र पहरेंगे तभी स्वभावका स्मरण होगा, अमुक मंत्र या पाठका जाप करेंगे, तभी स्वभावकी रमणता होगी, अमुक प्रकारकी किया करेंगे तभी आत्मलीनता होगी— इस तरहका न कोई नियम है और न हो सकता है । क्योंकि स्थल, वस्त्र, पाठ, किया ये सब स्वयं भी विभाव हैं-जड हैं । जो पन्थ या सम्प्रदाय सबसे श्रेष्ठ होनेका दावा करता हो उसीकी आज्ञाके अनुसार वस्त्र पहने जावें, उसीकी बतलाई हुई उग्र तपश्चर्या की जावे और उसीके पवित्र शास्त्र जिह्वाय कर लिये जावें, तो भी ऐसा हो सकता है कि विभाव वृत्ति न मिटे और स्वभावलीनता न हो । क्योंकि साधनोंमें स्वयं कोई शक्ति नहीं है-वे आत्माभिमुखीकरणके निमित्त मात्र हैं। यह सच है कि साधन किसी न किसी अच्छे आशयसे बतलाये जाते हैं; परन्तु वे जड शरीरके लिए नहीं किन्तु आत्माके लिए हैं और उनका उपयोग आत्माभिमुख वृत्तिसे जितने परिमाणमें किया जायगा उतने ही परिमाणमें उनसे आत्मस्मरण और आत्मस्थैर्यका होना संभव है।

उपर जो तीन सादे सिद्धान्त बतल्लाये गये हैं वे सादे होने पर भी बहुत गहन हैं, बारबार विचार करने योग्य हैं और हृदयपट पर लिख रखने योग्य हैं। स्वभावमें रमण करना मनुष्यके लिए यद्यपि चिरकालीन विभावपरिचयके कारण कठिन है, परन्तु अज्ञाक्य नहीं है–बल्कि स्वभावरमणता, धार्मिक जीवन, पवित्र जीवन या दैवी जीवनको हमने जितना समझ रक्खा है उतना कठिन भी नहीं है।

#### जैनहितैर्भ।-

एक काम अम्यास आदत या टेवके बिना अतिशय कठिन जान पडता है, परन्तु वह काम कठिन नहीं होता उसका अभ्यास डालना या उसे अपनी आदत बना लेना ही कठिन होता है। आदत या टेव पड़ी कि वह काम सुगम और स्वाभाविक हो जाता है। पानीमें डुबकी लगाना बहुत ही कठिन काम है, परन्तु आदत पड जानेसे वही एक मामूली बात हो जाती है और इस कारण लाखों आदमी डुबकी लगानेमें ही आनन्दानुभव करते हैं। इसी तरह आत्माकी उपासना, आत्मरमणता या धार्मिक जीवनका भी सारा दारोमदार टेव या आदत पर है। शराब पीनेवाले कहते हैं कि झेरेड नामकी शराबका प्याला जब सबसे पहले वे अपने मुँहके पास ले गये, तब ऐसा मालूम हुआ कि कै हुई जाती है, परन्तु पीछे अभ्यास पड जानेपर उन्हें इस शराबके आगे और सब शराबोंका मजा तुच्छ मालूम होने लगा ! योगी जनोंको शहरके कोलाहल और ठाटवाटके पास जाना भी पसन्द नहीं आता, पर जिस एकान्तवाससे हम लोग घबडाते हैं उसमें उन्हें निःसीम आनन्द आता है । एक शहरके एक मीनारमें बहुत बडी घडी लगी हुई थी। एक पागल मनुष्य उसीके समीप रहता था । इस लिए ज्योंही घंटा बजता था त्योंही वह एक-दो-तीन-गिनने लगता था-यह बात उसकी आदतमें शामिल हो गई थी। एक बार घडी बिगड गई और घंटा बजना बन्द हो गया; तो भी कहते हैं कि वह पागल अपनी आदतके अनुसार ठीक घंटे पर एक-दो-तीन आदि गिनने लग जाता था ! एक निर्दोष मनुष्य बास्टाइलके किलेमें कैद कर दिया गया था।

#### पर्युषणपर्व अथवा पवित्र जीवनका परिचय । ५७९

लम्बी सजाकी अवधि बीत जानेपर जब वह जेलख़ानेकी अँधेरी कोठरीमेंसे बाहर निकाला गया, तब उसने यह प्रार्थना की थी कि मुझे उसी अँधेरी कोठरीमें अपना रोष जीवन व्यतीत करनेकी आज्ञा दी जाय ! वर्षोंके अभ्यासके कारण, आदत पड़ जानेके कारण वह स्थान ही उसे सुखरूप भासने लगा था और उसे छोड़कर प्रकाशमें आनेसे उसे दुःख होता था। बीडी सिगरेट चुरुट पीना और तमाखू खाना पहले तो बुरा मालूम होता है-इनके पीने खानेसे एक तरहकी अरुचि होती है; परन्तु कुछ समयमें आदत पड़ जानेसे ये बलायें भी मजेदार जान पड़ने लगती हैं । डा० एटरबरी नामका विद्वान् कहता है कि '' पहले मुझे दफ्तरके और हिसाबकी जाँच करनेके काममें जरा भी अच्छा न मालूम होता था-मेरी तबीयत ऊब जाती थी, परन्तु अब छगातार इसी काममें छगे रहनेसे मुझे इसमें बडा आनन्द आता है।" इन सब दृष्टान्तोंसे लार्ड बेकनके ये वाक्य सर्वथा सत्य मालूम होते हैं कि '' जो चीन हमें पहले बुरी और कठिन मालूम होती है वही चीज, जब हमारे अभ्यासमें आ जाती है---आदतमें दाखिल हो जाती है, तब इतनी आनन्ददायक स्वाभाविक और सुगम हे। जाती है कि उतनी और कोई चीज नहीं होती ! " मनुष्यस्वभावकी रचनाका यह रहस्य—यह छुपी हुई कल जान लेनेसे मनुष्यको एक प्रकारका आश्वासन मिलता है । वह इस विश्वासको दूर कर सकता है कि धर्ममय या पवित्रजीवन बहुत कठिन है और आदत डालनेका प्रयत्न करने लगता है। जगत्के अकारणबन्धु तीर्थकरोंने भी इस आदतके डालनेके लिए ही पर्युषणपर्वकी योज-

ना की है। पर्युषणपर्वको पर्युपासनाका परिचय करानेवाला, आत्मिक जीवनकी टेव डालनेवाला, एक पाठ-एक अभ्यास पाठ (Exercise) समझना चाहिए।

मेरी समझमें, विभावके वातावरणमें २६९ दिन फिरनेवाले या अस्वाभाविक जीवन व्यतीत करनेवाले मनुष्यको केवल दश दिनोंमें स्वाभाविक जीवनका परिचय करानेके लिए—आन्तर्जीवनका अम्यास अथवा टेव डालनेके लिए ही पर्युषणपर्वकी योजना की गई है। इन दश दिनोंमें जिस प्रकारका जीवन व्यतीत किया जाता है, उसी प्रकारका जीवन व्यतीत करनेकी टेव हमेशको लिए पड जाय तेा मनुष्य कृतकृत्य हो जाय।

यहाँ इस प्रश्नका खुल्लासा करनेकी आवश्यकता है कि पर्युषण पर्वके लिये भाद्रपदका महीना ही क्यों नियत किया गया ? यह समय किसी ऐतिहासिक घटनाके स्मरणार्थ नहीं चुना गया है, अर्थात् न तो इन दिनोंमें पहले किसी महान् पुरुषका कोई कल्या-णक हुआ है और न कोई विरोष स्मरणीय धार्मिक घटना हुई है । अतः मेरी समझमें तो इस चुनावका या पसन्दगीका कारण नैर्सार्गक सौन्दर्य है । अर्थात् इस समय प्रकृतिके सारे पदार्थ आईता, नवीनता, सौन्दर्य और शक्ति प्राप्त करते हुए जान पड़ते हैं । सारा जगत् हँसता-खिलता-विकसता हुआ माल्य होता है । ये सब संयोग आत्मविकासके विचारोंके लिए बहुत ही अनुकुल हैं और इस लिए संभव है कि पर्युपासना, आत्मरमणता या देवीजीवनका परिचय करानेके कार्यके लिए यह समय पसन्द किया गया हो । लोगोंको इस

#### पर्युषणपर्ध अथवा पवित्र जीवनका परिचय । ५८१

समय बहुत फ़ुरुसत मिल सकती है, इन दिनों मुनियों साधुओंका समागम हो सकता है, इत्यादि कई कारण इस विषयमें उपस्थित किये जाते हैं; परन्तु उनमें विशेष तथ्य नहीं जान पडता । एक तो साधु या मुनि प्रत्येक ग्राम या नगरमें उपस्थित नहीं हो सकते और दूसरे यह पर्व उस सम्रुयसे चला आ रहा है जब साधु मुनि बस्तीमें रहते ही न थे। प्राचीन कालमें आजकलकी अपेक्षा खेती अधिक-तासे होती थी और जैनधर्मका पालन करनेवाले हजारों लाखों श्रा-वक खेती करते थे, इससे यह कहना भी ठीक नहीं कि फ़ुरसतके कारण ये दिन पसन्द किये गये हैं। एक प्रश्न यह भी हो सकता है कि भादों सुदी ५ को ही पर्युषण पर्व ड़ारू हो और चतुर्दराकिो ही समाप्त हो, इसका क्या कारण ? क्या इनसे आगे पीछेके दिवसोंमें नैसर्गिक आकर्षण या सौन्दर्य कम हो जाता है ? यदि मेरा कल्पना करनेका अधिकार छीना न जाय तो इसका उत्तर मैं यह दुँगा कि पर्युषण पर्वकी योजना करनेवाले महापुरुष यदि चाहते तो इनसे आगे पीछेके दिनोंमें भी इतनी ही योग्यताके साथ इस पर्वकी स्थापना कर सकते—उन्हें किसी तिथि या समयपर किसी तरहका राग द्वेष न था; परन्तु जब किसी समाजके लिए कायदे कानून बनाये जाते हैं तब कोई न कोई निश्चित बाततो मुकर्रर करनी ही पडती है । जैसे ' ताजिरात हिन्द ' में किसी अप-राधके लिए ५०) से १००) तकका दण्ड मुकर्रर है, तो इससे क्या यह समझ लेना चाहिए कि वह अपराध ५०) के ही योग्य है ४८) या ४९) के योग्य नहीं १ ५०) से १००) तकके बदले ४०) से ६०) या ६०) से १२०) आदि और भी चाहे जो

संख्या नियत की जा सकती है और उसकी भी पहली संख्याके ही बराबर सार्थकता हो सकती है; परन्तु विचारनेकी बात यह है कि कोई न कोई संख्या तो नियत करनी ही पडेगी; समाजके व्यवहारके लिए यह है भी बहुत आवश्यक । इसी तरह चौदस, पूनों एकम आदि कोई न कोई एक तिथिका , पर्युषणकी समाप्तिके लिए नियत करना आवश्यक था । क्यें। कि एक तो इस अन्तिम दिनके आवश्यक कार्योंमें क्षमापना, प्रार्थना और विश्व-भावना आदि तत्त्वोंका खास तौरसे समावेश किया गया है, और दूसरे ये सब भावनायें सब स्थानोंमें एक ही समय हों तो इनका संयुक्त भावनाबलसे विश्वके मानसिक वातावरण पर बहुत बडा प्रभाव पडता है। वर्तमान जैनसमाज क्षमापना अथवा हार्दिक औदार्यके रहस्यसे प्रायः अनभिज्ञ है, सांवत्सरिक प्रतिक्रमणमें जो विश्वभाव ( लोकालोकस्वरूपकी कल्पना ) प्राप्त होता है उसकी कल्पना नहीं कर सकता है, और प्रतिक्रमणके अन्तकी प्रार्थनाके तारसे जिन शक्तियोंकी वन्दुना की जाती है उनका अपनेमें आकर्षण नहीं कर सकता है, इससे संभव है कि वह उपयुक्त कारणोंकी गंभीरताको स्वीकार न कर सके; परन्तु उसके मानने न माननेसे उनकी सचाई कम नहीं हो सकती ।

अब हमें वास्तविक महत्त्वके मुद्देपर आजाना चाहिए । किस प्रकारके जीवनका अभ्यास डालनेके लिए पर्युषण पर्वकी योजना की गई है ? संक्षेपमें यदि हम कहैं कि दैवी जीवनका, तो प्रश्न होता है कि क्या दैवी जीवन मानवीय जीवनसे भिन्न या विरुद्ध है ? नहीं, जिस तरह एक मनुष्यका मनुष्यरूप जीवन होता है, उसी

#### पर्युषणपर्व अथवा पवित्र जीवनका पारेचय । ५८३

तरह उसका मृत्युके वादकी स्थितिमें भी जीवन होता है–यह बात दूसरी है कि दोनोंमें स्थूल शरीरके सद्भाव और अभावका भेद हो । जिसतरह मनुष्यके इच्छोंयें, विचार, भावनायें, परिणाम, आदि बातें मनुष्य जीवनमें होती हैं उसी तरह मृत्युके बादकी स्थितिमें भी ,रहती हैं। प्रकृति किसी आकस्मिक परिवर्तन या रद्दो बदलको सहन नहीं कर सकती है । जो मनुष्य मनुष्यरूपमें संकीर्णहृदय है, वह बदलकर देवरूपमें विशाल हृदय कैसे हो जायगा १ इसी तरह मनुष्यकी अवस्थामें जो शोकातुर उदास आनन्दरहित है वह मृत्युके बाद एकाएक छलांग मारकर राुद्ध आनन्दमय सिद्ध स्थितिमें कैसे पहुँच जायगा ? यह मैं पहले ही कह चुका हूँ कि प्रकृतिके कार्योंमें उछल कूद या एकाएक बडाभारी परिवर्तन होना संभव नहीं है । इसलिए आनन्दस्वरूपकी भावना भाओ, आनन्द अनुभवन करनेका अभ्यास करो और संकटरूप परिस्थितियोंमें भी आत्मस्थिरता या आनन्दानुभव करना सीखो । ऐसा करनेसे तुम्हें टेव पड जायगी, धीरे धीरे वह टेव बलवती हो जायगी और अन्तमें तुम्हें अखण्ड आनन्दरूप स्थितिमें पहुँचा देगी । जिन कियाओंकी आत्मिक बलको बढानेके आशयसे योजना की गई है, उन सबको करते हुए भी यदि तुम रोती सूरत बनाये रहोगे, उदास रहोगे, सर्वत्र दुःख तथा पापोंकी ही कल्पना किया करोगे और एक कौनेमें बैठकर बिना अर्थके स्तोत्रपाठ किया करोगे तो उक्त कल्पनाके अनुसार ही तुम्हारी मृत्युके बादका जीवन गढा जायगा। और लोग चाहे जो कहें, पर हम जैनोंको तो 'जन्मघूँटी'के साथ ही यह ज्ञान पिछा दिया जाता है कि आकाशमें कोई ऐसा राजा नहीं बैठा है जो प्रार्थनाओंकी

#### जैनहितैषी-

या स्तोत्रोंकी खुशामदसे प्रसन्न होकर स्वर्ग या मोक्ष दे देता हो, या अमुक अमुक कोरी भावशून्य कियाओंके करनेसे रीझकर सिद्धशिलाका निवास पारितेषिकर्में दे देता हो । जब कोई देने-वाला है ही नहीं तब यही मानना आधिक युक्तियुक्त है कि एक जन्ममें जैसी इच्छायें, विचार और भावनायें होती हैं उन्हींके अनु-सार जीवको नया स्वरूप प्राप्त होता है । देव स्थूल ( औदारिक) देहके बन्धनसे रहित एक प्रकारके मनुष्य ही हैं, इसलिए जहाँ देवी जीवनका उपदेश दिया जाय वहाँ .उच्च मानवजीवन प्राप्त करनेका उपदेश समझना चाहिए ।

तब उच्च मानव जीवनके अंग कौन कौन हैं ? उच्चतम मनुष्य भगवान् महावीरने दान, शील, तप और भावना ये चार अंग उच्च जीवनके बतलाये हैं। उत्तमक्षमादि दश धर्म भी इन्हींमें गर्भित हैं। इन चार अंगोंका नामोचारण यद्यपि हम प्रतिदिन किया करते हैं; परन्तु इनका रहर्स्य बहुत कम लोग समझते हैं और इसीलिए जैनोंका व्यवहार अथवा जीवन शुष्क, अनुदार और अनेक अंशोंमें घुणोत्पादक दिखलाई देता है । इन चार अंगोंसे उच्च मानवजीव-नकी दीवाल खड़ी होती है और इन्हीं चार अंगोंकी कसरत<sup>2</sup> पर्युषण पर्वकी योजना की गई है । पर्युषण पर्वके समस्त कतव्य कर्मोंका इन्हीं चारके भीतर समावेश हो जाता है । **\*** 

१ तपका रहस्य और दानशीलका रहस्य जैनहितैषीके पिछले अंकोंमें निकल चुका है।

\* जैनहितेच्छुके खास अंकसे अनुवादित ।

## पापका भान।

(महात्मा केशवचंद्रसेनकी डायरीसे)

मे रा हृदय निरन्तर यही पुकारता रहता है कि मैं पापी हूँ, मैं पापी हूँ । दो पहरको, शामको, हर समय जबतक कि मैं जागता रहता हूँ तबतक इस पापके भानको मैं दूर नहीं कर सकता ।



संसारके शब्दकोषमें चोरी, ऌूटमार आदि पाप कहे जाते हैं, पर मेरे राब्दकोषमें पापका अर्थ हृदयका काँटा, मनकी पीडित दशा और दुर्बलता है। पापी होनेकी कल्पनाको भी मेरा मन पाप समझता है। पाप-मय बर्तावको ही पाप मानकर मैं सन्तुष्ट नहीं हुआ; किन्तु पापी बननेकी योग्यताका होना, पापका पात्र होना यह भी मेरे मनको कष्ट पहुँचाता है। जब अन्तरात्माका प्रकाश पहली ही बार मेरे हृदयपर पड़ा, तब प्रमाद, जडता, निर्बलता और अनेक प्रकारकी विषयाःभिलाषायें आदि छोटे बडे पापोंको मैंने देखा | ये सब अनिष्टके मूलकारण वहाँ गुप्तरूपसे छुप रहे थे और यदि अन्त-र त्माका प्रकाश उनपर पहुले पडा हुआ होता तो वे इस समय देख भी न पडते । जबतक यह स्थूल शरीर है तब तक काम कोधादिके कारण भी हैं। मैं यह नहीं कहता कि मनुष्य पापमें ही पैदा हुआ है, किन्तु जब मनुष्यकी प्रवृत्ति

#### जैनाईतैषी-

वासनाओंकी तृप्तिकी ओर झुकती है तब वह प्रवृत्ति पापसे ही पैदा होती है। जब कभी दूसरोंकी धन-सम्पत्ति देखकर क्षणभरके लिए भी मेरे मनमें यह विचार आता है कि इसकी धन-दौलत यदि मुझे मिल जाय तो कितना अच्छा हो, तब मैं अपनेको सच-मुच ही चोर समझता हूँ । जीवन जब संकटमें आ पड़ता है और मन निर्बेल हो जाता है तब झूठ बोलनेमें आ जाता है और चाहे वह प्रत्यक्ष असत्य न भी हो। तो भी अपने सामनेवालेके मनके उपर बुरा असर उत्पन्न करनेवाला हो जाता है। यह पाप है**।** इसी तरह मैं वास्तवमें जितना हूँ उससे अपनेको थोडा भी उच समझूँ, इसका नाम अभिमान हैं । हृदयमें दूसरोंकी अपेक्षा मैं अपनेको अधिक पसन्द करूँ और दूसरोंके सुखकी अपेक्षा अपने सुखके लिए अधिक प्रयत्न करूँ,इसमें स्वार्थपनेका अधिक पाप है। इस प्रकार मैं अपने हृदयमें छोटे-मोटे अनेक पापोंको देखता रहता हूँ, जो विष्ठाके कीडोंकी तरह मेरे हृदयमें निरन्तर हिरते-फिरते रहते हैं । मैंने अपने अन्तिम चबालीस वर्षोंमें ऐसे कितने पाप किये हैं यदि मैं उनकी गिननी करने बैठूँ तो उनकी संख्या करे।ड़ोंपर जा पहुँचेगी । मुझमें अन्तरात्माका बलवान् प्रकाश इतना 🔫 🔭 व्याप्त हो रहा है कि उसमें सूक्ष्मसे सूक्ष्म पाप भी दृष्टिमें पड़ त्रिना नहीं रहता । यह पापका भान मुझे असह्य कष्ट पहुँचाता रहता है। मैं अपने मनकी स्थितिका इतना बलवान् साक्षी हूँ कि मानों मेरा जन्म इन पापोंकी गिनती करनेके लिए ही हुआ है, ऐसा मुझे जान पड़ता है । सबेरेसे साँझतक मैं इन्हीं पापोंको गिना

करता हूँ । ये पाप क्षणभरमें स्वार्थके रूपमें, क्षणभरमें अभिमानके इपमें, क्षणभरमें लालसाओंके रूपमें, क्षणभरमें झूठके रूपमें, क्षण-भरमें घन दौलतके गुमानके रूपमें और क्षणभरमें किसी और दूसरे ही रूपमें, इस तरह निरन्तर ही मुझे दर्शन दिया करते हैं । इनकी गिनतीका काम मेरी बुद्धि नहीं किन्तु हृदय करता है । मेरा हृदय सदा प्रज्वलित रहता है । उसे क्षणभरके लिए भी आराम नहीं । मकड़ीके जालेमें ज्योंही कोई मक्खी आकर फँसी कि मकड़ी तुरन्त ही उसे पकड़नेको दौड़ती है, ठीक उसी तरह मेरे आध्यात्मिक शरीरमें ज्योंही कोई पापरूपी मक्खी आकर फँसी कि उसे मेरा हृदय शीघ ही पकड़ लेता है ।

जीवनके जिस किसी प्रदेशों कोई बुरा विचार उत्पन्न हो, कर्त्तव्यका पूर्णतया पालन न हो, करने योग्य कोई श्रेष्ठ कार्य न किया जा सके, किसी पवित्र गुणकी निन्दा या बुराई हो जाय, अथवा अपनी कोई निर्बल्ता न सुधारी जा सके तो मेरा निरन्तर जागृत रहनेवाला उपयोगमय हृदय तुरन्त ही इन सब बातोंको देख लेता है। मेरा हृदय अन्त्यन्त ही सूक्ष्मदर्शी और मर्मका जानने-वाला है। मुझे दुखी बनानेकी इसमें बड़ी प्रचण्ड शक्ति है। मैं साधारण मावसे भी किसीका कुछ अपराध कर लेता हूँ तो मुझे सारे दिन-रात ज़रा भी चैन नहीं पड़ता। मैं अपने नौकरकी तनख्वाह यदि किसी दिन देरसे देता हूँ तो मेरा अन्तरात्मा एकदम पुकार उठता है कि "ओर ओ पापी, तू इतना अन्याय करता है!" कदाचित् मैं कहूँ कि तनख्वाह कल दूँगा, तो वह बोल उठता है कि

" क्या तू आज खानेका कल खा सकेगा ? तू पैसेवाला है और सुखसे खाता—पीता है, इसलिए समझता नहीं है कि तेरा नौकर गरीब है और पैसेके बिना उस बेचारेको अनेक कष्ट सहना पड़ते हैं; इस दशामें भी तू उसकी चढ़ी हुई तनख्वाह कल देनेको कहता है !" इससे अधिक और क्या कहूँ ? दुनियामें ऐसा एक भी पाप नहीं जिसे मैं न कर सकूँ । अपनी इस स्थितिके देखते मेरी उन लोगोंपर भी श्रद्धा नहीं होती कि जो पवित्रपनेका अभिमान करते हैं । मुझे यदि कोई पापी कहे तो मैं जरा भी शर-मिन्दा नहीं होता । और सूच भी है कि जो मनुष्य हृद्यमें रहनेवाले लाखों पापोंको हमेशा ही गिना करता है, उसे यदि कोई पापी कह-कर पुकारे तो उसके लिए बुरा क्यों माना जाय ? अरे लोगो, ज़रा आँखें खोलकर देखो कि जिसे तुम इतना मान देते हो, वह कैसा पापी है। तुम उस पापीको पापरूपमें देखतक नहीं सकते, विचार तक नहीं सकते इससे मेरा पश्चात्ताप, मेरा कष्ट बहुत ही उग्ररूप धारण कर उठता है।

परन्तु परमात्माकी मुझपर कृपा है। इसलिए जब मैं दूसरी दृष्टिसे देखता हूँ तो मुझे जान पड़ता है कि मेरे समान सुखी मनुष्य थोड़े ही होंगे। ये पापरूपी नरकके कीड़े-जो आँख, कान, और जबानद्वारा उभराते रहते हैं तथा बाहर आते रहते हैं-मेरा हित ही करते हैं। एक ओर जैसे मैं नरकका सा अनुभव करता हूँ उसी तरह दूसरी ओर स्वर्गका सा अनुभव भी करता रहता हूँ। जो शरीर बहुत समयसे रोगवश्च हो रहा है और अनेक तरहकी व्याधियोंसे घिर

Jain Education International

गया है उसमें रोगके स्थानका निर्णय करना बहुत ही कठिन है; **परन्तु निरोगी शरीरमें** व्याधिका चिह्न बहुत जल्दी जान लिया जाता है। यही कारण है कि अन्तरात्मा द्वारा प्रकाशित हृदयमें पापरूपी रोगका मुझे झटसे भान हे। जाता है । मैं तुरन्त ही उसका उपचार करने लग जाता हूँ और तब मैं ईश्वराराधन और योगसाधनामें तछीन हो जाता हूँ। जो दस पाँच ही पार्पोंका भान मुझे होता रहता हो, या दस पाँच ही पापोंको मैं अपने द्वारा होनेकी कल्पना कर बैठूँ और उन्हें दूर होनेपर मैं अपने आत्माको पावित्र मान लूँ तो यह मेरी भूल होगी; पर मेरा अन्तरात्मा ते मुझमें असंख्य पापोंका मान सदा जागृत रखता है और एकके पीछे एकको, इसी तरह सब पापोंके दूर करने और आगे आगे उन्नति करते रहनेके लिए प्रेरणा करना रहता है। कभी नास्तिक दशामें मैं ऐसा भी बोल्ठ उठता हूँ कि " क्या ईश्वर है ? खीष्ट और चैतन्यआदिके प्रकाशमय मुख क्या अब तक मौजूद हैं ? '' इस शंकाके समयमें मुझे कितना कृष्ट होता है, उसे मैं क्या कहूँ ? तब " अरे पापी ! अब भी तू इस बातकी रांका करता है ? " इस प्रकार कहकर और दौड़-भूप करके मैं शान्तिनगरके आनन्दाश्रममें प्रवेश करता हूँ | मनुष्य एकवार जब तक रोगी न हो तब तक उसे तन्दुरुस्तीकी कीमत मालूम नहीं होती । मैंने जिस प्रकार संतापका अनुभव किया है उसी प्रकार उससे छुटकारा पानेकी आनन्ददशाका भी अनुभव किया है। जिस प्रकार घडीका मिनिटका काटा निरन्तर टकटक कग्ता रहता है उसी प्रकार मेरे हृदयमें भी स्वर उठता रहता है कि

#### जैनहितैषी-

" अभी तुझे बहुत कुछ प्राप्त करना है । तू कुछ भी नहीं है । तेरी प्रगति अभी प्राथमिक स्थिति की है। " घोड़े पर जिस प्रकार चानुक-की मार पड़ती है उसी प्रकार मुझपर भी इस अन्तरस्वरके चांबुककी सार पडती रहती है। इन सबमें यदि मैं कुछ नयापन देखता हूँ तो वह यह है कि जब मैं रोता हूँ तब हँसता भी हूँ। ज्योंही मेरा रोना बढ़ता है त्योंही हॅसना भी बढत है। जो दवा तन्दुरुस्ती दे सकती है उसे ऐसा कौन अभागा होगा जो न पिये ? मैं तो यही चाहता हूँ कि मेरे पापोंका भान बढ़ता ही रहे। पापके भानमेंसे उत्पन्न होने-वाले पश्चात्ताप और कष्टादिको में सदा चाहता हूँ। परमात्माकी सत्ता ऐसी प्रेममय है कि कष्टोंमें भी वह आनन्दु देती है । अपरा-भका जो मान कष्ट देता है वह आनन्द मी देता है। पापोंका पश्चात्ताप आत्माको परमात्माके साथ मिलाता है । परमात्माकी सत्ताको समझनेके बाद और उस सत्ताके साथ सम्मुखताका अनुभव किये बाद प्रायः कष्ट और सन्ताप कुछ गिनतीमें नहीं रहते। निसने उस सत्ताको अपना सर्वस्व अर्पण कर दिया उसे फिर किस बातकी चिन्ता ? इस सत्ताके साथमें बेचोरे पापोंकी सत्ता किस खेतकी मूली है ?

मित्रो, मैंने तुम्हें जीवनकी अँधेरी और उजेली इन दोनें दिशा-ओंका ज्ञान कराया । जो तुमने कोई पाप किया हो तो अपने आ-त्माको असुखी होने दो । शान्तिस्वरूप परमात्मा तुम्हारे पास आकर तुम्हारे हृदयवे। अपनी स्वरूपभूत न्शान्तिसे खूब भर देगा ।

उदयलाल काशलीवाल।



\*\*\*

(३) स्करकी दूसरी तीसरी किरणमें जितने लेख हैं उनमें 'पद्मपुराण ' और ' हरिवंश षुराण ' शीर्षक दो लेख उसके सम्पादकक योग्यताको बहुत ही स्पष्टतासे प्रकट करनेवाले



हैं, इसालिए हम सबसे पहले उन्होंकी आलोचना करना चाहते हैं:–

इन हेखोंमें रविषेणाचार्यकृत पद्मपुराण और जिनसेनाचार्यकृत हरिवंशपुराणके मंगलाचरण, प्रशस्ति और कथासूत्रके श्लोक उद्धत करके उनका अनुवाद लिख दिया गया है । अच्छा होता यदि सम्पादक महाराय अनुवाद प्रकाशित करनेकी कृपा न करते-इससे उनकी बहुत कुछ प्रतिष्ठा बनी रहती।ये अनुवाद साफ साफ बतला रहे हैं कि वे केवल संस्कृतज्ञानसे ही नहीं, विचारबुद्धिसे भी शून्य हैं । उनमें इतनी भी योग्यता नहीं कि अनुवार्दो-को पढकर यह जान लें कि इनमें कुछ दोष है या नहीं । दूसरोंसे लेख लिखवाने और लेख संग्रह करनेके सिवाय सम्पादकका यह भी कर्तन्य है कि वह दूसरोंके लेखोंकी जाँच कर सके-यह समझ सके कि वे प्रकाशित करने योग्य हैं या नहीं । पद्मपुराण और हरि-वंशके उक्त लेखोंके विषयमें सेठ पद्मराजजी यह कहकर छुट्टी नहीं पा सकते कि उनका अनुवाद स्वयं हमने नहीं किया है, इसलिए हम उसके उत्तरदाता नहीं हैं । यदि ऐसा कहेंगे तो वे विद्वानों- की दृष्टिमें और भी गिर जायँगे—मानों वे यह बतला देंगे कि हम सम्पादकके कर्तन्यसे भी सर्वथा अज्ञान हैं ।

पहली किरणमें पं० झमनलालजी महाशयने जो पाण्डित्य दिख-लाया था इस किरण-युगलमें पं० हरनाथजी द्विवेदीने उसका भी नम्बर ले लिया । द्विवेदीजीने इन लेखोंमें केवल अपनी मूर्खताहीकी हद नहीं बतलाई है किन्तु अपने आश्रय-दाता सेठजीको भी कलशेपर चढा दिया है । इस अनुवादमें जो भूले हैं वे इतनी भद्दी हैं कि उन्हें जानकर स्वयं सेठ पदमराजजी ही कह बैठेंगे कि हाय ! मुझे इन पण्डितेंनि बडा धोखा दिया ! यद्यपि अनुवादकी एक भी पंक्ति ऐसी नहीं है जिसमें कोई न कोई भूल न हो; परन्तु हम यहाँ केवल वही अंश उद्धृत करेंगे जिससे पाठक सारे अनुवादकी उत्तमताका अनुमान कर सकें ।

## पद्मपुराण ।

पद्मपुराणके प्रारंभमें ग्रन्थका संक्षिप्त कथासूत्र है । यह लगभग ५४ श्ठोकोमें है। इसे इस ग्रन्थका संक्षिप्त सूचीपत्र कहना चाहिए । इसका पहला श्ठोक यह हैः—

## पद्मवेष्टितसम्बधकारणं तावदत्र च । त्रैराळादिगतं वक्ष्ये सूत्र संक्षेपि तद्यथा ॥ ४५ ॥

इसका भावार्थ यह है कि " मैं यहाँ उस कथासूत्रको सक्षेपमें कहूँगा जिसमें पद्मचरित ( पद्मचेष्टित ) के कहेजानेका कारण बत-लाया है और जिसे त्रिशलाके पुत्र महावीर भगवान् आदिने प्रकट किया है। " पं० हरनाथजी इसका अनुवाद करते हैं—" त्रिशल-दिनायकसम्बन्धी वृतान्त इस पद्मपुराणमें मैं कहता हूँ। " कहिए पाठक, आप क्या समझे ? त्रिशलादिनायकसम्बन्धी वृत्तान्त आपने और भी कभी इस पुराणमें सुना था ?

## उपसर्गं जयन्तस्य केवलज्ञानसम्पदम् । नागराजस्य संक्षोभं विद्याहरणसर्जने ॥ ५२ ॥

इसका वास्तविक अर्थ इस प्रकार होता है—" संजयन्त नामक मुनिपर विद्युद्दंष्ट्र नामक विद्याधरके द्वारा अनेक तरहके उपसर्ग या उपद्रव होना, मुनिका केवल्रज्ञान प्राप्त करना, मुनि-उपसर्गके कारण धरणीन्द्रका विद्युद्दंष्ट्रपर कोधित होकर उसकी विद्यायें छीन-लेना और फिर यह बतलाना कि ये विद्यायें तुझे इस प्रकार तप आदि करनेसे फिर प्राप्त हो जायँगी।" द्विवेदीजी इसका अर्थ करते हैं—" जयन्तका उपसर्ग और केवल ज्ञानकी प्राप्ति, विद्याध्ययनाध्या-पनमें नागराजका संक्षोभ।" क्या सेठ पदमराजजी अनुवादकके इस वाक्य—' विद्याध्ययनाध्यापनमें नागराजका संक्षोभ ' का क्या अर्थ होता है बतलानेकी क्रुपा करेंगे ? विद्या पढ़ने पढ़ानेसे नागराज नाराज हो गया, यही कि और कुछ ?

## अजितस्यावतरणं पूर्णाम्बुद्दसुतासुखम् । विद्याधरकुमारस्य शरणं प्रतिसंश्रयम् ॥ ५३ ॥

इसका सीधा अर्थ यह है—'' अजितनाथका जन्म, पूर्णमेघके पुत्र मेघवाहनकी विपत्ति, और उस विद्याधरकुमार ( मेघबाहन ) का भागकर अजितनाथके समवसरणका आश्रय लेना।" पर तार, पूर्णाम्बुदकी लडकीका सौख्य, विद्याधरकुमारकी शरण।" यदि थोडीसी तकलीफ उठाकर भाषा पद्मपुराण ही बाँच लिया होता

तो बेचारा पूर्णमेघका लड़का लड़की होनेसे तो बच जाता !

वधाद्विजयसिंहस्य कोपं चारानिवगजम । इसका वास्ताविक अर्थ यह है----- '' विद्युत्केश विद्याधरका चरित; उसकी रानी श्रीचन्द्राके कुचोंको उद्यानकीडाके समय एक बन्दरने नोच लिया इस कारण विद्युत्केशका उसे बाणसे मार डालना और उसका उदीधकुमार जातिका देव होना, इस तरह उद्धिदेवका चरित; किष्किन्ध और अन्ध्रक विद्याधरोंकी उत्पत्ति, आदित्यपुरके राजकी कन्या श्रीमालाके स्वयम्बरके लिए विद्याधर राजाओंका आगमन, श्रीमालाका किष्किन्धको ब्याह लेनेके कारण विद्याधरोंमें युद्ध, उसमें विजयसिंहका मारा जाना और इस कारण उसके पिता अशनिवेगका कोधित होना ।" परन्तु अनुवादक मंहाशय यह अर्थ करते हैं-" समुद्र-देवता तथा तडितकेशका चरित्र, विजयसिंहके मारनेसे वज्रसदृश वेगवाले कोधका वर्णन।" देखिए, कितने संक्षेपमें कर दिया ! द्विवेदीजीने समझा होगा कि जैनोंके यहाँ भी समुद्रको देवता माना होगा, इस लिए उसका चरित पद्म-पुराणमें अवरुय लिखा होगा ! ५६ वें स्ठोककी दूसरी तुकका अर्थ छिखनेकी तो आपने आवश्यकता ही न समझी । तीसरी तुकर्मे

## तडित्केशस्य चरितमुद्धेरमरस्य च। किष्किन्धान्धलगोत्पादं श्रीमालाखेचरागमम् ॥ ५६ ॥

498

बेचारे अशनिवेगकी तो खूब ही दुर्दशा कर डाली—कोधका विशेषण बनाकर उसके अस्तित्वको ही मिटा डाला !

कथासूत्रका साराका सारा अनुवाद इसी तरहका किया गया है। बेचारे द्विवेदीजी करें भी क्या ? जैनपद्मपुराणकी कथाओंकी उन्हें कभी हवा भी छगी हो तब न ? यह कार्य तो सेठ पदम-राजजीका था-वे तो अपनेको जैनधर्मका भी विद्वान समझते हैं; यदि एक नजर इधर डाल लेते, तो यह अनर्थ क्यों होता ?

्रम्थके अन्तिमभागके भी कुछ श्लोकोंके अनुवादका नमूना लीजिए:----

## उपायाः परमार्थस्य कथितास्तत्त्वतो बुधाः

सेव्यतां शक्तितो येन निष्कामथ भवार्णवात् ॥ ३७ ॥

इसका अर्थ यह है कि " हे सज्जनो, परम अर्थ अर्थात् मो-शके जो वास्तविक उपाय ( दर्शन ज्ञान चारित्र ) कहे गये हैं उन्हें अपनी शक्तिकें अनुसार सेवन करो जिससे संसार समुद्रसे पार हो जाओ | " परन्तु अनुवादकजी कहते हैं—" परमार्थके ठीक ठीक उपाय विद्वान् ही ( आप या सेठजी ? ) कहे गये हैं, इस लिए यथाशक्ति इनकी सेवा करके ( अवश्य ही ) संसार समुद्रसे आप लोग पार होंगे | " लीजिए, भास्करका यह नया सिद्धान्त सुन लीजिए और इसको शीघ्र अमलेमें लाइए |

यह समझमें न आया कि पद्मपुराणके मंगलाचरण कथासूत्र आदिमें ये १२ पृष्ठ क्यों काले किये गये ? इनमें य्रन्थकर्त्ताका 

## हरिवं शपुराण ।

अब हरिवंशपुराणके मंगलाचरणादिके अनुवादके भी कुछ नमूने देख लीनिए:—

## जीवसिद्धिविधायीह क्रुतयुक्त्यनुशासनम् । वचः समन्तभद्रस्य वीरस्येव विजृम्भते ॥ ३० ॥

इस श्लोकका भावार्थ यह है कि ''' समन्तभद्राचार्यके वचन— जो कि ' जीवसिद्धि ' और ' युक्त्यनुशासन ' नामक शास्रोंके प्रगट करनेवाले हैं—महावीर भगवानके वचनोंके ससान प्रकाशित होते हैं । " परन्तु द्विवेदीजी इसका अर्थ करते हैं-" संसारमें जीवसिद्धि करके अकाट्य युक्तियोंसे भरी हुई संभ्रान्त वीरकेसे श्रीसमन्तभद्व स्वामीकी बातें आज सर्वत्र माननीय हो रही हैं।" बेचारे द्विवेदीजी तो ठहरे कोरे काव्यर्तार्थ, इसलिए वे तो समझें ही क्या कि जीवसिद्धि और युक्त्यनुशासन नामके कोई ग्रन्थ भी हैं-उन्हें तो अपना विभक्त्यर्थ करनेसे मतल्लब; और सम्पादक ठहरे सेठर्जी, उन्हें अपने सैकड़ों कामोंके मारे फुरसत कहाँ जो ऐसी बातें सोच सकें द इसके आगेके प्रायः सभी श्लोकोंका अर्थ ऐसा ही ऊँटपटाँग किया गया है।

## महासेनस्य मधुरा शीलालङ्कारधारिणी । कथा न वर्णिता केन वनितेव सुलोचना ॥ ३४ ॥

इस रूप्तेकमें महासेन कविके ' मुलोचना कथा ' नामक काव्य-का उल्लेख किया गया है, परन्तु उसे कथाका विशेषण मानकर यह अर्थ किया गया है—'' सुन्दर आँखवाली स्त्रीकी सी महासे-नकी विनयालंकारालंकता कथा कौन नहीं वर्णित करेगा ? ''

> क्वतपद्मोदयोद्योता प्रत्यहं परिवर्तिता । सुतिंः काव्यमयी लोके रवेरिव रवेः प्रिया ॥ ३५ ॥ वरांगनेव सर्वांगैर्वरांगचरितार्थवाक् । कस्य नोत्पादयेद्गाढमनुरागं स्वगोचरम् ॥ ३६ ॥

इन -स्ठोकोंमें पद्मपुराणके कत्ती रविषेणकी और उनकी रच-नाकी प्रशंसा की गई है । इनका भावार्थ इस प्रकार है—ये बड़े ही सुंदर -स्ठोक हैं—-'' रवि ( सूर्य ) के समान पद्मोदय करनेवाली जैनहितैषी-

(कमलेंको खिल्लानेवाली और कविके पक्षमें पद्मपुराणको रचने-वाली), रविषेणकी काव्यमयी प्यारी मूर्ति इस लोकमें प्रतिदिन परिवर्तित होती रहती है ( सूर्य प्रतिदिन परिवर्तन करता रहता है और कविके काव्यकी प्रतिदिन आवृत्तियाँ होती रहती हैं )। उन्हीं रविषेणका वरांगचरित नामका काव्य वारांगनाके समान किसको स्वानुभवगेाचर गहरा अनुराग उत्पन्न नहीं करता ? " भास्करमें इसका अर्थ इस प्रकार किया गया है—'' प्रतिदिन काव्यरोाभा अथवा लक्ष्मीको बढानेवाली संसारमें काव्यमूर्तिकी सी सूर्यप्रियाकी नाई वरांग राब्दको चरितार्थ करनेवाली वरांगनाकी ऐसी कविता मला किसके मनमें सुभग अनुराग उत्पन्न नहीं करती। " सावधान पाठक ! कहीं बींचमें ठहर न जाइए, बराबर एक स्वासमें पूरा पाठ पढ जाइए ! रहा अर्थ, सो उसकी तो आप चिन्ता ही मत की-

जिए, इन वाक्योंपरसे उसका समझना तो छद्मस्थोंकी बुद्धिसे अतीत हरिवंशपुराणके मंगलाचरणादिकी प्रत्येक पंक्ति अशुद्धियोंसे भरी हुई है। इतना स्थान नहीं कि उन सब अशुद्धियोंकी अलोचना की जाय-पाठकोंको वह रुचिकर भी नहीं हो सकती । मालूम नहीं सेठजी ऐसे अनधिकारी लोगोंके हाथसे जैनग्रन्थोंके अभिप्रायोंकी यह दुर्दशा क्यों कराते हैं ?

## चन्द्रगिरिका परिचय ।

यह लेख छह पेजका है । इसमें श्रवणबेलगुलके चन्द्रगिरि नामक पर्वतका और उसपरके मन्दिर आदिका घर्णन है । संभवतः यह राइस साहबके अँगरेज़ी ग्रन्थ ' इनस्कप्रान एट् श्रवणबेल-

गेलिके आधारसे लिखा गया है और इसी कारण इसमें अत्युक्तियों और अति प्रशंसाओंका अभाव न होनेपर भी ऊँटपटाँग बर्ति बहुत कम हैं। इसमें एक जगह लिखा है कि महाराज अशोकंने श्रवणबेलगुल ग्रामके नाममें सरोवर राब्द जोड दिया । पर यह न मालूम हुआ कि इसके लिए कुछ प्रमाण भी है या नहीं । चन्द्र-गुप्तबस्ती नामक मन्दिरके विषयमें भी लिखा है कि उसे सम्राट् अशोकने बनवाया था । इससे मालूम होता है कि सम्पादक महा-शय अशोकको भी जैन समझते हैं ! पहले अंकके चन्द्रगुप्तवाले लेखमें उन्होंने एक जगह लिखा भी है कि अशोक अपने राज्या-भिषेकके १३ वें वर्ष तक जैन था-पीछे बौद्ध हो गया था । परन्तु यह निरी गप्प है और साम्प्रदायिक मोहवश लिखी गई है। बौद्ध-भर्म धारण करनेके पहले वह वेदानुयायी था-कमसे कम यह तो निश्चित है कि जैन नहीं था। अपने गिरनारके पहले शिलालेखमें बह स्पष्ट शब्दोंमें लिखता है कि-'' पहले मेरी पाकशालामें प्रति-दिन हजारों जीव मारे जाते थे; परन्तु अब ( बौद्धधर्म धारण करने पर ) भोजनके लिए केवल तीन ही प्राणी मारे जाते हैं और आगे ये भी न मारे जायँगे । " इससे स्पष्ट है कि वह पहले मांसभक्षी अजैन था। इस विषयमें और भी अनेक प्रमाण दिये जा सकते हैं। सम्पादक महाशयके पास जैन होनेके कोई प्रमाण हों तो उन्हें प्रकट करना चाहिए । कमसे कम किसी जैनय्रन्थका ही प्रमाण देना चाहिए जिसमें लिखा हो कि अशोक जैन था। बाहुबलिस्वामीकी प्रतिमापर एक तरफ लिखा है कि चामुण्ड-रायने बनवाई और दूसरी ओर लिखा है कि गंगराजने चैत्यालय

#### जेनहिंतैषी-

बनवाया । सम्पादक महाराय कहते हैं कि '' ये गंगकुलोत्पन्न परम जैनधर्मामिमानी महाराज गंगराज चामुण्डरायके दो सौ वर्ष पीछे हुए हैं ।" परन्तु गंगराज गंगकुलके किस राजाका नाम था और उसने कबसे कब तक राज्य किया है यह बतलानेकी आव-इयकता नहीं समझते । हमारी समझमें चामुण्डराय जिनके मंत्री थे वे महाराज राचमछ ही उक्त चैत्यालयके बनवानेवाले होंगे । वे गंगवंशके ही थे और जैनधर्मके अनुयायी थे । गंगराज नाम उन्हींके ।ऌिए आया है । जब दोनों लेख एक ही ∕ समयके लिखे हुए हैं तब गंगराजको चामुण्डरायके २०० वर्षे बादका बतल्राना असंगत है । हाँ, राचमछके एक भाईका नाम रक्कस गंगराज था। उसने ई० सन् ९९७ से १००८ तक राज्य किया है । प्रसिद्ध जैन कवि नागवमी ( चामुण्डरायके गुरु अजितसेनका <sup>`</sup>शिष्य <sup>)</sup> इसका आश्रित कवि ्था । संभव है कि गंगराज उसीका संक्षिप्त नाम हो । गरज यह ाके राचमछ या उनका भाई, इन दोमेंसे किसी एकको चैत्याल्यका बनवानेवाला समझना चाहिए ।

इस लेखमें भी सम्पादकने तीन चार प्रतिज्ञायें की हैं जो अभी-तक पूरी नहीं हुई हैं और शायद आगे भी न होंगी । इस तरह-की प्रतिज्ञायें करना उनकी लेखशैलीमें दाखिल है !

इस लेखमें चन्द्रगुप्तवस्ती आदिके जो ४–५ चित्र दिये हैं, वे राइस साहबकी पुस्तकसे ज्योंके त्यों उतार लिये गये हैं। उस समय फोटो आदि लेनेका अधिक सुभीता न होगा, इसलिये राइससाहबने मन्दिरोंके रेखाचित्र हाथसे खींच लिये होंगे और उन्हें

Jain Education International

ही पुस्तकमें छपवा दिया होगा । बड़े अफसोसकी बात है कि जो जो सम्पादक अपने पत्रके एक एक अंकको एक एक वर्षमं तैयार करते हैं और इसका कारण साधनसामग्री जोडनेका अटूट परि-श्रम बतलाते हैं तथा जो प्रत्येक अंकके लिए हज़ार हज़ार रुपया खर्च कर डालते हैं उनसे उक्त मन्दिरोंकी ताजा फोटो मँगवाकर न लगवाई गई !

## दिगम्बरमतपर एक विदेशी विद्वान्का विचार ।

यह एक पादरी साहबके अँगरेजी लेखका अनुवाद है; पर यह नहीं बतलाया गया कि मूल लेख किस पुस्तकपरसे लिया गया और वह किस समयका लिखा हुआ है। लेख अच्छा है, पर पुराना माऌूम होता है और इस कारण उसमें कई अमपूर्ण बातें मौजूद हैं जिन्हें इस समयके इतिहासज्ञ नहीं मानते । जैसे, इसमें एक जगह लिखा है कि गौतम ( इन्द्रभूति ) महावीरके शिष्य थे और वही पीछेसे बुद्ध नामसे प्रसिद्ध हुए। पर यह अम है। महावीरके शिष्य गौतम गणधरसे गौतम नुद्ध पृथक् व्यक्ति हैं। पहले बाह्मण थे और दूसरे क्षत्रिय राजपुत्र । ग्रीक लोगोंने जिन जिम्नासोफिस्ट साधुओंका<sup>ं</sup> उल्लेख किया है उनको दिगम्बरजैन-सम्पदायके साधु सिद्ध करना बहुत कठिन है। उनकी चर्या दिगम्बर जैनसाधुओंसे बहुत भिन्न बतलाई गई है। केवल नम्न होनेसे या मांसभोजी न होनेसे उन्हें दिगम्बर कहना जबरदस्ती है | सिकन्दर बादशाहने जिस जिम्नासोफिस्ट साधुके पास अपना दूत मेजा था, वह ईश्वरका कर्तृत्व माननेवाला, अपक्व फलमूल

जैनहितैषी-

खानेवाला और नदीका जल पीनेवाला था । मालूम नहीं मूल लेखकका ध्यान इन बातोंकी ओर क्यों नहीं गया। इसमें एक जगह लिखा है कि "कपिलके बाद भारतवर्षमें जिनके धार्मिक साम्राज्यका डंका बज गया था वह जैनियोंके तत्त्ववेत्ता प्रातः-स्मरणीय तीर्थंकर श्री १००८ पाइर्वनाथ स्वामी थे।" क्या ये ' प्रातःस्मरणीय ' आदि शब्द मूल लेखक पादरी साहबके <sup>े</sup>लिखे हुए हैं <sup>?</sup> हमारी समझमें एक पादरी इस तरह कभी नहीं ं ळिख सकता, तब सम्पादक महाशयको या अनुवादक महा-श्वायको क्या आवश्यकता थी कि अपनी भक्ति और श्रद्धाको दूसरेके लेखमें घुसकर प्रकाशित करें ? क्या आश्चर्य है कि लेखके अन्यान्य अंशोंमें भी इस भक्ति और श्रद्धाके मोहसे---जिसका इति-हाससे कोई सम्बन्ध नहीं है—सम्पादक महाशयने मूल लेखकके विचारोंमें भी थोड़ा बहुत परिवर्तन कर दिया हो और तब हम कैसे विश्वास कर सकते हैं कि लेखके सब विचार मुल लेखकके हैं ? ऐसे अनुवादोंपर विश्वास करना जोखिमका काम है । एक ऐतिहा-सिक पत्रके अभिमानी सम्पादकको अनुवादकके उत्तरदायित्वका इतना भी ज्ञान न होना आश्चर्यका विषय है।

## जिनसेनाचार्यका पाण्डित्य ।

इसके लेखक पं० हरनाथजी द्विवेदी हैं। आपने आदिपुराणसे बहुतसे श्लोक उद्घत करके यह बतलाया है कि जिनसेन स्वामी बड़े नामी कवि थे, उनकी उपमा, उत्प्रेक्षा, ज्याकरणज्ञता आदि बहुत ऊँचे दर्जेकी की हैं। इस विषयमें हमें कुछ कहना नहीं है, हम भी जिनसेन

स्वामीको अच्छा कवि समझते हैं; परन्तु द्विवेदीजीने यह छेख हमारा विश्वांस है कि केवल अपने सेठर्जाको प्रसन्न करनेके लिए लिखा है; उनके हृदयसे उसका कोई सम्बन्ध नहीं है। लेखमें तथ्य भी बहुत थोड़ा है । शब्दाम्बर और प्रशंसाकी भरमार ही अधिक है । बहुतसी अप्रासङ्क्रिक बातें भी लिख दी गई हैं। एक जगह आपने मालूम नहीं किसको लक्ष्य करके यह लिखा है कि—'' कितने ही लोग भगवज्जिनसेनको एक साधारण विद्वान् निश्चित करनेके लिए लम्बी चौडी चेष्टा कर रहे हैं ।" और फिर इसके लिए आपने पंचमकालको दोष दिया है। यह तो आपने एक ही कही । अरे भाई, उन्हें साधारण विद्वान कौन बनाता है सो तो बतला दो; ज्यर्थ ही पंचमकालको क्यों कोस रहे हो ? एक इतिहासके पत्रमें इस प्रकारकी बातें अच्छी नहीं मालूम होतीं | किसीके बनानेसे कोई छोटा बडा नहीं बन सकता-जो जितना होता है उतना ही रहता है । आप जैसे चाहे जितने किरायेके लेखक मिल जावें, पर क्या आप समझते हैं कि इससे आपके सम्पादक महाशयकी योग्यता बढ जायगी ? कमी नहीं ।

हेखके अन्तिम भागमें जिनसेन और कालिदासके समान-भावव्यंजक दो दो श्लोक उद्धृत किये गये हैं। द्विवेदीजीने वास्तवमें अपने आन्तरिक विश्वासके अनुसार दिखलाना तो यह चाहा है कि कालिदासकी छाया लेकर जिनसेनने अपने श्लोक रचे हैं, परन्तु अपने भोले सेठर्जाको प्रसन्न करनेके लिए इस समानताका निष्कर्ष यह निकाला है-" उक्त श्लोकोंसे पाठक स्वयं विचार कर सकते

#### जैनहितैषी-

कि भगवजिनसेन और कविवर कालिदास ये दोनों समसामयिक कवि अपने कान्यमें सर्वोत्कष्टता दिखलानेके लिए कितना प्रयास करते थे ? केवल प्रयास ही तक नहीं बल्कि सफलता भी प्राप्त करते थे, जिसकी साक्षिता उपर्युक्त पद्य ही दे रहे हैं । " बाह द्विवेदीजी ! इस जगह तो आपने सेठजीको खूब ही बनाया। हम लोगोंकी छोटीसी समझमें तो यह बात नहीं आई कि जो श्लोक बिलकुल मिलते-जुलते हुए हैं वे अपने अपने कार्क्यमें सर्वोत्क्रष्टता दिखलानेके लिये बने हुए कैसे कहे जासकते हैं ? उनके विषयमें ऐसा क्यों न कहा जाय कि एकने दूसरेकी छाया ली है ? यदि आप कालिदास और जिनसेनको समसामयिक कहते हैं और सेठजीका ही मन रखना चाहते हैं तो यही क्यों नहीं कहते कि कालिदासने जिनसे-नेक श्लोकोंकी छाया ली है ? पर ऐसा आप क्यों लिखने लगे ? आप तो बेचारे सेठजीको बना रहे हैं !

अन्तमें आदि्पुराणका एक श्ठोक दिया है जिसमें ' अमोघशा-सन ' शब्द आया है। इस श्ठोकमें राजा वज्रजंघके राज्यशास-नकी प्रशंसा की गई है। इसके केवल्ठ ' अमोघ ' शब्दसे यह अर्थ निकाल्रना कि कविने अमोघवर्ष महाराजका स्मरण किया है, ज़बर्द-स्तीके सिवाय कुछ नहीं है। ( कमशः )



## विधवा-सम्बोधन ।

### (१)

विधवा बहिन, समझ नहिं पडता, क्यों उदास हो बैठी हो, क्यों कर्तव्यबिहीन हुई तुम, निजानन्द खो बैठी हो। कहाँ गई वह कान्ति, लालिमा, खोई चंचललाई है, सब प्रकारसे निरुत्साहकी, छाया तुमपर छाई है॥

#### (२)

अंगोपांग न विकल हुए कुछ, तनुमें रोग न व्यापा है; और शिथिलता लानेवाला, आया नहीं बुढापा है। मुरझाया पर वदन, न दिखती जीनेकी अभिलाषा है, गहरी आहें निकल रही हैं, मुँहसे, घोर निराशा है॥

### (३)

हुआ हाल क्यों भगिनी ऐसा, कौन विचार समाया है, जिसने करके विकल हृदयको, 'आपा ' भाव अलाया है। निजपर का नहिं ज्ञान, सदा अपध्यान हृदयमें छाया है भववनमें न भटकनेका भय, क्या अन्धेर मचाया है॥

#### (8)

शोकी होना स्वात्मक्षेत्रमें, पाप बीजका वोना है, जिसका फल अनेक दुःखोंका संगम आगे होना है। शोक किये क्या लाभ १ व्यर्थ ही अकर्मण्यअन जाना है, आत्मलाभसे वंचित होकर, फिर पीछे पछताना है॥

## (५)

योग अनिष्ट, वियोग इष्टका, अघतरु दो फल लाता है, फल नहिं खाना वृक्ष जलाना, इह परभव सुखदाता है। इससे पतिवियोगमें दुख कर, भछा न पापकमाना है, किन्तु स्व-पर-हितसाधनमें ही, उत्तम योग ऌगाना है ॥

### (६)

आत्मोन्नतिमें यत्न श्रेष्ठ है, जिस विधि हो उसको करना, उसके लिप लोकलज्जा अपमानादिकसे नहिं डरना। जो स्वतंत्रता लाम हुआ है, दैवयोगसे सुखकारी, दुरुपयोगकर उसे न खोओ, जिससे हो पीछे ख्वारी ॥

#### ( ق )

माना हमने, हुआ, हो रहा, तुमपर अत्याचार बड़ा, साथ तुम्हारे पंचजनोंका, होता है व्यवहार कड़ा। पर तुमने इसके विरोधमें, किया न जब प्रतिरोध खड़ा, तब क्या स्वत्व अुळाकर तुमने, किया नहीं अपराध बड़ा ?

#### ( < )

स्वार्थसाधु नहिं दया करेंगे, उनसे इस अभिलाषाको-छोड़, स्वावलम्बिनी बनो तुम, पूर्ण करो निज आशाको सावधान हो स्वबल बढ़ाओ, निजसमाज उत्थान करो, ' दैव दूर्बलोंका घातक ' इस नीतिवाक्यपर ध्यान करो॥

#### (९)

बिना भावके बाद्यकियासे, धर्म नहीं बन आता है, रक्खो सदा ध्यानमें इसको, यह आगम बतलाता है। भाव बिना जो व्रत नियमादिक, करके ढोंग बनाता है, आत्मपतित होकर वह मानव, ठग-दंभी कहलाता है॥

### (१०)

इससे लोकदिखावा करके, धर्मस्वाँग तुम मृत घरना, सरल चित्तसे जो बन आए, भावसहित सोही करना। प्रबल न होने पायँ कषायें, लक्ष्य सदा इसपर रखना, स्वार्थत्यागके पुण्य पन्थपर, सदा काल चलते रहना ॥

## (११)

क्षत्रभंगुर सब ठाठ जगतके, इनपर मत मोहित होना काया मायाके धोखेमें, पड़, अचेत हो नर्हि सोना । दुर्ऌभ मनुज जन्मको पाकर, निजर्कतव्य समझ लेना, उसहीके पालनमें तत्पर, रह, प्रमादको तज देना ॥

## (१२)

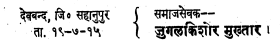
दीन दुखी जीवोंकी सेवा, करनी सीखो हितकारी, दीनावस्था दूर तुम्हारी, हो जाप जिससे सारी। दे करके अवलम्ब उठाओ निर्वल जीवोंको प्यारी, इससे वृद्धि तुम्हारे बलकी, निःसंशय होगी भारी॥

## (१३)

हो विवेक जागृत भारतमें, इसका यत्न महान करो, अज्ञ जगतको उसके दुख दारिद्य आदिका ज्ञान करो। फैल्लाओ सर्त्कर्म जगतमें, सबको दिलसे प्यार करो, बने जहाँ तक इस जीवनमें, औरोंका उपकार करो॥

## ( 88 )

' युग-वीरा' बनकर स्वदेशका फिरसे तुम उत्थान करो, मैत्री भाव सभीसे रखकर, गुणियोंका सन्मान करो। उन्नत होगा आत्म तुम्हारा, इन ही सकल्ठ उपायोंसे, शांति मिल्लेगी, दुःख टलेगा, छूटोगी विपदाओंसे ॥



#### जैनहितैषी-

## ज्वालापुर महाविद्यालय <sup>और</sup> गुरुकुल कांगडी ।

उ क दोनों संस्थायें आर्यसमाजकी हैं। पहली संस्था अर्थात् महाविद्यालय हरिद्वारसे लगभग ३ मीलके अंतरपर ज्वालापुरके निकट रेलकी सड़क पर एक बड़े रम्य और विशाल क्षेत्र पर स्थित है। इसे आर्यसमाजके प्रसिद्ध विद्वान् स्वामी दर्शनानंदजीने स्थापित किया था। इसमें संस्कृत प्रथम भाषा और अँगरेज़ी द्वितीय भाषाके तौर-पर पढ़ाई जाती है। इस समय इसमें लगभग ८० विद्यार्थी अध्ययन कर रहे हैं। समस्त विद्यार्थी ब्रह्मचारी हैं। इनके माता पिताओंने विद्यार्थी अवस्था पर्यतके लिए इन्हें विद्यालयके संरक्षणमें छोड़ दिया है। इस विद्यालयमें विद्यार्थियोंसे किसी प्रकारकी कोई फीस वगैरह नहीं ली जाती। सम्पूर्ण खर्च विद्यालयको ही उठाना होता है।

इस विद्यालयमें जितने अध्यायक हैं, सब विद्वान् हैं। विद्वानोंकी यहाँ बहुत अच्छी मंडली है। यद्यपि यहाँ पर संस्कृतज्ञ विद्वानोंकी ही बहुलता है तथापि इससे अँगरेज़ी आदिकी शिक्षामें किसी प्रकारकी क्षति नहीं रहती है, कारण कि जितने भी कार्यकर्त्ता हैं सब समयके अनुसार उपयोगी शिक्षाकी आवश्यकताकों समझे हुए हैं।

800

ब्रह्मचारी देखनेमें बड़े सुंदर स्वस्थ और प्रसन्नचित्त मालूम होते हैं। उनकी आकृतिसे मालूम होता है कि एकदिन ये लोग बड़े विद्वान होंगे और इनके द्वारा आर्यसमाजके सिद्धांतोंका बहुत प्रचार होगा। बच्चोंमें आपसमें बड़ा प्रेम है। पढ़ने लिखनेकी तरफ़ विशेष रुचि है। पाठ्य पुस्तकोंके अतिरिक्त अन्य पुस्तकें भी बड़े प्रेमसे पढ़ते हैं।

इस विद्यालयका प्रबंध भी बहुत प्रशंसनीय है। बच्चोंके चरित्र-गठनकी ओर प्रबंधकोंका विशेष ध्यान है। ब्रह्मचर्यकी पूर्ण रूपसे रक्षा कराई जाती है। खेल कूद और व्यायामका भी पूरा पूरा ख़याल रक्खा जाता है। विद्यालयके पास ही नहर है जिसमें बच्चे खूब तैरते हैं।

पाकशाला, यज्ञशाला तथा स्नानागार बड़े ही उत्तम और उचित रूपसे बने हुए हैं । भोजनशाला इतनी बड़ी है कि उसमें एक साथ ७०, ८० ब्रह्मचारी बैठकर भोजन कर सकते हैं। वह इतनी साफ रहती है कि कहीं एक तिनका भी दिखलाई नहीं देता । यज्ञ-शाला इतनी विशाल है कि १००–१५० व्यक्ति चारों ओर बैठकर आनंदसे हवन कर सकते हैं । स्नानागार भी इतना विस्तरित है कि ४०, ५० विद्यार्थी एक समयमें स्नान कर सकते हैं । फरश तीनों स्थानोंका पक्का बना हुआ है । पानीसे घो डाल्नेसे सब साफ हो जाता है ।

यहाँका औषधालय भी विशेष रूपसे उछेखनीय है। जो वैद्य यहाँपर हैं ने नडे ही योग्य और अनुभर्वा हैं और इतने प्रसिद्ध हैं जैनहितैषी--

कि बाहरसे भी इलानके लिए लोग उनके पास आते हैं और ओषधि मँगाते हैं।

भारतोदय नामका हिन्दी साप्ताहिक पत्र भी यहाँसे निकल्ता है। यहाँके अधिष्ठाता तथा कार्यकर्ता बडे ही सज्जन पुरुष हैं। उनका व्यवहार दर्शकों प्रति बडा चित्ताकर्षक है । इस विद्यालयमें दिखावा बहुत कम है और काम बहुत ज्यादह होता है। यहाँ-के पठनकमसे यद्यपि हम पूर्ण रूपसे सहमत नहीं हैं; परंतु यह एक ऐसा प्रश्न है कि जिसका सम्बंध विद्यालयकी कमेटी अथवा आर्यसमाजसे है । चाहे पठनकम कुछ हो, तात्पर्य इससे है कि बालकोंपर शिक्षाका क्या प्रभाव पडता है । आया बालकोंका स्वास्थ्य और उनका ज्ञान बढता है या नहीं ? सो दोनों चीजें यहाँ पर बढ रही हैं। बच्चेंका चरित्रगठन ख़ब होता है। यहाँकी शिक्षा पक्षपातरहित उदार है । यद्यपि यह संस्था आर्यसमाजकी है परंत बच्चेंके हृदयोंमें पक्षपातका बीज यहाँ नहीं बोया जाता और न किसी धर्मविशेषसे अथवा व्यक्तिविशेषसे द्वेष रखना सि-खलाया जाता है। हमने विद्यालयके एक कमरेमें दिगम्बर जैनद्वारा प्रकाशित स्वर्गीय सेठ माणिकचन्द्रजीका कैलेंडर भी लटका हुआ देखा | जान पडता है कि अब पक्षपात और द्वेष संसारसे कम होता जाता है। जैनियोंको भी कम कर देना उचित है। अब समय इस बातका है कि प्रेमसे अपने मतके सिद्धान्तोंका प्रकाश किया जाय । आपसमें ल्रडने भिडने और द्वेषभाव रखनेका अब समय नहीं रहा है ।

टूसरी संस्थाका नाम गुरुकुल कांगड़ी है। यह बहुत पुरानी और बड़ी संस्था है। इसके देखनेकी इच्छा हमारे मनमें बर्षोंसे थी। हारिद्वारसे दो मीलके अंतर पर कनखल है। कनखलसे गंगापार करके पैदल सेरे करते हुए गंगाकी घाटियोंमेंसे होते हुए हम गुरुकुल पहुँचे। रास्तेमें ऐसे जंगल पड़ते हैं कि कहीं मनुष्यकी परछाई मी दिखलाई नही देती। वास्तवमें गुरुकुल जैसी संस्थाका ऐसे ही स्थान पर होना उपयुक्त है।

गुरुकुलकी इमारतसे बाहर, बाहरसे आये हुए लोगोंके लिए एक धर्मशाला बनी हुई है । उसीमें हम ठहरे । थोडी ही देर हुई थी कि इतनेमें गुरुकुलका चपरासी आया और उसने हमसे स्नान वगैरहके लिए कहा । हम स्नान ध्यान वगैरहसे निवृत्त होकर डेरेसे चले थे। तब वह हमको बडे प्रेमके साथ भोजन-शालामें ले गया । भोजनशालामें हमारा पंहुँचना था कि वहाँके प्रबंधकोंने बिना किसी प्रकारकी जान पहिचानके हमारा बड़ा आदर सत्कार किया और बडे प्रेमके साथ हमको भोजन कराया। कुछ ब्रह्मचारी लोग भी हमारे साथ भोजन कर रहे थे। भोजन सादा, हल्का और बलबर्धक था । दाल तरकारीमें स्वास्थ्यको बिगाडनेवाले मसाले नहीं थे । सबसे उत्तम पदार्थ जो देखनेमें आया वह मीठा राद्ध दही था । मीठा दही कितना रुचिकर और लामदायक होता है इसके कहनेकी आवश्यकता नहीं । दही . झॉंड मर, वगैरह पदार्थ यहाँ उमदा और ज्यादह मिलते हैं। शहरों-में अछे अच्छे अमीर लोग भी इनके लिए तरसते हैं । मिठाइयाँ और मसाले यहाँ खानेको नहीं नहीं दिये जाते; किंतु दूध, मीठा दहीं, फल तरकारी तथा हरें। चीज़ें जितनी मिल सकती हैं दी जाती हैं। दूध दहीके लिए गोशाला है जिसमें दूध देनेवाली गायों-की बड़ी संख्या है। हरी तरकारीके लिए खेत और बाड़े है जिनमें ऋतुओंकी तमाम चीज़ें पैदा होती हैं।

भोजन करनेके पश्चात् आश्रमको देखा। इस समय इसमें २१५ ब्रह्मचारी हैं। स्कूल और कालिज दो पृथक् पृथक् विभाग हैं। दोनोंके रहन सहन, खान पान, पठन पाठनुका पृथक् पृथक् प्रबंध है। स्कूलमें पढनेवाले ब्रह्मचारियोंसे १०) मासिक और कालिजेमें पढनेवाले ब्रह्मचारियोंसे १५) मासिक फीस ली जाती है। ज्वाला-पुरमें फीस बिलकुल नहीं ली जाती और यहाँ पूरी ली जाती है। बहाँ प्रायः साधारण स्थितिके लोगोंके बालक रहते हैं, यहाँ श्रीमा-मानोंके रहते हैं।

छोटी कक्षासे लेकर ऊँचीकक्षा तक यहाँ पर सब पढ़ाई मातृ-भाषा हिंदीमें होती है। यहाँका पुस्तकालय बडा़ विशाल है। उसमें प्रत्येक विषयके अच्छे अच्छे प्रंथोंका संग्रह है। पत्र और पत्रिकायें भी कितनी ही आती हैं।

यहाँका अखाड़ा—व्यायामशाला भी दर्शनीय है । उसमें व्याया-मकी कितनी ही उपयोगी चीजें हैं ।

जल वायु यहाँका बड़ा स्वच्छ है । गुरूकुलके पांछे गंगा बहती है । यहाँका दृश्य बड़ा ही मनोहारी है। वर्षाऋतुमें यहाँ अवर्णनीय आनंद रहता होगा । भोजनग्नाला, यज्ञशाला तथा स्नानागार यहाँ भी ज्वालापुरके समान उत्तम बने हुए हैं। विशेष बात यहाँ पर यह है कि गुरूकु-लको स्थान बहुत मिला हुआ है। स्थानकी अधिकतासे यहाँ पर किसी बातकी त्रुटि नहीं है।

सबसे अच्छी बात जो गुरुकुलमें देखनेमें आई वह वहाँके कार्यकर्ताओं और सेवकोंका प्रेम और शिष्ट व्यवहार है। छोटेसे लेकर बड़े तक सबके सब बड़े ही सम्य और शिष्ट हैं—प्रेम उनके हृदयोंमें कूटकूट कर भरा हुआ है।

क्या जैनसंस्थायें भी इन संस्थाओंसे कुछ पाठ सीखेंगी ?

दर्शक--दयाचन्द्र गोयलीय ।



## सट्टा ।

#### (व्येंकटेश्वरसे उद्धृत)

ट्टेका 'लक्षण' अनिश्चित है । साधारण भाषामें सट्टेका अर्थ ' बदला ' होता है । एक चीनके बदले दूसरी चीजका लेना देना ' सट्टा ' या ' सौदा ' कहलाता है, परन्तु इस अर्थके सिवाय



सट्टेका और सचे व्योपारका शब्दों में भेद करना बहुत ही कठिन है। प्रत्येक व्योपारमें सट्टेका अंश उपस्थित रहता है एवं बड़े बड़े सट्टे वास्तवमें व्योपार कहलाते हैं। 'जोखम' जैसी सट्टेमें रहती है, वैसी प्रत्येक व्यापारमें भी रहती है। दूरदर्शिता और बुद्धिमत्ताकी दोनोंमें आवश्यकता है। मालकी आयत और निकास, उपज और खप दोनोंहींमें देखी जाती है और दोनोंहींमें लोग अपनी शक्तिके बाहर काम करने लगते हैं। अतः इनके भेदका वर्णन करना सरल नहीं है, किन्तु व्यवहारमें सट्टे और व्योपारका अन्तर स्पष्ट प्रतीत होता है और सर्व विदित है।

रेल्वे, तार, मिल्ल इत्यादि उद्यमोंके सञ्चालक कभी सटोरिये नहीं कहलायँगे, परन्तु रुई, अलसी, चाँदी, सन, पाट, रोर इत्यादिको अनापशनाप खरीदने वेचनेवाले एवं केवल लाभ हानिके फर्कका लेनदेन करनेका आभ्यन्तरिक सङ्केत रखनेवाले, तथा कानूनसे बचनेके लिये, इस मतलबसे, मालकी ' डिलीवरी ' अर्थात् तैयारी लेनदेन करनेवाले, अतएव इसी मतलबसे, लिखित कबूलियतके बन्धनका आश्रय लेनेवाले अवश्य सटोरिये हैं । इसमें कोई सन्देह नहीं । कानूनमें भिन्न भिन्न जजोंकी प्रवृत्ति तथा ज्ञानके अनुसार सट्टा जूआ या व्योपार ठहराया जाता है, इससे सट्टेका खास स्वरूप नहीं जाना जा सकता । कानूनी चिह्न इसका निर्णय करनेमें असमर्थ हैं, परन्तु वास्तवमें हम उस व्यापारको सट्टेके नामसे कलंकित करेगें, जो बूतेके बेहद बाहर है, जो जूएका स्वरूपविरोष है, जिसमें धनी होते उतना ही समय ल्याता है जितना कि कंगाल होते ल्यता है । जिसमें 'चान्स ' अर्थात् अकस्मात् और 'भाग्यलक्ष्मी' पर अधिक विश्वास रक्खा जाता है, जिसमें प्राय: सौके सौ टका जोखम रहती है । जो अल्प समय एक वायदेसे दूसरे वायदेतकके लिये क्षण भरमें लिया दिया जाता है, जिसमें निरन्तर त्रास बना रहता है और जिसके करनेवाले संसारके सारे सुखोंको भोगते हुए भी सदा पीडित रहते हैं ।

सद्दा विश्वव्यापी है । अमेरिका ( न्यूयार्क), इंग्लेण्ड ( लिव-रपुल ) इत्यादि बड़े बड़े देशोंमें सट्टा होता है । अतः यह एक महान अनिष्ट है, जिसको जड़मूल्से उखाड़ना एक बड़ी भारी समस्या है । अमेरिकाके अर्थशास्त्री, प्रोफेसर टासिंग लिखते हैं " सट्टेका जोर इतना किसी देशमें नहीं जितना कि अमेरिकाके युनाइटेड स्टेट्रसमें है । यहाँ सट्टेके सारे साधन उपस्थित हैं । जैसे कि अनेक भागोंमें विभक्त जङ्गी संस्थाएँ, विश्वव्यापी बाजार, बड़े बड़े सौदे, अतिसाहसी और घनी प्रजा इत्यादि । अतः बहुतेरे अमेरिकन साहृकारोंने सट्टेरूपी जूएको ही व्योपार मान रक्खा है । न्युयार्कका स्टाक एक्श्रेज अर्थात् शेरबाजार संसार भरमें धीज- जैनहिंतैषी-

पतीजकी एक अनोखी संस्था है, परन्तु संसार भरमें जूएका सबसे बडा नरक भी वही है। "

संहेके मुख्य गुण आयात और निकास, उपज और खपकी समतोल रखनेका है, अथार्त माल बाजारमें आनेसे पहले ही खरीद लिया जाता है और खपसे ज्यादा होनेपर गोदाममें जमा कर लिया जाता है तथा खपसे उपजके कम होने पर जमा किया हुआ माल बेच दिया जाता है। यों करनेसे भावका तारतम्य कम होता है और माल्ल नियमित भावसे बिकता है । दैनिक बाजार और मौस-मका बाजार एवं भिन्न भिन्न देशोंका बाजार प्रायः एक रहता है । सट्टेके कारण देश देशका व्यापार बढता है और व्यापारके सम्ब-न्धसे परस्पर विद्या विचार सम्यता इत्यादिका बडा प्रभाव पडता है और देशीय शत्रुता दूर होकर अन्योन्य प्रेमभाव उत्पन्न होता है । किसान लोगोंको एवं मजदूरोंको सट्टेकी चलवलके प्रतापसे सदैव अपने अपने काममें अवकाश नहीं मिलता और बाजारकी चिन्ता किये बिना उन्हें नियमित रोजाना मिलता है, एवं यदि अन्नके कबाले किये हुए होते हैं और माल इकट्ठा हुआ पडा होता है, तो दष्कालके समय प्रजा अन्नके अभावसे पीडित नहीं होती । सट्टेमें माल नमुनेसे बिकता है:जिससे सौदा सुगमतासे होता है । ईमान-दारी, विश्वास और धीजपतीज बढते हैं, जिससे सदर जाइण्ट स्टाक कोओपरोटिव कम्पनियाँ बेङ्क इत्यादि देशको अतुल लाभ पहुँचानेवाळी संस्थाओंका निर्माण किया जा सकता है ।

सट्टेके गुणकी अपेक्षा उससे उत्पन्न होते हुएँ अनिष्ट अधिक प्रबरु

हैं। सद्टा एक प्रकारका) व्यसन है । एक बार सट्टेके जालमें फँसा हुआ मनुष्य सही सलामत बाहर नहीं निकल सकता। सट्टेके बन्द होनेसे सटोरियेकी आजीविका नष्ट हो जाती है । इतना ही नहीं किन्तु वह किसी कामका नहीं रहता । सटोरियेका उद्यम, उसके दलालका वास्तवमें देशके लिये उद्यम नहीं माना जाता। इनका परिश्रम देशको फल्प्रद नहीं, किन्तु अति हानिकर है। सट्टेमें कतिपय चालाक अनुभवी और साहसी लोगोंके:सिवाय प्राय: सारे नुकसान ही हासिल करते हैं । तेजी मन्दीका लेन देन उत्तरो-त्तर कईबार हो जाता है । प्रथम बेचनेवाला दुसरेके पाससे कुछ अन्तर रखकर खरीद लेता है एवं दूसरा तीसरेसे, इत्यादि। यों करनेसे प्रत्येक व्यक्तिको लाभ व हानि दोनों होते हैं, किन्तु जब एक बड़ा सटोरिया दिवाला निकाल देता है और दूसरा 'कोर्नर ' अर्थात् कवाला करता है तब छोटे, अधविचले सटोरिये इधरके उधर घसीटे जाते हैं और दो विरोधी वेगोंके बीचमें आकर पीसे जाते हैं । इतना ही नही किन्तु देशकी आर्थिक व्यवस्थाको बिगाड **देते हैं और उपदव फैलाते हैं । धनी क्षणमें नि**धन बनते हैं, देशका व्यापार अस्तव्यस्त हो जाता है और देशकी अवस्था अस्थायी बन जाती है। सट्टा आल्लस्यको उत्तेजित करता है। प्रामाणिक और उद्यमी पुरुषोंके चित्तपर विक्षेप डालता है | ये लेग अपने व्यवसायका परित्याग कर सटोरियोंकी देखादेखी शीघतया धनी बननेकी दुराशामें अपना सर्वस्व खो देते हैं और देशमें चौतरफा आपत्तिका प्रसार हो जाता है ।

यदि ये कुशाग्रबुद्धि, चालाक, साहसी, वणिक महाजन अपने इस व्यर्थ परिश्रम द्वारा मुफ्तका असीम धन प्राप्त करनेकी तृष्णाका त्याग कर अपने देशकी सुप्त कारीगरीको जागृत करें अर्थात् इतर बडे़ बडे़ व्यवसायोंको हाथमें लेकर अपनी तीत्र बुद्धिके खर्चसे स्वार्थ और परमार्थ दोनों सम्पादन करनेका प्रयत्न करें तो क्या ही अच्छा हो ।

सट्टेके दुर्गुण स्पष्ट हैं, किन्तु राज्यके शासनसे उसे रोकना अतीव कठिन है। साधारण विचार सुधरनेसे बाहरी सट्टा कम होगा किन्तु विचार, सुधारनेके प्रयत्न करनेसे सुधरेंगे और व्यापार-सम्बन्धी सुधार इन विषयोंपर तर्क वितर्क अर्थात् चर्चा करनेसे शुद्ध होंगे। प्रोफेसर जेवंसने लिखा है—'' सुष्टिभरमें मनुष्यके समान कोई वस्तु नहीं है और मनुष्यमें तर्कके समान दूसरा कोई गुण नहीं।'' इसलिये इस तर्कशक्तिको बढ़ाइये और ऐसी चर्चा करनेके स्थानोंकी योजना कीजिये। हमारे मारवाड़ी भाइयोंमें विशे-पकर ऐसी संस्थाओंकी बड़ी आवश्यकता है। यह उनके सौभाग्यका चिह्न है कि बम्बईमें ' मारवाड़ीसम्मेलन ' के अधिपतित्वमें प्रति रविवारको ऐसी चर्ची विषयक ( डिबेटिक्न ) अधिवेशन होते हैं, जिसमें गम्भीर विषय उठाये जाते हैं। ऐसी संस्थायें स्थान स्थान पर होनी चाहिये।

## माधवप्रसाद शर्मा।

# इतिहास-प्रसङ्ग ।

en l'en

# ( २० )

## जम्बुस्वामिका समाधिस्थान ।

स्टर बी. लेविस राइस साहबने अपनी 'इन्स्किप्शन्स ऐट<sup>5</sup>अवणबेल्गोलां, नामक पुस्तककी भूमिकामें, 'राजा-वलीकथे ' के आधारपर, लिखा है कि**-गोवर्धन** महामुनि, विष्णु, नन्दिमित्र और अपराजित नामके अतकेवलियोंके संग, और पांचसौ शिष्योंके साथ,



१ देखो Arch. Surv. Rep. XV, V., 104 and 110.

ह१९

नगरीको लिखा है। मथुरामें जो जम्बुस्वामिका मेला होता है उसके विज्ञापनादिकोंमें भी ऐसा ही प्रगट किया जाता है। और सकलकीर्ति आचार्यके शिष्य जिनदास ब्रह्मचारीने अपने बनाये हुए जम्बुस्वामि-चरित्रमें लिखा है कि श्रीजम्बुस्वामि महाराज ' विपुलाचल ' पर्व-तसे मोक्ष गये हैं। अतः विद्वानोंको इस बातका निश्चय करना चाहिए कि वास्तवमें जम्बुस्वामिका समाधिस्थान कहाँपर है।

#### (२१)

## ' शतक ' ग्रन्थ ।

बहुतसे ग्रंथ 'शतक ' नामसे प्रसिद्ध हैं । जैसे नीतिशतक, वैराग्यशतक, जैनशतक, जिनशतक और समाधिशतकादि । ग्रंथोंके सम्बंधमें 'शतक 'शब्दका अर्थ 'सौपद्योंका समूह ' (A collection of one hundred stanzas) होता है । अर्थात् जिस ग्रंथमें एक शत (सौ) पद्योंका समूह हो उसे 'शतक 'कहते हैं । नी-तिशतकका अर्थ है, नीतिविषयक सौ पद्योंका समूह । इसी प्रका-रसे वैराग्यशतकादिकका अर्थ भी जानना । शतक शब्दके इस अर्थसे उपर्युक्त नीतिशतकादि प्रत्येक ग्रंथमें केवल सौ सौ पद्य होने चाहिएँ । परन्तु ग्रंथोंके देखनेसे मालूम होता है कि भर्तृहरिकृत नीतिशतकमें ११०, वैराग्यशतकमें ११६, भूधरदासकृत जैन-शतकमें १०७, स्वामि समन्तभद्राचार्यविरचित जिनशतकमें ११६ और श्रीपूज्यपादाचार्यके समाधिशतकमें १०५ पद्योंका समूह है । यह क्यों ? इसका यथार्थ उत्तर अभीतक हमारी समझमें नहीं आया। संभव हैं कि इन ग्रंथोंमें पीछेसे कुछ क्षेपक श्लोक मिल गये हों और उनसे पद्योंकी यह संख्यावद्धि हुई हो। विद्वानोंको इस विषयका शीघ निर्णय करना चाहिए और यदि क्षेपकोंके मिलनेसे यह संख्या वद्धि हुई हो तो उन्हें मालूम करनेका यत्न भी करना चाहिए। \*

#### ( २२ )

पार्श्वनाथचरितका निर्माणकाल ।

श्रीवादिराज मुनिका बनाया हुआ 'पार्श्वनाथचरित' नामका एक संस्कृत ग्रंथ है। श्रीयुत टी. एस्. कुप्पूस्वामी शास्त्रीने, यशोधर-चरितकी भूमिकामें, लिखा है कि यह ग्रंथ (पार्श्वनाथचरित) शक संवत् ९४८ में बनकर पूर्ण हुआ है। तदनुसार दूसरे विद्वानोंने मी, विद्वद्रत्नमालादिमें, उसी शक संवत् ९४८ का उछेख किया है। शास्त्रीजीने इस संवत्की प्रमाणतामें स्वयं पार्श्वनाथचरितकी प्रशस्तिका निम्न वाक्य उद्धृत किया है:—

' शाकाब्दे नगवाधिरन्ध्रगणने संवत्सरे कोधने । मासे कार्तिकनाम्नि बुद्धिमहिते शुद्धे तृतीया दिने ॥ सिंहे पाति जयादिके वसुमतीं जैनी कथेयं मया । निष्पत्तिं गमिता सती भवतु वः कल्याणनिष्पत्तये ॥ '

\* इसका भी नियम है कि शतकमें सौसे ऊपर अधिकसे अधिक कितने पय हो सकते हैं । शतक ही क्यों पश्चाशत ( पचासा ), पश्चविंशतिका ( पचीसी ), और अष्टक आदिके लिए भी नियम हैं । इस समय स्मरण नहीं परन्तु किसी प्रन्थमें हमने यह नियम पढ़ा है । सौसे अधिक होनेपर क्षेपक आदिकी कल्पना ठीक नहीं ।

#### -सम्पाद्क।

इस वाक्यमें संवत्का नाम ' क्रोधन ' दिया है, जो ६० संव-त्सरोंमेंसे ५९ वें नम्बरका संवत् है । ज्योतिषशास्त्रानुसार शक संवत्में बारह जोड़कर साठका भाग देनेसे जो शेष रहे उससे कमशः प्रभवादि संवतोंका निश्चय किया जाता है । इस हिसाबसे शक संवत् ९४८ का नाम ' कोधन ' नहीं हो सकता । तब ठीक संवत् कौनसा होना चाहिए, यह जाननेकी ज़रूरत है । मेरी रायमें पार्श्वनाथचरितकी समाप्तिका यथार्थ शक संवत् ९४७ है । ' नग ' शब्दसे सातकी संख्याका ग्रहण होना चाहिए, आठका नहीं । श्रीयुत वामन शिवराम आपटेने भी, अपने संस्कृत-इंग्ल्श्विकोशोम, ' नग ' का अर्थ The number seven, अर्थात् संख्या सात, दिया है ।

#### ( २३ )

## वादिचन्द्रभद्वारक और यशोधरचरित ।

ज्ञानसूर्योदयनाटकके कर्ता वादिचंद्र भट्टारकने एक ' यशोधर-चरित' भी बनाया है । यह चरित ज्ञानसूर्योदयनाटकके बाद रचा गया है । ज्ञानसूर्योदय नाटक सवंत् १६ ४८ में, मधूक ( महुआ ) नगरमें, बनाकर समाप्त किया गया है और इस चरितकी परिसपा-प्ति, वादिचंद्रने, अंकलेश्वर प्राममें रहकर, संवत् १६५७ में की है । जैसा कि इस चरितके अन्तिम दो पद्योंसे प्रगट है:---

तत्पद्वविशदख्यातिर्वादिवृंदमतछिका । कथामेनाँ दयासिद्धै वादिचंद्रो व्यरीरचत् ॥ ८० ॥ अंकल्रेश्वरसयामे श्रीचिन्तामणिमंदिरे ।

सप्तपंचरसाब्जाङ्के वर्षेऽकारि सुशास्त्रकम् ॥ ८१ ॥

इस चरितके आरंभमें लिखा है कि श्रीसोमदेव और वादिराजसूरिने जो यशोधरचरित बनाये हैं वे अति कठिन हैं—बालकोपयोगी नहीं ैंह, इस लिए यह प्रंथ बाल्कोंके—मंदबुद्धियोंके—हितार्थ रचा जाता है।

जिस प्रतिपरसे यह नोट लिखा गया है वह सवंत् १६७३ की अर्थात् ग्रंथकी रचनासे केवल ३६ वर्ष बादकी लिखी हुई है और प्रायः शुद्ध है। इस प्रतिसे यह भी मालूम होता है कि वादिचंद्रके पट्टपर महीचंद्र भट्टारक बैठे हैं और उन्हींको यह प्रति कराकर एक स्त्रीद्वारा समर्पित की गई है।

समाज सेवक----

जुगल्किशोर मुख्तार।

नोट—इसके आगेके नोट सम्पादकके लिखे हुए हैं:—

#### .( 28 )

## सोमदेवके शिष्य वादिराज और वादीभसिंह ।

यशस्तिलकचम्पूके कर्त्ता सोमदेवसूरि बहुत बड़े विद्वान् हो गये हैं। उन्होंने यह यन्थ शकसंवत् ८८१ में बनाया है। वे सकल्तार्किकचकचूडामणि नेमिदेवके शिष्य थे। यशस्तिलक निर्णय-सागर प्रेसकी काव्यमालामें श्रुतसागरसूरिकृत टीकासहित छप गया है। दूसरे आश्वासनमें प्रथक्त्वानुप्रेक्षाकी टीकामें श्रुतसागर-सूरिने वादिराज महाकविका एक श्लोक उद्धृत किया है:----

कर्मणाकवलिता जानिता जातः पुरान्तरजनङ्गमवाटे ।

कर्मकोद्रवरसेन हि मत्तः किं किमेत्यग्रभधाम न जीवः ॥ और इसके बाद ही लिखा है-'' स वादिराजोऽपि श्रीसोमदे-वार्यस्य शिष्यः,

#### 'वादीभसिंहोऽपि मदीयशिष्यः ) श्रीवादिराजोऽपि मदीयशिष्यः '

इत्युक्तत्वाच । " इससे मालम होता है कि वादिराज और वादीभसिंह दोनों महाकवि सोमदेवके शिष्य थे; परन्तु टीकाकार महाशयने यह नहीं लिखा कि उपर्युक्त श्लोकार्घ किस प्रन्थका है। वादिराज अपनेको मतिसागर मुनिके ( पार्श्वकान्यमें ) और वादी भसिंह ( गद्यचिन्तामणिमें ) अपनेको पुष्पषेण मुनिके शिष्य बत-लाते हैं । इसके सिवाय वादिराजने पार्श्वचरित शकसंवत ९४७ में समाप्त किया है जब कि यशस्तिलकको बने हुए ६६ वर्ष बीत चुके थे और वह उनकी प्रौढ अवस्थाकी रचना जान पडती है। वादीभसिंहके गुरु पुष्पषेण थे और मछिषेणप्रशस्तिसे मालूम होता है कि वे ( पुष्पषेण ) अकलंकदेवके गुरुभाई थे । अष्टसहस्रीकी उत्थानिकामें 'वादीभींसेंहेनेापलालिता आप्तमीमांसा ' लिखा है। इससे वादीभसिंह अकलंकदेवके समकालीन अर्थात् राक संवत् ७७२ के लगभ-गके विद्वान, ठहरते हैं जो यशस्तिलक कर्त्ताके शिष्य नहीं हो सकते। इन सब कारणोंसे श्रुतसागरसूरिके उक्त कथनमें शङ्का होती है।

( २५ )

### तत्त्वार्थसूत्रका मङ्गलाचरण ।

## मोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तद्वणऌब्धये ॥ इस प्रसिद्ध मंगऌाचरणको कोई सर्वार्थसिद्धि टीकाका कोई गन्धहस्तिमहाभाष्यका और कोई राजवार्तिक श्ठोकवार्तिकादिका

कहते हैं; पर्न्तु वास्तवमें यह मूल सूत्रकार तत्त्वार्थशास्त्रके कर्ता उमास्वामीका रचा हुआ है।

श्रीमत्तत्त्वार्थशास्त्राद्धतसलिलनिधेरिद्धरत्नोद्भवस्य, प्रोत्थानारम्भकाले सकलमलभिदे शास्त्रकारैः कृतं यत् , स्तोत्रं तीर्थोपमानं प्रथितपृथुपथं स्वामिमीमांसितं तत् । विद्यानन्दैः स्वशक्त्या कथमपि कथितं स्त्यवाक्यार्थसिद्धचै॥

इति तच्वार्थशास्त्रादौ मुनीन्द्रस्तोत्रगोचरा ।

प्रणीताप्तपरीक्षेयं कुविवादनिवृत्तये ॥ १२४ ॥

आप्तपरीक्षाके अन्तके इन दो श्ठोकोंसे इस विषयमें ज़रा भी शङ्का नहीं रहती है । इनका सारांश यह है किः—तत्त्वार्थसूत्रके प्रारंभमें शास्त्र कारने अर्थात् भगवान् उमास्वामीने जो 'मोक्षमार्गस्य नेतारं ' आदि स्तोन्न बनाया है और स्वामी समन्तभद्रने जिसकी मीमांसा ( आप्तमीमांसा ) की है, मुझ विद्यानन्दने आप्तकी सिद्धिके लिए उसीका यह व्याख्यान किया ॥ १२३ ॥ इस तरह यह तत्त्वार्थसूत्रकी आदिके मंगलाचरणरूप स्तोत्रका विचार करने-वाली आप्तपरीक्षा रर्ची गई ।

आप्तपरीक्षाके प्रारंभके श्ठोकोंसे भी यही बात मालूम होती है:-

श्रेयोमार्गस्य संसिद्धिः प्रसादात्परमेष्ठिनः । इत्याहुस्तद्धुणस्तोत्रं शास्त्राद्दौ मुनिपुङ्गवाः ॥ मोक्षमार्गस्य नेतारं

अर्थात् परमेष्ठीके प्रसादसे मोक्षमार्गकी प्राप्ति होती है, अतएव तत्त्वार्थशास्त्रके आदिमें मुनिपुङ्गव उमास्वामि ' मोक्षमार्गस्य नेतारं ' आदि उनके गुणोंका स्तोत्र करते हैं । सम्पूर्ण आप्तपरीक्षा यन्थमें इसी मंगलाचरणकी विस्तारपूर्वक व्याख्या की गई है।

### ( २६ )

## आचार्य सिद्धसेन ।

आदिपुराण, हरिवंपुराण आदिके कर्त्ताओंने एक सिद्धसेन नामक महाकवि और नैयायिकका स्तवन किया है; परन्तु न तो इनका कोई ग्रन्थ ही प्राप्य है और न यह मालूम है कि ये कब हुए हैं । श्वेताम्बर सम्प्रदायमें भी एक ' सिद्धसेन ' नामके महान् विद्वान् हो गये हैं जो 'सिद्धसेनदिवाकर ' कहल्राते हैं और जो वित्र-मकी सभाके ' क्षपणक ' नामसे प्रसिद्ध रत्न थे । अभीतक हमारा यह ख़याल था कि उमास्वामीके समान सिद्धसेन भी एक ही होंगे और उन्हें दोनों सम्प्रदायवाले अपना अपना मानते होंगे; परन्तु अब हमें इस विषयमें सन्देह होने लगा है। श्वेताम्बरसम्प्रदायमें हरिभद्र नामके एक प्रतिष्ठित आचार्य हो गये हैं । उनका स्वर्गवास विक्रमसंक्त् ५८५ या ५७५ में हुआ था। उनके बनाये हुए बहुतसे ग्रन्थ हैं जिनमें एक धर्मबिन्दु भी है। इस ग्रन्थके चौथे अध्या-यमें दीक्षा लेने योग्य मनुष्यका वर्णन करतेहुए अन्थकर्त्ताने वाल्मीकि, व्यास, सम्राट्, वायु, नारद, वसु, क्षीरकदम्बक, बृहस्पति, विश्व, और सिद्धसेन इन दश आचार्योंके मत दिये हैं और उनको ठीक न बतलाकर अन्तमें अपना मत दिया है। सिद्धसेनका मत सबसे पछि दिया है और उसके बाद अपना दिया है। इससे मालूम होता है कि ये सिद्धसेनाचार्य हरिभद्रके पहले हो गये हैं और सम्भवतः उनके सम्प्रदायके नहीं किन्तु दिगंबर संप्रदायके थे। दीक्षाके विषयमें सिद्धसेनका मत यह है कि ' बुद्धिमान् पुरुषोंको द़व्य, क्षेत्र, काल्ठ भावका विचार करके जो योग्य मालूम हो वह करना चाहिए। "

## जैनजातियोंमें पारस्परिक विवाह । मनुष्यजातिरेकैव जातिनामोदयोद्धवा । वृत्तिभेदा हि तद्भेदाच्चातुर्विध्यमिहाझ्नुते ॥ ४५ ॥ —आदिपुराण, पर्व ३८।

भूमिको माननेवाल्ली जो अनेक जैनजातियाँ हैं उनमें परस्पर धर्मकी माननेवाली जो अनेक जैनजातियाँ हैं उनमें परस्पर विवाहसम्बन्ध या बेटीव्यवहार होना चाहिए अथवा नहीं । इस विष-यकी चर्चाका प्रारंभ भी हो गया है—एक पक्ष इसे आवश्यक तथा लाभजनक बतलाता है और दूसरा अनावश्यक तथा हानिकारक बतलाता है; परन्तु दोनों ही पक्षोंकी ओरसे अभीतक इस विषयमें उहापोहपूर्वक विचार नहीं किया गया है और न सर्वसाधारणको यह समझाया गया है कि इसमें क्या क्या लाभ और क्या क्या हानियाँ हैं । इस लेखमें हम पारस्परिक विवाहोंके बिना जो हानियाँ होती हैं, उनपर विचार करेंगे । आज्ञा है कि, जो सज्जन इस विषयमें हमसे विरुद्ध हैं वे भी अपने विचार विस्तारपूर्वक प्रका-शित करनेकी क्रपा दिखलावेंगे ।

सबसे पहले हमें यह देखना चाहिए कि इस विषयमें कोई धार्मिक हानि तो नहीं है। वर्तमानमें जो जैन ग्रन्थ प्राप्य हैं और जिन्हें हम प्रामाणिक मानते हैं, उनमें आज कलकी जातियोंका जिक तक नहीं है | जातियाँ पहले थीं भी नहीं | पिछले हज़ार वर्षमें ही इनकी रचना हुई है, ऐसा अनुमान होता है | आदिपुरा-णमें जाति शब्द कई जगह आया है; परन्तु उस समय इस शब्दका अर्थ वर्तमानकी जातियोंसे भिन्न था:---

## पितुरन्वयञ्चद्विर्या तत्कुलं परिभाष्यते । मातुरन्वयञ्चद्विस्तु जातिरित्यभिलप्यते ॥

—आदि० पर्व ३९, श्लो० ८५।

अर्थात् पिताकी परम्पराकी शुद्धिको कुल और माताकी परम्परा-की शुद्धिको जाति कहते हैं। परन्तु वर्तमानमें जातिका कुछ और ही रूप है। माताकी परम्परा शुद्धिसे उसका कोई विशेष सम्बन्ध नहीं है। आजकल जो जातियाँ हैं वे ग्रामों या नगरोंके नामसे, व्यापारषंधोंके सम्बन्धसे, आचारभेदसे, तथा धर्मभेदसे बनी हैं और नई नई बनती भी जाती हैं।

जिन धर्मग्रन्थोंकी इस समय हमें प्राप्ति है वे इस विषयमें बहुत कुछ उदार हैं । उनमें अनुलोमवर्णविवाहकी आज्ञा दी गई है । पहले—-जातियोंकी उत्पत्तिके पहले—भारतवर्षमें चार वर्ण थे-बाह्मण क्षत्रिय वैश्य और शूद्र । उनमें अनुलोम और प्रतिलोम विवाह होते थे जिनमेंसे अनुलोमविवाह सर्वमान्य थे । यशास्तिलक महाशास्त्रके कर्त्ता सोमदेवसूरि अपने नीतिवाक्यामृतके विवाहसमुद्देशमें कहते हैं:- "आनुलोम्येन चतुस्त्रिद्विवर्णक-न्याभाजना बाह्मणक्षत्रियाविशः । " अर्थात् बाह्मण, बाह्मण

६२८

क्षत्रिय वैश्य और शूद्रकी; क्षत्रिय, क्षत्रिय वैश्य और शूद्रकी; और वैश्य वैश्य और शूद्र वर्णकी कन्याओंको छे सकता है। आद्पिुरा-णमें भी इस अनुलोमविवाहका उल्लेख है। इससे हम विचार कर सकते हैं कि जब हमारे धर्मशास्त्र वैश्योंको शूद्रतककी कन्या लेनेमें पाप नहीं बतलाते हैं तब खण्डेलवालको अग्रवालकी और परवारको पोरबाडकी कन्या लेनेमें कैसे पाप बतला सकते हैं ?

हमारे कथाग्रन्थेंमें इस तरहके विवाहसम्बन्धोंका उछेख भी मिलता है । चक्रवर्ती म्लेच्छोंकी कन्यायें लाते थे । यह अभी २२०० वर्षकी ही बात है कि चन्द्रगुप्त मौर्यने सेल्यूकसकी बेटीके साथ विवाह किया था । जरत्कुमारकी माता भिछनी थी । राजा उपश्रेणिकने एक भीलकी कन्याके साथ शादी की थी । उनके पुत्र श्रेणिक नन्दिश्री नामकी रानी एक वैश्यसेठकी कन्या थी । पद्मपुराण और हरिवंशपुराणमें भी ऐसी कई कथायें हैं जिनसे मालूम होता है कि पहले असवर्णविवाह खूब होते थे और वे किसी प्रकार निन्द्य नहीं समझे जाते थे । गरज यह कि धर्मशास्त्रोंकी आज्ञानुसार अनुलोमवर्णविवाहमें कोई दोष नहीं है और जब असवर्ण विवाहमें दोष नहीं है तब एक वर्णकी ही बनी हुई अनेक जातियोंके पारस्प-रिक विवाहसम्बन्धमें तो दोषकी कल्पना भी नहीं हो सकती ।

धार्मिक बुद्धिसे विचार करनेंमें भी इस प्रकारके सम्बन्धमें कोई दोष नहीं जान पड़ता । जिनके साथ हमारा भोजनव्यवहार होता है, जिनके आचार-व्यवहार-विचारादि हमी जैसे हैं और जो एक ही धर्म और देवकी उपासना करते हैं, उनमें बेटी-व्यवहार होने लग- नेसे हम तो नहीं सोच सकते कि धर्मके कौनसे अंगका घा<del>त</del> हो जायगा और कौनसा पातक लग जायगा।

कुछ लोग यह आपत्ति उपस्थित करते हैं कि जब हमारे पूर्व-पुरुषोंने जातिसंस्थाको आश्रय दिया है और सैकडों वर्षोंसे यह चली आ रही है, तब हम इसके नियमोंका उछंघन क्यों करें ? इसके उत्तरमें हमारा निवेदन यह है कि पूर्व पुरुषोंकी चलाई होनेसे ही जातिसंस्था अच्छी नहीं हो सकती है–हमें उसके हानि-लाभोंपर विचार करना चाहिए । बापदादाओंका खुदुवाया हुआ होनेके कारण ही खारे कुँआका पानी मीठा कहके नहीं पिया जा सकता । और आदिपुराण आदिके रचयिता भी तो हमारे पूर्व पुरुष थे, यदि पूर्वपुरुषोंकी ही बात मानना है तो फिर उनके अनुलोम-विवाहके नियमको हम क्यों नहीं मानते <sup>१</sup>ं और इस विषयका दाव<sub>ा</sub> कैसे किया जा सकता है कि पूर्वपुरुष भूल नहीं करते ? आगे होनेवाली सन्तानके हम भी तो पूर्वपुरुष हैं । क्या हम कह सकते हैं कि हमसे मूर्ले नहीं होती हैं ? संभव है कि हमारे पूर्वपुरुष भी अनेक अच्छी बातोंके साथ यह एक मूल कर गये हों। अथवा अपने देशकालादिकी परिस्थितियोंके अनुसार उस समय उन्होंने इस संस्थाके ज़ारी करनेमें लाभ सोचा हो और शायद उस समय लाभ हुआ भी हो; परन्तु आजकलकी परिस्थितियाँ ऐसी नहीं हैं कि हमारी जातिसंस्थाके नियम इतने कडे रहें कि हम परस्परविवाह सम्बन्ध न कर सकें । ऐसी दुशामें हम क्यों लकीरके फकीर बने रहें ? हमारे पूर्वपुरुषोंकी यह आज्ञा भी तो है कि प्रत्येक कार्य देशकाल्ली योग्यताके अनुसार करना चाहिए ।

पारस्परिक विवाहसन्बन्ध न होनेसे क्या हानियाँ हो रही हैं, यह बतल्लोनेके पहले हम यह कह देना चाहते हैं कि हम जाति-भेदको नहीं उठाना चाहते । जैनोंमें इस समय डेड्सौ या दोसौ जितनी जातियाँ हैं वे सब बनी रहें—उनके बने रहनेसे हमारी कोई हानि नहीं है । हम सिर्फ यह चाहते हैं कि सब जातियोंमें परस्पर बेटीव्यवहार होने ल्गे और इस तरह विवाहसम्बन्धका क्षेत्र विस्तृत हो जाय ।

१ जातियोंका क्षय-पारस्परिक विवाहसम्बन्ध न होनेसे. छोटी छोटी जातियोंका क्षय होता जाता है। ऐसी कई जातियोंका क्षय हो चुका है–उनका अब केवल नाम मात्र सुन पड़ता है और कई-का हो रहा है। ऐसी जातियोंमें जिनमें सौ सौ पचास पचास ही घर होते हैं, विवाहका क्षेत्र बहुत ही संकुचित हो जाता है। एक तो घर ही थोडे और फिर उनमें भी एक गोत्रके, तथा मामा-फुआ-मौसी आदिके सम्बन्धके घर; ऐसी अवस्थामें वरको कन्यायें और कन्या-ओंको वर मिलना कितना कठिन होना होगा, इसका अनुमान सब ही कर सकते हैं। इसका फल यह होता है बहुतसे लोग ब्याह किये बिना ही—सन्तानोत्पादन किये बिनाही मर जाते हैं, जो विवाह होते हैं वे बेजोड होते हैं इस कारण सन्तान दीर्घजीवी नहीं होती, क्मजोर बालकोंके साथ ब्याहे जानेसे लडकियाँ विधवा अधिक होती हैं और इस तरह थोड़े ही समयमें ऐसे जातियोंका नामरोष हो जाता . है | सन् १९११ की मनुष्थगणनाकी रिपेर्टिसे मालूम होता है कि जैनोंकी ऐसी ५५ जातियाँ हैं जिनकी जनसंख्या १०० से भी

जैनहितैषी-

कम है ! १७ जातियाँ ऐसी हैं जो बराबर घट रही हैं और कुछ दिनेंग्निं समाप्त हो जायँगी ! १९०१ में दिसवाल जातिकी जन-संख्या ९७१ थी, जो १९११ में घटकर सिर्फ ३२५ रह गई ! बरारोंमें एक ' कुकेकरी ' नामकी जाति थी जिसमें अब एक भी पुरुष या स्त्री जीवित नहीं है। यदि विवाहका क्षेत्र बढ जायगा तो इन छोटी जातियोंका क्षय होना बन्द हो जायगा-इनमें जो लोग कुँओर ही मर जाते हैं वे न मरने पावेंगे । इस विषयमें यह रांका हो सकती है " यदि इन अल्पसंख्यक जातियोंके पुरुष दूसरी जातिकी कन्यायें व्याह लेंगे, तेा उन जातियोंमें कन्याओंकी केमी हो जायगी और कुँआरोंकी संख्या बढ़ जायगी | '' इसका समाधान बह है कि यद्यपि समूची जैन जातिमें स्त्रियोंकी संख्या पुरुषोंकी अपेक्षा कम है तो भी बहुत जातियाँ ऐसी हैं जिनमें विवाहयोग्य पुरुषोंकी अपेक्षा विवाहयोग्य कन्याओंकी संस्त्या अधिक है, अथवा अल्प संख्याके कारण गोत्रादि नहीं मिलते हैं इससे स्त्रिया भी कुँआरी रह जाती हैं और पुरुष भी कुँआरे रह जाते हैं। १९११ की मनुष्यगणनासे मालूम होता है कि जैनोंमें २५ वर्षसे अधिक अवस्थाकी २०३२ स्त्रियाँ कुँआरी हैं और १५ वर्षसे अधिक उम्रकी कुमारियेंकी संख्या तो छह हजारसे भी अधिक है ! कुछ समय पहुले जैनमित्रमें एक लेख प्रकाशित हुआ था, जिसमें बतलाया था कि अग्रवाल जातिमें ऐसी सैकडो जवान और प्रौढ स्त्रियाँ हैं जिनको विवाहका सुख नसीब नहीं हुआ । सेा यदि सब जातियोंमें बेटीव्यवहार होने लगेगा, तो इस प्रकारकी कुमारियोंकी संख्या बिलकुल न रहेगी ।

www.jainelibrary.org

इस विषयमें एक शंका यह की जाती है कि पारस्परिक विवाह-सम्बन्ध जारी होनेसे पहले पहल उन जातियोंको बहुत हानि उठानी पडेगी जिनकी संख्या थोडी है और जो निर्धन हैं। क्योंकि उन धनिक जातियोंके लोग जिनमें कन्यायें कम हैं छोटी जातियोंपर टूट पडेंगे और उनकी सारी कन्याओंको हथया लेंगे। इसका फल यह होगा कि छोटी जातियोंके लडके कुँआरे रह जायँगे और निर्धन होनेके कारण अन्य जातिके लोग उन्हें कन्यायें देंगे नहीं । परन्तु हमारी समझमें यह शंका निरर्थक है। कारण एक तो ऐसी जाति शायद ही कोई हो जिसमें निधन ही निर्धन हों धनी कोई न हो; सभी जातियोंमें धनी और निर्घन पाये जाते हैं, दूसरे जिन जातियोंमें धनी अधिक हैं उनमें निर्धन भी बहुत हैं जो दूसरी जातिके निर्ध-नोंको अपनी लडकियाँ खुरीसि देनेका तैयार हो जायँगे। तीसरे धनी प्रायः धनियोंके ही साथ सम्बन्ध करते हैं; ग्रीबोंके साथ तो उस समय सम्बन्ध करते हैं, जब उम्र बहुत अधिक हो जाती है । सो ऐसे लोगोंको तो रुपयोंके जोरसे कहीं न कहीं लडकियाँ मिल ही जायँगी, चाहे वे जातिमें मिलें या दूसरी जातियोंमें । यदि वे दूसरी जातियोंकी कन्यायें हे आयँगे तो उनकी जातिकी कन्यायें औरोंके लिए बची रहेंगी । बात यह है कि इस प्रश्नका विचार समय जैन-समाजके हानि लाभपर दृष्टि रखकर करना चाहिए । तमाम जैन-जातियोंमें जितनी कन्यायें हैं यदि उन सबका यथोचित सम्बन्ध हो जाय, किसीको कुँआरी न रहना पडे-और विवाहक्षेत्र बढ जानेसे यह निस्सन्देह है कि लडकियाँ कुँआरी न रहेंगी-तो समझना होगा

जैनहितैषी-

ाके पारस्परिक विवाहसम्बन्ध लाभकारी है। यदि इससे किसी एक जातिको कुछ हानि भी हो—और आरंभमें ऐसा होना कई अंशोंमें संभव भी है–तो सारे जैनसमाजके लाभके ख़यालसे उसको दर गुज़र करना होगा।

२ कन्याविकय और वरविकय--जैनोंकी बहुतसी जाति-योंमें कन्याविकय होता है और बहुतसी जातियोंमें वरविकय होता है । इसके लिए बहुत उपदेश दिये जाते हैं, पाप आदिके डर बतलाये जाते हैं, पंचायतियेंग्निं नियम बनाये जाते हैं, ंपर फल्र कुछ नहीं होता । हो भी नहीं सकता । क्योंकि इसका कारण कुछ और ही है। जिन जातियोंमें लडकियोंकी संख्या कम है उनमें कन्यायें और जिनमें लडकोंकी संख्या कम है उनमें वर विकते हैं । कोई अपने लडके लडकियोंको ब्रह्मचारी तो रखना नहीं चाहता है, तब उनके ब्याहके लिए औरोंके साथ प्रतिस्प-र्धा करनी पडती है-करनी ही चाहिए; क्येंकि चीज कम और ग्राहक ज्यादा । सब ही यह चाहते हैं कि रुपया चाहे जितना लग जावे, पर मेरा लडका या लडकी अविवाहित न रहे । उधर . लडकी या लडकावाला जब देखता है कि म्राहक अधिक हैं तब वह अधिक रुपया कमानेकी इच्छा करने लगता है। यदि विवाहका क्षेत्र बढ जायगा-सब जातियोंमें सम्बन्ध होने लगेगा, तो कन्या-विकय और दरविकय ये दोनों दुष्प्रथायें बहुत कुछ कम हो जायँगी ।

कुछ लोगोंका यह ख़याल है कि सब जातियोंमें बेटीव्यवहार होने लगनेसे कन्याविकय बढ़ जायगा। ऐसे लोग अपने विचा-रकी पुष्टिमें यह युक्ति देते हैं कि जो लोग अपनी लड़कियोंको बेचते हैं, उनके लिए बिक्रीका क्षेत्र बढ़ जायगा और इस कारण वे जिस जातिमें अधिक धन देनेवाले मिल्टेंगे उसी जातिमें अपना काम बनानेकी कोशीश करेंगे; परन्तु यह युक्ति इस प्रश्नके एक ही ओर दृष्टि डालकर की जाती है—यह नहीं सोचा जाता कि जब बेचनेवालेके लिए विक्रीका क्षेत्र बढ़ जाता है तब ख़रीददारोंके लिए भी तो ख़रीद करनेका क्षेत्र बढ़ जाता है तब ख़रीददारोंके लिए भी तो ख़रीद करनेका क्षेत्र छोटा नहीं रहता है। जो रुपये देकर ब्याह करना चाहेंगे, उनके लिए फिर लड़कियाँ भी तो बहुत मिलने लगेंगी—वे बेचनेवालेंके बढते हुए लोभमें सहायक क्यों होंगे ?

३ बाल्याविवाद्य—विवाहका क्षेत्रका संकुचित होनेसे लोगोंको अपने लड़के-लड़कियोंके ब्याहकी चिन्ता बहुत अधिक हो गई है और इस कारण वे जब योग—जोग जुड़ता है तब ही विवाह कर डालते हैं—उम्र आदिकी ओर देखते भी नहीं । यदि वे उम्रका विचार करते रहें तो उन्हें वर कन्याओंका मिलना ही कठिन हो जाय । अल्पजनसंख्यावाली जातियोंमें बाल्यविवाहका जोर औरोंकी अपेक्षा इसी कारण अधिक देखा जाता है । विवाहका क्षेत्र विक्तृत होनेसे बाल्यविवाह अवश्य ही बहुत कम हो जायगा । यहाँ यह करतेकी ज़रूरत नहीं मालूम होती कि बाल्यविवाहके कारण हमारे संचालको जारियोंमें बाल्यविवाहका क्षेत्र विक्तृत होनेसे बाल्यविवाह अवश्य ही बहुत कम हो जायगा । यहाँ यह करतेकी ज़रूरत नहीं मालूम होती कि बाल्यविवाहके कारण हमारे संगलको जारीरिक—मानसिक निर्वल्यता, गाईस्थ्य सुखकी हानि

For Personal & Private Use Only

आदि कितनी हानियाँ उठानी पड़ी हैं | इन बातोंको अब सभी लोग जानने लगे हैं |

8 ऑटा-साँटा-कन्याव्यवहारके क्षेत्रके संकीर्ण होनेक एक परिणाम आँटासाँटा भी है । यदि कोई अपने लड़केक ब्याह करना चाहता है अर्थात दूसरेकी लड़की लाना चाहता है तो उसे अपनी या अपने भाई बन्धुओंकी एक लड़की उस लड़कीवालेके लड़केके लिए तैयार करके रखनी पड़ती है। इसी दुष्ट प्रथाका नाम आँटासाँटा है। इससे अपने लड़केके स्वार्थके लिए लड़की चाहे जैसे घरमें झोंक दी जाती है! विवाहका क्षेत्र विस्तृत होनेसे यह दुष्ट रिवाज जड़ मूलसे उखाड़ा जा सकता है अब भी यह उन्हीं जातियोंमें ज़ारी है जिनकी जनसंख्या बहुत थोडी, है।

**५ अनमेलविवाह**—वर छोटा कन्या बड़ी, कन्या छोटी वर बड़ा, वर मूर्ख और कन्या विदुषी, वर विद्वान् और कन्या मूर्ख, वर दुश्चरित्र और कन्या सुशीला आदि तरह तरहके बेनोड विवाह होनेका भी एक कारण विवाहक्षेत्रकी संकीर्णता है । जहाँ चुनावका क्षेत्र छोटा होता है वहाँ इस तरहके अनमेलविवाह लाचार होकर करना पड़ते हैं । आजकल जो लोग अपने लड़वे और लड़कियोंको ऊँचे दर्जे़की जि़क्षा देते हैं, यदि उनर्क जाति अल्पसंख्यक है तो उनकी चिन्ताका और शिक्षि लड़के लड़कियोंकी दुर्दशाका कुछ पार ही नहीं रहता । लड़कीक आपने खूब पढ़ाई लियाई; परन्तु जब ब्याहका वक्त आया त नातिमें योग्य शिक्षित वरके न मिलनेसे उसे किसी मूर्षके गले बाँध दी ! बस, उसकी ज़िन्दग़ी ख़राब हो गई | ऊँचे दर्जेकी शिक्षा पाये हुए युवकोंकी भी मिट्टी इसी तरह पल्लीद होती है । वे या तो किसी अशिक्षिताके गल्यह बन जानेसे जीवनमर दुखी रहते हैं या केवल इसी कारण-शिक्षिता स्त्रीके प्राप्त करनेकी इच्छासे—आर्य-समाज आदि इतर समाजोंके अनुयायी हो जाते हैं । इन बेजोड़ ब्याहोंके फलसे हमारे गृहस्थाश्रमके सुखका सर्वथा लोप हो रहा है—न स्त्रियाँ सुखी हैं और न पुरुष । यदि विवाहका क्षेत्र विस्तृत हो जायगा तो बहुत लाभ होगा-इच्छित वर और कन्याओंकी प्राप्तिका मार्ग बहुत कुछ सुगम हो जायगा ।

६ दुराचारकी दृद्धि—जिन जातियोंमें कन्यायें थोड़ी हैं उनमें कुँआरे पुरुष अधिक रहते हैं और जिनमें कन्यायें अधिक हैं उनमें कुँआरी अधिक रहता हैं । इन दोनोंका फल यह होता है कि समाजमें दुराचारकी वृद्धि होती है । बाल्यविवाह, अनमेल्ल-विवाह आदिके कारण भी दुराचारकी वृद्धि होती है और इन सबका मूल, विवाहक्षेत्रकी संकीणता है । यह विस्तृत हो जायगा तो जिस दुराचारको लोग प्रकृतिपर विजय न पा सकनेके कारण लाचार होकर करते हैं, वह बहुत कुछ कम होजायगा ।

७ उत्तम सन्तान न होना या निःसन्तान होना—विवाह-सेत्रकी संकीर्णताका सबसे बडा भयंकर परिणाम यह हुआ है कि हमारी सन्तान दिन पर दिन दुर्बल्ठ और अल्पजीवी होती जाती है।

ų

#### जैनहितषी-

एक तो बेजोड विवाहोंकी, परस्पर प्रेम न रखनेवाले जोडोंकी, और बाल्यविवाहोंकी सन्तान यों ही अच्छी नहीं होती और फिर अल्पसं-ख्यावाली जातियाँ लाचार होकर बहुत ही नजदीकके सम्बन्धमें ब्याह करने लगती हैं। जो जाति जितनी ही छोटी है, उसमें ब्याह शादियाँ उतनी ही नजदीककी होने लगती हैं-जहुत ही निकटका रक्तसम्बन्ध होने लगता है और यह उत्तम और दीर्घ-जीवी सन्तानके न होनेका अथवा सन्तान ही न होनेका प्रधान कारण है । शरीरशास्त्रके विद्वानोंका मतरहै कि रक्तका सम्बन्ध जितनी ही दूरका होगा सन्तान उतनी ही अच्छी और बलिष्ठ होगी । हमारे प्राचीन आचार्योंने भी इसी कारण निकट सम्बन्धोंका निषेध किया है। असवर्णविवाहकी पद्धतिका मूल भी यही मालूम होता है। ईसाईयों और मुसलमानेंामें काका-जात भाई बहनोंका ब्याह करदेने की पद्धति है। यूरोपके शरीरशास्त्रज्ञ विद्वान् इस प्रथाको बहुत ही हानिकारक बतलाते हैं और इसको रोकनेके लिए आन्दोलन कर रहे हैं। उन्होंने परीक्षायें करके सिद्ध कर दिया है कि निकट-सम्बन्धकी सन्तान बहुधा रुग्ण विकलाङ्ग और बुद्धिहीन होती है। यूरोपमें और इस देशमें ऐसे बहुतसे प्रतिष्ठित वंश हैं जो अपने ही जैसे कुछ इनेगिने वंशोंसे ही सम्बन्ध करते हैं। इसका फल यह हुआ है कि उनके सन्तान बहुत कम होती है और जो होती है वह अयोग होती है । ईराणकी, 'बाहाई' जातिके लोगोंमें निकट सम्बन्ध करनेकी पद्धति नहीं है, इस कारण उक्त जातिके लोग वहाँकी अन्य समकः जातियोंकी अपेक्षा अधिक बुद्धिवान् और बलवान् होते हैं। हा

ळोग यदि जैनसमाजकी तमाम जातियोंमें विवाहसम्बन्ध करने लगेंगे, तो यह दिन पर दिन बढ़नेवाला निकट सम्बन्धका हानि-कारक प्रचार अवश्य कम हो जायगा।

८ एकताकी द्दानि--- यह एक बहुत मोटी बात है कि विवाह-सम्बन्धसे पारस्पारिक स्नेहकी और सहानुभूतिकी वृद्धि होती है। जिस जातिके लोगोंके साथ हमारा सम्बन्ध होगा यह संभव नहीं कि उनके साथ हमारी एकता घनिष्ठ न हो। जैनसमाजकी सम्पूर्ण जातियोंके साथ अभी हमारा सिर्फ धर्मका सम्बन्ध है, यदि रक्तका मम्बन्ध भी हो जाय, तो प्रेम और सहानुभूति बहुत कुछ बढ़ जाय। हम एकताके एक लम्बे चौड़े सूतमें बँध जायँ और एक दूसरेके सुख दुःखोंका भलाई बुराइयोंका बहुत कुछ अनुभव करने ल्गें। एक दूसरेकी सहायतासे हमें उन्नति करनेके अवसर भी बहुत मिल्ले ल्गें। हम एक विशाल जातिके अंग बन जायँ। अभी तो हम अपनी अपनी ढपली और अपने अपने रागमें ही मस्त हैं। अपनी जातिसे भिन्न जातिकी उन्नति अवनतिका हमें बहुत ही कम ख्याल है।

जो लोग विवाहसम्बन्धसे एकता और पारस्परिक सहानुभूतिकी वृद्धि नहीं मानते हैं उन्हें बादशाह अकबरकी उस कूटनीति पर ष्यान देना चाहिए जिससे उसने राजपूत जैसी उद्दण्ड उद्धत और अजेय जातिको भी विवाह सूत्रेम बॉंधकर अपने वशमें कर लिया था और अपने राज्यकी नीवको बहुत ही दृढ बना दिया था। विवा-इसम्बन्धके कारण जब राजपूत और मुसलमान जैसी आतिशय भिन्न जातियोंमें प्रेम और एकताकी वृद्धि हुई—मानसिंह जैसे वीरोंने मुगळसाम्राज्यकी रक्षाके लिए अपना जीवन लगा दिया, तब हमारी एक धर्मकी माननेवाली समीपवर्तिनी जातियोंमें इससे प्रेम और सहा-नुमूति क्यों न बढ़ेगी ?

ये बहुत ही मोटी मोटी बातें हैं जो हमें बतलाती हैं कि तमाम जैनजातियेंगें बेटी व्यवहार होने लगनेसे बहुत लाभ होगा और हम अनेक हानियेंसे बच जावेंगे । विचार करनेसे इनके सिवाय और भी अनेक बातें मालूम हो सकती हैं । हम आशा करते हैं कि हमारा यह लेख जगह जगह पंचायतियोंमें पढ़ा जायगा और विचारशील सज्जनोंका घ्यान इस विषयके हानिलामोंकी ओर आकर्षित होगा । यहाँ हम यह भी कह देना चाहते हैं कि अभी यह विषय केवल चर्चाका है—अभी यह आशा नहीं कि लेग इस तरहका विवाह-सम्बन्ध करनेके लिए तैयार हो जायँगे । पहले अच्छी तरह चर्चा हो ले, लोग इसविषयको अच्छी तरह समझ लें, वादाविवाद तर्क वितर्क कर लें, तब हम इसे कार्यमें परिणत देखनेकी आशा करेंगे । पर हमें यह विश्वास अवझ्य है कि एकन एक दिन सारा जैनसमाज पारस्परिक विवाहसूत्रमें आबद्ध हुए बिना न रहेगा ।



# जैनोंकी राजभक्ति और देशसेवा। १-अजमेरके गवर्नर डूमराज।

मारवाड़के महाराजा विजयासिंहने सन् १७८७ ईस्वीमें अजमेरको पुनः मरहटोंसे जीत लिया तो उन्होंने डूमराज सिंधीको जो ओसवाल जातिके जैन थे अजमेरका गवर्नर

ESS



नियुक्त किया । मरहटोंने शीघ ही अपनी हानियोंकी पूर्ति कर ली और चार सालके पश्चात् फिर मारवाड़ देशपर आक्रमण किया । मेड़त। और पाटनके दो भीषण युद्ध हुए जिनमें मारवाड़ी पददलित कर दिये गये ।

इसी बीचमें मरहटोंके सरदार डी. बाइनने अजमेर पर हमला कर दिया और उसको चारों ओरसे घेर लिया । अजमेरके गवर्नर डूमराजने अपनी छोटीसी सेनासे शत्रुका बडी वीरतासे सामना किया और उनको आगे बढनेसे रोक दिया ।

पाटनयुद्धके बुरे परिणामके कारण विजयसिंहने डूमराजको हुक्म दिया कि मरहटोंको अजमेर सौंपकर नोधपुर चल्ठे आओ । उस साहसी बीरके लिए यह उत्तम कसौटी थी, क्योंकि न तो वह अपमानके साथ शत्रुको देश देना चाहता था और न वह अपने स्वामीकी आज्ञाका ही उछंघन करना चाहता था । इस सर्यकर समयमें वह द्विविधामें पड गया । अन्तमें उसने निश्चय कर लिया कि शत्रुकी अधीनता स्वीकार करनेसे तो मरना श्रेष्ठ है। वह अपने हाथमें हीरेसे जटित अँगूठी पहने हुए था। उसने हीरेको निकाल कर पीसा और खा गया ! मृत्युशय्यापर लेटे हुए इस बीर योद्धाने चिल्लाकर कहा " जाओ और महाराजसे कहो कि मैंने प्राण त्याग करके ही स्वामीभक्तिका परिचय दिया है। मेरी मृत्यु पर ही मरहटे अजमेरमें प्रवेश कर सकते हैं, पहले नहीं।"

## २-मेवाडके जीवनदाता भामाशाह।

कर्नल टाड साहबका कथन है कि इतिहासमें भामाशाह ' मेवा-ड़के जीवनदाता'के नामसे प्रसिद्ध हैं। वे ओसवाल जातिके जैन थे। देशमक्ति और देशसेवाके आदर्श नमूने थे। आप जगद्विख्यात लोकमान्य राणा प्रतापर्सिहके दीवान थे। इस पदपर आपके घरानेके लोग पीढियोंसे चले आते थे।

जिन छोगोंने इतिहासके पन्ने पल्टे हैं उन्हें ज्ञात होगा कि मुग़छ सम्राट् अकबरने चित्तौरपर आकमण किया था और भारतकेसरी वीर राणाप्रतापसिंहने बड़ी वीरतासे उसकी रक्षा की थी । एकबार राणाप्रतापके कोषमें द्रव्यका अभाव हो गया जिसके कारण वे अत्यन्त क्वेशित और पीडि़त हो रहे थे । उस समय उनकी दशा ऐसी शोचनीय थी कि उन्होंने इस हीनदशाके कारण मेवाड़का परित्याग करके कुटुन्बियों और साथियों सहित सिन्ध जानेका दढ संकल्प कर छिया । वे अर्वछी पर्वतसे नीचे उतरकर मरुभूमिमें पहुँच गये थे कि इतनेमें उनके देशभक्त मंत्री भामाशाहने आकर उन्हें छौटा छिया । भामाशाहने अपने पूर्वजोंका संचय किया हुआ पुष्कृल द्रव्य राणाको दे दिया । कहा जाता है कि वह इतना था कि उससे पच्चीस हजार मनुष्य बारह वर्षतक आनन्द**र्ष्**क निर्वाह कर सकते थे ! स्वामिभक्त मंत्रीने राणासे हाथ जोड़कर प्रार्थना की कि महाराज, मेरे पास जो धन है वह सब आपका ही है; आप स्वदेशको पधारिए और शत्रुसे पुनः युद्ध कीजिए । परिणाम यह हुआ कि थोड़ीसी सेनाके होनेपर भी राणाने चित्तौर, अजमेर और मंडलगढके अतिरिक्त शेष सम्पूर्ण मेवाड़ वापिस ले लिया । यद्यपि इस घटनाको ३०० वर्षसे अधिक हो गये तथापि भामाशाहके नामसे जिसने आपत्तिके समय देशके गौरवकी रक्षा की मेवाड़का बचा बचा परिचित है । निस्सन्देह इससे बढकर देशहित और राज्यभाक्तिका दूसरा उदाहरण नहीं मिल सकता ।

#### ३-बीकानेरके अमरचन्द्र सुराना ।

अमरचन्द्र बीकानेरके प्रतिष्ठित ओसवाल जातिके एक जैन थे । महाराज सूरतसिंहके समयमें जिनका राज्यकाल सन् १७८७ से १८२८ तक रहा है इन्होंने बहुत प्रसिद्धि पाई ।

सन् १८०५ ईस्वीमें अमरचन्दजी भटियोंके खान जब्टा खांसे युद्ध करनेके लिए भेजे गये । इन्होंने खान पर आक्रमण किया और उसकी राजधानी भटनेरको घेर लिया । पाँच मासतक किलेकी रक्षा करनेके बाद ज़ब्टा खाँने किलेको छोड़ दिया और उसको अपने साथियोंके साथ रैना जानेकी आज्ञा मिल्ल गई । इस वीरताके कार्यके उपलक्ष्यमें राजाने अमरचन्द्रजीको दीवान पद पर नियत कर दिया ।

Jain Education International

#### जैनहितैषी-

सन् १८०८ ईस्वीमें जोधपुरनरेश मानसिंहने बीकानेर पर आकमण किया । इस अभागे राज्यमें इन्द्रराज सिंघीकी अधनितामें एक सेना भेजा गई जिसमें कितने ही अधीन राजाओंके वीरगण तथा राजपूतानेके काल अमीरखाँके भी वीर सिपाही शामिल थे । सूरतसिंहने भी सेना इकडी की और अमरचन्द्रको उसका सेनापति बनाकर शत्रुको रोकनेके लिए भेजा । दोनों सेनायें बपरीके मैदानमें मिलीं । थोडी देर तक घमासन युद्ध होनेके बाद-जिसमें अमर-चन्द्रके दो सौके करीब आदमी काम आगये थे-अमरचन्द्र बीका-नेरकी तरफ लौट पड़ा । विजयी इन्द्रराजने उसका पीछा किया और अन्तमें दोनों राज्योंमें गजनेरमें सन्धि हो गई ।

सूरतसिंहके राज्यमें बीकानेरके ठाकुर कुछ स्वाधीनसे हो चले थे । इस कारण महाराजने इस असन्तोषजनक दशाको समूल नष्ट करन, नीच ठाकुरोंको दण्ड देने और उनकी करतूतका फल उन्हें चखानेके लिए अमरचन्दको भेजा । चार वर्षतक अमरचन्द इस कार्यमें लगा रहा । इसके कहनेमें हमें संकोच नहीं होता कि उसने अपने कर्त्तब्यके पालनमें बहुत ही निष्ठुरता दिखाई और शोणित-सरिता बहाई जिसके लिए वह अवस्य कल्रङ्की है ।

हा ! यह उसे कभी न सूझा कि जो मैं दूसरेके लिए कर रहा हूँ वही मेरे लिए भी एक रोज़ होगा । यदि मैं दूसरोंके लिए गड्ढा

9 इन्द्रराज सन् १७६७ ईस्वीमें ओसवाल जातिके सिंघवी कुलमें सोजतमें पैदा हुआ था। ओसवालेंमें यही सबसे बड़ा जेनरल हुआ है।इसनेन केवल बीका-नेरके राजाको हराया, किन्तु जयपुरका मान भी इसीने गुलत किया । सन् १८१५ ईस्वीमें यह जोधपुरमें मार डाला गया। खोदता हूँ तो दूसरे मेरे लिए कुँवा खोदेंगे । उसने पहले सरनबीके ठाकुरोंसे भारी कर वसूल किया, फिर रतनसिंह बेदवन्त पर हमला किया और उसको शूली पर चढ़ा दिया । पश्चात भट्टियोंपर आक-मण किया और सबको मार डाला । ३०० में से केवल एक अपनी स्त्रीसहित बचकर भाग सका । फिर शीघ ही नाहरसिंह और पूरनसिंह इन दो प्रसिद्ध ठाकुरोंपर आकमण किया और उनको कैद करके बीकानेर भेजा जहाँ वे दोनों शूली पर चढ़ा दिये गये । सूरतसिंहजीने अमरसिंहके इस वीरताके कार्यसे प्रसन्न होकर उसको अपने महल्में अपने साथ भोजन करनेकी आज्ञा देकर

सम्मानित किया ।

सन् १८१५ ईस्वीमें अमरचन्द्रजी सेनापति बनाकर चुरूके ठाकुर शिवसिंहके साथ युद्ध करनेको भेजे गये। अमरचन्द्रने शहरको घेर लिया और शत्रुका आना जाना रोक दिया। जब ठाकुरसाहब अधिक कालतक न ठहर सके तो उन्होंने अपमानकी अपेक्षा मृत्युको उचित समझा और आत्मघात कर लिया। अमर-चन्द्रकी इन सेवाओंसे राजा बड़ा प्रसन्न हुआ, यहाँतक कि उसको रावकी पदवी, एक ख़िल्लत तथा सवारीके लिए एक हाथी प्रदान किया।

परन्तु अब अमरचन्द्रके जीवनने पल्टा खाया । उसके भाग्यके सितारेकी ज्योति और कान्ति धीरे धीरे मलीन होने लगी । उसकी बिजयसे उसके रात्रुगण ईर्षावरा भडक उठे और उसके नाश-

Jain Education International

www.jainelibrary.org

के लिए एक षड्यन्त्र रचा गया। शत्रुओंने उसको उन्नतिके शिखरसे केवल गिरा ही नहीं दिया किन्तु उसका एक फौजदारी मुकह्मेंसे सम्बन्ध कराकर उससे भारी जुर्माना दिलवाया। सन १८१७ ईस्वीमें पिण्डारियोंके सर्दार अमीरखाँके साथ साज़िश करनेका झूठा दोष उसपर लगाया गया। यद्यपि उसके मित्रोंने उसकी रक्षाके लिए बहुत कुछ प्रयत्न किया परंतु कुछ लाभ न हुआ। उसके शत्रुओंकी बन आई और वह वेचारा निरपराध अत्यन्त निर्दयतासे मार डाला गया।

> -नाथूराम जैन, लखनऊ ।

# मुक़द्दमेबाजीके ंदोष ।

मारतवासियोंकी आजकल्लकी निर्धनता और दरिद्रताका एक कारण हदसे ज्यादा मुक़द्दमेबाज़ी मी है। जिन लोगोंको ऐतिहा-सिक ग्रंथोंके पढ़नेका अवसर प्राप्त हुआ है वे जानते हैं कि प्राचीन समयमें भारतवासी इस दोषसे कितने रहित थे। एक चीनी तीर्थ-यात्री सातवीं शताब्दीमें भारतवर्षकी यात्रा करके जब लौट कर अपने देशमें गया; तब वह भारतवासियोंके विषयमें ऐसा कहता था कि "भारवासी झूठ बोल्टना महापाप समझते हैं इस लिए वे बिलकुल झूठ नही बोल्टते।" इस बातको उसने स्वरचित एक पुस्तकमें भी लिख दिया है। प्रोफेसर मेक्समूलर साहबने (जो यूरोपमें बड़े भारी संस्कृतके विद्वान् और भारत-

वर्षके सचे हितैषी थे ) अपनी पुस्तक '' भारतसे हम क्या सीख सकते हैं " में लिखा है कि प्राचीन आर्य्यगण सत्य बोलेनेके लिए बहुत प्रसिद्ध थे। परन्तु शोक है कि आज कल हम उसी भारतके निवासी और उसी प्रशंसित आर्थ्यजातिकी सन्तान इतने बदनाम हो गये हैं कि यूरोप अमेरिका और अन्य सम्य देशके लोग हमारे नामसे घृणा करते हैं। विदेशी लोग हमको झूठे, कपटी, छली और दगाबाजुके नामसे पुकारते हैं। जिन लोगोंको आज कल कचहरियों, अदालतोंकी कार्रवाईका ज्ञान है, वे भलीभाँति जानते हैं कि कितने लेग दीवानी फौजदारी अदालत-में कैसा झूठ बोछते हैं और कदाचित् उतना झूठ वे कचहरीके बाहेर कभी नहीं बोछते होंगे । अनेक जन चार आनेके लिए पवि-त्रसे पवित्र नामोकी शपथें खाते हैं, जिसका परिणाम यह हुआ कि आज कल हमारी जाति असत्य, छल, कपटके लिए बहुत बदनाम हो गई है। यहाँतक कि परस्पर मित्रों और रिश्तेदारोंमें भी एक दूसरेपर विश्वास नहीं रहा और इसी लिए भारतवासी वाणिज्य, त्तिजारतमें भल्लीभाँति उन्नति नहीं कर सकते । इस मुकुद्दमेबाज़ीसे गरतवासियोंको जो हानि पहुँचती हैं वह बुद्धिमानोंसे छिपी नहीं I भाल रकमसे पाँच गुणा अधिक मुकुद्मा पर खर्च हो जाता है । और उभयपक्ष ( फ़रीकेन ) मुक़द्दमेबाज़ीसे बरबाद हो जाते हैं । स कारण हमें पञ्चायत करनी चाहिए।

#### टहलराम गंगाराम जमीदार ।

# भारतमें शिक्षाकी उन्नति ।

भारतवर्ष अपनी प्राचीन सम्यता धन और प्रतापको कभी भी प्राप्त नहीं कर सकता, जब तक शिक्षा मुफ्त और ज़रूरी न दी जायगी। यदि भारतसरकार शिक्षाको मुफ्त और ज़रूरी रूपमें नहीं देना चाहती तो भारतके नेताओं, राजा महाराजाओं, जागीर-दारों, कमेटीके मेम्बरों, सभाओं और शुभचिन्तकोंका कर्तव्य है कि वे स्वयं ही इस कार्य्यको अपने हाथमें छें। हर एक मन्दिर और धर्मशालाके साथ वाचनालय और पुस्तकालय खोलें जहाँ वे लोग जिनको दिनमें फुर्सत मिल्ती है शिक्षा प्राप्त कर सकें। मज़ दूरोंके लिए हर एक गाँवमें और नगरकी हर एक गलीमें रात्रि पाठशालायें खोली जायँ।

ज़रूरी सामाजिक राजनैतिक, धार्मिक और आर्थिक विषयों पर देशी भाषाओंमें पुस्तकें छापी जायँ और उनको मुफ्त या थोड़ी स कीमत पर साधुओं और बाह्मणोंमें जो देशी भाषायें जानते हों बाँट जाय । क्योंकि साधुओं और बाह्मणोंका आम लोगों पर बहुत प्रभाव है । ज्यों ही इन धार्मिक श्रोणियोंके समय और ताकतोंक जो दुर्भाग्यसे इस समय नष्ट हो रही हैं सामाजिक राजनैतिक औ धार्मिक विषयोंके सुधारके लिए काममें लगाया जायगा, त्यों ही हिन जाति अवश्यमेव उन्नत होगी । अन्य सम्य जातियाँ कुदरतव तत्त्वोंको यानि आग्नि, वायु, जलको, रेल्रों, स्टीमरों, मिल्रों, हवाईजहा जोंमें लगा रही हैं और अपनी सम्यता, धन और अम्युदयको बढ

For Personal & Private Use Only

रही हैं; परन्तु शोक कि हम कुदरतके तत्त्व स्वामियों अर्थात् पुजारी श्रेणियों, साधुओं और बाह्यणोंको अपनी जातिकी उन्नतिके छिए इस्तेमाल नहीं कर रहे हैं।

ईश्वर उनकी मदद करता है जो अपनी मदद आप करते हैं।

### टइलराम गंगाराम, जमीदार।

डेरा स्माइलखां ।

## विविध-प्रसङ्ग ।

१-हमारे धर्मतीर्थ और मुक़द्दमेबाज़ी ।

अ न्यत्र डेरा स्माइलखाँके जमींदार श्रीयुत टह-लराम गंगारामजीका एक लेख प्रकाशित किया जाता है जिसमें मुक़द्दमेबाज़ीके दोष बतलाये गये हैं और अपने झगड़ोंको अदालतोंतक न ले जाकर पंचायतियों द्वारा तै कर डालनेकी प्रेरणा की गई है। हम अपने पाठकोंका ध्यान उक्त लेखकी ओर आकर्षित करते हैं और इसके साथही जैनतीर्थोंपर जो मुक़द्दमें चला करते हैं उनके विषयमें विशेषरूपसे विचार करनेकी प्रार्थना करते हैं । हमें कुछ समयके लिए धर्मान्धता और धार्मिक द्वेषको एक ओर रख देना चाहिए और शान्त होकर सोचना चाहिए कि तीर्थोंकी मुक़द्दमेबाज़ीमें प्रतिवर्ष जो लाखों रुमया खर्च होता है वह कहाँ तक उचित है और उसके बन्द करनेका कुछ उपाय भी

ेंहै या नहीं ?

तीर्थक्षेत्रोंके मुखियाओंको और मुक्द्मेबाजीके सूत्रधारोंको पहरे यह सोचना चाहिए कि आजकलके समयमें रुपयेका क्या महत्त है और उसके सदुपयोग तथा दुरुपयोगसे किसी जातिकी उन्नति अवनतिसे कितना सम्बन्ध है ? तीर्थोंमें जो रुपया आता है उसका अधिकांश उन लोगोंकी कमाईका होता है जो सबेरेसे शामतक कठिन परिश्रम करके अपने कुटुम्बका निर्वाह करते हैं और परम्प रागत धार्मिक विश्वासके कारण पुण्य समझकर आपलोगोंको सोंप देते हैं । मुकद्दमें लडते समय आपको इन बेचारोंकी पसीनेकी कमा ईका खयाल अवश्य कर लेना चाहिए । जिन रुपयोंसे हज़ारों भूखे प्यासे दरिद्रियोंके प्राण बचाये जा सकते हैं, हजारों निरक्षर विद्वान बनाये जा सकते हैं, लाखों दुखी जीवोंकी रक्षा की जा सकती है और धर्मप्रभावनाके बीसों कृत्य किये जा सकते हैं उन्हीं रुपर्योंको धर्मके भयसे पानीमें फेंकते समय-वकील बैरिस्टरोंकी जेबेंमिं भरते समय बड़े ही अफसोसकी बात है कि न आपके हाथ ही कॉंपते है और न आप इसको कुछ बुरा ही समझते हैं।

गत पचास वर्षोंमें मक्सी, सम्मेदशिखर, सोनागिर, पावापुरी अन्तरिक्ष, आदि तीर्थोंके मुकद्दमोंमें बहुत ही कम खर्च हुआ होगा तो लगभग २९ लाख रुपया अवश्य ही खर्च हो गया होगा ! क्या आप समझते हैं कि इन सब रुपयोंका सदुपयोग हुआ है और इनसे इन मुकद्दमोंसे अच्छे और कोई कृत्य न किये जासकते थे ? विविध-प्रसङ्ग ।

पच्चीस लाखकी रकम थोड़ी नहीं होती है ! इतनी बड़ी रकमसे जैनधर्म और जैनजातिकी उन्नतिके लिए बहुत कुछ किया जा सकता था।

इस मुक़द्दमेबाज़ीमें हमारा केवल रुपया ही बरबाद नहीं होता है; इसके साथ ही हमारी धार्मिक हानि भी बहुत बड़ी होती है। कहाँ तो हमारे धर्मका यह उपदेश कि सारे संसारमें मैत्रीभावकी वृद्धि करो, शत्रुपर भी क्षमा करेा और कहाँ उसी पवित्र धर्मके नामसे हमारा यह अपने भाइयोंसे शत्रुता बढाना, कषायोंकी वृद्धि करना और शत्रुतार्का जडको मज़बूत बनानेके लिए निरन्तर प्रयत्न करना ! क्या जैनधर्मकी महती उदारता, मित्रता और मध्यस्थताकी पालना हमें इसी तरह करना चाहिए?

और यह कहनेकी तो ज़रूरत ही नहीं है कि ये धार्मिक मुक-दमें देशकी एकताको नष्ट करनेके लिए, पारस्परिक सहानुभूति और सहयोगिताको नष्ट क़रनेके लिए कुठारके तुल्य हैं । इनके शान्त हुए बिना देशकी उन्नतिकी आशा करना नितान्त मूर्खता है ।

जैनसमाजको अब रुपयेका मूल्य समझ लेना चाहिए । पहला ज़माना अब नहीं रहा । इस समय हमारी जो संस्थायें हैं उनके पेट प्रायः खाली पड़े हैं, नई नई संस्थाओंकी आवश्यकतायें नज़र आ रही हैं और देशकी सार्वजनिक संस्थायें भी हमसे द्रव्यकी उचित आशा रखती हैं । ऐसे समयमें यदि हम द्रव्यके सदुपयोग-पर ध्यान न देंगे और इन मुकद्दमोंमें ही अपना सर्वस्व लुटाते रहेंगे तो हमारी संस्थायें नष्ट होने लगेंगी और हममें जो थोड़ा बहुत काम हो रहा है वह भी न होगा।

और मुकद्दमें लड़नेसे कुछ फायदा भी तो नहीं होता है। 'मरज बढता ही गया ज्यों ज्यों दबा की 'वाली बात यहाँ अच्छी तरह घटित होती है। एक मुकद्मा तै ही नहीं होता कि दूसरा दायर हो जाता है। कभी श्वेताम्बरी हारते हैं कभी दिगम्बरी जीतते हैं। आज सम्मेद्शिखरपर तो कल सोनागिरपर, परसों अन्तरीक्षपर तें। तीसरे दिन और किसी तीर्थपर । इस तरह परम्परा जारी ही रहतीं है । गत बीस वर्षोंमें शायद ही ऐसा कोई समय आया हो जब दिगम्बरी श्वेताम्बरियोंका कोई न कोई मुकद्दमा किसी न किसी तीर्थपर जारी न रहा हो। यदि जी खोलकर लड लेनेसे ही इन झग-डोंका अन्त आ जानेकी आशा होती तो हम कभी शान्त होनेके सम्मति नहीं देते; परन्तु अन्त हो तब न! यदि दिगम्बरी हजार रुपया खर्च कर सकते हैं तो श्वेताम्बरी दो हजार खर्च करनेको तैयार हैं और श्वेताम्बर दो हजार खर्च करते हैं तो दिगम्बरी तीन हजार खर्च करनेकी कोशिश करते हैं । कषायभावोंकी और धार्मिक द्वेषकी भी दोनों ओर कमी नहीं है। इस विषयमें एक दूसरेसे सबाये बढ जानेका दोनों ही दाबा करते हैं । रही यह बात कि तीर्थोंपर प्राचीन स्वत्व किसका है, सो इसका निबटारा कभी होनेका नहीं । कहीं दिगम्बरियोंका स्वत्व पुराना है और कहीं श्वेताम्बरियोंका । कहीं एकका स्वत्व तो पुराना है, परन्तु वह पराना सिद्ध नहीं कर सकता । कहीं एकका नया है; परन्तु वह मजिस्ट्रेटकी आँखोंमें भूल झोंककर नया सिद्ध कर देता है । गरज्

इंपर

यह कि किसीकी प्राचीनता या नवीनताके सिद्ध होने न होनेसे भी इन झगड़ोंके अन्त होनेका कोई सरोकार नहीं है ।

तब इस मुकद्दमेवाज़ीका अन्त कैसे हो ? इसके उद्दोमें हम यह प्रेरणा नहीं करते हैं कि दिगम्बरी श्वेताम्बरी आपसमें मिछकर एक हो जायँ, या तीर्थोंका मानना ही छोड़ दिया जाय । ऐसा होना संभव नहीं और इष्ट भी नहीं । अन्त होनेका उपाय केवल यही है कि दोनों सम्प्रदायवाले इसके अन्त करनेका निश्चय कर लें और समझ लें कि इसीमें जैनसमाजका कल्याण है । यदि दोनों ही समा-जके मुखिया और मुकद्दमेवाज़ीके सूत्रधार यह समझ लें अथवा वे न समझें तो सारा समाज उन्हें समझनेके लिए लाचार कर दे, तो तीर्थोंकी मुकद्दमेवाज़ीका अन्त शीघ्र ही हो सकता है । यहाँ यह अवश्य कहना पड़ेगा कि इसके अन्त करनेके विचार दोनों ही सम्प्र-दायवालोंके होंगे तभी कुछ सफलता होगी, एकके विचारोंसे कुछ न होगा ।

यदि कभी ऐसी बातोंकी चर्चा की जाती है तो मुखियोंकी ओरसे प्रायः यह उत्तर मिलता है कि हम क्या करें ? श्वेताम्बरी लोगोंने बहुत सिर उठाया है, वे हमें दर्शन पूजनतककी मनाई करते हैं, तब हम मुकद्देमें न लडें तो क्या करें ? अथवा सन्धिका प्रस्ताव हम ही क्यों करें ? हम क्या किसी बातमें उनसे कुछ कम हैं ? वे तो सन्धि करना ही नहीं चाहते । कहना नहीं होगा कि श्वेताम्बरियोंके मुखिया भी इसी प्रकारका उत्तर देते हैं और वे दिगम्बरियोंको दोषी ठहरते हैं । पर वास्तवमें देखा जाय तो निदोंष दोनों ही नहीं हैं । यह ठीक है कि कभी कभी किसी एक पक्षकी ओरसे अधिक अन्याय हो जाता है, परन्तु साथ ही यह बात भी है कि मौक्द्वपानेपर दूसरा पक्ष भी अपनी राक्ति भर अन्याय करनेमें कुछ बाकी नहीं रख छोड़ता । ये सब बातें यही प्रकट करती हैं कि दोनों ही अपनी अपनी प्रधानता चाहते हैं और वास्तवमें सन्धि करना उन्हें अभीष्ट नहीं है ।

अब समय आ गया है कि कुछ शिक्षित लोग आगे बढ़ें और इस आन्दोलनको उठा लेवें । यदि इस विषयमें जीजानसे परिश्रम किया जायगा और वह लगातार ज़ारी रक्खा जायगा तो अवश्य सफलता होगी । सच पूछा जाय तो अभीतक इस विषयमें एक मी व्यवस्थित प्रयत्न नहीं किया गया है और यही कारण है जो इस ओर लोगोंका बहुत ही कम ध्यान गया है ।

हमारी समझमें इसके लिए एक सभा स्थापित होनी चाहिए जिसमें दोनों ही सम्प्रदायोंके भाई मेम्बर बनाये जावें । यह सभा ट्रेक्टोंके द्वारा, लेखोंके द्वारा, व्याख्यानेंके द्वारा, अपने विचारोंका प्रचार करे, और कमसे कम वर्षभरमें एक बार दिगम्बरी और श्वेताम्बरी कान्फरेंसोंके साथ साथ बारी बारीसे अपना अधिवेशन करे । प्रत्येक तीर्थके प्रत्येक मुकद्दमेंकी बुनियादका पता लगावे, उसके कारण मालूम करे और फिर उसके सम्बन्धमें दोनों पक्षके मुखियोंको पत्रव्यवहारसे या जरूरत हो तो डेप्यूटेशन भेजकर सम-झावे और सुलहकी कोशिश करे । इस पद्धतिसे यदि काम चलाया जायगा तो वर्ष ही दो वर्षमें इसका अच्छा फल नजर आये बिना न रहेगा । विविध-प्रसङ्ख ।

हम आशा करते हैं कि हमारे सहयोगी इस विषयकी चर्चाको जारी रक्खेंगें और दोनों सम्प्रदायोंके अगुओंके कानोंतक इस आव-इयक सन्देशको अवश्य पहुँचा देंगे ।

### २ ' भडारक ' पदकी दुर्द्शा ।

किसी समय ' भट्टारक ' पद बहुत ही पूज्य और प्रतिष्ठित समझा जाता था; परन्तु समयके फेरसे आज वही पद बहुत ही निन्द्य और अपमानास्पद गिना जाने लगा है। आज कोई भी अच्छा विद्वान् और विचारशील पुरुष समझाने बुझाने पर भी किसी भट्टारककी गद्दी पर बैठेनेके लिए तैयार नहीं होता है। इससे एक नीतिज्ञका यह वचन बहुत ही सच जान पड़ता है कि "कोई पद मनुष्यको ऊँचा नही बना सकता, मनुष्य ही पदको ऊँचा बनाता है। मनुष्यको ऊँचा नही बना सकता, मनुष्य ही पदको ऊँचा बनाता है। मनुष्यको ऊँचा नही बना सकता, मनुष्य ही पदको ऊँचा बनाता है। मनुष्यको ऊँचा नही बना सकता, मनुष्य ही पदको ऊँचा बनाता है। मनुष्यकी करामातसे ही आज भट्टारक पद सिंहासनसे नीचे लुढ़क कर पैरोसे ठुकराने योग्य हो गया है। कई सौ वर्षोंसे इस पद पर प्रायः ऐसे ही लोग बिठाये गये जो इसके सर्वथा अयोग्य थे और अब तो प्रायः ऐसे ही लोग इस पदके एकाधिकारी हो गये हैं जिनमें मनुष्यता का पता ढूंढने पर भी कठिनाईसे मिल्ला है। ऐसी दशामें यदि इस पूज्यपदकी दुर्दशा हो गई तो इसमें आश्चर्य ही क्या है?

३ भट्टारकोंका टिमटिमाता हुआ दिया ।

दिगम्बर जैनसमाजका एक बहुत बड़ा भाग बहुत दिनोंसे इन महात्माओंके शासनके जूएँको अपने कन्धोंसे उतार कर फेंक बुका है जो कि आज तेरहपन्थके नामसे प्रसिद्ध है और इसके कारण भट्टारकोंका शासनप्रदीप निर्वाण होनेके बहुत ही समीप

#### जैनहितैषी-

पहुँचता जा रहा है। वह कभीका बुझ गया होता, परन्तु एक तो समाजका एक बहुत बड़ा भाग अज्ञानके गढ़हेसे निकलनेकी कोशिश ही नहीं करता है और दूसरे बीच बीचमें कुछ भट्टारक भी ऐसे होते रहे हैं जो इस पदकी इज्जतको बहुत कुछ बचाये रहे हैं, इस लिए वह अब भी टिमटिमा रहा है। किन्तु ऐसा मालूम होता है कि अब बहुत दिनोंतक न टिक सकेगा—उसका स्नेह निःशेष हो चुका है और बर्तिका भी नष्ट हो चुकी है। हमारी समझमें अब उसकी ज़रूरत भी नहीं है। एक प्रतिष्ठित पदकी दिछगी करानेके लिए टिमटिमाते रहनेकी अपेक्षा तो उसका बुझ जाना ही अच्छा है।

### ४–भडारक विजयकीर्तिकी सुकीर्ति ।

हितैषीके पाठक ब्रह्मचारी मोतीलालके शुभनामको भूले न होंगे। आजकल आपके बड़े ठाठवाट हैं—आपके सुखसैाभाग्यका सूर्य इस समय मध्याह्न पर पहुँचा हुआ है। अब आप मोतीलाल नहीं, किन्तु श्री १०८ भट्टारक विजयकीर्तिजी महाराज कहलाते हैं। आपके साथ इस समय गाड़ी, घोड़ा, पालकी आदि सारे राजोचित साजवाज हैं। शास्त्री, चपरासी, हवालदार, रसोइया, नाई, धोवी, खिदमतगार आदि २०–२५ नौकर चाकर हैं। जरी और मखमलके वस्त्रोंका उपयोग करके आप अपने पूर्वनिर्प्रन्थोंकी दरिद्रताके दोषको दूर कर रहे हैं। आपका प्रतिदिनका खर्च सिर्फ २५–३०पचीस तीस रुपया रोज़ है! इस समय आप वाकरोल नामक प्राममें आनन्द कर रहे हैं और शायद चातुर्मास भर वहीं रहेंगे। प्राममें. जैन भाइयोंके सिर्फ ३० घर हैं, जिनकी आर्थिक अक्स्था बहुत मामूली है

бле

पर मामूछी होनेसे ही क्या हो सकता है ! श्रावक होनेका फल तो उन्हें कुछ न कुछ मिलना ही चाहिए ! गवर्नमेंट जिस तरह आव-त्र्यकता पड़ने पर किसी स्थानमें प्यूनीटिव पुलिस बिठा देती है और उसका खर्च वहाँके रहनेवालेंसे बसूल करती है उसी तरह हमारा धर्म भी जिस स्थानके श्रावकोंके लिए आवश्यक समझता है उस स्थानपर इस पाखण्ड-पुलिसको भेज देती है जो श्रावकोंकी अक्तको बहुतही जल्द ठिकाने ला देती है । अभागे गुजरातके श्रावको ! अपनी मूर्खताका, अन्धश्रद्धाका और अविचारशील्ताका यह सुप-रिणाम भोगो और तब तक भागते रहो जबतक तुमने जैनधर्मका और उसके गुरुओंका वास्तविक स्वरूप नहीं समझ लिया है ।

### ९ भट्टारकजीका प्रतिज्ञापत्र ।

जिस समय ब्रह्मचारी मोतीलालजी ईडरकी गद्दीपर बैठनेके लिए उम्मेदवार हो रहे थे उस समय आपने पूज्य पं० पन्नालालजी बाकलीवालको एक प्रतिज्ञापत्र लिख दिया था । गुरुजी (पं० पन्नालालजी) ने अब उक्त प्रतिज्ञापत्र सार्वजानिक पत्रोंमें प्रकाशित करवा दिया है । उसमें लिखा है कि "मैं मद्दारक होनेपर ईडर तथा सागवाड़ा आदिके प्राचीन शास्त्रमण्डारोंका जीर्णोद्धार कराऊँगा, उनके प्रचारके लिए अर्थव्यय करूँगा, अपने उपासक आवकोंके प्रत्येक ग्राममें पुस्तकालय खोल्ँगा, पाठशालायें स्थापित करूँगा, उपदेशकों, समाचारपत्रों और ग्रन्थमालाओंके द्वारा धर्मका प्रचार करूँगा । यदि मैं ऐसा न करूँ और कोई धर्मविरुद्ध या नीतिविरुद्ध कार्य करूँ, तथा तीन बार चेतावनी देनेपर भी न मानूँ, तो आप लोग और रायदेशके पंच मुझे जो सज़ा देंगे, उसे मैं सहर्ष स्वीकार करूँगा । " हमारा विश्वास है कि मोतीलालजी इसी प्रतिज्ञापत्रकी कृपासे ही आज अपनी पाँचों अँगुली घीमें तर कर रहे हैं । यदि गुरुजीको वे प्रतिज्ञापत्रके द्वारा धर्मप्रचारका विश्वास न दिलाते और गुरुजी सिफारिश न करते तो यह चार दिनाकी चाँदनी उन्हें लम्य न होती; परन्तु ऐसे अच्छे मौकेको मोती-लालजी जैसे पुरुषरत्न कैसे चूक सकते थे ? और गुरुजी जैसे दुनियाकी चाल्लाज़ियोंसे सर्वथा अज्ञान और मनुष्यप्रकृतिको न पहचाननेवाले भोले धर्मप्रचाराभिलाषी भी क्या बारवार मिलते हैं ? आपने गुरुजीको बना लिया और लिख दिया प्रतिज्ञापत्र । अब गुरुजी और रायदेशके पंच उक्त प्रतिज्ञापत्रको शहद लगाकर चाँटा करें और मद्यारकजी महाराज अपनी चाल्लाज़ीपर खुश होते हुए हल्रुआ पूडियोंपर हाथ साफ किया करें ।

## ६ शेतवालेंकि बालक-महारक।

लातुर ( निज़ाम ) में शेतवाल जातिके भट्टारकोंकी एक गद्दी है । वह अभीतक खाली थी । वर्धाके श्रीयुत यादव दाजीबा श्राव-णेके पत्रसे मालूम हुआ कि अब उक्त गद्दीपर एक बालक बिठा दिया गया है और पं० रामभाऊजी उसकी पूजा उपासना करनेके लिए भक्तमण्डली एकट्ठी कर रहे हैं । बालककी उम्र सिर्फ ११ वर्षकी है । वह मराठीकी सिर्फ़ तीन कक्षायें पढ़ा है ! शेतवाल समाज अब अपने धर्मकी और समाजकी उन्नति इसी बालकके चरणोंके प्रसादसे करेगा ! 'प्रगति आणि जिनविजय' के सम्पादक इस विष- यमें एक नोट करते हुए लिखते हैं—"हमारी समझमें नहीं आता कि हम जैनसमाजके इस लांछनास्पद अज्ञानके लिए रोवें या दुनि-याको झुकानेवालों (पं० रामभाऊ आदि) की अक्ककी तारीफ करें। 'गद्दी खाली है' इस कारणसे निरन्तर आँसू बहानेवाले रोतवाल भाइयो ! करोा इस गुरुके स्वाँगका सत्कार और होने दो जातिकी उन्नति !"

#### ७ तेरहपंथियोंके भट्टारक ।

चौंकिए नहीं, हम आजकलके कुछ त्यागी ब्रह्मचारियोंको तेरह-पंथियोंका भद्टारक कहते हैं। हमारी समझमें ये भी एक तरहके भद्टारक हैं । तेरहपंथी भाई बीसपंथियोंके भद्टारकोंको छोडकर आज-कल इन्हींकी पूजा करते हैं। मूर्खता और निरक्षरतामें तो ये भट्टारकोंकी ही जोडके हैं; परन्तु चरित्रमें अँभी इनका नम्बर बहुत पीछे है। पर, यह आशा अवश्य है कि यदि श्रावकोंकी भक्ति इनके पीछे इसी तरह अन्धी होकर दौड़ती रही तो ये बहुत ही जल्दी अपनी इस कमीको पूरी कर डालेंगे। यहाँ आये हुए पं० मूलचन्दजीसे मालूम हुआ कि श्रीमान् त्या-गीजी महाराज मुन्नाऌालजी क्षुछक किसी एक स्थानके मन्दि**रमें** अपनी एक पेटी पैक करके और शीलमुहर लगाकर रख गये थे। उनके बाद ही वहाँ ऐलक पन्नाललजी जा पहुँचे। त्यागि-योंमें पारस्परिक सौहार्द कैसा होता है, सो तो प्रायः सब ही ऌोग गानते हैं और फिर किसीने जिक कर दिया कि मुन्नालालनी अपनी एक पेटी यहाँके पंचोंके सिपुर्द कर गये हैं ! सुनते ही

त्यागीजीने पेटी मॅंगवाई । लोगोंने बहुत मना किया कि पेटी मत खोलिए; परन्तु उन्होंने एक न मानी और पेटी खुलवा डाली ! देखा तो उसमें २०००) दो हज़ार रुपयेके नोट रक्खे हुए थे। खण्डवस्त्र मात्र रखनेवाले क्षुछकोंके पास नोट ! दो हज़ारके ! ! लोगोंके आश्चर्यका टिकाना न रहा । हम यह जाननेके लिए उत्सुक हो रहे हैं कि इसके आगे क्या हुआ और अब उक्त रुपये किसके पास हैं । क्षुछकजी महाराजसे पूछना चाहिए कि उनके पास उक्त नोट कहाँसे आये और यदि वे किसी मंत्रके बल्से नोट बनाना जानते हों तो यह शुभसंवाद उनके भक्तवृन्दोंके पास अवस्य पहुँचा देना चाहिए ।

८ भट्टारकोंसे समाजकी रक्षा कैसे हो ?

इन भद्टारकों और त्यागियोंसे समाजकी रक्षा करनेका प्रधान उपाय अन्धश्रद्धाका काला मुँह कर देना है। यदि अन्धश्रद्धाको हमारे यहाँ स्थान न मिलता तो आज न भद्टारकोंके अन्यायोंसे हमें पीडित और लज्जित होना पड़ता और न ये त्यागियोंकी ही लीलायें देखनी पड़तीं। यह सब अन्धश्रद्धाकी कृपार्हाका फल है। अन्ध-श्रद्धा उस पुरुषको अपने बड़प्पनका या पूज्यताका दुरुपयोग करनेके लिए लल्जाती है जिसपर कि लोग श्रद्धा करते हैं। यदि अन्धश्रद्धा न हो तो न उपासकोंका ही अधःपतन हो और न उपास्य साधु भद्टारकोंको आज कल जैसी नीचवृत्तिका अवलम्बन करना पड़े। इसलिए जैसे बने तैसे–शिक्षाका प्रचार करके, उप-देशोका अगण कराके, छोटे छोटे ट्रेक्टोंके द्वारा या समाचाग विविध-प्रसङ्ख ।

पत्रोंद्वारा भट्टारक़ोंका कच्चा चिट्ठा प्रकाशित करके इस अन्धश्र-द्धाको देशनिकाला दे देना चाहिए । इससे अच्छा और कोई उपाय इस रोगसे मुक्त होनेका नज़र नहीं आता ।

#### ९ एक तात्कालिक उपाय ।

इस समय भद्वारकोंके चातुर्मास हो रहे हैं । शायद ही ऐसा कोई भट्टारक हो जिसका खर्च २०-२५) रुपये रोजसे कम हो । ये सब रुपये निरीह भोले श्रावकोंसे वसुल किये जाते हैं । एक दो स्थानोंसे हमें जो समाचार मिले हैं उनसे बडा ही दुःख होता है और महारकोंपर बडी ही घृणा उत्पन्न होती है । इन लोगोंने अब बडा ही करालरूप धारण किया है । ये श्रावकोंके द्वारोंपर धरणा देकर बैठते हैं, लंघनें करते हैं, कमंडलु फोड़ते हैं. और जब इससे भी काम नहीं चलता है तब अपने गरीब सिपाहियोंसे श्रावकोंको पकडवाते और पिटवाते तक हैं! गरज यह कि जब तक रुपया नहीं पा लेते तब तक श्रावकोंका पिण्ड नहीं छोडते हैं! भाइयो ! यह क्या है ? जैनधर्मकी इससे अधिक दुर्दशा और क्या हो सकती है ! ग्रामीण अज्ञानी श्रावकोंमें यद्यपि इस विपत्तिसे बच-नेकी शक्ति नहीं है; परन्तु यदि हमारे समाजके शिक्षित चाहें तो इस मर्जका तात्कालिक उपाय हो सकता है । प्रयत्न करनेसे, आन्दोलन करनेसे, सब लोगोंकी सम्मतिसे ये लोग अनधिकारी ठह-राये जा सकते हैं और गवर्नमेंटके द्वारा इस तरहके अत्याचार करनेसे रोके जा सकते हैं । हम आशा करते हैं कि हमारे गुज-रातीभाई इस विषयसें आगे बढनेका साहस दिखलायँगे ।

### १०-जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा ।

सहयोगी 'जैनप्रभात 'के सम्पादकमहोदयने वाबू देवेन्द्र-प्रसादजीसे मुलाकात करके भवनके सम्बन्धमें एक नोट प्रकाशित किया है । उसमें कहा गया है कि भवनके विषयमें जैनामित्र जैन-हितैषी आदिने जो आक्षेप किये हैं वे निर्मूल हैं। भवन एक बहुत बड़ी सूचीके बनानेमें व्यस्त हो रहा है जो समयसाध्य व्ययसाध्य और परिश्रमसाध्य है। लोगोंको ग्रन्थ सहजमें नहीं मिल सकते हैं, इसका कारण यह है कि बहुतसे प्रन्थ ऐसे जीर्ण हैं जिन्हें हम बाहर भेजनेसे लाचार हैं। पत्रसम्पादकोंको चाहिए कि भवनको स्वयं जाकर देखें; इसके बिना कुछ टीका टिप्पणी न करें और समाजको चाहिए कि उसे सहायता प्रदान करें । इत्यादि । अच्छा होता यदि बाबू सूरजमलंजी उक्त नेाटके बदले बाबू देवेन्द्रप्रसाद-जीसे--यह प्रकाशित करवाते कि, "भवनकी पाँच वर्षकी रिपेटि अमुक तिथि तक प्रकाशित हो जायगी और सर्व साधारणके लाभके लिए प्रन्थोंकी एक संक्षेपसूची बहुत जल्द प्रकाशित की जायगी, भवनमें समयपर पत्रोत्तर देनेका यथेष्ट प्रबन्ध कर दिया गया है और लेखक रख लिये गये हैं, जिसे चाहिए वह चाहे जिस ग्रन्थकी नकल करवाके मँगवा ले।" बिना इसके भवनकी चाहे जितनी प्रशंसा की जाय, उसके सूचीपत्रके कार्यको चाहे जितना महान् कार्य बतलाया जाय और पत्रसम्पादकोंको इस लिए कि वे भवनके कार्यकर्ताओंको उत्साहित करते रहें चाहे जितने उपदेश दिये जावें, आक्षेप निर्मुल नहीं हो सकते । किसी भी सार्वजनिक संस्थाके

कामकी तबतक प्रशंसा नहीं हो सकती है जबतक कि उसका हिसाब किताब साफ न हो, उससे सर्वसाधारण लाभ न उठा सकें और उसमें क्या होता रहता है इसका समय समयपर लोगोंको ज्ञान न कराया जाय । संस्थाकी कोरी प्रशंसाओंसे, उसका काम इतने महत्त्वका है, ऐसा है, वैसा है आदि कहनेसे और आक्षेप करनेवालें पर अप्रसन्न होनेसे कोई भी संस्था जनसाधारणकी सहानुभूति प्राप्त नहीं कर सकती है । बाबू देवेन्द्रप्रसादजी और बाबू किरोड़ी-चन्द्रजीको इस ओर ध्यान देना चाहिए और बातें बनाना लोड़कर काम करके दिखलाना चाहिए ।

क्या हम पूछ सकते हैं कि भवन जो सूचीपत्र बना रहा है वह कितना बड़ा बनेगा और उसमें क्या क्या बातें रहेंगी ? डाक्टर भाण्डारकर आदिकी जैसी रिपोर्टें छपी हैं और उनमें जिस ढंगसे प्रत्येक प्रन्थका मंगळाचरण, प्रशस्ति, प्रन्थकर्ताका परिचय आदि दिया है वैसा ही सूचीपत्र आप बनायँगे या और किसी तरहका ? यह भी बतलाइए कि वह कमसे कम कितने वर्षोंमें बनेगा और अभी उसके बनानेका प्रारंभ भी हुआ है या नहीं ? इन बातोंके प्रकट किये बिना समाज आपके इस हौएका स्वरूप न समझ सकेगा । हमने तो इसे खूब समझ लिया है और निश्चय कर लिया है कि यह केवल लोगोंको बातोंमें खुश रखनेके साधनके सिवाय और कुछ नहीं है । वास्तवमें आपके भवनमें कुछ भी नहीं हो रहा है । वहाँ कोई पत्रोंका उत्तर देनेवाला भी नहीं है । अभी यहाँसे पं० उदयलालजी काशलीवालने हरिवंशपुराण-संस्कृतके मँगानेके लिए-जो भवनमें मौजूद है-पत्र लिखा

जैनहितैषी-

था; परन्तु ग्रन्थ आना तो दूर रहा, पत्रका उत्तर भी न मिला ! जब आपका बड़ा सूचीपत्र कई वर्षोंमें तैयार होगा, तब यदि एक छोटी सी सूची ही आप छपा देवें जिसमें ग्रन्थोंके नाम, कर्त्ता-ओंके नाम, ग्रन्थोंकी श्लोकसंख्या, सिर्फ़ इतनी ही बातें रहें तो क्या भवनका कुछ गौरव कम हो जायगा ? क्या यह समाज नहीं सोच सकता कि जब तक सूची ही नहीं है तब तक किसी पुस्त-काल्यका उपयोग ही क्या हो सकता है ? ईडर या नागौरके भण्डा-रमें और आपके भवनमें हम तो कोई विशेष अन्तर नहीं देखते हैं।

बड़े अफसोसकी बात है कि आप सबके सारे आक्षेपोंको निर्मूल बतलाते हुए भी यह नहीं प्रकट करते हैं कि भवनके हिसाब किता-बका क्या हाल है ? उसकी रिपोर्ट क्यों प्रकाशित नहीं की जाती है ? क्या यह भी सूचीपत्र जैसा कोई महान् कार्य है ? यदि आप यही बतला देवें कि भवनमें आजतक कितनी आमदनी हुई और कितना खर्च हुआ तथा अबतक कितने प्रन्थ लोगोंने नकल कराके मँगवाये और कितने देखनेके लिए, तो समाजको बहुत कुछ संतोष हो जाय । आपका कर्तव्य है कि इस विषयमें गोल्माल उत्तर न देकर समाजको स्वर्गीय बाबू देवकुमारजीकी इस बहुत ही उप-कारिणी संस्थाका वास्तविक परिचय दें और उसे सन्तुष्ट करें ।

**११ बम्बईमें जैन सबसे अधिक मरते हैं।** बम्बई नगरकी मृत्युसंख्याका लेखा देखनेसे मालूम होता है कि यहाँ जैनोंकी मृत्यु सबसे अधिक होती है। षिगत वर्ष हजार जैन-बच्चेंमें ७९२ मरे थे; परन्तु गतवर्ष उनकी संख्या और भी बढ़

For Personal & Private Use Only

गई और ८२३ पर पहुँच गई ! अधिक उम्रवालेंकी मृत्यु भी और जातियोंकी अपेक्षा जैनोंमें अधिक हुई । २०४६० जैनोंमें १२१४ मर गये, अर्थात् फी हज़ार ५९ मरे । यहाँके प्रसिद्ध अँगरेजी पत्र कानिकल्लें एक लेखकने इसका कारण यह बतलाया है कि यहाँ जैन लोग बहुत ही तंग जगहोंमें अपनी गृहस्थियोंको लेकर रहते हैं । उनकी रायमें जैनधनिकोंको निर्धन जैनोंके लिए पारसियोंके समान खुली हवादार जगहोंमें सस्ते किरायेके मकान बनवा देना चाहिए । हो सकता है कि अधिक मृत्युसंख्याका यह भी एक कारण हो; परन्तु हमारी समझमें इनके सिवाय और भी कई कारण होंगे जिनके विषयमें जैनशिक्षितोंको विचार करना चाहिए ।

### १२ विजातीय विवाह शुरू हो गये।

जैनसमाजके भीतर जो अनेक छोटी बड़ी जातियाँ हैं उन सबमें परस्पर बेटी व्यवहार होने लगे, इसके लिए जो आन्दोलन शुरू हुआ है उसका फल प्रकट होने लगा। गत वर्ष कोल्हापुरमें प्रो लहे एम. ए. ने-जो पंचम जातीय हैं--अपनी भतीजीका ब्याह-एक चतुर्थ जातिके युक्कके साथ किया था--यह हितैषीके पाठकोंको सरण ही होगा। इसके विरुद्ध कुछ नासमझ लोगोंने सिर भी उठा-या था, पर उसका फल कुछ न हुआ और अब उनके विरोधकी कुछ भी परवा न करके हालहीमें नागराल (बीजापुर) निवासी एंचम जैन श्रीयुत सिद्धापा कुपानहट्टीने अपने लड़केका विवाह बिहोली प्रामकी एक चतुर्थ जातीय कन्याके साथ कर डाला। इल्लेकी अपेक्षा यह दूसरा विवाह इस दृष्टिसे और भी अधिक महत्त्व- का है कि यह उन पुराने ख़यालके लोगोंके बीचमें हुआ है जिनमें नये विचारोंकी गन्ध भी नहीं है। इससे मालूम होता है कि यदि बराबर आन्दोलन होता रहा तो दश बीस वर्षमें ही जैनसमाजकी बीसों जातियोंमें पास्परिक विवाह होने लगेंगे।

#### १३ प्रेग और चूहे ।

लगभग अधिकांश प्रभावशाली डाक्टर इस मतको मानते हैं कि चूहे छेगके फैलानेवाले हैं, इसी लिए यह देखा जाता है कि लोग चूहोंके पीछे पड़े रहते हैं, उन्हें ज़हर खिलाते और 'एंटी-रेट' का शिकार बनाते रहते हैं, और म्यूनिसिपलटियाँ भी उनके खूनसे हाथ रँगा करती हैं । परन्तु, हाल्में, कलकत्ता म्यूनिसि-पलटीके हेल्थअफ़सर मि॰ केकने इस विषयमें अपना जो मत प्रकट किया है, उससे, चूहोंको यदि, उन्हें कुछ भी दीन-दुनियांकी ख़बर होगी तो, कुछ खुशी अवश्य होगी । केक साहबका कहना है कि चूहोंके मारनेसे कोई लाभ नहीं है क्योंकि उनसे और . फ्रेगसे कोई सम्बन्ध नहीं है। उन्होंने कलकत्ताके म्युनिसिपल बोर्डके सामने अपना यह प्रस्ताव भी पेश कर दिया कि कलकत्ता म्यूनिसिपऌटी चूहा—हत्यामें ६०००) रु० की रकम प्रतिवर्ष खर्चे करती है अबसे इसके खर्च करनेकी आवश्यकता नहीं है । यद्यपि उनका प्रस्ताव माना नहीं गया तो भी उनको बात एक कानसे सुनकर दूसरे कानसे उड़ाई नहीं जा सकती । वे साधारण योग्यताके मनुष्य नहीं हैं । उनकी यह दलील भी पूरा ज़ोर रखती है कि कलकत्ताके चतुर्थ खण्डमें, जहाँ चूहे नहीं मारे

जाते, आज ५ वर्षसे प्रेग आपसे आप कम होता जारहा है; परन्तु द्वितीय खण्डमें, जहाँ चूहे ५० से लेकर ८० फीसदी तक मारे गये, छेगका कम होना तो दूर रहा, उलटा वह और बढ़ा । केवल डा० केकहीका यह मत नहीं है, और लोगोंने भी पहले इसी बातको कहा है । १९१२ में मद्रासमें इम्पीरियल सेनेटरी कान-फ्रेंस हुई थी, जिसमें बा० मोतीलाल घोष और स्वर्गीय बा० गंगा-प्रसाद वर्म्मा भी निमन्त्रित थे। उसमें भी एक डाक्टरने कहा था कि आज तक लाखों चूहे मारे गये, परंतु छेगकी गतिमें इस हत्या-लीलाका कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ा । जब कुछ योग्य डाक्टर इस मतको जोरके साथ आगे रख रहे हैं तो कमसे कम देशकी म्यूनि-सिपलटियोंका तो यह कर्तन्य है कि वे इस प्रश्नके ऊपर पूरा विचार करें, और यदि देखें कि चूहोंके मरनेसे कुछ नहीं होता, तो उन बेचारोंको त्राण दें, और अपने हजारों रुपये किसी उपयोगी काममें लगानें । हालहीमें पंजाबमें छेगके प्रकोपसे ३५ लाख आद-मियोंसे अधिकके मरजाने पर, पंजाबके लेफ्टीनेन्टगवर्नरकी धर्म्भ-पत्नी लेडी ओडायरने उस प्रान्तकी स्त्रियोंके नाम ख़ुली चिट्ठी भेजी है । उसमें भी, आपने इसी बातपर जोर दिया है कि सारी आफत-की जड चूहे ही हैं, इन्हें न छोड़ो, घरको इनसे साफ़ रक्खो । घरोंको साफ रक्खो यह तो एक ऐसी बात है, जो सदा कही जा सकती है, परन्तु क्या चूहोंके पीछे भी हाथ धोकर पड़ जानेकी वैसी ही आवश्यकता है, इसमें सन्देह बढ़ता ही जाता है ।

गताप ।

### १४ अलमोनियम धातुसे हानि ।

देश गरीब है, और अल्मोनियमके वर्तन सस्ते आते हैं, और जो अमीर हैं वे अपनी नाजुकमिजाजीके कारण, और कुछ लोग दोनों बातोंसे इन हलके बर्तनोंका व्यवहार करते हैं। जो हो, देशमें इन बर्तनोंका व्यवहार दिन पर दिन बढ़ता जाता है। किन्तु कॉंसा पीतल, फूलके बर्तनोंकी भाँति लोग इसके गुण और दोषोंसे परि-चित नहीं हैं । हालमें डाक्टर हर्बर्टने इस धातुके विषयमें पता लगाया है कि इसके बर्तनोंका व्यवहार स्वास्थ्यके लिए अत्यन्त हानिकर है । क्योंकि भक्ष्य पदार्थोंमें नमकका होना आवश्यक है और नमक-अल्मोनियमके संसर्गसे होराइड नामक विष पैदा हो जाता है, जो सब तरहसे हानिकर है ।

--- प्रताप ।

#### १५ एक दस्सा परवारकी प्रार्थना ।

हमारे कई परवार भाई विवेकावारोंसे बड़ी घृणा करते हैं और उनसे किसी भी प्रकारका व्यवहार नहीं रखना चाहते । यदि उनसे इसका कारण पूछा जाता है तो उत्तर मिलता है कि तुम्हारे पूर्वजोंने अन्याय किया था ।

बुंदेल्लवंड प्रान्तमें मैंने बहुधा देखा है कि परवार भाई विनेका-वारोंको भगवट्दर्शनोंकी क्या चली जिनालयके दरवाजे तक भी नहीं फटकने देते । दशलाक्षणिक पर्वमें भी यही हाल रहता है; हमारा कुररी-रोदन कोई भी कानों नहीं देता । विमानोत्सव, सभा व किसी भी प्रकारके जल्सेमें हम लोग पहुँच ही नहीं पाते और न हम लोगोंके हितकी कोई बात ही की जाती है। मानों हमारे परवार भाई हमें बिलकुल ही और सब तरफ़से छोड़ चुके हैं। मेरी इस छोटी बुद्धिसे मुझे जॅचता है कि उनका कर्तव्य है कि हम लोगोंकी ग़ल्तियाँ हमें मुझावें और यदि उचित समझें तो कोई दंड भी हमें देवें-हम लोग दण्ड भोगनेके लिए तैयार हैं।

कहीं कहीं 'हमारे श्रीमानों, और विद्वानोंके अटूट परिश्रमसे जैनपाठशालायें, और वाचनालय आदि दिखने लगे हैं जो कि सुशिक्षा देने और कुरीतियोंका काला मुँह करनेमें शक्तिभर परि-श्रम कर रहे हैं और उन्हीं सज्जनोंके प्रतापसे हमारा अधिकांश समाज जाग उठा है; पर खेद है कि उसी समाजका एक भाग बहुत बुरी हालतमें है–उसके जगानेका कोई भी प्रयत्न हमारे भाई नहीं करते । जिस स्थानका मैं जिक करता हूँ वहाँ एक जैनपाठशाला तथा एक वाचनालय भी है। वहाँके एक सुयोग्य शिक्षक और कार्यकर्त्ताने एक रेलवे बाबूका लड्का ( जो कि जातिके विनैकावार हैं ) शालामें भरती कर लिया। कुछ दिनों बाद जब दूसरे कार्यकर्त्ताओंकी दृष्टि इस ओर पडी़ तब उस लड़केको पाठ-शालामें आनेसे साफ इंकार कर दिया गया। बेचारे पंडितजीने बहुत कुछ कहा सुना, सभाकी, पर उनकी एक भी न चली। ऐसे ही यहाँके वाचनालयकी पुस्तकें भी बहुत कोशिश करने पर पढ़नेको नहीं मिलतीं । यद्यपि हम इस समय धर्मशून्य हैं, तथापि विद्वानोंकी संगतिसे हमारा सुधर जाना असंभव नहीं है । हम लोगोंकी संख्या

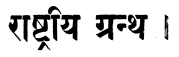
बढनेके कारण बालविवाह, वृद्धविवाह, कन्याविकय और अज्ञान ही मालूम होते हैं। क्योंकि यदि ये कारण न होते और हमारे पर-वार भाइयोंके ख्यालके मुताबिक मन्दिरोंमें व सभाओंमें न आने देने ही से हम लोगोंकी जाति बढती होती तो आजकल इस खूबीसे विनैकावार जाति न बढती । मैं ऐसे परवारोंको भी जानता हूँ कि जिन्हें गरीबीके कारण परवारोंमें लडकी नहीं मिली और.उन्हें विनैकावारोंमें अपनेको ब्याह कर परवश बिनैकाबार. बनना पडा । जैसा ख्याल आजकल कई परवार भाइयोंका हमारे विषयमें है उससे इस अज्ञको नहीं जान पडता कि धर्म और जातिकी तरक्की क्यों कर हो सकेगी ? हम लोगोंकी अज्ञानता दूर करने और धर्मकी शिक्षा देनेके प्रयत्नसे भी बहुत कुछ हो सकता है। हमारे कई परवार माई हमें जातीय दंडके साथ ही साथ धर्मके मर्मसे भी अनभिज्ञ रक्ला चाहते हैं; नहीं जान पडता हमारे भाइयोंने इससे क्या फायदा सोच रक्खा है !

> प्रार्थीः— छोटेळाळ ( बिनैकावार ) जैन बिद्यार्थी, खुरई ( सागर )।

#### सूचना ।

सम्पादकके बीचमें बीमार हो जानेसे यह युग्म अंक पूरा न हो सका और कुछ विल्लम्बसे भी निकला। जितने प्रष्ठ कम हैं वे आगामी अंकमें पूरे कर दिये जावेंगे। ----मैनेजर।

किडों प्रशंसापत्र प्राप्त प्रसिद्ध अ ट्रफायदा न करे तो दाम वापस मिलने का पन दहदमन-दावकी अकसीर दबा की वर्ब **दन्तकमार**—वातींको रामयाण तका । इव **नोत्र**—सब रागॉकी अकाल गण दिखानेवाले अवओंको बडी ान्-



**१ सरल्ल-गीता ।** इस पुस्तकको पढ़कर अपना और अपने देशका कल्याण कीजिये । यह श्रीमद्भगवद्गीताका सरल-हिन्दी अनुवाद है । इसमें महाभारतकां संक्षिप्त वृत्तान्त, मूल श्लोक, अनुवाद और उपसंहार ये चार मुख्य भाग हैं । सरस्वतीके सुविद्वान् संपादक लिखते हैं कि यह ' पुस्तक दिव्य है । ' मूल्य ा।)

जयन्त । शेक्सपियरका इंग्लैंडमें इतना सम्मान है कि वहांके साहित्यप्रेमी अपना सर्वस्व उसके प्रन्थोंपर न्योछावर करनेके लिए तैयार होते हैं । उसी शेक्सपियरके सर्वोत्तम ' हैम्लैट ' नाटकका यह वड़ा ही सुन्दर अनुवाद हे । मूल्य ॥ा∕ु; सादी जिल्द ॥।)

**३ धर्मवीर गान्धी ।** इस पुस्तकको पढ़कर एक बार महात्मा गान्धीके दर्शन कीजिये, उनके जीवनकी दिव्यताका अनुभव कीजिये और द० अफ्रिकाका मानचित्र देखते हुए अपने भाइयोंके पराकम जानिये । यह अपूर्व पुस्तक है । मूल्य ॥

अमहाराष्ट रहस्य । महाराष्ट्र जातिने कैसे सारे भारतपर हिन्दू साम्राज्य स्थापित कर संसारको कंपा दिया इसका न्याय और वेदान्तसंगत ऐतिहासिक विवेचन इस पुस्तकमें है । परन्तु भाषा कुछ कठिन है । मूल्य –ु॥

५ सामान्य-नीतिकाट्य । सामाजिक रीतिनीतिपर यह एक अन्ठा काव्य प्रन्थ है । सब सामयिक पत्रोंने इसकी प्रशंसा की है । मूल्य)

इन पुस्तकोंके अतिरिक्त हम हिन्दीकी चुनी हुई उत्तम पुस्तकें भी अपने यहाँ विकयार्थ रखते हैं।

नवनीत-मासिक पत्र । राष्ट्रीय विचार । वा॰ मूल्य २०

यह अपने ढंगका निराला मासिक पत्र है। हिन्दी देश, जाति और धर्म इस पत्रके उपास्य देव हैं। अस्मिक उन्नति इसका ध्येय है। इतना परिचय पर्याप्त न हो तो 1~1 के टिकट भेजकर एक नमूनेकी कापी मंगा ज़ीजिये।

#### ग्रन्थप्रकाशक समिति, नवनीत पुस्तकालय.

पत्थरगली, काशी.

# .नई पुस्तकोंका सूचीपत्र ।

कर्नाटक जैन कवि--कनड़ी भाषाके लगभग ७५ प्रसिद्ध जैनकवियोंका इतिहास । मूल्य सिर्फ आधा आना ।

अनित्यभावना-पद्मनन्दि आचार्यकृत संस्कृत अनित्यपंचाशत और बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार, देवबन्दकी बनाई हुई भाषा कविता । शोकके समय बाँचनेसे बड़ी शान्ति मिलती है। मूल्य -)॥

नेमिचरित या नेमिदून–विकम कविका बनाया हुआ सुन्दर काव्य हिन्दी भाषाटीका सहित । नेमि और राजुलका बहुत सुन्दर सरस वर्णन है । मूल्य ।)॥

न्यायदीपिका-प्रसिद्ध न्यायका ग्रन्थ भाषाटीका सहित । भाषा बहुत सरल सबके समझने योग्य है । प्रारंभमें न्यायका स्वरूप समझनेवालोंके लिए बड़े कामकी है। मू॰ ॥।)

**चरचाशतक–द्या**नतरायजीका चरचाशतक सरल हिन्दी भाषाटीका सहित । बहुतही अच्छा छपा है। चार नकशे भी दिये हैं। मूल्य ॥। )

ँ यानत।विलास या धर्मविलास-कविताका सुन्दर प्रन्थ शुद्धताके साथ छपा है । यानतरायजीका बनाया हुआ प्रसिद्ध प्रन्थ है । मूल्य १ )

पंचमंगल अर्थसाइत—अभी हालही यह पुस्तक छपी है। मूलपाठ, कठिन शब्दोंका अर्थ, भावार्थ, प्रश्नावली और प्रत्येक मंगलका सारांश इस कमसे इसकी रचना खास विद्यार्थियोंके लिए की गई है। प्रत्येक पाठशालामें इसे ज़ारी कर देना चाहिये। मूल्य तीन आने।

कल्याणमन्दिर सटीक—भक्तामरके समान पहले मूलख्लेक, फिर अन्वया-नुगत अर्थ, फिर नया हिन्दी पद्यानुवाद, और अंतमें बनारसीदासजीका पद्य, इस तरह यह पुस्तक छपी है। पं० बुद्रूलालजीने इसका सम्पादन किया है। मूल्य चार आने।

सम्यक्त्वकोम्रदी—सम्यक्लकी सुन्दर सुन्दर कथायें। मूल और हिन्दी अनुवाद सहित हाल ही छपी है। मूल्य १।<)

विद्वव्रवमाछा - जैनधर्मके प्रसिद्ध २ जिनसेन, गुणभद्र, आशाधर, आमित-

गति, समन्तभद्र, वादिराज, महिषेण, इन सात आचार्योका ऐतिहासिक चरित्र। बड़ी ही खोजसे यह पुस्तक लिखी गई है। मूल्य ॥≠)

**ग्रहस्थधर्म**—ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजीने इसकी रचना की है। ग्रहस्थोंके सभी कर्तव्योंका शास्त्रोक्त वर्णन इस प्रन्थमें किया गया है। इसे लोगोंने बहुत पसन्द किया है। मूल्य १९]

ज्ञानार्णव----आचार्य ग्रुभचन्द्रका बनाया हुआ योग और वैराग्यका प्रसिद्ध ग्रन्थ । सरल हिन्दी भाषाटीका सहित । एक बार छपके बिक चुका । अब फिर छपाया गया है । मूल्य चार रुपया ।

धर्मप्रश्नोत्तरश्रावकाचार—सकलकीर्ति आचार्यने साधारण बुद्धिवालोंके लिए प्रक्न और उत्तरके रूपमें संस्कृत श्रावकाचारकी रचना की है। यह प्रन्थ उसीका सरल हिन्दी अर्थ है। मोटे कागजपर सुन्दरतासे छपा है। मूल्य दो रुपया।

कठिनाईमें विद्याभ्यास—यह एक अँगरेजी पुस्तकका अनुवाद है। बड़ीसे वडी विपत्तियोमें रहकर भी-कंगालीकी हालतमें भी जिन जिन लेगोने विद्या पदी है, उन महापुरुषोंके जीवन चरित इसमें दिये गये हैं। विद्यार्थियोंको अवस्य पदना चाहिए। मूल्य सादीका ॥) जिल्दबँधीका ॥<sup>5</sup>)

गृहिणीभूषण — स्त्रियोंके पढ़ने योग्य इससे अच्छी पुस्तक जैनसमाजके लिए और कोई नहीं छपी । स्त्रीके प्रत्येक कर्तव्यका इसमें विस्तारसे वर्णन किया है । थोड़ीसी प्रतियाँ रह गई हैं । मूल्य ॥)

सागारधर्मामृत-हिन्दी भाषार्टाका सहित । श्रावकाचारका बहुत प्रसिद्ध ग्रन्थ है । पण्डित प्रवर आशाधरका बनाया हुआ है । भाषा सरल है । मूल्य १॥ )

अावकधर्मसंग्रह-पं० दरयावसिंहजी सोधियाने ३०--३२ श्रावकाचारोंके आधारसे इसकी रचना की है। इस विषयकी सभी बातोंपर विचार किया गया है। मूल्य २।)

गोम्मटसार कर्मकाण्ड-यह भाषाटीका सहित छपा है। इस ग्रन्थकी प्रशंसा करनेकी जरूरत नहीं है। मूल्य २) जीवकाण्डका अनुवाद हो रहा है।

आराधनाकथाकोश-मूल और पं० उदयलालजी कृत नई भाषाटी-का सहित । भाषा बहुत ही सरल है । पहले भागका १।) दूसरे भागका मूल्य १।</ भक्तामरचारित--भक्तामरस्तोत्र, उसके मंत्र और यंत्र, प्रत्येक मंत्रके सिद्ध

| उपमितिभवप्रपंचा कथ                | <b>ा (</b> दूसरा  | भाग)    | •••   | •••   | 1-)        |
|-----------------------------------|-------------------|---------|-------|-------|------------|
| जम्बूस्वामीचरित                   | ••••              | •••     | •••   | •••   | i)         |
| हनुमानचरित                        | •••               | •••.    | •••   |       | 1=)        |
| सीताचरित                          | •••               | •••     | •••   |       | =)         |
| श्रेणिकचरित                       | •••               | • • •   | •••   | •••   | 9111)      |
| यशोधरचरित                         | •••               | •••     | •••   | •••   | 1)         |
| प्र <b>युग्नचरितसार</b>           |                   |         | •••   |       | =)         |
| नागकुमारचरित                      | •••               | •••     | •••   | •••   | =)         |
| पवनदूतकाच्य सार्थ                 | •••               | •••     | • • • | •••   | 1)         |
| सुशीला उपन्यास ( न                | ई आवृत्ति)        | •••     | •••   | •••   | 91)        |
| हिन्दी भक्तामर                    |                   | •••     | •••   | •••   | -)1        |
| हिन्दी कल्याणमंदिर                | •••               | •••     | •••   | • ••• | -)         |
| छहढाला सार्थ                      | •••               | •••     | •••   | •••   | =)u        |
| सत्यार्थ यज्ञ (चौवीसी पाठ)        |                   |         | •••   |       | u)         |
| उपदेशी गाँयन                      | •••               | •••     | • • • | •••   | =)ii       |
| जिनाणेव कपडेकी जिल्दका १।) सादीका |                   |         | •••   | •••   | <b>9</b> ) |
| जैनेंगीताव <b>छी</b> बुंदेऌख      | ंडकी स्त्रिये<br> | कि लिये | •••   | •••   | Ŋ          |

भी संत्कृत है । मूल्य चार रुपये ।

शुद्धतासे छपा है । मूल्य अढ़ाई रुपया । प्रमेय-कमऌ-मार्तण्ड---आचार्य प्रभाचन्द्रका प्रसिद्ध न्यायका प्रन्थ । यह

अष्ट सहस्री--न्यायका प्रसिद्ध संस्कृत प्रन्थ विद्यानन्दस्वामी रचित । बहुत ही

खुले पत्रोंपर छपा है। मूल्य २॥) प्रवचनसार—कुन्दकुन्दका मूल प्रन्थ, अमृतचन्द्र और जयसेनकी दो संस्कृत टीकायें और हिन्दी भाषा। इस तरह यह प्रन्थ छपा है। मू० ३)

नाटकसमयसार----बनारसीदासजीका प्रसिद्ध ग्रन्थ भाषावचनिका सहित

होनेकी कथा आदि सब बातें शामिल हैं। कथायें बहुत सरल भाषामें लिखी गई हैं। मूल्य जिन्दबंधीका १।) सादीका १**)** 

#### श्रीमान् गुणभद्राचार्य रचित

#### आत्मानुशासन ।

सरल हिन्दी भाषाटीका सहित ।

मुलभ संस्करण ।

इस प्रन्थका परिचय देनेकी ज़रूरत नहीं । आत्मापर शांसन करनेके लिए उसको वशमें करनेके लिए यह प्रन्थ अंकुशके तुल्य काम देता है । दश ग्यारह वर्ष पहले यह प्रन्थ लाहौरमें छपा था तबसे यह दुर्लभ हो रहा था । उस समय इसका मूल्य ४) था; परन्तु अव लगभग दो रुपयामें ही आप इसकी स्वा-ध्याय कर सकेंगे । भाषा आज कलकी बोल चालकी सबके समझने योग्य कर दी गई है । छपाई सुन्दर है । आखिनमें तैयार होगा ।

जिनशतक--आचार्य समन्तभद्रका बनाया हुआ यह अद्भुत प्रन्थ अर्भातक लुप्त था। इसमें १०० लोक हैं और वे सब चित्र काव्य हैं । अर्थात् इसका प्रत्येक लोक चित्रोंके भीतर लिखा जा सकता है । इसमें भगवानके स्त्रोत्र है । हिन्दी भावार्थसहित छपाया गया है । मूल्य ॥।]

धर्मरत्नोद्योत--- आरा निवासी बाबू जगमोहनदासका बनाया हुआ हिम्दा कविताका ग्रन्थ। बहुत बढि़या कागज पर छपा है। मू० १)

परीक्षाम्रख--न्यायका प्रसिद्ध प्रन्थ हिन्दी अनुवाद सहित छपा है । यह प्रन्थ कलकत्ता यूनीवर्सिटीके कोर्समें है और जैनपाठशालाओंमें पटाया जाता है । मूल्य ।</

आतपरीक्षा--आचार्य विद्यानन्दीका प्रसिद्ध न्याय प्रन्थ हिन्दी अनुवाद सहित अभी हाल ही छपा है। मूल्य (८)

## मिलनेका पता— जैन-ग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, हीरावाग, पो० गिरगांव-वम्बई.

मुंबईवैभव प्रेस, सँडर्स्टरोड गिरगाव-सुंबई.

## नई पुस्तकें ।

पिताके उपदेश--एक आदर्श पिताने अपने होनहार विद्यार्थी पुत्रको जो चिहियाँ लिखी थीं उनका इसमें संग्रह है। प्रत्येक चिही उत्तमसे उत्तम उपदेशोंसे भरी हुई है । जो पिता अपने पुत्रोंको सदाचारी, परिश्रमी, मितव्ययी, विनयवान और विद्वान बनाना चाहते हैं उन्हें यह छोटीसी पुस्तक अवस्य मंगाना चाहिए। मूल्य सिर्फ डेड आना।

अच्छी आदतें डालनेकी शिक्षा--यह भी विद्यार्थियोंके लिए लिखी गई है। बहुत ही अच्छी है। मूल्य =॥)

सिक्खोंका परिवर्तन---पंजाबका सिक्सधर्म एक सीधा साधा पारं-लौकिक धर्म होकर भी धीरे धीरे राजनीतिक योद्धाओंका धर्म कैसे बन गया इस ग्रन्थमें इसी बातका ऐतिहासिकहाष्टिसे विस्तारपुर्वक विवेचन किया गया है। डाक्टर गोकुलचन्द एम. ए., पी. एच. डी., वेरिस्टर-एट लाके ऑगरेजी ग्रन्थ The Transformation of Sikhism का अनुवाद है। मूल्य १॥)

स्वामी रामदासका जीवनचरित महाराष्ट्र केसरी ाज्ञवाजी महाराजके धर्मगुरू रामदासस्वामीका पढ़ने योग्य जीवनचारित । मूल्य । )

फिजीद्वीपमें मेरे २१ वर्ष-पं० तोतारामजी नामके एक सज्जन कुली बनाकर फिजीद्वीपमें भेज दिये गये थे। वहाँ वे २१ वर्ष तक रहे । उससमय उन्हें और दूसरे भारतवासियोंको जो असह्य दुःख दिय ाये थे उनका इस पुस्तकमें रोमांचकारी वर्णन है । मूल्य 1-)

क्वांमी रामतर्थिके उपदेश-पहलाभाग । मूल्य । )

पद्यपुष्पांजलि-हिन्दीके प्रसिद्ध कवि पण्डित लोचनप्रसाद शर्माकी लगभग ४० कविताओंका संग्रह । कवितायें खडी बोलीकी हैं। देशभाकि, जातिप्रेम, आदिके भावोंसे भरीहुई हैं। मूल्य सिर्फ छह आना। जमनीके विधाता-अर्थात् केसरके साथी-जिन लोगोंके प्रयत्न और उद्योगसे जर्मनीने वर्तमान शाक्ति प्राप्त की है उन २४ पुरुषोंका संक्षिप्त चरित इस पुस्तकमें संगृहीत है । वर्तमान युद्धकी गति समझनेके लिए यह पुस्तक अवस्य पढना चाहिए । मूल्य ।)

हीराबाग, यो॰ गिरगाँव बम्बइ

मेनेजर, हिन्दीग्रन्थरताकर कार्योलय,

# कलकत्ते के प्रसिद्ध डाक्तर बर्म्मन की कठिन रोंगों की सहज दवाएं ।

गत ३० वर्ष से सारे हिन्दुस्थानमें घर घर प्रचुलित हैं। विशेष विज्ञापन की कोई आवश्यकता नहीं है, केवल कई एक द्वाइयों का नाम नीचे देते हैं।

हैजा गर्मी के दस्त में असल अकेकपूर मोल । ] डाःमः 🔊 १ से ४ शीशी

पेचिश, मरोड़,पेठन, शूल, आंव के दस्तमें-क्लोरोडिन मोल 🕑 दर्जन ४) रुपया

कलंजे की कमजोरी मिटानेमें और बल बढाने में-कोला टौनिक

मोल १) डाः 1-1 आने।

पेट दर्द, बादीके लक्षण मिटानेमें अर्कपूर्वीना [ सब्ज] मोल ॥ डाःमः । भ आने

अन्दरके अर्थेहा वाहरी द्दीमिटानेमें पेन हीलर मोल 🔟 डाः मः 🕒 पांच आने

सहज और हलका जुलाबके लि.

जलाबकी गोली २ गोली रातको खाकर सोव सवेरे खुलासा वस्त होगा। १६गोलियोंकी डिच्वी। नुडाःमः १ से ८ तक । पांच आने.

पुरे हालकी पुस्तक विना मूल्य मिलती है दवा और दवा फरोंशोंके सब जगह हमारे एजेन्ट पास मिलेगी अथवा-

डाः एस.के.बच्चेन ५.६.ताराचंद टत्त झोट, कलकत्ता

( इस अंकके प्रकाशित होनेकी तारीख १८-९-१५। ) For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org