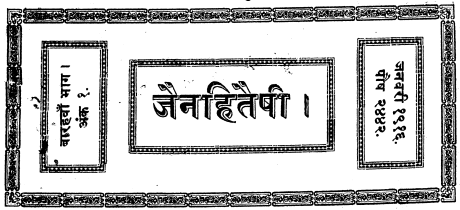
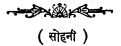
# हितं मनोहारि च दुर्लभं वचः।



सारे ही संघ सनेहके सूतसों, संयुत हों, न रहे कोउ द्देषी । प्रमसों पालें स्वधर्म सभी, रहें सत्यके साँचे स्वरूप-गवेषी ॥ वैर विरोध न हो मतभेदतें, हों सबके सब बन्धु शुभेषी । भारतके हितको समझें सब, चाहत है यह जैनहितैषी ॥

# महावीर मगवान्।



धन्य तुम महावीर भगवान,
लिया पुण्य अवतार जगतका, करनेको कल्याण ॥ १ ॥
बिल्लबिलाट करते पशुकुलको, देख द्यामयप्राण ।
परम अहिंसा-मय सुधर्मकी, डाली नीव महान ॥ २ ॥
ऊँच नीचके भेदभावका, बढ़ा देख परिमाण ।
सिखलाया सबको स्वाभाविक, समता तत्त्व प्रधान ॥ ३ ॥
मिला समवस्त्रमें सुर नर पशु, सबको सम सम्मान ।
समता औ उदारताका यह, कैसा सुभग विधान ॥ ४ ॥
अन्धी श्रद्धाका ही जगमें, देख राज्य बलवान ।
कहा, " न मानो विना युक्तिके, कोई वचन प्रमाण " ॥ ५ ॥
जीव समर्थ स्वयं, करता है स्वतः भाग्यनिर्माण ।
यों कह स्वावलम्ब स्वाश्रयका, दिया सुफलपद ज्ञान ॥ ६ ॥
इन ही आद्दर्शिके सम्मुख, रहनेसे सुखलान ।
भारतवासी एक समय थे, भाग्यवान गुणवान ॥ ७ ॥

## ( लेखक, श्रीयुत वाबू खूवचन्द्जी सोधिया बी. ए. एल. टी. । )

भारतवर्षकी सभ्यता अत्यंत प्राचीन है। जिस समय पश्चिमी यूरोपकी सुसभ्य जातियाँ निरी असम्य और जंगही दशामें थीं, उससमय भारतमें सभ्यताकी उन्नत-पताका फहरा रही थी। यद्यप्ति हम लेगोंको उपर्युक्त बातपर पूरा विश्वास था; परंतु हम दुनियाके सामने इस बातको प्रमाणित नहीं कर सकते थे। हर्षका विषय है कि आज-कलकी वैज्ञानिक खोजोंने इस कमीको पुरा कर दिया है । पुरातत्त्वविभागकी खोर्जो और हमारे इतिहास और पौराणिक साहि-त्यके मथनसे ऐसे ऐसे प्रमाण मिले हैं और मिल रहे हैं कि ।जिनके द्वारा इतिहासज्ञोंने सुबृत कर दिया है कि सभ्यताके उस जमा-नेमें, भारतमें ऐसा कोई व्यापार, विज्ञान और कला नहीं, जिसमें उन्नति न की गई हो। हम इस भारी और महत्त्वपूर्ण खोजके लिए भारत सरकार और यूरोपीय विद्वानोंके ऋणी हैं।

धर्म और संप्रदायोंकी ओर तो दृष्टि डालो। ये एक दूसरेसे कितने विभिन्न हैं ? भिन्न भिन्न धर्मोंके होनेसे हमारा जातीय बल अवस्य घट गया है और देशमें आपसी फूट और लड़ाई झगड़ोंके कई कारणेंमिंसे एक यह

भी है; परंतु क्या इससे यह बात भी प्रमा-णित नहीं होती है कि व्यक्तिगतू, स्वतंत्रता उस समय इस देशमें कितनी बढ़ी चढी थी 'और प्रत्येक व्यक्ति अपनी अपनी इच्छान-सार अपने विचारों और सिद्धांतोंको कायम कर सकता था? विचारस्वातंत्र्य, और वचनस्वातंत्र्य, जो कि वर्तमान सभ्यताके पाये समझे जाते हैं, हमारे देशमें उस समय अपनी चरम सीमातक पहुँच चुके थे।

प्रो॰ रामानन्द चटर्जीने अपनी 'Indian Shipping ' नामक पुस्तकमें नाना प्रमा-णोंसे यह बात भछीभाँति सुबूत की है कि विद्या और समुद्रप्रवासमें हमारे पूर्वज भलीभाँति दक्ष थे। बडे बडे व्यापारी और जंगी जहाज मालूम उक्त प्रोफे-था सा० ने धार्मिक साहित्यमेंसे भी कई सबल प्रमाण उक्त कथनकी पुष्टिमें दिये हैं । समुद्रप्रवासके विरोधियोंको उक्त पुस्तक ज्रा हिंदुस्थानके नाना दर्शन, भिन्न भिन्न अवस्य देखना चाहिए । अध्यापक महारा-यने यह भी दिखाया है कि सिर्फ हमारा समुद्रीय व्यापार ही बहुत चढ़ा बढ़ा न था; परंतु हमें उपनिवेश बसानेके फायदे भी मालूम थे। जावा, सुमात्रा प्रभृति देशोंमें हिन्दू जातिकी वस्तियोंके भग्नांश आज भी

नजर आते हैं । अध्यापक प्रफुछचन्द्रराय महाशयने प्राचीन भारतके रासार्यानक ज्ञान और प्रक्रियाओंका इतिहास लिखकर दि-खाया है कि इस विषयमें भी हमारा बहुत चढा उस समय अंकगणितके मूल बढ़ा था तत्त्व, संख्यालेखनकी द्शमलवप्रणाली-–जिसके बिना गणित शास्त्रमें कोई उन्नति संभव ही न थी--भारतमें ही प्रचलित थी और यहींसे दूसरे देशोंको गई । हमारा मृत-प्राय आयुर्वेद आज भी हमारे पूर्वजोंकी कीर्तिको बढ़ा रहा है। मुश्रुत, चरक आदि यंथोंसे परिचित मनुष्य दावेसे कह सकता है कि शरीरविच्छेदिकया (Surgery) में भी हमें खूब अभ्यास था। शिल्प, चित्र-विद्या और यंत्रविद्यामें भी हमारे यहाँ अच्छी उन्नति हो चुकी थी । पुरानी भारी भारी तोर्पे, बूँदीकी कटारें और अजंटाकी गुफाओं-के चित्र इन सब कलाओंके मृतप्राय नमूने हैं। व्यापारके विषयमें इतना ही कहना बस होगा कि सत्रहवीं सदीके अंत तक स्वतः इँग्लेंड भी हमारे देशसे कपड़ा पाता था।

सारांश यह है कि सम्यताके विषयमें भारतवर्ष किसी समय दुनियाका गुरु था ! हमें इस बातका अभिमान अवश्य होना चाहिए; परंतु क्या सिर्फ इतना होनेसे ही हम देशहितैषी कहे जा सकेंगे? नहीं नहीं, यदि हमारे देशाभिमानकी 'इतिश्री' सिर्फ घमंडमें ही हो गई, तो जानना चाहिए कि हमने गुणके बदले अवगुण मोल लिया । ऐसा क्षुद्र देशाभिमान जिसके कारण हम आलस्यमें मग्न हो

जायँ और स्वप्नकी दशाको सत्य समझने
लगें नितान्त अनिष्टकर होगा । देशमें ऐसे
लेगोंकी कमी नहीं है जो सिर्फ़ इसी ऐंठमें
अकड़े फिरते हैं कि किसी समय हम दुनियाके गुरु थे । ये लोग हमेशा निठले रहकर भी सोचते हैं कि हमारा दुख और दारिद्र
इन्हीं विचारोंके भरोसे मिट जायगा । भला
इन बेचारोंकी मूर्यताका मी कुल ठिकाना
है! इनकी दशा ठीक उसी मनुष्यकी नाई
है जो शराबके नशेमें मतवाला होकर पासमें
लँगोटी न होते हुए भी अपनेको दुनियाका
राजा समझता है । भाइयो, स्वप्नकी, दशाको
त्यागकर जरा वर्तमानको भी देखो ।

वर्तमानमें हमारी अवस्था बहुत ही ख़राब है। हमारे मानसिक, नैतिक और शारीरिक बलका अधःपतन हो चुका है। देशमें ग्रीबी इतनी बढ़ गई है कि सौमें से ७५ मनु-प्योंको दो बार मोजन भी मिलना कठिन है। फ़िजूल ख़र्चीने हमारा गला ऐसा फँसाया है कि हममें उठनेकी भी ताकृत नहीं है। शौकीनी और तड़क भड़क इतनी बढ़ गई है कि ऋण लेकर भी हमें इनको पूरा करना पड़ता है। साहसने हमसे पूर्ण विदा ले ली है। व्यापारमें नुकसान ही पड़ेगा और नौकरी सरीखा उत्तम व्यवसाय दूसरा नहीं है, इन नीच विचारोंने हमारे हृत्यमें अधि-कार कर लिया है। हानिकारक रीति रिवाजों-



के हम दास हैं। हम भलीमाँति जानते हैं कि ये रीति रिवाज़ हमें नुकसान पहुँचा रहे हैं; परंतु हममें उनको दूर करनेकी हिम्मत ही नहीं है। हमारा सामाजिक संगठन बिल्कुल सड़ गया है। दुर्व्यसनके पंजेमें हम इतने फँसे हैं कि हमारे नवयुवक भी लकड़ीके सहारे बिना नहीं चल सकते। स्त्रियोंको तो हमने पशुओंसे भी नीच बना रक्खा है। अज्ञानके अंधकारमें हम डूबे हुए हैं। जिस तरफ़ देखो दुईशा मुँह बाये खड़ी दीखती है। ऐसी हालतमें हम।रा क्या कर्तन्य है?

मुखसे दु:ख और दु:खसे सुख यह प्र-त्येक मनुष्यका अनुभव है । इतिहास भी इस बातका साक्षी है कि किसी भी जातिके सब दिन सरीखे नहीं हो सकते । उन्नतिके बाद अवनित और अवनितके पश्चात् उन्नति, यह सष्टिका नियम है। जिस अदृष्टने हमें आज तक जिलाया है उसी अदृष्टके भरोसे, उसी भविष्यकी आशाके भरोसे हमें कर्तव्य करते रहना चाहिए । सघन जंगलमें रास्ता भुले हुए मनुष्यका एक मात्र सहारा ही है। इस समय निराशा और निरुत्साह-की हवा हमें अपने हृदयमें नहीं लगने देनी चाहिए । कई आलसी मनुष्य समयके फेरको ही रोते हैं और भविष्यको निराशा-मय बताते हैं। यथार्थमें ये छोग जैसा देख रहे हैं वैसा ही बता रहे हैं | निरुद्योगी मनुष्यों-ेने कब कब आशाका सहारा लिया है ?

इस समय हमारी स्थिति सच पूछो तो बहुत अच्छी है। कुछ समयसे हम विचार भी करने लगे हैं। शिक्षाप्रचार और न्या-पारमें भी थोडा बहुत उद्योग होने लगा है। सबसे बड़ी भारी फायदेकी बात तो यह है कि हम अँगरेज जातिके शासनमें हैं। पर-मात्माकी बडी भारी कृपा है कि हम दुनि-याकी सबसे बढी चढी जातिके शासनमें हैं। भारत और इँग्लैंडका संबंध-इससे बढकर सम्बन्ध तो हो ही नहीं सकता। हमारा कर्तव्य है कि अगरेजोंके सहवास और शिक्षामें रहकर अपनेको सुधारें । यदि हमने इस समय मी उन्नति न की, तो फिर ऐसा मौका न मिलेगा। हमें यह मलीमाँति याद रखना चाहिए कि ब्रिटिशकी जड न्याय है। अँगरेजोंका उद्देश्य है कि वे हमारी गिरी हुई जातिको उबारेंगे। ब्रिटिश राज्यनीतिज्ञ भली भाँति जानते हैं कि इँग्लैंड द्वारा हिन्दुस्तानका उत्थान, यह बात दुनियाके इतिहासमें सोनेके अक्षरोंमें लिखी जायगी । हमें राज्यप्रवन्धकी छोटी छोटी बार्तो पर अधिक ध्यान न देना चा-हिए । ब्रिटिश जातिके हम ऋणी हैं । हमें इस समय शक्ति भर प्रयत्न करना और ब्रिटिश जातिके गणोंको चाहिए।

देशाभिमानका मतलब अपने गिरे हुए जीवनका पुनर्सस्कार है, अपने बल-मानसिक शारीरिक और नैतिक-को बढ़ाना है, समाज-संस्कार, शिक्षाविस्तार, राजकीय आन्दोल्लन,



मातृभाषाका उद्धार और शिल्प न्यवसाय इन सबको एक साथ बढाना है । समाज-का संगठन ही ऐसा होता है कि बिना चारों तरफ संस्कार किये उसकी दशा अच्छी नहीं होसकती । जिस प्रकार यदि तुम्हारे शरीरका एक अंग भी अस्वस्थ हो तो सारा शरीर अस्वस्थ होजाता है, उसी माँति हमें याद रखना होगा कि हमारी राजनैतिक उन्नति, बिना समाजसुधार, शिक्षाविस्तार इत्यादि हुए बिना नहीं होसकती। तथा हमारी आर्थिक उन्नति भी इसी भाँति बिना शिक्षा और समाजसंस्कारके होना संभव नहीं। सारांश यह है कि साथ साथ हमें चारों तरफ उन्नति करनी होगी । हम लोगोंमें जो अकसर झगड़े हो जाया करते हैं और आपसमें सहानुभूति नहीं रहती, उसका कारण यही है कि हम समाजकी बनावट और उसके नियमोंसे अनिभज्ञ जानते हैं कि हमारी अवनतिका कारण सिर्फ एक ही है और उसीका योग्य उप-चार करनेसे हमारी उन्नति हो सकेगी।

यह बात सर्वमान्य है कि समाजका उन्तथान कोई साधारण काम नहीं है—कोटि कोटि मनुष्योंको दुखके गहरे दछदलसे निकालकर सुखी बना देना, यह कोई एक दो अथवा दस मनुष्योंका काम नहीं है। इसके लिए हमें सम्मिलित शक्तिसे कार्य लेना पड़ेगा। प्रत्येक व्यक्तिको साथ साथ दो काम करना होंगे—पहला तो स्वयं अपनी उन्नति

अंतर इसीके साथ ही दूसरेंकी उन्नितका उपाय। यदि कोई चाहे कि बिना एक दूसरेकी सहायता छिये इतना भारी कार्य सम्पादन किया जासकेगा तो यह नितान्त अम
ही है। इस छिए परस्पर आतृमावको बढ़ाकर सम्मिछित शक्ति द्वारा कार्य करो। जो
छोग अन्यान्य क्षेत्रोंमें काम कर रहे हैं, उनसे सहानुभूति रक्तो और यथाशक्ति उनके
कार्यमें सहायता दो। याद रक्तो, गिरीहुई जातिको सुधार छेना सहज बात नहीं है।
वर्षों और शताब्दियों तक प्रयत्न करना
होगा। निराशारूपी पिशाच बार बार आकर
तुम्हारे कानोंमें मंत्र फूँकेगा। उससे सावधान
रहो और उसे पास भी न फटकने दो।

हम लोगोंमें बड़ा भारी दोष यह है कि हम एक दूसरेक कार्यसे सहानुभूति नहीं दिखा सकते। मान लीजिए कि कोई व्यक्ति समाजसुधारके काममें प्रवृत्त है और दूसरा शिक्षांके क्षेत्रमें काम कर रहा है। अकसर देखनेमें आता है कि ऐसे दो व्यक्तियोंमें आपसमें बिल्कुल सहानुभूति नहीं है-एक दूसरेकी निन्दा करते हैं। होना तो चाहिए यह कि एक दूसरेको यथासंभव सहायता दें; क्योंकि दोनोंके कार्योंका अंतिम उद्दे-श्य एक ही है। उपर्युक्त उदाहरण हज़ारों-मेंसे सिर्फ एक ही है। ऐसे बीसों दृष्टान्त आपको प्रतिदिन मिलेंगे। यही कारण है कि हम सम्मिलित शक्तिका उपयोग करनेसे विश्वत रहते हैं और इसी लिए हमारी कई



उपयोगी संस्थायें या तो नष्ट होजाती हैं अथवा योग्य फल नहीं दे सकतीं।

उपर्यक्त दोषका कारण यह विदित होता है कि हमारा मानसिक क्षेत्र बहुत ही संकुचित है। हम इस बातका विचार नहीं कर सकते कि अमुक कार्यके लिए कितने साधनोंकी आवश्यकता है। कृपमंडू-कवत् हम यही समझते हैं कि जो कुछ विचार हमारे हैं वे ही सत्य हैं। विभिन्न विचारके आदमियोंसे हम तत्काल ही लड़ पड़ते हैं। सारी उच शिक्षाका मूल मंत्र यही है कि विचारोंकी भिन्नताके कारण हमें झगडने-की कोई आवश्यकता नहीं; उल्टा हमें प्रसन्न होना चाहिए। क्योंकि हमने कमसे कम इतना तो जान लिया कि अमुक विषय पर दूसरे मनष्यके विचार क्या हैं। विचारोंको उन्नत बनानेकी चेष्टा करना हर एक व्यक्तिका कर्तव्य है।

देशाभिमानका मतल्ल सिर्फ अपने गुणों-को देखना ही नहीं, सिर्फ अपनी उन्नत अवस्थाका ढोल पीटते फिरना ही नहीं; परंतु अपने अवगुणोंका परिष्कार करना भी है। ऐसी कोई चीज नहीं जिसमें गुण और दोष-दोनों विद्यमान न हों; चाहे वह कितनी ही उत्तम क्यों न हो। हमारी सामाजिक अवस्थाओं-का परिष्कार होना आवश्यक है । हमारे कई जातीय दोष इतने ख़राब हैं कि जबतक वे दूर न किये जायँगे उन्नति हो ही नहीं सकती। इनमें पहला और सबसे भारी तो अकर्मण्यता है । इस राक्षसने हमारा ऐसा पीछा किया है कि राजासे लेकर रंक तक इसके फँदेमें फँसे हुए हैं। भाग्यको हमने इतना प्रबल मान रक्ला है कि मानों हम बिल्कुल मुदी हों। हम यह नहीं जानते हैं कि भाग्य हमारे ही द्वारा बनाया गया है। जिस प्रकार चितेरा अपनी इच्छानुसार खिलौने बना सकता है और बने हुओंको मिटा सकता है, उसी तरह हम भी अपने भाग्यको बुरा या अच्छा बना सकते हैं।

उन लोगोंको ईर्घ्यासे मत देखे। जो तुमसे बढ़े हुए हैं। बड़ी बड़ी पदिवियाँ, विशाल इमारतें, सुन्दर बाग बगीचे, सुनहरे रुपहले रथ, बड़े बड़े हाथी घोड़े ये सब क्या हैं? ये किसको छुमाते हैं? क्या उसको जिसके पास मौजूद हैं? नहीं, किंतु उसको जिसके पास नहीं हैं। जिसके ये चीज़ें हैं, जो इनको नित्यप्रति काममें लाता है उसके लिए ये सस्ती और साधारण चीज़ें हैं। इनके कारण उसे किसी प्रकारका विशेष आनन्द नहीं होता। जैसा कुछ भाव उस मनुष्यका होता है जिसके पास इतने बहुमूल्य पदार्थ नहीं है वैसा ही भाव उसका होता है। जैसी वेपरवाईसे मैं और आप अपने अपने झोपड़ोंमें चले जाते हैं वैसी ही वेपरवाईसे वह अपनी कोठियों और महलोंमें जाता है। उनमें जो नक्काशी और चित्रकारीका काम हो रहा है अथवा वहाँ जो बिढ़या बामान रक्खा हुआ है उसकी तरफ़ उसका ध्यान भी नहीं जाता। यह ठीक ही है। इन चीज़ोंकी तरफ़ क्या ध्यान जायगा जब मनुष्योंकी दृष्टि उन पदार्थोंपर भी नहीं पड़ती जो सुन्दरतामें अपना सानी नहीं रखतीं। इस जगतसे बढ़कर, सूर्य चन्द्रमा और तारागणसे बढ़कर, क्या कोई चीज़ सुन्दर, मनोहर और विशाल हो सकती है? कदािप नहीं। िकर बतलाइए कितने मनुष्योंकी दृष्टि इनपर पड़ती है और कितने इनपर विचार करते हैं।

# भावना और सामायिकका रहस्य।

अनुवादक, **श्रीयुत कृष्णलाल वर्मा**।

दान, शील और तपके संबंधमें हमने विचार किया, और यह भी देखा कि जीव-नके साथमें इनका कितना गाढा संबंध है। इन तीनों तत्त्वोंको प्रत्येक मनुष्य बहुत सर-छतासे समझ सकता है और आचरणमें भी ष्ठा सकता है। इनका पालन न करनेवाली व्यक्ति नीरोग निर्दोष और पवित्र नहीं बन सकती और न समाजके छिए उपयोगी ही बन सकती हैं। इतना ही नहीं बल्कि भावी जीवनमें मुखी होनेकी आशा भी उसे छोड देनी पड़ती है। परन्तु इन तीनोंसे भी विशेष महत्त्वके एक तत्त्वका हमें और विचार करना है कि जिसका प्रत्येक मनुष्यके अन्दर होना कठिन है। यह तत्त्व भावना है। यह मन और बुद्धिसे संबंध रखता है। इसके रहस्यको समझनेके लिए मानसशास्त्र (Psychology) के अभ्यासकी और तीव कल्पनाशक्ति-की आवश्यकता है, और आगे बढ़नेपर उच्च मनोबलकी भी ज़रूरत पड़ती है। इसी लिए इस भावनाके विस्तृत क्षेत्रमें बहुत ही भाग्यवान् पुरुष कीड़ा कर सकते हैं। दान, शील और तप, इन तीनोंको पालन कर चुकने-वाला मनुष्य-इस भव या परभवमें इस मंजिलके मार्ग पर बहुत कुछ चल चुक-नेवाला मनुष्य——'भावना'के क्षेत्रमें प्रवेश-

कर सकता है। भावनाका राज्य स्थूल पृथ्वी-पर नहीं; किन्तु सूक्ष्म पृथ्वीपर—मानसिक जग-तमें है, जहाँ मनुष्यको पिकको एकाकी निस्सहाय होकर विचरना पड़ता है और इसही हेतुसे यह पथ दुर्गम जान पड़ता है। यह पथ चाहे विकट हो। या सरल; परन्तु इसमें कुछ सन्देह नहीं है कि यह मार्ग बडा ही आनन्ददायक है और आत्माको-जो कि मन और बुद्धिसे परे पानेकी अन्तिम सीढ़ी है। और विशाल गहन इसका बहुत कुछ अनुमान, सामान्यतया इसके जो अर्थ होते हैं उनसे किया जा सकता है। ध्यान, मनन, चिन्तवन, शोधन, सूक्ष्मगवेषण, पूर्व स्मरण, ( Perception or cognition प्रत्यक्षज्ञान इसके अर्थ हैं । ऐसे अनेक कार्यीके करनेवाले तत्त्वका विवेचन थोडेमें कर जाना है और इस Science तथा Metaphysics के समान गहन विषयसे संबंध विषयमें अल्पज्ञोंका दम मारना चित है । इस लिए यहाँ केवल इस विषयकी गहनता — जिसको जैनियोंका भाग नहीं जानता-कुछ अंशोंमें, बताई है। अब इस भावनाकी अंगभूत धार्मिक ओंके संबंधमें कुछ कहा जाता है।



प्रत्येक मनुष्यको, मैत्री भावना, करुणा भावना, प्रमोद भावना और माध्यस्थ्य भावना सेवन करनेकी विधिसे परिचय होना चाहिए और तदनुसार आचरण भी करना चाहिए । समान गुण और समान विचार रखनेवाले मनुष्योंके साथ मैत्री भावना, अज्ञानी और दुखीकी तरफ करुणा भावना, अपनेसे विशेष ज्ञान—गुण—शक्ति आदि धा-रियोंमें प्रमोद भावना और अधम मनुष्योंकी तरफ माध्यस्थ्य भावना रखनी चाहिए।

समान गुण और विचारके धारकोंसे मित्रता रखनेसे पारस्परिक विचार विशेष विकसित होते हैं और दोनोंकी आत्मिक शक्तियाँ वृद्धिको प्राप्त होती रहती हैं।

दुखी और अज्ञानियोंके प्रति करुणा-भाव रखनेसे उनके दुःख और अज्ञान नष्ट करनेमें प्रवृत्त होनेकी प्रेरणा होती है। अन्तमें परिणाम यह होता है कि न्यूनाधिक रूपसे उन दुखियोंके दुःख और अज्ञानियोंके अज्ञान मिटने लग जाते हैं, उनकी आत्मिक उत्क्रान्तिका मार्ग भी साफ़ हो जाता है और इस भावना और सहायताको करने-वाला मनुष्य भी उन्नत होता है।

विशेष ज्ञान—गुण—शक्ति आदिके धारण-करनेवालोंसे ईर्ष्या न कर उनकी उत्क्रान्तिको देख, प्रमोद—उल्लास—संतोषका अनुभव करना और उसकी अधिकाधिक उन्नतिकी इच्छा करना साधारण बात नहीं है। अतिशय उदार हृदयके बिना यह नहीं हो सकती। इस गुणसे—इस भावनासे—भावना भानेवाले मनुष्यमें भी उन गुणोंका अंश प्रविष्ट होता है और वह भी वैसा ही बन जाता है।

अधम जनोंकी नीच प्रवृत्ति देखकर माध्यस्थ्य भावना भाना चाहिए। इसका यह अभिप्राय है कि न उनकी प्रवृत्तियोंसे प्रमुदित होना चाहिए और न द्वेष ही करना चाहिए। सम्प्रति इस भावनाका बहुत ही बुरा अर्थ किया जाता है । निन्दा या स्तुतिके सिवा जैसे संसारमें अन्य कोई तत्त्व जीवित ही न हो, इस भाँतिसे लोग धर्मके बहाने यह कहकर चुप होते दिखाई देते हैं कि जनसंहारक प्रवृत्तियोंके आचरण करनेवालोंके प्रति क्षमा ' माध्यस्थ्य ' भावनाका चिन्तवन करना चाहिए। इस समझने लोगोंको बहुत हानि पहुँचाई है। यदि ऐसी नपुंसकता ही तो फिर करुणाभावना बतानेकी क्या आवश्यकता थी ? अपराधी या पापी भी एक मनुष्य है-आत्मा है । उसको अनिष्ट आचरणोंमें प्रवृत्त देखकर उसपर बन्धु आत्माकी भाँति करुणा करना चाहिए, जिससे उसका अन्तरात्मा सीधे मार्गपर आ जावे। यदि सर्वथा उत्तम पथका पथिक नहीं बने तो भी वह मार्गकी भीषण भयङ्करतासे तो बहुत कुछ बच सकता है । मान लो कि यदि ऐसा न भी हुआ तो भी उससे होनेवाली हानिसे अन्य मनुष्योंको बचानेका प्रयत्न करना भी 'करुणा' का ही विषय है। इस प्रकारसे कृत कर्तव्यके द्वारा उस ही समय यदि मनुष्यको ;चाहे वह का-ल्पनिक हो या वास्तविक, कष्ट पहुँचे तो उसके

छिए मनमें हर्ष विषाद न कर उदासीन भावसे रहना, 'माध्यस्थ्य' भावना कहलाती है। माध्यस्थ्य भावनाका अनुयायी कभी यह चिन्तवन न करेगा कि पापी दुखी हो और न वह पापीको किसीकी शान्तिमें या उन्नतिमें ही बाधक देख सकेगा। इस विषयपर बहुतसी बातें विचारणीय हैं; किन्तु उनके लिए अभी अवकाश नहीं है।

भावनाकी निर्मलता और पुष्टिके लिए जैनशास्त्रोंने जो सामायिक, प्रतिक्रमण, प्रोषध आदि क्रियायें बताई हैं उनके संबन्धमें अब हम कुछ न्यावहारिक बातोंका विचार करेंगे।

ये तीनों कियांये वास्तवमें बहुत मह-त्त्वकी और लाभप्रद हैं। इस बातको माने-विना तर्कशास्त्र, मानसशास्त्र और व्यवहार शास्त्रके वेताओंका भी काम न चलेगा। इन तीनोंके संबन्धमें यहाँ केवल कुल खास खास बातें ही बताई जायँगी। इनकी फिला-सफी इतनी गहन है कि पूर्णतया विचार किया जाय तो इन पर बंडे बंडे ग्रंथ लिखे जा सकते हैं। यह हमें अवश्य मानना पड़ेगा कि इस समय जो ग्रंथ प्राप्त हैं वे बुद्धिवा-दको तृप्त करनेके लिए काफी नहीं हैं।

आत्मा महान् कार्य सम्पादनके लिए, या अनन्त या असंख्य भवोंको मिटाने लिए मनुष्यशरीररूपी समर्थ शस्त्र प्राप्त करता है। यह शस्त्र किसी नियत समय तक ही रहनेवाला है, या यों काहिए कि अमुक समय तकका ही यह परवाना है। इस शस्त्रसे, आत्मा नियत समयमें चाहे ऊटपटाँग या अनावश्यकीय कार्य करे, चाहे उन शतु-ओंको जो चिरकालसे संतप्त करते आये हैं, जड़से नाश कर दें। इसके द्वारा दोनों ही कार्य हो सकते हैं। कौनसा करना चाहिए और कौनसा नहीं, यह उसकी पसंदगी पर निर्मर है और इसी पसंदगी पर उसका सदा-का दुःख या सुख आश्रित है।

इसी हेतुसे परदुःखभंजक महान् गुरुओंने 'अनर्थदण्डविरति ' व्रतका देश प्रत्येक शस्त्रधारी अर्थात् मनुष्यको दिया है। पैसेके समान वस्तुयें, जो कि यहीं रहनेवाली हैं, या अन्नादि वस्तुयें, जो कुछ ही समय पीछे विष्ठाका रूप धारण वाली हैं; इनकी प्राप्ति या उपभोगमें ही आत्मा इस शस्त्रका हर समय उपयोग न करता रहे और क्रोध, मान, माया, लोभके-जो कि एक क्षण मात्रके लिए ही सुखोत्पादक हैं— उत्पन्न करने या इनको स्थायी बनानेके प्रयत्नमें ही इस शस्त्रको काममें न लाता रहे, इसी लिए विश्वगुरुओंने ' अनर्थदण्ड-विराति ' व्रतका उपदेश दिया है । इसके कारण अपने हितको नाननेवाले पुरुष अपने शस्त्रका विशेष उत्तम या चिरस्थायी लाभ-दायक कार्यके करनेमें उपयोग करने लगते हैं। इस सब प्रकारके निष्प्रयोजन कार्यों, शब्दों, और विचारोंसे पृथक् रहनेकी आज्ञा करनेवाले त्रतको पूर्णतया समझने या सम-झानेका शायद ही कहीं प्रयत्न किया जाता



हो। जो जीवात्मा इस व्रतको समझनेमें भाग्यशाली हुआ होगा, वह तो बाइविल-वर्णित उडाऊ ( अपन्ययी ) लडकेकी भाँति यों ही कहेगा कि:-" मेरे पिताके बहुतसे बंगले हैं; मैं वहाँ जाऊँगा, अब विशेष समय तक क्षुधाकी पीडा़ न सहूँगा।" उडा़ऊ होनेसे-व्यर्थ कार्योंमें पैसा व्यय करनेसे जिसे अन्न भी मिलना कठिन हो गया था, उस ल्डकेको अन्तमें जिस भाँति बापके घरकी आवश्यकता हुई और वहीं उसने 'बंगले' देखे; उस ही भाँतिसे जो मनुष्य अपने शरीररूपी हथिय।रका, तथा समय, बुद्धि और धन आदिका दुरुपयोग करता है उसे भी अन्तमें 'शक्तिहीन' 'साधनहीन' बन अपने पिताके गृहकी ओर--परमेश्वरके स्मरण-की ओर-' आत्मभावनाकी ओर' फिरनेकी आवश्यकता पड़ती है। किन्तु यह आवश्य-कता बहुत देरीसे होती है, इस कारण सार्थक नहीं होती है; क्योंकि पितृगृह या आत्मचिन्तवन तक जा पहुँचनेकी अब उसमें शक्ति ही नहीं रहती है । इधर उधरकी दौड़ धूपमें व्यर्थ ही अपनी राक्तिके नारा कर देनेसे अब वह दूरवर्ती 'बापके घर' या 'स्वस्वरूपमें '-जिसमें सहस्रों महल और आनन्दागार बने हुए हैं-किस भाँतिसे पहुँच सकता है?

इसी हेतु महान्गुरु श्रीमहावीरने प्रथम ही शक्तिका दुरुपयोग न करनेके लिए 'अनर्थदण्डविरति' नामी महामंत्र सिखाया है। उसके पश्चात् उन्होंने संचित शक्तिके

द्वारा अपने पिताके घरमें—स्वाध्यायमें— जानेका मंत्र बताया है जिसे 'सामायिक व्रत ' कहते हैं।

यहाँ मुझे स्पष्ट करके कहना चाहिए कि दूरसे सामायिक एक सामान्य घर सा दिखाई देता है, तो भी यदि यों कहा जाय कि उसमें सहस्रों बँगले समा रहे हैं तो अत्युक्ति नहीं होगी, न्यूनोक्ति भले ही हो जाय । सामायिकमें जब सारी तर्कनाओंको त्याग कर कायोत्सर्ग किया जाता है, उस समय ऐसे आनन्दभवन दिखाई देते हैं जिनका वर्णन करना छेखनी या जिह्नाकी शक्तिसे परे है। दिखावेके हेतु, अंधश्रद्धा-के लिए या अंगीकृत नियम पालनेके हेतु जो सामायिक करते हैं मेरी समझमें वे इस छोटेसे घरमें छिपे हुए सहस्रों सुन्दर बंगले कदापि न देख सकेंगे। जिन्होंने अपने मन वचन और कायाकी शक्तिको व्यर्थ न उडा देकर उसे अपने कोषमें संचित रक्खा होगा उन्हें सामायिक सचमुच ही आनन्दका सागर जान पडेगा ।

प्रथम सोपान परसे छळाँग मारकर अन्तिम सोपान पर पहुँच जानेकी इच्छा रखनेवाले लोग बड़ी भारी भूल करते हैं। उदाहरणार्थ किसी ऐसे मनुष्यको लो, जिसने निरन्तर विषयसेवनमें रत रहकर अपना शरीर निःसत्व बना लिया है, जिसने प्रत्येकका बुरा चिन्तवन और तन्दुल मच्छकी माँति अहर्निशि कुतर्क करते रहनेसे अपने मनको चंचल और रोगी बना लिया है, निसने यद्वा तद्वा. व्यर्थ बोल बोलकर जिह्नाको निकम्मी बनिलिया है, या यों समझो कि जिसने अपने इन तीनों शस्त्रोंपर जंग चढा लिया है, ऐपा मनुष्य ( यथाशाक्ति आचरित आठ वर्तो द्वारा ) उस जंगको साफ किये विना, सामायिक-जिसमें मन वचन और कायकी जागृति अथवा उग्र शक्तिकी आवश्यकता पडती है-करने बैठा है। यह प्रायः लोग जानते हैं कि सामायिकमें कायोत्सर्ग करना पडता है। उसने भी कायोत्सर्ग किया है। यह भी ठीक है कि उसके कायोत्सर्गके बाह्य कृत्य सब यथाविधि दिखाई देते हैं । वह पद्मासन लगाकर बायें हाथकी हथेली पर दाहिने हाथकी हथेली टेक नासाग्रदृष्टि लगाये बैठा है। किन्तु इस समय क्या वास्तवमें वह चौरासी लक्ष जीवयोनिसे क्षमा करने करानेका ध्यान कर रहा है ? लोकका स्वरूप और तीर्थङ्करोंके प्रकाशकी कल्पना करनेकी क्या उसमें शक्ति है ! और क्या वह ऐसा ही कर भी रहा है ? उससे पूछो तो सही कि इस समय वह किसी चन्द्रवद्नीका मधुर शब्द तो नहीं सुन रहा है? या तोडोंसे भरी हुई तिजोरी तो नहीं देख रहा है? अथवा अपना नये खरीदे हुए घरका दृश्य तो नहीं देख रहा अनर्थदण्डविराति व्रतका पालन न नेसे-उस त्रतको नहीं समझनेसे-और रुग्ण हो रहा है वह चित्त कदापि आज्ञानुसार न चलेगा । वह तो उसी

स्वादको चखने जायगा जिसका वह हर समय आस्वादन करता रहा है। हम ऐसे चल चित्त-वाले व्यक्तिको बे-लगाम घोडेका सवार कहेंगे। यह तो हमने अभ्यन्तर प्रवृत्तिका विचार किया; किन्तु क्या बाह्य कायोत्सर्गकी क्रिया भी वह ठीक कर रहा है ? कायाको पीडित कर पाषाणवत् बनानेके छिए और सब प्रकारके प्रमादोंको दूर करनेके छिए, जो कायोत्सर्ग किया जाता है, उसके किसी एक आसनको धारण करने पर भी क्या वह मूर्तिवत् बैठ स-कता है ? विषयसेवन या अन्य निकम्मे कार्योंके द्वारा जिसने अपनी शारीरिक स्थितिका नाश कर दिया है वह कदापि मूर्तिवत् न बैठ सकेगा। क्षणमें पैर दुखने होंगे, कमरमें तक-छीफ होगी और क्षणमें दम घुटने छगेगा । कभी खाँसी चलने लगेगी, कभी डकार आवेगी और कभी छींक होगी। ये सब रुक ही कैसे सकते हैं जब कि वह उनको अपने अधिकारमें रखनेवाली राक्तिका पहलेहीसे नाश कर चुका है ? क्या बचा कभी **स**ह-स्रों रुपयोंके व्यापारका कार्य चला सकता है ?

तब स्वभावतः यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि सामायिक करनेका अधिकारी कौन है श्यह बात मैं मानता हूँ कि मैं कोई बड़ा भारी ज्ञानी नहीं, न मैं मानस शास्त्रका ही पारगामी हूँ जिससे इसके छिए कोई नियम निर्माण कर दूँ। मैं ज्यादासे ज्यादा यह कर सकता हूँ कि सर्व साधारणके सामने अपने विचारों-को प्रगट कर दूँ। मेरे मतानुसार तो अनर्थ-



दण्डविरमण वतके पालक ही शुद्ध सामा-यिक कर सकत हैं। मैं न किसीका सामायिक पाठका बोलना बंद करना चाहता हूँ और न जो कोई दो घडीके लिए एकान्तमें बैठकर आरम्भ समारम्भका परित्याग करता है उसका विरोधी हूँ। मेरा तो केवल इतना ही कहना है कि जिसकी शक्ति और शस्त्र परतंत्रताकी बेडीमें जकडे हुए हैं वह मामायिकके सदृश क्रियाकारक Active ( न कि निष्क्रिय Passive ) व्रतमें कैसे प्रवेश कर सकता है ? जिस बन्दीके हाथ पेर हथकडियों और बेडियोंसे जकडे हुए हैं वह चाहे तो बन्दी बनाने-वालेको मुँहसे गालियाँ दे सकता है; किन्तु तलवार चलानेका कार्य किसी भाँति नहीं कर सकता। ध्यान, कायोत्सर्ग और सामा-यिक इन कियाओंमें बडे भारी पुरुषार्थकी ये Active क्रियायें आवश्यकता है जिस आत्माकी अतः चारों और विभक्त हो गई है, वह कदापि इनको आचरणमें नहीं हा सकता। तथापि जिनको सामायिक करनेकी इच्छा होती है उनसे यह कदापि मत कहो कि ' तुम इसे मत करो,' किन्तु सामायिक कियारूपी ' बोनी' करनेके पहले, आवश्यक भूमिशुद्धिकी प्राप्तिके हिए यथाशक्ति पाँच त्रतोंका अर्थात् हिंसा, झुठ, कुरालि, चोरी और परिग्रहके त्यागका और अनर्थदण्डविरमण व्रतका अँगीकार कराओ और छोटेसे लेकर बडे तक सब कार्योंमें उनका आचरण करना सिखाओ । इससे उनका हृद्य शुद्ध होगा और वे सामायिक करनेके योग्य बनेंगे । इतना ही करके मत ठहरो; किन्तु आजकल अज्ञानतासे छोगोंको व्रतपालन करना अशक्य और भयंकर जान पड़ता है, अतः उनको ज्ञान कराके इस व्यथे खयालको उनके मस्तकमेंसे निक-लवाओ, उन्हें व्रतोंका व्यावहारिक स्वरूप समझाओ और पश्चात् सामायिकके चढ़ते उत-रते दर्ज़े बताओ।

'सम' यानी समता—समभाव—चित्तका समतोल्रपन ( Equilibrium of mind )
और ' आय ' यानी लाम । अर्थात् जिससे
आत्माको स्वभावकी प्राप्ति हो उसे सामायिक कहते हैं । इसको निवृत्ति कहते हैं,
तथापि मैं इसकी ल्याख्या प्रवृत्तिकी माँति
करता हूँ । इससे मैं यह बताना चाहता हूँ
कि सामायिक किसी मुर्दा या निद्रस्थ दशाका
नाम नहीं है; किन्तु शरीर और मनके रोध
करनेकी Acivity किया actionका नाम है।
सामायिककी यह ल्याख्या मुझे बहुत ही
सुन्दर मालूम होती है:—

## समता सर्वभूतेषु, संयमः शुभभावना । आर्तरोद्रपरित्यागः,तद्धि 'सामायिकं'व्रतं॥

सामायिक समताको ( कि जिसमें स्थिति स्थापकता और स्थिरताके गुणोंका समावेश होता है ) विकसित करती है, ( और इन गुणोंसे आत्मिक लाभके उपरान्त न्यवहारमें भी अकथ्य लाम होता है ), प्राणी मात्रमें अपने आपको देखना सिखाती है, इन्द्रियनिग्रह और मनोनिग्रहका अभ्यास कराती है, शुद्ध और शुभ भावनाओंमें रमण करनेकी आदत डलवाकर सूक्ष्म प्रदेशोंमें विचरना सिखाती है, वाणी और शरीरके व्यापारमें उपयोग रखकर प्रवृत्ति करना बतलाती है। इसका परिणाम यह होता है कि हम बहुतसे अनावश्यकीय संकटोंसे बच जाते हैं। आगे हम सामायिकके भिन्न अंगोंका विचार करेंगे:—

सामायिकमें सबसे पहले णमोकारमंत्र पढ़ा जाता है । इस मंत्रसे संसारके सारे उपकारी मनुष्योंका स्मरण होता है । जड़ देहकी बेडीसे छूटे हुए सिद्ध, छूटनेकी स्थितिमें पहुँच चुकनेवाले अरहंत, छूटनेके इच्छुक, आचार्य, उपाध्याय और सर्व साधु; इन सबका स्मरण करनेसे इनकी भन्यमूर्तियाँ अपनी करुपना शक्तिके सामने आजाती हैं । जब यह ज्ञान होता है कि हमारा आत्मा महान् शक्तिशाली आत्माओंकी छायामें—शरणमें आया है तब हममें बहुत कुछ साहस और शान्ति आती है और ४८ मिनिट तक मनको वशमें रखनेके जिस वतमें हम बँधते हैं उस व्रतको बराबर पालनेके लिए हम शक्ति-शाली होते हैं।

इस प्रकार पहले पाठमें समर्थ आत्मा-ओंका स्मरण किया, अपनी कल्पना शक्तिके द्वारा उनका दर्शन किया—पश्चात् दूसरे पाठमें हम उनको भावपूर्वक तीनवार नमस्कार करके, उनके प्रति, सत्कार सन्मान पर्युपासन आदि अनेक प्रकारसे भक्ति तथा बहुमान प्रद- र्शित करते हैं। इससे उनके उच्च गुणोंमें हम तल्लीन होते हैं और उन गुणोंका अंश खींचते हैं।

फिर द्वितीय कर्ममें सर्व प्रकारके, एके-न्द्रीसे पंचेन्द्री पर्यन्त जीवोंकी हमारे द्वारा जो हानि हुई है उसके लिए हम अपनी निन्दा करते हैं-क्षमा माँगते हैं, उन्होंने जो हमें हानि पहुँचाई है उसे भुलाकर उन्हें क्षमा करते हैं और फिरसे ऐसा न होनेकी भावना भाते हैं—कल्पना करते हैं।

इन कृत्योंसे अपने हृदय स्थलको जोतकर-पोलाकर—बोने योग्य बनाकर अगला कर्म ' जगतमें उद्योत करनेवाले पुरुषोंकी प्रार्थना ' किया जाता है। इसमें सागरसदृश गम्भीर 'सिद्धों' से सिद्धि माँगी जाती है। जैनधर्मकी यह महत्त्वाकाँक्षा विशेष ध्यान देने योग्य है। जैनधर्म किसी परमेश्वरकी चापलूसी करके थोड़ी भूमि या कुछ सोने चाँदीके टुकड़े माँगनेका सिद्धान्त नहीं सिखाता; किन्तु यह तो सबको परमेश्वर बननेकी ही महत्त्वाकाँक्षा करनेकी प्रेरणा करता है । इस धर्मकी प्रार्थना सेवकाईकी या किसी करद राजाकी पद्वी प्राप्त करनेके लिए नहीं है; किन्तु जिनकी प्रार्थना की जाती है उन महाराजके तुस्य महाराज-परमेश्वरके सदृश परमेश्वर बननेके लिए है। प्रार्थनाके शब्दोंमें उन परमेश्वरोंको-सिद्धोंको-चन्द्रके समान शीतल और उसके साथ ही सूर्य जैसा तेजस्वी प्रकाशमय ज्ञान-मूर्ति वर्णन किया है कि जिनके गुणोंकी



कल्पना, प्रार्थना करनेवालेके मन और बुद्धिको चन्द्र सूर्य सदृश बनानेमें कारण होती है।

फिर सामायिक अंगीकार की जाती है। वास्तविक और पूर्ण सामायिक नव कोटि होना चाहिए। यानी मन वचन और कायासे कोई पाप करे नहीं, करावे नहीं और करते- को अच्छा समझे नहीं। इस प्रकार नवों रीतिओंसे पापोंसे दूर रहनेका व्रत लिया जाता है और यही सम्पूर्ण सामायिक है।

परन्तु इससे यह न समझना चाहिए कि इससे कम दर्जेकी सामायिक हो ही नहीं सकती। करोड रुपयेकी पूँजी रखनेवाला मनुष्य करोडका व्यापार कर सकता है और दो सौकी पूँजीवाला दो सौका । किन्तु दोसौकी पूँजीवालेको भी व्यापार करनेका उतना ही स्वत्व है जितना कि करोडकी पुँजीवालेको । उसे केवल्र इतना ध्यान रखना चाहिए कि छोटे व्यापारमें छोटी ही प्रतिज्ञायें करे, और उनको सम्पूर्णतया पालन करे; अन्यथा उसकी बात हरुकी हो जायगी और समय पड़ने पर उसे जेलमें भी जाना पड़ेगा। इसी भाँतिसे यदि करोडपति भी करोडकी प्रतिज्ञा कर उसे पूरी न करेगा तो अपनी साख खोकर आखिर उसे भी जेलमें जाना पडेगा। , ऐसी सैकड़ों बातें प्रत्यक्ष देखी जाती हैं। सामायिकमें भी ऐसा ही समझना चाहिए।

जितनी जितनी कियायें पाछी जा सकें उतनीहीको स्वीकार करनेकी प्रतिज्ञा करनी चाहिए और उसीके अनुसार पाठ बोर्लना चाहिए।

पहले वचन और कायासे पाप न करनेकी प्रतिज्ञा कर सामायिक करे । जब इसका पूर्ण अभ्यास हो जावे-सब तरहसे इसका पालन किया जा सके; तब दूसरी प्रतिज्ञा— कायासे और वचनसे अनुमोदन न करनेकी-छेवे । इस माँतिसे छह प्रतिज्ञायें कर सामायिक किया करे। जब ये छह भर्छी भाँतिसे पाली जा सकें, तब मनसे पापकर्म न करने और न करानेकी प्रतिज्ञा लेना प्रारम्भ करे। इस तरह जब सामा-यिक आठ प्रकारसे निर्विघतया-सरलतासे होने लगे, तब नवीँ कोटि यह है कि किसीको पाप-कर्म करते देखंकर या जानकर उसको अच्छा न समझनेकी-अनुमोदन न करनेकी-प्रतिज्ञा अंगीकार करे। इस तरह करनेसे न कुछ कठिनता जान पडेगी और न अन्धाधुन्ध सामायिक करनेका ही रिवाज रह जायगा। शास्त्रानुसार नवकोटि सामायिक पाठके पढनेमें इस बातका ध्यान रखना चाहिए कि जितनी कियायें हम पाल सकें उतनी ही पाठमेंसे बोलें-प्रतिज्ञा करें । प्रत्येक मनुष्यके लिए एकही तरहका सामायिक पाठ भी नहीं होना चाहिए । उक्त कोटिके क्रमके अनुसार सामायिक पाठ भी निर्माण होने चाहिएँ। यह भी कह देना आवश्यक है कि संस्कृत और मागर्धाके प्रचलित सामायिक पाठ वर्त-मान सर्वसाधारण समाजके छिए सर्वथा निरु पयोगी हैं। यह सब मानते हैं कि जिस भाषामें हम विचार करते हैं, जिस भाषाको बोल-कर हम अपना सारा व्यवहार ज़लाते हैं, जो देशकी भाषा है वही भाषा ध्यान, प्रार्थना,

# भावना और सामायिकका रहस्य।

पजन आदि कियाओंके करनेमें काम आवे तब ही भली भाँति-एकाग्रतासहित सब कियायें हो सकती हैं । प्रत्येक शब्दके उचारण, पाठ, और विचारके साथ साथ दूसरी नो सैकड़ों अनुवर्गणायें (Associations ) स्वभावतः चली आती हैं, वे ऐसी भाषाके बोलनेसे कि जिसके शब्द समझमें नहीं आते हैं, या समझनेके लिए प्रयत्न करना पड़ता है, आनी बंद हो जाती हैं। अतः जिस भाषामें हम विचार करते हैं उसही भाषामें सामायिक पाठका भी उच्चारण करना चाहिए, स्मरण करना चाहिए। ऐसा करने पर ही सा-मायिक तल्लीनतापूर्वक हो सकेगी । यह भी ध्यानमें रखना चाहिए कि सामायिक तल्लीन-ताका दूसरा-पर्यायवाची शब्द है। सामा-यिक यह किसी पाठका नाम न होकर मान-सिक स्थितिका नाम है अतः ऐसी मानसिक स्थिति उत्पन्न करनेके लिए जो शब्द-समृह उपयोगी हो उसे ही काममें लाना वर्तमानमें जो सामायिकपाठ

प्रचलित है, वे प्राकृत, हिन्दी, उर्दू, बुन्देल-खण्डी, ब्रज और मारवाड़ी भाषाओंकी खिचड़ी हैं। ऐसे पाठोंका प्रचालित रहना-जिसको किसी देशके भी छोग भछी भाँति नहीं समझ सकते हैं, कदापि ठीक नहीं हो सकता । ऐसे पाठको कई वर्षोंसे लाखों मनुष्य बिना किसी भाँतिका परिवर्तन किये किस प्रकार पढते रहे हैं, यह विचार जैनविचारनेताओंके प्रति होनेवाली मेरी सम्मान-बुद्धिको रोक देता है । यह स्थितिचुस्तता Conservatism ( मुद्पिन )का चिह्न है । इसलिए मैं आग्रह-पूर्वक कहूँगा कि आत्मिवद्या, मानसशास्त्र और कुछ अँशोंमें हिप्नोटिज्म auto suggestions वाले विभागके ज्ञानकी सहायतासे सामायिकके पाठ, हिन्दी, गुजराती, मराठी, बँगाली, कनड़ी, पंजाबी और अँगरेजी आदि सब माषाओंमें बनानेका प्रयास करना चाहिए। इसके छिए पूर्ण अवकाश भी है और इसकी आवश्यकता भी है। ( गुजराती जैनहितेच्छुसे )

तुम्हारा जीवन चाहे कितना ही छोटा और नीचा क्यों न हो तुम्हें चाहिए कि उसका स्वागत करो और उसे आनन्दपूर्वक व्यतीत करो । उससे दूर मत हटो, उसे बुरा मत समझो और उसकी निन्दा मत करो । वह इतना बुरा नहीं है जितने तुम हो। जब तुम बहुत धनी होते हो तब यह बहुत निर्धन माल्म होता है। रोष इँढ़नेवाले स्वर्गमें भी न मानेंगे । वे वहाँ भी दोष निकालते ही रहेंगे । अपने जीवनसे प्रेम करो, चाहे वह कितना ही तुच्छ हो। ग्रीबसे ग्रीब घरमें भी तुम्हें कुछ घंटे आनंददायक मिलेंगे । प्रकृतिकी सुन्दरतासे अमीर, ग्रीब दोनें एकसा लाभ और आनन्द उठा सकते हैं। सूर्यास्तकी सुन्दरता जैसी ग्रीकों क्षोपड़ोंमें मालूम होती है वैसी ही अमीरोंके महलोंमें भी माल्स होती है। संतोषी आदमीको ब्रोपड़ोंमें भी वैसा ही आनंद मिलता है जैसा महलोंमें।

# अप्रतिष्ठित प्रतिमा पूज्य है या नहीं ?

( हे॰-श्रीयुत पं० उदयलालजी काशलीवाल। )

करें, यह बतला देना बहुत आवश्यक सम-झते हैं कि प्रतिमा-पूजनसे जैनधर्मकी क्या मंशा है और क्यों इस विषयको उसने महत्त्व दिया ।

स्वर्गीय पं० भागचन्दजीने एक मजनमें अनेक देवोंका स्वरूप बतलाकर कहा है:-

श्रीअरहंत परम वैरागी-दूषनछेश प्रवेश न जिनमें। 'भागचन्द्र' इनको स्वरूप यह, अब कहो पुज्यपनो है किनमें ॥

पंडित भागचन्द्जीने उक्त भजनमें देव विषयकी चर्चा करके सत्यार्थदेवपना अरहंत भगवानमें उहराया है। वह इसलिए कि उनमें किसी प्रकारका दोष नहीं है। वे वीतराग हैं। और और देवोंसरीखा उपासकोंके हृदयमें सरागभाव मोहभाव पैदा करनेका उनमें केाई चिह्न नहीं है। तब यह कहनेमें कोई हर्ज नहीं कि जैनधर्मकी मंशा प्रतिमा-पूजनसे पूजकोंके हृदयमें वीतरागता या शान्ति पैदा करना है। यदि उसकी यह मंशा न होती ते। उसे इस छोगोंकी तरह वह भी ' भूषणवस्त्र-रास्त्रादि

इसके पहले कि हम इस विषयपर विचार युक्त ' प्रतिमाओंकी स्थापना कर लेता । इस बातसे कोई इंकार नहीं कर सकता कि जैसा पदार्थ सामने होता है, या जैसेका ध्यान आराधन किया जाता है हृदयमें उसी तरहका प्रतिनिंब पडकर परिणाम भी फिर उसी तरहके होते हैं । उदाहरणके लिए कल्पना कीजिए कि हमारी आँखोंके सामने एक सन्दर स्त्रीका चित्र है । उसे देखकर हमारे हृदयमें भी कुछ न कुछ विकार उत्पन्न हो जायँगे-हमारे परिणामींकी गति स्वाभाविक है । उसीतरह यदि हम किसी योगी-महात्माके दर्शन करते हों, तो हमारे भावोंमें शान्ति होती जान पडेगी । भावोंका यह परिवर्तन प्रायः सामनेकी देखकर हुआ करता है। पर यह स्मरण रखना चाहिए कि यह होगोंके हिए है जो निराहम्ब नहीं कर सकते। या यों कह लीजिए कि स्वतंत्ररूपसे आत्मस्मरण करनेकी योग्यता प्राप्त नहीं है। मोक्षमार्गके दो भेद हैं-एक निश्चय और दूसरा व्यवहार। पहले मार्गके उपासक योगी-माहात्मा होते हैं। प्रकारकी निष्परिग्रह वीतराग प्रतिमाओंके उनकी आत्मशाक्तियाँ इतनी विकाशको प्राप्त बनानेकी ज़रूरत न पड़ती । और और हो जाती हैं—उनका मन इतना स्थिर हो जाता है कि वे स्वतंत्ररूपसे आत्मध्यान

कर सकते हैं और इसी लिए वे प्रतिमापूजन आदि न भी करें तो उनके लिए कोई हानि नहीं । दूसरे मार्गके उपासक गृहस्थ हैं । वे सारे दिन घरगिरिस्तीके काम-धन्दोंमें लगे रहते हैं । उन्हें अपने भावोंके पवित्र करनेके साधन बहुत कम मिलते हैं । इस लिए उन्हें घरगिरिस्तीके कामोंसे सारे दिनमें जितना कुछ थोड़ा या बहुत समय मिले, उसमें वे ऐसा अभ्यास करें, जिससे दिनोंदिन उनके भावोंमें पवित्रता बढ़ती जाय और धीरे धीरे वे भी स्वतंत्ररूपसे आत्म—ध्यान कर सकें । इसी विकाश या उन्नतिका साधन प्रतिमाराधन है । इसे छोड़कर प्रतिमा-पूजनसे जैनधर्मका और कोई मंशा नहीं जान पड़ता।

रही प्रतिमापूजनके महत्त्वकी बात, सो यह स्पष्ट है कि शान्ति सभी चाहते हैं और दुःख या आकुछतासे सब घबराते हैं। यह ऊपर छिखा जा चुका है कि योगियोंके दर्शनसे भावोंमें शान्ति पैदा होती है, इस छिए कि वे स्वयं भी शान्त हैं। तब यह कहनमें भी कोई हर्ज नहीं कि उन्हीं तपस्वी ध्यानी योगियोंकी सी वीतराग शान्त मूर्तियाँ भी हृदय पर अपनासा प्रतिबिन्ब डाछकर उसमें वैसी ही शान्त भावनायें पैदा करेंगीं। यही कारण है कि जैनधमेंने अपनी प्रतिमाओंको बहुत शांत बनाया है। क्योंकि जैनधमेंका अन्तिम ध्येय ही यह है कि संसारके जीवमात्र कमोंसे मुक्ति छाभकर परम शान्ति प्राप्त करें। उसी परम शान्तिक मार्ग पर चछनेकी यह प्रतिमा-पूजन पहछी

सीढ़ी है। जब यह सिद्ध हो गया कि प्रतिमा-पूजनसे जैनधर्मकी मंशा प्राणियोंको शान्ति
छाम कराना है, तब यह देखना चाहिए कि
उसकी इस मंशाको प्रतितिष्ठित प्रतिमायें ही
पूरा कर सकती हैं या अप्रष्ठित प्रतिमायें ही
भी काम चल सकता है? हमने जहाँ तक
इस विषयपर विचार किया है, हमारा विश्वास
इस बातसे इन्कार नहीं करता कि अप्रतिष्ठित प्रतिमायें भी शान्ति प्राप्त करनेकी
साधिका हैं। हमें प्राप्त करना है वीतरागता—
शान्ति और यह जसी ही प्रतिष्ठित प्रतिमाओंके ध्यानादिसे हो सकती है वैसी ही
अप्रतिष्ठित प्रतिमाओंसे भी। तब हम नहीं कह
सकते कि केवल प्रतिष्ठित प्रतिमाके पूजनको
ही इतना महत्त्व क्यों दिया गया?

हमने इस विषयका जिकर समाजके एक दो विचारशील विद्वानोंसे भी किया। वे भी हमारे इन विचारोंके बहुत अंशोंमें अनुकूल हुए। उन्होंने प्रतिष्ठित प्रतिमाको महत्त्व देनेका कारण केवल प्रसिद्धि बतलाया। उन्होंने इस विषयमें उदाहरण दिया कि यदि गवर्नमेंट किसीको 'रायबहादुर ' आदिकी पदवी प्रदान करती है तो उसके समाचार पेपरोंमें प्रगट किये जाते हैं, सर्वसाधारण तक उसकी खबर पहुँचाई जाती है और उत्सव आदि किये जाते हैं। यह सब क्यों श विचार करनेसे निष्कर्ष निकल्ता है कि केवल प्रसिद्धके लिए। अन्यथा जिसे पदवी दी गई, उसे गुपचुप एक पत्र द्वारा सूचना दे देनेसे, कि तुम्हें गवर्नमेंटने अमुक पदवा प्रदान की, काम चल सकता था । इसी तरह
काम तो चल सकता था अप्रतिष्ठित प्रतिमाओसे भी, पर सर्वसाधारण पर प्रतिमापूजनका अधिक प्रभाव पड़े और जैनधर्मकी प्रभावना हो, इन सब बातोंके लिए प्रतिष्ठाका
मार्ग चलाया गया। हमें भी इस कथनमें
तथ्य जान पड़ता है और ऐसा होना असंभव
भी नहीं। कारण जैनधर्म सरीखा वीतरागताप्रिय धर्म इन बाह्य आडम्बरोंको पसन्द नहीं
कर सकता। उसे प्रतिमापूजनसे जो वीतरागता इष्ट है वह अप्रतिष्ठित प्रतिमासे भी
प्राप्त हो सकती है। तब वह क्यों एक नया
मार अपने सिर उठाने चला!

तन यह प्रश्न उठता है कि एक तो यह प्रथा बहुत पुरानी है और दूसरे यदि अप्रतिष्ठित प्रतिमाओंसे ही जैनधर्मकी प्रतिमा—
पूजनकी मंशा सिद्ध हो सकती थी तो फिर आचार्योंने प्रतिष्ठापाठ वगैरह ग्रन्थोंको क्यों बनाया और क्यों श्रावकोंको प्रतिष्ठाके करनेका उपदेश दिया ?

यद्यपि इस प्रश्नका समाधान उपर कहे गये प्रतिमापूजनके प्रभावसम्बधी कथनसे बहुत कुछ होजाता है तोभी इस प्रश्नके उत्तर पर एक और रीतिसे हम विचार करते हैं।

यह जो कहा गया कि प्रतिमाओंकी प्रतिष्ठा करना पुरानी प्रथा है, इस पर हमारा यह कहना है कि हो सकता है यह प्रथा पुरानी हो; परंतु यह मान छेनेके छिए हम बाध्य नहीं कि प्रतिष्ठाविधि सदासे चली आती हो । क्योंकि कई ऐसे भी प्रमाण मिलते हैं कि जिनसे अप्रतिष्ठित प्रतिमाका पूजा जाना भी सिद्ध होता है ।

हम इस बातको सप्रमाण सिद्ध नहीं कर सकते कि जैनधर्ममें प्रतिष्ठाविधिका कब सूत्रपात हुआ, पर यह बतला सकते हैं कि जैनधर्ममें एक ऐसा भी युग बीत गया है, जिसमें कि अप्रतिष्ठित प्रतिमायें मी पूजी मानी जाती थीं और इस विषयका उद्धेख हम स्वयं आगे चल कर करेंगे।

दूसरे यह कहा गया कि 'तो आचार्योंने प्रतिष्ठा प्रन्थोंको क्यों रचा और क्यों प्रतिष्ठा- दिके करनेका उपदेश किया।' इस पर हमारा कहना यह है कि हम यह नहीं क- हते कि आचार्योंने प्रतिष्ठा वगैरहका उपदेश देकर या उस सम्बन्धके प्रन्थोंको रच- कर कोई बुरा काम किया हो। परन्तु हम जिस प्रतिष्ठापद्धतिकी चर्चा कर रहे हैं वह कितनी पुरानी है इस विषयका पता लगाना चाहते हैं। और इसी लिए हमें अधिकसे अधिक पुराने जमानेके सम्बन्धमें विचार करना आवश्यक होगा।

इस विषयके निर्णय करनेके दो साधन हो सकते हैं—एक साहित्य और दूसरा इति-हास। साहित्यकी दृष्टिसे जब हम विचार करते हैं तो हमें यह निःसंकोच कह देना पड़ेगा कि इस प्रतिष्ठाके सम्बन्धका इस समय जितना साहित्य उपलब्ध है, वह सब इतना पुराना नहीं जिससे हम विश्वास कर सकें कि प्रतिष्ठाविधि बहुत पुरानी है। इस समय आशांधर, नेमिचेन्द्र, अकैछंक ( दूसरे ), इन्द्रंनिद्र, एकंसन्धि, आदि जितने विद्वानों और मुनियोंके प्रतिष्ठापाठ मिछते हैं वे सब विक्रमकी ग्यारहवीं, बारहवीं शताब्दिके बादके हैं। हमें यह देखकर बड़ा विनोद होता है कि अब भी हमारे यहाँ विक्रमकी दूसरी, तीसरी शताब्दिके बने प्रन्थ जब मिछते हैं तब प्रतिष्ठा सरीले एक आवश्यक विषयके प्रन्थ उस समयके बने क्यों प्राप्त नहीं ? इसका कोई कारण होना चाहिए।

कुछ छोगोंका कहना है कि पहले शास्त्रोंने के लिपिबद्ध करनेकी प्रथा बहुत कम थी। इस लिए सब विषयोंके ग्रन्थ तब नहीं लिखे गये थे। यह ठीक है कि शास्त्रोंके लिखनेकी प्रथा पहले कम थी, पर यह हमारे प्रक्षका सन्तोषजनक उत्तर नहीं। कुन्दिक्त, उमास्त्रामी, समन्तमद्र, पूज्यपाद, अकलंक, आदि आचार्योंके ग्रन्थ उपलब्ध हैं, पर प्रतिष्ठासम्बन्धके इतने पुराने ग्रन्थ भी उपलब्ध नहीं, तब इससे भी अधिक पुराने समयकी तो हम बात ही क्या कहें।

इस पर यह बाधा दी जा सकती है कि तब पुरानी प्रतिष्ठित प्रतिमायें क्यों देखी जाती हैं ! इसका उत्तर यह है कि विक-मकी समकाछीन या उनके सौ दोसौ वर्ष बादकी प्रतिष्ठित प्रतिमायें अबतक देखनेमें नहीं आई हैं और यदि किसी सज्जनने कहीं देखीं हों तो उन्हें उसका उछेख करना चाहिए। और कदाचित कहीं हों भी, तो उससे यह सर्वथा सिद्ध नहीं हो सकता कि प्रतिष्ठा करना उस समयके छिए आज जैसा आवश्यक ही समझा जाता हो । क्योंकि अप्रतिष्ठित प्रतिमा पूजे जानेके भी कई प्रमाण और युक्तियाँ दी जा सकती हैं।

इतिहासदृष्टिसे विचार करने पर भी इस विषयमें विशेष तथ्य नहीं निकल्ता । ऐसा कोई ऐतिहासिक प्रमाण अबतक प्रगट नहीं हुआ कि जिससे प्रतिष्ठा-विधि दो हजार वर्षसे पुरानी टहराई जा सके । पर ऐसे प्रमाण कई मिलते हैं जो जैनधमको उक्त अवधिसे पुराना सिद्ध करते हैं । हमारे कहनेका मतलब यह है कि प्रतिष्ठा विधि बहुत पुरानी नहीं । जैनधममें एक समय अप्रतिष्ठित प्रतिमायें भी पूजी जाती थी । हमारा यह कथन उिछिखित बातोंसे बहुत कुछ पुष्ट होता है । इसके सिवा अब हम कुछ ऐसी युक्तियाँ भी पेश करते हैं जो हमारे कथनको और भी सुदृढ़ करती हैं ।

१-कई स्थानों पर ऐसी प्रतिमायें अन भी मौजूद हैं, जिन पर प्रतिष्ठा वगैरहका

१ आशाधरका समय विक्रमकी तेरहवीं शताब्दि है। २ नेमिचन्द्र (गोम्मटसारके कर्ता) का समय विक-मकी ग्यारहवीं शताब्दि है। ३ प्रतिष्ठापाठ शायद दूसरे अकलंकका है । अकलंक प्रतिष्ठापाठके प्रारंभमं नेमिचन्द्रके प्रतिष्ठापाठका उल्लेख है, अतएव ये दूसरे अकलंक ग्यारहवीं शताब्दिके भी पीछेके हैं । ४-५ इन्द्रनंदि और एकसंधिका समय विक्रमकी तेरहवीं शताब्दि है। —सम्पादक।



कोई साल-संवत् नहीं और जो बहुत समयसे हुआ कहा जाय तब तो अप्रतिष्ठित प्रतिमा भी अबतक पूजी जा रही हैं। जैसे बडवानीमें बावनगजाकी प्रतिमा और कुंडलपुर ( दमोह ) के पहाड़में उकेरी हुई महावीर भगवान्की प्रतिमा।

२-जमीनमेंसे कई प्रतिमार्ये ऐसी निकल-ती हैं जिनपर कोई संवत् वगैरह नहीं होता और जिन्हें अधिक श्रद्धालु लोग चौथे काल-की बतला देते हैं। हमारे विश्वासके अनुसा-र ऐसी प्रतिमायें अप्रतिष्ठित ही पूजी जाती थीं।

३-शास्त्रोंमें यह लिखा बतलाया जाता है कि कोई अप्रतिष्ठित प्रतिमा हो और यह मालूम न हो कि वह अप्रतिष्ठित है, और सौ वर्षतक बराबर पुजती चली जाय तो फिर वह भी पूज्य हो जाती है। हमारे विश्वासके अ-नुसार यह अप्रतिष्ठित प्रतिमाके साथ सौ वर्ष तक पुजते रहनेका सम्बन्ध पीछेसे जोडा गया है। पहले अप्रतिष्ठित प्रतिमा भी पूजी जाती थी। यह आग्रह ही न था कि प्रति-ष्ठित प्रतिमा ही पूजी जाय । यदि ऐसा न हो तो बडी भारी बाधा आकर उपस्थित होती है । कल्पना कीजिए कि किसीने एक अप्रति-ष्ठित प्रतिमाका पूजना भूलहीसे आरंभ कर दिया । वह प्रतिमा कोई चालीस पचास वर्ष-तक पुजती चली गई। तब यह बतलाइए कि चालीस वर्षतक जिन जिन लोगोंने उस प्रतिमाको पूजा उन्हें उनके भक्ति भावोंके अनुसार पुण्य-बन्ध हुआ या नहीं? यदि

पूज्य ठहर ही जायगी और यदि यह कहा जाय कि उन्हें पुण्यबन्ध नहीं हुआ तो यह बात जैनधर्मके सिद्धान्तसे विरुद्ध पडती है। क्योंकि उसकी तो सारी इमारत ही भावोंपर खड़ी हुई है और इससे कोई इंकार नहीं कर सकता ।

४-प्रतिष्ठित और अप्रतिष्ठित प्रतिमाको पूजनेसे प्रतिमाके सम्बन्धसे जो भाव होते हैं उन भावोंमें कोई अन्तर नहीं जान पडता ।

५-यशस्तिलके आठवें अध्यायमें एक जगह लिखा हुआ है कि-

> यथा पूज्यं जिनन्द्राणां रूपं लेपादिनिर्मितम्। तथा पूर्वमुनिच्छायाः पुज्याः संप्रति संयताः ॥

इसका मतलब यह है कि जैसे लेप आदि द्वारा बनी जिनभगवान्की प्रतिमा पूज्य है, उसी तरह प्राचीन कालके मुनियोंकी छाया-को धारण करनेवाले इस समयके मुनि भी पूज्य हैं । इसमें लेपकी बनी प्रतिमाका जिकर है। हमारी समझमें लेप प्रतिमासे भीतींपर चित्रकारीकी बनी हुई प्रतिमासे प्रन्थकारका लेप-प्रतिमाका क्योंकि है बनना इसी रूपसे संभव हो सकता है। तब ऐसी प्रतिमाओंकी भी प्रतिष्ठाविधि होगी यह हमारे ध्यानमें कम आता है \* | हम तो

१ परन्तु प्रतिष्ठापाठोंमें कागज आदिपर बनी हुई प्रतिमाओं ( वित्रों ) की भी प्रतिष्ठाविधि मौजूद है -सम्पादक।

कहते हैं कि यह सब अप्रतिष्ठित प्रतिमा-ओंके पूजनेके ही विधान हैं और इसलिए हम यह कहनेमें, कि अप्रतिष्ठित प्रतिमा भी पूज्य है, कुछ हानि नहीं देखते।

७-अकृत्रिम प्रतिमाओंकी प्रतिष्ठा नहीं होती।

उपर जिस विषयकी चर्चा की गई है वह बिछकुल नया है और जहाँतक हमें विधास है हमारे भाइयोंको यह पसन्द भी न आयगा। पर हमने इस विषयको इस लिए नहीं चर्चाया है कि इसमें जो कुछ कहा गया है वह सब निर्ध्रान्त है। केवल एक विषयपर अपने विचार प्रगट किये हैं। समाजके विद्वानोंसे प्रार्थना है कि वे इसकी विशेष चर्चा कर निर्णय करें। यह कहना अनुचित न होगा कि विचार शान्तिके साथ किये जाने चाहिए।

सम्पादकीय नोट—इस लेख पर विद्वानोंको विचार करना चाहिए। इसके लिए बड़े परिश्रमकी और छानबीन करनेकी ज़रूरत है। मथुराकी जैनप्रतिमायें सबसे आधिक पुरानी हैं। वे लगभग १८०० वर्ष पहलेकी हैं। उनपर जो लेख हैं, उनमें प्रायः यह लिखा हुआ है कि अमुकके उपदेशसे अमुकने प्रतिमा बनवाई या स्थापित कराई। यह किसी भी लेखसे स्पष्ट नहीं होता कि उनकी प्रतिष्ठा करवाई गई। एक वात और है जिसका खयाल इस विषयपर विचार करते समय रखना चाहिए। प्रतिष्ठित कराई, या प्रतिमाकी

प्रतिष्ठा की. इसका सामान्य अर्थ स्थापित करना, विराजमान करना, होता है। ऐसे झब्दोंको देखकर यह खयाल कर लेना कि ये प्रतिष्ठापाठकी विधियोंके अनुसार प्रतिष्ठित की गई हैं, ठीक न होगा । उपलब्ध प्रतिष्ठापाठ ग्याहरवीं बारहवीं राताब्दि के पहलेके नहीं हैं। परन्तु इनका बारीकीसे अध्ययन करनेसे मालूम हो सकता है कि ये किन प्रन्थोंके आधारसे बने हैं और इनके पहले प्रतिष्ठायें किस विधिसे होती थीं। इस विषयका निर्णय करनेवालोंको खेलाम्बर सम्प्र-दायके और वैदिक सम्प्रदायके प्रतिष्ठापाठोंका भी तुलनात्मक पद्धातिसे अध्ययन करना चाहिए। आश्चर्य नहीं जो बौद्धसम्प्रदायके भी प्रतिष्ठाषाठ रहे हों और शायद अब भी मिलते हों। प्रतिष्ठापाठ अधिक पुराने नहीं मिलते हैं, केवल इसी कारण यह समझ लेना कि ग्यारहवीं शता।ब्देकें पहले प्रतिष्ठा-विधि नहीं थी, या प्रतिष्ठायें नहीं होती थीं, निर्म्नान्त नहीं हो सकता । हाँ, यह संभव है कि इन प्रतिष्ठा-पाठोंके पहले जो प्रतिष्ठारें होती होंगी, वे इतने आडम्बरसे न होती होंगी और विधि भी इतनी जटिल न होगी । इस विषयका खास तौरसे अध्ययन करनेवालोंके द्वारा और भी अनेक बातों-का पता लग सकता है। तीर्थकरोंकी प्रतिमाओंमें पहले चिह्न थे या नहीं, नहीं तो इनका प्रचार कबसे हुआ, पार्श्वनाथकी प्रतिमापर फण और आदिनाथकी प्रतिमापर लम्बे स्कन्धपर्यन्त लटकते हुए केश. ये कवसे बनना ग्रुरू हुए, यक्षयक्षियोंकी मूर्तियोंका बनना अरहंतकी प्रतिमाओंके साथ कबसे चला, मधुरामें जो आयागपट मिले हैं, वे क्या हैं, उनका प्रचार पीछे क्यों न रहा, उनके साथ जो नम्न स्त्रियों-की मूर्ति रहती थीं, सो क्या हैं, आदि । आशा है कि विद्वानोंका ध्यान इस ओर जायगा और उनके द्वारा पं॰ उदयलालजीके खड़े किये हुए इस प्रश्न-का यथार्थ निर्णय हो जायगां।

# आचार्य सिद्धसेन।

( लेखक-श्रीयुत मुनि जिनविजयजी।)

जैनहितैषीकी गत श्रावण और भाद्रपद मासकी युग्मसंख्यामें (भाग ११, अंक १०-११ ) ' आचार्य सिद्धसेन ' के विषयमें संपादकका नाट निकला एक है । उसका मतलन यह है कि आदिपु-राण और हरिवंशपुराण आदिके कर्ताओंने जिन सिद्धसेनाचार्यका उल्लेख किया है वे कब और कहाँ हुए इसका कोई पता नहीं । अभी तक यह खयाल था कि, ये वे ही सिद्धसेन होंगे जो श्वेतांबरसंप्रदायमें 'दिवा-कर ' के विशेषणसे प्रसिद्ध हैं। परंतु अब इसमें कुछ संदेह होने लगा है । संदेहका कारण प्रेमीजीने हरिभद्रसरिके धर्मबिन्दु-को लिखा है । इस ग्रंथके चौथे अध्याय-में दीक्षा छेने योग्य मनुष्यका वर्णन करते हुए ग्रंथ-कर्ताने वाल्मीकि, व्यास, सम्राट्, वायु, नारद, वसु, क्षीरकदंबक, बृहस्पति, विश्व और सिद्धसेन इन दश आचार्योंके मत दिये हैं और उनको ठीक न बतला-कर अंतमें अपना मत दिया है। सिद्धसेनका मत सबसे पीछे दिया है और अंतमें अपना। इससे मालूम होता है कि ये सिद्धसेना-चार्य हरिभद्रसे पहले हो गये हैं और उनके संप्रदायके नहीं किन्त दिगंबर संप्रदायके थे। "

इस विषयमें हमारा अभिप्राय यह है कि हरिभद्रसूरिने अपने धर्मिबन्दुमें जिन सिद्धंसनका मत दिया है वे जैन नहीं; अन्यधर्मी हैं। सिद्धंसनके पहले जितने आचार्योंके नाम हैं वे सब अन्यधर्मी होनेसे सिद्धंसन भी अन्य ही हैं। धर्मिबंदुके प्रसिद्धं टीकाकार श्रीमुनिचद्रसूरि (जिनका स्वर्गवास विक्रम संवत् ११७८ में हुआ था) ने भी इन्हें 'परतीर्थी ' लिखा है। परतीर्थी शब्दका वही अर्थ है जो 'एकांत—वादी 'का है। टीकाकारका उक्लेख इस प्रकार है—

" अथैतस्मिन्नेवार्थे परतीर्थिकमतानि द्-श स्वमतं चोपदर्शियतुमिच्छुः 'नियम एवा-यमिति वायुः' इत्यादिकम्ः 'भवन्यल्पाऽपि असाधारणगुणाः कल्याणोत्कर्षसाधकाः' इत्येत्पर्यन्तं सूत्रकदम्बकमाह ।

अध्याय ४ सूत्र ९ ।

" इत्थं परतीर्थिकमतान्युपदृश्यं, स्वमत-मुपदृश्यन्नाह ।" अध्याय४ सूत्र २३।

तथा स्वयं सिद्धसेनके मतको प्रदर्शित क-रनेवाले ' सर्वम्रपपन्निमित सिद्धसेनः ' ( अध्याय ४, सू॰ २२ ) इस सूत्रके व्या-स्याताने, सिद्धसेनको नीतिकार और शास्त्र-विशेषका बनानेवाला—सिद्धसेनो नीति-कारशास्त्रकृद्विशेषः—लिखा है । इससे

निश्चित है कि ये सिद्धसेन जैनसंप्रदायके आचार्य नहीं परन्तु अन्यमतके अचार्य हैं।

अब रही बात यह कि पुराणस्मृत सिद्ध-सेन कीन हैं ? हमारी समझमें तो, ये वे ही सिद्धसेन हैं, जिन्हें श्वेतांबराचार्योंने दिवा-करके प्रतिष्ठित—पदसे विभूषित लिखा है, जिन्होंने 'सम्मितितर्क' और 'न्यायावतार' जैसे अपूर्व तर्कशास्त्र लिखकर जैन—साहि-त्यमें अभिवनतर्कप्रणालीको प्रविष्ट किया है और जो उज्जयिनीके महाराज विकमा-दित्यकी सभाके 'क्षपणक' नामसे प्रसिद्ध रत्न थे। पुराणोंमें दिये हुए विशेषण उन्हींमें चरितार्थ हो सकते हैं। पुराणोंमें कैसे विशे-षण लिखे गये हैं, इस आकांक्षाके शमनार्थ हम यहाँ पर वे दो श्लोक उद्धृत करते हैं जो आदिपुराण और हरिवंशपुराणमें मिलतें हैं:— "श्वाविकरियूथानां केशरी नयकेशरः।

"प्रवादिकरियुथानां केशरी नयकेशरः। सिद्धसेनकविर्जीयाद् विकल्पनखराङ्करः॥"
—आदिपुराण।

"जगत्यसिद्धवोधस्य वृषभस्येव निस्तुषाः । बोधयन्तिसतां बुद्धि सिद्धसेनस्य सूक्तयः" —हरिवंशपुराण

आदिपुराणंके दिये हुए—प्रवादीरूप हा-थियोंके लिए नयस्वरूप केसर और वि-करपरूप तीक्ष्ण नखोंके धारण करनेवाले केशरी—सिंह—विशेषणसे सिद्धसेन बड़े भारी तार्किक—वादी होने चाहिए और हरिवंशपुराण-के लिखे हुए—जगत्में प्रसिद्ध है बोध जिन का ऐसे वृषभ—आदिनाथ (१) के समान सिद्धसेनकी स्वच्छ सूक्तियाँ सज्जनोंकी बुद्धि- को जागृत करती हैं—इस विशेषणसे सिद्धसेन महाकि होने चाहिए । दिवाकर सिद्धसेनमें ये दोनों बातें घटती हैं । वे महावादी भी थे और महाकि भी थे । बड़े बड़े आचा-योंने इनको, इन्हीं विशेषणोंसे विशिष्ट लिखा हैं । भद्रेश्वर नामके एक विद्वान् आचार्य बहुत पहले हो गये हैं । उन्होंने प्राकृत—भाषामें 'कथावली ' नामका एक महान् ग्रंथ लिखा है । उसके अन्तिम भागमें कितने एक प्रभावक और प्राचीन आचार्योंके जीवन-चिरत लिखे हुए हैं । सिद्धसेनसूरिका भी कुछ थोड़ासा हाल लिखा है । इनके प्रबंधके प्रारंभहींमें इन्हें महावादी और महाकिव लिखा है । यथा—

" उज्जेणीए नयरीए महावाई महाकवी य सिद्धसेणो नाम साहू।"

चिरतग्रन्थोंके सिवा तात्त्विकग्रन्थोंमें भी इन्हें ऐसी ऐसी महती उपाधियोंसे विभूषित किया है । हरिभद्रसूरि, जिनेश्वरसूरि, या शोविजयोपाध्याय आदि विद्वानोंने अपने ग्रन्थोंमें इन्हें कहीं महावादी, कहीं महावाति, कहीं वादिमुख्य, और कहीं तर्कविशुद्धबुद्धि, इत्यादि नाना विशेषणोंसे उल्लिखत किया है। वास्तवमें ये थे भी ऐसे ही सम्माननीय, इसमें ज़रा भी सन्देह नहीं। इनके बनाये हुए सम्मतितर्क, न्यायावतार और स्तुतियाँ आदि ग्रन्थ इस बातकी प्रतीति करा रहे हैं।

श्वेताम्बर-संप्रदायके पूर्वाचार्योंमें, कितने एक शास्त्राय विचारोंके विषयमें थोडासा परंतु



प्रशस्य मतभेद था। इस भेदके कारण आचार्यगण दो दलमें बँट गये थे।\* जिनभद्रगणि
क्षमाश्रमण आदि आचार्य 'सैद्धान्तिक '
पक्षके समर्थक थे और सिद्धसेनसूरि 'तार्किक '
मतके संस्थापक थे। जिनभद्रगणिके मतके
पेषक आचार्य 'सैद्धान्ति ' कहे जाते हैं
और सिद्धसेनसूरिके मत-पोषक 'तार्किक '
या 'सिद्धसेनीय ' कहे जाते हैं। हमारे
विचारसे, शाकटायनकी अमोघवृत्तिमें 'सिद्धसेनीयाः' और 'सैद्धसेनाः ' ऐसे जो
उदाहरण "नाम दुः। १। १। १। १। "
इस सूत्रकी व्याख्यामें दिये हैं, वे इसी
आश्रयको लेकर दिये गये हैं।+

विवादास्पद विषयोंमं, केवलज्ञान और केवलदर्शन मुख्य हैं। सिद्धान्तपक्षी आचार्योक्षा कथन हैं कि सिद्धान्तों—आगमोंमं केवलज्ञान और केवलदर्शन दोनों पृथक् पदार्थ माने गये हैं। इस लिए सर्वज्ञको ये दोनों उपयोग कमशः होते हैं। तर्कवादी सिद्धसेन कहते हैं कि, नहीं यह बात तर्कसे सिद्ध नहीं होती। केवलज्ञान और केवलदर्शन दोनों पृथक् पदार्थ नहीं, एक ही हैं। तर्कसे यही

विद्वानोंका मत है कि जैनसाहित्यमें जो तर्कशास्त्र प्रविष्ट हुआ है वह इन्हींकी बदौलत । इनके पूर्वमें जैनोंका खास कोई तर्कशास्त्र नहीं था । पिछले आचार्योंने जो तर्कशास्त्र रचे हैं वे इन्हींके बनाये हुए मार्गके ऊपर अवलंबित हैं। डा॰ सतीशचन्द्र विद्याभूषणने, मध्यकालीन भारतीय न्यायशास्त्रके इतिहासकी जो पुस्तक (History of the Mediavel School of Indian Logic.) लिखी है, उसमें सिद्धसेनसूरिके विषयमें लिखा है कि—

''ऐतिहासिक कालके सबसे पहले न्याय-शास्त्रको नियमबद्ध लिखनेवाले जैन लेखक सिद्धसेन दिवाकर मालूम होते हैं । इनसे पहले शायद जैन न्यायका कोई खास ग्रंथ मौजूद नहीं था । उस समय न्यायकी बांते धर्म और सिद्धान्त ग्रंथोंमें ही गर्भित थीं । इन्होंने ही सबसे पहले न्यायावतार नामक न्यायग्रंथ बनाकर न्यायशास्त्रकी स्थापना की । यह छोटासा ग्रंथ केवल ३२ स्होकोंका है । (जैनहितैषी, भा० ९, अं० ३.)

इन उछिखोंसे यह सिद्ध है।ता है कि सिद्धसेन दिवाकरको जो महावादी आदि

सिद्ध होता है। जो केवलज्ञान है वही केवल-दर्शन है। इस मतको तर्कसे खूब पुष्ट किया है। इनके तर्क बड़े बलिष्ठ और प्रोढ हैं। इस लिए इनका नाम तार्किकतया प्रासिद्ध हुआ। इनके मतका समर्थन करनेवाले विद्वान् तार्किक, सिद्धसेनीय या सैद्धसेनके विशेषणसे उिछिखित किये जाते हैं। विद्वानोंका मत है कि जैनसाहित्यमें

 <sup>\* &#</sup>x27;' कमोपयोगवादिनां जिनभद्रगणिक्षमा श्रमणपूज्यपादानां, \* \* \* यदेव केवलज्ञानं तदेव
 केवलदशेनमिति वादिनां च महावादिश्रीसिद्धसेनदि वाकराणां साधारण्या विश्रतिपत्तयः ॥ ''

<sup>—</sup>ज्ञानिबन्दु, यशोविजयोपाध्याय ।

<sup>+</sup> अमोघवृत्तिक 'षड्नयानाहुः सिद्धसेनीयाः सैद्ध सेनाः ' इस उदाहरणसे माछ्म होता है कि सिद्धसेन और उनके अनुयायी छह नय मानते थे, सात नहीं। -सम्पादक।

उपाधियाँ दी जाती हैं वे यथार्थ हैं। जैसे ये प्रचण्ड तार्किक थे किन भी नैसे ही उत्कृ-ष्ट थे। इनका बनाया हुआ 'कल्याणमन्दिर-स्तोत्र' पढ़कर कौन सहृदय आनन्दित नहीं होता ! भक्तिरससे ओत-प्रोत भरे हुए उसके प्रत्येक कान्यसे किस अईद्भक्तका हृदय परमात्माक परम-गुणोंमें छीन नहीं हो जाता ! कल्याणमन्दिर जैसी अनेक स्तुतियाँ इनकी बनाई हुई उपलब्ध हैं जिनमें अईद्देवकी अनेक प्रकारसे स्तवना की गई है। उपर्युक्त न्यायानतारको भी इन्हीं स्तुतियोंमें की एक स्तुति समझना चाहिए।

जगद्विश्रुत हेमचन्द्राचार्यने अपने सिद्ध-हेम-राब्दानुशासनमें उत्कृष्टता दिखानेके लिए 'अनुसिद्धसेनं कवयः' (तस्मादन्ये हीना इत्यर्थः) का उदाहरण लिखकर सि-द्धसेनको सर्वेत्कृष्ट किव बतलाया है। और अपने 'अयोगव्यवच्छेदस्तवन 'के प्रारंभमें सिद्धसेनस्रिकी स्तुतियोंकी प्रशंसा करके उनके सामने अपनी कृतिको 'अशिक्षिता-लापकला 'बतलाया है।

इन प्रमाणोंसे यह भलीभाँति ज्ञात होता है कि सिद्धसेनदिवाकर प्रखर वादी भी थे और महाकिव भी थे। पुराणस्पृत सिद्धसेन मी वादी और किव थे। परन्तु दिगंबर संप्र-दायका साहित्य इस विषयमें बिलकुल चुप है कि वे कौन थे और कब हुए हैं। यह मी संमव नहीं कि ऐसे सामध्यवान् महा-त्माको समाज विस्मृत कर दे। यदि सिद्ध- सेन दिगंबर संप्रदायमें हुए होते और पुरा-णोल्लिकित विशेषण उनमें चिरतार्थ होते, तो उनका कुछ न कुछ इतिहास दिगंबर साहि-त्यमेंसे अवश्य ही मिछ आता । स्वामी कुंद-कुंद, अकलंक, विद्यानंद आदि परमिदगंबरा-चार्योंके विषयमें, सत्य तथा कल्पित परंतु थोड़ा बहुत हाल मिल ही आता है । परंतु सिद्धसेनके विषयमें उक्त पुराणोंके सिवा, किसी विश्वसनीय यंथमें, शायद नामोल्लेख भी न होगा । इससे यह अनुमान कि पुरा-णस्पृत सिद्धसेन, दिवाकरके अतिरिक्त और कोई नहीं; ठीक मालूम होता है । डा० सती-शचन्द्रका भी यही मर्त है ।

संभव है कि संप्रदायभेदके कारण बहुतसे पाठक हमारे इस निर्णयसे सहमत न होंगे। कारण कि पुराणकार दिगंबर संप्रदायके धुरंधर आचार्य थे और दिवाकर श्वेतांबर संप्रदायके प्रभावक पुरुष थे। (यद्यपि उस समय दिगंबर—श्वेतांबरका भेद नहीं हुआ था; परंतुः उनकी कृतियाँ और जीवन-वार्तायें श्वेतांबर संप्रदायमें अधिक प्रचित्र होनेके कारण वे श्वेतांबर माने गये हैं।) दिगंबर संप्रदायके आचार्यांद्वारा, श्वेतांबरीय आचार्यकी इस प्रकार प्रशंसा किया जाना, यह आजकलकी परिस्थितिके अवलोकनसे तो असंभवसा प्रतीत होता है; परंतु पूर्व-

<sup>9-</sup>जिनसेनसूरिने अपने आदिपुराणमें (ई० सन् ७८३ में ) सिद्धसेन दिवाकरका-जो कि श्वेतांबर संप्रदायके थे-जिक किया है। (जनहितैषी, भा॰ ९ अं० ३)



कालीन इतिहासका ध्यानपूर्वक निरीक्षण करनेसे मालूम होता है कि उस समय यह हाल न था। उस समयके विद्वान् गुणानुरागी अधिक होते थे। सांप्रदायिक आग्रहसे वे इतने लिप्त न थे जितने कि अवीचीन कालमें देखे जाते हैं। संप्रदायान्तर-के गुणी पुरुषोंका भी उचित आदर पूर्वके विद्वान् किया करते थे। दिगंबर साहित्य-का विरोषालोकन न होनेके कारण हम कह महीं सकते कि उसमें ऐसे उदाहरण मिलते हैं या नहीं; परंतु, श्वेतांबर-साहित्यमें तो ऐसे माध्यस्थ्यसूचक अनेक दृष्टांत दृष्टि— गोचर होते हैं। हरिभद्र और हेमचंद्र जैसे श्वेतांबरिशरोमणि आचार्योंने भी अपने ग्रंथोंमें अनेक स्थलों पर

' तथा चोक्तं <u>महात्मना</u> व्यासेन।' (अष्टक ४-५.)

' तथा चाह महामितः पतञ्जिलः।' (योगदृष्टिस० १००)

'भगवता महाभाष्यकारेणावस्थापितम् ।' (काव्यानुशासन, अध्या० ३.)

इस प्रकारके बहुमानदर्शक वाक्येंद्वारा वेदव्यास और पत्रञ्जलि जैसे वैदिकाचार्यं-की भी प्रशंसा की है! परमार्हत महाकवि श्रीधनपालने अपनी तिलकमंजरी-आख्या-यिकाकी पीठिकामें अनेक वैदिक कवियों-की स्तुति की है। आप्तमीमांसाके: रचयिता स्वामी समन्तभद्रकी स्तुतिके अनेक पद्य इवेताम्बर ग्रन्थोंमें यत्र तत्र मिलते हैं। स्वयं श्रीमद् यशोविजयोपाध्याय जैसे तार्किकने भी-जिनका अस्तित्व ऐसे समयमें था कि जब सांप्रदायिक विरोध चरम-शिखर ऊपर था— अपने चढा हुआ प्रकारके कृतज्ञतासूचक वाक्य अपना गुणानुरागत्व स्पष्ट प्रकट किया है। प्रवचनसारके रचयिता परम दिगंबराचार्य स्वामी कुंदकुंदको, उन्होंने महर्षिके महत्त्वदर्शक विशेषणसे उिहर-खित किया है और अपने कथनकी प्रवचनसारकी एक गाथाको उद्धृत किया है । उपाध्यायजीका समय ऐसा निप्रह-पूर्ण कि उस समयके बहुत से विद्वान् **सिद्धांतवालोंको** भी-अपने ही समुदायके अवांतरभेद—शाखाविशेष-वालों-भी तुच्छ शब्दोंसे स्मरण करते थे; तो फिर दिगंबर जैसे विभिन्न संप्र-दायके परम पोषक आचार्यको श्वेतांबर-समाजका एक महान् नेता, 'महर्षि ' की महती उपाधिसे उिह्नांखित करे, यह सांप्रदायिकोंकी दृष्टिमें कैसे जँच सकता था ? उपाध्यायजी इस बात-को अच्छी तरह जानते थे, अतः उन्होंने उस नगह ऐसा मार्मिक उल्लेख कर दिया कि जिससे किसीको ' ननु-नच ' करने-का मौका ही न मिछे। छिखा है कि---

" न चैतद्गाथाकर्तुर्विगंबरत्वेन महर्षि-त्वाभिधानत्वं न निरवद्यमिति मू<u>ढधिया</u> शङ्कनीयं, सत्यार्थकथनगुणेन व्यासादी-नामपि हरिभद्राचार्येस्तथाभिधानादिति द्वद्यम्।" (योगावतारद्वात्रिंशिका, २०)

पाठक इन उछेखोंसे समझ सकते हैं कि उचकोटिके विद्वान् सांप्रदायिक दुराग्रह-के फंदेमें नहीं फँसे रहते हैं । वे सत्यके उपासक होते हैं, अतः उन्हें नहाँ कहीं सस्य दिखाई देता है, वे झट उसे अपना हेते हैं। वे सत्यका प्रकाशन और गुणी पुरुषोंका गुणगान सदा ही किया करते हैं। नो व्यक्ति नितनी याग्य होती है उसका उतना आदर, वे अवश्य करते हैं । चाहे वह फिर स्व-संप्रदायकी हो या परसंप्रदायकी I इससे जिनसेन जैसे उच्चतर विद्वान् सिद्ध-सेन दिवाकर जैसे जैन-प्रभावककी-श्वेतांबर होनेपर भी-प्रशंसा और स्तवना करें तो इसमें कोई आश्चर्य या असंभवता नहीं। सिद्धसेनकी एक कृतिहीको-कल्याणमंदिर-स्तोत्रको-दिगंबर समाजने अपना लिया है। वह उसका नित्य पाठ करती है। इसके अंतमें जो कुमुद्चंद्र नाम है वह दिवाकर-हीका है,यह प्रमाणोंसे निश्चित हो सकता है।

पाठक, हमारे जो विचार थे वे हमने आपके सम्मुख रख दिये। यदि इस विषय-में अधिक खोज करने पर, युक्तिद्वारा यह सिद्ध हो जाय कि पुराणस्मृत सिद्धसेन, दिवाकर सिद्धसेनसे भिन्न हैं तो हमें इसमें कोई आग्रह नहीं। हम अपने विचारको परिवर्तित कर सकते हैं। विद्वान् वही कह-छाता है जो युक्तिके अनुकूल अपने विचारोंको चलाता है, न कि विचारानुकूल युक्तिको खींचनेवाला। हरिभद्रसूरिने लिखा है कि—

आग्रही बत निर्नाषाति युक्तिं, तत्र, यत्र मतिरस्य निर्वेद्याः। पक्षपातराहितस्य तु युक्ति-र्यत्र, तत्र मतिरेति निवेशम्॥

सम्पादककीय नाट-यद्यपि अभी बातके सिद्ध करनेके लिए और भी पुष्ट प्रमाणेंकी जरूरत है कि आदिपुराण और हरिवंशपुराणमें जिन सिद्धसेनका उल्लेख किया गया है वे न्यायावतारके कर्ता सिद्धसेनदिवाकरसे भिन्न नहीं हैं। अभी तक यह बात केवल अनुमानसे सिद्ध की गई है। खोज-नेसे दिगम्बरसस्प्रदायके प्रन्थोंमें शायद इनका विशेष परिचय मिल जाय और उससे सिद्ध हो जाय कि वे दिगम्बरप्रदायके ही थे। तो भी, जब तक ऐसा सिद्ध न हो जाय तब तक मुनि महाशयका यह कथन ठीक जान पड़ता है कि सिद्धसेन दिवाकर उस समय हुए हैं जब जैनधर्ममें दिगम्बर और श्वेताम्बर मे**द** ही न हुए थे। विक्रमकी सभाके नौ रलोंमें जिन 'क्षपणक 'का उल्लेख है, वे 'सिद्धसेन दिवाकर ' को छोड़ अन्य नहीं हो सकते। सिद्धसेनके उपलब्ध प्रथोंमें भी शायद कोई ऐसी बात नहीं है जिसे केवल दिगम्बर या श्वेताम्बर ही मानते हों। उनके प्रनथ दोनों सम्प्रदायका एकरूपसे कल्याण कर सकते हैं। संभव है कि उनके प्रन्थोंका प्रचार श्वेताम्बर सम्प्रदायमें ही विशेष रहा हो और इस कारण वे श्वेताम्बर सम्प्रदायके ही आचार्य गिने जाने लगे हों। इधर दिगम्बरोंमें उनके प्रन्थोंका प्रचार न रहनेसे वे उन्हें भूल गये हों और इस कारण उनके साहित्यमें उनका विशेष उल्लेख न मिलता हा-केवल भगविजन नसेन जैसे परिचितोंने ही उनका स्मरण किया हो। यह भी संभव है कि भगवज्जिनसेनने उनके अवि-रोधी प्रन्थोंपरसे उन्हें दिगम्बर समझकर, अथवा श्वेताम्बर समझकर भी ' गुणाः पूजा**स्थानं गुणिषु** न च लिङ्गं न च वयः 'की उदार नीतिके अनुसार स्मरण किया हो ।

9999999**9999999** 

हे • - श्रीयुत सय्यद अमीर अली (मीर)

द्यानिधे, हे अन्तर्यामी । परमपूज्य सब जगके स्वामी ॥ यद्यपि दिखते नहीं कहीं हो । सच पूछो तो कहाँ नहीं हो ?॥ गावें सब मिल दो, वरदान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १

भेद-बुद्धि हम जावें मूल। सभी हमारे हों अनुकूल। करें न नाहक बैर- विवाद । समझें पातक पर-अपवाद ॥

मूल मंत्र यह लेवें मान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ २

हिन्दू-बौद्ध-जैन हों आर्या । चाहे ब्रह्मो-यवन-अनार्या ॥ चाहे भारतीय ईसाई। समझें आपसमें सब भाई॥

> सुधामयी मिल छेडें तान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ३

जननी जन्म-भूमि है एक । उसके हम सब पुत्र अनेक ॥ पालें अपना अपना धर्म । रहें समझते लेकिन मर्म ॥

> और रखें मनमें अभिमान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ४

ऊँच-नीच गुणहीमें मानें । सबको अपना भाई जानें ॥ सबके सुखदुखको निज मानें। व्यर्थ बातको कभी न तानें॥

पढ़ें मंत्र कल्याणानिधान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ५

विद्याका खोलें भण्डार । उस पर तन-मन दें बलिहार॥ चाहे पढ़ने जायँ विदेश । भूछें पर नहिं यह उपदेश ॥

'मैं भारतका हूँ सन्तान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान' ॥ ६

कहते हैं ऐसा विद्वान । नहीं एकका इस पर सबका स्वत्व समान । हिन्दू सब मिल गाओ मङ्गल मेरा प्यारा हिन्दुस्तान विधवा बाल अशक्त अनाथ । इन र अन्न-वस्नका हो अवलम्ब । पर-हित् भारत-जननीक हो दास । सेवें चरण जपा करें यह मंत्र मह मेरा प्यारा हिन्दुस्तान स्वावलम्बका हो अवलम्ब । पर-हित् भारत-जननीक हो दास । सेवें चरण जपा करें यह मंत्र मह मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ऐसी सुमित वृद्ध नर पावें । कन्याअ बूढ़ी विधवाओंको ब्याहें ! तभी योः वृद्धी विधवाओंको व्याहें ! तभी योः वृद्धी विध्वाले हों अभियार । करें न कि मेरा प्यारा हिन्दुस्तान मेरा प्यारा हिन्दुस्तान सेरा कहते हैं ऐसा विद्वान । नहीं एकका हिन्दुस्तान ॥ इस पर सबका स्वत्व समान । हिन्दू किंवा हो क्रुस्तान ॥ सब मिल गाओ मङ्गलगान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ७ विधवा बाल अशक्त अनाथ । इन सबका पकडें हम हाथ ॥ अन्न-वस्त्रका देवें दान । और सिखावें जीवन-ज्ञान ॥ जिससे उन्हें रहे यह ध्यान-। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ८ स्वावलम्बका हो अवलम्ब । पर-हितमें नहिं करें विलम्ब ॥ भारत-जननीके हो दास । सेवें चरणकमल सुखवास ॥ जपा करें यह मंत्र महान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ९ ऐसी सुमति वृद्ध नर पावें । कन्याओंका दिल न दुखावें ॥ बूढ़ी विधवाओंको ब्याहें ! तभी योग यह लोग सराहें ।) बूढ़ी जोड़ी गावे गान । मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १० करें न कोई बाल-विवाह। खूब पढ़ावें दे उत्साह॥ देश-भक्तिका हो अभिमान । आत्म-शक्तिसे हो बलवान ॥ उनको हो यह निश्चय ज्ञान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ ११ करें स्वदेशी वस्तु पसन्द । कला-कुशलता पडे़ न मन्द ॥ करें नित्य नव आविष्कार। पावें फिर पहला सत्कार।। तब कहनेका हो अभिमान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १२ मादक द्व्योंका व्यवहार। छोड़ें, सीखें शिष्टाचार॥ द्या-धर्म्भके हों अवतार । करें न हिंसा, पर-अपकार ॥ भरे रहें इस ध्वनिसे कान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १३ सौत-द्वेषका भाव छोड़कर । श्री-वाणी सद्भाव जोड़कर ॥ रहें यहाँ निज सद्न बनाकर । बाहरके ले जाय मनाकर ॥



® उच्चि विकास के किस से सुधर किससे सुधर ऐसा सुन्दर वास-स्थान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १४ आधि-व्याधिका होवे नाश। रोग-शोकसे हो अवकाश ॥ घर घरमें हो सौख्य-निवास । बाल-वृद्धमें सुमति-विकास ॥ कहा करें हो बुद्धि-निधान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १५ चमक जाय भारत-व्यापार । ग्राहक आकर सेवें द्वार ॥ धान्य और धन हो भरपूर। फूट-काल-कण्टक हों दूर॥ हो कुबेर सा विभव-निधान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १६ ॥ रत्न-प्रसूता धरा यहाँकी । वसुधा अति उर्वरा यहाँकी ॥ स्वास्थ्य-दायिनी ह्वा यहाँकी । प्राण-दायिनी दवा यहाँकी ॥ ऐसा है बल्ल-गौरववान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १७ सद्य दुग्धु-दिधि-घृत मिलता है। धान्य वारि नियमित मिलता है॥ नाद यहाँ रत्नाकर करता। विमल सलिल निद्योंमें बहता॥ सब देशोंमें महिमावान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १८ महज्जनोंकी लीला-भूमि । आत्म-ज्ञान, गुण-शीला भूमि ॥ कञ्चन-मणि-रत्नोंका आकर । सकल जगतके लिए सुधाकर ॥ देता है सद्विद्यादान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ १९ इसकी महिमा अकथ अमेय। उपमा स्वयं स्वयं उपमेय॥ देवगणोंका भी यह ध्येय। श्रेयोंसे भी उत्तम श्रेय॥ कल्प-वृक्ष सम देता दान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ २० दे इस नम्र विनय पर ध्यान । 'एवमस्तु' कह दो भगवान ॥ जिससे सुधर जायँ सब काम । होवे 'मीर' देश सुख-धाम ॥ गाया करे प्रजा यह गान। मेरा प्यारा हिन्दुस्तान ॥ २१

# जैनसिद्धान्तभास्कर।

समालोचना

X

## विक्रमादित्य संवत्।

यह पाँच पृष्ठका ठेस श्रीयुक्त बाबू परेश-चन्द्र बन्द्योपाध्याय एम. ए. का ठिसा हुआ है और अपूर्ण है। जबतक यह पूरा प्रकाशित न हो जाय, तबतक इसके विषयमें विशेष कुछ नहीं कहा जासकता। इसमें यह सिद्ध करनेका प्रारंभ किया गया है कि विकमादित्य वास्तवमें हुए हैं और उन्होंने शकोंको पराजित करके ईसासे ५७ वर्ष पहले अपना संवत चलाया है।

## शाका सम्वत्की उलझन।

दूसरी तीसरी संयुक्त किरणका यह लेख १६ पेजका है; परन्तु अपूर्ण है। आगे पूरा होगा या नहीं, भगवान जानें। चौथी किरणमें तो सम्पादक महाशयने इसे पूरा करनेकी क्रपा नहीं की, रही आगेकी किरणें, सो कब निक-हेगीं, इसका अनुमान करनेका हम जैसे इति-हासानभिज्ञोंको अधिकार नहीं । इस लेखका नाम तो है, 'शाकासंवत्की उलझन '; परन्तु इसमें विचार किया गया है 'विक्रमसंवत् ' पर! ऐसा क्यों किया गया, यह शायद लेखके शेष भागमें बतलाया जाय । इस लेखमें अनेक देशी विदेशी विद्वानोंके मत देकर यह बतलाया गया है कि विक्रम या विक्रमादित्य नामका कोई राजा जिसने कि विक्रमसंवत चलाया हो ईसासे ५७ वर्ष पूर्व ऱ्या अबसे लगभग १९००-२००० वर्ष पहले-हुआ ही नहीं है। कुछ राजा ऐसे अवस्य हुए हैं जिन्होंने

विक्रमकी उपाधि धारण की थी; परन्तु वे बहुत पीछे हुए हैं। इसके सिवाय आज तक जितने प्राचीन शिलालेख, दानपत्र, आदि मिले हैं, उनमें एक भी ऐसा नहीं है जिसमें विक्रम संवत्-की शुरूकी छह सात शताब्दियोंका उल्लेख हो। सबसे पहला लेख विक्रम संवत् ८९८ का है जिसमें संवत्के साथ विक्रमपद जुड़ा हुआ है। जब कि चन्द्रगुप्त, अशोक, कनिष्क, हुविष्क, सारवेल आदि प्राचीनसे प्राचीन राजाओं के लेख और उल्लेख मिलते हैं तब क्या कारण है कि विक्रमका उल्लेख नहीं मिलता ? उनका उल्लेख नहीं मिलता है, इससे मालूम होता है कि ईसवी सन्से ५७ वर्ष पहले कोई विक्रमादित्य नामका राजा हुआ ही नहीं । प्रो॰ मेक्समूलर-का मत है कि उज्जैनीके राजा हर्ष विक्रमादि-त्यने ईस्वी सन् ५४४ में कोरूरके युद्धमें म्लेच्छों-को हराकर उस विजयके उपलक्ष्यमें अपना संवत् चलाया और इस नव स्थापित संबत्को उन्होंने ६०० वर्ष पहले माननेके लिए सबोंको बाध्य किया । कोई कहते हैं कि चन्द्रगुप्त द्वितीय ही विक्रमादित्य था। किसीका मत है कि मालवगणका संवत् ही पीछे बदलकर विक्रम कर दिया गया। पर ईसाकी पाँचवीं छद्दी शता-ब्दिके पहले विक्रमादित्यको माननेके लिए कोई भी तैयार नहीं । सम्पादक महाशयको भी यही मत पसन्द है। वे लिखते हैं--" हम यह अवश्य कहेंगे कि इसमें तो कोई सन्देह ही नहीं कि विक्रमादित्य ईसाकी छही शताब्दिमें राज्य करते थे। इनके सामयिक बढ़े बढ़े कवि और



लेखकोंने जो अपने अपने महत्वपूर्ण ग्रन्थ लिख छोड़े हैं वे आज बड़ी पुज्य श्रद्धासे समादत होकर पढे जाते हैं। " इस विश्वासके कारण जिन एक दो विद्वानोंने विक्रमको ईसाके ५७ वर्ष पहले सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है, उन-का नाममात्र खण्डन भी सम्पाद्क महाशयने कर दिया है। पर हमारी समझमें विक्रमका अस्तित्व ईसासे ५७ वर्ष पहले सिद्ध करनेमें जो असफ-लता हो रही है उससे कहीं अधिक असफलता विक्रमको अपने समयसे सौ दो सौ या छह सौ वर्ष पीछे छे जानेमें हो रही है। इस बातका ठीक ठीक उत्तर कोई भी नहीं देता है कि जिस पिछले राजाने अपनी यादगार कायम रखनेके लिए अपने नामके संवत्को छह सौ वर्ष पहलेसे शुरू किया, उसने इसमें क्या लाभ सोचा होगा और उसकी इस आज्ञाको सारे देशने मान कैसे लिया होगा ? और इतना बढ़ा पराक्रमी राजा ऐसे झुठे कृत्यमें प्रवृत्त ही क्यों हुआ ? उस समयके पहलेके और पीछेके अनेक राजाओंने अपने अपने संवत् अपने समयसे चलाये अकेले फिर उसीने ऐसा क्यों किया? इसमें उसको लाभ क्या था ? यदि कोई कहे कि अपना संवत् प्राचीन कहलाने लगे इस इच्छासे उसने ऐसा किया होगा, तो यह ठीक ,नहीं । यह कोई भी बुद्धिमान् और यशोभिलाषी राजा नहीं चाह सकता कि मुझे लोग मेरे समयसे छहसौ वर्ष पहले मानने लगें । इससे तो उलटी उसकी वर्तमान कीर्तिका घात होता है। जब तक इस शंकाका समाधान न हो जाय, तबतक विक्रमादित्यका समय आजसे १९७२ वर्ष पहले ही मानना पडेगा। आज यदि शुरूकी शताब्दियोंके विक्रमसंवत्-सूचक लेख या ग्रन्थादि नहीं मिलते हैं तो क्या हुआ ? सोजें हो रही हैं, अन्वेषण हो रहे हैं, संभव है कि आगे कोई न कोई बलिष्ठप्रमाण मिल जावे और विक्रमादित्यका ठीक समय निश्चित हो जाय। अनेक विद्वान इस समस्यापर विचार कर रहे हैं और सफलताकी ओर बहुत कुछ अग्रसर भी हुए हैं।

# भगवज्जिनसेनाचार्य और कविवर कालिदास ।

भास्करकी प्रथम किरणमें सम्पादक महाश-यने यह लिख मारा था कि जिनसेन और कालिदास समकालीन थे और कालिदासको दिखलानेके लिए जिनसेनने मेघदूत-वेष्टित पार्श्वीभ्युदयकी रचना की थी। वास्त-वमें यह एक भ्रम था, इस लिए सहयोगिनी सरस्वतीके साविज्ञ सम्पादकने एक लेख लिखकर बतलाया कि यह निर्मूल कल्पना है। जिनसेन और कालिदास समसामयिक हो नहीं सकते। परन्तु इतिहासके महासागर सेठजी यह कैसे मान लें कि उनके गंभीर मस्तकमें रत्नोंके सिवाय कूड़े कर्कटको भी स्थान मिल सकता है ? बस, आपकी बुद्धिका ज्वार आगया और उसके परिणामरूप यह लेख प्रकाशित होगया। इस-में आपने यह बतलाया है कालिदास नामके कई कवि हुए हैं । एक कवि विक्रमा-दित्यकी सभाका रत्न बतलाया जाता है; परन्तु विक्रम नामके किसी राजाका छद्दी शताब्दिके पहले पता ही नहीं लगता । अत एव कालिदास भी छही शताब्दिके बादका कवि है। पाठकोंको यह बात ध्यानमें रखनी चाहिए कि इसके पह-लेका विक्रम संवत सम्बन्धी लेख भी इसी अभि-प्रायसे लिखा गया है कि कालिदासको किसी तरह ईस्वी सन्के पहलेका सिद्ध न होने दिया जाय। कालिदासके समयनिर्णयके सम्बन्धमें आपने देशी विदेशी ३४ विद्वानोंके मतोंका

उल्लेख किया है और उसका यह निष्कर्ष निकाला है कि कालिदासके समयके सम्बन्धमें जब विद्वानोंकी इस तरह भिन्नभिन्न कल्पनायें हैं, तब हमारी कल्पना निर्मूल क्यों ? यहाँ हम यह भी कह देना चाहते हैं कि उक्त ३४ मतोंमें 'मत' कहने योग्य तो दो चार ही हैं, शेष सब उनके अनुवाद्क, अनुधावक अथवा उन्हींकी बातको प्रकारान्तरसे कहनेवाले हैं। कुछ लोग भास्करसम्पादकके समान ऊँटपटाँग हाँक-नेवाले भी हैं! आपने ऐसे लोगोंके भी मत दे जो कालिदासको भोजप्रबन्धके आधारसे ग्यारहवीं शताब्दिका कवि मानते हैं ! दें क्यों नहीं, मतोंकी संख्या अधिक दिखलाकर लोगोंको भय ही तो दिखाना है; परन्तु यह मालूम न हुआ कि कालिदासके समयके विषयमें मतान्तर दिखलानेसे कालिदास और जिनसेन-की समकालीनता कैसे सिद्ध हो गई ! १०-११ पेज रंग डाले: पर यह एक जगह भी नहीं लिसा कि उक्त दोनों विद्वानोंका समय एक कैसे हो सकता है। पहली किरणमें आपने प्रतिज्ञा की थीं कि " अगामी किरणमें हम दोनोंकी समकालीनता पुरे प्रमाणके साथ सिद्ध करेंगे " (पृष्ठ ४६)। परन्तु इस लेखमें तो वे पूरे प्रमाण पेश नहीं किये गये। इसके बाद चौथी किरण भी निकल गई, परन्तु उसमें भी नदा-रद । सच तो यह है कि न समकालीनता सिद्ध हो सकती है और न आप कर सकते हैं। कुछ लोग ऐसे पुरुषार्थी होते हैं जो अपनी असत्य कल्पना पर भी अपनी योग्यताकी जिला चढ़ाकर कुछ समयके लिए सत्यके सदृश दिखला देते हैं; परन्तु अफसोस है कि आप यह भी नहीं कर सकते हैं ! साथ ही बड़े ही दु: खकी बात यह है कि आप अपने भ्रमको स्वीकार करनेकी भी शक्तिको स्वो बैठे हैं!

जिनसेनस्वामीने पार्श्वाभ्युद्य काव्यकी रचना अमोघवर्ष प्रथमके समयमें की है और अमोघवर्षका राज्यकाल शक संवत् ७३७ या ईस्वीसन् ८१५ से आरंम होता है। अतः पार्श्वाभ्युद्य ८१५ से पहलेका नहीं हो सकता। इस बातको भास्करसम्पादक भी मानते हैं। अब इसके साथ कालिदासके समयको मिलाइए।

१ यदि विक्रमको छद्दी शताब्दिमें ही मानें, तो भी उनकी सभाका रत्न कलिदास दो सौ वर्षके बाद अमोघवर्षकी सभामें उपस्थित नहीं हो सकता।

२ बीजापुर जिलेके आयहोली ग्रामके जैनमंदिरमें जो जैन रिवकीर्तिका शिलालेख है,
वह शक संवत ५५६ या ईस्वी सन ६३४ का
लिखा हुआ है और इसमें किसीको सन्देह भी
नहीं है। ये रिवकीर्ति अपनेको कालिदास
और भारविके समान कीर्तिशाली किव बतलाते
हैं —' स जयित किविरिवकीर्तिः किविता—
श्रितकालिदास भारविकीर्तिः ?। इससे सिद्ध
है कि कालिदास ईस्वी सन ६३४ से भी
पहले हो चुके थे, अतः उनके साथ जिनसेनका साक्षात कदापि नहीं हो सकता।

३ बाणभट्टने अपने प्रसिद्ध ऐतिहासिक काव्य हर्षचिरितमें कालिदासका उल्लेख किया है और बाणभट्टका समय ईसाकी छट्टी शताब्दिका अन्त और सातवींका प्रारंभ माना जाता है। इस विषयमें किसीका मतभेद भी नहीं है। अतः कालिदासका समय छट्टी शताब्दिसे पहले नि-विंवाद है जो जिनसेन स्वामीसे कई सौ वर्ष पहले चला जाता है।

४ यह ठीक है कि कालिदास नामके कई किन हो गये हैं; परन्तु मेघदूतके कर्त्ता कालि-दासका समय तो छिटी शताब्दिके बाद जाही



नहीं सकता और इस कारण जिनसेनसे उनका साक्षात् होना असंभव है ।

५ योगिराज पण्डिताचार्य चौदहवीं शता-ब्दिके बादके विद्वान हैं। उनकी उस कथापर विश्वास नहीं किया जा सकता जिसमें वे का-लिदास और जिनसेनका साक्षात् हुआ बतलाते हैं। जिनसेन जैसे ऋषि विद्वान, यह निरी मिथ्या बात कभी नहीं कह सकते कि मेघदूतकाव्य पुराने काव्यमेंसे चुराया गया है। जैनधर्मकी प्रभावना इस तरहके छलसे कदापि नहीं हो सकती और न ऐसी प्रभावनाको पण्डिताचार्य और सम्पादकाचार्य पद्मराजजीको छोड़कर और कोई ठीक ही मान सकता है। पार्श्वाभ्यु-दयके अन्तके दो श्लोकोंमें जिनसेन स्वामी स्वयं यह बात स्वीकार करते हैं कि इस पार्श्वकाव्यको मैंने मनिराज विनयसेनकी प्रेरणासे कालिदासके मेघदुतकाव्यको वेष्टित करके बनाया है। उन्होंने यह तो कहीं नहीं कहा कि मैंने कालि-दासका गर्व गालित करनेके लिए इसकी रचना की है ! अतः दोनोंके साक्षात्की कथा पण्डि-ताचार्यजीकी मनगढन्त कल्पना है और यह उसी प्रकारकी है जैसी कल्पनायें बल्लालकविने अपने भोजप्रबन्धमें कालिदाससे लेकर अपने समयतकके तमाम बहे बहे कवियोंको भोजकी सभामें उपस्थित करके की है।

यह समकालीनता सम्बन्धी लेख भी अधूरा है जो चौथी किरणके निकल जानेपर भी पूरा नहीं किया गया है। जान पड़ता है सेठजी अभीतक समकालीनताके पूरे प्रमाण संग्रह नहीं कर सके हैं!

## भारतवर्षीय प्राचीन शिल्पकला

इस तीन पेजके अधूरे लेखमें-जो अभीतक पूरा नहीं किया गया है-भारतके प्राचीन शिल्प- की प्रशंसाके गीत गाये हैं। गीत इस लिए कि इस लेख भरमें प्रशंसा और संस्कृत शब्दोंकी भरमारके सिवाय विशेष तथ्यकी बात कोई नहीं है। शिल्पकलाका जनक भारतवर्ष ही है, वेदादि प्रन्थोंमें मूर्तिपूजाका स्पष्ट उल्लेख है, आदि बातोंके लिए प्रमाण देनेकी ज़रूरत थी जो नहीं दिये गये।

## परिशिष्ट शिलालेख।

यह एक शिलालेख है। इसका लेखक मंग-राज नामका प्रसिद्ध कवि है जो शक संवत १३५५ के लगभग हुआ है। 'कर्नाटककवि-चरित ' के लेखानुसार वह होयसल देशान्त-र्गत कल्लहाल्ले राज्यके स्वामी विजयेन्द्रका पुत्र था। कनडीमें इसके बनाये हुए छह ग्रन्थ उप-लब्ध हैं। उसके बनाये हुए इस लेखमें सब मिला-कर ७८ पद्य हैं जो बहुत ही सुन्दर शब्दाल-ङ्कार अर्थालङ्कार दोनोंसे युक्त हैं। 'इन्स्क्रप्शन एट श्रवणबेल्गोल ' नामक पुस्तक पर से यह उद्धत किया गया है। कविने इसे श्रुतकीर्ति, चारुकीर्ति, पाण्डितयति, और श्रुतमृनि इन चार प्रसिद्ध विद्वानोंकी यादगार कायम रख-नेके लिए लिखा है। प्रारंभके २१ श्लोकों में महावीर भगवान्से लैंकर अकलङ्कसूरितकके मुख्य मुख्य आचार्योंका उल्लेख किया गया है और इसके बाद अन्ततकके श्लोकोंमें पूर्वीक्त चार मुनियोंकी प्रशंसा और उनके समाधि-मरणका उल्लेख है। अन्तिम श्रुतमानिकी निषद्या या समाधिस्थलपर यह लेख संभवतः अब भी मौजद है । यदि सिद्धान्तभास्करके सम्पादक महाज्ञय इस लेखके विषयमें इतना सा परिचय भी दे देते, तो भास्करके हिन्दीपाठक उनके बढ़े ही क्रतज्ञ होते। परन्तु वे ऐसा क्यों करने लगे? भयंकर घटाटोप दिखलानेके सिवाय उनका और कोई लक्ष्य भी हो तब न ! पाठक कुछ लाभ उठावें या नहीं, इससे उन्हें मतलब नहीं। हमारे पाठक कहेंगे कि लेखका हिन्दी भावानु-वाद भी तो साथहींमें दे दिया है, फिर और परिचय देनेकी क्या आवश्यकता थी ? उत्तर यह है कि वह भावानुवाद आपके पूर्वपरिचित काव्यतीर्थ पं० हरनाथ द्विवेदीका किया हुआ है। तब यह आशा कैसे की जा सकती है कि उसको बेचारी हिन्दीके पाठक समझ लेंगे !

अनुवादके विषयमें अधिक कहनेकी अवश्यकता नहीं है । पाठक हरिशंपुराण और पद्मपुराणकी प्रशस्तिके अनुवादमें काव्यतीर्थजीके अनुवाद-कौशलका नमूना देख चुके हैं। ठीक वैसा ही ऊँटपटाँग, असम्बद्ध, अनर्थक और मूर्खतापूर्ण अनुवाद इस लेखका भी हुआ है । यह तो किसी तरह समझमें भी नहीं आता कि कवि क्सिका वर्णन कर रहा है। जहाँ जहाँ मूलमें यस्य, तस्य, यः, सः आदि सर्वनाम आये हैं अनुवादमें उनको 'जिसके, तिसके, जो, सो ' आदि पर्यायवाची शब्द धर दिये हैं; परन्तु यह स्पष्ट करनेकी क्रपा कहीं भी नहीं की है कि 'वह' या 'वे' कौन हैं जिनका वर्णन हो रहा े हैं। कोई कोई पय बहुत ही साधारण हैं; परन्तु उनके अनुवादमें भी गोलमाल किया गया है। इस विषयमें अधिक न कहकर अब हम अनुवादके दो चार नमूने देकर इस विषयकी आलोचनाको समाप्त करेंगे।

१९ वें श्लोकमें अकलंकदेवका स्वर्गगमन वर्णन करके और यह कह करके कि उनके अ-न्वयमें देवनन्दि आदि संघ हुए कवि कहता है:—

> स योगिसंघश्चतुरप्रभेदाना-साद्य भूयानविरुद्धवृत्तान् । वभावयं श्रीभगवान्जिनेन्द्र-श्चतुर्मुखानीव मिथस्समानि ॥

इसका अर्थ यह है कि " वह बढ़ाभारी मुनिसंघ, अविरुद्ध आचरणवाले चार भेदोंके
कारण ऐसा शोभित हुआ जैसे भगवान जिनेन्द्र
अपने परस्पर समानरूप चार मुखोंके कारण
शोभित होते हैं।" कविका भाव यह है कि यद्यपि
दर्शन करनेवालोंको जिन भगवान्के चारों ओरसे बिलकुल एक सरीखे चार मुख दिखलाई
पड़ते हैं; परन्तु वास्तवमें उनका एक ही मुख
होता है। उसी तरह वह मुनियोंका संघ यद्यपि
देव, नन्दि, सिंह, सेन इन चार भेदोंमें बँट
गया, परन्तु वास्तवमें उसका चारित्रकी भिन्नतासे रहित एक ही रूप था।

इसका अर्थ काव्यतीर्थ महाशय इस प्रकार करते हैं—- '' इसके बाद श्रीमान योगी जि-नेन्द्र भगवान अविरुद्ध वृत्तिवाले चार संघोंको पाकर परस्पर समान चार मुखके ऐसे उन्हें समझकर शोभने लगे। '' मालूम नहीं अकलं-कके समयमें ये योगी जिनेन्द्र भगवान कहाँसे और कैसे आ गये! सेठ पद्मराजजीको यह ऐतिहासिक तत्त्व अवश्य मालूम होगा।

श्रीमान् श्रुतमानिकी प्रशंसामें किव कहता है:—
का त्वं कामिनि कथ्यतां
श्रुतमुनेः कीर्तिः किमागम्यते ।
ब्रह्मनमित्रयसन्तिभो
मुनिबुधः संपृग्यते सर्वतः ॥
नेन्द्रः किं स च गोत्रभिट्धनपतिः किं नास्त्यसौ किन्नरः।
रोषः कुत्र गतः स च द्विरहानो
स्द्रः पश्चनां पतिः ॥ ५२ ॥

अर्थात—''बह्माजीने किसी स्त्रीको आई हुई देसकर पूछा—हे कामिनि, कह तू कौन हे ? ( उत्तर ) में श्रुतमुनिकी कीर्ति हूँ। (प्रश्न ) यहाँ क्यों आई है ? ( उत्तर ) हे ब्रह्मन, मैं अपने प्यारेके सहश विद्वानको सब और दूँढ्ती फिरती हूँ।



(प्रश्न) क्या तेरे प्यारे श्रुतमुनिके समान इन्द्र नहीं है ? (उत्तर) नहीं, वह तो गोत्रिमिद् (पर्वतोंका हनन करनेवाला) है। (प्रश्न) क्या कुवेर भी उसके सदृश नहीं है ? (उत्तर) नहीं, वह तो किन्नर (कुत्सित नर) है। (प्रश्न) तो फिर शेष (धरणेन्द्र) कहाँ गया ? वह तो उसके सदृश होगा ? (उत्तर) नहीं, वह तो द्विजिह्व (दो जीमोंवाला या चुग़ल) है। (प्रश्न) और महादेव ? (उत्तर) वह तो पशुपति है। "

अब इसका काञ्यतीर्थका किया हुआ, गोल-माल, वेदमाषामें लिखा हुआ मावार्थ भी पढ़-लीजिए:—''हे कामिनि! तू कौन है ? क्या श्रुत-मुनिकी कीर्ति तू इधर आ रही है ? क्या तू इन्द्र है, नहीं यह तो गोन्नमिद् है । कुबेर तो नहीं है ? किन्तु यह किन्नर नहीं मालूम पड़ता है । ब्रह्मन् ! में अपने ऐसे किसी विद्वान मुनिको चारों तरफ खोज रहा हूँ ।" लीजिए, अन्ततक पहुँचते पहुँचते द्विवेदीजीकी कुपासे वह कामिनि पुरुष बन गई और अपने सदश मुनिको दूँद्ने लगी । धन्य अनुवादकजी !और धन्य सम्पादकजी ! !

श्रीचारुकीर्ति मुनि जब बीमार हुए और इस कारण उन्होंने समाधिमरण करनेका निश्चय किया, उस समयका वर्णन करते हुए कवि कहता है:—

> एषां शरीराश्रयतोऽपि वातो रुजः प्रशान्ति विततान तेषाम् । बह्णालराजोत्थितरोगशान्ति – रासीत्मिलैतत्किमु भेषजेन ॥ ३० मुनिर्मनीषाबलतो विचारितं समाधिभदं समवाप्य सत्तमः । विहाय देहं विविधापदां पदं विवेश दिव्यं वपुरिद्धवैभवम् ॥ ३१

अर्थात्—जिनके शरीरको छूकर जानेवाली हवा भी रोगको शान्ति कर देती है—क्योंकि एक बार बल्लाल नरेशके शरीरमें जो रोग उठा था, वह इसी तरह शान्त हो गया था—उनको बतलाइए कि दर्वाईसे क्या लाभ होगा? अभिप्राय यह कि जिनका शरीर ही द्वाईक्ष्प था, उन्हींको जब रोग हो गया है, तब और द्वाई क्या काम देगी?॥३०॥ मुनिमहाराजने बुद्धिबलसे विचार किया कि अब समाधिमरण करना ही श्रेयस्कर है, अर्थात् यही सबसे बड़ी ओषधि है और तब समाधिपूर्वक उन्होंने अपने रोगादि आपत्तियोंके स्थान शरीरको छोड़कर विभवशाली देवशरीरको प्राप्त किया। अर्थात् चारुकीर्ति स्वामीका स्वर्गवास हो गया।

३० वें पद्यमें जिन बल्लालनरेशका उल्लेख है, वे विष्णुवर्धन राजाके भाई थे। कर्नाटक कविचरितसे मालूम होता है कि वे चारुकीर्ति पण्डिताचार्यके समकालीन थे।

अब इन पर्धोकी हरनाथी या काव्यतीर्थी टीका देखिए:—'' जिनके शरीरके सम्पर्क मात्र हीसे वा सब किसीके रोगोंको शान्ति हो जाती थी। लोग कहा करते थे कि बछालराजकी कृपासे रोग छूटा है, दवासे क्या ? मुनिने समाधिपूर्वक अनेक आपदका स्थान इस विनश्वर शरीरको छोड़कर दिव्य शरीरको पाया।" इससे बढ़कर अनुवाद और कौन कर सकता है ? किव मुनिकी कृपासे रोग छूटना बतला रहा है; पर अनुवादक राजाकी कृपासे रोग छुड़ा रहे हैं। दोनों पर्धोका अनुवाद आपने तीन वाक्योंमें किया है, पर क्या मजाल जो एक वाक्य दूसरे वाक्यसे ज़रा भी सम्बन्ध रखता हो! द्विवेदीजीका प्रत्येक वाक्य वर्णाश्रम धर्मका पालन करता हुआ नजर आता है!!

अनुवादकी सूबियाँ दिसलानेके लिए इससे अधिक स्थान रोकना अच्छा नहीं। जो पाठक संस्कृत जानते हों उनसे हमारी प्रार्थना है कि वे इस शिलालेसके अनुवादका प्रत्येक वाक्य मूलसे मिलान करके देखें और द्विवेदीजीके पाण्डित्यकी तथा सेठ पद्मराजजीके प्रचण्ड सम्पादकत्वकी प्रशंसा करनेका पुण्य सम्पादन करें।

दूसरी तीसरी किरणकी समाठोचना समाप्त हो चुकी । इस किरणके प्रायः सब ही लेखोंपर हम विचार कर चुके । सम्पादकीय टिप्पणी और पुस्तक पर्यवेक्षण लेखोंपर विचार करनेकी विशेष आवश्यकता नहीं जान पड़ती । आगामी अंकसे भास्करकी अन्तिम किरणकी आलोचना शुरू होगी ।

#### 33066

# करतु निष्के कथों गिरती है !

छेलक-श्रीयुक्त बाबू निहालकरणजी सेठी एम. एस. सी.

विद्यार्थी—मास्टर साहिब, सब कोई कहते हैं कि जड़ पदार्थ बिना किसीकी सहायताके अथवा बिना बलके एक स्थानसे दूसरे स्थान तक नहीं जा सकता—यह बात कुछ ठीक नहीं जान पड़ती। यह पैंसिल हाथमेंसे छोड़ देने पर अपने आप ही नीचे गिर पड़ती है, इसको तो कोई सहायता नहीं देता।

मास्टर—नहीं, तुम भूछते हो। यह स्वयं नहीं गिर पड़ती। इसको नीचेकी ओर खस-कनेमें अवश्य सहायता मिछती है। कोई न कोई निःसन्देह इस पर बछ छगा कर इसे नीचेकी ओर खींचता है।

वि०-बाह साहिब, कोई भी तो दिख-लाई नहीं देता। इसके कोई तागा भी नहीं बँघा है जो कोई कहीं गुप्त स्थानसे बैठा बैठा खींच रहा हो और पिताजी इत्यादि सब यही कहते हैं कि यह तो वस्तुका स्वभाव ही है कि नीचे गिर पड़े।

मा०—अच्छा आज तुम्हें यही बात सम-झावेंगे। यदि वस्तुका स्वभाव ही नीचे गिर जानेका होता है तो गुब्बारा ऊपरको क्यों जाता है १ पक्षी आकाशमें कैसे उड़ते हैं १ पतंग क्यों घंटों वायुके मध्य डटा रहता है १

वि०-गुब्बारा तो हलका होता है। पक्षी अपने परोंके बलसे उड़ते हैं और पतंगको हवा उपर स्थित रखती है।

मा॰—इसका तो अर्थ यह हुआ कि ऊपरकी ओर बल लगानेसे वस्तु ऊपरकी ओर भी जासकती है।

वि०—इसमें तो कोई नई बात न हुई। जिथर बल लगावेंगे उसही ओर तो वस्तु चली जायगी।



मा • — यह तो ठीक परन्तु यह बताओ कि उपरकी ओर उठानेके लिए कितने बलकी आवश्यकता है ?

वि०-यह तो मैं क्या जानूँ ?

मा०-इतना तो बतला सकते होकि यदि किसी वस्तुको ऊपर उठावें तब अधिक बलकी आवश्यकता होगी अथवा जब उसे समतल पत्थरपर रखकर खिसकावें ?

वि ॰ — उपर उठानेमें अवश्य अधिक बछ छोगा, क्योंकि एक मन भारको मैं उठा तो नहीं सकता किन्तु खिसका अवश्य सकता हूँ।

मा० जब पदार्थ वही है और उतनाही है फिर एक दिशामें बल लगानेसे खिसके और एकमें नहीं, इसका क्या कारण?

वि०-मैं तो कुछ नहीं जानता।

मा०-अच्छा यही बतलाओ कि यदि दो सेर भारको ऊपर उठाकर हाथमें रक्ले रहो तो तुम्हें बल लगाना पड़ता है या नहीं? वि०-बल न लगावें, तो नीचे न

मा०—तो बल लगानेपर भी वस्तु एक स्थानपर स्थित रह सकती है १ बल लगानेसे तो उसे जिधर बल लग रहा है उसही दिशामें खिसकना चाहिए। तुम ऊपरकी ओर बल लगा रहे हो परन्तु वह खिसकती नहीं, इससे यही स्पष्ट होता है कि नीचेकी ओर

वि०-हाँ, यह बात तो ठीक जान पड़ती है। यहाँ जब रस्सा खिचवाया जाता है तब

भी बल लग रहा होगा।

छड़के दोनों ओरसे खींचते हैं; परन्तु जब तक बछ बराबर होता है वह नहीं खिसकता और बहुत अधिक बछ छगाने पर कुछ खि-सकता है।

मा०—इसही प्रकार जब तक तुम उपर-की ओर इतना बल लगाओ जो नीचेकी ओरके बलसे कम हो तब तक तो वह वस्तु हिल नहीं सकती। हाँ, जब उससे अधिक बल लगाओ तब निःसन्देह उठ सकती है।

वि०-परन्तु यह तो बताइए कि नीचे कौन बळ लगा रहा है ?

मा०—जब इतना समझे हो कि वस्तु पर नीचेकी ओर बल लग रहा है तो पैंसिलका नीचे गिर पड़ना क्या आश्चर्यकी बात है ? हाँ, अब यह प्रश्न अवस्य है कि बल कौन लगा रहा है। क्या तुमनें चुम्बक देखा है ?

वि०—हाँ, आपने उस दिन दिखलायाँ था। वह मुईको अपनी ओर खींच लेता **है**।

मा ० — अर्थात् सुई पर वह अपनी ओर बल लगाता है।

वि०-अवस्य-नहीं तो सुई अपने स्थान-से हिलती ही क्यों ?

मा०-क्या चुम्बकमें और सुईमें किसी तार, तागे इत्यादिसे कुछ सम्बंध था ?

वि०-नहीं, वे तो सर्वथा पृथक् थे। चुम्बककी आकर्षणशक्ति ही मुईको खींच छेती थी।

मा०-फिर यदि इस वस्तु प्र नीचेकी ओर बल लगता है अथवा यह नीचेकी

गिर पडे ?



ओर आकृष्ट हो जाती है, तो क्या आश्चर्य है ?

वि०-परन्तु यह छोहेकी तो है नहीं और न नींचे कोई चुम्बक ही है।

मा०-पृथ्वी भी एक प्रकारका चुम्बक है। उसमें विशेषता यह है कि वह प्रत्येक वस्तुको खींच छेती है; केवल लोहेहीको खींचे, यह बात इसमें नहीं।

वि०-यह तो बड़ी विलक्षण शक्ति है। इस शक्तिके मान लेनेसे अवश्य वस्तुका नीचे गिरना तो समझमें आजाता है; परन्तु यही कारण है ऐसा अभी विश्वास नहीं होता।

मा०-यदि और कुछ प्रमाण मिले तब तो विश्वास होगा ? अच्छा यह बताओ कि चुम्बक सुईको कितनी दूरसे खींच सकता है?

वि०-थोड़ी दूरसे अधिक दूरी होनेपर भल बहुत कम होजाता है और उस बलसे मुई नहीं खिंच सकती।

मा० —तो ज्यों ज्यों उनका अंतर बढ़ता जाता है त्यों त्यों आकर्षणका बल घटता जाता है। यदि यही बात पृथ्वी और इस दो सेरकी वस्तुमें हुई तो ?

वि०—तब तो कुछ विश्वास होसकता है; परन्तु यह आप कैसे नापेंगे ? क्या कोई ऐसा मी स्थान है जहाँ पृथ्वीका आकर्षण न रहे ! वहाँसे छोड़नेपर वस्तु पृथ्वीपर न गिरेगी ?

मा०-नहीं, ऐसी जगह हूँ दुनेकी कोई आवश्यकता नहीं है, उसके निना भी काम चल जायगा । क्या तुम जानते हो कि स्प्रिंग-का कांटा (Spring Balance) किसे कहते हैं ?

वि०—वही एक सुईदार कांटा जिसपर लंटकानेसे वस्तुका भार सुई बतला देती है। मा०—अच्छा यह लो कॉंटा, इससे इस वस्तुको तौलो तो।

वि०-यह तो पूरे दो सेर है। मा•-अब इसे मंसूरी पहाड़पर छे जाकर इसी काँटेसे तौंछें तो कितनी निकछेगी?

वि ॰ – इतनी ही दो सेर । वहाँ तौलो या यहाँ तौलो, फरक ही क्या है ?

मा ० — नहीं, अवश्य कुछ कम निकलेगा।
वि० — यदि कम होगा तब तो अवश्य
पृथ्वीका आकर्षण पाया जायगा। अबकी
बार जाऊँगा तब अवश्य तौल कर देखूँगा।
परन्तु यदि वास्तवमें ऐसा ही है तो बड़ी
अद्भुत बात है। यदि कोई ज्यापारी यहाँसे
वस्तु खरीदकर पहाड़ पर बेचे तो उसे तो
तौलमें ही धाटा रह जावे।

मा०-नहीं, घाटे जितना तो फरक कदा-चित् ही निकले; परन्तु कम अवस्य निकलेगा यदि ऐसे ही काँटेसे तौलें।

वि ० — क्यों १ सोनेकीसी बहुमूल्य वस्तु-में तो थोड़ा अंतर भी बहुत है। परन्तु यह आपने क्या कहा १ क्या यह ऐसे ही काँटोंकी विशेषता है १

मा ॰ – नहीं, बात यह है कि साधारण तराजूमें वस्तुपर पृथ्वीका बल कितना है



यह नहीं नापसकते । केवल इस बलकी और बाँटों पर जो बल पृथ्वी लगाती है उसकी तुलना की जाती है । पहाड़ पर जानेसे इस वस्तुपर पृथ्वीका बल घट जायगा तो बाँटों-परका बल भी तो कम हो जायगा—उन दोनों-हीका भार घट जायगा और साधारण तराजूसे वे दोनों वहाँ भी बराबर निकलेंगे ।

वि •--अच्छा, इस काँटेमें एक ही वस्तुका मार नापा जाता है और तराजूमें एक वस्तुके भारकी बाँटोंके भारसे तुल्लना की जाती है। अब समझमें आया। किन्तु क्या भार भी घट बढ सकता है ?

मा०-जब भार पृथ्वीके आकर्षणके बलका ही नाम ठहरा तो उसके बदलनेमें क्या आश्चर्य है ? हाँ, वस्तु उतनीकी उतनी ही रहती है । दो सेर गेहूँके दाने गिनलो, पहाड़पर ले जानेसे दानोंकी गिनतीमें अंतर नहीं होगा-प्रत्येक दानेकी लम्बाई मुटाईमें भी अंतर न होगा; परन्तु भार अवस्य कम हो जायगा ।

वि०-जो परमाणु थे वे थोड़े ही कहीं चल्ले जावेंगे, केवल दूरीके कारण पृथ्वीका आकर्षण कम हो जायगा। एक बात और बताइए। क्या जिसप्रकार सुई भी चुम्बकको अपनी ओर खींचती है, उसही प्रकार यह क्स्त भी पृथ्वीको अपनी ओर खींचती है ?

मा०-इसमें क्या संदेह है, यह तो संसा-रका नियम ही है। यदि कोई तुम्हें खींचता है तो तुम भी उसे खींचोगे। यदि तुम किसीपर प्रेम रक्खोगे तो वह भी तुमपर प्रेम रक्खेगा।

वि • -- फिर पृथ्वी उसकी ओर क्यों नहीं जाती ?

मा०—सुईकी ओर चुम्बक क्यों नहीं आता ? क्या जिस बलसे यह वस्तु खिंच जाती है उतने ही बलसे पृथ्वीके समान बड़ी वस्तु भी खिंच सकती है ?

वि० – हाँ, सो तो सत्य है; परन्तु पृथ्वी तो इन्हीं छोहा पत्थर इत्यादिसे बनी है। फिर यदि यह वस्तु पृथ्वीको खींच छेती है तो छोहेके टुकड़ेको अथवा पत्थर इत्यादिको भी तो खींच छेगी।

मा०-अवश्य।

वि०-परन्तु ऐसा तो कभी सुना नहीं गया कि एक पत्थरका टुकड़ा दूसरे टुकड़ेको खींच छे।

मा०—सुना नहीं गया, इसका कारण तो यह है कि ऐसी बारीक बात जाननेकी किसे फिक्र है ? इसके अतिरिक्त जब सारी पृथ्वीने बल लगाया तब तो इस वस्तुपर इतना बल लगा कि हम हाथसे उठा सकते हैं। यदि केवल एक छोटासा लोहेका टुकड़ा ही आकर्षण करे तो बताओ उसका बल कितना थोड़ा होगा ? इतना थोड़ा बल नापना साधारण मनुष्यींका कार्य नहीं।

वि - थोड़ा तो अवस्य होगा; किन्तु फिर भी क्या कोई उपाय नहीं ! मा०—उपाय क्यों नहीं ? क्या वैज्ञाानक इतनीसी बातके लिए इस महान् प्रश्नको यहीं छोड़ देते ? कई प्रकारके प्रयोग किये हैं, परन्तु मैं तुम्हें सबसे सरल उपाय ही बतलाता हूँ।

कोई दो दो फुट ऊँचे पत्थरोंपर एक बहुत बड़ा सीसेका टुकड़ा रक्ला गया। इसकी लम्बाई चौडाई और ऊँचाई लगभग पाँच पाँच फुटके थी। नीचेके दोनों पत्थर किनारेपर थे जिससे कि उन दोनोंके बीचमें बहुत जगह बच गई थी। इस सीसेके टुकड़ेके ऊपर ही एक बहुत अच्छी तराजू ऐसे लटकाई गई कि उसके पलड़े इस सींसेसे कोई दो इंच ऊपर रह गये। ठीक इन पलडोंके नीचे दो सूराख सीसेके ट्कडेमें कर दिये गये और उनमें होकर एक एक तार पलडोंसे लटका दिया गया। जहाँ ये तार सीसेसे टुकड़ेके नीचे ्निकले वहीं एक एक पलडा और बाँघ दिया गया। इस प्रकार दो दो पलंडे इस तरा-जुकी दोनों ओर हो गये। एक एक तो सींसेके उत्पर और एक एक नीचे। इस अवस्थामें देख छिया गया कि तराज़ ठीक है। अब एक ओरके ऊपरवाले पलड़ेमें एक लोहेका टुकड़ा रख दिया गया, और दूसरी ओरके नीचेके पलडेमें बाँट रक्खे गये और डंडी मीधी कर ली गई। अब लोहेके टुकडे-को उठाकर नीचेके पछडेमें रक्खा और बाँटों को ऊपर-तो मालूम हुआ कि बाँट अधिक भारी हैं-डंडी बाँटोंकी ओर झुक गई है।

वि०—यह अंतर तो ऊपर नीचे छे जाने-हींसे होगया होगा। इसमें सींसेके टुकड़ेने क्या किया?

मा०-नहीं, सीसेके टुकड़ेको हटाकर यही प्रयोग करनेसे कुछ भी अंतर नहीं मालूम हुआ। केवल पाँच सात फुट ऊपर नीचे करनेसे भारमें इतना अंतर नहीं हो सकता।

वि०-परन्तु इससे यह कैसे जान पड़ा कि सीसेका टुकड़ा लोहेके टुकड़ेको खींचता है।

मा० - इस अंतरका कारण यही होस-कता है कि जब लेहा ऊपर था तब सीसा उसे नीचे खींचता था और बाँटोंको ऊपर खींचता था। इस कारण लेहिपर जो नीचेकी ओर बल लग रहा था वह पृथ्वीके बलका और सीसेके बलका योग था। और बाँटोंपर जो बल नीचेकी ओर लग रहा था वह पृथ्वीके बलसे कुछ कम था; क्योंकि सीसा उन्हें ऊपरको खींच रहा था। इस प्रकार लोहेका भार कुछ अधिक होगया था और बाँटोंका कुछ कम । अर्थात् यद्यपि वास्तवमें (सीसा न होता तो) बाँट छोहेसे भारी थे तो भी बराबर जान पडते थे; परन्तु जब लोहेको नीचे रख दिया और बाँटोंको ऊपर, तब लोहेका भार कम होगया और बाँटोंका अधिक। बाँटोंका भार पहले ही अधिक था. अब तो अंतर द्विगुण होगया।

वि०-युक्ति तो बहुत अच्छी है । इस प्रकार जितना अंतर मालूम होगा वह वास्त-



वमें सीसे और लोहेंके बीच जो आकर्षण है उसका चौगुना हो जायगा। क्योंकि प्रथम बार लोहेंका वास्तविक भार तो कम और बाँटोंका अधिक था, अंतर लोहे और सीसेके आकर्षणसे द्विगुण था और अंतिम अंतर इसका भी द्विगुण।

मा०—बहुत ठीक । देखा न बातकी बातमें चौगुणा करके नाप लिया । वैसे तो सीधा उपाय यह था कि साधारण तराजूके एक पलडेमें बाँट रखते और एकमें लोहेका टुकड़ा— बराबर करके लोहेवाले पलड़ेके नीचे सीसा रख देते, परन्तु ऐसा करनेसे अंतर इतना थोड़ा होता कि ऐसे तराजूसे नहीं नापा जा सकता था ।

वि०-क्या ऐसा कोई तराजू नहीं बनाया गया जिससे इसे भी नाप छें?

मा०-क्यों नहीं ? अब तो ऐसा अच्छा तराजू बन गया है कि जिसमें इतने बड़े सीसेके टुकड़ेकी भी आवश्यकता नहीं होती। बहुत छोटे छोटे टुकड़ोंका आकर्षण भी नापा जा सकता है।

वि०-वह तो बहुत आश्चर्यजनक तराजू होगा। हाँ, इससे तो यह प्रमाणित हो गया ार्क प्रत्येक वस्तु प्रत्येक दूसरी वस्तुको अपनी ओर खींचती है; पृथ्वीहीमें कोई विलक्ष-णता नहीं।

मा०-वास्तवमें यही बात है। इस निय-मके आविष्कर्ता महात्मा न्यूटनने इसे यों हिखा है-" संसारका प्रत्येक परमाणु प्रत्येक दूसरे परमाणुको अपनी ओर खींचता है।" गुरुत्वाकर्षण कहते हैं जानकर वे चुप हो जाते यह उनके वके विरुद्ध था। उन्होंने इस सम्बंधी और भी नियम जान लिये और उन नियमेंद्रारा चंद्रमा तारे इत्यादिका आकारामें विना सहारे स्थित रहना, नियत मार्गमें भ्रमण करना इत्यादि ज्योतिषसम्बंधी अनेक बातोंका पता लगा लिया और आज उनके दिये हुए हिसात्र अक्षरदाः सत्य प्रमाणित होकर जन-समाजको बहुत लाभ पहुँचा रहे हैं। जिस प्रकार तुम्हें पैंसिल गिरने पर आश्चर्य हुआ उस ही प्रकार उन्हें वृक्ष परसे सेव गिरते देख आश्चर्य हुआ था, परन्तु अंतर्मे उस छैटिसी बार्सि ही जिस परांचा न्यान जिस रात देखते आते थे-उन्होंने ऐसे विश्वव्यापी नियमका आविष्कार कर डाला ।

# कलम कहे कानमें। किल्प कहे कानमें। किल्प करें कानिस्थार कामी।

जड़से उखाड़के सुखाय डार्ले मोहि, मेरे प्राण घोट डार्ले घर धुआँके मकानमें। मेरी गाँठ कार्टे मोहि चाकूसे तराश डारें, अंतरमें चीर डारें घरें नहीं ध्यानमें॥ स्याही माहिं बोर बोर करें मुख कारो मेरो, करों में उजारो तो हू ज्ञानके जहानमें। परे हू पराये हाथ तजों न परापकार, चाहे घिस जाऊँ यों कलम कहे कानमें।।

भारतीय समाजोंमें किसी समय स्त्रियोंका भी एक विशिष्ट स्थान था और वे बहुत ही आदरणीय समझी जाती थीं । यत्र ना-र्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः। जहाँ स्त्रियोंका आदर होता है वहाँ देव निवास करते हैं। इत्यादि वाक्योंसे-जो यहाँके प्राचीन साहित्यमें मिलते हैं-इस बातकी अच्छी तरह पुष्टि होती है । स्त्रीपुरुषकी अर्द्धोगिनी, सहधर्मिणी, सहचारिणी मानी गई है, इससे भी उसके अधिकार और आदरकी कल्पना हो सकती है। परन्तु अब वह बात नहीं रही है। इस समय स्त्रीकी प्रतिष्ठा 'पैरोंकी जूती'से बढ़कर नहीं है। अपने आदरणीय स्थानसे पतित होकर अब वह पुरुषोंकी केवल दासी है। पुरुषोंको अधिकार है कि वे स्त्रियोंपर चाहे जैसे अत्याचार करते रहें: उनके अत्याचारोंको रोकनेका स्त्रियोंको कोई अधिकार नहीं है-उनको सिर्फ यही अधिकार है कि वे उन अत्याचारोंको चुपचाप सहन करती रहें!

पुरुषोंकी ओरसे स्त्रियोंपर जो अत्याचार होते हैं वे अब इतने रूढ हो गये हैं, समा-हो गया है कि अधिकांश लोग—जिनमें हजारों पढ़े लिखे भी शामिल हैं—उन्हें

अत्याचार ही नहीं समझते। वे इस बातको माननेके छिए भी तैयार नहीं हैं कि पुरुष-समाज स्त्रियोंके साथ जो व्यवहार करता है, उसकी अत्याचार संज्ञा भी हो सकती है। उनकी समझमें वह अत्याचार नहीं, किन्तु स्वाभाविक तथा धार्मिक व्यवहार है। यही क्यों, जो स्त्रियाँ इन अत्याचारोंकी लक्ष्य हैं, जिनपर रातदिन ये अत्याचार होते हैं, वे भी तो इन्हें अत्याचार नहीं कहती हैं और इन्हें ख़शीसे सहन करते रहना अपना धर्म समझती हैं ! अभ्यास ऐसी ही चीज है । अभ्यास पड जानेसे कष्टका भी कष्ट रूपमें अनुभव नहीं होता है। अमे-रिकाके नीय्रो लोगोंका हृद्य सैकडों वर्षोंकी गुलामीके अभ्याससे ऐसा बन गया था कि उन्हें वह गुलामी ही अच्छी मालूम होती थी। जिस समय उन्हें स्वाधीनता दी गई उस समय वह उन्हें भयावनी और पहलेकी गुलामी प्रार्थनीय जान पडती थी । यही हाल हमारी स्त्रियोंका भी है।

स्त्रियोंके विषयमें जब कभी कोई चर्चा नकी दृष्टिको उनके देखनेका इतना अभ्यास होती है उस समय हम यह भूल नाते हैं कि स्त्रियाँ भी मनुष्य हैं। उनके भी हृद्य, बुद्धि, विवेक, सुखदुःखके अनुभव करनेकी



शक्ति आदि बातें हैं और वे भी मनुष्यस-माजकी एक अग हैं। इन बातोंके भूल जा-नेसे ही पुरुष उन पर अत्याचार करता है और उनके प्रकृतिदत्त सत्वोंकी पायमाली करनेमें जरा भी नहीं हिचकता।

हमारे पिछले साहित्यमें स्त्रीनिन्दाकी भर मार है। जहाँ देखिए वहाँ स्त्रियोंकी निन्दा। संभव है कि उक्त साहित्यके लेखकोंने स्त्री-निन्दासे कुछ लाभ सोचा हो और शायद किसी अंशमें उससे लाभ हुआ भी हो; परन्तु हम उसे नहीं जान सकते; हाँ, हानि हम अवश्य अनुभव कर रहे हैं। इस निन्दाने स्त्रियोंको अपने पूज्य पवित्र और महनीय आसनसे बहुत ही नीचे गिरा दिया है और पुरुषसमान उन्हें आदर श्रद्धा और स्नेहकी दृष्टिसे देखना भूल गया है । उसकी दृष्टिपर इस निन्दाका इतना प्रभाव पड चुका है कि अब वह उसमें प्रशंसाके दर्शन ही नहीं कर सकता। पवित्रसे पवित्र स्त्रिके सामने आते ही पुरुषके हृदयमें 'कामश्राष्ट्रगुणः स्मृतः'-स्त्रीके अठगुणे कामके वेगका स्मरण हो आता है और तब उसके लिए उसे विकार-रहित दृष्टिसे देखना असंभव हो जाता है। उसकी समझमें स्त्री एक विलासकी सामग्रीके सिवाय और कुछ नहीं है। मानों संसारमें एक कामवासनापूर्ण पाश्चविक सम्बन्धके सिवाय बहिन भाई, माता पुत्र, सखा सखी आदिके पवित्र सम्बन्ध हो ही नहीं सकते हैं। यही कारण है कि आज हमारे देशका युवा अपनी युवती बहिनके पवित्र स्नेहका उपभोग

नहीं कर सकता है और प्रौढ़ पिता अपनी जवान बेटीपर अपना हार्दिक प्रेम व्यक्त नहीं कर सकता है। हम किसी वयस्क पुरुषकों किसी स्त्रीके साथ बातचीत करते देखते ही, चाहे वह बातचीत कितनी ही अच्छी क्यों न हो, तरह तरहकी आशंकायें और कुतर्कनायें करने लगते हैं। करें क्यों नहीं, हम स्त्रियोंके संसर्ग आलाप आदि सभीको ही जो निन्दनीय समझते हैं।

\* \* \* \* \*

इस स्त्रीनिन्दाका एक परिणाम यह भी हुआ है कि पुरुष अपने दोषोंका अनुभव करना भूछ गया है। वह यह सोच ही नहीं सकता कि जब कोई स्त्री पतित होती है तब उसमें उस स्त्रीके सिवाय पुरुषका भी कुछ दोष होता है या नहीं। यह ठीक है कि अग्निके संसर्गसे घृत पिघलने लगता है, परन्तु इसमें केवल अग्निका स्वभाव ही कारण नहीं है, घुतकी दुर्बलता द्भवता भी कारण है। घीकी जगह पत्थर या छोहा हो, तो उसमें इतना विकार नहीं हो सकता । यदि पुरुष अपनी आँखोंपरसे इस स्त्रीनिन्दाके विकारको दूर करके देख सके तो उसे मालूम हो कि इस विषयमें स्त्रियोंकी अपेक्षा पुरुष ही अधिक निन्द्नीय हैं। भारतके किसी भी समाजका स्त्रीसमुदाय अपने समाजके पुरुषसमुदायकी अपेक्षा बीसों गुणा पवित्र और चरित्रवान् है। बुरीसे बुरी स्त्री उतनी दुश्चरित्र नहीं हो सकती जितना कि एक मनचला पुरुष होता है। सच तो यह है। कि सौमें नव्वे स्त्रियों को दुश्चरित्रताके मार्ग पर छे जानेवाछे पुरुष ही

होते हैं। ये पुरुष ही उनकी अज्ञानता, भोलेपन, अदृरदर्शिता, हृदयकी कोमलता आदि बातोंसे लाभ उठाकर उन्हें पापके कुएमें ढकेल देते हैं। यदि आज पुरुषसमाज सदाचारी और संयमी बन जाय तो स्त्रीसमाज तो स्वभावतः सदाचारी है, उसके सुधारनेमें ज्या भी देर न लगे। परन्तु यह तब हो जब पुरुष स्त्रीनिन्दा करना छोड़कर अपने हृदयका टटोलना और उसके साथ स्त्रीहृद्द-यका मिलान करना सीखें।

पुरुषसमाज स्त्रियोंको सदाचारिणी पति-परायणा बनानिका निरन्तर प्रयत्न करता रहता है। आजकलकी सभा समितियोंमें इस विषयमें खूब ही व्याख्यान दिये जाते हैं। यहाँतक कि जिस सभामें केवल पुरुष ही वक्ता और श्रोता होते हैं उसमें भी पातिव्रतके आदर्श स्त्रियोंके चरित्रके जोशीले व्याख्यान दिये जाते हैं। आप जानते हैं कि इसका कारण क्या है? यह नहीं कि पुरुष स्त्रियोंको समाजका कोई अंग समझते हों या उनके सुख दुखकी उन्हें विशेष चिन्ता हो। स्त्रियाँ पुरुषोंकी गुलाम हैं— दासियाँ हैं । जैसे एक मालिक चाहता है कि मेरा नौकर सदाचारी हो, वह सदाचारी होगा तो मेरा काम तरह करेगा-मुझे कोई भय नहीं रहेगा, उसी तरह स्वार्थी पुरुष चाहता है कि मेरी स्त्री पतित्रता हो तो वह मेरी गुलामी अच्छी तरह कर सकेगी। वह यह नहीं समझता है कि स्त्रीको पतित्रता बनानेके साथ साथ मुझे स्वदारसन्तोषी या एकपत्नीव्रतका धारण करनेवाला बनना भी आवश्यक है। यदि पुरुषसमान इतना समझने लगे तो वह स्वयं सदाचारी बन जाय और उसके साथ साथ स्वियाँ भी अपने चरित्रको सुरक्षित रख सकें। पुरुषोंकी जिन सभाओंमें आज स्त्रियोंके पाति-व्रतसम्बन्धी ब्याख्यान होते हैं, उनमें यदि पुरुषोंके 'एकपत्नीव्रत' पर जोर दिया जाय, तो बहुत कुळ लाभ हो सकता है।

" परुष स्त्रियोंकी निन्दा जी खोलकर कर चुके हैं। जितनी निन्दा हो चुकी है, उससे अधिक और हो नहीं सकती। अब स्त्रियोंकी वारी है । सौभाग्यसे अब स्त्रियाँ भी शिक्षिता होने लगी हैं। उन्हें चाहिए कि अब वे भी पुरुषोंके इस अत्याचारका बदला चकानेके लिए कटिबद्ध हो जायँ । इस कार्यमें उन्हें विशेष श्रम न करना पड़ेगा उनका यह कार्य अनुचित भी नहीं कहा जा सकता । क्योंकि इस समयका पुरुषसमाज वास्तवमें ही निन्दाके योग्य है । उसकी जितनी निन्दाकी जाय उतनी थोडी है। इससे स्त्रीसमाजको छाम भी होगा। वे परुषोंके छल कपटोंको जानने लगेंगीं और उनसे बचे रहनेका प्रयत्न करने रहोंगीं।" ये एक स्त्रीके वाक्य हैं। एक स्त्रियोपयोगी मासिक पत्रमें उसकी सम्पादिकाने इन्हें लिखा था । पुरुषोंकी लज्जा रखनेवाली और उनको चरित्र सिखानेवालीं कोमल स्त्रियोंके द्वारा ऐसा होना हम उचित नहीं समझते हैं-( यद्यपि पुरुष इस शासनके सर्वथा योग्य है )-परन्तु पुरुषोंको सावधान कर देना हमारा कर्तव्य है।

## भगवान् महावीर और स्वावलम्बन।

कवि, श्रीयुक्त प० गिरिधर शर्मा।

### ( तुकहीन )

(१)

श्रीमन्महावीर खड़े हुए थे, ध्यानस्थ हो, जंगलमें मनोज्ञ । आया वहाँ एक गँवार खाला, जहाँ तहाँ गो-कुलको चराता ॥

( ? )

सो छोड़ गोवृन्द चला गया, यों— विचार, " नंगा यह है सड़ा ही। जाने न देगा इनको कहीं भी, में शीघ्र ही लौट सँभाल लूँगा "॥

(३)

परन्तु छौटा तब ढोर पाये नहीं वहाँ, सोज लगा लगाने । फिरा सभी ठौर, पता न पाया, पीछा महावीर समीप आया ॥

(8)

जो होर देखे उसने वहाँ पै, मूँदे हुए दृक् करते जुगाली। उत्पात भारी करने लगा वो, त्यों गालियाँ खूब लगा सुनाने॥ (५)

आया तभी इन्द्र, उसे निवारा, कहा, " अरे ये निहं चोर माई। छोड़ा इन्होंने सब राजपाट, त्रैलोक्यके नाथ मुनीन्द्र हैं ये "॥

(६)

विनीत होके फिर देवराज, श्रीवीरसे यों कर जोड़ बोला। '' असहा, वर्षों, उपसर्ग होंगे, ये जान मेरा मन काँपता है॥ ( b)

आज्ञा प्रभो दो मुझको, तुम्हारी सेवा कहूँ मैं, रह सावधान । होवे न जो संयमका विघात, चारित्रमें अन्तर त्यों न आवे "॥

(6)

श्रीवीरने वाक्य सुरेन्द्रके ये, सुनें, जरा सा मुसकाय बोले । " स्वात्मावलम्बी जनको सुरेन्द्र, साहाय्य आवश्यक ही नहीं है ॥

(9)

सहायता दे जन हीनको तू, पराश्रयी या बलहीनको तू। मुझे न आवश्यकता ज़रा भी, दे छोड़ चिन्ता इस देहकी तू॥

( १० )

आत्मार्थके साधनमें पराई, सहायता ले, निहं वीर ऐसा । आवें करोड़ों दल बाँघ विघ्न, उन्हें महावीर हटा रहेगा ॥

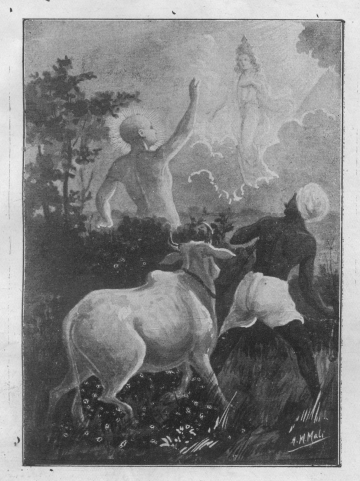
( ?? )

डटा रहे जो प्रतिकूलतामें, जिसे हिलावें निहं विघ्नवाधा । न साम्य जावे जिसका कभी भी, है वीरका मार्ग महेन्द्र ऐसा ॥

(१२)

हुआ नहीं, है निहें, औ न होगा, परावलम्बी अरहंत कोई। दे आत्मसामर्थ्य मुझे दिखाने, -सुरेश, जा तू अपने ठिकाने ''।।

## जैनहितेषी-



## मगवान् महावीर और खावलम्बन ।

इन्द्रः—भविष्यति द्वादशाब्दान्युपसर्गपरम्परा । तां निषेधितुमिच्छामि भूत्वाहं पारिपार्श्वकः॥

महावीरः — नापेक्षां चिक्रिरेऽर्हन्तः, परसाहायिकं क्विचित् । नैतद्भृतं भवति वा, भाविष्यति जातुचित् । यद्र्हन्तोऽन्यसाहाय्यादर्जयन्ति हि केवलम् ॥ केवलं केवलज्ञानं प्राप्नुवान्ति स्ववीर्यतः । स्ववीर्येणैव गच्छन्ति जिनेन्द्राः परमं पद्म ॥

(चित्राधिकारी श्रीयुक्त मेघर्जा हीरजीके सौजन्यसे मुद्रित्।)



(8)

सिन्धके बादशाह अहमदशाहने रजत-सरो-बरके किनारे एक शीत—महल बनवाया था। गर्मीके दिनोंमें राजधानी छोड़कर वह बहुधा यहीं रहा करता था। वह एक सुन्दर और सुदृढ शरीरका युवा पुरुष था। जिस प्रकार वह युद्धकुशल और साहसी था उसी प्रकार काव्य, कलाकौशल आदि सहुणोंका प्रेमी और सहायक भी था।

एक दिन वह अपने कुछ चुने हुए साथियोंके सहित एक सुन्दर किश्तीमें सवार होकर जल-क्रीड़ा कर रहा था। स्वच्छ चाँदनी सरोवरके स्वच्छ जलको और भी स्वच्छ बना रही थी। हरे भरे वृक्षोंसे परिपूर्ण टापू-जिनके पास होकर वह किश्ती जा रही थी- बड़े ही सुहावने मालूम होते थे । मधुर संगीत कानोंमें वर्षा कर रहा था। किइतीमें बैठे हुए मुस-लमान कलावतोंने पहले बादशाहकी वीरता और उदारताके गीत गाये और फिर बहिश्तकी हूर और परियोंका वर्णन करते हुए गुलाब और बुठबुठोंपर जाकर अपना गाना समाप्त किया। उनके बाद एक हिन्दू कविने उच्च स्वरसे एक राजपूतकुमारीकी प्रशंसाका गीत गाया। गीत-का संक्षेप यह था कि वह राजकन्या मृगशाव-कके समान भोलीभाली और मनोहारिणी है और सती सीताके समान आद्वितीय सुन्दरी, बुद्धिमती और लजाशीला है । गीतके प्रत्येक पदमें हदयको हिलादेनेवाली सरसता और

किरणोंकी छायामें निस्तब्ध भावसे श्रवण करते हुए बादशाहके हृदयपर इस गीतका बड़ा प्रभाव पड़ा । उसने पूछा, यह " महताबरुख परी पैकर किसी ख्याली दुनियाकी चीज है, या दुर अस-लमें कहीं है ? " कविने उत्तर दिया, " हूजर, वह इस समय मौजूद है और है। मैंने राजपूत सरदार पर्वतसिंहकी कन्या लालाकी प्रशंसामें यह गीत गाया है। " " अगर वह दर असलमें तुम्हारे बयानके मुआफ़िक दिलिफ़िसाँ है, तो उसे मैं अपनी दुलाहिन बनाऊँगा, नहीं तो इस तारीफ़का इनाम यह होगा कि तुम्हारा सिर कलम किया जायगा।" यह कहकर बादशाह गहरे विचारोंमें डूब गया। थोड़ी ही देरमें किश्ती किनारे पर लगा दी गई। दूसरे दिन सबेरे ही बादशाहने अपनी सभा-

दूसर दिन सबर हा बादशाहन अपना समा-के सलाहकार बाह्मणको बुलाया और उससे पर्वतिसिंहकी लड़कीके विषयमें पूलताँछ की। बाह्मण देवताने और भी नमक मिर्च लगाकर लालाके सौन्दर्यका वर्णन कर दिया जिससे किवके संगीत पर मानों मुहर लग गई। लालाकी प्राप्तिका ध्यान जो अभीतक अन्तरके निभृत क-क्षमें छुपा हुआ था अब बाहर आ गया। बादशाहने बाह्मणको आज्ञा दी कि " तुम इसी समय पर्वतिसिंहके यहाँ जाओ और कहो कि बादशाह तुम्हारी बेटी लालाको अपनी दुलहिन बनाना चाहते हैं।"

बुद्धिमती और रुज्जाशीला है । गीतके प्रत्येक किन्तु बादशाह अपनी इच्छापूर्तिके पदमें हृद्वयको हिलादेनेवाली सरसता और मार्गको जितना निष्कण्टक और सुगम समझता मधुरिमा भरी हुई थी। उस सुमधुर शीतल चन्द्र- था उतना वह वास्तवमें था नहीं। पर्वतिसिंह



उन राजपूतोंके समान नहीं था जिन्होंने अपनी कन्यायें बादशाहको या उसके सरदारोंको ब्याहकर अपना सोभाग्य समझा था। वह सचा राजपूत था। उसे अपने पूर्वजोंका अभिमान था और इस कारण वह अपने कुलकी मर्यादाको बनाये रखना अपना कर्त्तव्य समझता था। उसे राजपूतोंका मुसलमानोंके साथ विवाहबन्धनमें बँधना बहुत ही खटकता था। वह इस कार्यसे बहुत घृणा करता था। अपने धर्मकी रक्षाके आगे शाही ताज और तस्तसे सत्कार पानेके लोमको वह तुच्छ समझता था।

पर्वतसिंह जैसा वीर था वैसा ही समझदार भी था। इस समय अपनी रक्षाका प्रबन्ध ठीक न होनेके कारण उसने बादशाहसे कहला भेजा कि मैं अपनी लड़कीको ब्याह देनेके लिए तैयार हूँ।

(२)

बादशाहने सुना कि पर्वतिसिंह अहोरके पहाड़ी किलेमें चला गया है और वहाँ गुप्तरूप- से तैयारियाँ कर रहा है। उसके स्वजनसम्बन्धी और मैमार राजपूत आ आकर उससे मिल रहे हैं। अहमदशाहने दश हज़ार सेना तैयार की और निश्चय किया कि या तो इस सेनासे राज- पूतोंका सर्वनाश कर देंगे या इसे ही बारात बनाकर नई दुलहिनको ले आयँगे।

निदान अहमदशाह बड़ी शानके साथ अ-पनी वीर बारातको लिये हुए अहोरके किलेके पास जा पहुँचा। वह एक बहुमूल्य साजोंसे सजे हुए हाथी पर बैठा था। शाहने ज्योंही किलेके भीतर जानेके लिए अपने हाथीको बढ़ाया त्योंही एक बाण किलेसे सनसनाता हुआ आया और उसके ताजकी कलगीमें आ लगा। बाण थोथा था और उसके सिरे पर एक कागजका प्रजा बँधा हुआ था जिसमें यह लिखा था-"जिस धनुर्धरके हस्तकाँशलने बाणको तुम्हारे ताज तक पहुँचाया है वह तुम्हारे उस कुत्सित मस्तकको बातकी बातमें छेद सकता है जिसमें लालाको लेनेकी लालसा उत्पन्न हुई है। अब भी सचेत हो जाओ। " इसी समय किसीने वह बहुमूल्य पोशाक-जो बादशाहके यहाँसे नई दुलहिनके लिए आई थी-चिथड़े चिथड़े करके बादशाहके हाथीके आगे फेंक दी। गरज यह कि तुमुल युद्धकी सूचना हो गई। मुसलमान सेनाने समझा कि अब शीघ ही किलेसे आग बरसेगी और हमारी रक्षा होना कठिन है; परन्तु यह देसकर उन्हें आश्चर्य हुआ कि वहाँ बहुत देर तक खड़े रहनेपर भी कहींसे एक भी वाण उन तक न आया और न कोई बन्दूककी आवाज ही सुनाई दी।

अहोरके किलेमें तीन हजार राजपूत थे। बादशाहके सजानेसे जो कुछ धन रत्न आदि सौगातकी तौर पर पर्वतिसिंहको मिला था, वह सब उसने किलेकी दुरुस्ती, रसदके इन्तजाम और अच्छे अच्छे हथियारोंके स्रादनेमें स्र्च किया था। उसकी प्रतिज्ञा थी कि चाहे जो हो, अपनी लालाको विधर्मीके हाथ न जाने दूँगा और अन्त तक इस किलेकी सहायतासे अपनी रक्षा करूँगा।

(3)

मुसलमान लोग नसैनियाँ लगा-लगाकर किलेकी दीवारोंपर चढ़ने लगे। चढ़ते समय जब उनके काममें कोई रुकावट न डाली गई, तब तो उनका हौसला बढ़ गया; परन्तु थोड़ी ही देरमें उन्हें विश्वास हो गया कि किलेके भीतर प्रवेश करना ज्या टेढ़ी सीर है। राजपूत लोग ऊपर ताक लगाये हुए सड़े थे; उन्होंने बड़े बड़े लहोंसे सारी नसैनियोंको सिसका दिया

## बादशाहकी दुलहित ।

जिससे नेसैनीपर चढ़े हुए मुसलमान लुढ़क लुढ़ककर खाईमें जा गिरे । किलेमें पैठनेके लिए अनेक यत्न करनेपर भी जब मुसलमा-नोंको सफलता न हुई, तब उन्होंने स्थायी घेरा, डाल देनेका निश्चय कर लिया । इसके सिवाय पर्वतसिंहको ठिकाने लानेका और कोई उपाय भी न था ।

धीरे धीरे तीन महीने बीत गये। अब राजपूतों-को रसदकी कमी मालूम होने लगी। बाहरसे किसी प्रकारकी सहायता पानेकी भी आशा न थी। अब पर्वतिसिंहको चिन्ताने सताया। उसने अपने साथियों समेत हुढ़ प्रण किया था कि मर मिटना पर आत्मसमर्पण न करना। राजपूतोंको अपने प्राण देना कोई कठिन काम न था; पर उन्हें चिन्ता यह थी कि हमारे पीछे हमारी स्त्रियों और बेटियोंकी क्या दुर्दशा होगी।

और कोई उपाय न देसकर उन्होंने अपने चिर-प्रचित जाहर वतकी उद्यापना करनेका ही निश्चय किया। सारी स्त्रियाँ प्रसन्नतापूर्वक अग्रिमें जलजानेके लिए तैयार हो गई। कई स्त्रियोंने यह इच्छा की कि हम अपने पति—पिता पुत्रोंके साथ हथियार बाँधकर लड़ें और उनकी यथासाध्य रक्षा करें; परन्तु पर्वतसिंहकी स्त्रीन जो सबकी शिरोमाणि थी, उन्हें ऐसा करनेसे रोका और कहा—नहीं यह मार्ग स्त्रियोंके लिए निरापद नहीं है। चलो, हम सब चिताका आलिङ्गन करें और अपने पति पुत्रोंके पहुँचनेके पहले ही स्वर्गमें जा पहँचें।

रातको एक बड़ी भारी चिता तैयार की गई।
देरकी देर ठकड़ियाँ एकडी करके उनमें मनों धी
और राल डाल दी गई। इसके बाद उसमें आग
रुगाई गई जो देसते देसते आसमानसे बातें करने
रुगी। राजपूत वीरांगनायें एक एक करके

उसमें कूदने लगीं और सबेरा होते होते उस किलेमें एक भी स्त्री जीती न बची!

#### (8)

श्चियोंकी ओरसे निश्चिन्त होकर अब राजपूत-वीरोंने अपने बिलदानकी तैयारी की। सबेरा होनेके पहले ही तीन हजार राजपूत केस-रिया वस्त्र पहने हुए किलेके भीतरी फाटक पर एकत्रित हो गये। वहाँ उन्होंने एक दूसरेके गले लगकर हमेशाके लिए बिदा माँग ली और किलेका फाटक खोल दिया। इस वीर अभि-नयके प्रधान नायक पर्वतसिंह, और उसके युव-राज कुमार रामसिंहके पीछे पीछे सारे राजपूत एक तन एक मन होकर शत्रुदलपर इस प्रकारसे टूट पड़े जैसे भेड़ोंके झुंडपर भूखा भेड़िया टूटता है।

मुसलमान-सेनाने अपने बचावके लिए खाई सोद रक्सी थी और उसीकी मिट्टीके धाल-कोट बना रक्से थे। राजपूतदल कोटरक्षकोंको मारता-काटता हुआ सारी रुकावटोंको पार करके शत्रुओंके मध्यमें जा धँसा। पास ही बाद-शाहका खेमा था जिस पर नीला निशान फहरा रहा था । राजपूत यवनसेनाको चीरते हुए शाही-समेकी ओर बढ़ने लगे। मुसलमानोंने उनको रोकनेकी बहुत चेष्टा की; परन्तु वह निष्फल हई। उनके भयंकर वेगको रोकना असंभव हो गया। बादशाह आपात्तिको बिलकुल समीप आई देख-कर उठ खड़ा हुआ और शीघ हथियार बाँधकर हाथी पर सवार हो गया। जो मुसलमान सिपाही राजपुतोंके असह्य आक्रमणसे घवडाकर तितर वितर हो गये थे उन्हें एकत्र करके वह मुका-बिलेके लिए तैयार हो गया । राजपूर्तोका हमला अचानक हुआ था, इस कारण मुसलमान दलमें सलबली मच गई थी। जबतक मुसलमान सि-पाही तैयार होकर मोरचेबन्दी पर हुए तब

नक राजपूत इतने बढ़ गये कि बादशाहके प्राण सूल गये। उसे घड़ी घड़ी पर यही भास होता था कि अब मरा या पकड़ा गया। उसके सैनिक सिमटकर हाथींके सामने हो गये और एक एक करके मारे गये ! राजपूत प्राणपणसे आगे बढ़ रहे थे, इसलिए वे थोड़े ही समयमें बादशाहके हाथीके सामने आ पहुँचे । उनके हाथीकी पीठ और बरछोंसे चुकी थी और वह पठायोन्मुख हो रहा था कि पर्वतसिंहके साहसी पुत्र रामसिंहने नीचे पैठकर हाथीके तंगकी रस्सी अपनी कटारसे काट दी ! रस्सीके कटते ही हौदा ओंधा हो गया और बादशाह जमीन सूँघने लगा । इसी समय रामसिंह अपने दो तीन साथियों सहित उस पर झपटा; परंतु उसका वार साली गया; क्योंकि अहमदशाह तब तक सँभरु गया था-उसने उस बारको अपनी ढालपर झेल लिया। इधर उसकी रक्षाके लिए मुसलमान सिपाही भी चारों ओरसे सिमट आये थे। लड़ाई धीरे धीरे भयंकररूप धारण करने लगी । राजपूतोंकी संख्या कम होने लगी और शत्रुओंकी बढ़ने लगी । राजपूत चारों ओरसे घेर लिये गये और उन पर प्रबल हमले होने लगे । राजपूर्तोंको अब जीतकी आशा न रही । जितने शत्रु मारे-जा सके उतने मार हो; बस अब यही उनका उपस्थित कर्तव्य हो गया। उनका एक एक द्रु छूटता था ओर शत्रुसेनामें घुसता हुआ मारता काटता हुआ अन्तमें शान्त हो जाता था।

वीर पर्वतिसिंहके मस्तकपर अब भी राजिचहा शोभा दे रहे थे और वह अब भी अपने साथियोंको घमासान युद्धके लिए उत्तेजित करता हुआ शत्रुओंकी संख्या कम कर रहा था। मुसलमान उसे मारने या जीता पकड़ होनेके लिए जीजानसे चेष्टा कर रहे थे; परन्तु उन्हें सफलता न होती थी। जब तलवारोंने काम न दिया, तब एक वाण छोड़ा गया और उसने पर्वतिसिंहके विशाल शरीरको धराशायी कर दिया! पिताके गिरते ही पुत्रने मुक्ट, छत्र आदि राजचिह्न धारण कर लिये। यह देख बरलीखाँ नामका मुसलमान सरदार उसके मुकाबिलेपर आ पहुँचा। बरलीखाँके एक किटन प्रहारसे रामसिंहकी तलवार टूट गई, तो भी वह लड़ता रहा और उसी टूटी तलवारसे लड़ते हुए वरलीखाँके तीन साथियोंको मारकर उसने वीरगित प्राप्त की।

मुद्दीभर राजपूत आखिर कहाँतक लड़ सकते थे ? उन सबने अपनी मर्यादाकी रक्षाके लिए एक एक करके प्राण दे दिये। युद्धका अन्त हो गया। आकाशमें उड़ती हुई धूलि चिर-निद्रामें सोते हुए सात आठ हजार शर्वोपर बैठकर शान्त हुई!

निर्दय बादशाहने बड़ी उत्सुकतासे अहोरके किलेके भीतर प्रवेश किया; परन्तु उसने वहाँ क्या देखा? निर्जन स्मशान! शवदाहकी दुर्गनिथसे वायुमण्डल व्याप्त हो रहा था और चितामें अब भी अग्नि दहक रही थी। राजपूनतोंके जौहरवतका वर्णन उसने पहले कईवार सुना था, इसलिए उसे यह समझनेमें विलम्ब न लगा कि यहाँ भी उसी वतका उचापन किया गया है। इससे उसे बड़ी निराशा हुई। उसका पाषाणहृदय भी इस नारीहत्यासे द्वित हो गया। कुछ समयके लिए उसे ऐसा मालूम हुआ कि मेंने यह कार्य अच्छा नहीं किया। वह मन-र्हा-मन कहता था—

" न ख़ुदा ही मिला न विसाले सनम्, न इथरके हुए न उपरके हुए।"



(Y)

परन्तु उसकी यह निराशा शीव्र ही आशामें परिणत हो गई। थोड़े ही दिनोंमें उसके पास यह संदेश आया कि " ठाठा अभी जीती है। उसे पर्वतिसंहने अपने पड़ौसके एक जागीरदार राज-पूतके यहाँ भेज दी थी, इस ठिए उसकी रक्षा हो गई है। ठाठा स्वयं बादशाह पर मुग्ध है और वह उसके साथ शादी करनेके ठिए तैयार है!" अहमदशाहके आनन्दकी सीमा न रही। आ-काशका चाँद उसने पृथ्वी पर ही पा ठिया!

रजतसरोवरके किनारेके महलमें ही इस विवाहका होना निश्चित हुआ। यह विवाह राजनीतिकी दृष्टिसे बड़े महत्त्वका था। क्योंकि इसमें लाला और बादशाहके बीच ही नहीं; किन्तु हिन्दू और मुसलमानोंके बीच भी स्नेहका सम्बन्ध होना था। दरबारकी ओरसे घोषणा कर दी गई कि जो राजपूत पहले विरुद्ध रहे हों या अब भी विरोधी हों, उन सबको विवाहमें सम्मिलित होना चाहिए—उनके सब अपराध क्षमा कर दिये गये। यह भी प्रकट कर दिया गया कि विवाह हिन्दू-विवाहपद्धतिके अनुसार होगा!

दूर दूर तकके लोग इस अभिनव विवाहो-त्सवमें आकर सम्मिलित हुए । जहाँ तहाँ मूर्तिमान आनन्द दृष्टिगोचर होने लगा ।

आज एक सुन्दर विवाहमंडपके भीतर हम लाला और अहमदशाहको पास पास बैठे देखते हैं। दोनोंका गँठजोड़ा हो रहा है। दोनों ही विवाहके बहुमूल्य आभूषणोंसे सजे हुए हैं। लाला अपने चन्द्रविनिन्दित मुसको चटकीली चूनरीसे ढके हुए निश्चिन्त भावसे बैठी है। उसकी ओर लागोंकी तरह तरहकी दृष्टियाँ पड़ रही हैं। कोई दृष्टि कातुकयुत है, कोई आन-न्द्रपूर्ण है, कोई विषादमय है और कोई घोर घृणायुक्त है । इस समय अहमदशाहने वह पोशाक पहिन रक्सी थी जो लालाकी ओरसे उसे प्राप्त हुई थी और जो बिलकुल देशी ढंगकी थी। पक्के मुसलमान उसके इस कार्य पर घृणाकी वर्षा कर रहे थे; परन्तु उस ओर उसका ज्रा भी लक्ष्य न था।

विवाहविधिको समाप्त करके पुरोहितजीने ज्योंही आशीर्वाद दिया, त्योंही लाला अपने स्थानसे उठी और अपने पतिका हाथ पकड़कर उसे बरामदेके ऊपरके उस छज्जेपर लिवा ले गई जो सरोवरके ठीक किनारे पर था और जहाँसे दूर दूर तककी प्रकृतिकी शोभा दिखलाई देती थी। उसने कहा—'' मालिक मेरे, आइए यहाँ धूपमें खड़े होकर हम अपनी प्रजाको दर्शन देवें जो इसी लालसासे न जाने कबकी खडी है।" बादशाहने अपनी दुलहिनकी आज्ञाका तत्काल ही पालन किया । उसने देखा कि चारों ओर, दूर दूर तक, लोगोंका जमाव हो रहा है और वे सब टकटकी लगाकर हमारी ही ओर देख रहे हैं । मनुष्यसमूहसे आगे जहाँ तक उसकी नजर जाती थी कोई मैदान, घाटी, पर्वतं, आदि ऐसा स्थान न था जो उसकी शासनसी-मासे बाहर हो। इन सब बातोंके साथ ही उसने यह भी देखा कि जिस लालाके लिए बड़े बड़े कष्ट सहे, हजारों मनुष्योंका रक्त बहाया, वह आज दलहिन बनकर बगलमें खड़ी है । इस समय उसका चेहरा आत्माभिमानकी दीप्तिसे दमक उठा।

अब बादशाहने अपनी दृष्टिको सब तरफसे हटाकर अपनी दुलहिनकी स्रोत दृष्टा । उसे आश्चर्य हुआ कि सामारण दुल-हिनें जिस संकोचकी दृष्टिसे अपने पति-योंकी ओर देसती हैं उस संकोचका लालाकी दृष्टिनें सर्वथा अमाव है। वह एक अनोतें दृगसे



शाहकी ओर देसती हुई व्यंग्यपूर्वक बोली—
" मालिक मेरे, इस उपस्थित आनन्दको भोग
लीजिए, नहीं तो यह घड़ी जाती है। सांसारिक सुखोंकी सर्वोच्च सीमा पर पहुँचना ही
मानों ईश्वरीय दण्डका पात्र होना है। हम लोग
जो इस समय सब तरहसे सुखी और स्वस्थ हैं,
आश्चर्य नहीं जो एक दिन भरमें—नहीं—नहीं
घड़ी भरमें ही इस संसारसे उठ जायँ।"
अहमदशाह नई दुलहिनकी प्राप्तिके आनन्दमें
ऐसा मस्त हो रहा था कि उसने लालाके इन
व्यंग्यपूर्ण वाक्योंको ज़रा भी न समझा। वह
मुक्तराता हुआ बोला—" ऐसा क्यों?"

नीचे सरोवरके किनारे खड़े हुए सर्वसाधा-रणजन और पास ही बरामदेमें खड़े हुए मु-साहन लोग इस अभिनव जोड़ेकी छवि निहार रहे थे। उनकी रत्नजटित—पोशाकपर पड़ती हुई सूर्यकी किरणें एक अपूर्व शोभाको जन्म दे रही थीं। सबके देखते देखते बाद-शाहके चेहरे पर घबड़ाहट नजर आने लगी। धूपके कारण ज्योंही उसके शरी- रसे पसीना निकला, त्योंही वस्त्रोंमें लगे हुए तीब विषने अपना असर डालना शुरू कर दिया। वह विकल होकर इधर उधर दौड़ने लगा और पोशाकको फाड़फाड़कर फेंकनेका यत्न करने लगा। वह चिल्लाना चाहता था; परन्तु उसके कण्ठमेंसे आवाज न निकलती थी। अन्तमें उसका शरीर शिथिल हो गया और जब तक लोगोंने उसकी इस दशाका कारण मालूम किया, तब तक वह इस संसारसे ही बिदा हो गया!

लालाने अहमदशाहके निर्जीव शरीरको एक बार घृणाकी दृष्टिसे देखा, फिर राजमहलके सबसे ऊँचे शिखरपर चढ़कर उसने अपने पिताके प्यारे अहोर किलेकी ओर देखा, और इसके बाद उसने माता—पिता—माई—बन्धुओंकी मृत्युका ध्यान किया। अन्तमें उसके मुखमण्ड-लपर एक विकट हास्यकी छाया दीख पड़ी और उसने वहींसे सरोवरमें कूदकर प्राण दे दिये!

## सुखशान्तिवर्द्धक नियम।

( लेखक, बाबू दयाचन्दजी गोयलाय बी. ए. )

- १. हमको प्रति दिन आपित्तयाँ सहने और पग
   पग पर निराश होनेके लिए तैयार रहना चाहिए ।
- २. संसारमें कोई भी मनुष्य पूर्ण नहीं है, अतएव बहुत अधिककी ठालसा मत करो ।
- ३. प्रत्येक मनुष्यके स्वभावको देखो कि जिससे दुम उनको अच्छी तरह समझ सको ।
- ४. यदि किसीपर दुःख या आपत्ति आजाय तो उसके साथ सहानुभूति प्रगट करो, और यदि किसीकी उन्नति या बढ़ती होती हो, तो उसे देखकर हर्षित होओ।
- ५. यदि तुम्हें कोघ आरहा हा, तो मौन धारण
   करो । क्रोधावस्थामें बोलना ठीक नहीं है ।
- दूसरोंको प्रसन्न करनेके लिए शक्ति भर उन्नोत करो।
- भ्राजीवनको निःसार मत समझो, किंतु हर्ष और आजनवकी दृष्टिसे देखो ।

- ८. अपनेसे बड़ोंसे आदरके साथ पेश आओ और छोटोंसे प्रेमके साथ व्यवहार करो ।
  - ९. नौकरोंके साथ धीरे और प्रेमके साथ बोलो।
- १० किसीके अवगुण एकान्तमें देखो, लोगोंके सामने उसकी प्रशंसा ही करो।
- ११. प्रशंसा जब हो सके, तब करो; परन्तु निन्दा उसी समय करो जब उसकी अत्यन्त आवश्यकता हो ।
  - । समय करा जब उसका अत्यन्त आवश्यकता हो । १२. मुलायम जबाबसे प्रायः कोध जाता रहता है।
- 9३. यदि वास्तवमें किसीने अपराध किया हो और तुम उसपर कोध करते हो, तो उस समय याद करो कि तुमने भी कभी कोई अपराध किया होगा।
  - १४. हर्षमें पहले दूसरोंका ख्याल रक्सो।
  - १५. दूसरोंकी प्रतिष्ठाका ख्याल रक्खो ।
- १६ जब हो सके दूसरोंके विषयमें अच्छे विचार रक्लो ।

## जैनोंकी वर्तमान दशाका चित्र। एक सचे नाटकका अभिनय।

[ लेखक, श्रीयुक्त बाडीलाल मोतीलाल शाह ]

रविवारका सन्ध्यासमय है। अभी अभी छहका घंटा बजा है। मैं एक स्वानुभवी तत्त्वज्ञानीके प्रनथको छेटे छेटे बाँच रहा था। जीवन-नाटकके अभिनयका आनन्द कैसे अनुभव
किया जाय, इस विषयमें उक्त तत्त्वज्ञानीके
विचार पढ़कर मेरे मुँहसे एकाएक निकल पड़ा
-"शाबास मित्र, शाबास!"

मेरे इन शब्दोंके निकलनेके साथ ही किसीने कहा-"शाबास सनकीजी, शाबास ! " देखता हूँ तो मेरे मित्र डाक्टर रामलाल खड़े हैं। चार नजरें होते ही वे बोले-"इस सन-कको अब छोड़ दो, तो अच्छा हो। अपने लिए नहीं तो मेरे जैसे स्नेहियोंके लिए ही-कमसे कम ४-६ महीनेको तो यह पागलपन छोड़ दो। यदि न छोड़ोगे तो मैं कहे देता हूँ कि तुम्हें ागल्लानेसे या मरघटसे आमंत्रण आये बिना न रहेगा। महीनों बीत गये, तुम बीमार हो। मैं कह कहकर थक गया कि बीमारीका कारण कोई रोग नहीं, किन्तु यह सनक ही है, तो भी तुमने इसे छोड़कर शामको टहलनेके लिए जानेका आरंभ न किया । बाँचने और सोच विचार कर-नेका आनन्द तुमसे नहीं छूटता और यही कारण है जो तुम्हें यह बीमारी नहीं छोडती। शरीरकी ओरसे इतने ला-परवा रहना, इससे बढ़कर मूर्सता और क्या हो सकती है ? मैंने आज सुना कि तुम्हारी तबीयत बहुत खराब हो रही है, इस कारण और सब कामोंका छो-

ड़कर तुम्हें फिर एकवार सूचना देने आया हूँ। क्या तुम नहीं जानने कि 'अति सर्वत्र वर्जयेत'?

में उठकर बैठ गया और डाक्टरको कुरसीपर बैठनेके लिए कहकर बोला—" भाई, तुम ज़रा सोचो, तो मालम हो कि यह सनक भी एक अमूल्य चीज़ है। बाँचने और सोचने विचार-नेसे यदि मनुष्य सनकी पागल या मृत हो जाता हो, तो भी भैं कहूँगा कि बाँचने और विचारनेकी यह बहुत ही थोड़ी कीमत है। यदि इससे भी अधिक कीमत देना पड़ती हो तो भी ये रत्न खरीदनेके योग्य हैं । तुम्हारी इस सनक-पागलपन और मौतसे डरनेवाली दनिया तो जीवित रहनेपर भी मुरदोंकेसे दिन पूरे किया करती है और सदा रोती हुई शकल बनाये रहती है; मानों मौतके मुँहमें ही निवास करती हो ! पर मेरी दशा देखो; मुझे इस विचा-रसागरमें डुबकी लगानेसे एक प्रकारका नया जीवन मिलता है और इस कारण चाहे जितना बीमार रहनेपर भी मैं नई शक्ति और आन-न्दका अनुभव किया करता हूँ। 'अति सर्वत्र वर्जयेत् ' यह बोधवचन उन होगोंके हिए है जो अपने आपको बोध नहीं दे सकते हैं। हम जैसे सनकियोंको तो दूसरोंके ग्रथित किये हुए नीतिसूत्रोंकी धज्जियाँ उड़ानेमें और सच्चे सूत्र बनानेमें ही आनन्द आता है और इसी कारण हमें कोई भी वचन डरावना नहीं मालूम होता। जो 'अति' दूसरोंके लिए भयस्थान है, वह



हमारे लिए आनन्दस्थान है—बल्कि हमें तो 'अल्प'में उलटी तुच्छता मालूम होती है–उससे एक प्रकारकी अरुचि उत्पन्न होती है और—"

'' और मैं भी आज तुम्हें अरुचि उत्पन्न करानेका निरुचय करके आया हूँ। " डाक्टरने बात काटकर कहा और मेरे हाथसे पुस्तकको छीनकर टेबिलपर फेंक दिया। "मैं आज तुम्हें तुम्हारे थोथे और हवाई खयालोंमेंसे खींचकर बाहर घसीट ले जानेका विचार करके आया हूँ। आज मुझे दिखला देना है कि तुमारी खयाली दुनियाकी अपेक्षा हमारी यह जीती-जागती साँची द्वानिया कितनी अधिक आनन्द्जनक है। मेरा विचार है कि आज कुछ खेलतमाशे दिखला-कर तुम्हारा जी बहला लाऊँ । खुली हुई हवामें फिरनेसे और जीती जागती दुनियाके मनो-रंजक दृश्य देखनेसे तुम्हारे मस्तकको विश्राम मिलेगा और शरीरको भी लाभ होगा। चलो, देर मत करो; कपड़े पहन कर मेरे साथ हो जाओ । यदि तुम इंकार करोगे तो मुझे बहुत दुःख होगा। "

मैंने सोचा, एक ओर तो मुझे तत्त्वज्ञानके वाचन—मननके इस आनन्दको गँवानेका दुःख भोगना पढ़ेगा और दूसरी ओर, अपने प्रेमी मित्रकी बात नहीं मानता हूँ तो उसे दुःख होगा,—इन दोमेंसे मुझे कौनसा मार्ग ग्रहण करना चाहिए! बुद्धिने सम्मति दी कि " तुझे दुःख होता है इस कारण अथवा दूसरेको जो दुःख होता है उसकी सहानुभूतिसे, किसी कार्यको करनेके लिए तैयार होना, ये दोनों ही निर्बलतायें हैं। तेरा आशय केवल बल प्राप्ति करनेका होना चाहिए, सुख दुःखका नहीं। तब, इस समय तुझे पुस्तक पढ़नेमें जो सुख हो रहा है उस सुखको भी यदि तू जीत ले—उसकी भी दासता छोड़नेके लिए कमर कसले, तो क्या यह बलप्राप्तिका

मार्ग नहीं है ? जिस चीज़से सुस होता हैं उसे (उस चीज़के प्रति घृणा होनेके कारण नहीं किन्तु चीज़ चाहे जितनी सुखदायक और सुन्दर हो तो भी एक विचारकके लिए उसकी दासता स्वीकार कर लेना अपमानजनक है, केवल इसी ख्यालसे) छोड़ देना—यह जय—यह आनन्द यह बलप्राप्ति ही तो प्रार्थनीय है। " बुद्धिकी यह सम्मति पाकर मैंने तत्काल ही निश्चय कर लिया और कपड़े पहनकर कहा, 'चलो चलें।"

इसके बाद हम दोनों घरसे चल दिये। मैदानमें पहुँचकर पहले हमने 'टग आफ वार ? ( रस्सा खींचनेका तमाशा ) देखा; परन्तु उससे मेरा जरा भी मनोरंजन न हुआ । वहाँसे हम सीनेमेटोग्राफमें गये जिसमें हमने जलते हुए महल देखे, उनमें एक वीरपुरुषको देखा जिसने अपनी जानपर खेलकर एक परे कुटुम्बको बचा लिया, पुराने खंडहर देखे और एक विनोदपूर्ण फिल्ममें एक भेडके पीछे चलती हुई भेड़ोंकी सेनाको कुएमें पड़ते देखा। यहाँसे उठकर हम ' महाभारत ' नाटक देख-नेके लिए गये। उस समय द्रौपदीके शरीर परसे वस्त्र सींचा जा रहा था। बलवान पाँचों पाण्डव, ऋषिगण, और राजसभाके सारे सभ्यः चित्र लिखेसे हो रहे थे। उनमेंसे कोई भी मनुष्य उस पतिवताकी रक्षा करनेके लिए तैयार न होता था । यह देखकर मेरे मित्रको उन सबसे बड़ी घृणा हुई । श्रीकृष्णकी कृपाका—किसी अलौकिक शक्तिका-कर्मके अदृश्य हाथोंका सहारा पाकर यद्यपि वह बिलकुल वस्त्रहीनः न हो सकी, अन्यायी दुःशासनको इस कार्यमें सफलता प्राप्त न हुई तथापि उसे दासी बनानेमें तो वह सफलमनोरथ हो गया। यह सब होने पर भी जब उन हजारों पुरुषोंमेंसे कोई भी

उसे मुक्त करनेके लिए उद्यत न हुआ तब मैं बोला-" डाक्टर साहब, बहुत हुआ, चलिए अब मुझसे यहाँ बैठा नहीं जाता। पतियोंकी, दरबारियोंकी और ऋषियोंकी इस प्रकारकी निर्वेलता और उनकी इस प्रकारकी नीतिकी व्याख्या मुझे सहन नहीं होती । इस दृश्यसे मेरे मनुष्यत्वसम्बन्धी विचारोंकी हत्या होती है। यहाँ ज़ुआ खेलनेमें अनीति नहीं समझने-वाले, विस्तृत राजपाटको-जो किसी एक मन्-ष्यकी नहीं किन्तु सारी प्रजाकी चीज है-जुएके दाव पर लगा देनेवाले और जीवित मनु-ष्यको-मनुष्य ही नहीं, अपनी एकनिष्ठ अधीं-गनाको भी धन या महलके समान दावपर लगा देनेवाले मनुष्य, भरी सभामें और अपनी आँसोंके सामने, अपनी स्त्रीको-राजरानीको वस्त्रहीन होते देख चुप बेंठे रहते हैं और अपने मनमें यह आभिमान करते हैं कि हम अपने वचनका पालन कर रहे हैं, यह सब मुझसे नहीं देखा जाता । मित्र, चलो, मुझे अब निदाकी आवश्यकता है कि जिससे मेरी मानसिक व्यथा कुछ कम हो जाय।"

अधूरे नाटकको छोड़कर हम चल दिये और अपने अपने घर जाकर सो गये। सोते ही मुझे स्वप्न आया और उसमें मैंने देखा कि मैं अपने पूर्वोक्त मित्रके ही साथ विचरण कर रहा हूँ।

मेरा स्वम विचित्र था। स्वमकी जागृतद्शामें मैंने अपने मित्रसे कहा—" डाक्टर, रुपये सर्च करके नाटक—तमाशे देखनेमें तो तुम लोगोंको आनन्द आता है; परन्तु तुम्हारे चारों ओर और तुम्हारे अन्तरमें जो सच्चे नाटक खेले जा रहे हैं उन्हें देखनेका तुम्हें ज़रा भी शौक़ नहीं। तुम मुझे 'टग—आफ—वार ' (रस्सा सींचनेका खेल) दिखला करके हँसाना चाहते

थे और स्वयं हँसते थे; परन्तु स्वयं तुम्हारे समा-जमें जो 'टग-आफ-वार 'हो रहा है उसे देख-नेकी इच्छा तम्हें क्यों नहीं होती ? जैनतीर्थीको मालिकीकी रस्सीसे लपेट कर श्वेताम्बर और दिगम्बर भाई खींच रहे हैं और इस खींचतानमें अपनी सारी ज्ञक्तियोंका और सारे द्रव्य-बलका उत्सर्ग कर रहे हैं, यह सब क्या तुम्हें दिखलाई नहीं देता ? इस खींचतानमें-धींगामस्तीमें कितनोंकी पगड़ियाँ गिर पड़ती हैं, कितने ही हारकर सिर धुनते हैं और कितने ही जीतके नशेमें चूर हो-कर नाचते कूदते हैं। तीर्थींकी दुर्दशाका यह हास्यकरुणमिश्र-नाटक क्या तुम्हारे चित्त पर कुछ भी प्रभाव नहीं डालता है ? दया और क्षमा, सरलता और उदारताको धर्मका अंग समझनेवाले धर्मात्मा भाई अपने मनुष्य बन्धु-भाइयोंपर-ओंपर-नहीं नहीं अपने सगे भावहिंसाकी-कपटकी-क्रेशकी-निन्दाकी चोटें चलाकर प्रसन्न होते हैं, यह फार्स क्या 'टग आफ वार ' की खींचातानीकी अपेक्षा कम दर्शनीय है ? मित्र, इन द्याधर्मकी-शान्तिधर्मकी-क्षमा धर्मकी धर्ममुर्तियोंकी ओर ज़रा अच्छी निहारो । यदि मेरे जैसे आन्तर-चक्षु तुम्हारे भी होते, तो इनके कुरूप, बीभत्स, वामन शरीर देखकर तुमसे हँसे विना न रहा जाता। मुझे इनके बुद्धि-शरीरकी विकृति देखकर भी बड़ी हँसी आती है। जिस धनशक्ति और समयको धर्म और संघकी उन्नतिके कामोंमें लगाना चाहिए उसे ये लोग अदालतों, आफिसरों और वकीलोंके वृप्त करनेमें खर्च करते हैं ! इन लोगोंने अपनी वणिक्बुद्धिके अभिमानमें मस्त होकर एक कहावत चला रक्खी है कि 'बणिक बिना रावणका राज्य चला गया । 'परतु इनकी बुद्धि कितनी है इसका पता एक इसी बातसे लग जाता है कि इनसे अपने आपसी घरू झगड़े



मी नहीं मिटाते बनते ! डाक्टर साहब, यदि यह तीर्थक्षेत्रोंको दोनों ओरसे खींचनेवाला रस्सा बहुत समय तक इसी तरह तना रहा, तो अन्तमें इन तीर्थोंकी इनकी पवित्रताकी-इनके पूजनेके उद्देश्योंकी क्या दशा होगी ? पर अब इस तमाशेको जाने दो और यह दूसरी ओरका करुणारसप्रधान नाटक देखो ।

"महाभारत-नाटकमें द्रौपदीके चीरका खींच-ना देलकर तुम और तुम्हारे साथी सैकड़ों दर्शक आँसोंसे आँसू बहा रहे थे और गहरी उसाँसें लेते थे । यह सब मिथ्या नाटक है; वास्तविक घटना नहीं है, यह जानकर भी उक्त दृश्यको सत्य मानकर तुम सबका हृद्य सहानुभूतिसे भर आया था; पर तुम्हारी आँखोंके आगे तुम्हारे समाजकी सैकड़ों विधवाओं, सध-वाओं और बालिकाओंपर जो अन्याय अत्याचार होते हैं, उन्हें देखकर मालूम नहीं तुम्हारी सहानुभूति कहाँ चली जाती है। आज तुम्हारे यहाँ न जाने कितनी अपक्व कन्यायें बलप्-र्वेक पत्नी और मातायें बनाई जाती हैं और इसतरह उनका सारा जीवन रूक्ष, नीरस, कष्ट-मय और भाररूप बना दिया जाता है। न जाने कितनी बालविधवायें और प्रौढ विधवायें उदरपोषणके फेरमें पड़कर पशुओंके समान जीवन व्यतीत करती हैं और उनमेंसे न जाने कितनी जानबूझकर और बिना जाने, अनीतिक फंदेमें जाती हैं। फँस क्या तमने कभी इन दुःसोंके देखनेकी और उनके मूलकारणोंपर गंभीरतापूर्वक विचार कर-नेकी तथा उनके प्राकृतिक उपचार हूँढनेकी चिन्ता की है ? क्या तुमने उनके एकान्तमें पड़ते हुए ऑसओंके देखने और गहरी उसाँसे सुननेकी कभी आवश्यकता समझी है? क्या उनके फटते हुए हृद्य और दुःलकी दाहसे दहकते

हुए दिल, तुमपर उस कल्पित नाटककी द्रीप-दीके बराबर भी प्रभाव नहीं डाल सकते हैं ? अरे भाइयो ! तुम्हारे यदि आँखें हैं, तो उनका उपयोग इस नाटकके देखनेमें करो और यदि उनमें कुछ पानी बचाहुआ है तो उसे इस सचे नाटकमें धधकती हुई अग्रिपर बहने दो । इसी प्रकार यदि तुम्हारे हृदय वर्त-मान हो तो उसे इस अग्रिमें झंपापातपूर्वक सुवर्णके सदृश शुद्ध होकर निकलने दो और यदि तुम्हारे मस्तिष्कमें केवल भूसा ही न मरा हो तो उसे इस आगके बुझानेका कोई अच्छा उपाय सोचनेमें लगा दो ! "

मेरे मुँहसे अन्तिम वाक्य पूरा न निकल पाया था कि इतनेमें एक भयंकर कोलाहल सुनाई दिया। ऐसा मालूम होता था कि उस कोलाहलमें हजारों कोमल आवाजें शामिल हो रही हैं। मैंने अपने जीवनमें ऐसी चिल्लाहट पहले कभी नहीं सुनी थी। मैं अपने मित्रको बहुत ही निडर समझता था। रोगियोंके अंग उपांगोंको काटनेमें उसे जरा भी भय न मालूम होता था। परन्तु इस कोलाहलको सुनकर वह बहुत ही डरा और इच्छा न रहते भी चिल्ला उटा—" बचाओ! वचाओ!

एक अदृश्य आवाज्रसे भी ढरनेवाला और अनिश्चित भयसे भी बचनेकी इच्छा करनेवाला मनुष्य औरोंकी सहायता पानेके लिए तो तड़-फता है—व्याकुल होता है, परन्तु औरोंके भयंकर दुःखके लिए उसके हृदयमें ज्रा भी स्थान नहीं होता—औरोंको बचानेकी उसे इच्छा ही नहीं होती! हाय! हाय! मनुष्य कैसा आतम-वंचक है!

विधवाओंके समूहकी भयंकर चीलकी प्रतिष्वान जड़ आकाशने तो गुँजा दी; परन्तु मनुष्यके हृदयपर उसका कुछ भी परिणाम न हुआ ! ओ परमार्थकी पोज्ञाकमें छुपे हुए छोड कीडे ! आत्मवंचकता अपने हृदयको चीरकर देख । कोई बाल-विधवा—जिसने अपने पतिका मुँह भी अच्छी तरह नहीं देखा है-मजबूर होकर फिरसे ब्याह करना चाहती है और इस तरह अपने निर्वाह और रक्षणका एक विश्वासपात्र साधन खोज लेना चाहती है, पर हे मनुष्य ! तू उसमें रुका-वटें डालनेको तैयार होता है और इसमें अध-र्मका 'होआ ' दिखलाकर डराता है। क्या इसका गहरा और वास्तविक कारण जाननेका प्रयत्न किया है ? तुने स्त्रीको चेतन नहीं, पर जड़ भोज्य पदार्थ मान रक्ला है और इस कारण तेरा भोगा हुआ पदार्थ फिरसे किसी दूसरेके भोगनेमें आ जायगा, इस ख्यालसे तुझे ईर्षा होती है । परन्तु इस ईर्षाके भावको छुपा-कर तू धर्मके सुन्दर, मनोमोहक बहानेको आगे खड़ा कर देता है और कहता है,--"एक जीवनमें दो पति! महान् अधर्म! महान् अनर्थ! घोर कलियुग !" परन्तु रे ईर्षाके खिलाँने ! यह तो कह कि अपनी स्त्रीके मरनेके पीछे दूसरी, तीसरी, चौथी और पाँचवीं स्त्री ब्याहते समय तेरा वह धर्म कहाँ भाग जाता है? यह अधर्मका रैतान उस समय तुझसे तोबा तोबा क्यों नहीं कराता ? तू अपने स्वार्थी हृदयसे तो पूछ । वह कहेगा कि तु भोक्ता है भोज्य नहीं. राजा है प्रजा नहीं, चेतन है जड़ नहीं। और भोज्यका अस्तित्व भोक्ताके लिए है. प्रजाका अस्तित्व राजाके लिए है, जडका अस्तित्व चेतनके लिए है। वह यह भी कहेगा कि प्रजाको नहीं किन्तु राजाको कानून बनानेका अधि-कार है और वे कानून प्रजाको ही बाधक हो

सकते हैं, रोजाको ज़रा भी नहीं। इसी तरह स्त्री भी भोज्य और प्रजारूप है, अतः उसके लिए भोक्ता पुरुष ही कानून बनायगा; परन्तु स्वयं पुरुष उन कानूनोंसे मुक्त रहेगा ! तेरा हृदय स्पष्टतः यही कहेगा; परन्तु इसका अर्थ केवल यही है कि तेरी समझमें स्त्री जड है चैतन्य नहीं! तो अब तू ही बतला दे कि अधर्मी कौन है ? स्त्रीको हृदयसे जड समझ-नेवाला तू, या अपने जीवननिर्वाहके लिए-अपनी रक्षाके लिए-फिरसे ब्याह करनेके लिए ठाचार होनेवाली बालविधवा? जो बालिका 'पत्नी' बननेका अर्थ ही नहीं समझती थी, उसे जुबर्दस्ती पत्नी बनाकर-ऐसे पथिककी जो कि शीघ ही स्मशानके नज्दीक पहुँचने-वाला है-विधवापनेकी खाईमें धकेलनेवाला तू या तेरे ही समान व्यक्तियोंसे बने हुए और कौन है ? क्या समाजको छोड़कर कोई बालिका अपने पितामहकी उमरके बूढ़े खूसटकी पत्नी बननेकी इच्छा कर सकती है ? क्या कभी तूने या तेरे समाजने उसकी इच्छा जाननेकी चिन्ता की है ? क्या ऐसी घटनायें आये दिन नहीं हुआ करती हैं जिनमें कन्याके साफ़ इन्कार करनेपर भी वह ज़बर्दस्ती किसी बूढ़े या अयोग्यके साथ व्याह दी जाती है ? और ऐसी दशामें उसका वैधव्य उस बेचारीका दोष है या समाजका ! तू समाजके दोषपर उस बेचारीको-बिना मारे मरी हुई गायको-दण्ड देनेके लिए तैयार होता है, क्या यही तेरा पुरुषत्व है, मनुष्यत्व है और धर्मकी व्याख्या है ? धर्मका 'ओ-ना-मा' न जानने पर भी धर्मकी शेखी मारनेवाले ओ ईर्षाके पुतले ! पहले यह तो बतला कि तेरा धर्म ब्याहकी भी आज्ञा कहाँ देता है? जैनधर्म. जब उद्धारके लिए जितनी प्रवृत्तियाँ की जाती



हैं उनके सिवाय दूसरी किसी भी प्रवृत्तिको पवित्र नहीं मानता है, तब ब्याह तो जैनधर्मकी दृष्टिसे पवित्र हो ही कैसे सकता है ? यदि धर्महींसे प्रेम है तो अखण्ड ब्रह्मचर्य धार-ण करो । ब्याह धार्मिक नहीं किन्तु व्या-वहारिक सम्बन्ध है। भगवान तीर्थंकरोंने ब्रह्म-चर्य पालनका आदेश किया है न कि ब्याह करनेका । विवाहपद्धति और विवाहके नियमों-की योजना भी उन्होंने नहीं की है । आत्माका आनन्द ब्रह्मचर्यपालनमें, एकान्तवासमें और गिरिगुहाओं और पहाड़ोंमें एकाकी विचरण करते हुए आत्मचिन्तवन करनेमें है। जो इस एकाकी सिंहवृत्तिको धारण करनेमें, असमर्थ हैं और जिन्हें संगी सहचारीकी आवश्यकता है व्यवहारशास्त्र उनके लिए रचे गये हैं। व्यवहार-शास्त्र-जिन मनुष्योंके लिए-जिस समयके लिए -जिस भिमके लिए आवश्यक होते हैं, उनकी प्रकृतियों योग्यताओं और आवश्यकताओंकी ओर दृष्टि रखके रचे जाते हैं। सारे देशों और सारे स्वभावोंके लिए एक सा व्यवहार-शास्त्र नहीं हो सकता, अर्थात् उन्नतिक्रमकी जुदी जुदी सीढियोंपर खड़े हुए जीवोंके लिए एकहीसे कानुन उपयोगी नहीं हो सकते। मह-लका रहना चाहे जितना अच्छा हो. पर झोपडोंमें रहनेवालोंके लिए यह कानून नहीं बनाया जा सकता कि तुम अपने झोपड़ोंको तोड़ डालो और विना विलम्बके महल ब-नाओ; नहीं तो तुम्हें दण्ड दिया जायगा।

कानून बनानेवालेका लोगोंको इस बातके लिए मजबूर करना तो उचित है कि तुम अपने झोपड़े स्वच्छ रक्सो और उनके आसपास किसी तरहकी गंदगी न रहने दो जिससे कि पड़ोसियोंको कुछ हानि पहुँचे। उसका यह भी कर्तव्य है कि झोपड़ेवालोंकी आर्थिक और

मानसिक शक्तिओंको विकसित करनेके लिए उचित उपायोंकी योजना कर दे, जिससे के धीरे धीरे अच्छे और सब तरहकी सुविधाओंवा-ले मकानोंमें रहनेकी इच्छा करने लगें और अपनी इस इच्छाको पूर्ण करनमें समर्थ बनें । विवाह आदि व्यावहारिक क्रियाओंके विषयमें भी ऐसा ही समझना चाहिए। धर्मदृष्टिसे विवाह इष्ट नहीं है; परन्तु सारे ही मनुष्योंमें ऐसी शक्ति नहीं हो सकती कि वे सिंहके समान एकाकी और आत्मसन्तृष्ट रहकर विचरण कर सकें, इस सयालसे समाजको 'विवाह ' इष्ट मानना पड़ा। पहले कहा जा चुका है कि विवाह 'धर्म, नहीं, ' व्यवहार ' है और कोई भी व्यवहार स्थिर या निञ्चित नहीं हो सकता । इसीसे जुदे जुदे देशों और और जुदे जुदे समयोंके विवाहसम्बन्धी कानून जुदे जुदे रहे हैं। एक समय ऐसा था कि जब भाई बहिन एक साथ जन्म होते थे और योग्य वय प्राप्त होने पर पर-स्परमें विवाह कर छेते थे। ऐसा भी एक समय था जब एक स्त्रीके अनेक पति होते थे। एक पतिकी हजारों स्त्रियोंकी कथाओंसे तो हमारे शास्त्र भरे हुए हैं। हिन्दू धर्मके पुराणोंसे एक ऐसे समयका भी पता चलता है जब राजाके जीते जी राजमहिषी इच्छित पुत्रकी प्राप्तिके लिए किसी ऋषिके आश्रममें कुछ कालके लिए मेज दी जाती थी ! परन्तु इन सब रूढियोंमें तात्कालिक स्त्रीपुरुषोंको कोई अनौचित्य, अनीति या अधर्म नहीं मालूम होता था । इसका कारण यही है कि स्त्रीपुरुषका सम्बन्ध-ब्याह-धर्मका अंग नहीं किन्तु व्यवहारका अंग है और व्यवहारकी सृष्टि समाज स्वयं करता है, इसलिए उसे उसमें भयंकरता, बीभत्सता या अनोचित्य नहीं जान पड़ता ।

समाज अपनी परिस्थितियों, आवश्यकताओं और सासियतोंके अनुकूठ ' व्यवहार ' बनाताः है और ज्योंही कोई नई परिस्थिति उत्पन्न हो जाती है त्योंही पूर्वके व्यवहारको तोड़ देता है या बदल देता है। जो समाज बनाने और तोड़नेकी शाकि रखता है उसीको जीता जागता समाज कहना चाहिए और वहीं उन्नातिपथका पथिक बना रह सकता है। 'बनाना ' और ' तोड़ना ' ये दो कियायें आरोग्य और उत्क्रान्तिकी निशा-नियाँ हैं। जो समाज तोड़ नहीं सकता वह बना भी नहीं सकता।

वास्तवमें अखण्ड ब्रह्मचर्य ही इष्ट है। यही धर्म है और यही मनुष्यका लक्ष्यबिन्दु होना चाहिए । परन्तु जैसे भूमिके भीतर गड्डे खादकर रहनेवाले मनुष्य झोपडोंमें रहनेके लिए लाचार नहीं किये जा सकते और झोपड़ोंमें रहनेवाले महलोंमें रहनेके लिए मजबूर नहीं किये जा सकते, उसी प्रकार वासनाओं और आवश्यकता-ओंवाले संसारी मनुष्य अखण्ड ब्रह्मचर्य पालनेके लिए मजबूर नहीं किये जा सकते। यद्यपि न्याह करना समाजकी दृष्टिमें कोई और अपराध नहीं है, तो भी बहुतसे उच्च श्रेणी-के मनुष्य ब्याहके या वासनाओंके कुएमें पडना पसन्द नहीं करते; वे अपनी बुद्धि और आत्माके भीतर ही अपने इच्छित आनन्दकी प्राप्तिके लिए प्रयास करते हैं। जिन देशोंमें एक पतिके मरने पर दूसरे पतिका कर लेना बुरा नहीं समझा जाता है उन देशोंमें भी बहुत पुनर्विवाह करना पसन्द नहीं करतीं-इससे घृणा करती हैं । यद्यपि ऐसा कोई कानून न पहले था और न अब भी है कि पतिके मरनेके बाद स्त्रीको मर ही जाना चाहिए, तो भी हजारों स्त्रियाँ अपनी इच्छासे अपने पतियोंके लिए जल मरी हैं और अब भी जल मरती हैं। मनुष्य हमेशा अपनी खासियतों (Charactristick) के अनुसार ही चलता है।

इन लासियतों पर जुल्मी हथोड़ा मारनेसे कुछ भी लाभ नहीं होता। मर्यादित अंकुश और मार्गसूचन करते रहनेसे ही ये खासियतें उच बनाई जा सकती हैं । समाजको इस नियमकी सत्यता समझ लेनी चाहिए और इसीके अनुसार अपने व्यवहार शास्त्रमें अखण्ड ब्रह्मचर्य, एक ही बारका ब्याह और पुनर्विवाह इन तीनोंको यथोचित स्थान देना चाहिए । समाजके नियम ऐसे होने चाहिए जिनसे सब तरहके-योग्य अयोग्य- समर्थ असमर्थ-संयमी और इन्द्रि-निर्वाह जीवोंका होता और वे धीरे धीरे आगे बढ़ते चले जायँ। ब्रह्मचर्य पालन करनेका सबसे ऊँचा वत तमाम व्यक्तियोंके लिए अनिवार्य-अवश्य पालनीय नहीं ठहराया जा सकता; और यदि ठहरा-ना ही हो, तो पहले उस वतको पोषण करने-वाला वातावरण उत्पन्न कर देनेका प्रयतन करना चाहिए। 'स्त्रीको पुनावींवाह करना ही न चाहिए ' यदि यह उच्च श्रेणीका नियम प्रचित करना हो, तो समाजको दो बातोंकी तैयारी कर रखना चाहिए। एक तो स्त्रीको पतिः ऐसा सयोग्य मिलना चाहिए कि जिससे उसके मरनेके बाद भी उसके हृदयमें उसका स्मरण जागृत बना रहे और दूसरे पुरुषकी पत्नी बननेका विचार भी उसे बुरा मालूम हो। ऐसा होनेके लिए यह आवश्यक है कि रोगी, निर्बल, बुद्धिहीन, अनुभवहीन, दाम्पत्य प्रेमकी पवित्रताः तथा निस्वार्थताको न समझनेवाले और निर्वाहकी शक्तिसे रहित स्त्री-पुरुष ब्याह ही न कर सर्वे-ऐसे अयोग्योंको ब्याह करनेका अधिकार ही न रहे। यदि ऐसा हो जाय तो स्त्रीको ब्याहके बाद जो सुख मिलेगा उस सुसका स्मरण उसे इतना मीठा लगेगा कि उसे भुला देनेके लिए पनर्विवाहके लिए वह प्रायः



ही न होगी। दूसरी तैयारी जो समाजको कर रखना चाहिए वह यह है कि विधवाओं को पतिके मर जानेसे—पतिकी रक्षा, सहायता और शिक्षा बन्द हो जानेसे—जिन जिन अड़चनों और भयों के होनेकी संभावना रहती है उनसे बचनेके लिए कोई अच्छी और नियमित न्यवस्था कर दी जाय—उन्हें केवल कुटुम्बि-योंकी दया पर न छोड़ दिया जाय।

इस दूसरी तैयारीके विषयमें तीन बातोंपर अधिक विचार करनेकी ज़रूरत है। एक तो इस बातको समाजका प्रत्येक मनुष्य स्वीकार करेगा कि पेटका गढ़हा भरे बिना किसी भी प्राणिका—बड़ेसे बड़े महात्माका भी नहीं चल सकता। दूसरे स्त्रियोंको हमने उनकी इच्छा जाननेकी परवा किये बिना ब्याहके पींजरेमें इालकर, सुन्दर परन्तु स्वतंत्रतापूर्वक उड़नेकी शक्ति रहित पक्षी बना रक्सा है। तीसरे सामान्यतः, पुरुषोंकी अपेक्षा स्त्रियोंमें कामवासना अधिक होती है।

१-२ पक्षी सुन्दर है, मधुर स्वरसे गाता है, और हमारी इन्द्रियोंको सुख देता है, इस कारण हम उसे पींजरेमें—सोनेके पीजरेमें—बन्द करके रखते हैं; परन्तु यह क्या हमारा धर्म है ! यदि पींजरेमें बन्द किये बिना हमारा मन नहीं मानता है तो इतना तो अवश्य ध्यान रखना चाहिए कि पाँच दस वर्षके बाद—अपनी मृत्यु हो जानेपर यदि वह छोड़ दिया जायगा तो पंसोंके निकम्मे हो जानेसे उड़ नहीं सकेगा और अपना पोषण और रक्षण न कर सकेगा, इस लिए या तो हमें पक्षीको पींजरेमें रखना ही न चाहिए, या जब तक वह जीता रहे तब तक हमें मरना न चाहिए। (जैसा कि जुगलियोंके समयमें था—जोड़ी एक साथ जन्म लेती थी और एक ही साथ मरती

थी।) और यदि मरना-जीना हमारे हाथमें न हो, तो उस निराधारको कोई नया आधार तलाश करनेमें हमें बाधक न बनना चाहिए। यदि पितृगृह या स्वसुरगृहमें यथेष्ट आधार मिलता हो और वे उसे भार समझकर कष्ट न देतें हों तो उदरानिर्वाहकी कठिनाईका प्रश्न हल हो जाता है; परन्तु १०० में प्रायः ८० उदाहरण-बंडे बंडे धानियोंके घरोंमें भी-ऐसे मिलते हैं कि वहाँ विधवायें भार ही मानी जाती हैं । उनका सारा जीवन नीरस, रूक्ष, और दु:समय बना रहता है। इस लिए या तो समाजको सारी विधवाओं के लिए आश्रम सोलना चाहिए जहाँ उनकी परव-रिश हो और सत्संगति, विद्यान्यासंग आदिके कारण उनका जीवन भाररूप न बनकर सह्य बन सके। या यदि ऐसे आश्रम खोलनेके लिए समाज तैयार न हो तो और किसी मतलबसे नहीं केवल उदरनिर्वाहके लिए ही, विधवाओंको यदि वे चाहती हों तो-अपना दूसरा सहारा तलाश कर लेनेमें बाधा न डालना चाहिए I अब प्रश्न यह है कि दूसरा सहारा किस प्रकारका मिल सकता है ? या तो कोई धर्मात्मा अपनी धर्मबहिन मानकर उसका पालन पोषण करे. या कोई स्वाधी आतमा उसे पतनी बनाकर अपने आश्रयमें रखले। इनमेंसे पहले प्रकारके उदाराशय पुरुषोंकी संख्या संसारमें बहुत ही थोड़ी है; आधिक संख्या दूसरे प्रकारके लोगोंकी है । अतः ऐसे ही लोगोंका सहारा विधवाओंको लेना पड़ेगा। यह सच है कि यह मार्ग कोई अच्छा मार्ग नहीं है-प्रेमके उच आद्शीसे गिरा हुआ है-परन्तु किया क्या जाय, और कोई उपाय भी तो नहीं है।

३ ऊपर लिसी हुई नीन बातामस तीसरी बात कामवासनाकी है। इसके विषयमें विचार करनेसे मालूम होता है कि कामवासनाका

होना एक प्रकारकी आत्मिक निर्बलता है। कामवासनाके विरुद्ध युद्ध करने और उसमें विजय-प्राप्त करने लिए बडे भारी आन्त-रिक बलकी और आत्मज्ञानरूपी शस्त्रकी आवश्यकता है। जिस तरह राजाका अपने शतुके विरुद्ध लड्नेके लिए निर्बल और निःशस्त्र मनुष्योंका भेजना अन्याय है, उसी प्रकार काम जैसे प्रबल शत्रुके सामने-जिससे कि बड़े बड़े ऋषि मुनि भी हार मान गये हैं-आन्तारिक बल और आत्मज्ञानहीन व्याक्तियोंका-चाहे वे पुरुष हों या स्त्री-लड्नेके मजबूर किया जाना भी अस्वभाविक और पागलपन है। जब दो असमान पक्षोंमें युद्ध होता है तब उसका परिणाम निर्वेल पक्षकी हार ही होती है यह जाननेपर भी-इस खयालसे कि पराजयसे या हारसे भी बल मिलता है, यदि अशक्त व्यक्तियाँ कामसेनाका सामना करनेके लिए भेजी जाय, तो ऐसी दशामें भेजनेवाले समाजको युद्धके परिणाम पर अप्रसन्न न होना चाहिए। अर्थात् वे निर्बल व्यक्तियाँ कामसेनाके प्रबल आक्रमणके सामने कुछ समय तक साहससे लड़तीं रहकर यदि अन्तमें हार जायँ-कामसेनाके वश हो जायँ तो इसके लिए हारनेवाली व्यक्तियोंको अधर्मी, पापी, नीच, व्यभिचारी आदि उपनामोंसे तिरस्कृत या जातिबहिष्कृत आदि दण्डोंसे द-ण्डित न करना चाहिए । यदि ऐसी सहिष्णुता -ऐसी उदारवृत्ति समाज न रख सके-यथेष्ट आत्मबल और ज्ञानशस्त्रके अभावके कारण यदि किसी स्त्रीपुरुषका कामसेनासे हार जाना या विषयसेवन करने लगना समाजसे सहन न हो सके, तो उसे चाहिए कि ऐसे स्त्रीपुरुषोंको कामसेनाके सामने युद्धके लिए जाने और विजय करके ही आनेको मजबूर न करे। ऐसा प्रकृतिविरुद्ध, अन्याय और नादि-

रशाही आज्ञाके सिवाय और कुछ नहीं शत्रुको है पुरुषवर्भ स्त्रियोंकी अपेक्षा अधिक बलवान्, ज्ञानवान्, और अनुभवी है-पचास वर्षकी उमर हो जाने पर भी नहीं जीतं सकता है, वही शत्रु, अपरितृप्त अज्ञान, अनुभवहीन स्त्रियों-अबलाओंके द्वारा जीता ही जाना चाहिए, ऐसी आज्ञा देनेवाले सचमुच ही बहुत बड़े साहसका कार्य करते हैं। आश्चर्यकी बात तो यह है कि ये लोग इधर तो 'श्रियोंको विकारवश होना ही न चाहिए-उन्हें सदा ब्रह्मचर्यसे ही रहना चाहिए 'इस तरहकी अस्वाभाविक आज्ञा जारी करके प्रकातिपर शासन करनेका दम भरते हैं और उधर आप स्वयं एकके बाद एक चाहे जितने ब्याह करते जाते हैं। सन्तान होने पर भी ब्याह करते हैं, बूढे हो जाने पर भी ब्याह करते हैं, एक स्त्रीके होने पर भी दूसरा ब्याह करते हैं और इतनेपर भी तृप्ति नहीं होती है तो छुपकर या प्रकटरूपसे एक दो गैर स्त्रियोंसे भी पण्यस्त्रियोंसे भी सम्बन्ध रखते है। स्वयं इनके चरित्रकी यह दशा है तो भी यदि कोई अपारिव्रप्त बालविधवा भिरसे ब्याह करनेकी इच्छा करती है, तो ये उसे अधर्मिणी, पापिनी, दुष्टाके विशेषण लगानेके लिए तैयार रहते हैं! यह क्या समाजका साधारण अन्याय और अज्ञान है ? हमारा समाज चालीस या पचास वर्षके पुरुषका पाँचवाँ ब्याह खूब ठाठवाट और आन-न्द उत्साहके साथ करता है और इसमें जुराभी अधर्म, अनीति या अनौचित्य नहीं समझता है. पर उसीकी ही मुर्खतासे बालपनमें विधवा बनी हुई कोई निराधार स्त्री यदि कामसेनाके सामने युद्ध करनेमें जरा भी आनाकानी करती है तो उस पर अपने सारे अन्यायी अस्त्र शस्त्रोंको लेकर दूट पड़ता है। मालूम नहीं यह किस प्रका-



रका धर्मसिद्धान्त है। यदि कामवासनाको जीतना ही धर्म है, तो यह पुरुष ओर स्त्री दोनोंके लिए एक सा पालनीय होना चाहिए। अपने पचास वर्षकी उमरके पिता, काका या मामा आदिको नई ब्याही हुई १४-१५ वर्षकी बालिकाके साथ हँसते—आनन्द करते देसकर एक बाल-विधवाका ब्रह्मचर्यमें अटल रहना, हम नहीं समझते कि हमारा समाज कितना सहज सझ-झता है!

समाजका कर्तव्य है कि वह इन सब बातों-पर अच्छी तरह विचार करे और ब्याहको ेथार्मिक नहीं किन्तु व्यावहारिक बन्धन समझ कर इसके लिए नये सिरेसे उचित नियमोंका संगठन करे। समाजसंरक्षणके लिए उचित नियमोंके संग-उनकी बहुत बडी आवश्यकता है। इसके बिना स्वच्छन्द दुराचार आदि अनिष्टकर दोष दुर नहीं हो सकते। समाजके नियम जुदी जुदी प्रकृतियों, न्यूनाधिक योग्यताओं, और कुद्रतके कानूनोंको ध्यानमें रखकर बनना चाहिए जिससे छोटे बड़े, धनी निर्धन, पण्डित मूर्ख आदि सबको स्थान मिले और सबोंकी ऋमशः उत्क्रान्ति होती रहे । नियमसंगठन करते समय ानिम्न लिखित बातोंपर विशेष ध्यान देना चाहिए:--

१ असण्ड ब्रह्मचर्यको श्रेष्ठ पद दिया जाय और यह मूर्सतापूर्ण विचार दूर कर दिया जाय कि पुरुष या स्त्रीके लिए विवाह करना अनिवार्य है—लानिमी है, और यह प्रचार कर दिया जाय कि यदि वे चाहें तो आजन्म ब्रह्मचारी भी रह सकते हैं।

२ ब्याह पुष्ट अवस्थामें किये जाउँ जिससे शरीरबल, मनोबल, अनुभव, बुद्धिवेभव आदिका यथेष्ट विकास हो सके और स्त्रीपुरुष दोनों ही अपने विवाहित जीवनको एक वीरयोद्धाके समान बिता सकें तथा विपत्तियों, प्रतिस्पद्धीओं, और प्रठोभनोंके आनेपर उनसे सफलतापूर्वक युद्ध कर सकें।

३ योग्य वय और योग्य शक्तियाँ प्राप्त कर चुकनेपर जो पुरुष या स्त्री आविवाहित जीवन व्यतीत करना चाहें वे श्रेष्ठ मनुष्य समझे जावें— उनका खूब सम्मान किया जाय और जो सारी योग्यतायें प्राप्त करके ब्याह करनेके लिए तैयार हों, समाजमें उन्हें दूसरे नम्बरका स्थान दिया जाय।

४ योग्यता प्राप्त करनेके बाद जो ब्याह— सम्बन्ध होंगे हमारा विश्वास है कि वे चिरस्थायी सुखप्रद होंगे और इस लिए ऐसे सुखी स्त्रीपुरु-षोंमेंसे बहुत कम ऐसे निकलेंगे जो एकके मरनेपर दूसरा सम्बन्ध करनेके लिए तैयार हों। उनकी इच्छा ही न होगी कि हम दूसरा ब्याह करें। यादि किसीकी ऐसी इच्छा हो तो उसकी गणना (चाहे वह पुरुष हो या स्त्री) तीसरे दुर्ज़ेमें करना चाहिए और समाजको उसकी परिस्थि-तियोंके अनुसार ब्याह करने न करनेकी आज्ञा हेनी चाहिए।

प जिन कारणोंसे विधवा स्त्रियोंको फिरसे क्याह करनेकी इच्छा होती है, उन्हें मिटानेके लिए विधवाश्रम खोलने चाहिए । इन आश्रमोंमें विधवाओंका पालन—पोषण भी होगा, आत्मबल और संयमकी शिक्षा भी मिलेगी और पारस्परिक सहवास, सहानुभूति और आश्वासनोंका भी लाभ होगा। इन आश्रमोंपर उच्चश्रेणीकी ब्रह्मचारिण-योंकी बहुत ही कड़ी—बहुत ही कठोर देखरेख होनी चाहिए और ऐसी शिक्षा देनेका प्रवन्ध होना चाहिए जिससे ये निःस्वार्थ सेविकाओंके समान समाजकी सहायिका बन सकें।

द नये नियमों की सृष्टि करने की इच्छा रख-नेवाले समाजको यह बात स्मरण रखना चाहिए कि ऐसे कोई भी सुधार न कभी हुए हैं और न होंगे जिनसे केवल लाभ ही होता हो, किसी प्रकारकी परोक्ष हानि बिलकुल ही न होती हो। अतः यदि हम अपनी आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए कोई 'सुधार' कर रहे हों और उसमें कोई परोक्ष हानि नज़र आती हो—जो कि बिलकुल स्वाभाविक और अनिवार्य है— तो इससे हमें निराश या हतोत्साह न हो जाना चाहिए। जीवन एक युद्ध है। इस युद्धमें बल-वान पक्ष भी चोट खाये बिना विजय प्राप्त नहीं कर सकता।

इन सब बातों पर ध्यान रसकर स्त्रीवर्गको समा-जका सुसी, बलवान, पवित्र और उपयोगी अंग बनानेका प्रयत्न करना चाहिए। इसकी बहुत बड़ी आवश्यकता है। जिस समाजका लगभग आधा भाग दुसी, निर्बल, अज्ञान, भारह्मप, निरूपयोगी, शाप देनेवाला और उसाँसें लेनेवाला है, कैसे आशा की जा सकती है कि वह समाज कभी व्यवहारमें या धर्ममें ऊँचा स्थान प्राप्त कर सकेगा?

य सारे विचार मेरे मिस्तिष्कमें केवल पाँच
मिनिटके भीतर उत्पन्न हुए थे। जिन विचारोंके
लिखने या प्रकट करनेमें घंटों लग जाते हैं,
उनके उत्पन्न होनेमें कुछ ही मिनिट लगते हैं।
मेरे मित्र डाक्टर साहब अभी तक मूर्चिलत ही
थे। अब मैंने उनकी आँखोंपर ठंडे जलके छींटे
डाल कर उन्हें सचेत किया और उनसे उस
हस्यका वर्णन सुना जो उन्होंने अपनी मूर्चिलतावस्थामें अनुभव किया था। उन्होंने देसा था
कि हज़ारों बालाओं, माताओं और विधवाओंकी
एक ही भारी फीज़ बड़े भारी वेगसे पुरुषोंकी

ओर दौड़ी हुई जा रही है और भयंकर शब्द करती हुई उनपर टूटी पहती है। यहाँ उस हश्यका पूरा वर्णन करना में उचित नहीं समझता। मुझे आशा नहीं कि पाठक उसे मेरे मिस्तिकके विकारको छोड़कर और कुछ समझेंगे;—यद्यपि में उसे एक प्रकारकी भविष्यवाणी समझता हूँ। क्योंकि मुझे प्रकृतिका यह नियम और इतिहासका यह पाठ बिलकुल सच जान पड़ता है कि "जिस समय राजा बहुत ही स्वेच्छाचारी और अत्याचारी हो जाता है उस समय प्रजामें न जाने कहाँसे एक अकल्पित बल आ जाता है। वह बलवा मचा देती है और अपने कंधेपरसे राजाकी अमर्यादित सत्ताके जूएँको तोड़—मरोड़ कर फेंक देती है।"

मेंने कहा—"डाक्टर साहब, अब उस मयंकर हरयको मूल जाओ। संसार दुः स्तपूर्ण है। इन दुः सोंको देसकर स्वयं दुसी होना कोई वीर-ताका काम नहीं है। बुद्धिशाली दृष्टा वह है जो दुः सोंसे जुदा रहकर उनका अवलोकन करता है और उनमेंसे नवीन ज्ञान और नवीन शिक प्राप्त करता हैं। तुम रूपये पैसे खर्च करके कत्पित नाटक और तमाशे देसा करते हो, पर सच कहो अपने समाजके ये दो सच्चे नाटक जो हम दोनोंने अभी देसे हैं क्या कम दर्शनीय और आकर्षक हैं? चलो, अब मैं तुम्हें उक्त दोनों नाटकोंसे भी अधिक दर्शनीय एक और नाटक दिसलाता हूँ। देसो, उस ओर गणेशजीके बाहन श्रीमान मूषक महाराज—अपने गहन शास्त्रोंका अध्ययन कर रहे हैं!

#### [शेष आगे।]

\*\* जैनहितेषींके इस नये शरीरके लिए जो शृङ्गार या मुखपृष्ठ मेरी सम्मातिसे तैयार करवाया गया है उसका भाव समझानके लिए

एक लेखकी आवश्यकता समझी गई और तद्- करता । साथही मैं इस प्रकारकी अस्वाभाविक नुसार यह लेख सम्पादक महाजायकी प्रेर- इच्छा भी नहीं रखता कि मेरे विचारोंको सब णासे । इसके मैं यह प्रकट कर देना चाहता हूँ कि मैं किसी मेरे विचारोंको पाठक अच्छी तरहसे सुनें और पंथ या फिरकेका नहीं किन्तु सत्यका अनुयायी मेम्बर नहीं। वर्तमानमें जिन्हें लोग सुधारक कहते हैं उनका भक्त या अनुगामी भी मैं नहीं मात्रसे समाजसुधार हूँ । मेरी समझमें इन सुधारकोंकी बुद्धिमें में विचारवातावरण फैले, बुद्धिपूर्वक विचार गहराई और हृदयमें शुद्धभाव बहुत ही कम करनेकी शाक्ति बढ़े, सिर्फ यही मेरा लक्ष्य होता है। मैं अपने अनुभवसे अभ्याससे, और बिन्दु है। इस लेखका शेषभाग आगेके अंकमें सदसाद्वेवेक बुद्धिसे सत्यके जिस अंशको पाता पूरा किया जायगा । तब तक पाठकोंको चाहिए हूँ, अथवा मुझे जो कुछ सत्य मालूम होता है उसे स्पष्ट शब्दोंमें प्रकट कर देता हूँ। मेरे विचार किसीकी समझमें आवें या न आवें, अच्छे तमें यान लमें, इसकी मैं परवानहीं

सम्बन्धमें कोई मान ही छेंगे। में सिर्फ यह चाहता हूँ कि समझें; मानना न मानना उनकी मर्जी पर है 🗗 हूँ । सुधारकोंकी किसी सभा सुसाइटीका मैं मैं इस प्रकारकी मूर्खतापूर्ण आञ्चा कदापि नहीं रखता कि मेरे या किसीके एक लेख हो जायगा । समाज कि वे चित्रका शेष भाग-विशेषकर नीचेका भाग क्या सूचित करता है, इसका अपने स्वतंत्र प्रयत्नसे विचार करं और अपने बुद्धिबलको बढावें। -लेखक।

इस अंकके साथ जैनहितैषीका नया वर्ष शुरू होता है। पूर्व सूचनाके अनुसार इसके आकार-प्रकारमें बहुत सा परिवर्तन किया गया है। आशा है कि पाठकगण इस परिवर्तनको पसन्द करेंगे और इसे स्थायी बनाये रखनेके लिए हमारा हाथ बँटाते रहेंगे।

हितेषीकी ग्राहकसंख्या इतनी कम है कि उसके भरोसे-ऐसे समयमें जब कि कागज स्याही आदिके चार्ज खुब बढ़ रहे हैं-यह परि-वर्तन हम कदापि नहीं कर सकते यदि हमें यह विश्वास न होता कि इस आकार-प्रकारसे

पाठक प्रसन्न होंगे और वे इसे जैनसमाजके गौरवका कार्य समझकर हमारी यथेष्ट सहायता करेंगे। हमको आशा है कि इस वर्ष कुछ अधिक ग्राहक मिल जायँगे और उनसे हमारा काम चल जायगा। यदि हितैषीका सर्चे ही उसके ग्राहकोंसे चल गया, अथवा अधिकसे अधिक सौ दो सौका घाटा भी रह गया (क्यों कि इससे अधिक घाटा उठानेकी हमारी शाक्ति नहीं है ) तो यह हमारे संतोषके छिए यथेष्ट है। इतनेहीसे हम इसके वर्तमान आकारको स्थायी कर देंगे।

हितैषीकी लेख-संकलन-शैलीमें भी महत्त्वका परिवर्तन किया गया है और इससे अब इसका विचार-क्षेत्र बहुत विशाल बन गया है । अभीतक जैनसमाजके-विश्वषकर दिगम्बर सम्प्रदायके जितने पत्र निकलते हैं प्रायः उन सबके विचारोंकी सीमा केवल जैन-धर्म, जैनसहित्य और जैनसमाज तक ही परि-मित है; इस क्षेत्रके बाहर वे शायद ही कभी कदम बढ़ाते हों। उनकी इस शैलीको हम बुरा नहीं समझते हैं। कमसे कम किसी समाज-को जगानेके लिए शुरू शुरूमें तो यह शैली अवस्य ही लाभदायक है, परन्तु गत २५ वर्षोंमें जैनसमाजकी जितनी प्रगाति और बौद्धिक उन्नति हुई है, वह हमें इसीमें सन्तुष्ट नहीं रख सकती--अबं वह अपनी परिामित सीमासे बाहर क्या है सो भी जाननेके लिए उत्काण्ठित करती है। वह कहती है कि केवल खरके भीतरकी बातें जान होनेसे ही घरका पूरा और सुनिश्चित ज्ञान नहीं हो सकता—इसके छिए बाहरके ज्ञानकी भी आवश्यकता है। बाहरके ज्ञानसे घरकी ख़ूबियाँ और भी अच्छी तरह समझी जा सकती हैं। केवल घरमें ही घुसे रहनेसे उलटा नुकसान होनेका डर रहता है। संभव है कि बाहरकी ओरसे आँसें बन्द किये रहनेवाला मनुष्य बाहरको बिलकुल ही भुला दे और यह समझ बैठे कि बाहर कुछ है ही नहीं-अथवा बाहर जो कुछ है सभी बुरा है। अब हमारा समाज इस योग्य हो चला है कि बाहरसे भी ज्ञान सम्पादन करे और उससे अपनी भीतरी दशाका सुधार करे। इस ख्या-लसे जैनहितेषीमें जैनजगतसे बाहरके लेख भी प्रकाशित किये जायँगे। प्रसिद्ध प्रसिद्ध देशी विदेशी स्त्री पुरुषोंके जीवनचरित, वैज्ञानिक लोजें, ईसाई, जरथोस्त, बौद्ध, कनफ्यूसिस

आदि धर्मोंके परिचय, पाश्चात्य तत्त्वज्ञानियोंके विचार, भारतीय इतिहाससम्बन्धी नई नई खोजें, साहित्यकी आलोचनायें, मनोरंजक गत्यें उपन्यास आदि सभी विषयोंका ज्ञान इन लेखोंके द्वारा बढ़ाया जायगा।

\* \* \*

ज्ञानविस्तारके साथ साथ हम यह भी चाहते हैं कि हमारे पाठक स्वतंत्र विचार करना सीखें-केवल दूसरोंके ही अनुगामी न बने रहें। इसके लिए यह आवश्यक है कि जब किसी विषयकी चर्चा उठे, कोई आन्दोलन शुरू हो, तब उस विषयकी अनुकूल और प्रतिकृल दोनों बाज्यें पाठकोंके सन्मुख रक्खी जाय। ऐसा करनेसे पाठक प्रत्येक विषयको दोनों दृष्टियोंसे देख सकेंगे और तब अपना स्वतंत्र विचार स्थिर कर सकेंगे। हम किसी एक पक्षके नहीं किन्त 'सत्य'के अनुयायी हैं और मनुष्यमात्रको इसी 'सत्यः' धर्मका अनुयायी होना चाहिए। संभव है कि एक पदार्थको हमने जिस रूपमें देखा है, वह वैसा न हो; क्योंकि हम छदास्थ हैं और हमसे प्रतिकृल विचार रखनेवालेने उसे वास्तविक रूपमें देखा हो-उसके ज्ञानका क्षयोपराम विशेष हो गया हो। ऐसी दशामें क्या हमारा यह कर्तव्य नहीं है कि हम अपनेसे विरुद्ध विचारोंको भी प्रकाशित करें और इस तरह लोगोंको ' सत्य ' की प्राप्तिका मार्ग प्रशस्त कर दें ? इसी कर्तव्यके अनुरोधसे जैनाहितैषीमें ऐसे भी लेख प्रकाशित होंगे जिनसे सम्पादक सहमत नहीं है अथवा जिनसे वह स्वयं विरुद्ध है-शर्त यह है कि वे अच्छे विचारशील और निष्पक्ष विद्वानोंके लिखे हुए या प्रकट किये हुए होना चाहिए। अतः पाठकोंसे प्रार्थना है। कि वे जैनहितैषीके किसी लेसको पढ़कर यह विश्वास न कर हैं कि उसके विचारोंसे सम्पादक सहमत



है; इसी प्रकार यह भी न समझ हैं कि वह उनसे विरुद्ध है। विरुद्ध और अविरुद्ध इन दोनों बातोंका खयाल न रखके पाठकोंके ज्ञान-विस्तारके उद्देश्यसे सब लेख प्रकाशित होंगे। यहाँ यदि हम अपने पाठकोंसे सहनशीलता-मतसाहिष्णुता रखनेके लिए प्रार्थना करें तो अनुचित न होगा । उन्हें यह ध्यानमें रखना चाहिए कि किसीके एक लेखसे या एक विचार-से साधारणजनताका कोई विश्वास या विचार बदला नहीं जा सकता है। लेख कोई जर्मन-की प्रलयंकरी तोप नहीं है जो एक ही फायर-में किसी विश्वासके किलेको धाराशायी कर दे। इसके सिवाय जो लोग किसी ऐसे लेखको पढते हैं वे उसके विरुद्ध लेखों और विचारों-को भी तो पढ़ते सुनते रहते हैं। अतः किसी विरुद्धविचारपूर्ण हेससे उत्तेजित हो जाना. अधीर हो जाना या उसके प्रकाशकको शत्रु समझने लगना कदापि उचित नहीं है। उचित यह है कि ऐसे लेखोंको पद्कर विचार किया जाय और यदि उनमें दोष मालूम हों तो उनकी विरुद्ध आलोचना लिखी जाय या लिखवाई जाय ।

इस अंकमें दो सुन्दर चित्र प्रकाशित किये जाते हैं। ये हमें 'महावीरजीवनविस्तार' नामक सुलिखित गुजराती पुस्तकके प्रकाशक श्रीयुक्त मेघजी हरिजीकी क्रपासे प्राप्त हुए हैं। इन-में से एक चित्रका परिचय पाठकोंको श्रीयुक्त पं० गिरिधर शर्माकी 'महावीर और स्वावल-म्बन ' नामक कवितासे मिलेगा और दूसरेका भक्तामरस्तोत्रके पन्द्रहवें पद्यसे । पहला चित्र इवेताम्बरसम्प्रदायकी एक ऐसी कथाके आधार पर बनाया गया है जो बहुत ही शिक्षाप्रद है और जिससे तीनों सम्प्रदायके अनुयायी लाभ उठा सकते हैं। हम चाहते हैं कि हितैषीके प्रत्येक अंकमें इस प्रकारके चित्र प्रकाशित हों; परन्तु इस तरहके प्रत्येक चित्रके बनवाने और प्रकाशित करनेमें लगमग ३५-४० रुपये खर्च होते हैं और इतना खर्च तब किया जा सकता है जब हितैषीकी आर्थिक अवस्था अच्छी हो और उसे सन्तोषयोग्य ग्राहक मिल जायँ। यदि हो सका तो हम आगामी अंकोंमें इस प्रकारके और भी दो चार चित्र प्रकाशित कर-नेका प्रयत्न करेंगे।

मनुष्यके जीवनमें मुख्य चीज़ उसका चिरिन्न है। चिरित्रसे बढ़कर कोई भी बहुमूल्य चीज़ नहीं है। जीवनकी सफलता असफलता एक मात्र चिरित्र पर निर्भर है। चिरित्रसे ही मनुष्यकी प्रतिष्ठा है। घनमें इतनी शक्ति नहीं जितनी चिरित्रमें है। चिरित्रका प्रभाव अद्भुत है। जैसे सूर्यका प्रकाश छोटे छोटे छेदोंमें से हिष्टगोचर होता है वैसे ही छोटी छोटी बातोंसे मनुष्यक चिरित्रका अनुमान किया जा सकता है। छोटे छोटे कामोंको अच्छी तरह करनेसे ही चिरित्र निर्माण होता है और यह प्रति दिन होता रहता है। च्रित्रगठनके

लिए किसी विशेष कार्य और विशेष समयकी आव-स्यकता नहीं। किसी मनुष्यके चिरत्रकी सबसे अच्छी पहिचान यह है कि वह दूसरोंके साथ किस तरह व्यव-हार करता है। यदि वह उन्हें आदर और प्रेमकी दृष्टिसे देखता है, उनके साथ यथायोग्य व्यवहार करता है तो समझना चाहिए कि वह अपने चिरत्रको सुधार रहा है। दूसरेके साथ व्यवहार करनेसे दूसरोंको भी हर्ष होता है और स्वयं अपनेको भी। इसमें कुछ खर्च भी नहीं होता।

(स्माइल्स)

## बम्बईमें भारतजैनमहामण्डल

पाठकोंको इस मण्डलका विशेष पारिचय देनेकी आवश्यकता नहीं। यह सबसे पहली जैनसंस्था है जो दिगम्बर—श्वेताम्बर और स्था-नकवासी इन तीनों सम्प्रदायोंको समान दृष्टिसे देखती है और तीनोंका समानरूपसे हित चाहती है। इसका यह उद्देश्य बहुत ही विशाल है और इस कारण इसके प्रति हमारी पूर्ण सहानुभूति है। हम चाहते हैं कि हमारे उक्त तीनों सम्प्रदायोंमें जो पारस्परिक द्वेष बढ़ रहा है उसको शमन करनेका यश इस मण्डलको मिले, इसके प्रयत्नसे तीनों सम्प्रदाय एक-ताके सूत्रमें बँध जाएँ और जैनजाति अपनी उन्नति करनेमें समर्थ हो।

इस मण्डलको स्थापित हुए १६ वर्ष हो चुके। पहले इसका नाम जैनयंगमेन्सएसो।सि-यशन था जो पीछे कई विशेष कारणोंसे बदल दिया गया और अब यह आल इंडिया जैन एसो-सियेशन या भारतजैनमहामण्डलके नामसे अभिहित होता है। पहले इसमें दिगम्बरसम्प्रदायके ही नवयुवक शामिल थे और उन्हींने इसे स्थापित किया था; परन्तु अब इसमें तीनों सम्प्रदायके शिक्षित—विशेष करके अँगरेजी पढ़े हुए-योग देने लगे हैं।

जैनसमाजमें अँगरेजी पढ़े-छिसे छोगोंकी संख्या कम नहीं है । तीनों सम्प्रदायोंमें हम समझते हैं कि ग्रेज्युएट और अंडर ग्रेज्युएटोंकी ही संख्या ५०० के छगभग होगी । मंडलके मेम्बर ही दोसों से अधिक बतलाये जाते हैं। परन्तु हम देखते हैं कि मण्डलका कार्य बहुत ही

मन्दगितसे—प्रायः नहीं के ही बराबर चल रहा है। अगरेज़ी जैनगजट और जीवदयाविभागके ट्रैक्टोंको छोड़कर और कोई काम ऐसा नहीं है जिससे मण्डलके अस्तित्वका भी पता लग सके। अपनी १६ वर्षकी लम्बी आयुमें हम देखते हैं कि उसने कोई भी उल्लेखयोग्य कार्य नहीं किया है। और तो क्या उसके अधिवेशन भी प्रतिवर्ष नहीं हो सकते हैं। बम्बईका यह अधिवेशन भी कई वर्षोंके बाद हुआ है। शिक्षित कहलानेवालोंकी इतनी बड़ी—'महा'-नाम-धारिणी संस्थाकी यह अलसता और अकर्मण्यता देखकर बड़ा खेद होता है और जैन-जातिका निराशामय भिक्य और भी गाढ़ अंधकारसे क्याप्त दिखलाई देता है।

अबकी बार महामण्डलका अधिवेशन देखने-का सौमाग्य हमें भी प्राप्त हुआ। बम्बईमें कां-ग्रेस आदि महती सभाओंकी धूमधामके कारण मण्डलने अपना अधिवेशन भी इसी मौकेपर कर डालना निश्चय किया। तदनुसार ता॰ २० और ३१ दिसंबरको यहाँके एम्पायर थियेटरके सुन्दर मवनमें मण्डलकी दो बैठकें हो गई। सभापतिका आसन श्रीयुक्त खुशालदास बी. ए. बी. एस. सी. बैरिस्टर एट-लाने सुशो-भित किया था और स्वागतकारिणींके सभा-पति श्रीयुत मकनजी जूठा बैरिस्टर हुए थे।

हम पहले कह चुके हैं कि महामण्डलके प्रति हमारी पूर्ण सहानुभूति है और हम उसकी हृदय-से उन्नति चाहते हैं; परन्तु सहानुभूतिका मतलब यह नहीं है कि हम उसकी प्रशंसा ही किये



जायँ। नहीं; सहानुभूतिके कारण उसके दोषों-की आलोचना करना भी हम अपना कर्तव्य स-मझते हैं। अतः इस लेखमें हम मण्डलकी उन बातोंकी आलोचना करना चाहते हैं जिन पर ध्यान देना उसके संचालकोंके लिए बहुत आवश्यक है।

बम्बईमें तीनों सम्प्रदायोंके जैनोंकी संख्या ३० हजारसे भी अधिक समझी जाती है। इनके सिवाय इस समय कांग्रेस आदिके कारण बाहरसे भी सैकड़ों सज्जन आये हुए थे। ऐसी अवस्थामें मण्डलके अधिवेशनमें ७००-८०० से अधिक आदमियोंकी उपस्थिति न होना बतलाता है कि मण्डलकी जनसाधारणमें बहुत ही कम प्रसिद्धि है । अपने १६ वर्षके लम्बे समयमें वह अपनी प्रसिद्धि भी जैसी चाहिए वैसी नहीं कर सका है। उसके उद्देश्य लोगोंका समझाये नहीं जाते हैं, इस कारण लोगोंका उसकी ओर प्रेमभाव नहीं है। श्वेता-म्बर और स्थानकवासी भाई तो उससे बहुत ही कम परिचित हैं। अच्छे अच्छे शिक्षित भी उसके विषयमें बहुत कम जानकारी रखते हैं। हम मानते हैं कि इसमें लोगोंकी उदासीनता, अज्ञानता और साम्प्रदायिक द्वेष भी कारण हैं, तो भी मण्डलके कार्यकर्ता अपने प्रयत्नकी शिथिलताके दोषसे नहीं बच सकते। वे चाहते तो अपने अधिवेशनमें लोगोंकी संख्या इससे अधिक एकत्रित कर सकते थे।

महामण्डलके इस अधिवेशनके कार्यकर्ता-ओंमें कानून जाननेवाले वकील बैरिष्टरोंकी संख्या खूब थी, तो भी इसमें बे—कानूनी कार्रवाइयाँ इतनी हुई हैं जितनी साधारण लोगोंकी सभा-ओंमें भी नहीं होती हैं। मण्डलका यह एक वार्षिक अधिवेशन था—इसमें प्रतिनिधि—तत्त्व बिलकुल नहीं था—बाहरसे प्रतिनिधि भी नहीं बुलाये गये थे, तो भी कानूनके आचार्योंने इसे सारे भारतके जैनोंकी कान्फरेंसका रूप दे दिया, स्वागतकिरिणी कमेटी बनाई गई और जिनका मण्डलसे कुछ भी सम्बन्ध नहीं था, ऐसे लोगोंकी सब्जैक्टकमेटी बनाई गई। वास्तवमें उसमें मण्डलके मेम्बरोंको छोड़कर दूसरे लोगोंको 'बोट 'देनेका आधिकार ही न होना चाहिए था। इस सब्जैक्टकमेटीकी बैठकमें जो तमाशे हुए, शिक्षितोंकी जो लीलायें देखनेमें आई वैसी तो शायद ही कहीं दिखलाई दें।

मण्डलके कार्यकर्ताओंने जैनहितेच्छुके सम्पा-दक श्रीयुक्त बाडीलालजीको एक पत्र लिखा था। उसमें उन्होंने बम्बईमें अधिवेशन करनेकी इच्छा प्रकट की थी और लिखा था कि जेलमें बिना अपराधके कष्ट भोगनेवाले पं० अर्जुनलालजी सेठी बी. ए. के विषयमें खास तौरसे इस अधि-वेशनमें विचार किया जायगा । श्रीयुक्त बाडी-लालजी आजकल ऐसे कामोंसे कुछ उदास रहते हैं; परन्तु सेठीजीके लिए कुछ उद्योग होगा और उन्हें न्याय मिलेगा इस ख्यालसे उन्होंने मण्डलके कार्यमें योग देना स्वीकार किया। इसके बाद उन्हें सभापतिका चुनाव करनेके लिए लिखा गया और उन्होंने सेठीजीके कार्यकी महत्ता समझकर मि० खुशालदासशा-हको इस कार्यके लिए सुयोग्य बतलाया और मि० शाहके उत्साहपूर्वक स्वीकार करनेपर कार्यकर्ताओंको स्वीकारता भेज दी । श्रीयुत बाडीलालजीने समझा था कि मि० शाह जैसे विद्वान हैं वैसे ही विचारक और साहसी भी है; परन्तु उनका यह समझना केवल भ्रम था। सब्जैक्टकमेटीमें जब सेठीजीका प्रस्ताव उप-स्थित किया गया, तब मि० शाहने स्वयं उसे पढ़कर सुना दिया और न जाने क्या समझकर

कह दिया कि इस प्रस्तावको सभाके समक्ष उप-स्थित करनेके लिए कोई तैयार नहीं होता है, इस कारण यह रद किया जाता है। इस पर श्रीयुत बाडीलालजीने कहा-" यह बिलकुल झूठ है। प्रस्ताव उपास्थित करनेके लिए अमुक महाशय-जो कानूनके आचार्य हैं-तैयार हैं, और यह सभापतिको तथा दूसरे अगुओंको मालूम है। फिर मालूम नहीं, यह प्रस्ताव क्यों रद किया जाता है। "इस पर सभापतिने और कई बहाने पेश किये; परन्तु जब उन सबका उचित उत्तर दिया गया, और दूसरा कोई अच्छा बहाना न मिला, तब उन्हें कहना पडा कि " थोडे ही दिन पहले मुझे थोडे समयके लिए एक सरकारी नौकरी मिली है, इसलिए मेरे सभापतित्वमें इंस प्रस्तावको पास कराके क्या आप मुझ स्वधर्मीको हानि पहुँचाना पसन्द करते हैं ?" इस पर बाडीलालर्जीने कहा कि, ''सरकारी नौकरोंको डरनेकी तो इसमें कोई बात नहीं है। मि॰ अजितप्रसादजी आदि कई सरकारी नौकरोंने इस कार्यमें प्रकटरूपसे योग दिया है, यह सब जानते हैं । इसके सिवाय जब आरा और देह-ही-केसके फैसले हो चुके हैं और उनपरसे जब हमें कानून जाननेवाले विश्वास दिलाते हैं कि सेठीजी पर कोई भी अपराध साबित नहीं हो सकता है, तब, एक जैनकी दृष्टिसे नहीं तो एक मनुष्यकी ही दृष्टिसे और ब्रिटिश राज्यकी कीर्ति बढानेके लिए, 'सेठीजीका मुकइमा चलाया जाय और अपराध हो तो उन्हें उचित रण्ड दिया जाय, नहीं तो वे छोड़ दिये जायँ <sup>7</sup> सरकारसे केवल इतनी सी प्रार्थना करनेका प्रस्ताव करना तो कुछ अनुचित नहीं है । और यदि अनुचित ही है, तो इसका विचार पहले ही हो जाना था। सभापति महाशय इस प्रस्तावके पहले-हीसे जानकार थे। उन्होंने उसी समय इसे रद

करेनकी सम्माति क्यों न दी, अथवा यही क्यों न कह दिया कि यदि तुम्हें प्रस्ताव पेश करना हो तो दूसरा सभापति ढूँढ़ लो ? बम्बई जैसे जैनों-से भरे हुए शहरमें यह तो कहा ही नहीं जा सकता कि मण्डलके सभापति होनेके योग्य कोई पुरुष मिलता ही नहीं । यदि इस बातका इशारा पहले ही कर दिया गया होता, तो यह बात इतनी बढ़ती ही नहीं; पर ख़ैर अब भी एक उपाय है जिससे सारी कठिनाईयाँ दूर हो सकती हैं । कलकी बैठकमें अन्य सब प्रस्ता-वोंके पास हो चुकने पर सभापति महाशय छोड़कर चले जावें और हम लोग दुसरे सभापतिको नियत करके सेठीजीके प्रस्तावको पास कर डालें। "यह उपाय सारी कमेटीको पसन्द आ गया; परन्तु सभापति महाशयने इसे नहीं माना, वे उसी समय स्तीफा देनेके लिए तैयार हो गये । उन्होंने सोचा कि मेरी इस धमकीसे शान्तिप्रिय जैन दुब जायँगे और मुझे अपना पद् त्याग करना न पड़ेगा । इस पर बड़ा शोरो गुल मचा, निदान श्रीयुत बाडीलालजीने दुरख्वास्त पेश की कि इस विषयमें सब लोगोंके बोट लिये जायँ । बोट लिये गये जिनमें ३५ मत सेठीजीका प्रस्ताव पेश करनेके अनुकूल और ६ विरुद्ध रहे और तब सभापतिको अपना पद छोड् देना पड़ा ! इसके बाद जो हुआ वह शायद अशिक्षितोंकी सभामें होता तो भी निन्दनीय समझा जाता! बाडीलालजीने अपनी दरख्वास्त वापस नहीं ली, तो भी एक महाशयकी जिन्होंने कि सेठीजीके अनुकूल बोट दिया था-मि० खुशालदास फिर अपने छोड़े हुए पद पर आ बैठे और उन्होंने सेठीजीके प्रस्तावकी अपनी निर्दय कलमसे हत्या कर डाली ! लोग देखते ही रह गये।

महाशयका व्याख्यान, कहा जाता है कि बड़ी स्वतंत्रताके साथ हुआ और उसे लोगोंने बहुत पसन्द किया । इस व्याख्या-नमें साधुसम्प्रदायकी निन्दा करते हुए आपने कहा कि "जैनसाधु मेरे जूते उठानेके भी योग्य नहीं हैं। " यद्यपि पीछेसे कह दिया गया था कि 'कितने ही साधु ऐसे हैं,' तथापि यह कथन अज्ञानियोंको शान्त रखनेकी कला-के सिवाय और कुछ नहीं था । इवेताम्बर और स्थानकवासी सम्प्रदायमें साधुओंकी संख्या बहुत है और उनका समाज पर बड़ा प्रभाव है। ऐसे प्रभावशाली और पूज्य समझे जानेवाले समूहके विषयमें इतना खुला प्रहार करना बत-लाता है कि सभापति महाशय बंडे स्पष्टवका और साहसी हैं। व्याख्यान सुनकर हमारा भी यही ख़याल हुआ था; परन्तु रातकी सब्जैक्ट-कमेटीमें जब सेठीजीके प्रस्तावकी ऊपर लिखे अनुसार हत्या की गई, तब हमारा हृदय कह उठा कि क्या इसीको साहस कहते हैं? जो स्वयं बैरिस्टर हैं, जानते हैं कि सेठीजीके सम्बन्धमें कानुनके अनुसार प्रार्थना करनेका प्रस्ताव करना कोई अपराध नहीं है, जो इस प्रस्तावके कर-नेका वचन पहलेहींसे दे चुके थे, सारी सब्जैक्ट कमेटीने जिनसे इस प्रस्तावके लिए आग्रहपूर्वक प्रार्थना की थी, वे केवल इस तुच्छ ख्यालसे-कि कहीं सरकार मुझसे अप्रसन्न न हो जाय-डर गये! उन्होंने वचन भंग किया, कानून तोड़ा, सब्जै-क्टकमेटीकी इच्छानुसार प्रस्ताव पेश करनेका कर्तव्य मुला दिया और सारे जैनोंकी आज्ञा-को धलमें मिला दिया, क्या यह साहसका चिह्न है ? बेचारे निरीह निष्कर्मा साधुओंपर तो सोटे-की जगह तलवार खींचना और सरकारके सामने उचित प्रार्थना-नम्र निवेदन-और वह हजारों जैनोंके साथ मिलकर-करनेके

समय दुम दबाकर भाग जाना, यह क्या साहसी सिंहोंका काम है? शिक्षितोंमें इस प्रकारकी भीरुता और दुर्बलता देखकर बड़ी ही निराशा होती है।

मण्डलका आठवाँ प्रस्ताव यह था-"जैनसा-हित्य और तत्त्वज्ञानका प्रकाश किया जाय और इस विषयमें कुमार देवेन्द्रप्रसादजीने जो प्रशंस-नीय उद्योग किया है उसके लिए उन्हें धन्यवाद दिया जाय। " सब्जेक्ट कमेटीमें जब उक्त प्र-स्ताव उपस्थित हुआ, तब अनावश्यक बतलाकर इसका विरोध किया गया और वह रद कर दिया गया । इसके बाद दो तीन बार फिर भी इसकी चर्चा उठाई गई, परन्तु फल कुछ न हुआ-कमेटी के सामने ही प्रस्तावोंकी सूचीमेंसे उक्त प्रस्ताव अ-लग कर दिया गया। इतना होने पर भी दूसरे दिन जो छपी हुई प्रस्तावमालिका वितरण की गई, उसमें उक्त प्रस्ताव मौजूद था और उसके अनुमोदकोंमें श्रीयुक्त बाडीलालजीका नाम छपा हुआ था! बाडीलालजीने सभामें उपस्थित हो कर कहा-"मुझे बड़े अफसोसके साथ कहना पड़ता है कि यह प्रस्ताव कानूनके विरुद्ध पेश किया गया है और मुझसे पूछे विना ही इसके अनुमोदकोंमें मेरा नाम दे दिया गया है। यद्यपि साहित्यसम्बधी प्रत्येक प्रस्तावका मैं हृदयसे अ-नुमोदक हूँ; परन्तु कानूनके विरुद्ध कार्य करना मुझे पसन्द नहीं है । शिक्षितोंकी सभामें ये अशि-क्षितोंके समान कार्रवाइयाँ होते देखकर मुझे बड़ा ही दु:ख होता है।" हमारी समझमें यह नहीं आया कि जब साहित्यप्रकाशकोंको उत्तेजन देनेका ही प्रस्ताव करना था तब उसमें केवल एक ही संस्थाकी या एक ही व्यक्तिकी प्रशंसा क्यों की गई ? क्या देशभरमें और कोई भी संस्था या पुरुष साहित्यकी सेवा करनेवाला नहीं है ? काशीकी यशोविजय ग्रन्थमाला,

नगरकी जैनधर्मप्रसारक सभा, बम्बईका देव- यह नाटक देखते हुए बड़े धेर्यके साथ अन्ततक चन्द लालचन्द पुस्तकोद्धार फण्ड, काशीकी जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था, निर्णयसागर प्रेस, आदि संस्थाओंने क्या जैनसाहित्यकी कुछ कम सेवा की है, जो उनका नामोहेख भी न किया गया और दो चार पुस्तकें छपाने-वालोंकी प्रशंसा की गई? हम बाबू देवेन्द्र-प्रसादजीके उद्योगकी स्वयं प्रशंसा करते हैं और उनके कार्यको प्रेमकी दृष्टिसे देखते हैं; परन्तु नये नये और अल्प कार्यके लिए तो लास प्रस्ताव किया जाय और दूसरे बहुत सम-यसे काम करनेवालेंको भुला दिया जाय, साथ ही सब्जैक्ट कमेटीकी आँखोंमें धूल डाली जाय, इसे हम कदापि अच्छा नहीं कह सकते।

हमारे समाजके शिक्षित पुरुषोंकी सभी लीलायें निराली हैं। वे सेवा तो करना चाहते हैं जैन समाजकी-जिसमें हजार पीछे पाँच आदमी भी अँगरेजी नहीं समझ सकते हैं-पर काम करते हैं सात समुद्र पारकी अँगरेजी भाषाके द्वारा ! इस विषयमें वे अपने निजत्वको बिल-कुल ही भुला बैठे हैं। उन्हें अपनी मातृभाषामें बोलना लज्जाकर प्रतीत होता है और यही कारण है जो उनके द्वारा कुछ भी उहेस योग्य कार्य नहीं होता है । मण्डलकी सब्जैक्टकमेटीका और सभाका कामकाज अँगरेजीमें ही हुआ था। प्रारंभसे ही मेम्बरोंकी ओरसे हिन्दी या गुजरातीमें काम करनेकी वारवार प्रार्थना की गई; परन्तु उस पर कुछ भी लक्ष्य नहीं दिया गया । पहले दिनकी बैठकका प्रायः सारा काम काज ॲंगरेजीमें हुआ जिसे देखकर बड़ा ही अफसोस हुआ। उपस्थित ७००-८०० आद्मियोंमेंसे अधिकसे अधिक १०० पुरुष ऐसे होंगे जो अँगरेजीको अच्छी तरह समझते हों, शेष लोग अपने शिक्षितोंका

बैठे रहे ! उस दिन कई सज्जनोंकी ओरसे जब बहुत ही ज़ोर दिया गया तब दूसरे दिनकी सभामें गुजराती हिन्दीकी कुछ सुनाई हुई। बम्बईकी पचरंगी प्रजाके सामने माननीय पं० मदनमोहन मालवीय जैसे अँगरेज़ीके सुवकाने तो अभी उस दिन हिन्दीमें व्याख्यान दिया जिसमें हिन्दू यनीवर्सिटीके चन्देके काममें अच्छी सफलता प्राप्त हुई; परन्तु हमारे जैनिशिक्षि-तोंने अपने गुजराती-हिन्दीभाषाभाषी भाइयोंकी सभामें अँगरेजी भाषामें ही बोलना पसन्द किया ! जहाँ स्वभाषा और स्वजातिकी इतनी अवहेल-ना की जाती है, वहाँ सफलताकी रखना व्यर्थ है!

इस लेखको समाप्त करनेके पहले, मण्डलने अपने इस अधिवेशनमें क्या क्या कार्य किये उन पर हम एक साधारण नजर डाल जाना चाहते हैं।

पहला दिन तो सभापतिके व्याख्यानमें और मण्डलकी रिपोर्ट सुनानेमें समाप्त हो जिसका एक भी शब्द साधारण लोगोंकी सम-झमें न आया। रातका २॥ बजे तकका समय सब्जैक्ट कमेटीमें गया और सो भी लाभके बद्ले हानिके व्यापारमें ! दूसरे दिन ४ घंटेमें सब मिलाकर १० प्रस्ताव और व्याख्यान हुए ! राजभक्ति और ब्रिटिश-जयकी प्रार्थना, स्वर्गस्थ जैनोंके विषयमें शोकप्रदर्शन, लिए विद्वानोंकी एक कान्फरेंस होनेकी सूचना, शिक्षासम्बन्धी और अन्य सरकारी रिपोर्टेंगें जैनोंका जुदा साना रखनेकी प्रार्थना, तीनों सम्प्रदायोंमें एकता रखनेकी सलाह, कुरीतियाँ दूर करनेकी सलाह, जैनसाहित्यप्रचारकी सलाह, और सभापतिके प्रति कृतज्ञताप्रकाश। दशवाँ प्रस्ताव कार्यरूप था जिसमें जैनोंकी



संख्या कम होनेके कारणोंपर विचार करनेके लिए एक कमेटी बना दी गई।

इतना काम काज करनेके बाद यह सुसभ्य नाटक मण्डली अपना खेल समाप्त करके बिदा हो गई। नाटक कम्पनियोंको प्रजाके चरित्रके सुधारने बिगड़नेकी चिन्ता बहुत ही कम होती है. लोगोंका मनोरंजन करनेपर ही वे अधिक ध्यान रखती हैं। इसी तरह मण्डलके एक्टरोंने भी इक बातकी परवा किये बिना कि समाज-हितकी और समाजकी सहानुभूतिकी रक्षा होती है या नहीं, अपना छह घंटेका खेल समाप्त कर डाला ! हमारे यहाँ इस तरहके अल्पसंतोषी लोगोंकी कमी नहीं है जो कहते हैं कि चाहे हुआ पर भारतजैनमहामण्डल ' का अधिवेशन तो निर्विघ्नताके साथ हो गया! परन्त वास्तवमें देखा जाय तो हमारा ध्येय अधिवेशन करना ही नहीं है, काम करना है, और वह नहीं हुआ । सेठीजीके प्रस्तावको रद-करके मण्डलने अपनी अकर्मण्यताको और भी असह्य बना डाला ! हमारी समझमें हमें किसी व्यक्तिके मरने जीनेकी परवा कम करना चाहिए. परन्तु सिद्धान्त या प्रिन्सिपलकी रक्षाके लिए बुब दृढ रहना चाहिए। विश्वमें अनन्त जीव

हैं, केवल मनुष्योंकी ही संख्या कई अरब है; ऐसी अवस्थामें एक सेठीजीका या भारतजैन-महामण्डलका जीना मरना हर्ष या खेदका विषय नहीं बन सकता; परन्तु जब सेठीजीको बचानेका प्रयत्न करना हमारे लिए 'इष्ट ' है-कर्तव्य है-हमारे जीवनमरणका प्रश्न है तब इसके लिए एक भारतजैनमहामण्डल तो क्या सारा जैन समाज ही यदि ख्वार हो जाय हमें परवा न करना चाहिए और अपने प्रयत्नमें लगे रहना चाहिए। मनुष्योंका-और विशेषतः उन लोगोंका जो जडवादी नहीं हैं-लक्ष्य बिन्दु लाभ–अलाभ या सुख दुःख नहीं किन्तु उचाशय, कर्तव्य, प्रगति और आत्मविजय होना चाहिए । अभीतक हम आशा कर रहे थे कि यद्यपि हमारी जातिके पुराने खयालोंके अगुओंमें आत्म-तेज नहीं है और उनसे कुछ होने जाने वाला नहीं है, परन्तु शिक्षितजनोंका ध्यान तो समाजकी ओर जा रहा है, अत: वे इस कमीको पूरा कर देंगे, किन्तु आज हमारी वह आशा निराशामें परिणत हो गई-हमारा स्वप-मंग हो गया-हम आँसें मलते हुए उठकर देखते हैं कि---

पूर्वकी महत्ता सचमुच ही अहस्य हो गई है।



न हो पक्षपाती बतावे सुमार्ग, डरे ना किसीसे कहे सत्यवाणी। बने है विनोदी भले आशयोंसे, सभी जैनियोंका हितेषी हितेषी॥