## हितं मनोहारि च दुर्छभं वचः।



सारे ही संघ सनेहके सूतसीं, संयुत हों, न रहे कोउ देवी। प्रेमसौं पालें स्वधर्म सभी, रहें सत्यके साँचे स्वरूप-गवेबी ॥ 💆 वैर विरोध न हो मतभेदतें, हों सबके सब बन्धु शुभैषी। भारतके हितको समझें सब, चाहत है यह जैनहितेषी॥

## जैनक्मे और जैनजातिक मा बिष्यपर एक दृष्टि\*।

लेखक, श्रीयुत **बाबू निहालकरणजी सेठी** एम. एस. सी।

ही थी कि इसको प्रमाणित कर देते । खैर, आनंदसे परिपूर्ण न हो जावे ।

'जैनधर्म अनादि है, 'यह बात स्वतंत्र धर्म है और यह अनेक शताब्दि-हम लोग बहुत अभिमानके साथ कहते योंकी सहयोगिता और अत्याचारोंके होने आये हैं; किन्तु जनसाधारण इसका विश्वास पर भी आज तक जीवित है । इस बातसे नहीं करते थे और न हममें इतनी सामर्थ्य- कौन ऐसा जैनधर्मानुयायी है जिसका हृद्य

हमारे सौभाग्यसे कुछ पाश्चात्य विद्वानोंका किन्तु इस पिछले गौरवसे हममें यह ्यान इस ओर गया और उन्होंने प्रमाण भाव उत्पन्न नहीं होना चाहिए कि दूसरे ढूँढ निकाले; जिनका परिणाम यह हुआ कि धर्म, और दूसरी जातियाँ—जो हमारा अपेक्षा आज सब कोई यह बात मानते हैं कि बहुत आधुनिक हैं—इस योग्य ही नहीं कि कैनर्घम वास्तवमें बहुत ही प्राचीन और हम उनसे कुछ सीख सकें। क्योंकि अतीत

<sup>\*</sup> लेखक महाशय इस लेखको पहले इलाहाबादके लीबरमें और अँगरेजा जैनगजटमें प्रकाशित करा चुके हैं।

कालमें हम चाहे जो रहे हों, उस समय हमारा ज्ञान, हमारा बल, हमारा ऐश्वर्य चाहे कितना ही अधिक क्यों न रहा हो इसमें कोई सन्देह नहीं हो सकता कि आज हमारी दशा बहुत ही गिरी हुई है-आज हमारी गणना संसारकी उन्नत जातियोंमें न सही, साधारण जातियोंमें भी नहीं है। हमारा नाम छेते ही सबसे पिछडी हुई जाति-योंका ध्यान आता है। अपने पूर्ववैभवको याद करके तो हमें कुछ छजा आजानी चाहिए ! क्या हम उसी जैनधर्मके अनु ायी हैं ? क्या उसी जैनजातिकी सन्तान हैं ? क्या हम इस योग्य हैं कि जैन कहलावें ? उन पिछले दिनोंके ध्यानसे तो हममें यह इच्छा उत्पन्न हेनी चाहिए कि जरा वर्त-मान दशा पर विचार करें और वे उपाय ढूँढें कि जिनसे हम पुनः अपने वास्तविक पर---उस उच्चआदर्श पर-पहुँच सकें। यही नहीं-यह बात तो ऐसी है कि जिसके कारण हमारे हृदयोंमें ऐसा उत्साह भर जाना चाहिए कि तन मन धनसे ऐसा प्रयत करें कि जिसमें हमारी सब ब्रुटियाँ दूर हो जायँ, संसारकी जातियोंमें हमारी भी कुछ पुछ हो।

किया गया है; किन्तु एक ही छेखमें इस है वरन् बहुत बढ़ी है। १८९१–१९०१ नहीं, इस कारण यही ठीक समझा गया है

कि इस लेखमें केवल एक ही बात पर विचार किया जाय। जैनसमाजमें कितने मनुष्य हैं ? वे घट रहे हैं या बढ रहे हैं ? घटीके कारण क्या हैं? क्या उपाय हो सकते हैं कि जिनसे वे कारण दर किये जा सकें ? इत्यादि प्रश्नोंका ही उत्तर देना इस लेखका उद्देश्य है।

जैनोंकी संख्या दिन प्रतिदिन घट रही है। यह बात प्रायः सबको ज्ञात है और इसे जान छेनेके लिए अधिक परिश्रमकी भी आवश्यकता नहीं। सन् १९११ की मनुष्य-गणनामें उनकी संख्या १२, ४८, १८२ पाई गई थी। कुछ शताब्दियों पहले कहा जाता है कि प्रायः सारा संसार जैनधर्मान-यायी था। खैर, इतनी पुरानी बातसे घट बढ्का अंदाजा करना उचित नहीं; परन्तु सन् १९०१ और १८९१ के अंकोंसे वर्तमान संख्याको तुलना करना कोई अनु-चित बात न होगी।

इससे स्पष्ट होता है कि १९०१-१९११ में ६. ४ प्रतिशत और १८९१-१९०१ में ५. ८ प्रतिशत जैन घट गये। किन्त कुछ ऐसे ही विचारसे यहाँ जैनोंकी स्मरण रखना चाहिए कि इन्हीं वर्षोंमें वर्तमान दशाका विचार करनेका इरादा समस्त भारतवर्षकी जनसंख्या घटी नहीं सम्बन्धी सब बातोंका उल्लेख करना सम्भव में '९ प्रतिशत और १९०१-१९१ में ११. ८ प्रतिशत ।

यह तो हुई सारे भारतकी बात-एथक् पृथक् प्रदेशोंकी जैनसंख्याका हास इससे भी अधिक डरावना है। मनुष्यगणनासे पिछले दस वर्षोंमें संयुक्त प्रदेशमें सैकड़ा १०. ५ पंजाबमें ६. ४ बम्बईमें ८. ६ मध्यप्रदेशमें २२ और बडोदेमें १० जैन कम हो गये । ग्वालियर राज्यमें यह घटी सैकडा पीछे २६ हो गई है और लास ग्वालियर नगरके सभीप तो १०० मनुष्योंमें केवल ७० ही बच रहे हैं । यदि एक एक नगर और ग्रामका हिसाब देखें तो ऐसे बहुतसे स्थान मिळेंगे जहाँ दशवर्ष पहले सौ कुटुम्ब निवास करते थे और अब केवल २ या ३ ही बाकी बन गये हैं। मध्यप्रदेश और मध्यभारतमें ऐसी अनेक **जैनजातियाँ** हें जिनकी जनसंख्या कि सहस्रोंसे घटकर सैकडों पर रह गई है और सैकडोंके स्थानमें अब केवल इन गिने २-४ मनुष्य ही जिनमें बच रहे हैं।

किन्तु ये तो वे बातें हैं जो सरकारी
मनुष्यगणनाकी रिपोर्टीमें लिखी हैं। यदि
हमें जैनजातिकी इस घटीका ठीक ठीक
पता लगाना है तो इन संख्याओं ही पर
निर्भर न रह कर विचारशिक्तिसे भी काम
लेना चाहिए । एक बातकः विशेष ध्यान
रखना होगा—वह यह कि गत मनुष्य गणनाके पहले एक बहुत जोरदार आन्दोलन
जैनजातिमें प्रारम्भ हुआ था जिसमें समस्त
जैनियोंसे यह प्रार्थना की गई थी कि वे

अपनेको हिन्दु न डिखवा कर जैन हिखवार्वे और सरकारी कर्मचारियोंको विषयकी खास हिदायत थी। इस आन्दो-लनकी आवश्यकता यों हुई थी कि पहलेकी मनुष्यगणनाओंमें बहुतसे जैन हिंदुओंमें गिने गये थे और इस कारण जैनोंकी वास्त-विक संख्याका ठीक ठीक अन्दान नहीं लग सकता था । इस ही बातसे स्पष्ट है कि १८९१ और १९०१ में जैनोंकी संख्या रिपार्टमें जितनी लिखी है उससे कहीं अधिक थी; किन्तु १९११ की मंख्यामें अधिक अन्तर या गलती नहीं हो सकती। अतः इसमें कोई सन्देह नहीं कि ऊपर लिखे हुए अंकोंसे जैनोंकी जो घटी प्रगट होती है वह ठीक नहीं, वास्तवमें वह बहुत अधिक होगी। बैर, इस समय कोई उपाय ऐपा नहीं कि जिससे यह गलती सुधार ली जाय और इस कारण हम इन अंकों ही पर विचार करेंगे।

सब बातोंका विचार कर यह जान पड़ता है कि जैनोंकी संख्या प्रतिदश्च वर्ष प्रायः एक छाखसे अधिक घट जाती है। यदि यही दशा रही और जैनजातिने अपने इस मरणोन्मुख कछेवरकी स्थितिका कोई अच्छा उपाय ढूँढ़ न निकाला तो प्रायः एक ही शता-ब्रिमें वह सर्वथा विलुप्त हो जायगी, यह समझ छेना कोई कठिन कार्य नहीं। तिस पर यदि हम यह स्मरण रक्षें कि एक छोटी जाति— जिसमें प्रेशका द्वार बंद हो—बड़ी जातिकी अपेक्षा अधिक शीघ्रतासे नाशको प्राप्त होती



है- तो यह समय और भी कम हो जायगा। किन्तु इस विचारके द्वारा हमें अपने आरांका—
पूर्ण भविष्यको अधिक भयानक बनानेकी आवश्यकता नहीं।

इस प्रश्नपर हम दूसरे प्रकारसे भी विचार कर सकते हैं। यह घटी वास्तविक नहीं है। क्योंकि इसके हिसाबमें यह समझा गया है कि भारतकी जनसंख्या बढ़ी नहीं, अथवा यों कहिए कि यदि जैनोंकी संख्या १९११ में भी वही होती जो १९०१ में थी तो उस हिसाबके अनुसार कोई घटी न मालूम पडती; किन्तु यह ठीक नहीं । क्यों कि जब स्वास्थ्यका सरकारको और जनता-को अधिक ध्यान होने लगा है, जब शान्ति अधिक अधिक फैल रही है, जब शिक्षा-का प्रचार उत्तरोत्तर अधिक वेगसे हो रहा है, जब व्यापार आदिमें दिनों दिन उन्नात होती जाती है और इस कारण जनताकी आर्थिक दशा भी उन्नतिके पथ पर है तो यह हो नहीं सकता कि जनसंख्या न बढे-और हम देखते भी हैं कि १९०१-१९११ तक समस्त भारतवर्षकी जनसंख्या सैकडा पींछे ११ ८ बढगई है । क्या जैनोंकी संख्या भी ११'८ प्रति शत न बढनी चाहिए थी ? किन्तु वे तो ६ ९ प्रतिशत घट गये । अतः स्पष्ट है कि जैनों-की कमी वास्तवमें १८ ३ प्रतिशत हुई और सो भी जब कि पिछले वर्षोंमें जो जैन हिन्दू लिखे गये वे हिसाबमें न जोडे जायँ।

परन्तु हम बहुत बड़ी भूल करेंगे यदि हम यह समझें ।कि जैनोंको भारतकी औसत-के अनुसार प्रतिशत ११.८ ही बढना चाहिए था ! भारतमें प्रत्येक पाँच मनुष्यों-मेंसे चार कृषिसे पेट भरते हैं और भार-तीय कृषकोंकी दशा कैती है इस भयंकर दु:खपूर्ण कथाके कहनेका न हमें साहस होता है और न वह किसीसे छिपी है । दुर्भिक्षने-प्रति वर्षके दुर्भिक्षने-उन्हें सर्वथा निर्नीव कर रक्खा है और इमके अतिरिक्त उनकी निर्धनताके, उनके भूखों मरनेके अनेक कारण हैं जिन्हें प्रायः सब ही विचार-शील भारतवासी जानते हैं, उनके उल्लेख-की आवश्यकता नहीं । इतना ही कह देना बस होगा कि जब लाखों करोडों उनमें ऐसे हैं कि जिन्हें यह भी ज्ञान नहीं कि दिनमें दुसरी बार भोजन करना किसे कहते हैं तो उनकी सख्याकी वृद्धि अधिक कैसे होस-कती है? अतः यह विचारना सर्वथा युक्ति-संगत जान पडता है कि कृषकोंको छोड़ अन्य भारतवासियोंकी संख्या बहुत अ-धिक बढी है। किन्तु सबका औसत लगानेपर किसानोंकी बुरी दशाके कारण ११.८ प्रतिशत ही रह गई है।

किन्तु जैनाजित तो अधिकतर व्यापार ही करती है। उस पर अच्छी और बुरी फसलका उतना अधिक असर नहीं होता, दुर्भिक्षसे भी वह अधिक पीडिंत नहीं होती, वह निर्धन और भूखी भी नहीं है। उसकी

गणना तो भारतवर्षकी सबसे अधिक धनाट्य जातियोंमें है। मद्यपान और मांसभक्षणकी बुरी आदतोंसे स्वास्थ्यको जो हानि होती हैं उससे भी वह मुक्त है। अतः कोई कारण नहीं देख पडता कि जिससे जैनोंकी दशा भी भारतीय निर्धन कृषकोंकीसी रहे अथवा उन्हें भी उन्हीं कठिनाइयोंका सामना करना पडे जिनके कारण बेचारे कृषकोंको कालके गालमें जाना पड़ता है। कोई कारण नहीं कि उनकी संख्याकी वृद्धि केवल औसत मात्रही हो और औसतसे बहुत अधिक न हो। इस प्रकार विचार करनेपर हमारी क्षति और भी अधिक मालूम होती है और जिस १८.३ प्रतिशतकी घटीसे हम घवडा उठे थे वह वास्तवमें २५ प्रतिशत होकर हमारे रोंगटे खडे कर देगी; किन्तु इस डरसे इस विचारकी उपेक्षा नहीं की जा सकती। यदि मरणोन्मुख जातिको सर्वनाशसे बचाना हमें ं अभीष्ट है तो इन बातोंको ध्यानपूर्वक विचा-रकर मलीभाँति समझ लेना होगा । दश वर्षमें जैनजातिका चतुर्थीश नाश होगया और वह भी इस हिसाबसे | यदि पिछली मनुष्यगणनाओंमें जैनजातिकी संख्या वास्त-विक होती तो न जाने यह घटी कितनी हो जाती ! क्या जैनजातिके मुखिया छोग इस ओर ध्यान देंगे ? क्या जैनधर्म पर न्योछावर हो जानेकी डींग मारनेवाले सेठ समाजसे आदर सत्कार और मेंटके छोलुपी

पांडितोंको अपने कर्तव्यका ध्यान आवेगा ? क्या आधुनिक बाबूमंडल इस जीवन मरणके प्रश्नको उपेक्षाकी दृष्टिसे देखना छोड़ देगा ? अनादि जैनधर्मका अतीत गौरव, उसके बहुमूल्य सिद्धान्त और जैनजातिकी धनाट्य-ता ये सब बातें कुछ भी काम न आवेंगी। इनके द्वारा नाशा नहीं रोका जा सकता। यदि उनके हृद्योंमें इस पवित्र धर्मकी उन्न-तिके लिए प्रेम और उत्साह बाकी है, यदि उन्हें इस बातका कुछ भी ध्यान है कि उन महान् आचार्योंकी कृतियाँ और उपदेश संसारमें स्थित रहकर सदा मनुष्योंका कल्याण करते रहें, यदि उन्हें कभी यह इच्छा होती है कि पृथ्वीपरसे जैनजातिका नाम न मिट जाय, तो समय आगया है कि जब वे इस प्रश्नपर विचार कर ऐसे उपायोंका ढूँढना ही अपना परम धर्म समझें कि जिनसे हमारा ह्राप्त रुक जाय और हम मृत्युके पथसे हटकर पुनः सजीवताकी ओर अग्रसर हो सकें। मैं दृढ्तापूर्वक कह सकता हूँ कि इस समय मंदिर बनवानेमें, पूजात्रत आदि कर-नेमें, और शास्त्रोक्त कठिनसे कठिन तपस्या-ओंके करनेमें उतना धर्म नहीं है जितना इस नाराको रोकनेके उपाय करनेमें है। यही नहीं मैं तो यहाँतक कहूँगा कि जो इस ओर कुछ कार्य कर सकते हैं किन्तु करनेमें आलस्य करते हैं, अथवा शास्त्रोंकी रोगोंकी आँखें खुरेंगी ? क्या भोरे भारे आज्ञाओंका मिथ्या बहाना बनाकर उन्नतिके कार्योंसे पीछे हटते हैं उनकी पूजामें, उनकी



पापका बंध होता है।

इतना जान चुकने पर यह आवश्यक होगया है कि अब उन कारणोंपर विचार किया जाय कि जिनके द्वारा हमारी यह बुरी दशा हुई है। सरकारी रिपोटोंमें निम्न स्टिखित ४ कारण स्टिखे हैं:--

१ होग.

२ हिन्दुओंमें मिल जाना,

३ आर्यसमाजी हो जाना,

४ नाशमान धर्म ।

हम इन पर पृथक् पृथक् विचार करेंगे | १ प्रेग-पिछले दश वर्षीमें हेगका अधिक जोर रहा और उसके कारण बहुत-से मनुष्योंकी मृत्यु हुई । यह सच है परन्तु सब ही जातिओंके लिए-कोई कारण नहीं कि हेगने दूसरी जातियोंकी अपेक्षा जैन जातिको ही अपना शिकार बनाना अधिक पसंद किया हो। अधिक संभव तो यह है कि जैनों पर इस बीमारीका औरोंसे कम असर हुआ हो; क्योंकि वे अधिक धनवान् हैं और हमारे अन्य गरीन भाइयोंकी अपेक्षा वे अधिक स्वस्थ स्थानोंमें निवास करते हैं। यदि यह मान भी लिया जाय तो भी २५ प्रतिशतका बहुत थोड़ा भाग भी हेगके मत्थे नहीं मढ़ा जा सकता और सच पूछिए तो भारतकी औसत वृद्धि ११. ६ प्रतिशतमें ही छेग महाराजका प्रभाव गर्भित है।

२ हिन्दुओंमें मिलजाना-सामाजिक

भक्तिमें, और उनके व्रतोंमें भी उन्हें महान् रीति रिवाज जैनोंको और हिन्दुओंको आपस-में मिला देते हैं । यह तो बहुत अच्छी बात है और इससे तो हमें इस बातका बहुत अच्छा उदाहरण मिस्रता है कि धार्मिक अन्तर होने पर भी सामाजिक कार्योंमें दो जातियाँ मिल सकती हैं। उनके धार्मिक भिन्नता सामाजिक-मिलंन असंभव नहीं बनाती । किन्तु यह बात तो शतब्दियोंसे चली आई है और ऐसा तो मालम नहीं होता कि इन पिछले दश वर्षीमें ही कोई ऐसी विशेष बात हुई हो कि जिस-के कारण जैनोंने जैनधर्म छोड़कर हिन्दू-धर्म ग्रहण कर छिया हो। वरन् जैसा पहले लिखा जा चुका है १९११ में तो १९०१ की अपेक्षा अधिक जैन हिन्दु न लिखे जाकर जैन लिखे गये थे । और यदि यह भी मान लिया जाय कि सामानिक मेल इन दिनों बढ़ गया है तो भी यह कदापि ठीक नहीं कि इस मेलके कारण लोग अपना धर्म छोड देते हों । कमसे कम युक्त-प्रान्त और 'पंजाबमें तो ऐसा नहीं होता और यहीं ऐसा सामाजिक मेल अधिक प्रचालित है।

> ३ आर्यसमाजी हो जाना-इससे कदाचित् जैनसमानका हृदय बहुत दुखेगा; किन्त यदि निष्पक्ष होकर विचार किया जाय तो यह बात बहुत स्वाभाविक जान पडेगी। इसमें कोई सन्देह नहीं कि युक्त-प्रान्त और पंजाबमें बहुतसे जैन आर्थ-

समाजी हो गये हैं; परन्तु प्रश्न-वास्तावक प्रश्न-यह है कि क्यों हो गये ? कारण ढूँढ लेनेमें कोई कठिनाई नहीं। यदि हम अपने ऐबोंको छुपाना न चाहें तो कहना होगा कि इसका कारण यह है कि जैनोंमें सधार और उन्नतिका मार्ग सर्वथा बंद है। मनष्य समानका भलाकर भाइयोंको उन्नत करहेकी अभिलाषाको सन्तुष्ट करनेके जो १००० वर्ष पहलेके उपाय हैं उन्हें छोडकर आप सामाजिक शिक्षणसम्बन्धी कार्य सुधार आदि चाहे जो कार्य करनेको उद्यत होजा-इए, जैनसमाज कार्यको अच्छा आपके नहीं समझेगा और पग पग पर आपके मार्गमें विघ्न उपस्थित अपना करना धर्म समझेगा। एक नवयुवक अपिरिमित पूर्ण उत्साहसे भाइ-होकर अपन योंके ।लिए, अपनी मातृ-भूमिके अर्थ, भारत-कार्यमें नीच जातियोंके उत्थानके अपना जीवन समर्पण कर देना चाहता है; सहसा समस्त जैन जाति उसके विरुद्ध स-शस्त्र आ उपस्थित होती है। तब उसके लिए और कोई उपाय बच नहीं रहता सिवाय इसके कि वह जैन जातिको अंतिम प्रणाम कर किसी ऐसे समाजमें जा मिले जहाँ उ-आशायें और उच्चतम विचार अधिक सरलतासे फलीभूत हो सकें और इससे कोई इन्कार नहीं कर सकता कि आर्यसमाज ऐसा ही समाज है-उसमें सम्मिछित होकर वह यही नहीं इनसे भी

अधिक साहसके कार्य सरलतापूर्वक कर सकता है। इस बातके लिए आर्यसमाज-की जितनी प्रशंसा की जाय थोडी है। और यदि हम भारतवासी यह न मानें कि उत्तर रीय भारतमें जो कुछ सामाजिक शिक्षासम्बन्धी कार्य देख पडते हैं आर्यसमाजियोंके उत्साही कारण हैं तो अवस्य हम कृतन्नता सूचित करेंगे । जैनोंके आर्यसमाजी होनेका सच-यही वास्ताविक कारण है । बीसवीं जाताब्दिमें धर्मकी परिभाषामें अंतर हो गया है! मातृभूमि, मनुष्य समाज-की सेवा और आत्मत्यागहीको आजकल न्याय, सिद्धान्त, संसारकी उत्पत्ति, स्थिति और नारा इत्यादिके ज्ञान, और पुजा, यज्ञ जप आदि बाह्य आडम्बरोंकी अपेक्षा अधिक महत्त्व दियाजाता है। यही नवयुवकोका आद्री धर्म है। यदि जैनजाति चाहती है कि उसका यह बहुमूल्य अंश, यह उत्साह और जीवनसे परिपूर्ण युवक-मंडल उसे छोड़-कर न चला जाय, तो उसे उचित है कि वह भी समयानुकूल कार्यको उत्तेजना दे, और वह भी आधुनिक ढंगपर शिक्षाप्रचारकी संस्था-यें संगठित करे। फिर वह निश्चिन्त होकर बैठे; कोई नवयुवक कभी यह बात स्वप्नमें भी न सोचेगा कि मैं इस श्रेष्ठ धर्मको त्याग कर किसी दूसरे मतकी शरण हूँ। इटावेकी तत्त्व-प्रकाशिनी सभाने यह कार्य प्रारम्भ किया है किन्तु अभी इस ओर बहुत कुछ करना बाकी है ।



इस सम्बधमें एक बात और है। कुछ तो पुराने द्वेषोंके कारण और कुछ इस समा-जमें प्रचिलत बुरी प्रथाओंके कारण लोगोंने इस धर्मको एक प्रकारके भयंकर विषमय धुँएमें लिस कर दिया है, जिसके कारण न केवल लोगोंको इससे घृणा और भय होता है किन्तु स्वयं इस धर्मका भी गला वुँट रहा है। अतः विचारशील जैनोंका यह भी कर्तव्य है कि प्रयत्न करें और इस धुएँको नाश कर डालें, कुप्रथाओंको दूर कर दें और वास्तविक मूल सिद्धान्तोंके ज्ञानका प्रचार करें।

४ नाश्यान धर्म-उपर्युक्त बातोंसे ही यह चतुर्थ कारण ठीक जान पडता है। सरकारी रिपोर्टमें छिखा है कि " ऐसा जान पड़ता है कि यह धर्म विलुप्त हो रहा है।" विचारवान् पुरुष पूछते हैं कि क्या इस धर्म-में कोई ऐसी बात है जो जैनोंको उन्नत नहीं होने देती और उनकी संख्या नहीं बढने देती ? किन्तु हा! इसमें तनिक भी सन्देह नहीं कि हमारा नाश हो रहा है। क्या धनाट्य जैनोंकी आँखें खुरूंगी? क्या उन्हें इस बातका ध्यान आवेगा कि जिन मंदिरोंके बनावानेमें वे लाखों रुपये व्यय कर देते हैं वे बहुत निकट भविष्यमें बिना पुजारियोंके व्यर्थ हो जायँगे ! क्या के ई उन्हें यह नहीं समझा सकता कि इस ह्रास-के रोकनेका कार्य लाखों गुणा अधिक पुण्य-मय है ? क्या इस बातको जानकर भी वे जैनधर्मको निजकी सम्पत्ति समझ्तेवाले ध्रंधर पांडित लोग—जो अगाध प्रेमके कारण अपनेसे निम्न श्रेणीके मनुष्योंका जैनधर्ममें
पदापण करना सहन नहीं कर सकते—
अपनी संकीण उपदेशदेनेवाली निह्वाओंके
लगाम न लगावेंगे? ऐतिहासिक दृष्टिसे जैन—
धर्म बड़े महत्त्वका है, इसके पुराने मंदिरों
और शास्त्रोंसे संसारको बहुत लाम पहुँचा है,
यह सब कुल ठीक है; किन्तु क्या वे यह
नहीं देख सकते कि यदि इस धर्मके अनुयायी ही न रहे तो यह सब महत्त्व क्या
काम आवेगा १ क्या इतने पर भी औरोंके
इस धर्ममें आजानेको वे लोग द्वार न
खोलेंगे १

सरकारी रिपोर्टोंमें घटी क्यों हुई इसका तो उछेख हैं; किन्तु इसका कोई जिकर नहीं कि इस जातिकी जन संख्या बढ़ी क्यों नहीं। जिन करणोंसे घटी हुई है वे चाहे थोड़े समयसे हों ओर शायद थोड़े समय तक रहें भी; किन्तु हम देखेंगे कि वे कारण कि जिनसे हमारी उन्नति रुकी हुई है कहीं अधिक बळवान् और भयंकर हैं।

इन कारणोंमें हमारे सामाजिक रीति— रिवाजोंका बहुत बड़ा भाग है और इनमें भी यहाँ एक विशेष रिवाज पर खास जोर देना अत्यन्त आवश्यक है । क्योंकि वह समाजमें ऐसा जमा हुआ है कि कभी किसी-को यह ध्यान भी नहीं आता कि इसमें भी परिवर्त्तन करनेकी आवश्यकता है । आइए, पहले जैनोंकी विवाह—सम्बंधी संख्या-औं पर किकार करें।

| , —<br>उमर | समस्त जनसंख्या   |           | विवाहित  |           | अविवाहित |               | रंडुवे और<br>विधवायें |           |
|------------|------------------|-----------|----------|-----------|----------|---------------|-----------------------|-----------|
|            | पुरुष            | स्त्रियाँ | पुरुष    | स्त्रियाँ | पुरुष    | स्त्रियाँ     | पुरुष                 | स्त्रियाँ |
| ٧_0        | ७५,३१६           | ७६,२१२    | ४२५      | ९४८       | ७४,७२३   | ७५,१७२        | १६८                   | ९२        |
| ५–१५       | <b>१</b> ,४१,२२७ | १,२६,३१३  | ६,७१०    | २५,३४९    | १,३४,०११ | <i>९९,७९७</i> | ५०६                   | १,१६७     |
| १५–४५      | ३,२२,०११         | २,९८,३२८  | १,९८,७९६ | २,१७,६८२  | ९९,५०७   | ६,२०७         | २३,७०८                | ७४,४३९    |
| 84-        | १,०४,९९९         | १,०३,७७६  | ६३,००७   | २५,६४८    | ८,९५६    | ५२९           | ३३,०३६                | ७७,५९९    |
| जोड़       | ६,४३,५५३         | ६,०४ ६२९  | २,६८,९३८ | २,६९,६२७  | ३,१७,१९७ | १,८१,७०५      | ৭७ ४१८                | १,५३ २९७  |

इस विवरणसे एकदम स्पष्ट हो जाता है कि जिस वयमें अधिक सन्तान उत्पन्न हो सकती है अर्थात १५-४५ वर्षतक, उस वयके ३,२२,०११ पुरुषोंमेंसे केवल १, ९८, ७९६ ही विवाहित हैं और उस ्ही वयकी २,९८,३२८ स्त्रियोंमेंसे ६४६ अविवाहित अथवा विधवायें हैं। अथवा लाभग ५ परुषोंमेंसे २ और चार स्त्रियों-मेंसे १ या तो अविवाहित है या विधुर अथवा विधवा है । ४० प्रतिदात पुरुष, और २५ प्रतिशत स्त्रियाँ अविवाहित ! यह संख्या वास्तवमें बहुत ही अधिक है और इसमें सन्देह नहीं कि वे अपनी इच्छासे अवि-बाहित नहीं रहे हैं। अमरीका और यूरोपके लोग बहुधा निधनताके कारण विवाह नहीं करते; किन्तु भारतवर्षमें और जैनोंमें ऐसा नहीं है। विवाहके मार्गमें खास रुकावट जो है वह यह है कि जैन-समाजमें अगणित बोटी छोटी जातियाँ हैं जिनमेंसे बहुतोंमें केवल २-३ सौ स्त्री पुरुष ही बच गये हैं।

लगभग २० जातियाँ तो ऐसी हैं जिनमें १०० से अधिक स्त्री पुरुष नहीं।

एक जातिका पुरुष दूसरी जातिमें विवाह नहीं कर सकता। यही नहीं, एक जातिमें बहुतसे गोत्र होते हैं और यदि विवाह होता है तो वर कन्याकी औरसे चार चार गोत्रों-को छोड़कर विवाह हो सकता है अर्थात् वर अपना गोत्र, अपने नानाका गोत्र, अपने पिताके नानाका गोत्र और अपनी माताके नानाका गोत्र इनमेंसे किसी भी गोत्र-की कन्यासे विवाह नहीं कर सकता और इस ही प्रकार कन्याके पक्षमें भी वर चार गोत्रोंमें से किसीका नहीं होना चाहिए। यह तो हुई राजपूतानेकी बात; मध्यप्रदेश और मध्यभारतमें यह नियम और भी कड़ा है। वहाँ कई जातियोंमें आठ आठ गोत्रोंको छोड़कर विवाह होता है।

ऐसी दशामें यदि किसी जातिमें १०० स्त्री पुरुष हैं तो वहाँ इस प्रकार गोत्र छोड़े नहीं जा सकते और युवकोंको अविवाहित



रहना पड़ता है। जिन जातियोंमें इससे भी कम संख्या है उनकी दशाका इसहीसे अनुमान कर लेना होगा।

२५ वर्षसे अधिक वयकी २,०३२ स्त्रियाँ अविवाहित हैं। इन स्त्रियोंके अवि-वाहित रहनेका और कोई कारण हो ही नहीं सकता। इस प्रश्नके हल करनेका जो भी उपाय निकलेगा उसमें प्रचलित रिवाजमें बहुत बडे परिवर्त्तन करने होंगे और छोडने-के गोत्र घटाने होंगे। जो छोग इन परिव-र्तनोंकों करनेकी इच्छा करें उन्हें किसी नहीं चाहिए । क्योंक डरना इन रिवाजोंमें के।ई धार्मिक अंश नहीं है । धर्म ऐसा करनेके विरुद्ध उपदेश नहीं देता । यदि ये प्रथायें धार्मिक हों तो भी आत्मरक्षाके लिए ऐसे परिवर्त्तन अनिवार्य हो जाते हैं। उत्तरीय भारतके छोग इस नियमकी कडाईको भलीभाँति नहीं समझ सकते; क्योंकि प्रथम तो अग्रवाल जाति बहुत बड़ी है और दूमरे जैन अप्रवालों भौर वैष्णव अग्रवालोंमें विवाह हो सकता है; किन्तु मध्यप्रदेश और राजपुतानेमें यि बार्ते नहीं है।

स्त्रियोंकी संख्याका कम होना भी बहुत बड़ी कठिनाई है। सब मिलाकर वे संख्यामें पुरुषोंसे लगभग ४००० कम हैं। किन्तु इस संख्यासे वास्तिविक कठिनाईका कुछ भी पता नहीं चलता। स्त्रियोंका चतुर्थीश तो वैधन्यका दुःख भोग रहा है। कुल

विभवायें १,५३, २९७ हैं । अविवाहित स्त्रियोंकी संख्या १,८१, ७०५ है । ३० वर्षसे उपरकी स्त्रियोंको छोड़ दें तो १,८०,००० ऐसी स्त्रियाँ बच जाती हैं जिनका विवाह हो सकता है । ४५ वर्षसे कम वय वाले विवाह कर सकनेवाले पुरुषोंकी संख्या ३,३२,६२३ है । यदि मान लिया जाय कि वे सब १,८,००० स्त्रियाँ विवाह कर लें (यद्यपि यह संभव नहीं है) तो भी डेढ़ लाखसे अधिक पुरुष अथवा ४५ वर्षसे कम वय वाले पुरुषोंमेंसे २८ प्रतिशत काँरे ही रह जावेंगे । इससे कुछ पता चलता है कि किस प्रकार स्त्रियोंकी कमी जैनोंकी संख्या बढ़ने नहीं देती ।

जो लोग इस कठिनाईसे बचनेका उपाय सोचेंगे उन्हें इस स्त्रियोंकी कमीके कारण ढूँढने होंगे । उन्हें यह ध्यान रखना होगा कि प्रकृतिने ही इस जातिके लिए यह कठिनाई उपस्थित नहीं की है। जितने छडके पैदा होते हैं लडिकयाँ उनसे कम नहीं होतीं। ऊपरके विवरणसे ही स्पष्ट है कि पाँच वर्ष-से कम अवस्थावाले बालकोंमें लडकियों-की ही संख्या अधिक है । १० से २० वर्ष तक ही प्रायः सब बालकोंका विवाह होता है और इस ही वयमें प्रायः लडिकयाँ मातायें बन जाती हैं और इस ही वयमें स्त्रियोंकी संख्या बहुत अधिक घटनाती है। इस वयके १,२८,१०५ पुरुष हैं और १,०५,३७४ स्त्रियाँ । स्त्रियोंकी संख्या कोई २२,४३१ कम है। यह कमी सब उमरोंकी स्त्रियोंकी कमीकी आधीसे अधिक है। इससे स्पष्ट है कि यद्यि प्रकृति पुरुषोंसे अधिक स्त्रियाँ पदा करती है तो भी हम उन्हें अपने बुरे बर्चावे और बुरी प्रथाओंसे मार डालते हैं। सरकारी रिपोर्टमें भी यही बात लिखी है। बुरा बर्चाव, कामकी अधिकता, स्वास्थ्य नाशक पर्दा, बालविवाह और बच-पनमें ही माता हो जानेका भार, सचमुच उन्हें मार डालता है। इन रिवाजोंके प्रति वोर युद्ध करना होगा। इनको जबतक हम समूल नाश न कर डालेंगे जैन जातिकी वृद्धि कदापि नहीं हो सकती।

बालविवाहसे केवल स्त्रीजातिका स्वास्थ्य-ही नहीं बिगडता; किन्तु बल्हीन समाज और रोगी बालकोंके होनेका यही मुख्य कारण है । यह एक ऐसी प्रथा है कि निसे हम उपेक्षाकी दृष्टिसे कदापि नहीं देल सकते । किन्तु याद रखना चाहिए कि इसके नाश करनेके छिए बहुत साहस-और बलकी आवश्यकता होती है। इसकी हानियोंको जानते हुए भी हमारे जैन भाई. शिक्षित और विद्वान् जैन नेता तक अपने बालकोंकी रक्षा करनेमें असमर्थ दिखलाई देते हैं। जबतक हम प्रयागके भ्रातृमंडलके सदस्योंकी भाँति निर्भयतासे और साहस-पूर्वक नियम न बना ेलेंगे तबतक इस कुप्र-थाका नारा होना कठिन ही नहीं असम्भव होगा। १८ वर्षके युवा और १४ वर्षकी कन्याका विवाह हो सकता है। इससे कम- वयका विवाह, विवाह नहीं गुड़ियोंका खेल है। उसमें हमारी सहानुभूति नहीं—हम उसमें भाग नहीं ले सकते। हो सका तो अपनी सन्तानका विवाह इससे भी अधिक वयमें करेंगे। इत्यादि बातें जबतक हम दढ़ता-पूर्वक हृदयमें अंकित नहीं करलेंगे, तब-तक कोई आशा करना व्यर्थ है।

किन्तु केवल इन बातोंसे काम न चलेगा । चले भी कैसे? जब प्रति ४ स्त्रियोंमें-से एक विधवा है । बालाविवाहके बन्द है। जानेसे कुछ दशा सुधरेगी अवस्य; किन्तु बिना विधवाविवाहके प्रचलित किये जैन-जातिका जीवित रहना कठिन है। २५ वर्ष-से कम वय वाली ११,३०४ विधवाओं पर समानके नेताओंको द्या आनी चाहिए। १५ वर्षसे छोटी १,२५९ विधवाओंको देखकर तो उन्हें रोदन आजाना चाहिए। और ५ वर्षसे छोटी ९२ विधवाओंकी तुत-ली बोलीको सुनकर, यदि वे सचे नेता हैं तो प्रचलित रिवाजोंपर और उनको न बट-लनेकी सलाह देनेवाले समाज पर क्रोध और दुःखके मारे काँप उठना चाहिए । पुरुषकी एक पत्नी बीमार होती है कि उसी समय दुसरे विवाहकी बार्ते पक्की होने लगती हैं। कोई पूछता है कि लाला साहब! आपके पुत्र पौत्र सत्र मौजूद हैं, फिर अब विवाहकी क्या आवश्यकता ? कहते हैं, भाई इसके बिना काम नहीं चलता । उन्हें यह **छ**ज्जा नहीं आती ! इस बातका ध्यान नहीं



आता कि उनकी पुत्री जो विवाहके कुछ ही महीने पीछे विधवा हो गई है जन्म कैसे व्यतीत करेगी ? खैर । यदि समाजको जीवित रहना ही नहीं है, यदि उसे अपने स्त्री-समाजके चरित्रकी पवित्रता स्थिर रखनी ही नहीं है तो चाहे जो करे; किन्तू यदि यह इच्छा है कि संसारसे नाम न मिटे तो उसे इस प्रश्नको उठाना पडेगा और हजार बाधा-ओं के होनेपर भी कार्य करना ही होगा। शिक्षाप्रचार, विधवाश्रमें।का खुलना, ब्रह्म-चर्यकी प्रतिज्ञायें इत्यादि प्रयत्न कदापि सफल नहीं हो सकते । प्रकृतिके विरुद्ध कार्य करनेकी सामर्थ्य लाखोंमें एक दोसे अधिकमें नहीं हो सकती । स्त्रियोंसे यह आशा करना मूर्वता है । बहुत अच्छा होता कि इसकी आवश्यकता न पडती; किन्तु अब कोई उपाय नहीं।

बूढ़ोंके विवाह भी रोकने होंगे। इससे विधवाओंकी संख्या अवश्य घटेगी और कमसे कम ऐसे हास्यमय दृश्य देखनेको तो न मिलेंगे कि सफेद बालोंको रँगकर लाठींके सहारे बूढेराम वर बन कर १० वर्षकी बालिकाका पाणिय्रहण कर रहे हैं। दो महींने पीछे उनकी मृत्युसमाचार सुनकर दुःखसे आँसू तो न बहाने पढेंगे!

विवाहके मार्गमें इस जातिमें न जाने और कितनी कठिनाइयाँ हैं। इनमें इतना अधिक व्यय करनेकी क्या आवश्यकता है? सब बिरादरीको मिठाई खिलानेका भार क्यों लाद दिया जाता है ? और न जाने कितनी बातें हैं। कहाँ तक कोई छिखे किन्तु एक नये सुधारका जिकर किये बिना नहीं रहा जाता । राजपूतानेको ही इस सुधारके प्रच-लित करनेका सौभाग्य प्राप्त है । आजकल कोई युवा विवाह करना चाहे तो उसे पहले कन्याके पिताको कुछ हजार रुपये भेंट देना पडते हैं । वैसे तो कन्याका पिता अपने जामाताके घरका पानी भी नहीं पीता; किन्तु रुपया कुछ पानी थोड़े ही है। धन-वानोंकी बन आती है। खूब पसन्द बाजारके भावसे अधिक देते हैं और चाहे कितनी हो, चाहे पाँचवी बार विवाह करते हों, झट पट विवाह हो जाता है। गरीब लड्का पढ् लिखकर होशियार हुआ। शायद २५-३० रुपये महीना कमाने लगा। वह कन्याके पिताकी भेटके रुपये कहाँसे लावे ? कहीं ५-७ वर्षमें कुछ रुपया एकत्रित किया और कहीं बातचीत जमाई कि कोई धनाट्य-ने अधिक रुपया देकर सौदा बिगाड दिया-रहे काँरे।

इनके अतिरिक्त और भी बहुतसे कारण इस क्षतिके निकलेंगे और इससे बचनेके लिए प्रत्येक कारणका नाश करनेका दृढ़ प्रयत्न करना होगा । बहुत सी सैकड़ों वर्षीसे चली आनेवाली रीतियोंको उठा देना पड़ेगा । सुधारके कार्यमें बहुत बड़ा विरोध भी होगा । लोग ऐसा भी कहेंगे कि यह कार्य जैन-धर्मके सिद्धान्तोंके अनुकूल नहीं। नो यह कार्य

कर रहे हैं वे जैनधर्मको नाश करडालनेका उपाय कर रहे हैं, इत्यादि; किन्तु सुधारकको यह भी याद, रखना चाहिए कि ऐसा शोर केवल संकीर्णहृद्य मनुष्य ही मचावेंगे-जिन्हें ये सब बार्ते कुछ भी समझमें नहीं आतीं। समयके लिए विचारहीन जैनजाति उन्हें घृणाकी दृष्टिसे देखेगी, किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि इस प्राचीन धर्मको बहुत सहार। मिलेगा । नाशसे वह अवर्य बन जायगा और इस कारण सब विचारशील मनुष्य इसे पसंद करेंगे। जैनधर्म अनुयायी युवकोंकी ओर आशाकी देखता है। वे ही उसे नाशसे बचाकर अन्य भारतवासियोंके बराबरीके बना सकते हैं । किन्तु जैन जाति जिस प्रकार युवकोंके साहसको तोड रही है, जिस प्रकार वह सब उन्नतिके विचारोंका हास्य करती है और जिस प्रकार नेतागण स्वाभा-विक अकर्मण्यतानें फँस कर इस ध्य'न नहीं दे रहे हैं, इससे तो यही ज्ञात होता है कि भविष्य कुछ अच्छा नहीं है। यदि जैनधर्म जीवित रहेगा, यदि जैन छोग चाहते हैं कि हम जीवित रहें, तो उन्हें साहस-पूर्वक निर्भयतासे कार्य करना होगा । मृत्युसे बचनेका इस समय इसके अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं कि आधुनिक उपायोंका अवलम्बन किया जाय-संसारमें अन्य जाति-योंने कैसे उन्नति की है उसमे कुछ शिक्षा प्रहण की जाय। आशा की जाती है कि जैन-जाति इस प्रश्नको हँसी खेल न समझकर इस ओर कुछ ध्यान देगी और उपर्युक्त मार्गका अवलम्बन करनेमें हिचकिचाहट न दिखलावेगी।

नोट-यह जैनजातिकी संख्याके घटनेका विश्वय बहुत ही महत्त्वका है-यह हमारे जीवन-मरणका प्रश्न है। यदि हमने इस प्रश्नको हल कर लिया-संख्याहासके यथार्थ कारणोंको जान लिया और हम उनके दूर करनेके उपाय प्रचलित कर सके, तो समझ लीजिए कि हम संसारमें जीते रहेंगे. नहीं तो बस कृच समझिए । अतः जैनसम।जके प्रत्येक हितैषीका यह कर्तव्य होना चाहिए कि वह इस विषयपर विचार करे और यथार्थ कारणोंको हुँदै । इस विश्यमें किसीको भी सन्देह नहीं हो सकता है कि संख्या घट रही है; पर किन कारणोंसें घट रही है, इस विषयमें मतभेद हो सकता है। संभव है कि लेखक महाशयके बतलाये हुए कारण और उनके दूर करनेके उपाय सर्वसम्मत न हों, ऐसी दशामें विरुद्ध मत रखनेवाळोंको दूसरे कारण और उपाय बतलाना चाहिए-चुप होकर बैठ रहना ठीक नहीं है।

जुद' जुदा प्रान्तोंमें संख्याका न्हास जुदा जुदा परिमाणमें हुआ है, अतः प्रत्येक प्रान्तकी और उस प्रान्तमें बसनेवाली प्रत्येक जातिकी घटी आदिके कारणोंपर भी विचार करनेकी जरूरत है। लेखमें बतलाई हुई प्रान्तवार घटीके अंकोंसे माल्यम होता है कि सबसे अधिक संख्या दिगम्बर जैनोंकी घटी होगी। मध्य प्रदेशमें फी सदी २२ और ग्वालियर राज्यमें फी सदी २६ घटी हुई है और इन प्रान्तोंमें खेताम्बरसम्प्रदायक लोग बहुत ही कम—प्रायः नहींके बराबर—हैं। इसी प्रकार युक्तप्रान्तमें भी अधिकांश बस्ती दिगम्बरियोंकी है और वहाँ फी सदी १०.५ की कमी हुई है! अतः यह भी एक विचारणीय बात है कि दिगम्बरियोंकी संख्याका व्हास ही क्यों अधिक हुआ? यह उक्त प्रान्तोंकी विशेषता है या हमारी जातियोंके रीति-रिवाजोंकी?

दिगम्बरसम्प्रदायके विद्वानोंको शायद खेताम्बरोंकी चिन्ता न हो, पर जब उन्हींका सम्प्रदाय घट रहा है, तब तो उन्हें इस ओर अपनी बुद्धिको लगाना चाहिए।

—सम्पादक।

## मेरी भावना ।

( नूतन सामायिक-पाठ । )

के०, श्रीयुत बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार।

(१)

जिसने रागद्वेषकामादिक, जीते, सब जग जान लिया, सब जीवोंको मोक्ष-मार्गका, निस्पृह हो उपदेश दिया। बुद्ध, बीर जिन, हरि, हर, ब्रह्मा, या उसको स्वाधीन कहो, उसके पद-पंकजमें मेरा, मन-मधुकर लवलीन रहो।

(२)

विषयोंकी आज्ञा नहिं जिनके, साम्य-भाव धन रखते हैं, निज-परके हितसाधनमें जो, निशदिन तत्पर रहते हैं। स्वार्थत्यागकी कठिन तपस्या, बिना खेद जो करते हैं, ऐसे ज्ञानी साधु जगतके दुख समूहको हरते हैं।

(3)

रहे सदा सत्संग उन्हींका, ध्यान उन्हींका नित्य रहे, उनही जैसी चर्यामें यह, चित्त सदा अनुरक्त रहे। नहीं सताऊँ किसी जीवको, झूठ कभी नहिं कहा कहाँ, पर्धन-वनिता पर न लुभाऊँ, संतोषामृत पिया करूँ ॥

(8)

अहंकारका भाव न रक्खूँ, नहीं किसी पर कोध करूँ, देख दूसरोंकी बढ़तीको, कभी न ईर्घा-भाव धरूँ। रहे भावना ऐसी भेरी, सरल-सत्य-व्यवहार करूँ, बने जहाँतक इस जीवनमें, औरोंका उपकार करूँ ॥

मैत्री-भाव जगतमें मेरा, सब जीवोंसे नित्य रहे, दीन-दुखी जीवों पर मेरे, उरसे करुणा-स्रोत बहे। दुर्जन-कर-कुमार्गरतों पर, क्षोभ न मेरेको आवे, साम्य-भाव रक्खूँ मैं उनपर, ऐसी परिणति हो जावे ॥

9**99999**99999 

(६)

गुणीजनोंको देख हृदयमें, मेरे श्रेम उमङ् आवे, बने जहाँतक उनकी सेवा, करके यह मन सुख पावे, होऊँ नहीं कृतघ्न कभी मैं, दोह न मेरे उर आवे, गुण-ग्रहणका भाव रहे नित, दृष्टि न दोषों पर जावे ॥ (७)

कोई बुरा कहो या अच्छा, लक्ष्मी आवे या जावे, लाखों वर्षांतक जीऊँ या, मृत्यु आज ही आजावे। अथवा कोई कैसा ही भय, या लालच देने आवे, तो भी न्याय-मार्गसे मेरा, कभी न पद डिगने पावे ॥

(2)

होकर सुखमें मान न फूले, दुखमें कभी न घबरावे, पर्वत-नदी-स्मशान-भयानक, अटवीसे नहिं भय खावे। रहे अडोल-अकम्प निरन्तर, यह मन, दृढतर बन जावे. इष्टवियोग-अनिष्ट योगमें, सहनशीलता दिखलावे॥

सुखी रहें सब जीव जगतके, कोई कभी न घबरावे, बैर-पाप-अभिमान छोड़ जग, नित्य नये मंगल गावे। धरघर चर्चा रहे धर्मकी, दुष्कृत दुष्कर हो जावें, ज्ञान-चरित उन्नत कर अपना, मनुज-जन्म-फल सब पार्वे ॥

ईति-भीति व्यापे नहिं जगमें, वृष्टि समय पर हुआ करे, धर्म--निष्ठ होकर राजा भी, न्याय प्रजाका किया करे। रोग-मरी-दुर्भिक्ष न फैले, प्रजा शान्तिसे जिया करे, परम अहिंसा धर्म जगतमें, फैल सर्व-हित किया करे ॥

फैले प्रेम परस्पर जगमें, मोह दूर पर रहा करे, अप्रिय-कटुक कठोर शब्द नहिं, कोई मुखसे कहा करे। बनकर सब ' युग-वीर ' हृदयसे देशोन्नात-रत रहा करें, वस्तु-स्वरूप विचार ख़ुशीसे, सब दुख-संकट सहा करें ॥

## इतिहास-प्रसङ्ग् ।

ले॰, श्रीयुत-बाबू जुगलिकशोरजी मुख्तार।

### (३३) वस्ननन्दिका समय।

' वसुनान्दु ' नामके अनेक आचार्य और भद्वारक होगये हैं जिन सबका समय अभी-तक प्रायः अनिश्चत है । जैनसमाजमें इस नामके ग्रंथकार या ग्रंथकारोंके बनाये हुए जो ग्रंथ प्रचालित हैं उनेमेंसे वसुनन्दिश्राव-प्रतिष्ठासार्संग्रह ( वसुनिन्द-संहिता ), मूळाचारकी आचारद्वति और आप्तमीमांसाकी ' देवागमदृत्ति ' नामके प्रंथोंको देखनेका मुझे सौभाग्य प्राप्त हुआ है। इन चारों ग्रंथोंमे ग्रंथोंके बननेका केाई सन् संवत् नहीं दिया और न 'वसुनान्दिश्रावकाचार 'को छोडकर अन्य तीन ग्रंथोंमें ग्रंथकारने अपनी गुरु-परम्पराका ही उल्लेख किया है । इससे बिना किसी विशेष अनुसंधानके, अभी यह निश्चयपुर्वक नहीं कहा जा सकता कि चारों ग्रंथे एक ही 'वसुनन्दि ' के बनाये हुए हैं या एकसे अधिकके । परन्तु इतना जरूर कहा जा सकता है कि ' श्रावकाचार ' के कर्ता वसुनन्दि प० आशाधरसे पहले क्योंकि पं० हो चुके आशाधरने अपनी ' सागारधमीमृत ' की टीकामें, जो कि विक्रमसंवत् १२५६ में बनकर समाप्त . है. वसुनन्दिश्रावकाचारकी ' पंचुंबर-सहियाइं इस गाथाका उल्लेख करते

हुए लिखा है कि—'' इति वसुनान्दिसैद्धा-नितमतेन दर्शनपितपायां प्रतिपन्नस्त-स्येदं । तन्मतेनेन व्रतप्रतिमां विश्वतो ब्रह्माणुव्रतं स्याच्चथा—' पव्वेसु इत्थि-सेवा । ' इस तरह पर पं० आशाधर-जिके द्वारा वसुनन्द्याचार्य और उनके श्रावकाचार दोनोंका उलेख किया जाता है। ' प्रतिष्ठासारसंग्रहके कर्ता वसुनान्दिका भी उल्लेख पं० आशाधरने अपने 'जिनयइ-कल्प ' नामके प्रतिष्ठापाठमें किया है, जो इस प्रकार है:—

जयाद्यष्टदलान्येके कर्णिकवलयाद्वहिः । मन्यन्ते वसुतन्द्यक्त-

सूत्रज्ञैस्तदुपेक्ष्यते ॥ १७४ ॥ अथार्त्-कोई ऐसा मानते हैं कि क-

णिंकाके वलयसे बाहर जयादि अष्ट देवता-ओंके अष्ट दल बनाने चाहिए । परन्तु वसुनन्द्याचार्यके कहे हुए प्रतिष्ठा—सिद्धा-न्तको जाननेवाले विद्वान् उसकी उपेक्षा करते हैं—वैसा नहीं मानते । स्वयं पं० आशाधरने भी वसुनन्दिसंहिताके अनु-सार ही वेदिलेखनका विधान किया है और कर्णिकाके वलयके बाहर कमशः १६, २४ और २२ दलोंके बनानेकी आज्ञा की है ।

इससे उक्त 'प्रतिष्ठासारसंग्रह ' भी पं० आशाधरसे पहले बन चुका है, ऐसा कह-नेमें कुछ संकोच नहीं होता । इसी प्रकार यह भी कहा जा सकता है कि, 'आचार-रृत्ति' के कर्त्ता वसुनन्दि श्रीअभितगति-के पीछे हुए हैं। क्योंकि उन्होंने आचार-वृत्तिके आठवें परिच्छेदमें, कायोत्सर्गके चार भेदोंका वर्णन करते हुए, 'त्यागो देह-गमत्वस्य तनूत्सृतिरुदाहृता इत्यादि पाँच श्लोक ' उक्तं च ' रूपसे दिये हैं और उनके अन्तमें लिखा है कि, ' उपा-सकाचारे उक्तमास्ते ' अर्थात् ' उपासकाचार ' का है। यह 'उपासकाचार ' य्रन्थ श्रीअभितगति-सुरिका बनाया हुआ है जो विक्रमकी ११ वीं शताब्दिमें हुए हैं । इस यंथके आठवें परिच्छेदमें उक्त पाँचों श्लोक उसी कमको हिये हुए नं० ५७ से ६१ तक दर्ज हैं। 'देवागमवृत्ति' पायः उन्हीं वसुनन्दिकी बनाई हुई मालूम होती है जो 'आचारवृत्ति' के कत्ती हैं। इस तरहपर इन चारों यंथोंमेंसे दो प्रंथोंका अमितगति (११ वीं शताब्दि) के बाद और दो यंथोंका आशाधर (१३ वीं शताब्दी ) के पहले बनना पाया जाता है। इनमेंसे प्रत्येकका कर्ता वसुनन्दि 'सेद्धा-न्तिक ' कहलाता है । आश्चर्य नहीं कि येचारों प्रंथ एक ही वसुनन्दिके बनाये हुए हों। मेरी रायमें ये सब प्रंथ विक्रमकी १२ वीं शताब्दीके लगभगके बने हुए हैं। श्रावका-षारमें वसुनन्दिने अपने गुरुका नाम ' नेमि-

चंद्र ' दिया है और उन्हें जिनागमरूपी समुद्रकी वेलातरंगोंसे धूयमान तथा समस्त जगतमें विख्यात प्रगट किया है। हो सकता है कि ये नेमिचंद्र वे ही हों जो 'गोम्मट-सार' ग्रंथके कर्ता कहे जाते हैं। ऐसा होने पर उक्त श्रावकाचारका १२ वीं शताब्दिके लगभग बनना और भी अधिक निश्चित हो जाता है। क्योंकि गोम्मटसारके कर्ता विक्रम-की ११ वीं शताब्दिमें हुए हैं।

(38)

अरुणमणि और अजितपुराण।
'अरुणमणि' या 'छालमणि' नामके
एक किन हो गये हैं, जिन्होंने निक्रम संनत्
१०१६ में 'अजितपुराण ' की रचना की
है। यह पुराण उन्होंने औरंगजेब बादशाहके
राज्यमें, जहानाबाद नगरके पार्श्वनाथ चैत्याल्यमें बनाकर समाप्त किया है। जैसा कि
इस पुराणके निम्न पद्योंसे प्रगट है:—
रंसव्वैषयतिचंद्रे ख्यातसंवत्सरेऽस्मिन,
नियमितसितनारे वैजयंतीदशम्याम्।
अजितजिनचरित्रं बोधपात्रं बुधानाम्,
विरचिममलनाग्मी रक्तरत्नेन तेन॥
मुद्रले भूभुजां श्रेष्ठे राज्येऽनरंगशाहिके।
जहानाबादनगरे पार्श्वनाथ जिनालये। १९१

ग्रंथकर्ताने, इस ग्रंथमें, अपना परिचय देते हुए अपनेको काष्ट्रासंघके माथुर गच्छा-न्तर्गत पुष्करगणका अनुयायी प्रगट किया है और अपनी वंश-परम्परा छोहाचार्यसे प्रारंभकी है। छोहाचार्यके वंशमें अनेक मुनि-योंके पश्चात धर्मसेन नामके गुरु हुए। फिर



उनके पट्टपर कमराः भावसेन, सहस्रकीर्ति,
गुणकीर्ति, यशःकीर्ति और जिनचन्द्रका
प्रतिष्ठित होना लिखा है । जिनचन्नका
शिष्य श्रुतकीर्ति साधु और श्रुतकीर्तिका
शिष्य बुध राघव हुआ । इसके बाद
राघवके तीन शिष्य प्रगट किये हैं; एक
रत्नपाल, दूसरा श्रीवनमालि और तीसरा
कान्हरसिंग और अन्तमें अपनेको कान्हरसिंहका पुत्र 'लालमणि' लिखा है । इस
परिचयका आदिम पद्य इस प्रकार है:—

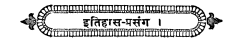
श्रीमच्छ्रीकाष्टसंघे ग्रुनिगणगणनातीतिदग्वस्तयुष्टे,
तिस्मच्छ्रीमाथुराख्ये दृषभदृषयुते गच्छश्रेष्ठाधिपूज्ये ।
तन्मध्ये सर्वश्रेष्ठे परमपदप्रदे पुष्कराख्ये गणे च,
छोहाचार्यान्वये च विगतकलुषिता संयतानेक जाताः॥ ११॥
(३५)

षिता संयतानेक जाताः ॥ ११ ॥
(३५)
कनकनिद् और इन्द्रनिद् ।
'गोम्मटसारके' कर्मकाण्डमें श्रीमन्नेमिचंद्राचार्यने लिखा है किः—
वरइंदणंदिगुरुणो
पासे सोऊण सयस्र सिद्धंतं ।
सिरिकणयणंदिगुरुणा
सत्तद्दाणं समुद्दिहं ॥ ३९६ ॥ ''
अर्थात् – इंद्रनिद्द गुरुके पाससे सकल्ल
सिद्धान्तको सुनकर श्री कनकनिद्द गुरुने
सत्वस्थानका कथन किया । इससे मालूम
होता है कि एक इन्द्रनिद्द विकमकी ११

वीं राताब्दिमें हुए हैं जो सकल सिद्धान्तके पारगामी कहलाते थे । साथ ही यह भी मालूम होता है कि कनकनिद भी नेमि-चंद्रके गुरु थे और उन्होंने 'सत्वस्थान ' नामका कोई ग्रंथ बनाया है । श्रवणबेल्गोल के शिलालेख नं ० ४० में भी एक 'कनकनिद ' का जिकर आया है और उसमें उन्हें माधनिद सैद्धान्तिकके शिष्य गण्ड— विम्रुक्त देवक बड़े भाई बतलाया है । साथ ही उनकी प्रशंसामें यह पद्य भी दिया है:—-

यो बौद्धक्षितिभृत्कराळ—
कुलिशश्राव्यक्तिमघानळो—
मीमांसामतवर्तिवादि—
मदवन्मातङ्गकण्ठीरवः ।
स्याद्वादाव्यिश्वरत्सम्रद्धत—
सुधारोचिस्समस्तैस्स्तुतः—
स श्रीमान् भ्रवि भासते
कनकनन्दी ख्यातयोगीश्वरः ॥

इस शिलालेल और शिलालेल नं० ३९ में गण्डिवमुक्तदेवके शिष्य महामंडलाचार्य देवकीर्तिके स्वर्गवासका उल्लेख किया गया है जो शक संवत् १०८९ में हुआ है और जिसकी यादगारमें ये दोनों शिलालेख देवकीर्तिके शिष्यों द्वारा एक ही पत्थर पर खुदवाये गये हैं । इस शिलालेखके कनकनन्दि, और नेमिचंद्रके गुरु कनकनन्दि, वोनोंका समय अनुमानसे एक ही बैठता है। बहुत समव है कि ये दोनों कनकनन्दि एक ही व्यक्ति हों।



( ३६ )

नेमिचनद्वसंहिता (प्रतिष्ठातिलक )। ' नेमिचंद्र ' जैनसमाजमें, यद्यपि नामके अनेक विद्वान, आचार्य और महारक हो गये हैं; परन्तु 'गोम्मटसार ' के कर्त्ता नेमिचंद्रसिद्धान्त चक्रवर्त्तीका नाम सबसे अधिक प्रसिद्ध है। इस प्रसिद्धि और नामसा-म्यके कारण बहुतसे लोग 'नेमिचंद्र' नामके दूसरे विद्वानोंके बनाये हुए कुछ यंथोंको गोम्मटसारके कत्तीके ही बनाये हुए समझने लगे हैं। अनेक विद्वानोंको भी इस विषयमें भ्रम हुआ है । नेमिचंद्रसंहिता, जिसका दुसरा नाम 'प्रतिष्ठातिस्नक 'है और जिसको 'नेमिचन्द्रप्रतिष्ठापाठ ' भी कहते हैं, उन्हीं ग्रंथोंमेंसे एक है जो गोम्मटसारके कत्तीके बनाये हुए समझे जाते हैं । इस ग्रंथकी एक पुरानी प्रति ताड्पत्रोंपर लिखी हुई श्रवण-बेरगोलके पं० दौबील शास्त्रीके भंडारमें मौजद है। उसके अन्तमें ' शास्त्रावतार ' नामकी एक ४५ पद्योंकी प्रशस्ति है, जिसमें प्रंथकर्ता **नेमिचंद्र**ने अपने कुछादिकका अच्छा परिचय दिया है। इस प्रशस्तिको देखनेसे साफ मालूम होता है कि यह यंथ गोम्मटसारके कतीका बनाया हुआ नहीं है बल्कि इसके बनानेवाले 'नेमिचंद्र, ' मुनि न होकर, एक बहुकुटुम्बी गृहस्थ थे। प्रशस्तिके आदिमें, ब्राह्मण कुलकी प्राचीन-ताका दिखलाते हुए यह प्रगट किया गया है कि इस कुछके कुछ ब्राह्मण कांची नामके महानगरमें हुए हैं, जो ५३ कियाओंको

पालनेवाले थे और जिनका विशाखाचार्य-ने आदर किया था। यथाः—

पुराकृतयुगस्यादावादिब्रह्मतन्भवः ।
अन्त्यब्रह्मा स भरतो यानसस्ड्य द्विजोत्तमान् ॥ १ ॥
तेषु केचिद्थात्यक्तजिनमार्गाविवेकिनः ।
अविच्छिन्नान्वयाचारपरावद्यत्तिरे द्विजाः ॥ २ ॥
तद्व्यभवाः केचित्कांची नामा महापुरे ।
त्रिपंचाशत्कियानिष्ठास्तस्थुः षट्कर्मकर्मठाः ॥ ३ ॥
तान् किलाद्रियतस्मार्यानिवशाखाचार्यपुंगवः ।
उपासकमहावेद्-

रहस्याद्यपदेशिनः ॥ ४॥
इसके आगे (पद्य नं०१५ तक)
उन्हीं ब्राह्मणोंकी संतानमें अकलंक, इन्द्रनिन्द, अनंतवीर्य, वीरसेन, जिनसेन,
वादीभसिंह, वादिरान और हस्तिमछ
आदि अनेक विद्वानोंके अवतार छेनेका कथन
किया है और फिर इन विद्वानोंकी वंशपरंपरामें अपने कुटुम्बका सिलसिला बतलाया
है, जो इस प्रकार हैं:—

' लोकपाल ' नामके एक ब्राह्मण हुए हैं जो 'गृहस्थाचार्य' कहलाते थे, चोल राजाके द्वारा पूजित थे और इस राजाकेसाथ अपने बन्धुवर्गसहित कर्णाटक देशको चले गये थे।



उनके पुत्रका नाम समयनाथ था । समय-नाथका पुत्र राजमल, राजमलका पुत्र चिन्ता-मणि, चिन्तामणिका पुत्र अनन्तवीर्य, अनन्त-वीर्यका पुत्र पार्श्वनाथ, पार्श्वनाथका पुत्र आदिनाथ, आदिनाथका पुत्र कोदण्डराम, कोदण्डरामका पुत्र ब्रह्मदेव और ब्रह्मदेव का पुत्र देवेन्द्र हुआ। इनमें समयनाथको तार्किक, राजमल्लको कवि, चिन्तामणिको वादि और वाग्मी, अनन्तर्वार्यको घटवादवि-शारद, पार्श्वनाथको गीत और आगम शास्त्र-का जाननेवाला, आदिनाथको आयुर्वेदमें निपुण, कोदण्डरामको धनुर्वेदका वेत्ता, ब्रह्मदेवको बडा बद्धिमान तथा षट्कर्मकर्मठ और देवेन्द्रको संहिताशास्त्रमें निष्णात तथा राजमान्यतादि गुणोंसे युक्त लिखा है। यथाः---आसीत्तदन्वये छोक-पालाचार्य इति द्विजः । गृहस्थाचार्यतां रूढो विद्वानिस्तारकोत्तमः ॥ १६ चोलेन पूजितो राज्ञा तेन राजा समं स च। प्रतिदेशाख्यकर्णाट-देशं प्रापत्स्वबन्धुभिः ॥ १७ ॥ पुत्रः समयंनाथारूयः तस्यासीत्तर्ककर्कशः। तत्पुत्रः कविराज।दि-मळतः कविशिखामाणिः । १८ वादी वाग्मी च तत्पुत्र-्श्चिन्तामणिसमाह्वयः ।

अनन्तवीर्यस्तत्सूनु-घटवादविशारदः ॥ १९ तदात्मजः पार्श्वनाथः संगीतागमशास्त्रवित् । आदिनाथस्तु तत्सूनु-रायुर्वेदाविशारदः ॥ २० ॥ तस्यात्मजो धनुर्वेद-वेदी कोदण्डरामकः । तन्नंदनो ब्रह्मदेवो धीमान पदकर्मकर्मठः ॥ २१ ॥ देवेन्द्रस्तत्सुतो नाम्ना देवेन्द्रोपमवभैवः । संहिताशास्त्रनिष्णातः कलामुकुशलः शुचिः ॥ २२ ॥ राजमान्यो वदान्यश्र जिनधामादिकारकः । त्रिवर्गलक्ष्मीसम्पन्नः चतुरो बन्धुवत्सलः ॥ २३ ॥ देवेन्द्रकी धर्मपत्नी ' आर्यदेवी ' थी । आर्यदेवींके पिताका नाम विजयपार्य और माताका नाम श्रीमती था । चंद्रपाये, ब्रह्मसूरि और पार्श्वनाथ ये तीनों आर्यदेवी-के सगे भाई थे, जिनमें ब्रह्मसूरिको ' महा-विद्वान्' लिखा है । यथाः---सद्धर्मचारिणी तस्य सैवाभुदार्घदेविका ्या श्रीविजयपार्यस्य श्रीमत्याश्र सुता सती ॥ २४ ॥ यस्या सहोदरा धीरा-श्रंद्रपार्यो बुधोत्तमः ।



**महाविद्वान्त्रह्मसूरिः** 

पार्श्वनाथ इति त्रयः ॥ २५ ॥ देवेन्द्रके आर्यदेवींसे तीन पुत्र उत्पन्न हुए;-१ आदिनाथ, २ नेमिचंद्र और ३ विजयप । आदिनाथ नामका समस्त जैनसंहिताशास्त्रोंका पारगामी था और उसके यहाँ त्रैछोक्यनाथ तथा जिन-चंद्रादिनामके पुत्रोंका जन्म हुआ। विजयप-नामका पुत्र ज्योतिषादि शास्त्रोंमें निपुण था और उसका पुत्र समन्तभद्र साहित्यका प्रेमी हुआ । **नेमिचंद्र** नामका पुत्र ( विवादस्थ प्रतिष्ठापाठका कर्त्ती ) अभयचन्द्र नामके महोपाध्यायसे तर्क, व्याकरण और आगमको पढकर एक प्रसिद्ध विद्वान् हुआ । उसके कल्य।णनाथ और धर्मशेखर नामके दो पुत्र उत्पन्न हुए, जिन दोनोंको ही शास्त्र-समुद्रके पारगामी लिखा है । यथाः—

तद्देवेन्द्रार्यदेव्याख्यदम्पत्योरादिनाथकः ।
नेमिचंद्रो विजय इति
पुत्रास्त्रयोऽभवन् ॥ २६ ॥
तत्रादिनाथः सर्वाईत्संहिताशास्त्रपारगः ।
तत्पुत्रास्रेलोक्यनाथजिनचंद्रादयो बुधाः ॥ २७ ॥
धीमान्विजयपाख्यस्तु
ज्योतिःशास्त्रादिकोविदः ।
समन्तभद्रस्तुतत्पुत्रः
साहित्यरससान्द्रधीः ॥ २८ ॥
धीधना नेमिचंद्रस्तु
तर्कव्याकरणागमान् ।
अधीत्याभयचन्द्राख्य -

महोपाध्यायसन्निधौ ॥ २९ ॥ पद्वाक्यप्रमाणज्ञ-रूढिं वाढम्रपागतः। पुत्रोद्दी तस्य कल्याण– नाथाख्यो धर्मशेखरः ॥ ३० ॥ इति तत्रादिम: सर्व-शास्त्रवाराशिपारगः । द्वितीयस्तदीयोभू-च्छास्रेषु सक्छेष्वपि ॥ ३१॥ इसके बाद ग्रंथकर्ता नेमिचन्द्रने, अपना कुछ विशेष परिचय देते हुए, ग्रंथ बननेका सम्बंध प्रगट किया है, जिससे मालूम होता है कि नेमिचंद्र सदा धर्मार्थियोंको शास्त्रका व्याख्यान किया करते थे; उन्होंने सत्य-शासनपरीक्षा आदि ग्रंथोंकी रचना की थी, राजसभाओंमें अनेक प्रतिवादी नैयायिकों-को जीतकर वे जैनधर्मकी बहुत कुछ प्रभा-वना करनेमें समर्थ हुए थे; उन्हें राजादि-कोंके द्वारा आन्दोला, शिबिका (पालकी) और छत्ररूपी वैभवकी प्राप्ति हुई थी; वे याचकोंको दान देते हुए अपने बन्धुवर्ग-सहित भोगोंको भोगते थे, उन्होंने जैन-मंदिर, मंडप और वीथियाँ बनबाई थीं

और श्रीपार्श्वनाथभगवानके आंगे गाने बजाने आदिका सामान जोड़ा था । इस प्रकार

त्रिवर्गे- छक्ष्मीसे शोभित थे और राजाके द्वारा सन्मानित हुए स्थिरकद्म्ब नामके

नगरमें रहते थे। एक समय उनके मामा

( संभवतः पार्श्वनाथ ) ने जो कि पार्श्वनाथ

भगवानका दृढ़ भक्त था, मामाके पुत्रोंने,

पिताके भाइयोंने, स्वकीय भाइयोंने, भाई-

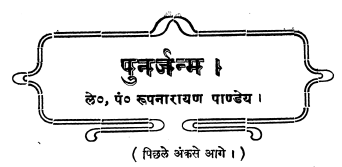
नेमिचंद धर्म, अर्थ और

योंके पुत्रोंने, निज पुत्रोंने और अन्य बन्धु-वर्ग तथा विद्वानोंने उनसे प्रीतिपूर्वक यह प्रार्थना की कि, 'हे आयुष्मन् सर्वशास्त्र-विशारदस्रे! आप एक उत्तम पंचकल्या-णके विस्तारको लिये हुए प्रतिष्ठाशास्त्रकी रचना करो।' इस प्रार्थनाको सुनकर और जिनेंद्रकी भक्तिसे प्रेरित होकर नेमिचंद्रने यह 'प्रतिष्ठातिलक ' नामका प्रतिष्ठाशास्त्र बनाया है। यथाः— अथ यो नेमिचंद्रार्थः शास्त्रं वेत्यखिलं रफ्रटं।

शास्त्रं वेत्यखिलं स्फुटं । व्याखाति शास्त्रमर्थिभ्यो यः सदा धर्मकाम्यया ॥ ३२ ॥ सत्यशासनपरीक्षा-ग्रुख्यप्रकरणादिकं । यस्तु शास्त्रं विरचय-द्विश्वविद्वज्जनस्तुतं ॥ ३३ ॥ नृपास्थानेषु तर्केषु कर्कशान्यतिवादिनः। निर्जित्य बहुशोयस्तु जैनं प्राभावयन्मतं ॥ ३४ ॥ यो नृपाद्यार्पतान्दोल-शिबिकाछत्रवैभवः। योददात्यर्थमर्थिभ्यो भुंक्ते भोगान्स्वबन्धुभिः ॥ ३५ ॥ अकारयञ्च यो जैन-धाममंडपवीथिकाः। गीतं ( नृत्यं च ) वाद्यं च पार्वेशाग्रे नियोजयत् ॥ ३६ ॥ एवं यो धर्मकामार्थ-त्रिवर्गश्रीविराजितः। आस्ते स्थिरकदम्बाख्य-

नगरे राजपूजितः ॥ ३७ ॥

श्रीपार्श्वनाथपादाञ्ज-सेवाहेवाकमानसः। मातुल्धः स्वस्य तत्पुत्राः पितृव्याश्च सहोदराः ॥ ३८ ॥ तत्पुत्राश्च स्वपुत्राश्च बन्धवोन्ये विपश्चितः । कटाचित्प्रार्थयन्तेस्म तमेनं प्रीतिमानसः ॥ ३९॥ आयुष्पन् श्रणु भोः सूरे सर्वशास्त्रविशारद । प्रतिष्ठाशास्त्रमेकं सत् पंचकल्याणविस्तरं ॥ ४० ॥ विरच्यतामिति ततो जिनभक्तचा च चोदितः। सःचाहं नेमिचंद्राख्यो निभिणोमि स्वशक्तितः ॥ ४१ ॥ प्रतिष्ठातिलकं नाम प्रतिष्ठाशास्त्रमुत्तमं । शास्त्रेऽत्र स्खिछतं यन्मे तदबुधाः क्षन्तुमईत ॥ ४२ ॥ ऊपरके इस संपूर्ण परिचयसे इस विषयमें कोई संदेह बाकी नहीं रहता कि यह प्रति-ष्ठापाठ गोम्मटसारके कर्ता उन **नेमिचंद्र** सिद्धान्त चक्रवर्तीका बनाया हुआ नहीं है जो मनि थे और विऋमकी ११ वीं राताब्दिमें हुए हैं। बल्कि इसके कर्ता नेमिचंद्र एक गहस्थ थे और वे कवि हस्तिमछसे भी, जो विक्रमकी १३ वीँ शताब्दिके अन्तमें हुए हैं, कई शताब्दि पीछेके विद्वान् हैं और इस लिए मेरी रायमें यह ग्रंथ लगभग १६ वीं राताब्दिका बना हुआ है।



१ परोसिन—यह कौन है रे ! २ परोसिन—हम क्यों निकर्ठे रे ?

३ परोसिन—क्यों ।निकलें ?

**४ परोसिन**—बतला तो सही !

५ परोसिन--मर मुर्दे !

दौलत ० — ( अवाक् होकर ) वाह!

१ परोसिन—कलमुहा मर गया, अच्छा हुआ। (बैठती है।)

२ परोसिन—लोगोंकी जान बची (बैठती है।)

**३ परोसिन**—दोनों लड़के पेट भ**र** सायँगे। ( बैठती है। )

थ परोसिन — लड़की मगर खानेको न पावेगी। (बैठती है।)

५ परोस्तिन—बुड्ढेको नरकमें भी जगह न मिलेगी। (बैठती है।)

दौलत०—बैठ गई!-दौलतराम सँभलो ! तुम्हारा अस्तित्व ही मिटाया जा रहा है! अपनेको बचाओ—नहीं तो बस मरे!—(परोसि-नोंसे) निकलो हरामजादियो यहाँसे; निकलो-निकलो! न निकलोगी? अच्छा ठहरो—(बाह-से ठकड़ी लाकर) निकल जाओ, इसीमें सैर है, नहीं तो देखो इसी लकड़ीसे—

१ परोसिन—वाह, खूब बना है! दौलत॰—निकलो! २ परोसिन—मारेगा क्या?

सौस्रत ॰ — मार डालूँगा । ( स्नाठी घुमाते इए ) निकस्रो ! ३ परोसिन—मार तो सही ! देखें तो (ईंट उठाना।) दौळत०—ओ बापरे!(पीछे हटता है।)

ध परोसिन—निकल मुर्दे निकल, नहीं तो सिर तोड़ दूँगी!

दौलत॰—( डरकर ) नहीं नहीं—में जाता हूँ।

५ परोसिन - नहीं तो ( झाडू उठाकर ) यह झाडू देखी है ?

दौलत०-अरे बचाओ।

( दौलत भागता **है और** उसके पीछे **दौ**ड़ती हुई परोसिनें जाती हैं । )

(दौलतकी लड़कीका प्रवेश।)

लङ्की-लालाजी ! लालाजी ! अम्मा रो रही हैं।

(दौलतरामका प्रवेश।)

दाैलत - कौन रो रहा है ?

लड़की०-अम्मा।

दौलत०-क्यों ?

लड्की०-मैं क्या जानूँ ? (नेपथ्यमें विलाप---)

" ओर तुम कहाँ चले गये—तैयार रसोई छोडकर कहाँ चल दिये—ऊँ हूँ हूँ हूँ ! "

दौलत - वाहवाह, औरत तकने मरा समझ-कर रोना शुरू कर दिया! अरे मुनुआकी अम्मा—मैं जीता हूँ। आया। (लड़कीसे) चलो बेटी।

(कम्याका जाना और उसके पीछे दौलतरामका जानेकी नेष्टा करना । )



( दौलतरामके सालेंका प्रवेश उनेक साथ सन्दक पिटारे ट्रंक वगैरह हैं।) १ साला—ले चलेंा, ले चलों ! दौलत०—अब यह क्या है! २ साला—अजी कुलीको बुलाओं। ३ साला—कुली! कुली!

( प्रस्थान । )

दौलत - अरे कुलीको क्यों पुकारते हो ? सब सामान क्यों घरसे बाहर निकाले फेंके देते हो ?

**२ साला**-ले जाँयगे । **दौलत**०-कहाँ ?

१ सालां—कहाँ और कहाँ! अपने घर!— वौलत० -क्यों? मेरा सामान अपने घर क्यों ले जाओगे?

२ साला-तुम्हारा सामान ? दौलत०-जी।

१ **साला-**( न्यांग्यके तौरपर ) जी,-लो **फुली आ**गये ।

> ( तीन चार कुलियोंके साथ तीसरे सालेका फिर प्रवेश । )

**२ साला**—उठाओ । पहले यह लोहेका सम्द्रक उठाओ ।

> ( कुली लोग लोहेका सन्द्क उठानेकी कोशिश करते हैं।)

दौलत • — सबरदार ! ( आगे बढ़ता है ) १ साला — चुप रहो ! ( मारनेको तैयार होता है )

दौलत-बिहारी ! बिहारी ! ( जाता है ) ( सब सालोंका एक दूसरेको देखकर इशारा करना और हाथकी ओटमें हँसना । )

**१ साला**—बिहारीको लेकर फिर आरहा है। **२ साला**—( कुलीसे ) यह उठाओ—

३ साला-जल्दी जल्दी ।

( बिहारीके साथ दौलतरामका फिर प्रवेश । ) दौलत — बिहारी, देखो तो सही कैसा अन्धेर है —

विहारी—( दौलतके सालोंसे ) क्यों साहब, आपलोग घरका असबाब कहाँ लिये जा रहे हैं ?

१ साला---क्यों न ले जाँय! ये सब चीजें अब हमारी बहनकी हैं।

२ साला-वह अब हम ठोगोंके पास. रहेगी।

**३ साला**—क्योंकि हमारे जीजाजी मर गये हैं।

दौलत०—देखते हो अंधर ! मेरे जीतेजी यह अत्याचार हो रहा है । उधर स्त्री जारही है और इधर मेरा सब कुछ—( रोता है )

बिहारी — भाइयो ! दौलतरामकी विधवा इस समय मेरी स्त्री है! क्योंकि हाल ही मेरी स्त्री मर गई है और तुम्हारी बहनका पति मर गया है।

दौलत - इससे यह प्रमाणित होता है कि मेरी स्त्री तुम्हारी स्त्री है ?

विहारी — कमसे कम यह साबित करना कुछ कठिन नहीं है। ( दौलतके सालोंसे) आपलोग इस समय घर जाइए। इस लोहेके सन्दूकको मैं अपने जिम्मेमें लेतां हूँ।

साले-यह क्या साहब !

बिहारी—ज्यादह चालाकी न कीजिएगा। मैं वकील हूँ। बस चले जाइए।

साले-अगर न जायँगे तो ?

बिहारी—तो कानूनी बहससे तुमलोगोंको उड़ा दूँगा। गवाहोंके द्वारा साकमें मिला दूँगा। साले—अरे बापरे! चलो, चलो (जाते हैं)

बिहारी—( दौलतसे ) अब आप भी जाइए। यह घर अब मेरा है। सेट दौलतराम मर गये।

दौलत - लेकिन मैं तो मरा नहीं।

विहारी—इसके लिए प्रमाणकी आवश्य-कता है। कोई गवाह है ?

दीलतः — क्यों, मेरी स्त्री गवाही देगी। बिहारी — अच्छी बात है, अपनी स्त्रीको बुलाइए।

दौलत॰—सुनती हो मुनुआकी अम्मा ! जरा इधर आओ। ठज्जा करके अब क्या होगा! मैं जान और मालसे जा रहा हूँ। बाहर आओ।

( रोते रोते चुत्रीका प्रवेश । )

मैं हुई अकेली छुटे सहारे सारे ।

इस तरह छोड़ कर कहाँ सिधारे प्यारे ॥

हूँ नहीं जानती राह, भटकना होगा ॥

हे प्राणनाथ, दो दरस, तरस कुछ खाओ ।

ऐरोंसे ठेलो नहीं, नाथ, अपनाओ ॥

मैं व्याकुल रोती यहाँ तुम्हारे मारे।

इस तरह छोड़कर कहाँ०॥

दौलत - नहीं नहीं, मैं पैरोंसे नहीं वेहूँगा। आहा, कैसी सती स्त्री है!

( चुन्नीका रोना )

यह कही पकौड़ी बड़े, मुँगौरी भाजी।
है सभी रसोई अभी बनाई ताजी ॥
विधना, तूने क्या निदुर ठान ठाना है।
अफसोस, अकेले मुझे सभी खाना है॥
तुमको न बदे थे खान-पान ये न्यारे।
सि तरह छोड़कर कहाँ०॥

दौलत॰—रसोई बनाई है ? में भी तुम्हारे साथ साऊँगा ! आहा कैसी सती लक्ष्मी है ! ( चुन्नीका रोना )

मल मलकर नित्य खिजाब अजीब मसाले। सन ऐसे उजले बाल बनाकर काले॥ ज्वानीका सा सब रंग ढंग विखलाना। सोनेके तारों बँधे दाँत चमकाना॥ सपने ऐसी ृह हँसी हुई दैयारे। इस तरह छाड़कर कहाँ०॥

दोलत० — अरे में हँसूँगा । ( दाँत निकाल-कर हँसता है )

(चुन्नीका रोना)

आकर अब मुझको कौन कहेगा प्यारी। बिट्या ला देगा कौन दुपट्टे सारी॥ एसेंस, लवेंडर, दूथपाउंडर साबन। किससे अब माँगूँ, राम, जड़ाऊ जोशन॥ मिलकर मरते तो रँज न कुछ फिर थारे। इस तरह छोड़कर कहाँ०॥

दौलत ० — मेरी प्यारी रो मत, में आता हूँ। ( चुन्नीका हाथ पकड़ता है )

चुन्नी-अरे बापरे! यह कौन है!

दोलत०-में तुम्हारा स्वामी हूँ-तुम्हारा प्यारा हूँ-तुम्हारा नाथ, तुम्हारा प्राणेश्वर, तुम्हारा हृद्यसर्वस्व सेठ दौलतराम हूँ। देखो, जरा इधर देखो।

चुन्नी—( धूँघट लोलकर देखकर ) अरे बापरे! ( मूर्च्छाका अभिनय करती है )

दौलत - - ऐं ? यह क्या बात है !

बिहारी—तू कौन पाजी है। भले आदमीकी

औरतके बदनमें हाथ लगाता है ?

दौलत - यह तो मेरी ही स्त्री है।

विहारी—तुम्हारी! दौळत—हाँ!

बिहारी—तुम बड़े भले आदमी हो ! दौलत॰—यह मेरी स्त्री है।

( चुन्नीका उठना।)



दौलतः — धह देखो, होश आगया । चुन्नी —में उनके बिना नहीं जी सकती। बिहारी — धन्य पतिवता!

चुक्की—में अवला सरला विह्वला बाला— बिहारी—आहा हा हा !

चुन्नी--दैवकी सताई दुखपाई मुरझाई--

चुन्नी—में अलबेली नबेली अकेली कैसे रह सकती हूँ!

बिहारी—अंकेळी क्यों रहोगी मोहिनी, मायाविनी, बिहारींके जीतेजी तुमको काहेकी चिन्ता है?

वौछत --- बिहारी, तुम्हारी यह हरकत ! चुन्नी --- अभी मेरे पतिका पीछा हुआ है---बिहारी --- मेरी भी स्त्री अभी मरी है---चुन्नी --- मनकी हालत--

बिहारी--बहुत--

दौलत • — खराब है! सो तो समझा। लेकिन —

बिहारी—( चुन्नीसे ) जाओ, अब तुम भीतर जाओ! मैं ब्याहकी तैयारी करने जाता हूँ। ( चुन्नीका जाना )

दौलत ॰ — कैसे ! ब्याह और क्रियाकर्म एक साथ ही होगा ! हा जगदीश्वर !

बिहारी — लाठी कहाँ है ? यह है। (लाठी हेना)

दौलतः --लकड़ीकी क्या जरूरत है ?

बिहारी—स्त्रीको वश करनेकी तैयारी पहलेहींसे कर छूँ। ५००० ) रुपयेका गहना है। १०००० ) रुपये नगद तो चुन्नीके पास हैं।

क्रीलतं — देखों, तुम मेरे बहनोई हो – वकील हो। तुम ऐसे नीच नहीं हो सकते कि मेरे जीते ही मेरी स्त्रीसे ब्याह करो।

विहारी—नीच कैसा ? विधवासे व्याह करनेमें मुझे कोई आपत्ति नहीं है। दौलत०—किन्तु वह तो मेरी स्त्री है। बिहारी—यह बात तो वह खुद नहीं स्वीकार करती।

दौलत - ईश्वर! (रोता है)

बिहारी — देखिए साहब, आपको देखकर मुझे दुःख होता है। शायद आप दौछतराम सेठ ही हों। किन्तु प्रमाण नहीं है। कानूनमें आप टिक नहीं सकते। बतलाइए, क्या करूँ ?

दौलत - वहीं तो । स्त्रीने नहीं पहचाना, या मैं सचमुच मर गया हूँ, देखूँ। समस्या यह है कि मैं मर गया हूँ या जीता हूँ ? मैं लहरोंमें पड़कर तुफानसे भरे संसार-सागरमें बहा-बेही फिर रहा हूँ, या खेल खेल रहा हूँ? मैं शेर रीछ साँप आदिसे परिपूर्ण बनके घोर घने अन्धकारमें रो रहा हूँ, या गाना गाता हूँ? चुटकी काटकर देख़ँ!( चुटकी काटता है) लगता तो है! सिर हिला डुला कर देखूँ! (वैसा ही करता है ) कुछ भी समझमें नहीं आता !-नहीं यह न जीना है न मरना है। यह जीने-मरनेकी एक खिचड़ी है! कैसी आफत है! मैंने स्वप्नमें भी नहीं सोचा थां कि ऐसी दशा मेरी होगी।-ये कीन हैं ? ये तो सब मेरे सगे हैं! अच्छा, छिपकर देखूँ ये क्या करते हैं! (छिपता है) (बाजेगाजेके साथ दौलतके नातेदारोंका प्रवेश।)

१ आदमी — यहीं बैठो ? (बैठता है)

२ आदमी —हाँ, आज जरा जी भरकर आनन्द मनार्हे। (बैठता है)

३ आदमी— ( बैठकर ) बुड्ढा अब जांकर मरा ।

४ आदमी—मैं तो बहुत खुज़ हुआ। (बैठता है)

े ५ आदमी --- एक पैसा किसीको नहीं दिया। ( बैठता है )

१ आदमी--बड़ा कंजूस था!

३ आदमी—वह समझे था कि मैं कभी नहीं महूँगा।

२ आदमी——तो यहं प्रमाणित हुआ कि दौरुतराम सेठको भी मौत नहीं छोड़ती!

४ आदमी — सूब कहा –हाः हाः हाः हाः -५ आदमी — हाः हाः हाः हाः -दौलत० — ये लोग तो सूब खुश देख ' इते हैं।

१ आदमी—-बुड्ढा बड़ा सूम था। २ आदमी—-आफ़्त गई। दौलत०--एहसानमन्द हूँ।

३ आदमी—वसीयतन।मेमें ज़रूर हमलो-गोंके लिए कुछ लिस गया होगा।

दौलत -- (अँगुठा दिखाकर ) एक पैसा भी नहीं।

५ आदमी—किसीको तो दे ही गया होगा। दौलत०—किसीको नहीं।

६ आदमा — साथ में हे जा सकेगा नहीं ! दौलत - — सन्दूकें न हे जा सकूँगा, चा-भीका गुच्छा तो हे जा सकूँगा।

२ आदमी — दूसरे जन्ममें सिर पीटेगा। देशळत० — सिर पीटनेको तो जी अभी चाहता है।

**३ आदमी**—आप न कुछ खाया न पिया-देखो तो !

रौलतं - भाई अब ऐसा न होगा। दिनको अंगूर वगैरह मेवा और रातको बढ़िया भोजन! ४ आदमी — अब उसके दोनों लड़के सारी दौलत उड़ावेंगे।

दौलत०—छोड़ जाऊँगा, तब न !
५ आदमी—अच्छा अब गाओजी !
दौलत०—अच्छा गाओ, सुनूँ ।
( सबका गाना )

गज़्छ । प्राण-रक्षामें सदा

प्राणान्तका है सामना । जानकर यह, कौन करता, जन्मकी फिर कामना ॥

भोर होते नींद खुलती, हर घड़ी आफत खड़ी। आयुको अपनी बिताना, घोर है शव-साधना॥

स्नान करते भूख लगती
है सुलगती आगसी।
तब जुटाना अन्नका,
उसको निगलना चाबना॥

अन्न चुकजाता, न बुझती पेटकी ज्वाला अहो। नोन है तो घी नहीं, संयोग कुछ ऐसा बना॥

लेटते ही मिक्खयाँ दिनको हमेशा दिक करें। रातको फिर मच्छड़ोंका जुल्म होता है घना॥

हाय, आधी रातको जेवर जड़ाऊके लिए।

रूठना रोना प्रियाका मिनमिनाना माँगना ॥

चीज़ लो तो दाम उसके माँगते हैं फिर असभ्य । राह रोके हैं महाजन और करते लुचपना ॥

ब्याह करते ही कई बच्चे भी हो जाते हैं ढेर। ब्याहनेमें औ पढ़ानेमें दिवाला पीटना ॥



(दौलतरामके दोनों पुत्रोंका प्रवेश।)

१ पुत्र-जायदाद आधी मेरी है।

२ पुत्र-एक पैसा भी तुम्हारा नहीं है। लालाजी वसीयतनामेमें सब मेरे नाम लिस गयेहैं।

दौलत - लिख गया हूँ ! कहाँ ? मुझे तो नहीं याद ?

१ पुत्र--वसीयतनामा जाली है। मैं साबित करूँगा।

२ पुत्र-कभी नहीं।

१ पुत्र-कभी नहीं।

२ पुत्र-में मिस्टर दासको अपनी ओरसे खडा करूँगा।

१ पुत्र-में बैरिस्टर जैक्सनसे पैरवी करा-ऊँगा।

२ पुत्र-मैं दस हज़ार रुपये खर्च करूँगा।

१ पुत्र-में पन्द्रह हजार रुपये उठाऊँगा ।

२ पुत्र--तू बेईमान है !

१ पुत्र-तू धोपेबाज है !

२ पुत्र-तू मूसा है !

१ पुत्र-तू मच्छड़ है !

२ पुत्र-मेरे घरसे निकलजा !

१ पुत्र-तेरा घर !--तेरे बापका घर है।

२ पुत्र--निकलो--

१ पुत्र--चुपरह-

१ नातेदार—अजी झगड़ा क्यों करते हो ! आज खुशी मनाओ। ऐसा आनन्दका दिन, तुम्हारे बाप मरे हैं !

३ नातेदार--हाँ, पेट भरकर खाओ।

४ नाते · — जी भरकर आनन्द मनाओ ।

५ नाते --- नाचो !

२ नाते -- गाओ !

१ नाते - मैंने एक गीत जोड़ा है!

२ नाते ० — हाँ गाओ, वही गीत —

३ नाते०-कौन ?

१ नाते०---वहीं जो मैंने जोड़ा है, 'बुड़ा राहें '।

दौलत०—इसी बीचमें गीत भी बनगया। बलिहारी!

( सबका गाना )

बुद्दा मरा है बुद्दा मरा है बुद्दा मरा है मरा है मरा है।

दौलत - बस, अब तो सहा नहीं जाता। (सबका गाना)

बुड्डा मरा है मरा है मरा है

( दौलतराम लकड़ी हाथमें लिये आगे बढ़कर

गाता है-)

बुड्ढा मरा नहिं बुड्ढा मरा नहिं देखो अजी अभी बुड्ढा मरा नहिं।

१ पुत्र—ऐं ऐं! यह कौन है?

२ पुत्र--हाँ, यह कौन है ?

दौलत --- (लड़कोंसे) तुम चाहे जितना आश्चर्य प्रकट करो, लेकिन मुझको विश्वास है कि बुड़ा अभी नहीं मरा और वह सशरीर तुम्हारे आगे खड़ा है।

१ पुत्र-कैसे !

२ पुत्र--ठीक तो है, कैसे !

( दोनों भाग जाते हैं )

नातेदार लोग—( दौलतसे ) तुम कौन हो जी, हमारे गानेमें सरमंडल डाल दिया! निकलो। तुम कौन हो ?

दौलत - मैं इन दोनों लड़कोंका बाप हूँ। नातेदार - बाप! हो ही नहीं सकता। हम विक्वास ही नहीं करते। तुम साबित करो कि बाप हो।

दाँछत ० — सब कुछ साबित ही करना होगा! भाइयो! सुनो — इस बातको तो कोई साला नहीं साबित कर सकता कि वह बाप है। उस बात पर तो विश्वास ही कर लिया जाता है।

# पुनर्जन्म।

नातेदार०---नहीं, हम लोग विश्वास नहीं करते। निकल जाओ।

दौलत०--कहाँ जाऊँ?

नातेदार०---यह हम क्या जानें ? हम नहीं जानते ।

दौलतः —दोनों लड़कोंने पहचान लिया है, मगर मुँहसे स्वीकार नहीं किया। बाहरे कलजुगी लड़के !

नातेदार ०—( दौलतसे ) अजी सोचते क्या हो ? दूधिया मंग है। पियोगे ? लो ज़रासी। दौलत ०—( कुछ सोचकर ) मैं तो जीता हूँ, फिर दूधिया क्यों छोडूँ। ( मंग लेकर पीता है )

#### (रण्डीका प्रवेश।)

१ नातेदार—हो बी गौहरजान आर्गई। (गानेके ढंगसे) "आओ आओ मित्र।"

२ नातेदार—( उसी स्वरमें ) '' बैठिए सिर ऑस्वोंपर ''

३ नातेदार—( उसी स्वरमें ) इश्ककी गोली बना कर वाम पर फेंका करूँ। तू मुझे देखे-न देखे में तुझे देखा करूँ॥

े **४ नातेदार**—–ठीक नहीं हुआ ( दूसरे स्वरमें )–

इश्ककी गोली बनाकर बाम पर फेंका करूं। तू मुझे देखे-न-देखे मैं तुझे देखा करूँ॥

५ नातेदार—दे-ए-ए-ए-ए-ए।
 दौळत०—वाह, यहाँ तो सभी उस्ताद हैं।
 १ नाते०—देखते क्या हो!
 २ नाते०—वी गौहरजानको गाने दो।

दौलत०--( भंगके नशेमें ) लेकिन में दौलतराम सेठ--

३ नाते०—पहले में गाऊँगा !-खा-आ— आ-आ-आ-।

**४ नाते०--**चुप ।-करूँ ऊँ-ऊँ ।

५ नाते ०---गाओ जान, कोई नाटककी चीज गाओ---

गौहर० —अच्छा, सुनिए-बूटी पिलाके लुभाय गया कोई मुझे ।

१ नाते -----वाह वाह, वाह वाह। २ नाते ----- ठहरो बीबी, अन्तरा मुझे कहने दो।--

> बड़े सबेरे जो कोई छाने बाकी लंबी दीठ। उड़त चिरैया वह पहचाने गिरी सड़कसे ईट॥

१ नाते ०—सबेरे फेर छनेगी भंग सबेरे फेर छनेगी—

३ नाते ० — सुनी —
 दुसरे पहरे जो कोई छाने
 वाके छंबे कान।
 तवा कटोरा कलसी बेची
 धर लोटे पर ध्यान॥

१ नाते ० — सबेरे फेर छनेगी भंग सबेरे फेर छनेगी ।—

थ नाते ॰ -- अरे मेरी भी तो सुनो -- तिसरे पहरे जो कोई छाने ज्यों भादों की कीच । घरके जानें मर गये और आप नशेंक बीच ॥

दौलत--अरे घरके जानें तो जाना करें, पर न मैं मरा हूँ और न नशेके बीचमें हूँ !-



१ नाते०--अरे चुप, सबेरे फेर छनेगी मंग सबेरे---

५ नाते ० — मेरी क्या योंहीं रह जायगी । सुनो —

> चौथे पहरे जो कोई छाने बच्चा आपी आप। बे-जोरू बे-ससुरेके हो छै बच्चेका बाप॥

दौलत॰—वाह बेटा, तुम्हारी खूब रही ! १ नाते—अरररर सबेरे फेर छनेगी भंग— गौहर—मुझे कोई बूटी पिलाके

लुभाय गया कोई मुझे।

( सबका नाचना । साथ ही साथ दौलतका भी नाचना और गिरना । )

नातेदार—लो बी गोहरजान, एक देर हुआ तुम्हारे गानेसे।

दौलत ॰—( पड़े ही पड़े नशेमें ) अबे चुप—मैं सेठ—दौलतराम हूँ । या नहीं ?— फिर—में कौन हूँ ? कौने भाई दौलत, आगये !

(बिहारी, दारोगाके वेषमें रामचन्द्र और एक हवलदार दो सिपाहियोंके वेषमें नन्दू, मोहन और सुन्दरका प्रवेश।)

बिहारी---हाँ आगया दादा---

नातेदार—अरे पुारुस आगई । भागो भागो (भाग जाते हैं!)

बिहारी—( दारोगासे ) यही दौलतराम बनकर आया है- असामियोंको धोका देनेके लिए।

**दें।लत॰--**( हाथ जोड़कर ) जी जमादार साहब ।

( सिपाहियोंका पकड़लेना ! ) दारोगा—पकड़ो इसको । दौलत ॰ — जी मैं — दारोगा — दौलतराम सेठ है !

दौलत --- (काँपता हुआ) जी, कभी किसी जन्ममें नहीं !

दारागो—तब उसके जैसा रूप रसकर क्यों आया?

दौलत०--जी-

दारोगा—झूठ, सच बोलो।

दौलत • — दारोगा साहब, मेरे कहनेके पहले ही आपने मेरी बातको झुठा ठहरा लिया!

दारोगा--वह मैं जानता हूँ।

दौलत०—दारोगा साहब, यह तो मैं जानता था कि पुलिसके आदमी सर्वशक्तिमान् होते हैं, लेकिन यह न जानता था कि सर्वश भी होते हैं।

दारोगा—सच बोलो । (रुलका हूला मारना)

दौलत॰ — जी वही कहनेवाला था, लेकिन इस मारसे तो सच बात भूली जाती है। अब मैं क्या कहूँ तो आप खुश हों?

दारोगा—कि मैं दौलत सेठ नहीं हूँ। (रूल दिसाता है)

दौलत - कभी नहीं। मारो न बाबा!

दारोगा०--- फिर तुम कौन है ?

दौलत०---संपत सेठ-

दारोगा--संपत सेठ कौन?

दौलत०--दौलत सेठका छोटा भाई।

दारोगा—तो फिर दौलत सेठके जैसा चेहरा बनाकर क्यों आया ?

दै।लत ०--जी-( सोचता है )

दारोगा—सच बोलो । ( रूलका हूहा मारता है ) उसका ऐसा चेहरा बनाकर—

दौलत०-हम दोनों जोड़िया भाई थे।

दारोगा—-चुप रह । दौलत०—-अच्छा चुप रहूँगा । दारोगा——( बिहारीको दिखाकर ) ये कौन हैं ?

दौरुत • — पहले थे मेरे— अर्थात् दौरुत-रामके बहनोई; लेकिन अब उसकी विधवा स्नीके पति हैं!

दारोगा—यह तुम सच कह रहे हो ? दौलत०—जी मैं झूठ कभी कभी बोलता हूँ। दारोगा—नाक रगड़ो, कान पकड़ो। दौलत०—क्यों जमादार साहब ? दारोगा—चुप रहो, कान पकड़ो। दौलत०—अच्छा साहब। (वही करता है) दारोगा—कहो—मैं कभी किसी जनममें सेठ

्दौल्ठत०--ऐसा ही होगा साहब । मैं कभी न था।

दौलतराम नहीं था ।

बिहारी—Barred by limitation. दारोगा—अच्छा, छोड़ दो।

बिहारी —( दारोगासे ) चलिए, कुछ जल-पान कर लीजिए।

दौलत ॰ — और मेरी भूतपूर्व विधवाके साथ दारोगा साहबकी जान पहचान भी करा देना।

**वारोगा**—चुप रहो ! दौलत॰—( डरकर ) जी ! (दौलतके सिवा सब चलदेते हैं)

दीलत०—( आप ही आप ) अन्तको हिलके हूलोंसे यह साबित होगया कि मैं दोलत सेठ नहीं हूँ। कहा ही है कि मारके आगे भूत भागते हैं। नहीं भाई, मैं मरगया था, यह बात सूठ नहीं है। मरगया था। यह मेरा पुनर्जन्म है! आज नया अनुभव और नया विश्वास पाकर मैं फिर जी उठा हूँ। मरनेके बाद जो कुछ होनेवाला था वह जीतेजी अपनी आँसोंसे ही देख लिया। गरीबोंको सताकर और अपनेको भी धोका देकर जो रुपया मैंने जमा किया है वह इन लोगोंके यों उड़ानेके लिए ! बस, अब नहीं ! अब अगर मैं अपना जीना साबित कर सका तो ग्रीबोंको अन्न-वस्त्र बाँट्र्गा—और खुद भी पेट भरकर खाऊँगा। जबतक साबित नहीं करता तब तक हँस-लो—खालो। अगर अपना जीना साबित न करसका तो वनको चला जाऊँगा और इस लिए तपस्या कहँगा कि पुनर्जन्म न हो।

(बिहारी और चुन्नीका प्रवेश)
(चुन्नीका गाना)
इसीसे रखूँ तुम्हें नजरोंमें।
तिनक फिरी जो आँख पिया
तो देख न पढ़ें घरोंमें ॥ इसी०
रत्न समझ, आँचलमें बाँघूँ,
पीतम तुम्हें नरोंमें।
आओ, रसमें रीस मला क्या,
चलो चलें कमरोंमें ॥ इसी० ॥
चुन्नी—(दौलतसे) क्या सोच रहे हो ?
दौलत०—यही कि! (हाथ जोड़कर
बिहारीसे) प्रणाम। (प्रणाम करना। फिर
चुन्नीके हाथ जोड़ना) क्या हुआ है ?

बिहारी—दोलतरामजी! दोलत—कीन दोलतराम? बिहारी—तुम!

दौलत — कौन कहता है! तुम लोगोंने मिलकर अभी साबित कर दिया है कि मैं सेठ दौलतराम नहीं हूँ। अब मैं दौलतराम हूँ ? नहीं, मैं दौलतराम नहीं हूँ।

चुन्नी-अजी ख़फ़ा क्यों होते हो । तुम तो मेरे प्राणनाथ हो ।

दौलत॰—कैसे ! अभी तो सब साबित हो गया है। जन्मपत्र, डाक्टरका सार्टीफ़िकेट,



असबार, गवाह-और सबसे बड़ा प्रमाण रूठका हूला। इतनेपर भी मैं तुम्हारा प्राणनाथ बना हुआ हूँ! मैं कौन हूँ ? मैं नहीं हूँ ।

चुन्नी—नहीं, तुम हो।

गौलत॰—यह सुनकर बहुत ख़श हुआ।
चुन्नी—तुम नाहक ख़फ़ा क्यों होते हो!
गौलत—में ख़फ़ा हूँ, चिढ़ गया हूँ, मुझे
हैरान न करो, मैं वनको जाऊँगा।
चुन्नी—मैं भी जाऊँगी।
गौलत—मैं फ़कीर हो जाऊँगा।
चुन्नी—में फ़कीरन हो जाऊँगा।

दौलत - और तपस्या करूँगा कि पुनर्ज-नममें मुझे ब्याह न करना पढ़े । और अगर ब्याह भी करना पढ़े तो तुम्हारे ही साथ न करना पढ़े।

चुक्ती—में तपस्या करूँगी कि तुम्हारे ही साथ मेरा ब्याह हो।

द्गोलत • — नहीं, तुम मुझे प्यार नहीं करतीं। चुन्नी — वाह, प्यार क्यों नहीं करती। (बिहारी सिर हिलाता है।)

दौलत ---सिर हिलाते हो ! अब क्या कोई और उपद्रव सोच रहे हो ।

बिहारी — तुम्हारा यही विश्वास है ?

दौलत • — विश्वास ? अब क्या यह साबित

करना चाहते हो कि यह मेरी स्त्री भी नहीं है !

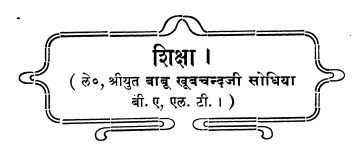
जन्मपत्र निकालो — साटीफ़िकेट हासिल करो —
असबारमें लिसो ।

विहारी-अच्छा तुम्हारी स्त्री तुमको देता हूँ।

दौलत॰—बड़ी कुपा हुई !
बिहारी—अच्छा सेठजी, आपको कुछ
शिक्षा मिली या नहीं ?
दौलत॰—बहुत कुछ ।—यह मेरा पुनर्जन्म
है।

गाना।

गुजल (सोहनी) व्यर्थ ही तुने जमा जोडी मिला सुख क्या भला ? हाय, इसके वास्ते काटा अनेकोंका गला ? गाइना, संदूकमें रखना, जमाकरना, वृथा। कालके आगे कहीं चलती किसीकी है कला? जो न परउपकारमें या भोगमें दौलत लगी। तो कही, फिर साथ उसको कौन अपने ले चला? दान या तो भोग या फिर नाश धनकीं गति कही। जो न देता और खाता. नाश ही उसको फला ॥ स्ममके पीछे सभी धन दसजगह लुट जायगा। इस लिए खाले, खिलाले और बनले मनचला ॥ ( पदी गिरता है।)



समाजके सामने यह महत्त्वका प्रश्न सदैव ही उपस्थित रहता है कि अपनी संतानको किस भाँति शिक्षा दी जाय, उन्हें ऐसे नागरिक किस भाँति बनाया जाय जिसमें कि वे अपने जीव-नका सर्वोत्तम उपयोग कर सकें। समाजकी सत्तामें हमेशा अदल बदल हुआ ही करती है। नये नये परिवर्तन होते हैं और प्राचीन विचार-प्रणाली तथा रीति-रिवाज अपने बलको स्वोकर धीरे धीरे मृतप्राय हो जाते हैं। समाजकी जरू-रतें भी समय समय बदला करती हैं । प्राचीन भारतको एक समय संतान-वृद्धि इष्ट थी, इसके विपरीत आज हमें संतानवृद्धिको कम करना ही ठीक जँचता है। इसी लिए समाजको समय समयपर इन नवीन बलोंका विचार करके अपनी जरूरतोंके माफिक अपने बालकोंकी शिक्षामें फर्क करना ही पडता है। यथार्थमें अपनी आवश्यकताओंको पूर्णरूपसे पूरी करनेवाली शिक्षाप्रणालीका प्राप्त हो जाना कोई सरल बात नहीं है। जब कि इंग्लेंड सरीखे सुसभ्य और विचारशील देशमें भी राष्ट्रीय शिक्षा पूरी संतोष-जनक नहीं है, तब भारत जैसा अवनित प्राप्त देश यदि अपनी शिक्षाप्रणालीसे असंतुष्ट हो तो कौनसा आइचर्य है।

जरा जातीय शिक्षाकी गहनताका भी तो विचार करो। प्रथम तो योग्य शिक्षाका मतलब क्या है यही हल होना है, दूसरे कौन कौनसे विषय पढ़ाये जानेसे यह उद्देश्य सिद्ध होगा, तीसरे शिक्षापद्धति और शिक्षक किस तरह प्राप्त किये जायँ, चौथे नैतिकशिक्षा और औद्योगिक विभाग, पाँचवें स्कूलोंको बनवाना, छट्टे इस विभागका ऐसा संगठन करना ताकि समाजका प्रत्येक बचा उसे सरलतासे प्राप्त कर सके. इत्यादि सब बातोंका योग्य संस्कार करना और समय पर उसकी आलोचना करते रहना कोई सरल काम नहीं है । जबतक देशके प्रत्येक व्यक्तिको शिक्षाका महत्त्व भलीभाँति विदित न होगा, जबतक हम इस बातकी जिम्मेदारी अपने सिरपर लेनेके लिए राजी न होंगे-तबतक इस विषयमें यथेष्ठ उन्नति होना संभव नहीं है। हमारे अगुओं और अधिकारियोंके चित्तपर यह बात भठीभाँति अंकित हो जाना चाहिए कि देशके जीवन-मरणका प्रश्न यही है। संतोषका विषय है । के कुछ दिनोंसे सरकारने शिक्षा विस्तार करनेका निश्चय कर लिया है; परंतु भारत सरीखे भारी देशके लिए शिक्षाका यथेष्ठ बंदोवस्त कर देना कोई सहज बात नहीं है। इस काममें प्रचुर धन और प्रचुर समयकी आव-श्यकता है। इसी लिए सरकार हमसे बार बार कहा करती है कि इस विषयमें हम लोग आगे बढें । सर्वसाधारणको अब इस विषयमें सावधान होकर विचार करना चाहिए।

हर्षका विषय है कि थोड़े समयसे हमारा ध्यान भी इस ओर जाने लगा है । समाचार-पत्रों और सभाओं में जहाँ तहाँ इस विषयकी चर्चा होने लगी है । सब लोग एक स्वरसे प्रचलित प्रणालीके दोषोंको दिसला रहे हैं।



किसी बातके दोषोंको देख ठेना जितना सहज है, उतना उन दोषोंका प्रतिकार करनेवाले उपायोंको बता देना सहज नहीं है । हमें एक बात यह भी ध्यानमें रखना चाहिए कि वस्तुके गुण और दोषोंकी सची आलोचना बिना उसकी परीक्षा किये नहीं हो सकती । समाज-सुधारका क्षेत्र इतना विस्तीर्ण है कि इसमें सहसा उतावली करके किसी कार्यको कर डालना अच्छा नहीं हो सकता। गिरते-पड़ते, उठते-बैठते, साहसपूर्वक आज्ञाके सहारे चलते चलते उन्नतिका शिखर ही प्राप्त होता है।

इसमें संदेह नहीं कि वर्तमान प्रणालीमें कई बड़े बड़े दोष हैं; परंतु नवीन प्रणाली केसी होनी चाहिए इस विषयमें भी तो बड़ा मतानेक्य है। एक ओर वर्तमान प्रणालीके पृष्ठपोषक अधिकांश इसीको कायम रखकर जहाँ तहाँ कुछ कुछ रहोबदल करनेसे ही संतुष्ट हैं, दूसरी ओर कई लोग प्रचलित पद्ध-तिका नये सिरेसे संस्कार करना आवश्यक समझते हैं। मतानैक्य होना तो कोई बुरी बात नहीं है; परंतु विषयके महत्त्वको देखकर जहाँ तक हो सुधार इस भाँति किया जाय कि जिसमें पैसे और परिश्रमकी बचतके साथ ही साथ अधिकसे अधिक लाभ मिल सके।

वर्तमान प्रणालीमें क्या क्या दोष हैं ? पहला और सबसे भारी तो यही है कि स्कूलों और कालेजोंसे निकले हुए विद्यार्थी सिर्फ नौकरी पर ही अवलम्बित रहते हैं । कारण इसका यह है कि उन्हें ऐसी कोई कला अथवा उद्योग नहीं सिखाया जाता जिससे कि उनमें स्वावलम्बनका नाता बढ़े । इसमे सन्देह नहीं हि एक समय ऐसा था जब कि हमें राज्यकी नौकरियाँ करके राज्यप्रबन्ध-सम्बन्धी शिक्षा प्राप्त करनेकी आवश्यकता थी; परन्तु सरकारकी

कृपासे इस विषयमें हमने खूब उन्नति कर ली है। जो कुछ बाकी है धीरे धीरे और भी पूरी होजायगी; परंतु अब सिर्फ नौकरिक लिए ही शिक्षा प्राप्त करनेका समय नहीं है । शिक्षाका विस्तार भी अब इतना होगया है कि सब शिक्षितोंको सरकारी नौकरी मिल जाना भी संभव नहीं । इस बातको भी सब लोग मानते हैं कि शिक्षित मनुष्योंका बेकार बैठना अच्छा नहीं । भूखे बैठे किसीसे रहा नहीं जा सकता । कहावत है कि निउल्ले मनुष्यके हृदयमें शैता-नका निवास होता है । समाजका उपकार करनेके बदले ऐसे लोग अक्सर उसे बड़ा नुकसान पहुँचाते हैं । इस कठिन समस्याका कोई न कोई उपाय अवश्य हूँढ्ना चाहिए। अब ऐसा समय नहीं है कि इस विषयकी उपेक्षा की जाय।

शिक्षित युवाओंको रोजगार किस भाँति मिले-ऐसी शिक्षाकी व्यवस्था क्योंकर की जाय कि स्कूल और कालेजोंसे निकलकर हमारे युवाओंको नौकरीके लिए भटकना न पड़े, यही प्रश्न हमारे सामने उपस्थित है। कई लोग इसको हळ करनेका एक विचित्र ही उपाय बताते हैं। वे कहते हैं कि हर साल सरकारी नौकरीकी जगहें कितनी खाली होती हैं यह गिन लो-अपने स्कुल कालेजोंमें उसी प्रमाणसे विद्यार्थियोंकी संख्या रखलो अथवा कुछ नहीं तो परीक्षाओंको सख्त कर दो-ऐसा करनेसे काम हो जायगा। विद्यार्थी उतने ही पास होसकें जितने नौकरी पा सकते हैं, पर यह उपाय कोई अच्छा उपाय नहीं है। हम पत्रते हैं, भला वे विद्यार्थी जो कई बार फोल होकर वर बैठेंगे कैंगन ता रोजगार करेंगे ! यदि उतार्मे कहा जाय कि हम अधिक विद्या-थियोंको भर्ती करेंगे ही नहीं, तो कहना होगा कि यह असंभव है। शिक्षा एक ऐसी मिटाई है

कि जिसकी एक बार चाट लग जाने पर मनुष्य उसे खाये बिना नहीं रह सकता । शिक्षाके
क्षेत्रको संकुचित किरानेकी सलाह अच्छी नहीं
है, वह निराशा और असंतोषसे भरी हुई साफ
नजर आती है। इस सलाहको माननेके लिए
कोई तैयार न होगा ।

इस रोगका उत्तम उपाय यही है कि औद्यो-गिक शिक्षाकी व्यवस्थाकी जाय । इसके दो उपाय हैं या तो जिस भाँति साधारण शिक्षा-के छोटे स्कूलसे लगा कर बडे बंड कालेज तक हैं उसी भाँति औद्योगिक शिक्षाके लिए भी ऐसे स्कूल हों जहाँ निम्न श्रेणीके कौशलसे लगाकर ऊँची ऊँची कलाओंकी शिक्षा दी जाय । प्रत्येक शहरमें एक एक औद्योगिक स्कूल खोलने-से बड़ा भारी लाभ होगा। अथवा यदि सर्चिके कारण ऐसी व्यवस्था नहीं हो सकती तो कमसे कम इतना तो अवश्य होना चाहिए कि प्रत्येक स्कूलमें एक एक औद्योगिक कक्षा खोल दी जाय । ऐसे विद्यार्थी जो पढने लिखनेमें कुशल नहीं हैं इन कक्षाओं में स्थान पा सकेंगे। इस माँति एक निशानेसे हम दो मतलब सिद्ध कर सकेंगे । पहला, हमारे विद्यार्थी नौकरीके लिए चिल्लाहट न मचायँगे, दूसरे हमारा उद्योग भी उन्नत हो जायगा । इस विषयमें सिर्फ एक ही अडचन नजर आती है। वह यह कि वर्ण-व्यवस्थाके कारण क्या उच्च जातिके हिन्दू अपने लडकोंको इन शालाओंमें भेजनेको राजी होंगे ? जहाँ तक देखा जाता है, अब लोग वर्ण-व्यवस्थाके उतने अंध-उपासक नहीं हैं और वे इन शालाओंका उपयोग करनेमें न हिचकेंगे।

वर्तमान प्रणालीके विरुद्ध दूसरा दोष यह है कि अँगरेजी भाषाके द्वारा शिक्षा प्राप्त करनेमें अधिक श्रम और समय खर्च होता है। इससे बालकपनकी बहुमृल्य वर्षे और स्वास्थ्य बुरी

तरहसे नष्ट होता है । इसमें कोई संदेह नहीं कि मेट्रिकुलेशन तककी सात सालकी शिक्षा-में जो ज्ञान सम्पादित होता है यदि मातृभाषा-के द्वारा शिक्षा दी जाय तो उतना ज्ञान दो सा-लहीमें प्राप्त हो सकता है। बड़ा भारी नुकसान तो इससे यह है कि बालकको कामयाबी हासिल न होनेसे उसे शिक्षासे घूणा हो जाती है। यदि शिक्षा मातृभाषाके द्वारा दी जाय तो निस्संदेह बड़ा लाभ हो । यहाँ तक तो सब लोगोंकी राय एक ही है; परंतु प्रश्न यह है कि क्या हमारी मातूभाषायें इतनी प्रौढ़ हो गई हैं कि उनके द्वारा शिक्षा दी जासके ? इस प्रश्नके विषयमें लोगोंकी रायें भिन्न भिन्न हैं ! बहुतोंका मत है कि मातृभाषायें इस कार्यके छिए सर्वथा उपयुक्त हैं । पुस्तकें तैयार की जासकती हैं और उनके द्वारा शिक्षा मजेसे दी जासकती है। इसके विरुद्ध कई लोगोंकी समझमें समय अभी नहीं आया है। कुछ भी हो, इस विषयमें अधिक विवाद करनेकी आवश्यकता नहीं है। मातृभाषा द्वारा शिक्षा प्राप्त करना यही प्राकृतिक नियम है। हर्षका विषय है कि सरकारका ध्यान भी कुछ कुछ इस ओर झुकने लगा है। वह दिन अब दूर नहीं है जब कि शिक्षा मातृभाषा द्वारा दी जाने लगेगी।

अँगरेजी भाषाने हमारा बड़ा उपकार किया हैं। हमारे संकुचित विचार-क्षेत्रको विस्तृत कर देना इसीका काम है। इस भाषाका साहित्य कई अमूल्य भावेंसि भरा हुआ है। मातृभाषा-ओंका खजाना बढ़ानेके छिए भी अँगरेजीका ज्ञान आवश्यक हैं। संसारके सामियक विचा-रोंसे परिचित रहना भी अँगरेजी जाने बिना कठिन है और खास कर व्यापारमें तो इसके बिना बड़ी ही असुविधा होती है। इस छिए अँगरेजी-की शिक्षा तो हमें अवश्य देना होगी; परंतु



अँगरेजी अन्य भाषाओंकी तरह क्यों न पढ़ाई जाय ? इस विषयमें भी हमें कई कठिनाइयोंका साम्हना करना होगा । कालेजोंकी उच्चिशा अभी मातृभाषाओंमें नहीं दी जा सकती । यदि हाईस्कूलोंमें शिक्षा अँगरेजीमें न दी जाय-तो क्या कालेजोंकी शिक्षा उसके द्वारा आसा-नीसे प्राप्त की जासकेगी ? यथार्थमें इस विष-यमें अधिक वादविवाद न करके समय ही की प्रतीक्षा करनी चाहिए।

शिक्षापद्धातिके विषयमें भी बहुत कुछ सुधार करनेकी आवश्यकता है । कई विषय यथाभूगोल इतिहास स्कूलोंमें बुरी रीतिसे पढ़ाये,
जाते हैं । पहाड़ों और निदयोंके नाम तथा इतिहासकी तारीकें रटते रटते विद्यार्थियोंका
जी ऊब आता है । विद्यार्थियोंको इन विषयोंसे
अभिरुचि उत्पन्न करानेका उद्देश शिक्षकोंको
अपने सामने रखना चाहिए । शिक्षाको व्यवहारोपयोगी बनाना हमारा कर्तव्य है ।

इस समयका बड़ा भारी प्रश्न शिक्षाका विस्तार है। देशमें अशिक्षाका राज्य फैला हुआ है।समाजको इससे बढ़कर हानि और क्या हो सकती है , जब कि अज्ञानमें हम इतने ड्वे हुए हैं कि सौमेंसे ८० मनुष्योंको काला अक्षर भैंसेके बराबर है। तब बताओ उन्नति किस भाँति हो सकती है ? उन्नतिके जितने रास्ते हैं उन सबमें सबसे पहली और भारी अडचन जन-समहका अशिक्षित होना है। मानसिक, आर्थिक, सामाजिक और राजनैतिक उन्नति होनेका सर्वप्रधान उपाय शिक्षा ही है। निरक्षरताके समान देशका दूसरा भयानक शत्रु कोई नहीं है। इसलिए राजा और प्रजा दोनोंका कर्तव्य है कि जिस भाँति हो सके शिक्षाका विस्तार किया जाय। नैतिकशिक्षाका प्रश्न भी बड़े महत्त्वका है। परंत नैतिकशिक्षाका मतलब हमें भलीभाँति

समझ लेना चाहिए । नैतिकशिक्षाका मतलक पुस्तकें पढ़ लेना ही नहीं है । चिरत्रगठन करनेके लिए अच्छी आदतें डालना ही सबसे अच्छा उपाय है । यह बात निस्संदेह सत्य है कि बालकोंके सामने अच्छे आदर्श रक्से जायँ; परंतु बालकोंकी आदतोंको सावधानीसे देखना भी आवश्यक है । हमारे देशमें ज्योंही माता पिताओंने लड़केका नाम स्कूलमें भर्ती करा पाया कि वे उसकी ओरसे बिलकुल निश्चित हो जाते हैं । यह बात ठीक नहीं है । यदि तुम बालकोंको २४ घंटे गुरुके सामने नहीं रख सकते तो जितने समय तक वह पाठशालामें नहीं है तुम्हीं उसके जिम्मेदार हो । प्रत्येक माता पिताका कर्तव्य है कि वह अपने बालकोंके आचरण पर दृष्टि रक्से ।

हमारे युवाओंका बड़ा भारी दोष यह है कि वे आल्सी हो जाते हैं। अपना काम खुद् करनेकी तो उनमें हिम्मत ही नहीं रहती। उसका सबब कुछ तो यह है कि विद्यार्थी सम-झते हैं कि अँगरेजी पढकर बाबू बनेंगे, खूब तनख्वाह मिलेगी-काम करना तो कुलीगिरी है। अक्सर माता पिता भी इस विषयमें ला-परवा रहते हैं। वे कहते हैं लड़का तो पढ़ता है उससे बाजारका काम न लेना चाहिए। यह बड़ी गल्ती है। दूसरा कारण बोर्डिंगहाउसोंकी अव्यवस्था है जहाँ विद्यार्थियोंको पानी भी बहुधा नौकर ही पिलाते हैं। इनके सिवाय और भी कई कारण हैं। यथा (१) मानसिक श्रमकी अधिकता (२) विषय विभागमें ऐसा कोई विषय नहीं जिसमें शारीिक श्रम करना पडे (३) परीक्षाफलोंकी कडाई (४) शारीरिक खेल कूदमें योग न देना। हमें आवश्यक है कि अपने बालकोंकी इस बुरी कारणोंको देखें और उन्हें टेव पड़ जानेके दर करें।

शिक्षाका विषय बहुत ही गहन है। इस विषयमें वर्षों तक लगातार विचार करनेकी आवश्यकता है। इसके विचारके लिए प्रत्येक ग्राममें एक एक शिक्षा—समितिका होना आवश्यक है। इन सभाओंमें ग्रामके सभ्य इकहे होकर शिक्षा विषयक बातोंकी आलोचना किया करें। सरकारने इसी अभिप्रायसे प्रत्येक स्कूलमें एक एक बोर्ड स्थापित किया है। दुखका विषय है कि सरकारकी इस मंशाका लाभ हम न उठावें। शहरोंमें तो इस प्रकारकी सभायें अवश्य ही होना चाहिए। ऐसी सभाओंका प्रचार होनेसे माता पिताओंकी शिक्षाके विषयमें रुचि बढ़ेगी।

ठड़कियोंकी शिक्षाके विषयमें हमें बहुत कुछ करनेकी आवश्यकता है। जब तक मातायें सुशिक्षित न होंगीं तब तक देश और समाजका कल्याण न होगा। आनन्दका विषय है कि इस विषयमें अब हम सचेत हो चले हैं; परंतु सच पूछो तो हमने आज तक कुछ भी उन्नाति नहीं की है। यदि सैकड़े पीछे हम एक या दो पुति-योंको शिक्षित कर सके तो मानना होगा कि हमने अभी तक भरे हुए समुद्रमें सिर्फ मन दो मन शकर ही डाली है। परन्तु याद रहे कि शिक्षाकी जक्दरतको जब तक हम पूरी न करेंगे, उन्नातिके लिए चिछाना मानो सघन जंगलमें रोना ही है।

### 

प्रबळ घेर्य नहीं जिस पास हो, हृदयमें न विवेक-निवास हो। न श्रम हो, निहं शक्ति-विकाश हो, जगतमें वह क्यों न निराश हो?

### महाकवि वीरनन्दि ।

मूलसंघ अर्थात् दिगम्बर सम्प्रदायकी चार शासायें हैं—नन्दि, सिंह, सेन और देव । इन शासाओंकी भी प्रतिशासायें हैं जो गण, गच्छ आदि नामोंसे प्रसिद्ध हैं । नन्दिसंघमें जो कई गण गच्छादि हैं, उनमेंसे एक 'देशीय' गण भी है। चन्द्रप्रभकाव्यके कर्त्ता महामना वीरनन्दि इसी देशीयें गणमें हुए हैं । ग्रन्थके अन्तमें उन्होंने जो अपना थोड़ासा परिचय दिया है उससे मालूम होता है कि वे आचार्य अभयन-न्दिके शिष्य थे और अभयनन्दिके गुरुका नाम गुणनन्दि तथा दादा-गुरुका नाम भी गुणनेन्दि था।

### बभ्व भव्याम्बुजपद्मबन्धुः पतिर्भुनीनां गणभृत्समानः ।

9 जैनसिद्धान्तभास्करकी चौथी किरणमें देशी-यंगणको देवसंघका गण बतलाया है; परन्तु बाहुब-लिचरितके निम्न श्लोकसे माल्म होता है कि वह नन्दिसंघका ही भेद या नामान्तर थाः—

पूर्वं जैनमतागमाहिधविधुवच्ह्रीनिन्दसंघेऽभवन्सुज्ञानिद्धंतपोधनाः
कुवलयानन्दा मयूला इव ।
सन्संघे भुवि देशदेशनिकरे
श्रीसुश्रसिद्धे सति
श्रीदेशीयगणो द्वितीयविलसन्नाम्ना मिथः कथ्यते ॥ ८७ ॥

२ छपी हुई, और दो हस्तलिखित प्रतियोंमें भी गुणनन्दिके गुरुका नाम गुणनन्दि ही लिखा है। मालूम नहीं यह कहाँ तक टीक है, कुछ पाठान्तर न हो!



सदयणीदेंशिगणायगण्यो गुणाकरः श्रीगुणनन्दिनामा ॥ १ ॥ गुणग्रामाम्भोधेः सुकृतवसतेर्मित्रमहसा-मसाध्यं यस्यासीच किमपि महीशासितुरिव। स तच्छिष्यो ज्येष्ठः शिशिरकरसौम्यः समभव-त्प्रविख्यातो नाम्ना विबुधगुणनन्दीति भुवने ॥ २ ॥ **मुनिजननुतपादः** प्रास्तमिथ्याप्रवादः सकलगुणसमृद्ध-स्तस्य शिष्यः प्रसिद्धः। अभवद्भयनन्दी जैनधर्माभिनन्दी स्वमहिमजितसिन्ध-र्भव्यलोकैकबन्धः ॥ ३ ॥ भव्याम्भोजविबोधनोद्यतमते-भोस्वत्समानत्विषः शिष्यस्तस्य गुणाकरस्य सुधियः श्रीवीरनन्दीत्यभूत्। स्वाधीनाखिलवाङ्मयस्य भुवन-प्रख्यातकी त्तेः सतां संसत्सु व्यजयन्त यस्य जयिनो वाचः कुतर्काङ्कशाः॥ ४॥

अर्थात् भव्यजनरूपी कमलोंको प्रफुल्लित— हर्षित करनेवाले मुनिसंघके स्वामी, गणधरकी तरह ज्ञानवान, सज्जनोंमें श्रेष्ठताका मान पाये हुए, देशिगणमें प्रधान माने-जाने वाले और गुणकी सान ऐसे श्रीगुणनिन्दि नामके एक आचार्य हुए। उन गुणसमुद्र सुकृतके स्थान गुणनिन्दि आचार्य्यके लिए—राजाको जैसे कोई बात असाध्य या कठिन नहीं होती—कुछ कठिन न था। इन गुणनन्दिके प्रधान शिष्य दूसरे गुणनन्दि हुए, जो चन्द्रमाके समान शान्त-स्वभाव और पृथ्वीमें प्रसिद्ध थे। जिनके चर-णोंको मुनिजन नमस्कार करते हैं, मिथ्या-वाद जिन्होंने नष्ट कर दिया है, जो सब श्रेष्ठ गुणोंसे युक्त हैं, जैनधर्मका प्रभाव बढ़ानेवाले हैं, जिन्होंने अपनी गंभीरतारूप महिमासे समु-द्रको जीत लिया है और जो भव्यजनोंके एक-मात्र बन्धु-हितकर्त्ता थे ऐसे अभयनन्दि मुनि उन दूसरे गुणनन्दि आचार्यके शिष्य हुए । उन भन्यजनरूपी कमलोंको विकसित-आनन्दित करनेवाले, सूर्यके समान तेजस्वी और गुणोंके धारी बुद्धिमान अभयनन्दि आचार्यके शिष्य वीर-नन्दी हुए, जिन्होंने सम्पूर्ण वाङ्मयको अपने अधीन कर लिया था-जो अपनी रचनामें अपनी इच्छाके अनुसार अर्थगाम्भीर्य, शब्द-सौन्दर्य आदि गुण ला सकते थे और जिनकी कीर्ति संसा-रमें प्रख्यात थी उन वीरनन्दिके वचन कुतर्कका नाश करनेको अंकुश समान थे । समाओंमें उन्होंके वचनोंकी विजय होती थी।

अपने विषयमें उन्होंने इससे अधिक परिचय देनेकी आवश्यकता नहीं समझी । परन्तु आज-कलके पाठक एक प्रासिद्ध महाकविके सम्बन्धमें इतनेसे सन्तुष्ट नहीं हो सकते । उन्हें अधिक नहीं तो कमसे कम इतना तो अवश्य मालूम हो जाना चाहिए कि वे किस समय हुए हैं।

एकीभाव-स्तोत्रके कर्ता महाकवि वादिराज-सूरिने अपना पाइर्वनाथकाव्य शक संवत् ९४७ में \* बनाया है । इसके प्रारंभमें रचयिताने

<sup>\*</sup> शाकाद्दे नगवाधिरन्प्रगणने संवत्सरे कोधने, मासे कार्तिकनाम्नि बुद्धिमहिते शुद्धे तृतीयादिने । सिंहे पाति जयादिके वसुमतीं जैनी कथेयं मया, निष्पत्तिं गमिता सती भवतु वः कल्याणनिष्पत्तये॥



पूर्वके अनेक ग्रन्थकर्ताओंका स्तवन करते हुए लिखा है:—

> चन्द्रप्रभाभिसम्बद्धाः रसपुष्टा मनः प्रियम् । कुमुद्रतीव नो धत्ते भारती वीरनन्दिनः ॥ ३० ॥

इस श्लोकमें महाकिव वीरनिन्दिके चन्द्रप्रभ-चिरतका स्पष्ट उद्धेस है। इससे मालूम होता है कि चन्द्रप्रभकाव्य पार्श्वनाथकाव्यकी रचनाके समयसे अर्थात् शक संवत् ९४७ से पहले बना है।

आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्तचऋवर्तीने अपने गोम्मटसार ग्रन्थमें नीचे लिखी गाथायें कही हैं:-

णमिकण अभयणंदिं सुदसागरपारगिंदणंदिगुरुं। वरवीरणंदिणाहं पयडीणं पच्चयं वोच्छं॥ ७८५॥ —कर्मकाण्ड, अ०६। णमह गुणरयणभूसण

सिद्धंतामियमहब्धिभवभावं । वरवीरणंदिचंदं णिम्मलगुणमिंदणंदिगुरुं ॥ ८९६ ॥

–कर्मकाण्ड, अ०८

जस्स य पायपसाए-ण-णंतसंसारजलहिमुत्तिण्णो । वीरिंदणंदिवच्छो णमामि तं अभयणंदिगुरुं ॥ ४३६ ॥ कर्मकाण्ड, अ० ४ ।

अर्थात्—अभयनन्दिको, शास्त्रसमुद्रके पार पहुँचे हुए इन्द्रनन्दि गुरुको और वीरनन्दि नाथको नमस्कार करके प्रकृति-प्रत्यय अध्यायको कहता हूँ ॥ ७८५ ॥ हे गुणरूप रत्नोंके भूषण चामुण्डराय ! सिद्धान्तरूप अमृतसमुद्रके बढ़ाने- बाहे वीरनन्दि चन्द्रमाको और निर्मेल गुणोंके

धारक इन्द्रनान्दि गुरुको नमस्कार करो ॥८९६॥ जिनके चरणोंके प्रसादसे वीरनान्दि और इन्द्रनन्दि शिष्य अनन्त संसारसे पार हुए उन श्री अभयनन्दि गुरुको नमस्कार करता हूँ॥४३६॥

इन गाथाओंमें इन्द्रनिद् वीरनिद् और अभयनिद् इन आचार्योंका उछेख है और अन्तिम गाथासे माळूम होता है कि इन्द्रनिद् और वीरनिद् ये दोनों अभयनिद्के शिष्य थे । इन्द्रनिद्को नेमिचन्द्रने अपने गुरुके रूपमें स्मरण किया है और साथ ही वीरनिद्को भी जगह जगह नमस्कार किया है। इससे भी जान पड़ता है कि वीरनिद् और इन्द्रनिद् ये दोनों अभयनिद् गुरुके सहाध्यायी शिष्य होंगे।

चन्द्रप्रभके कर्ता अपनेको भी अभयनन्दिका शिष्य बतलाते हैं, इससे जान पड़ता है कि नेमिचन्द्रने जिन वीरनन्दिका स्मरण किया है वे ही चन्द्रप्रभकाव्यके कर्ता हैं।

गोम्मटसार-कर्मकाण्डमें ३९६ नम्बरकी एक गाथा इस प्रकार है:-

> वरइंद्णंदिगुरुणो पासे सोऊण सयलसिद्धंतं । सिरिकणयणंदिगुरुणा सत्तद्वाणं समुद्दिद्वं ॥

अर्थात्-श्रीकनकर्नान्दगुरुने इन्द्रनंदिगुरुके पास सारे सिद्धान्तको सुनकर सत्त्वस्थानका कथन किया।

इसमें जिन कनकनिन्दका उल्लेख है, वे संभवतः वे ही हैं जिनका वर्णन श्रवणबेल्गोलके ४७ वें शिलालेखमें है। शिलालेखमें लिखा है कि गुणनान्दि आचार्यके ३०० शिष्य थे, उनमें ७२ शिष्य बहुत ही बड़े शिद्धान्तशास्त्री थे और उन सबमें देवेन्द्र सैद्धान्तिक सबसे अधिक प्रसिद्ध थे। इन देवेन्द्र मुनिके शिष्य कलधौत-नन्दि या कनकनन्दि सिद्धान्तचकवर्ती थे।



चन्द्रप्रभकी प्रशस्तिके अनुसार गुणनन्दिके शिष्य अभयनान्दि और उनके वीरनन्दि हैं। जान पड़ता है उन्हीं गुणनंदिकी परम्परामें ही पूर्वोक्त कनकनन्दि हैं। अर्थात् गुणनंदिके २०० शिष्योंमेंसे जिस तरह एक देवेन्द्र होंगे उसी प्रकार अभयनन्दि भी होंगे। देवेन्द्रके शिष्य कनकनन्दि हुए और अभयनन्दिक वीरनन्दि हुए।

आचार्य नेमिचन्द्रकी लिखावटसे जान पड़ता है कि वीरनंदि, इंद्रनिद् अभयनिद्, कनकनिद् आदि सब उनके समकालीन थे। अतएव यदि नेमिचन्द्रका समय मालूम हो जाय तो लगभग वहीं समय वीरनिद्का सिद्ध हो जायगा।

गोम्मटसारकी अन्तिम गाथाओंसे माळूम होता है कि नेमिचन्द्र आचार्यने यह ग्रन्थ चामुण्ड-रायकी पेरणासे बनाया था और चामुण्डरायने स्वयं इस ग्रन्थकी एक कर्णाटकी-वृत्ति बनाई थी। अत: चामुण्डरायके समयमें ही नेमिचन्द्र हुए हैं, यह निर्विवाद है।

चामुण्डराय गंगवंशीय राजा राचमल्लके प्रधान मंत्री और सेनापति थे। राचमहके भाई रक्कस गंगराजने शक संवत् ९०६ से ९२१ तक राज्य किया है और शायद रक्कस गंगरा-जके बाद ही राचमलको सिंहासन मिला था। कनडीभाषाके प्रसिद्ध कवि रन्नने शक संवत् ९१५ में 'पुराणतिलक' नामक ग्रन्थकी रचना की है और उसने आपको रक्कस गंगराजका आश्रित बतलाया है। चामुण्डरायकी भी अपने पर विशेष कृपा रहनेका वह जिकर करता है। कर्णाटकाकविचरितके कर्त्ताने चामुण्डरायका जन्म शक संवत् ९०० के लगभग बतलाया है। इन सब बातोंसे शक संवत् ९०० के लगभग चामुण्डरायका समय सिद्ध होता है और यही समय नेमिचन्द्र ासिद्धान्तचकवर्तीका भी समझना चाहिए \*।

उपर यह कहा ही जा चुका है कि शक संवत् ९४७ में वादिराजने वीरनन्दिका उल्लेस किया है। अतएव इससे पहले शक संवत् ९०० या विकम संवत् १०३५ के लगभग वीरनन्दिका समय समझना चाहिए। विकमकी ग्यारहवीं शताब्दिके प्रारंभमें वे इस धरामण्डलको सुशो-मित करते थे।

वीरनन्दि नामके अनेक विद्वान हो गये हैं। एक वीरनन्दि 'आचारसार नामक यत्याचारग्रन्थके प्रणेता भी हैं; बृहद्गव्यसंग्रहकी भूमिकामें
पं॰ जवाहरलालजी शास्त्रीने उन्हें और चन्द्रप्रभकाव्यके कर्ताको एक ही बतला दिया है;
परन्तु यह अम है। वे मेघचन्द्र त्रैविद्यदेवके
शिष्य थे जिनका कि स्वर्गवास शक संवत्
१०३७ में हुआ था। एक वीरनन्दिका जिकर
अवणबेलगुलके ४७ वें शिलालेखमें है; परन्तु
वे महेन्द्रकीर्तिके शिष्य थे।

महाकवि वीरनन्दिका केवल एक चन्द्रप्रभ-चिरत नामका काव्य उपलब्ध है। उन्होंने इसके सिवाय और कोई ग्रन्थ रचा या नहीं, इसका पता नहीं।

इस ग्रन्थकी अन्तप्रशस्तिसे और आचार्य नेमिचन्द्रने उन्हें जिन शब्दोंमें स्मरण किया है उनसें, मालूम होता है कि वे केवल कवि ही नहीं थे—असिल वाङ्मय पर उनका अधिकार था, वे सभाओंमें बोलनेवाले अच्छे वक्ता थे और सिद्धान्तशास्त्रोंके ज्ञाता भी थे।

कविने अपने स्थानादिका उल्लेख कहीं भी नहीं किया है। तो भी जान पड़ता है कि वे कर्णाटकप्रान्तके ही रहनेवाले होंगे। क्योंकि नेमिचन्द्र, चामुण्डराय आदि सब उसी प्रान्तमें हुए हैं।

नोट--सम्पादकने यह लेख पं॰ उदयलालजी काशलीवाल द्वारा प्रकाशित हिन्दी-चन्द्रप्रभचरित-की भूमिकाके लिए लिखा था; उपयोगी समझ-कर हितैषीमें भी प्रकाशित कर दिया जाता है।

<sup>\*</sup> बृहद्दृन्यसंग्रहकी भूमिकामें साहित्यशास्त्री पं॰ जवाहरलालजीने नेमिचन्द्रका समय शक संवत् ६०० सिद्ध किया है; परन्तु उसमें जो प्रमाण दिये गये हैं, वे सब ऊँटपटाँग हैं--उनमें कोई तथ्य नहीं।

### सहनशीलता और प्रेम।

(हे०-श्रीयुत बाबू भैयालालजी जैन।)

कोई भी मनुष्य जो अपने जीवनको इस संसारमें, सुखमय करना चाहता हो और अपना वर्तमान शरीर छोडनेके पश्चात् अपने जीवात्माको सुखी बनाना चाहता हो, उसे अपने निकटतथा दूरके सम्बन्धियोंकी ओरसे, अपने पड़ोसियोंकी ओरसे तथा अन्य परिचित या अपरिचित लोगोंकी ओरसे, अपने मन्द्र प्रारब्धकर्मके उद-यसे जो दु:ख आ पड़ें उन्हें चिन्ता या विलाप किये बिना प्रसन्न मनसे सहन करनेका स्वभाव डालना चाहिए। इतना ही नहीं किन्तु जो अपनेको योग्य कारणके बिना ही दु:ख देता हो न तो उससे द्वेष करना चाहिए और न बैर बाँधना चाहिए; न उसे शाप देना चाहिए और न किसीके समक्ष उसकी निन्दा करनी चाहिए। मनुष्योंका एक बड़ा भाग अज्ञानवश होनेके कारण भूलका पात्र है । जो दुःख मिलता है, वह अपने पूर्वके कोई दुष्कमींके फलरूप प्राप्त होता है। ऐसा समझ कर अपनेको जो दुःख देता हो, उसपर मनमें किसी प्रकारका खेद न लाकर, विशुद्ध प्रीति रखना चाहिए । इस संसा-रमें सब प्रकारसे सुखी कोई भी नहीं है । सब मनुष्योंको दुःख भोगना ही पडता है। इसलिए दु:सके समय मनुष्य ऊपर कहे गये दो शुभ गुणोंका आचारण करे तो वह दु:खमें भी सुख और शान्तिका अनुभव कर सकता है।

सुसी होनेके लिए मनुष्यको पर्वतों तथा ्पृथ्वीकी स्थितिका विवेकपूर्वक अवलोकन करके उनके धैर्यका सावधानीसे अनुसरण करना चाहिए। कितने मनुष्य अपने प्रयोजनके लिए वृक्षोंकी

जड़ तथा डाली काटते हैं; उनकी छाल ।निका-लते हैं, तथा उनके ऊपर चढ़कर फल और फुलोंको तोड़ते हैं। किन्तु वे वृक्ष उनपर न तो लेश मात्र कोध करते हैं और न बैर ही बाँध-नेका प्रयत्न करते हैं-सब दुःखोंको प्रसन्न मनसे सहन करते हैं। इतना ही नहीं किन्तु वे ही लोग यदि धूपसे संतप्त हो उनकी छायामें बैठने आते हैं तो बिना किसी प्रकारकी आना-कानी किये बैठने देते हैं और अपनी छायाकी ज्ञीतलतासे उनके शरीरकी संतप्तताको दूर करते हैं। जो वृक्षको पत्थर या लकड़ी मारता है, उसे वह उल्टा फल फुल देता है। पत्थर, धातु अथवा रत्नोंके लिए कई लोग पर्वतको खोदते हैं; परन्तु वह उन खोदनेवाले लोगोंपर कोध न उन्हें उनकी इच्छित वस्तुयें उल्टा देकर सन्तोष करता है। पृथ्वीपर लोग कई अप-वित्र वस्तुयें डालते हैं तथा स्वार्थवश होकर, स्थान स्थान पर उसका छेदन भेदन करते हैं, किन्तु वह उनपर किसी प्रकारका कोध नहीं करती वरन उन्हें अमुल्य पदार्थ देकर प्रसन्न होती है। देखो, वुक्षादि जड कहलानेवाले पदार्थोंमें कितनी भारी सहनज्ञीलता है! अपकार करनेवालोंके भी उनकी कितनी भारी प्रीति रहती है ! !

कहावत है कि " जितनी आकृतियाँ उतनी प्रकृतियाँ।" इस लिए इस जगत्में अपने ही समान सबका स्वभाव हो, यह सम्भव नहीं है। जिस प्रकार अपनी मुखाकृति पूर्णतया किसीसे नहीं मिलती, उसी प्रकार अपना स्वभाव भी सर्वाशमें किसीसे मिलना सम्भव नहीं है। जिसके



स्वभावके साथ अपना स्वभाव न मिले और वह कदाचित अपनी शक्ति भर हमको दुःख पहुँचावे, उस समय भी विवेकपूर्वक यदि हम अपने मनको उत्तम प्रकारसे समाधान कर सकें तो उस दुःखका बुरा असर होनेके बदले हमको सुखका अनुभव होगा । कोई भी मनुष्य, जो अपने मनमें सचा विवेक रखता है, उसे इस पृथ्वीपर लेश मात्र भी दु:खकी प्रतीति होना सम्भव नहीं है। इसके विपरीत यदि उसके मनमें सच्चे विवेकका अभाव हो तो उसको प्राप्त हुए सुसमें भी दु:सका भान होना सम्भव है। वस्तुओंकी ऐसी दशा होनेसे हमें सर्वदा उत्तम सहवासमें रहना चाहिए, अवकाशके अनुसार उत्तम पुस्तकोंका श्रवण, पठन तथा मनन करना चाहिए और सर्वदा शुभ विचार करके, अपने हृदयमें सच्चे और उच्च प्रकारके ज्ञानकी वृद्धि करना चाहिए। ऊँचे ज्ञानकी वृद्धि होनेसे हमको प्रत्येक प्रतिकृल प्रसंगमें सहनशील होने तथा प्रसन्न रहनेका बल प्राप्त होगा । जिस मनुष्यको परमात्माको प्रसन्न करनेकी इच्छा हो, उसे प्रत्येक प्राणीके हृद-यमें परमात्माका वास है, ऐसा विचार कर, निर्दोष मार्गपर चलके, सब प्राणियोंको प्रसन्न करनेका प्रयत्न करना चाहिए । परमात्माकी क्रुपा सम्पादन करनेके इच्छुकको तो कीडे मकोडे सहश श्रुद्र प्राणियोंपर भी विशुद्ध प्रीति-रखना चाहिए, फिर सब मनुष्योंपर और विशे-षकर अपने सम्बन्धियों तथा इष्ट मित्रोंपर सन्चा प्रेम करना चाहिए, इसमें तो कहना ही क्या है ?

विवेकी मनुष्यको अपना हृदय संकीर्ण न रसकर जितना हो सके उतना उसे विशाल बनानेका प्रयत्न करना चाहिए, अर्थात् सब जगत् अपने स्वरूपके एक स्थानमें समा जाय इतनी विशालता हमको अपने हृदयकी करना चाहिए। जो मनुष्य अपने हृदयको इतना बृहत् बना सकता है वह सर्वदा प्रसन्नताका अनुभव करने के छिए, भाग्यशाछी होता है। जिस प्रकार अपनेको दुःख प्रिय नहीं है, उसी प्रकार प्राणी मात्रको दुःख प्रिय नहीं है। ऐसा समझकर बुद्धिमान पुरुष किसी भी प्राणीको दुःख नहीं देता और अपनी सामर्थ्यानुसार सब प्राणियों-को सुख हो ऐसे विचार और प्रवृत्तिका सेवन करता है।

यह सर्वदा स्मरण रखना चाहिए कि, इस संसारमें, प्रायः सब मनुष्योंको न्यूनाधिक दुःख भोगना पडता है। किसी भी प्रकारका दुःख आनेपर मनुष्यको अपने मनमें ग्लानि व चिन्ता न लानी चाहिए; और न किसीके साम्हने इस सम्बन्धमें विलाप करना चाहिए । अपनी मन्दपारब्धसे जो दुःख आपडे, उसको प्रसन्न मनसे सहन करनेकी आदत डालना चाहिए । ऐसा स्वभाव बनानेसे लौकिक कार्योंमें भी वाधा नहीं पड्ती ,और पारलौकिकमें भी उन्नति होती है। चिन्ता और विलाप मनुष्यके तन और मन दोनोंकी शक्तिको क्षीण करते हैं। यह कदापि न भूलना चाहिए कि आये हुए दुःख-की निवृत्तिके लिए सज्जन लोग जो जो उपाय बतावें अथवा जो निर्दोष उपाय अपने मनमें उत्पन्न हों उनको कार्यमें परिणत करनेमें कोई हानि नहीं है। जैसे, उस प्रसंग पर सुपात्रको, यथाशक्ति दान देना, अथवां परम पवित्र पर-मात्माका ध्यान या स्मरण करना बहुत लाभदा-यक है। अपत्ति पड़ने पर शोकसे आपघात करनेका विचार करना मनकी निर्वेलता है। मनमें आपघात करनेके विचार मात्रसे पाप-का बन्ध होता है। इसिंछए ऐसे समय सत्सं-गमें रहकर, आपघातका विचार ही मनमें न आने देना चाहिए। दुःखके समय मनुष्य धैर्य न रखके आत्मघात करता है, परन्तु उसे स्म- रण रखना चाहिए कि पापका फल भविष्यमें अवश्य भोगना पड़ता है, इस लिए मनुष्यको इस आ पड़ने पर और कोई उपायकी शरण लेना चाहिए। परन्तु ऐसा पाप भूलकर भी न करना चाहिए। अपने किये हुए पाप कर्मोंसे ही मनुष्यको इस भोगना पड़ता है। इस लिए उन इस्बोंको सहनशीलता और प्रसन्नतासे भोग लेनेमें ही उसका लाभ है, क्योंकि किसी लौकिक उपायसेतो वह उससे छुटकारा पा ही नहीं सकता।

विवेकी मनुष्यको अपना हृदय सर्वदा जाग्रत रातना चाहिए। हृदयको इतना सहनशील बनावे कि चाहे आकाश टूट पड़े पर उसे लेश मात्र भी क्षेशानुभव न हो। मनुष्यको अन्य प्राणियोंकी ओरसे जो जो दुःस मिलते हुए प्रतीत हों, वे सब उसकी मंद्रपारक्यसे प्राप्त हुए हैं, उनका देनेवाला तो किसी कारणसे निमित्तरूप ही हुआ है, ऐसा मानना चाहिए। अपने दुःस देनेवाले तथा अपने शत्रु पर, जितना जितना मनुष्य द्या तथा प्रेमकी दृष्टिसे

देख सके तथा अपने मनमें उसपर कोधके भाव उत्पन्न न होने दे, उतना उतना उसे उन्नत होता हुआ जानना चाहिए।

कोई भी मनुष्य जो इस लोक तथा परलोक-में सुख भोगना चाहता है, उसे चाहिए कि वह बहुत सहनशील बने । अर्थात दुःख आपडने लेशमात्र भी दुखित न हो अपने मनमें प्रसन्नता रक्खे। अपने दुःखको कोई पाप संस्कारका उपभोग समझकर, अपने दुःस पहुँचानेवाले पर कोध न करके, उस पर दया तथा प्रेम रक्खे । बुरे प्रसंग पर सहन-शीलता धारण करना तथा उपकार करनेवाले पर प्रेम करनेका कार्य आरम्भमें तो बहुत त्रास-दायक जान पडेगा किन्तु दयासागर परमात्मा पर विश्वास रखके, जो कोई सर्वदा इस शुभ प्रयत्नको चालू रक्लेगा तो योग्य कालमें, वह उपयुक्त दोनों ड्राभ गुणोंको प्राप्त कर सकेगा; और उनका फलक्षप वह इस लोक तथा परलोक दोनोंमें सुखानुभव करनेको भाग्यशाली होगा ।

'सांज वर्तमान' के पटेटी-अंकसे अनुवादित ।

## 

हे॰—श्रीयुत 'मीर'
जाने कीन्हों दमन है,
मत्त मतंगन मान।
हाय! दैववश सिंह सो,
परो पींजरे आन॥
परो पींजरे आन,
श्वानके गन हिग भूकें।
विहसें ससा-सियार,
कान पे आके कूकें॥
'मीर' बात है सत्य,
होकमें कहिंगे स्थान।
का पे कैसो समय कवे
परि है को जाने॥



मनुष्यके जीवनमें कषाय \* सबसे नीची और बुरी चीज है। इससे नीची और बुरी और कोई प्रवृत्ति नहीं है । कषायरूपी नरक-कुण्डमें राग, देष, काम, कोध, माह, लोभ, मान, माया, द्रोह, मात्सर्य, प्रतीकार,मिथ्या अपवाद, मिथ्या भाषण, हिंसा, चौर्य्य, अद्या,संदेह, ईर्ष्या आदि दुर्गुणोंका बास रहता है । ये दुर्गुण मनुष्यके मनरूपी वनमें सदा भ्रमण किया करते हैं। इनके अति-रिक्त शोक, दुःख, संताप, पश्चात्तापकी भीषण भयंकर मूर्तियाँ भी मन पर सदा अधिकार जमाये रखती हैं। ऐसे अंधकारमय जगत्के निवासी वे अज्ञानी जन होते हैं जिन्हें शांतिकी पवित्रता और परमात्मप्रकाशके परमानंदसे अन-भिज्ञता होती है जो सदा उनके ऊपर दैदीप्य-मान रहता है परंतु उनके छिए कुछ भी लाभ-दायक नहीं; कारण कि उनकी दृष्टि उस पर नहीं पड़ती, किंतु सदा भूमिकी ओर भौतिक पदार्थी पर लगी रहती है।

हाँ, ज्ञानी पुरुष ऊपरको दृष्टि उठाकर देखते हैं । उन्हें इस कषायरूपी जगतसे संतोष नहीं होता । वे ऊपरके शांतिमय जगत-की ओर चढ़ते हैं । उसका प्रकाश और वैभव पहले तो उन्हें बहुत दूर मालूम होता है, परंतु ज्यों ज्यों वे ऊपरको चढ़ते जाते हैं वह निकट और निकटतर होता जाता है । कषाय (बासना ) का क्षेत्र सबसे नीचा है। उसमें नीचा और कोई स्थान नहीं है। उसमें पड़े हुए जीवोंको अनेक कप्टोंको भोगना पड़ता है। जिनको अपना हित अभीष्ट है, उन्हें उसमें से निकलकर ऊपर ऊपर चढ़ना उचित है। उन्नति—मार्ग कुछ कठिन या दूर नहीं है। बहुत ही सहज और पास है। अपने ऊपर विजय प्राप्त कर लो, अपनी इन्द्रियोंको अपने वश्में करलो बस उन्नति-मार्ग मिल जायगा। जिस मनुष्यमें से स्वार्थकी गंध निकल गई है, जिसने अपनी इच्छाओंको वश्में करना और अपने चंचल मनपर अधिकार प्राप्त करना शुरू कर दिया है, उसने उन्नति मार्गकों प्राप्त कर लिया है।

कषाय मनुष्य जातिका शत्रु है, शांतिका घातक है और आनंदका नाशक है। कषायोंके वशीभूत होकर मनुष्य नीचसे नीच और अध-मसे अधम काम करनेपर उतारू हो जाता है। कषाय दुखका मूल है और पापकी सानि है।

मनुष्यके अतरंगमें स्वार्थकी उत्पत्ति, ईश्वरीय नियमोंकी और परमात्मगुणोंकी अज्ञानता और शान्त और पवित्र मार्गकी अनिभन्नताके कारण होती हैं। कषाय अंधकाररूप है। इसकी बढ़ती वहींपर होती है जहाँ ब्रह्मज्ञानका अभाव है। जहाँ ब्रह्मज्ञान है वहाँ इसका प्रवेश नहीं होसकता। ज्ञानी पुरुषके मनसे अज्ञान अंधकार नष्ट होजाता है। विशुद्ध हृद्यमें वासनाका अभाव रहता है।

कषाय पत्येकरूप और प्रत्येक अवस्थामें दु:-ख, आपत्ति और अशांतिका कारण है । जिस

कषायसे तात्पर्य यहाँ वासना, मनोविकारसे
 है। अँगरेजीके Passion से जो बोध होता है,
 वहीं यहाँ कषायसे समझना चाहिए।

प्रकार आग्ने बड़ी बड़ी विशाल इमारतोंको देखते देखते जलाकर राख कर देती है उसी प्रकार कषायकी अग्नि मनुष्योंको भस्म कर देती है और उनके कार्योंको नष्ट-श्रष्ट कर डालती है।

यदि तुम्हें शांतिकी आभिलाषा है, तो कषा-यको क्षय कर दो । ज्ञानी पुरुष कषायोंको शयन करते हैं, परन्तु मूर्खजन कषायोंके वशी-मूत होते हैं । जिन मनुष्योंको ज्ञान और बुद्धि-की चाह होती है, वे मूर्खता और अज्ञानतासे दूर रहते हैं । शान्तिका इच्छुक शान्तिके मार्ग-को ग्रहण करता है और ज्यों ज्यों वह उस मार्ग पर बढ़ता जाता है, त्यों त्यों कषाय, इस और निराशाके अंधेरे गुप्त स्थानको पीछे छोड़ता जाता है ।

ज्ञान और शांतिके प्राप्त करनेके लिए मनुध्यको पहले कषायके स्वरूपको जान लेना उचित
है। जिस समय उसका वास्ताविक ज्ञान हो
जायगा उसी समयसे उसको दूर करना और
उससे मुक्त होना मनुष्य शुक्त कर देगा । देरी
उसी समय तक है, जब तक मनुष्य स्वार्थमें
हीन है और कषायके आधीन है।

कषायसे केवल यही नहीं होता, कि मनुष्य कोषी अथवा लोभी होता है, किंतु उसके वशी-भूत हुआ मनुष्य अपनेको उच्च और दूसरोंको तुच्च समझने लगता है। दूसरोंमें सदा अवगुण निकाला करता है और उन्हें स्वार्थी और मा-यावी बताया करता है। दूसरोंकी निंदा करने-से, दूसरोंको स्वार्थी बनानेसे मनुष्य अपने स्वार्थ-को नहीं त्याग सकता। स्वार्थसे बचनेके लिए अपने आपको पवित्र करना मनुष्यका काम है। दूसरों पर दोषारोपण करनेसे शांतिमार्ग-की प्राप्ति नहीं हो सकती। शांतिमार्गके लिए सार्थत्याग, इंद्रिय-दमन और आत्मसंयमकी आवश्यकता है। दूसरोंके स्वार्थादि अवगुणों-को दूर करा नेकी चेष्टामें लगे रहनेसे हम कषाय-से रहित नहीं हो सकते; किंतु अपने अवगुणोंके दूर करनेसे हमें स्वाधीनताकी प्राप्ति होती है। वही मनुष्य दूसरोंपर विजय प्राप्त कर सकता है, उनको अपने वशमें कर सकता है जिसने अपने ऊपर विजय प्राप्त करली है। ऐसा मनुष्य दूसरोंको कषायसे अर्थात् कोध, मान, माया, लोभसे वशमें नहीं करता, किंतु प्रेम और प्रीतिसे करता है।

मूर्सजन अपनी प्रशंसा और दूसरोंकी निंदा किया करते हैं; परंतु बुद्धिमान मनुष्य अपनी निंदा और दूसरोंकी प्रशंसा करते हैं। शांति— मार्ग मनुष्योंके बाहिरी जगतमें नहीं है, किंतु विचारोंके अंतरंग संसारमें है। दूसरोंके कार्योंमें परिवर्तन करानेसे इसकी प्राप्ति नहीं होती, किंतु इसकी प्राप्ति अपने निजी कार्योंके विशुद्ध और पवित्र बनानेसे होती है।

कषाययुक्त मनुष्य प्रायः दूसरोंके सुधारनेमें लगा रहता है, परंतु ज्ञानी पुरुष अपनेको सुधारनेके छिए पहले अपने आपको सुधारना आवश्यक है । अपना सुधार केवल विषयवासनाओंके दूर करने पर ही समाप्त नहीं हो जाता, किंतु इसके लिए उस प्रत्येक विचारका—जिसमें मानका तिनक भी अंश है—तथा स्वार्थका सर्वनाश कर देना होता है। इससे ऊँचे चढ़कर पूर्ण विशुद्धतासे पहले एक प्रकारका शल्य और होता है, उसे भी दूर करना जक्तरी है।

मनुष्यका जीवन एक प्रकारका पहाड़ है जिसकी तलहटी कषाय है और शान्ति चोटी है। कषायको घटाता घटाता ही मनुष्य शा-न्तिके उच्च शिसिर पर चढ़ सकता है।



कषायमें शक्ति होती है, परंतु शक्ति कुमार्गकी ओर लगी रहती है। उससे दुःल होता है। मनमें सदैव इच्छायें उत्पन्न हुआ करती हैं। यदि वे शुमरूप होती हैं तो सुसकर होती हैं और यदि अशुमरूप होती हैं तो दुःसकर होती हैं। इच्छायें एक प्रकारकी जलती हुई तलवारें हैं जो स्वर्गके द्वार पर रक्षकका काम कर रही हैं। मूर्सोंको वे जलाकर भस्म कर डालती हैं और बुद्धिमानोंको स्वर्गमें दासिल कर लेती हैं।

वह मनुष्य मूर्ख हैं जो अपनी अज्ञानताकी सीमाको नहीं जानता, जो केवल अपने विचा- रोंका गुलाम है और जो सदा अपनी इच्छा- ओंके अनुसार काम करता है। इसके विपरीत वह मनुष्य बुद्धिमान है, जो अपनी अज्ञानता- को जानता है, अपने विचारोंकी निरर्थकताको समझता है और जो अपने कषायोंको शमन करता है।

मूर्ष अज्ञानताके नीचेसे नीचे कूपमें गिरता जाता है परंतु बुद्धिमान ज्ञानके ऊँचे ऊँचे क्षेत्रमें प्रवेश करता जाता है। मूर्ख इच्छा करता है, कष्ट उठाता है और मर जाता है; परंतु बुद्धिमान उच्च अभिठाषा रखता है, प्रसन्न होता है और जीवित रहता है।

आत्मोन्नतिका अभिलाषी वीर योद्धा मान-सिक उन्नति करता हुआ ज्ञानप्राप्तिमें लीन होकर शांतिके उच्चतम शिखरकी ओर दृष्टि लगाये हुए, ऊँचे ऊँचे चढ़ता जाता है और एक दिन उस अभीष्ट स्थानपर पहुँचकर परमसुख-परमानंदका भोग करता है।\*



वास्तवमें जीवन और मृत्यु भिन्न भिन्न नहीं हैं—एक ही व्यापारके भिन्न भिन्न नाम मात्र हैं। एक रुपयेके ऊपर दोनों ओर जैसे भिन्न भिन्न छापें रहती हैं, उसी तरह जीवन और मृत्यु ये दोनों व्यापारकी जुदी जुदी अवस्थायें हैं।

जगतमें यदि कोई पाप है तो वह दुर्बछताके सिवाय और दूसरा नहीं है। इस छिए सब प्रकारकी दुर्बछताओंको त्यागो। दुर्बछता ही मृत्यु है, दुर्बछता ही पाप है।

जीवनका अर्थ उन्नति और उन्नतिका अर्थ हृदय-विस्तार है। हृदय-विस्तार कहो या प्रेम-भावना कहो, दोनों एक ही वस्तु हैं। मतलब यह कि प्रेम ही जीवन है और प्रेम ही जीवन-नियामक वस्तु है। स्वार्थान्यताको मृत्यु समझना चाहिए। जहाँ स्वार्थवासना होती है-वहाँ जीवन टिक ही नहीं सकता।

जीवनका नाम विस्तार है और मृत्युका नाम संकोच; अथवा प्रेम ही जीवन है और द्वेष ही मृत्यु । जिस दिनसे हम संकुचित बनने लगेंगे और अन्यान्य मनुष्योंका तिरस्कार करने लगेंगे उसी दिनसे हमारी मृत्युका प्रारंभ होगा। जब तक हमारा हृद्य उदार और विशाल रहेगा तब तक मृत्युकी शक्ति नहीं है कि वह हमारा स्पर्श कर सके।

स्वामी विवेकानन्द्।

<sup>#</sup> जेम्स एलन की Passion to Peace नामक पुस्तक के Passion शीर्षक निवंशका भावानुवाद।

# गाँधीका सत्याग्रह-आश्रम ।

थोडे दिन पहले मद्रासमें श्रीयृत मोहनचन्द्र कर्मचन्द्र गाँधीका जो महत्त्वपूर्ण भाषण हुआ था, उसका सारांश यह है-

आज में अपने उस आन्तरिक भावको बतलाना चाहता हूँ जिसे मैंने अपने हृदयमें बहुत दिनसे स्थान दे रक्सा है और जो मेरे लिए सब कुछ है। और वह है क्या ? वह है अपने उस आश्रमके विषय पर विचार करना जिसे में भारतमें कहीं न कहीं स्थापित करना चाहता था, और जिसे वे बहुतसे विद्यार्थी जो मुझे पारसाल मिले थे जानते भी होंगे। सर्व्वसाधारणके कामोंमें योग देकर जो कुछ भी मैंने अनुभव किया है वह बस केवल यही है कि हमारे लिए सबसे बड़ी आवश्यकता है चरिन्त्र-गठनकी, हमारे लिए ही नहीं बाल्क हर जातिके लिए, यदि वह अपना आस्तित्व संसारमें कायम रखना चाहती है।

#### सत्यवत ।

और इसी चिरत्रगठनके छिए इस आश्रममें कुछ नियमोंका पालन कराया जायगा और उन सबमें सबसे प्रथम है सत्यकी प्रतिज्ञा। यह सत्य वह सत्य नहीं है जिसे हम आम तौरसे आज दिन व्यवहारमें ला रहे हैं, किन्तु इस सत्य द्वारा हमें अपने जीवनको सत्यमय बनाना होगा। दृष्टान्तके लिए बहुत दूर न जाइए। प्रह्लाद्व को ही लीजिए और देखिए कि उसने केवल सत्य-हीं के कारण अपने पिता पर विजय पाई थी। इस आश्रमका यह नियम होगा कि जिस बातको हम 'नहीं ' करना चाहते, उसके विषयमों हम स्पष्ट रीतिसे नहीं कर देंगे, चाहे नतीजा कुछ भी क्यों न हो।

### अहिंसा-वत ।

दूसरा नियम है अहिंसाकी प्रतिज्ञा। यों तो अहिं-साका अर्थ हिंसा न करना ही है किन्त यदि आप इसके तह तक जाय तो आपको पता चलेगा कि अहिंसाका अर्थ है किसीको किसी प्रकारका भी दुख न देना, यहाँ तक कि उस व्यक्तिके विषय-में भी, जो अपनेको तुम्हारा शत्रु मानता हो, कोई भी बुरा विचार हृदयमें न लाया जाय। जिसने अहिंसाके मर्मको समझ लिया है उसके हृदयमें श्रृभावका स्थान ही नहीं, और इस सि-द्धान्तके अनुसार मान मर्य्यादा तथा देशकी रक्षा तकके लिए न हत्याओं के लिए स्थान है और न उत्पातहीके लिए । अहिंसाका यह सिद्धान्त हमसे कहता है कि हम उन आदमियोंके हाथोंमें जो अत्याचार कर रहे हों, आतम-समर्पण करके उनके मानकी रक्षा करें जिनका भार हमारे ऊपर है, और इस काममें उस बलसे शारीरिक और मानसिक बलकी अधिक आवश्यकता है जिसकी आवश्यकता पूँसेका उत्तर पूँसेमें देनेमें होता है। मानलो, तुममें शारीरिक बल है, तुमने उसका प्रयोग किया, तो जानते हो कि आगे क्या होगा ? कोध और घृणासे पागल विपक्षी तुम्हारे इस प्रकारके मुकाबलेसे और भी पागल हो जायगा, और जब वह तुम्हें समाप्त कर चुकेगा तो उसकी उद्दण्डता तुम्हारी धरोहर पर झपटेगी। परन्तु, यदि तुम उसका इस प्रकारका मुकाबला न करो, केवल अपने स्थान पर घूँसा खानेके लिए अपनी धरोहर और अपने विपक्षीके बीचमें जमे रहो, तो मैं तुमसे कहता हूँ कि विपक्षीकी



सारी शक्ति तुम्हारे ऊपर खर्च हो जायगी और तुम्हारी पवित्र धरोहर ज्योंकी त्यों बनी रहेगी।

### ब्रह्मचर्थं-व्रत ।

तीसरी प्रतिज्ञा है ब्रह्मचर्य्य की । जिनमें जातीय-जीवनकी लहर है, जो जातिकी सेवा करना चाहते हैं वे ब्रह्मचर्य्य-व्रत धारण करें । यदि उनका व्याह हो गया हो तो भी कोई हर्ज नहीं । विवाहसे तो धनिष्ठताका एक ऐसा सम्बन्ध हो जाता है कि स्त्री और पुरुष कभी और किसी जन्ममें एक दूसरेसे पृथक् न हों, क्या आवश्यकता है कि इस बन्धनमें रित—कार्य्य अनिवार्य्य ही हो !

### स्वादोंका संयम।

चौथी बात है चिटोरापन छोड़ना, रुचिको अपने वशमें करना । इसकी भी वैसी ही प्रतिज्ञा करनी होगी जैसे औरोंके लिए, और यद्यपि इसका वशमें लाना तनिक कठिन है किन्तु यह हो जाता है बडी आसानीसे । आप स्वाद्के गुलाम न बनिए। बस, फिर सीधे ही पिण्ड छूट जायगा । मैं अभी विक्टोरिया होस्टेल देख कर आ रहा हूँ । वहाँ मैंने बहुतसे भोजनालय देसे और वे केवल स्वादोंके लिए ही इतनी अधि-कतासे हैं । जबतक कि हम उन खाद्य पदार्थों पर सन्तृष्ट न होंगे जिनके ग्रहण न करनेसे ही हमारा जीवन नहीं चल सकता, तबतक चटोरे-पनकी आदन नहीं जा सकती। खाया तो के-वल प्राणरक्षा और शरीररक्षाके लिए ही जाता है, और जानवर भी इसी लिए साते हैं, फिर क्या कारण है कि वे इतने चटोरे नहीं दिखलाई देते ? बस, यही कि वे अपने जीभके गुलाम नहीं। उनकी जीभ उनके काबुमें है।

#### चोरी न करना।

पाँचवी बात है चोरी न करनेकी । यह वह चोरी नहीं कि किसीका माल हड़प बैठें। किसी एक ऐसी वस्तुको लेना भी, जिसकी अपने पास तत्काल कोई आवश्यकता नहीं और यदि वह दूसरेके पास रहे तो उसका बहुत कुछ कष्ट दूर हो जाय, एक प्रकारकी चोरी ही है। प्रकृति मानता इतनी चीजें पैदा करती हैं कि यदि प्रत्येक आदमी अपनी आवश्यकतासे अधिक उन्हें न ले; तो संसारमें गरीबी रह न जाय, और कोई भी आदमी भूख न मरे। और जब तक यह असमानता दूर न होगी तब तक मुझे कहना पड़ता है, कि हम सब चोर हैं। मैं 'सोशिया-लिस्ट' नहीं हूँ और इसलिए धनवानोंको धनस्ते वंचित नहीं करना चाहता, परन्तु जो लोग देशके अधपेट रहनेवाले करोड़ों आदमियों-का दुख दूर करना चाहते हैं उन्हें इस सिद्धान्तिक अनुसार कार्य करना पड़ेगा।

### स्वदेशी-वत ।

छट्टी प्रतिज्ञा है स्वदेशीकी । हर एक मनुष्यमें स्वदेशााभिमान होना चाहिए । यदि एक व्यापारी बम्बईसे तुम्हारे पास इस गरजसे आवे कि तुम उसे आश्रय दो, तो जब तक तुम्हारे यहाँ उसी प्रकारका व्यापारी मौजूद है तब तक उसे छोड कर तुम्हें बम्बईके व्यापारीकी मदद करना उचित नहीं । स्वदेशीके विषयमें मेरी यही राय है। मेरा यही कहना है कि यदि तुम्हारे गाँवका नाई तुम्हारी हजामत बनानेके लिए तुम्हारे द्वार पर आता हो तो कोई कारण नहीं कि तुम उससे तो हजामत न बनवाओ और जरासी भड़कीली शानके लिए शहरसे आनेवाले नाईके पास दौड़ो । तुम अपने उस नाईको योग्य बनाओ यदि वह पहलेसे योग्य नहीं है ! उसमें वह बात पैदा करो जो एक शहराती नाईमें तुम देखते हो । और उसको उस समय तक, जब तक कि तुम पूरी तौरसे अपने कामके बिल्कुल अयोग्य न पा लो, हर- गिज हरागिज अपने पाससे, अपने आश्रयसे, पृथक्न करो।

### निर्भयताका वत।

देश भरमें मैंने खूब घूम कर देखा कि शिक्षित भारत पर भय छाया हुआ है। लोगोंमें हृद्यकी बातें खुल्लमखुल्ला कहनेका साहस नहीं है। गुपचुप चहारदीवारीके भीतर हम अपना मत प्रकट करते हैं, परन्तु लोगोंके सामने नहीं। जो खुल्लमखुल्ला कहेंगे उसे हृद्यसे न चाहेंगे। यह हाल सभीने देखा होगा। मैं तुमसे कहता हूँ कि ईश्वरके सिवा किसीसे हरनेकी आवश्यकता नहीं, यदि तुम सत्यका किसी भी रूपमें पालन करना चाहते हो तो निर्भय होना पड़ेगा।

### अछूतोद्धार ।

आठवीं बात है अछूतोंके विषयमें । यह रोग हिन्दुओंमें बहुत बेतरह पडा है । हम अछतोंके साथ इस प्रकारका व्यवहार करके अत्यन्त पापके भागी बन रहे हैं। तुममें इतनी शिक्षा ग्रहण करने पर भी यह कमजोरी ऐसी ही बनी है तो मैं कहता हूँ कि तुम्हारा यह ज्ञानोपार्जन करना, यह पढ़ना और लिखना बिल्कुल फिज्ल है । यह सच हो सकता है कि तुम शिक्षा विदेशी भाषामें ग्रहण करनेके कारण अपने सच्चे भावोंको अपने उन कुटुम्बियोंमें, जिनके जंजीरमें तुम बँधे हो, न डाल सको । पर इसी लिए हमने इस आश्रमकी शिक्षाका माध्यम देशी भाषा रक्सा है । और इसमें जितनी देशी भाषाओं-की शिक्षा हो सकेगी दी जायगी और वह भी जो विदेशीय भाषाके शिक्षाके छिए जितने **क**ष्ट उठाने पड़ते हैं उनसे कमहीमें ।

### राजनीति ।

इसके लिए तुम्हें उस समय तैयार होना चाहिए जब उपर्युक्त नियमोंको भली प्रकार दृढतापूर्वक निबाह हो । धर्मसे बिछुडी हुई राजनीतिके कोई अर्थ नहीं होते । यदि देशके सभी विद्यार्थी राजनैतिकक्षेत्रकी ओर झुक जाँय तो यह कोई अच्छा चिह्न नहीं, परन्तु इसके ये अर्थ नहीं है कि हम विद्यार्थी-जीवन-में राजनीति न सीखें । राजनीति भी हमारे जीवनका एक अंग है । राष्ट्रीय संस्थाओं राष्ट्रीय-विकासके समझनेके बालकको आश्रमवासी राजनैतिक संस्थाओं और देशमें प्रसारित नये भावों और नये जीवनकी बातें बतलाई जाती हैं, परन्तु साथ ही हमें हृद्य और बुद्धिके धार्मिक-विश्वास-अक्षयप्रकाशकी भी आवश्यकता है। आजकल तो युवकोंकी यह हालत है कि जहाँ विद्यार्थी-जीवन समाप्त हुआ कि फिर वे मिट्टी-में मिल गये। टुटपुंजिया नौकरी कर ली, थोड़ी तनख्वाहोंमें फँस गये। वे परमात्माको नहीं जानते, ताजी हवा और ताजे उजेलेका उन्हें क्या पता, उन्हें क्या पता उस तेज-पूर्ण स्वाधी-नताका जो इन नियमोंके पालनसे प्राप्त होती है, जो मैं तुम्हें बतला चुका।

### अन्तमें।

में तुमसे आश्रममें आनेके लिए नहीं कहता क्योंकि उसमें स्थान ही नहीं। हाँ अलग अलग आश्रमका-सा जीवन व्यतीत करो । मेरी बातोंमेंसे जो बात तुम्हें पसन्द आई हो उसी-के अनुसार काम करो । यदि तुम खयाल करते हो कि यह एक पागलकी बातें हैं तो स्पष्ट कह दो, मुझे तुम्हारे इस फैसलेसे कोई आ-इचर्य न होगा। ( प्रतापसे उद्धृत )

### वायुयानोंका इतिहास।

( ले० पं० शिवसहाय चतुर्वेदी।)

**ڴٷۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿۿ** 

बहुत पुराने समयसे मनुष्यके हृद्यमें आका-रामें घूमनेकी इच्छा चली आ रही है । प्रत्येक जातिके इतिहासमें इसके कई स्पष्ट प्रमाण मिलते हैं। हिन्दुओंके महाकाव्य रामायणमें लिखा है कि रामचन्द्रजी पुष्पक विमानके द्वारा आकाशमार्गसे स्वदेशको लौटे थे। ग्रीक पुरा-णोंमें लिखा है-फिक्माश और हेल अपनी सौते-ली मा इनोरके दुःखोंसे छुटकारा पानेके लिए एक सोनेके रोमोंवाले मेष ( भेड ) पर चढ कर स्वर्गलोकको भाग गये थे। जैनग्रंथोंमें जीवन्धर स्वामीकी कथा बहुत प्रसिद्ध है। उनके पिता सत्यंधरने अपने मंत्री काष्ठाङ्गारके द्वारा अपने वंशच्छेद होनेके भयसे अपनी गर्भवती पत्नीको मयूरयंत्रमें बिठाकर आकाशमार्गसे उडा दिया था। जीवंधरचरितसे मालूम होता है कि यह यंत्र मोरके आकारका होता था और शायद चावीके बलसे चलाया जाता था। अँगरेजी ग्रंथोंमें भी ऐसी बहुतेरी कहानियाँ पाई जाती हैं । जाट-लेंडके राजा निडाङके आदेशसे उनके नौकरोंने जब बयेलेंड नामके एक अपराधीके दोनें। पैरोंके पंजे काट डाले थे, तब वह राजाके अत्याचारोंसे रक्षा पानेके लिए एक प्रकारका जामा तैयार करके उसकी सहायतासे अपने देशको उड गया था। आरब्य उपन्यासींके उडने-वाले गलीचे और पारस्य उपन्यासोंके उडने-वाले सन्दूकोंकी कहानियाँ सभी जानते हैं। जातिके पौराणिक ग्रन्थों-इस तरह प्रत्येक में आकाशभ्रमणकी दो चार कहानियाँ अवस्य मिलती हैं। इन सब बातोंसे जाना जाता है कि मनुष्योंके मनमें आदिम काल से पक्षियोंके समान आकाशमें भ्रमण करनेकी इच्छा चली आती है और वायु मंडलपर प्रभुत्व जमानेके लिए बहुतसे काल्पनिक उपायेंकी उद्भावना करके उन्होंने बहुत कुछ परितृप्ति भी प्राप्त की है। एक समयका उक्त काल्पानिक विषय कालकमसे आज सत्यके रूपमें बदल गया है-मनुष्योंका बहुत दिनोंका परिश्रम सफल हो गया है। मनु-ष्यने साधनाके बलसे न जाने कितने बाधा विघ्नोंको हटाकर, कितने जीवनसंग्रामोंमें विज-यलाभ करके सफलता पाई है-संसारका इति-हास इस बातका साक्षी है । मनुष्यने किस तरह कम कमसे प्राकृतिक-शक्तियोंको अपने वशमें किया है, इसके रहस्यमय इतिहासकी खोजपर मनुष्य सदैव उत्सुकता प्रगट करता रहेगा । मनुष्यके कल्पना-जगतसे बाहर होकर व्योमयानने किस प्रकार वास्तविक धारण किया और मनुष्योंके परिश्रमको सकल किया-इसका विवरण बहुत ही कौतहरू बढाने-वाला है।

इटली देशके लेखक 'लियोनार्दो दा भिश्वि' ने सबसे पहले ( सन् १४५२-१५१९ ) अपनी ग्रंथावलीमें आकाशमार्गमें भ्रमण करनेका एक उपाय लिखा था । कहा जाता है कि उसीने सबसे पहले कल्पनाकी वस्तुको वास्त-विकरूप देनेका उपाय लिखा है। वह लिखता है-पश्चियोंके समान कई एक पंखे मनुष्यके ्शरीरमें लगा कर उन सबको हाथ और पैरोंके द्वारा संचालित करनेसे शून्य पथमें उड़ा जा सकता है। ऊपर चढ़नेके लिए पंखों ( डानों ) को फैली हुई दशासे सिकुडाना पड़ता है और फिर नीचे उतरनेके लिए सिकुड़े हुए पंखोंको फैलाना पडता है। कई लोगोंने कागजकी सहा-यतासे उपरिलिखित प्रणालीके अनुसार परीक्षा की; परन्तु कोई कृतकार्य नहीं हुआ । इसके कछ समय बाद ही फाउष्ट वेराञ्जिने नये उपायोंके द्वारा इस कार्यमें कई अंशोंमें सफलता पाप्तकी। चार बराबरीके लकड़ीके. दुकड़ोंको चतुर्भुजाकारमें मजबूत कस देनेसे और सघन कपड़ेको उसके चारों ओर संयुक्त कर देनेसे छाताके आकारका एक बेलून ( गुब्बारा ) बन जाता है। ऐसे बेठून पर चढ़कर वह वेनि-स नगरके एक बहुत ऊँचे स्तंभ परसे जमीन पर उतरा था।

सन् १६७८ ई० में वेस्निये नामके एक व्यक्ति अपने दोनों कधों पर दो समानान्तर हकड़ीके डंडे रखकर उनके दोनों छोरों पर पुस्तकके समान दो परस्पर मिले हुए समतल तस्ते लगा दिये । उक्त दोनों लकड़ीके डंडे ऊपर नीचे करनेसे वे समतल तस्ते एक बार सुलते और एक बार बंद होते थे। उसने इसी यंत्रके डानोंको बारबार खोल और बंद करके उडनेकी चेष्टा की थी।

कुछ दिनोंके बाद मार्कुई दी वाकेविलने इस यंत्रमें सुधार किया। वह सन् १७४२ ई० में अपने ऊँचे भवनकी छतपरसे उस पर बैठा और समीपवर्ती एक उपवनको लाँघता हुआ सीन नदीके पास जाकर उतरा। इस तरह वह इस विषयमें औरोंकी अपेक्षा अधिक कुँत-कार्य हुआ। इस समय तक आकाशश्रमणके लिए जितने यंत्र बने थे, वे सब पक्षियोंके पंसोंके अनुकरण पर निर्माण किये गये थे।

सन् १६७० ई० में फान्सिस्को डिलानाने आकाश-नौका या हवाई-जहाज प्रस्तुत कर-नेके लिए एक उपाय लिखा । उसके मतसे चार वायुशून्य ताँबेके गोलोंको एक हल्की नौका-के ऊपरी किनारों पर लकड़ी आदिकी मुठमें लंगा कुछ ऊँचाई पर रखना चाहिए और नाव पर पाल भी तान देना चाहिए; ऐसा करनेसे-गोले वायुशून्य होनेके कारण ऊपर उठनेकी चेष्टा करेंगे। ताँबेके गोले कितने बड़े होना चाहिए, इसके लिए उसने हिसाब लगा कर देखा कि २५ फुट व्यास और <sub>२१५</sub> इंच मुटाईके गोलोंकी सहायतासे बहुत अच्छी तरह काम निकल सकता है। ऐसे चार वायुशन्य गोले प्रायः १५ मन वजन खींच कर ऊपर ले जा सकते हैं। किन्तु इतने पतले गोलोंका वायुके द्वाबसे एकदम फट जाना बहुत संभव था। मि० डानने अनेक युक्तियाँ देकर इस आपत्तिको दूर करनेकी चेष्टा की, परन्तु लोगों-को उसकी बात पर विश्वास नहीं हुआ।

सन् १७८३ ई० में लियन नगरके समीपवर्ती किसी गाँवमें रहनेवाले एक कागजके व्यापारिके दो पुत्र स्टीफेन और योसफ मेंटगलफियेने इस बातकी ओर लक्ष्य देकर अनुसन्धान करना प्रारंभ किया कि वायुमंडलमें मेघ किस तत्त्वके आधार पर रहते हैं। उन्होंने सोचा कि यदि एक थैलीमें किसी वायवीय पदार्थको भरकर हवामें छोड़ दें तो वह मेघके समान आकाशमें तैरती रहेगी। पहले पहल उन्होंने भाफकी सहायनतासे परीक्षा करके देखा; परन्तु इसमें वे सफलमनो-रथ न हुए। फिर उन्होंने एक थैलीको अधिके मुँहपर रसकर उससे उठते हुए धुएँ और गैस-



से उसको भरकर हवामें छोड़ दिया और देखा कि वह वायुमंडलमें कुछ दूर तक गई । फिर उन्होंने और भी प्रशस्त प्रणालीके अनुसार उक्त परीक्षा करना प्रारंभ किया और एकबार १०५ फुट परिधिवाली एक कपडेकी थैलीको घासके घुएँसे परिपूर्ण करके हवामें छोड़ दिया। थैली बहुत ऊँचे तक उड़ी, हवामें १० मिनिट तक स्थिर रही और फिर १॥ मीलकी दूरी पर जा गिरी। ज्योंही यह खबर चारों और फैली त्यों ही भिन्न भिन्न छोगोंने भिन्न भिन्न रीतियोंसे परीक्षा करना प्रारंभ कर दिया । इसके कुछ समय पहले सन् १७७६ ई० में सबसे हलके गैस हैड्रोजनका आविष्कार हो चुका था। जब स्टीफेन और योसफकी परीक्षाका समाचार पारी पहुँचा, तब विज्ञानवेत्ता चार्रुस साहबने कहा कि शीतल वायुकी अपेक्षा गरम वायु हलकी होती है और वह हमेशा ऊपर उठनेकी चेष्टा किया करती है, इस लिए किसी व्योमयान-में हैड्रोजन भरकर परीक्षा करनेसे पूर्ण सफलता प्राप्त हो सकती है। अतः १३ फुट व्यासवाले एक वार्निश किये हुए रेशमके व्योमयानको उक्त गैससे पारिपूर्ण करके हवामें छोड़ा-वह ३००० फुट ऊपरतक गया और प्रायः ४५ मिनिट तक वायुमंडलमें परिश्रमण करके १५ मील दूरीपर जा गिरा ! कहते हैं, जिस जगह यह वायुयान गिरा-वहाँके किसानोंने इस अनदेखी घटनाको किसी शैतानके आगमनकी सूचना समझा और इस कारण उन्होंने उसे डरते डरते उठाया और फिर एक हलसे बाँध कर चारों ओर घुमाया। इस तरह जब तक वह फट-फटाकर चिन्दी चिन्दी न हो गया तब तक उन लोगोंने चैन नहीं लिया !

इस घटनाके कई महीने बाद योसफ माण्ट-गलाफियेने एक नवीन क्योमयान बनाकर और उसे उष्ण गैससे परिपूर्ण करके द्रशंक-मंडलीके सामने उड़ाया। वह बहुत ऊँचाई तक गया और इस तरह उसने अपनी कृतकार्यताका अच्छा परिचय दिया।

सन् १७८३ ई० में योसिओ पिलाट्टे दी रोजिये नामक एक व्यक्तिने पृथ्वीसे रस्सी आ-दिके द्वारा कोई सम्बन्ध न रखकर सबसे पहले एक मुक्त व्योमयान आकाशमें उड़ाया था। इस दुःसाहसिक विमानविहारीकी मृत्यु इससे दो वर्ष वाद २००० फुटकी ऊँचाईसे विमान गिर पड़नेके कारण हो गई। उसने मरनेके पहले हैड़ोजन और उष्ण वायुकी सहायतासे एक नये हँगका यान तैयार किया था। उस या-नमें दो गोले एक हैड़ोजनसे और दूसरा उष्ण-वायुसे भर कर तर ऊपर लगाये गये थे। क्यों-कि उसको विश्वास था कि हैड़ोजन गैस हल-की होनेके कारण स्वभावतः ऊपर उठनेकी चेष्टा करेगी और नीचेके गोलेको गरम करने-से उसकी हवा फेलनेकी चेष्टा करेगी। फलतः यान ऊपर उठेगा और पीछे ज्यों वह उष्ण वायु ठंडी होती जावेगी, भारी होकर नीचेकी ओर आने लगेगा । किन्तु ऐसे यंत्रमें जो विपात्ति थी, उस-की ओर उसका ध्यान नहीं पहुँचा । इस यानमें विपद यह थी कि वायुके साथ हैड़ोजन मिलते समय यदि अग्निसंयोग हो जाय तो वह आवा-ज करके एकदम फट जावेगा । आखिर यही हुआ। उसने इस यानको उड़ाया और वह आध घंटा आकाशमें भ्रमण करनेके हैंड्रोजनके फटनेसे नष्ट होकर जमीनपर गिर पड़ा और उसके साथ ही विमान-विहारीकी भी मृत्यु हो गई।

व्योमयानको इच्छानुसार चलानेके लिए जिन लोगोंने अपनी अपार शक्ति व्यय की थी उन लोगोंमेंसे जनरल मयेस्नियका नाम विशेष उद्घेसनीय है। वह आजसे प्रायः ढेढ़ सौ वर्ष पहले व्योमयानको स्वेच्छापूर्वक चलानेके लिए जिन सब उपायोंका उद्धेस कर गया है, वर्तमान समयके व्योमयान उन्हीं सब उपायोंके अवलम्बनसे बनाये जाते हैं। उसके मतसे बेळूनको लम्बी आकृतिका बनाकर उसके उपिमामको आवरणसे दँक देना चाहिए, फिर उसमें एक विकोण पालको जोड़कर उसमें गरम वायुसे भरी हुई थैलियाँ बाँध देना चाहिए और बेळूनके पिछले भागमें स्टीमरके चाकके समान एक चाक लगाना चाहिए। मयेस्नियकी पद्धित पर बनाये हुए बेळूनका चाक मनुष्य द्वारा घुमाया जाता था।

सन् १७८४ इ० में पारी नगरके राबर्ट नामके दो भाइयोंने एक बेलून बनाया। उसका आकार खंभेके समान था, परन्तु उसके दोनों छोर अर्धगोल ( Hemispherical ) थे। उन्होंने इस बेलूनको दांहे (पतवार ) की सहायतासे चलानेकी चेष्टा की थी। पहली साल तो उनकी मिहनत सफल न हुई, परन्तु दूसरी सालके उद्यमसे उनका बेलून आकाशमें गोला-इतिमार्गसे घूमने लगा।

वैज्ञानिक जगतमें भाफ पैदा करनेवाले यंत्र (Steam boiler) और जल पहुँचानेवाले यंत्र (Injector) का आविष्कार करनेके कारण मि. गिफार्डका नाम सर्वत्र परिचित है। वे बहुत दिनोंसे एक हल्के और बहुत शक्तिवाले एंजिनको बनानेमें व्यस्त थे और उसके फलस्वरूप उन्होंने १ मन दस सेर भारी, और ५ घोड़ोंकी शक्तिवाला एक एंजिन तैयार किया था। उसने देखा कि ऐसे एंजिनकी सहायतासे व्योमयान स्वेच्छापूर्वक चलाया जा सकता है। अतएव उसने सन् १८५२ ई० में पारी नगरमें

एक व्योमयान बनाया। यह व्योमयान जुलाहेके करचेके सिटलके आकारका था। इसकी लम्बाई १४४ फुट थी। इसके मध्यके फूले भागकी परिधि ४० फुट थी और भीतर ९००० घन फुट जगह थी। इसका ऊपरी भाग रास्सियोंके जालसे आच्छादित था और नीचेभागमें ६० फुट लम्बी एक लकड़ी कई रास्सियोंकी सहायतासे लटकती हुई ऊपरी जालके दोनों छोरोंसे जुड़ी थी। कई रास्सियोंकी सहायतासे इस लकड़ीमें एक नौका लटकाकर उसपर ३ घोड़ोंकी शक्तिवाला एक एंजिन रक्सा जाता था। यह एंजिन बिजलिंके पंसेके समान तीन फलके एक पंसेको हर एक मिनिटमें ११० बार घुमाता था।

गिफार्डके आविष्कृत व्योमयानमें दो दोष थे—पहला, व्योमयानसे नौका जिसतरह लटकाई गई थी, उससे चलते समय व्योमयान कम्पित न होने पर भी एंजिनके कॉपनेसे सारा व्योमयान कंपित हो उठता था; दूसरा, व्योमयानमें हैंड्रो-जन वा कोयलेकी गैस (Coal gas) के समान किसी गैसको भरकर उसके पास अग्नि रखनेसे जो अनर्थ हो सकता है, उसे सभी अनुमान कर सकते हैं। मि० गिफार्डने इन दोषोंको भी बहुत कुछ दूर कर दिया था। उनका यह व्योमयान प्रतिसेकंड ६ से ८ फुट तक चल सकता था।

तीन वर्षके बाद इस वायुयानमें और भी कइ सुधार हुए। आकाशमार्गमें चलते समय व्योम-यानके प्रतिकूल चलनेवाली हवाके वेगको कम करनेके लिए इसके आकार और अनेक भागोंमें बहुत परिवर्तन किया गया। मि० गिफाई इस वायुयानमें बैठकर हवाकी गतिके विरुद्ध चलनेमें समर्थ तो हुए परन्तु उतरते समय पृ-श्वीसे टकराकर वह सारा यान नष्टश्रष्ट होगया। इसके बाद उन्होंने और भी कई व्योमयान बनाये; परन्तु उनमें और कोई विशेषता नहीं थी।



सन् १८७२ ई० में पाउल हेनलाइनने एक नई तर्जका विमान बनाया, इसकी आकृति एक विचित्र ढंगकी थी।

पहले करघेके सिटलके आकारके जिस व्योम-यानका वर्णन लिखा है उसके दोंनों सिरे सकरे थे परंत यह केवल एक ही ओर सकरा था और उस जगहसे वह कमशः चौंड़ा होता गया था। इसके नीचे कोयलेकी गैस ( Coal gas ) से परिपूर्ण एक एंजिन लगाया जाता यह एँजिन गैसको जला कर चलाया जाता था । पूर्वोक्त व्योमयान गैस कम हो जानेपर आकृतिमें छोटा हो जाता था। इसी दोषको दूर करनेके लिए व्योमयानके एक मध्यस्थ गोलेको एक पंपकी सहायतासे सदैव वायुप्णी रखते थे। उक्त ऍजिनके एक Trapezium के आकारके डानेको घुमानेसे सब यंत्र चलते थे। यह व्योमयान प्रति सेकंडमें प्रायः पाँच फुटके बेगसे चल सकता था। इसके निर्माता धनामावके कारण और परीक्षा करनेमें समर्थ नहीं हुए।

सन् १८७२ ई० में फान्स और प्रशियाके युद्धके समय फान्सके अधिकारियोंने डूपय डि लोमको व्योममान निर्माण करनेके लिए नियुक्त किया था। उस समय तक जितने व्योमयान बने थे वे सब बिजलीकी शिक्तसे चलनेवाली मोटर या गैससे चलनेवाले ऍजिनोंकी सहायतासे वायुमें विचरण करते थे; किन्तु डिलोमने उन उपायोंका अवलम्बन न करके मनुष्यशक्तिसे चलानेका उपाय निकाला था। उन्होंने अपने नवीन व्योमयानमें एक वायुपूर्ण गोलेका व्यवहार किया था। उस गोलेके साथ रस्सीकी सहायतासे एक पंखोंवाला यंत्र नीचे लटका रहता है। आठ आदमी ताकतके साथ उन पंखोंको घुमाते थे। इससे यंत्र प्रति सेकंड ४ फटकी गितसे चलता था और इच्छानुसार १०

डिगरी तक दिशाओंको बदलकर उड़ाया जा सकता था।

फाँसमें डि लोमके बाद तीन चार और भी वायुयान बने, वे प्रायः बिजलीकी शक्तिसे चलने-वाली मोटरकी सहायतासे भ्रमण करते थे ! इसके पश्चात सेनापति रेनाई और केवसने जिन व्योमयानोंका आविष्कार किया उन्होंने मानों स्वेच्छासे चलनेवाले व्योमयानोंका रास्ता खोल दिया। उन्होंने १८८४ ई० में जो व्योमयान बनाया था वह देखनेमें मछलीके आकारका और पहले बने हुए विमानोंसे बहुत बड़ा था। ९ घोडोंके ताकतकी एक बहुत हल्की बिजलीकी मोटर एक पंखेको प्रति मिनिटमें ५० वार घुमाती थी । यह पंखा सामनेकी ओर लगा रहता था । इस पंखेके चलनेसे समस्त यंत्र वायुमें सहज ही उड़ सकता था। बेलुनके नीचेके भागमें जो बैठनेकी जगह थी, वह रस्सीकी सहायतासे खूब मजबूतीके साथ उपर मत्स्याकु-तियंत्रसे बँधी रहती थ्री । यदि बेळनके वजनका केन्द्र किसी तरफ हट जावे, तो उसकी ठीक करनेके लिए एक झला लगा रहता था । उसे एक बाजूसे दूसरी बाजूतक हे जाकर यंत्रके वजनको समतोलकर देने थे और इसके द्वारा यंत्रका हिलना इलना या किसी एकं ओरका झुकना बंद हो जाता था । इस बेळूनीका नाम ' ला-फांस ' रक्खा गया था। पहले इस के नि-मार्ता लोग किसी निर्दिष्ट स्थानसे उक्त यापिही। बैठकर पोरस नगरके ऊपरसे अनेक चक्कर वह कर वापिस लौट जाते थे । किसी स्थ<sup>वाद</sup>ा फिर उसे अपनी शक्तिसे उ<sup>गिर</sup> स्थानपर लेजाना-इसका आविष्कार सबसे पह<sup>ाँ</sup> इसी यानके निर्माताओंने किया था। यह विमा प्रति सेकंड २१ फुटके हिसाबसे-हिले डुले य कंपित हुए बिना चल सकता था।

मि॰ वेनहोमने बहुत दितोंतक पाक्षियोंके उडनेकी प्रणालीका अनुसंधान करके सन् १८६६ में यह निश्चय किया कि जब कोई समतल चीज वायुमण्डलमेंसे होकर जाती है तब वायु उसके ऊपरकी ओर जो दवाव डालता है वह उक्त सब स्थानोंमें एकसा प्रयुक्त नहीं होता; केवल सामनेके कुछ ही अंशोंमें प्रयुक्त हुआ करता है। इस लिए विमानके सामनेके भागको विस्तृत न बनाके उसे लम्बाई देकर बनाना उचित है। उन्होंने इस बातपर भी लक्ष्य किया कि एक बडा पक्षी अपने दोनों पंखोंको एक ही साथ हिलाकर शान्त भावसे सहज ही चला जा सकता है। इससे उन्होंने यह सिद्धांत निकाला कि पक्षीके उक्त अवस्थामें उड्ते समय वायुकी अत्यन्त पतली तह अपने स्थानसे हट जाती है; अतएव वायमण्डलमें चलनेके समय यदि किसी भारी पदार्थको ले जाना हो तो पूर्वीक सामनेके भागके समतलोंकी संख्या बढ़ानी होगी और उन सबको समान्तराल भावसे, बीचमें थोड़ेसे लम्बाईके भागको छोडकर, एकके ऊपर एक स्थापित करना होगा।

मालूम पड़ता है। के इसी आधार पर ट्राईप्टेन आदिकी सृष्टि हुई है। मि॰ वेनहोमने गंभीर पर्यवेक्षण करके उपरिक्षिति जिन सत्य बातोंका आविष्कार किया था उनसे वैमानिकोंको बहुत लाभ पहुँचा और इसी कारण, मि॰ वेन-होनकी कीर्ति संसारमें अचल रहेगी।

मि० वेनहोमके आविष्कृत तत्त्वोंकी परीक्षा करके फिलिप्सने एक यंत्र निर्माण किया । परीक्षा द्वारा देखा गया कि वह यंत्र जमीनसे सहज ही आकाशमें उड़ सकता है किन्तु उड़ते समय साम्यावस्थामें नहीं रह सकता था । ऐसे बेळूनको Captive Baloon या 'बन्दी-बेळून के कहते हैं। क्योंकि उसे एक स्थान पर

रस्सीसे बाँधकर चारों ओर घूमकर देखभाल करनेके काममें ला सकते हैं—आने जानेके काममें नहीं। इसके बाद ही अमेरिका, जर्मनी, इंग्लेंड, फाँस आदि देशोंमें बेळूनकी उन्नतिके लिए खूब ही प्रयत्न होने लगे। अमेरिका और जर्मनीने इस काममें सबसे पीछे हाथ डाला था।

अमेरिकाके प्रसिद्ध पदार्थिविज्ञानविद् मि० एस. पी. लेड्निलेन गहरी गवेषणा करके व्योम-मानोंकी खूब उन्नित की थी, इसी समयसे परी-क्षक लोग पक्षीके आकारके छोटे छोटे और फिर बड़े बड़े यान प्रस्तुत करके पर्वत या किसी ऊँचे स्थानोंपरसे बैठकर नीचे जमीनमें आने-की चेष्टा करने लगे।

इस काममें सबसे पहले अटो लिलियेन्थाल नामक एक जर्मन इंजीनियरने प्रयत्न किया। उसकी परीक्षा-प्रणाली अभीतक संसारभरमें प्रसिद्ध है। उसने पश्चियोंके परोंके समान दो पर अपनी पीठपर लगाकर देखा कि वह ४५ फुट ऊँची जगहसे उड़ कर प्रायः ४५० फुट दूरीतक अपनी इच्छानुसार हाथ पैर हिलाकर और दिशा बदल कर उड़ सकता है। फिर उसने मोटरकी सहायतासे परीक्षा करनेके लिए प्र-त्येक बाजू पर दो समतल पीठवाले वायुयानोंको निर्माण किया।

उसकी इस प्रणालीको ग्रहण करके अमेरि-कामें हेरिंग, इंग्लेंडमें पिल्सार और फॉसमें फार-वार नामक व्यक्तियोंने वायुयानोंकी खूब उन्नति और सुधारणा की।

पिल्सारकी इस गवेषणाके बाद इंग्लेंडमें और कोई मोलिक गवेषणा नहीं हुई। केवल कोडि और ए. वी. रो इन दोनों विमान-विहारियोंने एक टाईप्लेनका उपयोग किया था।

राईट नामके दो भाइयोंने लिलियन्थालकी गवेषणा (सोज) प्रणालीका अध्ययन करके



एक उच्चश्रेणीका वाईप्लेन तैयार किया था। सन् १८९४ ई० में फारवार नामक एक फरासीसी सेनापतिने भी लिलियेन्थाल की प्रणालीके अनु-सार व्योमयान बनाया था।

सन् १९०६ ई० में सेब्टच्-ड्रमण्ट नामक एक गगनविहारी परीक्षा भूमिमें अवतीर्ण हुआ। उसे ८३ फुट लम्बे स्थानका अमण करनेके उपलक्षमें आर्कडेकन-पुरस्कार मिला। कहा जाता है कि एडके सिवा सबसे पहले पूरी पूरी सफलताके साथ इसीने आकाशअमण किया था। एक महीनेके बाद वह प्रायः ७४० फुट दूरीतक अमण करने लगा था। इसके बाद सन् १९०८ में हेनरी फारमेनको ३३०० फुट परिधिकी एक त्रिकोण।कृति भूमि परिश्रमण करनेके उपलक्ष्यमें ३ लाख रुपयेका आर्कडेकन पुरस्कार मिला।

इसी समय व्योमविहारके लिए फाँसमें बहु-तसे यंत्र बनें, जिनमेंसे अनेक यंत्र परीक्षाके समय नष्ट हो गये और इस काममें बहुतेरे मनुष्योंके प्राण भी गये। सन् १९०८में अमेरिकाके विलवर राइटने व्योमयानकी सहायतासे अनेक आश्चर्य-जनक काम दिखाकर कुछ समयके लिए सब लोगोंकी दृष्टि अमेरिकाकी ओर खींच ली । किन्तु इसके बाद जब मि. फारमनने सेलनसूसे रिम्स नगर तक २१ मीलकी उड़ान भरी, तब सबकी दृष्टि यूरोपकी ओर आकर्षित हुई। इसके बाद लुईस ब्लेरियट १९ मीलका अमण करके अपने स्थान पर लौट आया। सन् १९०९ के जुलाई महीनेमें लेथामने इंग्लिशचेनलको लाँघनेकी चेष्टा की थी, परन्तु पहली वार विफलमनोरथ होनेपर उन्होंने अपने व्योमयानको ब्लेरिमट नामक व्यक्तिको बेच डाला। २५ वीं जुलाई-को सबसे पहले भि० ब्लेरियटने इंग्लिशचेनलको लाँघा । इसके पञ्चात कोम डि लामवार्टने पारी-

नगरके ऊपर एक स्तम्भके चारों ओर १००० फुट ऊँचाई पर भ्रमण किया और १९०९ की ३१ वीं दिसम्बरको मिरस फारमेनने ४० मिनटमें ४७ मीलकी यात्रा तय की ।

इसके पश्चात पहले कही हुई रीतिके अनु-सार कई लोगोंने आकाशश्रमण किया और इसके बाद व्योमयानके द्वारा लम्बी लम्बी यात्रायें करना भी सहज हो गया। आकाशमें जो लोग बहुत ऊँचे तक उड़े हैं, उन सबमें लेथम और केवेजरका नाम ही सबसे प्रथम उल्लेखनीय है। इनके बाद भी लेगान्त १०७४६ फुट ऊँचीइ तक जानेमें समर्थ हुए थे।

लिलियेन्थालके समयसे ही जर्मनीमें सबसे पहले बेलून-रचनाका काम प्रारंभ हुआ था। इसके पश्चात ही जर्मनीमें वायुयान-निर्माणका काम बड़ी तेजीके साथ चलने लगा। बहुत संभव है कि जर्मनीने अपने पक्षके देशोंमें गप्त-रीतिसे युद्धाविभागके व्यवहारके लिए व्योमया-नोंके बनानेका उत्साह दिया हो । उसने अगणित अर्थव्यय और भगीरथ प्रयत्नके बलसे बहुत थोड़े समयमें ही वायुयानोंको इतनी उन्नत अवस्थामें करके संसारको चकित कर ।दिया है। १९ वीं शताब्दीके शेष भागसे जर्मनीमें व्योम-यानोंकी उन्नतिके लिए बड़े बड़े आयोजन हुए, बड़ी बड़ी परीक्षा हुईं। इसी समय इस आन्दो-लनके क्षेत्रमें काउंट जेपेलिन उतरे और उन्होंने व्योमविहारके लिए एक अद्भुतयंत्र निर्मा-ण करके सबको विस्मित कर दिया। उन्होंने अपने नामके अनुसार इस यंत्रका नाम भी ' जेपेलियन ' रक्सा । इनकी जीवन-कहानी बड़ी आश्चर्यमय है । आत्मविश्वासके बलपर मनुष्य किस तरह अनेक बाधा-विघ्नोंको हटाकर निर्भय मनसे अपने कार्य-साधनमें अग्रसर हो सकता है-उनके जीवनसे इसकी अच्छी शिक्षा मिलती है।



काँउट जेपेलिनका जन्म सन् १८२४ ई० में कन्छेन्स हृदके एक गिरजाघरमें हुआ था। युवावस्थामें किसी व्यापारकी लालसासे आप अमेरिका गये थे, और २५ वर्षतक वहीं रहकर आपने
अमेरिकाके प्रसिद्ध घरूयुद्धमें योग दिया था।
इसी समय आपको जीवनमें सबसे पहले व्योमयानपर बैठनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ और इसीके
फलसे आप व्योमयानविद्यामें साधारण जानकारी प्राप्त करके भविष्य जीवनके जगतव्यापी
यशको अर्जन करनेमें समर्थ हुए। अमेरिकाका
युद्ध बंद होते ही आप जर्मनी लौट आये और
इसके बाद आस्ट्रिया और प्रशिया तथा आस्ट्रिया
और फांसमें जो युद्ध हुए उन दोनों युद्धोंमें
आपने उपस्थित रहकर अपना वीरत्व दिखाया।

ययपि युद्धकार्यमें आप बहुत दक्ष और योग्य सैनिक थे; परन्तु आपका मन युद्धव्यव-सायकी अपेक्षा आविष्कारोंकी ओर अधिक आकर्षित रहता था। फलतः २५ वर्ष सेनावि-भागमें काम करनेके पश्चात् व्योमयानके वि-षयमें अनुशीलन करनेके हेतु आप जनरलके पदको परित्याग करके इस काममें लग गये। इस लिए ५० वर्षसे अधिक उमरमें आपको विद्युत्-विज्ञान, शक्तिविज्ञान (mechanics) और वायुविज्ञान (meteorology) का मली-भाँति अनुशीलन करना पड़ा।

इसके पश्चात् आपको व्योययान रखने और नाना तरहकी व्ययसाध्य परीक्षाओंके करनेके लिए एक पृथक् भवन बनानेकी आ-कश्यकता हुई और तदनुसार आपने इस का-मके लिए कानष्ट्रेंट हृदके समीपवर्ती फिाड़िक साफेन नामक स्थान पर व्योमयोनोंके गिरने-का भय निवारण करनेके लिए एक ऐसा जहा-जीपुल बनाया जो इच्छानुसार चारों ओर घुमा-या जा सकता था। परीक्षाके समय वायुप्रवाह व्योंमयान पर गिर कर अनिष्ट पैदा कर सकता था, इसी आशंकाको दूर करनेके लिए उस जहाजी पुलको इच्छानुसार घुमाकर वायुप्रवाहके सन्मुख कर लेते थे।

परीक्षा आरंभ करनेके पहले काउंटके पास २७५०००) की सम्पत्ति थी, परन्तु यह सम्पत्ति थीड़े ही दिनोंमें पूरी हो गई। तब आपने उक्त विषयमें और भी अनुशीलन करनेके लिए अपने भाई—बंधुओं, समस्त स्वदेशहितैषी लोगों और सबके पीछे सम्राट्से सहायताकी प्रार्थना की। अंतमें १९०८ में उनका भाग्य प्रसन्न हुआ। जर्मन-गवर्नमेण्ट बहुत दिनोंसे काउंटकी शीम्रतासे उन्नति करनेवाली कार्यप्रणालीको देखती आती थी। अतः जर्मन सम्राट् केसरकी अनुक्लतासे जर्मनीके समस्त शहरों और नगरोंमें जेपेलिन-अर्थभाण्डार स्थापित कर दिये गये और उनके द्वारा पहले ही महीनेमें प्रायः ४५ लाख रुपया मंडारमें जमा हो गये!

इस सहायताको पाकर काउंट अपनी कार्य-प्रणालीको और अधिक परिमाणमें विस्तृत क-रनेमें समर्थ हुए और उन्होंने थोड़े समयके भीतर ही हजारों वायुयान बना डाले । शुरू शुरूमें परीक्षाके समय बहुतेरे यान तेज हवा और ऐसे ही कई कारणोंसे नष्ट हो गये ।

काउंट शुरू शुरूमें जब इस तरह अपने कार्य-साधनमें लगे थे उससमय अनेक प्रतिद्वन्द्वी गवर्न-मेण्टोंने उन्हें बहुत लोभ-लालच दिया था। परंतु लालचमें पड़ कर उन्होंने देशके साथ विश्वास-घात नहीं किया। और इस लिए कि उनके आविष्कार किसी तरह विदेशियोंको प्रगट न हो जायँ, उन्होंने खूब सावधानी रक्सी। आज्ञाके अतिरिक्त कोई आदमी उनके कारसा-नेके पास नहीं जा सकता था। कारीगरों और क्योमसंचालकोंसे क्योमयान और उसके आवि- ष्कारके संबंधकी कोई बात प्रगट न करनेके लिए प्रतिज्ञा कराई गई थी । परन्तु इतनी सावधानी रखने पर भी सौभाग्यवश फरासी-सियोंको डनकी प्रणालीका गया । १९१२ ई० में एक जेपेलियनको ठाचार होकर फांसके लुभ्याँ नामक स्थानमें उतरना पडा और उस समय वहाँके व्योमयान-विद्याके जाननेवाले लोगोंने उसे रोक कर २४ घंटे तक उसके प्रत्येक अंग प्रत्यंग और कल पुरजेकी बारीकीसे जाँच कर डाठी। तथापि इस समय जर्मनी ही आकाशयानोंकी उन्नतिमें सबसे आगे है। एक नये किस्मके बलिष्ट टाइ-प्टेनके बननेका सम्बाद अभी हाल ही जर्मनीसे आया है \*।

## कि स्टिक्स के स्टिक्स के स्टिक्स के प्रति।

( कवि, श्रोयुत पं॰ गिरिधर शर्मा । )

( मुमुक्षु भारतीय वन्धुओंको सादर समर्पित ।

(१)

विविध सुन्दर रत्न जड़ा हुआ, कनकका शुक! है यह पींजरा। मिलनता मनकी कर दूर क्या-हृदयमें भरता तव मोद है।

(२)

यह मनोहर कांचन-यष्टिका;-जड़ रहीं मणियाँ जिसमें भलीं। चरण तू रखके इस पे सदा, न कितना मनमें खुश हो रहा। (夏)

कुछ मनोहर गईन मोड़ तू, सुभग! देख रहा शुभ दृष्टिसे। नच रहा कुछ बोल रहा गिरा, छिब रहा दिखला कुछ पाँसकी।

(8)

प्रिय मनोहर पाँख हरी हरी, अरुण है अति उत्तम चोंच भी । शुक! मनोहर श्याम लकीर है, कुछ ललास लिये तव कंठमें।

(4)

इधर भोजनको फल हैं नये, उधर है जल निर्मल पानको । शुक ! तुझे यह आसन है मिला, महलमें इस नो लख बागके।

( 妄 )

कर रहे मलको कुछ दूर हैं, कुछ खगेश! तुझे नहला रहे। न कितने पिय सेवक-सेविका, लग रहे जन यों तव दास्यमें।

(0)

विभव जो मिलते सबको नहीं, सुलभ हैं सब वे तुझको यहाँ, महिप भी जिसको कर दें, वही— मुख नृषेश्वर देखरहा तव।

( )

अति कृतज्ञ विहङ्गम तू सही, कि नयनोज्वल पाकर नाथका । मृदु गिरा पहले पढ़ ली वही, कह रहा प्रभुको मुद दे रहा ।

 $(\varsigma)$ 

शुक ! बड़ी कितनी यह बात है, कि इस पंजरमें रहते हुए-। भय नहीं तुझको कुछ बाजका, न चिर शतु विशाल विड़ालका।

बंगला प्रवासीके लेखका अनुवाद ।

( १० )

भटकते फिरना वनमें कहाँ ? सुख कहाँ यह जो मिलता यहाँ ? सुकृतसे तुझको यह है मिला; न जगमें तुझसा पर धन्य है।

( ११ )

जगतमें बरसे जल या नहीं, रुचिर शस्य फले अथवा नहीं। पर अनुग्रहसे तव नाथके, सुख नहीं कम हो अणु मात्र भी। (१२)

विपिनमें इसरे खगवृन्द थे, कर रहे तन तोड़ परिश्रम। तद्दिप है मिलता इनको नहीं, नियत, वक्त हुए पर भोजन।

(१३)

नियत काल हुए, हर रोज ये शुक ! तुझे मिलते फल मिष्ट हैं। चख रहा इनको धर चंचुमें: तज रहा कुछ झूठनमें यहाँ। (१४)

शकुनि ! पेट भरे' इसके लिए-श्रम हजार करें जग जीव य जीन परिश्रम ही तुझको यहाँ, अयि कृतार्थ ! मिला सब भोज्य है।

( १५ )

न तुझको श्रम हो जगमें कहीं, न उड़ना, चलना, फिरना पड़े। इस लिए प्रभु है तव काटता, युगलपंख दयालुशिरोमणि।

(१६)

चरणमें प्रभुने तय डाल दी, कनककी अति सुन्दर पैजनी । जब कभी उठता पद है तय, रणन है करती अति सुन्दर । ( १७ )

विभव सुन्दर पाकर ये यहाँ, विहगराज! रहो सुख भोगते। मम कुत्रहलके वश हो मन, वचन यों तुमको कहला रहा।

( १८ )

पर विचार करें यदि सक्ष्म तो, स्थिति यही तव तप्त करे हमें। न कुछ भी अफसोस! स्वतंत्र तू, न इसका कुछ बोध रहा तुझे!

( १९ )

कनकके जिस पंजरमें यहाँ, शेकुनराज! सखे! तुम बंद हो। कर नहीं सकता वह साम्य है, विधिनके तरु-कोटरकी कभी।

(20)

रख पदद्वय कांचन-यष्टिपै, हँस रहा शुक! क्या खगवृन्द्को। मृदुल पल्लव शोभित-बेलकी यह कहीं सम हो सकती नहीं। (२१)

जरठता जब हे शुक ! आयगी, मधुर-भाषण-शक्ति नसायगी । तब विपत्ति नितान्त सतायगी, कि जिसकी सुध भी दुख दे रही ं

अब बिलोक रहे अति प्रेमसे.
सुन रहे तव हैं वचनावली।
फिर यही सबके सब मानव,
शक्किन ! दानवसे बन जाँयगे।
(२३)

तव समीप कभी नहीं आयँगे, वचन यों अति तीक्ष्ण सुनायँगे ! "न इसको कुछ बोध, न कामका, जरठ पिंजड़ है यह चामका!"

१ हे पक्षिराज । २ बुढ़ापा ।

( २४ )

विविध नीति कला पढ़ते हुए, शक्ष ! कभी यह भी प्रभुसे पढ़ा,। " सुखमयी सब भाँति स्वतंत्रता, सकल दुःखभरी परतंत्रता।"

( २५ )

निपुणतायुत हो कुछ सोच तो, शकुन! है सुख भी कितना तुझे। यदि यही सुख है परतंत्रता, जगतमें फिर है कह दुःख क्या?

(•=६)

विभव है कुछ ही दिनके लिए, स्थिर नहीं रहती शुक ! ये कभी। कमलिनी-दलके जल-बिन्दु क्या-पवनके चलते स्थिर हैं रहे?

( २७)

निकल जाय नहीं करसे कहीं, हृदयमें दुख पाकर तू कभी। यह विचार सदा धर चित्तमें, कतरता प्रभु है तव पक्षको!

( २८ )

यह मनोरम छुन्दर भोजन, शुक! तभीतक है मिलता तुझे, सुमधुर-स्वरसे जवलों गिरा, श्रवणमें प्रभुके तव आरही।

( २९ )

हृदय-वल्लभ, जीवनप्राण तू, विहग! तू जिसका सिरमौर है। इछ विचार वही सुपतिव्रता, तव शुकी कितना दुख पारही।

(३०)

अति विषाद भरी जननी तव, सतत दुर्बल है शुक! होरही। धर महा अभिमान पराचका, स्मरण भी करता उसको न तू। ( ३१)

सुमितकी मितिके प्रतिकूल जो, हृदयको लगता अतिशूल जो, जब यही सुख है, तब, दुःखका-बस अभाव शुकोत्तम! हो लिया।

(३२)

शुक ! सुवर्ण-सुशोभित पींजरा, मत विचार इसे प्रिय तू कभी । समझ तू इसको मुख ब्यालका, सकल-वस्तु-विनाशक कालका।

(33)

जनक पूज्य कहाँ ? जननी कहाँ ? सुहृदवृन्द कहाँ ? गृह है कहाँ ? कि जिनसे तव जन्म हुआ, तथा-सुख मिला तुझको अति बाल्यमें।

( 38 )

स्वजन आदि जिसे मिल भोगते, विभव हैं कहते उसको सुधी। रह जुदा सबसे शुक भोगता, विभव नाम कहीं इसका नहीं।

( ३५ )

अब विचार किये फल क्या ? नहीं। स्ववश तू, सब भाँति बँधा हुआ। न सहता विधि भी परतंत्रकी, इसप्रकार विचार-परम्परा।

( ३६ )

स्वजनसे तुझको जिस कूरने, कर जुदा शुक! बंद किया यहाँ। अशन तू उसके करका दिया, कर रहा हह भूल सभी कथा।

(30)

कुपित होकर, या, कर भूल जो, न तुझको जल भोजन दे प्रभु। मर रहे शुक! तो पिंजरे पड़ा, खबर भी तब हो जगको नहीं। (36)

स्वजनका तुझसे न भला हुआ, कर सका कुछ काम न जातिका। अहह! पेट भरा पड़ पींजरे, स्व-पुरुषार्थ विनष्ट किया सभी!! (३९)

मिल नहीं सकता निज जातिसं, नहिं मिटा सकता मनकी व्यथा। परम सुन्दर कुंजनिकुंजमें-न दिखला सकता, अपनी छटा। ('४०)

अति मनोज्ञ छटा वन-कुंजकी, स्वजन-मित्र-सुहज्जनमें स्थिति। वह विचार, सुकर्म, स्वतंत्रता, सब हुए सपना तव हेतु हैं।

(88)

सुन गिरा मम क्या इस चंचुसे,
लग गया शुक! पंजर तोड़ने।
विफल ही यह यत्न नहीं सखे!
विहग! चंचु-विघातक भी बड़ा।
(४२)

शुक ! न रो, घर धीर, सुचित्त हो, न कर शोक, लगा मन योगमें । कर भला जगका, भज 'कुष्ण' को, रह सदा परमारथमें रँगा ।

(83)

समय पाकर यों भगवानकी, विहग! तू प्रियता अति पायगा, सकल बंधनसे छुट जायगा, सब कहीं सुख चैन उडायगा।

## विविध प्रसङ्ग ।

### १ जाली जैन-ग्रन्थ।

प्रत्येक धर्म और सम्प्रदायमें बीसों ग्रन्थ ऐसे मिलते हैं, जिन्हें जाली कह सकते हैं; जो उस सम्प्रदायके किसी प्रसिद्ध पुरुषके नामसे प्रसिद्ध किये गये हैं और इस कारण सर्वसाधारण लोग उन्हें मानने लगे हैं। उदाहरणके लिए हिन्दु-ओंके 'भाविष्यत्पुराण 'का उल्लेख किया जा सकता है। यह व्यासजीका बनाया हुआ कह लाता है; परन्तु इसमें अभी अँगरेजी राज्यतकका वर्णन लिखा हुआ है ! यदि कोई शंका करे कि व्यासजीकी रचनामें अँगरेजी राज्यके लाडोंका वर्णन कहाँसे आया ? तो पौराणिक लोग उत्तर देते हैं कि व्यासजी सर्वदर्शी थे-उनके ज्ञानमें ये सब घटनायें पहले ही झलक गई थीं ! पाठक यह जानकर आश्चर्य करेंगे कि जैन-धर्ममें-दिगम्बरजैनसम्प्रदायमें-भी ऐसे कई ग्रन्थ हैं जिन्हें जाली कह सकते हैं और जो प्राचीन आचार्योंके नामसे उनके बहुत पीछे गढे गये हैं। ऐसे एक दो ग्रन्थोंकी चर्चा जैनहितैषी-में हो चुकी है। अब ऐसे एक और भी प्रन्थका पता लगा है जिसका नाम 'भद्रबाहुसंहिता? है। यह अन्तिम श्रुतकेवली श्रीभद्रबाहु स्वामीका-आजसे लगभग २२०० वर्ष पहलेका-रचा हुआ समझा जाता है ! बहुतसे श्रद्धाल सज्जन इसे बड़े ही महत्त्वकी चीज समझते हैं; परन्तु श्रीयुत बाबू जुगलकिशोरजिक पत्रसे मालूम हुआ कि यह प्रनथ विक्रमकी तेरहवीं शताब्दिके बादका बना हुआ है ! वे बहुत ही जल्दी इसकी एक विस्तृत समालोचना प्रकाशित करेंगे और उसमें बतलायँगे।के उक्त ग्रन्थ जाली क्यों है और



लगभग किस समयमें इसकी रचना हुई होगी। इसमें भी बहुतसी बातें भविष्यत्कथनके रूपमें लिखी गई हैं और यह प्रकट करनेकी कोशिश की गई है कि ग्रन्थकर्ता सचमुच ही भद्रवाहु श्रुतकेवली हैं! आशा है कि अन्यान्य विद्वान् भी इस ग्रन्थकी एरीक्षा करेंगे और उसका फल सर्वसाधारणपर प्रकाशित करनेकी कुपा करेंगे।

### २ प्रान्तिक-सभाका अधिवेशन।

दिगम्बर-जैन-प्रान्तिक सभा बम्बईका चौदहवाँ · अधिवेशन इस वर्ष नासिकके निकट गजपंथ तीर्थ पर ता० ८ और ९ अप्रैलको सकुञ्ञल हो गया। गजपन्थ तीर्थपर सभाका यह दूसरा अधिवेशन है-इसके ७-८ वर्ष पहले वहाँ एक अधिवेशन और भी हो चुका है। अबकी बार जनसंख्या पहलेसे भी कम रही। लगभग ५००-६०० स्त्री पुरुष एकत्र हुए थे। पहले दिन तो मेम्ब-रोंका कोरम ही पूरा न हो पाया था, इस कारण सभाका अधिवेशन न हो सका । ये ऐसी बातें हैं जिनसे लोगोंकी रुचिका पता लगता है।सभाओं और व्याख्यानोंसे अब लोगोंको उतना प्रेम नहीं रहा है जितना कुछ समय पहले दिखलाई देता था। अब ये रोज रोजके काम हो गये हैं और इस कारण इनकी 'अतिपरिचयादवज्ञा ' होने लगी है। जब तक इन कामोंमें कोई नई जान न डाल दी जाय और इनके मार्गोमें कोई उत्साहवर्धन परि-वर्तन न किया जाय तब तक यह शिथिलता बदती ही जायगी 1 अधिवेशनकी सबसे बड़ी सफलता यह समझना चाहिए कि ज़दी जुदी संस्थाओंको लगभग ढाई हजार रुपयोंकी प्राप्ति हो गई। सब मिलाकर १३ प्रस्ताव पास हुए जिनमें दो उल्लेख योग्य हैं। एक पं० अर्जुनलालजीके सम्बन्धका और दूसरा जैन-हितैषी और जैनतत्त्वप्रकाशकके सम्बन्धका।

हिन्दू विश्वविद्यालयके पाठ्य-ग्रन्थोंमें जैनग्रन्थोंको स्थान देनेके विषयमें प्रेरणा करने और जैनामिन्त्रको आगामी वर्षसे साप्ताहिक कर देनेके प्रस्ताव भी उद्घेख योग्य हैं।

### ३ सेठीजीका प्रस्ताव।

सेठीजीके विषयमें जैनसमाजमें जो आन्दो-लन हुआ है जान पड़ता है उसका परिणाम अच्छा हुआ है । उसने लोकमतको उनके अनुकूल बना दिया है और वह इतना प्रभाव डाल चुका है कि जो लोग पहले विरुद्ध थे वे भी अनुकूल हो गये हैं। यही कारण है जो प्रान्तिक सभामें यह प्रस्ताव सर्वसम्मतिसे पास होगया कि उनके छुटकारेकी प्रार्थना करनेके लिए वायसराय साहबके पास एक डेप्यूटेशन भेजा जाय। श्रीयुक्त सेठ हीराचन्द अमीचन्दजी शोला-पुर और श्रीयुत जयकुमार देवीदास चवरे बी. ए. बी. एल. ने डेप्यूटेशनमें जाना स्वीकार किया। श्रीयत बाब अजितप्रसादजी एम. ए. एल. एल. बी. डेप्यूटेशनमें जाना पहले ही स्वीकार कर चुके हैं। इस विषयमें सभाकी जितनी प्रशंसा की जाय उतनी थोडी है। जिस प्रस्तावके लिए उचारीक्षा प्राप्त लोगोंके भारत-जैनमहामण्डलका साहस न पड़ा, उसीको साधारण पढ़े लिखे लोगोंकी सभाने विना विरोध पास कर डाला! यद्यपि इस प्रस्तावके अनुकूल बहुमत तो महामण्डलकी सब्जैक्ट कमेटीमें भी था; परन्तु वहाँ प्रस्ताव पास न हो सका था। यहाँ हो गया, इसका सबसे बड़ा कारण यह जान पडता है कि यहाँ न तो सभा-पति ही सरकारी नौकर थे और न दूसरे कार्य-कर्ता। भारतके एक प्रसिद्ध नेताका मत है कि उच्चशिक्षाप्राप्त लोगोंके हृद्य जितने कमजोर और भयभीत हैं, उतने साधारणजनताके नहीं



हैं। इस मतकी सत्यता मण्डल और प्रान्तिक-समाके कार्योंसे बहुत कुछ स्पष्ट हो जाती है।

### ४ जैनहितैषीके आन्दोलनका निषेध ।

दूसरा महत्त्वका प्रस्ताव इन शब्दोंमें पास हुआ है-" जैनतत्त्वप्रकाशक और जैनहितै-षीमें जो विधवाविवाहके मण्डनका आन्दोलन शुरू हुआ है-यह कार्य जैनधर्मसे अत्यन्त विरुद्ध है । अतएव यह सभा इस दुष्कृत्यका निषेध करती है और पत्रसम्पादकों तथा विद्वा-नोंको प्रेरणा करती है कि वे इसके विरुद्ध लेख प्रकाशित करें । '' इस प्रस्तावके अनुमोदनके हिए न्यायाचार्य पं० माणिकचन्द्रजी, पं० पीताम्बरदासजी और पं० कश्तुरचन्दजीके रुगभग १॥ घंटे तक व्याख्यान हुए और जिसके मनमें जो आया उसने वही कहा । पिछले उप-देशक महाशयने तो जोशमें आकर यहाँतक कह डाला कि जो लोग जैनहितैषी खरीदते हैं वे अपने पैसेको पानीमें फेंकते हैं। सब भाइयोंको इसी समय प्रतिज्ञा कर लेना चाहिए कि जैनहितै-षीको न कभी भँगायँगे और न कभी पढेंगे। कई सज्जनोंने कहा था कि इस प्रस्तावकी जरूरत नहीं है, अनेक लोग इसके विरुद्ध भी थे, परन्तु अन्तमें प्रस्ताव रक्खा गया और जनरल सभामें पास भी हो गया।

हमें इस प्रस्तावके पास हो जानेमें जरा भी आश्चर्य नहीं हुआ। जहाँ स्वतंत्र विचारकोंकी— अपनी सदसाद्वेवेक बुद्धिपर विश्वास रखने वालोंकी—संख्या थोड़ी होती हैं; दूसरोंके पीछे चलनेवाले—हाँमें हाँ मिलानेवाले अथवा दूसरोंके प्रमावसे दब जानेवाले ही अधिक होते हैं, वहाँ ऐसा होना ही चाहिए और फिर यह तो एक ऐसा विषय है कि जिसका नाम सुनते ही लोग मड़क

उठ हैं—उसपर विचार करनेका उनकी गतानुगतिक बुद्धिको अवकाश ही नहीं मिलता है। और
इसी कारण हम इसके पास होनेको कुछ महत्त्व भी
नहीं देते हैं। यह तो पास होना ही चाहिए था।
यदि यह पास न होता तो आश्चर्य होता। इस
प्रस्तावको पेश करनेवालों, अनुमोदन करनेवालों
और सम्मित देनेवालोंमेंसे किसीने भी इस बातकी
जरूरत नहीं समझी कि जैनहितैषीके प्रथम
अंकका वह लेख—जिसके कारण यह उछल
कूद शुरू हुई है—एक बार अच्छी तरह बाँच
तो लिया जाय। हमें बहुत अधिक सन्देह है
कि उक्त लेख बाँचा गया है अथवा उसका अभिप्राय समझनेकी चेष्टा की गई है।

### ५ जैनहितैषीके लेखका सारांश।

जैनिहतेषिके उक्त लेखका सारांश यह है कि स्त्री ओर पुरुष दोनोंको जन्मभर ब्रह्मचर्यपूर्वक रहना चाहिए। यह श्रेष्ठ मार्ग है। जो ऐसा नहीं कर सकते उन्हें शादी कर होना चाहिए और पुरुषको अपनी एक मात्र स्त्रीमें और स्त्रीको एक मात्र अपने पुरुषमें सन्तुष्ट रहना चाहिए। यदि बीचमें पुरुष मर जाय तो स्त्रीको और स्त्री मर जाय तो पुरुषको जीवन भर ब्रह्मचर्यसे रहना चाहिए।यह मध्यम मार्ग है।जिन **लोगोंसे** यह नहीं बन सकता है-जिन्हें ब्रह्म-चर्यसे जीवन बिताना कठिन पड़ता है उनके लिए तीसरा निकृष्ट मार्ग यह है कि स्त्रीके मरनेपर पुरुष दूसरी शादी करले और पुरुषके मरनेपर स्त्री अपने लिए कोई आश्रय हुँढ़ ले। उक्त सारे लेखका यही आशय **था और** जिनके जरा भी विचार शक्ति शेष है, जो धर्म और समाजशास्त्रके स्वरूपको जानते हैं, वे इसमें केंड्रि भी दोष या अन्याय नहीं देख सकते। लेख भरमें यह कहीं नहीं कहा गया है कि ए



विवाह करना कोई पुण्यका कार्य है, अतएव उसे करना ही चाहिए। यह अवश्य कहा गया है कि जिन बालविधवाओंसे ब्रह्मचर्यका पालन नहीं हो सकता है, जो अपने विचारोंपर विजय नहीं पा सकती हैं, और इस कारण गुप्त पाप करनेके लिए लाचार होती हैं, उनको बलपूर्वक एकाकिनी रहनेके लिए मजबुर करनेकी अपेक्षा यह अच्छा है कि उन्हें दूसरा पति करनेकी आज्ञा देदी जाय। जो स्त्री पापोंसे डरती है और इस कारण एक बड़े भारी पापकी परम्पराको छोड देती है: परन्तु सर्वथा निष्पाप ब्रह्मचारिणी होकर रहनेमें लाचार है, इस कारण एक छोटासा पाप कर लेती है, अर्थात् निरन्तर छुपकर पाप करना छोड़क किसी एककी हो जाती है; नि:शङ्क होकर कहा जा सकता है कि वह अच्छा काम करती है। बड़े बड़े कुलीन सेठ साहूकारोंके घरकी उन विधवाओंसे जो जीवन भर पापके घड़े फोड़ा करती हैं, उन साधारण घरोंकी विधवायें अच्छी हैं जो अपनी प्रवृत्तियोंको दमन न कर सकनेके कारण पुनर्विवाह कर लेती हैं और दस्सा या विनैकया बनकर जीवन व्यतीत करती हैं।

### ६ जैनधर्म और पुनर्विवाह।

प्रस्तावके शब्दोंमें कहा गया है कि 'यह कार्य जैनधर्मसे अत्यन्त विरुद्ध है। अवश्य ही जो विधवा ब्रह्मचर्यसे रहना चाहती है उसे पुनर्विवाहके लिए लाचार करना, अथवा जो कई बालबचोंका बाप परलोककी तैयारी कर रहा है उसे १०-११ वर्षकी कन्याके साथ पुनर्विवाह करनेकी इजाजत देना पापका कार्य है और इस कारण जैनधर्मसे अत्यन्त विरुद्ध है। बड़े पापसे बचाकर छोटे पापकी इजाजत देना जैनधर्मसे विरुद्ध कभी नहीं हो सकती। जो

इसे धर्मविरुद्ध बतलाते हैं वे धर्मका स्वरूप ही नहीं समझते हैं। जैनधर्ममें प्रत्येक मनुष्यको उसकी शक्तिके और स्थितिके अनुसार धीरे धीरे सीढ़ी दर सीढ़ी ऊपर चढ़ानेकी विधि है। जो जिस योग्य होता है उसे उसी चरित्रके धारण करनेका विधान किया जाता है। जो अगणित प्रकारके जीवोंका मांस स्वाता था, उसे एक कौएके मांसको छोड़नेका उपदेश दिया गया था। हाथीको छना हुआ पानी नसीब नहीं होता था, इस कारण वह तालाबके पानीको मचाकर—बिलोकर—प्रासुक कर लेता था और फिर उसे पीता था।

पण्डित प्रवर आशाधर और सोमदेवसूरिने ब्रह्मचर्यके तीन भेद किये हैं—एक स्त्री मात्रका त्यागी, और दूसरा अपनीको छोड़कर शेष सबका त्यागी और तीसरा अपनी स्त्री और वेझ्याको छोड़कर अन्य सबका त्यागी। इस तीसरेको आचार्य सोमदेवने गृहीका ब्रह्मचर्य कहा है:—

### वधू-वित्तस्त्रियौ सुक्त्वा सर्वत्रान्यत्र तज्जने । माता स्वसा तनूजोति भतिर्बह्म गृहाश्रमे ॥

पं० आशाधरके शब्द ये हैं:— " यस्तु स्वदारवत्साधारणिस्त्रयोऽिप व्रतियंतुम-शक्तः परदारानेव वर्जयित सोऽिप ब्रह्मा-णुव्रतीष्यते । " अर्थात् जो, जिस तरह अपनी स्त्रीका त्याग नहीं कर सकता है उसी प्रकार वेश्याका भी त्याग नहीं कर सकता है, केवल पराई स्त्रियोंका त्याग करता है वह भी ब्रह्मचर्याणुव्रती हैं । जो लोग गतानुगतिक और विचारबुद्धिसे रहित हैं, वे इस बातको कभी नहीं मान सकते कि वेश्यागमी भी ब्रह्मचारी कहल सकता है। वे सोमदेव और आशाधरको सैकड़ों गालियाँ सुनायँगे और

अभी कुछ समय पहले जैनगजटके किसी लेख-कने सुनाई भी थीं; परन्तु जो मर्मज्ञ हैं वे इसे माननेसे कभी इंकार नहीं कर सकते। उक्त विद्वानोंने ब्रह्मचर्यकी जुदा जुदा सीढियाँ बत-लाई हैं। जो वेश्यासे सम्बन्ध करता है वह पापी है इसमें कोई सन्देह नहीं; परन्तु यहाँ केवल पापका विचार नहीं है-पापके दर्जीका विचार है। यह देखना है कि कौन पाप छोटा है और कौन बडा है। जैनधर्मकी दृष्टिसे तो वेश्यागमन ही क्यों स्वस्त्रीगमन भी पाप है। परन्तु सबसे बड़ा पाप है, पराई स्त्रियोंसे सम्बन्ध, उससे छोटा है वेश्याओंसे सम्बन्ध, और उससे छोटा है अपनी स्त्रीसे सम्बन्ध । अतः परस्त्रीगमनकी अपेक्षा वेश्यागमन और वेज्यागमनकी अपेक्षा स्वदारसन्तोष अच्छा है: पर स्वतः तीनों ही अच्छे नहीं हैं-तीनों ही-पाप हैं। जो उत्तम पात्र है, उसे शुद्ध ब्रह्मचर्यका, जो मध्यम है उसे स्वदारसंतोषका और जो निक्रष्ट है उसे परदारनिवृत्तिका उपदेश दिया जाता है। ठीक इसी दृष्टिसे पुनर्विवाहका विचार होना चाहिए । विधवाविवाह या विधर-विवाहको कोई पुण्य नहीं बतलाता है। अवश्य ही यह पाप है; परन्तु उस पापकी अपेक्षा अच्छा है-ऊँचे दर्जेका है जिसके कि कारण प्रति दिन सैकडों भ्रणहत्यायें और गर्भपात किये जाते हैं और इसी कारण जो अपनी इन्द्रियों के गुलाम हैं उनके लिए यह आचरणीय है। जिन पण्डित और उपदेशक महाशयोंने इसे जैनधर्मसे अत्यन्त विरुद्ध और दुष्कृत्य बतलाया है, वे क्या क्रपा करके बतलावेंगे कि वेश्यागामी गहस्थका ब्रह्मचर्य जैनधर्मसे अत्यन्त अविरुद्ध और सत्क्रत्य कैसे हो सकता है ? क्या उनकी समझमें किसी विधवाके साथ पुनर्विवाह करने-बाला गृहस्थ उक्त वेश्यागामी गृहस्थसे भी बुरा

है ? एक ब्रह्मचारिणी बालविधवाकी इज्जत क्या बाजारू वेश्याके भी बराबर नहीं हो सकती है ? हमें आशा है कि विद्वान जन इस विषयमें निर-पेक्ष होकर विचार करनेका कष्ट उठायँगे।

### ७ जैनहितैषीका निषेध।

जैनहितैषीके किसी एक लेखका निषेध तो किया जा सकता है; परन्तु यह समझमें नहीं आया कि पं० कश्तुरचन्दजीने जैनहितैषीका निषेध क्या समझकर कर डाला ! क्या आपकी उपदेश-मु-खरा बुद्धिमें अभी तक यह बात नहीं आई कि पत्रसम्पादक अपने पत्रके प्रत्येक लेखका उत्तर-दाता नहीं होता है ? वह किसी एक विषयके निर्णयके लिए अपने अनुकूल और प्रतिकूल दोनों प्रकारके विचारोंका प्रकाश करता है: यह आवश्यक नहीं कि प्रत्येक लेख उसीके वि-चारोंके अनुकूल हो । उसका सबसे बड़ा उद्देश्य ' सत्य ' के निर्णयका रहता है, आप लोगों-के समान लकीरके फकीर बने रहनेका नहीं। यदि हितैषीमें एक लेख पुनर्विवाहके अनुकल प्रकाशित हुआ है तो आप चिन्ता क्यों करते हैं प्रतिकृत लेख भी प्रकाशित होंगे । अभी तो इस विषयका प्रारंभ ही हुआ है। यदि आप प्र-तिकूल लिख सकते हैं, तो कुछ लिख-कोशिश कीजिए । पर पुरानी जंग खाई हुई युक्तियोंसे काम न चलेगा जिन्हें सुनकर आपके भोले भाले श्रोता तालियाँ पीटने लगते हैं। क्योंकि जैनहितेषीके पाठक इस बीसवीं शताब्दिके हैं और आपकी युक्तियाँ दुशवीं शताब्दिके कामकी हैं। आपको यह भी स्मरण रखना चाहिए कि आपके उप-देशोंसे और प्रतिज्ञाओं के करानेसे हितैषीके ग्राहक कम नहीं हो सकते; क्योंकि लोगोंपर आपका प्रभाव पड़ता है-जो लोग आ-पके संकीर्ण विचारोंपर श्रद्धा रखते हैं, उन



हूँद्रनेपर भी जैनहितैषीका कोई ग्राहक न मिलेगा । हितैषीके प्रायः ग्राहक ऐसे ही हैं जिन तक आपके प्रभावकी पहुँच नहीं और जो आपसे अधिक विवेक-बुद्धि रखते हैं । और अपने ग्राहकोंकी योग्यता पर हमें यथेष्ट अभिमान है । यदि दश बीस आपहीकी योग्यताके ग्राहक आपकी प्रेरणासे घट जायँगे, तो इससे हमें यह समझकर खुशी ही होगी कि विधाताके निकट हमारी यह प्रार्थना स्वीकृत हो गई—अरसिकेषु कवित्वनिवेदनं शिरसि मा लिख मा लिख ।"

### ८ प्रगति-सम्पादकका मार्मिक नोट।

सहयोगी 'प्रगति आणि जिनविजय ' में उसके सुयोग्य सम्पादक गजपंथक्षेत्रके अधिवे-शनकी समालोचना करते हुए लिखते हैं—

" दिगम्बरजैनप्रान्तिकसभाके आधिवेशन-में एक विदुषी स्त्रीका व्याख्यान होनेवाला था; परन्त उसे पं धन्नालालजीके आग्रहके कारण आज्ञा नहीं दी गई और इस तरह जैनधर्मपर आया हुआ एक भयंकर संकट टल गया ! नहीं तो भला कितना बडा अनर्थ हो गया होता! अच्छा हुआ जो पण्डितजीने जैनसमाजको इस संकटसे मुक्त कर दिया ! इस सभामें दूसरा महत्त्वका प्रस्ताव यह हुआ कि विधवाविवाहके अनुकूल लेख लिखनेवाले पत्रोंका निषेध किया जाय ! यह प्रस्ताव भी बहुत दूरदार्शिताका हुआ ! जैनसमाजमें स्त्रियोंकी संख्या कम है। इसके कारण हजारों जैन्परुषोंको अविवाहित रहना पड़ता है। रहने दो; इससे कुछ हानि नहीं! इससे पुरुषोंमें अनाचार बढ़ता है। तो भी कुछ हानि नहीं ! इसके कारण विधवाओं में दुराचार फैलता है। तो भी क्या हुआ ? इस विषयमें कुछ कहना ही न चाहिए । इससे जैनसमाजका न्हास होता है । होने दो; जो होनेवाला है वह

होकर रहेगा। इस तरह शंका-समाधान हो जाने पर भी जैनहितेषी आदि पत्र विधवाविवाहके विषयों लेख क्यों प्रकाशित करते हैं? उनका निषेध होना ही चाहिए । जैनिमत्रके कथनानुसार तो विधवाविवाहका समर्थन करनेवालोंको मौन धारण करना चाहिए । वे आपसमें चर्चा करें, गुप्तरूपसे सम्मतियाँ दें अथवा बाला वाला उत्तेजन दें, कुछ हर्ज नहीं; पर दश आदामियोंमें—सभा-सोसाइटियोंमें इस विषयकी चर्चा करनेकी क्या जरूरत?

### ९ यज्ञोपवीत और जैनधर्म ।

हितेषीके पिछले संयुक्त अंकमें उक्त विषयका एक लेख प्रकाशित हुआ है। उसमें हमने लिखा था कि एक दो इवेताम्बर विद्वानोंसे मालुम हुआ कि इवेताम्बर सम्प्रदायके शास्त्रोंमें भी यज्ञोपवी-तकी क्रियाका विधान नहीं है। इसपर सहयोगी ' जैन ' के गत २ अप्रैलके अंकमें 'सत्याकांक्षी' की सहीसे किसी महाशयने लिखा है कि "इवेताम्बर-साहित्यमें 'आचार दिनकर' इत्यादि बहुतसे ग्रन्थोंमें यज्ञोपवीतकी सहेतुक विवरण है। लेखक महाशय उसमें देख लेनेकी कृपा करें जिससे खुलासा होगा और आगामी अंकमें अपनी भूल सुधारनेकी कृपा करें। " इसके उत्तरमें हम इवेताम्बरसम्प्रदायके एक विद्वान साधु महाशयके पत्रको प्रकाशित कर देते हैं जिसे उन्होंने हमारी जिज्ञासानिवृत्ति-के लिए अभी कुछ ही दिनों पहले मेजा था। साध महोदय जैनधर्मके और इतिहासके बहुत अच्छे ज्ञाता हैं। इससे यज्ञोपवीतके मूलविषय-पर भी बहुत अच्छा प्रकाश पढेगा---

" यज्ञोपवीताविषयक लेख पढ़ा । मेरे विचा-रसे यह प्रथा बहुत पुरानी नहीं; ब्राह्मणोंके संसर्गसे मध्यकालमें प्रविष्ट हो गई है । श्वेतांचरेंमें जनेऊ पहननेका रिवाज नहीं है । पुराने- जमानेमें भी पहननेका कोई उल्लेख नहीं मिलता ।

" संवत् १५०० के आसपास वर्धमानसूरि नामके एक आचार्य हो गये हैं । उन्होंने ' आचार दिनकर ' नामका विस्तृत गृहस्थोंके आचार विषयमें लिखा है । इस ग्रन्थमें अन्यान्य आचारोंके साथ १६ संस्कारोंका भी विधान है । आधुनिक ब्रह्मसमाज और आर्यसमाजने जैसे अप-ने अपने मन्तव्यानुसार नये ढंगसे संस्कारोंका विधान किया है वैसे ये संस्कार भी जैनदृष्टिसे जैनत्व लानेके लिए बिहित किये गये हैं। इन संस्कारोंमें एक ' उपनयन ' संस्कार है जिसमें जैनधर्मका आराधन करनेवाले ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्यको ' जिनोपवीत' देनेका विधान है । (' य-ज्ञोपवीत ' के स्थानपर ' जिनोपवीत ' नाम रक्खा है जो प्रन्थकारके कौशलका सूचन करता है। )

"केवल इस एक यन्थके सिवा अन्य किसी पुराने या नये यन्थमें न कहीं इस विषयका विधान है और न कोई उल्लेख ही मिलता है। इस यन्थमें विहित विधान आद्रणीय है या अनाद्रणीय, इसका जिक्र आजतक किसीने नहीं किया। स्वर्गीय श्रीमदात्मारामजी महाराजने, सबसे पहले इन संस्कारोंका प्रकाशन अपने 'तत्त्वनिर्णयपासाद 'में किया है। इसके बाद कुछ लोगोंके विचार इन संस्कारोंको प्रचलित करनेके पक्षमें सुनाई देते हैं।

" इतिहास और तत्त्वकी दृष्टिसे देखा जाय तो जैनत्वकी छापवाले व्यवहारोंका अस्तित्व हो ही नहीं सकता । जैन एक प्रकारका धर्म विशेष है, समाज या जाति-विशेष नहीं । व्यवहार जितने हैं वे सब, समाज और जातिविशेषके साथ सम्बन्ध रखते हैं । जैन-जीवन जगत् मात्रके मनुष्य-पश्चतक भी धारण कर सकते हैं । ऐसी दशामें व्यावहारिक नियमोंके विषयमें किसी प्रकारका स्वतंत्र नियम जैनधर्म नहीं बना सकता; उसका यह कार्य नहीं । जगतकी भिन्न भिन्न जातियों

और समाजोंके रीति-रिवाज जुदा जुदा पकार-के हैं। किसी देश और जातिवाले मुर्देको जला देते हैं, कोई जमीनमें खड्डा खोदकर गाड़ देते हैं और कोई यों ही जंगलमें फेंक आते हैं। जैनधर्मके सिद्धान्तानुरूप इन सब, जातियोंके मनुष्य जैनधर्मका आराधन उत्कृष्टतया कर सकते हैं, तो अब फिर इनके छिए कौन सी रीति नियमित की जाय ? जैनदृष्टिसे तीनों इत्य- जला देना, गाड देना या फेंक देना-एकसे हैं। जैनधर्म व्यवहारके विषयमें बिल्कुल मौन है । चाहे मुदी जलाया जाय, चाहे गड़ाया जाय, वह इस विषयमें किसी भी विधिको धर्म्य नहीं बतलाता । एसी अवस्थामें जैनधर्मसे व्यावहारिक नियम बनाये जा मनुष्य जिस देश नहीं जा सकते और जातिका हो वह अपना लौकिक व्यव-हार अपने देशजात्यनुसार चलावे, धर्म उसमें कुछ नहीं कहता । केवल धर्माचरणमें जैनत्वकी आव-इयकता है । जैनधर्म केवल ' निवृत्तिमार्गविधायक ' है पवृत्तिका उपदेशक नहीं ! हाँ, यह अवश्य वह कह देगा कि अमुक प्रवृत्ति अधिक कर्मजनक है और अमुक अल्प पापवाली ।

" वैदिक धर्मकी दृष्टिमें और जैनधर्मकी दृष्टिमें बड़ा अन्तर है। यह बात हमेशा ध्यानमें रहनी चाहिए। वैदिक धर्म व्यवहारप्रवृत्तिको भी धर्मके साथ संलग्न रखना चाहता है। वह व्यवहार और धर्मका अभेद संबन्ध मानता है, इसलिए कुल व्यवहारोंमें वह अपना दखल रखना चाहता है। जैनधर्मकी यह मानता नहीं। जैनधर्म तो कहता है कि कर्मजनक सब ही प्रवृत्तियाँ अधर्ममें शामिल हैं। ऐसी प्रवृत्तियोंका विधान निवृत्तिपरायण जैनधर्ममें कैसे हो सकता है! इत्यादि बहुत कुछ बातें विचारने लायक हैं। वर्णाश्रमके विषयमें भी यही हाल है। में अभी मुसाफिरीमें हूँ साथमें किसी भी प्रकारका साहित्य नहीं है—लिखनेके लिए कागज भी यथेष्ट नहीं है!......"



आशा है कि सत्याकांक्षी महाशयको इस पत्रसे सन्तोष हो जायगा और अन्यान्य पाठकोंको यज्ञोपवीतके मर्मको समझनेमें सहायता मिलेगी। १० महात्मा गाँधी और मातृभाषा।

हितैषीके पाठकोंको मालम होगा कि ' भारत-जैनमहामण्डल<sup>े</sup> के गत दिसम्बरके अधिवेश-नमें हमारे अगरेजीमक भाइयोंने लगभग एक हजार श्रोताओंके सामने--जिनमें अँगरेजी जाननेवालोंकी संख्या मुश्किलसे १०० होगी-अपने विचार अँगरेजीमें प्रकट किये थे। एक दिनकी तो सारी कार्रवाई अँगरेजीहीमें की गई थी और उस समय थोड़ेसे इने गिने लोगोंको छोडकर शेष सभी उनका मुँह ताकते रहे थे। ठीक यही हाल संगामपुर-सुरतकी एक सभामें भी हुआ। महात्मा गाँधीके हाथसे वहाँ एक जैनपुस्तकालय खोला जानेवाला था । और इस-के लिए एक सभा की गई थी। यद्यपि उस सभामें भी अधिकांश श्रोता अँगरेजीसे अनिभन्न थे, तो भी कुछ जैनविद्यार्थियोंका जी नहीं माना-उन्होंने अपने विचार अँगरेजीमें ही प्रकट करना उचित समझा । जब उनके अँगरेजी व्याख्यान हो चुके तब माहात्मा गाँधीने अनेक उपदेश देते हुए जो कुछ कहा उसे हम ' सर-स्वती ' से यहाँ उद्धृत कर देते हैं । हम आशा करते हैं कि मण्डलके सभासद महात्मा गाँधीके बहुमूल्य शब्दोंपर ध्यान देनेकी कृपा करेंगे:-

"यह अत्यन्त आश्चर्यका विषय है कि अँग्रेजीमें व्याख्यान देनेवाले विद्यार्थी इतना भी विचार नहीं करते कि जिनके सन्मुख वे बोल रहे हैं वे उनका व्याख्यान समझ सकेंगे या नहीं। वे नहीं सोचते कि यहाँपर जो अँगरेजी समझनेवाले उपस्थित हैं वे इस त्रुटिपूर्ण अशु-द्ध अँगरेजी-भाषासे आनन्द प्राप्त करेंगे, या उनके हृदयमें अकाचि उत्पन्न होगी। चढ़ती उमरके युवकोंको मातृ-भाषासे पराङ्मुख होकर पर-भाषा पर इतना मुग्ध होना शोभा नहीं देता। यह बड़ी ही शोकजनक स्थिति है। विदेशी संसर्गके कारण देशमें नवीन युग उपस्थित हुआ सही; पर इसका यह अर्थ नहीं है कि हमें अपनी भाषा छोडकर विदेशी भाषाहीमें अपने विचार प्रकट करना चाहिए । जिस भाषाको व्याख्यान देनेवालेंकि माता-पिता नहीं जानते, जिसको उनके बहन-भाई नहीं समझ सकते और जिसको उनके स्त्री-पुत्र तथा नौकर-चाकर, नहीं समझ सकते, उसका सेवन करनेसे नवीन युग समीप आयेगा कि दूर चला जायगा, इसपर उनको अवश्य विचार करना चाहिए । कितने ही मनष्योंका ख्याल है कि अँगरेजी अब हमारी मातृ-भाषा है। परन्तु यह ख्याल मुझे ठीक नहीं मालम पडता । यदि अँगरेजी जाननेवाले मुट्टीभर लोगोंको हम 'देश ' मानलें तो यह कहना पडेगा कि 'देश' शब्दका ठीक अर्थ ही समझा है कि ३२ करोड अँगरेजी सीखना और अँगरेजीका देशभाषा होजाना नितान्त असम्भव है। जिन नव-युव-कोंने नई विद्या सीखी है और जिन्होंने नये विचारोंसे लाम उठाया है, उनको अपने विचार अपने देशभाइयोंपर अवश्य प्रकट करना चा-हिए। यह बात अपनी ही भाषाद्वारा हो सकती है। जो युवक यह कहते हैं कि हम अपने विचार मातृभाषाद्वारा नहीं प्रकट कर सकते उनसे मैं यही निवेदन करूँगा कि आप मातू-भूमिके लिए भाररूप हैं। मातु-भाषाकी अपूर्णता दूर करनेके बदले उसका अनाद्र करना-उससे हाथ ही घो बैठना-किसी सचे सप्तको शोभादायक नहीं । वर्तमान मात्-भाषाकी उन्नतिके विषयमें

तो भावी प्रजाको चिरकाल तक पछताना पड़ेगा। उलहनेसे वे कभी नहीं बचेंगे। मैं आशा करता हूँ कि यहाँ बैठे हुए समस्त विद्यार्थी प्रतिज्ञा करेंगे कि निरुपाय दशाके सिवा और कभी भी हम अपने घर पर अँगरेजी न बोलेंगे। विद्यार्थियों के माता पिता भी समयकी खरतर धारामें वह जानेसे सावधान रहें। अँगरेजी भाषा हमे पढ़ना अवस्य चाहिए, किन्तु मातृभाषाको मुलाकर नहीं। हमारे जनसमाजका सुधार हमारी मातृभाषा द्वारा ही होगा। मातृभाषाकी उन्नति करना विद्यार्थियों और उनके माता पिताओं का भी कर्तव्य है। मैं प्रसन्न हूँ कि यह पुस्तकालय मेरे हाथसे खोला जा रहा है। पर, यदि यह अपनी भाषाकी पृष्टि न करके उसे क्षीण करेगा तो मुझे अत्यन्त दुःख होगा। ''

### ११ प्रान्तिक सभाके सभापतिका व्याख्यान ।

दिगम्बर-जैन-प्रान्तिक सभा बम्बईके इस अधिवेशनमें सभापतिका आसन आलन्दनिवासी शेठ माणिकचन्द मोतीचन्द शहाने स्वीकार किया था। मालूम नहीं स्वयं आपको जैन-समाजसे कितना परिचय है और आपकी योग्यता कैसी है; परन्तु आपने जो व्याख्यान पढ़ा, वह अच्छा छिखा गया है । यद्यपि उसमें विशेष जोश या उत्तेजना नहीं है, तो भी जैनसमाजका उसमें खासा परिचय दिया गया है। कहीं कहीं नये विचारों और सुधारोंकी 'ढंगके साथ 'हिमायत की गई है । अछूत और नीच जातियोंको शिक्षित बनानेके लिए कहा गया है-" नीच मानी हुई जातियोंके लड्कोंको ज्ञान दिया जायगा तो उसमें स्वार्थ और परमार्थ दोनों सधेंगे। इस समय वे अशिक्षित हैं, इस िंह हिंसा, चोरी, डकैती आदि नीच कर्म करके पेट भरते हैं-हमारे ही घरोंपर डाँके डालते

हैं, हमारे ही घरोंकी चोरियाँ करते हैं और हमारे ही पराओंको मारकर खाजाते हैं। अतः यदि उन्हें शिक्षा दी जायगी, तो वे अपनी आजीविका न्यायमार्गसे करने लगेंगे। इससे उनका कन्याण होगा और हमारे घरोंमें चोरी आदि उपद्रव न होंगे । हमारे तीर्थक्षेत्रोंके निकट रहनेवाले जो भील आदि अनार्घ्य लोग हैं, उनके लड़कोंके लिए यदि हम पाठशालायें स्रोल देंगे, तो वे लड़के बड़े होनेपर नौकरी चाकरी या और कोई व्यापार करके अपना पेट भरने लोंगे।" जैनोंकी जनसंख्या कम होती जाती है, इस विषयमें सेठजीने दो कारण बतलाये हैं एक जैनधर्मानुयायी अन्य धर्म स्वीकार करने लगे हैं और दसरा प्लेग । पहले कारणको ठीक बतलाते हुए कहा है कि " सतारा, पूना, अहमदनगरके कासार लोग धर्मीपदेशके अभावसे अपनेको हिन्दू कहलवाते हैं और निजाम स्टेटके जैनेंका भी यही हाल है।" यह हम मानते हैं कि कुछ लोगोंने पिछले १० वर्षीमें जैनधर्म छोड दिया होगा; परन्तु वह इतना बड़ा कारण नहीं है। इस विषय पर विशेष विचार इसी अंकमें प्रका-शित हुए श्रीयुत बाबू निहालकरणजी सेठीके लेखमें किया गया है। उसमें यह भी बतलाया गया है कि प्लेग भी जैनसंख्याकी हानिका प्रधान कारण नहीं है।

### १२ रोटी-बेटी व्यवहार।

प्रान्तिक सभाके स्वागतकारिणी कमेटीके सभापति सेठ नवलचन्द-हीराचन्दजीने अपने व्याख्यानमें कहा कि " प्राचीन कालमें जब रेल, तार, हाँक, आदिके सुभीते न थे, तब लोग रोजगार-धंधेका तथा ब्याह शादियोंका सम्बन्ध अपने समीपके ग्रामोंसे ही रखना चाहते थे और इस कारण एक भागके रीति रिवाज, वेष-भूषा आदि दूसरे भार



से जुदा प्रकारके हो गये थे! जातियोंकी छोटी छोटी संस्थायें भी उसी समय स्थापित हुई होंगी, ऐसा मालुम होता है । परन्तु अब समय बदल गया है। यह सुधारका जमाना है। जब रहन-सहन, वेष-भूषा, भाषा अदि सभी बातें बदल गई हैं; तब पुराने रीती-रिवाज ही कैसे स्थिर रहेंगे ? उस समयकी रहन-सहन, वेषभूषा, आचार-विचार तो बदल जावें; परन्तु उस समयकी परिस्थितियोंके अनुसार बनाये हुए रीतिरिवाज न बद्छे जावें, इसके समान मूर्सता-पर्ण कार्य और क्या हो सकता है ? इन रिवा-जोंमें सबसे प्रधान रिवाज 'ब्याह का है। जातियोंके छोटे छोटे दुकड़े हो गये हैं, इस कारण वरके योग्य कन्या और कन्याके योग्य वर नहीं मिलते हैं। जिन जातियोंमें कन्यायें कम हैं, उनमें बेजोड़ ब्याह अधिक होते हैं और सैकड़ों युवाओंको जीवन भर कुआँरा रहना पडता है। इसके सिवाय कहीं कहीं इवेताम्बर या वैष्णव कन्यायें लानी पड़ती हैं। इन सब संकटोंके दूर करनेके लिए दिगम्बरजैनसमाजमें जातियोंकी भिन्नताके बिना ब्याह होना चाहिए। जहाँ रोटी-व्यवहार है वहाँ बेटी-व्यवहार भी होना चाहिए। "इसमें श्वेताम्बर और वैष्णवोंकी कन्याओंके साथ विवाह करना अच्छा बतलाया गया । परन्तु हम इस सम्बन्धको बुरा नहीं समझते । अग्रवाल ओसवाल आदि जाति-योंके समान जो ऐसी जातियाँ हैं जिनमें जैन और वैष्णव, अथवा इवेताम्बर और दिगम्बर दोनों धर्म पाले जाते हैं उनमें इस प्रकारके सम्बन्ध अकसर होते हैं और ये सम्बन्ध हमें प्राचीन भारतकी धार्मिक स्वतंत्रता और उदारताका आज भी स्मरण कराते हैं। भारतमें एक समय ऐसा था जब मनुष्य अपनी इच्छानुसार चाहे जिस धर्मको पालन करनेके लिए स्वतंत्र था और

इसीका यह फल था कि एक घरमें जैन, बौद्ध और ब्राह्मण-धर्म साथ साथ प्रेमपूर्वक पाले जाते थे। राजा श्रेणिक बौद्ध थे और उनकी रानी चेलना जैन थी। यह बहुत ही प्रसिद्ध कथा है। ये सम्बन्ध किसीतरह हानिकारक नहीं हो सकते। ये हमारे महत्त्वके द्योतक हैं। इनके बढ़ानेका प्रयत्न करना चाहिए, न कि घटानेका।

### १३ क्वेताम्बर-जैन-कान्फरेन्स।

गत २३, २४ और २५ अप्रैलको स्वे-ताम्बर जैन कान्फरेन्सका दशवाँ अधिवेशन धमधामके साथ हो गया। सभामें दो ढाई हजार श्रोता उपस्थित होते थे । बाहरसे भी बहुतसे लोग आये थे। हमारी दिगम्बरसभाओं के अधिवेशनोंकी अपेक्षा इस कान्फरेन्सके अधिवेश-नमें कई एक विशेषतायें थीं। सबसे बडी विशे-षता सभा-शुल्ककी थी । दो, तीन, पाँच और दश रुपयेके टिकिट थे । साधारण दर्शकोंका टिकिट दो रुपयाका था । इससे कमका रिकिट कोई भी न था । बिना टिकिटके किसीको भी भीतर जानेका अधिकार न था। इस नियमकी पालना भी कडाईसे होती थी। टिकिटोंसे सनते हैं कि लगभग छह हजार रुपयेकी आमदनी हो गई ! यदि हमारी महा-सभा या प्रान्तिक सभाके किसी जल्सेमें इस प्रकारका प्रबन्ध किया जाय, तो शायद समामंहपमें २०० श्रोता भी उपस्थित न हों। एक तो बम्बई अहमदाबाद जैसे बड़े शह-रोंमें रहनेवाले लोग यों ही सर्चीले होते हैं और दुसरे इन स्थानोंमें श्वेताम्बर धानिकोंकी संख्या भी अधिक है। यही कारण है जो यहाँ टिकिट होने पर भी लगभग दो ढाई हजार श्रोता सभामें उपस्थित हो गये। हो जायँ, पर यह रीति अच्छी नहीं । कमसे कम जैनसमाजमें तो अभी इसके प्रचालित करनेकी जरूरत नहीं है।

इससे वे लोग सभाके लाभोंसे वंचित रह जाते हैं जो धनहीन हैं अथवा उपदेशको मूल्य देकर लेने योग्य अभिरुचि नहीं रखते हैं । शिक्षा और समाजोन्नातिके विचारोंको हम जितना सुलभ और सहज कर सकें उतना करना चाहिए। दूसरी विशेषता यह देखी कि धनी और पुराने लयालके लोगोंके साथ अनेक ग्रेज्युएट-वकील, बैरिस्टर, सालीसिटर, डाक्टर–काम करते थे। हमारे दिगम्बर समाजमें यह बात नहीं है। हमारे यहाँ पण्डितों और बाबुओं तथा धानियोंमें इतना मतभेद तथा मतासिहण्याता है कि वे विना ठडे-झगडे मिलकर काम कर ही नहीं सकते। हमारे यहाँ कट्टरता ज्यादा है और हमारी जनता नवीन सुधारके विचारोंसे बहुत ही अन-भिज्ञ है । साथ ही हमारे थहाँ धर्मतत्त्वोंके जान-नेकी डीग हाँकनेवाले अर्द्धदग्ध लोग बहुत हैं जो हर जगह धर्मके डूब जानेका रोरा मचानेके िछए तैयार रहते हैं। सभापतिका आसन बडौ-दाके डाक्टर श्रीयुक्त बालाभाई मगनलाल नाणावटीने सुशोभित किया था । आप बड़ोदा महाराजके खास डाक्टर हैं और देशोपकारके कामोंमें हमेशा योग दिया करते हैं।

### १४ सभापतिके व्याख्यानकी कुछ बातें।

डाक्टर साहबका व्याख्यान खासा था। पुस्तको-द्वारके विषयमें कहते हुए आप बोळे—'' फिजूलके मुक्दमें लड़नेमें, जैनधर्मकी झूठी प्रभावना प्रकट करनेमें और जाति-रिवाजोंकी खर्चीली सेवा बजानेमें हमारा जैनसमाज प्रति वर्ष लाखों रुपया खर्च कर डालता हैं; परन्तु जिस ज्ञानके लिए हम अभिमान करते हैं, जिस धर्मकी प्राप्तिके कारण हम अपने जन्मको सार्थक मानते हैं और भगषान महावीर स्वामीके अनुयार्थ कहलांनेंमें

अपनेको भाग्यशाली समझते हैं, उस ज्ञान और धर्मके ग्रन्थोंको अन्धेरेमें डाल रखनेमें हमें जरा भी संकोच नहीं होता है। यह बहुत ही शोक-की बात है। पुस्तकोंकी रक्षा और प्रचारके लिए तो हमें धन नहीं मिलता; परन्तु ज्योनारोंके लिए, ब्याह शादियोंके जुलूसोंके लिए और निरर्थक धा-र्मिक मुकइमे लड्नेके लिए रुपयोंकी कभी कमी नहीं पड़ती ! " समाज-संगठनके विषयमें आपने कहा-'' हमारी वर्तमान सामाजिक रचना ऐसी है कि हम धार्मिक और आर्थिक उन्नति करनेके लिए चाहे जितना प्रयत्न करें तो भी अच्छी स्थिति प्राप्त नहीं कर सकते; क्योंकि हम अपने धर्मके सिद्धान्तोंके और समाजरचनाके विरुद्ध छोटी छोटी जातियों और उपजातियोंमें बँट गये हैं और इससे एक साथ काम करनेकी शक्ति घटती जाती है । अनेक बातोंमें हमारे विचार भी संकृचित होते जाते हैं और समाजबल कम होता जाता है। इससे जब हम सारे जैनसमाजके प्रक्नोंको हाथमें लेना चाहते हैं, तब हमारे कार्य-में तरह तरहके विघ्न आ पड़ते हैं। गत पचास वर्षके इतिहाससे मालूम होता है कि हमारी जुदी जुदी जातियाँ परस्पर मिलती तो नहीं हैं, उलटी उपजातियाँ बढ़ती जाती हैं, और तड़ें पडती जाती हैं! जैनजातिको छोड़कर अन्य जाति-योंके साथका सम्बन्ध कम होता जाता है और जैनधर्मका पालन करनेवाली एक ही जातिकी अन्तर्जातियोंके साथका सम्बन्ध भी घटता जाता है । अर्थात् एक ही जातिके जुदा जुदा प्रदेशोंमें रहनेवाले लोगोंका सम्बन्ध वर्तमान डाँक, रेल, तार आद्कि उत्तम साधन मिलने पर भी बढनेके बदले संकृचित होता जाता है। व्यवहारका क्षेत्र इस तरह संकीर्ण होनेके कारण कन्याविकय, वरवि-क्रय, बाल्यविवाह, वृद्धविबाह आदि हानि-कारक रिवाजोंको उत्तेजन मिला है। इसरे



हमारी सामाजिक और शारीरिक दशा बिग-डती जा रही है, तथा बन्धुभावका कार्यक्षेत्र संकृचित होकर एकता होनेके बद्हे फूट बढ़ती जाती है । हमें समझना चाहिए कि वर्तमान-का जातिसंगठन हमारे धर्म और समाजशास्त्रके नियमोंसे विरुद्ध है। अतः इस मुख्य और महत्त्व-के प्रश्नकी ओर सबको ध्यान देना चाहिए।" अपना दूसरे सम्प्रदायोंके साथ और देशके साथ सम्बन्ध बतलाते हुए आपने कहा-" हमें यह न भूळजाना चाहिए कि हमें जैनसमाजके दसरे पन्थोंके साथ हिल मिलकर रहना है तथा भारतनिवासी होनेके कारण हमें अपने देश-संबन्धी कर्तव्य भी करने हैं और अनेक सत्व प्राप्त करने हैं। सारी जैनजातिके हितके छिए 'जैन एसोसियेशन आफ इंडिया ' तथा ' भारत जैन-महामण्डल ' आदि संस्थायें स्थापित हुई हैं। इन संस्थाओं के साथ रहकर भी हमें काम करना है। हम सब भगवान महावीर स्वामीके पुत्र हैं और थोडेसे मत मतान्तरोंको यदि हम न गिनें तो हम सबकी मानता भी एक ही है। सबका अन्तिम साध्य मोक्षप्राप्ति ही है। अतएव बन्ध-भावकी विशाल भावनाके साथ हम सबको मिल कर जैनजातिकी भलाई करनेके यत्न करना चाहिए। " व्याख्यानके अन्तमें आपने निम्नलि-खित बहुमूल्य इच्छा प्रकट की "मेरी आन्तारिक अभिलाषा है कि हमारा समाज धार्मिक, सामा-जिक, आर्थिक और शारीरिक विषयोंमें आगे बढ़े, एकताके सुत्रमें बँधे और उच्चजीवन व्यतीत करने लगे। उसकी प्रत्येक व्यक्ति पहले मनुष्य-त्वके और पीछे जैनत्वके कर्तव्योंका पालन करनेके लिए शक्तिवान बने और अन्तमें इस भव और परभवके सुधारनेके लिए बुद्धिपूर्वक तत्पर हो।"

### १५ कान्फरेंसके प्रस्ताव।

कान्फरेंसने सब मिलाकर १८ प्रस्ताव पास किये, जिनमें दश प्रस्ताव केवल शिक्षासम्बन्धी थे। यह अब अच्छी तरहसे निश्चित होता जाता है कि उन्नतिके तमाम साधन शिक्षाके हाथमें हैं, इसलिए सबसे अधिक जोर शिक्षा पर ही देनेकी जरूरत है। बम्बईके शिक्षाखातेके डायरे-क्टरने जैन विद्यार्थियोंके शिक्षासम्बन्धी अंक प्रकाशित करनेकी स्वीकारता दे दी है। इसलिए कान्फरेंसने बम्बईके शिक्षासातेको धन्यवाद देने और अन्यप्रान्तोंके शिक्षाखातेको पेरणा करनेका भी एक प्रस्ताव पास किया। दिगम्बर कान्फरेंसको भी इस विषयमें प्रयत्न करना चाहिए । इससे हमें अपनी शिक्षाकी दशाका ज्ञान होगा। एक प्रस्ताव हिन्दी-यूनीवर्सिटीके सम्बन्धका था । उसमें युनीवार्सिटीकी स्थापना पर प्रसन्नता प्रकट की गई और उसके संचालकोंसे आग्रह किया गया कि हिन्द्धर्मके समान जैन्धर्मकी शिक्षाका भी वे प्रबन्ध करें। इसी प्रकारका एक प्रस्ताव बम्बई प्रान्तिक सभाके अधिवेशनमें भी पास हुआ है। आशा है कि इस ओरध्यान दिया जायगा। १५ वाँ प्रस्ताव जैनोंकी संख्यावृद्धिके सम्बन्धमें था। घटती हुई संख्याको बढानेके लिए पाँच उपाय बतलाये गये-१ जिन लोगोंने अपना असली धर्म छोडकर अन्य धर्म स्वीकार कर लिया हो उन्हें फिरसे जैनधर्ममें लानेका प्रयत्न करना, २ जैनधर्ममें रुचि रखनेवाले उच्चवर्णके आर्थोंको साधुमहाशयोंकी सम्मतिसे जैनधर्ममें दाखिल करनेका यत्न करना, ३ आरोग्यविद्याके निय-मोंका ज्ञान जैनसमाजमें फैलाना, ४ सघन वस्तीवाले बंड शहरोंमें गरीब और साधारण स्थितिके लोगोंके लिए कम किरायके हवादार मकान और कोठरियाँ बनानेके लिए जैनधनि-कान्फरेंसने अपने प्रेरणा करना ।

गत अधिवेशनमें जैनीमें मृत्युसंख्या अधिक क्यों हाती है, इसकी जाँचके छिए एक कमेटी बनाई थी। उक्त कमेटीने इससमय अपनी रिपोर्ट छपाकर बाँटी थी। पाँचवाँ उपाय इस रिपोर्टकी सूचना पर ध्यान देना बतलाया गया। रिपोर्ट बड़े महत्त्वकी है; परन्तु अफसोस है कि वह केवल बम्बई शहरकी है। सारे देशके जैनियोंकी मृत्युसंख्याके विषयमें भी इसी प्रकारकी एक रिपोर्ट प्रकाशित करनेकी जरूरत है। आशा है कि इसकी ओर और और समायें भी ध्यान देंगी।

## १६ तीसरी बैठकमें कुछ विघ्न।

ता० २३ अप्रैलको सभाका काम ११ बजेसे शुरू होनेवाला था और लोग ठीक समयपर उपस्थित भी होगये थे; परन्तु ढाई बजेतक काम बन्द रहा । श्रीयत पं० फतहचन्द कपुरचन्द हालनका नाम पाठकोंने सुना होगा । आप इवे-ताम्बर समाजके बडे नामी वक्ता, नि:स्वार्थ सेवक और विद्वान पुरुष हैं। आप कई बार युरोप और अमेरिकाकी सफर कर आये हैं। आपका हृदय बहुत उदार है और समस्त जैनसमाजकी उन्नतिके लिए आप निरन्तर कई वर्ष हए हैं प्रयत्न किया करते पार्हीतानेमें आपकी इच्छाके विरुद्ध कुछ जैन बिद्यार्थियोंने आपकी पादपूजा की थी, इस कारण पादपूजाके रजिस्टर्ड अधिकारी कुछ ध्वेताम्बर साधुओंने आपके विरुद्ध आन्दोलन ग्रुह्न किया था और उन्हें संघसे बाहर निकाल डालनेके लिए कमर कसी थी। इसका फल यह हुआ कि इवेताम्बरसमाजमें दो बडे भारी पक्ष पड गये-एक पं॰ लालनका अनुयायी और दूसरा साधुओंका । यह फूट अभी तक चली आती है और उसीके कारण उस दिनकी बैठकका काम-हाई बजेतक शुरू न होसका। एक पक्ष चाहता

था कि पं० लालनके स्टेजपर व्याख्यान हों; परन्तु दूसरा पक्ष इसका विरोधी था । सभापति महाशयने बड़ी काठिनाईसे विरोध शान्त किया और उस दिनका काम ज्यों त्यों करके समाप्त किया। पं० लालन स्वयं ही उस दिन न आये; उन्होंने अपने कारण कान्फरेंसके काममें बाधा पहुँचे, यह पसन्द न किया। उनके व्याख्यानोंके विना कान्फरेंसकी स्टेज सूनीसी रही। अवस्य ही वीतराग साधुओंको—धर्मके सर्वाधिकारियोंको इससे सन्तोष हुआ होगा।

## १७ एक सेठजीके पत्रका उत्तर।

हमारे एक शुभचिन्तक सेउजीने—जो जैनसमाजके बहुत ही प्रतिष्ठित पुरुष समझे जाते हैं—
अभी कुछ ही दिन पहले हमें एक पत्र लिखेनेकी
कृपा की थी जिसमें उन्होंने जैनहितेषीके पहले
अंकमें प्रकाशित हुए 'जैनोंकी वर्तमान दशाका
चित्र' शीर्षक लेखके सम्बन्धमें हमें उलहना दिया
था और हमें सदिच्छावश अनेक उपदेश देनेका
कृष्ट भी उठाया था। पत्रका उत्तर हमने जो कुछ
दिया था, वह यहाँ प्रकाशित कर दिया जाता
है। इससे उन सज्जनोंको भी संतोष हो जायगा
जिन्होंनें हमें सेठजीके ही समान उलहने देने या
उपदेश देनेका कृष्ट उठाया था और हम अवकाशाभावके कारण सबको पृथक् पृथक् उत्तर न
लिख सके थे। इससे हमारे पाठकोंकी भी अनेक
शंकाओंका समाधान हो जायगाः—

''महाशय, धर्मस्नेहपूर्वक ज्ञहार । आपका ता के २६-३-१६ का ऋपापत्र मिला । आपका पत्र पढ़नेसे चार बातोंका पता लगता है—एक तो आपको जैनधर्मकी उन्नतिकी बड़ी चिन्ता है, दूसरे आप स्वयं यह मानते हैं कि विधवाविवाह जैन समाजको अत्यन्त हानि पहुँचानेवाला और जैनधर्मके पवित्र आदर्शको मिटानेवाला है, तीसरे आपकी समझमें विधवाविवाहके पश्चकी चर्चा करना मन्द्बुद्धिन



लोंका काम है और चौथे आपकी आज्ञा है कि में पहले अंकमें प्रकाशित हुए विध्वाविवाहसम्बन्धी लेखका खंडन करूँ। मैं इन चारों ही बातोंपर नम्रता- पूर्वक निवेदन करना चाहता हूँ जिससे आपको मेरे विचारोंका पता लग जाय और आपके पत्रका उत्तर हो जाय।

" यह बड़े ही आनन्द्का विषय है कि आपको जैनधर्मकी उन्नातिकी चिन्ता है । सचमुच-ही आपका यह कर्तव्य होना चाहिए कि जिन विचारों या प्रवृत्तियोंसे समाज या धर्मको हानि पहुँचती हो, उन सबको रोकनेका उद्योग करते रहें। हितैषीके जिस लेखपर आपको आक्षेप है उसके विषयमें तो में आगे चलकर विचार कहूँगा। यहाँ आपका लक्ष्य इस ओर आकर्षित करना चा-हता हूँ कि वे विचार जो उक्त लेखमें प्रकट किये गये हैं थोडी देरके लिए मान भी लिया जाय कि हानिकारक हैं; परंतु यह भी तो सोचिए कि उनकी उत्पत्ति किस कारणसे हुई ? मेरी समझमें बालवि-षाह, बुद्धविवाह, कन्याविकय और विधवाओं पर होनेवाले अत्याचार, ये ही कारण हैं जिन्होंने विधवाविवाहकी चर्चाको जन्म दिया है । मैं पूछ-ता हैं कि विधवाविवाहकी तो चर्चा भी आपको असहा मालूम होती है, पर बाल और वृद्धाविवाह-के कार्य क्यों असहा मालूम नहीं होते ? उसकी ता चर्चामें भी अधर्म है और इनके प्रत्यक्ष कार्यों में भी अधर्म नहीं है ! आप कहेंगे कि इन कार्ट्यामें अधर्म तो है, पर किया क्या जाय ? लोग माने सब म ? पर यह उत्तर सन्तोष-जनक नहीं है। आप जैसे प्रतिष्ठित अगुए यदि चाहें-कमर कस लें तो ये पाय-प्रवृत्तियाँ अवश्य बन्द हो सकती हैं। हितैषीमें चर्चा न होने पाने, इसके लिए तो आप कटिबद्ध जान पडते हैं, पर इस चर्चाके जन्मदाता पापकायों के रोकनेके लिए-आप समर्थ होते हुए भी-कुछ भी उद्योग नहीं करते हैं. यह

जानकर आश्चर्य होता है । मान्यवर ! हमारे समा जके अगुए और धर्मात्मा कहलानेवाले लोग ऐसी गाढ निदामें सोये हुए पडे हैं कि उनको जगानेके लिए इस तरहकी उत्तेजना फैलानेवाली भयदायक चर्चा उठाना बहुत आवश्यक है। ऐसी भयंकर चर्चाके विना वे जागनेवाले नहीं । विधवाविवाह धर्मदृष्टिसे बुरा है या भला यह दूसरा प्रश्न है, इसका विचार आगे होगा; पर इसमें तो कोई संदेह नहीं कि लोगोंको भयभीत करके जगानेके लिए इससे अच्छा नुसखा और दूसरा नहीं। भल्म यह भी कोई जैनधर्मका न्याय है कि पुरुष तो पचास और पचपन वर्षकी उम्र तक विषय-भोग करते हुए भी सन्तुष्ट न होकर बारह वर्षकी नासमझ लड़-कीका जन्म मिट्टीमें मिला दें और बारह वर्षकी अनाथ विधवा इन्द्रियनिग्रह करनेके लिए लाचार की जाय ? हम लोग तो ऐशो-आराममें जिन्दगी बितावें और स्नियोंको दुःखके गढ़ेमें ढकेलकर उनकी ओर नजर उठाकर भी न देखें ? इसका नाम क्या धर्म है ? यदि हम सच्चे जैनी हैं और जैन-धर्मके गौरवका रक्षण करना चाहते हैं तो हमें बालविवाह, वृद्धविवाह, कन्याविक्रय और छोटी छोटी उपजातियोंका अस्तित्व मिटाना ही पडेगा। जबतक ये बातें न मिटेंगी तबतक इनसे उत्पन्न होनेवाला विधवा-विवाहका पाप रुक नहीं सकता। जबतक पापोंका मूल बना है, तबतक उनका फल चखना ही होगा । अतः आप जैसे सचे समाज-सेव• कों-अंग्रेसरोंको चाहिए कि विधवाविवाहकी चर्चाको सुनकर क्रोधित न हों, बल्कि इसकी आव-इयकताको खडी करनेवाले वृद्धविवाहादि कुक-म्मोंको-कमसे कम अपने अपने प्रान्तोंमें-शीघ ही बन्द करनेकी कीशिश करें, जिससे कि विधवा-विवाहकी आवश्यकता ही न रहे।

" अब मैं जैनहितैषिके लेखके मुद्देपर आता हूँ १ इस विषयमें पहले यह जानना चाहिए कि पत्रसम्पादकोंका कर्तव्य क्या है ? पबल याकि-वाले और गालीगलीज जिसमें न हो ऐसा कोई भी लेख कोई प्रसिद्ध लेखक भेजे तो सम्पादकको चाहे वह उससे सहमत हो या न हो; लोगोंको स्वयं विचार करनेका मौका देनेके लिए उसे अपने पत्रमें अवरुय प्रकाशित करना चाहिए। यही पत्र-सम्पादकोंका धर्म है। जिस लेखके विषयमें आप शिकायत करते हैं, वह लेख खास विधवाविवाहके विषयमें नहीं है । जैनसमाजकी तमाम परिस्थिति-योंके अनुभवसे उन्नतिके मार्गको बतलाना उस लेखका आशय है । स्त्रियोंके सिवाय और भी बहुतसी बातोंकी-शास्त्रोद्धार, ऐक्य, आत्मबलि आदिकी भी उसमें चर्चा है। इन सब चर्चाओं के पढ़नेंसे आपको स्वतः मालूम होजायगा कि लेखक महाशय जैनधर्म और जैनसमाजके सचे सेवक, भक्त और शुभेच्छक हैं। उनके अन्यान्य अनेक लेखों गंथों. और त्याख्यानों से में परिचित हूँ और उनके निजी वा सार्वजनिक जीवनका भी मुझे बहुत कुछ अनुभव है। मैं कह सकता हूँ कि उनका आशय हमेशा निर्मल और समाजसेवा करनेका रहता है। उनकी युक्तियाँ और अनुभव भी विस्तृत है। ऐसे पुरुषके विचारोंको हम अपने पत्रमें स्थान न दें तो फिर और किसके विचारोंको स्थान दें ? मुझे भय है कि आपने वह लेख शान्तिसे नहीं पढ़ा, यदि पढा होता तो आपको मालूम होता कि--

" उन्होंने पुनिवंवाहको धर्मकार्य नहीं किन्तु पाप ही माना है; इतना ही नहीं, उन्होंने तो प्रथम विवाहको भी धर्म नहीं किन्तु व्यवहार माना है । वे अखंड-ब्रह्मचर्य्यको ही धर्म समझते हैं और अखंड-ब्रह्मचर्य्य पालनेवालोंको ही वे पवित्र, उच्चतमजैन और पूज्य ठहराते हैं। परन्तु जिनसे अखंड-ब्रह्मचर्य-पालन न हो सके उनके लिए समाजने विवाहकी व्यवस्था की है और उसे धर्म-विवाह ठहराया है। इस शुभ हेतुसे कि लोग स्वप-

त्नींसे भी केवल विषयसेवनके ही अभियायसे संबंध न करें । प्रकृतिकी वास्तविक मंगा यह है । कि स्त्री पुरुष संभोगके विषयमें मितन्ययी हों और उनमें शारीरिक तथा मानसिक आरोग्य और बलकी वृद्धि हो । इस तरह मितसंभोगके द्वारा संतान भी बलिष्ठ होती है । परन्तु ऐसा उपदेश सुनकर लोग विषयसेवनमें मितव्ययी नहीं हो सकते, यह समझकर विवाहको धर्मविवाह टहराना पड़ा, ताकि धर्मके डरसे लोग स्वस्नीसम्बन्धमें भी नियमित रहें और विषय वासनाओंको रोकें।

" इस तरह लेखकने ब्रह्मचर्यको ही धर्म माना है और विवाहको धर्म नहीं; किन्तु व्यव-हारकी दृष्टिसे माना हुआ धर्म ठहराया है। इतना ही नहीं परन्तु स्वस्त्रीसे भी नियमित रहनेका उप-देश दिया है।

"िंफर जो लोग पहली और दूसरी कक्षाके नहीं हैं, अर्थात् तीसरी कक्षाके- कनिष्ठ आत्मबल-वाले हैं-या यों किए कि जो एकबार विवाहित हो चुकनेपर विधवा या विधुरकी अवस्थामें रह सकते, उनके लिए क्या करना चाहिए ? इस प्रश्नका उत्तर लेखक महाशय अनेक स्थिति-योंका विचार करके भिन्न भिन्न स्थितिवाले स्त्री पुरुषोंके लिए भिन्न भिन्न रूपसे देते हैं। उनकी प्रथम और सर्वोत्तम सलाह तो यह है कि सुयोग्य पुरुष और सुयोग्य स्त्रीका ही विवाह हो, अयोग्य स्त्री-पुरुषको समाज विवाह करनेकी आज्ञा ही न दे: जिससे कि छोटी उमरमें विधवा होनेकी संभावना ही न रहे। यदि हजारमें कोई एक दो विधावायें हो जायँ, तो उनके लिए कोई खास कानून ( विधवा-विवाहके समान ) रखनेकी जरूरत नहीं है। उनका मत है कि जब बहुतसे स्त्री पुरुष पुख्त उमरमें और गृह-संसार चलानेकी योग्यता ग्राप्त करके विवाह करेंगे तब विवाह ऐसा सुखमय हो जायगा कि स्त्रीको अपने प्यारे पतिकी मृत्युके बाद ट



पुरुषकी शय्यापर जानेका विचार भी पसंद न आयगा। (इस बात परसे लेखककी शुभानिष्ठाका स्थाल आप कर सकेंगे) इसके सिवा उनका यह भी कहना है कि विधवाओंको केवल उद्रपोषणके लिए ही पुनर्विवाहका आश्रय न लेना पड़े, इसके लिए समाजको चाहिए कि वह जगह जगह विध-वाश्रम खोले और उनमें उनके उद्रपोषणके सिवा उन्हें आत्मज्ञान देनेका प्रबंध भी किया जाय, जिससे वे उस ज्ञानके जोरसे अपने विकारोंपर जय प्राप्त कर सकें।

'' अब यह देखना चाहिए कि लेखक महा-शयने विवाहकी बकालत किस रूपसे की है। उ-न्होंने कहा है कि यदि हम लोग बालविवाह या वृद्ध विवाहको बंद न रख सकेंगे, तो बालविधवाओंकी संख्या बढती ही जायगी और उनके उद्रपोषण-के लिए कुछ न कुछ विचार करना ही पड़ेगा। अत-एव लेखककी राय है कि उनके लिए विधवाश्रम खोलकर उन्हें इन्द्रियनिग्रहकी शिक्षा दी जाय। पर जिन बहुत ही कम उम्रवाली स्त्रियोंसे इन्द्रिय-निग्रह न हो सके, उन्हें समाज को चाहिए कि पुन-विवाह की आज्ञा दे। यह बात ध्यानमें रखने योग्य है कि यदि बालविधवायें न हों तो विधवा-वि-वाह की जरूरत ही न रह जाय। विधवाविवाह पस-न्द न हो तो ऐसा प्रबंध करना चाहिए जिससे बाल-विधवायें ही न होने पार्वे और ऐसा प्रबंध करना स-माजके हाथमें है।

" एक ध्यान देने योग्य बात लेखक महाश्य यह लिखते हैं कि मुझे यह बात पसंद नहीं है कि प्रत्येक स्त्री—पुरुष अपनी इच्छासे पुनर्विवाह करें। ऐसा करनेसे समाजमें अव्यवस्था हो जायगी। समाजको चाहिए कि जो स्त्री फिरसे विवाह करना चाहती है उसकी उम्र क्या है, स्थिति क्या है, उसकी विवाहित स्थिति कितने समयतक काथम रही थी इत्यादि बातोंका विचार करके फिर

उसे पुनर्विवाह करनेकी इजाजत दे या उसका निषेष करे । तात्पर्य यह है कि समाजकी आज्ञाके सिवाय स्त्री-पुरुष खुदमुख्तारीसे पुनर्विवाह न करें । उनकी यह बात भी उनकी शुभनिष्ठाको प्रकट कर रही है ।

"इस कथनका उद्देश्य क्या है सो भी ध्यानमें रखना चाहिए । उनका मत है कि, हम यदि सभा-जके कानून बहुत सख्त रक्खेंगे तो लोग-इस धर्मको छोड्कर अपने सुभीतेवाले किसी अन्य धर्ममें चले जांवेंगे। इस लिए यह उचित समझ पड़ता है कि पहली दूसरी और तीसरी इन तीनों श्रेणियोंमें समाजके सारे मनुष्योंका समावेश किया जाय। बहाचारियोंका दर्जा सबसे ऊँचा है। विवा-हित स्त्रीपुरुषेंकी गणना दूसरे द्र्जेमें की जा सकती है और जो युनाविवाह करते हैं वे तीसरे दर्जेमें हैं। क्या यह न्यायसंगत नहीं हैं ? ऐसा करनेसे उत्तम मध्यम और कानिष्ठ तीनों ही प्रकारके लोग जैन धर्मको पालन कर सकेंगे। यादि ऐसा न किया आपद्धर्मके रूपमें भी विधवाविवाहकी आज्ञा न दी जायगी तो बहुतसे स्त्रीपुरुष आर्थ-समाजी या किश्चियन आदि बन जायँगे और बनते हैं।

" यहाँपर मैं आपकी एक बात याद कराता हूँ कि हिन्दूधर्मवालोंने भी बाह्मण, क्षत्री, वैश्य, शूद्र ऐसे चार दर्जे योग्यतानुसार रक्खे हैं और उत्तम बाह्मणसे कनिष्ठ शूद्रतक को हिन्दूधर्ममें स्थान दिया है । ऐसी व्यवस्था करनेसे जैनसंख्याकी कमी रुक जायगी। यदि आप कहेंगे कि क्या विधवाविवाह जैसे नीच काम करनेवालोंको हम जैनसमाजमें रक्खेंगे ? तो में पूछता हूँ कि क्या व्यभिचार, शराब खोरी, चोरी, दगाबाजी इत्यादि महानीच पाप जानियोंमें कम होते है ? और ऐसे पाप करनेवाले क्या जैनसमाजसे बहिष्कृत किये जाते हैं ? क्या यह बात सच नहीं है कि सचे जैन तो हजारमें एक दो ही हैं? तथापि व्यव

हार रक्षाके लिए हमने यही ठहरा लिया है कि मनुष्य चाहे जैसी अनीतिका सेवन करे परन्तु वह जबतक अपने मुँहसे तीर्थंकरोंका नाम जपता रहे ओर ' जैनधर्म सचा है' ऐसा कहता रहे तबतक उसे जेनी ही कहना चाहिए। जब ऐसी धारणा है तब उत्तम मध्यम और किनष्ट इन तीन प्रकारके लोगोंके जैनधर्ममें स्थान देनेसे क्या हानि है ?

'' इन बार्तोंका विचार बहुत कुछ शान्तिके साथ करने की आवश्यकता है। और और सुधार- कोंके समान हमारे लेखकने विषयसेवनकी पुष्टि देने या अधर्म सेवनका पक्ष नहीं किया है। लेखक यह बतलाना चाहते हैं कि विधवाओंकी दशा सुधारनेके लिए समाजका संगठन फिर नये सिरेसे करना होगा, तथापि यदि आपको और दूसरे धर्म- प्रेमी महाशयोंको उनकी किसी दलीलमें कोई दोष मालूम पड़े, तो उसकी निजी तौरसे या सामयिक पत्रों हारा चर्च होनी चाहिए। इससे समाजको लाभ ही होगा।

"सेउजी, अंतमें मैं आपसे एक ही विनय करना चाहता हूँ और वह यह कि जब गत कई वर्षोंमें आपने या किसी जैनभाईने मेरे लेखोंमें, विचारोंमें या व्यवहारमें कोई दोष नहीं देखा तब क्या केवल एक ही लेखको स्थान देनेसे मैं अधर्मका हिमायती हो गया ? जिन महाशयने यह लेख वे जैनसमाजके एक प्रसिद्ध लेखक, विचारक और धर्मसंवक हैं, उन्होंने धर्मसेवाके लिए अनेक कष्ट सहे हैं, उनकी महात्मा तिलक, खापर्डे आदि देशभक्तोंने पशंसा की है। ऐसे पुरुषको भी एक विषयके एक लेखके लिए अधर्मी समझना मेरी दृष्टिसे तो। साहस ही है। इस चर्चासे न उनका कोई निजी स्वार्थ है और न मेरा ही; तो भी मैं आपलागों की दलीं हैं सुननेको सदैव तत्पर हूँ और आप की समाजसेवा-की जिज्ञासाको-जो कि आपकी चिहीसे प्रत्यक्ष मा-लूम पडती है-देखकर आपको हार्दिक धन्यवाद देता हूँ। मैं चाहता हूँ कि हमारे समाजमें विचार सहिष्णुताका उदय हो और निजी रागद्देष आदिसे दुर रहकर शुभनिष्ठा और समाजसेवाके आशयसे पत्येक विषयका भलीभाँति ऊहापाह होता रहे।"

#### १८ आचार-दिनकर और यज्ञोपवीत ।

'यज्ञोपवीत और जैनधर्म ' शीर्षक नोट (पृष्ठ २४२) में जिन साधु महोदयके पत्रका एक अंश उद्भृत किया गया है, उन्हींके दूसरे पत्रमें लिखा है—

"यहाँ पर मुझे 'आचार-दिनकर ' मिल गया। देखनेसे माल्रम हुआ कि प्रन्थान्तमें, कर्ताने अपनी गच्छपरम्परा बेगरहका उद्धेख करनेवाळी लम्बी प्रशस्ति लिखी है। इस प्रशास्तिमें यह भी लिखा है कि इस प्रन्थकी रचना खेताम्बर और दिगम्बर सम्प्रदायके अनेक आचारविषयक प्रन्थोंका अविकास करके की गई है। इससे यह अनुमान निश्चित्र हुपसे-ही सकता है कि इसमें जो श्रावकोंको 'जनेऊ' पहननेका विधान बताया गया है वह किसी दिगम्बर प्रम्थका ही अनुसरण है। क्योंकि दिगम्बर सम्प्रदायमें एककी अपेक्षा अधिक प्रन्थोंमें 'जनेऊ' पहननेका विधान है और खेताम्बरसम्प्रदायके—आचारदिनकरको छोड़कर एकमें भी नहीं। "

## १९ ' दिगम्बरंजन ' के लेखक ।

उक्त साधु महोदय अपने इसी पत्रमें लिखते हैं-हितेषी और हितेच्छमें जो प्रनर्विवाहविषयक गंभीर और तात्त्विक विचार प्रकट किये जाते हैं उनके सम्बन्धमें सूरतके 'दिगम्बर जैन 'के पिछले अंकनें एक महाशय के कुछ उद्गार मेरे पढ़नेमें आये. तो मुझे बड़ी हँसी आई । लेखक अपने विचारसे खण्डन तो करने चले हैं पुनर्विवाहका और सारे लेखमें श्लोक भर दिये हैं पतित्रता सीता आदिके वृत्तान्तके। जो मनुष्य इस प्रकार पुराने **प्रन्थेंकि** श्लोकोंको सेनाको, विना समझे ही विज्ञ विचारकोंके सामने लड़नेके लिए भेजता है उसे इतना तो विचा-रना च।हिए था कि शत्रु किस दिशामें खडा है और इन निर्जीव सिपाहियों में बन्दूक उठानेकी भी शक्ति है या नहीं । 'शत्रु आया ' इतने शब्दोंको सुनक**र** हीं, चारे जिस दिशामें दौड़ पड़नेसे और आँख मीच. कर जो हाथमें आया उसे उठाकर फेंक देनेसे ही जो शत्रु परास्त यदि हो सकता तो जर्मन शत्रुका परा-जय करनेमें मित्रोंको इतनां बिलम्ब न लगता। परन्तु इतनी विचारशक्ति यदि हमारे इन श्रुतज्ञा-नियोंमें होती तो ये इस जड़समाजमें कुछ न कुछ चैतन्यका संचार अ**ब**३य करते । ''

## जनरल आमस्ट्राँग ।

(हे०- पं० शिवसहाय चतुर्वेदी। )

संसारमें लोकसेवासे बढ़कर दूसरा कोई पुण्य-काय नहीं है। आज हम एक ऐसे महापुरुषकी जीवनी पाठकोंको भेट करते हैं कि जिसने दास्य-पंक और अज्ञानान्धकारमें पड़ी हुई एक कार्ली अनार्यजातिके लिए अपार श्रम किया था, जि-सने उनको दास्यपंकसे उद्धार करनेके। हिए शस्त्र-धारण किया था और उन्हें सब तरहसे सुशिक्षित और स्वाबलम्बी बनानेमें अपना जीवनतक उ-त्सर्ग कर दिया था ! इस महात्माका पूरा नाम 'सेमएल चेपमेन आर्मस्ट्रॉग 'था। इनका जन्म जनवरी सन् १८३९ को हवाई-दीपमें हुआ था। इनके माता पिता धर्मोपदेशक (पादरी) थे। माता विदुषी थी इस लिए वह स्त्रियोंकी स-हायता करती थी और पिता धर्मीपदेशक. ध्यापकी और डाक्टरी-इन तीनों कामोंको कर-ते थे। माता पिताके लोकसेवा सम्बन्धी इन का-मैकिं पुत्र पर बहुत अच्छा प्रभाव पड़ा । हवा-ई-द्वीपमें यूरोपियन लड्कोंकी शिक्षाके । लिए जो पाठशाला थी आर्मस्ट्राँगकी प्रारंभिक शिक्षा उसी जगह हुई थी । आर्मस्ट्रॉग हवाई लोगोंपर हा-दिक प्रेम रखते थे। बहुत दिनोंतक उनके सं-सर्गमें रहकर उनकी धारणा हो गई थी कि-ह-वाईलोग दयालु और विश्वासी होते हैं, अति-थि और मेहमानोंका आदर-सत्कार प्रेमपूर्वक करते हैं ; वे खेती आदि परिश्रमके काम बहुत उत्तमता और ईमानदारीके साथ करते हैं-चोरी कभी नहीं करते।

आर्मस्ट्रॉगके हृद्यमें उनके प्रति बड़ी सहानु-भूति थी और वे उनको सब तरहसे सहायता देकर उनकी उन्नाति करनेकी इच्छा रखते थे। बें जानते थे कि यद्यपि उन लोगोंकी सामाजिक अवस्था हीन हैं, परन्तु उनकी आत्मिक स्थिति हम लोगोंहीके समान हैं। यदि उनको सहायता दी जावे—उनकी उन्नातिका मार्ग उन्मुक्त कर दिया जाय तो वे बहुत शीघ उन्नत हो सकते हैं।

सन् १८६० ई० में कालेज छोड़नेपर आर्म-स्ट्रॉगने मिशनकी नौकरी करली। साथ ही उन्होंने हवाई-भाषामें 'ही-हवाई' नामका एक समाचार-पत्र निकाला। उसके द्वारा वे हवाई लोगोंकी सुधारणाका प्रयत्न करने लगे। कुछ समयके बाद वे इस कामको छोंड़कर अमेरिका-संयुक्तरा-ज्यके विलियम्सटाउन नगरमें गये और वहाँ डा० हाफिन्स नामक तत्त्ववेत्ताके समीप रहकर अपने ज्ञानको परिमार्जित करने लगे। जिस समय वे वहाँ रहते थे उस समय बीच बीचमें उनकी इच्छा धर्मीपदेशक बननेकी होती थी, परन्तु उनकी वह इच्छ पूर्ण न हुई और उन्हें सन् १८६२ में लड़ाईके मैदानमें जाना पड़ा।

उस समय अमेरिका—संयुक्तराज्यमें दास्यप्रथा या गुलामगीरीके विषयमें बड़े जोरका आन्दोलन हो रहा था। इस स्थलपर पाठकोंको गुलामीके प्रारंभिक इतिहासकी कुछ बातें सुनाना उचित जान पड़ता है। लगभग चारसी वर्ष पहले अमे-रिका एक बीरान और जंगली देश था। सत्रहवीं शताब्दीके प्रारंभमें यूरोपीय लोगोंकी दृष्टि उस पर पड़ी और यूरोपसे भिन्न भिन्न देशोंके लोग जाकर वहाँ बसने लगे। वहाँ सेती आदिके लिए खूब जगह पड़ी थी, पर वह जंगलमय थी और उसके साफ करनेके लिए बहुत परिश्रमकी जरूरत थी । अतएव इन यूरोपीय लोगोंको--जो वहाँ जाकर जमींदार बन गये थे - खेती आदिके कामोंके लिए मज-दूरोंकी जरूरत हुई। इस कामके लिए आफिका-के नीयो या हबशी लोग जहाजोंमें भर भरकर हाये जाने हो। यह धँदा ख़ब चह पड़ा। च्यापारी लोग आफ्रिका जाकर वहाँसे बेचारे नीयो लोगोंको भेड-बकरीके समान बलपूर्वक भर हाते थे और अमेरिका आकर उन्हें मनमानें दा-मोंपर बेचते थे। पहले यह रोजगार पोर्तुगीजोंके हाथमें था, पर पीछेसे अँगरेजोंके हाथमें आग-या। यह दास्य-विक्रयका रोजगार दिनपर दिन बढ़ता ही गया और लगभग ढाईसौ वर्षीतक जा-री रहा। उस समय इन दासोंकी संख्या ४० ठालसे ऊपर हो गई थी । नीम्रोलोगोंपर उनके प्रभ या मालिक जो जो अत्त्याचार करते थे उ-नको सुनकर रोमांच हो आता है। वे बेचारे पराओं के समान बाजारमें खडे करके बेचे जाते थे, निर्दयतापूर्वक मारेपीटे और कभी कभी बध तक किये जाते थे ! और उनकी स्त्रियोंपर पैशाचिक अत्याचार होते थे ! कोई उनकी रक्षा करनेवाला न था। कहनेका तात्पर्य यह है कि न तो वे मनुष्य समझे जाते थे और न उसके प्रा-णोंका कोई मूल्य गिना जाता था। यह आसुरिक अत्याचार कैसा भयंकर होगा, इसका पाठक स्वत: अनुभव कर सकते हैं। इसी अमानुषिक अत्या-चारको दूर करनेके लिए अमेरिकाके कुछ सह-दय सज्जनोंने उक्त आन्दोलन उठाया था।

उत्तर प्रांत निवासी गोरे तो नीमोलोगोंको दासत्वसे मुक्त कर देना चाहते थे पर दक्षिणप्रान्त निवासी इसके घोर विरोधी थे। यह विरोध यहाँ तक बढ़ा कि अंतमें उत्तर और दक्षिण प्रान्तोंमें परस्पर युद्धकी भेरी बजने लगी और दाक्षण-प्रांतिनवासी धनी लोगोंके चुंगलसे लगभग ४० लास नीयोलोगोंको छुड़ानेके लिए युद्ध प्रारंभ हो गया। अंतमें उनका यह उद्देश सफल हुआ और पहली जनवरी सन् १८६३ को ढाईसौ वर्षोंकी गुलामीके बाद नीयोलोगोंको स्वाधीनता दे दी गई।

इस युद्धके समय अमेरिकांके प्रेसीडेण्ट लिंक-नको युद्धोपयोगी मनुष्योंकी बड़ी जरूरत थी, इस लिए उस समय हमारे चिरतनायकने आगे बढ़कर नीयो लोगोंकी सहायतार्थ युद्धभूमि पर पैर रक्खा। कप्तान आर्मस्ट्रॉगने इस कामको बड़े उत्साह और प्रेमके साथ किया—सुशिक्षित और धर्मवान् लोगोंको ऐसे ही कामोंसे प्रेम होता है। " नी-ग्रोलोग हमारे भाई हैं और उनको दासत्वसे छु-डानेके लिए हम लड़ रहे हैं।" इस भावको हृदयमें रखकर वे अपने कर्तव्यपालनमें लगे हु-ए थे। वे कभी निराशा नहीं हुए। इस भाव-नाका उल्लेख उन्होंने अपने एक पत्रमें इस तरह किया है—

"में किस लिए लड़ रहा हूँ १ कानूनके अनुसार नीग्रो लोग मुक्त हो चुके हैं, परन्तु दक्षिण
पांतवाले इस कानूनको मान्य नहीं करते हैं । मैं
दीन जनोंके लिए-उनकी स्वतंत्रताके लिए लड़ रहा
हूँ । यदि मैं इस युद्धमें मारा जाऊँगा तो समहूँगा
कि मेरे जीवनका उपयोग एक सत्कार्यके लिए
हुआ । क्योंकि यह महायुद्ध पवित्र-तस्वके लिए हो
रहा है । इस समय दक्षिणके लोगोंकी जगह जगह
विजय हो रही है; परन्तु मुझे दृढ़ भरोसा है
कि हमारी बाजू सत्यकी है, अत: अन्तमें
हमें ही यश मिलेगा । जब मैं इन नीग्रो
लोगोंकी ओर देखता हूँ, तब मुझे यही भावना
होती है कि ये मनुष्य हैं—स्वाधीनताके अधिकारी हैं;
इन्हें गुलामीमें रखनेका न किसीको अधिकार



और न ये सदा इस हालतमें रह ही सकते हैं। मैं इस युद्धभूमिपर जो कुछ करता हूँ उसे ईश्वरीय आज्ञा-ईश्वरीय काम समझकर करता प्रयत्नमें निश्चय है कि अपने किसी तरहकी न्यूनता न होने देकर उसे अंति-मसीमा तक पहुँचाऊँगा और जो कुछ संकट आपड़ेंगे उन्हें धीरतापूर्वक सहन करके अपने कर्तव्य पर दूढ रहूँगा । युद्धभूभि पर अगणित कष्ट होते हैं, परन्तु मैं उन्हें कष्ट नहीं गिनता । नीयोलोगोंको दासत्यसे मुक्त करना-गुलामीसे छुड़ाना बहुत उत्तम और पुण्यकर्म है। इस समय वे हमारे साथ हमारे समान ही युद्धभूमि पर लड़ रहे हैं। उनके गुणोंको देखकर कीन कह सकता है कि वे ग़ला-मीके योग्य हैं ? मुझे उनके उद्धारके लिए लडनेका मौका मिला इस कारण में अपनेको धन्य समझता हैं। हम मनुष्योंकी मनुष्यताके लिए लड रेह हैं। आजके युद्धमें मेरी सेनाके दो नीगोभाई काम आये हैं और मैंने उनको सच्चे नागरिकोंके समान षडे सन्मानसे मिट्टी दी है। जो पहले तुच्छ समझे जाते थे उनको आजमें बराबरीके नागरिक मानता हैं। उनका नागरिकों और सिपाहियोंका सन्मान देनेसे उनमें अच्छे अच्छे गुण प्रकट होंगे। इस थुद्धके परिणाम पर४०लाख नीम्रो भाइयोंकी गुलामी या स्वाधीनता अवलंबित है, इस लिए में प्राणपनसे लड रहा हूँ और इस कामके लिए अपने सर्वस्वकी आहुति देनेको तैयार हूँ। परसोकी बात है। नीमा लोग युद्धभूमिपर हमला करने जा रहे थे । उस समय शत्रु-सैन्यकी ओरसे गोलियोंकी मार पड रही थी, तो भी जब तक उन्हें सेनापतिकी आज्ञा महीं मिली, तब तक वे रुके नहीं अराबर शञ्जकी ओर बहुते गये। न वे पीछे हंटे और न किसी प्रकार भयभीत हुए । ये क्या उनके प्रशंसनीय गुण महीं हैं ? शाबास नीयोवीरो ! तुम्हारे इस गुणको वेखकर मुझे अतिशय आनंद होता है। "

उक्त पत्रको पढ़नेसे—जो उन्होंने युद्धक्षेत्रसे अपने घर भेजा था—कप्तान आर्मस्टाँगके उदार हृदयका पता लग जाता है।

कुछ दिनोंमें युद्धके समाप्त होनेका समय
आगया। दक्षिण प्रान्तकी सेनाका नायक ९
अप्रैल सन् १८६३ को शरण आगया और इस
तरह इस गृह-कलहके समाप्त होनेपर कप्तान
आर्मस्टाँगको इस कामसे छुट्टी मिल गई। थोड़े ही
दिनोंके बाद जब अमेरिकन सरकारने इनके युद्धकौशलको सुनकर इन्हें सेनाविभागमें उच्चपद
देनेके लिए बुलाया तब आर्मस्टांगने सोचा अब क्या
करना चाहिए? नौकरी करके सुस्ल-शान्तिपूर्वक
जीवन बिताना अच्छा है या रूसी-सूसी रोटी साकर दीन, असहाय और अज्ञानान्धकारमें पढ़े हुए
लोगोंके हितसाधनमें अपने जीवनको उत्ससर्ग करदेना। इस विषयमें उन्होंने अपने एक पत्रमें लिखा है।

" मैं सोच रहा था कि अब कौनसा काम करना चाहिए । मुझे जैसा में चाहता था वैसा ही काम मिल गया। इस देशमें दीनोंके उद्धारके लिए जो कार्य चल रहे हैं उनमें योग देना ही उचित समझ पडता है। लोकसेवाके लिए यादि मेरी बुद्धि और शक्ति काम आवे तो इससे बढकर अच्छा काम और क्या हो सकता है ? जनसेवा ईश्वरसेवा ही है. और इस कामको न करना ईश्वरकी आज्ञाका उल्लं-धन करना है-उसके प्रतिकूल चलना है। मैं जनसे-वारूपी इस ईश्वरीय आज्ञाको पालन करना सर्वधा उचित और अपना कर्तव्य समझता हूँ। युद्धमें परमेश्वरकी कृपासे बचे हुए इस शरीरको किसी परोपकार या जनसेवाके काममें लगाना ही उचित है। कोरा धर्मोपदेशक होना मुझे पसंद् नहीं हैं, क्योंकि उपदेशक होनेकी अपेक्षा किसी अच्छे काम-को करना लाख तरह अच्छा है। "

जिस समय मनुष्य विचार तरंगोंसे ध्याकुल हो जाता है उस समय वह बहुधा कुछ निश्चय नहीं कर सकता; परन्तु कईबार ऐसा होता है

कि जिस समय मनुष्यके मनमें कान्तिकारक विचार धूम मचाते हैं उस समय उसे एकाएक अपना अभीष्ट काम सूझ जाता है। हमारे चरितनायकको भी ऐसा ही हुआ । यह सच है कि ४० लाख नीयो कानुनके अनुसार दासत्वसे मुक्त होगये, परन्तु अब उन्हें क्या करना चाहिए? उनके भरण पोषण और रहनेके लिए क्या व्यवस्था करना चाहिए? इस समय राष्ट्रके साम्हने यही प्रश्न खड़ा था। पहलेके मालिकोंने अपने दासोंको सरकारके जिम्मेंकरके रसीद लेली। कुछ समय पहले जो दास सनाथ थे वे अब अनाथ हो गये-उन्हें कोई सहारा देनेवाला न रहा । स्वाधीनताप्राप्त नीयो लोगोंमेंसे अधिकांश दक्षिणपान्तों ही में रहते थे और वहाँके निवासी उन्हें किसी तरहकी सहायता नहीं देना उत्तरप्रान्तबालोंका इस चाहते थे । अंतको ओर ध्यान गया और उन्होंने इनके लिए योग्य सहायता देना शुरू कर दिया। सरकारने भी उनके लिए अन्न पानीका कुछ सुभीताकर दिया। इसके सिवा एक 'नीयो-हितेच्छ-मंडल 'भी स्थापित किया गया । उसके सभासद उनकी हर तरहसे मदद करनेके लिए तैयार हो गये। कप्तानं आर्मस्ट्रॉंगने यह सब देखकर और यह समझकर कि हमारे सोचे हुए सभी काम चालू होगये हैं-बडी प्रसन्नता प्रकट की । उन्होंने उन सब कामोंमें तन मन धनसे योग देना प्रारंभ कर दिया। और इस तरह सन् १८६६ से १८९३ तक उन्होंने अपने आयुष्यकी २७ वर्षे एकनिष्ठासे नीयोलोगोंकी सेवामें व्यतीत कीं।

दूसरे और भी कई आदमी व्यक्तिशः या संस्थायं स्थापित करके इस कार्यमें लग गये थे, तो भी आर्मस्ट्रांगका भाव और उत्साह आलौकिक धा-उसमें जरा भी शिथिलता न आई। वे भूख ध्यास भूलकर एक पतितजातिके उद्धारमें लगे थे। उनको न तो अपने सुसोंका ख्याल था और न स्वार्थों का; केवल नीमोलोगोंका उद्धार, यह एक ही विचार—एक ही ध्येय—एक ही कामना उनके मनमें जागरित रहती थी।

दूसरोंको दासत्वके फंद्रेस छुड़ानेवाला स्वतः ही अपने बलवान विचारोंका दास बनगया। क्या करना चाहिए ? क्या करनेसे एक पतित जातिका उद्धार होगा-वे निरंतर इन्हीं विचारों-में रहा करते थे और जो युक्तियाँ उन्हें सूझ पड़-ती थीं उन्हींके अनुसार काम करनेमें लग जाते थे। उन कामोंको पूर्ण करनेके लिए वेपत्र लिखते थे, मित्रोंसे प्रार्थनायें करते थे, व्याख्यान देते थे, और समाचार पत्रोंमें लेख लिखते थे। इस तरह इस दीनवत्सल महापुरुषका सारा समय इसी परोप-कार चिन्तामें बीतता था। इस तरहके प्रयत्नोंसे नीयो होगोंको खूब सहायता मिलने लगी; किसीने उनको घरपर नौकर रख ितया, किसीने खेंतोंमें तनरव्वाहसे काम करनेके लिए नियुक्त किया और किसी किसीने उनको अपने कारखा-नोंमें रखकर उनको काम सिखाना शुक्त कर दिया । इतना हो चुकने पर नीयो बालक बालि-काओंको पढाने लिखानेकी व्यवस्था करनेका विचार हमारे चिरतनायकके मनमें उत्पन्न हुआ और उसके लिए उन्होंने प्रयत्न भी शुरू कर दिया। पढ़ लिखकर सुाशिक्षित होना ही नीयोलो-गोंका सचा दास्यविमोचन या गुलामीसे छुट-कारा पाना था । परन्तु अभीतक इस बातकी ओर किसीका ध्यान नहीं गया था । आर्मस्ट्रॉं-गने नीयोबालक बलिकाओंकी शिक्षाके लिए अनेक लोगोंकी सहानुभूति सम्पादन की और उनमेंसे बहतोंने उनको द्रव्यकी सहायता देनेका वचन भी दिया। पाठशालाके लिए स्थान और पढानेके लिए योग्य विषयोंका चुनना, ये दो बा-तें ही महत्त्वकी थीं। इन दोनों बातों पर खुब



विचार करके उन्होंने स्वतः ही उनका निर्णय कर ित्या। थोड़ा लिखना पढ़ना सिखलाना, स्वच्छ-ता और आरोग्यताके नियमोंका ज्ञान कराना और लड़के लड़ाकियोंको अपने निर्वाहके योग्य जुदेजुदे काम धंदोंमें निपुण बना देना ही उनकी निर्द्धारित की हुई शिक्षाका उद्देश्य था। विषयोंकी योजना हो चुकनेपर पाठशालाके लिए स्थान चुननेका काम और बाकी रह गया।

पाठशालाके लिए वस्तीसे कुछ दूर स्वच्छ आरोग्यप्रद और मनोहर स्थान होना चाहिए। आर्मस्ट्राँग किसी ऐसे ही स्थानकी फिकरमें थे। प्रवासके समय उन्होंने हेम्पटन नदीके किनारे एक अत्यन्त मनोहर मैदान देखा और वह स्थान उन्हें पसंद आगया। उन्हें तत्काल ही यह भावना होने लगी कि मानो वह जगह हजारों विद्या-थिंयोंकी शिक्षाभूमि है। इस भावी शिक्षाभूमिके मनोहर दर्शन करके उनका मन आनंदसे नाच उठा । उन्होंने उसी भूमिको अपनी तपोभूमि बनानेकी ठान कर काम करना शुरू कर दिया। एक मिशनरी संस्थाने १६० एकर जमीन खरीद दी, एक मित्रने ७००००) रूपया दिये और एक मिशनसे ३००००) रु. मिलनेका अभिव-चन मिला। इतनी तैयारी हो चुकनेपर १ अक्टबर सन् १८६७ को इमारत बननेका काम शुरू किया गया। एक ही काममें पूर्ण उद्योग करते रहनेके कारण लोकमत विरुद्ध रहनेपर भी आर्मस्ट्राँगको यश मिले विना नहीं रहा । केवल इतना ही नहीं बरन् आगेके लिए उनका मार्ग भी प्रशस्त होगया।

हेम्पटन एक मनोहर स्थान है। वह उत्तर और दक्षिणप्रान्तोंके मध्यमें है। इस स्थानका ऐतिहासिक महत्त्व भी कुछ कम नहीं है। यूरो-पियन लोगोंकी पहली आबादी इसी स्थानके समीप हुई थी। पहले नीमो लोग जब दास बनाकर लाये गये थे तब वे भी इसी जगह उतारे गये थे। सिविल-वारमें सरकारी सेनापित जनरल गाँटकी मुख्य छावनी इसी जगह थी और इसी जगहपर जनरल बटलरने नीमो लोगोंके दास्यविमाचनकी घोषणा की थी। इस पुण्यक्षेत्रमें आर्मस्ट्रॉगने अपने विद्यालयको स्थापित करके मानो उसे तीर्थराज बना दिया। हेम्पटन-विद्यालयमें नीमो बालक बालिकाओंकी शिक्षाके लिए जो योजना की थी, उसके विषयमें आर्मस्ट्रॉगने एक जगह लिखा है—

नीयो बालक बालिकाओंको धंदा सिखानेका परिणाम अच्छा होगा, इससे वे बहुत बुद्धिमान् और तीक्ण बुद्धि होंगे। स्वावलम्बनका महत्त्व समझ जाने
पर 'यह काम हलका है—यह हमारे करने
योग्य नहीं है।' इत्यादि बातोंको वे भूल जावेंगे।
सुशिक्षासे उनको नियमितरूपसे काम करनेकी आदत
पड़ जावेगी। जो विद्यार्था उच्चिक्षा प्राप्त करेंगे
वे पढ़िलखकर शिक्षक या उपदेशक बनकर जातिउद्धारके के लिए कटिबद्ध होंगे। इसमें कुछ भी
संदेह नहीं है कि नीयोबालक शिक्षा पाकर उद्योग्या, सुशील और कामकाजमें चतुर निकलेंगे।''

सरकारीतौरसे भी नीग्रोलोगोंको शिक्षा देनेके लिए प्रयत्न चल रहा था। इस कामकी व्यवस्था करनेके लिए महात्मा आर्मस्ट्रॉग ही चुने गये और उन्हें 'जनरल' की उपाधि प्रदान की गई। आपने इस कामको बहुत सुन्दर रीतिसे चलाया परंतु आपके मनमें सदैव यह बात जागरित रहा करती थी कि कब हेम्पटन विद्यालय बनेगा और कब मैं नीग्रो बालकोंको शिक्षा 'दूँगा। पढ़ाने लिखानेके कामको वे बहुत पसंद करते थे। अतएव हेम्पटन-विद्यालयका भवन तैयार हो जाने पर उन्होंने और सब कामोंको छोड़ कर केवल उसीकी ओर चित्त लगाया। सन् १८६८ की पहली अप्रैलके शुभ मुहूर्तमें विद्यालय खोला

गया। इस शुभ अवसर पर आर्मस्ट्रॉगके गुरु भी उपस्थित थे। पहले पहल विद्यालय बहुत छोटे स्कीम पर खोला गया था—पहले दिन विद्यार्थिं योंकी संख्या केवल १५ थी। विद्यार्थियोंको सबेरे हाथके काम करनेकी और दो पहरको पढ़ने लिखनेकी शिक्षा दी जाती थी। न तो विद्यार्थियोंसे फीस ली जाती थी और न अध्यापकोंको बेतन दिया जाता था। इस तरह पाठशालाका काम चलने लगा। धीरे धीरे विद्यार्थियोंकी संख्या जैसे जैसे बढ़ती गई, मित्रोंकी सहायता और एकत्रित हुए द्रव्यसे वैसे वैसे अध्यापक भी बढ़ाये जाने लगे। जनरल आर्मस्ट्रांगके कुछ मित्रोंने उनसे वेतन लेनेके लिए अनुरोध किया था। इस विषयमें उन्होंने एक जगह लिसा है:—

"मेरे मित्र मुझे वेतन लेनेके लिए कहते हैं; परन्तु निर्पेक्ष काम करना ही अच्छा और श्रेयस्कर होता है। युद्धके समय शत्रुसैन्यके अधिकारी बिना तनरव्वाह लिए लड़ते थे; तब क्या मैं विद्यादानके कामको बिना बेतनलिए नहीं कर सक्रूँगा ? यह मेरा व्रत है, इस व्रतको मैं बिलकुल निरपेक्षतासे करता रहूँगा ''।

हेम्पटन विद्यालयके लिए जब जब नये मकान बनवानेका अवसर आता था या जब जब किसी दूसरे कामके लिए मजदूर लगाये जाते थे तब तब जनरल आर्मस्ट्रॉग आधे यूरोपियन और आपे नीग्रो लोगोंको कामपर लगाते थे और जाति-विषयक मेद्भावको भूलकर सबको समान वेतन देते थे। जनरल आर्मस्ट्रॉगने सन् १८६९ में एमा वाँकर नामक एक महिलासे पाणिग्रहण किया। इस महिलाके विचार बहुत ही उदार थे। उसे निष्काम कर्मोंसे बहुत प्रेम था। अब एककी जगह दो कार्य-कर्ता हो गये। श्रीमती एमा और आर्मस्ट्रॉग दोनोंके परिश्रमसे हेम्पटन-संस्थाका काम बहुत अच्छी तरहसे चलने लगा।

सत्कार्योंमें विरोध हुआ ही करता है, स्वार्थ का मोह अपना जाल फैलाता ही है, माया मोहकरूप धारण करके साम्हने आतीही है और इसी तरह न जाने क्या क्या विघ्न आया करते हैं। ऐसा ही यहाँ हुआ। अनरल अर्भस्ट्राँगको उनके कई मित्रोंने अमेरिका-काँग्रेसके सभासद होने और उसके द्वारा कीर्ति सम्पादन करनेकी सलाह दी थी: परन्तु उन्होंने उसे अस्वीकार की और गरीब शिक्षक रहने और केवल शिक्षक-का ही काम करनेकी इच्छा प्रगट की। कई लोग उनके इस कामको पसंद नहीं करते थे; वे पूर्वकी भाँति सदैव काले-गोरोंमें भेदभाव रखना चाहते थे। इस कारण दक्षिणके वर्जिनिया स्टेटकी ओरसे विद्यालयके रजिस्टर्ड करानेमें अडचन उपस्थित की गई। सभासदोंके मनमें पुराना कोध तो था ही, वे अनेक विघ्न खडे करने लगे। वे गोरे बालकोंको पाठशालामें लेनेसे रोकने लगे। जनरल आर्मस्टाँग कहते थे कि यद्यपि पाठशाला काले लड़कोंके लिए है; परन्त गोरे लडकोंके आने पर मैं उनके साथ सबको समान शिक्षा देनेका पक्षपाती हूँ । ऐसा होना अर्थात् भेदभावको मिटाना काले-गोरे दोनोंको लाभकारी है। अंतमें कर्मवीर आर्मस्ट्रॉगको सफलता प्राप्त हुई और ४ जून सन् १९७० को पाठशाला राजिस्टर्ड होगई । इस तरह पाठ-शालाका काम फिर निर्विध रीतिसे चलने लगा ।

सन् १८७० से १८९० ई० तक २० वर्ष पर्यंत जनरल आमिस्ट्रॉगने हेम्पटन—संस्थाकी उन्नतिके लिए अविश्रान्त परिश्रम किया। 'मनुष्य जातिका उपकार करना ही परम पुण्य-कार्य है और इसीसे ईक्वरकी प्रसन्नता प्राप्त होती है'। इस भावनासे उन्होंने लगातार काम किया। नीयो लोगोंको सब तरहसे उन्नेजन



देकर उनमें स्वाभिमान जायत किया, उनके आज्ञानान्धकारको दूर करके उनमें विद्याभिर-चि उत्पन्नकी, गुलामीके भावोंसे भरे हुए उनके दिलोंमें स्वाधीनताका जोश डाला, पाठशालाको उन्नत करने, सुन्दर इमारतें बनाने और शिक्षाको फलवती बनानेके लिए उन्होंने भरपूर प्रयन्न किया। वे बारह बारह घंटे तक संस्थाका काम किया करते थे। आर्मस्ट्रॉगका मत था कि ल-डके लडिकयोंके साथ पढ़नेसे दोनोंके विचारोंमें गंभीरता और आचारोंमें सभ्यता आती है; अत-एव उनके विद्यालयमें लडके लड़कियाँ दोनों साथ पढा करती थीं। वे अपने विद्यार्थियोंको शिक्षा दिया करते थे कि जिसको जो काम आता हो और जो जिस कामको अच्छी तरह कर सकता हो, वह उसे ही करे और उद्योगशील रहे। जो सीखना जानता हो वह अच्छी तरह सीखे, जो सिखाना जानता हो वह अच्छी तरह सिखावे । जिसे बर्ट्डके काममें रुचि हो वह बर्ट्डका काम करे और जिसे जूतोंपर पालिश करना आता हो वह पालिश करे । जनरल आर्मस्टॉंग ऐसे ही सत्कर्मीके ध्येय विद्यार्थियोंके सन्मुख उपस्थित किया करते थे । वे कहते थे कि नीयो मनुष्य हैं; यद्यपि वे सद्रोष हैं, अशिक्षित हैं, परन्तु उनमें दोषोंके दूर करने, शिक्षित और सुसभ्य होने की योग्यता भी है। वे लडकोंको धर्म और नीतिकी शिक्षा देकर उन्हें धर्मात्मा और सदाचारी बनानेका सदैव प्रयत्न किया करते थे। उनमें उत्साह लानेके लिए कभी कभी वे कहानियाँ भी सुनाया करते थे। उनकी एक कहानी नीचे लिखी जाती है:--

'' विद्यार्थियो, एक बिल्ली थी, उसे अभीतक झाड़पर चढ़ना नहीं आता था। एकवार उसके पीछे कृता लगा,तब वह भागते भागते पेड़के समीप जा पहुँची । उसने सोचा कि झाड़पर चढ़नेके सिवा रक्षाका और कोई उपाय नहीं है । चढ़ना तो आता नहीं है पर अब तो किसी तरह चढ़ना ही होगा, नहीं तो बस मरी। अब चढ़ना ही होगा, ऐसा सोचकर वह झाड़पर चढ़नेका प्रयत्न करने लगी और चढ़ गई । विद्यार्थियो ! तुम्हें भी सदैव ऐसा ही प्रयत्न करना चाहिए।"

महातमा आर्मस्ट्रांग सच्चे कर्मवीर थे। वे एक बडी संस्थाको बड़ी ही उत्तम रीतिसे चलाते थे। इससे कोई यह न समझे कि उस संस्थाके लिए उनके पास कोई खजाना भरा पड़ा था, या कोई उन्हें घर बैठे द्रव्य दे जाता । नहीं, संस्थाके. खर्चके लिए उन्हें प्रवास करना पडता था, गाँव. गाँव नगरों-नगरों भटकना पड़ता था, व्याख्यान देना पडते थे, लोगोंको अपना उद्देश समझाना पडता था और समाचार पत्रोंमें लेख लिखना पड़ते थे । आप स्वतः समझ सकते हैं कि किसी आश्र-म या संस्थाके लिए पैसे इकट्टे करना कोई सह-ज काम नहीं है-उसके लिए बड़ी सरगर्मी, अपार बुद्धिमत्ता, सचरित्रता और चतुराईकी आवश्यकता है । उन्होंने १२ वर्षोंमें संस्थाके लिए १८ इमार-तें बनवाई और बहुतसा शिक्षणोपयोगी सामान खरीदा । इन सब कामोंके लिए उन्होंने इसी तरह पैसा एकत्रित किया था। इस तरहके अपार और आविश्रान्त परिश्रम द्वारा उन्होंने नीग्रोलोगें-में योग्यता बढ़ाई और उनको हीनावस्थासे खींच कर उन्नत अवस्थाके मार्गपर आरूढ कर दिया।

जनरल आर्मस्ट्रॉगको इस काममें सफलता मिलते देखकर और भी कई लोगोंने उनका अनु-करण किया। हेम्पटन विद्यालय एक प्रकारकी प्रयोगशाला या अनुभव प्राप्त करनेकी जगह थी। इसमें शिक्षा पाकर और काम सीखकर और और लोगोंन भी कई विद्यालय खोले। इस काममें सबसे अधिक सफलता बुकर टी. वािहां-गटन नामक उनके एक नीग्रो—शिष्यको हुई। उन्होंने टस्केजीमें एक नीग्रो—संस्था खोलकर अपनी जातिका जो कल्याण किया, उसकी शतमुखसे भी प्रशंसा नहीं की जा सकती है। बुकर टी. वािहांगटनकी टस्केजी—संस्थाको देख कर उन्हें बहुत संतोष होता था। सन् १८८७ और १८८९ इन दोनों बषींमें दो विश्वविद्याल-योंने इन्हें एल. एल. डी. की बहुत ही बड़ी और सन्मानसूचक पदवी दी थी।

आर्मस्टाँगका मत था कि नीमो लोगोंके लिए राजकीय अधिकार प्राप्त करा देनेकी अपेक्षा उनमें ज्ञान फैलानेकी जियादा जरूरत है। वे जैसे जैसे सुशिक्षित होते जायँगे उनको वैसे वैसे अधिकार भी मिलते जायँगे। आखिर ऐसा ही हुआ। नीमोलोग लुजियाना प्रान्तमें बड़े बड़े ओहदोंपर नियुक्त होकर गोरे और काले लोगों पर समान रूपसे शासन करने लगे।

महात्मा आर्मस्ट्रॉगने जीवन भर लोकसेवा-इ। काम किया । वे सदैव एक समान परिश्रम किया करते थे। विश्राम क्या वस्तु है इसे वे जानते ही न थे। इस तरह आविश्रान्त परिश्रम करनेसे उनका शरीर क्षीण हो गया। वे मरनेके पहले सन् १८९३ ई. में अपने प्रिय शिष्य बुकर टी. वाशिंगटनकी 'टस्केजी—संस्था 'देख आये थे। उन्होंने उस समय कहा था कि वस अब हमारा काम हो चुका अब हम सुखके साथ चिरशान्ति—लाभ कर सकेंगे। उसी वर्ष इस महात्माका स्वर्गवास हो गया।

आर्मस्ट्रॉग लोकसेवा और परोपकारकी जी-ती जागती मूर्ति थे। उनका चरित प्रत्येक धर्म-सेवक और देशसेवकके लिए अनुकरणीय है। प्रत्येक देश और प्रत्येक जातिमें ऐसे महापु-रुषोंके जन्म लेनेकी आवश्यकता है। हमारे भार-तमें तो इस समय एक नहीं सैकड़ों आर्मस्ट्रॉगों-की जरूरत है। अमेरिकामें तो केवल ४० लाख नीमोलोगोंके उद्धारका कार्य था; परन्तु इस देशमें नीमो लोगोंके ही समान तुच्छ दृष्टिसे देखे जानेवाले कई करोड़ अस्पृश्य या अछूत जातिके लोग हैं जिन्हें हस्तावलम्बन देकर ऊपर उठानेका बहुत बड़ा कार्यक्षेत्र पड़ा हुआ है।





### आत्मानन्द्-ग्रन्थरत्नमाला ।

किसी भी धर्मकी रक्षा और प्रसारके लिए यह आवश्यक है कि उस धर्मका साहित्य--ग्रन्थभण्डार प्रकाशित किया जाय और इतना सलभ कर दिया जाय कि केवल उस धर्मके पालनेवालोंको ही नहीं; किन्तु इतर जिज्ञा-सुओंको भी वह विना कष्टके प्राप्त हो सके । जबसे मुद्रणकलाका-छापेकी कलाका आवि-क्कार हुआ है, तबसे ग्रन्थ-प्रसारका काम बहुत ही सहज-आश्चर्यजनक सुगम -हो गया है। इसकी क्रपासे बढ़ेसे बड़े ग्रन्थकी लाखों प्रतियाँ कुछ ही दिनोंमें या महीनोंमें तैयार हो सकती हैं, जब कि पहले एक ग्रन्थकी एक ही प्रति करानेमं महीनों लग जाते थे। यह छापेकी ही क्रपाका फल है जो ईसाइयोंकी धर्मपुस्तक बायबिलकी करोड़ों प्रतियाँ-शताधिकं भाषाओंमें छप कर प्रतिवर्ष निकती हैं और आज दुनियामें ईसाई धर्मके स्वरूपको समझनेवालोंकी संख्या सबसे अधिक है ।

यूरोपकी देखादेखी हमारे देशवासियोंका ध्यान भी छापेकी कलसे लाभ उठानेकी ओर गया; परन्तु जिस तरह और सब सुधारोंको हमने विना विरोध किये ग्रहण नहीं किया, उसी तरह इसको भी नहीं किया। भारतमें जितने धर्म हैं, उन सब ही धर्मके अनुयायियोंने शुरूशुरूमें अपने धर्मग्रन्थोंके छपानेका विरोध किया। यहाँका

शायद ही कोई धर्म या सम्प्रदाय होगा, जिसने इसका विरोध न किया हो; परन्तु इसकी आश्चर्यजनक सुविधाओं के आगे समीको सिर झुकाना पड़ा-किसीने कुछ वर्ष आगे और किसीने पीछे-इसे स्वीकार कर ही लिया।

औरोंके समान जैनधर्मके अनुयायियोंने भी इसका विरोध किया और खुब किया । पर छापेका प्रबल प्रवाह रुका नहीं -पक्केसे पक्के धर्मात्माओंकी भी कट्टरता उसके पूरमें बह गई। जहाँतक हम जानते हैं. सबसे पहले इवेताम्बर सम्प्रदायके ग्रन्थोंका ही छपना शुरू हुआ । दिगम्बरियोंमें इसकी चर्चा बहुत पीछे हुई। जिस समय दिगम्बरों के १०-२० ही ग्रन्थ छुपे थे उस समय इवेताम्बरसम्प्रदायका विरोध प्रायः शान्त हो चुका था। इसी कारण इस विषयमें श्वेताम्बरोंकी अवेक्षा दिगम्बर समाज बहुत पीछे है । यद्यपि । दिगम्बर समाजमें भी छापेका विरोध निर्जीव हो चुका है-यहाँ तक कि मालवा जैसा कट्टर शुद्धाम्रायी प्रान्त भी छापे-का अनुमोदक हो गया है, तो भी अभी इस विरोधका सर्वथा निमूर्लन करनेमें दिगम्बर सम्प्रदायको दो चार वर्ष और भी लग जाँयगे।

परन्तु अब विरोधी लोग बहुत ही थोंड़े रह गये हैं और जो हैं वे समाजके हानिलाभकी बहुत ही कम परवा करनेवाले अथवा 'संसारमें क्या हो रहा है ' इससे एकदम अज्ञान रहने- वाले हैं। तब इनकी परवा न करके कहा जा सकता है कि दिगम्बरसमाजमें छापेकी जीत चुकी है-उसकी उपयोगिताको स्वीकार कर लिया है दिगम्बरसमाजमें ग्रन्थ-प्रकाशनका जितना होना चाहिए उतना नहीं हो रहा है-बहत ही कम हो रहा है। और संस्कृत, प्राक्रतके यन्थोंके उद्धारके लिए तो अभी तक हमने कुछ भी नहीं किया है। ऐसी संस्था तो हमारे यहाँ एक भी नहीं है जो अनवरत रूपसे बिना किसी प्रकारके कष्टके इस कामको करती हो। पाठकोंको आगे चलकर मालूम होगा कि इवेताम्बर सम्प्रदायमें ऐसी अनेक संस्थायें हैं जो संस्कृत, प्राकृतके कई सौ ग्रन्थ प्रकाशित कर चुकी हैं।

इसका कारण क्या है ? क्या दिगम्बर-सम्प्र-दायके लोग कंजूस हैं ? अपने इवेताम्बर भाइयोंकी अपेक्षा क्या वे धार्मिक कार्योंमें कम पैसा खर्च करते हैं ? नहीं, इस विषयमें वे अपने भाइयों-की अपेक्षा अधिक नहीं तो कम उदार भी नहीं हैं। इस बातको हम दृढतापूर्वक कह सकते हैं कि यदि दोनों संम्प्रदायों के धार्मिक खर्चका जोड़ लगाया जायगा, तो वह प्राय बराबर ही निकले-गा। परन्तु खर्चके मार्ग दोनोंके भिन्न भिन्न हैं। दिगम्बरसमाजका सबसे अधिक रुपया मन्दिर बनवाने और प्रतिष्ठा करवानेमें खर्च होता है। ऐसा कोई वर्ष नहीं जाता है जिसमें कमसे कम पचास मान्दर न बनते हों और बीस पचीस प्रति-ष्ठायें न होती हों! अभी थोड़े दिन पहले जबलपु-रके पास एक रथप्रतिष्ठा हुई थी। कहते हैं कि प्रतिष्ठा करानेवालेने अपनी प्रायः सबकी सब पूँजी लगा दी-मुश्किलसे हजार दो हजारकी पूँजी उसके पास शेष रही होगी ! ऐसे कई धर्मात्मा

हमने स्वयं देखे हैं जिन्होंने अपनी चार पाँच हजारकी पुँजीमेंसे दो तीन हजार रुपया लगा-कर मन्दिर बनवानेका पुण्य लूट लिया ! बुन्देल-खण्ड ग्रान्तने तो इस विषयमें सबका नम्बर है लिया है । यदि वहाँके तमाम मन्दिरोंमेंकी गणनाकी जाय, तो वह जिन-प्रतिमाओंकी जैनोंकी संख्याकी अपेक्षा अधिक ही निकलेगी, कम नहीं ! सोनागिर तीर्थपर मन्दिरोंके मारे जगह नहीं है-सारा पर्वत मन्दिरोंसे ढक गया है, तो भी किसी धर्मात्माने अभी हाल ही वहाँ एक और मन्दिर बनवानेका शुभ संकल्प किया है ! परन्तु श्वेताम्बर-समाजमें यह बात नहीं है। मन्दिर और प्रतिष्ठाओंका रिवाज इस समाजमें बहुत ही कम है। यही कारण है कि उनके पास पुस्तकोद्धार जैसे अच्छे कार्योंमें खर्च करनेके लिए धन रह जाता है, परन्तु हमारे समाजके पास ईंट पत्थर चूना और लडु-ओंमें खर्च होकर इतना थोड़ा धर्मार्थधन रह जाता है कि उससे पुस्तकोद्धारका कार्य जैसा चलना चाहिए वैसा नहीं चल सकता।

दिगम्बरसम्प्रदायका अभी तक जितना साहित्य प्रकाशित हुआ है उसका अधिकांश उन लोगोंके द्वारा हुआ है जो इस कार्यको व्यवसायकी दृष्टिसे करते हैं; परन्तु इस ओर गहरी दृष्टि डालनेसे मलूम होता है कि व्यवसायियोंके द्वारा जैनसाहित्यका उद्धार होना असंभव नहीं तो कष्टसाध्य अवश्य है । जैनसाहित्यका आधिक भाग संस्कृत और प्राकृत भाषामें है और इन दोनों भाषाओंके जाननेवाले हमारे यहाँ इतने कम हैं कि उनके लिए ग्रन्थ छपवाकर कोई भी—व्यवसायी लाभ नहीं उठा सकता ! अतः जब तक ऐसी संस्थायें न खोली जायँगी, जो केवल ग्रन्थो-द्वारकी दृष्टिसे इस कामको करें तब तक जैन-साहित्यका उद्धार नहीं हो सकता, यह निश्चयहै।

हर्षका विषय है कि हमारे स्वेताम्बरी भाइ-योंने इस बातको समझ ित्या है और उन्होंने अभी अभी ऐसी कई संस्थायें स्थापित कर डाली हैं। बम्बईके 'सेठ देवचन्द लालचन्द—पुस्त-कोद्धार भण्डार 'का परिचय हम पहले कई बार दे चुके हैं जिसमें एक लाख रुपयेसे अधि-ककी पूँजी है और जिसके द्वारा अभी तक कोई २२—२३ ग्रन्थ छपकर प्रकाशित हो चुके हैं। आज हम एक और ऐसी ही स्वेताम्बर संस्थाका परिचय देना चाहते हैं जो अपने ढंग-की एक ही है और जिसने थोड़े ही समयमें आशासे अधिक काम करके दिखलाया है।

संस्थाका नाम, 'आत्मानन्द जैन सभा ' है । सुप्रसिद्ध इवेताम्बर साधु स्वर्गीय आत्मानन्द्जीकी स्मृतिमें लगभग १३-१४ वर्ष पहले भावनगरमें इसकी स्थापना हुई थी। इसके मंत्री श्रीयुत सेठ वहुभदास त्रिभुवन दासजी गाँधी हैं। सभाकी ओरसे आत्मानन्द नामका एक मासिकपत्र भी निकलता है। भाव-नगरमें एक और संस्था है जिसका नाम, जैन-धर्मप्रसारक सभा है। यह सभा बहुत पुरानी है और जैनग्रन्थोद्धारके कार्यमें उसने सबसे आधिक कार्य किया है। वह अब तक सैकडों ग्रन्थ प्रकाशित कर चुकी है। उसीका अनुसरण करके आत्मानन्दजैनसभाने भी दो तीन वर्षसे जैनग्रन्थोंके छपानेका काम कुरू कर दिया है और इस कार्यमें उसने बहुत बड़ी सफलता प्राप्त की है।

अब तक इस सभाकी ओरसे कोई ५० ग्रंथ प्रकाशित हो चुके हैं जो संस्कृत और मागधी भाषा-में मूल या संस्कृतटीका सहित हैं। इनके सिवा सभाके मुखपत्र आत्मानन्द प्रकाशके पौषके अंकमें जिन छपे हुए ग्रन्थोंकी सूची दी है उनकी संख्या २४ हैं। छपे हुए ग्रन्थोंमेंसे सभाके उत्साही मंत्री महाशयने नीचे लिए २९ मन्थ हमारे पास समालोचनाके लिए भेजनेकी कृपा है जिन्हें हम कृतज्ञतापूर्वक स्वीकार करते हैं:—

१ पंचसूत्र—आचार्य हिर्भद्रकृतव्याख्या-सिहत । पत्रसंख्या २९। इसकी व्याख्या विकमकी छिटी शताब्दीकी लिखी हुई है । मूल प्रन्थ इससे भी पहलेका होना चाहिए ।

२ धर्मरत्नप्रकरण-श्रीशान्तिसारिकृत । पत्र ८४ । यह विकमसंवत् ११६१ का रचा हुआ है ।

३ देवबन्दन-गुरुबन्दन-प्रत्याख्यान— देवेन्द्रसूरिकृत मूल और सोमसुन्दरकृत टीका सहित । प० ७० ।

**४ सिद्धपंचाशिका—दे**वेन्द्रसूरिकृत । प० १४ ।

५ विचारसंतातिका—महेन्द्रसूरिकृत । पत्र १७ । उक्त तीनों मन्थ विक्रमकी १३ वीं सदीके हैं ।

६ कुमारपालप्रवन्ध— पत्र १२० और ७ श्राद्धगुणविवरण—पत्र ८४। श्रीजि-नमण्डनगणिकृत ।

८ श्रावकन्नतभंगप्रकरण-पन्न ८।

९ समयसारप्रकरण—देवनन्दाचार्यं कृत स्वोपज्ञटीकायुक्त । प० ४४ ।

१० **धन्यकथानक**-द्यावर्द्धनक्कृत। पत्र ९।

११ सम्यक्त्वकौमुदी — जिनहर्षगाणि-कृत । पत्र ९० ।

१२ रत्नपालचपकथा—सोममण्डनगाणि-कृत । पत्र ३२ ।

**१३ गुरुगुणषट्त्रिंदात्ष्वट्रिंजाद्दीका —**रस्न-शेखरसूरिकृत । प० ९० ।

ये नौ ग्रन्थ विक्रमकी १६ वीं शताब्दिके बने हुए हैं। १**४ उपदेशसप्तात**—सोमधर्मगणिकृत पत्र १०२। इसकी रचना वि० संवत्, १५०३ में हुई है।

१५ विचारपंचाशिका— पत्र १० और १६वन्धवर्श्त्रांशिकासावचूरि— पत्र १०। वानरर्षिकृत ।

१७ ज्ञानसारसूत्र—यशोविजयकृत मूल और देवचन्द्रकृत टीका सहित । पत्र ११० । १८ प्रतिमाशतक—यशोविजयकृत मूल और भावप्रभसूरिकृत टीका सहित । प० ४५ । १९ सूक्तिरत्नावली—विजयसेनस्रिकृत। पृष्ठ ४८ ।

२० महादण्डकस्तोत्र — समयसुन्दरकृत । पत्र १२ । ये छह ग्रन्थ विक्रमकी सत्रहवीं शताब्दिके बने हुए हैं ।

्**२१ मेघदृतसमस्यालेखः**— मेघविजय इत । पृष्ठ २८ ।

२२ चम्पकमालाकथा—भावविजयग-णिकृत । पत्र २० । ये दो ग्रन्थ अठारहवीं शतब्दिके हैं ।

२३ धम्मिल्ल कथा । पत्रं ७ ।

्**२४ चतुर्विशतिजिनस्तुतिसंग्रह**−शीठ-स्म्युरिकृत । प० १२ ।

२५ चेतोदृत । पृष्ठसंख्या ३०।

२६ परमाणुखण्ड-पुद्गल-निगोद्धट् त्रि-शिका-रत्नसिंहसूरिकृत वृत्तिसहित । पत्र२२ । २७ रोहिणी-अशोकचन्द्र कथा-कनक-कुशल कृत । प० १६ ।

२८ पर्युषणपर्वाष्ट्राह्निकाव्याख्यान-विजयलक्ष्मीस्रि । प० १२ ।

२९ अन्नाय उंछकुलक—आनन्द्विजय-इत। प० १०। पिछले नी ग्रन्थोंका समय आदि अज्ञात है।

दो चारको छोड़ कर प्रायः सभी ग्रन्थ बम्ब-ईके निर्णयसागर प्रेसमें, बढ़िया और बहुमृल्य मजबूत कागज पर, खुले पत्रों भें सुपररायल बारह पेजी साइजमेंछपे हुए हैं। प्राय: प्रत्येक ही यन्थके प्रारंभमें ग्रन्थकर्ताका परिचय या रचनाका समय आदि दिया गया है । सम्पादन और संशो-धन योग्यतापूर्वक हुआ है । इस विषयमें सबसे अधिक उल्लेख योग्य बात यह है कि प्रायः सब ही ग्रन्थ चार चार पाँच पाँच प्रतियोंकी सहायतासे संशोधन किये गये हैं। किसी किसी ग्रन्थकी तो सात सात प्रतियाँ संग्रह करके सम्पादन किया गया है! इसका कारण यह है कि इवेतम्बरसम्प्रदायके प्राचीन पुस्तक-भण्डार पुस्तक-प्रकाशक-संस्थाओंके लिए प्रायः मुक्तद्वार रहते हैं। पर हमारे यहाँकी दुशा इससे ठीक उलटी है । हम लोगोंको एक एक प्रतिका प्राप्त करना भी बहुत कठिन है। डिपा-जिट रुपया रखने पर भी यन्थ नहीं मिलते। हमारे आराके ।सिद्धान्तभवनकी तो-जिसकी कीर्ति-दिग्विदिग्व्यापी हो रही है--अभीतक सूची ही तैयार नहीं हुई है, फिर उससे यन्थोंकी सहायता ली जाय तो कैसे !

इस ग्रन्थमालाकी सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इसका कोई भी ग्रन्थ विकी करनेकी इच्छासे नहीं छपाया जाता । इनका सबसे अधिक भाग साधु और साध्वियोंको दान किया जाता है। सभाके लाइफ-मेम्बरोंको एक एक प्रति मुफ्त दी जाती है । दूसरे विद्वानों और योग्य पुरुषोंको भी ये ग्रन्थ बिना मूल्य दिये जाते हैं। कुछ ऐसे जैनपुस्तकालय और जैन-मन्दिरोंके भण्डार भी हैं जहाँ प्रत्येक ग्रन्थकी एक एक प्रति दानस्वरूप भेज दी जाती है।

सभाके पास इस कार्यके लिए कितना फण्ड है और उसके कितने लाइफमम्बर हैं यह हमें मालूम नहीं; परन्तु श्वेताम्बरसमाजमें शास्र-दानकी पद्धित इतनी अच्छी है कि बिना कि-सी अच्छे फण्डके भी सभा इस कार्यको अच्छी तरह चला सकती है। जितने ग्रन्थ हमारे पास समालोचनार्थ आये हैं प्रायः उन सबके ही मुख-पृष्ठोंपर लिखा है कि यह ग्रन्थ अमुक श्रावक या श्राविकांके दान-द्रव्यसे छपाया गया। देखिए कैसी अच्छी प्रथा है! इस प्रथाका फल आप देखेंगे कि कुछ ही वर्षोंमें हजारों ग्रन्थोंका उद्धार ही जायगा।

श्वेताम्बर सम्प्रदायमें साधुओं या मुनियोंकी संख्या अधिक है और धार्मिक कार्योंमें ये ही उक्त सम्प्रदायके नेता समझे जाते हैं । इनके उपदेशों और शासनोंको लोग मानते भी बहुत हैं। एक तो शास्त्रदानकी प्राचीन प्रथा श्वेताम्बर समाजमें अभीतक अस्वितत रीतिसे चली आ र-ही है, दूसरे उनके कुछ साधुओंका ध्यान इस विषयकी ओर अधिक रहने लगा है। बहुत थोड़े प्रयत्नसे ही वे श्रावकोंको शास्त्रदानकी ओर प्रवृत्त कर सकते हैं। पर हमारे दिगम्बर सम्प्रदा-यकी अवस्था इससे भिन्न है। एक तो मुनियोंके अभावसे हमारे यहाँ शास्त्रदानकी प्रथाका ही प्राय: अभाव हो गया है, दूसरे जो थोड़े बहुत त्यागी ब्रह्मचारी हैं उनमें प्रायः अक्षरशत्र ही अधिक हैं, अतः वे इस कार्यकी ओर दृष्टि ही क्यों देने लगे ? रहे पण्डित लोग-जिनका कि समाजके अपर कुछ प्रभाव है-वे या तो ग्रन्थोंके छपानेको पाप समझते हैं, या कमसे कम अपने अन्न-दाता सेठोंको खुश रखनेके लिए-छापेकी चर्चा-से दूर रहना चाहते हैं। वे यदि चाहें तो प्रत्येक उत्सवमें, मन्दिरप्रतिष्ठामें, वतोद्यापनमें, तथा ब्याह-शादियोंकी खुशीमें शास्त्रदान करनेकी पद्धतिको जारी कर सकते हैं।

कार्यकर्ताओंको हम उनके इस सभाके पुण्यकार्यके उपलक्ष्यमें अनेकानेक धन्यवाद देते हैं और चाहते हैं कि वह इसी तरह अनवरत परि-श्रम करके सारे श्वेताम्बर साहित्यको सर्वसाधार-णके लिए सलभ कर दे और अपने दिगम्बर-समाजसे आग्रह करते हैं कि वह भी इस ओर शीघ ध्यान दे और अपने सबसे बड़े कर्तव्य-यन्थप्रकाशन-का पालन करे। स्वर्गीय दान-वीर सेठ माणिकचन्दजी जौहरीके स्मारकर्मे जो ग्रन्थमाला निकाली गई है उसका कार्य हमने उक्त आत्मानन्द-ग्रन्थमालाके ढंग पर ही शुरू किया है। यदि हमारा समाज इसकेद्वारा शास्त्रदान करनेकी ओर अनुरक्त होगा तो दिग-म्बर साहित्यका बहुत कुछ उद्धार होने लगेगा। कलकत्तेकी सनातनजैनग्रन्थमालाकी भी हमारा ध्यान जाना चाहिए। उसके द्वारा कई बड़े बड़े महत्त्वके ग्रन्थ शित हो चुके हैं। यदि उसकी आर्थिक स्थिति अच्छी हो जाय तो उसके द्वारा भी बहुत काम हो सकता है।

आत्मानन्द ग्रन्थमालाके संपादकोंका ध्यान एक बातकी ओर आकर्षित करके हम इस लेखको समाप्त करेंगे। उसके जितने ग्रन्थ देखनेका हमें सौभाग्य प्राप्त हुआ है उनमें एक पंच-सूत्रको छोड़कर शेष सब ग्रन्थ विकमकी बारहवीं शताब्दिके बादके हैं और उनमें भी अधिकांश पन्द्रहषीं शताब्दिके पीछेके रचे हुए हैं। हम यह मानते हैं कि पिछले साहित्यको प्रकाशमें लानेकी भी कम आवश्यकता नहीं है, तो भी अभी हमें सबसे अधिक उद्योग पाचीन साहित्यको प्रकाशित करनेके छिए करना चाहिए। आशा है कि हमारी इस सूचना पर सभा विचार करेगी।

# पुनर्विवाह विधेय नहीं निषिद्ध है। इ

"जिस हेतुसे विवाहकी आवश्यकता बतलाई गई है उसकी पूर्तिके लिए यह आवश्यक है कि वह एक और अचल होना चाहिए। ये दोनों शर्ते इतनी अधिक ज़रूरी हैं कि वे उस जगह भी—जहाँ कि स्त्र पुरुषका अनुचित सम्बन्ध होता है—मालूम पड़ जाती हैं। प्रेमनागेमें अचल न रहनेसे, तथा प्रेमको अपने सुभीतेका एक साधारण साधन समझ लेनेसे सुखकी प्राप्ति हो सकती है, यह कहना व्यवहार तथा नी तिके सिद्धांतोंकी गहरी अज्ञानता प्रकट करना है। ......मनुष्यकी स्वाभाविक अस्थिरता और तरंगोंको नियममें रखनेके लिए आवश्यक है कि समाज उसके कार्योमें हस्तक्षेप करे। यदि ऐसा न किया जायगा तो सुखके लिए एकके बाद एक व्यर्थ और दुःखकारक प्रयत्न करते करते मनुष्यका जीवन सर्वथा निष्फल और नीचा बन जायगा। ''

#### -आगस्ट काम्टी।

जैनसमाजमें पुनर्विवाहका प्रश्न बहुत सम-यसे द्वाया जा रहा था। आवश्यक होने पर भी एक पक्षके प्रभावके कारण इसकी चर्चा खुलकर नहीं होने पाती थी; परंतु देखते है कि अब इसकी चर्चा रुक नहीं सकतीं। चर्चाका न होना इस बातका प्रमाण नहीं है कि जैनसमाजमें इस प्रश्नका निर्णय हो चुका है अथवा सारा ही समाज पुनर्वि-वाहके विरुद्ध है, इस लिए आवश्यक जान पड़ता है कि इस प्रश्नका खूब खुलकर विचार किया जाय और इसकी अनुकूल और प्रतिकूल दोनों बाजु-अंकी अच्छी तरह जाँच की जाय।

हितैषीके पिछले प्रथम अंकमें जैनहितेच्छुके सम्पादक श्रीयुत बाडीलाल मोतीलालजी शाहने इस विषयमें अपने कुछ विचार प्रकट किये थे। आज हम स्वर्गीय पं० मणिलाल नमू भाई द्विवेदी वी.ए.के. विचार उनके एक पुराने लेख परसे यहाँ उद्धृत करते हैं। आशा है कि विचारशीलपाठ-क इनका गंभीरतापूर्वक अध्ययन करनेका कष्ट उठावेंगे। द्विवेदीजी गुजरातीके सुप्रसिद्ध विचारशील लेखक थे। वे पुराने आचार विचारोंके पोषक होनेपर भी नये विचारोंको सहन करनेवाले थे।

पुनर्विवाहका विषय बहुत ही विवादग्रस्त है। इसका निर्णय तब तक नहीं हो सकता है जब तक इन बातोंका मर्म अच्छी तरह न समझ लिया जायः—१ संसारमें नीति और धर्मकी रचनाके सिद्धान्त किस प्रकारके होने चाहिए ३ और हमारे देशके पूज्य स्त्रीपुरुषों में जो अनुकरणीय उत्साह, साहस, और शौर्य आदि गुण थे वे किस प्रकारके सिद्धान्तों पर चलनेसे उत्पन्न हुए थे।

जगतमें परंपरासे यही व्यवहार चला आ रहा है कि धर्मनीतिका सदुपदेश एक ओर तो कठिन, कष्टकर परन्तु शुभफलदायक मार्गकी योजना करता है और दूसरी ओर जिसे देख कर दया आ जाय ऐसे कष्टमें पड़ा हुआ मनुष्य उससे छुटकारा पानेका यत्न करता है। परन्तु विचार करनेसे मालूम होता है कि हमारी धर्मबुद्धि हमें जो ऊँचा स्वरूप—पिवत्र



मार्ग - बतलाती है वही सचा मार्ग है और उससि समाजका कल्याण हो सकता है। यद्यपि बहुत-से उदाहरण ऐसे मिलते हैं जो इस नियमसे विरुद्ध जाते हैं, परंतु उन्हें अपवाद ही समझ-ना चाहिए, और एक तरह वे मूल नियमको ही सबल करते हैं। एक साधारण उदाहरणसे यह बात अच्छी तरह समझमें आ जायगी। धर्मशा-स्रोंकी आज्ञा है कि सत्य बोलना ही फलदायक है,और उसीसे सब सुखोंकी प्राप्ति होती है । जिन जिन देशोंमें इस तरहका दृढ उपदेश दिया गया है वहाँ वहाँ कहना चाहिए कि सद्विद्या और साद्विचारोंका खुब ही प्रचार हुआ है और इसके विरूद्ध जिस देशमें सत्य बोलनेके विषयमें पूरा जोर नहीं दिया गया है वह देश अधम स्थिति-पर पहुँचा हुआ है। परन्तु ऐसा होनेपर भी क्या आप कह सकते हैं कि जहाँ सत्यका उपदेश दिया गया है वहाँ कभी असत्यके और जहाँ सत्यका उपदेश नहीं दिया गया है वहाँ कभी सत्यके छोटे मोटे उदाहरण नहीं मिल जाते हैं? परन्तु इससे क्या उन उन देशोंकी स्थापित रूढ़िको और उस रूढ़िके कारण प्राप्त हुई प्रतिष्ठा या अप्रतिष्ठाको हानि पहुँच सकती है ? कभी नहीं । इस सारे विवेचनका सारांज्ञ यह है कि किसी तात्कालिक तीव दुः सके का-रण व्याकुल होकर भले ही हम चाहे जिस मार्ग-को पकड़ लेना उचित समझ लें, तथापि उस विष-यका जो मूल सद्भुप है वहीं सच्चा मार्ग है और उसीके अनुसार चलनेसे संसार सुखमय बनेगा यह स्वीकार किये विना नहीं चल सकता।

पुनर्विवाहके मूक्ष्म विषयमें भी उपर्युक्त निय-मके अनुसार विचार करना चाहिए । स्त्रीको अपने पतिके अभावमें और पतिको अपनी स्त्री-के अभावमें फिरसे ब्याह करना उचित है या अनुचित, यह बात तब समझमें आयगी जब इसके करनेमें जो हेतु है वह और इसका कर-ना अनुचित समझनेमें जो सद्धर्म है वह, इन दोनोंकी तुलना की जायगी।

यद्यपि विवाहका उद्देश्य भरणपोषणरूप स्वार्थका जान पड़ता है; परन्तु यह देखना चाहिए कि इस सम्बन्धमें सची पवित्र गाँठ काहेकी है ? स्त्री पोषकशाक्तिका स्वरूप है और पुरुष उत्पादक शक्तिका। पुरुष शरीरबलमें बढ़ा चढ़ा है और स्त्री प्रेमवृत्तिमें । प्रेमवृत्तिमें पुरुष उत्पादक शक्तिका। पुरुष शरीरबलमें पुरुष उत्पादक शक्तिका। प्रेमवृत्तिमें पुरुष उत्पादक स्वापी कदापि नहीं कर सकता और यही उसका ऐश्वर्य है जो उसे पूज्य बनाता है। प्राचीन आचार्योंने इसी लिए स्त्रियोंकों पूज्य कहा है:—

प्रजनार्थं महाभागाः पूजार्हा गृहदीप्तयः। स्त्रियः श्रियश्च गेहेषु न विशेषोऽस्ति कश्चन॥

अर्थात प्रजाकी उत्पत्ति करनेवाली, महाभाग्य-वाली और इसी कारण पूज्य, घरकी दीपिका रूप स्त्री और लक्ष्मी इन दोनोंमें कोई भेद नहीं है। और भी कहा है:—

यत्र नार्थस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः । यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सार्वस्तत्राफलाः कियाः ।

अर्थात् जहाँ स्त्रियोंकी पूजा होती है वहाँ देवता निवास करते हैं और जहाँ ये नहीं पुजतीं वहाँ सारी कियायें निष्फल जाती हैं। याज्ञव- ल्क्य ऋषिने भी कहा है:—

भर्तृमातृपितृज्ञातिश्वश्रुश्वसुरदेवरैः। बन्धुभिश्र स्त्रियःपूज्या भूषणाच्छानाशनैः।

पति, भाई, पिता, जातिवाले, सास, ससुर, देवर और बन्धुओंको भूषण वस्त्र और भोजना-दिसे स्त्रियोंकी सेवा करनी चाहिए। स्त्रियोंको पूज्य बनानेवाले इस प्रेममय ऐश्वर्यकी पुरुषको

इतनी आवश्यकता है कि उसके बिना उसका जीवन कष्टमय है और उसके लिए मोक्षके मार्ग पर चलना कठिन है। इसी तरह पुरुषके बिना स्रीका निर्वाह होना कठिन है। तब स्त्री और परुष दोनोंके योगसे पूरा मनुष्य बनता है और उसी-का नाम विवाह है। विवाह केवल प्रेमकी गांठसे दृढ़ होता है। इस प्रेमके बलको दृढ़ करनेके लिए और उस बलसे उभयपक्षको जो मोक्षावि महान् लाभ होता है उसकी प्राप्तिके लिए यह प्रेम होना कैसा चाहिए? हमारा मत है कि यह प्रेम एक ही और अखण्ड होना चाहिए; नहीं तो जिस अमृत्य फलकी आज्ञा की जाती है उसे व्यर्थ ही समझना चाहिए । फ्रान्सका प्रसिद्ध विद्वान्, आगस्टकाम्टी भी यही कहता है कि " ऐसा प्रेम-इष्ट फल दे इस लिए एक, अविच्छिन्न और अखण्ड-मरणके बाद भी अखण्ड--होना चाहिए। यदि यह सिद्धान्त ठीक है तो फिर स्त्रीपुरुषके बीचमें-दोनोंमें पवित्र प्रेमका सम्बन्ध हो जानेके बाद-किसी दूसरेके लिए अवकाश ही कहाँ रहता हैं ? ऐसे अनेक उदाहरण हमारे सामनेसे गुजरा करते हैं कि बहुतसे स्त्री-पुरुष जिन्हें ऐसे प्रेममय विवाहका अनुभव हो गया है-मरणजन्यवियोगके संकटसे जरा भी नहीं डरते हैं; इतना ही नहीं बल्कि वे दूसरा सम्बन्ध करना अपनी पहली पवित्र गाँठको दूषित करनेके बराबर समझते हैं। ऐसी अवस्थामें पुनर्विवाहके होनेमें- 'प्रेम ' तो हेत् भूत हो ही नहीं सकता; क्योंकि यह वृत्ति जहाँ एकबार लग जाती है वहाँसे दूसरी जगहके लिए कभी हिलती भी नहीं है। अब यह सम-**इनेमें सरलता पड़ेगी कि प्रेमसम्पादित** विवाह और प्रेमके सिवाय दूसरी वृत्तिसे सम्पादित हुआ पुनर्विवाह, इन दोनोंमें क्या अन्तर है और यह भी समझमें आ जायगा कि यदि विवा-

हका सम्बन्ध एक और अखण्ड रक्ता जाय जिससे कि पुनर्विवाहका मौका ही न आने पांवे तो अच्छा है, और इसीसे यह भी सिद्ध हो जायगा कि पुनर्विवाह एक निषिद्ध आचार है।

जिन देशोंमें पुनर्विवाहका रिवाज लोक-सम्मत है वहाँ, और हिन्दुओंकी जिन जिन जातियोंमें यह जारी है उनमें भी, पुनर्विवाहका लाभ कितने स्त्रीपुरुष लेते हैं और उसे अच्छा समझते हैं, यदि इसकी गणना की जाय तो यह सिद्ध हुए बिना न रहेगा कि मनुष्य जातिकी स्वाभाविक वृत्ति ही प्रेमकी एकता पर दृढ है और उसीमें वह सुसका और महत्ताका अन्तिम परिणाम मान रही है। सुप्रसिद्ध बाबू प्रतापचन्द्र रायने अपने एक व्याख्यानमें कहा था कि " मनुष्यकी वृत्ति ही एक प्रेम करनेकी ओर बलवती जान पड़ती है। यदि कोई हिन्दुओं के लिए यह कहे। के इन्में प्रतिष्ठित समझे जाने-वाले ब्राह्मणोंका अनुकरण करके वैश्य शुद्रादि वर्ण पुनर्विवाहको बुरा समझने लगे हैं, तो इस बातको स्वीकारते हुए भी यह प्रश्न होता है कि जिन देशोंमें यह जायज है वहाँ क्यों बहुतसे स्रां-पुरुष इसे पसन्द नहीं करते ? उत्तर यही है कि जनसमाजका झुकाव प्रेमकी एकताकी ही ओर है। जैसे संसारके और और कामोंमें हढ-ताकी मुख्य आवश्यकता है उसी प्रकार प्रेम-सम्बन्धके व्यवहारमें भी है जिसके कि आधारसे सारे सुलोंकी मर्यादा बँधती है। यदि यह दृद्ता न होगी तो मनुष्य पुनर्विवाहके कारण जो बार बार विवाहान्वेषणकी आद्त पड़ जायगी उससे किसी एक स्थितिमें सुख न मान-कर, सारा जीवन सुख प्राप्त करनेकी एकके बाद एक परीक्षायें करनेमें ही व्यर्थ गवाँकर दुखी हुआ करेगा।



तब विवाहका बन्धन केवल प्रेमग्रान्थिसे होनेके लिए आवश्यक है कि दोनोंकी उम्र अच्छी हो (कमसे कम १६ और २५ वर्ष ) दोनों शिक्षित हों, (वर्तमानमें स्त्रियोंके लिए जिस प्रकारकी शिक्षी दी जाती है उसकी अपेक्षा जुदे ही प्रकारकी शिक्षा उन्हें मिलना चाहिए, जिससे उनकी मानसिक और नैतिक शक्तियोंका विकास हो।) और दोनोंका विवाह मा बाप या गुरुजनोंकी योग्य आज्ञानुसार उन दोनोंकी पसन्दगीके द्वारा हुआ हो। इस प्रकारके विवाहको ही सचा प्रेमग्रन्थियुक्त विवाह समझना चाहिए।

विवाहका यही स्वरूप हमें मान्य है और इसी कारण हम पुनर्विवाहको बुरा समझते हैं। परन्तु हमारे मित्र कहते हैं कि आप जैसे बतलाते हैं वैसे विवाह आजकाल नहीं होते हैं। अपने रीति-रिवाज बिगड़ गये हैं, शिक्षा दी नहीं जाती, बाल्यविवाहका जोर है और पसन्दगीका तो कोई अभिप्राय भी नहीं समझता है; तब इन सारे दुष्टाचारोंके दुष्ट परिणामका निवारण कैसे किया जाय ? जिन लडिकयोंने अभी विवाहका अर्थ भी नहीं सुना समझा है, उन्हें क्या विना अपराध जीबन भर द्र:खके गड़ेमें ही डाले रखना चाहिए? जिनके हृद्य है, जो पराये दुः लोंका अनुभव कर सकते हैं, वे दयाशील सज्जन इसका उत्तर देते हुए कहते हैं--"विषस्य विषमौषधम्-विषकी द्वा विष ही है।इस दु:खसे मुक्त होने-के लिए यदि पुनर्विवाहकी आवश्यकता है, तो उसे अपने दृष्टाचारोंका परिणाम समझकर होने दो-उसमें रुकावट मत डालो। " हम भी ऐसे द्यार्द्र सज्जनोंका सर्वाशतः अनुमोदन करते हैं; परन्तु साथ ही यह स्मरण रखनेकी प्रार्थना करते हैं कि हमारा वास्तविक मार्ग तो-जैसा पहले कहा जा चुका है-विवाह करके वैधव्यधर्म पालना ही है। पुनर्विवाह तो हमारी दुईतिके कारण, हमारी दुर्बेठताके कारण ठाचार होकर ग्रहण किया हुआ—क्षमा करने योग्य और सबके सहन करने योग्य मार्ग है।

पनर्विवाहको यदि कोई पाप माने, तो इसके लिए हम उसका आदर करेंगे। क्योंकि ऐसा माननेमें उसकी सद्घाद्धि-धर्मवृत्ति कारण है। प-रन्तु यदि कोई पुनर्विवाह करनेवालेको दुःस देनेके लिए या उसको जातिबहिष्कृत आदि क-रनके लिए तैयार हो, तो इसे हम जरा भी सहन नहीं कर सकेंगे। जब तुम प्राचीन आर्यधर्मके सिद्धान्तोंके विरूद्ध दूसरे न जाने कितने आचा-रोंको सहन कर रहे हो, तब इस एकको भी क्यों चपचाप सहन नहीं कर होते हो ? परन्तु वे लोग जो इस काममें उचित सहनशीलता प्रकट नहीं कर सकते हैं अर्थात् पुनार्विवाहक रिवाजसे क्षुड्ध हो जाते हैं, उनकी अपेक्षा वे लोग और भी अधिक दोषके भागी हैं पुनर्विवाहादि करनेको ही सचे सुधारका शुंगार समझते हैं। जो आचार हमें पसन्द हैं उन्हीं आचारवाले लोगोंको अपने पास रखना और दूसरों-को न रखना, इसके लिए तो हर एक अदमी स्वतंत्र है, परन्तु प्राचीन सित्सद्धान्तोंके नष्ट भष्ट करनेका किसीको भी अधिकार नहीं है। हमारे सुधारक भाई जितना परिश्रम इस अनिष्ट आचारको प्र-चिलत करनेके लिए करते हैं, उतना ही यदि विवाहके वास्तविक स्वरूपको समझानेमें, वि-वाहके सामाजिक नियमोंमें परिवर्तन करानेमें, और धर्मकी महत्ता समझानेमें करते तो यह व्यर्थका विवाद कभीका मिट गया होता। पुन-विंवाहकी रीतिको उत्तेजन देते समय वे यह बात मुल जाते हैं कि इस प्रकारके उत्तेजन-से, वे अन्यवास्थित विवाह भी स्थायी हो



जायँगे, जो कि अनेक अंशोंमें पुनर्विवाहको ज-न्म देनेवाले हैं और इससे दु:खकी परम्परा कभी बन्द न होगी। जिन कारणोंसे हम छोटी छोटी लड़िक्योंकी द्यायोग्य दशाको देखकर, विष -की ओषधि विष समझकर, पुनर्विवाह करनेके लिए लाचार होते हैं उन कारणोंको किसी तरह सबल न होने देना चाहिए । हमारा आचार ऐसा न होना चाहिए जिससे कि वह बुरा रिवाज सदा-के लिए गढ बाँधकर रह जाय कि जिसके कार-ण इस समय हम पुनर्विवाहके लिए लाचार हुए हैं। तात्कालिक दुःख दूर करनेके लिए लोगोंको अधिक सहनशीलता धारण करनेका उपदेश दो -ऐसा प्रयत्न करो जिससे वे पुनर्विवाहको सह-न कर हैं: परन्त ऐसा प्रयत्न मत करो जिससे यह उपायरूप अनिष्ट आचार सदाके लिए हमारे गले बँध जाय। पुनर्विवाहको विधेय कोटिमें मत हे जा ओं; परन्तु जिस निषेध कोटिमें वह है उसीमें रहने देकर उसे सिर्फ आपद्धर्म-लाचारीके कारण धारण किया हुआ रिवाज-समझो। सुधारकोंका काम है सिंद्वचारकी प्रवृत्ति करना । उसे छोड़कर अपनी शक्तियोंको दूसरी ओर-असद्विचारोंकी प्रवृत्तिकी ओर-लगाना हमें तो उचित नहीं जान पढ़ता।अना-डी वैद्योंकी पद्धतिपर चलना अच्छा नहीं। शरीरमें जो दोष हो गये हैं उन्हें दूर करनेकी द्वा न देकर **बे**वल उस दे।षके कारण उत्पन्न हुए तात्कालिक कष्टोंको दूर करनेका प्रयत्न करनेसे जिस प्रकार

शरीरका स्थायी आरोग्य सिद्ध नहीं होता है, उसी प्रकार समाज—शरीरके विषयमें भी समझना चाहिए। तात्कालिक उपाय करनेसे जिस प्रकार कुछ आराम मिलता है, उसी प्रकार पुनर्विवाहसे मिलेगा—हम यह नहीं कहते कि न मिलेगा—और वह मिले तो अच्छा, ऐसा हम चाहते हैं; परन्तु मूल दोषके दूर करनेकी ओर जो ध्यान नहीं दिया जाता है उसे हम बहुत ही बुरा समझते हैं और इससे भी बुरी बात यह है जो यह निषद्ध — आचार विधेयाचार समझा जाने लगा है और इस समय सुधारका शुभचिह्न गिना जाने लगा है।

सुधारकोंको चाहिए कि पुनर्विवाहका प्रचार करनेके पहले विवाहकी जो अव्यवस्था है उसे व्यवस्थित करनेकी कोशिश करें। जब तक जातियों और उपजातियोंके बन्धनके कारण स्त्रीपुरुष वर कन्या पसन्द करनेमें स्वतंत्र नहीं हैं तब तक विवाहपद्धति व्यवस्थित नहीं हो सकती। हमे यहाँ फिर कहना पढ़ता है कि मतमतांतरोंके कारण जो वर्तमान जातिमेद हो गया है, उसे छोड़कर जब प्राचीन चातुर्विणिंक धर्म स्थिर किया जायगा तभी हमारी अनेक सांसारिक अडचनें दूर हो सकेंगी, नहीं तो नहीं। सुधारकोंके द्वारा विवाहके शुम विचारके साथ साथ जातिबन्धनके शुद्ध क्षपका विवेचन होनेकी भी पूरी पूरी आवश्यकता है।

## चित्रशाला स्टीम प्रेस, पूना सिटीकी अनोसी पुस्तकें।

चित्रमयजगत्:—यह अपने ढंगका अद्वितीय सचित्र मासिकपत्र है। " इलेस्ट्रेटेड लंडन न्यूजः के ढंग पर बड़े साइजमें निकलता है। एक एक पृष्टमें कई कई चित्र होते हैं। चित्रोंके अनुसार लेख भी विविध विषयके रहते हैं। साल भरकी १२ कापियोंको एकमें बंधा लेनेसे कोई ४००,५०० चित्रोंका मनोहर अलबम बन जाता है। रंगीन चित्र भी इसमें रहते हैं। आर्टिपेपरके संस्करणका वार्षिक मूल्य ५॥) खाँ० व्य० सहित और एक संख्याका मूल्य ॥) आना है। साधारण कागजका वा० मू० ३॥) और एक संख्याका । >) है।

राजा रिवयमिक प्रसिद्ध चित्र:—राजा साहबके चित्र संसारमें नाम पा चुके हैं। उन्हीं चित्रोंको अब हमने सबके सुभीतेके लिये आर्ट पेपरपर पुस्तकाकर प्रकाशित कर दिया है। इस पुस्तकमें ८८ चित्र मय विवरणके हैं। राजा साहबका सचित्र चरित्र भी है। टाइटल पेज एक प्रसिद्ध रंगीन चित्रसे सुशोभित है। मूल्य है सिर्फ १) रु.।

चित्रमय जापान—घर बैठे जपानकी सेर । इस पुस्तकमें जापानके सृष्टिसौंदर्थ्य, रीतिरवाज, खाना पान, मृत्यु, गायनवादन, व्यवसाय, धर्मविषयक और राजकीय, इत्यादि विषयोंके ८४ चित्र, संक्षिप्त विषरण साहित हैं । पुस्तक अव्वल नम्बरके आर्ट पेपर पर छपी है । मूल्य एक रूपया ।

सचित्र अक्षरबोध—छोटे २ बचोंके वर्णपरिचय करानेमें यह पुस्तक बहुत नाम पा चुकी है। अक्षरोंके साथ साथ पत्येक अक्षरको बतानेवाली, उसी अक्षरके आदिवाली वस्तुका रंगीन चित्र भी दिया है। पुस्तकका आकार बढ़ा है। जिससे चित्र और अक्षर सब सुशोभित देख पड़ते हैं। मूल्य छह आना।

वर्णमालाके रंगीन ताश--ताशोंके खेलके साथ साथ बचोंके वर्णपरिचय करानेके लिये हमने ताश निकाले हैं। सब ताशोंमें अक्षरोंके साथ रंगीन चित्र और खेलनेके चिन्ह भी हैं। अवश्य देखिये। फी सेट चार आने।

सचित्र अक्षरिलिपि—यह पुस्तक भी उपर्युक्त '' साचित्र अक्षरबोध'' के ढंगकी है। इसमें बारा-खड़ी और छोटे छोटे शब्द भी दिये हैं। वस्तुचित्र सब रंगीन हैं। आकार उक्त पुस्तकसे छोटा है। इसीसे इसका मुल्य दो आने है।

सस्ते रंगीन चित्र—श्रीद्ताञ्चय, श्रीगणपति, रामपंचायतन, भरतभेट, हनुमान, शिवपंचायतन, सरस्ति, लक्ष्मी, मुरलीधर विष्णु, लक्ष्मी, गोपीचन्द, आहिल्या, शाकुन्तला मेनका, तिलोत्तमा, रामवनवास गर्जेद्रमोक्ष, हरिहरभेट, मार्कण्डेय, रम्भा, मानिनी, रामधनुविधाशिक्षण, अहिल्योद्धार, विश्वामित्र मेनिका, गायत्री, मनोरमा, मालती, दमयन्ती और हंस, शेषशायी, दमयन्ती इत्यादिके सुन्दर रंगीन चित्र । आकार ७+५, मूल्य प्रति चित्र एक पैसा।

श्री सयाजीराव गायकवाड़ बड़ोदा, महाराज पंचम जार्ज और महारानी मेरी, कृष्णाशिष्टाई, स्वर्गीय महाराज सप्तम एडवर्डके रंगीन चित्र, आकार ८+१० मुल्य प्रति संख्या एक आने ।

लिथोके बढ़ियाँ रंगीन चित्र—गायत्री, प्रातःसन्ध्या, मध्याह्न सन्ध्या, सायंसन्ध्या प्रत्येक चित्र।) और चारों मिलकर ॥) नानक पंथके दस गुरू, स्वामी द्यानन्द सरस्वती, शिवपंचायतन, रामपंचायतन, महाराज जार्ज, महारानी मेरी। आकार १६+२० मूल्य प्रति चित्र चार आना।

अन्य सामान इसके सिवाय सचित्र कार्ड, रंगीन और सादे, स्वदेशी बटन, स्वदेशी दिया-सलाई, स्वदेशी चाइ, ऐतिहासिक रंगीन खेलनेके ताश, आधुनिक देशभक, ऐतिहासिक राजा महाराज-बादशाह, सरदार, अंग्रेजी राजकर्ता, गवर्नर जनरल इत्यादिके सादे चित्र सस्ते मूल्य पर मिलते हैं हिस्कूलोंमें किंडरगार्डन रीतिसे शिक्षा देनेके लिये जानवरोंके चित्र सब प्रकारके रंगीन नकशे, डाईंगका सामान भी योग्य मुल्यपर मिलता है। इस प्रतेपर प्रज्ञ्यवहार कीजिये।

मैनेजर-चित्रशाला प्रेस, पूना सिटी।