

### विषय-सूची ।

77

| १ जैनर्त         | धिकरों           | का शा      | सनभे                                   | द्र-लेख        | बक,    |       |
|------------------|------------------|------------|----------------------------------------|----------------|--------|-------|
| श्रीयुत          | जुगलकिः          | तोरजी र    | मुख्तार                                | 1              | •••    | ३२५   |
| २ लुभा           | व या ल           | ।लच-       | ले॰, श्र                               | रियुत द        | या-    |       |
| चन्दजी           | गोयली            | य बी ग     | र.।.                                   | ••             | •••    | ३३२   |
| ३ सुखव           | ता उपार          | 🛿 ( कवि    | ता)- वे                                | ठे०,श्री       | युत    |       |
| -                | <b>केशोरजी</b>   |            | ••                                     |                |        | રૂર્ષ |
| ४ जै <b>न</b> हे | खक               | और         | पंच                                    | तंत्र-ले       | 5°,    |       |
| श्रीयुत          | मोतीला           | लर्जी बं   | ो. ए. ।                                |                | •••    | ३३६   |
| ५ बिधि           | কা সা            | बल्य       | और                                     | दौर्ब          | ल्य    |       |
| ( कवि            | वेता )-श्र       | ांयुत ड्   | गुगलकि                                 | शेरजी          | ł      | ३४४   |
| ६ काइर्म         | ोरका             | इतिहा      | <b>स−</b> ले                           | •, श्री        | युत    |       |
|                  | ासजी गु          |            |                                        |                |        |       |
| ৩ হ্যাক          | रायनाच           | वार्य      | ••                                     | •••            | •••    | રૂ૪૧, |
| ८ पुस्तव         | <b>फ्परिच</b>    | य          | •••                                    | •••            | • • •  | ३६२   |
| ९ जैनव           | र्मवाद           | और         | ে ব                                    | द्विषय         | ाक     |       |
| साहि             | <b>त्य-</b> ले•  | ,श्रीयुत र | मुनि जि                                | नविजय          | जी।    | ३७३   |
| १० प्रतिद        | ान (             | गल्प )     | - लेखक                                 | , গ            | युत    |       |
|                  | स्तजी श          |            |                                        |                |        | ३८४   |
| ११ अहिंग         | ता पर            | मो ध       | ર્નઃ-ેવ                                | •, প্রী        | युत    |       |
| लाला व           | ला <b>जप</b> तर। | य ।        | •••                                    | •••            | •••    | ३९४   |
| १२ विश्व         | ास (             | कविता      | )–ਅ                                    | ोयुत           | प्रेमी |       |
| हजारीव           | ठालजी ।          |            | •••                                    | •••            | •••    | ३९८   |
| १३ तीर्थों       | के झग            | ड़े कैरे   | ते मि                                  | <b>ਰੇ</b> ?–ਵੇ | ò٥,    |       |
|                  | वाडीलाव          |            |                                        |                |        | ३९९   |
| १४ तीन           | देवियों          | का संव     | वाद् (                                 | ( कवित         | (T)    |       |
| ले॰,             | श्रीयुत          | मित्रेसेन  | র্বা সী                                | न, रे          | नरठ    |       |
| कालेज            | 1                | •••        | •••                                    |                | •••    | ४०३   |
| कालेज<br>१५ विवि | ध प्रस           | <u>-</u>   |                                        | • • •          | •••    | كاهلع |
| १६ शिक्षि        | तोंकी            | उदारत      | ग-ले∘                                  | , શ્રોયુ       | त      |       |
| সহাি             | त.               | • •        |                                        | •••            | •••    | ४१७   |
| १७ व्यार         | ा और             | भीष्म-     | -                                      | •••            | •••    | ४१८   |
| १८ परोप          | देश-कु           | शल (       | कवित                                   | ग)-हे          | šo,    |       |
| श्रीयुत          | मोहनचन           | द सिंघ     | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | •••            | •••    | ४२०   |
|                  |                  |            |                                        |                |        |       |

### नियमावली ।

वार्षिक मूल्य उपहारसहित ३) तीन रुपया पेशगी
 है। वी. पी. तीन रुपया एक आनेका भेजा जाता है।

२. उपहारके बिना भी तीन रुपया मूल्य है। ३. ग्राहक वर्षके आरंभसे किथे जाते हैं और वोचसे अर्थात् ७ वें अंकसे । बीचसे प्राहक होनेवार्लोकों उपहार नहीं दिया जाता । आधे वर्षका मूल्य १।) रु॰ है ।

४. प्रत्येक अंकका मूल्य पाँच आने है ।

५. सब तरहका पत्रव्यवहार इस पतेसे करना चाहिए।

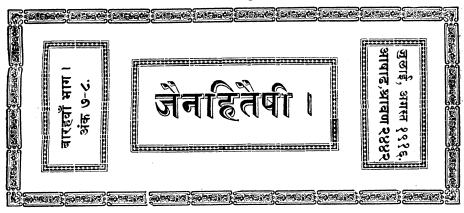
### मैनेनर**-जैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय.** हीराबाग, पो० गिरगांव-बंबई।

# प्रार्थनायें ।

- 9. जैनहितैषो किसी स्त्रार्थबुद्धिसे प्रेरित होकर निजी लाभके लिए नहीं निकाला जाता है। इसमें जो समय और झाक्तिका व्यय किया जाता है वह केवल अच्छे विचारोंके प्रचारके लिए। अत: इसकी उन्नतिमें हमारे प्रत्येक पाठकको सहायता देनी चाहिए।
- २. जिन महाशयोंको इसका कोई लेख अच्छा मालूम हो उन्हें चाहिए कि उस लेखको जितने मित्रोंको वे पटकर सुन्ध सके अवर्य सुना दिया करें।
- ३. यदि कोई लेख अच्छा न म लूम हो अथवा विरुद्ध मालूम हो तो केवल उसीके कारण लेखक या सम्पादकसे द्वेष भाव न घारण करनेके लिए सवि-नय निवेदन है।

#### दूसरे उपहारकी सूचना।

दूसरा उपहार अभीतक नहीं दिया गया, इसका कारण यह है कि जिन लेखक महाशयने उस लिख देना कहा है वे अवकाशाभावके कारण अव तक लिख नहीं सके हैं। तकाजा किया जा रहा है। ज्यों ही वे लिख देंगे, त्यांही उसके छपानेका प्रवन्ध कर दिया जायगा। कागज खरीदा हुआ रक्खा है। एक धर्मात्मा सज्जनने इस पुस्तकके छपानेका पूरा खर्च देनेकी स्वीकारता दे दी है। हितं मनोहारि च दुर्रुभं वचः ।



सारे ही संघ सनेहके सूतसौं, संयुत हों, न रहे कोउ देषी। प्रेमसौं पालैं स्वधर्म सभी, रहें सत्यके साँचे स्वरूप-गवेषी ॥ बैर विरोध न हो मतभेदतें, हों सबके सब बन्धु शुमेषी। भारतके हितको समझें सब, चाहत है यह जैनाहितेषी ॥

### जैनतीर्थकरोंका शासन मेद् ।

( ले०--- बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार । )

जैनसमाजमें, श्रीवट्टकेराचार्यका बनाया हुआ ' मूळाचार ' नामका एक यत्याचारवि-षयक प्राचीन ग्रंथ सर्वत्र प्रसिद्ध है । मूल प्रंथ प्राकृतमाधामें है और उस पर वसु-नन्दि सैद्धान्तिककी बनाई हुई ' आचारवृत्ति ' नामकी एक संस्कृत टीका भी पाई जाती है । इस ग्रंथमें, सामायिकका वर्णन करते हुए, ग्रंथकर्ता महोदय लिखते हैं कि: —

" बावीसं तित्थयरा सामाइयं संजमं उवदिसंति । छेदोवद्वावाणियं पुण भयवं उसहो य वीरो य ॥ ७–३२ ॥ '' अर्थात्—आजितसे लेकर पार्श्वनाथपर्यंत बाईस तीर्थकरोंने सामायिक संयमका और ऋषभदेव तथा महावीर भगवान्ने 'छेदो-पस्थापना ' संयमका उपदेश दिया है। यहाँ मूल गाथामें दो जगह 'च'(य) शब्द आया है। एक चकारसे परिहारविशुद्धि आदि चारित्रका भी प्रहण किया जा सकता है। और तब यह निष्कर्ष निकल सकता है कि ऋषभदेव और महावीर भगवान्ने सामायिकादि पाँच प्रकारके चारित्रका प्राति-पादन किया है, जिसमें छेदोपस्थापनाकी



यहाँ प्रधानता है । रोष बाईस तीर्थकरोंने केवल्ल सामायिक चारित्रका प्रतिपादन किया है । अस्तु । आदि और अन्तके दोनों तीर्थ-करेंग्ने लेदोपस्थापन-संयमका प्रतिपादन क्यों किया है ? इसका उत्तर आचार्य महोदय नीचे-की दो गाथाओंमें इस प्रकार देते हैं:---

३२६

"आचक्खिंदुं विभजिदुं विण्णादुं चावि सुहदरं होदि । एदेण कारणेण दु महव्वदा पंच पण्णत्ता ॥ ३३ ॥ आदीए दुव्विसोधणे णिहणे तह सुट दुरणुपालेथा । पुरिमाय पच्छिमा विहु कप्पाकप्पं ण जाणंति ॥ ३४ ॥"

टीका—" ..... यैस्मादन्यस्मै प्रतिपादयितुं स्वेच्छानुष्ठातुं विभक्तुं विज्ञातुं चापि भवति सुखतरं सामा-यिकं तेन कारणेन महावतानि पंच प्रज्ञप्तानीति॥३३॥" " आदितीर्थे शिष्या दुःखेन शोधंते सुष्ठु ऋजुस्वभावा यतः । तथा च पश्चिमतीर्थे शिष्या दुःखेन प्रतिपाल्यंते सुष्ठु वकस्वभावा यतः । पूर्वकालरीष्याः पश्चिमकाल-शिष्याश्च अपि स्फुटं कल्पं योग्यं अकल्पं अयोग्यं न जानंति यतस्तत आदौ निधने च छेदोपस्थानमुप-दिशत इति ॥ ३४ ॥"

अर्थात्—पाँच महात्रतों ( छेदोपस्था पना ) का कथन इस बजहसे कियागया है कि इनके द्वारा सामायिकका दूसरोंको उ -देश देना, स्वयं अनुष्ठान करना, पृथक् पृथक् रूपसे भावनामें लाना सुगम हो जाता है । आदि तीर्थमं शिष्य मुश्किल्से शुद्ध किये जाते हैं; क्योंकि वे अतिशय सरल स्वभाव होते हैं । और अन्तिम तीर्थमें शिष्यजन

९ इससे पहले टीकामें गाथाका शब्दार्थ मात्र दिया है।

कठिनतासे निर्वाह करते हैं; क्येंकि वे अति-शय वक्र स्वभाव होते हैं। साथ ही इन दोनें। समयोंके शिष्य स्पष्टरूपसे योग्य अयोग्य-को नहीं जानते हैं। इस लिए आदि और अन्तके तीर्थमें इस छेदोपस्थापनाके उप-देशकी जरूरत पैदाहुई है। यहाँ पर यह भी प्रगट कर देना जरूरी है कि छेदो-पस्थापनामें हिंसादिकके भेदते समस्त सावद्य कर्मका त्याग किया जाता है। इस लिए छेदोपस्थापनाकी ' पंचमहाव्रत ' संज्ञा भी है और इसी लिए आचार्य महोदयने गाथा नं० ६३ में छेदोपस्थापनाका 'पंचमहा-वत ' शब्दोंसे निर्देश किया है। अस्तु। इसी प्रंथमें, आगे प्रतिक्रमणका वर्णन करते हुए. श्रीवट्टकेर स्वामीने यह भी लिखा है:----

" सपडिक्रमणो धम्मो पुरिसस्सय पच्छिमस्स जिणस्स। अवराहपडिक्कमणं मज्झिमयाणं जिणवराणं ॥ ७-१२५ ॥ जावेदु अप्पणी वा अण्णदुरे वा भवे अदीचारो । तावेदु पाडिक्कमणं मज्झिमयाणं जिणवराणं ॥ १२६ ॥ इरिया गोयर सुमिणादि सब्व माचरदु मा व आचरदु। पुरिम चरिमाद्र सब्वे सव्वे णियमा पडिक्कमादि ॥ १२७ ॥ '' अर्थात-पहले और अन्तिम तीर्थकरका धर्म अपराधके होने और न होनेकी अपेक्षा न करके प्रतिक्रमण सहित प्रवर्त्तता है। तीर्थकरोंका बाईस मध्यके धर्म पर अपराधके होनेपर ही प्रतिक्रमणका विधान



शिष्य चलचित्त और मूढमना होते हैं--शास्त्रका बहुत बार प्रतिपादन करने पर भी उसे नहीं जानते । उन्हें कमशः ऋजु-जड और वक-जड समझना चाहिए--इस लिए उनके समस्त प्रतिक्रमण-दंडकोंके उचारण-का विधान किया गया है और इस विषयमें अंधे घोड़ेका दृष्टान्त बतलाया गया है । टीकाकारने इस दृष्टान्तका जो स्पष्टीकरण किया है उसका भावार्थ इस प्रकार है:----

" किसी राजाका घोड़ा अंधा हो गया । उस राजाने वैद्यपुत्रसे घोड़ेके लिए ओषधि पूछी।वह वैद्यपुत्र वैद्यक नहीं जानता था और वैद्य किसी दूसरे याम गया हुआ था । अतः उस वैद्य-पुत्रन घोड़ेकी आँखको आराम करनेवाली समस्त ओषधियोंका प्रयोग किया और उनसे वह घोड़ा नीरोग हो गया । इसी तरह साधु भी एक प्रतिकमण दंडकमें स्थिरचित्त नहीं होता हो ते। दूसरेमें होगा, दूसरेमें नहीं ते। तीसरेमें, तीसरेमें नहीं ते। चौथेमें, इस प्रकार सर्व प्रतिकमण-दंडकों-का उच्चारण करना न्याय है । इसमें कोई विरोध नहीं है; क्योंकि सब ही प्रतिकमण-दंडक कर्मके क्षय करनेमें समर्थ हैं। "

मूलाचारके इस सम्पूर्ण कथनसे यह बात स्पष्टतया विदित होती है कि समस्त जैनतीर्थकरोंका शासन एक ही प्रका-रका नहीं रहा है । बल्कि समयकी आवश्यकतानुसार—छोकस्थितिको देखते हुए—उसमें कुछ परिवर्चन जरूर होता

करता है । क्योंकि उनके समयमें अपरा-धकी बाहुल्यता नहीं होती । मध्यवर्ती तीर्थ-करोंके समयमें जिस व्रतमें अपने या दूस-गेंके अतीचार लगता है उसी व्रतसम्बधी अतीचारके विषयमें प्रतिक्रमण किया जाता है। विपरीत इसके आदि और अन्तके तीर्थकरों ( ऋषभ और महावीर ) के शिष्य ईर्या, गोचरी और स्वप्नादिसे उत्पन्न हुए समस्त अतीचारोंका आचरण करो या मत करो उन्हें समस्त प्रतिकमण दंडकोंका उचारण करना होता है। आदि और अन्तके दोनों तीर्थकरोंके शिष्योंको क्यों समस्त प्रति-कमण-दंडकोंका उच्चारण करना होता है और क्यों मध्यवर्ती तीर्थंकरोंके शिष्य उनका आचारण नहीं करते हैं ? इसके उत्तरमें आचार्य महोदय लिखते हैं:----

" मज्झिमया दिढबुद्धी एयग्गमणा अमोहलक्खाय । तम्हा हु जमाचरति तं गरहंता विसुज्झंति ॥ १२८ ॥ पुरिम चरिमाडु जम्हा चलचित्ता चेव मोहलक्खाय । तो सव्व पडिक्रमणं अंघलय घोड-दिद्वंतो ॥ १२९ ॥"

अर्थात्—मध्यवर्ती तीर्थकरोंके शिष्य विस्मरणशीलतारहित दढबुद्धि, स्थिरचित्त और मूढतारहित परीक्षापूर्वक कार्य करने-बाल्ले होते हैं । इस लिए प्रगटरूपसे वे जिस दोषका आचरण करते हैं उस दोषसे आत्मनिन्दा करते हुए शुद्ध हो जाते हैं । पर आदि और अन्तके दोनों तीर्थकरोंके ३२७



खयाछ है कि जैनतीर्थकरोंके उपदेशमें परस्पर रंचमात्र भी भेद या परिवर्त्तन नहीं होता-जो वचनवर्गणा, एक तीर्थकरके मुँहसे खिरती है वही दूसरे तीर्थकरके मुँह-से निकलती है, उसमें जरा भी फेरफार नहीं होता-वह खयाल निर्मूल जान पड्ता है। शायद ऐसे लोगोंने तीर्थंकरोंकी वाणी-को फोनोग्राफके रिकार्डोंमें भरे हुए मजमूनके सदृश समझ रक्ला है ! परन्त वास्तवमें ऐसा नहीं है । ऐसे लोगोंको मूलाचारके उपर्युक्त कथन पर खूब ध्यान देना चाहिए।

यहाँ पर उन तत्त्वबुभुत्सुजीका ध्यान भी आकर्षित किया जाता है जिन्होंने 'जैनसि-द्धान्तभास्कर 'की चौथी किरणमें ' आव-इयकता' शीर्षक लेख दिया था और जिन्होंने बादको अपने पूर्व लेखका स्पष्टीकरण करनेके लिए " सत्यखोजी ध्यान दें ' इस नामका एक दूसरा लेख जून सन् १९**१**५ के ' जैन-तत्वप्रकाशक' में प्रकाशित कराया था। तत्त्वबुभुत्सुजीने अपने इन लेखों द्वारा यह प्रतिपादन किया है कि, "पंच महाव्रतादि तेरह प्रकारका चारित्र श्रीमहावीर स्वामीके समयसे चला हैं। इसके पहले ( ऋषभ देवके समयसे ) सामायिकादि पंच प्रकार ही चारित्र था।" साथ ही अपनी ऐतिहासिक दृष्टिसे यह नतीजा भी निकाला है ाके, " श्रीमहावीरस्वामीके पहले हिंसा आदि पापोंको वतरूपसे ( विशेषरीतिसे ) निरूपण करनेकी आवश्यकता नहीं थी, क्योंकि आज-

रहा है। और इस लिए जिन लोगोंका ऐसा से २५०० वर्ष पहले हिंसा, झूठ, चोरी, कुशील और परिग्रहमें अत्यन्त गृद्धता आदि पापोंने स्वर्गमयी इस भारत भूमिको कलं-कित नहीं किया था, बादको इनका प्रचार देखकर श्रीमहावीर स्वामीने इनके विरोधी समिति और गुप्तिरूप चारित्रका त्रत, निरूपण किया।"

> तत्त्वबुभूत्सुजीका यह समस्त कथन छपे हुए ज्ञानार्णवके इन दो श्लोंकों पर अवलम्बित है:-

" सामायिकादिभेदेन पंचधा परिर्कार्तितम् । ऋषभादिजिनैः पूर्वं चारित्रं सप्रपंचकम् ॥ ८-२ ॥ पंचमहाव्रतमुलं समितिप्रसरं नितान्तमनवद्यम । ग्रतिफलभारनम्रं सन्मतिना कीर्तितं वृत्तम् ॥ ३ ॥ "

इन श्ठोकों परसे तत्त्वबुभुत्सुजीने जो सिद्धान्त निकाला है उसका इन दोनों श्लो-कोंमें कहीं भी स्पष्टोछेख नहीं है । परन्तु मूलाचारका उपर्युक्त कथन एक विशेष सुहेतुक और स्पष्ट ऐतिहासिक कथन हैं । उसके साथ-उसकी रोशनीमें-इन इस श्ठोकोंको पढनेसे विषयमें कोई संदेह नहीं रहता और न यह कहनेमें कुछ संकोच ही होता है कि इन श्ठोकोंका वह अभिप्राय कदापि नहीं है जो तत्त्ववुभुत्सुजीने समझा है और जिसे उन्होंने खींच खाँचकर दुसरोंको समझानेकी चेष्टा की है । वास्तवमें इन श्ठोकोंका विषय एक सामान्य और चल्र-ताहआ कथन है-किसी ऐतिहासिक दृष्टिसे थे



श्ठोक लिखे हुए मालूम नहीं होते । साथ ही त्रका उपदेश दिया-एक ही बातको प्रतिपादन ज्ञानार्णवर्मे इनकी स्थिति भी बहुत संदेह- करनेवाले दो स्ठोकोंके इस तरह पर एक जनक जान पडती है । आश्चर्य नहीं कि ये साथ रक्खे जानेकी कोई वजह नहीं होस-दोनों श्ठोक वहाँ पर क्षेपक हों । क्योंकि कती । इनमेंसे किसी एकका ही संगठन यहाँ पहले श्ठोक (नं० २) में जिस सामायि- पर ठीक बैठता है । हो सकता है कि श्ठोक कादि पंचप्रकारके चारित्रका उछेख है उसका, नं० ३ क्षेपक न हो बल्कि शेष तीनों श्रोक तरह प्रकारके चारित्रका उछेख है उसका, नं० ३ क्षेपक न हो बल्कि शेष तीनों श्रोक तरह प्रकारके चारित्रका उछेख है उसका, नं० ३ क्षेपक न हो बल्कि शेष तीनों श्रोक तरह प्रकारके चारित्रका उछेख है उसका, नं० ३ क्षेपक न हो बल्कि शेष तीनों श्रोक तरह प्रकारके चारित्रका तरह, कमशः अलग ही क्षेपक हों । क्योंकि ऐसा होने पर भी अलग वर्णन इस प्रथमें आगे या पीछे कहीं कथनके सिलसिले और सम्बंधादिमें कुछ भी नहीं है और न वर्णन न करनेके विप बाधा नहीं पडती । परन्तु कुछ भी हो इससे यमें कोई शब्द ही दिया है । इससे पहला संदेह नहीं कि विवादस्थ श्रोकों (नं० श्रोक कुछ अनावश्यक और असम्बंधित २–२) की स्थिति संदेहजनक जरूर है । जान पड़ता है । और दूसरे श्रोक (नं० ३) अत्तु । इन सब बातोंके सिवाय जब पहले में जो तेरह प्रकारके चारित्रका कथन है वहा
भें जो तेरह प्रकारके चारित्रका कथन है वहा
क्यन उसके बादके इन दो श्रोकोंमें भी द्वारा सामायिकादि पंच प्रकारके चारित्रका पाया जाता है:--

" पंचपंचत्रिभिर्भेदैर्यदुक्तं मुक्तसंशयैः । भवभ्रमणभीतानां चरणं शरणं परम् ॥ ४ ॥ पंचव्रतं समित्पंच गुतित्रयपवित्रितम् । श्रीवीरवद्नोद्गीर्णं चरणं चन्द्रनिर्मल्रम्॥ ५॥"

इन दोनों स्ठोकोंके मौजूद होते हुए स्ठोक नं० ३ बिछकुछ व्यर्थ पड़ता है और इस व्यर्थताका तव और भी अधिक समर्थन होता है जब ज्ञानार्णवकी एक हस्तछिखित प्रतिमें, जो कि विकम संवत् १८१६ की छिसी हुई है और प्रायः शुद्ध है, स्ठोक नं० ३ से पहछे स्ठोक नं० ९ को देखते हैं। स्ठोक नं० ३ और नं० ९ को देखते हैं। स्ठोक नं० ३ और नं० ९ दोनोंका विषय एक है-दोनोंमें छिखा है कि महावीर स्वामीने ( महावीर स्वामीने ही, ऐसा नहीं ) पाँच वत, पाँच समिति आरे तीन गुप्तिरूपी चारि- साथ रक्ले जानेकी कोई वजह नहीं होस-कती । इनमेंसे किसी एकका ही संगठन यहाँ पर ठीक बैठता है। हो सकता है कि श्लोक नं० ३ क्षेपक न हो बल्कि रोष तीनें। श्लोक ही क्षेपक हों | क्योंकि ऐसा होने पर भी कथनके सिलसिले और सम्बंधादिमें कछ बाधा नहीं पडती । परन्तु कुछ भी हे। इससें संदेह नहीं कि विवादस्थ श्ठोकों ( नं० २-३) की स्थिति संदेहजनक जरूर है। अस्तु । इन सब बातोंके सिवाय जब पहले श्होक (नं० २) में ऋषभादि जिनके द्वारा सामायिकादि पंच प्रकारके चारित्रका विस्तारसहित वर्णन किया जाना लिखा है और पंच प्रकारके चारित्रमें छेदोपस्थापना भी एक भेद है, जिसे तत्त्वबुभूत्सुजीने स्वीकार किया है, तब फिर तत्त्वबुभुत्सुजी-का यह कहना कि, महावीर स्वामीके सम-यसे ही पंचमहाव्रतका कथन चला है, कहाँ तक ्युक्तिसंगत और विचारपूर्ण हो सकता है, इसे पाठक स्वयं समझ सकते हैं । मालूम होता है कि तत्त्वनुभुत्सु-जीका ध्यान छेदोपस्थापनाके स्वरूप पर ही नहीं पहुँचा । अन्यथा, उन्हें इतना कष्ट उठानेकी जरूरत न पड्ती । छेदोपस्थाप-नाका अर्थ ऊपर साफ शब्दोंमें यह बत-लाया गया है कि ' जिसमें हिंसादिकके मेद्से समस्त सावद्य कर्मका त्याग किया जाता है उसे छेदोपस्थापना कहते हैं।'



साथ ही मूलाचारके आधार पर यह भी किया है उसको छेदोपस्थापना या छेदो-प्रगट किया गया है कि ' छेदोपस्थापनाकी पस्थापन कहते हैं । समस्त सावद्यके त्यागमें पंचमहात्रत संज्ञा भी है । ' अस्तु । 'तत्त्वार्थ- छेदोपस्थापनाको हिंसा, झूठ, चोरी, मैथुन राजवार्तिक'में भट्टाकलंकदेवने भी छेदोप-स्थापनाका ऐसा ही स्वरूप प्रतिपादन किया **है**-

३३०

#### " सावद्यं कर्म हिंसादिभेदेन-विकल्पनिवृत्तिः छेदोपस्थापना । "

इसी ग्रंथमें अकलंकदेवने यह भी लिखा है कि सामायिककी अपेक्षा वत एक है और छेदोपस्थापनाकी अपेक्षा उसके पाँच मेद हैं । यथाः-

" सर्वसावद्यनिवृत्तिलक्षणसामायिका पेक्षया एकं व्रतं, भेंदपरतंत्रच्छेद्रोपस्था-नोपक्षया पंचविधं व्रतम् । "

इसके सिवाय श्रीवीरनन्दि आचार्यने, ' आचारसार ' ग्रंथके पाँचवें अधिकारमें, छे-दोपस्थापनाका जो निम्नस्वरूप वर्णन किया है उससे इस विषयका और भी स्पष्टीकरण हो जाता है। यथाः---

> " व्रतसमितिग्रातिगैः पंच पंच त्रिभिर्मतैः। छेदैभेंदैरुपेत्यार्थ स्थापनं स्वस्थितिक्रिया ॥ ६ ॥ छेदोपस्थानं प्रोक्तं सर्वसावद्यवर्जने । व्रतं हिंसाऽचृतस्तेया। ब्रह्म संगेष्वसंगमः ॥ ७ ॥

अर्थात्—-पाँच व्रत, पाँच समिति और तीन गृप्ति नामके छेदों-भेदोंके द्वारा अर्थको प्राप्त होकर जो अपने आत्मामें स्थिर होनेरूप

और परिग्रहसे विरातिरूप वत कहा है।

यहाँपर यह बात समझमें आसकती है कि यदि यह माना जाय कि आजसे ढाई हजार वर्ष पहले सावद्य कर्ममें हिंसादिक मेदोंकी कल्पना नहीं थी तो साथ ही यह भी मानना पड़ेगा कि उस वक्त छेदोपस्थापना चारित्रका भी अस्तित्व नहीं था । क्योंकि छेदोपस्थापनाका त्यागभाव हिंसादिक मेदोंकी अपेक्षा रखता है। इसी प्रकार यदि यह कहा जाय कि महावीर स्वामीसे पहले हिंसादिक पापोंका अस्तित्व ही नहीं था तो उसके साथ ही यह भी बतलाना होगा कि वह कौनसा सावद्य कर्म था जिसका उस वक्त सामायिक द्वारा त्याग कराया जाता था ? अन्यथा, सामायिक चारित्रके अस्तित्वसे भी इनकार करना होगा और इस तरह पंच प्रकारके चारित्रका ही लोप करना पडे़गा । आश्चर्यकी बात है कि तत्त्वबुभुत्सूजी महावीर स्वामीसे पहछे, ऋषभ आदिके समयमें, पंचप्रकारके चारित्र-का तो अस्तित्व मानते हैं, परन्तु हिंसादिक पापों और उनके विरोधी पंचमहाव्रतादि-कोंका आस्तित्व स्वीकार नहीं करते ! इससे कहना पडता है कि उनका यह सब कथन बिलकुल निःसार और अममूलक है। इसमें कुछ भी तथ्य नहीं है । जरूरत होने-पर ऐसे बहुतसे प्रमाण उपास्थित किये जा सकते हैं जिनसे यह सिद्ध होता है



संचार होता है, कभी वक-जडताका और कभी इन दोनोंसे अतीत अवस्था होती है। किसी समयके मनुष्य स्थिरचित्त, दढबुद्धि और बलवान् होते हैं और किसी /समयके चलचित्त, विस्मरणशील और निर्बेल । कभी लोकमें मुढ्ता बढ्ती है और कभी उसका हास होता है। इस लिए जिस समय जैसी जैसी प्रकृति और योग्य-ताके शिष्योंकी-उपदेशपात्रोंकी-बहुछता होती है उस वक्तकी उस समय जनताको लक्ष्य करके तीर्थकरोंका उसके उपयोगी वैसा ही उपदेश तथा वैसा ही वतनियमादिकका विधान होता है। उसीके अनुसार मूट्युणोंमें भी हेर फेर हुआ करता है । परन्तु इस भिन्न प्रकारके उपदेश, विधान या शासनमें परस्पर उद्देश्य-भेद नहीं होता । समस्त जैनतीर्थकरोंका वही मुख्यतया एक उद्देश्य ' आत्मासे कर्ममलको दर करके उसे शुद्ध, सुखी निर्दोष और स्वाधीन बनाना' होता है। दुसरे शब्दोंमें यों कह सकते हैं कि, संसारी जीवोंको संसार-रोग दूर करनेके मार्ग पर लगाना ही जैनतींधैकरोंके जीवनका प्रधान उद्देश्य होता है। अस्तु। एक रोगको दूर करनेके लिए जिस प्रकार अनेक ओष-घियाँ होती हैं और वे अनेक प्रकारसे व्यव-हारमें लाई जाती हैं; रोगशांतिके लिए उनमेंसे जिस वक्त जिस जिस ओषधिको

कि महावीरं स्वामीसे पहछे हिंसा. ब्रूट, चोरी और मैथुनादिक पापोंका बहुत कुछ प्रचार था। वास्तवमें हिंसादिक पाप भी हमेशासे हैं और उनके विरोधी वत नियमादिकोंका अस्तित्व भी ( किसी न कि-सी रूपमें ) हमेशासे पाया जाता है । यह दूसरी बात है कि कोई उन्हें थोड़ेहीमें समझ लेता है और किसीके लिए उनका विशेष खुलासा करनेकी जरूरत होती है। कोई 'रागादिक भावोंका उत्पन्न होना हिंसा और उनका उत्पन्न न होना अहिंसा' इतने परसे ही हिंसा अहिंसाका अथवा पाप-सावद्य और व्रत-चारित्रका संपूर्ण रहस्य सम-झकर अपना आचरण यथेष्ट बना लेते हैं और किन्हींके वास्ते उनके मेद--प्रभदोंका बहुत कुछ तफसीलके साथ वर्णन करना होता है । यहाँ तक कि उन भेद-प्रभेदोंको अलग अलग नियम करार देनेकी ( स्थापित करनेकी ) जरूरत पडती है और फिर उन नियमोंमें भी जिनका आचरण सर्वोपरि प्रधान और अधिक आवश्यक जान पड़ता है उन्हें **मूलगुण** करार दिया जाता है और शेषको उत्तर गुण, तब कहीं उनसे यथेष्ट आचरण बन सकता है । इसीसे सर्व समयोंके मूल गुण कभी एक प्रकारके नहीं होसकते । किसी समयके । शिष्य संक्षेपप्रिय होते हैं और किसी समयके विस्ताररुचि-बाले । कभी लोगोंमें ऋजु जडताका अधिक

www.jainelibrary.org

हा लालच 🕴 Censensereseves [ ले०-बाबू दयाचन्द्रजी गोयलीय बी. ए. ] आकांक्षा मनुष्यको स्वर्गमें अवश्य ले जा सकती है, परंतु वहाँ रहनेके लिए मनुष्यको अपने मनको सर्वथा स्वर्गीय पदार्थोंकी ओर लगा देना चाहिए; कारण कि लालच मनुष्यको अपनी ओर खींचता है, पवित्रतासे अपवित्रताकी ओर ले जाता है और आकांक्षासे वासनाकी ओर मनको आकर्षित करता है। जब तक ज्ञानमें विद्युद्धि और विचारोंमें पवित्रता नहीं हे। जाती, आकांक्षाका स्थिर रहना कठिन है । आकांक्षाकी प्रारम्भिक अवस्थामें लोम प्रबल होता है और शत्रु समझा जाता है, परन्तु स्मरण रहे इसी अपेक्षा यह रात्रु है कि जिसको यह लुभाता है वह स्वयं अपना शत्रु है । परंतु इससे मनुष्यकी निर्बलता और अपवित्रताका पता लगता है, इस अपेक्षा इसे मनुष्यका मित्र और आत्मिक उन्नतिके लिए आवश्यक संमझना चाहिए | वुराईको दुर करने और भलाईको ग्रहण करनेके उचोगमें यह साथ रहता है । किसी बुराईको सर्वथा दुर करनेके लिए यह आवश्यक है

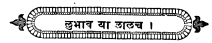
संबथा दूर करनक ाल्लए यह आवश्यक ह कि वह बुराई साफ जाहिर हो जाय और यह काम अर्थात् बुराईको जाहिर कर देना लुभाव या लालचका है ।

लोभ उस वासनाको भड़काता है निस को मनुष्यने अपने वरामें नहीं किया है और जब तक वह उसे वरामें नहीं कर लेगा

जिस जिस विधिसे देनेकी जरूरत होती है वह उस वक्त उसी विधिसे दी जाती है— इसमें न कोई विरोध होता है और न कुछ बाधा आती है, उसी प्रकार संसाररोग या कर्मरोगको दूर करनेके भी अनेक साधन और उपाय होते हैं और जिनका अनेक प्रकारसे प्रयोग किया जाता है, उनमेंसे तीर्थकर देव अपनी अपनी समयकी स्थितिके अनुसार जिस निस उपायका जिस जिस रीतिसे प्रयोग करना उचित समझते हैं उसका उसी रातिसे प्रयोग करते हैं । उनके इस प्रयोगमें किसी प्रकारका विरोध या बाधा उपस्थित होनेकी संभावना नहीं हे। सकती । इन्हीं सब बातों पर मुलाचारके विद्वान् आचार्य महोद्यने, अपने ऊपर उल्लेख किये हुए वाक्यों द्वारा, अच्छा प्रकाश डाला है और अनेक युक्ति-योमें जैनतीर्थंकरोंके शासन-मेदको भले प्रकार प्रदर्शित और सूचित किया है।

आशा है कि इस लेखको पढ़कर सर्व साधारण जैनी भाई, तत्त्वनुभुत्सुजी और अन्य ऐतिहासिक विद्वान्, ऐतिहासिक क्षेत्रमें, कुछ नया अनुभव प्राप्त करेंगे और साथ ही इस बातकी खोज लगायँगे कि जैनतीर्थंकरोंके शासनमें और किन किन बातोंका परस्पर भेद रहा है।

जैनहितैषी



आकांक्षा इस बातको सूचति करती है कि मनुष्यने कुछ उन्नति की <sup>े</sup>है और इस लिए वह फिर नीचे गिर सकता है। इसी भावका नाम जो फिर मनुष्यको ऊँचेसे नीचे उतार लाता है, लालच या लुभाव ( <sup>Tempt-</sup> ation ) है । मनुष्यको छुभानेवाली चीजें अपवित्र विचार और इन्द्रियोंके भोग विल्रा-सोंकी इच्छायें होती हैं । यदि हृदयमें काम-की इच्छा नहीं है ते। लालचका कुछ असर नहीं हो सकता । छाछच मनुष्यके भीतर है न कि बाहर । जब तक मनुष्यको इस बात-का अनुभव नहीं हो जाता लालचका समय बढता जाता है। जब तक मनुष्य बाहरी चीजोंसे यह समझ कर बचता रहता है कि लालच इनमें है और अपनी अपवित्र वास-नाओंको नहीं त्यागता, तब तक उसका लालच बढता जायगा और उसका पतन होता रहेगा । जब मनुष्य इस बातको स्पष्ट रूपसे देख लेता है कि बुराई मेरे अंदर है बाहर नहीं, तब वह उन्नति कर सकेगा— उसका लालच घट जायगा और वह बहुत शीघ्र अपनी लोभकषाय पर पूर्ण जय प्राप्त कर सकेगा।

लालच दुःखमय है परंतु यह नित्य नहीं है । यह केवल नीचेसे ऊपर जानेका मार्ग है । जीवनकी पूर्णता आनंदमय है दुःखमय नहीं । लोम निर्बलता और पराजयके साथ रहता है, परंतु मनुष्य शक्ति और विजयके लिए है । दुःखकी उपस्थिति इस बातका चिह्न है कि उन्नति की जाय । जो मनुष्य

त्तन तक वरांनर लोभ मनुष्यको दवाता रहेगा। अपवित्रता पर लोभका असर होता है। पवित्रता पर लोभका वश नहीं चल्रता।

ल्रोभ उस समय तक आकांशायक्त मनुष्यके मार्गमें बाधक रहता है जब तक कि वह ईश्वरीय ज्ञानके संसारमें प्रवे-नहीं पाता । वहाँ पहुँच कर लोभ उसका पीछा नहीं कर सकता | जब मनुष्यको आकांक्षा उत्पन्न होने लगती है तभीसे वह लुभाया जाने लगता है। आकांक्षा मनुष्य-की बुराई और भलाई दोनोंको प्रगट कर देती है कि जिससे मनुष्यको अपनी वास्तविक दशाका हाल मालूम हो नाय; कारण कि जब तक मनुष्य अपनेको अच्छी तरह नहीं जान लेता, अपनी बुराई भलाईको नहीं समझ लेता, तब तक वह अपने ऊपर जय नहीं प्राप्त कर सकता । जो मनुष्य विषय वासनाओंमें लिप्त हो रहा है उसके विषय-में यह नहीं कहा जा सकता कि वह नीचे-की ओर लुभाया जा रहा है। कारण कि लुभाव ही इस बातको प्रगट कर रहा है कि वह उच्चावस्थाके लिए उद्योग कर रहा है। विषयलम्पटता उसी मनुष्यमें होती है जिसे अभी आकांक्षा भी उत्पन्न नहीं हुई है। उसे केवल भोगविलासोंकी इच्छा है और वह उन्हींकी प्राप्तिसे प्रसन्न होता है । ऐसा मनुष्य नीचेकी ओर नहीं लुभाया जा सकता; कारण कि वह गिरेगा क्या, अभी अपने स्थानसे उठा भी नहीं है

२



चाहिए कि किस तरह उसकी उत्पत्ति हुई और किस तरह उसे दूर किया ना सकता है। मनुष्यकी कषायें जितनी तीत्र होती हैं,उतना ही भयंकर उसे लालच होता है और जितना गहरा मनुष्यका स्वार्थ और अभिमान होता है, उतना ही प्रबल उसका लोभ होता है।

यदि मनुष्य सत्यके जाननेका इच्छुक है तो उसे पहले अपने आपको जानना चाहिए। यदि अपने आपको जाननेका उद्योग करते समय अपनी त्रुटियाँ अथवा अपने अवगुण प्रगट हों, तो उनसे घबराना नहीं चाहिए किंतु उनका हृदुयसे स्वागत करना चाहिए। उनके प्रगट होनेसे उसे अपना ज्ञान होगा और अपना ज्ञान होनेसे आत्माको संयम और इंद्रियदमनमें सुभीता होगा ।

जो मनुष्य अपनी भूलों और त्रुटियोंको प्रगट होते नहीं देख सकता, किंतु उन्हें छिपाया चाहता है, वह सत्यमार्गका अनु-गामी नहीं हो सकता । उसके पास लालचको पराजित करनेके लिए काफी सामान नहीं है। जो मनुष्य अपनी नीच प्रकृतिका निर्भय होकर सामना नहीं कर सकता वह त्यागके ऊँचे पथरीले शिखर पर नहीं चढ सकता ।

लुभाये जानेवाले मनुष्यको यह जानना चाहिए कि वह स्वयं अपनेको लुमाता है, उसके शत्रु उसके भीतर हैं। चापलूस जो उसे उसे इस बात पर पूर्ण रूपसे विचार करनर शोले जो जलाते हैं, वे सब उस अज्ञानताके

नित्य प्रति अपनी आकांक्षाओंको बढाता है वह कभी यह ख्याल नहीं करता कि लोभ पर कभी विजय नहीं प्राप्त की जा सकती | वह अपने ऊपर विजय प्राप्त करनेके लिए हढ़ संकल्प रखता है। बुराई पर सन्तोष कर छेना अपनी पराजयको स्वीकार कर लेना है और उससे सूचित होता है जो युद्ध अपनी वासनाओंके विरुद्धमें किया गया था उसे छोड दिया है, भलाईको त्याग दिया है और नुराईको ग्रहण कर लिया है ।

जिस तरह उत्साही मनुष्य विघ्नवाधा-ओंकी परवा नहीं करता किंतु सदा उन पर विजय प्राप्त करनेकी धुनमें लगा रहता है उसी तरह निरंतर आकांक्षा रखनेवाला मनुष्य लोभसे लुभाया नहीं जाता, किंतु इस बातकी जोहमें रहता है कि किस तरहसे अपने मनकी रक्षा करे । लुभाया वहीं जाता है जो सबल और सुरक्षित नहीं होता।

मनुष्यके। उचित है कि लोभ लालचके भाव और अर्थपर अच्छी तरहसे विचार करे; कारण कि जब तक उसका अच्छी तरह ज्ञान प्राप्त नहीं किया जायगा, तब तक उस पर जय प्राप्त नहीं की जा सकती। जिस तरह बुद्धिमान् सेनापति विरोधी दल पर आकमण करनेसे पहले शत्रुकी सेनाका पूरा पूरा हाल जाननेका उद्योग करता है, उसी तरह जो मनुष्य लोभको दूर करना चाहता है बहकाते हैं, ताने जो उसे दुख देते हैं और

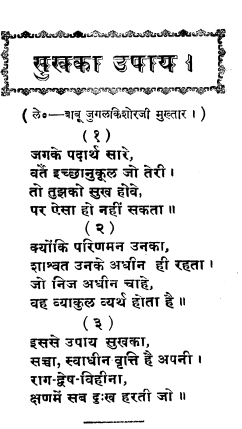


भीतरी क्षेत्रसे निकलते हैं जिसमें वह अब तक रहा है। यह जान कर उसे इस बातका निश्चय होना चाहिए कि मुझे बुराईपर विजय प्राप्त करना है।

जब मनुष्य खूब लुभाया जाय तो उसे शोक नहीं करना चाहिए किंतु हर्ष मनाना चाहिए कि इससे उसकी शक्तिकी परीक्षा होती है और उसकी निर्बल्ला प्रगट होती है। जो मनुष्य अपनी कमजोरीको ठीक ठीक जानता है और उसको मानता है, वह शक्तिके प्राप्त करनेमें आलस न करेगा।

मूर्खजन अपने पापों और अपनी त्रुटि-योंके लिए दूसरोंको दोष दिया करते हैं, परंतु सत्यके प्रेमी अपने आपको दोष दिया करते हैं । अपने चालचल्रनकी जिम्मेवारी मनु-ध्यको अपने ऊपर लेनी चाहिए और यदि कभी गिर जाय, तो यह कभी न कहना चाहिए कि यह चीज अथवा वह चीज, यह मनुष्य अथवा वह मनुष्य दोषके भागी हैं । दूसरे लोग हमारे लिए अधिकसे अधिक यह कर सकते हैं कि वे हमारी बुराई अथवा भल्लाईके प्रगट होनेके अवसर उपस्थित कर देर्वे, किंतु वे हमें अच्छे या बुरे नहीं बना सकते ।

पहले पहले लोभ बहुत तीव्र होता है और उसके दबानेमें बड़ी कठिनाई मालूम होती है। परंतु यदि मनुष्य दृढ़ बना रहे और उसके बहकावेमें न आवे, तो वह धीरे धीरे अपने आत्मिक शत्रु पर विजय प्राप्त कर छेगा और अंतमें उसे सत्यका ज्ञान हो जायगा । शत्रु कौन है ? हमारे ही काम, स्वार्थ और अभिमान हमारे शत्रु हैं । यदि इन्हें नष्ट कर दिया जाय, तो बुराई भी नष्ट हो जाती है और भलाई पूर्ण कांति और प्रभा-के लाथ प्रगट हो जाती है । \*



<sup>\*</sup> जेम्स एलनकी From Passion to Peace नामक पुस्तकके Temptation शीर्षक निबंधका भाषानुवाद ।

जैन लेखक और पंचतंत्र। (गताङ्की पूर्ति।) 

ले०-बाबू मोतीलालजी जैन बी. ए. ।

कोज गार्टनने इस पंचाख्यानका ही प्राचीन गद्य-पाठका केवल अनुवाद किया ' टैक्सट सिम्प्रिसिअंर ' अथवा उसको संक्षेपमें लिख दिया, परन्तु अर्थात् ' सरछार्टत्तिं ' रक्ला था और सरछावृत्तिके कर्ताने अपना ग्रंथ एक नये का किसी बाह्मणद्वारा किया हुआ रूपान्तर ऊँची श्रेणीका कथाकार है, जो यह जानता समझा था। इस सरलावृत्ति और प्राचीन है कि श्रोताओं अथवा पाठकोंको मनोविनोद द्वारा किस तरह उपदेश दिया जा सकता है; और उसने अपनी ओरसे जो कथायें बढाई हैं वे पंचतंत्रके समस्त कथा-संग्रहमें सर्वोत्तम हैं । प्राचीन आवृत्तियोंमें चौथे और पाँचवें तंत्र बहुत ही संक्षेपमें दिये हैं; सर-लावृत्तिके कर्ताने, जिसके नामतकका पता नहीं है, उनको बढा कर पहले तीन तंत्रोंके बहुत कुछ समान कर दिया । यह काम उसने इस तरह किया है। उसने तीसरे और चौथे तंत्रोंकी और प्राचीन पाँचवे तंत्रकी,-जिसमें दो कथायें पीछे से मिलाई हुई जान पडती हैं-कथाओंके कुछ अंशोंको निकाल कर उनकी जगह पर एक सर्वथा नई कथा रख दी, जिसमें व्यापक कथाके सिवाय ग्यारह अवान्तर कहानियाँ और हैं।

> इस आवृत्तिका प्रायः ठीक ठीक ज्ञान केवल कीलहाने और बुल्हरके संस्करणसे हो सकता है, जो बम्बईकी संस्कृत सीरीजके पहले, तीसरे और चौथे अंक्रोंमें प्रकाशित

लैटिन नाम तंत्राख्यायिकामें इतनी अधिक भिन्नता है कि हम इसे एक सर्वथा नया ग्रंथ कह सकते हैं जो तंत्राख्यायिकाके आशायको छेकर लिखा गया है | निस्संदेह यह ग्रंथ किसी राजा या उसके मंत्रीकी आज्ञासे लिखा गया होगा । उस राजा या मंत्रीको उस समय जो पंचतंत्र प्रचलित था उसकी एक नई आवृ-त्तिकी आवश्यकता हुई होगी।

सरलावत्तिके कर्ताने अपने ग्रंथमें प्राचीन ग्रंथकी अधिकांश कथाओंको शामिल किया और बहुतसी नये ढंगकी नई कथायें अपनी ओरसे बढा दीं। इसके सिवाय उसने कामंद-कीय नीतिसारसे भी-जिसका तंत्राख्यायिकाके कर्ताको पता भी न था--बहुत कुछ उद्धृत किया । यहाँ पर यह बात ध्यान देने योग्य है कि पहल्वीमाषाकारने और उत्तर-प-श्चिम-भारतीय संक्षिप्त आवृत्तिके कर्ताने

१ Textus Simplicior. २ जिसका पाठ सरल हो अर्थात जो बहुत पैचीदा और अलंकृत न हो।



हुआ है। परन्तु इन दोनों विद्वानोंको केवल एक हस्तलिखित प्रति प्राप्त हुई थी और यह प्रति भी प्राचीन न थी और उसमें कमसे कम आठ कथायें पीछेसे जोडी हुई थीं। इस संस्करणका सन् १८८४ ई० में लूबविग फ्रिंगने जर्मन भाषामें और सन् १८८५–७९ ई० में एच. जी. बान डर वाल्सने डचभाषा-में अनुवाद किया।

इस आवृत्ति ( सरलावृत्ति ) की बहुतसी हस्तलिखित प्रतियोंकी मैंने परीक्षा की और उनके पाठमें बहुत अंतर पाया । नई प्रति-योंके तैयार करनेमें प्राचीन ( हस्तलिखित ) प्रतियोंसे बार बार नकल करनी पडी है और मिलान करना पड़ा है,इस लिए प्राचीन प्रतियाँ जीण हो गई हैं। जैन विद्वानोंका . कर्तव्य है कि वे अपने संप्रदायके एक अत्यन्त सफल लेखकके उपकारका बदछा चुकानेके छिए इस आहत्ति (सरछाटात्ति) की उत्तम और प्राचीन पतियोंकी-ऐसी प्रतियोंकी जिनमें प्रज्ञि-स्ति हो-खोज करें; तभी यह संभव होगा कि लेखकके नाम और समयका पता लगाया जाय और 'सरलावाती' जैसे भद्दे और अनुपयुक्त नामको दूर कर दिया जाय । निस्संदेह ऐसी हस्त-लिखित प्रतियाँ अब भी मौजुद होंगी।

पाटन और अहमदाबादके उपाश्रयोंमें अब भी पंचाख्यानकी बहुत सी प्रतियाँ मौ-जूद हैं, परन्तु इसको जैनसाहित्यका

दुर्भाग्य समझना चाहिए कि मुझे इन प्रतियोंके देखनेकी आज्ञा न मिल्री । मैं दावेके साथ कह सकता हूँ कि पंचतंत्रकी भिन्न भिन्न आवृत्तियाँ इतने। किसीने भी नहीं देखीं जितनी मैंने देखी हैं । यदि पाटन और अहमदाबाद इत्यादिकी प्रतियाँ मेरे पास परीक्षाके लिए भेज दी जायँ, तो मैं थोडे ही समयमें इस प्रसिद्ध ग्रंथके इतिहासमें प्रतियोंकी उपयोगिताको दिखानेके इन योग्य हेा जाऊँगा । सार्वजनिक संस्थाओं और भारतीय तथा यूरोपीय विद्वानोंद्वारा मिळी हुई अनेक प्रतियोंका जो उपयोग मैंने किया है वह सिद्ध करता है कि मैं ऐसी सहा-यताका पात्र हूँ और मेरी खोजोंसे जैनसाहित्यकी ख्यातिमें बहुत दृद्धि हई है।

' सरलावृत्ति ' ने बड़ी भारी सफलत<sup>1</sup> प्राप्त की । इसके बाद पंचतंत्रके जितने रूपा-न्तर हुए—चाहे वे जैनोंने अथवा हिन्दुओंने, साधुओंने अथवा श्रावकोंने लिखे हों और चाहे गुजरातमें, महाराष्ट्रमें, दक्षिणमें, ब्रह्मामें अथवा नैपाल्में लिखे गये हों—वे सब या तो सरलावृत्तिके आधार पर ही लिखे गये या उनके लिखनेमें इस आवृत्तिसे बहुत सहायता ली गई ।

समय-क्रमसे सरलावृत्तिके पश्चात् जैन-मुनि पूर्णभद्र सूरिकी आवृत्तिका नम्बर है। उन्होंने अपना ग्रंथ सन् ११९९ ई० अर्था-त् संवत् १२५५ में लिखा था। उन्होंने



लाकर निर्माण की गई हैं । उनमें से कुछ म-नेरांजक हैं क्योंकि उनमें नई कथायें भी लिखी गई हैं । इन मिश्रित आवृत्तियोंमेंसे एक आवृत्तिके कुछ अंशका अनुवाद यूनानी भाषामें एक यूनानी व्यापारी डैमैट्रीओस गेलेनोस द्वारा हो चुका है । यह व्यापारी सन् १७८६ ई० में कलकत्ता गया था और वहाँपर बाह्यणोंके साथ रहकर उनके दर्शन-शास्त्र और साहित्यका अध्ययन करता रहा और उसने अपनी मृत्यु तक, जो सन् १८८३ ई० में हुई, कई संस्कृत ग्रंथोंका अनुवाद अपनी मानुभाषामें किया ।

बैनफेका जर्मन अनुवाद ( १८५८ ई०), ई. लासेरोका फेख अनुवाद ( १८७१ ई०), आई पिज्जीका इटालियन अनुवाद (१८९६ ई०), और एच. रसमुस्सेनका डेनिश अनुवाद (१८९३ई०)ये सब कोजगार्टनके भ्रष्ट पाठसे किये गये हैं, और शिमिटका जर्मन अनुवाद (१९०१ ई०) पूर्णभद्रकी आवृत्तिके देा रूपान्तरोंके आधार पर हुआ है।

मैं यहाँपर अत्यन्त प्राचीन जैन आवृ-त्तियोंके संस्कृत रूपान्तरों और उनसे मिल कर बनी हुई मिश्रित आवृत्तियोंके विषयमें कुछ कहना नहीं चाहता । इन रूपान्तरोंमें कई संक्षिप्त आवृत्तियाँ हैं और एक ऐसा संग्रह भी है जिसमें मूल (ब्यापक ) कथाको निकाल कर केवल वे ही कथायें फुटकर रूपमें लिखी हुई हैं, जो मूल कथाके अंतर्गत हैं ।

जैनमंथावल्री, पृष्ठ २२५, नं. ७९ के अनुसार पंचाख्यान-सारोद्धार नामक एक

अपनी प्रशस्तिमें लिखा है कि एक राज-मंत्री-ने उनको प्राचीन शास्त्र पंचतंत्रकी, जो ' विशोर्ण कर्ण ' हो गया था, संशोधित आवृत्ति तैयार करनेकी आज्ञा दी । वे आगे चलकर लिखते हैं कि उन्होंने यह काम बडी सावधानीके साथ किया और प्रंथका केवल संशोधन ही न किया, किन्तु उसमें नई बातें भी बढाई । उनके ग्रंथकी ध्यान-पर्वक देख-भाल करनेसे और ग्रंथोंका मिलान करनेसे मालम होता है कि उनका कथन सर्वथा ठीक है। पूर्णभद्रने मुख्यतः सरला-वृत्तिको तंत्राख्यायिकांके साथ मिला दिया, परन्तु उन्होंने इनसे प्राचीन ग्रंथोंकी भी देख भाल अवश्य की होगी, क्योंकि उनके प्रंथका पाठ कई स्थानोंमें केवल पहलवी अनुवाद् अथवा सोमदेवकृत संक्षिप्त आवृत्ति अथवा क्षेमेन्द्रकी आवृत्तिसे ही मिलता है । इसके सिवाय उन्होंने सोलह कथायें अपनी ओर से बढा दीं । चूँकि मुझे कई अति प्राचीन और अलम्य हस्तलिखित प्रतियोंके देख-नेका सौभाग्य प्राप्त हुआ था, इस लिए मैं अपने पंचतंत्रमें ऐसा पाठ देनेको समर्थ हुआ हूँ जो स्वयं ग्रंथकर्ताके लिखे हुए पाठसे बहुत ही मिलता जुलता है। मेरे इस ग्रंथ-का अँगेरजी अनुवाद पाल एलमर मोरने किया है और वह हारवर्ड ओरिएंटल सीरी-जमें प्रकाशित होगा।

पंचाख्यानकी बहुतसी हस्तलिखित प्रतियाँ जो उत्तर-पश्चिम् भारतवर्षमें प्रचलित हैं स-रलावृत्ति और पूर्णभद्रके पाठोंके अंशोंको मि-



ग्रंथ है, जिसमें २७०० रखेक हैं। यदि कोई महाशय मुझे इस ग्रंथका कुछ हाल लिख मेर्जे अथवा इसकी एक प्रति मेरे पास देखनेके लिए भेज दें, तो मैं उनका बड़ा आभार मानूँगा।

परन्तु जैनोंने केवछ संस्कृतमें ही पंचा-आवृत्तियाँ नहीं लिखीं-जिन्हें ख्यानकी केवल 'शिष्ट' ( विद्वान् ) हींसमझ सकते हैं— किन्तु उन्हेंनि इस ग्रंथका प्रचार सर्वसाधा-रण जनतामें भी उनकी मातृभाषा द्वारा किया । पुनाकी डैकन कालिज-लाइब्रेरीके और कलकत्ताकी संकृत-कालिज-लाइब्रेरी-के बहुमुल्य हस्तलिखित ग्रंथोंके संग्रहेंामें कई आवृत्तियाँ 'देशीभाषाओं ' में हैं । ये सब आवृतियाँ और इन्होंके साथ इन पुस्तकाल-योंकी पंचाख्यान और पंचतंत्रकी अन्य सभी हस्तलिखित प्रतियाँ मेरे पास परीक्षाके लिए आगई थीं । इस परीक्षाके परिणाम ये हैं:--

डैकन काल्टिनके सन् १८८९ ई० के ७४१ नं० के प्रथमें कथाओंका एक संग्रह है, जिसका नएम पंचाख्यानवार्तिक, अर्थात् पंचाख्यानकी टीका अथवा अनुवाद है। यह ग्रंथ बड़े महत्त्वका है, क्योंकि इसमें २२ नई कथायें हैं, जिनमेंसे कुछ कथायें पंचतंत्रकी एक मराठी आवृत्तिमें, दक्षिण-भारतकी एक आवृत्तिमें और एक नैपाली आवृत्तिमें भी मिल्रती हैं। इसका कर्ता अवश्य एक जैनश्रावक होगा, जो गुजरातमें मारवाडकी सीमा पर रहता होगा।

क्योंकि इस ग्रंथकी भाषा प्राचीन गुजराती है जिसमें यत्र तत्र मारवाडी राब्दोंके रूप भी मिलते हैं । उसने मुलकथाको छोडकर अंतर्गत कथाओंको एक एक करके लिख दिया है । प्रत्येक कथाके शीर्षक पर संस्कृत-का एक कथा-रलोक है । चूँकि इनमेंसे बहुतसे स्रोक अराुद्ध हैं और उनका अर्थ भी उनके नीचे दी हुई कथाओंके उपयुक्त नहीं है, इससे जान पडता है कि मंथ-कर्ता विद्वान् न था । इस लिए उसने वे कथायें भी ( जिनकी संख्या २७ है ) दे दी हैं, जो सरलावृत्ति अथवा पूर्णभद्रकी आवृत्तिमें हैं । हाँ, इनमेंसे अधिकांश कथा-ओंका रूप बदुछ दिया गया है और निस्सं-देह इसी रूपमें वे उस समय उत्तर गुजरात-की जनतामें जनश्रुतियोंके आधार पर प्रच-लित होंगी,-और निस्तंदेह यह एक ऐसी बात है, जिससे इस प्रंथका मूल्य बहुत बढ गया है।

डैकन-कालिन-लाइब्रेरीके दो और हस्त-लिखित ग्रंथोमें, जिनका नं० ४२४ (सन् १८७९–८० ई०) और २८९ (सन् १८८२-२ई०)है एक जैन विद्वान् यशोधीर-कृत पंचाख्यान है । क्ती का नाम सूची-पत्रमें यशोधर लिखा है, जो अशुद्ध है । यह ग्रंथ सरलावृत्ति और पूर्णभद्रकी आवृत्ति-का मिश्रित अनुवाद है । अनुवादकी भाषा प्राचीन गुजराती है । यह अनुवाद गर्यमें है और इसकी लेखन-शैली पंचाल्यान वार्तिककी शैलीसे बहुत अच्छी है । कई स्थानों पर



कर्ताका नाम तक नहीं दिया, किन्तु कर्ता-के नामके स्थानमें केवल ' श्रीगुणमेरुसूरि--शिष्य' लिखा है ।

रत्नसुन्दरने मुख्यतः सरलावृत्तिके आधार पर अपना ग्रंथ लिखा है और उसमें दो कथायें और बढा़ई हैं, जो वच्छराज और मेघविजयकी आवृत्तियोंमें भी मिलती हैं। कलकत्तेकी विस्तृत आवृत्तिमें तीन कथायें और दी हैं, जो अन्य जैनग्रंथोंमें भी मिलन नेके कारण प्रसिद्ध हैं। ये कथायें इस ग्रंथके कथामुख अर्थात् प्रस्तावनामें लिखी हैं।

उपर्युक्त कवियोंके समान देशी भाषाके कवियोंका एक समुदाय और भी था। बच्छराज, जिन्होंने अपना पंचाख्यान-चौपई संवत् १६४८ ( अर्थात् सन् १५९१–९२) में लिखा था, इसी समुदायमें थे। वे तप-गच्छके थे और रत्नचन्द्रके शिष्य थे, जिनके संबंधमें बच्छराजने लिखा है कि वे पवित्र और सन्दर भजनोंका प्रचार कर रहे थे।

बच्छराजने अपना ग्रंथ रत्नसुन्दरके ग्रंथके आधार पर लिखा है; क्योंकि उनका ग्रंथ रत्नसुन्दरके ग्रंथसे बहुतसे अंशोंमें और छंदोंके अन्त्यानुप्रासोंमें मिलता है; परन्तु उनके ग्रंथमें रत्नसुन्दरके ग्रन्थसे १६ कथायें अधिक हैं।

बच्छराजके ग्रंथका उचित सत्कार हुआ। किसो कविने, जिसके नामका पता नहीं है, उसका अनुवाद संस्कृत-पद्यमें किया। दुर्भा-ग्यवश मुझे यह अनुवाद नहीं मिल सका

यशोधीरने प्राचीन काश्मीरी आवृत्ति अर्थात् तंत्राख्यायिकोस भी काम लिया है ।

डैकन-कालिजके दो हस्तलिखित प्रंथोंमें (नं०३१, सन् १८९८-९ और नं० २८८ सन् १८८२-३), कलकत्ताकी लाइब्रेरीके एक हस्तलिखित प्रंथमें, और एक और हस्तलिखित ग्रंथमें, जो मुझे मेरे एक जैनध-र्मानुयायी मित्रने दिया था, प्राचीन गुजराती भाषोंमें लिखी हुई पंचतंत्रकी तीसरी आवृत्ति मिलती है। इस आवृत्तिके कर्ता गुणमेरुके शिष्य जैनमुनि रत्नसुन्दर हैं । यह ग्रंथ चौपाइयों और दोहोंमें लिखा है और इसका कथा-कछोल है रत्नसुन्दर, नाम 1 नाम केवल कलकत्ताके ग्रंथर्मे जिनका और दिया है, पूर्णिमा-पक्ष गच्छके थे उन्होंने अपना ग्रंथ संवत् १६२२ में अह-मदाबादके पश्चिमेंम सानन्द ग्राममें लिखा था । उन्होंने लिखा है कि मैंने यह प्रंथ ' गुरुके प्रसादसे ' लिखा है ।

इन प्रंथोंके आधारपर हम अब यह मनोज्ञ बात कह सकते हैं कि जैनसाधुओं-में एक समुदाय ऐसे कवियोंका हो गया है जिन्होंने अपनी देशी भाषाओंमें कविता की है । कल्कत्तेके प्रंथमें संशोधित और संवर्धित पाठ है; कदाचित् यह रत्नसुन्दर-के किसी ।शिष्यका लिखा हुआ है । इस प्रंथकी प्रशास्तिमें रत्नसुन्दरकी बहुत प्रशंसा की गई है, परन्तु दूसरे ग्रंथोंके पाठ-में इतनी नम्रता प्रकट की गई है कि उनमें



पंचाख्यानका एक अनुवाद और भी है जो नवीन गुजरातीमें हैं और जिसके कर्ता के नामका पता नहीं है। इसके तीन पाठ मिलते हैं, जिनमेंसे दो लीथो ( पत्थरके छापे ) के छपे हुए हैं और एक टाइपसे छपा हुआ है। ये कमसे १८३२–३, १८४० और १८८२ के छपे हुए हैं। इस वातका कोई प्रमाण नहीं है कि इस अनुवादका कर्ता जैनधर्मानुयायी था; परन्तु उसने जिस पाठका अनुवाद किया है वह जैन आद्यत्तिके दोनों अत्यन्त पाचीन संस्कृत पाठोंका मिश्रण है।

अब गुजरातसे महाराष्ट्रकी ओर अपनी दृष्टि फेरिए । महाराष्ट्रमें पंचाख्यानके संस्कु-त और मराठीके कई रूपान्तर मिलते हैं । ये सब या तो पंचाख्यानकी दोनों अत्यन्त प्राचीन जैन आद्यत्तियोंके आधार पर लिखे गये हैं अथवा उनके शब्दशः अनुवाद हैं ।

इन रूपान्तरोंमें अनन्त नामक किसी वैष्णव ब्राह्मणका एक संस्कृत रूपान्तर है। कर्ताने प्रस्तावनाके श्ठोकोंमें अपने आपको नागदेव भट्टका शिष्य बतल्लाया है। नाग-देव भट्ट कण्वके वेदानुयायी संप्रदायके थे।

अनन्तने अपने प्रंथका नाम कथामृत-निधि अर्थात् कथारूपी अमृतका समुद्र रक्ता है, परन्तु यह ग्रन्थ असल्में सरलावृत्तिका एक बहुत संक्षिप्त और निकम्मा रूपान्तर है । कर्ताने जहाँ कहीं मुल ग्रंथके आशायको

है, परन्तु उसका कुछ अंश एक और संस्कृत जैनग्रंथ, अर्थात् मेघविजयकृत पंचाख्यानमें मिला है । मेघविजय तपगच्छके थे और उन्होंने अपना ग्रंथ संवत् १७१६ ( अर्थात् १६५९-६० ई०) में नवरंग-नगरके बाल-कोंको उपदेश देनेके लिए लिखा था । उनके <u> प्रंथमें सब कथायें वे ही हैं जो बच्छराजके</u> ग्रंथमें मिलती हैं । केवल अंतर यह है कि मेघविजयने अपने ग्रंथके अंतमें रत्नपालकी कथा बढा दी है | इस कथाके अन्य रूपान्तर सोमनन्दनकृत रत्नपालकथामें, जो लगभग संवत् १५०३ में लिखी गई थी, और धर्म-कल्पदुम (द्वितीय सर्ग, 8 थे और ५ वें श्रोक) में भी मिलते हैं। मेघविजयने इस कथाको संस्कृत छंदोबद्ध अनुवादसे लिया अथवा उसको स्वयं लिखा, इस बातका पता उस समय तक नहीं लग सकता जब तक कि कहीं वह आवृत्ति न मिल्र जाय ।

पंचाख्यानकी एक और जैन आवृत्ति है, जो निर्मेछ श्रावककी छिखी हुई है। इस आवृत्तिकी एक प्रति मुझे मेरे एक जैन-धर्मानुयायी मित्रने भेजी है। उसमें केवल प्रथम तंत्रका अधिकांश है; परन्तु यह अंश भी पाँच तंत्रोंमें विभाजित है। इस प्रंथकी माषा गुजराती नहीं किन्तु व्रजभाषा है और संपूर्ण ग्रंथ छदोबद्ध है। परन्तु चूँकि इस ग्रंथमें कई जगह गुजराती मुहाविरे और क्रियाओंका गुजराती रूप आया है, इस छिए यह स्पष्ट है कि इसका कर्ता गुजराती था।

\$-**\*** 



बदला है वहीं अपनी निकम्मी रुचिका परि-चय दिया है। यह प्रंथ मूल जैनग्रंथसे बहत निम्न श्रेणीका है।

एक और संस्कृत रूपान्तर है, जिसके कर्ता रामचन्द्र वैष्णव हैं। यह प्रंथ अपूर्ण है। इसकी प्रशास्ति रामचन्द्रके पुत्र वसुदेवने संवत् १८३० अर्थात् शक् १६९९ में लिखी थी। यह प्रंथ सरलागृत्तिके पहले और पाँच-वें तंत्रोंको और दक्षिणी पंचतंत्रके—जिसका उल्लेख ऊपर हो चुका है-चौथे और पाँचवें तंत्रोंको मिल्ला कर लिखा गया है।

पाचीन मराठी भाषाके रूपान्तरोंमें एक रूपान्तर है जिसके कर्ताके नामका पता नहीं हैं । इस रूपान्तरकी दो आवृत्ति-याँ मिलती हैं । इन दोनोंमें संस्कृतके श्लोक हैं जिनमेंसे कुछ मराठी अनुवादसहित हैं और कुछ बिना अनुवादके हैं । यह प्रंथ दोनों \* अत्यन्त प्राचीन जैन रूपान्तरोंका मिश्रित अनुवाद है । इस प्रंथकी एक आवृत्तिको राक १८२९ में विनायक ल्झ्म-णने इन्दुप्रकारा प्रेस बम्बई द्वारा मुद्रित महाराष्ट्र-कवि-सीरीजके २५ वें अंकसे लेकर ४५ वें अंक तक प्रकाशित किया था ।

एक भागवतने, जिनका नाम निर्मेल पाठक था, पाचीन मराठी भाषामें एक छंदोवद्ध आवृत्ति लिखी थी। इस आवृत्तिकी केवल एक प्रति, जो मैंने देखी है, लंदनकी इंडिया आफिस लाइब्रेरीमें है। यह स्पष्ट है कि

\* अर्थात् सरलाद्यत्ति और पूर्णभद्रकी आवृत्ति ।

निर्मल पाठकको संस्कृतका बाेध बहुत थोड़ा था। इसी लिए उन्हेंनि पंचाख्यानकी कथाओंको उस रूपमें दिया है जिस रूपमें वे जनतामें प्रवलित थीं, और जैन आवृत्तियोंमें जा रूप दिये हैं उनको छोड़ दिया है । तथापि उन्होंने जैन आवृत्तियोंके आधार पर अपना ग्रंथ लिखा है और संभव है कि उन्होंने पंचाख्यानकी सर्व साधारणमें प्रचलित जैनकथाओं जैसे उप-र्युक्त पंचाख्यान वार्तिकसे भा सहायता ली हो; क्योंकि उनकी कई कथायें जो पंचा-ख्यानके प्राचीन संस्कृत रूपान्तरमें नहीं मि-लती हैं, पंचाख्यान वार्तिककी कथाओंसे मिलती जुल्ली हैं ।

यही बात निम्न लिखित आवृत्तियोंके वि-षयमें, जो दक्षिणभारत, नैपाल और ब्रह्मा-आदिमें मिलती हैं, सत्य है।

उत्तर-पश्चिम-भारतीय संक्षिप्त आवृत्तिको जो संभवतः एक वैष्णवकी कृति है, जैन-पंचाख्यानके भिन्न भिन्न रूपान्तरोंने उत्तर-प-श्चिमसे बहिष्कृत कर दिया । परन्तु इसकी एक प्रति, जिसमें बहुतसी अग्ठाद्धियाँ थीं और कई स्थानोंपर पाठ छूटा हुआ था, दक्षिण भारतमें आई और यहाँपर उसकी बहुतसी प्रतियाँ और अनुवाद हुए जो अब भी मिल्रते हैं। ये अनुवाद तैलंग, कन्नड, तामिल, मल्याल्म और मोड़ी (?) माषाओंमें हैं; और इनमें भी कुछ गद्यमय हैं और कुछ छंदोबद्ध हैं। अभी तक इन अनुवादोंका बहुत कम हाल माल्म हुआ है। परन्तु उनमेंसे कुछ तो दक्षिणा



पंचतंत्रके संस्कृत पाठके आधारपर लिखे गये हैं और कुछ इस संस्कृत और पंचतंत्रके अन्य पाठेंकि मिश्रित अनुवाद हैं ।

इनमेंसे एक आवृत्तिकी संस्कृत बहुत निकम्मी है । यह आवृत्ति दक्षिणी पंचतंत्र और तामिल्ठके एक अथवा कई पाठोंके मेल्से लिखी गई है । इस आवृत्तिका पता मुझे ताड़-पत्र पर लिखी हुई एक विचित्र प्रतिसे लगा है, जिसे तंजौर निवासी टी. एस. कुप्पूस्वामी शास्त्रीने स्वर्गीय अध्यापक वोन मन कौसकाको प्रदान किया था और जो अब लैपजिगकी यूनीवर्सिटी-लाइबेरीमें संग्रहीत है । इस वृत्तिमें कई नई कथायें हैं, जिन-मेंसे कुछ पंचाख्यानकी भिन्न भिन्न जैन-आवृत्तियोंमें मिल्ती हैं ।

अब्बे ड्यूबोइस कृत फेख भाषाका पंच-तंत्र, जो तैलंग, तामिल और कन्नड भाषाओं-की तीन प्रतियोंसे मिला कर तैयार किया गया है, इस संस्कृत आवृत्तिसे बहुत कुछ समानता रखता है। क्योंकि कई विशेष कथायें इन दोनों ही ग्रंथोंमें मिलती हैं।

उन्नीसवीं शताब्दीमें तंदवरय ग्रुदा-छियरने मराठी अनुवादसे एक अनुवाद तामिल्ठ भाषामें तैयार किया । यह मराठी अनुवाद लीथोमें बिना मुखपृष्ठके छपा था और दक्षिणी पंचतंत्र, हितोपदेश और दोनों अत्यन्त प्राचीन जैन आवृत्तियों, अर्थात् सरलावृत्ति और पूर्णाभद्रकी आवृत्तिके मेल्रसे तैयार किया गया था । तंदवरय मुदााल्लियर- का तामिल प्रंथ इसी मराठी प्रंथका शब्दशः अनुवाद है। तंदवरयका ग्रंथ दक्षिण भारत-के स्कूलोंका सर्वप्रिय ग्रंथ है और इसका अनुवाद ॲंगरेजीमें हो चुका है।

मेरे पास एक हस्तलिखित ग्रंथकी एक प्रति और भी है । इस प्रतिके स्वामी काशी-निवासी एक बाखण हैं । इस प्रतिकी मूल प्रति तैलंग लिपिमें हैं, अतएव यह ग्रंथ कर्नाटक देशमें लिखा गया हेगा । यह ग्रंथ धर्म पंडितकी रचना है और अपूर्ण है। यह ग्रंथ संपूर्ण अंशमें नहीं परन्तु सुख्यतः दोंनों अत्यन्त प्राचीन जैन आवृत्तियोंके आधार पर लिखा गया है ।

एक ग्रंथ और है, जिसका नाम तंत्राख्यान है, ( तंत्रख्यायिका नहीं ) । इस ग्रंथके तीन रूपान्तर आजकल नैपाल्टमें मिलते हैं । इनमेंसे एकमें जो सबसे प्राचीन और मूल है केवल कथाकल्डोल है; दूसरेमें उसके सिवाय कुछ कथायें नेवारी (नैपाली ?) में हैं । मालूम होता है कि इनमेंसे पहला रूपान्तर दक्षिणसे नैपाल्टमें लाया गया है । चूँकि इसमें एक स्थान पर तारागणोंको देवता माना गया है, इस लिए यह निश्चय है कि इसका कर्ता जैनधर्मानुयायी था ।

ब्रह्मा इत्यादि पूर्वीव टेशोंमें—दक्षिणी पंचतंत्रके तामिल रूपान्तरके अनुवादक अति-रिक्त — कई प्रंथ ऐसे हैं, जो पंचतंत्रके आशयको लेकर लिखे गये हैं । यद्यपि इन प्रंथोंके विषयमें बहुत कम मालूम है, परन्तू



वे प्राचीन जैन आवृत्तियोंके प्रभावके सूचक हैं।

जो कुछ इस निबंधमें कहा गया है वह बहुत ही संक्षेपमें है । इस विषयका संपूर्ण विवरण मेरी पुस्तकमें मिलेगा, जिसका नाम ' पंचतंत्र, उसका इतिहास और उसका मौगोलिक विभाग' है । यह पुस्तक प्रेसमें दी जा चुकी है । यदि इस पुस्तकके विषयके संबंधमें जो कुछ इस लेखमें लिखा जा चुका है उससे भी अधिक जानना हो, तो मेरे तंत्राख्यायिका नामक प्रंथकी प्रस्तावना देखनी चाहिए । इस प्रंथका संपादन मैंने किया है और यह लेपजिगमें हारवर्ड ओरि-यण्टल सीरीजके लिए छप रहा है ।

यद्यपि यह निबन्ध बहुत ही संक्षिप्त है, तथापि इसके द्वारा पाठकोंको यह मालूम हो जायगा कि जैनकथासाहित्यका समस्त भारतवर्ष पर कितना प्रभाव था । पहले इस होना असंभव था, क्योंकि बातका माल्म यूरोपीय विद्वानोंकी जैनग्रंथभंडारों तक पहुँच न थी। परन्तु सौभाग्यकी बात है को आज कलके जैनी उस लाभको समझने लगे हैं जो उन्हें अपने सरस्वतीमंडारों द्वारा पश्चिमी और पूर्वी विद्वानोंकी सहायता कर-नेसे होता है। यदि जैनी इस काममें अधिक उंदारता दिखलाते चले जायँ, तो हम आशा कर सकते हैं कि हमें जैनसाहि-त्यके इतिहासके दर्शन होंगे । ऐसा इति-हास केवल जैनोंके ही लिए नहीं, किन्तु

समस्त भारतवर्षके लिए, बल्कि यों कहिए कि एशिया और यूरोपके लिए अतीव महत्त्व-का होगा। मैंने अपनी पंचतंत्र विषयक उपर्युक्त पुस्तकमें यह भी दिखाया है कि तूती-नामा, जिसका अनुवाद एशिया और यूरो-पकी भिन्न भिन्न भाषाओंमें हो चुका है, शुकसप्तति (शुकवहत्तरी) नामक जैनग्रंथका ही अनुवाद है। संसारमें भ्रमण करनेवाले जितने समूचे जैन-ग्रंथोंका अब तक पता लगा है उनमें यही प्रंथ सबसे प्राचीन है। जैन विद्वानोंने समय समय पर अब तक मुझे जैसी सहायता दी है यदि ऐसी ही सहायता वे मुझे भविष्य-में भी देते रहें, तो मुझे आशा है कि कथा-साहित्यके क्षेत्रमें जैनसाहित्यका उच्च महत्त्व निपट अंधोंपर भी प्रकट हो जायगा। \*

## विधिका प्रावल्य और दौर्बल्य ।

<sup>ले०−</sup>बाबू जुगलकिशोरजी, मुख्तार ।

जीवनकी औ धनकी, आशा जिनके सदा लगी रहती। विधिका विधान सारा, उनहीके अर्थ होता है ॥ १ ॥ विधि क्या कर सकता है १ उनका, जिनके निराशता आशा। भय-कांम वश न होकर, जगमें स्वाधीन रहते जो ॥ २ ॥

\* यह जर्मनीके सुप्रसिद्ध डाक्टर जुहानीज हर्टलके एक लेखका अनुवाद है। पाठकोंको इस लेखके पढ़-नेसे यह भी माळूम होगा कि स्वाध्याय किसे कहते हैं।-अनुवादक।



घटनाओंका हाल लिपिबद्ध करते थे। जिन लोगोंने महाकवि कल्हणकी राजतरंगिणी देखी है उन्हें मालूम होगा कि, उसने प्रथम अध्या-यमें किस प्रकार इतिहासंलेखकोंकी प्रशंसा करते हुए कई पुराने इतिहासवेत्ताओं और लेखकोंका हवाला दिया है और स्थान स्थान-पर उनके प्रन्थोंकी समालोचना की है । कल्ह-णने वहाँ पर जो कुछ लिखा है उसका भावार्थ यह हैः-- '' सच्चे कवियों ( इतिहास-वेत्ताओं ) की वह शक्ति प्रशंसा करने योग्य है जो अमृतकी धारासे भी बढकर है; क्यों कि इसीके कारण उन कवियों और अन्य लोगोंका शरीर अमर हो जाता है। प्रजापतिका मुकाबला करनेवाले और सुन्दर ग्रन्थ लिखने-**वा**ले कवियोंके सिवा और कौन ऐसा है जो साधारणकी आँखोंके सामने भूतकालकी घटना-ओंका चित्र खींच सकता है ? वही उच विचारवाला कवि प्रशंसनीय है जिसके शब्द न्यायाधीशोंके शब्दोंकी तरह पूर्वकालिक बातों-के वर्णनमें प्रेम और घृणा दोनोंसे अलग रहते प्राचीन राजाओंके इतिहासविषयक हैं। पुराने बडे बडे ग्रन्थ खण्डरूपमें रह गये हैं; क्योंकि सुव्रतने उसे अपनी छोटीसी पुस्तकमें इस प्रकार ठूँस दिया है कि उसका आशय आसानीसे याद् रह सके । यद्यपि उसकी

कई ऐतिहासिकोंने विरेाष कर असंस्कृतज्ञ यूरोपियनोंने भारतवर्षके साहित्य पर यह निन्दनीय आक्षेप किया है कि इसके भक्तेंनि इसके ऐतिहासिक अंग पर कुछ भी ध्यान नहीं दिया और उन्हें साहित्य लिखनेका ढंग मालूम न था; परन्तु उनकी यह सम्मति इतिहासकी भिन्न भिन्न समयोंमें, भिन्न भिन्न परिभाषा होनेके कारण मान्य नही हो सकती। जिस प्रकार आधुनिक समयमें यूरोपवाले इतिहास लिखते हैं हमारे पूर्वज उस तरह नहीं लिखा करते थे। जिन अठारह पुराणों-को लोग झूठे किस्से कहानियोंका भाण्डार कह कर तिरस्कृत करते हैं उन्हींका यदि ऐतिहासिक दृष्टिमे अध्ययन किया जाय और परम्परागत मिथ्या कथन जो लेखकों-की अज्ञानतासे उनमें घुस गये हैं उनसे निकाल दिये जाँय तो प्राचीन भारतवर्षके इतिहासके लिए बहुतसा सामान मिल सकता है। हर्षकी बात है कि भारतीय विद्वानोंका ध्यान इस ओर गया है और उनके अनुसंधानेंसि भारतके माथे पर अकारण लगे हुए कलंकके मिट जानेकी बहुत कुछ आशा है ।

इतना ही नहीं बल्कि, हमारे पूर्वज इति-हासके बड़े प्रेमी थे और इतिहासकी प्रासिद्ध षक्षपात शून्यताके साथ सामयिक और विगत पुस्तकका नाम बहुत निकल गया है तो भी यह कहना पड़ता है कि विषयके प्रतिपाद-नमें उसने अपनी बुद्धिसे काम नहीं लिया है। असावधानीके कारण क्षेमेन्द्रकी नपा-वलीका एक भाग भी अशुद्धियोंसे रहित नहीं है। मैंने पुराने पंडितोंके इतिहासविषयक ग्यारह यन्थ और नील ऋषिकी सम्मतियाँ उनके नीलमत-पुराणमें देखी हैं । प्राचीन प्रशंसाविषयक तथा पुराने राजाओंके दानपत्रों और मन्दिरस्थापनसम्बन्धी लेखों और ग्रन्थोंको देखनेसे बहुतसी अशुद्धियाँ हल हो गई हैं। " \*

जैनहितैषी-

कल्हणके इस कथनसे उसकी ऐतिहासिक निष्पक्षता, समालोचकप्रवृत्ति और उसके पहले इतिहासवेत्ताओं और लेखकोंके अ-स्तित्वका पूरा पता चलता है। यद्यपि उनमें-से किसीका लिखा हुआ कोई प्रन्थ अभीतक उपलब्ध नहीं हुआ है, फिर भी यूरोपीय वि-द्वानोंको मुँहतोड़ जवाब देनेके लिए इतना भी काफी है। फिर मुसलमानोंके नष्ट किये हुए हिन्दूप्रन्थसमूहका परिमाण देखते हुए क्या यह निसन्देह रूपसे हम नहीं कह सकते कि हमारे इतिहासग्रन्थ भी समुद्रतल-की रोोभा बढा रहे हैं! यह स्मरण रखना चाहिए कि किसी जातिकी कीर्ति और मर्या-दाको नष्ट करनेका सबसे अच्छा और प्रभावो-त्पादक उपाय उसके इतिहासको तथा शिल्प-

कलासम्बन्धी ग्रन्थोंको जल अथवा अग्नि-को समर्पण करना है। इसी दृष्टिसे मुसलमा-नेंनि हमारे इस प्रकारके ग्रन्थ नष्ट कर दिये जिनका परिणाम यह हुआ कि, हम कलाकौशलविहीन और अपने पूर्वजोंके इति-हाससे रहित हो गये; पर हमारा सौभाग्य है कि राजतरंगिणी पर ऐसी आफत न आई और हमें इतना लिखनेका मौका मिला और साहस हुआ । इस सबन्धमें यह भी कह देना अनुचित न होगा कि पुराने पुस्तकभंडा-रोंका अनुसन्धान करनेसे कौटिल्यके अर्थशा-स्रकी तरह किसी अद्वितीय इतिहास ग्रन्थके भी निकल आनेकी संभावना है। अनुसंधान-कर्ताओंको ध्यान रखना चाहिए कि हजारों जैनपुस्तकभण्डार जिनमें अधिकतर कर्नाटक और राजपूतानेमें मुनियोंके अधिकार और मन्दिरोंमें हैं अभातक ज्योंके त्यों पडे हैं। स-म्भवतः सालमें एक बार वे ग्रन्थ धृपमें रक्खे जानेके लिए निकाले जाते हैं और फिर नये बेठनके अन्दर अपने पुराने स्थानपर रख दिये जाते हैं। सम्भव है कि खोज करने पर इन-मेंसे राजतरांगेणीकी तरह जिसका तसिरा भाग सन् १४१७ से १४८६ तककी राज-नीतिक घटनाओंका वर्णन करता है और जैनधर्मावलम्बी श्रीवरका बनाया हुआ है, दो एक अमुल्य इतिहासग्रन्थ निकल आवें । जिस राजतरांगेणीने इतिहासज्ञोंकी सभामें भारतका सिर नीच होने न दिया उसीके आधारपर में इस लेखमें काश्मीरके राजाओंका संक्षिप्त हाल लिखता हूँ-

<sup>\*</sup> Dr. Stein's translation of Rajtarangini.



काश्मीरका इतिहास छः काल्लेंमें विभक्त किया जा सकता है–(१) हिन्दू-काल, (२) मुसलमान-काल, (२) मुगल्ट-काल, (१) पठान-काल, (९) सिक्ख काल, और (१) आधुनिक डोगरा काल ।

कहा जाता है कि, आजकलकी काश्मीर वैली किसी जमानेमें एक बड़ी झील थी, जो समय पाकर श्रीनगरसे ३४ मील उत्तर पश्चिम बारामूला नामक कस्बेके पास आ नि-कली और झेलम नदीका आविर्भाव हुआ। कुछ दिनोंके बाद झील्ले पानीके निकलते रहनेसे इधर उधर जमीन निकल आई जो बढ्ती बढती आधुनिक काइमीरमें परिणत हो गई। यह किम्बद्न्ती ही नहीं है बल्कि इसके चारों ओरके पहाडोंके देखने और वैज्ञानिकोंके अनुसंधानोंसे मालूम होता है कि काश्मीर किसी जमानेमें झील था । वर्फसे ढके हुए पहाडोंपर गौर करनेसे और गमींमें इनसे पैदा हुए अथाह पानीके इकट्ठा होनेके स्थानकी सम्भवता पर दृष्टि डालनेसे यह कहना पडता है कि काश्मीर वास्तवमें एक समय झील था जिसके चारों किनारोंपर छोटी वस्तियाँ थीं । परानी इमारतोंके खण्डरात अभीतक अधिकतर पहाडोंकी तराइयोंमें ही पाये जाते हैं, जो एक समय झीलके किनारे थे।

अवन्तिपुरके मन्दिर और मार्तण्डके पाण्ड-बस्थान और अन्य इमारतें पर्वतकी तराइयोंमें ही हैं । पहाडोंकी चोटियोंपर कई तह नीचे अभीतक मछऌियोंके अंश पाये जाते हैं ।

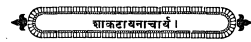
आज काश्मीरमें जिस जलराशिको 'डल ' झील कहते हैं, वह पहले बहुत बडी थी। प्राचीन समयकी बात जाने दीजिए; डोगरा-वरांके प्रथम राजा महाराजा गुलाबासिंहके समयमें ही 'डल्र गेट ' बना था, जिससे उसका आधिकांश पानी इस फाटकसे निकल-कर झेलममें जा गिरा और डलके इर्दगिर्द फ-लेंके वर्तमान बागीचोंकी सृष्टि हुई । नीलमत-पुराणमें लिखा है कि प्राचीन समयमें इस झीलमें पार्वती देवी अपनी विहार—नौकामें घुमा करती थीं और उन्होंके कारण उसका नाम 'सतीसर' पड गया था । उसमें जलोद्धव नामक एक हिंसक दानव भी रहता था, जिसने किनारेकी वस्तियाँ विध्वंस कर दी थीं। एक बार पर्य्यटन करते करते ब्रह्माके पौत्र कश्यप वहाँ आये और मनुष्योंका आर्तनाद सुन बड़े दुखी हुए । उन्होंने उस दानवको मारनेके लिए एक हजार वर्षतक तपस्या की; फिर भी वह दानत्र उनके हाथ न लगा और पानीके अन्दर जा छिपा। अन्तमें विष्णुने अपने त्रिशूलसे बारामूलाके पासका पहाडी किनारा काट ड:ला और झीलका पानी बह चला।तिसपर भी जलोद्धव अपनी शरारतसे बाज न आया और आधुनिक हरि पर्वतकी जडके पास जमीनके अन्दर जा छिपा । देवी पार्वती उसकी बदमाशी ताड़ गईं और उसके सिरपर एक पहाड़ ला पटका, जिससे वह वहीं चकनाचूर हो गया। इसी पहाड़को आजकल हरिपर्वते कहते हैं। प्रसिद्ध पुरातत्त्वज्ञ डाक्टर स्टीनका मत है



है कि हरि पर्वतका वास्तविक नाम सारिका द पर्वत है । उनका कहना है कि काश्मीरी के भाषामें संस्कृतका 'स' 'ह' हो जाता है । ब इस प्रकार ' सारिका ' से ' हारिका ' और १ हारिकासे 'हरि ' होगया है । संभवतः झील्रके जि बीचमें इस पहाड़के रहनेसे वहाँ सारिका- व बीचमें इस पहाड़के रहनेसे वहाँ सारिका- व बें बैठती हों और उसका नाम सारिका पर्वत दें बैठती हों और उसका नाम सारिका पर्वत कश्यपमर ( कश्यपको नामसे यह स्थान है कश्यपमर ( कश्यपका घर ) कहलाने लगा ए जो पीछे बिगड़कर कश्यमर और फिर का-क्र शिल होना साधारण विश्वास है और यह भी मालूम होता है कि बहुत प्राचीन सम-न यर्मे यहाँकी आबादी ठण्डके कारण अधि-है कतर पशुओंकी ही थी ।

काश्मीरियोंका कथन है कि पुराने सम-यमें काश्मीरमें असंख्य राजे थे, जिन्हें कोट-राजा कहते थे | इनके अधिकारमें थोड़ेबहुत गाँव होते थे और वे आपसमें छड़ा कटा करते थे | अन्तमें इनमें जो राजे हारने छंग, उन्होंने मिल्ठ कर जम्मूसे एक वीर राजपूतको सहायतार्थ बुलाया | संभवतः इसका नाम 'दया-करण ' था | इसके वंशमें ५९ राजे हुए, जिन्होंने ६३३ वर्षोंतक काश्मीरमें राज्य किया | अन्तिम राजा सोमदत्त महाभारतकी ऌडाईमें मारा गया | उसके बाद प्रथम गोनन्द राजगद्दीका अधिकारी हुआ | उसके राज्यभार प्रहण करनेका समय कल्हणके अनुसार २४४८ बी. सी. और रमेशचन्द्र

दत्तके अनुसार १२६० बी. सी. है । कोई कोई इसका समय ३१२१ बी. सी. मी बताते हैं । उसके बाद ५ ३ राजे हुए, जिन्होंने १८९४ बी. सी. तक राज्य किया और जिनमें तीसरा राजा द्वितीय गोनन्द और ४७ वाँ अशोक था । द्वितीय गोनन्दके बादके ३५ राजाओंका नाम राजतरंगिणीमें नहीं है। कल्हण कहता है कि वे खोगये हैं। एक पुस्तकमें अशोकके काश्मीर-विजय करने-का समय १३९४ बी. सी. दिया हआ है। यद्यापि राजतरंगिणीके अनुसार यह समय असंभव नहीं है, तो भी इसपर पूर्ण विश्वास नहीं होता; क्योंकि इससे यह सिद्ध होता है कि, उपर्युक्त ५४ राजाओंमें आन्तम सात राजाओंने ५०० वर्षतक राज्य किया, जो असंभव न होने पर भी, संदिग्ध अवश्य है । राजतरंगिणीमें बौद्ध धर्मका अशोक है, पर जिस प्रचारक बतलाया गया बौद्ध-धर्म-प्रचारक अशोकका हम जिक्र करते हैं, उसका राज्यकाल साधारणतया २७३ या २७२ से २३२ या २३१ बी. सी. तक समझा जाता है। अशोकके बाद उसका लडका ' जलोक ' राजा हुआ । वह रौव था और इसलिए उसके समयमें बौद्ध धर्मका हास होने लगा। राजतरांगिणीके सि-वाय और किसी जगह अशोकपुत्र जलोकका नाम नहीं पाया जाता । उसके बाद द्वितीय दामोदर और तदुपरान्त हुविष्क जुष्क और कनिष्क और सबसे पीछे प्रथम अभिमन्यु



राजतरांगिणीके अनुसार उसके सिंहासनारोहण-का समय १९ वी सदी बी. सी. है । पर साधारणतया उसका समय ९५ ए. डी. या किसीके अनुसार १२० ए. डी. हो। उसके बाद प्रथम अभिमन्युने राजतरांगिणीके अनुसार १८९४ वी. सी. तक राज्य किया, जिसके समयमें बौद्ध धर्म काश्मीरसे जड़से उखाड़ डाला गया। (क्रमशः)

३४९

राजा हुआ। दामोदर साधारण राजा हुआ। हुविष्क आदि पिछले तीन राजे जातिके तातार और धर्मके बौद्ध थे। इनके यहाँके राजा होनेमें कुछ भी सन्देह नहीं है, क्यों कि और भी कई स्थानोंमें इनका, विशेष कर हुविष्क और कनिष्कका जिक है। कनिष्कने काश्मीरमें अश्वधोषके सभापतित्वमें बौद्ध-धर्मावल्लम्बियोंकी एक सभा भी की थी।



इन वैदिक शाकटायनका कोई व्याकरण प्रन्थ अवश्य होना चाहिए; परन्तु अभीतक उसका कहीं पता नहीं लगा ।

दूसरे शाकटायन जैन थे। इनका असली नाम पाल्यकीर्ति था; परन्तु बड़े भारी वैया-करण होनेके कारण जान पड़ता है कि लोग इन्हें शाकटायन कहने लगे और फिर इनका यही नाम बहुत प्रसिद्ध हो गया । जिस तरह कवियोंमें कालिदा-सकी प्रसिद्धि अधिक होनेसे पीछेके कई कवि कालिदासके नामसे प्रसिद्ध हो गये थे, उसी तरह ये भी शाकटायन कहे जाने लगे। जिस समय शाकटायन व्याकरण ( शब्दा-नुशासन ) बना है उस समय शाकटायन,

शाकटायन नामके दे। आचार्य हो गये हैं–एक वैदिक शाकटायन और दूसरे जैन शाकटायन । ये दोनों ही वैयाकरण हैं । इनमेंसे पहले वैदिक शाकटायन बहुत ही प्राचीन हैं। ऋग्वेद और शुक्ल यजुर्वेदके प्रातिशाख्यमें तथा यास्काचार्यके निरुक्तमें उनका उल्लेख मिलता है । सुप्रसिद्ध पाणिनि आचार्यने अपनी अष्टाध्यायीके तीमरे और आठवें अध्यायमें शाकटायनके मतका उल्लेख किया है । पाणिनि कब हुए, इस विषयमें विद्वानोंमें मतभेद है; तथापि अधिकांश विद्वानोंकी रायमें वे ईस्वीसन्से ७००-८०० वर्ष पहले हुए हैं। अतएव शाकटायन इनसे भी पहलेके-इस समयसे लगभग ३००० वर्ष पहलेके-विद्वान् हैं ।



होता है । वादिराजसूरि इस मंगलाचरणके 'श्री ' पद पर ही छक्ष्य करके कहते हैं कि पाल्यकीर्ति या शाकटायनके शब्दानुशासनका प्रारंभ करते ही लोग वैयाकरण हो जाते हैं । अर्थात् जो इस व्याकरणका मंगला-चरण ही सुन पाते हैं वे इसे पढ़े बिना और वैयाकरण बने बिना नहीं रहते । इससे यह भी सिद्ध हो जाता हैं कि उक्त 'श्रीवीरममृतं ज्योतिः ' आदि श्ठोकके अथवा अमोघवृत्तिके कर्ता भी पाल्यकीर्ति (शाकटायन) ही हैं। वादिराजसूरिके उक्त श्ठोकसे यह निश्चय हो गया कि पाल्यकीर्ति कोई बड़े भारी

वैयाकरण थे । अब शाकटायनप्रक्रियाके मङ्गलाचरणको देखिएः—

#### मुनीन्द्रमभिवन्द्याहं पाल्यकीर्ति जिनेश्वरं । मन्दबुद्धचनुरोधेन प्रक्रियासंग्रहं बुवे ॥

इसमें जो 'पाल्यकीर्ति' राब्द आया है वह जिनेश्वरका विशेषण भी है और एक आचार्यका नाम भी है। एक अर्थसे उसके द्वारा जिनेन्द्रदेवको और दूसरे अर्थसे प्रसि-द्ध वैयाकरण पाल्यकीर्तिको नमस्कार होता है। दूसरे अर्थमें मुनीन्द्र और जिनेश्वर ये दो सुघाटित विशेषण पाल्यकीर्तिके बन जाते हैं।

प्रकियासंग्रहके कत्तांने जिन पाल्यकी-तिंको नमस्कार किया है, इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि वे वादिराजके उछेख किये हुए पाल्यकीर्ति वैयाकरण ही हैं और जब यह निश्चय हो गया तब यह अनुमान

स्फोटायन, शाकल्य जैसे नाम नहीं रक्खे जाते थे। जैनोंमें उस समय विजयकीतिं, अर्ककीर्ति, पाल्यकीर्ति जैसे नाम रखनेकी ही प्रथा थी। निर्णयसागर प्रेस द्वारा प्रका-शित प्राचीन लेखमालाके प्रथमभागमें राष्ट्रकू-टवंशीय द्वितीय प्रभूतवर्ष महीपातिका शक संवत् ७३५ का लिखा हुआ एक दानपत्र छपा है जिसमें 'शिलाग्राम' के जिनमन्दिरको 'जालमङ्गल' नामक प्राप्त देनेका उछेख है। इसमें यापनीय संवके श्रीकीर्ति, विजयकीर्ति और अर्ककीर्ति इन तीन आचार्योंका उछेख है। जैसा कि आगे चलकर बतलाया जायगा, शाकटायन यापनीय संवके आचार्य थे, और लगभग उसी समय हुए हैं जिस समयका कि उक्त शिलालेख है, अतः उनका

'पाल्यकीर्ति' नाम होना असंभव नहीं । एकीभावस्तोत्रके कर्ता महाकवि वादिरा-जसूरिका बनाया हुआ पार्श्वनाथचारित नामका एक काव्य है । यह विकम संवत् १०८३ का बना हुआ है । उसकी उत्थानिकामें एक श्ठोक है:--

#### कुतत्स्या तस्य सा शक्तिः पाल्यकीर्तेर्महौजसः । श्रीपदश्रवणं यस्य शाब्दिकान्कुरुते जनान् ॥

अर्थात् उस महातेजस्वा पाल्यकींर्ति-की शक्तिका क्या वर्णन किया जाय जिसके श्री-पदके सुनते ही लोग शाब्दिक या व्याक रणज्ञ हो जाते हैं। अमोघवृत्तिका प्रारंभ / श्रीवीरममृतं ज्योतिः ' आदि मंगलाचरणसे



करना बहुत संगत होगा कि शाकटायनका ही दूसरा नाम पाल्यकीर्ति आचार्य है। शाकटायन-व्याकरणकी प्रक्रिया बनाते समय यह संभव नहीं कि अभयचन्द्रसूरि शाकटा-यनको छोड़कर अन्य किसी वैयाकरणको न-मस्कार करें।

पाल्यकीर्ति या शाकटायनके व्याक-रणका नाम ' शब्दानुशासन ' है । स्वयं ग्रन्थकर्ताने और टीकाकारोंने उसे इसी नामसे उछिखित किया है, परन्तु ग्रन्थकर्त्ताके नामके कारण वह शाकटायन व्याकरणके नामसे भी प्रसिद्ध है ।

आचार्य शाकटायन पाल्यकीर्तिने या शब्दानुशासनके सिवाय और कितने ग्रन्थोंकी रचना की, इसका कुछ निश्चय नहीं है। वे बड़े भारी विद्वान् थे । व्याकरणके समान न्याय, धर्मशास्त्र, साहि-त्यादि अन्य विषयोंमें भी उनकी असाधारण गति जान पडती है। उनका एक ग्रन्थ पाट-णमें मौजूद है जिसका नाम 'केवलिभुक्ति-स्रीमुक्ति-प्रकरण ' है । इसके सिवाय श्रद्धास्पद मुनि श्रीजिनविजयजीने अपने ' पाटणके जैन-पुस्तक-भण्डार ' शीर्षक लेखमें जो सरस्वतीकी जनवरी सन् १९ १ ६ की संख्यामें प्रकाशित हआ है राजरोखर कविके जिस'काव्यमीमांसा 'नामक ्र प्रन्थका उल्लेख किया है उसमें पाल्यकीर्तिके मतका उल्लेख करते हुए लिखा है:—

—" यथा तथा वास्तु वस्तुनो रूपं वक्तृ-प्रक्वतिर्विशेषायत्ता तु रसवत्ता । तथा च यमर्थ रक्तःस्तौति तं विरक्तो विनिन्दति मध्यस्थस्तु तत्रोदास्ते, इति पाल्यकार्तिः।" इससे मालूम होता है कि शाकटायनका कोई साहित्यविषयक प्रन्थ भी है जो अभी उपल-ब्ध नहीं है।

ईस्वी सन् १८९३ में मि० गुस्तव आपर्टने 'शाकटायनप्रक्रियासंग्रह' प्रकाशित किया और उसकी भूमिकामें बतलाया कि यह वही शाकटायन है जिसका उछेख पाणिनि आदिने किया है । उन्होंने शाकटायनमेंसे दे! चार सूत्र ऐसे भी निकालकर बतला दिये जो वैदिक शाकटायनके उन्हीं सूत्रोंसे मिलते जुलते थे जिनका कि पाणिनिने अपने सूत्रोंमें उछेख किया है । साथ ही यह भी प्रकट किया कि ये शाकटायन जैन थे ।

शुरू शुरूमें बहुत लोग आपर्ट साहबके विचारको सच मानने लगे थे | इमारे जैनी माई तो अपने एक वैयाकरणको तीन हजार वर्षका पुराना समझकर अभिमानसे फूल गये थे, परन्तु जब यह मत सत्यकी कसोटीपर कसा गया, तब बिल्कुल झूठा साबित हुआ | निश्चय हो गया कि पाणिनिके उछेख किये हुए शाकटायनसे इन शाकटायनका कोई सम्बन्ध नहीं है | जैन शाकटायन बहुत प्राचीन नहीं हैं | क्येंकि:—

 श. शाकटायनकी जितनी टीकायें और वृत्तियाँ हैं वे सब नौवीं शताब्दिके बादके ही विद्वानोंकी ही छिली हुई हैं । अमोध-



किया है। इनमेंसे हमारा अनुमान है कि ' सिद्ध नन्दि ' प्रसिद्ध जैनेन्द्रव्याकरणके कर्त्ता पुज्यपाद या देवनन्दिका दूसरा नाम है। 'सिद्ध' राब्द मुनियों आचार्यों और देवेंके लिए अकसर व्यवहृत होता है । अतः देव-नन्दिको सिद्ध-नन्दि कह सकते हैं । इसी तरह 'आर्य वज्र ' वज्रनन्दि आचार्यका नामान्तर है । आर्य शब्द आचार्यका पर्यायवाची है । पूज्यपादके शिष्य वज्रनन्दि जिन्होंने द्रविड संघकी स्थापना की थी बहुत बडे विद्वान् हो गये हैं । देवसेनसूरिके मतसे ये विकमकी मृत्युके ५३६ वर्ष बाद हुए हैं । हरिवंश-पुराणके कत्तीने देवनन्दिके बाद ही इन्हें वज्रसूरिके नामसे स्मरण किया है । संभव है कि वज्रनन्दि किसी व्याकरणग्रन्थके रचयिता भी हों। यदि सिद्धनन्दिसे देवनन्दिका और आर्य वज्रसे वज्रसूरिका ही मतलब हो, तो मानना पडेगा कि शाकटायन व्याकरण बहुत प्राचीन नहीं है—पूज्यपाद आदिसे पीछेका है। पूज्यपादका समय ईसाकी पाँचवीं शताब्दि माना जाता है ।

३. शाकटायनके कुछ सूत्र जैनेन्द्र--व्याक-रणसे मिलते हैं। यह अच्छी तरह सिद्ध किया जा सकता है कि शाकटायनसे पूज्य-पाद पहले हुए हैं, अतएव वे सूत्र पूज्यपादके जैनेन्द्रसे ही लिये गये होंगे। शाकटायनने पूज्यपादका सिद्धनान्दिके नामसे उल्लेख किया है; परन्तु जैनेन्द्रमें शाकटायनके किसी मतका कहीं भी उल्लेख नहीं है। अत एव शाकटा-यन बहुत प्राचीन नहीं है।

टत्ति महाराज अमोघवर्षके समयकी है। क्येंकि उसमें जैसा कि आगे बतलाया जायगा अमे।घवर्षका उल्लेख है और अमोघवर्षके नामसे ही उसका अमोघवृत्ति नाम रक्खा गया है । प्रभाचन्द्रकृत न्यास अमोघवृत्तिका है, व्याख्यान उसके अतएव वह पछिका होना ही चाहिए । चिन्तामणिटीका यक्षवर्माकी है और यह जैसा कि आगे सिद्ध जायगा शाकटायनकी महती वृत्ति किया अमोघवृत्तिको संक्षेप करके रची गई है, अत एव यह भी पीछेकी बनी हुई है । **मणि**-अजितसेनाचार्यकी है और प्रकाशिका यह चिन्तामणिकी टीका है, अत एव उससे भी पीछेकी है। अजितसेन अपने अलंकार-चिन्तामणिमें जिनसेन और वाग्भटका उल्लेख करते हैं। अत एव ये भी अमे।घवर्षके बहुत पीछेके विद्वान् हैं । छट्ठी टीका भावसेन त्रैविद्यदेव की है जो कातन्त्रप्रक्रियाके भी रचयिता हैं । यद्यपि इनका समय सुनिश्चित नहीं है तो भी ये अपेक्षाकृत अर्वाचीन ही हैं । सातवीं टीका रूपसिद्धि है जो वादिरा-जसूरिके सतीर्थ दयापाछ मुनिकी बनाई हुई है और उसके बननेका समय वि॰ संवत् १०८२ के लगभग है। इस तरह ये तमाम वृत्तियाँ अमोघवर्षके पीछेकी हैं । यदि शाकटायन पाणिनिके पहलेका व्याकरण होता, ते। अवश्य ही उसकी कोई प्राचीन टीका भी मिलती ।

२. शाकटायनके सूत्रपाठमें इन्द्र, सिद्धनन्दि और आर्यवज्र इन तीन वैयाकरणोंका उछेख



४. शाकटायन व्याकरण पिछले समयमें जैन विद्वानोंमें बहुत प्रचलित रहा है और यही कारण है जो उसपर ७-८ वृत्तियाँ और टीकायें बन गई हैं । आपर्ट साहबके द्वारा प्रकाशित होनेके पहले भी वह दक्षिणके प्रायः सभी जैन पुस्तकभण्डारोंमें प्राप्य था; परन्तु उस समय तक किसी भी जैन विद्वान, या टीकाकारने इस बातका दावा नहीं किया था कि यह वही व्याकरण है जिसका उल्लेख पाणिनिने किया है । यदि ये प्राचीन शाकटायन होते, तो अवश्य ही इस बातका उल्लेख मिलता। यह दावा जैनोंका नहीं किन्तु आपर्ट साहबका है और निरा झुठा है।

शाकटायन या शब्दानुशासनके सूत्रों-पर जो अमोघवृत्ति नामकी टीका है, उसके कत्त्तीका नाम किसीको मालूम नहीं है । परन्तु प्रसिद्ध इतिहासज्ञ प्रो० के. बी. पाठ-कने अनेक प्रमाणोंसे यह अच्छी तरह सिद्ध कर दिया है कि अमोघवृत्तिके कर्त्ता स्वयं सूत्रकार शाकटायन ही थे और यही शाकटा-यनकी सबसे पहली टीका है। प्रमाण लीजिए:--श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नत्वादिं सर्ववेधसां । शब्दानुशासनस्येयममोघा वृत्तिरुच्यते॥१॥

आविधनेष्ट्रासिद्धचर्थ मंगलमारभ्यते । नमः श्रीवर्द्धमानाय प्रबुद्धाशेषवस्तवे ।

येन शब्दार्थसम्बन्धाः सार्वेण सुनिरूपिताः॥ शब्दो वाचकः अर्थो वाच्यः तयोः सम्बन्धो योग्य-

ता अथवा शब्द आगमः । अर्थः प्रयोजनं । अभ्युद-यो निःश्रेयसं च । तयोः सम्बन्ध उपायोपेयभावः । ते येन सर्वसःवाद्दितेन सता तत्त्वतः प्रज्ञापिताः तस्मै

परमाईत्त्यमहिम्ना विराजमानाय भगवते वर्द्धमानाय ष• डपि द्रव्याणि अशेषाणि अनन्तपर्यायरूपाणि साकल्ये-न साक्षात्कुर्वते नमः कुर्वे इत्युपस्कारः । एवं कृतमङ्ग-लरक्षाविधानः । परिपूर्णमल्पग्रन्थं लघूपायं शब्दानुशासनं शास्त्रमिदं महाश्रमणसंघाधिपतिर्भगवानाचार्यःशाकटा-यनः प्रारभते । शब्दार्थज्ञानपूर्वकं च सन्मार्गानुष्ठानं । अ इ उ ण् । ऋ क् । ए ओे ङ् ।..... इल् ॥ १३ ॥ इति वर्णसमाम्रायः कमानुबन्धोपादानः प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघवार्थः । सामान्याश्रयणाद्दीर्घण्छतानुनासि-कानां प्रहणं । -अमे।घवात्तिः । श्रियं कियाद्वः सर्वज्ञज्ञानज्योतिरनश्वरीं। विश्वं प्रकाशयच्चिन्तामणिश्चिन्तार्थसाधनः १ नमस्तमःप्रभावाभिभूतभूद्योतहेतवे । लोकोपकारिणे शब्दब्रह्मणे द्वादशात्मने ॥२॥ स्वस्तिश्रीसकऌज्ञानसाम्राज्यपद्माप्तवान् । महाश्रमणसंघाधिपतिर्यः शाकटायनः ॥३॥ एकः शब्दाम्बुधिं बुद्धिमन्द्रेण प्रमथ्य यः। सयशःश्रि समुद्देद्ध विश्वं व्याकरणामृतम् 🕨 स्वल्पग्रन्थं सुखोपायं सम्पूर्णं यदुपक्रमं । शब्दानुशासनं सार्वमर्हच्छासनवत्परम् ॥५॥

રપર

इष्टिर्नेष्टा न वक्तव्यं वक्तव्यं सूत्रतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यानं यस्य शब्दानुशासने ॥ ६ ॥ तस्यातिमहतीं वृत्तिं संहत्येयं लघीयसी । सम्पूर्णलक्षणा वृत्ति-र्वक्ष्यते यक्षवर्मणा ॥ ७ ॥ ग्रन्थविस्तरभीरूणां सुकुमारधियामयं । शुश्रूषादिगुणान्कतु शास्त्रे संहरणोद्यमः ॥ ८ ॥ शब्दानुशासनस्यान्व-र्थायाश्चिन्तामणेरिदं। वृत्तेर्ग्रन्थप्रमाणं ( हि ) षट्सहस्रं निरूपितं ॥ ९ ॥ इन्द्रचन्द्रादिभिःशाब्दै-र्यदुक्तं शब्दलक्षणं ।

तदिहास्ति समस्तं च यन्नेहास्ति न तत्क्वाचित् ॥ १० ॥ गणधातुपाठयोर्गण-धातून लिंगानुशासने लिंगगतं । औणादिकानुणादौ रोषं निःशेषमत्र वृत्तौ विद्यात् ॥ ११ ॥ बालावलाजनोप्यस्या वृत्तेरभ्यासवृत्तितः । समस्तं वाष्ट्रयं वेत्ति वर्षेणेकेन निष्ठ्ययात् ॥ १२ ॥

348

तत्र सूत्रस्यादावयं मङ्गरुश्ढोकः । नमः श्रीवर्द्धमाना-चेत्यादि । शब्दार्थसम्बन्धार्थं वाचकवाच्ययोग्यता अथ-वा आगमप्रयोजनोपायोपेयभावाः ते येन सर्वसत्वदितेन तत्त्वतः प्रज्ञापिताः तस्मै श्रीमते महावाराय साक्षात्कृत्स-कल्ठद्रव्याय नमःकरोमीत्यध्याहारः । विन्नप्रश्नमनार्थ-मर्धदेवतानमस्कारं परममङ्गलमारभ्य भगवानाचार्यः शाकटायनः शब्दानुशासनं शास्त्रमिदं प्रारभते ।

#### धर्मार्थकाममोक्षेषु तत्त्वार्थावगतिर्यतः । शब्दार्थज्ञानप्रवेति वेद्यं व्याकरणं दुधैः ॥

अ इ उ ण्। ऋक् । ए औ ङ्। ... ... हल् इति वर्ण समाम्रायः कमानुबाधोपादानः प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघवार्थः । सामान्यप्रहणाद्दीर्घ-प्ळतानुनासिकानां ग्रहणम् ।

— चिन्तामणि। चिन्तामणिके कर्ता यक्षवर्माने उपरिलिखित सातवें स्ठोकमें कहा है कि "यह उसकी छोटी वृत्ति है जिसे मैंने उसकी ( शाकटायन-की ) बहुत बड़ी भारी वृत्तिसे संक्षिप्त करके बनाया है।" वे यह नहीं कहते कि यह मेरी स्वतंत्र रचना है। अब यह देखना चाहिए कि वह अति महती या बहुत बड़ी वृत्ति कौनसी है जिसको संक्षिप्त करके यह लिखी गई है। विचार करके देखा जाय ते। माल्म होगा कि वह वृत्ति और कोई नहीं अमोघ-वृत्ति ही है। क्योंकि एक ते। उपल्ल्ञ्घ

वृत्तियोंमें वही सबसे बड़ी है। दूसरे ऊपर लिखी हुई दोनों प्रशस्तियोंके कुछ भाग समान हैं जो यह बतलात हैं कि एक बाते दूसरीको देखकर या उसीको संक्षेप करके बनाई गई है। ' इति वर्णसमाम्नायः' आदि पाठ दोनोंके मिलते जुलते हुए हैं । अन्तर केवल यह है कि जहाँ अमोघवुत्तिमें ' सामान्याश्रयणात् ' हिखा है वहाँ चिन्ता-मणिमें ' सामान्यग्रहणात् ' है । तीसरे यक्ष-वर्माने जिस मङ्गलश्ठोककी 'नमः श्रीवर्ध-मानायेत्यादि ' प्रतीक दी है, वह अमोघ वृत्तिमें ही मिलता है । मुलका या अन्य किसी वृत्तिका वह श्लोक नहीं है । इस श्होकके उत्तरार्धकी व्याख्या भी अमोघ-वृत्तिसे थोडा बहुत इधर उधर करके नकल कर दी गई है। इन सब बातोंसे यह तो निश्चय हो गया कि चिन्तामाणि टीका अमोघवृत्तिसे पीछे बनी है और वह अमोघ-वात्तिका ही संक्षेप है।

जैनहितेथी-

यक्षवर्भाने अपनी टीका अभोघवृत्तिमें ही कुछ फेरफार करके बनाई है, यह बात दोनों टीकाओंका मिलान करनेसे अच्छी तरह समझमें आ जाती है । कुछ उदाह-रण लीजिए:----

नामदुः १।९।९७७ (मूळ शाकटायनसूत्र ) यन्नामधेयं संव्यवहाराय हटान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दुसंइं वा भवति । देवदत्तीया दैवदत्ताः । षड्नया-नाहुः सिद्धसेनीयाः सैद्धसेनाः । ( –अमोघद्यत्ति । ) यन्नामधेयं संव्यवहाराय हटान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दु संइं वा भवति । देवदत्तीया दैवदत्ताः । ( –चिन्तामणिटीका )



् ६---जिस ( शाकटायनमुनि ) के शब्दा-नुशासनमें इष्टि, उपसंख्यान, वक्तव्य, न वक्तव्य आदिका झगड्ा नहीं है ।

७—उसकी ( तस्य शाकटायनस्य ) बड़ी भारी वृत्ति ( अमेाववृत्ति ) का संकोच करके यह छोटीसी परन्तु सम्पूर्णऌक्षणोंवाळी वृत्तिको मैं ( यक्षवर्मा ) कहूँगा ।

ध्यान रखना चाहिए कि ये पाँचों श्लोक शाकटायनका वर्णन करनेवाले हैं । इनमेंके **यः** ( श्लो० ३-४ ) यदुपकम शब्दका यत् ( श्लो० ५ ) और यस्य ( श्लो० ६ ) तीनों सम्बन्धद्योतक सर्वनाम सातवें श्होकके **तस्य श**ब्दसे सम्बन्ध रखते हैं। यह 'तस्य' राब्द कर्तरि षष्ठिमें बनाया गया है और यह सातवें पद्यका मुख्य वाक्यांश है । अन्वय इस तरह होता है-'यदुपकमं शब्दा-नुशासनं सार्वे तस्य महतीं वृत्तिं संहृत्य इयं लघी-यसी वृत्तिर्वक्ष्यते यक्षवर्मणा ' अर्थात् जिसका बनाया हुआ सर्वोपयोगी राब्दानुशासन नामक व्याकरण है, उसीकी बनाई हुई बहुत बड़ी टीकाको संकोचकर मैं एक छोटीसी टीका बनाता हूँ। इससे निश्चय हो गया कि मुळ शब्दानुशासन और उसकी अमोघवृत्ति टीका ये दोनों ग्रन्थ एक शाकटायनने ही बनाये हैं।

मि० राइस साहबने इसके लिए चिदानन्द कार्विके 'मुनिवंशाभ्युदय' नामक कनड़ी काव्य-से एक प्रमाण दिया है। यह कवि मैसूरके चिक्कदेव नामक राजाके समयमें ( ई० सन् १६७२-१७०४) हुआ है और ' चारु-

कहीं कहीं पर तो यक्षवर्माने अमोधवृत्ति ज्योंकी त्यों नकल भर कर दी है। जैसेः-ख्याते दृश्ये अधिरूण (मूल)

भूतेऽनयतने ख्याते लोकविज्ञाते दृश्य प्रयोकतुः शक्यदर्शने वर्तमानाद्धातोर्ल्ड्यत्ययो भवति । लिडपवादः । अरुणद्देवः पाण्डयम् । अद्दृद्मोघवर्षोरा-तीन् । ख्यात इति किम् ? चकार कटं देवदत्तः । दृश्य इति किम् ? जघान कंसं किल वासुदेवः । अनयते इति किम् ? उदगादादित्यः । ( --अमोघग्रतिः )

उक्त सूत्रपर चिन्तामणिकी टीका भी इसी प्रकार है। अन्तर सिर्फ इंतना ही है कि अमोधर्मे जहाँ 'छङ् प्रत्ययो' छिखा है, वहाँ चिन्तामणिमें केवछ 'छङ्' छिखा है ' प्रत्यय ' छोड़ दिया है।

उपर्युक्त बातोंसे यह तो सिद्ध हो गया कि चिन्तामणि अमे।घवृात्तेसे पीछे बनी है और उसीको संकोच करके बनाई गई है। अब यह देखना है कि अमे।घवृत्तिका कर्त्ता कौन है ? चिन्तामणिटीकाके पूर्व २-४-९-६-७ स्ठोकोंका अर्थ अच्छी तरह लगानेसे इसका निश्चय हो जायगा।

३—-जिन्होंने सकल्ज्ञानरूपी साम्राज्य पदको प्राप्त किया और जो बड़े भारी साधु-समूहके अगुआ थे, वे शाकटायनाऽचार्य जयवन्त हों।

8—जिन अकेलेने बुद्धिरूप मन्दराच-लसे शब्दसमुद्रका मंथन करके, उसमेंसे यशरूप लक्ष्मीके साथ साथ सम्पूर्ण व्याकरणों-का साररूप यह अम्रत निकाला।

५—-निनका रचा हुआ शब्दानुशासन आईत् धर्मकी तरह स्वल्पग्रन्थ ( प्रमाणमें थोड़ा ), सुखसाध्य और सम्पूर्ण है ।



कीर्ति पण्डितदेव ' इसकी उपाधि थीं । कार्वके कनडी श्ठोकोंका अर्थ यह हैः—-

зчę

"उस मुनिने अपने बुद्धिरूप मन्दराच-लसे श्रुतरूप समुद्रका मंथनकर यशके साथ न्याकरणरूप उत्तम अमृत निकाला । शाक-टायनने उत्कृष्ट शब्दानुशासनको बनालेनेके अमोघवृत्ति नामकी टीका----जिसे बाद् 'बडी शाकटायन' कहते हैं----बनाई, जिसका कि परिमाण १८००० है । जगत्प्रसिद्ध शाकटायन मुनिने व्याकरणके सूत्र और साथ ही पूरी वृत्ति भी बनाकर एक प्रकारका पुण्य सम्पादन किया । एक बार अविद्धकर्ण सिद्धान्तचकवर्ती पद्मनन्दिने मुनियोंके मध्य = शाकटायनको ' मन्दरपर्वतेके पुजित हुए समान धीर ' विशेषणसे विभूषित किया ।"

गणरत्नमहोदधिके कर्ता वर्धमान कवि-जो कि विक्रमसंवत् ११९७ में हुए हैं--अपने प्रन्थमें शाकटायनके नामसे जिन जिन बातों-को उद्धृत करते हैं वे अमोघवृत्तिमें ही मिछती हैं, मूछसूत्रोंमें नहीं । इससे माछूम होता है कि वर्धमान जानते थे कि अमोघ-वृत्ति शाकटायनकी ही है और इसी छिए उन्हेंने उसके उदाहरण शाकटायनके नामसे देना अनुचित न समझा ।

#### शाकटायनस्तु कर्णे टिारीटेरिः कर्णे चुरुचुरुरित्याह ।

(-गणरत्नमहोदधि पृष्ठ ८२ और अमोघ॰ २।१।५७) शाकटायनस्तु अद्य पश्चमी अद्य द्वितीयोत्याह । (-गणरत्न• पृष्ठ ९०, अमोघनृत्ति २।१।७९) जैनधर्मके और इतिहासके मर्मज्ञ विद्वान् मुनि जिनविजयजीने इस विषयमें एक बहुत ही पुष्ट प्रमाण दिया है । वह यह है कि विकमकी तेरहवीं शताब्दिमें मल्यगिरिसूरि नामके एक श्वेताम्बराचार्य हो गये हैं । उन्होंने अनेक प्रन्थोंकी रचना की है और उनमें प्रायः शाकटायन ब्याकरणका उछिख किया है । ' नन्दिसूत्र ' नामक जैनागमकी टीकामें वे एक जगह लिखते हैं:---

शाकटायनोऽपि यापनीययतिमामाभणी: स्वोपज्ञ-शब्दानुशासनवृत्तावादो भगवतः स्तुतिमेवमाह-'श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नत्वादि सर्ववेधसाम् ।' अत्र च न्यासकृतव्याख्या-सर्ववेधसां सर्वज्ञानानां सकल्रशास्त्रानु-गतपरिज्ञानानां, आदिं प्रभवं प्रथममुत्पत्तिकारणमिति ।

( –नान्दिसूत्र पृष्ठ २३ )

इसमें ' श्रीवीरमम्टत— ' इत्यादि जो दो पाद हैं वे अमोघवृत्तिके प्रथम श्ठोकके हैं और इन्हें मल्ल्यगिरि शाकटायनकी स्वोपज्ञवृत्तिके बतलाते हैं । इससे स्वतः सिद्ध है कि अमो-घवृत्ति ही स्वोपज्ञवृत्ति है ।

अब यह देखना चाहिए कि अमोघवृत्ति-की रचना किस समय हुई । ऊपर 'रूयाते हरुये' सूत्रकी जो अमोघवृत्ति दी है, उसमें एक उदाहरण दिया गया है—'अदह-दमोघवर्षोऽरातीन ' \* अर्थात्, अमोघवर्षने

\* इसी सूत्रकी वृत्तिमें एक उदाहरण और है-'अरुणद्देव: पाण्डचम्' अर्थात देवने पाण्ड्यनरेशको रोका। अमोधवर्षके शर्वदेव, तुंगदेव आदि कई नाम हैं। आश्वर्य नहीं जो इस ' देव'से मतलब उन्हींका हो और उन्होंने किसी पाण्ड्य राजाको हराया हो।



श्वत्रुओंको जला दिया। इस उदाहरणमें ग्रन्थकर्त्ताने अमेाघवर्षकी अपने प्रथम शत्रुओंपर विजय पानेकी जिस घटनाका उल्लेख किया है, उसीका जिक शक संवत्-८३२ के एक राष्ट्रकूट–शिलालेखमें एपि-**आफिआ इंडिका वोल्यूम**ं १ प्रष्ठ ५४ ' भूपा-लान् कण्टकामान् वेष्टयित्वा ददाह' इन बार्ब्सोमें किया है। इसका भी अर्थ लगभग वही है-'प्रथम अमेाघवर्षने उन राजाओंका **घेरा और जल्ला दिया जो उससे एकाएक** विरुद्ध हो गये थे ।' उक्त शिलालेख अमो-भवर्षे प्रथमके बहुत पीछे लिखा गया था, छिए इसमें परोक्षार्थवाली ' ददाह ' इस किया दी है। उसके टेखकके टिए उक्त घट-नाका स्वयं देखना अश्वनय था; परन्तु अमो-षवृत्तिके कत्तीके लिए वह शक्य था, इसलिए उसने 'अदहतु' यह छङ्प्रत्ययकी किया दी है। अर्थात् यह उसके सामनेकी घटना होगी । बगमुराके दानपत्रमें जो शक संवत्-७८९ का लिखा हुआ है, इस घटनाका उछेल है। उसमें जो कुछ लिखा है उसका अभिप्राय यह है कि गुजरातके माण्डलिक-राजा एकाएक बिगड़ खड़े हुए थे और उन्होंने अमे। घवर्षके विरुद्ध रास्त्र ग्रहण किया था। अमे। घवर्षने उस समय उनपर चढाई करके उन्हें तहस नहस कर डाला। इस युद्धमें धुव घायल होकर मारा गया । अमोघवर्ष राक संवत् ७३६ में सिंहासनपर बैठे थे और म्बर, द्राविड, यापनीय और निःपिच्छिक यह दानपत्र शक ७८९ का है।अतः (माथुर संघ)ये पाँच जैनाभास हैं। दिग-सिद्ध हुआ कि अमोधवात्ति शक ७३६- म्बरसम्प्रदायकी दृष्टिसे ये पाँचों संघ जैन

७८९ के मध्य किसी समय रची गई है और यही पाल्यकीर्ति या शाकटायनका समय है ।

इतिहासके पाठकोंसे यह छुपा नहीं है कि राष्ट्रकृटवंशीय महाराज अमोघवर्ष (प्रथम) जैनसाहित्यके बडे भारी आश्रयदाता हो गये हैं। दिगम्बर जैनसम्प्रदायके आचार्य जिनसेनको वे अपना गुरु मानते थे । अतः यदि उस समयके प्रसिद्ध वैयाकरण शाक-टायनने उनके सन्तोषार्थ अपनी वृत्तिका नाम अमोघवृत्ति रक्ला हो, तो कुछ आश्चर्य नहीं है। और फिर ' अद्हद्मोघवर्षोऽरातीन्' इस उदाहरणसे तो----जो अमोघवृत्तिमें दिया गया है----अमोघवर्ष और अमोघवृत्तिके कर्ता की समकालीनता और भी अधिक स्पष्ट हो जाती है।

ऊपर मल्यगिरिसूरिकी नन्दिसूत्रटीकाका जो कुछ भंश उद्धृत किया है, उससे मालूम होता है कि शाकटायन 'यापनीय-यति. ग्रामायणीः' अर्थात् यापनीय संघके आचार्योंके अगुए थे । यापनीय संघका उक्केल इन्द्र-नन्दिकृत नीतिसारमें मिछता है-.

> गोपिच्छिकः झ्वेतवासो द्राविडो यापनीयकः । निःपिच्छिकश्च पंचैते जैनाभासाः प्रकीर्तिताः ॥

अर्थात् गोपिच्छिक ( काष्ठासंघ ), श्वेता-

4-6



होकर भी जैन नहीं हैं-निन्हव हैं । अतः यापनीय संघके अगुआ शाकटायन भी एक प्रकारके निन्हव थे ।

346

देवसेनसूरिने अपने दर्शनसारमें इस संघ-के आविर्भावका समय बतल्लाया हैः—-

> कल्लाणे वरणयरे सत्तसप पंच उत्तरे जादे । जावणियसंघभावो सिरिकलसादो हु सेवडदो ॥

अर्थात कल्याण नामक नगर ( निजामके राज्यके अतर्गत ) में विकैमकी मृत्युके ७०५ वर्ष बाद श्रीकल्टरां नामके खेताम्बरसे यापनी-यसंघकी उत्पत्ति हुई ।

देवसेनसूरिने दाविड़ आदि संघोंमें कौन कौन विरुद्ध बातें मान्य हैं, उनका थोड़ा थोड़ा उछेख किया है; परन्तु यापनीय संघके सम्बन्धमें उपर्युक्त गाथाके अतिरिक्त कुछ भी नहीं कहा । इससे यह नहीं बतलाया जा सकता कि यापनीय संघर्मे और संघोंकी अपेक्षा क्या विशेषता है । पहले हमारा खयाल था कि जिस तरह एक दो बहुत ही मामूली बातोंके कारण काछासंघ जैनाभास बना दिया गया है, उसी तरह यापनीय संघ भी होगा-अर्थात् यह दिगम्बरसम्प्रदायका ही एक मेद होगा । परन्तु खोज करनेसे हमारा यह खयाल गलत निकला । यापनीय-संघ यद्यपि एक स्वतंत्र संघ था, तो भी

9 दर्शनसारकी इस गाथाके पूर्वकी अन्य सब गाथाओंमें ' विक्कमरायस्ख मरणपत्तस्त' पद दिया है, इसी लिए बहाँ विक्रमकी मृत्युके ७०५ वर्ष बाद रलिखा है।

वह दिगम्बर सम्प्रदायकी अपेक्षा इवेताम्बर सम्प्रदायसे निकटका सम्बन्ध रखता था । दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जो मत-भिन्नताये हैं उनमें स्त्रीमुक्ति और केवालिभुक्ति ये दो बातें मुख्य हैं । दिगम्बर सम्प्र-दायकी मानता है कि स्त्रियोंको उसी भवमें मुक्ति नहीं मिल सकती और केवलज्ञानी भोजन नहीं करते । पर यापनीयसंघ इन बातों-को इवेताम्बर सम्प्रदायके ही समान मानता है, अर्थात् उसकी दृष्टिसे स्त्रियाँ मुक्तिलाम कर सकती हैं और केवली आहार करते हैं । पाटणके प्राचीन जैनभण्डारमें यापनीयसं-घका एक जन्थ मिला है जिसका नाम है ' स्त्रीमुक्तिकेवल्रभुक्तिप्रकरण ' और पाठकोंको यह जानकर आश्चर्य होगा कि इसके रचयिता और कोई नहीं, शाकटायन-व्याकरणके कत्ती स्वयं शाकटायन हैं । यह ग्रन्थ पाटणके संघवी पांडेके मण्डारमें ताडपत्रों पर लिखा हुआ है । श्रीमान् मुनिमहाशय जिन-विजयजीकी कृपासे हमें इसका परिचय प्राप्त हआ है। वे कहते हैं कि यह प्रन्थ १२ वीं शताब्दिके आसपासका लिखा हुआ है। इसमें केवल ७९ कारिकायें हैं जिनमें ४९ स्त्रीमक्तिविषयक और रोष २४ केंवलि-भक्तिविषयक हैं | इनमें वे सब युक्ति-याँ दे दी गई हैं जो स्वेताम्बरोंकी ओरसे दिगम्बरोंके प्रति उपस्थित की जाती हैं। इसका आदि भाग इस प्रकार है—

> प्राणिपत्य अक्तिमुक्ति-प्रदममलं धर्ममईतो दिंशतः ।



बक्ष्ये स्त्रीनिर्वाणं केवलि-अफ्ति च संक्षेपात् ॥ १ ॥ अस्ति स्त्रीनिर्वाणं पुंवद्-यदविकलहेतुकं स्त्रीषु । न विरुद्धच्वते हि रत्न-त्रयसम्पन्निर्वृतेर्हेतुः ॥ रत्नत्रयं विरुद्धं स्त्रीत्वेन-यथामराद्भिावेन । इति वाङ्मात्रं नात्र-प्रमाणमाप्तागमोऽन्यद्वा ॥ ३ ॥ अन्तकी कारिका---

विग्रहगतिमापन्ना-द्यागमवचनं च सर्वमेतस्मिन् । भुक्तिं ब्रवीति तस्माद्-दृष्टव्या केवलिनि भुक्तिः ॥ ३२ ॥ नाना भोगाहारो निरन्तरः सो विशेषितो न भूत (?) युक्या भेदेनाङ्गस्थिति-पुष्ठिश्चच्छमास्तेन ॥ ३३ ॥ तस्य विशिष्टस्य स्थिति-रभविष्यत्तेन साविशिष्टेन । यद्यभविष्यदिहेषां-सालीतरभोजनेनव ॥ ३४ ॥

इति स्त्रीनिर्वाणकेवलिभुक्तिप्रकरणं भग-यदाचार्यशाकटायनक्वदुन्तपादानाामिति ।

१५ वीं शताब्दिमें एक विद्वान्ने, अपने समयमें उपल्रब्ध जैनश्वेताम्बर प्रन्थोंकी एक नामावल्ली संस्कृतमें बड़ी खोजके साथ लिखी है। उसमें कौन ग्रन्थ, किस भाषामें, किस विद्वानने, किस समय, कितना बड़ा और किस विषयका लिखा है इसका संक्षिप्त विवरण—जहाँ तक उपल्रब्ध हो सका— लिखा है। इस सूचीका नाम है ' बृहाट्टि-पणिका '। इस टिप्पणिकामें इस प्रकरण-का भी नाम है:---- —" केवलिभुक्ति-स्त्रीमुक्तिप्रकरणम् । शब्दानुशासनक्वतशाकटानाचार्थकृतं तत्सं-ग्रहश्लोकाश्च ९४ । " #

ऐसा जान पड़ता है कि पुराने विद्वानेंमिं-यह प्रकरण अच्छी तरह परिचय था | वादिवेताल शांतिसूरिने उत्तराध्ययनसूत्रकी बृहत्-टीकाके ३६ वें अध्यायमें और रत्न-प्रभाचार्यने रत्नाकरावतारिकामें स्त्रीमुक्ति-प्रकरणकी कुछ कारिकायें उद्धृत की हैं। इसी तरह यशोविजयजी उपाध्यायने अपनी अध्या-त्ममतपरीक्षा तथा शास्त्रवार्तासमुच्चयमें भी इसकी कारिकायें उद्धृत की हैं।

स्त्रीमुक्तिप्रकरणमें मुनियोंके वस्त्रका उछेख है, इससे मालूम होता है कि या-पनीय संघके मुनि नग्न न रहते थे।

#अनुष्टुप् ल्होकोंके हिसाबसे यह संख्या लिखी गई है। आर्या छन्द अनुष्टुप्से वडा होता है।



शास्त्रावर्तासमुचयमें लिखा है।

केवलिमुक्ति और मुनियोंके लिए वस्त्रधारण हैं, परन्तु इससे यह नहीं कहा जा सकता इन तीनों बातोंको मानता था।

प्रो० पाठकने अमोघवत्तिसे नीचे लिखे वाक्य उद्धत करके बतलाया है कि शाक-टायन श्वेताम्बर थेः-

अथो क्षमाश्रमणैस्ते ज्ञानं वीयते । (अमोध॰ 9121209)

अथो क्षमाश्रमणैर्मे ज्ञानं दीयते । (१।२।२०२)

. एनं **एतकमाव**श्यकमध्यापय अथो यथाकमं सूत्रम्। (१।२।२०३)

इयमावश्यकमध्यापय अथो एनं यथा-क्रमं संत्रम् । (१।२।२०४)

भवता खलु छेदसूत्रं वोढघ्यं । निर्युक्ती-रधीव्य । नियुक्तीरधति । (४।४।१३३-४०)

उपसर्वग्रप्तं व्याख्यातारः । उपविशेषवा-दिनं कवयः । (१।३ । १०४)

कालिकासूत्रस्यानध्यायदेशकालाः पठिताः (३।२।७४)

ऊपरके वाक्योंमें श्वेताम्बराचार्योंका. उनके कार्योंका, तथा श्वेताम्बरसम्प्रदायके आवश्यक निर्युक्तिके अध्ययन करनेका जिक शाकटायनने किया है; इससे वे श्वेता-ताम्बर मालूम होते हैं। परन्तु हमारी समझमें उन्हें श्वेताम्बर या दिगम्बर कहनेकी अपेक्षा यापनीय कहना ही ठींक मालूम होता है । यह एक तीसरा ही सम्प्रदाय था जो बहुत पुराने समयमें उत्पन्न हुआ था और न जाने कनका लुप्त हो चुका है। अवश्य ही इसमें

ऐसा ही पाठ श्रीयशोविजयोपाध्यायने भी श्वेताम्बरता अधिक मालूम होती है । देवसे नसूरि भी श्रीकल्रश नामक श्वेताम्बरके द्वारा इससे सिद्ध है कि यापनीय संघ स्त्रीमुक्ति, इसकी स्थापना बतलाकर इस बातकी पुष्टि करते कि यापनीय संघ इवेताम्बर ही था। प्रो० पाठकके अमोघवृत्तिके उद्धरणोंमें जहाँ क्षमा-श्रमण, आवश्यक, निर्धुक्ति, आदि श्वेताम्बर आचार्य और प्रन्थोंका उल्लेख है वहीं वे सर्वगुप्त और विशेषवादी जैसे दिगम्बर विद्वानोंका भी उल्लेख करते हैं। ये विशेष-वादी कवि वे ही हैं जिनका स्मरण वादिराज-सूरिने अपने पार्श्वनाथचारितमें किया हैः---

> विशेषवादिगीर्ग्रम्फश्रवण(बद्धबुद्धयः ः अक्लेशादधिगच्छन्ति विशेषाभ्युद्यं बुधाः। इनका बनाया हुआ 'विशेषाम्युद्य' नामका कोई काव्य है। शाकटायन अपने उक्त उदाहरणमें कहते हैं-'उपविशेषवादिनं कवयः' अर्थात और सब कवि विशेषवादीसे नीचे हैं। सर्वगुप्तको वे व्याख्याता बतलाते हैं और ये वे ही जान पडते हैं जिनके चरणोंके समीप बैठकर शिवायन या शिवार्यने भगवती आरा-धनाकी रचना की थीः---

> > अज्ज जिणणंदि गाणि सव्वगुत्तगणि अज्जमित्तणंदीणं । अवगमिय पादमुले सम्मं सुत्तं च अत्थं च ॥ पुःवायरियणिबद्धा उपजीावत्ता इमा संसत्तीप । आराधणा सिवज्जेण पाणिदलभोजिणा रहदा ॥



अर्थात् आर्य जिननन्दिगाणि आर्य सर्वगुप्त गणि और आर्य मित्रनन्दिके चरणोंके समीप बैठेकर तथा भल्टे प्रकार सूत्र और अर्थको सम-झकर पाणिपात्रभोजी शिवार्यने अपनी शक्तिके

अनुसार आराधना शास्त्रकी रचना की । इनके सिवाय शाकटायनमें सिद्धनन्दि,

( पूज्यपाद ) और आर्यवज्र ( वज्रनन्दि ) इन दो दिगम्बराचार्येंका भी उछेख है जिनके विषयमें पहले कहा जा चुका है ।

इससे मालूम होता है कि शाकटायन यदि श्वेताम्बर सम्प्रदायके क्षमाश्रमण आदि मुनियोंका उल्लेख करते हैं तो साथ ही विशेषवादी आदि दिगम्बर विद्वानोंकी भी प्रशंसा करते हैं। इस लिए इससे वे श्वेता-म्बर या दिगम्बर नहीं ठहर सकते।

यह तो मालून हो गया कि यापनीय-संघ दिगम्बर सम्भ्यदायसे अमुक अमुक बातोंमें विभिन्नता रखता है; परन्तु यह मालूम न हुआ कि इवेताम्बर सम्प्रदायके साथ उसकी क्या विभिन्नता है—यद्यपि यह निश्च-य है कि हरिभद्रसूरि जैसे विद्वान् यापनीय तंत्रका एक स्वतंत्र सम्प्रदायके रूपमें उल्लेख करते हैं, अतएव यापनीय इवेताम्बर सम्प्र-दायका कोई गण या गच्छ नहीं हो सकता है। इसका पता तब लग सकेगा जब यापनीयसं-यका थोड़ा बहुत धार्मिक साहित्य उपलब्ध हो। इवेताम्बर दिगम्बर साहित्य तो इस विषयमें सर्विथा मौन है। यह संघ दक्षिण कर्णाटककी और विशेष रहा है, अतएव संभव है कि उस ओर इसका कुछ साहित्य उपलब्ध हो। शाकटायनकी जितनी टीकायें उपलब्ध हैं प्रायः वे सब दिगम्बरविद्वानेंकी ही हैं । यदि शाकटायन शुद्ध स्वेताम्बर होते, तो दिगम्बर विद्वान् उनके ग्रन्थ पर इतनी टीकायें कदापि न लिखते । स्वेताम्बर सम्प्रदायके विद्वानेंका शायद ही कोई ग्रन्थ ऐसा होगा जिसकी टीका किसी दिगम्बर विद्वान्की की हुई हो ।

शाकटायन अपनेको ' श्रुतकेवल्टदेशीया-चार्य' पदसे परिचित करते हैं; परन्तुं जहाँ तक हम जानते हैं दिगम्बर और इवेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें शककी आठवीं शताब्दि तक श्रुतकेवल्टियों या एकदेशश्रुतकेवल्टियोंका सद्धा-व नहीं माना गया है। ऐसे ज्ञानियोंका अभाव दोनों सम्प्रदायोंके मतसे बहुत पहले हो चुका है; पर यापनीय संघमें इस बातका नियम नहीं मालूम होता और यही उसकी दोनोंसे भिन्नता है। चिन्तामणिके कर्ता यक्षवर्माने तो उनको ' सकल्ज्ञानसाम्राज्यको पानेवाला ' माना है और यह भी यापनीय संघके सि-द्धान्तके अनुसार जान पड़ता है ।

देवसेनसूरिने यापनीय संघकी उत्पति विकम मृत्युके ७०५ वर्ष बाद बतल्राई है। यदि इसे विकमसंवत् ७०५ मान लें तो सम-झना चाहिए कि शाकटायनसे ल्याभग २०० वर्ष पहले इस संघकी उत्पत्ति हो चुकी थी। परन्तु इसमें एक विरोध यह उपस्थित होता है कि हरिभद्रमूरिने अपनी ललितविस्तरामें यापनीय तंत्रका उछेख किया है जिससे मालूम होता है कि उनसे भी पहले इस संघका अस्तित्व था और हरिभद्रसूरिका



जैनहितैषी ।

## १ महावीर-जीवन-विस्तार।

जैनसमाजमें वर्तमान समयकी आवश्यकता-ओंको समझनेवाले प्रतिभाशाली लेखकोंका प्राय: अभाव है और यही कारण है जो इतनी जागृति और आन्दोलन होनेपर भी अभीतक महावीर भगवानका-जैनधर्मके प्रधान प्रवर्तक महावीर तीर्थ-करका-काई अच्छा जीवनचरित नहीं है । कमसे कम अजैनोंके हाथमें देने योग्य जीवनचरितका तो बिलकुल अभाव है। आज ऐसी कोई श्रेष्ठ भाषा नहीं है जिसमें बुद्ध-भगवान्का जीवनचरित न मिलता हो; भारतवर्षमें बौद्धधर्मका अभाव होने पर भी यहाँकी मायः सभी भाषाओं में बुद्ध-जीवनी लिखी जा चुकी है; परन्तु जैनधर्मके मानने-वालोंकी संख्या १३ लाख होने पर भी उनके उपास्य देवके चरितके विषयमें लोग बहुत ही थोडा जानते हैं। यहाँकी भाषाओंका सहित्य महा-वीरके पवित्र जीवनसे सर्वथा वंचित है। इस कमीका-आवश्यकताका-अनुभव हम बहुत समयसे कर रहे थे कि आज एकाएक इस ग्रन्थके दर्शन हुए । इसे पढ़कर बहुत सन्तोष हुआ और आशा हुई कि अब वह समय बहुत दूर नहीं है जब महावीर भगवानका एक सर्वागसुन्दर जीवनचरित लिखा जायगा । इसे गुजराती भाषाके प्रसिद्ध आध्या-त्मिक लेखक श्रीयुत भीमजी हरजीवन परीख ( सुशील ) ने लिखा है और मेसर्स मेवजी हीरजी कम्पनीने प्रकाशित किया है । इसमें भगवानकें जीवनकी मुख्य मुख्य घटनाओंको लेकर विचार किया गया है और उनसे भगवानके लोकोत्तर जीवनकी गहरी बातों पर प्रकाश डाला गया है । लेखक अच्छे विचारक हैं, स्वतंत्र मत देनेवाले हैं, जैन-

स्वर्गवास विकम संवत् ९८९ में माना जाता है--अर्थात् विकमसंवत् ९८९ से भी पहले यापनीय संघके अस्तित्वका पता लगता है । यद्यपि डा० जैकौंबी आदि हरिभद्र-सूरिको उपमितिभवप्रपंचाके कर्त्ता सिद्धर्षिका समसामयिक विक्रमकी दशवीं शताब्दिका मान-ते हैं; परन्तु उनकी युक्तियाँ अममूलक हैं। विक-म संवत् ९८९ ही उनका वास्तविक समय जान पड़ता है । ऐसी दशामें समझमें नहीं आता कि हम देवसेनसूरिके बतलाये हुए समयको गलत समझें या हरिभद्रसूरिके समय-निर्णयको ।

यापनीयसंघर्में कई गण गच्छादि भी थे। द्वितीय प्रभूतवर्ष महाराजके एक दान-पत्रमें यापनीय सम्प्रदायके नन्दि संघ और पुंनागवृक्षमूल गणका उछेख मिलता है। यह दानपत्र शक संवत् ७३५ का लिखा हुआ है।

# उपसंहार ।

शाकटायन जैन थे । उनका दूसरा नाम-पाल्यकीर्ति भी था । वे यापनीय संघके प्रसिद्ध आचार्य थे । यापनीय संघ दिगम्बर रवेताम्बरके समान एक तीसरा सम्प्रदाय था जो अब छुप्त हो गया है । शाकटायनके शब्दानुशासन ( मूल्सूत्र ), अमोघवृत्ति टीका और 'केवल्भुक्तिस्त्रीमुक्तिप्रकरण ये तीन ग्रन्थ उपलब्ध हैं । एक कोई साहित्य-का ग्रन्थ भी उनका है जिसका उल्लेख राजशेखरकी काव्यमीमांसामें किया है । वे राष्ट्रकूटवंशीय महाराज अमोघवर्षके समयमें शक संवत् ७२६–७८९ वि॰सं॰ ८७१ से ९२४ ) के ल्गभग वर्तमान थे ।



धर्मके आध्यात्मिक साहित्य और कर्मविज्ञानसे परिचित हैं, इस लिए अपने कार्यमें यथेष्ठ सफल हुए हैं । बड़े ही सुन्दर, गंभीर और रहस्यपूर्ण विचारोंको उन्होंने पकट किया है । पढकर और भगवानके हृदय गद्गद हो जाता है प्रांत जो भक्तिभावना है वह कई गुणी बढ़ जाती है। इच्छा थी कि कुछ ऐसे प्रकरण पाठ-कोंके सामने उपस्थित किये जायँ; परन्तु स्थान-संकोचके कारण रुकना पडा । लेखकने अपने विचार निर्भय होकर प्रकट किये हैं, इसका पारिचय मंखलि गोशाल सम्बन्धी प्रकरणमें मिलता है । जिस समय महावीर भगवान् अपने विचारोंका प्रचार कर रहे थे, उस समय उनका एक प्रतिस्पर्धी था जिसका नाम मंखलिगोशाल था । बौद्धसाहित्यमें इसका अनेक स्थलेंमिं उल्लेख मिलता है। आजीवक नामक सम्पदायका प्रवर्तक यही था । इसके अनुयायियोंकी संख्या महावीरके अनुयायियोंसे भी अधिक थी। यह एहले महावीरका शिष्य था, परन्तु पछि उनसे विमुख हो गया था और उनको इसने कष्ट दिया था । श्वेताम्बरसाहित्यमें इस कारण हेमचन्द्राचार्य जैसे समर्थ विद्वानोंने भी साम्प्रदायिक मोहवश उसे बहुत ही निन्द और नीच प्रकृतिका पुरुष बतलाया है; परन्तु लेखक कहते हैं--''गोशालाको जैसा मूर्ख, अल्प-बुद्धि और सर्वथा उन्मत्त चित्रित किया है दर असलमें वह यैसा नहीं था। यह बिलकुल सच है कि मत-भेदुकी दृष्टि अपने सामनेके मनुष्यके वास्तविक स्वरूपको देखनेमें अन्तराय डालती है और हम अपने रागद्वेषके तारतम्यके अनुसार उसके वास्तविक स्वरूपको न्यूनाधिक अंशमें विकृत देखते हैं. तो भी इस पकरणमें इन मतभेदके कारणोंसे गोशाला-को जिस रूपमें कितने ही जैनग्रन्थकारोंने अपने आगे उपस्थित किया है, वह किसी भी प्रकार क्षन्तव्य नहीं हो सकता । हेमचन्द्राचार्यकी रचना पढकर अज्ञान लोग यही समझ लेते हैं कि वह गोशाला

किसी पागलखानेसे छुटकर भागा हुआ मनुष्य होगा; परन्तु मनुष्यकी सामान्य बुद्धि उसे ऐसा समझनेसे इंकार करती है। हमारे शास्त्र भी बत-लाते हैं कि स्वयं महावीर भगवान्की अपेक्षा गोशालाका अनुयायी समाज अधिक था और इसीसे मालूम होता है कि उसकी प्रवर्तक शक्ति और लोगोंके हृदयकी स्पर्शित करनेकी सामर्थ्य साधारण न थी। '' लेखकने प्रधानतः श्वेताम्बर-साहित्यके आधार पर इसकी रचना की है; परन्तु उनमें साम्प्रदायिक मोह नहीं है, इस कारण उन्होंने कोई बात ऐसी नहीं लिखी है जो दिगम्बरोंकों अप्रिय हो । पुस्तकमें भगवान्की मुख्य मुख्य प्रभाव-शालिनी घटनाओं सम्बन्धी पाँच छह चित्र भीं दिये हैं और उनमें तीन चित्र वस्नयुक्त नहीं किन्तु नम चित्रित किये गये हैं और इसके कारण उन्हें श्वेताम्बरी भाइयोंकी तीव समालोचनाका पात्र बनना पड़ा है। इस पुस्तकके दो चित्र जैनहितैषीके पहले अंकमें प्रकाशित हो चुके हैं जिनपरसे पाठक चित्रोंकी उत्तमताका अनुमान कर सकते हैं।

पुस्तक छोटी है, परन्तु इस बातके बतलानेके लिए अच्छी है कि भगवानका जीवनचरित किस ढंगसे लिखा जाना चाहिए और उसके लिखनेके लिए किस प्रकारकी योग्यता चाहिए । यदि इसमें महावीर भगवान्का एतिहासिक परिचय, उस सम-यकी परिस्थिति, दिगम्बरश्वेताम्बर दृष्टिसे भगवान-का जीवन और उसका तारतम्य, समवसरण आदि-विभूतियोंका रहस्य आदि बातें और जोड़ दी जायँ, तो एक जीवनचरितकी आवश्यकताकी बहुत कुछ पूर्ति हो जाय । मूल्य डेट रुपया ।

हमें आशा है कि जो विद्वान् गुजराती समझ सकते हैं वे इस पुस्तकको मँगाकर अवश्य पढ़ेंगे और लेखक तथा प्रकाशकके परिश्रमकी कद्र करेंगे ।

# २ महावीर-भक्त मणिभद्र । इस पुस्तकके लेखक और प्रकाशक भी वे ही हैं जो महावीरजीवनाविस्तारके हैं । यह एक उप-



उसी काव्यका हिन्दी अनुवाद प्रकाशित करके साह-त्यप्रसारक कार्यालयने हिन्दीमें एक अच्छे ग्रन्थरत्नकी वृद्धि की है । अनुवाद बहुत ही अच्छा, शुद्ध और सरल हुआ है । पढ़ते समय ऐसा मालूम होता है कि हम कोई अनुवाद नहीं किन्तु किसी कविकी धारावाहिक स्वतंत्र रचना पढ रहे हैं । हम पहले नहीं जानते थे कि एक अजैन विद्वानके द्वारा जैन-काव्यका इतना अच्छा अनुवाद हो सकेगा। इसमें कई प्रकरण ऐसे हैं जो जैनधर्मकी जानकारीके बिना अच्छी तरह नहीं समझे जा सकते, परन्तु हम देखते हैं कि अनुवादक उन स्थलोंको भी सफ-लतापूर्वक पार कर गये हैं। इसके प्रकाशक पं० उद्यलालजी काशलीवाल अपने ' वक्तव्य भें लिखते हैं कि "यह अनुवाद हमने एक अजैन विद्वान्से कराया है; कारण हमारे जैन विद्वानोंको एक तो बेचारी हिन्दीभाषा पर प्रेम ही नहीं, हिन्दी-भाषामें कुछ लिखना मानो वे अपना अपमानसा समझते हैं। दूसरे उनकी भाषा संस्कृतजटिल और इतनी आडम्बरपूर्ण होती है कि उनसे इतना अच्छा अनुवाद हो भी नहीं एकता था। '' इस वक्तव्यके पहले भागसें हम सहमत नहीं । इमारी समझमें--अपराध क्षमा हो--संस्कृतज्ञ जैनपण्डित हिन्दी जानते ही नहीं हैं और इस कारण हिन्दी लिखना उनके लिए अपमानका कारण है । यह बात नहीं है कि हिन्दी लिखनेको वे तुच्छ काम समझते हों-समझते तो अच्छा काम है परन्त करें क्या, उसे जानते ही नहीं हैं और इसमें उनका कुछ अपराध भी नहीं है। जिन विद्यालयों और पाठशालाओंमें पढकर वे विद्वान् होते हैं वहाँ हिन्दी सिखलानेका कोई भी प्रबन्ध नहीं है। वक्त-व्यका दूसरा अंश बहुत ठीक है। चन्द्रप्रभचरि-तका इतना अच्छा अनुवाद सचमुच ही किसी जैनपण्डितसे नहीं हो सकता और न अभी दो चार वर्ष ऐसी आशा करनी चाहिए। हम अपने

न्यास है और शायद जैनसाहित्यमें अबतक जितने उपन्यास लिखे गये हैं उन सबसे अच्छा है । इसका कथानक बिल्कुल कल्पित है और बौद्ध साहित्यकी एक कथाको परिवर्तन करके तैयार किया गया है। नौद्धकथाके बुद्धदेव इसमें भग-वान् महावीर और बौद्ध उपासक माणिभद्र आवक मणिभद्रके रूपमें चित्रित किये गये हैं । मणिभद्र, रत्नमाला, सुभद्र आदिका स्वभावचित्रण बहुत अच्छा हुआ है । रचनामें अस्वाभाविकता बहुत ही कम है। महावीर भगवानके महत्त्वकी बडी़ सावधानीसे रक्षा की गई है । वैदिक धर्मके विरोधकी अवतारणा करके भी लेखकने अपने हृदयकी विशालताके कारण कोई एक भी शब्द ऐसा नहीं आने दिया है जो धार्मिक देषकी सुष्टि करनेवाला हो और यह करके भी जैनधर्मके प्रति पाठकोंकी सविशेष अद्धा आकर्षित करनेमें लेखक समर्थ हुए हैं । रत्नमाला और मणिभद्रका सम्बन्ध हृद्यपर बहुत ही गहरा प्रभाव डालता है। रत्नमालाके वचनोंसे सुभद्रके समान और भी अनेक कामुक सुमार्गगामी बन सकते हैं । पुस्तक सचित्र है । सुप्रसिद्ध चित्र-कार धुरन्धरके बनाये हुए तीन चित्रोंसे जो कथाके तीन प्रसंगोंके अनुकूल बना गये हैं--पुस्तक और भी सुन्दर बन गई है । पारंभमें जो पस्तावना लिखी गई है, वह बड़े विचारसे लिखी गई है और उपन्यासके कई पात्रोंके चारित्रपर सविशेष प्रकाश डालती है । मूल्य नारह आने । पृष्ठ संख्या १६०।

### ३ चन्द्रप्रभचरित।

अनुवादक, पं० रूपनारायणजी पाण्डेय और प्रकाशक, हिन्दीजैनसाहित्यप्रसारक कार्यालय, बम्बई । प्रष्ठ संख्या २०० । सूल्य एक रुपया । जैनसाहित्यमें महाकवि वीरनन्दिकृत चन्द्र्यभ-चरित बहुत ही अच्छा काव्य है । उसकी जोडके भावपूर्ण और प्रसादगुणविशिष्ट काव्यबहुत ही थोड़े हैं ।



याठकोंसे प्रेरेणा करेंगे कि वे इस अनुवादको मँगा-कर पढ़ें और प्रकाशकोंके उत्साहको बढ़ावें । साधारणतः पुस्तकका मूल्य अधिक मालूम होता है; परन्तु इसके लिए जो खर्च किया गया है उसको देखते हुए वह अधिक नहीं है ।

## ४ कतर्व्यकौमुदी ।

रचयिता शतावधानी मुनि रत्नचन्द्रजी। विवे-चक और प्रकाशक, चुनीलाल वर्धमान शाह, सारं-गपुर, अहमदाबाद । स्थानकवासी सम्प्रदायमें मुनि रत्नचन्द्रजी संस्कृतके अच्छे विद्वान हैं । स्मरण-शक्ति उनकी बहुत ही प्रबल है । वे संस्कृत कविता भी करते हैं । यह ग्रन्थ उन्हींकी रचना है ) २३२ शार्दूलविकीडित छन्दोंमें यह पूर्ण किया गया है । इसमें कर्तव्य, शिक्षा, बद्मचर्य, आरोग्य, आज्ञापालन, व्यसनस्वरूप, गृहिणीकर्तव्य, विध-वार्कतव्य, कन्याविकय, बाल्यविवाहानेषेध आदि अनेक विषयोंके सम्बधमें समयोपयोगी शिक्षा दी गई है । रचना सुन्द्र है । एक उदाहरण:-

## यावचार्थसमर्जने वलमभूद्-दारादिनिर्वाहके, यावचेष्टतरा स-माप्तिमगमत्प्रारब्धविद्याकला। यावद्बुद्धिविकाशदेहरचने प्राप्ते हढत्वं न वा, तावचो सुखदं प्रवे-

रानमिद्दाकाले गृहस्थाश्रमे ॥ मुनि महोदयने प्रत्येक श्लोकका गुजराती भा-वार्थ लिखा दिया है और उस पर श्रीयुत शाहने विस्तारपूर्वक विवेचन किया है। विवेचनमें अनेक देशी विदेशी ग्रन्थोंसे उदाहरणादि देकर मूल वि-षयकी बड़ी अच्छी पद्धतिसे परिषुष्टि की गई है। इससे ग्रन्थकी उपयोगिता बहुत ही बढ़ गई है। इससे ग्रन्थकी उपयोगिता बहुत ही बढ़ गई है। बड़ोदा राज्यमें यह इनाम और लायबेरियोंमें रख-नेके लिए स्वीकृत हो चुका है और थोड़े ही सम-यमें इसकी दो आवृत्तियाँ हो चुकी हैं। यह भी ग्रन्थकी उत्तमताका एक निद्र्ान है। छपाई, कागज, जिल्द आदि सब ही बातें अच्छी है और मूल्य तो शायद लागतसे भी कम रक्खा गया है । लगभग साढ़े चार सौ पृष्ठोंकी कपड़ेकी सुन्दर सुवर्णाक्षर युक्त जिल्द बॅंधी हुई पुस्तकका मूल्य आठ आने बहुत ही कम है जो लोग संस्कृत और गुजराती जानते हैं उन्हें इस ग्रन्थकी एक एक प्रति अवस्य मँगा लेना चाहिए ।

#### ५ चम्पा ।

लेखक, श्रीयुत कृष्णलाल वर्मा । प्रकाशक, श्रीयुत अमीचन्द्र जैन, गोहाना ( रोहतक ) । पृष्ठ-संख्या ९२। मूल्य सात आने । दिछीके लाला मनोहरलाल अपनी स्त्री गोमतीके साथ सुखसे रहते थे । सन्तानके लिए दोनोंने बहुत प्रयत्न किये;परन्तु फल कुछ नहीं हुआ। बहुत समयके बाद उनके एक चम्पा नामकी लड्की हुई । गोमतीकी मृत्युके समय मनोहरलालने प्रतिज्ञा की थी कि मैं दूसरी शादी न करूँगा; परन्तु एक ही वर्षके बाद् प्रति-ज्ञाको भूलकर उसने सुनहरीके साथ शादी कर ली। सुनहरी चम्पाको तरह तरहके कष्ट देने लगी । मनोहरलाल अपनी स्त्रीका गुलाम हो गया, वह भी चम्पाको मारने पीटने लगा। एक बार चम्पाकी पेटीमें सोनेकी चूडी रखकर सुनहरीने उसे चोरी लगाई । पुलिसने तहकीकात की, तो यह सुबूत हुआ कि सुनहरीने ही चम्पाको कष्ट देनेके लिए यह चालाकी की थी। इससे सुनहरी और भी चिढ गई। उसने धन्नाकी मा द्वारा विष मँगा-कर उसके लड्डू बनाये और उन्हें चम्पाके लिए रखकर कहीं बाहर चली गई । होनहारकी बात कि मनोहरलाल भूखे हुए और उन्हेंनि एक लड्डू खा लिया ! बेचारे तडफने लगे । डाक्टरने जहर खाया हुआ बतलाया । तलाशी हुई । चम्पाकी पेटीमें दो लड्डू और भी निकले। वह पकडी गई और उसे फाँसीकी आज्ञा हुई । पीछे गोपाल नामके एक लडकने जो चम्पाको चाहता था. धनाकी माके द्वारा पता लगाकर असली अपरा-



धिनी सुनहरीको हूँड निकाला और फाँसी चढ़नेके तीक वक्तपर पहुँचाकर चम्पाको बचा दिया । सुनहरीको काले पानीकी सजा हुई । चम्पाके साथ गोपालका ब्याह हो गया।'' यही इस पुस्तकका कथानक है। रचनामें अस्वाभाविकता बहुत है। किसी भी पात्रका स्वभावचित्रण सर्वत्र एक सा नहीं हुआ। लेखकने चाहे जिस पात्रसे इच्छाके अनु-सार उसके स्थिरीकृत स्वभावका खयाल रक्खे बिना, चाहे जो काम कराये हैं और चाहे जो शब्द उनके सुँहसे कहलवाये हैं । भाषामें भी स्वाभाविकताका अभाव है। जो काम चार लाइ-नोंसे निकल सकता था उसके लिए पृष्ठके पृष्ठ व्यर्थ खर्च किये गये हैं । वर्माजी स्वतंत्र रचनाके । अच्छा हो यदि बडे प्रेमी हैं इसके साथ ही वे रचनापद्धति सीखनेके और परिश्रम करनेके भी प्रेमी बनें ।

#### ६ यशोधरचरित्र ।

सूरतसे श्रीयुत मूलचन्द् कसनद्ासजी कापाड़-याने गुजरातीमें एक सस्ती जैनग्रन्थमाला निकाल-नेका प्रारंभ किया है जिसका यह दूसरा पुष्प है। इसका मूल्य चार आने है जो लागत मात्र है। कापडियाजीके भाई ईश्वरलालजी इसके अनुवादक हैं । इसके टाइाटिल पेज पर लिखा है–'' पुष्पदन्त कविकृत हिन्दीग्रन्थपरसे अनुवादक-'' और भूमि-कामें लिखा है-'' वच्छराज कार्वकृत मूल पाकृत परसे पुष्पदन्त कविने उसकी संस्कृत छाया की और उसका हिन्दी अनुवाद लालागिरनारीलालजीने प्रका-शित किया और उसका यह गुजराती अनुवाद है।" इससे अनुवाद्क महाशयके प्रमाद्का खासा पता लगता है। मूल ग्रन्थ प्राकृत भाषामें है और उसके रचयिता पुष्पदन्त कवि हैं । पुष्पदन्तने वच्छराज कविके पाचीन कथासूत्रको पढकर अपने पाकृत यन्थकी रचना की है । अर्थात् कविका यशोधर-चारत पाकृतमें नहीं । इस पाकृतकी एक संस्कृत

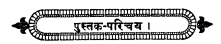
टीका है जो संभवतः सागवाडेके भद्दारक ग्रुभचम्द-जीकी की हुई है । मूल और संस्कृत टीकापर किसीने जयपुरी भाषामें एक वचनिका लिखी थी और उसीको लाला गिरनारीलालजीने बहुत ही बुरी तरहपर खड़ी बोलीमें परिवर्तन कराके प्रकाशित कराया है जिसका यह गुजराती अनुवाद किया गया है । अनुवाद-कको ये सब बातें अवस्य मालूम हो जाती यदि वे थोडासा भी परिश्रम करते ।

#### ७ देवकुलपाटक ।

लेखक, श्रीविजयधर्मसूरि और पकाशक. अभयचन्द भगवानदास गाँधी । इस छोटीसी २४ पृष्ठकी पुस्तकमें देवकुलपाटकका और उसके मन्दिरों तथा प्रतिमाओंका ऐतिहासिक विवरण है। देल-बाडा या देवलबाडा देवकुलपाटकका अपभ्रंशरूप है । इसे आजकल देलबाडा या आबूजी कहते हैं। वहाँके श्वेताम्बर सम्प्रदायके मन्दिरोंमें जो शिला-लेख हैं वे सब इसमें संग्रह कर दिये गये हैं। लेख पायः चौदहवीं शताब्दिके पछििके हैं । इस समय पत्येक तीर्थस्थान और देवालयके इसी प्रकारके लेखसंग्रह प्रकाशित होनेकी अवश्यकता है। तीर्थ-क्षेत्रकमेटीका ध्यान इस ओर जाना चाहिए । पुस्तक मुफ्तेमें बॉटी गई है, और यशोविजय-यन्थमाला आफिस खारगेट, भावनगरसे मिलेगी ।

## ८ पाटलिपुत्रका विशेषाङ्क ।

पटनेका पुराना नाम पाटालिपुत्र है । अतः पट-नेसे इसी ऐतिहासिक नामपर हिन्दीका एक साप्ता-हिक पत्र निकलने लगा है । पाटलिपुत्रको निकलते हुए दो वर्षसे आधिक हो गये । उसके उत्साही संचालकोंने गत माधमासमें पटना हाईकोर्ट तथा हिन्दू विश्वविद्यालयके उपलक्षमें पाटलिपुत्रका यह विशेषाङ्क प्रकाशित किया था । हमें खेद है कि हम बहुत बिल्म्बसे लगभग ५ महीनेके बाद इस अंकके विषयमें अपनी सम्मति लिख सके हैं । जैनमित्रके साइजसे कुछ बडे ७२ पृष्ठोंपर यह छपा है । कागज



बढ़िया आर्टपेपर हैं। चित्रोंकी संख्या ५० से ऊप<sup>र</sup> है। छपाई दर्शनीय हुई है। लेख और कविताओंकी संख्या २७ है। पाटलिपुत्र और विहारसे सम्बन्ध रखनेवाले ऐतिहासिक लेख कई हैं और वे बड़ी खोजसे लिख गये हैं। अधिकांश चित्र पाचीन इमारतों और मूर्तियों आदिके हैं। लेखोंके संमह करनेमें इस बातका ध्यान रक्खा गया है कि वे विशेषत: बिहार और बिहारियोंसे सम्बन्ध रखने-वाले हों। कई लेख बहुत ही महत्त्वके हैं और बड़े बड़े पतिष्ठित पुरुषोंके लिखे हुए हैं। कवितायें कई हैं,परन्तु एकाधको छोड़कर पाय: निरी तुकबान्दियाँहैं।

हिन्दी पत्रोंके अभीतक जितने विशेषाङ्क निकले है, हमारी समझमें यह उन सबसे आधिक सुन्दर और बहुमुल्य है। मूल्य लिखा नहीं, परन्तु रुपये बारह आनेसे कम न होगा। हिन्दीके प्रेमियोंको इसकी एक एक पति अपने संग्रहमें अवस्य रखना चाहिए।

# ९ शिक्षाका आदर्श और लेखनकला ।

लेखक और प्रकाशक, स्वामी सत्यद्व परिवा-जक। पृष्ठ संख्या १०९। मुल्य पाँच आने। मिलनेका पता, सत्यग्रन्थमाला आफिस जानसेनगंज इलाहा-बाद । यह बडी ख़ुशीकी बात है कि हिन्दी सहि-त्यमें नये जोशकी बिजली फुँकनेवाले सत्यदे-जीने लगभग दो वर्षके बाद अब फिरसे पुस्तकें लिखना ग्रुरू कर दिया है। यह आपकी व्याख्यान-मालाकी पहली संख्या है । इसमें आपके दो व्याख्यान हैं। हमने दोनोंहीको आद्यन्त पढा । ' लेखनकलामें ' लेखोंका महत्त्व, लेखकोंके भेद, उनके उद्देश्य, कर्तव्य आदिपर विचार किया गया है, और वर्तमान लेखकोंकी बडी कडी समालो-चना की गई है-खूब खरी खरी सुनाई गई हैं। शिक्षासम्बन्धी व्याख्यानमें बतलाया है कि जो शिक्षा शारीरिक, आर्थिक, मानसिक और आर्थिक स्वतंत्रता देती है, वही सची शिक्षा है । हमारे देशमें इस प्रकारकी शिक्षाका प्रायः अभाव है । न

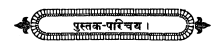
यहाँ आधुनिक अँगरेजीशिक्षासे वास्तविक शिक्षित तैयार होते हैं और न पाचीन संस्कृतशिक्षासे । अँगरेजी स्कूल और कालेज गुलाम, खुशामदखोर, अपने भाइयों पर जुल्म करनेवाले, आरामतलब, दुर्बल स्वार्थी पुरुष तैयार करते हैं और संस्कृतकी संस्थायें वर्तमान देशकालसे अनभिज्ञ घोंघा पण्डित तैयार करती हैं। संस्कृत शिक्षाके सम्बन्धमें विचार करते हुए कहा गया है- " हमारे देशका करोडों रुपया संस्कृत पाठशालाओंमें खर्च किया जाता है, पर वहाँसे शिक्षा पाये हुए हमारे देशबन्धु शिक्षाके किसी अंगकी पूर्ति नहीं करते। पिछले हजार डेढ हजार वर्षका इतिहास हमको इस बातकी सूचना देता है कि जिस प्रकारकी पुरानी शिक्षाप्रणाली पाठशालाओंमें प्रचलित है उसके द्वारा हमारा जातीय जीवन स्वाभाविक ढंगसे विकसित नहीं हो सकता । पाठशालाओंके संस्कृत पढे हुए विद्यार्थी आत्मिकबलसे हीन, संकुचित विचारोंमें पडे हुए अपना जीवन व्यतीत कर रहे हैं। बडे बड़े दिग्गज विद्वान, धारापवाह संस्कृत बोलनेवाले, यह नहीं जानते कि उनके जीवनका उद्देश्य क्या है ? शासन किसको कहते हैं ? भारत निर्धन क्यों हो रहा है ? जापानने उचाति कैसे की ? अमेरिकाकी तिजारतका भारतपर प्रभाव क्यों पडता है ? इंग्लि-स्तानकी शासनपद्धति क्या है ? भारतीय समाजमें फूट होनेका कारण क्या है ? ऐसे ऐसे आवश्यक पश्चोंके विषयमें वे कुछ नहीं जानते । अलबत्ता न्यायके अवच्छेद्कावच्छिन्न और व्याकरणकी फ-किककाओंमें सिर पटकना खूब जानते हैं । जो दशा यूरोपके विद्वानोंकी १४-१५ वीं शताब्दि-योंमें थी, वही दशा आज हमारे संस्कृत विदानों-की है। यूरोपके ईसाई पादरी उन दिनों ' सुईकी नोक पर कितने फरिश्ते बैठ सकते हैं ? ' ऐसे जटिल प्रश्नोंपर महीनों शास्त्रार्थ किया करते थे; परन्त अपनी उस मूर्खतासे यूरोपके लोग अन

360



किस निर्द्यतासे तीसरे द्रजेके मुसाफिरोंको लूटते और कष्ट देते हैं ! अदालतेंकि मुहर्रि गरीब किसा-नोंके साथ कैसा अत्याचार करते हैं ! जिधर देखो उधर ही अँगरेजी शिक्षितोंके हाथसे भारतजनता अत्यन्त दुःखी हैं । वे अपने दूसरे जाहिल देश-बन्धुओंको घुणाकी दृष्टिसे देखते हैं और उनके साथ पशुओंसे बद्तर व्यवहार करते हैं। दूसरी ओर करोडों आशिक्षित इन बाबुओंपर तनिक विश्वास नहीं करते, वे इनको ठग और मक्कार समझते हैं। " थोडी सी अँगरेजी पढा हुआ लडका अपनी भाषा भेष तथा भावसे युणा करने लगता है। उसके लिए अँगरेजी बोलना और अँगरेजी सभ्यताकी नकल करना ही शिक्षाका आदर्श है। कोट पतऌन पहन गलेमें कुत्ते जैसा पट्टा डाल मॅहमें चुरट ले, अपने भाइयोंसे वृणा करना ही शिक्षाकी सीढ़ीपर चढ़ना समझता है। अपनी भाषा तो उसे अच्छी लगती ही नहीं, और न अपने प्राचीन ऋषि मुनि उसकी आँखोंमें जँचते हैं। उसके लिए तो अच्छा बूट, सूट, अच्छी गिटपिट और किसी दफ्तरमें नौकरी ही स्वर्गीय जीवन है। रुपयेके लिए घुणितसे घुणित कार्य करनेको वे उद्यत हैं । नौक-रीके लिए यदि इनको अपने देशबन्धुओंका गला-भी काटना पडे तो उसको थे लोग ड्युटीके नामसे प्रकारते हैं और तनिक नहीं सोचते कि अँगरेजीके इस श्रेष्ठ शब्दका अर्थ क्या है। वेश्याओंकी तरह धनके लिए शरीर और आत्माको बेचना ही इनके लिए डचूटी है। हम लाखबार ऐसी शिक्षाको धिकारते हैं । अपने देशकी ममता छोड, प्यारे देशबन्धुओंसे पशुपनका व्यवहार कर, प्यारी मातू-भाषासे मुँह मोड़ना, तथा अपने देशके पहिरावेसे घुणाकर, अपने पूर्वजोंको तुच्छ दृष्टिसे देखना, यदि ये ही इस अँगरेजी शिक्षाके फल हैं तो हम इसको दूरहीसे नमस्कार करते हैं। '' इस बानगीसे पाठक इस पुस्तकका अभिपाय समझ सकते हैं।

निकल गये । उन्होंने शिक्षाके उद्देश्यको धीरे धीरे समझना शुरू किया और आज यूरोप शिक्षाकी उन्नत अवस्थामें हैं । इसके विपरीत हमारे संस्कृतके विद्वान, 'पत्राधारे घृतं घृताधारे पत्रम् ' घी पत्तेके ऊपर है या पत्ता घीके ऊपर है ? ऐसे पश्नोंके हल करनेमें लगे हुए हैं । भला कहिए देशकी उन्नति हो तो कैसे हो ? आजसे ५०० वर्ष पहले जो हमारी आवश्यकतायें थीं वे आज नहीं है। आजसे ५० वर्ष पहले जो देशकी दशा थी वह अब नहीं है। हमको देशकालके अनुसार अपनी आवश्यकताओंको समझ शिक्षाका प्रबन्ध करना है । आज भारत पुराने दो हजार वर्ष पहले-का भारत नहीं है। आज यदि अमेरिकामें रुईकी फसल मामूलीसे अधिक होती है तो उसका प्रभाव भारतवर्ष पर पडता है ! आज हमारा सम्बन्ध संसा-रके सभ्य देशों से हो गया है । हमारा मरना जीना इसी पर निर्भर है कि हम दूसरी जातियोंके नये वैज्ञानिक आंबिष्कारोंसे परिचित हों और अपनी शिक्षाप्रणालीको आधुनिक कला कौशलके अनुसार जना डालें। पुराने जर्जर हथियारोंसे काम नहीं चलेगा। अब हमको आँखें खोलकर चलना चाहिए। यदि संस्कृत पाठशालाओंमें बराबर नई आव-श्यकताओंके मुताबिक ग्रन्थ पढ़ाये जाते तो आज इमारी यह दुर्दशा कदापि नहीं होती ! '' अँगरेजी शिक्षाके विषयमें कहा है:---- "पिछले १०० वर्षों-का अनुभव हमें बतलाता है कि जिस ढंगकी अँगरेजी शिक्षा भारतवर्षमें प्रचलित है उससे कभी देशका कल्याण नहीं हो सकता। अँगरेजी स्कूलोंमें शिक्षा पाये हुए लाखों भारतीय आज गवर्नमेंटके भिन्न भिन्न विभागोंमें नियुक्त हैं, और इजारों रेलेवे कर्मचारियोंका काम करते हैं। इन शिक्षित लोगोंसे देशका क्या उपकार होता हे ? देशके अनपढ़, इन अँगरेजी शिक्षितोंके हाथसे बाहि बाहि कर रहे हैं। स्टेशनोंपर बाब लोग



अच्छी पुस्तक है । इसका खूब प्रचार होना चाहिए।कमसे कम हमारी शिक्षासंस्थाओंके चलाने-वालोंको तो इसका पाठ अवश्य करना चाहिर ।

#### १० नाममाला।

महाकवि धनंजयका बनाया हुआ यह एक २०० श्लोकोंका छोटासा कोश है। साथ ही ४५ श्लोकोंका एक नानार्थ कोश है। जो विद्यार्थी अमरकोश जैसे बड़े कोश कण्ठ नहीं कर सकते वे इसे कण्ठ करके कोशका काम निकाल सकते हैं। इसे पं० धनश्यामदासजीजैनकृतसरलहिन्दी अर्थसहित श्रीयुत बंशीधरजी मास्टर ललितपुर (झाँसी) ने प्रकाशित कराया है। पुस्तकके अन्तमें शब्दोंकी अनुक्रमणिका दे दी गई है, जो बहुत उपयोगी है। पुस्तकमें छोटे साइजके १०० पृष्ठ हैं और मूल्य आठ आने है।

## ११ भारतीय शासन ।

लेखक और प्रकाशक, बाबू भगवानदासजी महेसरी, शीशमहल मेरेठ। पृष्ठ संख्या १८०। मूल्य सात आने । यह बड़े सौभाग्यकी बात है कि हिन्दीके लेखकोंकी प्रवृत्ति राजनीतिसम्बन्धी पुस्तकें लिखनेकी ओर भी होने लगी है। यह एक ऐसा विषय है जिसका जानना पत्येक पढे लिखे भारतवासीके लिए आवश्यक है । हिन्दीसमाचार-पत्रोंके पाठकोंमें फी सदी ५०-६० पाठक ऐसे **हेंगे** जो राजनीतिसम्बन्धी लेखोंको पढते हैं; परन्तु उनके पूरे मर्भको नहीं समझ सकते । वे नहीं जानते कि अँगरेज सरकार हमारे देशका झासन-किस ढॅंगपर करती है और इस कारण शासन-सम्बन्धी गुणदोषोंकी चर्चा उनके लिए काठेन हो जाती है । इस पुस्तकसे हिन्दी पाठक अपनी बडी भारी अज्ञानताको बहुत कुछ दूर कर सकेमें। वे जानेंगे कि विलायत सरकार ( होम-गवर्नमेंट ) क्या काम करती है, उसमें काम करनेवाले अधिकारी

कौन कौन हैं, उनके अधिकार क्या हैं; और भार तसरकारके साथ उनका क्या सम्बन्ध है, बडे लाटकी कौसिल क्या करती है, उसके काम कर-नेका ढंग क्या है, बड़े लाटके अधिकार क्या हैं, पान्तीय सरकारें कौन कौन हैं, उनके शासकोंके अधिकार नया हैं, जिलोंका शासन कैसे होता है, म्यूनीसिपालिटियाँ, देहाती बोर्ड, आद्का स्वरूप क्या है, सरकारी आयव्यय, देशीरियासतें, फौज और पुलिस, न्यायविभाग, जेल, शिक्षाप्रचार, स्वास्थ्यरक्षा और रेल, नहर सड़कें आदि सार्व-जनिक कार्य कैसे चलते हैं तथा महाराणी विक्टो-रियाने हमें क्या क्या वचन दिये थे । इस पुस्त-कके पढ़ लेनेसे उक्त सब बातोंका साधारण ज्ञान हो जायगा और पाठक राजनीतिक चर्चामें प्रवेश करनेके अधिकारी हो जायँगे। लेखक महाशयने इस पुस्तकको लिखकर हिन्दीभाषाभाषियोंका बहुत उपकार किया । इसके लिए आप धन्यवा-द्के पात्र हैं। पुस्तकका मूल्य अपेक्षाकृत कम रक्खा गया है। भाषा सरल और सबके समझमें आने योग्य है। छपाई और कागज आदि सब अच्छे हैं ।

### १२ नीतिशतक।

भर्नुहरिका नीतिशतक संस्कृत साहित्यकी एक बहुत ही बहुमूल्य वस्तु है । हिन्दीमें इसके अनेक गयपद्य अनुवाद हो चुके हैं; परन्तु जहाँ तक हम जानते हैं अभीतक इसका बोलचालकी भाषामें कोई पद्यानुवाद नहीं हुआ था । हिन्दीके सुपरिचित कवि पं० लोचनप्रसादजी पाण्डेयने इस कमीको पूरा कर दिया । अनुवाद 'तुकहीन' है पर हमें अच्छा मालूम हुआ । मूलका भाव अनुवाद-में अच्छी तरह व्यक्त होता है । अच्छा होता, यदि एक पद्यका अनुवाद अनेक पद्योंमें न करके एक ही पद्यमें किया जाता । यद्यपि इसमें कठिनाई पडती और अनुवाद भी कुछ कठिन हो जाता:



परन्तु कविताके ' थोड़े शब्दों में बहुत कहने ' के गुणकी रक्षा हो जाती । पद्यके नीचे गद्यमें भी मूल-का अर्थ लिखा गया है और हमें उसमें कोई दोष नजर नहीं आया । इसके साथ ही पं॰ सखाराम दुवे, बी. ए. बी. एल. का अँगरेजी अनुवाद भी छपा है जो शायद अँगरेजी पढ़नेवाले विद्यार्थियों-के लाभके लिए लिखा गया है । इस पुस्तकके प्रकाशक 'मेसर्स हरिदास एण्ड कम्पनी, हेरिसन रोड कलकत्ता' हैं । छपाई अच्छी है । मूल्य आठ आने ।

300

## १३ जीवनी शक्ति।

अनुवादक पं० ज्वालादत्त शर्मा। प्रकाशक हरि-दास एण्ड कम्पनी कलकत्ता। मूल्य पाँच आने। यह बंगालके सुप्रसिद्ध डाक्टर प्रतापचन्द्र मजूमदार एम. डी. की लिखी हुई बंगला पुस्तकका अनुवाद है। हमने इसे बंगलामें पढ़ा है। बड़ी ही अच्छी पुस्तक है। दीर्घ जीवन प्राप्ति करनेके लिए शारी-रिक और मानसिक शक्तियोंकी रक्षा और सदु-पयोग किस प्रकार करना चाहिए, इसका इसमें सर्व साधारणके समझनेमें आने योग्य वर्णन किया गया है। स्नान, आहार, कसरत, चिकित्सा और औषधसेवन, अनेक तरहकी चिन्तायें और भावनायें, दीर्घजीवनसे लाभ, आदि कई अध्यायोंमें पुस्तक विभक्त है। अनुवाद भी अच्छा हुआ हे। इस प्रकारकी पुस्तकोंके प्रचारकी बहुत आव-इयकता है।

#### १४ शारदा ।

अनुवादक पं० शिवसहाय चतुर्वेदी, प्रकाशक हिन्दीहितैषी कार्यालय, देवरी (सागर), प्रष्ठसंख्या ५०। बंगलाके प्रसिद्ध उपन्यासलेखक शिवनाथ शास्त्रीके ' मेजवऊ ' नामक उपन्यासका यह परिवर्तित अनुवाद है । इसका पिछला भाग जो दु:खान्त था सुखान्त कर दिया गया गया है । एक गाईस्थ्य चित्र है । स्लियोंके लिए उपयोगी और शिक्षापद है । छपाई अच्छी है । मूल्य छह आने ।

## १५ भावविलास और देवरातक।

मकाशक, मुंशी गोविंद्शरण सरदार, महकमे अपील, जयपुर । 'हिन्दीनवरत ' के लेखकोंने देवकविको हिन्दीके नौ सर्वश्रेष्ठ कवियोंमें गिनाया है और उनकी रचनाकी बहुत प्रशंसा की है । यह ग्रन्थ उन्हीं देवकविका बनाया हुआ है । भावविलासमें रुंगाररसके समस्त भाव-नायक नायिका भेद् अलङ्कार आदि-वर्णित हैं और शत-कमें ब्रह्म, तत्त्व, आत्मा आदिके विचार हैं। यह पुरानी बजभाषाकी कविता है। जो लोग इसे समझते हैं और शृंगाररसके रसिक हैं उन्हें अवश्य ही इसके पढ़नेमें आनन्द आयगा । कविता अच्छी है पर इतनी अच्छी नहीं कि उसके बलसे देवमहाकवियोंकी श्रेणीमें बिठाये जा सकें। देव-शतककी कवितामें गंभीरता और तत्त्वज्ञता बहुत कम है जो उसके विषयोंके लिहाजसे होनी चाहिए थी । पुस्तकका मूफ अच्छी तरह नहीं देखा गया और छपाई तो इतनी भद्दी है कि आजकलके सौन्द्र्यप्रेमी पाठक शायद् ही इसे पसन्द करें। बड़े साइजके १९४ पृष्ठोंकी पुस्तकका मूल्य पाँच आने बहुत कम है।

१६ व्याख्यानसाहित्यसंग्रह (गुजराती)। लेखक, मुनिराज श्रीविनयविजयजी और प्रका-शक, देवचन्द दामजी सेठ, भावनगर । मूल्य ढाई रुपया । लेखक महोदयने इसे सात वर्षके सतत परि-श्रमसे तैयार किया है ! इसमें व्याख्यानों का तो नहीं व्याख्यानों के उपयोगमें आनेवाले सैकड़ों विषयोंका और अनेक ग्रन्थोंसे लिये हुए हजारों श्लोकोंका संग्रह है । संग्रहमें और गुजराती विवेचनमें कोई विशेष-ता नहीं । प्रारंभमें लेखक, मुनि आत्मारामजी और सेठ मकनजी कानजीके चित्र तथा चरित्र हैं जो आज कलके समयमें प्रसिद्धिके लिए बहुत ही आवश्यक समझे जाते हैं और जिन्हें उदासीन जैन साधु भी बुरा नहीं समझते हैं ।



#### १७ सत्याग्रहका इतिहास ।

लेखक,श्रीयुत भवानीद्यालजी नेटाल (आफ्रिका) और प्रकाशक, वाबू दारकापसाद्जी सम्पाद्क नवजी-वन, इन्दौर केम्प । मूल्य डेढ़ रुपया। दक्षिण आफ्रि-काके भारतवासियोंके कष्टोंको दूर करनेके लिए महा-त्मा गाँधीने जो सत्याग्रह या निःशस्त्रप्रतीकार राख्र किया था, उसका पारंभसे लेकर अबतकका इति-हास इस पुस्तकमें लिखा गया है । बड़ी भारी विशेषता यह है कि इस इतिहाससे सम्बन्ध रखने-वाले सैकडों स्रीपुरुषोंके चित्र-जिनकी संख्या ६० के लगभग है-इस पुस्तकमें दे दिये गये हैं और यह बडे भारी अर्थव्ययका काम है। प्रत्येक भारतवासी-को यह पुस्तक पढ़ना चाहिए और विदेशोंमें अपने भारत भाईयोंकी जो दुर्द्शा होती है उससे परिचित होना चाहिए । पुस्तककी छपाई अच्छी है, परन्तु **बॅंधाई इतनी खराब है कि पुस्तक पूरी भी नहीं** पढ़ी जाती है और पत्र अलग अलग हो जाते हैं। ऐसी अच्छी पुस्तककी यह त्रुटि बहुत खटकती है।

# १८ महाकवि गालिब और उनका

## उर्दू काव्य ।

लेखक, पं० ज्वालादत्त शर्मा और प्रकाशक, इरिंदास एण्ड कम्पनी, कलकत्ता । पृष्ठसंख्या १०२ । मूल्य पाँच आने । उर्दूका पद्य-साहित्य बहुत बढ़ा चढ़ा है । उसे उत्तमोत्तम रचनाओंसे पुष्ट करनेवाले कई नामी कवि हो गये हैं । मिर्जा गालिब भी उनमेंसे एक है । संस्कृत साहित्यमें जो स्थान मापका है, वही उर्दूमें गालिबका है । फारसी-के तो आप महाकवि थे । ईस्वी सन् १८६९ में आपकी मृत्यु हुई । इस पुस्तकमें लेखक महाशयने आपकी मृत्यु हुई । इस पुस्तकमें लेखक महाशयने आपकी मृत्यु हुई । इस पुस्तकमें लेखक महाशयने आपका और आपकी रचनाकी खूवियोंका दिग्दर्शन कराया है और अन्तके लगभग ४० पृष्ठोंमें आपका उर्दू काव्य हिन्दीअनुवादसहित दे दिया है । हिन्दीमें शायद यह पहली पुस्तक है जिसमें दूसरी भाषाके किसी कविका इस ढंगसे परिचय कराया गया हो । इसके लिए लेखक महाशय धन्यवादके पात्र हें । अच्छा हो यदि आप इसी प्रकार उर्दूके अन्यान्य कवि-योंका भी हिन्दीके पाठकोंको परिचय करा दें । लेखक उर्दू फारसीके पण्डित हैं । इस लिए उन्होंने उर्दू फारसीके ऐसे बहुतसे शब्दोंका अर्थ बतलाने-की जरूरत नहीं समझी है, विशेष करके प्रारंभके २८ पृष्ठोंमें-जिन्हें हम जैसे उर्दूफारसी-शून्य लोग बिलक्टल ही नहीं समझ सकते हैं । आशा है पण्डितजी अपने आगामी निबन्धोंके लिखते समय इस ओर ध्यान देंगे । काब्यमर्मज्ञोंको यह पुस्तक अवश्य पढ़ना चाहिए ।

## १९ कुमार देवेन्द्रप्रसादजीकी पुस्तकें।

१ सेवाधर्म, २ न्यायावतार, ३ Jainism not Atheism and The six Dravyas of Jain Philosophy, ४ विश्वतत्त्व और भ सार्वधर्म । पहली पुस्तक प्रेमोपहारसीरीजका प्रथम पुष्प है। छोटीसी ६४ पृष्ठ ( डबल क्राउन ३२ पेजी ) की पुस्तक है । मूल्य वगैरह कुछ लिखा नहीं । विश्वसेवाके सम्बन्धमें बहुत अच्छे अच्छे विचार संग्रह किये गये हैं जो हृद्यमें लिख रखने योग्य हैं । दूसरी पुस्तकमें आचार्य सिद्धसेन दिवाकरका मूल न्यायावतार—जिसमें कि केवल ३**२** श्लोक हैं---उसका महामहोपाध्याय डा॰ सतीशचन्द्र विद्याभूषण एम. ए. का किया हुआ अँगरेजी अर्था और संभवतः चन्द्रप्रभसूरिकृत संस्कृत टीका (न्यायावतारविवृत्तिः) है । प्रारंभमें अँगरेजी भूमिका है। न्यायावतार बहुत ही महत्त्वका और प्रसिद्ध यन्थ है । विद्याभूषण महाशय इसे सबसे पहला जैनन्यायग्रन्थ बतलाते हैं। इसके एक श्लोक पर हम अपने समाजके पण्डितोंका ध्यान आकार्षित करते हैं:---

## आप्तोपज्ञमनुऌंघ्यमद्दष्टेष्टविरोधकम् । तत्त्वोपदेशकृत सार्वं शास्त्रं कापथघट्टनम् ९



डेड़ आना । सौ पर्योकी पुस्तक है। भारतकी वर्तमान द्शा पर बहुत कुछ कहा गया है जो पढ़नेवालोंपर प्रभाव डालेगा । कविता अच्छी है ।

#### २२ महात्मा टाल्सटायके लेख।

प्रकाशक, ग्रन्थप्रकाशकसामिति पत्थरगली, काशी । रूसके सुपसिद्ध विद्वान महार्षे टाल्सटायके १ लोग नशा क्यों करते हैं, २ उचोग और आलस्य, ३ शिक्षणसम्बन्धी पत्र, ४ धर्म और बुद्धि, इन चार महत्त्वपूर्ण लेखोंका संग्रह है । मू० चार आने ।

## २३ विमलविनोद् ।

स्वामी द्यानन्द् सरस्वतीका उपदेश ।

लेखक, एम्. बी. मोक्षाकर और प्रकाशक, शेठ जवाहरलाल जैनी, सिकन्द्राबाद् । मूल्य द्स आने । मिलनेका पता-आत्मानन्दजैनपुस्तक-प्रचारक मण्डल, रोशन मुहला, आगरा । यह पुस्तक हमारे पास कई महीनोंसे पडी है। हमने कई बार चाहा कि इसको पढ जायँ और देखें कि इसमें क्या लिखा है; परन्तु ३७६ पृष्ठके पोथेको पढना साधा-रण काम नहीं । कुछ ही पृष्ठ पढकर हम सन्तुष्ट हो गये । इसमें स्वामी द्यानन्द् सरस्वती और उनके समाजसुधारसम्बन्धी सिद्धान्तोंकी बरी तरह मिडी पलीद की गई है। खुब ही जी खोलकर गालियाँ दी हैं और बडे ही भद्दे ढंगसे उनकी गल्तियाँ दिखलाई हैं। सभ्यताका या भाषासमितिका जरा भी खयाल नहीं रंक्खा गया है। मालूम नहीं, इस प्रकारकी पुस्तकोंको लिखकर लेखक क्या लाभ सोचते हैं । क्या कोई पुरुष अपने असत्य विचा-रोंको गालियाँ खाकर छोड देता है ? गालियाँ तो उसे अपने विचारोंमें और भी पक्का करती हैं और धार्मिक देषकी सुष्टि करती हैं। लेखकके विचारसे यदि आर्यसमाजके सिद्धान्त अच्छे नहीं हैं तो उन्हें युक्तिपूर्वक सभ्यताके साथ दूषित ठहराना चाहिए । इस पुस्तकको देख कर हमें बडा दुःख हुआ और उसने इस कारण हम पर और भी अधिक प्रभाव डाला जब हमें मालूम हुआ कि इस पुस्तकके प्रकाशक 'युक्तिमद्दचनं' को मस्तक पर चढानेवाले

ठीक यही श्लोक आचार्य समन्तभद्रके रत्न-करण्ड आवकाचारमें भी है। इस बातका पता लगानेकी जरूरत है कि यह रत्नकरण्डमें क्षेपक है उद्धृत है, अथवा रत्नकरण्ड परसे न्यायावतारमें उन्द्वत किया गया है । यह 'दि लायबेरी आफ जैन लिटरेचर ' की दूसरी पुस्तक है । मूल्य इसका चार आने है। तीसरी पुस्तक अँगरेजीमें है और मि. एच. वारनकी लिखी हुई है । इसके पहले निबन्धका हिन्दी अनुवाद हितैषीमें 'जैनधर्म नास्तिक नहीं है ' के नामसे प्रकाशित हो चुका है। यह सेठ नगीनदास और माणिकलालकी ओरसे मुफ्त बाँटी गई है। ४ विश्वतत्त्व और ५ सार्वधर्म ये दो चार्ट या नकरो हैं जो दीवाल पर चिपकाने या टाँगनेके कामके हैं। पहलेमें जीव अजीव आदि तत्त्वोंके तमाम भेद प्रभेद बतलाये हैं और दूसरेमें निश्चय और व्यवहार धर्मके सम्यग्द-र्शन-ज्ञान--चरित्र आदि भेद और उपभेद दिख-लाये गये हैं। इनसे जैनदर्शनकी स्थूल रचना समझमें आजाती है। पहलेका मुल्य तीन आने और दूसरेका चार आने है। पुस्तकों और चार्टों-की छपाई आदि बहुत सुन्दर है । इस काममें प्रकाशक महाशय सिद्धहस्त हैं मिलनेका पता-दि सेन्टल जैन पब्लिशिंग हाउस, आरा ।

#### २० सन्तान-पालन।

अनुवादक, बाबू शिवजीलाल काला । प०, वैय रांकरलाल हारिशंकर, मुरादाबाद । प्रसिद्ध जलचि-कित्सिक डा० लुई कूने साहबकी अँगरेजी पुस्तकके आधारसे यह लिखी गई है। बचेंका पालन पोषण किस तरह करना चाहिए और उनका खानपान कैसा होना चाहिए, आदि बातोंपर बहुत ही अच्छे विचार लिखे गये हैं। जो लोग बाल-बचेंावाले हैं, उन्हें इसे एकबार अवश्य पढ़ जाना चाहिए । ३६ पुष्ठकी पुस्तकका मूल्य चार आने अधिक है।

#### २१ भारतीय शतक।

ले॰, मुंसिफसिंह यादव । ४०, ब्रह्मचारी नरन्द यादव, इटौली पो॰ शिकोहाबाद (मैनपुरी) । मू॰



हमारे जैनीभाई हैं और शायद एक 'मुनि महाराज' इस कार्यके अनुमोदक हैं। अभी तक हमारा खयाल था कि इस प्रकारकी पुस्तकें लिखनेमें 'आर्यसमाजी' भाई ही सिद्धहस्त हैं।

नीचे लिखी पुस्तकें धन्यवादपूर्वक स्वीकार की जाती हैंः—

१ जैनतत्त्वमीमांसा,

२ जैनधर्मका हृदय,

३ व्याख्यान मौक्तिक,

४ अविद्यान्धकारमार्तण्ड ।

प०—आत्मानन्द्-जैनट्रेक्ट सोसाइटी,अम्बालाशहर ५ महाराणापतापका वनवास,

६ पाचीन सभ्यताकी झलक ।

म०-पं०रामस्वरूपशर्मा, चन्दौसी यू. पी. ।

७ हमारा कर्तव्य-प्र०, जैनकुमारसभा, झालरा-पाटन छावनी।

८ संसार और मेक्श-प्र०, चन्द्रसेनजी जैनवैद्य, इटावा।

े ९ ज्ञानसूर्योद्य-प०,मूँगासिंहजी जैन, कायम-गंज ( फर्रुखाबाद् )।

१० हिन्दीजैनशिक्षा ( चतुर्थ भाग )-प्र०, जैनपुस्तकपचारकमण्डल रोशन मुहल्ला, आगरा।

११ सप्तन्यसननिषेध— प०, रावत शेरासिंघजी; नेन स्कूल, बीकानेर ।

१२ जीवविचार—प्र०, आत्मानन्द्जैनपुस्तक-प्रचारक मण्डल, नौवरा, देहली ।

् १३ देवाधिंदेवरचना— प्र०, लालगुरुद्त्तामल जैन, पो० कसूर (लाहौर)।

१४ भाव आवश्यक- प्र॰, पारेख मोहनलाल अमृतलाल, राजकोट ।

१५ घृतके व्यापारी और उसके सुधारके उपाय-म•, आर. जेठाभाई नं•२१ पोलक स्ट्रीट कलकत्ता।

१६ भारतीय दृश्य-प्र॰, विश्वनाथ ठाकुर, येकरस्टोर, मथुरा।

् १७ श्रीगौतमप्टच्छा-पता, मन्नालाल चोपड़ा, रतलाम । ू जैनकर्मवाद और तदिषयक साहित्य । ( हे॰-श्रीयुत मुनि जिनविजयजी ।)

जैनधर्मकी दृष्टिमें इस जगतका कर्ता हर्ता कोई व्यक्तिविशेष नहीं है । संसारके अन्यान्य मुख्य धर्म जिस प्रकार किसी ईश्वर आदि शक्ति द्वारा इस जगतका सर्जन और संहरणादि मानते हैं वैसा जैनधर्मका सिद्धान्त नहीं है । जैन-सिद्धान्त इस जगतका सर्वथा उत्पाद भी नहीं मानता और प्रलय भी नहीं । जैन-धर्म पर्याय-रूपसे विश्वको प्रतिक्षण परिवर्तनज्ञील मान कर भी द्रव्य-रूपसे इसे अनादि अनन्त और ज्ञास्वत स्वीकारता है। इस लिए औरोंकी तरह इसको जगत्कर्तुत्व-धर्मवाली ईश्वरादि व्यक्तिकी कल्पना करनेकी आवश्यकता नहीं रहती । विश्वके जो विविध स्वरूप मनुष्योंको दृष्टि-गोचर हो रहे हैं और होते रहते हैं उनमें मुख्य कारण जीव और जड्की सम्मिलित-शक्ति ही है । इसी शक्तिके प्रभावसे सारे संसारमें प्रतिक्षण परिवर्तन होता रहता है । जैनतत्त्वज्ञोंने इस शक्तिको ' कर्म ' संज्ञा दी है । कर्महीके कारण जग-द्वासी जीव नानाप्रकारके सुख-दुःख प्राप्त करते रहते हैं और स्थूल और सूक्ष्म जीव-योनियोंमें जन्म-मरण लिया करते हैं।प्राणियोंको शुभाशुभ कार्यमें प्रवृत्त करानेवाला भी केवल कर्म ही है और किये हुए कृत्यका यथायोग्य फल देने-वाला भी कर्म ही है। आत्मा अपने ही किये हुए कर्मके प्रभावसे इष्ट पारितोषिक प्राप्त करता है और उसी कारण अनिष्ट दुण्ड भी । स्वर्ग और नरक तथा मोक्ष और संसार, जीव अपने आप ही, कर्मद्वारा प्राप्त करता है। इनकी प्राप्तिमें



आलोचन-प्रत्यालोचन किया है, परन्तु इस कर्म-वादका किसीने नाम तक भी नहीं लिया ।

जैनधर्मका यह कर्मवाद सर्वथा भिन्न अपूर्व और नवीन है। जिस प्रकार जैन बौद्ध और वैदिक धर्मके अन्यान्य तत्त्वोंका, एक दूसरेके साहित्यमें, प्रतिबिम्ब (छाया) दृष्टिगोचर होता है वैसा इस कर्मवादके विषयमें नहीं प्रतीत होता। यद्यपि

पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति,पापःपापेन। ( बृहदारण्यक )

कर्मणो द्यपि बोद्धव्यं बोद्धव्यं च विकर्मणः। अकर्मणश्च बोद्धव्यं गहना कर्मणोगतिः ॥

(भगवद्गीता ४, ७।)

येषां ये यानि कर्माणि प्राक् सृष्टचा प्रतिपेदिरे तान्येव प्रतिपद्यन्ते सृज्यमानाःषुनः पुनः ॥ ( महाभारत, ज्ञान्ति० २३१,४८ )

शुभाशुभफलं कर्म मनीवाग्देहसम्भवम् । कर्मजा गतयो दृणामुत्तमाधममध्यमाः ॥

( मनुस्मृाति, १२, ३।)

इत्यादि कर्मतत्त्व प्रतिपादक विचार वैदिक साहित्यमें और

" कम्मरस कोमाहि कम्मदायादो कम्म-योनि कम्मवन्धु कम्मपरिसरणो, यं कम्मं करिस्सामि कल्याणं वा पापकं वा तस्स दायादो भविस्सामि।"

( अंगुत्तरनिकाय तथा नेत्तिपकरण । ) 'कम्मना वत्तती लोको कम्मना वत्तती पजा कम्मनिबंधना सत्ता रथस्साणीव यायतो॥

( सुत्तनिपात, वासेठ सुत्त, ६१ ।)

इस प्रकार कर्म-सत्ताको प्रदार्शित करनेवाले उद्गार बौद्ध-साहित्यमें अवश्य उपलब्ध होते हैं; परन्तु जैन-धर्मके कार्मिक विचारोंके साथ इनका कोई साम्य नहीं । भगवान् महावीरके कार्मिक विचार श्रीकृष्ण और बुद्धदेवके विचारोंसे सर्वथा भिन्न स्वरूप रखते हैं ।

अन्य किसी व्यक्तिके प्रयत्नकी जरूरत नहीं रहती । दूसरेकी कृपा प्रसन्नतासे अथवा अरुचि या उदा-सीनतासे आत्माके हिताहितमें किसी भी प्रकारका पारिवर्तन नहीं हो सकता । जीव अपनी ही कृतिद्वारा जिन कारणोंको संचित करता है उन्हीं-के परिणामों-कार्योंका शुभाशुभ फल, कालान्त-रमें अनुभव करता है । जगतके नाना धर्मोंसे जन-धर्म जो सविशेष भिन्न दिखाई देता है वह इसी महान, सिद्धान्तके कारणसे है ।

जैन-धर्मका तत्त्वज्ञान ' कर्मवाद ' के मूल सिद्धान्त पर रचा गया है । कर्मवादको जैन-धर्मका मुद्रालेख मानना चाहिए । जिस प्रकार श्रीकृष्णका मुख्य प्रबोध निष्काम कर्मयोग, बुद्ध देवका समानभाव, पतंजलिका राजयोग और इांकराचार्यका ज्ञानयोगको प्रकट करनेके लिए था, वैसे ही श्रमण भगवान श्रीमहावीरके उपदेशका लक्ष्य-बिन्दु कर्मवाद्को प्रकाशित करनेका था। महावीर देवने कर्मके कुटिल कार्योंका और कठोर नियमोंका जैसा उद्घाटन किया है वैसा औरोंने नहीं । भगवान, महावीरका यह कर्मवाद अनुभवगम्य और बुद्धिग्राह्य होने परभी स्वरूपमें अत्यन्त सूक्ष्म और गहन हैं। इसकी मीमांसा बहुत विकट और रहस्य विशेष गंभीर है। इस विषयका सम्यगु-अवगाहन करनेके लिए ज्ञा-स्त्रीय ज्ञान-सम्बन्धी योग्यताकी अपेक्षाके सिवा, इस तत्त्वके खास अनुभवी ज्ञाताकी भी आवश्यकता रहती है। केवल पुस्तकके आधार पर मनुष्य इसके स्वरूपसे यथार्थ परिचित नहीं हो सकता। यही कारण है कि बहुतसे विद्वान् जैनधर्मके सामान्य और कुछ विशेष सिद्धान्तोंको जानते हुए भी कर्मवाद्के विचारोंसे सर्वथा अपरिचित होते हैं । हमारे इस कथनकी सत्यताके प्रमाणमें, यह बात कही जा सकती है कि आजपर्यंत अनेक जैनेतर विद्वानोंने,जैनधर्मके भिन्न भिन्न विचारोंका



कितने एक आधुनिक विद्वानोंके ऐसे विचार इष्टिगोचर होते हैं कि " जैनधर्म और बौद्ध-धर्म कोई स्वतंत्र मत नहीं है, परन्तु वैदिकधर्मही-के मेद विशेष हैं । ये दोनों धर्म वैदिक धर्महकि अपने पिताके समीपसे अपनी आवश्यकताके अनुसार विचार-संपत्तिका हिस्सा लेकर किसी कारणवश जुदा निकले हुए पुत्र समान हैं, अर्थात् ये धर्म परकीय---भिन्नजातीय न हो कर इनके पुर्ववर्ती बाह्मणधर्महीकी पृथक्-भूत शाखायें हैं। "\* इन विचारोंकी विशेष मीमांसा करनेका यह प्रसंग नहीं है। यहाँ हम केवल इतना ही कह कर आगे बढते हैं कि ये विचार जैनसिद्धान्तोंका सम्यगु अभ्यास-विशेषावलोकन-किये बिना ही प्रदर्शित किये गये हैं,-अतएव इनमें सत्यकी मात्रा बहुत कम है। जैनधर्मके स्याद्वाद, जीववाद, क्मेंबाद, और परमाणुवाद आदि अनेक प्रौट विचार-तत्त्व हैं जिनका वैदिक-साहित्यमें कहीं पर आभास भी दृष्टिगोचर नहीं होता । यदि जैनधर्मके सिद्धान्तोंका मूलस्थान वैदिकधर्म माना जाय, तो भगवन्महावीर प्रतिपादित जैनतत्त्वोंका मूळ खहूप वैदिकसाहित्यमें अवस्य उपलब्ध होना चाहिए; पर वहाँ उसका कोई चिह्न नहीं मिलता। जैनधर्मके उपर्युक्त अनेक वादोंको छोड कर केवल अकेले कर्मवाद्हीको लेकर विचार किया जाय, जोइस लेखका उद्दिष्ट विषय है, तो प्रतीत होगा कि जो कर्मवादविषयक साहित्य जैनसमाजमें बिग्रमान है और उसमें कर्मसंबंधी जिन हजारों विचारोंका संग्रह है उसके एक भी अंश या विचारका साम्य कर सके ऐसा कोई उल्लेख वैदि-क साहित्यमें नजर नहीं आता। हजारों वर्षोंके प्रबंड आघात-प्रत्याघातोंके कारण कलिकालके

कराल गालोंमें विलीन होते होते भी जो कुछ अत्यल्प भाग, जैनधर्मके इस कर्मवाद्विषयक साहित्यका उपलब्ध है उसका ठीक ठीक अव-लोकन करनेसे हमारे इस कथनकी सत्यताका अनुभव हो सकता है । जो कुछ काार्मक-सा-हित्य इस समय विद्यमान है वह भी इतना विशाल है कि उसका यथार्थ ज्ञान प्राप्त करनेके लिए मनुष्यको अपने आयुष्यका बहुत बड़ा भाग लगाना पड़ता है । ऐसी दशामें, जैनधर्मके विचारों-सिद्धान्तोंका मूलस्थान वैदिक धर्म है, यह कथन कैसे युक्ति-युक्त माना जा सकता है ?

कुछ वर्ष पहले तो लोग जैनधर्मसे, बहुत ही अनभिज्ञ थे; परन्तु पाश्चात्य पंडितोंके प्रशंसनीय प्रयाससे अब वह दशा नहीं रही। अब बहुतसे विद्वान् जैनधर्मके स्वरूपको जानते हें और जाननेका प्रयत्न करने लगे हैं। कई विद्वान् जैनधर्माविषयक साहित्य, इतिहास और तत्त्व-ज्ञानका आलोचन-प्रत्यालोचन करने लगे हैं। कितनी ही देश-विदेशस्थ प्राचीन साहित्य-प्रका-ज्ञक संस्थाओंकी ओरसे तथा स्वयं जैन-समा-जकी ओरसे भी, जैनधर्मके कितने ही प्राचीन ग्रंथ प्रकाशित हो गये हैं और दिन प्रतिदिन विशेषतया होने लगे हैं। इससे यद्यपि अब जैन-धर्म और जैनसाहित्यके ऊपर बहुत कुछ प्रकाश पडता जाता है और जैनेतर विद्वानोंकी प्रीति भी जैनधर्मकी ओर बढ रही है तथापि महावीर-देवका मख्य सिद्धान्त जो कर्मवाद है उसकी ओर अभीतक विद्वानोंका चित्त आकर्षित नहीं हुआ। कारण यह है कि एक तो यह विषय ही गहन और कठिन है, दुसरा इस विषयके साहित्य-का विद्वानोंको परिचय भी बहुत थोड़ा है। कर्म-वादका निरूपण करनेवाला कितना साहित्य विग्रमान है और किन किन ग्रंथोंमें इसका

<sup>\*</sup> देखेा, लो० श्रीयुत बालगंगाधर तिलक रचित \*भगवद्गीता-रहस्य अथवा कमैयोगशास्त्र ' ( पृष्ठ ४६६ )-लेखक।



मुख्य विवेचन किया गया है, यह वात बहुत कम विद्वान जानते हैं । इस ठिए यहाँ पर हम उन ग्रंथोंका संक्षिप्ततया उछेस करते हैं जिनमें केवल कर्मसम्बन्धी ही विचारोंका विवेचन किया गया है। इससे सर्वसाधारणको इस विषय-की विशालताका भी अनुभव होगा और जो कोई इसका अभ्यास करना चाहेंगे उन्हें तत्तद् ग्रंथोंकी प्राप्तिमें भी सगमता होगी ।

जैनधर्मके प्राचीन ग्रंथोंमें लिखा है कि अमण भगवान श्रीमहावीरदेवने भिन्न भिन्न स्थल और समयमें कर्मतत्त्वके विषयमें जो उपदेश दिया था, उसे उनके गणधरोंने-गौतमादि प्रधान शिष्योंने-एकत्र संगृहीत किया था । इस संग्रहका नाम विषयानुसार ' कर्मप्रवाद ' रक्सा था । ' कर्म-प्रवाद ' शब्दका तात्पर्य व्याख्याताओंने इस प्रकार लिखा है-

" कर्म ज्ञानावरणीयादिकमष्टप्रकारं तत्प्रक-र्षेण प्रकृतिस्थित्यनुभागप्रदेशादिभेदैः सप्रपत्रं वद्तीति कर्मप्रवादम् । '' ( नन्दीसूत्र, मलय-गिरिस्ररि । )

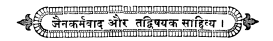
अथवा

306

" बन्धोदयोपशमनिर्जरापर्याया अनुभवप्रदे-शाधिकरणानि स्थितिश्च जघन्यमध्यमोत्कृष्टा यत्र निर्दि्श्यते तत्कर्मप्रवादम् । <sup>72</sup> ( तत्त्वार्थराजवा-तिर्क, भद्टाकरुङ्कदेव ! )

अर्थात् जिसमें ज्ञानावरणादि आठ प्रकारके कर्मोंके स्वभाव और काल आदि भेदोंका सविस्तर वर्णन किया गया हो, या कर्मसम्बन्धी बंधन और उदयादिका स्वरूप तथा सत्ताका जिसमें विवेच्चन किया गया हो, उसे 'कर्मप्रवाद ' कहते हें। यह कर्मप्रवाद बहुत विशाल था। इसका अध्ययन साधारण बुद्धिवाले मनुष्योंके लिए अशक्य था। अतिशयप्रज्ञावान् मुनि ही इसमें प्रवेश पा सकता था। इस लिए इस संग्रह- की गणना पूर्वोंके ज्ञानमें की जाती थी। पूर्वाय ज्ञानको धारण करनेवाले मुनि श्रुतकेवली कहे जाते थे। अर्थात् इस कर्मप्रवादका जो पूर्ण ज्ञाता होता था वह ' सर्वज्ञतुल्य ' समझा जाता था। श्रमण भगवान् श्रीमहावीरदेवके अनेक श्रमण शिष्य इस ' कर्मप्रवाद'के पारदृष्टा थे। भगवानके निर्वाणके बाद भी कई आचार्य इसका यथेष्ट ज्ञान रखते थे। परन्तु भारतकी मध्यकालीन राजकीय और सामाजिक परिस्थितियोंके विषमसंयोगोंके कारण, भारतके अन्यान्य महान शास्त्रोंकी तरह यह ' कर्मप्रवाद ' पूर्व भी, महावीरदेवके कुछ ही सौ वर्ष वाद, नष्ट हो गया। आज इसमेंका कुछ भी प्रकरण या अंश विद्यमान नहीं है।

इस ' कर्मप्रवाद ' के सिवा एक और दूसरे अग्रायणी नामके पूर्वमें भी, जो विस्तारमें इससे छोटा था, कर्मतत्त्व-विषयक विचारोंका विवेचन वाला 'कमप्रीभूत' नामका एक विभाग था। 'कर्मप्रवाद'के नष्ट हुए बाद इसी 'कर्मप्राभत'के आधार पर कर्मसम्बन्धी मीमांसाका अध्ययन अध्यापन किया जाता था। इस प्रामृतके किसी किसी अंशको लेकर, उस समयके श्रमणाधिपोंने अल्पबाद्ध-वाले जिज्ञासओंके उपकारार्थ स्वतंत्र रूपसे कितने ही संक्षिप्त 'प्रकरण ग्रंथ' लिखे थे। काळांतरमें यह कर्मप्राभुत भी सारे पूर्वके साथ नष्ट हो गया; परंतु इसमें हे उद्धत किये गये प्रकरण-ग्रंथ संक्षिप्त और सरल होनेसे अमणसंव-में विद्यमान रह गये। वर्तमान कालमें जो कुछ कर्मतत्त्व-विषयक साहित्य विद्यमान हे वह इन्हीं प्रकरण-ग्रंथोंका बना हुआ है। पिछले आचायों-ने संप्रदायप्राप्त शिक्षण और स्वानुभव ज्ञानके आधारसे, इन्हीं ग्रंथोंको व्याख्या-विवरणादिसे अलंकृत कर इस साहित्यको यथाहाकि पटावित किया है। यद्यपि विद्यमान साहित्य पूर्वकी अपे-



शा नहींके बराबर है, तथापि आजकलके मनुष्योंके लिए तो यह भी दुरवगाह्य हो रहा है।

जैनसाहित्य मुख्य दो विभागोंमें विभक्त है। श्वेताम्बर और दिगम्बर नामके दोनों संप्रदायों-का साहित्य भिन्न भिन्न है। दोनों प्रकारके सा-हित्यमें कर्मविषयक साहित्यके बड़े प्रौट और महान यंथ विद्यमान हैं। श्वेताम्बर संप्रदायके बहुतसे महत्त्वके यंथ तो छप कर प्रकट भी हो चुके हैं। यहाँपर हम श्वेताम्बरीय कर्म-साहित्यके प्रधान प्रधान ग्रन्थोंका संक्षेपमें उछेख करते हैं जिससे विद्वानोंको इस विष्यका अवलोकन कर-नेमें सुगमता होगी।

यों तेा भगवती, प्रज्ञापना, लोकप्रकाश आदि अनेक यंथोंमें इस विषयका बहुत कुछ उल्लेख है परंतु जिनमें केवल कर्माविषयक ही वर्णन कि-या गया हो वैसे मुख्य ग्रंथ निम्नलिखित हैं:-

**१-कम्मण्पयडी** ( कर्मप्रकृति )

श्वेताम्बरीय कर्मसाहित्यमें कम्पप्पयडीका प्रथम नाम है। यह ग्रन्थ प्राक्वत भाषामें गाथा (आर्या) नामक छन्दोमें बना हुआ है। इस-की कुल गाथायें ४७५ हैं। इसके निर्माता श्री शिवहार्म नामके आचार्य हैं। ये आचार्य कब हुए, इसका निश्चायक प्रमाण अभी तक कोई उपलब्ध नहीं हुआ। केवल इतना जाना गया है कि ये आचार्य पूर्वधर या पूर्वीय ज्ञानको धारण करनेवाले थे। यह बात इनके बनाये हुए ग्रंथोंसे जानी जाती है। इसी कम्मप्पयडीके अन्तमें एक गाथा है जिसमें लिखा है कि—

\* इय कम्मप्पयडीओ जहसुयं नीयमप्पमइणा वि । सोहियणाभोगकयं कहंतुवरदिदिवायन्नू ॥ ४७४ ॥

\* इति कर्मप्रकृतितो यथाश्रुतं नीतमल्पमतिनाऽपि । शोधयित्वाऽनाभोगकृतं कथयन्तु वरद्यष्ठिवाद्द्याः ॥

"—-दृष्टिवादे हि चतुर्दशपूर्वाणि । तत्र च द्वितीयेऽग्रायणीयाभिधानेऽनेकवस्तुसमन्विते पूर्वे पञ्चमं वस्तु विंशतिप्राभृतपरिमाणम् । तत्र कर्म-प्रकृत्याख्यं चतुर्थं प्राभृतं चतुर्विंशत्यनुयोगद्वारम-यम् । तस्मादिदं प्रकरणं नीतमाकुष्टामित्यर्थः । " ( मलयगिरिस्ररिः । )

तात्पर्य यह है कि अग्रायणीनामके दूसरे पूर्वमें पाँच वस्तु (पदार्थनिरूपण) हैं, जिनमें पाँचवाँ वस्तु बीस प्राभृतों (प्रकरणों-अध्यायों) का बना हुआ है। इन प्राभृतोंमें कर्मप्रकृति नामका चौथा प्राभृत हैं जिसमें कर्मतत्त्वका निरूपण है। इसी कर्मप्राभृत (कर्मप्रकृति) में-से इस ग्रंथका भाव लिया गया है और उसे गाथाओंमें गुंथन कर यह कर्म्मप्रकृति प्रकरण बनाय़ा गया है। इस कथनसे यह सिद्ध होता है कि शिवशर्म सूरि दूसरे पूर्वके ज्ञाता थे। पूर्वोंके ज्ञानका सर्वथा अभाव महावीरदेवकी १० वीं शताब्दीके अन्तमें अर्थात् विक्रम की ६ ठी शताब्दीमें हुआ था, ऐसा पुराने



देख कर अनुमान किया जाता है कि विकम की ९ वीं शताब्दीमें यह बनाई होगी । सुप्रसिद्ध व्याख्याकार श्रीमलयगिरि सूरिकी बनाई हुई प्रथम टीका है जो इसके रहस्योंको अच्छी तरह उद्घाटन करती है । इसकी श्लोकसंख्या ८००० प्रमाण है । दूसरी टीका महोपाध्याय श्रीयशोविजयजीकी की हुई है । यह बहुत बड़ी और महत्त्ववाली है । यह चूर्णि और मल्यगिरि-व्याख्याको सम-न्वित करती है और प्रंथके रहस्योंका मार्मिक-तया निरूपण करती है । इसकी श्लोकसंख्या १३ हजारके लगभग है । इन व्याख्याओंके सिवा मुनिचंद्रसूरि ( १२ वीं शताब्दी ) का एक संक्षिप्त टिप्पण भी मिलता है ।

इस मंथमें कर्मसम्बन्धी, बंघन, संक्रमण, उद्दर्तन, अपवर्तन, उद्दीरणा, उपशमना, निधत्ति और निकाचित इन आठ करणोंका तथा उदय और सत्ता तत्त्वोंका अपूर्व और सूक्ष्म रूपसे विवेचन किया गया है।

## २--पंचसंग्रह ।

कर्मविषयक- ग्रंथोंमें दूसरा नंबर पंचसंग्रहका है । इसके रचयिता श्रीचंद्रर्षि महत्तर हैं । ये कब हुए, इसका विशेष निर्णय अभी तक नहीं किया गया । तथापि इनके नामके साथ जो ' महत्तर ' का विशेषण लगा हुआ है उससे वि॰ की ७ वीं शताब्दीके आसपास होनेका अनुमान किया जाय तो असंभव नहीं होगा । चूर्णिकार श्रीजि-नदास महत्तर और गोवालिय महत्तर आदि आचार्योंका इसी समयके लगभग होनेका प्रमाण मिलता है, इस लिए पंचसंग्रहकार भी इसी सम-यमें होने चाहिए। यह ग्रंथ कम्मप्पयडीकी अपेक्षा बड़ा है । इसकी मूल गाथायें ९६२ हैं । इस पर स्वोपज्ञ ( स्वयं ग्रंथकारकी बनाई हुई ) वृत्ति है जिसका प्रमाण ९ हजार श्लोक है । यह टीका सर्वत्र नहीं मिलती। पाटनके प्राचीन-भाण्डागारमें

ग्रंथोंमें लिखा है। \* इस दृष्टिसे इस ग्रंथके कर्ता विकमकी ६ ठी शताब्दीके पूर्व हुए होंगे ऐसा सिद्ध होता है। इस बातके सिवा और कोई ऐतिहासिक उल्लेख इनके विषयमें नहीं मिलता। इस ग्रंथपर एक पुरानी चूर्णि बनी हुई है जिसकी श्लोकसंख्या कोई ७००० प्रमाण है। यह कुछ प्राकृत और कुछ संस्कृतमें है। इसके कर्ताका नाम और समयादि अज्ञात हैं। परंतु रचनाको

\* इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतार और हरिवंशपुराण आदिके अनुसार महावीरनिर्वाणके ६८३ वर्षतक अंगज्ञानकी प्रवृत्ति रही है । अन्तिम अंगज्ञानी लोहा-चार्य हुए । उनके बाद विनयंधर, श्रदित्त, शिवदत्त और अहंदत्त ये चार मुनि ' अंगपूर्वदेशधर ' अर्थात् अंग. पूर्वज्ञानके एक भागके ज्ञाता हुए । एक जगह लिखा है कि ये चारों ११८ वर्षमें हुए। यदि वह सच हो तो वीरनिर्वाणकी आठवीं शताब्दिके अन्ततक अर्ह-इत्त आचार्य रहे । उनके बाद अईद्वलि आचार्य हुए । ये ' अंगपूर्वदेशैकदेशवित् ' अर्थात् उस एक भागके भी एक अंशके जानकार हुए । इनके स्वर्भवासी होने-पर माघनन्दि आचार्य हुए। ये भी उतने ही ज्ञानके धारक थे । माधनन्दि जब स्वर्गगामी हो गये तब गिरिनारके निकट धरसेन नामके आचार्थ हुए । इन्हें अप्रायणी पूर्वके पाँचवें वस्तुके चौथे कर्मप्राभृतका ज्ञान था। उन्होंने भूतबाले और पुष्पदन्त नामके मनियोंको पढा़या और तब उन्होंने कर्मप्रकृति प्रामृ-तकी रचना की । इनके बाद गुणधर आचार्य हुए जिन्हें पाँचवें ज्ञानप्रवादपूर्वके दशवें वस्तुके तीसरे कषाय-प्रामृतका ज्ञान था। यद्यपि श्रुतावतारमें स्पष्ट शब्देंमिं नहीं लिखा है कि इनके बाद और कब तक पूर्वका ज्ञान रहा, तो भी ऐसा मालूम होता है कि गुणधर आचार्यके बाद ही इसका लोप हो गया होगा। यदि अहंदत्तके वाद इन सब आचार्योंके होनेमें २०० वर्षका समय मान लिया जाय, तो दिगम्बर सम्प्रदायके मत-से भी वीरनिर्वाणकी दशवीं शताब्दि तक पूर्वज्ञान-की परम्पराके अस्तित्वका निश्चय होता है।

--सम्पाद्क।



इसकी एक प्रति ताड़पत्रकी है; अन्यत्र देखनेमें नहीं आती । सर्वत्र सुठभ और विशेष प्रचलित टीका श्रीमलयगिरिसूरिकी बनाई हुई है। यह टीका बहुत बड़ी है। इसका ग्रंथप्रमाण १९००० श्लोक है। इसकी रचना बहुत सरल और स्पष्ट है। इसके सिवा, जिनेश्वरसूरिके शिष्य रामदेव ( वि० १२ वीं शताब्दीका पूर्वार्ध ) का बनाया हुआ संक्षिप्त टिप्पण भी कहीं कहीं दृष्टि— गोचर होता है।

इस ग्रंथका नाम पंचसंग्रह होनेमें दो कारण हैं। एक तो इसके अंदुर शतक, सप्तातिका, कषायप्राभूत, सत्कर्म और कर्मप्रकृति इन पाँच ग्रंथोंका संग्रह होनेसे यह पंचसंग्रह कहा जाता है। दूसरे, इसमें योगोपयोगमार्गणा, बंधक, बद्धव्य, बन्धहेतु और बन्धविधि इन पाँच अर्थाधिकारों-प्रकरणों-का समावेश हे । इससे भी पंचसंग्रह कहा जाता है । पाँच अर्थाधिकारोंमेंसे योगोपयोगमार्गणा-प्रथम धिकारमें, जीवस्थान, गुणस्थान और मार्गणा-स्थान द्वारा प्राणियोंकी प्रवृत्ति और ज्ञानशक्तिका वर्णन किया गया है । दूसरे बन्धकाधिकारमें, कर्म बाँधनेवाले जीवोंके भिन्न भिन्न स्वरूप और उनके भेद दिखाये गये हैं । बद्धव्यप्रकरणमें जीवके बाँधने योग्य कर्मपुद्रलोंका स्वरूप निर्दिष्ट है। चौथे बंधहेतनामक अधिकारमें कर्मबंधनके और हेतुभूत मिथ्यात्व, अविरति, कषाय योगोंका विवेचन है । पाँचवाँ बंधविधि नामका प्रकरण बहुत बड़ा है । सारे ग्रंथका लगभग आधा भाग इसने रोका है। इसमें कर्म-बंधके विधानोंका अनेक प्रकारसे उल्लेख किया गया है । कर्मप्रकृतिके अनेक भंगजालोंका इसमें आश्चर्योत्पादक निरूपण है ।

# ३-प्राचीन कर्मग्रंथपंचक ।

१ कर्मविपाक, २ कर्मस्तव, ३ बंधस्वामित्व, ४ षडशीति और ५ शतक इन पाँच ग्रंथोंका, सामान्यतया 'कर्मग्रंथ' ही के नामसे उल्लेख किया जाता है । इन्हीं ग्रंथोंके नाम और विष-यानुसार देवेन्द्रसूरिने पीछसे पाँच ग्रंथ नये बनाये हैं इस लिए ये प्राचीन कर्मग्रंथ कहे जाते हैं । इनके कर्ता भिन्न भिन्न आचार्य हैं जो जुदा जुदा समयमें हो गये हैं । इन पाँचोंके विषय पृथक् पृथक् हैं । कर्मतत्त्वविषयका अभ्यास करनेवालेको प्रथम इन ग्रंथोंका कमसे अध्ययन करना चाहिए । इन पाँचों कर्मग्रंथोंपर जुदा जुदा विद्वानोंके बनाये हुए अनेक माष्य, चूर्णि, टीका, टिप्पण और विवरण विद्यमान हैं जिनका विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाय तो एक छोटीसी पुस्तक बन जाय । हम यहाँ पर केवल उनके नाम मात्रका उल्लेख करते हैं ।

१-इन ग्रन्थोंमेंसे प्रथम कर्मविपाक नामक ग्रंथके कर्ता श्रीगर्गार्षि नामके आचार्य हैं जो सुप्र-सिद्ध कथा उपामितिभवप्रपंचाके रचार्यता सिद्धर्षिके दीक्षागुरु थे । इस पर परमानंदसूरिकी टीका और उदयप्रभका टिप्पण बना हुआ है ।

२--कर्मस्तव नामके दूसरे कर्मग्रंथके कर्ताका नाम उपलब्ध नहीं होता । इस पर एक गोवि-न्दाचार्यकी और दूसरी हरिभद्र (१२ वीं शताब्दी) की टीका मिलती है । सिवा एक पुरा-तन प्राकृत-भाष्य और उद्य-प्रभका टिप्पण भी देखनेमें आता है ।

३-तीसरे ग्रंथके कर्ताका नाम भी ज्ञात नहीं है। इस पर केवल एक हरिभद्रसूरिकी टीका मिलती है और कुछ नहीं। इसका विशेष साहित्य नष्ट हो गया। नवीन बंधस्वामित्वके रचयिता श्रीदेवेन्द्रसूरिको भी इसका विशेष प्रस्फोटन न मिलनेसे वे अपने ग्रंथ पर विस्तृत टीका नहीं लिख सके, जैसी और ४ ग्रंथों पर लिखी है।

४-पडशीति नामक चतुर्थ कर्मग्रंथके बनानेवाले श्रीजिनवल्ठभसूरि हैं जो बहुत करके नवांगवृत्ति-



कार श्रीअभयदेवसूरिके शिष्य थे। इस ग्रंथका मूल नाम तो 'आगमिक-वस्तुविचारसार ' है; परन्तु संख्या ( इसकी मूल गाथायें ८६ हैं ) के कारण यह षडशीतिके नामसे विशेष प्रसिद्ध है। इस पर हरिभद, रामदेव, मलयगिरि और यशोदेव इस प्रकार ४ आचार्योंकी टीकायें हैं। इन-के आतिरक्ति माध्य, विवरण, अवचूरि और उद्धार आदि संक्षिप्त प्रबंध भी उपलब्ध होते हैं।

५-शतकके कर्ता वही शिवशर्मसूरि हैं जो कम्मप्पयड़ीके कर्ता हैं। यह ग्रंथ भी कम्मप-यडीके सदृश अग्रायणी नामके दूसरे पूर्वके उक्त कर्मप्राभुतमेंसे उद्धृत किया हुआ है। इस पर प्राचीन भाष्य और विस्तृत चूर्णिके आतिरिक्त मलधारि हेमचंद्रसूरिकी विस्तृत टीका, उद्यप्रभका टिप्पण और गुणरत्नसूर्रिकी अवचूरि भी विद्यमान है।

## ४–नवीन कर्मग्रंथपंचक ।

ऊपर जिन प्राचीन कर्मग्रंथोंका वर्णन किया गया है, उन्हींके नाम पर श्रीदेवेन्द्रसूरिने, विकम संवत् १३०० के लगभग, पाँच नवीन ग्रंथ बनाये हैं। इनमें विषय भी वही है जो प्राचीनोंमें हैं। इन ग्रंथोंके कर्ताने अपनी निज-की टीकासे विभूषित कर, ग्रंथोंकी उपादेयतामें वृद्धि की है। यह टीका बहुत सरल स्पष्ट और विस्तृत है। इसमें पूर्वापरके संबंधोंका अनुसन्धान बड़ी उत्तमतासे किया है। आज कल विशेष पठन पाठन इन्हीं ग्रंथोंका प्रचलित है। इन पर पिछले विद्वानोंने, गुजराती भाषामें अनेक विस्तृत विवेचन लिखे हैं जिससे संस्कृतानभिज्ञ भी इन ग्रंथोंका अच्छी तरह परिशीलन कर सकता है।

इन पाँचों ग्रंथोंमें, कमोंके भिन्न भिन्न स्वरूप, उनके पृथक् पृथक् स्वभाव, अवान्तर भेदोपभेद, बंधनप्रकार, जीवके साथ बंधे हुए कर्मपुद्गलोंका स्थिति काल, कर्मबंधनके कारण कोन जीव कैसे कर्म उपार्जन कर सकता है और उनसे किस प्रकार छुटकारा पा सकता है, इत्यादि समग्र विषयोंका अनुपम और अतिस्फुट वर्णन किया गया है।

# ५−सत्तरि ( सप्ततिका )।

यह ६ ठा कर्मग्रंथ कहा जाता है । उपर्युक्त प्राचीन अथवा नवीन पाँचों ग्रंथोंका कमपूर्वक अध्ययन किये बाद इसका अध्ययन किया जाता है। इसका कोई विशेष नाम न होनेसे गाथाओंकी संख्या (७०) परहींसे इसका नाम प्रसिद्ध है । इसके बनानेवाले पंचसंग्रह-कार श्रीचंद्रर्षिं महत्तर हैं । इस पर सूत्रकारकी निजकी ( स्वोपज्ञ ) वृत्ति है जो प्राक्कतभाषामें है। दूसरी टीका श्रीमलयगिरिसुरिकी की हुई है जो अच्छी सरल और विस्तृत है। मूलके अर्थोंका अनुसंधान करनेवाला नवांगवृत्तिकार श्रीअभयदेवसूरिका प्राकृत भाष्य और उस पर मेरुतुंगसुरिका संस्कृत विवेचन इस ग्रंथके विषयोंको विशेष स्फुट करता है। इनके अति-रिक्त रामदेवका टिप्पण और गुणरत्नसूरिकी अवचरि भी लपलब्ध होती है।

# ६–सार्द्धशतक ।

इसका मूल नाम ' सूक्ष्मार्थविचारसार ' है, परंतु ऊपरके कितने एक ग्रंथोंकी तरह इसका भी नाम गाथाओंकी संख्याका सूचक पड़ गया है। इसके कर्ता जिनवऌभसूरि हैं। इस पर एक हरिभद्रकी और दूसरी धनेश्वरसूरिकी टीका मिलती है। मुनिचंद्रसूरिकी चूर्णि तथा एक भाष्य और टिप्पण भी प्राप्त होता है।

# ७—संस्कृत कर्मग्रंथचतुष्क ।

ऊपरके सब प्रंथ मूल प्राकृतमें हैं, पर इनकी रचना संस्कृतमेंकी गई है। इन चारों ग्रंथोंके नाम कमसे ये हैं—१ प्रकृतिविच्छेद, २ सूक्ष्मा-



र्थसंग्रह, ३ प्रकृतिस्वरूपनिरूपण और ४ बंध-स्वामित्व । इनके रचयिता आगमिक श्रीजयति-लकसूरि हैं जो विकमकी १५ वीं शताब्दीमें विद्यमान थे । इन ग्रन्थोंपर टीका-टिप्पण कुछ नहीं हुआ ।

इन ग्रंथोंके सिवा और छोटे छोटे बहुतसे प्रकरण हैं; परंतु ''हस्तिपदे सर्वे पादा निमग्राः '' न्यायानुसार उनमेंके सर्व विषयोंका, इन ग्रंथों-में समावेश हो जानेसे, हम उनका उछेस नहीं करते और करनेका स्थल भी नहीं है ।

इस प्रकार श्वेताम्बर-साहित्यमें कर्मविषयक ग्रंथ प्रसिद्ध और उपलेब्ध हैं। इन ग्रंथोंकी कुलश्लोकसंख्या सवालाखके लगभग होगी। इतना ही साहित्य दिगम्बर-संप्रदायका भी है। गोम्मटसार आदि बड़े बड़े ग्रंथ दिगम्बर वाङ्म-यकी शोभा बढ़ा रहे हैं; परंतु हमको उन ग्रंथोंका विशेष हाल मालूम न होनेके कारण यहाँपर उल्लेस नहीं किया जासका। कोई ज्ञाता उन ग्रंथोंकी कमवार सूची प्रकट करने-का प्रयत्न करेगा तो अवश्य प्रशंसाका पात्र गिना जायगा\* । श्वेताम्बरीय कर्मग्रंथोंमेंसे बहुत ग्रंथ

क दिगम्बर सम्प्रदायके साहित्यमें जो कर्मविषयक अनेक ग्रन्थ हैं उनमेंसे कुछका परिचय नीचे कराया जाता है-

१ महाकर्मप्रकृतिप्राभृत-इस ग्रन्थका परि-चय इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतारमें मिलता है । इसके छह खण्ड हैं, इसलिए इसे पट्खण्ड शास्त्र भी कहते हैं । इसके प्रारंभका कुछ भाग (केवल १०० सूत्र )आचार्य पुष्पदन्तका बनाया हुआ है और शेष भूतबलि आ-चार्यका । इसके जीवस्थान, श्रुष्ठकबन्ध, बन्धस्वामि-त्त्व, और भाववेदना ये पाँच खण्ड छह हजार श्लोक प्रमाण हैं और छटा महाबन्धखण्ड तीस हजार श्लोकोंमें है । इस तरह यह सम्पूर्ण ग्रन्थ लगभग ३६ इजार श्लोकोंका है ।

इस महान् अन्थकी कई बड़ी बड़ी टीकायें हैं। एक टीका कुण्डकुन्दपुरनिवासी पद्मनन्दि (कुन्द- छप गये हैं परंतु दिगम्बर साहित्यका इस विषयका गोम्मटसारको छोड़कर एक भी ग्रंथ अभी तक प्रकट नहीं हुआ। इस लिए तत्त्वरासिक और धर्मप्रेमी दिगम्बर बंधुओंका कर्तव्य है कि वे इस विषय-के साहित्यको प्रकट करनेका विशेष उद्यम करें। कर्मतत्त्वके विषयमें दोनों संप्रदायोंका समान मत है। इसमें किसी प्रकारका विचार--भेद नहीं है। इस लिए दोनों संप्रदायोंके विद्वा-कुन्द) आचार्यकी है जो १२ हजार श्लोक प्रमाण है। यह केवल प्रारंभके तीन खण्डोंकी है और प्राकृत

भाषामें है । दूसरी टीका शामकुण्ड नामक आचार्यकी है । इसमें छंद्रे महाबन्ध खण्डकी टीका नहीं की गई है । यह टीका लगभग छः हजार श्लोकोंमें है ।

तीसरी चूड़ामणि नामकी टीका तुम्बुलूराचा-थेकी रची हुई है। यह प्राचीन कनड़ी माषामें है और ५४ हजार खोकोंमें है। इसमें भी छटा महाब-न्धा खण्ड छोड़ दिया गया है। छठे खण्ड पर इन्हीं आचार्यने एक जुदी ही पज्जिका टीका बनाई है जो ७ हजार खोकोंमें है।

चौथी टीका तार्किकसूर्यं समन्तभदावार्यकी बनाई हुई है। यह आनन्द नामक नगरमें रची गई थी। यह भी पहले पाँच खण्डोंकी है और 'अति-सुन्दरमृदुसंस्कृत' में लिखी गई है। इसकी श्लोकसंख्या ४८ हजार श्लेक है।

व्याख्याप्रज्ञप्ति नामकी पाँचवीं टीका वप्पदेव-गुरुकी बनाई हुई है। यह प्राकृत भाषामें है। यह दोनों प्राभृतोंकी ( कर्मप्राभृत और कषा-य प्राभृतकी) संयुक्त टीका है और १४ हजार श्लोक प्रमाण है। इसमेंसे छढ़े महाबन्ध खण्डकी श्लोकसंख्या आठ हजार है। इसकी रचना भीमरथी और इष्ण-मेणा नामकी नदियोंके बीचमें बसे हुए उत्कलिका नामक प्रामके समीप अगणवल्ली नामके प्राममें हुई थी।

छट्टी टीकाका नाम धवला है । यह प्राक्टत, संस्कृत और कनड़ींभाषामिश्रित टीका है । इसकी श्लोकसंख्या ७२ हजार है । इसे आचार्य जिनसेनके



नोंको चाहिए कि वे परस्पर एक दूसरेके ग्रंथों-का विचारपूर्वक परिशीलन करें और उनमें जो कुछ विशेषता दृष्टिगोचर हो उसका पृथ-क्वरण करें । अब हमें अपने स्वाध्याय और पठनपाठनकी पुरानी पद्धतिका परिवर्तन करना चाहिए । संसार अब धार्मिक और तात्विक विचारोंको अन्य दृष्टिसे देख रहा है । जगत-में अद्धाका साम्राज्य बहुत कुछ नष्ट हो गया है और उसके स्थान पर बुद्धिका प्राबल्य बढ़ रहा है । अब प्रत्येक विचारक किसी विचारकी सत्यताको अद्धेयतया न मान कर बुद्धिपूर्वक

गुरु वीरसेनने माटग्रामके आनतेन्द्रके बनवाये हुए जिनमन्दिरमें बैठकर विकम संवत् ९०५ के लगमग बनाया है।

२ कषायप्राभृत--पाँचवें ज्ञानप्रवाद नामक, पूर्वके दश भाग हैं जिन्हें वस्तु कहते हैं । दशवें वस्तुके तीसरे प्राभृतका नाम कषाय-प्राभ्त है । इसके मूल रचयिता गुणधर नामके आचार्थ हैं । ये 'पूर्वाशवेदी' थे । इनका ठीक समय माद्यम नहीं, अनुमानसे धरसेना-चार्यके कुछ बाद हुए हैं । मूल प्रन्थ १८३ सूत्रगाथा और ५३ विवरणगाथाओं में समाप्त हुआ है । इसकी भी कई बड़ी बड़ी टीकार्य हैं ।

पहली चूर्णवति । यह यतिवृषभ नामक आचार्थको बनाई हुई है और सूत्ररूप है । इसकी श्लोकसंख्या ६ हजार है । यतिवृषभ आचार्य गुणधर मुनिसे कुछ ही पीछे हुए हैं । क्योंकि उन्होंने गुणधर मुनिसे शिष्य नागहस्ति और आर्थमंक्ष मुनिसे इस विषयका अध्य-यन किया था, इसका उल्लेख मिलता है ।

दूसरी उचारणवृत्ति । इसकी स्ठोकसंख्या १२ हजार है । यह उचारणाचार्यकी बनाई हुई है और इसीलिए इसे उचारणवृत्ति कहते हैं ।

तीसरी वृत्ति शामकुण्ड आचार्यकी है जो लगमग ६ हजार स्ठोक है । चौथो तुम्बुछर प्रामनिवासी तुम्बु-दराचार्यकी चूड़ामणि व्याख्या है। उन्होंने कर्मप्राध्तकी भीटीका लिखी है। दोनों टीका ओंकी स्ठोकसंख्या<४ हजार है। पाँचवी टीका वाप्पदेवगुरुकीं प्राकृत भाषामें उसकी उपपात्ते पूछता है । इस लिए हमें अपने सैंद्धान्तिक विचारोंको बुद्धिगम्य बनानेके लिए उनका नवीन पद्धतिसे विचार और विवे-चन करना चाहिए । इस पद्धतिका नाम तुरु-नात्मक-पद्धत्ति है । विद्वान लोक प्रत्येक धर्मके सिद्धान्तोंकी, एक दूसरेके सिद्धान्तोंके साथ तुलना करते हैं और किसमें कितनी विशिष्टता और सत्यता है यह टूँद निकालनेका प्रयत्न करते हैं । हम अपने जैनधर्मके सिद्धान्तोंका विशिष्टत्व, उसके सहोदर वैदिक और बौद्ध, धर्मके सिद्धान्तोंके साथ तुलना किये विना-

६० हजार स्टोंककों की है। छठी टीका ६० हजार श्टोकोंकी वीरसेन और जिनसेन स्वामीकृत है। इसे जयधवला कहते हैं। यह प्राकृत-संस्कृत-कर्नाटक भाषामिश्रित है।

ये सब ग्रन्थ और टीकायें अलम्य नहीं, पर दुर्रुभ्य अवश्य हैं । दिगम्बरसम्प्रदायके मुडबिद्री-नामक प्रसिद्ध तीर्थमें-जो मेंगलोर जिलेमें हैं----एक सिद्धान्त-भण्डार है। उसमें धवल, जयधवल और महाधवल नामके तीन सिद्धान्त ग्रन्थ हैं । संभवतः संसार भरमें इनकी केवल यही एक एक प्रति ही अवशेष है और ऐसे लोगोंके अधिकारमें हैं जो इस-का नामशेष कर डालनेके लिए उतारू है। इनमेंसे एक तो कर्मप्रामृतकी वीरसनेस्वामकित धवला नामको टीका है और संभवतः उसमें वप्पदेवगुरु-की व्याख्याप्रज्ञाप्ति भी शामिल है । दूसरा जयधवल सिद्धान्त कषायप्राभृतके पहले स्कन्धकी चारों विभ-क्तियोंकी जयधवला नामकी टीका है जिसमें कषाय-प्राभतके गुणधरमुनिकृत मूल गाथसूत्र और विवरण-सूत्र, यति वृषभकृत चूणिंसूत्र, वप्पदेवगुरुकृत वार्तिक और वीरसेन-जयसेनकृत वीरसेनीया टीका, इतनी चीजें शामिल हैं । तीसरा महाधवल सिद्धान्त कषाय-प्राभृतकी यतिवृषभादिकृत टीकाओंका संग्रह है। कर्मप्रकृति और कषाय प्राप्ततका उक्त विशाल साहित्य केवल मूडबिद्रीमें है जिसको प्रकाशित कर डालनेको बहुत बड़ी आवश्यकता है ।

**३ गोम्मटसार-**कर्मसाहित्यका दुसरा प्रसिद्ध प्रन्थ गोम्मटसार है | दिगम्बर सम्प्रदायमें इस



एक सूचना करके इस लेखको समाप्त करते हैं 🕼 हमारे आधुनिक शिक्षा पाये हुए युवक केवल सामाजिक सुधारके विचारोंके पीछे घुड़-दौड़ कर रहे हैं; परन्तु उसके आगे बढ़नेका कुछ भी प्रयत्न नहीं करते । जैनदृष्टिमें समाज गौण और धर्म मुख्य है, इस विचारको हमने आज कल भुला दियाँ है । सामाजिक उन्नति कोई हमारे आत्मिककल्याणका अंग नहीं है, उसका अंग तो धार्मिक उन्नति है। यद्यपि हमारा व्यव-हार सुसंगत रखनेके लिए समाजकी संस्कृति हमें अभीष्ट अवश्य है तथापि केवल सामाजिक सुधारहीसे धर्मको भी विशिष्टत्व आ जायगा, यह विश्वास आन्तिमूलक है। हमारां धर्म, सामा-जके साथ कोई सम्बन्ध नहीं रखता । यहीं कारण है कि भगवान महावीरने किसी भी प्रकारके सामाजिक नियमोंका नियमन नहीं

343

**५ क्षपणासार**—इसके कत्ती आचार्य नेमिच-न्द्रके समानकालीन माधवचन्द्र त्रैविद्यदेव हैं । यह संस्कृत गद्यमें है । माधवचन्द्रकी बहुतसी गाथायें गोम्मटसारमें भी शामिल हैं ।

पं• टे।ड़रमल्लजीने गोम्मटसारकी जो विस्तृत भाषाटीका लिखी है उसमें लव्धिसार और क्षपणासार दोनोंही शामिल कर लिये गये हैं ।

लन्धिसार क्षपणासारसहित छप रहा है।

**६ पंचसंग्रह**-यह धर्मपरीक्षाके कर्ता आचार्य अमितगति वीतरागका बनाया हुआ है । विक्रम संवत् १००३ में इसकी रचना हुई है। अमितगति माथुर संघके आचार्य थे। इसकी एक प्रति हमने ईडरके मण्डारसे आई हुई स्वर्गीय सेठ माणिकचन्द-जीके यहाँ देखी थी और उसकी केवल प्रशस्ति लिख ली थी। यह संस्कृत माषामें है और इसका विषय वही है जो गोम्मटसारका है।

इनके सिवाय इस विषयके अन्य प्रन्थोंसे हम अनभिन्न हैं। हाँ, ऐसे बहुतसे प्रन्थ हैं जिनका मुख्य विषय तो यह नही है, पर गौणरूपसे इसका खासा विवेचन मिलता है।

–सम्पादक ।

नहीं जान सकते । इस लिए हमारा कर्तव्य है कि हम अपने साहित्यके साथ वैदिक और बौद्ध साहित्यका भी अभ्यास करें और किसमें कितना विशिष्टत्व है उसे दूँढ ानिकालें । धार्मिक सिद्धान्तोंका यथार्थ रहस्य, तुलनात्मक दृष्टिसे अवलोकन करनेवालोंको जितना अवगत होता है उतना औरोंको नहीं । भगवद्गीताके रहस्येंका जैसा उद्धाटन, लोकमान्य श्रीबालगंगाधर तिल-कने किया है वैसा अन्य किसीने नहीं किया, ऐसा जो एकाकार उद्धोष विद्वानोंके मुँहसे निकल रहा है वह इसी पद्धतिके अभ्यास और अवलोकनका फल है । तिलक महाशयने अपने ' भगवद्गीतारहस्य अथवा कर्मयोगशास्त्र ' नामक महान् ग्रंथमें कमीविपाक व आत्मस्वातंत्र्य' नामका एक प्रकरण लिखा है जो जैनकर्मवादके अभ्यासीके लिए अवश्य अवलोकनीय है ।

अब हम अपने नवशिक्षित जैनबंधुओंको

प्रन्थका बहुत ही अधिक प्रचार है । यह प्राकृत भाषामें है । कनड़ी, संस्कृत और हिन्दीमें इसकी कई टीकायें बन चुकी हैं । इस प्रन्थके कर्त्ता आचार्य नेमिचन्द्र हैं । सिद्धान्तचकवर्ती उनकी पदवी थी। विकमकी ग्यारहवीं शताब्दिके मध्यमें वे मौजूद थे । गंगवंशीय राजा राचमल्लके सुप्रसिद्ध मंत्री चामुण्डरा-यको अपने प्रन्थमें उन्होंने जगह जगह आशीर्वाद दियां है। इन्हीं चामुण्डरायके लिए कहते हैं कि यह प्रन्थ धवलादि प्रन्थोंके आधारसे या उन्हींमेंसे संप्रह करके रचा गया है। इसके पहले भागका नाम जीव-काण्ड और दूसरेका कर्मकाण्ड है। जीवकाण्डमें ७३३ और कर्मकाण्डमें सब मिलाकर ९७२ गाथायें हैं । ये दोनों भाषाटीका सहित छप चुके हैं । इसका दूसरा नाम पंचसंग्रह भी हैं । क्योंकि इसमें कर्म-प्राभृतके जीवस्थान, क्षुद्रबन्ध, बन्धस्वामी, वेदना-खण्ड और वर्गणाखण्ड इन पाँच विषयोंका वर्णन है ।

४ लब्धिसार---यह प्रन्थ भी आचार्य नेमि-चन्द्रका बनाया हुआ है और प्रायः सर्वत्र मिलता है। इसमें पाँच लब्धियों तथा उपशम और क्षपक श्रेणीका वर्णन है। इसकी सब मिलाकर ६५० गाथायें हैं।



जैनहितैपी-

minimummm

सि हिरोरके मुट्टीभरे बंगालियोंमें दिवाकर बाबूकी जैसी समालोचना होती है–उससे मालूम पडता है कि वहाँ पर उनकी प्रतिष्ठा साधारण नहीं है। धनमें तो दिवाकर बावू बंगालियोंमें क्या अनेक पंजाबियोंमें भी बड़े हैं; पर उनकी समालोचनामें यह प्रसंग कभी न उठता था। उनकी जिन बातोंकी विशेषरूपसे समालोचना होती थी उनमें उनका स्त्रीविद्वेष, अँगरेजद्वेष और बाल्यजीवनके इतिहासको गुप्त रखनेकी चेष्टा ये प्रधान थीं । दिवाकर बाबूका सौजन्य सुप्र-सिद्ध था। दानमें भी उनका मुकाबला करनेवाले बहुत कम लोग होंगे। पर अँगरेजोंके साथ व्यव-हार करनेमें वे जैसी रुखाईका परिचय देते थे या किसी स्त्रकि नामोल्लेख पर जैसी विरक्ति प्रकाश करते थे उसको देखकर आदमी अनेक तरहकी बातें मनमें सोचा करते थे। यदि कोई इन बातोंका कारण उनसे पूछता था तो उनका चेहरा बहुत ही गम्भीर भाव धारण कर लेता था। लाहोर-प्रवासी उर्बर-मस्तिष्क बंगालियोंमें हरएकने एक एक थियरी (सिद्धान्त) बना रक्ली थी और दिवाकर बाबूकी अनुपस्थितिमें वे अपनी थियरीको दूसरेके मस्तिष्कमें प्रवेश कर-नेकी खूब चेष्टा किया करते थे। इन सब थिय-रीयोंमें आशतोषकी थियरी सबसे अधिक संक्षिप्त और युक्तिपूर्ण है। वह कहता है, दिवाकर बाबू कुँ आरे नहीं हैं; मालूम होता है उनकी स्त्री किसी अँगरेजके प्रेममें फँसकर उनको छोड गई है। इसीलिए वे अँगरेज और स्त्री-जातिसे इतनी घिन करते हैं।

किया । हमारे साहित्य और विचारों पर सामा-जिक विषयोंका जो रंग चढा है वह केवल पडौसीधमोंके कारण है । जिस प्रकार पाश्चात्य संस्कृतिकी बाहरी चमक दमकमें मुग्ध होकर भारत अपने अन्तस्तेजको मूल गया है; वैसे ही जैनसमुदायने भी हिंदूसमाजके रूढीधमोंकी धामधममें मोहितं होकर अपने असली सिद्धा-न्तोंको विस्मरण कर दिया है । इसी विस्मृतिके कारण हमारा समुदाय दिन प्रतिदिन घटता घटता आज नाम मात्र रह गया है । इस लिए अब हमारा कर्तव्य है कि मुले हुए सिद्धान्तोंको फिर ताजा करें। हमें सामाजिक बन्धनोंके निकम्मे जालमें न फँस कर धार्मिक सत्योंके अगाध समु-द्में स्वेच्छापूर्वक तैरते रहना चाहिए । इन धार्मिक सत्योंका यथार्थ स्वरूप हम तब ही समझ सकेंगे जब हमें कर्मवादके विचारोंका ठीक ठीक ज्ञान होगा । कर्मवादको समझे बिना कोई जैनधर्मका ज्ञाता नहीं कहला सकता। शमस्तु।

सम्पादकीय नोट-कर्मसम्बन्धी सिद्धान्त दिगम्बर और इवेताबर दोंनों ही सम्प्रदा-योंके प्रायः एकसे हैं इनमें बहुत हा 1 कम-नाम मात्रका-भेद है । ऐसी दशामें क्या ही अच्छा हो यदि हमारे दिगम्बर-सम्प्रदायके विद्वान् इवेताम्बर-कर्मसाहित्यको और इवेताम्बर सम्प्रदायके विद्वान् दिगम्बर कर्मसाहित्यको मी पढ़ें और मनन करें। हमारी समझमें इससे दोनोंको लाभ होगा। दोनों सम्प्रदायके ग्रन्थोंमें जो खूबियाँ हैं उनसे दोनों ही लाभ उठायँगे । कमसे कम उन सज्जनोंको तो इस ओर अवश्य ध्यान देना चाहिए जो विचारशील हैं और दोनों सम्प्रदायोंके हृदुयको टटोलना चाहते हैं। जब तक दोनों सम्पदा-योंके ग्रन्थोंका परस्पर अध्ययन अध्यापन न किया जायगा, तब तक न दोनोंकी कट्टरता कम होगी और न दिगम्बर इवेताम्बर सम्प्रदायकी अभिन्नताका ऐतिहासिक रहस्य ही समझमें आयगा।



इस कुस्सिन कथाके सत्य न होनेपर भी आशुतोषने इसको अम्रान्त मान रक्सा था। दिवाकर बाबूके निराश प्रोमिक होनेमें तो किसीको सन्देह ही नहीं था। उनका विहाग जिन्होंने सुना है वे जानते हैं कि दिवाकर बाबूको सौ-न्दर्य्य परखनेकी कुछ कम क्षमता प्राप्त नहीं है। विहागकी मर्मस्पर्श लहर, मधुर झंकार, मैरवीकी आशामयी माषा, किसी प्रेमिकके हदयसे ही निकल सकती है--इसमें किसीको सन्देह नहीं हो सकता। इसके सिवा घर सजानेमें, बातची-तमें, हावभावमें-प्रतिपद पर मालूम होता था कि प्रौढ दिवाकरका हृदय जवानीमें प्रेमका अभिनय करके जरूर जस्मी हुआ है।

# [२]

अँगरेजीमें मसल है-राजा कभी नहीं मरता। दिवाकरका भी किसीको सचा इतिहास माळूम होता तो वह जान पाता कि दिवाकर बाबुका हृदय सिंहासन भी बाल्य और यौवनकालमें कभी शन्य नहीं रहा । वास्तवमें बंकिम बाबूके उप-न्यास पढनेसे बहुत पहले ही वे एक तरहसे प्रेमके पन्थमें पड़ गये थे । सबसे पहले तो काठके लाल घोडेसे उनका प्रेम हुआ था। उस समय उनकी अवस्था चार वर्षकी थी । उनके . पिताने कलकत्तेसे उनके लिए वह काठका घोड़ा ला दिया था । बालक दिवाकर उससे रात दिन प्रेम करता था । प्रातःकाल उठकर सबसे पहले वह बागसे घास लाकर उसके सामने रखता था । बादुको मासे मिठाई माँगकर उसको दिक किया करता था। दिन भर घोडेके साथ खेलकर रातको उसे अपनी चारपाईसे बाँधकर वह सोता था। इस तरह ६ दिन बीत जानेपर सातवें दिन एक बड़े बालकने पूछा-" दीबू, तेरा घोड़ा तैरना जानता है ? " गर्वित दिवाक-रहे उत्तर दिया-" हाँ। " उसके बाद उस

बालकके कहने पर दिवाकरने घोड़ेको तालाबमें डाल दिया और जब वह घोड़ा तैर कर दिवा-करके पास नहीं आया तब बालक दिवाकर एक गहरी साँस छोड़कर एक बिछीके प्रेमपाशमें बद्ध होगया । बिछीके बाद कई तरहके पक्षियोंसे उसका प्रेम हुआ और अन्तमें विद्यालयके एक वालकके साथ उसका प्रगाढ़ प्रेम होगया । उसी समयसे उसका हृदय मधुररससे मीगने लगा । उसी समयसे वह समझने लगा कि बिना दूसरे हृदय एक सूत्रों प्रथित न होनेसे मनुष्यका हृदय ज्योत्स्नाहीन नीलिमाकी तरह निर्र्थक और तमसावृत हो जाता है ।

इन्ट्रेंस पींस करनेके बाद दिवाकरको जब मित्रा योग हुआ उस समय पास होनेकी प्रसन्न-ता भी उसके लिए कष्टका कारण होगई । मनके साथ अनेक तर्क वितर्क करके अपने किसी सह-पाठीके परामर्शसे उसने एक सितार सरीद लिया और उसके मधुरस्वरोंमें उसने अपना प्रेम अर्पण कर दिया ।

# [३]

यौवनके द्वारपर पहुँचते ही दिवाकर कितनी कामिनियोंके गुणपर मुग्ध होकर एक एकको अपने हृदय-मन्दिरमें प्रतिष्ठित करके पूजा कर चुका है-इसकी इयत्ता नहीं । अन्तमें जब बी. ए. की परीक्षामें अनुत्तीर्ण होकर वह मधुपुरमें वायु परिवर्त्तन करनेके लिए गया उस समय उसके जीवनमें एक बड़ा भारी परिवर्त्तन होगया ।

यह बात आजसे बीस वर्ष पहलेकी है। इस तरहके महलोंके समान मकान मधुपुरमें उस समय नहीं थे। छोटे छोटे बंगले ही वहाँपर दिखाई पड़ते थे।

दिवाकर जिस बंगलेमें रहता था उसके पास-वालेमें मूरनामके एक श्वेताङ्ग वास करते थे । ही कई इसी लिए निष्कर्म्मा दिवाकर, उस निर्ज्ञन

कुटीमें रहकर सुन्दरी श्वेतांगिनीके प्रेममें उन्मत्त होकर मधुर सितारके स्वरोंमें अपने मनकी बात बताता था–इसमें विचित्रता ही क्या थी ?

उसके मधुपुर पहुँचनेसे कोई डेढ़मास बाद एक दिन मूर साहबके बंगठेमें बहुत शोर मचा । बूढ़ा मूर शेक्सपियरके साईठकी तरह हाथ पाँव हिठाकर डुन्द मचा रहा था । पुठि-सका दारोगा अपनी नोटबुकमें न माठ्म क्या लिख रहा था । पुठिसको देखकर अनेक आदमी बाहर तमाशा देखनेके ठिए जमा हो गये थे । दिवाकर बाबूके हृदयगगनका सुधांशु मी सूखे मुँहेस स्थिर होकर एक कोनेमें खड़ा था ।

दिवाकरके मनमें आया कि साहबके यहाँ जाकर परिचय करनेका यह अच्छा अवसर है। पर बिना बुलाये किसी कार्य्यमें हस्तक्षेप करना विलायती नीतिके विरुद्ध है। यह सोचकर उसने इस तरह जानेका संकल्प त्याग दिया । परन्तु मामला क्या है–यह जाननेके लिए दिवा-करको बड़ी उत्सुकता हुई। उसने अपने नौक-रसे पूछा-मूर साहबके बंगलेमें यह कैसी गोल माल है ?

नौकरने कहा-साहबके बहुतसे बहुमूल्य जवाहरात और नकद रुपये चोरी हो गये हैं। दारोगा सा० तहकीकात करते हैं।

कहनेकी जरूरत नहीं कि इस विपत्तिके संवादसे प्रेमिक दिवाकरका हृदय दुःखसे भर गया। जिस समय उसने पत्थरकी मूर्तिकी तरह खड़ी हुई मिसेज मूरका रक्तहीन चेहरा देखा उस समय दिवाकर बाबूके हृदयके भीतरी भागसे एक बड़े निश्वासकी उत्पत्ति हुई। जिस प्रेममें सहानुभूति नहीं है उसको प्रेम कहना भी व्यर्थ है।

मधुपुरके चारों ओर मूरसाहबकी कोयलेकी कई खाने थीं । वृद्ध मूर स्वयं कामको न देखते थे; मधुपुरमें रहकर ही वे उनका इन्तजाम करते थे । मधुपुरके बंगलेके बरामदेमें बैठे हुए और धूम्रपान करते हुए दिवाकर बाबूने पहले पहले युवती मिसेस मूरको जिस दिन देखा था उस रदिन उसको वृद्ध मूरकी लड़की ही समझा था । कुमारीके साथ प्रेम करना कुछ बुरा नहीं-इसी लिए दिवाकर बाबू अपने चित्तको संयत न कर सका था । विदेशमें रहकर विदेशिनीके पदत-लमें अपना प्रेमपूर्ण इदय अर्पण करके दिवा-कर रातको निर्जन जगहमें बैठकर मर्मस्पर्शी विहाग-रागिनी गाया करता था और अवसर मिलते ही उस लावण्यमयीकी स्निग्ध रूप राशिको देखकर अपना चित्त प्रसन्न किया करता था ।

मुरकी युवती स्त्रीसे प्रेम करके दिवाकरने अपनी मूर्खताका पारिचय दिया था-यह कहना बिलकुल ठीक है । जिसको पानेकी कोई आशा नहीं, जिस अग्निमें केवल जलानेकी शक्ति है, जिसमें संजीवनी शक्ति नहीं है-उसके लिए आत्मसमर्पण करना, उस बाह्निमें भस्मीभूत हो जाना-पागलपन नहीं है तो और क्या है ? किन्तु हम जिसे प्यार करते हैं वह यदि अपनी नील गम्भीर दोनों आँखोंसे हमको घुरा करे. देखनेके सुयोगके समय ही जो आराम कुसी-पर बैठ कर पुस्तक पढ़े और बीचबीचमें हमारी ओर देखकर मृदु कटाक्षपात किया करे, हम जिस समय सितारपर संगीतालाप किया करें वह यदि उस समय अपने छोटेसे बायें पैरसे ताल दे-ऐसा होनेपर यदि हम उसके प्रेममें उन्मत्त हो जाँय तो भी क्या तुम हमें पागल कह सकते हो ? दिवाकर जानता था कि अँग-रेज रमणीकी नसनसमें रोमान्स\*भरा रहता है।

काल्पित कहानियाँ ।

दिनमणि सूर्य्य धीरे धीरे पश्चिम गगनमें मुँह छिपा रहा है । सांध्यसमीर दक्षिण दिशासे सुसं-वाद लाकर बरासके फूलोंको हँसा रहा है । आनन्दके मारे फूलकी दो एक पत्तियाँ टूटकर घासपर बैठे हुए प्रेमिक प्रेमिकाके ऊपर गिर पड़ीं । घोसलेमें जानेसे पहले गुलगुचियाने एक-वार खूब जोरसे गाया । उसके प्रत्युत्तरमें काली कोयलने भी अपने कण्ठमें छिपाई हुई सुधाको चायुकी गोदमें बहा दिया ।

मिसेज मूरने कहा—''फ़ारेन्स, अब मुझसे और नहीं हो सकता। इस बार ही वृद्धने मुझ पर सन्देह किया था। वहाँ रहना हमारे लिए कित-ना असुविधाजनक है यह बतानेकी बात नहीं। न मालूम बूढ़ा मूर कब मरेगा।''

जिस युवकके साथ मिसेज मूर बातचीत कर रही थी उसकी अवस्था कोई तींस सालकी होगी। उसका शरीर खूब मजबूत था। फ्रारेन्स हिल-का मुखमण्डल यौवनकी कान्तिसे खूब उद्धासित था। हिल, मिसेज मूरके चचाका लड़का है। अर्थाभावके कारण वह बहिन क्वाराका पाणिम-हण नहीं कर सका था। अर्थवान, बूढ़े मूरसे शादी करनेपर भी युवती क्वारा फ्रारेन्सके प्रण-यको भूल नहीं सकी थी। सुविधा पाते ही वे दोनों एकान्तमें मिलते थे। वृद्धको इसका कुछ भी पता नहीं था।

हिलेने कहा—''इस बार तुमने दया न की तो बेतरह अपमानित होना पड़ेगा। तुमने उस दिन जो दिया था वह सब जाता रहा। कमसे कम एक सौ रुपया बिना मिले इज्जतका बचना असम्भव है। ''

क्लाराने कहा—''छिः फ्लारेन्स, तुम जुआ खेल-ना बन्द नहीं कर सकते ? इस बार कंजूस बूढ़ा ज्ताडु जायगा । '' बहुत वादानुवादके बाद निश्चय हुआ कि इस बार फिर क्वारा सौ रुपये देकर हिलकी मानरक्षा करेगी। उसके बाद वह फिर कुछ न देगी।

उक्त घटनाके तीन चार दिनके बाद दिवा-कर बाबू अपने बंगलेके पीछेवाले मैदानमें प्रात:-समीरका सेवन कर रहे थे। मूर साहब उस समय मधुपुरमें नहीं थे, खानका काम देखनेके लिए बाहर गये हुए थे। इसी लिए मिसेज मूर कई कुत्तोंको साथ लिए अकेली हवा खारही थी और बीच बीचमें अपने नीलनयनोंके कटा-क्षोंसे दिवाकरके हृदयका अन्तस्तल तक आलो-डि्त कर देती थी।

दिवाकरको देखकर एक छोटासा कुत्ता भोंकने लगा । मेम साहबने विरक्त होकर उसको चुप किया । उस समय दिवाकर और क्वाराके बीचमें ५-६ गजका ही अन्तर था। दिवाकरने सोचा कि यह सुयोग छोड़ना ठीक नहीं। उसने बड़े मुळायम भावसे विनयके साथ युवतीकी ओर फिर कर कहा-"Thank you, madam. " यवतीने हँस दिया । दिवाकरके बागमें आकर उसने गुलाबकी तारीफ की, कुतार्थ युवकने झटपट कुछ गुलाब लेकर मेमसाहबको उपहारमें दिये । युवतीने उसका धन्यवाद किया और इधर उधरकी बातें करके अन्तमें कहा-"मेरे स्वामीका अन्तःकरण बडा सन्देहयुक्त है। ऐसा न होता ते। मैं आपको अवश्य अपने यहाँ निमन्त्रित करती" निर्बोध दिवाकरने मानो स्वर्ग पालिया । फिर मिलनेकी आशा देकर मूर-पत्नी बिदा होगई।

उक्त घटनाके सात दिन बाद मूर-पत्नीने दिवाकरको फिर दर्शन दिये और उसको शामका भोजन करनेके लिए अपने स्थानपर निमंत्रण दिया। दिवाकरने सोचा कि आज वृद्ध



स्थान पर नहीं है इसी लिए क्वाराने शिष्टाचार दिखाकर मित्रता दृढ़ करनेके अभिप्रायसे यह अनुग्रह किया है।

[ ६ ] अनेक तरहकी बातें करते करते रातके दस बज गये। सिर्फ एक नौकर उनकी सेवा कर रहा था। दिवाकरने ऐसा सुख अपने जीवनमें कभी अनुभव नहीं किया था। प्रगल्मा द्वारा अनेक तरहकी बातें करके दिवाकरको प्रसन्न कर रही थी। रातको सोते समय पहननेकी पोशाकसे युवर्ताकारूप सौगुना बढ़ गया था।

क्काराने हॅंसकर कहा-''बाबू आप तो जमी-न्दार हैं। हमारी इस वृद्धके हाथसे रक्षा कीजिए, हमें कहीं ले चलिए। ''

दिवाकरने चिन्तित होकर उत्तर दिया-"यह किस तरह हो सकता हैं मेमसाहब ? "

मेम साहबने कहा-"बाबू, रुपयेमें कुछ सुख नहीं है।" ठीक इसी समय बाहर सड़कपर घोड़ेकी टापका शब्द सुनाई दिया। विस्मित होकर क्वाराने कहा-"बाबू सर्वनाश होगया। मालूम होता है साहब आगये।"

भीत दिवाकर उठ खड़ा हुआ। ह्राराने कहा-"कुछ डर नहीं है। आप मेरे साथ आइए।" विस्मित दिवाकर अन्धकारको चीरकर पासके एक घरमें पहुँचा। ह्राराने चाबीसे ताला खोला, उसके बाद दिवाकरको उस घरमें खड़ा करके और चाबीका गुच्छा उसके हाथमें देकर कहा "बाबू इसी घरमें आप रुकिए। जब सब लोग सो जायँ तब घरमें चाबी देकर चले जाना। इसी चरमें हमारे पतिकी सब सम्पत्ति है।" स्तब्ध दिवाकरने चाबी लेकर अन्धेरे घरमें प्रवेश किया।

युवतीने कहा—''बाबू, एक बात और है। हमारी चिह्नस्वरूप यह अंगूठी हाथमेंसे न उतारिएगा। '' अंगूठी पहरकर दिवाकरके आनन्दकी सीमा न रही। बहुत दिनोंके परिचितकी तरह क्वाराको ह्रदयसे लगाकर वह बड़े स्नेहसे उसका मुँह चुम्बन करने लगा। बादको उसी घरमें सबके सो जानेकी प्रतीक्षा करने लगा।

## [0]

मूर साहब जैसा कि उनका अभ्यास था आते ही अपने भण्डारघरके सामने खड़े होगये । बूढ़ेने सोचा कि क्या में स्वम देख रहा हूँ ? बूढ़ेने अपनी जेबमें हाथ डालकर देखा तो ता-लियाँ उसमें पड़ी हुई थीं-पर फिर भी दर्वाजेम लगा हुआ ताला खुला हुआ था। यह काम किसने किया था-वृद्ध कुछ निश्चय नहीं कर सका। बूढ़ेने झटपट लैम्प जलाया और अन्दर जाकर उसने देखा कि जीवनभरमें पेंदा की हुई प्रियतम सम्पत्तिके पास एक काला आदमी खड़ा हुआ है। बूढ़ेने उसे देखते ही जोरसे चीख मारी।

वृद्धके साथ उसका हेउड नामका मित्र काली पहाड़ीसे आया था। मूरकी चीख सुनकर वह और नौकर सभी वहाँ पहुँच गये। कहनेकी जरू-रत नहीं कि भय, लज्जा और विस्मयके मोर दिवाकर किंकर्तव्यविमूट हो गया। जब उसका थोड़ा बहुत विस्मय दूर हुआ तब उसने अपना पहला कर्त्तव्य भागना स्थिर किया। इसी लिए वृद्धकी चीखको सुनकर उसने भागनेकी चेष्टा की। किन्तु हेउडके आ जानेसे उसको बन्दी हो जाना पड़ा।

उस समय मूर साहबके बंगलेमें बड़ी गोल-माल मची। उसी समय धीरे धीरे आँखें पोंछती हुई क्ठाराने आकर कहा—''जोसेफ, प्रियतम, तुम कब आये–यह गोलमाल कैसा है ? "

" मूरने कहा-प्रियतमे, सर्वनाश हुआ चाहता था। इस समय भगवानने बडी़ रक्षा की, नहीं। तो हमारा सभी कुछ स्वाहा हो गया था। भण्डारघरमें चोर घुस गया था। ''

इस समय दिवाकर एकटक क्लाराकी ओर देख रहा था। मूरकी बात सुनकर क्लाराने बड़े भावसे आह खींची।

हेउडने कहा-" मि० मूर, इस आदमीके हाथमें यह अंगूठी किसकी है ?

मूरने कहा—"हाय राम ! यह तो मेरी हीरेकी बहुमूल्य अंगूठी है । यह तो मेरे वक्समें बन्द थी ! माळूम होता है इसने हमारी अन्यान्य चीजें भी चुराई हैं । "

इसके बाद हेउडने दिवाकरकी जेवकी तलाशी ली । उसमेंसे क्लाराका दिया हुआ चाबीका गुच्छा निकला ।

वृद्धने सिरपर हाथ मारकर कहा-Great Heavens ! This is a bunch of duplicate keys.

सभी आदमी बड़े आश्चर्यसे दिवाकरकी ओर देखने ठगे । एक नौकरने कहा—'' हजूर यह बाबू बंगलेके बगलमें कोई महीना भरसे आया होगा ! ''

उस समय वृद्धने एक भारी रहस्यको मानो खोला । उसने समझा कि बीच बीचमें कौन उसका धन चुराता था । यह काला आदमी ही भद्रवेशमें पड़ोसमें रहकर उसका सर्वनाश किया करता था । भगवानकी अपार करुणाके बिना क्या आज यह चोर पकडा जा सकता था ?

क्राराने कहा—'' जोसेफ, मैं गोलमाल पसन्द नहीं करती । किन्तु अब मैं समझती हूँ तुम्हारा व्यवहार किस कदर नीच है ! यह दुष्ट तो तुम्हारा धन चुराता था और तुम मुझको–अपनी प्यारी म्रीको–प्रेमके—"

वृद्धने उसको आगे कोई बात कहने न दी। चम्पेकी करुकीि समान उन अंगुलियोंको चुम-

९-१०

कर वह बोला-'' ज्यारी क्लारा, मुझे क्षमा कर !'' और हतभाग्य दिवाकर ! वह मन-ही-मन कहने लगा-'' ओ पिशाची, शैतानी ! इसी लिए तेरा इतना प्यार था । पृथ्वी बड़ी कठिन है । इसका मुँह कैसा सरस और सरल है, पर इसके प्राण नारकी मावोंसे पूर्ण हैं। यह अँगरेज महिला हे-यही इसकी सभ्यता है ! ''

सभी विस्मित थे। सिर्फ नाजिरखाँ नामका नौकर-जिसने शामसे दिवाकरकी खातिर की थी-कर्मा कभी दिवाकरकी ओर दर्द भरी दृष्टिसे देख लेता था।

## [2]

जेलखानेके रोशन-दानसे चाँदनीकी एक क्षीण और मलिन रेखा दिवाकरकी दीन शब्या-पर पड़ रही थी। जेलखानेके बाहर थोडी दूर गाँवमें एक कुत्ता मोंक रहा था । उसका शब्द ाझेछीकी झंकारके साथ मिलकर हतभाग्य बन्दीके स्मृतिपटपर बचपनकी अपने ग्रामकी शान्त, स्निग्ध और मधुर छाबी सींच रहा था । एक चिन्ताके बाद दूसरी चिन्ता, एक भावके बाद दूसरा भाव, भाव-प्रवण दिवाकरके हृदयको आलोड़ित कर रहा था, उसके सौ सौ टुकडे कर रहा था। उसके अनजानमें दोचार आँसुओंकी बूँदें उसके नेत्रोंमें आगई थीं। युवक सोच रहा था-कैसा अपमान है, कैसा मनस्ताप है और कैसा अपयश मिला है । अच्छे घरानेमें पैदा होकर मिथ्या प्रलोभनमें पडुकर मिथ्या अपरा-धमें सचा दण्ड भोग रहा हूँ। चाहता तो बच भी सकता था। जजसे सब बात सच सच कह देता । घर चचाके पास संवाद भेज देता तो शायद यह दुर्गति नहीं होती । पर किस तरह इस जघन्य बातको प्रकट करता-किस तरह जेलसे निकलकर आत्मपरिचय देकर अपना काला मुँह दिखाता-चुप रहनेके सिवा-सच तो यह है मेरे लिए और कोई उपाय ही नहीं था।



सच तो यह है कि दिवाकरके मौनभावको देखकर और उसके सुन्दर मुखकी श्रीको देख-कर विचारकके मनमें उसके अपराधके विषयमें सन्देह पैदा हुआ था । वह जान गया था कि इस मामलेमें जरूर कोई रहस्य है, पर चाक्षुष प्रमाणके सामने वह अपनी राय किस तरह जाहिर कर सकता था ? दिवाकर यदि सब बात सच सच विचारकके सामने कह डालता तो कौन कह सकता है कि उसके भाग्यमें क्या होता ?

जिस समय जेळखानेकी निर्जनतोंम दिवाकर घटनाके पूर्वापर पर विचार कर रहा था, उस समय उसने अँगरेज महिलाके कपटकी ही निन्दा की हो-यह बात नहीं एक तरहकी गभीर आत्मग्लानि उसके चित्तको सैकड़ों जेल-खानेंकि तकलीफोंके बराबर कष्ट देती थी। अच्छे वंशमें पैदा हुए, शिक्षाप्राप्त युवकके लिए जानबूझकर परस्रीके साथ व्यमिचारके पथमें अग्रसर होना कितना घूणित कार्य और नारकी आचरण है-धीरे धीरे युवकके मस्तिष्कमें ये बातें प्रवेश करने लगीं ! वह कभी सोचता-क्या मुझे बिना अपराधके दुण्ड मिला है ? चोरीके अप-राधमें निर्दोष होते हुए भी उसकी अपेक्षा अ-धिक पापाचरण करनेको क्या में उधत नहीं हैं था ? भगवानके राज्यमें न्याय विचारका अभाव है-ऐसी बातका सोचना पागलपन नहीं हैं ते। और क्या है । बचपनसे केवल भावोंकी उत्तेज-नामें कार्य करता आया; चरित्रगठनकी ओर जितना ध्यान देना चाहिए उतना कभी नहीं दिया ! कभी स्थिराचित्त होकर विचार नहीं किया कि जो कार्य कर रहा हूँ उसका कैसा फल निकलेगा-अच्छा या बुरा; कल्पना राज्यके बनमें, बागमें, महलमें, कुटीमें अनेक बार बिचरा हूँ उसीका यह फल है कि आज मुझे इस नार-बाट दें। यह इकरार कीजिए। "

कीजीवपूर्ण वास्तव जगतके घृणित और जघन्य जेलखानेंमें वास करना पड़ा है ।

## [९]

समय किसीकी अपेक्षा नहीं करता । बात पुरानी होकर भी सची रहती है। दिवाकरके कारागारका समय भी अनन्तके पथमें पिछड्ने लगा । सात दिन बाद उसकी कैदके तीन मास पूरे होजायँगे-फिर वह अपनी खोई हुई स्वाधी-नता पालेगा । जेलसे छूटकर दिवाकर धर नहीं जायगा, यह सिद्धांत तो उसने स्थिर कर लिया है। कौन कह सकता है कि इतनी चेष्टा करने पर भी घरपर किसीको इस बातका पता लग गया हो । किस तरह उसका भविष्य जीवन कटेगा-यही चिन्ता दिवाकरके हृदयको हर समय लगी रहती है।

इसी समय कम्मीचन्द्रने उसके पीछेसे आकर रामराम की । दिवाकर किसी कैदीसे बातचीत नहीं करता था। समय काटनेके लिए दो एकके साथ उसको बात करना पड़ती थी। उनमेसे कर्म्मचन्द भी एक था।

कर्म्मचन्द्रने कहा-" बाबू आपका समय तो पूरा हो गया । पर हमारे समयका अब भी पाँच वर्ष बाकी है।"

दिवाकरने जबर्दुस्तीकी विषाद मिली हॅसी हँस दी। एक डाकूके साथ सुखडुः सकी कथा कहते हुए उसको कुछ नये प्रकारका आश्चर्यसा मालूम हुआ ।

कर्म्मचन्द्ने कहा-" बाबू, नाराज मत होना । एक जगह मेरे कोई दुश हजार रुपये रक्ले हुए हैं। कोई हर्ज न समझें तो जेलसे छुटकर उन रुपयोंसे कोई रोजगार शुरू कर दें। जब मैं जेलसे छूट कर आऊँ तो आप मुझे आपके पास जितनी सम्पत्ति हो। उसमेंसे आधी



इन तीन महीनोंमें दिवाकरके जीवनमें जितने आश्चर्य भरे व्यापार हुए थे उनमें यह बात सबसे बढ्कर आश्चर्यकी थीं। प्रस्तावको सुनते ही उसका हृदय धकधक करने लगा। भय, विस्मय, नीतिज्ञान और लोभक। उल्लास बढानेवाला सुमिष्ट स्वर-ये सब मिलकर एक साथ युवकके हृद-यमें युद्ध करने लगे। वह सोचने लगा-"छिः छिः क्या चोरीके धनसे भाविष्यजीवनके सुखरूप किलेकी भित्ति बनाना होगी ? नहीं नहीं, मैंने तो चोरी की नहीं-में तो सिर्फ कर्ज ले रहा हूँ। किर मेरा हृद्य ताण्डव नाच क्यों नाच रहा है ? हृदयकी दुर्बलताको अब करीब न फटकने दूँगा । पर यदि मालूम होगया कि मैं चोरीका धन आत्मसात् करने चला हूँ तो फिर जेलखाना-ओ बाबा ! "

दिवाकरने कर्म्मचन्द्से कहा-''भाई, मुझे तुम्हारा रुपया नहीं चाहिए। ''

कर्म्मचन्द चपचाप दिवाकरको देख रहा था । उसने देखा कि दिवाकरकी भीतरी मंत्री-सभामें उसके पक्षकी आवाज भी है। उसने दिवाकरको तर्कद्वारा समझाना शुरू किया उसने कहा-" यदि तुम महाजनका कर्ज लेते तो यह कैसे जान सकते कि उसका वह रुपया पापार्जित नहीं है और कौन तुमसे कहता है कि कर्म्मचन्दका गुप्त धन चोरीसे प्राप्त किया गया है ? यदि तुम्हें यह सन्देह ही है तो तुम इसका प्रायश्चित्त दान द्वारा कर सकते हो। दश हजार रुपयोंसे रोजगार करके यदि लखपती बन जाओ तो उसमेंसे बीस हजार या तीस हजारका दान करके सारा पाप धो सकते हे। ।" दिवाकर जब घर नहीं जायगा तो उसको यह रुपया हे हेनेमें आपत्ति भी क्या है ?

जगतमें जो नित्य होता है-वही हुआ । जीत रौतानकी ही हुई । दुर्बेठ नरने लोभकी मोहिनी शक्तिसे पराजित हेकिर उसके सम्मुख अपना बलिदान दिया । विजंयी कर्म्भचन्दने दिवाकरको बता दिया कि किस जगह उसका रुपया गडा हुआ है ।

३९१

## [ १० ]

कर्म्मचन्द्से दश हजार रुपयोंका लेना पहले तो दिवाकरको अच्छा नहीं मालुम हुआ। पर जब उसने देखा कि लक्ष्मीका अनुग्रह उसके ऊपर अविश्रान्तभावसे बरस रहा है तब विवे-कके साथ उसका मन माना निबटारा हो ही गया। उत्तर पश्चिमके दो एक शहरोंमें घूमकर दिवाकरने लाहोरमें आकर व्यवसाय शुरू कर दिया । उसमें एक सालमें कोई तीन हजार रुपये मिले । पर फिर भी उसे शान्ति नहीं मिली । इसी लिए बहुत सोच विचार कर वह अपने देशको लौट आया ! उसकी शोका-तरा माताके साथ उसके प्रथम साक्षातुने इस पापपरिपूर्ण पृथ्वीमें भी स्वर्गीय दृश्य दि्खा दिया। उसके घर लौट आनेकी खबर पाकर ग्रामके नरनारियोंके झुण्डके झुण्ड आकर उससे प्रश्न पर प्रश्न करने लगे। उसके पराने शत्रु भी अवस्थापरिवर्तनके विषयको लेकर उसके उसकी अभ्यर्थना करने लगे। उन सब बातोंको लिखनेके लिए हमारे इस छोटेसे इतिहासमें स्थान नहीं है। एक सप्ताहके बाद दिवाकर अपनी वृद्धा माताको लेकर लाहोर चला आया और उस समयको आज बीस वर्ष गुजर गये वह तभीसे लाहोरमें ही रहता है ।

अपने कारागारसे छूटनेके पाँच वर्ष बाद दिवाकरने कर्म्मचन्दका पतः लगाया था; पर उस हतभग्यकी जेठमें ही मृत्यु हांगई थी।

# [ 22 ]

दिवाकर जिस समय लाहोरमें आकर बसा था उस समय कोई भी बंगाली वहाँ नहीं रहता था। विदेशमें आकर यौवमसुलम अध्यवसायके साथ परिश्रमके द्वारा रुपया पैदा करके सभी बंगाली अपने अपने देशको लौट गये थे। उन-मेंसे कोई होता तो सम्भव था कि दिवाकरका रहस्य खुल जाता, पर उनमेंसे किसीके न होने-से लाहोरवासी बंगाली दिवाकरके सम्बन्धमें मन माना सिद्धान्त बनाकर अपना अपना कौतृहल निवारण कर लेते थे।

एक दिन आशुघोषने कहा—'' आज कुछ ही क्यों न हो, दिवाकरका पूर्ण परिचय प्राप्त करेंगे ही ! " इतना बड़ा कार्य अकेले सम्पादन करना मुाश्किल है यह निश्चय करके आशुघोष सतीशचन्द्रके पास पहुँचा ।

उसके प्रस्तावको सुनकर सतीशने कहा---" भाई, किसी बढ़े आदमीसे इस तरहका व्यक्तिगत प्रश्न करना अच्छी बात नहीं है । दूसरे जब दिवाकर बाबू अपनी स्थिर और भावहीन आँखोंसे मुझे देखते हैं सच कहता हूँ--तब मेरा दिल ठण्डा पड़ जाता है । ''

अपनी बड़ी बड़ी मूँछोंपर हाथ फेरते हुए आशुघोषने कहा—'' क्या तुम मुझे निरा भोला बालक समझते हो ? हमने पहलेसे ही बहाना बना रक्खा है । ''

सतीशने कहा-" कैसा बहाना है सुनाओ तो सही । "

आशुने कहा—'' हम कहेंगे कि हमसे कठ-कत्तेके एक समाचारपत्रने ठाहोरके सबसे बड़े बंगाठीका जीवनचरित माँगा है। हमारे ठाहोरी बंगाठियोंमें दिवाकर ही धनमें, मानमें, दयामें और सह्दयतामें सबसे बटकर है। यदि वास्तविक हाल मालूम हो गया तो समाचारपत्रमें छपवाया भी जा सकता है। <sup>2</sup>

सतीशचन्द्रने आशुकी बुद्धिकी बड़ी तारीफ की और वह स्वयं वस्त्र पहननेके लिए चला गया।

## [१२]

दिन भरके सब कामोंसे निवृत्त हेाकर दिवा-कर बाबू अपने सजे हुए कमरेमें बैठे बेहाला बजा रहे हैं । बेहालाका स्वर कमशः उत्तरोत्तर चढ़ रहा है। इस संगीतसुधासागरमें दिवाकर बाबू खूब मग्न हो रहे हैं। एक काला बिलाव उनके चरणोंमें बेंठा हुआ उनके चेहरेकी ओर एकटक टाप्टिसे देख रहा है। वह कभी कभी अपनी आँख मूँद लेता है। बाहर पिंजरबद्ध बुलवुल बेहालेके स्वरमें स्वर मिलानेकी व्यर्थ चेष्टा कर रहा है । बुलबुलका स्वर जरूर आन-न्दमय है। उसको सुनकर हृदय फड्क उठता है। दिवाकरके बेहालेका स्वरं करुण और मर्म-स्पर्शी है । उसको सुनकर हृदय स्तब्ध हो जाता है और चित्तकी वृत्तियाँ नीरस हो जाती हैं। इसीलिए आद्य और सतीश खुशी खुशी घरमें आकर भी संगीत सुनकर स्तब्ध हो गये हैं ; दिवाकरने उनको देखा तक भी नहीं।

बिलाव भी अपने मालिककी निस्तष्धता मंग होनेके भयसे उनको देखकर फर्शपर लेट गया । दिवाकरने पीछे फिर कर देखा कि दो भद्रपुरुष उससे मिलनेके लिए बाहर खड़े हुए हैं ।

अप्रतिभ दिवाकरने झटपट बेहाला खकर कहा—'' बड़े सौभाग्यकी बात है । एक साथ दोनोंने क्रुपा की है । क्षमा कीजिए, मुझे आपके आनेका शब्द भी नहीं सुनाई दिया । ''

आञ्चने कहा—'' हम तो बाजा सुन रहे थे। आपने बजाना बन्द् क्यों कर दिया ? ''

दिवाकरने कुछ हँसकर कहा— " समय काटनेके लिए कभी बजा लेता हूँ । "

बातचीत होने लगी। दोनों युवक साहस करने पर भी अपना अभिप्राय नहीं कह सके। सतीशने चुपकेसे आशुसे कहा—'' मतलबकी बात क्यों नहीं करते ? ''

आञ्चने बड़ी मुझ्किलसे अपने मनका भाव प्रकट किया ।



दिवाकरने हॅंसकर कहा—'' धनवान होनेसे समाजमें भी बड़ा होजाय यह बात तो नहीं है। हम और हमारी जीवनी ही क्या ! "

इसी समय नौकरने आकर कहा कि " एक मेम और एक अँगरेज आपसे मिलना चाहते हैं।'' काम पड़नेपर दिवाकर बाबू अँगरेज पुरुषसे तो कभी कभी मिल लेते थे; पर आज २० वर्षसे उन्होंने किसी मेमकी ओर देखातक भी नहीं था। नौकरसे कहा– " जरूरत हो तो साहब आकर मिल सकता है; मेमसे में मिलना नहीं चाहता।''

आशु और सतीशने एक दूसरेकी और देखा। नौकरने आकर कहा-'' मेम साहब बिना आ~ पसे मिठे किसी तरह जाना नहीं चाहतीं। ''

दिवाकर बड़ी झंझटमें पड़ गये । मौका पाकर आशुघोषने कहा—''हर्ज क्या है, मिल लीजिए क्या कहती है ? ''

यदि ये लोग इस समय नहीं होते तो दिवा-कर बाबू किसी तरह भी मेमसे मिलना पसन्द नहीं करते । पर इन दोनोंके सामने इनको मज-बूरन मेम साहबको मिलनेके लिए बुलाना पड़ा । आशु और सतीशको जानेके लिए उठते देख दिवा-करने कहा-''महाशय, आप बेठिए । इन लोगोंसे एकान्तमें मिलना में अच्छा नहीं समझता । ''

सतीशने आशुको बेठनेके लिए हाथसे संकेत किया | आशु मूँछके अग्रभागको मरोड़ते हुए साहबके कार्डको पटने लगा, उसमें लिखा था— 'फ्लोरेन्स हिल ।'

धीरे धीरे पलोरेन्स हिलने कमरेमें आकर दि-वाकरको सलाम किया। उसके पीछे एक अधेड़ उम्रकी स्त्री थी-।जिसको देखनेसे मालूम होता था एक वह एक दिन जरूर सुन्द्ररी होगी। उसको देखते ही दिवाकर चकित होगया। दिवाकरने मन-ही-मन कहा--मालूम होता है यह वही पा-पिष्ठा है। पिशाची राक्षसी! अंज मी तेरे ज रमें सौन्दर्ययका कुछ अंश बाकी है। अब और किस विपत्तिका सूत्रपात होता है-माळूम नहीं। क्लाराने दिवाकरको नहीं पहचाना । इन

इं सालोंमें उसकी मानसिक स्थितिमें विशेष परिवर्तन हो गया था । उसके नवनीत सम कोम-ल वक्षःस्थलपर एक लम्बा वस्त्र पड़ा हुआ था । उसके माथे पर चिन्ताकी रेखा स्पष्ट दिखाई पड़ती थी । उसके चंचल कमल-नयन इस समय स्थिर गम्भीर और एक प्रकारके दुःखभावसे पूर्ण थे ।

दिवाकरके पारीचित स्वरमें क्लाराने कहा— वाबू, बड़ी विपत्तिमें फँसकर आज हम स्त्री पुरुष आपकी सेवामें उपस्थित हुए हैं। हमने सुना है लाहोरमें आप जैसा कोई दानी नहीं है —इसी लिए हम आपके पास भिक्षार्थ आये हैं।"

मालूम होता है कि अपनी भूमिकासे दिवा-करके हृदयपर कुछ प्रभाव पड़ा या नहीं, यह वात देखनेके लिए वे दोनों कुछ देरके लिए चुप होरहे । आशुघोष दिवाकरके मुँहकी ओर आश्चर्यसे देखने लगा । उनके मुँहकी ऐसी आक्वति उसने न देखी थी ।

रमणीने फिर कहना आरम्भ किया- "बाबू, मेरा स्वामी रेठका गार्ड है। अपने पहठे स्वामी-के मरने पर मुझे बहुत धन मिठा था। मुझे कहते ठजा मालूम होती है कि जुएमें हिठने वह सब रुपया नष्ट कर दिया। अपनी फिजूरु-खर्चीके कारण यह इस समय इतना ऋणग्रस्त हो गया है, कि सारी ठाइनमें इसको एक पैसा भी कर्ज नहीं मिल सकता। अब एक आदमी-की पाँच सौ रुपयेकी डिग्रीमें उसको कल जेरु जाना होगा। बाबू, इस अपमानके सामने आप जेसे महानुभाव सज्जनसे भीख माँमना अच्छा है इसी लिए हम आपकी सेवामें आये हैं।'

हिल-पत्नी चुप हो गई। आशुघोषने देखा कि दिवाकरके चेहरे पर भी चञ्चल भावकी जगह गँभीर भाव आगया है। दिवाकरने तबीयतको सँभालकर कहा —''आपके स्वामीको सब कित-ना रूपया देना है ?''

क्लाराने कहा----'' बाबु, इसकी बात क्या पूछते हो; कोई तीन हजार रुपये देना है। ''

उसकी बातका उत्तर न देकर दिवाकर बाबूने चेक-बहीसे तीन हजारका एक चेक फाड़कर हिलसाहबको दे दिया। सभी विस्मित हो गये।

हिल साहबने कहा—''बाबृ, मैं आपकी द्याका उपयुक्त पात्र नहीं हूँ। मैं बड़ा पापी हूँ--इस रम-णीके प्रेममें पड़कर मैंने अनेक पाप किये हैं।'' क्लाराका चेहरा रक्तहीन हो गया।दिवाकरने कहा—'' इसके पहले स्वामीका नाम मूर है ? ''

विस्मित क्लाराने कहा-" हाँ ।"

" मधुपुरमें रहता था ? "

हिलने कहा-" आपने किस तरह जाना ?" दिवाकरने क्लारासे कहा-" मेम साहब, मुझे पहचानती हो ? झूठे अपवादमें, अपना पाप छिपानेके लिए जिसका सवनाश करनेमें जरा भी संकोच नहीं किया था उसको अब भी पह-चानती हो ? इहकाल और परकाल मानने-वाला मैं असभ्य हिन्दू हूँ । तुम्हारे आशीर्वादसे ही मेरे पास इतनी सम्पत्ति है । आज उसीका मूल्य स्वरूप यह साधारण प्रतिदान किया है ।"

दिवाकरकी बात समाप्त होते न होते क्लारा पृथ्वीपर गिर पड़ी। दिवाकर उठकर दूसरे कमेरेमें चला गया। हिलकी क्लाराके ऊपर विर-क्ति दुगनी होगई! उसने सोचा-इस बोझके बिना दूर हुए रक्षा नहीं है।

आशु और सतीशने बड़े यत्नसे क्लाराकी मुर्छीको दूर किया। क्लाराके चले जानेपर सती-शने कहा—" भाई क्या मामला है ! "

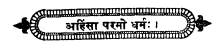
आशुघोष मूँछ मरोड़ते मरोड़ते बोले– ''हाँ, दिवाकर वास्तवमें ही कुमार हैं। फिर भी हमारी थियरी एकदम निर्मूल नहीं है। मूलमें बंगाली और मेमका मिश्र प्रेम हे जरूर। ''

जैनहितैषी ।

## [ ले॰-श्रीयुत लाला लाजपातिराय : ]

कोई धर्म सत्यसे उच्चतर नहीं और न 'अहिं-सा परमोधर्मः' से बढकर कोई जीवनकी चर्या ही है। 'अहिंसा परमो धर्मः' की उक्ति ठीक ठीक समझी जाकर व्यवहत की जाय तो वह मनुष्य-को पूर्ण साधु और वीर बना देती है। ठीक ठीक अर्थ न समझने और दुरुपयोगसे वही मनुष्य-को कायर, डरपोंक, पतित और मूर्ख भी बना देती है । एक समय ऐसा था जब कि हिन्द्र इसे ठीक ठीक समझते और इसका उचित उपयोग भी करते थे। उस समय वे एक सत्य-प्रेमी जाति-के सुपुरुष और वीर मनुष्य थे। तत्पश्चात् एक ऐसा समय आया. जन कि कुछ सुपुरुषोंने पूर्ण शुभ भावसे और साधु विचारसे इसको एक कल्पनाका रूप दिया। उन्होंने केवल इसे अन्य सब धर्माचरणोंसे ऊपर ही नहीं रक्खा, वरन् श्रेष्ठजीवन-की उसे एक मुख्य कसौटी भी बनाई । उन्होंने केवल अपने जीवनहींमें इसका अतीव उपयोग नहीं किया, वरन अन्य सब वस्तुओंकी सगो-चरता पर भी इसको एक महान् जातीय धर्म-का रूप दे डाला । अन्य सब धर्माचरण, जो जाति तथा मनुष्यको उच्च बनाते हैं, तुच्छ समझ पीछे छोड़ दिये गये ! क्योंकि उत्कृष्टताके विचारसे अहिंसा ही सबसे उच मानी गई थीं। साहस, वरितां और शुरता सब किनारे रख दिये गये। देशभक्ति, मातृभूमि-प्रेम, कुट-म्बीजन-स्नेह और जाति-सन्मान आदि सब मुला दिये गये ।

इसका कारण अहिंसाका दुरुपयोम अथवा अन्य सब वस्तुओंको निकुष्ठ समझनेके कारण



लकी चिन्तनाके लिए इाक्तिशाली नहीं रहने देती ।

यह मनुष्यको व्याधिग्रस्त एवं भीरु बना देती है । जैनधर्मके स्थापक, साधुपुरुष थे तथा उन्होंने आत्मत्याग एवं आत्म-संयमकी नीतिसे जीवनको बाँध दिया था । उनके अनुयायी जैन-साधु उन साधुपुरुषोंमेंसे हैं, जिन्होंने मानसिक एवं हार्दिक सभी इच्छाओंके दमन करनेमें हिंसाकी उत्तेजना पर बहुत बडी सफलता प्राप्त कर रक्षी है। टाल्स्टायके मतकी अहिंसोका रूप अभी कुछ ही वर्षोंका फल है। जैन अहिंसा, भारतवर्षमें तीन सहस्र वर्षोंसे मानी जाती है । उथ्वीतल पर अन्य कोई भी ऐसा देश नहीं, जहाँ अहिंसाके इतने अधिक और ऐसे वक्के अनुयायी हों, जितने और जैसे भारतवर्षमें हो चुके और अब तक वर्तमान हैं। तब भी संसार भरमें इस देशके समान कोई ऐसा पददलित और मानुषिक गुणोंसे वंचित देश नहीं. जैसा कि भारतवर्ष आज दिन हो रहा है अथवा गत पन्द्रह शताब्दियोंसे है। कछ लोग कह सकते हैं कि यह सब अधःपतन अहिंसाकी सदोष उपयोगितारे नहीं, वरन् अन्य धर्माचरणोंकी हीनतासे हआ है।

अधिक न कह कर हम इतना ही कहेंगे कि कमसे कम इस अहिंसाके सिद्धान्तका अष्ट हुआ स्वरूप भी (और अनेक कारणोंके साथ) भारतके स्वमान, पौरुष और धर्माचरणको हानि पहुँ-चानेवाले कारणोंमेंसे एक था। वे पुरुष जो इस सिद्धान्त पर पूर्ण विश्वास करनेका दाबा करते स्वयं अपने आचरणोंसे प्रमाणित करते हें हैं कि यह ावकारयुक्त सत्यताका उपयोग मनुष्यत्वहीनता वास्तवमें जीवनके। ন্তর अत्याचारकी ओर ल जाता है। तथा मेंने स्वयं एक जैन-परिवारमें जन्म ग्रहण

अहिंसाके प्रति उत्पन्न अनुपयुक्त महत्त्व था, जिससे कि हिन्दुओंमें सामाजिक, राजनैतिक और नैतिक पतनकी सम्भावना उपास्थित हो गई। वे यह भूल गये कि मनुष्यत्व भी अहिं-साके समान ही एक धर्माचरण है। वास्तवमें मनुष्यत्व अहिंसासे किसी रूपमें समताहीन न था किन्तु उस समय तक, जब तक अहिंसाका उाचित उपयोग किया जाता । उन्होंने एक-मात्र सत्य-----जिस पर जातीय-स्वार्थ अवलंबित है अर्थात् सबलोंसे निर्बलोंकी रक्षा, बलात्कार-से किसीकी वस्तु छीननेवालों और परवस्तु हड्प करनेवालों, चोरों और दुष्प्रवृत्तिवालों, विलासप्रिय दुर्जनों एवं स्नियोंकी सचचरित्रताका गुप्त रीतिसे नाश करनेवालों, दुष्टों और वंचकोंको अन्याय और दुःख देनेसे रोकना आदि-की उपेक्षा की । उन्होंने यह माननेकी अवहे-लना की, कि मनुष्यत्वकी रक्षाके लिए न्याययुक्त कोध और प्रतिदंडका भय आव-श्यक है जिससे निर्दोषोंको हानि पहुँचाने, पवित्रताको नष्ट करने और दूसरोंके स्वत्वों-को छीननेवाले दुष्प्रवृत्तिके मनुष्योंके चित्त-को रोकनेमें मनुष्य समर्थ हो । वे सत्यकी उत्कृष्ठता समझनेमें सफल नहीं हुए । क्योंकि जो किसी अत्याचार, अन्याय या दुष्कर्मको होने देता है और इस तरह उसकी अधीनता स्वीकार कर लेता है वह एक प्रकारसे उसकी पुष्टि कर उसके करनेमें उत्तेजना देता है तथा बह अंशतः दुष्कर्म करनेवालेकी वृद्धि और बलवुद्धिका भी उत्तरदाता होता है।

'अहिंसा' की अत्युपयोगिता एवं दुरुपयोगिता एक प्रकारकी छूत है, जो कमको ढीला कर देती है, सुगुणताको निर्बल बना देती है, स्त्री पुरुषोंको अर्धविक्षिप्त, शक्तिहीन और शिथिल बना देती है; और उन्हें सदाचरण तथा शुभफ-

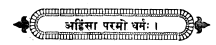




किया है । मेरे पितामह अहिंसाके अटल विश्वासी थे । यहाँ तक कि चाहे उन्हें एक सर्प काट क्यों न लेता पर वे उसे कभी न मारते ! वे कभी एक कीटाणु तककी भी हानि नहीं पहुँचाते थे । वे अपना बहुतसा समय पूजा-र्चनादिमें ही ब्यतीत करते थे। वे पूर्णरूपसे एक धर्मात्मा पुरुष थे, समाजमें उनका उच-स्थान और मान था। उनके एक भाई विरक्त तथा उक्त मतके एक प्रसिद्ध आचार्य थे। साध महात्माओंमें जिनसे कभी मुझे अपने जीवन-में मिलनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ है, वे एक सर्वोत्कृष्ट सज्जन थे। उन्होंने अपना जीवन अपने उद्देश्यानुसार, आवेशों, इच्छाओं तथा मांस-मक्षण आदिसे अतीव घूणा करते हुए व्यतीत कर दिया। तब भी सदाचरणकी दृष्टि-से उनका जीवन रूखा और अप्राक्ततिक ही रहा । मैं उनसे प्रेम और उनका सम्मान करता था, पर उनकी रीति नीतिका अनुसरण कर न सका और न उन्होंने ही कभी मेरे इस कार्यकी चिन्ता की । उनके आता अर्थात मेरे पितामह एक दूसरे ही प्रकारके मनुष्य थे। वे उस सवि-कार अहिंसामें ( अहिंसाके अष्ट हुए सिद्धान्तमें ) विश्वास करते थे; जो प्रत्येक द्ञामें किसी प्राणीकी हिंसा करनेसे रोकती है, तथाए वे अपने व्यापार तथा व्यवसायमें सब तरहकी चालाकियाँ चलानेको केवल उचित ही नहीं वरन योग्य भी समझते थे । उनके व्यवसायके नीतिशास्त्रके अनुसार ऐसी चालाकियोंको चलानेकी छूट थी। मेंने ऐसे विचारके बहुत मनुष्योंको भी देखा है जो नाबालिगों और विधवाओंकों उनके अन्तिम आससे भी वंचित कर देते हैं, पर वे ही जूं, पक्षी अथवा अन्य प्राणियोंको मृत्युकी विपत्तिसे बचानेके लिए सहस्रों रुपये खर्च कर देते हैं । मेरे कहनेका यह तात्पर्य नहीं कि जैन

लोग अन्य हिन्दुओंकी अपेक्षा अधिक आचार-हीन हैं अथवा उस प्रकारकी अहिंसा ही आचार-हीनताकी ओर ले जाती है। ऐसा कचा विचार हमसे दूर ही रहे। जैनजाति, स्वयं अपनी रीति नीतिके अनुसार एक महती जाति है; जो दानी, सत्कारी और अपने व्यवसायमें परि-श्रमी एवं चतुर है।

इसी प्रकार हिन्दुओंकी अन्य जातियाँ भी हैं । हमारे कहनेका तात्पर्य केवल इतना ही है कि अहिंसाके सीमाहीन आचारने उन जातियोंको किसी प्रकारसे श्रेष्ठ और अन्य जातियोंकी अवेक्षा नैतिकरूपसे भी उच्च नहीं बनाया है । वास्त-वमें ये वे मनुष्य हैं जो विशेषरूपसे अत्याचार तथा अन्य सबलताओंसे दुःख उठाते हैं; क्योंकि वे अन्य लोगोंकी अपेक्षा अधिक असहाय हैं। इसका कारण केवल परम्परागत भय तथा सब-लताके प्रति घूणा ही है। ये अपने तथा अपने निकटस्थ प्रिय स्नेहियोंके सम्मानकी रक्षा नहीं कर सकते हैं । यूरोप ईश्वरदत्त सबलताके स्वत्वोंका नवीन अवतार है, तब भी यह यूरो-पके लिए उचित था कि एक टालस्टायको वह जन्म देता । पर भारतकी दुशा दूसरी है। भारतमें हम अन्याय और सबलताको अत्या-चार, वंचकता और उपद्रवके हिए कभी सम-र्थित नहीं करते । हमें विश्वास है कि भारत कभी यहाँतक नहीं पहुँच सकता । किन्तु हम यह शिक्षा दिये जानेके पक्षमें कभी अनुमति नहीं दे सकते कि आत्म-रक्षा, सम्मान-रक्षा तथा स्री, बहिन, पुत्री और माताकी रक्षाके लिए न्याययुक्त .बलका प्रयोग न किया जाय । ऐसी शिक्षा अप्राकृतिक एवं अनर्थकारी है । हम राजनैतिक हत्याओंसे घृणा करते हैं, सिर्भ इतना ही नहीं, वरन इससे भी अधिक, यहाँतक कि हम अन्याययक्त एवं अनुचित बलप्रयोग



जो उचित कार्यका बाधक हो, उसके प्रति भी घूणा रखते हैं । परन्तु हम उस दशामें चुप नहीं बैठ सकते जब एक उच्च एवं सम्मानित पुरुष हमारे नवयुवकोंसे कहता है कि " जो मनुष्य हमारे संरक्षणमें हैं उनके सम्मानकी-इज्जतकी रक्षा करनेका मार्ग यह है कि हम अपनेको अत्या-चार करनेवालोंके हाथोंमें दे देवें । क्योंकि इंसे-बाजी करके सामना करनेकी अपेक्षा यह कहीं बड़ा मानसिक एवं शारीरिक साहस हैं ''। मान ठो कि कोई अत्याचारी हमारी पुत्री पर आकमण करता है । मि० गाँधीकी अहिंसा कहती है कि अपनी पुत्रीकी मानरक्षाके छिए केवल आकमणकारी और पुत्रीके बीच-में खड़ा हो जाना ही ठीक है। किन्तु उस दशामें क्या होगा, जब आक्रमणकारी हमको गिरा कर अपनी पैझाचिक आभेलाषा पूरी करेगा ? मि० गाँधीके कथनानुसार इसकी अपेक्षा कि अपने बलको उसके प्रतिरोधके लिए उपयोगमें लोवें, इसमें अधिक मानासिक एवं झारीरिक साहसकी आवश्यकता है ।कि ऐसी दुशामें भी खड़ा रहे और उसे दुराचार करने दे। मि० গাঁধাকী इस मान्यताके कुछ भी અર્થ नहीं हैं । मैं मि० गाँधीके व्यक्तित्वका बहुत आदर करता हूँ । वे उन महात्माओं में एक हैं जिनका में हदयमें ध्यान करता हूँ । मैं उन-की सहदयतामें सन्देह नहीं करता । मैं उनकी प्रवृत्तियोंके सम्बन्धमें प्रइन नहीं करता । किन्त इसको मैं अपना कर्तव्य समझता हूँ कि मैं एक जोरदार प्रतिरोध उस अनर्थकारी उपदेशके लिए उठाऊँ जिसके सम्बन्धमें उनके उस उपदे-शके दिये जानेकी विज्ञप्ति दी गई है।

गाँधीको भारतके नवीन बच्चोंके मस्तिष्क-को ऐसे विषयकी शिक्षा देकर बिगाड़ने-का कभी अधिकार न दिया जाना चाहिए।

जातीय विकासको अवरुद्ध करनेकी स्वतन्त्रता किसीको भी न मिलनी चाहिए। न बुद्ध और न ईसाने ही कभी ऐसी शिक्षा दी है। मैं नहीं जानता कि कदााचित् जैन भी इस परिधि तक पहुँचे होंगे । क्योंकि इन दुशाओंमें मानसहित जीवन बिताना असम्भव हो जायगा। जिस मनुष्यका ऐसा विश्वास है, वह कभी लगातार किसीका प्रतिरोध---जो अपनी इच्छानुसार पूछ सकते हैं कि मि० गाँधीने दु० एफिकाके श्वेतांगोंका दिल-भारतवासियोंको देश बाहर निकालनेकी परम प्रिय नीतिके प्रातिकुल विरोध खड़ा करके-क्यों दुखाया ? तर्कानुसार तो जैसे ही उस देशवालोंने उन्हें देशके बाहर निकालनेकी आमिलाषा प्रकट की थी, वैसे ही उन्हें अपना डेरा-डंडा उठाकर सम्मानपूर्वक ससक आना था और ऐसा ही अपने देशवा-सियोंसे करनेके छिए कहना उचित था । कारण ऐसी दशामें किसी भी प्रकारका विरोध हिंसाके बराबर ही हो जायगा; क्योंकि सब प्रकारकी शारीरिक हिंसा केवल मानसिक हिंसाका ही विकसित रूप है। यदि किसी चोर, डाकू या शत्रुके दूषण पर विचार करना मात्र पाप है, तो वास्तवमें उनका प्रतिरोध करना उससे कहीं बडा पाप है।

यह बात ऊपरी रूपहीमें ऐसी अनुपयुक्त हे कि हमें भि० गाँधीकी स्पीचकी रिपोर्टकी सत्यता पर सन्देह करनेकी प्रवृत्ति होती हे । परन्तु पत्रोंने स्वतंत्रतापूर्वक इसपर टीका टिप्पणी की है और मि० गाँधीने भी इस समाचारके प्रति कोई विरोध-पत्र नहीं प्रकाशित किया । किसी दशामें भी, मुझे प्रतीत होता है कि मैं चुपचाप नहीं बैठा रह सकता । जब तक स्पीच-के आशयका संशोधन एवं पूर्ण कथन न हो जाय तब तक इस प्रकारकी अहिंसाकी शिक्षा को नवीन भारतके बिना अनुसरण किये हुए ही आविवेचनीय सत्यताकी मॉति रह जाना चाहिए । मि० गाँधी, पूर्ण कल्पनाका संसार रचा चाहते हैं । वास्तवमें वे ऐसा करने और दूसरोंसे कहनेके लिए भी स्वतन्त्र हें, पर उसी मॉति यह मेरा भी कर्तव्य है कि मैं उनकी गलतियोंको बतलाता चठूँ । ( मर्यादासे )

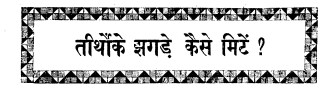
जैनहितैवी-

चाहे तुम्हारे रास्तेमें कितने ही विन्न उपस्थित हों और कितनेही दुःख और कष्टोंको तुम्हें भोगना पडे तो भी सदा प्रसन्नचित्त रहो । उदास और निराश कमी मत होओ । विचारो, जब तकलीफें तुम्हें चारों तरफसे **घेर रहीं हों,** उस समय यदि तुम निराश हो जाओगे और अपने चित्तकी प्रसन्नताको खो बैठोगे तो क्या तुम्हारी तकलीफें घट जायगीं ? कदापि नहीं, उल्टी बढ़ जायगाँ । तकलीफोंका दुःख कौन कम है, उस पर उदास होकर क्यों अपने दुःखको दुगना करते हो ? यदि तुम अभी नवयुवक हो, तो प्रकृतिने तुम्हें हँसमुख बनाया है । यदि तम देखो कि तम्हारी लक्ष्मी, कीर्ति, अथवा अन्य किसी वस्तुकी प्राप्तिमें कुछ कठिनाई या कंटक है तो इसे अपने लिए अच्छा समझो । ये कठिनाइयाँ तुम्हारे मार्गमें जानबुझकर डाली गई हैं कि जिससे तुम और अधिक अम करो और तुममें सहन शक्ति आधिक बढे। यह अच्छा है और जियादा अच्छा है कि तुम तमाम उमर प्रसन्न-चित्त रहते हुए श्रम करते रहो, और तुम्हारी इच्छा-ओंकी कभी पूर्ति न हो, बजाय इसके कि आपत्तिक **पहले पहल आते ही निराश हो** जाओ और वह निराशा तुम्हारे साहस और उत्साहको भंग कर दे और तुम्हारे चित्तकी स्वाभाविक प्रसन्नताको नष्टु कर दे। यदि तुम्हारा स्वभाव नर्म और मुलायम है तो तुम्हें प्रसन्न रहना ही चाहिए। यद्यपि हम भलीभाँति जानते हैं कि निराशा और असावधानताकी अपेक्षा तुम अनेक दुःखोंको सहर्ष सामना कर सकते हो तथापि तुम्हें चाहिए कि निराशाको आशामें बदल दो । उन बातोंका व्यर्थ चिंतवन करके अपने समयको नष्ट मत करो जो तुम्हें हासिल नहीं हुई । प्रकृतिने तुम्हें हर्ष और आशाका स्रोत बनाया है, न कि शोक और निराशाका । ( --- हेरुप्स )

amininini and and a second ( ले॰-श्रीयुत प्रेमी हजारीलालजी ।) ( १ ) जिस सुहीतलमें हुई. विश्वासकी जाज्वल्यता । सूखते देखी नहीं, उसकी कभी आज्ञालता ॥ डूबते हृद्योंको देता, है बहुत जपर उठा ॥ दान करता है निराशों-को बडी उत्फुल्लता ॥ (२) कार्यकृत होता नहीं. जिसमें नहीं विश्वास है। काम करनेके लिप, उसको बडा अवकाश है। धर्मकी है जड़ यही, यह नीतिका भी प्राण है। .वीरजनका बाह्रवल है, साधुओंका ज्ञान है ॥

(३) सिंहको बकरी लखे, बकरा बने बनकेसरी । रेतमें बिन तोयके, द्रक्खे सदा खेती हरी ॥ नाहितता यदि व्यक्तियोंकी, स्वऱ्वरक्षक हो तो हो । जातियाँ विश्वास चिन, सर्वस्व ही देती हैं खो ॥

३९८



( लेखक-धीयुत वाडीलाल मोतीलाल शाह 1)

भूख और अज्ञानसे मर रहे हैं और उनके लिए किसीकी आँखमें दो बूँद आँसू भी नहीं आते । पर इन मुकदमोंमें अब तक कोई पक्ष न जीता है और न हारा है ! हजारों पर पानी फेर कर एक पक्ष एक कोर्टसे जीतकर सर्टिफिकेट लेता है, पर दूसरीमें हार जाता है और तब यहाँ वहाँसे रुपयोंका बल एकटा करके तीसरी कोर्टमें जानेके लिए कमर कसता है । जो लोग इस कामके अगुए-लड्नेके लिए उत्तेजित करने-वाले-हें, वे प्रायः धर्मान्ध हें और 'भुसमें चिनगी डाल जमाले। दूर खडीं वाली कहावतको चरि-तार्थ करते हैं । भोले भक्तोंके पैसोंकी होली जल-ती हैं और ये दूर खंड रहकर तापते हैं । अभी हाल ही मैंने सुना है कि वम्बईमें दिगम्बर जैनों-की सभा हुई और उसमें बातकी बातमें सम्मेद्-शिखरके मुकडमेंके लिए ६०-७० हजारका फण्ड हो गया ! इस समय कोई आठ महीनेसे दिगम्बरियोंका लगभग दश हजार रुपये मासि-कके हिसाबसे सम्मेदशिखरके मुकद्मेंमें खर्च हो रहा है ! उधर श्वेताम्बर भाईयोंकी 'आन-न्दर्जी कल्याणर्जी' की कोठी जब तक बर करार हें तब तक कोटोंके और वकील बैरिस्टरोंके लिए तो चिन्ता करने या चन्दा करनेका कोई कारण ही नहीं है। उनका तो सब तरहसे आनन्द और कल्याण है। परन्तु इन प्रयत्नोंसे जैनधर्मका या श्वेताम्बर दिगम्बर सम्प्रदायका क्या कल्याण होगा, यह कोई नहीं बतलाता । क्या अदाल-

दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें तीर्थकरोंकी मूर्ति पूजी जाती है और दोनों ही इसे पुण्यकार्य समझते हैं । परन्तु दोनोंकी पूजाविधिमें थोड़ीसी भिन्नता है। एक सम्प्रदायवाले भगवानकी मूर्तिंको सब प्रकारके परिग्रहसम्बन्धसे रहित रखते हैं और दूसरी सम्प्रदायवाले उसे आँगी चक्षु आदि लगाकर पूजते हैं। इस साधार-ण भिन्नताके कारण दोनों ही सम्प्रदायवाले एक दूसरेको झूठा और उन्मार्गी सिन्द्र किया करते हैं। इस कार्यके लिए अभीतक समाचारपत्र और व्याख्यान आदि साधन काममें लाये जाते थे, परन्तु जब इनसे सन्तोष न हुआ तब इस कार्यमें दोनोंने रुपयोंकी सहायता लेना शुरू कर दी है और इस तरह अब ये रुपयोंके द्वारा अपने अपने धर्मको विजयशाली बनाना चाहते हैं।

सम्मेदशिखर, अन्तरिक्ष पार्श्वनाथ, मक्सी, तारंगा आदि पवित्र-स्थानोंमें आजकल यही हो रहा है। प्रत्येक पक्षवाला यही कहता है कि इन तीथों पर केवल हमारा ही हक है और हमारी ही पद्धतिसे यहाँ उपासना-पूजा होनी चाहिए। इसके लिए कई मुकट्में दायर हैं जो वर्षोंसे चल रहे हैं और उनके लिए लाखों रुपया भोले भाईयोंसे इस तरह वसूल किया जाता है; मानों इन मुकट्मों-से तीर्थकरोंके धर्मका प्रचार या प्रभावना ही हो रही हो। अब तक दोनों पक्षवालोंके इस काममें कई लाख रुपये लग चुके हैं और ये उस समय सर्च हुए हैं जब स्वयं जैनी ही दु:ख, दरिद्रता,



से जो एक जीतेगा उस जीतसे क्या उसका धर्म वास्तवमें सत्य ठहर जायगा ? अरे अज्ञानियो ! यह उसके ' धर्म ' की नहीं, पर 'पैसे ' की जीत समझी जायगी और धर्मकी सत्यताका निर्णय होना तो करोड़ोंका सर्च कर चुकने पर-भी बाकी ही रहेगा ! और फिर न्यायप्रिय सज्जन तो दोनोंको अधर्मी केंहेंगे । क्योंकि तीर्थकर महात्माओंने-जिन्हें दोंनों ही पूज्य मानते हैं-इन द्वेषकायोंको अधर्भ ही कहा है ।

जो हवेताम्बरसमाज विद्याप्रचारके लिए गत सात वर्षोंसे वार्षिक दो हजार रुपया खर्च कर-नेके हिए भी इधर उधर ताकता है, वही समाज सम्मेद्शिखर पर दिगम्बरोंको पुजा न करने देनेके पुण्यकार्यमें दो चार ठाख रुपयोंका पानी बना सकता है और जो दिगम्बरसमाज स्वार्थत्यागी पण्डित पन्नाठाठजीके शास्रोद्धार-कार्यके लिए अथवा स्वयंसेवक पं० अर्जुनलाल-जी सेठीके छुटकारेके आन्दोलनके लिए दशबीस हजार रुपया खर्च करना कठिन समझता है, वही इन पहाडोंके मुकदमोंमें ठाखों रुपया पानीकी तरह बहा रहा है । अफसोस ! भाइयो ! क्या तम अपने इन्हीं कामोंसे अपने पड़ौसी अजैन भाइयोंकी नजरमें ऊँचे चढ़ोगे ? दूसरे लोग तुम्हारी मूर्खता पर हँसते हैं, तुम्हारे धनकी बरबादी होती है, तुम दोनों एक बापके दो बेटे हो तो भी तुममें दिनों दिन द्वेष बढ़ता जाता है, और तीव कषायके वशवर्ती होकर तुम दोनों हीं कर्मबन्ध करते हो । ये सब हानियाँ अन्धेसे अन्धेकी भी आँखें खोलनेके लिए काफी हैं। इसके सिवाय एक और बडी भारी हानि इससे यह हो रही है कि जिस समय भारतके तमाम सुपत्र और विदेशी होनेपर भी अपनी न्याय-प्रियताके कारण भारतका पक्ष लेनेवाले ब्रिटिश सज्जन स्वराज्यकी माँग सदाकी अपेक्षा अधिक

तोंसे इन झगड़ेंका निबटेरा हे।सकता है ? अथवा अदालतें 'न्याय' कर सकती हैं ? कभी नहीं, और इसकी साक्षी प्रत्येक विचारशील जैनी दे सकता है। 'बालकी साल निकालनेवाली' वर्तमान न्यायपद्धति ऐसी विलक्षण है कि उसके द्वारा जो कार्य ' अपराध' सिद्ध हुआ है वही ' हक ' सुबुत किया जा सकता है ! यह न्याय तुम्हारे हकों पर नहीं किन्तु वकील बैरिस्टरोंकी चतुराई, न्यायाधीशकी विचारशाक्ति और झकावट पर अवलम्बित है। जिस पक्षको अपने मुकद्रमेंकी सत्यतामें सोलह आने विश्वास है वह भी यह आशा नहीं कर सकता कि अदालतमें हमारी जीत अवझ्य होगी । ऐसी दुझामें मच झठका फैसला उक्त सन्दिग्ध और खर्चोली न्यायपद्धतिके द्वारा करानेका पागलपन छोड्कर समझमें नहीं आता कि कोई सीधा सरल और बिना खर्चका उपाय क्यों नहीं किया जाता । क्या जैन समा-जकी चिरप्रसिद्ध व्यापारी बुद्धि पर पत्थर ही पड़ गये हैं जो वह और कोई अच्छा मार्ग नहीं खोज सकती ? कहा जाता है कि यदि रावणके यहाँ कोई चतुर वैइय सलाहकार होता, तो उसका राज्य नष्ट नहीं होने पाता । वर्त-मानके जैनी उसी वैध्यजातिके ही तो वंशधर हैं; फिर आज ये अपने ही राज्यको और सो भी धर्मसम्बन्धी राज्यको बचानेके लिए रावणकी सहा-यता क्यों चाहते हैं ? भाईयो ! इस काममें तुम्हें स्वयं प्रकृति ( कुद्रत ) ही सफल न होने देगी। प्रकृति माता दयाल नहीं पर न्यायप्रिय है, इस लिए वह तुम्हें इन हार जीतकी बाजियोंमें ही कंगाल और फटेहाल करके फेंक देगी। बतलाओ तो सही, तो तुम यह लाखों करोड़ोंकी बरबादी किस बिरते पर कर रहे हो ? इससे तुम्हारे कौनसे उच्च आशयकी सफलता होगी ? तुममें-



जोरदार आवाजसे करने लगे हैं, उस समय लगभग ८-१० लाख जैनधर्मानुयायी भारत-वासी अपने इस आचरणसे यह बतला रहे हैं कि हम लोग अपना धार्मिक और सामाजिक राज्यतंत्र भी स्वयं नहीं चला सकते हैं-विदेशी विधर्मी सरकारको बीचमें डाले बिना हमारा काम ही नहीं चल सकता है। हमारा यह कार्य हमारी स्वराज्यसम्बन्धी आशा पर निराशाका काला बादल छा देता है।

हमारे जैनभाइयोंको चाहे जिस तरह हो-चाहे जो हानि उठाकर हो, यदि जीत ही प्राप्ति करनी है, तो उन्हें कोटोंसे तो जीतकी आशा छोड़ ही देना चाहिए-वहाँसे वह तो मिल ही नहीं सकती है। अब रहे और और मार्ग, सो उनमेंसे एक तो यह है कि दोनों पक्षके मुखि-याओंको झगडेके स्थानोंमें विराजमान रहनेवाले भगवानके आगे तपस्या करनेके लिए बैठ जाना चाहिए और अपनी तपस्याके जारसे भगवान-को बुलाना चाहिए तथा कहना चाहिए-"प्रभो ! तुम्हारे लिए तो हम लडलडकर थक गये और तुम द्या-मयाराहित होकर सिद्धलाकमें .जा छुपे हो ! दया करके थोडी देरके लिए तो यहाँ आ जाओं और बतला दो कि इस स्थानपर पूजा करनेका हक किसको हैं ? साथ ही साथ यह भी बतला दो, जिससे आगे पुराने ग्रन्थोंके लौटने -पलटनेकी और सुबूत टूँटनेकी खटखटसे भी बुडी मिल जाय-कि पहले स्वेताम्बर हैं या दिगम्बर ? " जब तक भगवान सिद्धशिला छोड़कर न आवें और खुलासा न कर जायँ तब तक दोनों ही पक्षवाले तपस्या करते रहें । इस-से एक तो लोगोंके रुपयोंका पानी बनना बन्द हे। जायगा और कदाचित, भगवानने पधारनेकी या खुलासा करनेकी कृपा नहीं की, तो जिन

लोगोंकी आयु तपस्या करते करते पूर्ण हो जायगी वे सब स्वर्गलाभ करेंगे !

यदि हमारे भाईयोंमें इतना धेर्य न हो, वे झटपट इस पार या उस पार ही हो जाना चाहते हों, तो उनके लिए दूसरा रास्ता यह है कि दोनों-को आमने सामने आकर इस तरह लड्ना चाहिए कि उससे हारनेवाले और जीतनेवाले दोनोंही अन्तमें लाभमें रहें । यह लडनेकी रीति उसी प्रकारकी होनी चाहिए जैसी मन्दिरोंमें आरतीके घीकी या फुलमाल आदिकी बोली बोलते समय काममें लाई जाती है। जिस स्थलपर झगडा हो उस स्थलके पुजा करनेके हककी बोठी बोठो । यह बोठी एक लाखसे कम रकम-से शुरू न होनी चाहिए और एक बोलीमें पत्चीस हजारसे कमकी रकम आगे न बढानी चाहिए р जो पक्ष सबसे अधिक रकम दे उसीको पूजा करनेका स्वतंत्र हक दिया जाय और यह रकम दोनों समाजोंके युवकोंकी शिक्षावृद्धिमें खर्च की जाय।

यदि यह मार्ग पसन्द न हो तो अन्तमें तीसरा और अतिशय महत्त्वका मार्ग यह है कि मारतके जितने प्रसिद्ध प्रसिद्ध नेता हैं उनमेंसे किसी एकको अथवा दोको पसन्द करके उनके हाथमें यह मामठा दे देना चाहिए और वे जो कुछ फैसठा करें उसे हमेशाके ठिए स्वीकार कर ठेना चाहिए। ठोकमान्य श्रीयुत बाठगंगाधर तिठक और महात्मा गाँधी आदि सज्जन ऐसे हैं कि इनके द्वारा पक्षपात या अन्याय नहीं हो सकता। ये दोनों ही पक्षवाठोंको सन्तुष्ट कर सकेंगे। जैनसमाजके गौरवको रख सकेंगे और भारतके हितकी रक्षा कर सकेंगे। इस आन्तम सूचनाको माननेके ठिए जो तैयार न हों, उन्हें पक्का देश



दोही समझना चाहिए । हमारी समझमें जिन्हें गाँधी और तिलक जैसे पुरुषरत्नोंमें विश्वास नहीं है अथवा उनकी सम्मातिकी परवा नहीं है, उन्हें भारतवासी ही नहीं कहना चाहिए ।

उक्त दोनों ही सज्जन धर्मातमा हैं, मूर्तिपूजाको भी मानते हैं और देशके गौरवको बढ़ानेके हिए तो प्राणोंको हथेली पर लिये फिरते हैं । कानून-का ज्ञान भी इन्हें जजोंकी अपेक्षा कम नहीं हे और साथ ही सत्यके एकनिष्ठ सेवक होनेके कारण किसी ओरको लुढ़क जानेवाले भी य नहीं हैं । दोनों ही सम्प्रदायके विचारवान सज्जनोंको इस विषयमें आन्दोलन करना चाहिए और भाई भाईकी इस आपसी लढ़ाईको मिटानेका पुण्य सम्पादन करना चाहिए ।

महात्मा गाँधी इतने उदार और निरमिमानी हैं कि उन्हें ऐसे कामोंके ठिए आमंत्रणकी भी आवश्यकता नहीं रहती है। इस ठिए मैं उनसे आग्रहपूर्वक प्रार्थना करता हूँ कि हमारे जेन भाई यदि आपको बीचमें पड़कर न्याय कर देनेके ठिए आमंत्रण न करें, उनमें इतनी भी सुबुद्धि न रही हो, तो आपको स्वय ही देशके गौरवके ठिए और देशकी एक प्रतिष्ठित कौमकी अवनतिको रोकनेके ठिए-स्वेच्छापूर्वक बीचमें पड़नेकी कुपा करना चाहिए।

'समयके फेरतें सुमेरु होत माटीको ' इस कथन की सत्यता इस मामलेमें प्रत्यक्ष हो रही है । एक ऐसा भी समय था जब गुजरातकी कीर्तिको दूर दूर तक फैलानेवाला और मुसलमानोंके प्रवल आक्रमणोंके वेगसे माण्डलिक राजाओंके आपसी झगड़ोंके रहते भी गुजरातको बालबाल बचा लेनेवाला पुरुष एक जैन था और वह पाटणका मंत्री मुंजाल था । यह २५-३० वर्षका युवा अनेक झगड़ों फसादों स्वार्थजालों और उपद-वोंको बड़ी दूरदेशी और शक्तिसे दबा सकता था और सारे गुजरातमें अमनचैन रख सकता था और एक यह भी समय है जब आठ- दश लाख श्वेताम्बर दिगम्बर जैनोंमेंसे– बड़े बड़े व्यापारकुशल, वयोवृद्ध और पढ़े लिखे जनोंमेंसे–एक मामूली और घह्त झग-डे़को भी मिटानेवाला कोई पुरुष आगे नहीं आता। समय! तेरी बलिहारी!

अन्तमें, जिन जिनेन्द्रदेवकी पूजाके ठेकेके तिए यह सोनेकी नदी बहाई जा रही है, वे यदि थोड़ी देरके तिए मुक्तिपुरीका आनन्द छोड़कर सुन सकते हों, तो उनके चरणोंमें मेरी यह प्रार्थना है कि " हे भगवन ! ऐसा समय ठा दो कि हम अपने भाईयों और पुत्रोंसे तो हार जायँ---इसे बुरा न समझें और अपने शत्रुओंको हराने-के तिए हर समय तैयार रहें—-- प्रक्वत शत्रुओंको हरानेमें ही अपना गौरव समझें । "

मनुष्यको बहुतसा दुःख इस कारणसे होता है कि वह प्रायः सदा इसी बातकी चिंतामें रहता है कि लोग मेरे विषयमें क्या कहते हैं। यह फिजूलका ल्याल है। इस ल्यालमें पागल बने रहना मूर्खता है। जरा सोचो तो कि तुम्हारे कामोंका जो कुछ वे कहते हैं उससे कुछ सम्बंध भी है या नहीं । इसके आति-रिक्त यह भी निश्चय नहीं है कि वे तुम्हारे विषयमें कुछ कहेंगे भी या नहीं। कितने ही आदमी यह ख्याल करते रहते हैं कि हमारें कामोंकी दुनिया देख रही है, परंतु उन्हें देखता कोई नहीं । वे से।चते हैं कि हरएक राहगीरकी हम पर दुष्टि पड़ती है, परंतु यह केवल ख्याल है। अस्तु मान लो कि यह ख्याल नहीं किन्तु सत्य है, वास्तवमें लोग तुम्हारे विचारों और कार्योंकी झूठी निंदा करते हैं और तुम्हारे विषयमें अनुचित सम्मति रखते हैं; परन्तु इससे क्या ? किसीने ठीक कहा है कि दूसरेके बुरा कहनेसे तुम्हारा कुछ नहीं बिगडता । यदि तुम वास्तवमें निर्दोधी हो तो दूसरों-की कड़ी समालोचनासे तुम्हें उतनाही दुःख होना चाहिए जितना कि तुम्हें उस समय होता. जब कि किसी ऐसे मनुष्यकी वही समालोचनाकी जाती जिससे तुम तानिक भी परिचित नहीं हो, अर्थात् तुम्हें रंच मात्र भी दुःख नहीं होना चाहिए i (-हेल्प्स)

स्रिस्स्स्स्स्स्स्स्स् तिन्नि देनि हरे, श्रीयुत हरे, श्रीयुत श्वेरदार कोई चूँ म मेरा ही अधिकार बड़े बड़े गढ़ कनक फैल रही है असि आँख उठाकर जिस हरा विना मेरी बि बड़े बड़े बिद्वान वीर बज़े बड़े बिद्वान वीर बलता है मेरे ही ፝፝፝፝፝፝፝፝፝፝፝፝፝ ኯ፝፝፝፝፝፝፝ तीन देवियोंका संवाद । [ ले॰, श्रीयुत बाबू मित्रसेनजी जैन । ] १ लक्ष्मी:---( ? ) खबरदार कोई चूँ मत करना, मेरा है संसार। मेरा ही अधिकार जगतमें, मैं ही हूँ सर्दार ॥ बडे बडे गढ़ कनक भवन सब, मेरे ही हैं खेछ। फैल रही है आखिल लोकमें, मेरे यशकी बेल ॥ (२) आँख उठाकर जिसको देखूँ, दममें हो खुशहाल। क्रपा विना मेरी फिरते सब, भूखे औ कंगाल ॥ बड़े बड़े विद्वान वीर वर, रटते मेरा नाम। चलता है मेरे ही बल पर, सारे जगका काम ॥ (३) जर्मन अमरीकाको देखो, ब्रिटिन चीन जापान । मेरी चरण-रेणुको पाकर, कहलाते धनवान ॥ वहाँ राकफेलर जैसे हैं, अगणित मेरे दास । यहाँ बिना मेरे भारतके, होते नित्य उपास ॥ (8) एक समय भारतने मेरा, किया बहुत अपमान । いくんくらくらくろくろくらく いくへんかんやくろくろく ちょうしょう इससे देखो आज बना यह, घोर दुःखकी खान ॥ चलो हटो सब, यह निश्चित है, मैं सबकी सरताज। मेरी नाममालिकाको ही, फेरे सकल समाज 🛛 २ शक्तिः---( 4 ) यह क्या, यह क्या, क्या बकती है ओ गरबीली नार। क्या तू बस हो गई बड़ी, कर लेनेसे छङ्गार ॥ झुठ सरासर बकनेवाली, मत कर तू आभिमान । मेरे आगे खड़ी न होना, दिखलाने अज्ञान ॥ (६) नहीं जानती जिस दिन मेरी, कुटिल मवें चढ़ जाती। त दुब्ती फिरती है सम्मुख, मेरे कभी न आती ॥ में इक छिनमें सारे जगको, तहस-नहस कर डालूँ। चाहे जिसे बनाऊँ राजा, चाहे जिसे निकालू ॥ \*\*\*\* 

808



\*\*\*\*

जैनहितैषी-

है प्रत्यक्ष आज यूरप तनिक सोच तेरी जर्मन और ब्रिटिश छाखों इस नरमेध मैं कुपाल जब थी भ अब तक रहे प्रता बस इस जगपर मेरा खबरदार अब आ टहरो, ठहरो, दोनों हटा, काम लो ता लक्ष्मी ! तुम हो बर्ड़ है प्रत्यक्ष आज यूरप पर, हुआ हमारा कोप। तनिक सोच तेरी प्रभुताका कहाँ होगया लोप ॥ जर्मन और ब्रिटिश राजोंमें, निकल पड़ी तलवार । लाखों इस नरमेधयज्ञमें, हुए, हो रहे छार ॥

(८)

मैं क्रुपालु जब थी भारत पर, लाखों थे वरवीर । अब तक रहे प्रताप शिवाजी, पृथ्वीसे रणधीर ॥ बस इस जगपर मेरा ही है, एकछंत्र अधिकार । खबरदार अब आगे बढ़ कर, नहीं बढ़ाना रार ॥

#### ३ विद्याः--

#### (९)

ठहरो, ठहरो, दोनों मिलकर, व्यर्थ लड़ाई न ठानो। हटो, काम लो तनिक बुद्धिसे, बात हमारी मानो ॥ लक्ष्मी ! तुम हो बडी चंचला, गंभीरता नहीं है। और, शक्ति ! तुममें विचारनेकी योग्यता नहीं है।

#### ( 20 )

देखो लक्ष्मी ! एक दोष है, तुममें अतिशय भारी । तुमको चोर चुरा हे जाते, चलती एक न प्यारी ॥ तुम रहती हो जहाँ वहाँ पर, दोष फैलते सारे। नित्य लड़ाई होती, होते बन्धु बन्धुसे न्यारे ॥

#### ( 22 )

मैं हूँ अति गंभीर चोर भी नहीं चुराने पाता । जितना करो दान मेरा धन, दूना बढ़ता जाता ॥ तम भी सुनो शक्ति ! सब जगको, मैं सभ्यता सिखाती ! तू मनुष्यको नरक दिखाती, मैं सुरपुर छे जाती ॥

#### ( १२ )

उदाहरणमें देती हो तुम, यूरप-रणको मान। पर इतना तो सोच वहाँ क्या, तेरी ही है शान ॥ व्योमयान, तोयें, जो करतीं, अगणित नर् संहार । अद्धत रणकौशल आदिक ये, किसके हैं व्यापार॥

#### ( १३ )

तेरा बड़ा गर्व लख मैंने, यह करतब फैलाया। यूरपके इस महायुद्धमें, नीचा तुझे दिखाया ॥ हम तुम तीनों बहन जहाँ है, वहाँ पुण्य सुरधाम । वहीं बुद्ध औ महावीर हैं, वहीं रुष्ण औ राम ॥

Jain Education International

Mar at at at at at the

くんぐんぐんぐんぐんぐんぐん



१ लाला लाजपतराय और जैनधर्म। पंजाबके सुप्रासिद्ध देशभक्त लाला लाजपत-रायजीका नाम बहुत कम लोग ऐसे होंगे जो न जानते हों । आप इस समय आर्यसमाजी हैं, पर आपका जन्म एक (स्थानकवासी) जैन-कुलमें हुआ था-आपके पिता पितामह आदि स<sup>ब</sup> जैनधर्मके अनुयायी थे । यह बात स्वयं आपके लिखे हुए एक लेखसे प्रकट हुई है जो कलकत्तेके 'माडर्न रिव्यू ' में प्रकाशित हुआ है और जिसका अनुवाद हमने अन्यत्र उद्धत किया है। उक्त लेख मुख्यतः महात्मा गाँधीके विचारोंको लक्ष्य करके लिखा गया है; परन्तु गौणरूपसे उसमें जैनधर्मकी अहिंसाकी आलो-चना भी की गई है । क्योंकि महात्मा गाँधीके विचार जैनधर्मके आचार-शाम्रोंसे बहुत कुछ मिलते-जुलते हैं। परन्तु हमारी समझमें लाला-जीने सिर्फ जैनधर्मके वर्तमान स्वरूपकी-अहिंसा-धर्मके उस अत्याचारकी-जो जैनधर्मके वर्तमान अनुयायियोंमें दृष्टिगोचर होता है और जिसमें लोग जैनोंका नहीं किन्तु जैनसिद्धान्तका दोष समझ लेते हैं-आलोचना की है। अहिंसाको वे सर्वोत्क्रष्ट जीवनचर्या या चारित्र मानते हैं; परन्तु उसके दुरुपयोग या अत्युपयोगको ही अच्छा नहीं समझते हैं। वे कहते हैं-कि अन्य सत्य आदि सद्ध-णोंके समान यह भी एक सद्भुण है; यह नहीं कि तमाम सद्धणोंका शिरोमणि यही है और सचा-रित्रकी कसौटी भी यही एक है। जैनसिद्धान्त भी आपके इन विचारोंसे सहमत है। श्रावकोंके जो पाँच अणुवत हैं या मुनियोंके पाँच महा

११–१२

वत हैं उनमें जो दर्जा अहिंसाका है वही होष चारका अर्थात् सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपारग्रिहका है। यह नहीं कि श्रावकको सिर्फ अहिंसाका पालन करना ही जरूरी है सत्य आदिका नहीं, अथवा आहिंसाके बराबर सत्य आदिकी पालना आवश्यक नहीं है। जैनसिद्धान्तके अनु-सार श्रावक या गृहस्थके जो आठ मूल गुण हैं-जिनका पालना प्रत्येक गृहस्थके लिए बहुत ही जरूरी है-उनमें ये पाँचों वत एक समान आव-श्यक हैं। एक सुप्रसिद्ध जैनाचार्यने एक अहिं-सावतको ही आचारशास्त्रका मूल माना है और सत्य ब्रह्मचर्य आदिको उसके ही भेदोंमें गिनाया है । वे कहते हैं कि असत्य भी पाप इसी कारण है कि उससे अपने या पराये प्राणोंकी-द्रव्य या भावरूप हिंसा होती है-उससे दसरों-को या अपनेको एक प्रकारका कष्ट पहुँचता है। इसी तरह परस्रीसेवन आदि भी हिंसाके कारण हैं। गरज यह कि हिंसाको छोडकर और कोई पाप ही नहीं है। परन्तु पापपुण्यकी इस विलक्षण व्याख्यामें भी जो साक्षात् अहिंसा है उसका दजा सत्य या ब्रह्मचर्य आदि किसी भी वतसे बडा नहीं है और इसी प्रकार छोटा भी नहीं है। जैनधर्म यह नहीं कहता कि तुम हरितकायके जीवोंकी तो रक्षा किया करो और व्यवसाय वाणिज्य आदिमें मनमाना असझवहार किया करो। पर वर्तमान जैनसमाजका चारित्र इसी ढंगका हो रहा है जैसा कि लालाजीने बतलाया है और

इस प्रकारके एक नहीं हजारों उदाहरण दिये जा सकते हैं। पर यह दोष जैनसिद्धान्तका या उसके अहिंसा धर्मका नहीं है।



कठिनाई यह हो रही है कि जैनधर्मकी अहिंसाका स्वरूप लोगोंने कुछका कुछ समझ लिया है और उसी समझके अनुसार उस पर आक्षेप किये जाते हैं। पर यह आक्षेप-कि जैन-धर्मकी अहिंसाने लोगोंको निर्बल साहसहीन या कर्तव्यच्युत बना दिया-वैसा ही भित्तिहीन है जैसा कि जैन-धर्मको बौद्धोंकी शाखा मान-नेका विस्वास था। एक दिन आयगा जब लोग अपने इस अमको जैन और बौद्धसम्बन्धी अम-के ही समान छोडनेके लिए लाचार हेंगि। जैन-धर्मने आहिंसाको इस ढॅंगसे साधा है कि उसकी पालना किसी भी अच्छे कार्यमें रुकावट नहीं डाल सकती है । एक पक्का जैनी सबलोंके हाथसे निर्चलोंकी रक्षा करनेके लिए, और न्यायकी उच्चता कायम रखनेके लिए बड़ेसे बड़ा युद्ध कर सकता है, लाखें। आदमियोंका खून बहा सकता है, बडेसे बड़े कलकारखाने खोल सकता है, कुषि जैसा हिंसापूर्ण कार्य कर सकता है और यह सब करके भी वह अपने दर्जेसे नहीं गिर सकता है। इस तरहकी कथाओंसे-जिनमें श्रेष्ठ गिने जानेवाले जैनक्षत्रियोंने भीषण युद्ध किये हैं और फिर भी वे स्वर्गवासी हुए हैं-जैन-सम्प्रदायके पुराणग्रन्थ तो भरे हुए हैं ही, साथ भारतवर्षके प्रामाणिक ही इतिहासमें भी ऐसे दृष्टान्तोंकी कमी नहीं है। विकमकी नौवीं शताब्दिमें राष्ट्रकूटवंशके सुप्रासिद्ध महाराजा अमोधवर्ष ( प्रथम ) जिनका राज्य उत्तरमें विन्ध्याचल तथा मालवा तक और दक्षिणमें तुङ्गमदातक फैला हुआ था,बडे भारी योद्धा थे। उन्होंने चाठुक्य गंग आदि अनेक वंशके राजा-ओंको युद्धमें मारा था। दक्षिणके अनेक शिला लेखोंमें उनकी वीरताके गीत मौजूद हैं। इस वंशमें और भी कई जैन राजा हुए हैं जो बड़े बहादुर थे। अवणबेलगुलकी प्रासिद्ध बाहुब-

लिस्वामीकी प्रतिमाके बनवानेवाले और गोम्म-टसार सिद्धान्तकी ' कर्नाटकी वृत्ति ' लिखनेवाले चामुण्डराय भी बडे वीर थे। वे गंगवंशीय राजा राचमछ (ई॰९८४-९९९) के मंत्री थे। उनकी समरधुरंधर, वीरमार्तण्ड, रणरंगसिंह, वैरिकुलकालदण्ड , सगरपरञ्जराम, प्रतिपक्षरा-क्षस आदि पदवियाँ ही उनकी न्यायोचित हिंसा-प्रियता या युद्धपटुताकी गवाही दे रही हैं। गोविन्द्राज, बेंकोंडुराज आदि अनेक राजा-ओंको उन्होंने युद्धमें हराया था । इस पर भी ये जैनधर्मके अन्यतम श्रद्धालु और चरित्रवान थे और इस कारण सम्यक्तवरत्नाकर, सत्ययुधिष्ठिर, शौचाभरण आदि उच्च श्रद्धा-चारित्रसचक पदवियोंसे विभूषित थे । इनके सिवाय कर्ना-टकमें नागवर्म, जन्न, पंप, कीर्तिवर्मा आदि बीसों कनडी कवि ऐसे हुए हैं जो अनेक जैन-ग्रन्थोंके कर्त्ता होने पर भी मंत्री, सेनापति, राजा आदि युद्धव्यवसायी रहे हैं । गृहस्थोंमें तो ठीक वहाँ तो कई जैनसाधुतक ही है; ऐसे हुए हैं राजाओंके जो यहाँ कटकोपा-ध्याय या युद्धविद्याके शिक्षक रहे हैं । इन बातोंको सविस्तार जाननेके लिए हमारे लिखे हए ' कर्नाटक-जैन कवि ' या कनड़ीभाषाके 'कर्ना-टककविचरित्र ' को देखना चाहिए । अभी अमीतक जैनोंमें युद्धव्यवसायी रहे हैं । जैन-हितैषीके पिछले अंकोंमें बच्छावत मंडारी आदि जैनकुलेंका इतिहास प्रकाशित किया गया है, उससे इस बातका खासा प्रमाण मिलता है। ये लोग राजपूतोंके ही समान वीर थे और अनेक युद्धोंमें लड़े थे । राजपूतानेके जयपुर आदि राज्योंमें जैनमंत्री अबतक रहे हैं और उनमें अनेकोंने बहादुरीके कार्य किये हैं । ये सब उदाहरण यह जाननेके लिए काफी हैं कि जिस प्रकार शत्रुसे अपनी या अपने आश्रितोंकी



केरत हैं और न किसी कामको बन्द रखते हैं। जैनश्रावकके अहिंसावतमें एक हार्त मुख्य है–उसे इच्छापूर्वक मारनेके लिए मारनेका और निरपराधीके मारनेका त्याग रहता है। उच्च आहायके विना वह किसीको नहीं मारता।" गरज यह कि अहिंसाधर्म किसीको निर्बळ या कायर नहीं बनाता है और न अहिंसाका वह अर्थही है जो लोगोंने समझ रक्सा है।

तब वर्तमान जैनोंकी निर्बलता और काय-रताका उत्तरदाता कौन है ? जैनधर्म ? कदापि नहीं । जैनधर्मकी अहिंसाको जैनोंके कायर या निर्बल होनेमें कारण मानना वैसा ही है जैसा भगवान् श्रीकृष्णकी गीताको वर्तमान हिन्द-ओंकी निर्बलताका कारण मानना । गीता जैसी कर्मवीरता सिखलानेवाली शिक्षाके रहते हुए भी यदि हिन्दू हजार वर्षसे पददलित हो रहें हैं तो जैनधर्मकी अहिंसाके सर्वथा निर्दोष होने पर भी जैनोंका निर्बल होना कोई आश्व-र्यकी बात नहीं है। इसके कारण ही कुछ और हैं जिनपर विचार करना इस देशके मनीषी विद्वानोंका काम है । वास्तवमें इसमें न जैन-धर्मका दोष है और न हिन्दू धर्मका। जैनहि-तेच्छुके सम्पादक महाशयने ठीक ही कहा है कि " आज जैनधर्म और वेदधर्म दोनों मौज़द हैं। जैनधर्मके निश्चयनयके शास्त्र भी रक्खे हैं और पूर्णावतार कृष्णकी गीता भी कहीं चली नहीं गई है; तथापि जैन और हिन्द्र दोनों ही प्रायः निर्माल्य-निकम्मे हो रहे हैं । दश बीस सम्माननीय अपवादोंको छोड्कर सारा भारत-वर्ष आज अध्यात्मिक निर्बलतामें फँसा हुआ है। शक्ति मैया-The Will to Powar-जीव-नका यह सत्त्व-मनुष्योंका यह आत्मा-आत्माका यह धर्म-आज भारतमेंसे रूठ कर चला गया है। इसमें न गतिाका दोष है और न जैन-ज्ञास्रोंका । "

रक्षा करना हिन्दुओंका धर्म रहा है, जैनेोंका भी उससे कम नहीं रहा है। ऐसी दुज्ञामें जैनधर्मकी अहिंसाको निर्बठताका या कायरताका बीज बतठाना जैनधर्म पर अन्याय करना है।

जैनधर्मका नीतिशास्त्र यह कदापि नहीं सिख-लाता है कि तुम अपनी बहिन बेटियेंापर अत्या-चारं होते हुए देखो और चुपचाप खडे़ रहो, अथवा अपने रात्रओंसे स्वयं अपनी या अपने भाईयोंकी रक्षा मत करो । उसकी दृष्टिमें भी दुष्टता, अन्याय, अत्याचारोंको होते रहने देना और सहन करते रहना अप्रत्यक्ष रूपसे उन्हें सहायता करना है। इसी लिए एक जैनराजा या न्यायाधीश सैकडोंको फाँसी दे सकता है और फिर भी निर्दोष रहता है । जैनसिद्धान्तमें अहिंसाके अनेक भेद किये गये हैं। केवल हिं-साके लिए ही हिंसा करना अर्थात संकल्पी हिंसा करना ही सबसे निन्य और त्याज्य हिंसा है इसी लिए जैनहितेच्छुके विचारशील सम्पाद्क महाशयने लिखा है कि " जैन लडते अवस्य हैं: परन्तु तुच्छ प्राप्तियोंके लिए या हिंसाबुद्धिसे लडनेमें वे गौरव नहीं समझते और इस लिए उस तरह लड़नेमें वे पाप मानते हैं या ' हिंसा करना ' समझते हैं । कोई खास जरूरत पड़ने पर, किसी महान् उद्देश्यकी सफलताके लिए ही वे लडते हैं और धैर्यसे अप्रमत्त होकर उच्च दुयाको दृष्टिबिन्दु बनाकर लडते हैं । कत्ल करना या हत्या करना जैनोंका आशय नहीं होता; परन्तु यदि कत्ल स्वयं चल करके आरही हो, या उसके आनेकी संगावना हो, तो उसे रोकनेके लिए वे लड़ेंगे और अवरुय लड़ेंगे; फिर चाहे उस लड़ाईमें वे मरें था दूसरे मरें इसकी उन्हें परवा नहीं रहती। सचे जैन शरीर पर ममता नहीं रखते-शरी-रके ठाठन पाठनकी दृष्टिसे न वे कोई काम



समान ऊपरा-ऊपरी न होना चाहिए जिन्होंने कि एकबार जैनधर्मको बोद्धधर्मकी शासा करार दिया था। जैनधर्मका गहरा अध्ययन बतलायगा कि इस धर्मकी शिक्षामें वे सब शिक्षायें मौजूद है जिनकी एक राष्ट्रके संगठनमें आवश्यकता होती है। लालाजीने भी यदि ऐसा किया होता तो उन्हें जैनधर्मके छोड़नेकी आवश्यकता न पड़ती; पर जैनसमाजमें रहकर वे आर्यसमाजके समान स्वतंत्रतापूर्वक देशका कल्याण कर सकते या नहीं, इसमें हमें सन्देह है। क्योंकि वर्तमान जैनसमाजका विचारवातावरण आर्यसमाजकी अपेक्षा बहुत संकुचित है-उसमें उदारताकी बहुत कमी है।

### २दो जातियोंमें विवाहसम्बन्ध ।

अहमदाबादके श्रीयत सेठ चिमनभाई नगीन-दासकी कन्याका विवाह-जो कि दशा श्रीमाली हें-सेठ मनसुखभाई भगूभाईके भानजे भचूभाईके साथ-जो कि ओसवाल हैं-महाबलेश्वरमें नई पद्धतिके साथ अभी थोडे ही समय पहले हुआ है । दोनों ही कुटुम्ब धनी मानी और अपनी अपनी जातिके मुखिया हैं और दोनों ही जैनधर्मके अनु-यायी हैं । इसी प्रकारका एक विवाह गतवर्ष मी हुआ था और वह भी दो प्रतिष्ठित कुटुम्बेंकि बीच हुआ था। उसमें राजकोटके एक भुंखिया लडकीके पिता थे और बडोदाके दूसरे महाज्ञय वरके पिता। ये दो उदाहरण ऐसे हैं जिससे माळूम पडता है कि अब जैनसमाजमें भी समाजसधारेक विचारोंने प्रवेश किया है-और उनकी पहुँच समाजके धनी मुखियाओं तक होने लगी है। वे भी अब समझने लगे हैं कि हमारे यहाँ जो सैकड़ों जातियाँ और उप-जातियाँ हैं उन सबको बनाये रखना अपना सर्व-नाज्ञ कर लेनेके बराबर है । इन सैकडों भेदमा-

अन्य पदार्थोंके समान धर्म भी सदा एकसा नहीं रहता। उसमें भी समयके अनुसार परिवर्तन हआ करते हैं और कभी कभी वे परिवर्तन इस सीमातक पहुँच जाते हैं कि उन्हें देखकर मूल धर्मकी कल्पना भी नहीं की जासकती । बौद्ध धर्मके तांत्रिक साहित्यको देखकर-उसकी अञ्कीलतापूर्ण कियायें पढ़कर-क्या कोई कल्पना कर सकता है कि इसका मुठ वही उन्नत धर्म है जिसका प्रचार महात्मा बुद्धने किया था ? हमारा विश्वास है कि भगवान महावीरका उपदेश किया हुआ जैनधर्म भी समय और देशकी परिस्थितियोंकी चोटें खाकर बहुत कुछ परिवर्तित हुआ है। उसका असली महत्त्वका रूप दूसरे विक्वत आडम्बरोंके भीतर छुप गया है। उसके साहित्यकी भी यही दुशा हुई है। उसकी रचना जब उन्नत मास्तिष्कवाले आचा-यौंके हाथोंसे छुटकर अनाधिकारियोंके हाथोंमें आपडी, तब उन्होंने अपनी योग्यताके अनुसार उसे धीरे धीरे वह रूप दे डाला जिसका प्रभाव वर्तमान जैनसमाजमें दिखलाई देता है । हमारा पिछला साहित्य ऐसा दुर्बल और असार है कि उसका अध्ययन करके कोई जाति जीवनी शक्ति प्राप्त नहीं कर सकती है और दुर्भाग्यकी बात यह है कि इस समय इसी पिछले साहित्यका ही अधिक प्रचार है। इस विषयमें बहुत कुछ लिखनेकी इच्छा है; परन्तु समय तथा स्थानके अभावसे यहाँ इतना ही कह कर सन्तोष करना पड़ता है कि मूल जैनधर्म या उसकी आहिंसा दुर्बलता और कायरता और सिखलानेवाली नहीं है; उससे उच्चश्रेणीका जीवन व्यतीत करनेकी शिक्षा मिंठती है।

जैनधर्मका स्वरूप समझनेके लिए जैनधर्मके प्राचीन साहित्यके अध्ययन करनेकी आवश्यकता है और वह अध्ययन भी उन पाश्चात्य लोगोंके



वोंको रखकर दिनपर दिन दुर्बल और क्षीण होने-वाला जैनसमाज जीता नहीं रह सकता। यह समय प्रत्येक जातिके मुखियाओंके चेतनेका है। उन्हें चाहिए कि वे इस प्रश्न पर खूब गंभीरतासे विचार करें और भविष्यमें वे क्या करेंगे इसका निश्चय अभीसे कर रक्खें । समझदार वह है जो अपनी आवश्यकताओंको समझकर उनके लिए पहलेहीसे तैयार हो रहता है। अन्यथा आवध्य-कतायें तो उनसे जो चाहती हैं वह करा ही लेती हैं । नये विचारोंका और नई आवझ्यकता-ओंका जो स्रोत खुला है उसके प्रबाहमें पड़े विना और बहे बिना कोई समाज और जाति नहीं रह सकती । जो जातियाँ बुद्धिमती हैं वे उस प्रवाहके साथ बहनेके लिए पहलेहीसे तैयार हो रहती हैं और सबके साथ कुशलतापूर्वक अभीष्सित स्थलपर पहुँच जाती हैं; पर जो ऐसा नहीं करती हैं, उन्हें प्रवाहकी प्रचल टक्करोंसे छिन्न मिन्न होकर जीर्णशीर्ण होकर बडी कठि-नाईसे वहाँतक पहुँचना पड़ता है अथवा बीचमें ही नष्टभ्रष्ट हो जाना पडता है।

### ३ एक जैन जातिका विवाह-सम्बन्धी कष्ट ।

हमारे पाठक ' समैया ' नामकी जैनजातिसे परिचित होंगे । परवार जातिका यह एक मेद है । धर्मभेदके कारण इनमें जातिमेद हो गया है। ये तारनस्वामकि अनुयायी हैं और मूर्तिपूजाको नहीं मानते हैं, केवल जैनशास्त्रोंकी पूजा करते हैं । पहले परवारोंके साथ इनका विवाहसम्बन्ध होता था । अब भी कहीं कहीं होता है ।

हमारे पास इस जातिके एक सज्जनकी चिठी आई है जिसकी ओर हम अपने समाजका ध्या-न आकर्षित करते हैं। वे लिखते हैं-" हमारी बिरादरीमें कुँआरे लड़के बहुत हैं। लड़कियाँ भी

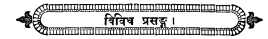
कुँआरी हैं । कई लड़के ऐसे हैं जिनका एक एक विवाह हो चुका है, पर स्त्रियाँ गुजर चुकी हैं। लड़ाकियाँ कुँआरी हैं लेकिन उनकी साँकें नहीं चुकती हैं । हम लोगोंकी विरादरी बहुत कम हो गई है। बिनैकावार ( दुस्सा ) बहुत बढ़ गये हैं । यहाँ कोई ऐसे आद्मी नहीं हैं, जो कुँआरे ठड़के ठड़कियोंकी–जहाँ जहाँ हमारी बिरादरी है वहाँ वहाँ खोज करके सगाई करा देवें या कोई और तद्वीर बतावें । कुँआरे लड्कोंका किसी तरह विवाह हो। जाय, कोई विचार किया जाय तो ठीक, जिससे वे बिगडने न पावें। कई लड्कोंकी ज्ञादियाँ दो दो तीन तीन हो गई हैं और उनकी स्त्रियाँ गुजर गई हैं। इससे एक तो जातिमें लडकियोंकी कमी हो गई है और जो हैं उनकी साँक नहीं सुलझती। यदि किसी तरह साँकें सुलझ गईं तो वर्ग प्रीति नहीं मिलती है । यदि इस विषयमें हम लोगोंसे कहते हैं तो उत्तर मिलता है कि जहाँ साँक मिले वहाँ मिलाओ और देश देश भटको । इत्यादि । " यह चिही हम उक्त सज्जनकी इच्छाके विरुद्ध प्रकााशित करते हैं, पर जिस कारण उन्होंने हमें एसा करनेसे रोका है, वह उनका नाम प्रकाशित होना है, और उसे हम प्रका-शित नहीं करते। समैया भाइयोंकी दुर्दशाका ज्ञान हमें बहुत समयसे है। इनकी संख्या बहुत थोडी रह गई है और इस कारण इनकी सामा-जिक अवस्था बहुत शोचनीय है। ये चाहते हैं कि हम अपने परवार भाइयोंसे मिल जायँ और इसके लिए कोई कोई तो अपना सम्प्रदाय छोड दुनेके लिए भी राजी हैं । परन्तु अपनेको परम श्रेष्ठ समझनेवाले परवार भाई इस ओर जरा भा ध्यान नहीं देते। जैनसमाजकी संख्याऱ्हासके प्रश्नपर विचार करते हुए समाजके कई सज्जनों-ने लिखा था कि ''जैनेतरोंको जैन बनानेसे जैन-

809



समाजकी वृद्धि होगी न कि अन्तर्जातियोंके-पारस्परिक विवाह प्रचलित करनेसे या पुनर्विवा-हसे। '' पर हम देखते हैं कि दूसरे लोगोंको जैन बनाना तो बड़ी बात है, किसीसे यह भी तो नहीं बनता है कि अपने इन थोडेसे समैया भाइयोंको ही अपनेमें मिला लिया जाय । किसी-को अपने धर्ममें मिलाना क्या कोई दिलगी है ? इसके लिए बडा औदार्य चाहिए। जिनमें इतनी भी उदारता नहीं है कि अपने जाति-भाइयोंको ही अपनेमें मिठा लें, चौके चूल्हे और सखरे-निखरेके झगडोंसे ही जो नहीं सुलझ पाते हैं वे बेचारे दूसरोंको क्या जैन बनायँगे?हमारी सम-झमें परवार जातिकी प्रत्येक पंचायतीमें इस विष-यकी चर्ची होनी चाहिए और समैया भाइयोंके साथ बेटीव्यवहार जारी करनेके । लिए कोझिश करना चाहिए । हम इस बातको अच्छा नहीं समझते हैं कि किसी सामाजिक सुभीतेके लिए कोई अपने धर्मको या विश्वासको बदल दे और इसके लिए किसीको लाचार करनेका भी हमारी सम-झमें किसीको कोई अधिकार नहीं है; तो भी हम देखते हैं कि तारनपंथ एक ऐसा पन्थ है कि जिसमें जीवनी शक्तिका प्रायः अभाव है। उसका समझनेमें आने योग्य कोई स्वतंत्र साहित्य नहीं है और इस कारण उसका जीवित रहना असंभव है। उसके माननेवाले और श्रदा रख-नेवाले तभीतक रह सकते हैं जब तक उनमें शिक्षाका प्रचार नहीं हुआ है । ज्यों ही वे ाशिक्षित होंगे त्यों ही किसी दूसरे मार्गको पकड लेंगे। ऐसी अवस्थामें यह अच्छा है कि वे मूर्तिपूजक बना लिये जायँ ाजिससे उनमें किसी तरह जैनत्व तो बना रहे। परन्तु फिर भी हम यह कहेंगे कि वे इसके छिए छाचार न किये जायँ । उन्हें समझाया जाय, उपदेश दिया जाय और यदि वे अपना विश्वास बदल-

नेके लिए तैयार हों, तो आदरपूर्वक उन्हें अपने सम्प्रदायमें मिला लिया जाय । उन्हें ही क्यों तारनपन्थकी माननेवाली जो असाठी आदि और कई जातियाँ हैं उन्हें भी इसी तरह उप-देशादि देकर अपने सम्प्रदायमें मिला लेना चाहिए। एक दो अच्छे विद्वान उपदेशक यदि वर्ष दो वर्ष ही इस विषयमें प्रयतन करें तो अच्छी सफलता होगी । यदि समैया भाई अपने विश्वासको बदलनेके छिए तैयार न हों, वे अपने ही पन्थमें आरूट रहनेमें प्रसन्तं हों, तो भी उनके साथ सामाजिक सम्बन्ध जोड्नेमें कोई हानि नहीं है । जब वैष्णव अग्रवालों और जैन अग्रवालोंमें परस्पर सम्बन्ध हो सकता है-जैन और वैष्णव जैसे विरुद्ध धर्म भी एक घरमें अच्छी तरह रह सकते हैं, तब कोई कारण नहीं कि तारनपंथी और दिगम्बर जैनी आपसमें विवाहसम्बन्ध न कर सकें । तारनपंथ दिगम्बर सम्प्रदायका ही एक मेद् है जो मूर्तिपूजाको नहीं मानता है और दिगम्बर सप्रदायकी प्रायः सभी बातोंको मानता है-यहाँतक कि दिगम्बर सम्प्रदायके पद्मपुराण, हरिवंशपुराण आदि ग्रन्थोंका स्वाध्यायादि भी करता है । कही कहीं समैया भाइयोंका परवारोंके साथ भोजन-पानका भी सम्बन्ध है और कभी कभी तो अप-वादरूपसे एक दो विवाहसम्बन्ध भी हो जाते हैं। ऐसी दशामें उनके इस निकट सम्बन्धको और भी अधिक निकट बनाना सर्वथा उचित ह और प्रयत्न करनेसे इसमें सफलता भी हो सकती है। यदि इस विषयकी ओर दुर्हश्थ किया जायगा, तो इसका परिणाम अच्छा न होगा। जैनसमाजकी घटती हुई संख्या और भी तेजीसे घटेगी।



कमर कसेंगे और उधर बाल्यविवाह तथा वृद्ध-विवाहके रोकनेके लिए भी कोई प्रयत्न न करेंगे; बाल्कि यदि बन सका तो पं० रामभाऊजीके समान इन कामोंमें सहायता अवश्य दे निकलेंगे।

#### ५ बालहत्या ।

ता॰ ९ ज़ुलाईके कान्फरेंस-प्रकाशमें उसके सम्पादक महाशय लिखते हैं-'' गत राविवारको अजमेरके होलीदड़ा नामक नुहलेमें किसी विधवाने गन्दे पानीके एक टीनमें तत्कालके जन्मे हुए एक बालकको डाल दिया था, इस लिए कि उसका पाप किसी पर प्रकट न हो जाय; परन्तु जब भंगिन टीन साफ करनेके लिए आई और बचेको देखा तब उसने शोर मचाकर सब पर प्रकट कर दिया । हमने भी मौके पर जाकर यह सब देखा । इससे हमें बहुत ही दुःख हुआ। ऐसे दृश्योंका चित्र सर्व साधारणके सामने उपस्थित किया जाना चाहिए, इस खयालसे हमने फोटो भी उसी समय लेलि-या जो हमारे खास अंकमें प्रकााशित होगा । इसी प्रकार एक घटना २–३ दिन पहले लाखन कोठड़ीमें भी हुई थी। ...'' चन्द्रवा नामकी एक और हिन्दू विधवाने जातिभयके कारण अपने तत्काल प्रसव किये हुए पुत्रकी हत्या कर डाली, पर पकड़ी गई और बम्बई-हाईकोर्टने उसे कालेपानीकी सजा दी। यह सजा एक जीवद्याप्रचारक सज्जनकी प्रार्थनासे गवर्नर साहबने घटा दी और अब उसे दो वर्षकी कडी कैद भोगनी होगी । इस तरहकी हत्यायें और गर्भपात तब तक कम नहीं हो सकते जब तक स्त्रियाँ बलपूर्वक ' वैधव्य ' भोगनेके लिए लाचार की जाती हैं। विधवाओंका अपने मृत-पतियोंके चरणोंका ध्यान रखते हुए अपनी इच्छानुसार वैधव्यवतका जीवन भर पालन करना जितना अच्छा और अनुकरणीय कार्य

## ४ ढाई वर्षकी कन्या और नौ वर्षका वर।

'प्रगति आणि जिनविजय'के एक नोटसे और काटोलके श्रीयुत गुजाबा रावजी पलसा-पुरेके एक पत्रसे मालूम हुआ कि पण्डित राम-माऊ नामके सज्जनने शोलापुरमें एक सेतवाल कन्याका विवाह-जिसकी उम्र ढाई वर्षकी है एक नौ वर्षके लडुकेके साथ कराया है। पं० रामभाऊ-जी सेतवाल भाइयोंके गुरु हैं। वे भट्टारक नहीं हैं; पर भट्टारकोंके ही समान हैं और एक छोटेसे भट्टारक उनके हाथमेंके कठ पुतले हैं। आप सेत वाल भाइयोंमें विशेषकरके भोले मोले ग्रामीणोंमें खूब ही पुजते हैं और उनसे अपनी इच्छानुसार धर्मके खाँग रचाया करते हैं । मनुष्यगणनाकी रिपोर्टमें जो पाँच वर्षके भीतरकी ९२ जैन-बिधवायें बतलाई गई हैं वे आप ही जैसे महात्मा-ओंकी कृपाकी आभारिणी हैं। इसे हम बडा भारी सौभाग्य समझते हैं जो उक्त कन्या जातिकी है जिसमें विधवाविवाह सेतवाल जायज है, नहीं तो यदि दुर्माग्यसे उस छोटेसे बालकका जीवनदीपक बुझगया-यद्यपि हम ऐसा न होनेके लिए हृदयसे चाहते हैं-तो इस दुधमुँही बचीके लिए जो विवाहका तत्त्व तो क्या समझेगी, अच्छी तरह शब्दोचारण भी नहीं कर सकती है धर्मके मर्मज्ञों द्वारा यह वमवस्था दी जाती कि इसे जीवन भर वैधव्यवत-का पालन करना चाहिए । क्योंकि इसका दान किया जा चुका है और विवाह-मंत्रोंकी प्रतिज्ञा द्वारा यह बद्ध हो चुकी है। अर्थात् पं० रामभाऊ और अज्ञान मा-बापके पापका प्रायश्वित्त निर्दोष बालिकाको जीवन भर रँडापा काटके करना चाहिए। मर्मज्ञोंकी यह समझ बडी अनौखी है कि इधर तो वे बलात वैधव्य पालन करनेके लिए



करनेका आधिकार महान आत्माओंको ही था; पर अब चाहे जो 'नारि मुई घर संपति नासी, मूँड़ मुड़ाय भये सन्यासी' की उक्तिको चरितार्थ करता है। और बेचारी विधवाके विषयमें तो क्या कहा जाय ? वह बठात वेधव्य मोग रही थी, अज्ञान थी, वासनाओंकी प्रबठताके मध्याह्न-मेंसे गुजर रही थी और एक वासनाओंके दास साधु-से एकान्तमें मिलने जुलने पाती थी। ऐसी अवस्थामें उसका जितना अपराध है उसकी अपेक्षा उस समा-जका आधिक अपराध है जिसमें उस सरीखी अब-लायें इस प्रकार पतित होनेके लिए लाचार होती हैं।

### ७ झालरापाटनमें सरस्वतीभवन ।

श्रीमान् ऐलक पन्नालालजीके प्रयत्नसे झाल-रापाटण शहरमें गत श्रुत पंचमीको एक सरस्वती भवनकी स्थापना हो चुकी है । इसके छिए ऐठक-जीने संस्कृत प्राकृत और भाषाके लगभग २००० ग्रन्थ एकत्र कर लिये हैं और कई हजारका चन्दा कर लिया है। भवनके लिए एक मकान भी बन रहा है। इसके मंत्री श्रीयुत प्यारचन्द्रजी टोंग्या बडी बडी आशायें दिलाते हैं । भवनमें नये नये अलभ्य ग्रन्थ मँगाकर रक्खे जायँगे,बाहर-वालोंको ग्रन्थ लिखाकर भेजे जायँगे, जो लोग चाहेंगे उन्हें वैसे भी प्रन्थ दिये जायँगे, मुद्रा, ताम्रलेख, शिलालेख आदि भी संग्रह किये जायँगे। इत्यादि । हम भी यही चाहते हैं कि सरस्वतीभवन एक आदुईा पुस्तकालयके रूपमें चले और वह आरेके सरस्वतीभवनकी तरह उसके संचालकोंकी कीर्ति बढ़ानेके ही लिए नहीं किन्तु सर्वसाधारणको वास्तविक लाभ पहुँ-चानेके लिए हो । अच्छा हो यदि मंत्री महाशय उपस्थित ग्रन्थोंकी एक सूची बनाकर प्रकाशित कर दें और ग्रन्थ लिखाने आदिका भी प्रबन्ध शीघ्र कर दें । जैनसमाजमें एक अच्छे सरस्वती-

है, और ऐसी विधवायें जिस समाजमें हैं वह समाज जितना श्रेष्ठ और सम्य है, विधवाओंको बलपूर्वक वैधव्य पालन करनेके लिए लाचार करना और उन्हें गुप्त रूपसे पाप करनेके लिए प्रस्तुत करना उतना ही निन्द्य और तिरस्करणीय कार्य है और जिस समाजमें यह होता है वह उतना ही नीच और असम्य है।

६ एक मुनि और एक विधवा।

कल्याणजी नामके एक स्थानकवासी जैन मुनिने एक १७ वर्षकी विधवा आविका पर इपा की और जब उसका फेल एक पुत्रके रूपमें फला, तब अपने सास-ससुरके निकाल देनेपर बेचारी उसे लेकर उपाश्रयमें पहुँची । वहाँ रो-बिलख-कर उसने अपनी पापकहानी सुनाई और मुनि महाराजके लिखे हुए वे पत्र पेश किये जिसमें उसे इस चिषयमें चिन्ता न करनेका और भरण पोषणका प्रबन्ध कर देनेका आहवा-सन दिया था। पर श्रावकोंको अपने धर्मकी और साधुसम्प्रदायकी निन्दाके डरने सताया और उन्होंने इस मामलेको दवानेकी कोशिश की। कहते हैं कि कुछ साधु भक्तोंने बेचारी अबलासे वे चिहियाँ छीनकर फाड़-फूड़ डालीं और उसे धमकाया जिससे वह मुनि महाराजके पाप पर परदा डाल दे। यह सब कुछ हुआ पर देसते हैं कि अब यह मामला दुबता नहीं है । कुछ निष्पक्ष लोगोंकी आँख पर चढ जानेसे दूधका दुध और पानीका पानी हुए बिना यह रहनेवाला नहीं है। जो हो, यह घटना हमें सचेत करती है कि भाईयो ! धर्मके नामसे ही मत भूल जाओ। जो धर्मात्मा कहलाते हैं, जिन्होंने धर्मेके आव-रणसे अपनी असलियतको छुपा रक्सा है, उनसे सांवधान रहो। साधु, यति, मुनि, क्षुछक, ब्रह्म-चारी आदिके पवित्र नामोंको कलङ्कित करने-वाले भी इनमें बहुत होते हैं । इन नामोंके धारण



आद्तको छोड्कर इसे मुफ़ीद कामोंमें लगानेकी आदत बनानेका प्रयत करें तो वे अपने देश-की भारी सेवा करेंगे। तब दुर्भिक्षका भी प्रबन्ध हो जायगा । भारतमें सम्भवतः कोई फिर्का ऐसा नहीं है, जिसने भारतकी तरकीके लिए इस कद्र यत किया हो जितना पारासियोंने किया है । इन्होंने अपनी पुँजीको कारखानों और तिजारतमें लगा रक्खा है। पारसियोंकी संख्या सारे भारतमें केवल दो लाख है। तो भी यह अत्युक्ति नहीं कि उन्होंने हिद्रस्थानमें कारखाने खोठनेकी तमाम दूसरे फिरकोंकी निस्बत ज्यादा कोशिश की है । न उनमें कोई साधु है और न कोई भिक्षा पर गुजारा करता है और न उनकी स्त्रियोंमें कोई वेश्या है। हालाँ कि अन्य तमाम किर्कों और जातियोंकी वेझ्यायें भारतमें मौजूद हैं। क्योंकि इस गरीबीके कारण कई ऊँची जातोंकी स्नियाँ वेझ्या बन गई हैं। इन सब खराबियोंका इलाज यह है ।की देशमें हर प्रका-रके कारखाने हिंन्दुस्तानी पुँजीसे जारी किये जायँ और उनकी तरक्वीके लिए भारतीयोंको दृ निश्चय कर लेना चाहिएं और अपने देशकी बनी हुए चीजें इस्तेमाल करना चाहिए ।

-टहलराम गङ्गाराम ।

### ९ भूषण पहनानेकी कुरीति ।

हमारे पाठकोंसे यह अविदित न होगा कि भूषण पहनानेके कारण अनेक कोमल-हृदय बच्चोंको समयसे पहले ही कालका ग्रास होना पड़ता है जिसका प्रमाण हमें पुलिसकी रिपा-टोंसे मली मॉति मिलता है। अतः हमारे उन भारतीय नेताओंको भी शीघ्र इस प्रश्नकी ओर अपना ध्यान आकर्षित करना चाहिए, जो समय समय पर भारतकी दरिद्रताका राग अलापा करते हैं; क्योंकि हमारे देशवासियोंका

भवनकी बहुत बड़ी आवश्यकता है । यदि ऐलकजी महाराज इस महान कार्यको कर डालें तो उनका नाम जुगजुगके लिए अमर हो जाय ।

### ८ भारतमें शिल्पकी आवञ्यकता ।

भारतमें शिल्पके नए कारखाने खोलनेकी भारी जरूरत है । हम इस बारेमें भारतका जापानसे मुकाबला करते हैं। जापानमें साधारण आद्मियोंने जो ४० वर्ष पहले भारतनिवासि-योंसे न ज्यादा हुनरवर और न बुद्धिमान थे, शिल्पके बहुतसे काम जारी किये और बीस सालमें ही उन्नत हो गये। अब योरपकी तमाम चीजें अपने देशमें तैयार करते हैं । हिन्दके लोग भी तब तक सुखी न होंगे जब तक वह र्शिल्पके क्षेत्रमें आगे न बढेंगे और इस बातको अच्छी तरहसे अनुभव न करेंगे कि हिन्दुस्तानमें हर प्रकारके कारखाने खोले जायँ और उनको तरक्की दी जाय । तब भारत अपनी प्राचीन उन्नतिको प्राप्त करेगा । आज कल हमारे इस्ते-मालकी हर एक वस्तु विदेशसे मँगवाई जाती हैं। आज तक जिस कदर कारखाने खोळे गये हैं उनमेंसे बहुत तो विदेशके रुपयेसे खोले गये हैं। इस प्रकारके कारखानोंसे भारतको कोई लाभ नहीं पहुँचता; क्योंकि विदेशके रुपयोंसे कारसाने चलानेमें सब लाभ देशके बाहर चला जाता है । जरूरत इस बातकी है कि हिन्दुस्ता-नका अपना रुपया कारखानोकी तरक्वीमें लगे । भारतमें निस्सन्देह धन मौजूद है परन्तु वह लाभदायक कामोंमें नहीं लगाया जाता । यदि यह रुपया शिल्प कारखानोंमें लगाया जाय. तो इन कारखानोंकी बहुत तरकी होगी और साथ ही देशका धन भी बढ़ेगा, और अवस्था भी सुधर जायगी । यदि हमारे राजे महाराजे और जागीरदार और धनाढच अपने रुपयेको व्यर्थ दुवाने या स्त्रियोंके भूषण बनानेकी पुरानी



बहुतसा धन जेवर घडुवानेके कारण नष्ट होता है । धनी मानी राजा महाराजा और जमींदार इत्यादिके उस धनकी गणना की जाय जो वे जेवर बनवाने पर लगाते हैं तो उसकी संख्यासे हमें चकित होना पड़ता है । देशमें लाखों सुनार इसी काममें लगे हुए हैं जिससे कोई लाभ नहीं है। यदि यही रुपया इस निरर्थक काम पर न लगाया जाकर किसी उपयोगी कार्य पर लगाया जाय तो देशको भारी लाभ पहुँच सकता है । इस रुपयेसे कला कौशलकी शिक्षा और अछूत जातियोंका सुधार भी अनायास हो सकता है और इससे वह लाभ हो सकता है जिसके लाभका कोई ठिकाना नहीं। खेद है कि सोशियल कान्फ्रेंस जो अनेक कुरीति सम्ब-न्धी प्रश्नोंपर विचार किया करती है उसने भी आज तक इस प्रश्नको अपने हाथमें नहीं लिया। सौभाग्यसे अब जनताका ध्यान इस ओर आक-र्षित हो गया है, अतः सब कामोंको छोड़कर हमें प्रथम बच्चोंको जेवर नहीं पहनानेके आन्दो-लनमें भाग लेना चाहिए। आशा है कि मेरे भाई भाविष्यतकी भारतीय सन्तानको कालके मुखसे बचानेमें कोई कसर नहीं छोडेंगे । मैंने इस विषय पर एक ट्रैक्ट भी लिखा हैं, जिसमें बताया है कि हरसाल कितना रुपया भूषण बनवानेके कार्य पर व्यय हो जाता है। उसीमें साधुओंकी वर्तमान दुशा पर भी प्रकाश डाला गया है। दो पैसेका टिकट भेजने पर निम्न लिखित पतेसे यह ट्रैक्ट प्राप्त हो सकेगा। " टहलराम गंगाराम जमींदार, डेरा इस्मा-ईलखां ( पंजाब )। "

### १० एक दानद्रव्यका उपयोग ।

नाँदगाँवनिवासी सेठ हीरालालजीकी पत्नी अपनी मृत्युके समय अपनी तमाम सम्पत्ति–जो

लगभग ३०-३५ हजार रुपये की है-दान कर गई हैं और इसके लिए ९ सज्जनोंको पंच नियत कर गई हैं। इसमेंसे ५ हजार परवार जातिके हितार्थ, १ हजार नाँदगाँवके मन्दिरको, शहजार चांदवड़के मन्दिरको और १ हजार तीर्थक्षेत्रोंको; इस तरह आठ हजार रुपये देनेके लिए तो वे स्वयं बतला गई हैं और रोष २५-३० हजार रुपयोंके लिए लिख गई हैं कि वे किसी योग्य पाठशालाको दे दिये जायँ। अब प्रश्न यह है कि पंच महाशय ' योग्य पाठशाला ' किसको समझें और किसको उक्त सम्पत्ति दी जाय। यद्यपि इसका विचार करना पंचोंके ही आधीन है–उन्हींको यह अधिकार है, तो भी समाचार-पत्रोंमें इसकी चर्चा उठी है और लोग इस विष-यमें अपनी अपनी सम्मतियाँ दे रहे हैं । जैनमि-त्रके एक लेखककी राय है कि यह सम्पत्ति मोरेनाके सिद्धान्तविद्यालयको देना चाहिए, दिंगम्बर जैनकी राय है कि मोरेना, मथुरा काशी, हांस्तिनापुर ये चार संस्थायें मुख्य हैं, इसलिए इनमेंसे किसी एकको मिलना चाहिए । पर हमारी समझमें इस सम्पत्तिको उपयोगमें ठानेका सबसे प्रथम अधिकार दक्षिण महाराष्ट्रही-की किसी संस्थाको है। दक्षिण महाराष्ट्रका जैनसमाज अज्ञानके गहरे अन्धकारमें पडा हुआ है। धार्मिक ज्ञान तो दूर रहा, वहाँ मामूली लिखना-पढ्ना जाननेवाले लोगोंकी भी बहुत कमी है । निजामके राज्यमें शिक्षा-संस्थाओंकी बहुत ही विरलता है और उसीके उत्तर भागमें अधिकांश खंडेलवाल तथा दूसरे जैनी रहते हैं। हम स्वयं उस ओर देखकर आये हैं कि उनमें शिक्षाका प्रायः अभाव है। ऐसी दशामें आवश्य-कता है कि सबसे पहले इस दान-द्रव्यसे उन्हीं-की अज्ञानता दूर करनेका प्रयत्न किया जाय। या तो इसके लिए किसी सुभीतेके स्थानमें नई



पाठशाला सोल दी जाय, या गत वर्ष कचनेरेमें जो विद्यालय स्थापित हुआ है और जिसमें सुनते हैं कि ६०-७० लड़के पढ़ने लगे हैं, उसोको यह सम्पत्ति दे दी जाय, अथवा इस सम्पत्तिसे उसमें पढ़नेवाले बाहरके विद्यार्थियोंको १५-२० वृत्तियाँ नियत कर दी जायँ। कुछ भी हो, इस सम्पत्तिका उपयोग दक्षिण महाराष्ट्रके लिए ही होना चाहिए। यही न्याय्य है और यही उचित है। इसके विरुद्ध जो कुछ किया जायगा, वह अन्याय्य और अनुचित होगा।

### ११ पर्युषण पर्व प्राचीन है या अर्वाचीन १

मराठीका पुरानी मासिक पत्र ' जैनबोधक ' अब शोलापुरसे निकलने लगा है । श्रीयुत सेठ जीवराज गोतमचन्द् दोंसी उसके सम्पाद्क नियत हुए हैं । आपके द्वारा उसके दो अंक-निकल चुके हैं और दोनोंही ठीक समय पर निकले हैं । आज्ञा है कि अब यह पत्र नियमित रूपसे चलेगा और मराठीमें जैन मासिकके अभावकी पूर्ति करता रहेगा । इसके दूसरे अंकमें पं० बंशीधरजी शास्त्रीका एक लेख प्रकाशित हुआ है जिससे पर्युषण या दश्चलक्षणपर्वके सम्बन्धमें एक नया प्रश्न उपस्थित हो गया है । शास्त्रीजीके लेखसे मालुम होता है कि पर्युषण या दशलक्षण पर्वका प्रचार उत्तर भारत, गुजरात, राजपूताना और मध्यप्रदेशमें ही है। दक्षिणमें यह केवल उन्हीं स्थानोंमें माना जाता है जहाँ गुजराती या मारवाड़ी लोगोंका संसर्ग है। कोल्हापुर, बेलगाँव, दक्षिण कानडा, मैसूर आदि प्रान्तोंमें इसका कोई नाम भी नहीं जानता है । दिगम्बर सम्प्र-दायके प्राचीन शास्रोंमें भी कहीं इसका उल्लेख नहीं है। यत्र तत्र अष्टाह्निका पर्वका ही उल्लेख मिलता है। दक्षिण कर्नाटकमें अष्टाह्निकापर्व ही बडे ठाठवाटसे मनाया जाता है। इससे बहुत

लोगोंका खयाल है कि यह पर्युषण पर्व बहुत प्राचीन नहीं है। श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें इस पर्वका बहुत माहात्म्य है। आश्चर्य नहीं जो उसकी देखदेखी ही दिगम्बर सम्प्रदायमें इसका प्रचार हआ हो। यह भी संभव है कि हमारी देखा-देखी श्वेताम्बर-सम्प्रदायने ही इसको ग्रहण कर लिया हो । श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें यह भादों वदी १२ से प्रारंभ होकर सुदी ४ को समाप्त होता है और दिगम्बरमें उसके दूसरे ही दिन सुदी ५ से प्रारंभ होकर सुदी १४ को समाप्त होता है । इस पर शास्त्रीजीने एक विलक्षण ही अनु-मान लडाया है। आप कहते हैं कि हिन्दुओं और जैनोंके प्रायः जितने महापर्व हैं वे सब शुक्रपक्षमें ही होते हैं। दिवाली, कृष्णाष्टमी आदि उन पर्वोंकी बात ज़ुदी है जो किसी महापरुषकी जन्म-मरण तिथिके कारण माने जाते हैं। इसके सिवाय जो पर्व जिस पश्चमें रारू होता है वह उसी पक्षमें समाप्त हो जाता है; परन्तु श्वेताम्बर-सम्प्रदायका पर्युषण पर्व कृष्णपक्षमें प्रारंभ होता है और शुक्लपक्षमें समाप्त होता है। इससे कल्पना होती है कि यह पर्व जब उन्होंने दिगम्बरोंकी देखादेखी शुरू किया होगा, तब उपायान्तराभावसे उन्हें ऐसा करना पड़ा होगा । यदि वे दिगम्बरोंकी ही तिथियोंपर करते, तो वह अनुकरण कहलाता और इसमें दूसरी भी अनेक अड्चने आतीं, और यदि पीछे करते तो उधर पितृपक्ष शुरू हो जाता है जो साधारण जनताकी दृष्टिसे अशुभ माना जाता है । अतः दिगम्बरियोंके पहले ही उन्हें शुरू करना पडा । इस तरह शास्त्रीजीने इस पर्वके सम्बन्धमें बहुतसी बातें कहीं है, परन्तु निश्चित रूपसे उन्होंने कुछ भी नहीं कहा है। अर्थात् यह प्रइन अभी खडा है कि पर्युषण पर्व प्राचीन है या अर्वाचीन, और वह पहले दिगम्बरोंमें प्रचलित

४१५ः



विकान्तकौरवीय नाटक और ५ मैथिलीकल्या ण नाटक । अभी तक हमने इस ग्रन्थमालाके लिए स्थायी ग्राहक बनानेका कोई प्रयत्न नहीं किया था। क्योंकि हमें थोडा बहुत काम करके दिखानेके पहले सहायता मॉंगना या अपील करना पसन्द नहीं । हमारी नीति यह हैं कि पहले काम करके दिखलाना चाहिए; काम देख-कर यह असंभव है कि सहायता देनेवाले न मिलें। तदनुसार हम उक्त ५ ग्रन्थ प्रकाशित करके दिखला चुके कि यह काम बराबर चलता रहेगा और यदि सहायता मिलती रहेगी तो इसके द्वांरां सैकड़ों अलभ्य ग्रन्थोंका उद्धार हो जायगा।अब हम चाहते हैं कि इसके कुछ स्थायी ग्राहक बन जायँ, जिससे इसके फण्डमें घाटा न रहे और ग्रन्थोंका प्रचार भी खूब होता रहे। ये पाँच ग्रन्थ लग-भग एक वर्षमें निकले हैं । ये सब लागतके मूल्यमें बेचे जाते हैं, इस कारण इन सबका मुल्य लगभग दो रुपया हुआ है । प्रतिवर्ष लग भग इतनेही मूल्यके ग्रन्थ निकलेंगे । यदि सिर्फ १०० ही ग्राहक या सहायक हमको ऐसे मिल जायँ जो इसके प्रत्येक ग्रन्थकी पाँच पाँच प्रति-याँ छे लिया करें और इस काममें उन्हें सिर्फ दश दश रुपया वार्षिक ही देना पडेगा, तो ग्रन्थमाला का कल्याण हो जाय । उसकी ५०० प्रतियाँ तैयार होते ही उठ जायँ और शेष धीरे धीरे बिकती रहें । दश रुपया देना धर्मात्मा भाईयोंके लिए कोई बड़ी बात नहीं । आशा है कि हमारी इस प्रार्थना पर पाठक ध्यान देगें और जो महाशय इस प्रकार याहक होना पसन्द करते हों वे हमें सूचना देनेकी कुपा करेंगे। स्वर्गवासी सेठ माणिकचन्दजीके स्मरणके लिए जिनके कि जैनसमाज पर असंख्य उपकार हैं और शास्त्रोद्धा-रका पुण्य सम्पादन करनेके लिए प्रत्येक धर्मप्रेमीको इस ओर अपना उदार हाथ क्टाना चाहिए।

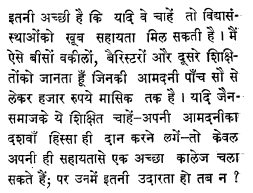
श्वा या श्वेताम्बरोंमें । हम जैनसमाजके विद्वा-नोंका ध्यान इस ओर आकर्षित करते हैं कि वे इस उठझनको सुरुझानेका प्रयत्न करें ।

श्वेताम्बरसम्प्रदायके कल्पसूत्रमें-जो वीर ।निर्वाण संवत् ९८० में लिपिबद्ध हुआ है-पर्यु-षण पर्वका विस्तारसे उल्लेस है, इसलिए यह मानना पड़ेगा कि श्वेताम्बर सम्प्रदायमें पर्युषण पर्व नया नहीं हैं। अब रहे दिगम्बरसम्प्रदायके प्राचीन शास्त्र, सो उनमें सोज करनेकी आवश्यकता है ।

एक बात और है। दिगम्बरसम्प्रदायमें यह द्शलक्षणका पर्व माना जाता है-जुन्देलखण्ड आदि प्रान्तमें इसे कहते भी ' दशलक्षणपर्व ' ही हैं-वहाँ पजुसन शब्दको कोई जानता भी नहीं है---और दशलक्षण पर्व सालमें तीन बार होता है। अर्थात् भादोंको छोड़कर यह माघ और चैतमें भी होता है; परन्तु माघ और चैत दोनोंहीके द्रालक्षण ठाट-वाट और उत्सवसे नहीं होते हैं। इससे यह संभव जान पड़ता है कि श्वेताम्बरोंके पर्युषणके उत्सव-का अनुकरण करनेके लिए उनके पडौसी दिग-म्बरोंने अपने दशलक्षणपर्वको यह विशाल रूप दे दिया हो । इस बातकी पुष्टि इस बातसे और भी विशेष होती है कि दक्षिण कर्नाटकमें जहाँ श्वेताम्बर-सम्प्रदायका पड़ोस नहीं है, दशलक्षण पर्व इतने ठाटवाटसे नहीं मनाया जाता है।

स्मरण रखना चाहिए कि यह एक ऐतिहा-सिक प्रश्न है। इससे किसी सम्प्रदायके महत्त्व या अमहत्त्वका कोई सम्बन्ध नहीं है। इसलिए इस पर बिलकुल तटस्थ होकर और साम्प्रदायिक मोह छोड़कर विचार करनेकी आवश्यकता है।

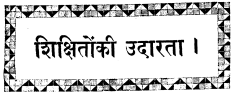
**१२ माणिकचन्द्-जैनग्रन्थमाला।** उक्त ग्रन्थसालामें अब तक पाँच ग्रन्थ निकल चुके हैं-१ सागारधर्मामृतसटीक, २ लघीय-स्त्रयादिसंग्रह, ३ पार्श्वनाथचरित काव्य, ४



**शिक्षितोंकी उदार**ता ।

जो अशिक्षित हैं वे विद्यादानके महत्त्वको नहीं समझते हैं, समयको परखनेकी उनमें शक्ति नहीं, इस लिए यदि वे अपना रुपया मन्दिर-प्रतिष्ठाओंमें, अनाथोंके भरणपोषणमें, अतिथि-सत्कार आदिमें लगाते हैं तो लगाने दो, पर शिक्षित तो सब कुछ समझते हैं। वे और सब कामोंसे घूणा करते हैं-सबको बाहियात समझते हैं तो समझें, पर अपना धन विद्याप्रचारमें तो लगावें। पर संसार देखता है कि वे नहीं लगाते हैं । लगा भी नहीं सकते । क्योंकि अँगरेजी शिक्षाका सबसे बड़ा विष जो ऐहिकता-विठासिता-है, वह उनकी नसनसमें व्याप्त हो गया है । उनके खर्च इतने बढ रहे हैं; जरूरतें इतनी बढ़ गई हैं, शारीरिक सुखसामग्रियोंमें उन्हें इतना खर्च करना पड़ता है कि दानके लिए उनके पास कुछ भी नहीं बच रहता । अशिक्षित लोग ज्योनारों, ब्याहशादियों आदिमें जो खर्च करते हैं, उससे जाति बिराद्रीवालों तथा बन्धुबान्धओंको फिर भी कुछ लाभ होता है; पर इनकी विलायती सामग्रियोंका तो एक पैसा भी देशमें नहीं रहने पाता है।

अशिक्षितोंकी अशिक्षितताकी जाहे जितनी निन्दा की जाय, पर उनकी उदारताकी तो प्रशं-सा ही करना पड़ेगी। वे मेला प्रतिष्ठाओंमें, ज्योंना-रोंमें, अतिथि अभ्यागतोंमें, पूजा अर्चामें, मन्दि-रादि बनवानेमें जो लाखों करोड़ों रुपया सर्चे



सम्पादक महाशय,

आप अकसर अशिक्षित धनियों तथा सेठों-पर कटाक्ष किया करते हैं और मौके-बेमोंके उनकी हँसी उड़ाये बिना मानों आपको या आपके माईबन्धुओंको चैन ही नहीं पड़ता है। शिक्षितों-विशेष करके अँगरेजीके पण्डितोंपर-आपकी कुछ अधिक कृपादृष्टि रहती है। परन्तु क्या आपने कमी अपने समाजके शिक्षितोंकी उदारतापर विचार किया है? यदि न किया हो, तो मेरे नीचे लिखे वक्तव्यपर हृष्टि डालनेकी कुपा कीजिए।

जैनसमाजमें अभीतक जितनी संस्थाओंकी स्थापना हुई है; क्या आप जानते हैं कि उनका संचालन किनकी उदारतासे हो रहा है ? इनके चन्देकी सूचियाँ निकालकर देखिए, उनमें आ-पके प्यारे जिाक्षितोंके नाम कितने हैं ? विद्यादा-नका मार्ग खोलनेवाले सेठ माणिकचन्द्जीने कौनसी उच्च श्रेणीकी शिक्षा पाई थी ? हाईस्कू-लके लिए कई लाख रुपये लगानेवाले सेठ कल्याणजीमलजी कौनसे कालेजमें पढे हैं ? हुकु मचन्द् जीने कौनसा विद्याध्ययन सेठ ? अभी मोरेनाकी पाठशालाको किया हें ३८ हजारका दान करनेवाले सेठ बालचन्द रामचन्दजी भी तो न संस्कृतके पण्डित हैं और न अँगरेजीके । आप कहेंगे कि हमारे समाजमें धनी लोग जितने हैं वे प्रायः अशिक्षित हैं, इसलिए वे ही दान कर सकते हैं। किसी अंशमें यह बात ठीक हो सकती है; परन्तु आपको यह भी स्मरण रखना चाहिए कि अँग-रेजीकी उच्च शिक्षा पाये हुए आपके शिक्षितोंमें भी ऐसे लोगोंकी कमी नहीं है जिनकी आमदनी

करते हैं, उसका भल्ठे ही सदुपयोग न होता हो, देशकालकी दृष्टिसे इन कामोंमें सर्च करना मले ही योग्य न हो, पर यह तो सोचिए कि उनके हृदयमें उदारता तो है, वे त्याग तो कर सकते हैं । केवल उदरंभर तो नहीं होते । यह उनके त्याग गुणकी ही खूबी है कि वे आपके विद्या-दानको कुछ विशेष महत्त्वकी चीज नहीं सम-झते हैं तो भी आपके कहने सुननेसे उसमें हजारों रुपया दे डालते हैं । देशके प्रत्येक कार्यमें प्रत्येक आन्दोलनेमें वे आर्थिक सहायता देते हैं और बतलाते हैं कि शिक्षासे उदारताका कोई विशेष सम्बन्ध नहीं है ।

एक सौ रुपया महीना कमानेवाला साधारण अशिक्षित गृहस्थ जितना दान कर सकता है, आपके १००) रु० मासिक पानेवाले बाबू उससे चौथाई दान भी नहीं कर सकते हैं।

गतवर्ष आपकी बम्बईमें ही इन शिक्षितोंका एक सम्मेलन हुआ था। बड़े बड़े वकील और बैरिस्टर उसमें उपस्थित हुए थे। भारतजैन-महामण्डलको स्वयं धनकी आवश्यकता रहती है, पर उसके लिए भी आपके शिक्षित संज्जनोंने कुछ भी सहायता न की । उसके बाद बम्बईमें इवेताम्बर जैन कान्फरेंसका अधिवेशन बडी धूमधामसे हुआ। इसका प्रायः सभी काम काज शिक्षितोंके नेतृत्वमें हुआ था। एक दर्ज-नसे अधिक वकील बैरिस्टर और सालिसिटर उसमें शामिल थे । कान्फोरेंसका चन्दा भी खोला गया जिसमें लगभग चार हजार रुपया एकत्र हुए; पर उसकी सूचीमें भी आपके शिक्षित भाइयोंके आँकड़े नदारद ! इस तरहके और भी उदाहरण दिये जा सकते हैं जिनसे आपके जिक्षित भाइयोंकी उदारताकी थाँह मिलती है । क्या आप अपने शिक्षित बन्धुओंको हमारे

अर्था आप अपने शिक्षते जन्मुआफो हमार अशिक्षित पुरुषोंकी उदारताका अनुकरण कर नेके लिए समझायँगे ? –एक अंशिक्षित ।

# व्यास और माप्म।

जैनहितैषी-

[ बंगलामें स्वर्गीय बाबू द्विजेन्द्र लाखरायका 'भीष्म' नामका सुप्रसिद्ध नाटक है । महाभारतके कथानकको लेकर इसकी रचना की गई है । बहुत ही अच्छा है । इसके दो दृश्योंमें व्यास और भीष्मका जो कथोपकथन है उसे हम अपने पाठकोंकी मेट करते हैं । पहलेमें त्याग धर्मकी महत्ता बतलाई गई है और दूसरेमें कर्तव्यकी । ]

#### पहला टश्य ।

[ व्यासके आश्रमका उद्यान, प्रभातकाल, व्यास और भोष्म दोनों धीरे धीरे टहल रहे हैं ।] टयास—धर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायाम ( धर्मका तत्त्व गुहामें छुपा हुआ है । )

भीष्म---तब में उसकी खोज कहाँ करूँ ? व्यास---अपने हृदुयके भीतर । भीष्म----उसे मैं पाऊँगा कैसे ?

ट्यास—अपने हृदय-मन्दिरकी ओर कान लगाकर, सावधानतासे सुनो, वह अतिशय मधुर, गाढ, गंभीर, स्थिर संगीत सुनाई पड़ेगा ।

ेंभीष्म कहाँ ! कुछ भी तो नहीं सुन पड्ता प्रभो !

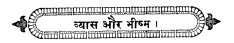
व्यास—देववत ! अवस्य सुन पड़ेगा । तुम्हें मैंने दिव्यज्ञान दिया है । अच्छा अबकी बार सुनो, देखो वह हृदयवीणाके तारोंपर मधुर झङ्कार हो रही है। सुनो देववत ! क्यों सुन पड़ी ? भीष्म—हाँ, जैसे दूरस्थित समुद्रकी कल्लो-

लकी आवाज सुनाई पड़ती है ।

व्यास-उसका कुछ मर्म समझ पड़ा।

व्यास–अच्छा तो फिर मन लगाकर सुनो । भीष्म–सुनता हूँ ।

टयास-देववत; !! सुनो, उस महागीतमेंसे यह ध्वानि निकलती है कि "पराये हितके लिए स्वार्थत्याग करना, यही सकल धर्मांका मूल है।"



भीष्म-क्या कहा ऋषिवर त्याग ?

ट्यास–हाँ, त्याग । देवताके चरणोंपर हँसते हँसते अपने सुलका बलिदान कर देना, बस यही परम धर्म है और सनातन धर्म है। और सारे धर्म इसके सन्तान हैं ।

भोष्म-देवताके चरणोंमें अपने सुखका बलिदान ?

**ट्यास**—हॉं, देवताके चरणोंमें अपने सुलका बलिदान कर देना यही महाधर्म है ।

भीष्म- देवता कौन ?

व्या**स**--मानव ।

भीष्म-लोग अपने सुखंका बलिदान क्यों करें? व्यास-परम सुखकी प्राप्तिके लिए ।

भोष्म-प्रभो ! वह सुख कौनसा है ?

ट्यास-विवेककी जयध्वनि, आत्माका सन्तेष और मनुष्योंका आशीर्वाद । इन सुसोंको क्या तुम नहीं जानते ? त्यागमें जो शान्ति और सुस है वह और कहीं नहीं । उसके सामने स्वार्थसि-द्विका सुख उसी तरह फीका पड़ जाता है जिस तरह सूर्योदय होने पर चन्द्रमा। स्वार्थका बलिदान करनेमें ही मनुष्यका जय है और यही सभ्यता-को आगे बढानेवाला है । इस महान, उद्देश्यको सामने रसकर अपने कर्तव्यका पालन करनेमें बडा सुस है देववत !

भीष्म-प्रभो ! में समझ रहा हूँ।

ट्यास — चित्तको स्थिर करके इस मंत्रका ज्यों ज्यों जप करोगे, त्यों त्यों तुम उस महा संगीतको, स्पष्ट, स्पष्टतर, स्पष्टतम रूपमें सुन सकोगे जिसमें कि सम्मिलित पृथिवीकी समस्त गीतध्वनियाँ एक साथ बज उठती हैं और जिस सामगानका प्रारंभ वेणुके मन्दस्वरसे होकर अन्त सिंगीके उच्छ्वासमें जाकर होता है। अच्छा तो देववत ! मंत्रका जाप करो।

भीष्म-जो आज्ञा ऋषिवर !

व्यास-सन्ध्या होनेको आई है । चलो, अब आश्रमके भीतर चलें । दोनों जाते हैं ।

#### द्वितीय अंक, पंचम दृश्य।

**ड्यास**-मनुष्य हमेशा सुसके लिए पागल बना रहता है और भोजन-पानमें, शयन आस-नमें, घोड़ा-गाड़ीमें, मान-सम्मानमें, मूल्यवान वस्त्राभूषणोंमें और तरह तरहके व्यसनोंमें उसीको ढूँटुा करता है। परन्तु वास्तवमें देखा जाय तो उसका पाना बहुत ही सहज, और सरल है। वह उसी तरह बिना परिश्रमके प्राप्त हो सकता है जिस तरह अपनी ही मुट्टीमें चीज।

भीष्म-सो कैसे ?

ट्यास-सुखकी विविध सामग्रियाँ यद्यपि हमारे हाथमें नहीं है; परन्तु हम अपनी आवश्यकता-ओंको तो कम कर सकते हैं । आमदनी भले ही न बढ़े, पर खर्चको तो घटा सकते हैं । उनका लाभ सुलभ नहीं है पर क्षति तो सहज है । हमारी इस निरीह पर्णकुटीरको देखो ! कुशाका आसन है, वृक्षके बल्कलोंके वसन हैं, फल्रमू-लोंका हम भोजन करते हैं, और झरनेके स्वच्छ जलका पान करते हैं । परन्तु बतलाओ हमारे यहाँ किस चीजकी कमी है ? मैं अपनी इस फूसकी झोपडींका सम्राट हूँ ।

भीष्म-प्रभो ! आप सम्राट्से भी बड़े हैं। इस फूसकी झोपड़ीमें रह कर भी आप भारत-वर्षका शासन करते हैं और इसी लिए में वीर परशुरामका शिष्य और हस्तिनाका युवराज भीष्म आज आपके द्वारपर ज्ञानकी मिक्षा माँग-नेके लिए आया हूँ।

ट्यास-देववत ! क्या अभीतक तुम्हारी ज्ञानकी प्यास नहीं बुझी है ?

भीष्म-देव, ज्ञानकी प्यास क्या कभी बुझती है ?

ँ व्यास-देववत ! तुमने विषपान कर लिया है। ज्ञीव्र ही उसका इलाज करो ।

**भीष्म**-इसका मतलब ?

ट्यास-क्षत्रियका धर्म ज्ञान-विचार नहीं है; रणक्षेत्र ही क्षत्रियकी कर्मभूमि है । जाओ, विचार करना छोड़ दो और काममें हाथ लगाओ । विचारने और सोचनेके लिए हम लोग हैं । जाओ, घर लौट जाओ ।



परोपदेश~कुशल

( ले०--सिंघई मोहनचन्द्र जैन )

#### (१)

था प्रभातका समय मनोहर, पवन सुरीली थी चलती। कंजकली आति ललित मुदित मन, रवि किरणोंसे थी खिलती॥ जलदखण्ड आभा अनूपयुत, थे नभमण्डलमें छाये। विटपों पर थे विहगवुन्द, कलरव करते वहु मनभाये॥

#### (२)

झरझर करती सुन्दर सरिता, तरल मन्दगतिसे बहती। लता-गुल्मयुत उसके तट पर, आँखें निश्चल हो रहती ॥ इसी मनोरम भूमिभाग पर, फिरती थी डोली डोली। प्रेम भरी गंभीर केंकड़ी, निज सुतसे बोली वोली ॥

#### (३)

सरलपंथगामकि सब ही, जगजन गुणगण-गाते हैं। सरल चाल है सब मुखदायक, नीतिवान बतलाते हैं। इससे अब तुम समझ सोचकर, चलेा चाल सीधी प्यारे। मिले बड़ाई तुम्हें सब कहीं, शीतल हों मेरे तारे।

#### (8)

माताके सुन वचन पुत्र, यों हँसकर बोला मृदुवानी। सादर है स्वीकार मिली जो, सीख मुझे जननी स्यानी॥ लेकिन एक विनय है मेरी, यही एक मेरा कहना। सिखा दीजिए सरल चाल, चलके मुझको सीधा चलना॥

#### (4)

सुन करके यह उत्तर सुतका, उसे न सुझा कोइ उपाय । अपनी टेढ़ी चाल छोड़ वह, चल न सकी डगभर भी हाय ! पर-उपदेश-कुशल होते जो, स्वयं नहीं कुछ कर सकते । उनकी होती दशा यही है, लजित हो वे चुप रहते ॥

820

😂 आप पढ़िए और इस पुण्यकार्यकी सफलताके लिए अपने प्रत्येक जैनबन्धुको पढ़नेके लिए दीजिए ।

# तीर्थोंके झगड़े मिटाइए । क्षमावनीके पवित्र पर्वमें भगवानकी आज्ञाका पालन कीजिए ।

ट्या रे भाइयो ! भगवानका नाम और भगवानकी आज्ञा, इन दो बातोंपर किसे प्रेम न होगा ? और फिर उस सवेंत्कुष्ट पर्वके दिन-क्षमावणीके दिन-जिस दिन क्षुद्रसे क्षुद्र मनुष्य भी भगवानकी आज्ञा माथे पर चढानेमें नहीं चूकता है। इस शुभ दिनमें ऐसा कौन बुद्धिमान् होगा जो भगवानकी आज्ञा सुनने, समझने और अमल्ल्में लानेके लिए राजी न हो ?

जिन भगवान् एक समय हमारे आपके ही समान मनुष्य थे; परन्तु जब वे 'मेरे-तेरे ' का भेदभाव और समस्त प्राणियोंके साथका वैरभाव छोड़कर क्षमाके सागर बने, तब मनुष्य मिटकर भगवान् बन गये । वे अपने अनुयायियोंको भी इसी मार्ग पर चलनेका उप-देश दे गये हैं और इसी लिए शास्त्रकारोंने भगवानके उपदेशका अनुसरण करके यह आज्ञा दी है कि जैनधर्मके प्रत्येक अनुयायीको सबेरे और शामको प्रतिक्रमण करके वैर विरोधकी क्षमा माँगना चाहिए । जिससे प्रतिदिन न बन सके उसे हर सप्ताहमें, हर महीने, हर छह महीने, और वह भी न बन सके तो वर्ष भरमें एक बार तो अवश्य ही वैरविरोधकी क्षमा करना-कराना चाहिए । यदि यह ' देना ' वर्ष भरमें एक बार भी न चुकाया जाय, तो धीरे धीरे चकवृद्धि व्याजके समान कर्ज बढ़ता ही चला जाय और मनुष्य पापके बोझेसे इतना दब जाय कि उसके लिए सिर ऊँचा उठाना कठिन हो जाय । इसी लिए सांवत्सरिक प्रतिक्रमणकी योजना की गई है, इसी कारण हम सब लोग एक दूसरेके घर जाकर क्षमावणी करते-कराते हैं और अपने सम्बन्धियों तथा मित्र बन्धुओंको क्षमावणीके पत्र लिकदे हैं । परन्तु इस समय अपना यह सांवत्सरिक प्रतिक्रमण करना तथा क्षमावणी करना-कराना अधिकांशरूपमें एक बाहरी दिखाव या दूसरोंको दिखानेकी चीज—बन गया है । हम प्रतिक्रमणका पाठ तो कर जाते हैं; परन्तु उस पाठर्मे चौरासी लाख जीवयोनिके साथ वैर

विरोध छोड़नेका जो वचन है हमसे उसकी पालना नहीं होती है। अपने मित्रों और रिश्ते-दारोंसे तो हम क्षमावणी करते-कराते हैं; परन्तु जिनके साथ हमारे लड़ाई झगड़े चल रहे हैं उनसे क्षमावनी करने-करानेका हमें सूझता ही नहीं है। ऐसी दशामें हम भगवानकी आज्ञा पालनेवाले कैसे कहला सकते हैं ? क्या इस तरह दिनोंदिन बैरविरोधसे बढ़ते हुए पापका बोझा अधिक होते जानेसे हम अपना कल्याण कर सकेंगे ? एक ओर तो हम भगवानका नाम जपते हैं और दूसरी ओरसे उनकी मुख्य आज्ञाका मंग करते हैं । क्या सची भक्ति इसीको कहते हैं ?

इतना ही नहीं किन्तु यदि हम अपने रागद्वेषहीन जिन भगवानके नामसे अर्थात् उनके धर्मके नामसे या पवित्र तीर्थक्षेत्रोंके नामसे आपसमें वैरविरोध करें और कोध, द्वेष, असत्य, एक दूसरेका बुरा चाहनेकी वृत्ति, आदि अनिष्ट तत्त्वोंको पुष्ट करें—स्वयं प्रशान्त भगवानके नामसे ऐसा करें—तो यह कितना बड़ा मूर्खतापूर्ण और आत्मघातक कार्य होगा, पवित्र क्षमावनीके दिन प्रत्येक भाईको इसका विचार करना चाहिए ।

# तीर्थ तारनेके लिए हैं-डबानेके लिए नहीं।

भाइयो, मनुष्य अधोगतिको न जाने पावे, इसके लिए 'धर्म'की स्थापना हुई है। इसी प्रकार 'तीर्थ ' भी मनुष्यको संसारसागरसे पार उतारनेके साधन हैं। विरुद्ध इसके जो कोध, झगड़े बखेड़े आदि कार्य हैं वे सब मनुष्यको डुबानेवाले हैं । तब फिर क्या तीर्थके लिए लड़ाई-झगड़ों और वैरविरोधोंका करना उचित हो। सकता है ? धर्म–और खास करके पवित्र जैनधर्म–तो कहता है कि तुम अपने रात्रुओंको भी क्षमा कर दो, सिर काटनेवालेका भी भला चाहो। और 'तीर्थ' कहते हैं कि हमको माननेवाले सब लोगोंको चाहिए कि एकत्र होकर और एकताका बल संग्रह करके उस बलसे संसारको तारनेका पुल बनावें।

परन्तु हम सब तो, एकताका जो थोड़ा बहुत बल बाकी रह गया है उसे भी तथिंकि लिए ही तोड़ देनेको तैयार हुए हैं और सारी दुनियामें सब मिलकर जो तेरह लाखसे भी कम जैनी रह गये हैं उनमें भी अनेकता बढ़ाकर, परस्पर लड़कर, निर्बल पड़ जानेका मार्ग यहण कर रहे हैं । सज्जनो ! एकताके बलके बिना, इस प्रबल प्रतिस्पर्धा और जडवादके जमानेमें अपने पवित्र जैनधर्मको क्या आप लोग जीता जागता रख सकेंगे ? ऐक्यबलके बिना क्या हम औरोंको जैनधर्मकी ओर आकर्षित कर सकेंगे ? एकताके बलके बिना हम सब क्या किसी भी प्रकारकी सासारिक या पारमार्थिक उन्नति कर सकेंगे ? हम जो

# उन्नतिके बदले अवनति और उसके साथ पाप

प्रतिदिन बढ़ाते जा रहे हैं, उसका शान्तिपूर्वक विचार करनेके लिए यदि इस पवित्र दिनको भी तैयार न होंगे तो और कब होंगे ? जिस प्रकार व्यापारी अपने हानि लाभका हिसाब दिवालीको निकालता है, उसी प्रकार प्रत्येक सच्चे जैनको पाप-पुण्यका हिसाब संव-त्सरीके दिन-क्षमावणीके दिन-अवश्य निकालना चाहिए । और भूतकाल्ल्की अपेक्षा इस समय हमें पापसे बहुत सचेत रहना चाहिए--पापसे हमें बहुत डरना चाहिए । एक तो इस समय हमारे पास अपने भाग्यशाली पूर्वजोंके समान दढ संस्थान और प्रबल्ल पुण्य नहीं है, जिससे हम अपने पापोंको सहजमें भस्म करनेका पराक्रम कर सकें । दूसरे आज कलका समय, रीति रिवाज, राज्य आदि सभी बातें इस प्रकारकी हैं कि जिनमें चलते फिरते पाप हो जाते हैं । तब ऐसे समयमें इतनी सावधानी तो अवश्य रखना चाहिए कि हमें पाप काटनेके साधनोंके (धर्म, देव, गुरु, तीर्थके ) निमित्त तो पापमें न पड़ना पड़े, शान्ति पानेके स्थानोंको तो आगके स्थान न बनाना पड़ें । शास्त्रकार पुकार पुकार करके कहते हैं कि, भाइयों ! दूसरे ठिकानोंमें लगे हुए पाप तो तीर्थस्थानोंमें घोये जा सकते हैं; परन्तु तीर्थस्थानोंमें लगाये हुए पाप वज्रलेपके समान मजबूत हो जाते हैं ।

## तीर्थोंकी मालिकी ।

तीर्थस्थानोंके वास्तविक मालिक भगवान् हैं, न कि इवेताम्बर या दिगम्बर। ये दोनों तो मगवानके 'ट्रस्टी' हैं। भगवानका एक पुत्र मन्दिर बनवावे-और दूसरा पुत्र उसका मालिक बननेको तैयार हो, यह जिस प्रकार शोभाका काम नहीं है, उसी प्रकार पहला पुत्र अदा-लतकी शरण जाकर ले; यह भी शोभाका काम नहीं है। यदि कभी भाई भाई भूल कर बैठें, क्योंकि भूल सभीसे होती है, तो भी भाई भाईके झगडे़ भाईचोरेकी रीतिसे-समाधानी और सुलह शान्तिकी रीतिसे-क्या मिटाये नहीं जा सकते ? भगवानके पुत्रोंके बीचके झगड़ोंके लिए, जिन भगवान् पर लेशमात्र भी श्रद्धा नहीं रखनेवालोंके पास जाकर न्यायकी भीख माँगी जाय और न्याय करानेके लिए लाखों रुपया खर्च कियें जायँ, इसका अर्थ क्या यह नहीं होता है कि ये दोनों भाई किसी समय हिल मिलकर रहना ही नहीं चाहते हैं और इनके सारे समाजमें एक भी ऐसा समझदार आदमी नहीं हैं जो झगडोंको मिटा सके ?

# क्या हम आपको अपने अपने हक छोड़ देनेकी सलाह देते हैं?

नहीं। हम सब प्रार्थना करनेवालोंमेंसे किसीकी भी यह इच्छा नहीं है कि श्वेताम्बरोंको या दिगम्बरोंको अपने किसी तीर्थका बाजिब हक छोड़ देना चाहिए। यह तो हम मानते हैं कि हकका निर्णय होना ही चाहिए और न्यायपूर्वक ही हक दिये जाना चाहिए; परन्तु हमारी सूचना यह है कि भगवान् महावीरके पवित्र नामकी प्रतिष्ठाके लिए और उनके धर्मके गौरवके लिए तथा मुट्टीभर बाकी रही हुई जैन प्रजाके गौरव तथा ऐक्य बल्र्की आवश्यकताके लिए, हमें अदाल्तोंमें जाना छोड़कर, भारतवर्षके सबसे अधिक लेकप्रिय, बुद्धिशाली और प्रामाणिक अगुओं या लीडरोंमेंसे एक अथवा अधिक अगुओंको चुन लेना चाहिए और उनसे इन्साफ कराना चाहिए।

### लाभालाभका विचार ।

कोर्ट या अदालतके द्वारा इन्साफ मॉंगनेमें और देशके नेताओंके द्वारा इन्साफ करानेमें क्या क्या हानि लाभ हैं, इस विषयमें हमें अपनी व्यापारी बुद्धिसे विचार करना चाहिए:----

१ यह तो सभी जानते हैं कि सरकारी न्यायपद्धति बेहद खर्चवाली और अत्यन्त विल्लम्बबाली है। एक कोर्टमें बहुत समयतक मुकदमा चलता है, उसमें हजारों रुपया वकील बैरिस्टरोंको देना पड़ते हैं और अन्तमें दूसरी कार्टमें जाना पड़ता है। इसके बाद वहाँ भी हजारों लाखों रुपया फूँककर फिर उससे ऊँची कोर्टमें जाना पड़ता है। इस बेशु-मार खर्चके सिवाय दोनों पक्षवालोंको अपना जो बहुमूल्य समय खोना पड़ता है उसकी तो कुछ गिनती ही नहीं है। दौड़ धूप करनी पड़ती है और झंझटोंमें फँसना पड़ता है उसका भी कुछ हिसाब नहीं। इसके बदले यदि हम देशके नेताओंके द्वारा इन्साफ करावें, तो न अधिक समय ल्गे और न खर्च ही हो।

२ कोर्टको कानूनकी दफाओंके माफिक ही चलना पड़ता है। यदि जनकी इच्छा भी हो कि मुझे इस प्रकारका फैसला करना चाहिए; तो भी कानूनकी दफाओंके आगे उसे मन मारकर रह जाना पड़ता है। कानूनकी बारीकियाँ सत्यको भी थोड़ी देरके लिए दबा दे सकती हैं, परन्तु यदि देराके किसी नेताके हाथमें यह न्यायका कार्य दिया जायगा तो वह 'बाल्टकी खाल निकाल्लनेवाली 'कानूनकी बारीकियोंकी अपेक्षा सत्य घटनाओं पर अधिक ध्यान दे सकेगा। क्योंकि उसे कानूनकी बारीकियोंका बन्धन नहीं रहेगा-उसके लिए न्याय देनेमें सत्य और परमात्माका ही बन्धन रहेगा।

३ हमारे कई तीर्थ देशी राज्योंमें हैं और कई अँगरेजी सरहदमें । इन देशी और अँग-रेजी राज्यके सभी न्यायदाता, हर मौके पर, अपने चरित्रबलको सम्पूर्ण तथा कायम रख सकेंगे, इस बातपर प्रत्येक मनुष्यसे विश्वास नहीं किया जा सकता । और विशेष करके उस समय जब कि रुपयोंका नहीं किन्तु ममताका प्रश्न होता है, इन्साफ करनेवालेके चारित्र पर ही निर्भर रहना पड़ता है । जिन देशमक्त नेताओंने अपना जीवन देशको अर्पण कर दिया है, उनके टट चारित्रमें और उनके द्वारा न्यायके जरा भी खंडित होनेमें किसीको लेशमात्र भी डर नहीं हो सकता । क्योंकि एक तो वे किसी पक्षकी ओर झुक नहीं सकते और दूसरे उनमें कानूनकी जानकारी भी देशी राज्यों या सरकारी अदालतोंके न्यायाधीशोंकी अपेक्षा कम नहीं होती है। ऐसी दशामें शुद्धनिष्ठा और विशाल कानूनी ज्ञान इन दोनोंके संयोगसे इस बातकी हरतरह संभावना है कि उनके द्वारा वास्तविक न्याय मिलेगा । 8 अपने धर्मसम्बन्धी प्रश्नोंका फैसला देशके नेताओंके द्वारा होना, अपने समाज और अपने देश दोनोंके लिए गौरवकी बात है। विरुद्ध इसके अपने देशके नेताओंके द्वारा इन्साफ करानेकी सलाह न मानना, एक प्रकारसे अपना और अपने देशका अपमान करना है। हम अपना न्याय यदि आप नहीं कर सकते हैं, तो मानों यह साबित करते हैं कि हम अयोग्य हैं। और फिर हम तो वणिक हैं, सयाने हैं, हमारे पूर्वज बड़े बड़े राज्योंके मंत्री रहे हैं, नई नई युक्तियाँ सोचनेमें हम प्रसिद्ध हैं। यदि हम भी अपने धर्मसम्बन्धी झगड़ोंका फैसला करनेके लिए अदाल्तोंमें दौड़े जायँगे, तो फिर हमारा उक्त गौरव कहाँ रहेगा ? इस लिए

## अन्तिम प्रार्थना

यह है कि श्वेताम्बर और दिगम्बरोंके बीच जितने तीर्थक्षेत्रसम्बन्धी झगड़े इस समय हो रहे हैं उन सबके मिटानेके लिए और अन्तिम न्याय पानेके लिए सबसे पहले हमारे जो मुकद्दमे कोर्टमें चल रहे हैं उन्हें स्थगित कर देना चाहिए और फिर दोनों पक्षोंके द्वारा चुने हुए एक या अधिक नेताओंको पंच बनाकर, उनके समक्ष दोनों पक्षोंके खास पक्षकारों या वकीलोंके द्वारा तमाम हालात, सुबूत, दल्लीलें आदि उपस्थित कराना चाहिए और इस बातके पहले ही प्रतिज्ञापत्र लिख देना चाहिए कि वे जो फैसला करेंगे उन्हें दोनों पक्षवाले हमेशाके लिए मानेंगे । इस प्रकार पुराना वैरे विरोध मिटाना, परस्पर सचे हृदयसे क्षमावनी करना और भविष्यमें भाईचारेकी मजबूत गाँउसे जुड़े रहनेका व्रत लेना, यही श्री महावीर भगवानके सचे भक्तोंका या दिगम्बर-श्वेताम्बरोंका कर्तव्य है । इसीमें दोनोंकी प्रतिष्ठा है, शोभा है, बल्ल है और इसीमें पवित्र जैनधर्मका कल्ल्याण और यशोविस्तार है ।

यदि हम इस प्रकार वैरविरोध न टाल सकेंगे तो हमारा सांवत्सरिक प्रतिक्रमण या क्षमावनी पर्व निरर्थक है, केवल एक दिखानेकी चीज है ।

यदि समझते हुए भी हम न चेतेंगे तो इसमें जरा भी सन्देह नहीं है कि जाग्रत अवस्थामें भी बिछौनेमें ऌघुशंका करनेवाले बालककी तरह मूर्ख गिने जायँगे।

यदि हमसे यह भाई भाईके बीच एकता करनेका प्रयत्न न हेा सका, तो सारी पृथ्वीके चौरासी लाख जीवयोनिसे मित्र भाव करनेका भगवानका वचन हम कहाँसे पाल सकेंगे और तब हमारा मनुष्यभव तथा जैनधर्मका पाना न पानेके ही बराबर ठहरेगा। इस लिए

# तीर्थ-सम्बन्धी सारे झगड़ोंके पक्षकार

सज्जनेंसि हमारी प्रार्थना है कि, आप लोग आज-क्षमा करने-करानेके दिन-बैरभाव भुलानेवाले दिन-अवस्य अवस्य, सच्चे हृदयसे, गहरे उतरकर विचार कीजिए और यदि कोई धर्मात्मा माई इसी प्रकारका कोई मार्ग सूचित करनेके लिए और उसके सम्बन्धमें आपसे सल्लाह लेनेके लिए आपके समीप आकर उपस्थित हो, तो आपको चाहिए कि श्री बीर परमात्माकी आज्ञाको अपनी दृष्टिके सम्मुख रखकर उसे उचित उत्तर देवें और उसकी पंच नियत करनेकी योजनामें कुछ संशोधन परिवर्तन करना आपको उचित जॅच पड़े तो करनेकी सम्मति दे देवें कि जिससे इस विषयमें प्रयत्न करनेवाले सज्जन दोनों पक्षोंके विचा-रोंको एक करके जितनी जल्दी हो सके पंच नियत करनेके काममें सफलता प्राप्त कर सकें;-और

## सारे भारतवर्षके श्वेताम्बर-दिगम्बर भाईयोंसे

यह प्रार्थना है कि, यह जमाना आन्दोलनका है, इस लिए आप सबलोग इस प्रार्थ-नापत्रमें सूचित किये हुए आन्दोलनमें अवश्य शामिल हू जिए और अपने मुखिया भाईयेंसि कहिए तथा उनको चिट्ठियाँ लिखिए कि हम लोग धर्मके निमित्त लड़नेको राजी नहीं हैं और आग्रहपूर्वक प्रेरणा करते हैं कि देशके नेताओं द्वारा सारे झगड़ोंका फैसला कराया जाय । श्वेताम्बर भाइयोंको अपने श्वेताम्बर अगुओंके पास और दिगम्बर भाइयोंको दिगम्बर अगुओंके पास पत्र मेजना चाहिए । इस तरह जब उनके पास हजारों पत्र एकट्ठे होंगे तब उनका इतना प्रभाव पड़ेगा कि दोनों पक्षोंके अगुओंको यह बात माननी ही पड़ेगी । लोक-मत बहुत बड़ा भारी बल है । इस बलसे हम जो चाहें उसी काममें सफलता प्राप्त कर सकते हैं । इस लिए प्यारे भाइयो,-

अपने अगुओंके पास पत्र भेजकर उनपर प्रभाव डालो, अपने गाँवों और शहरोंमें सभायें करके इस विषयमें लोकमत जागृत करो, और आपमें जितनी शक्ति हो, उस सबको लगाकर ऐक्यबलको टढ करो।

क्योंकि जहाँ एकता है वहीं शक्ति है, जहाँ एकता है वहीं सुख है, जहाँ एकता है वहीं स्वातन्त्र्य है, जहाँ एकता है वहीं गौरव है। और एकता ही महावीरका ' संघ ' है। एकता ही महावीरका ' संघ ' है। इस एकताके बिना किसीका काम नहीं चल्ठ सकता। इस एकताको छोड़कर क्या आप सुखी हो सकेंगे ?

नहीं, नहीं, कदापि नहीं ! एकता नहीं तो धर्म नहीं, और धर्म नहीं तो दिगम्बर क्वेताम्बर भी नहीं । याद रखिए, कि लडना इसका अर्थ है दोनों पक्षोंका निर्बल पड़ना, अथवा छड़ना इसका अर्थ है दोके हाथकी रोटी तीसरेको खिळाना । ळड़कर जीतनेवाला पक्ष भी अन्तमें यही कहता है कि ' इसकी अपेक्षा तो चुपचाप ही बैठे रहते तो कम हानि उठानी पडती । ' धर्म, समाज और देशकी सेवाके छिए कर्त्तव्य कार्य अनेकानेक पड़े हैं; परन्त धनका टोटा है, उदारताकी कमी है, और इतने पर भी धर्मके निामित्त धन एकटाकरके उसमेंसे परस्पर युद्ध करोगे ? नहीं सज्जनो, नहीं । दिगम्बर–क्वेताम्बर दोनों परस्पर हाथ मिलाओ और संयुक्त हाथोंके बलसे सारे संसारको 'शासनप्रेमी ' बनाओ ! इसी भावना और इसी पार्थनाके साथ विराम लेते हैं हम आपके धर्मबन्धू-सेठ विनोदीराम बालचन्द् ( झालरापाटन ) रतनचन्द खीमचन्द मोतीचन्द् ( बम्बई-स्वेताम्बर संघके संघपति ) जगमन्दरलाल जैनी एम. ए. बार-एटला देवकरण मूळजी ( जज हाईकोर्ट, इन्दौर ) अजितमसाद जैन एम. ए. एलएल. बी. गुळाबचन्द देवचन्द जवेरी ( एडीटर, जैनगजट, लखनौ ) रतनचन्द तलकचन्द मास्तर छल्लभाई मेमानन्ददास पारेख, एल. सी. ई. लखमसी हीरजी मैशरी बी. ए. एलएल. बी. ए. बी. छट्ठे एम. ए. एलएल. बी. खीमजी हीरजी कायाणी जे. पी. ए. पी. चौगुळे बी. ए. एलएल. बी. अमरचन्द घेलाभाई

| सूरज भानु वकीछ, देवबन्द.<br>जुगळकिशोर मुख्तार ,,<br>ज्योतीप्रसाद जैन ,,<br>(सम्पादक, जैनप्रदीप)<br>ठाकोरदास भगवानदास जवेरी, बम्बई.<br>शाह चुनीलाल हेमचंद ,,<br>चेतनदास जैन बी. ए.<br>(आ० सै० भारतजैनमहामण्डल) | चुन्नीलाल एम. कापड़िया एम. ए.,<br>एलएल. बी. बी. एससी.<br>मोइनलाल दलीचन्द देसाई बी. ए.,<br>एल एल. बी.<br>( एडीटर जैनक्ष्वेताम्बर कान्फरेंस हेरल्ड )<br>डाक्टर नानचन्द के. मोदी एल.<br>एम., एण्ड एस.<br>मूलचन्द हीरजी ( सैकेटरी, मॉगरोल<br>जैन सभा, बम्बई ) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दयाचन्द्र गोयल्लीए बी. ए.<br>( सम्पादक जातिप्रबेाधक )<br>नाथूराम प्रेमी ( सम्पादक जैनहितैषी )<br>गाँधी स्टूरचन्द्र शिवराम                                                                                     | मणीलाल मोइकमचन्द शाह<br>( सेक्रेटरी, वालंटियर कमेटी<br>दशवीं जैन स्वे० कान्फरेंस )<br>जीवनचन्द साकरचन्द जवेरी<br>( सैकेटरी, देवचन्द लालमाई जैनपुस्तकोद्धार फण्ड )                                                                                         |
| बाडीलाल मोतीलाल शाह ( एडीटर, जैनहितेच्छु )                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                           |

( 6 )

सूचना-इस महत्वके विषयमें यदि कोई सज्जन अनुभवयुक्त सम्मति देनेकी छपा करेंगे तो वह दोन सम्प्रदायके उन सज्जनोंके पास जो इस आन्दोलनको पसन्द करते हैं तत्काल ही पहुँचा दी जायगी और उसका उचित उपयोग किया जायगा । यदि किसी शहरमें सभा आदिके रूपमें आन्दोलन होगा और उसके रिपोर्ट हमारे पास कोई सज्जन मेजेंगे तो वह किसी भी पक्षके हकमें जरा भी हानि न पहुँचे इस प्रकारकी सावधानी रखकर सुधार दी जायगी और समाचारपत्रोंमें प्रकाशित करनेके लिए भेज दी जायगी । यदि कोई महाशय ग्रुभेच्छुकके रूपमें सलाह या समाचारको गुप्त रखनेके लिए लिखेंगे, तो उनकी आज्ञाकी अक्षरशः पालना को जायगी ।

9 इस आन्दोलनको पसन्द करनेवाले समस्त दिगम्बर-खेताम्बर माईयोंको अपनी सहानुभूति नीचे पतेपर शोघ्रही भेजनेकी कृपा करनी चाहिए।

२ उक्त प्रार्थनापत्रमें पंच नियत करनेकी जो सूचना है उसका अर्थ यह है कि १ पंचोंका चुनाव दोनों पक्षवालोंके द्वारा ही हो सकेगा, २ पंच एक या अधिक चुने जा सकेंगे, ३ पंच अजैन ही बनाये जायँगे; पर-म्तु अजैन प्रमुखकी सहायताके लिए दोनों सम्प्रदायोंके कुछ विचारशील अगुओंकी कमेटी बनानेकी यदि; पक्षकारोंकी इच्छा होगी तो ऐसा भी वे कर सकेंगे । गरज यह कि प्रार्थना पत्र तो केवल मार्गसूचन करता है पर काम किस तरह किया जाय इसका निर्णय पक्षकारोंके ही हाथसे होगा और वे इस विषयमें अपने अपने सम्प्रदायके अगुओंकी सलाहसे सकेंगे । -तनिवेदक,

वाडीलाल मोतीलाल शाह, २५३ नागदेवी, बम्बई.

[ तारका पता-Brass-Bombay; टेलीफोन नं॰ २५५६ )

प्रकाशक—नाथूराम प्रेमी, जैन प्रंथरत्नाकर कार्यालय, हीराबाग-बम्बई: मुदक—चि. स. देवळे, मुंबईवैभव प्रेस, सँढर्स्ट रोड, गिरगांव, मुंबई.