सितंबर अक्टूबर १९१३. जैनसमाज। तीर्थक्षेत्रोंके झगड़े, स्त्रियोंकी अज्ञानमय-दुःखमय दशा, शास्त्रोंकी रक्षा और प्रचारके काममें लापरवाही और अगु-ओंकी 'मेड़ियाधसान' कुद्धिके अन्धेर; ये सब बातें देखकर शासनदेवी धनवानों, पण्डितों और बाबुओंको सम्मिलित शक्तिसे उद्योग करनेके छिए समझा रही है। संव-नाथुराम प्रेमी।

Personal & Private Use Only

## विषय-सूची ।



| १ भद्रबाहु-संहिता ( प्रन्थपरीक्षा )-                                |            |
|---------------------------------------------------------------------|------------|
| लेखक, श्रीयुत वाबू जुगलकिशोरजी                                      |            |
| मुख्तार ।                                                           | ४२१        |
| २                                                                   | ४४२        |
| <b>३                                    </b>                        |            |
| पं॰ रामचरित उपाध्याय ।                                              | 880        |
| ४ राजनीतिके मैदानमें आओ−ले∘,                                        |            |
| श्रीयुत ब्र० भगवानदीन ।                                             | ४४६        |
| ५ जैनधर्मके पालनेवाले वैइय ही                                       |            |
| क्यें।?                                                             | ४४९        |
| <b>६ प्रार्थना (</b> कविता )–ले०, श्रीयुत पं०                       |            |
| गिरिधर शर्मा।                                                       | ४५४        |
| ७ जेनधर्म और जैनदर्शन                                               | ४५५        |
| ८ काइमीरका इतिहास-ले॰, श्रोयुत                                      |            |
| बाब् सुपार्श्वदास जैन वी. ए. ।                                      | ४६४        |
| ९ पतितोद्धार ( कविता )-ले॰, श्रोयुत                                 |            |
| त्र• विश्वंभरदास गार्गीय                                            | ४६८        |
| १० सूक्तमुक्तावली और सोमप्रभा-                                      |            |
| चार्य-लेब, श्रीयुत मुनि जिनविजयजी                                   | ४६९        |
| ११ माताका पुत्रको जगाना ( कविता )                                   |            |
| ले, श्रीयुत पं० रामचस्ति उपाध्याय                                   | ७७४        |
| १२ सार्वजनिक धनकी जिम्मेवारी                                        | ४७९        |
| १३ बालविवाह-ले॰, श्रीयुत ठाकुर शिव-                                 |            |
| नन्दनसिंह बी. ए                                                     | ४८६        |
| १४ युवकोंके प्रति ( कविता )<br>१५ सम्मानित ( गल्प )-ले॰ श्रयिुत पं॰ | ४९५        |
| 2                                                                   | ४९६        |
| ज्वालादत्त शर्मो<br>१६ विविध प्रसङ्ग                                | ७,५<br>५०४ |
| १७ तीथौंके झगड़े मिटानेकाआन्दोल                                     |            |
| १८ भारतमें जैनसमाजकी अवस्था                                         | ५१९        |
| •                                                                   |            |

## नियमावली ।

वार्धिक मूल्य उपहारसहित ३) तीन रुपया पेशगी
 है। वी. पी. तीन रुपया एक आनेका भेजा जाता है।

२. उपहारके बिना भी तीन रुपया मूल्य है।
३. प्राहक वर्षके आरंभसे किथे जाते हैं और वीचसे अर्थात् ७ वें अंकसे । बीचसे प्रहक होनेवालोंको उपहार नहीं दिया जाता। आधे वर्षका मूल्य ९।) रु० हे।

४. प्रत्येक अंकका मूल्य पाँच आने हैं । ५. सब तरहका पत्रव्यवहार इस पतेंसे करना चाहिए ।

मैनेनर—जैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय. हीराबाग, पो० गिरगांव—वंबई।

# प्रार्थनाय ।

9. जैनहितैषो किसी स्वार्थबुद्धिसे प्रेरित होकर निजी लाभके लिए नहीं निकाला जाता है। इसमें जो समय और शक्तिका व्यय किया जाता है वह केवल अच्छे विचारोंके प्रचारके लिए। अत: इसकी उन्नतिमे हमारे प्रत्येक पाठकको सहायता देनी चाहिए।

 जिन महाशयोंको इसका कोई लेख अच्छा मालूम हो उन्हें चाहिए कि उस लेखको जितने मित्रोंको वे पढकर सुना सकें अवश्य सुना दिया करें।

३. यदि कोई लेख अच्छा न मालूम हो अथवा विरुद्ध मालूम हो तो केवल उसीके कारण लेखक या सम्पादकसे द्वेष भाव न धारण करनेके लिए सवि-नय निवेदन है।

8. लेख भेजनेके लिए सभी सम्प्रदायके लेखकोंकों आमंत्रण है। — सम्पादक।

## दूसरे उपहारकी सूचना।

दूसरा उपहार अभीतक नहीं दिया गया, इसका कारण यह है कि जिन लेखक महाशयने उसे लिख देना कहा है वे अवकाशाभाक के कारण अब तक लिख नहीं सके हैं। तकाजा किया जा रहा है। ज्यों ही वे लिख देंगे, त्यांही उसके छगनेका प्रवन्ध कर दिया जायगा। कागज खरीदा हुआ रक्खा है। एक धर्मात्मा सज्जनने इस पुस्तकके छपानेका पूरा खर्च देनेकी स्वीकारता दे दी है। हितं मनोहारि च दुर्लभ वचः ।



सारे ही संघ सनेहके सूतसौं, संयुत हों, न रहे कोउ देवी । प्रेमसौं पालैं रवधर्म सभी, रहें सत्यके साँचे स्वरूप-गवेषी ॥ के बेर विरोध न हो मतभेदतें, हों सबके सब बन्धु शुमेषी । भारतके हितको समझें सब, चाहत है यह जैनहितैषी ॥

# भद्रबाहु~संहिता।

## ( म्रन्थ-परीक्षा-लेखमालाका चतुर्थ लेख। ) व्यक्त्रि⊭्य्य्य

[ ले०-श्रीयुत बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार ]

सिर्फ प्रत्यक्ष-परोक्षका या साक्षात्-असाक्षात्का । केवली अपने केवलज्ञान द्वारा संपूर्ण पदार्थोंको प्रत्यक्ष रूपसे जानते हैं और श्रुतकेवली अपने स्याद्वादालंकृत श्रुतज्ञान द्वारा उन्हें परोक्ष रूपसे अनुभव करते हैं । जैसा कि स्वामि समन्तमद्रके इस वाक्यसे प्रगट है:---

स्याद्वादकेवल्ज्ञाने सर्वतत्त्वप्रकाशने । भेदः साक्षादसाक्षाच ह्यवस्त्वन्यतमं भवेत् ॥ १० ॥ ----आतमीमांसा ।

जैनियोंको, भद्रबाहुकी योग्यता, महत्ता, और

जैनसमाजमें, भद्रबाहुस्वामी एक बहुत प्रसिद्ध आचार्य हो गये हैं । आप पाँचवें श्रुतकेवली थे । श्रुतकेवली उन्हें कहते हैं जो संपूर्ण द्वादशांग श्रुतके पारगामी हों--उसके अक्षर अक्षरका जिन्हें यथार्थ ज्ञान हो । दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिए कि तीर्थकर भगवानकी दिव्य ध्वनि द्वारा गजिस ज्ञान-विज्ञानका उदय होता है उसके अविकल ज्ञाताओंको श्रुतकेवली कहते हैं। आगममें संपूर्ण पदार्थोंके जाननेमें केवली और श्रुतकेवली दोनों ही समान रूपसे निर्दिष्ट हैं । भेद है

9-2

सर्वमान्यता आदिके विषयमें इससे आधिक परि-चय देनेकी जरूरत नहीं है। वे भद्रबाहुके द्वारा संपूर्ण तत्त्वोंकी प्ररूपणाका उसी प्रकार अविकल रूपसे होते रहना मानते हैं जिस प्रकार कि वह वीर भगवानकी दिव्यध्वानि द्वारा होती रही थी और इस दृष्टिसे भद्रबाहु वीर भगवानके तुल्य ही माने और पूजे जाते हैं । इससे पाठक समझ सकते हैं कि जैनसमाजमें भद्रबाहुका आसन कितना अधिक ऊँचा है। ऐसे महान् विद्वान् और प्रतिभाज्ञाली आचार्यका बनाया हुआ यदि कोई ग्रंथ उपरुब्ध हो जाय तो वह निःसन्देह बडे ही आदर और सत्कारकी दृष्टिसे देखे जाने योग्य है और उसे जैनियोंका बहुत बड़ा सौभाग्य समझना चाहिए । अस्तु; आज इस लेख द्वारा जिस ग्रंथकी परीक्षाका प्रारंभ किया जाता है उनके नामके साथ ' भद्रबाहु 'का पवित्र नाम लगा हुआ है। कहा जाता है कि यह ग्रंथ भद्र-बाह अतकेवलीका बनाया हुआ है।

#### ग्रन्थ-प्राप्ति ।

ाजिस समय सबसे पहले मुझे इस ग्रंथके शुभ नामका परिचय मिला और ।जिस समय ( सन् १९०५ में ) पंडित गोपालदासजीने इसके 'दाय-भाग ' प्रकरणको अपने 'जैनामित्र ' पत्रमें प्रकाशित किया उस समय मुझे इस ग्रंथके देखनेकी बहुत उत्कंठा हुई । परन्तु ग्रंथ न मिलनेके कारण मेरी वह इच्छा उस समय पूरी न हो सकी । साथ ही, उस वक्त मुझे यह भी मालूम हुआ कि अभीतक यह ग्रंथ किसी भंडारसे पुरा नहीं मिला । महासभाके सर-स्वतीभंडारमें भी इसकी अधुरी ही मति है । इसके बाद, चार पाँच वर्ष हुए जब ऐलक पन्नालालजीके द्वारा झालरापाटनके भंडारसे इस ग्रंथकी यह प्रति निकाली गई और ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजीके द्वारा, जैनमित्रमें,

इस पूरे ग्रंथके मिल जानकी घोषणा की गई और इसके अध्यायोंकी विषय-सूचीका विवरण देते हुए सर्व साधारण पर ग्रंथका महत्त्व प्रगट किया गया, तब मेरी वह ग्रंथावलोकनकी इच्छा और भी बलवती हो उठी और मैंने निश्चय किया कि किसी न किसी प्रकार इस ग्रंथको एकबार परीक्षा-दृष्टिसे जरूर देखना चाहिए । झालरा-पाटनकी उक्त प्रतिको, उसपरसे कई प्रतियाँ करा कर ग्रंथका प्रचार करनेके लिए, ऐलक पन्नाला-लजी अपने साथ ले गये थे। इस लिए उक्त ग्रंथका सहसा मिलना दुर्लभ हो गया। कुछ सम-यके बाद जब उन प्रतियोंमेंसे एक प्रति मोरे-नामें पं० गोपालदासजीके पास पहुँच गई तब, समाचार मिलते ही, मैंने पंडितजीसे उसके भेजनेके लिए निवेदन किया । उत्तर मिला कि आधा ग्रंथ पं॰ धन्नालालजी बम्बई ले गये है और आधा यहाँपर देखा जा रहा है। अन्तको, बम्बई, और मोरेना दोनों ही स्थानोंसे ग्रंथकी प्राप्ति नहीं हो सकी । मेरी उस प्रबल इच्छाकी पूर्तिमें इस प्रकारकी बाधा पडती देखकर बाबा भागीरथजी वर्णींके हृद्यपर बहुत चोट लगी और उन्होंने अजमेर जाकर सेठ नेमिचंदजी सोनीके लेखक द्वारा, जो उससमय भद्रबाहुसंहिताकी प्रतियाँ उतारनेका ही काम कर रहा था, एक प्रति अपने लिए करानेका प्रबंध कर दिया। बहुत दिनोंके इन्तजार और छिखा पढीके बाद वह प्रति देहलीमें बाबाजीके नाम वी. पी. द्वारा आई, जिसको लाला जग्गीमलजीने छुड्राकर पहाड्रीके मंदिरमें विराजमान कर दिया और आसिर वहाँसे वह प्रति मुझको मिल गई। देखनेसे मालूम हुआ कि यह प्रति कुछ अधूरी है। तब उसके कमती भागकी पूर्ति तथा मिलानके लिए दुसरी पुरी प्रतिके मँगानेकी जरूरत पैदा हुई, जिसके लिए अनेक स्थानोंसे पत्रव्यवहार किया गया । इस

जैनहितैषी-

mammmmmmmmmmmmmmm



पर सेठ हीराचंद नेमिचंदजी शोलापुरने, पत्र पाते ही, अपने यहाँकी प्रति भेज दी, जो कि इस ग्रंथका पूर्वखंड मात्र है और जिससे मिलान-का काम लिया गया । परन्तु इससे कमती भागकी पुर्ति नहीं हे। सकी । अतः झालरापा-टनसे इस ग्रंथकी पूरी प्रति प्राप्त करनेका फिरसे प्रयत किया गया। अबकी बारका प्रयत सफल हुआ । गत जुलाई मासके अन्तमें श्रीमान् सेठ विनोदीराम बालचंद्जीके फर्मके मालिक श्रीयुत सेठ लालचन्दजी सेठीने इस ग्रंथकी वह मूल प्रति ही मेरे पास भेज देनेकी कृपा की जिस परसे अनेक प्रतियाँ होकर हालमें इस संहिताका प्रचार होना प्रारंभ हुआ है और इस लिए सेठ साहबकी इस कुपा और उदारताके लिए उन्हें जितना धन्यवाद दिया जाय वह थोड़ा है। जिन जिन महानुभावोंने मेरी इस ग्रंथावलोकन-की इच्छाको पूरा करनेके लिए ग्रंथ भेजने-मिजवाने आदि द्वारा मेरी सहायता की है उन सबका मैं हृदयसे आभार मानता हूँ । इस विष-यमें श्रीयुत पं० नाथूरामजी प्रेमीका नाम खास तौरसे उल्लेख योग्य है और वे मेरे विशेष धन्य-वाद्के पात्र हैं; जिनके खास उद्योगसे झालरा-पाटनकी मूल प्रति उपलब्ध हुई, जिन्होंने ग्रंथ-परीक्षाकी सहायतार्थ अनेक ग्रंथोंको खरीदकर भेजने तककी उदारता दिखलाई और जिनकी कोशिशसे एक अलब्ध ग्रंथकी दक्कन कालिज पूनाकी लायबेरीसे भी प्राप्ति हुई । इस प्रकार ग्रंथ-प्राप्तिका यह संक्षिप्त इतिहास देकर अब मैं प्रकृत विषयकी ओर झुकता हूँ:---

## परीक्षाकी जरूरत ।

भद्रबाहु श्रुतकेवठीका आस्तित्व-समय वीर निर्वाण संवत् १२३ से प्रारंभ होकर संवत् १६२ पर्यंत माना जाता है । अर्थात् विकम संवतसे ३०८ वर्ष पहले और ईसवी सनसे

३६५ वर्ष पहले तंकं भद्रबाँहुँ मौजूद थे और इसलिए भद्रबाहुको समाधिस्थ हुए आज २२८१ वर्ष हो चुके हैं। इस समयसे २९ वर्ष पहलेके किसी समयमें ( जो कि भद्बाहुके श्रुतकेवली रहनेका समय कहा जाता है ) भद्रबाहु श्रुतकेवली द्वारा इस ग्रंथकी रचना हुई है, ऐसा कुछ विद्वानोंका अनुमान और कथन है। ग्रंथमें, ग्रंथके बननेका कोई सन् संवत नहीं दिया और न ग्रंथकर्तार्का कोई प्रशस्ति ही लगी हुई है। परंतु ग्रंथकी प्रत्येक सन्धिमें, 'भद्रबाहु ' ऐसा नाम जरूर लगा हुआ है; मंगलाचरणमें ' गोवर्धनं गुरुं नत्वा ' इस पदके द्वारा गोवर्धन गुरुका, जो कि भद्र-बाहु श्रुतकेवलीके गुरु थे, नमस्कारपूर्वक स्मरण किया गया है; कई स्थानों पर ' मैं भद्रबाहु मुनि ऐसा कहता हूँ या कहूँगा 'इस प्रका-रका उल्लेख पाया जाता है; और एक स्थानपर " भद्रबाहुरुवाचेदं पंचमः श्रुतकेवली+" यह वाक्य भी दिया है । इसके सिवाय ग्रंथमें कहीं कहींपर किसी कथनके सम्बंधमें इस प्रकीं-रकी सूचना भी की गई है कि वह कथन भद्रवाहु श्रुतकेवलीका या द्वाद्शांगके जाननेवाले भद्र-बाहुका है। इन्हीं सब बातोंके कारण जैन समा-जके वर्तमान विद्वानोंका उपर्युक्त अनुमान और कथन जान पड़ता है। परन्तु सिर्फ इतने परसे ही इतना बड़ा भारी अनुमान कर लेना बहुत बडे साहस और जोखमका काम है । खा-सकर ऐसी हालत और परस्थितिमें जब कि इस प्रकारके अनेक ग्रंथ जाठी सिद्ध किये जा चुके हों । जाही ग्रंथ बनानेवालोंके लिए इस प्रकारका खेल कुछ भी मुझ्किल खाँ होता और इसका

+ खंड ३ अध्याय : टेवेक १० का पूर्वार्थ।



दिग्दर्शन पहले तीन ग्रंथोंपर लिखे गये परीक्षा-ठेखोंद्वारा भठे प्रकार कराया जा चुका है+।भ-द्रबाहको हुए आज २३ सौ वर्षका लम्बा चौडा समय बीत गया। इस अर्सेमें बहुतसे अच्छे अच्छे विद्वान् और माननीय आचार्य होगये; परन्तु उनमेंसे किसीकी भी कृतिमें इस ग्रंथका नामोलेख तक नहीं मिलता और न किसी प्राचीन शिलाले-खमें ही इस ग्रंथका उल्लेख पाया जाता है। श्रतकेवली जैसे आदुईा पुरुष द्वारा रचे हुए एक ऐसे ग्रंथका, जिसका अस्तित्व आजतक चला आता हो, बादुको हेानेवाले किसी भी माननीय प्राचीन आचार्यकी कृतिमें नामोल्लेख तक न होना संदेहसे खाली नहीं है। साथ ही, अवण-बेल्गोलके श्रीयत पंडित दौर्बलि जिनदास शास्री-जीसे मालूम हुआ कि उधर दक्षिणदेशके मंडा-रोंमें भद्रबाहसंहिताकी कोई प्रति नहीं है और न उधर पहलेसे इस ग्रंथका नाम ही सुना जाता है। जिस देशमें भद्रबाहुका अन्तिम जीवन व्यतीत हुआ हो, जिस देशमें उनके शिष्यों और प्रशिष्योंका बहुत बड़ा संघ लगभग १२ वर्षतक रहा हो, जहाँ उनके शिष्यसम्प्रदायमें अनेक दिग्गजविद्वानोंकी शाखा प्रशाखायें फैली हों और जहाँपर धवल, महाधवल आदि ग्रन्थोंको सरक्षित रखनेवाले मौजूद हों, वहाँपर उनकी, अग्रावधिपर्यंत जीवित रहनेवाली, एक मात्रसंहि-ताका नामतक सुनाई न पड़े, यह कुछ कम आश्च-र्यकी बात नहीं है। ऐसा होना कुछ अर्थ रखता है और वह उपेक्षा किये जानेके योग्य नहीं है । इन सुब कारणोंसे यह बात बहुत आवश्यक जान पड़ती है कि इस ग्रंथ ( भद्रबाहसंहिता ) की परीक्षा

+ इससे पहले उमास्वामि-श्रावकाचार, कुन्द-कुन्द-श्रावकाचार और जिनसेन-त्रिवर्णाचार ऐसे तनि प्रंयोंकी परीक्षा की जा चुकी है, जिनके पाँच परीक्षा-लेख जैनहितैपीके १० वें भागमें प्रकाशित हुए हैं। की जाय और ग्रंथके साहित्यकी जाँच द्वारा यह मालूम किया जाय कि यह ग्रंथ वास्तवमें कब बना है और इसे किसने बनाया है। इसी लिए आज पाठकोंका ध्यान इस ओर आकर्षित किया जाता है।

## ग्रन्थकी विलक्षणता ।

जिस समय इस ग्रन्थको परीक्षा-दृष्टिसे अवलोकन करते हैं उस समय यह ग्रन्थ बड़ा ही विलक्षण मालूम होता है। इस ग्रंथमें तीन संड हैं-१ पूर्व, २ मध्यम, ३ उत्तर और श्लोकोंकी संख्या लगभग सात हजार है। परंतु ग्रंथके अन्तमें जो १८ श्लोकोंका 'अन्तिम वक्तव्य ' दिया है उसमें ग्रन्थके पाँच संड वत-लाये हैं और श्लोकोंकी संख्या १२ हजार सूचित की है। यथा:---

प्रथमेा व्यवद्वाराख्यो ज्योतिराख्यो द्वितीयकः । तृतीयोपि निमित्ताख्यश्चतुर्थोपि शरीरजः ॥ ९ १०

पंचमोपि स्वराख्यश्च पंचखंडैरियं मता । द्वादशसहस्रप्रमितासंहितेयं जिनो।दिता ॥ २ ॥

अन्तिम वक्तव्य अन्तिम खंडके अन्तमें होना चाहिए था; परन्तु यहाँपर तीसरे खंडके अन्तमें दिया है । चौथे पाँचवें खंडोंका कुछ पता नहीं, और न उनके सम्बंधमें इस विषयका कोई शब्द ही लिखा है । किसी ग्रंथमें तीन खंडोंके हानेपरही उनका पूर्व, मध्यम और उत्तर इस प्रका-रका विभाग ठीक हो सकता है, पाँच खंडोंकी हालतमें नहीं । पाँच खंडोंके होनेपर दूसरे खंडकों ' मध्यम ' और तीसरेको ' उत्तरखंड ' कहना ठीक नहीं बैठता । पहले और अन्तके खंडोंके बीचमें रहनेसे दूसरे खंडको यदि ' मध्यमखंड ' कहा जाय तो इस दृष्टिसे तीसरे खंडको भी ' मध्यमखंड ' कहना होगा, ' उत्तरखंड ' नहीं । परन्तु यहाँपर पत्रमें भी तीसरे खंडको



उसके दस अध्यायोंकी सूची देते हुए, ' उत्तर-खंड'ही लिखा है। यथाः----

ग्रहस्तुतिः प्रतिष्ठां च मूलमंत्रर्षिपुत्रिके ।

शास्तिचके कियादीपे फलशान्ती दशोत्तरे ॥८॥ इसलिए खंडोंका यह विभाग समुचित प्रतीत नहीं होता । खंडोंके इस विभाग-सम्बंधमें एक चात और भी नोट किये जाने योग्य है और वह यह है कि इस ग्रंथमें पूर्व खंडकी संधि देनेके पश्चात, दूसरे खंडका प्रारंभ करते हुए, " अथ भद्रबाहु-संहितायां उत्तरखंडः प्रारभ्यते " यह वाक्य दिया है और इसके द्वारा दूसरे खंडको 'उत्तरखंड' सूचित किया है; परन्तू खंडके अन्तमें उसे वही 'मध्यमखंड ' लिखा है । हो सकता है कि ग्रंथकर्ताका ग्रंथमें पहले दो ही खंडोंके रखनेका विचार हो और इसी लिए दूसरा खंड शुरू करते हुए उसे 'उत्तरखंड' लिखा हो; परन्तु बादको दूसरा खंड लिखते हुए किसी समय वह विचार बदलकर तीसरे खंडकी जरूरत पैदा हुई हो और इस लिए अन्तमें खंडको ' मध्यमखंड ' करार दिया हो और पहले जो उसके लिए ' उत्तरखंड ' पद ेलिसा गया था उसका सुधार करना स्मृतिपथसे निकल गया हो । कुछ भी ्रहो, पर इससे ग्रंथका अव्यवस्थितपना प्रगट होता है। यह तो हुई खंडोंके साधारण विभागकी बात; अब उनके विषय-विभागकी अपेक्षा विशेष नामकरणको लीजिए । ऊपर उद्ध्रत किये हुए रुलोक नं० १ में दूसरे खंडका नाम ' ज्योतिष-खंड ' और तीसरेका नाम ' निमित्तेखंड ' दिया है जिससे यह सूचित होता है कि ये दोनों विषय एक दूसरेसे भिन्न अलग अलग खंडोंमें रक्ले गये हैं। परंतु दोनों खंडोंके अध्यायोंका <sup>ेपाठ</sup> करनेसे ऐसा माळूम नहीं होता। तीसरे

9 तीसरे खंडके अन्तमें भी उसका नाम ' नि-मित्तखंड ' लिखा है। संडमें सिर्फ ' ऋषिपुत्रिका ' और ' दीप ' नामके दो अध्याय ही ऐसे हैं जिनमें ' निमित्त ' का कथन है । बाकीके आठ अध्यायोंमें दूसरी ही बातोंका वर्णन है । इससे पाठक सोच सकते हैं कि इस खंडका नाम कहाँतक 'निमित्त-संड ' हो सकता है । रही दूसरे खंडकी बात । इसमें १ केवलकाल, २ वास्तुलक्षण, ३ दिव्येन्दु-संपदा, ४ चिह्न और ५ दिव्योषधि नामके पाँच अध्याय तो ऐसे हैं जिनका ज्योतिषसे प्रायः कुछ सम्बंध नहीं और ' उल्का ' आदि २६ अध्याय तथा शकुन ( स्वरादि द्वारा शुभाशुभज्ञान ), लक्षण और व्यंजन नामके कई अध्याय ऐसे हैं जो निमित्तसे सम्बंध रखते हैं और उस अष्टांग निमित्तमें दाखिल हैं जिसके नाम 'राजवार्तिक ' में इस प्रकार दिये हैं:---

अंतरिक्ष-भौमांग-स्वर-स्वप्न-लक्षण-व्यंजन--छिन्नानि धष्टौमहानिमित्तानि ।

इस संडके शुरूके २६ अघ्यायोंको उनकी संधियोंमें दिये हुए 'मद्रबाहुके निमित्ते ' इन शब्दों द्वारा निमित्ताध्याय सूचित भी किया है । शेषके अध्यायोंमें एक अध्याय (नं॰ ३०) का नाम ही 'निमित्त ' अध्याय है और उसके प्रतिज्ञा-वाक्यमें भी निमित्त कथनकी प्रतिज्ञा की गई है । यथा:---

अथ वक्ष्यामि केषांचित्तिमित्तानां प्ररूपणं । कालज्ञानादिभेदेन यदुक्तं पूर्वसूरिभिः ॥ ९ ॥

इस तरह पर इस खंडमें निमित्ताध्यायोंकी बहुठता है । यदि दो निमित्ताध्यायोंके होनेसे ही तीसरे खंडका नाम ' निमित्त ' खंड रक्खा गया है तो इस खंडका नाम सबसे पहले 'निमित्त खंड ' रखना चाहिए था; परन्तु ऐसा नहीं किया गया । इस लिए खंडोंका यह नामकरण मी समुचित प्रतीत नहीं होता । यहाँ पर पाठकोंको यह जानकर और भी आश्चर्य होगा कि इस खंडके शरूमें निमित्त्रमंथके कथनके लिए ही



प्रश्न किया गयां है और उसीके कथनकी प्रतिज्ञां भी की गई है। यथा:---

सुखग्राह्यं लेघुग्रंथं स्पष्टं शिष्यहितावहम् ।

४२६

सर्वज्ञभाषितं तथ्यं निमित्तं तु मवीहि नः ॥ २-१-१४॥ भवद्भिर्यदहं पृष्टो निमित्तं जिनभाषितम् । समासव्यासत: सर्वे तन्निबोध यथाविधि ॥ -२-२ ॥

ऐसी हालतमें इस खंडका नाम ' ज्योतिष-खंड' कहना पूर्वापर विरोधको सूचित करता है। खंडोंके इस नामकरणके समान बहुतसे अध्या-योंका नामकरण भी ठीक नहीं हुआ। उदाहर-णके तौरपर तीसरे खंडके ' फल ' नामके अध्यायको लीजिए। इसमें सिर्फ कुछ स्वमों और ग्रहोंके फलका वर्णन है। यदि इतने परसे ही इसका नाम 'फलाध्याय ' रक्ला गया तो इससे पहलेके स्वप्राध्यायको औरं ग्रहाचार प्रकरणके अनेक अध्यायोंको फलाध्याय कहना चाहिए था। क्योंकि उनमें भी इसी प्रकारका विषय है। बाल्क उक्त फलाध्यायमें जो ग्रहा-चारका वर्णन है उसके सब श्लोक पिछले गहा-चारसंबंधी अध्यायोंसे ही उठाकर रक्से गये हैं, तो भी उन पिछले अध्यांयोंको फलाध्याय नाम नहीं दिया गया। इसलिए कहना पड़ता है कि यह नामकरण भी ठीक नहीं हुआ । इसके सिवाय ग्रंथके आदिमें मंगलाचरणपूर्वक जो प्रतिज्ञा-वाक्य दिया है और जिसे संपूर्ण ग्रंथके लिए व्यापक समझना चाहिए वह इस प्रकार है:-

गे,वर्धनं गुरुं नत्वा दृष्टा गौतमसंहिताम् । वर्णाश्रमस्थितियुता संहिता वर्ण्यतेऽधुना ॥ १ ॥ अर्थात्—' गोवर्धन ' गुरुको नमस्कार करके और ' गौतमसंहिता ' को देखकर अब वर्णी तथा आश्रमोंकी स्थितिवाली सांहताका वर्णन किया जाता है ।

इस प्रतिज्ञा-वाक्यमें ' अधुना ' ( अब ) शब्द बहुत सटकता है और इस बातको सूचित

करता है कि ग्रंथमें पहलेसे कोई कथन चल रहा है जिसके बादका यह प्रकरण है; परन्तु ग्रंथमें इससे पहले कोई कथन नहीं है। सिर्फ मंगलाचरणके दो श्लोक और दिये हैं जो 'नत्वा ' और 'प्रणम्य ' शब्दोंसे शरू होते हैं और जिनमें कोई अलग प्रतिज्ञावाक्य नहीं है। इस लिए इन दोनों श्लोकोंसे सम्बंध रखने-वाला यह 'अधुना ' शब्द नहीं हो सकता । परन्तु इसे रहने दीजिए और खास प्रतिज्ञा पर ध्यान दीजिए । प्रतिज्ञामें संहिताका अभिधेय-संहिताका उद्देश-वर्णे। और आश्रमोंकी स्थितिको बतलाना प्रगट किया है। इस अभिधेयसे दूसरे तीसरे खंडोंका कोई सम्बंध नहीं; खासकर दूसरा ' ज्योतिषखंड ' बिलकुल ही अलग हो जाता है और वह कदापि इस वर्णाश्रमवती संहिताका अंग नहीं हो। सकता । दूसरे खंडके शुरूमें, ' अथ भद्रबाहुसंहितायां उत्तरखंढः प्रारभ्यते ' के बाद 'ॐनमः सिद्धेभ्य:, श्रीभ-द्रबाहवे नमः ? ये दो मंत्र देकर, ' अथ भद्रबाहु-कत निमित्तग्रंथः लिख्यते ' यह एक वाक्य दिया है । इससे भी इस दूसरे खंडका अलग गंथ होना पाया जाता है। इतनाही नहीं, इस खंडके पहले अध्यायमें ग्रंथके बननेका सम्बंध ( शिष्यों-का भद्रबाहुसे प्रश्न आदि ) और ग्रंथके ( दूसरे संडके ) अध्यायों अथवा विषयोंकी सूची भी दी है जिससे इस खंडके भिन्न ग्रंथ होनेकी और भी अधिकताके साथ पषि होती है । अन्यथा, ग्रंथके बननेकी यह सब सम्बंध-कथा और संहिताके पूरे अध्यायों वा विषयोंकी सूची पहले खंडके शुरूमें दी जानी चाहिए, जहाँ वह नहीं दी गई। यहाँपर खसू-सियतके साथ एक खंडके सम्बंधमें वह असम्बद्ध-मालम होती है। दूसरे खंडमें भी इतनी विशेषता और है कि वह संपूर्ण खंड किसी एक व्यक्ति-



\* गन्धर्वनगरं गर्भान् यात्रोत्पातांस्तथैव च । प्रहचारं पृथक्त्वेन प्रह्युद्धं च कृत्स्रशः ॥ १६ ॥ वातिकं चाथ स्वप्नांश्व मुहुर्तांश्व तिथींस्तथा । करणानि निमित्तं च शकुनं पाकमेव च ॥ १७ ॥ परन्तु कथन करते हुए ' ग्रह्युद्ध ' के बाद ' ग्रहसंयोग अर्घकांड ' नामका एक अध्याय (नं० २५) दिया है और फिर उसके बाद स्वप्राध्याय ' का कथन किया है । यद्यपि ' ग्रहसंयोग अर्घकांड ' नामका विषय ग्रह-युद्धका ही एक विशेष है और इस लिए श्लोक नं० १६ में लिये हुए ' कुत्स्नशः' पदसे उसका ग्रहण किया जा सकता है; परन्तु इस अध्या-यके बाद 'वातिक ' नामके अध्यायका कोई वर्णन नहीं है। स्वप्राध्यायसे पहछे ही नहीं, बल्कि पीछे भी उसका कहीं कथन नहीं है । इस लिए कथनसे इस विषयका साफ छुट जाना पाया जाता है । इसके आगे, विषय-सूचीमें, श्लोक नं० १७ के बाद ये दो श्लोक और दिये हैं:---

ज्योतिषं केवलं कालं वास्तु दिव्येन्द्रसंपदा । लक्षणं व्यंजनं चिह्नं तथा दिव्येषधानि च ॥१५॥ बलाबलं च सर्वेषा विरोधं च पराजयं । तत्सर्वमानुपूर्वेण प्रव्रवीहि महामते ॥ १६ ॥

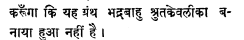
इन श्लोकोंमें ' बलावलं च सर्वेषां' इस पदके द्वारा पूर्वकथित संपूर्ण विषयोंके बलावल कथनकी सूचना की गई हैं; परन्तु कथन करते हुए, अध्याय नं०४१ और ४२ में सिर्फ ग्रहोंका ही बलावल दिखलाया गया है । रोष किसी भी विषयके बलाबलका इन दोनों अध्यायोंमें कहीं कोई वर्णन नहीं है और न आगे ही इस विषयका कोई अध्याय पाया जाता है । इसलिए यह कथन अध्रा है और प्रतिज्ञाका एक अंग्र पालन

का बनाया हुआ मालूम नहीं होता । उसके आदिके २४ या ज्यादहसे ज्यादह २५ अध्या-योंका टाइप और साँचा, दूसरे अध्यायोंसे मिन्न एक प्रकारका है। वे किसी एक व्यक्तिके बनाये हुए जान पड़ते हैं और होष अध्याय किसी दूसरे तथा तीसरे व्यक्तिके । यही वजह है कि इस खंडमें शुरूसे २५ वें अध्यायतक तो कहीं कोई मंगलाचरण नहीं है; परन्तु २६ वें अध्यायसे उसका प्रारंभ पाया जाता है, जो एक नई और विलक्षण बात है + । आम तौर पर जो मंथकर्ता गंथोंमें मंगलाचरण करते हैं वे ग्रंथकी आदिमें उसे जहूर रखते हैं । एक ग्रंथकर्ता होनेकी हालतमें यह कभी संभव नहीं कि ग्रंथकी आदिमें मंगलाचरण न दिया जाकर ग्रंथके मध्य भागसे भी पीछे उसका प्रारंभ किया जाय। इसके सिवाय इन अध्यायोंकी संधियोंमें प्रायः ' इति' शब्दके बाद ''नैंग्रंथे भदवाहुके निमित्ते'' ऐसे विशेष पदोंका प्रयोग पाया जाता है, जो २६ वें अध्यायको छोडकर संहिता भरमें और किसी भी अध्यायके साथ देखनेमें नहीं आता। और इसलिए यह भेद-भाव भी बहुत खटकता है। संपूर्ण प्रंथका एक कर्ता होनेकी हालतमें इस प्रकारका मेद भाव नहीं बन सकता। अस्तु। अब एक बात और प्रगट की जाती है जो इस दूसरे खंडकी अध्याय-सूची अथवा विषय-सूचीसे सम्बंध रखती है और वह यह है कि इस खंडके . पहले अध्यायमें, कमशः कथन करनेके लिए, जो अध्यायों अथवा विषयोंकी सूची दी है उसमें ग्रहयुद्धके बाद ' वातिक ' और वातिकके बाद 'स्वम' का विषय कथन करना लिखा है। यथा:-

× २६ वें अष्यायका वह मंगलाचरण इस प्रकार है:-नमस्कृत्य महावीरं सुरासुरनमस्कृतम् । स्वप्रान्यहं प्रवक्ष्यामि शुभाशुभसमीरितम् ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> इससे पहले विषय-सूचीका निम्नर्श्लोक और हैः-उल्का समासतो व्यासात्परिवेषांस्तथैव च । विद्युतोऽभ्राणि संध्याश्व मेघान्वातान्प्रवर्षणम् ॥१५॥ं''





जैनहितैषी-

mmmmmmmmmmmmm

## श्वेताम्बरोंकी मान्यता।

परन्तु इस सिद्ध करनेकी चेष्टासे पहले मैं अपने पाठकोंको यह बतला देना जरूरी सम-झता हूँ कि यह ग्रंथ ( भद्रबाहुसंहिता ) श्वेता-म्बर सम्प्रदायमें भी भद्रबाहु श्रुतकेवलीका बना-या हुआ माना जाता है । इवेताम्बर साधु मुनि आत्मारामजीने अपने ' तत्त्वादर्श ' के आन्तिम परिच्छेद्में भद्रबाहु अतकेवलीके साथ उसका भी नामोल्लेल किया है और उसे एक ज्योतिष शास्त्र बतलाया है, जिससे इस संहिताके उस दूसरे खंडका अभिप्राय जान पडता है जो ऊपर एक अलग ग्रंथ सुचित किया गया है । बम्बईके इवेताम्बर बुकसेलर शा भीमसिंह माणिकजीने इसी भद्रबाह्रसंहिता नामके ज्योति:शास्त्रका गुजराती अनुवाद संवत् १९५९ में छपाकर प्रसिद्ध किया था; जिसकी प्रस्तावनामें उक्त प्रसिद्धकर्ता महाशयने लिखा है किः----

" आ भद्रबाहुसंहिता प्रंथ जैनना ज्योतिष विष-यमा आद्य ग्रंथ छे. तेमना रचनार श्रीभद्रबाहुस्वामि, चौद पूर्वधर श्रुतकेवली हता. तेमनां वचनो जैनमां आप्त वचनो गणाय छे । ... श्रीभद्रबाहुसंहिता नामना ग्रंथनी महत्वता अति छतां आ प्रसिद्ध थयेला भाषांतररूप ग्रंथनी महत्वता जो जनसमुदायने अल्प लागे तो तेनो दोष पंचमकालने शिर छे । "

प्रसिद्धकर्तीके इन वाक्योंसे इवेताम्बरसम्प-दायमें ग्रंथकी मान्यताका अच्छा पता चलता है; परन्तु इतना जरूर है कि इस सम्प्रदायमें भी दिगम्बर सम्प्रदायके समान, यह ग्रंथ कुछ अधिक प्रचलित नहीं है। इसी लिए श्रीयुत मुनि जिनविजयजी अपने पत्रेमें लिखते हैं कि-

9 यह पत्र श्रीयुत पं॰ नाथूरामजी प्रेमीके नाम लिखा गया है।

किया गया मालुम होता है। यदि रलोक नं०१९को १६ के बाद रक्सा जाय तो " बठाबलं च सर्वेषां ' इस पद्के द्वारा ग्रहोंके बलाबलकथ-नका बोध हो सकता है। और इलोक नं० १४ में दिये हुए ' सुखग्राह्यं लघुग्रथं ' इस पद्का भी कुछ अर्थे सध सकता है ( यद्यपि श्रुतकेवलीके सम्बन्धमें लघुग्रंथ होनेकी बात कुछ अधिक महत्त्वकी नहीं समझी जा सकती ) । परन्त ऐसा करनेपर श्लोक नं० 20-26 और उनके कथन-विषयक समस्त अध्या-योंको अस्वीकार करके-प्रन्थका अंग न मान कर-ग्रंथसे अलग करना होगा जो कभी इष्ट नहीं हे। सकता । इस लिए कथन अधूरा है और उसके द्वारा प्रतिज्ञाका सिर्फ एक अंश पालन किया गया है, यही मानना पडेगा। इस प्रकारकी और भी अनेक विलक्षण बातें हैं जिनको इस समय यहाँपर छोड़ा जाता है। इन सब विल-कित्ती क्षणोंसे ग्रंथमें गोल विशेष मालकी सूचना होती है जिंसका अनुभव पाठकोंको आगे चलकर स्वतः हो जायगा। यहाँ पर में इतना जरूर कहूँगा और इस कह-नेमें मुझे जरा भी संकोच नहीं है कि ऐसा असम्बद्ध,अधूरा,अव्यवस्थित और विल-क्षणोंसे पूर्ण ग्रंथ भद्रबाहु श्रुतकेवली जैसे विद्वानोंका बनाया हुआ नहीं हो सकता । क्यों नहीं हो सकता ? यद्यपि विद्वानोंको इस बातके बतलानेकी जरूरत नहीं है; वे इस ऊप-रके कथन. परसे ही सब कुछ अनुभव कर सकते हैं; परन्तु फिर भी चूँकि समाजमें घोर अज्ञानान्धकार फैला हुआ है, अन्धी श्रद्धा-का प्रबल राज्य है, गतानुगतिकता चल रही है, स्वतंत्र विचारोंका वातावरण बंद है और कुछ विद्वान भी उसमें दिशा भूल रहे हैं, इस लिए में सविशेष रूपसे इस बातको सिद्ध करनेकी चेष्टा



द्वारा कल्पित माळूम होता है । संहिताके पहले अध्यायमें ग्रंथ भरमें कमज्ञ: वर्णनीय विषयोंकी जो उपर्युलिखित सूची लगी हुई है और जिसका अनुवाद अनुवादकने भी दिया है उससे इस स्तबकका प्राय: कुछ भी सम्बंध नहीं मिलता । उसके अनुसार इस स्तबकमें मुहुर्त, तिथि, करण, निमित्त, शकुन, पाक, ज्योतिष, काल, वास्तु, इंद्संपदा, लक्षण, व्यंजन, चिह्न, ओषधि, सर्व निमित्तोंका बलाबल, विरोध और पराजय, इन विषयोंका वर्णन होना चाहिए था, जो नहीं है। उनके स्थानमें यहाँ राशि, नक्षत्र, योग, ग्रहस्व-रूप, केतुको छोडकर रोष ग्रहोंकी महादशा, राजयोग, दीक्षायोग, और ग्रहोंके द्वादरा भावोंका फल, इन बातोंका वर्णन दिया है। चूँकि यह अनुवाद मूलके अनुकूल नहीं था शायद इसी लिए अनुवादकको मूल ग्रंथकी कापी देनेमें संकोच हुआ हो । अन्यथा दूसरी कोई वजह समझमें नहीं आती । प्रकाशकको भी अनुवाद पर कुछ संदेह हो गया है और इसीलिए उन्होंने अपनी प्रस्तावनामें लिखा है कि-

" आ भाषांतर ' खरी भद्रबाहुसंहिता ' नामना ग्रंथनुं छे एम विद्वानोनी नजरमां आवे तो ते बाबतनो मने अति संतोष थशे, परंतु तेथी विरुद्ध जो विद्रा-नोनी नजरमां आवे तो हुं तो छेशमात्र ते दोषने पात्र नथी. में तो सरल अंतःकरणथी आ ग्रंथ खरा ग्रंथ-नुं भाषांतर छे एम मानी छपाव्यो छे तेम छतां विद्वानो-नी नजरमां मारी भूळ लागे तो हुं क्षमा मागुं छुं।"

इस प्रस्तावनामें प्रकाशकजीके उन विचा-रोंका भी उल्लेख है जो मूलग्रंथके सम्बंधमें इस अनुवाद परसे उनके हृदयमें उत्पन्न हुए हैं और जो इस प्रकार हैं:---

" श्रीबराहमिहिरे करेली वाराहीसंहिता अति विस्तारयुक्त प्रंथ छे, तेनां प्रमाणमां आ उपलब्ध थयेलेो भद्रबाहुसंहिता प्रंथ अति स्वल्प छे. श्रीभद्र-बाहुस्वामि जेवा श्रुतकेवली पुरुषे ज्योतिष विषयनो

" पाटनके किसी नये या पुराने मंडारमें मद-बाहु-संहिताकी प्रति नहीं है । गुजरातके या मारवाड़के अन्य किसी प्रसिद्ध मंडारमें भी इसकी प्रति नहीं है। इवेताम्बरोंके मद्रबाहुचरि-तोंमें उनके संहिता बनानेका उछेस मिलता है; परन्तु पुस्तक अमीतक नहीं देखी गई । ''

## गुजराती अनुवाद् ।

संहिताके इस गुजराती अनुवादके साथ मूलग्रंथ लगा हुआ नहीं है । प्रस्तावनामें लिखा है कि '' यह अनुवाद, श्रावक हीरालाल हंस-राजजीका किया हुआ है, जिन्होंने मॉगने पर भी मूलग्रंथ नहीं दिया और न प्रयत्न करने पर किसी दूसरे स्थानसे ही मूलग्रंथकी प्राप्ति हो सकी । इससे समूल छापनेकी इच्छा रहते भी यह अनुवाद निर्मूल ही छापा गया है।'' यद्यपि इस अनुवाद्के सम्बंधमें मुझे कुछ कहनेका अवसर नहीं है; परन्तु सर्व साधारणकी विज्ञप्ति और हितके लिए संक्षेपसे, इतना जरूर कहूँगा कि यह अनुवाद ।सिरसे पैरतक प्राय: गलत मालूम होता है । इस अनुवादमें ग्रंथके दो स्तबक ( गुच्छक ) किये हैं, जिनमें पहले स्तब-कमें २१ अध्यायोंका और दूसरेमें २२ अध्या-योंका अनुवाद दिया है । पहले स्तबकका मिलान करनेसे जान पड़ता है कि अनुवाद्क जगह जगहपर बहुतसे श्लोकोंका अनुवाद छोड़ता, कुछ कथन अपनी तरफसे मिलाता और कुछ आगे पीछे करता हुआ चला गया है। ग्रुकचारके कथनमें उसने २३४ श्लोकोंके स्थानमें सिर्फ पाँच सात श्लोकोंका ही अनुवाद दिया है। मंगलचार, राहुचार सूर्यचार, चंद-चार और ग्रहसंयोग अर्घकाण्ड नामके पाँच अध्यायोंका अनुवाद कृतई छोड़ दिया है। उनका ग्रंथमें नाम भी नहीं है। रही दूसरे स्तबककी बात, सो वह बिलकुल ही विलक्षण तथा अनुवादक

रपैलो प्रंथ आटलो स्वल्प होय एम अंतःकरण कबुल करतुं नथी, ते प्रंथ वाराहीसंहिता करतां पण अति विस्तारवालो होवो जोइए.। ''

जैनहितैषी-

समझमें नहीं आता कि क्यों हीरालालजीने ऐसा अधूरा, गलत और कल्पित अनुवाद प्रका-शित करनेके लिए दिया और क्यों उसे भी-मसी माणिकजीने ऐसी संदिग्धावस्थामें प्रका-शित किया । यदि सचमुच ही श्वेताम्बरसम्प्र-दायमें ऐसी कोई भद्रबाहुसांहिता मौजूद है जिसका उपर्युक्त गुजराती अनुवाद सत्य समझा जाय तो मुझे इस कहनेमें भी कोई संकोच नहीं है कि वह संहिता और भी आधिक आपात्तिके योग्य है ।

## ग्रन्थ कब बना ? और किसने बनाया ?

अब यहाँपर, विशेष रूपसे परीक्षाका प्रारंभ करते हुए, कुछ ऐसे प्रमाण पाठकोंके सम्मुख उपास्थित किये जाते हैं जिनसे यह मले प्रकार स्पष्ट हो जाय कि यह ग्रंथ भद्रबाहु श्रुतकेवली— का बनाया हुआ नहीं है और जब उनका बनाया हुआ नहीं है तो यह कब बना है और इसे किसने बनाया है:—

१ इस ग्रंथके दूसरे खंडके पहले अध्या-यमें ग्रंथके बननेका जो सम्बंध प्रगट किया है उसमें लिखा है कि,-एक समय राजगृह नगरके पांडुगिरि पर्वत पर अनेक शिष्य-प्रशिष्योंसे घिरे हुए द्वादशांगके वत्ता मदबाहु मुनि बैठे हुए थे। उन्हें प्रीतिपूर्वक नमस्कार करके शिष्योंने, दिव्य-ज्ञानके कथनकी आवश्यकता प्रगट करते हुए, उनसे उस दिव्यज्ञान नामके निमित्त ज्ञानको बतलानेकी प्रार्थना की और साथ ही,उन विषयोंकी नामाबली देकर जिनको कमशःकथन करनेकी प्रार्थना की गई, उन्होंने नम्रताके साथ अन्तमें यह निवेदन किया:--- सर्वानेतान्यथोद्दिधन् भगवन्वक्तुमर्हासे । प्रश्नं शुश्रूषवः सर्वे वयमन्ये च साधवः ॥ २० ॥ अर्थात्—' हे भगवन् क्या आप कुपाकर इन समस्त पथोदिष्ट विषयोंका वर्णन करेंगे ? हम सब शिष्यगण तथा अन्य साधुजन उनके सुन-नेकी इच्छा रसते हैं । ' इसके बाद ग्रंथमें दूसरे अध्यायका प्रारंभ करते हुए, जो वाक्य दिये हैं वे इस प्रकार हैं:—

ततः प्रोवाच भगवान् दिग्वासा श्रमणोत्तमः । यथावस्थासुविन्यासद्वादशांगविशारदः ॥ १ ॥ भवद्भिर्थदद्दं पृष्टो निमित्तं जिनमाषितं । समासव्यासतः सर्वं तन्निबोध यथाविधि ॥ २ ॥ अर्थात्—यह सुनकर यथावत् द्वादशांगके ज्ञाता उत्कुष्ट दिगम्बर साधु भगवान् भद्रबाहु बोले कि ' आप लोगोंने संक्षेप-विस्तारसे जो कुछ

जिनभाषित निमित्त मुझसे पूछा है उस संपूर्ण निमित्तको सुनिए । '

एक स्थानपर, इसी खंडके ३६ वें अध्यायमें पुरुषठक्षणोंके बाद स्त्री-लक्षणोंका वर्णन करते हुए यह भी लिखा है:--

कन्या च कीदशी प्राह्या कीदशी च विवर्जिता । कीदशी कुलजा चैव भगवन्वक्तुमईसि ॥ १३६ ॥ भद्रबाहुख्वाचेति भो भव्याः संनिबोधत । कन्याया लक्षणं दिव्यं दोषकोशविवार्जितम् ॥ १३०॥

अर्थात—हे भगवन, क्या आप कृपया यह बतलाएँगे कि ग्राह्य कन्या कैसी होती है, विवर्जिता कैसी और कुलजा किस प्रकारकी होती है ? इस पर भद्रवाहु बोले कि हे भव्यपुरुषो तुम कन्याका दोषजालसे रहित दिव्य लक्षण सुनो । इसके सिवाय इस खडके बहुतसे श्लोकोंमें 'भद-बाहुतचो यथा-' भद्रवाहुने ऐसा कहा है-इन शब्दोंके प्रयोगद्वारा, यह सूचित किया है कि अमुक अमुक कथन भद्रवाहुने वचनानुसार लिखा गया है । उन श्लोकोंमेंसे दो श्लोक नमुनेके तौर पर इस प्रकार हैं:—



भगवान, होते हैं। उनके लिए कोई भी विषय ऐसा बाकी नहीं रहता जिसका ज्ञान उन्हें द्वादशांगको छोड़कर किसी दूसरे ग्रंथ द्वारा सम्पादन करना पडे़ । इसलिए उन्हें संपूर्ण विषयोंके पूर्ण ज्ञाता समझना चाहिए। वे, जाननेके मार्ग प्रत्यक्ष परोक्ष-भेदको छोडकर समस्त पदार्थोंको केवल ज्ञानियोंके समान ही जानते और अनुभव करते हैं । ऐसी हालत होते हुए, अ़तकेवलीके द्वारा यदि कोई ग्रंथ रचा जाय तो उसमें केवल-ज्ञानीके समान, उन्हें किसी आधार या प्रमाणके उल्लेख करनेकी जरूरत नहीं है और न द्वाद्शांगको छोड्कर दूसरे किसी ग्रंथसे सहायता लेनेहीकी जरूरत है। उनका वह ग्रंथ एक स्वतंत्र ग्रंथ होना चाहिए। उसमें, खंडनमंडनको छोड्कर, यदि आधार प्रमाणका कोई उल्लेख किया भी जाय-अपने प्रतिपाद्य विषयकी पुष्टिमें किसी वाक्यके उद्धत करनेकी जरूरत भी पैदा हो, तो वह केवली और द्वाद्शांगश्चतको छोड्कर दूसरे किसी व्यक्ति या ग्रंथसे सम्बंध रखनेवाला न होना चाहिए। ऐसा न करके दूसरे ग्रंथों और ग्रंथ-कर्ताओंका उल्लेख करना, उनके आधार पर अपने कथनकी रचना करना, उनके वाक्योंको उद्धत करके अपने ग्रंथका अंग बनाना और किसी खास विषयको, उत्त-मताकी दृष्टिसे, उन दूसरे ग्रंथोमें देखनेकी प्रेरणा करना, यह सब काम अुतकेवली विरुद्ध ही नहीं किन्तु उसको पदके बट्टा लगानेवाला है। ऐसा करना, श्रुत केवलीके लिए, केवली भगवान्, और द्वार्<sup>-</sup> शांग श्रुतका अपमान करनेके बराबर होगा, जिसकी अतकेवली जैसे महर्षियों द्वारा कभी आशा नहीं की जा सकती। चूँकि इस ग्रंथमें स्थानस्थान पर भद्रबाहुका ऐसा ही अयुक्ताचरण प्रगट हुआ है इससे मालूम होता है कि यह गंथ

୪३१

पापासूल्कासु यद्यस्तु यदा देवः प्रवर्षति । प्रशांतं तद्भयं विंद्याद्भद्रबाहुवचो यथा ॥ ३-६५ ॥ योतयंती दिशः सर्वा यदा संध्या प्रदृश्यते । महामेघस्तदा विंद्याद्भद्रवाहुवचो यथा ॥ ७-१६ ॥

इस संपूर्ण कथन और कथन-शैलीसे मालूम होता है कि यह ग्रंथ-अथवा कमसे कम दूसरा खंड भले ही भद्रबाहुश्रुत-इसका केवलीके वचनानुसार लिखा गया हो; परन्तु वह खास भद्रबाहु अतकेवलीका बनाया हुआ नहीं है और चाँकि ऊपर भद्रबाहुके कथनके ' प्रोवाच-उवाच ' ऐसी परोक्षंभुतकी साथ कियाका प्रयोग किया गया है, जिसका यह अर्थ होता है कि वह प्रश्नोत्तररूपकी संपूर्ण घटना ग्रंथकर्ताकी साक्षात् अपनी आँखोंसे देखी हुई नहीं है-वह उस समय मौजूद ही न था-उससे बहुत पहलेकी बीती हुई वह घटना है। इसलिए यह ग्रंथ भद्रबाहु श्रुतकेवलीके किसी साक्षात शिष्य या प्रशिष्यका भी बनाया हुआ नहीं है । इसका सम्पादन बहुत काल पीछे किसी तीसरे ही व्यक्तिद्वारा हुआ है, जिसके समयादिकका निर्णय आगे चलकर किया जायगा । यहाँ पर सिर्फ इतना ही सम-झना चाहिए कि यह ग्रंथ भद्रबाहुका बनाया हुआ या भद्रबाहुके समयका बना हुआ नहीं है।

२ द्वादशांग वाणी अथवा द्वादशांग श्रुतके विषयमें जो कुछ कहा जाता है और जैन-शास्त्रोंमें उसका जैसा कुछ स्वरूप वर्णित है उससे मालूम होता है कि संसारमें कोई भी विद्या या विषय ऐसा नहीं होता जिसका उसमें पूरा पूरा वर्णन न हो और न दूसरा कोई पदार्थ ही ऐसा शेष रहता है जिसका ज्ञान उसकी परि-घिसे बाहर हो । इसलिए संपूर्ण ज्ञान-विज्ञानका उसे एक अनुपम भंडार समझना चाहिए । उसी द्वादशांग श्रुतके असाधारण विद्वान श्रुतकेवली



भद्रबार्हु श्रुतकेवलीका बनाया हुआ नहीं है। नमूनेके तौरपर यहाँ उसका कुछ थोड़ासा परि-चय दिया जाता है। विशेष विचार यथावसर आगे होगा:—

(क) दूसरे खंडके ३७ वें अध्यायमें, वोड़ोंका लक्षण वर्णन करते हुए, घोड़ोंके अरबी आदि १८ मेद बतलाकर लिखा है कि,–उनके लक्षण नीतिके जाननेवाले 'चंद्रवाहन'ने कहे हैं। यथा:---

**ऐरावताश्च काश्मी**रा हया अष्टादशस्मृताः । तेषां च लक्षणान्यूचे नोतिविचंद्रवाहनः ॥ १२६ ॥

इस कथनसे पाया जाता है कि ग्रंथकर्ता ( भद्रबाहु )ने चंदवाहनके कथनको द्वादशांग-के कथनसे उत्तम समझा है और इसी लिए उसके देखनेकी प्रेरणा की है।

( स ) तीसरे खंडमें ' शांतिविधान' नामका १० वाँ अध्याय है, जिसमें दो श्लोक इस प्रका-रसे पाये जाते हैं:—

परिभाषासम्रद्देशे समुद्दिष्ठेन लक्षणात् । तन्मध्ये कारयेत्कुंडं शांतिहोमकियोचितं ॥ १५ ॥ हुताशनस्य मंत्रज्ञः क्रियां संघुक्षणादिकां ।

विदघ्यासारिमाषायां प्रोक्तेन विधिना कमात् ॥ ९६॥

इन दोनों श्लोकोंमें 'परिभाषासमुद्देश' नामके किसी ग्रंथका उल्लेख है। पहले श्लोकमें परिभा-षासमुद्देशमें कहे हुए लक्षणके अनुसार होम-कुंड बनानेकी और दूसरेमें उक्त ग्रंथमें कही हुई विधिके अनुसार संधुक्षणादिक (आग जलाना आदि ) किया करनेकी आज्ञा है। इसी खंडके छढे अध्यायमें, यंत्रोंकी नामावली देते हुए, एक-' यंत्रराज ' नामके शास्त्रका भी उल्लेख किया है और उसके सम्बंधमें लिखा है कि, इस शास्त्र-के जानने मात्रसे बहुधा निमित्तोंका कथन करना आजाता है। यथा:--

यंत्रराजागमे तेषां बिस्तारः प्रतिपादितः । येन विज्ञानमात्रेण निमित्तं बहुघा बदेत् ॥ २६ ॥ ये दोनों ग्रंथ ( परिभाषासमुद्देश और यंत्र- राज ) द्वादशांग श्रुतका कोई अंग न होनेसे दूसरे ही विद्वानोंके बनाये हुए ग्रंथ मालूम होते हैं, जिनका यहाँ आदरके साथ उल्लेस किया गया है और जिनका यह उल्लेस, ग्रंथकर्ताकी दृष्टिसे, उनमें द्वादशांगसे किसी विशिष्टताका होना सूचित करता है।

(ग) पहले खंडके पहले अध्यायमें 'गौत-मसंहिता'को देखकर इस संहिताके कथन करनेकी प्रतिज्ञा की गई है। साथ ही दो स्थानोंपर ये वाक्य और दिये हैं:---

१-आचमनस्वरूपभेदा गौतमसंहितातो ज्ञातव्याः ।

२-पात्रभेदा गौतमसंहितायां द्रष्ठव्याः । भूम्यादि-दानभेदाश्व प्रंथान्तरात् उत्सेयाः ।

इनमें लिखा है कि (१) आचमनक स्वरूप और उसके भेद गौतमसंहितासे जानने चाहिए। (२) पात्रोंके मेद गौतमसंहितामें देखने चाहिए और भूमि आदि दानके भेद दूसरे ग्रंथेंसि मालूम करने चाहिए । इस संपूर्ण कथनसे 'गौतमसांहिता' नामके किसी ग्रंथका स्पष्टोलेख पाया जाता है । गौतमका नाम आते ही पाठकोंके हृदयमें भगवान महावीरके प्रधान गण-धर गौतमस्वामीका खयाल आजाना स्वाभाविक है; परन्तु यह सर्वत्र प्रसिद्ध है कि गौतमस्वामीने द्वादशांग सूत्रोंकी रचना की थी। इसके सिवाय उन्होंने संहिता जैसे किसी अनावश्यक पृथक ग्रंथकी रचना की हो, इस बातको न तो बुद्धि ही स्वीकार करती है और न किसी माननीय प्राचीन आचार्यकी कृतिमें ही उसका उल्लेख पाया जाता है। इस लिए यह 'गौतमसंहिता' गौतमगणधरका बनाया हुआ कोई ग्रंथ नहीं है। यदि ऐसा कहा जाय कि संपूर्ण द्वाद्शांग-सूत्रों या द्वाद्शांग अतका नाम ही 'गौतमसंहिता' है तो यह बात भी नहीं बन सकती। क्योंकि ऊपर उद्धत किये हुए दूसरे वाक्यमें भूमि आदि



दानके मेदोंको ग्रंथान्तरसे जाननेकी प्रेरणा की गई हैं; जिससे साफ माळूम होता है कि गाँतम-संहितामें उनका कथन नहीं था तभी ऐसा कह-नेकी जरूरत पैदा हुई और इसलिए दादशांग-के लक्षणानुसार ऐसे अधूरे ग्रंथका नाम, जिसमें दानके मेदोंका भी वर्णन न हो, 'दादशांगश्चत' नहीं हो सकता । बहुत संभव है कि इस संहिता-का अवतार भी भद्रबाहुसंहिताके समान ही हुआ हो, अथवा यहाँ पर यह नाम दिये जानेका कोई दूसरा ही कारण हो ।

( घ ) एक स्थानपर, इस ग्रंथमें, ' जटिल-केश ' नामके किसी विद्वानका उल्लेख मिलता है, जो इस प्रकार हैं:---

रविवाराद्या क्रमतो वाराः स्युः कथितजटिलकेशादेः । वारा मंदस्य पुनर्दयादाशी विषस्यापि ॥३–१०-१७३॥ इन्द्रानिलयमयक्षत्रितयनदहनाब्धिरक्षसां हरितः । इह कथित जटिलकेशप्रस्तीनां स्युः क्रमेण दिशः-॥१७४॥

इन उल्लेख वाक्योंमें लिखा है कि रविवारा-दिकके कमसे वारोंका और इन्द्रादिकके कमसे दिशाओंका कथन जटिलकेशादिकका कहा हुआ है, जिसको यहाँ नागपूजाविधिमें, प्रमाण माना है। इससे या तो दादशांगश्रुतका इस विषयमें मौन पाया जाता है अथवा यह नतीजा निकलता है कि ग्रंथकर्ताने उसके कथनकी अवहेलना की है।

( ङ) तीसरे खंडके आठवें अध्यायमें उत्पातोंके भेदोंका वर्णन करते हुए लिखा है:—\_\_\_\_

एतेषां वेदपंचाशद्धेदानां वर्णनं पृथक् ।

कथितं पंचमे खंडे कुमारेण सुविन्दुना ॥ १४ ॥

अर्थात्-इन उत्पातोंके ५४ भेदोंका अलग अलग वर्णन कुमारविन्दुने पाँचवें खंडमें किया है। इससे साफ ज़ाहिर है।कि ग्रंथकर्ताने कुमार-विन्दुके कथनको दाद्शांगसे श्रेष्ठ और विशिष्ट समझा है तभी उसको देखनेकी इस प्रकारसे प्रेरणा की गई है। साथ ही, यह भी मालूम होता है कि कुमारविन्दुने भी कोई संहिता जैसा ग्रंथ बनाया है जिसमें पाँच खंड जरूर हैं। जैनहितैषीके छद्वे भागमें ' दिगम्बर जैन-ग्रंथकर्ता और उनके ग्रंथ ' नामकी जो बृहत सूची प्रकाशित हुई है उसमें भी कुमार-विन्दुके नामके साथ ' जिनसंहिता ' का उल्लेख किया है। यह संहिता अभीतक मेरे देखनेमें नहीं आई; परँतु जहाँतक मैं समझता हूँ 'कुमारविन्दु ' नामके कोई ग्रंथकर्ता जैनविद्वान भद्रवाहु श्रुत-केवलीसे पहले नहीं हुए। अस्तु । द्वादशांग श्रुत और श्रुतकेवलीक स्वरूपका विचार करते हुए, इन सब कथनोंपरसे यह ग्रंथ भद्रवाहुश्रुतकेवली-का बनाया हुआ प्रतीत नहीं होता।

३ भद्रबाहु श्रुतकेवली राजा श्रेणिकसे लगभग १२५ वर्ष पीछे हुए हैं । इसलिए राजा श्रेणिकसे उनका कभी साक्षात्कार नहीं हो स-कता; परन्तु इस ग्रंथके दूसरे खंडमें, एक स्थान-पर, दरिद्रयोगका वर्णन करते हुए, उन्हें साक्षात् राजा श्रेणिकसे मिला दिया है और लिख दिया है कि यह कथन भद्रबाहु मुनिने राजा श्रेणिकके प्रश्नके उत्तरमें किया है । यथा:—

अथातः संप्रवक्ष्यामि दारिदं दुःखकारणं । लमाधिपे रिष्कगते रिष्केशे लप्रमागते ॥अ०४ १ श्रो० ६५. मारकेशयुते दृष्टे जातः स्यानिर्धनो नरः । भद्रबाहुमुनिप्रोक्तः नृपश्रेणिकप्रश्नतः ॥–६६ ॥ पाठक समझ सकते हैं कि ऐसा मोटा झूठ और ऐसा असत्य उद्घेस क्या कभी भद्रबाहुश्रुतकेवली जैसे मुनियोंका हो सकता है ? कभी नहीं । मुनि तो मुनि साधारण धर्मात्मा गृहस्थका मी यह कार्य नहीं हो सकता । इससे यंथकर्ताका, असत्यवक्तृत्व और छल पाया जाता है । साथ ही, यह भी माऌम होता है कि वे कोई ऐसे ही योग्य व्यक्ति थे जिनको



भद्रबाहु और राजा श्रेणिकके समयतककी भी खबर नहीं थी। हिन्दुओंके यहाँ ' बृह-त्पाराशरी होरा' नामका एक बहुत बड़ा ज्योति-षका ग्रंथ है। इस ग्रंथके २१ वें अध्यायमें, दरिद्रयोगका वर्णन करते हुए, सबसे पहले जो श्लोक दिया है वह इस प्रकार हैं:---

" लप्नेशे वै रिष्फगते रिष्फेशे लप्तमागते ।

मारकेशयुते दृष्टे जातः स्यानिर्धनो नरः ॥ १ ॥

ऊपर उद्भूत किये हुए संहिताके दोनों पद्योंमेंसे पहले पद्यका पूर्वार्ध और दूसरे पद्यका उत्तरार्ध अलग कर देनेसे यही श्लोक शेष रह जाता है। सिर्फ ' लग्नेशे वै ' के स्थानमें ' लग्ना-धिपे ' का परिवर्तन है। इस श्लोकके आगे पीछे लगे हुए उपर्युक्त दोनों आधे आधे पद्य बहुत ही खटकते है और असम्बद्ध मालूम होते हैं। दूसरे पद्यका उत्तरार्ध तो बहुत ही असम्बद्ध जान पड़ता है। उसके आगे इस प्रकरणके ९ पद्य और दिये हैं, जो उक्त होराके प्रकरणमें भी श्लोक नं॰ १ के बाद पाये जाते हैं। इससे माळूम होता है कि सांहिताका यह सब प्रकरण उक्त होरा ग्रंथसे उठाकर रक्ला गया है और उसे भद्रबाहुका बनानेकी चेष्टा की गई है। इस प्रकारकी चेष्टा अन्यत्र भी पाई जाती है और इस 'पाराशरी होरा'से और भी बहुतसे श्लोकों-का संग्रह किया गया है जिसका पारिचय पाठ-कोंको अगले लेखमें कराया जायगा ।

४ इस ग्रंथके दूसरे ज्योतिषखंडमें-केवलकाल नामके ३४ वें अध्यायमें-पंचम कालका वर्णन करते हुए, शक, विक्रम और प्रथम कल्कीका भी कुछ थोड़ासा वर्णन दिया है जिसका हिन्दी आशय इस प्रकार है:---

" वर्धमानस्वामीको मुक्ति प्राप्त होनेपर ६०५ वर्ष और पाँच महीने छोड़कर प्रसिद्ध ज्ञकराजा इआ ( अभवत् )। उससे ज्ञाक संवत् प्रवर्तेगा

( प्रवर्त्स्याति ) । ४७० वर्षसे ( ? ) प्रभु विकम राजा उज्जयिनीमें अपना संवत् चलावेगा ( वर्त-यिष्यति ) । शक राजाके बाद ३९४ वर्ष और सात महीने बीतनेपर सद्धर्मका द्वेषी और ७० वर्षकी आयुका धारक 'चतुर्मुख ' नामका पहला कल्की हुआ ( आसीत् )। उसने एक दिन अजितभूम नामके मंत्रीको यह आज्ञा की ( आादिशत् ) कि ' पृथ्वी पर निंग्रंथमुनि हमारे अधीन नहीं हैं। ' उनके पाणिपात्रमें सबसे पहले जो ग्रास रक्खा जाय उसे तुम करके तौर पर ग्रहण करो। इस नरककी कारणभूत आज्ञा-को सुनकर मूढ्वुद्धि मंत्रीने वैसा ही किया ( अकरोत् ) । इस उपद्रवके कारण मुनिजन राजासे व्याकुल हुए ( आसन् ), उस उपसर्गको जानकर जिनशासनके रक्षक असुरेन्द्र चतु-र्मुखको मार डालेंगे ( हनिष्यान्ति )। तब वह पापात्मा कल्की मरकर अपने पापकी वजहसे समस्त दुःखोंकी खान पहले नरकमें गया (गतः)। उसी समय कल्कीका जयध्वजनामका पुत्र सुरेन्द्रके भयसे सुरेन्द्रके किये हुए जिन-शासनके माहात्म्यको प्रत्यक्ष देखकर और काललब्धिके द्वारा सम्यक्त्वको पाकर अपनी सेना और बन्धुजनादि सहित सुरेन्द्रकी शरण गया ( जगाम ) ॥ ४७-५७ ॥ "

ऊपरके इस वर्णनको पड़कर निःसन्देह पाठकोंको कौतुक होगा ! उन्हें इसमें भूत काल और भविष्यत कालकी कियाओंका बढ़ा ही विलक्षण योग देखनेमें आयगा । साथ ही, ग्रंथकर्ताकी योग्यताका भी अच्छा परिच-य मिल जायगा । परन्तु यहाँ ग्रंथकर्ताकी योग्य-ताका पार्र्चिय कराना इष्ट न ही है-इसका विशेष परिचय दूसरे लेख द्वारा कर या जायगा, यहाँपर सिर्फ यह देखनकी जरूरत हे कि इस वर्णनसे ग्रंथके सम्बंधमें किस जाका पता, चलता है ।



पता इस बातका चलता है कि यह ग्रंथ भद्रबाहु ञ्चतकेवलीका बनाया हुआ न होकर शक संवत् २९५ अथवा विकम सं० ५२० से भी पीछेका बना हुआ है। यही वजह है कि इसमें उक्त समयसे पहलेकी घटनाओं ( प्रथमकल्कीका होना आदि)का उल्लेस भूतकालकी कियाओं द्वारा पाया जाता है। ऊपरका सारा वर्णन भूत-कालकी कियाओंसे भरा हुआ है-उसका प्रारंभ भी भूतकालकी कियासे हुआ है और अन्त भी भूतकालकी कियासे हुआ है को बिल कालक स्ताक है किया के सा स्त करोके लिए मूल

त्यक्त्वा संवत्सरान्पंचाधिकषट्संमितान् । पंचमासयुतान्मुक्तिं वर्द्धमाने गते सति ॥ ४७ ॥ शकराजोऽभवत् ख्यातः तेन शाकः प्रवर्त्स्यति । चतुर्वर्षशतैः सप्तत्यधिकैर्विकमो नृपः । उजयिन्यां प्रभुः स्वस्य वत्सरं वर्तयिष्यति ॥ ४८ ॥ उपसर्ग विदित्वा तं मुनीनामसुराधिपः । चतुर्मुर्ख द्दनिष्यन्ति जिनशासनरक्षकः ॥ ५४ ॥

इनमेंसे दूसरा श्लोक (नं० ४८) वास्तवमें डेढ़ श्लोक है। उसके पूर्वार्धका सम्बंध पहले श्लोक (नं. ४७) से मिलता है; परन्तु शेष दोनों अर्घ भागोंका कोई सम्बंध ठीक नहीं बैठता। 'त्यक्त्वा' शब्दके साथ 'चतुर्वर्षशतैः सप्तत्य-धिकैः' इन पदोंका कुछ भी मेल नहीं है। इसी प्रकार 'अभवत्' के साथ 'प्रवर्त्स्यति' कियाका भी कोई मेल नहीं है। प्रवर्त्त किया-का संबंध ठीक बैठ सकता है। तीसरे श्लोक (नं० ५४) में 'हनिष्यन्ति' यह किया बहु-यचनात्मक है और इसका कर्ता 'असुराधिपः' एक वचनात्मक दिया है। इससे कियाका यह प्रयोग गलत है। यदि इस कियाको एक वच- नकी किया 'हनिष्यति' समझ लिया जाय तो भी काम नहीं चलता उससे छंद्मंग होता है। इस लिए यह किया किसी तरह भी ठीक नहीं बैठती । इसके स्थानमें परोक्षमृतकी क्रियाको लिये हुए 'जधानेति ' पदका प्रयोग बहुत ठीक हो सकता है और उससे आगे पीछेका सारा सम्बन्ध मिल जाता है। परंतु यहाँ ऐसा नहीं है । अस्तु । इन्हीं सब बातोंसे यह कथन एक विरुक्षण कथन होगया है। अन्यथा, ग्रंथमें, इसके आगे 'जलमंथन ' नामके कल्कीका, जिसका अवतार अभीतक भी नहीं हुआ–पाँचवे कालके अन्तमें होना कहा जाता है-जो वर्णन दिया है उसमें इस प्रकारकी विरुक्षणता नहीं है । उसका सारा वर्णन भविष्यत् कालकी क्रिया-ओंको लिये हुए है। तब यह प्रश्न सहज ही उठ सकता है कि इसी वर्णनके साथ यह विलक्षणता क्यों है ? इसका कोई कारण जरूर होना चाहिए। मेरे खयालमें कारण यह है कि यह सारा प्रकरण ही नहीं बल्कि संभवतः सारा अध्याय किसी ऐसे पुराणादिक ग्रंथसे रक्ला गया है जो विक्रम उठाकर यहाँ संवत् ५३० से बहुत पीछेका बना हआ था । ग्रंथकर्ताने ऊपरके वर्णनका भद्रबाहुके साथ सम्बंध मिलाने और उसे भद्रबाहुकी भाविष्यद्वाणी प्रगट करनेके लिए उसमें भवि-ष्यत्कालकी क्रियाओंका परिवर्तन किया है। परंतु मालूम होता है कि वह सब कियाओंको यथेष्ट रीतिसे बदल नहीं सका। इसीसे इस वर्णनमें इस प्रकारकी विलक्षणता और असम्ब-द्धताका प्रादुर्भाव हुआ है। मेरा यह उपर्युक्त खयाल और भी हट्ताको प्राप्त होता है। जब कि इस अध्य यके अन्तमें यह श्लोक देख-नको मिलता है:---

इत्येतत्कालचकं च केवलं अमणान्वितं ।

षड्भेदं संपरिज्ञायशिवं साधयतं नृप ॥ १२४ ॥ इस श्लोकमें लिखा है कि-हे राजन इस प्रकारसे केवल भ्रमणको लिये हुए इस छह भेदोंवाले कालचक्रको भले प्रकार जानकर तुम अपना कल्याण साधन करो । यहाँ पर पाठकोंको यह बतला देना जरूरी है कि इस ग्रंथमें इससे पहले किसी राजाका कोई संबंध नहीं है और न किसी राजाके प्रश्नपर इस ग्रंथकी रचना की गई है, जिसको सम्बोधन करके यहाँपर यह वाक्य कहा जाता । इसलिए यह वाक्य यहाँ पर बिलकुल असम्बद्ध है और इस बातको सूचित करता है कि यह प्रकरण किसी ऐसे पुराणादिक ग्रंथसे उठाकर रक्खा गया है जो वि० सं० ५३० के बादका बना हुआ है और जिसमें किसी राजाको लक्ष्य करके अथवा उसके प्रश्नपर इस सारे कथ-नकी रचना की गई है और इसलिए यह उस ग्रंथसे भी बादका बना हुआ है।

५ एक स्थानपर, दूसरे खंडमें, निमित्ता-ध्यायका वर्णन करते हुए, ग्रंथकर्ताने यह प्रतिज्ञा-वाक्य दिया हैः---

पूर्वाचार्येर्थथा प्रोक्तं दुर्गादेलादिभिर्यथा। गृहीत्वा तदभिप्रायं तथा रिष्टं वदाम्यहम्॥३०-१०॥

अर्थात्-' दुर्गादि और एठादिक नामके पूर्वाचार्योंने रिष्टसंबंधमें जैसा कुछ वर्णन किया है उसके आभिप्रायको ठेकर मैं वैसे ही यह रिष्टका कथन करता हूँ ' । इस प्रतिज्ञावाक्यसे स्पष्ट है कि प्रंथकर्ताने दुर्गादिक और एठादिक नामके आचार्योंको ' पूर्वाचार्य ' माना है । वे ग्रंथकर्तासे पहठे होगये हैं और उन्होंने रिष्ट या आरिष्टके सम्बंधमें कोई गंथ ाठिसे हैं ाजनके आधार गंथकर्ताने यहाँ कथनकी प्रतिज्ञा की है । ऐसी हाठतमें उक्त आचार्यों और उनके गंथोंकी स्रोज ठगानेकी जुरूरत पैदा

हुई । खोज लगानेसे मालूम हुआ कि भद्रबाहु श्रुतकेवलीसे पहले इस नामके कोई भी उल्लेख योग्य आचार्य नहीं हुए । एक एलाचार्य मग-वत्कुन्द्कुन्दाचार्यका दूसरा नाम है । दूसरे एलाचार्य चित्रकृटपुरानेवासी कहे जाते हैं जिनसे वीरसेनाचार्यने सिद्धान्तशास्त्र पढा था और जिनका उल्लेख इन्द्रनन्दिने अपने 'श्रता-वतार ' ग्रंथमें किया है । तीसरे एलाचार्य भट्टारक हैं, जिनका नाम 'दि० जैनग्रंथकर्ता और उनके ग्रन्थ ' नामकी सूचीमें दुर्ज है, और जिनके नामके साथ उनके बनाये हुए ग्रंथोंमें सिर्फ ' ज्वालामालिनी कल्प ' नामके किसी ग्रंथका उल्लेख है। ये तीनों एलाचार्य भद्रबाहु अतकेवलीसे उत्तरोत्तर कई कई शताब्दी बाद हुए माने जाते हैं । इनमेंसे किसी भी आचार्यका बनाया हआ रिष्ट-विषयका कोई ग्रंथ उपलब्ध नहीं हआ। ' दुर्ग ' नामके आचार्यकी खोज लगाते हुए ' जैनग्रंथावली ' से मालूम हुआ कि ' दुर्ग-देव ' नामके किसी जैनाचार्यने ' रिष्टसमुच्चय,' नामका कोई ग्रंथ बनाया है और वह ग्रंथ जैनि-योंके किसी भी प्रसिद्ध भंडारमें न होकर ' दकन कालिज पना ' की लायबेरीमें मौजूद है । चुँकि यह ग्रंथ उसी विषयसे सम्बंध रखता था जिसके कथनकी प्रतिज्ञाका ऊपर उल्लेख है इस लिए इसको मँगानेकी कोशिश की गई। अन्तको, श्रीयुत पं० नाथूरामजी प्रेमीने अपने मित्र श्रीयुत मोहनलाल दलीचंदजी देसाई, वकील बम्बई हाईकोर्टकी मार्फत पुनाकी लायबेरीसे उक्त ग्रंथको मँगाकर उसे मेरे पास भेज देनेकी कपा की । देखनेसे मालम हुआ कि ग्रंथ प्राक्वत भाषामें है, उसमें २६० ( २५८+२ ) गाथायें हैं और उसकी वह प्रति एक पुरानी और जीर्ण-शीर्ण है । बडी सावधानीसे संहिताके साथ उसका मिलान किया गया और मिलानसे

जैनहिंतेषी



निश्चय हुआ कि, ऊपरके प्रतिज्ञावाक्यमें जिन ' हुर्ग ' नामके आचार्यका उछेल है वे निःस-न्देह ये ही ' दुर्गदेव ' हैं और इनके इसी ' रिष्टसमुच्चय ' शास्त्रके आधार पर संहिताके इस प्रकरणकी प्रधानतासे रचना हुई है । वास्तवमें इस शास्त्रकी १०० से भी अधिक गाथाओंका आशय और अनुवाद इस संहितामें पाया जाता है । अनुवादमें बहुधा मूलके शब्दोंका अनुकरण है और इस लिए अनेक स्थानों पर, जहाँ छंद भी एक है, वह मूलका छायामात्र हो गया है । नमूनेके तौर पर यहाँ दोनों ग्रंथोंसे कुछ पद्य उद्धृत किये जाते हैं जिससे इस विषयका पाठकोंको अच्छा अनुभव हो जायः---

१--करचरणेसु अ तोयं, दिन्नं परिसुसइ जस्स निब्भंतं । सो जीवइ दियह तयं, इह कहिअं पुव्वसूरीहिं ॥ ३१ ॥ ( रिष्टस॰ )

पाणिपादे। परि क्षिप्तं तोयं शीघ्रं विशुष्यति ।

दिनत्रयं च तस्यायुः कथितं पूर्वसूरिभिः ॥ १८ ॥ ( भद्र० संहिता )

२-बीआए ससिबिब, नियइ तिसिंगं च सिंगपारेहोणं। उचरग्मि धुमछायं, अह खंडं सो न जीवेइ ॥ ६५ ॥ ( रि॰ सं )

ाद्वेतीयायाः शाशिबिंबं, पर्द्येत्रिशृंगं च शृंगपरिहीनं । उपरि सधूमच्छायं, खंडं वा तस्य गतमायुः ॥ ४३ ॥ ( संहिता )

३-अहव मयंकविहाणं, मलिणं चंदं च पुरिससारित्यं।

सो जीयइ मासमेगं, इय दिहं पुव्वसूरीहिं ॥ ६६ ॥ ( रि॰ सं )

अथवा मृगांकहीनं, मलिनं चंद्रं च पुरुषसादरयं । प्राणी पर्स्याते नूनं, मासादूर्ध्वे भवान्तरं याति ॥ ४४॥ ( संहि• )

४-इय मंतियसव्वंगो, मंती जोएउ तत्थ वर छायं। सुहदियहे पुव्वण्हे, जलहरपवणेण परिहीणे ७१ (रि०)

इति मंत्रितसवोंगो, मंत्री पर्श्यंत्ररस्य वरछायां । शुभीदवसे पूर्वाण्डे, जलधरपवनेन परिहीनं ४९ (संहिता)

दुर्गदेवका यह ' रिष्टसमुच्चय ' शास्त्र विकम संवत् १०८९ का बना हुआ है। जैसा कि इसकी प्रशस्तिमें दिये हुए निम्न पयसे प्रगट हैं:--संवत्यर इगसहसे बोलीणे नवयसीइ संजुत्ते सावणसुके यारसि दियहम्मि मूल रिक्खम्मि २५७ दुर्गदेवका समय मालूम हो जानेसे, ग्रंथमुलसे ही, यह विषय बिलकुल साफ हो जाता है और इसमें कोई संदेह बाकी नहीं रहता कि यह भद्रबाहुसंहिता ग्रंथ भद्रबाहु श्रुतकेव-वलीका बनाया हुआ नहीं है, न उनके और न वि॰ सं॰ १०८९ से पहलेहीका बना हुआ है। बल्कि उक्त संवत्से बादका-विकमकी ११ वीं इाताब्दीसे पीछेका-बना हुआ है और किसी ऐसे व्यक्तिद्वारा बनाया गया है जो विशेष बुद्धिमान न हो कर साधारण मोटी अकलका आदमी था । यही वजह है कि उसे ग्रंथमें उक्त प्रतिज्ञावाक्यको रखते हुए यह खयाल नहीं आया कि मैं इस ग्रंथको भद्रबाहु श्रुतकेवलीके नामसे बना रहा हॅं-उसमें १२ सो वर्ष पीछे होनेवाले विद्वानका नाम और उसके ग्रंथका प्रमाण न आना चाहिए।मालूम होता है कि ग्रंथकर्ताने जिस प्रकार अन्य अनेक प्रकरणोंको दुसरे ग्रंथोंसे उठाकर रक्ला है उसी प्रकार यहे रिष्टकथन या कालज्ञानका प्रकरण भी उसने किसी दुसरे ग्रंथसे उठाकर रक्ला है और उसे इसके उक्त बदलने या निकाल देनेका प्रतिज्ञावाक्यको स्मरण नहीं रहा । सच है ' झूठ छिपायेसे नहीं छिपता '। फारसीकी यह कहावत यहाँ बिलकुल सत्य मालूम होती है कि ' द्रोग गोरा हाफजा न बाशद '-अर्थात् असत्यवकामें धारणा और स्मरणशक्तिकी त्रुटि होती है । वह प्रायः पूर्वापरका यथेष्ट संबंध सोचे बिना मुँहसे जो आता है निकाल देता है। उसे अपना

Ş



असत्य छिपानेके लिए आगे पीछेके कथनका ठीक सम्बन्ध उपस्थित नहीं रहता-इस बातका पुरा खयाल नहीं रहता कि मैंने अभी क्या कहा था और अब क्या कह रहा हूँ। मेरा यह कथन पहले कथनके अनुकूल है या प्रतिकूल-इस लिए वह पकड़में आ जाता है और उसका सारा झूठ खुल जाता है। ठीक यही हालत कूट लेखकों और जाली ग्रंथ बनानेवालोंकी होती है। वे भी असत्यवक्ता हैं। उन्हें भी इस प्रकारकी बातोंका पूरा ध्यान नहीं रहता और इस लिए एक न एक दिन उन्हींकी कृतिसे उनका वह सब कूट और जाल पकडा जाता है और सर्व साधारण पर खुळ जाता है। यही सब यहाँ पर भी हुआ है । इसमें पाठकोंको कुछ आश्चर्य करनेकी जरूरत नहीं है । आश्चर्य उन विद्वानोंकी बुद्धि पर होना चाहिए जो ऐसे ग्रंथको भी भद्रबाहु अतकेवलीका बनाया हुआ मान बैठे हैं। अस्तु । अब इस लेखमें आगे यह दिखलाया जायगा कि यह ग्रंथ विक्रमकी ११ वीं शताब्दीसे कितने पीछेका बना हुआ है।

६ वसुनन्दि आचार्यका बनाया हुआ ' प्रतिष्ठासारसंग्रह ' नामका एक प्रसिद्ध प्रतिष्ठापाठ है। इस प्रातिष्ठापाठके दूसरे परि-च्छेदमें ६२ श्लोक हैं, जिनमें ' लग्नशुद्धि ' का वर्णन है और तीसरे परिच्छेदमें ८८ श्लोक हैं, जिनमें ' वास्तुशास्त्र ' का निरूपण है। दूसरे परिच्छेदके श्लोकोंमेंसे लगभग ५० श्लोक और तीसरे परिच्छेदके श्लोकोंमेंसे लगभग ५० श्लोक और तीसरे परिच्छेदके श्लोकोंमेंसे लगभग ५० श्लोक इस ग्रंथके दूसरे संढमें कमशाः 'मुहूर्त ' और ' वास्तु ' नामके अध्यायोंमें उठाकर रक्से गये हैं। उनमेंसे दो श्लोक नमूनेके तौर पर इस प्रकार हैं:---

#### पु**नर्वसूत्तरापुष्पहस्**तश्रवणरेवती-।

रोहिण्यश्विमृगर्द्वेषु प्रतिष्ठां कारयेत्सदा ॥२७-११॥

जन्मनिष्कमणस्थानज्ञाननिर्वाणभूमिषु ।

जैनहितैषी ।

अन्येषु पुण्यदेशेषु नदीकूलनगेषु च ॥ ३५-४ ॥ इनमेंसे पहला श्लोक उक्त प्रतिष्ठापाठके दूसरे परिच्छेदमें नं० ५ पर और दूसरा श्लोक तीसरे परिच्छेदमें नं० ३ पर दर्ज है । इससे प्रगट है कि यह ग्रंथ 'प्रतिष्ठासारसंग्रह' से पीछेका बना हुआ है । इस प्रतिष्ठापाठके कर्ता वसुनन्दिका समय विकमकी १२ वीं १३ वीं शताब्दी पाया जाता है । इसलिए यह ग्रंथ, जिसमें वसुनन्दिके वचनोंका उल्लेल है, वसुनान्दिसे पहलेका न होकर विकमकी १२वीं शताब्दीके बादका बना हुआ है।

७ पंडित आशाधर और उनके बनाये हुए 'सागारधर्मामृत' से पाठक जरूर परिचित होंगे । सागारधर्मामृत अपने टाइपका एक अलग ही ग्रंथ है । इस ग्रंथके बहुतसे पद्य संहिताके पहले खंडमें पाये जाते हैं, जिनमेंसे दो पद्य इस प्रकार हैं:—

धर्म यशः शर्म च सेवमानाः केप्येकशः जन्म विदुः ऋतार्थम् । अन्ये द्विशो विद्म वयं त्वमोघा– न्यहानि यान्ति त्रयसेवयेव ॥ ३-३६३ ॥

निर्व्याजया मनोइत्या सानुइत्या गुरोर्मनः ॥

प्रविश्य राजवच्छश्वदिनयेनानुरंजयेत् ॥ १०-७२ इनमेंसे पहला पद्य सागारधर्मामृतके पहले अध्या-यका १४ वाँ और दूसरा पद्य दूसरे अध्यायका ४६ वाँ पद्य है । इससे साफ जाहिर है कि यह संहिता सागारधर्मामृतके बादकी बनी हुई है । सागारधर्मामृतको पं० आज्ञाधरजीने टीकासहित बनाकर विकमसंवत् १२९६ में समाप्त किया है । इसलिए यह संहिता भी उक्त संवत्के बादकी-विकमकी १२ वीं शताब्दीसे पीछेकी-बनी हुई है ।

८ इस ग्रंथके तीसरे खंडमें, '' फल ' नामक नौवें अध्यायका वर्णन करते हुए, सबसे पहले जो श्लोक दिया है वह इस प्रकार है:---



प्रणम्य वर्धमानं च जगदानंददायकम् । प्रणिधाय मनो राजन् सर्वेषां शृणु तत्फल्रम् ॥ १ ॥

यह श्लोक बडा ही विलक्षण है। इसमें लिखा है कि-'जगतको आनंद देनेवाले वर्धमानको नम-स्कार करके (क्या कहता हूँ, ऐसी प्रतिज्ञा, आगे कुछ नहीं ) हे राजन् तुम उन सबका फल चित्त लगाकर सुनो ।' परन्तु इससे यह मालूम न हुआ कि राजा कौन, जिसको सम्बोधन करके कहा गया और वे सब कौन, जिनका फल सनाया जाता है। ग्रंथमें इससे पहले कोई भी ऐसा प्रकरण या प्रसंग नहीं है जिसका इस श्लोकके 'राजन' और 'तत' शब्दोंसे सम्बन्ध हो सके। इस लिए यह श्लोक यहाँपर बिलकुल भदा और निरा असम्बद्ध मालूम होता है।इसके आगे ग्रंथमें, श्लोक नं० १८ तक उन १६ स्वमोंके फलका वर्णन है जिनका सम्बन्ध राजा चंद्रगुप्तसे कहा जाता है और जिनका उल्लेख रत्ननन्दिने अपने 'भद्रबाहुचरित्र' में किया है । स्वमोंका यह सब फल-वर्णन प्राय: उन्हीं शब्दोंमें दिया है जिनमें कि वह उक्त भद्रबाहुचरित्रके दूसरे परिच्छेदमें श्लोक नं० ३२ से ४८ तक पाया जाता है। सिर्फ किसी किसी श्लोकमें दो एक शब्दोंका अनावश्यक परिवर्तन किया गया है। जैसा कि नीचे लिखे दो नमूनोंसे प्रगट हैं:---

१-रवेरस्तमनालोकात्कालेऽत्र पंचमेऽशुभे ।

एकादशांगपूर्वादिश्रुतं हीनत्वमेष्यति ॥ ३२ ॥

—भद्रबाहुचरित्र ।

भद्रबाहुसंहिताके उक्त 'फल' नामके अध्यायमें यही श्लोक नं० ३ पर दिया है। सिर्फ ' रवे-रस्तमनालोकात् 'के स्थानमें ' स्वप्ने सूर्या-स्तावलोकात्' बदला हुआ है।

२--तुंगमातंगमासीनशाखामृगनिरीक्षणात् ।

राज्यंहीना विधास्यन्ति कुकुला न च बाहुजाः॥४३॥

ँ भद्रबाहुसंहिताके उक्त अध्यायमें यह भद्रबाहु-चरित्रका श्लोक नं० १३ पर दिया है। सिर्फ 'बाहुजाः' के स्थानमें उसका पयायवाचक पद 'क्षत्रियाः ' बनाया गया है। भद्रबाहुचरित्रमें, इस फलवर्णनसे पहले, राजा चंद्रगुप्त और उसके स्वप्तादिकोंका सब संबंध देकर उसके बाद नीचे ।लिखा वाक्य दिया है, जिससे वहाँ पर 'राजन' और 'तत् ' शब्दोंका सम्बंध ठीक बैठता है और उस वाक्यमें भी कोई असम्बद्धता मालूम नहीं होती:---

प्रणिधाय मनो राजन समाकर्णय तत्फलम् ॥३१॥ यह वही वाक्य है जो जरासे गैरज़रूरी परिवर्तनके साथ ऊपर उद्धृत किये हुए श्लोक नं० १ का उत्तरार्ध बनाया गया है। इन सब बातोंसे जाहिर है कि यह सब प्रकरण रत्ननान्दिके भद्रबाहुचरित्रसे उठाकर यहाँ रक्खा गया है और इसलिए यह ग्रंथ उक्त भद्रबाहुचरित्रसे पीछेका बना हुआ है । रत्ननन्दिका भद्रबाहुचरित्र विक-मकी १६ वीं शताब्दीके अन्तका या १७ वीं शताब्दीके शुरूका बना हुआ माना जाता है । परन्तु इसमें तो किसीको कोई सन्देह नहीं है कि वह वि० सं० १५२७ के बाद का बना हुआ जरूर है । क्योंकि उसके चौथे अधिकारमें इस संवत्का लुंकामत ( हूँढ़ियामत ) की उत्पत्तिकथनके साथ उल्लेख किया है \*। ऐसी हालतमें यह ग्रंथ भी वि॰ सं॰ १५२७ से पीछेका बना हुआ है, इसमें कुछ संदेह नहीं हो सकता।

९ हिन्दुओंके ज्योतिष ग्रंथोंमें 'ताजिक नीलकंठी 'नामका एक प्रसिद्ध ग्रंथ है। यह अनन्तदैवज्ञके पुत्र 'नीलकंठ 'नामके प्रसिद्ध विद्वानका बनाया हुआ है। इसके बहुतसे पद्य संहिताके दूसरे खंडमें-'विरोध 'नामके ४३ वे अध्यायमें-कुछ परिवर्तनके साथ पाये जाते

\* यथाः– मृते विकमभूपाले सप्तर्बिशतिसंयुते दशपंचशतेऽब्दानामतीते शृणुता परम् ॥ १५७ ॥ लुंकामतमभूदेकं लोपकं धर्मकर्मणः । देशेऽत्रगौर्जरे स्थाते विद्वेत्ताजितनिर्भरे ॥ १५८ ॥



परिवर्तित रूप हैं । ताजिकग्रंथोंकी उत्पत्ति यवन-ज्योतिष परसे हुई है, जिसको बहुत अधिक समय नहीं बीता, इसलिए इन शब्दोंको यवन-ज्योतिषमें प्रयुक्त संज्ञाओंके अपभ्रंशरूप समझना चाहिए । दूसरे पद्योंमें 'इत्थिसाल ' ( इत्तिसाल ) आदि और भी इस प्रकारके अनेक शब्दोंका प्रयोग पाया जाता है । अस्तु । इन सब बातोंसे मालूम होता है कि संहितामें यह सब प्रकरण या तो नीलकंठीसे परिवर्तित करके रक्खा गया है अथवा किसी ऐसे ग्रंथसे उठाकर रक्ला गया है जो नीलकंठी परसे बना है और इस लिए यह संहिता ' ताजिक नीलकंठी ' से पीछे बनी हुई है, इसमें कोई संदेह नहीं रहता । नील-कंठका समय विक्रमकी १७ वीं शताब्दीका पूर्वार्ध है। उनके पुत्र गोविन्दु दैवज्ञने, अपनी ३४ वर्षकी अवस्थामें, 'मुहुर्ताचिन्तामाणि ' पर ' पीयूषधारा ' नामकी एक विस्तृत टीका लिसी है और उसे शक सं० १५२५ अर्थात वि० से० १६६० में बनाकर समाप्त किया है। इस समयसे लगभग २० वर्ष पहलेका समय ताजिक नीलकंठीके बननेका अनुमान किया जाता है और इस लिए कहना पड़ता है कि यह संहिता विकम सं० १६४० के बादकी बनी हुई है।

१० इस ग्रन्थके दूसरे खंडमें, २७ वें अध्यायका प्रारंभ करते हुए सबसे पहले यह वाक्य दिया है:---

" तत्रादें। च मुहूर्तानां संग्रहः क्रियते मया ॥ "

यचापि इस वाक्यमें आये हुए 'तत्रांदेंगे ' राब्दोंका ग्रंथ भरमें पहलेके किसी भी कथनसे कोई सम्बंध नहीं है और इस लिए वे कथनकी असम्बद्धताको प्रगट करते हुए इस बातको सुचित करते हैं कि यह वाक्य किसी दूसरे

9 इसका अर्थ होता है-वहाँ,आदिमें, उसके आदिमें, अथवा उनमें सबसे पहले ।

हैं। यहाँ पर उनमेंसे कुछ पद्य, उदाहरणके तौर पर, उन पद्योंके साथ प्रकाशित किये जाते हैं जिन परसे वे कुछ परिवर्तन करके बनाये गये मालूम होते हैं:---

१–कूरम्रश्वरिफोऽब्देशो जन्मेशः क्रूरितः शुभैः । कंबूलेपि विपन्मृत्युरित्थमन्याधिकारतः ॥२-३-४ ॥ –ताजिक नलिकंठी ।

अब्देशः कूरम्रारिफः शुमैर्जन्मेशः कूरितः । बंबूलेपि विपन्मृत्युरित्यं वर्षेशमुन्थद्दे ॥ ४८ ॥ • –भ०संहिता ।

२-अस्तगोे सुथहालमनाथौ मंदेक्षितौ यदा । सर्वनाशोमृतिः कष्टमाधिव्याधिभयं भवेत् ॥-५॥

यदा मंदेक्षितौ मुथ्हा-लमनाथावघोगतौ । सर्वनाशो मृतिः कष्टमाधिव्याधिरुजां भयं ॥ ४७ ॥ —भ० सं०

गुरुः केन्द्रे त्रिकोणे वा पापादष्टः शुभेक्षितः । लमचन्द्रेन्थिहारिष्टं विनक्ष्यार्थसुखं दिशेत् ॥ ४-२ ॥ ---ता० नी०

पापादष्टो गुरुः केन्द्रे त्रिकोणे वा शुभेक्षितः । ऌप्रसोमेन्थिहारिष्टं विनक्ष्यार्थसुखं दिशेत् ॥ ५६ ॥ —भ० सं०

ऊपरके पद्येंसि पाठकोंको दो बातें मालूम होंगीं। एक यह कि नीलकंठीके पर्योंसे संहिताके पद्योंमें जो भेद है वह प्रायः नीलकंठीके शब्दोंको आगे पीछे कर देने या किसी शब्दके स्थानमें उसका पर्यायवाचक शब्द रख देने मात्रसे उत्पन्न किया गया है और इससे परिवर्तनका अच्छा अनुभव हो जाता है । इस परिवर्तनके द्वारा दुसरे पर्यंके पहले चरणमें एक अक्षर बढ गया है-८ के स्थानमें ९ अक्षर हो गये हैं-और चौथे चरणमें ' व्याधि 'के होते हुए ' रुज् ' शब्द व्यर्थ पड़ा है। दूसरी बात यह है कि इन पद्योंमें मूज-रिफ ( मुशरिफ़ ), कंबूल ( क़बूल ), मुथहा, मुन्थहा ( मुन्तिही ), इन्थिहा ( इन्तिहा ) ये शब्द जों पाये जाते हैं वे संस्कृत भाषाके नहीं हैं । अरबी-फारसी भाषाके शब्द



अँथसे उठाकर रक्सा गया है जहाँ उसे उक्त ग्रंथके कर्ताने अपने प्रकरणानुसार दिया होगा। परन्तु इसे छोड़कर इस वाक्यमें मुहूर्तेंका संग्रह करनेकी प्रतिज्ञा की गई है। लिखा है कि मेरे द्वारा मुहूर्तींका संग्रह किया जाता है, अर्थात् में इस अध्यायमें मुहूर्तोंका संग्रह करता हूँ । यह वाक्य श्रुतकेवलीका बतलाया जाता है। ऐसी हालतमें पाठक सोचें और समझें कि यह कैसा अनोखा और असमंजस मालूम होता है । श्रुत-केवली और मुहूर्तोंका संग्रह करें ? जो स्वयं द्वादशांगके पाठी और पूर्ण ज्ञानी हों-जिनका प्रत्येक वाक्य संग्रह कियें जानेके योग्य हो-वे खुद ही इधर उधरसे मुहूतोंके कथनको इकठा करते फिरें ! यह कभी नहीं हो सकता । वास्त-वमें यह सारा ही ग्रंथ भद्रबाहु थ्रुतकेव-लीका बनायाहुआ न होकर इधर उधरके प्रकरणोंका एक बेढंगा संग्रह है-जैसा कि जपर दिखलाया गया है और अगले लेखोंमें, असम्बद्ध विरुद्धादि कथनोंका उल्लेख करते हुए और भी अच्छी तरहसे दिखलाया जायगा । इस-हिए इस ग्रंथमें उक्त प्रतिज्ञाके अनुसार मुहूतोंका भी अनेक ग्रंथों परसे संग्रह किया गया है। अर्थात् दूसरे ग्रंथोंके वाक्योंको उठा उठाकर रक्ला है । उन ग्रंथोंमें ' मुहूर्तचिन्तामणि ' नामका भी एक प्रसिद्ध ग्रंथ है, जिसे नीलकंठके छोटे भाई रामदैवज्ञने शक संवत् १५२२ ( वि० सं० १६५७) में निर्माण किया है।+इस ग्रंथसे भी अनेक पद्य उठाकर उक्त अध्यायमें रक्खे गये हैं, जिनमेंसे एक पद्य, उदाहरणके तौरपर, यहाँ उन्द्रत किया जाता है:---

+ यथाः—

तदात्मज उदारधीर्विबुधनीलकंठानुजाे, गणे-भापदपंकजं हदि निधाय रामाभिधः । गिरीशनगरे वरे सुजसुजेषुचंद्रैमिंते ( १५२२ ), शके विनिरमादिमं सुद्धूर्तचिन्तामणिम् ॥ १४–३ ॥ क्षिप्रध्नुवाहिचरम्रुलम्दुत्रिपूर्वा, रैोद्रेऽर्कविद्रुषसितेन्दुदिने व्रतं सत् । द्वित्रीषुरुद्ररविदिक् प्रमिते तिथौ च, कृष्णादिमत्रिलवकेपि न चापराढ़े ॥ १७२ ॥

यह पद्य मुहूर्तचिन्तामाणिके पाँचवें संस्कार-प्रकरणका ४० वाँ पद्य है। इससे साफ़ जाहिर है कि यह सांहिता ग्रंथ मुहूर्तचिन्तामाणिसे बादका अर्थात् वि०सं०१६५७से पीछेका बना हुआ है।

यहाँतकके इस संपूर्ण कथनसे यह तो सिद्ध हो गया कि,--यह खंडत्रयात्मक ग्रंथ (भद्र-बाहुसंहिता) भद्रबाहु श्रुतकेवल्लीका बनाया हुआ नहीं है, न उनके किसी शिष्यप्रशि-ष्यका बनाया हुआ है और न वि॰ सं० १६५७ से पहलेहीका बना हुआ है; बल्कि उक्त संवत्से पीछेका बना हुआ है; परन्तु कितने पीछेका बना हुआ है और किसने बनाया है, इतना सवाल अभी और बाकी रह गया है।

भद्रबाहुसंहिताकी वह प्रति जो झाळरापाट-नके मंडारसे निकली है और जिसका ग्रंथ-प्राप्ति-के इतिहासमें ऊपर उल्लेख किया गया है वि॰ सं॰ १६६५ की लिखी हुई है। इससे स्पष्ट है कि, यह ग्रंथ वि॰ सं० १६६५ से पहले बन चुका था और वि॰ सं॰ १६५७ से पीछेका बनना उसका ऊपर सिद्ध किया जा चुका है। इस लिए यह ग्रंथ इन होनों सम्वतों (१६५७-१६६५) के मध्यवर्ती किसी समयमें सात आठ वर्षके भीतर-बना है, इस कहनेमें कोई संकोच नहीं होता । यही इस ग्रंथके अवतारका समय है । अब रही यह बात कि, ग्रंथ किसने बनाया, प्रतिके झालरापाटनकी उक्त डसके लिए अन्तमें दी हुई लेखककी इस प्रशास्तिको गौरसे पढनेकी जरूरत हैं:—

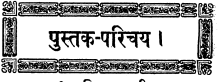
'' संवरसर १६६५ का मृगसिर सुदि १० ळिपी-कृतं ज्ञानभूषणेन गोपाचलपुस्तकभंडार धर्मभूषण-जीकी सुं लिषी।या पुस्तक दे जीनैं जिनधर्मका यपथ

885



हजार छै। मुनिपरंपरा सूं विमुख छै। तीसूं न देणी। सूरि भी नहीं देवै । एक वार धर्मभूषण स्वामी दो चार स्थल मांगे दिये सो फेरि पुस्तक नहीं आई । तदि वामदेवजी फेर शुद्धकरि लिषी तयार करी। तसिं ूनहीं देणी। ''

जपरकी इस प्रशस्तिसे, जो कि ग्रंथ बननेके अधिक समय बादकी नहीं है, साफ ध्वनित होता है कि यह ग्रंथ गोपाचल ( ग्वालियर ) के भट्टारक धर्मभूषणजीकी कृपांका एक मात्र फल है । वही उस समय इस ग्रंथके सर्व सत्वा-धिकारी थे। उन्होंने वामदेव सरीखे अपने किसी कुपापात्र या आत्मीयजनके द्वारा इसे तय्यार कराया है, अथवा उसकी सहायतासे स्वयं तय्यार किया है । तय्यार हो जानेपर जब इस ग्रंथके दो चार अध्याय किसीको पढनेके लिए दिये गये और वे किसी कारणसे वापिस नहीं मिलसके तब वामदेवजीको फिरसे दुबारा उनके लिए परिश्रम करना पडा । जिसके लिए प्रशास्तिका यह वाक्य **'त**दि नामदेवजी फेर शुद्ध करि लिषी तयार करी-' खास तौरसे ध्यान दिये जानेके योग्य है और इस बातको सूचित करता है कि उक्त अध्या-योंको पहले भी वामदेवने ही तय्यार किया था। माठूम होता है कि लेखक ज्ञानभूषणजी धर्मभुषण भद्वारकके परिचित व्यक्तियोंमें थे और आश्चर्य नहीं कि वे उनके शिष्योंमें भी हों । उनके द्वारा खास तौरसे यह प्रति लिखाई गई है। उन्होंने प्रशस्तिमें अपने स्वामी धर्म-भूषणकी ग्रंथ न देने संबंधी आज्ञाका-जो संभ-वतः उक्त अध्यायोंके वापिस न आने पर दी गई होगी-उल्लेख करते हुए भोलेपनसे उसके कारणका भी उल्लेख कर दिया है, जिसकी वजहसे ग्रंथकर्ताके विषयमें उपर्युक्त विचारोंको स्थिर करनेका अवसर मिला है और इस छिए पाठकोंको उनके इस भोलेपनका आभारी होना चाहिए । ता० २९-९-१६ ।



#### १ सूक्तिमुक्तावली ।

सोमप्रभाचार्यका यह प्रसिद्ध ग्रन्थ कई जगह छप चुका है । इस संस्करणमें एक विशेषता यह है कि साथ ही एक सरल संस्कृत टीका लगा दी गई है जो विद्यार्थियोंके लिए विशेष उपयोगी है । टीकाकारने अपना नाम नहीं दिया है; पर जान पड़ता है कि वे दिगम्बर सम्प्रदायके अनुयायी अवश्य हैं । संस्कृतटीकाके नीचे मराठी अर्थ दिया है जिसके लेखक माणगाँव (कागल) के कालचन्द्र जिनदत्त उपाध्याय हैं। आपने भूमिकामें छिसा है कि 'अभी तक इसकी संस्कृतटीका कहीं नहीं छपी थी; ' परन्तु हमारे पुस्तकालयमें भावनगरकी किसी जैन-सभाके द्वारा लगभग ३०-३५ वर्ष पहले छपाई हुई श्रीचन्द्रकीर्तिविनेय हर्षकीर्तिसूरिकृत संस्कृत-टीका मौजूद है। इसके ऊपरका एक पृष्ठ नष्ट हो गया है । आश्चर्य नहीं जो कहीं अन्यत्रसे भी इसकी और और टीका यें प्रकाशित हुई हों। पुस्तककी छपाई अच्छी है; पर प्रारंभमें ही द् पेजका शुद्धिपत्र देखकर दुःख होता है। प्रकाश-कोंके द्वारा संशोधनमें इस प्रकारका प्रमाद होना बहुत खटकता है । पुस्तकका मूल्य आठ आने है । मिलनेका पता-" बी. ए. संकेश्वरे, श्रीवर्द्ध-मानप्रेस, गुरुवार पेठ, निपाणी ( बेलगाँव )। "

#### २ वर्णव्यवस्थापर विचार।

लेखक पं० शिवकुमार शास्त्री । प्रकाशक, विश्वविद्याप्रचारक मण्डल, चन्दौसी- यू. पी. । मूल्य एक आना । इस ४० पृष्ठकी छोटीसी पुस्तकमें यह बतलाया है कि वर्णव्यवस्था न जन्मसे मानना अच्छा है और न आर्यसमाजके समान कर्मसे । इसे सर्वथा ही उड़ा देना



चाहिए । इसके उड़ाये बिना देशकी उन्नति नहीं हो सकती । यह अस्वाभाविक है । जो इसके भक्त हैं उनके यहाँ भी यह पाठी नहीं जाती है । प्रकृति भी अब इसे रहने नहीं देना चाहती । इत्यादि । यह विषय जितने महत्त्वका है, उतनी गंभीरतासे लेखक महाशयने इस पर विचार नहीं किया । हमारी समझमें यह इस तरह जोशमें आकर उड़ा देनेकी चीज नहीं है, इस पर सब ओरोंसे विचार होना चाहिए ।

#### ३ समाधितंत्र ।

समाधितंत्र आचार्य पूज्यपादका बनाया हुआ प्रसिद्ध ग्रन्थ है। इसकी एक मराठी और एक हिन्दी टीकाकी समालोचना जैनहितैषीमें हो च़की हैं । अब उसीकी यह एक गुजराती टीका भी प्रकाशित हुई है। इसे डाक्टर मूखणदास परभूदासने पर्वत धर्मार्थीकी पुरानी भाषाटीकाके आधारसे लिखा है और शा कश्तूरचन्द धर्मच-न्दजीकी सहायतासे प्रकाशित करके विनामूल्य वितरण किया है । इसके गुजराती अनुवादको पढनेका तो हमें समय नहीं मिला, इससे हम उसके विषयमें तो कुछ राय नहीं दे सकते हैं; परन्तु ग्रन्थके मूल श्लोक इतने अज्जुद्ध पदच्छेदादिका खयाल रक्खे बिना छपे हैं कि जितने आजतक शायद ही किसी जैनग्रन्थमें छपे हों। आतेकोंकी संख्यातक नहीं दी गई है और और ग्रन्थान्तरोंके तथा मूलके श्लोकोंमें कोई भी भेद नहीं रक्खा गया है। ऐसे महत्त्वके ग्रन्थोंका इस प्रकार असावधानीसे प्रकाशित होना बड़े ही खेदका विषय है। हम प्रकाशक महाशयकी, इस ग्रन्थको बिनामूल्य प्रकाशित करनेके कारण जितनी प्रशंसा करेंगे, उससे कहीं अधिक उनकी इस कारण निन्दा करेंगे कि उन्होंने ग्रन्थको सावधानीके साथ प्रकाशित नहीं किया। यह १७५ पृष्ठकी पुस्तक प्रकाशकके पास नवापुरा सूरतसे ( शायद पोस्टेज भेजनेपर ) मिल संकेगी ।

#### ४ गद्यचिन्तामणि ।

तंजौर-ट्रेनिंगस्कूलके अध्यापक श्रीयुत टी. एस. कुप्पूस्वामी शास्त्री जैनसाहित्यके बढे ही प्रेमी है। आपकी आर्थिक अवस्था अच्छी नहीं है, तो भी आपने कई अलभ्य जैन ग्रन्थोंको छपाकर प्रकाशित किय। है। महाकावि वादी-भसिंहका यह अपूर्व काव्य भी आपकी ही कपासे जैनसमाजके दृष्टिगोचर हुआ था। पाठक यह जानकर प्रसन्न हेंगि कि उक्त काव्यका अब यह दूसरा संस्करण प्रकाशित हुआ है। यह संस्क-रण पहले संस्करणकी अपेक्षा अघिक शुद्ध और सुन्दर है। कपड़ेकी बढि़या जिल्द बँधी हुई है। मूल्य वही दो रुपया है। आशा है कि हमारे संस्कृतज्ञ पाठक इस संस्करणकी एक एक प्रति मँगाकर शास्त्रीजीके उत्साहको बढायँगे। शास्त्रीजी हिन्दी नहीं जानते, इस कारण उन्हें आर्हरका पत्र अँगरेजी या संस्कृतमें लिखना चाहिए ।

#### ५ प्रभंजनचरित।

लेलक, पं० घनरुयामदासजैन न्यायतीर्थ और प्रकाशक, जैनग्रन्थकार्यालय, ललितपुर ( झांसी )। पृष्ठसंख्या ४२ । मूल्य चार आने । यशोधरचरित ' नामक किसी संस्कृतग्रन्थकी पीठिकामें प्रभंजनमुनिका चरित वर्णित है। पण्डितजीने उसीका यह हिन्दी रूपान्तर लिखा है; परन्तु यह बतलानेकी कृपा नहीं की कि उक्त ' यशोधरचरित ' किसका बनाया हुआ है और कहाँ पर है, जिसकी पीठिका या उत्था-निकामें यह चरित वर्णित है। उपलब्ध यज्ञो-धरचरितोंमें तो ऐसा कोई नहीं है जिसमें इस प्रकारकी विस्तृत उत्थानिका हो । यदि परिश्रम किया जाय तो संभव है कि मुलयन्थपरसे ग्रन्थकर्ताका पता चल जाय । ग्रन्थके प्रारंभमें प्रतिज्ञा की गई है कि ' प्रमंजनगुरोश्चरितं वक्ष्ये ' अर्थात् प्रभंजन गुरुका चरित कहता हूँ । इसपर-



से पण्डितजी अनुमान करते हैं कि यशोधर-चरित प्रमंजन मुनिके किसी शिष्यका बनाया हआ है। परन्तु यह अनुमान ठीक नहीं। सा-आत शिष्य ही किसीको 'गुरु ' कह सकता हो, ऐसा नहीं है। गुरुका अर्थ साधारण जैनमुनि भी हो सकता है। प्रभंजन मुनिका चरित राजा पर्णभद्रके पूछने पर श्रीवर्धन मुनिने कहा है और इसके बीचमें उन्होंने अपने और अपने साथी अन्य सात मुनियोंके वैराग्यका कारण भी पथक पुथक बतलाया है। सात मुनियोंकी दीक्षाका कारण बतलाकर चौथे सर्गके अन्तमें उन्होंने कहा है कि आठवें नन्दमुनिके तपका हेत यज्ञोधर महाराजका चरित है ( जो आगे कहा जायगा ) । इससे माठूम होता है कि प्रभं-नन्दिवर्धन. नन्द और यञोधर जन. महाराज आदि सब समकालीन हैं, और इस लिए यशोधरचरितके रचयिताके लिए यशोधरमहाराज जिस प्रकार एक बहुत पराने समयके पुराण-पुरुष हैं उसी प्रकार प्रमंजन मुनि भी हैं । वे उनके गुरु या दादागुरु आदि कोई नहीं हो सकते । पण्डितजी चाहते, तो उन्हें यह बात थोड़े ही परिश्रमसे मालम हो सकती थी। प्रमंजनमुनिका चरित्र स्त्रीचरित्रसे-स्रियोंके छल कपटोंसे-भरा हुआ है। प्रमंजन मुनि और उनके साथी दूसरे आठ मनि सभी स्त्रियोंके पापकर्मोंको देखकर विरागी हुए हैं । मालूम नहीं उस समय केवल स्रियोंका ही चरित्र इतना गिरा हुआ था, या पुरुषोंमें भी यही बात थी। कथायें यद्यपि बहुत ही छोटी छोटी हैं, तो भी वे शुकबहत्तरीकी कथा-ओंके समान खूब ही कुतूहलवर्धक और मनो-रंजक हैं। उनके पढ़नेमें जी लगता है। हमारे कथाग्रन्थोंमें इस श्रेणीकी कथायें बहुत ही कम कें । अच्छा होता, यदि पण्डितजी इसके साथ

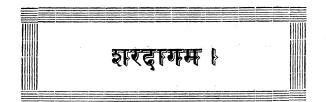
मूलग्रन्थको भी प्रकाशित कर देते । अनुवादकी भाषा अच्छी है और वह अन्य पण्डितोंकी रच-नाके समान क्ठिष्ट नहीं है । इसके लिए हम पण्डितजीका अभिनन्दन करते हैं ।

## ६ रस-क्रिया ।

सम्पादक, वैद्यरत्न पं० शिववक्स शर्मा गुरु, फतहपुर ( सीकर ) और प्रकाशक, बाबू जमना-दास पोहार, लाल कटरा, दिल्ली। मुल्य चार आने । ' यंत्र निर्माणका प्रामाणिक सचित्र निबन्ध। ' धातुओंके मारने या रस बनानेमें जिन यंत्रोंका उपयोग होता है, उनका स्वरूष इस संस्कृत पद्यनिबन्धमें बतलाया गया है। सम्पादक महाशयने अपने पुस्तकालयके अनेक प्राचीन ग्रन्थोंसे उद्धृत करके इसे लिखा है। इस विषयके ग्रन्थ बहुत ही दुर्लभ हैं। अच्छा होता यदि पण्डितजी इसका हिन्दी अनुवाद भी साथ ही साथ प्रकाशित कर देते । यंत्रोंके जो चित्र पीछेके पृष्ठोंमें दिये गये हैं, वे बहुत ही मद्दे और अस्पष्ट हैं । यदि किसी वित्रकारको समझाकर उससे ये चित्र बनवाये जाते. ते। पाठकोंको बहुत लाभ होता । वे यंत्रोंके स्वरूपको अच्छी तरह समझ लेते ।

### प्राप्तिस्वीकार ।

नमक खुलेमानी — ' श्रीयुत भाई गोरेलाल पन्नालाल जैन, चन्दाबाड़ी गिरगाँव, बम्बई ' से हमें एक शीशी नमक सुलेमानी मिला है। हमने कुछ दिनोंतक इसका उपयोग किया। यथेष्ट स्वादिष्ट न होनेपर भी यह बहुत गुणकारी है। साते ही अजीर्ण पच जाता है। दस्त साफ आता है। एक अच्छे अनुभवी वैद्यके वतलाये हुए नुससेके अनुसार यह बनाया गया है। छह तोलेकी एक शीशीका मूल्य आठ आने है।



( ले०-श्रीयुत पं० रामचरित उपाध्याय । )

(६)

इन्द्र-धनुष अब नहीं दृष्टि-गोचर होता है, परदेशोका राग आधिक आस्थिर होता है। पर नभमें शुक-पंक्ति छटा क्या दिखा रही है, मनो ऐक्यकी प्रथा हमें यह सिखा रही है।

(७) उद्धतपनको छोड़ सूखती हैं सरितायें, पातित्रत ज्यों पाल रही हों पतित्रतायें। उनके दोनों कूल रहित हो गये पंकसे, ज्यों सतियोंके चरित हीन हों दुष्कलंकसे ॥

(८) चातक दादुर मोर मौन हो छिपे कहीं हैं, कोयल भी निज कूक सुनाती कभी नहीं है। धूर्तोंकी धूर्तता सदा क्या चल सकती है, या विधिकी लिपि कभी किसी विधि टल सकती है॥

#### (९)

जब अज्ञान-तमिस्र मनुजका खो जाता है, निजहितमें तब दत्तचित्त वह हो जाता है। मेघाडम्बर दूर हुआ है बाधक जबसे, निज उन्नतिमें लगा हुआ है यह जग तबसे ॥

#### ( 20)

नृप उदारकी प्रजा स्वत्व पाती है जैसे, सुख जीवनका और तत्त्व पाती है जैसे । उसी भाँति व्यापार-लप्न संसार हुआ है, शरदागमसे सत्य बड़ा उपकार हुआ है ॥

(१)

अति दुखदाई नीति दुर्जनोंकी होती है, पर सुखदाई वही सज्जनोंकी होती है। मेघोंका उत्पात सदा जग स्मरण करेगा, पर आया अब शरत्काल दुख हरण करेगा ॥

धन पाकरके नीच अन्यको दुख देते हैं, वे ही हो धन-हीन सभीको सुख देते हैं। क्या करते थे मेघ वारिसे पूर्ण रहे जब, शान्त सुखद अति विशद हुए हैं वे कैसे अब ॥

(३) भुली हुई सी मही हुई है, जल निर्मल है, भूलि-कर्णोसे हीन व्योम कैसा उज्ज्वल है। अन्यायांके बाद भूप यदि न्यायी आवे, क्यों न देशकी दशा तुरत ही पलटा खावे॥

#### (8)

काश कमल केवड़े आमित फूले हैं कैसे, ये मेघोंकी मृत्यु तुरत भूले हैं कैसे । या उत्पीड़क-पतन दुखद क्यों होगा जगमें ॥ कप्टक कैसे कभी रुचेगा अपने मगमें,

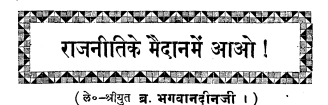
### ( ५ )

आबसते हैं सुभग राज्यमें जैसे सज्जन, हंस और आबसे यहाँ वैसे ही खज्जन । पर कमशः खबोत दूर होते जाते हैं, दुष्ट कमी क्या भली जगह रहने पाते हैं ॥

#### ( ? ? )

सुख-साधनके लिए यही उत्तम अवसर है, शीत–भीति है नहीं, नहीं आतपका डर है। सब होकरके एक, देशके प्राण बचाओ, दुख दानवको शीघ्र देशसे दूर मगाओ ॥

<sup>(</sup>२)



जिनकी प्रतिमायें हमारे मन्दिरोंमें विरा- बनकर पल्टनमें दाखिल होने जाइए; परन्तु तुरन्त यह बात हमारी समझमें नहीं आती कि सारे ही हमारा-जैनधर्मका-साथ क्षत्रिय छोंडकर राज्योंका संचालन किया था । भगवान् चले गये हों और बीचमें मिले हुए बनियें ही बनियें हम सब रह गये हों । क्योंकि इस प्रकारका कोई प्रमाण या उदाहरण नहीं मिलता । इस सम्बन्धमें हमको एक बात याद आती है-। जब कुँवर दिग्विजय-सिंहजी आश्रमके भ्रमणमें हमारे साथ थे तब अनेक स्थानोंमें वहाँके जैनी भाई अन्य लोगोंको उनका परिचय देते हुए कहते रिवाज बहुत सीधीसादे क्षत्रियोंके जैंसे ही थे-" पहले आप क्षत्रिय थे; परन्तु अब जैन हो गंये हैं । " अभिप्राय यह कि साधारण वंशके थे, ऐसा उछेख मिलता है। कुछ लोगोंकी अब यह धारणा ही नहीं रही है कि उपपराणोंमें क्षत्रिय और वैश्य दोनोंका जैनोंमें वैश्योंके अतिरिक्त और कोई-क्षत्रिय आदि-भी गिने जा सकते हैं । जैन कहनेसे

इस विषयमें जब हम विचार करते हैं प्रायः सब ही वैश्य हैं। अक्सर लोग पूछ तब यह निश्चित होता है कि पार्श्वनाथ-बैठते हैं कि ''बनियाँ (वैश्य), क्या स्वामीके पश्चात् जब जैनघर्म बिल्कुल लुप्त यह कोई बुरी बात है ? " पर हम पूँछते हो गया, तब महावीरस्वामीका जन्म हुआ ।

जमान हैं वे सब ऐसे पुरुष थे जिन्होंने यह जानकर कि आप बनियें हैं अपनी घोर तपस्या द्वारा निर्वाणपद प्राप्त निकाल बाहर कर दिये जायँगे ! किया था । वे सब क्षत्रियकुल्में उत्पन्न हुए थे और उनमेंसे अधिकांशने बड़े बड़े हितके लिए ऋषभदेवजीने प्रजाके अगणित काम बतलाये थे जो अब तक जारी हैं। यदि यह कहा जाय कि उन्होंने प्रजाको सभ्यता सिखलाई थी, तो कुछ अत्युक्ति न होगी । हमारे अन्तिम तीर्थकर महावीर जब हमसे बिदा हुए, तब भी हमारी अवस्था खासी थी और हमारे रोति— थे । हमारे सारे पुराणपुरुष भी क्षत्रिय कथन पाया जाता है--अर्थात उनमें वैश्य भी जैनधर्मके धारक बतलाये गये हैं, परन्तु अब केवल वैश्योंका बोध होता है। इस समय तो जितने जैनधर्मावलम्बी हैं वे हैं कि "तो क्या यह कोई अच्छी बात इस समय हिंसाका प्रचार बहुत बढ़ चुका है ? " आप कितने ही अच्छे पहलवान था। इसके रोकनेके महत्कार्यके लिए एक



बैलें या पक्षियोंको ही मारनेसे नहीं बचाते थे, या उनपर ज्यादा बोझ न लढुने देकर या व्यर्थ भार पडने न देकर ही चुप न रह जाते थे; किन्तु उनका सबसे अधिक लक्ष्य मनुष्योंकी ओर था । उनका यही काम था कि वे किसी व्यक्तिको किसी प्रकार दुःख न पहुँचने दें। वे प्रजाके स्वत्वोंकी रक्षा करते थे. उनके ऊपर किये जानेवाले अत्याचारोंको रोकते. थे और राजाके हिए ऐसी नीति तैयार करते थे जिससे किसी प्रकारकी बाधा राष्ट्रको न हो । इस प्रकारके धर्मग्रन्थोंकी रचना करते थे जिनके अनुसार चलनेसे उन-की सारी जरूरतें मिट जाती थीं। यह बात ऐसी नहीं है कि योंही आसमानसे गिर पडी हो; परन्तु राजनीतिके अच्छे अच्छे ग्रन्थ अब भी उपलब्ध हैं\*। हमारे घरके साहित्य-की टटोल ही कब को गई ? आज कल तो जैनधर्मावल्लम्बी पण्डितोंका विषय केवल न्याय ही रह गया है, इस लिए और ग्रन्थ आँखके सामने होते हुए भी नजर नहीं आते। अस्तु । जब महावीर भगवान् द्वारा चेताये हुए समाजने बहुत समय तक स्वार्थत्याग करके अनेक राजाओंको जैन बना दिया और उनके द्वारा यह कार्य अच्छी तरह चल्रने लगा, तब समाजके लोग यह लोकहितका कार्थ छोडकर व्यापारमें लग गये और तब-हीसे हम बनियें कहलाने लगे। हमारी रग-रगमें राजनीति भरी थी और क्षत्रियत्वका

\* जैसे श्रीसोमदेवसूरिकृत नोतिवाक्यामृत ।

बड़ी भारी शक्तिकी अवश्यकता थी, इस लिए उस समय जो कोई महावीर जिनके झण्डे तले आया, वह जैन (श्रावक) नामसे पुकारा गया । इस महत्कार्यमें क्षत्रि-योंको छोड़कर और शामिल ही कौन हो सकता था? और यदि कोई हुआ भी होगा, तो उस समय उद्देश्य एक होनेसे सबका रहन-सहन एक ही ढंगका होता होगा, ऐसा जान पडता है। उस समय जाति पाँतिका खयाल करना उद्देश्यसिद्धिमें सब प्रकार हानिकर होता, इससे सारे जैनधर्मावल्लम्बी एक ही होंगे | इन विचारोंको प्रकट करके हम ऋषभदेवजी द्वारा स्थापित वर्णाश्रमका विरोध नहीं करते हैं; परन्तु यह बतलाना चाहते हैं कि लुप्त धमेंगिमें जान इसी तरह पडा करती है । कुँवर दिग्विजय-जिस प्रकार आज सिंहजी यह पूछे जानेपर कि कौन हैं, जैन बतलाये जाते हैं और चाहिए था राजपुत बतलाना, ठीक इसी प्रकार उस समय जैन-धर्मावलम्बी किसी भी वर्णके होनेपर भी जैन या श्रावक बतलाये जाते थे। अस्तु। आहेंसा प्रचारका काम खूब जोरशोरसे चला। पर यह कार्य यें। ही नहीं चल गया था । बडे बडे आचार्योंने बडे परिश्रमसे लोगोंको राजनीति सिखाई और ऐसे ऐसे शिष्य तैयार किये जिन्होंनें सैकडों राजाओंको इस धर्ममें शामिल किया और इस प्रकार उनके द्वारा हिंसाको रोका। हिंसाका जो लक्षण शास्त्रमें दिया है उससे मालूम होता है कि वे केवल बकरों,



लनमें तुम्हारे शामिल हुए विना पशु और अब तुम्हारे चुप रहनेका समय नहीं है। बाट जोह रहे हैं। तुम्हारा यह मौरूसी--परम्परागत काम है । तुम्हारे ही हाथ लगा-नेसे यह छप्पर उठेगा और प्राणीमात्रका दुःख दूर होगा । तुम्हारे बिना और किसका ऐसा हृदय है जो इस भारी कामको कर सके? यह काम जोशका नहीं; किन्तु जोशके डाट• नेका है। यह काम नामकी इच्छासे नहीं हो सकता; इसमें नामकी इच्छाका त्याग करना पड़ेगा । इसमें बडे भारी स्वार्थत्याग-की आवश्यकता है-बडे विशाल हृद्योंकी आवश्यकता है और इन गुणों पर तुम्हारा सबसे अधिक स्वत्व है । उठो और इस नावको शीघ ही पार लगा दो; तुम्हारे लिए यह बाँये हाथका खेल है। और लोग इस कामको शारीरिक शक्तिसे किया चाहते हैं और इसके लिए अपने कषायभावोंको हथि-यार बनाना चाहते हैं; परन्तु वास्तवमें इसकी सिद्धि क्षमासे ही हो सकती है। यह काम मनोबलका है, वीतरागताका है, हितैषिताका

जोश ज्योंका त्यों कायम था, इसलिए हमने बनियें बननेमें भी अपने महत्त्वको नहीं खोया पक्षियोंको कोई अधिकार न मिल सकेगा । —गुरामीके फन्दोंसे हम अभीतक बहुत कुछ बचे हुए हैं। परन्तु बिना पानीके पौधा राजनीतिके मैदानमें आओ। लोग तुम्हारी कितने दिन हरा-भरा रह सकता है ? उस वृक्षके कुछ पत्ते पीले होकर गिर चुके हैं और कुछ समयकी धींगाधींगीके कारण तोड लिये जाकर विदेशी बाजारमें राष्ट्र-हानिकर चाटकी बिक्रीके काममें लाये जाने लगे हैं। बहतसे ऐसे हैं जो शिक्षारूपी रस न मिल्रनेके कारण वृक्षपर ही मुरझा-मुरझा कर रह गये हैं और बहुतोंका शरीर रीति-रिवाजोंके कीडोंके आकमणसे छिन्नभिन्न हो चुका है। एक बात और भी है । हम और जातियों-की अपेक्षा मजबूत ऐक्यसूत्रमें बँधे हुए हैं। लोग हमारे अन्दर अनेकपना देखते हैं सही, परन्तु वे ऐसी ही भूलमें हैं जैसे कोई वट-वृक्षकी अनेक पीढ़ें देखकर उसको अनेक वृक्ष समझ बैठे। हम कितने ही जुदे दिखलाई दें; परन्तु हम सबमें रस उसी एक ही महा-वीरवृक्षसे प्रवाहित होता है ।

आजकल स्वराज्यका आन्दोलन बडे जोर-शोरसे हो रहा है। देशकी तमाम जातियाँ इस बातको समझने लगी हैं कि बिना स्वराज्य है और ऐसे ही सर्वोच्च लक्ष्यके आप उपासक मिले भारतवर्षका वास्तविक कल्याण नहीं हो हैं। फिर क्यों बिलम्ब कर रहे हो और सकता है। प्यारे जैनी भाइयो ! इस आन्दो- तृषातुर भूमिको तरसा रहे हो ?

पालनेवाले वैश्य ही क्यों ?

कर सकते हैं चाहे वे किसी भी जाति या देशके हों । ऐसी दशामें यह संभव नहीं कि किसी समयमें, भगवान् महावीरके समयमें या और कभी, केवल क्षत्रिय ही इसके अनुयायी हों। यह दूसरी बात है कि पुराण पुरुष तींथकर चकवर्ती नारायण आदि सब क्षत्रिय ही हुए हैं; परन्तु इससे यह सूचित नहीं होता है कि बाह्मण वैश्य आदि जैनधर्मके उपासक नहीं थे । स्वयं महावीरस्वामीके गणधर इन्द्रभूति आदि जो भगवानके मार्गके खास प्रवर्तक थे ब्राह्मण थे । यह अवश्य स्वीकार करना पडेगा कि जिन ( कर्मशत्रून् जयतीति जिनः ), विजयी, या कर्मीको जीतनेवाले उन्हीं लोगोंमें हे। सकते हैं जिनकी परिस्थितियाँ साहस, वीरता, उदारता आदि गुणोंके विकास होनेके अधिक अनुकूल होती हैं । उस समय क्षत्रिय जैसे जयशील समाजमें ही यह योग्यता थी कि वह तींथकरोंको-अरहंतोंको जन्म दे सके। भारतके अन्यान्य महापुरुष भी-राम, कृष्ण, बुद्ध आदि भी-क्षात्रियोंके ही वंशमें हुए हैं ।

२ क्षत्रिय जब अपना काम कर चुके— अहिंसाधर्मका यथेष्ट प्रचार कर चुके, तब वे इस कार्यको छोड़कर वैश्य बन गये, यह कहना कोई युक्ति नहीं रखता। वे पेश्य ही क्यों बन गये ? क्षत्रिय ही क्यों न बने रहे ?

ापिछले पृष्ठेंमिं श्रीयुत ब्र॰ भगवान-दीनजीका 'राजनीतिके मैदानमें आओ' शीर्षक लेख प्रकाशित किया गया है। इस लेखमें एक स्थल पर यह प्रश्न उठाया गया है कि पहले जैनधर्मके धारण करनेवाले क्षत्रिय ही अधिक थे, तब वे पीछे वैश्य कैसे हो गये ? और इसका समाधान यह किया गया है कि जब वे लोग अपना लोकहितका कार्य समाप्त कर चुके, तब व्यापारमें लग गये और बनियें या वैश्य कहलाने लगे । परन्तु हमारी सम-झमें यह उत्तर सन्तोषप्रद नहीं । यह प्रश्न बहुत ही महत्त्वका है, जैनधर्मके उत्थान और पतनके इतिहाससे इसका गहरा सम्बन्ध है, इसलिए इस पर खुब गंभीरतासे विचार किया जाना चाहिए।

१ जैनधर्मके धारण करनेवाले या उसको प्रचारमें लानेवाले केवल क्षत्रिय ही नहीं थे। बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य, शूद्र यहाँतक कि अनार्य भी जैनधर्मके उपासक थे। कथा-प्रन्थोंसे मालूम होता है कि सब ही प्रकारके लोग जैनधर्मका पालन करते थे। एक चाण्डालकी कथा बहुत ही प्रसिद्ध है जिसने जैनधर्म धारण किया था। गरज यह कि जैन एक प्रकारका धर्मविशेष है, समाज या जाति नहीं। उसे सारे जगतके मनुष्य धारण

अहिंसाप्रचारका काम बन्द करने पर जिस तरह वे वैश्य बननेके लिए स्वतंत्र थे उसी प्रकार क्षत्रिय बननेके लिए भी तो थे। वैश्य-त्वमें उनके लिए ऐस। कोई खास प्रलोभन भी न था जो ने उसे ही स्वीकार करते । यह भी कैसे मान लिया जाय कि वे अपना काम पूरा कर चुके थे या जैनराजाओंके द्वारा अहिंसाका प्रचार धडाधड़ होने लगा था ? यह काम इतना बडा था कि यदि महावीर स्वामकि समयसे लगातार आजतक वैसी ही तेजीसे चलाया जाता तो भी समाप्त न होता | जिस समय जैनधर्म उन्नातिके शिखरपर पहुँचा हुआ था, उस समय भी भारतवर्षका आधेसे अधिक भाग हिंसाप्रेमी-मांसभक्षी था और विदेशोंमें तो प्रायः सर्वत्र ही निरप-राधी पर्ज़ुओं और दुसरे जविोंपर छुरी चलाई जाती थी। इन सबको अहिंसाप्रेमी बनानेका काम क्या साधारण था ?

३ इस समय यद्यपि जैनधर्मावलम्बि-गोंमें अधिक संख्या वैश्यवृत्तिवालोंकी ही है; परन्तु ब्राह्मण, क्षात्रिय, और शूद्र वर्णवालोंका सर्वथा अभाव नहीं हो गया है । दक्षिण और कर्नाटकमें जैनब्राह्मणोंके बहुतसे घर हैं, नो उपाध्याय कहलाते हैं । वहाँ ऐसे भी कोई सौ घर हैं, नो अपनेको क्षत्रिय बतलाते हैं । राजपूतानेके ओसवालोंके सैकडों खान्दान अब भी हथियार बाँधते हैं और यदि उनसे कोई वैश्य कहे तो वे अपनी अप्रतिष्ठा समझते हैं । वहाँके खण्डे- लवाल भी अपनेको राजवंशीय समझते हैं। जैनाहितैषकि पिछले अंकोंमें मंडारियों वच्छा-वतों और दूसरे राजपूतानेके जैनोंका जो इातिहास प्रकाशित हुआ है उससे मालूम होता है कि वहाँ अभी अभी तक क्षात्रधर्मकी पालना करनेवाले जैनोंकी खासी संख्या थी। दक्षिणमें एक 'कासार' नामकी जाति है जो काँसे पीतलके वर्तन बनाने और बेचनेका काम करती है। इस जातिके सैकडों घर जैन हैं, जो शिल्पवृत्तिके कारण शूद्र कहे जा सकते हैं। बरारमें भी कुछ शूद्रजातियाँ जैनधर्मको पालनेवाली हैं।

जैनहितैषी-

४ अब देखना यह है कि यह धर्म-जिसमें क्षत्रियोंकी प्रधानता थी-मुख्यतः वैश्योंका ही धर्म क्यों बन गया ? तेरह लाख जैनोंमं साढे बारहलाखसे भी अधिक संख्या वैश्योंकी ही क्यों हो गई ? जैसा कि हमने गताङ्कमें लिखा था संसारके अन्य पदार्थोंके समान धर्मोंमें भी परिवर्तन हुआ करते हैं। समयकी आवश्यकताओं और परिस्थितियोंके अनुसार उनमें भी धीरे धीरे अलक्ष्यभावसे थोड़ा थोड़ा परिवर्तन हुआ ही करता है। संसारमें ऐसा कोई भी धर्म नहीं है जो अपने ठीक उसी रूपको बनाये हुए हो-जिसमें कि वह अपने स्थापित होनेके समय था। अपनी इस परिवर्तनशीलताके कारण वे अनेक भेदों और उपभेदोंमें विभक्त भी हुआ करते हैं। ज्यों ही कोई नये परिवर्तनकी या नये सिद्धान्तके ग्रहणकी आवश्यकता होती



लक्षणमें अन्तर नहीं पड़ा है, पर उसका उपयोग किसे और किस प्रकार करना चा-हिए, इसमें अन्तर पड़ गया है। हमारा खयाल है कि इसी प्रकारके अन्तर पड़ते रहनेसे जैनधर्ममें आजसे दो हजार वर्ष पहले जो जीवनप्रद तत्त्व थे, जिनसे मनुष्य कर्मवीर, कार्यक्षम और सचा महात्मा बन सकता था, वे धीरे धीरे कम होते गये और इसका परिणाम यह हुआ कि जैनधर्मको पालते हुए अपने क्षात्रधर्मका निर्वाह करना, या उसके तेजको बनाये रखना क्षत्रियोंके लिए कठिन हो गया । उनकी वृत्ति धीरे धीरे बदलती गई और उसने भीरु दुर्बेल सहनशील वैश्य-वृत्तिमें जाकर विश्राम लिया । क्षत्रियोंमें और वैश्योंमें जितना अन्तर है, हमारी समझमें उतना ही अन्तर पूर्वकालके और वर्तमान-कालके जैनधर्ममें हैं। पं० सदासुखजीकृत रत्नकरण्डश्रावकाचारको पढ्कर क्षत्रिय वैरेय बन जायगा और वैश्य उदासीन, निर!शा-वादी, कर्तेव्यशून्य ' धर्मात्मा ' बन जायगा। क्यों ? इस लिए कि उसकी उपदेशप्रणाली ही ऐसी है। तत्त्व उसमें जैनधर्मके ही बत-लाये गये हैं, पर यह खयाल नहीं रक्ला गया है कि गृहस्थोंका संसारको त्याज्य समझने, फूँकफूँककर पैर रखने और शुद्ध धर्मात्मा बन जानेके सिवाय और भी कुछ कर्तव्य है। जैनधर्मके प्राचीन साहित्यमें और पिछले साहित्यमें यही अन्तर है । आप जितना जितना पिछल साहित्य देखेंगे, उसमें वेश्य-

है और कोई शक्तिशाली विद्वान् या आचार्य उसकी पूर्तिका प्रयत्न करता है त्यों ही उसके विरोधी खडे हो जाते हैं-विवाद खड़ा हो जाता है और अन्तमें दो भेद हो जाते हैं । आगे उनके चार, छह, आठ आदि विभाग होने लगते हैं । आज दुनियाका शायद ही कोई धर्म ऐसा हो, जिसकी दो चार शाखायें या सम्प्रदाय न हों | हमारा विश्वास है कि इस विषयमें जैनधर्म भी अपवादरूप नहीं है । उसमें भी समय समय पर अनेक परिवर्तन हुए हैं और वह भी अनेक मेद उपमेदोंमें बँटता रहा है। हम यह नहीं कहते हैं कि इन परिवर्तनोंके कारण जैनधर्म सर्वथा ही बदल गया है, अथवा उसके असलीरूपको हम देख ही नहीं सकते हैं; परन्तु यह अवश्य कहना पडेगा कि साधारण आँखोंसे उसके दर्शन नहीं हो सकते। उसके मूल्रह्मपकी तो बहुत कुछ रक्षा हुई है, परन्तु उसका बाह्यरूप-उसका ऊपरी आवरण-बहुत ही बदल गया है । एक आहें-साको ही ले लीजिए। इसका एकरूप तो उस समय प्रचालित था, जब जैनधर्मके पालने-वाले बड़े बड़े युद्ध करके खूनकी नदियाँ बहाते थे और एक स्वरूप अब प्रचलित है, जिसके कारण साधुओंकी तो बात ही जुदी है, साधारण नचिसे नचि दर्जेका श्रावक भी हिंसाके डरसे रातको चिराग नहीं जलाता है और दन्तधावनके बिना मुँहको दुर्गन्धका घर बनाये रहता है ! हिंसाके स्वरूपमें या



वृत्तिको गढ़नेवाले और क्षात्रवृत्तिको दबाने-वाले उतने ही अधिक सामान पायॅंगे। जैन-धर्ममेंसे क्षत्रियोंके कम करनेवाले या लुप्त करने-वाले इसके सिवाय और भी कारण होंगे, जिनका विचार विशेषज्ञोंके द्वारा होगा; परन्तु हमारी समझमें यह भी एक कारण हो सकता है। संभव है कि यह केवल अम ही हो।

842

< ब्राह्मणों और शुद्रोंके अभाव पर भी लगे हाथ विचार हो जाना चाहिए । ब्राह्म-णोंकी वृत्ति यजन-याजन और पठन-पाठन आदि बतलाई गई है। पर जैनोंके यहाँ इसकी आवश्यकता नहीं । जैनधर्ममें उपदेश आदिका कार्य मुनि करते हैं । पुराणेंमिं जहाँ कहीं किसीकी विद्याशिक्षाका जिक आता है, वहाँ यही लिखा रहता है कि अमुक राजपुत्र या राजपुत्रीने मुनि महाराजके पास जाकर विद्याध्ययन किया। पूजन पाठ और स्वाध्याय करनेका श्रावकोंको स्वयं अधिकार है। ये उनके नित्य षट्कर्मोर्मेसे देा प्रधान कर्म हैं । जैनधर्म यह मानता नहीं कि मैं आपके लिए प्रतिदिन पूजा अनुष्ठान या पुस्तकपारायण किया करूँ और उसका फल आपको मिले । चढे हुए द्रव्यको छेना या मन्दिरोंको छगी हुई भूमि या जागीरकी आमदनीसे निर्वाह करना जैनधर्ममें मना है। इसे ' निर्माल्य ' माना है जिसका साना महान् पाप है । ऐसी अवस्थामें जैन-बाह्मणोंका निर्वाह ही नहीं हो सकता और निर्वाहके—जीविकाके—अभावमें उनका अस्तित्व ही संभव नहीं । यही कारण है जो दक्षिण और कर्नाटक प्रान्तके थोड़ेसे उपाध्यायोंको छोड़कर सारे भारतवर्षमें जैन-बाह्मणोंका अभाव है । दक्षिण और कर्ना-टकमें जो थोड़ेसे उपाध्याय हैं उनकी भी अवस्था अच्छी नहीं है । उन्हें निर्माल्य या देवद्रव्यसे ही अपनी जीविका चलानी पड़ती है । आदिपुराणोक्त संस्कारादि कर्म करानेसे जैनबाह्मण अपना निर्वाह कर सकते हैं, ऐसा कहा जाता है;परन्तु एक तो अभी यह बात ही विवादग्रस्त है कि यह संस्कारपद्धति आदि-पुराणके पहले भी थी या नहीं और दूसरे इन कर्मोंसे इनेगिने लोगोंका ही निर्वाह हो सकता है—लाखोंका नहीं ।

६ दक्षिण और कर्नाटकमें जो जैन बाह्मण दिखलाई देते हैं, हमारी समझमें ने भगवज्जिनसेनाचार्यक्रत आदिपुराणकी, उस समयकी परिस्थितिके अनुसार रची हुई,नवीन वर्णाश्रमसृष्टिके फल हैं। ने एक प्रतिभाशाली और अधिकारी आचार्य थे, इसमें सन्देह नहीं; पर यह रचना चिरप्रचलित जैनधर्मकी मूल प्रकृतिके अनुकूल नहीं थी इस कारण यथेष्ट समादत नहीं हुई और उत्तर भारतमें तो इसका बीन ही नहीं जमा।

७ हम यह नहीं कहते कि ब्राह्मण लोग जैनधर्मके धारक ही नहीं हुए या हमारे आचार्योंने ब्राह्मणोंको जैन नहीं बनाया; नहीं,



था कि मद्रास प्रान्तके एक लाखसे अधिक जैन ईसाई बनायें जा चुके हैं और उनेमें अधिकांश शूद्र थे । पिछले कई सौ वर्षोंसे नेनेंमिं प्रभावशाली उपदेशकों और साधुओंका अभाव हो रहा है, इस कारण नये जैन तो कोई बनाये नहीं गये और पुरानोंको दूसरे धर्मवार्छोने मुँड लिया। हमारी समझमें तो अभी यही एक कारण आता है जिससे जैन-धर्मके माननेवालेंमिं शुद्रोंका प्रायः अभाव हो रहा है। यह भी जान पडता है कि बहुतसे शूद्र जैन धीरे धीरे अपनी शूद्रवृत्तिको छोड़कर वैश्य बन गये हैं और इसविषयमें उन पर वैश्चय जैनोंकी बडी भारी संख्याका प्रमाव पड़ा है। जैनोंमें एक दो जातियाँ ऐसी हैं भी जो पहले शूद्र थी, पर अब वैश्यवृत्तिसे निर्वाह करती हैं । दिगम्बरसम्प्रदायके अनुसार जैनसाधु शुद्रोंके यहाँ भोजन नहीं करते, शूद्र मेक्षिका अधिकारी नहीं, वह अधिकसे अधिक शलक हो सकता है-मुनि नहीं हो सकता, उसे शायद पजन करनेकी भी आज्ञा नहीं है। संभव है कि इन संकुचित अधिकारोंका भी इस विषयमें प्रभाव पडा हो।

आशा है कि इस प्रश्नपर जैनसमाजके विद्वानोंका चित्त आकर्षित होगा और वे अपने अपने विचार प्रकट करके इसका समा-धान करेंगे।

लालों ही बाह्मण जैनधर्मके उपासक हुए होंगे; परन्तु जैन होने पर उनकी बाह्मणवृत्ति न रही होगी । उन्हें वैश्यवृत्ति ग्रहण करनी पड़ी होगी और वे कुछ समय तक बाह्मण कहलाकर वैश्योंमें ही लीन हो गये होंगे । पद्मावतीपुरवारोंमें जो पांडे हैं वे बाह्मण बतल्लाये जाते हैं और कहा जाता है कि वे कहीं दक्षिणकी ओरसे बुलाये गये थे । कुछ समय तक तो उन्होंने किसी तरह दानदक्षि-णासे अपना काम चलाया; परन्तु पीछे न चला और उन्हें भी वैश्यवृत्ति ग्रहण करनी पड़ी । लोग जानते हैं कि उनका बेटीव्यव-हार पद्मावतीपुरवारोंके साथ अबसे लगभग १०० वर्ष पहले ही शुरू हुआ है ।

८ अब शूद्रोंको लीनिए कि इनका अभाव कैसे हो गया। इनके पढ़ाने लिखानेकी या इनकी ज्ञानशक्तिको विकसित करनेकी ओर शायद ही कभी ध्यान दिया गया हो। ये लोग सदा अज्ञानमें ही पड़े रहे। इस-लिए आज यदि एक जैन आचार्यने हजार दो हजार शूद्रोंको जैन बनाया, तो कल एक रीवाचार्यने आकर उन्हें रीव बना डाला। दक्षिणमें कासारोंके हजारों घर ऐसे हैं जो पहले जैन थे, उनके बनाये हुए जैनमन्दिर तक मौजूद हैं, पर अब वे रीव हैं। कुछ समय पहले एक थियोसोफिस्टने प्रकाशित किया र्श्व जैनहितेर्ग-

# अम्रार्थनाः । 😂

١ ( ले०-श्रीयुत पं० गिरिधर शर्मा ।) (१) नाथ आपको हम नमते हैं, हाथ जोड़ पैरों पड़ते हैं। आप जानते हैं सब स्वामी, घटघटके हो अन्तर्यामी ॥ ( マ ) हम मानव हैं सद्रुण पावें, सारे दुर्गुण दूर हटावें । कायरताके पास न जावें, वीरपनेको लाड लडावें ॥ (३) निज कर्तव्य कदापि न तज दें, सदा सहारा दीनोंको दें। लोकलोकमें जीवन भर दें, मुरदोंको भी जीते कर दें॥ (8) आलसमें नहिं पड़े रहें हम, नहीं खुशामद कहीं करें हम । जिस शाखापर आश्रय पावें,

काट उसे नीचे न गिरांवें ॥ (५) सज धज कर हम अकड़ न जावें, आपसमें ऌड़ यश न नसावें । संशयमें पड़ मति न गुमावें, आसमानमें उड़ें सुहावें ॥

(६) विद्या ठौर ठौर फैळावें, गहरे ज्ञान भेद प्रकटावें । भारत गौरव जगमें छावें, सारे जगमें जयी कहावें ॥ (७)

नहीं लालचोंमें फँस जावें, नहीं किसीसे भय हम खावें । सुरढ रहें निज धर्म निभावें, हो स्वाधीन सदा सुख पावें ॥ (८)

वह बल–विक्रम हममें आवे, देख जिसे जग अचरज पावे। सिंह चाटने पग लग जावे, विजयवाद्य सुरवृन्द बजावे।।

नोट—यह प्रार्थना विद्यार्थियोंको प्रातःकाल पढ़नेके लिए रची गई है । यदि जैनपाठशालाओं और विद्यालयोंके संचालक उचित समझे तो इसे काममें ले आवें। कई संस्थाओंके संचालकोंने ऐसी एक प्रार्थनाके लिए हमसे प्रेरणा भीकी थी। –स०।

आजकल जेंटिलमैन ( सम्य पुरुष ) बहुत ही साधारण शब्द हो गया है; परन्तु जेंटि-लमैन असलमें हैं बहुत कम । जेंटिलमैनीके लिए बाहरी बातोंकी जरूरत नहीं है। अच्छे अच्छे कपडों और बड़े बड़े बंगले, कोठि-योंकी भी जरूरत नहीं है । असलमें जेंटि-लमैन वह है जिसके विचार उदार हैं, उद्दे-रय उच्च हैं, सत्य पर जिसका अटल विश्वास है और सत्य ही जिसके जीवनका आधार है, जिसकी आवश्यकतायें बहुत थोडी हैं, जिसकी बडे और छोटे, अमीर गरीब सबके साथ समान सहानुभूति है और जिसको अभि-मान छूकर भी नहीं गया । अब बतलाइए, ऐसे आदमी कितने हैं ? आपकी सभामें, आपकी मित्रमंडलीमें कौन कौन इन गुणोंसे विभूषित हैं ? हम ऐसे सैकडोंके नाम ले सकते हैं जिनके कोट पतलून बड़े अच्छे बने हए होते हैं। ऐसे भी बीसो बतला सकते हैं जिनमें बात चीत करने और रहन सहन-के तरीके बडे अच्छे हैं; परंतु जेंटिलमैन बहुत ही कम हैं । यदि कागज कल्म लेकर उनके नाम लिखने बैठें तो शायद सौंमें · --थेकरे । एक दो ही निकलें।



कलकत्तेसे 'मानसी और मर्मवाणी ' नामकी एक उच्च कोटिकी बंगला मासिक-पत्रिका निकलती है । नाटेार-नरेश महाराज श्रीजगदिन्द्रराय और बाबू प्रभातकुमार मुखोपाध्याय बार-एट-ला उसके सम्पादक हैं । इसकी गत आषाढ़ और श्रावणकी दो संख्या-ओंमें ' जैनधर्म और दर्शन ' शीर्षक एक विचारपूर्ण लेख प्रकाशित हुआ है जिसके लेखक श्रीयुत अम्बुजाक्ष सरकार एम. ए. बी. एल. हैं । पूरा लेख लगभग १९ पृष्ठोंमें समाप्त हुआ है । हम यहाँ अपने पाठकोंके लिए उसके केवल महत्त्वपूर्ण अंशोंका अनुवाद प्रकाशित करते हैं ।

" पुण्यभूमि भारतवर्षमें हिन्दू, बौद्ध और जैन इन तीन प्रधान धर्मोंका अभ्युत्थान हुआ है । यद्यपि बौद्धधर्म भारतके अनेक सम्प्रदायों और अनेक प्रकारके आचारों व्यवहारोंमें अपना प्रभाव—अपनी छाप छोड़ गया है; परन्तु वह अपनी जन्मभूमिसे खदेड़ दिया गया है और सिंहल, ब्रह्मदेश, तिव्वत, चीन आदि देशोंमें वर्तमान है । इस समय हमारे देशमें बौद्धधर्मके सम्बन्धमें यथेष्ट आलोचना होती है; परन्तु जैनधर्मके विष-यमें अब तक कोई भी उछेख योग्य आलो-चना नहीं हुई । जैनधर्मके सम्बन्धमें हमारा ज्ञान बहुत ही परिमित है । स्कूल्पाठ्य इति-हासोंके एक दो पारांग्राफोंमें महावारेप्रचारित जैनधर्मके सम्बन्धमें जो अतिशय संक्षिप्त विवरण रहता है, उसको छोड़कर हम कुछ नहीं जानते । जैनधर्मसम्बन्धी विस्तृत आल्रो-चना करनेकी लोगोंकी इच्छा भी होती थी, पर अभीतक उसके पूर्ण होनेका कोई विरोष सुभीता न था। कारण दो चार प्रन्थोंको छोड़ कर जैनधर्मसम्बन्धी अगणित प्रन्थ अभी-तक अप्रकाशित थे; भिन्न भिन्न मठोंके महन्त अपने मठोंके गुप्तगृहोंमें जैनग्रन्थोंको छोड़पाये हुए थे, इसलिए पाठ करने या आल्रोचना करनेके लिए वे दुर्ल्टम थे।

" बौद्धधर्मके समान जैनधर्मकी आले-चना क्यों नहीं हुई, इसके और भी कई कारण हैं । बौद्धधर्म प्रथिवीके एक तृतीयांश लोगोंका धर्म है, किन्तु भारतके ३० करोड़ लोंगोंमें जैनधर्मावल्लम्बी केवल मात्र १४ लाख ( वास्तवमें १३ लाखसे भी कम ) हैं । इसी कारण बौद्धधर्मके समान जैनधर्मके गुरुत्वका किसीको अनुमव नहीं होता । इसके सिवाय भारतमें बौद्धप्रभाव विशेषताके साथ परिस्फुट है । इसलिए भारतके इतिहासकी आलोच-नामें बौद्धधर्मका प्रसङ्ग स्वयं ही आकर उप-स्थित हो जाता है । अशोकस्तम्भ, चीनयात्री



जैनधर्म और जैनदर्शनने क्या प्रभाव ভান্তা है, इसका इतिहास लिखनेके समग्र उप-करण अब भी संग्रह नहीं किये गये हैं। पर यह बात अच्छीतरह निश्चित हो चुकी है कि जैनविद्वानेंनि न्यायशास्त्रमें बहुत अधिक उन्नति की थी । उनके और बौद्धनैयायि-कोंके संसर्ग और संघर्षके कारण प्राचीन न्यायका कितना ही अंश परिवर्जित और परिवर्तित किया गया और नवीन न्यायके रचनेकी आवश्यकता हुई । शाकटायन आदि वैयाकरण, उमास्वाति, सिद्धसेन दिवाकर, भट्टाकलङ्कदेव आदि नैयायिक, टीकाकृत्कु-लरवि मंछिनाथ, कोषकार अमरसिंह, अभि-धानकार, हेमचन्द्र, गणितज्ञ महावीराचार्य आदि विद्वान, जैनधर्मावलम्बी थे। भारतीय विचार-जगत्, इन सबका बहुत कुछ ऋणी है । " अच्छी तरह आलोचना न होनेके कारण

अन्दक जैनधर्मके विषयमें लोगोंके तरह तरहके ऊँटपटाँग खयाल हो रहे थे । कोई कहता था यह बौद्धधर्मका ही एक मेद है। कोई कहता था कि हिन्दूधर्ममें जो अनेक सम्प्रदाय हैं, उन्हींमेंसे यह भी एक हैं जिसे महावीरस्वामीने प्रवर्तित किया था । कोई कोई कहते थे कि जैन आर्य नहीं है, क्योंकि वे नय़मूर्तियोंको पूजते हैं। जैनधर्म भारतके मूलनिवासियोंके किसी एक धर्मसम्प्रदायका

१--२ लेखक महाशयका यह अम है। कालिदास-के प्रन्धोंके प्रसिद्ध टॉकाकार महिनाथ और कोषकार अमरसिंह ये दोनों ही जैन नहीं थे। महिनाथ वेदा-नुयायी और अमरसिंह बौद्ध थे। — सम्पादक।

हुयेनसंगका भारतभ्रमण आदि जो प्राचीन इतिहासकी निर्विवाद बातें हैं उनका बहुत बड़ा भाग बौद्धधर्मके साथ मिला हुआ है । भारतके कीर्तिशाली चक्रवर्ती राजाओंने बौद्ध-धर्मको राष्ट्रीयधर्मके रूपमें ग्रहण किया था, इसलिए एक समय हिमाल्यसे लेकर कुमारी तककी समस्त भारतभूमि पीछे कपडोंसे रँग गई थी । किन्तु भारतीय इतिहासमें जैनधर्मने अपना प्रभाव कहाँतक विस्तृत किया था, यह अबतक भी मालम नहीं हुआ है 1 भारतके अनेक स्थानोंमें जैनकीर्तिके जो अनेक ध्वंसावशेष वर्तमान हैं उनके सम्ब-न्धमें अच्छी तरह अनुसन्धान करके ऐति-हासिक तत्त्वोंके खाेजनेका कोई उल्लेख याेग्य चेष्टा नहीं हुई । हाँ, कुछ वर्षोंसे साधारण चेष्टा हुई है । महसूर राज्यके श्रवणबेल्रगुल नामक स्थानके चन्द्रगिरिपर्वत पर जो थोडेसे शिलालेख प्राप्त हुए हैं, उनसे मालूम हे।ता है कि मौर्यवंशके प्रतिष्ठाता महाराज चन्द्रगुप्त जैनमतावल्लम्बी थे । इस बातको मि. विन्सेंट स्मिथने अपने भारतेतिहासके तृतीय संस्करण ( १९१४) में लिखा है; परन्तु इस विष-यमें अबतक सब विद्वानोंकी एक राय नहीं हुई है। जैनशास्त्रोंमें लिखा है कि महाराज चन्द्रगुप्त छट्टे ( पाँचवें ? ) श्रुतकेवली भद्र-बाहुके द्वारा जैनधर्ममें दीक्षित हुए थे और महाराज अशोक भी पहले अपने पितामह-गृहीत जैनधर्मके अनुयायी थे; पर पीछे उन्होंने जैनधर्मका परित्याग करके बौद्धधर्म ग्रहण कर लिया था । भारतीय विचारोंपर



केवल एक रूपान्तर है । इस तरह नाना मुनियोंके नाना प्रकार कल्पनाप्रसूत मत फैल रहे थे, जिनकी असारता अब धीरे धीरे प्रकट होती जाती है ।

"यह अच्छीतरह प्रमाणित हो चुका है कि जैनधर्म बौद्धधर्मकी शाखा नहीं है। महावीर स्वामी जैनधर्मके स्थापक नहीं है, उन्होंने केवल प्राचीन धर्मका प्रचार किया था। महावीर या वर्द्धमानस्वामी बुद्धदेवके समकालिक थे । बुद्धदेवने बुद्धत्व प्राप्त करके धर्मप्रचारकार्यमें व्रती होकर जिस समय धर्मचकका प्रवर्तन किया था. उस समय महावीरस्वामी एक प्रसिद्ध धर्मशिक्षक थे। बौद्धोंके त्रिपिटक नामक ग्रन्थमें ' नातपुत्त ' नामक जिस निर्ग्रन्थ धर्मप्रचारकका उल्लेख है, वह नातपुत्त ही महावीर स्वामी हैं । उन्होंने ' ज्ञार्त ' नामक क्षत्रियवंशमें जन्म ग्रहण किया था, इसलिए ने ज्ञातुपुत्र ( पाली-भाषामें आतपुत्त ) कहल्राते थे । जैनमता-नसार महावीरस्वामी चौवीसवें या अन्तिम तीर्थकर थे। उनके लगभग २०० वर्ष पहले तेईसवें तीर्थंकर पार्श्वनाथस्वामी हो चुके थे। अभीतक इस विषयमें सन्देह था कि पार्श्व-नाथ स्वामी ऐतिहासिक व्यक्ति थे या नहीं; परन्त डा० हर्मन जैकोबीने सिद्ध किया है पार्श्वनाथने ईस्वीसनसे पहले आठवीं शता-

९ दिगम्बर सम्प्रदायके प्रन्थोंमें महावीरस्वामीके वंशका उल्लेख 'नाथ ' नामसे मिलता है, जो निश्वय ही ' झातृ ' के प्राकृतरूप 'णात ' का ही रूपान्तर है। — सम्पादक। ब्दिमें जैनधर्मका प्रचार किया था । पार्श्व-नाथके पूर्ववर्ती अन्य २२ तीर्थकरोंके सम्ब-न्धमें अबतक कोई ऐतिहासिक प्रमाण नहीं मिला है।

'' तैर्थिक, निर्यन्थ और नग्न नाम भी जैनोंके लिए व्यवहृत होता है । यह तीसरा नाम जैनोंके प्रधान और प्राचीनतम दिगम्बर सम्प्रदायके कारण पड़ा है । मेगास्थनीज इन्हें Gymnosphists या नग्न दर्शिनिकके नामसे उल्लेख कर गया है ।

" ग्रीसदेशमें एक ईलियाटिक नामका सम्प्रदाय हो गया है। वह एक नित्य परि-वर्तनरहित अद्वैत सत्तामात्र स्वीकार करके जगतके सारे परिवर्तनों, गतियों और क्रिया-ओंकी संभावनाको अस्वीकार करता है । इस मतका प्रतिद्वन्द्वी एक हिराक्लीटियन सम्प्र-दाय हुआ । वह विश्वतत्त्व ( द्रव्य ) की नित्यता सम्पूर्णरूपसे अस्वीकार करता है । उसके मतसे जगत सर्वथा परिवर्तनशील है। जगत्स्रोत अवारित गतिसे वह रहा है; एक क्षण भरके लिए भी कोई वस्तु एक भावसे स्थितिशील होकर नहीं ठहर सकती। ईलियाटिक-सम्प्रदाय-प्रचारित उक्त नित्यवाद और हिरार्हाटियनसम्प्रदायप्रचारित परिवर्तन-वाद पाइचात्य दर्शनेंमें समय समय पर अने-करूपसे नाना समस्याओंके बीच होकर प्रकट हुए हैं । इन दो मतोंके समन्वयकी----मिल्रानेकी-अनेक वार चेष्टा मी हुई है; परन्तु वह फलवती कभी नहीं हुई । वर्त-



वर्गसोन ( Bergson ) का दर्शन हिरा-मतवादका ही रूपान्तर है। क्लीटियनके वेदान्त दर्शनके नित्यवाद और बौद्धदर्शनके क्षणिकवाद्में भी यह सदाका दार्शनिक विवाद प्रकाशमान हेा रहा है। वेदान्तके मतसे केवल नित्य-शुद्ध-वुद्ध-मुक्त-सत्य-स्वभाव चैतन्य ही सत् है, रोष जो कुछ है वह केवल नामरूपका विकार मायाप्रपञ्च— असत है । राङ्कराचार्यने सत्राब्दकी जो व्याख्या की है उसके अनुसार इस दिखलाई देनेवाले जगत्प्रपञ्चकी कोई भी वस्तु सत् नहीं हो सकती । " यद्विषया बुद्धिर्न व्यभिचरति तत्सत्, यद्विषया बुद्धिव्धभिचरति तद-सत । "-गीता, शंकरभाष्य २-१६ । भत भविष्यत् वर्तमान इन तीन कालेंगेंमें जिस वस्तुके सम्बन्धमें बुद्धिका व्यभिचार नहीं होता, वह सत है और जिसके सम्बन्धमें होता है-वह असत् है। जो वर्तमान सम-यमें है, वह यदि अनादि अतीतके किसी समयमें नहीं था और अनन्त भविष्यतके भी किसी समयमें नहीं रहेगा, ते। वह सत् नहीं हे। सकता-वह असत् है। सत्राब्द परि-वर्तनका प्रतियेगी है । जिसमें परिवर्तन होता है, हुआ है और होनेकी संभावना है वह असत् है । परिवर्तनशील असद्वस्तुके साथ विदान्तका कोई सम्पर्क नहीं है । वेदान्तदर्शन केवल अद्वैत सद्धद्यका तत्त्वानुसन्धान करता है। वेदान्तकी यही प्रथम बात है ' अथातो अह्यजिज्ञासा ? और यही अन्तिम बात है।

मान समयके प्रसिद्ध फरासीसी दार्शनिक क्योंकि—" तस्मिन् विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं वर्गसोन ( Bergson ) का दर्शन हिरा- भवति । "

" वेदान्तके समान बौद्धदर्शनमें कोई त्रिकाल अव्यभिचारी नित्यवस्तु नहीं मानी गई । बौद्ध क्षणिकवादके मतसे " सर्व क्षणं क्षणं । " जगत्स्रोत अप्रतिहत या अरोक-गतिसे बराबर बह रहा है-क्षणभरके लिए भी कोई वस्तु एक ही भावसे एक ही अवस्थामें स्थिर होकर नहीं रह सकती । परिवर्तन ही जगतका मूलमंत्र है । जो इस क्षणमें मौजूद है, वह आगामी क्षणमें ही नष्ट होकर रूपान्तरित हो जाता है । इस प्रकार अनन्त मरण और अनन्त जीवनोंकी अनन्त कीडायें इस विश्वनाटकमें लगातार हुआ करती हैं । यहाँ स्थिति, स्थैर्य, नि-त्यता असंभव है ।

"स्याद्वादी जैनदर्शन वेदान्त और बौद्ध-मतकी आंशिक सत्यता स्वीकार करके कहता है कि विश्वतत्त्व या द्रव्य नित्य भी है और अनित्य भी है । वह उत्पत्ति, ध्रुवता और विनाश इन तीन प्रकारकी परस्परविरुद्ध अवस्थाओंसे युक्त है । वेदान्त-दर्शनमें जिस प्रकार स्वरूप और तटस्थ छक्षण कहे गये हैं, उसी प्रकार जैनदर्शनमें प्रत्येक वस्तुको समझानेके छिए दो तरहसे निश्चयनय और दूसरेको कहते हैं व्यवहार नय । स्वरूपछक्षणका जो अर्थ है, ठीक वहीं अर्थ निश्चयनयका है । वह वस्तुके निज भाव या स्वरूपको कतछाता है । व्यवहार-

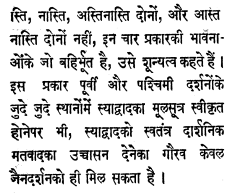


नय वेदान्तके तटस्थ लक्षणके अनुरूप है। उससे वक्ष्यमाण वस्तु दूसरी किसी वस्तुकी अपेक्षांसे वर्णित होती हैं । द्रव्य निश्चय नयसे ध्रुव है किन्तु व्यवहारनयसे उत्पत्ति और विनाशशील है । अर्थात् द्रव्यके स्वरूप या स्वभावकी अपेक्षा देखा जाय तो वह नित्यस्थायी पदार्थ है, किन्तु जगतकी नियत परिदृश्यमान व्यवहारिक अपेक्षा देखा जाय ते। वह अनित्य और परिवर्तनशील है । द्रव्यके सम्बन्धमें नित्यता और परिवर्तन आंशिक या आपेक्षिक भावसे सत्य है-पर सर्वथा एकान्तिक सत्य नहीं है। वेदान्तने द्रव्यकी नित्यताके ऊपर ही दृष्टि रक्खी है और भीतरकी वस्तुका सन्धान पाकर, बाहरके परिवर्तनमय जग-त्प्रपञ्चको तुच्छ कहकर उडा दिया है; और बौद्ध क्षणिकवादने बाहरके परिवर्तनकी प्रचुरतांके प्रभावसे रूप-रस-गन्ध-शब्द-स्पर्शादिकी विचित्रतामें ही मुग्ध होकर, उसके भातरी, बहिर्वैचित्र्यके कारणीभत. नित्य-सूत्रको खो दिया है । पर स्याद्वांदी जैनदर्शनने भीतर और बाहर, आधार और आधेय, धर्म और धर्मी, कारण और कार्य, अद्वैत और विचित्र दोनोंको ही यथास्थान स्वीकार कर लिया है ।

" इस तरह स्याद्वादने, विरुद्ध मतवादों-की मीमांसा करके उसके अंतर्निहित आपेक्षित सत्यको स्वीकार करके उसे पूर्णता प्रदान की है। विलियम जेम्स नामके विद्वान् द्वारा प्रचारित Pragmatism मतवादके साथ स्याद्वादकी

अनेक अंशमें तुलना हा सकती है। स्याद्वादका मूलसूत्र जुदे जुदे दर्शन शास्त्रोंमें जुदे जुदे आकारमें स्वीकृत हुआ है। यहाँ तक कि शङ्कराचार्यने पारमार्थिक सत्यतासे व्यवहारिक सत्यताको जिस कारण विशेष किया है, वह इस स्याद्वादके मूलसूत्रके साथ अभिन्न है । र्शकराचार्थने परिदृश्यमान या दिखलाई देनेवाल्रे जगतका अस्तित्व अस्वीकार नहीं किया है, उन्होंने केवल इसकी पारमार्थिक सत्ता अर्ग्वीकार की है । बौद्ध विज्ञानवाद और शन्यवादुके विरुद्ध उन्होंने जगतकी व्यवहारिक सत्ता अतिशय दढताके साथ प्रमाणित की है। समृतल भूमिषर चलते समय एकतल, द्वितल, त्रितल आदि उचताके नाना प्रकारके भेद हमें दिखलाई देते हैं: किन्तु बहुत ऊँचे शिखरसे नीचे देखनेपर सतखने महल और इकहरी कुटियामें किसी प्रकारका भेद नहीं जान पड़ता । इसी तरह ब्रह्मबुद्धिसे देखने १र जगत मायाका विकाश ऐन्द्रजालिक स्वप्नमात्र—अनित्य है; किन्तु साधारण बुद्धिसे देखनेपर जगतकी सत्ता स्वी-कार करनी ही पडती है । दो प्रकारका सत्य दो प्रकार Points of View से उत्पन्न है। वेदान्तसारमें मायाको जो प्रसिद्ध संज्ञा दी गई है, उससे भी इस प्रकारकी भिन्न दृष्टिजात भिन्नसत्यता स्वीकृत होती है। बौद्ध दृश्यवादमें शून्यका जो व्यतिरेकमुखी ल्रक्षण दिया है, उसमें भी स्याद्वादकी छाया पाई जाती है । " सदसदुभुयानुभूय-चतु-ष्कोटिविनिर्मुक्तं शून्यत्वम् "--- अर्थात् अ-

845



860

"जैनदर्शनके विश्वतत्त्व या द्रव्यके सम्ब-न्धमें जो कुछ कहा गया है उससे ही मालूम हो जायगा कि जैनदर्शन यह स्वीकार नहीं करता कि सृष्टि किसी खास समयमें उत्पन्न हुई है। एक ऐसा समय था जब सृष्टि नहीं थी, सर्व शून्यमय था, उस महाशून्यके भीतर केवल मुष्टिकर्त्ता अकेला विराजमान था और उसी शून्यसे किसी एक समयमें उसने इस ब्रह्माण्डको बनाया- इस प्रकारका मतवाद दार्शनिक दृष्टिसे अतिशय अमपूर्ण है । ज्ञून्यसे- असत्से-सत्की उत्पत्ति नहीं ही सकती । सत्कार्यवादियोंके मतसे केवल सतसे ही सत्की उत्पत्ति होना संभव है । ५-गगनो विद्यते भावो नाभावो विद्यते " जैनदर्शनमें जीवतत्वकी जैसी विस्तृत आलोचना है वैसी और किसी भी दर्शनमें नहीं है।

" वेदान्त दर्शनमें संचित, क्रियमाण और प्रारब्ध इन तीन प्रकारके कर्मोका वर्णन है | जैनदर्शनमें इन्हींको यथाक्रम सत्ता, बन्ध और उदय कहा है । दोनों दर्शनोंमें इनका स्वरूप भी एक सा है ।

प्राणणाम् स्थित्वा -जैनहितेषी --

> " सयोग केवली और अयोग केवली अवस्थाके सहित हमारे शास्त्रोंकी जीवन्मुक्ति और विदेहमुक्तिकी तुल्ना हे। सकती है। जुदे जुदे गुणस्थानेंके समान मोक्षप्राप्तिकी जुदी जुदी अवस्थायें हमारे यहाँ भी स्वीकृत हुई हैं। योगवासिष्ठमें शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्त्वापत्ति, संसक्ति, पदार्था-भावनी और नूर्यगा इन सात ब्रह्मविद् भूमि-योंका वर्णन किया गया है।

> " पूर्वकाथेत संवर तत्त्व और प्रति-मापालन जैनदर्शनका चारित्र भाग है । इससे एक ऊँचे प्रकारका नैतिक आदर्श प्रति-छापित हुआ है। सर्व प्रकार आसक्तिरहित होकर कर्म करना ही चारित्रसाधनकी मूळ बात है। आसक्तिके कारण ही कर्मबन्ध होता है; अनासक्तहोकर कर्म करनेसे उसके द्वारा कर्मबन्ध नहीं होता। भगवद्वीतामें निष्काम धर्म-विस्तारित करके व्यवहारिक जौवनका पेंग पग पर नियमित और विधिबद्ध करके एक उपहासास्पद सीमा पर पहुँचा दिया है।

आलोचना ह १५। जार जिल्ला जाता. नहीं है ।

उपहासास्पद सीमा पर पहुँचा दिया ह ।



इसके सम्बन्धमें जितने विधिनिषेध हैं उन सबको मानकर चलना इस बीसवीं शताब्दीके जीवनसंग्राममें युक्तियुक्त और संभवपर है या नहीं, यह विचारणीय है।

" जैनधर्ममें अहिंसाको इतनी प्रधानता क्यों दी गई है, यह ऐतिहासिकोंकी गवेष-णाके योग्य है । जैनसिद्धान्तमें अहिंसा शब्दका अर्थ व्यापकसे व्यापकतर होकर, अपेक्षाकृत अवीचीन ग्रन्थोंमें वह गीतोक्त निष्काम धर्मके रूपान्तर भावमें ग्रहण किया गया है । तो भी, पहले अहिंसा शब्द साधा-रण प्रचालित अर्थमें ही व्यवहृत होता था, इस विषयमें कोई भी सन्देह नहीं है। वैदिक युगमें यज्ञ-कियामें पशुहिंसा निरातिशय निष्ठर सीमा पर जा पहुँची थी । इस कूर कर्मके विरुद्ध उस समय कितने ही अहिंसावादी सम्प्रदायोंका उदय हुआ था, यह बात एक तरहसे सुनिश्चित है । वेदमें ' मा हिंस्यात् सर्व भूतानि ' यह साधारण उपदेश रहनेपर भी, यज्ञ कर्ममें पर्राहत्याकी अनेक विरोष विधियोंका उपदेश होनेके कारण, वह साधा-रण विधि केवल विधिके रूपमें ही पर्यवसित होगई थी, पद पद पर व्याहत और आते-कान्त होकर उसका कल्याणकर उपदेश विस्मृतिके गर्भमें विलीन हो गया था और अन्तमें ' पशु यज्ञके लिए ही बनाये गये हैं,' यह अद्भुत मतवाद प्रचलित हुआ था 🛪। इसके फलसे वैदिक कर्मकाण्ड आलम्भित पशुओंके

रक्तसे लाल होकर सब तरहके सात्विक भावोंका विरोधी हो गया था। जैन कहते हैं कि उस समय यज्ञकी इस नृशंस पशुहत्याके विरुद्ध जो कई मत खड़े हुए थे, उनमें जैन सबसे पहले थे। 'मुनयो वातवसनाः ' कह-कर ऋग्वेदमें जो नग्नमुनियोंका उल्लेख है, जैनोंका कथन है कि वे ही जैन दिगम्बर संन्यासी हैं।

# ''बुद्धदेवको लक्ष्य करके जयदेवने कहा है— निन्दसि यज्ञविधेरहद्द श्रुतिजातं सदयहृदय दर्शितपशुघातम् '

किन्तु यह अहिंसातत्त्व जैनधर्मके साथ इस प्रकार अङ्गाङ्गी भावमें संयुक्त है कि जैनधर्म बौद्धधर्मके बहत पहलेका स्वीकृत होनेपर पशुघातात्मक यज्ञविधिकै विरुद्ध पहले खडे होनेकी प्रशंसा बुद्धदेवकी अपेक्षा जैनधर्मको ही मिल्लेगी। वेदविधिकी निन्दा करनेके कारण हमारे शास्त्रोंमें चार्वाक, जैन और बौद्ध पाषण्ड या नास्तिक मतके नामसे विख्यात हैं। इन तीनों सम्प्रदायोंकी झूठी निन्दाकरके जिन शास्त्रकारोंने अपनी साम्प्र-दायिक संकीर्णताका परिचय दिया है, उनके इतिहासकी पर्यालोचना करनेसे मालूम होगा ाकी जो ग्रन्थ जितना ही प्राचीन है, उसमें बौद्धोंकी अपेक्षा जैनोंपर उतना ही अधिक गाली गलौज है। अहिंसावादी जैनोंके निरीह मस्तकके ऊपर किसी किसी शास्त्रकारने तो श्ठोकपर श्ठोक ग्राथित करके मुसलधार वर्षा की है। उदाहरणके तौरपर विष्णुपुराणको छे लीजिए । अभी तककी खोजोंके अनुसार

Ę-19

अत्तर्त्वां घातयिष्यामि तत्मायज्ञे वधोऽवधः ॥



देवोंके लिए प्रयुक्त करते हैं । तीसरे दोनों ही भर्मवाले बुद्धदेव या तीर्थकरोंकी एक ही प्रका-रकी पाषाणप्रतिमायें बनवाकर चैत्यों या स्तू-पोंमें स्थापित करते हैं और उनकी पूजा करते हैं । स्तूपों और मूर्तियोंमें इतनी अधिक सददाता है कि कभी कभी किसी मूर्ति और स्तुपका यह निर्णय करना कि यह जैन है या बौद्ध, विशेषज्ञोंके लिए भी कठिन हो जाता है। इन सब बाहरी समानताओंके सिवाय मतवादमें भी दोनों धर्मोकी कहीं कहीं सदृशता दिखती है; परन्तु उन सब विषयोंमें हिन्दुधर्मके साथ जैन और बौद्ध दोनोंका ही प्रायः ऐक्यमत्य है। इस प्रकार बहुत सी समानतायें होने पर भी दोनोंमें बहुत कुछ विरोध हैं। पहला विरोध, बौद्ध क्षणिकवादी है; पर जैन क्षणिकवादकी ऐकान्तिकता स्वीकार नहीं करता । जैनधर्म कहता है कि कर्मफलान्तक जन्मान्तरवादके साथ क्षणिक वादका सामञ्जस्य नहीं हो। सकता । क्षणिक-वाद माननेसे कर्मकल मानना असंभव है। जैनधर्ममें अहिंसा नीतिकी जितनी ज्यादती है उतनी बौद्धोंमें नहीं है । अन्य द्वारा मोर हुए जीवका मांस खानेकी बौद्धघर्म मनाई नहीं करता, उसमें स्वयं हत्या करना ही। मना है । बौद्धदर्शनके पञ्च स्कन्दके समान कोई मनोवैज्ञानिक तत्त्व भी जैनद्र्शनमें नहीं माना गया । बौद्धदुर्शनमें जीवपर्याय अपेक्षाकृत सामाबद्ध है, जैनदर्शनके समान उंदार और व्यापक नहीं है। हिन्दूधर्मके समान जैनधर्ममें मुक्तिके मार्गमें जिसप्रकार

विष्णुपुराण सारे पुराणेंसि प्राचीनतम न होने पर भी अतिशय प्राचीन है । इसके तृती-यांशके सत्रहवें और अठारहवें अध्याय केवल्ल जैनोंकी निन्दासे पूर्ण हैं । नम्नदर्श-नसे श्राद्धकार्य भ्रष्ट हो जाता है, और नम्नके साथ संभाषण करनेसे उस दिनका पुण्य नष्ट हो जाता है । शतधनु नामक राजाने एक नम्न पाषण्डसे संभाषण किया था, इस कारण वह कुत्ता, गीदड़, भेड़िया, गीध और मोरकी योनियोंमें जन्म धारण करके अन्तमें अश्वमेध यज्ञके जल्से स्नान करनेपर मुक्ति-लाम कर सका । जैनोंके प्रति (वैदिकोंको) प्रबल विद्वेष निम्नलिसित श्लोकसे प्रकट होता है:--

न पठेत यावनीं भाषां प्राणैः कण्ठगतैरपि । हस्तिना पीडचमानोऽपि न गच्छेजिनमन्दिरम् ॥ " यद्यपि जैन लोग अनन्त मुक्तात्मा-ओंकी उपासना करने हैं, तो भी वास्तवमें वे व्यक्तित्वविरहित पारमात्म्य स्वभावकी ही पूजा करते हैं । व्यक्तित्वरहित होनेके कारण ही जैनपूजापद्धतिमें वैष्णव और शाक्त-मतके समान भक्तिकी विचित्र तरङ्गभङ्गोंकी संभावना बहुत ही कम है ।

"बहुत लोग यह भूल कर रहे थे कि बौद्ध मत और जैनमतमें भिन्नता नहीं है । पर दोनों धर्मेंमिं कुछ अंशोंमें समानता होने पर भी असमानताकी कमी नहीं है । समानतामें पहली बात तो यह है कि दोनोंमें अहिंसा-नीतिकी अतिशय प्रधानता है । दूसरे जिन, सुगत, अईत्, सर्वज्ञ, तथागत, बुद्ध आदि नाम बौद्ध और जैन दोनों ही अपने अपने उपास्य



उत्तरोतर सीढियोंकी बात है, वैसी बौद्ध धर्ममें नहीं है | जैन जातिविचार मानते हैं, पर बौद्ध नहीं मानते ।

"जैन और बौद्धको एक समझनेका कारण जैनमतकी अच्छी तरह आछोचना न करना, इसके सिवाय और कुछ नहीं है । हमारे शास्त्रोंमें कहीं भी दोनोंको एक समझनेकी भूल नहीं की गई है । वेदान्तसूत्रमें जुदे जुदे स्थलों पर जुदे जुदे हेतुवादसे बौद्ध और जैन-मतका खण्डन किया गया है । शंकर दिग्वि-जयमें लिखा है कि शंकराचार्यने काशीमें बौद्धोंके साथ और उज्जयिनीमें जैनोंके साथ शास्त्रार्थ किया था । यदि दोनों मत एक होते, तो उनके साथ दो जुदे जुदे स्थानोंमें दो बार शास्त्रार्थ करनेकी आवश्यकता नहीं थी। प्रबोधचन्द्रोदय नाटकमें बौद्ध भिक्ष और जैन दिगम्बरकी लडाईका वर्णन है ।

" हिन्दूधर्मके साथ जैनधर्मका अनेक स्थलोंमें साइइय और अनेक स्थलोंमें विरोध है; परन्तु विरोधकी अपेक्षा साइइय ही अधिक है | इतने दिनोंसे कितने ही मुख्य विरोधोंकी ओर दृष्टि रखनेके कारण वैर विरोध बढ़ता रहा और लोगोंको परस्पर अच्छी तरह देख सकनेका अवसर नहीं मिला | प्राचीन हिन्दू सब सह सकते थे; परन्तु वेदपरित्याग उनकी दृष्टिमें अक्षम्य अपराध था |

"हिन्दू धर्मका जन्म-कर्म-वाद जैन और बौद्ध दोनों ही धर्मोंका मेरुदण्ड है और वह दोनों ही धर्मोंमें अविकृत रूपसे ले लिया गया है । जैनेंाने कर्मको एक प्रकारके परमाणुरूप सूक्ष्म पदार्थके रूपमें कल्पना करके, केवल कितनी ही गुरुतर दार्शनिक समस्याओंकी सृष्टि की है, किन्तु उसमें कर्म-फलवादकी मूल बात पूर्णरूपसे सुरक्षित है। हिन्दुदर्शनका दुःखवाद और जन्म-मरणात्मक दुःखरूप संसार सागरसे पार होनेके हिए निवृत्तिमार्गानुसारी मोक्षान्वेषण-यह हिन्दू बौद्ध और जैन, सबका ही मुख्य सूत्र है। निवृत्ति तपके द्वारा कर्मबन्ध क्षय होने पर आत्मा कर्मबन्धसे मुक्त होकर स्वभावको प्राप्त करेगा और अपने नित्य-बुद्ध-शुद्ध स्वभावके अमित गौरवसे महिमान्वित होगा । उस समय

भिद्यते हृदयग्रन्थिछिद्यन्ते सर्वसंशयाः । क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे ॥ यह स्पष्ट भावते जैन और हिन्दू शा-स्त्रोंमें घोषित हुआ है ।

" जन्म जन्मातरोंमें कमाये हुए कमौंको वासनाविध्वंसी निवृत्तिमार्गके द्वारा क्षय करके परमपदप्राप्तिकी साधना हिन्दू, जैन और बौद्ध तीनों ही धर्मोंमें एक ही समान उपदेश की गई है । दार्शनिक मतवादके विस्तारमें और साधनाकी कियाओंकी विशि-ष्टतोमें भिन्नता हो सकती है, किन्तु उद्देश्य और गन्तव्यस्थल सबका ही एक है— स्वीना बैचित्र्याटुजुक्टिलनानापथजुषा नृणामेको गम्यस्त्वमासे पयसामर्णव इव । महिम्नस्तोन्नकी यह सर्वधर्म-बहुमान—



कारिणी उदारता हमारे शास्त्रोंमें बारबार उपदिष्ट होने पर भी संकीर्ण साम्प्रदायिक बुद्धिजनित विद्वेष हमारे प्राचीन ग्रन्थोंमें जहाँ तहाँ प्रकट हुआ है; किन्तु आजकल हमने उस संकीर्णताकी क्षुद्र मर्यादा अतिकम करके यह कहना सीखा है—

रं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मेतिवेदान्तिनो बौद्धा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्त्तेति नैयायिकाः । अर्हतित्यथ जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः सोऽयं वो विदधातु वान्छितफलं त्रैलोक्यनाथो हरिः ॥ " ईसाकी आठवीं सदीमें इसी प्रका-रके महान् उदार भावोंसे अनुप्राणित होकर जैनाचार्य मट्ट अल्डङ्कदेव कह गये हैं:---यो विश्वं वेद वेद्यं जननजलनिधेर्भङ्किनः पारद्श्वा पौर्वापर्याविरुद्धं वचनमनुपमं निष्कलङ्कं यदीयम् । तं वन्दे साधुवन्यं सकलगुणनिधिं ध्वस्तदोषद्विषन्तं बुद्धं वा वर्द्धमानं शतदल्तिलयं केशवं वा शिवं वा । "

सम्पादकीय नोट-इस लेखमें हिन्दू-बौद्ध और जैनधर्मके विषयमें जो तुलनात्मक पद्धतिसे विचार किया गया है और दोनोंमें जो समानता बतलाई गई है, उसपर हमारे समाजके विद्वानोंको विचार करना चाहिए और जो अम हों उन पर प्रकाश डालना चाहिए।

— आज हमें अपने विचार प्रकट करने चाहिए और आनेवाले दूसरे दिन उन पर विशे-षरूपसे प्रकाश पड़नेपर यदि उनमें अम मालूम हो तो उन्हें बदल देना चाहिए, परित्याग कर देना चाहिए अथवा उन्हींको परिमार्जित करके रखना चाहिए !— 'राल्फ वाल्डो ट्राइन '। — जो मनुष्य कभी अपने मन्तव्योंको नहीं बदलते, वे सत्यकी अपेक्षा अपने आपको विशेष म्चाहते हैं ।— ' जोबर्ट '



( रुं०-श्रीयुत **बाबू सुपार्श्वदास गुप्त** वी. रु.। ) ( गतांकसे आगे । )

गोनन्दीय वंश ( ११८२-१८० बी. सी.।) प्रथम अभिमन्युके पश्चात् तृतीय गोनन्द राज्यका अधिकारी हुआ। यही गोनन्दीय वंशका संस्थापक माना जाता है। इसका भूतपूर्व्व प्रथम और द्वितीय गोनन्दोंके साथ कुछ सम्बन्ध था या नहीं, यह नहीं मालूम होता । यह भी आश्चर्यजनक ही है कि, प्रथम दो गोनन्दोंको छोडकर तृतीय गोनन्द अपने वंशका चलानेवाला, कहा जाता है। संभवतः इसका कारण यह हो सकता है कि, इसके वंशमें जितने राजे हुए हैं, सब पिता पुत्र, हैं। दूसरे वंशका कोई राजा इसमें शाामिल नहीं है । डाक्टर स्टाइन इसके वंशको ऐति-हासिक मानते हैं, पर इसको नहीं । निस्स-न्देह जिस वंशने एक हजार वर्षोंतक राज्य किया और जिसमें मिहिरकुल जैसा प्रसिद्ध ऐतिहासिक पुरुष हुआ, उसे अनैतिहासिक बताना ठेढी खीर है। पर समझसें नहीं आता कि, जब गाेनन्दीय वंशको ऐतिहासिक मानते हैं, तब वंशप्रवर्तक गोनन्दको ऐतिसा-सिक क्यों नहीं माना जाय | यह दूसरी है सम्बन्धमें राज-उसके वात कि. तरांगेणीमें जो दो एक अलोकिक बातें लिखी हैं, वे विश्वसनीय न हों । राज-तरांगेणीके अनुसार वह बौद्ध धर्मका विना-



राकत्ती और ब्राह्मण धर्मका उद्धारकर्त्ता हुआ है । ब्राह्मणधर्मके पुनर्जीवित होनेसे देशमें संजीवनी शक्तिका प्रवेश और राज्यमें प्रीतिका आविर्भाव हुआ । प्राचीन ढॅंगसे पुजा पाठ होने लगे। कल्हण लिखता है कि, जब अमण नामक एक बौद्ध वैरागी उसकी स्त्री-को बहका कर ले गया, तब कोधमें आकर उसने हजारों विहारोंके। नष्ट कर डाला और हजारों गाँव ब्राह्मणोंको दान दे दिये। इसने ११८२ से ११४७ बी. सी तक ३५ वर्ष राज्य किया । इसके बाद इसके पुत्रपौत्रादि चार राजे हुए, जिन्होंने ११४७ से ९९३ बी. सी. तक १९४ वर्ष राज्य किया । इनके नाम प्रथम विभीषण, इन्द्रजीत, रावण और द्वितीय विभीषण हैं । राजतरंगिणीमें इनके बारेमें कोई ऐसी बात नहीं, जो उल्लेख योग्य हैं । वास्तवमें कल्हणने इनके सम्बन्धमें कुछ लिखा ही नहीं है ।

द्वितीय बिभीषणके बाद उसका पुत्र प्रथम नर (किन्नर) सिंहासनका स्वामी हुआ । उसने ९९३ से ९५२ बी. सी तक ४१ वर्ष राज्य किया । कल्हणने इसका बड़ा लम्बा चौड़ा वृत्तान्त दिया है । इमारतें आदि बना-कर इसने काश्मीरकी शोभा बढ़ाई । प्रेम पाशमें पड़कर इसने एक ऐसा अनुचित कार्य्य किया जिससे इसका सर्वनाश हो गया । लिखा है कि, किसी नाराको एक अति सुन्दर कन्या थी, जिसका विवाह, एक ब्राह्मणसे हुआ था । एकवार अचानक राजाने उसे देख पाया और वह उसकी सुन्दरतापर मुग्ध हो गया। जब बहुत को-शिश करने पर भी वह उसके हाथ न आई, तब उसने अपने किसी नौकरको उसके घर उसे बलपूर्वक पकड लानेको भेजा । स्त्री पुरुषको जब नौकरके घरमें प्रवेश करनेकी आहट मिल्री, तब वे दोनों घरके पीछेकी खिडकीके रास्ते निकल भागे । अन्तमें नरको अपने कुकर्मका फल्ल भोगना पडा और उसका धर्मात्मा लडका सिद्ध सिंहास-नका उत्तराधिकारी हुआ । नरने वितस्ता किनारे नदीके गाँवके चक्रधर पास था, जिसका एक सुन्द्र नगर बसाया नाम उसने नरपुर रक्खा । यह नगर आधु-निक विजबहोर ( वृजविहार) करबेके पास था। इस स्थानको देखने और यहाँसे निकले खण्डहरों पर गौर करनेसे विश्वास हए होता है कि, किसी समय यहाँ एक सुन्दर नगर अवश्य था। नरके उत्तरााधिकारी सिद्ध-के विषयमें केवल इतना ही लिखा है, कि वह अपने पिताके समान कुलांगार नहीं बल्कि एक धर्म्मात्मा और सत्यव्रत राजा था। लिखा कि, वह धर्मबलसे सशरीर स्वर्गको चलागया । उसने ९५२ से ८९२ बी. सी. तक ६० वर्ष राज्य किया । उसके बाद हिरण्ययक्ष, हिरण्यकुल और उत्पलाक्ष, वसुकुल नामक चार साधारण राजे हुए, जिनके विषयमें राज्यकालके सिवा और कुछ नहीं लिखा है । इन्होंने ७०४ बी. सी. तक १८८ वर्षे राज्य किया ।



उसका पुत्र मिहिरकुल राजा हुआ, जिसने कुल कल्हणके लिखे अनुसार ७०४ से ६३४ बी. सी. तक ७० वर्ष राज्य किया । राजतरंगिणकि बाहर इसके सम्बन्धमें जो प्रमाण मिले हैं, उनसे यह होता है कि वह छट्टी सदी ए. विश्वास डी. के पूर्वार्धमें काश्मीरमें राज्य करता था। यह वही इवेतांग हूण है, जिसके सम्बन्धमें बातेंका ऐसे प्रसिद्ध राजाके सम्बन्धमें गढा हम इतना पढते हैं । अपने पिता तोरामणके जाना संभवही नहीं, बल्कि स्वामाविक भी है। बाद ५१५ ए. डी. में उसके राज्यका उत्त-राधिकारी होनेकी बात पहले पहल डाक्तर फ्लीटने शिलालेखादिके आधारोंपर निश्चय की थी। समझमें नहीं आता. किस प्रकार कल्ह-णने वसुकुलको मिहिरकुलका पिता और उसके राज्य करनेका समय १२०० वर्ष पहले ठहराया है । निस्सन्देह इस जगह कल्हणने अन्दाज, किम्बदन्ती अथवा किसी अनैतिहासिक तथा अविश्वसनीय प्रमाणसे काम लिया है । क्योंकि प्रसिद्ध चीनी यात्री हुयेनसंग तो उसकी कूरता और अत्याचा. रोंका वर्णन करता ही है, उसके पहलेका एक दुसरा चीनी यात्री भी जिसका नाम संगयन था, मिहिरकुलसे स्वयं भेट करनेका वृत्तान्त **लिखता है । इसमें उसने उसे कूर** राजाकी उपाधि दी है। यह बात भी छट्टी सदीकी ही है। इससे स्पष्ट है कि मिहिरकुलका समय छर्री शताब्दीके सिवा दूसरा नहीं हो सकता । दूसरी बात यह भी है कि कल्हणने उसके सम्बन्धमें जितनी बातें लिखी हैं सभी इन यात्रियोंके वर्णनसे

बसुकुलके बाद प्रासिद्ध ऐतिहासिक व्यक्ति मिलती हैं और विश्वसनीय हैं। यदि मिहिर-8200 वर्ष पहले हुआ समझा जाय, तो राजतरं-गिणीमें कुछ ऐसी अल्लैकिक बातें भी मिलनी चाहिए थीं; जैसी और राजाओंके विषयमें कही गई हैं और जिनपर किसीका विश्वास नहीं होता; क्योंकि १२०० वर्षोंमें ऐसी डाक्टर फ्लीटका कहना है कि, मिहिरकुलके राज्यका विस्तार काबुल वैलीसे मध्य भारत तक था और जब ५३० ए. डी. के लगभग वह अपने रात्रुओं द्वारा वहाँसे निकाल भगाया गया, तब उसने काइमीरमें आकर शरण ली और वहींसे वह छः वर्षों ( ९४४ से ५५०) तक उसे पुनः प्राप्त करनेका उद्योग करता रहा । ऊपर मैंने उसके छट्री सदीमें होनेका जो दुसरा प्रमाण दिया है, उसके उत्तरमें राजतरंगिणीमें वर्णन किया विस्तृत विजयका वृत्तान्त हआ उसके पेश किया जासकता है। पर स्मरण रहे कि, मुजमालूत-तवारीखमें भी इसका वर्णन सुरक्षित है। उसकी क्रूरताके दो एक उदाहरण जो राजतरगिणीमें दिये हुए हैं, और जिनका चीनीयात्री भी जिक करते हैं, पाठकोंके विने।-दार्थ यहाँ दिये जोते हैं । एक वार वह चन्द्रकुल्या नामक नदीकी धाराको दुसरी ओर बहा लेजानेके अभिप्रायसे प्रयत्न कर रहा था कि, रास्तेमें उसे एक ऐसी चट्टानका सामना करना पडा, जो टससे मस नहीं



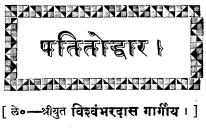
होती थी। स्वप्नमें उसे मालूम हुआ कि, यह चट्टान पतित्रता स्त्रीके सिवा दूसरेसे हट नहीं सकती | पतित्रता होनेका दम भरने-वाली कितनी ही स्त्रियोंने आजमाइश की, पर कुछ फल न हुआ । अन्तमें एक कुम्हारकी चन्द्रावती स्त्रीने उसे स्थानान्तरित कर दिया। इसपर राजाको बड़ा कोध आया और उसने उच्चोकुलोद्धव तीन करोड़ स्त्रियोंको उनमें पति, पुत्र और भाइयों सहित मरवा डाला ! इसींसे आनेवाली सम्तानने उसे ' त्रिकोटिहन ' की उपााधिसे विभूषित किया ! हुयेनसंगने मी काश्मीरमें उसके विषयमें ऐसा कहा जाते सुना था ।

लिखा है कि जब वह हिन्दुस्थानको विजय कर काश्मीर लौट रहा था, तब उसने रास्तेमे पर्वतसे गिरे हुए एक हाथीको आलाप करते सुना । उससे वह इतना मुग्ध हुआ कि, उसने अपने सौ हाथियोंको पहाड़परसे कई हजार फुट नीचे गिराये जानेकी आज्ञा दी । अनु-संघान करनेसे इस स्थानका पता 'पीर पाँजाल' पासके पास लगा है । इसे लोग ' हस्तिमंज ' कहते हैं । संभवतः यह वही स्थान है । यह बाह्यणधर्मका पोषक और बौद्धका विनाश-कर्त्ता था । इसने कितनी ही बौद्धसंस्थायें नष्ट आष्ट कर दीं । इसकी तरह बहुत कम राजाओंने मनुष्यहत्या की है ।

उसके बाद उसका लड़का बक सिंहास-नारूढ हुआ और उसने द्दे २४ बी. सी. से ५७१ बी. सी. तक ६२ वर्ष राज किया। वह अपने पिताकी तरह कूर और निर्दय न था। वह बड़ा धर्मात्मा और दयालु राजा हुआ । उसने कई मन्दिर बनवाये और गाँव बसाये। पर न मालूम क्यों उसकी मृत्यु एक डाइनके हाथसे हुई । कल्हणके समयमें भी यह बात काश्मीरियोंमें प्रचलित थी। उसके बाद उसीके वंशके क्षितिनन्द, वसुनन्द, द्वितीय नर और अक्ष नामक चार राजे हुए, जिन्होंने ५७१ से ३६९ बी. सी. तक २०२ वर्ष राज्य किया । चूँकि कल्हणने एक ही वाक्यमें इन्हें समाप्त कर दिया है, इसलिए डाक्टर स्टाइनका अनुमान है कि ये अनेतिहासिक व्यक्ति हैं ।

अक्षके बाद उसका पुत्र गोपादित्य राजा हुआ, जिसने ३६९ से ३०९ बी. सी. तक ६० वर्ष राज्य किया । कहा जाता है कि, कई प्रसिद्ध स्थानोंमें उसने अग्रहरोंकी स्था-पना की थी । छोगोंका यह भी विश्वास है कि, श्रीनगरसे पूर्व दो मीछकी दूरी पर एक पहाड़ी पर शंकराचार्य्यका जो मन्दिर है, वह इसीका बनाया हुआ है । यह तख्ते सुछेमानके नामसे भी मशहूर है । राजतरं-गिणीमें इसे ज्येष्ठेश्वर बतछाया गया है । इसमें आजकल्ठ शिवका लिङ्क है । इस पर्वत-को गोपादि भी कहते हैं ।

गोपादित्यके पश्चात् उसका पुत्र गोकर्ण राजा हुआ, जिसने ३०९ से २५१ बी. सी. तक ५८ वर्ष राज्य किया । उसके बाद उसके पुत्र खिणखिल्ल नरेन्द्रादित्यको शासनभार मिला ।



जैनहितैषी-

#### १

जिनधर्मका उपदेश है-''तुम द्वेष करना छोड़ दो । अज्ञानताके जालको, बनसके तैसे तोड़ दो ॥ जात्यादिके मदसे तिरस्कृत, मत किसोको भी करो. । संकीर्णताके स्थानमें औदार्यका आदर करो ॥''

#### २

हैं शूद्र सेवक सदासे, सेवा हमारी कर रहे । वे चाहते न समानता, अज्ञानतामें मर रहे ॥ तेा भी न हम समझें उन्हें, वे जानवर हैं या मनुज । हा हन्त ! गैर वर्ने हमारी भूमिके ही ये तनुज ।

### ર્

हा ! श्वान सम आदर न अब, होता मनुजताके लिए। कैसे हुए हैं सभ्य हम, निजस्वार्थसाधनके लिए । चाहे मरें अन्त्यज कुचलकर, किसीकी गाड़ी तले । पर छू सकेंगे हम न उनको, तत्सदृशतनुमें पले ॥

### 8

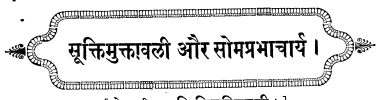
यों कर घृणा इम हो गये, संसारमें सबसे गिरे । पर शूद ' साहब'बन रहे, हो सदाको हमसे परे ॥ अब पा रहे अधिकार वे, हम हिन्दुओंके सिर चढ़े । हम घट रहे हैं संघवलमें, वे दिनेंदिन हैं बढ़े ।

### ५

चेतो अभी तक ध्यान दो, इनको न ठुकराते रहो । राष्ट्रीयताके मार्गमें, कटक न बिखराते रहो ॥ समझो इन्हें अपना, खहारा, प्रेमसे देते रहो । आचार और विचार इनके, विशद नित करते रहो ।



लोगोंका अनुमान है कि, यही देवशाही खिंगिल है। इसने २५१ से २१५ बी. सी. तक ३६ वर्ष राज्य किया । उसके बाद गोनन्दीय वंशका अन्तिम राजा अन्ध युधिष्ठर सिंहासनारूढ़ हुआ और उसने २१५ से १८० बी. सी. तक ३५ वर्ष राज्य किया । अपनी छोटी आँखोंके कारण वह अंध कहा जाता था । अपने राज्यकालके प्रथम कई वर्षों तक तो उसने धार्म्मिक जीवन व्यतीत किया; पीछे इन्द्रियोंके वशी-भूत हो उसने प्रजा और मंत्रिवर्ग दोनोंको अप्रसन्न कर दिया । अन्तमें हार मानकर जब मंत्रियोंने इसके दुराचरणमें साथ देना छोड दिया, तब इसे भी असहाय हो सिंहा-सनको तिजांजली दे जंगलमें जाना पडा। कल्हण अपने ग्रंथका प्रथम तरंग यहीं समाप्त करता है ।



[ ले०-श्रीयुत मुनि जिनविजयजी । ]

सोमप्रभ नामक आचार्यका बनाया हुआ सूक्तिमुक्तावली नामका १०० पद्येंका एक छोटासा ग्रंथ जैनसमाजेंम खूब आदर पा रहा है । इसकी रचना प्रसाद-गुणयुक्त मधुर और बोधप्रद है । इसके प्रत्येक पद्यमें नीति, मक्ति और वैराग्य आदि, विविध प्रकारके सन्मार्गमें प्रवृत्त करनेवाले उपदेशोंका उत्तम संग्रह है । इस पर न जाने कितने विद्वानोंने न जाने कितने टीका-टिप्पण और हिन्दी-गुजराती आदि प्रचलित देशभाषाओंके गद्यपद्यानुवाद लिखे हैं। इस तरह यह आकारमें लघु होने-पर भी गौरवमें एक ताचिक या महान् ग्रन्थ-की बराबरीका मान पा रहा है। इसके प्रथम पद्यका आदि पद ' सिन्दूरप्रकरः ' आदि है, इसलिए इसका दूसरा नाम 'सिन्दूर-प्रकर' भी है। ' सोमशतक ' के तीसरे नाम-से भी यह प्रचलित है। क्योंकि इसके कत्तीका नाम सोमप्रभ है।

जैनसमाजके श्वेताम्बर और दिगम्बर ना-मक दोनों ही संप्रदायोंमें इसका आदर और प्रचार है। जिस प्रकार भक्तामर, क-ल्याणमन्दिर आदि स्तोत्रोंके कर्ताओंको दोनों संप्रदायवाळे अपने अपने संप्रदायके प्रभावक-पुरुष मानते हैं, और तत्त्वार्थसूत्रके रचयिता महर्षि उमास्वामी— ( या उमास्वाति )—को

अपने अपने मतानुसार सचेछक या अचे-छक-सवस्त्र अथवा निर्वस्त्र--कह कर अपनाते हैं और उनके प्रति बहुमान प्रकट करते हैं, उसी प्रकार सोमप्रभाचार्यको भी श्वेताम्बर अपने आचार्य बतछाते हैं और दिगम्बर अपने और उनकी मुक्तावछीको सांप्रदा-यिक विरोध-दर्शक उद्गरोंके अभावके कारण निःशङ्क होकर अपने अपने हृदयमें धारण करते हैं । पर वास्तवमें सोमप्रभाचार्य कौन थे-दिगम्बर थे या श्वेताम्बर <sup>8</sup>

जो मनुष्य, सांप्रदायिक-मोहके वशीभूत होकर ही सोमप्रभाचार्यकी इस कृतिका आदर करते हैं और केवल धार्मिक पक्षपातके कार-ण ही इस ग्रंथमें उपयोगिता समझते हैं उन्हें उक्त प्रश्नका उत्तर अवश्य ही अरुचिकर होगा; परंतु जो गुणानुरागी और सत्यके अनुयायी हैं उनपर इसका कुछ भी प्रभाव नहीं पड़ सकता । गुणग्राही और तत्त्वान्वेषी मनुष्य किसी व्यक्ति या कृतिका जो आदर-सत्कार करते हैं वह पक्षपात या स्वार्थ-साधनकी दृष्टिसे नहीं करते; किन्तु सत्यके खरूपको सुष्ठुतया समझनेके लिए उनका आतुर हृदय ही उन्हें वैसा करनेके लिए बाध्य करता है । जो सच्चा जैन है वह तो स्वयं भगवान् महावीरमें भी केवल श्रद्धा या धार्मिक-





विश्वासके वशीभूत होकर अपना प्रेमभाव प्रकट नहीं करता; किन्तु जब उनमें ' यथा-वदाप्तत्व ' आदि गुणोंकी बुद्धिपूर्वक सम्यक परीक्षा कर लेता है तब कहीं उन्हें मानता- हो-तो हम झट उसका आदरातिथ्य करने पूजता है \* । जो व्यक्ति या ग्रंथ सत्यका अनुयायी होकर उसके मार्गपर चलनेका उपदेश करता है, वह चाहे किसी सम्प्रदाय और किसी स्वरूपमें हो, सत्यग्राहक ਤਸ਼ੇ अवश्य अपनायगा । यद्यपि ये उल्लेख प्रस्तुत विषयके साथ कोई सीधा संबंध नहीं रखते; परंतु हमारे समाजके वर्तमान धार्मिक-विचा-रोंने जो विचित्र वेष पहन लिया है उसे देखकर इस विषयमें दो शब्द लिखनेकी इच्छाका संवरण हम नहीं कर सके। हमारे समाजमें सांग्र-दायिक मोह-अन्धश्रद्धा-का इतना प्राबल्य होगया है कि जिससे हम अपने धर्मके मूल-स्वरूपको बहुत कुछ भूल गये हैं। सत्योपदेष्टा श्रीमहावीरके सम्यक् तत्त्वोंपर हमने अपनी सङ्कचित विचार-शीलताका ऐसा गहरा परदा डाल रक्खा है कि जिससे हम उनके-तत्त्वोंके-सत्यरूपको ठीक ठीक नहीं देख सकते । हमारी बुद्धिको अयोग्य पक्षपात-धार्मिक कदाग्रह-ने इस तरह द्वा रक्खा है कि, वह स्वतंत्र विचारपूर्वक अपने आप सत्यासत्य और हेयोपादेयका सम्यग निर्णय किसी प्रकार कर ही नहीं सकती। हमारे सामने कोई अज्ञात और कृत्रिम ग्रंथ

\* न श्रद्धयैव त्वयि पक्षपातो न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु । यथावदाप्तत्वपरीक्षया उँ त्वामेव वीर ! प्रभु माश्रिताः स्मः ॥ ---श्रीहेमचन्द्रसूरिः ।

लाकर रख दिया जाय और कह दिया जाय ाकी यह अमुक पूर्वाचार्यका बनाया हुआ है, चाहे फिर उसमें कुछ मी तत्त्व न लग जायँगे और किसी प्रकार 'ननू न च ' किये बिना ही अन्यान्य ग्रन्थोंकी तरह उसकी उपादेयता स्वीकार कर लेंगे । इसी प्रकार किसी भिन्न सांप्रदायिक विद्वानुका बनाया हुआ ग्रंथ यदि हमें पसन्द आगया तो हम उसमें कुछ थोडासा परिवर्तन कर-आदि-अन्तके श्लोकोंमें नामादिका फेर फार कर-उसे अपने संप्रदायमें है हैंगे। इस प्रकारके जन्थचौर्यमें हमें कोई दुषण नहीं लगता-प्रत्युत अपने साहित्यमें इस प्रकार एक ग्रन्थकी वृद्धि हुई देख कर हमें आनन्द प्राप्त होता है ! परन्तु यदि उस ग्रन्थके मूलरूपको विक्वत न बनाकर, असली रूपमें ही उसका वाचन-श्रवण किया जाय, तो हमारे सम्यक्त्वमें मालिन्य उत्पन्न हो जाता है ! हमारा नाम मिथ्यात्वके पृष्ठ-पो-षकोंमें गिना जाता है !! श्वेताम्बर और दिगम्बर-दोनों ही संप्रदायोंमें, इस प्रकारके ग्रन्थचौर्य्यके अनेक उदाहरण दृष्टिगोचर हो रहे हैं।

पाठक, आइए, इस विषयान्तरको यहीं छोड़ कर, अब हम मूलविषयकी तरफ दृष्टि डालें और देखें कि सोमप्रभाचार्यको अपने अपने आचार्य बतलानेमें, दोनों संप्रदार्योंके पास क्या क्या प्रमाण हैं और वें कैसे हैं ?



पाठक जानते हैं कि, यह ग्रंथ सामान्य और हितकर उपदेश देनेवाला है और इसी लिए दोनों समुदायोंमें एकसा प्रिय हो रहा है। ऐसी दशामें, इसमेंसे ऐसे प्रमाण नहीं मिल्ल सकते कि जिससे इसका संप्रदायत्व निश्चित किया जाय \*। जो कुछ विचार किया जा सकता है वह केवल इसके अन्तिम पद्यपरसे—जिसमें कर्ताने अपना तथा अपने गुरु और दादा—गुरुका नामोछेख किया है।

अभजदजितदेवाचार्यपट्टोदयादि— बुमणिविजयसिंहाचार्यपादारविन्दे । मधुकरसमतां यस्तेन सोमप्रभेण व्यरचि मुनिपनेत्रा सूक्तिमुक्तावलीयम् ॥

अर्थ स्पष्ट ही है कि, श्रीअजितदेव नामक आचार्यके पदरूप उदयाचल पर सूर्यसमान विजयसिंहसूरि हुए; उनके चरणरूप कमलों-में भ्रमरकी उपमाको धारण करनेवाले सोम-प्रमाचार्य हुए; जिन्होंने इस सूक्तिमुक्तावली-की रचना की । पुराने टीकाकारोंने भी यही भावार्थ लिखा है ।

जहाँ तक हम खोज कर सके, दिगंबर साहित्य और इतिहासमें इस विषयका जानने लायक कोई उछेख नहीं मिल्राँ। न किसी पट्टावल्लीहीमें इन आचार्योंका वृत्तान्त मिल्ल और न किसी ग्रन्थमें ही कोई उछेख नजर आया। \* टीका-टिप्पण भी इसपर किसी दिग-

- सम्पाद्क।

म्बर विद्वान्का बनाया हुआ देखनेमें नहीं आयाः । हाँ, सुप्रसिद्ध कविवर श्रीबनारसीदा-सजीका किया हुआ इसका पद्यानुवाद अवश्य दिगम्बर-साहित्यकी शोभा बढा रहा है। कविवरजीकी यह कृति बहुत ही उत्तम और प्रशंसनीय है । जितना आनन्द मूल ग्रन्थके पाठसे आता है उतना ही इस अनुवाद्से भी । हमारा अनुमान तो यह कहता है कि कविवरजीके इस सुप्रयासने ही दिगम्बरसंप्रदायमें, इस ग्रंथको आदर दिलाया है और तत्पश्चात् ही उक्त समुदायमें इसके पठन पाठनका प्रचार हुआ है । ऐसा न होता तो कविवरजीके पूर्ववर्ती किसी विद्वानकी की हुई कोई टीका टिप्पणी अवश्य उपलब्ब होती; जैसा कि श्वेताम्बर-साहित्यमें देखा जाता है ।

हमारे विचारसे इसकी प्रसिद्धि और प्री-तिमें मुख्य कारण उपर्युक्त कविवरजी ही हैं। एक तो दिगम्बर भाइयोंकी यह श्रद्धा है कि दिगम्बर-विद्वान् भिन्न संप्रदायके किसी भी प्रन्थ पर उसके पोषणार्थ, एक अक्षर भी नहीं लिख सकता; ऐसी दशामें कविवरजीने जब इसका अनुवाद किया है तब यह प्रन्थ हमारे ही संप्रदायका होना चाहिए और दुसरी बात यह है कि खुद कविवरजीने ही

<sup>\*</sup> इमने लेखके अन्तमें एक ऐसा प्रमाण दिया है कि जिससे मालून होता है कि यह प्रन्थ किस सम्प्रदायका है।



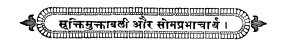
8 65

जैनवंश-सर-हंस दिगम्बर, मुनिपति आजितदेव अति आरज ॥ ताके पष्ट वादिमद-भंजन, प्रकटे विजयसेन आचारज ॥ ताके पष्ट भये सोमप्रभ, तिन ये प्रन्थ कियो हित कारज । जाके पढ़त सुनत अवधारत, हैं सुपुरुष जे पुरुष अनारज ॥

यह पद्य सूक्तिमुक्तावलीके अन्तिम-पद्य का—जो ऊपर लिखा जा चुका है—भावानुवाद मात्र है। इस लिए जो बात मूलमें है उसीका भाव अनुवादमें आना चाहिए; परंतु इसमें उन्होंने अपनी तरफके चार अक्षर मिला दिये हैं जिससे यह मूलका ठीक ठीक संवाद न देकर एक पक्षका पक्षकार या वकील बन गया है और सोमप्रभ तथा उनके गुरु और दादा गुरु—सबको दिगम्बर बतलाता है। परन्तु इसमें जो दिगम्बर शब्द है उसे कवि-वरजीने अपनी ओरसे लिखा है । मूलर्मे यह शब्द या इसका पर्यायवाचक-अथवा भावो-चोतक भी-कोई शब्द नहीं है। इस शब्द-को खास इच्छा-पूर्वक प्रयोग करनेमें उनका क्या आशय था सो जानना कठिन है; परंतु कल्पना करने पर दो अस्पष्ट कारण हमें प्रतिभात हुए । एक तो यह कि सूक्तिमुक्ता-वल्लीका श्वेताम्बर संप्रदायमें भी विशेष रूपसे

प्रचार देख कर उन्हें इसके कर्ताके विषयमें विशेष जाननेकी इच्छा हुई हो और पूछ-ताछ करने पर सोमप्रभाचार्यके दिगम्बर होनेमें, उन्हें कोई विश्वसनीय-ऐतिहासिक दृष्टिसे नहीं किन्तु सांप्रदायिक दृष्टिसे-बात ज्ञात हुई हो और फिर उसके आधारसे ऐसा स्वाभाविक लिखा गया हो । दूसरा यह कि, कविवरजी जब प्रथम श्वेताम्बर संप्रदायमें थे, तब, उन्हें यह प्रथ बहुत प्रियकर लगा हो; और फिर संप्रदायके परिवर्तन करनेका कारण उपस्थित होनेपर, अपेन समान इसका भी संप्रदाय बदल देनेकी इच्छासे, उन्होंने इसका अच्छा अनुवाद बनाकर केवल चार अक्षरोंके संमिश्रणसे इसमें, दूसरे संप्रदायमें प्रविष्ट होनेकी शक्तिका संचार कर दिया हो । कुछ भी हो, परंतु यह प्रन्थ उन्हें था बहुत प्रिय। इसके पाठसे उन्हें अनार्य भी आर्य होते प्रतीत होते थे । अपने इस अनुरागके कारण ही वे इसे दिगम्बर-संप्रदायमें आदर दिला गये ।

अब हमें श्वेताम्बर साहित्यकी ओर दृष्टि डालना चाहिए और देखना चाहिए कि वह इस ग्रन्थके विषयमें क्या प्रमाण दे सकता है। सोमप्रभाचार्थ, श्वेताम्बरसंप्रदायकी मुख्य शाखा—जो तपागच्छके नामसे विख्यात है—उसके एक प्रतिष्ठित और पट्टधर आचार्य थे। विक्रमकी १३ वीं शताब्दीके पूर्वार्द्ध पर्यन्त ये विद्यमान थे। सुविख्यात जैनधर्मधारक



अणहिछपुरमें, ये बहुत रहा करते थे। कवि-चकवर्ती श्रीपाल और प्रसिद्ध धनिक दोहदि-की वसतियोंमें बहुत करके इनकी स्थिति हुआ करती थी । ये अपने समयके एक बड़े भारी विद्वान् और सम्मान्य आचार्य थे। हेम-कुमार-चरित, सुमतिनाथचरित, राङ्गार-वैराग्य-तरंगिणी, आदि अनेक ग्रन्थोंकी, संस्कृत और प्राकृत भाषामें, इन्होंने रचना की है। इनकी प्रतिभा अलौकिक थी । इन्होंने एक काव्य बनाया है जिसके जुदा जुदा प्रकारके १०० अर्थ किये हैं । इस काव्य-चमत्क्वतिसे मुग्ध होकर विद्वानोंने, इन्हें ' शतार्धिक ' की महती उपाधि प्रदान की थीं। इनके पद्पर सुप्रसिद्ध श्रीजग-चन्द्रसूरि प्रतिष्ठित हुए थे जिनसे बृहद्गच्छ-का नाम तपागच्छ पड़ा और जो आजतक प्रचलित है।

तपागच्छके आचार्योंकी पट्ट-परंपराके ५१ वें नम्बर पर मुनिसुन्दरसूरिका नाम है । ये आचार्य भी बड़े भारी विद्वान् और तेजस्वी माने जाते हैं । अध्यात्मकल्पट्टम और उपदेशरत्नाकर आदि प्रन्थ इन्हींके बनाये हुए हैं । इन प्रन्थोंमें ' गुर्वावल्ली ' नामका भी ६०० पद्योंका एक प्रन्थ है । यह ऐतिहासिक होकर रचनामें भी मनोहर हैं । इसमें श्रमण भगवान् श्रीमहावीरसे लेकर, कर्ताने, अपने समय तकके तपागच्छके आ-चार्योंका संक्षिप्त परंतु संशोधित इतिहास दिखा है । तपागच्छकी पट्टावल्लियोंमें यह पट्टावल्ली सबसे पुरानी और प्रामाणिक गिनी जाती है। विक्रम संवत् १४६६ में इसकी रचना हुई है। अर्थात् सोमप्रभाचार्यके, लग भग २०० वर्ष बाद यह लिखी गई है। इस गुर्वावलीमें सोमप्रभाचार्य तथा उनके गुरु और दादा-गुरुका उसी कमसे उछेख है जैसा कि सूक्तिमुक्तावलीमें है। देखिए—

> अष्ट-हयेश ( १९७८ ) मितेऽब्दे, विक्रमकालादिवंगतो भगवान् । श्रीमुनिचन्दमुनीन्द्रो ददातु भद्राणि सङ्घाय ॥ तस्मादभूदजितदेवगुरुर्गरीयान् प्राच्यस्तपःश्रुतनिधिर्जलधिर्गुणानाम् । श्रीदेवसूरिरपरश्च जगतस्प्रसिद्धो वादीश्वरोऽस्तगुणचन्द्रमदोऽपि बाल्ये ॥ तेष्वादिमाद्विजयसिंहगुरुर्बभासे विद्यातपोभिराभितः प्रथमोऽथ तस्मात् । सोमप्रभो सुनिपतिर्विदितः शतार्था-

त्यासीद्रणीव मंणिरत्नगुरुद्वितीयः॥

अथोत् संवत् ११७८ में श्रीमुनि-चन्द्रसूरि स्वर्गको सिधारे । उनके दो प्रधान शिष्य हुए – एक अजितदेवसूरि और दूसरे देवसूरि । अजितदेवके शिष्य विजयसिंहसूरि हुए । उनके दो शिष्य थे जिनमें बड़े सोमप्रभ और छोटे मर्णिरत्नसूरि थे । यही वृत्तांत अन्य पट्टावलियोंमें तथा प्रन्थोंमें भी लिखा हुआ है । उदाहरणके लिए, षड्दर्शनसमु-चयके प्रसिद्ध टीका-कार श्रीगुणरत्नसूरिके कियारत्नसमुच्चयकी प्रशस्ति लीजिए—-नित्यं पपौ काज्ञिकमेक्रमम्भ-

स्तत्याज सर्वाविकृतीश्व सम्यग् ।

१----जगचन्द्रसूरि इन्ही मणिरत्नके शिष्य थे जिनन से तपागच्छ प्रसिद्ध हुआ ।

हैं जो सूक्तिमुक्तावली और गुर्वावली आदिमें मिलते हैं । देखिए—

`जैनहितैषी-

सूर्याचन्द्रमसौ कुतर्कतमसः कर्णावतंसौ क्षिते-र्धुयौ धर्मरथस्य सर्वजगतस्तत्त्वावलोके दशौ । निर्वाणावसथस्य तोरणमहास्तम्भावभूतामुभा-वेकः श्रीमुनिचन्द्रसूरिएपरः श्रीमानदेवप्रभुः ॥ तयोर्वभूवाजितदेवसूरिः शिष्यो वृहद्रच्छनभःशशाङ्कः । जिनेन्द्रधर्माम्बुनिधिःप्रभेदे घनोदकः स्कृतिंमतीव यस्मात् श्रीदेवसूरिप्रमुखा वभूवुरन्येऽपि तत्पादपयोजहंसाः । येषामवाधा रचितास्थितीनां नालीकमैत्री मुद्रमाततान॥

विशारदशिरोमणेरजितदेवस्रेरभूत्

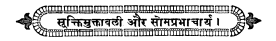
कमाम्बुजमधुवतो विजयसिंहसूरि: प्रभुः ।

मितोपकरणक्रियारुचिरनित्यवासी च थे-श्चिरन्तनमुनित्रतं व्यधितदुःखमायामपि ॥ तत्पट्टपूर्वादिसदस्तरदिमः सोमप्रभाचार्य इति प्रसिद्धः । श्रोहेमसूरेश्व कुमारपाऌदेवस्य चेदं न्यगदचग्त्रिम् ॥

इन श्ठोकोंका तात्पर्य पूर्वके श्ठोकोंके जैसाही है। ये ही श्लोक, कुछ थोडेसे राब्दोंके फेर फारके साथ, 'सुमतिनाथ-चरित' नामक ग्रन्थके अन्तमें भी दिये हुए हैं जो कुमारपालके राजत्व-कालमें लिखा गया था। विजयसिंहमुरिके एक शिष्य-अर्थात् सोमप्रभाचार्यके गुरु-म्राता-हेमचन्द्र थे । उन्होंने, कोई १२०० श्लोक प्रमाण ' नाभेय-नेमि-द्विसन्धान ' नामका गद्यपद्य-मय मनोहर काव्य लिखा है जिसका संशो-धन उक्त कवि-चक्रवर्ती श्रीश्रीपालने किया है । इसकी प्रशास्तिमें लेखकने जो अपनी गुरुपरंपरा लिखी है वह भी उपरि लिखित प्रशास्तिके समान ही है | पाठकोंके अवले-कनार्थ हम उसे भी यहाँ पर उद्धृत कर देते हैं----

जिगाय यो भावरिपूंश्व सोऽयं श्लाष्यो न केषां मुनिचन्द्रसूरिः ॥ तस्याभवन्नजितदेवमुनीन्द्रवादि– श्रीदेवसूरिवृषभप्रमुखा विनेयाः । आचादभूद्रिजयासिंहगुरुर्गरीयान् निस्सङ्गतादिकगुणैरनिशं वरीयान् । ततः शतार्थिकः ख्यातः श्रोसोमप्रभसूरिराट् । सूरिः श्रीमणिरत्नश्च भारत्यास्तनयाविव ॥

ये प्रमाण तो उन अन्य ग्रन्थ-कारोंके हैं जो सोमप्रभाचार्यसे दो सौ वर्ष बाद हुए हैं। परन्तु, अब कुछ उल्लेख स्वयं सोमप्रभाचार्य-के दिये जाते हैं जो उनके अन्य ग्रन्थोंमें विद्यमान हैं । ऊपर हमने सोमप्रभाचार्यके किये हुए कुछ प्रन्थोंके नाम दिये हैं उनमें ' हेम-कुमार-चारेत ' का नाम है । यह **ग्रन्थ बहुत बड़ा है ।** कोई ७-८ हजार श्होंक प्रमाण है । इसकी रचना कुछ संस्कृत और कुछ प्राकृतमें हैं । महाराज कुमारपाल और आचार्य हेमचन्द्रका इसमें चारित वर्णित है। विकम सवत् १२४१ में इसकी समाप्ति हुई है। महाराज सिद्धराज जयसिंहके मान-पात्र और आतृतुल्य प्राग्वाट (पोरवाड़) **ज्ञातीय** कविचकवर्ती श्रीश्रीपालके पुत्र सिद्ध-पाल-जो महाराज कुमारपालके बडे प्रेमपात्र थे--की 'वसति ' में रह कर यह बनाया गया था और स्वयं हेमचन्द्रसूरिके, महेन्द्र-मुनि, वर्द्धमान मुनि और गुणचन्द्रमुनि नामके विद्वान् शिष्योंने इसका श्रवण किया था। इस महत्त्ववाले ग्रंथमें, अन्तमें सोमप्रभाचार्यने जो अपनी गुरुप्रशस्ति दी है उसमें भी वही गुरुपरंपरा-वे ही तीनों नाम-कमसे मिलते



भक्तः श्रीमुनिचन्द्रसूरिसुगुरोः श्रीमानदेवस्य च श्रीमान् सोऽजितदेवसूरिरभवत् षट्तर्कदुग्धाम्बुधिः । सद्यः संस्कृतगद्यपद्यूलहरप्रिरेण यस्याप्रभ– क्षिप्ता वादिपरम्परा तृणतुलां धत्तेस्म दूरीकृता ॥ श्रीमानाभूद्विजयसूरिरमुष्य शिष्यो येन— —स्मरस्य शरान् ग्रहीत्वा + ।

कृतं चतुर्भिरनघं शरयन्त्रमंग्रे

विश्वं तदेकविशिखेन वर्शं च निन्ये ॥ श्रीहेमचन्द्रसूरिर्बभूव शिष्यस्तथापरस्तस्य ।

भवहतये तेन कृतो द्विःसन्धानप्रबन्धोऽयम् ॥ एकाहनिष्पन्नमहाप्रबन्धः श्रीसिद्धराजप्रतिपन्नबन्धुः । श्रीपालनामा कविचकवर्ती सुधीरिमं शोधितवान् प्रबन्धम्

इन आवतरणों और प्रमाणोंसे विज्ञ-पाठ— कोंको निश्चय हो गया होगा कि जो सूक्ति-मुक्तावल्रीके कर्ता हैं वे ही हेमकुमारचारतादिके कर्ता हैं । गुर्त्रावल्री और कियारत्नसमुच्चयमें जिनका उछिख है वे सोमप्रभ तथा हेमकुमार-चरित और सिंदूरप्रकरके कर्ता सोमप्रभ भी एक ही हैं—भिन्न नहीं । • ऐसी दर्शामें सोमप्रभाचार्यके श्वेताम्बर हे।नेमें किसी प्रकार-का सन्देह नहीं रहता ।

अब हम अपने वक्तव्यको समाप्त करते हुए विज्ञवाचकोंसे एक निवेदन करते हैं कि यदि सूक्तिमुक्तावली वास्तविक ही सूक्तियोंकी मुक्तावली है तो, चाहे उसके कर्ता दिगम्बर हों चाहे श्वेताबर; वह अपने प्राहकका अवश्य ही समान-भावसे कल्याण कर सकती है। इसलिए यदि आप गुणप्राहक और सत्यो- पासक है तो संप्रदायके मिथ्यामोहमें न फॅस कर, केवल तत्त्वदृष्टिसे, इसमे रहे हुए गुणोंका और गूँथे हुए सत्योंका, विवेकपुरःसर ग्रहण और उपासन करें । जीवन-प्रद सुमन्द पवनको श्वास द्वारा अपने हृदयमें भरते हुए मनुष्य, जिस प्रकार उसके उत्थानस्थानका विचार नहीं करते, उसी प्रकार जीवनको उन्नत बनानेवाले उत्तम-वचनोंको अपने अन्तःकरणमें प्रविष्ट करते समय उनके उद्धव-स्थानका विचार भी विचार नहीं करना चाहिए । सत्यके स्वरूपका साक्षात्कार करनेवाले तत्वज्ञोंका जगतके प्रति पवित्र सन्देश है कि-'बालादपि हितं ग्राह्यस्'। शमस्तु सर्वेषाम् ।

# सम्पाद्कीय सम्मति----

१ सूक्तिमुक्तावलीमें ' संघाधिकार ' नामका एक चार श्लोंकोंका प्रकरण है जिसमें 'संघ' की प्रंशसा की गई है । उद्यपि दिगम्बर सम्प्रदा-यमें भी चतुर्विध संघकी प्रशंसा यत्र तत्र मिलती है; परन्तु वह इस रूपमें इतनी बढ़ा चढ़ाकर कहीं भी नहीं मिलती जितनी उक्त संघाधिकारमें है । संघकी भक्तिसे तीर्धकरका

"The Suktamuktavali of Somaprabhacharya, (No. 469), may also be mentioned in this connection. Somaprabhacharya represents himself to be the pupil of Vijayasinha who occupied the seat of Highpriest after Ajitadev; (K. K.; Appendix II). All these names occur in the succession list of the pontiffs of the Tapagachcha, and Somaprabhacharya seems to have lived in the latter part of the twelth entury. (Ind. Ant., Vol. XI, p. 254.)"

Refort for the Search for Sanskrit Inss in the Bombay Presidency (1882-1883. by Bhandarkar-p. 42.

<sup>+</sup> यह काव्य कुछ अशुद्ध और अपूर्ण है। इसकी केवल एक ही प्रति-सो भी बहुत जीर्ण-पाटनके एक भाण्डारमें है। ---लेखक। ÷ डॉक्टर जी. आर, भाण्डारकरने भी अपनी रिपोर्ट यही लिखा है। देखिए-



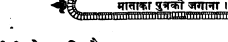
पद प्राप्त होता है, इन्द्र और चक्रीकी पदवी तो संघके भक्तके लिए न कुछ है, संघकी महिमाका वर्णन वाचस्पतिकी भी वाणी नहीं कर सकती, पवित्रताके कारण संघको 'तीर्थ' या तारनेवाला कहा है, संघको और तो क्या स्वयं तीर्थकरदेव नमस्कार करते हैं, संघ समस्त गुणोंकी खान है, भगवत् संघ अति-शय पूजनीय है, आदि विशेषण उक्त संघा-घिकारमें ऐसे हैं जो दिगम्बरसम्पदायके अनुयायीके लिए बिलक्रुल अपरिचित हैं। पर श्वेताम्बर सम्प्रदायमें संघका महत्त्व सच-मुच ही बहुत अधिक वर्णन किया गया है और इससे हमारी समझमें यह प्रन्थ श्वेता-म्बरी ही जँच पडता है।

निर्णयसागरप्रेसकी काव्यमालामें जो सूक्तिमुक्तावली छपी है और जो तीन प्राचीन पुस्तकोंके आधारसे संशोधित हुई है, उसमें २२ वें नम्बरके श्ठोकका तीसरा चरण इस प्रकार है:----

" यस्मै तीर्थपतिर्नमस्यति सतां यस्माच्छुमं जायते" अर्थात् "निस संवको तीर्थकरदेव नम-स्कार करते हैं और जिससे सबका कल्याण होता है।" परन्तु दिगम्बर सम्प्रदायमें यह बात मान्य नहीं है कि तीर्थकरदेव संघको नमस्कार करते हैं, इसलिए दिगम्बर अधि-कारकी या दिगम्बरोंकी छपाई हुई पुस्तकोंमें 'तीर्थपति' की जगह कहीं 'देवपति' और कहीं 'स्वर्गपति' पाठ मिल्ला है। यद्यपि साधारण दृष्टिसे स्वर्गपति और देवपति पाठ मी कुछ बुरे नहीं मालूम होते हैं और इनसे काम चल्ल जाता है, परन्तु यह जाननेर्का जरूरत है कि दिगम्बर सम्प्रदायमें कहीं इस बातका भी जिकर है या नहीं कि इन्द्रने संघको नमस्कार किया है । यदि ऐसा न हो तो उक्त पाठपरिवर्तन करना भी निर-र्थक होगा ।

२ कविवर बनारसीदासजी आध्यात्मिक पुरुष थे। उनकी रचनासे पता लगता है कि वे बहुत ही निष्पक्ष विद्वान् थे। उनमें इस प्रकारके साम्प्रदायिक मोहकी तो संभा-वना ही नहीं हो सकती है कि वे किसी श्वेताम्बर आचार्यको जानबझकर दिगम्बर बना दें । या तो उनको स्वयं ऐसा विश्वास होगा कि यह दिगम्बर प्रन्थ है, या जिस प्रतिपरसे उन्होंने अनुवाद किया होगा, उस-की ही किसी टीका टिप्पणीमें ग्रन्थके दिग-म्बर होनेका उल्लेख होगा । बम्बईके तेरह-पंथी मन्दिरमें बासोदेके भंडारसे आई हुई एक सूक्तिमुक्तावली है। इसके १३ पत्र हैं। प्रारंभका एक पत्र नहीं है । इसके अन्तर्मे लिखा है— " संवत् १६३० वर्षे चैत्र सुदि ८ बुद्धे दिने श्रीमुलसंघे बलात्कारगणे सरस्वतीगच्छे कुंद्कुंदाचार्यान्वये अस्मिन मालवदेशे आचार्य पद्मनन्दिदेव तत्पट्टे आ-चार्य श्रीयशकीर्तिदेव तत् सिष्य ब्रह्म आसे-सा इदं लिखितं । श्रेयस्तु कल्याणमस्तु । श्री। छ।" इससे मालूम होता है कि संवत् १६२० में यशकीर्ति भट्टारकके शिष्य आंसेसा ब्रह्मचारीने इसे लिखा था। इसमें

800



सूक्तिमुक्तावलीकी जो प्रशस्ति है, वह बहुत ही विलक्षण है। देखिए:—

अभजदजितविद्यो वादिवादीन्द्रवज्रो नृपतिविबुधवन्द्यो गौरसेनांप्रिकंजे । मधुकरसमतां यः सामदेवेन तेन व्यरचि मुनिपराज्ञा सूक्तिमुक्तावलीयम् ॥ इत्याचार्य सोमदेवविरचितं सूक्तिमुक्तावलीशास्त्र समाप्त ।

डा० भाण्डारकरने अपनी सन १८८२-८३ की संस्कृत पुस्तकोंकी रिपोर्टमें सूक्तिमुक्ताव-लीकी जो दो प्रतियाँ लिखी हैं उनमेंकी भी एक प्रतिमें यही पद्य लिखा है। यह पद्य सूक्तिमुक्तावल्रीका वहं अन्तिम पद्य परिवर्तित करके गढा गया है जिसमें अजितदेव, ग्रन्थकर्ता विजयसिंह और सोमप्रभा-चार्यका स्पष्ट वर्णन है। साफ मालूम होता है कि यह किसी सम्प्रदायमोहमुग्ध महा-त्माकी कारीगरी है । मालूम नहीं कौनसे गौरसेनशिष्य सोमदेवकी ख्याति बढानेके लिए यह प्रयत्न किया गया है। अस्तु। इससे हम सिर्फ यह बतलाना चाहते हैं कि वि० संवत् १६३२ में भी-जब बनारसीदासजीका जन्म भी नहीं हुआ था-सूक्तिमुक्तावलीको दिगम्बर ग्रन्थ बनानेका प्रयत्न हो चुका था, तब यदि बनारसीदासजीके हाथमें भी कोई ऐसी प्रतिआई हो जिसमें सोमप्रभको दिगम्बर लिखा हे। तो कुछ आश्चर्य नहीं है।

इस तरह हमें भी यह प्रन्थ एक श्वेता-म्बराचार्यका बनाया हुआ ही प्रतीत होता है। पर यदि किसी सज्जनका ऐसा खयाल हो कि—नहीं, यह दिगम्बरसम्प्रदायका ही प्रन्थ है, तो उन्हें इस विषयके प्रमाण लिखकर मेजना चाहिए। वे बड़ी ख़ुशीसे प्रकाशित कर दिये जायँगे। माताका पुत्रको जगाना।

( ले०-श्रीयुत पं० रामचरित उपाध्याय । )

# (१)

नभोऽङ्कमें तारक-वृन्द खोगया, निशेश भी तेज-विहीन होगया । मनोहरा मोदमयी हुई दिशा, उठो उठो पुत्र ! रही नहीं निशा ॥ (२) ललाम है पूर्वदिशाऽऽस्य-लालिमा, परन्तु है पश्चिम-भाग-कालिमा । विलोकिए कोतुक है बड़ा भला, उठो उठो पुत्र ! प्रभात हे। चला ॥ (३) दिनेश आना अब चाहता यहाँ, सरोज-संघात विकाश पा रहा । उठो उठो पुत्र ! तमेाऽवसान है, प्रमाद-सेवा दुखका निधान है ॥ (४) न चन्द्रमा नष्ट हुआ समग्र है, तमोनिहन्ता दिननाथ व्यग्र है । यही घड़ी है सुख-सिद्धिके लिए, उठो उठो पुत्र ! सुत्रदिके लिए ॥ (५) शशी कलंको गिरता न क्यों कहे। ? घमण्डियोंका अवसान क्यों न हो 🖗 इसी लिए आज जगा रही **तुम्हें**, स्वधर्ममें पुत्र ! लगा रही तुम्हें ॥ (६) निशान्तके साथ निशेश भी चला, मनो महांके सिरसे टली बला । दिखा रही है वह क्या छटा भली, उठो उठो पुत्र ! मधुव्रतावली ॥ (৩) द्विरेफ गाके जगको जगा रहे. सुकर्ममें हैं सबको लगा रहे। न चूकिए पुत्र ! परार्थके लिए स्वबन्धुओंको उठिए उठाइए ॥

C

2018

# ( )

दिखा रहा है शिशु सूर्यथामको, मिटा रहा है तम-शत्रु नामको । विलोलता है जगमें बड़ी कड़ी, चली गई पुत्र 1 विरामकी घड़ी ॥

## (९)

स्व-वंशका ज्ञान जिसे बना रहे. भला कभी क्यों वहाँदुःखको सहे। न भूल जाना तुम आर्थवंश हो, जगो दुलारे ! जगदीश-अंश हो

#### ( 90 )

मिली हुई भी उसकी न है रमा, जिसे प्रिया है रिपुके लिए क्षमा, । श्वाशी इसीसे सब मॉति हीन है, सुखाप्ति बेटा ! बलके अधीन है ॥

#### 110 0 0 **( 11 )**

मनुष्य जो व्यर्थ प्रमाद-लिप्त है, स्वर्ग्नाद्धहीमें अथवा सुतृप्त है। कभी गिरेगा वह सोमसा सही, सुन्नो, उठो पुत्र ! विधेय है यही ॥

# ( १२ )

विवेकसे विक्रमसे विद्दीन हो, अधर्मके आलसके अधीन हो । विनष्ट जो हैं उनसे न बोलिए, सुना न १ हे पुत्र ! हगाब्ज खोलिए ॥

# ( 9३)

स्वगेहहीमें नर जो न तुष्ट हो, कभी विधाता उससे न रुष्ट हो। पड़े हुए हो किसके विचारमें ? उठो, लगो पुत्र ! परोपकारमें ॥

## ( १४ )

अभिन्न है प्राक्तन कर्म भाग्यसे, छिपी नहीं है यह बात प्राइसे । स्वदेश-सेवाव्रतसे न नहीं भगे।, उठो उठो पुत्र ! सुकर्ममें लगो ॥

#### ( १५)

चलागया जो क्षण आपका ँुअभी, नहीं मिलेगा वह ँूस्वप्रमें कभी । स्वधर्मके ऊपर ध्यान दीजिए, विनिद्र हो पुत्र ! न देर कीजिए ॥

## (१६)

नरेश होवे अथवा सुरेश हो, निरुधमी जो धन-आकरेश हो। निपात होगा उसका अवस्य ही, उठो उठो आँख ख़ली अभी नहीं॥

## ( १७ )

प्रभावशाली कुलके मराल हो, स्ववंश-कल्पदुप-आलवाल हो। करो जरा पुत्र ! स्ववंश नामको, उठो सँभालो निजकाम धामको ॥

# ( 36 )

जिसे सिखाते तुम थे, तुम्हें वही-सिखा रही है, पर होश है नहीं । उठो दिखा दो निज तेज तो सही, सुकार्यका पुत्र ! सुहूर्त है यही ॥



स्वं दातुं सुमहच्छक्यं दुःखमन्यस्य पालनम् । दानं वा पालनं वेति दानाच्छ्रेयोऽनुपालनम् ॥ + मनुष्य, जिन बातोंसे उसका केवल्ल नि-जका ही सम्बन्ध है उनमें चाहे जितना प्रमाद आलस्य आदि कर सकता है और उसके लिए उसको क्षमा भी मिल सकती है; पर पराये कामोंके लिए- उन कामोंके लिए जिनसे कि दूसरोंका- सर्वसाधारणका सम्बन्ध है-वह इतना स्वतन्त्र नहीं है । सार्वजनिक बातोंमें उसका जरासा भी प्रमाद अक्षम्य है । ऐसे काम उसे बड़ी सावधानीसे करना चाहिए ।

आज हम और और सार्वजनिक कामोंको छोड़कर केवल सार्वजनिक द्रव्यके या पब्लि कके चन्देके सम्बन्धमें कुछ कहना चाहते हैं | हम देखते हैं कि आजकल सार्वजनिक कामोंके लिए-विद्यालय, आश्रम, पुस्तकालय, औषधाल्य, अनाथालय, मन्दिर, तीर्थ, पुस्तकप्रकाश, आदि सर्वोंपयोगी कामोंके लिए जगह जगह चन्दा होता है, पर बहुत कम चन्दा करनेवाले ऐसे हैं जो इस चन्देके धनकी बड़ी भारी जिम्मेवारीको या उत्तरदायित्वको समझते हों | यद्यपि गवर्नेमेंटने सार्वजनिक

+ धन देना वहुत ही कठिन काम है और दूसरेके दिये हुएका पालन करना उससे भी कठिन है। दान करना और दूसरेके दिये हुएकी रक्षा करना, इनमें दानकी अपेक्षा रक्षा करना अधिक पुण्यका कार्य है। चन्दोंकी रक्षाके लिए और उनका दुरुपयोग न होने पावे इसके लिए बड़े बड़े कड़े कानू-न बना रक्खे हैं; परन्तु उनका उपयोग बहुत ही कम होनेपाता है, इस लिए लोग अपने इस उतरदायित्त्वको समझनेकी परवा भी बहुत ही कम करते हैं।

पर अब इस उत्तरदायित्वके महत्त्वको समझ छेनेकी बहुत बड़ी आवश्यकता है। सार्वजनिक संस्थायें खोछनेकी ओर हमारी प्रवृत्ति दिन पर दिन बढ़ती जाती है और हमारी उन्नतिके—प्रगतिके—छिए इस प्रवृ-त्तिका बढ़ना है भी बहुत आवश्यक; परन्तु यह बढ़ना तभी टिक सकता है, जब संस्था-ओंके चछानेवाछे अपनी पब्छिकके चन्देकी जिम्मेवारीको अच्छी तरह समझकर काम करें। यदि ऐसा न होगा, छोग अपनी जिम्मेवारियोंको न समझेंगे तो छोगोंको अवि-श्वास हो जायगा और तब छोग प्रयत्न करने पर भी—आवश्यकता समझनेपर भी—चन्दा देनेको हाथ न बढायँगे।

' धनं वै प्राणाः । ' विचारशीलोंने धनको एक प्राण बतलाया है । संस्थाओंके चलाने-वालोंको जानना चाहिए कि आप लोगोंके हाथमें जब लोग अपने प्राणतुल्य धनको देते हैं, तब वे अपने उन प्राणोंकी मली भाँति रक्षा होनेकी भी आपसे आशा रखते



बढकर क्यों बतलाया है ? पण्डितजन इसका चाहे जो कारण बतलावें, वे अदत्तादान आदिकी सूक्ष्म कल्पना करके इसकी तलीमें भल्ने ही चोरीके पापको टटोल्नें; परन्तु हमारी मोटी समझके अनुसार तो इसके मूलमें यही सार्वजनिक धनकी जिम्मेवारीका महत्त्व छुपा हुआ है। जो धन एक मन्दिरको इसलिए अर्पण किया गया है कि उससे हजारों अन्यजन अपनी भक्तिभावनाको चरितार्थ करके पुण्य उपार्जन करें, उसे यदि कोई हजम कर जाय, तो कहना होगा कि उसने सर्वे साधारणके एक पुण्यद्वारको बन्द कर दिया और सबके हितका घात करना यह चोरीकी अपेक्षा भी बहुत बडा पाप है। मन्दिरके ही समान विद्यालय, पुस्तकालय, तीर्थक्षेत्र आदि संस्थाओंका भी धन है, अर्थात् यह भी एक प्रकारका देवद्रव्य है। सेवाधर्ममें जनता भी एक देव है, अतएव इस दृष्टिसे भी उसकी सेवाके धनको देवधन कह सकते हैं । उसके धनके हरणमें और दुरुपयोग आदिके करनेमें पाप अवश्य है और वह बहुत बडा पाप है।

जिन लोगोंको सार्वजनिक धनके व्यय करनेका अधिकार दिया गया है, उनका कर्तव्य केवल यही नहीं है कि वर्षभरमें एक बार आमदनी और खर्चका हिसाब प्रकाशित कर दिया और छुट्टी पा ली । ( यद्यपि बहुत लोग यह भी समय पर नहीं करते हैं, और कोई तो करते ही नहीं हैं । ) उनका यह भी कर्तव्य है कि वे जो कुछ खर्च करें, वह ऐसी किफायतशारीसे करें कि ंउससे कम

हैं। आपको केवल वे ही लोग चन्दा नहीं देते हैं जिनके यहाँ लाखों और करोडोंका धन है; किन्तु वे भी देते हैं जो साधारण स्थि-तिके हैं और जो बडी कठिनाईसे अपना निर्वाह करते हैं। उनके एक रुपये और एक आनेका मूल्य भी बहुत बड़ा है-प्राणेंसि वह सचमुच ही कम नहीं है। अतः उनके उस धनकी रक्षा प्राणोंकी रक्षाके ही समान बहुत सावधानीसे करना चाहिए । इसमें जरासा ेमी प्रमाद करना मानों प्राणघात करना है । अपने--स्वोपार्जित या अपने बापदादोंके-धनको खर्च करनेमें आप जिस तरह स्वतंत्र हैं, उस तरह सार्वजनिक धनको खर्च कर-नेमें नहीं, इस धनकी जिम्मेवारी बहुत बडी है । उस धनके मालिक आप स्वयं हैं; परन्तु इस सार्वजनिक धनके, जिन्होंने वह धन दिया है वे, और जिनके लाभके लिए वह दिया गया है वे भी, मालिक हैं। अतः इसका खर्च आप केवल इच्छामात्रसे नहीं, किन्तु सबकी रायका और सबके लाभका ख़याल रखकर कर सकते हैं। यदि आप ऐसा नहीं करते तो अन्याय करते हैं और लोगोंको सार्वजनिक कार्योंमें धन न देनेके बिए मानों परोक्षरूपसे उपदेश देते हैं। आपकी इच्छा ही यदि सर्व प्रधान हो जायगी, तो छोग अपना कप्टलब्ध धन आप जैसे लोगोंके हाथमें क्यों देंगे ?

देवदव्यके भोगनेमें पाप क्यों बतलाया कोई तो करते ही नहीं हैं । ) उनका यह गया है ? ' देवस्वं तु विषं घोरं न विषं विष- भी कर्तव्य है कि वे जो कुछ खर्च करें, वह मुच्यते ' आदि वाक्योंमें देवधनको विषसे ऐसी किफायतज्ञारीसे करें कि 'उससे कम



सार्वजनिक संस्थाओंके संचालक हमारे समाजमें दो प्रकारके हैं--एक तो वे जो सर्वसम्मतिसे नियत किये गये हैं और थोडा बहुत स्वार्थत्याग करके इन कार्योंको करते हैं और दूसरे वे जिन्होंने स्वयं बड़ी बड़ी रकमें देकर संस्थाओंको स्थापित किया है। हमारी समझमें इन दोनोंको ही एकसा मितव्ययी होना चाहिए । लखपती और करो-डपती सेठ अपने निजके कामोंमें चाहे जितने अमितव्ययी या फिजूलखर्च हों,उससे सर्व साधा-रणका कोई विशेष सम्बन्ध नहीं; पर उनकी स्थापित की हुई संस्थाओंमें यदि उनके द्वारा फिजुल खर्च होगा, तो वह अन्याय होगा । क्योंकि वास्तवमें उस संस्था पर उनका उतना ही अधिकार है जितना और सबका है; क्योंकि वह सबकी चीज बना दी गई है। यह बात दूसरी है कि उनसे कोई कुछ कह न सके; पर न कह सकनेसे उनका अन्याय न्याय नहीं कहा जायगा ।

दानवीर सेठ हुकमचन्दजीकी इन्दौरकी संस्थाओंकी इमारतोंको देखकर यह खयाल आये बिना नहीं रहता कि यदि सेठजीको सार्व-जनिक द्रव्यके उतरदायित्वका खयाल होता, यदि वे इस कार्यमें मितव्ययतासे काम लेते, तेा उनकी संस्थाओंसे जितने लोगोंको लाम पहुँच रहा है उससे दूने लोगोंको पहुँचता । अवश्य ही इमारतें इतनी शानदार न बनतीं और दूरसे देखनेवालों पर सेठजीके दानका इतना अधिक प्रभाव न पडता; परन्तु काम निस्सन्देह अधिक होता । पर अभी कामकी

स्वर्चमें किसी तरह काम हो ही नहीं सकता किफायतशारीके हो । मितव्ययता या सूत्रोंकी ओर उसका पूरा पूरा ध्यान होना चाहिए। पर हम अपनी वर्तमान संस्था-ओंमें ऐसा बहुत ही कम देखते हैं। कहीं कहीं तो अंधाधुंध खर्च किया जाता है। दो तीन वर्ष पहले काशीस्याद्वादपाठशालाका वार्षिकोत्सव किया गया था जिसमें उसके शौकीन संचालकोंने सिर्फ ४०० रुपयोंकी स्वीकारता होनेपर भी ढाई तीन हजार रुपये केवल ऊपरी ठाटवाटमें ही स्वाहा कर दिये थे | एक और संस्थाके संचालकने अपने पढनेके लिए एक अध्यापकको रख छोडा था जिसे ६०) रुपया मासिक वेतन दिया जाता था और वे यह लगभग ७००-८०० रुपया सालका भारी बोझा कई वर्षतक संस्थाके ही सिर-पर डाले रहे थे। अभी थोडे ही दिन पहले हमने एक ऐसी संस्थाकी रिपोर्ट देखी थी जिसकी आर्थिक स्थिति बहुत ही मामूली है,पर उसकी कई फार्मोंकी रिपोर्ट कीमती आर्ट पेपर पर छपी हुई थी ! वास्तवमें कामकी ओर अधिक ध्यान दिया जाना चाहिए, नामकी या दिखा-वटकी ओर कम, पर हमारे यहाँ दिखाऊपन दिन पर दिन बढता जाता है | यह हम मानते हैं कि कभी कभी छोगोंका चित्त आकर्षित करनेके लिए मितव्ययताके सूत्रोंकी पूरी पूरी पालना नहीं हो सकती है; परन्तु यह निश्चित है कि यदि पूरी पूरी पालना की नायगी तो उसकी ओर लोगोंका चित्त और भी अधिक आकर्षित होगा ।



क कम ध्यान जाता है कि हम जो देते हैं,
के उसका सदुपयोग भी होता है या नहीं ।
सार्वजनिक संस्थाओंके संचालकोंकी शिथिलताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल ताका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल तका यह भी एक बड़ा भारी कारण है । उनके
ल तका यह भी एक बड़ा भारी कारण ही । उनके
ल तका यह भी एक बड़ा भारी कारण ही । उनके
ल तका यह भी एक बड़ा भारी कारण हो । यदि
म तका अपने धनके सदुपयोगका भी खयाल
त तका अपने धनके सदुपयोगका भी खयाल
त तका प्रि भी न देवे तो बहुतसी संस्थायें
क सुधर जायँ, उनकी अन्धाधुन्धी आपसे आप
क देवे कहाँ जाता है, तो भी दाता लोग
का देये ही जाते हैं—उन्हें अपने पुण्यसम्पाका देये ही जाते हैं होती ।

लोकमतका प्रभाव कम रहनेसे संस्थाओंके संचालक मस्त सोया करते हैं। उन्हें अपनी जि-म्मेवारीका खयाल आवे ही क्यों, जब कोई पूछ-नेवाला ही नहीं है ? स्वर्गाय बाबू देवकुमारजी-का सिद्धान्तभवन सार्वजनिक संस्था है। उसके लिए वे जो कुछ दे गये हैं वह सार्वजानिक धन हो गया है और लोगोंने उसमें जो थोडा बहुत धन दिया है वह भी सार्वजनिक है। परंतु आज ६—७ वर्षसे न तो उसकी कोई रिपेर्टि ही निकल्ती है और न कोई काम ही होता है। जैनसिद्धांतभास्कर निकलता था सो वह भी बन्द होगया। लोगोंको यह भी मालूम नहीं हुआ कि भास्करमें जो लगभग दो दाई हजार रुपयाका घाटा रहा है, वह भवनसे

तरफ लक्ष्य ही कहाँ है ? यदि कामकी तरफ लक्ष्य होता तो उदासीनोंके-विरक्त लोगोंके रहनेके लिए-तक्कूगंजमें १०-१२ हजार रुपयोंकी पक्की इमारत न बनवाई जाती, मामूली झोंपड़ियोंसे ही आश्रमका काम निकाल लिया जाता।

दूसरे प्रकारके संचालकोंमें भी बहुत कम लोग ऐसे हैं जो अपने उत्तरदायित्वको समझते हों। उनमें भी जो आनरेरी अवैतनिक संस्थाओंके करनेवाले हैं वे तो काम सर्वशक्तिमान् विधाता ही बन जाते हैं । उन्हें इस बातका खयाल ही नहीं रहता कि स्वार्थत्यागीका महत्त्व ' स्वामी ' बननेमें नहीं किन्तु ' सेवक ' बननेमें है । यदि तुम स्वामी बन गये, तो तुमने अपने स्वार्थत्यागका बदला पा लिया-वेतन वसूल कर लिया-इससे अधिक और क्या चाहते हो ? वास्तवमें तुम्हारी शोभा इसीमें है कि अपने मान सम्मानकी अपेक्षा संस्थाके लाभ हानिकी और अधिक ध्यान रक्खो और सर्व सम्मतिके बिना कोई भी काम मत करो। हम ऐसे कई आनरेरी कार्यकर्ताओंको जानते हैं कि यदि संस्थायें उनके बदले वैतनिक कर्मचारी रखकर काम चलतीं, तो उनके वेतन देकर भी वे अधिक लाभमें रहतीं-उनके अन्धाधन्ध खर्चोंसे बची रहतीं।

जैनसमाज बहुत अज्ञान है । उसमें ऐसे ही दानी अधिक हैं जो ' दे देने ' में ही पुण्य समझते हैं । इस ओर उनका बहुत ही



दिया गया है या सम्पादक महाशयने अपनी गाँठसे लगाया है । वंगीय सार्वधर्मपरिषत्-का काम बन्दु हुए कई वर्ष है। गये, पर उसके मंत्री कुमार देवेन्द्रप्रसादनीने अब तक भी उसका हिसाब प्रकाशित नहीं किया । कितने रुपये एकट्रे हुए थे और कितने खर्च किये गये, कुछ पता नहीं । मुनते हैं, सेठ सहायताके रुपयोंके नाथारंगजीने अपनी विषयमें बहुत कुछ लिखा पढी की, पर फल कुछ भी नहीं हुआ । तीर्थक्षेत्र-कमेटीके महामंत्री लाला प्रभुद्यालजीने बाहु-बलि स्वामीकी तस्बीरोंका बेचना बन्द कर दिया जाय, इसके लिए दो तीन वर्ष पहले जैनमित्रोंम 'भयंकर ' आन्दोलन उठाया था और सुनते हैं कि लगमग ८००-९०० रुपयेका चन्दा एकट्रा किया था; परंतु उसका भी हिसाब अब तक प्रकाशित न किया गया। लोगोंको यह भी मालूम न हुआ कि जब कोई मुकदमा वगैरह नहीं चलाया गया, तब केवल पत्रव्यवहारमें या नोटिसबाजीमें ही इतना रुपया कैसे खर्च हो गया । इस तरहके और भी अनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं; जिनसे मालूम होता है कि सार्वजनिक या छोकमतके प्रभावके विना संचाछकगण सुस्त हे। जाते हैं और वे अपना उत्तरदायि-त्व भूल जाते हैं ।

कोई कोई संचालक लोकमतकी पर-वा ही नहीं करते हैं। यदि कोई उनसे हिसाब किताब या ऐसी ही कोई बात पूछता है, तो वे अपना अपमान समझते हैं और लाल पीले हो जाते हैं । वे यह नहीं समझते कि यह सेवाधर्म-समाज या धर्मकी सेवा करना-कितना कठिन वत है । इसका पालन वहीं कर सकता है जो अपने मान अपमानको-भी समाजको लिए उत्सर्ग कर देता है । अभी जातिप्रबोधकमें बाबू दयाचन्द्रजीने तीर्थक्षेत्र कमेटीके सबन्धमें एक नोट लिखा था कि "तीर्थक्षेत्रकमेटीमें इस समय ५००-६०० रुपया रोज खर्च हो रहा है, उसकी बाका-यदा रिपोर्ट प्रकाशित की जानी चाहिए। जिस तरह जैनमित्रके हर एक अंकमें दाताओंके दानकी रकमें छपती हैं, उसी तरह खर्चकी रकमें भी छपनी चाहिए । हिसाब नहीं छपनेसे यदि हम यह कहें कि रुपयेका दुरुयोग किया जा रहा है तो कुछ अनुचित नहीं होगा । हम पिछले अंकमें चेता चुके हैं और इस बार भी कमेटीको सूचित करते हैं कि यदि वह हिसाब प्रकाशित न करे, ते। जातिसे रुपया माँगना छोड दे । भोले माले माइयोंको धोखेमें रखना और उन्हें क्या हेा रहा है, इसकी कुछ भी सूचना न देना, धर्मकी आडमें भारी अन्याय करना है । यदि इस पर भी कुछ ध्यान न दिया गया तेा अगले अंकमें हम इस बातका आन्दोलन करेंगे कि एक पैसा भी कोई भाई न दे। " इस नोटको पढकर तीर्थक्षेत्रकमेटीके महामंत्री लाला प्रमुद्यालनीका मिजाज गर्म हो गया। इसके उत्तरमें उन्होंने जो कुछ लिखा था अच्छा होता यदि वह उसी रूपमें प्रकाशित हो जाता, लोग समझ लेते कि ये सार्वजनिक

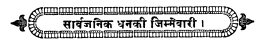


काम करनेवाले महात्मा जनताके अधिकारोंपर किस तरह निष्ठुर आकमण करते हैं; परन्तु ब्रह्मचारीजीकी कृपासे वह न छपा और उसके बदलेमें लालाजीको आसोज सुदी २ के जैनमित्रमें छपी हुई कुछ थोडी़सी ठंडी पंक्तियोंसे ही संतोष करना पडा । पर उनमें भी आपकी गर्मीकी झलक आ ही गई है। आपने लिखा है "....उन्होंने अपनी योग्य-तानुसार जो चाहे भला बुरा लिखा है।.... लेखमें इतनी असम्यताका वर्तीव एक बी. ए. महारायके द्वारा होना और चलते मकदमेमें समाजका अपने धर्मकी रक्षाके लिए तत्पर रह उपाय न करने और द्रव्य सहायता न करनेको झूठी बातों द्वारा भडकाना उनको कहाँतक योग्य है, यह वे स्वयं विचार देखें। " मालूम नहीं, लालाजी ' भला बुरा ' किसको कहते हैं और ' असम्यता ' की परि-भाषा क्या है। लालाजीकी समझमें बी. ए. महारायकी यह धृष्टता हो सकती है, गुरताखी हो सकती है और गुल्ती भी हो सकती है; पर यह समझमें नहीं आया कि 'असम्यता' कैसे हो सकती है ? यदि रुपयोंका हिसाब प्रकाशित करनेके लिए सूचना करना और उसके प्रकाशित न करनेपर इस बातका आन्दोलन करनेकी इच्छा प्रकट करना कि छोग तीर्थक्षेत्रकमेटीको एक पाई भी न दें. असम्यता है, तब तो लालाजीके हिसाबसे सभ्यताकी व्याख्या बहुत ही विल्रक्षण हे।गी । जो लोग आँख बन्द करके रुपया देते जाते हैं और यह जाननेकी आवश्यकता नहीं

858

समझते कि हमारे दिये हुए रुपयोंका सदु-पयोग हो रहा है या दुरुपयोग, वे अभीतक 'मोल्ने' कहे जाते थे, पर अब लालाजीकी व्याख्याके अनुसार 'सम्य ' कहे जायँगे ! यदि लोग इस नई कल्पनाकी हुई सम्यताके लोमसे सार्वजनिक कार्यकर्त्ताओंके एकहत्थी शासनको और भी उच्छ्रंखल कर दें, तो अच्छा है; लालाजीकी आत्माको अवश्य ही इससे सन्तेष होगा।

यह बात सच है कि इस समय- मुक-हर्मेके खर्चके लिए चन्देकी आवश्यकताके समय- जातिप्रबोधकके उक्त नोटसे हानि पहुँच सकती है, लोगोंको भ्रम हो सकता है कि हमारे रुपयेका सदुपयोग नहीं हो रहा है; इसलिए वे चन्दा देनेसे इंकार कर सकते हैं; परन्तु इसमें जातिप्रबोधकका ते। कोई दोष दिखलाई नहीं देता । उसने अपने पिछले अंकमें– एक महीने पहले निकले हुए जुला-ईके अंकमें-लिखा था कि तीर्थक्षेत्रकमेटीको जबतक मुकदमा चलता रहे, अपना हिसाब प्रत्येक जैनमित्रमें प्रकाशित करते रहना चाहिए । पर जब उसके लिखनेपर कुछ भी ध्यान नहीं दिया गया, लालाजीने पब्लिकके रुपयोंके खर्चका हिसाब प्रकाशित करना अपनी शानके खिलाफ समझा, तब जाति-प्रबोधकको उक्त दूसरा नोट लिखना पडा और उसमें सूचित करना पडा कि यदि हिसाब प्रकाशित न होगा तो हम चन्दा देनेके विरुद्ध आन्दोलन करेंगे । हमारी समझमें नहीं आता कि इसमें बाबू दयाचन्दजीने



क्या अन्याय किया और क्या बुराभल कहा, जिससे वे असम्य ठहराये गये । यदि उनके लेखका परिणाम लालाजीके मुकद्मेके या चन्देके लिए बुरा होता था, तो उन्हें राघि ही हिसाब प्रकाशित करनेकी व्यवस्था करनी थी। अथवा यह प्रकट करना था कि इस कारणसे हिसाब प्रकाशित नहीं हो सकता है । सो न करके एक जातिकी सेवा करनेवालेको असम्य बतलाना, साफ बतला रहा है कि लालाजी अपने उत्तरदायित्वको नहीं समझते हैं । उन्हें यह खयाल ही नहीं है कि हम जैनसमाजके सेवक हैं, न कि स्वेच्छाचारी स्वामी ।

शिखर्जीका यह मुकद्मा कोई७-८महीनेसे चल रहा है। इसमें लगभग ७०-८० हजार रुपये खर्च हुए बतलाये जाते हैं । ऐसी अवस्थामें कमेटीपर समाजका चाहे जितना अधिक विश्वास हो, कमेटीका क्या यह कर्तव्य नहीं है कि वह स्वयं अपने उक्त विश्वास-को स्थिर रखनेके लिए जनसाधारणके सम्मुख नियमित रूपसे हिसाब प्रकाशित करती जाय ? यह कोई ऐसा काम नहीं था जो समय पर तयार न हो सके । यदि यह कहा जाय कि बहुतसे खर्च ऐसे किये जाते हैं कि जिन-के प्रकाशित होनेसे मुकद्दमा बिगड सकता है, या प्रतिपाक्षियोंको हाभ पहुँच सकता है, तो कमसे कम इतना तो हो सकता था कि कमेटीके मेम्बरोंके पास ही साप्ताहिक या मा-सिक हिसाब मेजा जाता, पर सुनते हैं कि ऐसा भी नहीं होता। कमेटीके सारे मेम्बरोंको यह भी मालूम नहीं है कि क्या खर्च हो रहा है और किस तरह हो रहा है। यह शिकायत

अनेक लोगोंके मुँहसे सुनी गई है कि खर्च अन्याधुन्ध हो रहा है । ऐसी दशामें बाबू दयाचन्दजीने यदि एक नोट सचेत करनेके लिए लिख दिया तो कोई अन्याय नहीं किया । जनसाधारणके स्वत्वोंकी रक्षाके लिए प्रत्येक व्यक्तिको इस तरह लिखनेका अधि-कार है । तीर्थक्षेत्रकमेटीके संचालक यदि लोगोंकी ऐसी सूचनाओंका आदर नहीं करते हैं, उलटा उन्हें झिड़कते हैं, तो वे अन्याय करते हैं और सार्वजनिक संस्थाओंके महत्त्व-को गिराते हैं ।

संस्थाओंका धन केवल किफायतशारींसे ही खर्च न किया जाना चाहिए, किन्तु ईमान-दारी भी उसके साथ रहनी चाहिए । एक तो लोगोंसे जो धन जिस कामके लिए लिया जाय, वह उसी काममें खर्च किया जाना चाहिए । यदि कभी दूसरे काममें खर्च करनेकी आवश्यकता आन पड़े, तो दाता-ओंसे उस काममें खर्च करनेकी अनुभति ले लेनी चाहिए । दूसरे केवल इस प्रकारके समाधा-नसे कि 'हम स्वयं तो नहीं खा जाते हैं ' किसी कामका खर्च छुपाकर किसी दूसरे मदमें डाल देना या और किसी प्रकारसे बतला देना भी ठीक नहीं हैं । गरज यह कि सार्वजनिक धनका उपयोग पूरी सत्यता और मितव्ययताके साथ होना चाहिए ।

जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्थाके समान एक दो संस्थायें ऐसी भी चल्ल रही हैं जिनमें सर्व साधारणका कुल भी हाथ नहीं है। जो महाशय उन्हें चला रहे हैं, उनकी

3-30

बाल-विवाह ।

[रुं०, श्रेयुत ठाकुर शिवनन्दनसिंह बी. ए. 1] १ पञ्चा-जगतमें कोई पञ्च, बिना सर्वांग पुष्ट हुए बच्चा नहीं देता । मनुष्य-जगतमें अंगोंकी पुष्टिके लिए २५ वर्षसे अधिक समय चाहिए । अतएव इस अव-स्थाके पूर्व ही गर्भाधान करना पञ्चओंसे भी हीन कार्य्य करना है । ऐसा करना न केवल निन्दनीय है बाल्कि अति हानिकारक भी है।

२ तरुणता ( जवानी ) के प्रथम चिह्नोंसे यह नहीं कहा जा सकता कि अत्र वे विषय आदिके योग्य हो गये । वच्चेको दूधका दाँत निकल्ल आने पर यह नहीं समझा जाता कि वह ईख चूस सकता है ।

३ गुड़ियाँ, बुरी तरह पर खेल्रनेसे, यानी उनकी शादी करना, गुड़ियोंको गुड़ियोंके, साथ सुलाना और उन्हें बच्चे होना आदि; बच्चोंके मुहँ पर उनके विवाहकी बातें करना जिससे उनकी यह ख्याल पैदा हो जाय कि वे सयाने हो गये, या ऐसी ही बातोंसे, बच्चोंका विवाह कर देनेसे और उनका आपसमें मेल जोल होनेसे, या साथके सोनेसे, बच्चे, समयके पहले ही सयाने हो जाते हैं और उन्हें शारीरिक हानि पहुँचती है।

४ अल्पायुका गर्भ माता पिता और स्वयं उस पेटकी सन्तान तीनोंकें लिए अत्त्यन्त

इच्छा ही 'उनके संचालनमें सब कुछ है। यद्यपि उनकी सत्यनिष्ठा और निस्वार्थतामें हमें कुछ भी सन्देह नहीं है, तो भी हम यह आवश्यक समझते हैं कि वे अपने उत्त-रदायित्वके महत्त्वको समझें और उसे उदा-रतापूर्वक अनेक लोगोंमें वॉट दें, अर्थात दश-बीस उत्साहियोंकी एक कमेटी स्थापित करके उसकी सम्मतिसे काम करें । ऐसा करनेसे संस्थाओं पर लोगोंका विश्वास बढ़ेगा और काम भी सुब्यवस्थित पद्धतिसे चलेगा ।

आशा है कि हपारे समाजके संस्था-संचा-लक सज्जन हमारे इस लेखपर ध्यान देंगे और अपने उत्तरदायित्वको समझकर संस्थाओंकी उन्नति करनेमें दत्तचित्त हेंगि। ९-१०-१६.

दूसरोंको आलोचनाओं, दूसरोंके मतों ओर दूसरोंक विचारोंपर आधार रखनेवाले मनुष्योंको कमी कोई लाभ नहीं होता। एनिंग साहिब एक जगह लिखते हैं-''जो मनुष्य यह सोचकर कि लोग मेरी आलोचना करेंगे – अपनी आन्तरिक उच्च भावनाओंको दबा देता है और दूपरे मनुष्योंके साथ हिलमिल कर रहनेका योग्यायो-ग्यके विचार विना प्रयत्न करता है; उसकी बुद्धि अष्ट हो जाती है और चरित्र हल्का-नीच-हो जाता है।''

+

में अमुक पक्षके अन्दर पैदा हुआ हूँ यह सोचकर अथवा मेरे माता, पिता, भाई, बन्धु अमुक मतके हैं यह सोचकर जो किसी मतविरोषका पक्षपाती वन जाता है, वह कभी न्यायशील नहीं हो सकता। इसीलिए राजकीय और धार्मिक झगड़े होते हैं, इसीलिए मीलोंके मालिक, हुनरों और उद्योगोंके संस्थापक, राजकर्मचारी और धार्मिक नेता अपने ही हितके लिए-अपनी ही सत्ता बढ़ानेके लिए-लोगोंके दुक़ोंको-स्वत्वोंको-मिट्ठीमें मिलानेका प्रयत्न करते हैं। -ट्राइन।

+

+



हानिकारक होता है । अक्सर ऐसी अव-स्थाका गर्भ नष्ट हो जाता है । बाल्लगर्भधा-रिणीको बच्चोंके जन्म समय अत्यन्त कष्ट होता है और बहुधा उसकी मृत्यु हो जाती है । यदि इस कठोर कष्टसे प्राण न निकला, तो बच्चा कोमल अंग चूसचूस कर उन्हें इतना निर्वल कर देता है और दूसरी या तीसरी बार तक उनका शरीर ऐसा निर्वल हो जाता है कि वे जीवनपर्यंत आरोग्य नहीं रह पातीं; बल्कि प्रमूतक्षय या और किसी असाध्य रोग द्वारा उनका अन्त अवश्य ही हो जाता है ।

+ ९ पचीस बाल-गर्भवती स्तियोंकी जाँच की गई जिससे मालूम हुआ कि ९ लड़-कियोंका गर्भ गिर गया, ३ बचा जननेके वक्त मर गई, ९ को जननेके समय अत्यन्त कष्ट हुआ और उनके पेटसे बच्चे औजारोंके जरिये निकाले गये, ९ को प्रसूतका रोग हो गया, २ बच्चा पैदा होनेके कारण अत्यंत निर्बल होकर मर गई, ३ दूसरी बार बच्चा जनते समय मर गई और २ तीसरी बार बच्चा जनते समय मर गई । अत्यन्त कष्ट उठाकर जो मरनेसे बच गई, उनमेंसे १२ की तन्दुरुस्ती जन्म भरके लिए बिगड़ गई । अर्थात् कुल २९ मेंसे १० तो मर गई और १२ जन्मरोगिणी हो गई; केवल ३ लडकियाँ अच्छी रहीं । ६ बालमाताओंको असह्य कष्ट होते हैं। जैसे हमल गिर जाता है और उनकी आत्माको टु:ल पहुँचता है। मरा हुआ बच्चा पैदा होता है, इससे भी उनको कष्ट उठाना पडता है। जिन्दा पैदा होकर तुरन्त मर जाता है और मरना बिना तकलीफके नहीं होता। बच्चा इतना कमजोर पैदा होता है कि दूध नहीं पी सकता। बच्चा कुछ दिनों-तक जिन्दा रहता है, पर उसका शरीर क्षीण होता रहता है, पर उसका शरीर कीण होता रहता है और जल्द ही मर जाता है। बच्चा सब आपत्तियोंसे बचकर बड़ा होकर निर्वल स्त्री या पुरुष होता है और जिन्दगी भर कष्ट भोगता रहता है।

गत मनुष्यगणनाकी रिपोर्टसे ज्ञात होता है कि बाल्यावस्थाका गर्भ अक्सर गिर जाता है । पहले दो तीन बच्चे जो बालमाताओंसे उत्पन्न होते हैं अक्सर मर जाते हैं और ऐसे बच्चे कमजोर, नाटे, दुर्बल, आयुपर्यन्त रोगी और अल्पायु होते हैं । एक हजार बच्चोंमेंसे ३३३ बच्चे एक वर्षकी आयुमें मर जाते हैं, अर्थात् हर तीन बच्चोंमेंसे एक बच्चा मर जाता है ।

भारतके नवयुवक, प्रायः सभी पेशाब, पेचिश या बुखारके रोगसे दुखी रहते हैं। यहाँ पेशाबकी बीमारियोंसे सारी दुनियाँसे अधिक लोग मरते हैं-फी सैकड़ा १९ नवयुवक इस रोगके प्राप्त बनते हैं।

भारतके प्रधान प्रधान डाक्टरोंने निश्चय किया है कि भारतवासियोंकी तन्दुरुस्ती

<sup>+</sup> Dr. D. C. Shome, Medical congress, Calcutta.



यद्यपि भारतऌल्रनाओंको हमने विद्या और विज्ञानसे वश्चित रक्खा है तो भी परमा-त्माकी दयासे, अन्य राष्ट्रकी स्नियोंके सम्मुख उनका सिर ऊँचा ही है—मुशीलता, सुन्दरता पवित्रता, नम्रता, पातिन्नत और स्वार्थत्या-गमें ये अब भी बाजी मारे हैं । शिक्षासे वच्चित रक्खे जाने पर भी ऐसे पवित्र विचार! गुलामीमें जकडी रहने पर भी ऐसा उत्तम ऐसा उच्च स्वभाव ! बाल्ट-माता बनाई जाने पर भी ऐसा सुन्दर और मनोहर शरीर ! बालविवाहकी कुप्रथा नवीन भारतके लिए अत्यन्त लज्जास्पद है, इसको निर्मूल करना भारतसन्तानका प्रथम और महान कर्तव्य है।

## वालविवाहका कारण भारतकी उष्णता नहीं है।

हमारे नये धर्म-शास्त्रोंने भारतवासियोंके हृदयपर ऐसा सिक्का जमा लिया है कि आज बीसवीं शताब्दीके उच्च शिक्षित-अनेक एम. ए., बी. ए.--यह मान बैठे हैं कि भार-तकी आबोहवामें यह तासीर है कि यहाँ छडकियाँ जल्द सयानी हो जाती हैं। भारत ऐसा गरम देश है कि यहाँ कन्यायें बहुत जल्द रजस्वला हो जाती हैं और बङ्गालकी १२-१३ वर्षकी बाल-मातायें इसके सुबूतमें पेश की जाती हैं। लोगोंको दृढ विश्वास हो गया है कि यदि सारे भारतमें नहीं तो बङ्गाल-प्रान्त और उसके बाद संयक्तप्रान्तमें, प्रकृति दस बरसकी लडकियोंको विवाहके लिए बहिक माता बननेके लिए योग्य बना देती है। दुस वर्षकी ल्डकियोंको गर्मे रह गया

२०-४० वर्षमें खराब होजाती है । इसका कारण यह है कि लड़कपनकी शादीसे उनका शरीर क्षीण हो जाता है और फिर जल्द ही बालबच्चोंकी चिन्ताका बोझ उनपर आपड़ता है । इससे उनको अत्यन्त मानसिक कष्ट उठाना पड़ता है और उसका नतीजा यह होता है कि उनका स्वास्थ्य खराब हो जाता है ।

जो विद्यार्थी हैं उनको स्कूल या काले-जके भारके ऊपर बालबच्चोंका कठिन भार भी उठाना पड़ता है। इस दोहरे बोझको सँभा-लना उनके लिए अत्यन्त कठिन हो जाता है और उनकी तन्दुरुस्ती बिगड़ जाती है।+

सारांश यह कि बाल-विवाहसे भारत गारत हुआ जाता है। यदि अब भी हम सावधान न हुए तो हमारी सब आशायें धूल्लेमें मिल जायँगी और हमारी जातिका सर्व-नाश होने-वाला है, यह एक निश्चित विषय हो जायगा।

+ इतिहासकार टाल बाइस ह्वीलर लिखते हैं कि "जबतक भारतवासी छोटी छोटी बालिकाओंका विवाह छोटे छोटे बालकोंसे करते रहेंगे, तबतक उनकी सन्तान छोटे बच्चोंसे अधिक अच्छी दशामें कभी न रह सकेगी । स्वाधीनता और स्वराज्यके आन्दोलनमें वे निस्तेज और बलहीन हो जायँगे । राजकीय उन्नतिका उपयोग करनेके लिए वे किसी भी प्रकारकी शिक्षासे समर्थ नहीं हो सकेंगे । इसमें सन्देह नहीं कि शिक्षाके प्रभावसे उनकी बुद्धिमें गम्भीरता आ जायगी और वे किसी गम्भीर तथा प्रौढ मनुष्यके समान बातें करने लगेंगे; परंतु सब कुछ होते हुए भी उनका आचरण असहाय बालकोहोंके समान बना रहेगा । "



है, उनमेंसे बहुतोंने ठीक समय पर सन्तान प्रसव किया है और दोनों जीते जागते रहे हैं।

डाक्टर चकवर्ती लिखते हैं कि "मैं एक लडकीको बाल्यावस्थाहीसे भलीभाँति जानता हूँ जिसे दुस वर्षकी उमरमें लड्का पैदा हुआ।" डाक्टर राबर्टन कहते हैं कि ''एक कारखानेमें काम करनेवाली लडकी 88 वर्षकी आयुमें गर्भवती पाई गई । " डाक्टर बेली लिखते हैं कि '' कलकत्तेके एक रईस-की ११ वर्ष ५ महीनेकी लडकीको लडका पैदा हुआ। " कई अन्य सम्य रईसोंसे डा-क्टर साहबने उसकी सची अवस्था दर्यापत की और समीने उसकी आयु ११ वर्ष ९ म-हीने बर्ताई । डाक्टर ग्रीन कहते हैं कि " ढाकेमें मैंने एक लडकीको १२ वर्षकी आयु-में गर्भवती पाया; पर लडका पैदा होते वक्त बेचारी लडकी मर गई।" डाक्टर कन्हैया-लाल दे कहते हैं कि '' बङ्गालमें आम तौरपर बारह वर्षकी लडकियाँ गर्भवती पाई जाती हैं। " \*

जगत्प्रसिद्ध डाक्टर हालिक लिखते हैं ''जाँ-च करने पर यही मालूम हुआ है कि संसा-रकी सब जातियोंमें कन्यायें लगभग एक ही उमरमें रजस्वला होती हैं। यदि आफ्रिका जैसे गर्म देशकी हबशी लड़की और यूरोप जैसे ठण्डे देशकी गोरी लड़की एक ही ढँग-से परवरिश पावें तो दोनों एक ही साथ ऋतुमती होंगी। '' +

यद्यपि इँग्ळैण्डके मुकाबले भारतमें लड़कियाँ जल्द सयानी हो जाती हैं, पर यह सन्देहकी बात है कि भिन्न भिन्न देशोंमें भिन्न भिन्न समय पर लडकियाँ सयानी हों। †

मिस्टर राबर्ट्सनने खूब जाँचकर निश्चय किया है कि भूमण्डलके सब देशोंमें लड़कियाँ लगभग एक ही आयुमें रजस्वला होती हैं । वे बतलाते हैं कि भारतमें प्राकृतिक नियमानु-सार बालिकार्ये रजस्वला नहीं होतीं, वे कुरी-तियों और बुरे व्यवहारोंसे, जबर्दस्ती सयानी बना दी जाती हैं । वे लिखते हैं कि "भा-रतकी राजनैतिक तथा सामाजिक दशा ऐसी बिगड़ी है, यहाँका कानून, यहाँके रीतिरिवा-ज ऐसी बुरी अवस्थामें हैं, भारतमें स्त्रियाँ ऐसी मूर्खा बना दी गई हैं, वे ऐसी सख्त गुलामीमें जकड़ी हुई हैं, यहाँकी विवाह-सम्बन्धवाली धार्मिक पुस्तके ऐसा बुरा उपदेश देती हैं कि भारतकी कन्यायें प्रकृति-नियमके विरुद्ध जल्द सयानी हो जाती हैं ।

<sup>\*</sup> Medical Jurisprudece for India by R. Chevers, page 673.

<sup>+</sup> The origin of Life page 363.

<sup>†</sup> Annuals of Medical Seince.



यदि अमरीका या इँग्लैण्डकी यही दशा रह-ती तो वहाँकी लड़कियाँ भी इतनी ही जल्द सयानी होतीं । अमरीकामें भी बेचारी असहाय, समाजसे गिरी हुई ११-१२ व-षंकी लड़ाकियाँ ( Prostitutes ) बाज बा-तोंमें १७-१८ वर्षकी स्त्रियोंकीसी जान प-ड़ती हैं । और किसी भी देशकी लड़की हो, वह यदि उसी बुरी तरह पर रक्सी जायगी तो उन गिरी हुई बाजारू लड़कियोंकी तरह बहुत जल्द सयानी हो जायगी । देहातोंके मुकाबले शहरोंमें हर देशमें लड़कियाँ जल्द सयानी हो जाती हैं, क्योंकि शहरोंमें इन ल-ड़कियोंके जमाड़नेके समान ज्यादा पाये जाते हैं । +

जवानी जल्द बुलानेके लिए कोई और चीज उतना काम नहीं करती जितना कि प्रेमकी बा-तें करती हैं । बेहूदे किस्से और खेल, या ब चोंको यह याद दिलाते रहना कि वे अब ज-वान हो गये, या यह कि उनकी युवा अवस्था अब निकट है, ये समी जवानीके आमंत्रणके समान हैं।

सुप्रसिद्ध वैद्य धन्वन्तरी सुश्रुतमें बताते हैं कि भारतमें " कन्या बारह वर्षकी आयुमें रजस्वला होती है और यह रजोधर्म पचास वर्षकी आयुमें अकसर बन्द हो जाता है।"

े भूमण्डलके अन्य देशोमें भी रजस्वला होनेका यही नियम है । अत्यन्त ठण्डे इँग्लैण्डमें भी इ- सी आयुमें लड़कियाँ रजस्वला हुआ करती हैं। वहाँ पर मी १२ से १७ वर्षमें, और कमी क-मी नौ वर्षकी आयुमें ही लड़कियाँ रजस्वला हो जाती हैं और ४९–९० वर्ष तक हुआ करती हैं । \*

इँग्लैण्डके 'मैंचिस्टर लाइन इन' अस्पता-लमें ३४० लड़कियोंकी परीक्षा ली गई, तो उनमेंसे १० लड़कियाँ ११ वर्षकी आयुमें, १९ बारह वर्षकी आयुमें, ५३ तेरह वर्षमें ८५ चौदहमें, ९७ पन्दहमें और ७६ सोलह वर्षकी आयुमें रजस्वला हुई ।

भारतमें २७ गोरी लड़कियोंकी जाँच हुई; उनमेंसे--

| 8       | लड्कियाँ                                | 1 9     | १३ वर्षके  | वीचर्मे,  |
|---------|-----------------------------------------|---------|------------|-----------|
| <       | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | 83-     | १ ४ के :्ब | ीचमें,    |
| ९       | "                                       | 88-1    | १९ में,    |           |
| 9       |                                         | 29-     |            | · .       |
| १       | लड्की                                   | ?Ę?     | ७में रजस्व | बला हुई । |
| ভা      | ० हटाकि                                 | हत्स कह | ते हैं कि  | " देे।    |
| गेारी ह | छिकयाँ                                  | इतनी जब | द रजस्व    | ला हुईं   |
| कि वे   | າກາວ                                    |         | गनिनेकी    | आगमें     |

कि वे ग्यारह वर्ष सात महिनेकी आयुर्मे मातायें बन सकती थीं \* । " डा० राब-र्टसन कहते हैं कि " भारत और इँग्लैण्ड दोनों जगह नौ वर्षकी लड़कियाँ रजस्वला हुआ करती हैं या हो सकती हैं । " \*

इन महान् पुरुषोंके वाक्येंसि प्रकट होता है कि दुनियाँमें रजस्वला होनेका समय प्रक्व-

<sup>+</sup> The origin of Life by F. Helick page 378.

<sup>\*</sup> Medicl Jurisprudence by R. Chevers, pages 672-692.



तिने एकसा रक्खा है। अब यह देखना है।के क्या अन्य देशोंमे भी कभी बाल-विवा-हकी चाल थी और क्या उन देशोंमें भी बाल-मातायें हुआ करतीं थी ?

\* बालविवाहका रिवाज लगभग सब देशोंमें था जबतक कि वे देश असम्यावस्थामें थे। यहाँतक कि इँग्लैण्डमें भी अट्रारहवीं शताब्दीके शुरू तक यह कुरीति जारी थी। + फ्रांसके राजा फिलिपने इँग्लैण्डकी राज-कुमारीको १२ वर्षकी छोटी आयुमें ब्याहा था । आपकी दूसरी राजकुमारीका विवाह नौ वर्षकी आयुमें हुआ । जब इँग्लैण्डके राजा रिचर्डका विवाह फ्रांसकी राजकुमारीसे हुआ उस समय राजकुमारीकी आयु कुल आठ वर्षकी थी । \* एलिजबेथ हार्डविकका विवाह १३ वर्षकी आयुमें हुआ । \* आडरे ( सौथ एम्पटनके अर्हकी लडकी ) का विवाह हो चुका था जब १४ वर्षकी अवस्थामें उसकी मृत्यु हुई । \* इँग्लैण्डके राजा हेनरी सात-र्वेके अत्यन्त निर्बल होनेका कारण यह था कि उनकी माताका विवाह कुछ नौवर्षकी अव-स्थामें हुआ था और जब हेनरीका जन्म हुआ तब लेडी मार्गरेटकी आयु कुल दस वर्षकी थी! \* इँग्ल्रैण्डके उच्च श्रेणीके लोगोंकी प्रायः यही हालत थी; वे अत्यन्त न्यून अवस्थामें विवाह करते थे।

इँग्लैण्डकी रेस्क्यू सुसाइटीने सरकारसे प्रार्थना की थीं कि समाजसे गिरी हुई दससे सोलह वर्षकी लड्कियोंके लिए एक घर बनना चाहिए, क्योंकि ऐसी कम उमरकी लड्कियोंकी दर्ष्वास्तें उन लोगोंको हमेशा नामंजूर करना पड़ती थीं।

मारिसका विवाह आठ वषकी आयुमें हुआ और १४ वर्षके पहले ही उन्हें लड़का हुआ और १४ वर्षके पहले ही उन्हें लड़का हुआ † । बरजीनियाँ नगरमें एक १३ वर्षकी लड़कीको बिना किसी अधिक कष्टके लड़का पैदा हुआ \* । इँग्लैण्डमें एक युवती स्त्री दस वर्षके लड़केके साथ सो रही थी । उसके हृदयमें पाप समाया और उसने यह सोचकर कि उस लड़केके साथ विषय करनसे गर्भका भय नहीं है, भोग किया । पर उसे गर्भ रह गया और बड़ी जिछत और रार्म उठानी पड़ी † । एक दस वर्ष १३ दिनकी लड़-कीके लड़की पैदा हुई । उसका वजन ७ पाउण्ड था ‡ ।

टेल्लरसाहबका कथन है कि '' किसी भी देशमें नौ वर्षकी लडुकियाँ गर्भवती हो सकती हैं। अर्थात् ऐसा हो जाना असम्भव नहीं है §।

जगत्प्रसिद्ध डाक्टर हालिक लिखते हैं— " मैंने एक सात वर्षके लड़केका अंग, विषय करने योग्य पाया है । प्रकृतिका नियम इस

\* Philadelphia Medical Examiner. April 1855

† The origin of life page 456.

‡ Transylvania Journal vol. VII page 447.

§ Medical Jurisprudence by R. Chevers page 673.

<sup>\*</sup> Medical Jurisprudence for India by R. Chevers page 692.



विषयमें बड़ा बेढंगा है। सात वर्षका लड़का विषय कर सकता है और गर्भस्थिति कर सकता है। "

४९२

उपर्युक्त कुल बातें ठण्डे देशोंकी हैं जहाँ भारतकी तरह गरमी नहीं पड़ती, पर रज-स्वला होनेका समय अथवा बाल्यावस्थामें गर्भवती हो जाना उक्त देशोंमें भी वैसा ही है जैसा भारतमें है।

मुसलमानोंमें भी यह कुरीति थी और है। इनके कानूनकी किताबोंसे पता चलता है कि सात वर्षके ऊपरकी आयुवाली लड़-कियोंके साथ विषय करना जायज है \*। मुसलमानोंके नबी मुहम्मदने आयेशासे सात वर्षकी आयुमें विवाह किया और जब वह आठ वर्षकी हुई तब उसके साथ संभोग किया +। यदि किसी नौ या दस वर्षकी लड़कीमें युवावस्थाके कोई चिह्न प्रकट हों ते। वह बालिंग समझी जाती है ‡।

इन अनेक देशों और जातियेंकि उदाहरणों-से यह सिद्ध हुआ कि यदि भारतमें छोटी अवस्थामें छड़कियाँ रजस्वछा होती हैं तो इससे यह नतीजा नहीं निकाछा जा सकता कि भारतके जछवायुमें ऐसी उष्णता है कि छड़कियाँ जल्द सयानी हो जाती हैं।सारांश यह कि भूमण्डछके प्रत्येक देश और प्रत्येक जातिमें इस बारेमें प्रकृतिका एक ही नियम है और भारतके जलवायुमें काई विशे-षता अथवा न्यूनता नहीं है । जब देशकी अवस्था खराब होती है और लोग ज्ञानहीन रहते हैं तब वे बालविवाहकी बुरी चाल्में फॅं-स जाते हैं ।

#### प्रकृतिका अद्धत रहस्य ।

अभी हम दिखा चुके हैं कि नौ वर्षकी लड-कियाँ गर्भवती होकर बचा जनती हैं और दस या इससे कमके लड्कोंद्वारा स्त्रियाँ गर्भ-वती हे। गई हैं । अब दूसरी ओर देखिए---टामस पार १५२ वर्ष तक जीये । उन्हेंने १२० वर्षकी आयुमें विवाह किया और १४०वर्षकी आयुमें उन्हें लडका पैदा हआ × । फ्रेलिक्स प्लेटर बतलाते हैं कि उनके दादाको १०० वर्षकी आयुतक बराबर लड-के होते रहे \* । सीज नगरके बडे पादरी लिखते हैं कि ''सीजमें एक ९४ वर्षके पुरुषने एक ८३ वर्षकी स्त्रीसे विवाह किया।स्त्री गर्भवती हुई और उसे पुत्र उत्पन्न हुआ 🕂 ।" मारराल डी एस्ट्रीने अपनी दुसरी शा-दी ९१ वर्षमें की । मारराल डी रिचलने, मैडम डीराथके साथ ८४ वर्षकी उमरमें शादी की । सर स्टीफ़ेन फाक्सकी शादी ७७ वर्षकी आयुमें हुई और उन्हें चार लड़के हु-

<sup>\*</sup> Notes on Muhammedon Law by Khan Bahadur M. T. Khan

<sup>+</sup> The Origin of Life page 458.

<sup>‡</sup> Macnaghtens Euhammedan Law pages 228 & 266.

<sup>×</sup> Reference given in three books (1) Philosophical Transaction (2) The origin of Life rnd (3) The conjugal Relation ship.

<sup>\*</sup> The conjugal Relation ship as to health by K. Gardner page 159-167.

<sup>+</sup> History of the Acadamy of science.



ए-पहला ७८ वें वर्षमें, दूसरीबार दो एक साथ और चौथा ८१ वें वर्षमें। मिमायर्स डी ने ८० वर्षकी आयुमें विवाह किया और उसे तन्दु-रुस्त लड़के पैदा हुए। बेगन साहब बतलाते हैं कि '' मेरे एक मित्र ७५ वर्षकी आयुमें ए-क स्त्रीकी मुहब्बतमें फँस गये और उन्हेंने उसके साथ विवाह किया। ''

## विज्ञानद्वारा विवाह-काल-निर्णय ।

हम ऊपर दिखला चुके हैं कि जन्मके कुछ ही वर्षेंकि बादसे मरणके कुछ वर्षे पहले तक स्त्री और पुरुष दोनोंहीमें भेगकी शक्ति रहती है। अतएव, अब विचार इस बात पर करना है कि इस शक्तिसे काम लेनेके लिए कौन उ-चित समय है, किस आयुमें स्त्री और पुरुष-को विवाह करनेसे हानि न होगी । तरुणता या जवानी उस अवस्थाका नाम है जब अंगोंकी प्रौंढता प्रारम्भ होती है। संसारके सब देशोंमें, भूमण्डलकी प्रत्येक जातिमें यह अवस्था पुरुषमें सेालह वर्षकी आयुसे और स्त्रीमें बारह वर्षकी आयुसे ड्रारू होती है । जन्मसे इस अव-स्था तक केवल जीना और बढना था; पर अब जीवकी बाढ्शाक्तिका काम हड्डी और पट्टोंको पुष्ट करनेके आतीरक्त अपनी सब शक्तियोंकी उन्नति तथा सन्तानोत्पत्ति-शक्तिकी वृद्धि क-रना है।

शरीरकी सातों धातुओंमें रस, रक्त, मांस, मेद, अस्थि, मज्जा और शुक्रमें नया चमत्कार आ जाता है। शुक्र या वीर्य जा अबतक मन्द था एक नये भावसे अपनी प्रधानता प्रकट क- रके शरीररूपी नगरका राजा बन जाता है। जैसे ईखमें रस, दहीमें घी और तिल्में तेल है, उसी तरह समस्त शरीरमें वीर्य है। तरुणतामें वीर्यवृद्धि और पुष्टता होती है, अतएव शरीर-के प्रयेक अंगमें पुष्टता होती है। शरीरमें बल और पराक्रमका प्रवेश होता है, चेहरा चमक-ने लगता है, सुडौल हो जाता है और सारे श-रीरमें एक खास तरहकी खूबसूरती आ जाती है।

यद्यपि तरुणताके प्रथम चिह्न पुरुषमें १६ और स्त्रियोंमें १२ वर्षकी उमरमें कमा-नुसार दिखाई देने लगते हैं, पर वीर्य और इन्द्रियोंकी पुष्टिमें अभी पूरे दस वर्ष और बाकी हैं । यह समय अकंटक बीत जाने पर सर्वांग पुष्ट हो जाते हैं; शारीरिक, मान-सिक और आत्मिक शक्तियोंमें प्रकाश आ जाता है; शरीरमें बल्ल और पराक्रमकी थाह नहीं रहती; मनमें उमंग, अंगमें फुर्ती और चेहेरेसे आनन्दकी झलक दीखती है । अर्थात् पुरुषोंको वीर्य और शरीरक्षे पुष्ट होनेके लिए जन्मसे २६ वर्ष और स्त्रियोंको २२ वर्ष चाहिए ।

इस अवस्थाके जितने ही पहले और जितने ही अधिक कच्चे शरीरसे वीर्य निक-लता है, शरीरकी पूर्ण पुष्टि और मानसिक आदि सब शक्तियोंके लिए वह उतना ही अधिक हानिकारक होता है।

अतएव विज्ञानद्वारा विचार करनेसे पुरु-षोंके लिए २६ से ३२ तककी और स्त्रियों-



के लिए २२ से २८ तककी आयु, विवाहके लिए सर्वेात्तम जान पड्ती है ।

संसारकी सारी सुाशिक्षित और सभ्य जा-तियोमें ऐसी ही अवस्थामें विवाह हुआ कर-ते हैं।

डाक्टर एफ. हालिक कहते हैं:--"यूरोप और अमरीकामें आम तौर पर विवाह कर-नेका समय पुरुषके लिए २८ से ३१ वर्ष तक और स्त्रीके लिए २३ से २८ वर्ष तक होता है। पर उन लोंगोंकी संख्या, जो और देरमें विवाह करते हैं या वे स्त्रीपुरुष जो जीव-नपर्यन्त विवाह करते ही नहीं, बढ़ती जा रही है। "

### एक उदाहरण ।

बाबू अमीचन्द और बाबू घनश्यामदास काल्लेजके सहषाठी मित्र हैं। बाबू अमीचन्दको एक लड़का है और घनश्यामदासको एक एक लड़की । दोनों मित्रोंने काल्लेजमें ही तै कर लिया है कि उनके बच्चोंका विवाह एक साथ होगा । बड़ी धूमधामसे १२ वर्षके केदारनाथ १० वर्षकी चन्द्रमुखींके साथ ब्याहे गये । बाबू अमीचन्द इसी साल M. A. की परीक्षामें उत्तीर्ण होकर डिप्टी कल्लेक्टरीके पद पर नियुक्त हुए हैं । केदार-नाथका शुभ विवाह हुए कुल अढ़ाई वर्ष बीते थे । आज फिर घरमें मङ्गलोत्सव हो रहा है । महफिल्में काशीकी नामी नामी रण्डियाँ आई हैं । सारे शहरमें धूम मच गई है । लेग बाबू अमीचन्दके भाग्यकी सरा-

आज दो दिनसे घरमें दाइयोंकी भरमार है। सारे शहरकी बूढी खुशामदी स्त्रियाँ घरमें खचाखच भरी हैं। सब माथे पर हाथ रखकर उदास होकर बैठी हैं। बाबू अमी-चन्द भी तार पाते ही डाकगाडीसे रवाना हो गये। दाइयोंसे काम न चलनेपर मिस-साहबा बुलाई गई और उनके कहनेपर सिविल सर्जन भी उपस्थित हुए । कई और डाक्टर भी बैठे हुए राय मिला रहे हैं, पर चन्द्रमु-खीकी आह एक मिनटको नहीं रुकती । के-दारनाथ बूढी स्त्रियोंसे खुछमखुछा डाँटे जाने-पर और बेहया कहे जानेपर भी बहूके पास जानेसे नहीं मानता । वह अपना कमरा और बहूका कमरा एक किये है । लाख कोशिश करने पर भी उसकी आँखोंसे आसुओंकी बड़ी बड़ी बूँदें टपक पड़ती हैं । वह घुटने

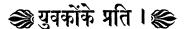


टेककर अपने कमरेमें बारबार प्रार्थना करता-है—' हे ईश्वर ! तू मेरी जान जान मले ही ले ले, पर उसको बचा । ' डाक्टरोंने निश्चय कर लिया कि बिना आपरेशनके काम न चलेगा, और यदि बहू इसी समय क्लोरोफा-मेंसे बेहोशा नहीं कर दी जायगी, तो बस अब उसके प्राण न बचेंगे । सिंविल सर्जन साहब नश्तर आदि लेने कोठी गये और आये । बेचारी बालिका बहोश कर दी गई । बेहो-शीके पहले चन्द्रमुखीने गद्गद् स्वरस केदार-नाथकी ओर देखकर कहा था— 'प्यारे ! मैं अब परलेकको जा रही हूँ । 'बस उस समयसे केदार हदसे ज्यादा परेशान है और बैठा बैठा न जाने क्या सोच रहा है ।

बेहें।रा होनेके आघे घण्टे बाद मरा हुआ लड़का पैदा हुआ और थोड़ी ही देर बाद चन्द्रमुखीके प्राण पखेरू भी उड गये।

बाबू अमीचन्द भी आगये, पर पतोहूको जीवित न देख पाये । उन्होंने यह भी सुना कि केदार बेहद परेशान है । वे

दौंडे हुए उसके कमरेमें घुस गये । किन्तु, केदारको मुसकराते हुए शिष्टाचार करते देख उनका भय कुछ कम हुआ। वे बोले-"बेटा, लोगोंने तुम्हारी शोचनीय अवस्थाके विषयमें जो कहा था, उससे तो मैं बहुत ही घबड़ा गया था। " उसने उत्तर दिया-"जी हाँ, पहले मुझे बडा दुःख था, पर अब कुछ मिनटेंंसे मैं बिलकुल अच्छा हूँ। " वे बाहर आये और उस समयके जरूरी कार्य्यकी चिन्तामें लगे। सहसा केदारके कमरेसे पि-स्तौलनी एक आवाज हुई! लोग दौडकर दर-वाजा तोडकर भीतर घुसे तो केदारको मरा हुआ पाया।टेबुल पर यह पत्र मिला-"प्या-री चन्द्रमुखीकी मृत्युके हमीं लोग प्रधान कारण हैं, अतएव उसे अकेले ही प्राणदण्ड न मिलना चाहिए । उसमें मेरे माता, पिता-पितामहका भी दोष है । मेरी मृत्युसे उनको भी दण्ड मिल्र जायगा-प्रकृतिका कठेार नियम मैं पुरा किये देता हूँ।"\*



( ले॰, देशभक्त ।) अरे हमारे युवको ! तुमको, निद्राने क्यों घेरा है ? आलस त्याग करो कुछ उद्यम, देखो हुआ सबेरा है ॥ देश दशा सुधरेगी तुमसे, सबको ऐसी आशा है । हो उत्थान पुनः भारतका, 'हाथ तुम्हारे पाशा है ' ॥ १ ॥ समझ रहे हो क्या तुम ऐसा, 'हमसे क्या कुछ होना है ?' छोड़ इसे तुम छगो कार्यमें, तुमसे ही सब होना है ॥ मार्ग तुम्हारा देख रहे सब, किस पथपर तुम चलते हो । स्वार्थाविवश ही रहते हो, या भारत हित भी मरते हो ॥ २ ॥

\* यह लेख 'देश-दर्शन' नामक प्रन्थसे उद्धृत किया जाता है। ' देशदर्शन ' छप रहा है, हिन्दीप्रन्थ-र.नाकर-सीरीजमें शीघ्र ही निकलेगा।



( ले॰-श्रीयुत पं० ज्वालाद्त शर्मा । )

# [१]

व्यवसायके कारण अमरेन्द्र बाबूके साथ हमारा परिचय होने पर उनके सौजन्य और उदारता आदि गुणोंसे हमारे साथ उनकी एक तरहसे मित्रता हो गई थी। वे त्रिपुरा जिलेके ज़मीन्दार थे; पर उन्होंने कलकत्तेमें आकर एक साबुनका कारखाना खोल रक्खा था । कल-कत्तेकी पार्क स्ट्रीटमें रहनेके कारण उनकी मित्रता कई बड़े बड़े आदमियोंके साथ हो गई थी। अमरेन्द्र बाबू सज्जन थे, उनके घरमें उनकी स्त्रीके सिवा और कोई न था । उनकी स्त्री असामान्या रूपवती और मधुरभाषिणी थी। वह पढ़ी छिखी भी माठूम होती थी; किन्तु थी बड़ी विलासप्रिया । पर विलासिता उसके लिए शोभाका कारण थी। निश्चय ही घरू काम काज करनेसे उसके रूपकी अवमानना होती। जिस समय वह बढ़िया कौंचपर ठेटी हुई बड़ी ही नजाकतसे अपने कल्पित रोगकी कहानी सुनाती थी, उस समय सचमुच ही हमें धनी अमरेन्द्र पर ईर्ष्या हो आती थी।

उस दिन अमरेन्द्र बाबू एक बढ़िया कुर्सीपर बैठे हुए थे। उनकी सुन्दरी स्त्रीने कोमल कौंच-परसे अपना देवी-दुर्लभ हाथ बढ़ाकर कहा– " ढाक्टर बाबू, अब तो मुझे सचमुच ही ज्वर हो गया मालूम पढ़ता है। "

हमने कुछ हँसकर कहा-" आपको कोई रोग नहीं है। भगवानने आपका सुन्दर शरीर रोगोंके वासके लिए थोड़े ही बनाया है । रोग दुष्टोंको होता है । ''

जमीन्दार-दम्पतीको हमारी बात सुनकर हँसी आगई । उन्होंने आपसमें एक दूसरेको देखा । दोनोंकी चितवनमें और दृष्टिमें कोमलता भरी हुई थी । अमरेन्द्रने कहा—" होता हे।गा, पर डाक्टरके मुँहसे यह बात अच्छी नहीं मालूम होती । "

छोटी आँसवालेको 'हिरन जैसे नेत्रवालां' कहनेसे वह प्रसन्न नहीं होता। पर सुन्द्रीको सुन्दरी कहा जाय तो वह प्रसन्न होती है। मन-ही-मन प्रसन्न होकर, लंलनासुलम लज्जाको दिखाते हुए उसने हमारी ओर भर्त्सनाकी दृष्टिसे देखा-निस्सन्देह उसमें सन्तोष भरा हुआ था। हमने कुछ झेंपकर कहा—''नहीं, मेरे कहनेका यह आशय था कि आपको कोई रोग नहीं है और यदि रोग है भी, तो उसको डाक्टर नहीं बता सकता। किसी संन्यासीको दिखाइए और कोई दिव्य औषध खाइए।''

दोनोंका मुँह गंभीर हे। गया। उन्होंने फिर एक दूसरेको देखा। हमने कहा--''कहिए तो संन्यासीको बुला लाऊँ ?हमारे यहाँ आज एक संन्यासी ठहरे हुए हैं।''



हमने कहा—"यह ठीक है। पर उनमें अच्छे आदमी भी हैं। हमारा मित्र पागठ संन्यासी है। बिल्कुल उदासीन संन्यासी है। कभी कभी हमारे पास आजाता है। आप कहें तो आपके साथ..." अमरेन्द्र बाबूने कहा—''क्षमा कीजिए। इन बदमाशोंको हम अपनी कोठीकी हदके अन्दर नहीं आने देते। सभी धूर्त्त हैं। सभीकी गुप्त कथायें है।"

# [२]

हमारे अतिथि पागल साधुका भी कुछ गुप्त इतिहास था-इसमें कोई सन्देह नहीं । उसको देखनेसे यह मालूम होता था कि वह आनन्दमय है, शोक दुःख, हिताहित और शुभाशुभ विष-योंसे उदासीन है। पर जरा गौरसे देखो तो मालूम होता था कि वह दिनरात किसी घोर भावयुद्धमें लगा रहता है। हम चिकित्साव्यवसायी थे--इसीलिए उसकी मानसिक अवस्थाका बहुत कुछ आभास पा जाते थे। मानसिक संग्रामके चिह्न उसकी आँखोंमें, ललाटपर और तरुण मस्तकके किसी किसी सफेद बालमें विद्यमान थे। हमें यह भी मालूम होता था कि वह दिनों दिन उस संग्राममें जय प्राप्त कर रहा है । चाहे वह और मनुष्योंके समक्ष समदर्शी हो, पर हमें मालुम होता था कि वह स्त्रीजातिसे जरूर घूणा करता है । उसके अच्छे वंशके होनेमें कुछ भी सन्देह नहीं था । वह अच्छे साधुओंकी तरह धनको तुच्छ ही नहीं समझता था, किन्तु उसे धनसे घूणा भी थी। कोई पाँच महीने पहले जब वह हमारे पास आया था, तब हमने उसे मार्गव्ययके लिए कोई पाँच रुपये दिये थे। पहले तो उसने उन्हें लेनेसे इन्कार किया, पर बादको यह जानकर कि न लेनेसे शायद हमें तकलीफ पहुँचे-बायें हाथसे वे रुपये ले लिये। उसके जानेके कोई पाँच ही मिनट बाद हमारे पुत्रने आकर कहा-" बाबा, आज हमारे फुट-बाल-क्वबको खूब लाभ हुआ है। '' हमने पूछा-" क्या ? '' बालकने कहा—" आज हमारे क्वबमें वही पागल संन्यासी गये थे। सबने उन्हें नमस्कार किया। उन्होंने पूछा—'तुम्हारा कप्तान कौन है ? ' रमेशने उनके पास जाकर कहा—' जी मैं हूँ। ' उन्होंने उसके हाथमें पाँच रुपये देकर कहा—' लो, यह हमारा चन्दा है। पर देखो किसी तरहकी बुराई तुम्हारे क्ठबमें प्रवेश न करने पावे'। "

৩১৪৫

अमरेन्द्र बाबूके घरसे आकर हम पागल स्वामीसे बातचीत करने लगे । भगवद्गीता पर वह अक्सर बहुत ही भावपूर्ण भाषण किया करता था । आज बहुतसी बातोंके बाद उसने कहा—'' हमारे देशके शास्त्रमें तो लिखा है कि काम तो करो, पर कामसे अलग रहो । ''

हमने कहा—''अच्छा स्वामीजी, जिस समय आप संसारमें थे उस समय भी क्या इसी नीतिके अनुसार काम करते थे ? ''

हमने कहा---- '' उससे बढ़कर तो और कोई इसरा काम ही नहीं है । ''

उसने हॅंसकर कहा—" यह अच्छा काम भी और सब कामोंकी तरह सात्त्विक, राजसिक और तामसिक भावसे किया जाता है। राजसिक दान किसे कहते हैं—जानते हो ?



किया करता था---ऐश्वर्य्यके संग पापका जो मिश्रण था उस पापको धोनेके लिए। ''

हमने अन्यमनस्क होकर पूछा—" स्वामी-जी, आपका जन्मस्थान कहाँ है ? ''

स्वामीजीने गम्भीर होकर कहा---" इस बातको जाने दो। "

#### [३]

स्वामीजी कभी कभी बालकोंकी तरह हँसते थे। वे हमारे प्रस्तावको सुनकर ख़व ही खिल खिलाकर हँसे। हम सब लोग भी हँस रहे थे। प्रस्ताव और कुछ नहीं उनकी तस्बीर उतरवा-नेका था। हमारे मित्र सुरेश्वरने शोकिया फोटो-ग्राफी सीखी थी। वह स्वामीजीकी तस्बीर खींच-नेके लिए बहुत व्यस्त था। स्वामीजी बालकोंकी तरह हँसकर कहने लगे-' छि: छि: इस नश्वर देहका इतना सम्मान ! '

पर सुरेश्वर छोड़नेवाला नहीं था। उसने कहा-''आप तो उस चित्रको रासिएगा ही नहीं। आप एक बार ध्यानमग्र होकर बैठ जाइए। में आपका चित्र उतार लूँगा। आपको कुछ भी देर नहीं लगेगी। "

स्वामीजी बड़े ही दयालु थे। इस जरासी बातमें भी उन्हें हमारे दु:ख पानेका ख्याल हुआ और सिर्फ इसीलिए वे चित्र उतरवानेके लिए बैठ गये। एक हिरनके चमड़े पर वे पद्मासनसे आ बैठे। क्या भीषण परिवर्त्तन था। हम दोनों ही विस्मित थे। शरीरके साथ मनका दृढ़ सम्बन्ध है, यह बात तो हम रोज ही प्रत्यक्ष किया करते थे; पर शरीर और मनका बन्धन इतना दृढ़ है—यह बात हमने आजसे पहले कभी नहीं जानी थी। उस दुबले, पतले, गेरुए वस्त्र पहरनेवाले और मुण्डित-शिर सन्न्यासीको देखकर कुछ भी श्रद्धा नहीं होती थी। वह मले घरका आदमी ज़रूर

मैंने कहा-" हाँ---

यत्तु प्रत्युपकारार्थ फल्छ दिस्य वा पुनः । दीयते च परिक्षिष्टं तद्दानं राजसं स्मृतम् ॥ " उन्होंने कहा — " ठीक है । मैं क्यों दान करता था — जानते हो ? मेरे पिता सामान्य अवस्थासे करोड़पति हो गये थे । पर उन्होंने किस तरह रुपया पैदा किया था, यह किसीको मालूम न था । सब लोग यही जानते थे कि वे सूद अधिक लेते हैं और इसीमें उन्होंने यह धन कमाया है; पर उनके ऐश्वर्य्यका मूल्धन कहाँसे आया – किसीको मालूम न था । ग्राममें महाहूर था — "

स्वामीजी यह सोचकर कि बिनापूछे ही वे अपने पूर्व जीवनकी बात कह रहे हैं चुप हो गये। पर हमें बड़ा कौतुक हो गया था। हमने पूछा—" क्या मशहूर था?"

उन्होंने कहा—'' यह कि हमारे बापको यक्षका धन मिल गया है। उस यक्षके घनको पाकर कोई सुखी नहीं होता—उसे कोई सर्च नहीं कर सकता। पिता बहुत ही कंजूस थे और वे कभी प्रसन्न भी नहीं रहते थे। ''

यह कह कर स्वामीजी चुप हो गये । उनके छछाट पर चिन्ताकी रेखायें खिंच गई । वे मनमें न मालूम क्या क्या सोच रहे थे । उन्होंने एक साथ हमसे कहा—'' मरते समय पिता हमसे कह गये कि ' मैंने बुरी तरह इस धनको इकट्ठा किया था ।' इसके सिवाय उन्होंने और कुछ भी नहीं कहा—हाँ, इतना अवश्य कहा था कि ' यदि किसीको मालूम हो जाता कि मैंने किस करह रुपया इकटा किया है तो मुझे जहूर जेलमें जाना पढ़ता'। ''

स्वामी जी काँप उठे। एक दो मिनट इधर उधर देखकर उन्होंने कहा-'' इसी लिए मैं दान



मालूम पड़ता था; किन्तु हमारे ऊपर कृपा करके चित्र सिंचानेके लिए वही साधु जिस समय आँखें बन्द करके योगासनसे बैठ गया उस समय एक अपूर्व कान्तिसे उसका सर्वाङ्ग उज्वल हो गया। उस रूपका वर्णन करना मुझ्किल है । उन्होंने अन्तरंगमें जरूर ही योगारम्भ कर दिया था। उस मूर्तिको देखकर हमें एक नये प्रकारका आनन्द प्राप्त होने लगा । हमारी धारणा थी कि मनुष्यका तेज आँखको छोड्कर और किसी इन्द्रियसे प्रकट नहीं होता है । मदनको भस्म करते समय महादेवके ललाटमेंसे निकठी हुई तेजशिखाने विश्वविजयी काम-देवको भस्म किया था-यह कथा पुराणोंमें जुरूर पढ़ी थी, पर आँखको छोड्कर किसी और स्थानसे हमने तेज निकलता हुआ देेला कभी नहीं था । किन्तु स्वामीजीके सारे शरी-रसे एक अनिर्वचनीय ज्योति बाहर हो रही थी। अज्ञलोगोंके लिए वह ज्योति कैसी भया-नक थी-उसकी बात सुनिए-

अमरेन्द्र बाबूका मोहन नामका एक नौकर था। केवल मोहन ही उनका त्रिपुराका नौकर था, बाकी सब कलकत्तेके थे। वह रूप और गुणमें रवीन्द्रनाथके 'कष्टो बेटा' के समान था। अमरेन्द्र बाबूके घरमें उसका खूब आदर था। वह अपनी इच्छासे ही काम करता था। जहाँ जॉमें आता जाता-किसीको उसे बतानेकी जरू-रत न थी। सभी उसका मान करते थे, उसे खुश रसते थे और उससे प्रेम करते थे। पर न मालूम क्यों हमें उससे पहले दिनसे ही घिन थी। न मालूम क्यों उसे हम बहुत बड़ा पापी, निष्ठ्र-और विश्वासघातक समझते थे; पर अमरेन्द्र बाबू और उनकी स्त्रीका उस पर पूरा विश्वास था। निस्सन्देह हमारी जानमें उसने कोई बुरा-काम नहीं किया था; किन्तु फिर भी हमें उस से द्वेष था। पर हमारी इस अपनी बर्नाई हुई वृत्तिमें जरूर कुछ सत्य था—यह बात उस दिनकी घट-नासे मालूम हो गई।

833

हम लोग जिस समय स्वामीजीका चित्र उतार रहे थे उस समय मोहन भी वहाँ आगया। वह स्वामीजीको देखकर काँपने लगा। भूतके भयसे जिस तरह आदमी काँप उठता है-बूढ़ा मोहन भी उसी तरह स्वामीजीको देखकर काँपने लगा। इसके बाद वह वहाँसे लड़खढ़ाता हुआ बाहर चला गया। हमने उससे जाकर पूछा-"क्या हुआ मोहन ?"

मोहनने अर्द्धरफुटस्वरसे कहा-"माजीकी तबीअत अच्छी नहीं है। आज शामको आप एक बार उधर हो आइए। ''

हमने कहा-"शामको हम जरूर आयॅंगे। तुम्हारी तबीअत केसी है ?"

वहाँ आकर उसकी तबीअत बहुत कुछ ठीक हो गई थी। उसने झूठी हँसी हँसते हुए कहा— '' तेज धूपमें आनेके कारण डाक्टर बाबू, मेरी तबीअत खराब हो गई थी। "

हमने कहा-"हम यह समझे कि सन्न्यासी-को देखकर-तुम्हारी ऐसी दुशा हो गई थी।"

मोहनने कहा-"नहीं । डाक्टर बाबू, जरूर आइएगा । नहीं तो माजी बहुत नाराज होंगी।"

## [ 8 ]

स्वामीजी चले गये। उनका चित्र तय्यार हो गया। चित्रमें उनकी उस ज्योतिका विकास अवश्य ही नहीं हो सका; पर फिर भी चित्रमें उनके चेहरेपर यथेष्ट तेज मालूम पड़ता था। उस चित्रको देलकर सबने सुरेश्वरके शिल्पचातुर्य्यकी प्रशंसा की।

उस दिन अमेरन्द्र बाबू उस समय तक घर नहीं होटे थे। उनकी स्त्री हमसे अपने कल्पित





रोगकी कहानी कह रही थी। उसके अङ्गर्मे एक तरहका आलस्य सदा ही बना रहता था। पर उस आलस्यसे उसकी शोभा बढ़ती थी, घटती नहीं थी।

हमने उसके साथ बात करते करते कहा-" उस दिन संन्यासीकी बात हमने कही थी-याद है ?"

उसने वस्त्रको सम्हालते हुए मदालसा भावसे कहा—"कौन संन्यासीकी ?" हमने कहा—"जिसे सुनकर अमरेन्द्र बाबूने कहा था कि संन्यासी प्राय: बदमाश होते हैं।"

उसने उस बात पर पूरा ध्यान न दिया और अलसभावसे पूछा—'' कौन बदमाज्ञ ? ''

हमने जेबमेंसे चित्र निकालकर उसके सामने रख दिया और कहा—'' देखिए यह ! ''

सर्वनाश ! हमें इस बातकी स्वप्नमें भी आशा नहीं थी। स्नायुरोगमें उत्तेजक पदार्थ निषिद्ध हैं— यह बात हम अच्छी तरह जानते थे; किंन्तु संन्या-सीका चित्रगत तेज उसके स्नायुमण्डलको इतना उत्तेजित कर देगा—इस बातका हमें रत्तीभर भी संदेह नहीं था। चित्रको देखते ही अमेरन्द्र बाबूकी स्त्रीकी आँसें स्थिर हो गईं। हाथ पाँव अकड़ गये और मुँह रक्तसञ्चालनकी अधिकप्तासे सुर्ख पड़-गया। एक बार चीख मारकर वह मूर्च्छिता हो गईं। हमें बहुत दुःख हुआ। हमने उसी समय बिजलीकी घंटी बजाई। नौकर उपस्थित हुआ। हमने उसकी आँसोंपर ठण्डे पानकि छींटे देने शुरू किये। धीरे धीरे उसने आँसें खोलीं। हमने पूछा—'' अब तबआित अच्छी है ? "

उसने सिर्फ सिर हिला दिया । इसी समय अमरेन्द्र भी आगये। वे घबराये हुए हमारे पास आकर बैठ गये ।

हम झेंप रहे थे। हमने उनसे कहा कि "इनके

स्नायु कमजोर हैं, इसलिए एक तेजस्वी पुरुषके चित्रको देखकर इन्हें ' फिट ' आ गया था । " अमरेन्द्रबाबू हमारी बातको अच्छी तरह नहीं

समझे । पास ही संगमर्मरकी छोटीसी मेजपर वह चित्र रक्सा हुआ था । उसे उठाकर वे देखने लगे । उन्हें उसके छूते ही मानो बिजलीका धक्का लगा । उनकी आँसें लाल पड़ गईं और उनके हाथसे वह चित्र तप्त लोहेकी तरह असह्य होकर गिर पड़ा !

उन्होंने लाल लाल नेत्र निकालकर पागलोंकी तरह चिछाकर कहा-'' यह क्या है ? ''

हमने कहा-" संन्यासीका चित्र ! "

अमरेन्द्र—" पर यह हमारे घरमें किस तरह आया ? आप डाक्टरीके लिए आते हैं, डाक्टरी कीजिए। ''

उसके दुर्विनीत व्यवहारसे हमें बहुत दुःख हुआ। उसके मुख पर कोमलताका पता तक नहीं था। केवल एक नीच और नारकी भाव चमक रहा था। उसके शरीरमें भद्रताका चिह्न भी कहीं नजर न आता था।

हमें उसकी बातको सुनकर बहुत दुःख हुआ। हमने कहा—'' आप इस कदर आपेसे बाहर क्यों हुए जाते हैं ? ''

उसने पहले जैसे ही उत्तेजनाके स्वरमें कहा— " आप डाक्टरोंकी तरह डाक्टरी करना चाहें तो आइए । कलकत्तेमें डाक्टरोंकी कमी नहीं है । और फिर हमारे यहाँ तो न जाने कितने डाक्टर आनेके लिए लालायित हैं । "

उसके चेहरेपर नीच और निष्ठुरभाव बढ़ता जाता था। हमने सोचा कि यही भाव इसका स्वामाविक भाव हैं। इसमें भद्रता और मम-ताका भाव केवल दिखानेके लिए ही था।



शोक किर नया हो गया और उसके दुर्बल स्नायु उस शोकको धारण नहीं कर सके । "

408

हमने कहा-''क्या आप ाजिसका वह चित्र था उस संन्यासीको पहचानते हैं ? ''

अमरेन्द्रने कहा '' नहीं । ''

ि ६ ] अमरेन्द्र बाबूने गवनंमेण्टको परोपकारी कामोंके लिए बहुतसा रुपया दिया था और अपनी उदारतासे राजपुरषोंको मुग्ध कर हिया था। अभी हाल ही उनकी इस सहृदयताके उपलक्षमें गवर्न-मेण्टने उपाधि देकर उनकी सम्मानवृद्धि की है। राय अमरेन्द्रनाथ भित्र बहादुर अपने बढिया उद्यानमें अपने मित्रोंको भोज देनेकी तयारी कर रहे हैं। बाग हरतरहसे सजाया गया था। नुत्य, गीत, पान और भोजनद्वारा तृन्न होकर निमान्त्रित व्यक्ति नये रायबहाद्दका दशोगान कर रहे थे। बागमें एक ओर परदा- फिल्न भी हो रहा था। कटकत्तेके अनेक अच्छे घरोंकी स्त्रियाँ अमरेग्द्रगृहिणीके आदरको पाकर उसपर मोहित हो रही थीं। हमने उसका उस रातका वेश नहीं देखा था; किन्तु हम मानर च हुकी सहायतासे उस देवी मूतिंके दर्शन कर रहे थे। वही मदारसा भाव, मरारगति, मधुर और सरस हारय तथा आँखोमें विटास-दिटोल कटाका आज अमरेन्द्र बाबुके सम्मानसे वह भी सम्मा-निता हुई है। अनेक बढ़े बड़े घरकी स्त्रियाँ उसका आतिथ्य पाकर खूब प्रसन्न हुई हैं।

बागके भीतर भीड़ बहुत थी। लोगोंके झुण्डके झुण्ड घूम रहे थे। लताओंके बीचमें बैठे हुए अनेक युवक मयपान कर रहे थे और जोर जोरसे हँस रहे थे। हम भी बागसे बाहर एक सुखे हुए आमके वृक्षके पास एकान्तमें बैठे हुए विश्राम ले रहे थे। वहाँ चाँदर्नीके सिवा और कोई प्रकाश नहीं था।

हम उसके मकानसे चले आये ।

( ५ )

हम कुछ स्थिर नहीं कर सके । खामीजीके चित्रको हमने बारबार देखा और आदमियोंको भी उसे दिखाया । उसे देखकर सभी प्रसन्न हुए । अमरेन्द्रवाबू या उनकी स्त्रीकी तरह किसीको बिजली जैसा आघात या बेहोशी नहीं हुई। उनका पुराना नौकर मोहन भी रवामी-जीको देखकर सहम गया था । तो वया ये लोग स्वामीजीके साथ परि।चित हैं ? रवामीजीक ापिछले जीवनकी एक बात मालुम थी कि वे बहुत बढे ऐश्वर्य्यवान् थे । अमरेन्द्र बाबू भी चनवान् हैं । इन दोनोंमें वया कोई सम्पर्क है ? पर इस प्रश्नके उत्तर पानेका कोई उपाय नहीं था। उस दिन अमरेन्द्र बाबने हमारा जैसा अप-मान किया था उसको देखकर हमने मन-ही-मन संकल्प कर लिया था कि हम उनके बुलाने पर भी कभी उनके यहाँ नहीं जायँगे। पर इस रहरयको खोटनेकी प्रबल इच्छा हमारे मनमें उत्पन्न होगई थी।

कोई एक सप्ताह बाद रवयं अमरेन्द्र बाबू हमारे यहाँ आये । उस दिनके उस क्षणभरके कठोर नीचभावका चिह्न भी अब उनके चेहरे पर नहीं था। उन्होंने हमसे क्षमा माँगी और अपने घर आनेके टिए हमसे अनुरोध विया।

हमारी बातको काटकर अमरेन्द्रवाबूने कहा-" हॉ, यही बात कहनेके लिए तो मैं आया हूँ। एक बार किसी संन्यासीकी दवा खाकर हमारी स्त्रीका कोई रिश्तेदार मर गया था। उसी दिनसे हम लोग संन्यासियोंसे जलते हैं। उस दिन संन्यासकि चित्रको देखकर उसका पुराना

वहाँसे हम कभी सजे हुए उस बागकी ओर देख-ते थे,कमी निमन्त्रित व्यक्तियोंके वस्त्रोंकी शोभाको देखते थे और कमी कमी निस्तब्ध प्रकृतिको भी देख छेते थे। इसी समय किसीने हमारा कन्धा छआ। पीछे फिरकर देखा तो स्वामीजी ! पागल स्वामी, मुण्डित शिर, कृशकाय, एक मैठा गेरुआ वस्त्र पहने हुए, शारीरमें घूल रमाये, दैन्य और दारिद्यका जीता जागता चित्र लिये हुए उस वैभवविचित्र स्थलमें खडे़ हुए थे। यह वैपरीत्य हमें बहुत अच्छा लगा। एक ओर धन, ऐश्वर्ध, विठास और राजसम्मान था, दूसरी ओर दैन्य दारिद्र और वैराग्य था। सिर्फ उनके मुँहकी ज्योति विशेत्र थी; किन्तु वह ज्योति रातमें अधिक दिखाई न पड़ती थी। हमने पागल स्वामीको प्रणाम करके पूछा-''स्वामीजी, आज इधर कहाँ ? "

स्वामीजीने हँसते हुए कहा-" तुमसे मिळनेके ळिए । यह क्या हो रहा है ? "

अतेक बड़े आदनी अनरेन्द्रको घेरे हुए घन्य-वाद दे रहे थे । विजठीके प्रकाशनें अमरेन्द्रके चेहरे पर हँसी साफ माळून हो रही थी। हमने कहा-"स्वामीजी, आप सामने जिसे आदमियोंसे घिरा हुआ खड़ा देखते हैं-उसने राजसम्मान पाया है, खिताब पाया है-ये सब लोग उसीका अभिन-न्दन कर रहे हैं। कैसा आनन्द है ! दूसरीओर उसकी स्त्री स्त्रियोंको मोज दे रही है। बड़ी सुन्द्ररी स्त्री है । अप्सराओंकी तरह उसका चेहरा है। कहिए स्वामीजी, क्या अब मी आप कह सकते हैं कि कामिनी और काञ्चनमें सुख नहीं है ? "

स्वामीजीने हँस दिया । फिर कहा-"हमारी कहानी सुनोगे ? ''

हमने कहा-"जहा(।"

स्वामीजी सूखे हुए वृक्षके ऊपर बैठ गये। इस बार हमें उनका ज्योतिःपूर्ण मुख दिख गया। वे कइने लगे- "आज हमने मनको पूर्ण रूपसे जीत लिया है। गुरुदेव कहते हैं अब कुछ भय नहीं है। याद पड़ता है हमने तुमसे कहा था कि हन धनीके पुत्र थे और अतुल धनके मालिक थे। रुपया भी था, सुन्द्री स्त्री भी थी। अप्स-राओंके समान उसका रूप था। वह मन्थरगमना मदालसा, विलासाविलोलनेत्रा और मक्खनके समान कोमठ शरीरवाली थी। कामिनी और काखन दोनों ही थे-तब मैंने क्यों वैराग्य ग्रहण किया ?"

जैनहितैषी-

'क्यों ?' यह प्रश्न हमारे मनमें बहुत दिनोंसे उठ रहा था। हम स्थिर हेा कर उनकी बातको सुनने ठगे।

स्वामीजी चुप होगये। हमने अच्छी तरह उनके मुलको देखा। वह एकइम भावहीन था। उस पर द्वेष नहीं था, लज्जा नहीं थी, कोध नहीं था, काम नहीं था—थी केवल एक स्वर्गीय ज्योति।

वे कहने लगे-'' जवानीके मदमें मत्त होकर उस समय मैने विचार किया कि दोनोंको मार डालूँ। एक पुराना नौकर भी उनके पापमें लिप्त था। समीको मार डालूँ और पृथ्वीका भार उतार दूँ। फिर भय कुआ, लज्जा हुई,



चले आये और सुना है यहाँ नाम बदलकर

रहते हैं । लोग उन्हें स्त्री-पुरुष जानते हैं । '' जलतरङ्ग बन्द हो गई । एक आदमीने कहा-'' बोलो राय बहादुरकी जय । '' सेंकड़ों आदमियोंने एक साथ कहा-'' जय, राय बहादुरकी जय ! ''

स्वामीजीने कहा—'' अच्छा चठते हैं। ईश्वर राय बहादुरका मङ्गल करें। यही हमारा भाई है और इसकी अप्सरातुल्य स्त्री पहले हमारी धर्मपत्नी थी। "

स्वामीजी उठ खड़े हुए। हम विस्मयमें पड़े खड़े ही रहे, जुबानसे कुछ नहीं निकला। धूल रमाये, मैठे गैरुये वस्त्र पहने, मुण्डितशिर, दुबले पतले स्वामीजी अन्धकारमें अटइय होगये। हमने देखा उनके चारों और स्वर्गीय ज्योति है और पापी अमरेन्द्र—राजसम्मानसे सम्मानित, हास्यमुख, लम्पट अमरेन्द्र—बागमें खड़ा हुआ अभिनन्दन ग्रहण कर रहा है। वह खूब तृप्त था, खूब सुखी था, खूब सम्मानित था। पर पागल धूलमें जा रहा था। उसीका धन, उसीकी स्त्री लेकर— ओफ़ ! क्या मालूम समाजमें क्या हो रहा है ! एक बार संन्यासीकी ओर हमने देखा और एक बार उसकी ओर देखा—दोनोंके भविष्यत्का स्मरण किया, स्त्रीके भविष्यत्का भी स्मरण किया। सर्वनाश !

कौन जाने कौन सम्मानित हेै-संन्यासी या रायबहादुर ! हम धीरे धीरे बागुकी तरफुको चल दिये। \*

\* श्रीयुत बाबू केशवचन्द्र गुप्त एस. ए., बी. एठ. की बंगला गल्पका अनुवाद ।

दूसरा ख्याल आया-पिताका पापलब्ध धन और पापीयसी स्त्री-कामिनी और काञ्चन दोनों ही पापसे सने हुए-मैं कोध और क्षोभसे किंक-त्तेव्यविमूढ़ होकर विचार करने लगा । बागके वाहर एक सन्यासी ठहरे हुए थे । हमने उन्हें सब वृत्तान्त सुनाया । उन्होंने कहा-'' बेटा, यह ठीक नहीं । तू धन और स्त्रीको छोड़कर हमारे साथ चल ।'' मैंने देखा कि स्वामी अन्तर्यामी हैं । मैं मंत्रमुग्धकी तरह उनके साथ हो लिया । आठ वर्ष साधना करके मैं परसों ही कुछ शान्त हुआ हूँ । नहीं तो प्रतिदिन ही मनमें द्वन्द्वयुद्ध होता रहता था । धीरे धीरे मुमुक्षुवृत्ति शुद्ध होती जाती थी । आज किसीसे द्वेष नहीं हे । कोई द्वन्द्व नहीं है । कोध नहीं है । मनमें क्षमा है, पर उनपर भगवान क्षमा नहीं--''

स्वामीजी चुप होगये । भीड़मेंसे ठट्ठा पड़ा । जठतरंग बजने लगी ।

स्वामीजीने कहा—'' इससमय क्षणिक आनन्द प्राप्त है, पर प्रकृति उन्हें नहीं छोड़ेगी । उन्हींकी भलाईके लिए उनको दण्ड मिलेगा । गुरुदेवने भविष्यत देख दिया है—वह पागल होकर गली गली मारा फिरेगा, जूठन खावेगा । स्त्री किसी नौकरके साथ व्यभिचार करके असह्य यन्त्रणायें भोगेगी, दासीवृत्ति करेगी और अन्तमें अस्प-तालमें मरेगी । हम प्रार्थना करके भी उन्हें नहीं बचा सकते । ईश्वरकी इच्छा ! "

हमने कहा-"उन्हें आपने फिर कभी नहीं देखा ? ?

उन्होंने कहा-'' जब हम संन्यासी होकर घरसे चले आये तब उन्हें वहाँ रहना मुझ्किल हो गया। वे हमारे पिताका धन लेकर कलकत्ते

Jain Education International



### १ भद्रबाहु-संहिताकी परीक्षा ।

गत चौथे पांचवें अंकमें हमने सूचित किया था कि हितैषीके पाठकोंके सुपरिचित्त लेखक श्रीयुत बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार 'भद्र-बाहु-संहिता ' की परीक्षा लिखनेवाले हैं । खुशीकी बात है कि परीक्षाका लिखना शुरू हो चुका है और उसका पहला लेख इस अंकके प्रारंभमें ही प्रकाशित किया जाता है । हम अपने पाठकोंसे आग्रहपूर्वक प्रेरणा करते हैं कि वे इस लेखको .अवश्य पढ़ें और अच्छी तरह विचार मूर्वक पढ़ें । लेख कितने परिश्रमसे लिखा गया है और इसके लिए लेखक महाशयको कितनी कठिन तपस्या करनी पड़ी है, इसका अनुभव विचारशील पाठक स्वयं ही कर लेंगे। तो भी इतना कहे बिना नहीं रहा जाता कि जबसे जैनसमाजमें अन्ध श्रद्धाका साम्राज्य हुआ है, और लोग सचे झूठेकी परीक्षा करना भूल गये हैं, तबसे अबतक इस प्रकारका शायद एक भी प्रयत्न नहीं हुआ है । जैनसाहित्यके इतिहासमें **यह प्रयत्न** अपना प्रभाव सदाके लिए छोड़ जायगा । हमारा विश्वास है कि ये ग्रॅन्थेपरीक्षासम्बधी लेख लोगोंको केवल परी-क्षापट ही न बना देंगे; किन्तु यह भी सिख-ठायँगे कि स्वाध्याय करना-ग्रन्थोंका बारीक दृष्टिसे अध्ययन करना-किसे कहते हैं और इसमें कितने अधिक परिश्रमकी तथा कितने आधिक साधनोंकी आवश्यकता होती है ।

#### २ दिगम्बर-जैनमहासभाका सुधार।

हमारे एक मित्र लिखते हैं कि " महासभाके सुधारकी कुछ ठोगोंको विशेष करके जैनमित्रके

सम्पादक महाशयको बहुत चिन्ता रहती है जान पड़ता है कि ये सब लोग महासभाके सुधारको कोई बहुत बडा काम समझते हैं। पर वास्तवमें महासभाकी जो वर्तमान दशा है उसके देखते हुए उसका सुधार करना बहुत ही सहज है। दो चार उपचारोंसे ही उसका सुधार हो सकता है । सबसे पहला और अच्छा उपाय यह है कि जैनगजट बन्द कर दिया जाय । बेचारा बहुत समयसे कष्ट भोग रहा है, उसका जीना मरना बराबर हो रहा है, जो कोई उसे इस भवयंत्रणासे मुक्त कर देगा उसे बडा ही पुण्य होगा । उसके समाधिलाभ करनेसे महासभाके मेम्बरोंका एक बडा भारी बोझा घट जायगा। दूसरा उपाय यह है कि महासभाका दफ्तर बिलकुल उठा दिया जाय और महामंत्री साह-बके अनन्त आशीर्वाद ग्रहण किये जायँ । दफ्तरके उठ जानेसे जैनसमाजकी कोई हानि न होगी, उसका कोई भी काम रुक न रहेगा: यदि कोई चाहे तो इस बातकी हम गारंटी लिख दे सकते हैं । तीसरा उपाय यह है कि महाविद्यालय मथुरासे उठाकर फिर काशी भेज दिया जाय और उसका फण्ड स्याद्वादपाठशालामें शामिल कर दिया जाय। यदि यह पसन्द न हो, तो विद्यालय बन्द ही कर दिया जाय और जो रुपया है वह किसी तीर्थके मुकइमेंमें खर्च कर दिया जाय । यदि मेरी ये दोनों ही रायें कुतर्क समझी जायँ, तो विद्यालयकी रकम युद्ध फण्डमें दे दी जाय और इस बातकी आशा रक्खी जाय कि महासमाके दो चार अधिकारियोंको रायबहादुरीका खिताब



नहीं है ? अथवा मान उद्देश्य अच्छा किसी सभा या मण्डलको अपना संकुचित कार्य-क्षेत्र बढानेका अधिकार नहीं है ? एसोसियेशन या मण्डलके नामके साथ व्यापक ' जैन ' शब्द लगा हुआ है, न कि दिगम्बर इवेताम्बर या स्थानकवासी । अतः उसके उद्देश्य किसी एक ही सम्प्रदायमें कैद नहीं हो सकते । यह संभव है कि उसकी स्थापनाके समयकी परिस्थिति ऐसी हो कि वह केवल दिगम्बरसमाजमें ही काम कर सकता हो, पर पीछे वह द्शा नहीं रही यह देखकर मण्डलने अपना कार्यक्षेत्र बढ़ना उचित समझा हो । यदि उसने अपना कार्यक्षेत्र बढाया तो कुछ अनुचित नहीं किया । उसके नवीन उद्देश्यकी सफलता न होनेका कारण पुराने उद्देश्यका मारा जाना नहीं है; किन्तु काम करनेवालोंकी कमी है। भारतकी तमाम जाति-योंकी अपेक्षा जैन जाति इस विषयमें सबसे अधिक अभागिनी है कि उसके प्रायः सभी उच्चशिक्षाप्राप्त ग्रेज्युएट-जिनकी एक अच्छी संख्या है- न अपने धर्म और समाजसे ही कुछ सहानुभूति रखते हैं और न देशसे । राजनीतिक और सामाजिक दोनों ही क्षेत्र उनसे खाली पड़े हैं। वास्तवमें उनके प्रेम और उत्साहके अभावसे ही मण्डलको सफलता नहीं मिल रही है । यदि दश बीस शिक्षित युवक अब भी कमर कसके खड़े हो जायँ, तो मण्डल वह काम कर सकता है जो अबतक किसी भी संस्थाने नहीं किया है । हम ब्रह्मचारीजीसे पूछते हैं कि आपकी महासभाका तो कोई भी उद्देश्य नहीं मारा गया है, फिर उसे सफलता क्यों नहीं हो रही है ? उसकी दुर्द्शाका भी क्या यही कारण नहीं है कि उसमें उत्साही काम करनेवाले नहीं हैं ?

भारतजैनमहामण्डल कुछ काम कर रहा है या नहीं, यह दूसरी बात है, पर इसमें

दिया जायगा । यह याद रखना चाहिए कि ये तीनों ही उपाय जुदा जुदा फठदायक न होंगे; दर्शन-ज्ञान-चारित्रके समान इन तीनोंकी एकतासे ही महासभाका सुधार होगा । उसको महा समाधि प्राप्त हो जायगी और इससे बढ़-कर उसका कोई सुधार हो नहीं सकता । जो ठोग इससे विरुद्ध उपाय बतलाते हैं, वे उसे संसारारण्यमें भटकाना चाहते हैं । सम्पादक महाशय, आशा है कि आप मेरे इन सुधारके नये आविष्कारोंको अपने पत्रमें अवश्य प्रकाशित कर देंगे । <sup>7</sup> इस पर ठीका टिप्पणी व्यर्थ है ।

#### ३ भारत-जैन-महामण्डलका सुधार।

ब्रह्मचारीजी महासभाके समान भारत-जैन-महामण्डलका भी सुधार चाहते हैं । गत आसोज सुदी २ के जैनमित्रमें आपने 'जैन-यंगमेन्स एसोसियेशन ' का पुराना इतिहास प्रकाशित करनेका पारिश्रम उठाया है और यह सिद्ध करनेकी कोशिश की है कि शुरू शुरूमें उसका उद्देश्य दिगम्बरजैनसमाजकी उन्नति करनेका था। संमव है कि उसका पहले यही उद्देश्य रहा हो, परन्तु ब्रह्मचारीजीने उसके जो २५ अक्टूबर सन् १८९९ को निश्चित किये हुए ४ उद्देश्य प्रकाशित किये हैं तथा सन् १९००के जो ३ प्रस्ताव दिये हैं, उनसे ते। यह कदापि सिद्ध नहीं होता कि एसोसियेशन दिगम्बरजैन-समाजके लिए ही स्थापित हुआ था, यद्यपि उस समय उसके सारे मेम्बर दिगंबरी ही थे। उद्दे-इयोंमें या प्रस्तावोंमें एक भी शब्द ऐसा नहीं है जो उसके दिगम्बरीपनको सिद्ध करता हो। और यदि थोड़ी देरके लिए यह भी मान लिया जाय कि पहले यह मण्डल शुद्ध दिगम्बरी ही था, तो भी इससे क्या यह सिद्ध हो गया कि उसका दिगम्बर-श्वेताम्बर-स्थानकवासी डन तीनों जैन सम्प्रदायोंकी उन्नति करनेका वर्त-

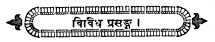


अपनं इवेताम्बरी-स्थानकवासीभाइयोंसे द्वेष न करके उनके साथ प्रेम और सहानुभूति रक्खे ।

#### ४ स्वयंवर पद्धतिसे विवाह।

बाबू अवधविहारीठाठजी, मास्टर जिला स्कूल बदायूँ, अपनी कन्याका विवाह-जिसकी अवस्था १४ वर्षकी है-आगामी वर्ष स्वयंवर पद्धतिसे करना चाहते हैं । वे जातिके श्रीवा-स्तव कायस्थ हैं । किसी भी ज्ञाखाके कायस्थ-युवक-जिनकी उम्र २०-२५ वर्षकी हो और जो कमसे कम मैट्रिक पास हों-इस स्वयंवरमें उपस्थित हो सकते हैं । कन्या सन्दरी, बुद्धि-मती, संस्कृतकी प्रथम परीक्षा पास, और गृह-कार्यनिपुणा है। आगत युवकोंमेंसे वह जिसे पसन्द करेगी उसके गलेमें वरमाला डालेगी और फिर उसीके साथ उसका विवाह हो जायगा। पाणिप्रार्थियोंको कन्याके पितासे पत्रव्यवहार करना चाहिए । इत्यादि । इस समाचारको प्रका-शित करके सहयोगी जातिप्रबोधक लिखता है-" इस संवादसे हमको अपार हर्ष हुआ और हम उस दिनकी प्रतीक्षा करते हैं कि जब हमारी जातिमें भी फिरसे इस प्राचीन रीतिका रिवाज हो । गाईस्थ्य सुखसे जो आजकल प्राय: लोग वंचित हैं, उसका मूल कारण यह है कि पति-पत्नीका स्वभाव नहीं मिलता ।.....जबतक दोनोंका स्वभाव नहीं मिलता, ग्रहस्थकी गाडी ठीक नहीं चल सकती और दोनोंका स्वभाव उसी अवस्थामें मिल सकता है कि जब दोनों एक दूसरेको जानते हों और उन्होंने अपनी हार्दिक इच्छासे एक दूसरेसे विवाह किया हो । माता पिता द्वारा निश्चित किया हुआ सम्बन्ध सुख और ज्ञान्तिके स्थानमें प्रायः अज्ञान्तिका कारण होता है। कारण कि सम्बन्ध करते समय उनकी दृष्टि एकदेशी होती है । सब बातोंकी ओर उनका ध्यान नहीं जाता । '' स्वयंवर हमारे

सन्देह नहीं कि उसका यह उद्देश्य कि तीनों सम्प्रदायोंमें पारस्पारिक सहानुभूति बढाई जाय और एकताका प्रचार किया जाय, बहुत ही अच्छा है। उसका यह उद्देश्य कट्टरसे कट्टर दिग-म्बरी श्वेताम्बरी या स्थानकवासीको भी बुरा नहीं लग सकता । सहानुभूति या एकताका मतलब यह नहीं है कि तीनों। मिलाकर एक कर ।दिये जायँ, यह कमी हो भी नहीं सकता । मतलब यह है के तीनोंमें जो पारस्पारिक देष बढ़ रहा है, वह मिट जाय और जो काम एक साथ मिलकर किये जा सकते हैं वे किये जायँ । शिक्षाप्रचार आदिके ऐसे एक नहीं सैकड़ों कार्य हैं जो जुदे जुदे धर्मविश्वासोंको रखकर भी एक साथ किये जा सकते हैं। एक मण्डल ही ऐसी संस्था है जो इस उदार उद्देश्यको समाने रखकर काम कर सकती है। यदि वह काम करे तो जैनजातिके लिए एक सबसे बढ कर गौरवकी चीज बन सकती है । ब्रह्मचारी-जीको उसे 'दिगम्बर संस्था' बनानेकी कोशिश न करना चाहिए । यदि अँगरेजी पढे हुए लोगों-की दिगम्बर संस्थाकी उन्हें आवश्यकता ही हो तो वे 'श्वेताम्बर ग्रेज्युएट एसोसियेशन ' के समान एक ज़दी ' दिगम्बर जैन ग्रेज्युएट एसोसि-येशन' स्थापित कर सकते हैं और उससे अपनी इच्छानुसार केवल दिगम्बरजैन समाजकी ही उन्नति करा सकते हैं। जिसतरह जुद्दे जुद्दे सम्प्र-दायों और जातियोंकी जुदी जुदी संस्थाओंकी जरूरत है, उसी तरह ऐसी संस्थाओंकी भी जरूरत है जो कई सम्प्रदायों और जातियोंमें प्रेम और सहानुभूति बढ़ानेका संदेशा सुनाती हों । काम सब ओरसे होना चाहिए । जिस तरह दिगम्बर जैनसमाजकी और और बातों-में उन्नति करनेकी आवश्यकता है, उसी प्रकार उसे यह सिखठानेकी भी जरूरत है कि वह



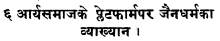
पतिका आदर्श गुण शौर्य था, बल था और यह एक ही गुण उनकी दृष्टिमें उनके सुखी होनेके लिए काफी था। इस ख्यंवरमें भी कन्या जिस गुणको विशेषतासे पसन्द करती हो उस गुणमें जो युवक श्रेष्ठ समझा जायगा, वही वरमालाका आधिकारी होगा, इस प्रकारकी शर्त रहना चाहिए । अरतु । हमारी समझमें हमारा लक्ष्य ख्वयंवर या माता पिता द्वारा चुना हुआ वर और प्राचीन पद्धति या नवीन पद्धति न होकर यह होना चाहिए कि जिस पद्धतिसे योग्य वर और योग्य कन्याओंका दोनोंकी सम्मातिके अनुसार, सुखकर सम्बन्ध हो सके वही पद्धति सबसे अच्छी है और उसीका प्रचार होना चाहिए ।

### ५ थियोसोफिकल सुसाइटीका कार्य।

इस सुसाइटीकी स्थापना सन् १८७५ में हुई थी । सारी दुनिया भरमें इसके अनुयायी मौजूद हें यद्यपि उनकी संख्या कम है । सारी दुनियाके थियोसोफिस्टोंकी संख्या २५६९६ है और भारतवासी थियोसोफिस्टोंकी ५९३६ । इतने कम होकर भी ये लोग काम खुब कर रहे हैं। काशीका सेन्टल हिन्द्र कालेज थियोसोफिकल सुसाइटीके फुल था जो अब हिन्दू विश्व-ही पाश्त्रिमका विद्यालयको दे दिया गया है। इसके सिवाय उसके दो कालेज और हैं,-एक लड़कोंका अडि-यारमें और दूसरा लड्कियोंका काशीमें। हाई स्कुलोंकी संख्या ८ है। ८ प्राइमरीस्कूल, १ मिडिल स्कूल और १ संस्कृतस्कूल भी सुसाइटी चलाती है । शिक्षाके सिवाय धार्मिक, सामाजिक और राज-नीतिक क्षेत्रोंमें भी सुसाइटीने आशासे अधिक कार्य किया है । हमारे जैनसमाजके शिक्षितोंको सुसाइटीके मेम्बरोंकी थोड़ीसी संख्या और उसके कामके साथ अपनी संख्या और अपने कामोंका मलान करके देखना चाहिए।

देशकी पुरानी प्रथा है, उसकी प्रइंसाका प्रभाव हमारे चित्तोंपर जम रहा है । इस हिए उसके उद्धारकी बात सुनकर आनन्द होना ही चाहिए; परन्तु विचारपूर्वक देखनेसे माटूम होगा कि माता पिता द्वारा किये हुए विवाहोंमें जिस रवमाव न मिलनेकी शिकायत सहयोगी करता है, उसकी संभावना इस स्वयम्वरमें भी रहेगी । रवयंवर सभामें वह लडकी आधिक से आधिक यह देख सकती है । कि वर सुन्दर है, हुष्ट पुष्ट है, । शिक्षित है और सुभाषी है। स्वभावकी परख बिना कुछ दिनेरें तक साथ रहे कैसे होगी ? और यह ।बिल्कुल सच है कि स्वभाव मिले बिना सुन्द्रसे सुन्द्र और हृष्टपुष्ट पुरुषसे भी स्त्रीको सुख नहीं भिल सकता है। चतुर और विचारशील मातापित<sup>1</sup> इस प्रकारके स्वयंवरके बिना भी इससे कहीं अच्छा चुनाव कर सकते हैं। वे पढ्ने-।लिखने-की योग्यता, सुन्दरता और स्वस्थताके सिवाय थोडेसे परिश्रमसे वरकी चाल चलनका भी पता लगा सकते हैं और यह भी जान सकते हैं कि उनकी लडकी उसे पसन्द करती है या नहीं। पर उक्त स्वयंवरमें इस प्रकारकी सावधानी होना कठिन है। न जाने कहाँ कहाँके अपारीचित यवक आवेंगे जिनकी चालचलन और स्वभाव आदिके विषयमें कुछ भी ज्ञान न होगा और लड़की अपनी १४ वर्षकी छोटीसी अनु-भवहीन एकदेशी बुद्धिके द्वारा उनमेंसे किसी एकके हाथमें अपने जीवनकी बागडोर पकड़ा देगी । कौन कह सकता है कि वह इस युवकको पाकर सचमुच ही सुखी होगी ? पूर्व कालके स्वयंवरोंसे इस स्वयंवरका मिलान नहीं हो सकता । द्रौपदी, सीता आदिके स्वयंवरोंमें कन्याओंकी इच्छानुसार शर्तें की जाती थीं कि जो लक्ष्य वेध करेगा या धनुष तोड़ेगा, उसीके गलेमें वरमाला पड़ेगी। द्रौपदी और सीताकी दाष्टिमों

400



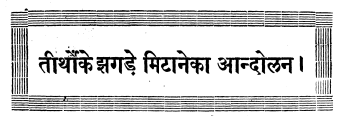
गुरुकुल कांगड़ीके गतवार्षिकोत्सवके समय आर्यसमाजके द्वेटफार्म पर स्याद्वाद्पाठशाला काशी-के धर्माध्यापक पण्डित उमरावसिंहजीका एक व्याख्यान हुआ था जिसमें पण्डितजीने जैन-धर्मके अनुसार ईश्वरका स्वरूप निरूपण किया था। जैनमित्रके सम्पाद्क महाज्ञयने इस विष-यमें पण्डितजीकी बहुत प्रशंसा की है और उनके साहसको बहुत बड़ा बतलाया है । लिखा है कि "इतना बडा साहसका काम कि आर्य-समाजियोंके जल्सेमें उनके विरुद्ध सिद्धान्तका विवेचन सबको सुनाया, पर अति दुःखकी बात है कि किसी भी जैनपत्रने उनके इस कार्यकी सराहना नहीं की और न उनके दिलको बढ़ाया।" पण्डितजीका व्याख्यान यदि अच्छा हुआ है, यदि उसमें ऐसी बातें कही गई हैं जो कुछ विहा-षता रखती हैं तो अवश्य ही उनकी प्रशंसा हो नी चाहिए; पर केवल इसी लिए कि उन्होंने आर्यसमाजके प्लेट फार्म पर व्याख्यान दिया, प्रशंसाका कार्य हो गया, यह हम नहीं मान सकते । हमारी समझमें यह बात नहीं आई कि इसमें पण्डितजीका साहस क्या हुआ। आर्य-समाज प्रतिवर्ष अपने जल्सोंपर जुदा जुदा धर्मोंके विद्वानोंको निमंत्रण देकर बुलाता है और अपने ध्रेट फार्म पर शौकसे उनके व्या-ख्यान कराता है । वह समझता है कि इससे हमारे ज्ञानकी वृद्धि होगी। उसे यह डर नहीं रहता है कि विधर्मियोंके व्याख्यान हमें अपने धर्ममें शिथिल कर देंगे । पण्डितजी भी इसी तरह जैनधर्मकी कुछ बातें सुनानेके लिए निमं-त्रित किये गये होंगे और उन्होंने अपनी बुद्धिके अनुसार अपने विषयका प्रतिपादन किया होगा। यह कोई वाद्विवाद्का या शास्त्रार्थ आद्किा काम नहीं था, जिसमें उनके साहसकी प्रशंसा की जाय । हमारी समझमें तो इस समाचारको पढ़कर हमें आर्यसमाजके साहसकी और उसकी उदार नीतिकी प्रशंसा करनी चाहिए। एक तो हम लोग हैं जिनके प्रेटफार्मोंपर--दूसरे धर्म-बाल्लोंके तो क्या अपने ही धर्मके माननवालोंके— यादि वे अपनेसे जरा भी विरुद्ध विचार रखते हैं— व्याख्यान नहीं हो सकते हैं और एक वे हैं जो अपनी सभाओंमें दूसरे विद्वानोंको आदरपूर्वक बुलाते हैं और उनके विचारोंसे लाभ उठानेका प्रयत्न करते हैं।

mmmm &

जैनहितैषी-

#### ७ एक जैनविधवाके कन्याजन्म ।

बारामती ( पूना ) के संभवतः हमडुजातीय शाह माणिकचन्द्र बालचन्द्रजी जैनकी भावजके-जो दशवर्षसे विधवा है-हाठ ही एक लड़की उत्पन्न हुई है। जिस समय उक्त विधवा गर्भ-वती थी, उस समय किसी सज्जनने इसकी सूचना कोर्टको दे दी थी, इस लिए कोर्टने उससे जामिन ले ली थी कि वह किसी प्रकार गर्भपात न कर डाले । इससे बेचारी लडकीकी जान बच गई, वह सुखपूर्वक प्रसूत हुई । सह-योगी जैनबोधक इस विषयमें बडे ही मजेकी बात लिखता है कि बारामतीके पंच इस बातकी चिन्तामें हैं कि यदि कोई आद्मी इस बातको कहे कि उक्त विधवाने अपराध किया है तो हम उस विधवाको जातिसे खारिज करें या उसे दण्ड देवें; परन्तु भयके मारे कोई तैयार ही नहीं होता है और बेचारे पंच यह सब जानते हैं कि जो दुश वर्षसे विधवा है, उसके बिना पराये पतिके सहवास सम्बन्धके सन्तान नहीं हो सकती है और सन्तान प्रत्यक्ष है; पर क्या करें, विना किसी कहनेवालेके तैयार हुए कहीं न्याय हे। सकता है ? बलिहारी है ! इन्हीं पंचोंकी बुद्धि और न्यायपटुताके भरोसे हम कहा करते हैं कि हमारी 'पंचायत संस्था' बहुत अच्छी है । उसकी न्यायशीलताके कारण हमारे यहाँ पाप नहीं होते, अन्याय नहीं होते और हमारी रगेंमिं विह्युद्ध रक्तका प्रवाह हो रहा है । सच तो यह है कि हमारी और और संस्थाआँके समान यह पंचायत-संस्था भी बिल्कुल सड गई है। जब तक हम इसका नये सिरेसे फिर संस्कार नहीं करेंगे तब तक इससे कोई लाभ नहीं हो सकता।



श्रीयुत सम्पाद्क महाशय-' जैनहितैषी, '

दिगम्बरजैनतर्थिक्षेत्रकमेटकि महामंत्री वर्षीय ठाठा प्रभुदयालजीने एक पेम्फलेट मेरी अपीलके विरुद्ध होल ही प्रकाशित किया है। यह लेख मैंने उसीको पट्कर लिखा है । मुझे आज्ञा है कि आप इसे इसी अंकमें प्रकाशित करनेका प्रयत्न करेंगे । [ यद्यपि निम्नलिखित लेख दिगम्बरी बादका दूसरा लेख \* भाइयों और इसके श्वेताम्बरी भाइयोंको उद्देश्य करके लिखा गया है,-तथापि देानों ही लेख दिगम्बर-इवेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायके भाइयोंके लिए एक सरीसे उपयोगी हैं । दूसरा लेख स्वेताम्बर 'जैनका-न्फरेंस हेरल्ड' के खास अंकमें प्रकाशित हुआ हैं और हेरल्डके विद्वान सम्पादकने एक स्वतन्त्र नाट द्वारा उसका अनुमादन किया है । ]

अज्ञानताके मायाजालसे बचो । धर्म, सत्य, सम्यक्त्व, ये शब्द कितने मधुर हैं । प्रथिवीके प्रत्येक मनुष्यको इन तत्त्वोंकी आवश्यकता है और इन्हींकी सोज तथा प्राप्तिके लिए प्रत्येक मनुष्य व्याकुल रहता है । परन्तु प्रकृतिका यह एक नियम है कि जो चीज जितनी ही अधिक कीमती होगी, उसकी प्राप्तिमें कठिनाइयाँ भी उतनी ही अधिक होंगी । कोई भी कीमती चीज अनायास ही, दुःस सहन किये बिना, प्राप्त नहीं होती । तदनुसार धर्म, सत्य और सम्यक्त्व ये सहज ही प्राप्त होनेवाली

\* दूसरा लेख आगामी अंकमें प्रकाशित किया जायगा । स्थानाभावके कारण इम उसे इस अंकमें प्रकट न कर सके ।—सम्पादक ।

आपके पाठकोंको स्मरण होगा कि ' हितेषी ' के गतांकमें-ठीक क्षमावनीके पवित्र दिनको-एक समय जैनसमाजके कल्याणकारी आन्दोलनका प्रारंभ किया गया था । उक्त अंकमें एक अपील-जिसका कि शीर्षक 'तीर्थोंके झगड़े मिटाइए ' था-की गई थी और उसकी कई हजार प्रतियाँ हिन्दी और गुजराती भाषामें जगह जगह पहुँ-चाई गई थीं । इसके सिवाय पत्रव्यवहारद्वारा, पर्यटन द्वारा और मुलाकात आदिके द्वारा भी इस विषयमें जो कुछ प्रयत्न बन सकता था वह किया गया था, किया जा रहा है और आगे भी किया जायगा। मेरी समझमें किसी भी अपीलकी या आन्दोलनकी सफलताकी आशा तब की जानी चाहिए जब दूसरी ओरसे भी उसकी प्रतिध्वनि उठे-उससे मि-लती हुई या उससे विरुद्ध आवाज सुनाई पड़े। यह जानकर मुझे बहुत सन्तोष हुआ है और मेरे उत्साहमें ख़ब ही वृद्धि हुई है कि मेरी उक्त अपीलकी प्रतिध्वनि एक तरफसे नहीं किन्तु दो तरफसे उठी है। एक ओरसे तो मुझे दिगम्बर-- स्वेताम्बर धनिकों, लेखकों, व्याख्या-ताओं और साधारण पुरुषोंके सैकड़ों सहानुभूति-दर्शक पत्र और कितने ही त्यागी महात्मा और मुनियोंकी विना माँगी सहानुभूति प्राप्त हुई है और दूसरी ओरसे एक विरुद्ध पक्ष भी मेरे सम्मुख कमर कसके खडा हुआ है। इसकी जरूरत भी थी। क्योंकि सत्यका यथा-र्थस्वरूप फैलानेमें विरुद्ध पक्ष बहुत बड़ा सहायक होता है। आपको मालूम हुआ होगा कि भारत-



वस्तुयें नहीं हैं । अधर्म, असत्य और मिथ्यात्व नामके तत्त्व सुन्दुर आकर्षकरूप धारण करके, प्रमादी मनुष्यको भुला देते हैं और उसे युक्ति-प्रयुक्तियोंसे अपने वशमें करके, अपना गुलाम बनाके, उस पर अत्याचार करते हैं । मनुष्योंका बहुत बड़ा भाग इसी अवस्थामें पडा हुआ है । बड़े भारी खेदकी बात यह है कि जो मनुष्य अधर्म और असत्यकी गुलामी चिरकालसे करता आ रहा है, वह चाहे जितना ही ख्वार क्यों न हो जाय, तो भी, बहुत समयके परिचयके कारण, इन ' खूबसूरत बला ' ओंको ही अपनी इष्टदेवी मान लेता है और इन फँसानेवाली बलाओंको ही 'सत्यकी रानी' माननेके लिए औरोंको भी समझानेका यत्न करता है । ऐसी परिस्थितिमें, सत्यकी देवीको खोज नि-कालनेका काम, बहुत ही दुष्कर हो जाता है। उसको पानेका मार्ग है भी बहुत कठिन, ऐसे मनुष्य उस पर चल ही नहीं सकते हैं जो पग पग पर लुभा जाते हों या उत्तेजित हो जाते हों । सत्यदेवी अपने उम्मेदवारोंको उच्च चारित्रकी कठिन कसौटी पर कसती है, दुःख देती है और दुःख सहन करनेपर जो उम्मेदवार उच्च चारित्र (क्षमा, द्या, नम्रता आदि) को सम्पूर्ण रीतिसे, हरतरहका त्याग करके, पाल सकता है उसे ही दर्शन देती है।

धर्मका आधार चारित्र अथवा सदाचार है। कषायोंको दबाये बिना सदाचार नहीं बन सकता और जब तक कषायें मन्द नहीं हुई हैं तबतक आत्माका कल्याण नहीं हो सकता। इसलिए धर्मका प्रथम उपदेश यह है कि कषायोंको दबाओ, कषायोंको मन्द करो। परन्तु कोध, वैर आदि, जो कषायोंका परि-वार है, वह इतना बलतान है कि मनुष्य उससे ढर जाता है और शीघ ही उनके वशीभूत हो

जाता है। केवल वशीभूत ही नहीं हो जाता है किन्तु अपनी इस निर्वलताको छुपानेके छिए उस कषाय-परिवारको भी सुन्दर मोहक स्वरूप और प्रभाव-शाली नाम दे देता है और यह बतलाना चाहता है कि '' मैं निर्बल नहीं हूँ, सबल हूँ, मैं कषायके वशीभूत थोडे ही हुआ हूँ किन्तु मैंने धर्मपालनके ठिए कषायको केवल एक अस्त्र बना लिया है !" वह कहता है कि "यह मैं मानता हूँ कि कोध करना, लड्ना, फूट डालना, वैर निकालना, आदि सब बातें पाप हैं; परन्तु में तो सचे धर्मकी रक्षाके लिए, एक हथियारके तौरपर इन वृत्तियोंसे काम लेता हूँ । इस लिए इसमें कोई हानि नहीं है। इससे तो मुझे उल्टा धर्म-रक्षाका महान् पुण्य-बन्ध होगा । इस लिए हे भाइयो ! तम भी मेरा मार्ग धर लो और कषाय-सेवनमें लग जाओ । प्यारे भोले भाइयो ! तुम्हारे आगे कुछ थोडेसे लोग दयाकी, शान्तिकी, सम-झौतेकी, क्षमाकी, उदारताकी, भलमंसाहतकी और एकताकी मीठी मीठी बातें कर रहे हैं, पर सावधान ! तुम इनसे बचे रहना, नहीं तो ये तुम्हें बिल्कुल पुरुषत्वहीन बना देंगे । ये क्षमा द्या आदि सब गुण केवलज्ञानियों, तीर्थंकरों और मुनिजनोंके लिए ही हैं; हम लोग तो पंच-मकालके मनुष्य हैं, इस लिए हमारे लिए तो लड्ना, झगड्ना, ईर्षा करना, भड्काना, भाई-भाईका अहित चाहना, जैसे बने तैसे सर्वोपरि बनना, धर्मके नामसे युद्ध करना, 'रक्षा ' के लिए 'हिंसा ' करना, झूठी गवाहियाँ तैयार करना, अपनी वैरवृत्तिको तृप्त करनेके लिए अज्ञानी जनोंको उत्तेजित करना और उनकी अज्ञानतासे लाभ उठाकर उनके रुपयोंसे युद्ध करना-' पराये पैसोंसे दिवाली' मनाना, यही धर्म पानेकी सार्थकता है।

खेद्की बात है कि मिथ्यात्वका यह उपदेश



अज्ञानी जनों पर बहुत ही जल्दी असर कर जाता है । क्योंकि जनसाधारणकी सदसद्विवेक बुद्धि या अच्छे बुरेको पहचान सकनेकी शक्ति मन्द होती है; वे आजकलक 'धर्मात्मा ' कहलानेवाले लोगोंके मुँहमेंसे निकले हुए शब्दोंको ही सत्य मान लेते हैं। वे यह नहीं जानते कि अपना हित मनुष्य आप ही कर सकता है; जब तक अपनी हिताहित समझनेकी बुद्धिका विकाश नहीं होगा तब तक मिथ्यात्वके मोह उपजानेवाले प्रपंचोंसे उसकी रक्षा नहीं हो सकेगी ।

इसी कारण शास्त्रकार कहते हैं कि पंचम-कालमें सम्यग्ज्ञान या सत्यज्ञानकी प्राप्ति अति-शय कठिन है । एक तो मनुष्यमें अपना हिताहित सोच सकनेकी यों ही कमी है, पराये उपदेशों पर विश्वास रखके ठगाये जानेका स्वभाव ही विशेष है और दूसरे मिथ्यात्वरूपी शैतानका बल इतना बढ़ा चढ़ा हुआ है कि उसने अपनी लुभानेवाली-आकर्षक-जनसाधारणको मोहित कर डालनेकी-कलाका जाल लगभग सारे संसार-में फैला रक्सा है ।

तो भी, जिन्हें अपने धर्मकी- अपने आत्माके रक्षणकी सचमुच ही चिन्ता है, उन्हें निराझ न होना चाहिए । सत्यका कुछ ठोप नहीं हो गया है; केवल उसके ऊपर स्वार्थसायु अज्ञानी या हठी ठोगोंने परदा डाल रक्सा है । इस पर-देको अपनी बुद्धिरूपी पैनी छुरीसे काट डालने-की जरूरत है । जो लोग ऐसा करेंगे उन्हें सत्य-देवीके-धर्मके-दर्शन अवश्य होंगे । ' मार्ग एक ही है, ' हाँ, सचमुच एक ही है और वह यह है कि वीतराग अर्थात् रागद्वेषरहित महा-पुरुषोंके उपदेश किये हुए शास्त्र आप स्वयं ही वाँचिए, स्वयं ही समझिए और जो रागद्वेषका उप-देश देते हों, उनका उपदेश सुननेसे साफ इंकार कर दीजिए । वीतरागता प्राप्त करना ही प्रत्येक मनु- ष्यका लक्ष्यबिन्दु होना चाहिए और मनुष्य, चाहे वह संसारी हो चाहे गृहत्यागी, उसे रागद्वेष कम करते जानेका ही उद्यम करते रहना चाहिए । 'त्यागियोंको रागद्वेषसे दुर रहना चाहिए और संसारियोंको रागद्वेषके कीचडमें फँसना चाहिए, ' ऐसे महा अनर्थकारी उपदेशोंसे बचिए ! यदि तुम इसे सुनोगे तो याद रक्लो फॅस जाओगे । इसलिए साहसी बनो, आत्मबलको स्फ़ुरायमान करो, मिथ्यात्वसे डरो, और रागद्वेष बढानेवाली तथा धर्मके नामसे झगडा फसाद करनेवाली फिलासकी बतलानेवालोंसे दूर रहो। यदि तुम ज्ञानका प्रकाश चाहते हो, तो वह अज्ञानके अन्धकारमें जानेसे नहीं मिलेगा । वीतरागता या मुक्ति चाहते हो, तो वह लडाई झगड़ों और द्वेष-वैरोंमें कभी नहीं मिलनेकी। जो दुनियादारीमें लाचार होकर रागद्वेष करते हों, उन्हें भी धर्मके कायोंमें तो रागद्वेषके दूर करनेका ही उद्योग करना चाहिए कि जिससे धीरे धीरे समभाव-का अभ्यास बढ़ता रहे और समय आने पर दुनियादारीमें भी रागद्वेषरहित आचरण हो सके । भाइयो ! माक्तिके इच्छुको ! यदि तुम तत्त्वज्ञानकी गहरी बातें नहीं समझ सकते हो तो न सही; पर रागद्वेषको कम करनेका अभ्यास डालने की ओर अवश्य ध्यान रक्लो-यादी केवल इसी एक बातको स्मरण रक्खोगे ते। तममें सारे सद्वण और सारे ज्ञान एक न एक दिन जागरित हुए बिना न रहेंगे ।

जैनसमाजमें तीथोंके सम्बन्धमें जो झगड़े चल रहे हैं-उनको शान्त करनेके लिए गत पर्यु-षण पर्वके समय, कितने ही दिगम्बर-श्वेताम्बर सज्जनोंकी सहानुभूतिसे एक निर्दोष आन्दोलन इस लेखकने उठाया था, जिसका स्वरूप हिते-षीके गत अंकमें विस्तारके साथ समझाया गया है और इस ढंगसे समझाया है कि उसमें किसी जैनहितैषी-

उक्त लेखमें यह कहीं भी नहीं लिखा गया है कि अमुक पर्वतराज पर दिगम्बर भाइयोंको अपनी पद्धत्यनुसार पूजन करनेका हक नहीं मिलना चाहिए। ऐसी सलाह भी नहीं दी गई है कि उन्हें अपना हक छोड़ देना चाहिए । सम्मेद्शिखरके या अन्य किसी तीर्थके मुकइमे-में दिगम्बरयोंका दोष है, इस प्रकारका एक शब्द या इशारा भी लेखभरमें नहीं है। दिगम्बरसम्प्रदायको छोड दो, या दिगम्बर पूजाविधिको बदल डालो, इस प्रकारकी मूर्खतापूर्ण सूचना भी मैंने नहीं की है । इस प्रकारके खयालोंको में पसन्द भी नहीं करता हूँ। तो भी लाला प्रभुदयालजीने या उनके नामसे किसी और 'धर्मात्मा ' ने एक पेम्फलेटके द्वारा दिगम्बरी भाइयोंका भडका-नेका प्रयत्न किया है और समग्र दिगम्बर-श्वेता-म्बर समाजकी निःस्वार्थ सेवा करनेके लिए उद्यत हुए सज्जनोंपर-जिनकी मेरे लेखमें सहियाँ हैं---अनेक दोष लगाये हैं। इतना ही नहीं, लालाजीने दिगम्बर भाइयोंको यह सिखा-पन भी दिया है कि लड़नेमें ही धर्म है, अच्छी तरहसे ठड़ो, खूब ठड़ो, शक्ति भर धन एकटा करके लड़ो और जो लोग लड़नेके बदले शान्तिके साथ न्याय करानेकी सठाह देते हैं पर मैं इसमें बेचारे उनके साथ भी लड़ो ! ठालाजीको दोष नहीं दुँगा । इस समय संसारभरमें युद्धकी हवा बह रही है और जहाँ तहाँ " लड़ो-मारो-काटो, बदला लो, मिडीमें मिला दो '' यही शब्द सुन पड़ते हैं। अतः जान पडता है कि इसी प्रबल भावनाका प्रभाव जैन जैसी शान्त, रागद्वेषको नष्ट करनेमें ही धर्म माननेवाली और शत्रु पर क्रोध न करनेकी टेव रखनेवाली कौम पर भी पड़ गया

प्रकारका अम या सन्देह नहीं रह सकता। है। इसीके प्रभावसे ही हमारे शान्तिप्रचारक आन्दोलनके सामने लालाजी या उनके लेखक कमर कसके खडे हो गये हैं और करोड़ों पंचेन्द्रिय जीवोंकी हिंसा करनेवाले वर्तमान यूरोपीय युद्धकी स्पष्ट शब्दोंसे अनुमोदना कर रहे हैं । जब ईसाई धर्मके पादरी अपने ईश्वरसे यह प्रार्थना करते हैं कि ''हे ईश्वर ! दोनों पक्षोंको सुमति सूझे और शीघ ही इस युद्धिकी शान्ति हो," तब दिगम्बर-जैनधर्मके अनुयायी लालाजी प्रचार करते हैं कि " क्या आप कह सकते हैं कि सत्यकी विज-यके लिए यह रुपया खर्च करना और मनुष्यहानि करना व्यर्थ है या अन्याय है ? कमी नहीं। '' देखा लालाजीका सत्यका शास्त्र ? आप रागद्वेषरहित जिनदेवके भक्तोंको और सारी दुनियाको यह सिखलानेके लिए तयार हुए हैं कि लाखों मनुष्योंकी हत्या करनेसे सत्यका विजय होता है ! ठालाजी यदि यह भी बतला देनेकी कुपा करते कि जिस सत्यके लिए आप मनुष्योंके संहार करनेका हक माँगते हैं उस सत्यकी व्याख्या और स्वरूप क्या है, ते। अच्छा होता। क्या जो कुछ आप कहते हैं वही 'सत्य ' है ? प्रत्येक युद्धमें लडनेवाले दोनों ही पक्ष अपनी अपनी बातको 'सत्य ' कहते हें । यदि इस तरहके ' सत्य ' के लिए अर्थात् ' स्वयं माने हुए सत्य ' के लिए ही एक मनुष्यको दूसरे मनुष्यकी जान लेनेका हक मिल जाय, तो फिर समझ लेना चाहिए कि प्रत्येक राज्य, प्रत्येक समाज, प्रत्येक जाति और प्रत्येक व्यक्तिको खून करने और रुपया उड़ानेका हक मिला हुआ है; क्योंकि कभी न कभी तो इनका दूसरे राज्य, समाज, जाति और व्यक्तिके साथ किसी न किसी विषयमें झगडा हो ही जाता है। परन्तु यदि ऐसा हक मिल जायगा, तो दुनियामें शायद एक मी मनुष्य जीता नहीं रह सकेगा-आद्मीको आद्मी



सा जायगा; पर बेचारे ठाठाजीमें इतनी बात. सोचनेकी बुद्धि कहाँ ?

तीर्थोंके मामलेमें दिगम्बरसमाजने एक पक्ष लिया है और श्वेताम्बरसमाजने दूसरा । दिग-म्बर समाजका दावा है कि अमुक तीर्थ हमारा है और यही उसका 'सत्य ' है, इसी प्रकार श्वेताम्बरसमाज दावा करता है कि अमुक तीर्थ हमारा है और यही उसका 'सत्य' है। पाठक देखेंगे कि यहाँ ' सत्य ' का कोई एक खास स्वरूप नहीं हैं। अर्थात् दोनों अपने अपने दावेको सत्य बतला रहे हैं। ऐसी दुशामें इस ' स्वयं माने हुए ' सत्यके छिए छडुना- भोले भक्तोंके रुपयोंको उडाना और वैरविरोधको पुष्ट करके समाजको निचोड डालना, सर्वथा अन्याय है। इसके विरुद्ध क्षमा, नम्रता, भ्रातृत्व, मैत्री आदि सार्वकालिक, सर्वसम्मत और समस्त जीवोंके लिए एक से उपयोगी 'सत्य' हैं, इसलिए इन की रक्षांके लिए-अर्थात ऐक्य. और सुखशान्तिरूप सिद्धान्तकी रक्षाके लिए युद्ध करना ' न्याय ' है; परन्तु यह युद्ध मारपीटसे नहीं किन्तु सम-झौतेसे, न्यायसे, लोकमत तैयार करनेरूप निर्दोष अस्त्रसे और लोगोंको अपनी निजकी बद्धिसे विचार करनेकी सम्माति देनेरूप निरुपद्वव शस्त्रसे होना चाहिए। ठाठाजी ! हमारा युद्ध इसी प्रकारका है; लाखों मनुष्योंकी हत्या और करोडों रुपयोंका स्वाहा करनेवाळा आपका आपको ही मुबारक हो ! आपको यद्ध यदि हत्यामें और रुपया बरबाद कर-नेमें ही धर्मलाम दिखता हो, तो आप अपना यह सिद्धान्त अपने ही घरमें चलाइए; इसकी दूसरों पर आजमायश करनेकी आवश्यकता नहीं है ! आप घरद्वारवाले हैं, दूकानदार हैं, खुशीसे अपना घर द्वार बेच डालिए और अपना सारा रुपया तीर्थरक्षाके लिए अर्पण कर दीजिए, पश्चात् दिगम्बर बनकर जंगलमें जा बैठिए । इससे आपको बड़ेसे बड़ा धर्मलाम होगा जिसे कि आप बिना माँगे ही समाजको देनेके लिए तैयार हो गये हैं ! समाजको आपकी सम्मति नहीं चाहिए । अपना घर खाली करके आपके समान पराई पूँजीसे बहादुर बननेकी उत्कण्ठा रखनेवा-लोंके हाथके खिलौने बननेके लिए लोग तैयार बहीं हैं ।

ठालाजी इस प्रकारका डौल बनाते हैं मानों आप सत्यकी रक्षा करनेके लिए ही कमर कसके तैयार हुए हैं; परन्तु आपका 'सत्य ' स्वयं आपका ही माना हुआ सत्य है, न कि वास्त-विक अथवा सार्वजनिक सत्य; और इस सत्यकी रक्षाके लिए किये जानेवाले युद्धका स्वरूप भी आपहीने अपनी ही पद्धतिसे अर्थात हिंसक आज्ञायसे खडा किया है। इस तरह ठालाजीका ' लक्ष्य ' दूषित है और उक्त 'लक्ष्य'तक पहुँचनेके लिए उन्होंने जो 'मार्ग ' ग्रहण किया है वह भी दूषित है। जिसकी बुद्धि इतनी अमित हो गई हो कि 'लक्ष्य ' और 'मार्ग ' दोनोंमेंसे एक भी बातका वास्तविक निर्णय नहीं कर सकती है, ऐसे मनुष्य पर हमें द्या करनी चाहिए और ऐसी भावना भानी चाहिए कि उसे सुबुद्धिकी प्राप्ति हो।

अत: अब ठालाजीको छोड़कर भगवान् महा-वीरके पुत्रों और वीतरागताके इच्छुकोंके सम्मुख मैं नींचे लिखा खुलासा करता हूँ कि जिससे लालाजीके फैलाये हुए अमजालकी असत्यता आप-ही-आप समझमें आजाय और इस कुपथसे बचनेकी बुद्धि प्रत्येक जैनमाईको सुझे ।

१ दिगम्बर या श्वेताम्बर भाइयोंको अपनी पूजापद्धति नहीं छोड़ना है। देशके नेताओंसे 'न्याय ' करानेकी जो सम्मति दी गई है उसमें यह कहीं भी नहीं कहा गया है

कि दोनों सम्प्रदायोंको एक ही रीतिसे पूजा करनेके लिए तैयार होना चाहिए। मेरा कहना तो यह है कि सब लोग अपनी, अपनी पूजाविधि खुशीसे बनाये रक्लें, श्रद्धापूर्वक बनाये रक्लें और अपनी अपनी पद्धतिसे पूजा करनेके कार्यमें, इस समय जो अन्तराय आड़े आते हैं, वे दूर हो जायँ और निर्विंग्नतापूर्वक अपनी अपनी रीतिसे पूजा होती रहे, इस प्रकारका मार्ग देश-भक्त नेताओंके द्वारा ग्रहण करलेना चाहिए। मैं इस बातको मानता हुँ कि यदि दिगम्बर-इवे-ताम्बर अगुए स्वयं ही एकत्र होकर आपसमें निबटेरा कर लें और ऐसा प्रयत्न करें जिससे किसी भी तीर्थ पर अपनी अपनी पद्धतिसे पूजा पाठ करनेमें किसी प्रकारका झगडा न होने पावे, तो यह सबसे अच्छा मार्ग है और इसमें दोनोंकी ही प्रतिष्ठा है; परन्तु कठिनाई यह है कि दोनोंही सम्प्रदायोंमें ठाठाजी जैसे मताग्रही और कलहप्रेमी महात्माओंकी कमी नहीं है। ऐसी दशामें तीसरेको बीचमें डाठे बिना सफ-लता नहीं हो सकती और इसी कारण भारतके सबसे अधिक विश्वासपात्र, देशहितैषी और धर्मभावनायुक्त नेताओंको पंच बनाकर उनके द्वारा फैसला करानेकी सुचना की गई है।

#### २ ' लोभ 'के वश मुकद्दमा मिटानेकी सूचना नहीं की गई ।

" तुम पैसे बचा रक्खो, लोभी बनो, धर्म रक्षाके लिए धनको क्यों बरबाद करते हो ?" इस तरहका इशारा भी हमारे लेखमें नहीं है । हमारे लिखनेका अभिप्राय तो यह था कि आज कल इस देशकी ऐसी दशा है कि "धनका टेाटा है, उदारताकी कमी है " इसलिए जो थोड़ा बहुत धन इस देशमें बच रहा है, उसका उपयोग आपसी लड़ाई-झगड़ोंमें न करके संसा-रको धर्ममय पवित्र और उच्चसंस्कारसम्पन्न बनानेके काममें करो । किन कामोंमें खर्च करना चाहिए और किनमें नहीं, इस बातका 'विवेके' करनेके लिए कहना अधर्म कदापि नहीं हो सकता; किन्तु आँखें बन्द करके समाज और देशका बल तोडनेमें धनकी और सो भी पराये धनकी बरबादी करना अवश्य ही अधर्म है; बल्कि कहना होगा कि इसके समान धर्मदोही, देशद्रोही और समाजद्रोही कार्य दूसरा नहीं है। शास्रोंके उद्धार और प्रचारका काम; न्यायलब्धं धनसे उदर निर्वाह करना सिखानेवाली विद्या-ओंके साधन खडे करनेका काम; जबतक समा-जोंसे निरुयमता न निकाल दी जायगी तबतक धर्माचरणोंका होना कठिन है, इसलिए निरु-चोगिता मिटानेवाली संस्थायें खोलनेका काम; समाजकी कुरीतियाँ मिटानेके आन्दोलनका काम; जबतक देशोंमं शान्ति, एकता, स्वाधीनता, और धनधान्यकी पूर्णता न होगी, तबतक देशके धमेंकि भी रक्षा होना संभव नहीं है, इसलिए जो देशमक्त नेता देशकी स्थिति सुधारनेके लिए जी जानसे परिश्रम कर रहे हैं, उनके प्रयत्नमें तन-मन-धनसे सहायक बननेका काम; इस तरहके न जाने कितने काम करना है। इन सभी कामोंमें धनकी आवश्यकता है और यह सभी जानते हैं-देशी और विदेशी सभी अर्थ-शास्त्रज्ञ एक स्वरसे कहते हैं कि भारत जैसा निर्धन देश कोई भी नहीं है। अतः ऐसे निर्ध-न देशमें यदि किसीके पास थोड़ा बहुत धन हो तो उस धनका केवल वही अकेला मालिक नहीं है, किन्तु सारा देश मालिक है, वह तो केवल ' ट्रस्टी ' है । उस धनको स्वेच्छाचरिता-पूर्वक आपसी युद्धोंके द्वारा देशको और भी अधिक निर्बल बनानेके काममें उडानेका किसी भी भारतवासीको अधिकार नहीं है । मेरा वचन किसीको सहन हो या न हो, और इसके लिए

जैनहितैषी-



मानते हों उन स्थानें। पर, जो जन्मसे जैन हैं केवल उन्हींको नहीं किन्तु अन्य लोगोंको भी-जो वहाँ आते हैं-दुर्शन-पूजन-ध्यान करनेका सभीता होना चाहिए और यदि वे वहाँ दुईान-पूजन करें तो इससे हमें प्रसन्न होना चाहिए । दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनोंको आपसमें सलाह करके ऐसा प्रवन्ध कर डालना चाहिए कि दोनों ही अपनी अपनी पद्धतिसे निर्विघ्नतया पूजापाठ किया करें । परन्तु पूजनकी इस आवश्यकताकी ओर और पूजनका अधिकार प्रत्येक मनुष्यको मिलना चाहिए इसकी ओर ध्यान देनेके लिए सरकारी कानूनमें गुंजायश नहीं है। कानून तो पहाड्को एक स्थावर सम्पत्ति मानकर उसका अधिकार किसी एक पक्षको दे देना, बस इतना ही मतलब रखता है। पर यदि हम देशभक्त अगुओंसे अपना न्याय करावेंगे, तो वे धर्मको बाधा न पहुँचे और सच्चे हकदारकी मालिकी भी न जाय, इन दोनों बातोंका खयाल रखकर कोई अच्छा मार्ग ढुँढ निकालेंगे। जिन लोगोंपर कानूनसे लड़नेकी ही धुन सवार है, उन्हें जानना चाहिए कि कानून केवल बुद्धि-वाद्का परिणाम है, उसमें अभीतक धर्मभावनाका मेल नहीं हुआ है । मद्यपान और वेध्यागमन ये दो बहुत ही बड़े अधर्म और अनर्थ हैं, तो भी बुद्धिवादुसे तैयार किया गया सरकारी कानून न वेश्याके धंधेको बन्द करता है और न शराब बेचना बन्द करता है । इसीलिए धर्म और कानून दोनोंके अनुभवी अगुओंके द्वारा इन धार्मिक युद्धोंका फैसठा करा ठेना हमारे लिए विशेष कल्याणकारी है। इसके सिवाय जिन्होंने सम्मेदशिखरसम्बन्धी मामलेंपिर बारीकीमे विचार किया है वे जानते हैं कि यह मुकदमा 'प्रिवी कौन्सिल'तक जायगा, तो भी इस कलहकी समाप्ति होनेवाळी नहीं है। इसके सम्बन्धमें ऐसी

मुझे चाहे जो उपनाम दिया जावे, परन्तु में इस बातको अपनी सारी शक्ति ठगाकर जोरके साथ कहूँगा कि जो भारतवासी धनी बनकर उस धनका उपयोग अपने निजी मौज-शौकमें और लड़ाई-झगड़े करके देशकी दशा और भी आधक शोचनीय बनानेमें करते हैं, उनके समान कोई मूर्स, देशदोही और पापी नहीं है और जो लोग धनियोंको सर्वोंपयोगी धर्मसिद्धान्तोंके प्रचारमें और देशसेवाके अनेक कामोंमें धन सर्च करनेकी सलाह देनेके बदले इस प्रकारके धर्मयुद्धोंमें तथा आपसी लड़ाई-झगड़ोंमें सर्च करनेके लिए उत्ते-जित करते हैं वे मनुष्य जातिक कहर शत्रु हैं।

### ३ अमुक पक्ष न्यायका उल्लंघन कर रहा है, इस प्रकारका दोष किसीको भी नहीं लगाया गया ।

हमारी अपीलमें यह कहीं भी नहीं कहा कहा गया है कि दिगम्बरोंने न्यायका उल्लंघन किया है। जो मनुष्य आपसमें फैसला करनेकी सलाह देनेके लिए निकला है वह ऐसा कभी कह भी नहीं सकता कि झगडा किसने खड़ा किया और अमुक तीर्थका सचा हकद्वार कौन है। किसी प्रकारका आरोप और किसी प्रकारका जजमेंट (फैसला) देना उसका काम ही नहीं है । मैंने बडी ही सावधा-नीसे-इस तरहसे कि किसी एक भी पक्ष पर कोई आरोप न आवे-किसीके साथ गैर-इन्साफी न हो जाय-तटस्थ होकर अपील की थी कि छन्नस्थ होनेके कारण मनुष्य मात्र भूलका पात्र है। इस लिए एक पक्षसे भूठ भी हो सकती है, तो भी दूसरे पक्षको अपने भाईके साथ लडनेके बदले आपसमें ही समझौता कर लेना चाहिए। मेरा निजी और दृढ आभिप्राय यह है कि जिन शान्तिमय स्थानोंको अगणित आत्मा-ओंके मोक्ष प्राप्त करनेके कारण हम पवित्र



बहुतसी बातें मुझे मालूम हुई हैं जिन्हें में प्रकट नहीं कर सकता; परन्तु इतना तो निस्सन्देह होकर कहा जा सकता है कि प्रिवी कौंसिलसे फैसला मिल जानेपर भी अदालतोंके धक्के खानेका काम जैनोंके भाग्यसे टलनेका नहीं । इस तरह वर्षोंतक कष्ट भोगकर, लाखों रुपयोंका पानी बनाकर, परस्पर एक दूस-रेको निर्बल बनाकर, जब दोनों पक्ष थक जायँगे तब अन्तमें आपसमें ही निबटेरा करनेको ठाचार होंगे । इससे तो यही अच्छा है कि अभीसे पंचोंके द्वारा मामला ते करा लिया जाय और मेल-मिलाप बढाया जाय । वणिक जैसी सयानी जाति भी यदि इस ओर ध्यान न देगी तो और कौन देगा ?

# ४ देशके नेता जैनधर्मके गौरवकी रक्षा अवश्य करेंगे ।

देशके नेता भारतवर्षके ही वातावरणमें जन्मे हैं और भारतवर्षमें ही बडे हुए हैं; इसलिए उनमें धर्मभावना अवश्य होगी और जिनमें धर्म-भावना है वे अजैन होने पर भी जैनधर्मका गौरव किस बातमें है इस बातको सुगमतासे समझ सकेंगे और उस गौरवकी रक्षाका भी वे स्वदेश-प्रेम और धर्मभावनाके कारण अवझ्य खयाल रक्खेंगे । इसके सिवाय आजकल जैनधर्मसम्ब-न्धी पत्र, पुस्तक, शास्त्रादि अँगरेजीमें भी प्रका-**जित होने** लगे हैं और अजैन भारतवासी जैन-सभाओंमें जैनतत्त्वसम्बन्धी व्याख्यान भी देने ठगे हैं, ऐसी दुशामें भारतके सारे ही नेता जैन-भावनाओंसे बिल्कुल ही कोरे हैं, ऐसा कहना तो अपनी अज्ञानता प्रकट करना है। पर लालाजीको अपनी अज्ञानता प्रगट होनेकी क्या परवा है, उन्होंने तो देशके नेताओंमें जो जैनधर्मसम्बन्धी अज्ञानताका दोष निकाला है, वह एक दूसरे ही आशयसे निकाला है । उन्हें केवल तीथौंकी मालिकी या पूजाके हकका ही निर्णय नहीं चाहिए, वे तो यह जजमेंट चाहते हैं कि दिगम्बरसम्प्रदाय ही सबसे पहला और सचा धर्म है और इवेताम्बर पीछेसे निकला हुआ झूठा धर्म है और इस बातका जजमेंट देनेकी ठाठाजी जितनी योग्यता बेचारे देशके नेताओंमें कहाँ ? जान पडता है ठालाजीके कानमें स्वयं श्रीमहावीर स्वामी आकर कह गये हैं कि इवेताम्बर हमारे संघमें नहीं हैं और वे मिथ्याती हैं । लालाजी कहते हैं-'' क्या मिथ्यात्व सम्य-महावीरकी क्त्व मिलनेसे एकता अथवा मुक्तिका मार्ग हो सकता है ? कदापि नहीं .... जल आग्निकी अथवा अंधकार प्रकाशकी एकता हो सकती हो तो दिगम्बर-इवेताम्बर-की एकताकी कल्पना भी हो सकती है, अन्यथा नहीं। " ( लालाजी जोशमें आकर गये तो थे श्वेताम्बर धर्मको अन्धकार कहने, पर लिख गये अपने ही धर्मको अन्धकार ! ) लालाजी या उमके ' धर्मातमा ' लेखक जिस हृदुयसे ये शब्द लिख हरे हैं उस हृद्यको में बाँच सकता हूँ । आप इन झगडोंसे दिगम्बरधर्मकी प्राचीनता और सत्यता और श्वेताम्बरधर्मकी अर्वाचीनता तथा अस-त्यता कोर्टोंके द्वारा सिद्ध कराना चाहते हैं। यदि मैं भूलता नहीं होऊँ तो एक केसमें ऐसा प्रयत्न सचमुच किया भी गया है। सरकारी अदालतोंसे इस प्रकारकी आशा करना, इसे 'धर्म भोलेपन'के सिवाय और क्या कह सकते हें ! जब मैं आपसमें सुलह और शान्ति करा-नेके लिए खड़ा हुआ हूँ, तब एक तटस्थ पुरुषके रूपमें मैं इस बातका इशारा भी नहीं कर सकता हूँ कि कौन सम्प्रदाय पहला है और कौन पीछेका है, और तीथोंकी मालिकी तथा पूजनके हकके झगडेसे 'कौन धर्म अधिक प्राचीन



५ आपसमें फूट काैन कराता है ? लालाजी कहते हैं कि '' नहीं मित्रो, (अपील करनेवाले ) असंभव एकताका लोभ दिखाकर दिगम्बरोंमें अनेकताका प्रयत्न कर रहे हैं-आपसमें फूटका बीज बो रहे हैं। '' इस विषयमें मैं अब क्या कहूँ ? इसका उत्तर तो ठाठाजीको एक बच्चा भी दे देता कि पानीसे आग बुझती है, या सुलगती है ? पर इतना तो मुझे अवश्य कहना चाहिए कि एकताकी हिमायत करनेवाले दिगम्बर भाइयोंके विरुद्ध दूसरे दिगम्बरी भाइयोंको उत्ते-जित करके परस्पर शत्रुता उत्पन्न करनेका काम ठाठाजीने शुरू कर दिया है । इतना ही नहीं किन्तु आपने 'भारतजैनमहामण्डल ' जैसी संस्थाके सुशिक्षित और प्रतिष्ठित सम्योंपर भी इस एकताकी हिमायतके अपराधके बदले निन्दाके वाण छोड़कर कलहका बीज बो दिया है।

### ६ पंच नियत करनेकी सम्मति देनेवाऌे सज्जन ।

' तीथोंके झगड़े मिटाइए ' शीर्षक अपीलमें जिन सज्जनोंके हस्ताक्षर हैं वे दिगम्बर और श्वेता-म्बर दोनों ही सम्प्रदायोंके प्रसिद्ध और प्रतिष्ठित पुरुष हैं। इस कार्यमें रोठपार्टी भी शामिल है और सुशिक्षित-पार्टी भी शामिल है । अपीलमें ऐसी एक भी सही नहीं है जिसने आँखकी शर्मसे या आग्रहसे अपने हृद्यके विरुद्ध सम्मति दी हो। पर इस अपीलके विरुद्ध हमारे लालाजीने जो पेम्फलेट निकाला है उसमें हृद्यसे सहियाँ देनेवाले शायद दो चार सज्जन भी न होंगे। पर, सहियोंमें जिन सेठ सज्जनोंके नाम छपे हैं उन्हें, या उनकी तरफसे सही कर देनेवाले पर धर्मविषयक गहरी समझ न रखनेवाले मुनीम साहबोंको, दोष देनेके लिए मैं तैयार नहीं हूँ। क्योंकि यह सारी ही बाजी अकेले लालाजीकी खेळी हुई है और आपहीने बड़े प्रयत्नसे दवाव

है या सच्चा है ' इस प्रइनका कोई सीधा सम्बन्ध भी तो नहीं है। इसी प्रकार यह कहनेका साहस करना भी-कि जो प्रथम जन्म पाता है वह सचा और जो पीछे.जन्म पाता है वह झूठा-एक प्रकारसे अपनी मूर्षता प्रकट करना ही है। इतना तो मैं कहुँगा कि इति-हासज्ञोंके उपयोगके लिए तारीखोंका पता अवश्य लगाया जाना चाहिए और जगत्के तत्त्वज्ञानकी वद्धिके लिए जुदा जुदा धर्मशास्रोंके सिद्धान्तों-की जाँच-पड़ताल भी अवश्य होनी चाहिए; परन्त 'मैं सचा और तू झूठा ' केवल इसी कदाग्रहकी तुष्टिके लिए जो धार्मिक विवाद और शास्त्रार्थ आदि होते हैं, इस समय हमें उन्हें तिरस्कारकी दृष्टिसे देखना चाहिए और जहाँतक बन सके उन्हें दबा देना चाहिए । जनसमाजमें ाजिसे जो धर्म अच्छा लगे उंसे वह श्रद्धापूर्वक पाले और दूसरे लोग अपनी रुचिके अनुसार ाजेस धर्मको पालते हों उनके प्रति साहिष्णुता रक्खे-माध्यस्थ्य वृत्ति रक्खे, यही सबसे अच्छा मार्ग है । मनुष्य जबसे समाज बना कर रहना सीखा है, तबसे समाजकी रक्षाके लिए उसे इस नीतिका अवलम्बन करना ही पडा है। यदि कोई मनुष्य औरोंके धमोंके प्रति सहिष्णुता नहीं रख सकता है, तो वह समाजके लिए एक मयंकर जन्त है, समाजके हितके लिए उसे सभाजमेंसे दूर कर देना चाहिए। आश्चर्यकी बात तो यह है कि लालाजी जिस धर्मको कोर्ट-के द्वारा सत्य सिद्ध कराना चाहते हैं उसी धर्मको स्वयं इतना भी नहीं जानते हैं जितना एक साधारण विद्यार्थी जानता है। इस पर मी आपका यह हाँसला है ! मालूम नहीं यह लेख आपका ही है या आपकी आडमें किसी दसरे धर्मात्माकी दिखलाई हुई कारीगरी है। १३

Jain Education International



बडा भारी हित या अहित होनेवाला नहीं है। सुलहकी पक्षमें सही देकर ही यदि सब लोग बैठ रहेंगे तो यह काम आगे न बढ संकेगा; और विपक्षमें सही देनेवाले सज्जन यदि भीतरसे सुल-हके पक्षपाती होंगे तो उनसे कुछ सुलहके मिश-नकी हानि नहीं हो सकेगी । उदाहरणके तौर पर इन्दौरके एक प्रतिष्ठित सेठजीने मेरे इस आन्दो-लनके प्रति सहानुभूति प्रकट की थी; परन्तु उन्हींके मुनीमजीसे सेठजीके नामकी सही ठाला-जीने अपने निन्दात्मक पेम्फलेटमें करा ली है। मेरा विश्वास है कि एक दिन ये हमारे विरुद्ध सही-देनेवाळे सज्जन भी जगतको ' शासनप्रेमी ' बना-नेमें हमारे साथ हाथ मिळायँगे और परस्परके वैरविरोधको मुठा देंगे; बल्कि इससे मी आगे बढकर में तो यह भावना भाता हूँ कि अपने खर्चसे इस आन्दोलनको जारी रखनेके अपराधके कारण मेरा गालियोंसे सत्कार <u>क</u>र-नेवाले लालाजी और उनकी प्रेरणासे सही कर-नेवाले तमाम सज्जन एक दिन रागढेषका निः-रोष क्षय करके वीतराग अवस्था प्राप्त करें ।

एक बात और लिसकर में इस लेसको समाप्त करूँगा । लालाजीको, मेरी एकताकी चर्चाको ' कूटनीति ' कहकर और उसमें शामिल होनेवाले प्रासिद्ध दिगम्बर महाशयोंको धर्मशून्य, खाया-खायविचारहीन आदि विशेषण देकर भी सन्तोष नहीं हुआ, इसलिए उन्होंने लगे हाथ मुझपर भी पुष्पवृष्टि कर डाली है और इसे मैं सचमुच ही उनकी 'कुपावृष्टि ' समझता हूँ । यद्यपि जैसा कि लालाजी कहते हैं, मैं तीर्थरक्षामें पाप नहीं बत-लाता हूँ, ( मैं तो तीर्थरक्षाका अच्छेसे अच्छा और थोड़े सर्चवाला मार्ग बतलाता हूँ ) तो मी मुझे इस वातको स्वीकार करनेमें कोई संकोच नहीं है कि मैं किसी मूर्तिकी पूजा नहीं करता ( और पूजनेवालोंको रोकना भी नहीं चाहता )।

आदि डालकर ये सहियाँ कराई हैं । अस्तु । पंच नियत करना या नहीं करना, यह दोनों सम्प्रदायोंकी और खास करके वादी प्रतिवादि-योंकी इच्छा पर निर्भर था, उनसे कोई जबर्दस्ती एकता करनेको नहीं कहता था, एकताके हिमा-यती भी दबाव डालकर नहीं किन्तु नम्र प्रार्थना और समझौतेके मार्गसे ही काम कर रहे थे, इसके सिवाय एकताकी हिमायत दिगम्बर-इवेताम्बर दोनों पक्षके सेठ और बाबुओंकी ओरसे (न कि किसी एक ही सम्प्रदायकी ओरसे ) होती थी, तब यह समझमें नहीं आता कि एक लालाजीको ही इसमें अपने धर्मके ध्वंस होनेका भय क्यों हआ ? जब अभीतक इवेताम्बरोंने ऐसी कोई कार्रवाई नहीं की है तब ठाठाजी जैसे धर्मीन्मत्तोंके लिखे हुए अण्डवण्ड लेख पर दिगम्बर समाजके सेठ सज्जनोंने सही देकर और अपनी शामिलगीरी बतलाकर हमारी समझमें तो श्वेताम्बरोंके सन्मुख अपनी अनुदारता ही प्रकट की है और मानों बतला दिया है कि हम सलहको नहीं कलहको पसन्द करते हैं।भैं श्वेताम्बरसम्प्रदायके प्रसिद्ध सेठोंसे प्रसिद्ध आन्दोलनके प्रति पूरी पूरी सहानुभूति प्रकट की है । इसी प्रकार में दि्गम्बर सम्प्रदायके भी कई सुप्रसिद्ध अगुआ-सेठेंसि मिला हूँ और उन्होंने भी इस आन्दोलनके प्रति प्रसन्नता प्रकट की हैं। इसलिए मुझे विश्वास है कि धीरे धीरे लोकमत तैयार हो जायगा और धर्म तथा देशकी नीवरूप एकताका शभागमन जैनसमाजमें अवश्य होगा ।

लालाजीने हमारी अपील पर सही करने-वाले सज्जनोंपर जिस तरह कटाक्ष किया है, उनके पेम्फलेट पर सही करनेवालें पर वैसा कटाक्ष करनेकी मेरी इच्छा नहीं है; परन्तु यह मैं अवस्य कहूँगा कि पक्ष या विपक्षके लेखोंपर दश पाँच सहियाँ अधिक या कम होनेसे कोई



भारतमें जैनसमाजकी अवस्था ।

( जातिप्रबोधकसे उद्धृत । ) " पाठको ! आगेके पृष्ठकी संख्याओंको जरा ध्यानसे दोखिए । इनसे आपकी अवस्थाका पता लगता है, जातिके ह्रासका कारण मालूम होता है । जैनजातिमें स्त्रियोंकी कुल संख्या ६०४६२९ हैं जिसमें १५३२९७ विधवाओंकी संख्या है। अर्थात् १०० पछि २५ विधवायें हैं और स्त्रियोंकी संख्या पुरुषोंसे ३८९२४ कम है। किसी किसी पुरुषके एकसे अधिक स्त्रियाँ भी हैं। यह बात विवाहित पुरुषों और विवा-स्त्रियोंकी संख्यासे हिता मालूम होती है। २६९६२७ विवाहिता स्नियाँ हैं और २६८९३८ विवाहित पुरुष हैं अर्थात् ६९६ स्नियाँ विवाहित् अधिक हैं। एक तो वैसे ही स्नियोंकी संख्या कम, दूसरे चौथाई विधवायें, तीसरे किसी किसी पुरुषके एकसे अधिक स्त्रियाँ । तब विचार करनेकी बात है कि कितने पुरुषोंको कुँवारा रहना पड़ता है, अर्थात कितने पुरुष सन्तान उत्पन्न करके जातिकी संख्याको नहीं बढा सकते । इन कारणोंसे ही अब तक बराबर जातिका ह्रास होता रहा, वर्तमानमें हो रहा है और आगेको होगा । यह बात अविवाहित स्त्री पुरुषोंकी संख्यासे भी सिद्ध हो जाती है । ३१७१९७ पुरुष अविवाहित हैं और १८१७०५ स्त्रियाँ अविवाहित हैं, अर्थात १३५४९२ पुरुषोंको, अवस्य कुँवारा रहना पड़ेगा। कोई कोई पुरुष कई कई स्रियोंसे विवाह करता है, इसके हिसाबसे कुँवारोंके और भी अधिक रहनेकी सम्भावना है। अतएव यदि जातिकी संख्या बढ़ाना अभीष्ट है तो कुँवारोंकी दुशा सुधारनी चाहिए, समाजमें विधवायें कम हों इसका प्रयत्न करना चाहिए । एक पुरुषको एक पुरुषको एकसे अधिक स्त्रियोंके साथ विवाह करनेसे रोकना चाहिए तथा रंड-वोंको जिनकी इन्द्रियाँ शिथिल हो गई हैं पुन-विंवाह करनेसे मना करना चाहिए। "

परन्तु मेरे दूसरे भाई जिन महावीर भगवानकी मूर्तिं पूजनेमें अपने आत्माका कल्याण समझते हैं, उन्हीं महावीरदेवके समस्त धर्म राज्यकी-समग्र जैनसमाजकी मैंने एक बड़े विस्तारवाली विशाल मूर्ति बना रक्सी है और उसकी सेवा पूजा अर्थात् उस समाज और उस धर्मकी सेवा-राश्रुषा यथाशक्ति यथामति तन-मन-धनसे करना यही मेरी प्यारी मूर्तिपूजा है । दूसरे तमाम मनुष्योंको अपने अपने इष्ट देवकी पूजा करनेका जितना हक है उतना ही मुझे इस विशाल मूर्तिकी पूजा करनेका है। मेरी पूजापद्धति किसीका दिल दुखानेवाली या किसीको हानि पहुँचानेवाली नहीं है, इस लिए दूसरे सज्जनोंको चाहिए कि वे अपनी अपनी पुजा-पद्धतिमें श्रद्धापूर्वक लगे रहें और मेरी पूजा-माध्यस्थ्यभावना-मतसहिष्णुता विधिकी ओर रक्सें। दूसरोंकी दृष्टिमें मेरी पूजाविधि मले ही अच्छी न हो, पर मेरी पूजापात्र मूर्ति इतनी विशाल है कि उसमें दिगम्बर-श्वेताम्बर सबका समावेश हे। जाता हैं, इस लिए मैं तो अपनी सम-झके अनुसार अपनी पूजामें इनको भी पूजाका मान देता हूँ और इनकी सेवामक्तिके लिए शरी-रदव्यादि सामग्री भेट करता हूँ । इसलिए मुझपर इन देवोंको ( श्वेताम्बर-दिगम्बरोंको ) अवक्रपा नहीं करनी चाहिए और यदि कदाचित अवक्रपा हो जाय तो क्या डर है, देव तो मेरे ही हैं। इन्हें मना लेनेकी कला इनके भक्तसे छुपी नहीं रह सकती । लोकमें प्रसिद्ध है कि भक्तके सामने भगवान भी सीधे हो जाते हैं ।

> समग्र जैनसमाजकी मूर्तिका उपासक और अविभक्त जैनसंघका श्रावक,-वाडीलाल मोत्तीलाल शाह ।

|             |                                                                                             |                                 | मारतवषम           | जानय का            | 9777             |                   |                      |                   |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------|--------------------|------------------|-------------------|----------------------|-------------------|
| आयु<br>बर्ष | ुरुष                                                                                        | खी                              | अविवाहित<br>पुरुष | अविवाहित<br>स्त्री | विवाहित<br>पुरुष | विवाहित<br>स्त्री | विधुर                | विधवा             |
|             | )<br>)<br>)                                                                                 | 26126                           | 32256             | 5623               | e<br>5           | 62                | 5                    | 5                 |
|             |                                                                                             | - 5<br>- 5<br>- 5               | <b>2</b> 052      | 5285               | er »             | 62                | 29                   | 5                 |
| × .         |                                                                                             | ~~~~                            |                   | 96235              | 22               | 296               | 36                   | 9 <b>6</b>        |
| n ·         |                                                                                             | 14040                           | 505 Y             | 22226              | 593              | のみさ               | હરૂ                  | ° °               |
| <b>.</b>    | 1445                                                                                        | 51131<br>501670                 | 5 5 X X 5         | 997E6              | 956              | 369               | 24                   | <b>5</b><br>ar    |
| *           |                                                                                             | x > x > c < 0;                  |                   | 26273              | 9058             | ዸዸኯ፞፝፝፝           | 545                  | 259               |
| د ه         | 0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0<br>0 | 5<br>5<br>7<br>5<br>5<br>5      | 63969             | 2222E              | 97 99<br>97      | 36205             | 543                  | <b>9</b> 00<br>00 |
|             | 3987                                                                                        | 28928                           | 2222              | 2092               | 20326            | ちょうちょう            | <u>ตั</u> ด <b>ว</b> | 3000              |
|             | 0662                                                                                        | 60220                           | 26045             | \$\$\$             | કેશ્વરક          | 49663             | 3862                 | 2220              |
| r .         | 7906                                                                                        | 26×95                           | 94254             | 3<br>5<br>5        | よいりいち            | र्ट्र             | ろうりを                 | 99392             |
|             |                                                                                             | 299<br>299<br>299<br>299<br>299 | 505               | 522                | रेश्मे०प्र       | 36906             | 8698                 | 96088             |
| r (         |                                                                                             | 36800                           | 505               | 6.52               | ३२६१९            | 05555             | 9<br>V<br>S          | 93059             |
|             |                                                                                             | ****                            | 200X              | 30%                | २०४०९            | 20126             | <b>३२२</b> ०         | २३२६७             |
| <b>ب</b> ا  | 50771                                                                                       | 997E2                           | 599 C             | 939                | 95600            | 9828              | 4863                 | 52456             |
| <u>د</u> د  |                                                                                             | 22EEE                           | 3039              | 949                | 95049            | 2222              | 5949                 | १४२८३             |
| 5_0         | 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                       | 29966                           | >%•6              | 9 <b>.</b><br>9    | ८६१८             | 2560              | とわった                 | ののよっ              |
| σ.          |                                                                                             |                                 | 2356              | ور<br>ر            | 2963             | ののせい              | 5005                 | 92929             |
|             |                                                                                             |                                 |                   | 7 <b>6</b>         | 3095             | 523               | २५३९                 | र्भेडर            |
| i<br>ā līe  | 4747<br>8033                                                                                | 5255<br>5000                    | 558               | 9<br>5             | 25.60            | 424               | ०१३६                 | のみとつ              |
| 1 15        | 1 3 3 E X 3                                                                                 | 253803                          | 029095            | 400626             | 28535            | 263630            | 26202                | 94226             |

Annual and a state of the second s

.420

•

www.jainelibrary.org