#### श्रीवर्द्धमानाय नमः।

## जैनहितेषा।

अक १-२।

## जनवरी, फरवरी १९१७।

## विषय सूची।

## पहला अंक।

| १ ऐसी मति हो जाय (कविता)                            | · •  | 3           |
|-----------------------------------------------------|------|-------------|
| २ सप्तभङ्गीनय-ले०, लाला कन्नोमल एम.ए                | ••   | 9           |
| ३ विचित्रहयाह ( खण्डकाव्य )-ले०, पं॰ रामचरित उपाध्य | ाय 🖰 | 6           |
| ४ हिन्दी जैनसाहित्यका इतिहास रि.                    | ••   | 90          |
| ५ भाग्यचक (गल्प)-छे०, पं० त्रजनन्दन प्रसाद और       | 3 76 | <u>.</u>    |
| पं॰ रघुनन्दन प्रसाद मिश्र                           | •••  | <b>*</b> ·· |
| ६ काम करनेवाछोंके लिए-ले॰, बाबू दयाचन्द 📉 🥣         |      | **          |
| गोयलीय बी. ए                                        |      | ४५          |
| ७ नवयुवकोंको उपदेश-व्या॰, प्रो० बालकृष्ण एम. ए.     |      | <b>¥</b> ξ  |
| ८ हमारी भक्ति (कविता) – ले॰, पं॰ सुखराम चौबे        | Ŧ.   | 86          |
| दूसरा अंक ।                                         | ंदमा |             |
| १ भद्रबाहु-संहिता।                                  | •••  | <b>۴९</b> , |
| २ मेरठकी जैनपाठशाला और यो सेठीका वक्तव्य            | ŗι   | ७१          |
| ३ स्नान ।                                           |      | ৬४          |
| <b>८ अनुरोध</b> (कविता) ले॰ पं. रामचरित उपाध्याय ।  | •••  | ७६          |
| ५ जैन भारतकी गति।                                   | •••  | 96          |
| ६ पतितोंकी पुकार।                                   | •••  | ७९          |
| ७ पुस्तक परिचय।                                     |      | 60          |
| ८ विविध प्रसंग । कां.जी. केंद्रास्तागर स्विति का    | تخ   | <b>T</b> T  |
| बाजा क्यांचार द्वार का                              |      |             |
| <del>्रा प्रशासीर जैन आराधना के</del>               | K)   |             |

संबईवैभव प्रेसः

#### प्रार्थनायें।

१. जैनहितेषा किसी स्वार्थबुद्धिसे प्रेरित होकर निजी लामके लिए नहीं निकाला जाता है। इसमें जो समय और शक्तिका व्ययं किया जाता है यह केवल अच्छे विचरिके प्रचारके लिए । अतः इसकी उन्नतिमें हमारे प्रत्येक पाठकको सहायता देनी चाहिए।

 जिन महाशयोंको इसका कोई लेखे अच्छा मालूम हो उन्हें चाहिए कि उस लेखको जितने मित्रोंको वे पढ़कर सुना सकें अवश्य सुना दिया करें।

 यदि कोई लेख अच्छा न मालूम हो अथवा विरुद्ध मालूम हो तो केवल उसीके, कारण लेखक या सम्पादकसे द्वेष भाव न थारण करनेके लिए सवि-नय निवेदन है।

४. लेख भेजनेके लिए सभी सम्प्रदायके लेखकींकी आमंत्रण है। —सम्पादक।

#### नियमावली ।

 वार्षिक मूल्य उपहारसिंहत ३) तीन रुपया पेशगी है। वी. पी. तीन रुपया एक आनेका भेजा जाता है।

२. उपहारके बिना भी तीन रुपया मूल्य है।

 प्राहक वर्षके आरंभसे किये जाते हैं और बीचसे अर्थात् ७ वें अंकसे । बीचसे प्राहक होनेवाळोंका उपहार नहीं दिया जाता । आधे वर्षका मृत्य १।)

४. प्रत्येक अंकका मूल्य पाँच आने है ।

५. सब तरहका पत्रव्यवहार इस पतेसे करना चाहिए। मैनेजर — जैनसन्दे अकर कार्यालय.

हीराबाग मा० गिरगांव-**बंबई** ।

श्रीभगवान् वर्धमान (महाहीर) स्वामीजी महाराज का जीवन बरित्र ।

लेखक — उपाध्याय व ारामजी महाराजके शिष्य स्वर्गवासी जैन मुनि पं. ज्ञानचन्द्रजी महाराज।

प्रत्येक जैनीको लागत दाम पर दिया जावेगा। इस जीवन चरित्रमें जन्मसे अन्ततक सूत्रोंके प्रमाणों सिंहत सर्व विषयोंका विस्तार सिंहत वर्णन किया गया है। यह पुस्तक बम्बईके सुप्रसिद्ध निर्णयसागर छापखानेमें बहुत उत्तम विलायती काग्जपर सुन्दर मोटे अक्षरोंमें छप रही है। कागजकी तेजीके कारण प्रति बहुत थोड़ी छपी हैं जो माई प्रथम प्राहक होंगे उन्हींको दिया जावेगा के लिखे पतेपर नाम दर्ज कराना चाहिथे।

लाला मेहरचन्द्र लक्ष्मणदास जैन सेद मिट्टा बाजार लुहौर भारतविख्यात ! हजारों पंशसापत्र प्राप्त ! अस्सी प्रकारके बात रोगोंकी एकमात्र शौषधि

महानारायण तैल।

हमारा महानारायण तैल सब प्रकारकी गयु-की पीड़ा, पक्षाघात, (लकवा, फालिज) ।ित्रया सुन्नवात, कंपवात, हाथ पांव आदि अगोंका जकड़ जाना, कमर और पीठकी भयानक ीड़ा, पुरानीसे पुरानी सूजन, चोट, हड्डी या र का दबजाना, पिचजाना या टेड़ी तिरछी होजना आर सब प्रकारकी अंगोंकी दुर्बलता आरिमें बहुत बार उपयोगी साबित होचुका है।

मुल्य २० तोलेकी शीशीका दो रूपया

डा० म०॥) आना ।

## **ॐ वैद्य** ॐ

सर्वोपयोगी मासिक पत्र।

यह पत्र प्रतिमास प्रत्येक घरमें उपस्थित होकर एक वैद्य या डाक्टरका काम करता है। इसमें स्वाध्य-रक्षाके सुलभ उपाय, आरोग्य शास्त्रके निषम, प्राचीन और अर्वाचीन वैद्यकके सिद्धान्त, भारतीय वनौषधियोंका अन्वेषण, स्त्री और बालकोंके विटन रोगोंका इलाज आदि अच्छे र लेख प्रकाशित होते हैं। इसकी वार्षिक फीस केवल १) रु. मात्र है।

नम्रना मुक्त मंगाकर देखिये। पता—वैद्य शङ्करलाल हरिशङ्कर आयुर्वेदोद्धारक—औषधालय, मुरादाब्ब्द। एक बार जहुर आजमाइए।

#### शिराजन वाम।

शरिके हर तरहें दर्द जैसे सिरदर्द, जोहोंका दर्द, संधिवायु, हाथ पर आदिमें मोच आजँना, आदिके लिए यह बहुत ही आश्चर्यजनक और राम-वाण उपाय है। कोई भी दर्द हो, उस पर यह अपना असर करता है। कीमत एक डब्बीका छह आना है

दाद, फुन्सी, फोड़ा, खुजलो आदिकी आह<sup>वर्य</sup> जनक दवाका मुल्य एक डिब्बीका चार आना।

सब जगह एजेंटोंकी जरूरत है। हर कोई चीज मँगाना चाहो तो लिखो—

मेसर्स जोली सीन्ड्रेला ए॰ड कं० जनरल केमिस्ट एण्ड कमिशन एजेंट प्रिंसेस स्ट्रीट. बम्बई नं० २ एजेण्ड—मेसर्स टी. आर. चन्द्रावाला एण्ड कं० बम्बई नं० २। हितं मनोहारि च दुलम् वच्ः।



न हो पक्षपाती बतावे सुमार्ग, डरे ना किसीसे कहे सत्यवाणी। बने है क्रिक्केसे अले आशयोंसे, सभी जैनियोंका हितैषी हितैषी॥

## ऐसी मिति हो जाय।

(सोहनी।) दयामय, ऐसी माति हो जाय। चिजगतकी कल्याण-कामना. दिन दिन बढती जाय ॥ १ ॥ औरोंके सुखको सुख समझूँ, सुखका कहँ उपाय। अपने दुख सब सहूँ किन्तु, परदुख नहिं देखा जाय ॥ २ ॥ अधम अज्ञ अस्ट्रय अधर्मी, दुखी और असहाय। सबके अवगाहनहित मम उर सरसरि सम वन जाय॥३॥ भूला भटका उलटी मतिका, जो है जनसमुदाय । उसे सुझाऊँ सच्चा सत्पथ. निज सर्वस्व छगाय ॥ ४ ॥ सत्य धर्म हो, सत्य कर्म हो, सत्य ध्येय बन जाय। सत्यान्वेषणमें ही 'प्रेमी', जीवन यह लग जाय ॥ ५ ॥

## सप्तमंगी नय।

के.-लाला कन्नोमल एम. ए., सेशनजज, धौलपुर
शुह्र जैनशास्त्रोंका बढ़ा प्रसिद्ध और गौरवशाली नय है। जैनशास्त्रज्ञ इसीके द्वारा
समस्त संसारकी चेतन और अचेतन वस्तुओंका
निर्णय करते हैं। जैनधर्मके नवतत्त्वोंका अर्थात
जीव-अजीव-पाप-पुण्य-आस्रव-बन्ध-संवरनिर्जरा और मोक्षका अधिगम (ज्ञान), प्रमाण
और नय द्वारा होता है। जिससे तत्त्वोंका सम्पूर्ण
रूपसे ज्ञान हो, वह प्रमाणात्मक अधिगम है और
जिसके द्वारा इनके केवल एक देशका ज्ञान हो,
वह नयात्मक अधिगम है। ये दोनों मेद सप्तमङ्गीनयमें विधि और निषेधकी प्रधानतासे होते
हैं। इस लिए यह 'नयप्रमाणसप्तमङ्गी' और
'नयसप्तमङ्गी' दोनों कहलाता है।

सप्तभङ्गी नयका अर्थ ऐसा नय है जिसमें सात भङ्ग (वाक्य) हों, अर्थीते "सप्तानां भङ्गानां वाक्यानां समाहारः समूहः सप्तभङ्गी"। एक वस्तुमें अनेक धर्म रहते हैं। वे एक दूसरेके विरुद्ध नहीं होते हैं। इन अविरुद्ध नाना धर्मोका निश्चयज्ञान सप्तभङ्गीनयके सात वाक्यों द्वारा ही होता है। अतएव सप्तभङ्गी वह नय है जो सात वाक्यों द्वारा किसी वस्तुके परस्पर अविरुद्ध अनेक धर्मोंका निश्चय ज्ञान उत्पन्न करे। यदि कोई कहे कि इस नयके सप्त वाक्य ही क्यों हैं,अधिक वा न्यून क्यों नहीं, तो उत्तर यह है कि जिज्ञासुको किसी वस्तुके निश्चय करनेमें सात संश्योंसे अधिक नहीं हो सकते हैं। इस छिए यह नय उन सब संश्योंका निवारक है। जैनशास्त्रोंके प्रसिद्ध अनेकान्तवादका आधार इसी नय पर है। इसके समझे बिना अनेकान्तवादके महत्त्वका पूर्ण ज्ञान नहीं हो सकता है।

इस नयके सात भङ्ग ( वाक्य ) ये हैं:— १—स्यादस्ति घटः—शायद घट है। २-स्यादास्ति घटः—शायद घट नहीं है। ३-स्यादास्ति नास्ति च घटः—शायद घट है और नहीं भी है।

४—स्यादवक्तव्यो घटः—शायद घट अवक्तव्य है, अर्थात् ऐसा है जिसके विषयमें कुछ कह ही नहीं सकते हैं।

५-स्यादास्ति चावक्तव्यश्च घटः--शायद् घट है और अवक्तव्य भी है।

६-स्यासास्ति चावक्तव्यश्च घटः--शायद घट नहीं है और अवक्तव्य भी है।

७-स्यादस्ति नास्ति चावक्तव्यश्च घटः-शायद् घट है, नहीं भी है और अवकव्य भी है।

इनमेंसे प्रत्येक भङ्गका सविस्तार विवरण करनेके पहले यह अत्यावश्यक है कि इनके सम-झनेमें जिन जिन बातोंकी आवश्यकता है उनका भी थोड़ा हाल दे दिया जाय। वे बातें ये हैं:—

१-इन भङ्गोंमें 'स्यात' शब्द जो आया है उस-का अर्थ।

२-इन भङ्गोंमें 'अस्ति " सब्द जो आया है और जिससे वस्तुमें धर्मोंकी स्थिति बताई है उसका गूढ़ाशय, अर्थात् यह कि वस्तुमें धर्मोंकी स्थिति किस प्रकार होती है।

३—इन भङ्गोंमें जो घट वस्तु दी है उसके रूप क्या हैं। उसका निजरूप क्या है और परक्षप क्या है। द्रव्यरूप क्या है और पर्य्यायरूप क्या है। इनका खुलासा यह है:—

१—'स्यात' शब्द अनेकान्तरूप अर्थबोधक है। इसके प्रयोग करनेसे यह अभिप्राय है कि वाक्यमें निश्चयरूपी एक अर्थ ही नहीं समझा जाय, बल्कि उसमें जो दूसरे अंश मिले हुए हैं उनकी तरफ भी दृष्टि पढ़े।

२- अस्ति ' शब्दसे वस्तुमें धर्मीकी स्थिति सूचित होती है । यह स्थिति अमेदस्य आठ प्रकारसे होसकती है, अर्थात् १ काल, २ आत्म-रूप, ३ अर्थ, ४ सम्बन्ध, अय्यकार, ६ गुणि-देश, ७ संस्रो और शब्द ।

इनसे कैसे स्थिति होती है इसका थोड़ासा विवरण नीचे लिखते हैं:—

#### १ काल।

घटमें जिस कालमें 'अस्तित्वधर्म ' है उसी कालमें उसमें 'पट-नास्तित्व ' अथवा ' अवक-व्यत्वादि ' भी धर्म हैं । इसलिए घटमें इन सब अस्तियोंकी एक समय ही स्थिति है, अर्थात् कालद्वारा अमेद स्थिति है । दूसरे शब्दोंमें कालिक सम्बन्धसे सब धर्म अभिन्न हैं, क्योंकि समानकालमें ही सब धर्म विद्यमान हैं।

#### २ आत्मरूप।

जैसे घट अस्तित्वका स्वरूप है वैसे ही वह और धर्मोंका भी स्वरूप है, अर्थात् अस्तित्व ही एक गुण नहीं उसमें और गुण भी हैं । धर्म जिस स्वरूपसे वस्तुमें रहते हैं वही उनका निजका रूप अथवा आत्मरूप है। इस प्रकार एक घटरूप अधिकरणमें आत्मस्वरूपसे सब धर्म रहते हैं, इसलिए आत्मस्वरूपके कारण सब धर्मोंकी अमेदवृत्ति (स्थिति) हुई।

#### ३ अर्थ ।

जो इटम्प द्रव्य पदार्थके अस्तित्वधर्मका आधार हे वही घट द्रव्य अन्य धर्मोका भी आधार हे । इस प्रकार एक आधारमें अर्थात एक ही पदा-र्थमें सब धर्मोकी स्थिति अर्थसे अमेदवृत्ति है ।

#### ४ सम्बन्ध ।

जा 'शायद्' सम्बन्ध अभेद्रुहर अस्तित्वका घटके साथ है वहीं 'शायद्' सम्बन्ध हर आदि अन्य सब धर्मीका भी घटके साथ है। यह सम्बन्धकी अभेदब्रिन हैं!

#### ७ उपकार !

जो अपने स्वरूपमय वस्तुको करना उपकार, अस्तित्वका घटके साथ है वही अपना वैशिष्ट्य सम्पादन उपकार अन्य धर्मीका भी है। यह उप-कारमे अमेदवृति है।

#### ६ गुणिदेश।

घटकं जिस देशमें अपने स्तप ( अपेक्षा ) से अस्तित्व धर्म हैं, उसी देशमें अन्यकी अपेक्षासे नास्तित्व आदि सम्पूर्ण धर्म भी हैं, इसलिए देश-स्व भी नहीं है।

#### *ः* संसर्ग ।

जिसप्रकार एक वस्तुत्व स्वरूपसे अस्तित्वका इटमें संसर्ग हैं, वेसे ही एक वस्तुत्व रूपसे अन्य सब धर्मोका भी संसर्ग हैं, इसलिए संसर्गसे अभेद-इति हुई।

#### ८ शब्द ।

जो 'अस्ति ' इाटर अस्तित्वधमेस्यरूप घट आदि वस्तुका भी वाचक है उसी वाच्यत्वरूप शब्दसे सब धमींकी घट आदि पदार्थोंमें अमेद-शृति है। इस प्रकार सब धमींकी अमेदरूपसें घटमें स्थिति रहती है। इस रीतिसे द्व्यार्थिक नयकी प्रधानतासे वस्तुमें सब धर्मोंकी अमेदरूप पसे स्थिति रहती है और पर्यायार्थिक नयकी

प्रधानतासे यह स्थिति अभेदोपचारके रूपसे रहती है। इन दोनोंके द्वारा अनेकान्तवादकी मूचना होती है।

३—जैसे वस्तुमें धर्मोकी स्थिति आठ प्रकारसे रहती हैं, वेसे ही किसी वस्तुका निजरूप चार प्रकारसे होता हैं। वे चार प्रकार ये हैं—नाम-स्थापना—इव्य और भाव। जैसे, मृत्तिकासे कितनी ही वस्तुयें बनी हैं परन्तु घट नाम एकका ही है। घट जिस स्थानमें रक्सा है वह उसका क्षेत्र हैं, जैसे घट एक पत्थर पर रक्सा है, तो पत्थर उसका क्षेत्र हैं। इसरा पत्थर अथवा तस्ता जहाँ वह नहीं रक्सा है वह उसका 'परक्षेत्र दें। यह स्थापना है। घटमें मृत्तिका इव्य है, सुवर्ण इव्य नहीं है। यह इव्य है। घट जिसकालमें है वह उसका भाव है। यह वर्तमानकाल ही हो सकता है, भूत अथवा नविध्यत् काल नहीं।

सारांश यह है कि वस्तुका निजरूप जान-नेके लिए उसे इन चार वातोंसे देखना चाहिए, अर्थात् उस वस्तुका नाम, उसकी स्थापना ( क्षेत्र ), उसका द्रव्य और उसका भाव अर्थात् काल ।

उदाहरण — घटका नाम घट है, कूँडी— नाँदी आदिका नहीं। ये उसके परिणाम हैं। घटकी स्थापना वहीं क्षेत्र हैं जहाँ वह धरा है, दूसरा क्षेत्र नहीं। घटका द्रव्य मृतिका है, सुवर्ण नहीं। घटका काल वर्तमान है, भूत भवि-ध्यत् नहीं। घटकी मृत्तिकादि उसका द्रव्यक्तप अर्थात् निजक्षप है और मृत्तिकासे जो सैकड़ों चीजं बनती हैं जैसे कूँडी—मटकना—नाँदी आदि ये उसके पर्यायक्तप हैं। प्रत्येक वाक्यका स्पष्ट विवरण इस प्रकार हैं:—

१-शायर घट है। इसका यह अर्थ है कि घट अपने निजरूपसे हैं, अर्थात् नाम, स्थापना (क्षेत्र) दृष्य और भाव (काल) से हैं। टेट्टी गर्दन रूपसे घटका नाम है। इसकी द्रव्य मृतिका है।
'इसका क्षेत्र वह स्थान है जहाँ वह घरा है और
इसका काल वह समय है जिसमें वह वर्तमान
है। इन चीजोंके देखते घट है। 'शायद ' इस
लिए कहा कि कोई यह न समझे कि घटमें केवल
ये ही चीजें हैं जो प्रधानतासे बताई हैं और कुछ
नहीं है। यह अनेकान्तार्थवाचक है। इस
वाक्यमें सत्ता प्रधान है।

२-शायद घट नहीं है। इसका यह अर्थ है कि घट परनाम, पररूप, परद्रव्य, परक्षेत्र (स्थापना) और परकाल ( भाव ) में नहीं है। अपना रूप 'तो टेढी गर्दन थी, लेकिन इस रूपसे अलग जो क्रप हैं जैसे चपटा लंबा आदि, वह इसमें नहीं है। जैसे पट वृक्षादिका रूप । अपनी द्रव्यता म्रतिका है, लेकिन परद्रव्य सुवर्ण लोहा पत्थर सूत, ये नहीं हैं । अपना क्षेत्र तो वह स्थान था जहाँ वह रक्खा था यानी पटा या पत्थर, दूसरा स्थान पृथिवी छत आदि । अपना काल तो वर्तमान था दूसरा काल भूत या भवि-ब्यत् काल है। इसमें असत्ता प्रधान है। परन्तु कोई यह न समझे कि इसमें घटका निषेध है। नहीं कहनेसे घटका अस्तित्व बिल-कुल चला नहीं गया, बालिक गौण हो गया और परस्वरूपकी प्रधानता हो गई। यह वाक्य पहले वाक्यका निषेधरूपसे विरुद्ध नहीं है, बल्कि असत्ता इसमें प्रधान है और सत्ता गौण।

३-शायद घट है और नहीं भी है। पहले घटके निजरूपकी सत्ता प्रधान होनेसे उसका हो-ना बताया है और फिर घटके परस्वरूपकी असत्ता प्रधान होनेसे उसका नहीं होना बताया है। जब घटके निजरूपकी तरफ देखों तो वह है और उसके पररूपकी तरफ देखों तो नहीं है।

४-शायद घट अवक्तव्य है। अर्थात् ऐसा है जिसके विषयमें कुछ कह नहीं सकते हैं। एक

ही समयमें घटके निजरूपकी सत्ता और उसके पर रूपकी असत्ता प्रधान करनेसे वह अवक्तव्य हो जाता है। ऐसी वस्तु जो एक ही समयमें अपने निजरूप और पररूपकी प्रधानता रस्तती है वह सिवा अवक्तव्यके और क्या हो सकती है?

५-शायद घट है और अवक्तव्य भी है। द्रव्यक्तपसे तो घट है, न्होकिन उसका द्रव्य और पर्व्यायक्तप एक कालमें ही प्रधानभूत नहीं है। सत्तासाहत अंवक्तव्यताकी प्रधानता है। घटके द्रव्य अर्थात मृतिका कपको देखें तो घट है, परन्तु द्रव्य (मृतिका) और उसके परिवर्तनशील कप दोनोंको एक समयमें ही देखें तो वह अवक्तव्य है।

६-शायद घट नहीं है और अवक्तव्य भी है। घट अपने पर्व्यायरूपकी अपेक्षासे नहीं है, क्योंकि वे रूप क्षणक्षणमें बदलते रहते हैं, लेकिन प्रधानमूत द्रव्य पर्व्याय उभयकी अपेक्षासे वह अवक्तव्यत्वका आधार है। इसमें असत्तारहित अवक्तव्यत्वकी प्रधानता है।

७-शायद घट है, नहीं भी है और अवक्तव्य भी है। द्रव्य पर्य्याय अलग अलगकी अपेक्षासे सत्ता असता सहित मिलित तथा साथ ही योजित द्रव्य पर्य्यायकी अपेक्षासे अवक्तव्यत्वका आश्रय घट है। मृत्तिकाकी दृष्टिसे 'हैं,' उसके क्षणक्षणमें रूप बदलते हैं इस पर्य्यायदृष्टिसे 'नहीं' है। इन दोनोंको एक साथ देखों तो 'अवक्तव्य' है।

इस सबका अभिप्राय यह है कि जब किसी वस्तुका निर्णय करना है तो उसे केवल एक दृष्टिसे ही देसकर व्यवस्था नहीं देनी चाहिए। प्रत्येक वस्तुमें अनेक धर्म होते हैं। इन सभी धर्मोंको देसना चाहिए। जैनशास्त्रका मत है कि प्रत्येक वस्तु सात दृष्टियोंसे देसी जा सकती है। इनमेंसे हरएक दृष्टि सत्य है; परन्तु पूरा ज्ञान तभी हो सकता है जब ये सातों दृष्टियाँ मिलाई जायँ। इस प्रकार किसी वस्तुके विषयमें

व्यवस्था देना जैनशास्त्रका अद्भुत गंभीर गवे-षणापूर्ण और विरुक्षण ।सिद्धान्त है ।

जिस तरह प्रत्येक वस्तुमें 'अस्ति ' लगा कर वाक्य बनाते हैं, उसी तरह नित्य अनित्य एक अनेक शब्द भी लगाते हैं। सप्तमंगीका निरूपण नित्यत्व अनित्यत्व एकत्व और अनेकत्व आदि धर्मोंसे भी करना चाहिए। जैसे शायद घट नित्य है (द्रव्यरूपसे), शायद अनित्य है (पर्ट्यायरूपसे), इसी तरह एकत्व और अनेकत्व रूपसे शायद घट एक है शायद घट अनेक है। द्रव्यरूपसे तो एक है क्योंकि मृत्तिकारूप द्रव्य एक है और सामान्य है और पर्ट्याय रूपसे अनेक है, क्योंकि रस गंध आदि अनेक पर्ट्यायरूप है।

#### एकान्त और अनेकान्त।

एकान्त दो प्रकारका है अर्थात् सम्यक् और मिथ्या । इसी तरह अनेकान्त भी दो प्रकारका है। एक पदार्थमें अनेक धर्म होते हैं। इनमेंसे किसी एक धर्मको प्रधान कर कहा जाय और दूसरे धर्मोंका निषेध नहीं किया जाय तो सम्यक् एकान्त है। यदि किसी एक धर्मका निश्चय कर उस पदार्थके और सब धर्मोंका निषेध किया जाय तो वह मिथ्या एकान्त है।

प्रत्यक्ष अनुमान और आगम प्रमाणोंसे अवि-रुद्ध एक वस्तुमें अनेक धर्मोंका निरूपण करना सम्यक् अनेकान्त है। प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे विरुद्ध एक वस्तुमें अनेक धर्मोंकी कल्पना करना मिथ्या अनेकान्त है। सम्यक् एकान्त तो नय है और मिथ्या एकान्त नयाभास है। ऐसे ही सम्यक् अनेकान्त तो प्रमाण है और मिथ्या अनेकान्त प्रमाणाभास है। जैनशास्त्र सम्यक् एकान्त और सम्यक् अनेकान्तको मानता है और मिथ्या एकान्त और मिथ्या अनेकान्तको नहीं। सप्त-भाद्गिन्यमें सम्यक् एकान्त और सम्यक् अनेका-न्त दोनों मिले हैं। इसका पहला वाक्य एका- न्तकी अपेक्षासे है। दूसरा अनेकान्तकी अपेक्षासे, तीसरा दोनोंकी अपेक्षासे—चौथा एकान्त और अनेकान्तकी एक कालमें योजनाकी अपेक्षासे, पाँचवाँ एकान्त और उमयवादकी एक कालमें योजनाकी अपेक्षासे । छटा अनेकान्त और उमयवादकी एक कालकी योजनाकी अपेक्षासे और सातवाँ एकान्त और अनेकान्त और उमय-वादकी एक कालमें योजनाकी अपेक्षासे ह ।

यह नय केवल अनेकान्त अनेकान्त ही नहीं है, बल्कि एकान्त भी इसमें मिला है। यदि एकान्त-का अभाव हो तो एकान्तके समूहभूत अनेकान्तका भी अभाव हो जाय। जैसे शासाओंका अभाव हो जाय तो शासासमूहभूत वृक्षका भी अभाव हो जायगा। इस नयमें मूलभूत मङ्ग पहलेके दो वाक्य 'अस्ति ' और ' नास्ति ' हैं। आगेके ३ से ७ तक वाक्य इनहीकी योजनासे होते हैं।

जैनमतके सिवा और मतवाले किसी न किसी तत्त्वको प्रधान मानकर केवल एकान्तवादी ही हैं। अतः उनका पक्ष कमजोर हो जाता है। जैनमत सम्यक् 'एकान्तको लिये हुए सम्यक् अनेकान्तवादी है। इसलिए इसका पक्ष बड़ा बलिष्ठ और सर्वव्यापक है। केवल एकान्तवाद माननेसे जो दोष आते हैं उन्हें कुछ दूसरे शास्त्रोंके सिद्धान्तसे दिसाते हैं।

१ सांख्य शास्त्र तत्त्वको द्रव्य ही मानता है, उसकी पर्य्याय नहीं, इसलिए उसकी दृष्टिसे इस नयका एक ही मंग सत्य है। परन्तु पर्य्याय मी अनुभवसिद्ध है, इसलिए यह मत ठीक नहीं।

२ पर्याय ही तत्त्व है। हर एक पदार्थ क्षण क्षणमें बदलता रहता है, इसलिए क्षणिक पर्याय ही तत्त्व है, कोई मुख्य द्वय तत्त्व नहीं है। यह बौद्ध मानते हैं। इनकी दृष्टिसे दूसराही मंग ठीक है। परन्तु घटादि पर्यायोंमें मृत्तिकारूप द्वय और कटक कुण्डल आदिमें सुवर्ण दृव्य भी अनुभव-सिद्ध है। इसलिए इनका मत भी ठीक नहीं के

३ जो यह कहते हैं कि वस्तु सर्वथा अव-कव्य रूप ही है। उनमें निजवचनका विरोध है। क्योंकि अवक्तव्य इस शब्दसे वे वस्तुको कहते हैं तो सर्वथा अवक्तव्यता कहाँ रही? जैसे कोई कहे कि मैं सदा मीन व्रत धारण करता हूँ यदिसदा मीन है तो 'मैं मीन हूँ ' यह वाक्य कैसे कहा?

इस लिए केवल तीसरा मंग भी ठीक नहीं है। इसी तरह और और मत भी समझो। अब अनेकान्त वादमें जो शंकायें दूसरे मतावलम्बी विदानोंने उठाई हैं, उनका निवारण लिसते हैं।

किसीने कहा है कि अनेकान्तवाद छलमात्र है, पर यह बात नहीं है । अनेकान्तवाद छल मात्र इसलिए नहीं है कि छलयोजनामें एक ही शब्दके दो अर्थ होते हैं। जैसे "नवकम्बलोऽयं देवदत्तः" यहाँ नवके दो अर्थ हैं -१ नया और २ नौ, अर्थात देवदत्तके पास नया कम्बल है और देवदत्तके पास नौ कम्बल हैं। यह बात अनेकान्त-वादमें नहीं है। एक पदार्थको एक दृष्टिसे देखनेसे उसका होना बताना और दूसरी दृष्टिसे देखनेसे उसका नहीं होना बताना, एक शब्दके दो अर्थ नहीं हुए। इस लिए यह छल नहीं हुआ।

अनेकान्तवाद संशयका हेतु भी नहीं हैं।
संशय होनेमें सामान्य अंशका प्रत्यक्ष, विशेष
अंशका अप्रत्यक्ष, और विशेषकी स्मृति होना आ
वश्यक है। जैसे कुछ प्रकाश और कुछ अन्धकार
होनेके समय मनुष्यके समान स्थित संभको देखकर, लेकिन उसके और विशेष अंशोंको नहीं
देखकर (जैसे उसमें पक्षियोंके घांसंले अथवा
मनुष्यके हाथ पैर वस्त्र शिखा आदि) और मनुष्यके
और अंशोंको याद कर उसमें मनुष्यका
प्रम करना। परन्तु यह बात अनेकान्तवादमें
नहीं है। क्योंकि स्वरूपपरक्षपविशेषोंकी उपलब्धि प्रत्येक पदार्थमें है। इस लिए विशेषकी
उपलब्धिसे अनेकान्तवाद संशयका हेतु नहीं

है। अनेकान्तवादमें आठ विरोध दोष भी नहीं हैं। वे आठ दोष ये हैं-१ विरोध, २ वैयधिक-रण्य, ३ अनवस्था, ४ संकर, ५ व्यतिकर, ६ संशय, ७ अप्रतिपत्ति और ८ अभाव।

शंका १-अस्ति नास्ति एक पदार्थमें विरोध दोष है।

उत्तर-विरोधका साधक अभाव है। जैसे एक वस्तुमें घटत्व और पटत्व, दोनों विरोधी हैं, परन्तु द्रव्यको छोड़ दिया जाय और केवल उस वस्तुके रूप ही देखे जायँ तो इन रूपोंमें विरोध नहीं है। द्रव्यकी दृष्टिसे वस्तुकी सत्ता है, परन्तु रूपोंमें विरोध है। इस तरह एक वस्तुमें भाव अभाव दोनों हो सकते हैं। निजरूपसे भाव और पररूपसे अभाव।

शंका २-अस्ति नास्तिका एक पदार्थमें होना एक अधिकरणमें होना है। इस छिए यह दोष हैं। दो अधिकरण होने चाहिए थे।

उत्तर-एक वृक्ष अधिकरणमें चल और अचल दोनों धर्म हैं। एक वस्तुमें रक्त इयाम पीला कई रंग हो सकते हैं। इसी प्रकार अने-कान्तवाद है।

३ रांका - जो अपमाणिक पदार्थों की परंपरासे कल्पना है उस कल्पनाके विश्रामके अभावको ही अनवस्था कहते हैं । अस्ति एक रूपसे हैं नास्ति पररूपसे हैं । दोनों एकरूपसे होने चाहिए, नहीं तो यह दोष आता है।

उत्तर-अनेकधर्मस्वरूप वस्तु पहले ही सिद्ध् हो चुकी हैं। फिर कहनेकी आवश्यकता नहीं। यहाँ अप्रमाणिक पदार्थोंकी परंपराकी कल्पनाका सर्वथा अभाव हैं।

४ शंका-एक कालमें ही एक वस्तुमें सब धर्मोंकी न्याप्ति संकर दोष हैं, और वह इसमें है।

उत्तर-अनुभविसद्ध पदार्थ सिद्ध होनेपर किसी भी दोषका अवकाश नहीं है। जब पदार्थ-की सिद्धि अनुभवसे विरुद्ध होती है वह तंभी इस दोषका विषय होता है। ५ शंका-पर्स्पर विषयगमनको व्यतिकर कहते हैं। जैसे जिस रूपसे सत्त्व है उस रूपसे असत्त्व मी रहेगा न कि सत्त्व, और जिस रूपसे असत्त्व है उसी रूपसे सत्त्व रहेगा न कि असत्त्व, इसिलिए व्यतिकर दोष है।

उत्तर-स्वरूपसे सत्त्व और पररूपसे असत्त्व अनुभवसिद्ध होनेसे संकर तथा व्यतिकर दोष नहीं है।

शंका ६-एक ही वस्तु सत्त्व असत्त्व उभय रूप होनेसे यह निश्चय करना अशक्य है कि यह क्या है। इस लिए संशय है।

उत्तर-संशयका निवारण पहले ही कर आये हैं।

शंका ७-संशय होनेसे बोधका अभाव है, इसलिए अप्रतिपत्ति दोष है।

उत्तर-जब संशय नहीं है तो वस्तुके बोध-का अभाव कैसा ? इस लिए अप्रतिपात्त दोष नहीं है।

शंका ८-अप्रतिपत्ति होनेसे सत्त्व असत्त्व स्वरूप वस्तुका ही अभाव भान होता है, इस लिए अभाव दोष है।

उत्तर-जब अप्रतिपत्ति दोष ही नहीं है तो अभाव कैसा। क्यों कि अप्रतिपत्ति होनेसे ही सत्त्व असत्त्व स्वरूप वस्तुका अभाव मान होता है।

अब यह दिसाते हैं कि दूसरे शास्त्रोंके भी मत वास्तवमें अनेकान्तवाद ही हैं, एकान्तवाद नहीं, जैसा कि वे मानते हैं।

साङ्गर्य

सत्व-रजस्-तमोगुणोंकी साम्यावस्थाको प्र-भान (प्रकृति ) कहते हैं । लाघव-शोष-ताप वाराण भिन्न भिन्न स्वभाववाले अनेक स्वरूप पदा-चैंका एक प्रधान स्वरूप स्वीकार करनेहींसे एक अनेक स्वरूप पदार्थ स्वीकृत हो चुका । एक पदार्थ है (क्युति), लेकिन स्वरूप उसके अने- क हैं। तीनों गुणोंका समूह ही प्रधान है, तथापि एक वस्तु अनेकात्मक स्वीकार करना अस-ण्डित है।

#### नैयायिक

द्रव्यादि पदार्थोंको सामान्य विशेषरूप स्वीकार करते हैं। अनेकमें एक व्यापक नियम होनेसे सामान्य और जो अन्य पदार्थोंसे एकको पृथक् करे वह विशेष है। जैसे गुण द्रव्य नहीं है, कमें द्रव्य नहीं है। एकहीको सामान्य विशेष माना है। ऐसे ही गुणत्व कमत्व भी सामान्य विशेष रूप हैं।

#### बौद्ध

मेचक मणिके ज्ञानको एक और अनेक मानते हैं। पाँच रंगस्प रत्नको मेचक कहते हैं। इसका ज्ञान एक प्रतिभासस्प नहीं है। एक ज्ञान भी नहीं है और अनेक भी नहीं बल्कि एक पदार्थके नानाधर्म हैं जिनसे अनेकान्त और एकान्त दोनों मिलवाँ (मिश्र) ज्ञान होता है।

चार्वाकादि।

पृथिवी जल तेज वायु चार तत्त्वोंसे चैतन्य-बना मानते हैं। जैसे कोद्रव आदिसे मादक शाकि। उनका सिद्धान्त है कि पृथिवी आदि अनेक स्वरूप एक ही चैतन्य है। इसालिए यह भी-एकान्त अनेकान्तवाद हुआ।

#### मीमांसक

प्रमाता प्रमिति प्रमेयाकार एक ही ज्ञान होता है। घटको मैं जानता हूँ—इसमें अनेकपदार्थ-विषयतासहित एक ही ज्ञान स्वीकार किया है। यह भी अनेकान्तवाद ही हुआ।

इस छोटेसे लेखमें इस गम्भीर नयका विवरण करेनेकी चेष्टा की है; परन्तु यह विषय तो स्पष्टतासे एक बृहदाकार पुस्तकमें ही वर्णन हो सकता है। इसलिए यदि यह लेख स्पष्ट नहीं है तो पाठक क्षमा करें। विषय बहुत गम्भीर है।

## विचित्र ब्याह । ( लण्ड काव्य । )

्रेश्राम्बरितं उपाध्याय । )

प्रथम सर्ग।

अति सुशील बे-नाम नगरमें रामदेव रहते थे. निर्धन होनेके कारण वे विविध दुःख सहते थे। धर्मभीर थे, कर्मवीर थे किसी भाँति श्रम करके. हाथ दबाकर काम चलाते थे वे अपने घरके ॥ ९ ॥ उनकी स्त्रीका नाम सुशीला था, वह पतिवता थी, रामदेवकी छाया सी वह निशदिन अनुव्रता थी। मनो माधवीलता किसी सन्दरतरुसे लपटी हो. धिक उस नारीको जिसका मन पतिसे भी कपटी होर स्त्रीके लिए स्वपतिसे बढकर प्रेमी और नहीं है. धनसे द्वीन कभी बिजली क्या देखी गई कहीं है। विना चन्द्रके कभी चद्रिका कहीं नहीं रहती है, पति-वज्ञक स्त्री उभयलेकिम दुख ही दुख सहती है।३। जिस दम्पतिमें प्रेम परस्पर रहता है, वह जगमें— सदा सुखी है, विघ्न न पड़ते उसके जीवन-मगमें। सत्यवान सावित्रीकी ज्यों जगमें प्रथित कथा है, उसी भाँति दम्पतिका रहना सची सुखदप्रथा है ॥ ४॥ यदापि पति-सेवामें तक्षर रहती सदा सुशीला, सुत-हीनाको किन्तु शून्य लगती थी जगकी लीला । सचम्च ही सत-हीन व्यक्तिको निज जीवन खलता है, क्यों उदास वह रहे नही तर, जो न कभी फलता है २ बिना शशीके निशा कृशा ज्यों सुखद नहीं होती है. बिना सलिलके क्या सरिता भी दुखद नहीं होतीं है। पत्र-दीपके बिना अधेरा रहता है त्यों घरमें, क्या शोभित हो सकता है यदि सरसिज खिलेन सरमें। तनय-प्रणयके लिए न किसका मन लोभित होता है ? आब्ध इन्द्रको देख उमँगकर क्यों क्षोमित होता है। शिशकी बाली मधुर तोतली किसे न वश करती है ? इसक इसक करके उसकी गति मतिकी गति हरती है ७ काल-कमसे धन्य सुशीलाने भी सुत सुल-पाया, रोकदेवने उसे गोदमें लेकर खूब खेलाया ।

तनय-अंगके रजसे जिसका अंग मलिन होजावे, तो उसके सब दुःख दूर ही भाग्यवान् कहलावे ॥ ८॥ <sup>°</sup>जेस रामदेव थे वैसा. उनको भोला भा<del>ला—</del> बालक मिला, मिटी अब उनकी प्रबल हृदयकी ज्वाला । नाम पड़ा उसका हरिसेवक विज्ञोंकी अनुमतिसे. होनहारपन लक्षित है उसका, उसकी ही गतिसे ॥ ९॥ पर सुख सदा नहीं रहता है अद्भुत जग-रचना है, पाकर जन्म दुःख-दानवसे बड़ा कठिन बचना है। कठिन रोगसे अब पीड़ित हो रामदेव रोते हैं, दीन क्षीण हो एक खाटपर बिना नींद सोते हैं॥१०॥ डाक्टर वैद्य हकीम नित्य ही उनके घर आते हैं. नाड़ी देख, दवा देकरके, रुपये ले जाते हैं। दुखियोंको भी देख, सुखी नर हाजाते हैं कैसे, जलता देख अन्यके घरको मूढ़ तापते जैसे ॥ ११ ॥ जळदागमसे सुख पाते हैं मनमें जलचर जैसे, शस्य-त्रद्धिसे भी आह्नादित होते स्थलचर जैसे । जगको देख निरामय जैसे सुख पाते हैं थोगी, वैद्य सुखी होते हैं तैसे खूब बढ़ें जब रोगी ॥ १२ ॥ रामदेवकी बड़ी चिकित्सा होती है, पर कैसे-रोग बढ़ा जाता है, आहुति पाकर पावक जैसे। प्राण बेचेंगे नहीं, माल भी नहीं रहा अब घरमें. रामदेव अब लगे इबने घोर शोक-सागरमें ॥ १३॥ रामदेव तब बड़े धैर्य्यसे बोले सुनी सुशीला. कैसे कौन समझ सकता है अद्भुत जगकी लीला ॥ जो जैसा करता है उसको वैसा फल मिलता है. क्यों गुलाबका फूल मनोहर, काँटोंमें खिलता है ? १४ कर्मविवश हो दुख सुख दोनों मिलते काल-कमसे दोष दुसरेको पर नाहक जग देता है भ्रमसे। कौन बचा सकता है उसको जो मरनेवाला है, गिरते हुए सूर्यको कोई स्थिर करनेवाला है ॥ १५॥ है परिणाम वियोग योगका, व्यर्थ शोक करना है, सबकी गति है एक, बता दो किसे नहीं मरना है। सोचो तो क्या तुम्हें मरणका दुःख न सहना होगा, जिस विधि रक्खे ईश उसी विधि जगमें रहना होगा १६ पञ्चतत्त्व हैं नित्य सुशीले ! जीव नहीं मरता है, तो भी सुनकर नाम मृत्युका व्यर्थ मनुष बरता है।

एक देहको छोड़ दूसरी देह जीव पाता है। इसी भाँति वह भटक भटक कर रोता है गाता है॥१७॥ धन्य पुरुष वे कभी नहीं जो मरनेसे डरते हैं. बच करके जो ख़रे कर्मसे जग-सेवा करते हैं। उनको ही सचे संन्यासी सदा चाहिए कहना, कभी स्वप्नमें जिन्हें न आता जगमें डरकर रहना॥१८॥ हरिसेवक जो सुखद रहा वह आज दुखद होता है, किसी वस्तुके लिए साम्हेन जब मेरे हाता है। यदि बीमार न होता मैं तो उसको देता लाकर. हँस करके वह उसे खेलता बातें।विविध बनाकर ॥१९॥ वित्त सुतादिक साथ न जाते उनके जो मरते हैं. और उन्होंके लिए मनुज क्या क्या न पाप करते हैं। स्यार्थ-विवश हो सभी यहाँ पर मिलते हैं अपनेमें. पर परत्रमें काम न आवेगा कोई सपनेमें ॥ २० ॥ किसी वस्तु पर कभी न ज्ञानी दिखलाते हैं ममता. सदा सभीके साथ शान्त हो रखते हैं वे समता। अहंकार-युत ममता ही है जग-बन्धनका कारण. जीवनमुक्त जीव है वह जो उसका करे निवारण॥२९॥ पर तो भी तुम हरिसेवकको शिक्षा खूब दिलाना, स्वयं भूखको सहलेना पर उसको ख़ब खिलाना। जिस माताने और पिताने बालक नहीं पढाया.

मनो उन्होंने निज सुतको बलि अपने हाथ चढाया२२॥

शिक्षितसे रक्षित होते हैं देश-धर्म घरवाले, शिक्षित मनुज नहीं पड़ते हैं कभी दुःखके पाले। इसी लिए तुम उसे दिलाना जैसे तैसे शिक्षा, उसका लालन पालन करना स्वयं माँगकर मिक्षा ॥२३ आँखें भर तब तुरत सुशीला बोली महा विकल हो, नाथ ! आपके विना कभी क्यों मेरा जन्म सफल हो। धैर्य धारिए, क्या बिगडा है, वैद्य बुला लेती हूँ, उनसे लेकर रामबाणके सम ओषधि देती हूँ ॥ २४॥ होंगे आव निरोग शीघ्र ही, चिन्ता तनिक न करिए, दृढता-नौका पर चढ़कर प्रभु ! रोग-नदीको तरिए । जिसके मनमें स्थान नहीं पावेगी कभी निराशा, वहीं मनुज देखेगा जगका अद्भुत अखिल तमाशा॥२५॥ रामदेव तब सिसक सिसक कर बोले धीमे स्वरसे. एक बार जल और पिलादी मुझकी अपने करसे। हरिसेवक है कहाँ दिखा दो देर न करे। सुशीले, शरचन्द्रसे उसके मुखसे सुन हूँ वचन रसीले॥ २६॥ वैद्य, दवाका नाम न लो, अब में परत्र जाऊँगा। जननी जन्म-भूमिपर सोकर अनुपम सुख पाँजगा, स्मरण सुशीले करो उसे अब जो जगका कर्ता है, भर्ती है सबका, सुखदाता, जो दुखका हर्ती है ॥२७॥ जितने मैंने कर्म किये हैं भलेब्रे इस जगमें, देख रहा हूँ अड़े खड़े हैं वे सब मेरे मगर्मे। वे ही मेरे साथ चलेंगे और न कुछ जावेगा. चिर सञ्चित यह ठाट हमारा काम न कुछ आवेगा ॥२८॥

शान्त चित्त हो रामदेव फिर और नहीं कुछ बोले, नेत्र बन्द कर लिए सदाके लिए, नहीं फिर खोले। प्राण पखेरू गये कहाँ पर देखा नहीं किसीने, मृत्यु-वज़से नहीं बचाया निजको कहीं किसीने॥ २९॥ देख सुशीला पतिकी गतिको मनमें अति घबराई, काष्ठ-मूर्तिसी हुई, वदनसे कुछ भी बात न आई। फिर हा नाथ! नाथ! कह कर वह गिरी भूमि पर नारी, पति-बियोग-विद्युत्की उसको लगी चोट स्रति भारी॥ ३०॥

(ऋमशः।)

# हिन्दी-जैनसाहित्यका इतिहास। अथवा जैनलेखकों और कवियोंद्वारा हिन्दी साहित्यकी सेवा।

[गताङ्कसे आगे।]

क्ट्रिंड जिनदास—इनके बनाये हुए जम्बूचिरित्र और ज्ञानसूर्योदय ये दो पय-अन्थ हैं। कुछ फुटकरपद भी हैं। जम्बूचिरित्रकों इन्होंने संवत् १६४२ में बनाया है।

९ पाँड़े हेमराज। इनका समय सत्रहवीं शताब्दीका चतुर्थपाद और अठारहवींका प्रथम पाद है। पण्डित रूपचन्दर्जीके ये शिष्य थे। पंचास्तिकायके अन्तमें लिखा है—'' यह श्रीरूपचन्दगुरुके प्रसाद्थी पाँड़े श्रीहेमराजने अपनी बुद्धि माफिक लिखत कीना।" इनके बनाये हुए तीन ग्रन्थ उपलब्ध हैं—प्रवचनसार टीका, पंचास्तिकाय टीका और भाषा भक्तामर प्रवचनसार टीकाको इन्होंने संवत् १७०९ में समाप्त किया था:—

सत्रह सय नव उत्तरें, माघ मास सितपाल। पंचमि आदितवारकों, पूरन कीनी भाख॥

पंचास्तिकाय टीका पीछे बनाई गई है। ये दोनों अन्थ गद्यमें है और इनमें शुद्ध अध्या-त्मका वर्णन है। जैनसमाजमें ये ग्रन्थ बड़े ही महत्त्वके समझे जाते हैं। इनकी भाषा सरल और स्पष्ट है। उदाहरण—

" जो जीव मुनि हुवा चाहै है सो प्रथम ही कुटंब लोककों पूछि आपकों छुटावे है बंधु लोग-निसों इसि प्रकार कहें है—अहो इसि जनके आत्मा तुम्होस नाहीं यो तुम निश्चय करि जानो। " " ऐसें नाहीं कि कोइ काल द्रव्य परिणाम विना होहि जातें परिणाम विना द्रव्य गदहेके सींग समान है जैसें गोरसके परिणाम दूध दही घृत तक इत्यादिक अनेक हैं इनि अपने परि-णामनि विना गोरस जुदा न पाइए जहाँजु परिणाम नाहीं तहाँ गोरसकी सत्ता नाहीं तैसें ही परिणाम विना द्रव्यकी सत्ता नाहीं ।"

चौथा ग्रन्थ 'भाषा भक्तामर' है। यह मान-तुंगसूरिके सुप्रसिद्ध स्तोत्र 'भक्तामर' का हिन्दी पद्यानुवाद है। अनुवाद सुन्दर है और इसका सूब ही प्रचार है। इससे माठूम होता है। कि हेमराजजी कवि भी अच्छे थे। एक उदाहरणः—

प्रलय पवन करि उठी

आगि जो तास पटंतर।

वमै फुलिंग शिखा उतंग

परजलै निरंतर॥

जगत समस्त निगल

भस्मकर हैगी मानो।
तड़तड़ाट दव अनल,
जोर चहुंदिशा उठानो॥
सो इक छिनमें उपशमे,
नाम-नीर तुम लेत।
होइ सरोवर परिनमे,
विकसित कमल समेत॥ ४१॥

इस अनुवादमें एक दोष यह है कि इसके लिए जो चौपाई छन्द चुना गया है, वह मूल शार्द्रलिकीडित छन्दोंका भाव प्रकट करनेमें कहीं कहीं असमर्थ हो गया है और इस कारण कहीं कहीं कि हमता आ गई है। छप्पय और नाराच छन्दोंमें यह बात नहीं है। इन छन्दोंमें जो अनुवाद है वह सरल है।

गोम्मटसार और नयचककी वचनिका (सं॰ १७२४) भी इनकी बनाई हुई है। 'चौरासी बोल 'नामकी एक छन्दोबद्ध रचना भी इनकी है। सत्रहवीं शताब्दीके नीचे लिखे कवियोंका उल्लेख मिश्रवन्धुविनोदमें मिलता हैं:—

१ उदयराज जती । इनके बनाये हुए राजनीतिसम्बन्धी फुटकर दोहे मिलते हैं। रचना-काल १६६० के लगभग । ये बीकानेरनरेश रायसिंहके आश्रित थे जिन्होंने १६३० से १६८८ तक राज्य किया है।

२ विद्याकमल । भगवती—गीता बनाया । इसमें सरस्वतीका स्तवन है । रचनाकाल संवत् १६६९ के पूर्व ।

३ मुनिलावण्य । 'रावणमन्दोदरी संवाद ' सं० १६६९ के पहले बनाया ।

४ गुणसूरि । १६७६ में 'ढोलासागर' बनाया।

५ त्रुणसागर । सं० १६८९ में 'अंजनासु-न्दरी संवाद' नामक ग्रंथ बनाया ।

### अठारहवीं शताब्दी ।

१ भैया भगवतीदास । ये आगरेके रहनेवाले बे । ओसवाल जाति और कटारिया इनका गोत्र था। इनके पिताका नाम लालजी और पिता-महका दशरथसाहु था । इनकी जनम और मुत्युकी तिथि तो मालूम नहीं है; परन्तु इनकी रचनाओंमें वि॰ संवत् १७३१ से लेकर १७५५ तकका उल्लेख मिलता है । वि० संवत् १७११ में जब एं० हीरानन्दने पंचास्तिकायका अनुवाद किया है, तब भगवतीदास नामके एक विद्वान थे। उनका उसमें जिक है। शायद वे आप ही हों। 'भैया ' शायद इनका उपनाम था। अपनी कवि-तामें इन्होंने जगह जगह यही 'छाप 'रक्सी है। 'ब्रह्मविलास' नामके ग्रन्थमें जो कि छप चुका है इनकी तमाम रचनाओंका संग्रह है । छोटी मोटी सब रचनाओंकी संख्या ६७ है । कोई कोई रचनायें एक एक स्वतंत्र ग्रन्थके समान

हैं । ये भी बनारसीदासजीके समान आध्या-त्मिक कवि थे । प्रतिभाशाली थे । काव्यकी तमाम रीतियोंसे तथा शब्दालंकार अर्थालङ्कार आदिसे परिचित थे । बहुतसे अन्तर्लापिका, बहिर्लापिका और चित्रबद्ध काव्य भी इन्होंने बनाये हैं । अनुप्रास और यमककी झंकार भी इनकी रचनामें यथेष्ट है ।

स्रोति रे सयाने नर कहा करें 'घर घर, ' तेरो जो सरीर घर घरी ज्यों तरत है। छिन छिन छीजे आय जल जैसे घरी जाय, ताह्नको इलाज कछू उर हू घरत है। आदि जे सहे हैं तेतो यादि कछु नाहितोहि, आगें कही कहा गित काहे उछरत है। घरी एक देखी ख्याल घरीकी कहां है चाल, घरी घरी घरियाल गोर यों करत है।

> लाई हों लालन बाल अमोलक, देखहु तो तुम कैसी बनी है। ऐसी कहूँ तिहुँ लोकमें सुन्दर, और न नारि अनेक घनी है॥ याहीतें तोहि कहूँ नित चेतन, याहुकी प्रीति जो तोसीं सनी है। तेरी औ राधेकी रीझ अनंत, सो मोपे कहूं यह जात गनी है॥ शयन करत हैं रयनमें. कोटीधुज अरु रंक। स्पनेमें दोउ एकसे, वरतें सदा निशंक ॥ है है लोचन सब धरें, मणि नहिं मोल कराहिं। सम्यकदृष्टी जौहरी, विरले इह जग माहिं॥ सारे विभ्रम मोहके, सारे जगतमँझार। सारे तिनके तुम परे, सारे गुणहिं विसार॥

१ आयु ।

कहा परदेशीको पतियारोः ( टेक ) मनमाने तब चले पंथकों, साँझ गिनै न सकारो। सबै कुटंब छांड़ि इतही पुनि, त्यागि चलै तन प्यारो॥१॥ दर दिसावर चलत आपही, कोउ न राखनहारो। कोऊ प्रीति करी किन कोटिक. अंत होयगी न्यारो ॥ २ ॥ धनसौं राचि धरमसौं भूलत, झुलत मोह मॅझारो । इहिविध काल अनंत गमायौ. पायौ नहिं भवपारो॥३॥ सांचे सुखसीं विमुख होत है, भ्रम मदिरा मतवारो। चेतहु चेत सुनहु रे 'भेया,' आप ही आप सँभारो ॥ ४ ॥ आपकी सारी रचना धार्मिक भावोंसे भरी हुई है। शुंगाररससे आपको प्रेम नहीं था। इसी कारण आपने कविवर केशवदासकी ' रासिक-

शिया को पढ़कर उन्हें उलहना दिया है:—
बड़ी नीत लघु नीत करत है,
बाय सरत बढ़बोय भरी।
फोड़ा आदि फुनगनी मंडित,
सकल देह मनो रोग-दरी॥
शोणित-हाड़-मांसमय मूरत,
तापर रीझत घरी घरी।
ऐसी नारि निरख करि केशव,
'रसिकशिया' तुम कहा करी॥

इस ग्रन्थकी बहुतसी रचनायें साम्प्रदायिक हैं जिनका आनन्द जैनेतर सज्जनोंको नहीं आसकता; परन्तु बहुतसी रचनायें ऐसी भी हैं जिनके स्वादका अनुभव सभीको हो सकता है। कोई कोई रचना बहुत ही हृदयग्राहिणी है। मगवतीदासजी इस शताब्दिके नामी कवियोंमें जिने जाने योग्य हैं।

२ भूधरदास । आप भी आगरेके रहनेवाले थे । जातिके आप खण्डेलवाल थे । अठारहवीं शताब्दीके अन्तमें आप विद्यमान थे । आपके विषयमें इससे अधिक कुछ ज्ञात नहीं हुआ । आपके बनाये हुए तीन ग्रन्थ हैं—१ जैनशतक, २ पाइर्वपुराण और ३ पदसंग्रह । ये तीनों ही छप चुके हैं । जैनशतकमें १०७ कवित्त, सवैया, दोहा और छप्पय हैं । प्रत्येक पद्य अपने अपने विषयकों कहनेवाला है । इसे एक प्रकारका ' सुभाषित-संग्रह' कहना चाहिए । इसका प्रचार भी बहुत है । हजारों आदमी ऐसे हैं जिन्हें यह कण्ठाग हो रहा है । कुछ उदाहरणः—

बालपेन न सँभार सक्यो कछु, जानत नाहिं हिताहितहीको। यौवन वैस बसी वनिता उर, के नित राग रही ल छमीको ॥ यों पन दोइ विगोइ द्ये नर, डान क्यों नरके निज जीको। आये हैं 'सेत' अजौं सठ चेत, गई स गई अब राख रहीको॥ काननमें बसे ऐसी आन न गरीब जीव. प्राननसौं प्यारी पान पूँजी जिस यहै है। कायर सुभाव धरे काहूसों न दोह करे, सबहीसों डरे दाँत लियें 'तिन' रहे है ॥ काहूसौं न रोष पुनि काहूपे न पोष चंहै, काहूके परोष परदोष नाहिं कहै है। नेकु स्वाद सारिवेकीं ऐसे मृग मारिवेकीं, हा हा रे कठोर ! तेरी कैसें कर बहै है॥५५॥

यह विक्रम संवत् १७८१मं बनकर समाप्त हुआ है। दूसरा प्रन्थ पार्व्वपुराण संवत् १७८९ समाप्त हुआ है। इस प्रन्थकी जैनसमाजमें बड़ी प्रतिष्ठा है। हिन्दीके जैनसाहित्यमें यही एक चिरतप्रन्थ है जिसकी रचना उचश्रेणीकी है और जो वास्तवमें पढ़ने योग्य है। यों तो सैकड़ों ही चिरतप्रन्थ पद्यमें बनाये गये हैं, परन्तु उन्हें प्रायः तुक्बन्दिके सिवाय और कुछ नहीं कह सकते। यह प्रन्थ स्वतंत्र है, किसी सास प्रन्थका अनुवाद नहीं है। मूलकथानक पुराने प्रन्थोंसे ले लिया गया है; पर प्रबन्धर-चना किवने स्वयं की है। इसमें तत्त्वोंका और स्वर्ग, नरक, लोक गुणस्थान, आदिका जो किस्तृत वर्णन है, वह काव्यदृष्टिसे अच्छा नहीं मालूम होता है, मामूलीसे बहुत अधिक हो गया है, पर फिर भी रचनामें सोन्दर्य तथा प्रसाद गुण है। थोडेसे पय देखिए:—

उपजे एकहि गर्भसौं. सज्जन दुर्जन येह। लोह कवच रक्षा करै, खांड़ो खंडै देह ॥ पिता नीर परसे नहीं. दूर रहै रवि योर । ताअम्बुजमें मूढ़ अलि, उरझि मरै अविचार॥ पोखत तो इख दोख करे सब. सोखत सुख उपजावै । दुर्जन-दह-स्वभाव बराबर, मुरख प्रीति बढ़ावै॥ राचनजोग स्वरूप न याकौ. विरचनजोग सही है। यह तन पाय महा तप कीजै. यामें सार यही है॥ यथा हंसके वंसकों, चाल न सिखवे कोइ। त्यों कुलीन नरनारिके, सहज नमन गुण होइ 🛭 जिन-जननी रोमांच तन. जगी मुद्दित मन जान। किथों सकंटक कमलिनी. विकसी निसि-अवसान॥ पहरे सुभ आभरन तन, सुन्दर वसन सुरंग। कलपबेल जंगम किधौ. चली सखीजन संग ॥

रागादिक जलसों भरवी, तन तलाब बहु भाय। पारस-रिव दरसत सुसै, अघ सारस उड़ जाय॥ सुक्रम काज गरुवो गने, अलप बुद्धिकी रीत। ज्यों कीड़ी कन ले चले, किथों चली गढ़ जीत॥

तीसरा मन्थ 'पद्संग्रह 'है। इसमें सब मिलाकर ८० पद और वीनती आदि है। नमनेके तौरपर एक पद सुन लीजिएः— राग कालिंगड़ा।

चरखा चलता नाहीं, चरखा हुआ पुराना ॥ टेक ॥ पग खूँटे द्वय हालन लागे. उर मदरा खखराना । छीदी हुई पांखड़ी पसलीं, फिरै नहीं मनमाना ॥ १॥ रसना तकलीने बल खाया, सो अब कैसें खटै। सवद सूत सुधा नहिं निकसे. घड़ी घड़ी पल टूटै॥ २॥ आयु मालका नहीं भरोसा. अंग चलाचल सारे। रोज इलाज मरम्मत चाहै. वैद बार्व्ह हारे ॥ ३॥ नया चरखला रंगा चंगा. सबका चित्त चुरावै। पलटा वरन गये गुन अगले, अब देखें नहिं भावैं॥ ४॥ मौटा महीं कातकर भाई. कर अपना सुरझेरा। अंत आगमें ईंधन होगा। 'भूधर'समझ सबेरा॥५॥

३ द्यानतराय। ये आगरेके रहनेवाले थे। इनकी जाति अग्रवाल और गोत्र गोयल पिताका नाम स्थामदास और दादान वारदास

था। इनका जन्म संवत् १७३३ में हुआ था । उस समय आगरेमें मानसिंह जीहरीकी 'सैली' थी । उसके उद्योगसे वहाँ जैनधर्मकी अच्छी चर्चा रहती थी । मानसिंह और विहारीदासको द्यानतरायने अपना गुरु माना है । क्योंकि इन्होंके सहवाससे और उपदेशसे इन्हें संवत १७४६ में जैनधर्मपर विश्वास हुआ था। पीछे ये दिल्लीमें जाकर रहने लगे थे। दिल्लीमें जब ये पहुँचे तब वहाँ सुखानन्दजीकी सैली थी। इनका बनाया हुआ एक धर्मविलास नामका ग्रन्थ है, जो कुछ आगरेमें और कुछ दिष्टीमें रहकर बनाया गया है । १७८० में इसकी समाप्ति हुई है। इसे द्यानतविलास भी कहते हैं। कछ अंशको छोडकर यह छप चुका है। इसमें द्यानतरायजीकी तमाम रचनाओंका संग्रह है । संग्रह बहुत बड़ा है। अकेले पदोंकी संख्या ही ं३३३ है। इन पदोंके सिवाय और पुजाओं**के** सिवाय ४५ विषय और हैं जो धर्मविलासके नामसे छपे हैं । इसके देखनेसे मालम होता है कि द्यानतरायजी अच्छे कवि थे। कठिन विष-योंको सरलतासे समझाना इन्हें खुब आता था। ग्रन्थके अन्तमं आपने कितने अच्छे ढंगसे कहा है कि इस ग्रन्थमें हमारा कर्तृत्व कुछ नहीं है:-

अच्छरसेती तुक भई,
तुकसों हूप छंद ।
छंदनिसों आगम भयो,
आगम अरथ सुछंद ॥
आगम अरथ सुछंद,
हमोंने यह नहिं कीना ।
गंगाका जल लेह,
अरर्घ गंगाकों दीना ॥
सबद अनादि अनंत,
ग्यान कारन विनमच्छर ।
में सब सेती भिन्न,

ग्रन्थमें कविने एक विस्तृत प्रशस्ति दी है जिसमें उस समयकी अनेक जानने योग्य बातोंका उल्लेख किया है। आगरेका वर्णन कवि इस माँति करता है:—

इधें कोट उधें बाग जमना बहै है बीच, पच्छिमसों पूरव छों असीम प्रबाहसों। अरमनी कसमीरी गुजराती मारबारी नरों सेती जामें बहु देस बसें चाहसों॥ रूपचंद बानारसी चंदजी भगौतीदास, जहाँ मले भले किय द्यानत उछाहसों। ऐसे आगरेकी हम कीन माँति सोभा कहें, बड़ी धर्मथानक है देखिए निगाहसों॥३०॥

संसारके दुः लोंको देखकर कविके हृदयमें

यह भावना उठती है— सरसों समान सुख नहीं कहूं गृह माहिं, दुःख तो अपार मन कहाँ छों बताइए। तात मात सुत नारि स्वारथके सगे आत, देह तो चल न साथ और कौन गाइए॥ नर मो सफल कीजे और स्वादछां डिदींजै, कोध मान माया लोम चित्तमें न लाइए। ज्ञानके प्रकासनकों सिद्धथानवासनकों, जीमें ऐसी आवे है कि जोगी होइ जाइए॥७८॥

४ जगजीवन और ५ हीरानन्द । आगर्में जिस समय बादशाह जहाँगीरका राज्य था, संगही अभयराज अग्रवाल बढ़े भारी और सुप्रसिद्ध धनी थे । उनकी अनेक स्त्रियोंमें 'माहनदे' लक्ष्मीस्वरूपा थीं । जगजीवनका जन्म उन्हींकी कुक्षिसे हुआ था । जगजीवन भी अपने पिताहीके समान प्रसिद्ध पुरुष हुए । "समें जोग पाइ जगजीवन विख्यात भयों, ज्ञानिनकी मण्डलीमें जिसको विकास है ।" वे जाफरलाँ नामक किसी उमरावके मंत्री हो गये थे जैसा कि पंचास्तिकायमें लिखा है:—

ताको पूत भयो जगनामी, जगजीवन जिनमारगगामी। जापरखाँके काज समारे,
भया दिवान उजागर सारे ॥ ५ ॥
जगजीवनजीको साहित्यका अच्छा प्रेम
या । आपकी प्रेरणासे हिन्दीमें कई जैनग्रन्थोंकी
रचना हुई है । आप स्वयं भी कवि और विद्वान
थे । बनारसीदासजीकी तमाम कविताका संग्रह
बनारसीविठासके नामसे आपहींने विकम संवत
१७०१ में किया है । बनारसीके नाटक समयसारकी आपने एक अच्छी टीका भी छिसी है,
जो हमारे देखनेमें नहीं आई, पर उसके आधारसे जो गुजराती टीका छिसी गई है और भीमसी
माणकके प्रकरणरत्नाकरमें प्रकाशित हुई है उसे
हमने देखा है ।

जगजीवनके समयमें भगवतीदास, घनमल,
मुरारि, हीरानन्द आदि आदि अनेक विद्वान्
थे। हीरानन्द जी शाहजहानाबादमें रहते थे।
जगजीवनजीने उनसे पंचास्तिकाय समयसारका
पद्मानुवाद करनेकी प्रेरणा की और तब उन्होंने
संवत् १७११ में इस ग्रन्थको रचकर तैयार कर
दिया। उन्होंने इसे केवल दो महीनेमें बनाया
था। यह ग्रन्थ छप चुका है; गत वर्ष जैनमित्रके उपाहारमें दिया गया था। इसमें शुद्ध
निश्चयनयसे जैनदर्शनमें मानी हुई (कालद्रव्यको छोड़कर शेष) पाँच द्रक्योंका स्वरूपनिरूपण है। तान्विक ग्रन्थ है। कविता बनारसी,
भगवतीदास आदिके समान तो नहीं है, पर
चुरी भी नहीं है। उदाहरणः—

सुखदुख दीसे भोगता, सुखदुखहप न जीव। सुखदुख जाननहार है, ग्यान सुधारसपीव॥ ३२१॥ संसारी संसारमें, करनी करें असार। सार हप जाने नहीं, मिथ्यापनकों टार॥ ३२४॥

पं॰ हीरानन्दर्जाने इसके सिवाय और कोई गन्थ बनाया या नहीं, यह मालूम नहीं होसका। ६ आनन्द्धन । स्वेताम्बर सम्प्रदायमें ये एक प्रसिद्ध महात्मा हो गये हैं । उपाध्याय यशोविजयजीसे, सुनते हैं इनका एक बार साक्षात् हुआ था । यशोविजयजीने आनन्द-घनजीकी स्तुतिरूप एक अष्टक बनाया है, अत: इन्हें यशोविजयजीके समसामयिक ही समझना चाहिए। ये पहुँचे हुए महात्मा और आध्या-त्मिक कवि थे । आपकी केवल दो रचना उपलब्ध हैं एक स्तवनावली जो गुजराती भाषामें है और जिसमें २४ स्तोत्र हैं और दूसरी 'आ-नन्दघन बहत्तरी ' जिसमें ७२ पद\* हैं और हिन्दीमें है। आनन्दघनजीके निवासस्थान आ-दिका कुछ भी पता नहीं है; परन्तु उनके वि-षयमें गुजरातीके प्रसिद्ध लेखक मनसुखलाल रवजीमाई मेहताने एक ४०-४२ पृष्ठका नि-बन्ध लिखा है और उक्त दोनों ग्रन्थोंकी भाषा पर विचार करके ' भाषाविवेकशास्त्र ' की दृष्टिसे अनुमान किया है कि अमुक अमुक प्रान्तोंमें उन्होंने भ्रमण किया होगा और वे रहनेवाले अमुक प्रान्तके होंगे । आनन्दघन बहत्तरीकी प्रसिद्धि गुजरातमें बहुत है। उसके कई संस्क-रण छप चुके हैं । गुजरातियों द्वारा प्रकाशित होनेसे यद्यपि उसमें गुजरातीपन आ गया है, तथापि भाषा उसकी शुद्ध हिन्दी है। उसकी रचना कबीर सुन्दरदास आदिके ढंगकी है और

<sup>\*</sup> रायचन्द्र कान्यमालामें जो 'आनन्दघन बह-त्तरी ' छपी है उसमें १०७ पद्य हैं । जान पड़ता है, इसमें बहुतसे पद औरों के मिला दिये गये हैं । थोड़ा ही परिश्रम करनेसे हमें मालूम हुआ कि इसका ४२ वाँ पद 'अब हम अमर भये न मरेंगे ' और अन्त-का पद 'तुम ज्ञान-विभी फूली वसन्त ' ये दोनों खानततरायजीके हैं । इसी तरह जाँच करनेसे रोंका भी पता चल सकता है।

बड़ी ही मर्मस्पर्शिनी है। आनन्द्घनजीकी मतमतान्तरोंके प्रति समदृष्टि थी। इनकी रचना भरमें सण्डन मण्डनके भाव नहीं है। उदाहरण,—

जग आशा जंजीरकी,
गित उलटी कछु और।
जकरवी धावत जगतमें,
रहै छुटी इक टीर ॥
आतम अनुभव फूलकी,
कोउ नवेली रीत।
नाक न पकरै वासना,
कान गहै न प्रतीत ॥
राग सारंग।

मेरे घट ज्ञान भान भयौ भोर ॥ टेक ॥ चेतन चकवा चेतन चकवी, भागौ विरहको सोर ॥ १ ॥ फैल्ली चहुं दिशि चतुर भाव रुचि, मिट्यो भरम-तम-जोर । आपकी चोरी आप ही जानत, और कहत न चोर ॥ २ ॥

अमल कमल विकसित भये भ्तल, मंद् विषय शशिकोर। 'आनँद्घन' इक वल्लभ लागत, और न लाख किरोर॥ ३॥

७ यशोविजय । आप श्वेताम्बर सम्प्रदायके बहुत ही प्रसिद्ध विद्वान हुए हैं । इनका
जन्म सं० १६८० के लगभग हुआ था और
देहान्त सं० १७४५ में गुजरातके लभोई नगरमें।
ये नयविजयजीके शिष्य थे । संस्कृत, प्राकृत
गुजराती और हिन्दी इन चारों भाषाओंके आप
कवि थे । आपका एक जीवनचरित अँगरेजीमें
प्रकाशित हुआ है । उससे मालूम होता है कि
संस्कृतमें आपने छोटे बढ़े सब मिलाकर लगभग
५०० ग्रन्थ बनाये हैं और उनमेंसे अधिकांश
उपलब्ध हैं । न्याय, अध्यातम आदि अनेक
विद्यांपर आपका अधिकार था । यद्यपि आप
गुजराती थे, पर विद्याभ्यासके निमित्त कितने

ही वर्ष काशीमें रहे थे, इस कारण हिन्दीमें भी व्युत्पन्न हो गये थे। 'सज्झाय, पद अने स्तवनसंग्रह ' नामके मुद्रित संग्रहमें आपके हिन्दी पदोंका संग्रह 'जसविलास नामसे छपा है। इसमें आपके ७५ पदोंका संग्रह है। इसी संग्रहमें आपके आठ पद 'आनन्दघन अष्ट-पदी ' के नामसे जुदा छपे हैं जो आपने महात्मा आनन्दघनजीके स्तवनस्वरूप बनाये थे । इन सब पदोंके देखनेसे मालूम होता है कि यशी-विजयजी हिन्दीके भी अच्छे कवि थे। आपकी इस रचनामें गुजरातीकी झलक बहुत ही कम-प्रायः नहींके बराबर-है। परन्तु खेदके साथ कहना पड़ता है कि उक्त संग्रह छपानेवालोंने हिन्दीकी बहुत ही दुर्दशा कर डाली है। अच्छा हो यदि कोई श्वेताम्बर सज्जन इस संग्रहको शुद्धतापूर्वक स्वतंत्ररूपसे छपा वें । आपकी हिन्दी कवितामें अध्यात्मिक भावोंकी विशेषता है।

> हम मगन भये प्रभु ध्यानमें। विसर गई दुविधा तनमनकी, अचिरा सत-ग्रनगानमें ॥ हम० ॥ १ ॥ हरि हर ब्रह्म पुरंदरकी रिधि, आवत नहिं कोउ मानमें। चिदानंदकी मौज मची है. समतारसके पानमें ॥ हम० ॥ २ ॥ इतने दिन तू नाहिं पिछान्यौ, जन्म गँवायी अजानमें। अब तो अधिकारी है बैठे, प्रभुगुन अखय खजानमें ॥ ३ ॥ गई दीनता सभी हमारी. प्रभ्र तुझ समिकत-दानमें। प्रभुगुन अनुभवके रसआंगे, आवत नहिं कोउ ध्यानमें ॥ ४ ॥ जिनही पाया तिन हि छिपाया. न कहै कोऊ कानमें। ताली लगी जबहि अनुभवकी, तब जानै कोउ ज्ञानमें ॥ ५ ॥

प्रभुगुन अनुभव चन्द्रहास ज्यों, सो तो रहै न म्यानमें। वाचक 'जस' कहै मोह महा हरि, जीत लियो मैदानमें॥ ६॥

भापका बनाया हुआ ' दिग्पट चौरासी बोळ ' छप गया है। यह भी हिन्दी पबमें है। पाँड़े हेमराजजीका बनाया हुआ एक ' सितपट चौरासी बोळ ' नामका खण्ड ग्रन्थ है, जिसमें श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जो चौरासी बातें दिगम्बर सम्प्रदायके विरुद्ध मानी गई हैं उनका खण्डन है। ' दिग्पट चौरासी बोळ ' उसकि उत्तरस्वरूप लिसा गया है। संभव है कि इनकी हिन्दीरचना और भी हो, पर हम उससे परिचित नहीं हैं।

ट विनयविजय। ये भी श्वेताम्बरसम्प्रदायके विद्वान थे और यशोविजयजीके ही समयमें हुए हैं। सुनते हैं इन्होंने यशोविजयके ही
साथ रह कर काशीमें विधाध्ययन किया था।
उपाध्याय कीर्तिविजयके ये शिष्य थे और संवत्
१७३९ तक मौजूद थे। ये भी संस्कृतके अच्छे
विद्वान और प्रन्थकर्ता थे। इनके बनाये हुए
अनेक प्रन्थ हैं और वे प्रायः उपलब्ध हैं। इनका
'नयकार्णका' नामका न्यायप्रन्थ अंगरेजी टीका
सहित छप गया है। काशीमें रहनेके कारण
हिन्दीकी योग्यता भी आपमें अच्छी हो गई थी।
जिस संगहमें यशोविजयजीके पद छपे हैं
उसीमें आपके पद भी 'विनयविहास ' के
नामसे छपे हैं। पदाँकी संख्या ३० है। अच्छी
रमामा है। एक पद देखिए:—

घोरा झुडा है रे, मत भूले असवारा।
तोहि सुधा ये लागत प्यारा,
अंत होयगा न्यारा ॥घो०॥
चरै चीज अरु डरै कैदसों,
जबद चले अटारा।
चीन क्सै तब सोया चाहै,
सानेकों होशियारा॥ २॥
3-2

खूब खजाना खरच खिलाओ,
यो सब न्यामत चारा।
असवारीका अवसर आवै,
गालिया होय गँवारा॥ ३॥
छिनु ताता छिनु प्यासा होवै,
खिनुमत करावनहारा (१)।
दौर दूर जंगलमें डारे,
झरे धनी विचारा॥ ४॥
करहु चौकड़ा चातुर चौकस,
यो चानुक दो चारा।
इस घोरकों 'विनय' खिखावो,
ज्यों पावो मनपारा॥ ५॥

९ खुलाकीदास । लाला बुलाकीदासका जन्म आगरेमें हुआ था। आप गोयलगोत्री अग्रवाल थे। आपका व्यंक 'कसावर' था। आपके पूर्वपुक्ष बयाने (भरतपुर) में रहते थे। साहु-अग्ररसी-प्रेमचन्द-अमणदास-नन्दलाल और बुलाकीदास यह इनकी वंशपरम्परा है। श्रमण-दास अपना निवासस्थान छोड़कर आगरेमें आ रहे थे। आपके पुत्र नन्दलालको सुयोग्य देसकर पण्डित हेमराजजीने (प्रवचनसार-पंचास्तिकाय-टीकाके कत्तीने) अपनी कन्या ब्याह दी। उसका नाम 'जैनी' था। हेमराजजीने इस लड़कीको बहुत ही बुद्धिमती और व्युत्पन्न की थी। बुलाकीदासजी इसीके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। वे अपनी माताकी प्रशंसा इस प्रकार करते हैं:—

द्वेमराज पंडित वस्तु, तिसी आगरे ठाइ। गरग गोत गुन आगरो, सब पूजें जिस पाइ॥ उपजी ताके देहजा, 'जैनी' नाम विख्याति। सीलक्ष्प गुन आगरी, प्रीतिनीतिकी पाँति॥ दीनी विद्या जनकरें, कीनी अति द्युत्पन्न । पंडित जापै सीख छैं, घरनीतलमें घन्न ॥

सुगुनकी खानि कीथौं सुकृतकी वानि सुभ, कीरतिकी दानि अपकीरति-कृपानि है। स्वारथविधानि परस्वारथकी राजधानि, रमाहूकी रानि कीथौं जैनी जिनवानि है॥ धरमधरानि भव भरम हरिन कीथौं, असरन-सरिन कीथौं जननि-जहानि है। हेमसौ...पन सीलसागर...भनि, दुरितद्दानि सुरसरिता समानि है॥

बुलाकीदासजी पीछे अपनी माताके सहित दिल्लीमें आ रहे थे। पाण्डवपुराण या 'भारत भाषा' की रचना आपने दिल्लीमें ही रहकर की थी। इनकी माता 'जैनी 'या 'जैनुलदे'ने जब शुभचन्द्र भद्दारकका बनाया हुआ संस्कृत पाण्डवपुराण पढ़ा, तब वह उन्हें बहुत पसन्द आया, इसलिए उन्होंने पुत्रसे कहा:—

ताकौ अर्थ विचारकै,
भारत भाषा नाम।
कथा पांडुसुत पंचकी,
कीजै बहु अभिराम॥
सुगम अर्थ श्रावक सबै,
भनें भनावें जाहि।
ऐसो रचिकै प्रथम ही,
मोहि सुनावी ताहि॥

इस आज्ञाको मस्तक पर चढ़ाकर बुलाकी-दासजीने इस प्रन्थकी रचना की है। इसी लिए इस प्रन्थके प्रत्येक संगमें ' श्रीमन्महाज्ञीलामरण-भूषितायां जैनीनामाङ्कितायां भारतमाषायां ' इस प्रकार लिसकर उन्होंने अपनी माताकी स्मृति रक्षा की है। प्रन्थके अन्तमें भी किनने अपनी माताके प्रति बहुत भक्ति प्रकट की है। प्रन्थकी स्लोकसंख्या ५५०० है। रचना मध्यम श्रेणीकी है, पर कहीं कहीं बहुत अच्छी है। किनमें प्रतिभा है, पर वह मूलग्रन्थकी कैदके कारण विकसित नहीं होने पाई। मूलग्रन्थकी ही रचना बढ़ियाँ नहीं है। यह ग्रन्थ संवत् १७५४ में समाप्त हुआ है।

१० किसनसिंह। ये सांगानेरके रहनेवाले सण्डेलवाल थे। इनका गोत्र पाटणी था। भी संघी 'पद था। कल्याणसिंगईके सुखदेव और आनन्दसिंह दो बेटे थे। सुखदेवके थान, मान और किशनसिंह ये तीन बेटे हुए। किशनसिंह-जीने संवत् १७८४ में कियाकोश नामका छन्दोबद्ध मन्य बनाया, जिसकी श्लोकसंख्या २९०० है। रचना स्वतंत्र हैं; पर कविताकी दृष्टिसे बिल्कुल साघारण है। इस मन्यका प्रचार बहुत हैं। भद्रबाहुचरित्र (सं०१७८५) और रात्रिभोजनकथा (सं०१७७३) ये दो छन्दोबद्ध मन्य भी आपहीके बनाये हुए हैं।

११ शिरोमणिइ।स । ये पण्डित गंगादा-सके शिष्य थे। इन्होंने भट्टारक सकलकीर्तिके उपदेशसे, सिहरोन नगरमें रहकर, जहाँ राजा देवीसिंह राज्य करते थे, सं० १७३२ में, दोहा-चौपाईवद्ध 'धर्मसार ' नामके प्रन्थकी रचना की। इसमें ७६३ दोहा चौपाई हैं। रचना स्वतंत्र है। किसी प्रन्थका अनुवाद नहीं है। कविता साधारण है।

१२ रायचन्द्र । इनका बनाया हुआ 'सीताचरित ' नामका छन्दोवद्ध ग्रन्थ है जिसकी श्लोकसंख्या ३६०० है । रविषेणके पद्मपुराणके आधारसे यह बनाया गया है । बननेका समय संवत् १७१३ है । कवितामें कवि अपना नाम 'चन्द्र ' छिसता है । कविता साधारण है ।

१३ मनोहरलाल । इन्होंने संवत् १७०५ में घर्मपरीक्षा नामका ग्रन्थ बनाया है । यह आचार्य अमितगतिके इसी नामके सस्कृत ग्रन्थका पद्यानुवाद है। कवि अपना परिचय इस प्रकार देता है:—

कविता मनोहर खंडेलवाल सोनी जाति,
मूलसंघी मूल जाको सांगानर वास है।
कर्मके उदयतें धामपुरमें वसन भयो,
सबसों मिलाप पुनि सज्जनको दास है।
ज्याकरण छंद अलंकार कछु पढ़्यों नाहिं
भाषामें निपुन तुच्छ बुद्धिकों प्रकास है।
बाई दाहिनी कछू समझे संतोष लीयें,
जिनकी दुहाई जाकें जिनहीकी आस है।

कविता साधारण है। कोई कोई पद्य बहुत चुभता हुआ है।

१४ जोधराज गोदीका । इनका बनाया हुआ ' सम्यक्तवको मुदी ' नामका प्रन्थ है । उसके अन्तमें इन्होंने अपना परिचय इस प्रकार दिया है:—

अमर पूत जिनवर भगत, जोधराज कृवि नाम। बासी सांगानेरका, करी कथा सुखधाम॥ संवत सत्रहसाँ चाईस, फागुन विदे तेरस सुभदीस। सुकरवार संपूरन भई, यहै कथा समिकत गुन ठई॥ सकी रचना संस्कृत 'सम्यक्त्वकोमुदी

यहे कथा समांकत गुन ठहं।।

इसकी रचना संस्कृत 'सम्यक्तकौ मुदी 'के
आधारसे की गई है। इसमें सब मिलाकर
११७८ दोहा चौपाई हैं। कविता साधारण है।
इनके बनायेहुए और छह मन्योंका उल्लेस बाबू
ज्ञानचन्द्रजीने अपनी मन्यसूचीमें किया है।
प्रीतंकरचरित्र (सं० १७२१), धर्मसरोवर,
कथाकोश (१७२२), प्रवचनसार (१७२६),
मावदीपिका वचनिका और ज्ञानसमुद्र। इनमेंसे
मावदीपिकाको छोडकर सब पद्यमें हैं।

१५ खुशालचन्द्र काला। ये सांगानेरके -रहनेवाले सण्डेलवाल थे। रचनामें तो कोई सत्त्व नहीं है पर इन्होंने बड़े बड़े ग्रन्थोंका प्यतुवाद कर डाला है। इनकी तमाम रचनाकी लोकसंख्या ५०-६० हजारसे कम न होगी। इन्होंने हरिवंशपुराण संवत् १७८० में, पदापुराण १७८३ में और उत्तरपुराण १७९९ में बनाया है। धन्यकुमारचरित्र, वतकथाकोश, जम्बूच-रित्र, और चौवीसी पूजापाठ भी इन्हींके बनाये हुए हैं । बम्बईके मंदिरमें खुशालचन्दजीका बनाया हुआ एक यशोधरचरित्र है, जो संवत् १७८१ में बना है। मालूम नहीं, इसके कर्त्ती खुशालचन्द हरिवंश आदिके कर्तासे भिन्न हैं या वे ही हैं। इन्होंने अपनेको सुन्दरका पुत्र लिखा है और दिल्ली शहरके जयसिहपुरामें रह-कर ग्रन्थ बनाया है। छन्दोवद्ध सद्भाषितावली भी इन दोमेंसे किसी एककी बनाई हुई है जो संवत १७७३ में बनी है।

१६ रूपचन्द्र। ये पाँड़े रूपचन्द्रजीसे भिन्न हैं। इनकी बनाई हुई बनारसीकृत नाटकसमय-सारकी टीका हमने एक सज्जनके पास देखी थी। बड़ी सुन्दर और विशद टीका है। सं० १७९८ में बनी है। उसमें ग्रन्थकर्ताका परिचय भी दिया गया है, पर वह अब मुझे स्मरण नहीं है।

१७ नेणसी मूता । ये ओसवाठ जातिके इवेताम्बर जैन थे। जोधपुरके महाराजा बढ़े जस-वन्तजीके दीवान थे। मारवाडी भाषामें राजस्थानका एक इतिहास ठिखकर—जिसे ' मूता नेणसीकी ख्यात' कहते हैं—ये अपना नाम अजर अमर कर गये हैं। सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ मुंशी देवीप्रसादजीने इस मन्थकी बड़ी प्रशंसा की है और इसे एक अपूर्व और प्रामाण्यक इतिहास बतठाया है। यह संवत् कृष्टक है १७२२ तक ठिसा गया है। ऐसी सैकड़ों बातोंका इसमें उद्येख है जिसका कर्नठ टाडके राजस्थानमें क्या दूसरे ग्रन्थोंमें पता भी नहीं है। इसमें राजपून

तोंकी ३१ जातियोंका इतिहास दिया है। इसके पहले भागमें पहले तो एक एक परगनेका इति-हास छिला है । उसमें यह दिलाया है कि पर्गनेका वैसा नाम क्यों हुआ, उसमें कौन कौन राजा हुए, उन्होंने क्या क्या काम किये और वह कब और कैसे जौधपुरके अधिकारमें आया। फिर प्रत्येक गाँवका थाड़ा थोड़ा हाल दिया है कि वह कैसा है, फसल कौन कौन धान्योंकी होती है, खेती किस किस जातिके लोग करते हैं, जागीरदार कौन हैं, गाँव कितनी जमाका है, पाँच वर्षोंमें कितना कितना रुपया बढ़ा है, तालाब नाले और नालियाँ कितनी हैं, उनके इर्द गिर्द किस प्रकारके वृक्ष हैं। इत्यादि । यह भाग कोई चारसी पाँचसी पत्रोंका है। इसमें जोध-पुरके राजाओंका इतिहास राव सियाजीसे महा-राजा बडे जसवन्तसिंहजीके समयतकका है। दुसरे भागमें अनेक राजपूत राजाओंके इतिहास हैं। यह ग्रन्थ अभी तक प्रकाशित नहीं हुआ है। यदि कोई जैन धनिक इसे प्रकाशित करा देवे, तो बडा लाभ हो । मृता नेणसी इस यन्थको ालिसकर जैनसमाजके विद्वानोंका एक कलंक धो गये हैं कि ये देशके सार्वजनिक कार्योंसे उपेक्षा रखते हैं।

१८ दोलतराम । ये वसवाके रहनेवाले थे और जयपुरमें आ रहे थे । इनके पिताका नाम आनन्दराम था। इनकी जाति खण्डेलवाल और गोन काशलीवाल था । ये राज्यके किसी बड़े पद पर थे । हरिवंशपुराणकी प्रशस्तिमें लिखा हैं:—

> सेवक नरपितको सही, नाम सु दौलतराम । ताने यह भाषा करी, जपकर जिनवर नाम ॥ २५॥

संवत् १७९५ में जब इन्होंने कियाकोश छिखा था, तब ये किसी राजाके मंत्री थे जिसका संक्षिप्त नाम ' जयसुत ' ( जयसिंहके पुत्र ) लिखा है । उस समय ये उद्यपुरमें थे:-

संवत सत्रासै पिच्याणव, भादव सुदि वारस तिथि जानव । मंगलवार उदैपुरमाहीं, पूरन कीनी संसै नाहीं ॥

आनँदसुत जयसुतको मंत्री, जयको अनुचर जाहि कहै। सो दौलत जिनदासनि-दासा, जिनमारगकी शरण गहै॥

हरिवंशपुराणकी रचनाके समय ज्यपुरमें रत्नचन्द्रजी दीवान थे, ऐसा उक्त पुराणमें उद्घेस है। उसमें यह भी लिखा है कि इस राज्यके मंत्री अकसर जैनी होते हैं। रायमछ नामक एक धर्मात्मा सज्जन जयपुरमें थे । उनकी प्रेरणासे दौलतरामजीने आदिपुराण,पद्मपुराण और हरिवंश-पुराणकी वचनिकायें या गद्यानुवाद छिसे हैं । हरिवंशपुराणकी वचनिकाके लिए तो उन्होंने मालवेसे पत्र लिखकर प्रेरणा की थी । वे माल-वेको किसी कार्यके लिए गये थे। वहाँ भाषा पद्मपुराण और आदिपुराणसे लोगोंका बहुत उपकार हो रहा था, यह देख उन्होंने हरिवं-शपुराणकी भी वचनिका बनाईजानेकी आवश्य-कता समझी। इससे उनका भाषाप्रेम प्रकट होता है। सचमुच ही जैनसमाजको इन प्रन्थोंका भाषानुवाद हो जानेसे बहुत ही लाभ हुआ है। जैनधर्मकी रक्षा होनेमें इन ग्रन्थोंसे बहुत सहायता मिली है। ये ग्रन्थ बहुत बड़े बड़े हैं। हरिवं-शपराणकी वचनिका १९ हजार श्लोकोंमें और पद्मपुराणकी लगभग २० हजार श्लोकोंमें हुई है । आदिपुराण इससे भी बड़ा है । वचनिका बहुत सरल है। केवल हिन्दीभाषाभाषी प्रान्तोंमें ही नहीं, गुजरात और दक्षिणमें भी ये ग्रन्थ पढ़े और समझे जाते हैं। इनकी भाषामें दुंढारीपन है, तो भी वह समझ ली जाती है।

हरिवंशकी रचना संवत् १८२९ में, आदिपुराणकी १८२४ में और पद्मपुराणकी १८२३
में हुई है । योगीन्द्रदेवकृत परमात्म-प्रकाशकी
और श्रीपालचरित्रकी वचनिका भी आपकी ही
बनाई हुई है। पं० टोडरमछजी पुरुषार्थसिद्धपायकी भाषाटीका अधूरी छोड़ गये थे । वह
भी दौलतरामजीने पूरी की है। पुण्यास्रवकी
वचनिका सं० १७७७ में बनी है। मालूम नहीं
वह इन्हींकी है या किसी अन्य दौलतरामकी।

१९ खङ्गसेन ( आगरानिवासी ) त्रिलोकदर्पण छन्दोवद्ध (वि०सं०१७१३)।

२० जगतराय । आगमविलास, सम्यक्तव-कौमुदी, और पद्मनंदिपचीसी (सं० १७२१)। सब छन्दोबद्ध ।

२१ जिनहर्ष (पाटननिवासी)। श्रेणिकचरित्र छन्दोवद्ध (१७२४)।

२२ देवीसिंह ( नरवरनिवासी)। उपदेशसि-द्धान्तरत्नमाला छन्दोवद्ध ( संवत् १७९६ )।

२३ जीवराज । ( बड़नगरनिवासी ) । परमात्मप्रकाश वचनिका ( सं० १७६२ ) ।

२४ ताराचन्द्र । ज्ञानार्णव छन्दोवद्ध । (सं० १७२८ )।

२५ विश्वभूषणभट्टारकः । जिनदत्तचरित्र छन्दोवद्ध (सं०१७३८)।

मिश्रबन्धुविनोदमें इस शताब्दींके नीचे लिखे कवियोंका भी उल्लेख किया है:—

**१ हरखचन्द** साघु । श्रीपाठचरित्र । रचना-काळ १७४० ।

२ जिनरंगसूरि । सौभाग्यपंचमी । समय १७४१।

२६ धर्ममन्दिर गणि । प्रवेधिच-न्तर्मिणि, चोपीमुनिचरित्र । रचनाकाळ १७४१-१७५० । ४ **हंसविजय जती ।** कल्पसूत्रकी टीका । समय १७८० ।

५ **ज्ञानविजय ज**ती । मलयचरित्र । १७८१ संवत् ।

६ लाभवर्द्धन । उपपदी । संवत् १७११ । उन्नीसवीं शताब्दी ।

१ टोडरमल। इस शताब्दीके सबसे प्रसिद्ध लेखक पं० टोडरमलजी हैं । दिगम्बरजैन सम्प्रदायमें आप ऋषितुल्य माने जाते हैं। केवल ३२ ही वर्षकी अवस्थामें आप इतना काम कर गये हैं कि सुनकर आश्चर्य होता है। आपकी रचनासे जैनसमाजमें तत्त्वज्ञानका बन्द हुआ प्रवाह फिरसे बहने लगा। जहाँ कर्म फिलासफीकी चर्चा करना केवल संस्कृतके-प्राकृतके विद्वानीके हिस्सेमें था, वहाँ आपकी क्रपासे साधारण हिन्दी जाननेवाले लोग भी कर्मतत्त्वोंके विद्वान बनने लगे। आप जयपुरके रहनेवाले खण्डेलवाल जैन थे। सुनते हैं जयपुरराज्यके दीवान अमरचन्द्रजीने आपको अपने पास रख कर विद्याध्ययन कराया था। १५-१६ वर्षकी उम्रमें ही आप गंथरचना करने लगे थे। जैनधर्मके असाधारण विद्वान थे। आपका सबसे प्रसिद्ध ग्रन्थ वचनिका' है, जिसमें क्षपणासार लब्धिसार भी शामिल है। इसकी श्लोकसंख्या लगभग ४५ हजार है। यह नेमिचन्द्र स्वामीके प्राक्तत गोम्मटसारकी माषाटीका है। इसमें जैनधर्मके कर्मसिद्धान्तका विस्तृत विवेचन है। दूसरा ग्रन्थ त्रैलोक्यसार वंचनिका है। यह भी प्राकृतका अनुवाद है । इसमें जैनमतके अनुसार भूगोल और खगोलका बर्णन है। इसकी श्लोकसंख्या लगभग १०-१२ हजार होगी । तीसरा ग्रन्थ गुणभद्रस्वामीकृत संस्कृत आत्मानु-शासनकी वचनिका है। इसमें बहुत ही हृदयगाही आध्यात्मक उपदेश है । भर्तहरिके वैराम्यशत-

कके ढंगका है । शेष दो ग्रन्थ अधूरे हैं-१ पुरुषार्थसिद्ध पायकीवचनिका और २ मोक्षमार्ग-प्रकाशक। इनमेंसे पहले ग्रन्थको तो पं० दौलतरामजी काशलीवालने पूर्ण कर दिया था; परन्तु दूसरा बन्थ मोक्षमार्गप्रकाशक अधूरा ही है। यह छप चुका है। ५०० पृष्ठका ग्रन्थ है। बिल्कुल स्वतंत्र है। गद्य हिन्दीमें जैनोंका यही एक ग्रन्थ है जो तात्त्विक होकर भी स्वतंत्र िल्हा गया है। इसे पढनेसे मालूम होता है। कि यदि टोडरमलजी वृद्धावस्थातक जीते, तो जैनसाहित्यको अनेक अपूर्व रत्नोंसे अलंकृत कर जाते । आपके ग्रन्थोंकी भाषा जयपुरके बने हुए तमाम ग्रन्थोंसे सरल. शुद्ध और साफ है। अपने ग्रन्थोंमें मंगठाचरण आदिमें जो आपने पद्य दिये हैं, उनके पढ़नेसे मालूम होता है कि आप कविता भी अच्छी कर सकते थे। आपकी जन्म और मृत्युकी तिथियाँ हमें माल्म नहीं हैं। आपने गोम्मटसारकी टीका विक्रम संवत् १८१८ में पूर्ण की है और आपके सिद्ध्युपायका शेष भाग दौलतरामजीने सं० १८२७ में समाप्त किया है। अर्थात् इससे वर्ष दो वर्ष पहले आपका स्वर्गवास हो चुका होगा और यदि आपकी मृत्यु ३२-३३ वर्षकी अव-स्थामें हुई हो तो आपका जन्म वि० संवत् १७९३के लगभग माना जा सकता है। आपकी लिखी हुई एक धर्ममर्मपूर्ण चिट्टी भी है जो आपने मुलतानके पंचोंको लिखी थी। यह एक छोटी मोटी पुस्तकके तुल्य है। छप चुकी है।

२ जयचन्द्र । इस शताब्दिके लेसकों में पं॰ जयचन्द्रजीका दूसरा नम्बर है । आप भी जयपुरके रहनेवाले थे और छावड़ा-गोत्री संडे लवाल थे । आपने नीचे लिसे ग्रन्थों की भाषावच्च निकायें लिसी हैं । इन सब ग्रन्थों की श्लोकसं-स्या सब मिलाकर ६० हजारके लगभग है ।

```
१ सर्वार्थसिद्धि
                     विक्रम संवत् १८६१
 २ परीक्षामुख (न्याय)
                                  १८६३
 ३ द्रव्यसंग्रह
                                 15328
                           "
 ४ स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा
                                 १८६६ ।
 ५ आमख्याति समयसार
                                 १८६४।
 ६ देवागम (न्याय)
                                 १८८६ ।
 ७ अष्टपाहुड
                                 १८६७।
 ८ ज्ञानार्णव
                                 १८६९ 1
 ९ भक्तामरचरित्र
                                 10003
१० सामायिक पाठ
११ चन्द्रप्रभकाव्यके
                          समय मालूम नहीं।
    द्वितीय सर्गका न्यायभाग
१२ मतसमुच्चय ( न्याय )
१३ पत्रपरीक्षा (न्याय )
```

ये सब ग्रन्थ संस्कृत और प्राकृतके कितन कितन ग्रन्थों के भाषानुवाद हैं। पाँच ग्रन्थ तो केवल न्यायके हैं। (मक्तामरको छोड़कर) रोष सब उच्चेश्रेणीके तात्त्विक ग्रन्थ हैं। पद्य भी आप अच्छा लिस सकते थे। आपने फुटकर पद और विनितियाँ भी बनाई हैं जिनकी श्लोकसंख्या ११०० है। द्रव्यसंग्रहका पद्यानुवाद भी आपने किया है। आपकी लिसी हुई एक चिट्ठी हमने वृन्दावनिवलासमें प्रकाशित की है जो संवत् १८७० की लिसी हुई है और पद्यमें है। आपकी गद्यलेसरोली अच्छी है। आपके बनाये हुए कई बड़े बड़े ग्रन्थ छप चुके हैं। लेस बड़ा हो गया है, इस कारण हम आपकी रचनाके उदाहरण नहीं दे सकते।

३ वृन्दावन । वृन्दावनजीका जन्म शाहा-बाद जिलेके बारा नामक ग्राममें संवत् १८४८ को हुआ था। आप गोयलगोत्री अगवाल थे। आपके पिताका नाम धर्मचन्द्रजी था। जब आपकी उम्र १२ वर्षकी थी तब आपके पिता आदि काशीमें आ रहे थे। काशीमें बाबरशही-दकी गलीमें आपका मकान थां। आपके वंशके होग इस समय आरामें मौजूद हैं । आपका विस्तृत जीवनचरित हमने वृन्दावनविहासकी भूमिकामें हिस्सा है। आपका देहान्त कब हुआ है, यह पता नहीं। आपकी सबसे अन्तिम स्चना संवत १९०५ की है।

आप अच्छे किव थे। आपका बनाया हुआ
मुख्य प्रन्थ 'प्रवचनसार 'है, जो प्राकृत प्रन्थका
पद्यानुवाद है। इसे आपने बहे ही परिश्रमसे
बनाया है। इसको सर्वश्रेष्ठ बनानेके लिए
आपने तीन बार परिश्रम किया था। यथाः—

तब छन्द रची पूरन करी,
चित न रची तब पुनि रची।
सोज न रची तब अब रची,
अनेकान्त रससौं मची॥

दूसरा यन्थ ' चतुर्विशतिजिनपूजापाठ ' और तीसरा ' तीस चौवीसीपूजापाठ ' है । दूसरे मन्थका बहुत अधिक भचार है । कई बार छप चुका है। इनमें तीर्थंकरोंकी पूजायें हैं। शब्दा-लङ्कार अनुप्रास यमक आदिकी इनमें भरमार है; पर भावकी ओर उतना ध्यान नहीं दिया गया जितना शब्दोंकी ओर दिया गया है । चौथा छन्दशतक है। यह बहुत ही अच्छा ग्रन्थ है। इसमें अधिक उपयोगी १०० प्रकारके छन्दोंके बनानेकी विधि और छन्दशास्त्रकी प्रारं-भकी बातें पद्यमें लिखी हुई हैं। विद्यार्थी बहुत ही थोडे परिश्रमसे इसके द्वारा छन्दशास्त्रका ज्ञान प्राप्त कर सकता है । अब तक इसके जोड़का सरल सुपाठ्य और थोड़ेमें बहुत प्रयो-जन सिद्ध करनेवाला दूसरा छोटा छन्दोग्रनथ नहीं देखा गया। हिन्दी साहित्य-सम्मेलनकी प्रथमा परीक्षामें यह पाठ्य पुस्तक बननेके योग्य है। संस्कृतके वृत्तरत्नाकर आदि ग्रन्थोंकी नाई प्रत्येक छन्दके रुक्षण और नाम आदि उसी छन्दमें दिये हैं और प्रत्येक छन्दमें अच्छी

अच्छी निर्दोष शिक्षायें भरी हुई हैं । एक उदाहरणः—

> चतुर नगन मुनि दरसत, भगत उमग उर सरसत। नुति थुति करि मन हरसत, तरल नयन जल बरसत॥

इसमें छन्दका नाम और लक्षण बहुत ही खूबीसे दिया गया है। यह ग्रन्थ सं०१८९८ में काविने अपने पुत्र अजितदासके पढ़ानेके लिए केवल१५ दिनमें बनाया था।

चौथा प्रन्थ कविकी तमाम फुटकर कविता-ओंका संग्रह 'वृन्दा वनविलास 'है। इसमें पद, स्तुति, पत्रव्यवहार आदि हैं। एक और प्रन्थ 'पासा केवली'है जिसमें पासा डालकर शुभाशुभ जाननेकी रीति लिखी है।

थ यति ज्ञानचन्द्र । ये उदयपुर राज्यके माण्डलगढ़में रहते थे । राजस्थानके इति हासके अच्छे जानकार और इतिहासके साहित्यका संग्रह रखनेवाले थे । राजस्थानका इतिहास लिखनेमें कर्नल टाडको इन्होंने बहुत सहायता दी थी । टाड साहब इन्हें अपना गुरु मानते थे । उन्होंने अपने ग्रन्थमें इनके उपकारोंका उल्लेख किया है। ये अच्छे कवि थे । इनकी बनाई हुई कुछ फुटकर कवितायें मिलती हैं । मिश्रबन्धु-ओंने इनका पद्य रचनाकाल १८४० लिखा है।

५ भूधर मिश्र। आगरेके समीप शाहगंजके रहनेवाले बाह्मण थे। आपके गुरुका नाम पण्डित रंगनाथजी था। पुरुषार्थसिद्धपाय नामक जैन-प्रन्थमें अहिंसातत्त्वकी मीमांसा पढ़नेसे आपको जैनधर्म पर भक्ति हो गई थी। आपने रंगनाथजीसे अनेक प्रन्थोंका अध्ययन किया और फिर पुरुषार्थसिद्ध्युपायकी एक विशद माषाठीका वनाई। यह विक्रम संवत् १८७१ की माद्रपद सुदी १० को समाप्त हुई है। इस टीकामें आपने

बीसों जैनमन्थोंके प्रमाण देकर अपने विचारीको पुष्ट किया है। चर्चासमाधान नामका एक और मन्थ भी आपका बनाया हुआ मिलता है। आप कवि भी अच्छे थे। पुरुषार्थसि० का मंगलाचरण देखिए:—

नमों आदि करता पुरुष,
आदिनाथ अरहंत।
द्विविध धर्मदातार धुर,
महिमा अतुल अनंत ॥ १ ॥
स्वर्ग-भूमि-पातालपति,
जपत निरंतर नाम।
जा प्रभुके जस हंसकी,
जग पिंजर विश्राम ॥ २ ॥
जाकों सुमरत सुरतकों,
दुरत दुरत यह भाय।
तेज फुरत ज्यों तुरत ही,
तिमिर दूर दुर जाय ॥ ३ ॥
इन पर्योसे यह भी मालूम होता है कि
आपको जैनधर्म पर अच्छा विश्वास था।

६ बुधजन। बुधजनका पूरा नाम विरधीचन्दजी था। आप खण्डेलवाल थे और जयपुरके
रहनेवाले थे। आपके बनाये हुए चार पद्यमन्थ
उपलब्ध हैं — १ तत्त्वार्थबोध, २ बुधजनसतसई, ३ पंचास्तिकाय और ४ बुधजनविलास।
ये चारों कमसे १८७१-८१-९१ और ९२
संवत्के बने हुए हैं। इनकी कवितामें मारवाड़ीपन
बहुत है। बुधजनसतसईकी रचना कुछ अच्छी
है और सब रचनायें साधारण हैं। तत्त्वार्थबेध
और पंचास्तिकायको छोड़कर इनके लगभग सब

७ दीपचन्द्र । ये आमेर (जयपुर) कें रहनेवाले काशलीवाल गोत्रीय खेण्डलवाल थे । इनके जो प्रन्थ हमने देखे, उनमें समय आदि कुछ भी नहीं लिखा है, तो भी अनुमानसे ये १९ वीं शताब्दीके कवि हैं। इनके बनाये हुए गय पयके अनेक ग्रन्थ हैं, जिनमेंसे दो छप चुके हैं—१ ज्ञानदर्पण और २ अनुभवप्रकाश । इनमें पहला पयमें और दूसरा गयमें हैं। पय-रचना सुन्दर, छन्दोभंग आदि दोषोंसे रहित और सरल हैं। गयका नमुना यह हैं:—

" इस शरीरमंदिरमें यह चेतन दीपक सासता है। मन्दिर तो छूटै पर सासता रतन दीप ज्योंका त्यों रहें। व्यवहारमें तुम अनेक स्वांग नटकी ज्यों घरे। नट ज्योंका त्यों रहें। वह स्पष्ट भाव कर्मकों है। तोऊ कमलिनीपत्रकी नाई कर्मसों न बँधे न स्पर्शे।"

इससे मालूम होता है कि गर्वस्थना कितनी अच्छी और साफ हैं। आजसे लगमग १०० वर्ष पहले इतना अच्छा गय लिखा जाने लगा था। इनके बनाये हुए अनुभवप्रकाश, अनुभव-विलास, आत्मावलोकन, चिद्विलास, परमात्म-पुराण, स्वरूपानन्द, उपदेशरत्न, और अध्यात्म-पचीसी ये पद्यके ग्रन्थ और भी हैं। ये सब ग्रन्थ स्वतंत्र हैं और यही इनकी विशेषता है।

८ ज्ञानसार या ज्ञानानन्द । आप एक इवेताम्बर साधु थे। संवत् १८६६ तक आप जीवित रहे हैं । आप अपने आपमें मस्त रहते थे और लोगोंसे बहुत कम सम्बन्ध रसते थे। कहते हैं कि आप कभी कभी अहमदाबादके एक स्मशानमें पड़े रहते थे! 'सज्झाय पद अने स्तवन संग्रह' नामके संग्रहमें आपके 'ज्ञानविलास' और 'समयतरंग' नामसे दो हिन्दी पदसंग्रह छपे हैं जिनमें कमसे ७५ और ३७ पद हैं । रचना अच्छी है। आपने आनन्द्धनकी चौवीसी पर एक उत्तम गुजराती टीका लिखी है जो छप चुकी है। इससे आपके गहरे आत्मानुमवका पता लगता है।

९ रंगविजय । ये तपागच्छके विजयानंद-सूरि समुदायके यति थे । इनके गुरुका नाम

अमृतविजय किष था। इन्होंने बहुतसे आध्या-मिक और प्रार्थनात्मक पद बनाये हैं । इनकी इन कृतियोंका एक संग्रह, जो स्वयं इन्हींके हाथका लिखा हुआ है, श्वेताम्बर साधु प्रवर्तक श्रीकांतिविजयजीके ञास्त्रसंग्रहमें है। इस संग्रहमें कोई २०० पद इनके बनाये हुए हैं । रचना सरल और सरस है । वैष्णव कवियोंने जैसे राघा और कृष्णको लक्ष्य कर भाक्ति और शुंगारकी रचना की है वैसे ही इन्होंने भी राजीमती और नेमिनाथके विषयमें बहुतसे शुंगारभावके पद् लिखे हैं । नमुनाके लिए यह एक पद देखिए;-

> आवन दे री या होरी। चंदमुखी राजुलसीं जंपत, ल्याउं मनाय पकर बरजोरी ॥ फागुनके दिन द्वर नहीं अब, कहा सोचत तू जियमें भोरी॥ बाह पकर राहा जो कहावूं, छाँ हूँ ना मुख माँ हूँ रोरी ॥ सज सनगार सकल जदुवनिता, अबीर गुलाल लेह भर झोरी ॥ नेमीसर संग खेलें खिलीना. चंग मुद्रॅंग डफ ताल टकोरी॥ हैं प्रभु समुद्विजैके छौना, तू है उग्रसेनकी छोरी॥ 'रंग' कहै अंमृत पद दायक, चिरजीवहु या जुग जुग जीरी ॥ सैवत् १८४९ में इन्होंने एक गजल बनाई है

जिसमें ५५ पद है और जिसमें अहमदाबाद नगरका वर्णन है। यह खडी हिन्दीके ढंगकी भाषा है।

१० कपूरिविजय य चिदानन्द । ये सवेगी सांचु थे, पर रहते थे सदा अपने ही मतमें मस्त । इन्हें मतिभेदका कर्कश पाश कुछ भी नहीं कर सर्वता था। इच्छा हुई तो गृहाओंमें जा डेरा

डाल देते और मौज हुई तो सुंदर मकानोमें आकर जम जाते। ये योगी अच्छे थे और अपना साम्प्रदायिक नाम छोड़ कर ' चिदानन्द ' के अभेदमार्गीय नामसे अपना पारिचय देते थे। इन्होंने बहुतसे आध्यात्मिक पद बनाये हैं। स्वरशास्त्रके ये अच्छे ज्ञाता थे, इस लिए 'स्वरे दय ' नामका एक प्रबंध भी इन्होंने स्वरज्ञानवि-षयक बनाया है। कहते हैं ये संवत् १९०५ तक विद्यमान थे। इनकी रचना आनंदघनके जैसी ही अनुभवपूर्ण और मार्मिक है। एक पद देखिए:---

> जों हों तत्त्व न स्झ पड़े रे। तौ लीं मूढ़ भरमवश भूल्यो, मत ममता गहि जगसौं लड़े रे॥ अकर रोग शुभ कंप अशुभ लख, भवसागर इण भांति मड़े रे! धान काज जिम मूरख खितहड़, उखर भूमिको खेत खड़ै रे॥ उचित रीत ओळैख बिन चेतन, निश दिन खोटो घाट घड़े रे। मस्तक मुकुट उचित मणि अनुपर्म, पग भूषण अज्ञान जड़े रे॥ क्रमता वश मन वऋ तुरग जिम, गहि विकल्प मग माहि अड़े रे। 'चिदानन्द' निज रूप मगन भया, तब कुतक तोहि नाहि नड़े रे॥

गुजरातमें निवास होनेके कारण इसमें कुछ कुछ गुजरातीकी झलक है।

११ टेकचन्द । इनके बनाये हुए प्रन्थ-१ तत्त्वार्थेकी श्रुतसागरी टीकाकी वचनिका (सं० १८३७ ), सुदृष्टितरंगिनी वचनिका ( १८३८) षट्पाहुड वचेनिका, कथाकोश बुधप्रकारी छ०, अनेक पूजा पाठ । इनका सुद्द-

१ किसान । २ ऊसर । ३ पहिचान । ४नडना बाधा देना ।

ष्टितरंगिणी ग्रन्थ बहुत बड़ा है। उसकी ग्रन्थसं-ख्या सादे सत्रह हजार श्लोक है।

१२ नथमल विलाला । (भरतपुरिनवासी सजांची) । इनका एक ग्रन्थ सिद्धान्तसार हमने देसा है । यह सकलकीर्तिके संस्कृत ग्रन्थका अनुवाद है। संवत् १८२४ में बना है । श्लोकसंख्या लगभग ७५०० है। जिनगुणविलास, नागकुमारचरित्र, (१८३४), जीवंधरचरित्र (१८३५) और जम्बूस्वामीचरित्र, ये ग्रन्थ भी इन्हींके बनाय हुए हैं। सब प्यमें हैं। कविता साधारण है।

१३ डाॡ्राम । (माधवराजपुरनिवासी अगवाल ) । गुरूपदेशश्रावकाचार छन्दोवद्ध (१८६७), सम्यक्त्वप्रकाश (१८७१) और अनेक पूजायें।

१४ देवादास । (सण्डेलवाल बसवानिवासी) सिद्धान्तसारसंग्रह वचनिका (१८४४) और तच्वार्थसूत्रकी वचनिका ।

१५ देवीदास । (दुगोदह केलगवाँ जिला झांसी निवासी) । परमानन्दविलास छन्दोवद्ध ( सं० १८१२ ), प्रवचनसार छ०, चिद्धिलास-वचनिका, चौवीसी पाठ ।

१६ सेवाराम । (राजपूत ) । हनुमचित्रि छन्दोवद्ध (१८२१), शान्तिनाथपुराण छ० और भविष्यदतचरित्र छ०।

१७ भारामल्ल । ये फर्रुलाबादके रहनेवाले सिंगई परशुरामके पुत्र थे और सरौआ जातिके थे । इन्होंने भिण्ड नगरमें रह कर संवत् १८१३ में चारुदत्तचरित्र बनाया। सप्तव्यसनचरित्र, दानकथा, शीलकथा, रात्रिभोजन कथा ये सब छन्दोबद्ध ग्रन्थ भी इन्होंके बनाये हुए हैं ।

१८ गुलाबराय । शिसरविलास छ० सं० १८४२ में बनाया । १९ **थानसिंह ।** सुबुद्धिप्रकाश छन्दो ० (सं० १८४७)।

२० **नन्दलाल छावडा ।** मूलाचारकी वचनिका सं० १८८८ में ।

२१ मञ्चालाल सांगाका। चारित्रसारकी वचनिका सं० १८७१ में।

२२ मनरंगलाल । (कन्नोजके रहनेवाले प्रष्टीवाल)। सं० १८५७ में चौवीसी पूजापाठ बनाया। कविता अच्छी है। नेमिचन्द्रिका, सप्तव्यसनचरित्र और सप्तर्षिपूजा ये ग्रन्थ मी इनके बनाये हुए हैं।

२३ लालचन्द (सांगानेरी)। षट्कर्मोपदे-शरत्नमाला (सं०१८१८) वरांगचरित्र, विमल-नाथपुराण, शिखरविलास, सम्यक्तवकोमुदी, आगम शतक, और अनेक पूजाग्रन्थ। सब छन्दोबद्ध।

२४ सेवारामशाह। (जयपुरनिवासी)। चौवीसी पूजापाठ (सं० १८५४) और धर्मी-पदेश छन्दोबद्ध।

२५ कुशलचन्द्र गाणि याति । यति बालचन्द्रजी सामगांव वालांने आपका बनाया हुआ 'जिनवाणीसार' नामका ७०० हिन्दी पर्योका ग्रन्थ बीकानेरके यतियोंके पास देखा है। अध्यात्मिक ग्रन्थ है, रचना भी कहते हैं अच्छी है।

२६ यति मोतीचन्द । उक्त यतिजीके कथनानुसार ये जोधपुरनरेश मानसिंहजीके सभाके रत्नोंमेंसे एक थे । इन्हें मानसिंहजीने ' जगद्धरु भट्टारक ' पद प्रदान किया था । हिन्दींके श्रेष्ठ कवि थे।

२७ हरजसराय । ये स्थानकवासी सम्प्र-दायके थे । हिन्दिके अच्छे कवि थे । सायुगु-णमाला, देवाधिदेवरचना और देवरचना नामके ग्रन्थ आपके बनाये हुए हैं 1 'देवाधिदेव रचना' छप चुका है. । यह संवत्१८६५ में समाप्त हुआ है।

२८ क्षमाकल्याण पाठक । इन्होंने संवत् १८५० में जीवविचारवृत्तिकी रचना की । साधुप्रतिकमणविधि, श्रावकप्रतिकमणविधि, सुमतिजिनस्तवन आदि और भी कई ग्रन्थ इनके रचे हुए हैं। पिछला स्तवन छप ग्या है। रचना अच्छी है।

विजयकीर्ति—ये नागौरकी गद्दीके भट्टारक थे। इन्होंनें सं॰ १८२० में श्रेणिकचरित्र छन्दो-वद्धकी रचना की है।

#### बीसवीं शताब्दी।

१ सदासुख । इस शताब्दीके पुराने ढंगके लेखकोमें सदासुखजी बहुत प्रसिद्ध हैं। इनका श्रावकाचार बहुत बड़ा लगभग रत्नकरण्ड १५-१६ हजार श्लोक प्रमाण गद्यग्रन्थ है । जैनसमाजमें इसका बहुत अधिक प्रचार है। दो बार छप चुका है। एक डेड सी श्लोकके इसी नामके मुल ग्रंथका यह विशाल भाष्य है। एक प्रकारसे इसे स्वतंत्र ग्रन्थ कहना चाहिए । इनका दसरा ग्रन्थ अर्थप्रकाशिका है। यह भी लगभग उतना ही बड़ा है । यह तत्वार्थसूत्रका भाष्य है । गद्यमें है । भगवती आराधनाकी टीका भी आपने लिखी है जो २० हजार होगी।यह विक्रम संवत् १९०८ में बनी है । बनारसीकृत नाटक समय-सारकी टीका, नित्यपूजाटीका और अकलंका-ष्टककी टीका भी आपकी बनाई हुई है।

२ पन्नालाल चौधरी । संस्कृत ग्रन्थोंके ये बड़ेमारी अनुवादक हुए हैं। इन्होंने २५ ग्रन्थोंकी वचनिकायें (गद्यानुवाद) लिखी हैं जो प्रायः सब ही उपलब्ध हैं:-१ वसुनंदिश्रावकाचार, २ सुमाषितार्णव, ३ प्रश्नोत्तर श्रावकाचार, ४ जिनदत्तचरित्र, ५ तत्त्वार्थसार, ६ सद्धाषितावली, ७ भक्तामरकथा, ८ आराधनासार, ९ धर्मपरीक्षा, १० यशोधरचरित्र, ११ योगसार, १२ पाण्डव-पुराण, १३ समाधिशतक, १४ सुभाषितरत्नसं-दोह, १५ आचारसार, १६ नवतत्त्व, १७ गोतमचरित्र, १८ जम्बूचरित्र, १९ जीवंधरच-रित्र, २० भविष्यदत्तचरित्र, २१ तत्त्वार्थसारदी-पक, २२ श्रावकप्रतिक्रमण, २३ स्वाध्यायपाठ, विविध मक्तियाँ और विविधस्तोत्र।

३ भागचन्द्र । ये ईसागढ़ (ग्वालियर ) के रहनेवाले ओसवाल थे, पर दिगम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे । बहुत अच्छे विद्वान् थे । संस्कृत और भाषा दोनों के कवि थे । ज्ञानसूर्योद्य, उपदेशसिद्धान्तरत्नमाला (षष्ठिशतप्रकरण), अमितगतिश्रावकाचार, प्रमाणपरीक्षा (न्याय), और नेमिनाथपुराण, इतने ग्रन्थोंकी आपने गयटीकायें लिखी हैं जो प्रायः उपलब्ध हैं। आपके कई रचनायें संस्कृतमें भी हैं। आपके पद्मजनोंका संग्रह छ प चुका है। अच्छी किता है।

४ दौलतराम । ये सासनीनिवासीपष्टीवाल थे। सुनते हैं, छीपीका काम करते थे; परन्तु बहुत अच्छे विद्वान् थे। गोम्मटसार सिद्धान्तके अच्छे मर्मज्ञ समझे जाते थे। आपका बनाया हुआ एक छहढाला नामका सुन्दर पद्यग्रन्थ है, जो कमसे कम ७-८ बार छप चुका है। जैनपा-टज्ञालाओं में पाठ्यपुस्तक है। इसमें जैनधर्मका सार भरा हुआ है। सर्वथा स्वतंत्र है। इसके सिवाय आपके बनाये हुए बहुतसे पद और स्तवन है जिनमें से लगभग १२५ का संग्रह प्रकािशत हो चुका है। चार बार छप चुका है। पद्रचना भाषा और भाव दोनों की दृष्टिसे अच्छी है।

५ मुनि आत्माराम । ये श्वेताम्बरसम्प्रदाय-के बहुत ही प्रसिद्ध विद्वान हुए हैं । इनका जीवन- चरित्र सरस्वतीमें निकल चुका है। शायद इनके बाद इस सम्प्रदायमें कोई ऐसा उद्भट विद्वान नहीं हूआ। इनका जन्म वि० सं० १८९३ के लगभग हुआ था और देहोत्सर्ग १९५३ में। आपकी जन्मभूमि पंजाब थी। पाश्चात्यदेशोंतक आपकी ख्याति थी। आपके शिष्य श्रीयुत वीरचन्द राघवजी गांधी बी. ए. बैरिस्टर एट ला, चिकागो ( अमोरिका ) की धर्ममहासभामें गये थे। उन्होंने वहाँ आपकी बहुत ही प्रतिष्ठा बढाई थी। आपकी 'चिकागो-प्रश्नोत्तर' नामकी पुस्तक उसी समयके प्रश्नोत्तरोंकी है। आपने अपनी सारी रचना हिन्दीमें की है आपके कई बढ़े बड़े ग्रन्थ हैं । उनमें जैनतत्त्वादर्श. तत्त्वनिर्णयप्रसाद, और अज्ञानतिमिरभास्कर मुख्य हैं। आप स्वामी द्यानन्दके ढंगके विद्वान् थे। लण्डन मण्डनसे आपको बहुत प्रेम रहा है। अन्य धर्मों और सम्प्रदायों पर आपने बहुत आक्रमण किये हैं। आपकी भाषामें कुछ पंजाबी-पन मिला हुआ है, पर वह समझमें अच्छी तरह आती है। श्वेताम्बर सम्प्रदायमें आपकी स्मृतिकी रक्षाके लिए बहुत प्रयत्न किये गये हैं। कई सभायें आपके नामसे चल रही हैं और कई मासिकपत्र और ग्रन्थमालायें भी आपके स्मरणार्थ निकलती हैं। आपके प्रायः सभी यन्थ छपकर प्रकाशित हो चुके हैं। उनका प्रचार खूब है।

द यति श्रीपालचन्द्र । ये यति बीका-नेरके रहनेवाले थे । सुयोग्य थे । कई वर्षोतक अनवरत परिश्रम करके आपने ' जैनसम्प्रदाय-शिक्षा ' नौमका ग्रन्थ बनाया था । यह ग्रन्थ आधा भी न छप पाया था कि आपका देहान्त हो गया । आपके ग्रन्थको अब निर्णयसागर प्रेसके मालिक चार रुपयेमें बेचते हैं । बोलचा-लकी शुद्ध हिन्दीमें इसकी रचनाहुई हैं । इसमें विविध विषयोंका संग्रह हैं । यतिजीका देहान्त ' हुए केवल ७–८ वर्ष हुए हैं । ७ चंपाराम। (पाटननिवासी )। गौतमप-रीक्षा (सं०१९१६), वसुनन्दिश्रावकाचार, चर्चासागर, योगसार। ये सब्र ग्रन्थ गद्यमें हैं।

८ छत्रपति । (पद्मावतीपुरवार )। द्वाद-शानुप्रेक्षा (१९०७) मनमोदनपंचशति (१९१६), उद्यमप्रकाश (१९२२), शिक्षाप्र-धान । ये सब प्रन्थ पद्यमें हैं। ये अच्छे कवि मालूम होते हैं। इनकी मनमोदनपंचशती छपकर प्रकाशित हो रही है।

९ जौहरीलाल शाह । पद्मनन्दि पंचविं-शतिकाकी वचनिका (१९१५)।

१० नन्दराम । योगसारवचनिका ( सं० १९०४ ), यशोधरचरित्र छ० और त्रैलोक्य-सार पूजा।

११ नाथूळाळ दोसी । (जयपुरनिवासी) । गयमें सुकमाठचरित्र, महीपाठचरित्र, समाधितंत्र, और पद्यमें दर्शनसार, परमात्माप्रकाश, सिद्धप्रि-यस्तोत्र, रत्नकरण्डश्रावकाचार ।

१२ पद्मालाल (दूनीवाले ) । विद्वज्जन-बोधक (विशालगन्थ), उत्तरपुराण वचनिका और अनेक पूजापाठ ।

१३ पारसदास । (जयपुरनिवासी ) । पारसविलास (छ०), ज्ञानसूर्योदय और सार-चतुर्विशतिकाकी वचनिका ।

१४ फतेहलाल । ( जयपुरी ) । विवाहप-द्वति, दशावतारनाटक, राजवार्तिकालंकार, रत्न-करण्ड, न्यायदीपिका और तत्त्वार्थसूत्रकी, वचानिकार्ये ।

१५ वक्ताबरमळ-रतनलाल । (दिल्ली-निवासी )। जिनदत्तचरित्र, नेमिनाथपुराण, चन्द्र-प्रमपुराण, भविष्यदत्तचरित्र, प्रीतिकरचरित्र, प्रदु-प्रचरित्र, वतकथाकोश आदि छन्दोवद्ध यन्थ ।

१६ मन्नालाल वैनाङ्ग । प्रयुद्धचरित्र वचनिका (१९१६)। १७ महाचन्द्र । महापुराण संस्कृत-प्राकृत और भाषामें, सामायिकपाठ,फुटकर संस्कृत और भाषाके पद ।

१८ मिहिरचन्द्र । ये सुनपत (दिल्ली) के रहनेवाले थे। संस्कृत और फारसीके अच्छे विद्वान् थे। आपने सज्जनचित्तवल्लम काव्यकी संस्कृत टीका और हिन्दी पद्यानुवाद बनाया है जो छप चुका है । कविता अच्छी है। शेख सादीके सुप्रसिद्ध काव्यद्वय गुलिस्तां और बोस्तांका हिन्दी अनुवाद भी आपका किया हुआ है जो एक बार छप चुका है। सुनते हैं, और भी आपकी कई हिन्दी रचनायें हैं।

१९ हीराचन्द्र असोळक । ये फलटण जिला सताराके रहनेवाले हूंबड़ वैश्य थे। आपकी मातृभाषा हिन्दी न थी तो भी आपने हिन्दीमें अनेक अच्ले पद बनाये हैं जो छप चुके हैं। पंचपूजा भी आपकी बनाई हुई है।

२० शिवचन्द्र ( दिल्लीवाले भट्टारकके शिष्य ) । नीतिवाक्यामृत, प्रश्नोत्तर श्रावका-चार और तत्त्वार्थसूत्रकी वचनिकार्ये ।

२१ शिवजीलाल ( जयपुरिनवासी ) । रत्नकरण्ड, चर्चासंग्रह, बोधसार, दर्शनसार, अध्यात्मतरंगिणी आदि अनेक ग्रन्थोंकी वचनि-कार्ये और तेरहपंथसण्डन ।

२२ स्वरूपचन्द । मदनपराजयवचनिका, त्रैठोक्यसार छ० आदि ।

#### वर्तमान समयके परलोकगत लेखक ।

१ राजा शिवप्रसाद सितारे हिन्द । ये महाशय सं० १८८० में उत्पन्न हुए और १९५२ में इनका स्वर्गवास हुआ । श्वताम्बर जैन सम्प्रदायके आप अनुयायी थे । आप शिक्षा विभागके उच्च कर्मचारी थे और राजा तथा सी-आई. ई. की उपाधियोंसे विभूषित थे । वर्तमान सड़ी हिन्दीके आप जन्मदाता समझे जाते हैं ।

भारतेन्दु बाबू हाश्चिन्द्रजी आपको अपना गुरु मानते थे। उन्होंने अपना मुद्राराक्षस नाटक आपको ही समर्पित किया था। आप हिन्दीके बड़े पक्षपाती थे। आपकी ही दयासे शिक्षा-विभागसे हिन्दीका दर्शनिकाला होता होता रह गया। शिक्षाविभागके लिए आपने हिन्दीकी अनेक पुस्तकें लिखी हैं। उनमें इतिहास तिमिरनाशक बहुत पसिद्ध है। आपके धार्मिक विचार बहुत स्वतंत्र थे। जनसमाजको आपका आमिमान है।

२ बाबू रतनचन्द्र वकील । आप इलाहा-बादके रहनेवाले खण्डेलवाल जैन थे। बी. ए. एल एल. बी. और वकील थे। अभी कुछ ही वर्षोपहले आपका स्वर्गवास हुआ है। आप हिन्दीके अच्छे लेखक थे। आपका नृतनचरित्र प्रमासके इंडियन प्रेसने प्रकाशित किया है। न्यायम्भा माटक, अमजालनाटक, चातुर्थाणव, वीरनारायण, इन्द्रिश, हिन्दी—उर्द्नाटक, आदि कई यन्थ आपके बनाये हुए हैं जो प्रकाशित हो चुके हैं। 'अमजाल ' आदि अमरेजीसे अनुवा-दित हैं, कुछ स्वतंत्र हैं और कुछ आधार लेकर लिसे गये हैं।

३ बाबू जैनेन्द्रिकार । आप आराके एक जमींदार थे। अग्रवाल जैन थे। आराकी नाग-राप्रचारिणी सभा और प्रणेतृसमालोचक सभाके उत्साही कार्यकर्ता थे। हिन्दिके सुलेखक और सुकविथे। आपकी बनाईहुई खगोलविज्ञान, कमलावती, मनोरमा उपन्यास आदि कई पुस्तकें छप चुकी हैं। जैनकथाओं के आधारसे आपने कई नाटक और प्रहसन लिखे थे जिनमें से 'सो-मासती ' व्यंकटेश्वर प्रेससे प्रकाशित हो चुका है, शेष सब अमुदित हैं। आपने कई वर्षतक हिन्दी जैनगजटका सम्पादन किया था। कोई ६—७ वर्ष हए, आपका देहान्त हो गया।

आपका जीवनचरित आरेकी नागरीहितैषिणी पत्रिकामें निकल चुका है।

ध मि॰ जैन वैद्य। मि॰ जैन वैद्यका ्नाम जवाहिरलाल था। आप खण्डेलवाल जैन थे। ' वैद ' आपका गोत्र था । आपका जन्म संवत् १९३७ में हुआ था । आपने अँगरेजी तो म्याटिक तक ही पढी थी, पर विद्याभिरुचिके कारण उसमें उन्नति अच्छी कर ली थी। रायल एशियाटिक 'सुसायटी और थियोसोफिक्ठ सुसायटीके आप मेम्बर थे। बंगला उर्दू, मराठी और गुजराती भी आप जानते थे । हिन्दीके बंडे ही रसिक थे और नागरीके प्रचारका सदैव यत्न किया करते थे। आपने हिन्दीके कई पत्र िनिकाले, पर वे चल नहीं सके। आपका सबसे नामी पत्र 'समालोचक 'निकला। उसे आपने चार सालतक बंडे परिश्रम और अर्थव्ययसे चलाया । इससे आपकी हिन्दी संसारमें बडी स्व्याति हुई। इस पत्रमें बढे ही मार्केके लेख निकलते थे । छात्रावस्थामें इन्होंने कमलमोहिनी-भॅवरसिंह नाटक,, व्याख्यानप्रबोधक और ज्ञान-्वर्णमाला नामक तीन पुस्तकें लिखी थीं । नागरी प्रचारिणीसभाके ये बढ़े सहायक थे । इन्होंने जयपुरमें एक ' नागरी भवन ' नामक पुस्तकालय खोला था, जो अबतक अच्छी दशामें है। आपने 'संस्कृत कविपंचक' आदि हिन्दीके कई अच्छे ग्रन्थ अपने खर्चसे प्रकाशित किये थे। आपकी मृत्यु संवत् १९६६ में हो गई।

मुशी नाथूरामजी लमेचू। ये करहल जिला मैनपुरीके रहनेवाले थे, पर पीछे कटनी मुड्वारामें आ रहे थे। कोई दशवर्ष हुए जब आपकी मृत्यु हो गई। छापेके प्रचारकोंमें आ-पभी एक अगुए थे। इसके कारण आपने भी खूब गालियाँ सुनीं, अपमान सहन किया और मार तक साई! आप गय और पद्य दोनों लिसते

थे। पद्यमें आपने लावनियाँ बहुत बनाई हैं, जिनमेंसे कुछ 'ज्ञानानन्दरत्नाकर ' के नामसे छपी हैं। गद्यमें आपने जैन प्रथम-द्वितीय-तृतीय-चतुर्थ पुस्तक और हिन्दीकी पहली दूसरी-तीसरी आदि अनेक पुस्तकें लिखी हैं । कई पुस्तकों-की टीकायें और पद्यानुवाद भी आपने किये हैं। आप पुस्तकप्रकाशक थे। सैकड़ों छोटी बड़ी पुस्तकें आपने छपाई थीं । आपके विचार सुधा-रकोंके ढंगके थे, इस कारण सर्व साधारणसे आपकी बहुत ही कम बनती थी। जैन कथा-ग्रन्थोंकी असंभव बातों पर आपकी अश्रद्धा थी और जैनभूगोलके सिद्धान्तोंका आप विरोध किया करते थे । इस विषयमें उस समय आपने लाहो रकी 'जैनपत्रिका ' में कुछ लेख भी प्रकााशित कराये थे। आपके पुत्र बाबू नन्दिकिशोरजी बी ए. असिस्टेंट सर्जन हैं । उन्होंने आपके पुस्तकालयकी तमाम पुस्तकें कटमीकी जैनपाठ-शालाको दे डाली हैं।

#### वर्तमान छेखक।

बाबू सूरजभानजी । आप देवबन्द जिला सहारनपुरके रहनेवाले अग्रवाल जैन हैं। वकील हैं। लगभग २०–२२ वर्षसे आप हिन्दीकी सेवा कर रहे हैं । जैनसमाजमें नई जागृति उत्पन्न करनेवालोंमेंसे आप एक हैं। जिससमय सारा जैनसमाज जैनग्रन्थोंके छपानेका विरोधी था. उससमय आपने बढे साहसके साथ इस कामको उठाया और हरतरहके कष्ट उठाकर जारी रक्ला। आप अपनी धुनके बड़े पक्के हैं। हिन्दी जैनगजटके जन्मदाता आप ही हैं। आपने कई वर्षतक उसे साप्ताहिक रूपमें बिना किसीकी मदद्के चलाया । इसके बाद दो मासिकपत्र आपने और निकाले जो कुछ वर्ष चलकर बन्द हो गये । द्रव्यसंग्रह, पुरुवार्थसिद्धगुपाय, परमात्म-आदि कई ग्रन्थोंके हिन्दी अनुवाद प्रकाश

आपके लिसे हुए हैं। हिन्दीकी सर्वोपयोगी पुस्तकें भी आपने कई लिसी हैं। आपकी 'ब्याही बहू ' नामकी छोटीसी पुस्तक अभी हाल ही प्रकाशित हुई हैं। 'मनमोहिनी ' नामका स्वतंत्र उपन्यास भी आपका लिसा हुआ है। आपकी 'ज्ञानसूर्यो-द्य' नामकी पुस्तक बहुत अच्छी है जो पहले उर्दूमें लिसी गई थी। इस समय आप वकालतका काम छोड़कर जैन-समाजकी सेवा किया करते हैं। आपकी अवस्था ५० वर्षके लगभग होगी।

पं॰ प्रचालालजी वाकलीवाल । आप सुजानगढ़ जिला बीकानेरके रहनेवाले खण्डेलवाल जीन हैं। जैनसमाजमें ग्रन्थोंके छपाने और प्रचार करनेवालों में आप अग्रणी हैं। आप भी कोई बीस वर्षसे केवल यही काम कर रहे हैं। बम्बईके जैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालयकी जड जमानेवाले आप ही हैं । काशीकी स्याद्वादपाठशालाकी स्थापना करनेमें भी आपका हाथ था । आप बडे स्वार्थत्यागी हैं। जैनहितैषी पत्रके जन्मदाता भी आप ही हैं। इसे शुरूमें आपने कई बार निकाला और कई वर्षतक चलाया था। धर्मपरीक्षाका अनुवाद, रत्नकरंड, द्रव्यसंग्रह, और तत्त्वार्थ-सुत्रकी छात्रोपयोगी टीकायें, जैनबाठबोधक. स्त्रीशिक्षा आदि जैनधर्मकी पुस्तकोंके सिवाय हिन्दीकी सर्वोपयोगी पुस्तकें भी आपने कई लिखी 🕉 । आजकल आप कलकत्तेसे 'सनातन जैनग्रन्थ-माला ' नामक संस्कृत ग्रन्थोंकी सीरीज निकाल रहे हैं। इस समय आपकी उम्र लगभग ४८ वर्षकी होगी।

पं॰ गोपालदासजी बरैया। आप आगरेके रहनेवाले हैं और बरैया आपकी जाति है। आजकल मोरेना (ग्वालियर) में रहते हैं। दिगम्बरसम्प्रदायके धुरंधर विद्वानोंमें आपकी गणना है। न्यायवाचस्पति, वादिगजकेसरी, स्यादादनारिषि आदि कई पदिवयाँ आपको

मिली हुई हैं। आप बड़े स्वार्थत्यागी हैं। मोरेनाका जैनसिद्धान्तविद्यालय—जिसमें कोई हजार रुपया मासिक सर्च होता है—आपहीके परिश्रम और स्वार्थत्यागसे चल रहा है। आपके द्वारा जैनसमाजमें न्याय और कर्मसिद्धान्तके जाननेवाले बीसों विद्वान तैयार हुए हैं और हो रहे हैं। बम्बईका 'जैनमित्र' जो अब साप्ताहिक होगया है, सबसे पहले आपहीने निकाला था। इसका सम्पादन आप ६—७ वर्षतक करते रहे हैं। आप सासी हिन्दी लिसते हैं। सुशीला उपन्यास, जैनसिद्धान्तदर्पण, और जैनसिद्धान्त-प्रवेशिका ये तीन हिन्दीके ग्रन्थ आपके रचे हुए हैं। पिछली पुस्तकका जैनसमाजमें सूब प्रचार है। इस समय आपकी अवस्था ४८ वर्षके लगभग होगी। मोरेनामें आपकी आदतकी दूकान है।

बाबू जुगलिकशोरजी । आप देवबन्द जिला सहारनपुरमें रहते हैं । अग्रवाल जैन हैं । मुख्तारीका काम छोड़कर अब केवल साहित्य-सेवा करते हैं । अभी आपकी उम्र ४० वर्षसे कम है । जैन-साहित्यके बड़े नामी समालोचक हैं । अभी अभी आपने चार पाँच जैन ग्रन्थोंकी विस्तृत समालोचनायें लिसकर जैनसमाजमें एक हलचल मचा दी है । बड़े ही परिश्रमशील लेसक हैं । जैनधर्मसम्बन्धी इतिहास पर भी आप बहुत कुछ लिसा करते हैं । आगे आपसे जैनसाहित्यकाबहुत उपकार होनेकी संभावना है । आप कई वर्षतक साप्ताहिक जैनगजटका सम्पादन कर चुके हैं । आर्यमतलीला, पूजािष-कारमीमांसा, विवाहका उद्देश्य आदि कई अच्छी अच्छी पुस्तकें आपकी लिस्ती हुई हैं ।

पं अर्जुनलालजी सेठी। आप जयपुरके रहनेवाले सण्डेलवाल जैन हें। बी. ए. हैं। किसी राजनीतिक अपराधके सन्देहमें आप कोई तीन वर्षसे केंद्र हैं। आप हिन्दीके परम प्रेमी

और देशभक्त हैं। जयपुरकी जैनशिक्षप्रचारक सामिति और वर्द्धमानविद्यालय ये दो संस्थायें आपहीने अपने असीम परिश्रम और स्वार्थस्यगकें बलसे स्थापित की थीं। जैनसमाजमें हिन्दीकी प्रातिष्ठाके लिए आपने बहुत उद्योग किया है। आपने महेन्द्रकुमार नाटक आदि दो तीन हिन्दी पुस्तकें भी लिसी हैं।

लाला मुंशीलालजी। आप अपवार जैन हैं, मेज्युएट हैं और संस्कृतके एम. ए. हैं। पहले लाहौरके किसी कालेजमें प्रोफेसर थे। इस ससय पेन्शनर हैं और लाहीरमें ही रहते हैं। आप उर्दे और हिन्दी दोनों भाषाओंके लेखक हैं। हिन्दीमें आपकी लिखी हुई कई अच्छी अच्छी पुस्तकें हैं-१ दरिद्रतासे श्रेय, २ कहानियोंकी पुस्तक, ३ शील और भावना, ४ शीलसूत्र, ५ छात्रोंको उपदेश आदि । संस्कृतके भी आप अच्छे विद्वान हैं, इस लिए आपने क्षत्रचूड़ामणि काव्यका हिन्दी अनुवाद छिला है और पंजाबके शिक्षा-विभागके लिए संस्कृतकी चार पुस्तकें लिख दी हैं। उत्तराध्ययन सूत्रका भी आपने हिन्दी अनुवाद किया है । आपका स्वास्थ्य अच्छा नहीं रहता है, वृद्धावस्था है, तो भी आप हिन्दीमें कुछ न कुछ लिखा ही करते हैं।

बाबू दयाचन्दजी गोयलीय । आप अग्रवाल जैन हैं और बी. ए. हैं । इस समय लखनऊके कालीचरण हाईस्कूलमें मास्टर हैं । हिन्दीकी सेवाका आपको बहुत ही उत्साह है । अच्छी हिन्दी लिखते हैं । हिन्दी-ग्रन्थरत्नाकर-कार्यालय द्वारा आपकी १ मितव्ययता, २ युवाओंको उपदेश, ३ शान्तिवैमव, ४ अच्छी आदतें ढालनेकी शिक्षा, ५ चित्रगठन और मनोबल, ५ पिताके उपदेश, ६ अब्राहम लिंकन आदि कई पुस्तकें प्रकाशित हो चुकी हैं। जैनधर्मकी भी आपने कई छोटी छोटी पुस्तकें

लिसी हैं। गत वर्षसे आप एक 'जातिप्रबोधक' नामका मासिकपत्र निकालने लगे हैं।

मि० वाडीलाल मोतीलाल शाह। आप अहमदाबादके रहनेवाले श्रीमाल जैन हैं और गुजरातीके प्रमावशाली पत्र जैनहितेच्छके सम्पादक हैं। गुजरातीके आप लब्धप्रतिह लेखक हैं । हिन्दी आपकी मातुभाषा नहीं है, तो भी आप अपने हिन्दीभाषी भाइयोंके लिए कुछ न कुछ लिखा ही करते हैं। आपके जैनसमाचा-रपत्रमें हिन्दीके लगभग आधे लेख रहते थे। हिन्दीसे आपको बहुत ही प्रेम है। अभी थोडे ही दिन पहले झालरापाटनमें जो 'राजपूताना हिन्दी-साहित्य-समिति'की स्थापना हुई है और जिसमें लगभग १०-११ हजारका चन्दा केवल जैन सज्जनोंने दिया है, वह आपके ही उद्योगका फल है। आपने उसमें स्वयं अपनी गाँठसे दो हजार रुपयेकी रकम दी है । इस समितिका काम आपके ही हाथमें है। इसके द्वारा बहुत ही जल्दी अच्छे अच्छे ग्रन्थ लागतके मूल्य पर प्रकाशित होंगे।

बाबू सुपार्श्वदासजी गुप्त । आप आराके रहनेवाले अग्रवाल जैन हैं । एम. ए. के विद्यार्थी हैं । हिन्दी लिखनेका आपको बहुत उत्साह है । लिखते भी अच्छा हैं । सरस्वतीमें प्रायः लिखा करते हैं । अभी आपने एक 'पार्लमेंट ' नामका लगभग ४०० पृष्ठका ग्रन्थ लिखा है, जो हाग्रि ही प्रकाशित होनेवाला हैं।

बाबू मोतीलालजी। आप आगरेमें स्कूल मास्टर हैं। पृष्ठीवाल जैन हैं। बी. ए. हैं। आपने समाइल्सके 'सेल्फ हेल्प' की छाया लेकर 'स्वाव-लम्बन' नामका प्रन्थ लिखा है, जो बहुत पसन्द किया गया है। इन्दौरकी होलकर्स हिन्दी कमेटीने इससे प्रसन्न होकर आपको परितोषिक दिया है। कविता भी अच्छी लिखते हैं। आगे आपके द्वारा हिन्दीकी बहुतं कुछ सेवा होगी। बाबू वेणीग्रसाद्जी । आप बाबू मोती-ठाठजीके भाई हैं । अभी एम. ए. के विद्यार्थी हैं । हिन्दी बड़ी अच्छी ठिसते हैं । सरस्वती आदिपत्रोंमें आपके कई प्रतिभापिरचायक ठेस प्रकाशित हुए हैं । आगे आपसे हिन्दीकी बहुत कुछ सेवा होनेकी आशा है ।

ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी। आप लखन-ऊके रहनेवाले अग्रवाल जैन हैं। ७-८ वर्षसे आप गृहत्यागी होगये हैं। बम्बईके जैनिमित्रका सम्पादन इन दिनों आप ही करते हैं। गृहस्थधम, छहढालाकी टीका, नियमसारकी टीका, अनुभ-वानन्द आदि कई जैनधर्मसम्बन्धी ग्रन्थ आपके लिखे हुए हैं। आप जैनसमाजकी निःखार्थ भावसे अनवरत सेवा कर रहे हैं।

मुनि जिनविजय जी । आप स्वेताम्बर सम्प्रदायके साधु हैं । बहुत अच्छे विद्वान हैं। आपका ऐतिहासिक ज्ञान बहुत बढ़ा चढ़ा है। पाटनआदिके पुस्तकमण्डारोंके बन्थोंसे आप सिविशेष परिचित हैं। हिन्दी और गुजराती दोनों भाषाओंके लेखक हैं, और मजा यह कि दोनों भाषाओंमें आप मातृभाषाके समान शुद्ध लिस सकते हैं। विज्ञति-त्रिवणी, दृपारस-कोश, प्रशास्तिसंग्रह आदि कई संस्कृत बन्धोंका सम्पादन आपने किया है और बन्धी योग्यतासे किया है। इन बन्धोंकी आपने बहुत बन्धी बन्धित स्वात म्मिकायें हिन्दीमें ही लिखी हैं जो इतिहासपर अपूर्व प्रकाश डालती हैं। जैनधमेंके भी आप अच्छे प्रमाज्ञ हैं। आपके लेख सरस्वती आदि अनेक पत्रोंमें प्रकाशित हुआ करते हैं।

बाबू माणिकचन्दजी । आप पोरबाड़ हैं और बी. एठ एठ.बी. हैं । संडवेमें वकाठत करते हैं । छात्रावस्थासे ही आपको हिन्दी ठिसनेका शौक है । आप कुछ समय तक प्रयागके अम्युद्यके सहकारी सम्पादक रह चुके हैं । संडवेकी हिन्दीग्रन्थप्रसारक मण्डली आपके ही अध्यवसाय और परिश्रमसे चल रही है। आपके ही प्रयत्नसे मंडली कई नामी नामी ग्रन्थोंके प्रकाशित करनेमें समर्थ हुई है। जीवदया, सुखानन्दमनोरमा नाटक आदि कई पुस्तकें आपने छात्रावस्थामें लिखी हैं। हिन्दीका आपके द्वारा बहुत उपकार हुआ है और होगा।

बाबू कन्हैयालालजी। आप श्रीमाल जैन हैं। भरतपुरकी पल्टनमें हेडक्कार्क हैं। आपने 'अंजनासुन्द्री' नामका एक नाटक लिखा है जिसे ब्येंक्टेश्वर प्रेसने प्रकाशित किया है। नाटक स्वतंत्र है और अच्छा है। आपने सुनते हैं और भी कई पुस्तकें लिखी हैं, पर हम उनसे परि-चित नहीं।

पं उद्यलालजी काशलीवाल । आप सण्डेलवाल जैन हैं । सत्यवादी नामक पत्रका आप दो वर्षतक सम्पादन करते रहे हैं । जैनध-मंके कई संस्कृत मन्थोंका आपने अनुवाद किया है । आप अच्छी हिन्दी लिखते हैं । इस समय आप बम्बईमें रहते हैं । हिन्दीजैनसाहित्यप्रसा-रक कार्यालयके मालिकोंमें हैं । इस वर्ष आपने 'हिन्दी-गौरवमन्थमाला 'नामकी सीरीज निका-लनेका प्रारंभ किया है ।

पं॰ दरयाविसंहजी सोधिया। आप गढ़ा-कोटा जिला सागरके रहनेवाले हैं। आजकल इन्दौरमें रहते हैं। हिन्दीमें आपने कृषिविद्या, हिन्दी व्याकरण, कहावतकल्पद्रम आदि कई पुस्तकें लिखी हैं। अभी लगभग एक वर्ष पहले आपने 'श्रावकधर्मसंग्रह' नामक जैनग्रन्थ लिख कर प्रकाशित कराया है।

बाबू खूब बन्दजी सोधिया । आप पं० द्रयावसिंहजी सोधियाके पुत्र हैं। बी. ए. तथा एल. टी. हैं और हिन्दिके होनहार लेसक हैं। अभी आपने हेल्प्सके निबन्धोंका अनुवाद 'सफलगृहस्थ ' के नामसे लिसा है और प्रकाशित कराया है। आप और भी कई अच्छी अच्छी पुस्तकें लिख रहे हैं।

बाबू निहालकरणजी सेठी एम. एस सी. । आप काशीके हिन्दू विश्वविद्यालयमें प्रोफेसर हैं । सण्डेलवाल जैन हैं । जैनहितैषी, विज्ञान आदि पत्रोंमें आपके हिन्दीके कई लेस प्रकाशित हुए हैं । हिन्दीसे आपको अतिशय प्रेम है । आप इस समय एक विज्ञानसम्बन्धी प्रन्थ लिस रहे हैं ।

पं० वंशीधरजी शास्त्री । आप सोलापुरकी जैनपाठशालामें अध्यापक हैं । संस्कृतके अच्छे विद्वान हैं । अष्टसहस्री, प्रमेयकमलमार्तण्ड आदि अनेक ग्रन्थोंका आपने सम्पादन और संशोधन किया है । हिन्द्भिं आत्मानुशासनका अनुवाद आपने लिसा है । जैनगजटके सहकारी सम्पादकका काम भी आपने कुछ समय तक किया है।

पं खूवचन्द्जी शास्त्री । आप वंशी-धरजीके भाई हैं । आजकल सत्यवादीका सम्पा-दन करते हैं । हिन्दी अच्छी लिखते हैं । गोम्मटसार जीवकाण्ड, न्यायदीपिका और महावीरचरित काव्यका आपने हिन्दी अनुवाद किया है।

स्मिक्ति द्वान्ति विजयजी । आप इवेताम्बर सम्बद्धिक साधु हैं । मानवधर्मसंहिता, जैनतीर्थ माइड, उपदेशवर्षण आदि कई पुस्तकें आपने लिसी हैं । सण्डन मण्डन आपको बहुत प्रिय है । आपकी भाषा उर्दुमिश्रित होती है।

लाला न्यामतिसंहजी । आप हिसारके रहनेवाले अववाल हैं । इस समय जैनसमाजमें आपके थियेट्रिकल गानोंकी धूम है । इस प्रकारकी आप एक दर्जनसे अधिक पुस्तकें बना चुके हैं । दूर असलमें आपके कोई कोई पद बहुत अच्छे होते हैं । यति बालकन्द्राचार्यजी । आप सामगाँव (बरार) में रहते हैं। श्वेताम्बर यति हैं। इति-हासके जानकार हैं। आपको भी सण्डन मण्डन बहुत प्रिय हैं। आपने जगकर्तृत्वमीमांसा, मानवकर्तव्य आदि कई हिन्दी पुस्तकें लिसी हैं। आपने हमको इस लेसके लिसनेमें भी बहुत कुछ सहायता दी है।

मुनि माणिकजी। आप श्वेताम्बर साधु हैं। आपकी मातृभाषा शायद गुजराती है, पर हिन्दी भी आप लिस सकते हैं और हिन्दीसे आपको बहुत प्रेम हैं। हिन्दीके आपने मेरठ जिलेमें कई सार्वजनिक पुस्तकालय सुलवाये हैं। समाधितंत्र, कल्पसूत्र, आदि कई पुस्तकोंके आपने हिन्दी अनुवाद भी किये हैं और प्रका-शित कराये हैं।

बाबू सुखसम्पातरायजी भण्डारी ।
आप श्र्वताम्बरसम्प्रदायके ओसवाल हैं। इस समय
इन्दौरके 'मल्हारि मार्तण्ड विजय' के सम्पादक
हैं। इसके पहले हिन्दिके और भी कई पत्रोंका
सम्पादन आप कर चुके हैं। महातमा बुद्धदेव,
स्वर्गीय जीवन, उन्नति, आदि कई पुस्तकें आपकी
लिसी हुई हैं।

बाबू स्रजमलजी । आपकी जाति लमेचू है। हरदेमें आपका घर है। इस समय इन्दौरमें रहते हैं। पहले आप जैनामित्रके सहकारी सम्पा-दक रह चुके हैं। आज कल जैनप्रभातका सम्पादन करते हैं। जैन इतिहास, प्युर्षणपर्व आदि कई पुस्तकें आप लिख चुके हैं।

बाबू कृष्णलालजी वर्मा । जयपुरकी जैन-शिक्षाप्रचारक समितिके आप विद्यार्थी हैं । राजपूत जैन हैं । इस समय वम्बईमें रहकर 'जैनसंसार' का सम्पादन करते हैं । चम्पा, राजपथका पथिक, दलजीतसिंह नाटक आदि कई पुस्तकें अपने लिखी हैं ।

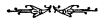
पं० लालारामजी । पद्मावतीपुरबार हैं। संस्कृतके अच्छे पण्डित हैं । इन्दौरके जैन हाईस्कूठमें अध्यापक हैं। हिन्दी अच्छी लिखते हैं। आपने सागरधर्मामृत और आदिपुराण इन दो ग्रन्थोंके हिन्दी अनुवाद किये हैं। पिछला ग्रन्थ बहुत बड़ा है।

बाबू शंकरलालजी । आप मुरादाबादके रहनेवाले खण्डेलवालजातीय हैं। अच्छे वैद्य हैं। दो तीन वर्षसे 'वैद्य' नामक हिन्दी मासिक पत्रका सम्पादन करते हैं। वैद्यके लेख अच्छे होते हैं। आपने कई वैद्यक-ग्रन्थ मी लिसे हैं।

इस निबन्धके लेखक द्वारा पहले पाँच छह वर्ष तक जैनमित्रका सम्पादन हुआ और अब लगभग सात वर्षसे जैनिहितैषीका सम्पादन हो रहा है। नीचे लिखी रचनाओं के सिवाय बहुतसे जैनमैन्थों और सार्वजनिक हिन्दी मन्थोंका भी इसने सम्पादन—संशोधन आदि किया है:—

- १ विद्वद्रत्नमाला प्रथम और द्वितीयभाग (इतिहास)।
- २ दिगम्बरजैनग्रन्थकर्ता और उनके ग्रन्थ ।
- ३ भट्टारक-मीमांसा (आलोचनात्मक निबन्ध)।
- ४ बनारसीदासजीका जीवनचरित ।
- ५ कर्नाटक-जैन-कवि (इतिहास )।
- ६ भक्तामरस्तोत्रका पद्यानुवाद और अन्वयार्थ ।
- ७ विषापहारका पद्यानुवाद ।
- ८ उपमितिभवप्रंपचाकथाके दो भाग ( संस्कृ-... तसे अनुवादित)।
- ९ पुरुषार्थसिद्धपायकी हिन्दीभाषाटीका ।
- १० ज्ञानसूर्योदयनाटक (संस्कृतसे अनु०)।
- ११ प्राणप्रिय काव्य (संस्कृतसे)।
- १२ सज्जनचित्तवल्लभ काव्य 🔑
- १३ पुण्यास्रवकथाकोश 🥠
- १४ धूर्ताख्यान ( गुजरातीसे अनुवादित )।
- १५ चरचाशतककी टीका।
- १६ जान स्टुआर्ट मिलका जीवनचरित ।
- १७ प्रतिभा ( बंगठासे अनुवादित )।
- १८ फूर्लोका गुच्छा
- १९ दियातले अधेरा ( मराठीसे ) ।

## भाग्यचक्र।



[ ले॰, पं॰ त्रजनन्दनप्रसाद मिश्र और पं॰ रघुनन्दनप्रसाद मिश्र । ]

## प्रथम परिच्छेद ।

ज़िल्ब रामेश्वर शर्मा पचीस वर्षके हुए तब उनके पिता चल बसे। उनको अपने पिता-से बडा प्रेम था। उनके पिताने मरते समय जो कुछ भी छोड़ा था, उस सबको उन्होंने पिताके श्राद्धहीमें लगा डाला । पिताको स्वर्ग मिलनेकी इच्छासे उन्होंने वे सभी काम किये जो उन्हें लोगोंने बतलाये। किया समाप्त हो जानेपर जब नाते रिक्तेके लोग अपने अपने घरोंको लौट गये, तब कहीं रामेश्वरको जान पड़ा कि मैं छूँछा रह गया । घरवालोंको खिलाना पहिनाना तक कठिन होगया। उनके घरमें एक दिन उन्हें, उनकी जबान स्त्री और तीन वर्षके बालक आनन्दं दुलोर-सबहीको भूखे रहने पड़ा । बालक भोजनके लिए रोने लगा और बच्चेका रोना देखकर रामे-श्वर शर्माकी स्त्री पार्वती भी रो पड़ी। रामेश्वर कुछ खानेके सामानका संग्रह करनेको घरसे बाहर गये हुए थे; जब वे निष्फल चेष्टा करके खाली हाथ लौट आये तो उन्होंने मा-बेटा दोनोंको बाहर द्वार पर खड़े प्रतीक्षा करतेहुए देखा । दरवाजेसे कुछ ही दूर पर ब्राह्मण भोजनकी पत्तलें और मिट्टीके जल पीनेके पात्रोंका ढेर लगा हुआ था, जिनमें कि गाँवके कुत्ते भोजन सोज रहे थे। बालक बेचारा उधरहीको एकटक देख रहा था। रामेश्वरको देखते ही बालक उनके पासको दौड़ आया और पूछने लगा "पिता, हमारे लिए क्या लागे ? " रामेश्वरकी आँखोंमें आँसू छलछला आये; पार्वतीके नेत्रोंमें मी पानी मेर आया । उसने जब बालकके मुसंको देखां तो आँसु बह निकले-इतनेहीमें जब फिर उसने आँख

उठाई तो पातिसे दृष्टि मिल गई जिससे दोनों रोपड़े। बालकने दो एक बार इनकी ओर देखा और फिर अन्तमें वह भी रोने लगा। इस प्रकार तोनों बड़ी देरतक रोते रहे। बालक रोते रोते सो गया।

संध्या होगई, रामेश्वर उठ खड़े हुए और अपने जीमें दृढ प्रतिज्ञा करके चल पड़े । एक जगह पर उन्होंने देखा कि नये निकले हए चन्द्रमाके उजालेमें एक बावड़ीके किनारे कई एक कम अवस्थावाले बाबू लोग बालकाढ़े और कोट पहने हुए चाँदनीसे चमकते हुए स्वच्छ जलमें पैसे फेंक फेंककर ' छन मन ' खेल रहे हैं। उनके सामने हाथ जोड कर रुद्धकंठ रामेश्वरने चार पैसेकी भिक्षा माँगी । इसपर उन्होंने कहा-" हम अपने पैसे तुझे क्यों दे ? " रामेश्वरने कातर होकर कहा " मैं पैसोंके बिना अपने कुटु-म्बके सहित भूखों मरा जाता हूँ, और आप पैसोंको जलमें फेंक रहे हैं।" बाबुओंने उत्तर दिया. " हम अपने पैसोंको चाहे जलमें फेंकें या कुछ करें, तू कौन है साले!" यह कह चकने पर एक आदमी घूँसा तानकर रामेश्वरको मारनेको चला। तीर लगे हुए सिंहकी भाँति रामेश्वर वहाँसे हट गये और कुछ दूर जाकर जीमें सोचने लगे कि मैं तो इन बन्दरोंको एक एक थप्पड़ जमा देकर इनके पैसे छीन ले सकता था, तब मैंने छीन ही क्यों न लिये ! शुधाकी ज्वालासे उनका धर्म और अधर्मका ज्ञान लोप होने लगा था। वहाँसे वे एक और गाँवमें गये और एक मकानके पास जाकर खड़े हो गये । घरमें सब सोये हुए जान पडे । इतनेहीमें आनन्ददुलोरका भूखा और कातर नन्हासा मुख स्मरण आगया और पार्वतीके रोनेकी याद आगई, जिसस उन्होंने विचारा कि अकेले धर्मको लेकर क्या चाहूँगा ! वे उसी समय घरमें घुस गये और वहाँ एक पिटारेमेंसे उन्होंने

कुछ पैसे चुराये । पिटारेमें तीन रुपये और आठ आनेके पैसे पड़े थे । रामेश्वरने केवल आठ आने पैसे ही निकाले । घरवालोंमेंसे किसीको भी चेत नहीं हुआ ।

चलते चलते रामेश्वरने सोचा कि पैसे तो मिले; किन्तु चावल और नोन कहाँ मिलेगा ? आसिर इस सामानकी खोजमें वे एक दूसरे गाँवको गये। आसपासके पाँच सात गाँवोंमेंसे केवल उसी गाँवमें एक दूकान थी । वहाँ पहुँचकर रामेश्वरने दूकानदारको कई बार पुकारा; पर दूकानदार कहीं गया था, इसलिए कोई उत्तर न मिला। हारकर उन्होंने दुकानका दरवाजा खोला और भीतर पहुँचकर वहाँसे रातके गुज़ारे भरके लिए दाल चावल और नोनको निकाला । सब चीजोंको कपड़ेके छोरमें बाँधकर उचित मूल्य वहाँ रख दिया और इसके बाद उन्होंने वहाँसे प्रस्थान किया । रास्तेभर उनका जी डरता रहा, किन्तु कोई विपत्ति नहीं आई और वे सकुशल घर जा पहुँचे। पार्वतीने भोजन बनाया और रामेश्वर और लड़केने खाया। पार्वती खा लेती तो दूसरे दिनको कुछ भी नहीं बचता. इससे उसने उपवास किया और अपने हिस्सेका भोजन स्वामीसे छिपाकर एक हाँडीमें बाल-कके लिए दूसरे दिनको रख दिया । रामेश्वरको इसका पता नहीं लगा।

दूसरे दिन पार्वतीसे सलाह करके रामेश्वरने अपना गाँव छोड़ दिया और परिवारसहित वे भातीपुर गाँवको चले गये। यह गाँव उनके जन्मस्थानसे दो मंजिल दूर था। वहाँ पर पहिचाने जानेकी कोई संभावना नहीं थी, इसलिए उन्होंने सोचा कि मैं अपनेको क्षत्रिय बतलाकर और लोगोंकी भाँति शारीरिक परिश्लम करके घरवालोंका पेट पाल सकूँगा। पार्वती बोली कि मैं किसी मले घरानेमें दासीवृत्ति कर कुँगी। यह सलाह ठहरा कर उन्होंने अपने

घरको बेचनेसे पायेहुए धनद्वारा एक कुटी बनवाली और उसमें रहने लगे। किन्तु अपरि-चित होनेके कारण उनके भाग्यसे कोई नौकरी नहीं मिली। वे जहाँ जाते थे वहीं जमानत माँगी जाती थी । अजान पुरुषकी जमानत कौन दे ? अपने घरको बेचकर जो दाम दुमड़े लाये थे वे प्रायः सब पूरे हो चुके थे । ऐसी दशामें रामेश्वरने एक दिन गाँवके नायबसे अपनी दीनताका हाल कहकर एक सिपहगीरीकी नौकरीकी प्रार्थना की। नायब बोला, "अभी कोई जगह तो खाली नहीं है; किन्तु इस समय पैसा कमानेकी एक और सूरत है। कल तुम्हारी स्त्री मेरे घर गई थी। मैंने उसे भी वह बात बत-लाई थी; किन्तु उसको सुनते ही वह बिगड़ उठी। शायद तुम भी बिगड़ उठोंगे और वह काम है भी कठिन । इसलिए तुमको उसका बतलाना ही व्यर्थ है। "

रामेश्वरने कहा—"पेटकी आगके सामने मेरे छिए सब कुछ साध्य है। स्त्रियोंकी समझमें तो सबही कार्य बे-ठीक जँचते हैं। आप मुझसे कहें तो मैं उस पर विचार कहूँ।"

नायबने कहा, "अच्छा, सुनो। कोई दो महींने हुए इस गाँवमें एक स्त्री मार डाली गई थी; किन्तु इस बातका पता अभी तक नहीं चला कि हत्या करनेवाला कौन है। दारोगाने बड़ी तहकी-कात की और मैंने भी चेष्टा की, किन्तु कुछ भी सफलता नहीं हुई। पता न लग सकनेके कारण माजिस्ट्रेट साहबने रुष्ट होकर हमारी लापरवाही समझी और जमींदारको दण्ड दिया। उसके बाद अब इस गावमें एक चोरी होगई है। पर उसका भी अभीतक कुछ भेद नहीं खुला है। दारोगाको एक मनुष्य पर सन्देह हुआ था; किन्तु वह भाग गया। उसका न अबतक कुछ पता लगा है और न शींघ लगनेकी आशा ही है। यदि शींघ ही किसीको अपराधी ठहराकर माजिस्ट्रेटके पास

नहीं भेजा जायगा, तो जमींदारको फिर दण्ड-दिया जायगा, या उनकी जमींदारी निकल जा-यगी । इस लिए इसकी बढ़ी आवश्यकता है कि किसी आसामीको तैयार करके चालान कर दिया जाय। जो कोई तैयार होगा, उसको भी कुछ अधिक भयकी बात नहीं है । क्योंकि चोरी केवल सामान्य वर्त्तनोंकी है जिसके लिए ज्यादासे ज्यादा महीने भर तककी जेल हो सकती है, अधिककी नहीं। किसी रोजगारके लिए वि-देश जानेहीमें कभी कभी महीने भरसे अधिक समय लग जाता है। यह भी वैसा ही हिसाब है और फिर विदेश जाकर एक महीनेमें जितना धन कमाया जा सकता है, इसमें उससे दसगुनेका मीजान है। जमींदारने कहा है कि जो आसामी जानेको तैयार होगा, उसको पचास रूपये मिलेंगे। इस लिए यह भी धन कमानेकी एक राह है। इसके सिवाय जब तुम जेलसे छूट आओगे, तब तुम्हें कोई सरकारी नौकरी भी दिला दी जायगी । "

नायबकी इस बातको सुनते ही रामेश्वर अपनी पहली चोरीको याद करके पीला होगया और सोचने लगा कि शायद ईश्वरने मेरे भाग्यमें जेलसाना ही लिस रक्सा है; नहीं तो मैं उस दिन वे थोड़ेसे पैसे चुराता ही क्यों ? जब उस पापका प्रायश्चित्त अवस्य ही करना पढ़ेगा, तब दो दिनके आगे पीछेका विचार क्यों किया जाय ? स्वयं ही जेल जाकर उस पापका प्रायश्चित्त कर हालूँ? मैं जब अपने आप ही प्रायश्चित्त कर लूँगा तब क्या भगवान प्रसम नहीं होंगे ? और यह जो अन्नका दारिद्रच सिर पर चढ़ा हुआ है इसको हटानेका और कोई दूसरा उपाय भी तो नहीं है।

रामेश्वरने कहा, "मैं राजी हूँ, तुम मेरे पचास रुपये मुझको दे दो।" नायब उसी समय रुपये देकर बोला–" एक बात यह भी है कि जब जिलें में पहुँचोंगे तब तुमको माजिस्ट्रेटके सामने चोरी स्वीकार करनी होगी। यदि तुम अपराध अस्वीकार करोंगे तो मुझको तुम्हारे विरुद्ध झूठा प्रमाण तैयार करके मेजना होगा।" रामेश्वर स्वीकारतासूचक गर्दन हिलाकर वहाँसे चल-दिया। घर जाकर उसने वे पचास रुपये गिन-कर अपनी स्वीके हाथमें रस दिये। हाथमें रुपये लेकर पार्वती बोली कि ये रुपये आपने कहाँसे पाये? रामेश्वरने सब हाल विस्तारपूर्वक कह डाला।

इस बातको सुनते ही पार्वतीने रुपयोंको दूर फेंक कर स्वामीके दोनों पैर पकड़ लिये और ऑसोंमें आँसु भरकर ऊपरको मुख उठाकर कहना आरंभ किया-"ऐसा काम कभी मत करना, इन सत्यानाशी रुपयोंके लिए अपने आपको क्यों केंद्री बन रहे हो? मैं भीख माँगकर खिला-ऊँगी । देखो, ऐसा मत करो । मुझे विदेशमें अकेली छोड़कर न चले जाना। यदि तुम्हें मेरा ख्याल न हो तो न सही, टुक इस बालकके मुसको तो देखो; इस बेचारेका और कौन है ? यदि इसे कुछ हो गया तो मैं कहाँ जाऊँगी और किसके द्वार पर जाकर खड़ी होऊँगी ?" यह कह कर उसने अपने पतिकी छातीमें मुख छुपा लिया और रोना शुरू कर दिया। उस समय लड्का बाहर खेळ रहा था; उसने माँकी रोनेकी आवाज सुनी । सुनते ही दौड़ा आया और उसने घबडाकर अपने धूल भरे हाथोंको शरीरसे पोंछते पोंछते दोनोंकी ओर देखा। अंतमें बोला कि "पिताजी, क्या तुमने अम्माको मारा है ?" यह कहकर उसने माँकी गोदमें चढ़ कर उसके मुखका बार बार चुंबन किया और कहा-" माँ तू मत रो, मैं बापको मार्द्धगा । "

इससे पार्वती सब भूल गई, उसने बचेको गोदमें उठा लिया और कहा— " अच्छा इनको मार।" बालक उतर पड़ा और अपने छोटेसे हाथोंको बापकी पीठ पर यह कह कर मारने लगा कि 'देस यह मारा ' और फिर उसी समय गला पकड़कर उनका मुखचुम्बन करने लगा। पार्वती सिसाने लगी 'फिर मार' और बालक उसी समय "फिर मारता हूँ" कहकर अपने अमृतमय हाथोंसे पिताकी पीठमें फिर मारने लगा। इस पवित्र सुसमें न जाने कितना समय बीत गया। रामेश्वर रुपयोंको इकटाकरके साटपर रख कर चले गये और पार्वती बालकके साथमें अपना जी बहलाती रही।

उधर रामेश्वरने नायबके पास जाकर कहा— "नायबसाहब, मेरा चालान करनेमें अब अधिक देर मत करो । देर होनेसे जानेमें बाधा आ पहेगी। यदि एक बार स्त्रीकी कात-रता और देखना पहेगी तो मेरी समझ जाती रहेगी, इस लिए जो कुछ भी करना हो, कर डालो; में अभीतक पक्का बना हुआ हूँ।" नायबने घबड़ाकर दारोगाके पास संवाद मेजा। थोड़ी ही देरमें सिपाहियोंने आकर रामेश्वरको चेर लिया और वे उनको जिलेकी ओर ले चले।

अब रामेश्वरको स्मरण आया कि ओह !
मैं जेलखानेको जा रहा हूँ! उस जेलखानेको!—
जहाँ ब्राह्मणों और स्त्रियोंके हत्यारे और पापी
लोग रक्खे जाते हैं; जहाँ डकैत, राहजन
और ठग आपसमें बन्धु बनते हैं—उसी जेलको!
जहाँ कि मनुष्य जानवर बनाकर कोल्हूसे बाँध
दिये जाते हैं—उसी जेलखानेको! जहाँ कि
बिना जाने पहिचाने ब्राह्मण और मुसल्मान
दोनों एक पंकिमें खाते हैं; और मंगी, डोम एक
ही खाट पर सोते हैं उसी जेलको! जहाँ
न्याय नहीं होता है बल्कि बेतोंसे ठोका पीटी ही
हुआ करती है—उसी जेलको! किस अपराधमें ?
अपराध है तो केवल यह है कि भोजन नहीं
जुटता है—स्त्री और पुत्रका बिना अन्न मूखों

मरना आँखों - नहीं देखा जाता है- बस यही अपराध है।

इतनेहीमें आकाशको चीरती हुई पुष्पाच्छादित वृक्षों, लताओं, पत्रों और बस्तीवाले स्थानोंको कॅपाती हुई एक तीव, करुणाजनक, और मर्मभेदी रोनेकी आवाज रामेश्वरके कानोंमें आकर पड़ी । घूमकर देखने पर हाँफती हुई और दौड़ती आती हुई पार्वती दिसाई पड़ी।वह रोकर यह कह रही थी-"जरा ठहरो,तुमको देख तो लूँ।" अब रामेश्वरसे सँभला नहीं गया; वह घूमकर खड़ा होगया और दौडकर ब्राह्मणीके पास पहुँचनेकी चेष्टा करने लगा, पर सिपाहियोंने उसको जाने नहीं दिया और धका देकर वे उसे आगेको ले चले। इतनेहीमें देखते देखते गाँवके कुछ होगोंने आकर पार्वती-को पकड़ लिया। पार्वती धूलमें गिरकर चीत्कार करने लगी; उसके बाल धूलमें मैले होगये। अब रामेश्वरको आँखोंसे यह कुछ दीख नहीं पड़ रहा था, क्योंकि वह बराबर दूर होता जा रहा था। केवल बीच बीचमें पत्नीके रानेकी ध्वनि कानमें आपडती थी जिससे कि उसको समुद्र चढ़ता हुआ और संसार रोता हुआ जान पड़ता था।

## दूसरा परिच्छेद ।

मुह्लिसके सिपाहियों के रामेश्वरको छेजाने बाद दारोगा और नायब दोनों भोजन करके एक जगह बैठे और बातचीत करने छगे। इतनेही-में एक दासीने आकर संवाद दिया कि रामेश्वर-की स्त्री कुछ कुछ शान्त हुई है और जान पड़ता है कि अब वह पतिवियोगकी यन्त्रणाको सह छेगी। वह बालकको सुलाकर छेट रही है— धीरे धीरे रोती भी जाती है।

नायबने कहा "आज उसके पास जिस स्त्री-के रखनेकी बात हुई थी वह क्या अब भी नहीं पहुँची है ?" दासीने उत्तर दिया, "वह वहाँ ही है और मैं भी वहीं थी; अभी वहींसे आई हूँ।"

जब दासी यह बातें करके चली गई तब दारोगाने कहा, "जो कुछ सुननेमें आया है उससे समझ पडता है कि आसामी भाग जानेकी ताकमें है और यदि भाग नहीं पाया तो कमसे कम मजि-स्ट्रेटके सामने इकरार तो नहीं करेगा। " नाय-बने कहा, "तब क्या करना चाहिए ?" दारो-गा बोला, "यदि आसामी अपराध स्वीकार नहीं करेगा तो कोई प्रमाण देना पड़ेगा । आसामीके घरसे चोरीका माल निकालना पड़ेगा और इस कामको करनेके लिए माल वहाँ पहलेसे ही रख आना होगा। तुम इसी समय एक लोटा लेजाकर उसकी स्त्रीको राजी करके स्वयं रख आओ।" नायबने कहा, "अब तो रात होगई, कल संबेरे ही इस कार्यको कर डालूँगा।" दारोगाने कहा, '' आलस्य करनेमें लाभ नहीं है। यदि सबेरे लोग देख लेंगे तो सब चौपट होजायगा। इस लिए देर न करो, जाओ।" नायबको हार मान कर जाना ही पडा।

रामेश्वरके भाग्यकी जंजीरने उसे सब ओरसे बाँध डाला था। अधेरी रातमें रामेश्वर सिपाहियोंके हाथसे छुटकर निकल भागा । कहीं कोई पहि-चान न हो, इस भयसे वह छिपकर मकानके पास-के एक पेडकी आडमें खडा हो गया और चारों ओर देखने लगा। इसी समय पूर्वकी ओरसे कोई मनुष्य आया । रामेश्वरने उसे सिरसे पैर तक देखकर पहचान लिया कि यह नायब है। एकबार उसके जीमें आया कि दौड़कर इसके पैर पकड़ लूँ और रुपये फेर इँ। स्त्रीको सुख देनें-हीके लिए मैंने यह काम किया था और यदि उसीको कष्ट हुआ तो फिर रुपये किस कामके ? वह यह सोचता ही रहा कि नायब उसके मकान पर जाकर खड़ा हो गया। उस समय भी पार्वती बहुत धीरे धीरे रो रही थी। उस घरमें जो स्त्रियाँ थीं, उन्होंने कहा- ' अजी ! सो जाओ, नहीं तो बीमार हो जाओगी । 'यह सुनकर पार्वती और भी अधिक रोने लगी । नायबने बाहरसे रोनेके शब्दको सुनकर कहा-" ब्राह्मणी बाई, जरा किवाड़ खोल दो । मैं तुम्हारे पतिकी सबर लेकर आया हूँ । " जहाँपर पेडकी आडमें छिपेहुए रामेश्वर खड़े थे वहाँतक इन बातोंका कोई शब्द नहीं पहुँचता था। पार्वतीके धीरे धीरे रोनेकी आवाज भी वहाँतक नहीं जाती थी। नायबकी बात सुनते ही भलाई बुराईका विचार किये विना ही पार्वतीने मकानका द्वार खोल दिया। नायबने भीतर जाकर कहा कि तुमसे बहुतसी बातें कहना है, इसिलए पहले द्वार बंद कर लो तो अच्छा है ; नहीं तो कोई सुन लेगा। रामेश्वरने दूरसे ही खड़े खड़े देखा कि नायबने मकानके द्वारपर पहुँचकर किबाड खटखटाये और पार्व-तीको अस्पुट स्वरमें पुकार कर दो एक बातें कहीं । इससे उसका स्वास जल्दी जल्दी चलने लगा। आगे उसने देखा कि पार्वतीने शीघ्र ही किबाड स्रोल दिये और नायबके घरमें धँसते ही द्वार फिर बन्द हो गया । रामेश्वरने सोचा कि अब मुझे और क्या समझना बाकी रह गया ? नायबने इसीके लिए कौशलसे मुझको दारोगाके हाथमें फँसाया था । अच्छा इसका बदला लूँगा । यह कहकर वह मकानके द्वारपर आकर खड़ा हो गया । वहाँसे उन दोनोंकी बातचीत सुन पड़ती थी। पहले तो उसने सोचा कि सुनना चाहिए क्या बातें हो रही हैं; किन्तु फिर तत्क्षण ही अपने ऊपर कुद्ध होकर किवाड़ोंमें लात मारी। घरके भीतर निस्तब्धता हो गई; तब मर्मवेदनासे रुके हुए क्रण्डसे उसने कहा-, " जिसके लिए त रो रही थी, वह आया था; किन्तु तेरा यार घरमें है इस लिए अब वह जाता है । " पार्वती पतिकी आवाज समझकर आनन्द्से फूली नहीं समाई, पागलसी होकर बाहर निकल आई और पुकारने लगी । पर रामेश्वरने उसपर ध्यान नहीं दिया, वह बिना कुछ कहे ही चल दिया। द्वार

स्रोलने पर जब पार्वतीने पितको देसा और पुकारनेका उत्तर न पाया, तब वह रोने लगी। रामेश्वर सोचने लगा कि मैं अब न किसी और-को कष्ट दूँगा और न स्वयं ही कष्ट उठा-ऊँगा—इस घृणित पृथिवीको ही त्याग दूँगा। यही सिद्धान्त करके वह चल पड़ा। दोपहरको जो रोना मर्मभेदीसा जान पड़ा था, वहीं अब पैशाचिक समझ पड़ने लगा।

कुछ दूर जानेपर रामेश्वरने देखा कि सिपाही ठोटे हुए आरहे हैं। उनके पास जाकर उसने कहा—"ठो, हमको बाँध ठो, हम ठोटकर आ गये।" रामेश्वरकी सूरत देखकर सब कोई डरे, उनका साहस न हुआ कि हम हमें बाँध ठें। रामेश्वरने कहा कि "घरके उन ठोगोंको देखनेकी बड़ी इच्छा हुई थी, इसीसे चठा गया था। अब चठो, डरनेकी कोई बात नहीं है। मैंने अपने आपही अपनेको पकड़ा-वाया था, तभी तो तुम्हारे दारोगा मेरा चाठा- कर सके थे; नहीं तो उनकी कुछ भी नहीं चठती। मैंने उस दिन सून किया था, किन्तु किसीने भी मुझको इसिटए पकड़नेकी चेष्टा नहीं की कि मैं पकड़ा नहीं जा सकूँगा।"

यह सुनकर जमादारने बड़े आग्रहके साथ पूछा "कि क्या उस दिनका सून तुमहीने किया था ?" रामेश्वरने उत्तर दिया, " हाँ, वह सून मेरा ही किया हुआ था।" जमादारने फिर पूछा कि " तुम क्या अदालतमें उसको स्वीकार कर सकते हो ?" रामेश्वरने कहा, " हाँ, अवस्य स्वीकार कर सकता हूँ;मुझे ढर ही किसका है।" इसके बाद उससे किसीने कुछ भी पूछताछ नहीं की; उसे लेकर सब चुपचाप चल दिये।

दूसरे दिन अपराधी मजिस्ट्रेटके सामने ले जाकर खड़ा किया गया। उसे गौरसे देख कर मजिस्ट्रेट साहबने पूछा " क्या तुम उस ख़नके मामलेके इकरारी आसामी हो ?" ' हाँ ' कह कर रामेश्वरने सलाम किया ! उस समय उसकी मानसिक पीड़ा बहुत ही अधिक हो गई थी । उसने अपने । छिये इसी कारणसे हत्यारा बनाया था कि जैसे बने तैसे इस जीवनको त्याग देना ही भला है । जमादारने इस सम्बन्धका आवश्यक प्रमाण जुटा दिया और रामेश्वर दौरा सुपुर्द कर दिया गया । वहाँ उसको जन्म भरके लिए काले पानीका दण्ड दिया गया । निजामत अदालतने इस दंडकी आज्ञाको कम कर दिया । उन दिनोंमें पिनल कोड (दंडसंग्रह) नहीं बना था । रामेश्वर बीस वर्षको काले पानी मेज दिया गया ।

उधर पार्वती अपने पतिके शब्दको एक बार सुननेके पीछे फिर उत्तर न पाकर पगलीसी होकर उनको दूँढनेके लिए वन वन भटकती फिरने लगी। उसको उसके पति कहीं भी नहीं मिले। वह कितनी ही रोई किन्त उसको किसीने भी नहीं चुपाया । अन्तमें पद्मानदीकी धारमें खडी होकर वह कुछ सोचने लगी। सोचते ही सोचते एक साथ उसको ध्यान आया कि जब पति गये थे. तब उनकी बातमें एक शब्द था-एक बहुत ही निष्टुर और भयंकर वाक्य था । उस समय आनन्दमें पार्वतीने कुछ कान नहीं दिया था, उस समय उस बातका अर्थ वह नहीं समझ पाई थी। अब उसे उस बातका अर्थ समझमें आया-अब समझमें आया कि वे क्यों चले गये! अब उसे सूझा कि मेरा भाग्य फूट गया-अब संसारमें पतिका साक्षात् नहीं होगा । उस समय उसको आकाश, नक्षत्र और जल सर्वत्र अधेरा सुसने लगा। नदीके जलमें एक शब्द हुआ, जलमें तरंग उठी और फिर जल मिल गया, अंतमें फिर स्तब्धता होगई । पार्वती जहाँ खड़ी थी वहाँ नहीं रही; वह पानीमें डूब गई।

## तृतीय परिच्छेद्।

द्वास घोर नाद करनेवाले समुद्रकी वज्र जैसी भारी लहरोंको सुनते सुनते बीस वर्ष ! रेतेसे पूर्ण किनारेके पासके नारियलके वृक्षोंकी छो-टीसी छायामें कुदाल हाथमें लिये हुए विश्राम करते करते बीस वर्ष ! इस समुद्र-प्रान्तके फेनके ऊपरके घुएँमें आनन्द बुलारेके मुस्कुराते हुए मुसको सोजते हुए बीस वर्ष ! ओफ ! अपने आप कालेपानी जानेवाले रामेश्वरने सोचा था कि मैं मर जाऊँगा, किन्तु वह मर नहीं पाया—उसे बीस वर्षकी यन्त्रणा भोगनेको जाना पड़ा । हम लोग मनमें विचारते हैं कि यह करेंगे और वह करेंगे; किन्तु एक और कोई है जो वैसा होने नहीं देता । हम-लोगोंका काम दिसाई पड़ता है और उसका काम अदृष्ट है ।

जिस समय विश्वासघातिनी पार्वतीकी बातको मनमें लाकर रामेश्वरने मरना चाहा था, उस समय आनन्दद्रलारेकी याद नहीं आई थी: किन्तु इस देशसे निकाले गये लोगोंके रहनेके स्थानमें आनन्ददुलोरेका स्वाभाविक सरल मुस्कुराहटवाला चेहरा, उसकी तोतली बार्ते और तरह तरहके खेल दिनरात याद आने लगे। जब समुद्र धीरे धीरे शब्द करता था तब रामेश्वर सोचता था कि आनन्ददलारे बोल रहा है। जब दुरपर अच्छी तरह न दिसाई पड़ने-वाली कोई लहर उठ कर नाचती थी, तब रामे-श्वर समझता था कि आनन्ददलारे नाचता है। रामेश्वरने तो समझा था कि बीसवर्ष नहीं जीऊँगा; किन्तु हुआ यह कि वह जीता रहा और अवधि पूरी होनेपर स्वदेशको छौट आया। भातीपुर **ठौटने पर उसने दे**खा कि न वह झोपड़ी है और न उसकी स्त्री ही है । आनन्ददुलारेको भी कोई नहीं जानता- कोई भी उनका पता नहीं बतला सकता । रामेश्वर ! ऐं. रामेश्वर कौन ? रामेश्वरको कोई नहीं पहचानता।

रामेश्वर अपने लडकेके लिए कितने ही दिनोंतक पागलोंके सहश घुमता फिरता रहा । एक दिन वह बाजारके रास्तेमें जा बैठा और सोचने लगा, संभव है कि आज मेरा लड्का हाट करनेको निकल आवे । युवावस्थाके जितने पथिक निकलते थे रामेश्वर अतुप्त दृष्टिसे देखता जाता था। अचानक एक स्त्रीको देसते ही रामेश्वर घबड़ा गया । देखनेमें वह स्त्री वेश्या जान पड्ती थी । उसके आका-रको देखकर रामेश्वरने समझा, पार्वती है । उस समय पार्वती २० वर्षकी थी, रामेश्वरको मये बीस वर्ष हो गये, इससे अब उसके ४० वर्षकी अवस्था होनेके दिन हैं-यह स्त्री भी इतनी ही अवस्था की है। जिसको बीस वर्षकी अवस्था हो जानेके पीछे फिर न देखा हो, वह चालीस वर्षकी होनेपर सहजमें नहीं पहचानी जा सकती। जिस पार्वतीको छोडकर रामेश्वर गया था. यह वह पार्वती नहीं है; किन्तु रामेश्वरने सोचा कि यह जो आकृतिका मेद् है, सो अवस्थाके कारणसे हो गया है। वेइया लाल वस्र पहने और गलेमें बनैले सूसे फूलोंकी माला डाले हुए, तमाखू खाती हुई, एक मुसल्मानसे बातें कर रही थी। रामेश्वरने उसके पास जाकर गंभीर स्वरसे पूछा-" मेरा लड्का कहाँ है ? " वेइयाने आकाशकी ओर मुख करके कहा,-" तेरा लड्का कौन ? "

रामेश्वर-आनन्ददुलारे !

वेश्या—तू मर क्यों नहीं जाता ? क्या मरनेके लिए रस्सी नहीं मिलती ?

रामेश्वर—रस्सी शीव्र मिळ जायगी। इस समय तू यह तो बतला दे कि आनन्ददुलारेको कहाँ भेज आई है ?

वेश्या—चूल्हेमें भेज आई हूँ । उसको नदीके घाट पर पहुँचा आई हूँ । उसके चेचक निकली थी। वह गया, अब तू भी जा । रामेश्वरसे यह सहा नहीं गया। उसने वेश्याकी छातीमें जोरसे एक ठात मारी और अपनी रास्ता घर ठी। इसका उसको कुछ भी पता नहीं था कि मैं कहाँ जा रहा हूँ। कालेपानीमें वह केवल अपने लड़केके मुखरीका ध्यान करता रहता था और बैठे बैठे सोचा करता था कि उस मुखको अब कब देखूँगा। बस यह आशा ही उसको संसारसे जोड़नेवाली एक गाँठ थी। अब यह गाँठ भी छूट गई।

आगे उसको राहमें एक श्री मिली जो कि एक सुन्दर बचेको गोदमें लिये थी। रामेश्वरने उसके गालपर एक जोरका तमाचा मारा और बचेको छीनकर पृथ्वी पर खड़ा कर दिया। श्री बड़े जोरसे रोने लगी। रामेश्वरने कहा 'त् राक्षसी जातिकी है; बचेको मार डालेगी। इसे छोड़ दे।"

रामेश्वरने गली गली और बन बन भटकते हुए सारा दिन बिता दिया। जब रात हुई तो उसे बड़ी भूस लगी। सामने एक दूकान थी और दकानवाला टट्टी दे कर सो रहा था। रामेश्वर टही तोड़कर घुस पड़ा और सामने जो कुछ मिला साने लगा। दुकानदारने उठकर गाली देना आरंभ किया । इस पर रामेश्वरने उसे गला पकडकर दुकानके बाहर निकाल दिया । दुकानदार दौड़-ता हुआ गया और चौकीसे एक बरकंदाजको बुला लाया । रामेश्वरने बरकंदाजकी लाठी छीन-कर उसीके सिरमें जमाई जिससे कि उसका सिर फट गया ! जीव ही यह खबर फैल गई कि एक प्रसिद्ध डाँकू कालेपानीसे लौट कर देशको लूटे डालता है और जिसे पाता ह उसीको मारता है। पुलिस चौकन्नी होगई और मजिष्टेटने उसके नामका दोसौ रुपये इनामकी गिरफ्तारीका इस्त-हार निकाल दिया । रामेश्वरने कुछ दिनोंतक तो इसी तरह छूट मार करते हुए छिपोछिपे दिन बिताये और लोगोंने उसका पीछा करके उसे जंगली प्राओंकी भाँति इधर उधर घुमाया। इसके बाद जितने भी बदमाश और डाँकू थे वे सब उसका प्रताप सुनकर उसके पास सब ओर-से आकर इकट्टे होने लगे। अब रामेश्वरने डकैतोंका सरदार बनकर मनुष्यजाति पर घोर अत्याचार करना आरंभ कर दिया। उसे कभी कोई पकड नहीं सका। केवल एक बार वह पकड़ा जाता, पर बच गया । एक दिन वह अपने डाँकुओंके दलके साथ बहुत दूर पर डाँका डालने गया था। जहाँ डाँका डाला गया, वहाँके लोग सचेत और बलवान् थे। वे डाँकुओंसे भिड़ पहे। रामेश्वरको चोट आगई, वह बेहोरा हो गया। उसके संगियोंने उसको वहाँसे उठा है आकर एक दुसरे गाँवके पास वनमें छोड़ दिया । दुसरे दिन सबेरे गाँवके लोगोंने उसे देखा जिससे कि वे जीमें हरे और पुलिसको सूचना देने जाने लगे। इतनेहीमें पासके नगरके एक डाक्टर उस गाँवके किसी धनी मनुष्यकी चिकित्सा करनेके लिए वहाँ आगये । उन्होंने कहा,-" यह शीघ ही मरजानेवाला है-मैं चिकित्सा करके इसको बचा लुँगा । पर यदि तुम इसको पुलिसमें लेजाओगे, तो यह मरजायगा-इसलिए पुलिसको अच्छे होनेके बाद सूचना देना।"

लोगोंने डाक्टरकी बात मान ली । डाक्टर चिकित्सा करने लगे और उसके प्राण बच गये। बह अच्छा हो ही रहा था, उठनेकी शक्ति ही आ पाई थी कि पुलिसके डरसे डाक्टरके यहाँ-से भाग गया।

## चतुर्थ परिच्छेद ।

कृष्ट्रमूसर्दारके डरसे देश काँपने लगा; किन्तु वह आनन्ददुलारेके शोकको नहीं भुला स्त्रा। जिस घटनाका हाल ऊपर लिसा गया है उसके चार वर्ष पीछे रामू या रामेश्वर एक दिन अमने डकैंती सेनाके साथ चला जा रहा था। आधीरातका समय था। नदीके जलपर चन्द्रमाकी किरणें काँप रही थीं। नदीके किनारे किनारे एक पाल्की धीरे धीरे जा रही थी । पाल्किके भीतर एक बाबूं लेटे हुए थे। घरवाली, लड़की, ईंटोंका पजाबा, नया बाग, नये बागके केवला मालींकी दुरंगी दाढ़ी और चपटी नाक इस तरहकी अनेक बातें थीं, जिनका बाबू विचार कर रहे थे। उनकी विचारपरम्परा चल ही रही थी कि इतनेहीमें एकाएक पाल्की पर एक जोरका धक्का लगा और वह कुछ ही दूर चल कर पृथ्वीपर आरही । बाबूने पाल्कीसे मुँह बाहर निकाला, यह देखते ही वे काँप उठे कि चन्द्रमाकी किरणोंसे पचीस तीस तलवारें चमक रही हैं और जिन लोगोंके हाथोंमें वे तलवारें हैं, वे सब चुपचाप पैर रखतेहुए आगेको बढते आते हैं। बाबू सब समझ गये। डाँकुओंने पाल्कीके पास आकर बाबूको बाहर निकाल लिया । इतनेहीमें एक डॉकूने बड़े जोरसे घूमाकर एक चाबुक चलाया, पर रामेश्वरने हाथ फैलाकर उस कोड़ेको बीचहीमें पकड़ लिया और बाबूको बचा लिया। उसने सारे डाँकुओंसे कहा,-''तुम लोग जरा ठहरो, जान पड़ता है कि इनको मैंने कहीं देखा है, इन्हें अच्छी तरह देख हूँ।" जिसने चाबुक चलाया था, उसने सिसियाकर कहा,--" तुमने तो सबहीको देखा है! सब तुम्हारे कुटुम्बी और नातेदार ही तो हैं। अच्छा तुम अलग हो जाओ, हम लोग बाबूको पहचाने लेते हैं। '' इस पर रामेश्वरने दर्पसे तल-वार घुमाकर कहा-"या तो सब दूर हो जाओ, नहीं तो जिसमें साहस हो वह सामने हथियार लेकर आ जावे। " यह बात सुनते ही सब हट कर खडे हो गये। इसके बाद रामेश्वरने बाबूसे पूछा कि "क्या आप डाक्टर हैं ?" बाबूने उत्तर दिया कि " हाँ , मैं डाक्टर हूँ , मुझे बचा देओ, मैं तुम्हारा जन्मभर ऋणी रहूँगा।" रामेश्वरने कहा कि

"डरनेकी कोई बात नहीं है, मैं ही आपका ऋणी हूँ।" बाबूसे यह कहकर उसने और डाँकुओंको बुठाकर उनसे कुछ कह दिया और बाबूको लूटनेमें उसकी सठाह न देखकर अन्य डाँकू जहाँ-को जानेवाले थे वहींको चल दिये।

डाक्टर बाबूने डाँकूसे पूछा कि तुमने मुझे कैसे पहचाना और किस लिए मेरी रक्षा की, यह जाननेके लिए में बहुत ही उत्काण्ठित हो रहा हूँ। डाँकूने कहा कि "बहुत दिन हुए तब में धायल होकर एक जंगलमें पड़ा था। वहाँसे आपने मुझे उठवा मँगाया था और मेरे प्राण बचाये थे। मुझे आपने गाँववालोंके हाथसे बचाया था और पुलिसके हाथ नहीं पड़ने दिया था। में सदाके लिए आपके हाथ बिक चुका हूँ। अच्छा चलिए, में आपको घाटीके उस पार पहुँचाकर चला आऊँगा।"डाँकूकी ऐसी कुतज्ञता देखकर डाक्टर साहबने कहा, " तुम्हारा स्वभाव तो महात्माओंके जैसा है, तुमने इस डाँकूपनकी वृत्तिको क्यों कर रक्सा है ? "

रामेश्वर एक ठंबी साँस ठे कर चुप हो रहा।
यह देसकर डाक्टरसाहबने समझ ठिया कि
यह मनुष्य कोई बड़ा दुःस पाकर डाँकू हो बैठा
है और चेष्टा करनेसे यह कुपथसे हटाया जा
सकता है। उन्होंने सोचा कि इसने मेरी प्राणरक्षा
रक्षा की है, इसठिए इसके उद्धारका उपाय
करना मेरा कर्त्तव्य है। उन्होंने रामेश्वरसे पूछा
"तुम कौन हो ? तुम डाँकू कैसे हो बैठे ?
तुम्हारा हाल जानेनेको बड़ी उत्कंठा है। यदिकोई हर्ज न हो तो अपना हाल कहकर चित्तको
शान्त करो। तुमने हमारा प्राण बचाया है, इसिए हमारे हाथसे तुमको कोई हानि नहीं पहुँच
सकती।" डाँकूने कहा—"आपने भी एक वार
मेरी प्राणरक्षा की थी। अब यदि आपके हाथसे
उस जीवनमें कोई विग्न भी हो तो भी कोई

हरज नहीं है।" यह कहकर उसने अपना पुराना वृत्तान्त कहना आरंभ किया। अन्तमें ऑसुओं-को पोंछतेहुए वह डाक्टर साहबसे कहने लगा, "आज यदि कहीं मेरा पुत्र जीता होता और मुझे देसनेको मिल जाता तो मैं सब कुछ पा लेता।" यह कहकर वह स्तब्ध हो रहा, उसकी ऑसोंसे ऑसुओंकी धारा बहने लगी। डाक्टरसाहब भी उसके साथ रोने लगे। कुछ देर पींछे ऑसू पोंछकर डाक्टर बाबू कहने लगे, "में उस भाती ग्रामको जानता हूँ। मैं वहाँ कुछ दिनोंके लिए चिकित्सा करनेको गया था। आपकी पहलेकी सब बातें मैंने वहाँ नायब तथा और और लोगों-से सुनी थीं। आपका भाग्य बड़ा सोटा है। इसीसे आप भारी भूलमें पड़कर सबको त्यागकर काले पानी चले गये थे।"

रामेश्वरने विस्मित होकर पूछा, "सो कैसे ?" डाक्टर साहबने कहा, "आपने बाजारके रास्ते में जिस वेश्याको देखा था और पार्वती जाना था, वह पार्वती नहीं थी।"

रामेश्वरने कहा कि "वह चाहे पार्वती हो या न हो, मेरे लिए दोनों बातें एक ही सी हैं। क्योंकि वह पापिन भी कहीं वेश्या बनी हुई समय काटती होगी।"

डाक्टरने कहा " नहीं, वह आपके शोकमें पद्मानदीमें कूद पड़ी थी।" रामेश्वरने इस बातको अश्रद्धासे सुनकर हँस दिया।

चाहे जैसे ही क्यों न हो किन्तु डाक्टर साहब सारा सचा वृत्तान्त जानते थे। उन्होंने नायब और दारोगाकी सलाहसे लेकर पार्वतीके पद्मामें डूबने तकका सारा हाल कह सुनाया। उसे सुनकर रामेश्वरने अपने यज्ञोपवीतको हाथसे बाहर सींचकर और उसे डाक्टर साहबके हाथसे छुआकर कहा—"मुझे घोसा न देना, शपथपूर्वक कहना कि क्या ये सब बातें सची हैं? यदि मिथ्या कहिएगा तो आपको ब्रह्महत्याका पाप होगा। क्या ये सब बातें सच्ची हैं ?''

डाक्टर साहबने कहा कि '' हाँ, ये सब बातें सच हैं।"तब रामेश्वर चंद्रमाकी चाँदनीसे चम-कती हुई और कोमल फूलोंसे सुशोमित उस नदीके तटकी भूमिपर धीरेसे बैठ गया और उसने दोनों हाथोंसे अपने मुसको ढाँप लिया। धीरे धीरे उसका शरीर काँपने लगा और क्षण-भरमें जमीन पर पड़कर वह ऊँचे स्वरसे 'पार्वती-' पार्वती,' कहता हुआ रोने लगा। उसकी असह्य यंत्रणा देसकर डाक्टरने उसको धीरज बँघाया, हाथ पकड़ कर उठाया; और कहा—''आप रोवें नहीं; मैं इस दु:खके समय आपको एक अच्छा संवाद दूँगा, आपका पुत्र मरा नहीं है।"

रामेश्वरने बिजलीकी जैसी तेजीसे खडे होकर पूछा-'' क्या मेरा दुलारे जीता है ? मुझे जल्दी बतलाओ कि वह कहाँ है ? " "आपका पुत्र आपके चरणोंके पास ही है," डाक्टरसाहब रामेश्वरके पैरोंमें यह कहकर लोटकर आँसू बहाने लगे। पहले तो रामेश्वर कुछ भी नहीं समझा, किन्तु धीरे धीरे समझ गया । दोनों हाथोंसे अपने बेटेका मुख उठाकर वह देखने लगा, किन्तु आँखोंके आँसुओंने उसको कुछ भी देखने नहीं दिया। तब पुत्रके सिरको छातीसे लगाकर वह रोतेरोते कहने लगा,-"हाँ, सचमुच ही यह मेरा आनन्ददुलारे है ! " कुछ देर पीछे पुत्रने पिताकी छातींसे सिर हटाकर कहा-"आप इस पाल्कीमें बैठकर घरको चलें, वहाँ मैं आपको अपने पाले जाने और लिखने पढ़नेका हाल विस्तारपूर्वक सुनाऊँगा।"

रामेश्वरने सोचा कि यदि मैं इस समय पुत्रके साथ जाऊँगा तो पुत्रको पैदल जाना होगा। इस लिए उसने कहा, " तुम पहले चलो और अपने घरका पता मुझे बतलाये जाओ; कल प्रातःकाल ही मै वहाँ पहुँच जाऊँगा। " आन-न्द दुलारेने बहुत कुछ आग्रह किया, किन्तु रामे-श्वरने एक नहीं सुनी, इस लिए उनहींको आगे जाना पड़ा। रामेश्वर उसी नदींके तटपर बैठ कर साध्वी पार्वतींके लिए रोने लगा।

दूसरे दिन सबेरे पुत्रके घर पहुँचकर रामेश्वरने उसको फिर गले लगाया । इतनेहीमें
आधा चूँघट डालेहुए एक स्त्री आई और रामेश्वरके
पैरोंमें पड़कर ऊँचे स्वरसे रोने लगी। शब्द सुनते
ही रामेश्वर चौंक पड़ा— ऐं! यह शब्द किसका है ? जब दोनों हाथोंसे उसको उठाकर
देखा तो मालुम हुआ कि वह पार्वती ही है।

रामेश्वरने पुत्रकी ओरको मुख करके कहा—"यह क्या बात है? मुझसे तो तुमने कहा था कि यह पद्माके जलमें डूब गई थी । ''

आनन्ददुलारेने कहा—" मैंने सच ही कहा-था। माँ पद्मामें कूद पड़ी थी, किन्तु मरी नहीं थी। जालवालोंने निकाल कर बचा लिया था।"

तीनों आनन्दके आँसू बहाने छगे और पुरा-नी सुखदुखकी बातें कह-कहकर सुनाने छगे

# काम करनेवालोंके लिए।

( ले॰--बाबू दयाचन्द गोयलीय बी. ए. ।

हो, तुम्हारा काम कोई सा हो, कैसा ही हो, तुम्हें चाहिए कि तनिक भी उससे भयभीत मत होओ और न इस कारण उसे छोड़ ही बैठो। चाहे तुम कितने ही दुःसमें होओ, चाहे लोग तुम्हारा कितना ही विरोध करते हों, तथापि तुम उसे दृढ़तासे किये जाओ और अपने अभीष्ट स्थानपर पहुँचनेके लिए नित्य प्रति आगे बढ़ते जाओ। इसका कभी स्वप्नमें भी स्याल मत

करों कि लोग तुम्हारे विरुद्ध हैं या तुमसे रुष्ट हैं। यदि तुम विचार करके देखोगे तो शायद ही तम्हें कोई ऐसा आदमी मिलेगा जो इरादा करके तम्हें हानि पहुँचाता होगा। तुम्हें कभी कभी प्रायः ऐसा रूयाल होता है कि तमाम दुनिया तम्हारे रास्तेमें रुकावटें डाल रही है, परन्त यदि दृष्टि पसार कर देखोगे तो तुम्हें मालूम होगा कि दुनिया जानबूझकर तुम्हारे रास्तेमें विघ्न नहीं डाल रही है, किंतु बात असलमें यह है कि दुनिया अपने मार्ग पर चल रही है और वह मार्ग है भी तुमसे बिल्कुल भिन्न; परन्तु कभी कभी वह अपनी धुनमें बेजाने तुम्हें कुचल देती है। पर वह कभी तुम्हें हानि पहुँचानेकी इच्छासे ऐसा नहीं करती और न कमी उसके मनमें ऐसा विचार ही आता है। यह दुनिया एक घुड़दौड़का मैदान है । इसमें हर एक व्यक्ति अपने अपने अभीष्ट पर पहुँचनेके लिए दौड़ा चला जा रहा है। उसे केवल अपनी धुन है। रास्तेमें कौन आ जाता है, इसकी उसे सुध नहीं। अत-एव इससे तुम हतात्साह और भयभात मत हो जाओ । यदि तुम देखों कि इस दुनियामें जिसे तुम प्रायः कृतन्न और निर्दय समझते हो, बहुतसे आदमी तुम्हारे विरुद्ध हैं, तो साथ ही इसी दुनियामें तुम्हें बहुतसे आदमी ऐसे भी मिलेंगे जो तुम्हें प्रेमकी दृष्टिसे देखते हैं और तुमसे सहानुभूति रखते हैं। उनकी सहायता तुम्होरे लिए बड़ी बहुमूल्य है। इसी तरह तुम्हें संसारमें अच्छाई और बुराई दोनों मिलेंगी और यदि तुम दृदतापूर्वक अपने कामको किये जा-ओंगे, तो तुम्हें एक दिन अवश्य सफलता होगी। दृद्ता सब गुणोंकी खानि है । सफलताकी कुंजी है। संसारमें जो लोगोंको इतनी असफलतायें होती हैं, उनमें १०० पीछे ९० का कारण दढ-ताकी कमी है। यद्यपि बहुतोंमें योग्यता होतीहै और योग्यताको काममें लानेका संकल्प भी होता है; परन्तु हदता नहीं होती । एक काममें जी नहीं

लगता। चंचल मन जगह जगह दौड़ा फिरता है। जो शिक एक काममें लगती, वह अब दश कामोंमें बट जाती है और इसी कारणसे सफलता नहीं होती है। हदतासे किसी कामके करते रहनेसे किनसे किन काम भी सुगम हो जाता है। लोहेके पहाड़ भी मोमके समान कोमल हो जाते हैं। छोटेसे छोटा नाला भी हदतासे बराबर बहते रहकर अपने लिए गहरा मार्ग बना लेता है। फिर मनुष्य हदतासे यदि सफलता प्राप्त करले, तो इसमें आश्चर्य ही क्या है?—(कार्लाइल।)

# नवयुवकोंको उपदेश ।

esil yas

## बालविवाहके कुप्रभाव ।

कु लखनऊमें सप्तम भारतीय आर्यकुमारसम्मे-लनके समापति प्रोफ्ते बालकृष्ण एम० ए० ने कहाः—

सज्जनों, व्यायामके अभावका कुप्रभाव उठ-ती जवानीके कारण कभी कभी हमें ज्ञात नहीं होता किंतु इतना स्पष्ट है कि यौवनका वह सौन्दर्य नहीं होता जितना कि व्यायामकी अवस्थामें सम्भव है और फिर गृहस्थीमें प्रवेश करते ही क्या रोगोंका तारतम्य हमें और हमारे पिरवारोंको हैरान नहीं कर देता ? जवानीमें शरीरोंको घुन लग जाता है और क्या इसमें संदेह है कि निवल शरीर हमें पापों और कुकमोंकी ओर ले जाता है ? उसमें संयमकी शक्ति नहीं होती । इदियनियह उससे कोसों दूर भागता है । पिरवारमा उसके सामने दासकी भाँति झुक जाती है और मनुष्यकी सारी प्रकृतिको वह ऐसा पिरविन्तिन कर देता है कि वह सूरत इन्सान किन्तु शरीर शतान बन जाता है । राक्षसी वा आसुरी

स्वस्थायमें क्वने के लिए, आत्माकी द्रवतार्थ अमेर मनकी मलीनताके दूरीकरणार्थ बली शरी-रोंका होना आवश्यक है । स्वस्थ मन स्वस्थ शरीरमें ही हो सकता है—यह लोकोक्ति प्रायः ठीक होती है। बस शरीर, मन और आत्मा इन लीचों रलोंकी रक्षार्थ आपको व्यायामकी ओर ध्यान देना चाहिए। पर इससे भी आवश्यक कारण सावधान होनेके लिए मौजूद है। हमारे निर्वल रोगी शरीर संसार-यात्राके कष्ट क्वेश दुःस विषत्तियोंको न सहार कर शीघ ही मृत्यु-लोंकर्में प्रवासित होते हैं। इस पृथ्विपर कोई सम्य देश ऐसा नहीं जिसमें जीवनकाल इतना अल्प हो जितना पुण्यभूमि वीरजननी भारत-भूमिमें है। देखिए।—

#### जन्मपर जीवनाशाकी पत्री।

| देश              | पुत्र | पुत्री |
|------------------|-------|--------|
| न्यूजीलैंड       | 48.8  | 40.3   |
| स्वीडम           | 40.8  | ५३.६   |
| नारवे            | 40.8  | 48.8   |
| <b>ढेन्मार्क</b> | 40.2  | ५३.२   |
| हालैण्ड          | ४६.२  | ४९.०   |
| फान्स            | ४५.७  | ४९.१   |
| बैल्जियम         | ४५.३  | 2.58   |
| स्काटलैंड        | ४४.७  | ४७.४   |
| इंग्लैण्ड        | 88.8  | ८.७८   |
| इटली             | ४२.८  | 83.3   |
| प्रशिया          | ४२.१  | ४५.८   |

सज्जनो ! आप क्या आशा रखते हैं ? जग-द्गुरु भारत जिसमें जन्म लेना सौमाग्य समझा जाता रहा है, जो एक अद्भुत सम्यताके शिखर पर पहुँच चुका है, उसके पुत्र पुत्रियोंकी जीवनाशाकी मात्रा क्या है ? इसमें जन्म लेने-वाले पुत्रोंके जीनेकी आशा २३.६ वर्ष है और पुत्रियोंकी २४ वर्ष ! इस प्रकार जहाँ यूरोपीय

देशोंमें न्यूनतम जीवनकाल ४३ वर्ष है, वहाँ मातुभमि भारतमें केवल २४ है। आर्यकुमारी ! बढी विचित्र घटना तो यह है कि सभ्य देशोंमें सभ्यताकी वृद्धिके कारण रोग, मृत्यु, दरिद्रता बालकोंकी मरण-संख्यामें कमी और जीव-नाज्ञाकी उन्नाति होती है। परन्तु २० वीं शताब्दीकी अपूर्व सभ्यतामें रहते हुए हमारा कितना अद्भत सौभाग्य है कि हममें रोग, मृत्यु, दरिद्रताकी वृद्धि हो रही है, जीवनाशा प्रतिवर्ष कम होती जाती है और बालकोंके मरनेकी संख्या अत्यन्त हृद्यविदारक है। ये उद्विम मनसे निकले हुए शब्द नहीं है, इन्हें में अपना उत्तरदातृत्व समझते हुए कह रहा हूँ-यतः आप कोई असत्य भ्रमयुक्त विचार यहाँसे न ले जायँ, मैं सरकारकी गणना-रिपोर्टोसे आपके सन्मख कुछ गणनायें रखता हूँ।

#### जीवनयात्राकी भयंकरता।

अब यदि हम अपने बालकोंकी जीवन शाक्ति का मुकाबला सभ्य देशोंके बालकोंके साथ करें, तो हमें वास्तविक दशाका ज्ञान हो सकता है। इस संसारमें हम यात्री हैं और यात्रा-स्थान यदापु अत्यन्त सुन्दर है पर साथ ही बहुत छोटा है-उसके पूर्व एक अज्ञात अनन्त यात्रा हम कर आये होते हैं और एक अज्ञात अनन्त यात्राकी सम्भावना सामने खड़ी होती है। यह यात्रा इन दो यात्राओंको मिलानेवाला एक पुल है जिसके १०० भाग हैं-- उस पुरुके नीचे कालकी भयंकर नदी अत्यन्त वेगसे वह रही है। प्रत्येक भागके सफ़रमें कुछ यात्री रोग निवलता क्षधाके कारण हतोत्साह हो जाते हैं, उनका शरीर थरथराता है और असंख्य लाशोंको बहते देख-कर वे भीतात्मा नदीमें गिर जाते हैं। इतना तो स्पष्ट है कि बली साहसी हृष्टपुष्ट ऋग्रीर इस यात्रामें कामग्राव हो सकते हैं। निर्वरोन्द्रिय

नरनारी कालके विकराल गालमें पड़कर इस यात्रासे चिरकालके लिए वित्रत हो जाते हैं। यदि भिन्न देशोंके १०० बालक इस यात्राको एक साथ आरम्भ करें तो हम देखना चाहते हैं कि उनमेंसे कौन बाजी ले जाता है कि उनमें-से ५० बालक किस आयु तक पहुँचकर काल-की नदीमें गिरेंगे और शेष कितने वीर काम-याबीसे आगे बढ़े चले जावेंगे।

#### १०० बालक ५० किस आयुमें रह जाते हैं?

|           | पुरुष       | स्त्री      |
|-----------|-------------|-------------|
| भारत      | १०          | १२          |
| बंगाल     | 6           | CII         |
| पंजाब     | 9           | १०          |
| सं० प्रा० | CII .       | · <b>S</b>  |
| बम्बई     | १०          | <b>११</b> ₹ |
| मद्रास    | <b>3811</b> | १९॥         |
| वर्मा     | २९          | 32          |

अर्थात् उत्तरीय भारतवर्षमें सिन्धुसे बङ्ग देश और हिमालयसे विन्ध्याचल तक जो विशेष तारे पर आर्योकी भूमि समझी जाती है उसमें ९ वर्षोमें ही ५० बालक यमराजकी मेंट हो जाते हैं और जिन देशोंमें आर्योंका कम वास है जैसे बम्बई, मद्रास और वर्मा, वहाँ १०, १४॥ और २९ वर्षोंमें पुरुष आधे होजाते हैं। क्या इस आर्यावर्त्तका यही आर्यत्व है ? क्या यही श्रेष्ठता, सद्राचार, पवित्रता, धर्मानुराग, शारीरिक बल और बहाचर्य है कि सब जातियोंके मुकाबलेमें भारतीय आर्य अधम हो गये है ?

#### शारीरिक निर्बलता।

हमारे शरीरोंकी शोकजनक निबलताका एक अन्य हृदयविदारक उदाहरण भी लीजिए। जहाँ भारतमें सुन्दर बालकोंकी कमी है वहाँ वृद्ध नरनारी भी यहाँ बहुत ही कम दिखाई देते हैं। यदि हम स्वीडन और भारतका मुकाबला करें और देखें कि पुरुषोमेंसे भिन्न भिन्न आयु पर दोनों देशोंमें कितने नरनारी जीवित हैं तो निम्न चित्र सत्य दशाका प्रकाशक होगा—

#### स्वीडन और भारतका मुकाबला ।

४५ वर्ष ५५ ६५ ७५ ८५ स्वीडन ६४५ ५७० ४५६ २७३ ६७ भारत २५२ १६३ ८६ २६ २ अर्थात ४५ वें वर्षमें एक हजार पुरुषोंमेंसे स्वीडनमें ६४५ और भारतमें केवल २५२ रहते हैं। १०० मेंसे है बालक जीवन-यात्राके संकटोंसे मरचुके होते हैं और शेष रहते हैं उनकी भी शीघ्र मृत्यु होती है।

# हमारी भक्ति।

· ARE

[ ले०-पण्डित सुखराम चौबे (गुणाकर )। ] उनमें भक्ति महान, हमारी । सहज प्रसन्न वदन है जिनका, तन है तेजनिधान ॥ हमारी० ॥१॥ पृष्ट बलिष्ट साहसी हैं जो, कर्म-वीर व्रतवान । सभ्य वेष वर भाव जिन्होंका, भाषण सुधा-समान ॥ २ ॥ सरल उदार सदय संताषी, क्षमाशील सज्ञान। कहे हुएको पलट न जानें, जौं लों तनमें प्रान ॥ ३ ॥ मिलें सबोंसे उरसे उर ला, तजें घृणित अभिमान । रहे लक्ष्य परहित पर जिनका, जिन्हें स्व-हित इच्छा न ॥ ४ ॥ भाषा भूमि भूप भगवतके, सच्चे भक्त जहाँन । कहे ' गुणाकर ' जिन्हे हृदयसे, दें सज्जन सम्मान ॥ ५॥

## हितं मनोहारि च दुर्रुभ वचः।



न हो पश्चपाती बतावे सुमार्ग, डरे ना किसीसे कहे सत्यवाणी। बने है विनोदी मले आश्चयोंसे, सभी जैनियोंका हितैषी हितैषी॥

# भद्रबाहु-संहिता।

**ग्रन्थ-**परीक्षा-लेखमालाका चतुर्थ लेख ।

---

हे॰ श्रीयुत **बाबू जुगलिकशोरजी** मुख्तार। (३)

इस ग्रंथमें निमित्त और ज्योतिष आदि संबंधी फठादेशका जो कुछ वर्णन है यदि उस सब पर बारीकिके साथ-स्कृम-दृष्टिसे-विचार किया जाय और उसे सिद्धान्तसे मीलान करके दिखलाया जाय, तो इसमें संदेह नहीं, कि विरुद्ध कथनोंके देरके देर लग जायँ। परन्तु जैन-समाज अभी इतने बारीक तथा सूक्ष्म विचारोंको सुनने और समझनेके लिए तैयार नहीं है, और न एक ऐसे ग्रंथके लिए इतना अधिक प्रयास और परिश्रम करनेकी कोई जरू-रत है, जो पिछले लेखों द्वारा बहुत स्पष्ट शब्दोंमें विक्रम संवत् १६५७ और १६६५ के मध्य-वर्ती समयका बना हुआ ही नहीं बल्कि इधर उधरके प्रकरणोंका एक बेंदगा संग्रह भी सिद्ध किया जा चुका है। इस लिए आज इस ले-समें, फलादेश-सम्बंधी सूक्ष्म विचारोंको छोड़-कर, बहुत मोटेखपसे विरुद्ध कथनोंका दिग्द-र्शन कराया जाता है। जिससे और भी जैनि-योंकी कुछ थोड़ी बहुत आँसें खुलें, उनका साम्प्रदायिक मोह ट्टे और उनकी जंबी अधा दूर होकर उनमें सदसद्विवेकवती बुद्धिका विकास हो सके:—

## पूर्वापर विरुद्ध।

(१) पहले संडके तीसरे अध्यायमें, दंडके स्वरूपका वर्णन करते हुए, लिसा है कि:—
" हा-मा-धिकारभेदश्च वाग्दंड: प्रथमा मतः।
द्वितीयो धनदंडश्च देहदंडस्तृतीयकः॥ २४२॥
तुरीयो ज्ञातिदंडश्च देयाः कृत्यानुसारतः।
देषानुसारतश्चेव चतुर्वणेभ्य एव च॥ २४३॥
आप्तृश्चेशादिदेवेन प्रथमो दंड उच्दृतः।
वासुमूज्यो द्वितीयं च तृतीयं षोडशस्तथा॥२४४॥
तुरीयं वर्धमानस्तु प्रोक्तवानय पंचमे।
काले दोषानुसारेण दीयंते सर्वभूमिपैः॥ २४५॥

अर्थात्-दंड चार प्रकारका होता है । पहला

वाग्दंड, जिसके हा, मा, और धिकार ऐसे तीन भेद हैं; दूसरा धनदंड, तीसरा देहदंड ( वध-बन्धादिरूप ) और चौथा ज्ञातिदंड ( जातिच्युतादिरूप ) । ये सब दंड अपराधों और क्रत्योंके अनुसार चारों ही वर्णोंके लिए प्रयुक्त किये जानेके योग्य हैं । इनमेंसे पहले दंडके प्रणेता भगवान् श्रीआदिनाथ (ऋषभ-देव ), दूसरेके भगवान वासुपूज्य, तीसरेके १६ वें तीर्थंकर श्रीशांतिनाथ और चौथे दंडके प्रणेता श्रीवर्धमान स्वामी हुए हैं। आजकर पाँचवें कालमें संपूर्ण राजाओंके द्वारा ये सभी दंड अपराधोंके अनुसार प्रयुक्त किये जाते हैं। इस कथनसे ऐसा सूचित होता है कि, तीसरे कालके अन्तसे प्रारंभ होकर, चतुर्थ कालमें यह चार प्रकारका दंडविधान उपर्युक्त. अलग अलग तीर्थकरोंके द्वारा संसारमें प्रवर्तित हुआ है। परन्तु वास्तवमें ऐसा हुआ या नहीं, यह अभी निर्णयाधीन है और उस पर विचार करनेका इस समय अवसर नहीं है। यहाँ पर मैं सिर्फ इतना बतला देना जहरी समझता हूँ कि दंडप्रणयन-संबन्धी यह सब कथन ऐतिहासिक दृष्टिसे कुछ सत्य प्रतीत नहीं होता। श्रीगुणभद्राचार्यकृत महापुराण-( उत्तरपुराण ) में या उससे पहलेके बने हुए किसी माननीय प्राचीन जैनग्रंथमें भी इसका कोई उल्लेख नहीं है। हाँ, भगवज्जिनसेन प्रणीत आदिपुराणमें इतना कथन जरूर मिलता है कि ऋषभदेवने हा-मा-धिकार लक्षणवाला वह वाचिक दंड पवर्तित किया था जिसको उनसे पहलेके कुलकर ( मनु ) जारी कर चुके थे; और इस लिए जो उनके अवतारसे पहले ही भूमंडल पर प्रचलित था। साथ ही, उक्त ग्रंथमें यह भी लिखा हुआ मिलता है कि कषभदेवके पुत्र भरत चक्रवर्तीने वध-बन्धादि लक्षणवाछे

शारीरिक दंडकी भी योजना की थी \*। जिससे पौराणिक दृष्टिकी अपेक्षा यह बात स्पष्ट हो जाती है कि तीसरे शारीरिक दंडका प्रणयन शान्तिनाथसे बहुत पहले प्रायः ऋषभदेवके समयमें ही हो चुका था। यहाँ पाठकोंको यह जानकर आश्चर्य होगा कि आदिपुराणका यह सब कथन संहिताके 'केवल काल' नामक ३४× वें अध्यायमें भी पाया जाता है। परन्तु इन सब बातोंको छोड़िए, और संहिताके इस निम्न वाक्य पर ध्यान दीजिए, जिसमें उक्त कथनसे आगे अपराधोंके चार विभाग करके प्रत्येकके दंड विधानका नियम बतलाते हुए लिखा है कि-'व्यवहारमें वाग्दंड, चोरीके काममें धनदंड, बाल-हत्यादिकमें देहदंड और धर्मके छोपमें ज्ञाति-दंडका प्रयोग होना चाहिए । यथा:-" व्यवहारे तु प्रथमो द्वितीयः स्तैन्यकर्मणि । तृतीयो बालहत्यादौ धर्मलोपेऽन्तिमः स्मृतः ॥२४७॥

दंडविधानका यह नियम जगत्का शासन करनेके लिए कहाँ तक समुचित और उपयोगी है, इस विचारको छोड़कर, जिस समय हम इस निमयको सामने रखते हुए इसी खंडके अगले दंडविधान-संबंधी अध्यायोंका पाठ करते हैं उस समय मालूम होता है कि प्रथकर्ता महाशयने स्थान स्थान पर स्वयं ही इस नियमका उल्लंघन किया है। और इस लिए उनका यह संपूर्ण

<sup>\*</sup> यथा:---

<sup>&#</sup>x27;हामाकारों च दंडोऽन्यैः पंचिभः सम्प्रवर्तितः । पंचिभस्तु ततः शेषेर्हामाधिकारलक्षणः ॥ ३–२१५॥ शारीरं दंडनं चैव वध-बन्धादिलक्षणम् । नृणां प्रबलदोषेण भरतेन नियोजितम् ॥—२१६॥

<sup>+</sup> जिसका एक पद्य इस प्रकार है:- " हामाधि-ग्नीतिमार्गोक्तोऽस्य पुत्रो भरतोऽप्रजः । चक्री कुलकरो जातो वध-बन्धादिदंडमृत् ॥ ९२०॥ "

१ इस अध्यायकी शद्धरचनासे माद्धम होता है कि
 वह प्रायः आदिपुराणपरसे उसे देखकर बनाया गयाहै।

दंड-विषयक कथन पूर्वापर-विरोध-दोषसे दूषित है। साथ ही,श्रुतकेवली जैसे विद्वानोंकी कीर्तिको कलंकित करनेवाला है। उदाहरणके तौर पर यहाँ उसके कुछ नमूने दिखलाये जाते हैं:--

"कूपाइज्जुं घटं वस्त्रं यो हरेत्स्तैन्यकर्मणा।
कशाविंशतिभिस्ताच्यः पुनर्शामाद्विंदासयेत।०-१२।
इस पद्यमें कुएँ परसे रस्सी, घड़ा तथा वस्त्र
चुरानेवालेके लिए २० चानुकसे ताड़ित करने
और फिर ग्रामसे निकाल देनेकी सजा तज-वीज की गई है। पाठक सोचें, यह सजा पहले
नियमके कितनी विरुद्ध है और साथ ही कितनी
अधिक सख्त है! उक्त नियमानुसार चोरीके
इस अपराधमें धनदंड (जुर्माना) का विधान
होना चाहिए था, देहदंड या निर्वासनका नहीं।
" कुलीनानां नराणां च हरणे बालकन्ययोः।
तथानुपमरत्नानां चौरो बंदिग्रहं विशेत् ॥ ७-१६॥
येन यज्ञोपवीतादिकृते सूत्राणि यो हरेत्।
संस्कृतानि नपस्तस्य मासेकं बंधके न्यसेत्॥ २४॥

इन दोनों पर्यों में चोरके लिए बंदिग्रह (जेल-साना ) की सजा बतलाई गई है। पहले पर्यों यह सजा कुलीन मनुष्यों, बालक-बालिकाओं और उत्तम रत्नोंको चुरानेके अपराधमें तजवीज की गई है। दूसरे पद्यमें लिसा है कि जो यज्ञोप-बीत (जनेक) आदिके लिए संस्कृत किये हुए सूतके होरोंको चुराता है, राजाको चाहिए कि उसे एक महीने तक कैदमें रक्से। चोरीके काममें धन-दंडका विधान न करके यह दंड तजवीज करना भी उपयुक्त नियमके विरुद्ध है।

" केशान् पीवां च वृषणं कोधादृह्णाति यः शठः । दंड्यते स्वर्णनिष्केण प्राणिघाताभिलोलुपः।६-२०। त्वग्भेत्ता तु शतैर्देड्यः ब्राह्मणोऽस्टक्प्रच्यावने । श्वतद्वयेन दंड्यः स्यातुर्येमीसापकर्षकः ॥–२१॥

इन दोनों पद्योंमें प्राणिवातकी इच्छासे को-धमें आकर दूसरेके केश, गर्दन और अंडकोज्ञ पकड़नेवाले व्यक्तिको, तथा त्वचाका भेद करने- वाले, रक्तपात करनेवाले और मांस उसाड़नेवाले ब्राह्मणको शारीरिक दंडका विधान न करके धन दंडका विधान किया गया है। यह भी उपर्युक्त नियमके विरुद्ध है। इसके आगे तीन पद्यों में, उद्यानको जाते हुए किसी वृक्षकी काल, दंड, पत्र या पुष्पादिकको तोड़ डालने अथवा नष्ट कर डालनेके अपराधमें धनदंडका विधान न करके 'प्रवास्यो वृक्षभेदकः' इस पदके द्वारा वृक्ष तोड़ डालनेवालेके लिए देशसे निकाल देनेकी सजा तजवीज की है। यह सजा उपर्युक्त नियमसे कहाँ तक सम्बंध रसती है, इसे पाठक स्वयं विचार सकते हैं।

" वैश्यः शूरोऽथवा काष्ट्रधातुनिर्मित, आसने । क्षत्रियद्विजयोमीहाद्गीचोपविशेत्तदा ॥ ६-१७॥ कशाविशितिभिवेश्यः पंचाशद्भिश्च ताञ्चते । श्रद्भः पुनस्तु सता-(१) मासनं कोऽपि न श्रयेत्॥-१८॥ दृष्ट्वा महान्तं यो द्गित्रिष्ठीविति हसेच्च वा । चतुर्वेणेषु यः कश्चिद्दंड्यते दश राजतैः ॥-१९॥ "

इन पद्यों में से पहले दो पद्यों में लिखा है कि 'यदि क्षत्रिय तथा ब्राह्मणके आसन पर कोई वैश्य अथवा शूद्र बैठ जाय तो वैश्यको २० और शूद्रको ५० चाबुककी सजा देनी चाहिए! तीसरे पद्यमें किसी भी वर्णके उस व्यक्तिके लिए धनदंडका विधान किया गया है जो किसी महान पुरुषको देखकर हँसता है अथवा घृणा- प्रकाश करने रूप थूकता है । उपर्युक्त नियमा- नुसार इन दोनों प्रकारके कृत्योंके लिए यदि कोई दंडविधान हो सकता था तो वह सिर्फ वाग्दंड था । क्योंकि आसन पर बैठने और हँसने आदि कृत्योंका चोरी आदि अपराधों में समावेश नहीं हो सकता । परन्तु यहाँ पर ऐसा विधान नहीं किया गया; इस लिए यह कथन भी पूर्वापर-विरोध-दोषसे दूषित हैं।

" क्रुक्तेः सार्थिरेव स्यायुग्यस्था दंडभारानः । भूपः पणशतं स्रात्वा हानित्रीशं च दापयेत्॥ ६--३५।६ इस पद्यमें, मूर्ल गाड़ीवानके कारण गाड़ीसे किसीको हानि पहुँचने पर, गाड़ीमें बैठे हुए उन स्त्री-पुरुषोंको भी धनदंडका पात्र ठहराया है जो बेचारे उस गाड़ीके स्वामी नहीं है और न जिनको उक्त गाड़ीवानके मूर्स या कुशल होनेका कोई ज्ञान है। समझमें नहीं आता कि उक्त नियमके अनुसार गाड़ीमें बैठे हुए ऐसे मुसाफिरोंको कौनसे अपराधका अपराधी माना जाय? अस्तु; इस प्रकारके विरुद्ध कथनोंसे इस ग्रंथके कई अध्याय मरे हुए हैं। मालूम होता है कि ग्रंथकर्ताको इधर उधरसे वाक्योंको उठा-कर रसनेमें आगे पीछेके कथनोंका कुछ भी ध्यान नहीं रहा; और इससे उसका यह संपूर्ण दंड विषयक कथन कुछ अच्छा व्यापक और सिलसिले वार भी नहीं बन सका।

(२) दूसरे खंडके 'उत्पात' नामक १४ वें अध्यायमें लिखा है कि 'यदि बाजे जिना बजाये हुए स्वयं बजने लगें और विकृत रूपको धारण करें तो कहना चाहिए कि छठे महीने राजा बद्ध होगा (वंदिगृहमें पड़ेगा) और अनेक प्रकारके भय उत्पन्न होंगे। यथाः—

" अनाहतानि तूर्योणि नदन्ति विक्वतिं यथा । षष्ठे मासे नृपो बद्धो भयानि च तदा दिशेत् ॥१६५॥

परंतु तीसरे संडके ' ऋषिपुत्रिका ' नामक चौथे अध्यायमें इसी उत्पातका फल पाँचवें महीने राजाकी मृत्यु होना लिसा है। यथा:-" अह णंदितूरसंखा वज्ञंति अणाह्या विफुटंति । अह पंचमिम मासे णरवइमरणं च णायब्वं ॥९३॥ अ

इससे साफ प्रगट है कि ये दोनों पद्य पूर्वापर-विरोधको लिये हुए हैं और इस लिए इनका निर्माण किसी केवली द्वारा नहीं हुआ। साथ ही, इससे यह भी सूचित होता है कि ये दोनों पद्य ही नहीं बल्कि संभवत: ये दोनों अध्याय ही भिन्न भिन्न व्यक्तियों द्वारा रचे गये हैं।

(३) भद्रबाहुसंहिताके 'चंद्रचार ' नामक २३ वें अध्यायमें लिखा है कि ' इवेत, रक्त, पीत तथा कृष्ण वर्णका चंद्रमा यथाकम अपने वर्णवालेको (कमशः बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्रको ) सुखका देनेवाला और विपरीत वर्णके लिए भयकारी होता है। यथाः— क्वेतो रक्तश्च पीतश्च कृष्णश्चापि यथाक्रमं ॥ सवर्णे सुखदश्चन्द्रो विपरीतं भयावहः ॥ १६ ॥

परन्तु तीसरे संडके उसी 'ऋषिपुत्रिका ' नामके चौथे अध्यायमें यह बतलाया है कि 'समानवर्णका चंद्रमा समान वर्णवालेको भय और पीड़ाका देनेवाला होता है ' 'क्रष्णाचंद्रमा शूद्रोंका विनाश करता है। 'यथाः—

" समवण्णो समवण्णं भयं च पीडं तहा णिवेदेहि। लक्षारसप्पयासो कुणदि भयं सब्बदेसेसु ॥ ३६ ॥ किण्हो सुद्दाविणासइः ः चेदो ॥ ३८ ॥

चंद्रफलादेश-सम्बंधी यह कथन पहले कथनके बिल्कुल विरुद्ध है—वह सुख होना कहता है तो यह दुःख होना बतलाता है—समझमें नहीं आता कि ऐसी हालतमें कौन बुद्धिमान इन कथनोंको केवली या श्रुतकेवलीके वाक्य मानेगा? वास्तवमें ऐसे पूर्वीपर-विरुद्ध कथन किसी भी केवलीके वचन नहीं हो सकते। अस्तु। ये तो हुए पूर्वीपर-विरुद्ध कथनोंके नमूने। अब आगे दूसरे प्रकारके विरुद्ध कथनोंको लीजिए।

#### मिथ्या क्रियायें।

(४) संहिताके द्वितीय संड-विषयक अध्याय नं० २७ में लिसा है कि 'प्रीति' और 'सुप्रीति' ये दो क्रियायें पुत्रके जन्म होने पर करनी चाहिए। साथ ही, जन्मसे पहले

**<sup>#</sup>** संस्कृतच्छायाः---

<sup>&#</sup>x27; अथ नंदित्रशंखा नदन्ति अनाहताः स्फुटंति । अथ पंचमे मासे नरपतिमरणं च ज्ञातव्यं ॥ ९३ ॥

'प्रंसवन ' और 'सीमन्त ' नामकी दूसरी दो कियाओं के करनेका भी विधान किया है। यथाः ---

" गर्भस्य त्रितये मासे व्यक्ते पुंसवनं भवेत् । गर्भे व्यक्ते तृतीये चेचतुर्थे मासि कारयेत् ॥ १३९॥ अथ षष्ठाष्ट्रमे मासि सीमन्तविधिरुच्यते । केशमध्ये तु गर्भिण्याः सीमा सीमन्तमुच्यते ॥१४२॥ पुत्रस्य जन्मसंजातौ प्रीतिसुप्रीतिके किये। प्रियोद्भवश्च सोत्साहः कर्तव्यो जातकर्माण ॥ १४९ ॥

परन्तु भगवज्जिनसेनप्रणीत आदिपुराणमें निर्वाण पर्यत ५३ कियाओंका वर्णन करते हुए, जिनमें उक्त ' पुंसवन ' और 'सीमन्त' नामकी ऋियायें नहीं, हैं, लिखा है कि ' प्रीति ' किया गर्भसे तीसरे महीने और सप्रीति किया पाँचवे महीने करनी चाहिए। साथ ही, यह भी छिखा है कि उक्त ५३ किया-ओंसे भिन्न जो, दूसरे लोगोंकी मानी हुई, गर्भसे मरण तककी कियायें हैं वे सम्यक् कियायें न होकर मिथ्या कियायें समझनी चाहिए। यथा:-

" गभीधानात्परं मासे तृतीये संप्रवर्त्तते । प्रीतिनीमि किया प्रीतैर्याऽत्रष्टेया द्विजन्मिभः॥३८-७७ आधानात्वंचमे मासि किया सुप्रीतिरिष्यते । या सप्रीतैः प्रयोक्तव्या परमोपासकवतैः ॥---८० ॥ किया गर्भादिका यास्ता निर्वाणान्ताः पुरोदिताः । **भाधानादिस्मशानान्ता न ताः स**म्यक्किया

मताः ३९-२५॥

इससे साफ जाहिर है कि संहिताका उक्त कथन आदिपुराणके कथनसे विरुद्ध है। और असकी ' पुंसवन ' तथा ' सीमंत ' नामकी दोनों कियायें भगवज्जिनसेनके वचनानुसार मिथ्या कियायें हैं। वास्तवमें ये दोनों कियायें हिन्दू धर्मकी कियायें ( संस्कार ) हैं । हिन्दुओं के धर्म-अंथोंमें इनका विस्तारके साथ वर्णन पाया जाता

है। पुंसवन सम्बंधी क्रियाका अभिप्राय उनके यहाँ यह माना जाता है कि इसके कारण गर्भिणी-के गर्भसे लड़का पैदा होता है। परन्तु जैन सिद्धान्तके अनुसार, इस प्रकारके संस्कारसे, गर्भमें आई हुई लड्कीका लड्का नहीं बन सकता। इस लिए जैनधर्मसे इस संस्कारका कुछ सम्बंध नहीं है।

## दंडमें मुनि-भोजन-विधान ।

( ५ ) इस संहिताके प्रथम खंडमें 'प्राय-श्चित्त ' नामका एक अध्याय है, जिसके दो माग हैं-पहला पद्यभाग और दूसरा गद्यभाग पद्यभा-गमें, व्यभिचारका दंड-विधान करते हुए, एक स्थान पर ये चार पद्य दिये हैं:---

"माता मातानुजा ज्येष्ठा लिंगिनी भगिनी स्तुषा। चाण्डाली भ्रात्पत्नी च मातुली गोत्रजाथवा ॥ २६ ॥ सकृद्भान्त्याथ दर्पाद्वा सेविता दुर्जनेरिता । प्रायिश्वत्तीपवासाः स्युस्त्रिशतच्छीर्षमुंडनम् ॥ २९ ॥ तीर्थगत्राश्च पंचैव महाभिषेकपूर्वकम् ॥ कृत्वा नित्यार्चनायाश्च क्षेत्रं घंटां वितीर्य च ।।३०॥ भोजयेन्मुनिमुख्यानां संघं द्विशतसंमितं। वस्त्राभरणताम्बूलभोजनैः श्रावकान् भजेत् ॥ ३१ ॥

इन पद्योंमें लिखा है कि यदि एक वार अमसे अथवा जान बूझकर अपनी माता, माताकी छोटी बड़ी बहिन, लिंगिनी ( आर्थिकादिक ), बहिन, पुत्रवधू, चांडाली, माईकी स्त्री, मामी अथवा अपने गोत्रकी किसी दूसरी स्त्रीका सेवन हो जाय तो उसके प्रायश्चित्तमें तीस उपवास करने चाहिए, उस स्त्रीका सिर मूँड्ना चाहिए, महाभिषेक पूर्वक पाँच तीर्थयात्रायें करनी चाहिए, नित्यपूजनके लिए भूमि तथा घंटा वितरण करना चाहिए। और यह सब कर चुकनेके बाद, प्रधान मुनियोंके दोसे संख्या प्रमाण संघको भोजन खिलाना चाहिए। साथ ही, श्रावकोंको वस्त्राभूषण, ताम्बृह और भोजनसे ९ गर्भवतीके केशोंकी रचना-विशेष माँग उपाइना - संतुष्ट करना चाहिए । इस दंडविधानमें, अन्य

बातोंको छोड़कर, दोसो मानियोंको भोजन करानेकी बात बड़ी ही विलक्षण है। जैनियोंके चरणानुयोग तथा प्राचीन यत्याचार विषयक ग्रंथोंसे इसका जरा भी मेल नहीं है । जिन जैन मुनियोंके विषयमें लिखा है कि वे उद्गमादिक छ्यालीस दोषों तथा ३२ अंतरायोंको टालकर शुद्ध आहार लेते हैं, किसीका निमंत्रण स्वीकार नहीं करते और यह मालूम हो जाने पर, कि भोजन उनके उद्देश्यसे तैयार किया गया है, दातारके धरसे वापिस चले जाते हैं उनके लिए दंड स्वरू-पमें प्रस्तुत किया हुआ और खास उन्हींके उद्दे-इयसे तैयार किया हुआ इस प्रकारका भोजन कभी विधेय नहीं हो सकता। इस लिए दंड-विधानका यह नियम जैनधर्मकी नीतिके विरुद्ध है। साथ ही, इंसका अनुष्ठान भी प्रायः अशक्य जान पड़ता है। बहुत संभव है कि इस दंड-विधानमें उस समयके महारकोंका, जो अपने आपको मुनिमुख्य मानते थे और जिनका थोडा बहत परिचय इस लेखमें आगे चलकर दिया जायगा, कुछ स्वार्थ छिपा हुआ हो। परन्तु कुछ भी हो, इसमें संदेह नहीं कि, यह कथन जैनधर्मकी दृष्टिसे विरुद्ध अवश्य है । जैन धर्मके प्रायश्चित्त ग्रंथोंमें श्रीनन्दनन्द्याचार्यके शिष्य गुरुदासाचार्यका बनाया हुआ 'प्राय-श्चित्तसमुच्चय ' नामका एक प्राचीन ग्रंथ है। इस ग्रंथकी चुलिकामें उक्त प्रकारके अपराधका प्रायश्चित्त सिर्फ ३२ उपवास प्रमाण लिखा है । यथा:----

" सुतामातृमगिन्यादिचाण्डालीरभिगम्य च । अक्तुवीतोषवासानां द्वात्रिंशतमसंशयम् ॥ १५० ॥

इससे मालूम होता है कि संहिताके उपर्युक्त दंड-विधानमें उपवासोंको छोड़कर शेष मुंडन, तीर्थयात्रा, महाभिषेक, पूजनके लिए भूम्यादि अर्पण और मुनिभोजनादिका संपूर्ण विधान सिर्फ दो उपवासोंके स्थानमें प्रस्तुत किया गया है। साथ ही, दंडक्षेत्र विस्तृत करनेके छिए इसमें कुछ अधिकार वृद्धि भी पाई जाती है। पाठक देखें और सोचें कि, यह सब कथन प्रायश्वित्तसमु-चयके कथनसे कितना असंगत और विरुद्ध है। इस प्रकारका और भी बहुतसा कथन इस अध्यायमें पाया जाता है।

## पद्यमें कुछ और गद्यमें कुछ।

(६) साथ ही, इस अध्यायमें कुछ दंड-विधान ऐसा भी देखनेमें आता है जो पद्यमें कुछ है तो गद्यमें कुछ और है। अर्थाद एक ही अपरा-धके लिए दोनों भागोंमें भिन्न भिन्न प्रकारका दंड प्रयोग किया गया है। और जो इस बातकों भी सूचित करता है कि ये दोनों भाग किसी एक व्यक्तिके बनाये हुए नहीं हैं। इस प्रकारकें कथनोंका एक नमूनाइस प्रकारहै:-

" गर्वान्मांसं च मद्यं च क्षौद्रं सेवितवानसौ । एकशः क्षपणं तस्य विंशत्यभ्यधिकं शतम् ॥ २२ ॥ प्रमादादुपवासाः स्युविंशतिदेशिहानये । "

इस डेढ़ पद्यमें गर्वसे मद्य, मांस और मद्य नामक तीन मकारोंके सेवनका प्रायश्चित १२१ उपवास प्रमाण और प्रमादसे उनके सेवनका प्रायश्चित्त सिर्फ २० उपवास प्रमाण ठिखा है। अब गद्य भागको देखिए:—

" मकारत्रयसेवितस्य प्रायश्चित्तं विद्यते—उपवासा द्वादरः १२, अभिषेकाः पंचारात् ५०, आहारदानानि पंचरात् ५०, कलशाभिषेक एकः १, पुष्पसहस्रवतुर्विरातिः २४०००, तीर्थयात्रा द्वे २, गंध पलचतुष्टयं
४, संघपूजा, गद्याण १ त्रय सुवर्णे ३, वीटिका शतमेकं,
कायोत्सर्गाश्चर्तिविशतिः । यदि प्रमादतः मकारत्रयसेविता उपवासषट्टं ६, एकभक्ताष्टकं, पंचविंशत्याहारदानानि २५, पंचविंशातिरभिषेकाः २५, पुष्पसहस्राणि
पंच ५०००, गंधं पलद्वयं २, पूजा द्वादश १२, ताम्बूलवीटक-पंचारात ५०, कायोत्सर्गो द्वादश १२॥"

यह कथन पहले कथनसे कितना विलक्षण है, इसे बतलानेकी जरूरत नहीं है। पाठक एक नजर डालते ही स्वयं मालूम कर सकते हैं। हाँ प्रायश्चित्त-समुचयका इस विषयमें क्या विधान है ? यह बतला देना जरूरी है। और वह इस प्रकार है:—

"रेतोम्त्रपुरीषाणि मद्यमांसमधूनि च।
अभक्ष्यं भक्षभेत्वष्ठं दर्पतथ द्विषट् क्षमाः ॥१४७॥
इसमें दर्पसे मद्य, मांस और मधुके सेवनका
प्रायश्वित्त बारह उपवास प्रमाण बतलाया है और
प्रमादसे उनका सेवन होनेमें 'षष्ठ' नामका
प्रायश्वित्त तजवीज किया है, जो तीन उपवास
प्रमाण होता है।

#### सबके छिए एक ही दंड।

(७) उक ' प्रायिश्वत्त ' नामके अध्यायमें ब्रह्महत्या, गोहत्या, स्त्रीहत्या, बालहत्या और सामान्य मनुष्यहत्या, इन सब हत्याओं मेंसे प्रत्येक हत्या करनेवालेके लिए एक ही प्रकारका दंड तज-वीज किया गया है। यथाः—

' ब्रह्महत्या-गोइत्या-स्रीहत्या बालहत्या सामान्य-मनुष्यहत्यादि,-करणे प्रायिश्वतं उपवासाः त्रिंशत् ३०, एकभक्तानि पंचाशत् ५०, कलशामिषेकौ द्वौ ।

परन्तु जैनधर्मकी दृष्टिसे इन सभी अपराधों के अपराधी एक ही दंडके पात्र नहीं हो सकते । प्रायश्चित्तसमुच्चयकी चूलिकामें भी गोहत्यासे श्लीहत्या, श्लीहत्यासे बालहत्या, बालहत्यासे श्रावकहत्या और श्रावकहत्यासे साधुहत्याका प्रायश्चित्त उत्तरोत्तर अधिक बतलाया है। यथाः—
"साधूपासकबालखीधेनूनां घातने कमात्।
वाबद्वादश मासाः स्यात्षष्ठमधीधेहानियुक्॥ १९॥+

× इस पद्यमें मुनियों द्वारा ऐसी हत्या हो जाने पर उनके लिए प्रायिश्वत्तका विधान किया है। श्रावकों के लिए इससे कमती प्रायिश्वत्त है। परन्तु वह भी उत्त-रोत्तर इसी कमको लिये हुए है। जैसा कि उक्त बुलिका के इस पद्यसे प्रगट है:—

ऐसी हालतमें संहिताका सबके लिए उपर्युक्त

" श्रमणच्छेदनं यच श्रावकानां तदेव हि । द्वयोरिप त्रयाणां च षण्णामधीर्धहानितः ॥ १३७ ॥ एक ही प्रकारका दंड-विधान करना जैनधर्मकी दृष्टिके अनुकूल प्रतीत नहीं होता ।

#### प्रायश्चित्त या अन्याय।

(८) इसी प्रायश्चित्ताध्यायमें गृहस्थों के लिए बहुतसा ऐसा दंड-विधान भी पाया जाता है जो आकस्मिक घटनाओं से होनेवाली मृत्युओं से सम्बंध रसता है। जैसे साँप बिच्छू आदिसे इसा जाना, व्याध आदिसे मिक्षत होना, मृक्ष या मकान परसे गिरजाना, मार्गमें जाते हुए ठोकर साकर गिर पड़ना, वज्रपातका होना, सींगवाले पशुका सींग लग जाना और स्त्रीके प्रस्वका होना आदि। इन सब कारणों में से किसी भी कारणसे जो आकस्मिक मृत्यु होती है उसके लिए यह दंड-विधान किया गया है:—

" प्रायिश्वत्तं—उपवासाः ५, एकमक्तानि विंशतिः २०, कलशाभिषेकद्वयं २, पंचामृतिभिषेकाः ५, लञ्च्यभिषेकाः पंचिविंशतिः, आहारदानि चत्विरिशतः, गावी द्वे २, गंघपला १०, पुष्पसहस्र १०००, संघ- पूजा-गद्याण (१) द्वयं, तीर्थयात्रा-कायोत्सर्गाः ६, वीदिका ताम्बूल ५०।"

परन्त इस दंडका पात्र कौन है ? किसकी इसका अनुष्ठान करना होगा ? यह सब यहाँ कुछ भी नहीं बतलाया गया । जो शख्स मर चुका है उसके लिए तो यह दंड-विधान हो नहीं सकता। इस लिए जरूर है कि मृतकके कुटुम्बीके हिए यह सब दंड तजवीज गया है परन्तु 1 उस रेने कोई अपराध नहीं किया और न मृतकका हि इसमें कोई अपराध था । बिना अपरांधके दंड देना सरासर अन्याय है। इस लिए कहना पडता है कि यह प्रायश्चित्त नहीं बल्कि अन्याय और अधर्म है; श्रुतकेवली जैसे विद्वानोंका यह कर्म नहीं हो सकता। जरूर इसमें किसीका स्वार्थ छिपा हुआ है। गंध, फूल और पानोंके बीड़ों आदिको छोडकर यहाँ पाठकोंके सन्मुख दो

गाय भी उपस्थित हैं। ये भी दंडमें किसीको दान स्वरूप भेंट की जायँगीं । यद्यपि जैनधर्ममें गौ-दानकी कोई माहिमा नहीं है और न उसके देनेसे किसी पापकी कोई शांतिका होना माना जाता है। प्रत्युत अनेक जैनग्रंथोंमें इस दानको निषिद्ध जरूर लिखा है \*।तो भी उमारेवामि-श्रावकाचार जैसे जाली ग्रंथोंमें जिनमंदिरके गौ-दान करनेका विधान जरूर पाया जाता है, जिससे अईद्भट्टारकके लिए रोजाना शुद्ध पंचामृत तैयार हो सके \*। आश्चर्य नहीं कि ऐसे ही किसी आशयसे प्रेरित होकर, उसकी पूर्तिके लिए, उपर्युक्त दंड-विधानमें तथा इसी ग्रंथके अंतर्गत और भी बहुतसे दंडप्र-योगोंमें गो दानका विधान किया गया हो। अस्त इसी प्रकार इस अध्यायमें कुछ दंड-विधान ऐसा भी देखनेमं आता है जिसमें ' अपराधी कोई और दंड किसीको ' अथवा ' खता किसीकी सजा किसीको ' इस दुर्नीतिका अनुसरण किया गया है। जैसे आत्महत्या ( खुद्कुशी ) का दंड आत्मघातीके किसी कुटुम्बीको, इत्यादि ।

## संकीर्ण हृदयोद्गार।

(९) अब इस प्रायश्चित्ताध्यायसे दो चार नमूने ऐसे भी दिखठाये जाते हैं, जो जैनधर्मकी उदारनीतिके विरुद्ध हैं। यथा:—

\* जैसा कि निम्न वाक्योंसे प्रगट है:—" यया जीवा हि हन्यन्ते पुच्छकृंगखुरादिभिः ॥ ९-५४॥ यस्यां च दुद्यमानायां तर्णकः पीड्यते तरं। तां गां वितरता श्रेयो रुभ्यते न मनागिष ॥-५५॥" —इति भमितगत्युपासकाचारः।

9 यह ग्रंथ परीक्षा द्वारा जाली सिद्ध किया जा चुका है। देखो जैनिहितैषी दसवाँ भाग अंक १-२। \* यथाः—

"-पुष्पं देयं महाभवत्या न तु दुष्टजनैर्धतम् ॥२-१२९॥ पयोर्थे गौ जलार्थे वा कूंप पुष्पसुद्देतवे । वाटिकां संप्रकर्वेश्च नाति दोषधरो भवेत् ॥-१३०॥" ९-" अस्नातात्र स्पृशेत्सर्वान् स्नातानि च श्रद्धकान् । कुलालमालिकादिवाकौत्तिंचिकिकुर्विदकान् ॥ ४५ ॥ २-मातंगश्वपचादीनां छायापतनमात्रतः । तदा जलाशयं गत्वा सचेलस्नानमाचरेत् ॥ ५६ ॥ ३-उच्छिष्टास्पृश्यकाकादिविण्यूत्रस्पर्शसंशये । अस्पृश्यमृष्टसूर्पादिकटादिस्पर्शने द्विजः ॥ ८२ ॥ ४-शुद्धे वारिणि पूर्वोक्तयंत्रमंत्रैः सचेलकः । कुर्शात्मानत्रयं दंतिजिह्वाधर्षणपूर्वकम् ॥ ८३ ॥ ५-मिथ्यादशां गृहे पात्रे भुंक्ते वा शूद्रसद्दानि । तदोपवासाः पंच स्युर्जाप्यं तु द्विसहस्रकम् ॥ ८६ ॥

इन पद्यों में से पहले पद्यमें लिखा है कि, चारों वर्णोंमेंसे किसी भी वर्णका-अथवा मनुष्य मात्रमेंसे कोई भी-क्यों न हो यदि उसने स्नान नहीं किया है तो उसे छूना नहीं चाहिए । और शूदोंको-कुम्हार, माली, नाई, तेली तथा जुलाहोंको-यदि वे स्नान भी किये हुए हों तो भी नहीं छुना चा-हिए । ये सब लोग अस्पृश्य हैं । दूसरे पद्यमें यह बतलाया है। कि यदि किसी मातंग-श्वपचादिककी अर्थात भील, चांडाल, म्लेच्छ, भंगी, और चमार आदिककी छाया भी शरीर पर पड़ जाय तो तुरन्त जलाशयको जाकर वस्त्रसहित स्नान करना चाहिए! तीसरे और चौथे पद्यमें यहाँ तक आज्ञा की है कि, यदि किसी उच्छिष्ट पदार्थसे, अस्पुर्य मनुष्यादिकसे, काकादिकसे अर्थात कौआ, कुत्ता, गधा, ऊँट, पालतू सूअर नामके जानवरोंसे और मलमूत्रसे छुजानेका संदेह मी हो जाय अथवा किसी ऐसे छाज-छलनी वगैर-हका तथा चटाई-आसनादिकका स्पर्श हो जाय जिसमें कोई अस्पृश्य पदार्थ लगा हुआ हो तो इन दोनों ही अवस्थाओंमें दाँतों तथा जीभको रगडकर यंत्रमंत्रोंके साथ शुद्धजलमें तीन वार

<sup>9&#</sup>x27; आदि ' शब्दसे खान (कुत्ता ) आदिका जो प्रहण किया गया है वह इससे पहलेके " स्पृष्टे विण्यूत्र-काकश्च खरोष्ट्र प्रामश्करे 'इस वाक्यके आधारपर किया गया है।

वस्त्रसहित स्नान -करना चाहिए!! और पाँचवें पद्यमें इससे भी बढकर यह आदेश है । कि यदि मिथ्यादृष्टियों अर्थात् अजैनोंके घर पर अपने पा-त्रोंमें तथा अपने ही घर पर उनके पात्रोंमें भोजन हो जाय अथवा शृद्धके घर पर बैठकर-चाहे वह सम्यग्दाष्ट और व्रतिक जैनी ही क्यों न हो-कुछ खालिया जाय तो इस पापकी शांतिके लिए तुरन्त दो हजार संख्या प्रमाण जाप्यके साथ पाँच उपवास करने चाहिए!!! पाठको, देखा, कैसा धार्मिक उपदेश है ! घृणा और द्वेषके भावोंसे कितना अलग है! परोपकारमय जीवन निताने तथा जगत्का शासन, रक्षण और पालन करनेके लिए कितना अनुकूल है! सार्वजनिक प्रेम और वात्सल्यभाव इससे कितना प्रवाहित होता है। और साथ ही, जैनधर्मके उस उदार उद्देश्यसे इसका कितना सम्बंध है जिसका चित्र जैनग्रंथोंमं, जैनतीर्थंकरोंकी 'समवसरण ' नामकी सभाका नकशा खींचकर दिखलाया जाता है !! कहा जाता है कि जैनतीर्थकरोंकी सभामें ऊँच-नीचके भेदभावको छोडकर, सब मनुष्य ही नहीं बल्कि पशु-पक्षी तक भी शामिल होते थे। और वहाँ पहुँचते ही वे आपसमें ऐसे हिलामेल जाते थे कि अपने अपने जातिविरोध तकको भी भुला देते थे । सर्प निर्भय होकर नकुलके पास खेलता था और बिल्ली प्रेमसे चूहे-का आलिंगन करती थी। कितना ऊँचा आद्री और कितना विश्व-प्रेममय-भाव है ! कहाँ यह आदर्श ? और कहाँ संहिताका उपर्युक्त विधान ? इससे स्पष्ट है कि संहिताका यह सब कथन जैन-धर्मकी शिक्षा न होकर उससे बहिर्भृत है। जैन-तीर्थंकरोंका कदापि ऐसा अनुदार शासन नहीं हो सकता। और न जैनसिद्धान्तोंसे इसका कोई मेल है। इस लिए कहना होगा कि उपर्युक्त प्रकारका संपूर्ण कथन दूसरे धर्मीसे उधार लेकर नक्ला गया है। और यह किसी ऐसे संकीर्ण हृदय

व्यक्तिका हृद्योद्गार है जिसने शुद्धि और अशुद्धिके तत्त्वको ही नहीं समझा \*।निःसन्देह जबसे, कुछ महात्माओंकी कृपासे, जैनधर्मके साहित्यमें इस प्रकारके अनुदार विचारोंका प्रवेश हुआ है तबसे जैनधर्मको बहुत बड़ा धक्का पहुँचा है और उसकी सारी प्रगति रुक गई। वास्तवमें ऐसे अनुदार विचारोंके अनुकूल चलनेवाले संसार-में कभी कोई उन्नाति नहीं कर सकते और न उच्च तथा महान बन सकते हैं।

### पिण्डदान और तर्पण।

(१०) पहले खंडके 'दायभाग' नामक ९ वें अध्यायमें लिखा है कि 'दायमहण और पिंडदानमें दोहिते पोतोंकी बराबर हैं'। साथ ही, दूसरे स्थान पर पुत्रोंका विभाग करते हुए, जैनागमके अनुसार छह प्रकारके पुत्रोंको दाय महण और पिंडदानके अधिकारी बतलायें हैं। यथाः—

दाये वा पिंडदाने च पौत्रे: दौहित्रकाः समाः॥२५॥
औरसो दचको मुख्यों कीतसौतसहोदराः।
तथैवोपनतश्चेव इसे गौणा जिनागमे ॥
दायादाः पिंडदाश्चेव इतरे नाधिकारिणः ॥ ८४ ॥
इस कथनसे ग्रंथकतीने यह सूचित किया है
कि पितरोंके लिए पिंडदानका करना भी जैनियों द्वारा मान्य है और यह जैनधर्मकी किया
है। परन्तु वस्तुतः ऐसा नहीं है। यह सब हिन्दू
धर्मकी कल्पना है। हिन्दुओंके यहाँ इस पिंड
दानके करनेसे पितरोंकी सद्गति आदि अनेक फल
माने गये हैं और उनके लिए वे गया आदिक
तीथों पर भी पिंड देने जाते हैं। जिसका जैनधर्मसे कुछ सम्बंध नहीं है। जैनसिद्धान्तके अनुसार न तो वह पिंड उन पितरोंको पहुँचता है

\* लेखकका विचार है कि शुद्धि-तत्त्व-मीमांसा नामका एक विस्तृत लेख लिखा जाय और उसके द्वारा इस विषय पर प्रकाश डाला जाय। अवसर मिलने पर उसके लिए प्रयत्न किया जायगा। और न उसके द्वारा उनकी सद्गति आदि कोई दूसरा कल्याण हो सकता है। इस लिए संहिताका यह कथन जैनधर्मके विरुद्ध है। इसी प्रकार कुल-देवताओंका तर्पण-विषयक कथन भी जैन-धर्मके विरुद्ध है, जिसे ग्रंथकर्ताने इसी संडके पहले अध्यायमें दिया है। यथा:—

'' वामहस्तपयःपात्राज्ञलमप्तकरांजलौ ।

कृत्वात्रममृतीकृत्य तर्पयेत्कुलदेवताः ॥ ९७ ॥ ' ॐ इं। ऊँ वँ हूँ पयः इदमन्नममृतं भवतु स्वाहा। अन्नेन घृतिसक्तेन नमस्कारेण वै भुवि । त्रिस्र एवाहतीर्दयाद्भाजनादी त दक्षिणे ॥ ९८ ॥ यह कथन भोजन-समयका है-भोजनके लिए गोबरका चतुष्कोणादि मंडल बनाकर बैठनेके बादका यह विधान है-इसमें लिखा है ' कि भोजनसे पहले, बायें हाथके जलपात्रसे अंजलिमें जल लेकर और उपर्युक्त मंत्र पढकर, अन्नका अमृतीकरण करे। और फिर उस वृतामिश्रित अन्नसे कुल-देवताओंका इस प्रकारसे तर्पण करे कि उस अन्नसे तीन आहातियें दक्षिणकी ओर पुथ्वी पर छोडे ।' इसके बाद ' आपोऽशनका विधान है। अस्तु; यह सब कथन भी हिन्दूधर्मका कथन है और उन्हींके धर्मग्रंथोंसे लिया गया मालुम होता है। जैनसिद्धान्तके अनुसार तर्प-णका अन्नजल पितरों तथा देवताओंको नहीं पहॅंच सकता और न उससे उनकी कोई तृति होती है। हिन्द्रधर्ममें तर्पणका कैसा सिद्धान्त है ? कैसी कैसी विचित्र कल्पनायें हैं ? जैनधर्मके सिद्धान्तोंसे उनका कहाँतक मेल है ? वे कितनी असंगत और विभिन्न हैं ? और किस प्रकारसे कुछ कपट-वेषघारी निर्बल आत्माओंने उन्हें

१ यह लेख जैनहितेषीकी १० वें वर्षकी फायलमें छपा है।

जैनसमाजमें प्रचालित करना चाहा है ? इन सब

बातोंका कुछ विशेष परिचय पानेके लिए

पाठकोंको ' जिनसेन-त्रिवर्णाचार' की परी-

क्षाका लेख देखना चाहिए!

#### द्न्तधावनका फल नरक।

(११) संहिताके पहले अध्यायमें, दन्तधा-वनका वर्णन करते हुए, एक पद्य इस प्रकारसे दिया है:—

" सहस्राशावनुदिते यः कुर्योद्दन्तधावनम् । स पापी नरकं याति सर्वजीवदयातिगः ॥ ३८ ॥

इसमें लिखा है कि 'जो मनुष्य सूर्योदयसे पहले दन्तधावन करता है वह पापी है, सर्व जीवोंके प्रति निर्देशी है और नरक जायगा । परन्त उसने पापका कौनसा विशेष कार्य किया ? कैसे सर्व जीवोंके प्रति उसका निर्दयत्व प्रमा-णित हुआ ? और जैनधमके किस सिद्धान्तके अनुसार उसे नरक जाना होगा ? इन सब बातों-का उक्त पद्यसे कुछ भी बोध नहीं होता। आगे पीछेके पद्य भी इस विषयमें मौन हैं और कुछ उत्तर नहीं देते । जैनसिद्धान्तोंको बहुत कुछ टटोला गया । कमीफिलासीफीका बहुतेरा मथन किया गया। परन्तु ऐसा कोई सिद्धान्त-कर्म प्रवृत्तिका कोई ।नियम-मेरे देखनेमें नहीं आया जिससे बेचारे प्रातःकाल उठकर दन्तधावन करनेवालेको नरक भेजा जाय। हाँ, इस दूँड खोजमें, स्मृतिरत्नाकरसे, हिन्दूधर्मका एक वाक्य जरूर मिला है, जिसमें उपवासके दिन दन्तधावन करनेवालेको नरककी कडी सजा दी गई है। और इतने पर भी संतोष नहीं किया गया बल्कि उसे चारों युगोंमें व्यावका शिकार भी बनाया गया है। यथाः-

" उपवासिदने राजन् दन्तधावनकृत्ररः । स घोरं नरकं याति व्याघ्रभक्षश्वतुर्युगम् ॥

–इति **नारदः** ।

बहुत संभव है कि ग्रंथकर्ताने हिन्दूधर्मके किसी ऐसे ही वाक्यका अनुसरण किया हो ।

अथवा जरूरत बिना जरूरत उसे कुछ परिवर्तन करके रक्सा हो। परन्तु कुछ भी हो इसमें संदेह नहीं कि संहिताका उक्त वाक्य सैद्धान्तिक दृष्टिसे जैनधर्मके बिल्कुल विरुद्ध है।

#### अद्धृत न्याय ।

( १२ ) पहले खंडके तीसरे अध्यायमें एक स्थान पर ये दो पद्य पाये जाते हैं:—
दंडोऽदंड्येषु देयस्तु यशोघो दुरिताकरः ।
परत्र नरकं याति दाता भूपः कुटुम्बयुक् ॥ २४८ ॥ अदंड्यदंडनं राजा कुर्वन्दंड्यानदंडयन् ।
लोके निन्दामवाप्रोति परत्र नरकं त्रजेत् ॥ २४९ ॥

इन दोनों पद्योंमें निरपराधीको दंड देनेवाले राजाको और दुसरे पद्यमें अपराधीको छोड़ देने-वाले-क्षमा कर देनेवाले-राजाको भी नरकका पात्र ठहराया है। लिखा है कि इस लोकमें उसकी निन्दा होती हैं-जो प्रायः सत्य है-और मरकर परलोकमें वह नरक गतिको जाता है नरक गातिका यह फर्मान इस विषयका कोई फाइनल आईर ( अन्तिम फैसला ) हो सकता है या नहीं ? अथवा यों कहिए कि वह नियमसे नरक गाति जायगा या नहीं ? यह बात विवादास्पद है। जैनसिद्धान्तकी दृष्टिसे यादि किसी निरपराधीको दंड मिल जाय अथवा कोई अपराधी दंडसे छट जाय या छोड दिया जाय तो सिर्फ इतने कृत्यसे ही कोई राजा नरकका पात्र नहीं बन जाता । उसके लिए और भी अनेक बातोंकी जरूरत रहती है। परन्तु मनुका ऐसा विधान जरूर पाया जाता है । यथाः— " अदंड्यान्दंडयन् राजा दंड्याश्चेवाप्यदंडयन् । अयशो महदाप्रोति नरकं चैव गच्छति ॥ ८-१२८ ॥

यह पद्य ऊपरके दूसरे पद्य नं २४९ से बहुत कुछ मिलता जुलता है; और दोनोंका विषय भी एक है। आश्चर्य नहीं कि ऊपरका वह पद्य इसी पद्य परसे बनाया गया हो। परंतु इन सब प्रासंगिक बातोंको छोडिए, और खास पहले पद्य नं. २४८ के 'कुटुम्बयुक् ' पद पर ध्यान दीजिए, जिसका अर्थ होता है कि वह राजा कुदुम्ब-सहित नरक जाता है । क्यों ? कुटुम्बियोंने क्या कोई अपराध किया है जिसके लिए उन्हें नरक मेजा जाय ? चाहे उन बेचारोंको राजाके कुत्योंकी खबर तक भी न हो, वे उसके उन कार्योंमें सहायक और अनुमोद्क भी न हों और चाहे राजाके उस आचरणको बुरा ही समझते हों; परन्तु किर भी उन सबको नरक जाना होगा ! यह कहाँका न्याय और इन्साफ है !! जैनधर्मकी कर्मिफलासोफीके अनुसार कुटुम्बका व्याक्ति अपने ही कृत्योंका उत्तरदायी अपने ही उपार्जन किये हुए कर्मोंके फलका भोका है। ऐसी हालतमें ऊपरका सिद्धान्त क**दापि** जैनधर्मका सिद्धान्त नहीं हो सकता । अस्तुः इसी प्रकारका एक कथन दायभाग नामके अध्यायमें भी पाया जाता है। यथा:--" दत्तं चतुर्विधं द्रव्यं नैव गृह्वंति चोत्तमाः।

" दत्तं चतुर्विधं द्रव्यं नैव गृह्णंति चोत्तमाः । अन्यथा सकुदुम्बस्ते प्रयान्ति नरकं ततः ॥ ७९ ॥

इसमें लिखा है कि ' उत्तम पुरुष दिये हुए चार प्रकारके द्रव्यको वापिस नहीं लेते। और यदि ऐसा करते हैं तो वे उसके कारण कुटुम्ब-साहित नरकमें जाते हैं।' ऐसे अटकलपच्चू और अव्यवस्थित वाक्य कदापि केवली या श्रुतकेवली-के वचन नहीं हो सकते। उनके वाक्य बहुत ही जँचे और तुले होने चाहिए। परन्तु ग्रंन्थकर्ता इन्हें ' उपासकाध्ययन ' से उद्धृत करके लिखना बयान करता है, जो द्रादशांगश्रुतका सातवाँ अंग कहलाता है! पाठक सोचें, कि ग्रंथ-कर्ता महाशय कितने सत्यवका है!

#### कन्याओं पर आपत्ति।

(१३) दूसरे लंडके 'लक्षण ' नामक २७ वें अध्यायमें, स्त्रियोंके कुलक्षणोंका वर्णन करते हुए, ठिखा है कि ' जिस कन्याका नाम किसी नदी-देवी-कुल-आम्नाय-तीर्थ या वृक्षके नाम पर होवे उसका मुख नहीं देखना चाहिए। यथाः—

" नदीदेवीकुलाम्नायतीर्थवृक्षसुनामतः एतमामा च या कन्या तन्मुखं नावलोकयेत्॥१२०॥"

यह वचन कितना निष्ठुर है ! कितना धर्म शून्य है ! और इसके द्वारा कन्याओं पर कितनी आपत्ति डालनेका आयोजन किया गया है, इसका विचार पाठक स्वयं कर सकते हैं । सम-झमें नहीं आता कि किस आधार पर यह आज्ञा प्रचारित की गई है ? और लक्षण-शास्त्रसे इस कथनका क्या सम्बंध है ? क्या पैदा होते समय मस्तकादिक किसी अंग विशेष कन्याके पर उसका कोई नाम खुदा हुआ होता है जिससे अशुभ या शुभ नामके कारण करी समझली जाय ? और लोगोंको उससे अपना मुँह छिपाने, आँखें बन्द करने या उसे कहीं प्रवासित करनेकी जहरत पैदा हो ? जब ऐसा कुछ भी न होकर स्वयं मातापिताओंके द्वारा अपनी इच्छानुसार कन्याओंका नाम रक्खा जाता है तो फिर उसमें उन बेचारी अबलाओंका क्या दोष है जिससे वे अदर्शनीय और अनवलोकनीय समझी जायँ ? जिन पाठकोंको उस कपटी साधुका उपाख्यान याद है, जिसने अपनी स्वार्थ-सिद्धिके लिए-अपनी पाशविक इच्छाको पुरा करनेके आभिप्रायसे-एक सर्वीग सुन्द्री कन्याको कुलक्षणा और अदर्शनीया कह कर उसे उसके पिता द्वारा मंजूषेमें बन्द कराकर नदीमें बहाया था, वे इस बातका अनुभव कर सकते हैं कि समय समय पर इस प्रकारके निराधार और निर्हेतुक वचन ऐसे ही स्वार्थसाधुओं द्वारा भुमंडल पर प्रचारित हुए हैं। मनुष्योंको विवेकसे काम लेना चाहिए और किसीके कहने सुनने या धोलेंमें नहीं आना चाहिए।

#### कूटोपदेश और मायाजाल।

(१४) तीसरे खंडके 'प्रतिष्ठा-क्रम' नामक दूसरे अध्यायमें, गुरुके उपदेशानुसार कार्य करने-का विधान करते हुए, लिखा है कि:—— " यो न मन्येत तद्वाक्यं सो मन्येत न चाईतम्। जैनधर्मबहिर्भूतः प्राप्नुयान्नारकी गीते॥ ८८॥"

अर्थात्-जो गुरुके वचनको नहीं मानता वह अर्हन्तके वचनोंको नहीं मानता । उसे जैनधर्मसे बहिर्भृत समझना चाहिए और वह मरकर नरक गातिको प्राप्त होगा। नरक गतिका यह फर्मान भी बडा ही विलक्षण है! इसके लोग जैनधर्मसे बहिर्भत है अर्थात अजैनी नरक सबको जाना साथ ही, जो जैनी हैं और जैनगुरुके-पदवीधारी गुरुके-उल्टे सीधे सभी वचनोंको नहीं मानते-किसीको मान होते हैं और किसीको अमान्य कर देते हैं-उन सबको भी नरक जाना होगा ! कैसा कुटोपदेश है! स्वार्थ-रक्षाकी कैसी विचित्र यक्ति है! समाजमें कितनी अन्धश्रद्धा फैलाने-वाला है! धर्मगुरुओं-स्वार्थसाधुओं-कपट वेष धारियोंके अन्याय और अत्याचारका कितना उत्पादक और पोषक है। साथ ही, जैनियोंके तत्त्वार्थसूत्रमें दिये हुए नरकायुके कारण विष-यक सूत्रसे- वह्वारंभपरिग्रहत्वं नारकस्या-युषः ' इस वाक्यसे-इसका कहाँ तक सम्बंध है? इन सब बातोंको विज्ञ-पाठक विचार सकते हैं। समझमें नहीं आता कि जैनगुरुके किसी वचनको न माननेसे ही किस प्रकार कोई जैनी अर्हन्तके वचनोंको माननेवाला नहीं रहता? क्या सभी जैनगुरु पूर्णज्ञानी और वीतराग होते हैं! क्या उनमें कोई स्वार्थसाधु, कपट-विषधारी, निर्ब-लात्मा और कदाचारी नहीं होता ? और क्या जिन गुरुओं के क्रत्यों की यह समालोचना (परीक्षा) हो रही है वे जैनगुरु नहीं थे ? यदि ऐसा कोई नियम नहीं है बल्कि वे अल्पज्ञानी, रागी, द्वेषी

आदि सभी कुछ होते हैं। और जिनके कृत्योंकी यह समालोचना हो रही है वे भी जैनगुरु कह लाते थे तो फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि जो गुरुके वचनको नहीं मानता वह अर्हन्तके वचनोंको भी नहीं मानता? और उसे जैनधर्मसे बहिर्भूत-खारिज-अजैनी समझना चाहिए ? मालूम होता है कि यह सब भोले जीवोंको ठगनेके लिए कपटी साधओंका मायाजाल है। उनके कार्यों में कोई बाधा न डाल सके उनकी काली कृतियों पर-उनके अत्याचार-दुराचारों पर-कोई आक्षेप न कर सके और समाजमें उनकी उलटी सीधी सभी बातें प्रच-लित हो जायँ, इन्हीं सब बातोंके लिए यह बँध बाँधा गया है। आगे साफ लिख दिया है कि 'तदाज्ञाकारको मर्त्यो न दुष्यात विधौ पुनः '-गुरुकी आज्ञासे काम करबे-वालेको कोई दोष नहीं लगता। कितना बडा आश्वासन है। ऐसे ही मिथ्या आश्वासन-के द्वारा जैनसमाजमें मिथ्यात्वका हुआ है। अनेक प्रकारकी पूजायें- देवी-देवता-ओंकी उपासनायें - जारी हुई हैं, जिनका बहु-तसा कथन इस ग्रंथमें भी पाया जाता है। इसी प्रतिष्ठाध्यायमें अनेक ऐसे कृत्योंकी सूचना की गई है जो जैनधर्मके विरुद्ध हैं- जैनसिद्धान्तसे जिनका कोई सम्बंध नहीं है -और जिनका सर्व साधारणके सन्मुख स्वतंत्र विवेचन प्रगट किये जानेकी जरूरत है। यहाँ इस अध्यायके सम्बंधमें सिर्फ इतना और बतलाया जाता है कि, इसमें मुनिको- साधारण मुनिको नहीं बाल्क गाण और गच्छाधिपतिको-प्रतिष्ठाका अधिकारी बतलाया है। उसके द्वारा प्रातिष्ठित किये हुए बिम्बादिकके पूजन-सेवनका उपदेश दिया है। और यहाँ तक छिल दिया है कि जो प्रतिष्ठा ऐसे महामुनि द्वारा न हुई हो उसे सम्यक् तथा सातिशयवती प्रतिष्ठा ही न सम-

झनी चाहिए। और इस लिए उक्त प्रतिष्ठामें प्रतिष्ठित हुई मूर्तियाँ अप्रतिष्ठित ही मानीजानी चाहिए। यथाः—

" सामायिकादिसंयुक्तः प्रभुः सूरिविंवक्षणः । देशमान्यो राजमान्यः गणी गच्छाधिपो भवेत् ॥९२॥ बिम्बं प्रतिष्ठामिन्द्रत्वं तेन संस्कारितं भजेत् । नोवेत्प्रतिष्ठा न भवेत्सम्यक्सातिशयान्विता ॥ ९३ ॥

परन्तु इन्द्रनिन्द्, वसुनिन्द् और एक-संधि आदि विद्वानोंने, पूजासारादि प्रथोंमें, महावती मुनिके लिए प्रतिष्ठाचार्य होनेका सख्त निषेध किया है। और अणुव्रतीके लिए—चाहे वह स्वदारसंतोषी हो या ब्रह्मचारी—उसका विधान किया है। ऐसी हालतमें, जैनी लोग कौनसे गुरुकी बात मानें, यह बड़ी कठिन समस्या है! जिस गुरुकी बातको वे नहीं मानेंगे उसीकी आज्ञा उल्लंघनके पाप द्वारा उन्हें नरक जाना पड़ेगा। इस लिए जैनियोंको सावधान होकर अपने बचनेका कोई उपाय करना चाहिए।

## अजैन देवताओं की पूजा।

(१५) भद्रवाहुसंहिताके तीसरे खंडमें-' ऋषिपुत्रिका ' नामके चौथे अध्यायमें,-देव-ताओंकी मूर्तियोंके फूटने टूटने आदिह्म उत्पा-तोंके फलका वर्णन करते हुए, ' अथान्यदेव-तोत्पातमाह ' यह वाक्य देकर, लिखा है कि ' भंग होने पर-कुबेरकी प्रतिमा वैश्योंका, स्कंदकी प्रतिमा भोज्योंका, नंदिवृषम ( नादिया बैल ) की प्रतिमा कायस्थोंका नाश करती है; इन्द्रकी युद्धको उपस्थित करती कामदेवकी प्रतिमा भोगियोंका, कृष्णकी प्रतिमा सर्व लोकका, अर्हत-सिद्ध तथा देवकी प्रतिमायें साधुओंका नाश करती हैं; कात्यायनी-चंडिका-केशी-कालीकी सर्व स्त्रियोंका, पार्वती-दुर्गा-सरस्वती-त्रिपुराकी मूर्तियाँ बालकोंका, वराहीकी मूर्ति हाथियोंका घात करती हैं; नागिनीकी मूर्ति स्त्रियोंके गर्भोंका और लक्ष्मी तथा शाकंमरी देवीकी मूर्तियाँ नगरोंका विनाश करती हैं। इसी प्रकार यदि शिव-लिंग फूट जाय तो उससे मंत्रीका भेद होता है, उसमेंसे आग्नेज्वाला निकलने पर देशका नाश समझना चाहिए; और चवीं, तेल तथा रुधिरकी धारायें निकलने पर वे किसी प्रधान पुरुषके रोगका कारण होती हैं। यदि इन देवताओंकी भाकि-भाव पूर्वक पूजा नहीं की जाती है तो ये सभी उत्पात तीन महींनेके भीतर अपना अपना रंग दिखलाते हैं अर्थात् फल देते हैं। 'इस कथनके आदि और अन्तकी दो दो गाथायें नमूनेके तौर पर इस प्रकार हैं:—

" विश्वाणं च कुनेरो खंदो भीयाण णासणं कुणिद । कायत्थाणं वसहो इंदो रण्णं णिवेदेदि ॥ ८२ ॥ भोगवदीण य कामो किण्हो पुण सव्वठोयणासयरो । अरहंतसिद्धबुद्धा जदीण णासं पकुव्वंति ॥ ८३ ॥ " फुब्दिं। मंतियभेदं अग्गीजालेण देसणासयरो । वसतेलहिरधारा कुणंति रोगं णरकरस्स ॥ ८७ ॥ मासेहिं तीयेहिं रूवं दंसंति अप्पणो सव्व । जिद णिव कीरिद पूजा देवाणं भित्सयेण ॥ ८८ ॥

इसके आगे उत्पातोंकी शांतिके लिए उक्त कुबेरादिक देवताओंके पुजनका करते हुए लिखा है कि 'ऐसी उत्पातावस्थामें ेये सब देव गंध, माल्य, दीप, धूप और अनेक अकारके बलिदानोंसे पूजा किये जाने पर संतुष्ट हो जाते हैं, शांतिको देते हैं और पृष्टिप्रदान करते हैं। ' साथ ही यह भी जि़खा है कि, ' चूँ कि अपमानित देवता मनुष्योंका नाश करते हैं और पृजित देवता उनकी सेवा करते हैं, इस लिए इन देवताओंकी नित्य ्**ही पूजा करना श्रेष्ठ है।**इस पूजाके कारण न तो देवता किसीका नाश करते हैं, न रोगोंको उत्पन्न करते हैं और न किसीको दुःख या संताप देते हैं। बल्कि अति विरुद्ध देवता भी शांत हो जाते हैं । ' यथाः—

" महेहिं गंधधूनेहिं पूजिदा बिलपयार दीवेहिं। तूसंति तत्थ देवा संति पुट्टिं णिवेदिति ।। ८९ ॥ . अवमाणिया य णासं करंति तह पूजिदा य पूजंति । देवाण णिचपूजा तम्हा पुण सोहणा भणिया ।। ९० ॥ णय कुट्वंति विणासं णयरोगं णेव दुक्खसंतावं। देवावि अइविरुद्धा हवंति पुण पुज्जिदा संता॥ ९१॥

इसके बाद कुछ दूसरे प्रकारके उत्पातोंका वर्णन देकर, सर्व प्रकारके उत्पातोंकी शांतिके लिए अईन्त और सिद्धकी पूजाके साथ हरि— हर ब्रह्मादिक देवोंके पूजनका भी विधान किया है। साथ ही, ब्राह्मण देवताओंको दक्षिणा देने—सोना, गो और भूमि प्रदान करने—तथा संपूर्ण ब्राह्मणों और श्रेष्ठ मुनियों आदिको भोजन सिलानेका भी उपदेश दिया है। और अन्तमें लिखा है कि उत्पात-शांतिके लिए यह विधि हमेशा करने योग्य है। यथाः—

" अरहंतसिद्धपूजा कायव्या सुद्धभत्तीए ॥ १९० ॥ हरिहरविरंचिआईदेवाण य दिहयदुद्धण्हवणंपि । पच्छाविं च सिरिखंडेण य लेवयूपदीवआदीिं ॥१९९ ज किंचिवि उप्पादं अण्णं विग्धं च तत्थ णासेइ । दिक्खणदेजसुवण्णं गावी भूमीउ विष्पदेवाणं ॥१९२॥ मुंजोवजसुसव्वे बद्दो तवसीलसव्वलोयस्स । णिस्साव्वय यइ सार्य एस विहो सव्वकालस्स॥१९३॥

इस तरह पर, बहुत स्पष्ट शब्दों में, अजैन देवताओं के पूजनका यह विधान इस प्रन्थेंमें पाया जाता है। और वह भी प्राकृत भाषामें, जिस भाषामें बने हुए ग्रंथको आजकळकी साधारण जैन-जनता कुछ प्राचीन और अधिक महत्त्वका समझा करती है। इस विधानमें सिर्फ उत्पातोंकी शांतिके लिए ही हारि-हर-ब्रह्मादिक देव-ताओं का पूजन करना नहीं बतलाया, बल्कि नित्य पूजन न किये जाने पर कहीं वे देवता अपनेको अपमानित न समझ बैठें और इस लिए कुपित होकर जैनियों में अनेक प्रकृतरके रोग, मरी तथा अन्य उपद्रव खड़े न करदें, इस भयसे उनका

नित्य पूजन करना भी ठहराया गया है । और उसे सुन्दर श्रेष्ठं पूजा-शोभना-पूजा-बयान किया है। आश्चर्य है कि इतने पर भी कुछ जैन विद्वान् इस ग्रंथको जैनग्रन्थ मानते हैं। जैनग्रंथ ही नहीं, बल्कि श्रुतकेवलीका वचन-स्वीकार करते हैं और जैनसमाजमें उसका प्रचार करना चाहते हैं ! अन्धी श्रद्धाकी भी हद हो गई !! यहाँ पर मुझे उस मनुष्यकी अवस्था याद आती है जो अपने घरकी चिद्रीमें किसी कौतुकी द्वारा यह लिखा हुआ देखकर, कि तुम्हारी स्त्री विधवा हो गई है फूट फूट कर रोने लगा था। और लोगोंके बहुत कुछ समझाने बुझाने पर उसने यह उत्तर दिया था कि 'यह तो मैं भी समझता हूँ कि मेरे जीवित रहते हुए मेरी स्त्री विधवा कैसे हो सकती है। परन्तु <sup>ा</sup>चिद्वीमें ऐसा ही लिखा है और जो नौकर उस चिट्रीको लाया है वह बड़ा विश्वासपात्र है, इस किए वह जरूर विधवा हो गई है, इसमें कोई संदेह नहीं; ' और यह कह कर फिर सिरमें दुह-त्यह मारकर रोने लगा था। जैनियोंकी हालत भी आज कल कुछ ऐसी ही विचित्र मालूम होती है। किसी ग्रंथमें जैनसिद्धान्त, जैनधर्म और जैननीतिके प्रत्यक्ष विरुद्ध कथनोंको देखते हुए ्मी, 'यह ग्रंथ) हमारे शास्त्र-भंडारसे निकला है और एक प्राचीन जैनाचार्यका उस पर नाम ् लिखा हुआ है, बस इतने परसे ही, बिना किसी जाँच और परीक्षाके, उस ग्रंथको मानने-मनानेके लिए तैयार हो जाते हैं, उसे साष्टांग प्रणाम करने लगते हैं और उस पर अमल भी शुरू कर देते हैं! यह नहीं सोचते कि जाली ग्रंथ भी हुआ करते हैं, वे शास्त्र-भंडारोंमें भी पहुँच जाया करते हैं और इस लिए हमें 'लकीरके फकीर बनकर विवेकसे काम लेना चाहिए। भी इस अंधेरका जैनगुरुओंकी-न्द्रुछ ठिकाना है ! क्या

चाहे वे दिगम्बर हों या इवेताम्बर—ऐसी आज्ञायें भी जैनियों के छिए माने जाने के योग्य हैं ? क्या इन आज्ञाओं का पाठन करने से जैनियों को कोई दोष नहीं छगेगा ? क्या उनका अद्धान और आचरण बिल्कुल निर्मल ही बना रहेगा ? और क्या इनके उल्लंघन से भी उन्हें नरक जाना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जाना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जाना होगा ? ये सब बातें बड़ी ही चक्कर जोना होने की ज़रूरत हैं । यहाँ पाठकों पर यह भी प्रगट कर देना उचित है कि इस अध्यायके शुक्तमें भद्रबाहु मुनिका नामोल्लेख पूर्वक यह प्रतिज्ञावाक्य भी दिया हुआ है:— अह खलु तो रिसिपुन्तियणाम णिमिन्तं सूप्पाज्ञ्जयणा । पवक्खहस्सामि सयं सुमहबाहु मुणिवरोहं ॥ ३ ॥

इसमें लिखा है कि 'मैं भद्रबाहु मुनिवर निश्चयपूर्वक उत्पादाध्ययन नामके पूर्वसे स्वयं ही इस 'ऋषिपुत्रिका ' नामके निमित्ताध्यायका वर्णन करूँगा। ' इससे यह सूचित किया गया है कि यह अध्याय खास द्वाद्शांग वाणींसे निकला हुआ है—उसके 'उत्पाद ' नामके एक पूर्वका अंग है—और उसे भद्रबाहु स्वामीने खास अपने आप ही रचा है— अपने किसी, शिष्य या चेलेंसे भी नहीं बनवाया—और इस लिए वह बड़ी ही पूज्य दृष्टिसे देखे जानेके योग्य है! निःसन्देह ऐसे ऐसे वाक्योंने सर्व साधारणको बहुत बड़े धोखेमे डाला है। यह सब कपटी साधुओंका कृत्य है, जिन्हें कूट बोलते हुए जरा भी लज्जा नहीं आती और जो अपने स्वार्थके सामने दूसरोंके हानि-लामको कुल नहीं समझते।

#### ग्रहादिकदेवता ।

(१६) इसी प्रकारसे दूसरे अध्यायोंमें और खास कर तीसरे खंडके ' शांति ' नामक दसवें अध्यायमें रोग, मरी, द्वार्मिक्ष और उत्पातादिककी शांतिके लिए ग्रह-भूत-पिशाच-योगिनी-यक्षा- दिक तथा सर्पादिक और भी बहुतसे देवता-ओंकी पूजाका विधान किया है, उन्हें शान्तिका कर्त्ता बतलाया हैं और उनसे तरह तरहकी पार्थनायें की गई हैं; जिन सबका कथन यहाँ कथन विस्तार भयसे छोडा जाता है। सिर्फ ग्रहोंके पूजन-सम्बंधमें दो श्लोक नमूनेके तौर पर उद्धृत किये जाते हैं जिनमें लिखा है। कि ' ग्रहोंका पूजन करनेके बाद उन्हें बलि देनेसे, जिनेंद्रका अभिषेक करनेसे और जैन महामुनियोंके संघको दान देनेसे, नवगह तृप्त होते हैं और तृप्त होकर उन लोगों पर अनुग्रह करते हैं जो ग्रहोंसे पीड़ित हैं। साथ ही, अपने किये हुए रोगोंको दूर कर देते हैं। यथा:—

" पूजान्ते बलिदानेन जिनेन्द्राभिषवेण च । महाश्रमणसंघस्य दानेन विहितेन च ॥ २०९ ॥ नवग्रहास्ते तृष्यंति ग्रहातींश्वानुगृह्णते । शमयंति रोगांस्तान्स्वस्वस्थानस्वातमनाकृतान् ॥२९०॥

इससे यह सूचित किया गया है कि सूर्या-दिक नव देवता अपनी इच्छासे ही लोगोंको कष्ट देते हैं और उनके अंगोंमें अनेक प्रकारके रोग उत्पन्न करते हैं । जब वे पूजन और बलिदाना-दिकसे संतुष्ट हो जाते हैं तब स्वयं ही अपनी मायाको समेट लेते हैं और इच्छापूर्वक लोगों-पर अनुग्रह करने लगते हैं। दूसरे देवताओं के पुजन सम्बंधमें भी प्रायः इसी प्रकारका भाव व्यक्त किया गया है। इससे मालूम होता है कि यह सब पूजन विधान जैनसिद्धान्तोंके विरुद्ध है, मिथ्यात्वादिकको पृष्ट करके जैनियोंको उनके आद्रीसे गिरानेवाला है और, इस लिए कदापि इसे जैनधर्मकी शिक्षा नहीं कह सकते । स्वामिकार्तिकेय छिखते हैं कि ' जो मनुष्य ग्रह, भूत, पिशाच, योगिनी और यक्षोंको अपने रक्षक मानता है और इस **लिए पूजनादिक द्वारा उनके शरणमें प्राप्त होता** 

है, समझना चाहिए कि वह मूढ़ है और उसके तीव मिश्यात्वका उदय है। यथाः—
" एवं पेच्छंतो बिहु गहभुयपिसायजोइणीजक्खं सरण भण्णइ मूढो सुगाढामिच्छत्तभावादो ॥ २०॥ इसी प्रकारके और भी बहुतसे लेखोंसे, जो

इसी प्रकारके और भी बहुतसे होतोंसे, जी दूसरे ग्रंथोंमें पाये जाते हैं, स्पष्ट है कि यह सब पूजन-विधान जैनधर्मकी शिक्षा न होकर दूसरे धर्मोंसे उधार लिया गया है।

## गुरुमंत्र या गुप्तमंत्र।

(१७) उधार लेनेका एक गुरुमंत्र या गुप्तमंत्र भी इस ग्रंथके अन्तिम अध्यायमें पाया जाता है और वह इस प्रकार हैं:—

" शान्तिनाथमनुस्मृत्य येने केन प्रकाशितम् । दुर्भिक्षमारीशान्त्यर्थे विदध्यात्सुविधानकम् ॥ २२५ ॥

इसमें लिखा है कि ' दुार्भिश्न और मरी. ( उप लक्षणसे रोग तथा अन्य उत्पाता।दिक ) की शांतिके लिए जिस किसी भी व्यक्तिने कोई अच्छा विधान प्रकाशित किया हो वह 'शांति-नाथको स्मरण करके-अर्थात् शांतिनाथकी पूजा उसके साथ जोड़ करके-जैनियोंको भी करलेना चाहिए।' इससे साफ तौर पर अजैन विधानोंको जैन बनानेकी खुली आज्ञा और विधि पाई जाती है। इसी मंत्रके आधार पर, मालूम होता है कि, ग्रंथकर्ताने यह सब पूजन-विधान दूसरे धर्मोंसे उधार लेकर यहाँ रक्सा है। शायद इसी मंत्रकी शिक्षासे शिक्षित होकर ही उसने दूसरे बहुतसे प्रकरणोंको भी, जिनका परिचय पहले लेखोंमें दिया गया है, अजैन ग्रंथोंसे उठाकर इस संहितामें शामिल किया हो। और इस तरह पर उन्हें भद्रबाहुके वचन प्रगट करके जैनके कथन बनाया हो। परन्तु कुछ भी हो, इसमें संदेह नहीं कि, यह मंत्र बहुत बड़े कामका मंत्र है। देखनेमें छोटा मालूम होने पर्भी इसका प्रकाश दूर तक फैलता है और यह अनेक बड़े बड़े विषयों पर भी अपना प्रकाश डालता है । इस लिए इसे मैहामंत्र कहना चाहिए । नहीं मालूम इस महामंत्रके प्रभावसे समय समय पर कितनी कथायें, कितने वत, कितने नियम, कितने विधान, कितने संत्रेत्र, कितने प्रजा-पाठ, कितने मंत्र और कितने सिद्धान्त तक जैनसाहित्यमें प्रविष्ट हुए हैं, जिन सबकी जाँच और परीक्षा होनेकी जरूरत है । जाँचसे पाठकोंको मालूम होगा कि संसारमें धर्मोंकी पारस्परिक स्पर्धा और एक दूसरेकी देखा देखी आदि कारणोंसे कितने काम हो जाते हैं और फिर वे कैसे आतवाक्यका रूप धारण कर लेते हैं।

## शान्ति-विधान और झुठा आश्वासन ।

(१८) इस संहिताके तीसरे संडमें—'शांति' नामक १० वें अध्यायमें—रोग मरी और शत्रुओं आदिकी शांतिके लिए एक शांति-विधानका व-र्णन देकर लिखा है कि, 'जो कोई राष्ट्र, देश, पुर, ग्राम, सेट, कवंट, पत्तन, मठ, घोष, संवाह, वेला, द्रोणमुखादिक तथा घर, सभा, देवमंदिर बावड़ी, नदी, कुआँ और तालाब इस शांतिहोमके साथ स्थापन किये जाते हैं वे सब निश्चयसे उस वक्त तक कायम रहेंगे जब तक कि आकाशमें चंद्रमा स्थित है। अर्थात् वे हमेशाके लिए, अमर हो जायँगे—उनका कभी नाश नहीं होगा। यथा:—

" राष्ट्रदेशपुरमामखेटकर्वटपत्तनं । मठं च घोषसंवाहवेलाद्रोणमुस्तानि च ॥ ११५ ॥ इत्यादीनां गृहाणां च सभानां देववेश्वनाम् । बापीकूपतटाकानां समदीनां तथैव च ॥ ११६ ॥ श्रांतिहोमं पुरस्कृत्य स्थापयेह्भमुत्तमं । आचंद्रस्थायि तत्सर्वे भवत्येव कृते सति ॥ ११७ ॥

१ शायद इसी लिए प्रंथकत्तीने, अपने आन्तिम वक्तव्यमें, इस संहिताका 'महामंत्रयुता 'ऐसा विशे-षण दिया हो ?

यहाँ जरूरत नहीं है । परन्तु इतना जरूर कहना होगा कि यह सब कथन निरी गपके सिवाय और कुछ भी नहीं है। ऐसा कोई भी विधान नहीं हो सकता जिससे कोई क्रत्रिम पदार्थ अपनी अवस्था विशेषमें हमेशाके लिए स्थित रह सके। नहीं मालूम कितने मंदिर, मकान, कुएँ बावडी, और नगर-ग्रामादिक इस शांति-विधा-नके साथ स्थापित हुए होंगे जिनका आज निशान भी नहीं है और जो मौजूद हैं उनका भी एक दिन निशान मिट जायगा । ऐसी हालतमें संहिताका उपर्युक्त कथन बिल्कुल मालूम होता है और उसके द्वारा लोंगोको व्यर्थ-का झूठा आश्वासन दिया गया है। श्रुतकेवली जैसे विद्वानोंका कदापि ऐसा निःसार और गौरव-शृन्य वचन नहीं हो सकता। अस्तु; जिस शांतिविधानका इतना बडा माहात्म्य वर्णन किया गया है और जिसके विषयमें लिखा है कि वह अकालमृत्यु, राष्ट्र, रोग और अनेक प्रकार-की मरी तकको दूर कर देनेवाला है उसका परिचय पानेके लिए पाठक जरूर उत्कंतित होंगे। इस लिए यहाँ संक्षेपमें उसका भी वर्णन दिया जाता है। और वह यह है कि 'इस शांतिविधानके मुख्य तीन अंग है-१ शांति-भट्टारकका महाभिषेक २ बलिदान और ३ होम । इन तीनों कियाओंके वर्णनमें हाममंहप. होमकुंड, वेदी, गंधकुटी और स्नानमंडप आदिके आकार-विस्तार, शोभा-संस्कार तथा रचना विशेषका विस्तृत वर्णन देकर लिखा है कि गंध-कुटीमें शांतिभट्टारकका, उसके सामने सरस्व-तिका और दाहने बायें यक्ष-यक्षीका स्थापन किया जाय । और फिर, अभिषेकसे पहले, भग-वान शांतिनाथकी पूजा करना ठहराया है। इस पुजनमें जल-चंदनादिकके सिवाय लोटा, दुर्पण,

इस कथनमें कितना अधिक आश्वासन और

प्रलोभन भरा हुआ है, यह बतलानेकी

छत्र, पालकी, ध्वजा, चवर, रकेवी, कलरा, व्यंजन, रत्न और स्वर्ण तथा मोतियोंकी माला-ओं आदिसे भी पूजा करनेका विधान किया है। अर्थात ये चीजें भी, इस शांतिविधानमें, भगवानकों अर्पण करनी चाहिए, ऐसा लिखा है। यथा:— " भृंगारमुकुरच्छत्रपालिकाध्वजचामरैः। धंटैः पंचमहाशब्दकलशब्यंजनाचलैः॥ ५६॥ सद्रंधचूर्णेमेणिभः स्वर्णमौक्तिकदामभिः। वेणुवीणादिवादित्रैः गीतैर्नृत्येश्व मंगलैः॥ ५७॥ भगवंतं समभ्यच्यं शांतिभद्दारकं ततः। तत्पादाम्बुरुहोपान्ते शांतिधारां निपातयेत्॥ ५८॥"

ऊपरके तीसरे पद्यमें यह भी बतलाया गया है कि पुजनके बाद शांतिनाथके चरण-कमलों-के निकट शांतिवारा छोड़नी चाहिए। यही इस प्रकरणमें अभिषेकका विधान है जिसको ' महा-ाभिषेक ' प्रगट किया है ! इस अभिषेकके बाद 'शान्त्य वक को और किर 'पुण्याहमंत्र ' को, जिसे 'शांतिमंत्र भी सूचित किया है और जो केवल आशीर्वादात्मक गय है, पहनेका ानिबान करके लिखा है। कि <sup>4</sup> गुरु प्रसन्नचित्त **\*** होकर भगवान्के स्नानका वह जल ( जिस मगवानके शरीरने छुआ भी नहीं!) उस मनुष्य-के ऊपर छिडके जिसके लिए शांति-विधान किया गया है। साथ ही उस नगर तथा ग्रामके रहनेवक्ले दूसरे मनुष्यों, हाथी-घोड़ों, गाय-भेंसों, मेड्-बकरियों और ऊँट तथा गधों आदि अन्य प्राणियों पर भी उस जलके छिडके जानेका विधान किया है।

इसके बाद एक सुन्दर नवयुवकको सफेद

वस्र तथा पुष्पमालादिकसे सजाकर और उसके मस्तक पर 'सर्वाह्ह ' नामके किसी यक्षकी मूर्ति विराजमान करके उसे गाजेबाजेके साथ चौराहों, राजद्वारों, महाद्वारों, देवमंदिरों अनाजके हेरों या हाथियोंके स्तंमों, स्त्रियोंके निवासस्थानों, अश्वशालाओं, तीथों और तालाबों पर घुमाते हुए पाँच वर्णके नैवेबसे गंध-पुष्प-अक्षतके साथ जलघारा पूर्वक बलि देनेका विधान किया है। और साथ ही यह भी लिखा है कि पूजन, अभिषेक और बलिदान सम्बंधी यह सब अनुष्टान दिनमें तीन बार करना चाहिए । इस बलिदानके पहले तीन पर्योको छोड़कर, जो उस नवयुवककी सजावटसे सम्बंध रखते हैं, होष पद्य इस प्रकार हैं:—

" कस्यिविचारुह्गस्य पुंसः सङ्गात्रधारिणः ।
सर्वाहृदयक्षं सोष्णीषे मूर्द्धन्यारोपयेत्ततः ॥ ६९ ॥
तत्सह्यये विनिर्गच्छेद्विद्धानाय मंत्रवित् ।
छत्रवामरस्रकोत्रां सम्योदिसंपदा ॥ ७० ॥
चतुष्पयेषु प्रामस्य पत्तनस्य पुरस्य च ।
राजद्वारे महाद्वार्षु देवतायतनेषु च ॥ ७९ ॥
स्तम्बेराणां च स्थानेषु तुरंगानां च धामस्र ।
चहुसेन्येषु तीर्थेषु चरतां सरमामि ॥ ७२ ॥
चरुणा पंचवर्णन गंधपुष्पास्तैरिपे ।
यथाविधिवलि द्याज्ञलधारापुरःसरं ॥ ७३ ॥
अनुष्ठितो विधियाँयं पूर्वाह्नेऽभित्रवादिकः ।
मध्याहे च प्रदोषे च तं तथैव समाचरेत् ॥ ७४ ॥ "

इसके बाद अर्धरात्रिके समय खूब रोशनी करके, सुगंधित धूप जठाकर और आह्नान पूर्वक शांतिनाथका अनेक बहुमूल्य द्रव्योंसे पूजन तथा वही जठधारा छोड़नेस्प अभिषेक-विधान करके शांतिमंत्रसे होम करना, शान्त्यष्टक पढ़ना और फिर विसर्जन करना बत्ताया है। इसके बाद फिर ये पद्य दिये हैं:—

" एवं संध्यात्रये चार्घरात्रौ च दिवसस्य यः । जिनस्नानादिहोमान्तो विधिः सम्यमनुद्धतः ॥१०२॥

<sup>\*</sup> गुरुकी प्रसनता सम्मादन करनेके लिए इसी सभ्यायमें एक स्थान पर लिखा है कि जिस द्रव्यके देनेसे आचार्य प्रसन्नित्त हो जाय वही उसको देना चाहिए। यथा—

<sup>&</sup>lt;sup>'</sup>द्रव्येण येन दत्तेनाचार्यः सुप्रसन्नहृदयः स्थात् कः महत्तान्त्यन्ते दयात्तत्तस्मै श्रद्धया साध्यः ॥ २१५॥ ''

तं कृत्स्नमिष सोत्साहो बुधः सप्त दिनानि वा ।

यद्वैकविंशति कुर्याद्याविदृष्टप्रसिद्धित् ने। १०३ ॥
साधः सप्त गुणोपेतः समस्तगुणशाल्निः ।
शांतिहोमदिनेष्वेषु सर्वेष्वप्यतिथीन् यतीन् ॥ १०४ ॥
क्षीरेण सर्पिषा दम्ना सूपखंडसितागुडैः ।
व्यंजनैविंविधैर्मक्ष्यैः लड्डुकापूरिकादिभिः ॥ १०५ ॥
स्वादुभिश्चोचमोचाम्रफनसादिफलैरिप ।
उपेतं भोजयेन्मृष्टं शुद्धं शाल्यन्नमादरात् ॥ १०६ ॥
सान्तिभ्यः शावकेभ्यश्च शाविकाभ्यश्च सादरः ।
वितरेदोदनं योग्यं विद्याचाम्बरादिकं ॥ १०७ ॥
कुमाराश्च कुमारीश्च चतुविंशतिसम्मितान् ।
भोजयेदनुवर्तेत दीनानथजनानिष ॥ १०८ ॥''

इनमें लिखा है कि:-- 'इस प्रकार तीनों संध्याओं और अर्धरात्रिके समयकी, स्नानसे लेकर होम पर्यतकी, जो यह विधि कही गई है वह उत्साह पूर्वक सात दिन तक या २१ दिन तक अथवा जब तक साध्यकी सिद्धि न हो तब तक करनी चाहिए । और इन संपूर्ण दिवसोंमें शांति करानेवालेको चाहिए कि अतिथियों तथा मुनियोंको केला आम्रादि अनेक रसीले फलोंके सिवाय दूध, दही, घी, मिठाई तथा लड्डू, पूरी आदि खूब स्वादिष्ट और तर माल खिलावे । मनि-आर्थिका-ओं, श्रावक-श्राविकाओंको चावल वितरण करे .तथा वस्नादिक देवे । और २४ कुमार-कुमा-रियोंको जिमानेके बाद दीनों तथा दूसरे मनु-ब्योंको भी भोजन करावे। 'इस तरह पर यह सब शांतिहोमका विधान है जिसकी महिमाका ऊपर उल्लेख किया गया है। विपुल धन-साध्य होने पर भी 'ग्रंथकर्ताने छोटे छोटे कार्योंके लिए भी इसका प्रयोग करना बतलाया है। बल्कि यहाँ तक लिखा दिया है कि जो कोई भी अशुभ हो नहारका सूचक चिह्न दिखलाई दे उस सबकी शांतिके लिए यह विधान करना चाहिए। यथाः-"यो यो भूदापको (१) हेतुरश्चभस्य भविष्यतः । शांतिहोमममं क्योत्तत्र तत्र यथाविधि ॥ ११४ ॥

इस शांतिविधानका इतना महत्त्व क्यों वर्णन किया गया ? क्यों इसके अनुष्ठानकी इतनी अधिक प्रेरणा की गई? आहम्बरके सिवाय इसमें कोई वास्तविक गुण है भी या कि नहीं? इन संब बातोंको तो ग्रंथकर्ता महाशय या केवळी भगवान ही जानें! परन्तु सहद्य पाठकोंको, इस संपूर्ण कथनसे, इतना जरूर मालूम हो जायगा कि इस विधानमें, जैनधर्मकी शिक्षाके विरुद्ध कथनोंको छोड़कर, कपटी और लोभी गुरुऑकी स्वार्थ-साधनाका बहुत कुछ तत्त्व छिपा हुआ है।

#### आचार्यपद-प्रतिष्ठा ।

(१९) इस ग्रंथके तीसरे खंड सम्बन्धी सातवें अध्यायमें, दीक्षा-लग्नका निरूपण करनेके बाद, आचार्य-पदकी प्रतिष्ठा-विधिका जो वर्णन दिया है उसका सार इस प्रकार है। फुट नोट्ट-समें कुछ पर्योका नमूना भी दिया जाता है:—

" जिस नगर या ग्राममें आचार्य पदकी प्रतिष्ठा-विधि की जाय वह सिर्फ निर्मल और साफ ही नहीं बल्कि राजाके संघसे भी युक्त होना चाहिए। इस विधानके लिए प्राप्तक भूमि पर सौ हाथ परिमाणका एक क्षेत्र मण्डपके लिए ठीक करना चाहिए और उसमें दो वेदी बनानी चाहि-ये। पेहली वेदीमें पाँच रंगोंके चूर्णसे 'गणधर-वलय ? नामका मंडल बनाया जाय: और दूसरी शांतिमंडलकी वेदीमें करके चक्रको नाना प्रकारके घत-दुग्धादि-मिश्रित भोजनोंसे संतुष्ट किया जाय । संतुष्ट करनेकी यह किया उत्कृष्ट १२ दिन तक जारी रहनी चाहिए। और उस समय तक वहाँ प्रति दिन कोई योगीजन शास्त्र वाँचा करे। साथ ही

१ कायव्वं तत्थ पुणो गणहरवलयस्स पंचक्ण्येण ।
 चुण्णेणय कायव्वं उद्धरणं नाह सोहिछं ॥
 २ दुइजम्मि संति मंडलमाहिमा काऊण पुण्फवूबेर्हे ।
 णाणाविद्मक्बेर्हिं य करिज्ञपरितोसियं चकं ॥

अभिषेकादि कियाओंका व्याख्यान और अनु-ष्ठान भी हुआ करे। जिस दिन आचार्य-पदकी प्रतिष्ठा की जाय उस दिन एकान्तमें सारस्वत युक्त आचारांगकी एक बार संघसहित और दूसरी बार, अपने वर्गसहित, पूजा करनी चाहिए । यदि वह मनुष्य ( मुनि ), जो आचार्य पद पर नियुक्त किया जाय, दूसरे गणधरका शिष्य हो तो उसका केशलोच और आलोचनापूर्वक नामकरण संस्कार भी होना चाहिए। बारह दिन तक दीनोंको दान बाँटा जाय और युवतीजन भक्तिपूर्वक मंगल गीत गावें। आचार्य पद पर प्रतिष्ठित होनेवाले उस मनुष्यको चाहिए कि बारह दिन तक ऐसा कोई शब्द न कहे जिससे संघमें मत्सर-भाव उत्पन्न हो जाय ( काम बन जाने पर पीछेसे भले ही कहले ! ) । मुनियों के इस उत्सवमें नाचने गानेका भी विधान किया गया है, जिसके लिए बारह पुरुषों और उनकी बारह स्त्रियोंको चाहिए कि वे खूब सजधज कर-इंद्र-इंद्राणियोंका रूप बनाकर-और अपने सिरों पर कलशे रखकर भावी आचार्यके सन्मुख नाचें, गावें और पाठ पढे । इसके बाद वे सब इंद्र-इंद्राणियाँ मंडलको नमस्कार करें और दक्षिण औरके मंगल द्रव्यको प्राप्त होकर तथा सात धान्योंको छुकर एक मंत्रका जाप्य करें । ईनानके लिए चाँदी-सोनेके रंगके चार

३ वासरवारस जावदु दीणजणाणं च दिज्जए दाणं गायइ मंगलगीयं जुबइजणे। मत्तिराएण ॥ ४ जण वयणेण संघो समच्छरो होइ तं पुणो वयणं। बारसदिवसं जावदु विज्ञयद्वं अपमत्तेण ॥ ५ बारस इंदा रम्मा तावदिया चेव तेसिमवलाओ। ण्हाणादिसुद्धदेहा रत्तंभरमउडकतसोहा ॥ पुंडिक्खदंडहत्था इंदाइंदायणीउ सिरकल्या। आयारियस्य पुरत्था पढंति णाचंति गायंति ॥ ६ कलसाई चारि रूप्यय-हेमय-वण्णाई तोयभरियाई। दिव्वोसहिज्तताई प्रयण्हवणे हांति इत्थ जोगाई॥

कलशे पानी और अनेक ओषधियोंसे भरे हुए होने चाहिए। और चार ही सिंहासन होना चाहिए। सिंहांसन सोना, रूपा, ताम्बा, काष्ठ और पाषाण. इनमेंसे चाहे किसी चीजके बने हुए हों सब आचार्य-प्रतिष्ठाके योग्य हैं; बल्कि यदि वे खुब अच्छी तरहसे सजे हुए और जड़ाऊ भी हों तो भी शुद्ध और ग्राह्य हैं। एक सिंहासनके नीचे आउ पँखडीका कमल भी चावलोंसे बनाना चाहिए। इंसके बाद वह भावी आचार्य, यंत्रकी पूजा-प्रद क्षिणा करके; सिंहासन पर कलश डालकर और अपने गुरुसे पूछकर उस सिंहासन पर बैठे । बैठ जाने पर पूर्वाचार्योंके नाम लेकर स्तुति करे। इसके बाद एक इन्द्र उस आचार्यके सन्मुख बाँचनेके लिए सिद्धान्तादि शास्त्र रक्से और फिरे संपर्ण संघ उसे वंदना करके इस बातकी घोषणा करे कि ' यह गुरु जिनेंद्रके समान हमारा स्वामी है। धर्मके लिए यह जो कुछ करायगा (चोह वह कैसा ही अनुचित कार्य क्यों न हो ?) उसको जो कोई मुनि-आर्यिका या श्रावक नहीं मानेगा वह संघसे बाहिर समझा जायगा । ईसे घोषणाके बाद मोति-योंकी माला तथा उत्तम वस्त्रादिकसे शास्त्रकी और गुरुके चरणोंकी पूजा करनी चाहिए।

असिहासणं पसत्थं भम्मारसुरूपकरुपाहणयं।
आयिरेयठवणजोगं विसेसदे। भूसियं सुद्धं ।

८ तस्सतरे वरपडमं अरदरं सालितंदुलोक्किणं।
मज्झे मायापत्ते तलिंदं चार सव्वत्थ ।।

९ पच्छा पुजिवि जंतं तिय पाहिण देहि सिंहपीठस्स।
कुंभिय पायाणो स गणं परिपुच्छिय विउसउतं पीठे ।।
१० तो वंदिऊण संघो विच्छा किरयाए चारुभावेण ।
आघोसदि एस गुरू जिणुव्य अम्हाण सामीय ।।
जं कारिद एस गुरू धम्मत्थं तं जो ण मण्णोदि ।
सो सवणो, अज्ञा वा सावय वा संघवाहिरको ।।
१९ एवं संघोसिता मुत्तामालादिदिव्यवत्थेहिं ।
पोत्थयपूर्यं किचा तदोपरं पायपूरा य ।।

दूंसरे दिन संघक सुसके लिए शांतिविधानपूर्वक (वहीं विधान जिसका पहले उल्लेस किया है) महामह? नामका बड़ा पूजन करना चाहिए । ईंसके बाद बाहरसे आये हुए दूसरे आचार्योंको अपने अपने गणसहित इस नये आचार्यको (मंडलाचार्य या आचार्य चक्रवर्तीको!) वन्दना करके स्वदेशको चले जाना चाहिए । संघंके किसी भी व्यक्तिको इस नव प्रतिष्ठित आचार्यकी कभी निन्दा नहीं करनी चाहिए और न उससे नाराज ही होना चाहिए (चाहे वह कैसा ही निन्दनीय और नाराजीका काम क्यों न करे!)। '' \*

पाठक, देसा, कैसा विचित्र विधान है! स्वार्थ-साधनाका कैसा प्रबल अनुष्ठान है! जैन-धर्मकी शिक्षासे इसका कहाँ तक सम्बंध है! जैनमहामुनियोंकी—आरंभ और परिग्रहके त्यागी महावितयोंकी—पैसा तक पास न रखनेवाले तपास्वियोंकी—कैसी मिट्टी पलीद की गई है!! क्या जैनियोंके आचारांग-सूत्रोंमें निर्म्रथ साधुओंके

१२ तत्तो विदिए दिवसे महामहं संतिवायणाजुत्तं।
भूगविं गहसंति करिज्ञए संघसोखत्थं।।
१३ सगसगगणेण जुत्ता, आयरिया जह कमेण वंदित्ता।
छहुवा जंति सदेसं परिकलिय सूरिसूरेण।।
१४ सो पठदि सन्वसत्थं दिक्खा विज्जाह धम्म वहत्थं।
एष्टु णिंददि णहु कसदि संघो सन्त्रो विसन्वत्थ।।

\* जिस अध्यायका यह सब कथन है उसके आदि और अन्तमें दोनों ही जगह भद्रबाहुका नाम भी लगा हुआ है। ग्रुरूके पद्यमें यह सूचित किया है कि 'गृतिगृत्त' नामके मुनिराजके प्रश्न पर भद्रबाहु स्वामीजीने इस अध्यायका प्रणयन किया है। और अन्तिम पद्यमें छिखा है कि 'इस प्रकार परमार्थके प्ररूपणमें महा तेजस्वी भद्रबाहु जिनके सहायक होते हैं वे धन्य हैं और पूरे पुण्याधिकारी हैं। यथाः— "सिरिभद्रबाहुसामिं णमिसत्ता गृत्तिगृत्तमुणिणाहिं। परिपुच्छियं पस्त्यं अद्वं पइद्वावंण जहणो॥ ३॥ "इय मद्रबाहुसूर्रा परमत्थपरूवणे महातेओ। जोसे होइ समत्यो ते धण्णा पुण्णपुण्णा य॥ ८०॥ "

लिए ऐसे कृत्योंकी कोई विधि हो सकती है ? कभी नहीं। जिन लोगोंको जैनधर्मके स्वरूपका कुछ भी परिचय है और जिन्होंने जैनधर्मके मुलाचार आदि यत्याचार विषयक ग्रंथोंका कुछ अध्ययन किया है वे ऊपरके इस विधि-विधा-नको देखकर एकदम कह उठेंगे कि 'यह कदापि जैनधर्मके निर्मेथ आचार्योकी प्रति-ष्ठाविधि नहीं हो सकती '-निर्मेथ मुनियोंका इस विधानसे कोई सम्बंध नहीं हो सकता-वास्त-वमें यह सब उन महात्माओंकी लीला है जिन्हें हम आज कल आधुनिक भट्टारक, शिथिला-चारी साधु याश्रमणाभास आदि नामोंसे पुकारते हैं। ऐसे लोगोंने समाजमें अपना सिक्का चलाने-के लिए. अपनेको तीर्थंकरके तुल्य पूज्य मना-नेके लिए और अपनी स्वार्थसाधनाके लिए जैनधर्मकी कीर्तिको बहुत कुछ कलंकित और मिलन किया है; उसके वास्तविक स्वरूप-को छिपाकर उस पर मनमाने तरह तरहके रंगोंके खोल चढ़ाये हैं; वही सब स्रोल बाह्य दृष्टिसे देखनेवाले साधारण जगत्को दिसलाई देते हैं और उन्हींको साधारण जनता जैनधर्म-का वास्तविक रूप समझकर धोखा खा रही है। इसी लिए आज जैनसमाजमें भी घोर अंधकार फैला हुआ है, जिसके दूर करनेके लिए साति-शय प्रयत्नकी जरूरत है।

## दिगम्बर मुनियों पर कोप।

(२०) तीसरे संडके इसी सातवें अध्या-यमें दो पद्य इस प्रकारसे दिये हैं:—

" भरहे दूसमसमये संघकमं मेल्लिऊण जो मूढो । परिवद्ध दिगविरओ सो सवणो संघवाहिरओ ॥ ५॥\*

\* इस पद्यकी संस्कृतटीका इस प्रकार दी है:—
' भरते दुःषमसमये पंचमकाले संघकमं मेलयित्वा यो
मूढः परिवर्तते परिश्रमति चतुर्दिक्षु विरतः विरक्तः
सन् दिगम्बरः सन् स्वेच्छया श्रमति स श्रमणः संघबाह्यः। "

" षासत्थाणं सेवी पासत्थो पंचचेलपरिहीणो । विकरीयद्वपवादी अवंदणिज्ञो जई होई ॥ १४ ॥

पहले पद्यमें लिखा है कि ' भरतक्षेत्रका जो कोई मुनि इस दु:षम पंचम कालमें संवके कम-को मिलाकर दिगम्बर हुआ भ्रमण करता है-अर्थात् यह समझकर कि चतुर्थ कालमें पूर्वजों-की ऐसी ही दैगम्बरी वृत्ति रही है तद्नुसार इस पंचम कालमें प्रवर्तता है-वह मृद्ध है और उसे संघसे बाहर तथा खारिज समझना चाहिए। और दूसरे पद्यमें यह बतलाया है कि वह यति भी अवंदनीय है जो पंच प्रकारके वस्त्रोंसे रहित है। अर्थात् उस दिगम्बर मुनिको भी अपूज्य ठहराया है जो खाल, छाल, रेशम, ऊन और कपास, इन पाँचों प्रकारके वश्लोंसे रहित होता है। इस तरह पर ग्रंथकर्ताने दिगम्बर मुनियों पर अपना कोप प्रगट किया है। मालूम होता है कि गंथकर्ताको आधानिक महारकों तथा दूसरे श्रमणा-भासोंको तीर्थकरकी मूर्ति बनाकर या जिनेंद्रके तुल्य मनाकर ही संतोष नहीं हुआ बल्कि उसे दिगम्बर मुनियोंका आस्तत्व भी असह्य तथा कष्ट कर मालुम हुआ है और इस लिए उसने दिगम्बर मुनियोंको मृढ,अपुज्य और संघबाह्य करार देकर उनके प्रति अपनी घुणाका प्रकाश किया है। इतने पर भी दिगम्बर जैनियोंकी अंधश्रद्धा और समझकी बलिहारी है कि वे ऐसे ग्रंथका भी प्रचार करनेके लिए उद्यत होगये! सच है, साम्प्र-दायिक मोहकी भी बडी ही विचित्र ठीठा है!!

#### उपसंहार ।

ग्रंथकी ऐसी हालत होते हुए, जिसमें अन्य बा-तोंको छोड़कर दिगम्बर मुनि भी अपूज्य और संघ-बाह्य ठहराये गये, यह कहनेमें कोई संकोच नहीं होता कि, यह ग्रंथ किसी दिगम्बर साधुका कृत्य नहीं है। परन्तु श्वेताम्बर साधुओंका भी यह कृत्य मालूम नहीं होता; क्योंकि इसमें बहुतसी बातें हिन्दूधर्मकी ऐसी पाई जाती हैं जिनका स्वेताम्बर धर्मसे भी कोई सम्बंध नहीं है । साथ ही, दुसरे खंडके दुसरे अध्यायमें ' दिग्वासा श्रमणोत्तमः ' इस पदके द्वारा भद्रबाहु श्रुतकेवलीको उत्कृष्ट दिगम्बर साधु बतलाया है । इस लिए कहना पड़ता है कि यह ग्रंथ सिर्फ ऐसे महात्माओं की करतूत है जो दिगम्बर-इवेताम्बर कुछ भी न होकर स्वार्थ-साधना और ठगविद्याको ही अपना प्रधान धर्म समझते थे। ऐसे लोग दिगम्बर और इवेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें हुए हैं । इवेताम्बरोंके यहाँ भी इस प्रकारके और बहुतसे जाली ग्रंथ पाये जाते हैं, जिन सबकी जाँच, परीक्षा और समा-लोचना होनेकी जरूरत है। इवेताम्बर विद्वा-नोंको इसके लिए खास परिश्रम करना चाहिए; और जैनधर्म पर चढे हुए शैवाल ( काई ) को दर करके महावीर भगवानका शुद्ध और वास्त-विक शासन जगतके सामने रखना चाहिए। ऐसा किथे जाने पर विचार-स्वातंत्र्य फैलेगा । और उससे न सिर्फ जैनियोंकी बल्कि दूसरे लोगोंकी भी साम्प्रदायिक मोह-मुग्धता और अंधी दूर होकर उनमें सदसद्विवेकवती बुद्धिका निकाश होगा । ऐसे ही सदुद्देश्योंसे प्रेरित होकर यह परीक्षा की गई है। आशा है कि इन परीक्षा-लेखोंसे जैन-अजैन विद्वान, तथा अन्य साधारण जन सभी लाभ उठावेंगे । अन्तमं जैन विद्वानोंसे मेरा निवेदन है कि, यदि सत्यके अनुरोधसे इन लेखोंमें कोई कटुक शब्द लिखा गया हो अथवा अपने पूर्व संस्का-रोंके कारण उन्हें वह कटुक मालूम होता हो तो वे क्रपया उसे ' आप्रिय पथ्य ' समझ कर या 'सत्यं मनोहारि च दुर्छभं वचः ' इस नीतिका अनुसरण करके क्षमा करें । इत्यलम् ।

### मेरठकी जैनपाठशाला और

#### प्रो० सेठीका वक्तव्य।

क्किएठ छावनीमें एक जैनपाठशाला है। उसकी तीसरे वर्षकी १९१५-१६ की-रिपोर्ट, उपमंत्री बाबू कल्याणदासजी जैनी बी. ए. ने हमारे पास भेजी है। पाठशालामें विद्यार्थी दर्जरजिस्टर हैं ३४ जैन और शेष अजैन हैं। लगभग १२५ विद्यार्थी प्रतिदिन हाजिर रहते हैं। कार्यकर्ता-ओंमें जैन और अजैन दोनों हैं। पढाई सरकारी स्कूलोंके अनुसार होती है। जैनधर्मकी शिक्षा विशेष दी जाती है। अजैन विद्यार्थी भी जैनधर्मकी शिक्षा प्राप्त करते हैं। कक्षायें आठ हैं,जिनमें ४ डिस्ट्रिक्ट बोर्डकी और शेष पाठशालाकी देखरेखमें चलती **हैं। अगरेजीकी मिडिल कक्षा इसी साल** खोली गई, है। १३) रूपये मासिक डिस्ट्रिक्ट बोर्डसे, लगभग ४५ ) ६० मासिक फीससे और शेष ६७ ) रु० के लगभग मासिक चन्दे आदिसे प्राप्त हो जाता है। इस तरह बहुत ही थोड़े सर्चमें यह एक अच्छी संस्था चल रही है। यदि संस्थाके पास केवल पाँच हजार रुपयेका ही ध्रुवफण्ड हो और सहायता वर्तमानकी अपेक्षा कुछ अधिक मिलने लगे, तो यह हाईस्कूल बना दी जा सकती है, पर निरीक्षकोंकी सम्मतियोंसे मालम होता है कि जैन भाइयोंका इस ओर बहुत ही कम ध्यान है। और तो क्या मेरठके शिक्षित जैन-वकील-बैरिस्टर आदि भी-इसके कार्यमें हाथ नहीं बँटाते । यदि वे अन्य अजैन महाश-योंके बराबर ही इस ओर ध्यान दें, तो बहुत उन्नति हो सकती है। प्रो० निहालकरणजी सेठीके लिखे अनुसार यह सचमुच ही बडी लज्जाकी बात

है कि "अजैनोंमें तो इतने उदारचेता हैं कि वे जैनसंस्थाका कार्य करते हैं और स्वयं जैनोंमें इतना भी स्वार्थत्याग नहीं कि अपनी संस्थाकी कभी कभी सबर भी ले लिया करें।" इसे जैनसमाजका बड़ा भारी दुर्भाग्य समझना चाहिए कि उसके अधिकांश लोग तो शिक्षाके महत्त्वको ही नहीं समझते हैं और जो लोग समझते हैं—उच्च श्रेणीकी शिक्षा पाये हुए हैं—वे अपनी शिक्षासे दूसरोंको फायदा नहीं पहुँचाना चाहते—केवल अपने स्वार्थके ही लिए जीते हैं। यह दशा केवल मेरठकी ही नहीं है; सभी जगहके जैन शिक्षात समाज सेवाके कार्यसे उदासीन दिखलाई देते हैं। यह बड़ी शोचनीय अवस्था है। इसे जितनी जल्दी हो, बदलनी चाहिए।

मेरठकी उक्त संस्था बहुत ही थोंड़े खर्चमें बहुत उत्तमतासे चल रही है। यदि अन्यान्य नगरोंमें भी इसी ढंगकी पाठशालायें खोली जायँ, तो बहुत लाभ हो सकता है और ये धीरे धीरे बढ़ती हुई हाईस्कूल बन सकती हैं। इस तरह थोंड़े ही समयमें जैनसमाजके कई हाई-स्कूल बन सकेंगे और वह दिन बहुत दूर नहीं रहेगा जब हम एक अच्छा जैन-कालेज स्थापित करनेके लिए पाठशालायें खोलने और उनमें सौ सौ दो दो सौ रुपया मासिक खर्च करनेकी अपेक्षा इस ढंगकी पांठशालायें खोलना-जिनमें साधारण शिक्षाके साथ साथ धर्मशिक्षा भी दी जाय और जैन अजैन सबको लाभ हो—कहीं अच्छा है।

पाठशालाकी रिपोर्टके प्रारंभमें श्रीयुत बाबू निहालकरणजी सेठी एम. एस सी. का जो वक्तव्य छपा है, वह बहुत महत्त्वका है। अत एव हम उसके मुख्य भागको यहाँ उद्धृत कर देते हैं और आशा करते हैं कि पाठक उस पर विचार करेंगे:— "जैनसमाज न मालूम क्यों ऐसी संस्था-ओंको उपेक्षाकी दृष्टिसे देखता है। जब तक इस दृष्टिमें परिवर्त्तन न होगा तम तक सम्भव नहीं कि इन संस्थाओंमें अलीगढ़के मोहमडन कालिज और लाहौरके वैदिक कालिजकी माँति बल आसके। कतिपय जैन और अजैन महाशय स्वार्थ त्यागकर, अनेक विग्न-बाधाओंको सहकर चाहे इनका जीवन अटकाये रहें, किन्तु ये सर्वांग-सुन्दर हृष्ट-पुष्ट कदांपि नहीं बन सकतीं।

"यद्यपि समय अब ऐसा नहीं है कि कोई मी मनुष्य चारों ओरकी जागृति और हल-चलको देखकर भी ऐसा कह सके कि इन संस्था-ओंसे लाभ ही क्या है; किन्तु मुषुप्त जैनसमाज यदि ऐसा कहे तो कोई आश्चर्य नहीं कि इस उपेक्षाकी दृष्टिसे हमारी कोई हानि नहीं, यदि हम लोग अलीगढ़ और लाहोरके कालिजोंकीसी संस्थायें स्थापित न कर सके तो क्या? हमारा वाणिज्य-ज्यवसाय इन संस्थाओंके बिना भी चल सकता है, हमारा धर्म ऐसा है कि बिना इन बातोंके भी हमारी मुक्ति अवस्य हो जायगी, इत्यादि इत्यादि।

"अतः इस प्रश्न पर विचार करना आव-हयक है। क्या अलीगढ़ और लाहौरसे मुसलमानों और आर्यसमाजियोंको कुछ लाम नहीं पहुँचा ? कौन नहीं जानता कि इन समाजोंका बल दिन-प्रतिदिन बढ़ता जाता है ? क्या अंलीगढ़ कालि-जके स्थापित होनेके पहले मुसलमानोंमें जाती-यताके ऐसे ही चिह्न विद्यमान थे जैसे कि अब हैं ? क्या उस समयमें और इस समयमें कोई अन्तर नहीं है ? क्या आर्यसमाजने अपने विद्या-लयोंहीके बलसे सहस्रों नवयुवकों और उत्साही बुद्धोंको अपनेमें नहीं मिला लिया है ?

" इसके विपरीत जैनसमाजकी इस उपे-क्षाका क्या फल हुआ है ? जनसंख्या बराबर

घटती जा रही है। १४ लाखसे १२ लाख केवल दस वर्षमें होगई है ! यदि ऐसी ही दशा रही तो शायद ५०-६० वर्षमें ही यह जाति सदाके लिए लुप्त हो जाय। प्रश्न यह है कि तब इन बड़े बड़े विशाल मंदिरोंमें पूजा करनेवाला कौन बच रहेगा ? श्रीजिनभगवानके बिम्बका प्रक्षालन कौन करेगा ? कहते दुःख होता है कि इन प्रतिमाओं परसे गर्दा भी कौन झाडेगा ? हमारा साहित्य बहुत बड़ा है; किन्तु पढ़नेवाळा जैनी कौन बचेगा ? यह केवल विचार ही नहीं हैं; प्रत्यक्ष इस समय भी हम देख सकते हैं कि सैकडों मंदिर ऐसे हैं जहाँ पर धनाइयोंकी क्रपासे नौकर लोग प्रक्षालन किया करते हैं: भक्तिसे पूजन करनेवाला कोई नहीं। ऐसे मन्दि-रोंकी संख्या भी कम नहीं है कि जहाँ मनुष्य कदाचित वर्षमें एक-दो बार ही जाते हों। जिन नगरोंमें सहस्रों जैन निवास करते थे, वहाँ अब इने गिने मनुष्य रहते हैं। क्या कोई कह सकता है कि ऐसी ही दशा भारतवर्षके किसी अन्य समाजकी भी है? क्या इतने पर भी अपने धर्मके प्रेमी सज्जनोंकी आँखें नहीं खुलेंगीं ?

" जैनसमाज कोई भूखा समाज नहीं है । बड़े बड़े धनाद्य इसमें विद्यमान हैं। वाणिज्य-व्यवसाय करनेवाले भी बहुत हैं। फिर क्या कारण है कि वह मृत्युके अधिक अधिक निकट आता जाता है ? यदि विचारपूर्वक देखा जाय तो इसका एक मात्र कारण यही ज्ञात होगा समाजने अपने यथार्थ धर्मको छोड़ दिया है । यह बात सुनकर बहु-तोंको आश्चर्य होगा; किन्तु वास्तवमें यही है। जैनधर्मका मूल सिद्धान्त यही है कि '' सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः। '' यह वाक्य जैनी प्रायः प्रतिदिन ही सुना करते हैं: किन्तु उनके आचरणसे ऐसा जान पड़ता है कि इस महामंत्रका अर्थ समझते ही नहीं ।

' कल्याणका - मार्ग वास्तविक ज्ञान, आत्माकी शाक्तियोंमें विश्वास और इस ज्ञानके अनुसार आचरण करना है।' यह इसका शब्दार्थ हुआ। किन्तु इसमें जो यह भाव है कि इन तीन बातों-के बिना कल्याण हो ही नहीं सकता, यह कदा-चित् लोग जानते ही नहीं । और शायद उन्हें यह भी नहीं मालम है कि इस कल्याणका अर्थ केवल कर्म-बंधनसे मुक्ति ही नहीं है; किन्तु इसमें एहिक और पारलोकिक सभी सुख गर्भित है। कोई भी अच्छी बात इन तीनोंके बिना नहीं हो सकती । यदि यह समझ लिया जाता तो मालुम होता कि ज्ञानका कितना माहातम्य जैनधर्ममें है। ज्ञानके बिना अन्य दो बातें भी नहीं हो सकतीं। और यह कहनेमें शास्त्रके मतानुसार बि-ल्कुल अत्याक्ति नहीं है कि अपने जनमःजनमान्तर तप और ध्यान करके बिता दीजिए, मंदिर बन-वाने और पूजा आदि करनेमें लगे रहिए; किन्त जब तक ज्ञान नहीं है वह सब तप कुतप, वह ध्यान गर्हित, और वह पूजा केवल ढकोसले-बाजी है । यदि किसी अध्यातमके ग्रन्थको पढिए तो ज्ञात होगा कि ज्ञान ही आत्मा है। ज्ञानका प्राप्त करलेना ही मुक्ति है। जैनसमाज उस ही ज्ञानकी उपेक्षा करता है। फिर कहिए धर्म पालन कहाँ रहा ? जिस धर्ममें विद्यादान सर्वश्रेष्ठ बतलाया गया, उसके ही अनुयायी होकर विद्यालयोंके प्रति उपेक्षादृष्टि !

"यदि इस ज्ञानका प्रसार रहता तो सैकड़ों सहस्रों नवयुवक इस धर्मसे विमुख होकर अन्य-धर्मावलंबी न बन जाते और यह ज्ञात रहे कि यह भी संख्याके ह्रासका एक बहुत बड़ा कारण है। यह कहनेसे काम न चलेगा कि इतने स्कूल और कालिज तो हैं। उनमें भी तो जैनबालक पढ़ते ही हैं। प्रथम तो इन स्कूलों और कालि-जोंकी संख्या बहुत न्यून है, यहाँ तक कि बहुत-से विद्यार्थियोंको इनमें स्थान ही नहीं मिल सकता। दूसरे यह कि इन संस्थाओं को जैनधर्म और जैन-समाजकी उन्नतिसे क्या प्रयोजन ? इनमें पढ़कर मनुष्य और सब बातें तो जान लेगा, किन्तु जैन-धर्मसे तो वह अनिमज्ञ ही रहेगा । जैनसमाजकी क्या आवश्यकतायें हैं, इसका ज्ञान तो उसे न होगा । इसके बिना वह जैनसमाजकी क्या उन्नति करेगा? यदि मान भी लिया जाय कि सब कार्य हो सकता है, तब भी क्या जैनसमाज-का कोई कर्त्तव्य शेष नहीं रह जाता । मान लीजिए कि एक मनुष्यको कोई भला आदमी रोज खानेको दे देता है। तब क्या उसका कर्तव्य नहीं है कि वह स्वयं अपने लिए कमानेका प्रयत्न करे ? तब भी मानते कि जैनी इन सार्व-जनिक संस्थाओं में ही जी खोल कर सहायता करते होते, पर सो भी नहीं।

"यह सब लिखनेका साहस इस लिए किया है कि लेखकको जैनियोंकी वर्त्तमान दशा देख कर बहुत दुःख होता है। यदि आपको दुःख न होता हो, तो इन सब बातोंके पढ़नेमें जो कष्ट हुआ है, उसके लिए मुझे क्षमा कीजिए । यदि आप यही चाहते हों कि जैनियोंका वर्त्तमान दशामें ही रहना उचित है और ज्ञानकी वृद्धि उनके लिए हानिकारक है, तो डर है कि मेरी धृष्टताके लिए आप क्षमा भी प्रदान न करेंगे। किन्त उस दशामें मुझे यह भी मानना पड़ेगा कि आपकी आंतरिक इच्छा यही है कि जैनसमाजमें एक भी मनुष्य जीवित न रहे और महावीर स्वामीके पवित्र नामको पूज्य दृष्टिसे देखनेवाला एक भी न बच रहे। किन्तु मुझे आ हा है कि मेरा डर वृथा ही होगा। उन्नतिके आप चाहे कितने ही विरोधी हों, पर यह कभी नहीं चाह सकते । परन्तु उन्नातिके विरोधी भी औप क्यों होंगे ? यदि जरा भी आप विचार करेंगे तो मेरी बातोंकी सत्यता प्रगट हो जायगी और

वहीं पूज्य महापुरुषोंका रक्त उबल पड़ेगा। यदि और कुछ नहीं तो ज्ञानके प्रसारको तो आप अपना एक आवश्यक कर्म समझने लगेंगे; आव-श्यकता है तनिक निष्पक्ष विचारकी।

"कुछ ऐसे ही विचारोंकी परिणामस्वरूपा यह जैनपाठशाला है। इसके संचालकोंका सदा यही प्रयत्न रहा है कि इसके द्वारा बालकोंको समाज और धर्मके प्रति अपना कर्तव्य ज्ञात हो सके। अतः लौकिक विद्याओंके अतिरिक्त यहाँ पर धर्मशिक्षा भी सब छात्रोंको दी जाती है। यहाँ तक कि इसमें विधर्मीय बालक भी जैनधर्मके मूल सि-द्वान्तोंको पढ़ते और सीखते हैं। जिस तिस प्रकार प्रयत्न करके तीन वर्षमें इस पाठशालामें मिडिल यानी ८ वीं कक्षा खोल दी गई है। और पढ़ाई सब सरकारी मदरसोंके समान होती है, धर्म-शिक्षा विशेष है।

"कालिजों के स्थापनसे पहले हाईस्कूलों का स्थापन ही आवश्यक है और जहाँ तक हमें ज्ञात है, अभी तक जैनसमाजका कोई हाईस्कूल नहीं है। 'इस पाठशालाको बहुत सुगमतासे हाईस्कूलमें परिणत कर सकते हैं' ऐसा बहुतसे निरीक्षकोंने भी कहा है। अतः अब इस बातका प्रयत्न है कि शीघ ही इसमें मैट्रिक तककी कक्षायें सोल दी जावें।"

### स्नान।

[ ले॰, बाबू स्यामलालजी जैन।]

अत एव स्नान करने शिरा पवित्र हो जाता है अत एव स्नान करना चाहिए । वास्तवमें स्नान क्या वस्तु है और इसका करना कहाँ तक ठाभदायक है, उसीका विचार इस छेखमें किया जायगा।स्नान कैसे करना चाहिए, इसका दिग्दर्शन कराना ही इस ठेसका उद्देश्य है।

स्नान करनेके पश्चात खुरख़रे कपडेसे शरीर मल कर साफ करनेसे बड़ा लाभ होता है। क्यों-कि. ऐसा करनेसे शरीरमें चर्मज रोग पैदा नहीं होते । साधारणतया हम लोग भोजन करनेके पहले ११ या १२ बजे तक स्नान करते हैं। यह ठीक है। कुछ लोग बिल्कुल तड़के और कुछ होग सूर्यके निकलनेके पहले ही स्नान कर लिया करते हैं। यह भी अच्छा है, किन्तु कोमलप्रकु-तिके और दुर्बल मनुष्योंको तड्केका स्नान लाभ-दायक नहीं है। ऐसा करनेसे अनेक समय उन्हें हानि पहुँच जाया करती है । जहाँ शीतज्वर-बीमारी ज्यादा होती है वहाँके रहने वालेको भी तडकेके स्नानसे बचना चाहिए। तडके स्नान करनेमें एक और भी अस्विधा है। वह यह कि काम करनेके पछि स्नान न करनेसे मन और शरीर साफ नहीं मालुम पड़ता। यदि फिर एक दफा स्नान किया जाय तो दो बार-का स्नान करना भी कई बार सहा नहीं होता। इस कारण एक बार ही स्नान करना ठीक है। अविक ठंडे और अधिक गर्म पानीसे भी स्नान

न करना चाहिए। ऐसा करनेसे शरीरकी शक्ति कम हो जाती है और दुर्बलता आ जाती है। ताजा पानी स्नानके लिए सबसे उत्तम है। नदी-में स्नान करनेसे बड़े लाभ हैं, किन्तु कमजोर आदमियोंको नहीं । उन्हें नदीमें स्नान न करना चाहिए, बल्कि अपने घर पर ही ताजे अथवा गुनगुने पानीसे स्नान करलेना चाहिए। नदीके अभावमें किसी बहे जलाशयमें भी स्नान करना लाभदायक है । बहुत देर तक स्नान न करना चाहिए । क्यों कि, पानीमें अधिक समय तक रहनेसे सर्दी हुग जाती है। इससे ज्वर और खाँसी पैदा होकर शरीर दुर्बल हो जाता है। ठंडी और तेज हवा चलते समय जाडेके दिनोमें बद घरमें स्नान करना चाहिए।ऐसा न करनेसे शरीरमें अनेक पीड़ाओंके हो जानका डर है।

स्नानके-विषयकी और भी कई बातें जान लेना आवश्यक है। बहुतोंका विश्वास है कि स्नान करना ही न चाहिए अथवा कभी कभी बहुत दिनोंके बाद करना चाहिए । वैज्ञानिकोंका कहना है कि चमड़ा हमारे मांसके पट्टों और भीतरी यंत्रका आवरण है। बाहरी ठंड और गर्मीसे शरीरकी रक्षा चर्म द्वारा ही की जा सकती है। यही उसका प्रधान उपाय है। इस लिए चर्मशाक्तिका नाश न होने देना चाहिए । इसके नाश होनेसे सारा शरीर रोगग्रस्त हो सकता है।स्नान करनेसे चर्मकी क्षमता नष्ट हो जानेका भय है, अत एव स्नान न करना चाहिए। रही सफाईकी बात सो अन्य उपायों द्वारा शरीर साफ रक्खा जा सकता हैं। हमारे देशके बंगालवासी कविराज स्नान करनेके बहुत विरुद्ध हैं । वे रोगीको स्नान करनेकी आज्ञा बड़ी कठिनाईसे देते हैं। कुछ कविराज तो स्वयं भी स्नान नहीं करते । पर स्नान करनेसे अपकार होता है, यह बात अभी तक सिद्धि नहीं हुई।

हम लोग प्रीष्म-प्रधान देशों रहते हैं। यहाँ स्नान करना अच्छा मालूम होता है। हमारे विचारमें यहाँ स्नान न करनेमें अनेक बुराइयाँ पैदा हो सकती हैं। स्नान न करनेसे अनेक बीमारियाँ पैदा होने का डर है। परंतु तो भी दुर्नल मनुष्योंको जो हाल ही रोगसे उठे हों, अधिक स्नान न करना चाहिए। ऐसे आदमियों-को चाहिए कि वे अपने स्नान करने अथवा न करनेके विषयमें किसी वैश्वस निश्चय करा लेंगे।

स्नानके विरुद्ध वैज्ञानिक और भी अनेक बातें कहते हैं। उनका कहना है कि हमारा चर्म बिजली और तापसे हमारे शरीरकी रक्षा करता है। क्योंकि चर्म बिजलीके तेज और तापको परिचालित नहीं होने देता। पानी बिजलीका oरिचालक है, इस लिए पानी लगनेसे शरीरकी बिजलीसे रक्षा करनेकी क्षमता घट जाती है और इस प्रकार शरीरमें रहनेवाली बिजलीकी क्षमताका क्षय होता है। हमारी समझमें वैज्ञा-निकोंका सबके विषयमें यह कहना भूल है। क्योंकि हमने देखा है कि तन्दुरुस्त आदमीको स्नानसे कोई हानि नहीं पहुँचती। यदि पहुँचती भी होगी तो इतनी कम कि उसको हानि कहना ही मूर्खता है। हाँ, कमजोर आदमियोंको अधिक हानि पहुँच सकती है।

हमारे चर्मके नीचे छोटी छोटी ग्रंथियाँ हैं। उनमेंसे तैलकी माँति एक चिकना पदार्थ निकल कर चर्मको चिकना रखता है। चर्मके चिकने रहनेसे ही शरीरके तापकी रक्षा होती है। यह चिकनाहट ही शरीरके तापकी रक्षा करता है। स्नान द्वारा इस क्षमताको नष्ट करनेसे शरीर गिरने लगता है और शरीरको ठंड मालूम होने लगती है। तैल मल कर स्नान करनेसे यह असुविधा बहुत कुछ दूर हो जाती है। इस लिए दैनिक स्नान करनेवालोंको तैलकी मालिश अवश्य करना चाहिए।

अनेक आदमी जल-वायु बदलनेके लिए समुद्र किनारेके नगरोंमें चले जाते हैं और समुद्रमें स्नान किया करते हैं। समुद्रमें स्नान करने- से शरीर बलिष्ठ होता है और आराम मिलता है। इसका कारण यह है कि समुद्रके पानीमें बिजलीका तेज ( Majnetic power ) बहुत ज्यादा होता है। इस लिए समुद्रका पानी शरी- एको हानि न पहुँचा कर लाभ पहुँचाता है। गंगा और जमना मदीके पानीमें भी यही गुण है। प्रातःकाल ८ बजेसे १० बजे तक समुद्रमें स्नान करना चाहिए। समुद्रमें अधिक तैरना अथवा पानीमें रहना अच्छा नहीं है। ऐसा करनेसे स्नान करनेका फायदा नष्ट हो जाता है और शरीर कमजोर हो जाता है।

बहुत तड़के स्नान करना सबके लिए अच्छा नहीं है। उससे सर्दी लग जाने और खाँसी हो जानेका डर रहता है। स्नान करनेका समय सबसे अच्छा ९ बजेसे १२ बजे तकका है।

आज-कल साबुन आदिका व्यवहार बहुत बढ़ गया है। हमारी समझमें स्नान करते समय उसका व्यवहार अच्छा नहीं। क्योंकि, उससे फायदा तो कुछ नहीं, उलटा नुकसान है। कारण, साबुनसे श्रारिका ताप नष्ट हो जाता है। इस लिए सदी लग जानेका डर रहता है। तौलियासे शरीरको साफ करना ही अच्छा है। स्नान करनेके पश्चात सूखे कपड़ेसे शरीरको टक लेना बहुत लामदायक है। इसी कारण हमारे देशके अधिकांश मनुष्य स्नानके पीछे आधी धोती ओढ़ लेते हैं। स्नान करनेसे शरीरका जो तेज उत्तीजित होता है, कपड़ेसे टके जाने पर वह रक्षित हो जाता है। नहीं तो, ठंड लग जानेसे सदीं हो जानेका संशय रहता है।

### अनुरोध

[ ले॰, श्रीयुत पं॰ रामचरित उपाध्याय ।] ( १ )

आलस्य-सरमें व्यर्थ गिरकर दुःखको सहिए नहीं, निजमूल मन्त्रोंको खलोंसे भूलकर कहिए नहीं। अपने भरोसे कार्यका आरम्भ दृढ़ हो कोजिए, निज देशका उद्धार कर जगमें सुयशको लीजिए॥ प्रणसे न अपने खप्तमें भी भीत हो हृट जाइए। हे कमेवीरो ! धमेसे निज कमेको दिखलाइए॥ (२)

निज भीरताको दूरकर दृढ़ता बढ़ाते जाइए, निज उच्चताको और भी ऊँचे चढ़ाते जाइए। निज रूपको पहिचानिए पर-पंचमें फॅसिए नहीं, परदेशको गुरु मानकर निज देशको हँसिए नहीं॥ निज पूर्वजोंके कीर्ति कड़खे एक खरसे गाइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥ (3)

जो दुर्गुणोंसे हैं भरे उनकी नकल मत कीजिए, वे बक मरें पर ध्यान उनकी बात पर मत दीजिए। परसे कभी अपना भला होता नहीं, सच मानिए, जो आपके हैं बस उन्हें अपना हितेषी जानिए॥ वर विज्ञ होकर चापलूसोंसे न घोखा खाइए। हे कमेवीरो! धर्मसे निज कमेको दिखलाइए।।

(8)

जिससे समुन्नत देश हो उस मन्त्रको पढ़िए सदा, चलकर कभी रुकिए नहीं कुछ साम्हने बढ़िए सदा। जिस भाँति हो अपने चरितको गौरवान्चित कीजिए, जगमें यशःसम्भूत-अमृतको सुखी हो पीजिए॥ सुणवान् होकरके खयं गुण औरको सिखलाइए। हे कमेंबीरो! धमेंसे निज कमेंको दिखलाइए॥

(

समझे हुएको और समझाना दृथा है, है सही, पर क्या दिनेश्वरको दिवसमें दीप दिखलाते नहीं। सन्ताप सहते हैं सुजन सन्तप्त जीवोंके लिए, रखता सदा है छाहमें तरु आश्रितोंको देखिए॥ निज शीश दुखियोंके लिए कुछ और दुःख उठाइए। हे कमेवीरो ! धमेंसे निज कमेंको दिखलाइए॥

(६)

गिरिए न मतके गर्तमें, डिरिए नहीं संसारमें, लोहा चबाना ही पड़ेगा, देशके उपकारमें। है मृत्यु ही उसकी भली जिसका यहाँ अपयश हुआ, सरवस उसीका खोगया जो मोहसे परवश हुआ।। होकर कनौड़े आप ही अपना न नाम हँसाइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

(0)

दुष्कर्म करके जो स्वयं परको सिखाते धर्म है, उनकी न चर्चा कीजिए, उनको नहीं कुछ शर्म है। मनमें, वचनमें, कर्ममें मत मेद पड़ने दीजिए, निज काज करिए, द्रोहियोंको खेद करने दीजिए॥ पढ़ नीति, प्रीति, प्रतीति अपनी आप और बढ़ाइए। है कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### (2)

हो जाव तत्पर और सत्वर फूट-घटको फोड़ दो, निज बान्धवोंके कष्ठसे अपने गलेको जोड़ दो। अति स्वार्थ-रत दुखदायियोंसे शीघ्र नाता तोड़ दो, अति हानिकर हैं शीघ्र मादक वस्तुओंको छोड़ दो॥ कुछ काम दिखलाए बिना लम्बी न बात बनाइए। हे कर्मवीरो! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### (9)

जो मन कहे, कहिए उसे, कहिए जिसे, करिए उसे, है जन्म-भूका ऋण उचित भरना अभी भरिए उसे। कुछ हाथ पैर हिलाइए क्या लाभ है बकवादसे, ऋषि-वंश हो डिरए सदा संसारके अपवादसे॥ दुस्संगमें पढ़ कर खूथा मत देशको बहकाइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### ( १० )

क्या थे, हुए क्या, सोचिए हम कौन हैं तुम कौन हो ? कर्तव्य क्या है मानवोंका बोलिए क्यों मोन हो ? जैसे बने अपनी प्रतिष्ठाको बना रखिए सदा, अपमान-कारक कर्मसे मनको मना रखिए सदा॥ निज स्वत्वके ग्रुभ तत्त्वको सबके लिए समझाइए। है कर्मवीरो ! धर्भसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### ( ११ )

क्या केकिलोंसे बक भले हैं तिनक भी तो सोचिए, क्या रंगमें रक्खा हुआ है कुछ कभी तो सोचिए। तुमको नहीं क्या ज्ञान है अपने परायेका अभी, जिनको न तत्त्व-ज्ञान हो कृतकार्य क्यों वे हों कभी ॥ निज देशको पर-फेशनोंके जालमें न फँसाइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### (१२)

जिनमें बनी है एकता गणना उन्होंकी है यहाँ, दुख, दैन्य फैले क्यों नहीं अति फूट फैली हो जहाँ। अन्यायसे निज टेक पर मिरए न, अब भी मानिए निज हाथ चौपट देशको करिए न, अब भी मानिए।। लड़कर परस्परमें नहीं देशांप्रिको भड़काइए। हे कर्मवारो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### ( १३ )

सद्वंश हो तो हंसहीकी चालसे चलिए सदा, पर गृप्नकी गतिसे न चलकर हाथको मलिए सदा। बनिए विवेकी, देखिए नय-दृष्टिसे कुछ तो भला, निज हाथ कुत्तोंके लिए मत काटिए अपना गला। पर वर्गके सुखके लिए निज वर्गको न सताइए। हे कमवीरो ! धर्मसे निज कमको दिखलाइए।।

#### ( १४)

गिरते रहें यदि वारि-कण तो सर कभी भर जायगा, उड़ते रहें यदि वारि कणतो सूख भी सर जायगा। जो आपके हैं नित्य वे जा मिल रहे हैं औरसे, सत्ता न अपनी जाय मिट रहिए सदा उस तौरसे॥ जिस भाँति हो उस भाँति ही सबको सदा अपनाइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज कर्मको दिखलाइए॥

#### ( १५)

बन ब्रह्मचारी आप नित संयम नियमको कीजिए, पुरुषार्थ अपनेमें अलौकिक युक्तिसे भर लीजिए। फिर क्षेत्रमें भी कार्यके ऐसे उतिरए प्रीतिसे, ठोकर न पैरोंमें लगे यों कार्य करिए नीतिसे॥ अति धीरतासे सिद्धि मिलती है, नहीं घवराइए। हे कर्मवीरो ! धर्मसे निज क्मेको दिखलाइए॥

## जैन-भारतकी गति।

[ लेखक, - बाबू भगवानदासजी केला।]

भारतवर्षमें ईसाईयों तथा इतर अल्पसंख्यक जातियोंको छोड़ प्रधानतया दो जातियाँ निवास करती हैं-हिन्दू और मुसलमान । इनमेंसे मुसल-मानोंकी आभ्यंतरिक स्थितिका हमें विशेष बोध नहीं; परन्तु यह निर्विवाद है कि हिन्दू जातिकी द्शा बड़ी विलक्षण है । इसके जनसमुदायमें अनेक मतोंका प्रचार है और जब ये लोग भिन्न भिन्न धर्मावलम्बी होनेके कारण अपने तई पृथक् जातिका समझने लगते हैं अथवा कुछ ऐसी कार्यप्रणाली अंगीकार कर छेते हैं, जिससे दूसरे आदमी इनके भिन्न जातिके होनेका अनु-मान करने लगते हैं, तो हिन्दू-शरीरमें एक रोमाञ्चकारी घटना हो जाती है, हिन्दू जातिके उन्नतिके पथमें एक कदम पीछे हटनेकी सम्भा-वना होती है, और दर्शकोंके लिए एक कौतुक खडा हो जाता है। इस लिए बड़ी आवश्यकता है कि हिन्दू जातिके अंतर्गत भिन्न भिन्न धर्माव-लम्बी समाजोंके विचार-प्रवाह और कार्य्यक्षेत्री पर अच्छी तरह ध्यान रक्सा जाय ।

आज हमें जैनसमाज पर ही एक दृष्टि डाठना
अभीष्ट है। इसमें संदेह नहीं कि इस समाजके
द्वारा भारतका बहुत उपकार हुआ है, और
इसकी महिमाके गीत सुदूर देशोंमें गाये गये हैं।
जैन-फिठासफीने विदेशी जिज्ञासुओंका ध्यान
ज्ञानवृद्ध भारतकी ओर आकर्षित किया है।
जैनमंदिरोंकी कठा और चित्रकारीने यहाँकी
भवन-निर्माणाविद्याके संरक्षणमें हाथ बँटाया है
तथा इनके अहिंसा धर्मकी विजय-घोषणा मांसाहारी भू-संड भी कान ठगाकर सुन रहा है।

साथ ही यह भी संतोषकी बात है कि जैन स-माज अपनी प्राचीन महत्ताके आधार पर ही अपना अस्तित्व नहीं रखता। उसने समयानुकूठ सुधार और उन्नतिका यथेष्ट स्वागत करना भी स्वीकार कर लिया है तभी तो स्थान स्थान पर जैन-औषधाठय, जैन-विद्यालय, जैन-छत्रालय, जैन-पुस्तकालय, अनाथालय आदि संस्थाओं के खुलने के सुसमाचार मिलते रहते हैं। यह ठीक है कि अभी बहुत काम करना शेष है और उद्योगकी बहुत आव-स्यकता पड़ेगी—तीथों के झगड़े,श्वेताम्बरी दिगम्ब-रियों के वाद-विवाद, सट्टेका जोर शोर आदि अनेक अनिष्टकारी शत्रुओंसे विकट संग्राम लड़ना पड़ेगा, परन्तु जब एक बार हिम्मत करके असाड़ेमें आन उत्तरे हैं तो धीरे धीरे सफलता अवस्य होगी और हो भी रही है।

इस प्रकारके प्रगतिकालमें बहुत सावधान रहने-की अवश्यकता है, ऐसा न हो कि उतावलेपनसे चलनेमें हम कोई ऐसा मार्ग पकड़ लें कि फिर उलटे पाँवों लौटना पड़े। यह बहुत विचारणीय विषय है। अपनी अल्प येग्यतानुसार जो बात हमे सटकती है उसे बड़े विनीत भावसे निवेदन किये देते हैं। हमने बहुत कुछ सुना है और योड़ा बहुत देसा भी है कि जैन भाइयोंकी दृष्टि-सीमा साधारणतया संकुचित हो गई है और जैन-क्षेत्रसे बाहरकी दुनियाकी ओर वे बहुत कम ध्यान देते हैं। निस्संदेह ऐसा कहते समय हम उन महानुभावोंकी शुम नामावली नहीं भूलते जिनके सार्वजनिक कार्य भारत-सन्तानोंके लिए आदर्श रूप हो गये हैं।

जैसे स्वर्गीय सेठ प्रेमचन्द रायचन्द्की ओरसे प्रतिवर्ष कलकत्ता यूनीवार्सिटीके किसी एक छात्रको मिलनेवाली दस हजार रुपयेकी वृत्ति, सर वसनजी त्रीकमजी जे. पी. का बम्बईके सायन्स इन्स्टिटचूटको दिया हुआ तीन लाख रुपयेका दान, स्वर्गीय दानवीर सेठ माणिकचन्द हीराचन्दजीकी 'हीराबाग' नामकी आदर्श धर्मशाला, व्याख्यान-मन्दिर और औषधालय,

जबलपुरके सिंगई भोलानाथ कस्तूरचन्द्जीका वहाँके हितकारिणी हाईस्कूलको दिया हुआ २५ हजार रुपयोंका दान आदि । परन्तु बुरा माननेकी बात नहीं; पाठक तनिक विचार देखें, कि उपर्युक्त कार्य जैन-भारतकी रिपोर्टमें कितना स्थान घरते हैं। निदान सत्यके नाते यह मानना ही पड़ेगा कि जैन बन्धुओंका भारतके सार्वजनिक कामोंमें बहुत थोड़ा-प्राय: नहींके बराबर-माग है । वे यदि उन्नतिके स्वप्न देखेंते हैं तो केवल जैन-समाज-के भीतर और उन्नति करना चाहते हैं तो जैन क्षेत्रके अन्दर । मानों, वे एक ऐसी चार दीवा-रीमें सुरक्षित विराजमान हैं, जिसमें बाहरकी वायु प्रवेश ही नहीं कर पायगी और उसकी सुगंध या दुर्गन्धकी पहुँच ही उन तक न होगी। जैनभाई समझते हैं कि बाहरके सुधार बिगाडसे उनका कुछ बनता बिगड़ता नहीं । उन्हें तीन लोकसे न्यारी केवल अपनी ही जैन 'मथुरा' की चिन्ता है। कैसी द्याजनक स्थिति है कि यदि ये महाशय किसी कमिवीर या देशभक्तको अभिमान करने योग्य समझ सकते हैं, तो वह जैन ही होना चाहिए। हिन्दू जातिमें अन्य पात्रोंका होना न होना प्रशंसा इनके लिए बराबर है। केवल धार्मिक बार्तोमें ही नहीं, अन्य विषयोंमें भी ये अपनेको सबसे अलग रखना चाहते हैं। यदि ये काव्यों या नाटकोंके आनन्दामृतका पान करना चाहते हैं तो काळीदास, भवभूति प्रभृतिके प्रकृति-प्रेमियोंके द्वार इनके छिए बंद हैं। क्यो ? बस इसी छिए ाक उन्होंने जैनधर्मकी दीक्षा नहीं **ली थी । इसी** प्रकार यदि ये महाशय वैचक्शास्त्र अध्ययन करना चाहेंगे,तो सम्भवतः चरक-सुश्रुतके यन्थ तो 'जैन नहीं ' की छाप होनेसे इनके पाठ्यक्रममें ही स्थान न पावेंगे । सुनते हैं इनकी संस्थाओं में इतिहास तो मढाया ही नहीं जाता है। क्योंकि जैनइतिहास अभी तक कोई छिखा ही नहीं गया।

जब ऐसे ऐसे कामोंमें ही इनकी उदारता इस प्रकार सीमाबद्ध होने लगी है, तब अन्य स्वार्थ-त्यागके कामोंमें वह कितना स्थान पायेगी, इस बातकी कल्पना पाठक ही करलें।

जैन भाइयो ! अपने आदर्श, विचार, शिक्षा और उदारताको यों संकुचित रखनेसे कब तक गुजारा होगा ? सुनते नहीं यह बीसवीं शताब्दि जोरोंसे कह रही है—" उठो, सुध्रो, नहीं तो तुम्हारा कल्याण नहीं!! जैनभारत, सोच समझ और देख तेरी गति किधरको है! तेरा धर्म एक स्वतंत्र धर्म है, तो क्या वह तुझे हिन्दू शरीरके साथ हिल-मिलकर कार्य सम्पादन करनेका निषेध करता है? नहीं—होशमें आ, निद्रा त्याग और अपने उत्तरदायित्वको पहिचान।"

### पतितोंकी पुकार।

[ ले॰, बाबू मोतीलालजी जैन बी. ए.।] निशि-दिन इम क्या यों दुःख पाते रहेंगे ? इत दिवस हमारे क्या कभी भी फिरेंगे ? यह दुख हमसे तो यों सहा है न जाता. अहह ! यह हमारा है कलेजा जलाता ॥ १ ॥ क्षण क्षण कटता है आपदामें हमारा. अतिराय बहती है नेत्रसे वारिधारा । निशि-दिवस हमें तो काटने दौड़ते हैं, बस हम अपनी तो मृत्यु ही चाहते हैं ॥ २ ॥ नर अधम इमारे तुल्य कोई न होगा. पद-दिलत भला यों धूलि-सा कीन होगा ? इम सब अपनी जो वेदनायें सुना दें. इम सच कहते हैं पत्थरोंको कला दें ॥ ३॥ कुछ सुख इमने तो जन्म लेके न पाया. बह दुख इमने है व्यप्र हो हा उठाया। प्रति पल हमको है हो रहा कष्ट भारी. अब कुर्बात मला क्या और होगी हमारी ! ॥४॥

लघुतर हमसे हैं दृष्टि कोई न आता, बढ़कर हमसे है श्वान भी मान पाता । मनुज तन हमें हा ! क्या मिला है चृथा ही ! गति पलट गई है कालकी सर्वथा ही ?॥५॥ सकल जगत सूना-सा हमें है दिखाता, निज प्रिय हमको है दृष्टि कोई न आता। न तनिक हमको है प्रेम आशा किसीसे. कल हृदय हमारा है न पाता इसीसे ॥ ६॥ रज-सम हमको जो तुच्छ ही जानते हैं, बहुविध अपनेको उच जो मानते हैं। विनय उन कुर्लानोंसे यही है हमारी : अतिशय उनकी है नीति अन्यायकारी ॥ ७ ॥ अब प्रसित दुखोंसे देश क्यों है हमारा ? अब न बह रही क्यों शान्ति-पीयूष-धारा ? अब निज धनकी क्यों वृद्धि होती नहीं है ? असफल पतितोंकी आह होती कहीं है ? ॥ ८॥ बस अब प्रभुसे है प्रार्थना यों हमारी, कुमति इन कुलीनोंकी हुटे भ्रान्तिकारी। तज मद जिससे ये बन्धुको बन्धु माने, पर-हित-रत हो ये प्रेमकी रीति जाने ॥ ९॥ बस सुधि अब भी जो ये हमारी न लेंगे, कर पतित जनोंके जो नहीं ये गहेंगे। हम दुखित जनोंकी आहकी आप्त द्वारा, अहह ! जल उठेगा शीघ्र ही देश सारा॥१०॥ ('सरस्वती 'से उद्धृत।)

## पुस्तक-परिचय

१ विज्ञासित्रिवेणिः । सम्पादक, मुनि जिन-विजयजी । प्रकाशक, जैनआत्मानन्द समा, भावनगर । आकार डिमाई अठपेजी । पृष्ठसंख्या १५० । कपडेकी जिल्द । मूल्य एक रुपया । श्वेताम्बर जैनसम्प्रदायमें पर्युषण (पज्र्मण) पर्वके अन्तमें क्षमावनिके पत्र ठिखनेका विशेष प्रचार है । पूर्वकालमें भी पता लगता है कि क्षमावनीके पत्र लिखनेकी पद्मति थी; परन्तु

आजकलकी अपेक्षा उसका रूप कुछ और ही था। उस समय एक नगरके संघकी ओरसे दूसरे परिचित नगरोंके संघोंको, धर्मात्मा श्राव-कोंकी ओरसे साधुओंको और साधुओंकी ओरसे प्रधान आचार्योंको क्षमावनीके पत्र भेजे जाते थे। और वे ' विज्ञप्तिपत्र 'के नामसे अभिहित होते थे । ये पत्र जन्मपात्रियोंके समान बहुत लम्बे होते थे, यहाँ तक कि कोई कोई साठ साउ फुटके होते थे। आचार्य मुनिसुन्दरके तो एक ऐसे विज्ञाप्तिपत्रका उल्लेख मिलता है, जो १०८ हाथ लम्बा था ! ये पत्र तरह तरहके बेलबुटों और चित्रोंसे सजाये जाते थे। संस्कृत प्राक्कत तथा देशभाषाके गंच तथा पद्योंमें बडे परिश्रमसे इनकी रचना होती थी। इनमें जहाँको पत्र भेजा जाता था उस नगरकी शोभा. आचार्य-गुणोंका कीर्तन, श्रावकोंके सौभाग्यकी प्रशंसा, पर्युषणपर्वमें किये गये धर्मकृत्योंका उल्लेख, सांवत्सारिक क्षमापन आदिका आल-ङ्कारिक भाषामें विस्तृत वर्णन रहता था। श्रावकों और संघोंके पत्रोंकी अपेक्षा मुनियों साधुओंके िलें हुए पत्र बहुत मह∙ चक होते थे। उनमेंसे किसी किसीके पत्र तो एक प्रकारके स्वतंत्र ग्रन्थोंके समान होते थे। मालुम होता है कि इस प्रकारके पत्रोंके लिखनेका प्रचार प्राचीन समयमें भी था। पर अभी तक जो सबसे प्राचीन विज्ञिप्तिपत्र मिला है वह विक्रम की १३ वीं शताब्दिके मध्यका लिखा हुआ है जिसे चन्द्रकुलके आचार्य भानुचन्द्रके पास बड़ौदा नग-रसे प्रभाचन्द्र गणिने भेजा था। उपाध्याय विनयविजयका 'इन्दुदूत' नामका काव्य भी एक विज्ञप्तिपत्र ही है । यह उन्होंने जोध-पुरसे प्रधान आचार्य विजयप्रभके पास सुरत मेजा था । उन्होंने चन्द्रमाको दूत कल्पना करके अपने सन्देशको उसके द्वारा सूरत भिज-

वाया है और उसमें मेघदूतके ढंगपर, उसीकी छाया लेकर १३१ श्लोकोंमें अपनी कवित्व-शक्तिका परिचय दिया है। जोधपुरसे सूरत तक-के प्रसिद्ध प्रसिद्ध स्थलोंका और मन्दिर तीर्थी-दिकोंका इसमें मनोरम वर्णन है। 'मेघद-तसमस्यालेख ' नामका एक और विज्ञप्तिपत्र है, जिसे मेघविजयजीने औरंगाबाद ( दक्षिण ) से आचार्य विजयप्रभके पास दीव बन्दरको भेजा था। यह भी इन्दुद्तके ढंगका है। इसमें इतनी विशेषता है कि इसके प्रत्येक श्लोक-के तीन चरण मन्थकर्ताके हैं और चौथा मेघट-तका है। 'चेतोद्त' नामका एक विज्ञाप्तिपत्र और भी है। इस ग्रन्थमें जो विज्ञाप्तिपत्र प्रकाशित किया गया है, उसका नाम विज्ञाप्तिजिवेणिः है। इसे विक्रम संवत् १४८४ माघ सुदी १० वींके दिन सिन्ध देशकें 'मलिकवाहण ' नामक स्थानसे जयसागर उपाध्यायने गुजरातके अणहिलपुरपाटणस्थ आचार्य जिनभद्रसुरिके पास भेजा था। यह संस्कृत गद्यपद्यमय है। इसकी श्लोकसंख्या १०१२ श्लोक प्रमाण है। इसकी रचना भी सुन्दर है और विषय भी महत्त्वका है । जयसागर उपा-ध्यायने पंजाबके नगरकोट नामक तीर्थकी-जिसको कि आजकल काँगडा काँगड़ा कहते हैं-एक बड़े भारी संघके साथ जो यात्रा की थी उसका इसमें सावस्तर वर्णन है। इससे उस समयके जैनधर्मके हातिहास पर बहुत प्रकाश पड़ता है । आज जिस नगर-कोटमें एक भी जैनी नहीं है, वहाँ पर पाँच-सौ वर्ष पहले एक बड़ा भारी तीर्थ था और सैकडों धनिक जैनोंका निवास था और वहाँका जैनधर्मसे सहानुभूति रखता था। पन्द्रहवीं शताब्दिके अन्त तक वहाँ पर इवेता-म्बरसम्प्रदायके चार बड़े बड़े जैनमंदिर थे ।

दिगम्बर सम्प्रदायके भी मन्दिर और गृह अवश्य होंगे। क्योंकि जनरल ए. कनिंगहामके कथना-नुसार बादशाही जमानेमें नगर कोटकी दीवान-गीरी (मंत्रित्व) दिगम्बर जैन किया करते थे। विज्ञप्तित्रिवेणीसे यह भी पता लगता है कि १५ वीं शताब्दिमें गुजरात, राजपूताना आदिकी तरह सिन्ध और पंजाबमें भी जैन-धर्मका अच्छा प्रचार था। वहाँ हजारों जैन बसते थे और सैकड़ों जिनालय मौजूद थे। जिन मरुकोड्ड, नन्दनवन, और कोटिल्लग्राम आदि तीर्थस्थानोंका इसमें उल्लेख है, उनका आज कोई नाम भी नहीं जानता है । सर्वसाधारण जन-ताको और राजादिकोंको भी उस समय जैनधर्मसे बहुत कुछ सहानुभूति थी। मुनिमहोदय जिन-विजयजीने इस ग्रन्थका बहुत ही परिश्रमसे सम्पादन किया है। मूल विज्ञप्तिपत्र कुल ६५ पृष्ठोंमें आगया है और १२ पृष्ठोंमें उसका हिन्दी सार है । शेषके लगभग ८० पृष्ठोंमें इसकी भूमिका है, जिसमें पचासों ग्रन्थोंकी छानबीन करके विज्ञप्तिपत्रोंका स्वरूप, उनका इतिहास, खास खास विराप्तिपत्रोंका उल्लेख, विराप्तित्रिवे-णीके लेखक, उनके सहयोगियों तथा गुरु और स्थानोंका परिचय आदि महत्त्वपूर्ण बातोंका ज्ञान कराया है । विशेषता यह है कि कुछ लिसा है वह अपने सम्प्रदायकी पक्ष या श्रद्धाके वश होकर नहीं किन्तु इतिहास पर प्रकाश डालनेकी दृष्टिसे लिखा है । जैन सम्प्रदायके इतिहासलेखकोंमें जो पक्षपातिताका दोष दिखलाई देता है, उससे लेखक महाशय बचे हुए हैं और इससे आशा होती है कि उनके द्वारा जैन इतिहासकी बहुत अधिक सेवा होगी । ऐसी बहुमूल्य पुस्तकके छिखने और प्रकाशित करनेके उपलक्ष्यमें हम लेखक महा-शयकी और आत्मानन्द-जैनसभाकी

किये बिना नहीं रह सकते । पुस्तक बढ़िया कागज पर सुन्दरताके साथ छपी है ।

२ क्रपारसकोश । लेखक और प्रकाशक पूर्वोक्त मुनि महाशय और सभा। डिमाई अठ-पेजी साइज । पृष्ठ संख्या ८० । मूल्य एक रूपया । इवेताम्बर सम्प्रदायमें हीरविजयसूरि नामके एक बहुत ही प्रसिद्ध विद्वान हो गये हैं। वे बादशाह अकबरके समसामयिक थे। उनकी साधुता और विद्वत्ताकी कीर्ति सुनकर अकबरने उनके दुर्शन करनेकी इच्छा प्रकट की और तब हीरविजयजी बादशाहसे दो बार मिले। बाद-शाहने उनकी बड़ी खातिर की और उनसे वार्ता-लाप करके बहुतसा ज्ञान प्राप्त किया। एक तो अकबर स्वयं ही प्रजाको प्रसन्न रखनेवाला बाद-शाह था, दूसरे सूरिजीका भी उस पर बहुत प्रभाव पड़ा। इस लिए उसने सूरिजीकी प्रेरणासे कैदलानोंसे तमाम कैदी मुक्त कर दिये, पींजड़ों-मेंके तमाम पक्षी छुड़वा दिये, डाबर नामके ताला-बमें मछली पकड़नेके जाल डालनेके लिए मनाई कर दी और पर्युषणके आठ दिनोंमें तथा दूसरे चार दिनोंमें जीव-वध न होने पावे, इसके लिए गुजरात, मालवा, अजमेर, दिल्ली, फतहपुर और लाहौरके सूबों पर फरमान (आज्ञापत्र) लिख दिये । दूसरी बारकी मुलाकातमें बादशाहने एक फरमान और लिख दिया जिसका अभिप्राय यह है कि ''सिद्धाचल, गिरनार, तारंगा, केशरिया और आबुके पहाड़ों पर, जो गुजरातमें हैं, तथा राज-गृहीके पाँच पहाड़ और सम्मेदशिखर या पार्श्वनाथ पहाड, जो बंगालमें है, तथा और भी जैन इवेताम्बरसम्प्रदायके धर्मस्थान जो हमारे अधिकारके देशोंमें हैं वे सभी जैन इवेता-सम्प्रदायके आचार्य हीराबिजयसुरिके स्वाधीन ंकिये जाते हैं, जिससे ये शान्तिपूर्वक इन पवित्र स्थानोंमें अपनी ईइवरमाक्ति किया करें। थद्यपि इस समय ये स्थान हीरविजयसूरिको

दिये जाते हैं, परन्तु वास्तवमें ये सब इवेताम्बर धर्मवालोंके हैं और इन्हींकी मालिकीके हैं । इन पर्वतोंके नीचे, ऊपर, आसपास, यात्राके सभी स्थानोंमें और पूजास्थानोंमें कोई किसी प्रकारकी जीवहिंसा न करे । " इसके बाद हीरविजयजी दिल्लीसे चले गये और बादशाहके पास उपा-ध्याय शान्तिचन्द्रजीको रखते गये । उपाध्यायजी अच्छे विद्वान् थे। ये भी बादशाहको दयाल बनानेका प्रयत्न करते रहे । इसका फल यह हुआ कि वर्ष भरके खास खास हिन्दू तथा मुस-लमानोंके इतने तेहवारों पर जीववध न करनेकी आज्ञा दे दी कि उन सब दिनोंकी संख्या छह महीनेके लगभग हो जाती है। जिजिया करके उठा देनेमें भी ये ही उपाध्यायजी कारण समझे जाते हैं। हीरविजयजी और अकबरके इस परिचय आदिके सम्बन्धमें श्वेताम्बर विद्वानोंने जगद्धरु-काव्य, हीरसौभाग्य महाकाव्य, विजयप्रशस्त-काव्य, विजयमाहातम्य, आदि कई ग्रन्थ लिसे हैं।यह 'क़पारसकोश' भी उन्हींमेंका **एक** है। इसके कर्ता पूर्वोक्त उपाध्याय शान्तिचन्द्रजी हैं। ग्रन्थ १२८ संस्कृत पद्योंमें समाप्त हुआ है। इसमें पहले खुर।सान काबुल आदिका वर्णन, फिर नावर और हुमायूँकी प्रशंसा और उसके बाद अकबरका जनमवृत्तान्त कहा गया है। इसके बाद अकबरके रूप, शौर्य्य, दानशीलता, द्याप्रवणता आदि गुणोंकी प्रशंसा की गई है। ग्रन्थ अकबरकी प्रसन्न करनेके लिए रचा गया था, इस लिए आश्चर्य नहीं जो इसमें उसकी अति प्रशंसा की गई हो। एक श्लोक देखिए:-कम्ये कासि कृपा कुतोऽसि विधुरा राजा कुमारो गत-स्तत्कि हिंसकमानवैरहरहगाँढं प्रमुष्टास्म्यहम् । स्थानाय स्पृहयामि तद्भज शुभे भूभामिनीभोगिनं संप्रत्येकन्पं चिरादकवरं येनासि न व्याकुला॥११३॥ अर्थात-हे कन्ये, तु कौन है शमें दया हूँ।

इसी क्यों है ? इस लिए कि राजा कुमारपाल

संसारसे चला गया। उसके चले जानेसे क्या हुआ ? हिंसक मनुष्योंके द्वारा में रातदिन सताई जाती हूँ, इस लिए अपने लिए कोई आश्रय चाहती हूँ। तो इस समयके सर्वश्रेष्ठ पृथिवीपति अकबरके पास जा, इससे तेरी व्याकुलता मिट जायगी।

काव्यदृष्टिसे रचना सुन्दर है, पर इतिहासकी दृष्टिसे अतिरंजित है।सम्पादकने काव्यका हिन्दीमें आशयानुवाद लिख दिया है और ऐतिहासिक बातों पर प्रकाश डालनेके लिए ४२ पृष्ठकी एक भूमिका लिख दी है। इसके लिए बहुत छानबीनकी गई है और यथेष्ट परिश्रम किया गया है। पुस्तकके प्रारंभमें बादशाह अकबर और हीरविजयजीकी मुलाकातके समयका एक प्राचीन चित्र दिया गया है, जो बहुत सुन्दर है। बादशाहके उन दो फरमानोंके फोटू भी दे दिये हैं जो सास सास दिनोंमें जीववध न किये जानेके लिए और हीर-विजयजीको तीथोंके मालिक बनानेके लिए लिखे गये थे । दूसरे फरमानकी शाहीमुहरका चित्र भी एन्लार्ज कराके दिया गया है । जहाँ तक हमारा खयाल है, यह दूसरा फरमान उन्हींमेंसे एक होगा, जिन्हें सम्मेदशिखरके इस हालके मुक्द्दमेमें हजारीबागके न्यायाधीशने जाली उहरा दिया है। हमें भी इस फरमानके सच्चे होनेमें सन्देह होता है। क्योंकि एक तो "बाद-शाही फरमानोंमें ऊपरके भागों पर वैसे ही चित्र चित्रित किये जाते थे जैसे कि प्रथम नम्बरके फरमानमें हैं; परन्तु इस दूसरे फरमानमें और ही प्रकारके दृश्य दृष्टिगोचर होते हैं। मुख्यकर मध्यका जो चित्र है वह एक देवमंदिरके आकारकासा है। " इस बातको इस पुस्तकके सम्पादकने स्वयं इन्हीं शब्दोंमें लिखा है। दूसरे अकबर और हीरविजयसूरिके सम्बन्धमें जो कई ऐतिहासिक ग्रन्थ उपलब्ध हैं, उनमेंसे किसी-में भी इसका उल्लेख नहीं है। यह बहुत बड़े

महंत्त्वकी बात थी--तमाम तीर्थीको इवेताम्बर ठहरा देना और उनको उनका अधिकार दे देना, यह ऐसी बात नहीं थी कि इसका उल्लेख न किया जाता। यह सच होगा कि हीरविज-यजीने यह प्रार्थना की होगी कि तीथों पर मुग-लोंके उपद्रव बहुत होते हैं--वे हिंसादि करते हैं, इस लिए वहाँ ऐसा न होने पावे और इस उचित प्रार्थनाको बादशाहने स्वीकार भी किया होगा, जैसा कि इस कुपारसकोशके कर्ताने १२६ वें श्लोकमें 'या चैत्यमुक्तिरपि दुईममु-द्गलेभ्यः ' वाक्यसे प्रकट किया है । परन्तु सारे जैनतीर्थ इवेताम्बर करार दिये जायँ और हमारे अधिकारमें दे दिये जायँ, ऐसी इच्छा न तो हीरविजयजी कर सकते थे और न बादशाह उसकी पूर्ति ही कर सकता था । हीरविजयजी तीर्थी पर अधिकार जमानेवाले और अपने मक्तोंको बहका कर दूसरोंसे लड़ानेवाले साध न थे । अकबर जिस समय उन्हें बहुतसे जैनग्रन्थ भेंट करने लगा था, उस समय उनके लेनेसे साफ इंकार कर दिया था और कहा था कि जरूरतसे ज्यादा होनेके कारण मैं इन्हें भी परिग्रह समझता हूँ। जो पुरुष जैन-ग्रन्थोंको भी परिग्रह समझकर ग्रहण नहीं करना चाहता है, वह तीर्थोंका अधिकार ग्रहण कर लेगा, यह संभव नहीं है। कभी कोई श्वेताम्बर या दिगम्बर साधु तीर्थोंका अधिकारी रहा भी नहीं है। तीर्थोंके प्रबन्ध आदिसे श्रावकोंका ही सम्बन्ध रहता है। हीरविजयजीको दिगम्बरि-योंके अधिकारसे इतना अधिक द्वेष भी नहीं होगा जितना कि उक्त फरमानसे प्रकट होता है। इसी पुस्तकमें लिखा है कि 'उन्होंने मथुरासे छौटते हुए गोपाचल ( ग्वालियर ) की विशालकाय भन्याकृति जिनमूर्तिके जो 'बावनगजा 'के नामसे प्रसिद्ध है, दर्शन किये। 'हमारी सम-झमें यह विशाल मूर्ति ग्वालियरके किलेकी

दिगम्बर प्रतिमा ही है। अकबरकी प्रक्राति भी ऐसी नहीं थी कि वह इवेताम्बरियोंको प्रसन्न करके डिगम्बारियोंके साथ अन्याय करे । फरमा-नमें यद्यपि कोई शब्द दिगम्बरियोंके विरुद्ध नहीं है; परन्तु इवेताम्बरियोंकी ही मालिकीके ये स्थान हैं, इसका अर्थ ही यह है कि इन पर दिगम्बरोंका अधिकार नहीं है। फरमानके इस अंशको पढकर कि " यद्यपि इस समय ये स्थान हीरविजयजीको दिये जाते हैं; परन्तु वास्तवमें हैं ये सब जैन इवेताम्बर-धर्मवालोंहीके, और इन्हींकी मालिकीके " यह भान होता है जैसे इस जाली फरमान लिखनेवालेको यह भय हो गया हो कि इस फरमानसे हीरविजयके बादके लोगोंका अधिकार कैसे सिद्ध होगा और इस-लिए उसने उक्त भयको मिटानेके लिए ये पंक्तियाँ पीछेसे और बढा दी हों। कुछ भी हो, हमें इस-पर सन्देह हो गया है। इतिहासके विद्वानोंको इस विषयमें निष्पक्ष होकर छानबीन करनी चाहिए। हमें इस फरमानको पढते हुए जो जो बातें सूझीं इस समय तो हमने केवल उन्हींका उल्लेख कर दिया है। पुस्तक बड़े महत्त्वकी है। प्रत्येक इतिहासके प्रेमीको इसकी एक एक प्रति मँगा लेना चाहिए। यह बढिया आर्टपेपर पर कई रंगकी स्याहीसे छपाई गई है और इसकी जिल्द तो और भी अधिक नयनाभिराम है। हमारी सम-झमें एक इतिहासकी पुस्तकमें इतने आडम्बरकी आवश्यकता नहीं थी।

३ राठोड्वीर दुर्गादास — लेखक और प्रकाशक, तात्या नेमिनाथ पांगल, सरसवाङ्मय- प्रसारक मण्डली, गिरगाँव; बम्बई, । पृष्ठसंख्या १७५ । मूल्य एक रुपया । यह पुस्तक प्रसिद्ध नाढककार स्वर्गीय द्विजेन्द्रलाल रायके बंगला नाटकका मराठी अनुवाद है जो हमारे प्रकाशित किये हुए हिन्दी दुर्गादासके आधारसे किया गया है । इसमें राजपृतानेके सुप्रसिद्ध महापुरुष वीर

दुर्गादासका आदर्शचरित्र अङ्कित किया गया है। अपूर्व नाटक है। मराठी जाननेवालोंको अवस्य पढ़ना चाहिए। अनुवादमें कहीं कहीं शिथिलता और अस्पष्टता आ गई है। यह न आती तो अच्छा था। पुस्तक लोकमान्य पं० बालगंगाधर तिलकको समर्पित की गई है।

४ महिला-गानमाला लेखक और प्रकाशक पं० सुखराम चौंबे, लार्डगंज, जबल-पूर। डिमाई अठेपेजीके २६ पृष्ठ। मृल्य दो आना। विवाहादि संस्कार कार्योंके समय स्त्रियाँ जो भले बुरे गीत गाया करती हैं, उनके रोकनेके लिए और अच्छे गीतोंके द्वारा स्त्री-समाजमें अच्छे भाव भरनेके लिए यह पुस्तक रची गई है। रचना स्त्रियोंके लिए सचमुच ही उपयोगी है।

५ लिलतिवलास — लेखक, मुनि तिलक विजय और प्रकाशक, आत्मानन्दजैनसमा, अंबाला शहर । रायल सोलह पेजीके ५६ पृष्ठ । मूल्य दो आने । यह मुनि महाराजकी सड़ी बोलीकी कविताओंका संग्रह है । जान पड़ता है आपने इन पर्योंको श्रीयुत बाबू मैथिलीशरणकी भारत-भारती ' और जयद्रथवध आदिको सामने रखकर लिखा है । क्योंकि इसमें उनके चरणके चरण नकल कर दिये गये हैं । भावोंको मी आपने खूब उड़ाया है । मैथिली बाबूके समर्पण तककी आपने छन्द बदलकर नकल कर डाली है । देखिए:—

जो मिली आपसे चीज आपको कैसे अपैण कहूँ उसे, मैं होकर तो भी घृष्ट आपके कर कमलोंमें घहूँ इसे । अतएव घृष्टता पर मेरी न ध्यान आप कुछ भी दीजे, हे दयानिधे, किंकरकृतिको स्वीकृत कर मम (?) उपकृत कीजे ॥

इसमें जिसकी नकल की गई है, वह मैथिली बाबूका समर्पण इस प्रकार है:— पाई तुम्हींसे वस्तु जो कैसे उसे अप्पण कहूँ ? पर क्या परीक्षारूपमें पुस्तक न यह आगे धहूँ, अत एव मेरी धृष्टता यह ध्यानमें मत दीजिए, कृपया इसे स्वीकार कर उपकृत्य मुझको कीजिए।

हमारी समझमें यह कार्य मुनिजीके पदके योग्य नहीं । शास्त्रोंमें काव्य-चौर्यकी बहुत निन्दा की हैं। किवतामें छन्दोमंग आदि दोष भी हैं, फिर भी उपदेशकी बातें अच्छी हैं, उनसे पढ़नेवाले कुछ न कुछ लाम अवश्य उठायँगे। मुनिमहाराज कहर श्वेताम्बर जान पढ़ते हैं। आप एक जगह दिगम्बरों और दूँढ़ि-योंको भी चलते चलते दो चार बुरी मली सुना गये हैं। दिगम्बरियोंके लिए आप फरमाते हैं:— निकला दिगम्बरपम्थ भी तो है हम्हींमेंसे यहाँ, गुरु मद्रबाहुसे प्रथम था इनका उद्भव ही कहाँ ? जैस कि आयसमाज निकला देखते सबके यहाँ, पर अल्पसे ही कालमें फैला नहीं है वो कहाँ ?

इसी प्रकरणमें आप स्थानकवासियोंके विरु-द्धेमें भी कुछ कहकर कहते हैं-

मतपक्ष करना आज इसको (लोग) मान बैठे धर्म हैं। मुनि महाराज शायद स्वेताम्बर मतके पक्ष करनेको 'मतपक्ष'न मानते होंगे, अत एव आपकी इस मानताके लिए धन्यवाद!

### नीचे लिखी पुस्तकें धन्यवादपूर्वक स्वीकार की जाती है:—

१ रोजगार, २ घरका वैद्य, ३ स्त्रीशिक्षा, ४ संसा-रकी आकाक्षा-प्रकाशक, पं॰ रुद्रदत्त शर्मा, चँदौसी (यू.पी.)।

५ काव्योपवन-सुमन पुष्पाञ्चली, ६ भाषाश्रुत-बोध, ७ चतडाचौयचातुरी, ८ भाषापिङ्गल, ९ गानेकी चन्द-चीजे,द्वितीय तृतीय भाग—लेखक और प्रकाशक, बाबू माँगालील गुप्त छावनी नीमच ।

९० गिरनारमाहात्म्य ( विधान पूजन )—सम्पा-दक और प्रकाशक, बाबू बंशीघर जैन मास्टर, ललित-पुर, ( झाँसी )।

११ दलजीतसिंह—नाटक—ले॰, बाबू कृष्णलाल वर्मा। प्रकाशक, प्रेममाला कार्यालय, गोहाना (रोहतक) १२ आस्तिकप्रकाश—प्र॰ पं॰, कुँवरसेन शर्मा, हनुमान गली, हाथरस (अलीगढ़)।

१३ नवतत्त्व (हिन्दीभाषानुवाद सहित )—प्र॰, भारमानन्दैजनपुस्तक प्रचारक मण्डल, नौघरा, देहली ।

१४ श्रीपालचरित्र (द्वितीय संस्करण) — छे०। मास्टर दीपचन्दजी और प्रकाशक, मूलचन्द कसन-दास कापाड़िया, सूरत।

१५ श्रावकधर्मदर्पण, १६ शीलरक्षा प्रथम और द्वितीय भाग—प्र॰, कुँवर मोतीलाल राँका, जैन-ज्ञानवर्द्धिनी पाठशाला, व्यवर (अजमेर)।

१६ जैनइतिहास, १७ जैनतत्त्वमीमांसा- प्र०, आत्मानन्द-जैन-ट्रेक्ट-सुसाइटी, अंबाला सिटी।

१७ छठवीं वार्षिक रिपोर्ट—जैनसिद्धान्तविद्यालय, मेरिना ।

१९ षष्ठ वार्षिकरिपोर्ट--जैनबोर्डिंग हाउस, विजनौर।

२० बीसवी वार्षिकरिपोर्ट--दिगम्बरजैनमहासभा, सहारनपुर।

### विविध-प्रसङ्ग ।

### १ स्याद्वादिवद्यालय और जैनमित्र।

जोंके इतने बढ़े शुभिचन्तक हैं कि उस शुभ-चिन्तनामें उन्हें 'चुप्पं कुरु' की नीतिक अत्यधिक पक्षपाती बन जाना पड़ा है। वे चाहते हैं कि किसी भी संस्थाके दोष न निकाले जायँ, क्योंकि ऐसा करनेसे लोग सहायता देना बन्द कर देंगे और संस्थाको हानि पहुँचेगी। अवश्य ही यह शुभ-चिन्तना है, पर इसका परिणाम संस्थाओंके लिए वही होगा जो अधिक लाड़से पाले जानेवाले और सदा अपनेको सर्वगुणस-म्पन्न समझनेवाले बालकोंका होता है। जैनहि- तैषीके गताङ्कर्में प्रकाशित हुए प्रो० निहाल-करण सेठीके लेख पर ब्रह्मचारीजीने जैनमित्रके एक लेख प्रकाशित किया १२ वें अंकमें है । उस लेखका उद्देश्य यही है कि स्याद्वाद-द्रष्टिमें ही लोगोंकी पाठशालाकी दशा बुरी प्रतीत न हो, सेठीजीके आक्षेपोंका समा-धान होने न होनेसे कोई मतलब नहीं । पंडित उमरावसिंहजीके तो आप बहुत ही बड़े भक्त हैं उनसे आप द्बते भी ख़ब हैं। उमरावसिंहजीने इस बातको स्वयं स्वीकार किया कि मैंने हड़ताल कराई है। और अधिष्ठाता पं० गणेशप्रसादजीने कमेटीमें साफ शब्दोंमें कहा कि "अपराध पं० उमरावसिंहजीका है; किन्तु दूसरा अध्यापक न मिल सकनेके कारण उनकी खुशामद करनी पढेगी । इस समय उन्हें पृथक नहीं कर सकते; किन्तु जब और कोई प्रबन्ध हो जायगा तो वे भी पुथकु किये जा सकेंगे।" तो भी आप पं० उमरावसिंहजीको दोषी नहीं समझते और उनकी प्रशंसाके गीत गाये जाते हैं । उन्होंने मंत्रीका अपमान किया, उन्हें पदच्युत करानेका प्रयत्न किया, यह तो कोई अपराध ही नहीं हुआ; और हड़तालको तो आप कोई बड़ा देाष ही नहीं समझते हैं। आप इस बातको स्वयं स्वीकार करते हैं कि बाहरी प्रबन्ध ठीक नहीं है, फिर भी कहते जाते हैं कि पढ़ाईमें काई तुटि नहीं है। हम कहते हैं कि यदि पढ़ाईमें कोई त्रुटि नहीं है-जो कि मुख्य है-तो फिर बाहरी प्रबन्धको सुधारनेकी अवश्यकता ही क्या है क्योंकि आपकी समझमें तो प्रबन्धका पढ़ाई पर कुछ असर ही नहीं पडता है। हड़तालें होने-पर भी, पढ़ाई बन्द रहने पर भी और कार्यकर्ता-ओंकी आपसमें न बनने पर भी पढाईमें कोई त्राटि नहीं होती है, तो फिर प्रबन्धकी जरूरत ही क्या है ? शिखरजीके यात्रियोंने अथवा दूसरे दर्शकोंने आकर यदि दश-बीस मिनिटके निरीक्षणके

भरोसे विद्यालयको अच्छा बतला दिया और पण्डितजीकी बातोंसे प्रसन्न होकर यदि उन्होंने उनकी भी प्रशंसा कर दी, तो बस विद्यालयकी दशा अच्छी होगई! भले ही वहाँ खोजने पर भी विद्यालयके राजिस्टरोंका पता न लगे। परीक्षा-लयके रिमार्क और कितने विद्यार्थियोंने सरकारी परीक्षार्ये दीं, यह भी विद्यालयके अच्छे होनेका कोई प्रमाण नहीं है, जब तक यह न मालूम हो कि परीक्षामें बैठनेवाले विद्यार्थियोंकी वह पढ़ाई कितने समयकी है। और क्या केवल पढाईहिंसे हमें अच्छी और बुरी दशाका निर्णय कर लेना चाहिए ? चारित्रका क्या कोई मुल्य ही नहीं है ? विद्यालयमें पढाई न होनेका कारण ब्रह्म-चारीजी यह बतलाते हैं कि कमेटीके जुड़नेमें २५ दिन लग गये। पर यह असत्य है। कमेटीकी तो इस बीचमें कई बैठकें हो गई थीं; परन्त कार्यकर्त्ता तो कोई काशीका था नहीं, तब प्रबन्ध कौन करता ? और यदि कमेटी न जुड़ सकी, तो यह किसका दोष है? संस्थाकी इससे बड़ी दुरवस्था और क्या हो सकती है कि उसके तमाम कार्यकर्ता काशीसे बाहर रहते हैं। क्या इस तुटिको दूर करनेकी आवश्यकता नहीं है ? सेठीजीने लिखा था कि २७-२८ छात्रों पर भोजनादिमें ४०० मासिक व्यय होता है, सो इसमें तो कोई असत्यता नहीं माळूम होती । जैनामित्रके इसी ( १२ वें ) अंकमें स्याद्वाद्वियालयका दिसम्बर महीनेका हिसाव छपा है। उससे मालुम होता है कि इस महीनेमें ५५३। ह)॥ खर्च हुआ है। इसमें अध्यापकोंका वेतन केवल १११-)।है। यदि पुस्तकालयका तथा मुतफरिक खर्च भी इसमें शामिल कर दिया जाय तो यह खर्च १४०) से अधिक नहीं होता है। तब ४१३) मासिक सर्च विद्यार्थियों के भोजनादिका हुआ या नहीं ? हाँ छात्रोंकी संख्यामें अवश्य ही

तीनचारका फर्क है। आप कहते हैं कि इससे होग भड़क जायँगे । हम कहते हैं कि भड़का देना लोगोंको सच बात कहकर अच्छा, पर झूठ कहकर, कुछका कुछ बतलाकर, धोखा देना अच्छा नहीं । और सच तो यह है कि यदि लोग इतनी जल्दी भड़क जाते हैं, तो इसके कारण आप ही जैसे सज्जन हैं जिन्होंने संस्थाओंकी भीतरी दुशायें छूपा छुपाकर ठोगों-की ऐसी आदतें बना दी हैं कि वे किसी भी संस्थाके अप्रबन्धकी बात सुनते ही भड़क उठते हैं और सहायता देना बन्द कर देते हैं। क्रपया इस पालिसीको बदल दीजिए और संस्था-ओंकी भीतरी बातोंके प्रकाशित होनेमें रुका-बट न डालकर उन्हें लोगोंको जानने दीजिए जिससे वे स्वयं संस्थाओंके सुधार करनेकी चिन्ता करें और संस्थाओंकी वास्तविक उन्नति हो । आप स्याद्वादपाठशालाके महत्त्वको जान-नेके लिए उसकी रिपोर्टोंको पढनेकी सलाह रिपो-देते हैं; पर यह तो बतलाइए कि लिखते तो ही आप आप या ही जैसे सज्जन हैं, जो रिपोर्टोंके प्रकाशित करनेकी सबसे अधिक उपयोगिता चन्दा बटोरना और लोगों पर प्रभाव डालना समझते हैं। ये जो समाजमें ३०-३५ विद्वान आप हर किसीको बतला देते हैं, सो कहिए कि हम इसमें स्याद्वादविद्यालय, सिद्धान्तविद्यालय, मथुरा-बियालय आदि किस किसका हिस्सा समझें ? इनके नाम सबहीने तो अपनी अपनी रिपोटोंमें लिख रक्से हैं। और इनकी सूची बनाकर यह भी तो देखिए कि इनमें सचमुच ही किसी कामके विद्वान कितने हैं और उनमें जो त्रुटियाँ हैं वे क्या आपके विद्यालयोंके प्रबन्ध और पढाई आ-विके लिए आभारी नहीं हैं ? यदि प्रबन्ध अच्छा किया जाय, कार्यकर्ता अच्छे चुने जाय, तो क्या और अच्छे विद्वान नहीं बन सकते हैं?

महाराज! इस विवादको रहने दीजिए और संस्थाकी अवस्था सुधारनेका प्रयत्न कीजिए। अभी तक हमारी संस्थाओंसे काम अवस्य हुआ है, पर वह बहुत ही थोड़ा हुआ है। अब उससे संतोष नहीं होता है। समय अब यह कहता है कि उनकी दशा सुधारो और उनसे थोड़से थोड़े समयमें और कमसे कम सर्चमें, अधिकसे अधिक काम करके दिखलाओ।

### २ मतभिन्नता और जैनसमाज।

संसारमें मतिभन्नता सदा रहेगी । जब तक मनुष्य जातिमें बुद्धि है, सोचने समझनेकी शिक है, अथवा यह कहिए कि उसमें मनुष्यता है, तब तक उसकी मतिभन्नता मिट नहीं सकती । एक ही धर्म, एक ही सम्प्रदाय और एक ही पंथके अनुयायियों में भी मतिभन्नता होती हैं। यों साधारणतः तो वे किसी एक सम्प्रदाय या पन्थमें रहते हैं; पर यह संभव नहीं कि उस सम्प्रदाय या पन्थमें उनका मत एक हो जाय। जो जरा बुद्धिमान हैं, कुछ अधिक पढ़ते लिखते हैं, उनमें तो यह बात बहुत अधिकतासे दिसलाई देती है।

मनुष्यके इन मतोंमें परिवर्तन भी खूब होते हैं। इन परिवर्तनोंका प्रधान समय युवाबस्था है। जब तक बुद्धि अपरिपक्व रहती हैं, तब तक वह बहुत ही अस्थिर रहती हैं। वह सबेरे एक स्थिर करती हैं, और शामको उसे छोड़कर दूसरा ग्रहण कर लेती हैं, और दूसरे दिन किसी तीसरेको ही सच समझती है। प्रायः प्रत्येक ही शिक्षितमें यह बात देखी जाती हैं। पहलेके लोगोंमें भी थी और आजकलके लोगोंमें भी है। पर आजकल यह लोगोंकी दृष्टिमें अधिक आती है। क्योंकिं आजकल विचार—स्वातन्त्र्य बहुता जा रहा है। अगरेजी शिक्षाके प्रभावसे लोग अपने विचारोंको प्रकट करनेमें हिच-किबाते

कम हैं। वे जो कुछ सोचंते हैं, अपने साथि-यों के सामने प्रकट भी कर डालते हैं। पर कुछ धर्मात्मा लोगों को यह बात असहा है। कमसे कम धार्मिक बातों में तो वे सबको 'बगुला-भगत ही बनाये रखना चाहते हैं। जिसे धर्मकी किसी भी बातमें शंका नहीं होती है, उसे वे शुद्ध सम्यग्दृष्टि और जो तरह तरहकी शंकायें करता है उसे घोर मिथ्यादृष्टि समझते हैं। पर हमारी समझमें पहले प्रकारके मनुष्य या तो बिल्कुल जड्बुद्धि होते हैं या पक्के धूर्त और मायाचारी और दूसरे प्रकारके लोग विचारशील और निष्कपट होते हैं।

जैनसमाजमें भी अब इस प्रकारके मनुष्य जहाँ तहाँ दिखलाई देने लगे हैं। जो अपने भिन्न विचारोंको निडर होकर औरोंके कर देते हैं। बाबा भगीर-सामने प्रकट थजी वर्णीने जैनमित्रके द्वारा इस प्रकारके एक सज्जनका परिचय सर्व साधारणको कराया है । ये हैं ( थे ) ऋषभ-ब्रह्मचर्याश्रम-हस्तिनापुरके प्रधान संचालक ब्र॰ भगवानदीनजी । आपके जो जो विचार वर्तमान जैनधर्मके सिद्धान्तोंसे विरुद्ध हैं और जिन्हें उन्होंने अपने दो चार मित्रोंके समक्ष प्रकट किये होंगे उन्हें वणीजीने सर्व साधारणके सामने उपस्थित किये हैं और सबको सचेत किया है कि जब तक इनके विचार शास्त्रानुकूल दिगम्बर जैनधर्मके अनुसार न हों तब तक इनसे उपदेश न कराये जायँ और विद्वा-नोंको इनके मन्तव्योंका खण्डन करके जैन-धर्मकी जाति-हितैषी प्रभावना करनी चाहिए। आपने यह भी प्रकट कर देनेकी क्रपा की है कि वे ब्रह्मचर्याश्रमसे अलग कर दिये गये हैं। इस लेख पर जैनमित्रके सम्पादक महाशयने भी एक ्नोट लगाकर समाजको चौकन्ना कर दिया है। देखिए, यह एक अच्छे विचारशील, स्वार्थ-

दासए, यह एक अच्छ विचारशाल, स्वाथ-त्यागी और कर्मवीर मनुष्यको गिरा देनेका

कितना जवन्य प्रयत्न है ! उधर तो ब्रह्मचारीजी यह लिखते हैं कि जैनसमाजमें अच्छा वेतन देने पर भी कार्यकर्ता नहीं मिलते हैं और इधर कार्यकर्ताओं पर इस प्रकारकी क्रपा होती है। क्या आप लोगोंके द्वारा इसी तरहसे अपनी मट्टी पुरुदि करानेके लिए लोग आपकी संस्थाओं में काम करने आयँगे ? याद रखिए, जहाँ इतनी संकीर्णता और क्षुद्रता है, वहाँ कोई भी विचार-शील आकर खडा न होगा । अफसोस कि जो भगवानदीनजी ब्रह्मचर्याश्रमके प्राण बन रहे थे, जिन्होंने बिना कुछ लिए समाजके कल्याण कर-नेकी इच्छासे छह सात वर्ष तक आश्रमकी अन-वरत सेवा की, वे केवल इस लिए कि उनके विचार औरोंसे भिन्न हैं, अलग कर दिये गये और लोगोंको उनसे चौकन्ने रहनेका उपदेश दिया गया।

हमको इस विषयमें बहुत सन्देह है कि जैन-मित्रमें जो मन्तव्य प्रकट किये गये हैं, उन्हें उसी रूपमें भगवानदीनजी मानते होंगे। उनमें बहुतसे मन्तव्य ऐसे भी जान पड़ते हैं जो उनके नहीं, किन्तु डारविन आदि पाश्चात्य तत्त्ववेत्ताओंके हैं; और जिन्हें प्रसंगानुसार किसीके पूछने पर उन्होंने प्रकट किये होंगे। सुननेवालोंने यह समझ लिया होगा कि ये इन्हींके विचार हैं । शुरूके सात मन्तव्य तो हारविनकी थियरीसे बिल्कुल मिलते जुलते हैं। कुछ मन्तव्य ऐसे भी जान पड़ते हैं जो थोडे हीं हेरफेरसे ।लिखनेके कारण कुछके कुछ हो गये हैं। कहा कुछ गया होगा और समझ कुछ लिया गया होगा । सच तो यह है कि जब तक भगवानदीनजीकी ही कलमसे मन्तव्य प्रकट न हों, तब तक उनका वास्तविक स्वरूप नहीं समझा जा सकता। उनका पिछलां १५ वाँ मन्तव्य तो बहुत ही ठीकं है और उसे जानकर तो हमें उनसे ढरनेका कोई कारण

नहीं है। वह मन्तव्य यह है—" जो बात सत्य न जान पड़े उसे नहीं मानना, चाहे उसे सर्वज्ञ (कहलानेवाले) ने ही क्यों न कहा हो। जो बात सत्य मालूम हो, उसे मानना चाहे किसीकी भी कही हुई हो। " जैनधर्मके आचार्योंने भी तो यही कहा है:—

पक्षपातो न भे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिष्रहः ॥

अर्थात 'न मुझे महावीर भगवानसे राग है और न कपिल आदि मत प्रवर्तकोंसे द्वेष है। मेरी समझमें तो जिसका वचन युक्तिपूर्ण हो, उसे महण कर लेना चाहिए।' सचा जैनधर्म तो यही है।

और थोड़ी देरके लिए यदि यह भी मान लिया जाय कि जैनमित्रमें प्रकाशित हुए सभी मन्तव्य मगवानदीनजीके हैं, तो भी क्या उनके साथ इस प्रकारका वर्ताव होना चाहिए ! था। क्या आप लोगोंसे किसीको इससे अधिक अच्छे बर्तावकी आशा ही नहीं करनी चाहिए ! स्थितिकरण अंगको भी तो आप लोग मानते हैं। उसका मतलब क्या यही है कि जो थोडा भी डगमगाया हो, वह धक्का देकर गिरा दिया जाय ? खण्डन करना और मुँह बन्द करना, क्या ये ही शस्त्र स्थितिकरणके छिए उपयोगी हैं १ जब तक भगवानदीन जी आश्रमका काम करते थे, छड़कोंको शिक्षा देनेका कार्य करते थे, तब तक तो आप लोगोंको उनसे सावधान रहनेकी आवश्यकता न मालूम पड़ी; किन्तु ज्यों ही वे अलग हुए, त्यों ही उनसे समाजको साव-धान रखनेकी आवश्यकता आन पड़ी। क्या आप यह समझते हैं कि मेला-प्रतिष्ठाओं में ब्याख्यान देनेके लिए जाकर वे हारविनकी थियरीका प्रतिपादन करेंगे, या कहेंगे कि स्वर्ग नरक कुछ है ही नहीं, और उस उपदेशको

आपसे भी अधिक गतानुगतिकताके गुलाम लेंगे ? हए लोग सुन परस्पर जातियोंमें बेटी-व्यवहार तमाम होना चाहिए, यह बात जैनधर्मके किसी भी सि-न्द्रान्तसे विरुद्ध नहीं है, तो भी इन्द्रौरके मेले**में** ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजीसे इसका प्रतिपादन सननेके लिए लोग तैयार न हुए थे। उन्हें अप-मानित होकर बैठ जाना पड़ा था। तब यह कैसे मान लिया जाय कि भगवानदीनजीके जैनधर्मसे सर्वथा विरुद्ध व्याख्यानींको लोग चपचाप सुन र्लेंगे ? अब रही ब्रह्मचारीजीकी यह बात कि वे नवयुवकोंको एकान्तमें ले जाकर उन्हें विचार-श्रष्ट कर देते हैं। सो महाराज, आपके पास नवयुवकों-को सन्द्रकमें बन्द कर रखनेका तो कोई साधन है ही नहीं, उनके विचार श्रष्ट होनेकी चिन्ता कहाँ कहाँ कीजिएगा। वे आर्यसमाजियोंसे मिलते हैं, ईसाइयों-से मिलते हैं, स्कूलों और कालेजोंमें डारविन पढ़ते हैं, स्पेन्सर पढ़ते हैं, मिल और नित्होंके विचार सुनते हैं तब उन्हें अकेले भगवानदीनजीसे ही बचानेसे क्या होगा ? उधर तो आप जैनसमाजमें कालेजकी आवश्यकता बतलाते हैं और उसके द्वारा उक्त फिलासफरोंके विचार जाननेका मार्ग सुगम कर देना चाहित हैं और इधर भगवानदीन-जीकी संगाति ही आपको नवयुवकोंके लिए महा अनिष्ट कारक प्रतीत होती है। सच तो यह है कि आजकल आपको और आपके ही समान अन्य कई धर्मातमाओंको जैनधर्मके द्वव जानेका डर लग गया है। और जहाँ तहाँ आपके सामने इसी डरका भूत खड़ा रहता है । किसीने एक भी स्वतंत्र शब्द अपने मुँहसे निकाला कि यह भूत आपके कानमें आकर कहता है कि लो अब जैनधर्म जाता है। पर वर्णीजी और ब्रह्म-चारी महाराज, आप घबड़ाइए नहीं, यदि जैन-धर्म सत्यकी नींव पर स्थिर है, यदि वह त्रिकाला-वाधित सत्य है, तो उसके । छिए इतनी । चिन्ता

करनेकी जरूरत नहीं है। वह विरुद्ध विचारोंकी टक्करोंसे हित नहीं हिल सकता। हाँ, यदि डर है तो आप लोगोंके शास्त्रानुकूल धर्मके स्थित रहनेके विषयमें है। क्योंकि मद्रवाहुसंहिता और त्रिवर्णाचार जैसे धूतोंके बनाये हुए शास्त्रों ती आयु अब पूरी हो चुकी है। अब युत्कय- नुकूल धर्म स्थिर रहेगा और शिक्षा उसीकी ओर लोगोंको लेजा रही है।

ब्र॰ भगवानदीनजीके समान विचार रखने-वाले इस समय जैनसमाजमें दो चार नहीं किन्तु सैकड़ों हो गये हैं; पर उनके सुधारनेका यह उपाय नहीं है। न उनके मुँह बन्द किये जा सकते हैं और न इस तरह अपकीर्तिं उड़ानेसे कुछ लाभ हो सकता है। लोग अपने घर अपने मित्रोंमें तरह तरहके विचार प्रकट किया करते हैं। यदि उन सबको ही हम इस तरह प्रकट करने लोंगे और उन पर समाजको सचेत करने लगेंगे, तो इसका परिणाम कभी अच्छा न होगा। इसके लिए हमें उदार बनना चाहिए और उत्तम शिक्षापद्धति आदिके इस तरहके साधन तैयार करदेना चाहिए जिससे उनके विचार स्वयं ही जैनधर्मके अनुकूल हो जायँ। यदि भगवान-दीनजी नवयुवकोंको एकान्तमें लेजाकर समझाते हैं तो आप होग भी भगवानदीनजीको और उन्हें प्रेमसे समझाइए और उनके पूर्व विचारोंको बदल दीजिए तथा इस प्रकारका साहित्य तैयार कराइए जिसे पढ़कर वे जैनघर्ममें स्थिर हो जावें। इसके सिवाय उन्हें कुछ समय भी दीजिए । उनकी अवस्था ज्यों ज्यों पक होती जायगी, त्यों त्यों उनके खयाल बदलते जायँगे और वे धर्मके अनुरागी बन जायँगे । उनको बदनाम फरना, या उनके विषयमें बुरे विचार फैलाना. इस प्रकारकी नीति तो बहुत ही भयंकर है। इससे उनका सुधारना तो दूर रहा, वे उलटे चिढ़ जायँगे और आपके इस संकीर्ण समाजसे

आश्चर्य नहीं जो वे अलग ही हो जायँ। अन्तमें हम फिर भी कहेंगे कि ब॰ भगवानदीनजी जैसे स्वार्थत्यागी और कर्मवीर पुरुषोंको अपने अनुदार वर्तावके कारण जो लोग हाथसे सोदेनेका यत्न कर रहे हैं वे जैनसमाजके भविष्यको बहुत ही अन्धकारमय बनाया चाहते हैं। अप्रत्यक्षरूपसे वे यही कर रहे हैं कि किसी भी विचारशील पुरुषको जैनसंस्थाओंके काममें हाथ न डालना चाहिए।

### ३ सवाल दीगर जवाब दीगर।

अभी थोड़े दिन पहले बेलगाँवमें ब्रह्मचारी नेमिसागरजीका एक व्याख्यान हुआ था जिसमें आपने इस बातको स्वीकार किया कि जैनोंकी संख्या बराबर कम हो रही है; पर इसके छिए आपने उपाय यह बतलाया कि इतर लोग उपदेश देकर जैन बनाये जायँ ! हमारे समा-जके अन्यान्य पण्डित महाशयोंकी दृष्टिमें भी यही उपाय अमोघ जँच रहा है। पर वास्तवमें यह कोई उपाय नहीं है । नये जैन तो बना लिए जायँगे; पर इससे पुराने जैन नष्ट होनेसे कैसे बच जायँगे; यह समझमें नहीं आया। वे तो बराबर कम हो रहे हैं-प्रति दस वर्षमें प्रत्येक १०० जैनोंमेंसे ११ नष्ट हो जाते हैं, अर्थात् १०० के ८९ रह जाते हैं, उनका कम होना कैसे बन्द हो जायगा? यदि यह कहा जाय कि जितने जैन दुस वर्षमें कम होंगे, उतने दूसरे धर्मवाले जैन हो जायँगे, इस तरह जैनोंकी जो संख्या इस समय है वह जितनीकी तितनी बनी रहेगी । पर यह बात कहनेमें जितनो सहज है उतनी करनेमें नहीं होगी। सन् १९०१ से १९११ तकके दुस वर्षोंमें हमारी संख्यामें लगभग ८६ हजारकी कमी हुई है, अर्थात् प्रतिवर्ष लगभग साढें आठ हजार मनुष्य हमारी संख्यामें घटे हैं । ऐसी दज्ञामें

यदि औरोंको जैन बनानेका ही उपाय हम काममें ठायँगे, तो हमें प्रतिवर्ष ८॥ हजार मनु-ष्योंको अपने धर्ममें दीक्षित करना पढ़ेगा। क्या हमारे पण्डित महाशय और उक्त ब्रह्मचारीजी हर महीने सातसी मनुष्योंको जैनी बनानेकी बातको संभव समझते हैं ?

हमारी समझमें यह सर्वथा असंभव है। आर्य्य-समाज और सनातनधर्म ये दोनों प्राय: एक हींसे धर्म हैं। दोनोंके वेद एक हैं, ईश्वर एक है, सिद्धान्त एक है जाति-पाँति एक है। थोडीसी आचार आदिकी बातोंमें ही कुछ भेद है । और इस पर आर्घ्यसमाजमें उद्योगियों और स्वार्थत्यागियोंकी संख्या हमसे कई गुणी है। फिर भी हम देखते हैं कि वे हर महीने सातसौ आदामियोंको अपने धर्ममें नहीं मिला सकते हैं। तब देशके तमाम धर्मोंसे जिनके सिद्धान्त निराले हैं, जो ईश्वरका मृष्टिकर्तृत्व स्वीकार नहीं करते, वेदोंसे जिनका कोई सम्बन्ध नहीं, और जिनमें काम करनेवालोंका अभाव है, वे लोग हमारी समझमें तो इस समय सातसो तो क्या सात मनुष्योंको भी प्रतिवर्ष जैन नहीं बना सर्वेगे।

अब वह जमाना नहीं रहा, जब किसी धर्मके एक पण्डितको हरा देनेसे उसके सारे अनुयायी दूसरा धर्म ग्रहण कर लेते थे। अथवा विद्वानों के उपदेशसे गाँवके गाँव धर्म परिवर्तन कर डालते थे। धर्मोंने अब समाज और जातिके रूप धारण कर लिये हैं। अब ये विचारकी चीजें नहीं रही हैं। इनका अब केवल परलोकसे ही सम्बन्ध नहीं रहा है—जाति बिरादरी—रिश्तेदार, आदि इस लोकके प्रपंच भी इनके साथ कस दिये गये हैं। इस लिए इस समय धर्म परिवर्तन करना उतनी सहज बात नहीं है जितनी कि पण्डित लोग समझ रहे हैं।

ईसाइयों और आर्यसमाजियोंके लिए यह काम जितना सुकर है उतना जैनोंके लिए है भी नहीं । जहाँ उनके यहाँ इतनी उदारता है कि मनुष्यमात्रको वे अपने धर्ममें ग्रहण करने-को तैयार रहते हैं, वहाँ हमारे यहाँ इतनी अनु-दारता है कि उसके कारण जो जैन हैं उनका ही जैन बना रहना कठिन है। खतौलीके दस्सा अग्रवालोंके मामलेको पाठक भूले न होंगे। उन बेचारोंका उनके निजी मन्दिरमें भी जिनपूजा करनेका अधिकार नहीं मिल रहा है । बीसे भाई कहते हैं कि दस्से चाहे ईसाई या मुसलमान तक बन जायँ पर हम उन्हें पूजाका अधिकार देनेको तैयार नहीं। जहाँ पूजाके अधि-कारके सम्बन्धमें ही इतनी अनुदारता है, वहाँ मोजन-व्यवहार आदिके विषयमें तो अधिक आज्ञा ही क्या की जा सकती है। पण्डित महाज्ञाय कहा करते हैं कि किसीको जैन बनानेके बाद यह आवश्यक नहीं है कि उसे हम अपनी जाति-में भी मिलालें या उसके साथ भोजनादि सम्बन्ध भी करें। उसे जैनधर्म प्यारा हो अपने आत्माका कल्याण करना हो तो जैनधर्म ग्रहण करले. नहीं तो उसकी इच्छा। ठीक है, आपको तो आवश्यकता नहीं है, पर उसे तो आवश्यकता पडेगी-उसे तो अपने बाल-बच्चोंके विवाहादि करने होंगे । इधर आप तो उसे अपनेमें शामिल करेंगे नहीं और उधर उसकी जातिवाले उसे जाति न्युत कर ही देंगे तब उसकी क्या गति होगी ? और जब तक यह परिस्थिति है तब तक यह कैसे आशा की जा सकती है, कि आप हर महीने 🣑 सातसौ मनुष्योंको जैन बना सकेंगे।

इस समय जितने नये ईसाई बनते हैं वे प्रायः नीच जातियोंमेंसे और गोंड भील आदि जंगली जातियोंमेंसे बनाये जाते हैं। इनका बनाना सहज भी होता है। क्योंकि इनका पहले कोई ऐसा धर्म नहीं रहता है जिसका इन पर अधिक प्रभाव हो। हमारे पण्डित लोग चाहें और उद्योग करें तो इनमें से जैन भी बहुतसे बन सकते हैं, पर क्या ये उनकी अपने पर छाया पड़ने देना भी पसन्द करेंगे ? यदि बहुत उदारता हुई तो कह देंगे कि जैनधर्म पालो मन्दिरके शिखरों परकी प्रतिमा-ओंके दर्शन करो, हमसे दस हाथ दूर खड़े रहो बस । पर क्या इस समय इन सब तिरस्कारोंको सहन करके भी कोई किसी धर्मको ग्रहण करनेके लिए तत्पर हो सकता है। लोग केवल धर्म ही नहीं चाहते हैं धर्मके साथ प्रेमकी भी उनके हद-यमें आकांक्षा रहती है।

एक बात और है । यदि प्रति दुसः वर्षमें हमारी संख्यामें ८६ हजारकी कमी होती गई तो अनुमान ११० वर्षमें इन पुराने जैनोंका तो सर्व नाश हो जायगा, अब रहे नये जैन जो कि जाति-पाँतिका खयाल रक्खे बिना चाहे जिस जातिमेंसे बनाये जायँगे। सो जब इनकी संख्या काफी हो जायगी, तब इनके लिए जाति-बिरादरीकी क्या व्यवस्था की जायगी? यादि इन्हें हमने अपनी जातिमें न मिलाया, ये मन्दिर पुजा आदिसे दूर ही रक्खे गये तब तो एक सौ दस वर्षके बाद तमाम मन्दिरोंके ताले लगा देना पड़ेंगे और कहना होगा कि पुजाधिकारी जैनसमाजका होप हो गया । और यदि उनकी भी वर्तमान जातियोंके समान जुदी जुदी जातियाँ बना दीं, एक दूसरेसे उन्हें न मिल जाने दिया, तो फिर वर्तमान जैनोंके ही समान उनकी भी संख्या घटने लगेगी और उनकी भी कालरात्रि शीघ्र आ जायगी।

गरज यह कि ये सब बातें अविचारितरम्य हैं। जब तक वर्तमान जैनोंकी संख्या घटनेके कारण निष्पक्ष होकर न ढूँढ़े जायँगे और उन कारणोंके दूर करनेका प्रयत्न न किया जायगा तब तक जैनसमाजके लुप्त होनेका मयंकर संकट नहीं टल सकता।

### ४ सम्मेद्शिखरजीके मामलेकी अपील ।

विञ्वास था कि हजारीबागके मजिस्ट्रेटने शिखरजीके मुकद्दमेका जो फैसला किया है, उससे हमारे दिगम्बरी भाई सन्तुष्ट हो जायँगे और जो कुछ हक उन्हें मिले हैं, उन्हीं में संतोष करके वे अपील न करेंगे। समाजके दस पाँच अगुओंकी भी राय सुनी गई थी कि अब अपील न करनी चाहिए। जैनगजटके वर्तमान सम्पादक महाशयकी भी राय अपील करनेकी नहीं थी; फिर भी सुनते हैं कि एक दो सज्जनोंके जोर लगाने पर अपील करना निश्चित हो गया है और वह दायर भी हो चुकी है। जाता है कि मुकद्दमेकी केवल नकलोंके तैयार करानेमें ही लगभग १२-१३ हजार रुपया सर्च होगा! यदि १०-१२ हजार रूपया ही और लगे, तो कमसे कम २५ हजार रुपया और भी इस मामलेमें खर्च हो जायँगे। जिनके हृदय है और जो देशकी दुर्दशाको जानते हैं. उन्हें इस बातसे अवस्य ही दःख होगा।

### ५ आन्दोलनके सम्बन्धमें आक्षेप।

तीर्थोंके झगड़े मिटानेके लिए जो आन्दोलन शुक्त किया गया है, उसके विषयमें अभी अभी सत्यवादी, जैनगजट, आदिमें कई लेख प्रकाित हुए हैं । इन लेखोंके पढ़नेमें यह मालूम होता है कि लेखक महाशय बहुत ही उत्तेजित हो उते हैं और इस कारण उन्होंने बहुतसे ऐसे आक्षेप कर डाले हैं जो अम पैदा करनेवाले हैं । इस आन्दोलनका मुख्य उद्देश्य यह है कि हवेताम्बरी और दिगम्बारियोंके बीचमें जो जगह जगह झगड़े होते हैं और मुकद्दमे चलकर लाखों रुपया बरबाद होते हैं वे न होवें और दोनोंग्ने

द्वेष-भावकी वृद्धि न होकर प्रेम-भावकी वृद्धि हो । केवल एक शिखरजीके मामले तक ही इस आन्दोलनकी सीमा परिमित नहीं है; किन्त जितने भी तीर्थ हैं और जहाँ कहीं ये झगड़े खड़े हुए हैं, वे सब शान्त कराये जायँ। आन्दोलन करनेवाले अपना कर्तव्य समझते हैं कि दोनों संप्रदायके लोगोंको मुकइमे न लड्नेके लिए समझावें और जो मुकदमा चल रहे हों, यदि बन सके तो उनको आपसमें पंचायत आदिके द्वारा ते करनेके लिए प्रेरणा करें। वे जिस प्रकार दिगम्बरियोंको समझाते हैं उसी प्रकार इवेताम्बरियोंको भी समझावें। पाठकोंको शायद मालूम होगा जैनहितेच्छुके दिसम्बरके लगभग १०० पृष्ठके अंककी जिसमें कि केवल तीर्थोंके झगड़े शान्त करनेके सम्बन्धमें ही सब लेख हैं-साढ़े पाँच हजार कापियाँ निकाली गई हैं और उनका अधिक भागइवेताम्बर समाजमें ही फैलाया गया है। ऐसी दशामें आन्दोलन करने-वालों पर यह आक्षेप करना कि वे दिगम्बरियोंको ही समझाते हैं इवेताम्बारयों नहीं - अनुचित है। यह हम मानते हैं कि शिखरजीका यह मुकद्दमा इवेताम्बरियोंकी अनुचित और अन्याय्य आकांक्षा के कारण चला है-उनका यह चाहना कि दिग-म्बरियोंको हमारी इजाजतके बिना पूजा करनेका हक न मिलना चाहिए सर्वथा अन्याय्य है; परन्तु समझानेवालेके लिए यह कार्य लाभकारी नहीं है कि वह किसी एक पक्षका दोष बतलावे और इस तरह उसे चिढा देवे। उसका काम तो झग-डेकी हा।नियाँ और आपसमें मेल रखनेकी भलाइयाँ बतलानेमें ही सफल हो सकता है। आन्दोलनके लेखोंमें यह भी बतलाया गया है कि धर्मके कार्योंके लिए आपसमें लड़ना अधर्म है, पर इसका अर्थ लोगोंको यह समझाया गया कि आन्दोलन करनेवाले सबको स्थानकवासी

बना देना चाहते हैं। और उनकी दृष्टिमें धर्म-तीर्थोंकी रक्षा करना आवश्यक ही नहीं है। लोंगोंको यहाँ तक सुझाया गया है कि इवेताम्ब-रोंका पक्ष कमजोर है, इस लिए यह आन्दोलन उन्होंने इन लोगोंके द्वारा कराया है। पर वास्त-वमें आन्दोलन करनेवालोंके साथ यह बडा भारी अन्याय किया जाता है । उनकी बात मानना न मानना, यह हमारे अधिकारमें है. पर कमसे कम उनके सदाशयको तो सदाशय ही समझना चाहिए । तीर्थोंके झगडे शान्त हों यां नहीं, आपसमें मेल होना संभव हो या न हो. शान्त करनेके जो उपाय बतलाये गये हैं वे ठीक हों या न हों पर इसमें तो कोई भी सन्देह नहीं है, झगड़ोंकी शान्तिका आन्दोलन उच और पवित्र आशयसे शुरू किया गया है। आन्दोलन करनेवालोंको कुछ अप्रिय सत्य भी लिखना पड़ा है, पर वह केवल उन्हीं लोगोंके लिए जो कि मुकइमा लड्नेको धर्म प्रतिपादन करते हैं--और जिन्होंने झगडे शान्त करनेके लेखमें सही करनेवालोंको धर्मश्रन्य, खाद्याखाद्य-विचार-हीन, अष्ट आदि राब्दोंमें याद किया था: जो अपनी रक्षाके लिए लाचार होकर मुकहमा लड़ते हैं उनके लिए नहीं।

इस आन्दोलनको तब तक जारी रखनेकी आवश्यकता है जब तक दिगम्बर और श्वेताम्ब-रोंके बीचमें एक छोटा सा भी मामला या झगड़ा चलता रहे। यदि यह बराबर जारी रक्सा जायगा और समाज इसमें योग देगा तो हमारा विश्वास है कि जैनसमाजका इससे बहुत बड़ा उपकार होगा। ये आपसी झगड़े हमारी शक्तिको घुनकी तरह नष्ट कर रहे हैं।

### ६ भारत-जैनमहामण्डलका अधिवेशन।

इस वर्ष महामण्डलका वार्षिक अधिवेशन ता० २७ और ३० दिसम्बरको लखनऊमें हुआ । सभापतिका आसन खण्डवेके वकील बाबू माणिचन्द्जी बी. ए. एठ एठ. बी. ने सुशाभित किया था। हमको आशा थी कि इस वर्ष मण्डलका अधिवेशन बम्बईकी अपेक्षा अधिक सफलतासे होगा; परन्तु हमारा यह केवल अभ ही निकला। बहुत ही कम लोग उसमें शामिल हुए और सभापतिके महत्त्वपूर्ण व्याख्या-नके सिवाय वहाँ और कुछ भी न हो सका। इससे मालम होता है कि मण्डलके साथ लोगोंकी सहानुभति बहुत ही कम है । और तो क्या उसके शिक्षित सभासदोंकी भी उसके प्रति प्रीति नहीं है। साधारण जनताको अपनी ओर आकर्षित करनेके लिए वह ओई प्रयत्न नहीं करता है । उसका मुख पत्र अँगरेजीमें है, अत एव जो अँगरेजी नहीं जानते वे उसके उद्देश्योंसें अपरचित हैं, बल्कि मण्डलके विरोधियोंके लेखोंको पढकर उसके विषयमें उनके कुछ विरुद्ध खयाल भी हो रहे हैं जिनके दर करनेका कोई प्रभावशाली उद्योग नहीं किया जाता । जीवद्याके ट्रेक्टोंको छोड़कर मण्डल कोई ऐसा बडा काम भी नहीं कर रहा है जिससे उसकी और लोगोंका चित्त आकर्षित हो। हमारी समझमें मण्डलकी यह शिथिलता जैन समाजके शिक्षित-सम्प्रदायकी शोभाकी चीज नहीं है। यह बतलाती है कि हमारे शिक्षित भाइयोंमें न समाज-सेवा करनेका उत्साह है और न वे काम करना ही जानते हैं । इसे मिटाना चाहिए और कर्मवीर बनानेवाली पाश्चा-त्य शिक्षाका मुख उज्ज्वल करना चाहिए।

मण्डलके उद्योगसे कांग्रेसके समय एक काम बहुत अच्छा हो गया। वह यह कि ता॰ २५ दिसम्बरको उसने एक बड़ी भारी आम सभा कराई, जिसके सभापति 'बाम्बे क्रानिकल' के सम्पादक मि॰ हार्निमन हुए और उसमें महात्मा गाँधी, मि॰ पोलक मि॰ विभाकर बैरिस्टर आदिके जीवद्या और अहिंसा पर कई प्रभावशाली व्याख्यान हुए।

इस सभामें लगभग ४ हजार श्रोता उपस्थित हुए थे। ता० २६, २८, और २९ को कुँवर दिग्विजयसिंह, बाबू प्रभुरामजी सन्त्री, और ब्रह्मचारी भगवानदीनजीके जैनधर्म सम्बन्धी व्याख्यान हुए। पं० अर्जुनलालजी सेठी, समाज-सुधार और तीथोंके झगड़े मिटानेके सम्बन्धमें भी कुछ प्रस्ताव पास हुए।

### ७ मद्रबाहुसंहिताकी समालोचना।

इस अंकमें संहिताकी समालोचना समाप्त हो गई । जिन पाठकोंने बडी समझकर इसे न पढी हो उनसे हमारी प्रार्थना है कि वे एक बार तीनों लेखेंको एकत्र करके अवश्य पढ जायँ और फिर विचार करके देखें कि उनके हृदयमें संहिताके लिए और कितनी श्रद्धा अवशेष है । यह भी सोचना चाहिए कि इस पकारके ग्रन्थेंकी इस प्रकारकी आलोचनायें प्रकाशित करनेकी कितनी आवश्यकता है। हम चाहते हैं कि हमारे पाठक इस आलोचनाके सम्बन्धमें अपनी अपनी सम्माती भेजनेकी क्रपा करें,जिन्हें हम प्रकाशित कर सर्कें और जैनपत्रोंके सम्पादक महाशय अपने पत्रोंमे इस विषयकी चर्चा करें जिससे कोई भी जैनी इस ग्रन्थकी अप्रमाणिकतासे अजान न रहे । इस छेखको हमने स्वतंत्र पुस्तकाकार भी छपाया है। मूल्य लागत मात्र रक्खा गया है। प्रचार करनेके लिए जो महाशय चाहें मँगा लेवें।

### ७ कमजोरीकी हद् !

यह कहनेमें हमें कोई इन्कार नहीं है कि ब्रह्म-चारी शीतलप्रसादजी निःस्वार्थ भावसे समा-जकी मौलिक सेवा करते आ रहे हैं। बल्कि यों कहना चाहिए कि समाजसेवा ही आपके जीवनका महावत होगया है । और आपकी इस सेवाका हमारे हृदयमें अत्याधिक आदर भी है; पर साथ ही यह देखकर बडा ही विस्मय होता है कि आप जैसे निस्स्वार्थ सेवकों के हृदय इतने दुर्बल-इतने कमजोर क्यों हैं ! जिसके कारण कि न आप कोई बात स्पष्ट कह सकते हैं और न स्पष्ट लिख ही सकते हैं। हमने बीसियों बार देखा है कि जब जब आपको लिखने या कहनेका मौका आया है तब ही तब आप लिखने और बोलनेमें अपनी कलम और जबानको दबा गये हैं।या कछ लिखा अथवा कहा है तो वह बड़े ही दबे भावोंसे। ब्रह्मचारीजीमें अनेक गुणोंको होते हुए भी हम उनकी इस नीतिको पसन्द नहीं करते। समाजके आप निस्वार्थ सेवक हैं-आपको उससे कुछ हेना देना नहीं-तब फिर आप अपने विचारोंके-जिनसे आप समाजका हित समझते हैं-कहनेमें या लिखनेमें क्यों हिचकिचाते हैं ? उन्हें साफ साफ नहीं लिखा करते ? यह दुरंगी पालिसी आप जैसे निस्वार्थ सेवियोंके पदके ं योग्य नहीं है। जो विचार आपके पवित्र और निस्वार्थ हृदयकी प्रेरणासे निकलते हैं-फिर वे कैसे ही हों, चाहे उनसे लोग नाराज हों या प्रसन्न-उन्हें निडर और निःसंकोच होकर ही आपको लिखना या कहना चाहिए। कारण हमारा विश्वास है कि आपके स्पष्ट और निर्भय-ताके साथ कहे हुए विचारोंसे समाजको जितना

लाभ पहुँच सकता है उतना लाभ आपकी वर्त-मान दुरंगी पालिसींसे कभी नहीं पहुँच सकता। बल्कि लोगोंको एक तरहका सन्देह होने लगता हैं; और फिर वे कुछ भी स्थिर नहीं कर पाते।

अच्छा, अब आप ही देखिए कि जैनहितेच्छुके दिसम्बरके अंकमें जो शिखरजीके मामलेका आप-का पत्र प्रकाशित हुआ है, उसमें तो आपने साफ शब्दोंमें यह कहा है कि इस मुकद्दमेबाजीसे मैं जैनसमाज की बरबादी समझता हूँ; और इधर आप दिगम्बारियोंको कितने ही सज्जनोंकी अपील करनेकी राय न होने पर भी अपील कर-नेकी सलाह देते हैं---नहीं आग्रह करते हैं। यहाँ यह सवाल नहीं है कि आप अपने हकोंकी रक्षा न करें; किन्तु कहना है आपकी दुरंगी पालिसीके बाबत । यदि आप अपने हकोंकी रक्षा करनेके लिए मुकद्दमेबाजीको ही सत्य और अच्छा समझते हैं तो फिर आपको **श्रीयुत** बाडीलालजीको उस पत्रके लिखनेकी क्या अव-**इयकता थी ? क्यों आपने बाडी़ हालजीको पत्र** लिख कर उनके और-मुकहमेबाजीकी सलाह देकर दिगम्बरियोंके प्रशंसा-प्रात्र बननेकी महात्वाकां-क्षा की ? आप समाजके निस्वार्थ सेवक हैं फिर आपको इस ऐसी गंगा-जमनी बातोंसे मतलब ! परन्तु नहीं; इन सब बातोंसे यही निष्कर्ष निकलता है कि आपका मन बहुत ही कमजोर है, बहुत ही निःसत्व है, बहुत ही दुर्बल है ! और इसी कारण आपकी हिम्मत नहीं पडती कि आप जनताके सामने अपने पवित्र हृदयकी प्रेरणासे उत्पन्न हुए विचारोंको निर्भय होकर प्रगट कर सकें ! आश्वर्य है, नहीं; महा आश्चर्य है कि आत्माकी अनन्त बल-शाली शाफि पर आप सैकड़ों ही व्याख्यान दे चुके,

अनुभवानन्द' और 'स्वसमरानन्द' जैसी पुस्तकें आपने लिस डालीं-दूसरोंको आपने बलशाली और जयी बननेका उपदेश अवश्य किया; परन्तु स्वयं आप अपने दुर्बल मन पर विजय न कर सके-अनु-भवानन्द और स्वसमरानन्द आपके कुछ भी काम न आ सके ! महाराज, इस पृष्टताको क्षमा कीजिए, कारण संसार-पंक-लिप्त हम लोगं आपको उपदेश करनेके लायक नहीं हैं: पर आपकी दया-जनकं स्थिति हमें कहनेको बाध्य करती है। इसी कारण आज दो शब्द लिखना पड़े हैं। अन्तमें अनन्त बलशाली वीरप्रभुसे हम प्रार्थना करते हैं कि वे आपके दुर्बल-निस्सत्व हृदयको बल प्रदान कर जैनसमाजको एक सच्चे बीर, मनस्वी और 'मनस्येकं वचस्येकं कर्मण्येकं महात्मनां' के रूपमें आपका साक्षात करावे!

--स०

### ८ सम्मेलनकी परीक्षामें जैन विद्यार्थी।

हिन्दी-साहित्यसम्मेलनकी परीक्षामें नीचे लिखे जैन विद्यार्थी इस वर्ष उत्तीर्ण हुए हैं, जिन्हें जैमग्रन्थरत्नाकरकी ओरसे बीस बीस रुपये ( कुल १४० रु० ) पारितोषिकमें दिये गये हैं:—

| क्रमसंख्या<br>*                         | नाम.                                                                                | पिताका नाम                                                                                              | त्राम                                                                                                                 | श्रेणी                                                              |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| # 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | मदनलाल<br>दौलतराम<br>नानूराम<br>गोविंददास<br>नन्दिकोर<br>निभेलप्रसाद<br>मुख्तारसिंह | <b>बु</b> ळाकीरामजी,<br>जोधराजकी<br>क्वीराजकी<br>वंशीघरजी<br>कृन्दावनजी<br>ज्योतीप्रसादजी<br>वृन्दावनजी | ब्याहीवेश , आगरा<br>भानपुरा ( इन्दौर )<br>गरोठ ( इन्दौर )<br>महरोनी ( झाँसी )<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | प्रथम<br>द्वितीय<br>प्रथम<br>द्वितीय<br>द्वितीय<br>प्रथम<br>द्वितीय |

### उपहारके ग्रन्थ।

षिछले अंकमें हमने ' मणिभद्र ' उपन्यासको इस वर्षके उपहारमें देनकी सूचना दी थी; परन्तु पीछे वह विचार बदल गया और उसे पिछले वर्षके माहकोंके लिए ' निमराज ' के बदलेमें रसकर इस वर्षके माहकोंके लिए ' मेवाड़- पतन ' नामक नाटक तैयार कराया गया। यह नाटक माहकोंकी सेवामें जा ही रहा है, इस लिए इसकी प्रशंसा करना व्यर्थ है। पढ़नेसे पाठक स्वयं जान लेंगे कि कैसा अपूर्व मन्य है। पिछले वर्ष एक उपहार दिया जा चुका था। उसके बाद

एक सज्जनकी ओरसे ' निमराज ' नामका उप-न्यास देनेका भी विचार हुआ; परन्तु वह अब तक तैयार न हो सका, इस लिए उसके बदले मणिमद्र नामका जैन उपन्यास तैयार कराया गया। यह सचित्र हैं। पाठक इसे भी पढ़कर प्रसन्न होंगे। यह एक ऐसे धर्मात्मा और धनिक सज्जनकी ओरसे दिया जाता है जो जैनिहितैषीके अतिशय प्रेमी हैं और जो आग्रह करने पर भी अपना नाम प्रकाशित करना उचित नहीं समझते हैं। जैन-हितैषी उनकी इस कुपाके लिए अतिशय आभारी है।

### श्रीवीतरागाय नमः। जैन-ग्रन्थरत्नाकर कार्यालय–बम्बईका

# सूचीपत्र।

### खासकी छपाई हुई पुस्तकें।

अनित्यः मावना-श्रीपद्मनिद आचार्यका अनि-त्यपंचाशतः मूळ और उसका अनुवाद । अनुवाद बाबू जिएक्किकोरजी मुख्तारने हिन्दी कवितामें किया है। शोक दुःखके समय इस पुस्तकके पाठसे बड़ी शान्ति मिळती है। मूल्य डेस आना।

अरहंतपासा केवली-पासा डालकर शुम अशुभ जाननेकी रीति । मू० डेढ् आना ।

आत्मानुशासन—बड़ा ही उत्तम और उपदेश-पूर्ण प्रन्थ है। इसका एक एक उपदेश, एक एक शिक्षा अमूल्य है। उनका हृदयपर बड़ा प्रभाव पड़ता है। यह एकबार पहले भी छपकर बिक चुका है, पर अबकी बार यह नये रूपमें छपाया गया है। पहले इसकी भाषा हूँ ढाड़ी थी। पर अब यह नई हिन्दी भाषामें कर दिया गया है। इसे पढ़कर आत्मा बड़ी शान्ति लाभ करता है। बड़ा सुन्दर प्रन्थ है। अबकी बार कीमत भी कम रक्खी गई है। सादी जिल्द १॥।) पक्की जिल्द मू॰ दो इपये।

अंजनापवनंजय-खड़ी बोलीमें हिन्दीका सुन्दर काव्य, बढ़िया कागजपर मनोहर कव्हर सहित बहुत ही सुन्दरताके साथ छपवाया गया है। मूल्य ढाई आने।

े **इप्रक्रत्तीसी**-अर्थसिंहत । इसमें पंच परमेष्टीके १४३ मूलगुणोंका वर्णन और तीन चौवीसीके नाम **है**। मूल्य आध आना ।

उपमितिभवप्रपंचा कथा — (प्रथमप्रस्ताव) महात्मा सिद्धिके आद्वितीय मूल प्रन्थका ग्रुद्ध हिन्दी अनुवाद है। अनुवाद बहुत ही अच्छा हुआ है। कठिनसे कठिन विषयोंको सरलतासे समझानेवाला यह अपूर्व प्रन्थ है। काव्यका काव्य है, सिद्धान्तका विषयान्त है और संसारका एक कथारूप चित्रका चित्र सारहे आने।

उपिमितिभवप्रंपचा कथा--(दूसरा प्रस्ताव) इसमें चतुर्गतिरूप संसारका वर्णन बड़ी खूबीके साथ किया गया है। मृत्य पाँच आने।

कनीटक जैनकिव — कनीटक देशमें जो नामी नामी जैन कि हुए हैं उनका इसमें ऐतिहासिक परिचय दिया गया है। सब मिलाकर ७५ किवयोंका इतिहास है। बड़े महत्वकी पुस्तक है। मूल्य लागतसे भी कम आधा आना है।

चरचाशतक—चानतरायजीका चरचाशतक सरल हिन्दी भाषाटीका सहित । बहुत ही अच्छा छपा है। चार नकशे भी दिये हैं। मूल्य ॥।) छहढाला—दौलतरामकृत बड़े अक्षरोंमें ॥। छहढाला—बुधजनकृत बड़े अक्षरोंमें ॥। छहढाला—बावनअक्षरी द्यानतरायजी कृत जिनन्द्रपंचकल्याणक—( पंचमंगल ) दो अभिषेकपाट सहित । मूल्य एक आना।

जिनेन्द्रगुणानुवाद पचीसी—मूल्य -)।

जैनपदसंग्रह दूसरा भाग-इस दूसरे भागमें स्वर्गीय कविवर भागचंदजी कृत जितने पद हमको मिले वे सब छपे हैं। मूल्य चार आने।

जैनपद्संग्रह पाँचवाँ भाग--इस भागमें कविवर बुधजनजीके २५० के करीब पदोंका संग्रह है। बहुत ग्रुद्धतापूर्वक छपाया है। मूल्य छह आने।

जैनविवाह निधि--अवकी बार यह पुस्तक इस ढंगसे छपाई गई है कि मामूळी पढ़ा लिखा आदमी इसके जिरयेसे जैनविधिके अनुसार विवाह करा सकता है। प्रत्येक गृहस्थकी यह पुस्तक मँगाकर रखना चाहिए। मूल्य पहलेकी अपेक्षा चौथाई अर्थात् सिर्फ तीन आने रक्खा है।

तस्वार्थस्त्रकी बालबोधिनी भाषाटीका-यह टीका जैनुधर्मके विद्यार्थियोंके लिए बनवाई गई है। यह भादों में बॉचनेके लिए भी बड़े कामकी है। साधारण भाई भी इससे सूत्रोंके अर्थ बांचकर समझ सकते हैं। रत्नकरंडके समान इसमें भी पद पदके अर्थ किये हैं। मूल्य ॥।०) कपड़ेकी जिल्दका १०)।

तत्त्वार्थस्त्र-(मोक्षशास्त्र) मूल शुद्ध पाठ। मूल्य डेढ़ आना।

द्रीनकथा-भारामहर्जाकृत । मूल्य तीन आने । द्रीनपाठ--दौछतराम और बुधजन कृत दर्शन सहित । मूल्य एक आना ।

्**दानकथा**—(चार दानकथा ) बखतावरसल रतनलालकृत । मृल्य दो आने ।

द्रव्यसंग्रह—मूल गाधा, संस्कृत छाया, हिन्दी अन्वयार्थ और किववर द्यानतरायजीकृत भाषा किवता सहित । चौथी बार छपाया गया है। पहिली बार प्रत्येकं गाथाकी संस्कृत छाया नहीं थी वह अबकी बार छगा दी गई है। चतुर विद्यार्थी इसे विना गुरुके भी पढ़ सकता है। इस प्रन्थमें जैनधर्मके मूलभूत छह द्रव्य नव पदार्थीका बड़ी उत्तमतासे वर्णन किया है। मूल्य चार आने।

द्यानतविलास—( धर्मविलास ) कावेवर याँनतरायजीकी फुटकर कविताओंका अपूर्व संग्रह। इसमें मंगलाचरण, उपदेशशतक, सुबोध पंचासिका, धम्मेपचीसी, तस्वसारभाषा, दर्शनदशक, ज्ञानदशक, द्रव्यादि चौबोलपचीसी, व्यसनत्याग षोड्श, सरधा चालीसी, सुखबतीसी, विवेक वीसी, भाक्त दशक, धर्मरहस्य बावनी, दान बावनी, चार सौ छह जीव-समास, दशस्थल चौबीसी, व्यौहार पचीसी, आरती दशक, दशबोल पचीसी, जिनगुणमाला सप्तमी, समाधिमरण, आलोचनापाठ, एकीभाव स्तोत्र, स्वयं-भूस्तोत्र, पार्श्वनाथ स्तवन, तिथिषोड्शी, स्तुतिबारसी, यतिभावनाष्टक, सज्जनगुण दशक, वर्तमान वीसी-दशक, अध्यात्मपंचासिका, अक्षरबावनी, नेमिनाथ बहत्तरी, वञ्जदन्तकथा, आठगण छन्द, धर्मचाहगीत, आदिनाथस्तुति, शिक्षापंचासिका, जुगलआरती,वैराग्य-छत्तीसी, बाणीसंख्या, पहनचीसी, षटगुणी हानि शृद्धि लाभ, पूरणपंचासिका इन सबका समावेश किया गया है। मृत्य एक रुपया। कपड़ेकी जिल्दका १।)।

धूर्ताख्यान — धर्मपरीक्षाके ढंगका यह नवीन मन्य एक संस्कृत सन्थके आधारसे हिन्दीमें लिखा गया है। इसमें पुराणोंकी पोठें एक मजैदार कथाके साथ खोठी गई हैं। नामी नामी भूतोंकी बातें सुनकर आप चकरावेंगे और कहेंगे कि ये पुराण हैं या किसी मसखरेकी ठिखी हुई कितावें हैं। छपाई बहुत सुन्दर है। आप पिढ़िये और अपने पौराणिक मित्रोंको सुनाइये। मूल्य सिर्फ तीन आने।

निशिभोजन कथा-मूल्य दो आने।

निर्वाणकाण्ड-मूल गाथा, संस्कृत छाया, भाषा कविता और महावीर पूजा सहित । मूल्य एक आना।

नित्यनियमपूजा संस्कृत तथा भाषा— इसमें नीचे लिखे पाठ छपे हुए हैं:—-लघुआंभेपकपाठ संस्कृत, नित्यपूजा संस्कृत प्राकृत, देवगुरुशास्त्रकी भाषा पूजा, बीसतीर्थंकर पूजा, अकृतिमचैत्यालयोंके अर्घ संस्कृत प्राकृत, सिद्धपूजा संस्कृत, सिद्धपूजाका भावाष्टक, सोलहकारणादिक अर्घ, पंचपरमधीकी जयमाला प्राकृत,शान्तिपाठ संस्कृत, विसर्जन संस्कृत, और भाषास्तु तिपाठ। प्रायः बहुतसे लोग इनक उलटे सीघे पाठ वा द्रव्य चढ़ानेके मंत्र अशुद्धतासे पढ़ते थे। इस कारण हमने बहुत शुद्धतासे अनेक प्राचीन प्रतियोंसे शुघवाकर इसे छपवाई है। मूल्य चार आने।

नियमसार-आचार्य कुन्दकुन्द भगवान् कृत । यह प्रन्थ अभी तक अलभ्य था । किसीको इसका नाम भी माल्रम न था । यह समयसार, प्रवचनसार आदिके ही समान अध्यात्मका प्राकृत गाथाबद्ध प्रन्थ है । इस पर निर्प्रत्य मुनि श्रीपद्मप्रममलघारीकी संस्कृत टीका है जो साथ ही छपी है और सर्वसाधारणके समझनेके लिए जैनिमत्रके सम्पादक ब्रह्मचारी श्रीतलप्रसादजीकी बनाई हुई भाषाटीका भी शामिल कर दी गई है । मूल्य कपड़ेकी जिल्दका दो रुपया निर्मा सीदाका पोने दो रुप।

नेमिचरित—या नेमिद्दत काव्य । यह संस्कृतमे है और महाकवि कालिदासके मेघदृतके चौथे चरणोंकी समस्यापूर्त करके रवा गया है। बहुत ही सुन्दर काव्य है। इसमें भगवान नेमिनाथ और राजीमतीका पवित्र चरित्र प्रथित किया गया है। साथमें भाषाटीका भी है जो बहुत सरल और सुन्दर भाषामें लिखी-गई है। मूल प्रथकर्ता कविवर विकन्ध

मका परिचय बड़ी खोजके साथ लिखा गया हैं। मूल्य साढ़े चार आने।

न्यायदीपिका-न्यायका अपूर्व प्रंथ है। साथमें सरल भाषाटीका भी लगा दी गई है। न्याय सीखने-वालोंके लिए बहुत उपयोगी है। मूल्य बारह आने।

परमार्थजकड़ी संग्रह-इसमें कविवर दौळत-राम, भूधरदास, रूपचंद, जिनदास, रामकृष्ण, दरिगहमल और शाहणू रचित वैराग्यकी १५ जकड़ि-योंका संग्रह है। मूल्य डेड् आना।

प्रवचनसार प्रमागम—श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके नाटकसमयसारकी कविता करके जिस तरह कविवर बनारसीदासजीने यश प्राप्त किया है, उसी प्रकारसे काशीनिवासी कविवर वृंदावनजीने प्रवचनसार प्रमागम (कुन्दकुन्दकुत) की कविता करके नाम कमाया है। इसमें कवित्त सवैया आदि छन्दोंमें अध्यात्मके गूढ़तस्वोंका बड़ी सुन्दरतासे वर्णन किया है। कविन्दकी खास हाथकी लिखी हुई प्रतिसे संशोधन करके यह प्रंथ छपाया गया है। मूल्य सिर्फ सवा हप्या।

प्राणिप्रय-काव्य-यह सुन्दर और सरस काव्य प्रत्येक सह्दयको पढ़ना चाहिए। भक्तामरके चौथे चरणोंकी समस्यापूर्ति की गई है और उसमें नेमिनाथ और राजीमतीका सरस चिरित्र निबद्ध किया। गया है। मूल्य दो आने।

पंचेन्द्रिय सम्बाद-इस पुस्तकमें पाँचों इन्द्रियोंने अपनी अपनी श्रेष्ठता अच्छी अच्छी युक्तियोंसे सिद्ध की है। मृल्य एक आना।

बनारसीनिकास-इसमें आगरानिवासीस्वर्गीय फेविवर बनारसीदासजीके ज्ञानवावनी, सूक्तमुक्तावली आदि अनेक ग्रंथररनोंका संग्रह है। इसके प्रारंभमें १९३ पृष्ठोंमें प्रथकती कविवर बनारसीदासजीका सविस्तर जीवनचरित्र भी दिया गया है। हिन्दीमें इतना सभा और बड़ा जीवनचरित्र आजतक किसी भी कविका प्रकाशित नहीं हुआ है। मृत्य १॥) इपया। रेशमी जिल्दका दो रुपया।

बालबोध जन धर्म चौथा भाग-मूल्य पाँच भाने १

्रि**बनती संग्रह**–इसमें छोटी बड़ी २४ विनतियोंका ृ**प्**रमंह है । मूल्य तीन आने । वृंदावनिकास—इस प्रथमें काशीनिवासी किवत बाबू वृंदावनजीके संकटमें। चन, कल्याणकल्पदुम आदि मनोहर स्तोत्रों, अनेक प्रकारके पदों, फुटकर किवताओं, जयपुरके पंडित जयचन्द्रजी, दीवान अमरचन्द्रजी आदि महाशयोंके साथ किये हुए प्रश्नीत्तरों और गद्यपद्यबद्ध चिद्रियोंका संग्रह है। साथ ही हिन्दीके एक अद्वितीय पिंगल प्रन्थका संग्रह है, जो कि छन्दशतकके नामसे प्रसिद्ध है। ग्रन्थके प्रारंभमें कोई ३२ पृष्टोंमें किविवरका जीवनचरित्र और उनके प्रन्थोंका परिचय दिया है। मून्य बारह आने।

भक्तामरस्तोत्र--अन्वय, हिन्दी अर्थ, भावार्थ और नवीन भाषापद्यानुवाद सहित। इसमें रत्नकरंडके समान पहले प्रस्रोक श्लोकका अन्वयानुगत पदार्थ लिखकर फिर प्रस्रोकका भावार्थ लिखा है। पश्चात् हरिगीतिका और नरेन्द्रछन्दमें उसकी सुन्दर कविता बनाई गई है। मूल्य चार आने।

भक्तामर स्तोत्र—हेमराजजीकृत कविता और मूल सहित। मूल्य एक आना।

माषाप्रज्ञासंग्रह—अवकी बार इसमें जितनी
प्रजायें और शान्ति विसर्जन अभिषेक आदि पाठ
हैं, वे केवल भाषामें ही रक्खे हैं। संस्कृत प्राकृतका
कोई भी पाठ नहीं है। विशेष ख्वी यह है कि,
प्रत्येक स्थानमें स्थापना आव्हानादिके मंत्र ग्रुद्धतापूर्वक लिख दिये गये हैं। वर्योंकि प्रजाका सच्चा फल
तब ही मिलता है, जब वह ग्रुद्ध मंत्रोचारण सहित
की जावे। नीचे लिखे भाषापाठ हैं—अभिषेकपाठ,
पंचामृताभिषेकपाठ, देवशाखगुरुप्जासमुचय, वीसविहरमानपूजा, देवपूजा, सरस्वतीपूजा, गुरुपूजा,
कुअत्रिमचैत्यालयपूजा, सिद्धचकपूजा, पंचमेरुपूजा,
नन्दीश्वर, सोलहकारण, दशलक्षण, रक्षत्रय और
निर्वाणक्षेत्रपूजा, समुचयचैविसीपूजा, स्वयंभूस्तोध,
सप्तिषिपूजा, शान्तिपाठ विसर्जनपाठ, स्तुतिपाठ आदि
सव भाषाके पाठ हैं। मूल्य आठ आने।

भूधरजैनशतक किवन भूधरदासजीके यों तो सब ही अन्थ उत्तम हैं, परन्तु इस जैनशतकमें तो उन्होंने कमाल कर दिया है। इसका एक एक किवत्त सवैया अमूल्य और प्रत्येक पुरुषके कंठ करने योग्य है। शिकाके स्थानमें किठन २ शब्दोंकी टिप्पणी दी हैं। मूल्य दाई आने।

मनोरमा उपन्यास—हिंदीके प्रसिद्ध लेखक आरानिवासी बाबू जैनेन्द्रिकशोरजीने शीलकथाके आधारसे उपन्यासकी सुन्दर रसीली भाषामें यह पुस्तक लिखी है। प्रत्येक स्त्रीपुरुष, और बालकके पहने योग्य है। मूं० आठ आने।

मुनियंशदीपिका—नयनसुखजीकृत प्राचीन आचार्योका चरित।मू०)॥

मृत्युमहोत्सव—सदासुखजी कृत वचनिका और दो तरहके समाधिमरण सहित। मू० दो आने।

मोक्षमार्गप्रकाश-भाषा वचनिकामें अभी तक जैनधर्मके जितने प्रन्थ बने हैं, उनमें मोक्षमार्गप्रकाश सर्वोपरि है। यह किसी मूलग्रन्थका अनुवाद अथवा टीका नहीं है, किन्तु एक आचार्यतुल्य विद्वानकी स्वतंत्र रचना है। गहनसे गहन विषयोंका इसमें बड़ी ही मार्मिकता और सरलतासे निरूपण किया है। कमोंका स्वरूप और उनका परिणाम, संसार अवस्थाके दुःख, रत्नत्रय तथा मिथ्यादर्शन, मिथ्या-ज्ञान, मिथ्याचरित्रका स्वरूप, अद्वैतवादी, कतीवादी, नैयांयिक आदि जुदा २ मतोंका खंडन, कुगुरु, कुदेव, कुधर्मका स्वरूप और निषेध, तीन प्रकारके जैनाभा-सोंका स्वरूप, चारों अनुयोगोंका एक विलक्षण ही प्रकारका निरूपण, और मोक्षमार्गका स्वरूप आदि विषयोंका इसमें खूब ही विस्तारसे वर्णन किया है। ५०० पृष्ठका बहुत ही सुन्दरतासे छपा हुआ प्रन्थ है। संशोधन बहुत ही बारीकांसे किया गया है। पहली बार छपा था, उसमें भाषामें बहुत कुछ फेरफार कर दिया था, परन्तु अबकी बार ज्योंका त्यों पुरानी भाषामें ही छपाया गया है। मूल्य पहले तीन रुपये रक्खा गया था । अबकी बार सिर्फ १॥।) और कपड़ेकी जिल्दका २) रूपये है।

रत्नकरं इश्रावकाचार सान्वयार्थ — प्रत्येक जैनी विद्यार्थीको सबसे पहले यही धर्मशास्त्र पढाया जाता है। इस प्रन्थके सिर्फ १५० मूल श्लोक हैं। पहले मूल श्लोक, पीछे अन्वयपूर्वक संस्कृत पदोंको कोष्टकमें रखकर भाषामें अर्थ किया है। कठिन श्लोकोंका भावार्थ भी दिया है। मूल्य चार आने।

क्षि**खरमाहात्म--**भाषा वचनिकामें । मूल्य एक आना । शीलकथा—मारामल कृत। मूल्य चार आने। श्रावकधर्म संग्रह—अनेक श्रावकाचारोंका विचार और मनन करके श्रीयुत मास्टर द्रयाविहिंह सौधियाने इस ग्रन्थको नये ढंगपर लिखा है। अनेक पुराने और नये विषयोंपर बड़े परिश्रमके साथ इसमें विचार किया गया है। इसका स्वाध्याय करनेसे श्रावकाचारकी जानने योग्य अनेक बातें ज्ञात है। सकेंगी। कीमत कपड़ेकी पक्की जिल्दका सवा हो रुपये।

सप्तज्यसन चरित्र—यह २२५ पृष्ठका प्रनथ है। इसमें सातों ज्यसनोंकी सात कथायें हैं और ऐसी सरल हिन्दी भाषामें लिखी हैं कि, साधारण पढ़े लिखे स्त्रीपुरुष अच्छी तरहसे समझ सकते हैं। कथायें ख्व विस्तारसे हैं। पांडवचिरित्र, चारुदत्तचिरित्र, रामचिरित्र, और कृष्णचिर्त्र तो एक प्रकारसे चार जुदे २ पुराण हैं। छपाई बहुत ही अच्छी है। मूल्य केवल चौदह आने।

समाधिमरण—दो तरहका। मृल्य एक आना। सज्जनचित्तवल्लभ—यह प्रन्थ कई वर्ष पहले छपा था, किन्तु अब कई वर्षोंसे नहीं मिलनेके कारण किरसे छपाया गया है। इसमें मूल पद्य उसके नीचे स्वर्गीय पं० मिहरचन्दजीका पद्यानुवाद, और सरल अर्थ है। अन्तमें यती नयनसुखजीका बनाया हुआ पद्यानुवाद भी लगाया गया है। वैराग्यका मनोहर प्रन्थ है। मृल्य दो आने मात्र।

सामायिक पाठ और आलोचना पाठ— मूल्य एक आना ।

सामायिकपाठ-आचार्य अमितगतिकृत मूल श्लोक और ब्रह्मचारी शीतलप्रसादकृत भा० टी० सहित। मूल्य एक आना।

सूक्तमुक्तावळी--श्रीसोमप्रभावार्यकी सूक्तमुक्ता-वली जिसका प्रत्येक श्लोक कंठ करने लायक है, और जो सवमुच ही मोतियों की माला है, फिरसे छपकर तैयार है। अवकी बार यह पाठशालाके विद्यार्थियोंके बहुत ही कामकी बन गई है। क्योंकि इस संस्करणमें पहले मूल श्लोक, फिर कविवर बनारसीदास और कॅवरपालजीका पद्यानुवाद और अन्तमें अन्वयानुगत हिन्दी भाषाटीका (रनकरंडके समान) तथा भावार्थ छपाया गया है। मूल्य छह आने। श्वानस्योदयनाटकं-श्रीवादिचन्द्रस्रिके संस्कृत प्रनथका सुन्दर सरल हिन्दी अनुवाद जैनाहितैषिके सम्पादक श्रीनाशूराम प्रेमीने गद्यका गद्यमें और पद्यका पद्यमें किया है। यह अध्यात्मका नाटक है। इसमें पुरुषके सुमति और कुमित स्त्रियोंसे उत्पन्न हुए, प्रबोध, विवेक, संतोष, तथा मोह, कोध, लोभ आदि पुत्रोंकी लड़ाई हुई है और अन्तमें प्रबोधकी विजय होकर आत्मा सुक्त हो गया है। मृत्य आठ आने।

ज्ञानद्र्पण—पं० दीपचन्दजी शाह एक अच्छे शाध्यास्मिक पंडित और किंव हो गये हैं। यह प्रंथ उन्हींका बनाया हुआ है। किंवता बनारसीदासजीके नाटक समयसारके ढंगकी है। ग्रुद्धनयका कथन है। प्रत्येक अध्यासमें प्रमीको मगाँना चाहिए। अभी तक यह प्रन्थ बिलकुल अप्रसिद्ध था। मूल्य चार आने।

### द्सरोंकी छपाई पुस्तकें।

अकलंकचित्र—अकलंकस्तोत्र और अकलंक-देवका जीवनचारित्र और हिंदी पद्यानुवाद भी साधमें लगा हुआ है, जो कि खड़ी बोलिकी कवितामें हरएकके समझमें आने योग्य और सुन्दर है। मूल्य तीन आने।

अठारहनाते-यति नयनसुखदासजीकी फड़कती हुई कवितामें दुराचारसे एक ही भवमें होनेवाके अठारहनातोंका वर्णन है। मूल्य एक आना।

अनुभवप्रकारा - - यह पंडित दीपचन्द शाहका बनाया हुआ है। यह वचनिकामय है। इसमें शुद्धा-त्मानुभवका विवेचन है। इसके स्वाध्यायसे आत्माको बड़ी ही शान्ति मिलती है। एक दक्षिणी धर्मात्माने प्रकाशित कराया है। मूल्य प्रायः लागतके लगभगका अर्थात् छह आने है।

आराधनाकथाकोशा—छन्दोबद्धः। इसमें कई आचार्यों और राजाओंकी कथायें हैं। मूल्य ३॥ रुपया।

आराधनाकथाकोश-- ब्रह्मचारी नेमिदत्त कृत मूळ और पं० उदयलाल काशलीवाल कृत हिन्दी भाषाठीका सहित । मूल्य पहला भाग १।) दूसरा भाग १।

आसपरीक्षा-मूल और भाषाटीका सहित। मूल्य पाँच आने।

आलोचना पाठ-अर्थसहित । मूल्य 🔿 । मात्र।

अंजनासुन्दरी नाटक--बाबू कन्हैयालाल श्रीमाल कृत । मूल्य आठ आने ।

इन्द्रियपराजयशतक—मूल प्राकृत गाथायें और उसके नीचे भाषा कविता है। बड़ा ही उपदेश पूर्ण और वैराग्यमय प्रन्थ है। इंद्रियोंपर विजय प्राप्त करनेके लिए प्रत्येक व्यक्तिको पढ़ना चाहिए। हिन्दी कविता कंठ करने योग्य है। मूल्य दो आने।

्ऋषिमंडलयंत्रपूजन--( मंत्रयंत्रसिंत )--मंत्रशास्त्रका यह अपूर्व प्रन्थ है। प्रसिद्ध " विद्या-नुशासन" नामक प्रन्थका साररूप श्रीगुणनंदि आचार्यने इसे रचा है। साथमें "ऋषिमंडल यंत्र" का नकशा भी है। मूल्य पाँच आना।

कल्याणमन्दिर—-अन्वय, हिन्दी अर्थ, भावार्थ और नवीन भाषापद्यानुवाद सहित । इसमें भक्तामरके समान पहले प्रत्येक क्षोकका अन्वयानुगत पदार्थ लिखकर फिर प्रत्येकका भावार्थ लिखा है । मूल्य चार आने ।

क्या ईश्वर जगत कर्ता है ? मूल्य )॥ खंडेलवाल इतिहास—खंडेलवाल जातिकी ८४ जातियोंकी उत्पत्ति आदिका वर्णन है । मूल्य हाई आने।

गोमदसार--कर्मकाण्ड मूल गाथा संस्कृत छाया और पं॰ मनोहरलाल शास्त्रीकृत भाषा टीका सहित । मृल्य दो रुपये।

गृहस्थाधर्म — ब्रह्मचारी शतिल प्रसादजी कृत। प्रत्येक गृहस्थेक बड़े कामकी पुस्तक है। मूल्य १०)।

चन्द्रभचरित—महाकवि श्रीवीरनीन्द आचार्य कृत—इसम आठवें तीर्थिकर श्रीचंद्रश्रमु भगवान्का विस्तृत चरित लिखा गया है और प्रसंगानुसार वैराग्य, श्रंगार वरि आदि सभी रसोंका वर्णन किया है। अनुवाद बहुत सुन्दर हुआ है। पाठक पद्कर खुश होंगे। कीमत सादी जिल्दका एक रूपया और पक्षी जिल्दका सवा रूपया।

जिनदातक शीमत्समंतभद्राचार्य विरचित मूल और नरसिंहभद्द कृत संस्कृत टीका तथा पं० लाला-रामजी कृत भा० टी० सहित । मूल्य बारह आने ।

जिनेन्द्र पंचकल्याणक — (पंचमंगल) जैनपाठ-शालाओंमें पढ़ाये जानेके लिए यह पुस्तक तैयार की गई है। पहले मंगलपाठ फिर कठिन कठिन शब्दोंका अर्थ, फिर सरल भावार्थ, इसके बाद प्रश्नावली है। प्रत्येक मंगलके अन्तमें उसका सार भाग भी दे दिया है। अर्थ कई विद्वानोंकी सम्मतिसे लिखा गया है। मूल्य तीन आने।

जिनेन्द्रगुणगायन--अनेक कवियोंकं नई तर्जके ८० पद और भजनोंका संग्रह । मृत्य दो आने ।

जिनेन्द्रमतदर्पण — जैन धर्मकी प्राचीनताको सिद्ध कर दिखानेवाली इस छोटीसी पुस्तकका मृल्य सवा आना। दूसरा भाग मृल्य चार आने।

जैनाणर्च---नित्य पाठ करने योग्य एक सौ पाठोंका उत्तम संप्रह । मूल्य सादीका १) कपड़ेकी जिल्दका सवा रुपया ।

**जैननित्यपाठ संग्रह—संस्कृतके** नित्य पाठ करने योग्य १६ इतोत्रोंका संग्रह । रेशमी जिल्द । मूल्य छह आने ।

जैनतीर्थयात्राविवरण—इसमें सर्व ही तीर्थ-क्षेत्रोंके मार्ग आदि तथा अन्य आवश्यकीय बातोंका पूरा खुलासा दिया गया है। साथमें भारतवर्षका नक्जा और श्रीसम्मेदिशिखरजी तथा गिरनारजीकी फीटो भी है। मुस्य छह भोने।

जैनतीर्थयात्राद्पंण-इसमें समस्त जैनतीर्थोंका कुल हाल, और हिन्दुस्थान भरके जैन तीर्थोंका एक नुकशा भी दिया गया है। इसके सिवा प्रसिद्ध नगरोंका विवरण और रेल्वे मार्गोंका खुलासा वर्णन है। मूल्य दो रुपये।

जैनस्तोत्ररत्नाकर--इसमें श्वेताम्बर भाइयोंके नित्यपाठ करने योग्य ९ स्मरण और ५ स्तोत्र हैं। मृत्य चार आने।

जैनसम्प्रदायशिक्षा—देवताम्बर धर्मोपदेष्ठा
यति श्रीपालचन्द्र रचित । यह बडे महत्त्वका प्रनथ
है, इसमें स्नीपुरुषोंके धर्म, संस्कार, आरोग्य रक्षाके
नियम, देशी और अंगरेजी रीतिसे रोगोंके निदान
और चिकित्सा, फल, तरकारी, कन्द और समस्त
भाज्य पदार्थोंके गुण दोष और सैकड़ो जानने योग्य
उत्तम उत्तम विषयोंका समावेश किया गया है।
८०० पृष्ठोंके उत्तम कपड़ेकी जिल्द बंधे हुए प्रंथका
मल्य केवल ३॥)।

जैनधर्मका महत्व - ...मृत्य /)

जैननियम पोधी — ... ,, )॥ जैन जगदुत्पत्ति — ... ,, )॥

जैनजागरफी —स्यादवाद वारिधि पं० गोपाल-दासजी कृत जैन मतानुसार भूगोलका वर्णन । मूल्य दो आने ।

ं जंबूस्वामी चरित-मास्टर दीपचंदली उपदेशक रचित हिन्दी भाषामें। मूल्य चार आने।

दशलक्षणधर्म--पं० सदासुखदासजी कृत रत्नकरंड श्रावकाचारमें जो दशलक्षण धर्मका वर्णन किया गया है। उन्हीं दशलक्षण धर्मीका इस पुस्तकमें वर्णन किया गया है। मृत्य पाँच आने।

द्रालक्षणधर्मसंप्रह—दशलक्षणी पूजां, उसकी जयमाल और सदासुखजीकृत विस्तृत दशलक्षण धर्मके वर्णन सहित। मूल्य छह आने।

दिगम्बर जैन डाइरेक्टरी —समस्त भारत-वर्षके दिगम्बर जैन भाइयोंकी गणना, प्रत्येक प्रामके जैन मुखियोंके नाम,गृहसंख्या, मंदिर आदिका विवरण बहुत खोज और धनव्यय करके लिखा गया है। १५००पृष्ठकी महत्त्व पूर्ण पुस्तकका मूल्य आठ हपये।

द्वादशानुप्रेक्षा--बारह भावना । श्रीयुत बाबू दयाचेदजीने श्रीस्वामी समन्तभद्राचार्ये कृत रत्नकरं-डश्रावकाचारकी भाषा वचनिकाके आधारसे लिखा है। संसारभागोंसे विरक्त करनेवाली कुंजियाँ यह बारह भावनायें हैं। मूल्य छह आने ।

द्रव्यानुयोगतर्कणा--इस प्रंथमं शास्त्रकार श्रीमद्गोजसागरजीने सुगमतासे मन्दबुद्धिजीवोंको द्रव्यज्ञान होनेके लिए अथ, ''गुणपर्ययवद्रव्यम्'' इस
महाशास्त्र तत्त्वार्थसूत्रके अनुकूल द्रव्य--गुण तथा
अन्य पदार्थोंका भी विशेष वर्णन किया है और
प्रसंगवश 'स्यादस्ति' आदि सप्तमंगोंका और
दिगंबराचार्यवर्थ श्रीदेवसेनस्वामी विरचित नयचकके
आधारसे नय, उपनय तथा मूलनयोंका भी विस्तारसे
वर्णन किया है। मूल्य दो रु०।

धन्यकुमारचित्र—श्रीसकलकीर्ति आचार्यके बनाये हुए संस्कृत धन्यकुमारचिरत्रका यह हिन्दी अनुवाद पं उदयलालकी काशलीवालने किया है। कथा बहुत रोचक है। इसमें दानकी महिमा दिखलाई है। भाषा सबकी समझेंम आने योग्य है। मृल्य बारह आने।

धर्मसंग्रहश्रावकाचार—अनुमान चार सौ वर्ष पहले मेधावी नामके एक बड़े भारी विद्वान हो गये हैं। उन्होंने अपने समय तकके विविध आचार्योंके रचे हुए श्रावकाचार प्रन्थोंका अध्ययन एवं मनन करके और वर्तमानदेशकालके अनुसार आचारविषयक अनुभव संपादन करके विस्तारके साथ इस प्रन्थकी रचना की है। मा० टी० उद्यलालजी काशलीवालने की है। मूल्य दो हपये।

धर्मरत्नोद्योत — आरा निवासी बाबू जगमो-हनदासजी कृत यह किवता प्रन्थ है। इसमें उपासना, प्रमाण, प्रमेय, भेदिवज्ञान, उद्यमोपदेश, सुव्रतिकया, द्वादशानुप्रेक्षा, समाधिभावना और आराधना इस प्रकार नौ अधिकार हैं। मूल्य एक रुपया।

धर्मप्रश्नोत्तरश्रावकाचार—प्रश्नोत्तर रूपसे श्रावकाचारका वर्णन बहुत उत्तम तरहसे किया गया है। मूल्य दो रुपया।

धनंजयनाममाला—मूल मात्र । मूल्य सवा आना।

नागकुमार चरित—नागकुमार कैसा कर्तव्य परायण पुरुषरत्न था। कैसा परोपकारी और श्रःवीर था, इस बातका बड़ी अच्छी तरहसे इस पुस्तकमें वर्णन है। कीमत छह आने।

परमात्मप्रकाश—यह प्रन्थ योगीन्द्रदेव कृत प्राकृत दोहाओं में है। उसके नीचे संस्कृत छाया है और उसके नीचे ब्रह्मदेव कृत संस्कृत टीका है और संस्कृत टीकाके अनुसार हिन्दी भाषा टीका की गई है। अध्यात्मका अपूर्व प्रन्थ है। मूल्य तीन ६०।

परमात्मप्रकाशा—मूल प्राकृत दोहा और उसका सर्ह्य हिंदी अर्थ । मृत्य ।≈) आने ।

पवनदूतकाव्य — उज्जैनके राजा विजयनरेशकी स्त्री सुताराको एक विद्याधर हरकर छे गया था । इसीके आधार पर यह प्रन्थ रचा गया है। कीमा चार आने।

परीक्षामुख — जैनन्यायमें प्रवेश करनेके लिए सबसे पहले यहां प्रन्थ पढ़ाया जाता है। पहले इस प्रन्थकों केवल संस्कृतमें छपा हुआ होनेसे बहुत कम लोग इससे लाभ उठाते थे। पर अब श्रीयुत पं॰ धनस्यामदासजीने इसका हिन्दी अनुवाद भी कर दिया है। प्रनथ बड़ा उपयोगी है। कीमत छह आने।

पद्मनन्दीपश्चीसी—यह बड़ा सुन्दर प्रन्थ है। इसमें-धर्मीपदेशामृत, दानोपदेश, श्रावकधर्म, एकत्व-भावना, आलोचना, ब्रह्मचर्य, क्रियाकाण्ड, परमार्थ-विश्वति, पूजाष्टक, जिनदर्शन-आदि कोई पचीस अधिकार हैं। सबमें वर्णन बड़ा ही मर्मस्पर्शी है। क्रीमत चार रुपये।

पुरुषार्थसिद्धयुपाय भाषाटीका—यह श्री-अमृतचन्द्रस्वामी विरचित प्रसिद्ध शास्त्र है । इसमें आचारसंबन्धी बड़े २ गृह रहस्य हैं,विशेष कर हिंसाका स्वरूप बहुत खूबीके साथ दरसाया गया है, यह एक बार छपकर बिक गया था इस कारण फिरसे संशोधन कराके दूसरीवार छपाया गया है। मूल्य एक ह० ।

पुरुषार्थसिद्धयुपाय—मूल और सांक्षेप्त भाषा-टीका । मूल्य चार आने ।

प्रवचनसार --श्रीअमृतचन्द्रसूरिकृत तत्त्वप्रदी-पिका संस्कृत टीका जो कि यूनिवर्सिटीके कोर्समें दाखिल है तथा श्रीजयसेनाचार्यकृत तात्पर्यवृति संकृत टीका और बालबोधिनी भाषाटीका इन तीन टीकाओं सहित छपाया गया है। इसके मूलकर्ता श्रीकुन्द्रकु-न्दाचार्य हैं। यह आध्यात्मिक प्रन्थ है। मूल्य तीन है।

प्रसुद्धचरित—(सार) बाबू दयाचंद गोयळीय कृत। मूल्य छह आने।

पंचस्तोत्रभाषा-इसमें भक्तामर, कल्याणमंदिर, एकीमाव, विषापद्दार और भूपालचीवीसी ये पांच भाषा स्तोत्र हैं। मू० दो आने।

पंचास्तिकायसमयसार—अवकी बार यह प्रन्थ बड़ी सुन्दरतासे छपा है। पहले इसमें संस्कृत टीका एक ही थी, पर अवकी बार एक और सरल टीका लगा दी गई है। दोनों टीकाके नीचे स्व०पंडित हेमराजजीकृत हिन्दी टीकाका वर्तमानकी हिन्दी-भाषामें परिवर्त्तित रूपान्तर है। यह भगवान् कुन्दकुन्दाचार्यका आध्यात्मिक विषयका सबसे उत्तम और महत्वका प्रन्थ है। कीमत दो रुपये।

पंचक्रत्याणकविधान—पं० वस्तावरलालकृत २४ तीर्थंकरोंकी पंचकल्याणक पूजाका संग्रह । मूल्य छह आने ।

बालबोध जैनधर्म-पहला भाग ... )॥

, वूसरा भाग ... -)

चृहद्द्वच्यसंग्रह—सरल हिन्दी भाषाठीका तथा संस्कृतटीका सहित । छोटा द्रव्यसंग्रह जो छप चुका है, उसीकी यह संस्कृत और बड़ी भाषाठीका है । मूलगाथाके नीचे उसकी संस्कृत छाया, और फिर श्रीब्रह्मदेवसूरिकृत संस्कृतटीका, तस्पश्चात् पं॰ जवाह-रलालजीकृत भाषाठीका इस कमसे यह प्रन्थ छपा है। मूल्य दो रुपये।

भगवतीआराधनासार—यह प्रन्थ पं० सदासुखदासजीकृत वचनिका सहित ज्योंका त्यों खुले पत्रोंपर, छपा है। इसमें आन्तिम सक्षेखनाका अपूर्व शान्तिद्यिक वर्णन है। मूल्य चार रुपये।

भक्तामरकथा—( मंत्रयंत्र सहित ) इसमें पहले भक्तामरके मूलकोक फिर हिन्दी पद्यानुवाद, बाद मूलका खुलासा भावार्थ, फिर भक्तामरके मंत्रोंको सिद्ध करनेवालोंकी ३३ सुन्दर कथायें, इसके बाद अन्तमें मंत्र, ऋदि और उनकी साधनविधि तथा अड़तालीस ही कोकोंके अड़तालीस यंत्र, इस प्रकार योजना करके सर्वसाधारणके लाभार्थ यह प्रन्थ छपाया गया है। थोड़ीसी प्रतियें रही हैं। मूल्य सवा हु।

सहेन्द्रकुमार नाटक — इसकी उत्तमता और उपयोगिता बांजकर ही जानी जा सकती है। छपाईकी सुन्दरता देखने योग्य है। मूल्य छह आने।

महावीरचरित—ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी रचित। मूल्य एक आना।

माणिक विलास-माणिकचंदर्जाके १२५ पदोंका संग्रह । मूल्य चार आने ।

यशोधर चरित--इसमें यशोधर महाराजका चित्त बड़ी सुन्दरतासे लिखा गया है। इसके पढ़नेसे हृदयमें करुणारसका प्रवाह बह उठता है। कीमत चार आना।

यशोधरचरित--मूल प्राकृत और हिन्दी अर्थ सहित। मूल्य दे। रुपये।

लघु अभिषेक--मूल्य ढाई आने।

्वसुनन्दि श्रावकाचार—हिन्दी अर्थ सहित। मृत्य आठ आने।

ें **संघ प्रकोध-**-जैनाचार्य रचित उयोतिष श्रन्थ । मूल्य बारह आने ।

विश्वलोचनकोश-श्रीश्रीधरसेन कविपंडितका अपूर्व कोश हिम्दी भाषाटीका सहित । एक जैन विद्वान्का बनाया हुआ सबसे पहला यही कोश है। बहुत ही अच्छा और बड़ा कोश है। अमरकोश आदि प्रचित्र कोशोंसे यह बहुत ही बड़ा और विलक्षण है। यह मेदिनीके ढंगका नानार्थ कोष है। कवियों तथा विद्वानोंके बड़े कामका है। सरस्वतीप्रचारक सेठ नाथारंगजी गांधीने केवल प्रन्थप्रचारकी बुद्धिसे इसको प्रकाशित किया है और मूल्य मी स्वल्प रक्खा है। मूल्य एक रुपया सात आने।

रीाल और भावना—मुन्शीलाल एम. ए. कृत । मृत्य डेढ् आना ।

श्रेणिक चरित—इसकी कथा बड़ी हो सुन्दर है। आजकलकी भाषामें संस्कृतपरसे अनुवाद हुआ है। कपड़ेकी बहुत सुन्दर जिल्द । की० १॥।) है।

श्रेणिकचरितसार--मूल्य तीन आने ।

षट्पाहुड् -श्रीकुन्दकुन्दाचार्यके बनाये हुए दर्शन, सूत्र, चरित्र, बोध, भाव और भावार्लग इन छह पाहुडोंकी मूल गाथा और संस्कृतछाया सहित भाषाटीका है। मूल्य एक रु०।

सर्वार्थसिद्धि भाषावचित्रका-तत्त्वार्थस्त्रकी
पूज्यपादस्वामीकृत सर्वार्थसिद्धिटीका बहुत प्राचीन
और प्रामाणिक टीका है। यह उसीकी पं॰ जयचन्द्रजी
कृत भाषावचिनका है। प्रस्तेक सूत्रका खूब विस्तारके
साथ अर्थ किया है। बड़े टाईपमें खुले पत्रोंपर छपी
है। सब पृष्ठ ९०० के लगभग हैं, तो भी मूल्य ४)।

सम्यक्त्व-कौमुदी— यह जैन कथा-साहित्यका सुन्दर प्रन्थ है। इसमें सम्यक्त प्राप्त करनेवालोंकी आठ मनोहर और धार्मिक कथायें हैं। यह हिन्दी भाषामें अनुवाद होकर अभी ही प्रकाशित हुआ है। इसकी सरल और सुन्दर बोलचालकी संस्कृत भाषा द्वारा विद्यार्थींगण भी लाभ उठा सकें, इसलिए इसे संस्कृत सहित छपाया है। कीमत सादी जिल्द १०), कपड़ेकी पक्षी जिल्दका एक रुपया छह आने।

सभाष्यतत्थार्थाधिगमसूत्र—इसका दूसरा नाम तत्त्वार्थाधिगम मोक्षशास्त्र भी है। जैनियोंका यह परममान्य और मुख्य प्रन्थ है। इसमें जैनधर्मक संपूर्णसिद्धान्त आचार्यवर्थ श्रीडमास्वाति (मी) जीने बड़े छाधबसे संग्रह किया हैं। ऐसा कोई भी जैन-सिद्धान्त नहीं है जो इसके सूत्रोंमें गर्भित न हो। सिद्धान्तसागरको एक अत्यन्त छोटेसे तत्त्वार्थरूपी घटमें भरदेना यह कार्य भनुपम सामर्थ्यवाले इसके रचयि-ताका ही था। तत्त्वार्थके छोटे २ सूत्रोंके अर्थगांभी-र्यको देखकर विद्वानोंको विस्मित होना पड़ता है। मृत्य २)।

स्याद्वादमंजरी संस्कृत और भाषाटीका-इसमें छहों मतोंका विवेचन करके टीकाकर्ता विद्वद्वये श्रीमिक्षिषेणसूरिने स्याद्वादको पूर्णरूपसे सिद्ध किया है। मूल्य ४)।

समयसार नाटक—बनारसीदासजीका प्रसिद्ध प्रन्थ भाषा वचनिका सहित । खुले पत्रीपर छपा है । ्रत्य २॥) ।

समयसार नाटक-किवत्त सवैयों में। मूल्य छह आने।

समयसार — प्रसिद्ध अध्यात्मका प्रन्थ । संस्कृत आत्मख्याति टीकाकी पं० जयचन्द्जी कृत वचनिका । इसमें ग्रुद्ध निश्चयनयका वर्णन है । मूल्य चार रुपये ।

समयसार नाटक—( बालबोध आत्मख्याति) स्वामी कुन्दकुन्दाचार्यके प्रन्थका अनुवाद । मूल्य१॥)

सप्तमंगीतरंगिणी भाषाटीका-यह न्यायका अपूर्व प्रन्थ है। इसमें प्रन्थकर्ता श्रीविमलदासजीने स्यादिस्त, स्यान्नास्ति आदि सप्तमंगी नयका विवेचन नव्यन्यायकी रीतिसे किया है। स्याद्वादमत क्या है यह जाननेके लिए यह प्रन्थ अवस्य पढ़ना चाहिए। मूल्य एक ह०।

सत्यार्थयञ्च—मनरंगठाठजी कृत चौवीस तीर्थः करोंकी पूजा। मूल्य ॥)।

सम्मदशिखर पूजा-मूख्य चार आने।

सागारधर्मामृत पूर्वार्ध—हिन्दी भाषाठीका सिहत। श्रावकाचारका बहुत प्रसिद्ध प्रन्थ है। पण्डित-प्रवर आशाधरका बनाया हुआ है। भाषा सरल है। मूल्य १॥)।

श्रीसिद्धसेत्र पूजासंग्रह—इस संग्रहमें श्री-सम्मेदशिखरिवधान, पावापुरपूजा, चंपापुर पूजा, पटना पूजा जंबूस्वामी पूजा, सोनागिरि, नयनागिरि, द्रोणागिरि, मुक्तागिरि, सिद्धवरकूट, चूलिगिर, बड्वानी, गिरनार, शत्रुंजय,पावागद,तारंगा, गजपंथ, माँगीतुँगी, कन्थलगिरि, गोम्मद्दस्वामीकी पूजा, और चतुर्विशति- निर्वाणक्षेत्र पूजा है। मोटे अक्षरोंमें सुन्दरता पूर्व क छपा है। तीर्थयात्राके समय यह पुस्तक बड़े काम की है। मूल्य आठ आने।

सीताचरित-बाबू दयाचन्द गोयलीय लिखित। मृत्य तीन आने।

सुशीला उपन्यास-इस उपन्यासकी प्रशंसाकी जरूरत नहीं। दूसरी बार सुन्दरतासे छपा है। इसमें मनोरंजनके साथ जैनधर्मका सार भर दिया गया है। पक्की कपड़ेकी जिल्द। मू॰ १।)।

सुकुमालचरितसार— मुकुमाल कुँवरका चरित बड़ा ही सुन्दर है, यह चरित पहले दो बार छपकर बिक चुका। सर्वसाधारणको यह चरित सुलभतासे पढ़नेको मिल सके इस लिये स्व॰ ब्रह्मचारी नेमिदत्तके सुकुमाल चरितसारका यह नया अनुवाद है। मूल्य डेढ़ आना।

सुखानंद मनोरमा नाटक शिलकथाके आधार पर इस नाटककी रचना की गई है । स्टेज-पर खेलने लायक है । मूल्य ।॥) ।

सोमासती नाटक बाबू जैनेन्द्रिकशोर कृत मूल्य /)॥

संशायतिमिरप्रदीप तेरह पैथका खंडन और वीस पंथका मंडन । मृत्य बारह आने ।

हिन्दी कल्याणमन्दिर—पं० गिरिधर शम्मी कृत खड़ी हिन्दीकी कवितामें मूल्य एक आना।

हिन्दी भक्तामर—पं॰ गिरिधर शर्मा कृत ख़क्का हिन्दी कवितामें । मू॰ ८)।

**द्युमानचरित**—सुखचंद पद्मशाह पोरवाइ लिखित । मूल्य ।≈)

त्रैवर्णिकाचार—सोमसेनाचार्य कृत मूल और मराठी टीकासहित । मू॰ ३)

श्वानार्णव भाषा टीका सहित—इसके कर्ता श्रीशुभचन्द्रस्वामीने ध्यानका वर्णन बहुत ही उत्तम-तासे किया है। प्रकरणवश ब्रह्मचर्यव्रतका वर्णन भी बहुत दिखलाया है। यह एकबार छपकर विक गया था। अब द्वितीयबार संशोधन कराके छपाया गया है। मूल्य चार रु०।

### संस्कृतके ग्रंथ।

अमरकोष—मूल गुटका । मूल्य चार आने । अमरकोष—मूल श्लोक और शब्दानुक्रमणिकों सहित मूल्य ।</br>

अष्टसहस्ती--विद्यानंद स्वामी रचित न्यायका अपूर्व प्रंथ। मू॰ २॥)

अलंकार चिन्तामणि—अजित सेनाचार्य कृत अलंकारका ग्रन्थ। मूल्य।॥) आने।

आप्तपरीक्षा--मूल पाठ मात्र । मूल्य एक आना आप्तमीमांसा--मूल्य एक आना ।

कात्रंतपंचसंधि--भाषा टीका सहित। मूल्य दो आने।

काव्यानुशासन--सटीक । महाकवि वाग्भह कृत अलंकार प्रथ । मूल्य सात आने ।

काट्यानुद्गासन--आचार्य हेमचन्द्र विरचित । स्वोपज्ञालंकार चूड़ामणि संज्ञक दृत्ति सहित मृत्य २।)

काष्यमाला स्तरम गुच्छक—इसमें भक्तामर, कत्याणमंदिर, सिंदूरप्रकरण आदि २३ स्तेत्र हैं। मृत्य एक रुपया।

काव्यमाला तेरहवाँ गुच्छक—वादिचन्द्र सूरिकृत पवनदूत काव्य और घन्यराज कृत शृंगार, नीति और वैराग्यशतक तथा अन्यान्य वैष्णव कवियोंके काव्य भी शामिल हैं। मू० एक रुपया।

गणरत्नमहोद्धि--श्रीवर्धमान नामके एक जैन विद्वानका बनाया हुआ व्याकरणका अपूर्व प्रन्थ। मूल्य दो रुपया।

गोमदसार—( जीवकांड ) उत्थानिका मूल गाथा और संस्कृत छाया सहित । मूल्य ।</br>

चन्द्रप्रभचरित--इसमें चन्द्रप्रभतीर्थंकरका पनित्र विश्व विरित्र है। महाकि विरिनिन्द विरिचित देखने योग्य महाकाव्य है। इसकी रचना रघुवंशके ढंगकी है। मूल्य ॥)

जैनस्तोत्रसंग्रह—इसमें भक्तामर, कल्याण-मंदिर, विषापहार, एकीभाव और जिनचतुर्विशतिका ये ५ मूलस्तोत्र हैं। मूल्य चार आने।

जैनित्यपाठसंग्रह—इसमें पंचस्तोत्र, सहस्र-नाम, तत्त्वार्थसूत्रादि १६ पाठ दिगम्बरी श्वेदाम्बरी दोनों प्रकारके जैनी भाइयोंके हितार्थ संग्रह किये हैं। रेशमी जिल्दका बहुत ही सुंदर गुटका है। मूल्य छह आने। जैनेन्द्रप्रक्रिया--प्राचीन जैनाचार्यकृत व्याक-रण। मूल्य १॥)

नीतिवाक्यामृत — सोमदेव सूरि कृत नीतिका अपूर्व ग्रन्थ । मूल्य १)

नेमिनिर्वाणकाटय—यह काव्य महाकि वाग्मष्टकृत है। इसमें नेमिनाथ राजुलका चरित्र है। इसकी काव्यशैली बहुत अच्छी है। मूल्य ॥<)

परीक्षामुख--प्रमेयरस्तमाला टीकासहित-मूळ प्रन्थ श्रीमाणिक्यनन्दिकृत और टीका श्रीअनन्तवीर्य आचार्यकृत । मूल्य ॥)

पाइवाभ्युद्यकाव्य सटीक—-आदिपुराणके कर्ता भगविजनसेनने इस अपूर्व प्रत्थकी रचना की है। इसमें कालिदासकविका बनाया हुआ मेघदूत-काव्य सबका सब वेष्टित है। अर्थात् मेघदूतके श्लोकों के प्रत्येक पादकी समस्यापूर्ति करके यह प्रन्थ बनाया है। मूल्य बारह आने।

पाइर्वनाथ चरितकाच्य-महाकवि वादि राजसूरि कृत । मूल्य लागतका आठ आने ।

पंचपरमेष्ठी पूजा--यशोनन्दि आचार्यकृत। मृत्य चार आने

पंचस्तोत्र—भक्तामर, कल्याणमंदिर, एकी -मान, विषापहार और भूपाळ चतुर्विशतिका इन ५ स्तोत्रोंका संग्रह । मूल्य दो आने ।

प्रमेयकमलमार्तक्ष श्रीप्रभाचन्द्राचार्य विर चित जैन दर्शनका यह बहुत ही उचकोटिका न्याय प्रन्थ है। जैनधर्मके मान्य सिद्धान्तोंका इसमें बड़े पाण्डित्यके साथ निरूपण किया गया है। मूल्य चार रुपये।

मोक्ष**रा।स्त्र** -- मूल्य । मूल्य /)॥ य**रो।धरचरित** -- वादिराजसूरि कृत । मूल्य आठ आने ।

यशस्तिलक्ष्यम्पूकाव्य—यह नीतिवाक्या-मृतके कर्ता श्रीसोमदेवसूरि विरचित महाकाव्य है। इसमें यशोधर महाराजका पवित्र चरित्र है। मूल्य प्रथम खंडका ३॥।) उत्तरखंडका २॥।)

ट घीयस्रयादि संग्रह — इसमें चार प्रन्थ हैं। पहला भट्टाकलंकदेव कृत लघीयस्त्रय अनन्तकीर्ति रचित तालपंत्रति सहित, दूसरा भट्टाकलंकदेव कृत स्वक्रपसम्बोधन और तीसरा चौथा अनंतकीर्ति राचित लघु बृहत् सर्वज्ञसिद्धि । मूल्य लागत-का छह आने ।

विकान्त कौरवीय नाटक—श्रीहस्तिमह्न-कविकृत । मूल्य लागतका छह आना ।

सागारधर्मामृत--सोपज्ञ भव्यकुमुदचन्द्रिका टीका सहित । मूल्य लागतका ।⊜)

सुभाषितरत्नसंदोह—यह प्रंथ धर्मपरीक्षाके कर्ता अमितगत्याचार्यकृत मूल संस्कृत है। इसमें सा-सारिकविषयिनराकरण, कोपिनराकरण, मायाहंकार आदि ३३ विषय हैं। प्रत्येक विषयका निरूपण ऐसा।वस्तृत किया है कि प्रत्येक स्ठोक कण्ठ रखनेको जी

चाइता है। उपदेशकोंके बड़े ही कामका है। मूल्य ॥।) आने।

हितोपदेश-मूल। मूल्य आठ आने। (जैनमत दिग्दर्शन)

An Insight into jainism

यह पुस्तक अंग्रेजी भाषामें है। इसमें जैन धर्मक महत्व, जैनमत नास्तिक मत नहीं है, जैनी किसकों पूजते हैं, कर्म फिलोसफी, धर्म, अहिंसा, संसार और मोक्ष इन सात महत्त्वपूर्ण निवंधोंका संग्रह है। प्रत्येक अंग्रेजीदाँ जैनी भाईको इसे अवश्य पढ़न। चाहिए। अजैनोंको दिखलानेके लिए भी यह पुस्तक बड़ी अच्छी है। मृत्य केवल ा€)।

### हिन्दी-प्रन्थरत्नाकर कार्यालयकी सर्वसाधारणोपयोगी हिन्दीकी उत्तम पुस्तकें।

अच्छी आदतें डालनेकी शिक्षा—विद्यार्थि-योंके बड़े कामकी पुस्तक है। इसे पढ़नेसे खराबसे खराब आदतें छूट जाती हैं। मूल्य ढाई आने।

अञ्चपूर्णाका मंदिर—पिवत्र, शिक्षाप्रद, करु-णारसपूर्ण सामाजिक उपन्यास। यह उपन्यास इतना अच्छा है कि थोड़े ही समयमें अंगरेजी, मराठी आदि भाषाओं में इसका अनुवाद हो चुका है। मूल्य चादह आने।

आँखिकी किरिकिरी → एशियाके सर्वश्रेष्ठ किंव रवीन्द्रनाथ ठाकुरके 'चोखेरवाळी' नामक प्रसिद्ध उपन्यासका अनुवाद । बहुत ऊँचे दरजेका उपन्यास है। मनुष्यके ऑर्तोरकभाव-चित्रोंका, उनके उत्थान पतन वा घात-प्रतिघातोंका इसमें बड़ा सुन्दर वर्णन है। मूल्य १॥), सादी जिल्दका १॥)।

उपवासिचिकित्सा—जैनधर्ममें वत करने ओर उपवास करनेका बहुत महस्व बतलाया है। परन्तु अभीतक लोग वत या उपवासको केवल 'धर्म 'या 'स्वर्ग जानेकी सीढ़ी' समझते हैं। इस पुस्तकमें बतलाया गया है कि उपवास करनेसे केवल धर्म ही नहीं होता है; किन्तु यह नीरोग होनेकी सबसे अच्छी दवाई है। सारे दुनियाके भयंकरसे भयंकर रोग उप-वाससे आराम हो सकते हैं। क्यों हो सकते हैं, और कैसे ही सकते हैं? इन प्रश्नोंका उत्तर इसमें विस्तारसे दिया गया है। जिन लोगोंने उपवाससे रोग अच्छे किये हैं, उनके उदाहरण और चित्र भी इसमें दिये गये हैं। हिन्दीमें इस विषयका यह सबसे पहला प्रन्थ है। रोगियों, वैद्यों, और निरोगों-सबको पढ़ना चाहिए। मूल्य कपड़ेकी जिल्दका १=), सादी जिल्दका ॥॥=)

किताई में विद्याभ्यास—वड़ी बड़ी कि हिनाई यों के रहते हुए भी जिनके हृदयमें विद्याके प्रिक्त भिक्त होती है वे किस तरह विद्वान बन जाते हैं, मोची, कुम्हार, खेतिहर, बढ़ई, मल्लाहों जैसे नौच कुलोंमें भी जन्म लेकर,दरिद्रताके दुखोंमें पड़े रहकर भी उद्योगी पुरुष कैसे बड़े बड़े विद्वान बन गये हैं, अन्धों और पिततोंने भी अपनी विद्यादृद्धि किस तरह की है, इन सब बातोंके ऐतिहासिक उदाहरण इस पुस्तकमें दिये हुए हैं। पढ़कर तबीयत फड़क उठती है। विद्याभिरुचि उत्पन्न करने और उद्योगसे प्रेम करना सिखानेके लिए यह पुस्तक जादूका काम करती है। प्रत्येक भारतवासीके कानों तक इसके शब्द पहुँचना चाहिए। विद्यार्थियोंको तो अवस्य पढ़ना चाहिए। विद्यार्थियोंको तो अवस्य पढ़ना चाहिए। व्यार्थियोंको तो अवस्य पढ़ना चाहिए। सुन्य ॥)

चरित्रगठन और मनोचळ—इस पुस्तकमें बतलाया गया है कि अपनी चालचलनका बनाना अपने हाथमें है। अपने मानसिक बलसे चाहे जो अपनी चालचलन सुधार सकता है। पुस्तक बड़े ही कामकी है। विद्यार्थियों और नवयुवकोंको अव्स्य पढ्ना चाहिए। मूल्य ढाई आने।

चौबेका चिंद्वा—स्वर्गीय बाबू बंकिमचन्द्र चंद्रोपाध्यायके 'कमलाकान्तेर दफ्तर 'का अनुवाद । हँसी-दिल्लगीकी बातोंमें सामाजिक, राजनैतिक आदि विषयोंका बड़ी मार्मिकतासे वर्णन किया है। मूल्य ग्यारह आने।

दियातले अँधेरा—छोटीसी शिक्षाप्रद गल्प । पढ़कर आप बहुत प्रसन्न होंगे और यदि अपनी ख़ीको पढ़ानेमें लापरवाही कस्ते होंगे तो चिन्तापूर्वक पढ़ाने लगेंगे । मूल्य डेढ् आना ।

दुर्गादास नाटक — बंग साहित्यमें जो प्रतिष्ठा किवितर रवीन्द्रनाथ ठाकुर की है, वहीं स्वर्गीय द्विजेन्द्रलालरायकी है; बाल्क नाटक लिखनेमें तो वे सर्व श्रेष्ठ समझे जाते थे। उन्हींके सर्वश्रेष्ठ नाटक दुगा-दासका यह हिन्दी अनुवाद है। अनुवादक हैं प० रूपनारायणजी पाण्डेय। हिन्दीमें अब तक इसकी जोड़का एक भी नाटक नहीं है। स्टेज पर अच्छी तरह खेला जा सकता है। देशभक्ति और वीरताके भाव कूट कूट कर भरे हैं। जोधपुर नरेश जसवंत-सिंहके प्रसिद्ध प्रभुभक्त सेनापित राठौर दुर्गादासक आदर्शन्द्रीत्रको लेकर इसकी रचना की गई है। मूल्य क्यूड़िकी जिल्दका सवा रुपया, सादीका ॥।०)।

प्रतिभा—यह उपन्यास मानव चरितको उदार, उन्नत बनानेवाला, आदर्श धर्मवीर कर्मवीर बनाने-वाला और देशकी वर्तमान आवश्यकताओंको पूर्ण करनेवाला है। मूल्य १।) सादीका १)।

पिताके उपदेश—एक आदर्श पिताने अपने पुत्रको जो शिक्षाप्रद चिहियाँ लिखी थीं यह उनका संग्रह है। प्रस्थेक विद्यार्थीके पढ़ने योग्य है। मूल्य ढेढ आना।

फूळोंका गुच्छा—ग्यारह चुनी हुई सुन्दर सुन्दर गत्पोंका संप्रह। इसकी कहानियाँ मनोरंजक, रोचक, चिताकर्षक और शिक्षाप्रद हैं। मूल्य नौ आने, कपड़ेकी जिल्दका बारह आने।

चुढ़ेका ब्याह एक लोभीने अपनी लड़कीकी शादी एक बूढ़े सेठके साथ कर दी थी, इससे उस लड़कीकी अंतमें कैसी दुर्दशा हुई और सेठकी कैसी मिट्टीपलीट हुई, इसका हदयमाही वर्णन इस खड़ी बोलीके सुन्दर काव्यमें किया गया है। पाँच बिद्या चित्र इसमें लगाये गये हैं। छपाई बहुत ही सुन्दर है। मूल्य छह आने।

बंकिमनिबंधायली — स्वर्गीय बंकिमबाबूके चुने हुए बंगला निबन्धोंका अनुवाद । इसमें धार्मिक, राजनीतिक, मनोरंजक और साहित्यसम्बन्धी बहुत उच्चेश्रेणीके निबन्ध जो अभी तक हिन्दीमें प्रकाशित नहीं हुए थे शामिल किये गये हैं। मूल्य १), सादीका बारह आने।

ब्याही बहू--ससुराल जानेवाली बहुओं के पढ़-नेके लिए बहुत ही अच्छी, एक अनुभवी विद्वानकी लिखी हुई शिक्षाप्रद पुस्तक। मुख्य तीन आने।

मितव्ययिता — यह यूरोपके प्रसिद्ध लेखक डा॰ सेमुएल स्माइल्स साहबकी अगरेजी पुस्तक 'थिरिफ्ट' का हिन्दी अनुवाद है। इस फिज्लखर्ची और विलासिताके जमानेमें यह पुस्तक प्रत्येक भारतवासी बालक, युवा, युद्ध और स्त्रीके नित्य स्वाध्याय करने योग्य है। इसके पढ़नेस आप चाहे जितने अपव्ययी हों, मितव्ययी संयमी और धमीरमा बन जावेंगे। मूल्य ॥। ≤)

युवाओंको उपदेश। इस पुस्तकमें जो अभी अभी युवा अवस्थाको प्राप्त हुए हैं, जो पढ़ रहे हैं, जा विवाह करनेवाले हैं, जिनका विवाह हो चुका है, जिनकी स्त्री आ चुकी है, जो पिता बननेवाले हैं अथवा बन चुके हैं, उन सब युवाओंके लिए इतने अच्छे उपदश दिये गये हैं कि उनके अनुसार चल-नेसे वर्तमान और आगामी जीवन बहुत ही सुखमय बन सकता है। प्रत्येक नवयुवकके हाथमें यह पुस्तक जाना चाहिए। इसके प्रभावसे सैकड़ों कुमार्गपर जानेके सम्मुख हुए युवकोंके जीवन सुधर गये हैं, वे धर्मात्मा, सदाचारी और देश तथा समाजके सेवक बन गये हैं। मूल्य दस आने।

छन्दनके पत्र—विलायतसे एक भारतवासी सज्जन यहाँके समाचारपत्रोंमें अपने देशवासियोंके नाम पत्र छपाया करते थे। उन पत्रोंमेंसे कुछ कामके पत्रोंका इस पुस्तकमें संग्रह किया गया है। पत्र बड़े ही जोशीले, देशभिक्तपूर्ण और सचे हृदयसे लिखे हुए हैं। पढ़ते ही देशभिक्तकी विजली दौड जाती है। नवयुवकों विद्यार्थियों और लेखकोंको यह पुस्तक अवस्य पढ़ना चाहिए। मूल्य तीन आने।

विद्यार्थाक जीविनका उद्देश्य-एक छोटासा निवन्ध है। एक नामी विद्वान्के उर्दू निवन्धका अनु-वाद है। विद्यार्थीमात्रको पढ़ना चाहिए। पूल्य एक आना।

द्यापार-शिक्षा व्यापारप्रधान जैन जातिके लिए यह पुस्तक बहुत ही अच्छी और अपूर्व है। प्रत्येक जैनपाठशालामें पढ़ायें जाने योग्य है। इसमें व्यापारका महत्त्व, घंदा, पूँजी, सिक्का, वेंक, हुं औ, वही-खाता, साख, व्यापारीके गुण, लाम-हानिके कारण, प्राहकी, विज्ञापन, साँझा, तेजी-मंदी, उधारका व्यापार, बीमा, जकात, अर्थशास्त्र आदि विषयोंके बहुत ही सरल और उपयोगी पाठ हैं। जिन्हें पढ़कर लोग व्यापारके नवीन और प्राचीन तत्त्वोंको अच्छी तरह समझ सकते हैं। हिन्दीमं अपने ढंगकी यह पहली पुस्तक है। मूल्य आठ आना।

शान्तियेभय-यह पुस्तक विलियम जार्ज गार्ड-नकी 'मेजेष्टी आफ कामनेस' नामक अंग्रेजी पुस्तकके आधारसे लिखी गई है। इसमें इतने विषय हैं— १ शान्ति, २ उतावली नाशका कारण है, ३ असफलतामें सफलता, ४ सदा उर्खोग करों, ५ आनन्दका मार्ग और ६ मुख और शान्ति। पुस्तक वहुत ही अच्छी और विशेषकर विद्यार्थियोंके लिए बहुत उपयोगी है। मृल्य चार आने।

विवाहका उद्देश-वाव् जुगलाकेशोर मुख्तार लिखित । इस पुस्तकमें विवाहका बहुत ही मार्मिक और तात्त्विक वर्णन लिखा है। मूल्य)॥।

सदाचारी वालक-यह एक छोटीसी सुन्दर गरुप है। बालकों विद्यार्थियोंके कामकी है। मूल्य दो आने।

संपारके सभी कार्योमें सब लोग सफलता चाहते हैं। संपारके सभी कार्योमें सब लोग सफलता चाहते हैं। संपारकताकी इच्छा रखनेवालोंको अवस्य पढ़ना चाहिए। मूल्य ॥) धादीका॥=)

स्वावलम्बन—( सेल्फ हेल्प ) अपने पैरों खड़े होने और अपनी बुद्धिसे काम करनेकी शिक्षा इससे मिलती है। इसमें सेकड़ों देशी विदेशा उदाहरण भी दिये गये हैं। मू० १॥). सादीका १।)

स्वाधीनतां जान स्टुअर्ट मिलकी लिवर्टीका अनुवाद । अनुवादक, सरस्वतीसम्पादक पं महा- वीर प्रसादजी द्विवेदी । इसके साथ ६० ऐजकी मिलकी जीवनी और दो चित्र भी हैं । मूल्य दो रुपया ।

स्मके घर धूम—यह एक छोटासा नाटक या प्रहसन है। इसमें एक सूम—मक्खीचूसकी दुर्दशा पढ़-कर आप लोटपोट हो जायँगे। हँसते हँसते पेट फूल जायगा। स्टेजपर अच्छी तरह खेला जासकता है। मूल्य तीन आने।

स्वदेश-डॉ० स्वीन्द्रनाथ ठाकुरके आठ निबं-धोंका संग्रह । मनन करने योग्य विषय । मूल ॥=)

सन्ताल कठपदुम— बुद्धिमान्, बलवान्, रूप-वान्, निरोगी, सद्गुणी सन्तान उत्पन्न करनेके विषयमें देशी और विदेशी विद्वानोंके सिद्धांत और अनुभव इस पुस्तकमें लिखे गये हैं। इसमें बतलाया गया है कि लड़का या लड़की उत्पन्न करना, बुरी या भली सन्तान पदा करना, माता-पिताके हाथमें है; और देशका उद्धार अच्छी सन्तानसे हो सकता है। मूल्य कपड़ेकी जिल्दका एक रुपया और सादीका बारहें आने।

न्यम्पा — श्रीयुत बाबू कृष्णलालजी वर्षो इसके लेखक है। इसमें नायिकाकी सचरित्रता, सहिष्णुता, और मातृ पितृ भक्तिका अच्छा चित्र खींचा गया है। मृत्य सात आने।

वाल विवाहका एक हृदयहावक टर्य यह ट्रेक्ट है। विषय नामहीसे प्रगट है। लेखकने इसे विशेषकर विद्यार्थियोंके लिए लिखा है। मृत्य एक आना।

जननीजीवन आज कलकी श्रियाँ माता तो वन जाती हैं, पर यह नहीं जानतीं कि माताके क्या कर्तव्य हैं और सन्तानका पालनपोषण किस तरह किया जाता है, बीमारियोंसे, सर्दी गमींसे उनकी कैंसे रक्षा की जाती है, उनका स्वभाव कैसे सुधारा जा सकता है, वे पढ़ाये लिखाये कैसे जा सकते हैं, और स्वयं अपने शरीरकी सावधानी किस तरह रखनी चाहिए। प्रस्थेक माता या माता बननेवाली जननीको यह पुस्तक अवश्य पढ़नी चाहिए। मूल्य नौ अने।

शारदा — इस पुस्तककी नायिका एक आदर्श स्त्री है। उसके चरितसे दिखाया गया है कि पढ़ी लीखी स्त्रियाँ पित स्वजन और भरा पित, स्वजन और भरा कहाँतक सेवा और भराई कर सकती हैं। यह पुस्तक क्या स्त्री क्या पुरुष सभीके पढ़ने योग्य है। मूल्य छः आना।

Life of Mahabir—बावू माणिक-चन्द्रजी बी. ए. एल्एल. बी. खण्डवा द्वारा लिखित मूल्य एक रु०।

नाम माळा—यह कविवर घनंजय कृत नानार्थ कोश है। पं० घनझ्यामदासजीने इसकी आषाटीका की है। अन्तमें शब्द सूची भी छगी हुई है। सूल्य स्रात आने।

बालबोध जैन धर्म शिक्षक प्रथम साग, बालबोध जैन धर्म रक्षक द्वितीय माग—ये दोनों पुस्तके पहले पहल जैन धर्मकी शिक्षा प्रहण करनेवालों और उन्हें पढ़ाने वाले अध्यापकोंके बड़ी कामकी है। बाबू द्याचन्दजी रचित प्रथम भाग और द्वितीय भाग अच्छी तरह पढ़ सकनेकी रीति नये ढंगके इनमें लिखी गई है। इन पुस्तकोंका विषय बा अध्यापकके ही समझमें आसकता है और दुर्किमी बलवान होती है। मूल्य प्रथम भाग री। और द्वितीय भाग का ली। है!

्रभाषा दर्शन पाठ अर्थ सहित—इसमें पंडित देखितरामजी कृत स्तुतिका अर्थ और भावार्थ है। मानो यह जैन मतकी सारभूत पुस्तक हिन्दी भाषा जाननेवालोंके लिए बनाई है। मूल्य एक आना।

अर्थ प्रकाशिका-यह पं० सदासुखजी कृत तत्त्वार्श्व सूत्रके दशों अध्यायोंका सरल अर्थ है। अर्थ बहुत विस्तारपूर्वक है, और बड़ी सरलतासे समझाया गया है। हरएक आदमीके समझमें आसकती है। भाषा पुरानी जैपुरकी है। इस प्रन्थकी पहले ४) कीमत थी। किन्तु अब साढ़े तीन ह० दाम है और पहलेकी अपेक्षा छपाई बहुत ही उत्तम है। कागज भी मोटा और चिकना लगाया गया है मंगाने वालोंको शीघ्रता करनी चाहिए। महावीर पुराण—अंतिम तिर्थंकर भगवान् महावीरका अपूर्व चिरत । जिसके देखनेके लिए संस्कृत न जाननेवाले भाई बहुत दिनोंसे आशा लगाये हुए थं, वह अब छपकर तैयार है। मूल्य खुले पत्रोंका १॥) और कपड़ेकी सुनहरी जिल्दका दाम १॥॥) है।

संस्कृत प्रवेशिनी—(प्रथम भाग) संस्कृत सीखनेवाले विद्यार्थियोंके बड़े कामकी चीज है। इसके पढ़नेमें व्याकरणके कठिन सूत्र और नियमादि नहीं रटने पड़ते हैं। व्याकरण संबंधी समस्त प्रयोंका मंथन करके इसकी रचना की गई है। इसमें आये हुए शब्द व धातुओंका मनन करनेसे संस्कृत काब्योंका पठन पाठन संस्कृतमें वार्तालाप करना और संस्कृतमें अनुवाद करना सुगम हो जाता है। मू० एक र०।

परीक्षामुख-आचार्यवर्थ श्रीमाणिक्यनंदि विर-चित । जैनन्यायमें प्रवेश करनेके लिए सबसे पहले यही प्रथ पढ़ाया जाता है। इसमें मूलके साथ हिंन्दी और वंगला टीका भी लगा दी गई है, जिससे इसकी उपयोगिता बहुत बढ़ गई है। मूल्य छह आने।

जैनवार बोध्यस—प्रथम भाग। पं० पन्नाराखी वाकर्शवालकृत। यह पुस्तक बहुत दिनोंसे अप्राप्य थी। अब पुन: छपकर तैयार हुई है। मृत्य चार आने।

नेमिपुराण—ब्रह्मचारी नेमिदत्तेक संस्कृत ग्रन्थका पं उद्यंखालजी काशलीवाल द्वारा किया गया अनुवाद (इसमें भगवान् नेमिनाथका चरित्र विस्तारके साथ सरल भाषामें लिखा गया है। मूल्य दो हपया। कपड़ेकी जिल्दका सवा दो हपया।

सुद्देशनसरिश्व—भट्टारक सकलकीर्तिक संस्कृतः विश्वन्यका सरल हिन्दी अनुवाद । सुदर्शनसृद्धका पवित्र चरित्र सभीके पढ़ने योग्य है। मूल्ये तो अने।

नोट—सव जगहकी छपी हुई सब तरहकी जैंगे पुस्तकें यहाँ हरसमय मिलती हैं। किसी भी जैंग प्रस्थकी आवश्यकता हुआ करे, हमको पत्र लिखा कीजिए।

### पता-जैनग्रंथ रत्नाकर कार्यालय, हीरावाग, गिरगांव-बंबई।

# नये नये जैन ग्रन्थ।

### आदिपुराण भाषाटीकासहित ।

यह बड़ा भारी प्रन्थ ४-५ वर्षसे छप रहा था। अब पूरा छपकर तैयार हुआ है। जैनधर्मका इतना बडा ग्रन्थ अब तक कोई भी नहीं छपा। इसके सब मिलाकर लगभग १८०० पृष्ठ हैं। खुले पत्रोंपर छपा है। मन्दिरोंमें जो सब जगह भाषाव-चिनका मिलती है, उससे इसमें विशेषता है। वचितिकाके साथमें मूल श्लोक नहीं हैं, पर इसमें मुळ श्लोक भी साथ ही साथ दिये हैं। इसकी भाषा भी सबकी समझमें आने योग्य और मुलके अनुसार है। प्रत्येक मन्दिरमें, भण्डारमें भगवजिन-सेनाचार्य और गुणभद्राचार्यके इस विशाल प्रन्थकी एक एक प्रति रहना चाहिये। जो छोग ग्रन्थ मँगाना चाहें वे चिट्टीके साथ १॥) डेड़ रुपयाका मनीआईर भी पेशगी भेज देवें। क्योंकि इसका डाँक म्वर्च डेड स्पयाके करीय लगता है। लोग अक्सर बी. पी. बापस कर देते हैं। **इस कारण** डाँक खर्च पेशगी आये बिना हम वी. पी. नहीं भेजेंगे। ग्रन्थकी न्योछावर डॉक खर्चके सिवाय १६) सोलह रुपया है।

हरिवंश पुराण.

पं० गजाधर लालजी न्यायतीर्थकृत हिन्दी अनु-वाद । मोटा कागज, मोटेसाफ अक्षर, कपड़ेकी मजबूत सुन्दर जिल्द वंधा हुआ । सुन्दरतासे छपा ुद्धुआ है । मूल्य छह म० ।

🏅 रत्नकरण्ड-श्रावकाचार । हिन्दी-पद्यानुवाद ।

अनुवादक, सुकिव पं० गिरिधर शर्मा।
जो विद्यार्थी संस्कृत नहीं जानते हैं उन्हें मूल
रत्नकरण्ड अर्थसाहित रटा दिया जाता है। पर
इससे लाभ कुछ नहीं होता है। विद्यार्थी मर्म नहीं
समग्रे बुौर थोड़े ही दिनोंमें मूल जाते हैं। इस
लिए बहुत दिनोंसे यह आवश्यकता बतलाई जा
रही थी कि बालवोध-कक्षाओं े लिए रत्नकरण्ड
छन्दोबद्ध बना दियाँ जाय। परीक्षालयमें छन्दबद्ध

रत्नकरण्ड नियत भी कर दिया गया था; पर छन्दो-बद्ध रत्नकरंड कोई था ही नहीं, इस कारण हमने सुकि शीगिरिधर शर्मासे इसे हाल ही बनवाकर प्रकाशित किया है। किवता बोलचालकी हिन्दी भाषामें है जो सहज ही समझमें आ जाती है। इस बात की कोशिशकी गई है कि मूलका कोई भाव रह नहीं जाय और संशोधनमें इसका ध्यान रक्खा गया है कि कोई शास्त्रविरुद्ध बात न लिखी जाय। पाठशालाओं के संचालकों को नमूने के तौर पर एक प्रति मँगा देखना चाहिए। मुख्य तीन आने।

गोम्मटसार जीवकांड भाषाठीका। लीजिए अव पूरा गोम्मइसार भाषाठीका सहित तयार हो गया। पहले सिर्फ इसका कर्मकाण्ड भाषाठीका सहित छपा था। अव जीवकांडकी भी भाषाठीका तैयार होगई है। इसे पं० खुवचन्दजी शास्त्री सम्पादक सत्यवादीने लिखा है। निर्णयसागर प्रेसमें बहुत गुद्धतासे छपा है। मूल्य २॥) है।

लिधसार-(क्षपणासार गाँभेत) प्राकृत गाँथा, संस्कृत लाया, और संक्षित हिन्दी भाषा सहित लगा है। इस ग्रंथमें कमें के छूटनेका उपाय विस्तार सहित दिखलाया है। इसमें मिथ्यात्वकमें छुड़ानेके लिये पाँच लिख्योंका वर्णन है। पाँचोंमें मुख्यतासे करण लिखका स्वरूप अच्छी तरह दिखलाया गया है। इसीसे मिथ्यात्व कमेसे छूटकर सम्यक्त्व गुणकी प्राप्ति होती है। यही गुण मोक्षका मूल कारण है। निर्णयसागरमें बहुत ग्रुद्धतासे छपा है। मूल्य १॥)

जैनत्रत कथासंग्रह—इसमें ऋषिपंचमी, सुगंध-दशमी, अनंतपंचमी, रत्नत्रय, दशलक्षण, मुक्ता-वली, रिवत्रत, पुष्पाञ्जलि और नंदीश्वर इस प्रकार ९ वर्तोकी विधि उद्यापन उनका माहात्म्य और फल पानेवाले पुष्पोंके चरित्र छंदोबद्ध हैं। मूल्य।)

प्रभंजनचरित-प्रभंजन नामक मुनिका चरित्र। इसकी कथा बहुत ही दिलचस्प है। त्रियाचरित्र खुव ही दिखलाया है। मूल्य चार आने।

पुण्याश्रव —इसमें छोटी बड़ी ५६ कथायें हैं। कथायें सब धार्मिक भावोंसे परिपूर्ण हैं। जैनसमा-जमें इस सन्दर्भ कथा-ग्रंथके स्वाध्यार्थकों खूब प्रचार है। पहलो आर्द्वात्त बिक जानेपर दूसरी बार छपा है। कीमत तीन रुपया।

धनंजय नाममाला—मूल मात्र मूल्य सवा आना। धनंजय नाममाला भाषाटीका—इसमें एक शब्दके अनेक अर्थ बतलाये गये हैं, बड़ा उपयोगी ग्रंथ है। प्रत्येक जैनपाठशालाओं में पढ़ाने योग्य है। अंतमें शब्दोंकी सूची भी दी है। मूल्य सात आने।

्**बालगणित**—बाब् दयाचंदजी गोयलीय वी.ए. कृत । गणित सीखनेवाले विद्यार्थियोंके लिए यह अपुस्तक बड़ी लाभदायक है। मूल्य तीन आने।

जैनवालबोधक प्रथम भाग—पं० पत्राला-लजी वाकलीवालकृत। फिरसे संशोधित होकर छना है। मूल्य।)

तत्त्वमाला दूसरा भाग— व्र० शीतल प्रसा-द्रेजी कृत। इसमें जीव, अजीव, आश्रव, वंघ, संबर, निर्जरा और मोक्ष आदि सात तत्त्वों और पिंडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत चारों ध्यानीका वर्णन है। विद्यार्थियोंके बड़े कामकी पुस्तक है। पृष्ठ संख्या १०४ मूल्य।)

पूजाविधानसंग्रह — इसमें पंचकल्याणक, पंच-परमेष्ठी, अष्टकमंदहन, शिखरमाहात्म्य और निर्वाण इन पाँचों विधानोंका संग्रह है। पुस्तक मोटे अक्षरोंमें सुन्दरता शुद्धतापूर्वक छपी है। अंतमें शान्तिपाठ और विसर्जन मी है। मूल्य छह आने।

कर्म-दहन पूजा-विधान-स्व० पं०टेकचंदजी कृतः। उपवासविधि, जाप्यविधिसहित बहुत छुद्धता पूर्वक छपा है। मूल्य पाँच आने।

गिरनारमाहात्म्य पूजाविधान—स्व० पं० हजारीमळजी कृत। यह बात सर्वमान्य है कि भक्तिके विना किसीपर किसीके वचनोंका असर नहीं पड़ता और असर विना कोई भी किसीके अनुसार चळनेको तैयार नहीं होता। यह ग्रंथ भक्तिका साधन है। कविता इसकी बहुत सुन्दर है। मूल्य नौ आने।

केळारायात्रा-ब्र० लामचीदासजीका कैलाराका आँखों देखा अद्भुत वर्णन है। दूसरी बार छपी है। मूल्य एक आना।

जैनतीर्थयात्रादीपक—दिल्लीके लाला फतेह-चौदजीने सम्पूर्ण जैननीयाँकी बन्दना करके इसे बड़े परिश्रमसे लिखी है। इसमें सम्पूर्ण तीथोंके रास्ते धर्मशाला वहाँके देखने योग्य स्थानोंका बहुत अच्छा वर्णन है। १०८ पृष्ठकी पुस्तकका मूल्य सिर्फ चार आना है।

विद्वद्रत्नमाला—इसमें श्रीजिनसेन, गुणभद्र, पं० आशाधर, श्रीअमितिगति, श्रीवादिराज, श्रीम-लिषेण और समन्तभद्राचार्य आदि संस्कृतके सात प्रंथकर्त्ताओंका और उनके वनाये हुए ग्रंथोंका परिचय है। मृह्य दश आना।

छह्दाला सार्थ — इसका हिन्दी भाकार्थ श्रीयुत ब्र॰ शीतल भसादजीने किया है। छोटीसी पुरतकंस जैनवर्षका मर्भ बड़ी ख्वीके साथ लिखा गया है। बिद्यार्थियोंके लिये बड़ी उपयोगी पुस्तक है। मूल्य तीन आना।

संस्कृत प्रवेशिनी — अनेक महाराय प्राचीन व्याकरणोंकी पहितको क्रिष्ट व रहंतिया समझकर संस्कृत पहनेसे इरते हैं। इस क्रिये संस्कृतमें सुगमतासे प्रवेश करनेके क्रिये यह पुस्तक वही उपयोगी है। अनेक व्याकरण संबंधी प्रयोका पठन करके इसकी रचना हुई है। इसके पहनेसे व्याकरणके किटन त्व व नियमादि रठने नहीं पड़ते। इसमें आये हुए कुछ शब्द व धातुओंका अर्थ मनन करने मात्रसे ही संस्कृतमें अनुवाद करना वार्त्ताळाप करना व पुस्तकोंका अर्थ लगाना बहुत सुगम हो जाता है। मूल्य एक रुपया।

आत्मशुद्धि—नामसे ही समश लीजिये। लेखक हैं लाला मुन्शीलालजी एम. ए. गत्रनेमेंट पेन्शनर। मूल्य साढ़े तीन आने।

प्राचीन जैन इतिहास—पद्या भाग। ऋषभानाथ भगवानसे छेकर वासुपूज्य तीर्थकर तकका नई पद्धतिसे छिखा हुआ इतिहास। कई नकशे/भी दिये हैं। जैनपाठशालाओं में पढ़ाये जानेके छिए बाबू स्रजमल्ली सम्पादक जैन प्रभातने लिखा है। मूल्य बारह आने।

प्रातःस्मरणपाठ-ज्योतिषरत्न पं० जिथाळालजी कृत। मूल्य एक आना।

भिलनेका पता—
जैन ग्रन्थरत्नाकर कार्यालय,
हीराबाग, पो. गिरगाँव-न्नम्बई।

### हितेषी-औषधालय-इटावहकी

## पवित्र-सस्ती-औषधियाँ।

### ションナララをやかい

### नमक सुलेमानी।

जगत्प्रसिद्ध असली २० वर्षका आजमूदा हा-जमेकी अक्सीर द्वा । की० ॥) तीन सी०१।≈)

#### धातु संजीवन।

संपूर्ण धातु विकारको नष्ट कर नया वीर्य पैदा होकर शरीर हृष्ट-पुष्ट होजाता है। की० १)

### प्रदरान्तक-चूर्ण।

स्त्रियों के श्वेत, लाल आदि प्रदरों को शार्तिया कर ताकत बढ़ाता और गर्भस्थिति करता है • १)

#### नयनामृत-सुरमा।

सम्पूर्ण विकारोंको दूरकर नेत्रोंकी ज्योति बढ़ाता और तरावट पैदा करता है। की॰ १)

#### दन्त-कुसुमाकर।

दाँतोंके सब रोग दूर होकर दांतोंकी चमक. बढ़ाता और मजबूत करता है। की ०।)

### दद्ध-दमन ।

यह खुशबूदार मरहम विना कष्टके दादके दादाको तगादाकर भगाती है। की०।)

#### केश-बिहार-तैल।

अत्यन्त सुगन्धिसे चित्त प्रसन्न कर केश और मस्तकके रोगोंको दूर करता है। की०॥)

#### नारायण-तैल ।

शरदी आदिसे उत्पन्न हुए दर्द, गठिया, प-क्षाघात आदि सर्व वात रोगोंकी शर्तिया दवा है। की० १)

#### दवा सफेद दागोंकी।

इससे शरीरमें जो सफेद २ दाग पड्जाते हैं वह दूर हो जाते हैं। की० १)

#### **स्वास-कुठार**।

यह स्वांस दमें की शर्तिया दवा है। की॰ १) गोली दस्तबंदकी।

रक्त, आम, आदि अतिसार तथा संग्रहणी आदिको शीघ्र दूर करती है। की०॥)

#### दवा खांसीकी।

सूसी या तर खांसीको और कफको दूर क-रने वाली आजमूदा दवा है। की०॥)

### अर्क कपूर।

हैजेकी अक्सीर दवा । की० ।)

#### चंद्रकला।

यह गोरे व खूबसूरतीकी दवा है। की 🌉

इससे आँखका जाला धुन्ध फुली माड़ा आदि सब अच्छे होते हैं। की०॥)

### दवा पेटके दर्दकी।

चाहे कैसा पेट दर्द हो फौरन दूर होता है की॰॥)

#### ताम्बूल रंजन।

पानके साथ खानेका बढ़िया मसाला । की० ।) शिरदर्द-हर तैल । की० ।) कर्ण-रोग-हर तैल की० ।) खुजली—नाशक तैल । की० ।) बाल उड़ानेका साबुन । की० ।) कोकिल—कण्ट—बटिका । की० ।)

### पता—चन्द्रसेन जैन वैद्य, चन्द्रश्रिम, इखबह ए १.

### The Jain Gazette.

### A monthly organ of THE ALL INDIA JAIN ASSOCIATION. JAIN MAHAMANDAL.)

Edited and published by Mr. AJIT PRASAD, M. A., LL. B., Vakil, High Court, at Ajitashram, Lucknow.

It is the only journal in the Jain community which is edited in English, and has a circulation in foreign countries.

It deals with all current topics affecting the Jain Society and Jain religion. It contains philosophical, literary, scientific and religious articles by eminent scholars. It is conducted on a basis of wide and liberal tole ration. It has no party politics to serve, and is not subsidized by any Seth Self-help and ungrudging service is its motto.

Therefore it is, that every English knowing Jaini must recognise it religious duty to subscribe to the Jain Gazette, to induce his friends becribe and to remember the Jain Gazette on occasions of domesti

debrations. Annual subscription Rupees 2.

Apply for a sample copy at least: if you have not as yet made up you mind to subscribe to

THE MANAGER,

JAIN GAZETTE.

Ajitashram, Lucknow.

इस नामका एक मासिक पत्र श्रीयुक्त ब्र॰ विश्व-म्भरदासजी गागीय द्वारा सम्पादित होकर प्रत्येक मासकी पूर्णिमाको प्रकाशित होने लगा है। लेख सम यानुकूल और उपयोगी विषयोंके गंभीरताके साथ लिखे हुए तास्विक और हृदय प्राही होते हैं। मनो-. रज्जक लेख, उपन्यास, आख्यायिका और कविताएँ भी प्रत्येक अङ्कर्मे रहती हैं। यह सर्व प्रिय है। यदि आपको सामाजिक उन्नतिके मार्मिक लेख देखने हों तो २) ६० भेजकर इस भव्यपत्रके प्राहक हो जाइये।

मिलनेकापता-मैनेजर मान बोदवड़ (खानदेश)

### हिन्दी-जैन साहित्यका

### इतिहास ।

जोकि जैन हितैषीके इसी अंकमें समा हो गया है। उसे पुस्तकाकार छपा लिया गर है। यह लेख सप्तम हिन्दी साहित्य सम्मेल जबलपुरके अधिवेशनमें पढ़नेके लिए लिखा गर था ' इसमें हिन्दी साहित्यके शरूसे आजतक कवियों लेखकोंका विस्तृत वर्णन है। मुल छह आने।

Printed by Chintaman Sakharam Deole, at the Bombay Vaibhav Press, Servants of India Society's Building, Sandharst Road, Girgaon, Bombay.

Published by Nathuram Premi, Proprietor, Jain-Granth-Ratnakar Karyalaya, Hirabag, Bombay.