# जेनहितेषी।

सितम्बर, अक्टूबर १९१७।

# विषय सूची ।

| १     | ब्राह्मणोंकी उत्पत्ति-ले॰ बाबू सूरजभान वकील     | ३७५  |
|-------|-------------------------------------------------|------|
| ą     | परामर्श ( कविता )-ले॰, पं॰ रायचरित उपाध्याय     | ३८७० |
| 3     | समाजसुधारमं सबसे अधिक डर किन लोगोंसे हैं!-      |      |
|       | ल०-बाबू निहालकरणजी सेठी एम. एस. सी              | 306  |
|       | विचित्र दयाह (काव्य )-ले॰, पं॰ रामचरित उपाध्याय | ३९१  |
| 4     | दर्शनसार-विवेचनाका परिशिष्ट                     | 388  |
| ફ     | हमारे देशका ट्यभिचार ( उड़त )-ले॰, ठाकुर शिव॰   |      |
|       | न्दन सिंध्वी, ए                                 | ४०२  |
| ত     | आदि उराणका अवलोकन—ले॰, बाबू सूरजभान वकील        | ४१०  |
|       | प्रमा लक्षण-ले०, मुनि जिनविजयजी                 | ४१७  |
| ९     | जनजातियों के पारस्परिक बेटी व्यवहारमें हानिकी   |      |
|       | कल्पना                                          | ४२४  |
| १०    | पुस्तक-परिचय                                    | ४२८  |
| ११    | पछतावा ( रुख )-ले॰, श्रीयुत प्रेमचन्द्रजी       | ४३२  |
| દ્ર   | जैनजातिके क्षयरोग पर एक दृष्टि—लेखक—बाबू        |      |
|       | रतनठाळ जैन बी. ए. एठ. एळ. बी                    | ४४१  |
| १३    | गोलमालकारिणी सभाके समाचार-                      |      |
|       | ्ले॰ श्रीयुत गड़बड़ानन्द शास्त्री               | ४५२  |
|       | शास्त्रप्रामाण्य                                | 860  |
| કૃ પ્ | विविध प्रसङ्ग 👑                                 | ४६१  |
| 7     |                                                 |      |
| ===   |                                                 |      |

· ල

## प्रार्थनायें

१. जैनिहितैषा किमा स्वार्थवृद्धिस प्रेरित होकर निजी लामके लिए नहीं निकालः जाता है। इसमें जो समय और शक्तिका व्यय किया जाता है वह केवल अच्छे विचारोंके प्रचारके लिए। अत: इसकी उन्न तिमें हमारे प्रत्येक पाठकको सहायता देनी चाहिए।

 जिन महाशयों को इसका कोई लेख अच्छा मालूम है। उन्हें चाहिए कि उस लेखको जितने मित्रों को वे पढकर सुना सकें अवस्य सुना दिया करें।

 यदि कोई लेख अच्छा न मालूम हो अथवा विरुद्ध मालूम हो तो केवल उसीके कारण लेखक या सम्पादकसे द्वेष भाव न घारण करनेके लिए मवि-नय निवेदन है।

िलेख भेजनेके लिए सभी सम्प्रदायके लेखकाँको आमंत्रण है। —सम्पादका

आरतविख्यात ! हजारों पंशसापत्र प्राप्त ! अस्सी प्रकारके बात रोगोंकी एकमात्र औषधि महानारायण तेला !

हमारा महानारायण तैल सब प्रकारकी वायु-की पीड़ा, पक्षाघात, (लकवा, फालिज) गठिया सुन्नवात, कंपवात, हाथ पांव आदि अंगोंका जकड़ जाना, कमर और पीठकी भयानक पीड़ा, पुरानीसे पुरानी सूजन, चोट, हड्डी या रगका द्वजाना, पिचजाना या टेड़ी तिरछी होजाना और सब प्रकारकी अंगोंकी दुर्बलता आदिमें बहुत बार उपयोगी साबित होचुका है।

मूल्य २० तांलेकी शीशीका दो रुपया। डा॰ म॰ ॥) आना।

## ॐ वैद्य ॐ

#### सर्वापयोगी मासिक पत्र।

यह पत्र प्रतिमास प्रत्येक घरमें उपस्थित होकर एक वैद्य या डाक्टरका काम करता है। इसमें स्वास्थ्य-रक्षाके सुलभ उपाय, आरोग्य शास्त्रके नियम, प्राचीन और अवीचीन वैद्यकके सिद्ध'न्त, भारतीय वनौष्णियों कृष्ण अन्वेषण, स्त्री और बालकोंके नकीठ रोगोंका इलाज आदि अच्छे २ लेख प्रकाशित होते हैं। इसकी वार्षिक फीस केवल १) रु॰ मात्र है। नम्ना मुफ्त मंगाकर देखिये। पता—वैद्य शङ्करलाल हरिशङ्कर आयुर्वेदोद्धारक—औषधालय, मुरादाबाद।

### आढ़तका काम । वंबईसे हरकिस्मक माल मँगानेका सुभीता।

हमारे यहांसे बंबईका हरकिस्मका किफायतके साथ भेजा जाता है। तांबें व पीत-लकी चहरें, सब तरहकी मशीनें, हारमोनियम, ग्रामोफोन, टोपी, बनियान, मोजे, छत्री, जर्मन-सिलवर और अलिमिनयमके बर्तन, सब तरहका साबुन, हरप्रकारके इत्र व सुगन्धी तेल, छोटी बड़ी घड़ियाँ, कटलरीका सब प्रकारका सामान, पेन्सिल कागज्, स्याही, हेण्डल, कोरी कापी, स्लेट, स्याहीसोख, ड्राइंगका सामान, हरप्रकारकी देशी और विलायती दवाइयाँ, काँचकी छोटी बड़ी शीशियोंकी पेटियाँ, हरप्रका का देशी विडायती रेशमी कपड़ा, सुपारी, इलायची, मेवा, कपूर अदि सब तरहका किराना, बंबईकी और बाहरकी हिन्दी, संस्कृत, अंग्रेजी पुस्तकें, जैन पुस्तकें, अगरबत्ता, दशांगधूप, केशर, चंदन आदि मंदिरोपयोगी चीजें, तरह तरहकी छोटी बड़ी रंगीन तसबीरें, अपने नामकी अथवा अपनी दकानके नामकी मुहरे, कार्ड, चिटी, नोटपेपर, मुहूर्तकी चिट्रीयाँ ( कंकुपत्रिका ) आदि, हरिकस्मका माल होशयारीके साथ वी. **थी. से रवाना किया जाता है। एक बार** व्यवहार करके देखिये । आपको किसी तरहका धोका न होगा।

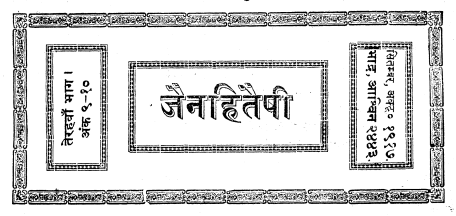
हमारा सुरमा और नमकसुलेमानी अवस्य मँगाइए। बहुत बढ़िया हैं।

पता-**पूरणचंद नन्हेंलाल जैन।** c'o जैन-ग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, हीराबाग; पो० गिरगांव, बम्बई।

Printed by Chintaman Sakharam Deole, at the Bombay Vaibhav Press, Servants of India Society's Building, Sandharst Road, Girgaon, Bombay.

Published by Nathuram Premi, Proprietor, Join-Ganta-Ramakar Karyalaya, Birabag, Bombay.

## हितं मनोहारि च दुर्छमं वचः ।



न हो पक्षपाती बतावे सुमार्ग, डरे ना किसीसे कहे सत्यवाणी । वने है विनोदी भले आशयोंसे, सभी जैनियोंका हितैषी हितैषी ॥

# ब्राह्मणोंकी उत्पत्ति

[ लेखक, श्रीयुत बाबू सूरजभानजी वकील।] जैनसमाजका विश्वास है कि, जब भागभूमि वहीं रही और क्रमेमिका प्रारंभ हथा तब

नहीं रही और कर्मभूमिका प्रारंभ हुआ, तब भगवान् आदिनाथने उस समयके सभी मनुष्योंको क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र इन तीन वर्णीमें विभा-जित कर दिया था। इसके बाद भरतमहाराजने अपनी दिग्विजययात्राके पश्चात इन्हीं तीनों वर्णोंके लोगोंमेंसे कुछ धर्मात्माओंको छाँटा और उन्हें बाह्मण करार दिया । तबसे चौथा वर्ण भी हो गया । इसके पहले न तो ब्राह्मण वर्ण ही था और न कोई ब्राह्मण ही था । इसिके अनु-सार हमारे भाइयोंकी यह भी श्रद्धा है कि, इस समय जितने भी वेदपाठी बाह्मण मौजूद हैं, वे सब भरतमहाराजके बनाये हुए ब्राह्मणोंकी ही सन्ता-नमेंसे हैं जो चौथे कालमें तो जैनधर्मके अनुयायी थे; पर पछि पंचमकालमें श्रद्धाप्रष्ट होकर जैनधर्मके द्वेषी बन गये हैं। परन्तु आदिपुराणके ३८ वेंसे लेकर ४२ वें तक पाँच पर्वोंका स्वाध्याय करनेसे यह विश्वास ठीक नहीं मालूम होता है और एक बहुत ही विरुक्षण बातका पता रुगता है औं यह

ठेख उसी विरुक्षणताको प्रकट करनेके लिए लिखा जाता है। पाठकोंको चाहिए कि, वे इसे खूब एकाम होकर पढ़ें।

जन भरत महाराज बाह्मण वर्ण निर्माण कर चुके थे, तब उन्होंने अपने दुरबारमें आये हुए समस्त राजाओंको एक लम्बा चौडा उपदेश दिया था। उसका अभिप्राय यह है कि- " जो अक्षर-म्लेच्छ देशमें रहते हों. राजाओंको चाहिए कि उनपर सामान्य किसानोंके समान कर लगावें। जो वेदोंके द्वारा अपनी आजीविका करते हैं और अधर्मरूप अक्षरोंको सुनासुना कर लोगोंको दगा करते हैं वे अक्षरम्लेच्छ कहलाते हैं। पाप-सुत्रोंसे जीविका करनेवाले अक्षरम्लेच्छ हैं। क्यों कि वे अपने अज्ञानके बलसे अक्षरोंसे उत्पन्न हुए अभिमानको धारण करते हैं । हिंसामें प्रेम मानना, मांस खानेमें प्रेम मानना, जबर्दस्ती दूसरोंका धन हरण करना और अष्ट होना यही म्लेच्छोंका आचरण है और ये ही सब आचरण इनमें मौजूद हैं। ये अधम द्विज (ब्राह्मण) अपनी जातिके अभिमानसे हिंसा करने और मांस खाने आदिको पृष्ट करनेवाले वेदशास्त्रके अर्थंको बहुत कुछ मानते हैं । अतः इनको

सामान्य प्रजाके ही समान मानना चाहिए, अथवा सामान्य प्रजासे भी कुछ निकृष्ट मानना चाहिए। ये लोग माननेके योग्य नहीं हैं, किन्तु वे ही द्विज (ब्राह्मण) मानने योग्य हैं जो अरहंत-देवके सेवक हैं। यदि ये अक्षरम्लेच्छ यह कहने लगें कि लोगोंको संसारसे पाप करनेवाले हम ही हैं. हम ही देव ब्राह्मण हैं और सब लोग हम ही-को मानते हैं, इस वास्ते हम राजाको अपने फसलका कछ भी हिस्सा नहीं देंगे, तो उनसे पछना चाहिए कि अन्य वर्णीसे तुममें क्या विशे-बता है और क्यों है ? जातिमात्रसे तो कोई बंडप्पन हो नहीं सकता, रहे गुण, सो उनका तुममें बडप्पन है नहीं; क्यों कि तुम नामके ही बाह्मण हो। गुणोंमें तो वे ही बड़े हैं, जो वतोंको धारण करनेवाले जैन बाह्मण हैं। तुम लोग वत-रहित, नमस्कार करनेके अयोग्य, निर्लज्ज, पशुओंकी हिंसा करनेवाले और म्लेच्छोंके आचरणमें तत्पर हो, इस लिए तुम किसी तरह भी धार्मिक द्विज ( ब्राह्मण ) नहीं हो । राजाओंको उचित है कि, वे इन अक्षर म्लेच्छों से साधारण प्रजाके ही समान अनाजका भाग लेकर इनको सबके समान माने । ज्यादा कहनेकी जरूरत नहीं है। राजा-ओंको उत्तम जैन दिजों (ब्राह्मणों ) के सिवाय और किसीको भी पूज्य नहीं मानना चाहिए। " ये केचिचाक्षरम्लेच्छाः स्वदेशे प्रचरिष्णवः । तेऽपि कर्षकसामान्यं कर्तव्याः करदा नृपैः ॥ १८१॥ तान्त्राहुरक्षरम्लेच्छा येऽमी वेदोपजीविनः । अधर्माक्षरसम्पाठैलींकव्यामोहकारिणः ॥ १८२ ॥ यतोऽक्षरकृतं गर्वमविद्याबलतस्तके । षहंत्यतोऽक्षरम्लेच्छाः पापसूत्रोपजीविनः ॥ १८३ ॥ म्लेच्छाचारो हि हिंसायां रितमीसाशनेऽपि च। बलात्परस्वहरणं निर्दूतत्वमिति स्मृतं ॥ १८४ ॥ सोऽस्त्यमीषां च यद्वेदशास्त्रार्थमधमद्विजाः । ताहरों बद्ध मन्यंते जातिवादावलेपतः ॥ १८५ ॥ प्रजासामान्यतैवैषां मता वा स्यानिकृष्टता । ततो न मान्यताऽस्त्येषां द्विजा मान्याःस्यूराईताः॥१८६॥

वयं निस्तारका देवब्राह्मणा लेकसम्मताः । धान्यभागमतो राह्मे न दद्म इति चेन्मतं ॥ १८७ ॥ वैशिष्टयं किं कृतं शेषवणोंम्यो भवतामिह । न जातिमात्राद्वेशिष्टयं जातिभेदाप्रतीतितः ॥ १८८ ॥ गुणतोऽपि न वैशिष्टयमस्ति वो नामधारकाः । वितेना ब्राह्मणा जैना ये त एव गुणाधिकाः ॥ १८९ ॥ निर्वता निर्नमस्कारा निर्मृणाः पद्मुयातिनः । म्लेखाचारपरा यूयं न स्थाने धार्मिका द्विजाः ॥ १९० । तस्मादंतेकुरु म्लेखा इव तेऽमी महीभुजां । प्रजासामान्यधान्यांशदानायैरविशेषिताः ॥ १९९ ॥ किमत्र बहुनोक्तेन जैनान्मुत्ववा द्विजोक्तमान् । नान्ये मान्या नरेन्द्राणां प्रजासामान्यजीविकाः ॥ १९२ ॥ —पर्व ४२ ॥

उपर्युक्त श्लोकोंसे स्पष्ट सिद्ध है कि, जिन जैनी राजाओंको यह उपदेश दिया गया है उनके ही राज्यमें उस समय ये वेदपाठी ब्राह्मण रहते थे. जो वेद पढनेके द्वारा ही अन्य होगोंसे अपनी जीविका प्राप्त करते थे, और ये लोग ऐसे नहीं थे, जिन्होंने उसी समय कोई नवीन पंथ खडा करके अपनेको पुजवाना शुरू कर दिया हो, किन्तु ये लोग अनेक पीढ़ियोंसे मान जा रहे थे । तबही तो इनको अपनी जातिका आभिमान था; और उनका यह अभिमान उस समय ऐसा प्रभाव-शाली हो रहा था कि, जैनराजा भी उनसे कर नहीं लेते थे। तबही तो भरत महाराजको यह जरूरत हुई कि वे जैनीराजाओंको भड़कावें ाक इनसे क्यों कर नहीं लिया जाता है और समझावें कि लोग पूज्य नहीं हैं, किन्तु अन्य प्रजाके समान हैं, इस कारण अन्यप्रजाके समान इनसे भी कर लेना चाहिए । इतना ही नहीं, किन्तु इन वेदपाठी ब्राह्मणोंका प्रभाव तो उस समय इतना अधिक था कि, राजाओंको उपदेश देते समय भरतमहाराजको भी यह भय उत्पन्न हुआ और इस अपने भयको उन राजा ओं के प्रति प्रकट भी कर देना पड़ा कि जब इन ब्राह्मणोंसे अन्य प्रजाके समान कर माँगा

जावेगा तो ये लोग अपने पुज्यपनेके घमंडमें कर देनेसे साफ इनकार कर देंगे और स्पष्ट शब्दोंमें कहेंगे कि, लोगोंको संसारसे पार करने-वाले हम देवबाह्मण हैं, हमको सब लोग मानते हैं, इस कारण हम राजाको कुछ भी कर नहीं देंगे।

अंधी श्रद्धासे जो चाहे मान लिया जावे; परन्तु विचार करनेपर तो यह कथन किसी तरह भी भरत महाराजके समयके अनुकूल नहीं होता है । क्योंकि आदिपराणके ही कथनके अनुसार वह कर्मभूमिका प्रारम्भिक काल था; श्रीआदिनाथ भगवान् उस समय तक विद्यमान थे; जिन्होंने क्षत्री, वैश्य और शूद्र ये तीन वर्ण बनाकर प्रजाको खेती, आदि काम सिखाये थे; अर्थात् वर्णामं विभाजित होने और खेती व्यापार आदि कर्म प्रारम्भ होनेको अभी एक पीढी भी नहीं बीती थी। अभीसे ये ऐसे ब्राह्मण कहाँसे आ सकते थे जिनको अपनी जातिका घमंड हो. प्रजाके लोग भी जिनको संसारसे पार करनेवाले मानते हों और राजा लोग भी जिनको अन्य प्रजासे उच्च समझकर उनसे अन्य समान कर न लेते हों और जिनका इतना भारी प्रभाव फैल रहा हो और इतना जबर्दस्त जोर बँध रहा हो कि, वे अपने पूज्यपनेके घमंडमें राजाको भी कर देनेसे इनकार कर सकें।

भारतवर्ष एक ऐसे समयभेंसे गुजर चुका है,जब ब्राह्मणोंने जैन और बौद्धोंसे यहाँतक घूणा की थी कि उनकी छाया पढ़जाने या कपड़ा भिड़ जानेपर भी वे सचेल स्नान करते थे और ऐसी ऐसी आज्ञायें जारी कर दी गई थीं कि यदि मस्त हाथीसे बचनेके वास्ते जैनमान्दिरके अन्दर घुस जानेके सिवाय अन्य कोई भी उपाय न हो, तो भी जैनमंदिरके अन्दर नहीं जाना चाहिए; अर्थात् जैनमंदिरमें जानेकी अपेक्षा मर जाना अच्छा जैनियोंका इतना विरोध किया गया था कि उनका जीना भी भारी हो गया था। यहाँ तक कि बौद्ध धर्म तो इस देशसे बिलकुल ही उठ गया और जैनधर्मकी यद्यपि बिलकुल नास्ति नहीं हुई; परन्त वह भी न होनेके ही बराबर हो गया।

ऐसे प्रबल द्वेषकी अवस्थामें बौद्धोंके समान जैनियोंका भी अस्तित्व न उठ जानेका कारण इसके सिवाय और कुछ नहीं है कि, सारे भारतमें हिंदुओंकी प्रबलता होनेके समयमें भी दक्षिणमें जैनी राजा होते रहे हैं जिनकी बदौलत उस समय जैनियोंको दक्षिणमें पनाह मिलती रही है और यहीं पर कुछ आचार्य उस समयकी परि-स्थितिके अनुसार जैनजातिके जीवित रहनेका उपाय बनाते रहे हैं । उनही उपायोंमेंसे एक उपाय जैन बाह्मणोंका निर्माण करना भी है जो ऐसे ही किसी समयमें दक्षिण देशमें बनाये गये हैं और अब भी दक्षिण देशमें मौजूद हैं।

आदिपुराणके कर्ता श्रीजिनसेनाचार्यको हुए अनुमान एक हजार वर्ष बीते हैं । वे दक्षिण देशमें हुए हैं और अधिकतर कर्णाद्रक देशमें ही रहे हैं, जहाँका राजा अमोचवर्ष जैनधर्मका परम श्रद्धालु, सहायक और जिनसेन स्वामीका परम भक्त था।

भरत महाराजका उपर्युक्त उपदेश आदि-पराणके कर्ता आचार्य महाराज और राजा अमोघवर्षके समयसे अक्षर अक्षर मिलता है जब कि ब्राह्मणोंका सारे ही भारतमें पूरा पूरा जोर हो रहा था. वे सर्वथा पूजे जाते थे. न उनसे किसी प्रकारका कर लिया जाता था और न उनको दंड दिया जाता था; सारे भारतमें उनकी ऐसी मान्यता होनेके कारण राजा अमोघर्वषेक राज्यमें भी उनका अन्य प्रजासे कुछ अधिक माना जाना और उनसे कर न लिया जाना कुछ आश्चर्यकी बात नहीं है। इसही द्वेषके कारण उस समय बौद्ध और हैं; परन्तु जैनी राजाके राज्यमें भी जैनधर्मके परम शत्रु इन देवी बाह्मणोंकी मान्यताका होना आचार्य महाराजको किसी तरह भी सहन नहीं हो सकता था, अतः उन्होंने जैनी राजाका सहारा पाकर इन बाह्मणोंको अक्षर-म्लेच्छ और साधारण प्रजासे भी निक्कष्ट सिद्ध करके उनकी मान्यताको, तोड़नेके वास्ते अन्य प्रजाके समान उन पर भी कर लग जानेकी कोशिश की, और स्वयं अमोधवर्ष राजाको समझानेके स्थानमें भरत महाराजके द्वारा उस समयके राजाओंको ऐसा उपदेश देनेकी कथा इस कारण आदिपुराणमें वर्णन कर दी कि आगे होनेवाले जैनराजाओंपर भी इस कथाका असर पड़ता रहे।

पर्व ४१ में इथन किया गया है कि एक दिन भरत महाराजने कुछ स्वम देखे; जिनको उन्होंने आनिष्टकारी समझकर यह विचार किया कि इनका फल पंचम कालमें ही होगा; क्यों।की इस समय तो श्रीआदिनाथ भगवान् स्वयं विद्यमान हैं। उनके होते हुए ऐसा उपद्रव कैसे सम्भव हो सकता है। इस सतयुगके बीत जानेपर जब पंचम कालमें पाप अधिक होगा,तब ही इन स्वप्नोंका फल होगा, चौथे कालके अन्तमें ही ये अनिष्ट-सूचक स्वम अपना फल दिखावेंगे । परन्तु भरत महाराजने विचार किया कि, इन स्वप्नोंका फल श्रीभगवास्से भी पूछ लेना चाहिए, इस कारण वे समवसरणमें गये और वहाँ उन्होंने श्रीमहाराजसे प्रार्थना की कि, मैंने जो द्विजोंकी सृष्टि की है सो यह कार्य अच्छा हुआ या बुरा. और मैंने जो स्वप्न देखे हैं उनका फल क्या है ? इस पर श्रीभगवान्ने जो उत्तर दिया है, उसका भावार्थ यह है कि-" तुने जो इन साधुसमान गृहस्य द्विजोंका पूजन किया है, सो जबतक चौथा काल रहेगा तबतक तो ये अपने योग्य आचरणको पालन करते रहेंगे; परन्तु जब कित्युगसमीप आ जावेगा, तब ये लोग

अपना जातिके अभिमानके कारण अपने रादाचारसे होकर इस श्रेष्ठ मोक्षमार्गके विरोधी बन जावेंगे और अपनी जातिके अभिमानसे अपनेको सब लोगोंसे बड़ा समझकर धनकी इच्छासे मिथ्या शास्त्रोंके द्वारा सब लोगोंकी मोहित करते रहेंगे, आदर सत्कारके कारण अभि-मान बढ जानेसे ये लोग मिथ्या घमंडसे उद्धत होकर अपने आप ही मिथ्या शास्त्रोंको बना बना कर लोगोंको उगा करेंगे, इन लोगोंकी चेतना-शक्ति पापकर्मसे मलिन हो जायगी, अतः ये धर्मके शत्र हो जायँगे। ये अधर्मी लोग प्राणि-योंकी हिंसा करनेमें तत्पर हो जायँगे, मधुमांस-खानेको अच्छा समझेंगे और हिंसारूप धर्मकी घोषणा करेंगे । ये दुष्ट आश्यवाले लोग अहिंसा-रूप धर्ममें दोष दिखाकर हिंसामय धर्मको पुष्ट करेंगे, पापके चिह्नस्वरूप जनेऊको धारण कर-नेवाले और जीवोंके मारनेमें तत्पर ये धूर्त लोग आगामी कालमें इस श्रेष्ठ मार्गके विरोधी हो जायँगे। इस कारण ब्राह्मणवर्णकी स्थापना यद्यपि इस कालमें कुछ दोष उत्पन्न करनेवाली नहीं है, तो भी आगामी कालमें खोटे पाखंडोंकी प्रवृत्ति करनेसे यह दोषकी बीजरूप है। परन्तु आगामी कालके लिए दोषकी बीजरूप होने पर भी अब इसे मिटाना नहीं चाहिए । क्योंकि ऐसा करनेसे धर्मरूप सृष्टिका उहुंबन हो जायगा। " यथा:-

साधु वस्स कृतं साधु धार्मिकद्विजपूजनं ।
किंतु दोषानुषंगोत्र कोऽप्यस्ति स निशम्यतां ॥ ४५ ॥
आयुष्मन् भवता सृष्टाय एते गृहमेधिनः ।
ते तावदुचिताचारा यावत्कृतयुगस्थितिः ॥ ४६ ॥
ततः किंयुगेऽभ्यणें जातिवादावलेपतः ।
प्रष्टाचाराः प्रपत्स्यते सन्मार्गप्रत्यनीकतां ॥ ४७ ॥
तेऽमी जातिमदाविष्टा वयं लोकाधिका इति ।
पुरा दुरागमैलोंकं मोहयंति धनाशया ॥ ४८ ॥
सस्कारलाभसंवृद्धगर्वा मिथ्यामदोद्धताः ।
जनान् प्रतारिष्ण्यंति स्वयमुत्पाद्य दुःश्रुतिः ॥ ४९ ॥

त इमे कालपर्येते विकियां प्राप्य दुर्देशः। धर्मद्रहो भविष्यंति पापोपहतचेतनाः ॥ ५० ॥ सत्त्वोपघातनिरता मधुमांसाशनप्रियाः । प्रवृत्तिलक्षणं धर्मे घोषियष्यंत्यधार्मिकाः ॥ ५१ ॥ अहिंसालक्षणं धर्मे दूषियत्वा दुराशयाः । चोदनालक्षणं धर्मे पोषयिष्यंत्यमी बत ॥ ५२ ॥ पापसूत्रधरा धूर्ताः प्राणिमारणतः(पराः । वर्त्स्यदागे प्रवर्त्स्येति सन्मार्गपरिपंथिनः ॥ ५३ ॥ द्विजातिसर्जनं तस्मानाय ययपि दोषकृत्। स्याद्दोषबीजमायत्यां कुपाखंडप्रवर्तनात् ॥ ५४ ॥ इति कालांतरे दोषबीजमप्येतदंजसा । नाधुना परिहर्तव्यं धर्मसृष्ट्यनतिक्रमात् ॥ ५५ ॥ --- पर्व ४१।

श्रीभगवान्ने भरत महाराजके स्वर्मीका फल वर्णन करते हुए भी कहा था कि, आदुर सत्का-रसे जिसकी पूजा की गई है और जो नैवेद्य खा रहा है ऐसे कुत्तेके देखनेका फल यह है कि ( पंचम कालमें ) अवती द्विज भी गुणी पात्रोंके समान आदर सत्कार पार्वेगे। यथाः---शुनोऽचितस्य सत्कारैश्रहभोजनदर्शनात् । गुणवत्पात्रसत्कारमाप्स्यंत्यत्रतिनो द्विजाः ॥ १४ ॥

भरत महाराजने राजाओंको उपदेश देते हुए जिन वेदपाठी बाह्मणोंकी निन्दा की है उनका मिलान पंचम कालके उन ब्राह्मणोंके साथ करनेसे-जिनका वर्णन श्रीभगवानकी उक्त भविष्य-द्वाणी और स्वप्रप्तलमें हुआ है-दोनोंका स्वरूप एक ही हो जाता है; अर्थात यही माळूम होता है कि भगवान्ते ब्राह्मणोंका जो स्वरूप पंचमकालमें हो जाना वर्णन किया है मानों वे ही ब्राह्मण भरत महाराजका उपदेश होते समय चौथे कालके प्रारम्भमं ही मौजूद थे; या ऐसा मालुम होता है, मानों भरत महाराज ही पुचम कालमें अवतार लेकर इन ं पंचम कालके ब्राह्मणों पर कर लगानेका उपदेश पंचम कालके

महाराजके स्थानमें जैन राजाओंको उपदेश देनेवाले श्री जिनसेनाचार्य मान लिये जायँ तो सब बात ठीक बैठ जाती है।

भरत महाराजने जो उपदेश अपने दरबारमें आये हुए राजाओंको दिया था, उसके शेष भागको पढ़नेसे मालून होता है कि, उस समय मिथ्याती ब्राह्मणोंका प्रभाव इससे भी अधिक था, जितना कि ऊपरके कथनसे मालूम हुआ है। यहाँ तक कि जैनी राजा भी उन पर श्रद्धा रसकर उनके दिये हुए 'शेषा ' अर्थात् देवता पर चढ़ाई हुई फूलमाला आदिकको या पुजनसे बची हुई सामग्रीको और उनके देवताओं के स्नानके पानीको ग्रहण करते थे और उन ब्राह्मणोंके आगे ।सिर झुकाते थे । उस समय यह प्रथा ऐसी प्रबल हो रही थी कि इस प्रथाका छुडाना भरत महाराजको भी मुश्किल जान पडता था । देखिए भरत महाराजने राजाओंको उपदेश देते समय क्या कहा है-

" क्षात्रियों को बढ़ी कोशिशके साथ अपने वंशकी रक्षा करनी चाहिए और वेह इस तरह पर हो सकती है कि, उनको अन्य मतवालोंके धर्ममें श्रद्धा रखकर उनके दिये हुए शेषा और स्नानोदक आदि कभी ग्रहण नहीं करने चाहिए । यदि कोई कहे कि उनके शेषाक्षत आदि ग्रहण करनेमें क्या दोष है, तो उसका उत्तर यह है कि इसमें अपने महत्त्वका नाश होता है और अनेक अनिष्ट होते हैं, इस वास्ते उनका त्याग करना ही उचित है । दूसरोंके सामने सिर झुकानेसे होता है, इसलिए अपने महत्त्वका नाश उनकी शेषा आदि लेनेसे अपनी निकृष्टता ही होती है। कदाचित कोई पाखंडी किसी प्रकारका द्वेष करके राजाके सिरपर 'विष-पुष्प 'रख दे, तो इसतरह भी राजाका नाज्ञ हो सकता है, या जैनी राजाओंको दे रहे हैं। अर्थात, यदि भरत कोई राजाको मोहित करनेके लिए राजाके सिर-

पर वशीकरण-पुष्प रख दे, तो वह राजा पागल-के समान होकर उसके वशमें हो जायगा । इस लिए राजा लोगोंको अन्यमतवालोंकी शेषा आशीर्वाद, शान्तिवचन, शान्तिमंत्र और पुण्याह-वाचन आदि सबका त्याग कर देना चाहिए। यदि वह त्याग नहीं करेगा तो नीच कुलवाला हो जायगा । जैनी राजा अरहंत देवके चरणोंकी सेवा करनेवाले होते हैं, इस वास्ते उनको अर-हंत देवकी ही शेषा आदि ग्रहण करनी चाहिए. जिससे उनके पापोंका नाश हो। जो लोग जैनी नहीं हैं, उनको कोई अधिकार नहीं है कि वे क्षत्रियोंको शेषा देवें । इस वास्ते राजा लोगोंको अपने कुलकी रक्षा करनेके लिए सदा कोशिश करते रहना चाहिए। यदि वे ऐसा न करेंगे तो अन्यमती लोग झुठे पुराणोंका उपदेश सुनाकर उनको ठग लेंगे॥ " मूल श्लोक ये हैं:-तैस्तु सर्वप्रयत्नेन कार्ये स्वान्वयरक्षणं । तत्पालनं कथं कार्यमिति चेत्तदन्च्यते ॥ १७ ॥ स्वयं महान्वयत्वेन महिम्नि क्षत्रियाः स्थिताः । धर्मास्थया न शेषादिप्राह्मं तैः पर्हिगिनां ॥ १८ ॥ तच्छेषादिमेंहे दोष कश्चेन्माहात्म्यविच्युतिः। श्रपाया बहुवश्रास्मिन्नतस्तत्परिवर्जनं ॥ १९ ॥ माहात्म्यप्रच्यातिस्तावत्कृत्वान्यऽस्य शिरोनर्ति । ततः शेषायुपादाने स्यानिकृष्टत्वमात्मनः ॥ २०॥ प्रद्विषन्परपाखंडी विषपुष्पाणि निक्षिपेत् । यद्यस्य मूर्प्नि नन्वेवं स्यादपायो महीपतेः ॥ २१ ॥ वशीकरणपुष्पाणि निक्षिपेयदि मोहने । ततोऽयं मृढवदृत्रत्तिरुपेयादन्यवस्यतां ॥ २२ ॥ तच्छेषाशीर्वचः शांतिवचनायन्यिंगिनां । पार्थिवैः परिहर्त्वयं भवेन्यक्कुलतान्यथा ॥ २३ ॥ जैनास्त पार्थिवास्तेषामईत्पादोपसेविनां। तच्छेषानुमतिर्न्याय्या ततः पापक्षयो भवेत् ॥ २४ ॥ ततः स्थितमिदं जैनान्मतादन्यमतस्थिताः । क्षत्रियाणं न शेषादिप्रदानेरिषकृता इति ॥ २९॥ कुळानुपालने यलमतः कुर्वेतु पार्थिवः । अन्यथारन्यैः प्रतार्यरन्प्रराणाभासदेशनात् ॥ ३०॥ पर्व ४२।

इन श्लोकोंसे प्रकट है कि जैनी राजाओंको अन्य मतियोंके देवताका प्रसाद आदि लेनेसे रोकनेके लिए भरत महाराजने केवल धर्म उप-देश देना ही काफी नहीं समझा है, किन्तु उन्हें बडे बडे भय दिखलानेकी भी जह्तरत मालूम है; जिससे स्पष्ट सिद्ध है हुई समय अन्यमतियोंका बहुत ही ज्यादा प्रभाव प्रचार था; परन्तु जिस यह वर्णन है वह कर्मभूमिका प्रारम्भिक काल था जब कि श्रीआदिनाथ भगवान्ने सब लोगोंको खेती व्यापार आदि छह कर्म सिखाये थे और नगर ग्राम आदि बनाकर उन ही लोगोंमेंसे योग्य पुरुषोंको भिन्न भिन्न देशोंके राजा नियत किये थे, और फिर केवलज्ञान प्राप्त करके वे अपनी दिव्यध्वनिके द्वारा जगत्भरमें सत्य धर्मका प्रकाश कर रहे थे और उनके बेटे भरत महाराज छः खंड पृथिवीको जीतकर ३२ हजार मुकुटबद्ध राजाओं पर राज्य कर रहे थे। इस कारण भरत महाराजका उपर्युक्त उपदेश उस समयके अनुकुल किसी तरह भी नहीं हो सकता है। हाँ, श्रीजिन-सेनाचार्यके समय से यह कथन अक्षर अक्षर मिल जाता है, जब कि सारे ही भारतमें ब्राह्मणोंका जोर हो रहा था और जब कि सारे भारतमें अमोघवर्ष जैसे एक ही दो जैनी राजा दिखाई देते थे और बाकी सब ही राजा ब्राह्मणोंके अनुयायी थे । ऐसे समयमें अमोघवर्ष आदि राजाओंका भी इन ब्राह्मणोंके हाथसे उनके देवताका प्रसाद लेना, उनको प्रणाम करना, उनका आशीर्वाद आदि स्वीकार करना देशभरमें इन ब्राह्मणोंकी प्रतिष्ठा होनेके कारण इस प्रथाका त्याग कठिनतर होना बहुत ही सम्भव मालुम होता है । इससे यही सिद्ध होता है कि यह सब उपदेश भरत महाराजने अपने समयके राजाओंको नहीं दिया; किन्तु जिनसेन महाराजने ही यह उपदेश अमोध-

वर्ष आदि जैन राजाओंको आदिपुराणमें उक्त प्रसंगकी अवतारणा करके दे डाला है।

आदिपुराणके विषयमें यह अनोखा विचार—
कि इसमें श्री आदिनाथस्वामीके समयका कथन नहीं है; किन्तु उस समयके पुरुषोंके नामसे प्रन्थकर्ताके ही समयका कथन है—केवल उपर्युक्त उपदेशसे ही सिद्ध नहीं होता है; किन्तु भरतमहाराजके द्वारा ब्राह्मण वर्णकी स्थापनाका कथन पढ़नेसे भी यही फल निकलता है। क्योंकि भरत महाराजने ब्राह्मण वर्णकी स्थापना करते समय अपने बनाये हुए ब्राह्मणोंको जो उपदेश दिया था, उसमें सद्गृहस्थपनेकी कि-याका उपदेश देते हुए कहा था कि सत्य, शौच, क्षम, दम आदि उत्तम आवरणोंको धारण करनेवाले सद्गृहस्थको चाहिए कि वह अपनेको देवब्राह्मण माने। यथा:—

धम्यैराचरितैः सत्यशौचशांतिदमादिभिः । देवब्राह्मणतां श्वाच्यां स्वस्मिन्संभावयत्यसौ ॥ १०७ ॥ —पर्व ३९ ।

भरत महाराज यह कह तो गये कि ऐसा ऐसा करनेसे वह जैनी अपनेको देवबाह्मण माने; परन्तु उसही समय उनको इस बातका भय भी उत्पन्न हो गया कि ब्राह्मण जातिके लोग अर्थात् वे लोग जो अनेक पीढ़ियोंसे ब्राह्मण माने जा रहे हैं और सब लोग जिनका आदर-सत्कार करते हैं, इन हमारे नवीन बनाये हुए देवबाह्मणों पर कोध करके नानाप्रकारके आक्षेप करेंगे, इस कारण उन्होंने अपने बनाये हुए ब्राह्मणोंको इसके आगे निम्न लिखित रिक्षा दी। देखिए:—

" यदि अपनेको झूठमूठ दिज माननेवाला कोई पुरुष अपनी जातिके अहंकारमें इस नवीन देवबाह्मणको कहने लगे कि 'क्या तू आज ही देव बन गया है, क्या तू असुक आदमीका बेटा नहीं है, और क्या तेरी माता असुककी बेटी नहीं है, तब फिर तू आज किस कारणसे ऊँची नाक करके मेरे जैसे द्विजोंका आदरसत्कार किये बिना ही जा रहा है? तेरी जाति वही है, जो पहले थी; तेरा कुल वही है, जो पहले था; और तू भी वही है, जो पहले था; तो भी तू आज अपनेको देवस्वरूप मानता है। देवता, अतिथि, पित और अग्निसम्बन्धी कार्य करनेमें तत्पर हो-कर भी तू गुरु-द्विज-देवोंको प्रणाम करनेसे विमुख है। जिनेंद्रदेवकी दीक्षा धारण करनेंसे अर्थात् जैनी बननेसे तुझको ऐसा कौनसा अतिशय प्राप्त हो गया है ? तू अब मी मनुष्य है और पृथिवीको पैरोंसे स्पर्श करता हुआ ही चलता है। ' इस प्रकार अत्यन्त कोध करता हुआ यदि कोई द्विज उलाहना दे तो उसको इस प्रकार युक्तिसे भरा हुआ उत्तर देना चाहिए। " मूल श्लोक ये हैं:-

अथ जातिमदावेशात्कश्चिदेनं द्विज्ञानः ।

बूयादेवं किमयेव देवभूयं गतो भवान् ॥ १०० ॥

त्वमामुध्यायणः किंत्र किं तेऽम्बाऽमुध्यपुत्रिका ।

येनैवमुत्रसो भूत्वा यास्यसत्कृत्यमाद्विधान् ॥ ३०९ ॥

जातिः सैव कुलं तच सोऽसि योऽसि प्रमेतनः ।

तथापि देवतात्मानमात्मानं मन्यते भवान् ॥ १९०॥

देवताऽतिथिपित्रमिकार्येष्वप्राकृतो भवान् ।

गुरिद्वजातिदेवानां प्रणामाच पराङ्मुखः ॥ १९१ ॥

दीक्षां जैनीं प्रपत्रस्य जातः कोऽतिशयस्तव ।

यतोऽद्यापि मनुष्यस्त्वं पादधारी महीं स्युक्त् ॥ १९२ ॥

दहात्युत्तरमित्यस्मै वचोभिर्युक्तिपेशलैः ॥ १९३ ॥

—पर्व ३९ ॥

उपर्युक्त श्लोकोंके पढ़नेसे साफ मालूम होता है कि, जिन दिजोंके कोध करनेका भय भरत महाराजको हुआ उनको इस बातका मारी घमंड था कि हम जातिके दिज हैं, अर्थात् हम पर-म्परासे दिजोंकी संतानमें चले आते हैं और जैनी नवीन दिज बनते हैं, और यह कि वे लोग यह भी श्रद्धा रसते थे कि कोई मनुष्य

अपने गुणोंसे द्विज नहीं हो सकता है; किन्तु जो परम्परासे द्विजोंकी संतानमें चला आता हो वह ही द्विज है। तबही तो भरत महाराजको यह खयाल हुआ कि वे मेरे बनाये हुए देव बाह्मणों-पर यह आक्षेप करेंगे कि अनेक गुण प्राप्त करने और अनेक उत्तम कियाओं के करने पर भी तू द्विज नहीं हो सकता है; क्योंकि तू अमुक माता पिताका बेटा है, अर्थात द्विजकी सन्तान न होनेसे त किसी प्रकार भी द्विज नहीं माना जा सकता। इन श्लोकोंसे यह भी स्पष्ट सिद्ध है कि, जिस समयका यह कथन है, उस समय जातिका अभिमान करनेवाले इन मिथ्यात्वी द्विजोंका इतना भारी प्रभाव था कि, यदि इनको प्रणाम न करता था तो उसपर ये लोग क्रोध करके अनेक प्रकारके आक्षेप करते थे: अर्थात सबसे प्रणाम करानेको वे अपना ऐसा जबर्दस्त अधिकार समझते थे जिसको कोई भी उद्घंधन नहीं कर सकता था, यहाँतक कि उनके खयांलमें ऊँचे दर्जेकी किया करनेवाला जैनी भी उनको प्रणाम करनेसे इंकार नहीं कर सकता था।

परन्तु क्या यह दशा भरत महाराजके समयमें सम्भव हो सकती हैं? क्या कोई इस बात पर विश्वास कर सकता है कि, भरत महाराजके बाह्मण बनानेसे पहले ही या ब्राह्मणवर्ण स्थापन करनेके दिन ही ऐसी ब्राह्मण जाति मौजूद थी जिसको अपनी जातिका घमंड हो और जिसका ऐसा मारी प्रभाव हो जैसा कि ऊपर वर्णन किया गया है। आदिपुराणके अन्य कथनोंसे तो यही सिद्ध होता है। कि, उस समय ऐसे ब्राह्मणांका विद्यमान होना तो दूर रहा, किन्तु उस समय उनका स्वममें भी खयाल नहीं हो सकता था। क्योंके भरत महाराजको तो पंचम कालमें होनेवाले ऐसे ब्राह्मणोंका स्वम भी इस कथनके बहुत वर्ष पीछे आया था और श्री मगवानने पंचम कालमें हो जानेवाले ऐसे ब्राह्मणोंका जो

वर्णन अपनी भविष्यद्वाणीमें किया था वह भी भरत महाराजके बाह्मण बनानेसे बहुत समय पीछे किया था; अर्थात् अभी तो भरत महाराजको ऐसे बाह्मणोंका स्वम भी नहीं आया था । इस वास्ते इस बातको तो अन्धी श्रद्धावाले भी माननेको तैयार नही हो सकते हैं कि भरत-महाराजके द्वारा बाह्मणवर्णकी स्थापना होते समय बाह्मण विद्यमान थे और ऐसे बाह्मण विद्यमान थे, जिनका कथन उक्त श्लोकोंके द्वारा भरत महाराज अपने बनाये हुए बाह्मणोंसे कर रहे हैं। हाँ, आदिपुराणके कर्ता आचार्य जिनसेन महाराजके समयकी अवस्था बिलकुल इस कथनके अनुकूल पड़ती हैं; क्योंकि उस समय बाह्मणोंका ऐसा ही प्रावल्यथा।

मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंके द्वारा किये गये आक्षे-पोंका वर्णन करके भरत महाराजने उसका जो कुछ उत्तर अपने बनाये हुए ब्राह्मणोंको सिखाया है, उससे भी इसही बातकी पृष्टि होती है कि, यह कथन भरत महाराजके समयका नहीं हो सकता है। क्यों कि इस उत्तरमें उन्होंने इस बातके सिद्ध करनेकी कोशिश की है कि, मनुष्यकी उच्चता जन्मसे नहीं है, किन्तु कर्मसे है। अर्थात् उच कुल और उच जातिमें जन्म लेनेसे मनुष्य बड़ा नहीं होता है, किन्तु दर्शन-ज्ञानचारित्रकी प्राप्तिसे ही वह होता है । अभिप्राय इसका यह है कि हे जातिका अभिमान करनेवाले ब्राह्मणो, यद्यपि तम जातिमें ऊँचे हो; परन्तु हम सम्यक्दर्शन-ज्ञानचरित्रकी प्राप्तिसे ऊँचे हो गये हैं, इस वास्ते वास्तवमें हम ही ऊँचे हैं। उस उत्तरका अनुवाद यह है:—

"हे अपनेको द्विज माननेवाले, तू आज मेरा देवपनेका जन्म सुन—श्रीजिनेन्द्रदेव ही मेरे पिता हैं, और ज्ञान ही मेरा निर्मेल गर्भ है। उस गर्भमें अपूहतदेवसम्बंधी तीन भिन्न मिन्न ठाक्तियोंको प्राप्त करके में संस्काररूपी जन्मसे प्राप्त हुआ हूँ। मैं बिना योनिके पैदा हुआ हूँ, इस कारण देव हूँ; मनुष्य नहीं हूँ । मेरे समान जो कोई भी हैं। उन सबको तू देव-ब्राह्मण ही कह । मैं श्रीस्वयम्भू भगवान्के मुखसे उत्पन्न हुआ हूँ, इस वास्ते देवद्दिज हूँ, मेरे वर्तोका शास्त्रोक्त चिह्न यह मेरा पवित्र जनेऊ है। आप लोग द्विज नहीं हैं, किन्तु गलेमें तागा डालकर श्रेष्ठ मोक्षमार्गमें तीक्ष्ण काँटे बनते हुए पापरूप शास्त्रोंके अनुसार चलनेवाले केवल मलसे ही दूषित हैं । जीवोंका जन्म दो प्रकारका है, एक शरीर जन्म और दूसरा संस्कारजन्म । इस ही प्रकार जैनशास्त्रोंमें मरण भी दो प्रकारका कहा है, पहले शरीरके नष्ट होने पर दूसरे भवमें दूसरे शरीरके प्राप्त होनेको जीवोंका शरीरजन्म समझना चाहिए । इसही प्रकार जिसे अपने आत्माकी प्राप्ति नहीं हुई है, उसको संस्कारोंके निमित्तसे दूसरे जन्मकी प्राप्ति-का होना संस्कारजन्म है । इसी प्रकार आयु पूर्ण होनेपर श्ररीर छोड़ना शरीरमरण है और वर्तोंको धारण करके पापोंको छोडना संस्कारमरण है । जिसको ये संस्कार प्राप्त हुए हैं, उसका मिथ्याद्रीनरूप पहली पर्यायसे मरण ही हो जाता है। इन दोनों जन्मोंमेंसे यह संस्कारजन्म जो पापसे दूषित नहीं है गुरुकी आज्ञानुसार मुझको प्राप्त हुआ है, इस वास्ते में देवदिज हूँ।" मूल श्लोक ये हैं:--श्रूयतां भो द्विजंमन्य त्वयाऽस्मह्व्यसंभवः। जिनी जनियताऽस्माकं ज्ञानं गर्भोऽतिनिर्मलः ॥११४॥ तत्राईती त्रिधा भिन्नां शक्ति त्रैगुण्यसंश्रितां । स्वसात्कृत्य समुद्भूता वयं संस्कारजन्मना ॥ ११५ ॥ अयोनिसंभवास्तेन देवा एव न मानुषाः । वयं वयमिवान्येऽपि संति चेद्बूहि तद्विधान् ॥१९६॥ स्वायंभवानमुखाजातास्ततो देवद्विजा वयं। वतिचहं च नः सूत्रं पवित्रं सूत्रदर्शितं 🕻 ११७ 🏗

पापसूत्रानुगा थूयं न द्विजा सूत्रकंटकाः ।
सन्मार्गकंटकास्तीक्ष्णाः केवलं मलद्षिताः ॥ ११८ ॥
शरीरजन्म संस्कारजन्म चेति द्विधा मतं ।
जन्मांगिनां मृतिश्चैवं द्विधाम्राता जिनागमे ॥ १९९ ॥
देहांतरपरिप्राप्तिः पूर्वदेहपरिक्षयात् ।
शरीरजन्म विश्चेयं देहभाजां भवांतरे ॥ १२० ॥
तथा लब्धात्मलाभस्य पुनः संस्कारयोगतः ।
द्विजन्मतापरिप्राप्तिर्जन्मसंस्कारजं स्मृतं ॥ १२१ ॥
शरीरमरणं स्वायुरंते देहविसर्जनं ।
संस्कारमरणं प्राप्तवतत्यागःसमुज्झनं ॥ १२२ ॥
यतोऽयं लब्धसंस्कारो विजहाति प्रगेतनं ।
मिथ्यादर्शनपर्यायं ततस्तैन मृतो भवेत् ॥ १२३ ॥
तत्रसंस्कारजन्मेदमपापोपहतं परं ।
जात नो गुर्वनुज्ञानादतो देवद्विजा वयं ॥ १२४ ॥
——पर्व ३९ ॥

इन श्लोकोंसे स्पष्ट सिद्ध है कि भरतमहाराज-के ब्राह्मणवर्ण स्थापन करते समय जो मिथ्यात्वीः ब्राह्मण मौजूद थे, वे जनेऊ पहनते थे और अप-नेको ब्रह्माके मुखसे उत्पन्न हुआ मानते थे। उनहींके मुकाबिलेमें भरतमहाराजने अपने बनाये हुए ब्राह्मणोंको यह उत्तर सिखाया कि, तुम भी यह कहो कि, हमने जिनेद्र भगवान्के मुखसे निकली हुई जिनवाणीको ग्रहण किया है, इस वास्ते हम भी श्रीस्वयम्भु भगवान्के मुखसे ही उत्पन्न हुए हैं और जिसप्रका तुम जनेऊ पहने हुए हो उसी प्रकार हम भी पहने हुए हैं, और तुमको जो अपनी जातिका घमंड है वह मिध्या है। क्योंकि तुम अपनेको परम्परासे ब्राह्मणकी संतान सिद्ध करके शरीरजन्मका घमंड करते हो । शरीर अनेक दोषोंसे दूषित होता है, इस वास्ते शरीरका अर्थात् जातिका घमंड नहीं करना चाहिए । रत्नत्रयके ग्रहणका और वतोंके पालनेका जन्म-जिसकी संस्कार-जनम कहते हैं-हमने प्राप्त कर लिया है, इस कारण हमारे माता पिता कोई भी हों, किन्तु हम देवद्विज हैं।



उपर्युक्त सारा कथन भरतमहाराजके समयसे तो मिठान नहीं स्नाता है, किन्तु पंचम काल और श्रीजिनसेनाचार्यके समयके बिलकुल अनुकूल है; जब कि जैनके विरोधी बाह्मणोंका बढ़ामारी जोर या और जब कि वे जौनियोंके साथ हदसे च्यादा द्वेष करते थे। मालूम होता है कि, इसही द्वेषकी अग्निसे भड़ककर और अमोघवर्ष जैसे . जैनराजाका आश्रय पाकर ही आचार्य महाराजने इस ब्राह्मणोंकी निन्दा की है और राजाओंको भी इनके विरुद्ध भड़कानेकी कोशिश की है; परन्तु ऐसी कोशिश करते हुए भी श्वाचार्य महाराजके इद्यमें इन मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंकी परम्परागत जातिका प्रभाव और जैन बाह्मणोंकी नवीन उत्पत्तिका खयाल बराबर बना रहा है। देखिए अपने बनाये हुए ब्राह्मणोंको भरतमहाराज बुर्वोक्त उत्तर सिखानेके पश्चात् क्या समझाते हैं:---

"सची किया करनेवाले ब्राह्मणोंके हृदयसे जातिवादका खयाल दूर करनेके लिए-अर्थात् जैन ब्राह्मणोंके हृदयसे इस बातका संकाच हटा-नेके लिए कि हम नवीन ब्राह्मण बनते हैं और मिथ्यात्वी ब्राह्मण परम्परासे ब्राह्मण संतानमें उत्पन्न होते हुए चले आते हैं, इस कारण जातिके बाह्मण हैं-मैं तुमको मैं फिर समझाता हूँ कि, जो ब्रह्माकी सन्तान हो उसे ब्राह्मण कहते हैं और स्वयम्भू भगवान् जिनेंद्रदेव ब्रह्मा हैं। आ-त्माके सम्यादर्शन आदि गुणोंके बढ़ानेवाले होनेके कारण वे जिनेंद्रदेव आदि परम ब्रह्मा हैं और मुनीश्वर होंग यह मानते हैं कि परम ब्रह्म या केवल ज्ञान उनहीं के आधीन है। हरिणका चमड़ा रखनेवाला जटा दाढी आदि जिसके चिह्न हैं, जिसने कामके वश हाकर गधेका मुँह बनाया और ब्रह्मचर्यसे भ्रष्ट हुआ, वह ब्रह्मा नहीं हो सकता है। इस वास्ते जिन्होंने दिव्य मुर्तिवाले जिनेन्द्र-देवके निर्मल ज्ञानरूपी गर्भसे जन्म लिया है वे ही दिज हैं। वत, मंत्र आदि संस्कारोंसें जिन्होंने

गौरव प्राप्त कर लिया है, वे उत्तम द्विज-वर्णान्तःपाती नहीं हो सकते हैं, अर्थात् किसी वर्णसे गिरे हुए नहीं माने सकते हैं, किन्तु जो क्षमा शौच आदि गुणोंके धारी हैं, संतोषी हैं, उत्तम और निर्दोष आचरण-रूपी आभूषणोंसे भूषित हैं, वे ही सब वणोंमें उत्तम हैं और जो निंच आचरण करनेवाले हैं, पापरूप आरम्भमें सदा लगे रहते हैं और सदा पशुओंका घात किया करते हैं वे किसी तरह भी द्विज नहीं माने जा सकते हैं । हिंसामय धर्मको मानकर जो पशुओंका घात करते हैं और पाप शास्त्रोंसे आजीविका करते हैं, नहीं मालूम उनकी क्या दुर्गति होगी । जो अधर्मस्वरूप धर्मको मानते हैं मैं उनके सिवाय और किसीको कर्म-चांडाल नहीं समझता हूँ । जो निर्द्य होकर पशुओंको मारते हैं वे पापरूप कार्योंके पण्डित हैं. लुटेरे हैं, धर्मात्मा लोगोंसे अलग हैं और राजा लोगोंके द्वारा दंड देनेके योग्य हैं। पशु-ओंकी हिंसा करनेके कारण जो राक्षसोंसे भी अधिक निर्देय हैं, यदि ऐसे लोग ही ऊँचे माने जावेंगे तो दुःखके साथ कहना पड़ता है कि, बेचारे धार्मिक लोग व्यर्थ ही मारे गये । अप-नेको द्विज कहलानेवाले ये लोग पापाचरण करते हैं, इस वास्ते बुद्धिमान लोग इनको कृष्ण वर्गभें गिनते हैं, अर्थात् इनको भील म्लेच्छ समझते हैं और जैनियोंका आचरण निर्मल है, इसवास्ते इनको शुक्क वर्गमें शामिल करते हैं, अर्थात् इनको आर्य मानते हैं। द्विजोंकी शुद्धि श्रुति, स्मृति, पुराण, चारित्र, मंत्र और क्रिया-ओंसे और देवताओंका चिह्न धारण करने और कामका नाश करनेसे होती है। जो अत्यंत विशुद्ध वृत्तिको धारण करते हैं, उनको शुक्कवर्गी मानुना चाहिए और बाकी सबको शुद्धतासे बाह्य समझना चाहिए। उनकी शुद्धि और अशुद्धि म्याय-अन्यायरूप प्रवृत्तिसे जाननी चाहिए।

दयासे कोमल परिणामोंका होना न्याय है और जीवोंका मारना अन्याय है। इस कारण यह सिद्ध हो गया कि, सब जीवों पर दशा करनेसे विशुद्ध वृत्तिको धारण करनेवाले जैनी लोग ही सब वर्णोमें उत्तम हैं, और द्विज हैं। वे वर्णान्त-पाती अर्थात् वर्णमें गिरे हुए नहीं हैं।" मूल श्लोक ये हैं:—

भूयोऽपि संप्रवक्ष्यामि ब्राह्मणान् सिक्तयोचितान् । जातिवादावलेपस्य निरासार्थमतः परं ॥ १२७ ॥ ब्रह्मणोऽपत्यमित्येवं ब्राह्मणाः समुदाहृताः । ब्रह्मा स्वयंभूभगवान्परमेष्ठी जिनोत्तमः ॥ १२७॥ स ह्यादि परम ब्रह्मा जिनेंद्री गुणबंहणात्। परं ब्रह्म यदायत्तमामनंति मुनीश्वराः ॥ १२८॥ नैणाजिनधरो ब्रह्मा जटाकूर्चादिलक्षणः । यः कामगर्दभो भूत्वा प्रच्युतो ब्रह्मवर्चसात् ॥ १२९॥ दिव्यमूर्तेर्जिनेंद्रस्य ज्ञानगर्भादनाविलात् । समासादितजन्माना द्विजन्मान्स्ततो मताः ॥ १३०॥ वर्णातःपातिनो नैते मंतव्या द्विजसत्तमाः । व्रतमंत्रादिसंस्कारसमारोभितगौरवाः ॥ १३१ ॥ वर्णोत्तमानिमान् विद्यः शांतिशौचपरायणान् । संतृष्टान् प्राप्तवैशिष्ट्यानक्रिष्टाचारभूषणान् ॥ १३२ ॥ क्रिष्टाचाराः परे नैव बाह्मणा द्विजमानिनः । पापारंभरताः शाश्वदाहत्य पश्चघातिनः ॥ १३३ ॥ सर्वमेधमयं धर्ममभ्युपेत्य पशुघ्नतां । का नाम गतिरेषां स्यात्पापशास्त्रोपजीविनां ॥ १३४ ॥ चोदनालक्षणं धर्ममधर्मे प्रतिजानते । ये तेभ्यः कर्मचांडालान् पश्यामो नापरान् भुवि॥ १३५॥ पार्थिवैदेण्डनीयाश्व छुंटका पापपंडिताः । तेडमी धर्मजुषां बाह्या ये निव्नंत्यपृणाः पश्नन् ॥१३६॥ पशुहत्यासमारंभात्कव्यादेभ्योऽपि निष्कृपाः । ययुच्छ्रतिमुशंत्येते हंतैवं धार्मिका हताः ॥ १३०॥ मालिनाचरिता होते कृष्णवर्गे द्विजन्नवाः । जैनास्तु निर्मलाचाराः शुक्रवर्गे मता बुधैः ॥ १३८ ॥ श्रुतिस्मृतिपुरावृत्तवृत्तमंत्रिकयाश्रिता । देवताालिंगकामांतकृता युद्धिर्द्विजन्मनाम् ॥ १३९ ॥

ये विशुद्धतरांवृत्तिं तत्कृतां समुपाश्रिताः ।
ते शुक्कवर्गे बोद्धव्याः शेषां शुद्धेः बिहःकृताः ॥ १४० ॥
तच्छुध्यशुद्धी बोद्धव्ये न्यायान्यायप्रवृत्तितः ।
न्यायोदयार्द्रवृत्तित्वमन्यायः प्राणिमारणं ॥ १४१ ॥
विशुद्धशृत्तयस्तस्माज्जैना वर्णोत्तमा द्विजाः ।
वर्णोतःपातिनो नैते जगन्मान्या इति स्थितं ॥१४२॥
--पर्व ३९ ।

उपर्यक्त श्लोकोंसे सिद्ध है कि भरतमहारा-जके ब्राह्मण बनानेसे पहलेसे ब्राह्मण मौजूद थे और वे अपनेको ब्रह्माकी सन्तान बतलाते थे जैसा कि इस पंचम कालके बाह्मण बतलाते हैं और वे लोग ब्रह्माकी कथाको उस ही प्रकार मानते थें जिस प्रकार आज कल मानते हैं। तब ही तो भरत महाराजने अपने बनाये हुए ब्राह्मणींका समझाया कि ब्रह्मा वह नहीं है जिसको ये मिथ्यात्वी ब्राह्मण मानते हैं; किन्तु श्रीजिनेंद्र, देव ही ब्रह्मा हैं । भरतमहाराजको ब्राह्मणोंकी इस प्रसिद्धिको भी मानना पडा कि जो बहाकी संतान हो वह ही ब्राह्मण है। इसकी पूर्ति उन्होंने इस तरह पर कर दी कि जो श्रीजिनद्र-देवकी वाणीको मानता है वह ही निनेंद्रदेव अर्थात् ब्रह्माकी संतान है और वह ही ब्राह्मण है। इससे स्पष्ट सिद्ध है कि उस समय भरत-महाराजके हृदय पर उन मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंके प्रभावका इतना भारी असर पढ़ा के वे यह भी भल गये कि हमने तो बाह्मणोंका एक पृथक् ही वर्ण स्थापित किया है; किन्तु उनको इन मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंके मुकाबलेमें करते बन पड़ा कि सभी जैनी लोग बाह्मण हैं. क्योंकि सभी जैनी जिनेंद्र देवकी वाणीको मानते हैं। जो जिनेंद्रदेवकी वाणीको मानता है, वह ब्रह्माकी सन्तान है और जो ब्रह्माकी सन्तान है वह ब्राह्मण है, अर्थात सब ही जैनी लोग बाह्मण हैं।

अपने बनाये हुए नवीन ब्राह्मणोंको पुराने ब्राह्मणोंके आक्षेपोंसे बचाने और पुराने ब्राह्म-णोंकी जातिके घमंडको तोड़नेके लिए भरत-महाराजको यह भी सिद्ध करना पड़ा कि वर्ण या जाति जन्मसे नहीं है, किन्तु कर्मसे है। अर्थात किसीको उच्च या नीच माननेके वास्ते यह नहीं देखना चाहिए कि उसके बाप दादा पडदादा आदि कौन थे, किन्तु यह देखना चाहिए कि वह स्वयं कैसे कर्म करता है। यदि वह उत्तम कर्म करता है तो उत्तम है और नीच कर्म करता है तो नीच है। तंब ही तो भरत महाराजने कहा है कि मनुष्य-की शुद्धि अशुद्धि हिंसा और अहिंसासे माननी चाहिए, अर्थात् जो हिंसा करता है उसका कुल और जाति कैसी ही उच हो; परन्तु वह नीच ही है और जो द्या करता है उसका कुल और जाति कुछ ही हो, परन्तु वह उच ही है। इस ही सिद्धान्तसे भरत महाराजने यह नतीजा नि-काल दिया कि जो कोई भी मनुष्य जैनधर्मको धारण करके दया धर्मका पालन करता है वह ही उत्तम है और ये प्राचीन ब्राह्मण पशुघात करनेसे नीच हैं।

इन श्लोकों से यह भी मालूम होता है कि, भरत महाराजको इन पशुघाती ब्राह्मणों की मान्यता होनेका बड़ा भारी दुःख था और इन ब्राह्मणों की इस पापरूप प्रवृत्तिका दूर होना वे बहुत ही कठिन समझते थे; तबही तो उन्होंने अपने इस दुःखको वर्णन करते हुए अपने चित्तकी अति प्रबल कषायको यह कहकर शांत किया है कि इन लोगों को राजाओं के द्वारा दंड मिलना चाहिए।

परन्तु आदिपुराणके ही दूसरे कथनोंके अनुसार भरत महाराजके समयमें और विशेष-कर उनके द्वारा ब्राह्मण वर्णकी स्थापना होनेके दिनोंमें मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंका विद्यमान होना, उनका इतना भारी प्रभाव होना, और उनमें अपनी जातिका इतना भारी घमंड होना, किसी तरह भी सम्भव नहीं हो सकता है और न ये बातें जो उक्त श्लोकोंमें कहलाई गई हैं, किसी तरह ३२ हजार राजाओंके अधिपाति भरत चक्रवर्तीके द्वारा कही जानेके योग्य जान पडती हैं।

उपर्युक्त श्लोकों नार बार यह भी कहा गया है कि जैनी 'वर्णान्तः पाती ' अर्थात् वर्णोंसे गिरे हुए नहीं हैं; जिससे सिद्ध है कि जिस समयका यह कथन है उस समय जैनी लोग सर्वसाधारणमें ऐसे ही माने जाते थे, अर्थात् उस समय अन्य मतका बढ़ा भारी पाबल्य था और जैनी लोग घृणाकी दृष्टिसे देखे जाते थे, परन्तु यह अवस्था किसी तरह भी भरत महा-राजके समयकी नहीं हो सकती है; किन्तु यह सारा कथन आचार्थ महाराजके ही समयके अनुकूल पड़ता है।

कुछ भी हो, अर्थात् चाहे यह कथन भरत महाराजके समयका हो और चाहे आचार्य महाराजके समयका; किन्तु इसमें कोई संदेह नहीं है कि आदिपुराणके कतींने इन मिथ्यात्वी ब्राह्मणोंका कथन करके भरत महाराजके द्वारा ब्राह्मण वर्ण स्थापन होनेकी बातको असत्य सिद्ध कर दिया और स्वयं ही यह स्वीकार कर लिया कि, भरत महाराजके ब्राह्मण बनानेके दिन भी ब्राह्मण मौजूद थे और ऐसे ब्राह्मण-मौजूद थे, जिनको अपनी जातिका घमंड था और जिनके विषयमें भरत महाराजको ब्राह्मण वर्ण स्थापन करनेके दिन ही यह मय हो गया था कि वे हमारे बनाये हुए ब्राह्मणों पर कोध करेंगे । (अपूर्ण।)

# परामर्श ।

#### [ ले॰-श्रीयुत पं॰ रामचरित उपाध्वाय ]

देश-प्रेम ही सिद्ध मन्त्र है, और सुखोंका मूल सपूतो। भारतके आगे त्रिभुवनको, समझो पगकी धूल सपूतो ॥ १ ॥ भिक्षक बननेसे भिक्षा भी मिल सकती है नहीं सपूतो। निर्जल भूतल पर क्या निलनी, खिल सकती है कहीं सपूतो ॥ २ दुखड़ा रोनेसे क्या कोई पाता है सुख-भोग सपूतो। निज उन्नतिके लिए निरन्तर, करो उचित उद्योग सपूतो ॥ ३ ॥ साहस-धेर्य-प्रताप-पराक्रम-बुद्धि-एकता-पूर्ण सपूतो-जब होजाओंगे, तब जगमें सभ्य बनोगे तूर्ण सपूतो ॥ ४॥ कर्मनीर बनना है यदि तो छोड़ो विषय-विलास सपूतो। पहले अपनी चाल सुधारो, क्यों सहते उपहास सपूतो ॥ ५ ॥ आर्यवंश हो, दस्य-वंशके लगे बनाने ठाट सपूती। गौरव मिले तुम्हें फिर कैसे ? खोलो नेत्र-कपाट सपूतो ॥ ६ ॥ अपनेको अपना तुम समझो और अन्यको अन्य सपूतो। नागर थे, पर कायर होकर, क्यों बनते हो वन्य सपूतो ॥ ७ ॥ विद्या बल वैभवके जो तुम, पहले थे आधार सपूतो। हा ! वे ही तुम आज बने हो क्यों जगमें भू-भार सपूतो ॥ ८ ॥ अब भी अवसर है दिखला दो, मानवताके कर्म सपूतो। कुछ भी लाज नहीं लगती क्यों, सोचो दैशिक धर्म सपूतो ॥ ९ ॥ क्यों न प्रकट करते हो तुम भी नृतन कला-कलाप सपूतो। क्यों प्रलाप करते हो ? सीखो, करना मेल मिलाप सपूती ॥ १०॥ सोच समझकर करो प्रेमसे, प्रण्य पुरुषके काम सपूती। जिससे नहीं तनिक भी डूचे, आत्म-वंशका नाम सपूतो ॥ ११ ॥ हिन्दीको जननी सम मानो, या जानो निज प्राण सपूतो। यदि सचमुच तुम चाह रहे हो, भारतका कल्याण सपूतो ॥ १२ ॥



raratarakakakakakakakakakakakakakaka

## समाजसुधारमें सबसे अधिक डर किन लोगोंसे है ?

( लेसक, श्रीयुत बाबू निहालकरणजी सेठी एम. एस. सी.।)

जैनसमाजमें सामाजिक सुधारका बहुत दिनोंसे प्रारम्भ हो चुका है और उस कार्य-े में सफलता भी बहुत हुई है; किन्तु प्राय: जन-साधारण यह समझता है कि इतना सब प्रयत सर्वथा निष्फल हुआ है। कारण इसका वे यह बतलाते हैं कि न तो अभीतक कोई विवाह ऐसे प्रचालित हुए कि जिनमें वर और कन्याका वयस बाल्यकालसे परे समझा जावे, न वृद्ध विवाह रुके हैं, न विधवाओंकी दशा कुछ सुघरी है, न मृत्युके उपलक्ष्यमें आनन्दभोजोंकी कमी हुई है, न भिन्न भिन्न जैन जातियोंमें पार-स्परिक विवाहसम्बंधका सूत्रपात हुआ है, न व्यर्थ न्ययहीकी ओर समाजकी दृष्टि गई है और न धार्मिक समझे जानेवाले मेलोंहीका कुछ सुधार हुआ है। यह सब सच है परन्तु इसके सत्य होने पर भी यह कहना उचित नहीं कि इतने दिनोंका प्रयत्न सर्वथा निष्फल हुआ।

मनुष्यका स्वभाव है कि वह सदा नई बातके करनेसे ढरता है; इस पर यदि कोई कह दे कि इस नई बातमें अमुक दोष है, अमुक कमी है तब तो यह ढर और भी अधिक हो जाता है। विशेष कर इस धर्मप्रधान भारतवर्षमें यदि कोई उनसे कह दे कि इसमें तो धर्मका धात होता है तब उससे इतना ढर लगने लगता है कि उसका नाम सुनकर ही कानपर हाथ रखनेकों जी चाहता है। उस समय यह भी देखनेका ध्यान नहीं करता कि दोष दिखानेवाला और अधार्मिक बतलानेवाला कौन है, उसकी योग्यता कितनी है, वह किस नीयतसे ऐसा

कहता है और जो कुछ वह कहता है वह युक्तिसंगत भी है या नहीं।

नई बातकी सफलताके लिए सबसे कठिन और सबसे अधिक आवश्यक कार्य यही है कि मनुष्यके इस ढरको किसी न किसी प्रकार मिटाया जावे और ऐसा प्रयत्न किया जावे कि कमसे कम वह नई बातको सुनने तो लगे। यदि सुनकर उस पर विचार करना भी प्रारम्भ कर दे तब तो बहुत ही अच्छी बात हो।

यही दशा समाजसुधारके कार्यकी है। एक समय था जब इन बातोंको सुनकर लोग केवल हँसते थे। फिर हँसते हँसते गाली गलौज कर-नेका अवसर आया। ऐसे भी अनेक महात्मा प्रगट हुए जो धर्मकी दुहाई देकर उनका विरोध करने लगे । अब ऐसा समय है कि इन सब बातोंको छोडकर समाज यह प्रयत्न करने लगा है कि युक्तिद्वारा इन सुधारोंका खंडन किया जाय। गाली गलौज सर्वथा बन्द नहीं हुए हैं और न कभी हो ही सकते हैं; किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि अब उन प्रश्नों पर विचार करना प्रारम्भ हो गया है। चाहे विचार किसी भी बुद्धिसे किया जावे, किन्तु जब कोई युक्तिद्वारा दोष निकालनेका प्रयत्न करेगा तब यह अनि-वार्य है कि उसे उसकी उत्तमताका भी जान हो जायगा । फिर चाहे वह दिखलानेको विरोध करता ही रहे, किन्तु आन्तरिक विश्वासके विरुद्ध कोई भी मनुष्य बलपूर्वक कोई बात नहीं कह सकता । अशिक्षित समाजको प्रसन्न रखनेके लिए वह कितना ही अधिक विरोध करनेका प्र-यत्न करे, किन्तु उसके विरोधमें स्वामाविकता और सत्य न होनेसे उसका प्रभाव किसी पर पड नहीं सकता और पड़ भी जाय तो ठहर नहीं सकता ।

्यदि इस दशा पर समाजसुधार पहुँच चुका है तब यह कैसे कहा जा सकता है कि सफलता नहीं हुई ? जब हिन्दी जैनगजटने भी विधवा-विवाहके विरुद्ध हटवादसे नहीं किन्तु युक्तिसे काम लेनेकी भी चेष्टाका प्रारम्भ कर दिया है तब आन्दोलनकी निष्फलता कैसी ? यही तो सबसे कठिन कार्य था और यदि इसहीमें सफलताके चिह्न दिखलाई देते हैं तब निराशा क्यों ?

जो लोग इस सुधारके कार्यमें लगे हैं उन्हें इस बातको अच्छी तरह समझ लेना चाहिए कि यह निराज्ञा उत्पन्न करनेवाले वे ही लोग है जो सधारके विरोधी हैं। उनका यह भी एक अस्त्र है। क्योंकि यदि सुधारकोंमें निराशाको स्थान मिल गया तो यह निश्चय है कि सब बातें युक्ति-संगत, लाभदायक और सत्य होने पर भी उनका कार्य ढीला हो जायगा और सम्भवतः निर्वेल होने पर भी विरोधियोंकी जीत हो जायगी। पूजनीय पं॰ मदनमोहन मालवीयने हालहीमें हिन्दविश्वविद्यालयमें एक व्याख्यानमें कहा था कि "निराज्ञासे और मुझसे वैर है।" उनका भाव यह भी था कि यदि सफलताके चिह्न न भी दिखलाई दें तब भी आशाको छोड़ देना कायरता है । अतः विरोधियोंके इस अस्त्रका मुकाबला सावधानीसे करना चाहिए।

किन्त इस लेखमें मेरी इच्छा एक और ही बातकी ओर सधारकोंका ध्यान आक्रष्ट करनेकी है। युद्धमें सेनापतियोंको सबसे पहले यह विचार लेना पड़ता है कि शत्रुका बल किस तरफ अधिक है, वह कौन कौन शस्त्र काममें ला रहा है और उनसे बचनेके क्या क्या उपाय हैं। किन्तु इनसे भी अधिक ध्यान उन्हें इस बातका रखना पड़ता है कि कहीं अपनी ही सेनामें तो कोई शत्रका पक्षपाती नहीं है । क्योंकि शत्र जो वार करता है वह प्रकट रूपसे करता है और उससे बचनेका उपाय भी आसानीसे हो। जाता है। किन्तु जो मित्र बनकर शत्रुका पक्ष ग्रहण

जाने कब किस दशामें वह वार कर बैठे। और उसका वार भी बहुधा ऐसा होता है कि ज्ञात नहीं होता कि वह भलाई करता है या बुराई।

ठीक इसही प्रकार समाज-सुधारको उनलोगोंसे कुछ अधिक भय नहीं है जो प्रकट रूपसे उसके विरोधी है। क्योंकि जैसा ऊपर लिखा जा चुका है हम उन पर धीरे धीरे विजय प्राप्त कर रहे हैं। वे हमारी सेनाओंद्वारा घिर चुके हैं, और कुछ समयके बाद अवश्य ही उन्हें सन्धि करनी पड़ेगी; क्योंकि उन्हें ज्ञात हो जायगा कि वास्तवमें उनका पक्ष असत्य था।

किन्तु प्रत्येक समाजमें ऐसे लोग बहुत होते हैं जो कहते हैं कि सुधार तो होना चाहिए, किन्तु सहसा नहीं । पहले तो धीरे धीरे समस्त समा-जको इस ओर आक्रष्ट करना चाहिए और जब मतभेद न रह जाय तब समाजकी ओरहीसे एक नियमद्वारा सुधार कर छिया जायगा । मत-भेद रहते भी यदि दो चार मनुष्य ही सुधारके कार्यको कर डालेंगे तो बड़ी हानि होगी । सारा समाज उनके विरुद्ध हो जायगा और फिर उनकी कोई भी न सुनेगा । सुघार भी रक्ला रह जायगा।

यह मत देखनेमें बड़ा सुन्दर जान पड़ता है। सधारके हितके लिए ऐसी सलाह देनेवालोंको सुधारका विरोधी कहनेकी मी इच्छा नहीं होती और सुधारकोंका काम रोकनेका प्रयत्न करनेके कारण विरोधी लोग भी इनसे प्रसन्न रहते हैं। फल यह होता है कि इन लोगोंका समाजमें बहुत आदर हो जाता है। इनके दोनों हाथों ल इरहते हैं। सुधारकने यदि कोई साहसका कार्य किया तो ये उसकी निन्दा करने लगते हैं और धैर्यसे कार्य करनेकी सलाह देते हैं। करता है उससे बहुत दरना चाहिए; क्योंकि न विरोधी लोग कहने लगते हैं-" देखो साहब.

अमुक महाशय भी तो सुधारके पक्षपाती हैं । करते हैं उससे अवश्य ही नवयुवक साहसी वे भी कहते हैं कि कार्य अनुचित हुआ। "

अतः सुधारके पक्षपातियोंको सोच रखना चाहिए कि ये ही लोग उनके कार्यमें सबसे अधिक विघ्न डालनेवाले हैं। ये मित्र बनकर भी इतना भय करनेकी तो कोई आवश्यकता नहीं शत्रकी सहायता करते हैं । इन्हींसे सदा सचेत रहनेकी आवश्यकता है । इससे यह मतलब नहीं कि इनसे भी हम विरोध कर हैं; किन्तु इनकी सलाह मानना अवश्य ही भयंकर है। यदि हम यह निश्चय कर लें कि इनकी सलाह न मानेंगे तब इनसे अधिक हानिकी सम्भावना नहीं, क्योंकि इनके लिए प्रकट रूपसे विरोधि-यों में मिल जाना भी अब असम्भव होगया है।

ऊपर छिसा जा चुका है कि ये होग ऐसा कार्य समाजमें आदर पानेकी इच्छासे करते हैं। किन्तु इससे ऐसा न समझना चाहिए कि ये इदयसे भी सुधारके विरोधी होते हैं । मेरा अनुमान है कि अंतरंग इच्छा इनकी भी सुधा-रके पक्षमें होती है; किन्तु कमी इस बातकी है कि इनमें साहस नहीं होता । अपने अमीष्ट-की सिद्धिके लिए जो कष्ट सहना पडता है उसके लिए ये लोग तैयार नहीं हैं । इनकी द्शा प्रायः उस अफीमची जैसी है जो बेर खानेकी इच्छा रहने पर भी पास पड़ा हुआ बेर अपने हाथसे उठाकर मुँहमें रखनेका कष्ट नहीं उठाना चाहता था और उधरसे जानेवाले पथिकसे कहता था कि कृपा कर इस बेरको मेरे मुँहमें डाल दीजिए।

इसही प्रकार सुधारकके इच्छक होने पर भी इनकी आत्मा ऐसे पथिककी खोजमें रहती है जो कष्ट स्वयं सह हे और सफलताका आनन्द इन्हें मनाने दे। यदि इतना ही होता तो हमें इनकी शिकायत करनेकी आवश्यकता न होती; किन्तु ये लोग अपनी अकर्मण्यता और बोदे-पनको छुपानेके लिए जिस मार्गका अवलम्बन

सुधारकोंका उत्साह कम हो जाता है और उनके कार्यमें बाधा पड़ती है।

यहाँ प्रश्न हो सकता है कि इन लोगोंसे देख पड़ती । सुधार ये भी चाहते हैं। केवल धीरे धीरे करना चाहते हैं। इसमें बुराई क्या है? क्यों कि कहा है कि खरहे और कछएकी दौढ़में धीरे धीरे चलनेवाला कलुआ ही अन्तमें जीतता है।

किन्तु यह समझनेमें अधिक कठिनाई नहीं होगी कि इन लोगोंकी कछुएसे तुलना नहीं की जा सकती। कछुआ तो चलनेका काम स्वयं ही करता है । वह इसमें किसीका मुँह नहीं ताकता । किन्तु ये लोग उस अफीमचीकी भाँति खुद तो कुछ करना नहीं चाहते; पथि-ककी राह देखते हैं । और अपनी सस्तीको उचित दिखानेके लिए दूसरोंको भी काम न करनेका उपदेश देते हैं । जो लोग वास्तवमें काम करते हैं उनके लिए कछुएका उदाहरण वास्तबमें लाभदायक है । उन्हें यह अवश्य ही उचित है कि चाहे कार्य धीरे धीरे करें, किन्तु मन लगाकर जब तक समाप्त न हो जाय करते ही रहें । खरहेकी भाँति कभी बहुत जल्द-बाजी करके कमी सर्वथा शिथिल हो बैठना किसी दशामें भी उचित नहीं कहा जा सकता। हाँ, यदि कोई समाप्ति तक अविश्रान्त परिश्रम करते रहनेकी भी शक्ति रखता हो और कछ-एसे आधिक वेगसे चल भी सके तो उसकी हमें प्रशंसा ही करनी पडेगी।

इसके अतिरिक्त यह भी न भूल जाना चा-हिए कि इतिहास इसमें हमें क्या शिक्षा देता है। क्या आजतक कभी कोई नई बात मन-ष्यने प्रहण की है जिसे किसी न किसी महापुर-षने कष्टं सह कर, विरोधकी पर्वाह न करके स्वयं न कर डाला हो ! बडी बातोंको जाने वीजिए

कारसानोंमें मशीनोंका प्रयोग करनेमें भी कि-तना विरोध हुआ था! पृथ्वीके भ्रमणका सिद्धान्त स्थिर करनेवाले वैज्ञानिकोंको कितना कष्ट सहना पड़ा था! चेचकका टीका कितने विरोधके बाद प्रचलित हुआ है!

जब इन साधारण बातोंका यह हाठ है तब जो बातें मनुष्यके जीवनसे निकट सम्बन्ध रसती हैं उनकी क्या कथा! क्या तीर्थंकर, बुद्धदेव, ईसा मसीह या मुहम्मद साहिब इस बातका इंतजार करते रहे थे कि लोग उनके मत-को पहले अच्छा समझने लगें तब उसका खुल्लम खुल्ला प्रचार करें और क्या ऐसा न करनेसे उनमेंसे अनेकोंको दुःसह कष्ट नहीं सहने पड़े ? और क्या उनहीं कछोंका परिणाम यह नहीं है कि आज लाखों करोड़ों मनुष्य उनके उपदेशोंसे लाभ उठा रहे हैं? आधुनिक बातोंको लीजिए। पारसियोंमें जब पर्दा दूर किया गया तब क्या कोई पंचायत बैठकर ऐसा एक नियम बना

था ? या किसी साहसी पुरुषने ही उपने उदा-हरणसे इस सुधारकी नीव रक्खी ? विदेश-यात्रा काइमीरी पंडितोंमें क्या सर्व सम्मतिसे स्वीकार हो गई तब ही किसीने विठायत जानेका साहस किया अथवा विपरीत इसके पहले किसी साहसी पुरुषके वहाँसे ठौट आने ही पर यह मत स्वीकार किया गया ?

इन सब बातों में इतिहास स्पष्ट कहता है कि
साधारण मनुष्य केवल अनुकरण कर सकते हैं।
नवीन बातका आरंभ सदा कोई एक साहसी
व्यक्ति ही करता है। समाज सर्व सम्मतिसे
कभी कोई नया नियम नहीं बनाता। उसे तो
ऐसा जबर्दस्ती करना पड़ता है। अतः यदि
सुधार अभीष्ट है तो जिन लोगों में ऐसे नये कार्य
करनेका साहस है उन्हें जो बाते रोकती हैं, जो
जो लोग उनका उत्साह घटाना चाहते हैं वै
अवस्य ही हानिकर हैं। उनसे सचेत रहना
अवस्य ही बुद्धिमानी है।

# विचित्र ब्याह।

[ ले॰, श्रीयुत पं० रामचरित उपाध्याय । ]

## चतुर्थ सर्ग।

जैसे तैसे रामदेव की, किया सुशीलाने कर दी,
कुछी दिनोंमें उसके मनमें, स्वस्थिति आशाने कर दी।
विस्तृतिने भी दिया सहारा, रामदेव कुछ भूल गये,
हरिसेवकने उसके उरमें, उपजाये सुख-मूल नये॥१॥
आशाका है अजब तमासा, मृतमें जीवन भरती है,
विस्तृति उसके पूर्व दुखोंको झटपट आकर हरती है।
दोनों ही हैं मनो सहेली, दोनों ही रहती हैं साथ।
दुखी जन्तुके सँगमें दुखको; दोनों ही सहती हैं साथ॥२॥
कहा सुशीलासे आशाने, हरिसेवक पण्डित होगा,
उससे फिर सुख दुसे मिलेगा, देश मात्र मण्डित होगा।

विस्मृतिने भी कहा उसी क्षण, निजपतिका मत ध्यान धरो, आगे मुख हो चलो निरन्तर, पीछेको मत कान करो॥ ३॥

हरिसेवकका शास्त्र-रीतिसे, कर्णवेध-संस्कार हुआ, शिष्टाचार हुआ पूज्योंका, और मंगलाचार हुआ। जगमें नहीं किसीकी भी स्थिति, एक रंग रह जाती है, जो रोती थी प्रथम सुशीला, आज वही हँस गाती है॥ ४॥

सुदिन सुलग्न सोध कर उसका विद्यारम्भ हुआ सुखसे, तुरत उसे वह आ जाता था, सुनता था जो गुरु-मुखसे। विद्याध्ययन देखकर सुतका, सुखी सुशीला हुई बड़ी, यद्यपि उसे अर्थकी चिन्ता—मनमें थी हरघड़ी कड़ी॥ ५॥

रामदेवके रहने पर भी, यद्पि सुशीला धनी न थी, किन्तु आजसी वस्तु अपावन, कभी जातिमें बनी न थी। जो जन उसका कहलाता था, हुआ पराया आज वही, जिस पर रहा भरोसा; उसके—काम न आया आज वही॥६॥

जहाँ सुशीला जा पड़ती थी, भूमि-भार हो जाती थी, सीधे सुख वह था न बोलता, जब वह जिसे बुलाती थी। यदि विचार कर देखा जावे, तो स्थिर होगी बात यही, दीन बराबर कभी दुखी हैं, नारकीय भी जीव नहीं॥ ७॥

नीचोंसे भी नीच वही है जिसके पास न हो कलदार, गुण-सागर भी हो जाता है जग में निर्धन जन बेकार। चाहे वह रूठे या रीझे, हानि, लाभकी बात नहीं, जसर भूपर गरल-कुसुम या, खिल सकता है कमल कहीं ?॥८॥

निर्धन जन हो निर्वल होता, निर्वल हो अधिकार-विहीन, अनिधकारसे परिभव सहता, अपमानित हो शोकविलीन। शोकातुर हो वह मर जावे, यदि आशाका मिले न संग, आशा डोरी वँघा विश्व है, उड़ती नममें यथा पतंग ॥ ९॥

बिद न सहारा आशा देती, कभी सुशीला मर जाती, या उस हतहृदया अवलाकी, सुधिबुधि वरवस हर जाती। हीनहार पर लख निज सुतको, उसके सब दुख दूर गये, और हृदय-मन्दिरमें सुन्दर, जगे मनोरथ नये नये॥ १०॥

स्तत मिला जिसको गुरु-भक्त हो, स्वजनमें अनुरक्त सशक्त हो। अति सुखी उसको अनुमानिए, सुकृतका उसके फल जानिए॥ ११॥ यदि गुणी विनयी वर विज्ञ हो, तनय, और नयज्ञ कृतज्ञ हो। तब भला जननी दुख क्यों सहे १ हतमनोरथ होकर क्यों रहे ?॥ १२॥

जो कुछ हो उद्योगशील थी बड़ी सुशीला, लिखना पढ़ना हरिसेवकका पड़ा न ढीला इख वह सहती स्वयं किन्तु सुतको सुख देती, सुतको विद्यादान दिला यशको थी लेती १३ ज्ञान-दानके तुल्य अन्यका दान नहीं है, क्योंकि विज्ञके तुल्य अन्यका मान नहीं है। रजत-कनक-भू-रत्न सदा क्या रह सकते हैं ? क्या विद्याको नाशवान भी कह सकते हैं ? ॥ खो जाती है कभी हाथमें संपति आकर, पर देती है साथ सदा विद्या जीवन भर। कंचन पाकर मनुज पाप भी कर सकता है, किन्तु विज्ञ क्या पाप-गर्तमें गिर सकता है ? ॥१५॥ बुधजन अपने नाम अमिट चाहें तो कर दें, निर्वलमें भी महाशक्ति चाहें तो भर दें। कठिन समस्या पूर्ति विज्ञ ही कर सकता है, दुःख-भार क्या अज्ञ देशका हर सकता है ११६ कल्पवृक्ष है काठ उपल चिन्तामणि भी है, विद्याके वे तुल्य इसीसे नहीं कभी हैं। पारसमणि निजतुल्य किसीको क्या करता है १ पर अज्ञोंको विज्ञ, विज्ञजन कर सकता है। इसी लिए जो ज्ञान-दान देते दिलवाते, वे प्राणी हैं धन्य पुण्य अक्षय हैं पाते। उनके यशको सदा जगतमें बुध गाते हैं, उनके दोनों लोक जगतमें बन जाते हैं ॥ १८ ॥ इसी बातको ठीक सुशीला भी कहती थी, भले काममें सदा सती तत्पर रहती थी। रक्तनीरको एक किया इदतासे उसने, तनय पढ़ाना ठान छिया स्थिरतासे उसने ॥१९॥ हरिसेवक भी खेल तमाशों में न लगा था, केवल विद्याध्ययन रंगमें खूब रँगा था। उससे कोई दोह नहीं कुछ भी करता था, दुर्जनसे रह दूर, सुजनसे वह डरता था॥ २०॥ उसका भाषण बङ्ग मधुर था बङ्ग सरल था,दुर्व्यसनोंको मान रहा वह महा गरल था। परकी निन्दा कमी नहीं करनेवाला था, गुरुकी आज्ञा शीस सदा घरनेवाला था ॥२१॥ सत्य वचनका मिला हुआ था, उसे सहारा, परको करना दुखी न उसने कभी विचारा। कभी स्वप्नमें भी न मांसको उसने देखा, मद उत्पादक वस्तु पापमय उसने लेखा ॥ २२॥ हिन्दीमें सत्थेम सदा उसका रहता था, मुक्तकण्ठसे उसे राष्ट्रभाषा कहता था। हिन्दू, हिन्दी, हिन्द, जपा करता था मनमें,देशोन्नतिकाध्यान उसे रहता था मनमें॥२३॥ विद्यालयको नित्य चला जाता था घरसे, मगमें रुकता कहीं नहीं था, गुरुके डरसे । उसको आछस-छूत तानिक भी नहीं छगी थी, उसके मनमें पठन-प्रीति निःसीम जगी थी। होता था हर साल परीक्षोत्तीर्ण नेमसे, उसे इसीसे सभी देखते रहे प्रेमसे। छुट्टीमें भी कभी न सोता था वह दिनमें, विलासिताका लेश नहीं था उसके मनमें ॥ इस प्रकार अठारह वर्षका, नव युवा हरिसेवक हो गया ।

इस प्रकार अठारह वर्षका, नव युवा हरिसेवक हो गया। पर विवाह हुआ उसका नहीं, पड़ गई जननी अति शोकमें ॥ २६ ॥ बहुत सोच किया पर अन्तमें, स्थिर किया मनमें उसने यही— अब विवाह करूँ जिस माँति हो, मम कुमार कुमार रहे नहीं ॥ २७॥



## दर्शनसार-विवेचनाका परिशिष्ट ।

दर्शनसारका लेख छप चुकनेके बाद इसके सम्बन्धमें हमें और भी कुछ बातें ऐसी मालूम हुई हैं, जिनका प्रकाशित कर देना उंचित जान पड़ता है।

१ राजवार्तिक अध्याय ८, सूत्र १, वार्तिक १२ में विसष्ठ, पराशर, जनुकर्ण, वाल्मीकि, व्यास, रोमहर्षि, सत्यदत्त आदिको वैनयिक बतलाया है। लक्षण दिया है—' सर्वदेवतानां सर्वसमयानां च समदर्शनं वैनयिकत्वम्।' अर्थात् सब देवोंको और सब मतोंको समान दृष्टिसे देखना वैनयिक मिथ्यात्व है। इस वैनयिक मिथ्यात्वका स्वरूप \* भावसंग्रहमें इस प्रकार बतलाया है:—

वेणइयमिच्छिदिही,
हवइ फुढं तावसो हु अण्णाणी।
निग्गुणजणं पि विणओ,
पउज्जमाणो हु गयिववेओ॥ ८८॥
विणयादो इह मोक्खं,
किज्जइ पुणु तेण गद्दहाईणं।
अमुणिय गुणागुणेण य,
विणयं मिच्छत्तनिष्टण॥ ८९॥

अभिप्राय यह है कि इस मतके अनुयायी विनय करनेसे मोक्ष मानते हैं । गुण और अव-गुणसे उन्हें कोई मतलब नहीं । सबके प्रति—

\*यह प्रन्थ हमें हालहीमें जयपुरके एक सज्जनकी कृपासे प्राप्त हुआ है। इसकी एक प्रति दक्खन कालेज प्नाके पुस्तकालयमें भी यह है। छोटासा प्राकृत गाथाबद्ध प्रन्थ है। इसकी श्लोकसंख्या ७०० है। जयपुरकी प्रतिके लिखे जानेका समय पुस्तकके अन्तमें 'ज्येष्ठ सुदि १२ शुक्र संवत् १५५८ ' दिया हुआ है। इसके रचयिता विमलसेन गणिके शिष्य देवसेन हैं। दर्शनसारके कर्त्ता देवसेन और ये एक ही हैं, ऐसा इस प्रन्थकी रचनाशैलीसे और इसके भीतर जो खेताम्बरादि मतोंका स्वरूप दिया है, उससे मालूम होता है।

यहाँ तक कि गधे जैसे नीच जीवके प्रति—भी प्रणाम नमस्कार करना उनका धर्म है। यह विवेकरहित तपस्वियोंका मत है।

२ भावसंग्रहमें मस्करिपूरणका कुछ अधिक परिचय दिया है। परिचयकी गाथायें ये हैं:—

> मसयरि-पूरणरिसिणो, उप्पण्णो पासणाहतित्थाम्म । सिरिवीरसमवसरणे, अगहियझुणिणा नियत्तेण ॥ १७६ ॥ बहिणिग्गएण उत्तं, मज्झं एयारसांगधारिस्स । णिग्गइ झुणी ण, अरुहो, णिग्गय विस्सास सीसस्स ॥ १७७॥ ण मुणइ जिणकहियसुयं, संपइ दिक्खाय गहिय गोयमओ। विष्पो वेयव्भासी, तम्हा मोक्खं ण णाणाओ ॥ १७८ ॥ अण्णाणाओं मोक्खं एवं लोयाण पयडमाणो हु। देवो अ णत्थि कोई, सुण्णं झाएह इच्छाए ॥ १७९ ॥

इनमेंसे १७८ वीं गाथाका अर्थ ठीक नहीं बैठता। ऐसा मालूम होता है कि, बीचमें एकाध गाथा छूट गई है। भावार्थ यह है कि, पार्र्व-नाथके तीर्थमें मस्किर-पूरण ऋषि उत्पन्न हुआ। वीर भगवानकी समवसरणसभासे जब वह उनकी दिव्य ध्वनिको ग्रहण किये विना ही ठौट आया, वाणीको धारण करनेवाले योग्य-पात्रके अभावसे जब भगवानकी वाणी नहीं खिरी, तब उसने बाहर निकल कर कहा कि में ग्यारह अंगका ज्ञाता हूँ, तो भी दिव्य ध्वनि नहीं हुई। पर जो जिनकथित श्रुतको ही नहीं मानता है, जिसने अभी हाल ही दीक्षा ग्रहण की है और वेदोंका अभ्यास करनेवाला ब्राह्मण है, वह गोतम (इन्द्रभूति) इसके लिए योग्य समझा गया। अतः जान पड़ता है कि ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता है। वह छोगों पर यह प्रकट करने लगा कि अज्ञानसे ही मोक्ष होता है। देव या ईक्वर कोई है ही नहीं। अतः स्वेच्छा-पूर्वक शून्यका ध्यान करना चाहिए।

भट्टारक रुक्ष्मीचन्द्रके शिष्य पं० वामदेवके बनाये हुए संस्कृत भावसंग्रहके भी हमें इसी समय दर्शन हुए "। यद्यपि पं० वामदेवने इस बातका कहीं उछेस नहीं किया है; परन्तु मिलान करनेसे मालूम हुआ कि उन्होंने प्राकृत भावसंग्रहका ही न्यूनाधिकरूपमें अनुवाद करके अपना यह ग्रन्थ बनाया है। मस्किरपूरणके सम्बन्धमें उन्होंने नीचे लिखे ५ श्लोक लिखे हैं। इनसे पूर्वोक्त गाथाओंका अभिप्राय अच्छी तरह स्पष्ट हो जाता है।

वीरनाथस्य संसदि ॥ १८५ ॥ जिनेन्द्रस्य ध्वनिद्याहिः भाजनाभावतस्ततः। राकेणात्र समानीतो ब्राह्मणो गोतमाभिधः ॥ १८६ ॥ सद्यः स दीक्षितस्तत्र सध्वनेः पात्रतां ययौ । ततः देवसभां त्यक्त्वा निर्ययौ मस्करीमुनिः ॥ १८७ ॥ सन्त्यस्मदादयोऽप्यत्र मुनयः श्रुतधारिणः । तांस्त्यक्त्वा सध्वनेः पात्र-मज्ञानी गोतमोऽभवत् ॥ १८८ ॥ संचिन्त्यैवं कुधा तेन इविदम्धेन जल्पितम् । मिथ्यात्वकर्मणः पाका-क्ज्ञानत्वं हि देहिनाम् ॥ १८९ ॥ हेयोपादेयविज्ञानं देहिनां नास्ति जातुचित् । तस्माद्ज्ञानतो मोक्ष इति शास्त्रस्य निश्चयः ॥१९०॥

अर्थात् वीरनाथ भगवानके समवसरणमें जब योग्य पात्रके अभावमें दिव्यध्विन निर्गत नहीं हुई, तब इन्द्र गोतम नामक बाह्मणको ले आये। वह उसी समय दीक्षित हुआ और दिव्यध्विनको धारण करनेकी उसी समय उसमें पात्रता आ गई। इससे मस्करिपूरण मुनि सभाको छोड़कर बाहर चला आया। यहाँ मेरे जैसे अनेक श्रुतधारी मुनि हैं, उन्हें छोड़कर दिव्यध्विनका पात्र अज्ञानी गोतम हो गया, यह सोचकर उसे कोध आगया। मिथ्यात्वकर्मके उद्यसे जीवधारियोंको अज्ञान होता है। उसने कहा देहियोंको हेयोपादेयका विज्ञान कभी हो ही नहीं सकता। अत एव शास्त्रका निश्चय है कि अज्ञानसे मोक्ष होता है।

दर्शनसारकी वचनिकामें + मस्करिपूरणके

+ बाम्बे रायल एशियाटिक सुसाइटीकी रिपोर्टमें डा० पिटर्सनने 'दर्शन-सार वचनिका ' का एक जगह हवाला दिया है और लिखा है कि यह प्रन्थ जयपुरमें है। तदनुसार हमने इसकी खोज करनी शुरू की और हमें जयपुरसे तो नहीं; परन्तु देवबन्दसे श्रीयुत बाबू जुगलिकशोरजीके द्वारा इसकी एक प्रति प्राप्त हो गई। इसके कर्ता। पं० शिवजीलालजी हैं। माघ सुदी १० सं० १९३३ को सवाई जयपुरमें यह बनकर समाप्त हुई है। इसकी श्लोकसंख्या लगभग ३५०० और पत्र १६२ हैं । इसमें गाथाओंका अर्थ तो बहुत ही संक्षेपमें लिखा है, संस्कृत छाया भी नहीं दी है: परन्तु प्रत्येक धर्मका सिद्धान्त और उसका खण्डन खूब विस्तारसे दिया है। मूल गाथाओंमें जिन मतोंकी उल्लेख है, उनके सिवाय मुसलमान और ईसाई मताँके विषयमें भी बहुत कुछ लिखा है । बहुतसे मतोंके विषयमें आपने बड़ी गहरी भूलें की हैं। जैसे मस्करि-प्रणको मुसलमान धर्मका मूल मान लेना और योपनीय संघको मूर्तिपूजा-विरोधी स्र मझ लेना ।

<sup>\*</sup> इसकी एक हस्तिलिखित प्रति श्रीयुत पं॰ उदय-लालजी काशलीवालके पास मौजूद है। प्रन्थकर्ताने अपनी गुरुपरम्परा इस प्रकार दी है—विनयचन्द्र— त्रैलोक्यकीर्ति—लक्ष्मीचन्द्र और वामदेव। प्रन्थके रच-नेका समय नहीं दिया।

सम्बन्धमें नीचे लिसे दो श्लोक उद्धत किये गये हैं; पर यह नहीं लिसा कि ये किस ग्रन्थसे लिये गये हैं। कुछ अशुद्ध और अस्पष्ट भी जान पड़ते हैं:—

> पूर्वस्यां वामनेनैव मदनेन च दक्षिणे। पश्चिमस्यां मुसंडेन कुलकेनोत्तरेऽपि तत्॥ मस्कपूरणमासाद्य चत्वारोऽपि दिवानिशम्। अज्ञानमतमासाद्य (१) लोकासुभ्रशतामय (१)॥

अर्थात् पूर्विदिशामें वामनने, दक्षिणमें मदनने, पश्चिममें मुसण्डने और उत्तरमें कुलकने मस्क-पूर्णके अज्ञान मतका प्रचार किया और लोगोंको अष्ट किया । वचनिकाकारका कथन है कि ये चारों राजा थे।

३ द्राविड़ संघके विषयमें दर्शनसारकी वचिनकाके कर्ता एक जगह जिनसंहिताका प्रमाण देते हुए कहते हैं कि 'सभूषणं सवस्रं स्यात् बिम्बं द्राविडसंघजम '-द्रविड़ संघकी प्रतिमायें वस्र और आभूषणसहित होती हैं। िहसा है-'' जो बिम्ब गहणां पहस्चो होय तथा अर्थ पल्यंकासन निर्मन्थ हो है सो द्राविड संघका है। " आगे किसी ग्रन्थसे नीचे हिसे दोहे उद्धृत किये हैं:-

तेल पान प्रासुक कहें,
लवण खान है निन्छ।
भातनको यह (?) धौतजल,
सदा पान अनवद्य॥१॥
सिंहासन छत्रत्रयी,
आसन अर्ध पत्यंक।
पंचफणी प्रतिमा जहाँ,
द्राविड संघ सवंक॥१॥
उत्तरीय अरु अंशु,
उज्ज्वलदोय पुनीत।

कमलमाल पद्मासनी,
 द्राविडजती सुमीत ॥ ३ ॥
रुद्राक्षस्रक्रकण्ठधर,
 मानस्तंभिवशेष ।
रृक्षिण द्राविड जानिये,
 धर्मचक भुजशेष ॥ ४ ॥
पंच द्राविड मान ये,
 तिलक मान (?) रुद्राक्ष ।
माल भस्म माले जपे,
 त्रिकसूत्री कोपीन (?) ॥ ५ ॥
उत्तर द्राविड जानिये,
 काल चतुर्थज भेक ।
पंचमके दो भेद जुत,
 कल्प अकल्प अनेक ॥ ६ ॥

दूसरे दोहमें द्राविड संघकी प्रतिमाका स्वरूप यह बतलाया है कि, वह अर्धपल्यंकासन होती है, उसके मस्तक पर सर्पके पाँच फण होते हैं, वह सिंहासन पर स्थित होती है और तीन छत्र उसके ऊपर रहते हैं। इसमें यह नहीं कहा है कि, वह वस्र और आमूषणोंसे युक्त होती है। पर जिनसंहिताका उक्त श्लोकार्ध द्राविड प्रतिमाको वस्नामूषणसहित बतलाता है। मालूम नहीं, यह जिनसंहिता किसकी बनाई हुई है और कहाँ तक प्रामाणिक है। अभी तक हमें इस विषयमें बहुत सन्देह है कि, द्राविड संघ समन्थ प्रतिमाओंका पूजक होगा।

उक्त छह दोहे भी मालूम नहीं किस ग्रन्थके हैं। वचनिकाकारने इन्हें कहींसे उठाकर रख दिया है, पर यह नहीं लिखा कि इनका रचिता कौन है। अन्तके चार श्लोकोंमें द्राविड़ संघके यतियोंका वेश बतलाया है और उनके कई भेद किये हैं; परन्तु दोहोंकी रचना इतनी अस्पष्ट है, और प्रतिके लेखकने भी उन्हें कुछ ऐसा अस्पष्ट कर दिया है, कि उनका पूरा पूरा अभिपाय समझमें नहीं आता। इतना मालम होता है कि इस संघके यति वस्न पहनते

थे, माला आदि धारण करते थे और तिलक भी लगाते थे।

वचिनकाके कर्त्ताने लिखा है कि ? पंचो-पाख्यान, २ सप्ताशीति, और ३ सिद्धान्तिश-रोमणि ये तीन ग्रन्थ द्राविड संघके हैं। संभव है कि इन ग्रन्थोंकी प्राप्ति जयपुरके किसी भण्डारसे हो जाय। यदि ये मिल जायँ, तो इस संघके विषयमें हमारी जो गाढ़ अज्ञानता है, वह अनेक अंशोंमें विरल हो सकती है।

४ श्वेताम्बर सम्प्रदायकी उत्पत्तिका इतिहास देवसेनसूरिकृत भावसंग्रहमें इस प्रकार दिया है:-

> छत्तीसे वरिस सए विक्रमरायस्समरणपत्तस्स । सोरहे उपपण्णो सेवडसंघो हु वलहीए ॥ ५२ ॥ आसि उज्जेणिणयरे, आयरिओ भद्दबाहुणामेण । जाणिय सुणिमित्तधरो, भणिओ संघो णिओ तेण ॥ ५३॥ होहइ इह दुव्भिक्खं, बारह वरसाणि जाव पुण्णाणि। देसंतराय गच्छह, णियणियसंघेण संजुत्ता ॥ ५८ ॥ सोऊण इयं वयणं, णाणादेसेहिं गणहरा सब्वे। णियणियसंघपउत्ता, विहरीआ जच्छ सुब्भिक्खं ॥५५॥ एक पुण संति णामो, संपत्तो वलहि णाम णयरीए। बहुसीससंपउत्तो, विसए सोरद्वए रम्मे ॥ ५६ ॥ तत्थ विगयस्स जार्यं, दुब्भिक्खं दारुणं महाघोरं । जत्थ वियारिय उयरं, सद्दी रंकेहि कूरुत्ति ॥ ५७॥ तं लहिजण णिमित्तं, गहियं सद्वेहिं कंबलीदंडं ।

दुद्धिय पत्तं च तहा, पावरणं सेयवत्थं च ॥ ५८ ॥ चत्तं रिसिआयरणं, गहिया भिक्खाय दीणवित्तीए। उवविसिय जाइऊणं, भुत्तं वसहीसु इच्छाए ॥ ५९ ॥ एवं वद्वंताणं कित्तिय कालिम चावि परियलिए। संजायं सुब्भिक्खं, जंपइ ता संति आइरिओ ॥ ६० ॥ आवाहिजण संघं, भणियं छंडेह कुत्थियायरणं। णिदिय गरहिय गिण्हह. पुणरविचारियं मुणिंदाणं ॥ ६१ ॥ तं क्यणं सोऊणं उत्तं सीसेण तत्थ पढमेण। को सक्कइ धारेउं. एयं अइ दुद्धरायरणं ॥ ६२ ॥ उववासो य अलाभो. अण्णे दुसहाइ अंतरायाई। एक्कद्वाणमचेलं. अज्ञायणं बंभचेरं च ॥ ६२॥ भूमीसयणं लोचो वे वे मासंहिं असहिणिज्जो हु। वावीस परिसहाई असहिणिजाई णिचंपि ॥ ६५॥ जं पुण संपइ गहियं, एयं अम्हेहि किंपि आयरणं। इह लोयसुक्खयरणं, ण छंडिमोहु दुस्समे काले ॥ ६५ ॥ ता संतिणा पउत्तं, चरियपभद्वेहिं जीवियं लोए। एयं ण हु सुंदरयं, वूसणयं जइणमगगस्स ॥ ६६॥ णिग्गंथं पव्वयणं, जिणवरणाहेण अक्तियं परमं। तं छंडिऊण अण्णं, पवत्तमाणेण मिच्छत्तं ॥ ६७ ॥

ता रूसिऊण पहओ, सीसे सीसेण दीहदंडेण। थविरो घाएण मुओ, जाओ सो विंतरो देवो ॥ ६८ ॥ इयरो संघाहिवई. पयाडिय पासंड सेवडो जाओ। अक्खइ लोए धम्मं, सरगंथे अत्थि णिव्वाणं ॥ ६९ ॥ सच्छाइ विरहयाई जियणिय पासंड गहियसरिसाई। वक्लाणिऊण लोए, पवत्तियो तारिसायरणे ॥ ७० ॥ णिग्गंथं दूसित्ता, णिदित्ता अप्पणं पसंसित्ता । जीवे मूढयलोए, कयमाय (१) गेहियं षहुं दव्वं ॥७१॥ इयरो विंतर देवो, संती लग्गो उबद्दं काउं। जंपइ मा मिच्छत्तं, गच्छह लहिऊण जिणधम्मं ॥७२॥ भीएहि तस्स पूआ, अद्वविहा सयलद्व्वसंपुण्णा। जा जिणचंदे रहया. सा अज्जवि दिण्णिया तस्स ॥ ७३॥ अज्जवि सा वलिपूया, पहमयरं दिंति तस्स णामेण। सो कुलदेवो उत्तो, सेवडसंघस्स पुज्जो सो ॥ ७४ ॥ इय उप्पत्ती कहिया, सेवडयाणं च मगगभद्वाणं । एचो उई वोच्छं,

णिसुणह अण्णाणिमच्छत्तं॥ ७५॥
अर्थ — विकमराजाकी मृत्युके १२६ वर्ष बाद सोरठ देशकी वल्लभी नगरीमें श्वेताम्बर संघ उत्पन्न हुआ। ५२। ( उसकी कथा इस प्रकार है ) उज्जयनी नगरीमें भद्रवाहु नामके आचार्य थे। वे निमित्त ज्ञानके जाननेवाले थे, इस लिए उन्होंने संघको बुलाकर कहा कि एक

बड़ा भारी बारह वर्षोंमें समाप्त होनेवाला दुर्मिक्ष होगा। इस लिए सबको अपने अपने संघके साथ और और देशोंको चले जाना चाहिए। ५३-५४। यह सुनकर समस्त गणधर अपने अपने संघको लेकर वहाँसे उन उन देशोंकी ओर विहार कर गये, जहाँ सुमिक्ष था। ५५। उनमें एक शान्ति नामके आचार्य भी थे, जो अपने अनेक शिष्योंके सहित चलकर सोरठ देशकी वल्लभी नगरीमें पहुँचे । ५६। परन्त उनके पहुँचनेके कुछ ही समय बाद वहाँ पर भी बड़ा भारी अकाल पड़ गया । भुसमरे लोग दूसरोंका पेट फाड़ फाड़कर और उनका खाया हुआ भात निकाल निकाल कर खा जाने लगे। ५७। इस निमित्तको पाकर-दुर्भिक्षकी परिस्थि-तिके कारण-सबने कम्बल, दण्ड, तूम्बा, पात्र, आवरण ( संथारा) और सफोद वस्त्र धारण कर लिये । ५८ । ऋषियोंका ( सिंहवृत्तिरूप ) आ-चरण छोड़ दिया और दीनवृत्तिसे भिक्षा ग्रहण करना, बैठ करके, याचना करके और स्वेच्छा-पूर्वक बस्तीमें जाकर भोजन करना शुरू कर दिया। ५९। उन्हें इस प्रकार आचरण करते हुए कितना ही समय बीत गया । जब सुभिक्ष हो गया, अन्नका कप्ट मिट गया, तब शान्ति आचार्यने संघको बुलाकर कहा, कि अब इस कुत्सित आचरणको छोड़ दो, और अपनी निन्दा, गर्हा करके फिरसे मुनियोंका श्रेष्ठ आच-रण ग्रहण कर लो ॥ ६०-६१ । इन वचनोंको सुनकर उनके एक प्रधान शिष्यने कहा कि अब उस अतिशय दुर्धर आचरणको कौन धारण कर सकता है ? उपवास, भोजनका न मिलना, तरह तरहंक दुस्सह अन्तराय, एक स्थान, वस्त्रोंका अभाव, मौन, ब्रह्मचर्य, भूमि पर सोना, हर दो महीनेमें केशोंका लोच करना, और असहनीय बाईस परीषह, आदि बड़े ही कठिन आचरण हैं।६२–६४। इस समय हम लोगोंने जो कुछ

आचरण ग्रहण कर रक्ला है, वह इस लोकमें भी सुखका कर्ता है। इस दुःषम कालमें हम उसे नहीं छोड सकते । ६५। तब शान्याचार्यने कहा कि यह चारित्रसे भ्रष्ट जीवन अच्छा नहीं। यह जैनमार्गको दुषित करना है। ६६। जिनेन्द्र भगवानने निर्मन्थ प्रवचनको ही श्रेष्ठ कहा है। उसे छोड़कर अन्यकी प्रवृत्ति करना मिथ्यात्व है। ६७। इस पर उस शिष्यने रुष्ट होकर अपने बड़े डंडेसे गुरुके सिरमें आघात किया, जिससे शान्त्याचार्यकी मृत्यु हो गई और वे मर करके व्यन्तर देव हुए। ६८। इसके बाद वह शिष्य संघका स्वामी बन गया और प्रकटं रूपमें सेवडा या स्वेताम्बर हो गया। वह लोगोंको धर्मका उपदेश देने लगा और कहने लगा कि सग्रन्थ या सपरिग्रह अवस्थामें निर्वाणकी प्राप्ति हो सकती है। ६९। अपने अपने ग्रहण किये हुए पाषण्डोंके सदृश उसने और उसके अनुयायियोंने शास्त्रोंकी रचना की, उनका व्याख्यान किया और होगोंमें उसी प्रकारके आचरणकी प्रवृत्ति चला दी । ७० । वे निर्मन्थ मार्गको दुषित बत-लाकर उसकी निन्दा और अपनी प्रशंसा करने हमे...। ७१ । अब वह जो शान्ति आचार्यका जीव व्यन्तरदेव हुआ था, सो उपद्रव करने लगा और कहने लगा कि, तुम लोग जैनधर्मको पाकर मिथ्यात्व मार्ग पर मत चलो । ७२ । इससे उन सबको बड़ा भय हुआ और वे उसकी सम्पूर्ण द्रव्योंसे संयुक्त अष्ट प्रकारकी पूजा करने लगे। वह जिनचन्द्रकी रची हुई या चलाई हुई उस व्यन्तरकी पूजा आज भी की जाती है 1 ७३ । आज भी वह बलिपूजा सबसे पहले उसके नामसे दी जाती है। वह स्वेताम्बर संघका पूज्य कुलदेव कहा जाता है। ७४। यह मार्गश्रष्ट खेताम्बरोंकी उत्पत्ति कही । इससे आगे अज्ञान मिथ्यात्वका स्वरूप कहा जायगा । ७५।

हुआ यन्थ है, प्राचीन है, अतएव हमने उस परसे श्वेताम्बर सम्प्रदायकी उत्पत्तिकी इस कथाको यहाँ उद्धृत कर देना उचित समझा ।

भट्टारक रत्ननन्दिने अपने भद्रबाहुचरित्रका अधिकांश इसी/कथाको पहावित करके लिखा है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि उनकी कथाका मूल यही है; परन्तु उन्होंने अपने ग्रन्थमें इस कथामें जो परिवर्तन किया है, वह बड़ा ही विलक्षण है। उनके परिवर्तन किये हुए कथा-भागका संक्षिप्त स्वरूप यह है— " भद्रबाहु स्वामीकी भविष्यद्वाणी होने पर १२ हजार साधु उनके साथ दक्षिणकी ओर विहार कर गये, परन्तु रामल्य, स्थूलाचार्य और स्थूलभद्र आदि मुनि श्रावकोंके आग्रहसे उज्जयिनीमें ही रह गये। कुछ ही समयमें घोर दुर्भिक्ष पड़ा और वे सब शिथिलाचारी हो गये। उधर दक्षिणमें भद्रबाहु स्वामीका शरीरान्त हो गया । सुभिक्ष होनेपर उनके शिष्य विशासाचार्य आदि लौटकर उज्ज-यिनीमें आये। उस समय स्थूठाचार्यने अपने साथियोंको एकत्र करके कहा कि शिथिलाचार छोड़ दो; पर अन्य साधुओंने उनके उपदेशको न माना और कोधित होकर उन्हें मार डाला। स्थूलाचार्य व्यन्तर हुए । उपद्रव करने पर वे कुलदेव मानकर पूजे गये। इन शिथिलाचारियोंसे 'अर्द्ध फालक' (आधे कपड़ोंवाले) सम्प्रदायका जनम हुआ। इसके बहुत समय बाद उज्जयिनीमें चन्द्रकीर्ति राजा हुआ। उसकी कन्या वहाभी-पुरके राजाको ब्याही गई। चन्द्रलेखाने अर्ध-फालक साधुओंके पास विद्याध्ययन किया था, इस लिए वह उनकी भक्त थी। एक बार उसने अपने पतिसे उक्त साधुओंको अपने यहाँ बुळा-नेके लिए कहा । राजाने बुलानेकी आज्ञा दे दी। वे आये और उनका खूब धूम धामसे स्वागत किया गया। पर राजाको उनका वेष ्र भाषसंग्रह विक्रमकी दशवीं शताब्दिका बना ्अच्छा न माठूम हुआ। वे रहते तो थे नग्न, पर

ऊपर वस्त्र रसते थे। रानीने अपने पतिके हृद् यका भाव ताड़कर साधुओंके पास इवेत वस्त्र पहननेके लिए भेज दिये। साधुओंने भी उन्हें स्वीकार कर लिया। उस दिनसे वे सब साधु इवेताम्बर कहलाने लगे। इनमें जो साधु प्रधान था, उसका नाम जिनचन्द्र था।"

अब इस बातका विचार करना चाहिए कि भावसंग्रहकी कथामें इतना परिवर्तन क्यों किया गया । हमारी समझमें इसका कारण भद्रबाहुका और श्वेताम्बर सम्प्रदायकी उत्पत्तिका समय है। भावसंग्रहके कर्ताने भद्रबाहुको केवल निमि-त्तज्ञानी लिखा है, पर रत्ननन्दि उन्हें पंचम श्रुतकेवली लिखते हैं। दिगम्बर ग्रन्थोंके अनु-सार भद्रवाहु श्रुतकेवलीका शरीरान्त वीरनिर्वा-णसंवत् १६२ में हुआ है और इवेताम्बरोंकी उत्पत्ति वीर नि० सं० ६०३ (विक्रमसंवत् १३६) में हुई है। दोनोंके बीचमें कोई साढे चारसी वर्षका अन्तर है । रत्ननन्दिजीको इसे पूरा करनेकी चिन्ता हुई। पर और कोई उपाय न था, इस कारण उन्होंने भद्रबाहुके समयमें दुर्भि-क्षके कारण जो मत चला था, उसकी इवेता-म्बर न कहकर 'अर्ध फालक कह दिया और उसके बहुत वर्षों बाद ( साढ़े चारसी वर्षके बाद) इसी अर्धफालक सम्प्रदायके साधु जिन-चन्द्रके सम्बन्धकी एक कथा और गढ़ दी और उसके द्वारा स्वेताम्बर मतको चला हुआ बतला दिया। श्वेताम्बरमत जिनचन्द्रके द्वारा वहाभीमें प्रकेट हुआ था, अतएव यह आवश्यक हुआ कि दुर्भिक्षके समय जो मत चला, उसका स्थान कोई दुसरा बतलाया जाय और उसके चलाने-बाले भी कोई और करार दिये जायँ। इसी कारण अर्धफालककी उत्पत्ति उज्जयिनीमें बत-लाई गई और उसके प्रवर्तकोंके लिए स्थलभद आदि नाम चुन लिये गये । स्थूलभद्रकी इवे-

ताम्बर सम्प्रदायमें उतनी ही प्रसिद्धि है जितनी दिगम्बर सम्प्रदायमें भगवान कुन्दकुन्दकी । इस कारण यह नाम ज्योंका त्यों उठा लिया गया और दूसरे दो नाम नये गढ़ डाले गये । वास्तवमें 'अर्धफालक' नामका कोई भी सम्प्रदाय नहीं हुआ । भद्रबाहुचरित्रसे पहलेके किसी भी ग्रन्थमें इसका उल्लेख नहीं मिलता । यह भद्रारक रत्ननन्दिकी खुदकी 'ईजाद' है ।

इवेताम्बराचार्य जिनेश्वरसूरिने अपने 'प्रमा-लक्षण ' नामक तर्कप्रन्थके अन्तमें इवेताम्ब-रोंको आधुनिक बतलानेवाले दिगम्बरोंकी ओरसे उपस्थित की जानेवाली इस गाथाका उल्लेख किया है:—

> छव्वास सपहिं नउत्तरेहिं तइया सिद्धिंगयस्स वीरस्स । कंबलियाणं दिटी वलहीपुरिए समुप्पण्णा ॥

अर्थात् वीर भगवानके मुक्त होनेके ६०९ वर्ष बाद (विक्रमसंवत् १४० में) वल्लभीपुरमें काम्बलिकोंका या स्वेताम्बरोंका मत उत्पन्न हुआ। मालूम नहीं, यह गाथा किस दिगम्बरी मन्थकी है। इसमें और दर्शनसारमें बतलाये हुए समयमें चार वर्षका अन्तर है। यह गाथा उस गाथासे बिलकुल मिलती जुलती हुई है जो स्वेताम्बरोंकी ओरसे दिगम्बरोंकी उत्पात्तिके सम्बन्धमें कही जाती है। और जो पृष्ठ २६५ में उद्धृत की जा चुकी है।

७ श्रीश्रुतसागरसूरिने षट्पाहुड्की टीकामें जैनाभासोंका उल्लेख इस प्रकार किया है:—

"गोपुच्छिकानां मतं यथा-इत्थीणं पुण दिक्खा० । श्वेतवाससः सर्वत्र भोजनं प्रास्त्रकं मांसभिक्षणां गृहे देशेषा नास्तीति वर्णलोपः कृतः।.....द्राविडा सावयं प्रास्त्रकं च न मन्यन्ति । उद्घोजनं निरासं कुर्वन्ति । यापनीयास्तु वे गर्दभा इव ससरा ( ?) इय उभयं मन्यन्ते । रत्नत्रयं पूजयान्ते, कल्पं च वाचयन्ति, स्त्रीणां तद्भवे मोक्ष केवलिजिनानां कवलाहारं परशासने सयन्थानां मोक्षं च कथयन्ति । निः पिच्छिकाः मयूरपिच्छादिकं न मन्यन्ते । उक्तं च ढाढसीगाथासुः-

पिच्छण हु सम्मत्तं करगहिए मोरचमरडंबरए ।
अप्पा तारइ अप्पा
तम्हा अप्पा वि झायव्वो ॥ "

भावार्थ:-गोपुच्छक या काष्ठासंघी स्त्रियोंके लिए छेदोपस्थापनाकी आज्ञा देते हैं। श्वेताम्बर सर्वत्र भोजन करना उचित मानते हैं। उनकी समझमें मांसभक्षकोंके यहाँ भी प्राप्तक भोजन करनेमें दोष नहीं है। इस तरह उन्हेंनि वर्णा-श्रमका लोप किया है। यापनीय दोनोंको मानते हैं। रत्नत्रयको पूजते हैं, कल्पसूत्रको बाँचते हैं, स्त्रियोंको उसी भवमें मोक्ष, केवलियोंको कवलाहार, दूसरे मतवालोंको और परिग्रहधा-रियोंको मोक्ष मानते हैं । नि:पिच्छिक या माथुरसंघी मोरकी पिच्छी रखना आवश्यक नहीं समझते हैं। जैसा कि 'ढाढसी' नामक ग्रंथमें कहा है कि मोर और चमर ( गोपुच्छ ) की पिच्छिके आडम्बरमें सम्यक्त्व नहीं है। आत्मा ही आत्माको तारता है। इस लिए आत्माका ही ध्यान करना चाहिए।

८ दर्शनसार वचिनकाके कर्ता लिखते हैं—
"या आचार्यके किये भावसंग्रह प्राकृत,
तत्त्वसार प्राकृत, आराधनासार प्राकृत, नयचक
संस्कृत, आलापपद्धति संस्कृत, धर्मसंग्रह संस्कृतप्राकृत, इत्यादि केई ग्रन्थ हैं। देवसेन नामके
केई आचार्य हो गये हैं।" इसलिए इन सब

प्रन्थोंको अच्छी तरह देखे विना यह निरुचय-पूर्वक नहीं कहा जा सकता कि ये सब प्रन्थ दर्शनसारके कर्ताके ही हैं। 'नयचक ' नामके प्रन्थ दो हैं, एक संस्कृत और दूसरा प्राकृत । प्राकृत नयचक माणिकचन्द प्रन्थमा-ठाके द्वारा शीघ्र ही प्रकाशित होनेवाला है। यह भी देवसेनकृत समझा जाता है। एक नयचकका उल्लेख विद्यानन्दस्वामी अपने प्रसिद्ध प्रन्थ श्लोकवार्तिकमें करते हैं:—

> संक्षेपेण नयास्तावद्-व्याख्यातास्तत्र सूचिताः । तद्विशेषाः प्रपश्चेन संचिन्त्या नयचक्रतः॥

> > —अ० ३, सूत्र ३३।

परन्तु श्लोकवार्तिक वि० सं० ८०० के लगभग बना हुआ है, अतएव यह नयसक दर्शनसारके कर्ता देवसेनसे बहुत पहलेका है।

९ पैतीसवीं गाथाके 'इत्थीणं पुण दिक्सा ' इस पदका अभिप्राय वचिनकाकारने यह लिखा है कि मूलसंघमें स्त्रियोंको ' छेदो-पस्थापना' नहीं कही है; पर काष्ठासंघके प्रवर्त-कने उन्हें छेदोपस्थापना की, या फिरसे दीक्षा देनेकी आज्ञा दी है। इसके लिए कुन्दकुन्द स्वामीके किसी पाहुड़की यह गाथा दी हैं.

> इत्थीणं सुर्णपभवे (?) अज्जाप छेओपठवणं । दिक्खा पुण संगहणं णत्थीति निरूवियं सुणिहिं॥

इसी काष्टासंघके प्रकरणमें देवेन्द्रसेन-नरेन्द्र-सेनविरचित सिद्धान्तसार दीपकका उल्लेख किया है और लिखा है कि यह काष्टासंघका प्रन्थ है। आश्विन सुदी ५ सं० १९७४ वि०।

# हमारे देशका व्यभिचार।

( लेखक, श्रीयुत ठाकुर शिवनन्दनसिंह बी. ए. )

म भारतवासी यह माने बैठे हैं कि पहले तो
भारतमें सदाचार छोड़ व्यभिचारका लेश भी
नहीं है और यदि किसी अंशमें है भी, तो नाममात्रको। कमसे कम विलायतवालों के मुकाबले तो
इस देशके स्त्रीपुरुष अत्यंत सचरित्र हैं। सुबूतमें
कहा जाता है कि विलायतमें तो व्यभिचारके
ऐसे घर बने हैं जहाँ स्त्रियाँ छिप कर बचे जन
आती हैं और उन बचोंको दाइयाँ जिलाती हैं \*।
उनके यहाँ परदा न होनेसे जो जिसे चाहता है,
अपना लेता है। पराई स्त्रियाँ पराये पुरुषोंके
साथ घूमती हैं और मनमाना आनन्द करती हैं;
वे रोकी तक नहीं जातीं। असलमें, उनके यहाँ

यह बात कहाँ तक सत्य है इसका निश्चय करना अत्यन्त कठिन ही नहीं, असम्मव है। हमारे यहाँका खिाज और रहनेका ढँग उनके रहनसहनसे ऐसा विरुद्ध है कि हम खामखाह उनके चित्रमें धब्बा लगाते हैं और उनका जीवन यदि पवित्र भी हो तो भी हम उन्हें कलंक लगाते और पापाचारी कहा करते हैं। समाजमें, हर तर-हके लोग होते हैं। यद्यपि आगरके सिविल सर्जन मिस्टर क्लार्क और मिसेस फुलहम + आदिके

व्याभिचारका विचार ही नहीं है।

सदृश कुचरित्र लोग भी इस समाजमें हैं, पर एकदम सारे समाजको अनाचारी मान लेना अन्याय है। कुछ दिनोंके लिये एक स्कूलमें मैं अवैतानिक असिस्टेन्ट हेडमास्तर था। स्कूलके प्रिंसपलसे मुझसे बहुत मेल बढ़ गया था । मैं प्रायः नित्य ही अपना सन्ध्याका समय उनके बँगले पर बिताता था । ये सपरिवार बंडे ही सज्जन थे और सबका बर्ताव मेरे साथ बहुत ही मला था। हम सब एक साथ ' बैड मिन्टन, ' 'टेनिस 'या 'चेस ' आदि खेळ खेळा करते थे। इसमें मेमसाहिबा और उनकी युवा पुत्रियाँ भी शामिल रहती थीं। वे हारमोनियम या पियानो बजाकर बडी आजादीसे गाकर सुनाती थीं, खुब अच्छी तरह दिल खोल कर बातें करती थीं, बहस मुबाहिसा करती थीं, और सभ्यतापूर्ण हँसी दिल्लगी भी करती थीं । अर्थात् जिस आजादीसे दो सभ्य पुरुषामित्र आयसमें व्यवहार रखते हैं उसी तरह प्रिंसपलसाहबके घरकी स्त्री और पुरुष दोनोंके साथ मेरा व्यवहार था।

मेरे इस मेलजोलकी सबर धीरे धीरे स्कूलमें पहुँची। फिर क्या था, हर तरफसे मास्टर लोग कटाक्ष करने लगे। फुरसतके घण्टेमें सब लोग एक साथ बैठकर मेरी मीठी मीठी चुटाकियाँ लेने लगे।

दैव-संयोगसे वहाँ एक नये कलेक्टर बदलकर आये। ये अकसर प्रिंसपल साहबके बँगले पर आने लगे। कभी कभी साना भी यहीं साय और रातको भी रह जाय। मेम साहिबाने तो अपना और कलेक्टरका बंगला एक कर रक्सा था। जब देखिए, वे कलेक्टरसाहबकी जोड़ी पर नजर आती थीं। हवा साने दोनों एक साथ, नदीकी सैर एक साथ, जहाँ देखिए प्रिंसपलकी मेम और कलेक्टर साहब एक ही साथ दिसाई देते थे। दुर्माग्यवश एक दिन प्रिंसपल साहब मले चंगे स्कूलसे आये और एकाएक बेहोश हो

| * | छिप | कर    | बचे | जन | जानेका | ब्योरा:— |
|---|-----|-------|-----|----|--------|----------|
|   |     | (F) . | Δ.  |    |        |          |

|                                     |                 |                 | ***      |  |  |  |
|-------------------------------------|-----------------|-----------------|----------|--|--|--|
| सन्                                 | इँगलैण्ड        | फ्रांस          | जर्मनी   |  |  |  |
| 9908                                | ३८,४१२          | ७ <b>१,</b> ७३५ | १,७४,७९४ |  |  |  |
| 9904                                | ३६,८१४          | ७१,५००          | १,७७,०६० |  |  |  |
| <b>૧</b> ९०६                        | ३९,३१५          | ७१,४६६          | १,७९,१७८ |  |  |  |
| 9900                                | ३६ <b>,१</b> ८९ | ७१,३०५          | १,८०,५८७ |  |  |  |
| १९०८                                | ३७,५३9          | ७१,००९          | 9,८४,99२ |  |  |  |
| १९०९                                | ३७,५०९          | ७१,२०३          | 9,८३,७०० |  |  |  |
| $+\mathbf{V}$                       | ide the         | pioneer         | and the  |  |  |  |
| Leader Etc. for March 1913 in which |                 |                 |          |  |  |  |

the shameful cose was published.

घण्टोंमें परलोक सिधार गये।

लाश दफना कर मेम साहिबा अपने बँगले पर न आकर साहब कलेक्टरके साथ उन्हींकी मोटर पर सीधी उनके बँगले पर गई और वहाँ कुल दो सप्ताह रह कर विलायत चली गई।

इधर स्कूल क्या, सारे शहरके लोग, कलेक्टर और प्रिंसपलकी विधवाको व्यभिचारी-व्यभिचा- इस कथनका अभिप्राय केवल इतना ही है कि रिणी कहकर गालियाँ देते थे। कोई कोई तो यहाँ तक कह बैठते थे कि प्रिंसपल साहबको इन्हीं दोनोंने विषसे मार डाला है। पर बात यह थी कि स्वर्गीय प्रिंसपल साहब कलेक्टरके बह-नोई थे। मेम साहिबा कलेक्टरकी सगी बहिन थीं। रंजका यह हाल था कि कुल दो सप्ताहें।में वे २४ पौंड अर्थात १२ सेर घट गई थीं!

्भारतके सुप्रसिद्ध मित्र और कांग्रेसके जन्म-दाता, मिस्टर हचूम लिखते हैं कि-"भारत और विलायतके लाखों परिवारीका एक साथ मुकाबला करके देखनेसे यह निश्चय करना, या कहना कठिन है कि भारतमें अधिक व्यभिचार है या विलायतमें । समाजमें कमजोर स्त्रियाँ और कूर पुरुष सदेव रहते हैं, जिनका चरित्र किसी प्रकारकी उच्च शिक्षांसे नहीं सुधर सकता । पर, साथ ही समाजकी दुशा सुधारने, स्त्रीपुरुषोंको सदाचारी और सच्चरित्र बनानेका एक मात्र उपाय उचित शिक्षा ही है।" अस्तु, यह किसी तरह नहीं कहा जा सकता कि विलायतके शि-क्षित स्त्री या पुरुष व्यभिचारी हैं।

रेनाल्डके झूठे उपन्यास, मिस्ट्रीज आफ कोर्ट आफ रुण्डन, स्त्रीत्याग या तलाकके मुकद्दमें. अथवा इधर उधरकी उड़ती हुई खबरें सुन कर किसी राष्ट्रको, या एक दो आदामियोंके कुचरित्र होनेसे सारे समाजको चरित्रश्रष्ट समझ लेना ठीक नहीं। इन किस्सोंकी पढ़ कर, और यह देख-इर कि इनके यहाँ परदा नहीं है, स्त्रियों तकका

गये । उनका हृदय बन्द हो गया और वे कुछ ही विवाह बहुत देरमें होता है, बहुतसे स्त्रीपुरुष आयुपर्यन्त अविवाहित रहते हैं, हम पक्षपातके रंगीन चर्मसे उन पर दृष्टि डालते हैं और उनमें सर्वथा पाप ही प्राप देखते हैं।

> खैर, जो हो; मुझे इस लेखमें यह दिखाना अभीष्ट नहीं है कि भारतमें विलायतसे, अथवा विलायतमें भारतसे अधिक व्यामिचार है। मेरे दूसरोंकी फूली देखना और अपना ढेंढर न दे-खना अच्छा नहीं । अर्थात् हम दूसरोंका दोष देखकर उन पर हँसते हैं, परन्तु अपने दोष पर आँ लें बन्द कर लेते हैं। इस बातकी जाँचके लिए में आप हो ब्रिटिश राज्यके-जहाँ कि चौबीसों चण्टे सूर्य अस्त नहीं होते-दुसरे नम्बरके शहरमें, भूमण्डलके प्रधान बारहवें नम्बरके शह-रमें और भारतके सबसे बड़े शहर कलकत्तेमें, जो जनसंख्या ( आबादी ) के हिसाबसे बम्बई, दिल्ली, लाहौर आदि सब शहरोंसे बडा है, ले चलता हूँ। आइए पहले इस शहरकी जाँच धम-कर करें। घबराइए नहीं। लोगोंको उँगली उठाने दीजिए, हँसने दीजिए। शरमकी बात तो उस समय होती जब हम तमाशबीनी करने या ऐशो अशरत करने जाते होते । हम लोग तो मर्दुम-शुमारीके अफ़सरोंकी तरह देशकी सची दशाकी जाँच करने चल रहे हैं।

#### मछुआ बाजार।

मीलों तक सडकके दोनों तरफ मकानोंके ऊपरके खण्डोंमें वेश्यायें खचाखच भरी हैं। ये बहुधा मारवाड़िन और एतद्देशीय हैं । जैसे दर-बेमें कबूतर कसे रहते हैं, वैसे ही मकानका किराया अधिक होनेसे एक एक कमरेमें चार चार पाँच पाँच वेश्यायें सड़ा करती हैं। सड़क-की पटरियों पर जगह जगह आठ आठ दश दश बंगाली लड़कियाँ एक कतारमें नाके नाके पर खडी हैं। इनका स्थान उसी नाकेके ठीक

सामनेवाली गलीमें है। खुले आम, बीच सड़कमें लोग इन अनाथा लड़िक्योंसे हँसी मजाक करते हैं। उस झुण्ड या कतारमेंसे जिसकी तरफ इशारा हो जाता है उसे पुरुषके साथ अपने स्थानको प्रस्थान करना पड़ता है—क्या अनोसी सम्यता है!

होअर चीतपुर रोडके पीछे कोई महला।

इस महल्लेका नाम स्मरण नहीं आता। यहाँकी इदिशा देस कर कलेंजा फट जाता है, खून पानी हो जाता है। कई सौ घर बंगाली वेश्याओंके हैं। गलियोंसे भीतरका कोई कोई हिस्सा दिखाई देता है। आनन्दपूर्वक निडर होकर लोग तस्तों- पर मसनद लगाये ताश खेल रहे हैं और लज्जा त्याग कर खुलेआम हर तरहका मजाक कर रहे हैं। सबसे घृणित बात यह है कि, इन वेश्याओं में बहुतोंकी आयु १० वर्षसे अधिक न होगी। पर हाय पेट, और दिस्ता और उन्हें गहरी कन्द-रामें गिरानेवाले पुरुषोंकी सम्यता! हम, तुम तीनोंको नमस्कार करते हैं।

#### सोना गाछी।

यहाँ भी वही हृदयविदारक दृश्य हैं। रास्ता चलना मुश्किल है। कामकाजी लोग इस रास्तेसे होकर नहीं जाते, रास्ता बचा कर किसी दूसरी तरफसे निकल जाते हैं। यहाँ वेश्यायें राह चलते हाथ पकड़ लेती हैं। टोपी या हुपट्टा ले भागती हैं। समाजसे गिरी हुई लड़कियोंकी अत्यन्त दीनदशा, बेहयाईकी आखिरी हृद्द, और भारतकी सम्यताकी तीसरी झलक, यहाँ दीखती है।

इनके अतिरिक्त एक महला गोरी (यूरोपियन) वेश्याओंसे भरा है। यहाँ अँगरेज तो बिरले ही देख पड़ते हैं, हाँ मन चले भारतवासी ठोकरें खानेके लिए अवश्य आया करते हैं। एक नव-युवक अयवाल ग्रेजुएट डिप्टी कलेक्टर (शायद हमीं लोगोंकी तरह जाँच करते हुए!) एक मित्रके साथ इन्हीं गोरी वेश्याओंमेंसे एकके यहाँ पहुँच गये। एक तुच्छ बात पर मतभेद होनेसे उस आभिमानिनी वेश्याने डिप्टी साहब पर गुस्सेसे हाथ चला दिया। डिप्टी साहब अपने मुँहसे कहते थे कि दोनों मित्र यदि जूता हाथमें ले दौड़ कर भाग न जाते, तो खूब ही पिटते, और पुलिसके हवाले कर दिये जाते ऊपरसे!

वे कहने लगे—" इस दुर्घटनासे मेरे मित्र, जिनका में मेहमान था बहुत दुःखी हुए। अपनी और मेरी झेप मिटानेके लिए मुझसे कुछ न कह कर वे मुझे एक मनोहर बेल, लता और पृष्पेंसे सुशोभित सुन्दर बंगलेमें ले गये। यह सुनकर कि यह एक वेश्याका बंगला है, मैं धक्कसे रह गया। उरा कि कदाचित यहाँ भी न दुक जाय, पर यहाँका बतीव देशी वेश्याओंसे भी अच्छा दहरा! यह एक यहूदिन वेश्याका बंगला था। ऐसे बहुत से बंगले कलकत्तेमें हैं। मैं १५ दिन तक कलकत्तेमें रहा और अकसर शामको किसी ऐसे ही बंगलेमें आनन्दपूर्वक समय व्यतीत करता रहा। "—गिनते जाइए, यह सम्यताका चौथा नमूना है!

#### एडेन गार्डन।

मैं—( चैंक कर) क्यों जी, यह अनोखी विक्टोरिया सब्जा पेयर तो मोती बाबूकी है न ? मेरे मित्र—( मुसकराकर) खूत्र, गाड़ी और जोड़ी तो पहचान गये, पर उसके माठिक सवारों पर आँख नहीं ठहरती।

में — अरे ! यह तो स्वयं मोती बाबू हैं, पर उनके बगलमें यह कीन है ?

मेरे मित्र — उन्हींकी घरवाली।

में — अजी जाओ भी, क्या मैंने उनकी बीबीको नहीं देखा है! यह तो रंग ढंगसे कोई वेश्या मालूम पडती है; लेकिन...।

मित्र—वेश्या बीबी नहीं तो और क्या है ? लेकिनके बाद चुप क्यों हो गये ? तुम्हें अध्धर्य है कि मोती बाबू गौहरजानके साथ बैठ कर

हवा खाने निकले हैं। अरे यह कलकत्ता है। वह देखो, जौहरी जी मलकाको लिये उडे जा रहे हैं।

मैं -- और सामने बचा किसका बैठा है ? मित्र--जौहरी महाशयका । अभीसे सीखेगा नहीं तो आगे बापका नाम कैसे रक्खेगा!

मैं--छि: ! क्या बेहयाई है, कैसी बेशरमी है। मित्र-- बस, तुम तो गँवार ही रहे। कैसी बेशरमी ? वह देखो गाडियोंकी तीसरी कतार-एक, दो, तीन (कोई २० तक गिनाकर) जानते हो उनमें कौन हैं ? पहचानते हो ? सबकी सब वेश्यायें हैं। वे देखों सुशील बाबू उसे गुलइस्ता दे रहे हैं। डाक्टर बाबु फुलोंका बटन उसकी साडीमें लगा रहे हैं। जरा आँस स्रोल कर देखो-प्रमथ बाबु किसके गलेमें हाथ दिये षूम् रहे हैं ? यहाँ दिन भर लोग कस कर काम करते हैं, शामको यादि थोडा दिलबहलाव न करें तो मर ही जायँ। रहीं घरकी स्त्रियाँ; सो अन्वल तो इनसे यदि आजादीसे बातचीत करें, तो माँ-बाप तानोंसे बेध डालें, और दूसरे उन्हें अपनी गृहस्थी और बालबचोंके रोने-घोनेसे कहाँ फुरसत है, जो दिनभरके थके माँदे पतिका दिल बहलाकर उनकी थकावट दूर करें। तुम विठायतमें तो रहते नहीं कि हम भारतवासि-योंके गृहसौरूयका हाल न जानते हो। हम लोगोंका घर तो नरककुंड समझो। यह सभ्यता और बेशरमी नहीं; कलकत्तेमें इसकी परम आवश्यकता है।

#### थियेटर ।

यहाँ भी वही बात । आरचेष्ट्राकी कोच पर दो सीटें हुआ करती हैं । प्रायः सभी कोचों पर बाईजी (वेश्यायें) और सेठजी साथ साथ बैठे हैं । किसी मी अमीरजा-देकी बगल इन शरीफजादियोंसे साली नजर कार तो अपनी अपनी चिडियोंके साथ हवागा डियों पर हवा हो गये, रहे किरायेकी गाडी करनेवाले: सो जिसे देखिए वही गाडीवालेसे किसी 'जान 'के मकानका किराया ते कर रहा है। यदि मण्डलीका कोई आदमी घर जानेका नाम लेता है तो दूसरे उसे समझा बुझा कर ठीक कर लेते हैं। कहते हैं कि अरे यार. यह गोल्डेन नाईट ( शनिश्चरकी रात ) बड़ी मुशकिलोंसे सात दिनकी कड़ी मेहनतके बाद प्राप्त होती है, इसे घरकी बेहंगम स्त्री और कलहमें नहीं खोनी चाहिए।

#### ग्रीन पार्टी।

रविवारको अकसर दोपहरके बाद लोग शह-रके बाहर बागबगीचोंमें, दुस दुस पाँच पाँचकी गोल बाँध कर निकल जाते हैं । कहीं मीन सिरप ( भंग ) उड़ता है और कहीं हाट वाटर पेग पर पेग चढाया जाता है। हर पार्टीमें पार्टीकी जान, एकाद वेश्या अवश्य रहती है।

यह रिपोर्ट हम लोगोंके भ्रमण करनेकी है। अब सरकारी कागजोंसे देखिए कि इस शहरकी क्या दशा है।

सन् १९११ की मर्दुमशुमारीकी रिवोर्टसे ज्ञात होता है कि कलकत्ते शहरमें १४,२७१ ( चौदह हजार !!) वेश्यायें हैं। कलकत्तेकी कुल स्त्रियोंमेंसे जिनकी उमर २० से ४० वर्षकी है, प्रत्येक बारह स्त्री पीछे एक वेश्या है ! १२ से २० तककी आयुकी स्त्रियोंमें प्रति सैकडा ६ वेइयायें हैं! और १०९६ वेश्या-लड्कियोंकी आयु १० वर्षसे भी कम है ! ९० फी सर्वी वेश्यायें हिन्द हैं!

भगवन् ! बारह, दस या इससे भी कम आयुकी वेश्यायें ! भारतमें जैसे बाल-विवाहकी क्रीति चल निकली है वैसे ही बाल-वेश्याओंका भी बुरा रिवाज जारी हो गया है। इस अन्धे-नहीं आती । तमाशा खतम होने पर सेठ साहू- रके विषयमें डाक्टर एस. सी. मैकेंजी एक स्थान पर और खाँबहादुर मौलवी तमीजखाँ दूसरे स्थान पर लिखते हैं कि—" बेचारी दीन लड़िकयाँ पानीमें फूलनेवाली लकड़ीके साथ पानीके टबमें बैठाली जाती हैं जिससे कि वे पुरुषोंके समागमके लिए तैयार हो जायँ। कहीं कहीं यह काम केलेसे लिया जाता है।"

Dr. Chevers 'Means are commonly employed even by parents to render the immature girl ople Viris by mechanical means '—जस, यहाँ तो सम्य-ताका अन्त हो गया!

सन् १८५२ ईसवीमें कलकत्तेमें १२,४१९ बेझ्यायें थीं और उनमेंसे १०,४६१ हिन्दू थीं । सन् १८७० ई० में इस शहरमें ७,९३९ हिन्दू, १,१६२ मुसलमान, ५६ यूरेशियन, ५ यूरो-पियन और ३५ यहदिन आदि वेझ्यायें थीं ।

यह दशा केवल कलकत्ता शहरकी ही नहीं है। इस खुले व्यभिचारका साइनबोर्ड भारतके प्रत्येक शहरके खास बाजार या चौकमें दिखाई देगा । बम्बईका व्हाइट मारकेट ( सफेद गली ), लाहौरकी अनार कली, दिल्लीका चावडी बाजार, और ठखनऊका खास चौक वेश्याओंसे भरा पढ़ा है। तीर्थराज, पापनाशक, पवित्र काशी-नगरमें, संयुक्त प्रान्तके सब शहरोंसे अधिक वेज्याओं की संख्या है। डाक्टर और वैद्य भी यहाँ यक्तप्रान्तके सारे शहरोंसे अधिक हैं। ( वेश्या-ओंकी अधिकताके साथ डाक्टरोंकी ज्यादती होनी ही चाहिए।) प्रयाग, मथुरा, वृन्दावन और हरद्वार तक इनका ढेरा जमा रहता है। पवित्र भमि ' कनखरु ' में भी आप इन्हें देख लीजिए। नैनीताल आदि पहाडोंके ऊपर लोग कुछ ही महीनोंके लिए जाते हैं। बाबू साहबोंके साथ साथ बाईजीयों ( वेश्याओं ) का डेरा भी बदाँऊ, मुरादाबाद क्या बरेळी तकसे वहाँ पहुँच जाता है। अगरेज तो शामके वक

करते हैं, नीचे क्रुवमें फुटवाल आदि अनेक सेल खेलते हैं और बाबूसाहबान किसी प्रेमिकाके सड़े डेरेमें अपने स्वास्थ्यका सर्व-नाश करते हैं। पहाड़से लौटे हुए एक अंगरेज और हिन्दुस्तानीका स्वास्थ्य उनके आचारकी गवाही देने लगता है!

भारतके कुल शहरोंकी वेश्याओंकी संख्या— जो मर्दुमशुमारीके समय अपना यही पेशा बताती हैं—४,७२,९९६ है। बहुतेरी वेश्यायें डरसे अथवा लाजसे अपना पेशा कुछ और बता देती हैं, इसलिए उनकी संख्या इसमें शामिल नहीं है। इन पौने पाँच लाखके लगभग वेश्या-ओंकी वार्षिक आमदनी ६२,४६,००,००० (बासठ करोड़!) रुपया है।

शोक यह है कि इस प्रकारका खुला व्यभि-चार भारतमें दिनों दिन कम होनेके बदले बढ़ता जाता है, और वेश्याओंकी संख्यामें अधिकता होती जाती है। पञ्जाबकी हिन्दू सभा लिखती है कि "इस प्रान्तके प्रत्येक मुख्य मुख्य शहरमें व्यभिचारके लिए लड़िक्योंकी खरीद और फरोस्त बढ़ रही है। सन १९११ में प्रान्तीय लाट महोद्यने, इस बातकी तसदीक की है।"

अस्पतालोंके रजिस्टर, दवा बेचनेवालोंके इितहार और कोढ़ियोंकी संख्यासे भी इस देशके व्यभिचारकी झलक मालूम पड़ती है। कोढ़का रोग चाहे पैतृक भी हो, पर इस रोगके पीछे सिफ्लिस (गर्मी) अवश्य हुआ करती है। प्रोफेसर हिगिन बाटम-जिन्होंने कोढ़ियोंमें बहुत काम किया है—कहते हैं कि आजतक उन्हें कोई कोढ़ी ऐसा न मिला-जिसे खुद अथवा जिसकी छूतसे उसे यह रोग हुआ-सिफ्लिस न निकल चुकी हो। कोढ़की जड़ गर्मी है। यह तो खुले हुए व्यभिचारकी कथा हुई। इससे तो कोई इनकार ही नहीं कर सकता। अब रहा गुप्त

व्याभिचार, तो उसका जाँचना मनुष्यकी शक्तिसे बाहर है। ईश्वर ही उसकी सची जाँच कर सकता है।

इस देशमें समाजका ऐसा कड़ा नियम है, इसके लिए ऐसी कड़ी सामाजिक सजायें रक्सी गई हैं कि ऐसे लोगोंका प्रत्यक्ष पता लगाना कठिन ही नहीं, असम्भव है। पर अनुभव अवस्य किया जा सकता है।

पहले घरकी मजदूरिनोंको ले लीजिए । ये विवाहिता तो अवस्य होती हैं, पर युवावस्थामें अपने मालिकके घर, किसी न किसी नवयुवक सरदारकी शिकार होनेसे शायद ही बचती हैं। हाँ अवस्था ढल जाने पर चुपचाप अपने पतिके साथ पतिवता बन कर बैठ रहती हैं। सेन्ससके सुपरिन्टेन्डन्टने लिसा है कि,—"मजदूरिनोंमेंसे बहुत सी तो सचमुच ही वेश्यायें हैं।"

इसी तरह दूकानों पर बेठनेवाली श्लियोंको अर्घ वेश्या समझना चाहिए; कमसे कम कुच-रित्र स्त्रियोंमें तो इनकी गिनती अवश्य होनी चाहिए।

दक्षिणभारत ( मद्रास आदि ) में बालिका-ओंको मंदिरमें देवसेवा निमित्त चढ़ा देनेकी चाल है । वहाँ उन्हें 'विभूतिन ' कहते हैं । वे तीर्थयात्रा करती हुई, इस प्रान्त तक आ जाती हैं और अपनी सचरित्रताका परिचय दे जाती हैं।

उन विवाहित पुरुषोंकी श्रियाँ—जो अत्यन्त निर्वल हैं, रोगी हैं, बृद्ध या शक्तिहीन हैं, और जिन्होंने जान बूझ कर व्याह करके श्रियोंके गले पर छुरियाँ चलाई हैं—कबतक पातिवत धर्म निवाह सकती हैं ! अथवा उन अनाचारी अत्याचारियोंकी श्रियाँ, जो अपना घर छोड़ कर नाजारकी हवा साते हैं, कबतक और कहाँ कह निरादरता सहती हुई पतिवता रहेंगी ! जो पुष्प श्लीमक नहीं, जोइयारामी है, उसे अपनी स्रीसे पितवता रहनेकी आशा करना व्यर्थ है। सम्मव है कि उसे अपने घरका हाल कभी न मालूम हो; पर बगलका पढ़ोसी उसका कचा चिट्ठा कह सकता है।

सबके ऊपर भारतमें २ करोड़ ६४ लाखसे अधिक विधवायें हैं। मैं इनके आचरण पर आक्षेप नहीं करता। पर विचार करनेकी बात है कि इनमेंसे प्राय: सभी मूर्खी हैं, देव, शास्त्र, धर्म और ज्ञानसे सर्वथा अनिभज्ञ हैं। केवल यह जानती हैं कि उनके कुलमें विधवाविवाह नहीं होता । उन्हींका हृदय प्रश्न करता है कि क्यों नहीं होता ? इसका वे कुछ उत्तर नहीं दे सकतीं । केवल भाग्यमें लिखा है, कर्म फूट गया है, आदि कह कह कर मनकी तरंगोंको शान्त करती हैं। पर इन स्त्रियों की शैतान पण्डों, पुरोहितों या ऐसे ही अन्य पाखण्डियोंसे भेट हो जाने पर, और मौका मिलने पर. भाग्यके बलसे ये कबतक कामदेवसे लड सकती हैं ? आखिर तो मूर्खी स्त्री ही ठहरीं न, उनकी कमजोरी उन्हें यह समझा कर सन्तोष कर् छेनेके लिए लाचार कर देती है कि-" यह दुराचार भी विधाताने उनके भाग्यमें लिख रक्खा हो। गावे स्वयं धर्माच्युत नहीं हो रही हैं, बल्कि यह उनके दुर्भाग्यका परिणाम है-जिस दुर्भा-ग्यने, उन्हें जर्जर पतिकी पत्नी बनाया, और उसे भी न रहने दिया, वही भाग्य पिशाच उन्हें आज इस गढ़ेमें झोंक रहा है। चलो, यह भी सही ' विधिका लिला को मेटनहारा '-" बस खतम। हाँ, यह बहुत जरूरी बात अवश्य है कि कहीं बात खुल न जाय, नहीं तो जन्म जन्मान्तर. पुरुत दरपुरुतके लिए खानदान भरको जातिच्युत होना पड़ेगा । सो, इसके लिए जबतक तीर्थया-माके लिए द्रव्य, पापोंको घोनेवाली बड़ी बड़ी निवयाँ, घरकी पुरानी चालकी संहासें, या अन्धे कुएँ मौजूद हैं, इससे भी भय नहीं।

भगवन् ! क्या ही दीन दशा है । विश्वबन्धुके मकानके पास ही एक कुलीन ब्राह्मण महाशयका घर था। उनके यहाँ एक परम रूपवती युवती विधवा थी। उनके घर परदेका कड़ा नियम था। तो भी विश्वबन्धु उनके यहाँ बेरोकटोक जाया करते थे। कुछ दिनोंके बाद जब न जाने क्यों ब्राह्मण महाशयने मकान छोड़ देनेका निश्चय किया, तब विश्वबन्धुने अपनी माँसे कह सुन कर उस मकानको सरिद्वा लिया। ब्राह्मण महाशय सपारवार अपने देश (कन्नौज) चले गये और उस मकानकी मरम्मत शुरू हुई। एक कोठरी, जिसे पण्डिताइन ठाकुरजीकी कोठरी कहा करती थीं, और जो सालमें कुलदेवकी पुजाके खोली जाती थी, बड़ी सड़ी नम और बद्बुदार थी। उसे पक्की करा देना निश्चय हुआ। नम मिट्टीको खोद कर फेंक देनेके लिए मजदूर खोदने लगे । सुना जाता है कि उसमेंसे एक ही उमरके कई बच्चोंके पंजर निकले ! एक तो बिलकुल हालहीका दफनाया जान पड्ता था ! प्रभो ! भारतको ऐसे भयंकर पापोंसे बचाइए । हमें बल और निर्मल बुद्धि प्रदान कीजिए, जिससे हम इन कुरीतियोंका अन्त कर सकें।

सिविल सर्जन साहब जेल और अस्पताल आदिसे लोटकर लगभग एक बजे बंगले पर आये। टेबुलपर एक तार मिला, जिसका आशय यह था कि "रोगी सख्त बीमार है। जल्दी आनेकी कृपा कीजिए। देवदत्त ।" साहब बड़े ही द्याल हैं। उसी समय घोड़े पर सवार होकर रवाना हो गये। उन्होंने देवदत्तके घर पहुँच कर पूछा कि रोगी कहाँ हैं ? देवदत्त हाँफते हाँफते आये और बोले हुजूर, बड़ी गलती हुई, माफ कीजिए। साहबने डपटकर पूछा कि बतलाओ रोगी कहाँ हैं। देवदत्त गिड़गिडाते हुए साहबके हाथमें फीस रखकर पैरों पर लोट गये और ए-

बारशनकी (गर्भपात करनेकी) दवा पूछने लगे। साहब लाल हो गये। जमीन पर जोरसे पैर पटककर भीर 'छिः' कहकर लौट गये। बंगले पर पहुँचकर उन्होंने इस बातकी सूचना पुलिस कप्तानके पास भेज दी।

उसी दिन रातको देवदत्तकी चचेरी बहिन अकस्मात् मर गई और रातोंरात चिता पर मस्म कर दी गई। यह विधवा थी। कई दिनके बाद देवदत्तकी तलबी कोतवालीमें हुई। सुना जाता है कि वहाँके देवताने अपनी पूजा पाई और रिपोर्टमें लिख दिया कि देवदत्त प्रतिष्ठित रईस हैं। उस दिन, उनकी बहिनको हैजा हो गया था, इसीलिए साहबको बुलाया था। वे एवारकान नहीं बल्कि रेस्ट्रिक्टिव चेक ( restrictive heckc) की या बन्धेजकी दवा पूछना चाहते थे, और यह कानूनन कोई जुर्म नहीं है।

यह दोहरे खूनका नमूना है। यहाँ तो समा-जमें जबतक बात छिपी है, तबतक सब ठीक, और यदि खुलनेकी नौबत आई तो बस 'विष ' या 'त्याग '। ले जाकर कहीं दूरके शहरमें या तीर्थस्थानमें छोड़ आये। कुछ दिनों तक मुह-ब्बतके मारे कुछ खर्च भेजा और फिर बन्द कर दिया। ऐसी अनाथा स्त्रियोंकी क्या दशा होती होगी उसे पाठक स्वयं विचार सकते हैं।

भारतकी ऊपर बतलाई हुई कई लाख वेश्यायें कौन हैं ? हम भारतवासियोंके घरकी विधवायें, हमारी ही बहिनें और बेटियाँ, या उनकी सन्तति । हमारी ही असावधानी, निर्देयता और निष्ठुरताके कारण उनकी यह दशा हुई है।

१ रामकली, विन्ध्याचल—'' मैं क्षत्रानी हूँ। बालविधवा हूँ। मेरे भाई दर्शन कराने के हीलेसे मुझे यहाँ छोड़ गये। उनके इस तरह त्याग करदेनेका कारण मैं समझ गई, इस लिए मैंने कभी पत्र नहीं भेजा और न लीटनेकी चेष्टा की। अब भीख माँगकर अंपना गुजर करती हूँ। में सर्वथा असहाय हूँ । और कोई जिरया पेट पालनेका नहीं है । उमर २०-२१ वर्षकी है। यहाँ मुझसी ही अभागिनें ८-९ स्त्रियाँ और हैं। उनका चरित्र ठीक नहीं है।

२ लखमी, वृन्दावन—'' में ब्राह्मणी हूँ। मेरी सास आदि कई ख्रियाँ मुझे यहाँ छोड़कर चल दीं। पत्र भेजने पर उत्तर मिला कि अपना कर्तव्य स्मरण करो, यहाँ छोटकर क्या मुँह दिखाओगी, वहीं जमुनामें इब मरो। मेरी माँ नहीं है। पिताने मेरे पत्रका कभी उत्तर नहीं दिया।"

३ स्यामा, हरद्वार—" मेरे पिता मुझे यहाँ छोड़ गये हैं।"

े ४ राजदुलारी, गया— '' मेरे ससुरालके लोग बढ़े घनी हैं। यहाँ मुझे पुरोहितजी छोड़ गये हैं। कुछ दिनों तक पाँच रुपया मासिक आता रहा, पर अब कोई खबर नहीं लेता। पत्रोत्तर भी नहीं आता।"

प् निल्नी और सरोजिनी, काशी—"हम
दोनों अमागिनें बंगालकी रहनेवाली हैं। हम
दोनों का एक ही घरमें विवाह हुआ था। निलनी
विधवा हो गई। मेरे पित मुझे एक लड़की होने
पर वैराग्य लेकर चल दिये। मेरे समुरजी पन्द्रह
रू० मासिक पेन्झन पाते थे। काशीवास करने
यहाँ आये और हम दोनोंको साथ लेते आये।
तीन महीनेके बाद मर गये। एक परिचित
बंगाली महाशय सहायता देनेक बहानेसे मिले
और एक दिन हम दोनोंका कुल जेवर चुरा ले
गये। फिर इसीसे लगी हुई पुलिसकी एक घटनासे बलर्प्वक हम अनाथाओंका सर्वनाझ किया
गया और इस दीन हीन दशाको पहुँचाई गई।

एक सी और बीस रुपया कर्ज होगया है। इस पुत्रीके सयानी होने पर इसीको बेचकर, अथवा वेझ्या बना कर कर्ज अदा करूँगी।"

क्या अन्धेर है ! स्त्रियों पर कैसा अत्याचार किया जा रहा है! स्त्रियाँ चाहे कितनी ही गई गुजरी क्यों न हों, पर बिना बेईमान शैतान पुरु-षेंकि बहकाये वे अपने धर्मसे कभी नहीं डिगतीं। स्त्रियोंका चरित्र बिगाड़ना पुरुष जातिका काम है। बाज हरामजादोंने तो सैकडों स्त्रियोंकी मिट्टी पलीद कर दी है। यह ठीक है। कि ताली दोनों हाथसे बजती है; पर समाज केवल स्त्रियोंको है। क्यों दण्ड देता है? अनाथा स्त्रियाँ ही क्यों धरसे निकाली जाती हैं ? कुचरित्र पुरुष जिनका व्यभिचार स्त्रियोंके मुकाबले सौ पचास गुना अधिक होता है क्या सजा पति हूं ? इन पार्पोकी जह, पासण्डी कुचाली पुरुषोंका, समाज क्यों नहीं तिरस्कार करता ? ऐसा न करना इन पापि-योंको स्त्रियोंका सर्वनाश करनेके लिए सहारा देना और अनाथ, असहाय अबलाओं पर घोर अत्या-चार करना है।

हमारा समाज, जिसे हम मूर्यतावश अति उत्तम समझ बेठे हैं और जिसकी पवित्रता पर फूले नहीं समाते, बिलकुल निर्जीव, निर्बल और सर्वदा अशिक्षित मनुष्योंका समूह है। इस समा-जको सचित्र स्त्रियोंकी आह और कुचरित्र स्त्रियोंका पाप मस्मीभूत कर रहा है और यदि इस पर लेंगोंने ध्यान न दिया तो यह आह कुछ ही कालेंम समाजको जलाकर राख कर देगी—सावधान!

<sup>\*</sup> हिन्दी प्रन्थरत्नाकर सीरीजमें शांघ्र ही प्रका-शित होनेवाले 'देशदर्शन' नाम ६ प्रन्थका एक अध्याय ।

# आदिपुराणका अवलोकन।

[ ले॰—श्रीयुत बाबू सूरजमानजी वकील ।] २

## वेश्याओंका सत्कार।

आदिपुराणका अध्ययन करनेसे मालूम होता है कि पहले—कमसे कम ग्रन्थकर्ताके सम-यमें—वेश्याओंका आजकलके समान निरादर नहीं था। उस समय उनके साथ जैसा व्यवहार किया जाता है, वह आज कलकी दृष्टिसे एक प्रकारका प्रतिष्ठाका व्यवहार था। नीचे लिसे उदाहरणोंसे यह बात स्पष्ट हो जायगी।

आदिनाथ भगवान्का जीव जिस समय विदे-हमें—उस विदेहमें जहाँ कि सदैव चौथा काल रहता है—राजा महाबल था, उस समय उस पर अनेक वेक्यायें चैंबर दोरा करती थीं:—

सिंहासने तमासीनं तदानीं खनराधिपं। दुधुबुश्चामरेवारनार्यः क्षीरोदपाग्दुरैः ॥ २ ॥ मदनदुममञ्जयों लावण्यांभोधिवीनयः। सौन्दर्भकलिका रेजुस्तरूप्यस्तत्समीपगाः॥ ३ ॥ -पर्व ५ ।

अर्थात् सिंहासन पर विराजमान हुए उस विद्याधरनरेश महाबल पर वेश्या स्त्रियाँ क्षीरज-लके समान उजले चमर दोरती थीं । उसके समीप वे तरुणी स्त्रियाँ कामदेवरूप वृक्षकी कोंप-लों, लावण्यरूप समुद्रकी तरंगों और सौन्दर्यकी किरोंके समान जान पहती थीं।

इसी प्रकारका वर्णन आदिनाथके जीव राजा बज्जनामके सम्बन्धमें भी किया गया है:—

त्रृपासनस्थमेनं च बीजयन्ति स्म नामरैः। गंगातरंगसच्छायैभीगभिर्रुलिताङ्गनाः॥ ४०॥ -पर्व ९९॥

अर्थात् सिंहासन पर बैठे हुए उस राजा पर सुन्दर स्त्रियाँ गंगाकी लहरोंके समान उजले और कुछ कुछ तिरछे होकर ऊपर नीचेकी ओर जाते हुए चँवर डुला रही थीं। पर्व २६ में भरतचकवर्ती जब दिग्विजयको निकले हैं उस समय उन पर भी वेश्याओं के चँवर दुर रहे थे।

स्वर्धुनीकरस्पर्दिचामराणां कदम्बकं ।
दुधुवुर्वारनायोंऽस्य दिक्कन्या इव संस्ताः ॥ ६५ ॥
अर्थात् जब वेश्यायें उस चक्रवर्ती पर गंगाके
जलकर्णोंकी समानता करनेवाले चवरोंको ढोरती
र्थी, तब ऐसा मालूम होता था कि दिक्कन्यायें
ही उतर आई हैं।

भरे दरबारमें सिंह।सन पर बैठे हुए राजाओं के ऊपर वेश्याओं के द्वारा चवर दुराये जाने के दृष्टान्त ही इस मन्यमें नहीं मिलते हैं; किन्तु ऐसा किये जाने की आज्ञा भी स्पष्टरूपसे दी गई है। श्रावकों की ५३ कियाओं में एक 'सा-म्राज्य' नामकी भी किया है। इस कियाका स्वरूप २८ वें पर्वमें इस प्रकार लिखा हुआ है:-

चक्रामिषेक इत्येकः समाख्यातः क्रियाविधिः ।
तदनन्तरमस्य स्यात् साम्राज्याख्यं क्रियान्तरं २५३
अपरे युर्दिनारंभे धृतपुण्यप्रसाधनः ।
मध्ये महानृपसमं नृपासीनमधिष्ठितः ॥ २५४ ॥
दीसैः प्रकीर्णकवातैः स्वर्धुनीसीकरोज्ज्वलैः ।
बारनारीकराधूतैवींज्यमानः समन्ततः ॥ ३५५ ॥
भावार्थ—चक्रामिषेक क्रियाके अनन्तर 'साम्राज्य' नामकी क्रिया होती है । दूसरे दिन प्रातःकाल पवित्र अलंकार धारण करनेवाले महाराज,
बढ़े बढ़े राजाओंकी सभाओंके बीचमें सिंहासन
पर विराजमान हों और वेश्यायें उनके ऊपर
गंगाके जलकणोंके समान उज्ज्वल चंवर डुलावें ।

वेश्याओंका नृत्य भी उससमय बुरा नहीं समझा जाता था। वह उत्सवोंका बहुत ही प्रिय और आवश्यक साधन था। विदेह क्षेत्रमें राजा वज्रजंष (आदिनाथका जीव) और श्रीम-तीके विवाहमें वेश्याओंका चृत्य हुआ था:— बर्दमानलयेर्नृत्यमारेभे ललितं तहा।

बाराङ्गनाभिक्ड्मोरणबूपुरमेखलम् ॥ २४४ ॥ -पर्व ७ । अर्थात इसके बाद वेश्याओं या गाणिकाओंने बढ़ती हुई लयोंके साथ सुन्दर नृत्य करना आरंम किया । उस समय उनके पैरोंके नूपुर और कर-धनीके घुँघरू बजते थे ।

इसी प्रकार जब आदिनाथ भगवान्का राज्या-भिषेक हुआ उस समय राजमहलमें वेश्यायें, गा रही थीं और देवांगनायें नाच रही थीं:—

तदानन्दमहाभेर्यः प्रणेदुर्नृपमन्दिरे । मंगलानि जगुर्वारनार्यो नेटुः सुराङ्गनाः ॥ १९७॥ –पर्व १६ ।

भगवान् आदिनाथके राज्याभिषेकके समय वेश्याओंका नृत्य होना वेश्यानृत्य करानेकी आज्ञाके ही समान समझा जाना चाहिए। आगे जब भगवानको वेराग्य हुआ और उनके पुत्रोंका राज्याभिषेक हुआ, उस समय भी यह परम आवश्यक कार्य किया गया—

एकतोऽप्सरसा नृत्यमस्पृष्टघरणीतल । सलीलपदिवन्यासमन्यतो वारयोषिताम् ॥ ८६ ॥ –पर्व १७ ॥

अर्थात् एक ओर तो अप्सराओंका जमीनको न छूनेवाला (अधर ) नृत्य हो रहा था और इसरी ओर वेश्याओंका नृत्य होता था, जिसमें वे बड़ी सुन्द्रतासे पेर रखती थीं।

वेश्याओंको साथ रखना और उनसे हँसी मजाक करना भी उस समय बुरा नहीं समझा जाता था। और तो क्या युद्धके समय भी वेश्यायें आवश्यक समझी जाती थीं। जब मरत महाराज अपनी दिग्विजययात्रामें वरतनु नामक समुद्रस्थ देवताको जीतकर अपने डेरेपर आये, तब कहा है कि:—

तत्रोह्नेषितमंगैरुजेयज्ञेयत्यानन्दतो बन्दिभि-रै मेलान्तःशिविरं त्रुपालयमहाद्वारं समासादयन् । भन्तविशिक लेकवारवनितादत्ताक्षताशासनः, प्राविक्षात्रज्ञकेतनं विधिपतिवीतोल्लसत्केतनम् ॥ —पर्व २८ । अर्थात् वहाँ पर 'जय जय ' ऐसे मंगल शब्द करनेवाले वन्दीजनोंके साथ महाराज भरत शिबिर या छावनीके भीतर जाकर राजभवनके महाद्वारपर पहुँचे । वहाँ अन्तःपुरके रक्षकोंने और वेश्याओंने उन्हें मंगलाक्षत और आशी-विद दिये । इसके बाद वे अपने भवनके भीतर पहुँचे जिसके ऊपर ध्वजायें फहरा रही थीं ।

आगे पर्व २९ के नीचे लिखे श्लोक पढ़नेसे सालूम होता है कि ये वेश्यायें दिग्विजय यात्रामें मरतमहाराजके लश्करके साथ साथ चलती रही हैं:—

वित्रस्तैरपथमुपाहृतस्तुरंगैः
पर्यस्तो रथ इह भप्तधूनिरक्षः ।
एतास्ता द्वतमुपयांत्यपेत्य मार्गाद्वारस्रीवहृनपराश्च वेगसर्यः ।
वित्रस्तः करभनिरीक्षणाद्गजोऽयं
भीरत्वं प्रकटयति प्रधावमानः ।
उत्त्रस्थात्पति च वसरादमुष्पाद्विस्रस्तस्तनजघनांशुका पुरंध्री ॥
श्यीत् घोडोंने (हाथियोंसं) दरव

अर्थात् घोडोंने (हाथियोंसें) डरकर इस रथको कुमार्गमें ठे जाकर पटक दिया है, इसका धुरा जुआ आदि टूट गया है और वेक्साओंको छे जानेवाळी ये सचिरियाँ अपना मार्ग छोड़कर बहुत शीघ दौड़ी जा रही हैं। यह हाथी भी ऊंटको देखकर डर गया है और भागता हुआ अपना डरपोंकपना प्रकट कर रहा है। इघर इस अतिशय डरी हुई सचरीपरसे यह स्त्री नीचे गिर गई है और इस कारण उसके स्तनों और जघनोंपरका कपड़ा सिसक गया है।

४२ वें पर्वमें ग्रन्थकर्ताने महाराज भरतकी दिनचर्याका विस्तारसे वर्णन किया है। वहाँ भोजनके पश्चात दो पहरका कुछ समय वे किस तरह व्यतीत करते थे, इसके विषयमें छिसा है:—

तत्र वारविलासिन्यो नृपवल्लभिकाश्च तं । परिवृत्नुरुपारूढतारुण्यमदकर्कशाः । १३१ तासामालापसंलापपरिहासकथादिभिः।
सुस्वासिकमसौ भेजे भोगांगैश्व मुहूर्तकम्॥ १३२
अर्थात् उस समय जवानीके मदसे उन्मत्त हुई
वेश्यायें और राजबल्लभायें उनके चारों ओर
आकर बैठ जाती थीं। उनके आलाप—संलाप,
हँसी, मजाककी बातोंके द्वारा वे (महाराज
भरत) घड़ी भर सुससे निवास करते थे।

इससे मालूम होता है कि, उस समय वेश्यायें राजाओंकी एक आवश्यक सामग्री थीं और उनके साथ हँसी खुशीमें घड़ी-दो घड़ी व्यतीत करना वे अपना एक नित्य-कर्म समझते थे।

आगे पर्व ४५ के कुछ श्लोकोंसे यह भी मालूम होता है कि, उस समय वेश्यायें मेटमें या तोहफेमें भी दी जाती थीं। देखिए:—

हेमांगदं ससोदर्यमुपचर्य ससंभ्रमं । पुरो भूय स्वयं सर्वेभीग्यैः प्राघूर्णकोचितैः॥१८२॥ नृत्यगीतसुखालापैर्वारणारोहणादिभिः । वनवापीसर:क्रीडाकन्दुकादिविनो देनैः ॥ १८३ ॥ अहानि स्थापियत्वैवं सुखेन कतिचित्कृती । तदीप्सितगजाश्वास्त्रगणिकाभूषणादिकं ॥ १८३ ॥ प्रदाय परिवारं च तोषियत्वा यथोचितं । चतुर्विधेन कोशेन तत्पुरीं तमजीगमत् ॥ १८५ ॥ इनका भावार्थ यह है कि, जयकुमारने अपने साले हेमांगद और उसके भाइयोंका सब प्रकारके मोगोपभागोंसे, नाच तमाशोंसे, हाथी घोड़े आदिकी सवारियोंसे, सरोवर आदिकी सैरों और तरह तरहके खेलोंसे सत्कार किया और जब वे जाने लगे तब उन्हें उनके दिलपसन्द हाथी, बोडे, अस्त्र, वेश्यायें, और आभूषण आदि पदार्थ भेट किये।

अभीतक जो कुछ कहा गया, उससे यह मालूम होता है कि, चौथे कालमें वेश्याओंका पूरा पूरा आदर सत्कार था । राजदरबारोंमें वे राजाओंके मस्तकों पर चवर ढोरती थीं; राज्याभिषेक आदि उत्सवोंमें उनका दृत्य

कराया जाता था, युद्धके समय वे सेनाके साथ चलती थीं और राजाओंके डेरों पर उनके रणवासोंके पास ही रहती थीं, जीत आदिके खुशीके मौकों पर मंगल अक्षत और आशीर्वाद देनेका महान काम उन्हें ही सोंपा जाता था, दो पहरको राजालोग उनके साथ हँसी-मजाक करते थे और वे भेटके तौर पर भी दूसरोंको दी जाती थीं। अब प्रश्न यह है कि जब वेश्यायें ऐसे आदरकी सामग्री हैं, तब आजकल जैनसमाजके नेता, उपदेशक, व्याख्याता, पत्र-सम्पादक आदि इनके नृत्यादि बन्द करानेके लिए क्यों जमीन असमान एक कर रहे हैं ? जब आदिपुराण जैसे मान्य ग्रन्थमें 'साम्राज्य किया ऐसी महान् कियामें वेश्याओंद्वारा चवर दुरानेकी स्पष्ट आज्ञा है, तब विवाहादि उत्स-वोंमे वेश्यानृत्य करानेका निषेध क्यों किया जा रहा है ?

हमारी समझमें वेश्याओंके सम्बधका उक्त वर्णन प्रन्थकर्ताकी निजकी कल्पना है। काव्यके सौन्दर्यको बढ़ानेकी दृष्टिसे और अपने समयके राजाओंमें वेश्याओंकी विशेष प्रतिपत्ति देखनेसे ही उन्होंने इस प्रकारका वर्णन करना उचित समझा होगा। उनके समयमें वेश्यायें इस दृष्टिसे नहीं देखी जाती होंगी, जिससे कि आजकल देखी जाती हैं।

## ३

#### मद्यपान ।

जिस समय आदिनाथ भगवान छह महीनेका उपवास ग्रहण करके ध्यानस्थ हुए, उस समय निम और विनमि नामके राजकुआरोंने आकर उनसे प्रार्थना करना शुरू की कि आपने जिस-प्रकार अपने पुत्रोंको राज्य दिया है उसी प्रकार हमको भी दीजिए। इस पर धरणेन्द्रने आकर उन्हें समझाया और उन दोनोंको विजयार्थ पर्वत.

पर है जाकर वहाँका राज्य दे दिया और इस तरह उन्हें सन्तुष्ट कर दिया । राज्य देनेसे पहले धरणेन्द्रने यहाँ निवास करनेवाली विद्याधिरयोंके रूपादिका वर्णन क्रिया था, जिसको आदिपुराणके कर्ताने बहुत विस्तारके साथ लिसा है। इस प्रसङ्गका एँक हलोक देखिए:—

नेत्रैर्मधुमदाताम्नैरिन्दीवरदलायतैः । मदनस्येव जैत्राह्नैः सालसापाङ्गवीक्षितैः +॥१९**९॥** –पर्वे ८ ।

अर्थात् उनके नेत्र शराबके नशेसे कुछ कुछ लाल हो रहे थे, कमलपत्रोंके समान विशाल थे, आलसके साथ कटाक्ष फेंकते थे और ऐसे जान पड़ते थे मानों कामदेवके विजयी शस्त्र हों।

इस श्लोकमें नेत्रोंको 'मधुमदाताम्र' विशे-गण दिया है, जिसका अर्थ होता है, शराबके नशेसे लाल हुए नेत्र । मालूम नहीं, कर्मभूमिकी आदिमें उन विद्याधिरयोंको यह शराब कहाँसे मिलती थी, कौन इसे बनाता था, उन्होंने किससे इसका बनाना सीखा था और क्यों वे इसका पीना अनुचित नहीं समझती थीं।

आगे चलकर एक स्थानमें धणेन्द्र उन राजकुमारोंसे कहता हैं:—

इह मृणालनियोजितवन्धनैरिह्वतंससरोरुह्ताडनैः । इह मुखासवसेचनकैः प्रियान्विमुखयन्तिरतेः कुपिताः क्रियाः ॥ —पर्व १९ ।

अर्थात् कुपित हुई स्त्रियोंमेंसे कोई कोई कम-ठनाठ तन्तुओंके बन्धनोंसे, कोई कोई सिरमें पहने हुए कमलोंकी चोटोंसे और कोई कोई अपने मुँहमें भरी हुई शराबके कुरलोंसे अपने अपने पैतियोंको रतिकीडासे हटा रही हैं।

्रइस इहाकमें मादिराके वास्ते आसव शब्द आया है।

ें इस रहोकका अन्बय आगेके अनेक रहोकोंके साथ है। इसी कारण इसमें 'किया' नहीं है। भरतमहाराज जब दिग्विजय करते हुए दक्षिणकी ओर गये, तब वहाँ उनकी सेनाके विषयमें लिखा हैं:—

निपपे नालिकेराणां तरुणानां स्रतो रसः । सरस्तीरतरुच्छायाविश्रान्तैरस्य सैनिकैः ॥ १४ ॥ -पर्व ३० ।

अर्थात् सरोवरके किनारे लगे हुए वृक्षींकी छायामें आराम करनेवाले सैनिकोंने नारियलके तरुण वृक्षोंसे बहते हुए रसको पीया ।

नारियलके वृक्षोंका रस एक प्रकारकी शराब ही है। इस बातकी पुष्टि इसी पर्वके नीचे लिखे श्लोकसे होती हैं:—

नालिकेरासवैर्मताः किञ्चिदाघूणितक्षणाः ।
यशोऽस्य जगुरामन्द्रकुहरं सिंहलांगनाः ॥ २५ ॥
अर्थात् सिंहलद्वीपकी तरुण स्त्रियाँ—जो
नारियलकी शराब पीकर उन्मत्त हो रही थीं
और इस कारण जिनके नेत्र कुछ कुछ घूम रहे
थे, भरतका यशोगान कर रही थीं।

भरतकी सेनाके लोग क्षत्रिय वर्णके थे, जो उस समयका सबसे उत्तम वर्ण गिना जाता था। मालूम नहीं उन्होंने इस उन्मादक रसका पीना क्यों स्वीकार किया और सिंहलद्वीपकी स्त्रियाँ कौन थीं जो शराब पीकर उन्मत्त हो जाया करती थीं।

जब भरतमहाराजका दूत बाहुनिककी राज-धानीमें यह सन्देशा लेकर पहुँचा कि या तो अधी-नता स्वीकार कर लो, या युद्धके वास्ते तैयार हो जाओ, तब यन्थकर्ताने वहाँकी स्रियौंकी रात्रिकीडा आदिका वर्णन करते हुए लिसा है:—

नाखादि मदिरा स्वैरं नाजघ्रे न करेऽपिंता । केवलं मदनावेशात्तरुण्यो भेजुरूकता ॥ १८७ ॥ उत्संगसंगिनी भर्तुः काचिन्मदविघूणिता । कामिनी मोहनास्त्रेण बतानगेन तर्जिता ॥ १८८ ॥ —पर्व ३५ ॥

अर्थात् वहाँकी जवान स्त्रियाँ शरावको इच्छा-पूर्वक पिये विना, सूँचे विना और हाथमें लिये विना ही केवल कामदेवके आवेशसे उन्मत्त हो गई थीं। अपने पतिकी गोदमें बैठी हुई और मस्तीसे चूमती हुई कोई कामवती स्त्री कामदेवके मोहन अस्त्रसे घायल हो रही थी।

१८७ वें श्लोकका यह वाक्य कि वे स्त्रियाँ शराबके पीये विना ही उन्मत हो गई थीं यदि भारतवर्षकी आजकलकी भले घरोंकी स्त्रियोंके लिए कहा जाय, तो मेरी समझमें बहुत ही अनुचित और असम्यताका सूचक समझा जाय हाँ, यदि यूरोपकी मेमोंके वास्ते ऐसा कहा जाय, तो शायद बुरा न समझा जाय । क्योंकि उनमेंसे कोई कोई शराब पीती हैं और उनके पुरुष तो अवश्य ही पीते हैं । यह विचार करके बड़ा आश्चर्य होता है कि आदिपुराणके कत्तीने सतयुगके प्रारंभकी आयंस्त्रियोंके लिए ऐसा कथन क्यों कर दिया।

अच्छा अब जरा आगे और भी चिल्ए।
मधौ मधुमदारक्तलेचनामास्खलद्गतिम्।
बहु मेने प्रियः कान्तां मूर्तामिव मदिश्रयम्॥११९॥
-पर्व ३७।

अर्थात् भरत महाराज वसन्त ऋतुमें अपनी उस पटरानीको-जिसके नेत्र मिदराके मदसे ठाल हो रहे थे और जिसकी चाल डगमगा रही थी-मूर्तमान मदकी शोभाके समान बहुत मानते थे-बहुत ही प्यार करते थे।

इस श्लोकमें 'मधुमद ' शब्द आया है जि-सका अर्थ 'शराबका नशा ' होता है । आँ लों-का लाल होना और चालका डगमगाना ये दो बातें इस शराबके पीनेको और भी स्पष्ट कर देती हैं। परन्तु भरत महाराजकी पटरानींके विषयमें इस प्रकारकी कल्पना करनेको भी जी नहीं चाहता है। कहीं ग्रन्थकर्त्ताने ऐसी बातें अपने कवित्वका उत्कर्ष दिसालनेके लिए ही तो नहीं लिख दी हैं ?

आगे जयकुमार और अर्ककीर्ति ( भरतपुत्र )

के युद्धके समय पर्व ४४ में प्रन्थकर्ताने फिर रात्रिकीड़ाका वर्णन किया है:—
खण्डनादेव कान्तानां ज्वलितो मदनानलः ।
जाज्वलीत्ययमेतेनेत्यत्यजन्मधु काश्चन ॥ २८८ ॥
वृथाभिमानविष्ट्वंसी नापरं मधुना विना ।
कल्हान्तरिताः काश्चित्सखीभिरति पायिताः ॥२८९॥
प्रम नः कृत्रिमः नैतित्कमनेनेति काश्चन ।
दूरादेव त्यजन् स्निग्धाः श्राविकेवासवादिकं ॥ २९०॥
मधु द्विगुणितं स्वादु पीतं कान्तकरार्षितं ।

कान्ताभिः कामदुर्वारमातङ्गमदवर्द्धनम् ॥ २९१ ॥

अर्थात्-कामकी आग तो जली थी, पतिके वियोगसे; परन्तु उस वियोगिनीने शराबका पीना छोड़ दिया, उसने समझा कि यह आग इस शराबसे ही प्रज्वित हुई है। कितनी ही कलहान्तरिता स्त्रियोंको-जिन्होंने पतिके साथ कलह की थी और इस कारण जिनके पति चले गये थे-उनकी सालियोंने खूब शराव पिला दी; कारण व्यर्थके अभिमानको नष्ट करनेके लिए शराबसे अच्छी कोई चीज नहीं है। जब हमारा प्रेम बनावटी नहीं है, तब हमें शराब पीनेकी क्या आवश्यकता है, इस खयालसे बहुतही स्त्रि-योंने शराबको श्राविकाओंके समान, दूरहीसे छोड़ दिया था। कितनी ही स्त्रियाँ दुर्निवार काम-रूपी हाथीके मदको बढानेवाले और अपने पतिके हाथसे दिये हुए स्वादिष्ट मद्यको द्रना पी गई थीं।

इन श्लोकोंमेंसे पहले, दूसरे और चौथे श्लोक-में शराबके लिए 'मधु ' शब्द आया है और तिसरे श्लोकमें 'आसव ' शब्द आया है। इससे इनके पूर्वमें आये हुए श्लोकोंके मधु और आसब आदि शब्दोंका अर्थ और भी अच्छी तरहसे स्पष्ट हो जाता है। यह सन्देह नहीं रहता कि, इनके कुछ और ही अर्थ होंगे।

२९० नम्बरके श्लोकसे यह मालूम होता है कि जिन स्त्रियोंके सम्बन्धमें यह कथन किया गया

है वे श्राविकायें नहीं थीं; परन्तु जब ये सब बातें तीर्थंकर मगवानकी दिव्य ध्वानके अनुसार लिखी गई हैं, तब प्रश्न यह है कि तीर्थंकर भग-वानको क्या आवश्यकता थी कि वे उस नगरकी स्त्रियोंके गुप्तसम्भोगदिका खुल्लमखुला वर्णन करते ? दूसरा प्रश्न यह है कि वे स्त्रियाँ कौन थीं ? —आर्या या म्लेच्छा १ यदि आर्या थीं तो किस वर्णकी थीं और उनके वर्णमें क्या यह शराब पीनेकी रीति प्रचालित थी अथवा अपने वर्णके प्रतिकूल ही वे ये सब कियायें कर रही थीं? तीसरा प्रश्न यह है कि, जब उस समय आदि-नाथ भगवानके समवसरणमें उनकी दिव्यध्वनि संसारके जीवोंको सूर्यके समान सन्मार्ग दिखला रही थी, तब स्त्रियोंमें इस तरहकी बढ़ी चढ़ी शराबसोरी कहाँसे आ घुसी ? चौथा प्रश्न यह है कि उस कर्मभूमिके प्रारंभिक कालमें ही क्या लोग शराब बनाना और उसका पीना सीख गये थे ?

मयपानळीलाके इन और इन्हींके सामान अन्य प्रकरणोंमें इस बातकी ओर विशेष लक्ष्य जाता है कि-यह मद्यपान जहाँ तहाँ स्त्रियोंको ही कराया गया है, पुरुषोंको नही । एकाध छोड़कर जैसे प्रसंगको ( भरतकी मेनाके सिपाहियोंका नारियलका रस पीना ) पुरुष इस व्यसनसे बरी ही रक्खे गये हैं। पर्व ४६ में एक दरिद्रीकी कथा लिखी गई है । दरिंद्रीने मुनि महाराजके उपदेशसे आठ प्रका-रके पार्पोका त्याग कर दिया था । यह त्याग उसके पिताको पसन्द नहीं आया, इस लिए वह अपने लड़केको मुनि महाराजके पास उक्त त्यागको वापस करनेके लिए लेकर चला । मार्गमें उसे आठों पार्पोके अपराधी घोर दण्ड पांते हुए मिले, जिनमें मदिरा पीनेका अपराध करनेवाली एक स्त्री ही थी। (देखों श्लोक २८१-८२।)

हमारी समझमें सत्युगमें या चौथे कालके प्रारंभमें श्रियोंका इस प्रकार मद्यपायी होना विश्वासके योग्य नहीं । या तो ग्रन्थकर्ताने अपने समयकी सर्व साधारण जनोंकी प्रवृत्तिके अनुसार ये सब बातें लिखी हैं, या काव्यों महा-कान्योंके नियमोंकी पालना करनेके लिए उन्हें यह सब वर्णन करना पड़ा है । काव्यों और महाकाव्योंमें कितने कितने सर्ग रहने चाहिए और उन सगोंमें किन किन विषयोंका वर्णन रहना चाहिए, संस्कृत साहित्यमें इस प्रकारके अनेक नियम निर्धारित हैं । पीछे पीछे ये नियम कवियोंके छिए प्रायः अनुहुंघनीय बन गये थे. ऐसा जान पडता है। यही कारण है जो पिछले महाकाव्योंमें रात्रिकीडा वर्णन और मधुपान वर्णनके कमसे कम एक एक सर्ग अवश्य रचे गये हैं । जान पड़ता है, अन्य कवियोंके संमान जैन कवियोंने भी इन नियमों-को सिर झुकाकर मान लिया था। यही कारण है जो चन्द्रप्रभ और धर्मशर्माभ्युदय आदि जैनकाव्योंमें भी इस विषयके एक एक दो दो सर्ग मौजूद हैं। आदिपुराणको भी इसके कर्ताने एक महाकाव्यके रूपमें रचा है और इसी कारण इसकी रचनामें उन्हें संस्कृत काव्योंके नियमोंको मानकर चलना पड़ा है । उन्होंने संस्कृत कवियोंके इस नियमको भी माना है कि सुन्दर स्त्रियों के पैरों के लगनेसे, उनके पैरों के **घुँघरओंके शब्दसे, और उनके मुसकी मर्दिराके** कुरलोंसे बहुतसे वृक्ष फूल उठते हैं।

योषितां मदगण्डूपैर्नूपुरारावरंजितैः । कुर्वन् वामाक्किभिश्वालमां प्रिपानिष कामुकान् । २७३। —पर्व ४३।

इसके सिवाय जब शृंगाररसका वर्णन करना ग्रन्थकर्ताको अभीष्ट था, तब यह संभव नहीं कि वह ऐसी बातोंको न लिखता । क्योंकि स्त्रि-योंकी उन्मत्तता और मद्विह्मलताको प्रकट किये विना शृंगाररसका चरम उत्कर्ष नहीं दिसलाया जा सकता । गरज यह कि कविशिरोमाण जिनसेनाचार्यने इस नियमके वशवर्ती होकर कि काव्यमें मधु-पानका वर्णन रहना चाहिए और यह खयाल करके कि स्त्रियोंकी शोभा और सुन्दरताका मधुपानसे विशेष सम्बन्ध है, अपने ग्रन्थमें चौथे कालकी आदिकी स्त्रियोंको भी मद्य पीने-बाली वर्णन किया है, ऐसा जान पड़ता है।

यदि वास्तवमें ऐसा ही है, तो ये कविताके ग्रन्थ बड़ी सावधानीसे पढ़े जाने चाहिए । इनके प्रत्येक शब्दको जिनवाणी समझ लिया जायगा तो सत्यश्रद्धानमें बाधा आनेकी बड़ी भारी संमावना है। और यदि ऐसा नहीं है तो मदिरा पीनेका उक्त कथन क्या अर्थ रखता है, इसके साफ तौर तौरपर खुल जानकी बहुत बड़ी आवश्यकता है। विद्वानोंको इस ओर ध्यान देना चाहिए।

नोट-लेसक महाशयने जो यह लिसा है कि उस समय वेश्यायें इतनी बुरी दृष्टिसे नहीं देखी जाती थीं, जितनी कि आजकल देखी जाती हैं, सो इसकी पृष्टि हमारे श्रावकाचारोंके प्रन्थोंसे होती है। सबसे पहले आचार्य सोमदेव-के यशस्तिलकका यह श्लोक देखिए:—

वधूवित्तिस्त्रयौ मुक्त्वा सर्वत्रान्यत्र तज्जने । माताःश्वसा तनूजेति मतिर्वह्म गृहाश्रमे ॥

अर्थात् अपनी स्त्री और वित्तस्त्री (वेह्या) को छोड़कर अन्य सब स्त्रियोंको माता, बहिन और पुत्रीके समान समझना, यह गृहस्थाश्रमका ब्रह्मचर्य है। इससे मालूम होता है कि, सोम-देवके मतसे वेह्याका सम्बन्ध रखने पर भी जो गृहस्थ पराई स्त्रियोंका त्यागी है, वह एक प्रकारका ब्रह्मचारी है।

इसी प्रकार सर्वार्थसिद्धि और राजवार्तिक आदि प्रन्थोंमें वेश्यासंभोगको स्वदारसन्तोषवतका अतीचार वतलाया है, अनाचार नहीं । रत्नकर-ण्डश्रावकाचारमें भी इत्वरिकागमन या वेश्यागम-नको स्वदारसन्तोषवतका—जिसका दूसरा नाम परदारनिवृत्ति भी है—अतीचार बतलाया है । राजवार्तिककारने इत्वरिकाका लक्षण किया है ।

ज्ञानावरणक्षयोपशमापादितकलागुण-चारित्रमोहस्त्रीवेदोदयप्रकर्षादं-गोपांगनामोदयावष्टंभाच परपुरुषानेतिः गच्छतीत्येवं शीला इत्वरी, ततः कुत्सायां कः, इत्वरिका । " अर्थात् ज्ञानावरणी कर्मके हुई नृत्य गान आदि क्षयोपशमसे प्राप्त कलाओंकी जानकारीसे, चारित्रमोह रूप स्त्रीवेद और अंगोपांग नामक नाम कर्मके उद्यसे जो परपुरुषोंसे समागम करती है उसे इत्वरी कहते हैं। इसमें निन्दावाचक 'क' मिलकर बनता है । वेश्याकी इत्वारिका ' शब्द गणना परस्रीमें नहीं हो सकती है, इसी कारण सप्त व्यसनोंमें 'परस्त्रीसेवनसे ' 'वेश्यासेबन ' व्यसन जुदा बतलाया गया है। यदि इन दोनें। व्यसनोंमें कुछ तारतम्य न होता, तो ये जुदे जुदे नहीं बतलाय जाते ।

उक्त सब प्रमाणोंसे हम यह नहीं सिद्ध कर रहे हैं कि वेश्यागमन पाप नहीं हैं; नहीं, पाप तो वह हैं ही; किन्तु परस्रीसेवनके बराबर नहीं है। और इसी कारण आचार्योंने उसे स्वदार-सन्तोषियोंके छिए अनाचार नहीं, किन्तु अती-चार माना है।

अब रहा, वेश्याओंको घुणाकी और आदरकी दृष्टिसे देखना, सो इसका सम्बन्ध देशकालके जनसाधारणके झुकाव पर है । संभव है श्रीजिनसेन स्वामीके समयमें उस वे रहते थे वेश्यायें प्रान्तमें जहाँ कि घणित न समझी जाती रही हों। आज भी हम देखते हैं कि मालवा, मध्यप्रदेश और यू. पी. के कछ जिलोंमें वेश्याका व्यसन जितना बुरा समझा जाता है, उतना बिहार और बंगालमें नहीं समझा जाता । कर्नाटक प्रान्तमें इस समय भी जिनेन्द्र भगवान्के अभिषेकके लिए जो जलयात्रोत्सव होता है, उसमें वेश्याओंका नृत्य कराया जाता है।वहाँ तो कहीं कहीं मन्दिरोंमें भी वेश्यानृत्य होता है, परन्तु हमारे यहाँ अब पुरुषोंका नृत्य भी समझ-दारोंकी आँखोंमें खटकने लगा है।-सम्पादक ।

## प्रमालक्षण । श्वेताम्बर संप्रदायका सबसे पहला तर्कलक्षण ग्रंथ ।

( लेखक-श्रीयुत मुनि जिनविजयजी । )

विक्रमकी ११ वीं शताब्दीके उत्तरार्धमें जिनेश्वर और बुद्धिसागर नामके दो प्रसिद्ध श्वेताम्बराचार्य हो गये हैं। ये दोनों समे भाई और गुरुश्राता थे। विद्वान तो ये थे ही, साथ ही चरित्रवान् और प्रभावशाली भी थे। इन्होंने अपने समयमें बहुतसे यतियोंकी शिथिल प्रवृत्ति देखकर उसका तीव विरोध किया था और अपने उदाहरणके द्वारा लोगोंको शुद्धाचारकी शिक्षा दी थी। इनके समयमें श्वेताम्बर-काहि-त्यने विकासके एक नवीन मार्गमें प्रवेश किया। यदि श्वेताम्बर साहित्यके प्राचीन और अर्वाचीन इस प्रकार दो विभाग कल्पना कर लिये जायँ, तो ये दोनों बन्ध अर्वाचीन साहित्यके कर्णधार या आदि प्रवर्तक कहे जा सकते हैं । इनके पहले-का जो श्वेताम्बर साहित्य है, वह केवल आगम ग्रन्थोंके साथ ही संबंध रखनेवाला है। हरिभद्र, सिद्धर्षि और अभयदेवके इने-सिद्धसेन, गिने ग्रंथोंके सिवा और कोई भी प्रकीर्णक सा-हित्य इनसे पहलेका उपलब्ध नहीं हुआ । परंतु इन बन्धुओंके आदिर्भावके बाद श्वेताम्बर साहि-त्यस्रोत सहस्रधाराओंसे बहने लगा और आगे-की ३-४ शताब्दियोंमें वर्षाकालीन जलकी तरह न्याय, व्याकरण, काव्य, अलंकार आदि सब ही क्षेत्रोंमें विपुलताके साथ व्याप्त हो गया। इन ३-४ शतकोंमेंसे प्रत्येक शतकमें शतशः बंथ भिन्न भिन्न विषयोंके लिखे गये और वे जैन-साहित्यकी शोभाको चिरकालतक आश्चर्यान्वित दृष्टिसे देखने लायक बना गये । इन बन्धुओंके अवतारके पहले भ्वेताम्बरोंके तर्क, शब्द और **का**च्य आदिके स्वनिर्मित लक्षण ग्रंथ नहीं थे । उस

समयके विद्वान ब्राह्मण और बौद्धोंके बनाये हुए न्याय. व्याकरण और अलंकारविषयक प्रंथोंका अध्ययन करके ही पाण्डित्य प्राप्त करते थे और उन्होंके आधार पर वे अपने सिद्धान्तोंका मण्डन और विपक्षियोंका खण्डन किया करते थे। ययपि उस समय सिद्धसेन दिवाकर, महवादी, हरिभद्र और अभयदेव आदि बडे बडे तार्कि-कोंके बनाये हुए न्यायावतार, नयचक्र, अने-कान्त जयपताका और वादमहार्णव (सम्मात-टीका ) आदि अच्छे अच्छे प्रभावशाली तर्कमंथ मौजद थे और वे ऐसे थे कि उनकी युक्ति-योंके आगे परवादियोंको युक्तियाँ नहीं सूझती थीं: फिर भी प्रथमाभ्यासी जैनको न्यायशास्त्रके सिद्धान्तोंका प्राथमिक कमबद्ध ज्ञान प्राप्त करनेके लिए अजैन ग्रन्थोंहीकी शरण लेनी पडती थी और इसी कारण इस प्रकारके कितने ही अजैन ग्रंथों पर जैन विद्वानोंको टीका-टिप्पण लिखने पड़े थे । सुप्रसिद्ध बौद्ध तार्किक धर्मकीर्ति-रचित न्यायबिन्दुकी धर्मोत्तरवाली व्याख्या पर मलवादीका टिप्पण और दिङनागके न्यायप्रवेश-पर हरिभद्रकी टीका इस कथनके प्रकट प्रमाण हैं । जिनेश्वरसुरि और बुद्धिसागराचार्यको इस प्रकार परकीय साधनसंपात्ति पर अवलाम्बित रहकर अपना उत्कर्ष बढाना अच्छा नहीं मालूम हुआ, इस लिए उन्होंने इस बड़ी भारी न्यूनताको पूर्ण करनेका वर्णनीय प्रयत्न करके अपने साहित्यको समुन्नत करनेका सूत्रपात किया।

श्वेताम्बर साहित्यका इतिहास देखनेसे पता लगता है, कि इन आताओं के पूर्वके यतियोंका अधिकांश भाग तो धर्मशास्त्रोंके पठनपाठनके सिवाय और किसी प्रकारके ग्रन्थोंका परिचय भी नहीं रखता था। न्याय, व्याकरण, काव्य आदि लोकिकी विद्याओंका ज्ञाता तो उस समय कोई विरला ही होता था। यही कारण है कि विक्रम-की पहली दश शताब्दियोंमें—इतने बड़े हजार

वर्षके कालमें केवल पाँच ही सात श्वेताम्बर ग्रंथ-कर्ता उत्पन्न हुए हैं। जिस समय देश पर विदोशियोंके लगातार आक्रमण होते रहे और सर्वत्र अशांति फैली रही, उससमय भी जब श्वेताम्बर विद्वा-नोंने हजारों ग्रंथ लिख डाले, तब उस शांतिके समयमें इस बातका कैसे अभाव हो सकता था? उस समयके यतियों-मानियोंमें ठौकिक विद्या-ओंका अधिक प्रचार न होनेमें मुझे यह कारण प्रतीत होता है कि प्रारंभके शतकोंमें जो मुनि होते थे, वे बहुधा विशेष विरक्त और उदासीन होते थे । सिद्धसेन दिवाकर जैसे तेजस्वी और पराक्रमी क्रचित् ही प्रकट होते थे। जो आत्म-स्वरूपावलोकनमें मग्न रहनेवाले हैं. ਰੇ तत्त्वचिंतनमें शिथिलता लानेवाले इन बखेड़ोंमें क्यों पड़ने लगे? वे तो परमातम दशाका स्मरण और मनन करनेहीमें अधिकतर लगे रहते थे। उनको वही विषय प्रिय लगता था, जिसमें आत्मा परमात्माका इन्द्रस्वरूप शांतिप्रदायक शब्दों और विचारोंमें प्रदर्शित किया गया हो। तर्कके कर्कश कटाओंका. व्याकरणके अटपटे सूत्रों और शब्दप्रयोगोंका तथा शुंगारादि नाना रसोंसे चित्तकी निश्चलताको श्रब्ध कर देनेवाले आलं-कारिक भावेंका रटन करनेमें उन्हें राति प्राप्त हो, यह असंभव था। इस लिए उस समयके आत्मद्शीं श्रमण इस विषयकी प्रवृत्तिका बहुत कम सेवन कर सके। परन्तु पिछले शतकोंमें देशकी परिस्थिति बदल गई, धार्मिक विचारोंमें जहता आ गई, और वैमनस्यकी मात्रा बढ गई, इस कारण उस प्रकारकी उच्चद्शावाली मुनिवृत्तिका तो लोप होता गया और उसके स्थानमें संयमशैथिल्य और प्रमादाचरणका प्रवेश हुआ। साधु लोग एक ही जगह बहुत समय तक निवास करने लगे, और चैत्यों-मंदिरोंकी ब्यवस्था देखने-संभालने लगे और गृहस्थोंका संपर्क अधिक रखने लगे । इस प्रकार अनेक

निषिद्धाचरणोंका सेवन करनेसे वे प्रमत्त हो गये। अपने अनुरक्त श्रावकोंको साधारण धर्म-कथा सुना दे सकनेवाले ज्ञानके सिवा अधिक विद्याध्ययन करनेमें वे आलस्यवान बन गये। ऐसी स्थितिमें साहित्यके विकसित होनेकी संमावना कहाँतक की जा सकती हैं ? इसी समयमें कुछ बौद्धादि विधिमेंथोंका भी उपद्रव अधिक रहा, जिससे जो इस कार्यके लिए समर्थ थे वे मुनि भी शांतिके अमावमें साहित्यका विकास विशेष नहीं कर सके।

पश्चिम भारतकी प्राचीन राजधानी वहुभी नगरीके विध्वंसके साथ बौद्धोंका भी विस्तार संकुचित होने लगा । विक्रमकी ९ वीं शता-ब्दिके प्रारंभमें गुजरातके मध्यकालीन गौरवके केन्द्रभूत स्थान अणहिलुपुरके राज्यतंत्रमें प्रारंभ-हींसे जैनोंका सर्वाधिक हस्तक्षेप रहा । अण-हिलुपुरका जो बडा भारी उत्कर्ष हुआ था, वह जैनजनताहीके कारण था, यह कहनेमें जरा भी अतिशयोक्ति नहीं है । यह बात इतिहाससिद्ध है। अणहिल्लपरकी उन्नतिके साथ पश्चिम भारतमें प्रचलित रहनेवाले जैनधर्मकी उन्नतिका अभेद संबंध है। ज्यों ज्यों गुजरातका राज्य ससंग-ठित होता गया और शक्तिमें बढता गया, त्यों त्यों जैनसमाज भी पिछली कई शताब्दियोंकी जमी हुई जडताको दूर करता गया । साधु-समुदायमें जागृति आने लगी और धर्मप्रचार-की ओर उसका उत्साह बढ़ने लगा । यही समय जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागराचार्यके प्रादुर्भावका है । इसके पहले वादिवेताल शान्त्याचार्य, महेन्द्रसुरि, महाकवि धनपाल और उनके बन्धु शोभन मुनि आदि कई विद्वा-नोंके बुद्धिप्रभावने साधुसमूहमें जो विद्योन्नतिके बीज बो दिये थे, उन्हें इन दोनों बन्धुओंने जलसिश्रन करके अंकुरित कर दिया। इन्होंने अपने विशाल शिष्यसमुदायमें केवल धर्म- शास्त्रोंके ही नहीं, न्याय, व्याकरण, काव्य, कोष, नाटक, छन्द, अलंकार आदि सभी विषयोंके अध्ययनके प्रचारको बढ़ाया। \* इनका अनुकरण और और साधुमण्डलोंने भी उत्साहके साथ किया, जिसके कारण २०-४० वर्षहीमें सैकड़ों प्रोढ पण्डित तैयार हो गये और उन्होंने अपने पाण्डित्यसे जैनधर्मको और उसके साहित्यको उत्तम रीतिसे विभूषित करना ग्रुह्ण कर दिया। इन्होंने शिथिलाचारका बढ़े जोरशोरसे निषेध करना प्रारंभ किया और अणाहिल्लपुरकी राजसभामें कई शिथिलाचारपोषक यातियोंके साथ वाद करके उनको निरुत्तर किया, जिससे यित-समुहमें फिर शुद्धाचरणकी प्रवृत्ति बढ़ने लगी।

पहले कहा जा चुका है कि जिनेश्वरसूरि और बुद्धिसागरसूरिके पहले श्वेताम्बरोंके न्याय, व्याकरण आदिके लक्षणमंथ नहीं थे और यह न्यूनता उन्हें बहुत खटकी । इसकी पूर्ति करनेके लिए जिनेश्वरसूरिने एक उत्तम तर्क-लक्षण मंथ और बुद्धिसागराचार्यने एक सर्वीग-पूर्ण शब्दलक्षणशास्त्र बनाया। तर्कलक्षण मंथका नाम है—' प्रमालक्षण ' और शब्दशास्त्रका नाम है—' प्रमालक्षण ' और शब्दशास्त्रका नाम है—' वुद्धिसागर—व्याकरण '+। श्वेताम्बर संप्रदायके यही दोनों तर्क और शब्दविषयके सबसे पहले लक्षण मंथ हैं। यदापि श्वेताम्बर साहित्यमें

इस समय इनसे भी बड़े बड़े न्याय और व्याकरण-के अनेक ग्रंथ मौजूद हैं और उनकी उत्तमता और अनुपमता अच्छे अच्छे अजैन विद्वानोंने भी प्रमाणित की हैं; परन्तु वे सब इनके पीछे बने हैं।

यह ग्रंथ सूत्रात्मक नहीं, किन्तु धर्मकीर्तिके न्यायवार्तिकके सदृश वार्तिकरूप है । महामित सिद्धसेन दिवाकरके प्रासिद्ध ग्रंथ न्यायावतारके

"प्रमाणं स्वपरावभासि, ज्ञानं बाधविवार्जितम्। प्रत्यक्षं च परोक्षं च,

द्विधा मेयविानिश्चयात ॥ "

इस आदि श्लोकको मूल मानकर इसीके क्यां क्यां के रूपमें ४०५ कारिकायें बनाई गई हैं और फिर उनको अपनी ही बनाई हुई विस्तृत वृत्तिसे स्पष्ट और पहावित किया है। इस ग्रन्थमें प्रमाण और प्रमेयके साथ सम्बन्ध रखनेवाले सभी विषयों के लक्षण बहुत अच्छी तरहसे प्रतिपादित किये गये हैं। दिङ्नाग, धर्मकीर्ति, शान्तिरक्षित, कुमारिल आदि प्रस्यात नैयायिकों के विचारों की भी जगह जगह आलोचना-प्रत्या-लोचना की गई है। ग्रंथ रोचक और प्रतिपादक पद्धतिसे लिखा गया है। इसमें कहीं कहीं कोमल कटाक्षयुक्त वाक्यों का भी प्रयोग किया है; परंतु असभ्यताके साथ नहीं। एक उद्दाहरण लीजिए—

महान् मीर्मासक कुमारिल भट्टने अपने श्लोकवार्तिक्रमें वेदोंकी आप्तता सिद्ध करते हुए मौजमें आकर एक जगह वेदोंको अनाप्त माननेवाले जैन और बौद्धोंके लिए लिखा है कि—

> धारणाध्ययनव्याख्याः नित्यकर्माभियोगिभिः। मिथ्यात्वद्देतुरङ्गातो दूरस्थैर्ज्ञायते कथम्॥

<sup>\*</sup> इस बातका उल्लेख जिनेश्वरसूरिके प्रशिष्य वर्द्भानाचार्यने अपने बनाये हुए 'आदिनाथ चरियम् ' बामक प्राकृत प्रथकी प्रशस्तिमें जो संवत् ११६० में पूर्ण हुआ है—किया है।

सूरिजिणेसर सिरि बुद्धिसागरा सागरो व्य गंभीरा । सुर-गुरु-सुक्र-सरिच्छा सहोयरा तस्स दो सीसा ॥ बायरण-च्छन्द-निघण्टु-कव्व-नाडय-पमाणसमयेसु । अणिबारियण्यचारा जाणमइ सयस्यस्येसु ॥

<sup>+</sup> इसकी समाप्ति संवत् १०८० में, मारवाड़के आवाकिपुर (जालीर) में हुई है। इसी वर्षमें जिने-आरामूरिने ह्रिसदके अष्टकसंग्रहकी भी टीका की है।

ये तु ब्रह्माद्विषः पापा वेदाद्दं वहिष्कृताः । ते वेदगुणदोषोक्ति कथं जल्पन्त्यस्रिज्ञताः ॥

अर्थात्—जो बाह्मण निरंतर वेदोंका धारण, अध्ययन, व्याख्यान और पूजन आदि करते हैं वे तो उनका मिथ्यात्व अभीतक जान नहीं सके; तब जो ब्रह्मद्वेषी हैं, वेद्धमेंसे बहिष्कृत हैं और वेदोंके पास तक नहीं जाते वे पापी (जैन और बौद्ध) लोग निर्लज्ज होकर वेदोंके गुण-दोषोंको केसे कह सकते हैं ? भट्टजीके इन आवेश और आकोशयुक्त वचनोंका देखिए सूरिजीने संक्षेपमें, परंतु केसे मीठे और मार्मिक शब्दोंमें जवाब दिया है।

धारणाध्ययनेत्यादि नाक्रोशः फलवानिह । अज्ञैरज्ञाततत्त्वोऽपि पण्डितैरवसीयते ॥

अर्थात्-धारणाध्ययन इत्यादि इलोकोंमं, श्रिह्माद्विष: ' और ' पापा ' आदि शब्दोंद्वारा मट्ट-जीने जो अपना आकोश प्रकट किया है वह निष्फल है—उससे कुछ फलकी प्राप्ति नहीं होती। जहाँपर युक्तायुक्तविषयक तान्त्विक विचार किया जाता हो वहाँपर आकोश करनेसे अपने-को या दूसरेको—किसीको भी तत्त्वज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती। और जो यह कहा कि तुमने-वेदोंका अस्वीकार करनेवाले जैनोंने—वेदोंसे दूर रहनेवालोंने—वेदोंका मिध्यात्व कैसे जान लिया, सो इसका तो उत्तर यह है कि, जो बात अक्ष युक्तायुक्तविचारशून्य मनुष्य दीर्घकालके संस-गंसे भी नहीं जान सकते, उसे विद्वान मनुष्य तत्काल जान लेता है।

महर्षि गौतमने अपने न्यायसूत्रमें, परपक्षका निरसन करनेके लिए वादके सिवा जल्प, वि-तिण्डा, छल, जातिप्रयोग आदि करनेकी मी अनुज्ञा दी है; परंतु जैन तार्किकोंने केवल एक वातहीका उत्तम माना है, जल्प और वित- ण्डाको हेय कहा है + । उन्होंने अपने ग्रंबोंमें साधनामासोंका प्रयोग नहीं किया; केवल वि-पक्षियोंके साधनोंमें दूषण बताकर ही अपने सिद्धान्तोंका समर्थन किया है। यही बात प्रमालक्षणके अन्तमें इन दो कारिकाओंके द्वारा कहीं गई है—

प्रमाणवादिनां तस्माद्वाद एव विचारणा ।

साधनाभासमन्येस्तु वादिभिरभियुज्यते ॥
तेनावधीरणाप्यत्र महता लक्ष्मशासने ।
परपक्षनिरासो हि साधनाभासतोऽप्यसौ ॥
पिछली कारिकाकी टीकामें यह भी सूचित
किया गया है कि-प्रमाणके लक्षण प्रतिपादन
करनेमें, प्रयासकी निष्फलता समझकर पूर्वके
जैनाचायोंने उस तरफ उपेक्षाकी दृष्टिसे देखा
है और इसी लिए हरिमद्रसूरिने अनेकान्तजयपताकामें और अभयदेवसूरिने सम्मतिटीकामें परंपक्षका निरसन करने मात्रके उद्देशसे
प्रयत्न किया है। महावादिसरीसे महान् आचायंने परपक्षका निर्मूलन करनेमें अद्वितीय शक्तिशाली होकर भी नयचक्रकी स्थापना सिद्ध
करनेके सिवा प्रमाणके लक्षण कहनेका काम

—" अत्र प्रमाणलक्षणे, निष्फलत्वादा-यासस्य । अत एव श्रीहरिमद्रसूरिपादैः श्रीमद्भयदेवसूरिपादैश्च परपक्षनिरासे तै-र्यतितमनेकान्तज्ञयपताकायां तथा स-म्माति-टीकायामिति । अत एव श्रीमन्महा-मल्वादिपादैरपि नयचक एवादरो विहित इति न तैरपि प्रमाणलक्षणमाख्यातं परपक्ष-

नहीं किया । क्योंकि उन्होंने यही ठीक समझा

था कि, परपञ्जका निरसन करनेहीसे स्वपक्षकी

स्वतः सिद्धि हो सकती है। वह टीकाका पाठ

यह है:-

<sup>+</sup> हेमचन्द्राचार्यने भी अपनी 'प्रमाणमीमांसा' में ऐसा करना अन्याय बताया है । लिखा है कि— अमदुत्तरै: परप्रतिक्षेपस्य कर्तुमयुक्तत्वात, न हानायेन जयं यशो धनं दा महात्मानः समीहन्ते । (पृष्ट ३८)

## निर्मथनसमर्थेरपि परपक्षनिरासादपि स्व-पक्षस्य पारिशेष्यात्सिद्धिरिति । "

पूर्वाचार्योंके द्वारा प्रमाणलक्षणके विषयमें इस अकार सार्थक उपेक्षाकी जाने पर भी जिनेश्वर-जीने जो यह प्रयत्न किया है, उसका कारण इसके बादकी दो कारिकाओंमें इस प्रकार बतलाया गया है:—

तैरवधीरिते यत्तु प्रवृतिरावयोरिह । तत्र दुर्जनवाक्यानि प्रवृत्तेः सन्निबन्धनम् ॥१॥ शब्दलक्ष्मप्रमालक्ष्म यदेतेषां न विद्यते । नादिमन्तस्ततो ह्येते परलक्ष्मोपजीविनः ॥ २ ॥

टीका —शब्दलक्ष्मव्याकरणम्, श्वतिमिक्षूणां स्वीयं न विद्यते तथा प्रमालक्ष्मापि प्रमाणलक्षणमिष, येषां स्वीयं न विद्यते । नादिमन्तो नैवादावेव एते संभूताः, किन्तु कुतोऽपि निमित्तादवीचीना एते जाता । ततो होते, तस्मादित्युपसंहारः।
हिहेंतुपदसूचकः । किम्भूतास्ते इत्याह—परलक्ष्मोपजीविनः बौद्धादिप्रणीतलक्षणमुपजीवितुं
शीलाः, एतदिति हेतुपदम् । उक्तं च

छव्वास सएहि णउत्तरेहिं तइया सिद्धिं गयस्स वीरस्स । कंबलियाणं दिद्री वलहींपुरिए समुप्पण्णा ॥

अर्थात् इस विषयकी ओर पूर्वाचार्योद्वारा उपेक्षा किये जाने पर भी जो हम दोनोंकी प्रवृत्ति हुई है, सो इसमें दुर्जनोंके ये वाक्य कारण हैं कि इनके—श्वेताम्बरोंक—शब्दलक्षण ( व्याक रण ) और प्रमाणलक्षणविषयक स्वकीय ग्रन्थ नहीं हें, ये परलक्षणोपजीवी—बौद्धादि ग्रन्थों-से अपना निर्वाह करनेवाले हैं, अतः ये आदिस नहीं हैं, किन्तु किसी निमित्तविशेषसे नये ही पैदा हो गये हैं। जैसा कि किसीने ( दिगम्बर ग्रन्थकर्ताने) कहा भी है—महावीर भगवान्के निर्वाणके ६०९ वर्ष बाद वस्त्रभीपुरमें श्वेताम्बर-दर्शन उत्पन्न हुआ। अतप्व श्रीबुद्धिसागराचार्येर्वृत्तैर्व्याकरणं कृतम् । अस्माभिस्तु प्रमालक्ष्म दृद्धिमायातु साम्प्रतम् ॥

टीका — श्रीबुद्धिसागराचार्यैः पाणिनि-चन्द्र-जैनेन्द्र-विश्रान्त-दुर्गटीकामवलोक्य वृत्तबन्धेः — धातुसूत्रगणोणादिवृत्तबन्धेः कृतं व्याकरणं संस्कृत-प्राकृतशब्दसिद्धये । अस्माभिस्तु प्रमालक्ष्म प्रमाणलक्षणम्, अतएव पूर्वाचार्यगौरवदर्शनार्थं वार्तिकह्रपेण तत्रापि स्वाभिप्रायनिवेदनार्थं वृत्ति-करणेन च ।

अर्थात् श्रीबुद्धिसागर आचार्यने तो पाणिनि, चन्द्र, जैनेन्द्र, विश्रान्त और दुर्गटीका आदि व्याकरण प्रन्थोंका अवलोकन करके संस्कृत और पाकृत शब्दोंकी सिद्धिके लिए व्याकरण प्रन्थ बनाया और मैंने पूर्वाचार्योंका गौरव दिसानेके लिए वार्तिकरूपमें और स्वामिप्राय प्रकट करनेके लिए अपनी वृत्तिसे भूषित करके यह प्रमालक्षण गन्थ बनाया है।

प्रमालक्षणके बननेकी यह बात विशेष ध्यान र्सीचती है कि, उस पुराने जमानेमें जब जैनोंके-श्वेताम्बर जैनोंके-स्वकीय लक्षणिक ग्रंथ नहीं थे और दूसरोंके बनाये हुए ग्रन्थों पर वे अपने ज्ञानके विकासका आधार रखते थे, तब ब्राह्मणों और बौद्धोंके समान स्वयं उनके स्वयुथ्यों दिगम्बरोंकी ओरसे भी उनपर इस बातका आक्षेप हुआ करता था, कि ''तुम्हारे स्वकीय लक्षणग्रंथ नहीं हैं, तुम परलक्ष्मीपजीवी हो, इस लिए तुम्हारा संप्रदाय, नया चला हुआ है। तुम्हारा मत प्राचीन नहीं है। " उस समय दिगम्बर संप्रदा-यमें जैनेन्द्रादि व्याकरण और परीक्षामुखादि प्रमाणप्रतिपाद्क ग्रंथ बन चुके थे, इस लिए उनको अपने साहित्यका अभिमान रखनेका हो गया था और स्वाभाविक कारण उत्पन्न इवेताम्बरोंमें ये बने नहीं थे, इस लिए उन पर कटाक्ष करनेका प्रसंग दिगम्बरोंको मिल रहा । जिनेश्वरसूरि और उनके

ये कटाक्ष असह्य मालूम दिये, इस लिए उन्होंने अपने संप्रदायके तद्विषयक साहित्य-स्थानको भी अशून्य बना देनेका यह काम कर दिखाया और अपने अर्बाचीनत्वको तिरोहित कर दिया! परन्तु यह बात समझमें नहीं आती कि इस प्रकारके एक दो ग्रंथोंके बन जानेसे आक्षेपक लोग कैसे शान्त हो गये होंगे और श्वेताम्बरोंकी प्राचीनताका कैसे स्वीकार करने लग गये होंगे। इसके सिवाय यह बात भी विचारणीय है कि जो दिगम्बर लोग श्वेताम्बरों पर कटाक्ष करते थे वे, अपने साहित्यमें भी पूज्यपाद और माणिक्य-निद् आदिके प्राद्धमींवके पहले इस प्रकारके ग्रंथोंका अभाव होने पर अपनी आदिमत्ता या प्राचीनताको कैसे प्रमाणित करते होंगे?

कहा जाता है कि, हेमचंद्राचार्यको अपना सुप्र-सिद्ध व्याकरण सिद्धहेमशब्दानुशासन भी इसी प्रकारका एक कारण उपस्थित होनेसे बनाना पड़ा था। प्रबन्धचिन्तामणिमें लिखा है, कि हेमच-न्द्राचार्य सिद्धराज जयसिंहकी सभामें एकदिन किसी एक काव्य पर अपना अपूर्व अर्थचातुर्य प्रकट कर रहे थे। उसे सुनकर राजा बहुत खुश हुआ और उनके पाण्डित्यकी प्रशंसा करने लगा। एक ब्राह्मण विद्वान्को यह बात सहन न हुई । वह बोला--महाराज, इसमें इनकी क्या शोभा है ? हमारे ही व्याकरणादि शास्त्रोंके प्रभावसे ये इतनी विद्वत्ता प्राप्त कर सके हैं। राजाने आचार्यजीके सामने देखा, तब वे बोले कि, पहले हमने तुम्हारा नहीं, किन्तु वह ब्याकरण पढ़ा है; जिसे महावीर ाजनने अपनी बाल्या-वस्थामें इन्द्रके सामने प्रकट किया था। ब्राह्मणने कहा-इन पौराणिक बातोंको छोड दीजिए और यदि कोई आधुनिक व्याकरणकर्ता आपमें हो तो हमें बतलाइए। हेमचंद्राचा येने उत्तर दिया। कि यदि महाराज सिद्धराज साहाय्य इरें, तो मैं

स्वयं ही महान् व्याकरण बनानेमें समर्थ हूँ । राजाने साहाय्य देना स्वीकार किया; जिससे एक वर्ष भरहीमें आचार्यजीने सवालक्ष श्लोक-प्रमाण सर्वीगपूर्ण सिद्धहेमशब्दानुशासन नामक व्याकरण बना दिया \*।

अस्तु । यदि ये दूसरोंके द्वारा किये जाने-वाले कटाक्षोंकी बातें सच हों तो श्वेताम्बर सम्प्रदायके अनुयायियोंको कटाक्षकर्ताओंका उपकार ही मानना चाहिए, जिनके कारण उनके साहित्यका बहुत ही विकास हुआ और उससे समूचे भारतीय साहित्यकी शोभामें भी अपरि-मित वृद्धि हुई । १२-९-१९१७ । बम्बई ।

नोट—प्रमालक्षणके कर्ता जिनेश्वरसूरि बढ़े भारी तार्किक समझे जाते हैं, तब मालूम नहीं कि उनकी तर्कप्रवण बुद्धिमें यह बात कैसे जँच गई कि तर्कलक्षणग्रन्थ बना देनेसे इवेताम्बरसम्प्रदाय परसे अवीचीनत्वका आरोप उठा दिया जायगा । एक तो इस बात पर विझ्वास ही नहीं होता है कि किसी विचारशील विद्वानके द्वारा स्वेताम्बरसम्प्रदाय पर इस प्रकारके आक्षेप किये जाते होंगे । क्योंकि लक्षणग्रन्थोंका होना न होना प्राचीनता या अवीचीनताका हेतु नहीं हो सकता । दूसरे यदि साधारण लोगोंके द्वारा ऐसे आक्षेप किये

\* अस्मिन् काव्ये निः प्रपन्ने प्रपन्नमाने तद्वनननातुरी-चमत्कृतचेता नृपस्तं प्रशंसन् कैश्विदसहिष्णुभिरस्म-च्छास्त्राच्ययनवलादेतेषां विद्वत्तेत्यभिहिते राज्ञा पृष्ठाः श्रीहेमचन्द्राचार्याः । पुरा श्रीजिनेन श्रीमन्महावीरेणन्दस्य / पुरतः शैशते यद्व्याख्यातं तज्जैनव्याकरणमधीयामहे वयमिति । तद्वाक्यानन्तरमिमां पुराणवार्तामपहायास्मा-कमेव सन्निहितं नृपं व्यारणकर्तारं कमिष ब्रूतेति त्ति-ग्रुनवाक्यादनु ते प्राहुः—यदि श्रीसिद्धराजः सहायीभवति तदा कतिपयेरेव दिनैः पश्चाक्रमिष नृतनं व्याकरणं रचयामः।.....शीहेमाचार्यः श्रीसिद्धहेमाभिधानं पन्ना-क्रमि व्याकरणं सपादलक्षप्रन्थप्रमाणं संवत्सरेण रचयां चके । (प्रवन्धचिन्तामणिः, पृ० १४६-७.) मी जाते रहे हों, तो उनका निराकरण इन मन्योंके बन जानेसे हो गया होगा, यह बात नहीं मानी जा सकती । इनके बन जाने पर भी तो यह कहनेकी गुँजाइश बनी ही रही होगी कि इनके लक्षणग्रन्थ अभी हालहींके, अर्थात् ग्यारहवीं शताब्दिके बने हुए हैं, अतएव इनका सम्प्रदाय प्राचीन नहीं, अर्थाचीन ही है। इन ग्रन्थोंके बन जानेसे केवल इस आक्षेपको अवश्य ही स्थान नहीं रहा होगा कि स्वेताम्बर सम्प्रदायमें शब्द और न्यायके लक्षणग्रन्थ नहीं हैं। इससे अधिक और किसी आक्षेपके निवारणकी आशा इनसे नहीं की जा सकती।

' छव्वास सएहि ' गाथा विसी आदि दिगम्बरी प्रन्थपरसे उध्द्रत की गई है, ऐसा जान पडता है; परन्तु उसमें यह हेतु देकर इवेताम्बरदर्शनकी अवीचीनता सिद्ध नहीं की गई है कि इवेताम्बरोंमें लक्षणयन्थ नहीं हैं, इस कारण वे अविचीन हैं। यह तो परम्परासे चली आई केवल एक कथा है। इस तरह विचार करनेसे मालुम होता है कि प्रन्थकर्त्ताने जो अपने ग्रन्थके रचे जानेका कारण बतलाया है, वह सर्वोशमें ठीक नहीं है। वास्तवमें इस कार-णका इतना ही अंश ठीक जान पडता है कि ग्रन्थकर्ताको अपने यहाँकी यह कमी-लक्षण-गन्थ नहीं हैं, यह बुटि-खटक गई, इससे उन्होंने अपने सम्प्रदायका अगौरव समझा और अन्तमें इस दिशामें प्रयत्न किया।

श्रीजिनेश्वरसारिके वाक्योंसे विक्रमकी उद्यार-हवीं शताब्दिके लगभगके और उसके आगेकी शताब्दियोंके जैनविद्वानोंके उन मावांका आ-भास मिलता है जिनके वशवर्ती होकर उन्होंने सैकडों अनुकरणमूलक ग्रन्थोंकी रचना की है। ब्याकरण, छन्द, काब्य, कोश, अलंकार आदि विषय ऐसे हैं कि इनसे किसी धर्मका कोई विशेष सम्बन्ध नहीं है; परन्तु वह समय ऐसा था. जैनों और जैनतरोंका पारस्परिक सम्बन्ध इतना विच्छिन्न हो रहा था, और असहि-ष्णुता इतनी बढ़ रही थी कि जैनोंको इन विषयोंके भी स्वतन्त्र ग्रन्थ रचनेकी आवश्यकता प्रतीत हुई । उन्हें यह असह्य हो गया कि हमारे धर्मके अनुयायी दूसरोंके बनाये हए ग्रन्थ पढें। अपने यहाँ भी सब विषयोंके ग्रन्थ बनने चाहिए, यह भावना उनमें बराबर बढ़ती गई और इसने उन्हें जैनतरोंसे सर्वथा पृथक कर दिया । हमारी समझमें जैनविद्वानोंका यह पृथक पृथक् विषयों पर ग्रन्थ लिखनेका प्रयत्न यदि उक्त भावनाके वशवतीं होकर नहीं, किन्तु समुचे भारतीय साहित्यको उन्नत बनानेकी दृष्टिसे होता तो बहुत अच्छा होता, उसकी कमनी-यता और महनीयता कुछ और ही होती और वह केवल जैनोंके लिए ही नहीं, किन्तु जैनत-रोंके लिए भी अभिमानकी वस्त होती ।

-सम्पाद्क ।



## जैनजातियोंके पारस्परिक बेटी-व्यवहारमें हानिकी कल्पना।

- AR

कुछ समय पहले सूरतके ' दिगम्बर जैन ' में श्रीयुत पण्डित पन्नालालजी वाकली... बालने एक छोटासा लेख प्रकाशित कराया था और उसमें यह प्रतिपादन किया था कि, जब एक जाति दूसरीसे सम्बन्ध करने लगेगी तब निर्धन जातिकी पुत्रियोंको दूसरी जातिके धनिक ब्याह ले जायँगे, वृद्धविवाहकी वृद्धि होगी और कंगालोंके लड़के आधिक अविवाहित रहेंगे। यह लेख पारस्परिक बेटी-व्यवहारके विरोधि-योंको इतना पसन्द आया कि उन्होंने उसे कई पत्रोंमें उध्द्रत करके प्रकाशित किया। इच्छा हुई कि उक्त लेखके विरुद्धमें हम भी कुछ लिखें, परन्तु उसके कुछ ही समय पहले जैनहितैषी भाग ११ पृष्ठ ६२८ में हमारा एक 'जैन जातियोंमें पारस्पारिक विवाह ' शीर्षक विस्तृत लेख प्रकाशित हो चुका था और उसमें उक्त लेखकी प्रायः सभी बातोंका उत्तर दिया जा चुका था, इस लिए हमने उस समय इस विष-यमें मौन रहना ही उचित समझा; पर देखते हैं कि वह लेख हाईकोर्टकी 'नजीर ' बन रहा है। जैनगजटके सम्पादकने ता. १७ सितम्बरके गजटमें उसे फिर पेश किया है, इस लिए आव-इयक हुआ कि उसकी भ्रामकता प्रकट कर दी जाय । पहले हम अपने पूर्वोहिखित लेखका ही वह अंश उध्द्रत कर देते हैं, जिसमें इस विष-यकी चर्चा की गई है:-

" यह शंका की जाती है कि पारस्परिक विवाहसम्बन्ध जारी होनेसे पहले पहल उन जातियोंको बहुत हानि उठानी पड़ेगी, जिनकी संख्या थोड़ी है और जो निर्धन हैं। क्योंकि

उन धानिक जातियोंके लोग जिनमें कन्यायें कम हैं छोटी जातियों पर टुट पड़ेंगे और उनकी सारी कन्याओंको हथया छेंगे। इसका फल यह होगा कि छोटी जातियोंके लड़के कुँआरे रह जायाँ और निर्धन होनेके कारण अन्य जातिके लोग उन्हें कन्या देंगे नहीं। परन्तु वास्तवमें यह शंका निरर्थक है। कारण एक तो ऐसी जाति शायद ही कोई हो जिसमें निर्धन ही निर्धन हों, धनी कोई न हो । सभी जातियों में धनी और निर्धन पाये जाते हैं और जिन जातियों में धनी अधिक हैं, उनमें निर्धन भी बहुत हैं जो दूसरी जातिके निर्धनोंको अपनी लड़कियाँ खुशीसे देनेको तैयार हो जायँगे। तासरे धनी प्रायः धनियोंके ही साथ सम्बन्ध करते हैं; गरीबोंके साथ तो उस समय करते हैं जब उनकी उम्र बहुत अधिक हो जाती है। सो ऐसे लोगोंको तो रुपयोंके जोरसे कहीं न कहीं लड़िक्याँ मिल ही जायगी; चाहे वे जातिमें मिलें या दूसरी जातियोंमें। यदि वे दूसरी जातिकी कन्यायें हे आयँगे तो उनकी जातिकी कन्यायें औरोंके लिए वनी रहेंगी। बात यह है कि इस प्रश्नका विचार समग्र जैन समाजके हानिलाभ पर दृष्टि रखकर करना चाहिए । तगाम जैन जातियोंमें जितनी कन्यायें हैं, यदि उन सबका यथोचित सम्बन्ध हो जाय, किसीको कुँआरी न रहना पड़े और विवाहका क्षेत्र बढ जानेसे यह निस्तन्देह है कि लड्कियाँ कुँआरी न रहेंगी तो समझना होगा कि पारस्परिक विवाहसम्बन्ध लाभकारी है। यदि इससे किसी एक जातिको कुछ हानि भी हो और आरंभमें ऐसा होना कई अंशोंमें संभव भी है, तो सारे जैनसमाजके लाभके खयालसे उसको दर गुजर करना होगा।

कुछ लोगोंका यह खयाल है कि सब जाति-योंमें बेटीज्यवहार होने लगनेसे कन्याविकय बढ़ जायगा। ऐसे लोग अपने विचारोंकी पुष्टिमें यह युक्ति देते हैं कि, जो छोग अपनी छड़कियोंको बेचते हैं उनके छिए विकीका क्षेत्र
बढ़ जायगा और इस कारण वे जिस जातिमें
अधिक धन देनेवाले मिलेंगे उसी जातिमें अपना
काम बनानेकी कोशिश करेंगे, परन्तु यह युक्ति
इस प्रश्नके एक ही ओर दृष्टि डालकर की जाती
है; यह नहीं सोचा जाता कि जब बेचनेवालेके
लिए मी तो खरीद करनेका क्षेत्र छोटा नहीं रहता
है। जो रुपये देकर ब्याह करना चाहेंगे उनके
लिए फिर लड़कियाँ भी तो बहुत मिलने लगेंगी;
वे बेचनेवालोंके बढ़ते हुए लोममें सहायक
क्यों होंगे ? "

श्रीयुत पं० पन्नालालजीने अपने लेखमें मुरादा-बाद जिलेके खण्डेलवालोंका एक दृष्टान्त दिया है जिसका सार यह है कि "उक्त जिलेके खण्डेवा-लोंके साथ देहली, अलीगड आदिके खण्डेलवा-लोंका बेटीव्यवहार नहीं होता था। क्योंकि मुरादाबादवाले दो या तीन गोत टालकर ही सम्बन्ध कर लेते थे, पर देहली अलीगढवालोंभं चार गोत्र टालकर विवाह होते थे। कुछ लोगोंके प्रयत्नसे मुरादाबादवालोंने अपने यहाँ चार गोतों-का टालना स्वीकार कर लिया और तब उनका देहली आदिके लोगोंसे विवाहसम्बन्ध होने लगा। इसका फल यह हुआ कि, मुरादाबादके र्रइंसोंकी जितनी लडिकयाँ थीं वे तो देहली अलीगढ़ आदिके रईसोंके यहाँ पहुँच गई और इधरके निर्धनोंके लड़के कोरे रह गये। उनके पास इतना धन नहीं कि वे अठीगढ़ आदिसे लड़िकयाँ ला सकें। बस, यही एक मात्र कारण है कि मुरादाबाद जिलेके लड़के कुँआरे रह जाते हैं।" हमारी समझमें यह दृष्टान्त तन तक प्रमाण-के रूपमें ग्रहण नहीं किया जा सकता, जबतक बहाँके खंडेलवालोंकी संख्याके अंक उपस्थित करके यह न समझा दिया जाय कि कुँआरोकी

संख्यामें इतनी कमी हुई है। यह देखा जाय कि जिस समयकी बात कही गई है उस समय मुराद।बाद जिलेंमं ब्याहे, कुँ आरे और रँडुए पुरुषोंकी तथा ब्याही, कुँआरी और विधवा स्त्रियोंकी संख्या कितनी थी और उसके बाद पाँच दश वर्षमें उस संख्यामें कितना अन्तर पड़ गया। इसका हिसाब भी प्रकट किया जाय कि यह नया सम्बन्ध जारी होनेपर मुरादाबादकी कितनी लड़िस्याँ बाहर गई और बाहरसे कितनी वहाँ आई । इस तरह पुरी जाँच किये बिना ऐसी बातों पर विश्वास नहीं किया जा सकता । यह बहुत संभव है कि कुँ आरोंकी संख्या और ही किन्हीं कारणोंसे बढ़ गई हो और समझ यह लिया गया हो कि इस नये सम्ब-न्धसे ऐसा हुआ है। एक तो ऐसा हो नहीं सकता कि मुरादाबादकी लड़कियाँ-पाहरवालोंने ले तो ही हों, पर दीं बिलकुल ही न हों। क्योंकि मुरादाबाद जिलेमें भी तो रईसों और धनियोंका अभाव नहीं है । उन्होंने जब बाहरके रईसोंको अपने लड़िक्याँ दी होंगी तब ली भी तो होंगी, इसी प्रकार मुरादाबाद जिलेमें जिस प्रकार निर्धन लोग हैं, उसी प्रकार अलीगढ़ आदिमें भी उनका अभाव नहीं है। अठीगढ आदिवाले धनियोंने कुछ यह प्रतिज्ञा तो की ही न होगी कि हम मुरादाबादके ही गरीबोंकी लड़िक्याँ लायेंगे, अपने आसपासके गरीबोंकी नहीं लेंगे; जिससे कि यह समझ लिया जाय कि मुरादाबादके गरीबोंकी सारी लडिकयाँ अलीगढ़ आदिमें चली गईं। और थोड़ी देरके लिए यदि यह भी मान लिया जाय कि मुरादाबाद जिलेमें कुँआरोंकी संख्या बढ़ गई, तो इसके साथ यह भी मानना पड़ेगा कि, अळी-गढ़ आदिके खण्डेलवालोंमें कुँआरोंकी संख्या कम हो गई होगी। क्योंकि यह तो निश्चय है कि खण्डेठवाल जातिमें अधिक उम्रतक या जीवनभर कुमारी रहनेवाली लड़िकयाँ नहीं हैं। अर्थात् छड्कियाँ तो मुरादाबाद और अलीगढ्

आदिकी ब्याही ही गई होंगी, और कुँआरोंकी संख्या भी उतनी ही होगी जितनी कि ठड़िक-योंकी कमींके हिसाबसे रहनी चाहिए; अन्तर सिर्फ यह पड़ा होगा कि, अठीगढ़ आदिकी ओर जो अधिक कुँआर रहते थे, सो उनके बदले यहाँ मुरादाबाद जिलेमें अधिक हो गये होंगे। अभिप्राय यह कि समग्र सण्डेलवाल जातिके लाभकी दृष्टिसे मुरादाबाद और अठीगढ़-दिल्लीवालोंका बेटी-व्यवहार बुरा नहीं कहा जा सकता।

यदि इस प्रकारका सम्बन्ध बुरा समझा जायगा, तब तो फिर जातियोंकी जो वर्तमान संख्या है उसमें और भी वृद्धि करनेकी आवश्यकता होगी। ब्याहका क्षेत्र इससे भी अधिक संकीण कर देना लाभदायक सिद्ध होगा। फिर तो मारवाड़के जो लोग अन्य प्रान्तोंमें बस गये हैं और धनी होगये है उनके साथ मारवाड़में रहनेवालोंको अपना भी ब्याह-सम्बन्ध बन्द कर देना चाहिए। क्योंकि वे लोग मारवाड़में आकर लड़कियाँ ले तो जाते हैं, पर देते अपने आसपास रहनेवाले धनियोंको है। और इस युक्तिके अनुयायी बननेके लिए तो इतना ही क्यों, प्रत्येक नगर और ग्रामवालोंको भी यह नियम बना लेना चाहिए कि वे दूसरे नगर और ग्रामवालोंको अपनी लडकियाँ न दें!

दिगम्बर जैनमें गुरुजीके उक्त लेख पर एक सम्पादकीय नोट भी था। उसमें कहा गया था कि निर्धन और ग्रामनिवासिनी जैन जातियोंके लिए यह पारस्परिक बेटीव्यवहार विषतुल्य सिद्ध होगा और इसके लिए पद्मावती पुरवार जातिका दृष्टान्त दिया था। लिसा था कि इस जातिके अधिकांश लोग ग्रामोंमें रहते हैं और निर्धन हैं। उनसे शहरवाले दूसरी जातिके लोग लड़कियाँ ले तो जायँगे; पर देंगे नहीं। क्यों कि कोई भी नगरनिवासी अपनी लड़कीको ग्राममें और निर्धनके यहाँ नहीं देना चाहता। यह उदा-

हरण भी लगभग संडेलवालोंके पूर्वोक्त दृष्टान्तके ही समान है। सम्पादक महाशयको शायद यह ध्यान ही नहीं रहा है, कि पद्मावती पुरवारोंके सिवाय और और जातियोंके लोग भी निर्धन और यामोंमें रहनेवाले हैं, इस लिए वे पद्मावती पुरवारोंके साथ सम्बन्ध कर सकते हैं । नगर-निवासियों और धनियोंके यहाँ इतने अधिक लड़के नहीं होते हैं कि वे सारे ग्रामवासियोंकी लड्कियोंको चट कर जायँगे और ग्रामवासी लड्कोंके लिए लडिकयाँ वचेंगी ही नहीं। इसके सिवाय नगरनिवासियोंके यहाँ लडिकियाँ भी तो होती हैं। उनके छिए भी तो लडके चाहिएँ। यदि यह कहा जाय कि वे अपनी लडिकयाँ धनियोंको देंगे, तो फिर जितने धनि-योंके यहाँ धनियोंकी लड़कियाँ जायँगी, उतनी गरीबोंकी लड़िक्याँ भी तो धनियोंके यहाँ जानेसे बची रहेंगी। इसके सिवाय पद्मावती पुरवारोंके ही पड़ौसमें रहनेवाली एक अग्रवाल जाति है। सुनते हैं इस जातिमें कन्याओंको वर नहीं मिलते।बीसों लड्-कियाँ जीवनभर कुमारी रहती हैं।यदि पारस्परिक सम्बन्ध जारी हो जायगा, तो ये लढिकयाँ पन्नावती पुरवारोंको ब्याही जायँगी । इसके सिव।य यदि यह डर अनिवार्य ही हो, कि गरीब ग्रामवासियोंकी सारी लडाकियाँ छिन जायँगी और वे कुँआर रह जायँगे तो इसके लिए और उपाय भी तो किये जा सकते हैं। अहमदाबादके इवेताम्बर जैनोंकी एक धनिक जाति काठियावाड्के प्रामोंसे लडाकियाँ ले तो आती थी; परन्तु देती नहीं थी। इस पर एक सज्जनने काठियाबाडियोंको चेताया और तब उन्होंने यह नियम कर दिया कि अहमदाबाद-वालोंको उतनी ही लड़िक्याँ दी जायँ, जितनी कि उनकी अपने गाँवोंमें ब्याह कर लाई जायँ। पद्मावती पुरवार भी चाहें तो इसी प्रकारका एक नियम बना सकते हैं, जिससे वे इस डरसे बचे रहें 🖡

तमाम जैन जातियोंमें बेटीव्यवहार होने होगा, तो यह स्थिर और निश्चित है कि कुँआरे पुरुषोंकी संख्या घटेगी । विवाहका क्षेत्र बढ़ जानेसे वर्तमानमें जितने पुरुषोंका विवाह हो सकता है, उतनेसे अधिक पुरुष ब्याहे जा सकेंगे । इस बातको अच्छी तरह समझनेके हिए कल्पना कीजिए कि तमाम जैन जातिके विवाहयोग्य स्त्रीपुरुषोंकी संख्या दश हजार है और वह नीचे हिस्ती पाँच जातियोंमें विभक्त है:—

|                 | पुरुष                                   | कन्या                                   |
|-----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| खण्डेलवाल       | 8800                                    | ११००                                    |
| परवार           | १०६०                                    | ९४०                                     |
| अग्रवाल         | १४५०                                    | १५५०                                    |
| पद्मावती पुरवार | 600                                     | <b>000</b>                              |
| ह्मड़           | ६००                                     | 800                                     |
|                 | 7-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4-4 | *************************************** |
| _               | 4380                                    | ४६९०                                    |

अब यदि इन सब जातियोंमें अपनी अपनी जातिके ही भीतर विवाह होगा तो खंडेलवालोंमें ३००, परवारोंमें १२०, पद्मावतीपुरवारोंमें १०० और हमडोंमें २०० पुरुष अविवाहित रहेंगे । अर्थात् चाहे जो उपाय किया जाय, इतने होग कुआरे रहेंगे ही। क्योंकि प्रत्येक जातिमें लड़िकयोंकी संख्या कम है। और अयवालोंमें पुरुषोंकी संख्या कम है, इसलिए उनमें १०० लड़ाकियाँ कुँआरी रहेंगी । इस तरह सब जातियोंमें ७२० पुरुष और १०० लडिकयाँ बुँआरी रहेंगी, परन्तु यदि सब जातियांका परस्पर विवाह होने लगेगा तो **५३१०-४६९०=६२० पुरुष ही कुँआरे रहेंगे** और ठड़की एक भी न रहेंगी, अर्थात् पार-स्परिक बिवाहसे २०० पुरुष और १०० लड़िकयाँ अधिक ब्याही जा सकेंगी। इसके सिवाय अन-मेलविवाह कम होंगे, पारस्परिक प्रीतिकी वृद्धि

होगी, कन्याविकय कम होगा, और इसी तरहके और भी बहुतसे लाभ होंगे, जिनका विचार हम जैनहितेषी भाग ११ पृष्ठ ६२८ के लेखमें विस्ता-रके साथ कर चुके हैं।

छोटी छोटी जातियोंके बचानेके लिए-जिनकी जनसंख्या बहुत ही थोडी रह गई है-इससे अच्छा और कोई भी उपाय नजर नहीं आता । गत आसौज सुदी १० के जैनमित्रमें 'बढ़ेले ' नामक जैन जातिकी जनसंख्याका एक कोष्टक प्रकाशित किया गया है। उससे मालम होता है कि इस जातिमें पुरुषोंकी संख्या ४५४ और स्त्रियोंकी ३७२ है। इनमेंसे १७७ परुष और १७८ स्त्रियाँ विवाहित हैं । विधवाओं की संख्या ९४ है। ४५ वर्षकी उमरसे कमके ७३ प्रस्थ और १३१ बालक इस तरह कुल २०४ पुरुष विवाहयोग्य हैं, परन्तु कन्याओंकी संख्या कुल १०० ही है। अर्थात् इस जातिके १०४ पुरुषोंके भाग्यमें जीवन भर विना स्त्रीके रहना लिखा है। पाठक सोचें कि ऐसी दशामें यह जाति कितने समयतक अपना अस्तित्व बनाये रह सकती है। यदि इसे अन्य जातिवालोंके साथ ब्याह करनेकी आज्ञा मिल जायगी, तो इनमेंसे बहुतसे पुरुष ब्याहे जा सकेंगे। क्योंकि अन्य बढ़ी बढ़ी जाति-योंमें कन्याओंकी संख्या इतनी कम नहीं है। इसमें तो आधेसे भी अधिक कम है।

यह संभव है कि दो चार जातियोंकी परिस्थिति ऐसी हो कि उन्हें इस पारस्परिक व्यवहारसे कुछ हानि होनेकी संभावना हो, पर वह हानि ऐसी नहीं हो सकती कि उसका कोई प्रतीकार ही न हो और उसके कारण सारे जैनसमाजकी भठाईके इस व्यवहारको रोक रक्सा जाय। किसीएक जातिकी रक्षाके छिए, जैसा कि ऊपर पद्मावर्तीपुरवारोंके सम्बन्धमें कहा गया है, सास नियम भी बनाये जा सकते हैं और उससे वह हानिसे बचा छीजा सकती है।

सारे जैनसमाजमें एकाध जाति ऐसी भी निकल सकती है जिसमें विवाहयोग्य पुरुषों और कन्याओंकी संख्या बराबर हो और सबके साथ सम्बन्ध करनेसे उसे यह हानि हो कि उसकी कन्यायें दूसरी जातियोंमें अधिक चली जाय और उसके यहाँके कुछ पुरुष कुँआरे रह जाय । अवस्य ही यह उस एक जातिके लिए हानिका कार्य है, परन्तु जैसा कि पहले भी कहा जा चका है हमें इस विषयमें समग्र जैनसमाजके लाभपर अधिक दृष्टि रखनी चाहिए । समाजके कार्यमें व्यक्तियोंको अपने स्वाथोंका बलि देना ही पड़ता है । उन्हें यह सोचकर सन्तोष करना पड़ता है कि समाजका जो लाभ है, उसमें हमारा भी हिस्सा है।

जो सज्जन इस विषयके विरोधी हैं, उन्हें अपने और और विरोधोंको भी उपास्थित करना चाहिए जिससे उन पर विचार किया जा सके और यह विषय अच्छी तरहसे निर्णीत हो जाय।

## पुस्तक-परिचय ।

१ प्राचीन जैनले खसंग्रह (प्रथम भाग)।
सम्पादक, श्रीयृत मुनि जिनविजयजी और
प्रकाशक, आत्मानन्द जैनसभा, भावनगर।
हिमाई आठ पेजी साइज । पृष्ठसंख्या १००।
मूल्य आठ आना । उड़ीसा प्रान्तमें कटकके
समीप भुवनेश्वर नामका एक प्रसिद्ध स्थान है।
वहाँसे कोई ४-५ मीलके अन्तर पर खण्डगिरि
और उद्यगिरि नामकी दो पहाड़ियाँ हैं। इन
दोनों पहाड़ियों के शिखरों पर कई छोटी बड़ी
मुकायें हैं। इन गुकाओं में से हाथी गुहाका प्रसिद्ध
शिलालेस और दूसरे तीन छोटे छोटे लेस अनेक
टीकाओं और टिप्पणियों सहित इस पुस्तकमें
पकाशित किये गये हैं। इमने जैनहितैषी भाग ९

अंक १ १ में 'खण्डिगिरि और किलंगाधिपति सारवेल' नामका एक लेख प्रकाशित किया था। हितेषिकि नियमित पाठकोंको उसका स्मरण होगा । उस लेख-का मूल इन्हीं लेखोंमें है । इन लेखोंने-विशेष-करके हाथी गुफावाले लेखने-जैनधर्मके इतिहास-पर एक अपूर्व प्रकाश डाला है । ईसवी सन्से कोई २०० वर्ष पहले कलिंगदेशमें महामेच-वाहन स्वारवेल नामका एक बहुत ही प्रतापी राजा होगया है। भिश्चराज भी इसका नाम था। इसे राजा नहीं, महाराजा अथवा सम्राट्ट कहना चाहिए । क्योंकि इसने प्रबलप्रतापान्वित मगध देश पर चढ़ाईकी थी और उस जीत लिया था । लेखमें खारवेलका जन्मसे लेकर ३८ वर्षकी अवस्थातकका जीवन वृत्तान्त दिया है । यद्यपि लेखके अनेक अंश खंडित हो गये हैं: फिर भी वह बतलाता है कि उस समय उड़ीसाका प्रधान धर्म जैन था । खारवेल जैनधर्मका परम श्रद्धाल और प्रचारक था। उसने सिंहासन पर बैठनेके दूसरे वर्षमें विदर्भ (बरार) और महाराष्ट्रमें जैनधर्मके प्रचारका प्रयत्न किया, १२ वें वर्षमें मगध पर चढाई की और उसमें विजय प्राप्त करके वह आदिनाथ भगवानकी उस प्रतिमाको वापस लेकर-लौटा जिसे कि नन्दु राजा किंगसे है गया था। इस प्रतिमाको खारवेठने एक बढा भारी मन्दिर बनवाकर उसमें स्थापित कराई । राज्यके तेरहवें वर्षमें उसने कुमारी (सण्डगिरि) पर्वत पर देश देशके महाविद्वानों और जैनसाधुओंको बुलाकर एक बड़ी भारी सभा की । उसकी पट्ट-राणीने जैनसाधुओंके रहनेके लिए गुफायें बनवाई। ये सब लेख प्राकृत भाषामं है और इनकी लिपि अशोकके समयकी लिपिसे मिलती जुलती हुई है। सबसे पहले एक साहबको सन् १८३० में इन लेखोंका पता लगा तबसे अवतक इनके विषयमें विद्वानोंमें जो

कुछ चर्चा हुई है और इनके मुश्किलसे पढ़े जाने आदिके सम्बन्धमें जितनी घटनायें हुई हैं उन सबका इतिहास भी इस पुस्तकमें दिया गया है । कोई ५० वर्ष तक तो यह लेख अच्छी तरहसे पढ़ा ही नहीं गया था और इसके सिवाय कि यह बौद्धोंका है, किसीने इसके जैन होनेके विषयमें तो कल्पना भी नहीं की थी। सबसे पहले गुजरातके सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ पं॰ भगवान्लाल इन्द्रजीने इन लेखोंको अच्छी तरह पढ़ा और इनके एक एक शब्द पर टीका टिप्पणी करके इनके सम्पूर्ण आभिप्रायको प्रका-शित किया । पुस्तकमें पं० भगवान्लालजीके लेखका पूरा अनुवाद दिया गया है। साथ ही श्रीयुत पं० देशवलाल धुव महाशयका लेख भी अन्तमें जोड़ दिया गया है, जिसमें साखेठके इतिहास-पर कुछ और भी नया प्रकाश डाला गया है। कारिगदेशके इतिहासादिके सम्बन्धमें और मी जो जो जानने योग्य बातें मिल सकी हैं, सम्पादक महाशयने उन सबका इस पुस्तकमें यथास्थान संग्रह कर दिया है। गरज यह कि उक्त लेखोंके मर्मको समझनेके लिए जो कुछ साधनसामग्री चाहिए वह सब इस सुसम्पादित पुस्तकमें संग्रह कर दी गई है । पुस्तककी भाषा गुजराती है । अच्छा होता, यदि यह हिन्दीमें भी प्रकाशित हो जाती । जैन विद्वा-नोंको इसकी एक एक प्रति अवस्य मँगा लेना चाहिए । यह इवेताम्बर और दिगम्बर दोनों सम्प्रदायके अनुयायियोंके कामकी चीज है। इयों कि ये लेख उस समयके हैं, जब शायद दिगम्बर और इवेताम्बर ये दो भेद ही जैन-धर्ममें नहीं हुए थे । इससे इस बातका पता लगानेके भी साधन मिलेंगे कि आजसे २१०० वर्ष पहले जैनधर्मका स्वरूप वर्तमान दिगम्बर सम्प्रदायसे अधिक समानता रखता था या रवेताम्बर सम्प्रदायसे । मुनि महोदयको ऐसी

अच्छी उपयोगी पुस्तक लिखनेके लिए हम हार्दिक धन्यवाद देते हैं।

२ हर्षचरित भाषा। लेखक, पं० प्यारेलाल शर्मा दीक्षित, प्रकाशक, मनोरमा कार्यालय, मंडी धनौरा (यू.पी.)। आकार डवल काउन सोलह पेजी। पृष्ठ संख्या ८० । मूल्य आठ आने । संस्कृत कादम्बरीके कर्ता 'बाणभट्ट ' संस्कृतके सुप्रासिद्ध कवि हो गये हैं । गद्यकाव्यकी रचनामें तो वे बेजोड समझे जाते हैं । उन्होंने अपने आश्रयदाता राजा हर्षवर्द्धनके नामको अमर बना देनेके लिए 'हर्षचारित 'नामका भी एक काव्य लिखा था। संस्कृतमें जो थोड़िसे ऐतिहासिक काव्य हैं, हर्षचिरित भी उनमेंसे एक है। इसमें कविने अपने वंशका, अपना, महाराज हर्षवर्द्धनके वंशका और उनके यशका विस्तारसे परिचय दिया है । 'हर्ष ' भारतवर्षका सप्रसिद्ध सम्राट् हो गया है । उसके समान प्रबलप्रतापी और आदर्श राजा बहुत ही कम हुए हैं । चीनका प्रसिद्ध यात्री हुएनसंग इसीके समयमें यहाँ आया था । उसने अपने यात्राविवरणमें जिन बातोंका जिक किया है, उनमेंसे अनेक बातें हर्षचिरतसे मिलती हैं । इस पुस्तकमें उसी संस्कृत 'हर्षचरित' का सारांज्ञ लिखा गया है। मुरुमें जो लम्बे लम्बे समास और विशेषण हैं, उन्हें छोड़कर केवल कथाभागका ही यह अनुवाद है। अच्छा होता, यदि इसमें मूलका कुछ रस-भाग भी लाया जाता । ऐसा करनेसे लोग इसे उत्कण्ठाके साथ पढ़ते । भूमिकामें महाराजा हर्ष और बाणका कुछ ऐतिहासिक परिचय अवश्य ही दिया जाना चाहिए था। इसके बिना साधा-रण पाठक नहीं समझ सर्केंगे कि यह ग्रन्थ कितने महत्त्वका है।

३ वेदान्तका विजयमंत्र — छेलक और प्रका-शक, स्वामी सत्यदेव परिवाजक, जानसेनगंज, प्रयाग । पृष्ठसंख्या २८ । मूल्य - डेड आना इसके प्रारंभके १६ पृष्ठोंमें स्वामीजीका एक व्याख्यान है, जिसमें वेदान्तके-आत्मा अजर अमर है, सदा सत्यपथ पर आरूढ रहना और एक आत्माका अन्यान्य आत्माओंके साथ घानिष्ठ सम्बन्ध है,-इन तीन सिद्धान्तों पर विचार किया है और बतलाया है कि, ये सिद्धान्त ही भारतवासियोंकी विजयके मंत्र हैं । इनके अनु-सार चलनेसे वे जीवनयात्रामें कभी नहीं हार सकते । आत्मवादी पौर्वात्य और प्रकृतिवादी पाश्चात्य लोगोंका इस ज्ञताब्दिमें एक बढा भीषण संग्राम होनेवाला है। उसमें हमारी जीत अवस्य होगी, यदि हम वेदान्तके असली सिद्धान्तोंके पथ पर चलने लगें । स्वार्थी लोगोंने वेदान्तके असली सिद्धान्तीको विगाड डाला है। आदि । व्याख्यानके आगेके पृष्ठों**में आत्मवशी** या संयमी योद्धाके लक्षण भगवद्गीताके कुछ श्लोक उद्धत करके और उनका स्पष्टीकरण करके बतलाये हैं। पुस्तक अच्छी है। यदि वेदान्तके बिगडे हुए रूपका और असली रूएका अन्तर भी शास्त्रीय पद्धतिसे वतला दिया गया होता, तो यह और भी कामकी चीज होती और इसका प्रमाव भी कुछ अधिक गहरा पडता।

श्रमनुष्यजीवनकं कर्तव्य । छेलक और प्रकाशक, बाबू सूर्जमलजी जैन, मल्हार गंज, इन्ह्येर । पृष्ठसंख्या ६४ । मूल्य पाँच आने । इसमें सचरित्रता, आचरण और आदतोंका सम्बन्ध, मितव्यिता, स्वच्छता, परोपकार, उदारता, कठिनाई और विधाम्याम आदि १६ विषयों पर छोटे छोटे पाट हैं और वे छेलकने अपने विचारोंके अनुसार स्वतन्त्र लिखे हैं। जैसा कि 'वक्तव्य ' में स्वीकार किया गया है, पुस्तकमें शृंसलावद्ध विचार नहीं हैं, फिर भी वे उपयोगी और शिक्षाप्रद हैं। विद्यार्थियों और युवकोंको इनसे बहुत लाम हो सकता है।

५ स्वराज्यकी पात्रता और इंग्लैण्डके स्वराज्यका इतिहास । अनुवादक, पं० रामे-श्वर पाठक और प्रकाशक, 'ग्रन्थप्रकाशक समिति ' काशी। ढबल काउन सोलहपेजी साइज। पृष्ठसंख्या ५४। मूल्य पाँच आने। पुस्तकमें दो लेख हैं। पहला ४४ पृष्ठका है। कलकत्तेक सुप्रसिद्ध अँगरेजी पत्र 'माडर्न रिव्यू 'के सम्पा-चट्टोपाध्यायने एक द्क श्रीयुक्त रामानन्द Towards Home Rule नामकी पुस्तक छिसी है। यह उसीके पहले लेखका अनुवाद है। इसमें यह अच्छी तरहसे सिद्ध कर दिया गया है कि भारतमें स्वराज्यको प्राप्त करनेकी यथेष्ट पात्रता है। हमारे हितशत्रुओंकी ओरसे जो थोथी और अविचारितरम्य दछीलें यह सिद्ध करनेके लिए दी जाती हैं कि भारतवासी स्वराज्य पानेके योग्य नहीं हैं, उनके युक्तियुक्त और मुँहतोड उत्तर देनेमें हेसकने कोई बात उठा नहीं रक्सी। जो लोग स्वराज्यसम्बन्धी आन्दोलनके विरुद्धमें हैं, अथवा जो यह समझते हैं कि भारत इसके योग्य नहीं है, उन्हें इस लेखको अवस्य पढ जाना चाहिए। मूल पुस्तकके अन्यान्य लेख भी शीघ्र प्रकाशित होने चाहिएँ। अनुवाद मजेका हुआ है। माय समझनेमें कोई दिक्कत नहीं पड़ती। दूसरा १० पेजका लेख केसरीके सम्पादक अधित नरसिंह विन्तामणि केलकरके लिखे हुए भराठी नियन्यका अनुवाद है। यह अनुवाद् अच्छा नहीं हुआ। साषामे मराठीपन मौजूद है। कहीं कहीं मूल लेखका। अपिप्राथ मुश्किलसे समझमें आता है। पुस्तकके टाइटिलपेज पर तो पाठकजी अनुवादकर्ती प्रकट किये गये हैं, परन्तु पहले लेखकं ऊपर अमरा-वतीके वकील श्रीयुत जयराभ केसव अपनारेका नाम है। मालूम नहीं, इसका कारण क्या है।

मि० जार्ज एस. आरंडेलने मदासके वैश्य छात्र-सम्मेलनके समक्ष एक शिक्षासम्बन्धी व्याख्यान दिया था। यह उसीका हिन्दी अनुवाद है। इसके अनुवादकर्ता हैं, श्रीयुत नारायण राजाराम सोमण । पृष्ठसंख्या ४४ । मूल्य चार आने । ज्याख्याता महाशय विदेशी हैं; परन्तु भारत वर्ष पर उनका प्रेम है और यहाँकी प्राचीन सभ्यता पर उनकी भक्ति है, इस कारण उन्होंने जो कुछ कहा है एक सचे भारतवासीके समान कहा है। यहाँकी प्राचीन शिक्षापद्धति बहुत अच्छी थी, वह धर्ममुलक थी, धर्म उसका प्राण था; उससे शारीरिक, मानसिक और आध्या-त्मिक शक्तियोंका विकास होता, था, वर्तमान शिक्षाप्रणालीमें धर्मको कोई स्थान नहीं है, इस समय छात्रोंकी जारीरिक उन्नति पर ध्यान नहीं दिया जाता, छात्र देशहितसम्बन्धी कामींसे दूर रक्खे जाते हैं; उनके लिए देशभिक अपराध है, सरकारकी शिक्षानीति अच्छी नहीं है, शिक्षाखातेके सारे सूत्र देशवासियोंके हाथमें होने चाहिएँ, आदि अनेक बातों पर इसमें विचार किया गया है और राष्ट्रीय शिक्षाके प्रचारपर जोर दिया गया है। अनुवाद मजेका है।

७ ऐतिहासिक राससंग्रह-भाग १ लो अने २ जो। संशोधक और सम्पादक, शास्त्रविशा-रद जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरि ए. एम. ए. एस. बी.। प्रकाशक, अभयधन्द मगवानदास गाँधी, प्रवन्धक, श्रीयशोविजयजैनग्रन्थमाला । इसंके एहले मागमें हिमाई आठ पेजी आकारके १५० और दूसरे भागमें ११० पृष्ठ हैं। मूल्य प्रत्ये-कहा आठ आना। गुजराती भाषामें जैनकवि-योंने सैकड़ों 'रासा यान्थ बनाये हैं, इस बातकी चर्चा हितैषीमें कई बारकी जा चुकी है। इन रासाओंमें बहुतसे रासा ऐसे हैं, जिनके कथानायक स्वयं ग्रन्थकृतीओंके समयमें या उनसे कुछ पहले हो गये हैं और इसलिए इति- हासकी दृष्टिसे उनका बहुत कुछ मूल्य है। इसी प्रकारके छह रासाओंका संग्रह पहले भागमें और तीनका दूसरे भागमें है। प्रारंभमें प्रत्येक रासेका संक्षिप्त सार, तत्सम्बन्धी ऐतिहासिक टिप्पण और ग्रन्थकत्तीका परिचय भी लगा दिया गया है। इसके लिए सम्पादक महाशयने यथेष्ट परिश्रम किया है। इन सब रासा-ओंमेंसे चार विकमकी १६ वीं शताब्दिके, तीन १७ वींके और दो१८ वीं शताब्दिके बने हुए हैं। काव्यकी दृष्टिसे इनकी रचना बहुत ही साधारण श्रेणीकी है। इस प्रकारके और मी कई रासे इस पुस्तकमालाके आगे निकलनेवाले भागोंमें प्रकाशित किये जायँगे। सूरि महोदयका यह प्रयत्न प्रशंसनीय है।

८ जेनरल जार्ज वाशिंगटनका जीवन. चरित्र । लेखक, श्रीयुत पं॰ रामप्रसाद त्रिपाठी एम. ए. । प्रकाशक, बाबू मनोहरदास, शारदा बुकडिपो, काशी। इबल काउन सोलह पेनी साइजके १८० पृष्ठ । कपडेकी जिल्दसहित पुस्तकका मूल्य एक रूपया । अमेरिकाका संयुक्त राज्य पहले इंग्लैण्डका उपनिवेश था। उसका शासन इंग्लैण्डकी पार्लमेंण्टके द्वारा होता था। अमेरिकामें जो फरासीसी बसते थे, उन्होंने एक बार वहाँके इँग्लैंडवासियोंके साथ सम्बन्धमें झगड़ा किया । झगड़ा बहुत**ुबद्ध गया** और वह युद्धसे शान्त हुआ। इस फरासीसी युद्धमें इंग्लैण्डका धन बहुत सर्चे हुआ था, इसलिए पार्लमेण्टने इस युक्तिको उपस्थित करके उक्त खर्चको नये टेक्सोंके द्वारा अमेरिकावालोंसे वसुल करनेका निश्चय किया कि इस युद्धसे अमेरिकावालोंका ही बहुत लाभ हुआ है। पर यह बात अमेरिकावालोंको असह्य हुई। उन्होंने टैक्स देनेका विरोध करना शुरू किया । झगड़ा बहुत बढ़ गया। पार्लभेंटका पित्त ऊँचा हो गया। उसने कठोर नीतिका अवलम्बन किया और

उसका परिणाम स्वभावतः अमेरिकावालींको अपने हठ पर दृढतासे आरूढ रहनेमें हुआ । अन्तमें युद्धकी भेरी बज उठी, इंग्लैण्डसे सेनायें आने लगीं। लगातार कई वर्षोतक यह युद्ध होता रहा और अमेरिकावालोंने अपना सर्वस्व लगाकर वह 'स्वाधीनता' प्राप्त की, जिसे वे आज ऊँचा मस्तक किये हुए भोग रहे हैं। इस युद्धके प्रधान नेता जार्ज वाशिंगटन थे। उन्हींके अश्रान्त परिश्रम, देशभक्ति, उत्साह, सच्चरित्रता आदि गुणोंके कारण यह विजय प्राप्त हुई थी । इस ग्रन्थमें इसी महात्माका-अमेरिकाकी स्वाधी-नताके पिताद्धा-जीवनचरित्र लिखा गया हैं। प्रत्येक देशभक्तके पढ़नेकी चीज है। चरित्रके साथ ही साथ अमेरिकाके संक्षिप्त इतिहास-का भी इससे परिचय प्राप्त हो जायगा। भाषा साधारणतः अच्छी है । प्रुफसंशोधन सावधानीसे नहीं किया गया।

नीचे छिसी हुई पुस्तकें धन्यवादपूर्वक स्वी-कार की जाती हैं:—

् १ कृपण ( प्रहसन ) । ले० और ४०--बाबू-फूळचन्द जैन, शिकोदाबाद ( यू. पी. ) ।

२ चार सालकी सम्मिलित रिपोर्ट, बुंदेल-सण्ड जैन संस्कृत एंग्लो वर्नाक्यूलर स्कूल, बांदा । प्र०-नायक राजारामजी मंत्री ।

३ जैनोंका धर्म, ४ पर्युषणपर्वमें क्या करना, ५ इन्दोरका जैनसमाज और फूटका राज्य । प्रकाशक, जैनसमाज सेवक मण्डल, गौराकुंड, इन्दोर सिटा ।

६ वार्षिक रिपोर्ट १२-१३ वें वर्षकी, श्री-स्याद्वाद महाविद्यालय, काशी ।

७ चन्द्रकला नाटक । ले०, पं० मुझालाल शर्मा और प्रकाशक, लाला माँगीलालजी गुप्त, छावनी नीमच ।

८ बारहवाँ वार्षिक विवरण-तीर्थक्षेत्र कमेटी बम्बई । प्र०, लाला भागमल प्रभुद्यालजी । ९ दो वर्षीकी रिपोर्ट, दि॰ जैन श्राविका-श्रम, मुरादाबाद । प्रका॰, गंगादेवी ।

१० सप्तमंगीनय । ठे०, ठाठा कन्नोमरु एम. ए. । प्र०, आत्मानन्द जैन ट्रेक्ट सुसाइटी, अम्बाठा शहर ।

११ शिग्र-लोरी । संग्रहकर्ता और प्रका-शक, श्रीयुत बनवारीलाल गुप्त, कासमंज, एटा ।

१२ जैनमजनतरंगिणी । छे०, कविवर हीरालालजी महाराज । प्रकाशक, नौरतनमल, बोहरा, जैनपुरतकप्रचारक मंडल, अजमेर ।

१३ माधुर्यलता । लेखक, कुमुद्र । प्रकाशका धन्नालाल कठरया, माणिक ग्रन्थमाला कार्यालय, बीना इटावा, (सागर ) सी. पी. ।

१४ जैनसिद्धान्त विद्यालयकी सातवीं वार्षिक रिपोर्ट । प्र०, पं० बंशीघर जैन, मोरेन! ( ग्वालियर ) ।

## पछतावा ।

( लेखक-श्रीयुत प्रेमचन्दजी ।)

[ 8 ]

प्रिंडित दुर्गानाथ जब कालेजसे निकले तो उन्हें जीवननिर्वाहकी चिंता उपस्थित हुई । वे द्यालु और धार्मिक पुरुष थे। इच्छा थी कि ऐसा काम करना चाहिए जिससे अपना जीवन भी साधारणत: सुलपूर्वक व्यतीत हो और दूसरोंके साथ मलाई और सदाचरणका भी अवसर मिले। वे सोचने लगे—यदि किसी कार्यालयमें कुई बन जाऊँ तो अपना निर्वाह तो हो सकता है किन्तु सर्व साधारणसे कुछ भी सम्बन्ध न रहेगा। वकालतमें प्रविष्ट हो जाऊँ तो दोनों बात सम्भव हैं, किन्तु अनेकानेक यत्न करने पर भी अपनेको पवित्र रखना कठिन होगा। पुलिस विभागमें दीनपालम और परोपकारके लिए बहुतसे अव-

सर मिछते रहते हैं; किन्तु एक स्वतन्त्र और सिद्धिचार-प्रिय मनुष्यके छिए वहाँकी हवा हानिप्रद हैं। शासनिवभागेंम नियम और नीतियोंकी मरमार रहती है। कितना ही चाहो पर वहाँ कड़ाई और डॉट डपटसे बचे रहना असम्भव है। इसी प्रकार बहुत सोचिवचारके पश्चात उन्होंने निश्चय किया कि किसी जमींदारके यहाँ 'मुख्तार आम' बन जाना चाहिए। वेतन तो अवश्य कम मिछेगा किन्तु दीन खेतिहरोंसे रात दिन सम्बन्ध रहेगा—उनके साथ सद्व्यवहारका अवसर मिछेगा। साधारण जीवन निर्वाह होगा और विचार हट होंग।

कुँवर विशालसिंहजी एक सम्पत्तिशाली जमींदार थे। पं० दुर्गानाथने उनके पास जाकर प्रार्थना की कि मुझे भी अपनी सेवामें रखकर कृतार्थ की जिए। कुँवर साहबने इन्हें सिरसे पैर तक देखा और कहा-पण्टितजी, आपको अपने यहाँ रखनेमें मुझे बड़ी प्रसन्नता होती किन्तु आपके योग्य मेरे यहाँ कोई स्थान नहीं देख पड़ता।

द्रगीनाथने कहा-मेरे लिये किसी विशेष स्थानकी आवश्यकता नहीं है। मैं हरएक काम कर सकता हूँ । वेतन आप जो कुछ प्रसन्नता-पूर्वक देंगे में स्वीकार कहाँगा । मैंने तो यह संकल्प कर लिया है कि सिवा किसी रईसके और किसीकी नौकरी न करूँगा । कुँवर विशालसिंहने अभिमानसे कहा-रईसकी नौकरी नहीं राज्य है। मैं अपने चपरासियोंको दो रूपया माहबार देता हूँ और वे तंजेबके अगरखे पहनकर निकलते हैं । उनके दरवाजों पर घोड़े बँधे हुए हैं। मेरे कारिन्दे पाँच रुपयेसे अधिक नहीं पाते किन्त शादी विवाह वकीलोंके यहाँ करते हैं। न जाने उनकी कमाईमें क्या बरकत होती है। बरसों तन-रव्वाहका हिसाब नहीं करते । कितने ऐसे हैं जो विना तन्वाहके कारिन्दगी या चपरासगरी-को तैयार बैठे हैं। परन्त अपना यह ैनियम

नहीं। समझ लीजिए, मुख्तार आम अपने इलाके-में एक बड़े जमींदारसे भी अधिक शैव रखता है। उसका ठाट वाट उसकी हुकूमत छोटे छोटे राजाओंसे कम नहीं। जिसे इस नौकरीका चसका लग गया है उसके सामने तहसीलदारी झुठी है।

पण्डित दुर्गानाथने कुँवर साहबकी बातोंका समर्थन न किया जैसा कि करना उनको सम्यतानुसार उचित था । वे दुनियादारीमें अभी कच्चे थे, बोले—मुझे अबतक किसी रईसकी नौकरीका चसका नहीं लगा है। मैं तो अभी कालेजसे निकला आता हूँ । और न मैं इन कारणोंसे नौकरी करना चाहता हूँ जिन्हें आपने वर्णन किये। किन्तु इतने कम वेतनमें मेरा निर्वाह न होगा । आपके और नौकर असामियोंका गला दबाते होंगे। मुझसे मरते समय तक ऐसे कार्य्य न होंगे। यदि सच्चे नौकरका सन्मान होना निश्चय है तो मुझे विश्वास है कि बहुत शीघ आप मुझसे प्रसन्न होजायँगे।

कुँवर साहबने बड़ी दृढतासे कहा—हाँ यह तो निश्चय है कि सत्यवादी मनुष्यका आदर सब कहीं होता है। किन्तु मेरे यहाँ तनस्वाह अधिक नहीं दी जाती।

जमींदारके इस प्रतिष्ठा-शून्य उत्तरको सुन-कर पण्डितजी कुछ तिज्ञहृद्यसे बोले-तो फिर मजबूरी है । मेरे द्वारा इस समय कुछ कष्ट आपको पहुँचा हो तो क्षमा कीजिएगा। किन्तु मैं यह आपसे कह सकता हूँ कि ईमान-दार आदमी आपको इतना सस्ता न मिलेगा।

कुँवरसाहबने मनमें सोचा कि मेरे यहाँ सदा अदालत कचहरी लगी ही रहती है। सैकड़ों रुपये तो डिगरी और तजवीजों तथा और और अँगरेजी कागजोंके अनुवादमें लग जाते हैं। एक अँगरेजीका पूर्ण पण्डित सहजहीमें मुझे मिल रहा है। सो भी अधिक तनस्वाह नहीं देनी पड़ेगी, इसे रख लेना ही उचित है। लेकिन पण्डितजीकी बातका उत्तर देना आव-इयक था, अतः कहा—महाशय, सत्यवादी मनुष्यको कितना ही कम वेतन दिया जावे किन्तु वह सत्यको न छोड़ेगा। और न अधिक वेतन पानेसे बेईमान सच्चा बन सकता है। सचाईका रुपयेसे कुछ सम्बन्ध नहीं। मैंने ईमानदार कुली देखे हैं और बेईमान बड़े बड़े धनाड्य पुरुष। परन्तु अच्छा; आप एक सज्जन पुरुष हैं। आप मेरे यहाँ प्रसन्नतापूर्वक रहिए। मैं आपको एक इलाकेका अधिकारी बना दूँगा और आपका काम देखकर तरकी भी कर दूँगा।

दुर्गानाथजीने २०) मासिक पर रहना स्वी-कार कर लिया । यहाँसे कोई ढाई मीलपर किई गाँवोंका एक इलाका चाँदपारके नामसे विख्यात था। पण्डितजी इसी इलाकेके कारिन्दे नियत हुए।

[ 2 ]

पण्डित दुर्गानाथ चाँदपारके इलाकेमें पहुँचे और अपने निवासस्थानको देखा, तो उन्होंने कुँवरसाह्वके कथनको बिल्कुल सत्य पाया । यथार्थमें रियासतकी नौकरी सुख सम्पत्तिका ्घर 🏸 है 🏻 । रहनेके लिए सुन्दर है । जिसमें बहुमूल्य बिछोना बिछा हुआ था, सैकड़ों बीघेकी सीर, कई नौकर चाकर, कितने ही चपरासी, सवारीके लिए एक सुन्द्र टाँगन, सुख और ठाट वाटके सामान उपस्थित । किन्तु इस प्रकारकी सजावट और विलास-यक्त सामग्री देखकर उन्हें उतनी प्रसन्नता न हुई। क्यों कि इसी सजे हुए बंगलेके चारों ओर किसानों के झोंपड़े थे। फूसके घरों में मिट्टी के वर्त-नोंके सिवा और सामान ही क्या था। वहाँके ठोगोंमें वह बंगला कोटके नामसे विख्यात था।

लड़के उसे भयकी दृष्टिसे देखते । उसके चबूतरे पर पैर रखनेका उन्हें साहस न पड़ता । इस दीनताके बीचमें इतना बड़ा ऐश्वर्य्ययुक्त दृश्य उनके लिए अत्यंत हृद्यविदारक था । किसानोंकी यह दशा थी कि सामने आते हुए थरथर काँपते थे। चपरासी लोग उनसे ऐसा वर्ताव करते कि पशु-ओंके साथ भी वैसा नहीं होता है।

पहले ही दिन कई सौ किसानोंने पण्डितजीको अनेक प्रकारके पदार्थ मेंटके रूपमें उपस्थित किये, किन्तु जब वे सब लौटा दिये गये तो उन्हें बहुत ही आश्चर्य हुआ । किसान प्रसन्न हुए किन्तु चपरासियोंका रक्त उबलने लगा । नाई व कहार खिदमतको आये, किन्तु हौटा दिये गये। अहीरोंके घरोंसे दूधसे भरा हुआ एक मटका आयां । वह भी वापस हुआ । तमोछी एक डोली पान लाया, किन्तु वे भी स्वीकार न हुए । असामी आपसमें कहने लगे कि कोई धर्मा-त्मापुरुष आये हैं। परन्तु चपरासियोंको तो ये नई बातें असहा हो गई । उन्होंने कहा-हुजूर, अगर आपको ये चीजें पसन्द न हों तो न कें मगर रस्मको तो न मिटावें। अगर कोई दूसरा आद्मी यहाँ आवेगा तो उसे नये सिरेसे यह रसम बाँधनेमें कितनी दिक्कत होगी ! यह सब सुनकर पंडित जीने केवल यही उत्तर दिया-जिसके सिरंपर पड़ेगा वह भुगत लेगा। मुझे इसकी चिन्ता करनेकी क्या आवश्यकता ? एक चपरासीने साहस बाँचकर कहा-इन असामि-योंको आप जितना गरीव समझते हैं उतने गरीब ये नहीं हैं। इनका हंग ही ऐसा है। भेग बनाये रहते हैं। देखनेमें ऐसे सीधे सादे मानों बेसींगकी गाय हैं, लेकिन सच मानिए इनमेंका एक एँक आदमी हाईकोरटका वकील है।

चपरासियोंके इस दाद्विवादका प्रभाव पंढि-तजी पर कुछ न हुआ। उन्होंने प्रत्येक गृहस्थसे द्याळुता, और भाईचारेका आचरण करना विना दाम ओषधियाँ देते, फिर हिसाब किता-बका काम देखते । उनके सदाचरणने असामि-योंको मोह लिया । मालगुजारीका रुपया जिसके लिये प्रतिवर्ष कुरकी तथा नीलाम-की आवष्यकता होती थी इस वर्ष एक इशारे पर वसूल हो गया। किसानोंने अपने भाग सराहे और वे मनाने लगे कि हमारे सरकारकी दिनोंदिन बढ़ती हो।

#### [३]

कुँवर विशालसिंह अपनी प्रजाके पालन पोषण पर बहुत ध्यान रखते थे। वे बीजके लिए अनाज देते और मजूरी और बैठोंके छिए स्पये। फस्ल कटने पर एकका डेढ़ वसूल कर लेते । चाँदपारके कितने ही असामी इनके ऋणी थे। चैतका महीना था। फुस्ल कट कर खालियानमें आरही थी। खालियानमें से कुछ नाज घरमें भी आने लगा था। इसी अवसर पर कुँवर साहबने चाँदपारबालोंको बुलाया और कहा- हमारा नाज और रुपया बेबाक कर दो । यह चैतका महीना है। जब तक कड़ाई न की जाय तुम लोग डकार नहीं लेते। इस तरह काम नहीं चलेगा । बूढे मलुकाने कहा-सरकार, भला असामी कभी अपने मालिकसे बेबाक हो सकता है। कुछ अभी ले छिया जाय, कुछ फिर दे देवेंगे। हमारी गर्दन तो सरकारकी मुट्टीमें है। ं कुँवरसाहब-आज कौड़ी कौड़ी चुका कर यहाँसे उठने पाओंगे । तुम लोग हमेशा इसी तरह हीला हवाला किया करते हो।

मलुका (विनयके साथ)--हमारा पेट है सरकारकी रोटियाँ हैं, हमको और क्या चाहिए। जो कुछ उपज है वह सब सरकारहीकी है।

कुँवर साहबसे मलुकाकी यह वाचालता सही न गई। उन्हें इस पर कोध आगया । राजा, रईस ठहरे। बहुत कुछ खरी खोटी सुनाई और

आरम्भ किया। सबेरेसे ८ बजे तक वे गरीबोंको बोले-कोई है ! जरा इस बुद्देका कान तो गरम करे, यह बहुत बढ़ बढ़ कर बातें करता है। उन्होंने तो कदाचित् धमकानेकी इच्छा-से कहा, किन्तु चपरासियोंकी आँखोंमें चाँदपार सटक रहा था । एक तेज चपरासी कादिर साँने लपक कर बूढेकी गर्दन पकड़ी और ऐसा धका दिया कि बेचारा जमीन पर जा गिरा। मलुकाके दो जवान बेटे वहाँ चुप चाप खेंडे थे। बापकी ऐसी दशा देखकर उनका रक्त गर्म हो उठा । वे दोनों झपटे और कादिरसाँ पर ट्रुट पड़े। धमाधम शब्द सुनाई पडने लगा । खाँ साहबका पानी उतर गया । साफा अलग जा गिरा। अचकनके टुकड़े टुकड़े होगये । किन्तु जबान चलती ही रही।

> मलुकाने देखा, बात बिगड़ गई। वह उठा और कादिरखांको छुडाकर अपने लडकोंको गालियाँ देने लगा। जब लड़कोंने उसीको ढाँटा, तब दौड़-कर कुँवरसाहबके चरणों पर ागर पड़ा । पर बात ययार्थमें बिगड़ गई थी । बुढ़ेके इस विनीत भावका कुछ प्रभाव न हुआ । कुँवरसाहबकी आँखोंसे मानों आगके अङ्गारे निकल रहे थे। वे बोले-बेईमान, आँखोंके सामनेसे दूर हो जा। नहीं तैरा खुन पी जाऊँगा ।

बूढ़ेके शरीरमें रक्त तो अब बैसा न रहा था किन्तु कुछ गर्मी अवस्य थी । वह समझा था कि ये कुछ न्याय करेंगे, परन्तु यह फटकार सुनकर बोला-सरकार बुढ़ापेमें आपके दरवाजे पर पानी उतर गया और तिसपर सरकार हमीको डाँटते हैं । कुँवरसाहबने कहा-तुम्हारी इज्जत अभी क्या उतरी है, अब उतरेगी।

दोनों लड़के सरोष बोले-सरकार अपना रुपया लेंगे कि किसीकी इजात लेंगे।

कुँवरसाहब ( ऐंडकर )-रुपया पीछे हेंगे ह पहले देखेंगे कि तुम्हारी इज्जत कितनी है।

[8]

चाँदपारके किसान अपने गाँव पर पहुँचकर पण्डित दुर्गानाथसे अपनी रामकहानी कह ही रहे थे कि कुँवरसाहबका दूत पहुँचा और सबर दी कि सरकारने आपको अभी बुठाया है।

दुर्गानाथने असामियोंको परितोष दिया और आप घोडेपर सवार होकर दरबारमें हाजिर हुए। कुँवरसाहबकी आँखें लाल थीं। मुलकी आकृति मयंकर हो रही थी। कई मुस्तार और चपरासी बैठे हुए आग पर तेल डाल रहे थे। पंडितजीको देखते ही कुँवरसाहब बोले-चाँद-पार वालोंकी हरकत अपने देखी?

पंडितजीने नम्रभावसे कहा-जी हाँ सुनकर बहुत शोक हुआ। यह तो ऐसे सरकशन थे।

कुँवरसाहब—यह सत्र आपहीके आगमनका फल है। आप अभी स्कूलके लड़के हैं। आप क्या जानें कि संसारमें कैसे रहना होता है। यदि आपका बर्ताव असामियोंके साथ ऐसा ही रहा तो फिर में जमींदारी कर चुका। यह सब आपकी करनी है। मैंने इसी द्रवाजे पर असा-मियोंको बाँध बाँध कर उलटे लटका दिया है और किसीने चूँतक न की। आज उनका यह साहस कि मेरे ही आदरी पर हाथ चलायें।

दुर्गानाथ (कुछ दबते हुए )-महाशय, इसमें मेरा स्था अपराध ? मैंने तो जबसे सुना है तभीसे स्वयं सोचमें पड़ा हूँ।

कुँवरसाहब—आपका अपराध नहीं तो किसका है ? आपहीने तो इनको सर चढ़ाया। बेगार बन्द कर दी, आपही उनके साथ माईचारेका बर्ताव करते हैं, उनके साथ हँसी मजाक करते हैं। ये छोटे आदमी इस बर्तावकी कदर क्या जानें। कितानी बातें स्कूठोंहीके छिए हैं। दुनियाके व्यवहारका कानून दूसरा है। अच्छा जो हुआ सो हुआ। अब मैं चाहता हूँ कि इन बदमाशोंको इस सरकशीका मजा चलाया जाय । असामियोंको आपने मालगुजारीकी रसीव तो नहीं दी है ?

दुर्गानाथ (कुछ डरते हुए)—जी नहीं, रसीदें तैयार हैं, देवल आपके हस्ताक्षरोंकी देर है। कुँवरसाहव (कुछ संतुष्ट होकर)—यह बहुत अच्छा हुआ। शकुन अच्छे हैं। अब आप इन रसीदोंको चिराग्अलीके सिपुर्द कीजिए। इन लोगों पर बकाया लगानकी नालिश की जायेंगी, फस्ल नीलाम करा लूँगा। जब मूखों मरेंगे तब सूझेगी। जो रुपया अबतक वसूल हो चुका है, वह बीज और ऋणके सातेमें चढ़ा लीजिए। आपको केवल यही गबाही देनी होगी कि यह रुपया मालगुजारिके मद्में नहीं कर्जके मदसे वसूल हुआ है। बस।

दुर्गानाथ चिन्तित हो गये। सोचने ठगे कि क्या यहाँ भी उसी आपत्तिका सामना करना पड़ेगा, जिससे बचनेके छिए, इतने सोच विचारके बाद, यह शान्तिकृतिर प्रहण किया था। क्या जान नूझ कर इन गरीबोंकी गर्दन पर छुरी फेसँ, इस छिए कि मेरी नौकरी वनी रहे। नहीं, यह मुझसे न होगा। बोले—क्या मेरी शहादत बिना काम न चलेगा?

कुँबर साहब (कोधसे )-क्या इतना कहनेमें भी आपको कोई उन्न हैं ?

दुर्गानाथ (द्विविधामें पहें हुए )—जी यों तो मैंने आपका नमक खाया है। आपकी प्रत्येक आज्ञाका पाठन करना मुझे उचित है, किन्तु न्यायालयमें मैंने गवाही कभी नहीं दी है। सम्भव है कि यह कार्य्य मुझसे न हो सके। अतः मुझे तो क्षमा ही कर दिया जाय।

कुँवर साहब ( शासनके दंगसे )-यह काम आपको करना पड़ेगा । इसमें हाँ-नहींकी आ-वश्यकता नहीं । आग आपने लगाई है, बुझावेगा कोन ?

डुर्गानाथ ( हड्ताके साथ )-में झूठ कदाापि

नहीं बोल सकता। और न इस प्रकार शहादत दे सकता हूँ।

कुँवर साहब (कोमल शब्दोंमें )-कुपानिधान, यह झूठ नहीं है । मैंने झुठका ब्यापार नहीं किया है। भैं यह नहीं कहता कि आप रुपयेका वसूल होना अस्वीकार कर दीजिए। जब असामी मेरे ऋणी हैं तो मुझे अधिकार है कि चाहे रुपया ऋणके मद्में वसूल कहूँ या मालगुजारीके मद्में। यदि इतनी सी बातको आप झूठ समझते हैं तो आपकी जबरदस्ती है । अभी आपने सेसार देखा नहीं । ऐसी सचाईके छिए संसारमें स्थान नहीं। आप मेरे यहाँ नौकरी कर रहे हैं। इस सेवक्धर्म पर विचार कीजिए । आप शिक्षित और होनहार पुरुष हैं । अभी आपको संसारमें बहुत दिन तक रहना है और बहुत काम करना है। अमीसे आप यह धर्म और सत्यता धारण करेंगे तो अपने जीवनमें आपको आपति और निराशाके सिवा और कुछ प्राप्तन होगा। सत्य-प्रियता अवश्य उत्तम वस्तु है किन्तु उसकी भी सीमा है। ' अति सर्वत्र वर्जयेत् '। अब अधिक सोचिवचारकी आवश्यकता नहीं। यह अवसरें ऐसा ही है।

कुँवर साहब पुराने खुरीट थे। इस फेंक्टेनतसे युवक खिलाड़ी हार गया।

## [4]

इन घटनाके तीसरे दिन चाँदपारके असा-मियों पर बकायालगानकी नालिश हुई। समन आये। घर घर उदासी छा गई। समन क्या थे, यमके दूत थे। देवी देवताओंकी मन्नतें होने लगीं। स्त्रियाँ अपने घरवालोंको कोसने लगीं, और पुरुष अपने भाग्यको। नियत तारीसके दिन गाँवके गँवार कन्धे पर सोटा डोर रक्से और अँगोछेमें चबेना बाँधे कचहरीको चले। सैकडों स्नियाँ और बालक रोते हुए उनके

पीछे पीछे जाते थे। मानों अब वे फिर उनसे न मिळेंगे।

पंडित दुर्गानाथके लिए ये तीन दिन कितन परीक्षाके थे। एक ओर कुँवर साहबकी प्रभाव-शालिनी बातें, दूसरी ओर किसानोंकी हाय हाय। परन्तु विचारसागरमें तीन दिन तक निमग्न रहनेके परचात् इन्हें धरतीका सहारा मिल गया। उनकी आत्माने कहा— यह पहली परीक्षा है। यदि इसमें अनुत्तीर्ण रहे तो किर आत्मिक कुँकला की हाथ रह जाया। निदान निरुचय हो गया कि मैं अपने लामके लिए इतने गरीबोंको हानि न पहुँचाऊँगा।

द्सबजे दिनका समय था। न्यायालयके सामने मेला सा लगा हुआ था। जहाँ तहाँ स्याम वस्त्रा-च्छादित देवताओंकी पूजा हो रही थी। चाँदपार-के किसान झुंडके झुंड एक पेड़के नीचे आकर बैठे । उनसे कुछ दूर पर कुँवरसाहबके मुख्तार आम, सिपाहियों और गवाहोंकी भीड़ थी। ये लोग अत्यंत विनोद्में थे। जिस प्रकार मछलियाँ पानीमें पहुँचकर किलोंलें करती हैं. उसी माँति ये लोग भी आनन्दमें चूर थे । कोई पान स्वा रहा था, कोई हलवाईकी दूकानसे पुरियोंके पत्तल लिये चला आता था। उधर बेचारे कि-सान पेड़के नीचे चुप चाप उदास बैठे थे कि आज न जाने क्या होगा, कौन आफत अधिगी, भगवानका भरोसा है । मुकदमेकी पेशी हुई। कुँवर साहबकी ओरके गवाह गवाही देने लगे-कि ये असामी बड़े सरदश हैं। जब लगान माँगा जाता है तो लड़ाई झगड़े पर तैयार हो जाते हैं । अनकी इन्होंने एक कौड़ी भी नहीं दी।

कादिर साँने रोकर अपने सिरकी चोट दिसाई। सबके पीछे पंडित दुर्गानाथकी पुकार हुई। उन्होंके बयान पर निपटारा था। वकील साह-बने उन्हें सूब तोतेकी भाँति पढ़ा रक्सा था, किन्तु उनके मुलसे पहला वाक्य निकला था कि मजिस्ट्रेटने उनकी ओर तीव दृष्टिसे देखा । वकील साहव बगलें झाँकने लगे । मुख्तार आमने उनकी ओर घूर कर देखा । अहलमद, पेशकार आदि सबके सब उनकी ओर आश्व-र्याकी दृष्टिसे देखने लगे।

न्यायाधीशने तीव स्वरमें कहा-तुम जानते हो कि मजिस्ट्रेटके सामने खड़े हो ?

दुर्गानाथ ( दृद्तापूर्वक )-जी हाँ मली माँति जानता हूँ ।

न्याया०-तुम्हारे ऊपरे असत्य भाषणका अभियोग लगाया जाता है।

दुर्गानाथ-अवश्य । यदि मेरा कथन झठा हो । \

वकीलने कहा—जान पड़ता है किसानोंके दूध घी और भेट ं्रें आदिने यह कायापलट कर दी है। और न्यायाधीशकी ओर सार्थक दृष्टिसे देखा।

दुर्गानाथ-आपको इन वस्तुओंका अधिक तजस्वा होगा। मुझे तो अपनी रुखी रोटियाँ ही अधिक प्यारी हैं।

न्यायाधीश-तो इन असानिथोंने सब रूपया बेबाक कर दिया है ?

दुर्गानाय-जी हाँ, इनके जिम्मे लगान-की पुक कोड़ी भी बाकी नहीं है।

न्यायालय-रसीदें क्यों नहीं दीं ? दुर्गानाथ-मेरे मालिककी आज्ञा ।

[६]

मजिस्ट्रेटने नालिशें हिसमिस कर दीं। कुँवर साहबको ज्यों ही इस पराजयकी सबर मिली, उनके कोपकी मात्रा सीमासे बाहर हो गई। उन्होंने पंडित दुर्गानाथको सैकड़ों कुवाक्य कहे—नमकहराम, विश्वासघाती, दुष्ट। ओह मैंने उसका कितना आदर किया, किन्तु कुत्तेकी पूँछ कहीं सीधी हो सकती है! अन्त- में विश्वासघात कर ही गया । यह अच्छा हुआ कि पं॰ दुर्गानाथ मजिस्ट्रेटका फैसला सुनते ही मुख्तार आमको कुंजियाँ और कागज पत्र सुपुर्द कर चलते हुए। नहीं तो उन्हें इस कार्य्यके फलमें कुछ दिन हल्दी और गुड़ पीने-की आवश्यकता पडती!

कुँवरसाहबका लेन देन विशेष अधिक था । चाँदपार बहुत बड़ा इलाका था । वहाँ के असामियोंपर कई सी रुपये बाकी थे । उन्हें विश्वास
हो गया कि अब रुपया डूब जायगा । वसूल
होनेकी कोई आशा नहीं । इस पंडितने असामियोंको बिल्कुल बिगाड़ दिया । अब उन्हें
मेरा क्या डर । अपने कारिन्दों और मंत्रियोंसे
सम्मति ली । उन्होंने भी यही कहा—अब
वसूल होनेकी कोई सूरत नहीं । कागजात
न्यायालयमें पेश किये जायँ तो इनकम टैक्स
लग जायगा । किन्तु रुपया बसूल होना किन
है । उजरदारियाँ होंगी । कहीं हिसाबमें कोई
भूल निकल आई तो रही सही साख भी जाती
रहेगी और दूसरे इलाकोंका रुपया भी मारा

दूसरे दिन कुँवरसाहब पूजा पाठसे निश्चिन्त हो अपने चौपाठमें बैठे, तो क्या देखते हैं कि चाँद्पारके असामा झंडके झंड चले आ रहे हैं। उन्हें यह देखकर भय हुआ कि कहीं ये सब कुछ उपद्रव तो न करें, किन्तु कि-सींके हाथमें एक छड़ीतक न थी। मलूका आगे आगे आता था। उसने दूरहीसे झुककर वन्दना की। ठाकुर साहबको ऐसा आश्चर्य हुआ, मानों कोई स्वम देख रहे हों।

[ و ]

मल्काने सामने आकर विनयपूर्वक कहा— सरकार, हम लोगोंसे जो कुछ भूलचूक हुई उसे क्षमा किया जाय । हम लोग सब हजूरके चाकर हैं; सरकारने हमको पाला-पोसा है। अब भी हमारे ऊपर ही निगाह रहे।

कुँवरसाहबका उत्साह बढ़ा। समझे कि पंडितके चले जानेसे इन सबोंके होश ठिकाने हुए हैं। अब किसका सहारा लेंगे। उसी खुर्रा-टने इन सबोंको बहका दिया था। कड़ककर बोले—वे तुम्हारे सहायक पंडित कहाँ गये? वे आ जाते तो जरा उनकी सबर ली जाती।

यह सुनकर मलूकाकी आँखोंमें आँसू भर आये । बोला-सरकार उनको कुछ न कहें। वे आदमी नहीं, देवता थे । जवानीकी सौगन्ध है, जो उन्होंने आपकी कोई निन्दा की हो । वे बेचारे तो हम लोगोंको बार बार समझाते थे कि देखो, मालिकसे बिगाड़ करना अच्छी बात नहीं । हमसे कभी एक लोटा पानीके खादार नहीं हुए । चलते चलते हम लोगोंसे कह गये कि मालिकका जो कुछ तुम्हारे जिम्मे निकले, चुका देना । आप हमारे मालिक हैं। हमने आपका बहुत खाया पिया है । अब हमारी यही विनती सरकारसे हैं कि हमारा हिसाब किताब देखकर जो कुछ हमारे ऊपर निकले बताया जाय। हम एक एक कौड़ी चुका देंगे तब पानी पियेंगे। , कुँवरसाहब सन्न हो गये। इन्हीं रुपयोंके छिए कई बार खेत कटवाने पडे थे । कितनी बार षरोंमें आग लगवाई। अनेक बार मारपीट की। कैसे केसे दंड दिये। और आज ये सब आपसे आब सारा हिसाब किताब साफ करने आये हैं! यह क्या जादू है!

मुख्तार आमसाहबने कागजात सोले और असामियोंने अपनी अपनी पोटलियाँ। जिसके जिम्मे जितना निकला, बे-कान पूछ हिलाये उसने द्वार सामने रख दिया। देखते देखते सामने स्पर्योंका देर लग गया। ६०० स्पया बातकी बातमें वसल होगये। किसीके जिम्मे कुछ बाकी न रहा। यह सत्यता और न्यायकी विजय थी।

कठोरता और निर्दयतासे जो काम कभी न हुआ वह धर्म और न्यायने पुरा कर दिखाया।

जबसे ये लोग मुकहमा जीत कर आये तभीसे उनको रुपया चुकानेकी धुनि सवार थी। पंडितजीको वे यथार्थमें देवता समझते थे। उनकी रुपया चुका देनेके लिए विशेष आज्ञा थी। किसीने अन्न बेचा, किसीने बैल, किसीने गहने बन्धक रक्खे। यह सब कुछ सहन किया, परन्तु पंडितजीकी बात न टाली। कुँवरसाहबके मनमें पंडितजीके प्रति जो बुरे विचार थे वे सब मिट गये। लेकिन उन्होंने सदासे कठोरतासे काम लेना सीखा था। उन्हीं नियमों पर वे चलते थे। न्याय तथा सत्यता पर उनका विश्वास न था। किन्तु आज उन्हें प्रत्यक्ष देख पड़ा कि सत्यता और कोमलतामें बहुत बड़ी शक्ति है।

ये असामी मेरे हाथसे निकळ गये थे। में इनका क्या बिगाड़ सकता था ? अवस्य यह पंडित सचा और धर्मात्मा पुरुष था । उसमें दूरदर्शिता न हो, कालज्ञान न हो, किन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं कि वह निस्पृह और सचा पुरुष था।

कैसी ही अच्छी वस्तु क्यों न हो, जब तक हमको उसकी आवश्यकता नहीं होती तब तक हमारी दृष्टिमें उसका गौरव नहीं होता । हरी दूव भी किसी समय अशर्षियोंके मोल बिक जाती है। कुँवरसाहबका काम एक निस्पृह मनुष्यके विना रक नहीं सकता था। अतएव पंडितजीके इस सर्वोत्तम कार्यकी प्रशंसा किसी कविकी कवितासे अधिक न हुई। चाँदपारके असामियोंने तो अपने मालिकको कभी किसी प्रकारका कष्ट न पहुँचाया, किन्तु अन्य इलाकोंवाले असामी, उसी पुराने ही ढंगसे खलते थे। उन इलाकोंवाले सारपीट, हाँट-हपट सद्दा लगी।

रहती थी । किन्तु ये सब तो ज़मींदारीके सिंगार हैं। विना इन सब बातोंके जमींदारी केसी ? क्या दिन भर बैठे बैठे वे मक्सियाँ मारें ?

कुँवरसाहब इसी प्रकार पुराने ढँगसे अपना प्रबन्ध सँमालते जाते थे। कई वर्ष व्यतीत हो गये। कुँवरसाहबका कारवार दिनों दिन चमकता ही गया। यद्यपि उन्होंने पुलड़िक्यों के विवाह बड़ी धूमधामके साथ किये, परन्तु तिस पर भी उनकी बढ़तीमें किसी प्रकारकी कभी न हुई । हाँ, शारीरिक शक्तियाँ अवश्य कुछ कुछ ढीली पड़ती गई। बड़ी भारी चिन्ता यही थी कि इस बड़ी सम्पत्ति और एश्वर्यका भोगनेवाला कोई उत्पन्न हुआ। भानजे भती जे और नवासे, इस रियासत पर दाँत लगाये हुए थे।

कुँवरसाहबका मन अब इन सांसारिक झग-डोंसे फिरता जाता था। आख़िर यह रोना घोना किसके लिए। अब उनके जीवन नियममें एक परिवर्तन हुआ। द्वार पर कभी कभी साधू सन्त धूनी रमाये हुए देख पड़ते । स्वयं भगवद्गीता और विष्णुपुराण पढ़ते।पारलौकिक चिन्ता अब नित्य रहने लगी। परमात्माकी कृपा! साधू सन्तोंके बुढ़ापेमें उनके आ**शीर्वा**दसे एक लड़का पैदा हुआ । जीवनकी आशायें सफल हुईं। दुर्भाग्यवश पुत्रके जन्महीसे कुँवरसाहब शारी-रिक व्याधियों में ग्रस्त रहने लगे । सदा वैयों डाक्टरोंका ताँता लगा रहता था । लेकिन दवाओंका उलटा प्रभाव पड़ता । ज्यों त्यों करके उन्होंने ढाई वर्ष बिताये। अन्तमें उनकी शक्तियोंने जवाब दे दिया । उन्हें मालूम हो गया कि अब संसारसे नाता दूर जायगा। अब चिन्ताने और घर दबाया-यह सारा माल असबाब, इतनी बड़ी सम्पत्ति किस पर छोड़ जाऊँ ? मनकी इच्छाये मनहीमें रह गई । लड्-केका विवाह भी न देख सका । उसकी तोतली बातें सननेका भी सौभाग्य न हुआ । हाय

अब इस कलेजेके टुकड़ेको किसे सौपूँ, जो उसे अपना पुत्र समझें। लड़केकी माँ स्त्रीजाति न कुछ जाने न समझे। उससे कारवार सँभ-लना कठिन है। मुख्तार आम, गुमाइते, कारिन्दे कितने हैं परन्तु सबके सब स्वार्थी, विश्वासघाती। एक भी ऐसा पुरुष नहीं जिस पर मेरा विश्वास जमे। कोर्ट आव वार्ड् सके सुपुर्द करूँ तो वहाँ भी ये ही सब आपत्तियाँ । कोई इधर दबायेगा कोई उधर। अनाथ बालकको कौन पूछेगा ? हाय, मैंने आदमी नहीं पहिचाना ! मुझे हीरा मिल गया था, मैंने उसे ठीकरा समझा ! कैसा सचा, कैसा वीर, दृढपतिज्ञ पुरुष था! यदि वह कहीं मिल जावे तो इस अनाथ बालकके दिन फिर जायँ । उसके हृदयमें करुणा है, दया है। वह एक अनाथ बालक पर तरस खायगा। हा ! क्या मुझे उसके दर्शन मिलेंगे। मैं उस देवताके चरण धोकर माथे पर चढ़ाता । आँ-सुओंसे उसके चरण धोता । वही यदि हाथ लगाये तो यह मेरी ड्रवती हुई नाव पार लगे।

[८]

ठाकुर साहबकी दशा दिन पर दिन बिगड़ती
गई। अब अन्तकाल आ पहुँचा। उन्हें पंडित
दुर्गानाथकी रट लगी हुई थी। बचेका मुँह देखते
और कलेजेसे एक आह निकल जाती। बार बार
पछताते और हाथ मलते। हाथ! उस देवताको कहाँ पाऊँ। जो कोई उसके दर्शन करा
दे आधी जायदाद उसके न्योछावर कर दूँ। प्यारे
पंडित! मेरे अपराध क्षमा करो। में अन्धा था,
अज्ञान था। अब मेरी बाँह पकड़ो। मुझे डूबनेसे बचाओ। इस अनाथ बालक पर तरस
साओ। हिताथीं और सम्बन्धियोंका समूह
सामने खड़ा था। कुँवर साहबने उनकी और
अधकुली आँखोंसे देखा। सच्चा हितेथीं कहीं
देखन पड़ा। सबके चेहरे पर स्वार्थकी झलक
थी। निराशासे आँसें मूँद लीं। उनकी स्त्री फूट

फूट कर रो रही थी। निदान उसे लज्जा त्या-गनी पड़ी। वह रोती हुई पास जाकर बोली— प्राणनाथ, मुझे और इस असहाय बालकको किस पर छोड़े जाते हो ? कुँवर साहबने धीरेसे कहा— पंडित दुर्गानाथ पर। वे जान्द आवेंगे। उनसे कह देना कि मैंने सब कुछ उनके मेट कर दिया। यह मेरी आन्तिम बसीयत है।

## जैनसमाजके क्षयरोग पर एक दृष्टि ।



( लेखक, श्रीयुत **बाबू रतनलाल जैन** बी. ए. एल एल. बी. )

हम लोग कहते आते हैं कि जैनधर्म अनादि कालसे है और यह धर्म एक समय भारत-वर्षका मुख्य धर्म रहा है। इस धर्मको सेवन करके अनन्त जीव मुक्त होकर सचिदानन्द पदको प्राप्त हुए हैं। ऐतिहासिक प्रमाणोंसे भी यह सिद्ध है कि जैनधर्म भारतवर्षका एक बहुत बढ़ा धर्म रहा है। इस धर्मने सम्राट्ट चन्द्रगुप्त और सारवेल आदिके आश्रित रहकर केवल भारतवर्षका ही नहीं संसार भरके जीवोंका कल्याण किया है। प्राचीन जैन साहित्य पर दृष्टि डालनेसे विदित होता है कि इस धर्मके अनुयायी बढ़े बढ़े दिगाज और जगदिजयी विद्वान रहे हैं, और वे गणनामें भी कम न थे।

पर आज जैनियोंकी संख्या तथा उसके विद्वानों पर दृष्टि डालते ही मालूम पड़ जाता है कि अब यह धर्म नामका ही धर्म रह गया है। संसारके जीवोंकी उन्नति करनेसे इसने मुँह मोड़ लिया है और अब यह इस लोकसे लुप्त होना चाहता है। इसकी जनसंख्याको देखिए कि मह कितनी तेजीसे नाश हो रही है:—

सन् १८९१—१४, १६, ६३८. सन् १९०१—१३, ३४, १४०. सन् १९११—१२, ४८, १८२.

अर्थात् १८९१ से लगाकर १९११ ई० तकके २० वर्षोमें ११ प्रतिशत कम हो गई। यदि यह घटोतरी इसी तरह जारी रही तो दोसी या तीनसी वर्षोमें यह जैनधर्म भारतसे उठ जावेगा। अब तनिक भारतवर्षके अन्य धर्मावलम्बियोंके बढ़ने और घटनेको देखिए:—

| धर्म                                                         | सन् १८९१ से १९०१ सन् १९०१ से १९११<br>तक जनसंख्यामें तक जनसंख्यामें<br>प्रतिशत बढ़ना या प्रतिशत घटना तथा<br>घटना । बढ़ना ।             |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| बौद्ध<br>ईसाई<br>सिक्ख<br>मुसलमान<br>पारसी<br>हिन्दू<br>जैनी | + ३२.९ बढ्ना + १३.१ बढ्ना<br>+ २८ ,, + ३२.६ ,,<br>+ १५.९ ,, + ६.३३ ,,<br>+ ४.७ ,, + ६.७ ,,<br>३ घटन + १५.०४ ,,<br>- ५.२ ,, - ६.४ घटना |

ऊपरके कोष्टकसे पता लग जायगा कि भारतकी सब जातियों के लोग बढ़े परन्तु अभागे जैनी घटे। १९०१ ई० से १९११ तकके दस वर्षों में कुछ भारतवासी ११'८ प्रति सैकड़ा और कुछ हिन्दू १५'०४ प्रति सैकड़ा बढ़े, किन्तु जैनी ६'४ प्रति सैकड़ा कम हुए। जैनी लोग भी अन्य भारतवासियों की तरह ११'८ प्रति सैकड़ा बढ़ने चाहिए थे, परन्तु वे घटे हैं उछटे ६'४ प्रति सैकड़ा। जैनियों की वास्तविक घटोतरी १८'३ प्रति सेकड़ा हुई है। मछा इस घटीका कोई हिसाब है! जिस जातिमें मनुष्य-संख्या इस तेजीके साथ घटे क्या वह जाति—चाहे उसकी संख्या करोड़ों की क्यों न हो—जीवित रह सकती है!

जैनीलोग तो केवल साढ़े बारह लाख ही रह गये हैं!

हे जैनधर्माविष्ठिम्बयो, यदि तुम जैनधर्मको भारत-वर्षमें स्थित रखना चाहते हो, तो मोह-निद्रा छोड़ो और उन कीडोंको पहचानो जिन्होंने जैनजातिके मृठमें लगकर उसे खोखला कर डाला है। यह जैनधर्म और जैनजातिके जीवन भरणका प्रश्न है। इसको अच्छी तरह मनन कर निर्णय करो और इसके मूलमें लगे हुए कीडोंको पहचानकर दूर कर दो। तुम्हारा सम्यक्तका स्थितिकरण अंग कहाँ गया जो तुम अपने भाइयोंका नाश होते हुए देखते हो और उनके बचानेका कोई प्रयत्न नहीं करते । यदि आपके हृदयमें धर्मका कुछ भी अंश शेष है तो किटिबद्ध होकर खड़े हो जाओ और जैनजातिके क्षयको रोको।

यद्यपि भारतवर्ष एक बहुत ही बड़ा देश है, उसमें बहुतसे प्रान्त हैं और मिन्न मिन्न प्रान्तोंके रीति-रिवाजोमें कुछ अन्तर मी है, तो भी वे-रीतिरिवाज जिनसे जैनधर्मानुयायियोंकी संख्यामें दिनपर दिन हास होरहा है, साधारणतः एकसे हैं। यह हो सकता है कि एक प्रान्तमें एक कारणसे जैनियोंकी संख्यामें अधिक हानि हुई हो और दूसरे प्रांतमें किसी दूसरे ही कारणसे हुई हो। इस लेखमें जैनियोंका नाश और उसके कारण बतलानेके लिए युक्तप्रान्तके जैनियोंकी संख्या दी गई है। जो कारण जैन जातियोंके नाशके युक्तप्रान्तमें हैं, लगभग वे ही कारण अन्य प्रान्तों पर भी लागू होते हैं।

जो मनुष्य-संख्या इस लेखमें दी है वह मनुष्य-गणनाकी सरकारी रिपोर्टसे है और वह दिग-म्बर जैन डायरेक्टरीमें दी हुई दिगम्बर जैनि-योंकी संख्यासे भी मिलती है। सरकारी रिपोर्टमें जो जैनियोंकी संख्या दी गई है, वह करीब करीब ठीक है। उसकी सत्यताका पता इससे भी लगता है कि बिजनीर जिलेमें जैनियोंकी ओरसे बिजनौरके जैनियोंकी जो गणना सन् १९११ के लगभग की गई था वह १९११ ई० की सरकारी रिपोर्टमें दी हुई गणनासे मिलती है।

इस लेखके साथमं चार कोष्टक प्रकाशित ।किये जाते हैं। उनमेंसे पहले कोष्ट्रकमें युक्त-प्रान्तके प्रत्येक जिलेकी जैन जनसंख्या दी हुई है, जिससे यह ज्ञान हो जायगा कि किस किस जिलेमें १८९१ ई० से १९११ ई० तक के दस वर्षोंमं और १९०१ ई० से १९११ ई० के तकके दस वर्षोंमें कितनी घटोतरी या बढ़ोतरी हुई है। सहारनपुर, मुजफ्तरनगर, अलीगढ़, मथुरा, आगरा, फर्रुसाबाद, मैनपुरी, एटा, कान-पुर और इलाहाबादके जिलें पर अधिक ध्यान देनेकी आवस्यकता है। \*

दूसरे कोष्टकमें मुख्य मुख्य नगरोंकी जैन और हिन्दू जनसंख्या सन् १९०१ और सन् १९११ की दी हुई है। इससे ज्ञात हो जायगा कि सन् १९०१ ई० से १९११ ई० तकके दस वर्षोंमें किस किस नगरमें जैनसं-ख्याकी कितनी घटोतरी या बढ़ोतरी हुई है और साथमें यह भी मालूम हो जावेगा कि उन नग-रोंमें उन्हीं दस वर्षोंमें कितने हिन्दू भाई घटे हैं या बढ़े हैं।

अलीगढ़, आगरा, फिरोजाबाद, कोसी, एटा, कानपुर, इलाहाबाद और रामपुर रियासतकी जनसंख्याओं पर अधिक ध्यान देना चाहिए।

<sup>\*</sup>सन् १८९१ ई० की सरकारी रिपोर्टक अन्दर बहुत वृदियाँ रहगई थीं। एक तो बहुतस जैनी जैनियों में गिने जानेस रह गये थे, इसलिए कई स्थानोंपर जैनी १८९९ से १९०१ ई० तकके दस वर्षों में बढ़े मालूम होते हैं, दूसरे युक्तप्रान्तके हिन्दू और मुसलमानोंकी संख्या १८९१ से १९०१ ई० के अन्दर दस वर्षों में बहुत बढ़ी थी, इसलिए उक्त दस वर्षों में जैन जनसंख्या भी बढ़नी चाहिए थी, वह बढ़ी न थीं।

तीसरे कोष्टकसे यह ज्ञात हो जायगा कि संयुक्त प्रान्तके जुदा जुदा भागों में सन् १९११, १९०१, १८९१ व १८८१ ई० में कुल दस सहस्र जनसंख्यामें जैनी कितने थे, और वे कुल जनसंख्यामें जैनी कितने घटे बढ़े हैं। इससे मालूम हो जायगा कि अन्यमतावलम्बी कितने बढ़ गये और उनकी अपेक्षा हम कितने घट गये।

चौथे कोष्टकसे यह ज्ञात हो जावेगा कि सन १९११ ई० में जैनी किस किस आयुके कितने थे और वे विवाहित, अविवाहित या रैंडुवे, कैसे थे। इससे यह भी ज्ञात हो जायगा कि सन् १९११ में कितनी विधवार्ये किस किस अवस्था की थीन

सन् १९०२ ई० में युक्तप्रान्तकी जो जैन-जनसंख्या ८४,५८२ थी वह १९११ ई० में ७५,७९५ रह गई। अर्थात् १० प्रतिशत कम हो गई। इन वर्षों में हिन्दू प्रति सैकड़े १.४ और सुसलमान १.१ घटे। ईसाई ७३.७ बढ़े और आर्यसमाजी दूने हो गये।

ययपि जैनी आर्यसमाजियों और ईसाइयोंके समान बढ़ने न चाहिए थे; क्योंकि ये आर्यसमाजियों और ईसाइयोंके , समान अन्यधर्मावलिम्बयोंको जैनी नहीं बनाते, तो भी ये
बिन्दुओं और मुसलमानोंकी अपेक्षा अधिक
कदापि न घटने चाहिए थे। यदि ये घटतें तो
हिन्दुओं और मुसलमानोंकी भाँति प्रति सैकड़े
१० प्रति सैकड़े। युक्तप्रान्तकी जनसंख्याके
इससका मुख्य कारण प्रेग है। जैन जाति अन्य
जातियोंकी अपेक्षा अधिक धनवान है, इस लिए
यह जाति अपनी इस कालक्ष्य प्रेगके मुँहसे
अन्य जातियोंकी अपेक्षा अधिक रक्षा कर सकती
भी, इस हेतुसे जैमी मुसलमान और हिन्दुओंकी
भाँति १.१ और १.४ प्रतिशत कम न होने

चाहिए थे, या यह कहना चाहिए कि जैन-जातिको घटना ही न चाहिए था।

मनुष्यगणनाकी रिपोर्टके देखनेसे और समीपवर्त्ती हिन्दूसमाजकी नगरवासी अग्रवाल, खंडेलवाल, पह्नीवाल आदि वैश्य जातियों, गौड, सनाड्य आदि ब्राह्मण जातियों, और अन्य उच्च जातियोंकी स्थिति पर दृष्टि डालनेसे मालूम होता है कि, इन उच्च जातियोंका न्हास हो रहा है और इनका क्षय जैनजातियोंसे भी अधिक है। यहाँ यह प्रश्न उठ सकता है कि जब ये उच जातियाँ कम हो रही हैं तो हिन्दू जातिकी कमी प्रतिशत १.४ ही क्यों ? जैन जातिकी भाँति १० प्रतिशत या उससे भी अधिक क्यों नहीं ? यह प्रतिशत १-४ की कमी इस लिए है कि हिन्दू जातिमें ग्रामवासी जाट, धीवर, चमार, भंगी आदि नीच जातियाँ भी सम्मिलित हैं जिनकी संख्या सद्देव बढ़ा करती है और उनके सम्मिलित होनेके कारण हिन्दू जातिमें अधिक कमी नहीं मालुमें होती।

सम्पत्तिशास्त्रके वेताओं और बड़े बड़े विद्वानों-का कथन है कि जीवित, निरोगी और धनवान् जातिकी जनसंख्या २० वर्षमें इमुनी हो जाती है, अर्थात् प्रति दस वर्षमें २५ प्रतिशत बढ़ जाती है। पर हमारे इस युक्तप्रान्तकी जैन-जातिकी वृद्धिकी तो बात ही क्या यह तो उठटी दस वर्षोंमें १० प्रति शत घट गई, अर्थात् इसकी २५ प्रतिशतकी स्वाभाविक वृद्धि स्की और १० प्रति शत घटोतरी हुई, इस तरह इसका कुल हास २५ प्रतिशत हुआ।

उक्त बातोंसे पता लगता है कि, जैनजाति अनेक रोगोंसे पीड़ित है। जबतक रोगोंका अनुसंधान न किया जावेगा, तबतक न ये रोग दूर किये जा सकते हैं और न रोगोंसे बचनेके उपाय सोचे जा सकते हैं। जैनसमाजके नाश होनेके मुख्य मुख्य कारण ये हैं:---

१ प्लेग आदि रोग,

२ निर्धनता, या दरिद्रता,

३ स्वास्थ्य (तन्दुरुस्ती ) की ओरसे उदा-सीनता,

४ बाल्यविवाह,

५ वृद्धविवाह,

६ व्याभिचार,

७ पुरुषोंका अविवाहित रह जाना,

८ छोटी छोटी जातियोंका होना और अपनी जातिके अतिरिक्त अन्य जातिमें विवाह न करना, ९ विवाहके समय बहुतसे गोत्रोंका टालना १० एक ही जातिमं ऊँच नीच घर और

१० एक हा जातिम ऊप नाय पर आर ११ आर्यसमाजी हो जाना तथा हिन्दूओंमें मिल जाना।

१ ह्रेग आदि रोग । जितनी क्षति युक्त-प्रान्तमें जैन और अजैन संख्याकी सन १९०१ ई० से १९११ ई० तकके दस वर्षीमें इस स्पर्श और वायुके द्वारा बढ़नेवाले प्रेगसे हुई है, उतनी किसी और कारणसे नहीं हुई। कितने ही घरोंका तो नाम तक नहीं रहा । इस भयानक रोगके पंजेमें बूढ़े अधिक नहीं फँसे; इसने अधिकतर उन युवा पुरुषों और स्त्रियों पर हाथ साफ किया है जिनसे सन्तान उत्पन्न होती है और जनसंख्या बढ़ती है। युवक और युवतियोंमें भी इसने युव-तियोंको अधिक सताया है । सैकडे पछि ४५ युरुष और ५५ स्त्रियाँ मृत्युको प्राप्त हुई हैं। एक तो स्त्रियाँ पुरुषोंसे यों ही कम थीं; फिर प्लेगने और अधिक कम कर दीं । चेचक (शीतला) रोग-में बहुतसे बच्चे पीडित हुए और उनेमेंसे बहुतसे मर् गये। इनके अतिरिक्त अन्य रोगोंसे भी समाज-को हानि पहुँची है।

२ निर्धनता । इससे युक्तप्रान्तके जैनी ही क्या सारे भारतवासी पीडित हैं । यहाँके भूखों हे

हाहाकारसे आकाश भी गूज उठा है। निर्धनताके होनेसे समाजको पुष्टकारी भोजन नहीं मिलता। दूध और घी जिन पर कि पूर्वकालमें भारतवासि-योंका जीवन निर्भर था, आजकल भारतविषेत्त बिदा हो रहे हैं। इनके न मिलनेसे स्त्री पुरुष दुर्बल हो गये है और दुर्बलताके कारण ये शीव रोगोंके पंजोंमें पड जाते हैं। निर्धन होनेसे रोगों-का इलाज नहीं किया जा सकता, अपनेको मृत्युके हाथमें तत्काल ही सौंप देना पड़ता है। यही कारण है कि भारतवासी यूरोप आदि देशोर्का तरह संख्यामें नहीं बढ़ते । जैनी हिन्दुओं और मुसलमानोंकी अपेक्षा अधिक धनवान हैं, इससे निर्धनताका प्रभाव जैनियों पर कुछ कम पड़ा होगा। अब रहा यह कि, फिर हमारी हिन्दू मुसलमानोंकी अपेक्षा अधिक घटी क्यों हुई, सो इसका उत्तर यह है कि, अधिक घटीके कारण दसरे ही हैं।

जैनजाति किसी समय धनवान् थी, पर अब नहीं है। अब तो यह दिन पर दिन निर्धन होती जाती हैं। इस निर्धनतासे बचनेके छिए आव-इयक है कि इसे ब्याह शादियांकी, ज्योनारोंकी, नुक्तोंकी तथा और भी तरह तरहकी फिजूल खर्चियोंको एकदम उठा देना चाहिए। इन दु: खके दिनोंमें ये बातें शोभा नहीं देतीं । निर्धनताका दूसरा कारण व्यापारकी दुईशा है । सो इसके लिए नये नये व्यापारोंकी ओर नजर डालना चाहिए । नये ढंगके व्यापार पुराने च्यापारोंको मिटाते जा रहे हैं। इसके लिए देशों-विदेशोंमें घूमकर और अनुभव प्राप्त करके नये व्यापारोंको हस्तगत करना चाहिए । जातिके धनियोंको ऐसी संस्थायें खोलनी चाहिएँ जिनमें निर्धनों और निरुद्योगियांका तरह तरहके शिल्प. व्यापार, कृषि आदिके कार्य सिसलाये जाय और उन्हें जीविकाके मार्ग सुगम कर दिये नाय ३ स्वास्थ्यकी ओरसे उदासीनताः मनुष्यगणनाकी रिपोर्टसे मालूम होता है कि हिन्दूसमाजकी गौड, कान्यकुब्ज, अमवाल, पष्ट्रीवाल, राजवंशी, लोहिये आदि उच्च जातियाँ जिनका कि खान-पान, रहन-सहन, जीविका आदि जैनजातियों के ही समान है—१९०१ से १९११ तकके दश वर्षोमें जैनियों से भी अधिक घटी है। नगरों में रहनेवाले उच्च जातिके हिन्दु-ओं को ध्यानपूर्वक देखनेसे भी मालूम होता है कि ग्रामीण-परिश्रमशील किसानों की अपेक्षा उनमें सन्तानोत्पति कम होती है और नई उमरके स्त्री-पुरुषों की मृत्यु अधिक होती है। इसका कारण उनका व्यवसाय है।

हिन्दुओंमें सैकड़े पीछे ७५.६ खेती करने-वाले, १० खेतोंमें मजदूरी करनेवाले और शेष सब और और काम करनेवाले हैं । मुसलमानोंमें ५० खेती करनेवाले, २५ मजदूरी करनेवाले और २५ शिल्प तथा व्यापारादि करनेवाले हैं। इधर जैनियोंमें २२ खेती करनेवाले, ६६ वाणि-ज्य करनेवाले और शेष १२ दीगर काम करने-वाले हैं। जैनियों में ये जो २२ खेती करनेवाले हैं उनमें वे लोग नहीं हैं, जो खेतोंमें खड़े होकर हल चलाते हैं या स्वयं खेती करते हैं। इनमें अधिकांश जमींदार हैं, जो खेतोंद्वारा उत्पन्न हुए धनके द्वारा जीवित रहते हैं । कृषिजीवी हिन्दुओं औरक्ष्मुसलमानोंमें इस प्रकारके जमीं-्दार अधिकसे अधिक ५ प्रति सैकड़ा ही होंगे, शेष परिश्रमी किसान और मजदूर ही होंगे। हिन्दू और मुसलमानोंमें वाणिज्य और जमींदारी कर-नेवालोंकी आसत थोड़ी है, पर जो है उसकी दशा जैनियोंकी सी ही है।

उच्च जातिके हिन्दू और जैनी प्राष्णःकालसे लेकर सार्यकाल तक या तो दूकान पर बैठे रहते हैं, या परोंके मुलायम गहोंपर आरामसे पढ़े रहते हैं, या एक स्थान पर बैठे हुए लिखा-पढ़ीका काम किया करते हैं। इन्हें स्वच्छ हवा

नहीं मिलती और इनके श्रीरका व्यायाम नहीं होता। यही दशा इनके घरकी स्त्रियोंकी रहती हैं। ये सदैव ही घरके अन्दर बन्द रहती हैं। स्वच्छ वायु तो इनके भाग्यमें ही नहीं लिखी। या तो ये रसोई बनाने, बर्तन मलने और बचोंके पालन पोषणमें लगी रहती हैं, या पलंग-पर बैठी हुई दूसरों पर आज्ञा चलाया करती हैं। पहले प्रकारकी स्त्रियाँ कुछ परिश्रम करती हैं, इस कारण वे तो किसी कदर अच्छी भी रहती हैं; परन्तु दूसरे प्रकारकी अमीरोंकी बहू-बेटियाँ तो सदा ही बीमार रहती हैं। प्रसवकाल तो इनके लिए बहुत ही भयानक होता है। इससे यदि ये बच गई, तो समझो कि इनका दूसरा जन्म हुआ। आजकल घरू कामकाज करना भी बरा समझा जाने लगा है। परिश्रमसे घुणा होना बहुत ही बुरी बात है।

ग्रामवासी किसानों और उनकी स्त्रियोंकी दशा इनसे ठीक उलटी हैं। ये बढ़े परिश्रमी होते हैं और खेतोंकी स्वच्छ वायुका सेवन करते रहते हैं। इसी कारण ये कम पृष्ट भोजन पाने पर भी उच्च श्रेणीके लोगोंकी अपेक्षा अधिक बलबान और इष्ट पुष्ट होते हैं। इनका स्वास्थ्य बहुत अच्छा रहता है। इनकी स्त्रियाँ घरका सारा कामकाज करती हैं, पानी सरकर लाती हैं, आटा पीसती हैं, भोजन बनाती हैं, खेतों पर जाती हैं, और इस तरह परिश्रम करते रहनेसे खूब हही कहीं। रहती हैं। न ये स्वयं बीमार रहती हैं और इनकी सन्तान नगरवासियोंकी तरह दुर्वल, पीली और अल्पायु होती हैं।

प्राचीन कालमें नागरिकोंकी ऐसी दशा न थी। उन्हें परिश्रमसे इतनी घृणा न थी। तीस चालीस वर्ष पहले इस देशमें हर जगह सैकड़ों अखाड़े थे। दूकानों पर बैठनेवाले बैश्य लोग रातके समय इन अखाड़ोंमें जाकर दंड लगाते, बैठकें करतें, मुद्रर घुमाते और कुश्ती सेलते थे। उन लोगोंके लिए सेर दो सेर दूध एक साँसमें पी जाना कोई बात ही न थी। उस समयकी स्त्रियाँ भी ऐसी ही थीं। वे घरके सारे कामकाज करती थीं। आज कलकी तरह नाजुक न थीं। इस समय भी उस समयके उत्पन्न हुए ६०–७० वर्षके वृद्धे वह शक्ति रसते हैं, जो आजकलके नौ जवानोंमें भी नहीं होती।

्रजैनसमाजको नाशसे बचानेके लिए सबसे पहले परिश्रम करने और व्यायाम करनेकी शिक्षा मिलनी चाहिए। इन कामोंको छोटा या असम्मानका सूचक न समझना चाहिए। आरो-ग्यता होनेसे-स्वस्थता होनेसे ही धर्मसाधन हो सकता है। अत्एव इस विषयकी शिक्षा खास तौरसे प्रचालित की जानी चाहिए । स्वास्थ्य-रक्षाके मोटे मोटे नियमांका ज्ञान सबको करा देना चाहिए। कोई रोग ऐसा नहीं, जो उचित उपाय करनेसे रोका न जा सके। यूरोपवासि-योंने प्रेग, हैजा, चेचक आदि रोगोंको अपने देशसे सर्वथा निकाल दिया है। निर्वलता तरह तरहके रोगोंको बुलानेकी निमंत्रणपत्रिका है। डाक्टर लोग कहते हैं कि क्षयरोग ( तपे-दिक ) के कीडे सभी मनुष्यों के शरीरमें प्रवेश कर जाते हैं, परन्तु वे तबतक हानि नहीं पहुँचा सकते, जबतक शरीर बलवान रहता है। मनुष्य दुर्बल हुआ कि, इन्होंने उसे यमलोकको भेज देनेका प्रयत्न किया। अन्य रोगोंके कीडों-का भी यही हाल है। बाल्यविवाह कादि कूप्र-थायें भी निर्बल मनुष्यों पर अधिक हानि-कारक प्रभाव डालती हैं। यही कारण है, जो १९०१ से १९११ तक दश वर्षीमें बाल्य-विवाहोंके कुछ कम हो जाने पर भी जैनि-योंका क्षय पहलेसे भी अधिक हुआ है। क्योंकि इन दश वर्षोंमें लोग पहलेसे अधिक दुर्बल और वीर्यहीन हो गये हैं। ठेसकको विश्वास है कि यदि लोग अपने स्वास्थ्यकी ओर ध्यान देना

आरंभ कर दें, व्यायाम करें, और तरह तरह के पास्त्रिमके काम करें, तो जैनियोंका क्षय बहुत कुछ रुक जावेगा। बरुवान दीर्घायु मन्तान होगी, मृत्युयें कम होंगी, रोग कम सतावेंगे और स्त्रियोंकी संख्या पुरुषोंसे कम न रहेगी।

जैसा कि आगे बतलाया जायगा जैनसमाजमें स्त्रियों की संख्या कम है और इसका कारण यह है कि, हमारे यहाँ लड़िकयाँ और स्त्रियाँ लड़कों और पुरुषोंकी अपेक्षा अधिक मरती हैं। मेरें क्यों नहीं? उनके स्वास्थ्यकी ओर ध्यान ही कहाँ दिया जाता है। उनके साथ बुरा वर्ताव किया जाता है, वे स्वास्थ्यनाशक पर्देमें रक्सी जाती हैं, बचपनमें माता बना दी जाती हें और बीमार होने पर उनकी दवादारूका यथेष्ट प्रयत्न नहीं किया जाता। मनुष्य जातिके लिए यह बहुत ही लज्जाकी बात है कि वह अपने एक अंगको इतना तुच्छ समझता है और दूसरे अंग पर अपना सर्वस्व न्योछावर करके भी सन्तुष्ट नहीं होता।

४ बाल्य-विवाह । प्राचीन समयमें इस देशमें विवाह उस समय होता था, जब वर कन्या दोनों योवनावस्थाको प्राप्त हो जाते थे और विवाहके उद्देश्यको समझने लगते थे । इधर देशकी परिस्थितियोंमें बड़े बड़े परिवर्तन होनेसे कोई ४००-५०० वर्षसे यह बाल्य-विवाहकी प्रथा चल पड़ी है। इस प्रथाने देशको बड़ी भारी हानि पहुँचाई है। यदि यह न होती तो आज युक्त प्रान्तमें पन्द्रह वर्षसे कम उम्रकी १,२५९ जैनविधवाओंकी हृद्यविद्यारिणी संख्या सुननेका दिन न आता।

चौथे कोष्टकको देखनेसे मालूम होगा कि युक्तप्रान्तमें सन् १९११ में ५ वर्षसे कम उम्रकी विवाहिता जैन लड़कियाँ २८, पाँचसे १० वर्ष तककी २५२ और १० से १५ तक की १३९३ थीं । इसी तरहसे ५ वर्षसे कमके विवाहित लड़के १५, पाँचसे १० तकके १८१,

तकके १७०५ थे।

इस बाल्यविवाहसे जो हानि होती है, उसका पता इलाहाबाद, कानपुर, बनारस आदि नगरोंकी जैनजनसंख्याकी घटीसे-जो १९०१ से १९११ तक दश वर्षोंमें हुई है-लगेगा । जैनियोंकी संख्या कम हो जानेका कारण प्रेग भी है, परन्तु द्वेगने जैनियोंको हिन्दुओं और मुसलमानोंकी अपेक्षा अधिक सताया होगा, यह बात ध्यानमें नहीं आ सकती । क्योंकि जैनी अन्य लोगोंकी अपेक्षा अधिक धनी हैं, इस कारण ये अपनी रक्षा भी अधिक कर सकते हैं । जैनी और अपेक्षा बहुत ही घटे हैं। इसके कारण अवस्य ही कुछ और हैं । इन नगरोंके जैनियोंमें विवाहके समय कन्याकी आयु दश ग्यारह वर्षकी और वरकी तेरह चौदह वर्षकी होती है। विवाहके पश्चात प्राय एक ही वर्षके भीतर दोनोंका संयोग होने लगता है । मेरठ कमिइनरीकी 'हालत कुछ अच्छी है। वहाँ साधा-रणतः विवाहके समय कन्याकी आयु १२ वर्षकी और वरकी १५-१६ वर्षकी होती है। विवाह-के २-३ वर्ष बाद गोना होता है और तब दोनोंका संयोग होता है । इससे वहाँ बाल्य-विवाहने कम हानि पहुँचाई है।

बाल्यविवाहसे स्त्री पुरुष दुर्बल, शाक्तिहीन, निस्तेज, रोगी और सुखहीन हो जाते हैं। इनको बहुत ही थोडी आयु प्राप्त होती है। ३५-४० वर्षकी उम्रमें ही ये बूढ़े हो जाते हैं। इस देशों क्षय रोगकी वृद्धि इसी कारणसे हो रही है। लड़िकेयोंको बाल्यविवाहसे बद्दत ही हानि होती है। वे थोड़ी ही उम्रमें गर्भ धारण कर लेती हैं और प्रसवके समय या तो मर जाती हैं, या कठिनाईसे बचकर जीवन भर ्रद्रुख भोगती हैं।

बाल्यविवाह शिक्षाप्रचारके मार्गमें भी बड़ी

द्शसे १५ तकके ७६२ और १५ से २० रुकावट डालता है। लड़ाकियोंका विवाह हुआ कि उनका पढना लिखना समाप्त हो गया । इधर घरमें बहू आई कि लड़केका मन पढ़ेनेसे हटने लगा । दोनोंका ही ज्ञान अधूरा रह जाता है। न वह संसार चलानेके योग्य होती है और न यहीं अपनी यथेष्ट उन्नति कर सकता है। सन् १९११ की गणनाके अनुसार सारी जैन-

विधवाओंकी संख्या १,५३,२९७ और युक्त-प्रान्तकी विधवाओंकी ८,०१२ है। ये सब उम्रकी विधवायें हैं। इनमेंसे १५ वर्षसे कम उम्रकी सारे देशमें १,२५९ और युक्त प्रान्तमें ६४ हैं। यह उन विधवाओंकी संख्या है, जिनकी उम्र मनुष्यगणनाके समय १५ वर्षसे कम थी; पर १५ वर्षसे कम उम्रमें विधवा होनेवाली स्त्रियोंकी संख्या इससे बहुत अधिक होगी। हमारी सम-झमें सारी विधवाओंका सातवाँ हिस्सा ऐसा होगा, जिसे इस उम्रके पहले वैधव्य प्राप्त हो गया है। अर्थात सारे भारतमें २० हजारसे अधिक और युक्त प्रान्तमें एक हजारसे अधिक जैन विधवायें ऐसी हैं, जो १५ वर्षसे पहले विधवा हो गई हैं।

साधारणतः कन्याओंका विवाह १०-१२ वर्षके भीतर हो जाता है। इस वयमें और १५ वर्षमें लगभग ४ वर्षका अन्तर होगा । भारत-वर्षकी आयुका परिमाण साधारणतः ( औसत द्रजी ) २२ वर्ष है । इसमें छोटे छोटे बच्चीकी आयु भी शामिल है । यदि हम ११ वर्षसे अधिक उम्रके मनुष्योंकी उम्रका हिसाब लगा-कर औसत उम्र निकालें तो वह २७ या २८ वर्ष आवेगी। इस लिए १५ वर्षसे कम उम्रमें विधवा होनेवाली स्त्रियोंकी संख्या समस्त भार-तकी जैन विधवाओंकी संख्याका 😤 अर्थात सातवा भाग होगी और इसी लिए हमने ऊपरके पैरेमें यह बात कही है।

यह संख्या बडी ही भयानक है। इन बाल-विधवाओं की दशाका विचार करके हमें जैसे बने तैसे बाल्यविवाह बन्द कर देना चाहिए । यदि कन्याओंका विवाह १५ वर्षसे कमकी आयुमें न होता तो जैनियोंमें २० हजार विध-वार्यें न होतीं । वे सधवा रहकर कमसे कम ४० हजार मनुष्य उत्पन्न करतीं, जिससे जैनि-योंका नाश बहुत कुछ रक जाता। लड़कियोंका विवाह १५ वर्षसे पहले और लड़कोंका २० वर्षसे पहले कभी मत करो । इसके पहले दोनोंमें ही उत्तम सन्तान उत्पन्न करनेकी योग्यता नहीं आती।

५ वृद्धिववाह । जैनसमाजमें कन्याओं की संख्या बहुत ही कम है । इससे हजारों नवयुव-कोंको यों ही कुँआरा रहना पड़ता है । उस पर ये बृद्धे लोग अपनी कई कई शादियाँ करके और मी उनका हक मार देते हैं । जो कन्या किसी युवकसे शादी करके सुस्तपूर्वक जीवन व्यतीत करती, और अनेक पुत्र कन्याओं की माता होती, वहीं एक बूढ़े खूसटके पंजेमें फँसकर दु:सोंके पाले पड़ती है, सन्तानहींन या रोगी सन्तानकी माता होती है और शीघ ही विधवा बनकर समाजमें दुराचारों की वृद्धि करती है । इस लिए बृद्धिवाहकी दुष्प्रथाको शीघ ही बन्द करना चाहिए । इसके लिए पंचायतियों को यत्न करना चाहिए । पंचायतियों की शक्तिको बढ़ाना हम लोगों के हाथमें है ।

६ व्यभिचार । युक्तप्रान्तके अन्य समा-जोंकी तरह जैनसमाजमें भी व्यभिचारका बे-शुमार प्रचार हो रहा है । ज्ञात होता है कि शिलवत इस समाजसे बिदा ले चुका है और जैनधर्मका प्रभाव इसके हृद्यसे बिलकुल उठ गया है । यह समाज केवल ऊपरसे जैनधर्म-का अंगा पहने हुए है; जिसके भीतर इसका हृदय छुपा हुआ है । इसकी भीतरी हालत बड़ी ही गंदी है । इस व्यभिचारके रोगमें यहाँके युवा ही ग्रस्ति नहीं हैं, बालक और बूढ़े भी इसके पंजेसे बाहर नहीं हैं । यहाँके बालक ७-८ वर्ष-के होते ही अश्लील शब्दोंको सुन सुनकर उनके उचारण करनेमें पट हो जाते हैं। पहले तो वे उनका भाव समझे विना ही उचारण करते रहते हैं. पीछे १२-१३ वर्षके लगभग पहुँचने पर उन अञ्लील शब्दोंके द्वारा उत्पन्न हुए भावोंको प्रयोगमें लानेकी चेष्टा करने लग जाते हैं । उनकी यह चेष्टा अनंगक्रीडा, हस्त-मैथुन आदि दृष्ट दोषोंके रूपमें प्रकट होती है । व्यभिचारकी यह पहली सीढी है बाल्यावस्थामें ये भाव अनंगक्रीडा आदिके रूपमें और युवावस्थामें परस्रीसेवन, वेझ्यागमन आदिके रूपमें प्रकट होते हैं । जहाँ ये भाव हृदयमें अंकित हो पाये कि फिर निकाले नहीं निकलते । ये उन्हें सदाके छिए व्याभिचारी बना देते हैं। स्त्रियाँ भी जब अपने पुरुषोंको परस्त्री-गामी या वेश्यागामी बना हुआ देखती हैं, अपने पातिवत्यसे शिथिल होने लगती हैं और अन्तमें दराचारिणी बन जाती हैं।

यह व्यभिचार भी हमारी संख्याके क्षयका बडा भारी कारण है । इलाहाबाद, अलीगढ, सहारनपुर, आदि नगरोंकी संख्या १९०१ से १९११ तकके दश वर्षों में बहुत कम गई है। वास्तवमें इनकी संख्या बढ़नी चाहिए थी। क्योंकि लोगोंकी प्रवृत्ति गाँवों और कस्बोंको छोड छोडकर शहरोंमें जा बसनेकी ओर बढ रही है। व्यापारादिके निमित्तसे जैनी लोग शहरोंमें ही अधिक बसते जाते हैं। परन्त व्यभिचारने संख्याको बढानेके बद्हे घटाया है। यह सभी जानते हैं कि, व्यभिचारी स्त्रीपुरुषोंके एंक तो संतान ही नहीं होती और यदि होती है तो निर्बल, रोगी और अल्पाय होती है। व्यभिचारी पुरुष स्वयं भी निर्बल, निस्तेज, साहसहीन, रोगी और अल्पायु हो जाते हैं। मूत्र रोग तो उन्हें घेरे ही रहते हैं । स्त्रियों की भी यही दशा होती है।

इस बढ़े हुए व्याभिचारको रोकनेकी ओर श्रीघ्र ही ध्यान देना चाहिए। बच्चोंके चरित्र पर ब्रुटपनसे ही बल्कि उनके गर्भमें आनेके समयसे ही दृष्टि रखनी चाहिए । बच्चे जब माताके गर्भमें आते हैं, तभीसे उनपर माताके बुरे भले विचारोंका प्रभाव पडता है। यदि माताके विचार अच्छे होंगे तो बच्चे उन्हें अपनी प्रकृति बनाकर जन्म लेंगे । इसके बाद उन पर अच्छे संस्कार डाले जायँगे, उनके कानोंमें सदैव अच्छे विचार पड़ते रहेंगे, उनकी दृष्टिपथमें सदैव अच्छे कार्य पड़ते रहेंगे और वे अच्छे आदशोंकी ओर 'झुकाय जायँगे, तो उनके सदा-चारी होनेमें कोई सन्देह नहीं । आगे उन्हें विद्याध्ययन कराया जाय, नैतिक शिक्षा दी जाय, और कर्तव्यशील बनाया जाय, तो उनका जीवन बडी उत्तमतासे व्यतीत होगा।

व्यभिचारी स्त्रीपुरुषोंको सदाचारी बनानेके लिए सुिक्शका प्रचार, अच्छा उपदेश, अच्छे अच्छे प्रन्थोंका अध्ययन, अच्छी संगति, सामा-जिक शासन आदि अनेक उपाय हैं, जिनका वर्णन इस छोटेसे लेखमें नहीं हो सकता। उनकी ओर भी ध्यान देना चाहिए।

प पुरुषोंका अविवाहित रह जाना और कन्याओंकी कमी । चौथे कोष्टकको देखनेसे मालूम होगा कि सन् १९११ में युक्त-प्रान्तमें २५ वर्षसे अधिक उम्रके पुरुषोंकी संख्या १९,१०८ थी और उनमें ३,५३६ पुरुष ऐसे थे, जो अविवाहित थे । जैनसमाजमें पुरुषोंका ब्याह २५ वर्षसे कमकी ही उम्रमें हो जाता है; अतएव २५ वर्षसे अधिक उम्रके कुंआरे पुरुष वे ही होते हैं, जिनके ब्याहे जानेकी बहुत ही कम आशा होती है। इन अविवाहित पुरुषोंकी औसत प्रति सैकड़े १८.५ पड़ती है। लगभग यही औसत २५ वर्षसे कम उम्रके पुरुषोंमें भी अविवाहितोंकी होगी। २५वर्षसे

कम उमके पुरुषोंकी संख्या २१,७०० है, अतः इनमें भी प्रति ज्ञात १८.५ के हिसाबसे कोई चार हजार पुरुष अनिवाहित रह जायँगे । इस तरह कुछ ४०,८९५ पुरुषोंमंसे ७,५०० पुरुष ऐसे हैं, जिनका विवाह नहीं हुआ और न होनेकी आज्ञा है। ये वे पुरुष नहीं हैं जिन्होंने ब्रह्मचर्यवत धारण करके अविवाहित रहना स्वीकार किया है; किन्तु ये वे हैं, जिनके विवाह हो नहीं सकते । इस तरह जैनसमाजके पुरुषोंका पाँचवाँ हिस्सा अविवाहित रह जाता है । यदि इनका विवाह हो गया होता और इनके सन्तान उत्पन्न होती तो युक्त प्रान्तके जैनियोंमें सन १९११ में जो ९ हजार मनुष्योंकी कमी हुई है वह न होती; उछटी कुछ वृद्धि ही होती ।

जैनसमाजके एक पंचमांश पुरुषोंके अवि-वाहित रहनेके नीचे लिखे कारण हैं:—

१ श्रियोंकी कमी। युक्त प्रान्तमें सन् १९११ की गणनाके अनुसार पुरुषोंकी संख्या ४०,८९५ और श्रियोंकी २४,५९२ थी। अर्थात श्रियाँ पुरुषोंसे ६२०० कम थीं। इनमें कुछ अजैन श्रियाँ मी सम्मिलित हैं। क्यों कि बहुतसे स्थानोंमें अग्रवाल आदि जातियोंके लोग अजैब लड़कियोंको ब्याह तो लाते हैं; पर अपनी लड़-कियोंको अजैनोंमें नहीं देते। यदि ये अजैन श्रियाँ जैनोंमें सम्मिलित न होतीं तो यह ब्रि-योंकी कमी ७००० के लगभग हो जाती। अब प्रश्न होता है कि श्रियाँ पुरुषोंसे कम क्यों हैं? क्या लड़कियाँ लड़कोंसे कम उत्पन्न होती हैं, या लड़कोंसे आधिक मर जाती हैं? और यदि अधिक मरती हैं तो क्यों?

चीन, जापान, भारतवर्ष, अमेरिका आदि पूर्वीय देशोंमें ठड़िक्याँ ठड़िकाँ अपेक्षा कुछ कम उत्पन्न होती हैं; (इँग्लैण्ड, फान्स, जर्मनी आदि पश्चिमीय देशोंमें अधिक उत्पन्न होती हैं।) परन्तु यह कमी हजार पीछे १५ के

ठगभग ही होती है। इस हिसाबसे जब युक्त प्रान्तमें ४०,९०० पुरुष हैं, तब स्नियोंकी संख्या ४०,३०० होनी चाहिए थी; परन्तु वह है ३४,५९५, अर्थात पूर्वीय देशोंकी प्रकृतिके िहाजसे भी यहाँ ५,७०० स्निया कम हैं, जिसके कि कारण कुछ और ही हैं।

यहाँ पुरुषोंकी अपेक्षा स्त्रियाँ मरती अधिक -हैं। मनुष्यगणनाकी रिपोर्टमें लिखा है कि, पुरुषोंकी अपेक्षा स्त्रियोंकी अधिक मृत्युके कारण उनसे बुरा वर्ताव करना, अधिक काम लेना, उनका अनादर, उनमें स्वास्थ्यनाशक पर्देका होना, उनका बालकपनमें विवाह होना और बचपनमें ही गर्भवती हो जाना, आदि हैं। विचार करके देखा जाय, तो ये कारण बहुत अंशोंमें सच हैं। स्थानसंकोचके कारण इन सब. कारणों पर विस्तारसे नहीं लिखा जा सकता।

२ पुरुषोंका बारवार विबाह करना और विधवाविवाहका न होना । चौथे कोष्टकको देखनेसे मालूम होगा कि, सन १९११ में युक्त-प्रान्तमें ४,७६९ रॅंडुए और ८,०१२ विधवायें थीं । यहाँ प्रश्न यह उठता है कि. विधवाओंसे रॅंड्रए इतने कम क्यों ? दोनोंकी संख्या बराबर होनी चाहिए थी। इसके दो कारण हो सकते हैं-एक तो यह कि पुरुष स्त्रियोंकी अपेक्षा अधिक मरते हों । ऐसा होनेसे परलोवासी पुरुषोंकी स्त्रियाँ (विधवायें) परलोकवासिनी स्त्रियोंके पतियों ( रॅंडुओं ) से अधिक होंगी। दूसरा यह कि रॅंड्रए दोबारा विवाह कर लेते हों और रॅंडुओंकी श्रेणीमेंसे निकलकर विवाहितोंकी श्रेणीमें आ जाते हों और इस तरह रॅंडुऑकी संख्या कम हो जाती हो । सरकारी खोटेमें यह अच्छी तरहसे दिखा दिया गया है कि, इस प्रान्तमें स्त्रियाँ ही अधिक मरती हैं, अतएव विधवाओं की अपेक्षा रॅड्ओं की कमीका उक्त पहला कारण नहीं माना जा सकता, दूसरा ही होगा। अर्थात् रॅंडुए दोबारा शादी कर ठेते हैं। और विवाहितोंमें गिन लिये जाते हैं।

इस प्रान्तमं रंडुए ४,७६९ और विधवार्ये ८,०१२ हैं, अर्थात् रंडुए विधवाओंसे ३,३४३ कम हैं। रंडुए विधवाओंसे अधिक होने चाहिए थे, क्योंकि स्त्रियाँ पुरुषोंसे अधिक मरति हैं, अतएव यह कमी वास्तवमें ३,५०० के लगभग होगी। अर्थात् यहाँके ३,५०० रंडुओंने दोबारा ज्याह कर लिया है और वे विवाहित गिने जाते हैं।

यदि ये ३,५०० रॅंडुए दूसरी बार ज्याह न करते तो ३,५०० कन्याये बचजातीं और इनका ज्याह ३,५०० अविवाहित पुरुषोंके साथ होता। दोबारा विवाह करनेवाले अधिकत्तर धनवान पुरुष ही होते हैं। निर्धनोंका एक ही विवाह कठिनतासे होता है, फिर दूसरे व्याहकी तो आशा ही क्या की जा सकती है। इन दो-बारा ज्याह करनेवाले धनवानोंमें बहुतसे पुरुष हुसे होंगे जिन्हें विवाहके सर्वथा अयोग्य समझना चाहिए। उनसे सन्तानोत्पत्तिकी आशा कदापि नहीं की जा सकती। इस तरह इन्हें जनसंख्याके घटानेके बहुत बड़े कारण गिनना चाहिए।

युक्तप्रान्तमें ८,०१२ विधवायें हैं। यदि इनमेंसे वे विधवायें जो विवाह करनेके योग्य हैं, पुनर्विवाह कर हें तो इतने अधिक पुरुष अविवाहित न रहें और जनसंख्याका हास अनेक अंशोंमें रुक जावे। पर प्रश्न यह है कि, क्या जैनसमाजके लिए विधवाविवाहका प्रचार करना श्रेयस्कर होगा ? भय है कि इसके जारी होनेसे स्त्रीसमाजके सामनेसे एक उच्च आद्री जाता रहेगा।

SIE 9-?0 ]

वृद्धविवाह, कन्याविकय और धनकीं दासत्व मी अधिक पुरुषोंके अविवाहित रहनेके कारण हैं। इनके कारण अयोग्यों और धनियोंके तो अनेक विवाह हो जाते हैं, पर बहुतसे सुयोग्यों और निर्धनोंका एक भी नहीं होने पाता। धनके लोभसे लोग स्त्रियोंके असली सुख 'सुयोग्य पति' के महत्त्वको भूल गये हैं।

८ जैनसमाजमें छोटी छोटी जाति-योंका होना और अपनी जातिक अति-रिक्त अन्य जातियोंके साथ ब्याह न करना। जैनसमाजमें ऐसी बहुत सी जातियाँ हैं, जिनकी जनसंख्या ५०० से भी कम है। नीचे छिसे कोष्टकको देखिए। यह 'दिगम्बर जैन डिरेक्टरी'से उद्भृत किया गया है:—

| जाति             | युक्त-<br>प्रान्त | सी. पी. | राज-<br>पूताना<br>मालवा | पंजाब        | वम्बई | बंगाल<br>विहार | म्द्रास<br>मसूर | कुल              |
|------------------|-------------------|---------|-------------------------|--------------|-------|----------------|-----------------|------------------|
|                  |                   |         |                         |              | ·     |                | 1               | 1                |
| खंडेलवाल         | ३५६२              | 9253    | ५३१३२                   | ६१६          | 8698  | १३०८           | ٩               | ६४७२६            |
| अग्रवाल          | २७६५२             | ३९३     | 93403                   | <b>२३३४६</b> | ५९६   | 9039           | 0               | ६७१२१            |
| जैसवार           | ३३००              | ۷ ۾     | ५९१२                    | २०३          | 9046  | ३२१            | 994             | 99068            |
| परवार            | ९५४५              | २३५'१९  | ९६८१                    | 90           | 966   | १३४            | ५९              | ४१९९६            |
| पद्मावती परवार   | ८७४४              | 1 ;     | २२९७                    | 343          | 92    | 30             | <b>ર</b>        | 99489            |
| पत्रवाल          | ३७५२              | ५७      | ४२२                     | 0            | •     | 99             | •               | ४२७२             |
| गोलालारे         | २०९५              | 1 1     | १५६२                    | 0            | વ     | २०             | •               | ५५८२             |
| वि <b>नै</b> कया | 6                 | ३२२५    | 822                     | •            | 3     | •              |                 | ३६०५             |
| ओसवाल            | 90                |         | 922                     | १७९          | . 363 | •              | •               | ७०२              |
| गंगेरवाल         | 936               | ६३६     | 0                       | •            | •     | 0              | 3               | હહર <sup>ે</sup> |
| बंडेले           | 98                |         | 0                       | •            | 0     |                | 0               | 9 €              |
| <b>वै</b> रया    | ५९                | •       | १५१२                    |              | •     | 93             | 0               | 9468             |
| फतहपुरिया        | 934               |         | •                       | o            | •     | 0              | •               | 934              |
| <b>पोरबा</b> ड   | 924               |         |                         | o            | 0     | •              | •               | 924              |
| बुढ़ेले          | 446               |         | 0                       | ۷            | •     | ٥              | ٥               | ५६६              |
| लेहिया           | ५५०               |         | ५२                      |              | •     | •              |                 | ६०२              |
| गोलसिंघारे       | ३२९               | २४      | २५८                     | •            | 0     | 96             | 0               | ६२९              |
| खरौआ<br>-        | 960               |         | ७२०                     |              | •     | 40             | •               | 9040             |
| लगेजा<br>लमेच    | 9६२२              | २१८     | 900                     | •            | ۷     | 25             | 0               | 9900             |
| लमपू<br>गोलापूरव | 396               | ९४७६    | ३७६                     | •            | 90    | •              |                 | 90680            |

इस कोष्टकमें पाठक देखेंगे कि, युक्त प्रान्तमें गंगेरवाल, बड़ेले, बरैया, पोरबाल आदि कितनी ही जैन जातियाँ ऐसी हैं जिनकी संख्या ५०० से कम है और जो समग्र भारतमें भी १००० से कम हैं। दिगम्बर जैन डायरेक्टरीसे विदित होता है। कि, केवल दिगम्बर सम्प्रदायमें ४१ जातियाँ ऐसी हैं; जिनकी जनसंख्या ५०० से कम है; १२ ऐसी हैं, जिनकी संख्या ५०० से १००० तक है; २० ऐसी हैं, जिनकी १००० से ५००० तक है और १२ जातियाँ ऐसी हैं, जिनकी संख्या ५००० से अधिक हैं। इनके अतिरिक्त ऐसी भी कई जातियाँ हैं, जिनकी संख्या २० से लेकर २०० तकके बीचमें हैं। ऐसी जातियाँ बड़े बेगसे कम हो रही हैं। ये दश वर्षमें आधी या एकतिहाई हो जाती हैं। कुछ जातियोंका पता सरकारी रिपोर्टसे उद्धृत किये हुए नीचे लिसे कोष्टकसे लगेगाः—

| जाति              | सन्          | १८९१       | सन् १९११           |        |  |
|-------------------|--------------|------------|--------------------|--------|--|
| Since             | पुरुष        | स्त्री     | पुरुष              | स्त्री |  |
| खंडेलवाल<br>ओसनाल | 9086<br>\$23 | ९३७<br>५४४ | ४७ <b>३</b><br>२२४ | ६३     |  |
| अप्रवाल           | २१११६        | 90800      | १८६५०              | 9498   |  |

इसससे मालूम होगा कि २० वर्षमें खंडेल वाल आधे हो गये, ओसवाल और भी कम हो और अग्रवाल प्रति शत १२ कम हो गये। अग्रवाल जातिकी जनसंख्या अधिक है, इस कारण उसकी कमी सैकड़ा पीछे केवल १२ हुई जब कि ओसवालों और खंडेलवालोंकी अति बहुत अधिक हुई है। क्योंकि इनकी संख्या युक्तप्रान्तमें बहुत कम है।

इन जातियोंकी अधिक क्षतिका कारण यह है
कि इनमें विवाह बड़ी कठिनाईसे होते हैं। विवाहका क्षेत्र छोटा होनेसे और गोत्र आदिकी अधिक
झंझटोंसे प्रायः बेमेल विवाह करना पड़ते हैं
और इस प्रकारके विवाहोंसे जनसंख्याकी
बुद्धिमें कितनी रुकावट पड़ती है, यह बतलानेकी जरूरत नहीं है।

बड़ी जातियाँ धीरे धीरे घटती जाती हैं और घटते घटते छोटी हो जाती हैं । इसके बाद उनका क्षय होना शुरू होता है और अन्तमें वे नामशेष हो जाती हैं । जो जाति जितनी छोटी है, विवाहसंबन्ध करनेमें वह उतना ही अधिक कष्ट भोगती है और नाशके सन्मुख भी उतने ही शीष्ट्र जाती है।

हमारी समझमें इचरकी तमाम जैनजाति-योंमें पारस्परिक विवाह होने लगना बहुत कल्याण-कर होगा। इसमें न तो धार्मिक दृष्टिसे कोई हानि है और न सामाजिक दृष्टिसे। जैनशास्त्र इसका निषेध नहीं करते, वरन उनमें तो ब्राह्मण क्षत्रिय और वैश्य जैसे जुदा जुदा वर्णोंमें भी बेटीव्यवहार करनेकी आज्ञा है। इधर जितनी जैन जातियाँ हैं, वे सब वैश्य वर्णकी हैं। उनमें पहले मले ही कोई क्षत्रिय रही हें, भरन्तु इस समय तो व्यवसायके कारण वे सभी वैश्य हैं । इन एक वर्णकी जातियोंके पारस्परिक सम्बधको कोई भी धर्मशास्त्र बुरा नहीं बतला सकता । जिन जातियोंमें एकसा व्यवसाय होता है, जिनका खानापीना रहनसहन एक-सा है और जिनके धार्मिक सांसारिक विचार एकसे हैं, उनके पारस्परिक सम्बन्धमें सामाजिक दृष्टिसे भी कोई हानि संभव नहीं हो सकती । लाभ अवस्य ही अगणित होंगे । विवाह करना बहुत सुगम हो जायगा, कन्याओंके लिए योग्य वर मिलने लगेंगे, किसीको अपनी कन्यायें लाचार होकर रोगी, दुर्बळ, बूढ़े पुरुषोंको न देनी पड़ेंगी, अनमेल और अनुचित विवाहोंसे होनेवाली मौतें न होंगी, आरोग्य और दीर्घजीवी सन्तान अधिक उत्पन्न होगी और छोटी छोटी जातियाँ नाज़से बचकर फिर अपने समूहको बढ़ानेमें समर्थ होंगी।

कुछ समय पहले मलकापुरके पोरवाडोंने मालवा और नीमाहके पोरवाडोंको एक पत्र लिखा था। ये दोनों एक ही पोरवाड जातिकी शा-खायें हैं, जिनका विवाहसम्बन्ध देशभेदके कारण किसी समयमें बन्द हो गया है। पत्रका सारांश यह है कि हमारी संख्या इतनी कम हो गई है कि, अब हमको अपनी पुत्रियोंको ठिकाने लगाना कठिन हो गया है । अब या तो हमारी कन्यायें कुँआरी रहेंगी, या उनका सम्बन्ध हमें अपने समीपके रिश्तेदारोंके साथ अनुचित करना होगा और या उन्हें अजैनोंको देना होगा। यदि आप लोग हमारे साथ विवाहसम्बन्धः शुरू कर दें तो हमारा उद्धार हो जाय । युद्धी दुशा हमारी और भी अनेक जातियोंकी हो ैरेही है। उन्हें नाशसे बचानेके लिए इस पारस्परिक विवा-हसे बढ़कर और कोई उपाय नहीं है।

( शेष आगे।)

# संयुक्तप्रान्तकी जिलेवार जैन-संख्या।

|                  |            | <b>શ</b> .   | ८९१         | १९            | ०१           | १९          | ११              |
|------------------|------------|--------------|-------------|---------------|--------------|-------------|-----------------|
|                  |            | पुरुष        | स्त्रियाँ   | पुरुष         | स्त्रियाँ    | पुरुष       | स्त्रियाँ       |
| संयुक्त प्रान्त  |            | ४४३३४        | ३७८००       | ४४२२७         | ३७९९०        | ३९९५•       | ३३७६०           |
| मेरठ कमिश्नरी    | r          | 99077        | १६१६३       | २०५७८         | १७३६३        | १८६५३       | १५३८८           |
| १ देहरादून       | ज़िला      | 169          | ७३          | 990           | 993          | 966         | 932             |
| २ सहारनपुर       | ,,         | ३३२५         | <i>२७५९</i> | ३०८९          | २५९९         | २३८८        | २०६३.           |
| ३ मुजफ्फरनगर     | ,,         | ५२५५         | ४१४१        | ५६ <b>९</b> ७ | ४५१७         | ४४६९        | 3668            |
| ४ मेरठ           | ,,         | ८९९३         | ७३८७        | 9996          | ७८१२         | ९३३०        | _ ७६०५          |
| ५ बुलन्देशहर     | 39         | : ६७१        | ६१३         | ७८३           | ७५८          | ७१४         | ६३७             |
| ६ अलीगढ़         | ,,         | <b>१३</b> १७ | 9990        | 9029          | १५४८०        | १५६४        | _ 97 <b>६</b> ७ |
| आगरा कमिश्र      | री         | 9६१६५        | १३५७०       | १५३३८         | १२८६७        | 93922       | 90004           |
| ७ मथुरा          | ज़िला      | 9252         | 9999        | १३७१          | ११४७         | ७९६         | <b>६६१</b>      |
| ८ आगरा           | "          | ७३०६         | - ६१५६      | ७०१९          | ५९३४         | 6900        | 4990            |
| ९ फर्रुखाबाद     | 1,         | ५३७          | 499         | ३७९           | ३६२          | २७२         | २२८             |
| १० मैनपुरी       | : 33       | 3966         | २५७२        | २९५८          | २३६०         | ३५६९        | २०३६            |
| ११ इटावा         | 7,         | 9906         | ८३९         | <b>्व२५६</b>  | 9069         | 9068        | 683             |
| १२ एटा           | ,,         | . २६६४       | २२८१        | २३५५          | 9868         | २३२१        | 9909            |
| ्रह्येलखंड कमिश् | त्ररी      | १२१३         | १०६७        | १०९६          | 970          | १०२८        | १ १३            |
| १३ बरेली         | ज़िला      | 3            | <b>ર</b> ,  | ६७            | 3 9          | 3           |                 |
| १४ बिजनीर        | **         | ५२६          | ४७२         | ५६१           | ४६८          | ४७६         | 88 <b>8</b>     |
| १५ बदायू         | • • •      | १२९          | 900         | 88            | ं ७३         | 929         | ७६              |
| १६ मुरादाबाद     | ,,         | ५३२          | 800         | 369.          | ३३२          | ४१०         | ३ ७५            |
| १७ शहाजहाँपुर    | , ,,       | २०           | 9 €         | 90            | 98           | 94          | १२ `            |
| १८ पीलीभीत       | "          | 8            |             | > २           | <b>3</b> .   | 3           | , <b>,</b> , ,  |
| इलाहाबाद कमि     |            | 6880         | ६७५३        | ६७७८          |              | ६८२८        | ्या १           |
| १९ <b>कानपुर</b> | ज़िला      | २४५          | 400         | - 365         | - ३३९        | . 380       | - १६३           |
| २० फतेहपुर       | ,,         | ४५           | ३८          | 33            |              | 89-         | 80              |
| २१ बाँदा         | <b>,,,</b> | 938          | 940         | 900           | 964          | 989         | 948             |
| २२ हमीरपुर       | ,,         | 44           | ५२          | 34            | २४           | ४१          | 88              |
| २३ इलाहाबाद      | , ,,       | २७२          | २९६         | , ५९३,        | ६७१          | <b>३२</b> 9 | ₹9€             |
| २४ झाँसी         | · 55 ·     | - १३३४       | 9960        | ) yyor        | <b>५२५</b> ६ | 4669        | 4866            |
| व लक्कियुर       | "          | ४७६५         | ४७८१        | )             |              | •           | - 1 A 150       |
| २५ जालीन 🖣       | ,,,        | ९०           | 30          | 30            | ५७           | १४३         | 9२३             |
| बनारस-कुमिश्न    | रा         | २४१          | २११         | 320           | - २९५        | २४८         | 989             |
| २६ बनारस         | ज़िला      | 25           | , ५२        | 986           |              | 900         | 939             |
| २७ मिर्जापुर     | 22.        | 938          | 980         | 996           | 908          | 190         | 69              |
| २८ जौनपुर        | ,,         | Y            | २           |               | 0_           |             | 4               |

|                                             | १                 | ८९१         | १९          | ०१              | १९११                               |                    |  |
|---------------------------------------------|-------------------|-------------|-------------|-----------------|------------------------------------|--------------------|--|
|                                             | पुरुष             | स्त्रियाँ   | पुरुष       | स्त्रियाँ       | पुरुष                              | स्त्रियाँ          |  |
| -<br>२९ गार्जीपुर "                         | 90                | 90          | ३           | 3               | 9                                  |                    |  |
| २० बलिया ,,                                 | 0                 | •           | 3           | 9               | 0                                  | . •                |  |
| गोरखपुर कमिश्नरी                            | 1 २६              | 96          | 1 44        | ६८              | <b>३</b> २                         | २५                 |  |
| ३१ गोरखपुर ज़िला                            | २६                | 96          | 8.0         | ५८              | ३०                                 | २०                 |  |
| ३२ बस्ती                                    |                   | •           | 8           | ३               | s.                                 | •                  |  |
| ३३ आजमगढ़ ,,                                | •                 | •           | ~           | . •             | •                                  | - ,                |  |
| कमायू कमिश्रनरी                             | २७                | 98          | ६२          | 94              | <b>३</b> ९                         | 90                 |  |
| ३४ नैनीताल ज़िला                            | 8                 | 9           | २२          | 96              | 98                                 | <i>2</i>           |  |
| ३६ अञ्चलीला '                               | ۹                 | 1           | 9           | 9               | . 0                                | •                  |  |
| ३५ गढ़वाल "                                 | २२                | 90          | 38          | २६              | , २५                               | 9                  |  |
| अवध प्रान्त                                 | 1 9390            | 9900        | 9923        | 9039            | 984                                | 99                 |  |
| लखनऊ कमिश्नरी                               | ५७५               | 490         | ५३४         | ४८५             | ४८५                                | ३७                 |  |
| ३७ लखनक ज़िला                               | 899               | ३७८         | ३३७         | ३३१             | २९३                                | 283                |  |
| े ज्ञान<br>इ.स.च्या                         | 8                 | · 8         | ંદ્         | २               | Ę                                  | 9                  |  |
| na rennich                                  | 90                | 93          | २८          | 9.6             | ₹ 9                                | 99                 |  |
| कीजपार                                      | 925               | 906         | 985         | 994             | 989                                | 904                |  |
| . ० नामोर्च                                 | 6                 | 4           | 6           | v               | <b>.</b>                           |                    |  |
| <b>४.१ हर</b> ९।६ ,,<br>४२ खेरी ,,          | 6                 | , 5         | 9           | 92              |                                    |                    |  |
| फैजाबाद कमिश्नरी                            | ७१५               | ६६७         | ५८९         | ६४६             | ४६०                                | 80.                |  |
| 2                                           | 99                | 68          | ॐं ३१       | <b>३</b> २      | २३                                 | ર                  |  |
| <u> </u>                                    |                   |             | 8           | 8               | २                                  |                    |  |
|                                             | 33                | <b>૧</b> ૫  | 84          | ३७              | ६६                                 | 4                  |  |
| ४५ बहरायच ,,                                |                   |             |             | <b>ર</b>        | ٩                                  |                    |  |
| ४६ सुलतानपुर ,,                             | 4 5               | ६४          | ų           | <b>ર</b>        | ४२                                 | ે રૂ               |  |
| ४७ <b>परताबग</b> ढ़ ,,<br>४८ वाराबंकी       | ५३९               | ५०४         | 408         | ४६८             | 396                                | 26                 |  |
| देशी रियासते                                | ९९                | 903         | ९३          | 46              | २७८                                | 93                 |  |
| रामपुर रियासत                               | 60                | 94          | 63          | ۷ ۾             | 989                                | 99                 |  |
| टेहरी ,,                                    | 92                | ۷           | 8           | 4               | २९                                 | 3                  |  |
| संयुक्त देश आगरा व<br>अनुध व देशीय रियासतें | ४५७२३             | ३९०८०       | ४५४४३       | ३९१३९           | ४९०७३                              | ३४७२               |  |
| ्र हिन्दू                                   | २,०१,५४,९२३       | १,९४,२५,२४५ | २,१०,२६,२८३ | १,९६,६५,५७५     | २,०९ <b>,४</b> ९,६४ <mark>१</mark> | <b>.</b> \$8,68,48 |  |
| ि हैं<br>स्रसलमान                           | <b>३२,४३,९</b> २२ |             |             | ३२,९१,१३७       | ३४,६६,२८७                          | <b>4</b> 8,97,04   |  |
| ूर्ट इंसाई<br>इसाई                          | ३७,२९४            |             | 1           | ४२,९१४          |                                    | w, <sup>૧</sup> ર  |  |
| क्रि <sup>2</sup> कि े<br>आर्थसमाजी         | १२,१६४            |             | 1           | २९ <b>,१</b> २७ | ७३,२०२                             | 40,80              |  |

# संयुक्त प्रान्तके मुख्य मुख्य नगरोंकी जैन तथा हिन्दू जन्-संख्या । ४५५

| कोष्टक दूस         | · .             | <b>९</b> 0 <b>१</b> | जैन         | 199   |            | . 9     |           | न्दू १९          |           |
|--------------------|-----------------|---------------------|-------------|-------|------------|---------|-----------|------------------|-----------|
| जिला               | नगर             | पुरुष               | स्त्रियाँ   | पुरुष | स्त्रियाँ  | पुरुष   | स्त्रियाँ | पुरुष            | स्त्रियाँ |
| देहरादून           | देहरादून        | १०३                 | <b>৩</b> 9  | ७६    | 40         | ८५९०    | ५८५७      | 99404            | ७४१२      |
| सद्दारनपुर         | सहारनपुर        | ७९२                 | ७४०         | ७५९   | ६७३        | 98868   | ११६८९     | 98696            | १०३३२     |
| ,,                 | देवबन्द         | 968                 | १८३         | 984   | 949        | ४२६९    | ३६८९      | ३८२१             | ३१०३      |
| "                  | रूडकी           | ६७                  | ३०          | ६९    | <b>३ २</b> | ४४९६    | ३५४२      | ४४१२             | ३०९०      |
| मेरठ               | मेरठ            | ४१२                 | ३१९         | ४३६   | ३३७        | २१९५९   | 90600     | २०८९३            | 98340     |
| ,,                 | सर्धना          | ४५८                 | ३९७         | ४०६   | ३३०        | २७८९    |           | २०९९             | 9084      |
| ,,                 | बड़ौत           | ५३३                 | ४९९         | ६८०   | ४९८        | २४८०    | १९६२      | २४८१             | 3005      |
|                    | बागपत           | 968                 | 933         | २२४   | 960        | २०३०    |           | १८१९             | 9394      |
| मुजफ्फरनगर         | मुजफ्फरनगर      | 840                 | २९४         | ४२१   | ३०६        | ७५९९    |           | ७६०३             | ५१९२      |
| ,,                 | कैरना           | २४६                 | १८९         | २३८   | २२१        | ३९०६    |           | ३५०३             | २७५५      |
| >>                 | कांधला          | ३२५                 | २९९         | 388   | d á d      | २८३१    |           | २०३६             | १७५३      |
| बुलंदशहर           | खुर्जा          | 9 ६ २               | 984         | 908   | 999        | ८४१६    |           | ७८१६             | ६६६९      |
| ,,                 | सिकन्दरादाद     | २ १ ४               | २०३         | 388   | २१५        | षप०प    |           | 4608             | 8603      |
| अलीगढ़             | कोयल (अलीगढ)    | 328                 | २९५         | २२८   | 940        | l       | १८५२२     | १९७५५            | १५२५६     |
| ,,                 | हाथरस           | 396                 | 368         | ३१६   | २५०        | 1       | १६५८३     | १७५६३            | १३६२७     |
| आगरा               | आगरा            | १९५२                | १५३८        | १५१५  | १२३९       | 1 ' ' ' | ५०७७२     | ५६७७२            |           |
| ,,                 | फिरोजाबाद       | 808                 | ३९८         | ३३६   | 264        | 4290    | ४६८७      | ४००६             | 3868      |
| मथुरा              | मथुरा           | 922                 | ७४          | 993   | ५८         | 1       | २०७३४     | २३०४५            | 98966     |
|                    | कोसी            | २५२                 | २१८         | 950   | 939        | 1       | २५१५      | २२९७             | 9608      |
| फर्रुखाबाद         | फर्रुखाबाद      | ७१                  | ४८          | 900   | ९८         | २०७५९   | 94400     | २२८९५            | २९०५६     |
|                    | (फतहगढ)         |                     |             |       |            |         |           |                  | -14       |
| मेनपुरी            | मेनपुरी         | २६५                 | २०२         | २००   | १५५        | । ७५८०  | ६३६५      | ६५३१             | ५१५५      |
| इटावा              | इटावा           | ४७६                 | ४०६         | ५२८   | 886        | I       | १३०९५     | १५३८२            | १३१६२     |
| एटा                | जलेसर           | 980                 | <b>9</b> २9 | 126   | ९५         | ४३०८    | ३५६८      | ३९६९             | ३३२९      |
|                    | पटा             | 1                   | 338         | 926   | 904        | २८०२    | २०३९      | २२९६             | 3664      |
| बिजनौर             | नजीबाबाद        | ९९                  | 906         | ६७    | € &        | 8500    |           | ४१५४             | 3496      |
| _                  | <b>बिजनौर</b>   | २८                  | १७          | ३६    | 33         | ४२३९    |           | ४३२८             | ३५५८      |
| बदायूँ             | बिलसी           | 66                  | ७०          | ७६    | ६२         | २४१७    | २१०४      | २२४१             | 9003      |
| मुरादाबाद          | मुरादाबाद       | 954                 |             | 988   | 990        |         | १४४७२     |                  |           |
| कानपुर             | कानपुर          | ३२८                 | २१७         | २१२   | १३८        |         | ५६१३१     | ६४२१६            |           |
| बाँदा              | बाँदा           | 923                 | 970         | ९९    | 990        | 6009    | ८१२७      | ७५९३             | 14 3 m    |
| इलाहाबाद           | इलाहाबाद्       | २५०                 | ३०४         | १५३   | 986        |         | ५०५३९     | 46696            |           |
| : <b>श्रॉ</b> सी   | झाँसी -         | 908                 | 86          |       | १२०        |         | 96039     | २२४९९            | •         |
|                    | मानरासपुर       | 486                 | १६२         | 40    | 80         | ७५ १९   |           | ५७८५             | 4000      |
|                    | ललितपु <b>र</b> | 1                   | €0 <b>9</b> | 223   | ६७७        | ४२०१    | ४१०५      | 8648             |           |
| <b>ँ</b> जालौन     | कालपी           | 3 €                 | २०          | २६    | 9.5        | ३५३३    | ३५६२      | ३६८०             | ३६१०      |
| : <b>बनार्</b> स्, | वनारस           | 900                 | 166         | 904   | 930        |         | ४६६६०     | १११६१५           | १०२२८१    |
| मिर्जापुर 🚅        | मिर्जापुर       | ७१                  | 105         | ३०    | <b>३</b> २ | 1       | ३३३२८     | १२९५६            | १२०५६     |
| गोरखपुर            | योरखपुर         | 80                  | 49          | २५    | <b>२</b> ७ | 1       | १९९४२     | २०३९५            | 90990     |
| <b>लखन</b> ऊ ़     | <b>र्कख</b> नऊ  | २८०                 | २७३         | २७८   | २३२        | 1       | ६५२६०     | <i>હલ્</i> લ્લુલ |           |
| बहरायचं 🧖          | बहरायच          | 32                  | ₹           | 89    | ४१         | ६९७३    | ५८६०      | ६८०२             | 4803      |
| सीतापुर            | सीतापुर         | २८                  | ७४          | 3.4   | 4          | ६५८२    | ४३६०      | ডে <b>ণ্</b> ড   | 4099      |
| <b>माराबं</b> की   | वाराबंकी        | 906                 | 338         | ७४    | ્દ્        | 8835    | 3 4 4 3   | ४५०६             | 3 \$ x 3  |
|                    | रामपुर          | ५७                  | ५०          | ७२    | ६१         | । ९१३९  | ८२३२      | ७६ <b>६७</b>     | ६७५७      |
| <b>११-</b> १२      |                 |                     |             |       |            |         | *         | 1                |           |

#### ४५६ कोष्टक तीसरा।

# युक्तपान्तमें प्रति दश हजार मनुष्योंमें जैनी कितने थे और उनमें प्रति सैकड़ा कितनी हानिवृद्धि हुई।

|                                                                                                                           |                        |       | -             |                 |                    |                            |         |           |                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|-------|---------------|-----------------|--------------------|----------------------------|---------|-----------|-------------------|
| विभाग                                                                                                                     | वर्तमान सं-<br>ख्या सन | प्रति | द्स ह<br>जैनी | जार मः<br>कितने | नुष्यों में<br>हैं | प्रति सैकः                 | हा हानि | वृद्धि कि | तनी हुई           |
| 144114                                                                                                                    | १९११ ई.                |       | १८९१          | १९०१            | १९११               | १८८ <b>१</b> से<br>१८९१ तक |         |           |                   |
| पश्चिमी हिमालय।                                                                                                           |                        |       |               |                 |                    |                            |         | 1         |                   |
| देहरादून, अल्मोडा नैनीताल, ग-<br>ढ्वाल।                                                                                   | ·                      | २     | <b>, 2</b>    | 3               | २                  | +93.8                      | +86-8   | -6.0      | +49.0             |
| हिमालयकी पश्चिमी तराई।                                                                                                    |                        |       |               |                 |                    |                            |         |           |                   |
| सहारनपुर, बरेली, विजनौर, पी-<br>लीभीत, खेरी।                                                                              | ५३९३                   | 96    | 9 0           | 98              | 93                 | -3.9                       | -3.0    | - 38.8    | —२७·१             |
| गंगाका पश्चिमी मैदान।                                                                                                     |                        |       |               |                 |                    | 1                          | 1       |           |                   |
| मुजफ्फरनगर, मेरठ, बुलन्दशहर,                                                                                              |                        |       |               |                 |                    |                            | l.      |           |                   |
| अलीगढ़, मधुरा, आगरा, फर्रखा-                                                                                              | ५४२८६                  | 88    | ५२            | ४६              | ४२                 | +4.6                       | -6.0    | -8.0      | -५.२              |
| बाद, मैनपुरी, एंटा, इटावा, बदा-<br>यूँ, मुरादाबाद, शाहजहाँपुर                                                             |                        |       |               |                 |                    |                            |         |           |                   |
| गंगाका मध्य मैदान।                                                                                                        |                        |       | Ì             |                 |                    | i                          |         | - 1       |                   |
| कानपुर, फतहपुर, इलाहाबाद, ल-<br>खनऊ, उन्नाव, रायबरेली, सीता-<br>पुर, हरदोई, फैजाबाद, सुल्तानपुर,<br>प्रताबगढ़, बाराबंकी । | <b>३</b> ७२८           | 2     | 34            | 2               | વ                  | +६५.९                      | +9४.२   | - ३१.३    | +३०.२             |
| मध्य भारत ।<br>बाँदा, झाँसी, हमीरपुर, जालीन ।                                                                             | 92020                  | 40    | ५५            | 48              | 48                 | و٠.ــ                      | -90·8   | +६.२      | -4.4              |
| पूर्वीय सतपुरा मिर्जापुर ।                                                                                                | 939                    | 2     | 2             | ર               | 9-                 | +30.4                      | - 98.8  | -88.0     | -38.4             |
| हिमालयकी पूर्वीय तराई।<br>गोरखपुर, वस्ती, गोंडा, बहरायच                                                                   | 906                    |       | 9             | Ę               | 2                  | +9४८.७                     | +१३०.४  | –११.९     | +३८१-१            |
| गंगाका पूर्वीय मैदान।<br>कारत, जीनपुर, गाजीपुर, बलि-<br>या, आजमगढ़                                                        | ३१४                    | 0     | æ             | 9               | 9                  | <del>+</del> २३४२.८        | +१३३.५  | -२१·४     | +8 <u>\$</u> \$\$ |
| टेहरी गढ़वाल रियासत ।                                                                                                     | ४९                     | 0     | 6             | ٦               | 9                  | •                          | -00     | +66383    | +984              |
| रामपुर रियासत ।                                                                                                           | २४५                    | •     | ą             | ą               | ى                  | 0                          |         | +86       | +80               |
| हिन्दू                                                                                                                    | ४० <b>१२३२३</b> ८      | ८६२७  | ८६१०          | <i>ে</i> । ই    | ८५०४               | +६१                        | +.00    | -9.8      | #14.X             |
| मुसलमान                                                                                                                   | ६६५८३७३                | १३४३  | १३५३          | १४११            | 9899               | +4.2                       | +4.4    | -9.9      | +9२.३             |
| ईसाई                                                                                                                      | १७७९४८                 | 99    | 92            | 29              | 36                 | +22.5                      | +44.8   | 4.69.6    | +-707-7           |
| आर्थ                                                                                                                      | 939948                 |       | 4             | 98              | 20                 |                            | +१९-6   | +200.9    | +868.0            |

| कोष्टक चौथा। संयुक्त | प्रान्तकी उ | उम्रवार जैन | जनसंख्या | 1 232 | <b>?</b> | ४५७ |
|----------------------|-------------|-------------|----------|-------|----------|-----|
|----------------------|-------------|-------------|----------|-------|----------|-----|

|                        |               | 43 41-11                 |                   |               |              |               |                   |             |           |
|------------------------|---------------|--------------------------|-------------------|---------------|--------------|---------------|-------------------|-------------|-----------|
| आ़यु                   | जन            | <b>जनसंख्या</b><br>पुरुष | स्त्री            | अविव<br>पुरुष | गहित<br>स्री | विवा<br>पुरुष | हित<br>स्रो       | विधुर       | विधवार्ये |
| सम्पूर्ण.              | ७५,४२७        | ४०,८९५                   | ३४,५९२            | 98,888        | १०,४७३       | १६,१२७        | १६,०४७            | ४,७६९       | ८,०१२     |
| ०-१ वर्ष               | २,२२८         | १,१५९                    | 9,०६९             | १,१५७         | १,०६७        | ર             | ર                 | ۰           |           |
| १–२ ,,                 | ८३८           | ४१४                      | ४२४               | ४१३           | ४२३          | 9             | 9                 |             | •         |
| ″ર–३ ,,                | <b>9</b> ,६९७ | ९५३                      | ७४४               | ९५२           | ७४२          | 9             | २                 |             |           |
| ₹-४ "                  | <b>न,६</b> १६ | ८४५                      | ७७१               | ८३९           | ७६ 9         | Ę             | ્ર <sup>ા</sup> . | ۰           | ₹         |
| ٧- <b>٠</b> 4 ,,       | 9,६२६         | ८९७                      | ७२९               | . ८९१         | ७११          | 4             | 9 ६               | , <b></b>   | 9         |
| رو باست                | ८,००५         | ४,२६८                    | ३,७३७             | ४,२५२         | ्र३,७०५      | 94            | , २८              | -9          | ¥         |
| ુલ– <b>૧</b> ૦,,       | ८,५९१         | 8,800                    | 8,968             | ४,२१७         | ३,९१४        | 963           | २५२               | ٠ ج         | 96        |
| 90-94,,                | ८,७३३         | ५,०१७                    | ३,७१६             | ४,२२४         | २,२७७        | ७६२           | १,३८३             | ३१          | ४६        |
| a५-२०,,                | ७,१५९         | ४,०५९                    | ३,१००             | २,२६९         | ३२६          | 9,004         | २,५९२             | 64          | 963       |
| २०-२५,,                | ७,४९८         | ४,०३६                    | ३,४६२             | 9,409         | ९५           | २,३३४         | २,९४२             | <b>२०</b> ९ | ~४१५      |
| २५-३०,,                | ६,४५१         | ३,५९२                    | २,८०६             | १,०८९         | ~89          | २,१९६         | २,३०७             | ३०७         | ५०३       |
| <b>३०−</b> ३५,,,       | ६,०३१         | ३,७६३                    | २,८६६             | ६४५           | ४०           | २१३           | २,०३८             | ४०५         | . ৩९৯     |
| ३५-४०,                 | ४,३७९         | २,४३९                    | 9,९४०             | ४१३           | 98           | 9,६9४         | 9,३३९             | ४१४         | 420       |
| \ &0-8K),              | ५,२८३         | २,७४०                    | २,५४३             | ४८०           | २०           | १,६८३         | १,३५०             | ५७७         | 9,903     |
| 44-40,,                | ३,२०३         | 9,८८८                    | १,३१५             | ३१४           | 9            | 9,०९३         | ६३४               | 809         | ६८०       |
| الإن-لالا,,            | ४,०६०         | २,११८                    | १,९४३             | २६६           | ·<br>93      | १,०७५         | ६१८               | . ७७७       | 1,399     |
| 44-60                  | १,७४५         | ९९१                      | હજર્પ             | <b>9</b> 93   | ,<br>2       | ४९७           | १७६               | ३८१         | ५७६       |
| E 0-                   | , ૨,૪९૨       | ., 9,292                 | १,२८०             | <b>ै १२५</b>  | 90           | ५१०           | २२३               | યુષ્        | 9,080     |
| €M-00,,                | ુંહરફ         | 888                      | ું <b>ગ</b> ુષ્કહ | ५५            | 9            | 9७६           | ४५                | २१३         | २३१       |
| ७० वर्षसे              | 99,008        | 429                      | ५५३               | ३८            | •            | 902           | ५४                | 3,9,9       | ४९९       |
| <b>अधिक</b><br>आयुषाले |               |                          | -                 |               |              |               |                   |             |           |
|                        |               |                          |                   |               |              |               |                   |             | -         |

# गोलमालकारिणी सभाके समाचार ।

?

गोलमालकारिणी सभाके अधिवेशन होनेकी अभी तक कोई उम्मीद नहीं । कारण ? नकद नारायणोंकी अक्कपा। इनकी क्रुपाके बिना कोई काम नहीं होता । वे दिन चले गये, जब सभाओंके ष्लेटफार्म पर अपील हुई: कि रुपयोंकी ्र झड़ी लग गई। अब तो अधिवेशनके खर्चके रूपये भी मुश्किलसे वसूल होते हैं। एक तो अब कोई समझदार सभापति बननेको तैयार नहीं होता । क्योंकि कुछ लोगोंने इस पदकी प्रतिष्ठा बहुत बढ़ा दी है। अमुक सेठजी अमुक जैन सभाके सभापति हुए, इसका अर्थ ही लोग यह करने लगे हैं कि अमुक 'भोला शिकार ' अमुक प्रान्तवालोंके पंजेमें जा फँसा । दूसरे, सभापतियोंसे रुपये माँगे जाते हैं । उनके स्वागत आदिमें जो रुपया सर्च होता है, कमसे कम उतना पानेकी आशा तो उनसे लोग करते ही हैं । यदि कोई कंजूस हुआ और कुछ न दे गया, अथवा कम दे गया तो फिर उसकी मिही पलीद की जाती है।

ऐसी एक दो घटनायें तो अभी हालहीं में हो गई हैं। एक सभापति महाश्मयके स्वागतमें लगमग ५०० रुपये खर्च किये गये; परन्तु वे चन्दा लिख गये कुल १०१ रुपये! इस पर लोगोंने उन्हें खूब ही कोसा। ऐसी दशामें अधिवेशनके होनेकी आशा कोसों तक नजर नहीं आती। फिर भी फन्दे लगा रक्से हैं। यदि कोई चंडूल फॅस गया तो देखा जायगा।

अधिवेशनका तो अभीतक कोई प्रवन्ध नहीं हुआ, पर यह सुनकर लोग खुश होंगे कि समा-के आफिसका काम जोरों पर है। कामके मारे

क्रुकोंको नाकों दम है। पत्रोंके उत्तर भी बढ़ी मुश्किलसे दिये जा सकते हैं । मध्यप्रदेशके एक धनी मानी सिंगईजीका अभी हालहीमें एक पत्र आया था । उसका सारांश यह है कि " मैं वृद्ध हो गया हूँ। मेरी जिन्दगीका सबसे बड़ा तजरुवा यह है कि मन्दिर बनवाने और रथप्रतिष्ठायें करानेसे ही जैनधर्मकी वास्तविक उन्नति होती है । मैंने इसी प्रकारके ही पुण्य-कार्य करवाके परवार जातिको उन्नतिके शिखर-पर चढ़ा दिया है । मेरे द्वारा बीसों परवार ' सिंगई ' और 'सवाई सिंगई ' पदसे विभूषित किये गये हैं । ये पद्वियाँ 'राय साहब ' तथा 'रायबहादुर ' के खिताबोंसे जरा भी कम नहीं। मैं चाहता था कि परवारों में एक भी कुटुम्ब ऐसा न बचे जो सिंगईके पद्से विभू-षित न हो। पर अब अपने वृद्ध शरीरकी तरफ देखनेसे यह विश्वास नहीं होता कि, मेरी यह इच्छा पूरी होगी । क्या आप कोई ऐसी तरकीव बतला सकते हैं, जिससे मेरी उक्त साथ पूरी हो जाय ?" यह पत्र बहुत ही महत्त्वका समझा गया; इस कारण इसका उत्तर स्वयं गोलमालानन्दजी समापतिने अपनी कलम शरीफसे लिखा है। उसका सारांश यह है कि, "जबलपुरमें एक बड़ी भारी रथप्रतिष्ठा कीजिए और पत्रोंद्वारा सूचना कर दीजिए कि, जो लोग सिंगई बनना चाहें वे यह अवसर न चुकें । यह गजरथ परवार-मण्डलीकी ओरसे चलनेवाला है। इसके फण्डमें जो भाई कमसे कम पचास रुपये देंगे, वे सिंगुई बना दिये जायँगे । रथकी धुरी बहुत ही बड़ी बनवाई गई है जिसको सब लाग पकड़ सकेंगे। जो लोग पहलेके सिंगई और सवाई सिंगई हैं उन्हें धुरी पकड़ेंनेका नहीं होगा । इस तरहसे आप एकही वर्षमें हजारों सिंगई बना सकेंगे । आशा है कि आपको यह युक्ति पसन्द आयगी । " सुनते हैं,

सिंगईजी इस उत्तरसे बहुत ही खुश हुए हैं। उम्होंने सूचना भी निकालं दी है । सूचनासे परवार समाजमें बड़ी खलबली मची है। जो सिंगई, सवाई सिंगई आदि हैं, उनकी बद्हवासीका तो कुछ ठिकाना नहीं है। सुनते हैं, वे इसका प्रतिवाद करेंगे। कोई कोई तो अदालततककी शरण लेना चाहते हैं।

एक बिलकुल ही प्राइवेट समाचार है। ऐसे समाचारोंको सर्वसाधारणमें प्रकट करना सभ्य-ताके खिलाफ है। इसलिए मैं जैनहितैषीके पाठ-कोंको अच्छी तरह और बारबार सावधान किय देता हूँ कि वे इस खबरको बिलकुल ही गुप्त रक्लें-यहाँ तक कि कोई गैर आदमी पढकर सुनानेके लिए भी कहे, तो न सुनावें । सभापति महाशय शास्त्रीय परिषत्के साथ इन दिनों एक बहुत जरूरी मामलेमें पत्रव्यवहार कर रहे हैं। एक पत्रमें लिखा गया है-'' आप लोग बहुत ही सुस्त हैं। सालभर होनेको आया, पर आपकी परिषत्ने कोई भी काम नहीं किया। शत्रुदल दिन पर दिन प्रबल होता जा रहा है; पर आपको इसकी जरा भी चिन्ता नहीं है। एक मुख्तार साहबके लेख ही गजब ढा रहे थे कि अब एक वकील साहब और मैदानमें आ इटे हैं। रूसके अजेय किलों पर जर्मनी और आस्टियाकी भयंकर तोपोंने जो काम किया था, वही इनके लेख कर रहे हैं। यदि आपकी दुशा रूसके ही समान रही, तो इन अन्धश्रद्धा दीवालोंका पता भी नहीं लगेगा कि कहाँ गई । एक तो रूसकी प्रजा जिस तरह जारके शासूनसे असन्तुष्ट थी, उसी तरह आप लोगोंकी इस कुंभकरण जैसी छेंह छह महीनेकी नींद और आराम तलबीसे लोग प्रसन्न नहीं हैं; दूसरे आपके मेम्बरोंमें भी मतभेद होने

गोलोंकी सराहना कर रहे हैं। मैंने रवयं कई पण्डितोंके मुँहसे सुना है कि, भद्रवाहुसंहिता जाली ग्रन्थ है, उसकी समालोचना उचित ही की गई है और त्रिवर्णीचारादि धूर्त भट्टारकोंके बनाये हुए हैं। इससे जान पड़ता है कि शत्रुकी भेदनीति काम कर गई। अब वह दिन दूर नहीं है, जब आप लोगोंमें भी रूस सरीखी फुट फूट निकलेगी और यह सुकोमल अन्धश्रद्धाका राज्य कठोर ' परीक्षा ' के पंजेमें जा फँसेगा । " इसका उत्तर क्या आया है, सो मुझे पढ़नेको नहीं मिला। इतना सुना है कि शास्त्रीय परिषत् अपनी 'सारे दिनमें ढाई कोस ' वाली रफ्तारको कुछ तेज करनेवाली है।

विलायतमें जो योग्यता वृद्ध सेनापति लाई-किचनरकी समझी जाती थी, वही जैनियोंके पुराने दलमें सरनौवाले पं० रघुनाथदासजीकी है। यदि यद्धके प्रारंभमें लाई किचनर न होते तो इस समय फ्रान्सका नकशा ही बदल गया होता। पं॰रघुनाथदासजी भी यदि जैनगटके सम्पादक न होते तो आज बाबू लोगोंने जैनसमाजको नेस्त नाबुद् कर दिया होता । आपने अपने पुराने जमानेके भद्दे, बेढंगे, बेसिलसिले, पर भयंकर लेखोंकी मारसे अपने प्रतिपक्षियोंके छक्के छुड़ा दिये । आपके राबीले चेहरे और प्रज्वलित नेत्री-ने भी बड़ा काम किया। किसीको आपके सामने खंडे रहनेका भी साहसे न हुआ। इसी समय लोगोंने सुना कि, आपने अपने पदसे इस्तीफा पेश किया है ! इससे वे घबडाये और लगे महासभाके मंत्री और जैनगजटके प्रकाशकके विरुद्ध आन्दोलन करने । यह ठहरा आन्दोलनका जमाना; इससे इन्द्रका सिंहासन डोल उठा। गोल-मालकारिणी सभाके सभापतिने उसी समय महा-समाके मंत्रीको एक पत्र लिला कि लाई किच-लगा है। कई मेम्बर तो खुल्लमखुष्ठा शत्रुके नाके अतल जलमें डूब जानेसे जो हानि ब्रिटिश एम्पायरकी हुई है, वही इस महावीरके इस्तीफा देनेसे आपकी होगी। दुनियाको आश्चर्यमें डुवानेबाले इनके पुराने हथसण्डे फिर किस्से कहानियोंमें ही रह जायँगे। समय पर चेत जाइए, नहीं तो आपको पछताना होगा। और आश्चर्य नहीं जो आप भी इस ' अनारी' पदसे अलग कर दिये जायँ। मंत्री महाशय सटपटाये और लगे खुशामद करने। सम्पादक महाशय आसिर बूढ़े ही तो ठहरे, खुशामदकी जरा सी गर्मीसे पिघलकर पानी हो गये। चटसे लिख बेठे—में अपना इस्तिफा बड़ी खुशीसे वापस लेता हूँ। नौजवान प्रकाशकको हँसी आ गई। उसने तत्काल ही इस अनोखे इस्तिफिको प्रकाशित कर दिया। झगड़ा ते हो गया। पुराने दलमें खुशियाँ मनाई जाने लगीं और बाबू लोगोंकी नानी मर गई।

-श्रीगड़बड़ानम्द शास्त्री।

#### शास्त्र-प्रामाण्य।

परोक्ष प्रमाणके पाँच मैदोंमें आगम या शास्त्र भी एक प्रमाण है। यह भी वस्तुके सच्चे स्वरूप-को जाननेका एक साधन है। परन्तु इसको एक मर्यादाके भीतर ही प्रमाणता है । शास्त्रप्रामाण्यका यह मतलब नहीं है कि, इसके माननेवाले अपनी सदसद्विवेकबुद्धिको-सरा-लोटा पहचाननेकी शक्तिको सर्वथा ही तिलाज्जाल दे देवें और शास्त्रके नामसे वे चाहे जिसकी आजाको सिर-पर चढ़ाने लगें। शास्त्रोंके आगे मस्तक झकानेके लिए हम सदा प्रस्तुत हैं, परन्तु पहले हमें यह जान लेना होगा, इस बातकी परीक्षा कर हेनी होगी कि वे वास्तवमें शास्त्र हैं-शास्त्रोंके आप्तप्रणीत आदि लक्षणोंसे युक्त हैं; कहीं नामसे अन्धश्रद्वालुओंके बाजारमें शास्त्रोंके चलनेवाले नकली सिक्के तो नहीं हैं। शास्त्रोंके

प्रति जनसाधारणकी जो मिक और श्रद्धा है, वह इतनी बहुमूल्य और लुभानेवाली है कि उसको प्राप्त करनेको चाहे जिसका मन मचल सकता है—चाहे जिसकी इच्छा हो सकती है कि हम इनके द्वारा लोगोंकी श्रद्धा और मिक्का उपभोग करें और अपना स्वार्थ साधन करें । अतएव हमें इस विषयमें बहुत ही सावधान रहनेकी आवश्यकता है। हमें स्मरण रखना चाहिए कि इस समय इस प्रकारके न जाने कितने पोथे शास्त्रोंका नाम धारण करके हमारे यहाँके सरस्वती-भण्डारोंके बहुमूल्य वेष्टनोंके परदों मेंसे हमारी विवेक बुद्धि पर तिव कटाक्ष-पात कर रहे हैं—व्यंग्यकी हसी हस रहे हैं।

जब तक हममें श्रद्धा और भक्तिके साथ साथ विवेक बुद्धि भी रही, तबतक इस आगम-प्रमाणतासे हमें यथेष्ट लाभ होता रहा; परन्त ज्यों ही हमारी श्रद्धा और भक्तिने विवेकका साथ छोडा-वह अन्धश्रद्धा या अन्धभक्तिके रूपमें परिणत हो गई, त्यों ही इससे हमारी दर्दशा होना शुरू हुई । जहाँ हम पहले ज्ञानके उपासक थे. सत्यके अनुयायी थे, वहाँ शास्त्रनामधारी जड वाक्योंके भक्त बन गये। अमुक पदार्थका स्वरूप वास्तवमें क्या है, इसके स्थानमें अमुक शास्त्रमें वह कैसा बतलाया गया है, हम इसकी चिन्तामें रहने लगे। शास्त्रोंको वह अधिकार प्राप्त हो गया, जो थोड़े समय पहले रूस सम्राट जारको प्राप्त था। उनके वाक्य ही सर्वोपरि शासक बन गये। इधर अच्छे ज्ञानियों और अधिकारियोंकी कमी हो रही थी निकर क्या था, अन्धाधुन्धी शुरू हो गई। शासनका लोभ साधारण नहीं होता । जो अपांब और अयोग्य थे उन्होंने भी इस लोभके फेरमें पड़कर शास्त्रोंकी रचना करनी शुरू कर दी और उन्हें बहुमूल्य वेष्टनोंसे वेष्टित करके सरस्वतीमन्दिरोंमें ग्यापित कर दिया।

ऐसी दशामें हमें केवल शास्त्र या आगमका नाम सनते ही हथियार न फेंक देना चाहिए । यदि ऐसा करोगे तो याद रक्लो. मिथ्यात्वकी चुंगलमें फँसे विना न रहोगे । तुम अपनेको समझते भले ही सम्यग्दृष्टियोंके शिरोमणि रहो, पर वास्तवमें घोर मिथ्यादृष्टि हो जाओंगे । जिसने विवेक बुद्धिको आलेमें रख दिया है, खरे और सोटेकी पहिचान मुला दी है और जो जड वाक्योंका गुलाम बन गया है वही यदि सम्यग्दृष्टि है, तो फिर सम्यग्दृष्टित्वकी महिमा ही क्या रही ? ऐसा सम्यग्दर्शन क्या कोई बडा मारी प्रार्थनीय गुण हो सकता है ? शास्त्रोंको मानो, मस्तक पर चढाओ, पूजो; इसके बिना आत्मकल्याण नहीं हो सकता, सम्यग्द्रशनकी पाप्तिके लिए ये बहुत ही अच्छे साधन हैं; परन्तु यह ध्यानमें रब्स्हो ।के कागज या ताडपत्र पर लिखा हुआ सब ही कुछ शास्त्र नहीं है। भगवान समन्तभद्रने शास्त्रका लक्षण यह । किया है:-आप्तोपज्ञमनुहादुन्यमदृष्टेष्टविरोधकम् । तत्त्वोपदेशकृत् सार्वं शास्त्रं कापथघट्टनम् ॥

# विविध प्रसंग ।

न्या विद्वानों की कदर।

'दिगम्बर जैन 'के गतांक नं० ११ में, 'श्रीआत्मानंद जैन ट्रैक्ट सोसायटी अम्बाला ' की ओरसे, एक नोटिस प्रकाशित हुआ है, जिसका सिर्फक है 'विद्वानोंको इनामकी सूचना ' और वह नोटिस इस प्रकार है—

' जो सज्जन '' जैनसंध्या (प्रतिक्रमण) का रहस्य " इस विषय पर हिन्दी भाषामें लेख लिखकर मेर्जेगे उनमेंसे जिसका लेख उत्तम होगा उसको यह सोसायटी १०) इनाम देगी। लेख फुल्सकेप कांगजके २० पृष्ठसे कम न हो

और ३१ (?) नवंबरतक सभापति श्री आत्मा-नन्द जैन ट्रैक्ट सोसायटी अम्बाला शहरको भेजना चाहिए। सर्वोत्तम लेखको छपवाने और स्वाधीन रखनेका सर्व हक सोसायटीको होगा। इस नोटिसको पढ़कर शायद कुछ भोले भाईयोंने यह समझा हो कि उक्त सोसायटीने विद्वानोंकी कदर करना प्रारंभ किया है और वह जरूर उत्तमोत्तम लेखकोंद्वारा अच्छे अच्छे निबन्ध तय्यार कराकर उन्हें प्रकाशित करनेमें शीघ समर्थ होगी । परन्तु यह निरी भूल और कोरा ख्वाब खयाल है। सोसायटीके इस आचरणसे उससे ऐसी आशा रखना बिलकुल फिजूल और निर्मूल है। उसके इस आचरणको कदर नहीं, विद्या और विद्वानोंका, एक प्रकारसे अपमान कहना चाहिए । परन्तु अपमान हो या सम्मान, इसमें संदेह नहीं कि, सोसायटीने यह नोटिस निकालकर अपनी योग्यताका खासा पारचिय दिया है । उसकी दृष्टि संकीर्ण और कितनी अनुभवशन्य है, इसका वता भी इस नोटिससे भले प्रकार लग जाता है। जान पड़ता है कि, सोसायटीको अभीतक यह भी माळूम नहीं कि 'रहस्य 'कहते किसे हैं: और वह कितने गहरे अध्ययन, मनन, अनु-भव और पश्चिमसे सम्बन्ध रखता है । शायद उसने कहींसे रहस्यका सिर्फ नाम सुन डिया है और इस लिए वह उसे बच्चोंका एक खेल समझती है। तभी उसने किसी विद्वानसे विनय, अनुनय, और प्रार्थना आदि करनेकी जरूरत न समझकर, उत्तमसे उत्तम निबंधके लिए एक-दम दस रूपयेकी भारी रकमका इनाम निकाल दिया है! हमारी समझमें यदि सोसायटी मृल्य देकर पाँचसौ रुपयेमें भी ऐसा एक सांगी-पांग रहस्य तथ्यार करा सके, जिसे वास्तवमें जैनसंध्यावंदनका रहस्य कहना चाहिए, तो उसे अपनेको भाग्यशालिनी समझना चाहिए।

परन्तु पाँचसौ रुपयेकी बला तो बहुत दूर है, सोसायटीकी संकुचित दृष्टिमें, ऐसे निबन्धके लिए, यह दस रुपयेका इनाम भी अधिक जान पड़ता है; और इस लिए वह इन दस रुपयोंमें यहाँतक हक प्राप्त करना चाहती है कि स्वयं लेसकको उस निबन्धके छपवाने या छपवानेके लिए किसी दूसरेको इजाजत देनेका भी अधिकार न रहेगा ! ऐसी हालतमें कहना न होगा कि सोसायटीकी विवेकदृष्टिमें लेस लेस सब समान हैं—एक कहानी और तात्विक-विवेचनमें परस्पर कोई भेद नहीं—जैसा पहाड़ सोदकर नहर निकालना वैसा ही एक राजवाहेमेंसे कूल (नाली) निकाल देना दोनों बराबर हैं!!!

जिस समाजकी सभा सोसायटियाँ भी ऐसी ऐसी कदरदान और गुणग्राहक हो उसके उद्धारमें फिर भला विलम्बका क्या काम ! हमारी रायमें अच्छा हो यदि उक्त सोसायटी अपनी ऐसी उदारता और कदरदानीकी विचार-तरंगोंको गुप्त ही रक्खा करे, जिससे उन्हें पेप-रोंमें प्रकाशित करके, उसे व्यर्थ ही विद्वत्समा-जके सम्मुख हँसी और लज्जाका पात्र तो न बनाना बढ़े। इसमें संदेह नहीं कि आजकल रहस्य, मीमांसा, परीक्षा और तात्त्विक विवेचनाः त्मक निवंधोंके लिखे जानेकी बहुत बड़ी जरू-रत है। ऐसे निबंधोंसे न सिर्फ जैनसमाज बल्कि समूचा भारतदेश प्रायः शून्य है। जिस समय देशमें आज्ञांप्रधानताका युग प्रवर्तित था, उस समय विना ऐसे निबंधोंके भी काम चल जाता था । परन्तु अब इस परीक्षाप्रधानी युगमें ऐसा होना एक प्रकारसे असंभव है। इस छिए ऐसे ानिबंधोंके लिखाये जानेकी बहुत बड़ी जरूरत है। परन्तु उनके लिखानेका यह मार्ग नहीं है। इतने भारी काम ऐसे ऐसे क्षत्र नोटिसों द्वारा कभी साध्य नहीं हो सकते। उनके लिए बडे बडे आयोजनोंकी जहरत हैं। सास सास विद्वा- नोंसे मिलकर पत्रव्यवहार करके और सर्व प्रका-रकी सामगीकी सहायताका पूर्ण प्रवंध करके उन्हें उन कामोंमें लगाना चाहिए और इस बातका सास स्वयाल रसना चाहिए कि वे विद्वान् निराकुलतापूर्वक अपने कार्योंका संपादन करते रहें। ऐसा प्रयत्न होने पर यथेच्छ निबंध लिखे जा सकते हैं, और समाज तथा देशमें एक प्रकारसे ठोस कामोंकी नीव पढ़ सकती है। आशा है कि, उक्त सोसायटी तथा इस प्रकारकी दूसरी जैनसंस्थायें भी इस नोटसे कुछ शिक्षा ग्रहण करेंगी और अपने कामोंका मार्ग मालूम करेंगी।

#### २ खाद्य पदार्थींमें मिलावट।

संसारके सभी देशोंमें खाद्य पदार्थीकी रक्षाके लिए बड़े कड़े नियम हैं । हिन्दू धर्म-शास्त्रोंमें लाद्यालाद्यविचार पर बहुत लिसा गया है और बहुत अच्छा लिसा गया है। कुछ समय पहले अँगरेजी पढ़े लिखे लोग अपने धर्मग्रन्थोंकी उन सारपूर्ण बातोंका मजाक उड़ाया करते थे। किन्तु भला हो योरपके विज्ञानाचार्थ्योंका कि जिन्होंने नित्य नये सिद्धान्त निकाल कर कीटाणुवाद आदि अनेक तथ्यपूर्ण सिद्धान्तोंका आविष्कार कर दिया। बाज़ारकी चीजें साना, जूते और कपडे पहने मोजन करना अब विज्ञानद्वारा भी अनु-चित ठहरा दिया गया है। बेचारे स्मृतिकारों और आचार्योंकी इज्जत रह गई। चौकेकी नष्टप्राय प्रथा अब फिर अपने असंही रूपमें प्रकट होने लगी है।

किन्तु अब तक सानेके उन पदार्थों के विषयों जिनमें धूर्त और स्वार्थान्ध व्यवसायी अन्य अनावश्यक ही नहीं स्वार्थ्यनाशक पदार्थों की मिलावट करके देशके स्वार्थ्यका नाश कर रहे थे हमारा ध्यान आकुष्ट नहीं हुआ था।

हमारी गवर्नमेन्ट ने भी उस ओर विशेष ध्यान नहीं दिया था। किन्तु हर्षकी बात है कि हमारे देशके कुछ समझदार लोगोंने इस आवश्यक आन्दोलनको उठाया है और यथानियम गवर्नमेन्टने उनका साथ दिया है । जो लोग समाचारपत्र पढ़ना पाप नहीं सम-झते उन्हें यह विदित ही होगा कि कलकत्तेमें मिश्रित चीके विषयमें कैसा आन्दोलन हुआ है। हम चाहते हैं कि इस तरहका आन्दोलन हर प्रान्त, इर शहर, हर गाँव और हर घरमें हो । जिन चीजों पर हमारा निर्भर है, जो हमारे रक्तको बनाती हैं, उनमें यदि कोई मिलावट करता है-नहीं, विष मिलाता है तो हमें उसके इस आचरण पर जितना क्रोध आये थोडा है । हमें उसके प्रतीकारके छिए कोई बात उठा न रखनी चाहिए। यदि अच्छी तरह आन्दोलन किया जाय, हिन्दू मुसलमानीं-को बता दिया जाय कि घीमें चर्बी मिलती है, गाय भैंसकी ही नहीं सुअर और साँप तक-की चर्बीका उसमें सपिण्डन होता है तो कोई कारण नहीं कि भारतकी ये धर्मप्राण प्रधान जातियाँ इस तरहके घी या किसी अन्य पदार्थ-को न छोडें। पर इसके लिए कुछ स्वार्थत्याग-की आवश्यकता है। उससे भी अधिक स्वाद-त्यागकी है । जो लोग बाजारकी मिठाइयाँ खाते हैं उन्हें चाहिए कि अपनी इस बुरी आदत-को ठीक करें तभी तो ऊँची दूकानधारी इल-वाइयोंको फीकी मिठाइयाँ बनानेकी धूर्त्तता छोड़ना पड़ेगी। हमें चाहिए कि उत्सव या त्यौहारोंको खूब सादगीसे सम्पन्न कर हैं। वृथा आडम्बरके चक्रमें पड़ कर धर्मिकी हानि न करें। देशके वैज्ञानिकोंका कर्तव्य है कि वे घीके जोडकी कोई चीज बतावें। जिन्हें शुद्ध घी मिलता है वे आनन्दसे उसे खायें, किन्तु जो उसे नहीं सरीद सकते हैं वे " अभावे

शालिचूर्ण वा " की तरह उस शुद्ध चीजसे अपना काम निकाल हैं; तभी इन पूर्त व्यव-सायियोंका मुँह काला और पेट पतला होगा। ची ही नहीं, और भी सानेकी जिन जिन ची-

घी ही नहीं, और भी सानेकी जिन जिन ची-जोमें मिळावट होती है उसके प्रतीकारके लिए हमें सचेष्ट होना चाहिए । तभी अल्पायु भारतवासियों की रक्षा होगी । —ज्वाळावृत्त हार्मा। (वैयसे)

# ३ घृतके बद्ले दूसरे पदार्थ।

इस समय जब कि शुद्ध घतका मिलना बड़ा बुष्प्राप्य हो गया है और अनेक प्रकारके हानि-कारक और अभक्ष्य पदार्थोंके द्वारा बनाया हुआ घूत नामक विषाक्त पदार्थ सर्वत्र प्रचलित हो रहा है, ऐसी अवस्थामें घृतका सर्वथा त्याग कर देना ही उाचित जान पड़ता है । घूतके बद्ले दूसरे पदार्थों से भी काम चल सकता है। तिलीका तेल, मूँगफलीका तेल, नारियलका तेल, आदि कई तेल घूतके बदले काममें लाये जा सकते हैं। यद्यपि मिलावटी घृतमें भी ये पदार्थ मिलाये जाते हैं, परंतु उसमें कई पदार्थों-का विरुद्ध संयोग होनेसे वह विषके समान हो जाता है। उपर्युक्त तेल पृथक् पृथक् रूपमें ही अच्छा गुण करते हैं। तिलीका तेल घृत-की अपेक्षा अधिक बलकारक है । इस लिए लोग इस तेलका व्यवहार अधिकतासे करते हैं। तथापि तेल अधिक उष्ण और उग्रवीर्घ्य होने-के कारण सब प्रकृतिके मनुष्योंके अनुकूल नहीं पड़ता। सरसोंका तेल भी सानेमें अच्छा है, पर यह तिलके तेलसे भी अधिक तीक्ष्ण और उष्ण है; इस कारण सब लोग इसका उप-योग नहीं कर सकते । धुले तिलोका तेल साधारण तिलोंके तेलकी अपेक्षा अधिक सौम्य है। इस लिए यह वैसी उष्णता, दाह आदि विकार पैदा नहीं करता। बहुत लोग तेलको नमक, क्षार, हलदी आदि पदार्थोंके द्वारा फाइ-

कर घृतकी समान स्वच्छ बनाते हैं। फटे हुए तेलमें तेलकी गंध नहीं रहती और सामान्य तेलकी अपेक्षा यह कुछ हलका भी हो जाता है, इस लिए घृतके बदलेमें व्यवहार किया जा सकता है । घूतके अभावमें मूँगफ़रीका, तेल भी व्यवहार किया जा सकता है । मूँगफ़ली-का तेल पौष्टिक है और इसमें वैसी तीक्ष्णता या उष्णता भी नहीं है। मूँगफलीका तेल, खस-सस और सरबूजोंकी गिरीके तेलसे अतिशय श्रेष्ठ है। बिनौलेका तेल अत्यंत पुष्टिकारक और जठरामिके बलकी वृद्धि करता है। बिनौले-के तेलमें भी मूँगफलिके तेलकी समान पौष्टिक तस्व अधिक है और यह मूँगफलीकी समान सस्ता पड़ता है। नारियलका तेल अत्यंत बल े वीर्य्यवर्द्धक और पुष्टिकारक है। यह अन्य तेलों-की अपेक्षा निर्दोष है और उग्रवीर्य भी नहीं है। इस लिए इसका सब लीग मजेमें व्यवहार कर सकते हैं। कितने ही डाक्टर इसको कार्ड लिवर आयलके समान पौष्टिक और बलवर्द्धक मानते हैं। दाल, शाकादि व्यंजन और सब प्रकारके पकवान, मिठाई वगैरह पदार्थ इसके द्वारा अच्छे ्रप्रकार तयार किये जा सकते हैं। यद्यपि नारि-्यलके तेलमें एक प्रकारकी नारियलकी कुछ र्गंध आती है, परन्तु वह उसके ताजे तयार किये हुए पदार्थोंमें नहीं आती । दु:ख है कि यह तेल रोटीके साथ या दालमें डाल कर नहीं खाया जा सकता। (वैद्यसे उद्धृत।)

### ४ बह्मचारीजी और पुनर्जम्मका सिद्धान्त ।

जैनमित्रमें ता० ८ अगस्तके जयाजी प्रता-पसे एक पुनर्जनमकी विस्तृत कथा उद्धृत की गई है जिस्का संक्षिप्त सार यह है—''भिण्ड (ग्वालियर) से ७ मीलकी दूरी पर नुनहटा एक छोटासा गाँव है । वहाँके काशीराम पट-

वारीकी छोटेलाल ठाकुरसे शत्रुता हो गई। काशीरामने जमींदारीके कागजोंमें कुछ ऐसी लिसा पढ़ी कर दी थी जिससे छोटेलालको बहुत हानि पहुँची थी। एक दिन मौका पाकर छोटेलालने काशीरामका काम तमाम कर दिया और वह भाग गया । काशीराम घोडी पर सवार होकर कहींको जा रहा था। एक पपिलके पेड़के पास पहुँचने पर छोटेलालने उसे गोली मारी, और जब वह नीचे गिर पडा, तब उसकी दाहिने हाथकी उँगलियाँ काट डालीं जिनकी सहाय-तासे लिखकर उसने उसे हानि पहुँचाई थी। ६ नवम्बर १९०८ को काशीराम मारा गया। इसके दो महीने और २५ दिनके बाद बीसल-पुरामें-जो नुनहटासे ६-७ कोस दूर है-मिहीलाल बाह्मणके सुखलाल नामका एक लडका पैदा हुआ। इसके दाहिने हाथकी छोटी उँगली आधी, अँगुठा एक चौथाई और बाकी उँगलियाँ बिलकुल नहीं हैं । छातीमें एक गोली जैसा निशान है और वहाँकी कुछ हाइियाँ भीतरकी ओरको मुँडी हुई हैं। जब यह लड्का तीन वर्षका हुआ और बोलने लगा, तब उसके बापने एक दिन पूछा कि विधाता क्या तेरी उँगलियोंको बनाना भूल गये ? उसने कहा कि नुनहटाके छोटेलाल ठाकुरने मेरी उँगालियाँ काटी थीं । मैं पहले जन्ममें कायस्थ था और काशीराम मेरा नाम था । मैं घोडी पर सवार था, तब मुझे बन्दूक मारी थी और किर मेरा हाथ काटा था । पीपलके पेडके पास मेरी जान ही गई थी । इस समय यह लड़का ८-९ वर्षका है । ग्वालियर स्टेटके किसी राजकर्मचारीने इस मामलेकी जाँच करके ये सब बातें प्रकाशित कराई हैं। उन्होंने लड़केके मा-बापके तथा दूसरे कई आदमियोंके बयान लिये हैं और उन सबसे यह नतीजा निकाला है कि यह मामला बनावटी नहीं है। क्योंकि इस

तरह झुडा किस्सा गढ़ छेनेका कोई कारण नहीं मालूम होता। जो लोग पुनर्जन्मके सिद्धान्तका अध्ययन करनेवाले हैं, उनके लिए यह विचार करने योग्य घटना है।"

इस उद्धृत लेखके नीचे ब्रह्मचारी शीतल-प्रसादजीका एक नीट लगा हुआ है। उसको हम यहाँ अक्षरशः उद्धृत करते हैं—" ऊपरका बयान असत्य नहीं मालूम होता; यह संभव है कि २ महीने २५ रोज तक इसके जीवने कोई पशुपर्याय धारण कर ली हो। जैनासिद्धान्तसे ऐसा होना व जातिस्मरणद्वारा पूर्व बात याद आना प्रमाणित है।"

इस नोटके पढ़ चुकने पर पाठकोंको विचार करना चाहिए कि जैनधर्मके पुनर्जन्मके सिद्धा-न्तसे उक्त घटना कहाँ तक मेल खाती है। सख-लालका जनम ३१ जनवरी सन् १९०९ को हुआ है और जैसा कि उसकी माँने कहा है, वह ९ महीने पूरे होने पर १० वें महीनेमें पैदा हुआ है। अर्थात् १ मई सन् १९०८ के लगभग वह अपनी माताके गर्भमें आया होगा। जैन-सिद्धान्तके अनुसार गर्भाधान होनेके साथ ही माताके गर्भस्थानमें जीवकी स्थिति हो जाती है। चरक, सुश्रुत आदि आयुर्वेद्के ग्रन्थोंका भी यही सिद्धान्त है। अब दोखिए कि काशीरामकी हत्या कब हुई थी? वह ६ नवम्बर १९०८ को अर्थात् सुखलालके गर्भमें आनेके कोई ६ महीनेके बाद मारा गया है। तब क्या वह मरनेके पहले ही गर्भमें आ गया था ? ब्रह्मचारीजी जैन-मित्रका सम्पादन इतनी जल्दी करते हैं, और उन्हें जैनसिद्धान्त पर चलता-मलिनता-अगाढता-रहित ऐसा 'भयंकर 'विश्वास है कि उन्हें किसी विषय पर अधिक विचार करनेकी आव-ध्यकता ही नहीं मालूम होती । विषयके भीतर प्रवेश करना-कुछ गहरे पैठना-उनकी समझमें ब्यर्थ है। वे पं० आशाधरके कतः श्रेयोऽति-

चर्चिनाम् ' सिद्धान्तके माननेवाले हैं। ऊपरका नोट इस बातका बहुत बढ़ा प्रमाण है। आपने उठाई कलम और लिख दिया कि काशीरामके जीवने २५ रोज तक कोई पशु-पर्याय धारण कर ली होगी । यह नहीं सोचा कि मनुष्यों और पशुओंको कुछ समयतक गर्भमें भी रहना पडता है। जिस समय किसीका जन्म होता है, ठीक उसी समय वह दूसरे स्थानसे च्युत होकर आया हुआ नहीं होता; किन्तु उसके कुछ महीनों पहलेसे वह गर्भैमें आ गया होता है। और पश्पर्यायकी तो एक ही कही । एक ही पर्यायको धारण करनेके लिए तो दिन पुरे नहीं हैं, पर आपे बीचमें एक पशुपर्याय और भी धारण करा देते हैं। हम यह नहीं कहते हैं कि ब्रह्मचारीजी पुनर्जनम-सम्बन्धी इन मोटी मोटी बातोंको जानते नहीं हैं; नहीं वे जैनधर्मके इस सिद्धान्तसे अच्छी तरह परिचित होंगे; परन्तु एक तो उन्हें अधिक विचार कर-नेका अभ्यास नहीं है, दूसरे वे इस प्रकारके प्रमा णोंसे--जिनपर वर्तमानकी जनता कुछ अधिक विश्वास करती है-भरपुर लाभ उठा लेना चाहते हैं और इस लामके लोभमें वे किसी 'ढीले-ढाले 'ठीक न बैठते हुए प्रमाणको भी व्यर्थ नहीं जाने देना चाहते। जैनिमित्रमें इस प्रकारके नोट अकसर निकला करते हैं और आशा है कि आगे भी निकलते रहेंगे।

## ५ रीति-रवाजोंकी गुलामगिरी।

मनुष्य धर्मकी उतनी परवा नहीं करता, जितनी कि रीति-रवाजोंकी करता है। वह धर्मका नहीं किन्तु रीति-रवाजोंका गुलाम है। संसारमें धर्मके नामसे जितने काम हुए हैं, या होते हैं, मत समझो कि वे सब धर्मके ही लिए हुए हैं। नहीं, यदि विवेकदृष्टिसे देखोगे, तो उनमेंसे अधिकांशके भीतर यह रीति-रवाजोंकी

गुलामगीरी ही दिखलाई देगी। क्या आप इस समय जितने जैनियोंको देखते हैं, उन सबको जैनधर्मके अनुयायी समझते हैं ? यदि आप ऐसा समझते हैं तो कहना होगा कि आप रीति-रवा-जोंके अनुसरणको ही धर्म समझते हैं। वास्तवमें ये लोग जैनधर्मके नहीं; किन्तु उन रीति-रवा-जोंका अनुसरण कर रहे हैं, जो जैनी कहलाने-वैंिलोंकी जातिमें बहुत समयसे चले आ रहे हैं। वे यह नहीं सोचते और सोचना पसन्द भी नहीं करते कि ये सब रीति-रवाज जैनधर्मके अनु-कूल हैं या नहीं। यही कारण है जो उनमें ऐसे बीसों रीति-रवाज चल रहे हैं, जो जैनधर्मसे सर्वथा प्रतिकूल हैं; पर ऐसे नये रीति-रवाज नहीं चल सकते जो जैनधर्मके अनुकूल हैं और सर्व तरहसे आवश्यक हैं। रीति-रवाजोंका यह चलाना और बन्द करना जीवित समाजोंमें होता है; पर हमारे समाजकी जीवनी शक्ति मूर्छित ही रही है। वह एक कुँमारके चक्रके समान पूर्व प्रेरित शक्तिसे केवल एक ही दिशाको चला जा रहा है। उसमें अपनी दिशा बदलनेकी शक्ति नहीं है। समाजके शुभचिंतकोंको अपने प्रयत्नोंका चरम उद्देश्य ' इसी शक्तिको प्राप्त करा देना ' बनाना चाहिए।

वम्बईमें अभी थोड़े ही दिन पहले अजमेरके स्वर्मवासी धनिक राय बहादुर सेठ नेमीचन्द्जीका नुक्ता (तेरहीं) हुआ था। सेठजीकी बम्बईमें भी एक दूकान है, इस कारण यहाँ भी इस 'काज' का करना आवस्यक समझा गया। शायद कलकत्ता, आगरा आदिस्थानोंमें भी— जहाँ जहाँ सेठजीकी बड़ी दूकानें हैं—इसी तरहके नुक्ते किये गये होंगे। पर इनके विषयमें हम कुछ नहीं कहना चाहते। देशकी वर्तमान दरि-द्रतासे सर्विथा अपरिचित और धनकी उपयोगिताको न समझनेवाले इन धनियोंसे हमें अभी आशा भी नहीं है कि, ये इस प्रकारकी फिजूल-

खार्चियाँ बन्द कर देंगे। हम एक ऐसी बातका ओर पाठकोंका ध्यान आकर्षित करना चाहते हैं जिसका उस धर्मसे सम्बन्ध धर्मके ये लोग अपनेको स्वाभाविक 'रक्षक ' समझते हैं । स्वर्गीय सेठजी दिगम्बर सम्प्रदायके शुद्धामायी तेरहपंथी जैनी थे और जहाँ तक हम जानते हैं उनके उत्तराधिकारी पुत्र सेठ टीकमचन्द्जी भी इसी आम्रायके माननेवाले हैं। यह वह आम्नाय है, जिसको बात बातमें मिथ्यात्वके अनुमोदनका और धर्मके जानेका डर लगा रहता है और जिसे केवल जैनेतरोंकी ही नहीं इवेताम्बरादि जैनियोंकी शिक्षा संस्था-ओंमें भी कुछ देनेमें आगा पीछा सोचना पहेंती है। इसी आम्नायके अगुए सेठजीके इस नुक्तेमें ब्राह्मणोंको भोजन कराया गया और उन्हें लगभग पाँच हजार रुपया दक्षिणामें दिया गया। बाह्मणोंके सहस्रावधि आशीर्वादोंसे आशा है कि सेठजीकी परलोकगत आत्माको बहुत शान्ति मिलेगी! सुनते हैं, खंडेळवाळ समाजके और भी कई धनियोंने इस प्रकारके आशीर्वाद सम्पादन किये हैं । उनमें यह रीति परम्परासे चली आ रही है।

रीति-रवाजोंकी-गुलामगीरीका यह एक नोट करने लायक उदाहरण है।

#### ६ उपवासोंका मूल्य।

बम्बईमें जयपुरकी तरफके एक ब्रह्मचारी प्रतिवर्ष आया करते हैं। आपका नामू पं॰ मूलचन्दजी है। आप किसी भट्टारक हैं। श्रिष्ट हैं, शायद इसी लिए 'पण्डित कहलाते हैं। भट्टारकों के शिष्योंका यह एक मौकसी 'पद है। यों 'पंडिताई 'से आपका जरा भी सम्बन्ध नहीं है। आप यहाँके गुलालबाड़ीके बीसपंथी मन्दिरमें ठहरा करते हैं और सोलह कारणके ३२ उपवास किया करते हैं। पर इन उपवासोंके फलको आप अपने पास नहीं रसते, उदारतापूर्वक

किसी धनी श्रावकके लिए उत्सर्ग कर दिया करते हैं। इस फलके लेनेवालेको पारणेके दिन थोडी सी चाँदी भेट करनी पड़ती है । पहले वर्ष सेठ चुन्नीलाल हेमचन्द्र जरीवालेने १००१) देकर और दूसरे वर्ष स्वर्गीय सेठ माणिकचन्दजीके परिवारवालोंने ५०१) रु० देकर यह पुण्यसम्पादंन किया था। गतवर्ष जब कोई तैयार न हुआ तो सेठ चुन्नीलालजीने ही फिर ५०१) रू० भेट किये। इस वर्ष उनके भाई सेठ प्रभुदासजीने १०१) रु० देकर महाराजको पारणा कराया है । इसके सिवाय पंचायतकी ओरसे भी कुछ चन्दा करा दिया गया है। विना कुछ भेट लिये आप 'पारणा ' नहीं करते । करना भी न चाहिए; नहीं तो फिर इतने बड़े तपका महत्त्व ही क्या रहे ! सुनते हैं, आप अपने निवासस्थानके पास एक मन्दिर बनवा रहे हैं और ये रुपये उसीके लिए संग्रह कर रहे हैं । यद्यपि इस बात पर विश्वास करनेका कोई कारण नहीं है; अभीतक किसीने भी यह तलाश नहीं किया है कि मन्दिर बन रहा है या नहीं, और यदि मन्दिर बन रहा है, तो उसमें कितने रूपये लगे हैं और पांडित-जीके उदर-मन्दिरमें कितने समा गये हैं, फिर भी यदि मान लिया जाय कि सब रुपया मंदिरमें ही लगेंगे, तो प्रश्न यह है कि मन्दिरके निमित्त भी इस तरह ' मुँडचिरियों ' के समान जबर्दस्ती रुपया वसूल करनेमें कौनसा धर्म है ? इसका अनुमोदन तो हमारी समझमें कोई भी धर्मज्ञ नहीं कर सकता । यह कोई श्रेष्ठ आचार नहीं. किन्तु अत्याचार है। पर इसमें हम पण्डितजीका कोई दोंघ नहीं देखते । उन्हें प्राप्ति होती है, इसिलिप वे ऐसा करते हैं। दोष है हमारे भोले भाइयोंका-अद्धालु श्रावकोंका, जो तरहके दानमें पुण्य समझते हैं और ऐसे लोगोंको इस तरहके अत्याचार करनेके लिए और मी अधिक उत्साहित करते हैं।

#### ७ महात्मा गाँधीका हिन्दी पुस्तकालय ।

हमारे पाठक महात्मा गाँधी और उनके अहमदाबादके 'सत्याग्रहाश्रम 'से परिचित हैं। गाँधीजी इस समय हिन्दीको राष्ट्रभाषा बनाने और उसका प्रचार करनेका आन्दोलन कर रहे हैं। गुजरातके भिन्न मिन्न स्थानोंमें वे हिन्दीकी पाठशालायें खोलना चाहते हैं, जिन-के द्वारा सर्वसाधारणको हिन्दीकी जिक्षा दी जायगी । आपने अपने आश्रमके प्रत्येक विद्या-थींके लिए हिन्दीका पढ्ना आवश्यक कर दिया है। आपकी इच्छा है। कि, आश्रममें हिन्दीका एक अच्छा पुस्तकालय भी स्थापित किया जाय । इस पुस्तकालयसे अन्य प्रान्तवासियोंका ध्यान हिन्दीकी ओर विशेष रूपसे आकर्षित होगा और वे हिन्दीकी अच्छी अच्छी पुस्तकोंसे थोड़े बहुत परिचित अवश्य हो जाया करेंगे 🗔 दूसरे प्रान्तोंके लोग गाँधीजीसे मिलनेके लिए निरन्तर ही आया करते हैं। उनके कारण इस समय आश्रम एक तीर्थस्थान बन रहा है। हम अपने हिन्दीप्रेमी पाठकों और पुस्तकप्रकाशकोंका ध्यान इस ओर आकर्षित करते हैं । आज्ञा है कि, वे उक्त पुस्तकालयके लिए हिन्दीकी अच्छी अच्छी पुस्तकें भेजनेकी उदारता दिखला वेंगे और इस हिन्दीप्रचारके कार्यमें अवज्य सहायक होंगे।

#### ८ द्र्नसारकी रचनाका समय।

दर्शनसारकी ५० वीं माथाके अर्थमें हमने उसके बननेका समय विकम संवत ९०९ लिसा है; परन्तु उसकी वचनिकाके कर्ता पं० शिवजी- लालने संवत ९९० लिसा है। गाथाके 'णवसए पवए 'पदकी छाया ' नवशते नवके ' न करके ' नवशते नवतो ' करने से यह अर्थ ठीक केंद्र जाता है। वास्तवमें होना मी यही चाहिए। संवत ९९० मान लेनेसे माथुर संघकी उत्यन्ति आँदिकें सम्बन्धमें जो शंकार्य की गई हैं उनका मी समाधान हो जाता है। माथुर संघकी उत्पन्ति

विक्रम संवत् ९५३ में बतलाई गई है। सवत् ९०९ के बनेहुए ग्रन्थमें उसकी उत्पत्तिका लिला जाना असंगत मालूम होता था, परन्तु जब दर्शनसार ९९० में बना है, तब इस शंकाके लिए कोई स्थान नहीं रहता। वचनिकामें एक बात और भी लिसी है। वह यह कि देवसेन मुनि वि० संवत् ९५९ में हुए हैं। मालूम नहीं यह समय देवसेनके जन्मका है या उनके मुनि होनेका, और इसके लिए आधार क्या है।

#### ९ बैरिस्टर साहबका पत्र।

हरदोई, ता. १९-८-१७

ेप्यारे प्रेमीजी, जैनहितैषीके वर्तमान अंककी बाबत में आपका आभारी हूँ, और उसके छिए आपको धन्यवाद देता हूँ । 'दर्शनसारविवेचना' नामका आपका लेख बढ़ा ही चित्ताकर्षक है। इस लेखके अंतमें आपने उस भाविष्यद्वाणी पर अश्रद्धा प्रगट की है जो पंचमकालके अंतमें अग्निका नाश हो जानेके सम्बंधमें है । कुछ समय बीता जब मैंने कहीं पर इस भविष्यद्वा-णीक पढ़ा था, तब मुझे भी आश्वर्य हुआ था; परन्तु अब मैं इस नतीजे पर पहुँच गया हूँ कि इस कथनमें कोई भी बात बेहदा या असंभव नहीं है। संभवतः इस कथनका जो कुछ अभि-प्राय है वह यह है कि कोई ईंघन या लकड़ी महीं बचेगी, इस वास्ते अग्नि जलाना असंभव ही जायगा। ऐसा मालूम होता है कि इस कालके अंतमें बनस्पतिके अभावमें मनुष्योंको और जो कुछ मिलेगा वह खाना पड़ेगा, और इस लिए सब लोग मांसाहारी हो जायँगे। ंउनको कपास भी नहीं मिलेगा और इस वास्ते ेवे नंगे ही रहेंगे । और जहाँ तक धर्म और राजासे सम्बंध है उनका ऱ्हास अभीसे होता जाता है। मेरे खयालमें हम अब भी यह बात स्पष्टक्रपसे देख सकते हैं कि दुनिया निकृष्टतम अवस्थाकी ओर तेजीसे जारही है और अब कुछ चेंगेडीसी ही और ऐसी दावानलेंकी जरूरत रह

गई है, जैसा कि योरुपका वर्त्तमान युद्ध, जिससे हम रसातलको पहुँच जायँ।

यदि आप मेरी इस रायको छापना पसंद करें तो आप इसका समुचित हिन्दी शब्दोंमें अनुवाद करके उसे हितैषींके आगामी अँकमें प्रकाशित कर देवें।

ं मैं आशा करता हूँ कि आप त्रिलोकसारका हिन्दी अनुवाद शीघ़ ही प्रकाशित करेंगे। मैं उसके दर्शनोंके लिए बड़ा ही उत्कंठित हूँ।

> आपका—चम्पतराय जैन, बैरिष्टर-एट-ला।

बैरिस्टर साहबकी आज्ञानुसार उनके पत्रका हिन्दी अनुवाद प्रकाशित कर दिया जाता है। यह बात समझमें नहीं आती कि इस कालके अन्तमें वनस्पतिका सर्वथा नाश कैसे हो जायगा। इसका अर्थ यह होगा कि वनस्पतिजीवोंकी सृष्टिका ही अभाव हो जायगा। पर यह संभव नहीं। इसके सिवाय त्रेलोक्यसारकी उद्धृतकी हुई गाथाओंमें अग्रिका नाश हो जाना लिखा है, वनस्पतिका नहीं। आशा है कि बैरिस्टर साहब इस विषयमें कुछ विस्तारसे और सप्रमाण लिखनेकी कृपा करेंगे!

#### जरूरत।

एक ऐसे चतुर विद्यार्थीकी जरूरत है जो श्रीयुत बाबू जुगळिकशोरजी मुस्तार देवबन्द जि॰ सहारनपुरके पास रहकर उनसे जैनधर्मके ग्रंथोंको पढ़नेकी इच्छा रसता हो और साथ ही पबळिक सेवा करनेका जिसका भाव हो । ऐसे विद्यार्थीको सात रूपये मासिक वजीफा (स्का-ठाईंप) दिया जायगा । धर्मग्रंथोंका अध्ययन करानेके साथ साथ उससे लिखने पढ़नेसम्बन्धी कुछ पबलिक सेवाका काम भी लिया जायगा । जो विद्यार्थी जाना चाहे उसे अपनी योग्यता आदिका परिचय देते हुए उक्त बाबू साहबसे पत्रव्यवहार करना चाहिए।

--सम्मद्धक।

# हमारे छपाये हुए नये ग्रन्थ।

# वृन्दावन कृत चौवीसी पाठ ।

यह ग्रन्थ बम्बईके सुन्दर टाइपमें अच्छे कागजों पर फिरसे छपाया गया है। छपा भी शुद्धतापूर्वक है। जिन्हें और कहींकी छपाई पसन्द नहीं उन्हें अब इस वम्बईके छपे हुए विधानको या पूजा पाठको अवश्य मँगा छेना चाहिए। मूल्य १९)

#### जैनपदसंग्रह ।

कविवर दौलत्राम कृत पहला भाग और भागचन्दजी कृत दूसरा भाग पद-संग्रह फिरसे छपाये गये हैं । वहुत दिनोंसे ये मिलते नहीं थे । मूल्य पहले भागका ।≶) दूसरेका ।)।

# बुधजन सतसई।

अर्थात् बुधजनजीके उपदेश, नीति, सुभाषित आदि सम्बन्धी ७०० देहि । यह पुस्तक दुबारा छपाई गई है। मूल्य छह आने।

# जैनबालबोधकके दोनों भाग।

श्रीयुत पं० पन्नालालजीके ये दोनों भाग जैनपाठशालाओं में बहुत ही प्रचित्ति रहे हैं। बहुत दिनोंसे समाप्त हो गये थे, अब फिरसे छपाये गये हैं। पहले भागसे असंयुक्त और संयुक्त अक्षरोंके शब्दांका श्रुद्ध श्रुद्ध लिखना पहना अच्छी तरह आ जाता है। दूसरे भागमें धार्मिक कथाओं के और धर्मतत्त्वोंके अच्छे अच्छे पाठ हैं। मूल्य पहले भागका।) और दूसरे भागका।)।

# मनोरंजन कहानियाँ।

इसमें छोटे खोटे बचों को इसाने और खुश करनेवाली १३ कहानियों का संग्रह है। जो बच्चा पढ़ेगा या सुनेगा वही खुश होगा। किसी किसी कहानी को सुनकर तो बच्चे होटपोट हो जाते हैं। मूल्य =)

#### रत्नकरण्डश्रावकाचार पद्यानुवाद ।

पं० गिरिधर शर्माकृत । खड़ी वोलीके सुन्दर पद्योंमें रत्नकरण्डका सुन्दर सरल अनुवाद । जनपाठशालाओंमें पढ़ाये जाने योग्य । मूल्य ≅)

## माणिकचन्द ग्रन्थमालाके ग्रन्थ ।

सब ग्रन्थ ठीक छागनके मूल्य पर बेचे जाते हैं। सबसे सक्ते हैं। प्रत्येक मंदिरमें इनकी एक एक प्रति अवश्य रखना चाहिए और संस्कृतके पण्डितोंको वितरण करना चाहिए:—

|   | १ सागारधर्मामृत सटीक अर्शाधर कृत ।≲) | ६ प्रयुम्रचारित महासेनाचार्यकृत   | 11)   |
|---|--------------------------------------|-----------------------------------|-------|
|   | २ लघीयस्त्रयादिसंग्रह अकलंगहकृत 🧀 👟  | ७ आराधनासार सटीक देवसेनाचार्य कृत | 1)11  |
|   | ३ पाश्वनाथचरित वादिराजसूरि कृत ॥)    | ८ जिनइत्तचारत्र, गुणभद्र कृत      | ı)ıı̈ |
|   | ४ विकान्त कौरवीय नाटक हस्तिमल कुत ⊨) | ९ चारित्रसार चामुण्डराय कृत       | 1=)   |
| 1 | ५ मेथिल परिवाय नाटक ै।)              | १० प्रमाणनिर्णय वादिराजसूरि क्रुत | r-).  |

# बचोंके सुधारनेके उपाय।

इसमें बचोंकी आदतें सुधारने, उन्हें सदाचारी और विनयशील बनाने, बुरेसे बुरे स्वभावके लड़कोंको अच्छे बनाने, उपद्रवियों और चिड़ज़िड़ोंको क्षीन्त शिष्ट बनानेके अमोघ उपाय वतलाये गये हैं। प्रत्येक माता पिताको इसे पढ़ डाल्का चाहिए। इसके अनुसार चलनेसे उनका घर स्वर्ग बन जायगा। मू० ॥)

#### कोलम्बस ।

ं अमेरिका खण्डका पता छगानेवाछे असम साहसी कर्मवीर कोछम्वसका आ-अर्युजनक और शिक्षाप्रद जीवनचरित । अभी हाछ ही छपकर तैयार हुआ है । जिब्दुवाओंको अवस्य पढ़ना चाहिए । मृल्य ॥।

#### मानवजीवन ।

सदाचार और चरित्रसम्बन्धी अनेक अँगरेजी, मराठी, गुजराती, बंगला पुस्तकोंके आधारसे यह प्रन्थ रचा गया है। सदाचारकी शिक्षा देनेके लिए और सच्चे मनुष्योंकी सृष्टि करनेके लिए यह प्रन्थ बहुत अच्छा है। इस प्रन्थक विना कोई घर, कोई पुस्तकालय, और कोई मन्दिर न रहना चाहिए। भाषा बहुत ही सरल और स्पष्ट है। मूल्य १।०) कपड़ेकी जिल्हका १॥॥

उस पार । प्रसिद्ध नाटककार द्विजेन्द्रलालरायके एक मामाजिक नाटकका अनुगद । स्टेजपर खेलनेल यक अपूर्व नाटक है । हिन्दोंने इसकी जोड़का एक भी नाटक नहीं है । प्रारंगने एक निस्तृत भूमिकाके द्वारा इस नाटकके प्रत्येक पात्रके चिरत्रकी ख्थियां दिखलाई गई हैं । मूल्य सवा रुपया !

मन्थपरीक्षा प्रथम भाग और द्वितीय भाग । लेखक, श्रीयुत्त बाबू जुगलकिशोरजी मुख्तार । पहले भागमें जित्सनित्रिश्णीचार, उमास्वामिश्रावकाचार और कुन्दकुन्दश्रावकाचार इन तीन प्रन्थों भी और दूलरे भागमें भद्रबाहुसंहिताकी समालोबना प्रकाशित की गई है। ये सब लेख जैनहितेशीमें निकल चुक हैं। इनकी ख्व प्रचार होना चाहिए । मूल्य लागत मात्र रक्खा गया है। पहले भागका ां और दूसरे भागका ।)

मोक्षमार्गकी कहानियां । रत्नकरण्डश्रावकाचारमें जिन जिन स्त्री पुरुषोंके उदाहरण आये हें, उन सबकी २३ कथाओंका संबद्ध । यह हाल ही छपी है । मूल्य सात आने ।

मैनेनर, जैनग्रन्थरत्नाकर कार्यालय, गिरगांव-बम्बई.