#### श्रीवर्द्धमानाय नमः।

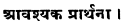
भाग १५

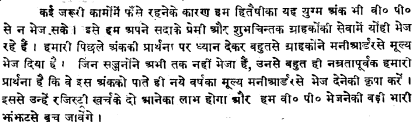


# जैनहितैषी



कार्तिक, श्रगहन सं० २४४७। नवंबर, दिसंबद्धन् १८२०





पहले इमने वार्षिक मूल्य ३) तीन रुपया रखनेका निश्चय किया था, परन्तु श्रव इसका छपनेका इन्तजाम बनारसमें हो गया है जिससे काम कुछ किफायतसे होगा, इस कारण श्रव हम इस वर्षका मूल्य २॥) ही लेंगे। यह मूल्य माहकोंको कुछ भारी भी न पड़ेगा।

जो महाराय म० त्रा० न भेजेंगे, उन्हें आगामी तीसरा श्रंक २॥ ﴿ प्रूल्य २॥ ﴿ रिजस्टरी खर्च ﴿ ) श्रीर म० श्रा० खर्च ﴿ ) के बी० पी० से भेजा जायगा । श्राशा है कि उसे वे सहर्ष स्वीकार कर लेंगे ।

जो सञ्जन इस वर्ष किसी कारणसे ग्राहक न रहना चाहें उन्हें कृपापूर्वक यह युग्म श्रंक तत्काल ही वापस कर देना चाहिए श्रोर एक कार्ड द्वारा हमें सूचना दे देनी चाहिए।

जो स्जुन समभते हैं कि जैनहितेषों जैनसाहित्यकी श्रीर जैनसम।जकी शुद्ध श्रीभ-प्रायसे यथाशक्ति सेवा कर रहा है, वेही इसके ब्राहक रहनेकी कृषा करें। जैनधर्मके ठेके-दारोंके श्रान्दोलनसे, जो इसके विषरीत समभते हैं, वे इसके कभी ब्राहक न रहें। हम श्रपने इस पाषकार्य (?) में उनकी जरा भी सहायता नहीं चाहते।

जैनहितेषीने अभीतक जो कुछ थोड़ी बहुत सेवा की है, उसकी श्रोर देखते हुए हमारा विश्वास है कि जैनहितेषीको शुभचिन्तकोंकी कमी न रहेगी श्रीर वह किसी भी विरुद्ध श्रान्दोलनकी तर्जनी दिखलानेसे मुरक्ता जानेवाला कहदूका फूल सिद्ध न होगा।

हमें भपने शुभिचन्तकोंसे यह आशा है कि इस वर्ष जैनहितेषीकी बाहक-संख्या पहलेसे भी श्रिथिक वढ़ जायगी। हमारे हितेषी बाहक इस बार बतला देंगे कि इसके हित-शत्रु जितना जितना इसका विरोध करते हैं, उतना उतना इसका श्रिथिक प्रचार होता है।

इस वर्ष पहलेसे भी ऋधिक महत्त्वपूर्ण श्रीर जैनधर्मकी श्रसलियत पर श्रपूर्व प्रकाश डालनेवाले लेख प्रकाशित करनेका प्रबन्ध किया जा रहा है। —प्रकाशक।

सम्पादक, बाबू जुगुलिकशोर मुख्तार।

श्रीलद्दभीनारायण प्रेस, काशी

#### विषयसूची।

| १ उपासनातत्त्व                    | •••               | •••   | 38                 |
|-----------------------------------|-------------------|-------|--------------------|
| २ पुरानी बातोंकी खोज              | •••               | •••   | 39—3               |
| ३ मल्लिषेणका परिचय                | •••               | ***   | १६—२४              |
| ४ तामिल-प्रदेशोमें जैनधम          | विलम्बी           |       | <b>२</b> ४३१       |
| ५ जैनधर्मकी श्रनेकान्तात्म        | क प्रभुता         | •••   | ३१—-३=             |
| ६ जैनधर्मका महत्व                 | •••               |       | ₹⊏४=               |
| ७ समाजशास्त्रका नवीन सि           | तेद्धान्त         | •••   | 8= <del>-</del> 88 |
| = जैनेन्द्र व्याकरण श्रौर श्र     | गचार्य <b>देव</b> | नन्दो | 8€—¥=              |
| ६ सेठ लालचन्दजी सेठीके भाषणका कुछ |                   |       |                    |
| सारभाग                            | •••               | •••   | ५=५६               |
| १० पुस्तक-परिचय                   |                   | •••   | ५६—६२              |
| ११ सम्पादकीय वक्तव्य              | •••               |       | ६२—६४              |
|                                   |                   |       |                    |

#### श्रमूल्य भेंट।

जो लोग जैनहितेषीका यह श्रंक पहुँचने पर श्रीर दूसरा श्रंक निकलनेसे पहले हितेषीके इस वर्षका मूल्य, मनीश्रार्डर द्वारा, मैनेजर 'जैनहितेषी" ठि० हीराबाग पो० गिरगाँव—वम्बईके पतेसे, मेज टेंगे श्रथवा इस श्रंकके पहुँचनेसे पहले जो मेज चुके हैं उन सबको 'वीरपुष्पां जिल' नामकी एक नई उपयोगी पुस्तक बिना मूल्य भेंट की जायगी।

#### प्रार्थनायें।

१ जैनहितेषी किसी स्वार्थनुद्धिसे प्रेरित होकर निजी लाभके लिये नहीं निकाला जाता है। इसके लिए समय, शक्ति श्रीर धनका जो व्यय किया जाता है वह केवल निष्पत्त श्रीर ऊँचे विचारोंके प्रचारके लिये; श्रतः इनकी उन्नतिमें हमारे प्रत्येक पाठकको सहायता देनी चाहिये।

े र जिन मह। शयोंको इसका कोई लेख अच्छा मालूम हो उन्हें चाहिए कि उस लेखको वे जितने मित्रोंको पढ़कर सुना सकें, अवश्य सुना दिया करें।

३ यदि कोई लेख अच्छा न मालूम हो अथवा विरुद्ध मालूम हो तो केवल उसीके कारण लेखक या सम्पादकसे देषभाव धारण न करनेके लिये सविनय निवेदन है।

४ लेख मेजनेके लिये समी सम्प्रदायके लेखकोंको स्रामंत्रण है। सम्पादक।

#### नियमावली।

१ जैनहितेषीका वार्षिक मूल्य ३) तीन रुपया पेशगी है।
२ प्राहक वर्षके श्रारम्भसे किये जाते हैं श्रीर बीचमें
७वें श्रंकसे। श्राधे वर्षका मूल्य १॥)

. ३ प्रत्येक श्रंकका मूल्य ।) चार श्राने ।

४ लेख, बदलेके पत्र, समालोचनार्थ पुस्तकें आदि 'बाबू जुगलिकशोरजी मुख्तार, सरसावा (सहारनपुर)'' के पास भेजना चाहिये। सिर्फ प्रबन्ध और मूल्य आदि सम्बन्धी पत्रत्यवहार इस पतेसे किया जायः-

मैनेजर, जैनमन्थ-रत्नाकर कार्यालय,

हीराबाग, पो० गिरगाँव, बम्बई ।

#### पुष्पलता ।

हिन्दीमें एक नये लेखककी लिखी हुई अपूर्व गल्प। प्रत्येक गल्प मनोरंजक, शिवापद और भावपूर्ण है। सभी गल्पें स्वतंत्र हैं और हिन्दीसाहित्यके लिथे गौरक्की चीजें हैं। जो लोग अनुवादमन्थोंसे अरुचि रखते हैं उन्हें यह मौलिक गल्पमन्थ अवश्य पदना चाहिए। ७-६ चित्रोंसे पुस्तक और भी सुन्दर हो गई है। हिन्दी-मन्थ-रलाकर-सीरीजका यह ४१वाँ मन्थ है। मूल्य १) सजिल्दका १॥

#### श्रानन्दकी पगडहियाँ।

जेम्स एलेन श्रॅगरेजीके बंदे ही प्रसिद्ध आध्यात्मिक लेखक हैं। उनके ग्रन्थ बड़े ही मार्मिक और शान्तिप्रद गिने जाते हैं। श्रॅगरेजीमें उनका बड़ा मान है। यह ग्रन्थ उन्हींके 'Byways of Blessedness' नामक ग्रन्थ-का अनुवाद है। प्रत्येक विवेकी और विचारशील पुरुपको यह ग्रन्थ पढ़ना चाहिए। मूल्य १) सजिल्दका १॥)

#### सुखदास ।

जार्ज ईलियटके सुप्र सिद्ध उपन्यास 'साइलस् मारनर' का हिन्दी रूपान्तर । इस पुस्तकका हिन्दीके लब्धप्रतिष्ठ उपन्यासलेखक श्रीयुत प्रेमचन्दजीने लिखा है । बढ़िया एएएटक पेपर पर बड़ी ही सुन्दरतासे छपाया गया है। उपन्यास बहुत ही श्रच्छा श्रीर भावपूर्ण है । मूल्य । 🛩 )

मैनेजर, हिन्दीग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, हीरावाग, वस्बई।

#### हितं मनोहारि च दुर्छभं वचः।



न हो पक्षपाती बतावे सुमार्ग, डरे ना किसीसे कहे सत्यवाणी। बने है विनोदी भले आशयोंसे, सभी जैनियोंका हितैषी 'हितैषी'।।

#### उपासना-तत्त्व।

हमारी धार्मिक शिन्ना 'उपासनां'से प्रारम्भ होती है। पूजा, भक्ति श्रौर श्रारा-धना ये सब उपासनाके ही नामान्तर हैं। यही धर्मकी पहली सीढ़ी है जिसका हमें बचपनसे ही श्रभ्यास कराया जाता है। बच्चा बोलना भी प्रारम्भ नहीं करता कि उसे जिनमन्दिर श्रादिमें ले जाकर, मूर्ति श्रादिके सामने उसके हाथ जुड़वा कर तथा मस्तक नमवा कर उसे उपासना-का एक पाठ पढ़ाया जाता है: श्रीर ज्यों ही वह कुछ बोलने लगता है त्यों ही उससे इष्ट देवताश्रोंके नामोंका उचारण—'ॐ'. 'जय' श्रादि शब्दोंका उच्चारण—कराया जाता है, 'णमो श्ररहंताणं', 'णमोत्थुणं' ब्रादिके पाठ सिखलाए जाते हैं श्रीर, जितना शीघ्र बन सके स्तुतियाँ भी परमात्माकी कुछ याद कराई जाती हैं। बद्या, श्रपनी श्रज्ञान

दशामें, यदि मृर्तिको एक खिलीना समभ कर उसके लेनेके लिये हाथ पसा-रता है, ज़िद्द करता है, उसे 'भाई कह कर पुकारता है, उसको चढ़ा हुश्रा नैवेद्य उठा कर खाने लगता है श्रथवा उसके सामने पीठ देकर खडा हो जाता या बैठ जाता है तो उसकी इस प्रकारकी बातोंका निषेध किया जाता है श्रौर कुछ गम्भीर खरके साथ कहा जाता है कि ''नही खबरदार ! ऐसा नहीं किया करते: ये भगवान हैं, इनके श्रागे हाथ जोड़ो।" साथ ही, उसे प्रतिदिन भगवानके दर्श-नादिकके लिये मन्दिरमें जाने श्रीर किसी स्तृति पाठादिकका उच्चारण करने-की प्रेरणा भी की जाती है। इस तरह पर शुरूसे ही परमात्माकी पूजा, भक्ति, श्रीर श्राराधनाके हमारे अन्दर डाले जाते हैं। परन्त यह सब कुछ होते हुए भी, समाजमें, ऐसे बहुत ही कम व्यक्ति निकलेंगे जो उपा-

सनाके तत्त्वको श्रच्छी तरहसे जानते श्रीर समभते हों। उन्हें यह बात प्रायः निखलाई ही नहीं जाती । श्रधिकांश माता पिता खयं इस तत्त्वसे श्रनभिन्न होते हैं - वे खुद ही अपनी क्रियाओं का रहस्य नहीं जानते श्रथवा कुछका कुछ जानते हैं—श्रौर इसलिये उनकी समभ-में जो बात जिस तरह पर कुलपरम्परा-से चली श्राती है उसे वे श्रपने बच्चोंके गले उतार देते हैं--उन्हें रटा देते श्रथवा सिखता देते हैं। इससे अधिक शायद वे श्रपना श्रौर कुछ कर्तव्य नहीं समभते। नतीजा इसका यह होता है कि हमारे श्रधिकांश भाई नित्य मन्दिरमें ज़रूर जाते हैं, भगवान्का दर्शन श्रौर पूजन करते हैं, उन्हें कुछ भेट भी चढ़ाते हैं, भगवान्के नामकी माला फेरते हैं, स्तृतियाँ पढ़ते हैं, संस्कृत प्राकृतके भी श्रनेक स्तोत्रोंका पाठ किया करते हैं, तीर्थयात्रा-को निकलते हैं, श्रीर श्रीर भी भक्ति तथा उपासनाके नाम पर, बहुतसे काम तथा विधि-विधान करते हुए देखे जाते हैं: परन्तु उन्हें प्रायः यह ख़बर नहीं होती कि यह सब कुछ क्यों किया जाता है, किसके लिये किया जाता है, क्या ज़रूरत है, इसका मूल उद्देश्य क्या है, हमारी इन क्रियात्रोंसे वह उद्देश्य पूरा होता है या नहीं श्रीर यदि नहीं होता तो हमें फिर किस प्रकारसे बर्तना चाहिये, इत्यादि । हाँ, वे इतना ज़रूर जानते हैं कि ये सब धर्मके काम हैं. पहलेसे होते श्राये हैं श्रीर इनके द्वारा पुरयोपार्जन किया जाता है। परन्तु धर्मके काम क्योंकर हैं, किस तरह होते श्राए हैं **और इनके** द्वारा कैसे पुर्एयका उपार्जन किया जाता है, इन सब बातों की उन्हें जाँच नहीं होती झौर न वे जाँचकी कुछ ज़रू-रत ही समभते हैं। उनका संपूर्ण श्राच-

रण, इस विषयमें, प्रायः लोक-रीतिका (रूढ़ियोंका) श्रनुसरण करनेवाला, एक दूसरेकी देखादेखी और ज्यादातर लौकिक प्रयोजनोंको लिये हुए होता है। उपास्य श्रौर उपासनाके स्वरूपपर उनकी दृष्टि ही नहीं होती श्रीर न वे उपासनाके विधिविधानोंमें कभी कोई भेद उपस्थित होने पर सहजमें उसका आपसी (पार-स्परिक) समभौता कर सकते हैं। उन्हें श्रपनी चिरप्रवृत्तिके विरुद्ध ज़रासा भी भेद श्रसद्य हो उठता है श्रीर उसके कारण वे श्रपने भाइयोंसे ही लड़ने मरने तकको तैयार हो जाते हैं। ऐसे स्त्रीपरुषीं-के द्वारा समाजमें सूखा क्रियाकांड बढ़ जाता है, यान्त्रिक चारित्रकी—जड मशीनों जैसे श्राचरणकी—वृद्धि हो जाती है श्रौर भावशून्य क्रियाएँ फैल जाती हैं। ऐसी हालतमें उपासना उपासना नहीं रहती श्रौर न भक्तिको भक्ति ही कह सकते हैं। ऐसी प्राण्रहित उपासनासे यथेष्ट फलकी कुछ भी प्राप्ति नहीं हो सकती । श्रीकुमुदचन्द्राचार्यने श्रपने 'कल्याणमन्दिर' स्तोत्रमें ठीक लिखा है---आकर्णितोऽपि महितोऽपि निशिक्षितोऽपि. नूनं न चेतिस मया विधृतोऽसि भक्त्या । जातोऽस्मि तेन जगवान्धव दु:खपात्रं, यस्मात् क्रियाः प्रतिफलंति न भावशून्याः ॥

श्रथात्—हे जगद्वान्धव जिनेन्द्रदेव ! जन्मजन्मान्तरोंमें मेंने श्रापका चरित्र सुना है, पूजन किया है श्रौर दर्शन भी किया है; यह सब कुछ किया, परन्तु भक्तिपूर्वक कभी श्रापको श्रपने हृद्यमें धारण नहीं किया । नतीजा जिसका

<sup>\*</sup> जिनेन्द्र भगवान् को भिक्तपूर्व कह दयमें धारण करने-से जीवों के दृढ़ कर्म बन्धन इस प्रकार ढी के पड़ जाते हैं जिस प्रकार कि चन्दनके वृच्च पर मोरके श्रानेसे उस वृच्चको लिपटे द्वप साँप। श्रर्थात् मोरके सामीप्यसे जैसे सर्प घबराते

यह हुन्ना कि मैं श्रव तक इस संसारमें दुःखोंका ही पात्र रहा—मुक्ते दुःखोंसे छुटकारा ही न मिला—क्योंकि भावशस्य कियाएँ फलदायक नहीं होतीं।

एक दूसरे श्राचार्य लिखते हैं कि, बिना भावके पूजा श्रादिका करना, तप तपना, दान देना, जाप्य जपना—माला फेरना—श्रोर यहाँ तक कि दीचादिक धारण करना भी पूंसा निरर्थक होता है जैसा कि बकरीके गलेका स्तन। श्रर्थात् जिस प्रकार बकरीके गलेकों लटकते हुए स्तन देखनेमें स्तनाकार होते हैं परन्तु वे स्तनोंका कुछ भी काम नहीं देते—उनसे दूध नहीं निकलता—उसी प्रकार विना भावकी पूजनादि कियाएँ भी देखनेहीकी कियाएँ होती हैं, पूजादिका वास्तविक फल उनसे कुछ भी प्राप्त नहीं हो सकता। यथाः—

भावहीनस्य पूजादितपोदानजपादिकम् । व्यथे दीक्षादिकं च स्यादजाकंठे स्तनाविव ॥

इससे स्पष्ट है कि हमारी उपासना-सम्बन्धी कियाओं में भावकी कितनी बड़ी ज़करत है—भाव ही उनका जीवन और भाव ही उनका प्राण है, विना भावके उन्हें निर्थक और निष्फल समभना चाहिये। परन्तु यह भाव उपासना-तत्त्व-को समभे विना केसे पैदा हो सकता है? अतः अपनेमें इस भावको उत्पन्न करके अपनी कियाओंको सार्थक बनानेके लिये

हैं वैसे ही जिनेन्द्रके हृदयरथ होने पर कर्म काँपते हैं। क्योंकि जिनेन्द्र कर्मोंका नाश करनेवाले हैं। उन्होंने श्र नो श्रात्मासे कर्मोंको निर्मूल कर दिया है। इसी श्राशयको श्राचार्य कुमुद्दन्द्रने निम्नलिखित पद्यों प्रकट किया है:—

हृद्रतिनि त्वयि विभो शिथिलीभवन्ति, जन्तोः चर्णेन निविडा श्रिप कर्मवन्धाः। सद्यो भुजंगममया इत मध्यभाग-मभ्यागते वनशिखंडिनि चंदनस्य।।

---कल्याणमन्दर १

जैनियोंको श्रामतौर पर, श्रपना उपासना-तत्त्व समभने श्रीर समभकर तद्तुकुल वर्तनेकी बहुत बड़ी ज़रूरत है। इसी जरूरतको ध्यानमें रखकर आज इस लेख द्वारा, संचेपमें, उपासना तत्त्वको सम-भानेका यत्न किया जाता है। इससे हमारे वे श्रजैन बन्धु भी ज़रूर कुछ लाभ उठा सर्केंगे जिन्हें जैनियोंके उपासना-तत्त्वको जाननेकी श्राकांचा रहती है, श्रथवा जैनसिद्धान्तानभिन्नताके कारण जिनके हृदयमें कभी कभी यह प्रश्न उप-स्थित हुन्रा करता है कि जब जैन होग किसी ईश्वर या परमात्माको जगत्का कर्ता हर्ता नहीं मानते श्रौर न उसकी प्रसन्नता या श्रप्रसन्नतासे किसी लाभ तथा हानिका होना स्वीकार करते हैं तो फिर वे परमात्माकी पुड़ा, भक्ति श्रौर उपासना क्यों करते हैं श्रौर उन्होंने उससे च्या लाभ समभ रक्खा है ? इस प्रश्न**का** समाधान भी खतः नीचेकी पंक्तियोंसे हो जायगाः-

जैनधर्मका यह सिद्धान्त है कि यह श्चात्मा जो श्रनादि कर्ममलसे मलिन हो रहा है श्रीर श्रपने खरूप को भुलाकर विभाव परिणतिरूप परिणम रहा है वही उन्नति करते करते कर्ममलको दूर करके परमात्मा बन जाता है; श्रात्मासे भिन्न श्रौर पृथक् कोई एक ईश्वर या परमात्मा नहीं है-श्रहेंत, जिनेन्द्र, जिनदेव, तीर्थंकर, सिद्ध, सार्व, सर्वज्ञ, वीतराग, परमेष्ठि, परंज्योति, शुद्ध, बुद्ध, निरंजन, निर्विकार, श्राप्त, ईश्वर, परब्रह्म इत्यादि सब उसी परमात्मा या परमात्मपदके नामान्तर हैं। श्रथवा दूसरे शब्दोंमें यों कहिये कि, परमात्मा त्रात्मीय गुणोंका समुदाय है: उसके अनन्त गुणोंकी अपेत्ता उसके श्रनन्त नाम हैं। वह परमात्मा परम वीतरागी श्रीर शान्तखरूप है. उसको

किसीसे राग या द्वेष नहीं है, किसीकी स्तुति, भक्ति श्रौर पूजासे वह प्रसन्न नहीं होता श्रौर न किसीकी निन्दा, श्रवज्ञा या कट शब्दों पर श्रप्रसन्नता लाता है: धनिक श्रीमानों, विद्वानों श्रीर उच्च श्रेणी या वर्णके मनुष्योंको वह प्रेमकी दृष्टि-से नहीं देखता श्रौर न निर्धन कंगालों, मुर्खी तथा निम्नश्रेणीके मनुष्योंको घृणा-की दृष्टिसे श्रवलोकन करता है; न सम्य-ग्दृष्टि उसके कृपापात्र हैं श्रीर न मिथ्या दृष्टि उसके कोपभाजनः वह परमानंदमय भौर कृत्यकृत्य है, सांसारिक भगड़ोंसे उसका कोई प्रयोजन नहीं। इसलिये जैनियोंकी उपासना, भक्ति श्रौर पूजा, हिन्दू, मुसलमान तथा ईसाइयोंकी तरह, परमात्माको प्रसन्न करनेके लिये नहीं होती। उसका कुछ दूसरा ही उद्देश्य है जिसके कारण वे (समभदार जैनी) ऐसा करना श्रपना कर्तव्य समभते हैं श्रीर वह संक्षिप्तरूपसे यह है कि-

यह जीवातमा स्वभावसे ही श्रंनन्त-दर्शन, अनन्तज्ञान, अनन्तसुख श्रीर श्चनन्तवीर्यादि श्चनन्त शक्तियोंका श्राधार है। परन्तु श्रनादि कर्ममलसे मलिन होनेके कारण इसकी वे समस्त शक्तियाँ श्राच्छादित हैं-कमोंके पटलसे वेष्टित हैं; श्रीर यह श्रात्मा संसारमें इतना लिप्त भीर मोहजालमें इतना फँसा हुआ है कि उन शक्तियोंका विकास होना तो दूर रहा, उनका सारण तक भी इसको नहीं होता। कर्मके किंचित् चयोपशमसे जो कुछ थोड़ा बहुत ज्ञानादि लाभ होता है, यह जीव उतनेहीमें संतुष्ट होकर उसीको अपना खरूप मानने लगता है। इन्हीं संसारी जीवोंमेंसे जो जीव, श्रपनी ब्रात्मनिधिकी सुधि पाकर धातुभेदीके सदश प्रशस्त ध्यानाग्निके बलसे, इस समस्त कर्ममलको दूर कर देता है उसमें

ब्रात्माकी वे सम्पूर्ण खाभाविक शक्तियाँ सर्वतोभावसे विकसित हो जाती हैं श्रीर तब वह श्रात्मा खच्छ तथा निर्मलं होकर परमात्मदशाको प्राप्त हो जाता है श्रीर परमात्मा कहलाता है \*। केवलज्ञान-(सर्वज्ञता) की प्राप्ति होनेके पश्चात् जब तक देहका सम्बन्ध बाकी रहता है तब तक परमात्माको सकल परमात्मा जीवन्मुक्त तथा श्रर्हन्त कहते हैं श्रीर जब देहका सम्बन्ध भी छुट जाता है श्रीर मुक्तिकी प्राप्ति हो जाती है तब वही सकल परमात्मा निष्कल परमात्मा, विदेह-मुक्त श्रौर सिद्ध नामोंसे विभूषित होता है । इस प्रकार श्रवस्था भेदसे परमा-त्माके दो भेद कहे जाते हैं। वह परमात्मा श्रपनी जीवनमुक्तावस्थामें श्रपनी दिव्य वाणीके द्वारा संसारी जीवोंको उनकी श्चात्माका स्वरूप श्चौर उसकी प्राप्तिका उपाय बतलाता है-श्रर्थात् , उनकी श्रात्मनिधि क्या है, कहाँ है, किस किस प्रकारके कर्मपटलोंसे श्राच्छादित है. कैसे कैसे उपायोंसे वे कर्मपटल इस श्रात्मासे ज़ुदे हो सकते हैं. संसारके श्रन्य समस्त पदार्थोंसे इस श्रात्माका क्या सम्बन्ध है, दुःखका, सुखका श्रीर संसारका खरूप का है, कैसे दुःखकी निवृत्ति श्रौर सुखकी प्राप्ति हो सकती है, इत्यादि समस्त बातोंका विस्तारके साथ सम्यक् प्रकार निरूपण करैता है-जिससे अनादि अविद्याप्रसित संसारी जीवोंको अपने कल्याणका मार्ग सुभता है और श्रपना हित साधन करनेमें उनकी

> \* ध्यानाञ्जिनेश भवतो भविनः चर्णेन, देहं विहाय परमात्मदशां व्रजन्ति । तीव्रानलादुपलभावमपास्य लोके, चामीकरत्वमचिरादिव धातुभेदाः ॥

> > ---कल्यागमंदिर।

प्रवृत्ति होती है \*। इस प्रकार परमात्मा-के द्वारा जगत्का निःसीम (बेहद) उप-कार होता है। इसी कारण परमात्माके परमहितोपदेशक, परमहितैषी श्रौर निर्निमित्तवन्धु इत्यादि भी नाम कहे जाते हैं। इस महोपकारके बदलेमें हम (संसारी जीव) परमात्माके प्रति जितना श्रादर-सत्कार प्रदर्शित करें श्रीर जो कुछ भी कृतज्ञता जतलाएँ वह सब तुच्छ है। जो सज्जन श्रथवा साधुजन होते हैं वे श्रपने उपकारीके उपकारको कभी नहीं भूलते, बराबर उसका सारण रखते हैं श्रोर इस उपकार-स्मृतिके चिह्न-खरूप अनेक प्रकारसे अपने उपकार के प्रति श्रपना श्रादर सत्कार व्यक्त किया करते हैं: जैसा कि, स्रोकवार्तिकमें, श्रीमद्विद्यानंदस्वामीद्वारा, परमात्माकी उपासनाके समर्थनमें, उद्धृत किये हुए निम्नलिखित एक प्राचीन पद्यसे प्रकट हैं:--

अभिमत्तक असिद्धेरम्युपायः सुनोषः । प्रभवति स च शास्त्रात्तस्यचोत्पत्तिराप्तात् ॥ इति मवति स पूज्यस्तत्प्रसादात्प्रबुद्धे-नंहि कृतसुपकारं साधवो विस्मरन्ति ॥

इस पद्यमें यह बतलाया गया है कि, "मनोवांछित फलकी सिद्धिका उपाय सम्यग्झान है; सम्यग्झानकी उपलब्धि शास्त्रके द्वारा होती है श्रीर शास्त्रकी उत्पत्ति श्राप्त भगवानसे है, इसलिये वे श्राप्तभगवान (परमात्मा) जिनके प्रसादसे प्रबुद्धताकी प्राप्ति होकर श्रमिमत फलकी सिद्धि होती है; संतजनोंके द्वारा पूज्य ठहरते हैं। सच है साधुजन किसीके किये हुए उपकारको कभी भूलते नहीं हैं।" इससे जो लोग दूसरोंके किए हुए उप-

-- आप्तपरीचा।

कारको भुला देते हैं उन्हें श्रसाधु तथा श्रसज्जन समभना चाहिये। लोकमें भी उन्हें कृतझी, श्रहसानफरामोश श्रीर गुण्-भेट श्रादि बुरे नामोंसे पुकारा जाता है। ऐसे लोग; जबतक उनकी यह दशा कायम रहती है, कभी उन्नति नहीं कर सकते श्रीर न श्रात्मलाभके सन्मुख हो सकते हैं। इसलिये श्रपने महोपकारी परमात्माके प्रति श्रादर-सत्कार रूपसे प्रवर्तित होना हमारा खास कर्तव्य है।

दूसरे, जब श्रात्माकी परम खच्छ श्रौर निर्मल श्रवस्थाका नाम ही परमात्मा है श्रौर उस श्रदस्थाको प्राप्त करना— श्रर्थात्, परमात्मा बनना सब श्रात्माश्री-का श्रभीष्ट है, तब श्रात्मस्वरूपकी या दूसरे शब्दोंमें परमात्मखरूपकी प्राप्तिके लिये परमात्माकी पूजा भक्ति श्रौर उपा-सना करना हमारा परम कर्तव्य है। परमात्माका ध्यान, परमात्माके श्रलौकिक श्रौर परमात्माकी विचार चरित्रका ध्यानावस्थाका चिन्तवन ही हमको श्रपनी श्रात्माकी याद दिलाता है—श्रपनी भूली हुई निधिकी स्मृति कराता है-उसीसे श्रात्माको यह मालूम पडता है कि मैं कौन हूँ (कोवाऽहं) श्रौर मेरी श्रात्मशक्त क्या है (का च मे शक्तिः)। परमात्माका भजन श्रौर स्तवन ही हमारे लिये श्रपने श्रात्माका श्रनुभवन है। श्रात्मोन्नतिमें श्रमसर होनेके लिये परमात्मा ही हमारा श्रादर्श है। श्रात्मीय गुणोंकी प्राप्तिके लिये हम उसी श्रादर्शको श्रपने सन्मुख रखकर श्रपने चरित्रका गठन करते हैं। श्रपने श्रादर्श पुरुषके गुणोंमें भक्ति तथा अन-रागका होना स्वाभाविक और जरूरी है। विना श्रनुरागके किसी भी गुणकी प्राप्ति नहीं हो सकती। उदाहर एके लिये, यि कोई मनुष्य संस्कृत भाषाका हि होना चाहे तो उसके लिये यहजर

<sup>•</sup> श्रेयो मार्गस्य संसिद्धिः प्रसादात्परभेष्ठिनः ।

वह संस्कृत भाषाके विद्वानीका संसर्ग करे, उनसे प्रेम रक्खे, श्रीर उनकी सेवा-में रहकर कुछ सीखे, संस्कृतकी पुस्तकों-का प्रेमपूर्वक संग्रह करे श्रीर उनके श्रध्य-यनमें चित्त लगाए। यह नहीं हो सकता कि. संस्कृतके विद्वानोंसे तो घृणा करे, उनकी शकला तक भी देखना न चाहे, उनसे कोसों दूर भागे, संस्कृतकी पुस्तकोंको छुए तक नहीं, न संस्कृतका कोई शब्द श्रपने कानोंमें पडने दे, श्रौर फिर संस्कृतका विद्वान् बन जाय। इसलिये प्रत्येक गुणकी प्राप्तिके लिये उसमें सब श्रोरसे श्रनुराग-की बड़ी ज़रूरत है। जो मनुष्य जिस गुणका श्रादर सत्कार करता है श्रथवा जिस गुणसे प्रेम रखता है वह उस गुणके गुणी-का भी श्रवश्य श्रादर सत्कार करता है श्रीर उससे प्रेम रखता है। क्योंकि गुणीके श्राश्रय बिना कहीं भी गुण नहीं होता। त्रादर सत्कार रूप इस प्रवृत्तिका नाम ही पूजा और उपासना है। इसलिये पर-मात्मा\* इन्हीं समस्त कारणोंसे हमारा परम पुज्य श्लीर उपास्य देव है। उसकी इस उपासनाका मुख्य उद्देश्य, वास्तवमें, परमात्मगुणोंकी प्राप्ति—श्रथवा श्चात्मीय गुणोंकी प्राप्तिकी भावना है। यह भावना जितनी श्रधिक दढ श्रौर विशुद्ध होगी सिद्धि भी उतनी ही श्रधिक निकट होती जायगी। इसीसे श्रच्छे श्रच्छे योगीजन भी निरन्तर परमात्माके गुर्णो-का चिन्तवन किया करते हैं। कभी कभी वे परमात्माका स्तवन करते हुए उसमें उन खास खास गुणोंका उल्लेख करते हुए देखे जाते हैं जिनको प्राप्त करनेकी उनकी

उत्कट इच्छा होती है श्रौर उनके सम्बन्धनं यह साफ़ तौरसे लिख भी दिया करते हैं कि हम ऐसे परमात्म-गुणोंकी प्राप्तिके लिये परमात्माकी वन्दना करते हैं; जैसा कि सर्वार्थसिद्धिमें श्रीपूज्यपादाचार्यके दिये हुए निम्न वाकासे प्रकट है—

मोक्षमार्गस्य नेतारं भेतारं कर्मभूभृतां। ज्ञातारं विश्वतस्थानां वंदे तद्गुणढञ्घये॥

इससे यह बात श्रीर भी स्पष्ट हो जाती है कि परमात्माकी उपासना मुख्य-तया उसके गुणोंकी प्राप्तिके उद्देश्यसे की जाती है, उसमें परमात्माकी कोई गरज नहीं होती बल्कि वह श्रपनी ही गरज को क लिये हुए होती है श्रीर वह गरज़ 'श्रात्म-लाभ' है जिसे परमात्माका श्रादर्श सामने रखकर प्राप्त किया जाता है ।श्लौर इसलिये, जो लोग उपासनाके इस मुख्यो-द्देश्यको अपने लच्यमें नहीं रखते श्रीर न उपकारके स्मरण पर ही जिनकी दृष्टि रहती है उनकी उपासना वास्तवमें उपा-सना कहलाए जानेके योग्य नहीं हो सकती। ऐसी उपासनाको बकरीके गलेमें लटकते हुए स्तनोंसे श्रधिक महत्त्व नहीं दिया जा सकता। उसंके द्वारा वर्षों क्या. कोटि जन्ममें भी उपासनाके मृल उद्देश्य-की सिद्धि नहीं हो सकती। श्रीर इसलिये. यह जीव संसारमें दुःखोंका ही पात्र बना रहता है । दुःखोंसे समुचित छुटकारा तभी हो सकता है जब कि परमात्माके गुणोंमें श्रनुराग बढ़ाया जाय। परमात्मा-के गुणोंमें श्रनुराग बढ़नेसे पापपरिणति सहजमें ही छुट जाती है श्रीर पुरवयरि-णति उसका सान ले लेती है। इसी श्राशयको खामी समन्तभद्राचार्यने निम्न वाक्य द्वारा, बड़े ही श्रव्छे ढंगसे प्रति-पावित किया है:-

इन्हीं कारणोंसे अन्य वीतरागी साधु श्रीर महात्मा भी, जिनमें श्रात्माकी कुछ शक्तियाँ विकसित हुई है श्रीर जिन्होंने श्रपने उपदेश श्राचरण तथा शास्त्र-निर्माणसे हमारा उपकार किया है वे सब हमारे पूज्य हैं।

न पूजवार्थस्त्विय बीतरागे,
न निन्दया नाथ विवान्तवेरे ।
तथापि ते पुण्यगुणस्मृतिर्नः,
पुनातु चित्तं दुरितां जनेभ्यः ॥
— बृहत्स्वयंभुस्तोत्र ।

इसमें खामी समन्तभद्र, परमात्माको लच्य करके उनके प्रति, अपना यह श्राशय ब्यक्त करते हैं कि "हे भगवन, पूजा भक्ति-से श्रापका कोई प्रयोजन नहीं हैं; क्योंकि म्राप वीतरागी हैं—रागका म्रंश भी श्रापके श्रात्मामें विद्यमान नहीं है जिसके कारण किसीकी पूजा भक्तिसे श्राप प्रसन्न होते। इसी तरह निन्दासे भी श्रापका कोई प्रयोजन नहीं है-कोई कितना ही ब्रापको बुरा कहे, गालियाँ दे, परन्तु उस पर श्रापको ज़रा भी चोभ नहीं श्रा सकता: क्योंकि श्रापके श्रात्मासे बैरभाव, द्वेषांश, बिलकुल निकल गया है-वह उसमें विद्यमान ही नहीं है-जिससे चोभ तथा अपसम्बतादि कार्योंका उद्भव हो सकता। पेसी हालतमें निन्दा और स्तुति दोनों ही आपके लिये समान हैं--उनसे आपका कुछ बनता या बिगड़ता नहीं है — तो भी श्रापके पुण्य गुणोंके सारणसे हमारा वित्त पापोंसे पवित्र होता है-हमारी पापपरिणति छूटती है-इसलिये हम भक्तिके साथ आपका गुणाजुवाद गाते हैं—ग्रापकी उपासना करते हैं।"

जब परमात्माके गुणोंमें श्रनुराग बढ़ाने, उनके गुणोंका प्रेमपूर्वक स्मरण श्रोर चिन्तवन करनेसे श्रम मार्वोकी उत्पत्ति द्वारा पापपरिणति छूटती श्रोर पुण्यपरिणति उसका स्थान लेती है तो नतीजा इसका यही होता है कि हमारी पाप प्रकृतियोंका रस सूखता श्रोर पुण्य प्रकृतियोंका रस बढ़ता है। पाप प्रकृतियोंका रस (श्रनुभाग) सूखने श्रोर पुण्य का रस (श्रनुभाग) सूखने श्रोर पुण्य

प्रकृतियों में रस बढ़नेसे अन्तराय कर्म नामकी प्रकृति, जोकि एक मूल पाप प्रकृति है और हमारे दान, लाभ, भागोप-भोग आदिकमें विझस्क्रप रहा करती है—उन्हें होने नहीं देती—वह भग्नरस होकर निर्बल पड़ जाती है और हमारे इष्टको बाधा पहुँचानेमें समर्थ नहीं रहती। तब, हमारे बहुतसे लौकिक प्रयोजन सिद्ध हो जाते हैं और उनका श्रेय उक्त उपासना-को ही प्राप्त होता है। जैसा कि एक आचार्य महोदयके निझवाक्यसे प्रकट है:-

नेष्टं विहत्तुं ग्रुमभावभयः

रसप्रकर्षः प्रभुरंतरायः ।

तत्कामचारेण गुणानुरागाः

न्तुत्यादिारेष्टार्थकदाऽईदादेः ॥

ऐसी हालतमें यह कहना कि पर-मात्माकी सच्ची पूजा, भक्ति श्रीप उपा-सनासे हमारे लौकिक प्रयोजनोंकी भी सिद्धि होती है, कुछ भी श्रनुचित न होगा। यह ठीक है कि, परमात्मा स्वयं श्रपनी इच्छापूर्वेक किसीको कुछ देता दिलाता नहीं है श्रीर न खयं श्राकर श्रथवा श्रपने किसी सेवकको भेजकर भक्तजनोंका कोई काम ही सुधारता है, तो भी उसकी भक्तिका निमित्त पाकर हमारी कर्मप्रकृतियोंमें जो कुछ उलटफेर होता है उससे हमें बहुत कुछ प्राप्त हो जाता है श्रीर हमारे श्रनेक विगड़े हुए काम भी सुधर जाते हैं। इसलिये परमात्माके प्रसादसे हमारे लौकिक प्रयोजन भी सिद्ध होते हैं अथवा अमुक कार्य सिद्धि हो गया, इस कहनेमें, सिद्धान्तकी दृष्टिसे कोई विरोध नहीं श्राता। परन्तु फल-प्राप्तिका यह सारा खेल उपासनाकी प्रशस्तता, श्रप्रशस्तता श्रीर उसके द्वारा उत्पन्न हुए भावोंकी तरतमता पर निर्भर है। श्रतः हमें श्रपने भावोंकी उज्ज्वलता,

निर्मलता और उनके उत्कर्षसाधन पर खास तौरसे ध्यान रखना चाहिये श्रौर वह तभी बन सकता है जब कि परमात्मा-की उपासना उपासनाके ठीक उद्देश्यको समभकर की जाय श्रौर उसमें प्रायः **लौकिक प्र**योजनों पर दृष्टि न रक्खी जाय। जो लोग केवल लौकिक प्रयोजनीकी दृष्टि-से-सांसारिक विषयकषायोंको करनेकी गरज़से-परमात्माकी उपासना करते हैं, उसके नाम पर तरह तरहकी बोल-कबुलत बोलते हैं श्रीर फलप्राप्तिकी शर्त पर पूजा-उपासनाका वचन निकालते हैं उनके सम्बन्धमें यह नहीं कहा जा सकता कि वे परमात्माके गुणोंमें वास्त-विक अनुराग रखते हैं, बल्कि यदि यह कहा जाय कि वे परमात्माके खरूपसे ही श्रनभिन्न हैं तो शायद कुछ ज्यादा श्रनु-चित न होगा। ऐसे लोगोंकी इस प्रवृत्ति-से कभी कभी बड़ी हानि होती है। वे सांसारिक किसी फलविशिष्टकी श्राशा-से-उसकी प्राप्तिके लिये-परमात्माकी पूजा करते हैं; परन्तु फलकी प्राप्ति श्रपने ु **श्रधीन न**हीं होती, वह कर्म-प्रकृतियोंके उलट-फेरके अधीन है। दैवयोगसे यदि कर्म-प्रकृतियोंका उलट-फेर, योग्य भावोंको म पाकर, श्रपने श्रनुकूल नहीं होता श्रौर इसलिये अभीष्ट फलकी सिद्धिको श्रव-सर नहीं मिलता तो ऐसे लोगोंकी श्रद्धा हगमगा जाती है श्रथवा यों कहिये कि उस वृत्तकी तरह उखड़ जाती है जिसका कुछ भी गहरा मृल नहीं होता। उन्हें यह तो खबर नहीं पड़ती कि हमारी उपासना भावग्रन्य थी. उसमें प्राण नहीं था श्रीर इससिये हमें सन्त्री उपासना करनी चाहिये: उलटा वे परमात्माकी पूजो-भक्तिमें हतोत्साह होकर उससे उपेक्तित हो बैठते **हैं। साथ ही, श्रपनी श्रभीष्ट** सिद्धिके **बिये दूसरे** देवी-देवताश्चोंकी

भटकते हैं, अनेक रागी ब्रेषी देवताओं की शरणमें प्राप्त होकर उनकी तरह तरहकी उपासना किया करते हैं श्रीर इस तरह पर अपने जैनत्वकों भी कलंकित करके जैनशासनकी श्रप्रभावनाके कारण बन जाते हैं।

ऐसी कची प्रकृति श्रीर ढीली श्रद्धाके मनुष्योंकी दशा, निःसन्देह, बड़ी ही करुणाजनक होती है। ऐसे लोगोंको खास तौरसे उपासना-तत्त्वको जानने श्रीर सम-भनेकी ज़रूरत है। उन्हें ऊपरके इस सम्पूर्ण कथनसे खुब समभ लेना चाहिये कि, जैनदृष्टिसे परमात्माकी पूजा, भक्ति श्रीर उपासना परमात्माको प्रसन्न करने— खुशामद द्वारा उससे कुछ काम निका-लनेके लिये नहीं होती श्रीर न सांसारिक विषयकषायोंका पुष्ट करना ही उसके द्वारा श्रभीष्ट होता है। बल्कि, वह खास तौरसे परमात्माके उपकारका स्मरण करने और परमात्माके गुणोंकी-श्रात्म-खरूपकी-प्राप्तिकें उद्देश्यसे की जाती है। परमात्माका भजन श्रोर चिन्तवन करनेसे—उसके गुणोंमें श्रनुराग बढ़ानेसे पापोंसे नित्रति होती है और साथ ही महत्पुरयोपार्जन भी होता है, जोकि स्वतः श्रनेक लौकिक प्रयोजनींका साधक है। इसलिये जो लोग परमात्माकी पूजा, भक्ति श्रौर उपासना नहीं करते वे श्रपने श्रात्मीय गुणोंसे पराङमुख श्रोर श्रपने श्रात्मलाभसे वंचित रहते हैं, इतना ही नहीं, किन्तु कृतघताके महान् दोषसे भी दृषित होते हैं। श्रतः ठीक उद्देश्योंके साथ परमात्माकी पूजा, भक्ति, उपासना श्रौर श्राराधना करना सबके लिये उपादेय और ज़रूरी है।

हमारा विचार श्रभी इस विषय पर बहुत कुछ प्रकाश डालनेका है परन्तु इस समय लेख श्रधिक बढ़ जानेके भयसे यहीं विराम लेना उचित समभते हैं। इस लेखका दूसरा भाग (उचरार्घ), जो 'मूर्तिप्जा' से सम्बन्ध रखता है, अगले अंकमें दिया जायगा और उसमें उपासनाके ढंग पर भी ख़ासा विवेचन किया जायगा। इसके सिवाय 'स्तृतिप्रश्वनादि रहस्य' नामका एक दूसरा विस्तृत स्वतन्त्र लेख लिखनेका भी हमारा विचार हो रहा है, जिसमें जैनियों के भक्तिमार्ग पर और भी ज्यादह विशेषताके साथ प्रकाश डाला जायगा और स्तृतियों तथा प्रांचनाओं आदिके रहस्यको खोलकर रक्खा जायगा। इन सब लेखों से, हम समभते हैं, उपासनाका विषय बहुत कुछ विशद और स्पष्ट हो जायगा।

सरसावा, ता०१-१२-२०

# पुरानी वातोंकी खोज। १-तत्त्वार्थराजवार्तिकका स्मन्तिम वाक्य।

सनातन-जैनग्रन्थमालामें श्रीयुत पं॰
पन्नालालजी बाकलीवालने 'तत्त्वार्थराजवार्तिक' नामका जो ग्रन्थ प्रकाशित कराया
है उसके श्रन्तमें ३२ श्लोक 'उक्तंच' रूपसे
दिये हैं श्रीर उनके साथ ही ग्रंथ समाप्त
कर दिया है। इन श्लोकोंके बाद ग्रंथकी समाप्तिस्चक कोई पद्य नहीं दिया;
यह बात हमें बहुत सरकती थी श्रीर
स्लिये हम इस बातकी खोजमें थे कि
प्रम्थकी श्रन्यान्य हस्तलिखित प्रतियों परसे यह मालुम किया जाय कि उनका भी
पेसा ही हाल है श्रथवा किसीमें कुछ
विशेष है। खोज करते हुए जैनसिद्धान्तक्रिन, श्राराकी एक प्रतिमें, जिसका

नम्बर ५१ है, उक्त ३२ श्लोकोंके बाद, एक पद्य हमें इस प्रकार मिला है:— इति तत्वार्थस्त्राणां भाष्य भाषितमुशमेः । यत्र संनिद्दितस्तर्कन्यायागमविनिर्णयः ॥

इस पद्यके द्वारा तत्त्वार्थ स्त्रॉके—
श्रर्थात्, तत्त्वार्थ शास्त्र पर बने इए वार्तिकॉके—भाष्यकी समाप्तिको स्त्वित किया
है श्रीर यह बतलाया है कि इस भाष्यमें
तर्क, न्याय श्रीर श्रागमका विनिर्ण्य
श्रथवा तर्क, न्याय श्रीर श्रागमके द्वारा
विनिर्ण्य संनिहित है। इसमें संदेह नहीं
कि यह पद्य तत्त्वार्थवार्तिक भाष्यका
श्रान्तिम वाक्य मालूम होता है। परंतु
स्रनेक प्रतियोंमें यह वाक्य नहीं पाया
जाता, इसे लेखकोंकी करामात समभना
चाहिये।

#### ्र-न्यायदीपिकाकी प्रशस्ति ।

श्राराके जैनसिद्धान्तभवनमें 'न्याय-दीपिका'की जो प्रति नं० १५६ की है उसके श्रन्तमें निम्नतिखित प्रशस्ति पाई जाती है:—

मद्गुरोर्वर्धमानेशो वर्धमानदयानिधेः । श्रीपादस्तेइ सम्बंधात्सिद्धपं न्यायदीपिका ॥१॥ श्रीर इसके बाद श्रन्तिम संधि इस प्रकार दी हैं:—

'इति आमद्वर्धमानभट्टारकाचार्यगुरकारण्य-सिद्धसारस्वतोदयभीमद्भिनवधर्मभूषणाचार्ये विर-चितायां न्यायदीपिकायामागमप्रकाशः समाप्तः।

यह सिन्ध श्रीर उक्त प्रशस्ति दोनों चीजें, सन् १६११ में, जैनप्रन्थरत्नाकर कार्या-लय द्वारा प्रकाशित हुई 'न्यायदीपिका' में नहीं हैं श्रीर त इससे पहलेकी छुपी हुई किसी प्रतिमें हैं। श्रनेक इस्तलिखित प्रतियों में भी ये नहीं देखी गई। हाँ दौर्वाल जिनदासशास्त्रीके भंडारमें जो इस प्रन्थ-की दो प्रतियाँ हैं उनका श्रन्तिम भाग एक

बार जैनहितैषीमें प्रकाशित हुआ था वह उक्त सन्धिसे मिलता जुलता है, कुछ थोड़ा सा भेद है। मालूम नहीं प्रशस्तिका उक्त पद्य भी है या नहीं। उन प्रतियोमें प्रशस्तिके इस पद्यसे प्रनथकी वह त्रटि पूरी हो जाती है जो कि एक गद्यात्मक प्रन्थके प्रारम्भमें मंगलाचरण तथा प्रतिश्चा-विषयक श्लोकको देकर अन्तमें समाप्ति श्रादि विषयक कोई पद्य न देनेसे खट-कती थी। साथ ही, यह बात स्पष्ट हो जाती है कि प्रन्थकर्ताके गुरु वर्धमानेश अर्थात् वर्धमान भट्टारक थे श्रौर उन्हींके श्रीपादस्नेहसम्बन्धसे यह न्यायदीपिका सिद्ध इर्द है। ग्रन्थकर्ताने प्रारम्भिक पद्यमं ऋईन्तका विशेषण 'श्रीवर्धमान' देकर (श्रीवर्धमानमर्हतं नत्वा, लिखकर) उसके द्वारा भी अपने गुरुका सारण श्रौर सुचन किया है। ये वर्धमानभट्टारक कौन थे और उन्होंने किन किन प्रत्थोंका प्रण-यन किया है, यह बात, यद्यपि, श्रभीतक रुपष्ट नहीं हुई तो भी 'वरांगचरित्र' नाम-वर्धमान भट्टारकका का एक ग्रन्थ× बनाया हुम्रा उपलब्ध है और उसकी संधियोंमें भट्टारक महोदयका 'परवादि-दंतिपंचानन' विशेषण दिया है,--जैसा कि उसकी निम्नलिखित ग्रन्तिम सन्धिसे प्रकट है:---

इति परवादिदन्तिपंचाननश्रीवर्षमानभटा-रक्दविवराचिते वराक्चचिरते सर्वार्थितिः द्य-गमनो नाम त्रयोदशमः सर्गः ।

जान पड़ता है 'परवादिदन्तिपंचा-नन' यह वर्धमान भट्टारकका विरुद्द था अथवा उनकी उपाधि थी; और इससे वे एक नैय्यायिक विद्वान् मालूम होते हैं। न्यायदीपिकाके कर्ता धर्मभूषणके गुरु भी
नैयायिक विद्वान होने चाहिये और उन्हें
न्यायदीपिकाकी उक्त संधिमें 'मट्टारक'
भी लिखा है। इसलिये, हमारे ख़यालसे,
ये दोनों एक ही व्यक्ति जाम पड़ते हैं।
यदि यह सत्य है तो धर्मभूषणके गुरु
मूलसंघ, बलात्कारगण और भारती
गच्छके श्राचार्यथे; जैसा कि वरांगचरित्रकी प्रशस्तिके निम्न वाक्यसे प्रकट है:—

स्विस्ति भीमूलकंषे भुविविद्वितगणे भीविका-तकारसंत्रे । श्रीभारत्यादिगच्छे सकलगुणनिषिवै-षेमानाभिषानः॥ आसीन्द्रहारकोऽधौ...

न्यायदीपिकाकी उक्त संधिसे यह साफ ज़ाहिर है कि इस ग्रन्थके कर्तासे पहले कोई दूसरे 'धर्मभूषण' नामके श्राचार्य भी हो गये हैं श्रौर इसलिये ये 'श्रभिनव धर्मभूषण' कहलातेथे। इन्हें गुरु-के श्रनुग्रहसे सारखतोदयकी सिद्धि थी।

#### ३-श्वठारह लिपियोंके नाम।

जैनसिद्धान्त भवन श्रारामें, धर्मदास स्रिका बनाया हुश्रा 'विदग्धमुखमंडन' नामका एक वौद्ध प्रन्थ है। इस प्रन्थकी समाप्तिके बाद पत्रके खाली स्थान पर कुछ संस्कृत प्राकृतके पद्य लिखे हुए हैं; जिनमेंसे पहले पद्यके बाद ज़रासा संस्कृत गद्य देकर श्राटाह लिपियोंकी स्वक दो गाथाएँ दी हैं जो सब इस प्रकार हैं:—

"ग्रुमं भवतु श्रीसंघस्य मद्रं। इंसल्जिवी [१] भूयक्रिवी [१], जक्खी [३] रखुसी [४] य बोघव्वा ४ (।)

५ (ऊ) ही जविण ६ तुरुक्की ७, कीरी ८ दिविडि (डी) य ९ सिंधविया १० ॥१॥

मालविणी ११ नडि १२ नागरि १३, लाडलिबी १४ पारीस (सी) य १५ बाघव्वा [1]

तह अनिमति (त्त) य लिबी १६, चाणकी १७ मूलदेवी य १८ ॥२॥

देखो जैनहितैषी भाग ११ श्रंक ७---- ।

तत्त्वनिश्चय श्रौर द्वादशांग चिरत्र नामके दो
 ग्रंथ भी वर्षमान भट्टारकके बनाये हुए कहे जाते हैं परन्तु
 जनका कोई श्रंश श्रभीतक हमारे देखनेमें नहीं त्राया।

श्रष्टादश तिप्यः ॥"

इनसे अठारह लिपियों के १ हंस लिपि, २ भूतलिपि, ३ यत्ती, ४ रात्तसी ५ ऊही (उडिया?), ६ यवनानी (यूनानी?), ७ तुरुकी, म कीरी (काश्मीरी), ६ द्राविडी, १० सिंधवी, ११ मालविणी, १२ नडि (कनड़ी?), १३ देवनागरी, १४ लाडलिपि (लाटी), १५ पारसी (फ़ारसी), १६ अमा-ित्रकलिपि, ६० चाण्च्यी (ग्रुप्तलिपि), और १= मूलदेवी, (ब्राह्मी?) ये नाम पाए जाते हैं। इनमें से अनेक लिपियों का विशेष परिचय मालूम करने और उनके उदय-अस्तको जाननेकी जस्रत है।

(क्रमशः)

## जैनसिद्धान्तभवन, आराका निरीक्षण ।

बहुत दिनोंसे हमारी इच्छा आराके जैनसिद्धान्त भवनको देखने श्रौर उसके प्राचीन प्रन्थों तथा इतर प्रन्थसंप्रह परसे कुछ श्रनुसंघान करनेकी थी। भवनमें किसी कनड़ी विद्वान्के न होनेके कारण यह रच्छा अभी तक पूरी नहीं हो सकी थी। अनेक बार इस बातकी कोशिश की गई कि भवनमें कोई कनड़ीका विद्वान बुलाया जाय परन्तु सफलता नहीं हुई। भवनसे जो सूची एक लम्बे चौड़े समय-की प्रतीचा और बहुत सी उच्च आशाओं-के बाद, गतवर्ष प्रकाशित हुई थी वह इतनी अञ्यवस्थित, अधूरी और भ्रमपूर्ण पाई गई कि उसकी प्रायः किसी भी बात पर सहसा विश्वास करनेके लिये हृदय तय्यार नहीं होता था। कई बार, जैन-हितैषीमें, सूचीसम्बन्धी कुछ बातों पर नोट करनेकी ज़रूरत पड़ी और भवन के मन्त्री साहबसे उनका समाधान तथा

स्पष्टीकरण माँगा गया। परन्तु वे पेसा करनेमें पूर्णकपसे असमर्थ रहे और अन्त-में उन्हें यही लिखना पड़ा कि हमारे पास कोई कनड़ी जाननेवाला विद्वान नहीं है. इललिये हम श्रापकी श्रभीष्ट बार्तीका उत्तर देनेमें श्रसमर्थ हैं। इन सब बातोंने भवनमें एक कनड़ी विद्वान्के जल्द बुलाये जानेकी जरूरतका श्रीर भी श्रधिकताके साथ उपस्थित कर दिया। देहलीमें, एक प्रसंग पर,हमारा खर्गीय बाबू देवकुमारजी बाबू निर्मल कुमारजीके सुपुत्रस् मिलना हुश्रा । उस समय हमने श्रापसे एक कनड़ी विद्वान्के बुलानेकी प्रेरणा करते हुए यह भी कहा कि यदि फिलहाल वेतन पर कोई ऐसा विद्वान् न आ सके तो कमसे कम श्रीमान नेमिसागरजी वर्णीका चातुर्मास श्रारामें कराइये जिस-से हम उनके साथमें रहकर सूचीका कुछ संशोधन करा सकें। इसपर भाई निर्मल-कमारजीने वर्णीजीको लिखा श्रीर वर्णी-जीके श्रवुप्रहसे, सौभाग्यवश, पं अशांति-राजय्या नामके एक सुयोग्य विद्वानकी भवनको प्राप्ति हो गई, जो कि कनडी श्रौर संस्कृतके साथ साथ खासी हिन्दी भी जानते हैं। पंडितजीके भवनमें पहुँच जाने पर उन्हें कामके लिये पहले कुछ सुचनाएँ दी गई, उसके बाद ५ सितम्बरको सर-सावासे चलकर म सितम्बर सन् १६२० को हम आरा पहुँच गये। ३१ अक्टूबर तक वहाँ रहना हुआ - अर्थात् , एक महीना २२ दिन भवनमें ठहर कर हमने उसका निरीच्चणादि कार्य किया और साथ ही श्रनेक विषयोंका श्रनुसन्धान भी किया जिसका परिचय समय समय पर हितैषीके पाठकोंको दिया जायगा।

यह भवन श्रीमन्दिरजीके एक बगली कमरेमें स्थापित है। इसमें प्रवेश करते ही सबसे पहली दृष्टि भवनके संस्थापक स्वर्गीय बाबू देवकुमारजीके चित्र पर पड़ती है, जो कि एक बड़ा ही सुन्दर श्रीर मनोमोहक चित्र है। इसे देखनेसे स्वर्गीय बाबूसाहबकी स्मृति ही ताज़ा नहीं होती बिल्क उनकी साचात् जीती जागती पुरायमूर्ति सामने श्रा जाती है। हमें इस विशाल चित्रको देखनेसे बड़ी ही प्रसन्नता श्रीर शान्तिकी प्राप्ति हुई।

भवनका स्थान यद्यपि स्वच्छ श्रीर साफ है परन्तु उसमें जगहकी बहुत बड़ी कमी है। एक लम्बेसे कमरेमें भवनकी बारह श्रालमारियाँ रखी हुई हैं जो सब इस्तलिखित तथा मुद्रित प्रन्थोंसे परिपूर्ण हैं। इस लम्बे कमरेके मुख पर एक छोटी सी कोठरीके रूपमें दूसरा कमरा है जहाँ बाब देवकुमारजीका उक्त चित्र दीवारके सहारे एक टेबिल पर उत्तरमुख विराज-मान है। इसी कमरेमें पावापुर आदि तीर्थों तथा देशी-विदेशी विद्वानी आदिके कुछ दूसरे चित्र भी हैं जो सब कमरेके ऊपरी भाग तक दीवारों पर लटके हुए हैं। इन चित्रोंमें एक बड़ा चित्र श्रीश्रादी-श्वर भगवानुके समवसरणका है, जिसके तथ्यार करानेमें एक हज़ारसे ऊपर रुपया सर्च होना बतलाया जाता है। चित्रकला-की दृष्टिसे यह चित्र निःसन्देह एक बड़े ही महत्त्वका चित्र है श्रौर इसमें बहुत कुछ बारीकीके साथ काम दिखलाया गया है। परन्तु शास्त्रीय दृष्टिसे इसमें अनेक बातें कुछ श्रापत्तिजनक भी पाई जाती हैं: जैसे कि ब्रादीश्वर भगवान्के केशोंको कंधी तक फैले हुए दिखलाना और कुछ देवांगनाश्रोंको बृढ़ी चित्रित करना, इत्या-विक। अस्तुः बाहर भीतरके इन दोनों कमरोकी लम्बाई प्रायः ग्यारह गज श्रौर चौड़ाई तीन सवा तीन गज़के करीब होगी। भवनके सम्बन्धमें जैसी कुछ बातें म्रामी तक कार्नोमें पड़ती आई हैं उनपर

से इमें कभी यह ख़याल नहीं होता था कि भवन ऐसी तंग जगहमें स्थित होगा। परन्तु श्रव प्रत्यन्न दर्शन होने पर सब भ्रम दूर हो गया। भवनमें कई कई शास्त्र एक वेष्टनमें लिपटे हुए रक्खे हैं। यदि उन सबको गत्ते लगाकर श्रलग श्रलग वेष्टनी में बाँधा जाय तो कई श्रालमारियोंकी श्रीर ज़रूरत पड़े, जिनके लिये भवनमें स्थान नहीं है। स्थानकी इस कमीको दर करनेके लिये भवनकी एक ज़ुदी बिल्डिंग बनानेकी तजवीज हो रही है, जिसके लिये एक स्त्रीने जगह दी है जो कि इस भवनके पास हो है और फंड दस हज़ार रुपयेके करीब जमा है: जैसा कि बाबू निर्मलकुमारजीकी ज़बानी मालूम हुआ। इस भवनका श्रॅंगरेज़ी नाम 'दि सेंटल जैन मोरियंटल लायबेरी' (The Central Jain Oriental Library ) है। परन्तु जहाँ तक हम देखते हैं श्रभी तक इस भवनको श्राधुनिक लायब्रेरियो जैसा उप-योगी रूप नहीं दिया गया है। श्रव्वल तो यह एक मन्दिरके कोनेमें स्थित है जहाँ हर एक शब्स आजादीके साथ जा आ नहीं सकता, दूसरे किसी लायबेरियन ( प्रन्थालयाध्यत्त ) का स्थायी प्रबन्ध भी इसमें नहीं है श्रीर तीसरे इसकी सुचीकी ही ऐसी दशा नहीं है जिसके श्राधार पर कोई ग्रन्थ सहसा ग्रपने स्थानसे निकास कर देखाजा सके। छपी हुई सुचीमें कुछ प्रन्थोंके सिवाय शेष प्रन्थोंके जो नम्बर दिये हैं वे उन नम्बरोंसे भिन्न हैं जो प्रन्थों पर पड़े हुए हैं श्रीर रजिस्टरीं-में प्रन्थ श्रकारादि क्रमसे श्रथवा विषय-क्रमसे दर्ज नहीं हैं इस लिये एक प्रन्थकी तलाशमें कभी कभी घएटों लग जाते हैं—इसीसे साधारण जनता श्रव तक इस भवनसे उस प्रकारका ( श्राधुनिक लाय-ब्रेरियों जैसा) कोई लाभ नहीं उठा सकी

श्रीर न ऐसी हालतमें उठा सकती है। भवनके लिये एक सुव्यवस्थित श्रीर प्रामा-णिक सूचीका तय्यार करना सबसे बड़ा मुख्य भौर ज़रूरी कार्यथा जिसे वह श्रव तक पूरा नहीं कर सका। उसकी वर्तमान छपी हुई सूचीकी यदि सम्यक् भालोचना की जाय तो श्रश्चियों त्रिटियों श्रौर दोषोंके दिग्दर्शन मात्रसे कई पेज भर जायँ। परन्तु यहाँ पर हमें उसकी विशेष त्रालोचना करना इष्ट नहीं है। हाँ, इतना ज़रूर बतलाना होगा कि भवन-में ऐसे सैकड़ों हस्तलिखित श्रौर मुद्रित प्रनथ मौजूद हैं जो सूचीमें दर्ज नहीं इए । मुद्रित प्रन्थीसे अभिप्राय यहाँ उन श्रॅंगरेजी पुस्तकोंसे नहीं है जिनकी सुची मलग छपनेके लिये गई हुई है और जो किसी ऐसे आलसी तथा लापर्वाह प्रेस-के गले मद़ी गई है कि छुपकर तय्यार होनेमें ही नहीं आती। इस श्रॅंगरेज़ी सूची-की बाबत प्रकृत सुचीमें यह सुचना निकाली गई थी कि, 'वह पृथक् छुपी है। जो महाशय चाहें, मँगा सकते हैं। परन्त बेद है कि साल भरसे श्रधिक समय बीत जाने पर भी घह अभी तक किसी मद्दाशयको मँगाने पर नहीं मिल सकती। इम समभते हैं, उक्त सूचनाको निकालने-के कारण मन्त्री साहबको भी श्रव उसका ज़रूर खेद होगा। हस्तलिखित प्रन्थोंमें ज्यादातर प्रन्थ कनड़ी लिपिके हैं जो सुचीमें दर्ज होनेसे रह गये हैं और जिनके नाम रजिस्टरोंमें भी चढ़े हुए नहीं हैं। इस प्रकारकी गलतियोंका ख़ास कारण यही मालूम होता है कि जिन कनड़ी विद्वानोंने भवनमें काम किया है उनमें से अधिकांशने या तो खतः और अधिकारी वर्गकी प्रेरणासे प्रायः चलता काम किया है-थोड़े समयमें बहुतसा काम निका-लमा अथवा दिखलाना चाहा है. प्रन्थोंके

बंडलोंका एक एक पत्र उत्तटपुत्तट कर नहीं देखा, बल्कि दस दस बीस बीस पत्रोंको एक साथ उलटा है श्रीर या बंडल-के अन्तर्मे जिस अन्धका नाम पाया है वही नाम अनेक प्रन्थींवाले उस समुचे बंडलको दे दिया है। इसीसे बहुतसे छोटे मोटे प्रनथ सूचीमें दर्ज होनेसे रह गये श्रौर भ्रनेक ग्रन्थोंकी पत्रसंस्या तथा श्लोकसंख्या अपने नियत परिमाणुसे बढ गई। साथ ही कुछ बंडल (कागज पर) ऐसे भी हैं जिनकी सूची तय्यार **ही नहीं** की गई। श्रधिकारीवर्गकी झोरसे यह कहा जाता है कि, हम लोग कनड़ी लिपिसे विलकुल अनभिन्न हैं इसलिये कनडीके विद्वानोंने इन ग्रन्थों परसे जैसी कुछ सूची तय्यार करके दी वैसी ही इमने छुपवा दी है; हम उसकी क्या जाँच कर सकते थे। यह कहना यद्यपि कुछ अंशोंमें ठीक हो सकता था, यदि सुचीका शेषांश सन्तोषजनक भ्रौर विश्वसनीय होता। परन्तु ऐसा नहीं है। श्रौर इस लिये जब हम देवनागरी लिपिके ग्रन्थोंका भी बहुत कुछ ऐसा गड़बड़ हाल पाते हैं तो उक्त कहने-का इदय पर कुछ भी वजन तथा असर बाकी नहीं रहता और यही ख़याल होता है कि यह सब उपेचा ग्रौर लापरवाहीका नतीजा है। सूचीके तय्यार करनेमें बहुत कम परिश्रम श्रौर सावधानीसे काम लिया गया है और इसमें तो कोई सन्देह ही नहीं कि अब तक इस सुचीका काम सुन्यवस्थित रूपसे नहीं चलाया गया।

देवनागरी लिपिके हस्तलिखित जैनप्रन्थोंमें भी छोटे बड़े पचासों प्रन्थ ऐसे
हैं जो सूचीमें दर्ज नहीं हुए हैं श्रोर श्रजैन
हस्तलिखित प्रन्थोंकी तो बात ही ज़ुदी
है। उनकी एक श्रलग श्रालमारी भरी हुई
है जिसमें सैकड़ों प्रन्थ होंगे श्रोर जिनका
सूचीमें कहीं जिकर भी नहीं हैं। सगभग

पाँच वर्ष इए एक स्थानसे दो प्रन्थ भवन-को भेजे गये थे श्रीर यह लिका गया था कि इमें इनके नामाविकका कुछ पता नहीं चलता, श्राप किसी विद्वान्को दिसलाकर इनका पता चलाना श्रीर भवनमें विराजमान करना। ये दोनों प्रन्थ खपी दुई सुचीमें तो क्या भवनके किसी रजिस्टरमें भी दर्ज नहीं इप शौर न भवनकी तरफसे इस बातका कोई प्रयत्न हुआ कि किसी विद्वान्को दिखलाकर उनका परिचय प्राप्त किया जाय। हाँ, पत्रके साथ दोनों प्रन्थ भवनमें रक्खे हुए जहर हैं—इनमेंसे एक ग्रन्थ श्रपभ्रंश प्राकृत भाषाका 'सन्मतिचरित्र' है जिसे रैधु कविने बनाया है श्रौर जो वि॰संवत् १६४ = का लिखा हुआ है; दूसरा एक ह्योटासा खरिडत संस्कृत ग्रन्थ है जो भ्रपने साहित्य परसे कोई साधारण प्रन्थ जान पडता है। इससे पाठक समभ सकते हैं कि पिछले कुछ सालोंमें भवनमें कैसा वित्वस्पीके साथ काम इत्रा है!

देवनागरी श्रद्धारें इस्तलिखित संस्कृत श्रीर प्राकृत ग्रन्थोंकी जो सूची मुद्रित सूचीमें पृष्ठ ४१ से ५४ तक दर्ज है उसकी हमने खयं मूल ग्रन्थोंपरसे जाँच की है। जाँचसे हमें सैकड़ों श्रुटियाँ, श्रशु-सियाँ श्रीर भूलें मालूम हुई हैं। उदाहरण-के तौर पर दो चार नमूने उनके नीचे दिखलाये जाते हैं:—

१—पृष्ठ ४४ पर 'तत्त्वार्थरत्नदीप' नामका। प्रत्य 'धर्मकीर्ति' का बनाया हुआ लिखा है और उसकी पत्रसंस्या २०२ दी है। परन्तु वास्तवमें यह प्रन्य तत्त्वार्थस्त्रकी 'तत्त्वार्थरत्नदीपिका' नामकी कनड़ी टीका है जो देवनारी अत्तरोंमें लिखी हुई है और इसकी प्रत्येक सन्धिमें कर्ताका नाम बहुत स्वष्ट रीतिसे 'बालचन्द्र मुनि' दिया है, पत्रसंख्या इसकी २६१ है और साथ ही अन्थके अन्तमें श्लोकसंख्या भी ७०३६ दी है जिसे स्वीमें दर्ज नहीं किया। इस तरह इसके सम्बन्धकी प्रायः सभी बातें स्वीमें गलत दर्ज हुई हैं। बात यह है कि इस अन्थके अन्तमें किसी दूसरे अन्थका एक प्रकरण नकल किया हुआ है जिसमें धर्मकीर्तिकी बहुत प्रशंसा की गई है। स्वी तय्यार करनेवाले महाशयने इतने परसे ही इस समूचे अन्थको धर्मकीर्ति-का बना दिया और अन्थके पत्रोंको उल-टनेका कष्ट नहीं उठाया। साथ ही अन्थ-नाममें भी कुछ थोड़ी सी भूलको स्थान दे दिया।

२—पृष्ठ ४६ पर ६५ नम्बरकी 'पंच-परमेष्ठिपूजा' का कर्ता 'रत्नसागर' गृलत लिखा है, दसका कर्ता 'यशोनन्दी' है। सूची बनानेवालोंने लिपिकर्ताको प्रन्थ-कर्ता समभ लिया है!

३—एष्ठ ४४ पर 'जिनमुखावलोकन-कथा' का कर्ता 'संकलकीर्ति' के स्थानमें 'रलकीर्ति' लिखा है और पत्रसंख्या भी प के स्थानमें १४ ग़लत दर्ज की है। प्रन्थ-के नाममें 'कथा' से पहले 'व्रत' शब्द और होना चाहिये था और साथ ही उस-की श्लोकसंख्या भी 💴 दर्ज करनी चाहिये थी।

४—पृष्ठ ४८ पर 'ब्रह्मचर्याष्टक' नामका जो प्रन्थ १११ पत्रसंख्यावाला दिया है वह वास्तवमें सटीक 'पश्चनंदिपंच-विश्वतिका' है। श्रंतमें ब्रह्मचर्याष्टक नामका प्रकरण देखकर ही समूचे प्रन्थको यह गलत नाम दिया गया है।

५—पृष्ठ ५० पर 'शासनप्रभावना' नामकाएक प्रन्थ विनयचंद्रका बनाया हुन्रा लिखा है जो बिलकुल गलत है। वास्तवमें यह प्रन्थ पं० त्राशाधरके प्रतिष्ठा-सारोद्धार (जिनयह्नकल्प) नामके प्रन्थका टिप्पण-संप्रह है। सूची बनानेलालोंको टिप्पणके कुछं अन्तिम शब्दों परसे प्रनथके नामादिकका यह सब भ्रम हुआ है। इस प्रनथका पता चलाना खास अनुभवसे सम्बन्ध रखता था; क्योंकि इसमें मूल प्रनथ दिया हुआ नहीं है, ख़ालिस टिप्पण टिप्पणका संप्रह किया गया है।

६—पृष्ठ ५३ 'त्रिभंगी' नामका एक प्रन्थ श्रीकनकनंदी म्राचार्यका बनाया इया लिखा है श्रीर उसकी श्लोकसंख्या १४०० दी है।वास्तवमें कनकनंदी श्राचार्य-का बनाया हुआ इतनी श्लोकसंख्या-वाला त्रिभंगी नामका यह प्रन्थ नहीं है। इसमें नेमिचंद्रादिककी कई त्रिभंगियाँ शामिल हो रही हैं और इसलिये इसे 'त्रिभंगीसंप्रह' लिखना चाहिये था। साथ ही, प्रन्थकर्ताके नीचे नेमिचंद्रादि-का नाम भी दिखलाना चाहिये था और यदि कनकनंदीकी त्रिभंगीको श्रलग दिख-लाना इष्ट था तो उसका पूरा नाम 'विस्तर-सत्वत्रिभंगी' देकर श्लोकसंख्याके कोष्ठक में ४= अथवा ५२ गाथाएँ दर्ज करनी चाहिये थीं: क्योंकि इसमें कनकनंदीकी त्रिभंगीके दो पाठ संग्रह किये गये हैं जिनमें से एकमें ४= श्रौर दूसरीमें ५२ गाथाएँ हैं। साथ ही पत्रसंख्यामें भी फेरफार होना चाहिये था श्रीर तब दूसरी त्रिभंगियोंको श्रलग दिखलानेकी भी जहरत थी।

इस तरह ग्रन्थनाम, ग्रन्थकर्ता, पत्र-संख्या, श्लोकसंख्या श्रीर लिपिसंवत् सम्बन्धी सैकड़ों भूलें श्रीर श्रशुद्धियाँ इस देवनागरी लिपिके ग्रन्थोंकी स्चीमें पाई जाती हैं। कनड़ी लिपिके ग्रंथोंकी स्ची-का भी प्रायः ऐसा ही हाल है। यद्यपि इस स्चीकी पूरी जाँच श्रभी तक समाप्त नहीं हुई—वह कुछ समय लेगी, तो भी जो कुछ जाँच हमारे सामने हो सकी है उससे इस स्चीमें भी सैकड़ों त्रुटियों, श्रश्चियों श्रोर भूलोंका पता चलता है। नम्नेके तौर पर दो एक उदाहरण इसके भी नीचे दिये जाते हैं:—

१—एष्ठ ११ पर 'जीवतत्त्वप्रदीिषका' नामका एक १४६०० श्लोकसंख्यावाला प्रन्थ 'नेमिचंद्र' श्राचार्यका बनाया हुशा लिखा है और उसकी भाषा प्राकृत दी है जिससे पढ़नेवालोंको यही खयाल होता है कि नेमिचंद्राचार्यका बनाया हुश्रा इस नामका भी कोई महान् प्राकृत प्रन्थ है। परन्तु बात ऐसी नहीं है। वास्तव-में यह गोमटसारकी कनड़ी टीका है जो केशववर्णीकी बनाई हुई है।

२—एष्ठ १२ पर 'तत्त्वार्थरत्नप्रदी-पिका' नामका एक ग्रन्थ 'उमाखामी' का बनाया हुआ लिखा है, उसकी भाषा संस्कृत और श्लोकसंख्या ७५०० दी है। वास्तवमें यह तत्त्वार्थस्त्रकी वही कनड़ी टीका है जिसको बालचंद्र मुनिने बनाया है और जिसका उन्नेख हमने ऊपर देव-नागरी लिपिके ग्रन्थोंमें भी किया है। इसकी श्लोकसंख्या ७०३६ है।

३—एष्ठ २४ पर 'मरणिकया' नाम-का एक प्रन्थ दिया है। यह प्रन्य वास्तव-में ब्रह्मस्रिका प्रतिष्ठातिलकांतर्गत 'त्रिव-णीचार' नामका संस्कृत प्रन्थ है। प्रन्थ-के ब्रन्तमें मरणसम्बन्धी कियाका विधान होनेसे सूची बनानेवालोंने समूचे प्रन्थ-का नाम ही 'मरणिकया' बना डाला है!

४—पृष्ठ ६ 'कल्याणकारक' नामके वैद्यक प्रन्थको संस्कृत भाषाका लिखा है जो कि प्रायः कनड़ी भाषाका प्रन्थ है ग्रौर पत्रसंख्या भी ४६ के स्थानमें ४४ गुलत दर्ज की है।

दोनों प्रकारकी सचियोंके इन उदा-हरणोंसे साफ़ ज़ाहिर है कि सूची बनाने-का काम प्रकृत विषयके श्रनुभवी पुरुषों  $t_{\bullet}$ 

द्वारा नहीं हुआ, चाहे वे जैन हों या अजैन, अथवा यों कहिये कि वैसे किसो अनुभवी पुरुषकी देखरेखमें यह सब काम नहीं हुआ। इसीसे काम यथार्थ नहीं हो सका। जो सूची इस प्रकार अशुद्धियोंसे परिपृणें हो और ग़लत स्वनाएँ देती हो, हमारी रायमें, वह सूची बिलकुल रह की जानी चाहिये और उसका एक रुपये मृल्यमें बेचा जाना तो किसी तरह भी उचित नहीं है।

भवनको, जहाँ तक बने शीघ, हस्त-लिखित प्रन्थोंकी एक प्रामाणिक सूची **तैयार करा कर प्रकाशित करनी चाहिये** । ऐसी एक सुचीकी बहुत बड़ी ज़रूरत है। हमारी रायमें वह सुची विषय-वार-विषयविभागको लिये हुए-होनी चाहिये और उसमें १ ग्रन्थका नम्बर, २ ग्रन्थका नाम, ३ ग्रन्थकर्ताका नाम, ध प्रनथकी भाषा, ५ ग्रन्थका निर्माण-समय, ६ लिपि-समय, ७ ऋोक-संख्या और म विशेष विवर्ण ऐसे श्राठ कोष्टक जरुर होने चाहियें। प्रन्थ किस लिपिमें है, कागुज़ पर है या ताड़पत्र पर, मुद्रित हो चुका है या कि नहीं श्रौर किस श्रवस्था-में है, इस प्रकारकी सब स्चनाएँ विशेष विवरणके कोठेमें दी जानी चाहियें। कुछ प्रन्थकर्तादिके परिचयादि सम्बन्धी बार्ते फ़रनोटके तौर भी दी जा सकती हैं। प्रत्येक विषयके ग्रन्थ श्रपने श्रपने विभाग-में ग्रकारादि क्रमसे रक्खे जायँ, ग्रौर पुस्तकमें तीन श्रनुक्रमणिकाएँ ज़रूर लगाई जायँ, एक विषयानुक्रमणिका, दूसरी ग्रन्थानुक्रमणिका श्रौर तीसरी ग्रन्थकर्ता-नुक्रमणिका। इसके सिवाय एक लिस्ट उन स्नास खास दिगम्बर-जैनग्रन्थोंके नामा-दिककी भी साथमें जोड़ी जाय जो भवन-में मौजूद नहीं हैं, परन्तु दूसरे भंडारोंमें पाये जाते हैं श्रौर जिनके संग्रह करनेकी

भवनको ज़रूरत है। दूसरे भंडारीकी बहुतसी सुचियाँ भवनमें मौजूद हैं जो शक शक्रमें एकत्र की गई थीं। उनका अब तक प्रायः कुछ भी उपयोग किया गया मालम नहीं होता। कई सुचियाँ तो शायद रजिस्टरमें भी दर्ज नहीं हुई हैं। इन सुचियों परसे उक्त लिस्ट बहुत कुछ तैयार हो सकती है श्रौर भी दूसरे भंडारी-की सुचियाँ इस कामके लिये मँगाई जा सकती हैं। अभी हमने ऐसी ही कुछ सुचियों परसे संस्कृत तथा प्राकृतके खास खास प्रन्थोंकी एक लिस्ट उतारी है जो भवनमें मौजूद नहीं हैं श्रौर जिनकी संख्या दो सौके करीब है। यदि इस लिस्टमें कनड़ी श्रादि दूसरी भाषाश्रोंके ब्रन्थ भी शामिल कर दिये जाते तो संख्या शायद तीन सौसे भी श्रधिक हो जाती। कितनी ही सुचियाँ भवनमें ऐसी रह गई हैं जिन्हें हम देख नहीं सके। इसके लिये भवनमें एक खास रजिस्टर ख़ुलना चाहिये जिसमें इन दूसरे भंडारोंकी सुचियों परसे उन ख़ास ख़ास प्रन्थोंका नामादिक दर्ज किया जाय जो भवनमें मौजूद नहीं हैं श्रीर एक कोष्टकमें श्रंकी द्वारा उन भंडारोंके नाम सुचित किये जायँ जिन जिनमें प्रत्येक ग्रन्थ मौजूद है ताकि उन भंडारोंमेंसे जिस भंडारसे भी प्रनथकी प्राप्ति हो सके उससे वह मँगाया जाय। भंडारोके नाम रजिस्टरके शुक्रमें पूरे पते सहित नम्बर डालकर दर्ज करते रहना चाहिये। इस रजिस्टर परसे उक्त लिस्ट सहजमें ही उतार कर सूचीके साथमें जोड़ी जा सकेगी।

इस तरह पर जो सूची तैयार होगी वह सर्वेसाधारणके लिये बहुत ज्यादा उपयोगी श्रौर कार्यकारी होगी। उसके द्वारा सहजमें ही दिगम्बर-जैनग्रन्थों श्रौर उनके कर्ताश्रोंका बहुत कुछ परिचय मिल सकेगा। साथ ही यह भी मालूम हो सकेगा कि एक एक विषयके कितने कितने प्रन्थ हैं झौर किस किस विद्वान्ते कीन कीन प्रन्थ बनाये हैं।

संपूर्ण प्रन्थोंकी जाँच हो जानेके बाद भवनमें 'कार्ड सिस्टम' श्रादिके द्वारा इस ढंगसे काम होना चाहिये जिससे इस प्रकारकी सूची जल्द तैयार हो सके।

सचीके श्रतिरिक्त भवनमें नवीन नवीन प्रन्थोंका संग्रह होनेकी भी बहुत बड़ी जकरत है। संग्रहका यह कार्य बहुत श्रसेंसे बन्द है। शुरू शुरूमें जो कुछ संग्रह हुआ था उसमें बादको बहुत कम वृद्धि हुई मालूम होती है। भवनमें हस्तलिखित प्रन्थोंका, खासकर कनड़ी लिपिके प्रन्थीं का श्रधिकांश संग्रह ब्रह्मचारी नेमि-सागरजीकी कृपाका फल है, जो कि भवनके ट्रस्टी भी हैं। दक्षिण प्रान्तके बहुतसे भंडारीकी सूचियाँ उतरवाकर भिजवा देना भी उन्हींका काम था। उनसे यदि बराबर काम लिया जाता तो श्रवतक दत्तिणका बहुतसा श्रन्थसमृह खिचकर भवनमें श्रा जाता श्रीर एक श्चपूर्व संग्रह हो जाता। संग्रह यद्यपि श्रद भी श्रच्छा है परन्तु जैसा चाहिये वैसा नहीं है। हमारी रायमें ब्रह्मचारी-जीको फिरसे इस काममें नियोजित करना चाहिये और संव्रहके लिये उन्हें सब प्रकारकी सुविधाएँ देनी चाहियें। उनके पास भवनकी एक संशोधित सूची श्रीर खासकर वह लिस्ट भेजनी चाहिये जो हमने उन प्रन्थोंकी तैयार कराई है जो कि भवनमें मौजूद नहीं हैं, जिससे वे उन्हीं प्रन्थोंका संप्रह कर सकें जिनकी भवनको ज़रूरत है। एक प्रन्थकी कई कई प्रतियोंके संग्रहकी विशेष जुरूरत नहीं है, सिवाय उन प्रतियोंके जो कि प्राचीनता श्रादिकी दृष्टिसे कुछ महत्त्व रखती हो।

कनड़ी लिपिके संग्रहमें, कनड़ी भाषाके प्रन्थों प्रथवा कनड़ी टीकाओंको छोड़कर, ऐसे प्रन्थोंकी श्रभी बहुत कमी है जिनकी भाषा संस्कृत तथा प्राकृत है श्रीर जो देवनागरी लिपिमें श्रन्यत्र उपलब्ध न होते हों। परन्तु ऐसे बहुतसे ग्रन्थ द्विणके भंडारोंमें मौजूद हैं श्रीर इसलिये उनकी प्राचीन श्रथवा नवीन प्रतियोंके भवनमें श्रानेकी बड़ी जरूरत है। इसके लिये, सूची तैयार हो जाने पर, पं• शान्तिराजय्याजीको भी यदि कुछ समयके वास्ते कर्णाटक प्रान्तमें भेजा जाय तो बहुत कुछ काम हो सकेगा। श्रापकी रुचि श्रव ऐसे कामोंमें विशेष पाई जाती है श्रौर श्रापने पौने दो महीने तक हमारे साथ रह कर बराबर भवनमें रात दिन प्रेमपूर्वक काम किया है। बाक़ी देव-नागरी लिपिमें जो प्रन्थ जयपुरादिकके भंडारोंमें पाये जाते हैं श्रौर भव**नमें मौजूद** नहीं हैं उनकी वहाँसे ही नकलें कराकर मँगानी चाहियें। जिनकी वहाँ नकलें न हो सकें उनकी नकलोंका भवनमें प्रबन्ध किया जाय। भवनमें दो एक लेखकोंके स्यायीरूपसे रहनेकी जुरूरत है जो भवनके संब्रह परसे दुष्प्राप्य तथा श्रलभ्य ब्रन्थी-की श्रीर प्रतिके लिये बाहरसे श्राये हुए हुए प्रन्थोंकी नकलका काम किया करें श्रीर इस तरह भवनकी तथा बाहरवाली-की जरूरतोंको कुछ श्रंशोंमें पूरा कर सके। परन्तु सूची श्रादि सम्बन्धी यह सब काम यथेष्ट रीतिसे, तभी हो सकता है जब कि अधिकारीवर्गकी औरसे इस तरह खास लच्य दिया जाय श्रीर वे इस कार्यकी उपयोगिता तथा महत्ताको समभ कर हर तरहसे इसके पूरा करनेमें कटिबद्ध हो। साथ ही काम करनेवाले योग्य व्यक्तियोंको, उनके काममें, यथा-शक्ति सब प्रकारकी सहायता और सह-

लियतें (सुविधाएँ) प्रदान करें। भवनके मन्त्री कई सालसे श्रीयृत बाबू सुपार्श्व-दासजी गुप्त बी० ए० हैं। श्राप एक सुयोग्य श्रोर नवयुवक व्यक्ति हैं; चाहें तो भवनका इस प्रकार बहुत कुछ काम कर सकते हैं श्रीर उसे श्रच्छी सहायता पहुँचा सकते हैं। परन्तु आज कल आप डिपुटी कलकुरीके पद पर प्रतिष्ठित हैं। इस पदसम्बन्धी तथा दूसरे कामींके कारण आपको अनवकाशकी वडी शिका-यत है श्रोर शायद यही वजह है कि श्राप मन्त्रीकी हैसियतसे एक दिन भी भवनमें हमें कुछ काम दिखलाने, बतलाने श्रथवा समभानेके लिये नहीं या सके। ऐसी हालतमें उनसे कोई श्राशा नहीं की जा सकती कि वे इस काममें कुछ सहायता दे सर्कोंगे। तब, भवनके दूसरे शुभचि-न्तकोंको-खासकर बावू निर्मलकुमार, बाबू बच्चूलाल श्रीर कुमार देवेन्द्रप्रसाद जीको-इस विषयमें खास तौरसे साव-धान श्रौर बद्धपरिकर होनेकी ज़रूरत है। बाबू निर्मलकुमारजी यद्यपि, बनारस कालिजमें पढ़ते हैं श्रीर कालिजके कामसे श्रापको श्रवकाश कम है तो भी हर तातीलमें श्राप बराबर श्रारा श्राते हैं श्रीर **श्रपनी** रियासतके कारोंबारको देखते हैं। उसके साथमें श्रापको भवनका काम भी कुछ नियमित रूपसे देखना चाहिये श्रौर उसे भी कुछ समय देना चाहिये। यह पौधा आपके पिताहीका लगाया हुआ है और उनकी एक बड़ी भारी यादगार है. इसलिये इसे हर तरहसे सींचसाँच कर बढ़ाना, सुरचित रखना श्रीर इसके समध्र फलोंको चखनेका जनताको श्रव-सर देना यह सब आपके पुत्रकर्तव्योंमेंसे मुख्य कर्तव्य कर्म है। श्रापकी थोड़ी भी तवज्जह श्रौर भवनमें बैठकर थोड़ासा भी काम करना दूसरोंको बहुत कुछ करनेके

लिये प्रेरित करेगा। हम समभते हैं जब श्राप भवनकी बागडोर खयं श्रपने हाथों-में लेकर नियमपूर्वक काम चलाएँगे तब कुमार देवेन्द्रप्रसादजी जैसे सज्जन, परो-पकारी श्रीर सुयोग्य व्यक्ति भी बहुत कुछ कर सकेंगे: क्योंकि उन्हें ऐसे कामींसे खास दिलचस्पी है श्रीर उनका शुरूसे बहुत कुछ परिश्रम भवनमें लगा हुन्ना है। भवनका काम नियमबद्ध श्रौर सुव्यव-स्थित रूपसे न होनेके कारण ही शायद कुमार साहव श्राजकल इससे कुछ उपे-चित जान पड़ते हैं--उपमन्त्री होते हुए भी श्रपनेको भवनका उपमन्त्री नहीं सम-भते, कहते हैं कि हम कई बार इस्तीफ़ा पेश कर चुके हैं। इसमें सन्देह नहीं कि भवनका काम सुव्यवस्थित रूपसे नहीं हो रहा है श्रौर न उसमें नियमावलीके नियमीं-की पावन्दी की जाती है। जबसे भवनके प्रतिष्ठित सभासदोंमें हमारी नियुक्ति हुई है श्रौर जिसे कई साल हो चुके हैं तबसे एक बार भी हमें भवनकी किसी मीटिंगकी स्चना नहीं दी गई श्रौर न किसी मीटिंग-की कार्रवाईसे ही सूचित किया गया। इससे भी पाठक समभ सकते हैं कि भवनमें कितना व्यवस्थितं रूपसे काम हो रहा है। कई वर्षोंका हिसाब भी श्रभी तक प्रका-शित नहीं हुआ, जिसके प्रकाशित होनेकी वड़ी ज़रूरत है। ग्रातः वावू निर्मलकुमार-जीको इस स्रोर ध्यान देकर इन सब अब्यवस्थाओंको दूर करानेका शीघ्र य**त** करना चाहिये श्रौर ऐसा प्रवन्ध करना चाहिये जिससे भवनका सब काम निय-मित रूपसे होता रहे श्रीर वह संखापक-के उद्देश्योंको पूरा करनेमें समर्थ हो सके। साथ ही, भाई देवेन्द्रप्रसादजीको भी श्रब इसके सुधारके लिये खास तौरसे यत करना चाहिये। रहे बाबू बच्चूलालजी; श्राप एक बुजुर्ग श्रादमी हैं, बाबू देव-

कुमारजीके निकटसम्बन्धी हैं, उनकी स्टेटके एक्ज़ीक्यूटर रह चुके हैं, भवनके ट्रस्टी हैं, भेवनसे प्रेम रखते हैं, जिस मन्दिरमें भवन स्थापित है उसके प्रवन्ध-कर्ता हैं, भवनके पास ही रहते हैं श्रौर प्रतिदिन भवनमें श्राया जाया करते हैं। हालमें श्राप श्रपनी गवर्नमेंट पोस्टसे रिटायर्ड भी हो चुके हैं श्रीर बहुतसी भंभटोंसे श्रलग हैं। इसलिये हमारी श्रापसे प्रार्थना है कि भ्राप इस भवनको एक श्रादर्श भवन बनानेका जीजानसे यत करें श्रीर बन सके तो श्रपना शेष जीवन इसीके द्वारा जिनवाणी माताकी पवित्र सेवामें अप्रंश कर देवें। श्रापकी प्रेरणा और सलाह-मशवरेसे भी सब कुछ हो सकता है। भवनमें रुपयेकी कमी नहीं है श्रीर यदि कमी हो भी तो वह काम दिखलाकर सहजहीमें पूरी की जा सकती है।

हम चाहते थे कि भवनकी एक मीटिंग हमारे सामने होकर बहुतसी बातों पर विचार हो जाय। कुमार देवेन्द्र-प्रसादजीने इसके लिये कोशिश भी की। परन्तु खेद हैं कि वह नहीं हो सकी! ग्राशा है श्रव वादमें मीटिंग होकर सब व्यवस्था ठीक की जायगी श्रोर भवनका जो कार्यक्रम निश्चित होगा उसकी सर्व-साधारणको स्चना दी जायगी। भवन-की कार्यकारिणी सभाका ध्यान हम इस निरीक्षणकी श्रोर ख़ास तौरसे श्राकर्षित करते हैं।

39-80-401

### मिलिषेणका विशेष परिचय ।

विद्वद्रसमालाके प्रथम भागमें श्रीयुत पंडित नाथ्रामजी प्रेमीने मिस्सिषेणाचार्य-का कुछ परिचय दिया है जो कि 'उमय-भाषाकविचक्रवर्ती' कहलाते थे श्रीर जिन्होंने मुलगुन्द नगरके श्रीजैनधर्मालय-में ठहर कर शक संवत् ६६६ में महापुराण-को बनाकर समाप्त किया था।

इस महापुराणकी प्रशस्तिके श्राधार-पर प्रेमीजी ने लिखा था कि, "मिल्लिपेशने ('श्रीजिनसेनसुरितनुजेन', इस वाक्यके द्वारा) श्रपनेको श्रीजिनसेनसुरिका पुत्र बतलाया। इससे जान पडता है कि गृहस्थजीवनमें जो इनके पिता होंगे उन्होंने पीछेसे दीचा लेली होगी श्रौर मुनिजीवन-में उनका नाम 'जिनसेन' रक्बा गया होगा।" परन्तु ये जिनसेन कौन थे, किस गुरुपरम्परामें उत्पन्न हुए थे श्रौर मिल्ल-षेणकी गुरुपरम्परा क्या थी, इन सब बातोंका श्राप कोई निर्णय नहीं कर सके थे। साथ ही, यह भी मालूम नहीं कर सके थे कि पद्मावतीकल्प (भैरवपद्मावती-कल्प ) श्रौर ज्वालिनीकल्प नामके जो हो ग्रन्थ मल्लिपेणके नामसे प्रसिद्ध हैं वे कौन-से मिल्लिपेणाचार्यके बनाये इए हैं। इसके श्रतिरिक्त श्राचार्य महाराजकी कृतियोंमें नागकुमार काव्यका-नागकुमार पंचमी कथाका-परिचय देते हुए आपने यह भी लिखा था कि "इस ग्रन्थमें कर्ताने ग्रयनी प्रशस्ति नहीं दी है।" श्रस्तु; हालमें, जैन-सिद्धान्तभवन श्राराका निरीच्चण करते इए उसके ताडपत्रोंके प्रन्थसंप्रह परसे. हमें इस प्रन्थकी दो प्रतियाँ ऐसी उपलब्ध इर्र हैं जिनमें प्रन्थकर्ताकी प्रशस्ति लगी हुई है और इसलिये यह बात बाकी नहीं रहती कि प्रन्थकर्ताने इस प्रन्थमें अपनी प्रशस्ति नहीं दी। प्रष्टस्ति ज़रूर दी है, परन्तु यह लेखकोंकी कृपका फल है कि वह किसी प्रतिमें पाई जाती है और किसीमें नहीं ! 'मैरवेपबावतीकलप' नामका प्रन्थ भी हमें उक्त भवनमें प्रशस्ति-सहित उपलब्ध हुआ है और 'ज्वालिनी-कलप' नामके प्रन्थकी प्रशस्ति हमारे पास पहलेसे मौजूद थी, जोकि सेठ माणिकचन्दजी बम्बईके 'प्रशस्तिसंग्रह' नामके रजिस्टर परसे उतारी गई थी। इन तीनों प्रशस्तियोंके आधार पर आज हम भीमसिषेणाचार्यका कुछ विशेष परिज्ञय देने और उक्त बातोंका निर्णय करनेके लिये समर्थ हुए हैं।

नागकुमार काव्यकी वह प्रशस्ति इस प्रकार हैं:—

''नितक्षायरिपुर्गुणवारिधि-नियतचारुचरित्रतपोनिधि:। जयतु भूपति (कि) रीटविघष्टित-क्रमयुगोजिन (त) सेनमुनीश्वरः॥१॥

अजिन तस्य मुनेर्वरदीक्षितो विगतमानमदोदुरितान्तकः । कैनक्षेत्रमुनिर्मुनिपुगवो

वरचरित्रमहात्रतपाइकः ॥२॥

(िक) तमदें।ऽजनि तस्य महामुने: प्रथितवान् जिनसेनमुनीदवर: । सक्किंदिष्यवरो इतमन्मथे।

भवमहोद्धितारतर (ड) क: ॥३॥

तस्यानुजश्चारचिरत्रवृत्तिः प्रख्यातकीर्तिभुवि वुण्यमूर्तिः ।

प्रख्यातकातिस्राव युण्यमूरतः । मरेन्द्रकेनो जितवादिसेनो

विज्ञाततस्वा जितकामसूत्रः ॥४॥ तिकृष्यो विज्ञुधामणीर्गुणनिधिः

भीम छिषेणाह्यः ।

संजात: सकलागमेषु निपुणो

वाम्द्रेवताकंकृतः ॥

तेनेषा कविचिक्रिणा विरोचिता श्रीपंचमीसत्कथा । भव्यानां दुरितौधनाशनकरी संसारविच्छेदिनी ॥५॥

स्पष्टं श्रीकविचकवर्तिगणिना भव्याव्जवमीशुना, ग्रन्थी पंचशती मया विरचिता विद्वजनानां प्रिया । तां भक्तया विलिखंति चारवचने-व्यावर्ण्ययंत्यादरात्,

ये श्रण्वंति मुदा सदा सहृदया-स्तेयांति मुक्तिश्रियं ॥६॥''

इस प्रशस्तिसे मालूम होता है कि, कषायविजयी, गुणोंके समुद्र, नियत रूपसे चारुचरित्रका श्राचरण करनेवाले. तपोनिधि ऐसे 'श्रजितसेन' नामके एक मुनीश्वर हो गये हैं जिनके चरणींको राजाश्रोंके मुकुट छूते थे। इन श्रक्तितसेन मुनिराजके प्रधान शिष्य 'कृनकसेन' मुनि थे, जिन्हें विगतमानमद, दुरितांतक, वर-चरित्र, महाव्रतपालक श्रौर मुनिपुंगव लिखा है। महामुनि कनकसेनके सम्पूर्ण शिष्योमें मुख्य शिष्य 'जिनसेन' मुनि थे, जिन्हें जितमद, इतमन्मथ श्रौर भवमहो-द्धितारतरंडक विशेषणीके साथ स्मरण किया है। इन जिनसेनं मुनिके छोटे भाई-का नाम नरेन्द्रसेन था। ये नरेन्द्रसेन चारु-चरित्रवृत्ति थे, पुरायमूर्ति थे, विज्ञात-तत्त्व थे, जितकामस्त्र थे, इन्होंने चादियों-के समृहको जीता था और पृथ्वीपर इनका यश विख्यात था स्रोर उनके शिष्य-का नाम श्रीमित्तवेण था। मित्तवेण विबुधोंमें अव्रगएय, गुण्निधि, सम्पूर्ण-शास्त्रोमें निपुण, वाग्देवता (सरखती)से श्रलंकृत, भव्यकमलोंके सूर्य और कवि-चक्रवर्ती थे। उन्हीं मिहिषेण गिष्किने पाप-

समूहका नाग करनेवाली और संसार-विच्छेदिनी यह पाँच सौ श्लोक परिमाण, श्रीपंचमी कथा रची है। जो सहृद्य मनुष्य भक्तिके साथ इसे लिखते हैं, श्रादर-के साथ सुन्दर वचनों द्वारा इसका व्याख्यान करते हैं श्रीर प्रसन्नचित्त होकर सुनते हैं वे सदा मुक्तिलद्मीको प्राप्त होते हैं।

प्रशस्तिमें मिल्लेषे एसे पहले 'तच्छिष्यः' पदका प्रयोग किया गया है जिसका अर्थ होता है 'उनका शिष्य'। 'तत्' ( उनका ) शब्दका सम्बन्ध नरेंद्रसेन श्रौर जिनसेन दोनोंके साथ लगाया जा सकता है। परन्तु वास्तवमें उसका वाच्य नरेंद्रसेन नहीं किन्त जिनसेन हैं, जैसा कि आगे चलकर भैरवपद्मावतीकलप श्रीर ज्वालिनी-कल्प नामके प्रन्थोंकी प्रशस्तियोंसे मालूम होगा। इन दोनों प्रशस्तियोंमें जिनसेनके बाद 'तदीयशिष्योऽजनि मक्किषेणः,''तस्या प्रशिष्योऽजनि मल्लिषेणः' इन वाक्यां-के द्वारा साफ तौरसे मिल्लिषेणको जिन-सेनका शिष्य सचित किया है श्रीर जिन-सेनके छोटे भाई नरेंद्रसेनका नाम भी नहीं दिया। मिल्लिषेणजी जिनसेनाचार्यके श्रंप्रशिष्य थे श्रौर इसलिये महापुराणकी प्रशस्तिमं उन्होंने श्रपनेको जो जिनसेनका पुत्र लिखा है उसका श्रमिप्राय शिष्य ही जान पड़ता है--श्राचार्योंका शिष्यवर्ग भी उनकी संतति कहलाता है।

भैरवपद्मावतीकलपकी प्रशस्ति इस प्रकार है:—

"सक्र मृपमुक्टघाटेत-

चरणयुगः श्रीमद्कितसेनगणी । जयतु दुरितापहारी, भव्योघभवाणवीत्तारी ॥५५॥ जिनसम्यागमवेदि (दी), गुद्दत्रसंसारकाननोच्छेदी। कर्मेन्धनदहनपटुः

स्तिन्छष्य: कनकत्तेनगणी ॥५६॥

चारित्रभूषितांगो,

नि:संगो माथितदुर्नयानंगः।

तिच्छिष्यो जिनसेनो ,

बभूव भव्यान्जवमीग्रः ॥५७॥

तदीय शिष्योऽजनि माहिकषेण:-

सरस्वतीदत्तवरप्रसादः ।

तेनोदितो भैरवदेवताया:-

कल्प: समासेन चतुःश्वतेन ॥५८॥ यावद्वारिधिभूधर-

तारागणगगनचंद्रदिनपतयः।

तिष्ठतु भुवि तावदयं

भैरवपद्मावतीकरूपः ॥५९॥

ज्वालिनीकल्पकी प्रशस्ति निद्ध-लिखित हैं:—

"श्रीमतोनितसेनस्य सूरि: (रेः) कर्मार्तिधूरिणा (णः)।

शिष्यः कनकसेनोभू-

द्राणिकमुनिजनस्तुतः ॥१॥

तदीय शिष्यो जिनसेनस्रिः

तस्याम्रशिष्याद्रजानि माहिकषेणः

वाग्देवतालक्षितचादवदस्त्र-

स्तेनाराचि शिक्षजादेविकल्प: ॥१॥

कुमातिमतिवभेदि (दी) जैनतत्वार्थवेदि (दी), इतदुरितसमूहः श्वीणसंसारमोहः ।

भवजकि धितरंडी वाग्ववाक्त्ररण्डे (?)

विद्यधकुमुदचंद्रो मल्लिषेणो गणोंद्र: ॥३॥"

इन दोनों प्रशस्तियोंको नागकुमार पंचमी कथाकी प्रशस्तिके साथ मिलाकर पढ़नेसे इस विषयमें कोई सन्देह नहीं रहता कि ये तीनों प्रशस्तियाँ एक ही ब्यक्तिसे सम्बन्ध रसती हैं—तीनोंमें

श्रजितसेनका शिष्य कनकसेन, कनकसेन-का शिष्य जिनसेन और जिनसेनका शिष्य मिल्लिपेण बतलाया गया है; श्राचार्यों के अनेक विशेषण भी एक प्रशस्तिके दूसरी प्रशस्तिके साथ मिलते जुलते हैं। जैसे कि मिलिषेणको एक प्रशस्तिमें 'वाग्देवतालंकृत' दूसरीमें 'सरखतीदत्तवरप्रसाद' श्रीर तीसरीमें 'वाग्देवतालि चतचारुवक्त्र' बत-लाया गया है-इसलिये नागकुमारपंचमी कथाकी तरह भैरवपद्मावतीकल्प स्रौर ज्वालिनीकल्प नामके ये दोनों ग्रन्थ भी उन्हीं मिल्लिपेणाचार्यके बनाये हुए हैं जो 'उभयभाषाकविचक्रवर्ती' कहलाते थे। परन्तु भैरवपद्मावतीकल्पकी संधियोंमें मिल्रिपेणको 'उभयभाषाकविचक्रवर्ती' न लिखकर 'उभयभाषाकविशेखर' लिखा है; जैसा कि उसकी निम्नलिखित श्रन्तिम संधिसे प्रकट है:--

"इत्युभयभाषाकविशेखरश्रीमीछेषणस्रि-विरचिते वालीचिकित्सादिनमासवर्षसंख्याधिकार-समुख्ये द्वितीयोऽध्यायः।

> भाषाद्रयकवितायां, कवयो-दर्भ वहन्ति तावदिह । नालोकयन्ति यावत्कवि-शेखरमह्विणमुनिम् ॥"

इस श्रवतरणके श्रन्तमं प्रशस्तिविष-यक जो पद्य है उसमें यह बतलाया है कि, दोनों भाषाश्रोंकी कवितामें कविजन उसी वक्त तक घमंड (दर्प)को धारण करते थे जब तक कि चे कविशेखर मिल्ल-षेण मुनिको नहीं देख पाते थे—श्रधीत् कविशेखर मिल्लिण मुनिके सामने उभय-भाषाके कवियोंका मानखंडित हो जाता था।

ं इससे स्पष्ट है कि मिल्लवेण 'कवि-शेकर' अथवा 'उभयभाषाकविशेकर' भी कदलाते थे। परन्तु 'कविशेकर' से 'कवि- चक्रवर्तीं की पदबी बड़ी है। इसिलये ऐसा मालूम होता है कि मिल्लवेणको पहले 'उभयभाषाकविशेखर'की पदवी प्राप्त थी और उस वक्तके वने हुए ग्रन्थों में उसीका प्रयोग होता था। बादमें, जबसे उन्हें 'उभयभाषाकविचक्रवर्तीं की पदवी मिली तबसे इस पदवीका प्रयोग होने लगा। कविचक्रवर्तीं की यह पदबी उन्हें महापुराण और नागकुमारपंचमीकथाकी रचनासे पहले प्राप्त हो चुकी थी, इसीलिये वे इसका प्रयोग उक्त दोनों ग्रन्थों में कर सके हैं।

उक्त तीनों प्रशस्तियों से यह तो मालूम हो गया कि मिललेण श्रीर जिनसेन दोनों ही श्रजितसेनकी गुरुपरम्परामें थे: परन्तु ये अजितसेन कौन थे, यह बात अभीतक मालूम नहीं हुई। हमारी रायमें ये ब्राजित-सेन वही जान पड़ते हैं जो कि श्रीचामंड-राय श्रीर राजा राचमल्लके गुरु थे। चामुंडराय विक्रमकी ११ वी शताब्दीके प्रारम्भमें द्रुए हैं—उन्होंने शक संवत् ६०० में श्रपना त्रिषष्ठिलत्तरामहापूरास नामका ग्रन्थ बनाकर समाप्त किया था-वही समय उनके गुरु अजितसेनके श्रस्तित्वका है। मिल्लिपेशने अपना महा-पुराण शक संवत् ६६६ में वनाकर समाप्त किया है श्रोर यह उनकी उस प्रौदायस्था-की रचना है जब कि उन्हें 'कविचक्रवर्ती'-की पदवी प्राप्त हो चुकी थी। इसलिये उनके दादा गुरु श्रजितसेनका समय भी शक संयत् ६०० के करीब ही बैठता है। समयकी इस एकताके ख़यालसे मिल्ल-षेणके दादा गुरु 'श्रजितसेन' श्रौर भी-चामुंडराय भ्रादि राजाश्रोंके गुरु 'म्रजित-सेन' दोनों एक ही व्यक्ति मालूम होते हैं। नागकुमार काव्य स्रौर भैरवपद्मावती कल्पकी प्रशस्तियोंमें दिये हुए 'भूपकिरीट-विघट्टितक्रमयुगः', 'सक्तनृपमुकुटघटित-

चरण्युगः' इन अजितसेनके विशेषणांसे भी इस बातका समर्थन होता है कि ये मजितसेन प्रायः वही थे जिनके श्रीचरणैं-में चामुंडराय श्रीर राचमल जैसे महा-राजाझोंके मुकुट नम्रीभृत होते थे। श्री-नेमिचन्द्राचार्यने, श्रपने गोम्मटसारमें, इनकी प्रशंसा करते हुए, इन्हें श्रार्यसेन गणिके गुणसमृहका धारक और भुवन-गुरु प्रगट किया है \*। श्रीर बाहबलि-चरित्रके कर्ताने इन्हें नन्दिसंघके श्रन्तर्गत देशी गणका भाचार्य तथा श्रीसिंहनन्दी मनिके चरणकमलका भ्रमर है। 🕆 इससे मालूम होता है। कि श्रीभजित-सेन नन्दिसंघके श्रन्तर्गत देशीगणके माचार्य थे भौर उनके गुरु सिंहनन्दी तथा भार्यसेन नामके मुनिराज थे। उन्हीं-की वंशपरम्परामें हमारे मिल्लिषेण श्राचार्य इए हैं। ये मिल्लिषेण श्राचार्य बड़े भारी मन्त्रवादी थे। महापुराणकी प्रशस्तिमें इन्होंने खयं श्रपनेको 'गारुडमंत्रवाद्वेदी' तिसा है। भैरवपद्मावतीकलप श्लीर ज्वा-लिनकत्प नामके आपके दोनों प्रन्थ मन्त्र-शास्त्रसे सम्बन्ध रखते हैं भीर मन्त्रयन्त्र-बिषयक प्रन्थ हैं। 'बालगृहचिकित्सा' ्भी मन्त्रशास्त्रहीका श्रंग है। उसके मक्ताचरणमें ही अपने अन्थका विशेषण 'मन्त्रशास्त्रसमुद्धता' दिया है। इनके िश्ववाय श्रीर भी कुछ ग्रन्थ मन्त्रशास्त्र-विषयके श्रापके बनाये हुए सुने जाते हैं: जैसे कि 'विद्यानुवाद' नामका संस्कृत

प्रन्थ जिसकी श्लोक-संख्या पाँच हजार बतलाई जाती है और 'कामचंडालिनी-कल्प' नामका संस्कृत प्रन्थ जो सिर्फ २५० ऋोक परिमाण कहा जाता है। ये दोनों प्रन्थ अवणबेल्गोलके श्रीयुत पं॰ बौर्बलिजिनदास शास्त्रीजीके भंडारकी सूचीमें मिल्लिपेणके नामसे दर्ज हैं। इनकी प्रशस्तियों आदिके लिये हमने शास्त्रीजी-को लिखा है। उनके भानेपर पाठकोंको विशेष हालसे सुचित किया जायगा। एक प्रन्थ 'विद्यानुशासन' नामसे अन-न्तय्या इन्द्रजी,मुडविद्रीके भंडारकी सुची-में मिल्लिपेणका बनाया हुआ लिखा है भौर उसकी श्लोक-संख्या भी पाँच हजार दी है परन्तु, हमारे खयालसे, वह 'विद्या-नुवाद'का ही नामान्तर जान पड़ता है। जैनसिद्धान्तभवन भाराकी सुचीमें भी नं० ७१२ पर. 'विविधयन्त्रमन्त्र' नामसे एक संस्कृत प्रन्थ मिल्लिपेशका बनाया इमा दिया है भौर उसकी श्लोक-संख्या २२०० लिकी है। मालूम नहीं इसका सही नाम क्या है, अभी तक इस प्रन्थकी जाँच नहीं हुई। सम्भव है कि यह प्रन्थ अध्रा हो अथवा मिल्लिपेणके मन्त्रशासा-विषयक प्रन्थीपरसे संग्रह किया हुआ हो।

मिल्लेणके संस्कृत प्रत्यों में प्रेमीजीको जिन तीन प्रत्योंका पता लगा था उनमें एक प्रत्थ 'सज्जनिचत्तवल्लभ' है। प्रेमीजी इसे इन्हीं मिल्लियेणका बनाया हुआ लिखते हैं; परन्तु हमें अभी इस विषयमें कुछ सन्देह है। हमारे देखनेमें अभी तक इस प्रत्यकी कोई भी ऐसी प्रति नहीं आई जिसमें प्रत्यकर्ताको 'उभयभाषाकविन् चक्रवर्ती' अथवा 'उभयभाषाकविन् चक्रवर्ती' अथवा 'उभयभाषाकविन् चक्रवर्ती' अथवा 'उभयभाषाकविने किसा हो; और न इस प्रत्थकी कोई प्रशस्ति ही पाई गई। मालूम नहीं प्रेमीजीने ने किस आधार पर ऐसा लिखा है। हमें तो, ऐसी हालतमें, प्रत्थकी रचनाशैली

अञ्जल्लेखगण्यायसमृहसंघारि श्राज्ञयसेखगुरू।
 भुश्रणगुरू जस्स गुरू सो राश्रो गोम्मटो जयङ॥
 —गोम्मटसार।

<sup>†</sup> पश्चात्सोऽजितसेनपंडितमुनि देशीगणा घेसरम्, स्वस्याधिष्य सुखाब्यिवर्धं नशशि श्रीनन्दिसंवाधिषम्। श्रीमद्भासुरसिंइनन्दिमुनिपांघ्रचाम्भोजरोलम्बकम्, चानम्य प्रवदत्सुपौदनपुरी श्रीदोर्बलेवृत्तकम्।। —नाइबलिचरित्र।

प्रनथके २४ वें पद्य और श्रवण्डेरगोलके शिलाबेक नं० ५४ (मिक्कियेणप्रशस्ति) के श्रान्तिम भाग परसे यह प्रनथ ज्यादातर मक्कियारी मिक्कियेणका बनाया हुआ प्रतीत होता है।

मिल्लेषेणका कोई प्राकृत प्रस्थ अभीतक इमारे भी देखनेमें नहीं आया। परन्तु
पं॰ दोर्वकिजिनदासशास्त्रीके भंडारकी
सूची परसे इतना पता ज़रूर चला है
कि मिल्लिपेणका बनाया हुआ 'त्रिभंगी'
नामका एक प्राकृत प्रस्थ है जिसकी पद्यसंबंध ५६ है। सम्भव है कि यह प्रस्थ
इन्हों 'हमयभाषाकविचक्रवर्ती' मिल्लिपेणका बनाया हुआ हो। हमने इसकी प्रशस्ति
आदिके लिये भी शास्त्रीजीको लिखा है।
इसके आने पर विशेष हालसे पाठकोंको
फिर सूचना दो जायगी।

# तामिल-प्रदेशों में जैन-धर्मावलम्बी ।

[ मूल के भीयुत पम० पस० रामस्वामी भायंगर, एम० ए०, इतिहासाध्यापक, महाराजा कालेज, विजयानगरः।] ( भनुवादक--कुमार देवेन्द्रपसाद जैन, भारा।)

भीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघकाञ्चनम् । जीयात् त्रेकास्यनायस्य शासनं जिनशासनम्॥

मारबीय सभ्यता श्रनेक प्रकारके तन्तुओं से मिलकर बनी है। हिन्दुओं की गम्भीर भीर निर्भीक बुद्धि, जैनकी सर्व-ध्यापी मनुष्यता, बुद्धका झान-प्रकाश, अरबके पैगम्बर (मुहम्मद साहब) का विकट धार्मिक जोश श्रीर संगठन-शक्ति, कृषिड़ों की व्यापारिक प्रतिभा श्रीर समया-दुसार परिवर्तनशीलता, इन सबका भारतीय जीवन पर श्रनुपम प्रभाव पड़ा है श्रीर शाजतक भी भारतीयों के विचारों, कार्यों श्रीर शाकां साह्या पर उनका श्रदश्य

प्रभाव मौजूद है। नये नये राष्ट्रीका उत्थान श्रौर पतन होता है; राजेमहाराजे विजय प्राप्त करते हैं भौर पददलित होते हैं: राजनैतिक और सामाजिक श्रान्दोलनों तथा संस्थाश्रोंकी उन्नतिके दिन झाते हैं और बीत जाते हैं, धार्मिक सम्प्रदायों श्रौर विधानोंको कुछ कालतक श्रनुयायियोंके हृदयोंमें विस्कृतिं रहती है।परन्तु इस पुनर्वार-परिवर्तनकी क्रिया-के अन्तर्गत कतिपय चिरस्थायी लच्चण विद्यमान् हैं, जो हमारे श्रौर हमारी सन्तानोंकी सर्वदाके लिये पैतक-सम्पत्ति हैं। प्रस्तुत लेखमें एक ऐसी जातिके इति-हासको एकत्र करनेका प्रयत्न किया जायगा, जो ऋपने समयमें उद्यपद पर विराजमान थी. श्रीर इस बात पर भी विचार किया जायगा कि उस जातिने महती दिवाण-भारतीय सभ्यताकी उन्नति-में कितना भाग लिया है।

यह ठीक ठीक निश्चय नहीं किया जा सकता कि तामिल-प्रदेशोंमें कब जैनधर्मका प्रचार प्रारम्भ हुआ। सुदूरके दक्षिण भारत-में जैनधर्मका इतिहास लिखनेके लिये यथेष्ट सामग्रीका श्रभाव है। परन्त दिगम्बरोंके द्विण जानेसे इस इतिहासका प्रारम्भ होता है। अवणवेल्गोलके शिलालेख श्रव प्रमाणकोटिमें परिगणित होते हैं भौर १६ वीं शताब्दीमें देवचन्द्रविरचित 'राजा-विलक्षे में वर्णित जैन-इतिहासको अब इतिहासम्भ विद्वान् श्रसत्य नहीं ठहराते। उपर्युक्त दोनों सूत्रोंसे यह ज्ञात होता है कि प्रसिद्ध भद्रवाहु (श्रुतकेवली ) ने यह देखकर कि उज्जैनमें १२ वर्षका एक भयङ्कर दुर्भित्त होनेवाला है, १२००० शिष्योंके साथ दक्तिणकी श्रोर प्रयाण किया। मार्ग-में श्रुतकेवलीको ऐसा जान पड़ा कि उनका श्रन्तसमय निकट है श्रीर इसलिये उन्होंने कटवप्र नामक देशके पहाड पर

विश्राम करनेकी श्राज्ञा दी। वह देश जन, धन, सुवर्ण, श्रन्न, गाय, भैंस, बकरी श्रादिसे सम्पन्न था। तब उन्होंने विशाख मुनिको उपदेश देकर अपने शिष्योंको उसे सींप दिया श्रीर उन्हें चोल श्रौर पाएड्य देशोंमें उसके श्रधीन भेजा । राजावलिकथेमें लिखा है कि विशाख मुनि तामिल-देशोंमें गये, वहाँ पर जैन-चैत्यालयोंमें उपासना की श्रौर वहाँके निवासी जैनियोंको उपदेश दिया। इसका तात्पर्य यह है कि भद्रवाहुके मरण (श्रर्थात् २६७ बी० सी०) के पूर्व भी जैनी सुदूर-द्तिणमें विद्यमान् थे। यद्यपि इस बात-का उल्लेख राजावलिकथेके श्रतिरिक्त श्रीर कहीं नहीं मिलता श्रीर न कोई श्रन्य प्रमाण ही इसके निर्णय करनेके लिये उप-लब्ध होता है, परन्तु जब हम इस बात पर विचार करते हैं कि प्रत्येक धार्मिक-सम्प्रदायमें विशेषतः उनके जन्मकालमें. प्रचारका भाव बहुत प्रवल होता है, तो शायद यह अनुमान अनुचित न होगा कि जैनधर्मके श्रादिम प्रचारक पार्श्वनाथके संघ दत्ति एकी श्रोर श्रवश्य गये होंगे। इसके अतिरिक्त जैनियोंके हृदयोंमें ऐसे एकान्त स्थानोंमें वास करनेका भाव सर्वदासे चला श्राया है, जहाँ वे संसार-की भंभटोंसे दूर, प्रकृतिकी गोदमें, परमा-नन्दकी प्राप्ति कर सकें। श्रतएव ऐसे स्थानीकी खोजमें जैनी लोग दित्तिणकी श्रोर निकल गये होंगे। मद-रास प्रान्तमें जो श्रभी जैन मन्दिरों. गुफाश्रों श्रौर बस्तियोंके भन्नावशेष श्रौर धुस्स पाये जाते हैं, वही उनके स्थान रहे होंगे। यह कहा जाता है कि किसी देश-का साहित्य उसके निवासियोंके जीवन भीर व्यवहारोंका चित्र है। इसी सिद्धा-नके अनुसार तामिल-साहित्यकी अन्था-वलीसे हमें इस बातका पता लगेगा कि

जैनियोंने दिन्नण-भारतकी सामाजिक एवं धार्मिक संस्थात्रों पर कितना प्रभाव डाला है।

समस्त तामिल-साहित्यको हम तीन युगोंमें विभक्त कर सकते हैं—

- १ संघ-काल।
- २. शैव नयनार श्रोर वैष्णुव **श्रलवार-**ाल ।
  - ३. श्रर्वाचीन-काल।

इन तीनों युगोंमें रचित **प्रन्थोंसे** तामिल-राज्यमें जैनियोंके जीवन श्रौर कार्य्यका श्रच्छा पता लगता है।

#### संघ-काल।

तामिल लेखकोंके अनुसार तीन संघ हुए। प्रथम संघ, मध्यम संघ ऋौर ऋौर ब्रन्तिम संघ । वर्तमान ऐतिहासिक श्रनुसंधानसे यह ज्ञात हो गया है कि किन किन समयोंके अन्तर्गत ये तीनों संघ हुए। श्रन्तिम संघके ४६ कवियोंमें-से निक्करारने संघोंका वर्णन किया है। उसके अनुसार प्रसिद्ध वैयाकरण थोलक-पियर प्रथम श्रीर द्वितीय संघोंका सदस्य था। श्रान्तरिक श्रीर भाषासम्बन्धी प्रमाणोंके श्राधारपर श्रनुमान किया जाता है कि उक्त ब्राह्मण वैयाकरण ईसा-से ३५० वर्ष पूर्व विद्यमान् होगा। विद्वानी-ने द्वितीय संघका काल ईसाकी दूसरी शताब्दी निश्चय किया है। श्रन्तिम संघके समयको श्राजकल इतिहासन्न लोग ५ वीं-६ ठी शताब्दी निश्चय करते हैं। इस प्रकार सब मतभेदोंपर ध्यान रखते हुए ईसाकी ५ वीं शताब्दीके पूर्वसे **लेकर**ः ईसाके अनन्तर पाँचवीं शताब्दी तकके कालको हम संघ-काल कह सकते हैं। श्रब हमें इस बातपर विचार करना है कि इस कालके रचित कौन प्रन्थ जैनियोंके जीवन श्रीर कार्यों पर प्रकाश डालते हैं।

सबसे प्रथम, थोलकपियर संघ-कालका श्रादि लेखक श्रोर वैयाकरण है। यदि उसके समयमें जैनी लोग कुछ भी प्रसिद्ध होते तो वह श्रवश्य उनका उल्लेख करता; परन्तु उसके ग्रन्थोंमें जैनियोंका कोई वर्णन नहीं है। शायद उस समय तक जैनी उस देशमें स्थायी रूपसे न बसे होंगे श्रथवा उनका पूरा ज्ञान उसे न होगा। उसी कालमें रचे गये काल 'पथुपाहु' श्रौर "एहुथोगाई" नामक काव्योंमें भी उनका वर्णन नहीं है, यद्यपि उपर्युक्त ग्रन्थोंमें विशेष कर ग्रामीण जीवनका वर्णन है।

दुसरा प्रसिद्ध ग्रन्थ महात्मा 'तिरू-वल्लुवर रचित 'कुरल' है, जिसका रचना-काल ईसाकी प्रथम शताब्दी (ए० डी०.) निभ्रय हो चुका है। 'कुरल' के रचियताके धार्मिक विचारों पर एक प्रसिद्ध सिद्धान्तका जन्म हुश्रा है। कति-पय विद्वानोंका मत है कि रचयिता जैन-धर्मावलम्बी था। ग्रन्थकत्ताने ग्रन्थारम्भ-में किसी भी वैदिक-देवकी वन्दना नहीं की है बल्कि उसमें 'कमल-गामी' श्रीर '**म्रप्टगु**ण्युक्त<sup>ः</sup> स्रादि शब्दोंका प्रयोग किया है। इन दोनों उल्लेखोंसे यह पता लगता है कि ग्रन्थकर्ता जैनधर्मका श्रन यायी था । जैनियोंके मतसे उक्त प्रन्थ 'एलचरियार' नामक एक जैनाचार्यकी रचना है \* श्रौर तामिल-काव्य 'नील-केशी का जैनी भाष्यकार 'समय दिवा-कर मुनि ' 'कुरल' को श्रपना पूज्य-प्रन्थ कहता है। यदि यह सिद्धान्त ठीक है तो इसका यही परिणाम निकलता है कि यदि पहले नहीं तो कमसे कम ईसाकी

सम्पादक।

पहली शताब्दिमें जैनी लोग सुदूर दित्तण-में पहुँचे थे श्रौर वहाँकी देशभाषामें उन्होंने अपने धर्मका प्रचार प्रारम्भ कर दिया था। इस प्रकार ईसाके श्रनन्तर प्रथम दो शताब्दियोंमें तामिल प्रदेशोंमें एक नये मतका प्रचार हुन्ना, जो बाह्याडम्बरोसे रहित श्रोर नैतिक सिद्धान्त होनेके कारण द्राविडियोंके लिए मनोमुग्धकारी हुन्ना। श्रागे चलकर इस धर्मने दित्तण भारतपर बहुत प्रभाव डाला । देशी भाषाश्रीकी उन्नति करते हुए जैनियोंने दान्तिणात्योंमें श्रार्य विचारों श्रोर श्रार्य-विद्या पर श्रपूर्व प्रभाव डाला, जिसका परिणाम यह हुआ कि द्राविडी साहित्यने उत्तर भारतसे प्राप्त नवीन संदेशकी घोषणा की। मि० फेजरने श्रपनी "A Literary History of India " (भारतीय साहित्यिक इतिहास) नामक पुस्तकमें कहा है कि "यह जैनियों हीके प्रयत्नोंका फल था कि दक्तिएमें नये श्रादशों, नये साहित्य श्रोर नये भावोंका सञ्चार हुन्ना।" उस समयके द्राविडोंकी उपासना के विधानों पर विचार करनेसे यह श्रच्छी तरहसे समभमें श्रा जायगा कि जैनधर्मने उस देशमें जड़ कैसे जमा ली। द्वाविडोंने श्रनोखीं सभ्यताकी उन्नति की थी। खर्गीय श्रीयुत कनकसबाई पिल्लेके श्रनुसार, उनके धर्ममें बलिदान, भविष्य-वाणी श्रीर श्रानन्दोत्पादक नृत्य प्रधान श्रंग थे। जब ब्राह्मणोंके प्रथम दलने दित्तिणुमें प्रवेश किया श्रौर मदुरा या श्चन्य नगरोंमें वास किया तो उन्होंने **इन ब्राचारोंका विरोध** किया श्रौर श्रपनी वर्ण-व्यवस्था श्रौर संस्कारोंका उनमें प्रचार करना चाहा, परन्तु वहाँके निवासियोंने इसका घोर विरोध किया। उस समय वर्ण-व्यवस्था पूर्ण रूपसे परिपुष्ट झौर संगठित नहीं हो पाई थी। परन्तु जैनियों-की उपासना श्रादिके विधान ब्राह्मणींकी

<sup>\*</sup> इस बातका उल्लेख कहाँ पर मिलता है, यह बात जरूर बतलाई जानी चाहिये थी। हमें श्रमी 'एल चिरयार' नामके श्राचार्यका भी कुछ परिचय नहीं है। कहीं यह एलाचार्यका ही बिगड़ा हुआ नाम नहो।

श्रपेता सीधे सादे ढंगके थे श्रौर उनके कितिपय सिद्धान्त सर्वोच्च श्रौर सर्वोत्कृष्ट थे। इसी लिए द्राविड़ोंने उन्हें पसन्द किया श्रौर उनको श्रपने मध्यमें स्थान दिया; यहाँ तक कि श्रपने धार्मिक-जीवनमें उन्हें श्रत्यन्त श्रादर श्रौर विश्वासका स्थान प्रदान किया।

कुरलके श्रनन्तरके युगमें प्रधानतः जैनियोंकी संरत्नतामें तामिल-साहित्य श्रपनी चरम सीमा तक पहुँचा । तामिल-साहित्यकी उन्नतिका वह सर्वश्रेष्ठ काल था। वह जैनियों की भी विद्या और प्रतिभा-का समय था, यद्यवि राजनैतिक-सामर्थ्य-का समय श्रभी नहीं श्राया था। इसी समय (द्वितीय शताब्दी) चिरस्मरणीय 'शिलप्यदिकारम्' नामक काव्यकी रचना हुई। इसका कर्ता चेर-राज संग्रुत्तवनका भाई इलंगोव दिगाल था। इस प्रन्थमें जैन-सिद्धान्तों, उपदेशों श्रीर जैनसमाज-के विद्यालयों श्रौर श्राचारों श्रादिका विस्तृत वर्णन है। इससे यह निस्सन्देह सिद्ध है कि उस समय तक श्रनेक द्राविड़ों-ने जैनधर्मको स्वीकार कर लिया था।

ईसाकी तीसरी श्रीर चौथी शता-ब्दियोंमें तामिल-देशमें जैनधर्मकी दशा जाननेके लिये हमारे पास काफ़ी सामग्री नहीं है। परन्तु इस बातके यथेष्ट प्रमाण प्रस्तुत हैं कि ५ वीं शताब्दिके प्रारम्भमें जैनियोंने श्रपने धर्मप्रचारके लिये बड़ा ही उत्साहपूर्ण कार्य किया। 'दिगम्बर-दर्शन' (दर्शनसार?) नामक एक जैन-ग्रन्थमें इस सम्बन्धका एक उपयोगी प्रमाण मिलता है। उक्त ग्रन्थमें लिखा है कि सम्बत् ५२६ विक्रमी (४५० ईसवी) में पूज्यपादके एक शिष्य वज्रनन्दी द्वारा दक्तिण मदुरामें एक दाविड़ संघकी रचना हुई है श्रीर यह भी लिखा है कि द्तिणमें अपना धर्म-प्रचार करने आये थे।

यह निश्चय है कि पाएड्य राजाश्रोंने उन्हें सब प्रकारसे श्रपनाया। लगभग इसी समय प्रसिद्ध 'नलदियार' नामक प्रन्थकी रचना हुई श्रौर ठीक इसी समय-में ब्राह्मणों श्रौर जैनियोंमें परस्पर प्रतिस्पर्धकी मात्रा उत्पन्न हुई।

इस प्रकार इस 'संघ-काल' में रचित ग्रन्थोंके श्राधारपर निम्नलिखित विवरण तामिल स्थित जैनियोंका मिलता है।

- (१) थोलकपियरके समयमें, जो **ईसा-**के ३५० वर्ष पूर्व विद्यमान था, कदाचित् जैनी सुदूर दत्तिण-देशोंमें न पहुँच **पाये हों**।
- (२) जैनियोंने सुदूर-दक्तिणमें ईसाके श्रनन्तर प्रथम शताब्दिमें प्रवेश किया।
- (३) ईसाकी दूसरी श्रौर तीसरी शताब्दिमें, जिसे तामिल-साहित्यका सर्वोत्तम-काल कहते हैं, जैनियोंने भी श्रमुपम उन्नति की।
- (४) ईसाकी पाँचवीं श्रौर छठी शता-ब्दियोंमें जैनधर्म इतना उन्नत श्रौर प्रभाव-युक्त हो चुका था कि वह पाएड्य राज्य-का राजधर्म हो गया।

#### शैव-नयनार श्रोर वैष्णव-श्रलवार काल।

इस कालमें वैदिक धर्मकी विशिष्ट उन्नति होनेके कारण बौद्ध श्रौर जैनधर्मों-का श्रासन डगमगा गया। सम्भव है कि जैनधर्मके सिद्धान्तोंका द्राविड़ी विचारों-से मिश्रण होनेसे एक ऐसा विचित्र दुरंगा मत बन गया हो जिस पर चतुर ब्राह्मण श्राचार्योंने श्रपनी वाण वर्षा की होगी। कट्टर जैन राजाश्रोंके श्रादेशा-नुसार, सम्भव है, राजकर्मचारियोंने धार्मिक श्रत्याचार भी किये हों।

किसी मतका प्रचार श्रौर उसकी उन्नति विशेषतः शासकोंकी सहायतापर निर्भर है। जब उनकी सहायताका द्वार बन्द हो जाता है तो अनेक पुरुष उस मतसे अपना सम्बन्ध तोड़ लेते हैं और पक्षव और पाएड्य-साम्राज्यों में जैनधर्मकी भी ठीक यही दशा हुई।

इस काल (५ वीं शताब्दिके उप-रान्त) के जैनियोंका वृत्तान्त सेकिल्लार नामक लेखकके ग्रन्थ पेरियपुराणम्में मिलता है। उक्त पुस्तकमें शैवनयनार श्रीर नम्बी स्रन्दार नम्बीके जीवनका वर्णन है. जिन्होंने शेव गान श्रोर स्तोत्रोंकी रचना की है। तिरुज्ञान-संभागडकी जीवनी पहते इए एक उपयोगी ऐतिहासिक बात बात होती है कि उसने जैनधर्मा-वलम्बी कुन्पाएड्यको शैवमतान्यायी किया। यह बात ध्यान रखने योग्य है। क्योंकि इस घटनाके श्रनन्तर पाएड्य-नृपति जैनधर्मके श्रनुयायी न रहे। इसके श्रुतिरिक्त जैनी लोगोंके प्रति ऐसी निष्ठ-रता श्रीर निर्दयताका व्यवहार किया गया, जैसा दित्तग्भारतके इतिहासमें श्रीर कभी नहीं हुश्रा। संभागडके घृणा-जनक भजनींसे, जिनके प्रत्येक दसवें पद्य-में जैनधर्मकी भत्सीना थी, यह स्पष्ट है कि वैमनस्यकी मात्रा कितनी बढ़ी हुई थी।

श्रतएव कुन्पाएड्यका समय ऐतिहा-सिक दृष्टिसे ध्यान रखने योग्य है, क्यों कि उसी समयसे दृ चिण भारतमें जैनधर्मकी श्रवनित प्रारंभ होती है। मि॰ टेलरके श्रवसार कुन्पाएड्यका समय १३२० ईसवीके लगभग है, परन्तु डा॰ काल्डवेल १२६२ ई॰ बताते हैं। परन्तु शिलालेखोंसे इस प्रश्नका निश्चय हो गया है। 'स्वर्गीय श्रीयुत वेंकट्याने यह श्रवुसन्धान किया था कि सन् ६४२ ई॰ में पञ्चवराज नर-सिंह वर्मा प्रथमने 'वातापी' का विनाश किया । इसके श्राधार पर तिरुशान-संभाएडका समय ७वीं शताब्दिके मध्यमें

निश्चित किया जा सकता है। क्योंकि संभागड एक दूसरे शैवाचार्य 'तिरुन्युकर-सार' श्रथवा लोकप्रसिद्ध श्रय्यारका सम-कालीन था, परन्तु संभागड 'श्रय्यार' से कुछ छोटा था। भ्रोर भ्रय्यारने नरसिंह वर्माके पुत्रको जैनीसे शैव बनाया। स्वयं श्रय्यार पहले जैनधर्मकी शरणमें श्राया था श्रौर उसने श्रपने जीवनका पूर्व भाग प्रसिद्ध जैन-विद्याके केन्द्र तिरूपदिरि प्युलियारके विहारोंमें व्यतीत किया। इस प्रकार प्रसिद्ध ब्राह्मण श्राचार्य संभागड श्रीर श्रय्यारके प्रयत्नोंसे, जिन्होंने कुछ समय श्रनन्तर श्रपने खामी तिलकविध-को प्रसन्न करनेके हेत् शैव-मतकी दीचा ले ली थी, पाएड्य श्रीर पत्नव राज्योंमें जैनधर्मकी उन्नतिको बडा धका पहुँचा। इस धार्मिक संग्राममें शैवोंको वैष्णव श्रलवारोंसे विशेष कर 'तिरुमलिसैप्पिरन' श्रीर 'तिरुमंगई' श्रलवारसे बहुत सहा-यता मिली, जिनके भजनों श्रौर गीतोंमें जैन-मत पर घोर कटाच हैं। इस प्रकार तामिल-देशों में नमलवारके समयमें (१० वीं शताब्दि ए॰ डी०) जैनधर्मका श्रस्तित्व सङ्घमय रहा।

#### ३-श्रवीचीन-काल।

नम्मलवारके श्रनन्तर हिन्दूधर्मके उन्नायक प्रसिद्ध श्राचार्योंका समय है। सबसे प्रथम शंकराचार्य हुए, जिनका उत्तरकी श्रोर ध्यान गया। इससे यह प्रकट है कि दक्षिण भारतमें उनके समय तक जैनधर्मकी पूर्ण श्रवनति हो चुकी थी। जब उन्हें कष्ट मिला तो वे प्रसिद्ध जैन-स्थानों श्रवणवेलगोल (मैस्र) टिगिडवानम् (दिस्ण श्ररकाट) में जा बसे। कुछने गंग राजाश्रोंकी शरण ली जिन्होंने उनका पालन किया। यद्यपि श्रव जैनियोंका राजनेतिक प्रभाव नहीं रहा, श्रौर यद्यपि उन्हें

सब श्रोरसे पञ्चव, पाएड्य श्रौर चोल राज्यवाले तंग करते थे, तथापि विद्यामें उनकी प्रभुता न्यून नहीं हुई। 'चिन्ता-मिणि' नामक प्रसिद्ध महाकाव्यकी रचना तिरुलकतेवर द्वारा नवीं शताब्दीमें हुई। प्रसिद्ध तामिल-वैयाकरण पविनन्दि जैन-ने श्रपने 'नन्नूल' की रचना १२२५ ई० में की। 'जैनगजट' में जैनियोंकी साहित्यसेवाका विस्तृत विवरण छुप चुका है। इन ग्रन्थोंके श्रध्ययनसे यह पता लगता है कि जैनी लोग विशेषतः मैलापुर, निदुम्बई (?) थिपंगुदी (तिरुवल्पके निकट एक ग्राम) श्रौर टिण्डिवानम्में बहुत संख्यामें निवास करते थे।

श्रन्तिम श्राचार्य श्रीमाधवाचार्यके जीवनकालमें मुसलमानीने दक्षिण पर विजय प्राप्त की जिसका परिणाम यह हुआ कि दक्षिणमें साहित्यिक, मानसिक श्रौर धार्मिक उन्नतिको बड़ा धक्का पहुँचा श्रौर मृर्तिविध्वंसकोंके श्रत्याचारोंमें श्रन्य मतावलम्बियोंके साथ जैनियोंको भी कष्ट मिला। उस समय जैनियोंकी दशा वर्णन करते हुए श्रीयुत वार्थ सा० लिखते हैं कि "मुसल्मान-साम्राज्य तक जैनमतका कुछ कुछ प्रचार रहा। मुसलिम साम्राज्यका प्रभाव यह पड़ा कि हिन्दूधर्मका प्रचार रुक गया, श्रीर यद्यपि उसके कारण समस्त राष्ट्रकी धार्मिक, राजनैतिक श्रौर सामाजिक श्रवस्था श्रस्तव्यस्त हो गई. तथापि साधारण लघु संस्थाश्रों, समाजी श्रौर मतोंकी रचा हुई।"

दित्तण भारतमें जैनधर्मकी उन्नति श्रोर श्रवनतिके इस साधारण वर्णनका यह उद्देश नहीं कि सुदूर दित्तण-भारतमें प्रसिद्ध जैनधर्मका इतिहास वर्णन हो। ऐसे इतिहास लिखनेके लिये यथेष्ठ सामग्रीका श्रभाव है। उत्तरकी भाँति दक्षिण भारतके भी साहित्यमें राजनैतिक इतिहासका बहुत कम उज्लेख है।

हमें जो कुछ ज्ञान उस समयके जैन-इतिहास का है वह श्रधिकतर पुरातत्त्व-वेत्ताश्रों श्रोर यात्रियोंके लेखोंसे प्राप्त हुश्रा है, जो प्रायः यूरोपियन हैं। इसके श्रतिरिक्त ब्राह्मणोंके ग्रन्थोंसे भी जैन-इतिहासका कुछ पता लगता है, परन्तु वे सम्भवतः जैनियोंका वर्णन पत्तपातके साथ करते हैं।

इस लेखका यह उद्देश नहीं कि जैन-समाजके श्राचार-विचारों श्रोर प्रथाश्रों-का वर्णन किया जाय श्रोर न एक लेख-में जैन-गृह-निर्माण-कलाका ही वर्णन हो सकता है। परन्तु इस लेखमें इस प्रश्न पर विचार करनेका प्रयत्न किया गया है कि जैनधर्मके चिर-सम्पर्कसे हिन्दू-समाज-पर क्या प्रभाव पड़ा है।

जैनी लोग बड़े विद्वान् श्रीर पुस्तकीं-के लेखक हो गये हैं। वे साहित्य श्रीर कलासे प्रेम रखते थे। जैनियोंकी तामिल-की सेवा तामिलियोंके लिये श्रमृत्य है। तामिल-भाषामें संस्कृतके शब्दोंका उप-योग पहलेपहल सबसे श्रधिक जैनियाँ-ही ने किया। उन्होंने संस्कृत शब्दोंको तामिल-भाषामें उचारणकी सुगमताके हेत यथेष्ट रूपसे बदल डाला। कनड़ी-साहित्यकी उन्नतिमें भी जैनियोंका उत्तम भाग है। वास्तवमें वे ही इसके जन्मदाता थे। 'बारहवीं शताब्दिके मध्य तक उसमें जैनियोंहीकी सम्पत्ति थी श्रौर उसके श्रनन्तर बहुत समय तक जैनियोंहीकी उसमें प्रधानता रही। सर्व प्राचीन और वहुतसे प्रसिद्ध कनड़ी-ग्रन्थ जैनियोंही-के रचे हैं।" (लुइस राइस)। श्रीमान् पादरी एफ० किटेल सा० कहते हैं कि 'जैनियोंने केवल धार्मिक-भावनाश्रोंसे नहीं, किन्तु साहित्य-प्रेमके विचारसे भी

कनड़ी भाषाकी बहुत सेवाकी है और उक्त भाषामें अनेक संस्कृत अन्थोंका अनुवाद किया है।"

श्रहिंसाके उच्च श्रादर्शका वैदिक-संस्कारोंपर प्रभाव पड़ा है । जैन-उप-देशोंके कारण ब्राह्मणोंने जीव-बलिप्रदान बिल्कुल बन्द कर दिया श्रीर यज्ञोंमें जीवित पशुश्रोंके स्थानमें श्राटेकी बनी मृतियाँ काममें लाई जाने लगीं।

दिल्लण-भारतमें मूर्तिपूजा श्रौर देव-मन्दिर-निर्माणकी 'प्रचुरताका भी कारण जैनधर्मका प्रभाव है। शैव-मन्दिरों में महात्माश्रोंको पूजाका विधान जैनियों-हीका श्रमुकरण है। द्राविड़ोंकी नैतिक एवं मानसिक उन्नतिका मुख्य कारण पाठशालाश्रोंका स्थापन था, जिनका उद्देश जैनविद्यालयों श्रौर प्रचारक-मण्डलोंका रोकना था (?)।

मदरास प्रान्तमें जैन-समाजकी वर्त-मान दशापरभी एक दो शब्द कहना उचित होगा। गत मन्द्रय गणनाके अनुसार सब मिलाकर २७००० जैनी इस प्रान्तमें थे, जिनमेंसे दक्षिण कनारा, उत्तर श्रीर **दक्षिण-ग्र**रकाटके ज़िलोंमें २३००० हैं । इन-मेंसे अधिकतर इधर उधर फैले हुए हैं श्रीर ग्रीब किसान और अशिचित हैं। उन्हें अपने पूर्वजीके श्रनुपम इतिहासका तनिक भी बोध नहीं है। उनके उत्तर-भारतवाले भाई जो श्रादिम जैनधर्मके श्रवशिष्ट-चिह्न हैं, उनसे श्रपेत्ताकृत श्रच्छा जीवन व्यतीत करते हैं। उनमेंसे श्रधिकांश धनवान. ब्यापारी श्रीर महाजन हैं। दक्तिण-भारत-में जैनियोंकी विनष्ट-प्रतिमाएँ, परित्यक्त-गुफाएँ श्रौर भग्न-मन्दिर इस बातके स्मारक हैं कि प्राचीन कालमें जैन समाज-का वहाँ कितना विशाल-विस्तार था श्रीर किस प्रकार ब्राह्मणोंकी धार्मिक-स्पर्धाने उनको मृतप्राय कर दिया। जैन-समाज

विस्मृतिके पटलमें लुप्त हो गया; उसके सिद्धान्तोंपर गहरी चोट लगी; परन्तु दित्तणमें जैनधर्म श्रोर वैदिक-धर्मके मध्य जो कराल-संश्राम श्रोर रक्तपात हुश्रा, वह मदुरामें मीनाची-मन्दिरके खर्णकुमुद-सरो वरके मण्डपकी दीवारों पर श्रंकित चित्रों के देखनेसे श्रव भी स्मरण हो श्राता है।

इन चित्रोंमें जैनियोंके विकराल-शत्रु तिरुक्षान संभागडके द्वारा जैनियोंक प्रति श्रत्याचारों श्रीर रोमाञ्चकारी यात-नाश्रोंका चित्रण है। इस कहणाकाएडका यहीं अन्त नहीं होता है। मझ्यरा मन्दिर-के बारह वार्षिक त्योहारोंमें से पाँचमें यह हृद्य-विदारक दृश्य प्रति वर्ष दिखलाया जाता है। यह सोचकर शोक होता है कि एकान्त श्रौर जनश्चन्य स्थानोंमें कतिपय जैन-महात्माओं श्रीर जैनधर्मको वेदीपर बलिदान हुए महापुरुषोंकी मूर्तियों श्रोर जनश्रुतियोंके अतिरिक्त, दक्तिण-भारतमें श्रव जैनमतावलम्बियोंके उच-उद्देशों. सर्वाङ्गव्यापी उत्साहं श्रौर राजनैतिक-प्रभावके प्रमाणस्य क्षप कोई अन्य चिह्न विद्यमान नहीं है। #

#### माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला।

इस समय ग्रन्थमाल।का काम कुछ विशेष प्रयक्त हो रहा है। मूलाचार श्राचार्य वसुनन्दिकी संस्कृत टीका-सहित, षट्याडुड, श्रीशुतसागर सूरिकृत संस्कृत टीकासहित, भावसंग्रह संस्कृत श्रीर प्राकृत, नीतिवाक्यामृत संस्कृत टीकासहित। इनके सिवाय न्यायकुमुदचन्द्रोदय श्रीर न्यायविनिश्चयालंकार इन दो महान् ग्रन्थोंकी भी प्रेस-कापियाँ हो रही हैं। श्रव इस कार्यमें धर्मात्माओंको विशेष सहायता करनी चाहिए।

<sup>\*</sup> नोट—श्रनुवादकने श्रॅगरेजी जैनगज्ञटके जिस लेख परसे यह श्रनुवाद किया है उसमें ऐतिहासिक व्यक्तियों तथा अन्थों श्रादिके नामोंको ऐसे बुरे उंगसे इापा है कि उनमें अम होना सम्भव है। हम साधन श्रीर समयाभावसे उनकी जाँच नहीं कर सके।—सम्पादक।

# जैनधर्मकी अनेकान्तात्मक प्रभुता।

( ले०-सरस्वतीसहोदर, श्रमरावती । )

जैनधर्मके पौराणिक साहित्य (प्रथमा-नुयोग) का सूदमतया निरीत्त्रण श्रौर जैनधर्मके स्याद्वादकी दुर्भेद्य सार्वभौमि-कता पर विचार करनेसे प्रतीत होता है कि यह प्राचीन समयमें श्राजकलकी तरह इने गिने वैश्य समुदायके लिये रजिस्टर्ड नहीं था श्रौर न किसी वर्ण विशेषमें मर्यादाकी जंज़ीरोंसे ही जकड़ा हुआ था: बल्कि प्राचीन समयके प्रायः सर्व देशोंकी जनतामें जैनधर्मके सार्वभौमिक सिद्धान्त व्यापक रूपमें फैल चुके थे। मूर्ख व्यक्तिसे लेकर बड़े बड़े दिग्गज विद्वानीतकके हत्यमें श्रीर रंकसे लेकर चक्रवर्ती सम्राट्तकके मानसमें जैनधर्मने श्रपना स्थान जमा लिया था। इतना ही नहीं, किन्तु चकी, श्रद्धं चकी, महामंडलेश्वर, मंडलेश्व-रादिक, प्रजापालक श्रौर उनके राज्यके प्रायः सम्पूर्णं प्रजाजन (ब्राह्मण्, चत्रिय, वैश्य, शुद्र श्रौर म्नेच्छ श्रादि सभी प्रकार-के उच्च, नीच मनुष्य) द्रव्य, चेत्र, काल, भावके श्रनुसार श्रपनी श्रपनी परिस्थितिके श्र**नुरूप जैनधर्मको धार**ण कर (मोत्तमार्ग स्वीकार कर) श्रपना कल्याण करते थे।

पौराणिक साहित्यमें ऐसी श्रनेक कथाएँ वर्णित हैं जिनसे जाना जाता है कि सप्त व्यसनोंका सेवन करनेवाले श्रथवा उनमेंसे किसी एक व्यसनमें श्रासक बहुतसे जुश्रारी (धूतक्रीडक), मांसभत्तक, मद्यपायी, वेश्याभक्त, शिकारी, चोर श्रौर परस्रीलंपट श्रपने श्रपने राग परिणामों-को मन्द कर सम्यग्दष्टि हो गये श्रौर श्रन्तमें उन्हें खर्गादिककी प्राप्ति हुई।

इसी प्रकार उक्त प्रथमानुयोगके **ब्रन्थोंमें उन सत्पुरुषोंकी** कथाएँ देकर उन्हें जैनधर्मानुयायी बतलाया गया है जो हिन्दूधर्मके पुराण प्रन्थोंके श्रवुसार ईश्वरके श्रवतार माने जाते हैं श्रौर जिनकी वर्तमान हिन्दूधर्मानुयायी पूजा, भक्ति तथा उपासना करते हैं। उदाहरण-के लिये श्रीरामचन्द्रजी तथा श्रीकृष्णजी श्रादिको लीजिये। जैनशास्त्रोंमें, श्रनेक कथात्रों द्वारा, इन महानुभावोंको श्रौर इनके मित्र तथा प्रतिस्पर्धी हनुमान, पागडव, रावण, कंस श्रौर जरासंधा-दिकको उनके कति पय परिवारों सहित जैनधर्मानुयायी प्रकट किया गया है। इस विषयमें कुछ ऐतिहासिक विद्वान तथा श्रन्य विचारक जन भले ही जैनकथा-कारों पर कुछ दोषारोपण करें—उनकी रचनाश्रोंमें कतिपय ऐसे दोष दिखलाएँ जिनसे अजैन कथाकार भी मुक्त नहीं हैं, श्रथवा यह कहें कि उनका लिखना श्रतर श्रचर रूपसे सत्य नहीं है, परन्तु इसमें संदेह नहीं, कि जैनधर्मकी (मोन्नमार्ग-की) अनेकान्तात्मक प्रभुताकी दृष्टिसे विचार करने पर जैन कथाकारोंका उक्त व्यक्तियोंको जैनधर्मानुयायी लिखना निर्हेतुक नहीं है। वे श्रनेकान्तात्मक वस्तु-स्वभावी जैनधर्मको विश्वव्यापी सार्वभौमिक समभते थे श्रौर उनका यह समभना बहुत कुछ ठीक जान पडता है।

हमारे ख़यालमें श्रीरामचन्द्र तथा श्रीकृष्णादिक महान् व्यक्तियोंको जैन-धर्मानुयायी माननेमें शंका करना जैन-धर्मको संकुचित श्रीर श्रनुदार बनाना है जो कि उसकी प्रकृतिके विरुद्ध है। उन महान् व्यक्तियोंके सम्यग्दिष्ट होनेमें संदेह करना मानो उन्हें श्रज्ञानी समस्तना है। सारा भारतवर्ष चिरकालसे जिनके नाम-का प्रातःस्मरण श्रभीतक करता श्रा रहा है उनको श्रज्ञानी या मिथ्यावादी समभाग बड़ी भूल है। उक्त महान व्यक्तियों की नस नसमें श्रनेकान्तात्मक वस्तुस्वभावी धर्म भरा हुश्रा था। प्राचीन समयमें बीर व्यक्ति ही जैनधर्मका सम्पूर्णतया पालन करते थे। श्रीकृष्णके नामसे जो गीता प्रसिद्ध है उसमें जैनधर्मके सिद्धान्त-का प्रतिपादक निम्नलिखित पद्य ध्यानसे पढ़े जाने योग्य है—

न कर्तृत्वं न कर्माण्णि लोकस्य स्त्रति प्रभः। न कर्मफलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्त्तते॥ नादत्ते कस्यचित्पापं न कस्य सुकृतं विभुः। अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्यान्त जनतवः॥

इसमें श्रीकृष्णजी श्रर्जुनको बतलाते हैं कि, परमेश्वर जगत्के कर्तृत्व श्रौर कर्मोंको उत्पन्न नहीं करता श्रौर न कर्म-फलकी योजना करता है; यह सब कुछ स्वभावसे (श्रनेकान्तात्मक वस्तुस्वभाव-से) हो रहा है। परमेश्वर न किसीका पाप अपने ऊपर लेता है श्रौर न किसीका पुण्य। श्रज्ञानके द्वारा झान पर परदा पड़ा हुश्रा है श्रौर उसके कारण संसारी जीव मोहित हो रहे हैं—तरह तरहकी कल्पनाएँ कर रहे हैं।

इन जैनसिद्धान्तानुकूल भावों पर विचार करनेसे, जो कि श्रजैन ग्रन्थोंमें पाये जाते हैं, श्रीकृष्णजीको जैनकथा-ग्रन्थोंके कथनानुसार, जैन धर्मानुयायी माननेमें कुछ सङ्कोच नहीं होता।

वास्तवमें श्राजकल जैनधर्मके श्रनेक तत्त्व संसारके सभी मत श्रीर सम्प्रदायों-में इसी भाँति सूदम रीतिसे छिपे हुए हैं। उनको श्रनेकान्तरूपी दैदीप्यमान प्रकाश-के सहारे खोजकर प्रकट करना जैन-धर्मकी उन्नति श्रीर उसके प्रवारका एक मार्ग है।

जैनधर्मके धुरन्धर आचार्य श्रीमद्

भट्टाकलंकदेवने श्रपने साहित्यमें जैनधर्म-की श्रनेकान्तात्मक प्रभुताको बड़े ही स्पष्ट रूपसे भलकाया है। श्राप नामादि विशेषको प्रायः कुछ भी प्रधानता नहीं देते थे। श्रापके प्रतिपाद्य साहित्यमें सर्वत्र परीचाप्रधानताकी ध्वनि गुँजती है। श्रापके जीवनचरित्रसे विदित होता है कि श्रापका श्रध्ययन बौद्धोंके विद्या-पीठमें भी हुआ था। श्राप श्रपने समयमें प्रचलित अनेक दर्शनोंके पारङ्गत विद्वान थे। त्रापको जैनदर्शनके श्रतिरिक्त श्रन्य दर्शनसाहित्यके पढ़नेमें तथा सत्यांशको खोजनेमें मिथ्यात्वका भय नहीं रहता था। यही सबब है कि श्राप इतने बड़े दिग्गज विद्वान् हो सके। श्रापकी परीचाप्रधानता और युक्तिपूर्ण अनेकान्त प्रभुता निम्नलिखित एक ही स्रोकसे प्रकट होती है-

> यो विश्वं वेद वेद्यं जननजल निधर्माक्षिनः पारदृशा । पौर्वापर्याविरुद्धं वचनमनुपमं निष्कलक्षं यदीयम् ॥ तं वन्दे साधुवन्द्यं सकलगुणनिधिं ध्वस्तदोषद्विषन्तम् । खुद्धं वा वर्द्धमानं श्वतदल्ल-निल्यं केशवं वा श्विवं वा ॥

श्रापको ऐसे ही वचन मान्य थे जो परस्पर श्रविरुद्ध, श्रनुपम श्रौर निर्दोष हों, चाहे वे किसी मतके हों। इसी प्रकार श्रापको वर्द्धमान नामसे ही विशेष श्रनु-राग नथा श्रौर न बुद्ध, ब्रह्मा, विष्णु, महेश श्रादिक नामोंसे कोई घृणा थी; किन्तु जो सम्पूर्ण विश्वको देखने जानने-वाला, दोषों से रहित, सकल गुणोंका श्रागार श्रौर साधुश्रों करके वन्दनीय हो उसीको श्राप परमदेव मानते थे। फिर वह चाहे बुद्ध हो, वर्द्धमान हो, ब्रह्मा हो, विष्णु हो या महेश ही क्यों न हो।

ऊपरके इस कथनसे हमारा श्रिभ-प्रायः यह सूचित करनेका है कि प्राचीन समयमें जैनधर्म जातिवाचक या सम्प्र-दाय-विशेष नहीं था किन्तु भ्रन्यान्य मतीं तथा सिद्धान्तींकी पारस्परिक विरुद्धता मिटाकर उन सबको एकताके सूत्रमें सञ्चा-लित करनेवाला श्रीर प्राकृतिक सत्यका प्रतिपादक एक वैज्ञानिक मार्ग था, जिसे ब्राह्मण, चत्रिय, वैश्य, शूद्र, म्लेच्छ श्रादि प्रत्येक उच्च-नीच वर्ण श्लीर प्रत्येक धर्म-पन्थके मनुष्यमात्रको अपनानेका लमान श्रधिकार था। उस समयके विद्वानोंमें प्रायः श्रपने श्रपने मतका विशेष दुराग्रह नहीं था। वे सत्य सिद्धान्त श्रोर सत्य मार्गको विवेककी कसौटी पर परखकर शीघ्र ही स्वीकार कर लेते थे।

परन्तु खेदकी बात है कि जैसे धर्म-का श्रनेकान्तात्मक प्रभुत्त्व भारतवर्षमें कम होता गया वैसे ही मत, पंथ, वर्ण श्रौर जातिभेद बढ़ता गया श्रौर परस्पर उच-नीच, निंदा-स्तृति, तथा ईर्ष्याके भाव फैल गये जिन सबके कारण पत्तपात. दुराग्रह, मिथ्याभिमानं श्रौर श्रनेकाकी वृद्धि हो गई। यहाँ तक कि, एक ही धर्म-में अनेक सम्प्रदाय श्रीर पन्थ उत्पन्न हो गये श्रौर प्रत्येक पन्थवाले श्रपने श्रपनेको सत्यवादी श्रौर दूसरोंको मिध्यावादी समभने लगे। परस्पर खूब मार काट ब्रीर भगड़े होने लगे, एकको दूसरेका उत्कर्ष श्रच्छा नहीं मालूम होता था, इस-तिये दूसरेका उत्कर्षघटानेके उपायसोचे जाने लगे। अन्तमें ईर्ष्या, मत्सर श्रौर द्वेषका प्रभाव धार्मिक भावोंके बाहर सामाजिक श्रौर राजनैतिक चेत्रमें श्रौर भी तेजीसे फैल मया। एक एक वर्णमें श्रनेक जातियाँ निर्मित हुईं, परस्पर खान पान, बेटी

व्यवहार करना श्रप्रशस्त मालूम होने लगा, बड़े बड़े राजाश्रोमे श्रपार विद्वेष फैला श्रीर परस्पर युद्ध होकर उनकी शक्तियाँ निर्वल होने लगीं। जिनकी शक्ति श्रत्यन्त निर्वल हो चुकी वे दूसरोंका उत्कर्ष देखते. में राज़ी न हुए, किन्तु विदेशियोंको निमंत्रण देकर उनकी सहायतासे श्रपनी तथा समस्त भारतवर्षको स्वतंत्रता पर श्राघात पहुँचानेमें उन्हें खुशी हुई, जिसका फल हम श्राज देख रहे हैं। विशेष श्राश्चर्य श्रीर श्रत्यन्त खेदकी बात यह है कि जैन-धमौनुयायियोंने भी श्रनेकान्तकी सार्व-भौमिकतासे श्रपरिचित होकर श्रनैका बढानेमें ही उसका उपयोग किया है। उलीका फल यह है कि वर्तमानमें दिगम्बर, श्वेताम्बर, स्थानकवासी श्रौर फिर उसी-के अन्तर्गत अनेक संघ और पन्थ देख पडते हैं। ऋपने धर्मरूपी शरीरके एक एक श्रंगको ही सत्य मान श्रौर बाकी श्रंगोंको मिथ्या जान श्रथवा शरीरके एक श्रंगको ही उपादेय श्रौर दूसरे श्रंगोंको हेय जानकर एकांती बन श्रनेकांतवादिता-का जो शोर श्रभी तक मचाया गया है वह कहाँ तक प्रशस्त है, इसपर सभी जैनी कहलानेवाली जनताको विचार करना चाहिये। मनुष्य शरीरके एक छोटेसे छोटे श्रंगद्वारा भी, जो कभी कभी व्यर्थ जँचने लगता है, कोई न कोई कार्य शरीरकी रत्ता श्रौर पोषणका श्रवश्य हुश्रा करता है। पैरमें ज़रासा काँटा लग जाने पर समस्त शरीरमें एक प्रकारकी हलचल मच जाती है श्रौर काँटा **लगनेके** स्थानमें शरीरका दूसरा श्रंग उसके सहा-यतार्थ पहुँचता है श्रीर यह कार्य हाथके द्वारा मस्तिष्क कराता है। यदि मस्तिष्क श्रपने पैरको हेय जान या मिथ्या मानकर हाथों द्वारा उसीपर शस्त्र प्रहार करने लगे तो उसका दुःख केवल पैर हीको

नहीं होता बल्कि समस्त शरीर वेदनाके कारण श्रस्त्रस्य रहता है। यदि उपादा प्रहार करने पर पैरको सर्वथा ही शरीरसे श्रलग कर दिया जाता है तो कुछ समयमें समस्त शरीर चैतन्यरहित हो जाता है। इसी प्रकार धर्मकृपी शरीरका मस्तिष्क जैन-धर्म है श्रोर उसकी वर्तमान शाखा प्रशाखार्ये मस्तिष्कके ही विभाग हैं। बाकी संसारके समस्त भिन्न भिन्न धर्म उस शरीरके अन्यान्य हस्त पादादिक अंग श्रीर श्रवयव हैं। यही श्रनेकान्तका वास्त विक रहस्य है। परन्तु आजकल एक तो जैन समाजमें अनेकान्तको समभनेवाले ही कम हैं श्रीर जो थोड़े बहुत विद्वान् श्चनेकान्तको जाननेवाले हैं भी उनकी प्रायः यही धारणा है कि अनेकान्त किसी-के खंडन करनेका ब्रह्मास्त्र है; उसका उप-योग सिर्फ अन्य धर्मीका खंडन करनेके लिये और वस्तु स्वभावकी असलियत परखने तथा उसके श्रनुभव करनेमें कुछ गडबड़ी मचानेके लिये ही है। ऐसा मानना बड़ी भूल है। इसी भूलसे समाज-का श्रधःपतन हो गया श्रीर होता जा रहा है।

पूज्य श्रमृतचन्द्राचार्यजीने श्रपने "पुरुषार्थ सिद्ध्युपाय" ग्रन्थमें सत्य तिला है कि—

" अत्यन्त निशित धारं

दुरासदं जिनवरस्य नयचकम् । खण्डयतिधार्यमाणं

मूर्घानं सिटिति दुर्विदग्धानाम्' ॥

"श्रीजिनेन्द्र भगवान के श्रित तीच्ण धारवाले श्रीर कठिनतासे सिद्ध होनेवाले सयचक को श्रज्ञानी पुरुष धारण करे तो वह उनके मस्तकको शीघ्र ही खएडन कर देता है।" श्रर्थात् श्रनेकांतरूपी नयचक को समभना बड़ा कठिन है; जो कोई

बिना समभे इसमें प्रवेश करते हैं वे अपने ही हाथोंसे धर्मरूपी शरीरका मस्तक शरीरसे श्रलग कर देते हैं । फिर शरीरके दुसरे श्रंगावयवोंको नष्ट करनेकी तो बात ही श्रलग है। मनुष्य मात्रको श्रपने हृदयमें यह गाँठ बाँध लेना चाहिए कि, अनेकांत (स्याद्वाद) पंथका उद्देश विरोध श्रौर भेद्भाव बढ़ानेका नहीं, बिलक विरोध श्रीर भेदभाव दूर करने-का है । इसी लिये उक्त श्राचार्य प्रवरने श्रनेकांतको परमागम का जीव—सत्य सिद्धान्तकी जान-सकल नयोंसे विल-सित तथा विरोधका दूर करनेवाला माना है श्रौर श्रनेकांतकी इस सार्वभौमिक प्रभुताके उत्कृष्ट महत्वको समभकर उसे नमस्कार किया है। यथा—

"परमागमस्य जीवं निषि**द्ध** जात्यन्धिसन्धुर विधानम् । सकल नय विलिसतानां विरोधमथनं नमाम्यनेकान्तम् ॥

श्रीविनयविजयजी उपाध्यायने 'नय-किएंका' नामकी एक श्रत्यन्त सुबोध, सरल श्रीर लघु पुस्तक, स्याद्वादमं प्रवेश करनेवाले व्यक्तियोंके लिये, निर्मित की है, जिसकी श्लोक-संख्या २३ है। इसे गुजराती श्रज्ञवाद, प्रस्तावना, उपोद्घात, कर्ताके जीवनचरित्र श्रीर स्फुट विवेचन सहित परिडत लालनने प्रसिद्ध किया है। उक्त पुस्तकमं उपाध्यायजीने वर्द्धमान स्वामीकी स्तुतिके रूपमं सप्तनयोंका बहुत सुन्दरतापूर्वक वर्णन किया है। उपा-ध्यायजी कहते हैं—

''वर्धमानं स्तुम: सर्वनयनद्यर्भवागमम्।

संक्षेपतस्त दुन्नीतनयभेदानुवादतः ॥१॥"

"श्रीवर्द्धमान स्वामीका श्रागम सब नयरूपी निवयोंके लिये समुद्रके समान है; उनके द्वारा प्ररूपित नयभेदोंका संवेपमें

श्रनुवाद कर हम उनकी स्तुति करते हैं। श्रर्थात् जिस प्रकार शब्दसमृह श्रसंख्य है श्रीर वैयाकरणोंने व्याकरणमें शब्द-समृहके संज्ञा, सर्वनाम, विशेषण, क्रिया-पद, क्रिया विशेषण, श्रव्यय श्रावश्यक भेद नियोजित कर श्रभ्यासियीं-का मार्ग सुगम बना दिया है, उसी प्रकार नय समृहकी संख्या भी गणनातीत होने-से कुशात्र-बुद्धि जैनाचार्योंने दीर्घ मननके बाद नयोंके महान् समृहको सिर्फ सात ही नयोंमें विभक्त कर दिया। इन सात ही नयोंमें यावन्मात्र नय भेदोंका श्राविर्भृत हो, ऐसा पृथकरण किया गया है। ऐसा कोई नय बाकी नहीं रहा जिसका समा-वेश इन सात नयोंके भीतर न हुआ हो। जिस प्रकार शब्दसमृहके किसी शब्दको संज्ञा श्रादिक उपनाम देने पर व्याकरणके वर्गीकरणोंमेंसे एक अंगका ज्ञान होता है, उसी प्रकार श्रसंख्य विचारोंमेंसे किसी विचारका सात नयोंमेंसे एकाध नयमें समावेश होनेपर उस नय विशेषका ज्ञान होता है। शब्द-समृहँके व्याकरणोक्त सम्पूर्ण श्राठ श्रंगोंका ज्ञान होने पर जिस प्रकार उन श्रंगोंका यथावत उपयोग करनेमें कठिनता नहीं होती, उसी प्रकार विचा-रोद्गार किस नयसे प्रकट किये गये. इसका भली भाँति ज्ञान प्राप्त करनेमें , स्याद्वादरूपी विचार व्याकरणके जाननेसे कठिनता नहीं रहती। नयशास्त्र (स्याद्वाद-श्रनेकांतवाद) विचारोंका श्रन्तर्गत रहस्य समभनेके लिये एक प्रकारका व्याकरण है। एक ही वस्तुका भिन्न भिन्न श्रपेता (दृष्टि) से भिन्न भिन्न आभास होता है; क्योंकि वस्तु श्रनन्त धर्मविशिष्ट होती है। उसके श्रनन्त धर्मोंमेंसे (गुणोंमेंसे ) किसी खास गुणकी मुख्यता लेकर कथन करना जय (श्रपेत्ता-विवत्ता-दृष्टि-हेतु-Point) कह-लाता है। सम्पूर्ण नयों के भिन्न भिन्न

कथनको एकत्र करनेसे उस वस्तुका परिपूर्ण ज्ञान होता है। जगत्के समस्त धर्म, जगत्की सब प्रकारकी प्रकृतियाँ--चाहे वे पारमार्थिक हों, राजनैतिक हों, सामाजिक हो या व्यक्तिगत हो-जुदी जुदी श्रपेचाश्रीके श्रवलम्बित मार्ग है। सम्पूर्ण श्रपेचाश्रोंको जाननेवाला सर्वश कहलाता है श्रौर सामान्य बुद्धिवाले जन जितनी जितनी श्रपेत्ताश्रोंको (नयोंको) समर्भे उतने ही उतने श्रंशीमें विशेषन कहलाते हैं। इसी श्रपेत्ता ज्ञानकी प्रशंसा करते समय श्रार्यशास्त्र कहते हैं "शानमेव परं बलम्" "ज्ञान ही परम बल है"। पश्चिमी तत्त्वज्ञ लार्ड वेकन भी कहता है-"Knowledge is Power. "शान ही परम वीर्य-बल-सामर्थ्य-पराक्रम है।" यही समस्त भूमएडलके तत्त्वशीके कथनका सार है।यह ज्ञान वही नयज्ञान,न्यायज्ञान श्रथवा श्रपेताशान है। हम ऊपर लिख चुके हैं कि जिस प्रकार शब्द समृह श्र**सं**ख्य है उसी प्रकार नय समृह भी श्रसंख्य है। साथ ही यह भी लिख चुके हैं कि व्याकरण के सहश उक्त श्रसंख्य नय समृह, सामान्य रूपसे, भिन्न भिन्न सात नयोंमें गर्भित किया गया है श्रीर जगत्के समस्त विचार श्रीर प्रवृक्षियाँ भिन्न भिन्न नयोंके श्रव-लिम्बत मार्ग हैं। नय समूहके समस्त श्रंशोंको संपूर्ण जाननेवाला सर्वे**श कह**-लाता है और नय समृहके जितने जितने श्रंशको जो जाने वह उतने ही **श्रंशमें** विशेषज्ञ कहलाता है।

तीर्थंकर प्रभृति श्रसंख्य नय भेदोंके समृहको सम्पूर्णतया जाननेवाले सर्वश्व थे। इसलिये उनके श्रागमक्ष्पी महासागरमं समस्त विशेषक्षोंकी नय क्ष्पी भिन्न भिन्न सरिताएँ श्रवश्यमेव श्राकर मिलजाती हैं।

श्रन्तमें उक्त उपाध्यायजी श्रन्थका उपसंहार करते हुए लिखते हैं— ''सर्वे नया अपि विरोध भृतो मिथस्ते, सम्भूय साधुसमयं भगवन् भजन्ते । भूपा इव प्रतिभटा भुवि सार्वभौम-पादाम्बुजं प्रधनयुक्ति पराजिता द्राक् ॥"

"हे भगवन! ये सब नय परस्पर विरोधी होने पर भी एकत्र होकर श्रापके परमागमकी इस प्रकार सेवा करते हैं, जिस प्रकार कि राजागण परस्पर विरोधी होते हुए भी पराजित होकर सार्वभौम सम्राट् (चक्रवर्ती) की चरणसेवामें शीघ ही प्रवृत्त हो जाते हैं।"

पाठकगण, सोचिए, जैनधर्मकी श्रने-प्रभुताका उपाध्यायजीने कितना सुन्दरतापूर्वक स्पष्ट उल्लेख किया है। प्राचीन कालमें चक्रवर्ती सम्राट्भी जैनधर्मके अनेकान्त तत्त्वका अनुसरण कर पृथ्वीके समस्त राजाश्रोंको श्रपनी सार्व-भौमिकताके एक सूत्रमें सङ्कलित करते थे। जैनधर्मका श्रनेकान्त सम्राट् तुल्य है श्रीर संसारके समस्त धर्मपन्थ जो एका-म्तरूप हैं उसकी छत्र-छायामें सङ्कलित राजाश्रोंके समान हैं। संसारके समस्त धर्मपन्थ जैनधर्मके ही भिन्न भिन्न नय विशेष हैं। उनका परस्पर मतविरोध भले ही हो स्रोर उनके श्रनुयायी परस्परमें विरोध-भाव श्रौर घृणा रखते हों किन्तु जैनधर्म उन सब धर्मपन्थोंके भिन्न भिन्न नयोंका सङ्कलित समुदाय है। श्रतएव जैनधर्मानु-यायियोंको, जो सच्चे श्रनेकान्ती हैं, प्रत्येक धर्मपन्थरूपी नयसे विरोध श्रौर घणाके भाव न रखकर माध्यस्यरूपसे प्रत्येक धर्मपन्थके सिद्धान्त, विचार श्रौर प्रवृत्तियोंका श्रपने नयज्ञानमें स्पष्टीकरण करना चाहिए। बड़े हर्षकी बात है कि जगत्के विद्वानीमें मतान्तर-चमता या परमत-सहिष्णुता बढ़ रही है। इसका कारण श्रनेकान्त तत्त्वका श्रव्यक्त रूपसे

प्रचार ही है। परन्तु हमारे श्रधिकांश जैनधर्मानुयायी जो श्रपनेको श्रनेकान्त-वादी कहते हैं, कट्टर एकान्ती बने हुए हैं श्रीर श्रपनी कृपमगडूक वृत्तिसे श्रनेका-न्तके वास्तविक प्रभुत्वको जो दीर्घकालसे लुप्तप्राय हो रहा<sup>ँ</sup>है, प्रकाशमें लानेकी श्रपेता नामशेष करनेकी चेष्टामें ही लगे हुए हैं, यह जानकर किसे खेद न होगा ! ऐसे लोगोंको अपने अपने सम्प्रदाय-के अतिरिक्त अन्य साहित्यका माध्यश्य-रूपसे श्रवलोकन करना भी मिध्यात्व और साम्प्रदायिक सिद्धान्तों तथा नियमोंके विपरीत जँचता हैं: ऐसी श्रवस्थामें यदि कोई साहस कर निर्भीक विचार प्रकट भी करना चाहे तो चारों तरफसे उसके प्रति श्रनेक प्रकारके श्राक-मण होने लगते हैं। धर्मके ठेकेदार समाजमें शीव्र ही यह घोषणा कर देते हैं कि श्रमुक श्रमुक व्यक्ति धर्मका शत्रु है, उसके विचार कोई न माने न सुने श्रौर ऐसे विचार जिन पत्रोंमें प्रकाशित होते हों उन पत्रोंको भी कोई जैनी न खरीदे। पर वास्तवमें देखा जाय तो ये धर्मके ठेके-दार ही धर्मके हित-शत्र हैं जो भोली जनताको श्रपने पूर्वजीके धर्मरहस्यका विपरीत श्रर्थ समभाकर श्रीर पूर्वजीके नामकी दुहाई देकर जैनधर्मके रहे सहे प्रभुत्वको भी नष्ट भ्रष्ट करना चाहते हैं। वे लोग श्रपने दिलमें तो शायद यही सोचते हैं कि हम भ्रपने धर्मकी रच्चाका उपाय कर रहे हैं, परन्तु धर्मकी श्रसलियत उन्हींकी कृतियोंसे दिन पर दिन नष्ट होती जारही है।

अन्तमें श्रीमद् रायचन्द्रजी काव्य-मालाके प्रथम गुच्छकसे, अध्यात्मप्रेमी श्रीश्रानन्द्घनजीकी स्तुत्यात्मक एक पद्य रचना उद्धृत करके हम पाठकोंसे प्रेरणा करते हैं कि वे उस पर विचार करें।

गुजराती पद्य षहदर्शन जिन अंग भणिजे, न्यास घडंग जो साघेरे। नमि जिनना चरण उपासक, षडदर्शन आराधिरे ॥ षड०॥ जिन सुर पादप पाय वखाणुं, सांख्य योग दोय भेदेरे। आत्मसत्ता विवरण करतां, लहो दुग अंग अखेदरे ॥ पद • ॥ भेद अभेद सुगत मिमांसक. जिनवर दोय कर भारी रे। लोकालोक अवलम्बन भजिये, गुरुमग थी अवधारी रे ॥ पड़ ।।। लोकायत कुख जिन्दरनी, अंश विचार जो की जे रे। तत्त्व विचार सुधारस धारा, गुरुगम विण किम पीजे रे ।। पड़ ०।। जैन जिनेश्वर उत्तम, अंग रंग बहिरंग रे। अक्षर न्यास घरा आराधक, आराधे धरी संगे रे ॥ पड • ॥ भावार्थ-पडदर्शन जिनेन्द्र भगवान्-के भिन्न भिन्न श्रद्ध हैं। जो लोग जिनेन्द्र भगवान् श्रीनेमिप्रभुके चरण-उपासक हैं श्रर्थात् सच्चे जैन हैं वे जैन शासनमें पड़-दर्शनका श्राविर्भाव देखते हैं श्रौर जिनेन्द्र भगवान्की श्राकृतिमें—इः श्रंगोंमें—इः दर्शनोंकी स्थापना घटित होती है। जिने-श्वरके कल्पतर समान दो पैर सांख्य स्रौर योग ये दो श्रंग हैं। ये दोनों श्रंग श्रात्माकी सत्ता मानते हैं। इस श्रपेचासे सांख्य और योग दो पैर रूप कहे हैं। इससे खयं तो मतान्तर-रहितता प्रकट होती है किन्तु पाठकोंको भी रचयिता ब्रादेश करते हैं कि इस बातको खेद रहित

होकर प्रहण करो। भेदवादी, श्रभेदवादी

श्रर्थात् सुगत (बुद्ध) प्रणीत बौद्धदर्शन श्रीर जैमिनि प्रणीत पूर्व श्रीर व्यास प्रणीत उत्तर मीमांसा (वेदान्त) मिला-कर मीमांसा दर्शन जिनेश्वरके दो हाथ हैं । क्योंकि जैनसिद्धान्त में वस्तुकी स्वभावरूप श्रौर विभावरूप ऐसी दो प्रकारकी पर्यायें मानी हैं श्रौर पर्यायमें सदैव उत्पाद व्यय हुन्ना करता है। इस दृष्टिसे पर्यायार्थिक नयकी ऋपेता बौद्धदर्शन भी जिनेश्वरका एक श्रंग कहा है। पर्यायसे श्रात्मा चण चण बदलती रहती है, यह कहना सर्वथा श्रसत्य नहीं, पर कई श्रंशोंमें सत्य है। व्यवहार नयसे भी पर्यायान्तर कालसे आत्माको देखते हुए बौद्धदर्शन तथ्य रूप है। मीमांसक श्रात्माको एक, नित्य, श्रबद्ध, त्रिगुण श्रवाधित ऐसा मानते हैं। वस्तु स्वभाव-की दृष्टिसे निश्चय नयकी श्रपेचा यह बात ठीक है। क्योंकि सब श्रात्माएँ सत्तामें एक समान होनेके कारण श्रातमा एक ही गिना जाता है। श्रात्माको बन्ध नहीं, इस दृष्टिसे ग्रद्ध निश्चय नयकी श्रपेत्रा मीमांसा-दर्शनको भी जिनेश्वरका एक श्रंग कहा है। बौद्धदर्शन व्यवहार नयपूर्वक सिद्ध है इसलिये बायाँ हाथ श्रौर मीमांसा दर्शन निश्चय नयसे योग्य है, इसलिये दाहिना हाथ कहलाता है।

श्री श्रानन्द्धनजीने भिन्न भिन्न दर्शनोंके प्रति समदृष्टि रखते हुए जिनेश्वरके
श्रंग मान श्रपनी मतान्तर-रहितता प्रकट
की है। परन्तु विशेष बात तो यही है कि
चार्वाक श्रथवा नास्तिकवादियोंका भी
खएडन न करते हुए जिन दर्शनमें मिलाने
की परम गम्भीर शैली स्वीकार की है।
श्रापने चार्वाक मतको श्रीजिनेश्वरका पेट
(उद्र) माना है, वह इस हेतुसे कि
चार्वाक जगत्का कोई कर्ता नहीं मानते,
वस्तु-स्वभावके श्रनुसार श्रनादि कालसे

जगत्में उत्पत्ति, स्थिति और तय हुआ करता है। यह बात जैनसिद्धान्तके अविक् ह है। जैनदर्शनको उत्तम श्रंग अर्थात् मस्तक (सिर) माना है। इस प्रकार षड़ दर्शन जैनधर्मके भिन्न भिन्न श्रंग प्रतीत होते हैं। यही जैनधर्मकी श्रनेकान्तात्मक प्रभुता है।\*

पत्तपात-दृष्टि गुण दोषोंका विवेक नहीं होने देती। वह मनुष्यको हठगाही बना देती है। उसमें श्रद्धाके न होते हुए भी, कषायवश, किसी बात पर व्यर्थका श्राग्रह किया जाता है श्रोर श्राग्रही मनुष्य युक्तियोंको खींच खाँचकर उस श्रोर ले जानेकी चेष्टा किया करता है जिधर उसकी मित ठहरी हुई होती है।

इसके विपरीत, श्रपत्तपात दृष्टि गुण दोषोंके विवेकमें प्रधान सहायक है। वह मनुष्यको न्यायी, नम्न श्रीर गुण्याहक बनाती है। उसके कारण सत्पुरुषोंको, परीत्ता द्वारा सुनिणींत होनेपर, श्रपनी पूर्वश्रद्धा तथा प्रवृत्तिको बदलनेमें कुछ भी संकोच नहीं होता। वे श्रपनी बुद्धिको वहाँ तक ले जाकर थिर करते हैं जहाँ तक युक्ति पहुँचती है—श्रथात्, उनकी मति प्रायः युक्त्यानुगामिनी होती है।

--खंड विचार ।

# जैनधर्मका महत्त्व।

(ले० बाबू सुरजभानजी वकील।)

संसारमें जितने धर्म इस समय प्रचलित हैं वे चाहे श्रीर कुछ भी गीत गावें, कैसे ही खेल बनावें श्रीर तमाशे दिखावें किन्तु उन सबमें त्याग-वैराग्य ही सबसे उत्कृष्ट माना जाता है श्रीर वह मनुष्य संसार भर के वास्ते पुजनीय हो जाता है जो संसारसे मुँह मोड़कर उसके सर्व प्रकारके विषय भोगोंको लात मार साधु या संन्यासी बन जाता है और मान, माया, लोभ, कोध आदि क्षायों को दबा-कर अपनी आत्मामें लीनता प्राप्त कर लेता है वा परम पिता परमात्माका ध्यान लगाता है। यही सर्वमान्य वैराग्य धर्म जैन धर्मका प्रधान लत्त्रण है श्रीर इसमें श्रन्य धर्मों से यह विशेषता है कि वह साध श्रीर गृहस्य, गुरु श्रीर शिष्य, मुनि श्रीर श्रावक श्रर्थात् उन सभी मनुष्योको, जो धर्मके मार्ग पर कदम रखना चाहें श्रौर किंचित मात्र भी धर्म साधन करना चाहे. त्याग वैराग्यका ही उपदेश देता है स्रीर श्रव्यल से श्राखिर तक श्रपने सम्पूर्ण स्वरूपके भीतर त्याग या वैराग्यकी ही नीव पर खड़ी करता है; त्याग-वैराग्यको ही वह अपना असली उद्देश्य बताता है और इसीको धार्मिक मनुष्यका लद्य ठहराकर इसीका साधन उसके योग्यतानुसार उसको सिखाता है श्रीर श्राहिस्ता श्राहिस्ता उसे श्रागे बढ़ाकर परम वैराग्य की ही तरफ़ ले जाता है। इसी एक उद्देश्य की पूर्तिके लिये जैनधर्मने गृहस्थी श्रावक-के ग्यारह दर्जे नियत किये हैं, मानों परम वैरागी मुनी श्रवस्था तक पहुँचनेके वास्ते धर्मकी सीढ़ी (नसैनी) में ११ डंडे लगाये हैं. जिन पर कदम रखते रखते गृहस्थ . वडी श्रासानीसे अपरको चढ़ा चला जा

<sup>\*</sup> इस लेखके उत्तराई में न्यायक िंका नामकी गुज-राती पुस्तकसे बहुत कुछ सहायता ली गई है अनएव न्यायक िंकाके गुजराती अनुवादक तथा प्रकाशक प्रसिद्ध पंठ लालन और मिठ मोहनलाल देसाई बीठ ए० एलठ एलठ बीठ इन दोमों महाशयोंका लेखक अत्यन्त कृतज्ञ है।

सकता है श्रीर परम वैराग्यको प्राप्त कर सकता है।

यद्यपि संसारके सभी धर्मोंमें वैराग्य-को परम पूज्य माना है परन्तु यह महत्त्व जैनधर्मको ही प्राप्त है कि वह गृहस्थोंके सब प्रकारके धर्मसाधनको भी वैराग्य-प्राप्तिके उद्देश्यसे श्रंकित करता है श्रौर ऐसे ऐसे नियम बताता है जो उसको वैराग्यके ही मार्ग पर ले जायँ श्रीर वैराग्य ही की प्राप्तिका उत्साह बढ़ावें। वह गृहस्थोंके सब प्रकारके जप, तप, पूजा, पाठ, नियम, धर्म, शील, संयम श्रौर दूसरी श्रनेक धर्म-क्रियाश्रोंको वैराग्यमार्गकी ही प्राप्तिका हेतु बनाता है श्रौर ऐसी रीति-से उनका साधन सिखाता है जिससे साधकके चित्तकी वृत्ति वैराग्यकी ही तरफ जाय श्रौर उसीके श्रभ्यासमें लगे। जैनधर्म श्रपने परमात्माका स्वरूप भी परम वैरामी बताता है और परम वैरागी होनेके कारण उसको पूज्य टहराता है, श्रर्थात् जैनधर्म परमात्माके परम वैराग्य रूप गुणोंको ही पूज्य बताता है श्रीर पर-मात्माके पूजनेकी प्रायः यही एक गुरज़ सिखाता है कि उनके पूजनेसे हमारे हृद्य-में भी वैराग्यकी भावना उत्पन्न हो श्रौर उत्साहित होकर हम भी वैराग्यकी प्राप्ति-के मार्ग पर लगें. श्रीर संसारके मोह-जालको तोडकर उसके फंदेसे निकल भागनेका उपाय करें।

संसारके श्रन्य सभी धर्म, यद्यपि मनुष्यके वास्ते इस संसारको मायाजाल श्रौर दुःखदायी बताकर उसके त्यागनेका उपदेश देते हैं श्रौर एकमात्र परमेश्वरसे ही लौ लगानेकी श्राक्षा देते हैं। परन्तु इसके विपरीत उस परमेश्वरका ऐसा ही सक्रप बताने लग जाते हैं कि वही इस संसारक्षी मायाजालको रचता है; यही संसारकी श्रनन्तानन्त वस्तश्रोंको बनाकर श्रीर उनके श्रनन्तानन्त दिखाकर इस संसारचक्रको चलाता है: वही च्ला च्ला में लाखों श्रीर करोड़ों जीवों-को मृत्युका ग्रास बनाता है श्रीर लाखीं करोड़ोंको नवीन जीवन धारण कराता है: वहीं किसीको सुखी श्रौर किसीको दुःखी बनाता है, हैज़ा, सेग श्रीर महामारी श्रादि फैलाकर महा हाहाकार मचवाता है. लाखों श्रौर करोडों प्रकारके पौधे उगाता है, तरह तरहके फल फूल लगाता है श्रीर फिर नाश करके उनको मिट्टीमें मिला देता है; वही कहीं परवा श्रौर कहीं पञ्चवा हवा चलाता है, श्राकाशके श्रनन्तानन्त तारोंको भिन्न भिन्न प्रकारकी चाल चलाकर कहीं श्रंधेरा श्रोर कहीं चाँदनी कराता है, कहीं श्रधिक पानी बरसाकर गाँवके गाँव बहाता है और कहीं एक भी बूँद न बरसा-कर त्राहि त्राहि कराता है। गरज़, पर-मेश्वरको इतने भारी बखेड़ेमें फँसा हुआ बतलाते हैं कि संसारके सब जीव मिल-कर भी इतने भारी बखेडेमें फँसे हुए न होंगे। जैनधर्मके सिवाय, संसारके श्रन्य सभी धर्मोंमें यह पूर्वापर विरोध श्रीर श्राश्चर्यकी बात देखनेमें श्राती है कि संसारके सब जीवोंको वे इन सब बखेडों-को त्यागकर एक ईश्वरमें ही लौ लगाने-का उपदेशदेते हैं, परन्तु जब उस ईश्वरकी स्तुति सुनाते हैं श्रौर उसके गुण गाते **हैं** तब प्रशंसारूपसे संसारके ये सब बसोडे उसी के सिर मढ़ देते हैं श्रीर उसको महा-दीर्घ संसारी बताकर ही कृतकृत्य होते हैं। ऐसे पूर्वापर विरोधकी हालतमें हम नहीं समभते कि किस प्रकार ये संसारी जीव परम संसारी ईश्वरसे लौ लगाकर संसारसे मुँह मोड़ सकते हैं श्रीर परम वैराग्य धारण कर सकते हैं।

संसारके ग्रन्य सब धर्मोंकी श्रपेत्ता जैनुधर्ममें यही एक ख़ास खूबी है और

यही उसकी उत्कृष्ट महिमा है कि उसमें किंचित् मात्र भी पूर्वापर विरोध नहीं है। उसने जिस परम वैराग्यको धर्मका उद्देश्य बताया है उसीको श्रव्वलसे श्राखिर तक निवाहा है । उसीको श्रपने परम पूज्य परमात्माका स्वरूप बताया है श्रोर वही एक मार्ग गृहस्थीको भी सिखाया है। जैनधर्ममें ऐसा नहीं है कि साधुका मार्ग तो पूर्वको जाता हो श्रीर गृहस्थका पश्चिमको, साधुको तो वैराग्य सिखाया जाता हो श्रीर गृहस्थ-को संसारके पकड़नेका पाठ पढ़ाया जाता हो: पूजकका धर्म तो वैराग्य ठह-राया जाता हो श्रौर पूज्यको महासंसारी बताया जाता हो: दयाधर्मकी डींग मारी जाती हो श्रीर साथ ही हिंसाके द्वारा श्रवने पुज्य देवताश्रों तथा परमपिता पर-मात्माका प्रसन्न होना माना जाता हो। ये सब पातें जैनधर्मकी प्रकृतिके विरुद्ध हैं। जैनधर्म तो साफ़ श्रौर सीधा वैराग्य-धर्म है। धर्मका पत्त मात्र करनेवाले सबसे घटिया जैनी (पान्निक श्रावक) से लेकर सबसे ऊँचे दर्जेंके साधु-संन्या-सियोंतकको वह वैराग्यका ही पाठ पढ़ाता है स्रोर उनकी स्रवस्था तथा शक्तिके योग्य थोडा थोड़ा वैराग्य सिखाकर उनको ऊँचे चढ़ाता है, यहाँतक कि श्रन्तमें राग क्षेषसे सर्वथा रहित हो जाने पर उनको ही परमात्मा ठहराता है श्रीर उनके राग-द्वेषरहित होनेके कारण ही उन्हें पुज्य बताता है।

जैनधर्मकी स्तुति, भक्ति, पूजापाठ, जप करना श्रीर नाम लेना श्रादि सब ही धर्मिकयार्थे इसी एक सिद्धान्त पर श्रवलम्बित रहती हैं श्रीर उनका लच्य यही होता है कि परम वैरागी महान् श्रात्माश्रोंके गुणगान, पूजा, भक्ति श्रीर सार्णसे उनका वह वैराग्यरूपी गुण

हमारे हृद्यमें प्रवेश कर जाव श्रौर हमें भी वैराग्य मार्ग पर चलनेकी प्रेरणा हो जाय। इसीसे जैनधर्ममें श्रपने परमात्माकी मूर्ति भी परम वैराग्यरूप ही बताते हैं श्रौर उसके दर्शनोंसे प्रायः वैराग्यका ही लाभ उठाना चाहते हैं। जैनधर्मके साधु सब प्रकार के परिव्रहोंसे रहित होते हैं श्रौर लँगोटोतक भी रखने नहीं पाते । वे श्रात्मध्यानमें लीन होकर देह-से भी ममत्व त्याग देते हैं, यहाँतक कि यदि कोई दुष्ट उनके शरीरको किसी प्रकारकी पीड़ा पहुँचावे, काटे, छेदे, फूँके, जलावे तो भो वे कुछ पर्वाह नहीं करते श्रीर न श्रपने ध्यानसे डिगते हैं। ऐसी ही ध्यानारुढ़ परम वैराग्य श्रवस्थाकी नग्न दिगम्बर मृर्ति जैनी लोग बनाते हैं श्रौर उसके दर्शनींसे वैराग्यकी प्रेरणा श्रपने हृदयमें लाते हैं।

संसारके प्रायः सभी मनुष्योका ऐसा कायदा है कि जिसको जो पसन्द होता है श्रीर जो स्वयं जैसा होना चाहता है, वह वैसे ही मनुष्योंकी प्रशंसा श्रपने मुख-से किया करता है, उनकी जीवनी पढ़ा तथा सुना करता है, उन्हींके गुणानुवाद गा गाकर श्रपने जीको खुश किया करता है श्रौर उन्हींकी मृर्तियोंसे श्रपने घरको सजाता है। इसी लिये पोलिटिकल श्रान्दो-लनमें रुचि रखनेवाले मनुष्य लोकमान्य तिलक, महात्मा गान्धी, श्रौर लाला लाजपतराय श्रादि पोलिटिकल लीडरोंकी मूर्तियाँ श्रपने कमरेमें लगाते हैं: युद्धके इच्छुक बड़े बड़े योद्धाश्रोंकी मूर्तियाँ खरीदकर लाते हैं श्रौर विषयी पुरुष श्रपने कमरोंमें सुन्दर सुन्दर वेश्याओंकी मुर्तियाँ (चित्र) लटकाते हैं श्रौर नित्य उन मूर्तियोंको देख देखकर वैसा ही भाव श्रपने हृदयमें पैदा किया करंते हैं। इसी प्रकार वैराग्यके इच्छुक भी परम वैराग्य

रूप नम्न मृतियोंके दर्शनसे वैराग्यकी प्रेरणा पा सकते हैं। जब सभी धर्मोंमें एकमात्र वैराग्य परम धर्म माना जाता है ग्रौर वैरागी साधुग्रोंके दर्शनमात्रसे संसारी मनुष्योंका बहुत कुछ कल्याण होना समभा जा सकता है तब परम वैराग्य रूप नम्न मृतियाँ तो सभी मतोंके श्रममन्दरोंमें विराजमान् होनी चाहिएँ थीं. जिनके दर्शनोंसे संसारी जीवोंका मोह कम होकर उनका माया-जाल ट्रटता ग्रीर संसारकी नाशवान वस्तुत्रोंसे स्नेह कम होकर भ्रापनी आत्माक कल्याणकी बातें उन्हें सूभतीं । परन्तु नहीं माल्म क्यों हमारे अन्य मतवाले भाई परम वैराग्य रूप नग्न मूर्तियोंसे लाभ नहीं बटाते और उनके स्थानमें शस्त्रधारी योद्धात्रींकी मुर्तियाँ बनाकर, स्त्रीपुरुषों-के प्रेमकी मूर्तियाँ संजाकर, श्रथवा काली, चएडी श्रादि देवियोंकी भयङ्गर मूर्तियाँ स्थापित करके धर्मसे च्या लाभ उठाना चाहते हैं श्रीर दर्शकों के हृदयमें क्या भाव उत्पन्न करानेकी उनकी इच्छा है।

यदि कोई ऐसा मत हो जो युद्धको ही धर्म बताता हो श्रौर श्रपने श्रमुया-यियोंमें युद्धका ही जोश फैलाना चाहता हो, तो उस मतमें बेशक योद्धाश्रोंकी मृर्तियाँ बनाई जानी चाहिएँ श्रीर नाना प्रकारके शस्त्रोंके द्वारा उन मूर्तियोंको सजाना चाहिए। इसी प्रकार जो मत मोह और मायाको ही धर्म बताता हो उसको बेशक ऐसी ही मूर्तियाँ बनानी चाहिएँ जिनके देखनेसे माया तथा मोह ही उत्पन्न हो श्रीर हृदयमें स्त्रीपुरुषके ब्रापसके प्रेमका ही सञ्चार हो। श्रीर जो लोग मनुष्यको महा भयङ्कर बनाना ही धर्मका उद्देश्य समभते हो उन्हें भयद्भर रूपवाली मूर्तियोंके ही दर्शन करने चाहिएँ।परन्त जो धर्म वैराग्यको ही मुख्य बताते हों श्रौर वैरागियोंको ही धर्मकी ऊँची चोटी पर चढ़ा हुआ ठहराते हों, इतना ही नहीं किन्तु, बात बातमें संसारको श्रिश्चर श्रौर नाशवान बताकर उसकी तरफ़ मन न लगानेका ही राग गाते हों वे यदि ऐसी महाराग रूप मूर्तियाँ बनावें श्रौर परम वैराग्य रूप नम्न मूर्तियोंके दर्शनसे फायदा न उटावें तो यह बड़े ही श्राश्चर्यकी बात है। जान पड़ता है, ऐसे लोगोंने धर्मको श्रभी तक पहचाना ही नहीं। किन्तु एकमात्र पद्मपातके वश्च होंकर ही वे धर्म धर्म चिल्ला रहे हैं श्रौर पद्मपातके कारण ही किसी एक धर्मका श्रुग्रियायी होना उन्होंने स्वीकार किया है।

जन्म जन्मान्तर श्रौर लोक परलोकके माननेके विषयमें इस समय मतमतान्तरी-में बहुत ज्यादा भेद चल रहा है। **मुसल**-मान श्रोर ईसाई तो कहते हैं कि जीवीं-कान तो कोई पहला जन्म था श्रीस न उनके भले या बुरे पहले कोई कर्म ही थे जिनके फलस्वरूप उनको इस जन्ममें सुखी, दुखी, श्रमीर, गरीब, बली, निर्वल, रोगी, निरोगी बनाया गया हो, किन्तु एक सर्वशक्तिमान् ईश्वर ही सब जीवीं-को, श्रपनी स्वतन्त्र इच्छाके अनुसार, सुखी, दुखी, राव ग्रीर रङ्क नाना रूप बनाता रहता है श्रीर उसका पेसा ही द्यान्त है जैसा कि मनुष्य कपड़ा बुनकर श्रपने खच्छन्द इच्छानुसार उसके **एककी** टकडेकी तो टोपी बना लेता है और एक लँगोटी; श्रथवा पहाड़से पत्थर लाकर या मिट्टीकी ईटें पकाकर अपने इच्छानुसार कुछ पत्थर श्रौर ईंटोंसे तो पूजाकी पवित्र वेदी बनांता है श्रीर कुछ पत्थर **तथा** ईंटोंसे मलमूत्रके त्यागनेका सं<mark>डास बन</mark>-वाता है। इस प्रकार ये मुसलमान और ईसाई लोग जीवोंके पिछले कर्मोंके बगैर ही ईश्वरके इच्छानुसार उनकी नाना

प्रकारकी भली बुरी अवस्थाका होना मानते हैं। परन्तु शोक है कि वे अपनी मान्यता पर दढ़ता के साथ कायम नहीं रहते। वे श्रागे चलकर स्वयं यह कहने लगते हैं कि जीवोंके इस जन्मकी श्रवस्था उनके पिछले कर्मोंका फल नहीं है तो भी इस जन्ममें वे जैसा कर्म करेंगे, श्रागामी जन्ममें उनको उसका वैसा फल श्रवश्य भोगना पडेगा। श्रर्थात्, इन जीवोंका दुसरा जन्म बनाते समय ईश्वर श्रपनी स्वच्छन्द इच्छाके श्रनुसार नहीं प्रवर्तेगाः किन्तु इन जीवोंके इस जन्मके कर्मानुसार ही उनको सुखी दुखी बनावेगा; श्रीर वह त्रागामी जन्म ऐसा विलंबण होगा जो श्चनन्तानन्त काल तक एक ही समान रहेगाः श्रर्थात् उस दूसरे जन्मके पश्चात् फिर कोई जन्म ही न हो सकेगा। भावार्थ यह कि, न तो उस दूसरे जन्मका कोई श्चन्त ही होगा श्रीर न उस दूसरे जन्मके कमौंका कभी कोई फल ही मिलेगा: वहाँ तो उनको सदाके लिये एक ही श्रवस्थामें पडा रहना होगा।

पाठक यह बात भली भाँति जानते हैं कि अपराधीको जो दंड दिया जाता है वह इसी कारण दिया जाता है कि जिससे फिर वह ऐसा श्रपराध न करे श्रीर श्रन्य मनुष्योंको भी वैसा श्रपराध करनेका होसला न हो। श्रीर प्रशंसनीय कार्य करनेवालेको जो इनाम दिया जाता है वह भी इसी वास्ते दिया जाता है जिससे उसका उत्साह बढ़े श्रीर श्रागेको वह ऐसे प्रशंसनीय कार्य करता रहे। साथ ही दूसरी को भी ऐसे ही ऐसे कार्य करनेकी प्रेरणा होती रहे। परन्तु मुसलमान श्रौर ईसाई मतके श्रनुसार यदि जीवोंको श्रागामी जन्ममें श्रर्थात् स्वर्गवा नरकमें सदाके तिये सुखी वा दुःखी रूप एक ही श्रवस्था-में रहना होगा तो वह किसी प्रकार भी दंड

या इनाम नहीं माना जा सकता; क्योंकि दंड भुगतनेके बाद उसे ऐसा कोई श्रवसर नहीं दिया जायगा जिससे वह दंडसे भय खाकर आगेको बुरे कार्मीसे बचने लग जाय और सीधी चाल चलकर दिखावे, किन्तु उसको तो श्रनन्तानन्त काल तक दंड ही भुगतना पड़ेगा और नरकमें ही पड़ा रहना होगा । इसी तरह इनाम पानेवालोंको भी ऐसा कोई श्रवसर नहीं मिलेगा जिसमें वे श्रौर भी श्रधिक श्रधिक प्रशंसनीय काम करके दिखार्चे: किन्तु उनको भी अनन्तानन्त काल तक इनाम ही भोगना होगा और स्वर्गमें ही रहना होगा। इसलिये मुसल-मान श्रौर ईसाई मतका दंड विधान तथा कर्मफल सिद्धान्त भी ऐसा ही विल्वाण है जैसा कि पहले जन्मके कर्मोंके बगैर ही इस जन्मकी नानारूप श्रवस्थाका पाना। मालूम नहीं इन दोनों मतोंमें जीवोंके इस जन्मकी नाना रूप श्रवस्थाके वास्ते ईश्वर की स्वच्छन्द इच्छा श्रीर स्वतन्त्र श्रधिकार को वर्णन करके आगामी जन्मके वास्ते क्यों उसकी इस स्वच्छन्दता श्रौर स्वतं-त्रताको छीन लिया है, क्यों जीवोंके इस जन्मके कर्मोंके श्रधीन ही प्रवर्तनेके लिये उसे बाध्य कर दिया है श्रीर क्यों ऐसा श्रद्धत सिद्धान्त बना दिया है जिसमें न तो ईश्वरकी स्वच्छन्द इच्छा ही रही श्रीर न दंडका ही विधान कायम रह सका। बिलक एक बिल्कुल बेतुकी सी बात बन कर कहींकी ईंट कहींका रोडावाली कहा-वत चरितार्थ हो गई।

इसके सिवाय इनके इस कथनमें सब-से बड़ी श्रापत्ति यह श्राती है कि जब कि ईश्वरने जीवोंके कमोंके बगैर ही श्रपनी स्वच्छन्द इच्छासे उन्हें बुद्धिमान् या कुबुद्धि, धनवान् या दिरद्ग, रोगी या निरोगी श्रादि नाना रूप बनाया है श्रोर

किसीको ठगोंके यहाँ पैदा करके ठगीकी विद्या सिखाई, किसीको महा मिण्यावादी श्रीर श्रधर्मी काफिरों के यहाँ जन्म देकर श्रधर्मकी शिचा दिलाई, किसीको धर्म-की तरफ लगनेका और किसीको अधर्म-की तरफ अकनेका श्रवसर दिया श्रीर हस तरह प्रत्येक जीवके वास्ते भिन्न भिन्न रुपका सामान उपस्थित किया। तब यह कैसे हो सकता है कि उन सबके कर्मोंको एक ही तराजुसे तौला जाय श्रौर एक ही कानुनसे उनका न्याय किया जाय। ऐसी दशामें तो प्रत्येक जीवके वास्ते उसकी श्रवस्था, योग्यता, शक्ति श्रौर परिस्थिति श्रादिके श्रनुसार ही श्रलग श्रलग कानून बनाना चाहिए था श्रौर सव ही जीवोंको उनका श्रलग श्रलग कानून सिखाया जाना चाहिए था। परन्तु हो रहा है यह कि एक ही धर्मपुस्तक सभी श्रवस्थाके जीवोंके वास्ते कानून स्वरूप बताई जाती है श्रीर उसके वास्ते भी ईश्वरका कोई ऐसा प्रबन्ध नहीं दिखाई पड़ता जिससे उस एक ही कानूनकी भी सब श्राज्ञाएँ सबको मालुम हो जायँ। किन्तु इस विषयमें श्रीर ऐसा भारी श्रंधेर नज़र श्राता है कि संसारके बहुतसे मनुष्योंको तो इन धर्म-पुस्तकोंका नाम भी मालूम नहीं होता: चुनाँचे गाँवके अनपढ हिन्दुओं श्रीर उन-की स्त्रियोंसे पृछ्नेसे यह बात श्रासानीसे जानी जा सकती है कि उनमेंसे बहुतीने मुसलमानों श्रोर ईसाइयोंकी धर्म-पुस्तक-का नाम तक नहीं सुना। तब उनके सिद्धान्तों और श्राक्षाश्रोंको तो वे कैसे जान सकते हैं। ऐसी श्रवस्थामें यह कहना कि उनको उनके कर्मानुसार दंड या इनाम दिया जायगा श्रीर सदाके लिये नरक या स्वर्गमें डाल दिया जायगा, निरी धींगा-धींगी श्रीर जबरदस्ती नहीं तो क्वा है ?

हमारे ख़यालमें हिन्दुश्चों तथा जैनियों-का सिद्धान्त ही इस विषयमें ठीक लाग् होता है जो कि यह सुभाता है कि, जन्मसे ही जीवोंकी जो नाना रूप श्रवस्थाएँ देखी जाती हैं वे स्पष्ट तौर पर उनके पूर्व जन्म-का ही नतीजा हैं। कारणसे कार्यकी उत्पत्तिका होना और भिन्न भिन्न कार्यों के कारण भी भिन्न भिन्न होना ये ऐसे ऋटल सिद्धान्त हैं जो सभीको मानने पड़ते हैं। इसलिये जन्मसे ही जीवोंकी 'भिन्न भिन्न श्रवस्थाका होना इस बातका स्पष्ट प्रमाण है कि इस जन्मसे पहले भी उनका श्रस्तित्व श्रवश्य था जहाँसे उनके साथ ऐसे भिन्न भिन्न कारण लग गये हैं जिनसे इस जन्ममें उनकी विभिन्न श्रवस्थाएँ हो गई हैं। ऋथांत् इससे पहले जन्ममें उन्होंने भिन्न भिन्न रूपसे कर्म किये हैं जिनके फल-स्वरूप ही इस जन्ममें उनकी भिन्न भिन्न रूप अवस्थाएँ हुई हैं और उस पहले जन्ममें भी उनकी भिन्न भिन्न रूप श्रवस्था रही होगी जिसके कारण वे भिन्न भिन्न प्रकारके कर्म कर सके होंगे। इसी तरह उनके पहले जन्मकी विभिन्न श्रवस्था भी उनके उससे पहले जन्मके कर्मोंका फल होगी: श्रौर इससे यही सिद्ध होता है कि संसारके जीव जन्मजन्मान्तरसे श्रपने श्रपने कर्मोंके श्रनुसार ही भिन्न भिन्न श्रवस्था धारण करते चले श्राते हैं श्रीर श्रागेको भी श्रपने कर्मौके श्रवसार ही भिन्न भिन्न अवस्थारूप अनेक जन्म धारण करते रहेंगे।

हिन्दुश्रों श्रोर जैनियों का यह सिद्धान्त ऐसा सीधा सादा श्रोर न्यायसङ्गत है कि इसमें कोई श्रापत्ति ही नहीं श्राती श्रोर सभीको उत्तम कर्म करनेकी प्रेरणा हो जाती है। इसके विपरीत, जीवोंके कर्मों-के बगैर श्रपनी खच्छन्द रच्छाके श्रद्ध-सार ही उनको नानारूप सुस्ती दुसी वना देनेवाले एक ईश्वरके माननेकी हालतमें यही सन्देह बराबर बना रहता है कि न जाने हमको अपने कमोंका ही फल मिलेगा या वह सर्वशक्तिमान ईश्वर अपने इच्छानुसार ही प्रवर्तेगा। ऐसी सन्दिग्ध अवस्थामें संसारके जीव निश्चित रूपसे धर्मके ऊपर आरूढ़ नहीं हो सकते किन्तु ईश्वरके इच्छानुसार आकस्मिक घटनाओंका ही श्रद्धान करके उद्यमहीन या सच्छन्द हो जाते हैं।

कर्मीका फल मिलते रहने श्रीर सदासे जन्म जन्मान्तर धारण करते रहने-के इस श्रटल सिद्धान्तके विषयमें हिन्दुश्रों भौर जैनियोंमें एक मतभेद ऐसा भारी पड गया है जिसने मुसलमानों श्रीर ईसा-इयोंको मुँह खोलनेका हौसला दे दिया है। जैनी तो यह मानते हैं कि वस्तु-स्वभावानुसार जीवके कर्म ही उसकी सुख श्रीर दुःख पहुँचाते हैं श्रीर उसकी नानारूप श्रवस्था बनाते हैं। परन्तु हिन्दू लोग इसके विपरीत ऐसा मानते हैं कि एक न्यायकारी ईश्वर ही जीवोंको उनके कर्मोंका फल देता है श्रीर दगडस्वरूप या इनाम खरूप उनको सुखी तथा दुखी बनाता है। हिन्दुश्रोंकी इस मान्यता पर मुसलमान श्रौर ईसाई यह श्रापत्ति लाते हैं कि जब किसी श्रपराधीको न्यायालय-से कोई दगड दिया जाता है तो अन्धेके समान उसको श्रचानक ही दुःख देना श्रुक्त नहीं कर दिया जाता बल्कि स्पष्ट इपसे यह बताना ज़रूरी होता है कि तुम्हारे अभुक अपराधका ही यह दएड तुमको दिया गया है जिससे श्रागेके लिये वह उस प्रकारका श्रपराध करनेसे डरे श्रौर दूसरोंको भी उसके दगडसे शिचा मिले। यदि श्रपराधीको इस प्रकार उसका अपराध न बताया जाकर वैसे ही दएड दे दिया जाय तो वह दएड बिल-

कुल ही निष्फल हो जाता है श्रौर दएड देने-वाला न्यायाधीश भी मुर्ख ठहराया जाता है। इनाम देनेकी भी ऐसी ही बात है। जब तक इनाम मिलनेबालेको यह नहीं बताया जाता कि तेरे श्रमुक उत्तम कार्य-से प्रसन्न होकर तुभे यह इनाम दिया जाता है तब तक वह इनाम भी कुछ कार्य-कारी नहीं होता श्रीर उसका देनेवाला भी मूर्ख समभा जाता है। इसी लिये यदि परमेश्वरने जीवोंकी यह नानारूप श्रवस्थाएँ उनके पहले जन्मके कर्मोंके फलस्वरूप ही बनाई होतीं तो उन सबको जरूर यह भी स्पष्ट तौर पर बताया जाता कि तुम्हारे श्रमुक श्रमुक बुरे कर्मीके दएडस्वरूप तुम्हारी यह यह बुरी दशा बनाई गई है श्रौर श्रमुक श्रमुक श्रच्छे कर्मोंके इनामके तौर पर तुम्हारी यह श्रच्छी दशा की गई है: परन्तु यहाँ तो किसी जीवको यह सब बातें मालूम नहीं हैं, बल्कि संसारके जीवोंको यह भी मालूम नहीं है कि हमारा कोई पहला जन्म था भी या नहीं; यदि था तो उसमें हमारी क्या क्या पर्याय थी श्रीर उस पर्यायमें हमने क्या क्या कर्म किये थे। संसारके जीव तो इन सब बातोंसे बिलकुल ही श्रनजान मालूम होते हैं. जिससे स्पष्ट सिद्ध है कि ईश्वरने जीवोंके कमौंके दएडस्वरूप या इनाम-रूप उनकी यह दशा नहीं बनाई। किन्तु विचित्ररूप संसार रचनेके वास्ते अपनी स्वतन्त्र इच्छाके श्रमुसार ही उनकी भिन्न भिन्न रूप दशा बना दी है।

इसी प्रकार ईश्वरवादी हिन्दुश्रों पर हकारे मुसलमान श्रीर ईसाई भाई यह भी श्रापित लाते हैं कि ऐसा कोई न्याया-धीश नहीं हो सकता जो श्रपराधीको ऐसी सज़ा दे जिससे उसको श्रपराध करनेमें श्रीर भी ज्यादा सुविधा हो जाय, वह श्रधिक श्रधिक श्रपराध करना सीस

जाय श्रथवा श्रपराध करनेके वास्ते ही बाध्य हो जाय। इसलिये जो बच्चे ठगोंके घर पैदा होकर ठगीकी शिक्ता पाते हैं श्रीर ठग बन जाते हैं, जो कन्याएँ वेश्या-श्रोंके यहाँ जन्म लेकर व्यभिचारकी शिचा पाती हैं श्रीर व्यभिचारिणी बन जाती हैं, जो बच्चे श्रधर्मियों तथा पापियों-के यहाँ पैदा होकर श्रधर्म श्रौर पापके काम करने लग जाते हैं, मुसलमान श्रीर ईसाइयोंके यहाँ जन्म लेकर मुसलमान तथा ईसाई बन जाते हैं श्रौर हिन्दू धर्मके विरुद्ध कार्योंको भी धर्म मानने लग जाते हैं, जैनीके घर पैदा होकर जगत्कर्ता ईश्वरके श्रस्तित्वसे भी इनकार करने लग जाते हैं: इसी प्रकार शेर, चीते श्रौर भेडिये श्रादि वे पशु जो मांसके सिवाय श्रीर कुछ भी नहीं खा सकते श्रीर श्रपनी सारी उमर घोर हिंसामें ही विता जाते हैं. उन सबकी बाबत यह कैसे मान लिया जाय कि किसी न्यायकारी बुद्धिमान् ईश्वरने उनके पिछले जन्मके कर्मों के दएड-स्वरूप ही उनकी यह दशा बनाई है: दराडस्वरूप ही श्रपराध करनेकी उन्हें शिचा दिलाई है, दगडस्वरूप ही श्रपराध करनेकी उनकी ब्रादत बनाई है श्रथवा प्रकृति उहराई है। इससे तो यही नतीजा निकलता है कि न तो कोई पिछला जनम है श्रीर न कोई उस जन्मके कर्म हैं जिनके फलस्वरूप जीवोंकी यह दशा बनाई गई हो; किन्तु बहा जान पड़ता है कि सर्व-शक्तिमान् ईश्वरने जीवोंके पहले कर्मोंके बगैर ही श्रपने रच्छानुसार किसीकी कुछ अवस्या बना दी है और किसीकी कुछ, श्रोर इस तरह इस संसारकी विचित्ररूप रचना करके दिखाई है।

मुसलमानी श्रीर ईसाइयोंके इन श्राचेपोंका कुछ भी समुचित उत्तर, ईश्वर-को कर्ता मानकर उसके द्वारा कर्मफल मिलना माननेकी श्रवस्थामें, हमारे हिन्दू भाइयोंसे नहीं दिया जा सकता; एक मात्र जैनधर्मकी ही यह महत्ता है कि उस पर इस प्रकारका कोई श्राचेप ही नहीं हो सकताः क्योंकि जैनधर्म न्याया-धीशके समान ईश्वरको न्यायकर्ता मान-कर उसके द्वारा दगड श्रौर इनामका विधान होना नहीं मानता, किन्तु प्रकृत रीतिसे वस्त्रसभावके अनुसार ही प्रत्येक कारण-से उसके अनुरूप कार्यका हो जाना बताता है। उदाहरणके लिये यदि हम श्रागमें उँगली देते हैं तो वह जल जाती है, इसमें किसी न्यायाधीशके सामने मुक्दमा पेश होने और वहाँसे उँगलीके जलाये जानेकी श्राह्मा निकलनेकी श्राव-श्यकता नहीं होती। किन्तु आगका स्वभाव ही जलानेका है, इस कारण जब कभी हमारी उँगली श्रागसे भिड जाती है तब वह जल जाती है।यहाँ तक कि यदि कोई हमारी इच्छाके विरुद्ध ज़बरदस्ती भी हमारी उँगली श्रागके श्रन्दर कर दे जिसमें हमारा कुछ भी दोष नहीं होता है तब भी वह श्राग हमारी उँगलीको जला देती है क्योंकि श्रागको कोई न्याय करना नहीं होता, उसे तो श्रपने स्वभावानसार जलानेका ही काम करते रहना होता है। इसी लिये यदि किसी स्थान पर आग हो श्रौर उस पर राख होनेके कारण हमको यह बात मालूम न हो श्रौर हम स्रनजानमें वहाँ हाथ दे दें तो भी हमारा हाथ जल जायगा। श्रर्थात वह श्राग हमारी जानकारी वा अनजानपन ब्रादिका कुछ भी विचार न करेगी और श्रपने स्वभावानुसार जलानेका कार्य **क**र् डालेगी। यदि किसीका कोई वैरी उसके मकानमें श्राग लगा देता है या हवाकी तेज़ीके कारण श्रागका कोई कण उड़कर किसीके मकान पर श्रा पडता है तो भी

वह आग सारे मकानको भसीभूत कर देती है और यह नहीं बताती कि उसके किस अपराधके कारण उसकी यह दशा बनाई गई है; क्योंकि वह आग तो न्याया-धीश बनकर दण्डस्क्र उसका मकान नहीं जलाती किन्तु फूँकना और जलाना ही अपना स्वभाव होनेके कारण उन सब वस्तुओंको फूँक डालती है जो उससे भिड़ जाती हैं और जो आगसे जल सकती हैं।

यदि हम कोई ऐसी वस्तु खा लेते हैं जिसको हम हज़म नहीं कर सकते तो हमारे पेटमें दर्द होने लग जाता है श्रीर पाचन श्रोषधि खा लेनेसे वह दर्द दुर हो जाता है। श्रीर भी श्रनेक प्रकारकी बीमारियाँ हमारे शरीरकी अवस्थाके प्रति-कूल पदार्थींके मिलनेसे वा कम बढ़ती पदार्थोंके मिलनेसे उत्पन्न हो जाया करती हैं श्रौर श्रोषधिके द्वारा उन प्रतिकृल पदार्थोंको हटा देनेसे वा कमीको पूरा कर देनेसे दूर हो जाया करती हैं। वे प्रतिकृत पदार्थ हमारे शरीरमें घुसकर नाना प्रकारके रोग तो उत्पन्न कर दिया करते हैं और अनेक प्रकारके कष्ट भी देने लग जाते हैं परन्तु यह नहीं बताया करते कि तुम्हारे अमुक अपराधके कारण ही हम तुमको यह कष्ट दे रहे हैं: बल्कि कभी कभी तो ये प्रतिकृत पदार्थ इस प्रकार चुपके ही चुपके हमारे शरीरमें घस जाते हैं कि हमको पता भी नहीं होता कि कब कौन प्रतिकृत पदार्थ घुस गया श्रीर किस प्रतिकृत पदार्थने हमको पीड़ा देना शुरू कर दिया है और वह किस तरह निकाला जा सकता है। इसी कारण हम वैद्यों और डाकृरोंसे अपने शरीरकी परीचा कराया करते हैं श्रीर उनके द्वारा भ्रपने रोगका कारण मालूम करना चाहते हैं। यदि कोई न्याय-

कारी बुद्धिमान् ईश्वर ही हमको यह सब कष्ट पहुँचानेवाला श्रीर हमारे शरीरमें रोगोंको उत्पन्न करनेवाला होता तब तो बेशक उसको यह बता देना ज़रूरी होता कि तुम्हारे श्रमुक श्रपराधके कारण ही तुमको यह कष्ट दिया गया है, श्रीर ऐसी दशामें हमारा श्रोषि करना भी बिलकुल व्यर्थ ही होता । परन्तु ये शारीरिक कष्ट तो प्रतिकूल पदार्थों के ही मेलसे पैदा होते हैं जो सब अपने अपने स्वभावातु-सार कार्य करते हैं श्रौर हमारे **शरीरके** परमा अशेसे मिलकर हमको कष्ट पहुँ-चाते हैं। इसलिये श्रोषधियोंके द्वारा इन प्रतिकृल पदाथाको दूर कर देनेसे रोग भी दूर हो जाते हैं श्रीर इन प्रतिकृत पदार्थोंको, कष्ट देते समय, यह बताना भी नहीं पडता कि मनुष्य अथवा पशुको उसके त्रमुक अपराधके कारण ही यह कष्र दिया जा रहा है।

स्वभावानुसार एक पदार्थका दूसरे पदार्थौं पर श्रासर पड़नेके कारण उन पदार्थोंको यह भी देखना नहीं होता कि जिस पदार्थ पर मैं श्रसर डाल रहा हूँ, मेरे श्रसर डालनेसे उसकी वृद्धि होगी या हानि, वह बिगड़ेगा या सुधरेगा, सीधे मार्ग पर चलने लग जायगा या उल्रटे पर। संसारके पदार्थोंको इन बार्ती-से क्या मतलब ? वे कोई जगत्कर्ता ईश्वर, हाकिम या न्यायधीश तो हैं ही नहीं जो उनको इन बातोंके विचारनेकी ज़रू-रत हो। वे तो बेचारे श्रपने खभावानुसार काम करते हैं श्रीर इस बातके ज़रा भी ज़िम्मेदार नहीं होते कि उनसे किसीको हानि होगी या लाभ। उदाहर एके लिये यदि कोई पुरुष शराब पीकर उन्मत्त हो जाय श्रीर श्रधिक श्रधिक तेज शराब माँगने लग जाय तो शरीब पर यह दोष नहीं लग सकता कि तुने उसकी दशा ऐसी क्यों

बिगाड़ दी जिससे वह और भी ज्यादा तेज़ शराब पीने लग गया और अधिक श्रधिक पागल होता चला गया। हाँ, यदि शराब स्वयं तो किसी पर किसी प्रकारका कोई ग्रसर पैदान कर सकती बल्कि कोई न्यायकारी संसारका प्रबन्धकर्ता **१ श्वर ही शराब पीनेवालेकी दुर्गति दगड-**स्वरूप बनाया करता तो वह ज़रूर उसको ऐसी ही सजा देता जिससे वह आगेको शराबका नाम भी न लेता और उससे कोसी दूर भागता फिरता। न्यायकारी ईश्वरके द्वारा शराब पीनेके दगडस्वरूप शराब पीनेवालेकी यह दशा कभी नहीं बनाई जा सकती कि वह श्रीर भी ज्यादा तेज शराब पीने लग जाय श्रीर अधिक अधिक शराब पीनेके अलावा श्रन्य श्रनेक श्रपराध भी करने लगे श्रौर उलटी ही उलटी चाल चलने लग जाय। परन्त होता ऐसा ही है, जिससे स्पष्ट सिद्ध है कि कोई न्यायकारी जगदीश शरावका श्रसर नहीं कराता है किन्त शराब ही अपने स्वभावानुसार पीनेवाले-को पागल बनाती है जिससे उसकी बुद्धि भ्रष्ट होकर वह अपने ही हाथों अपना सत्यानाश करने लग जाता है शौर हानि-लाभके विचारको छोड बैठता है।

किसी न्यायकारी ईश्वरके द्वारा कर्मों-का फल मिलना जैनधर्म नहीं मानता, इसलिये उपर्युक्त प्रकारका कोई श्राचेप उस पर नहीं पड़ सकता; बिल्क उसके वस्तुस्वभावी प्राकृतिक सिद्धान्तों के श्रवु-सार सभी बातें ठीक बैठ जाती हैं श्रीर कोई श्रापत्ति नहीं श्राने पाती। यदि यह माना जाय कि कोई न्यायकारी ईश्वर ही कर्मोंका फल देता है तब तो किसी जीवके कोधकपी श्रपराधका वह यह फल नहीं दे सकता कि वह श्रधिक श्रधिक कोधी हो जाय किन्तु उसको तो ऐसा ही

दगड देना शोभा देता है जिससे वह जीव फिर क्रोध न करने पावे। परन्तु यदि न्यायकारी ईश्वरके द्वारा कर्मीका फल मिलना न माना जाय बल्कि जैन सिद्धा-न्तानुसार वस्तस्वभावसे ही संसारका सब कार्य होता हुआ स्वीकार किया जाय तब तो क्रोध करनेका यही फल होगा कि क्रोधका अधिक अभ्यास हो जायगा और जितना जितना श्रधिक क्रोधं किया जायगा श्रीर जितनी जितनी बार किया जायगा उतनाही उतना अधिक अभ्यास और संस्कार पड़ता चला जायगाः इसी कारण जो जीव इस जन्ममें स्वभावसे ही श्रधिक कोधी हैं श्रर्थात् जन्मसे ही क्रोध करनेका स्वभाव लेकर श्राये हैं उनकी बाबत यही सिद्धान्त निश्चित होता है कि पूर्व जन्ममें उन्होंने श्रधिक कोध किया है जिससे उनको क्रोध करनेका ऐसा भारी श्रभ्यास हो गया है कि इस जन्ममें भी वह संस्कार उनके साथ श्राया है। इसी प्रकार मान, माया, लोभ श्रादिक श्चन्य सब प्रकारके भावोंकी बाबत भी ऐसा ही निश्चय किया जाता है। श्रौर जिन जीवोंके चित्तकी वृत्ति इस समय पापी तथा अपराधोंकी ही तरफ जाती है, उनकी बाबत यही मानना पड़ता है कि पिछले जन्ममें उन्होंने अपनी ऐसी ही श्रादत बनाई है जो उनको पापीकी ही तरफ़ ले जाती है श्रीर श्रपराध करनेकी ही रुचि उत्पन्न करतीःहै । इस प्रकार कारण श्रौर कार्यके सम्बन्धको माननेसे श्रौर कारणके श्रव-सार ही कार्यकी उत्पत्ति जाननेसे जीव-की प्रत्येक दशाकी बाबत उसके पूर्वजन्म-के कृत्योंका अनुमान करना होता है और श्रागेको श्रच्छे श्रच्छे कारणींके बनाने श्रीर भच्छा ही श्रच्छा श्रभ्यास डालनेका उत्साह बढता है।

इस तरह एक न्यायकारी ईश्वर

माननेकी श्रवसामें जो जो बाते श्रापत्ति-रूप हो जाती हैं वे ही जैनधर्मके वस्तु-स्वभावी सिद्धान्तके श्रनुसार ज़रूरी नतीजा बन जाती हैं श्रीर श्रापसे श्राप सिद्ध होती चली जाती हैं। यह सब जैन-धर्मका महत्त्व है जो उसके वस्तुस्वभावी होनेके कारण ही उसमें पाया जाता है श्रौर बुद्धि तथा विचारसे काम लेने पर ब्यक्त होता जाता है। विस्तारभयसे हम श्रपने इस लेखको यहीं समाप्त करते हैं। श्राशा है कि पाठकगण इसको ध्यानके साथ पढेंगे श्रौर यदि यह लेख उनको पसन्द इत्रा तो श्रपनी श्रपनी सम्मति प्रकट करके हमको उत्साहित करेंगे, जिससे हम इस प्रकारके श्रनेक लेखीं द्वारा जैनधर्मका पूरा पूरा महत्त्व प्रकट करके दिखावें श्रीर जगत्के लोगोंका भ्रम मिटावें। शोक है कि जैनधर्मके ये सब तात्विक रत्न भ्रनेक प्रकारकी रूढ़ियों श्रौर प्रवृत्तियोंके परदेमें छिपे पड़े हैं; वे रूढ़ियाँ तथा प्रवृत्तियाँ ही सामने दिखाई दे रही हैं श्रोर वे ही एक मात्र जैनधर्म मानी जाने लग गई हैं। इसीसे इस सर्वोत्कृष्ट जैनधर्मकी कुछ भी प्रभावना नहीं होने पाती श्रौर संसार भरमें इस धर्मके माननेवाले मुट्टी भर जैनियोंकी संख्या दिन पर दिन श्रौर भी घटती चली जाती है, जब कि श्रन्य सभी धर्मोंकी संख्या ब्रद्धि पर है।

### संशोधन ।

इस श्रंकके पृष्ठ ३ पर दूसरे कालम-की २६ वीं पंक्तिमें 'नहीं है' शब्दोंके बाद श्रौर डैश (—) से पहले निम्नलिखित वाक्य छुपनेसे रह गया है; पाठक उसे सुधार लें:—"श्रात्माकी परम विशुद्ध श्रवस्थाका नाम ही परमात्मा है।"

# समाज शास्त्रका नवीन सिद्धान्त ।

[ श्रीयुक्त निहालकरण सेठी, एम. एस. सी. ]

जब सारे संसारमें दिन रात उन्नति-का प्रयत्न हो रहा है और भारतवर्षके सामाजिक तथा राजनैतिक नेतागरा, देशभक्त कवि श्रीर लेखक गला फाड़ फाड़कर 'जागो जागों' की ध्वनिसे श्राकाशको गुँजा रहे हैं श्रीर इस श्रभागे देशकी कुंभकर्णी नींदके न ट्रटने पर श्राँसू बहा बहाकर पुनः द्विगुणित बलपूर्वक 'उठो उठो श्रव तो उठो श्रादि शब्दी-के द्वारा श्रपनी सोई हुई जन्मभूमिको जगानेका प्रयत्न कर रहे हैं, यहाँ तक कि जैन समाजके मृतप्राय लोग भी कभी कभी इस प्रबल ध्वनिके कारण सहसा बोल उठते हैं 'जागो' उस समय यह प्रश्न उपिश्वत करना कि जनताका यह प्रयत्न उचित है या नहीं वास्तवमें बड़ी हिम्मत-का काम है। जैनसमाजके भाग्यसे इस कठिन कर्त्तव्यको पूर्ण करनेका साहस उसीके एक मासिकपत्र (पद्मावती पुर-वाल) को हुआ है। उंसमें निम्नलिखित शब्दों द्वारा इस महत्त्वपूर्ण किन्तु श्राज-कलके मनुष्योंके श्रगम्य सिद्धान्तकी व्याखा की गई है \*।

'जीवमात्रमें जैसी जात्रत श्रौर निदित श्रवस्थाएँ हैं समाजको भी वैसी ही जात्रत श्रौर निदित श्रवस्थाएँ हैं। वैशा-निकोंका कहना है कि जात्रत श्रवस्थामें जीव मस्तिष्कसे काम लेते हैं इससे मस्तिष्कमें थकाबट श्राती है। निदाके द्वारा वह थकावट दूर होती है। जिस प्रकार शारीरिक परिश्रम करनेसे शरीरका पेशीसमूह स्वयंको प्राप्त होता है और आहार-प्रहण तथा विश्राम द्वारा वही पेशी-समूह पूर्णता प्राप्त करता है, निद्रा-के द्वारा चिन्ताक्किष्ट मस्तिष्ककी भी द्वबद्व उसी प्रकार पूर्ति होती है। इस-लिये शरीर-धारण वा रक्ताके लिये निद्रा जीवमात्रको अत्यावश्यक है। हमेशा जागते रहनेमें शरीरका अवश्य विनाश होगा।

'समाजरचा और उसकी पृष्टिके लिये भी निद्वा वा विश्राम इत्यन्त श्रावश्यक है। भ्रार्यसमृह दीर्घ कालके जागरणके बाद **ग्रब निद्रा** वा विश्राम ले रहा है। यह समाजकी मृत्यु नहीं है, निद्रा वा विभाम मात्र है। विश्रामकें बाद जब समाजकी थकावर दूर हो जायगी तब स्वाभाविक नियमानुसार समाजकी निद्रा भंग हो जायगी । इस निद्राभंगके बाद समाज फिर नृतन उत्साहसे नृतन शक्तिके साथ कार्यक्षेत्रमें प्रवेश करेगा। जिस प्रकार पूरी थकावट दूर होने से पहले, अर्थात् कची नींदमें यदि किसीको जगा दिया जाय तो वह फिर सोनेकी बारंबार चेष्टा करता है, उसी प्रकार यदि ग्रस्वाभाविक रूपसे समाजकी निद्रा भंग की जाय तो वह साधारण स्वस्थ समाजकी तरह कार्य पर तत्पर महीं रह सकती: वह बराबर निश्चेष्ट होकर विश्राम लेना चाहती है।

जैन समाज! खूब खुराटे ले लेकर सो, क्योंकि तेरे इस सुपुत्रकी रायमें तेरे खास्थ्यके लिये इस समय जाग जाना अत्यन्त हानिकाएक है!!! किन्तु पद्मावती पुरवाल! अब तुम भी सो जाओ क्योंकि 'हमेशा जागते रहनेसे शरीरका अवश्य विनाश होगा' और तब बेचारा जैन समाज तुम्हारे जैसा सचा हितेषी कहाँ पावेगा! इसके अतिरिक्त इस समय अधिक प्रलाप करनेसे समाजकी लाभदायक नींदके भी असमय ट्रट जानेका डर है!

## जैनेन्द्र व्याकरण और आचार्य देवनन्दी।

[ लेखक-श्रीयुत पं॰ नाथूरामजी प्रेमी । ]

(गतांक से आगे।)

२-शब्दार्णव प्रक्रिया। यह जैनेन्द्र प्रक्रियाके नामसे छपी है; परन्तु हमारा श्रनुमान है कि इसका नाम शब्दार्शव-प्रक्रिया ही होगा। हमें इसकी कोई हस्त-लिखित प्रति नहीं मिल सकी। जिस तरह अभयनन्दिकी वृत्तिके बाद उसीके श्राधारसे प्रक्रियारूप पंचयस्तु टीका बनी है, उसी प्रकार सोमदेवकी शब्दार्णव-चन्द्रिकाके बाद उसीके श्राधारसे यह प्रक्रिया बनी है। प्रकाशकोंने इसके कर्ताका नाम गुणनन्दि प्रकट किया है; परन्तु जान पड़ता है कि इसके अन्तिम श्लोकोंमें गुण-नन्दिका नाम देखकर ही भ्रम<mark>यश इसके</mark> कर्ताका नाम गुणनन्दि समभ लिया गया है। वे स्होक नीचे दिये जाते हैं:---सत्संधि दघते समासमितः स्यातार्थनाभोनतं निर्शातं बहुतिहतं कृतिमिहाख्यातं यशःशाकिनम्। सैषा श्रीगुणनन्दितानितवपु: शब्दार्णवं निर्णयं नावत्याश्रयतां विविक्षमनसां साक्षात्स्वयं प्रक्रिया १ दुरितमदेभनिशुंभकुम्भस्थलभेदनक्षमोग्रनलै:। राजन्म्गाधिराजो गुणनन्दी भुवि चिरं जीयात्।। १ सन्मार्गे सकलसुखप्रियकरे संशापिते सद्दने प्रा(दि) ग्वासस्सुचरित्रवानमलक: कांतो विवेकी

सोयं यः श्रुतकीर्तिदेवयतियो भद्वारकी त्तंसको रंग्यानमम मानसे कविपति: सद्राजहंसिश्चरम्।।३

<sup>\*</sup> छपी हुई प्रतिके श्रन्तमें "इति प्रक्रियावतारे कृद्धिः षष्टः समाप्तः । समाप्तेयं प्रक्रियाः" इस तरह छपा है। इससे भी इसका नाम जैनेन्द्र प्रक्रिया नहीं जान पहता ।

इनमेंसे पहले पद्यका आशय पहले लिखा जा चुका है। उससे यह स्पष्ट होता है कि गुणनन्दिके शब्दाणीयके लिए यह प्रक्रिया नावके समान है। श्रीर दूसरे पद्यमें कहा है कि सिंहके समान गुणनन्दि पृथ्वी पर सदा जयवन्त रहें। न मालूम इन पद्योंसे इस प्रक्रियाका कर्तृत्व गुण-बन्दिको कैसे प्राप्त होता है। यदि इसके कर्ता खयं गुणनन्दि होते तो वे खयं ही अपने लिए यह कैसे कहते कि वे गुण-निद सदा जयवन्त रहें। इससे तो साफ प्रकट होता है कि गुणनन्दि प्रनथकर्तासे कोई पृथक् ही व्यक्ति है जिसे वह श्रद्धा-स्पद समभता है। श्रर्थात् यह निस्सन्देह है कि इसके कर्ता गुणनन्दिके अतिरिक्त कोई दूसरे ही हैं।

तीसरे पद्यमें भट्टारकशिरोमणि श्रुत-कीर्ति देवकी प्रशंसा करता हुआ कवि कहता है कि वे मेरे मनरूप मानससरो-वरमें राजहंसके समान चिरकाल तक विराजमान रहें। इसमें भी ग्रन्थकर्ता अपना नाम प्रकट नहीं करते हैं: परन्तु **अनुमानसे ऐसा जान पड़ता है कि वे** श्रतिकीर्तिदेवके कोई शिष्य होंगे श्रौर संभवतः उन श्रुतिकीर्तिके नहीं जो पंच-वस्तुके कर्ता हैं। ये श्रुतिकीर्ति पंचवस्तुके कर्तासे पृथक् जान पड़ते हैं। क्योंकि इन्हें प्रक्रियाके कर्ताने 'कविपति' बतलाया है. **ब्याकरण्ज्ञ नहीं** । ये वे ही श्रुतकीर्ति मालूम होते हैं जिनका समय प्रो० पाठक-ने शक संवत् १०४५ या वि० सं० ११⊏० बतलाया है \*। श्रवणवेल्गोलके जैन गुरुश्री-ने 'चारुकीर्ति पंडिताचार्य' का पद शक संवत् १०३६ के बाद धारण किया है और पहले चारुकीर्ति इन्हीं भुतकीर्तिके पुत्र थे । श्रवणवेल्गोलके १० वें शिलालेख-

में इनका जिकर है और इनकी बहुत ही प्रशंसा की गई है। लिखा है—
तत्र सर्वेचरीरिश्वाकृतमांतर्विजितेन्द्रय:।
सिद्धशासनवर्द्धनप्रतिलब्धकीर्तिकालापक:॥२२॥
विभुतश्रुतकीर्तिमहारकयीतस्समजायत।
प्रस्करद्वनामृतांश्विनाधिताखिलहृत्त्वमा:॥२३॥

प्रक्रियाके कर्ताने इन्हें भट्टारकोत्तंस श्रोर श्रुतकीर्तिदेवयतिप लिखा है श्रीर इस लेखमें भी भट्टारकयति लिखा है। श्रतः ये दोनों एक मालूम होते हैं। श्राश्चर्य नहीं जो इनके पुत्र श्रोर शिष्य चारकीर्ति परिडताचार्य ही इस प्रक्रियाके कर्ता हो।

#### समय-निर्णय ।

१--शाकटायन ब्याकरण श्रीर उसकी श्रमोघवृत्ति नामकी टीका दोनों हीके कर्ता शाकटायन नामके श्राचार्य हैं, इस बातको प्रो॰ के॰ वी॰ पाठकने अनेक प्रमाण देकर सिद्ध किया हैं । श्रीर उन्होंने यह भी बतलाया है कि श्रमोघवृत्ति राष्ट्र-कृट राजा श्रमोघवर्षके समयमें उसीके नामसे बनाई गई है। इससे यह सिद्ध होता है कि शाकटायन व्याकरण (सूत्र) श्रमोघवर्षके समयमें श्रथवा उससे कुछ पहले बनाया गया होगा। श्रमोघवर्षने शक संवत् ७३७ से ८०० तक (वि० सं० **=७२ से ६३५ तक) राज्य किया है। श्रतः** यदि हम शाकटायन सुत्रोंके बननेका समय वि० सं० =५० के लगभग मान लें. तो वह वास्तविकताके निकट ही रहेगा।

शाकटायन व्याकरणको बारीकीके साथ देखनेसे मालूम होता है कि वह जैनेन्द्रसे पीछेका बना हुआ है। क्योंकि उसके श्रनेक सूत्र जैनेन्द्रका अनुकरण करके रचे गये हैं। उदाहरणके लिए

<sup>•</sup> देखों 'सिस्टम्स भाफ संस्कृत ग्रामर' पृष्ठ ६७। † देखों मेरा लिखा 'कर्नाटक जैन कवि' पृष्ठ २०।

देखो, जैनसिद्धान्तभास्कर, किरण २-३, पृष्ठ ११८।
 † देखो, इंडियन पिटक्वेरी, जिल्द ४३, पृष्ठ २०५-१२ में प्रो० पाठकका लेख।

बैनेन्द्रके "वस्तेर्डञ्" (४-१-१५४), "शिला-याढः", (४-१-१५५) "ढच" (४-१-२०६) म्रादि सूत्रोंको शाकटायनने थोड़ा बहुत फेरफार करके श्रथवा ज्योंका त्यों ले लिया है। जैनेन्द्रका एक सूत्र है--"टिदादिः" (१-१-५३) शाकटायनने इसे ज्योंका त्यों रखकर अपना पहले अध्याय, पहले पादका ५२ वाँ सूत्र बना लिया है। इस सूत्रको लद्य करके भट्टाकलंकदेव अपने राजवार्तिक (१-५-१, पृष्ठ ३७) में लिखते हैं-- "कचिद्वयवे टिदादिरिति।" ै**श्रौर भट्टाकलंक**देव शाकटायन तथा श्रमोघवर्षसे पहले राष्ट्रकृट राजा साहस-तुंगके समयमें हुए हैं, श्रतएव यह निश्चय है कि श्रकलंकदेवने जो 'टिदादि' सूत्रका प्रमाण दिया है, वह जैनेन्द्रके सूत्रको ही लच्य करके दिया है, शाकटायनके सूत्र-को लच्य करके नहीं। इससे यह सिद्ध हुमा कि शाकटायन जैनेन्द्रसे पीछेका बना हुआ है। अर्थात् जैनेन्द्र वि० सं० म्प्र० से भी पहले बन चुका था।

२—वामनप्रणीत लिङ्गानुशासन नाम-का एक प्रन्थ श्रमी हालमें ही गायकवाड़ श्रोरिएंटल सीरीजमें प्रकाशित हुश्रा है। इसका कर्ता एं० वामन राष्ट्रकृट राजा जगत्तुंग या गोविन्द तृतीयके समयमें हुश्रा है श्रीर इस राजाने शक ७१६ से ७३६ (वि० ८५१—८७१) तक राज्य किया है।यह प्रन्थकर्ता नीचे लिखे पद्यमें जैनेन्द्र-का उसेस करता है।

> व्याडिप्रणतिमय वारहचं सचान्द्रं जैनेन्द्रस्थणगतं विविचं तथान्यत् । किन्नस्य स्टब्स ही समस्य विशेषयुक्त-मुक्तं मया परिभितं त्रिदशा इहार्योः ॥३१॥

इससे भी सिद्ध होता है कि वि॰ सं॰ =५० के लगभग जैनेन्द्र प्रस्थात ज्याकरणोंमें गिना जाता था। श्रतएव यह इस समयसे भी पहलेका बना हुआ होना चाहिए।

३—हरिवंशपुराण शक सं० ७०५ (वि॰ सं० =४०) का बना हुआ है। इस समय यह समाप्त हुआ है। उस समय दिन्तिणमें राष्ट्रकृट राजा कृष्ण ( ग्रुभतुंग या साहसतुंग) का पुत्र श्रीवज्ञभ (गोविन्दराज द्वितीय) राज्य करता था। इस राजाने शक ६६७ से ७०५ तक (क्कि॰ =३२ से =४०) तक राज्य किया है। इस हरिवंशपुराणमें पूज्यपाद या देवनन्दिकी प्रशंसा इस प्रकार की गई है:—

र्ष(इं)द्रचन्द्रार्कजैनेन्द्रव्यापि (डि)व्याकरणक्षिण:। देवस्य \*देववन्द्यस्य न वदते गिर: कथम् ॥३१॥

यह बात निस्सन्देह होकर कही जा सकती है कि जैनेन्द्रव्याकरणके कर्ता देवनन्दि वि॰ सं० ८०० से भी पहलेके हैं।

४—ऊपर बतलाया जा चुका है कि तत्त्वार्थराजवार्तिकमें जैनेन्द्र व्याकरणके एक सूत्रका हवाला दिया गया है। इसी तरह "सर्वादिः सर्वनाम" (१-१-३५) सूत्र भी जैनेन्द्रका है, श्रीर उसका उल्लेख राज-वार्तिक श्रध्याय १ सूत्र ११ की व्याख्यामें किया गया है। इससे सिद्ध है कि जैनेन्द्र व्याकरण राजवार्तिकसे पहलेका बना इश्रा है। राजवार्तिकके कर्ता अकलंकदेव राष्ट्रकृट राजा साहसतुंग-जिसका दूसरा नाम ग्रुभतुंग श्रोर कृष्ण भी है-की सभा-में गये थे, इसका उल्लेख श्रवखवेल्गोलकी मल्लिषेणप्रशस्तिमं किया गया है और साहसतुंगने शक संवत् ६७५ से ६३७ (वि० सं० =१० से =३२) तक राज्य किया है।यदि राजवार्तिकको हम इस राजाके ही समयका बना इन्ना माने, तो भी जैनेन्द्र

देव देवनन्दिका ही संचिप्त नाम है। शब्दार्णवचन्द्र-कामें १-४-११४ सूत्रकी व्याख्यामें लिखा है—"देवोप कमनेकरोषध्याकरणम् ।"

वि० सं० ८०० से पहलेका बना हुआ सिद्ध होता है।

उक्त प्रमाणोंसे यह निश्चय हो गया कि जैनेन्द्र के कर्ता विक्रम सं० ८०० से पहले हुए हैं। परत्तु यह निश्चय नहीं हुन्ना कि कितने पहले हुए हैं। इसके लिए श्रागेके प्रमाण देखिए।

प्रक्रमर्करा (कुर्ग) में एक बहुत ही प्राचीन ताम्र-पत्र मिला है। यह शक संवत् ३८८ (वि० सं० ५२३) का लिखा इन्ना है। उस समय गंगवंशीय राजा श्रविनीत राज्य करता था। श्रविनीत राजाका नाम भी इस लेखमें है। इसमें इन्दकुन्दान्वय श्रीर देशीयगणके मुनियों-की परम्परा इस प्रकार दी हुई है:-गुण-चन्द्र-ग्रभयनन्दि--शीलभद्र--श्राननन्दि-गुणनन्दि ग्रीर वदननन्दि । पूर्वोक्त श्रवि-**मीत राजाके बाद उसका पुत्र दुर्विनीत** राजा हुआ है। हिस्ट्री आफ कनड़ी लिट-रेचर नामक ऋँगरेजी प्रन्थ और 'कर्ना-टककविचरित्र' नामक कनडी प्रन्थके श्रवसार इस राजाका राज्यकाल ई० सन् ४=२ से प्१२ (वि॰ प्३६-६६) तक है। यह कनडी भाषाका कवि था। भारविके किरातार्ज्जनीय काव्यके १५ वें सर्गकी कनडी टीका इसने लिखी है। कर्नाटक-कविचरित्रके कर्ता लिखते हैं कि यह राजा पुज्यपाद यतीन्द्रका शिष्य था । श्रतः पूज्यपादको हमें विक्रमकी छुठी शताब्दि-के प्रारंभका प्रन्थकर्ता मानना चाहिए। मर्कराके उक्त ताम्रपत्रसे भी यह बात पृष्ट होती है । वि० संवत् ५२३ में अविनीत राजा था। इसके १६ वर्ष बाद वि० सं० ५३६ में उसका पुत्र दुर्विनीत राजा हुआ

होगा, श्रतएव उसका जो राज्यकाल बत-लाया गया है, वह श्रवश्य ठीक होगा। श्रीर जिन वदननन्दिके समय उक्त ताम्र-पत्र लिखा गया है, संभवतः उन्हींकी शिष्य-परम्परामें बल्कि उन्हींके शिष्य या प्रशिष्य जैनेन्द्रके कर्ता देवनन्दि या पूज्य-पाद होंगे । क्योंकि ताम्रपत्रकी मुनि-परम्परामें नन्द्यन्त नाम ही श्रधिक हैं, श्रौर इनका भी नाम नन्द्यन्त है। इतना ही नहीं बिलक इनके शिष्य वज्रनन्दिका नाम भी नन्धन्त है; श्रतः जबतक कोई प्रमाण इसका विरोधी न मिले, तबतक हमें देवनन्दिको कुन्दकुन्दाम्नाय देशीयगणके श्राचार्य वदननन्दिका शिष्य या प्रशिष्य माननेमें कोई दोष नहीं दिखता। उनका समय विक्रमकी छठी शताब्दिका प्रारम्भ भी प्रायः निश्चित समभना चाहिए।

६—इस समयकी पुष्टिमें एक और भी
श्रच्छा प्रमाण मिलता है। वि० सं० ६६०
में बने हुए 'दर्शनसार' नामक प्राकृत
श्रन्थमें लिखा है कि पूज्यपादके शिष्य
वज्रनन्दिने वि० सं० ५२६ में दक्षिण मथुरा
या मदुरामें द्राविडसंघकी स्थापना कीः—
ि शिपुजनपादसीसो दाविडसंघक कारगो दुछो।
णामेण वज्जणंदी शाहुडवेंदी महासत्थ्यो॥
पंच हुए छ व से विक्कमरायस्स ग्रणपत्स्सा।
दिक्खणमहुराजादो दाविडसंघो महामोहो॥

इससे भी पूज्यपादका समय वही छुठी शताब्दिका प्रारंभ निश्चित होता है।

#### मो० पाठकके प्रमाण।

सुप्रसिद्ध इतिहासक पं० काशीनाथ बापूजी पाठकने अपने शाकटायन ब्याक-रणसम्बन्धी लेखमें कुछ प्रमाण पेसे दिये हैं जिनसे पेसा भास होता है कि जैनेन्द्रके

इंडियन दूर्पायटनवेरी जिल्द १, पृष्ठ ३६३-६५
 और प्रिक्राफिका कर्नाटिका, जिल्द १ का पहला लेख।
 श्रार० नरसिंहाचार्य पम० प० कृत।

<sup>•</sup> देखो इंडियन एण्टिक्वेरी जिल्द ४३, एष्ट २०५-१२।

समयका मानो अन्तिम निर्णय हो गया। इन प्रमाणींको भी हम श्रपने पाठकोंके सम्मुख उपस्थित कर देना चाहते हैं; परन्तु साथ ही यह भी कह देना चाहते हैं कि ये प्रमाण जिस नीवपर खडे किये गये हैं, उसमें कुछ भी दम नहीं है। जैसा कि हम पहले सिद्ध कर चुके हैं, जैनेन्द्रका श्रसली सूत्रपाठ वही है जिसपर अभयनिद्की महावृत्ति रची गई है; परन्तु पाठक महो-द्यने जितने प्रमाण दिये हैं, वे सब शब्दा-र्णावचन्द्रिकाकें सूत्रपाठको श्रसली जैनेन्द्र-सुत्र मानकर दिये हैं; इस कारण वे तब-तक प्राह्य नहीं हो सकते जबतक कि पुष्ट प्रमाणोंसे यह सिद्ध नहीं कर दिया जाय कि शब्दार्गावचिन्द्रकाका पाठ ही ठीक है भौर इसके विरुद्धमें दिये हुए हमारे प्रमाणीका पूरा, पूरा खरडन न कर दिया जाय।

१--जैनेन्द्रका एक सूत्र है--'हस्ता-देयेनु चस्तेये चेः' [२-३-३६]। इस सूत्रके अनुसार 'चि' का 'चाय' हो जाता है, उस अवस्थामें जब कि हाथ से प्रहण करने योग्य हो, उत् उपसर्गके बाद न हो श्रौर चोरी करके न लिया गया हो। जैसे 'पुष्प प्रचायः'। हस्तादेय न होनेसे पुष्पप्रचय, उत् उपसर्ग होनेसे 'पुष्पोश्चय' श्रौर चोरी होने से 'पुष्पप्रचय' होता हैं †। इस सूत्रमें उत् उपसर्गके बाद जो 'चाय' होनेका निषेध किया गया है, वह पाणिनिमें,‡

 इन प्रमाणोंमें जहाँ जहाँ जैनेन्द्रका उल्लेख हो वहाँ वहाँ शब्दार्णव-चिन्द्रकाका सूत्रपाठ समभना चाहिए। सूत्रोंके नम्बर भी उसीके श्रनुसार दिये गये हैं। उसके वार्तिकमें श्रीर भाष्यमें भी नहीं है।
परन्तु पाणिनिकी काशिकावृत्तिमें २-३४० सूत्रके व्याख्यानमें है--'उश्चयस्य प्रतिषेधो वक्तव्यः।' इससे सिद्ध होता है कि
काशिकाके कक्ता वामन श्रीर जयादित्यने
इसे जैनेन्द्रपरसे ही लिया है श्रीर जयादित्यकी मृत्यु विक सं० ७१० में हो चुकी
थी ऐसा चीनी यात्री इत्सिंगने श्रपने
यात्राविवरणमें लिखा है। श्रतः जैनेन्द्रव्याकरण वि० सं० ७१७ से भी पहलेका
बना हुश्रा होना चाहिए।

२--पाणिनि व्याकरणमें नीचे लिखां हुआ एक सूत्र हैं:--

'श्रद्भच्छुनकदर्भाद् भृगुवत्साग्रायणेषु ।'

x-1-102

इसके स्थानमें जैनेन्द्रका सूत्र इस प्रकार है--

'शरद्वच्छुनकदर्भागिश्चर्मकृष्णरणात् भृगु-वत्सामायणवृषगणत्राक्षणवसिष्ठ ।'३-१-१३४।

ृ इसीका श्रमुकरणकारी सूत्र शाकटा-यनमें इस तरह का है:--

'शरद्वच्छुनकरणाग्निशर्मकृष्णदर्भाद् भृगु-वत्सवसिष्ठवृषगणब्राह्मणाग्रायणे' २-४-३६ ।

इस स्त्रकी श्रमोधवृत्तीमें

' आम्रिशमीयणो वार्षगण्यः । आम्रिशमिरन्यः ।

इस तरह ज्याख्या की है।

इन सूत्रोंसे यह बात मालूम होती है कि पाणिनिमें 'वार्षगणय' शब्द सिद्ध नहीं किया गया है जब कि जैनेन्द्रमें किया गया है। 'वार्षगण्य' सांख्य कारिकाके कर्त्ता ईश्वरकृष्णका दूसरा नाम है और सुप्रसिद्ध चीनी विद्वान् डा० टक्कुसुके मतानुसार ईश्वरकृष्ण वि० सं० ५०७ के लगभग विद्यमान थे। इससे निश्चय हुआ कि जैनेन्द्रब्याकरण ईश्वरकृष्णके बाद— वि० सं० ५०७ के बाद और काशिकासे

<sup>† &#</sup>x27;हस्तादेये' इस्तेन।दानेऽनुदि वाचि चिञो घञ भवत्यस्तेये। पुष्पप्रचयः। इस्तादेय इति कि ? पुष्पप्रचयं करोति तरुशिखरे। अनुदंति कि ? फलोच्चयः। अस्तेय इति कि ? फलोच्चयः। अस्तेय इति कि ? फलाप्चयं करोति चौर्येण (शब्दार्णव—चन्द्रिका पृष्ठ ४६)

<sup>‡</sup> पाणिनिका सूत्र इस प्रकार है—'इस्तादाने चेरस्तेवे' (३–३–४०)

पहले--चि० सं ७१७ से पहले--किसी समय बना है।

३--जैनेन्द्रका श्रीर एक सुत्र है--'गुरुद्यादु भाद्यकेऽब्दे' (३-२-२५)। शाक-टायनने भी इसे अपना २-४-२२४ वाँ सूत्र बना लिया है। हेमचन्द्र ने थोड़ासा परि-वर्तन करके 'उदितगुरोर्भाद्यक्तेऽब्दे' (६-२-२५)बनाया है। इस सुत्रमें द्वादशवर्षात्मक बाईस्पत्य संवत्सरपद्धतिका#उल्लेख किया गया है। यह पद्धति प्राचीन गुप्त श्रीर कदम्बवंशी राजाश्रोंके समय तक प्रचलित थी. इसके कई प्रमाण पाये गये हैं। प्राचीन गुप्तोंके शक संवत् ३६७ से ४५० वि॰ सं० ४५४ से ५६५ । तक के पाँच ताम्रपत्र पाये गये हैं । उनमें चैत्रादि संवत्सरोका उपयोग किया गया है श्रौर इन्हीं गुप्तोंके समकालीन कदम्बवंशी राजा मृगेशवर्माके ताम्रपत्रमें भी पौष संवत्सर-का उल्लेख है। इससे मालूम होता है कि इस बृहरूपति संवत्सरका सबसे पहले उद्येख करनेवाले जैनेन्द्रव्याकरणके कर्ता हैं और इसलिए जैनेन्द्रकी रचनाका समय

• इस संवत्सरकी उत्पत्ति बृहस्पितिकी गति परसे हुई है. इस कारण इसे बाईस्पत्य संवत्सर कहते हैं। जिस समय यह मालुम हुआ कि नचत्रमण्डलमेंसे बृह स्पतिकी एक प्रदक्षिणा लगभग १२ वर्षमें होती है, उसी समय इस संवत्सरकी उत्पत्ति हुई होगी, ऐसा जान पड़ता है। जिस तरह सूर्यकी एक प्रदिच्याके कालको एक सौर बर्ष और उसके १२ वें भागको मास कहते हैं, उसी तरह इस पद्धतिमें गुरुके प्रदक्षिणा कालको एक गुरुवर्ष श्रीर इसके लगभग १२ वें भागको गुरुमास कहते थे। सूर्य-साक्रिध्यके कारण गुरु वर्षमें कुछ दिन अस्त रहकर जिस नचनमें उद्य होता है, उसी नचत्रके नाम गुरुवर्षके मासों-के नाम रखे जाते थे । ये गुरुके मास वस्तुतः सौर वर्षांके नाम है, इस कारण इन्हें चेत्र संवत्सर, वैशाख संवत्सर आदि कहते थे। इस पद्धतिको भच्छी तरह समभनेके लिए स्वर्गीय पं० शंकर बालकृष्ण दीव्वितका 'मारतीय क्बीति:शास्त्राचा इतिहास' श्रीर डा० फ्लीटके 'ग्रप्त इन्स्किप्शन्स'में इन्हीं दीक्षित महाशयका श्रॅगरेजी निबन्ध प्रवता चाहिए।

ईसवी सन्की पाँचवीं शताब्दिके उत्तरार्ध (विक्रमकी छठी शताब्दीके पूर्वार्ध) के लगभग होना चाहिए। यह तो पहले ही बताया जा चुका है कि जैनेन्द्रकी रचना ईश्वरकुष्णके पहले श्रर्थात् वि० सं० ५०७ के पहले नहीं हो सकती, क्योंकि उसमें वार्षगएयका उल्लेख है।

पाठक महाशयने इन प्रमाणों में 'हस्ता-देये नुधस्तेये नेः', 'शरद्वन्छुनकदभाक्षि-शर्मकृष्णरणात् भृगुवत्साग्रायणवृषगण्न ब्राह्मण्यसिष्ठे' श्रीर 'गुरूदयाद् भाधुके ऽन्दे' सूत्र दिये हैं; परन्तु ये तीनों ही जैनेन्द्रके श्रसली सूत्रपाठमें इन रूपोंमें नहीं हैं, श्रतएव इनसे जैनेन्द्रका समय किसी तरह भी निश्चत नहीं हो सकता है।

हाँ, यदि जैनेन्द्रकी कोई स्वयं देवनित्कृत वृत्ति उपलब्ध हो जाय, जिसके
कि होनेका हमने श्रनुमान किया है, श्रीर
उसमें इन सूत्रोंके विषयको प्रतिपादन
करनेवाले वार्तिक श्रादि मिल जायँ—
मिल जानेकी संभावना भी बहुत है—तो
श्रवश्य ही पाठक महाशयके ये प्रमाण
बहुत ही उपयोगी सिद्ध होंगे।

पाठक महाशयके इन प्रमाणोंके ठीक न होने पर भी दर्शनसारके और मर्कराके ताम्चपत्रके प्रमाणसे यह बात लगभग निश्चित ही है कि जैनेन्द्र विक्रमकी स्कृठी शताब्दीके प्रारंभकी रचना है।

## जैनेन्द्रोक्त अन्य आचार्य।

पाणिनि आदि वैयाकरणोंने जिस तरह अपनेसे पहलेके वैयाकरणोंके नामी-का उल्लेख किया है, उसी तरह जैनेन्द्र-सूत्रोंमें भी नीचे लिखे आचार्योंका उल्लेख मिलता है:--

१-राद् भूतबल्छः । ३-४ ८३ । २-गुणे श्रीदत्तस्यक्षियाम् । १-४-३४ । ३-कृषुषिमृजां यञ्चोभद्रस्य । २-१-९९ । ४-गतेः कृतिप्रभाचनद्रस्य । ४-१-१८० । ५-वेशेः सिद्धसेनस्य । ५-१-७ । ६-चतुष्टयं समन्तभद्रस्य । ५-४-१४० ।

जहाँ तक हम जानते हैं, उक्त छुहों माचार्य प्रन्थकर्ता तो हो गये हैं, परन्तु उन्होंने कोई व्याकरण प्रन्थ भी बनाये होंगे, पेसा विश्वास नहीं होता। जान पड़ता है, पूर्वोक्त प्राचायों के प्रन्थों में जो जुदा जुदा प्रकार के शब्द प्रयोग पाये जाते होंगे उन्होंको व्याकरण सिद्ध करने के लिए ये सब सूत्र रचे गये हैं। इन श्राचायों मेंसे जिन जिनके प्रन्थ उपलब्ध हैं, उनके शब्द प्रयोगों की बारी की के साथ जाँच करने से इस बातका निर्णय हो सकता है। श्राशा है कि जैन समाजके पिएडतगण इस विषयमें परिश्रम करने की कृपा करेंगे।

१ भूतवलि । इनका परिचय इन्द्र-नन्दिकत श्रुतावतार कथामें दिया गया है। भगवान् महावीरके निर्वाणके ६=३ वर्ष बाद तक श्रंगञ्चानकी प्रवृत्ति रही। इसके बाद विनयधर, श्रीदत्त, शिवदत्त, श्रौर श्रईइत्त नामके चार श्रारातीय मुनि हुए जिन्हें श्रंग श्रौर पूर्वके श्रंशोंका झान था। इनके बाद अर्हद्वलि और माघनन्दि श्राचार्य हुए । इन्हें उन श्रंशोंका भी कुछ श्रंश ज्ञान था । इनके बाद धरसेन श्राचार्य हुए। इन्होंने भूतबलि श्रीर पुष्प-दन्त नामक दो मुनियोंको विधिपूर्वक श्रध्ययन कराया और इन दोनोंने महा-कर्मप्रकृतिप्राभृत या षट्खग्ड नामक शास्त्र-की रचना की। यह ग्रन्थ \* ३६ हजार स्रोक प्रमाण है। इसके प्रारम्भका कुछ भाग पुष्पदन्त आचार्यका और शेष भूत-बिलका बनाया हुआ है। वीरनिर्घाण संवत् ६=३ के बाद पूर्वोक्त सब श्राचार्य कमसे हुए, या अकमसे, और उनके बीच-में कितना कितना समय लगा, यह जानने-का कोई भी साधन नहीं है। यदि हम इनके बीचका समय २५० वर्ष मान लें तो भूतबलिका समय वीरनिर्वाण संवत १३३ (शक\* संवत् ३२८ वि० सं० ४६३) के लगभग निश्चित होता है। और इस हिसाबसे वे पूज्यपाद सामीसे कुछ ही पहले हुए हैं, ऐसा अनुमान होता है।

२ श्रीदत्त । विक्रमकी ६ वीं शताब्दि-के सुप्रसिद्ध लेखक विद्यानन्दने श्रपने तत्त्वार्थश्लोकवार्तिकमें श्रीदत्तके 'जल्प-निर्णय' नामक ग्रन्थका उल्लेख किया है:-

द्विप्रकारं जगौ जल्पं तत्त्व-प्रातिभगोत्तरम् । त्रिष्ठविदिनां जेता श्रीदरो जल्पनिर्णये ॥

इससे माल्म होता है कि ये ६३ वादियोंके जीतनेवाले बड़े भारी तार्किक थे। श्रादिपुराणके कर्ता जिनसेनस्रिने भी इनका स्मरण किया है श्रीर इन्हें वादिगजोंका प्रभेदन करनेके लिए सिंह बतलाया है:—

श्रीदत्ताय नमस्तरमे तपः श्रीदीतमूर्त्ये । कण्डीरवायितं येन प्रवादीमप्रभेदने ॥४५॥

वीरनिर्वाण संवत् ६ द के बाद जो ४ श्रारातीय मुनि हुए हैं, उनमें भी एक नाम श्रीदत्त है। उनका समय वीरनिर्वाण सं० ७०० (शक सं० ६५ वि० सं० २३०) के लगभग होता है। यह भी संभव है कि श्रारातीय श्रीदत्त दूसरे हों श्रीर जल्प निर्णयके कर्ता दूसरे। तथा इन्हीं दूसरेका उल्लेख जैनेन्द्रमें किया गया हो।

३ यशोभद्र । श्रादिपुराणमें संभवतः

संभवतः यह ग्रन्थ मूखिबदी ( मॅगलोर ) के जैन-भवडारमें मौजूद है।

त्र लोन्यसारके कर्ता 'नेमिचन्द्र' ने श्रीर इरिवंश-पुरायके कर्ताने वीरनिर्वायसे ६०५ वर्ष बाद शककाल माना है। उन्हींकी गयानाके श्रनुसार इमने यहाँ शक संवत् दिया है।

इन्हीं यशोभद्रका स्मरण करते हुए कहा है—

विदु विजाषु संसत्स् यस्य नामापि कीर्तितम्। निसर्वयति तद्रवे यशोभद्रः स पातु नः ॥४६॥

इनके विषयमें और कोई उल्लेख नहीं मिला और न यही मालूम हुआ कि इनके बनाये हुए कौन कौन प्रन्थ हैं। आदि-पुराणके उक्त श्लोकसे तो वे तार्किक ही जान पड़ते हैं।

४ प्रभाचन्द्र । श्रादिपुराणमें न्याय-कुमुन्दचन्द्रोदयके कर्ता जिन प्रभाचन्द्रका स्मरण किया है, उनसे येपृथक् श्रौर पहले-के मालूम होते हैं । क्योंकि चन्द्रोदयके कर्ता श्रकलङ्कभट्टके समयमें हुए हैं, इस-लिए उनका जिक जैनेन्द्रमें नहीं हो सकता । मालूम नहीं, ये प्रभाचन्द्र किस श्रन्थके कर्ता हैं श्रौर कब हुए ।

पृ सिद्धसेन। ये सिद्धसेन दिद्याकरके नामसे प्रसिद्ध हैं। ये बड़े भारी तार्किक हुए हैं। खर्गीय डा॰ सतीशचन्द्र विद्या-भूषणका खयाल था कि विक्रमी सभाके 'च्रपणक' नामक रत्न यही थे। श्रादि-पुराणमें इनका किव श्रोर प्रवादिगज केसरी कहकर श्रोर हरिवंश पुराणमें स्क्रियोंका कर्ता कहकर स्मरण किया है। न्यायावतार, सम्मतितर्क, कल्याणमन्दिर-स्तोत्र श्रोर २० द्वातिशिकायें (स्तृतियाँ) इनकी उपलब्ध हैं। यदि विक्रमका समय ईसाकी छठी शताब्दी माना जाय—जैसा कि प्रो॰ मोच्नमूलर श्रादिका मत है—तो सिद्धसेन इसी समयमें हुए हैं। श्रोर लग-भग यही समय जैनेन्द्रके बननेका है।

६ समन्तभद्र । दिगम्बर सम्प्रदायके ये बहुत ही प्रसिद्ध श्राचार्य हुए हैं। बीसों दिगम्बर ग्रन्थकारोंने इनका उल्लेख किया है। ये बड़े भारी तार्किक श्रीर कवि थे। इनका गृहस्थावस्थाका नाम वर्म था। ये फिलामएडल (१) के उरगपुर-नरेशके पुत्र थे। इनके बनाये हुए देवागम (आप्त-मीमांसा ), युक्त्यनुशासन, बृहत्खयंभू-स्तोत्र, जिन-शतक भौर रत्नकरएड श्राव-काचार, ये प्रन्थ छप चुके हैं। हरिवंश-पुराणमें इनके एक 'जीवसिद्धि' नामक ग्रन्थका उत्लेख मिलता है। षट्खग**डस्**त्री· के पहले पाँच खएडों पर भी इनकी बनाई हुई ४८ हज़ार श्लोक प्रमाण संस्कृत टीका-का उल्लेख मिला है। श्रावश्यकसूत्रकी मलयगिरिकत टीकामें 'श्राद्यस्तितिकारो-ऽप्याह<sup>,</sup> कहकर इनके स्वयंभू स्तोत्रका एक पद्य उद्धृत किया है। इससे मालूम होता है कि ये सिद्ध सेनसे भी पहलेके ग्रन्थकर्ता हैं। क्योंकि सिद्धसेन भी स्तुति-कारके नामसे प्रसिद्ध हैं। अभी तक इन दोनों ही श्राचार्योका समय निर्णीत नहीं हुन्रा है।

## पूज्यपादके अन्य ग्रन्थ।

जैनेन्द्रके सिवाय पूज्यपादस्वामीके बनाये हुए श्रवतक केवल तीन ही ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं श्रोर ये तीनों ही छुप चुके हैं:—

१—सर्वार्थसिद्धि । दिगम्बर सम्प्र-दायमें श्राचार्य उमाखामिकृत तत्त्वार्थ-सूत्रकी यह सबसे पहली टीका है । श्रन्य सब टीकार्ये इसके बादकी हैं श्रीर वे सब इसको श्रागे रखकर लिखी गई हैं ।

२—समाधितंत्र। इसमें लगभग १०० श्लोक हैं, इसलिए इसे समाधिशतक भी कहते हैं। यह श्रध्यात्मका बहुत ही गम्भीर श्लौर तात्त्रिक ग्रन्थ है। इस पर कई संस्कृत टीकार्ये लिखी गई हैं।

3—इष्टोपदेश। यह केवल ५१ स्रोकः प्रमाण छोटासा ग्रन्थ है और सुन्दर उप-देशपूर्ण है। पं० श्राशाधरने इस पर एक संस्कृत निबन्ध लिखा है।

इनके सिवाय कहा जाता है कि इनके बनाये हुए श्रीर भी कई ग्रन्थ हैं। सर्वार्थ-सिद्धिकी भूमिकामें श्रीयुत पं० कलापा निटवेने लिखा है कि चिकित्साशास्त्र पर भी पुज्यपादस्वामीके दो ग्रन्थ उपलब्ध होते हैं, जिनमेंसे एकमें चिकित्साका श्रौर दूसरेमें श्रीषधों तथा धान्योंका गुणनिक-पण है। परन्तु पण्डित श्रीमहाशयने न तो उक्त ग्रन्थोंका नाम ही लिखा है ग्रीर न यही लिखनेकी कृपा की है कि वे कहाँ उपलब्ध हैं। ग्रुभचन्द्राचार्यकृत ज्ञाना-र्णवके नीचे लिखे श्लोकके 'काय' शब्दसे भी यह बात ध्वनित होती है कि पूज्यपाद-स्वामीका कोई चिकित्सा ग्रन्थ है :— अपाकुर्वन्ति यद्वाचः कायवाक्चित्तसंभवम् । कलङ्कमाङ्गिनां सोयं देवनन्दी

पूनेके भागडारकर रिसर्च इन्सटिट्यूट-में 'पूज्यपादकृत वैद्यक' नामका एक प्रन्थ है \*। यह श्राधुनिक कनडीमें लिखा हुश्रा कनडी भाषाका प्रन्थ है। पर इसमें न तो कहीं पूज्यपादका उन्नेख है श्रीर न यही मालुम होता है कि यह उनका बनाया हुआ होगा।

विजयनगरके हरिहर राजाके समयमें
मंगराज नामका एक कनडी कवि हुआ
है। वि॰ सं० १४१६ के लगभग उसका
अस्तित्व काल है। स्थावर विषोंकी
प्रक्तिया और चिकित्सापर उसने खगेन्द्रमिण्दर्पण नामका एक प्रन्थ लिखा है।
इसमें वह अपने आपको पूज्यपादका
शिष्य बतलाता है और यह भी लिखता है
कि यह प्रन्थ पूज्यपादके वैद्यक प्रन्थसे
संग्रहीत है। इससे मालूम होता है कि पूज्यपाद नामके एक विद्वान विकमकी तेरहवीं शताब्दिमें भी हो गये हैं और लोग
अमवश उन्हीं के वैद्यक प्रन्थको जैनेन्द्रके

कर्ताका ही बनाया हुआ सममकर उल्लेख कर दिया करते हैं।

वृत्तविलास कविकी कनडी धर्म-परीचाका जो पद्य पहले उद्धृत किया जा चुका है उसमें दो प्रन्थोंका श्रौर भी उल्लेख है, एक पाणिनिव्याकरणकी टीका-का श्रौर दूसरे यन्त्रमन्त्रविषयक शास्त्र-का। पूज्यपाद द्वारा पाणिनिकी टोकाका लिखा जाना श्रसम्भव नहीं है; परन्तु साथ ही वृत्तविलासको पूज्यपादके 'जिने-न्द्रबुद्धि' नामसे भी यह भ्रम हो गया हो तो श्राश्चर्य नहीं। क्योंकि पाणिनिकी काशिका वृत्तिपर जो न्यास है उसके कर्ताका भी नाम 'जिनेन्द्रबुद्धि' है। इस नामसाम्यसे यह समभ लिया जा सकता है कि पूज्यपादने भी पीणिनिकी टोका लिखी है। न्यासकार 'जिनेन्द्रबुद्धि' वास्तव-में बौद्धभिन्न थे श्रीर वे श्रपने नामके साथ 'श्रीवोधिसत्त्वदेशीयाचार्य' यह बौद्ध पदवीं लगाते हैं । पूज्यपादके कनडी चरित्र-लेखकने लिखा है कि पाणिनि पुज्यपादके मामा थे श्रौर पाणिनिके श्रध्रे प्रनथको उन्होंने ही पूर्ण किया थाः परन्तु इस समय ऐसी बातोंपर विश्वास नहीं किया जा सकता।

'जैनाभिषेक' नामक एक श्रौर श्रन्थ-का जिकर 'जैनेन्द्रं निजशब्दभागमतुलं' श्रादि श्लोकमें किया गया है। यह श्लोक ऊपर पृष्ठ ६५ में दिया जा चुका है। जहाँ तक हमारा ख़याल है, जैनाभिषेक श्रौर यन्त्रमन्त्रविषयक श्रन्थ भी श्रन्य किसी पूज्यपादके बनाये हुए होंगे श्रौर भ्रमसे इनके समक्ष लिये गये होंगे।

कनडी पूज्यपादचरितमें पूज्यपादके बनाये हुए श्रहत्प्रतिष्ठालचण श्रीर शान्त्य-ष्टक नामक स्तोत्रका भी जिकर है।

--- ऋपूर्ण।

नं० १०६६, सन् १८८७-११ को रिपोर्ट ।

# सेठ लालचन्दजी सेठीके भाषणका कुछ सारभाग।

दिगम्बर जैन खंडेलवाल महासभाके जिस प्रथमाधिवेशनका शोर श्रर्सेंसे समा-चारपत्रोंमें सुनाई पडता था, वह कल-कत्तेमें ता० २७,२=,२६, ३० नवम्बर श्रौर १ली दिसम्बरको हो गया। श्रिधवेशनमं प्रतिनिधियोंकी संख्या बहुत कम थी। जब पं०धन्नालालजीने यह देखा कि प्रति-निधियोंकी संख्या बहुत कम है अर्थात ऐसे लोग बहुत थोड़े हैं जो अपने अपने नगर ग्रामोकी पंचायतों तथा सभा सोसायटियोंकी तरफसे बाजाब्ता कायम मुकाम (Representatives) बनकर श्रीर उनकी श्रोरसे समाति प्रकाशित करने ब्रादिका श्रधिकार लेकर श्राये हो तब उन्होंने उपस्थित खंडेलवालोंको सभा-का संभासद प्रकट कर दिया श्रीर इस तरह पर उक्त महासभाको अपना अधि-घेशन सार्थक करनेका श्रवसर प्राप्त हुआ। अधिवेशनके सभापति थे श्रीमान् सेठ लालचन्दजी सेठी, जो कि भालरा-पाटनके सुप्रसिद्ध सेठ विनोदीराम बाल-चन्दजीकी फर्मके मालिक हैं। श्रापने जलसेमें, सभापतिकी हैसियतसे जो भाषण दिया उसकी एक छपी हुई कापी हमें कल संध्या समय प्राप्त हुई। देखनेसे मालूम हुआ, भाषण श्रच्छा है श्रीर उसमें बहुत कुछ समयोपयोगी तथा कामकी बातें कही गई हैं। इस भाषणका कुछ सारभाग, श्रपने पाठकोंके श्रवलोकनार्थ भौर सेठ साहबके विचारोंके परिचयार्थ नीचे प्रकट किया जाता है :--

सभाग्रोंके मुख्य कर्तव्यका उल्लेख करते दुए सेठजीने कहा—"कोई भी सभा हो, उसका फर्ज होगा कि देशकी उन्नति-में सहायक होती दुई वह नैतिक, धार्मिक, सामाजिक, व्यापारिक श्रीर विविध कला-कौशलकी विद्यासे हरेक जातीय भाईको तैयार करे. समाजका बचा बचा भी पढा-लिखा हो श्रौर श्रविद्यारूपी श्रन्धकारको श्रपने निर्मल ज्ञानके प्रकाशसे विध्वंस कर दे। उपाय ऐसे किये जावें कि जातिका कोई बचा भूखान सोने पावे, क्योंकि भूखकी ज्वालासे लोगोंको अनेक अनर्थ करनेमें प्रवृत्त होना पड़ता है। बोलशेविज्म ऋादि भी इस्रीका परिणाम है। ...... पेसा करके भाइयो ! यह लोक परलोक सुधारना होगा, जमानेकी रफ़ारका अवश्य विचार करना होगा श्रौर कोई भी बात-का निश्चय द्रव्य, दोत्र, काल भावका विचार कर करना होगा। श्रगर सफलता-के लिये ऐसान किया, श्रगर यह लोक भी नहीं सुधारा श्रीर मनुष्यताके तौर पर न जिये तो परलोक सुधारना सपनेकी बात होगी।"

जातिकी दशाको सुधारनेकी पेरणा करते इए आपने कहा--'ऐसी कोई चीज़ दुनियाकी नहीं, जो मिल न सके। मगर जुरूरत है परिश्रम, दढ़ संकल्प, संगठन श्रीर नियमसे काम करने की।...... .....जब श्राप कहते हैं कि कलिकालका प्रभाव है, तो इसके यह भी माने हो सकते हैं कि उस वक्त धर्ममें जो शक्ति थी वह ग्रब नहीं रही । मगर याद रखिये कि हम **श्रपनी कायरताको ज़बरदस्ती धर्म पर** डालना चाहते हैं।हम दृढ़ संकल्प**के साथ** पुरुषार्थ करके देखें, तो मालूम हो जायगा कि कलिकालका प्रभाव हमें उन्नति करने-से नहीं रोक सकता। क्योंकि कहा है-'सदयं हृदयं यस्य भाषितं सत्य भूषितम् । काये सत्विहतो पाये काली:कुर्वीततस्य किम्'॥

<sup>\*</sup> जिसका दृदय दयासे पूर्ण, वचन सत्यसे भूषित श्रीर शरीर जीवोंके दितसाधनमें लगा दुशा है उसका कलिक्क्क क्या कर सकता है ?

जैनसाहित्यके सम्बन्धमें अपने विचार क्रमट करते हुए आपने कहा--

"साहित्यके बिना कोई भी जाति, कोई भी देश और कोई भी ज्ञान कायम महीं रह सकता। हमारे जैन साहित्यकी दशा साहित्य-रसिक सज्जनोंसे छिपी नहीं है। हाय! हमारे साहित्यका लोप होते होते यहाँतक हो गया कि हमारे पुनीत पावन शास्त्र बरसी तक भगडारी में बन्द रखे जाने लगे। चाहे उनको चुहे खायँ, दीमक खायँ, मगर भएडारों-के ताले खोलना भी कठिन हो गया। हमारे शास्त्र इस तरह मिट्टीमें मिलें, बर-बाद हीं, चय ही श्रीर हम उनकी तरफ नज़र भी नहीं डालें, हमारे लिये यह कितने अफसोस श्रीर शर्मकी बात है! कहते कलेजा काँपता है कि इस बुरे ढङ्ग-से हज़ारों शास्त्रोंका नाश हो गया। श्रौर श्रगर यही हालत रही तो जमाना बता-वेगा कि जैनियोंका कोई श्रस्तित्व ही नहीं है। फिर भी श्रगर श्रभीतक इस विषय पर समाजका ध्यान थोड़ा बहुत नहीं जाता, तो जैन-साहित्यका श्रन्त बहुत जल्दी आ जाता। मगर खुशीकी बात है कि श्रव कई जगह शास्त्रोंके भएडार खुल गये हैं, उनको चूहों श्रीर दीमकोंसे बचा-कर बाहर लाया गया है श्रीर यों जैन-साहित्यकी थोड़ी बहुत रत्ता की गई है। मगर फिर भी कई जगहें ऐसी सुननेमें श्राती हैं कि जहाँके भएडारोमें बहुतसे शास्त्र वर्षोंसे भरे पड़े हैं श्रीर जिनको हमारे जैनी भाई ताला खोलकर सँभालने तक नहीं देते। श्रफ़सोस और सख श्रफ़-सोस! क्या शास्त्रका विनय इसीका नाम है ?……

—श्रवूर्ण।

# पुस्तक-परिचय।

१ त्रात्मसिद्धि—यह मृत पुस्तक गुजराती भाषामें सरल और सुबोध पद्यों द्वारा शतावधानी महात्मा श्रीमद् राजचन्द्रजी जैनकी बनाई हुई है। इसका विषय पुस्तकके नामसे ही प्रकट है। परिडत बेहचरदासजी न्याय श्रीर व्याकरणतीर्थने संस्कृतमें इसका पद्यानुवाद श्रीर हिन्दीमें पं० **उदय**-लालजी काशलीवालने गद्यानुवाद किया है। ये दोनों श्रजुवाद पुस्तक के साथ लगे हुए हैं। साथ ही, मूल कर्ताके हिन्दी परिचय द्वारा, जो कि १२३ पृष्ठ परिमाण है, इस पुस्तकको श्रलंकृत किया गया श्रीर उपयोगी बनाया गया है। सब मिलाकर पुस्तककी पृष्ठ संख्या सवा दो सौके करीब है, मोटे पुष्ट कागज़पर निर्णय-सागर प्रेस द्वारा छपाई हुई है, सुवर्ण-त्तरोंको लिये हुए सुन्दर कपड़ेकी जिल्द बँधी है श्रीर तिसपर भी मृल्य एक रुपया है। प्रन्थकर्ताके छोटे भाई श्रीयुत मन-सुखलाल रवजी भाई मेहताने \*महात्मा गांधीजीकी प्रेरणासे इसे लोकोपकारार्थ देवनागरी श्रचरोंमें प्रकाशित किया है।

यह पुस्तक बड़े कामकी है और इसमें प्रन्थकर्ताका परिचय ख़ास तौरसे पढ़ने योग्य है। उसके पढ़नेसे अनेक बातोंकी शिचाएँ मिलती हैं और बहुत कुछ अनुभव बढ़ता है। परिचयमें श्रीमद् राजन्वन्द्रजीके जीवनके अनेक पत्रोंका भी संग्रह किया गया है और उसमें वे पत्र भी शामिल हैं जो महात्मा गांधीजीके पत्रोंके उत्तरमें उन्हें नैटाल (अफ्रीका) भेजे गये थे। गांधीजीके जीवनपर श्रीमद् राजन्वन्द्रजीका गहरा प्रभाव पड़ा है, जिसे

ग्रापका पता 'संदह्स्ट रोड, गिरगाँव—वस्वरं' है।

उन्होंने श्रनेक बार खमुखसे उद्घो-षित किया है। श्रहमदाबादमें, 'राजचन्द्र जयन्ती' के समय पर सभापतिकी हैसि-यतसे महात्मा गांधीने श्रीमद्राजचन्द्र श्रीर उनकी कृतियोंके सम्बन्धमें जो उद्गार निकाले थे उन्हें इस पुस्तकसे, हम श्रपने पाठकोंके श्रवलोकनार्थ नीचे उद्धृत करते हैं:—

'मेरे जीवनपर श्रीमदू राजचन्द्र भाई-का ऐसा स्थायी प्रभाव पड़ा कि मैं उसका वर्णन नहीं कर सकता । उनके विषयमें मेरे गहरे विचार हैं। मैं कितने ही वर्षोंसे भारतमें धार्मिक पुरुषकी खोजमें हूँ; परन्तु मैंने ऐसा धार्मिक पुरुष भारतमें श्रवतक नहीं देखा जो श्रीमद् राजचन्द्र भाई के साथ प्रतिस्पर्द्धामें खड़ा हो सके। उनमें **ज्ञान, वैराग्य श्रोर भक्ति थी; ढोंग, प**च-पात या राग-द्वेष न थे। उनमें एक ऐसी महती शक्ति थी कि जिसके द्वारा वे प्राप्त इए प्रसंगका पूर्ण लाभ उठा सकते थे। उनके लेख भ्रँगरेज तत्वज्ञानियोंकी श्रपेता भी विचन्नण, भावनामय श्रौर श्रात्मदर्शी हैं। मैं योरपके तत्त्वज्ञानियोंमें टालस्टायको पहली श्रेणीका श्रौर रस्किनको दूसरी श्रेणीका विद्वान् समभता हूँ; पर श्रीमद् राजचन्द्र भाईका श्रनुभव इन दोनोंसे भी बढ़ा चढ़ा था। इन महापुरुषके जीवन-के लेखोंको श्राप श्रवकाशके समय पर्देगे तो स्रापपर उनका बहुत श्रच्छा प्रभाव पड़ेगा। वे प्रायः कहा करते थे कि मैं किसी बाड़ेका नहीं हूँ: श्रौर न किसी बाडेमें रहना ही चाहता हूँ। ये सब तो उपधर्म—मर्यादित हैं श्रौरधर्म तो श्रसीम है जिसकी ब्याख्या ही नहीं हो सकती। वे श्रपने जवाहिरातके धन्धेसे विरक्त होते कि तुरन्त पुस्तक द्दाथमें लेते। यदि उन-की इच्छा होती तो उनमें ऐसी शक्ति थी कि वे एक श्रच्छे प्रतिभाशाली बैरिस्टर,

जज या वाइसराय हो सकते। यह स्रिति-शयोक्ति नहीं, किन्तु मेरे मन पर उनकी छाप है। इनकी विचन्नणता दूसरे पर स्रपनी छाप लगा देती थी।

महात्माजीके इन उद्गारीसे पाठक खयं समभ सकते हैं कि श्रीमद् राजचन्द्र-जी कितने श्रसाधारण धार्मिक पुरुष थे, उनका श्रनुभव कितना बढ़ा चढ़ा था श्रीर इसलिये उनकी वृत्तियाँ कितनी श्रिधिक उत्तम तथा मनन किये जानेके योग्य हैं। इन उद्गारोंके मौजूद होतें हुए हमें इस पुस्तकका कुछ विशेष परिचय देनेकी ज़रूरत नहीं है। हाँ इतना ज़रूर कहना होगा कि हमें इस पुस्तकके पढ़ने-से बहुत कुछ संतोष श्रौर शांति-लाभ हुश्रा है; श्रौर इसलिये हमारा श्रनुरोध है कि प्रत्येक स्त्रीपुरुषको इसे ज़रूर पढ़ना चाहिये। यह पुस्तक सभी लायब्रेरियों श्रीर पुस्तकालयोमें संग्रह किये जानेके योग्य है। इस पुस्तकसे यह भी मालूम होता है कि ग्रन्थकर्ताकी कुञ्ज दूसरी वृत्तियाँ भी ( जैसे कि 'श्रीमद्राजचन्द्र' नामका ग्रन्थ ) गुजरातीमें प्रकाशित **हुई हैं परन्तु** श्रभी तक हमें उनके देखनेका सौभाग्य प्राप्त नहीं हुआ । यह पुस्तक हमें आराके कुमार देवेंद्रप्रसादजीसे प्राप्त हुई थी, जिसके लिये हम उनके कृतश हैं।

२ निबन्धरत्नमाला-लेखिकाश्रीमती पिएडता चन्दाबाई, श्रारा। प्रकाशक कुमार देवेन्द्रप्रसादजी, प्रेममन्दिर,
श्रारा। पृष्ठसंख्या १२५ से ऊपर।
मूल्य श्राठ श्राना। 'कन्याविद्यावलम्बिनी
पुस्तकमाला' की यह तृतीय पुस्तक है।
इससे पहले सौभाग्यरत्नमाला श्रोर उपदेशरत्नमाला नामकी दो पुस्तकें श्रोर भी
उक्त लेखिकाकी लिखी हुई प्रकाशित हो
चुकी हैं। इस पुस्तकमें १ मानव हृद्य,
२ पांचत्रता, ३ सद्बान, ४ सद्व्यवहार,

५ त्रात्मपदार्थ, ६ खावलम्बन, ७ त्रात्म-गुण, = धनदशादर्शन, ६ खदेशसेवा, १० स्त्रियोंमें उचाविद्या, ११ मनुष्य-जन्मकी दुर्लभता श्रीर ज्ञानकी योग्यता, १२ समय-को उपयोगिता, १३ शिक्षा, १४ प्राचीन ब्रादर्श महिलाएँ, १५ स्त्री समाजमें समा-चारपत्रीकी स्नावश्यकता सीर १६ कन्या-महाविद्यालय नामके सोलह निबन्ध हैं \*। यद्यपि सभी निबन्ध अञ्छे, प्रौढ़ और उच्च विचारोंसे भरे हुए हैं तो भी उनमें मानव इदय, खदेश सेवा और श्रात्म-सम्बन्धी कुछ निबन्ध ऐसे हैं जो खास तौरसे पढ़े जाने योग्य हैं: श्रीर इन निबन्धोंसे स्त्रीजाति ही नहीं बल्कि पुरुष भी बहुत कुछ लाभ उठा सकते हैं। पुस्तक-की भाषा शुद्ध, परिमार्जित श्रीर लेखन-शैली श्रभिनन्दनीय है। साथ ही प्रकाशक महाशयने इसे बढ़िया कागज पर, उत्तम टाइप्रमें श्रीर श्रच्छे ढङ्गसे छपवा-बँधवा-कर इसकी शोभाको श्रौर भी ज्यादा बढा दिया है। हमें इस पुस्तकको देखकर बहुत प्रसन्नता हुई। एक स्त्रीकी कलमसे हिन्दीमें ऐसी अच्छी पुस्तकका लिखा जाना, निःसन्देह जैनसमाजके लिये बड़े गौरवकी बात है। हमारे खयालमें यदि श्रीमतीका यह प्रयत्न बराबर जारी रहा तो इसके द्वारा वे जैन स्त्रीसमाजका मुख ही उज्वल नहीं कर सकेंगी, बल्कि देश श्रीर समाजके उत्थानमें बहुत कुछ सहा-यक भी बन सकेंगी; श्रीर हिन्दी संसार श्रापकी कृतियोंसे उपकृत होगा। पुस्तक सबके पढने और संग्रह किये जानेके योग्य है। मृल्य लागत मात्र श्रथवा लागत-से भी कुछ कम जान पडता है: सम्भव

है कि प्रचारकी गरजसे ऐसा किया गया हो, श्रौर इसलिए, प्रकाशकका यह उत्साह श्रौर भी प्रशंसनीय है।

रे मारतके प्राचीन राजवंश-(प्रथम भाग)—सेखक, साहित्याचार्य्य पिएडत विश्वेश्वरनाथ रेउ,सुपरिएटेएडेएट 'सरदार म्यूजियम' और 'सुमेर पिलक लायबेरी' जोधपुर । प्रकाशक, हिन्दी प्रम्थरलाकर कार्यालय, गिरगाँव-बम्बई। पृष्ठसंख्या, नकशों तथा वंशवृक्षोंसे भलब, ३६० मूल्य, कपड़ेकी जिल्द सहित तीन कपये।

यह पुस्तक अभी हालमें प्रकाशित हुई है और अपने ढङ्गकी पहली पुस्तक है। इसमें संस्कृत पुस्तकों, शिलालेखों, ताम्र-पत्रों, सिक्कों, ख्यातों और फारसी तवा-रीखों श्रादिके झाधार पर १ सत्रप, २ हैहय, ३ परमार, ४ पाल, ५ सेन श्रौर ६ चौद्यान इन इइः वंशोके राजाओं तथा इनसे कुछ सम्बन्ध रखनेवाले कुछ दूसरे राजाओं श्रौर इतर विद्वानों श्रादिका संक्षिप्त इति-हास तथा परिचय दिया है। इस तरह यह पुस्तक सेंकड़ों ऐतिहासिक व्यक्तियों-के संज्ञिप्त परिचय श्रीर बहुत सी पुरानी घटनाश्रोंके उल्लेखको लिये हुए है। श्रनेक नकशों, वंशवृत्तों और फुटनोटोंके द्वारा इसे उपयोगी बनाया गया है। इसमें लिखी मुंशी देवीप्रसादजी, सहकारी अध्यज्ञ 'इतिहास कार्यालय' जोधपुरकी लिखी हुई २६ पेजकी भूमिका भी बहुत कुछ उप-योगी है। इसमें सन्देह नहीं कि, पुस्तक बड़े परिश्रम श्रीर खोजके साथ लिखी गई है श्रौर उसमें बहुतसे देशी-विदेशी प्रन्थोंका सार खींचा गया है। ऐसी एक पुस्तककी हिन्दी संसारको बड़ी ज़रूरत थी। इसके लिए लेखक श्रीर प्रकाशक दोनों ही धन्यवादके पात्र हैं। प्रत्येक इतिहासप्रेमी श्रीर पुरानी बातोंके जानने-

<sup>\*</sup> इनके सिवाय, प्रकाशक द्वारा, एक लेख महात्मा गांधीका 'नवजीवन' से श्रनुवाद रूप उद्दध्त किया गया है भीर एक कविता गिरीशके 'रसाल वन' से उठाकर रक्खी गई है।

के इच्छुकों द्वारा यह पुस्तक अवश्य पढ़ें और संग्रह किये जानेके योग्य है। हर एक लायबेरी और पुस्तकालयमें इसकी एक प्रक प्रति रहनी चाहिए।

अन्तर्मे हम यह भी प्रगट कर देना उचित समभते हैं कि, यद्यपि पुस्तकको बहुत कुछ उपयोगी बनानेका यल किया गया है तो भी उसमें एक खास त्रुटि रह गई है, श्रीर वह जनरल इएडेक्स (General Index) का अभाव है। अर्थात्, पुस्तकमें ऐसी कोई साधारण अनुक्रमणिका नहीं लगाई गई जिसमें पुस्तक भरमें आये हुए सब प्रकारके नामों-को अकारादि कमसे, पृष्ठसंख्या के साथ, दर्ज किया होता । इस प्रकारकी पुस्तकों में ऐसी एक अनुक्रमणिकाकी बहुत बड़ी ज़रूरत होती है; श्रीर उससे श्रनुसन्धान करनेवालों तथा पुस्तकसे कुछ काम लेने-वालोंको बहुत कुछ लाभ पहुँचता है और उनका श्रधिकांश समय बच जाता है। ऐसी श्रनुक्रमणिकाके न होनेकी हालतमें कभी कभी पुस्तकमें कोई काम-की बात होते हुए भी वह काम नहीं श्राती। श्राशा है कि पुस्तकका दूसरा संस्करण निकालते समय श्रीर इसके दूसरे भागोंको प्रकाशित करते वक्त भी इस विषयकी श्रोर ख़ास तौर से ध्यान रक्खा जायगा श्रीर पुस्तकको श्रीर भी ज्यांदह उपयोगी बनानेका यत किया जायगा।

## सम्पादकीय वक्तव्य ।

इस त्रंकसे जैनहितैषीका नया वर्षः प्रारम्म होता है—ग्रर्थात्, हितैषी अपने जीवनके १४ वें वर्षको पारकर अब सहर्ष १५ वें वर्षमें प्रवेश करता है। पिछले साल इस पत्रने अपने पाठकाँकी क्या कुछ सेवा की, यह बतलानेकी ज़रू-रत नहीं है; सहृदय पाठक उससे खयं परिचित हैं।हाँ, इतना ज़रूर कहना होगा कि गत वर्ष बीमारी, श्रांस्थता और प्रेस-की गड़बड़ श्रादि कई कारलोंसे हम हितैषीके अनेक अंकोंको समय पर नहीं निकाल सके और इससे पाठकोंको कुछ प्रतीचाजन्य कष्ट ज़रूर उठाना पड़ा है, जिसके लिये हमें खयं खेद हैं, तो भी इस बात पर खास ध्यान रक्बा गया है कि पाठकोंको वैसे कुछ त्रलाभ न होने पावे---मैटरकी दृष्टिसे वे घाटेमें न रहें—झौर इसलिये हितैषीका मैटर बराबर उसी ढङ्गसे पूरा किया जाता रहा है। वास्तव-में, जैनहितैषी कोई समाचारोंका पत्र भी नहीं है जिसके समयपर न निकलनेसे उसकी उपयोगिता नष्ट हो जाय, बल्कि यह एक प्रकारका निबन्धसंग्रह है जिसके श्रिधकांश लेखोंको, एक उपयोगी पुस्तक-के तौर पर, बार बार पढ़ने, मनन करने श्रीर पास रखनेकी ज़रूरत होती है। गत वर्ष कागृज़ श्रौर छुपाईकी कितनी महँगाई रही, श्रीर जो श्रभी तक जारी है, इससे सभी परिचित हैं। श्रनेक पत्र इसी चक्कर-में पड़कर बन्द हो गये श्रौर बहुतींको श्रपना मृल्य बढ़ाना तथा श्राकारादि परिवर्तन करना पड़ा। महात्मा गांधीके 'नवजीवन' जैसे पत्रोंकी भी—जिनकी बहुत कुछ प्राहक संख्या है श्रीर जिन्हें हज़ार हज़ार रुपये तककी सहायता भी इसलिये प्राप्त है कि वे कुछ लोगोंको

बिना मुल्य दिये जायँ -- प्रायः ऐसी ही दशा हुई। महात्माजीको वर्षके बीचमं ्ही अपने पत्रका मृत्य बढ़ाना पड़ा श्रौर जब उससे भी काम न चला—घाटा होता देखा-तो पत्रकी पृष्ठसंख्या भो कम करनी पड़ी। परन्तु जैनहितैषीने, जिसकी प्राहक संख्या श्रल्प है, जिसे बाहरसे भी किसीकी कुछ श्रार्थिक सहायता प्राप्त नहीं है श्रौर जिसकी छपाईका चार्ज, दो एक श्रंकोंके बादसे ही, १६ रुपयेके स्थानमें २२ रुपये हो गया था—वर्ष के बीचमें ही. श्रपना मृल्य बढ़ाना उचित नहीं समभा श्रीर न श्रपने नियत फार्मोंकी संख्या-अर्थात पृष्ठ संख्याको ही कम किया। इतने पर भी समाजने इस पत्रके साथ जो सलूक किया है उसे देखकर दुःख होता है। बद्दतसे ग्राहक पाँच पाँच महीने तक बराबर ख़शीसे जैनहितैषी लेते रहे श्रीर जब छठा श्रंक उनके पास वी. पी. द्वारा भेजा गया तो उन्होंने वापस कर - दिया: श्रौर इतनी भी प्रामाणिकता नहीं दिखलाई कि पाँच पाँच ग्रंकोंकी बाबत मृल्यके पन्द्रह पन्द्रह आने ही भेज दिये जायँ। हम नहीं चाहते कि ऐसे भाइयोंके नामोंको प्रकट करके समाजमें उन्हें श्रीर भी ज्यादा लज्जित किया जाय--उनकी परिएति उनके ऋधीन है और हमारी चित्तवृत्ति हमारे श्रधीन—तो भी इतना ज़रूर बतलाना होगा कि ऐसे लोगोंकी इस कृपासे जैनहितैषीको गतवर्ष ६००) रुपयेके करीब घाटा रहा है; जैसा कि पिञ्जले श्रंकमें प्रकाशक महोदयने ज़ाहिर किया था। इतनी महती हानि उठाकर भी जैनहितैषी इस वर्ष उसी उत्साहके साथ ग्रपने पाठकोंकी सेवामें उपस्थित हो रहा है, यह सब प्रकाशक महोदयकी उदारता, भौर समाजमें ऊँचे साहित्य तथा सद्विचारोंको फैलानेकी सत्कामना-

का नतीजा है। वास्तवमें जैनहितैषी, किसी खार्थबुद्धिसे प्रेरित होकर, निजी लाभके लिये नहीं निकाला जाता। इसमें, संपादक और प्रकाशक दोनोंकी ओरसे. जो कुछ शक्ति श्रौर समयका व्यय किया जाता है वह सब समाजहितके लिये है--समाजमें ऊँचे विचारीका प्रचार करके उसे सन्मार्गकी श्रोर लगानेकी गरजसे है। देखते हैं, समाज कबतक चेतता श्रीर श्रपने हितैषीको पहचानता है। हमारे एक मित्रका यह अनुभव, यद्यपि ठीक है कि जैनियोंमें श्रच्छे साहित्यको पढ़नेवाले नहीं हैं--उनका प्रायः श्रभाव है--तो भी श्रच्छे साहित्यके पढ़नेवालोंको पैदा करने-के लिये उपाय भी यही है कि हानि उठाकर भो, उनमें श्रच्छे साहित्यका प्रचार किया जाय। श्रीर इसी लिये जैन हितैषीका यह सब प्रयत्न है--वह भ्रपनी शक्तिभर त्रार्थिक हानि उठाकर भी फिरसे सेवाके लिये तय्यार हुआ है श्रीर जबतक शक्ति बनी रहेगी तबतक बराबर सेवा करता रहेगा। परन्तु उस शक्तिको बनाये रखना श्रधिक—चीग न होने देना-यह सब पाठकोंके अधीन है। श्रीर इसलिए जो लोग जैनहितैषीसे प्रेम रखते हैं उन्हें उसके प्रचार का यत करना चाहिए: खासकर ऐसे समयमें जब कि कुछ उल्क प्रकृतिके श्रन्धकारप्रिय मनुष्यी-की निर्वल और विकृत दृष्टिमें हितैषीका सुमधुर श्रोर हितकर तेज भी नहीं समाता श्रीर इसलिए वे उसके श्रस्तकी भावना कर रहे हैं। ऐसे समयमें जैनहितैषीके शुभचिन्तकोंका भी कुछ कर्तब्य ज़रूर होना चाहिए।

पिछले सालके शुक्रमें हमने अपने पाठकोंसे यह प्रार्थना की थी कि वे इस बातकी पूरी कोशिश रक्खें कि जैनहितैषी-के विचार यथायत् रूपसे, सब भाइयोंके

कानों तक बराबर पहुँचते रहें श्रौर उन्हें पढ़नेको मिद्धते रहें। परन्तु जान पड़ता है, इस बर कुछ ध्यान नहीं दिया गया। अतः हमें अपने पाठकोंका ध्यान फिरसे इस और आकर्षित करते हैं। आशा है, वे जरूर इस बार ध्यान देंगे श्रीर उसे कार्यमें परिखत करनेका भरसक यत करेंगे । जैनहितैषोको श्रपने प्राहकोंके बढानेकी इतनी चिन्ता नहीं हैं जितनी विचारीको फैलाकर चिन्ता अपने सद्विचारकोंके उत्पन्न करनेकी है। श्रीर इसलिए, जो लोग खानीय सभा सोसा-इटियोंमें जैनहितेषीको पढकर सुनावें. इसरोंको उसके पढ़नेकी प्रेरणा करें, उन्हें अपना श्रंक पढनेके लिए दें, जैन-हितैषीके सम्बन्धमें अपने सद्भाव प्रगट करें. अपने इष्ट मित्रादिकोंको उसका परिचय करावें, श्रसमर्थोंके पास उसे श्रपनी श्रोरसे विना मृल्य भिजवाएँ श्रीर इसी तरह उसके खास ख़ास लेखों तथा विचारोको त्रलग पुस्तकाकार छपवाकर उन्हें बिना मुख्य या श्रल्प मुख्यमें वित-

रण करें और कराएँ, वे सब जैनहितैषीके विचारोंकों फैलानेमें सहायक हो सकते हैं श्रीर समाजमें बहुत कुछ जाग्रति उत्पन्न कर सकते हैं। इस वर्ष हितैषीमें जैनतत्त्वोंके प्रतिपादक श्रीर जैनसिद्धान्तों- के रहस्यका उद्घाटन करनेवाले कुछ दूसरे महत्त्वके लेख भी निकालनेका हमारा विचार है; श्रीर उसका प्रारम्भ इसी श्रंकसे, 'उपासना-तत्त्व' नामके लेख द्वारा किया गया है। श्राशा है, इन लेखोंसे जैन-श्रजैन सभीको यथार्थ वस्तुस्थितिके समभनेमें बहुत कुछ सहायता मिलेगी।

श्रन्तमें हम श्रपने सहदय पाठकोंसे हतना श्रीर निवेदन कर देना ज़करी समभते हैं कि पिछले साल जैनहितैषीके सम्पादन-कार्यमें उन्हें जो जो श्रुटियाँ मालुम हुई हों श्रथवा जिन जिन गुणदोषोंका श्रमुभव हुआ हो उन सबको वे कृपाकर हमारे पास शीध्र लिख मेजनेका कृष उठाएँ, जिससे हम उनपर विचार कर श्रपनी प्रवृक्तिमें यथोचित फेरफार कर सकें।

## नये और अपूर्व ग्रन्थ।

#### भारत्के प्राचीन राजवंश।

हिन्दोमें इतिहासका एक अपूर्व यन्थ। इस देशमें पहली जो अनेक वंशोंके बड़े बड़े प्रतापी, दानी और विद्याव्यवसनी राजा महाराजा हो गये हैं उनके सच्चे इतिहास हम लीग बिलकुल नहीं जानते। बहुतोंके विषयमें हमने ता भूठी, ऊटपटांग किम्बद्नियाँ सुन रवा हैं श्रीर बहुतोंको हम भूल ही गये हैं। इस अन्थमें चत्रपवंश, हैहयवंश (कल-चुरि) परमारवंश (जिसमैं राजा भोज, मुंज, सिन्धुल आदि हुए हैं), चौहानवंश (जिसमें प्रसिद्ध महाराज पृथ्वीराज हुए है), सेनवंश और पालवंश तथा इन वंशोंकी प्रायः सभी शाखात्रोंके राजात्रोंका सिलसिलेवार और सचा इतिहास प्रमाणोंसिनत संग्रह किया गया है। शिलालेखों, ताम्रपत्रों, यन्थ प्रशस्तियों, फारसी-ऋरबीकी तवारीख़ों तथा ऋन्य ऋनेक साधनोंसे बड़ेही परिश्रमपूर्वक यह ग्रन्थ रचा गया है। प्रत्येक इतिहासप्रेमोको इसकी एक एक प्रति मँगाकर रखनी च।हिए । इसमें अनेक जैनविद्वानों तथा जैनधर्म-प्रेमी राजात्रोंका भी उल्लेख हैं। लगभग ४०० पृष्ठोंका कपड़ेकी जिल्द सहित यन्थ है। मूल्य ३) रु०। आगेके भागोंमें गुप्त, राष्ट्रकूट, आदि वंशोंके इतिहास निकलेंगे।

#### नया सूचीपत्र ।

उत्तमोत्तम हिन्दी पुस्तकोंका ६२ पृष्ठोंका नया सूचीपत्र छपकर तैयार है। पुस्तक-भेमियोंको इसकी एक एक कापी मँगाकर रखना चाहिये।

मैनेजर, हिन्दी-प्रनथ-रत्नाकर कार्यालय, हीराबाग, पो० गिरगाँव, बम्बई।

#### उत्तमोत्तम जैन ग्रन्थ।

नीचे लिखी श्रालोचनात्मक पुस्तकें विचारशीलोंको श्रवश्य पढ़नी चाहिएँ। साधारण बुद्धिके गतानुगतिक लोग इन्हें न मँगावें।

१ प्रथपरीक्षा प्रथम भाग । इसमें कुन्दकुन्द श्रावकाचार, उमास्वातिश्रावकाचार श्रौर जिनसेन त्रिवर्णा-चार इन तीन यन्थोंकी समालोचना है। श्रानेक प्रमाणोसे सिद्ध किया है कि ये श्रसली जैनयन्थ नहीं हैं—भेषियोंके बनाये हुए हैं। मूल्य ।</ र ग्रंथपरीक्षा द्वितीय भाग । यह भद्रवाहु-संहिता नामक ग्रन्थकी विस्तृत समालोचना है। इसमें बत-लाया है कि यह परमपूज्य भद्रवाहु श्रुतकेवलीका बनाया हुआ ग्रन्थ नहीं है, किन्तु ग्वालियरके किसी धूर्त भट्टारकने १६-१७वीं शताब्दिमें इस जाली ग्रन्थको उनके नामसे बनाया है और इसमें जैनधर्मसे विरुद्ध सैंकड़ों बातें लिखी गई हैं। इन दोनों पुस्तकोंके लेखक श्रीयुक्त बाबू जुगुल-किशोरजी मुख्तार हैं। मूल्य।)

३ द्रीनसार । आचार्य देवसेनका मूल प्राकृत ग्रन्थ संरकृतच्छाया, हिन्दी अनुवाद और विरतृत विवेचन। इति-हासका एक महत्त्वका ग्रन्थ है। इसमें श्वेताम्बर, याप-नीय, काष्ठासंघ, माशुरसंघ, द्राविङ्संघ, आजीवक (अज्ञान-मत) श्रेर वैनेयिक आदि अनेक मतोंकी उत्पत्ति और उनका स्वरूप बतलाया गया है। बड़ी खोज और परिश्रमसे इसकी रचना हुई है।

#### नकली श्रीर श्रसली धर्मात्मा।

श्रीयुत बाबू सूरजभानुजी वकीलका लिखा हुआ सर्व-साधारणोपयोगी सरल उपन्यास । ढोंगियोंकी वड़ी पोल स्रोली गई है। मूल्य ॥

#### श्चातमानुशासन ।

भगवान् गुणभद्राचार्यका बन या हुआ यह प्रत्थे प्रत्येक जैनीके स्वाध्याय करने योग्य है। इसमें जैनधर्मके असली उद्देश्य शान्तिसेखकी और आकर्षित किया गया है। बहुत ही सुन्दर रचना है। आजकलकी शुद्ध हिन्दीमें हमने न्यायतीर्थ न्यायणास्त्री पं० वंशीधरजी शास्त्रीसे इसकी टीका लिखवाई है और मूलस हत छपवाया है। जो जैनधर्मके जाननेकी इच्छा रखते हैं, उन अजैन मित्रोंको भेंटमें देने योग्य भी यह प्रत्थ है। मूल्य २)

#### युत्तयनुशासन सटीक।

माणिकचन्द्र-जैनयन्यमालाका १५वाँ यन्य छपकर तैयार हो गया। इसके मूलकर्ता भगवान् समन्तभद्र श्रीर संस्कृतटीकाके कर्ता श्राचार्य विद्यानन्दि हैं। यह भी देवा-गमकी भाँति स्तुत्यात्मक है श्रीर युक्तियोंका भाग्डार है। श्रभी तक यह ग्रन्थ दुर्लभ था। प्रत्येक भग्डारमें इसकी एक एक प्रति श्रवश्य रहनी चाहिये। मृल्य ॥)

#### नियमसार ।

भगवत्कुन्दकुन्दाचार्यका यह बिलकुल ही अप्रसिद्ध यन्थ है। लोग इसका नाम भी नहीं जानते थे। बड़ी मुश्किलसे प्राप्त करके यह छपाया गया है। नाटक समय-सार श्रादिके समान ही इसका भी प्रचार होना चाहिए। मूल प्राकृत, संस्कृतच्छाया, श्राचार्य पद्मप्रभमलधारि देवकी संस्कृत टीका और श्रीयुत शीतलप्रसादजी बहाचारीकृत सरल भाषाटीकासहित यह छपाया गया है। श्रध्यातमप्रेमि-योंको अवश्य स्वाध्याय करना चाहिए। मूल्य २) दो रु०।

#### नयचक्र संग्रह।

यह उक्त प्रन्थमा नाका १६वाँ प्रन्थ है ; इसमें देवसेन-स्रिकृत प्रकृत नयचक्र (संरकृतच्छायासहित) श्रीर श्रालाप पद्धति तथा माइल्ल धवलकृत द्रव्यस्वभावप्रकाश (छावः सहित) ये तीन यन्थ छपे हैं। भूमिका पड़ने योग्य 🖏 तैयार हो गया । मूभ्य ॥।०)

#### पार्श्वपुराग भाषा।

कविवर भूधरदासजीका यह अपूर्व ग्रन्थ दूसरी क छपाया गया है। इसकी कविता बड़ी ही मनोहारिणी है! जैनियों के कथायन्थों में इससे भच्छी और सुन्दर कि श्रापको श्रौर कहीं न मिलेगी। विद्यार्थियोंके लिये भी वह उपयोगी है। शास्त्रसभात्रोंमें बाँचनेके योग्य है। बह सुन्दरतासे छपा है। मूल्य सिर्फ १) रु०।

#### कथामें जैनसिद्धान्त।

एक मनोरंजक कथाकेद्वारा जैनधर्मकी गृढ़ कर्म-फिला सफींको सरलतासे समम्तना हो और एक बढिया काव्यका त्रानन्द लेना हो तो त्राचार्य सिद्धिषके बनाये हुए 'हुए-मितिभवप्रपचाकथा, नामक संस्कृत प्रन्थके हिन्दी श्रनुवादको अवश्य पिढ़ेये। श्रनुवादक श्रीयुत न शूराम प्रेमी। मूल्य प्रथम भागका ॥।) श्रौर द्वितीय भागका 🖂 जैनसाहित्यमें अपने ढंगका यही एक अन्य है।

#### संस्कृत ग्रन्थ ।

- **१ जीवन्धर चम्पू ,** कवि हरिचंद्रकृत । मू० १।)
- २ गद्यचिन्तामणि, वादीभसिंहकृत । मू० २)
- ३ जीवन्धरचरित, गुणभद्राचार्यकृत । मू० १)

४ क्षत्रचूड़ामणि, वादीमसिंहकृत । मू० १) ५ यशोधरचरित, वादिराजकृत । मू०॥) चरचा-समाधान । पं भूथरमिश्र कृत । भाषा का नय अन्थ। हालही में छपा है। मूल्य र॥-)

मैनेजर, जैनग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय,

होराबाग बम्बई।

#### बम्बईका माल।

बम्बईका सब तरहका माल-कपड़ा, किराना, रटेश-नरी, पीतल, ताँबा, दवाइयाँ, तेल, सावुन आदि--हमसे मँगाइए। माल दम जगह जांचकर बहुत सावधानी श्रीर ईमानदारीके साथ भेजा जाता है। चौथाई रुपयेक लगभग पेशगी भेजना चाहिये। एक बार व्यवहार करके देखिये।

नन्हेलाल हेमचन्द् जैन, कमीरान एजेएट, चन्दावाड़ी, पी० गिरगाँत, बम्बई ।

#### जेरूरत।

हमें 'जैनसिद्धान्तभवन' श्राराके लिये दो एक श्रञ्छे लेखकोंकी जरूरत है जो देवनागरी अचरोंमें सुन्दर, साफ श्रीर शिव्रताके साथ नकलका काम कर सर्वे । र्वेतन योख-तानुसार दिया जायगा; श्रीर वेतन न लेकर् उजरत पर काम करनेवालोंको उजरत पर रक्खा जायगा। श्राना चाहें उन्हें श्रपनी योग्यता श्रीर लिखाईका परिचय देते दुए हमसे शोध पत्र व्यवहार वरना चाहिये। साथ ही यह भी लियाना चाहिये कि वे कमसेकम किस वेतन पर े है श्रीर यदि उजरत पर काम करना चाहें तो उनकी लिखाईकी दर क्या होगी।

जिन भाइयोंको एं० सीतारामजी शास्त्री नामके लैखकका पता मालूम हो उन्हें कृपाकर हमें उससे सचित करना चाहिये और उनतक भी यह समाचार पहुँचा देना चाहिये। उन्होंने पहले भी भवनमें काम किया है।

> निर्मलकुमार, 🥜 चक्रेश्वरकुमार,

> > ग्रारा ।

Printed & Published by G. K. Gurjat at Sri Lakshmi Narayan Press, Jatanbar, Benares City. for the Proprietor Nathuram Premi of Bombay.