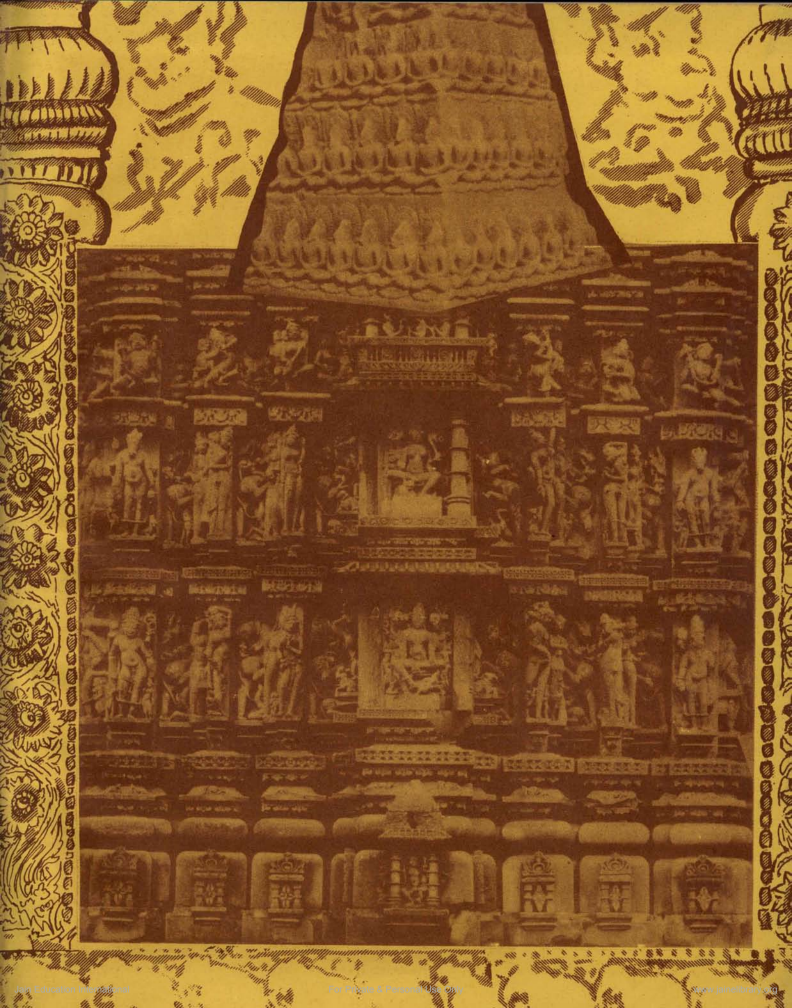


अग्रिमीहा ज्ञानपीठ

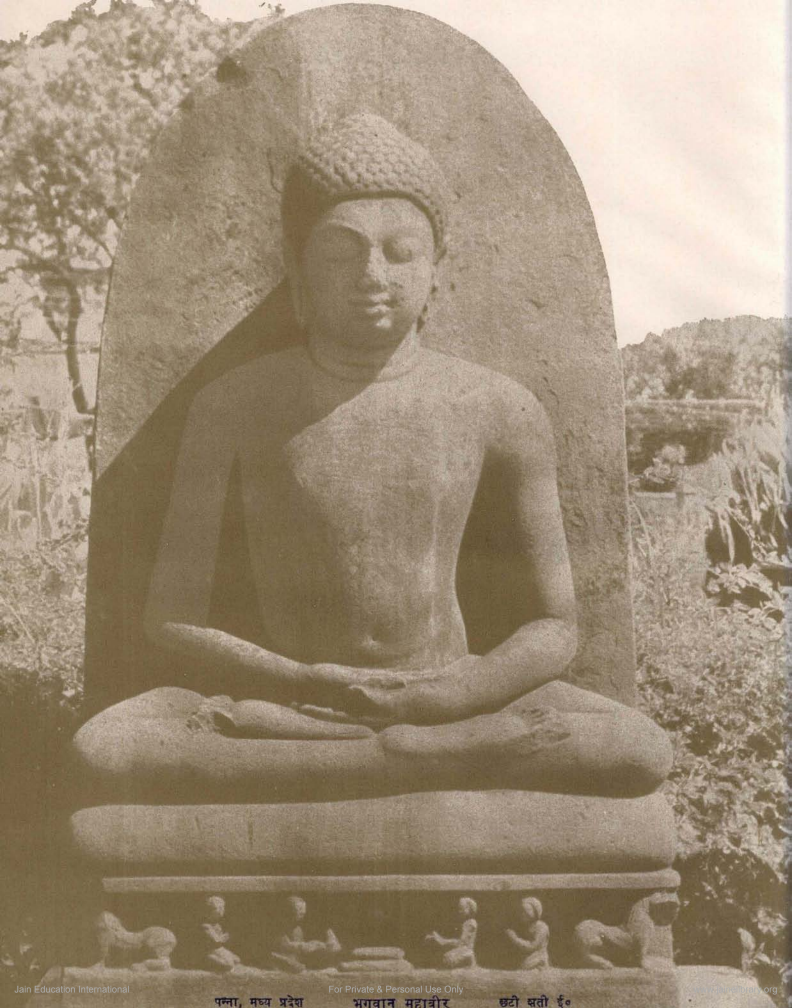




श्रवनितलगतानां कृतिमाकृतिमाणां वनभवनगतानां दिव्यवैमानिकानाम्। इह मनुजकृतानां देवराजाचितानां जिनवरनिलयानां भावतोहं स्मरामि॥

# जैन कटा <sup>एवं</sup> स्थापट्य

खण्ड 1



# जैन कला एवं स्थापट्य

भगवान् महावीर के 2500 वे निर्वाण महोत्सव के पावन श्रवसर पर प्रकाशित

मूल-संपादक

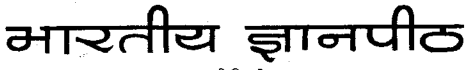
# श्रमलानंद घोष

भूतपूर्व महानिदेशक, भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण

तीन खण्डों में प्रकाशित

खण्ड 1





नई दिल्ली

# मूल अंग्रेजी से हिन्दी में प्रनूदित

हिन्दी संपादक : लक्ष्मीचन्द्र जैन



भारतीय ज्ञानपीठ

तीन खण्डों का मूल्य रु० ५५०

प्रकाशक : लक्ष्मीचन्द्र जैन, मंत्री, भारतीय ज्ञानपीठ, बी-४५/४७ कनॉट प्लेस नई दिस्ली-११०००१

मुद्रक : श्रोमप्रकाश, संचालक, कैक्सटन प्रेस, प्रा. लि०, 2-ई रानी फाँसी रोड, नई दिल्ली-११००५४.

## प्रा**क्कथ**न

जैन-विद्या को स्रव भारतीय-विद्या का एक महत्त्वपूर्ण स्नौर संस्रथित-स्रंग माना जाने लगा है। यह उचित ही है, क्योंकि 'जैन-विद्या' कहने पर हमारे मन में एक ऐसी विशिष्ट सांस्कृतिक धारा का चित्र सजीव हो जाता है जिसने भारतीय दर्शन, साहित्य स्नौर कला के साथ-साथ एक ऐसी जीवन-पद्धित को स्रत्यंत समृद्ध बनाया है जिसमें श्रावकों स्नौर साधुस्रों के लिए सामाजिक दायित्वों के निर्वाह स्नौर स्नाध्यात्मिक उन्नित के हेतु सुचितित ढंग से प्रगति के सोपानों की रचना की गयी है स्नौर जिसके पीछे एक सुदृढ़ परंपरा का निर्माण हुस्रा है। भारतीय विद्यासों में रुचि रखनेवाले विद्वानों ने स्रव उन स्नांत धारणास्रों का परित्याग कर दिया है जिनके स्रंतर्गत यह माना जाता था कि जैन धर्म बौद्ध धर्म की एक शाखा है, या तीर्थंकर महावीर जैन धर्म के स्नादि संस्थापक हैं।

इतिहास के ग्रध्ययन के ग्राधार पर ग्रब तो विद्वान् निश्चित रूप से यह मानने लगे हैं कि जैन धर्म के तेईसवें तीर्थंकर पार्श्वनाथ, ग्रंतिम चौबीसवें तीर्थंकर महावीर से ढाई सौ वर्ष पूर्व हुए थे, ग्रौर बाईसवें तीर्थंकर नेमिनाथ के इतिहास का काल महाभारत ग्रौर गीता के उन विख्यात कृष्ण के साथ जुड़ा हुआ है जो परस्पर चचेरे भाई थे। प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथ या वृषभ थे जिनका उल्लेख ऋग्वेद में ग्रनेक बार ग्राया है ग्रौर प्रस्तुत कला-ग्रंथ के ग्रनेक लेखों में विद्वानों ने जिनका संदर्भ दिया है।

यही स्थित भारतीय दर्शन के क्षेत्र में है। जैन धर्म को 'नास्तिक' धर्म की संज्ञा अब कोई इस आधार पर नहीं देता कि यह धर्म इस सृष्टि को किसी ईश्वर द्वारा रची गयी नहीं मानता। जैन धर्म आत्मा की अनादि सत्ता में विश्वास करता है और साथ ही पाँच अन्य द्रव्यों की सत्ता में। वे अन्य पाँच द्रव्य हैं — पुद्गल (जड़ तत्त्व जिसमें ऊर्जा भी सम्मिलत हैं), धर्म (गित का माध्यम), अधर्म (स्थिति का माध्यम), आकाश (जो सारे विश्व को अवगाह देता है) और काल (समय)। यह धर्म मानता है कि प्रत्येक आत्मा में क्षमता है कि वह निर्वाण प्राप्त करे, अर्थात् परमात्म-पद पाये। भारतीय दर्शन को इस धर्म ने अनेकांत के महान् सिद्धांत का अवदान दिया जिस सिद्धांत में दार्शनिक वाद-विवादों के समाधान की क्षमता है और जो जैन धर्म के एक अन्य आधारभूत सिद्धांत 'अहिंसा' (मन-वचन-काय से किसी भी प्राणी को दुःख न पहुँचाना) से संबद्ध किये जाने पर सामाजिक विषमताओं का निराकरण करता है।

जैन धर्म की ग्रमूल्य प्रेरणा के फलस्वरूप भारतीय साहित्य की ग्रभिवृद्धि हुई - धार्मिक साहित्य के क्षेत्र में, ग्रौर धर्मनिरपेक्ष साहित्य के क्षेत्र में भी। यह साहित्य संस्कृत, प्राकृत ग्रौर अपभ्रंश

#### प्रावक्षन

भाषाओं के अनेक रूप-माध्यमों में रचा गया। कन्नड़ और तिमल-जैसी भाषाओं के आधुनिक रूप-विकास में इन भाषाओं के प्राचीन जैन आचार्यों के कृतित्व का योगदान है, यह बात सभी भाषाविद् स्वीकार करते हैं। साहित्यिक विधाओं का कोई रूप — काव्य, नाटक, कथा तथा टीका-व्याख्या — ऐसा नहीं जिसे जैन ग्रंथकारों ने अपनी प्रतिभा से अलंकृत न किया हो, वे चाहे जिस भी धर्म के उपासकों के परिवार में जनमे हों।

अध्येताओं, इतिहासज्ञों और पुरातत्त्ववेत्ताओं ने इस युग में जैनविद्या के एक अत्यंत परिपूर्ण आयाम का उद्घाटन किया है। वे यह देखकर चिकत हैं कि जैन-कला का एक कमबद्ध इतिहास है; इसे छुट-पुट रूप में देखना अपनी दृष्टि को सीमित कर लेना है। जैन कला भारतीय कला-इतिहास का अभिन्न अंग है, और इस कला ने प्रत्येक युग की कला को प्रभावित किया है तथा स्वयं भी उसके प्रभाव को ग्रहण किया है। इस जैन कला का मूर्तेरूप क्या है इसे प्रत्यक्ष देखने के लिए सारे देश के विभिन्न अंचलों की श्रमसाध्य यात्रा करनी पड़ती है। इसका रूप क्या है, इसे समभने और इसका विधिवत् अध्ययन करने की इच्छा रखनेवाले विद्वानों की और इस विषय में रुचि रखनेवाले सामान्य पाठक की भी पहली आवश्यकता यह है कि उसे सार रूप में इस सब कला-निधि का परिचय पढ़ने को मिल जाये। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए ही 'जैन कला और स्थापत्य' शीर्षक इस ग्रंथ की रचना तीन खण्डों में की गयी है (आशा के अनुरूप यह 'अद्भुत' प्रमाणित हो!)। यहाँ यह भी उल्लेखनीय है कि जैन कला और स्थापत्य के विधिवत् अध्ययन में सहायक होने के उद्देश से भारतीय ज्ञानपीठ ने इस प्रकार की कलाकृतियों के लगभग दस हजार से अधिक छायांकन (फोटो) देश-विदेश के अनेक स्रोतों से संगृहीत कर लिये हैं और यह संग्रह दिन-पर-दिन बढ़ता चला जा रहा है। हम श्री मधुसूदन नरहर देशपाण्ड, भारतीय पुरातत्त्व-सर्वेक्षण-विभाग के महानिदेशक, के आभारी हैं कि उन्होंने हमें इस कार्य में तथा हमारी अन्य गति-विधियों में सहायता दी, हमारा मार्ग-दर्शन किया।

इस ग्रंथ के मूल प्रेरणा-स्रोत भारत के ग्रौद्योगिक विकास के नेता, ग्रौर भारतीय ज्ञानपीठ के संस्थापक, श्री साहू शांतिप्रसाद जैन हैं। श्री साहूजी की बलवती इच्छा थी कि भगवान् महाबीर की पच्चीसवीं शती के पुण्य ग्रवसर पर भारतीय ज्ञानपीठ ग्रपनी प्रकाशन-योजनाग्रों में इस ग्रंथ को प्राथमिकता दे। भारतीय ज्ञानपीठ का नाम देश-विदेश के विद्वानों में एक साहित्यिक-सांस्कृतिक संस्थान के रूप में सुपरिचित है। भारतीय विद्या के विद्वान् ज्ञानपीठ के शोध-प्रकाशनों से प्रभावित हैं। भारतीय समसामायिक साहित्य की प्रगति के लिए भारतीय ज्ञानपीठ ने नयी पीढ़ी के प्रतिभा-संपन्न लेखकों की कृतियों का प्रकाशन किया है तथा यह संस्था प्रतिवर्ष भारतीय साहित्य की सर्जनात्मक कृतियों में से सर्वश्रेष्ठ का वरण कर उसे पुरस्कृत करती है। ज्ञानपीठ-पुरस्कार भारत का सर्वोच्च साहित्य-पुरस्कार माना जाता है।

इस ग्रंथ की रूप-रेखा के निर्धारण में प्रारंभ में कुछ कठिनाई रही । पहले इसका एक विस्तृत रूप सोचा गया ग्रौर ग्रपेक्षा की गयी कि जैन पुरातत्त्व के जानकार विद्वानों का संपादक-मंडल उस

## प्रावकपन

रूप-रेखा को कियान्वित करने में सहायक होगा । ऐसे विद्वान् बहुत ही मिने-चुने हैं और वे सब अनेक प्रकार के दायित्वों से पूर्व-बद्ध हैं। भ्रांत में हमारा सुखद निर्णय यह रहा कि हम कठिनाई के उत्ताप का समाधान श्री भ्रमलानंद घोष जैसे वट-वृक्ष की छाया में प्राप्त करें। श्री घोष, भारत सरकार के पुरातत्त्व-सर्वेक्षण-विभाग के महानिदेशक के पद से सेवा-निवृत्त हो चुके हैं। उन्होंने हमारे अनुरोध को माना श्रौर ग्रंथ के संपादन का दायित्व स्वीकार किया। ग्रंथ की योजना को भली-भाँति देख-समभ कर श्री घोष ने परामर्श दिया कि चूँकि यह ग्रंथ ग्रपने ढंग का पहला प्रयास है ग्रीर भगवान् महावीर के निर्वाण-महोत्सव पर अवश्य प्रकाशित कर देना है, अतः योजना को अत्यधिक विस्तृत न बनाकर, इसे सारभूत और संक्षिप्त बनाना ग्रधिक उचित और उपयोगी होगा । संक्षिप्त बनाते-बनाते भी यह रूप इतना बड़ा हो गया कि दो खण्डों की कल्पना करनी पड़ी और श्रव तो वह तीन खण्डों में क्रिया-न्वित हो रही है। योजना बना लेना एक बात थी, किन्तु उसे पूरा करने के दायित्व को सँभालना दूसरी बात है। ग्रंथ के लेखकों को योजना भेजी गयी और उन्हें ग्रपनी ग्रोर से पर्याप्त समय भी दिया गया, किन्तु समय की सीमा ने उनका साथ नहीं दिया। मात्र सोच लेने से कि लेख लिखना है, कलम नहीं चल पड़ती । इस पुस्तक के लेखक प्रायः सभी अपने-अपने दैनिक दायित्वों से बँधे हैं, उनके पास समय का अभाव है। विषय की जानकारी होते हुए भी, सामग्री को सुचितित ढंग से व्यवस्थित करना होता है, लिखते हुए अनेकानेक संदर्भ खोजने पड़ते हैं, और लेख के लिए उपयुक्त चित्रों की छाँटना-जुटाना तो कार्य को नितांत दु:साध्य बना देता है। लेखकों की कठिनाई ने हमारी कठिनाइयों को कई गुना बढ़ा दिया।

क्या पाठक कल्पना कर सकते हैं कि योजना को क्रियान्वित करने के लिए हमें लेखकों को, संग्रहालयों को, फोटोग्राफरों भौर कलाकारों को देश-विदेश में बार-बार कितने पत्र, स्मरण-पत्र भौर तार म्रादि देने पड़े? यह संख्या है ४६६१! स्मरण-पत्र पानेवालों की फुँफलाहट का अनुमान लगाया जा सकता है। भेजनेवालों का तो, खैर, कर्त्तव्य ही है, वह। यदि ये पत्र कहीं दुर्विनीत लगे हों, तो हम क्षमा-प्रार्थी हैं। यह सब लिखने का उद्देश्य केवल इतना है कि विद्वान्-पाठकों को यदि इस ग्रंथ में कहीं कोई श्रुटि या अधूरापन दिखे तो, हमारी अशक्यता समभें भौर हमें संशोधन-संबंधी सुकाव दें ताकि अगला संस्करण अधिक समुचित बनाया जा सके। दूसरा उद्देश्य यह है कि कला-ग्रंथों की योजना बनानेवाले धीरज से काम लें। यह ग्रंथ तो एक मार्ग-दर्शक है। भविष्य में इस प्रकार के अनेक ग्रंथ प्रकाशित होंगे तब जैन कला का पूरा स्वरूप प्रत्यक्ष हो पायेगा।

भगवान् महावीर की पुण्य निर्वाण शती के अवसर पर यह ग्रंथ प्रकाशित हो सका, यह भारतीय ज्ञानपीठ के लिए सौभाग्य की बात है। भारतीय ज्ञानपीठ श्री अमलानंद घोष के प्रति कृत- ज्ञता ज्ञापन करती है कि उन्होंने इस ग्रंथ के संपादन का दायित्व लिया; और इसी अवधि में एक वर्ष के इण्डोनेशिया के प्रवास से लौटने के उपरांत इस दायित्व का पुनर्ग्रहण किया। वह जब प्रवास पर गये तो स्पष्ट कह गये थे कि हम अन्य प्रबंध कर लें। हमने अपना काम जारी रखा, और उनके लौटने की प्रतीक्षा करते रहे। यह बहुत ठीक हुआ, कि सारे सूत्र ज्यों-के-त्यों जुड़ गये। श्री घोष के

#### प्राक्कथन

साथ काम करने का मेरा अनुभव बहुत सुखद रहा है। इस दायित्व को उन्होंने जिस अध्यवसाय और निष्ठा से निभाया है, वह प्रेरणाप्रद है। कला और स्थापत्य के क्षेत्र में श्री घोष एक आदर्श संपादक माने जाते हैं। उनकी सहयोगी तत्परता के कारण इस ग्रंथ का मूल ग्रंग्रेजी का प्रथम खण्ड निर्वाण-महोत्सव वर्ष के शुभारंभ के अवसर पर प्रकाशित हो सका, जिसका विधिवत् विमोचन १७ नवम्बर, १६७४ की विशाल जनसभा में प्रधानमंत्री श्रीमती इन्दिरा गांधी के हाथों हुआ। श्री घोष की विद्वत्ता, संस्कृत भाषा और साहित्य की व्यंजनाओं की उनकी सूक्ष्मदृष्टि और, सर्वोपरि, कला-प्रकाशनों के विस्तृत तकनीकी अनुभव ने इस प्रकाशन को सुंदर और निर्दोष बनाने की दिशा में योगदान दिया है, यद्यपि श्री घोष स्वयं भी जानते हैं कि इस संबंध में समय रहते और भी क्या—कुछ हो सकता था।

भारतीय ज्ञानपीठ की अध्यक्षा श्रीमती रमा जैन से इस योजना के क्रियान्वयन में हमें सहज सहायता और मार्ग-दर्शन प्राप्त हुम्रा है। प्रत्येक कठिनाई के निराकरण की उनकी तत्परता और मान-दण्डों की रक्षा का उनका आग्रह हमारी पूँजी है।

मूर्तिदेवी ग्रंथमाला की स्थापना के समय से ही इसके संपादक और अब ज्ञानपीठ के ट्रस्टी भी, डॉ॰ आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये ने मूलपाठों के स्पष्टीकरण आदि में जो सहायता दी है, उसके लिए हम उनके आभारी हैं।

जैन इतिहास, कला स्रौर साहित्य के मर्मज्ञ विद्वान् डॉ० ज्योतिप्रसाद जैन, लखनऊ, ने प्रारंभ के अनेक अध्यायों का अध्ययन करके अपनी टिप्पणियाँ दीं, जिनका यथासंभव उपयोग हमने किया है। वे धन्यवाद के अधिकारी हैं।

मूल ग्रंग्रेजी ग्रंथ के लिए जिन विद्वानों ने लेख भेजे, उनके प्रति हमारा ग्राभार ! पुरातत्त्व-सर्वेक्षण-विभाग के मित्रों ने ग्रपने सहयोग द्वारा हमें उपकृत किया है।

यह ग्रंथ जो ग्रापके हाथ में है, वास्तव में मूल ग्रंग्रेजी ग्रंथ का ग्रनुवाद है। ग्रनुवाद सदा ही किटन होता है, विशेषकर कला-विषयक ग्रंथ का जिसमें वाक्यों की गठन को सुलक्षाना, तकनीकी शब्दों के हिन्दी पर्यायों को खोजना, उनके ग्रंथ के प्रति श्राश्वस्त होना, भाषा को बोधगम्य बनाते हुए भी मूल के वाक्य-विन्यास ग्रौर ध्विन की सूक्ष्मता को सुरक्षित रखना ग्रादि दुष्कर तत्त्वों को ध्यान में रखना पड़ता है। इस ग्रंथ के ग्रनुवाद की दिशा में कितने व्यक्तियों के साथ सम्पर्क किया गया, कितने प्रयोग किये गये ग्रौर ग्रंततोगत्वा किस प्रकार संशोधन की प्रक्रिया में प्रायः पूरे-पूरे ग्रनुवाद के रूप को बदल देना पड़ा है, इसका ग्रनुमान भुक्त-भोगी ही लगा सकते हैं। फिर भी संतोष कहाँ होता है? कला जैसा गूढ़ विषय ग्रौर कलाकार द्वारा निरूपित कलाकृति की सूक्ष्म विशेषताग्रों को वाणी देनेवाली ग्रंग्रेजी शब्दावली ने ग्रनुवाद की प्रक्रिया को समय की सीमा की दृष्टि से ग्रौर भी दु.साध्य बना दिया। रातदिन के श्रम, यत्किचित् ज्ञान ग्रौर संस्कार के ग्रवदान के कारण ही यह

#### प्राक्कथन

संभव हो पाया कि निर्वाण महोत्सव वर्ष की पुण्यदायिनी महावीर जयन्ती पर यह ग्रंथ हिन्दी में प्रकाशित हो गया। भिन्न-भिन्न ग्रध्यायों का भिन्न-भिन्न व्यक्तियों ने ग्रनुवाद किया है, ग्रतः संशोधन के समय यथासंभव एकरूपता लाने का प्रयास किया गया है। इस ग्रंथ की पाद-टिप्पणियों का प्रस्तुतीकरण भारतीय मानक संस्था द्वारा निर्धारित नियमों (मानक संस्था IS: 2381—1963) के ग्रनुसार किया गया है जो पुस्तकालय-विज्ञान की कुछ गिनी-चुनी पुस्तकों को छोड़कर भारतीय प्रकाशन-जगत में प्रथम प्रयास है।

श्रनुवादकों में श्री राजमल जैन, श्री गोपीलाल श्रमर श्रीर डॉ० जगदीश चिन्द्रिकेश के नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। श्रनुवाद-कार्य में जिनका सहयोग श्रांशिक रूप से प्राप्त हुआ है, वे हैं—श्री रमेशचन्द्र शर्मा, श्री हीरा प्रसाद त्रिपाठी, श्री राधाकान्त भारती, श्रीर श्रीमती शोभिता जैन।

भारतीय ज्ञानपीठ के सहयोगियों में श्री वीरेन्द्रकुमार जैन ने कलाग्रंथ के श्रंग्रेजी संस्करण के प्रकाशन में तो सहयोग दिया ही, हिन्दी अनुवाद का मूल से मिलान और संशोधन की प्रक्रिया में भी हाथ बंटाया। उन्होंने ग्रंथ की अनुक्रमणिका तैयार की है जो ग्रंथ के तीसरे खंड में जा रही है। उनकी कार्यक्षमता, गतिशीलता और निष्ठा सराहनीय हैं। प्रूफ-संशोधन का अत्यंत कठिन काम ज्ञानपीठ के प्रकाशन-सहयोगी श्री भोलानाथ बिम्ब ने किया। अत्यंत्प समय में प्रेस-कापी श्रीर प्रूफों के परिमार्जन का काम ज्ञानपीठ के सहयोगियों के सहारे संभव हो पाया है। व्यक्तिश: श्रीर सामूहिक रूप से वे सव सराहना और धन्यवाद के पात्र हैं। श्री गोपीलाल अमर और डॉ॰ गुलाबचन्द्र जैन निर्वाण-महोत्सव की अन्य प्रकाशन-योजनाओं में सहयोगी रहे हैं।

ग्रंथ के मुद्रक, कैक्सटन प्रेस के संचालक श्री ग्रोमप्रकाश का प्रयत्न सराहनीय है कि उन्होंने इतने कम समय में मुद्रण का इतना बड़ा दायित्व तत्परता के साथ निभाया। उन्हें तथा उनके सहयोगी संचालकों ग्रौर प्रेस के कर्मचारी-वर्ग के प्रति हार्दिक धन्यवाद व्यक्त करना मेरा कर्त्तव्य है।

यदि इस कला-ग्रंथ के तीनों खण्डों ने पाठकों को जैन कला के महत्त्व का दिग्दर्शन कराया, उनकी सांस्कृतिक रुचि में एक नया आयाम जोड़ा, और उन्हें सुख प्राप्त हुआ तो ज्ञानपीठ अपने इस प्रयास को सार्थक मानेगी। यों, भगवान् महावीर के पावन निर्वाण महोत्सव से श्रद्धांजलि के रूप में संबद्ध हो जाना, इस प्रकाशन के लिए कम सौभाग्य की बात नहीं।

नई दिल्ली महावीर जयन्ती, १९७५

लक्ष्मीचन्द्र जैन मन्त्री, भारतीय ज्ञानपीठ

(99)

# विषय-सूची

|               |                                       |                                         |                     |             |     | Ãe2  |
|---------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------|-------------|-----|------|
| गवकथ <b>न</b> |                                       | •••                                     | •••                 | •••         | ••• | (৩)  |
| चेत्र-सूची    |                                       | •••                                     | •••                 | • • •       | ••• | (१६) |
|               |                                       | भाग                                     | T 1                 |             |     |      |
|               |                                       |                                         |                     |             |     |      |
|               |                                       | प्रास्त                                 | <b>ा</b> विक        |             |     |      |
| प्रध्याय 1    | संपादक का श्रभिमत                     |                                         | ***                 |             | *** | 3    |
|               | ग्रमलानंद घोष                         |                                         |                     |             |     |      |
|               |                                       |                                         |                     |             |     |      |
| प्रध्याय 2    | पृष्ठभूमि स्रौर परंपरा                |                                         |                     |             | ••• | 15   |
|               | मधुसूदन नरहर देशपाण्डे,<br>नई दिल्ली  | महानिदेशक, भार                          | तीय पुरातत्त्व      | सवक्षण,     |     |      |
| प्रध्याय ३    | जैन धर्मका प्रसार                     |                                         |                     | •••         |     | 23   |
| .,            | प्रो० शांताराम भालचंद्र दे            | व. ग्रध्यक्ष. भारती                     | य ग्राद्येतिहास     | -           |     | 2.0  |
|               | प्राचीन भारतीय इतिहास                 |                                         |                     |             |     |      |
| प्रध्याय 4    | जैन कला का उद्गम और                   | र उसकी भारमा                            | •••                 | •••         | ••• | 37   |
|               | डॉ॰ ज्योति प्रसाद जैन,                |                                         |                     |             |     |      |
|               | .3                                    | £-                                      |                     |             |     |      |
| ग्रध्याय 5    |                                       |                                         | <br>                |             | ••• | 43   |
|               | डॉ० म्रादिनाथ नेमिनाथ                 |                                         |                     |             |     |      |
|               | स्नातकोत्तर श्रध्ययन तथा              | शाघावभाग, मस्                           | (र विश्वावद्या      | लय, मसूर    |     |      |
| •             |                                       | भा                                      | ग 2                 |             |     |      |
|               |                                       | वास्तु-स्मारक                           | एवं मूर्तिक         | ज् <b>ा</b> |     |      |
|               |                                       | 300 ई० पूर                              | • से 30 <b>0</b> ई० |             |     |      |
| ग्रध्याय 6    | मथुरा                                 | • • •                                   | •••                 |             |     | 51   |
|               | श्रीमती देवला मित्रा, नि<br>नई दिल्ली | देशक, भारतीय पुर                        | ातत्त्व सर्वेक्षण   | Τ,          |     |      |
|               |                                       | <i>i</i> 9                              | ;₹)                 |             |     |      |
|               |                                       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • 1               |             |     |      |

# विषय-सूची

|                     |                                                             |                     |                                 |                     |       | वृष्ठ |
|---------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------|---------------------|-------|-------|
| ग्रध्याय 7          | पूर्व भारत<br>श्रीमती देवला मित्रा                          | ***                 | •••                             | •••                 | •••   | 72    |
| ग्रध्याय 8          | पश्चिम भारत                                                 |                     | •••                             | •••                 | •••   | 88    |
|                     | डॉ० उमाकांत प्रेमानंद                                       | शाह, उप-निदेश       | क, स्रोरियण्टल इंस              | टीट्यूट, बड़ौदा     |       |       |
| ग्रध्याय 9          | दक्षिण भारत<br>डॉ० रं० चम्पकलक्ष्मी,<br>जवाहरलाल नेहरू विरु |                     |                                 | •••<br>थयन केन्द्र, | •••   | 96    |
|                     |                                                             |                     | भाग 3                           |                     |       |       |
|                     |                                                             | वास्तु-स्मा         | रक एवं मूर्तिकर                 | ना                  |       |       |
|                     |                                                             | 300                 | ) से <b>6</b> 00 ई॰             |                     |       |       |
| ग्रध्याय 10         | मथुरा · · ·<br>डॉ० नीलकण्ठ पुरुषोत्तः                       | <br>म जोशी, निदेशक  | <br>, राज्य संग्रहालय,          | , लखनऊ              | ***   | 111   |
| न्न<br>स्रध्याय 11  | पूर्व भारत                                                  |                     | •••                             | •••                 | •••   | 122   |
|                     | डॉ॰ रमानाथ मिश्र, वि<br>शिमला                               | विजिटिंग फेली, इ    | इंडियन इंस्टीट्यूट <sup>ः</sup> | ग्रॉफ एडवॉस्ड स्ट   | डडीज, |       |
| श्रध्याय 12         | मध्य भारत                                                   | •••                 |                                 | ***                 |       | 133   |
|                     | डॉ॰ उमाकांत प्रेमानंद                                       | शाह                 |                                 |                     |       |       |
| श्रध्याय 13         | पश्चिम भारत<br>डा० उमाकांत प्रेमानंद                        | •··•<br>शाह         |                                 | •••                 | •••   | 139   |
|                     |                                                             |                     | भाग 4                           |                     |       |       |
|                     |                                                             | वास्तु-स्मार        | रक एवं मूर्तिकल                 | π                   |       |       |
|                     |                                                             | 600                 | से 1000 ई॰                      |                     |       |       |
| <b>ग्र</b> ध्याय 14 | उत्तर भारत                                                  | •••                 | •••                             | •••                 | •••   | 149   |
| - •                 | कृष्णदेव, भूतपूर्व निदेश                                    |                     |                                 |                     |       |       |
|                     | मुनीशचन्द्र जोशी, श्रधी                                     | क्षिक पुरातत्त्व, भ | ारतीय पुरातत्त्व स              | सर्वेक्षण, नई दिल   | नी    |       |
|                     |                                                             |                     | ( १४)                           |                     |       |       |

# विषय-सूची

|              |                                                    |                           |                        |                            |               | पुष्ठ |
|--------------|----------------------------------------------------|---------------------------|------------------------|----------------------------|---------------|-------|
| ग्रघ्याय 15  | पूर्व भारत<br>डा <b>० प्रि</b> यतो <b>ष</b> बनर्जी | <br>, उप-निदेशक, राष्ट्   | <br>ट्रीय संग्रहालय, न | •••<br>ई दिल्ली            | •••           | 159   |
| भ्रघ्याय 16  | मध्य भारत<br>कृष्णदे <b>व</b>                      | •••                       | •••                    | •••                        | ***           | 175   |
| भ्राच्याय 17 | पहिचम भारत<br>कृष्णदेव                             | •••                       | •••                    |                            | ***           | 187   |
| म्रघ्याय 18  | दक्षिणापथ<br>के .श्रार ,श्रीनिवासन<br>मद्रास       | <br>इ. भूतपूर्व ग्रधीक्षक | •••<br>पुरातस्व, भारती | <br>य पुरातत्त्व सर्वेक्षण | <b></b><br>ग, | 191   |

छायाचित्रों या रेखाचित्रों के शीर्षकों के ग्रागे कोष्ठकों में कॉपीराइट के धारक का नाम दिया गया है। संग्रहा-लयों में कुछ छायाचित्र भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण द्वारा भेजे हुए हैं। ऐसी सभी स्थितियों में कॉपीराइट का ग्रिथकार संबंधित संग्रहालय तथा भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण का है। छायाचित्र के लिए केवल चित्र शब्द का प्रयोग किया गया है।

इस सूची में शब्दों के निम्नलिखित संक्षिप्त रूप प्रयुक्त किये गये हैं:

पु सं म == पुरातत्त्व सग्रहालय, मथुरा भा पु स == भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण, नई दिस्ली रा संल == राज्य संग्रहालय, लखनऊ

## छायाचित्र

### ग्रध्याय 6

- 1 मथुरा : आयाग-पट (पु सं म, क्यू-2) (भा पु स, सौजन्य पु सं म)
- 2 क मथुरा: स्तूप के प्रवेशद्वार का सरदल, (ए) पुरोभाग, (बी) पृष्ठभाग (रा सं ल, जे-535) (पुसंम)
  - ल मथुरा: खण्डित स्रायाग-पट (रासंल, जे-255) (भापुस, सौजन्य पुसंस)
- 3 मथुरा: शिल्पांकित शिलापट्ट (रासंल, जे-25०) (भापुस, सौजन्य रासंल)
- 4 मथुरा:वेदिकास्तंभ (रासंल,जे-283; बी, रासंल,जे-288; सी, रासंख,जे-282) (भापुस, सौजन्य,रासंल)
- 5 मथुरा: वेदिका का कोण स्तंभ, चारों ग्रोर का दृश्य (रासंल, जे-356) (भाषु स, सौजन्य, रासंल)
- 6 मथुरा: वेदिका सूचियाँ (तिकिए) (ए, रासंल, जे-427; बी, रासंल, जे-422; सी, रासंल, जे-403; डी, रासंल, जे-365) (भापुस, सौजन्य रासंल)
- 7 मथुराः वेदिकाके उष्णीष (भापुस, सौजन्य, रासंल)
- 8 मथुरा: वेदिका स्तंभ (ए, रा सं ल, जे-277; बी तथा सी, राष्ट्रीय संग्रहालय) डी, पृष्ठ दृश्य (भा पु स सौजन्य रा सं ल तथा राष्ट्रीय संग्रहालय)
- 9 क मथुरा: सोपान में प्रयुक्त एक वेदिका स्तंभ (पुसंम, 14.369) (पुसंम)
  - ल मथुरा: खण्डित सरदल (ए, रासंल, जे-544; बी, रासंल, जे-547) (भापुस, सौजन्य रासंल)

(৭६)

- 10 क मथुराः प्रवेशद्वार के टोड़े, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग (रासंलाजे-593 ए) (भा पु स, सौजन्य रासंल)
  - ख प्रवेशद्वार के टोड़े, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग (रा संल, जे-593 बी) (भा पुस, सीजन्य रा संल)
- 11 क मथुरा: सरदल का टोड़ा (रामंल, जे-594) (रासंल)
  - ख मथुरा: तोरण स्तंभ, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग (रासंल, जै-532) (भाषुस, सौजन्य रासंस)
- 12 मथुरा : खण्डित तोरण शीर्ष, पुरोभाग (राष्ट्रीय सम्रहालय) (भा पु स, सौजन्य राष्ट्रीय संग्रहालय)
- 13 मथुरा : खण्डित तोरए। शीर्ष, पृष्ठ भाग (राष्ट्रीय संग्रहालय) (भा पु स, सौजन्य राष्ट्रीय संग्रहालय)
- 14 मथुरा: अध्याग-पट (रासंल, जे-250) (भापुस, सौजन्य रासंल)
- 15 मथुरा: ग्रायाग-पट (पु सं म, 47.49) (भा पु स, सीजन्य पु सं म)
- 16 मथुरा: ब्रायाग-पट (रासंल, जे-248) (भाषुस, सौजन्य रासंल)
- 17 मथुरा: तीर्थं कर-मूर्ति (रासंल, जे-15) (भापुस, सौजन्य रासंल)
- 18 मथुरा: सर्वतीमदिका प्रतिमा, दो स्रोर का इक्ष्य (भापुस, सौजन्य रासंल)
- 19 मथुरा: ग्रायंवती यक्षी (रासंल, जे-1) (भाषु स, सीजन्य रासंल)
- 20 मथुराः सरस्वती (रासंल, जे-24) भाषुस, सौजन्य रासंल)

#### भ्रध्याय 7

- 21 क लोहानीपुर: तीर्थंकर-मूर्ति का धड़ (भा पु स, सीजन्य पटना संग्रहालय)
  - ख लोहानीपुरः तीर्थंकर-मूर्तिकाधड़ (भाषुस,सीजन्यपटनासंग्रहालय)
- 22 क जोसा : तीर्थंकर कांस्य-मूर्ति (भा पु स, सौजन्य पटना संग्रहालय)
  - व चौसा : ऋषभनाथ, कांस्य-मूर्ति (भा पु स. सौजन्य पटना संग्रहालय)
  - ग चौसा : अशोक वृक्ष तथा धर्म-चक्र, कांस्य निर्मित (भा पु स, सौजन्य पटना संग्रहालय)
- 23 डदयगिरि: गुफा मं० 9, बाहरी भाग (भा पु स)
- 24 जदयगिरि : गुफा सं० 9, निचला तल, उपास्य-निर्मिति, पूजा-दृश्य (भा पु स)
- 25 उदयगिरि: गुफा सं० 1, बाहरी भाग (भा पु स)
- 26 लण्डगिरि: गुफा सं० 3, बाहरी भाग (भा पु स)
- 27 वण्डगिरि: गुफा सं० 3, तोरण शीर्ष स्थित (कल्प) वृक्ष-पूजा (भाषु स)
- 28 लण्डगिरि: गुफा सं० 3, तोरए। शीर्ष पर गज-लक्ष्मी (भा पु स)
- 29 उदयगिरि: गुफा सं ।, निचला तल, मुख्य भाग, द्वितल भवन का शिल्पांकन (भा पु स)

(৭৬)

- 30 उदयगिरि: गुफा सं० 1, निचला तल, दाहिना भाग, बरामदे की पिछली भित्ति, संगीतकारों से घरी नर्तकी (भाषुस)
- 31 उदयगिरि: गुफा सं० 1, निचला त्ल, दाहिना भाग, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियाँ (भा पुस)
- 32 क उदयगिरि: गुफा सं॰ 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे को पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियाँ (भा पुस)
  - ख उदयगिरि: गुफा सं॰ 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियाँ (भा पु स)
- 33 क उदयगिरि: गुफा सं 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियाँ (भा पु स)
  - ख उदयगिरि: गुफा सं॰ 10, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियाँ (भा पु स)
- 34 जदयगिरि: पर्वत शिखर पर अर्थवृत्ताकार मंदिर (भा पु स)
- 35 जदयगिरि: पार्श्व भित्ति से सधा हुन्ना ढलुवाँ मार्ग (भा पु स)
- 36 क उदयगिरि:यक्षी (भापुस)
  - ख उदयगिरि: यक्षी, पृष्ठ भाग (भापुस)

### ग्रध्याय 8

- 37 प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय : पार्श्वनाथ, कांस्य मूर्ति (प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय)
- 38 जूनागढ़: बाबा प्यारा की गुफा (भा पुस)

## भ्रष्याय 9

- 39 का मांगुलमः धभिलेख का एक ग्रंश (भापुस)
  - ख शिक्तन्नवासल: जैन मुनियों की ग्रावास-गुफा (भा पुस)
- 40 शितन्तवासल: ग्रभिलेखांकित प्रस्तर-शय्या (भापुस)
- 41 तेनिमलै: जैन भुनियों की स्रावास-गुफा, अलग पड़ी चट्टान पर उत्कीर्ण परवर्ती शिल्पांकन (भा पुस)
- 42 पुगलूर: जैन मुनियों की ग्रावास-गुफा (भा पु स)

#### ग्रध्याय 10

- 43 मधुरा: तीर्थं कर मूर्ति (रासंल, जे-104) (रासंल)
- 44 मथुरा: तीर्थंकर मूर्ति (रासंल, जे-118) (रासंल)
- 45 मथुराः तीर्थंकर मूर्ति (रासंल, ऋो-181) (रासंल)
- 46 मधुरा: तीर्थंकर ऋषभनाथ (पुसंम, बी-7) (पुसंम)

(9¢)

- 4.7 क मथुरा: तीर्थंकर नेमिनाथ (रास ल,जे-12.1) (रासंल)
  - ख मयुरा : तीर्थंकर ऋषभनाथ (पु सं म, 12.268) (पु सं म)
- 48 मथुरा: तीर्थं कर मूर्ति का शीर्ष (पुसंम, बी-44) (पुसंम)
- 49 मथुरा: तीर्थंकर का शीर्ष (पुसंम, 33.2348) (पुसंम)
- 50 मधुरा: तीर्थं कर मूर्ति का शीर्षं (रासंल, जे-164) (रासंल)

#### ग्रध्याय 11

- 51 क राजगिर: सोनभण्डार, पश्चिमी गुफा, बाहरी भाग (भा पुस)
  - ख राजगिर:सोनभण्डार, पूर्वी गुफा, दक्षिणी भित्ति पर तीर्थंकरों की उत्कीर्ण मूर्तियाँ (भा पु स)
- 52 राजगिर: सोनभण्डार, पश्चिमी गुफा, ब्रन्तःभाग, फर्श पर चौमुखी, परवर्ती शिल्प (भा पु स)
- 53 राजगिर: वैभार पर्वत के मंदिर में तीर्थं कर नेमिनाथ (भा पु स)
- 54 क चौसा: तीर्थं कर चन्दप्रभ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)
  - ख चौसा : तीर्थंकर चन्द्रप्रभ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)
- 55 क चौसा: तीर्थंकर ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)
  - ल चौसा: तीर्थंकर पार्श्वनाथ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)
- 56 चौसा : तीर्थंकर ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)

#### ग्रघ्याय 12

- 57 क दुर्जनपुर: तीर्थंकर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय) (भा पु स, सौजन्य विदिशा संग्रहालय)
  - ख दुर्जनपुर : ऊपर वाली मूर्ति के पादपीठ पर ग्रभिलेख (भा पु स, सौजन्य विदिशा संग्रहालय)
- 58 दुर्जनपुर : तीर्थंकर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय) (भा पु स, सौजन्य विदिशा संग्रहालय)
- 59 दुर्जनपुर : तीर्थंकर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय) (भा पु स, सौजन्य विदिशा संग्रहालय)
- 60 क उदयगिरि: गुफा भित्ति पर उत्कीर्ण तीर्थंकर तथा उनके पाइर्व में तीर्थंकर पादर्वनाथ की एक पश्चात-कालीन प्रतिमा (उ. प्रे. शाह, चित्र राजकमल स्टूडियो, विदिशा)
  - ख ग्वालियर : য়ैलोत्कीणं तीथंकर मूर्तियाँ (पुरातत्त्व विभाग, मध्यप्रदेश)
- 61 विदिशा: तीर्थंकर मूर्ति (ग्वालियर संग्रहालय) (पुरातत्त्व विभाग, मध्य प्रदेश)
- 62 सीरा पहाड़ी: तीर्थं कर महावीर (भा पु स)
- 63 सीरा पहाड़ी: तीर्थं कर ऋषभनाथ (भापुस)
- .64 सीरा पहाड़ी: तीर्थं कर पाइवंनाथ (भा पुस)

(3P**)** 

## ग्रध्याय 13

- 65 क प्रकोटा: तीर्थंकर ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय) (उ. प्रे. शाह)
  - ख ग्रकोटा : जीवन्त स्वामी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय) (उ. प्रे. शाह)
- 66 क अकोटा: ऋषभनाथ का शीर्ष, (बड़ौदा संग्रहालय) (उ. प्रे. शाह)
- 67 क वलभी : कांस्य तीर्थंकर मूर्तियाँ (प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय) (भा पु.स., सौजन्य प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय)
  - व अकोटा: यक्ष और यक्षी के साथ तीर्थंकर ऋषभनाथ की कांस्य मूर्ति (बड़ौदा सग्रहालय) । उ. प्रे शाह)
- 68 ग्रकोटा : जीवन्त स्वामी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय) (उ . प्रे . शाह)

#### अध्याय 14

- 69 घानेराव: महाबीर मंदिर (भा पु स)
- 70 धानेराव: महाबीर मंदिर, बहिर्भाग, (उठान) (भा पुस)
- 71 वानेराव: महावीर मंदिर, भरोखा (भा पु स)
- 72 घानेराव: महाबीर मंदिर, वितान (भा पुस)
- 73 स्रोसिया: महाबीर मंदिर, गर्भगृह का द्वार (भा पुस)
- 74 श्रोसियाः महावीर मंदिर (भा पुस)
- 75 स्रोसिया: महाबीर मंदिर, भरोखा (भाषु स)
- 76 नीलकण्ठः तीर्थंकर मूर्ति (भाषुस)
- 77 क नीलकण्ठः तीर्थंकर मूर्ति (भाषुस)
  - ख नीलकण्ठः तीर्थंकर मूर्ति (भापुस)
- 78 मथुरा संग्रहालय: चक्रेश्वरी यक्षी (पुनंम)
- 79 मथुरा संग्रहालय: ग्रम्बिका यक्षी (पु सं म)
- 80 क सखनऊ संग्रहालय : तीर्थंकर सुविधिनाथ (रासंल)
  - ख लखनऊ संग्रहासय : तोरण शीर्षका एक भाग (रा संल)

## ग्रध्याय 15

- 81 क सुरोहोर: तीर्थंकर ऋषभनाथ (राष्ट्रीय संग्रहालय)
  - ख नालगोड़ा : भ्रम्बिका यक्षी, कांस्य मूर्ति (राष्ट्रीय संग्रहालय)

(२०)

- 82 क सात देउलिया : अष्टापद-तीर्थ (स्टेट अार्क्यॉलॉजिकल गैलरी, पश्चिम बंगाल)
  - ख सात देउलिया : मंदिर (शैलेन्द्रनाथ सामंत)
- 83 क ग्रम्बिकानगर: तीर्थं कर ऋषभनाथ (भाषुस)
  - ख ग्रम्बिकानगर: मंदिर (भा पुस)
- 84 क पाकबीरा : तीर्थंकर शान्तिनाथ, अघोभाग (स्टेट आर्क्यॉलॉजिकल गैलरी, पश्चिम बंगाल)
  - ख पानबीरा : तीर्थंकर पार्श्वनाथ, ग्रधोभाग (स्टेट ग्रार्व्यॉलॉजिकल गैनरी, पश्चिम बंगाल)
- 85 क पोड़ासिगिडी: तीर्थंकर ऋषभनाथ (राज्य पुरातत्त्व विभाग, उड़ीसा)
  - ख चरंपा ः तीर्थंकर शान्तिनाथ (भुवनेश्वर संग्रहालय) (राज्य संग्रहालय भुवनेश्वर) (भा पु स, सौजन्य राज्य संग्रहालय, भुवनेश्वर)
- 86 खण्डगिरि : गुफा सं० 1, तीर्थंकर पार्श्वनाथ और नेमिनाथ, अधोभाग में श्रंकित यक्षियाँ (भा पु स)
- 87 खण्डगिरि : गुफा सं• 8, तीर्थंकर अभिनन्दननाथ और सम्भवनाथ, अधोभाग में श्रंकित यक्षियाँ (भाषुस)
- 88 मयुरभंज : तीर्थंकर ऋषभनाथ (राष्ट्रीय संग्रहालय)
- 89 क देवली : पंचायतन मंदिर (भापुस)
  - ख राजिंगर : वैभार पर्वत स्थित मंदिर (भाषुस)
- 90 क राजगिर : बहुरूपिणी यक्षी के साथ तीर्थं कर मुनिसुबत (भा पुस)
  - ख राजगिर : वैभार पर्वत पर तीर्थंकर ऋषभनाथ (भा पुस)
- 91 क बिहार : ग्रम्बिका यक्षी (नाहर संग्रह) (पी. सी. नाहर)
  - ल विहार : यक्षी, कांस्य मूर्ति (राष्ट्रीय संग्रहालय)
- 92 क बिहार : तीर्घंकर चन्द्रप्रभ (भारतीय संग्रहालय)
  - ख सूरज पहाड़: शैलोत्कीणं तीर्थंकर (भा पुस)

#### ग्रध्याय 16

- 93 क कुण्डलपुर : मंदिर (भापुस)
  - ख कुण्डलपुर : दो तीर्थंकर मूर्तियाँ (नीरज जैन)
- 94 क कुण्डलपुर : तीर्थं कर ग्रभितन्दननाथ (नीरज जैन)
  - ख कुण्डलपुर : तीर्थंकर पाइवेनाथ (नीरज जैन)
- 95 क पिथौरा : पितयानी देशी का मंदिर (नीरज जैन)
  - ख पिथौरा: पितयाची देवी के मंदिर का सरदस (नीरज जैन)

(२१)

- 96 पिथौरा: पतियानी देवी का मंदिर, द्वारपाल (नीरज जैन)
- 97 क जबलपुर: तीर्थंकर धर्मनाथ (नागपुर संग्रहालय) (भा पु स, सौजन्य नागपुर संग्रहालय)
  - ख तेवर : तीर्थं कर मूर्ति (नीरज जैन)
- 98 क तेवर : ग्रभि-लेखांकित यक्षियाँ (नीरज जैन)
  - ख गंघादल: तीर्थं कर मूर्तियां (भा पु स)
- 99 रायपुर संग्रहालय: सहस्रकूट (भा पु स, सौजन्य रायपुर संग्रहालय)
- 100 क ग्यारसपुर: तीर्थकर ग्रीर यक्षियाँ (भा पुस)
  - ख ग्यारसपुर: मालादेवी मंदिर, ग्रलंकृत कीर्तिमुख (भा पु स)
- 101 ग्यारसपुर: मालादेवी मंदिर (भा पु स)
- 102 ग्यारसपुर: मालादेवी मंदिर, मुखमण्डप (भा पु स)
- 103 म्यारसपुर: मालादेवी मंदिर, ज्ञाखर (भा पु स)
- 104 ग्यारसपुर: मालादेवी मंदिर, जंघा (भा पु स)
- 105 देवगढ़ : मंदिर सं० 18 (भापुस)
- 106 देवगढ़ : मंदिर सं॰ 21, म्रांतर-शिल्पांकन (भा पुस)
- 107 देवगढ़ : मंदिर सं ♦ 12, दार्यां भाग, प्राकार में जड़ दी गयी तीर्थंकर मूर्तियाँ
- 108 देवगढ़ : मदिरसं 12, शिखर ग्रीर परवर्ती छतरी (भापुस)

#### भ्रघ्याय 17

- 109 प्रकोटा : ग्रम्बिका यक्षी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)
- 110 ग्रकोटा : तीर्थंकर पार्श्वनाथ,कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)
- 111 अकोटा : चतुर्विशति-कांस्य पट्ट (बड़ौदा संग्रहालय)
- 112 ग्रकोटा : चमरधारिणी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)

#### ग्रध्याय 18

- 113 क बादामा : जैन गुफा-मंदिर, बाहरी भाग (भा पु स)
  - ख बादामी : जैन गुफा-मंदिर, श्रंतःभाग (भाषु स)
- 114 क बादामी : जैन गुफा-मंदिर,गोम्मटेक्वर (भापुस)
  - स्त्र बादामी : जैन गुफा-मंदिर, तीर्यंकर ऋषभनाथ (भा पुस)

(२२)

- 115 बादामी : जैन गुफा-मंदिर, तीर्थंकर पाश्वंनाथ (भा पु स)
- 116 क ऐहोले : मैनाबस्ति गुफा-मंदिर, बाहरी भाग (भा पुस)
  - ख ऐहोले : जैन गुफा-मंदिर, बाहरी भाग (भा पुस)
- 117 एलोरा : इन्द्र सभा (गुफा सं० 32), बाहरी भाग (भा पु स)
- 118 क एलोरा: इन्द्र सभा (गुफा सं० 32, तीर्थं कर पार्श्वनाथ (भापुस)
  - ख एलोरा: गोम्मटेश्वर (गुफा सं ० 32) (भा पु स)
- 119 एलोरा: स्तंभ गुफा सं० 32 (भापुस)
- 120 क एलोरा: गुफा सं० 33, बाहरी भाग (भा पु स)
  - ख ऐहोले : मेगुटी मंदिर (भा पु स)
- 121 एलोरा: कुबेर, गुफा सं० 33 (भाषु स)
- 122 एसोरा: म्रान्विका यक्षी, गुफा सं० 33 (भा पु स)
- 123 एलोरा: तीर्थंकर, गुफा सं 33 (भापुस)
- 124 एलोरा: अंत:भाग, गुफा सं ० 33 (भा पुस)
- 125 एलोरा: विमान-मंदिर, गुफा सं॰ 33 (भा पु स)
- 126 पटडकल: जैन मंदिर (भापुस)

www.jainelibrary.org

# रेखा-चित्र

|   |                                                                                                                                                     | पृष्ठ |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| t | मोहन-जो-दड़ो : सेलखड़ी में उकेरी मुद्रा (भा पु स)                                                                                                   | 22    |
| 2 | कंकाली टीला : ईट निर्मित स्तूप की रूपरेखा (स्मिथ के अनुसार) (भाषु स)                                                                                | 56    |
| 3 | उदयगिरि एवं खण्डगिरि : गुफाग्रों की रूपरेखा (भापुस)                                                                                                 | 78    |
| 4 | उदयगिरि : पहाड़ी ग्रवित्यका पर ग्रर्धवृत्ताकार भवन की रूपरेखा (भा पु स)                                                                             | 82    |
| 5 | जूनागढ़ : बाबा प्यारा की गुफा, गुफा सं 'के' का प्रवेशद्वार (बर्जेस के ऋनुसार) (भा पु ग)                                                             | 93    |
| 6 | वारास्ती : अर्जितनाथ की मूर्ति का सिर (रासंल , 49,199 (रासंल)                                                                                       | 114   |
| 7 | मथुरा : पादपीठों पर श्रंकित सिंह, 1-4, कुषाणकालीन<br>(रा सं ल, जे-20, जे-30, जे-34, जे-26) ; 5-6 गुप्तकालीन<br>(रा सं ल, जे-118, जे 121) (रा सं ल). | 116   |
| 8 | मथुरा ः श्रीवश्स चिन्ह, 1-3 कुषाणकालीन (रा संल , जे-16, जे-36, जे-177);<br>4-6 गुप्तकालीन (रा संल, जे-188 ; पुसंम,<br>बी-6, बी-7) (रा संल)          | 121   |
| 9 | देवगढ़ : मंदिरों की रूपरेखा (भा पुस)                                                                                                                | 184   |

# मुखपृष्ठ चित्र

पन्ना, मध्यप्रदेश : भगवान् महावीर, छठी शती ई० (नीरज जैन)

# भाग 1

# प्रास्ताविक

## ग्रध्याय 1

# संपादक का ग्रभिमत

प्राच्यशोध के विकास और साहित्यिक प्रकाशनों में संलग्न सांस्कृतिक संस्था भारतीय ज्ञान-पीठ के मंत्री ने सन् १६७१ के प्रारंभ में मुक्तसे यह अनुरोध किया कि मैं भगवान् महावीर की पच्चीसवीं निर्वाण-शती के अवसर पर प्रकाशन के लिए प्रस्तावित ग्रंथ 'जैन कला और स्थापत्य' का संपादन कहूँ। मैंने इस कार्य के लिए तुरंत ही अपनी स्वीकृति दे दी। यह इसलिए कि अब तक प्रकाशित ग्रंथों में यह अपने प्रकार का पहला ग्रंथ नियोजित था और कोई भी व्यक्ति इससे संबद्ध होकर प्रसन्नता का ही अनुभव करेगा। वैसे, भारतीय कला के इतिहास-ग्रंथों में जैन स्मारकों और मूर्तिकला को प्रमुख स्थान प्राप्त रहता है, और विभिन्न स्मारकों और मूर्तियों या इनके समूहों पर इक्के-दुक्के प्रबंध और लेख भी उपलब्ध हैं, किंतु ऐसा कोई विस्तृत ग्रंथ कदाचित् ही हो जिसमें, अपने धर्म को मूर्त रूप देने के लिए जैन तत्त्वावधान में पल्लवित, कला और स्थापत्य का ही पृथक् रूप से विवेचन हो। वर्तमान में, इस विषय से संबंधित जो सर्वेक्षण मिलते हैं, वे न केवल अपर्याप्त हैं अपितु कभी-कभी त्रुटिपूर्ण होने के साथ-ही-साथ उनका भुकाव किसी एक दृष्टिकोण के प्रति प्रकट होता है।

यद्यपि इस प्रकार के ग्रंथ के ग्रौचित्य पर संदेह नहीं किया जा सकता, तदिप इसकी प्रति-पाद्य सामग्री की ऐकांतिक प्रकृति पर जोर देना बुद्धिमानी नहीं होगी। यह कल्पना करना किन है कि किसी भी जैन कलात्मक या वास्तुशिल्पीय कृति का संबंध भारतीय कला ग्रौर स्थापत्य की मुख्य धारा से नहीं है या उसे इस धारा से अलग करके देखा जा सकता है। यह भी ठीक है कि जैन-धर्म की विशिष्ट धार्मिक ग्रौर पौराणिक संकल्पनाग्रों ने ऐसे शिल्प-प्रकारों को जन्म दिया जो ग्रन्य संप्रदायों की कलाकृतियों में नहीं पाये जाते; किन्तु तब भी, ये शिल्पांकन उस प्रदेश ग्रौर काल की शैली के ग्रनुरूप हैं जहाँ इनका निर्माण हुग्रा। इस प्रकार जहाँ एक ग्रोर जैन पौराणिक ग्राख्यानों के विशिष्ट रूप — समवसरण, नंदीश्वर द्वीप, ग्रष्टापद ग्रादि की ग्रनुकृतियाँ विशेष रूप से जैन हैं, प्रास्ताविक भाग 1

वहीं दूसरी स्रोर उनमें भी उस प्रदेश की तत्कालीन शैली को स्रपनाया गया है जहाँ इनका निर्माण हुस्रा।

मोहन-जो-दड़ो से प्राप्त मुहर (खड़िया मिट्टी की मुद्रा) पर उकेरी कायोत्सर्ग मूर्ति पर यदि हम अभी विचार न करें तो भी लोहानीपुर की मौर्ययुगीन तीर्थंकर प्रतिमाएँ (अध्याय ७) यह सूचित करती हैं कि इस बात की सर्वाधिक संभावना है कि जैनधर्म पूजा-हेतु प्रतिमाओं के निर्माण में बौद्ध और आह्मणधर्म से आगे था। बौद्ध या ब्राह्मण धर्म से संबंधित देवताओं की इतनी प्राचीन प्रतिमाएँ अभी तक प्राप्त नहीं हुई हैं, यद्यपि इन धर्मों की समकालीन या लगभग समकालीन यक्ष-मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं, जिनकी शैली पर लोहानीपुर की मूर्तियाँ उत्कीर्ण की गयी हैं। महावीर के समय में इस प्रकार की मूर्तियाँ बनाने की प्रथा थी, इसका प्रमाण नहीं मिल सका है। स्वयं महावीर के समकालीन वीतभयपत्तन के नृपति उद्दायन की रानी (जिसके बारे में अन्य किसी स्रोत से हमें जानकारी नहीं है) चन्दनकाष्ठ से निर्मित तीर्थंकर (अध्याय ५) की पूजा करती थीं। इस आख्यान का प्रतिरूप बुद्ध के समकालीन कौशाम्बी के उदयन संबंधी आख्यान में मिलता है कि उसने इसी सामग्री से निर्मित बुद्ध की प्रतिमा स्थापित की थी। यहाँ तक कि दोनों शासकों के नामों की साम्यता भी संभवतः आकस्मिक न हो।

मथुरा से प्राप्त तीर्थंकरों और यक्षियों की परवर्ती मूर्तियाँ उत्कर्षशील मथुरा शैली की विशिष्ट कृतियाँ हैं। उनमें प्रतिमा-निर्माण विषयक जो भी साङ्गोपाङ्गता पायी जाती है, उसे छोड़कर उनमें ऐसी कोई भिन्न बात नहीं है जो उन्हें अन्य संप्रदायों की समकालीन मूर्तियों से, शैली की दृष्टि से, पृथक् सिद्ध करे। यही बात अन्य सभी प्रदेशों और परवर्ती शताब्दियों की कला पर भी लागू होती है।

यह बात ध्यान देने योग्य है कि मथुरा में भी यक्षियों की मूर्तियों में हम प्रतिमा-निर्माण-विषयक सामान्य रूप-विन्यास-विवरण ही पाते हैं, किन्तु वे परवर्ती युगों में विकसित होते जाते हैं। तीर्थंकरों की मूर्तियों में इस प्रकार के विवरण श्रिष्ठकांशतः चिह्नों (लांछनों) ग्रौर यक्ष-यिक्षयों को सम्मिलित करने तक सीमित हैं। ये चिह्न पहचान के लिए होते हैं। इनके प्रयोग के संबंध में गुप्त-युग में भी विभिन्नता रही है। तीर्थंकरों की परिकल्पना में उत्कट संयम का समावेश है ग्रतः उनकी मूर्तियों के निर्माण में अलंकरण की गुंजाइश नहीं रहती, किन्तु सादगी की यह बात सामान्यतः बुद्ध प्रतिमाग्रों के वारे में भी सही है। तो भी, श्रलंकरण की यह इच्छा महावीर की जीवन्तस्वामी प्रतिमा की एक नयी संकल्पना करके पूर्ण की गयी। इसी प्रकार की कल्पना का उदाहरण पूर्वी भारत की बुद्ध की मुकुटधारी मध्यकालीन प्रतिमा है।

<sup>1</sup> बील (सेमुझल). बुद्धिस्ट रिकार्ड्स आँफ़ द वेस्टर्न वर्ल्ड. 1. 1884. लन्दन. पृ 235. / व्ही-ली. लाइफ़ आँफ़ ह्वेनसांग. 1882. लन्दन. पृ 91.

ग्रध्याय 1 ] संपादक का श्रभिमत

मूर्तिकला विषयक संकल्पनाश्रों का अन्य दिशाश्रों में भी पारस्परिक प्रभाव पड़ा। वैसे धर्मचक्र की संकल्पना जैनधर्म ग्रौर बौद्धधर्म। दोनों ही में समान रही होगी, किन्तु हिरन के पार्श्व में उसे प्रदिशत करने का चलन केवल बौद्धों में ही विशेष रूप से था, जो कि मृगदाव में बुद्ध के प्रथम धर्मोपदेश के दृश्य का स्मरण दिलाता था। यो मध्ययुगीन तीर्थंकर प्रतिमाग्रों में भी हम यह संयोग पाते हैं। खण्डगिरि की गुफा- इ में गणेश मूर्ति से पहले सात यक्षियों का दृश्य ब्राह्मणधर्म की सप्तमातृका-समूह का स्मरण कराता है; ग्रौर जिला पुरुलिया के पाकवीर नामक स्थान (ग्रध्याय १५) में प्राप्त तीर्थंकर के पाद-पीठ पर लिंग की विद्यमानता धार्मिक ग्रौर मूर्तिकला विषयक समन्वय की ग्रपनी कहानी कहते हैं। ग्रौर, न ही ऋषभनाथ ग्रौर शिव का जटा ग्रौर बैंल से संबंधित होना विलकुल ही ग्राकस्मिक है।

संभवतः लोहानीपुर की मौर्यकालीन तीर्थंकर प्रतिमाएँ एक ऐसे ईट-निर्मित जिनालय में प्रतिष्ठित की गयी थीं जिसके स्वरूप के बारे में हमें कुछ भी ज्ञात नहीं है। मथुरा के प्राचीन ऐतिहासिक जिनालय आज हमें अपने टूटे-फूटे भागों की विद्यमानता से ही ज्ञात हैं (अध्याय ६)। जिस काल से हमें पूर्ण रूप से निर्मित मंदिर मिलते हैं, उन्हें हम अन्य धर्मों के मंदिरों की आयोजना और शिल्प से भिन्न नहीं पाते। और, न ही शिल्पशास्त्रों में यह बताया गया है कि जैन मंदिरों की कौन-सी अपनी भवन-निर्माण संबंधी विशेषताएँ होती हैं, क्योंकि स्पष्टतः ऐसा विवरण देने की आवश्यकता ही नहीं थी।

यह ठीक है कि जैन, ब्राह्मण और बौद्ध मंदिरों में जो अंतर परिलक्षित होता है वह स्वभावतः मुख्य मंदिर में प्रतिष्ठित देवता, पार्श्वतीं देवी-देवता तथा अपनी-अपनी पौराणिक कथाओं के अनुसार मूर्तियों के तक्षण आदि के कारण होगा ही, किन्तु निर्माण संबंधी कोई वास्तविक अंतर नहीं है जो संप्रदाय विशेष की मान्यताओं एवं परंपराओं के कारण ही हो। उदाहरणार्थ, खजुराहों के पार्श्वनाथ मंदिर की योजना वहाँ के ब्राह्मण्य मंदिरों से भिन्न हो सकती है, किन्तु वहाँ के ब्राह्मण्य मंदिर स्वयं भी एक दूसरे से भिन्न हैं। इस बात का कोई प्रमाण नहीं है कि मंदिरों की योजनाओं में जो भिन्नता है, वह पूजा की विभिन्न पद्धतियों के कारण है, जैसा कि कुछ लोगों का मत है। उक्त स्थान के सभी मंदिरों पर खजुराहों-कला की छाप स्पष्ट दिखाई पड़ती है।

कहा जाता है कि ऋषभनाथ ने तक्षशिला में घर्मचक का प्रवर्तन किया था इसलिए कुछ विद्वानों के अनुसार यह मुख्यतः एक जैन प्रतीक है । [ कान्तिसागर, खण्डहरों का बंभव, द्वितीय संस्करण, बनारस, 1959, पृ 59] किन्तु इस आख्यान का जिसमें यह कथा भी सम्मलित है कि ऋषभदेव ने यवन देश (आयोनिया, पश्चिमी एशिया का एक यूनानी देश) का भ्रमण किया था, पुरातात्विक एवं ऐतिहासिक तथ्यों से खण्डन होता है क्योंकि पुरातात्विक दृष्टि से तक्षशिला छठी-पाँचवीं शती ई० पू० से पहले अस्तित्व में नहीं आया था और आयोनिया-राज्य आठवीं-सातवीं शती से पहले स्थापित नहीं हुआ था, जबिक अनुश्रुति यह है कि ऋषभनाथ अस्यन्त प्राचीन यूग में हए थे.

<sup>2</sup> जन्नास (एलिकी) तथा ब्रोबोये (जीनीन). खजुराहोज' प्रवेनहागे. 1960. पू 147-48. लेखक स्वयं ही यह स्वीकार करते हैं कि खजुराहो में स्थित जैन मंदिरों में भी परस्पर शिल्पगत अंतर है.

िभाग 1

धार्मिक भवनों के वास्तुशिल्पीय अलंकरण में किसी प्रकार का धर्मगत अंतर नहीं है। सभी धर्मों की मृतियों में जीवनानंद की एक ही प्रवृत्ति स्पष्ट दिखाई देती है, केवल उनको छोड़कर जिनकी प्रकृति नितान्त धार्मिक है । उनमें यक्षी, सेविका, नायिका, अप्सरा, सूर-सून्दरी या अलस-कन्याएँ, जो भी उन्हें कहें, वे अकेली या मिथनों के रूप में सर्वत्र द्ष्टिगोचर होती हैं और किसी भी धर्म के संयमप्रेरक उपदेश तथा ग्राचार-नियम देवालयों में उनकी विद्यमानता को रोक नहीं सके । अत्यन्त प्राचीनकाल से ही वे सर्वत्र विद्यमान हैं, जैसा कि सांची के बौद्ध स्तूपों या मथुरा के अवशेषों श्रौर जैन स्तुपों की लघ अनकृतियों से सिद्ध है। मथुरा में एक मूर्तियुक्त स्तूप पर नग्न यक्षियाँ विद्यमान हैं ग्रीर उन्हें वेदिका-स्तम्भों पर कामोद्दीपक भिद्धिमाग्रों में देखा जा सकता है। वैसे यह सत्य है कि जैन प्रतिमा-विज्ञान किन्हीं तांत्रिक, ब्राह्मण ग्रौर बौद्ध देवी-देवताग्रों के संदर्भ में चित्रित ब्रह्माण्ड-व्यापी कामशक्ति को ग्रंकित करने की अनुमति नहीं देता, फिर भी खजुराहो तथा श्रन्य स्थानों के मध्ययगीन जैन मंदिरों में कामूक-यूग्म छदारूप से दृष्टिगोचर होते हैं । छत्तीसगढ़<sup>1</sup> में आरंग नामक स्थान में मंदिर के शिखर पर तो वे अत्यन्त मुक्त रूप में दृष्टिगोचर होते हैं। इनसे सिद्ध होता है कि ऐसे चित्रणों पर तांत्रिकवाद या कौल पाशुपतवाद म्रादि का प्रभाव ढूँढ़ने का प्रयास निरर्थक परिश्रम ही है। कलाकार ने अपने आपको उस धर्म के कठोर नियमों से निरपेक्ष होकर, जिसकी सेवा में वह कार्यरत था, अपने युग के उस शिल्प-विधान को अपनाया, जिसे न केवल उसका युग पूरी मान्यता प्रदान करता था, अपितू जिसमें वह स्वयं भी ग्रानन्द लेता था। उसी प्रकार एक ग्रोर जहाँ धर्म-ग्रंथ जैन भिक्षुग्रों को चित्रित श्रावासों में रहने का निषेघ करते थे,2 वहीं दूसरी श्रोर साधु लोग ग्रपने गफा-मंदिरों में ग्रानन्दप्रद चित्रकारी भी सह लेते थे। इस प्रकार की थी कलात्मक ग्रलंकरण की प्रेरणा !

बहुधा ग्रलंकृत ग्रौर ग्रपने शिखर में चारों श्रोर एक ही तीर्थंकर की प्रतिमाश्रों से युक्त मानस्तम्भ जैन मंदिरों के सम्मुख, प्रायः पाये जाते हैं। विशेष रूप से दक्षिण भारत में, इनमें ब्राह्मण्य मंदिरों के सामने स्थित ग्रौर गर्भगृह में प्रतिष्ठित देवता के प्रतीक से युक्त ध्वज-स्तम्भों का प्रतिरूप दिखाई पड़ता है। इस प्रकार का एक प्राचीन उदाहरण ई० पू० दूसरी शती का बेसनगर (विदिशा) का प्रसिद्ध गरुड़ स्तंभ है। वस्तुतः, यह ग्रनुमान किया जाता है कि सम्राट् श्रशोक द्वारा निर्मित धार्मिक भवनों के सामने ग्रशोक-स्तंभ ग्रावश्यक रूप से बनाये गये थे। व

<sup>1</sup> जन्नास तथा श्रोबोये, पूर्वोक्त, पृ 151. / भारती, रिसर्च बुलेटिन श्रॉफ द कॉलेज श्रॉफ इण्डॉलॉजी, बनारस हिन्दू विश्वविद्यालय. 3; 1959-60; पृ 48 में एल. के. त्रिपाठी. / कान्तिसागर, पूर्वोक्त, पृ 125.

<sup>2</sup> कान्तिसागर, पूर्वोक्त, पृ 24-25.

<sup>3</sup> हाल के उत्खनन से एक ही पंक्ति में अन्य स्तंभों की नींव और उनके पास ही में एक मंदिर के पुरावशेष मिले हैं. इण्डियन आकियालाँजी-ए रिक्यू, 1964-65. 1965. नई दिल्ली. पू 19. / वही, 1965-66. 1966. पू 23.

<sup>4</sup> घोष (ए). पिलसं आंफ़ आशोक, देयर परपंजि ईस्ट एण्ड वेस्ट, न्यू सीरीज 17. 1967. रोम पृ 273-75.

म्रध्याय 1 ] संपादक का म्रिभिनत

एक विशिष्ट प्रकार की जैन मूर्ति सर्वतोभद्रिका प्रतिमा के रूप में निर्मित होती है जिसे सामान्यतः चौमुखी कहा जाता है और जिसका सबसे प्राचीन रूप मथुरा से प्राप्त हुआ है। इसमें साधारणतः एक चौकोर स्तंभ पर चारों ओर जिन-प्रतिमा उत्कीर्ण की जाती है। चौमुखी की एक प्रकार की संकल्पना बौद्धों को भी ज्ञात थी; लघु बौद्ध स्तूपों पर कभी-कभी बुद्ध की प्रतिमा का और बौद्ध देवताओं का अंकन स्तूपों के चारों ओर के आलों में पाया जाता है, यद्यपि उनका मूर्तन एक ओर भी हुआ है। यहाँ तक कि सांची के विख्यात स्तूप को भी गुप्त-युग में प्रत्येक कोने में एक-एक बुद्ध-प्रतिमा की स्थापना द्वारा चौमुखी का-सा स्वरूप प्रदान किया गया था।

जैन साहित्य में स्तूपों का बहुलता से उल्लेख मिलता है, किन्तु अभी तक केवल ईसा के तत्काल पहले और बाद की शितयों के मथुरा स्थित कंकाली टीले या एकाधिक स्तूपों के ही पुरावशेष मिले हैं। इन स्तूपों के विभिन्न भाग और स्तूप-शिल्प के नमूने कदाचित् ही कोई ऐसी विशेषता प्रदिशत करते हैं जो समकालीन बौद्ध स्तूपों में परिलक्षित न हो। इसी प्रकार स्वरूप और समय की दृष्टि से जैन स्तूपों की उत्पत्ति बौद्ध स्तूपों से भिन्न नहीं रही होगी। प्राचीन जैन स्तूपों के उल्लेख (यथा, वैशाली का एक स्तूप जो कि राम के समकालीन माने जानेवाले बीसवें तीर्थंकर मुनिसुव्रत को समर्पित था) के समान ही बौद्ध साहित्य में भी स्तूपों के उल्लेख पाये जाते हैं। नेपाल की तराई के निज्लिवा स्थान में बुद्ध के पूर्वावतार कनकमुनि के स्तूप का प्रमाण अशोक के शिलालेख से मिलता है। मथुरा के जैन स्तूप (अध्याय ६) के लिए प्रयुक्त 'देवनिर्मित' विशेषण हमें शायद बहुत अधिक प्राचीनकाल तक न ले जाये। इस शब्द से केवल यही ज्ञात होता है कि यह प्राचीन स्तूप भक्तों द्वारा बड़ी श्रद्धा से देखा-माना जाता था।

ऊपर की पंक्तियों में बहुत कुछ यह दर्शाया जा चुका है (यदि इसकी कोई आवश्यकता रही हो तो) कि जैन मूर्तिकला और स्मारकों को भारतीय सांस्कृतिक परंपरा की प्रमुख निधि से न तो अलग ही किया जा सकता है और न ही ऐसा किया जाना चाहिए, क्योंकि वे इस निधि का एक आवश्यक और अभिन्न अंग हैं। अपनी आध्यात्मिक आवश्यकताओं को दृश्य रूप देने की पूर्ति के लिए जैन धर्मावलंबियों ने भी विकास के उसी पथ का सभी युगों में अनुगमन किया जिसका अन्य धर्मों के अनुयायियों ने। हाँ, अपनी पौराणिक कथाओं और धार्मिक विश्वासों में जो कुछ भी विशेष था, उसे भी उन्होंने मूर्त रूप दिया। किन्तु इस परिप्रेक्ष्य में भी वे भारतीय कला और स्थापत्य के विकास के मुख्य मार्ग को छोड़कर अलग नहीं गये। पश्चिम भारत में निर्मित जैन मंदिर मध्ययुगीन मंदिरों में

<sup>1.</sup> पहाड़पुर मंदिर की दूसरी वेदिका पर चार विस्तृत देवकुलिकाएँ हैं, जिनमें कभी प्रतिमाएँ स्थापित रही होंगीं। इनकी विद्यमानता के ग्रावार पर इस मंदिर का सादृश्य चौमुखी से किया गया है। सरस्वती (एस के). स्ट्रगल फॉर एम्पायर सम्पा: ग्रार सी मजूमदार तथा ए डी पुसालकर. 1957. बम्बई. पृ 637-38. लेकिन इसमें वेदिकायुक्त भाग के शीर्ष की मुख्य वेदी पर घ्यान नहीं दिया गया है जिसकी विद्यमानता का सरलता से अनुमान ईटों के चब्तरे को घेरनेवाली पर्याप्त रूप से मोटी दीवारों की ईटों की चौकोर रेखा से होता है. दीक्षित (के एन). एक्सकेवेशन्स ऐट पहाड़पुर. मेमोयसं ग्रांफ व ग्रावं प्रालाजिकक सर्व ग्रांफ इण्डिया. 55. 1936. दिल्ली. पृ 15.

सर्वोत्कृष्ट एवं अद्भुत अलंकरण-बाहुल्य के कारण अन्य मंदिरों से आगे निकल जाने पर भी तत्कालीन भारतीय आदर्श की सीमारेखा में ही रहे।

ग्रगर ग्रगले पृष्ठों से यह स्पष्ट हो सके कि जैनधर्म की भारतीय संस्कृति को कितनी प्रचुर मूर्त देन है (ग्राध्यात्मिक देन को छोड़कर जो प्रायः विदित है) तो प्रस्तुत ग्रंथ का उद्देश्य बहुत कुछ पूरा हो सकेगा।

भारत के बाहर जैन पुरावशेषों के प्रमाण नहीं मिलते। श्रीलंका के बौद्ध ऐतिहासिक ग्रंथ महावंश में उल्लेख मिलता है कि राजा पाण्डुकाभय ने अपनी राजधानी में एक निग्रंथ विहार का निर्माण कराया था। चौथी शती ई० पू० में श्रीलंका में जैनों की विद्यमानता आश्चर्यजनक नहीं है, क्योंकि उस समय तक जैनधर्म उड़ीसा, श्रौर संभवतः दक्षिण भारत में पहले से ही फैल चुका था। किन्तु उसके विहार के कोई अवशेष अभी तक पहचाने नहीं जा सके। न ही दक्षिण-पूर्व एशिया में जैनधर्म के प्रसार का कोई विश्वसनीय प्रमाण है, यद्यपि इसमें संदेह नहीं कि पश्चिमी भारत के विणकों (उनमें से कुछ जैन भी होने चाहिए) ने इन प्रदेशों का भ्रमण किया था, किन्तु बौद्ध और बाह्मण धर्मों के विपरीत यह मत वहाँ दृढ़ता से स्थापित न हो सका; 2 यही बात गंधार प्रदेश और उसके समीपवर्ती उत्तर-पश्चिम क्षेत्र पर लागू होती है। 3

ग्रब हम प्रस्तुत ग्रंथ पर विचार करें। श्री कलम्बूर शिवराममूर्ति, निदेशक, राष्ट्रीय संग्रहालय, श्री मधुसूदन नरहर देशपाण्डे, भारतीय पुरातत्व सर्वेक्षण के महनिदेशक ग्रौर सर्वेक्षण के कुछ ग्रन्य ग्रधिकारियों तथा विशेष रूप से मंत्री, भारतीय ज्ञानपीठ, के साथ हुए मेरे विचार-विमर्श

महावंसी. संपा: एन के भगत. देवनागरी पालि टेक्स्ट सीरीज. 12. द्वितीय संस्करण. 1959. बम्बई. पृ 74./ जैन (हीरालाल). भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान. 1962. भोपाल. पृ 35.

<sup>2</sup> कुछ विद्वान् इण्डोनेशिया में प्रम्बानन के शिव मंदिर में जैन प्रभाव देखते हैं। तुलनीय: जैन, पूर्वोक्त, पृ 141. फर्गुसन के स्राधार पर यह किसी पुष्ट प्रमाण पर स्राधारित नहीं है, मुख्य मंदिर में प्रधान प्रतिमा शिव की है (जिसे बौद्ध विद्वान् किसी मृत शासक का शव बताते हैं) श्रीर मंदिर में तीन तरफ गौएा देवता हैं, पार्श्वति देवताश्रों की संकल्पना।

<sup>3</sup> गन्धार प्रदेश में जैन अवश्य विद्यमान रहे होंगे (ह्वेनसांग ने उन्हें वहाँ सातवीं शती में देखा था), फिर भी माशंल की इस संदेहास्पद मान्यता का कोई ग्रीचित्य नहीं है कि तक्षशिला के दूसरे नगर सिरकप के कुछ स्तूप जैनों से संबंधित हैं। मार्शल (जॉन). गाइड दु तक्षशिला. कैंम्ब्रिज. 1960. 72-74, पृ 69; ग्रागे देखिए अध्याय 8. यह परंपरा कि तीर्थकरों ने उत्तर पश्चिम का अमरा किया था संदिग्ध है ठीक उसी प्रकार जैसे यह धारणा कि बुद्ध भी वहाँ पहुंचे थे. बील, पूर्वोक्त, 1, 1884, पृष्ठ 30 (फ़ाहियान) ग्रीर 67 ग्रादि (ह्वेनसांग).

श्रध्याय 1 ] संपादक का श्रभिमत

के परिणामस्वरूप इस ग्रंथ की रूप-रेखा तैयार हुई। इस ग्रंथ के श्रध्यायों को लिखने के लिए सक्षम विद्वानों से निवेदन किया गया श्रौर एक निश्चित समय भी निर्धारित कर दिया गया। इस प्रकार के सहकारी प्रयत्न के साथ जैसा साधारणतः होता है, कुछ विद्वानों ने कुछ भी लिखने में ग्रपनी ग्रसमर्थता व्यक्त की, बहुतों ने ग्रपने लेख समय पर भेज दिये ग्रौर कुछ ने ग्रंतिम क्षणों में। कुछ श्रध्याय, जो बहुत देर से प्राप्त हुए थे, संक्षिप्त श्रौर श्रपूर्ण पाये गये, श्रौर जब इस तथ्य की श्रोर संबंधित विद्वानों का ध्यान ग्राकर्षित किया तो उन्होंने कभी पूरी करने के लिए श्रौर समय माँगा। उन्हें समय देने का तात्पर्य था, प्रकाशन में श्रनिश्चित विलम्ब श्रौर मेरा इसी ग्रंथ से श्रनिश्चित काल तक संबद्ध रहना। चित्रात्मक सामग्री के साथ भी यही बात हुई। इस संबंध में भारतीय पुरातत्व सर्वेक्षण के समृद्ध चित्र-स्रोतों ग्रौर भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा संग्रह किये जा रहे जैन पुरावशेषों के चित्रों के विशाल संग्रह ने कमी पूरी की। तो भी, कुछ कमी श्रब भी है।

इन सब बातों से इस ग्रंथ के गुण और दोष स्पष्ट हो सकेंगे। किन्तु इनका निर्णय पाठक स्वयं ही करेंगे। ग्रंथ के जो ग्रंश ग्रालोच्य हैं उनका तीव्र भान मेरे सिवा ग्रन्य किसी व्यक्ति को नहीं हो सकता क्योंकि मुफ्ते तो इसके एक-एक ग्रध्याय को ग्रनेक स्थितियों में पढ़ना पड़ा है तथा चित्रों को सजाना-सँवारना पड़ा है।

जब इस ग्रंथ की सामग्री संग्रहीत करने का काम कुछ ग्रागे बढ़ा, तब फरवरी १६७३ में मुफे एकवर्षीय अनुबंध पर इण्डोनेशिया जाना पड़ा। भारतीय ज्ञानपीठ के साथ न्याय करने की दृष्टि से मैंने सम्पादकीय कार्य से बिना शर्त त्यागपत्र दे दिया ताकि मेरी अनुपस्थिति से ग्रंथ की प्रगति में बाधा न पड़े और भारतीय ज्ञानपीठ के मंत्री को मैंने यह स्पष्ट सलाह दी कि वे यह कार्य किसी ऐसे अन्य व्यक्ति को सौंप दें जो इसे अच्छी तरह कर सके। किन्तु जब गतवर्ष फरवरी में मैं भारत लौटा तब मुक्ते यह जानकर भ्राश्चर्य हुन्ना कि ग्रंथ मेरी प्रतीक्षा कर रहा है। भारतीय ज्ञानपीठ के अधिकारियों द्वारा मुभमें व्यक्त विश्वास ने मुभ्ने प्रभावित किया और मैं टूटी शृंखला को तत्परता से जोड़ने में लग गया। ऐसा नहीं था कि मेरी अनुपस्थिति में कोई प्रगति न हुई हो। कुछ ग्रौर म्रध्याय प्राप्त हुए थे ग्रौर यह भी निर्णय लिया गया था कि भारत के, ग्रौर जहाँ तक संभव हो सके, विदेशों के संग्रहालयों में उपलब्ध जैन कलाकृतियों पर अध्याय जोड़े जायें। सक्षम विद्वानों से पहले ही अनुरोध किया गया था कि वे भ्रपने अधिकारगत संग्रहों पर लिखें । वह सब प्राप्त सामग्री समाविष्ट की गयी है। किन्तु ऊपर दिये गये कारणों से वह भी अपूर्ण रह गयी है। कुछ संग्रहालय, यथा पुरातत्व संग्रहालय, मथुरा, ग्रौर राजकीय संग्रहालय, लखनऊ, जानबूफकर छोड़ दिये गये हैं क्योंकि उनकी विषयवस्तु का ग्रधिकांश स्मारकों और मूर्तिकला संबंधी ग्रध्यायों में स्ना गया है। यहाँ यह सूचना देना उचित होगा कि निर्वाण महोत्सव के ग्रवसर पर भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा जैन कलाकृतियों की एक प्रदर्शनी का स्रायोजन किया जा रहा है स्रौर ज्ञानपीठ उनका एक सूचीपत्र भी प्रकाशित करेगा ।

इस ग्रंथ की योजना के बारे में भी मुभ्रे कुछ कहना है। कुछ परिचयात्मक ग्रध्यायों के पश्चात ग्रंथ का मूलभाग ग्रर्थात् स्मारक ग्रौर मूर्तिकला का विवेचन प्रारम्भ होता है, जिसका विभाजन निम्नलिखित कालों में किया गया हैं: (१) ई० पू० ३०० से ३०० ई०, (२) ३०० ई० से ६०० ई०, (३) ६०० ई० से १००० ई०, (४) १००० से १३०० ई०, और (५) १३०० ई० से १८०० ई० तक । यह काल-विभाजन बहुत कुछ परंपरागत है जो कि क्रमशः ग्राद्य ऐतिहासिक यूग, ग्रार्थ यूग (क्लासिकल--कम से कम जहाँ तक उत्तर भारत का संबंध है), पूर्व-मध्य युग ग्रौर उत्तर-मध्य युग, कहे जानेवाले युगों से मिलता-जुलता है । इस विभाजन को बनाये रखना सदैव ही सरल नहीं रहा । उदाहरणार्थ, जब किसी मूर्ति की तिथि उसकी शैली के ब्राधार पर निश्चित की जानी हो, तब एकाधिक विद्वान उसे अपने अध्याय में सम्मिलित करना चाहेंगे क्योंकि ऐसे मामलों में कुछ मत-विभिन्नता अनिवार्य है। इस प्रकार की सामग्री को एक अध्याय में रखने और दूसरे से उसे निकालने में संपादक ने स्वयं निर्णय लिया है। इसी प्रकार की कठिनाई का अनुभव स्मारकों के संबंध में भी हुआ है, बल्कि यहाँ यह कठिनाई इस कारण और बढ़ गयी है कि मंदिरों में परिवर्द्धनों और परिवर्त्तनों के कारण संश्लिष्ट-समूह (कॉम्प्लेक्स) का विभाजन एक से ब्रिधिक यूग में कर सकना कठिन प्रतीत हुआ है क्योंकि संश्लिष्ट के विभाजन के बिना यह कार्य संभव नहीं। यहाँ भी मुक्ते अपना ही निर्णय लेना पड़ा; कुछ मामलों में एक संदिलंष्ट को किसी विशेष युग के ब्रंतर्गत रखा गया है जबकि उसके कुछ भाग दूसरे यूग से संबंधित हैं।

जपर दिये गये अधिकांश युगों को निम्न प्रकार प्रदेशों में विभक्त किया गया है: (१) उत्तर भारत, (२) पूर्व भारत, (३) मध्य भारत, (४) पिश्चम भारत, (४) दिक्षणापथ, और (६) दिक्षण भारत। यहाँ भी यह विभाजन पूर्णतः संतोषजनक सिद्ध नहीं हुआ। तो भी, काम चलाने के लिए उत्तर की पिरभाषा यह की गयी है कि उसमें दिक्षण-पूर्व राजस्थान (जो पिश्चमी भारत के अंतर्गत रखा गया है) और उत्तर प्रदेश के एक भाग, बुंदेलखण्ड (जो मध्य भारत के अंतर्गत आया है) को छोड़कर शेष उत्तर भारत में सिम्मिलत हैं। ऐसा करते समय सामान्यतः प्राचीन सांस्कृतिक और राजनैतिक संदर्भों को ध्यान में रखा गया है। पूर्वी भारत में बिहार, पिश्चम-बंगाल, असम और उड़ीसा सिम्मिलत माने गये हैं (एक या दो अध्यायों में बाँग्लादेश को भी सिम्मिलत किया गया है। मैं स्वीकार करता हूँ कि यह व्यवस्थित नहीं है और आशा करता हूँ कि इसे राजनीतिक उद्देश्य से प्रेरित नहीं माना जायेगा, क्योंकि वहाँ प्राप्त बहुत थोड़े जैन पुरावशेषों के लिए अलग से प्रदेश बनाना उचित प्रतीत नहीं हुआ)। मध्य भारत से तात्पर्य मध्य प्रदेश और बुंदेलखण्ड से है। पश्चिम भारत में, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, गुजरात और दिक्षण-पूर्व राजस्थान सिम्मिलत हैं। दिक्षणापथ स्वतः स्पष्ट है। दिक्षण भारत में कर्नाटक के दिक्षणी जिले और निःसंदेह, तिमलनाड, आन्ध्र प्रदेश और केरल सिम्मिलत हैं। इन सीमाओं का कभी-कभी अतिक्रमण हुआ है किन्तु वह क्षम्य है।

यहाँ इस बात पर भी ध्यान देना उचित होगा कि ३०० ई० पू० से ३०० ई० ग्रौर ३०० ई० से ६०० ई० की ग्रविधयों के ग्रन्तर्गत 'उत्तर भारत' का स्थान मथुरा ने ले लिया है। यह उचित ही

ग्रध्याय 1 ] संपादक का ग्रिभिमत

है क्योंकि इन अविधयों की लगभग सम्पूर्ण उत्तर भारतीय जैन सामग्री मथुरा<sup>!</sup> से प्राप्त हुई है।

ईसा-पूर्व ३०० से ३०० ई० तक की अविध में मध्य भारत का वर्णन नहीं आता है। इसका सीधा-सा कारण यह है कि इस प्रदेश और इससे संबंधित अविध में जैन पुरावशेषों का अभाव है, यद्यिप इनके संबंध में विक्रमादित्य, कालकाचार्य, गर्दिभिल्ल, सातवाहन से संबंधित घटनाचकों के आख्यानों का बाहुल्य है। सरगुजा जिले की रामगढ़ पहाड़ी पर स्थित जोगीमारा-सीताबेंग गुफाओं के कुछ चित्रों की जैनों से संबद्धता बतायी गयी है किन्तु इन चित्रों के और अधिक अध्ययन की आवश्यकता है।

इसी प्रकार दक्षिणापथ में ३०० ई० पू० से ३०० ई० और ३०० ई० से ६०० ई०<sup>4</sup> की अविधयों के बीच, और दक्षिण भारत में उक्त श्रंतिम श्रविध में कोई जैन पुरावशेष प्राप्त नहीं हुए हैं। अतएव उक्त श्रविधयों से संबंधित कोई श्रध्याय ग्रंथ में सम्मिलित नहीं किया गया है।

<sup>1</sup> ईसा-पूर्व 300 से 300 ई० की अवधि के अंतर्गत जिस संभव कमी की यहाँ पूर्ति की जा सकती है वह है इलाहाबाद जिले में कौशाम्बी के निकट पभोसा की एक कृत्रिम गुफा । जैसा कि ए० फुहरर ने मानुमेण्टल एण्टिक्विटीज ऐण्ड इन्स्किश्स इन द नार्थ खेटनं प्राविन्स ऐण्ड अवधि. आर्कियॉलॉजिकल सर्वे ऑफ़ इण्डिया, न्यू सीरीज. 2. (न्यू इम्पीरियल सीरीज. 12) 1891. इलाहाबाद पृष्ठ 143-44 में वर्णन किया है—यह गुफा के पहाड़ी मुख-भाग के अपर है। इसका आकार 2.7×1.4 मीटर और ऊँचाई ! मीटर है। इसका दरवाजा 0.66×0.53 मीटर और इसकी दो खिड़ कियाँ 0.48×0.43 मीटर हैं। भीतर, दक्षिण पाइवें में तकिया सहित एक प्रस्तर शय्या है। उक्त लिपि में कुछ शिलालेखों के अतिरिक्त दो शिलालेख और हैं जिनमें कहा गया है कि इस गुफा का निर्माण आषाढ़सेन ने कराया था जो अपने अन्य आनुवंशिक संबंधों के अतिरिक्त राजा बहसितिमित्र का मामा था। इस बहसितिमित्र (बृहस्पितिमित्र) की पहचान सामान्य रूप से उसी नाम के मगध-नरेश से की जाती है जिसे उड़ीसा के खारवेल द्वारा ईसा से पहली या दूसरी (जिसकी संभावना कम है) शती में पराजित किया गया था। इस गुफा का निर्माण काश्यपीय अर्हतों के लिए किया गया था। वयोंकि महावीए काश्यप गोत्र के थे, अतः यह कहा जाता है कि जिन अर्हतों के लिए इस गुफा का निर्माण हुआ था वे जैन थे। हीरालाल जैन, पूर्वोक्त पृ 309.

<sup>2</sup> उमाकान्त प्रेमानन्द शाह ने मेरा ध्यान अपने लेख सुवर्ण भूमि में कालकाचार्य (विवरण उपलब्ध नहीं) की स्रोर ग्राकिषत किया है जिसमें उन्होंने कालकाचार्य को ऐतिहासिक व्यक्ति माना है.

उरायकृष्णदास. भारत की चित्रकला. 1962. इलाहाबाद. पृ 2. देखिए ब्लाख (टी) । भ्रॉक्यॉलॉजिकल सर्वे श्रॉफ इण्डिया. एनुश्रल रिपोर्ट. 1903-04. 1906. कलकत्ता. पृ 12 एवं परवर्ती. / एम० वैंकटरमैया द्वारा 1961 ई० में गुफाओं के संबंध में एक सम्पूर्ण तथा सचित्र रिपोर्ट तैयार की गयी थां जो भारतीय पुरातत्व सर्वेक्षण के अभिलेखागार में उपलब्ध है।

<sup>4</sup> जैन, पूर्वोक्त, पृ 311./फर्गुसन (जेम्स) तथा वर्जेस (जेम्स). केव हेम्पल्स आफ इण्डिया. 1880. लन्दन. पृ 491 के आधार पर कहते हैं कि धाराशिव गुफाओं का समूह जो उस्मानाबाद से अधिक दूर नहीं है, जैन है; व्योंकि उसमें तीर्थंकर प्रतिमाएँ हैं। किन्तु, इस बात की अधिक संभावना है कि मूलरूप से वे बौद्ध थीं और कालांतर में जैनों द्वारा प्रयोग में लायी गयीं 1 इन गुफाओं का निर्माण 500 ई० और 620 ई० के बीच हुआ।

यह पूरा ग्रंथ कई भागों में विभक्त है। उनमें से कुछ इतने विस्तृत नहीं हैं कि वे भाग कहे जा सकों, किन्तु ग्रध्यायों का वर्गीकरण इस विधि से सुविधाजनक हो गया है। यह ग्रंथ तीन खण्डों में प्रकाशित होगा। पहले खण्ड में परिचयात्मक ग्रध्याय (भाग १), ग्रौर ईसा-पूर्व ३०० से ३०० ई० के स्मारक ग्रौर मूर्तिकला संबंधी सामग्री (भाग २); ३०० ई० से ६०० ई० (भाग ३); ६०० ई० से १००० ई० (भाग ४) सम्मिलित किये गये हैं। इसके बाद के दो खण्डों में निम्निलित सामग्री होगी; स्मारकों ग्रौर मूर्तिकला संबंधी शेष दो ग्रध्याय, कमशः १००० ई० से १३०० ई० (भाग ५); ग्रौर १३००-१८०० ई० (भाग ६); चित्रकला: भित्तिचित्र ग्रौर लघुचित्र; विविध ग्रध्याय; देश-विदेश के संग्रहालयों में जैन पुरावशेषों संबंधी ग्रध्याय; तकनीकी शब्दों की सूची (यदि ग्रावश्यक समभी गयी) ग्रौर सभी खण्डों की संपूर्ण ग्रनुकमणिका।

यहाँ मुभ्ते अपने संपादकीय उत्तरदायित्व का भी उल्लेख कर देना चाहिए। लेखों में कहीं-कहीं मैंने शाब्दिक परिवर्तन किये हैं और यहाँ तक कि तुलना करने और मत-विभिन्नता की ओर ध्यान आकर्षित करने के लिए प्रति-संदर्भ जोड़कर सामग्री को फिर से व्यवस्थित किया है। किसी विशेष प्रश्न पर मत-वैभिन्य की स्थिति में मैंने अपनी राय व्यक्त की है, किन्तु ऐसी स्थिति बहुत कम आयी है।

कहीं-कहीं मैंने स्वयं ही किसी अध्याय के कुछ भाग निकाल दिये हैं क्योंकि मुक्ते ऐसा प्रतीत हुआ कि वह सामग्री अन्य अध्यायों के उपयुक्त है। कुछ अन्य विषयों में मैंने उन्हें वहीं रहने दिया है, यद्यपि वे अन्य किसी अध्याय के योग्य थे। कहीं-कहीं मैंने लेखकों द्वारा प्रेषित चित्रों को नहीं रखा है और उनके स्थान पर ऐसे चित्रों का प्रयोग किया है जो उनकी इच्छा के अनुरूप नहीं हैं किन्तु ऐसा बहुत कम हुआ है। स्विववेक से लिये गये इन सभी निर्णयों के तथा (अंग्रेजी संस्करण में) छपाई की जो भी गलतियाँ रह गयी हों उनका मैं उत्तरदायित्व लेता हूँ। किन्तु यहाँ मैं यह स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि मैं उन सभी विचारों से सहमत होने का या उनके सही होने का उत्तरदायित्व नहीं लेता जो विभिन्न लेखकों द्वारा व्यक्त किये गये हैं। लेखक ही अपने विवरण और विचारों के लिए उत्तरदायी हैं। न ही मेरा इस ग्रंथ के हिन्दी अनुवाद से सम्बन्ध है जिसे भारतीय ज्ञानपीठ प्रकाशित कर रहा है।

प्रस्तुत ग्रंथ के संपादन और छपाई में मुक्ते अनेक व्यक्तियों से मित्रवत् सहायता मिली हैं। इस सूची में सबसे पहला नाम श्री लक्ष्मीचन्द्र जैन, मंत्री, भारतीय ज्ञानपीठ, का है जिन्होंने यह कार्य मुक्ते सौंपा (यद्यपि इसमें विशेष रूप से समापन के समय अनेक समस्याएँ आयीं और अनेक चिंतापूर्ण

उपाई की श्रावश्यकतात्रों को देखते हुए इस पुस्तक के छपते-छपते यह निश्चय किया गया कि 600 ई० से 1000 ई० की श्रविध में दक्षिण भारत संबंधी श्रध्याय पहले खण्ड से निकालकर दूसरे खण्ड में छापा जाये।

<sup>2</sup> पहले तो अध्यायों की टाइप की हुई प्रति संबंधित लेखक को अनुमोदन के लिए भेजी जाती रही किन्तु बाद में समय की कमी के कारण ऐसा करते रहना संभव नहीं हो सका।

अध्याय 1 ] संपादक का प्रभिन्नत

परिस्थितियाँ भी स्रायीं) । मुक्ते इस बात की स्रौर भी प्रसन्नता है कि उन्होंने सदा ही सौजन्यपूर्ण व्यवहार किया स्रौर मेरी कठिनाइयों को समका। उनके साथ काम करना मेरे लिए सदा ही स्रानन्द का विषय रहा; जिसके लिए मैं उन्हें हार्दिक धन्यवाद देता हूँ।

ज्ञानपीठ के शोध-विभाग के श्री गोपीलाल ग्रमर श्री र श्री वीरेन्द्रकुमार जैन ने पत्र-व्यवहार में हाथ बँटाने, ग्रावश्यक चित्रों को तुरंत छाँटने श्रीर श्रावश्यकता होने पर विभिन्न स्थानों पर तत्परता- पूर्वक श्रा-जाकर मुभे श्रत्यधिक सहयोग दिया है। संस्कृत, प्राकृत श्रीर जैन विद्या के विद्वान् होने के कारण श्री श्रमर ने मुभे कुछ तकनीकी सहायता भी दी है। मैं इन दोनों को तथा ज्ञानपीठ के सहायकों एवं टाइपकारों को धन्यवाद देता हूँ क्योंकि इन्होंने सदैव ही मेरी सहायता की है।

यह उल्लेख करने की आवश्यकता नहीं है कि उन लेखकों के सहयोग के बिना, जिन्होंने हमारे अनुरोध पर अपने लेख भेजे, इस ग्रंथ का प्रकाशन ही संभव नहीं था। उनके सहयोग के लिए मैं उनका आभारी हूँ।

मेरे इण्डोनेशिया चले जाने पर कुछ ग्रध्याय जैन इतिहास के विद्वान् डॉ॰ ज्योतिप्रसाद जैन की समालोचना के लिए भेजे गये थे। उन्होंने जो समालोचनाएँ कृपापूर्वक की थीं उनमें से ग्रनेक का उपयोग ग्राभार-प्रदर्शन के साथ किया गया है। उनकी महत्त्वपूर्ण राय के लिए मैं उनका कृतज्ञ हूँ।

श्री कलम्बूर शिवराममूर्ति, निदेशक, राष्ट्रीय संग्रहालय, ग्रौर भारतीय पुरातत्व सर्वेक्षण के अधिकारियों से मेरे पुराने संबंध इस कार्य को गति देने में सहायक हुए हैं। श्री शिवराममूर्ति ग्रौर सर्वेक्षण के महानिदेशक श्री मधुसूदन नरहर देशपाण्डे ने प्रारंभ से ही प्रस्तुत ग्रंथ में गहरी रुचि प्रविश्त की है। सर्वेक्षण के दो नवयुवक ग्रधिकारियों, श्री मुनीशचन्द्र जोशी, ग्रधीक्षक, पुरातत्व, ग्रौर श्री जजमोहन पाण्डे, उपग्रधीक्षक, पुरातत्व, ने सदैव सहयोग दिया है। श्री जोशी ने मुक्ते ग्रनेक तकनीकी समस्याग्रों में सहायता दी ग्रौर श्री पाण्डे ने संदर्भों का परीक्षण किया ग्रौर यथासंभव एकरूपता लाने के ग्रितिरक्त ग्रपूर्ण विवरण पूर्ण किये हैं। सभी संदर्भों का परीक्षण करना उनके लिए संभव नहीं हो सका क्योंकि केन्द्रीय पुरातत्व पुस्तकालय में संबंधित शोध पित्रकाएँ ग्रौर पुस्तकें, विशेषतः जैन ग्रंथ, उपलब्ध नहीं थे। श्री पाण्डे की सहायता यहीं तक सीमित नहीं रही। मेरे द्वारा थोड़ा-सा संकेत करने पर उन्होंने तत्परता से पूफ-संशोधन-कार्य का दायित्व ले लिया ग्रौर इस प्रकार के ग्रंथ के श्रमसाध्य पूफ-संशोधन-कार्य को भी सफलतापूर्वक कर दिया। सर्वेक्षण के फोटोग्राफर ग्रौर मानचित्रकारों ने सदैव मेरी सहर्ष सहायता की ग्रौर उनसे जो ग्रपेक्षा की गयी वह उन्होंने पूरी की। वे सभी मेरे धन्यवाद के पात्र हैं।

मैं विशेष रूप से डॉ० आर० चम्पकलक्ष्मी, असोशियेट-प्रोफेसर, सेण्टर ऑफ़ हिस्टोरिकल स्टडीज, जवाहरलाल नेहरू विश्वविद्यालय, का उल्लेख करना चाहता हूँ जो इस ग्रंथ से बाद में संबद्ध

हुई। दक्षिण भारत में जैनधर्म संबंधी अपने विशिष्ट ज्ञान के कारण उन्होंने अत्यन्त अल्प समय में प्रस्तुत ग्रंथ के लिए कुछ अध्याय दक्षिणापथ और दक्षिण भारत संबंधी लिख दिये जो कि उनके नाम से छपे हैं। अध्याय-संपादन और इन अध्यायों के लिए उपयुक्त चित्र ढूँढ़ निकालने में सहयोग देने के लिए वे न केवल तत्परता से तैयार हो गयीं अपितु उन्होंने इसमें मेरी सहायता भी की। मैं उनका आभारी हूँ। उक्त केन्द्र के असोशियेट-प्रोफेसर डॉ० बी० डी० चट्टोपाध्याय ने पूफ-संशोधन में सहर्ष मेरा हाथ बँटाया। उन्हों भी मेरा धन्यवाद।

इस प्रस्तावना के ग्रंत में मैं यह नहीं भूलूँगा कि मुभे भारतीय ज्ञानपीठ के संस्थापक श्री शान्तिप्रसाद जैन, ग्रौर उनकी धर्मपत्नी श्रीमती रमा जैन, ग्रध्यक्षा, ज्ञानपीठ न्यासधारी मण्डल, को विशेष धन्यवाद देना है। यद्यपि उनसे मेरा व्यक्तिगत संपर्क कम ही रहा है, तो भी मैंने सदा ही यह ग्रमुभव किया है कि इस योजना के मार्ग-दर्शक ग्रौर प्रेरणा-स्रोत वे ही हैं। इन्हीं के कारण यह प्रकाशन संभव हो सका है।

नवम्बर 1, 1974

ग्रमलानन्द घोष



#### ग्रध्याय 2

# पृष्ठभूमि श्रौर परंपरा

जैनधर्म की गणना भारत के प्राचीनतम धर्मों में है। जैन परंपरा के अनुसार यह धर्म शास्त्रत है और चौवीस तीर्थंकरों द्वारा अपने-अपने युग में प्रतिपादित होता रहा है। प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथ थे और चौबीसवें अर्थात् अंतिम थे, वर्धमान महावीर। उनके नाम, वर्ण, चिह्न (लांछन), अनुचर, यक्ष एवं यक्षियाँ और जन्म तथा निर्वाण के स्थान यथाक्रम अग्रलिखित हैं:<sup>2</sup>

- १. ऋषभनाथ या म्रादिनाथ; स्वर्णिम, वृषभ, गोमुख, चक्रेश्वरी, विनीतनगर, (दिगंबर) कैलास या (श्वेतांवर) म्रप्टापद।
- ३. सभवनाथ; स्वर्णिम, भ्रश्व, त्रिमुख, (दि०) प्रज्ञप्ति या (श्वे०) दुरितारि, श्रावस्ती, सम्मेदशिखर।
- ४. भ्रभिनन्दननाथ, स्वर्णिम, वानर, (दि०) यक्षेश्वर या (श्वे०) यक्षनायक, (दि०); वज्रश्यंखला या (श्वे०) कालिका, ग्रयोध्या, सम्मेदिशखर ।

प्रत्येक तीर्थंकर के अंतराल की जैन परंपरानुसार जो अवधि निर्दिष्ट है वह प्रायः अविश्वसनीय लगती है, विशेष रूप से तब जब कोई पल्य और सागर के मापदण्डों पर विचार करे. यह सब लिखने का उद्देश्य इस धर्म की नितान्त प्राचीनता की श्रोर ध्यान दिलाना है.

<sup>2</sup> जैसा कि इस तालिका से प्रकट होगा, ये विविध प्रतीक श्रधिकतर प्राणिवर्ग ग्रीर वनस्पित-जगत् से लिये गये हैं. परंपरानुसार मांगलिक महत्त्व के स्वस्तिक, श्रीवत्स और नन्दावर्त भी नितान्त प्राचीन हैं. बजा एकमात्र ऐसी वस्तु है जो इन्द्र के साथ निकटता से संबद्ध होने के साथ-साथ युद्ध के उपयोग में ग्रानेवाला एक ग्रस्त्र भी है. इन प्रतीकों से सर्वात्मवाद की मान्यता का, ग्रीर इनमें चुने गये प्राणियों ग्रीर वनस्पितयों की विशेषताग्रों को रेखांकित करने का संकेत मिलता प्रतीत होता है. इनमें से ये कुछ प्रतीक हड़प्पा की मुद्राग्रों पर भी ग्रंकित हैं, पर इतनी-सी समानता से कोई निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता । जन्म के स्थानों में से, ग्रवतक हो सकी उसकी पहचान के अनुसार, सबसे पित्तम में मथुरा है, ग्रीर सबसे पूर्व में चम्पा । ऐसा कोई स्थान नहीं जो निश्चित रूप से मध्य भारत में, दक्षिणापथ में या दक्षिण भारत में स्थित हो । निर्वाण का स्थान ग्रिधिकतर सम्मेद-शिखर (हजारीवाग जिले में पारसनाथ पहाड़ी) है, नेमिनाथ का निर्वाण काठियावाड़ के गिरिनगर में हुग्रा, क्योंकि वे उस यादव राजवंश के थे जो मथुरा से पश्चिम भारत तक फैला हुग्रा था.

प्रास्ताबिक

प्र. सुमतिनाथ; स्वर्णिम, चक्रवाक, तुम्बुरु, (दि०) पुरुषदत्ता या (श्वे०) महाकाली, श्रयोध्या, सम्मेदशिखर ।

- ६. पद्मप्रभ; रक्तिम, कमलपुष्प, कुसुम, (दि०) मनोवेगा या मनोगुप्ता या (श्वे०) श्यामा ग्रन्थुता, कौशाम्बी, सम्मेदशिखर।
- ७. सुपार्श्वनाथ; स्वर्णिम, (दि०) स्वस्तिक या (श्वे०) नन्द्यावर्त, (दि०) वरनन्दिन् या (श्वे०) मातंग, (दि०) काली या (श्वे०) शान्ता, वाराणसी, सम्मेदशिखर ।
- दः चन्द्रप्रभ; धवल, ग्रर्धचन्द्र, (दि०) विजय या श्याम या (श्वे०) विजय, (दि०) ज्वाला-मालिनी या (श्वे०) भृकुटि, चन्द्रपुरी, सम्मेदशिखर।
- े ६. सुविधिनाथ या पुष्पदन्त; धवल, मकर, भ्रजित, (दि०) महाकाली या (क्वे०) सुतारका, काकन्दीनगर, सम्मेदशिखर ।
- १०. शीतलनाथ; स्वर्णिम, (दि०) कल्पवृक्ष या (श्वे०) श्रीवत्स, ब्रह्मा या ब्रह्मेश्वर, (दि०) मानवी या (श्वे०) ब्रशोका, भद्रपुर, सम्मेदिशिखर।
- ११. श्रेयांसनाथ; स्वर्णिम, गेंडा, (दि०) ईश्वर या (श्वे०) यक्षेश; (दि०) गौरी या (श्वे०) मानवी, सिंहपुर, सम्मेदशिखर ।
- १२. वासुपूज्य ; रक्तिम, भेंसा, कुमार, (दि०) गान्घारी या (श्वे०) चण्डा, चम्पापुरी, चम्पापुरी ।
- १३. विमलनाथ; स्वर्णिम, सूकर, षण्मुख, (दि०) वैरोटी या (श्वे०) विदिता, काम्पिल्यपुर, सम्मेदशिखर।
- १४. अनन्तनाथ; स्वर्णिम, सेही, पाताल, (दि०) अनन्तमती या (व्वे०) अंकुशा, अयोध्या, सम्मेदशिखर।
- १५. धर्मनाथ; स्वर्णिम, वज्र, किन्नर, (दि०) मानसी या (व्वे०) कन्दर्पा, रत्नपुरी सम्मेदशिखर ।
- १६. शान्तिनाथ; स्वर्णिम, हरिण, (दि०) किंपुरुष या (श्वे०) गरुड, (दि०) महामानसी या (श्वे०) निर्वाणी, (दि०) हस्तिनापुर या (श्वे०) गजपुर, सम्मेदशिखर।
- १७. कुन्थुनाथ; स्वर्णिम, बकरा, गन्धर्व, (दि०) विजया या (६वे०) बला, (दि०) हस्तिनापुर या (६वे०) गजपुर, सम्मेदशिखर।
- १८. श्ररनाथ; पीत या स्वर्णिम, (दि०) तगरपुष्प या मत्स्य या (श्वे०) नन्द्यावर्त, (दि०) केन्द्र या (श्वे०) यक्षेन्द्र, (दि०) श्रजिता या (श्वे०) धना, (दि०) हस्तिनापुर या (श्वे०) गजपुर, सम्मेदशिखर ।

पृष्ठमूमि श्रौर परंपरा

- १६. (दि०) मिल्लिनाथ या (इवे०) मिल्ली $^{1}$ ; नारी, नीला, कलश, कुबेर, (दि०) अपराजिता या (इवे०) घरणप्रिया, मिथिला, सम्मेदिशिखर ।
- २०. मुनिसुव्रत; श्याम, कच्छप, वरुण, (दि०) बहुरूपिणी या (श्वे०) नरदत्ता, राजगृह, सम्मेदशिखर ।
- २१. निमनाथ; स्वर्णिम, नीलकमल, भृकुटि, (दि०) चामुण्डी या (श्वे०) गान्धारी, मिथिला, सम्मेदशिखर।
- २२. ग्ररिष्टनेमि या नेमिनाथ; श्याम, शंख, (दि०) सर्वोह्ह या (श्वे०) गोमेध, (दि०) कूष्माण्डिनी या (श्वे०) ग्रम्बिका, शौरियपुर, गिरिनगर ।
  - २३. पार्श्वनाथः; स्याम, सर्प, घरणेन्द्र, पद्मावती, वाराणसी, सम्मेदशिखर ।
  - २४. वर्धमान महावीर; स्वर्णिम, सिंह, मातंग, सिद्धायिका, कुण्डग्राम, पावापुरी ।

चौबीस तीर्थंकरों में स्रंतिम श्रौर नातपुत्त(नातिपुत्त) के नाम से भी प्रसिद्ध वर्धमान महावीर के पूर्ववर्ती पार्श्वनाथ थे जिनका निर्वाण महावीर के निर्वाण अर्थात ५२७ ई० पू० से दो सौ पचास वर्ष पूर्व, सौ वर्ष की परिपक्व श्रवस्था में हुन्ना माना जाता है । वास्तव में, महावीर के माता-पिता पार्वनाथ के श्रन्यायी थे (महावीरस्स श्रम्मॉपियरो पासाविच्छज्जा--ग्राचारांगसूत्र) ग्रौर कल्पसूत्र में उल्लेख है कि महाबीर ने ठीक उसी मार्ग का अनुसरण किया जिसका उपदेश उनके पूर्ववर्ती तीर्थंकरों ने किया था। प्राचीनतम जैन ग्रागमों में उत्तराध्ययन-सूत्र के तेईसवें ग्रध्याय में उल्लिखित पार्श्वनाथ के म्रनुयायी केशी स्रौर महावीर के स्रनुयायी गौतम के संवाद से पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता प्रायः पूर्णरूप से सिद्ध हो जाती है। चातुर्याम धर्म (चाउज्जाम धम्म) ग्रौर महावीर के पंच महावत (पंच सिक्खियो) की मौलिक एकता पर भी वल दिया गया है। इस प्रकार, तेईसवें तीर्थंकर पार्वनाथ के ई० पू० ८७७ से ७७७ ई० पू० तक के जीवनकाल के विषय में हमें निश्चित स्राधार मिल जाते हैं । पार्श्वनाथ का जन्म वाराणसी में, श्रौर सब तीर्थंकरों की भाँति, क्षत्रिय राजपरिवार में हुश्रा माना जाता है। पार्श्वनाथ के जीवन वृत्तान्त से हमें ज्ञात होता है कि उन्होंने ग्रहिच्छत्त (बरेली जिले में ग्रहिच्छत्र), ग्रामलकप्प (वैशाली जिले में वैशाली के निकट), हत्थिणाउर (मेरठ जिले में हस्तिनापूर), कम्पिल्लपूर (फर्रु खाबाद जिले में कम्पिल), कोसंबी (इलाहाबाद के निकट कौशाम्बी), रायगिह ( नालंदा जिले में राजगिर), सागेय श्रौर सावत्थी (गोंडा-बहराइच जिलों में सहेठ-महेठ) नगरों की यात्रा की थी। पार्वनाथ का निर्वाण सम्मेदशिखर (हजारीबाग जिले में स्थित पारसनाथ पहाडी) पर हुग्रा । जहाँ व्यवस्थित रूप से पुरातात्त्विक उत्खनन हुग्रा है उन वाराणसी (राजघाट), ग्रहिच्छत्र, हस्तिनापूर त्रौर कौशाम्बी नगरों का इतिहास, वहाँ से प्राप्त मृत्तिका-भाण्डों तथा भूरे रंग के चित्रित मिट्टी के बड़े बरतनों के आधार पर छठी शती ई० पू० से कुछ शती पूर्व तक निश्चित रूप

इवेतांबर परंपरा के अनुसार मल्ली को नारी तीर्थंकर माना गया है. दिगंबर इसे अस्वीकार करते हैं, क्योंकि उनके अनुसार कोई भी नारी मुक्ति के लिए सक्षम नहीं है, वे इस तीर्थंकर का नाम मिल्लिनाथ मानते हैं.

से जा पहुँचा है। इसलिए यह संभावना बन पड़ती है कि ये स्थान पार्श्वनाथ के कियाकलापों से संबद्ध रहे हैं। तथापि, जब हम पार्श्वनाथ से पहले के समय की बात करते हैं तब एक-एक तीर्थंकर के समयांतराल ग्रौर उनके चरित्र-वर्णन के संबंध में श्राक्ष्यानों के एक साम्राज्य में ही पहुँच जाते हैं।

परिपुष्ट परंपरा के अनुसार, बाइसवें तीर्थंकर अरिष्टनेमि या नेमिनाथ का जन्म अन्धकवृष्णि के ज्येष्ठ पुत्र समुद्रविजय के शौरियपुर (आगरा जिले में बटेश्वर के निकट, सौरीपुर के स्थानीय नाम से प्रसिद्ध) के यादव परिवार में हुआ था। उनका उल्लेख महाभारत के नायक कृष्ण के चचेरे भाई के रूप में हुआ है। इन तीर्थंकर राजकुमार का विवाह गिरिनगर (आधुनिक जूनागढ़) के शासक उग्रसेन की पुत्री राजकुमारी राजुलमती के साथ होनेवाला था। किन्तु राजकुमार नेमि ने विवाह की वर-यात्रा के समय, विवाह-भोज हेतु काटे जाने के लिए लाये गये पशुओं को देखा। इस घटना ने उनके हृदय को संताप से भर दिया और उन्होंने सांसारिक जीवन का परित्याग कर दिया। माना जाता है कि उन्होंने गिरनार पर्वंत पर तपश्चरण किया, केवल-ज्ञान प्राप्त किया और कई वर्ष पश्चात् निर्वाण प्राप्त किया। प्रतीत होता है कि इन्होंने जैन धर्म के प्रथम मौलिक सिद्धांत अहिंसा पर विशेष रूप से बल दिया। यद्यपि अनुश्रुति यही है कि इनका संबंध महाभारत आख्यान के कृष्ण के चचेरे भाई के रूप में था, तथापि इस आख्यानात्मक संदर्भ को एक निश्चित भाषा में कह पाना और इसकी ऐतिहासिकता सिद्ध कर पाना कठिन है। इतना कहना पर्याप्त होगा कि यदि इस परंपरा का कोई भी आधार है तो नेमिनाथ का समय पार्श्वनाथ के समय से पहले था।

इससे पूर्व-स्थिति का विचार करने पर हमें ज्ञात होता है कि इक्कीसवें तीर्थंकर निम्नाथ थे। वे मिथिला के राजा थे और उपनिषत्कालीन दार्शनिक राजा जनक के परिवार के थे। डॉ॰ हीरालाल जैन² ने यह सुफाव दिया है कि इस आख्यानात्मक संबंध का कुछ अस्पष्ट ऐतिहासिक आधार रहा होना चाहिए। इनका तर्क अग्रलिखित तथ्य पर आधारित है: उत्तराध्ययन सूत्र के नौवें अध्याय में निमनाथ के वैराग्य का कथानक आता है। उसी में एक ऐसी महत्त्वपूर्ण गाथा (६) है जिससे मिलते-जुलते पद्य बौद्ध महाजनक जातक में और महाभारत के शान्तिपर्व में भी है:

- (१) सुहं वसामो जीवामो जेसि मे णित्थ किंचन । मिहिलाए दज्कमाणाए न मे दज्किहि किंचन ।। (उत्तराध्ययन)
- (२) सुसुखंबत जीवामो वेसं नो नित्थ किंचन । मिहिलाए दहमानाए न मे किंचि ग्रदह्यते ॥ (जातक)
- (३) मिथिलायां प्रदीप्तायां न मे किंचन दह्यते । (महाभारत)

तथापि, विचार श्रौर ग्रभिव्यक्ति की समानता का क्षेत्र बहुत विस्तृत नहीं हो सकता श्रौर जो तर्कसंगत निर्णय निकल सकता है वह यह है कि ये तीनों उद्धरण एक सामान्य स्रोत पर श्राधारित

<sup>1</sup> तथापि, यह उल्लेख किया जा सकता है कि कृष्ण की गराना त्रेसठ शलाका पुरुषों में से नी वासुदेवों में की गयी है.

<sup>2</sup> जैन (हीरालाल). भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान. 1962. भोपाल. पृ 19.

मध्याय 2 ] पृष्ठमूमि ग्रीर परंपरा

हैं तथा उनसे एक ऐसे राजा का परिचय मिलता है जो त्याग (वैराग्य) का जीवंत उदाहरण था।

प्रथम सीर्थंकर ऋषभनाथ के संबंध में परंपराश्रों पर विचार करते हुए डॉ॰ हीरालाल जैन वैदिक ग्रौर पौराणिक दोनों संदर्भों का उल्लेख करते हैं। वैदिक परंपरा का सर्वप्रथम उल्लेख ऋग्वेद संहिता के दसवें मण्डल (२-३) में मिलता है जिसमें वातरशन मुनियों को मिलन (पिशंग) वस्त्र पहने हुए बताया गया है [या फिर उनका शरीर धूलि-धूसरित होने से लगता था कि भानो उनका रंग ही पीला (पिशंग)था]। इन मुनियों के विषय में ग्रागे कहा गया है कि वे उन्मादित मनःस्थिति में रहते थे ग्रौर मौन का ग्रभ्यास करते थे। ग्रागे की ऋचा में उन मुनियों को केशी (जटाजूटवाले) कहा गया है।

वातरशन या केशी मुनियों के इस विवरण से, डॉ० हीरालाल जैन के अनुसार, साधुओं के एक ऐसे वर्ग का संकेत मिलता है जिनमें ऋषभनाथ कदाचित् सर्वाधिक महान् थे। वेद और भागवत पुराण में विणित इन मुनियों का विवरण जैन मुनिचर्या की विशिष्ट प्रकृति और प्राचीनता को समभने के लिए महत्त्वपूर्ण है।

भारतीय रहस्यवाद के विकास की रूपरेखा देते हुए ग्रार० डी० रानाडे ने<sup>2</sup> भागवत पुराण स्कंद ५ श्लोक ५-६ से एक अन्य प्रकार के योगी का मनोरंजक प्रसंग उद्घृत किया है जिसकी परम विदेहता ही उसकी ग्रात्मानुभूति का स्पष्टतम प्रमाण था । उद्धरण यह है : 'हम पढ़ते हैं कि ग्रपने पुत्र भरत को पृथ्वी का राज्य सौंपकर किस प्रकार उन्होंने संसार से निर्लिप्त ग्रौर एकांत जीवन बिताने का निरुचय किया; कैसे उन्होंने एक ग्रंधे, बहरे या गूँगे मनुष्य का जीवन बिताना श्रारंभ किया: किस प्रकार वे नगरों ग्रौर ग्रामों में, खानों ग्रौर उद्यानों में, वनों ग्रौर पर्वतों में समान मनोभाव से रहने लगे; किस प्रकार उन्होंने उन लोगों से घोर अपमानित होकर भी मन में विकार न ग्राने दिया जिन्होंने उनपर पत्थर ग्रौर गोबर फेंका या उनपर मूत्र-त्याग किया या उन्हें सभी प्रकार से तिरस्कार का पात्र बनाया; यह सब होते हए भी किस प्रकार उनका दीप्त मुखमण्डल श्रौर पृष्ट-स्गठित शरीर, उनके सबल हस्त स्रौर मूसकराते होंठ राजकीय अन्तःपुर की महिलास्रों को स्नाकृष्ट करते थे; वे ग्रपने शरीर से किस सीमा तक निर्मोह थे कि वे उसी स्थान पर मलत्याग कर देते जहाँ वे भोजन करते, तथापि, उनका मल कितना सुगंधित था कि उसके दस मील ग्रासपास का क्षेत्र उससे स्वासित हो उठता ; कितना अटल अधिकार था उनका उपनिषदों में वर्णित सूख की सभी अवस्थाओं पर; कैंसे उन्होंने म्रांततोगत्वा संकल्प किया शरीर पर विजय पाने का; जब उन्होंने भौतिक शरीर में अपने सुक्ष्म शरीर को विलीन करने का निश्चय किया उस समय वे कर्नाटक तथा अन्य प्रदेशों में भ्रमण कर रहे थे; वहाँ दिगंबर, एकाकी ग्रौर उन्मत्तवत भ्रमण करते समय वे बाँस के भरमूट से

<sup>1</sup> जैन, पूर्वोक्त, पृ 13-17.

<sup>2</sup> रानाडे (त्रार डी). इण्डियन मिस्टिसिज्म: मिस्टिसिज्म इन महाराष्ट्र. 1933, पूना. पृ 9.

उत्पन्न भीषण दावानल की लपटों में जा फंसे थे और तब किस प्रकार उन्होंने अपने शरीर का अंतिम समर्पण अग्निदेव को कर दिया था। यह विवरण वस्तुतः जैन परंपरा के अनुरूप है जिसमें उनके आरंभिक जीवन के अन्य विवरण भी विद्यमान हैं। कहा गया है कि उनकी दो पित्याँ थीं— सुमंगला और सुनंदा; पहली ने भरत और ब्राह्मी को जन्म दिया और दूसरी ने बाहुबली और सुनंदरी को। सुनंदा ने और भी अट्ठानवें पुत्रों को जन्म दिया। इस परंपरा से हमें यह भी ज्ञात होता है कि ऋषभदेव बचपन में जब एक बार पिता की गोद में बैठे थे तभी हाथ में इक्षु (गन्ना) लिये वहाँ इन्द्र आया। गन्ने को देखते ही ऋषभदेव ने उसे लेने के लिए अपना मांगलिक लक्षणों से युक्त हाथ फैला दिया। बालक की इक्षु के प्रति अभिक्षि देखकर इन्द्र ने उस परिवार का नाम इक्ष्वाकु रक्ष दिया।

इस परंपरा से यह भी जात होता है कि विवाह-संस्था का ब्रारंभ सर्वप्रथम ऋषभदेव ने किया था। कहा गया है कि ग्रसि ग्रीर मसी का प्रचलन भी उन्होंने किया। कृषि के प्रथम जनक भी वही बताये गये हैं। ब्राह्मी लिपि स्रौर स्याही (मसी) द्वारा लेखन की कला भी उन्हीं के द्वारा प्रचलित की गयी । यह संभव नहीं कि जैन सिद्धांतों के इस पारंपरिक निर्माता के व्यक्तित्व को ग्राख्यानों का कुहासा दूर करके प्रकाश में लाया जाये। एक बात पूर्णतया निध्चित है कि भारत में साध्वत्ति अत्यंत प्रातनकाल से चली आ रही है और जैन मृनिचर्या के जो आदर्श ऋषभदेव ने प्रस्तृत किये वे ब्राह्मण परंपरा से ऋत्यधिक भिन्न हैं। यह भिन्नता उपनिषद्काल में और भी मुखर हो उठती है, यद्यपि साध्वत्ति की विभिन्न शाखाओं के विकास का तर्कसंगत प्रस्तृतीकरण सरल वात नहीं है। रानाडे का कथन है<sup>1</sup> कि 'इस मान्यता के प्रमाण हैं कि उपनिषद्कालीन दार्शनिक विचारधारा पर इस विलक्षण और रहस्यवादी ग्राचार का पालन करनेवाले भ्रमणशील साधुयों और उपदेशकों का व्यापक प्रभाव था. . . जैसा कि कहा जा चुका है, उपनिषदों की मूल भावना की संतोषजनक व्याख्या केवल तभी संभव है जब इस प्रकार सांसारिक वंधनों के परित्याग और गृहविरत भ्रमणशील जीवन को ग्रपनाने वाली मनिचर्या के ग्रतिरिक्त प्रभाव को स्वीकार कर लिया जाये। रिस डेविडस का अनुमान है कि जिन वैदिक अध्येताओं या ब्रह्मचारियों ने अमणशील साधु का जीवन बिताने के लिए गृहस्थ जीवन का परित्याग किया उनके द्वारा साध्चर्या उतने उदार मानदण्डों पर गठित नहीं की जा सकी होगी जो मानदंड जैन मुनिचर्या के थे। इयूसन के मतानुसार परंपरा का विकास इससे भी कम स्तर पर इस प्रकार के प्रयत्न द्वारा हुया होगा जिसमें कि व्यावहारिक परिधान को आत्मज्ञान जैसे आध्यात्मिक सिद्धांत से जोड़ा गया हो और जिसका उद्देश्य था-(१) सभी वासनाम्रों भ्रौर उनके फलस्वरूप सब प्रकार के नीतिविरुद्ध श्राचार का संभावित निराकरण जिसके लिए संन्यास या परित्याग ही सर्वाधिक उपयोगी साधन था, और (२) प्राणायाम और ध्यान-योग के यथाविधि परिपालन से उत्पन्न निरोध शक्ति के द्वारा द्वैत की भावना का निराकरण। नियमित ग्राश्रम या जीवन के सर्वमान्य व्यवहार के रूप में जो

<sup>1</sup> रानाडे (म्रार डी) तथा बेलवलकर (एस के). हिस्ट्री म्रांफ इण्डियन फिलॉसफी: व किएटिव पीरियड. पूना, पृ 400.

ग्रध्यायं 2 ] पृष्ठभूमि श्रौर परंपरा

प्रव्रज्या (गृहविरत भ्रमण) ग्रौर साधुत्व का विधान है उसके परिपालन के लिए एक साधक द्वारा अपनाये गये अभ्यासों और भ्रादर्शों में सर्वथा परिवर्तन केवल तत्कालीन भ्राध्यात्मिक उपदेश के फल-स्वरूप या श्रनिवार्य तर्कसंगत परिणाम के कारण नहीं श्रा सकता। इसके साथ-ही-साथ -- संबहुला नानातिट्ठिया . .नानादिट्ठिका नानाखंतिका नानारुचिका नानादिट्ठि-निस्सयनिस्सिता-- (बड्डे गणों में चलनेवाले, विभिन्न उपदेष्टाग्रों का श्रनुगमन करनेवाले. विभिन्न मान्यताएँ रखनेवाले, विभिन्न श्राचारों का पालन करनेवाले, विभिन्न रुचियोंवाले श्रौर विभिन्न श्राध्यात्मिक मान्यताश्रों पर दृढ़ विश्वास रखनेवाले) साधुगणों के तत्कालीन साहित्य में जो बहुत-से निश्चित ग्रौर निरंतर उल्लेख आये हैं उन्हें देखते हुए यह सोचना उचित होगा कि इस विशेषता के अकस्मात् सामने आने के कुछ जाने-पहचाने वहिरंग कारण भी हैं। इनमें से एक यह है कि ग्रार्य संस्कृति के मार्गदर्शक सामूहिक रूप से जब पूर्व दिशा में बढ़े, तव वे किन्हीं ऐसी जातियों के संपर्क में आये जो किसी दूसरे ही सोपान पर खड़ी थीं। इस दूसरे माध्यम से प्राप्त की गयी भ्रमणशील साध्यों की संस्था में, स्वभावतः, इस कारण से कुछ परिवर्तन आया होगा कि वह आर्यों की आचार संहिता और अनुशासन के शेष भाग में घुल-मिल सके, किन्तु इस नवोदित संस्था की उत्तराधिकार में प्राप्त प्रवृत्ति कालांतर में प्रतिष्ठापित मानदण्डों को नकारने के लिए विवश हुई । यहाँ तक कि ऐसे समय जब यह संस्था समाज से अलग-थलग वन-प्रांतरों या पर्वत-कंदरास्रों में रह रही थी, उसने दर्शन का उपदेश घर-घर जाकर देसा ग्रारंभ कर दिया भ्रौर परंपरा से परिचित शिक्षित वर्ग से भ्रपना संपर्क न्यूनतर कर लिया, जिसके फलस्वरूप विभिन्न मान्यताश्रों श्रौर रुचियोंबाले बुद्धिजीवियों भें निश्चित रूप से श्रभीष्ट परिवर्तन ग्राया । उपनिषदुत्तरकाल के ग्रध्ययन के स्रोत के रूप में मान्य ग्रंथों ग्रर्थात् जैन ग्रौर बौद्ध ग्रागमों तथा ग्रांशिक रूप से महाभारत में ऐसे विभिन्न चैत्यवासियों, साध्वियों ग्रौर श्रमणों के विशद प्रसंग भरे पड़े हैं जो सब प्रकार के विषयों पर बौद्धिक विचार-विमर्श तथा आित्मक अनुसंघान में संलग्न रहते थे, प्रत्येक मुख्य उपदेष्टा या गणाचार्य अधिकतम गणों या शिष्यों को आकृष्ट करने के लिए प्रयत्नशील रहता था क्योंकि उनकी संख्या उस उपदेष्टा की योग्यता की सूचक मानी जाती थी।'

ब्राह्मण-साधुवृत्ति से सर्वथा भिन्न जैन मुनिसंघ की स्वतंत्र प्रकृति ग्रौर उद्भव को भली भाँति समभने में इस लंबे कथानक से पर्याप्त सहायता मिलती है। श्रमणों का यह मार्ग सम्पूर्ण निवृत्ति (सांसारिक जीवन से पूर्णतया पराङ्मुखता) ग्रौर समस्त ग्रनगारत्व (गृहत्यागी की ग्रवस्था) तथा ग्राहंसा, सत्य, ग्रचौर्य ग्रौर ब्रह्मचर्य का समन्वित रूप है। मन (मनस्), शरीर (काय), ग्रौर वाणी (वाच्) के सब प्रकार से निरोध ग्रर्थात् त्रिगुप्ति की धारणा से साधुत्व का ग्रादर्श इस सीमा तक ग्रधिक निखर उठता है कि वह निरंतर उपवास (संलेखना) में प्रतिफलित हो जाता है, जिसका विधान इस धर्म के ग्रतिरिक्त किसी ग्रन्य धर्म में नहीं है। जैन साधुत्व के ऐसे ही ग्रद्धितीय ग्राचारों में ग्रालोचना ग्रर्थात् ग्रपने पापों की स्वीकारोक्ति ग्रौर प्रतिक्रमण ग्रर्थात् पापों के परिशोधन का नित्यकर्म उल्लेखनीय हैं।

जैन साधुत्व का एक ग्रौर श्रद्धितीय श्राचार है, कायोत्सर्ग मुद्रा में तपश्चरण-जिसमें साधु इस प्रकार खड़ा रहता है कि उसके हाथ या भुजाएँ शारीरिक श्रनुभूति से श्रसंपृक्त हो जाते हैं। यह मुद्रा,

कुछ विद्वानों के अनुसार, हड़प्पा से प्राप्त एक मुद्रा (रेखाचित्र १) पर अंकित है, जिसपर ऊपर की पंक्ति में एक साधु वन में कायोत्सर्ग मुद्रा में खड़ा है श्रीर एक बैल के पास बैठा एक गृहस्थ-श्रावक उसकी पूजा कर रहा है, श्रीर नीचे की पंक्ति में सात श्राकृतियाँ, तथोक्त कायोत्सर्ग मुद्रा में



रेखाचित्र 1. मोहन-जो-दड़ो : सेलखड़ी में उकेरी मुद्रा

खड़ी हैं। इस समीकरण से हड़प्पाकाल में जैन धर्म के ग्रस्तित्व का संकेत मिलता है। ग्रन्य विद्वानों ने लथाकथित पशुपितवाली प्रसिद्ध मुद्रा का एक तीर्थंकर (कदाचित् ऋषभनाथ) से समीकरण होने का संकेत किया है। इस प्रकार के 'समीकरण' ग्रंतिम नहीं माने जा सकते जबतक कि इन मुद्राग्रों पर ग्रंकित लिपि को पढ़ नहीं लिया जाता।

त्रत में यह कहा जा सकता है कि पार्श्वनाथ और महाबीर द्वारा उपिदष्ट साधुत्व की परंपरा निस्संदेह अत्यन्त प्राचीन है किन्तु अन्य अनेक अमणशील साधुओं के मतों से भिन्न जैन मत की व्यवस्थित आचार-संहिता पार्श्वनाथ और महाबीर की ही देन है। जैन पुराणों में चौबीस तीर्थंकरों के विधान से यह अभीष्ट है कि तपश्चरण के इस सिद्धांत के आरंभिक या समकालीन भाष्यकारों का स्मरण रहे और उनकी महिमा बढ़े तथा साथ ही जैन धर्म की सनातनता स्थापित रहे। इसलिए पार्वश्नाथ से पहले के तीर्थंकरों की समय-सीमा की यथावत मान्यता या उनकी ऐतिहासिकता, हमारे वर्तमान ज्ञान की परिसीमा के कारण अव्यवहार्य होगी।

मधुसूदन नरहर देशपाण्डे

#### भ्रध्याय 3

# जैन धर्में का प्रसार

### महावीर

तीर्थंकर पार्श्वनाथ और महाबीर के निर्वाण के मध्य ढाई सौ वर्ष लंबे अंतराल में जंन धर्म के प्रसार अथवा उसकी स्थिति के विषय में प्रायः कोई विवरण उपलब्ध नहीं है। 'सूत्रकृतांग'। से यह प्रतीत होता है कि इस अवधि में ३६३ मत-मतांतरों का उदय हुआ था परंतु यह स्पष्ट नहीं है कि इन विचारधाराओं का जैन धर्म के साथ कितना और क्या संबंध था। ऐसा प्रतीत होता है कि पार्श्वनाथ के निर्वाणोपरांत उस काल में ऐसा कोई उल्लेखनीय व्यक्तित्व सामने नहीं आया जो जैन-धर्म को पुनःसंगठित कर उसका प्रसार कर पाता।

किन्तु, महावीर ने इस परिस्थिति में परिवर्तन ला दिया और अपने चरित्र, दूरदिशता एवं कियाशीलता के वल पर जैन धर्म को संगठित कर उन्होंने उसका प्रसार किया। महावीर का जन्म वैशाली के एक उपनगर कुण्डग्राम में हुआ था जो अब बसुकुण्ड कहलाता है। उनकी माता प्रसिद्ध वैशाली नगर (उत्तर बिहार के वैशाली जिले में आधुनिक बसाढ़) में जनमी थीं। महावीर का निर्वाण पावा में हुआ, जिसकी पहचान वर्तमान पटना जिलांतर्गत पावापुरी के साथ की जाती है। इससे प्रतीत होता है कि महावीर बिहार से घनिष्ठतम रूप से संबद्ध रहे।

महावीर का जीवनवृत्त सुविदित है। उन्होंने तीस वर्ष की श्रवस्था में गृहत्याग किया था। उसके उपरांत बारह वर्ष तक तपस्या की श्रौर तत्पश्चात् तीस वर्ष पर्यंत विहार करके धर्म-प्रचार किया। उनके निर्वाण की परंपरामान्य तिथि ईसा-पूर्व ५२७ है। वैसे कुछ विद्वान् इस तिथि को ईसा-पूर्व ४६७ मानने के पक्ष में हैं।

महावीर ने तीस वर्ष के अपने धर्म-प्रचार-काल में एक स्थान से दूसरे स्थान पर निरंतर भ्रमण किया। कहा जाता है कि उन्होंने अनेक स्थानों का भ्रमण करके धर्म का प्रचार किया, जो इस बात का भी सूचक है कि उनका प्रभाव कितने क्षेत्रों में व्याप्त था। ये स्थान हैं: आलबी

<sup>1</sup> जैन सूत्राज. सूत्रहतांग सूत्र. भाग 2. अनुः हरमन जेकोबी. सेकेड बुक्स आँफ द ईस्ट. 45. 1895. आँक्सफोर्ड. पृ 315, टीका पृ 208 तथा परवर्ती.

ग्रथवा ग्रालंभिक (श्रावस्ती ग्रौर राजगृह के मध्य), ग्रस्थिकग्राम (वैशाली से पावा जानेवाले मार्ग पर), भद्रिक (वर्तमान मुंगेर), भोगपुर (पावा ग्रौर वैशाली के मध्य), चंपा (भागलपुर के निकट चंपानगर ग्रथवा चंपापुर), बोरगसंनिवेश (बंगाल स्थित छोरेय), दढभूमि (सिहभूम जिले में दल भूम), जंबुसण्ड (पावापुरी के निकट), कजंगल (संथाल परगना में कंकजोर), कौशांवी (इलाहा-बाद के निकट कोसम), राढा (पिक्चम बंगाल), लोहग्गला (राँची जिले में लोहारडागा), मध्यमपावा (पावापुरी), मलय (निर्गय-बिहार), मिथिला (नेपाल की तराई स्थित जनकपुर), नालंदा (नालंदा जिला), पुरिमताल (बिहार का पुरुलिया स्थान, ग्रन्य मतानुसार उत्तर प्रदेश का प्रयाग, इलाहाबाद), राजगृह (नालंदा जिले में राजगिर), श्रावस्ती (गोंडा-बहराइच जिलों में सहेठ-महेठ), सेयविया (सहेठ-महेठ के निकट), सिद्धार्थपुर (बीरभूम जिले का सिद्धनगर), सुब्भभूमि (दक्षिण-पिक्चमी बंगाल का सुहम), सुंसुमारपुर (मिरजापुर जिले में चुनार के निकट), तोसलि (पुरी जिले में घौली), वाराणसी एवं वैशाली (बसाढ़)। कितपय ग्रनुश्रुतियों के ग्रनुसार महावीर ने ग्रौर भी कुछ सुदूर स्थानों में विहार किया था।

उपर्युक्त स्थानों के अतिरिक्त, जिनकी पहचान संभव है, महावीर से संबद्ध ऐसे भी कुछ स्थान हैं जिनकी स्थिति निश्चित नहीं की जा सकती। इससे इतना तो स्पष्ट है कि महावीर ने बिहार, पश्चिम बंगाल के पश्चिमी जिलों तथा उत्तर प्रदेश के पूर्वी भागों में जैन धर्म-प्रचार का प्रयास किया था। अतएव ऐसा लगता है कि पार्श्वनाथ और महावीर दोनों के प्रभाव-क्षेत्र प्रायः अभिन्न रहे हैं। यह भी संभव है कि पार्श्वनाथ और महावीर के अंतराल में किसी प्रकार की कोई धार्मिक अराजकता रही हो जिसके कारण महावीर ने अपना जीवन उसी क्षेत्र में जैन धर्म को पुनर्गिटत करने में व्यतीत कर दिया जहाँ पहले पार्श्वनाथ द्वारा धर्म-प्रसार किया जा चुका था।

महावीर के अनुयायी पर्याप्त संख्या में रहे होंगे, यथा— चौदह हजार मुनि, छत्तीस हजार आर्यिकाएँ तथा पाँच लाख के लगभग श्रावक-श्राविकाएँ । अनेक राजा और रानियाँ, राजकुमार और राजकुमारियाँ उनके भक्त थे, किन्तु उन सब की ऐतिहासिकता प्रमाणित करना संभव नहीं है। इस संबंध में कुछ विद्वान् तो यहाँ तक कहते हैं कि उस काल के प्रायः सोलह महाजनपद महाबीर के प्रभाव-क्षेत्र में थे, जबिक श्री घटगे का कथन है कि 'परवर्ती जैन अनुश्रुति जिसे पर्याप्त ऐतिहासिक समर्थन प्राप्त नहीं है, तत्कालीन उत्तर-भारत के प्रायः सभी राजाओं से महाबीर का पारिवारिक संबंध बताती है क्योंकि उनकी रानियाँ उन महाराजा चेटक की पुत्रियाँ बतायी जाती हैं जो महाबीर के मामा थे। 1

महावीर के कतिपय प्रतिद्वंद्वी भी रहे प्रतीत होते हैं जिनमें से एक प्रबल प्रतिद्वंद्वी आजीविक संप्रदाय का संस्थापक गोसाल मंक्खलिपुत्त था। वह श्रावस्ती का निवासी था। परंतु उसके सुनिश्चित

<sup>1</sup> घटगे (ए एम). एज आरंफ इम्पीरियल यूनिटी. संपा: आर सी मजूमदार तथा ए डी पुसालकर. 1960. बंबई. पृ 415. एक अन्य परंपरा के अनुसार चेटक महावीर के नाना थे.

धार्थ्याय 3 ]

प्रभाव-क्षेत्र का निर्णय करना दुष्कर है। यह तो सुविदित है कि ग्राजीविकों का ग्रस्तित्व ग्रशोक के समय में ग्रौर उसके भी उपरान्त रहा।

महावीर के ग्यारह मुख्य शिष्य या गणधर थे जिन्होंने जैन संघ को उपयुक्त रूप में अनुशासित रखा था। ये सभी गणधर ब्राह्मण थे जो बिहार की छोटी-छोटी बस्तियों से आये प्रतीत होते हैं। उनमें मात्र दो गणधर राजगृह और मिथिला - जैसे नगरों से आये थे। इससे यह पुनः प्रमाणित होता है कि महावीर के जीवनकाल में जैन धर्म का प्रसार, विस्तार, पश्चिम-बंगाल और उत्तर प्रदेश के कुछ भागों तक ही सीमित रहा।

महावीर के संगठन-कौशल तथा उनके गणधरों की निष्ठा ने जैन संघ को सुन्यवस्थित बनाये रखा । किन्तु, महावीर के जीवनकाल में ही बहुरय तथा जीवपएसिय नामक दो पृथक् संघ गठित हुए बताये जाते हैं। यद्यपि उन्हें कोई विशेष समर्थन प्राप्त हुग्रा नहीं लगता। श्रंत में दिगंबर-श्वेतांबर नामक संघभेद ही ऐसा हुग्रा जिसने जैन धर्म के विकास-क्रम, प्रसार-क्षेत्र, मुनिचर्या श्रौर प्रतिमा-विज्ञान को प्रभावित किया।

## महाबीरोपरांत का सहस्राब्द

दिगवर-श्वेतांबर संघभेद के प्रसंग में ईसा-पूर्व चौथी शताब्दी में दक्षिण भारत में जैन धर्म के प्रसार का उल्लेख मिलता है। परंतु इसपर चर्चा करने के पूर्व हम महावीर के निर्वाणोपरांत तथा मौर्यों से पूर्व के युग में उत्तर भारत में जैन धर्म के प्रसार का लेखा-जोखा ले लें।

ईसा-पूर्व की चौथी शताब्दी में हुए नन्दों के कितपय पूर्वजों का महावीर के साथ कुछ संबंध रहा प्रतीत होता है। अनुश्रुति है कि महाराज सेणिय बम्भसार (बिम्बसार) और उसका पुत्र कूणिय या अजातसत्तु (अजातशत्रु) महावीर के भक्त थे। अजातशत्रु के शासनकाल में ही गौतम बुद्ध और महावीर के निर्वाण हुए। किन्तु यदि महावीर का निर्वाण ईसा-पूर्व ५२७ और बुद्ध का ४८७ या ४८३ में हुआ मानें तो इस कथन को सिद्ध करने में किठनाई आती है। बौद्ध ग्रंथों में इस नरेश के प्रति की गयी निन्दा से यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि इसका भुकाव जैन धर्म की ओर था। यही वात उसके उत्तराधिकारी उदायी के विषय में कही जा सकती है, जिसके द्वारा पाटलिपुत्र में एक जैन मंदिर का निर्माण कराया गया बताया जाता है तथा जिसके राजमहल में जैन साधुओं का निर्वाध रूप से आना-जाना था। यद्यपि पाटलिपुत्र में उक्त मंदिर के अस्तित्व का कोई पुरातास्विक साक्ष्य उपलब्ध नहीं है तथापि यह संभावना है कि इस नरेश के समय में यह प्रसिद्ध राजधानी जैन धर्म का केन्द्र वन गयी थी।

उसके उत्तराधिकारी नन्द राजाश्रों ने भी जैन धर्म को श्रत्पाधिक संरक्षण प्रदान किया प्रतीत होता है । एक श्रनुश्रुति के श्रनुसार नवम नन्द का जैन मंत्री सगडाल सुप्रसिद्ध जैनाचार्य स्थूलभद्र का

<sup>1</sup> विस्तृत विवरण के लिए द्रष्टव्य: देव (एस बी). हिस्द्री श्रॉफ जैन मॉनिकडम. 1956. पूना. पृ 80 तथा परवर्ती..

प्रास्ताविक

पिता था। मुद्राराक्षस नाटक में वर्णन मिलता है कि जैन साधुश्रों को राजा नन्द का विश्वास प्राप्त था। संभवतः इसीलिए चाणक्य ने नन्द को राजपद से हटाने के लिए एक जैन साधु की सेवाश्रों का उपयोग किया था।

साहित्यिक साक्ष्यों से कहीं अधिक विश्वसनीय ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी (कुछ विद्वानों के अनुसार द्वितीय शताब्दी) में हुए किलंग के शासक चेतिवंशीय महाराजा खारवेल के शिलालेख का साक्ष्य उपलब्ध है। इस अभिलेख के अनुसार यह नरेश अपने शासन के बारहवें वर्ष में किलंग की तीर्थंकर प्रतिमा को जिसे मगध का नन्दराज लूटकर ले गया था, वापस किलंग ले आया था। इससे स्पष्ट है कि नन्दों के समय तक जैन धर्म का प्रसार किलंग देश पर्यंत हो चुका था। व्यवहारभाष्य में भी राजा तोसिलक का उल्लेख प्राप्त होता है जो तोसिल नगर में विराजमान एक तीर्थंकर-प्रतिमा की मनोयोगपूर्वक रक्षा में दत्तचित्त था।

नन्दों के उत्तरिश्वकारी मौर्यवंशीय राजाश्रों में से कई जैन धर्म के प्रश्नयदाता रहे प्रतीत होते हैं। उदाहरणार्थ एक श्रविच्छिन्न जैन अनुश्रुति के अनुसार चन्द्रगुप्त मौर्य का जैन धर्म की ओर दृढ़ भूकाव था। अनुश्रुति है कि भद्रबाहु नामक सुप्रसिद्ध जैनाचार्य ने चन्द्रगुप्त मौर्य के शासनकाल में मगध में द्वादश वर्षीय दुभिक्ष की भविष्यवाणी की थी और वह अपने परम शिष्य चन्द्रगुप्त के साथ दिक्षण भारत की ओर विहार कर गये थे तथा यह भी कि सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य ने सल्लेखना व्रत-पूर्वक समाधिमरण किया था। यह कहा जा सकता है कि इस प्रसंग से संबंधित शिलालेखीय साध्य सन् ६५० जितना प्राचीन है। चन्द्रगुप्त के समय में जैन मुनियों की उपस्थित के समर्थन में कुछ विद्वान् चन्द्रगुप्त की राजसभा में आये यूनानी राजदूत मैंगस्थनीज द्वारा किये गये श्रमणों के उल्लेख को प्रस्तुत करते हैं। यदि हम शिलालेख में उल्लिखित अनुश्रुति को, इतनी परवर्ती होने पर भी, स्वीकार करते हैं तो उससे यह सिद्ध होता है कि दक्षिण भारत में चौथी शताब्दी ईसा-पूर्व में ही जैन धर्म का प्रसार हो चुका था।

चन्द्रगुप्त के उत्तराधिकारी बिन्दुसार के विषय में जैन स्रोत मौन हैं। बिन्दुसार के उत्तरा-धिकारी अशोक के विषय में तो यह सुविदित ही है कि वह बौद्ध धर्म का प्रबल पक्षधर था। कदाचित् इसीलिए जैन स्रोत अशोक के विषय में पूर्णतया मौन हैं। कुछ विद्वान् अशोक की अहिंसापालन विषयक विज्ञप्तियों और सर्वधर्म-समभाव की घोषणा में आवश्यकता से अधिक अर्थ निकालने की चेष्टा करते हैं। ये तो मात्र अशोक की नैतिक उदारता और सहिष्णुता की भावना के परिचायक हैं, क्योंकि उसने ये आदेश प्रसारित किये थे कि ब्राह्मणों, श्रमणों, निर्ग्रथों और आजीविकों को उचित सम्मान और सुरक्षा प्रदान की जाये।

किन्तु, जैन ग्रंथ ग्रशोक के पुत्र कुणाल के विषय में, जो उज्जियिनी प्रदेश का राज्यपाल था, ग्रिधिक विशद विवरण देते हैं। बाद के वर्षों में उसने ग्रपने पिता ग्रशोक को प्रसन्न करके उनसे यह

<sup>1</sup> ऐपीग्राफिया कर्नाटिका. 2. संशोधित संस्करण. 1923. पृ 6-7. इंस्क्रिप्शन 31.

ग्रध्याय 3 ] जैन धर्म का प्रसार

प्रार्थना की थी कि राज्य उसे दें दिया जाये। कहा जाता है कि ग्रशोक ने कुणाल के पुत्र सम्प्रति को मध्य भारत स्थित उज्जेन में ग्रपने प्रतिनिधि के रूप में राजा नियुक्त किया था ग्रौर कुणाल ने कालांतर में समूचे दक्षिणापथ को विजित कर लिया था। ग्रशोक की मृत्यु के उपरांत सम्प्रति उज्जेन पर ग्रौर दशरथ पाटलिपुत्र पर शासनारूढ़ रहे प्रतीत होते हैं।

सम्प्रति ने जैन धर्म के प्रसार में प्रभूत योग दिया। साहित्यिक साक्ष्यों के ग्रनुसार वह ग्रार्य सुहस्ति का शिष्य था ग्रौर जैन साधुग्रों को भोजन एवं वस्त्र प्रदान करता था। यदि यह सत्य है तो इसका ग्रथं है कि ईसा-पूर्व तीसरी शताब्दी के ग्रंत तक जैन धर्म मध्य प्रदेश में प्रसार पा चुका था। सम्प्रति को उज्जैन प्रांत में जैन पर्वों के मानने तथा जिन-प्रतिमा-पूजोत्सव करने का श्रेय दिया जाता है। बृहत्-कल्पसूत्र-भाष्य के ग्रनुसार उसने ग्रन्द (ग्रांध्र), दिमल (द्रविड़), महरट्ट (महाराष्ट्र) ग्रौर कुडुक्क (कोड़गु) प्रदेशों को जैन साधुग्रों के विहार के लिए सुरक्षित बना दिया था।

मौर्यकाल में जैन धर्म का जन-साधारण पर प्रभाव था, इसका समर्थन पटना के निकटवर्ती लोहानीपुर से प्राप्त जिन-बिम्ब के घड़ से भी होता है। यद्यपि सम्प्रति को श्रनेक जैन मंदिरों के निर्माण कराने का श्रेय दिया जाता है परंतु ग्राज इन मंदिरों का कोई भी ग्रवशेष प्राप्त नहीं है जो इस तथ्य की पुष्टि कर सके।

प्रथम शताब्दी ईसा-पूर्व के किलग-नरेश चेतिवशीय खारवेल का उल्लेख हम पहले (पृष्ठ २६) कर चुके हैं, जो उस किलग-जिन-बिम्ब को पुनः अपनी राजधानी (किलग) में ले आया था जिसे लूटकर नन्दराज मगध ले गया था। उड़ीसा में भुवनेश्वर की निकटवर्ती पहाड़ियों में स्थित हाथीगुंफा में प्राप्त खारवेल का शिलालेख जैन धर्म के विषय में भी प्रसंगतः रोचक विवरण प्रस्तुत करता है। यह शिलालेख अहंतों एवं सिद्धों की वंदना से प्रारंभ होता है और यह भी सूचित करता है कि खारवेल ने चौंसठ-अक्षरी सप्तांगों को संकलित कराया था जो मौर्यकाल में नष्ट हो गये थे। इससे स्पष्ट है कि खारवेल जैन धर्म के साथ सिक्रय रूप से संबद्ध था।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है (पृष्ठ २५), जैन धर्म के समस्त निन्हवों (भिन्न मत-संप्रदाय) में दिगंबर-श्वेतांबर मतभेद ही गंभीरतम था क्योंकि इसी के कारण जैन धर्म स्थायी रूप से दो आम्नायों में विभक्त हो गया। उक्त मतभेद के जन्म के विषय में दिगंबर एवं श्वेतांबरों द्वारा दिये गये कथानकों के विस्तार में जाना यहाँ अधिक समीचीन नहीं है, मात्र इतना कहना पर्याप्त होगा कि दिगंबर-आम्नाय के अनुसार चन्द्रगुष्त मौर्य के शासनकाल में द्वादशवर्षीय दुर्भिक्ष ने जैन मुनिसंघ के एक भाग को आचार्य भद्रवाहु के नेतृत्व में दक्षिण-भारत की ओर विहार कर जाने के लिए विवश किया और जो मुनि मगध में ही रह गये थे उन्हें खण्डवस्त्र धारण करने की छूट दे दी गयी। ये अर्द्ध-फालक मुनि ही श्वेतांबरों के पूर्व रूप थे। इसके विपरीत श्वेतांबरों का कहना है कि शिव-

<sup>।</sup> बृहत्-कल्पसूत्र-भाष्यः 3. 3275-89.

भूति नामक साधु ने क्रोध के आवेश में नग्नत्व स्वीकार किया था। अतएव इन सांप्रदायिक कथनों को स्वीकार करने की अपेक्षा यह कहना अधिक निरापद होगा कि उस काल में ऐसे दो वर्गों का अस्तित्व था, जिनमें से एक स्थितिपालक या शुद्धाचारी था जो नग्नता पर बल देता था और दूसरा शारीरिक रूप से वृद्ध तथा अक्षम जैन साधुओं का वर्ग था जो पहले वर्ग के दिगंबरत्व का समर्थक नहीं था। कालांतर में यही शुद्धाचारी (जिनकल्पी) और शिथिलाचारी (स्थिवरकल्पी) साधु क्रमशः दिगंबर और श्वेतांबर संप्रदायों के रूप में प्रतिफलित हो गये होंगे। जो भी हो, यह बात युक्तियुक्त प्रतीत होती है कि इन दोनों संप्रदायों के मध्य मतभेद धीरे-धीरे बढ़ते गये, जो ईसा की दूसरी शताब्दी के लगभग अंत तक रूढ़ हो गये।

उज्जैन से आगे के भारत के पश्चिमी भाग ईसा-पूर्व दूसरी शताब्दी में ही जैन धर्म के प्रभाव में आ गये प्रतीत होते हैं। साहित्यिक अनुश्रुतियों के अनुसार सम्प्रति मौर्य के भाई सालिशुक ने सौराष्ट्र में जैन धर्म के प्रसार में योग दिया। गुजरात-काठियावाड़ के साथ जैन धर्म का परंपरागत संबंध बाईसवें तीर्थंकर नेमिनाथ के समय तक पहुँचता है जिन्होंने काठियावाड़ में मुनिदीक्षा ली थी। इस प्रकार प्रायः ईसा-पूर्व दूसरी शताब्दी तक कलिंग, अवन्ति और सौराष्ट्र जैन धर्म के प्रभाव में आ गये प्रतीत होते हैं।

उत्तरकालीन जैन साहित्य में प्रतिष्ठान — उत्तरी दक्षिणापथ में स्थित वर्तमान पैठन — में शासन करनेवाले सातवाहनवंशी नरेश सालाहण या शालिवाहन से संबंधित कथानक प्रचुर मात्रा में प्राप्त होते हैं। कालकाचार्य ने, जिनका पौराणिक संबंध पिक्चिमी भारत के शक शासक के साथ रहा था, शालिवाहन से भी संपर्क किया बताया जाता है। हाल ही में प्रो० सांकलिया ईसा-पूर्व दूसरी शताब्दी के लगभग के एक शिलालेख को प्रकाश में लाये हैं, जिसका प्रारंभ, उनके ग्रनुसार, एक जैन मंत्र के साथ होता है। 3 तथापि, सातवाहनों के साथ जैनों के व्यापक संबंधों के प्रमाण ग्रत्यल्प ही हैं।

सुदूर दक्षिण में सिंहनन्दिन् द्वारा ईसा की दूसरी शताब्दी के लगभग गंग राज्य की स्थापना के साथ-साथ जैन धर्म ने वस्तुतः राष्ट्र-धर्म का रूप प्राप्त कर लिया था। कोंगुणिवर्मन, ग्रविनीत तथा शिवमार जैसे राजा तथा उनके उत्तराधिकारी भी जैन धर्म के परम उपासक थे, जिन्होंने जैन मंदिरों, मठों तथा श्रन्य प्रतिष्ठानों के लिए अनुदान दिये थे।

अनंल ग्रॉफ द बिहार ऐण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसाइटी, 16; 1930; 29-31.

<sup>2</sup> इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वाटलीं. 16; 1940; 314.

<sup>3</sup> स्वाध्याय (गुजराती जर्नल), बड़ौदा. 7,4; 419 तथा परवर्ती.

<sup>4</sup> न्नयंगर (के) तथा राव (एस) इस्टडीज इन साउथ इण्डियन जैनिजमः 1922. मद्रासः पृ 110-11. / विस्तृत विवरण के लिए द्रष्टव्य : कृष्णराव (एम वी) गंगाज स्रॉफ तलकाड 1936 मद्रासः पृ 204-05.

ग्रध्याय 3 ] जैन धर्म का प्रसार

गंग राजाओं की भाँति कदम्ब राजा (चौथी शती ई० से) भी जैन धर्म के संरक्षक थे। काकुत्स्थवर्मन, मृगेशवर्मन, रिववर्मन एवम् देववर्मन के शासनकालों के शिलालेख कदम्ब राज्य में जैन धर्म की लोकप्रियता के साक्षी हैं। इन अभिलेखों में स्वेतपटों, निग्नंथों तथा कूर्चकों (नग्न तपस्वियों) के उल्लेख हैं जो कि विभिन्न साधुसंघों में संगठित रहे प्रतीत होते हैं। ये अभिलेख देव-प्रतिमाओं की घृत-पूजा जैसी कितप्य प्रथाओं का भी उल्लेख करते हैं।

ऐसे भी कुछ साक्ष्य मिले हैं जिनसे विदित होता है कि सुदूर दक्षिण के कितपय चेरवंशीय नरेश भी जैन भ्राचार्यों के संरक्षक रहे थे। <sup>2</sup> गुएरिनॉट ने चोल शासनकाल के कुछ शिलालेखों का विवरण दिया है जिनमें जैन संस्थाग्रों के लिए भूमि प्रदान किये जाने का उल्लेख मिलता है। <sup>3</sup>

ग्रब हम पुनः मध्य एवं उत्तर भारत में जैन धर्म के प्रसार की स्थित पर विचार करेंगे। ऐसी अनुश्रुति है कि ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी के लगभग उज्जैन में सुप्रसिद्ध विक्रमादित्य का उदय हुग्रा था जिसे प्रसिद्ध जैनाचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने जैन धर्म में दीक्षित किया था। प्रसिद्ध कालकाचार्य कथानक से विदित होता है कि किस प्रकार उक्त श्राचार्य ने पश्चिम ग्रौर मध्यभारत में शकराज का प्रवेश कराया था। इस प्रकार यह प्रतीत होता है कि मध्य भारत ग्रौर दक्षिणापथ में, जहाँ जैन धर्म का प्रथम संपर्क संभवतः चन्द्रगुप्त मौर्य के शासनकाल में हुग्रा था, जैन धर्म की प्रवृत्ति किन्हीं ग्रंशों में बनी रही। इसका समर्थन हाल ही में पूना जिले में प्राप्त ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी के एक जैन गुफा-शिलालेख से होता है।

उत्तर भारत में मथुरा जैन धर्म का महान् केन्द्र था। जैन स्तूप के अवशेष तथा साथ में प्राप्त शिलालेख, जिनमें से कुछ ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी तक के हैं, मथुरा क्षेत्र में जैन धर्म की संपन्न स्थिति की सूचना देते हैं। मथुरा स्थित कंकाली टीले के उत्खनन से इँट-निर्मित स्तूप के अवशेष, तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ, उनके जीवन की घटनाओं के अंकन से युक्त मूर्तिखंड, आयागपट, तोरण तथा वेदिका-स्तंभ आदि प्रकाश में आये हैं जो अधिकांशतः कुषाणकालीन हैं। व्यवहारभाष्य (५,२७) के उल्लेखों से ज्ञात होता है कि मथुरा में एक रत्नजटित स्तूप था तथा मथुरानिवासी जैन धर्म के अनु-यायी थे और वे अपने घरों में तीर्थंकर प्रतिमाओं की पूजा करते थे।

मथुरा से प्राप्त ये साक्ष्य जैन धर्म के विकास के इतिहास में ऋत्यंत महत्त्वपूर्ण हैं। ऋनेकानेक शिलालेख यह तथ्य प्रकट करते हैं कि तत्कालीन समाज के व्यापारी तथा निम्न वर्ग के व्यक्ति बहुत

<sup>1</sup> विस्तृत विवरण के लिए द्रष्टव्य: मोरेस (जॉर्ज एम). कदम्बकुल. 1931. वम्बई. पू 254-55.

<sup>2</sup> जॅन एण्टोक्वेरी. 12, 2; 1946-47; 74.

<sup>3</sup> गुएरिनॉट (ए). रिपरटॉयर द ऐपीग्राफिए जैन. 1908. पेरिस. संख्या 167,171 तथा 478.

<sup>4</sup> क्लाट (जोहन्स). इण्डियन एण्डोक्वेरी. 11; 1882; 247 ग्रीर 251.

<sup>5</sup> यह सूचना प्रोफेसर एच डी सांकलिया के सौजन्य से प्राप्त हुई है.

बड़ी संख्या में जैन धर्मानुयायी थे, क्योंकि दान देनेवालों में कोषाध्यक्ष, गंधी, धातुकर्मी (सुहार, ठठरे स्रादि), गोष्ठियों के सदस्य, ग्राम-प्रमुख, सार्थवाहों की पितनयाँ, व्यापारी, नर्तकों की पितनयाँ, स्वर्णकार तथा गणिका जैसे वर्गों के व्यक्ति संमिलित थे। इन शिलालेखों में विभिन्न गणों, कुलों शाखाओं तथा संभागों का भी उल्लेख है जिनसे ज्ञात होता है कि जैनसंघ सुगठित एवं सुव्यवस्थित था। तीर्थंकरों की स्रनेक प्रतिमात्रों की प्राप्ति से यह भी सिद्ध होता है कि इस काल तक मूर्तिपूजा पूर्णक्ष्पेण स्थापित एवं प्रचलित हो चुकी थी।

ईसा सन् की प्रारंभिक शताब्दियों में सौराष्ट्र में जैन धर्म की प्रवृत्ति का अनुमान, कुछ विद्वानों के अनुसार, जूनागढ़ के निकट बाबा-प्यारा मठ में पाये गये जैन-प्रतीकों से लगाया जा सकता है। किन्तु यह साक्ष्य पूर्णत्या विश्वासप्रद नहीं है। क्षत्रप शासक जयदामन के पौत्र के जूनागढ़वाले शिलालेख में 'केवलज्ञान' शब्द का प्रयोग हुआ है, जो वस्तुतः एक जैन पारिभाषिक शब्द है। इससे विदित होता है कि काठियावाड़ में जैन धर्म का अस्तित्व कम से कम ईसा सन् की प्राथमिक शताब्दियों से रहा है। प्रोफेसर सांकलिया ने इस संबंध में वर्तमान राजकोट जिलांतर्गत गोंडल से प्राप्त तीर्थंकर-प्रतिमाओं का उल्लेख किया है। जिनका समय वह सन् ३०० के लगभग निर्धारित करते हैं। इससे आगे की शताब्दियों में गुजरात में जैन धर्म का प्रवल प्रभाव रहा, यह इस बात से स्पष्ट है कि वलभी में दो सम्मेलन (संगीतियाँ) आयोजित हुए थे, जिनमें से प्रथम चौथी शताब्दी में तथा द्वितीय पाँचवीं शताब्दी में हुए बताये जाते हैं, किन्तु इन सम्मेलनों की तिथियों के विषय में मतैक्य नहीं है।

इस प्रकार यह प्रतीत होता है कि ईसा सन् के आरंभ होने तक तथा उसकी प्रारंभिक शताब्दियों में जैन धर्म का कार्यक्षेत्र पूर्वी भारत से मध्य एवं पश्चिम भारत की आरे स्थानांतरित हो गया था।

उत्तर भारत में कुषाणों के पतनोपरांत गुप्त-शासकों ने ब्राह्मण धर्म को पुनरुज्जीवित एवं संगठित करने में सहायता दी। तथापि यह मानना सदोष होगा कि उस काल में जैन धर्म का गत्य-वरोध हुग्रा। यद्यपि गुप्त-शासक मूलतः वैष्णव थे तथापि उन्होंने उल्लेखनीय धार्मिक सहिष्णुता का परिचय दिया। ग्रव यह विदित है कि प्रारंभिक गुप्त-शासक रामगुप्त के समय में तीर्थंकर-प्रतिमान्नों

<sup>1</sup> देव, पूर्वोक्त, पृ 101.

<sup>2</sup> बर्जेस (जेम्स). रिपोर्ट आॅन दि एंटोविवटीज आंफ़ काठियावाड़ एंण्ड कच्छ. आर्वयॉलॉजिकल सर्वे ऑफ वेस्टर्न इंडिया, न्यू इंपीरियल सीरीज. 1876. लंदन. / सांकलिया (एच डी). आर्वयॉलॉजी ऑफ गुजरात. 1941. बम्बई. पृ 47-53.

<sup>3</sup> ऐपीग्राफिया इण्डिका. 16; 1921-22; 239.

<sup>4</sup> सांकलिया, पूर्वोक्त, 1941, प् 233-

ग्रध्याय 3 ] जैन धर्म का प्रसार

की प्रतिष्ठा हुई थी। कुमारगुप्त के शासनकाल में उत्कीणं उदयगिरि गुफा के शिलालेख में पार्श्वनाथ की प्रतिष्ठापना का उल्लेख मिलता है। मथुरा के एक शिलालेख में एक श्राविका द्वारा कोट्टियगण के अपने गुरु के उपदेश से एक प्रतिमा की स्थापना कराये जाने का उल्लेख है। कुमारगुप्त के उतराधिकारी स्कंदगुप्त के शासनकाल से भी संबंधित इस प्रकार की सामग्री प्राप्त हुई है। कहाऊँ स्तंभ के लेख में, जो कि सन् ४६०-६१ का है, मद्र नामक व्यक्ति द्वारा पाँच तीर्थंकर मूर्तियों की प्रतिष्ठापना का वर्णन है। इन यत्र-तत्र विखरे साक्ष्यों में उस विवरण को भी सम्मिलित किया जा सकता है जो कि बाँग्लादेश में पहाड़पुर से प्राप्त ताम्रपत्र पर उत्कीण है और बुधगुप्त के शासनकाल का है। उसमें एक ब्राह्मण दंपति द्वारा एक जैन विहार की स्नावश्यकतान्नों की संपूर्ति के लिए भूमि-दान का उल्लेख है। 4

इस संदर्भ में हैवेल का यह कथन उद्धरणीय है कि : 'गुप्त सम्राटों की राजधानी ब्राह्मण संस्कृति का केन्द्र बन गयी थी, किन्तु जन-सामान्य श्रपने पूर्वजों की धार्मिक परंपराग्रों का ही पालन करता था, श्रौर भारत के श्रधिकांश भागों में बौद्ध एवं जैन विहार सार्वजनिक विद्यालयों एवं विश्व-विद्यालयों के रूप में कार्य कर रहे थे।<sup>5</sup>

### परवर्ती इतिहास

उत्तर भारत में गुप्त-साम्राज्य के पतनोपरांत हर्षवर्धन के राज्यारंभ तक का इतिहास धूमिल-सा है। यद्यपि हर्ष का बौद्ध धर्म से धनिष्ठ संबंध था, तथापि जैसा कि जैन गृहस्थों द्वारा बिहार के जैन संस्थानों को दिये गये दानों से ज्ञात होता है, जैन धर्म ने इस काल में अपना अस्तित्व बनाये रखा। यो उसकी स्थिति दुर्बल ही रही। हर्ष के परवर्ती काल में जैन धर्म ने राजपूताना, गुजरात और मध्य भारत में प्रसार पाया।

देवगढ़ से प्राप्त प्रतीहारकालीन कतिपय शिलालेख सन् ८६२ के लगभग वहाँ एक स्तंभ के स्थापित किये जाने का उल्लेख करते हैं। देवगढ़ में जैन मंदिरों के एक समूह के अवशेष तथा बड़ी

<sup>1</sup> पलीट (जे एफ). इंस्किपसन्स ग्रॉफ वि ग्रली गुप्ता किंग्स. कोर्पस इ'स्क्रिप्श्नम इण्डिकेरम. 3. 1888. कलकत्ता. पृ 258.

ऐपीग्राफिया इण्डिका. 2; 1894; 210.

<sup>3</sup> फ्लीट, पूर्वोक्त, पृ 66-67.

<sup>4</sup> ऐ**वीश्राफिया इंग्डिका** . 20; 1929-30; 59.

<sup>5</sup> उद्धरण: देव, पूर्वोक्त, पृ 104.

<sup>6</sup> ग्लासेनेप (एच बी). डेर जैनिक्सस (गुजराती अनुवाद). पृ 46.

प्रास्ताविक

संख्या में तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं। जोधपुर के निकट स्रोसिया स प्राप्त वत्सराज (७७६-६१२) के शासनकाल के एक अन्य शिलालेख में एक जैन मंदिर के निर्माण का विवरण है। इससे ज्ञात होता है कि प्रतीहारों के शासनकाल में जैन धर्म सिकय रहा, यद्यपि उसके वैभव के दिन बीत चुके थे।

नौवीं शताब्दी से बुंदेलखण्ड क्षेत्र के शासक चंदेल राजाओं के समय में जैन धर्म अपने लुप्त बैभव को पुनः प्राप्त करता हुआ प्रतीत होता है। खजुराहो में आदिनाथ, और पार्श्वनाथ के भव्य मंदिर तथा घंटाई मंदिर के अवशेष इस तथ्य के प्रत्यक्ष प्रमाण हैं कि इस क्षेत्र में जैन धर्म के अनुयायी विशाल संख्या में थे। धंगराज, मदनवर्मन और परमाहिन के शासनकालों के भी जैन धार्मिक शिला-लेख उपलब्ध हैं। वास्तु-स्मारकों तथा मूर्तियों के अवशेष तथा शिलालेख यह सिद्ध करते हैं कि नौवीं से वारहवीं शताब्दी के मध्य महोबा, खजुराहो, तथा अन्य स्थान जैन धर्म के महान् केन्द्र थे।

हैहयों (नौवीं से तेरहवीं शताब्दी) परमारों (लगभग दसवीं से तेरहवीं शताब्दी), कच्छपघातों, (लगभग सन् ६५० से ११२५) ग्रौर गाहड़वाल राजाग्रों के (लगभग १०७५ से सन् १२००) के शासनकालों में मालवा, गुजरात, राजस्थान तथा उत्तर प्रदेश के भागों में जैन धर्म का व्यापक प्रभाव रहा जैसा कि इन क्षेत्रों में स्थान-स्थान पर पाये गये ग्रनेकानेक शिलालेखों, प्रतिमाग्रों ग्रौर भगन मंदिरों से सम्धित होता है। दसवीं ग्रौर ग्यारहवीं शताब्दियों में मालवा के कुछ परमार राजाग्रों, यथा सिंधुराज, मुञ्ज, भोज ग्रौर जयसिंह ने ग्रनेकानेक प्रसिद्ध जैन विद्वानों एवं साहित्यकारों को प्रश्रय प्रदान किया था। ग्राशाधर जैसे कुछ ग्रन्य लब्धप्रतिष्ठ जैन विद्वान् इसी वंश के नरेश ग्राजुंन वर्मन के प्रश्रय में पल्लवित हुए। परमारों के राज्य में कई जैन उच्च पदों पर भी ग्रासीन थे।

मध्यकालीन ,ंगुजरात में राष्ट्रकूटों (सन् ७३३-६७५) के, ग्रौर विशेषकर चौलुक्यों (सन् ६४०-१२६६) के शासनकालों में जैन धर्म को प्रभूत उत्कर्ष प्राप्त हुग्रा । राष्ट्रकूट-कालीन कुछ ताम्र-पत्रों में जैन संध के कई समुदायों के ग्रस्तित्व का उल्लेख है; उदाहरणार्थ, कर्कराज सुवर्णवर्ष के सन् ६२१ के एक ताम्र-पत्र-लेख में सेनसंघ ग्रौर मूलसंघ की विद्यमानता का तथा नागसारिका (वर्तमान नवसारी) में स्थित एक जैन मंदिर एवं जैन विहार का उल्लेख है।

चौलुक्य नरेशों के शासनकाल में श्वेतांबर जैन संप्रदाय ने गुजरात में ग्रपना दृढ़ प्रभाव स्थापित कर लिया था। इस वंश का शासक भीमदेव उनका सर्वाधिक उल्लेखनीय प्रश्रयदाता था।

<sup>1</sup> **मार्कयालॉजिकल सर्वे भ्रॉफ इण्डिया रिपोर्ट्**स. 10. संपा : एलेक्जेंडर कनियम. 1880. कलकत्ता⊾पृ 100-01

<sup>2</sup> श्रार्कयालॉजिकल सर्वे झॉफ इण्डिया, वेस्टर्न सर्किल. प्रोग्नेस रिपोर्ट, 1906-07. पू 15 तथा श्रार्कयालॉजिकल सर्वे झॉफ इण्डिया. एनुग्रल रिपोर्ट, 1908-9. पू 108.

<sup>3</sup> एपीग्राफिया इण्डिका. 21; 1931-32; 136-144.

ग्रध्याय 3 ] जैन घर्म का प्रसार

यद्यपि वह शैव मतावलंबी था तथापि उसने मंत्री विमल को ग्राबू पर्वत पर प्रसिद्ध विमलवसही मंदिर के निर्माण कराने की ग्रनुमित प्रदान की थी। विश्वास किया जाता है कि राजा जयसिंह की सुप्रसिद्ध जैन श्राचार्य हेमचन्द्र से घनिष्ठ मैत्री थी। इस काल में श्वेतांबर ग्रीर दिगंबर ग्राचार्यों के मध्य शास्त्रार्थ भी होते थे।

जयसिंह के उत्तराधिकारी कुमारपाल ने पालिताना, गिरनार ग्रौर तारंगा में जैन मंदिरों का निर्माण कराया था तथा विशेष दिनों में पशु-बध पर भी प्रतिबंध लगाया था। यह कहना ग्रितिशयोक्ति न होगा कि कुमारपाल के प्रयास के फलस्वरूप गुजरात के निवासी ग्राज पर्यंत भी शाकाहारी हैं।

कुमारपाल के उपरांत जैन धर्म के प्रति तीव प्रतिक्रिया हुई श्रौर कहा जाता है कि उसके उत्तराधिकारी ने कुछ जैन मंदिरों को भी ध्वस्त करा दिया था। किन्तु राजकीय संरक्षण के समाप्त हो जाने पर भी प्रतीत होता है कि जैन धर्म को जैन मंत्रियों, व्यापारियों एवं जन-साधारण का बहुत संपोषण श्रौर समर्थन मिलता रहा। ग्राबू, गिरनार श्रौर शत्रुंजय पर्वतों के मंदिरों का निर्माण बघेले राजाश्रों के मंत्रियों द्वारा कराया गया था। इस काल के अनेक स्रभिलेख साक्षी हैं कि इस समय जैन धर्म को व्यापक लोकप्रिय समर्थन प्राप्त था।

मध्यकालीन राजपूताने के शासक वंशों द्वारा जैन धर्म को प्रदत्त राज्याश्रय का साक्ष्य इस काल के जैनों की दान-प्रशस्तियों से प्राप्त होता है। मध्यकाल में पश्चिम भारत में जैन धर्म को जो प्रोत्साहन प्राप्त हुम्रा उसने एक स्थायी प्रभाव छोड़ा जिसके परिणामस्वरूप गुजरात ग्रौर राजस्थान में आज भी पर्याप्त संख्या में जैन धर्मानुयायी विद्यमान हैं।

पूर्ववर्ती शताब्दियों में दक्षिणापथ में जैन धर्म के प्रसार का जो ग्रन्प एवं ग्रस्पष्ट साक्ष्य प्राप्त है, उसकी ग्रपेक्षा बादामी के चालुक्यों (सन् ५३४-७४७) के काल में जैनधर्म की स्थिति में व्यापक परिवर्तन हुग्रा। सातवीं शताब्दी में यहाँ जैन धर्म की समृद्ध स्थिति का परिचय ग्रनेक शिलालेखीय साक्ष्यों से प्राप्त होता है। कोल्हापुर से प्राप्त ताम्र-पत्रों ग्रौर बीजापुर जिलांतर्गत ऐहोले, धारवाड़ जिलांतर्गत लक्ष्मेश्वर ग्रौर ग्रदूर से प्राप्त शिलालेखों में जैन मंदिरों के निर्माण तथा उनकी व्यवस्था के लिए भूमि के ग्रनुदान दिये जाने के उल्लेख मिलते हैं। इसके ग्रतिरिक्त इस ग्रविध में बादामी, ऐहोले एवं धाराशिव की गुफाग्रों में पायी गयी जैन प्रतिमाएँ ग्रौर प्रतीक दक्षिणापथ में जैन धर्म की उपस्थित की सूचक हैं।

मान्यखेट के राष्ट्रकूटों (सन् ७३३-६७५) के शासनकाल में जैन धर्म को राज्याश्रय भी प्राप्त रहा प्रतीत होता है। इस वंश के कई राजाग्रों का जैन धर्म के प्रति ग्रत्यंत भुकाव रहा। यह

<sup>1</sup> देव, पूर्वोक्त, वृ 116-17.

<sup>2</sup> अल्तेकर (ग्रनन्त सदाशिव). राष्ट्रकूट्स एण्ड देयर टाइम्स. 1934. पूना. पृ 272-74

भी कहा जाता है कि जिनसेन, अमोधवर्ष (सन् ६१४-७६) के गुरु थे। उसके उत्तराधिकारियों कृष्ण-द्वितीय (सन् ६७६-६१४), इंद्र-तृतीय (लगभग सन् ६१४-२२) तथा इंद्र-चतुर्थ (लगभग सन् ६७३-६२) ने जैन धर्म को अपना प्रश्रय दिया तथा जैन मंदिरों के लिए अनुदान दिये थे। यह भी प्रतीत होता है कि राष्ट्रकूटों के सामंत, यथा सौंदत्ति के रट्ट, भी जैन धर्म के प्रश्रयदाता थे। एलोरा की जैन गुफाएँ, जिनके निर्माण का समय राष्ट्रकूट-काल निर्धारित किया जा सकता है, दक्षिणापथ में जैन धर्म की संपन्न स्थिति के साक्ष्य प्रस्तुत करती हैं।

त्रागे चलकर जैन धर्म को कल्याणी के चालुक्यों (सन् ६७३-१२००), देवगिरि के यादवों (सन् ११६७-१३१८) तथा शिलाहारों (सन् ६१०-१२६०) के शासनकालों में ग्रौर ग्रधिक प्रोत्साहन प्राप्त हुग्रा प्रतीत होता है। इस तथ्य का समर्थन महाराष्ट्र के दक्षिणवर्ती जिलों तथा कर्नाटक के विभिन्न भागों से प्राप्त ग्रनेक ग्रभिलेखों से होता है। कल्याणी के चालुक्यों के बीस से ग्रधिक ग्रभिलेख उपलब्ध हैं जो दसवीं से लेकर बारहवीं शताब्दी तक के हैं ग्रौर ग्रधिकांशत: बेलगाँव, धारवाड़ ग्रौर बीजापुर जिलों में पाये गये हैं। ये ग्रभिलेख इस क्षेत्र में जैन धर्म के ग्रस्तित्व का साक्ष्य प्रस्तुत करने के ग्रतिरिक्त कुछ अन्य रोचक विवरण भी प्रस्तुत करते हैं। उदाहरण के लिए, ये ग्रभिलेख सिद्ध करते हैं कि इस क्षेत्र में दिगंबर जैन धर्म का उत्कर्ष था; केवल शासकवर्ग ही नहीं, ग्रपितु जनसाधारण भी जैन धर्म के प्रति उदार थे; ग्रौर विभिन्न संस्थानों को दिये गये विपुल भूमि- ग्रनुदानों ने मठपितयों की परंपरा को जन्म देने की पृष्ठभूमि तैयार कर दी थी।

कलचुरियों के शासनकाल में (ग्यारहवीं से तेरहवीं शताब्दी के प्रारंभ तक), विशेषकर बिज्जल (सन् ११५६-११६८) के समय में, जैन धर्म को दुर्दिनों का सामना करना पड़ा। तथापि कतिपय शिलालेखों से ज्ञात होता है कि शैवों द्वारा किये गये उत्पीड़न के होते हुए भी जैन धर्म किसी प्रकार अपने को जीवित बनाये रख सका और यादवों के शासनकाल (सन् ११८७-१३१८) में अपने अस्तित्व की समुचित रक्षा में सफल रहा। कोल्हापुर से प्राप्त कुछ शिलालेखों से ज्ञात होता है कि जैन धर्म की ऐसी ही स्थिति शिलाहारों। के शासनकाल में भी रही।

जैन म्राचार्यों को दिये गये दानों का उल्लेख करनेवाले कितपय राज्यादेशों से यह प्रमाणित होता है कि पूर्वी चालुक्यों (सन् ६२४-१२७१) के राज्य में जैन धर्म प्रचलित था। वेंकटरमनय्या का कथन है कि जैन साधु ग्रत्यंत सिक्तय थे। देश भर की ध्वस्त बिस्तयों में प्राप्त परित्यक्त प्रतिमाएँ सूचित करती हैं कि वहाँ कभी ग्रनिगत जैन संस्थान रहे थे। पूर्वी चालुक्य राजाग्रों ग्रौर उनके प्रजाजनों के ग्रनेक ग्रिमिलेखों में बसदियों एवं मंदिरों के निर्माण कराये जाने तथा उनके परिपालन के लिए भूमि एवं धन-दान के विवरण प्राप्त हैं।

<sup>1</sup> देव, पूर्वोक्त, पृ 121-22.

वैंकटरमनय्या (एन). ईस्ट्रंन चालुस्याज ग्रांफ वेंगी. 1950. मद्रास. पृ 288-89.

ग्रध्याय 3 ] जैस धर्म का प्रसार

यही स्थिति होयसलों (सन् ११०६-१३४३) के शासनकाल में थी। इस राज्यवंश की स्थापना का श्रेय ही एक जैन मुनि को दिया जाता है। बताया जाता है कि जैन धर्म एक लंबी अवधि तक निष्क्रिय रहा था, उसे आचार्य गोपीनंदि ने उसी प्रकार संपन्न एवं प्रतिष्ठित बना दिया था जैसा वह गंगों के शासनकाल में था। यह माना जाता है कि इस वंश के वीर बल्लाल-प्रथम (सन् ११०१-०६) तथा नर्रासंह-तृतीय (सन् १२६३-९१) जैसे कई राजाओं के जैन धर्म के साथ घनिष्ठ संबंध थे।

सुदूर दक्षिण में कुमारिल, शंकराचार्य तथा माणिक वाचकार जैसे ब्राह्मण धर्म के नेता क्रों का उदय होने पर भी कांची और मदुरा जैनों के सुदृढ़ गढ़ बने रहे। उत्थान-पतन की इस परिवर्तनशील प्रक्रिया में भी सुदूर दक्षिण और दक्षिणापथ सदैव दिगंबर जैन धर्म के गढ़ रहे। परंतु इसमें संदेह नहीं कि शैव धर्म के प्रबल विरोध का सामना करने के कारण आठवीं शताब्दी के लगभग जैन धर्म का प्रभाव शिथिल हो गया था। अप्पर और संवन्दार नामक शैव संतों के प्रभावाधीन पल्लव (चौथी से दसवीं शताब्दी), तथा पाण्ड्य (लगभग तीसरी शताब्दी से ६२० ईसवी) राजाओं ने जैनों का उत्पीड़न किया। दीर्घकालोपरांत विजयनगर और नायक शासकों के काल में जैनों का शैवों एवं वैष्णवों के साथ समभौता हुआ, उदाहरणार्थ, बैलूर के बेंकटाद्रि नायक के शासनकाल के सन् १६३३ ई० के एक शिलालेख में हलेबिड में एक जैन द्वारा शिवलिंग का उच्छेद करने का उल्लेख है। परिणामस्वरूप एक सांप्रदायिक उपद्रव हुआ, जिसका निपटारा इस प्रकार हुआ कि वहाँ पहले शैवविधि से पूजा होगी, तदनंतर जैनविधि से।

मुसलमानों के आगमन के फलस्वरूप भारत के सभी धर्मों को आघात सहना पड़ा। इसमें जैन धर्म अपवाद नहीं था। तथापि कई ऐसे उदाहरण हैं जब किन्हीं-किन्हीं जैन आचार्यों ने व्यक्तिगत रूप से किसी-किसी मुसलमान शासक को प्रभावित किया, यद्यपि ऐसे उदाहरण गिने-चुने ही हैं। उदाहरणार्थ, यह कहा जाता है कि मुहम्मद गौरी ने एक दिगंबर मुनि का सम्मान किया था। यह भी कहा जाता है कि अलाउद्दीन खिलजी जैसे प्रवल प्रतापी शासक ने भी जैन आचार्यों के प्रति सम्मान व्यक्त किया था। मुगल सम्राट् अकबर को आचार्य हीरविजय ने प्रभावित किया था और उन्हीं के उपदेश से उसने कई जैन तीर्थों के निकट पशु-बध पर प्रतिबंध लगा दिया था तथा उन तीर्थों को कर से भी मुक्त कर दिया था। कुछ ऐसे भी साक्ष्य उपलब्ध हैं जिनसे ज्ञात होता है कि जहाँगीर ने भी कुछ जैन आचार्यों को प्रश्रय दिया था यद्यिप उसके द्वारा एक जैन अधिकारी को दंडित भी होना

ग्रिपाफिया कर्नाटिका. 2. 1923. इंस्क्रिप्शन 69. पृ 3। और 34. इस वंश की स्थापना का श्रीय कहीं-कहीं सुदत्त वर्धमान नामक जैन मुनि को दिया गया है: सालेतोरे (बी ए). मिडीवल जैनिकम विद स्पेशल रैफरेंस टुद विजयनगर एम्पायर. बंबई. पृ 64-68.

<sup>2</sup> एपीग्राफिया कर्नाटिका. 5. 1902. बैलूर तालुक. इंस्क्रिप्शन 128. पृ 192.

पड़ा था 🛚

भारत में मुस्लिम शासन के संभावित परिणामस्वरूप पंद्रहवीं शताब्दी के लगभग गुजरात के श्वेतांबर जैनों में स्थानकवासी<sup>2</sup> संप्रदाय का उदय हुआ था। उसी अविध में दिगंबर जैनों में तेरापंथ<sup>3</sup> नाम का वैसा ही संप्रदाय अस्तित्व में आया।

वर्तमान में भारत के अन्य भागों की अपेक्षा पिश्चम भारत, दक्षिणापथ और कर्नाटक में जैन धर्मानुयायियों की संख्या सर्वाधिक है। जहाँ दक्षिणी महाराष्ट्र और कर्नाटक में दिगंबर जैनों की बहु-लता है, वहाँ गुजरात में क्वेतांबर मूर्ति-पूजक और पंजाब में स्थानकवासियों का प्राबल्य है। जैन धर्मानुयायियों में अधिकांशतः व्यापारी एवं व्यवसायी हैं, अतः यह समाज आर्थिक दृष्टि से सुसंपन्न है। इस समाज की आर्थिक संपन्नता उसके पर्व एवं पूजा-उत्सवों तथा मंदिरों के निर्माणों में प्रतिबिबित होती है। ये प्रवृत्तियां आज भी विशाल स्तर पर चलती हैं।

जैन धर्म के प्रसार के उपरोक्त विवरण से यह जात होता है कि जैन धर्म अपने जन्मस्थान बिहार से बाहर की ओर फैलता तो गया किन्तु एक अविच्छिन्न गित के साथ नहीं, विविध कारणों से उसका प्रतिफलन धाराओं या तंरगों के रूप में हुआ। जैन धर्म ने राज्याश्रय तथा व्यापारी वर्ग के संरक्षण पर मुख्यतया निर्भर रहने के कारण अपने पीछे मंदिरों, मंदिर-बहुल-नगरों, सचित्र पाण्डुलिपियों, अनिगनत मूर्तियों, तथा सांस्कृतिक क्षेत्र में सर्वाधिक उल्लेखनीय अहिंसा के सिद्धांत की अद्भुत धरोहर छोड़ी है।

शांताराम भालचंद्र देव

<sup>2-3 [</sup>जैन अ-मूर्तिपूजक संप्रदाय — संपा०]



विस्तृत विवरण के लिए द्रष्टव्य : देव, पूर्वोक्त, पृ 135-36.

#### ग्रध्याय 4

# जैन कला का उद्गम ग्रौर उसकी ग्रात्मा

जैन धर्म का उद्देश्य है मनुष्य की परिपूर्णता ग्रर्थात् संसारी ग्रात्मा की स्वयं परमात्मत्व में परिणति । व्यक्ति में जो अन्तर्निहित दिव्यत्व है उसे स्वात्मानुभूति द्वारा अभिव्यक्त करने के लिए यह धर्म प्रेरणा देता है और सहायक होता है। सामान्यतः इस मार्ग में कठोर ग्रनुशासन, ग्रात्मसंयम, त्याग और तपस्या की प्रधानता है। किन्तु, एक प्रकार से कला भी 'दिव्यत्व की प्राप्ति का ग्रौर उसके साथ एकाकार हो जाने का पवित्रतम साधन है,' ग्रौर कदाचित् यह कहना भी ग्रातिशयोक्ति न होगा कि 'धर्म के यथार्थ स्वरूप की उपलब्धि में यथार्थ कलाबोध जितना ग्रधिक सहायक है उतना अन्य कुछ नहीं।' संभवतया यही कारण है कि जैनों ने सदैव ललित कलाग्रों के विभिन्न रूपों और शैलियों को प्रश्रय एवं प्रोत्साहन दिया। कलाएँ, निस्सन्देह, मूलतः धर्म की श्रनुगामिनी रहीं किन्तु उन्होंने इसकी साधना की कठोरता को मृदुल बनाने में भी सहायता की । धर्म के भावनात्मक, भक्ति-परक एवं लोकप्रिय रूपों के पल्लवन के लिए भी कला ग्रौर स्थापत्य की विविध कृतियों के निर्माण की आवश्यकता हुई, अतः उन्हें वस्तुतः सुन्दर बनाने में श्रम और धन की कोई कमी नहीं की गयी। जैन धर्म की आत्मा उसकी कला में स्पष्ट रूप से प्रतिबिम्बित है, वह यद्यपि बहुत विविधतापूर्ण और वैभवशाली है परन्तु उसमें जो श्रृंगारिकता, ग्रइलीलता या सतहीपन का ग्रभाव है, वह ग्रलग ही स्पष्ट हो जाता है। वह सौंदर्यबोध के ग्रानंद की सृष्टि करती है पर उससे कहीं ग्रधिक, संतुलित, सशक्त, उत्प्रेरक ग्रौर उत्साहवर्धक है ग्रौर ग्रात्मोत्सर्ग, शांति ग्रौर समत्व की भावनाग्रों को उभारती है। उसके साथ जो एक प्रकार की ग्रलौकिकता जुड़ी है, वह ग्राध्यात्मिक चितन एवं उच्च ग्रात्मानुभूति की प्राप्ति में निमित्त है।

विभिन्न शैलियों और युगों की कला एवं स्थापत्य की कृतियाँ समूचे देश में बिखरी हैं, परन्तु जैन तीर्थस्थल विशेष रूप से, सही अर्थों में कला के भण्डार हैं। और, एक जैन मुमुक्षु का आदर्श ठीक वही है, जो 'तीर्थयात्री' शब्द से व्यक्त होता है, जिसका अर्थ है 'ऐसा प्राणी जो सांसारिक जीवन में अजनवी की भाँति यात्रा करता रहता है। वह सांसारिक जीवन जीता है, अपने कर्त्तव्यों का पालन और दायित्वों का निविह सावधानीपूर्वक करता है, तथापि उसकी मनोवृत्ति एक अजनबी द्रष्टा या पर्यवेक्षक की बनी रहती है। वह बाह्य दृश्यों से अपना एकत्व नहीं जोड़ता और न ही सांसारिक संबंधों और पदार्थों में अपने आप को मोहग्रस्त होने देता है। वह एक ऐसा यात्री है जो सम्यग्दर्शन

प्रास्ताविक

सम्यक्तान और सम्यक्तारित्र के त्रिविध मार्ग का अवलम्बन लेकर अपनी जीवनयात्रा करता है, ग्रौर अपनी ग्राध्यात्मिक प्रगति के पथ पर तबतक बढ़ता चला जाता है जबतक कि वह अपने लक्ष्य अर्थात् निर्वाण की प्राप्ति नहीं कर लेता । वास्तव में, जैन धर्म में पूजनीय या पिवत्र स्थान को तीर्थ (धाट) कहते हैं क्योंकि वह दुखों ग्रौर कष्टों से पूर्ण संसार को पार करने में मुमुक्षु के लिए सहायक होता है शौर निरंतर जन्म-मरण के उस अमण से मुक्त होने में भी सहायता देता है जो इस सहायता के बिना कभी मिट नहीं सकता । यही कारण है कि जैन तीर्थयात्रा का वास्तविक उद्देश्य ग्रात्मोत्कर्ष है । कदाचित् इसीलिए जैनों ने अपने तीर्थक्षेत्रों के लिए जिन स्थानों को चुना, वे पर्वतों की चोटियों पर या निर्जन शौर एकांत घाटियों में जो जनपदों ग्रौर भौतिकता से ग्रसित सांसारिक जीवन की ग्रापाधापी से भी दूर, हरे-भरे प्राकृतिक दृश्यों तथा शांत मैदानों के मध्य स्थित हैं, शौर जो एकांग्र ध्यान और ग्रात्मिक चिंतन में सहायक एवं उत्प्रेरक होते हैं । ऐसे स्थान के निरंतर पुनीत संसर्ग से एक अतिरिक्त निर्मलता का संचार होता है ग्रौर वातावरण ग्राध्यात्मिकता, ग्रलौकिकता, पवित्रता ग्रौर लोकोत्तर शांति से पुनर्जीवित हो उठता है । वहाँ, वास्तु-स्मारकों (मंदिर-देवालयों ग्रादि) की स्थापत्य कला ग्रौर सबसे ग्रिधक मूर्तिमान तीर्थंकर प्रतिमाएँ ग्रपनी ग्रनत शांति, वीतरागता ग्रौर एकाग्रता, से भक्त तीर्थवात्री को स्वयं परमात्मत्व के सिन्नधान की ग्रमुभूति करा देती है । ग्राश्चर्यं नहीं यदि वह पारमार्थिक भावातिरेक में फूट पड़ता है :

'चला जा रहा तीर्थक्षेत्र में ग्रपनाए भगवान को। सुन्दरता की खोज में, मैं ग्रपनाए भगवान को।'

तीर्थक्षेत्रों की यात्रा भक्त-जीवन की एक ग्रभिलाधा है। ये स्थान, उनके कलात्मक मंदिर, मूर्तियाँ ग्रादि जीवंत स्मारक हैं मुक्तात्माग्रों के, महापुरुषों के, धार्मिक तथा स्मरणीय घटनाग्रों के; इनकी यात्रा पुण्यवर्धक ग्रौर ग्रात्मशोधक होती है, यह एक ऐसी सचाई है जिसका समर्थन तीर्थयात्रियों द्वारा वहाँ बिताये जीवन से होता है। नियम, संयम, उपवास, पूजन, ध्यान, शास्त्र-स्वाध्याय, धार्मिक प्रवचनों का श्रवण, भजन-कीर्तन, दान ग्रौर ग्राहारदान ग्रादि विविध धार्मिक कृत्यों में ही उनका ग्रधिकांश समय व्यतीत होता है। विभिन्न व्यवसायों ग्रौर देश के विभिन्न प्रदेशों से ग्राये ग्राबाल-वृद्ध-नर-नारी वहाँ पूर्ण शांति ग्रौर वात्सल्य से पुनीत विचारों में मण्न रहते हैं।

यह एक तथ्य है कि भारत की सांस्कृतिक धरोहर को समृद्ध करनेवालों में जैन अग्रणी रहे हैं। देश के सांस्कृतिक-भण्डार को उन्होंने कला और स्थापत्य की अगणित विविध कृतियों से संपन्न किया जिनमें से अनेकों की भव्यता और कला-गरिमा इतनी उत्कृष्ट बन पड़ी है कि उनकी उपमा नहीं मिलती और उनपर ईर्ष्या की जा सकती है।

यह भी एक तथ्य है कि जैन कला प्रधानतः धर्मोन्मुख रही, श्रौर, जैन जीवन के प्रायः प्रत्येक पहलू की भाँति कला ग्रौर स्थापत्य के क्षेत्र में भी उनकी विश्लेषात्मक दृष्टि ग्रौर यहाँ तक कि वैराग्य की भावना भी इतनी ग्रधिक परिलक्षित है कि परंपरागत जैन कला में नीतिपरक ग्रंकन अन्य श्रंकनों पर छा गया दिखता है, इसीलिए किसी-किसी को कभी यह खटक सकता है कि जैन कला में उसके विकास के साधक विशुद्ध सौंदर्य को उभारनेवाले तत्वों का अभाव है। उदाहरणार्थ, मानसार आदि ग्रंथों में ऐसी सूक्ष्म व्याख्याएँ मिलती हैं जिनमें मूर्ति-शिल्प और भवन-निर्माण की एक रूढ़ पद्धति दीख पड़ती है और कलाकार से उसी का कठोरता से पालन करने की अपेक्षा की जाती थी। किन्तु, यही बात बौद्ध और ब्राह्मण धर्मों की कला में भी विद्यमान है, यदि कोई अंतर है तो वह श्रेणी का है।

जैन मूर्तियों में जिनों या तीर्थंकरों की मूर्तियाँ निस्संदेह सर्वाधिक हैं और इस कारण यह आलोचना तर्कसंगत लगती है कि उनके प्रायः एक-जैसो होने के कारण कलाकार को अपनी प्रतिभा के प्रदर्शन का अवसर कम मिल सका। पर इनमें भी अनेक मूर्तियाँ अद्वितीय बन पड़ी हैं, यथा— कर्नाटक के श्रवणबेलगोल की विश्वविख्यात विशालाकार गोम्मट-प्रतिमा, जिसके विषय में हैनरिख जिम्मर ने लिखा है: 'वह आकार-प्रकार में मानवीय है, किन्तु हिमखण्ड के सहश मानवोत्तर भी, तभी तो वह जन्म-मरण के चक्र, शारीरिक चिताओं, व्यक्तिगत नियति, वासनाओं, कष्टों और होनी-अनहोनी के सफल परित्याग की भावना को भलीभाँति चरितार्थ करती है।' एक अन्य तीर्थंकर-मूर्ति की प्रशंसा में वह कहता है: 'मुक्त पुष्प की मूर्ति न सजीव लगती है न निर्जीव, वह तो अपूर्व, अनंत शांति से ओतप्रोत लगती है।' एक अन्य द्रष्टा कायोत्सर्ग तीर्थंकर-मूर्ति के विषय में कहता है कि 'अपराजित बल और अक्षय शक्ति मानो जीवंत हो उठे हें, वह शालवृक्ष (शाल-प्रांशु) की भाँति उन्तत और विशाल है।' अन्य प्रशंसकों के शब्द हैं 'विशालकाय शांति', 'सहज भव्यता', या परिपूर्ण काय-निरोध की सूचक कायोत्सर्ग मुद्रा जिससे ऐसे महापुष्प का संकेत मिलता है जो अनंत, अद्वितीय केवल-ज्ञानगम्य सुख का अनुभव करता है और ऐसे अनुभव से वह उसी प्रकार अविचलित रहता है जिस प्रकार वायु-विहीन स्थान में अचंचल दीप-शिखा। । इससे ज्ञात होता है कि तीर्थंकर मूर्तियाँ

। तुलनीय ः

जितात्मनः प्रशान्तस्य परमात्मा समाहितः ज्ञान-विज्ञान-तृष्तारमा कूटस्थो विजितेन्द्रियः । समं काय-शिरो-ग्रीवं घारयन्नचलं स्थिरः संप्रेक्ष्य नासिकाग्रं स्वं दिशक्चानवलोकथन् । यथा दीपो निवातस्थो नेङ्गते सोपमा स्मृता योगिनो यत-चित्तस्य युञ्जतो योगमात्मनः ।

( भगवद्गीता, ग्रध्याय 6, श्लोक 7, 8, 13 ग्रीर 19. )

स्राजानु-लम्ब-बाहुः श्रीवत्साङ्कः प्रशान्त-भूतिश्च दिग्वासास्तरुणो रूपवांश्च कार्योर्हतां देवः।

(वराहमिहिर कृत बृहस्संहिता, बंगलोर, 1947, 58, 45.)

शान्त-प्रसन्न-मध्यस्थ-नासाग्रस्थाविकार-दृक् सम्पूर्ण-भाव-रूपानुविद्धाङ्गं लक्षणान्वितम् । रौद्रादि-दोष-निर्मुक्तं प्रातिहार्याङक-यक्ष-युक् निर्माण्य विधिना पीठे जिन-बिम्बं निवेशयेत्।

( स्राशाधर कृत प्रतिष्ठासारोद्धार, 63, 64. मानसार तथा स्रन्य ग्रंथ भी द्रष्टव्य.)

प्रास्तादिक [ भाग 1

उन विजेताओं की प्रतिबिम्ब हैं जो, जिम्मर के शब्दों में 'लोकाग्र में सर्वोच्च स्थान पर स्थिर हैं और क्योंकि वे रागभाव से ग्रतीत हैं ग्रतः संभावना नहीं कि उस सर्वोच्च ग्रौर प्रकाशमय स्थान से स्विलित होकर उनका सहयोग मानवीय गतिविधियों के इस मेघाच्छन्न वातावरण में ग्रा पड़ेगा। तीर्थ-सेतु के कर्त्ता विश्व की घटनात्रों ग्रौर जैविक समस्यात्रों से भी निर्णिष्त हैं, वे ग्रतीन्द्रिय, निश्चल, सर्वज्ञ, निष्कमं ग्रौर शाश्वत शांत हैं। यह तो एक ग्रादर्श है जिसकी उपासना की जाये, प्राप्ति की जाये; यह कोई देवता नहीं जिसे प्रसन्न किया जाये, तृष्त या संतृष्ट किया जाये। स्वभावतः इसी भावना से जैन कला ग्रौर स्थापत्य की विषय-वस्तु ग्रोतप्रोत है।

किन्तु, दूसरी ग्रोर, इन्द्र ग्रौर इंद्राणी, तीर्थंकरों के ग्रनुचर यक्ष ग्रौर यक्षी, देवी सरस्वती, नवग्रह, क्षेत्रपाल ग्रौर सामान्य भक्त नर-नारी, जैन देव-निकाय के ग्रपेक्षाकृत कम महस्व के देवताग्रों या देवतुल्य मनुष्यों के मूर्तन में, तीर्थंकरों ग्रौर ग्रतीत के ग्रन्य सुविख्यात पुरुषों के जीवन चरित्र के दृश्यांकनों में, ग्रौर विविध ग्रलंकरण प्रतीकों के प्रयोग में कलाकार किन्हीं कठोर सिद्धांतों से बंधा न था, वरन् उसे ग्रधिकतर स्वतंत्रता थी। इसके ग्रतिरिक्त भी कलाकार को ग्रपनी प्रतिभा के प्रदर्शन का पर्याप्त ग्रवसर था, प्राकृतिक दृश्यों तथा समकालीन जीवन की धर्म-निरपेक्ष गतिविधियों के शिल्पांकन या चित्रांकन द्वारा जो कभी-कभी विलक्षण बन पड़े, जिनसे विपुल ज्ञातव्य तत्त्व प्राप्त होते हैं ग्रौर जिनमें कलात्मक सौंदर्य समाया हुग्रा है। पर, इन सबमें भी कलाकार को जैन धर्म की शुद्धाचार नीति को ध्यान में रखना था, इसीलिए उसे श्रुगार, ग्रश्लीलता ग्रौर ग्रनैतिक दृश्यों की उपेक्षा करनी पड़ी।

जहाँ तक स्थापत्य का प्रश्न है, ब्रारंभ में जैन साधु क्योंकि ख्रिधिकतर वनों में रहते थे और भ्रमणशील होते थे, अतः जनपदों से दूर पर्वतों के पार्श्वभाग में या चोटियों पर स्थित प्राकृतिक गुफाएँ उनके अस्थायी आश्रय तथा आवास के उपयोग में आयों। यहाँ तक कि आरंभ में निर्मित गुफाएँ सादी थीं और सल्लेखना धारण करनेवालों के लिए उनमें पालिशदार प्रस्तर-शय्याएँ प्रायः बना दी जाती थीं। तीसरी / चौथी शती ईसबी से, जनपथों से हटकर बने मंदिरों या अधिष्ठानों में लगभग स्थायी रूप से रहने की प्रवृत्ति जैन साधुओं के एक बड़े समूह में चल पड़ी, इससे शैलोत्कीण गुफा-मंदिरों के निर्माण को प्रोत्साहन मिला। जैसा कि स्मिथ ने लिखा है: 'इस धर्म की विविध व्यावहारिक आवश्यकताओं ने, निस्संदेह, विशेष कार्यों के लिए अपेक्षित भवनों की प्रकृति को भी प्रभावित किया। विश्वपाद, जैन साधु अपने जीवन से संयम-धर्म को कभी अलग न कर सके। संभवत्या यही कारण है कि अजंता और एलोरा के युगों में भी, थोड़ी संख्या में ही जैन गुफाओं का निर्माण हुआ, और पाँचवीं से बारहवीं शताब्दियों के मध्य ऐसे लगभग तीन दर्जन मात्र गुफा-मंदिर ही निर्मित किये गये, वे भी केवल दिगंवर आम्नाय द्वारा; श्वेतांम्बर साधुओं ने पहले ही जनपदों में या उनके समीप रहना आरंभ कर दिया था।

<sup>1</sup> जिम्मर(हैनरिख). फिलासक्रीज धाँफ इण्डिया. 1951 न्यूयार्क. पृ 181-82.

<sup>2</sup> स्मिथ (वी ए). हिस्ट्री भ्रॉफ फाइन ग्रार्ट्स इन इण्डियां एण्ड सीलोन. 1930. ग्राक्सफोर्ड. पृ 9.

मंदिर-स्थापत्य-कला का विकास प्रत्यक्षतः मूर्ति-पूजा के परिणामस्वरूप हुम्रा जो जैनों में कम से कम इतिहास-काल के म्रारंभ से प्रचलित रही है। बौद्ध ग्रंथों में उल्लेख है कि विज्ज देश म्रौर वैशाली में ग्रर्हत-चैत्यों का म्रस्तित्व था जो बुद्ध-पूर्व म्रर्थात् महावीर-पूर्व काल से विद्यमान थे, (तुलनीय: महा-परिनिव्वान-सुत्तन्त)। चौथी शती ईसा-पूर्व से हमें जैन मूर्तियों, गुफा-मंदिरों भौर निर्मित देवालयों या मंदिरों के म्रस्तित्व के प्रत्यक्ष प्रमाण मिलने लगते हैं।

श्रपने मंदिरों के निर्माण में जैनों ने विभिन्न क्षेत्रों श्रौर कालों की प्रचलित शैलियों को तो स्रपनाया, किन्तु उन्होंने श्रपनी स्वयं की संस्कृति श्रौर सिद्धांतों की दृष्टि से कुछ लाक्षणिक विशेष-ताश्रों को भी प्रस्तुत किया जिनके कारण जैनकला को एक श्रलग ही स्वरूप मिल गया। कुछ स्थानों पर उन्होंने समूचे 'मंदिर-नगर' ही खड़े कर दिये।

मानवीय मूर्तियों के अतिरिक्त, आलंकारिक मूर्तियों के निर्माण में भी जैनों ने अपनी ही शैली अपनायी, और स्थापत्य के क्षेत्र में अपनी विशेष रुचि के अनुरूप स्तंभाधारित भवनों के निर्माण में उच्च कोटि का कौशल प्रदिश्ति किया। इनमें से कुछ कला-समृद्ध भवनों की विख्यात कला-मर्मज्ञों ने प्राचीन और आरंभिक मध्यकालीन भारतीय स्थापत्य की सुन्दरतम कृतियों में गणना की है। बहुत बार, उत्कीर्ण और तक्षित कलाकृतियों में मानव-तत्त्व इतना उभर आया है कि विशाल, निर्णय दिगंबर जैन मूर्तियों में जो कठोर संयम साकार हो उठा लगता है उसका प्रत्यावर्तन हो गया। कला-कृतियों की अधिकता और विविधता के कारण उत्तरकालीन जैन कला ने इस धर्म की भावात्मकता को अभिव्यक्त किया है।

जैन मंदिरों स्रौर वसदियों के सामने, विशेषतः दक्षिण भारत में, स्वतंत्र खड़े स्तंभ जैनों का एक स्रन्य योगदान हैं। मानस्तंभ कहलानेवाला यह स्तंभ उस स्तंभ का प्रतीक है जो तीर्थं-कर के समवसरण (सभागार) के प्रवेशद्वारों के भीतर स्थित कहा जाता है। स्वयं जिन-मंदिर समवसरण का प्रतीक है।

जैन स्थापत्यकला के आद्या रूपों में स्तूप एक रूप है, इसका प्रमाण मथुरा के कंकाली टीले के उत्खनन से प्राप्त हुआ है। वहाँ एक ऐसा स्तूप था जिसके विषय में ईसवी सन् के आरंभ तक यह मान्यता थी कि उसका निर्माण सातवें तीर्थंकर के समय में 'देवों' द्वारा हुआ था और पुनर्निर्माण तेईसवें तीर्थंकर के समय में किया गया था। यह स्तूप कदाचित् मध्यकाल के आरंभ तक विद्यमान रहा। किन्तु, गुप्त-काल की समाप्ति के समय तक जैनों की रुचि स्तूप के निर्माण में नहीं रह गयी थी।

एक बात ग्रौर, जैसा कि लांगहर्स्ट का कहना है, 'स्थापत्य पर वातावरण के प्रभाव का यथो चित महत्त्व समक्षते हुए हिन्दुग्रों की ग्रपेक्षा जैनों ने ग्रपने मंदिरों के निर्माण के लिए सर्देव प्राकृतिक

स्थान को ही चुना।<sup>11</sup> उन्होंने जिन अन्य लिति कलाओं का उत्साहपूर्वक सृजन किया उनमें सुलेखन, अपलंकरण, लघुचित्र और भित्तिचित्र, संगीत और नृत्य हैं। उन्होंने सैद्धांतिक पक्ष का भी ध्यान रखा और कला, स्थापत्य, संगीत एवं छंदशास्त्र पर मूल्यवान् ग्रंथों की रचना की।

कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि जैन कला ग्रौर स्थापत्य में जैन धर्म ग्रौर जैन संस्कृति के सैद्धांतिक ग्रौर भावनात्मक ग्रादर्श ग्रत्यधिक प्रतिफलित हुए हैं, जैसाकि होना भी चाहिए था।  $^2$ 

ज्योति प्रसाद जैन



नांगहर्स्ट (ए एच ). हम्पी २इन्स. 1917. मद्रास. पृ 99.

<sup>2</sup> तुलनीय : जैन (ज्योति प्रसाद). जैन सोर्सेज ग्रॉफ ए हिस्ट्री ग्रॉफ ऐंड्येंट इण्डिया. 1964. दिल्ली. ग्रध्याय 10./ जैन (ज्योति प्रसाद). रिलीजन एण्ड कल्चर ग्रॉफ द जैन्स (मुद्रण में ). ग्रध्याय 8; ग्रीर प्रस्तुत ग्रंथ के विभिन्न ग्रध्याय.

#### ग्रध्याय 5

# जैन कला की ग्राचारिक पृष्ठभूमि

जैन कला और स्थापत्य की ब्राचारिक पृष्ठभूमि का मूल्यांकन करते समय यह जानना ब्रावश्यक है कि जैनों ने पिछली शताब्दियों में देश भर में कला और स्थापत्य की किन विधाओं का सृजन किया है। इन क्षेत्रों में जैनों का योगदान भारतीय परंपरा का एक अभिन्न अंग ही है, तथापि जैनों के धार्मिक-श्राचारिक मूल्यों को ध्यान में रखते हुए, इस योगदान को भी अध्ययन का विषय बनाया जा सकता है।

लाक्षणिक कलाओं को ही लें तो, जैन भंडारों में बहुत अधिक मात्रा में संग्रहीत पाण्डुलि(पयां मिलती हैं। वास्तव में, यदि उनकी लिपियों का अध्ययन किया जाये, तो भारत के विभिन्न भागों में लेखन-कला के विकास को समभने में हमें बड़ी सहायता मिलेगी। विशेषकर पश्चिम भारत में और थोड़ी-बहुत मात्रा में दक्षिण भारत में इन पाण्डुलिपियों पर सूक्ष्म चित्रकारी की गयी। दक्षिण भारत की कुछ गुफाओं में चित्र बनाये गये हैं। मेरु, नंदीश्वर द्वीप, समवसरण, मानस्तंभ, चैत्य-वृक्ष, स्तूप, आदि का चित्रण किया गया है। जैनों ने कई गुफाओं का भी निर्माण कराया है, जो किसी समय गृह-त्यागी मुनियों के निवास के लिए बनायी गयी थीं किन्तु इनमें से कुछ कालांतर में गुफा-मंदिरों के रूप में परिवर्तित हो गयीं जिनमें तीर्थंकरों, सिद्धों, आचार्यों, साधुओं तथा यक्ष-यक्षियों आदि की मूर्तियाँ हुआ करती थीं।

इस प्रसंग में यह जान लेना आवश्यक है कि कला के प्रति सामान्यतः और देवत्व, पूजन, पूज्य एवं पूजा-स्थलों के प्रति विशेषतः, जैनों की मनोवृत्ति क्या रही है। जैन धर्म इस प्रचलित धारणा में विश्वास नहीं करता कि एक सर्वोच्च शक्ति के रूप में किसी ऐसे ईश्वर का ग्रस्तित्व है जिसमें विश्व के सृजन की शक्ति है और जो इस जगत् के सभी प्राणियों के भाग्य का निर्णय करता है। इसके विपरीत जैनों की ईश्वर सम्बन्धी मान्यता यह है कि धर्म के मार्ग का अनुसरण कर जो भी अपनी उन्नति करना चाहता है, उसके लिए ईश्वर एक सर्वोच्च आध्यात्मिक आदर्श है। हममें से प्रत्येक की आत्मा अनादि काल से कर्मों के बंधन में जकड़ी हुई है। कर्म अपनी प्रकृति, अवधि, उत्कटता और परिमाण के अनुसार अपना फल स्वतः ही देते रहते हैं। उनके अच्छे-बुरे फलों को भोगने के अतिरिक्त अन्य कोई उपाय नहीं है। ईश्वर का इसमें कोई हाथ नहीं होता। जैन धर्म में देवत्व की उपासना कोई वरदान प्राप्त करने या संकटों से छुटकारा पाने के लिए नहीं की जाती अपितु इसलिए कि उपासक

प्रास्ताविक [ भाग 1

अपने में उन महान् गुणों का विकास और उपलब्धि कर सके जो कि परमात्मा में पाये जाते हैं क्योंकि वही प्रत्येक भ्रात्मा की चरम भ्राध्यात्मिक परिणति है। तत्वार्थसूत्र के मंगलाचरण में इस तथ्य की बड़ी भ्रच्छी भ्रभिव्यक्ति हुई है:

> मोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां, वन्दे तद्गुणलब्धये ॥

जैन पंचपरमेष्ठियों की उपासना करते हैं। ये पंचपरमेष्ठि हैं—(१) अर्हत् अर्थात् चौबीस तीर्थंकर; (२) सिद्ध — मुक्तात्मा; (३) श्राचार्य —— धर्मगुरु (सामान्यतः आचार्य के प्रतीकात्मक चित्रण द्वारा जिसे स्थापना कहा जाता है); (४) उपाध्याय — शिक्षक; श्रौर (५) साधु — सांसारिक संबंधों से विरत मुनि जिनकी अपनी-अपनी विशेषताएँ हैं (देखिए: दव्वसंगह गाहा, ५०-५४)। इनका स्मरण करने और इनके प्रति अपनी श्रद्धांजिल अपित करने के लिए विभिन्न मंत्रों या अक्षरों का प्रयोग होता है (पूर्वोक्त, ४९)। इन परमेष्ठियों के नामों के प्रथमाक्षरों से पित्रत्र ॐ का निर्माण होता है जिसकी बड़ी धार्मिक महत्ता है। धर्म की दृष्टि से विचार करने पर वास्तव में प्रथम दो (परमेष्ठियों) की ही श्राराधना की जाती है। इन दोनों में मुख्यतः प्रथम कोटि के श्रंतर्गत आनेवाले चौबीस तीर्थंकरों की उपासना की जाती है। इन तीर्थंकरों की विस्तृत जीवनियाँ भी अनेक तथ्यों को समाविष्ट करते हुए मिलती हैं। इनकी स्तुति में अनेक गाथाएँ रची गयी हैं जिनमें उनसे कोई वरदान नहीं माँगा गया है। किन्तु जो भक्त इन गाथाओं का पाठ करता है वह श्रपने में इन परमेष्ठियों के महान् गुणों को विकस्तित करने की कामना करता है। तीर्थंकरों के प्रति भक्ति प्रकट करने के लिए अनुष्ठान — अनेक प्रकार की पूजाएँ ग्रादि — किये जाते हैं। इन सबका उद्देश्य है धार्मिक किया-कलापों द्वारा श्रात्मशुद्धि ग्रीर श्रंततः कर्मों से छुटकारा पाना तािक श्रात्मा परमात्मा बन सके।

जैन ग्राचार-शास्त्र का उद्देश्य राग-ढेष, ग्रासक्ति ग्रौर घृणा, जिनके दूसरे रूप चार कषाय क्रोध, मान, माया ग्रौर लोभ हैं, का नाश कर ग्रात्मिक्कास करना है । इनका निग्रह कर ग्रात्मा परमात्मपद की प्राप्ति की ग्रोर बढ़ सकती है; दूसरे शब्दों में व्यक्ति ग्रपनी सर्वोच्च ग्रात्मिक स्थिति की ग्रोर पग बढ़ाता है। मानव जीवन के चार पुरुषार्थों में धर्म को काम ग्रौर ग्रर्थ की तुलना में ग्रिधिक महत्त्व दिया जाना चाहिए क्योंकि धर्म ही व्यक्ति को मोक्ष की प्राप्ति कराता है या कर्मों से मुक्ति दिलाता है। ग्रौर यही तो व्यक्ति का सर्वोच्च लक्ष्य है। तीर्थंकर की उपासना का ग्रर्थ है ग्रनेक सद्गुणों को ग्रपनी पूर्ण शक्ति ग्रौर निष्ठापूर्वक ग्रपने में उतारना; यथा, ग्रहिसा, सत्य, ग्रस्तेय, ब्रह्मचर्य ग्रौर ग्रपरिग्रह तथा व्रत-उपवास ग्रादि।

उक्त आचारिक संकल्पनाओं में से अधिकांश की अभिव्यक्ति जैन कला और स्थापत्य में किसी न किसी रूप में हुई है। जैन कला न केवल सौंदर्य के प्रति सुरुचि – जिस सीमा तक वह उसका उन्नयन कर सकती है – को प्रतिबिबित करती है, वरन् वह मानव की आतिमक वृत्ति को भी ऊँचा उठाती है एवं अन्य व्यक्तियों का सम्मान करनेवाले मानव समाज के सदस्य के रूप में उसे और भी सुयोग्य बनाती है। बहुधा जैन कलाकृतियाँ उन महान् संकल्पनाओं की प्रतीक होती हैं जिनसे नैतिक भावनाएँ विकसित होती हैं। वह कलाकृति किस काम की जो कोई नैतिक सीख न दे सके और जो स्त्री-पुरुषों को श्रेष्ठतर जीवन की राह अपनाने में सहायक न हो? वास्तव में जैन कलाकृतियों का उद्देश्य हमारी ग्रात्मिक वृत्ति का उन्नयन करना, धार्मिक मूल्यों की ग्रोर प्रेरित करना और जैन दर्शन की दार्शनिक संकल्पनाओं तथा उसके श्राचार-नियमों को मूर्त रूप में प्रस्तुत करना है। वे मुमुक्षु को ग्रपने से तादात्म्य स्थापित करने और उस उच्च ग्रात्मिक विकास में सहायक होती हैं जिसके लक्षण हैं—अनंतज्ञान, ग्रनंतदर्शन, ग्रनंतवीर्य और ग्रनंतसुख।

जैन पाण्डुलिपियों में, जिनमें से कुछ तो ताड़पत्र पर और अन्य कागज पर लिखी गयी हैं, बड़े परिमाण में सूक्ष्म चित्रकारी की गयी है। हमारी सांस्कृतिक विरासत के इतिहास में समकालीन वेशभूषा आदि तथा विभिन्न क्षेत्रों में चित्रकला के क्रमिक विकास के प्रमाण के रूप में तो उनकी महत्ता है ही, किन्तु जिन प्रसंगों को उनमें चित्रित किया गया है वे धार्मिक भावना जगाते हैं तथा उनका आचारिक महत्त्व है। उनमें चित्रित है नंदीश्वर द्वीप, अढ़ाई द्वीप, लोक स्वरूप, तीर्थंकरों के जीवन से संबंधित आख्यान — यथा, नेमिनाथ की बरात, तीर्थंकर की माता के स्वप्न, पार्श्वनाथ पर कमठ का उपसर्ग आदि, समवसरण, आहार-दान, गुरू द्वारा शास्त्रपाठ इत्यादि। उनसे जिन कुछ प्रमुख विषयों की सूचना मिलती है वे हैं — स्व की तुलना में जगत की विशालता, अपने कर्मों के अनुसार पुनर्जन्म का सिद्धांत और सत्पात्र को आहार, शास्त्र आदि दान करने जैसे पावन कर्तव्य। शास्त्रों में वर्णित उपदेशों को रंगों के माध्यम से इन चित्रों में दृश्यरूप में उतार दिया गया है ताकि धार्मिक जन अपने जीवन में इनका प्रभाव और अच्छे रूप से ग्रहण करें।

वे सभी गुफाएँ (चाहे वे अलंकृत चित्रांकन-युक्त हों या उनके बिना ), जिनमें से कुछ ने कालांतर में गुफा-मंदिरों का रूप ले लिया, और शिलालेख-युक्त निषिधि-चौक हमें जैन साधुओं के संयिमत जीवन और उक्त शिलालेखों में विणित उनके स्वेच्छया मृत्युवरण या सत्लेखना का स्मरण दिलाते हैं। इस प्रकार के स्मारक सांसारिक बंधनों के प्रति अनासिकत की भावना को आदर्श रूप प्रदान करते हैं। श्रवणबेलगोल-जैसे स्थानों पर उत्कीर्ण शिलालेख उन संतों, गृहस्थों और गृहणियों की मिहमा का वर्णन करते हैं जिन्होंने विहित परिस्थितियों और अवस्थाओं में धार्मिक निष्ठापूर्वक मृत्यु का वरण कर अनासिक्त की उदात्त भावना का परिचय दिया।

भारतीय मूर्तियों में हमें अत्यंत साधारण से लेकर अत्यंत कलात्मक, अलंकार विहीन से लेकर अलंकृत तथा गंभीर से लेकर रौद्र रूपवाली ऐसी मूर्तियाँ मिलती हैं जो अपने समय की सामाजिक-धार्मिक भावना तथा समृद्ध समाज का प्रतिबिम्बन कराती हैं। प्रायः आरंभ से ही, जैन धर्म मूर्तिपूजा से सम्बद्ध रहा है, यह बात यदि अवश्यंभावी नहीं तो स्वाभाविक अवश्य थी। तीर्थंकर आध्यात्मिक आदर्श रहे हैं। उनके महान् गुणों को मूर्त रूप देने और उनमें भिक्त प्रकट करने, उनकी आराधना करने और उनके गुणों को अपने में विकसित करने के लिए तीर्थंकरों की मूर्तियाँ बनाना सरल ही था। कालांतार में, यह सादगीपूर्ण प्रतिमा-पूजन आराधक के साधनों के अनुसार अत्यंन्त

प्रास्ताविक

जटिल होता गया । ये मूर्तियाँ विभिन्न तीर्थंकरों, सिद्धों, यहाँ तक कि स्राचार्यों, चौबीस तीर्थंकरों या पंचपरमेष्ठियों, या नव-देवताद्रों या नंदीश्वर की हैं या वे सर्वतोभद्रिका (चौमुखी मूर्तियाँ), एक ही फलक पर म्रादिनाथ, पार्श्वनाथ भ्रौर दो मन्य तीर्थंकरों की हैं या उनमें श्रुत देवता (देवी सरस्वती या द्वादशांग प्रतीक) यक्ष और यक्षियों तथा कूल-देवताओं की मुर्तियाँ होती हैं जिन्हें जैन धर्म के नये अनुयायी अपने साथ इस धर्म में लाये। सिद्ध की मूर्ति धातु को काटकर बनायी जाती है और निराकार होती है। यदि सिद्ध की कोई मूर्ति बनायी भी जाती है तो उसपर कोई परिचय-चिह्न (लाँछन) नहीं होता। इनके स्रतिरिक्त धर्म-चक्र, स्रष्टमंगल, स्रायाग-पट के प्रतीकात्मक बिम्ब भी प्राप्त होते हैं। तीर्थंकरों की मूर्तियों में सबसे ऋधिक मूर्तियाँ ऋषभनाथ, चंद्रप्रभ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, शांतिनाथ और महावीर की होती हैं । परवर्ती शताब्दियों में इनके भ्रलग-ग्रलग चिन्ह निर्घारित किये गये । ऋषभनाथ का चिह्न बैल है तो नेमिनाथ का शंख और महावीर का सिंह, भ्रादि । इन मूर्तियों की प्रतिष्ठा हेतु किये जानेवाले त्रनुष्ठानों का सम्यक् अध्ययन किया जाना चाहिए । वास्तव में, प्रतिष्ठा के समय मूर्ति की तीर्थंकर के पारंपरिक जीवन के अनुसार प्रतिष्ठापना के लिए 'स एव देवो जिन बिम्ब एषः' सूत्र का उच्चारण किया जाता है। इस प्रकार नयी प्रतिमा में तीर्थंकर के सभी महान् गुणों की प्रतिष्ठापना की जाती है। तदनंतर मूर्ति पूजा के योग्य हो जाती है। जब हम प्रतिष्ठा के अनुष्ठान को देखते हैं तो हमें यह अनुभव होता है कि (गर्भाधान से न भी हो तो) जन्म से लेकर केवलज्ञान (निर्वाण न सही) तक का तीर्थंकर का सारा जीवन हमारी आँखों के सामने मूर्त हो उठा है। उस समय हमें यह अनुभव होता है कि हम किसी पत्थर या धातु के टुकड़े की पूजा नहीं कर रहे वरन् सभी सर्वोच्च गुणों से युक्त तीर्थंकर की ही पूजा कर रहे हैं। तीर्थंकर के जीवन से आराधक को शिक्षा मिलती है। वह उसकी म्रात्मा को ऊँचा उठाता है भ्रौर म्राराधक स्वतः ही कर्मीं से मुक्ति पाने के महान् भ्रादशीं का पालन करने के लिए प्रयत्नशील हो जाता है। साथ ही इस तथ्य को ग्रस्वीकार नहीं किया जा सकता कि कुछ जैन मूर्तियाँ उत्कृष्ट कलाकृतियाँ हैं भ्रौर भ्रपने इस रूप में वे श्रतिरिक्त प्रेरणा-स्रोत हैं। तीर्थंकर मूर्तियाँ, चाहे वे कायोत्सर्ग मुद्रा में हों या पद्मासन, ध्यानावस्था में पायी जाती हैं। वे वीतराग मुद्रा में होती हैं ग्रौर उनकी भाव भिद्भिमा से शांत रस भलकता है। वस्तुतः भक्त जब श्रद्धा से ग्रपना ध्यान इस प्रकार की मूर्ति पर केन्द्रित करता है तब वह कम से कम उन क्षणों में, उसकी मूर्तिमती श्रीर शांतरस की भावना में लीन हो जाता है जो कि दैनिक जीवन में वीतरागता दुर्लभ हैं।

केश-विन्यास की दृष्टि से बाहुबली की दो प्रकार की प्रतिमाएँ मिलती हैं: घुंघराले बालों वाली उनकी मूर्ति अधिक पायी जाती है और वह श्रवणबेलगोला के गोम्मटेश्वर की मूर्ति से मिलती है। परवर्ती काल में उसकी शैली का अनुकरण किया गया और श्राज भी किया जा रहा है। गोम्मटेश्वर की मुद्रा भव्य है, मुख पर वीतरागता भलकती है और ध्यान की मुद्रा तो अनुकरणीय ही है। इस प्रकार की मूर्ति के लिए कोई भी व्यक्ति कलाकार की प्रशंसा किये बिना नहीं रहेगा। परम निष्ठावान भक्त के मन पर उन गुणों का बड़ा प्रभाव पड़ता है और वह उन्हें अपने जीवन में उतारने का प्रयत्न कर सकता है।

बड़ी संख्या में जैन मंदिर दक्षिण, पश्चिम और अन्यत्र पाये जाते हैं। उनकी शैलियाँ अलगअलग हैं और उनमें कला सम्बन्धी विभिन्नताएँ भी हैं किन्तु जो भी उनमें भिक्तपूर्वक जाता है, उस
पर उनका लगभग एक जैसा ही प्रभाव पड़ता है। उनमें से कुछ — जैसे श्रवणबेलगोला, हलेबिड, देवगढ़
आबू, राणकपुर, आदि — मंदिर तो वास्तुकला के उत्कृष्ट नमूने हैं तथा शांति और अनासिक्त के रूप में
उनका नैतिक प्रभाव हमारे मन पर पड़ता है। आबू के मंदिर के स्थापत्य की अद्भुत उत्कृष्टता तो
मंदिर में प्रतिष्ठित जिन-बिम्ब के शांत प्रभाव को भी तिरोहित कर डालती है। जैन मंदिर का प्रयोजन ही यह होता है कि वहाँ बैठकर जैनेंद्र भगवान के गुणों का शांति से मनन किया जा सके और
आराधक उनकी ओर स्वयं उन्मुख हो सके। यह भावना मंदिर के निर्माण की शैली से ही जाग्रत की
जाती है; गर्भगृह, शुकनासिका, मुखमण्डप आदि वातावरण को गरिमा और शांति प्रदान करते हैं।

दक्षिण के कुछ मंदिरों के सामने पाया जानेवाला मानस्तंभ एक सुन्दर स्तंभ होता है। उत्कृष्ट कलाकारी से युक्त स्तंभ के शीर्षभाग की चतुष्कोण पीठिका पर एक सर्वतोभद्र प्रतिमा होती है जो प्रतीक है इस तथ्य की कि उसके समक्ष मानव कितना तुच्छ है और मंदिर में आने पर उसका आहं-कार किस प्रकार दूर हो जाना चाहिए।

वास्तव में जैन कला ग्रौर स्थापत्य की ग्राचारिक पृष्ठभूमि का उद्देश्य ग्रात्मा को परमात्मा के रूप में विकसित करना ग्रौर भक्तों के मन में पवित्रता, शांति, धैर्य, ग्रनासक्ति, दानशीलता, विद्याव्यसन, ग्रौर श्रद्धालु जीवन के साथ ही साथ सादगी तथा त्याग की भावना उत्पन्न करना है।

#### ब्रादिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये



# भाग 2

वास्तु-स्मारक एवं मूर्तिकला 300 ई० पू० से 300 ई०

#### ग्रध्याय 6

## मथुरा

#### प्राचीन इतिहास

शूरसेन महाजनपद की राजधानी मथुरा ईसा-पूर्व छठी शताब्दी में एक महत्त्वपूर्ण नगर था। ईसा-पूर्व चतुर्थ शताब्दी में नंद साम्राज्य के उदय के साथ-साथ यह जनपद संभवतः मगध साम्राज्य का एक अभिन्न ग्रंग बन गया श्रौर तब राजधानी के रूप में मथुरा का ग्रस्तित्व समाप्त हो गया। मेगस्थनीज ने (लगभग ३०० ईसा-पूर्व), जो नंद साम्राज्य को पराजित करनेवाले चंद्रगृप्त मौर्य की राजसभा में ग्रीस का राजदूत था, मेथोरा (मथुरा)ग्रौर क्लाइसोबोरा(कृष्णपुर)का उल्लेख शौरसेनी साम्राज्य के दो महानगरों के रूप में किया है जो विशेषकर ग्रपनी कृष्णोपासना (ग्रीक हिरा-क्लीज) के लिए विख्यात थे। मथुरा की समृद्धि का कारण केवल यही नहीं था कि वह कृष्ण की जन्म-भूमि थी और परिणामतः भागवत धर्म का एक सुदृढ़ गढ़ थी, ऋषितु उसका एक कारण यह भी था कि वह एक ऐसे राजमार्ग पर स्थित थी जो इसे वाणिज्यिक सार्थवाह मार्गी के साथ जोड़ता था। इनमें से एक मार्ग तो तक्षशिला ग्रीर उससे भी ग्रागे तक जाता था, जिसके परिणामस्वरूप व्यापार के माध्यम से मथुरा में श्रपार वैभव उमड़ पड़ा था । यह नगर स्वदेशी ग्रौर पश्चिम एशियाई दोनों प्रकार की विभिन्न परंपराओं का मिलन-स्थल बन गया था। पश्चिम-एशियाई परंपराएँ वहाँ पर धुर उत्तर-पश्चिम से होकर ग्रा रही थीं । इस विश्वनगर में जिस मिश्रित सभ्यता का विकास हुम्रा वह उसके उन भ्रालंकारिक कला-प्रतीकों, वास्तुशिल्प एवं कला से पर्याप्त रूप से स्पष्ट हो जाती है जो अपनी समन्वयी प्रकृति के लिए उल्लेखनीय है । मथुरा मध्य देश के उन गिने-चुने स्थानों में से एक था जिन्होंने यूनानी संस्कृति का प्रभाव पर्याप्त समय पूर्व ग्रहण कर लिया था। जैसा कि गार्गी संहिता के युग-पुराण-खण्ड से ज्ञात होता है, ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी के आरंभ में ही, मौयों के मूलोच्छेदक पुष्यमित्र शुंग (लगभग १८७-१५१ ईसा-पूर्व) के सत्तारूढ़ होने से कुछ पूर्व, मथुरा को यवन-ग्राक्रमण का सामना करना पड़ा था। ईसा-पुर्व प्रथम शताब्दी के उत्तरार्ध में मथरा शक सत्रपाल राजवंश के शासकों का मुख्यालय बन गया, जिन्होंने स्थानीय मित्रवंशीय शासकों को उखाड़ फेंका था। कालांतर में सत्रपाल राजवंश को कुषाणों ने ग्रपदस्थ कर दिया। कनिष्क ग्रौर उसके उत्तराधिकारियों के शासनकाल में मथुरा की स्थिति बहुत ही गौरवपूर्ण थी, जो न केवल इन शासकों के शासनकाल के बहुत से शिलालेखों से ही, जिनमें ग्रनेक बौद्ध, जैन एवं ब्राह्मण्य

निर्मितियों एवं मूर्तियों के समर्पण की बात कही गयी है, ग्रापितु कुषाण-शासकों की चित्र-दीर्घा के निर्माण से भी स्पष्ट हो जाती है। कुषाण-शासन के पतनोपरांत, मथुरा में नाग राजवंश की सत्ता हुई, किन्तु चतुर्थ शती ईसवी में गुप्त-साम्राज्य के उदय के साथ मथुरा का स्वतंत्र ग्रस्तित्व समाप्त हो गया।

### जैन परंपरा में मथुरा

मथुरा जैन मतावलंबियों के लिए प्राचीनकाल से ही विशेष रूप से पिबत्र स्थान रहा है। तथापि, यह निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है कि जैन धर्म ने मथुरा की भूमि पर कब पदार्पण किया। परवर्ती जैन धर्मग्रंथों में बिणत अनुश्रुतियों में मथुरास्थित जैन प्रतिष्ठानों को अत्यंत प्राचीन बताया गया है और उन्हें अनेक तीर्थंकरों के साथ संबद्ध किया गया है। इस प्रकार, जिनप्रभ-सूरि (चौदहवीं शताब्दी) के मतानुसार, मथुरा में स्वर्ण एवं मणि-निर्मित एक स्तूप था, जिसका निर्माण देवी कुबेरा ने सातवें तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ के सम्मान में करवाया था। दीर्घंकाल पश्चात्, तेईसवें तीर्थंकर पार्श्वनाथ की मथुरा-यात्रा के उपरांत, देवी के आदेश से इस स्तूप पर इंटों का आवरण चढ़ाया गया और उसके पार्श्व में पार्श्वनाथ की एक प्रस्तर-प्रतिमा प्रतिष्ठापित की गयी। महावीर-निर्वाण से तेरह शताब्दियों के पश्चात् बप्पभिष्ट सूरि की प्रेरणा से इस स्तूप का जीर्णोद्धार किया गया। विविध-तीर्थ-कल्प में मथुरा के श्रीसुपार्श्व-स्तूप को एक महत्त्वपूर्ण तीर्थंस्थल बताया गया है। एक अनुश्रुति में मथुरा को इक्कीसवें तीर्थंकर नेमिनाथ की जन्मभूमि बताया गया है, किन्तु उत्तर पुराण के अनुसार उनकी जन्मभूमि मिथिला थी। वासुदेव-कृष्ण और बलराम के संगे चचेरे भाई होने के कारण, बाईसवें तीर्थंकर हरिवंशीय अरिष्टनेमि (नेमिनाथ) का मथुरा के साथ धनिष्ठ संबंध था। कहा जाता है कि उनके पिता समुद्रविजय, जो वसुदेव के भाई थे, शौर्यंप्र<sup>5</sup> के शासक

<sup>1</sup> जिनप्रभु-सरि. विविध-तीर्थ-कल्प. संपा : जिनविजय. 1934. शांतिनिकेतन. पृ 17 तथा परवर्ती. / स्मिथ (विसेण्ट ए). जैन स्तूप एण्ड ग्रदर एण्डिक्टिटीज ग्रॉफ मथुरा. ग्राक् यॉलॉजिकल सर्वे ग्रॉफ इण्डिया, न्यू इंपीरियल सीरीज. 1901. इलाहाबाद. पृ 13./ शाह (यू पी ). स्टडीज इन जैन ग्रार्ट. 1955. बनारस. पृ 9 तथा 62-63.

<sup>2</sup> विविध-तीर्म-कल्प. पृ 85.

<sup>3</sup> भट्टाचार्य (बी सी). जैन भ्राइकॉनॉग्राफी. 1939. लाहौर. पृ 80.

<sup>4</sup> वही, पृ 79.

इस स्थान का सामान्यतया एक प्राचीन स्थल के साथ तादात्म्य स्थापित किया गया है. बटेश्वर (जिला आगरा) के निकटवर्ती इस स्थान को सुरपुर, सौरिपुर, सूरजपुर तथा सूर्यपुर नामों से पुकारा गया है; द्रष्टव्य: उत्तर प्रवेश डिस्ट्रिक्ट गजेटियसं आगरा. संपा: ई बी जोशी. 1965. लखनऊ. पृ 22. कृष्ण का एक उपनाम शौरि भी है, अत: बी. सी. ला ने शौर्यपुर या शौरिपुर का मथुरा के साथ ही तादात्म्य स्थापित किया है (जनंस ऑफ इ रायल एशियाटिक सोसायटी ऑफ बंगाल, लैंटसं. 13; 1947; 21 और 25). बी सी भट्टाचार्यम्, ने इसका द्वारका के साथ तादात्म्य स्थापित किया है (पूर्वोक्त, पृ 81).

मधुरा

थे। विविध-तीर्थ-कल्प से ज्ञात होता है कि नेमिनाथ का मथुरा में एक विशिष्ट सम्माननीय स्थान था। कुषाण और कुषाणोत्तरकाल की अनेक मूर्तियों में इस तीर्थंकर को कृष्ण और बलराम के साथ दिखाया गया है। विवागसूय से ज्ञात होता है कि महावीर मथुरा गये थे और उन्होंने वहाँ अपने प्रवचन किये थे। अपने इस मथुरा-विहार में वह संभवतः भण्डीर-उद्यान में ठहरे थे जो सुदर्शन नामक यक्ष का पावन स्थल था।

## प्राचीन जॅन पुरावशेष

ये परवर्ती साहित्यिक परंपराएँ तो अभी अन्य प्रमाणों द्वारा सिद्ध की जानी हैं, किन्तु पुरा-तत्त्वीय सामग्री के आधार पर इतना निश्चित है कि ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी तक मथुरा में जैन धर्म दृढ़ता से स्थापित हो चुका था। इस क्षेत्र में अनेक राजनैतिक परिवर्तन होते रहे जिनके परिणाम-स्वरूप पहले तो वहाँ रञ्जुबुल ग्रौर शोडास (शोण्डास) के ग्रधीन शक सत्रपाल वंश के शासन की स्थापना हुई श्रौर स्रंततः कुषाणों का श्राधिपत्य स्थापित हुन्ना, किन्तू इन राजनीतिक परिवर्तनों के होते हुए भी जैन धर्म की यहाँ निरंतर स्रभिवृद्धि होती रही। कूषाणों के शासनकाल में मथरा ग्रसाधारण रूप से वैभवसंपन्न एवं जनाकीर्ण नगर हो गया था ग्रौर ब्राह्मण, बौद्ध तथा जैन मतों की समृद्धि के लिए अनुकूल भूमि सिद्ध हुआ। वस्तुतः कुषाणकाल में इस विश्वनगर की शिल्पशालाग्री में मृजनात्मक प्रक्रिया अपने चरमोत्कर्ष पर जा पहुँची, जिसका परिणाम यह हुआ कि यह महत्त्वपूर्ण धर्मक्षेत्र कला एवं स्थापत्य का एक उर्वर केन्द्र बन गया । वैश्यों, विशेषकर अति समृद्ध व्यापारी वर्ग की धन-सम्पत्ति का जैन वास्तु-स्मारकों की समृद्धि में ग्रत्यधिक योगदान रहा । इस वर्ग में श्रेष्ठी, सार्थवाह, वाणिज, गंधिक ग्रादि सम्मिलित थे ग्रीर सामान्य भक्तजनों की संख्या में उनका प्रतिशत बहत ऊँचा था । यह बात ब्यापार, वाणिज्य एवं उद्योग में रत परिवारों के समर्पणात्मक स्रभिलेखों से प्रमाणित हो जाती है। इसके साथ ही यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि केवल मथुरा के ही नहीं, अपित उत्तरी भारत के एक विशाल भू-भाग के विभिन्न मतों और पंथों के अनुयायियों ने उस यूग के कलाकारों से कला-कार्य की अनवरत माँग जारी रखी । यही कारण है कि उनके पास अपनी कृतियों पर विशेष ध्यान देने के लिए कोई समय नहीं बच पाता था ग्रौर उन्हें विवश होकर यंत्रवत् विशाल स्तर पर सर्जन करना पड़ा, जिसका उनकी कलात्मक प्रतिभा पर प्रतिकल प्रभाव पड़ा। मृतियों को केवल रूढ़िगत रूप ही नहीं दिया गया अपित वे प्रायः नीरस भ्रौर श्राकर्षणहीन रहीं।

प्रस्तुत स्रविध की मथुरा की कला-दौली निश्चय ही मूल रूप से भारतीय रही, जिसमें मध्य देश की युगों प्राचीन कला-परंपरा के मूल ग्रौर पल्लवन तथा यक्षों की पुरातन मूर्तियों ग्रौर भरहुत तथा सांची के वैशिष्ट्य का योगदान था। तथापि, उत्तर-पश्चिम

<sup>1</sup> विविध-तीर्थ-कल्प. पृ 85.

<sup>2</sup> वैद्य (पी एल) विवास**त्य.** 1933 पूना पृ45.

से प्राप्त विदेशों के कला-प्रतीकों का मुक्त रूप से समावेश करने की पर्याप्त एवं व्यापक छूट थी, जिसका उद्देश्य ग्रंशत: मिश्रित रुचिसंपन्न ग्राहकों को संतुष्ट करना था। इसे ग्रिभिव्यक्ति देने का प्रमुख साधन था चित्तीदार लाल बलुग्रा पत्थर जिसे सीकरी, रूपवास ग्रौर ताँतपुर जैसे स्थानों की खानों से निकाला गया।

ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी के मध्य में एक जैन मंदिर (पासाद) के विद्यमान होने का प्रमाण एक शिलालेख से मिलता है जिसमें उत्तरदासक नामक श्रावक द्वारा एक पासाद-तोरण सर्मापत किये जाने का उल्लेख है। एक ग्रन्य शिलालेख में, जो एक शिल्पांकित सरदल-खण्ड पर उत्कीण है ग्रीर जो किनिष्क-प्रथम से ठीक पहले के ग्रुग का है, धामघोषा द्वारा एक पासाद के दान का उल्लेख है। पुरातत्व संग्रहालय, मथुरा में, सुरक्षित एक ग्रायाग-पट भी लगभग इसी ग्रवधि का है (पु॰ सं॰ म०, क्यू २, चित्र १)। इसपर उत्कीण शिलालेख में लोणशोभिका की पुत्री वासु नामक गणिका द्वारा, निग्नंथ-ग्रह्तायन (ग्रह्तों का चैत्यवास) में एक ग्रह्तं मंदिर (देविकुल), सभा-भवन (ग्रायाग-सभा), प्याऊ (प्रपा) ग्रीर एक शिलापट्ट के समर्पित किये जाने का उल्लेख है। एक ग्रन्य शिलालेख में जो (ग्रज्ञात संवत् के वर्ष २११ का) संभवतः कुषाणयुग का है ग्रीर एक खण्डित प्रतिमा के पादपीठ पर ग्रंकित है, ग्रह्तों के मंदिर (ग्रायतन) में महावीर की मूर्ति के प्रतिष्ठापन ग्रीर एक जिनालय (देविकुल) के निर्माण का उल्लेख है। मथुरा संग्रहालय के ही एक खण्डित ग्रायाग-पट पर विहार' शब्द ग्रंकित है। कि कुषाणयुग में मथुरा में ग्रनेक जैन मंदिर विद्यमान थे, यद्यपि इस वात की सम्भावना को भी पूर्णतः ग्रस्वीकार नहीं किया जा सकता कि इनमें से बहुत-सी मूर्तियाँ खुले स्थानों में प्रतिष्ठापित की गयी थीं।

## कंकाली टीला: स्तूपों की प्रतिकृतियाँ तथा ग्रवयव

यद्यपि मथुरा के प्रमुख जैन क्षेत्र<sup>7</sup> कंकाली टीले से हार्डिज, किनंघम, ग्रावजे ग्रौर प्यूरर, द्वारा यत्र-तत्र की गयी खुदाइयों ग्रौर खोजों में ग्रत्यधिक विशाल संख्या में मूर्तियाँ, ग्रायाग-पट,

<sup>1</sup> एपीग्राफिया इण्डिका. 2; 1893-94; 198. / त्यूडर्स (एच). लिस्ट ग्रॉफ ब्राह्मी इंसिकिप्शन्स. 1912. कमांक 93.

<sup>2</sup> एपीप्राफिया द्विकता. 2; 1893-94; 199. / ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, ऋमांक 99. / लखनऊ संग्रहालय ऋमांक जे- 540-

<sup>3</sup> पु० सं० म० ≔पुरातत्त्व संग्रहालय मथुरा; रा. स. ल.≔राज्य संग्रहालय लखनऊ.

<sup>4</sup> जर्नल ग्रांफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसायटी. 23; 1940; 69-70. / ल्यू डर्स, पूर्वोक्त. क्रमांक 102.

<sup>5</sup> ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, कमांक 78./ ल्यूजन-डि लियू ने इस तिथि को 199 पढ़ा है. द्रष्टव्य : ल्यूजन-डि लियू (जे ई). 'सीचियन' पीरियड. लीडन. 1949. पृ 58. ग्रार सी शर्मा ने उसके मत का खण्डन किया है. उन्होंने खोयी हुई प्रतिमा के उपलब्ध चरणों के शैलीगत तत्त्वों को घ्यान में रखते हुए इस कृति को कृषाणों के शासन के ग्रंत तथा गुप्तवंशीय शासन के ग्रारंभ के मध्यवर्ती संक्रमणकाल का बताया है. द्रष्टव्य : महाचीर जैन विद्यालय गोल्डन जुबली बॉल्यूम. 1968. बम्बई. पृ 149.

<sup>6</sup> जर्नल झॉफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसाइटी. 23; 1950; 71.

<sup>7</sup> कुछ जैन पुरावशेष सीतल-घाटी, रानी की मण्डी ग्रीर मनोहरपुर से भी प्राप्त हुए थे.

श्रद्याय 6 ] मथुरा

स्तंभ, स्तंभ-शीर्ष, छत्र, वेदिका-स्तंभ, सूचियाँ, उष्णीष, तोरणखण्ड, तोरणशीर्ष, टोड़े एवं अन्य वास्तु-शिल्पीय कलाकृतियाँ निकली थीं, किन्तु, दुर्भाग्यवश, विचाराधीन अविध का एक भी स्मारक इस समय उपलब्ध नहीं है। इन छिन्न-भिन्न शिलापट्टों से इस बात का आभास मिलता है कि धनाढ्य एवं धर्मनिष्ठ जैन संप्रदाय के लोगों द्वारा, जिनमें पर्याप्त संख्या में सामान्य महिला उपासक सम्मिलत थीं, निर्मित भव्य स्मारक मूर्तिकला एवं स्थापत्य की दृष्टि से कितने उत्कृष्ट थे। अनेक शिलापट्टों और मूर्तियों पर उत्कीर्ण शिलालेखों में केवल शासकों के नाम ही नहीं लिखे गये हैं अपितु उनसे जैन संघ के संगठन पर भी महत्त्वपूर्ण प्रकाश पड़ता है, जो अनेक आचार्यों एवं मुनियों के विभिन्न गणों, कुलों और शाखाओं में संगठित था।

यद्यपि फ्यूरर को १८८६ और १८६१ के बीच कंकाली टीले में अपने विशाल खोजकार्य के मध्य ईंटों के एक स्तूप और दो मंदिरों के अवशेष तथा प्रचुर संख्या में ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी से लेकर ग्याहरवीं शताब्दी ईसवी तक के पुरावशेष प्राप्त करने में सफलता प्राप्त हुई थी, किन्तु वह भवनों के विस्तृत मानचित्र और छायाचित्रों के विवरण का उचित सूचीकरण कर सकने में असमर्थ रहा, क्योंकि उसका कार्य खुदाई द्वारा मुख्यतः पुरावशेषों, विशेषकर शिलालेखों को खोज निकालने तक ही सीमित रहा। उन पुरावशेषों का पूर्वापर संबंध क्या था और वे किन-किन भवनों के थे, इसका भी उसने कोई विवरण नहीं रखा। जैन वास्तु-स्मारकों के संबंध में ज्ञान प्राप्त करने के लिए इस आवश्यक सूचीकरण के अभाव में हमें स्वाभाविक रूप से विछिन्न स्मारकों के उत्कीर्ण प्रस्तरपट्टों पर शिल्पांकित रचनाओं के साक्ष्य पर ही निर्भर रहना पड़ता है।

उपलब्ध साक्ष्य से ऐसा प्रतीत होता है कि कंकाली टीले पर जैन प्रतिष्ठान एक ऐसे स्तूप के चारों ग्रोर निर्मित हुग्रा था जो कि ग्रत्यंत श्रद्धा एवं ग्रादर की वस्तु बन गया था। वर्ष ७६ (१५७ ईसवी) या ४६ (१२७ ईसवी) के एक शिलालेख² में, जो एक ग्रजात मूर्ति के पादपीठ पर ग्रंकित है, तथाकथित देव-निर्मित वोद्व स्तूप पर ग्रह्त नन्द्यावर्त की मूर्ति के प्रतिष्ठापित किये जाने का उल्लेख है। इससे यह विदित होता है कि द्वितीय शताब्दी ईसवी के मध्य तक यह स्तूप इतना प्राचीन हो गया था कि इसके निर्माण संबंधी मूल तथ्यों को लोग पूर्णतः भूल गये थे ग्रौर इसका निर्माण देवों द्वारा किया हुग्रा माना जाने लगा था। ग्रनुमानतः सोम-देव ने ग्रपने यशस्तिलक चम्पू में (६५६ ई०) एक स्तूप के निर्माण का विवरण देते समय इसी स्तूप का उल्लेख किया है क्योंकि उनके ग्रपने समय में देव-निर्मित स्तूप के रूप में एक स्तूप विख्यात था।

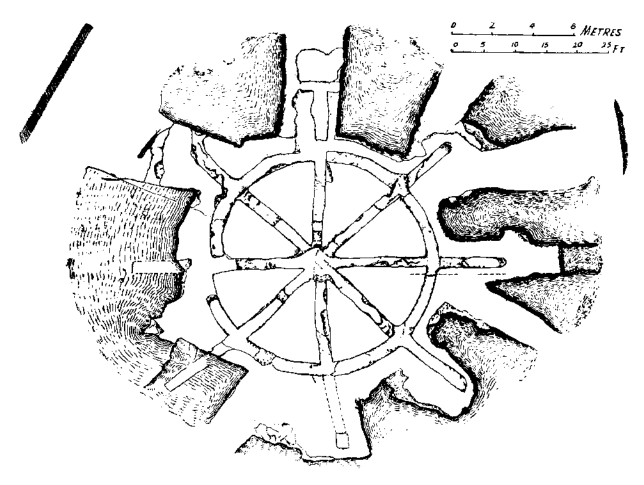
विशाल कंकाली टीले के सुव्यवस्थित उत्खनन से कुछ भवनों की संरचना का पता लगने की संभावना है, यद्यपि पिछले उत्खननों से टीले को पर्याप्त क्षति पहुँची है.

<sup>2</sup> ल्यूडर्स, पूर्वोस्त, कमांक 47.

<sup>3</sup> कृष्णदत्त बाजपेयी ने इसे मुनिमुद्रत पढ़ा है : महावीर कम्मेमोरेशन बॉल्यूम. 1. ग्रागरा. पृ 189-90.

सोमदेव के मतानुसार इसका निर्माण वज्रकुमार ने करवाया था, जो दिव्य विद्याधरों की अलौकिक शक्तियों से संपन्न था।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, प्यूरर को खुदाई में ईंटों का एक स्तूप प्राप्त हुम्रा था जिसका व्यास १४.३३ मीटर बताया जाता है। इस स्तूप की रूपरेखा के एक सामान्य रेखाचित्र से (रेखाचित्र २)² प्रतीत होता है कि यह स्तूप पूर्णरूपेण ईंटों का बना हुम्रा नहीं था। इसके म्रभ्यन्तर में ईंटों की चिनाई एक म्राठ मरोंवाले चक्र के रूप में थी। चक्र के म्रतिरिक्त उसमें एक वृत्ताकार भित्ति थी, जो ढाँचे को शक्ति प्रदान करने के लिए विकीर्ण भ्ररों को मध्य में जोड़ती थी। इस ढाँचे के भीतर शेष स्थान अनुमानत: चिक्नी मिट्टी से भरे हए थे।



रेलाचित्र 2. कंकाली टीला: ईंट-निर्मित स्तूप की रूपरेखा (स्मिथ के ग्रनुसार)

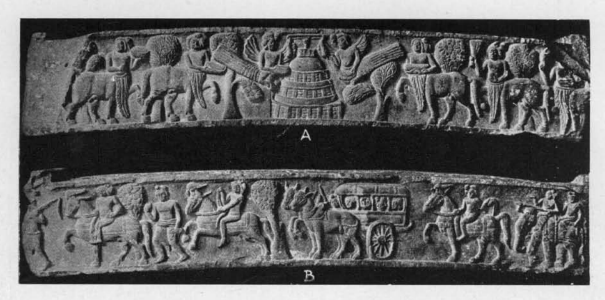
<sup>)</sup> हन्दीक़ी (के के ). **यशस्तिसक एण्ड इण्डियन कत्वर**, 1949. शोलापुर, पृ 416 श्रीर 433.

<sup>2</sup> स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 3. तथापि, रेखाचित्र में व्यास 14.33 मीटर से कहीं ग्रधिक दिखाया गया है.



मथुरा — ग्रायाग-पट

# चित्र 1

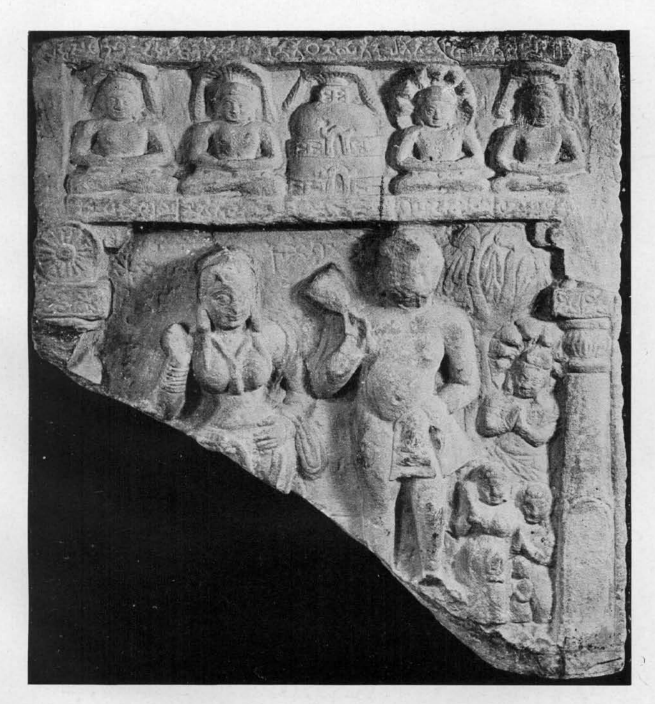


(क) मथुरा — स्तूप के प्रवेश द्वार का सरदल, (ग्र) पुरो भाग (ब) पृष्ठ भाग



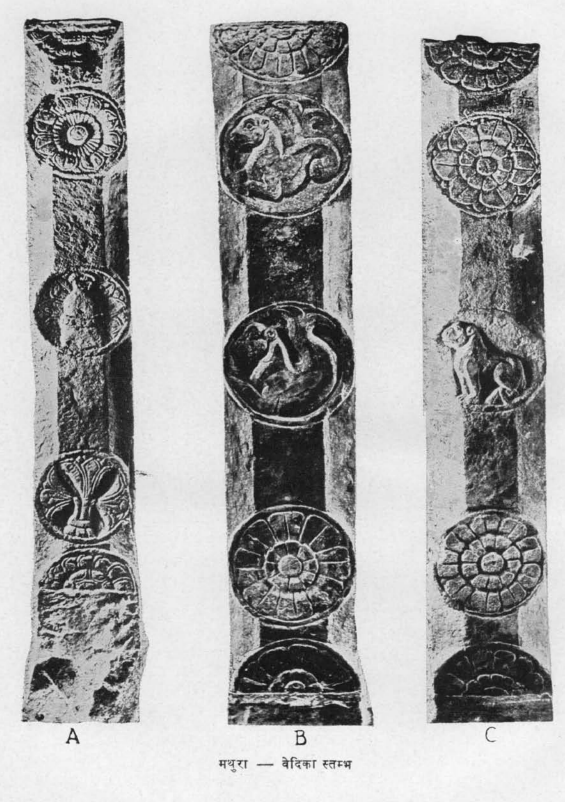
(ख) मथुरा — खण्डित ग्रायाग-पट

चित्र 2



मथुरा — शिल्पांकित शिलापट्ट

चित्र 3

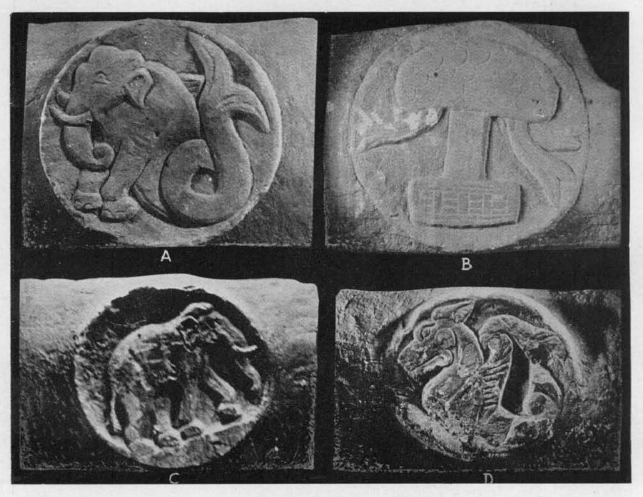


चित्र 4



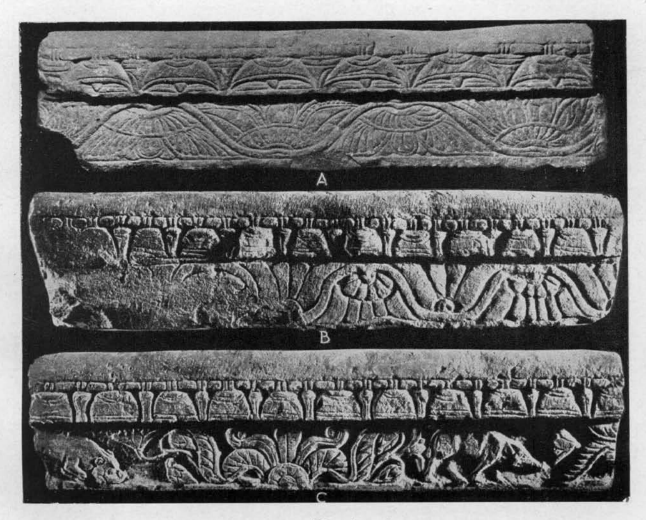
मथुरा — वेदिका का कोण स्तम्भ, चारों झोर का दृश्य

चित्र 5



मथुरा — वेदिका सूचियाँ (तिकिए)

चित्र 6



मथुरा — वेदिका के उष्णीष

चित्र 7



मथुरा — वेदिका स्तम्भ

चित्र 8

मध्रा 6 ]

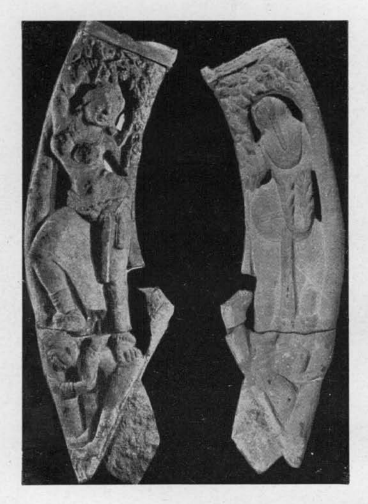


(क) मथुरा — सोपान में प्रयुक्त एक वेदिका स्तम्भ



(ख) मधुरा — खण्डित सरदल

चित्र 9

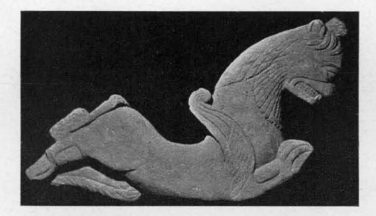


(क) मथुरा — प्रवेश द्वार के टोड़े, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग



(ख) मथुरा — प्रवेश द्वार के टोड़े, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग

चित्र 10

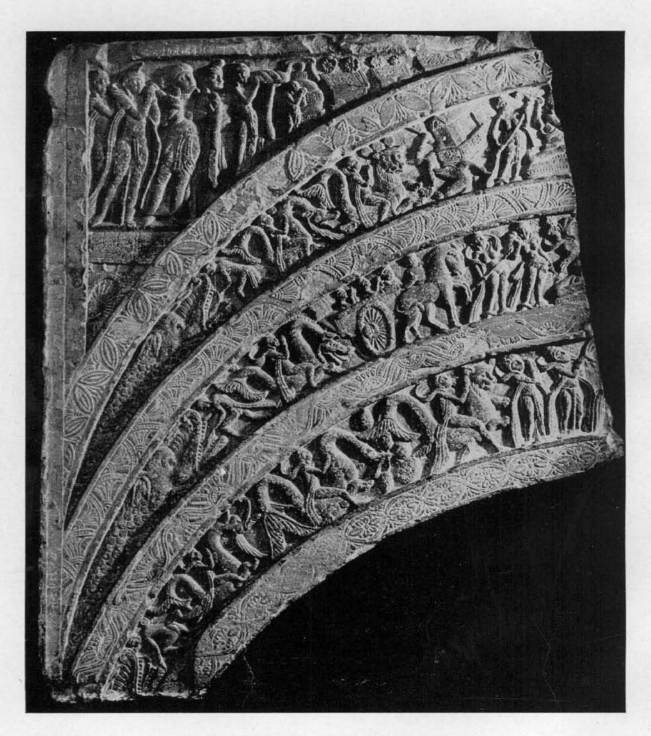


(क) मथुरा — सरदल का टोड़ा



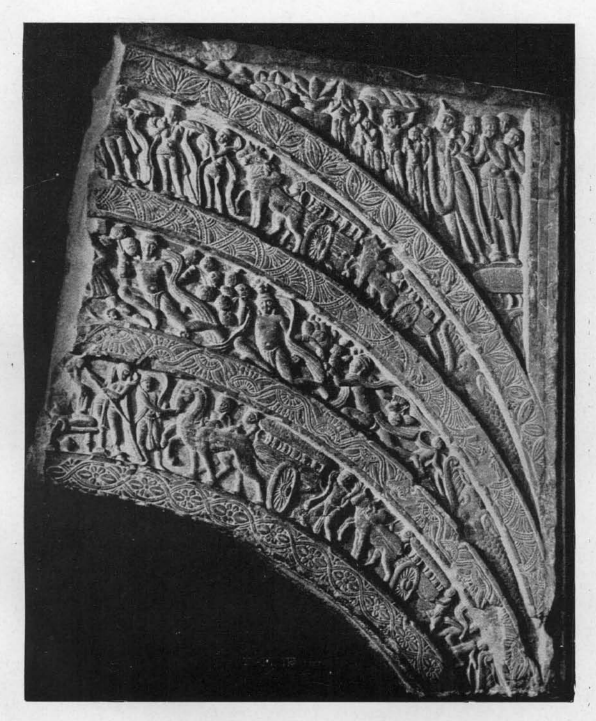
(ख) मथुरा — तोरण स्तम्भ, पुरोभाग तथा पृष्ठ भाग

चित्र 11



मथुरा — खण्डित तोरण शीर्ष, पुरोभाग

चित्र 12



मथुरा — खण्डित तोरण शीर्ष, पृष्ठ भाग

चित्र 13



मथुरा - म्रायाग-पट

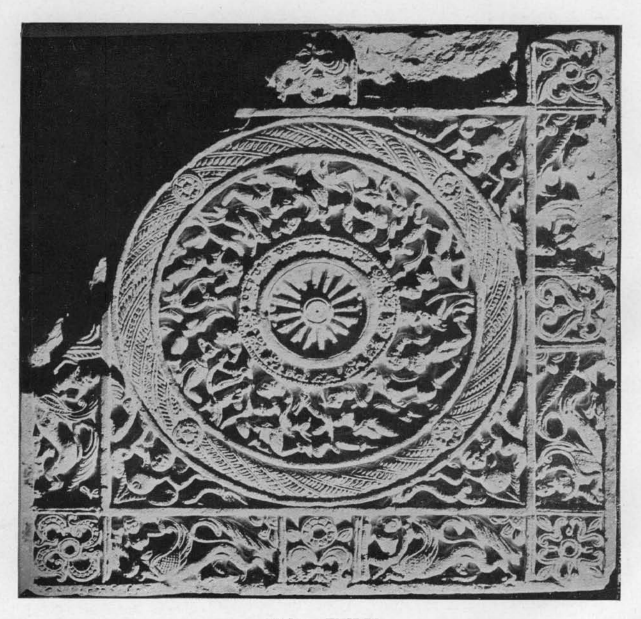
चित्र 14

ग्रध्याय 6 ]



मथुरा — ग्रायाग-पट

चित्र 15



मथुरा — ग्रायाग-पट

चित्र 16

म्रध्याय 6 ]

मथुरा

इस स्तूप की ऊँचाई और बाह्य रूप के संबंध में हमें सरदलों, आयाग-पटों और तोरण-शीर्षों इत्यादि के शिरूपांकनों को देखना चाहिए। शिरूपांकनों से, तथा प्रवेशद्वारों और वेदिकाओं के विच्छिन्न प्रस्तर-खण्डों से भी यह प्रतीत होता है कि इस स्थल! पर या तो एक से अधिक महत्त्व-पूर्ण स्तूप थे अथवा जो एक मात्र स्तूप था उसका समय-समय पर जीर्णोद्धार तथा अलंकरण किया जाता रहा।

कालकमानुसार, स्तूप की सर्वप्रथम अनुकृति एक स्तूप के प्रवेशद्वार के निचले सरदल के (चित्र २ क) पुरोभाग में मिलती है। यह सरदल आजकल राज्य संग्रहालय, लखनऊ में है (रा० स० ल० जे-५३५)। इसपर उत्कीर्ण मूर्तियों एवं आकृतियों की शैली को ध्यान में रखते हुए, इस सरदल को ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी का परवर्ती नहीं माना जा सकता। उत्तरोत्तर घटती हुई तलवेदी-युक्त ढोलाकार शिखरवाला यह स्तूप कुछ-कुछ घंटे की-सी आकृति का है। ढोलाकार शिखर की तलवेदियों के चारों और त्रि-दण्डीय वेदिकाएँ हैं। अर्धवृत्ताकार शिखर पर एक वर्गाकार त्रि-दण्डीय वेदिका है जिसके केन्द्र से एक छत्र स्पष्ट रूप से ऊपर की और उठा हुआ है। चौथी वेदिका, जो प्रदक्षिणा-पथ को चारों और से घंरे हुए है, भूमितल पर बनायी गयी है। संभव है कि यह स्तूप तथाकथित देव-निर्मित स्तूप ही हो, जिसका आरभ में कोई प्रस्तर-द्वार नहीं था।

स्तूप की एक ग्रन्य अनुकृति इसी अवधि के एक दूसरे खण्डित सरदल (रा० सं० ल०, जे-५३५) पर है। यह सरदल भी अब लखनऊ संग्रहालय के भण्डार-गृह में है। इस सरदल को चारों ग्रोर से जानबूभकर काट दिया गया था, ताकि इसे वेदिका के कोण-स्तंभ में परिणत किया जा सके। परिणामस्वरूप इसके उत्कीर्ण भाग कई स्थानों पर नष्ट हो गये हैं। शिल्पांकित भाग में एक स्तूप ग्रंकित है, जिसका सबसे निचला भाग तथा अर्थवृत्ताकार शिखर की वेदिका के ऊपर का छत्र लापता है। क्योंकि निचला भाग उपलब्ध नहीं है, अतः यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता है कि इसके ढोलाकार शिखर के साथ वेदिकायुक्त दो तलवेदियाँ थीं या नहीं। यदि नहीं थीं, तो निचली वेदिका (इसके नीचे का भाग काट दिया गया है) ने भू-तल वेदिका का कार्य किया होगा। स्तूप के बाये भाग में दो सवारों सहित एक हाथी, एक अश्वारोही और दो बैलों के सिर हैं। ये बैल सभवतया एक गाड़ी खींच रहे थे, जो अब लापता है। उत्कीर्ण भाग में ढाई कोटर हैं। एक संलग्न पार्श्व में सूचियों की चूलों के लिए कोटर भी बने हुए हैं।

स्तूप-स्थापत्य के विकसित स्वरूप का ज्ञान हमें उस सुरक्षित शिल्पांकित शिला-पट्ट (ग्रायाग-पट, पु० सं० म०, क्यू-२; चित्र १) से मिलता है, जिसका कि ऊपर उल्लेख किया जा चुका है।

<sup>!</sup> हरिषेण (932 ई॰). **बृहत्-कथा-कोष**. संपा: ए एन उपाध्ये. 1943 . बम्बई. पृ 26. इसमें मथुरा के पाँच प्राचीन स्तूपों की स्थापना का विवरण दिया हुग्रा है .

<sup>2</sup> जर्नल ग्रॉफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसाइटी. 23; 1950; 69-70.

इसपर ग्रंकित शिलालेख, जिसमें वारांगना वासू द्वारा किये गये विभिन्न समर्पणों का उल्लेख है, (उपर्युक्त, पृष्ठ ५४) पूरालिपिशास्त्रीय दृष्टि से कनिष्क-पूर्व काल का कहा जा सकता है। पूर्वकथित स्तप की तुलना में इसका विशाल बेलनाकार शिखर स्पष्ट रूप से इतना ऊँचा है कि इससे स्तूप कछ-कुछ मीनार जैसा दिखाई देता है। इसकी दो तलवेदी हैं, जिनके चारों ग्रोर उत्कीर्ण वेदिकाएँ हैं। ग्रर्द्धवृत्ताकार शिखर के शीर्षभाग पर एक वर्गाकार द्वि-दण्डीय वेदिका है, जिसके केन्द्र में ऊपर की क्रोर एक छत्र शोभायमान है क्रौर उसपर मालाएँ लटक रही हैं। इस स्तूप की एक नवीनता इसकी ऊँची पीठिका है, जो अनुमानतः वर्गाकार है। इस पीठिका के ऊपर निर्मित तलवेदी प्रद-क्षिणा-पथ के रूप में प्रयुक्त होती थी । इसके चारों स्रोर प्रवेशद्वार (तोरण) युक्त एक त्रि-दण्डीय वेदिका है। भिमतल से तलवेदी तक पहुँचने के लिए प्रवेशद्वार के ठीक सामने ब्राठ सीढ़ियोंबाला एक वेदिकायुक्त सोपान है। पीठिका के अग्रभाग पर मकर-तोरणों की-सी आकृति के अर्द्धवृत्ताकार म्राले बने हुए हैं, जिनमें पादपीठों पर खड्गासन मूर्तियाँ ग्रंकित हैं (दक्षिण पार्क्व में पुरुष ग्रौर वाम पाइवं में नारी-मर्तियां हैं) । प्रचरता से उत्कीर्ण इस तोरण का भहुत ग्रीर सांची के तोरणों के साथ रचनात्मक सादृश्य है। इसमें दो ग्रायताकार उत्कीर्ण स्तंभ हैं, जो तीन ग्रनुप्रस्थ वकाकार सरदलों को, जिनके सिरे मकरों की ग्राकृति के।हैं, ग्रुवलंब दिये हुए हैं। सरदलों के बीच दो ग्रवलंबक प्रस्तर-खण्ड हैं, जबिक निचले सरदल के दो मुड़े हुए सिरे दो सिंहाकार टोड़ों पर आधारित हैं। सबसे ऊपर के सरदल पर मुकूट की भाँति स्थित मधुमालती लता का एक कला-प्रतीक ग्रंकित है, जिसके दोनों पाइवों में एक त्रि-रत्न या (नन्दिपद) प्रतीक है, जैसा भई त के स्तूप के पूर्वी तोरण में हैं। निचले सरदल के केन्द्रीय भाग से एक कमल-गुच्छ लटका हुआ है, जिसके साथ पुष्पमालाएँ भी हैं। तोरण का शिल्पांकन तत्कालीन शैली पर आधारित है, यह तथ्य आगे वर्णित विच्छिन्न खण्डों की खोज से सिद्ध हो जाता है (पृष्ठ ६३)।

इस स्तूप की एक प्रमुख विशेषता इसके दो ऊँचे-ऊँचे स्तंभ हैं। प्रत्येक स्तंभ सामने के दोनों कोनों पर स्थित है। (यह शिल्पांकन जिस स्तूप की लघु अनुकृति है, संभवतः उस स्तूप के शेष दो कोनों पर भी दो और स्तंभ रहे होंगे)। इन स्तूपों का घट-आधार एक पिरामिड जैसी आकृति के सोपानयुक्त पादपीठ पर टिका हुआ है। स्तंभ का मध्यभाग दायें पार्श्व में वृत्ताकार और बायें पार्श्व में अष्टकोणीय है, उसके ऊपर एक घट और घट के ऊपर शयन-मुद्रा में पंखधारी सिंहयुगल उत्कीणें हैं। इन सिंहों के ऊपर एक चौड़ी-चपटी कुण्डलित निर्मित है, जो स्तंभ-शीर्ष पर मुकुट की तरह स्थित आकृति को थामें हुए है। दायें पार्श्व में उसकी रचना एक चक्र की तथा बायें पार्श्व में अगले पैरों को खड़ा करके बैठे हुए सिंह की है। ये स्तंभ पीठिका पर बने स्तूप की ऊँचाई के बराबर हैं। कंकाली-टीले में इस प्रकार के अनेक स्तंभ मिले हैं।

एक अन्य खण्डित आयाग-पट (रा० सं० ल०, जे-२५५) पर एक स्तूप के शिल्पांकन (चित्र २ ख) का निचला भाग सुरक्षित है। स्तूप के उपलब्ध भाग का सामान्य विन्यास और प्रमुख विशेषताएं पूर्वोक्त स्तूप (पु० सं० म०, क्यू-२) के समान ही हैं, किन्तु उसकी तुलना में इसकी पीठिका ग्रह्माय 6 ] मयुरा

नीची है, जिसके परिणामस्वरूप तोरण तक पहुँचने के लिए केवल चार सीढ़ियाँ हैं, जहाँ से पीठिका के ऊपर वेदिकायुक्त तलवेदी पर पहुँचा जा सकता है। इस तलवेदी पर दो स्तंभ हैं, जैसे कि पूर्वोक्त शिल्पांकन में थे। मुख्य स्तूप के ऊँचे बेलनाकार शिखर की केवल निचली तलवेदी ही मुरक्षित है। प्रचुरता से उत्कीर्ण तोरण के वकाकार सरदलों के सिरे मुड़ी हुई पूँछोंवाले मकरों के सदृश हैं। सरदलों के वीच वर्गाकार शिलाखण्डों पर (जो तोरण के आयताकार स्तंभों की सीध में हैं) मधुमालती लता और श्रीवत्स जैसे कला-प्रतीक अंकित हैं। सरदलों के केन्द्रीय भाग को जोड़नेवाल दो शिल्पांकित वेदिका स्तंभ हैं और इन स्तंभों तथा शिलाखण्डों के बीच के स्थान में जालियाँ बनी हुई हैं। इस तोरण के शीर्षस्थ तत्त्व वैसे ही हैं जैसे कि पुठ संठ मठ, क्यू-२ संख्यावाले तोरण में हैं। निचले सरदल के केन्द्रीय भाग से माला सहित एक कमल-गुच्छ लटक रहा है। शिलापट्ट पर उत्कीर्ण लेख में कहा गया है कि यह आयाग-पट एक नर्तंक की पत्नी शिवयशा द्वारा अईतों की पूजा के लिए स्थापित किया गया था। पुरालिपिशास्त्रीय तथ्यों को ध्यान में रखते हुए यह शिलालेख कनिष्क प्रथम से तुरन्त पहले के युग का माना गया है।

स्तूपों की अन्य अनुकृतियाँ भी हैं। इनमें से एक इस समय नई दिल्ली के राष्ट्रीय संग्रहालय में रखें हुए तोरण-शीर्ष (चित्र १२) पर ग्रंकित है। यद्यपि विभिन्न विषय-वस्तुओं के एक साथ एकत्रित हो जाने के कारण, इसमें लघु रूप में शिल्पांकन किया गया है, किन्तु फिर भी इसमें मूल स्तूप की सभी आवश्यक विशेषताएं विद्यमान हैं - जैसे कि दो वेदिका-युक्त तलवेदियों में एक ऊँचा वेलनाकार शिखर और एक नीचा अर्द्धवृत्ताकार शिखर है; शिखर पर एक वर्गाकार वेदिका और एक छतरी है। एक अन्य तोरण-शीर्ष (रा०सं०ल०, बी २०७)² पर भी एक लघु स्तूप का अंकन किया गया है। इसके आधार में एक वेदिका निर्मित है।

एक ग्रन्य लघु चित्रण एक शिला-पट्ट पर है, जो संभवतया एक आयाग-पट (रा० सं० ल०, जे-६२३) है। इसपर वर्ष ६६ का एक शिलालेख है जो अनुमानतः शक संवत् का है। इसमें स्तूप का ग्रंकन ऊपरी भाग में है (चित्र ३), पार्श्व में दोनों श्रोर पद्मासन मुद्रा में दो-दो तीर्थंकर-पूर्तियाँ हैं, जब कि मुख्य फलक पर कायोत्सर्ग मुद्रा में कण या कण्ह नामक श्रमण की मूर्ति, अभय मुद्रा में खड़ी एक महिला की मूर्ति और तीन भक्तों की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। पूर्वोक्त पाँच अनुकृतियों की विशेषताओं के विपरीत, इस स्तूप के ढोलाकार शिखर की एक ही तलवेदी है। एक विशेषता यह भी है कि भूमितल पर और ढोलाकार शिखर के ऊपर जो वेदिकाएँ हैं उन दोनों में एक-एक तोरण है। अर्धवृत्ताकार शिखर के ऊपर एक वर्गाकार वेदिका है, ज़िसके केन्द्र में छत्र की कम ऊँची तथा मोटी यिष्ट है।

<sup>।</sup> एपीम्राफिया दण्डिका. 2; 200. / ल्यूडर्स, पूर्वेक्ति, क्रमांक 100.

<sup>2</sup> बुलेटिन भार्ष म्यूजियम्स एण्ड मार्क् याँलाँजी इन यू. पी. 9 ; 1972; 48-49, रेखाचित्र 4.

<sup>3</sup> एपीग्राफिया इण्डिका. 10; 1909-10; 117-

एक तलवेदीयुक्त ढोलाकार शिखरवाले स्तूप की कम से कम दो स्रौर लघु अनुकृतियाँ हैं। एक तो एक स्रायाग-पट पर है (रा०सं०ल०, जे-२५०; चित्र-१४), स्रौर दूसरी एक वेदिका-स्तंभ के मध्यभाग में कमलवृत्त के भीतर है (रा० सं० ल०, जे-२८३; चित्र ४ क)।

उपलब्ध साक्ष्यों से यह प्रतीत होता है कि मथुरा के जैन स्तूपों के ढोलाकार शिखरों का, सांची के स्तूप १,२ और ३ की भाँति ग्रंलकरण नहीं किया गया, क्योंकि जैन संप्रदाय के लोग इसे पिवत्रता का प्रतीक बनाये रखने के लिए, प्रत्यक्षतः ग्राडंबरहीन तथा सादा स्तूप को पसंद करते रहे। इसके ग्रतिरिक्त सांची के स्तूपों के सदृश, ग्रलंकरण की लालसा की ग्रभिव्यक्ति यहाँ वेदिकाग्रों और तोरणों पर हुई जो स्तूप के ग्रंग तो हैं, किन्तु उसके ग्रनिवार्य तत्त्व नहीं। कंकाली-टीले से प्राप्त वेदिकाग्रों ग्रीर तोरणों के खण्डित भागों में से ग्रनेक कुषाण-पूर्व एवं कुषाणयुग के कलाकारों की प्रशंसनीय उपलब्धि का सार्थक प्रमाण प्रस्तुत करते हैं।

सब से प्राचीन वेदिका ईसा-पूर्व द्वितीय या प्रथम शताब्दी की हो सकती है। उसके खण्डित भागों को देखने से पता चलता है कि वेदिका में स्तंभों की एक श्रृंखला होती थी। सभी स्तंभ तीन सूचियों से परस्पर जुड़े होते थे और उनके ऊपर एक दूसरे छोर तक एक लम्बायमान उष्णीष बना होता था। उष्णीष को बिठाने के लिए स्तंभों के दोनों और मसूराकार कोटरों और शीर्ष पर चूल की व्यवस्था स्पष्टतः पुरातन काष्ठकला-शैली द्वारा प्रेरित है, जो तोरणों के अवशेषों में देखी जा सकती है।

स्तंभ (रा० सं० ल०, जे-२८३, जे-२८८ ग्रौर जे-२८२; चित्र ४) ग्रंशतः वर्गाकार ग्रौर ग्रंशतः म्राष्ट्रभुजाकार हैं। म्राष्ट्रभुजाकार स्तंभ म्राच्छादित नहीं है। उनके दो म्रोर तो सूचियों की मसूराकार चलों को बिठाने के लिए तीन-तीन छिद्र बने हुए हैं, जब कि सामने तथा पीछे की ओर सामान्यत: तीन-तीन कला-पिण्ड और दो-दो अर्धवृत्ताकार कला-पिण्ड (एक अधोभाग में और दूसरा शीर्ष पर ) उत्कीर्ण किये गये हैं। पूर्ण और अर्धवृत्ताकार कला-पिण्डों में कम उभारवाले शिल्पांकित कला-प्रतीकों का भण्डार वस्तृतः सीमित है। विभिन्न रूपों में सर्वाधिक प्रचलित कला-प्रतीक कमल का है। ग्रन्य कला-प्रतीकों में, जिनमें पुष्प-गुच्छ, मधुमालती लता, स्तूप (चित्र ४ क), मकर तथा पशुग्रों के चित्रण (चित्र ४ ग) सम्मिलित हैं, मिश्रित तथा काल्पनिक पश्चां के प्रतीक विशेष रूप से रोचक हैं (चित्र ४ ख) । प्रवेशद्वार पर स्तंभों की रचना कुछ भिन्न प्रकार की है । ये विशिष्ट ग्रायताकार तथा पूर्णरूपेण शिल्पांकित हैं। स्तंभ क्रमांक रा० सं० ल०, जे-३५६ एक ऐसा ही स्तंभ है जो कंकाली - टीले में पाया गया है। इसके तीन ग्रोर लता-गुल्मों के ग्रत्यन्त कलात्मक ग्रंकन हैं (चित्र ५) तथा चौथे अनुत्कीर्ण भाग में सूचियों के लिए तीन मसूराकार कोटर बने हए हैं। इस स्तंभ विशेष के एक स्रोर (चित्र ५ ग) दो मसूराकार कोटर हैं, जो स्पष्टतः परवर्ती निर्मिति हैं भौर जिनके कारण मूल शिल्पांकनों को क्षति पहुँची है। यह भी संभव है कि तोरण की रचना के समय ही ये कोटर भी वेदिका के परवर्ती विस्तार के लिए बना दिये गये हों जैसा कि सांची में है।

ग्रम्याय 6 ] मयुरा

कंकाली-टीले में वेदिकास्रों की दो भिन्न स्नाकारों की बहुत-सी मसूराकार सूचियाँ (चित्र ६) भी प्राप्त हुई हैं। इन सूचियों पर कला-पिण्डों का विविध कला-प्रतीकों सिह्त ग्रंकन है, जिनमें कमल-प्रतीक का प्रयोग सर्वाधिक है। कला-पिण्डों पर अन्य प्रतीक भी हैं; यथा, वृक्ष-चैत्य (रा० सं० ल०, जे-४२२; चित्र ६ ख), एक पादपीठ पर कटोरा (?)¹, पंखधारी शंख जिसके मुख से मुद्राएँ निस्पदित हो रही हैं, लता-पल्लव, मधुमालती लता, श्रीवत्स, हंस तथा पशु (रा० सं० ल०, जे-४०३; चित्र ६ ग)। इनमें से बहुत से पशु वस्तुत: काल्पनिक जन्तु हैं (रा० सं० ल०, जे-३६५; चित्र ६ घ), यथा, मनुष्य के सिरवाला सिंह, मत्स्य-पुच्छवाला पंखधारी सिंह, मत्स्य-पुच्छवाला हाथी (रा० सं० ल०, जे-४२७; चित्र ६ क), मत्स्य-पुच्छवाला मकर, मत्स्य-पुच्छवाला भेड़िया, मत्स्य-पुच्छ तथा गृद्ध के सिर और पंखवाला सिंह, पंखधारी वकरी और हिरन।

अनेक भारी-भारी उष्णीष-प्रस्तर प्राप्त हुए थे जिनमें से कुछ ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी के माने जा सकते हैं। इनके ऊपर के कोने गोल किये हुए हैं और इनके दो प्रभाग हैं। ऊपरी प्रभाग पर, जो अपेक्षाकृत मोटा है और निचले के ऊपर प्रक्षिप्त है, सामान्यतः एक रज्जु उत्कीणें है जिसमें कमशः लटकती हुई घण्टियों और कली रूपी भुमकों का अंकन है। निचले प्रभाग पर सामान्यतः श्रंकित कला-प्रतीक एक रूढ़िगत शैली की लहरदार पट्टी या पुष्पयुक्त विसर्पी लता है (चित्र ७ क और ख)। अन्य कला-प्रतीकों में अलंकृत मधुमालती लता तथा पशुग्रों के अंकन सम्मिलित हैं (चित्र ७ ग)। अनेक स्थानों पर पशुग्रों का शिल्पांकन अत्यन्त प्रवीणतापूर्वक किया गया है।

कंकाली-टीले से कुषाणयुग की किसी वेदिका के कुछ महत्त्वपूर्ण स्तंभ प्राप्त हुए हैं। यद्यपि ये स्तंभ पूर्वोक्त स्तंभों से अपेक्षाकृत लघु आकार के हैं, किन्तु विषय-वस्तु की उत्तमता तथा मूर्ति-कला संबंधी गुणों की कलात्मक उत्कृष्टता के कारण अधिक चित्ताकर्षक हैं। इनकें दो ओर तीन मसूराकार कोटर (अधिकतर सिरों पर मुझे हुए) तथा ऊपरी भाग पर एक चूल निर्मित है। पृष्ठ-भाग में दो पूर्ण तथा दो अर्घकमलयुक्त कला-पिण्ड हैं, प्रत्येक अधीभाग तथा शीर्षभाग में (चित्र दधान तीन चरणों में हैं। तथापि, इन स्तंभों को विशिष्टता प्रदान करनेवाखी बात यह है कि इनके पुरोभाग के सुस्पष्ट शिल्पांकनों में जीवंत मानव-मूर्तियाँ अंकित हैं। इन सुगठित मूर्तियों का प्रतिरूपण पर्याप्त परिपक्व है और उससे विभिन्न मुद्राओं में मानव-मूर्तियों के शिल्पांकन में शिल्पकार की दक्षता परिलक्षित होती है। सुस्मित कपोलोंवाली ये नारियाँ स्वच्छंद और उल्लसित मुद्रा में दर्शायी गयी हैं। तथा अपने प्रिय आमोद-प्रमोद तथा कीड़ा में रत हैं। यह कुछ विलक्षण-सी बात है कि अपनी कठोर आचार-संहिता के होते हुए भी जैन समुदाय ने कलाकार को मुक्त वातावरण में उसके उत्साह और विनोदी अभिरुचि की अभिव्यक्ति के लिए आसिक्त एवं आवेश से युक्त सुंदर, और यहाँ तक कि

डॉ॰ ज्योतिप्रसाद जैन के मतानुसार (व्यक्तिगत-पत्र व्यवहार), यह या तो एक शराव-संपुट या प्रतिष्ठान (ठौन)
है, जो जैन मांगलिक प्रतीकों में से एक है.

विलासप्रिय तथा कामोत्तेजक नारी-आकृतियों का शिल्पांकन करने की पूर्ण स्वतंत्रता प्रदान कर दी। इस प्रकार ग्रंकित है एक स्तंभ पर (रा० सं० ल०, जे-२७७) एक नारी-पूर्ति जो अशोक वृक्ष के नीचे दीन मुद्रा में भुके हुए एक बौने पुरुष की पीठ पर अपनी देह में ग्राकर्षक श्राकुंचन दिये हुए खड़ी हुई है और एक पुष्पमाल से अपना केशविन्यास कर रही है (चित्र क्क), । एक दूसरे स्तंभ में, जो ग्रब राष्ट्रीय संग्रहालय में है, दो सिंहोंबाले एक पादपीठ के ऊपर एक नारी-आकृति प्रायः नृत्य-मुद्रा में खड़ी हुई है, उसके बाम हस्त में एक खड़्ग है ग्रौर दक्षिण हस्त से वह ग्रपने सिर के ऊपर एक कदम्ब-पुष्पगुच्छ का स्पर्श कर रही है (चित्र क्ख)। तीसरे स्तंभ पर (यह भी ग्रब संग्रहालय में है) एक नारी, जो तीन-चौथाई पार्श्वदृश्य में चित्रित है, ग्रपनी किट को भुकाये हुए ऊपर की चट्टानों से भरते हुए जलप्रपात के नीचे स्नान कर रही है (चित्र क्य)।

सोपान की वेदिकाओं पर उत्कीण शिल्पांकन भी कलात्मक दृष्टि से इतने ही उत्कृष्ट हैं। एक स्तंभ पर (चित्र ६ क), जिसका शीर्ष तिरछा है और जिसपर एक चूल है (पु० सं० म०, १४. ३६६) तथा जो कुषाणयुगीन माना गया था, अशोक-वृक्ष के नीचे एक नारी का संकन है जो ऊपर उठे हुए अपने वाम हस्त पर एक थाली रखे हुए है जिसमें कुछ वस्तुएँ रखी हैं और जिसपर शंकु के आकार का ढक्कन लगा हुआ है। नारी अपने दक्षिण हस्त में एक मूंठवाला पात्र पकड़े हुए है जिसका तल ऊंचा है। इसके पृष्ठभाग में पूर्ण और अर्थ-कमलयुक्त कला-पिण्ड उत्कीण हैं जिनके मध्य स्थान में तीन स्तर हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि पूर्वोक्त दो आयाग-पटों (पु० स० म०, क्यू-२ तथा रा० स० ल०, जे-२४४) पर उत्कीर्ण शिल्पांकनों में कनिष्क-पूर्व युग के प्रवेशद्वारों का यथार्थ अंकन किया गया है, स्तूपों के तोरणों के अनेक खण्डित भाग प्राप्त हुए थे। प्राचीन तोरण-सरदलों में से एक सरदल रा० सं० ल०, जे-४३४ है, जो संभवतया ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी का है। यह निचले सरदल का मध्य भाग था जो किचित् वकाकार है। इसके पुरोभाग में एक स्तूप उत्कीर्ण है जिसकी दो सुपर्ण (अर्थ-मानव तथा अर्थ-पक्षी) एवं पाँच किन्तर पूजा कर रहे हैं और अपने हाथों में विविध प्रकार से एक पुष्पमाल, पुष्पमालाओं युक्त पुष्पपात्र, नीलकमलगुच्छ और एक कमल ग्रहण किये हुए हैं (चित्र २ क)। पंखधारी आकृतियाँ तो असीरियाई तथा फारसी मूर्तिकलाओं में पायी जानेवाली ऐसी ही आकृतियों का स्मरण कराती हैं, किन्तु किन्तर अनुमानतः यूनानी आदिरूपों से प्रेरित होकर बनाये गये हैं। पृष्टभाग में (चित्र २ ख) भक्तों की एक सोत्साह धर्मयात्रा का चित्रण है। भक्तों में से दो हाथी पर और तीन अश्वों पर आरूढ़ हैं, दो पदयात्री हैं तथा अनेकों एक बैलगाड़ी में हैं और संभवत्या वे इस स्तूप के दर्शनों के लिए ही जा रहे हैं। पशु, जो अपनी जीवनी-शक्ति के लिए विख्यात हैं, अत्यन्त सजीव प्रतीत होते हैं; विशेषकर, स्फूर्तिवान अश्वों का सजीव अंकन कलाकार की उत्कृष्ट दक्षता की और संकेत करता है। भीतर के मध्यभाग में एक कमल-गुच्छ उत्कीर्ण है।

रा० सं० ल०, जे-५४४ (चित्र ६ क, ख) एक ग्रन्य तोरण-सरदल है। यह सरदल ग्रनुप्रस्थ है तथा पूर्वोक्त सरदलों से कुछ परवर्ती प्रतीत होता है। इसके केन्द्रीय भाग में सम्मोहक सौंदर्य तथा भ्रष्याय 6 ] मयुरा

माधुर्य संपन्न एक विसर्पी लता ग्रत्यंत ग्रलंकृत रूप से उत्कीणं है; इसका लहरदार तना उत्कृष्ट रूप से उत्कीणं कमलों, किलयों ग्रौर पित्तयों को ग्राच्छादित किये हुए है। विसर्पी लता के पार्श्व में दोनों ग्रोर (तोरण-स्तंभों की उर्घ्वाघर सीध में) एक-एक वर्गाकार फलक बना हुग्रा है जिसमें एक वामन व्यक्ति इस प्रकार बैठा है जैसे वह ऊपरी ढाँचे को थामे रखने का प्रयास कर रहा हो। एक विलक्षण बात यह है कि वामन की टाँगें सर्प के समान हैं ग्रीर उनके ग्रंत में एक टेढ़ी-मेढ़ी पूंछ है। इस प्रकार की ग्राकृतियाँ जो ग्रनेक उत्कीणं शिलापट्टों पर भी पायी जाती हैं ग्रीर जिनमें किनष्क-पूर्व युग के ग्रायाग-पट भी सम्मिलित हैं, कदाचित् यूनानी संस्कृति के किसी कला-प्रतीक का रूपांतर हैं। इन वर्गाकार फलकों के पश्चात् दो प्रक्षिप्त सिरे हैं (वाम सिरा लापता है), जिनपर मत्स्य-पुच्छ-वाला एक मकर उत्कीणं है जिसके मुख में एक मत्स्य है। ग्रंतिम छोर ग्रद्धवृत्ताकार है। इस प्रकार के एक ग्रन्य खण्डित सरदल (रा० सं० ल०, जे-५४७) में दाहिनी ग्रोर के सिरे पर एक गरुड़ उत्कीणं है जो ग्रपनी चोंच में एक तीन फणवाले ऐसे सर्प को पकड़े हुए है जिसने स्वयं को गरुड़ की ग्रीवा के चारों ग्रोर लपेट लिया है (चित्र ६ ख; ख)। इससे ग्रागे एक ग्रंशतः सुरक्षित फलक है जिसमें एक बैलगाड़ी ग्रीर बिना जुते हए बैल ग्रंकित हैं।

कंकाली-टीले में तोरणों में प्रयुक्त दो भिन्न प्रकार के टोड़े मिले हैं। एक प्रकार के टोड़ों में शालभंजिकात्रों का ग्रंकन है। तोरण-शालभंजिकात्रों के कई ऐसे नमूने हैं जो तोरण-स्तंभों से निकलकर तोरण के निचले सरदल के दो सिरों को सहारा दिये रहते थे। इनमें से दो (रा० सं० ल० जे-५६५ क और ख; चित्र १० क और ख), जो एक ही तोरण के हैं, सूरक्षित हैं। दोनों टोड़ों के माधार में एक चूल है जो स्तंभ के कोटर में बैठा दी जाती थी। टोड़ों के घेरे में बनी दोनों नारी-मूर्तियाँ पूरोभाग की स्रोर पूर्णतः तथा पृष्ठभाग की स्रोर स्रंशतः सज्जित हैं। यद्यपि इनमें कितपय विशेषताएँ (उदाहरणार्थ-केशविन्यास, स्राभुषण, चरणों के नीचे की मूर्तियाँ) भर्हत की वेदिका-मूर्तियों के समान हैं, परन्तु ये अपने अधिक उत्तम प्रतिरूपण के कारण उनकी अपेक्षा उत्कृष्ट हैं और सांची की तोरण-शालभंजिकाश्रों की कुछ पूर्ववर्ती प्रतीत होती हैं। एकं पूष्पित वक्ष (संभवतया स्रशोक) के तने के सहारे भूकी हुई ये दोनों नारियाँ उस वृक्ष की शाखास्रों को पकडे हए हैं। दाहिने टोड़े पर उत्कीर्ण नारी एक भुके हुए मानव की मूर्ति पर खड़ी है (चित्र १० क), जब कि बायें टोड़े पर ग्रंकित नारी एक हाथी के सिर पर खड़ी है (चित्र १० ख)। इस प्रकार के अन्य सभी टोडे खण्डित हैं। उनमें से दो टोड़ों में नारी-मूर्ति मत्स्य-पुच्छवाले एक मकर पर खड़ी हुई है। एक अन्य प्रकार के टोड़े में सिंह का निरूपण है, जैसा कि एक आयाग-पट में शिल्पांकित है (पू० स० म०, क्यू-२; चित्र १) । इस प्रकार के टोड़े की पूर्ण प्रतिकृति (चित्र ११ क) रा० सं० ल०, जे-प्रदेश है ।

तोरण-स्तंभों में कुषाणयुगीन स्तंभों के शिल्पांकन विशेष रूप से उत्कृष्ट हैं। इनमें से एक (चित्र ११ ख) ग्रिभिलेखांकित है जिसमें श्राविका बलहस्तिनी द्वारा एक तोरण के समर्पण का उल्लेख

<sup>।</sup> स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 36 तथा ग.

है। सांची के सद्श इन स्तंभों के दो पार्श्व नीचे से ऊपर की श्रोर श्रमेक फलकों में विभक्त हैं श्रौर वेदिका-प्रतीकों द्वारा एक दूसरे से पृथक् िकये हुए हैं। इन फलकों की विषय-वस्तु श्रधिकांशतः ऐहिक है, जिसमें प्रेमकीड़ा के दृश्य, राजभवनों का जीवन, मद्यपान करते हुए युगल, नारी का केश-विन्यास करता हुश्या पुरुष, श्रपना श्रृगार करती हुई नारी, नृत्य-रत युगल इत्यादि दिखाये गये हैं; किन्तु धार्मिक दृश्यों का भी, जिनमें पुष्प एवं पुष्पमाल ले जाते हुए नर-नारी शिल्पांकित किये गये हैं पूर्णतः श्रभाव नहीं है। ऐहिक दृश्यों का चित्रण सर्वदा ही स्तंभोंवाला मण्डप है जो सभी पाश्वों से खुला हुश्रा है तथा जिसकी छत श्रद्धंबेलनाकार है; छत के दो श्रद्धंवृत्ताकार सिरों में चैत्य-तोरण श्रंकित किये गये हैं। छत के आधार-स्तंभों का मध्यदण्ड नीचे वर्गाकार श्रीर ऊपर श्रष्ट-भुजाकार है, जिनमें से कुछ में नुकीले कोनों को ढलवाँ बनाया हुश्रा है। दण्ड के ऊपर एक प्रक्षिप्त खण्ड है जिसपर कमल की पंखुड़ियाँ बनी हुई हैं श्रीर जो शीर्ष-फलक को सहारा दिये हुए है जिस पर पंखधारी सिंह बैठे हुए हैं। सिंहों के ऊपर शनैः शनैः विस्तार को प्राप्त होता हुश्रा एक प्रखंड है जिसके शीर्ष के कोने कुण्डलित हैं। इस प्रकार के कई स्तंभ कंकाली-टीले में मिले हैं। दो मण्डप एक कमल-सरोवर से संबद्ध हैं, जो स्पष्टतः श्रमिजात-वर्ग की जल-कीड़ा के लिए था। इन दृश्यों का श्रकन प्रशंसनीय है। धार्मिक संस्कारों से बाधित न रहकर, कलाकार ने विभिन्न मुद्राश्रों तथा कियाश्रों में रत स्त्री-पुरुषों का चित्रण करने में श्रपना कौशल प्रदक्षित किया है।

तोरणों के ग्रन्य उपांगों में, सरदलों के मध्य स्थापित उत्कीर्ण शिलाखण्ड, तोरण-स्तंभों के सिंह-शीर्ष ग्रीर शिखर-खण्ड मिले थे। इनमें से एक लुप्तप्राय चक्र को थामे हुए त्रि-रत्न<sup>2</sup> (या निन्दिपद) हैं जो संभवतया शिखर-खण्ड हैं। एक विलक्षणता यह है कि वृत्ताकार भाग के ऊपर इनमें से एक त्रि-रत्न (या निन्दिपद) के ऊपरी भाग में मत्स्य-पुच्छवाले दो मकर बने हुए हैं।

## मंदिर तथा विहार

जैसा कि पहले बताया जा चुका है (पृष्ठ ५४), पुरालेखीय साक्ष्यों तथा प्राप्त मूर्तियों से इस बात का संकेत मिलता है कि ईसा-पूर्व द्वितीय शताब्दी में ग्रौर उसके पश्चात् जैन मंदिर विद्यमान थे। इसमें कोई संदेह नहीं कि जैन मुनियों के निवास के लिए विहार भी थे। तथापि, उपलब्ध साक्ष्यों से इन भवनों का इतिहास लिखना संभव नहीं है। यह भी ज्ञात नहीं कि प्राचीनतम जैन-विहार ग्रद्धंवृत्ताकार था, जैसा कि उदयगिरि में है (ग्रध्याय ७) ग्रथवा ग्रण्डाकार या चतुर्भु जाकार था। मथुरा के कुषाणयुगीन बौद्ध शिल्पांकनों में ग्रद्धंवृत्ताकार ग्रौर चतुर्भु जाकार मंदिरों का चित्रण किया गया है। अधिकतर संभावना इस बात की है कि मंदिर, कक्ष ग्रौर

<sup>1</sup> रा॰ सं॰ल॰ जे-532. / ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, क्रमांक 108ः

<sup>2</sup> स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 40 ग्रीर 52.

<sup>3</sup> वोगेल ( जे फ ). लास्कल्पचर डि मथुरा. 1930. पेरिस तथा ब्रुसेल्स. चित्र 23 क श्रौर ग. इस चित्र की संख्या क वाली उत्कीर्ण ग्राकृति में एक प्राकार-भित्ति के भीतर एक मठ का भी चित्रण किया गया है. प्रवेशद्वार

विहार ईंटों से निर्मित थे तथा स्तंभों, भित्ति-स्तंभों, चौखटों, वातायनों, पटिरयों तथा जलिनर्गम-प्रणाली में सामान्यतः पत्थरों का उपयोग किया जाता था। जल-निर्गम प्रणाली के कुछ नमूनों से पता चलता है कि उनपर भी प्रचुर शिल्पांकन किये जाते थे। उनकी भुजाएँ मत्स्य ग्रौर मत्स्य-पुच्छवाले मकर जैसे जलचर प्राणियों (जिनमें कभी-कभी मकर मत्स्य का पीछा करता हुम्रा ग्रांकित होता था) तथा मांगलिक प्रतीकों से ग्रलंकृत की जाती थीं। वातायनों के कुछ नमूने प्राप्त हुए हैं। एक ग्रक्षत वातायन में चारों कोनों के जोड़ों पर वर्गाकार जाली बनायी हुई है, केन्द्रीय भाग की जाली में हीरक पंक्तियों का काम किया हुग्रा है। उसकी भुजाग्रों पर चार पंखुड़ियों वाले पुष्प ग्रांकित हैं। एक खण्डित जाली में पुष्प-समूह ग्रंकित किये गये हैं। प्रत्येक पुष्प में चार पंखुड़ियाँ हैं। एक ग्रन्थ खण्डित वातायन में ग्रष्टिदल कमल ग्रंकित है।

एक खण्डित तोरण-शीर्ष, जो ग्राघे से कुछ ही कम है ग्रौर ग्रब राष्ट्रीय संग्रहालय में है (चित्र १२ ग्रौर १३), बहुत ही ग्राकर्षक एवं ध्यान देने योग्य है । यह संभवतया किसी मंदिर का खण्ड होगा, जबकि सामान्यतः विश्वास यह किया जाता है कि यह स्तूप के किसी तोरण का है। यह खण्डित तोरण-शीर्ष दोनों स्रोर प्रचुरता एवं सावधानीपूर्वक उत्कीर्ण किया हुया है तथा अलंकरण का विन्यास दोनों स्रोर लगभग एक समान है। प्रत्येक स्रोर तीन स्रर्द्धवृत्ताकार (भ्राधे विद्यमान) फलक हैं जो वानस्पतिक तथा विसर्पी लताम्रोंवाले कला-प्रतीकों से म्रलंकृत चार पट्टियों के भीतर हैं। इसके पुरोभाग के कोने में जो त्रिभुजाकार स्कंध है उसमें स्तूप की स्रोर जा रहा भक्तजनों का एक समूह शिल्पांकित है; स्तुप के सम्मूख चार पीठिकाएं हैं जिनके ऊपर आयाग-पट है; जब कि भक्तजनों के चरणों के नीचे एक पहियेदार बंद गाड़ी है। पृष्ठभाग के स्कंघ में इसी प्रकार की एक गाड़ी के ऊपर उपासकों का अपेक्षाकृत एक अधिक बड़ा समूह है; भक्तों के इस समूह के सम्मुख एक पूर्ण घट, कमलदलाकार टोकरी जिसमें मालाएं रखी हुई हैं तथा ढक्कनों से ढके हुए तीन कटोरे हैं। दोनों स्रोर की चंद्राकार फलकों के सिरों में मत्स्य-पुच्छवाले मकर बने हुए हैं; पाँच फलकों में इन मकरों का मुख बाल-ग्राकृतियों द्वारा खोला जा रहा है। दोनों ग्रोर की फलकों के उपलब्ध ग्रंशों के शेष भाग में पुरुष, महिलाएं तथा उड़ते हुए विद्याधर ग्रंकित हैं जो उन इष्टदेवों की श्रोर जा रहे हैं जो फलकों के केन्द्रीय भाग (विलुप्त) में स्रंकित थे। कुछ भक्तजन पैदल हैं, जबकि स्रन्य वृषभों तथा ग्रश्वों द्वारा खींची जा रही गाड़ियों में हैं । इनके ग्रतिरिक्त कुछ ग्रौर भी भक्तजन हैं, जो मत्स्य-पुच्छ तथा सर्पों की-सी देहवाले विचित्र पशुद्रों की पीठ पर सवार हैं। शीर्षस्थ फलक के पुरोभाग में एक विमान म्रंकित है जिसे संभवतया हंस खीच रहे हैं । अर्धबेलनाकार छतवाली एक आयताकार संरचना भी है जिसके दोनों सिरों पर चैत्य-तोरण हैं ग्रौर ग्राधार में एक वेदिका है ।

के पाइवें में तोरण जैसे प्रक्षेप हैं. कुटीर की रूपरेखा चतुर्भुजाकार (चतुःशाला) प्रतीत होती है. छतें जो संभवतः खपरैलवाली थीं, त्रिभुजाकार हैं स्रौर उनके प्रस्थेक सिरे पर एक त्रिकोण है.

स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 42.

<sup>2</sup> वही, चित्र 41.

#### श्रायाग-पट

इस तोरण-शीर्ष से ज्ञात होता है कि श्रायाग-पटों का उपयोग किस ढंग से किया जाता था। जैसा कि पहले बताया जा चुका है, इसमें स्तूप के निकट चार ग्रायताकार ठोस पीठिकाएँ हैं । इनमें से प्रत्येक पीठिका के ऊपर एक उत्कीर्ण शिलापट्ट स्थापित किया हुन्ना दिखाई देता है । इन शिलापट्टों पर उत्कीर्ण स्राकृतियाँ, निस्संदेह, शिलापट्टों के लघु स्राकार के कारण लघु रूप में ही म्रांकित की गयी हैं, फिर भी रूपांकनों की सामान्य व्यवस्था ग्रौर विन्यास इस बात की ग्रोर संकेत करते हैं कि ये शिलापट्ट निस्संदेह ग्रायाग-पट हैं । स्तूप की निकटतम पीठिका के ऊपर स्थापित शिलापट्ट के मध्यभाग में एक कला-पिण्ड है जो चार त्रि-रत्नों (ग्रथवा नन्दिपदों) के ग्राधार-वृत्त का काम दे रहा है, इन प्रतीकों के ऊपरी अवयवा इस केन्द्रीय वृत्त के चारों स्रोर निर्मित हैं। त्रिरत्नों (या नन्दिपदों) का ऐसा विन्यास भ्रायाग-पटों के भ्रनेक रूपों में पाया जाता है (उदाहरणार्थ, रा० सं० ल०, जे-२४६, जे-२४० भ्रौर जे-२५३ तथा पु० सं० म० ४८. ३४२४) । इस तोरण-शीर्ष पर चार आयाग-पटों के चित्रण से प्रतीत होता है कि पीठिकाएँ, जिनके ऊपर आयाग-पट स्थापित किये जाते थे, मुस्य स्तूप के निकट, संभवतया उसकी चार क्राधारभूत भुजास्रों के सम्मुख, स्थापित की की जाती थीं। तथापि, यह उल्लेखनीय है कि प्रथम शताब्दी ईसवी के पूर्वाद्ध के आयाग-पटों की संख्या चार से ग्रधिक है। इसके ग्रतिरिक्त वासु (पृष्ठ ५४) ग्रौर नन्दिघोष द्वारा स्थापित प्रस्तर-पट्टों पर दिये गये समर्पणात्मक अभिलेखों से<sup>2</sup> प्रतीत होता है कि ये आयाग-पट अर्हतायन और भण्डीर<sup>3</sup> वृक्ष या कुंज में भी ग्रिधिष्ठापित किये जाते थे। भण्डीर शब्द न्यग्रोध (वट) वृक्ष, जो ऋषभनाथ का कैवल्य-वृक्ष था ग्रौर शिरीष वृक्ष जो सुपाइर्वनाथ का कैवल्य-वृक्ष था दोनों की ग्रोर संकेत करता है । पहला वृक्ष मथुरा का भण्डीर-वट प्राचीनकाल में पवित्र माना जाता था । जैसा कि पहले बताया जा चुका है (पृष्ठ ५३), महावीर मथुरा में अपने प्रवास के मध्य संभवतः भण्डीर-उद्यान में ठहरे थे जो सुदर्शन यक्ष का निवास-स्थान था। स्पष्टतः भण्डीर-वृक्ष या उद्यान महावीर के साथ संबद्ध होने के कारण जैनों के लिए परम पावन था।

<sup>1</sup> चौबिया-पाड़ा, मथुरा के एक प्रतिरूप पर (पु॰सं॰ म॰, 48.3426), ये प्रवयव मकरों के एक जोड़े के बने हुए हैं जिन्होंने अपनी सूंड़ से एक कमल थामकर ऊपर की ग्रोर उठाया हुन्ना है.

<sup>2</sup> ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, ऋमांक 95.

<sup>3</sup> बूलर ने इस शब्द को 'भंदिरे' के रूप में पढ़ा और यह कहा कि इसे 'मंदिरे प्रथात् मंदिर में' पढ़ने की प्रवृत्ति होती है. परंतु पहला व्यंजन सादा दिखाई देता है. एपिग्नाफिया इण्डिका. 1; 1892; 397, टिप्पणी ऋ॰ 35. जैसािक ल्यूडर्स ने संकेत किया है (इण्डियन एण्डिक्वेरी. 33; 1904; 151), सही वाचन भंडिरे है. इस संबंध में ल्यूडर्स ने यह कहा था कि "क्या इसका अर्थ" 'भण्डीर वृक्ष पर' है, या संभवतया यह संस्कृत शब्द 'भण्डारे अर्थात् भण्डार में / पर' है, मैं इस समय निश्चय करने का साहस नहीं कर पा रहा हूँ." विवागसूय (पृष्ठ 53) में महाबीर की मथुरा-यात्रा का विवरण पढ़ने पर व्यक्ति इस निष्कर्ष पर पहुंचता है कि भण्डीर शब्द जो नंदिघोष के उस शिला-लेख में प्रयुक्त हुआ है जिसमें आयाग-पटों के समर्पण का उल्लेख है, भण्डीर उद्यान या भण्डीर-वृक्ष के लिए है.

ग्रध्याय 6 ] मथुरा

उपलब्ध श्रायाग-पटों में से श्रिधिकतर, जिनका स्वयं श्रपना एक वर्ग वन गया है किनष्क-पूर्व युग के माने गये हैं किन्तु कुछ श्रायाग-पट निस्संदेह कुषाणयुग के हैं। इनमें से श्रिधिकांश उत्कृष्ट शिल्पांकनयुक्त हैं। उपास्य निर्मितियों को विलक्षण शिल्प-सौंदर्य (चित्र १४) से श्रलंकृत करने के लिए, तथा विदेशी कलाबोध से प्रेरित, श्रनेकों कला-प्रतीकों की संरचना में कलाकार का कौशल स्पष्ट परिलक्षित होता है। इन श्रायाग-पटों का धार्मिक स्वरूप केवल उपलब्ध शिलालेखों से ही स्पष्ट नहीं होता (जिनमें कि श्रहंतों की पूजा के लिए श्रायाग-पटों की स्थापना का उल्लेख किया गया है), श्रपितु, स्तूपों (चित्र १ तथा २ ख), तीर्थंकर-मूर्तियों (चित्र १४ श्रौर १५), चैत्य-वृक्ष, धर्म-चक्र (चित्र १६) तथा श्रष्ट-मंगल सहित जैन मांगलिक प्रतीकों के शिल्पांकनों से भी स्पष्ट हो जाता है।

जैसा कि शाह ने कहा है,<sup>2</sup> इन आयाग-पटों का पूर्व-रूप पुढ़वी-शिलापट्ट (पृथ्वी-शिलापट्ट) रहा होगा, जो ग्रामीण लोक-देवताओं, यक्षों और नागों के लिए पिवत्र वृक्ष-चैत्यों के नीचे किसी लघु पीठिका के ऊपर रखा गया होगा। ग्राद्य शिल्पांकनों में भक्तगण वृक्षों के नीचे इस प्रकार की वेदियों की पूजा करते हुए मिलते हैं। इस प्रकार की वेदियाँ अत्यंत पिवत्र मानी जाती थीं, क्योंकि वे अदृश्य देवताओं का पावन ग्रासन होती थीं एवं उनकी शारीरिक रूप में उपस्थिति का प्रतीक समभी जाती थीं। अदृश्य देवताओं की पूजा स्थानीय लोग किया करते थे, जो इन वेदियों पर ग्रनेक प्रकार के चढ़ावे और भेंट, जिनमें पुष्प-पत्रादि भी सम्मिलित होते थे, ग्राप्त किया करते थे। लोक-देवताओं की पूजा श्रत्यंत प्राचीनकाल से प्रचलित है ग्रीर अब भी भारत के ग्रनेक भागों में ग्राम-देवताओं की उपासना के रूप में जीवित है।

श्रायाग-पटों पर तीर्थंकरों तथा स्तूपों का निरूपण इस बात को सिद्ध करता है कि वेदियों या पीठों पर स्थापित ये शिलापट्ट केवल अर्ध्यपट्टों या बिल-पट्टों के रूप में ही काम नहीं देते थे, जहाँ तीर्थंकरों तथा स्तूपों की पूजा करने के लिए पत्र-पुष्पादि तथा चढ़ावे श्रौर भेंट की अन्य वस्तुएं अपित की जाती थीं, जैसा कि विशुद्ध श्रालंकारिक शिलापट्टों के साथ होता था, वरन् ये निरूपण इस बात की श्रोर भी संकेत करते हैं कि ये श्रायाग-पट भी, देव-निर्मित स्तूप में स्थापित अर्हत की मूर्ति की ही भाँति, पूज्य थे। विचाराधीन तोरण-शीर्ष पर श्रंकित स्तूप के सम्मुख दो श्रायाग-पटों पर पुष्प-वर्षा का जिस ढंग से चित्रण किया गया है उससे इस धारणा की पुष्टि होती है।

<sup>1</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 109-12. / अग्रवाल (वी एस). अष्टमंगलक माला. जर्नेल आफ दि इण्डियन सोसाइटी आफ घोरिएण्टल आर्ट, न्यू सीरीज. 2; 1967-68; 1-3.

<sup>2</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 69.

<sup>3</sup> इस सबंध में वूलर के ये शब्द घ्यान देने योग्य हैं: आयाग शब्द रामायण 1,32,12 (बम्बई संस्करण) में प्रयुक्त किया गया है, और टीकाकार ने इसकी व्याख्या याजनीय देवता, एक देवता जिसकी पूजा की जानी चाहिए, अर्थात् श्रद्धा एवं सम्मान की एक वस्तु के रूप में की है. एपिग्नाफिया इण्डिका. 1; 396, टिप्पणी क्र० 28.

जिस प्रकार बौद्धों की दान-प्रवृत्ति ने सामान्यतः स्तूपों का रूप ग्रहण किया, मथुरा की तत्कालीन जैनों की दान-प्रवृत्ति ग्रायाग-पटों के रूप में रूपायित हुई। पुण्य प्राप्त करने के उद्देश्य से धर्मनिष्ठ समर्पणों के रूप में वेदियों पर इन शिलापट्टों का प्रतिष्ठापन करने की प्रथा संभवतः उस समय ग्रप्रचित्त हो गयी जब स्तूपों के चारों पाश्वों में, मंदिरों तथा पवित्र स्थानों में लघु पीठिकाग्रों या पादपीठों पर तीर्थंकरों की प्रतिष्ठापना करने की प्रथा व्यापक रूप से प्रचलित हो गयी।

## तीर्थंकर मूर्तियां तथा घन्य प्रतिमाएँ

मथुरा ने, जो कला का एक बहुसर्जंक केन्द्र रहा है, जैन प्रतिमा-विज्ञान के विकास में भी महत्त्वपूर्ण भूमिका का निर्वाह किया। तीर्थंकरों के जीवन से संबंधित घटनात्रों के बहुत कम ज्ञिल्पांकन हुए हैं, जैसे कि नीलांजना का नृत्य, जिसे देखकर ऋषभदेव को संसार से वैराग्य हुन्ना; ग्रौर जैसा कि कल्प-सूत्र में बताया गया है, हरिनैंगमेषी का चित्रण, जिसने महावीर के भ्रूण को ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भ से निकालकर क्षत्रियाणी त्रिशला के गर्भ में स्थापित कर दिया था। ऐसा प्रतीत होता है कि मथुरा के कलाकारों एवं उनके ग्राहकों को ग्रन्थ किसी वस्तु की ग्रपेक्षा तीर्थंकर-मूर्तियों ने ग्रिधिक ग्राक्षित किया, परिणामस्वरूप प्रथम शताब्दी ईसवी से लेकर गुप्त-काल तक मथुरा की ज्ञिल्पशाला में भारी संख्या में मूर्तियों का निर्माण हुग्रा।

म्राद्य तीर्थंकर-मूर्तियाँ म्रायाग-पटों पर उत्कीर्ण हैं, जिन्हें बूलर ने कनिष्क-पूर्व युग का ठहराया है। इन मूर्तियों में शीर्ष पर छत्र सहित दिगंबर तीर्थंकर को पद्मासन मुद्रा में म्रंकित किया गया है। लांछन (परिचय-चिह्न) म्रंकित नहीं किये गये हैं; परिणामतः शीर्ष पर सप्त-फण-नाग-छत्र के द्वारा केवल पार्श्वनाथ को ही पहचाना जा सकता है।

कुषाण युग की मूर्तियाँ भारी संख्या में उपलब्ध हैं, जिनमें बहुत-सी स्रभिलेखांकित हैं स्रौर स्रनेक पर कुषाण-शासकों की तिथियाँ स्रंकित हैं, जो किनष्क<sup>3</sup> शासनकाल के वर्ष १ से लेकर वासुदेव शासनकाल के वर्ष ६ तक की हैं। परवर्ती काल के स्रलंकरण स्रादि से रहित, इस युग की तीर्थंकर-मूर्तियों की रचना प्रायः समान है, क्योंकि भेद प्रदिश्ति करनेवाले लांछनों का प्रयोग भी तबतक विकसित नहीं हुस्रा था। परिणामस्वरूप समर्पणात्मक शिलालेखों में तीर्थंकरों के नामों के स्रभाव में,

<sup>1</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 11. / बुलेटिन म्रॉफ म्यूजियम्स एण्ड म्राक् बॉलॉजी इन यू पी. 9; 1972, जून; 47-48.

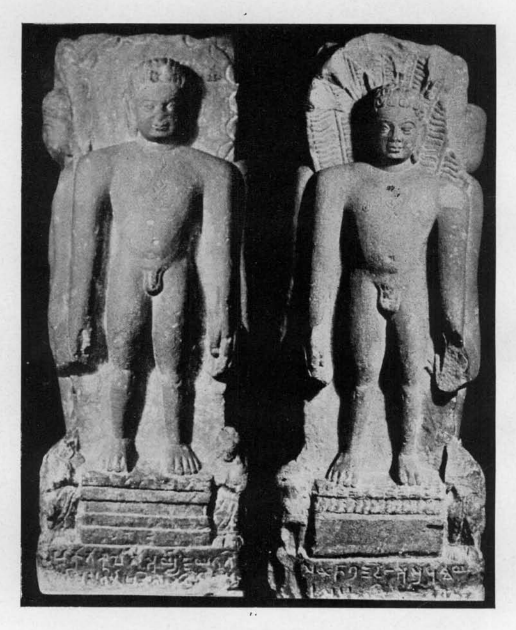
<sup>2</sup> तथापि, डॉ॰ ज्योति प्रसाद जैन का मत (ब्यक्तिगत पत्र-ब्यवहार में) यह है कि ये शिल्पांकन कस के कारागार में रह रही देवकी के नवजात शिशुग्रों के भदिलपुर के एक व्यापारी सुदृष्ट की पत्नी ग्रलका के संरक्षण में स्थानांतरण की ग्रोर संकेत करते हैं.

उ एक मृति पर वर्ष 4 अंकित है (ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, क्रमांक 16) जो अनुमानतः कुषाण-शासकों द्वारा प्रयुक्त सवत् का वर्ष है.



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति

चित्र 17



मथुरा — सर्वतोभद्रिका प्रतिमा, दो ग्रोर का दृश्य

चित्र 18



मथुरा — ग्रायंवती यक्षी

चित्र 19



मथुरा — सरस्वती

चित्र 20

पार्क्नाथ को छोडकर जिनके शीर्ष पर सर्प के फणोंवाला एक छत्र ग्रंकित रहता है, ग्रौर ऋषभनाथ को छोड़कर, जिनकी केशराशि उनके स्कंधों पर लहराती है, विभिन्न तीर्थंकरों की पृथक्-पृथक् पहचान करना संभव नहीं है । इन मूर्तियों के, जो सामान्यतः वस्त्रहीन हैं, वक्ष पर श्रीवत्स चिह्न ग्रंकित है। भामण्डल वत्ताकार है, जिसका किनारा कुछ मूर्तियों में सीप की कोर के समान उत्कीर्ण है। ये मूर्तियाँ ध्यान-मद्रा (चित्र १७) पद्मासन में ग्रथवा कायोत्सर्ग मुद्रा में निर्मित हैं। अनेक मूर्तियों में मुण्डित शीर्ष दिखाये गये हैं, जब कि अन्य अनेक मूर्तियों में केश हैं, जो छोटे और कुण्डलित रूप में घुँघराले हैं म्रथवा शीर्ष के चारों स्रोर नवचंद्राकार घूँघरों के रूप में उत्कीर्ण हैं। ऋषभनाथ की मूर्तियों में उलभी हुई लटें पीछे की स्रोर बिखरी हुई हैं। सामान्यतः उष्णीष नहीं है। पादपीठ के स्रग्रभाग पर कहीं-कहीं धर्म-चक उत्कीर्ण है । परिचय-चिह्नों के ग्रभाव में ग्रौर चौबीस तीर्थकरों की मूर्तियों के एक साथ पंक्तिबद्ध रखे जाने के कारण, यह ज्ञात नहीं किया जा सकता कि इस युग में चौबीस तीर्थं करों की कल्पना कर ली गयी थी और उसे मूर्त रूप प्रदान कर दिया गया था अथवा नहीं, यद्यपि इसमें कोई संदेह नहीं कि कम से कम सात तीर्थंकरों<sup>1</sup> का आविर्भाव हो चुका था। अनेकों चौमुख मूर्तियों की प्राप्ति से सिद्ध होता है कि तीर्थंकरों में चार मथुरा के जैन समुदाय द्वारा विशेष रूप से परम पावन तथा पूज्य मान लिये गये थे। ऐसी मूर्तियों को समर्पणात्मक शिलालेखों में 'प्रतिमा सर्वतोभद्रिका' कहा गया है (परवर्ती कालों में यह 'चौमख-प्रतिमा' के नाम से विख्यात थी), जिनमें एक प्रतिमा वर्ष ५ की है, जो कि भ्रनुमानतः कनिष्कशासन का वर्ष है ।<sup>2</sup> इस प्रकार की श्राकर्षक प्रतिमाओं में (चित्र १८) एक प्रस्तर-खण्ड के चारों स्रोर एक-एक तीर्थं कर की मूर्ति बनी होती है। इस प्रकार की ऋधिकांश प्रतिमास्रों में दो ग्रोर बनी मृतियों को सरलतापूर्वक पहचाना जा सकता है कि वे ऋषभनाथ ग्रौर पार्श्वनाथ की हैं, जो कमशः लटों और सर्पफणों से पृथक्-पृथक् पहचान लिये जाते हैं। शेष दो मूर्तियों में से एक निश्चय ही महावीर की है ग्रौर दूसरी नेमिनाथ की हो सकती है क्योंकि कृष्ण ग्रौर बलराम का चचेरा भाई होने के कारण नेमिनाथ का मथुरा में विशेष सम्मान किया जाता था । शीर्ष पर छत्र-युक्त ये सर्वतोभद्रिका प्रतिमाएँ संभवतः मुख्य स्तूप की पावन परिसीमाग्रों के भीतर खुले स्थान में प्रतिष्ठित की जाती थीं। यहाँ एक शिलापट्ट का उल्लेख किया जा सकता है जिसपर स्तूपों का वर्णन करते समय विचार किया जा चुका है द्यौर जिसपर वर्ष ६६ का एक समर्पणात्मक शिलालेख स्रंकित है। इस स्तूप के दो पक्षों पर तीर्थंकरों की चार पद्मासन मूर्तियाँ, प्रत्येक स्रोर दो-दो, शिल्पांकित हैं। एक ग्रोर के ऊपरी भाग में एक मूर्ति पार्श्वनाथ की है। संभव है कि यह फलक चार मूर्तियों की प्रतिष्ठापना का विचार अभिव्यक्त करता हो, जो या तो स्तूप की चार प्रमुख

<sup>1</sup> उपलब्द शिलालेखों में वर्षमान-महावीर, ऋषभनाथ, पार्श्वनाथ, ग्ररिष्टनेमि (नेमिनाथ) ग्रौर सम्भवनाथ के नामों का उल्लेख है. शान्तिनाथ का नाम बूलर ने एक समर्पणात्मक शिलालेख में संदेहपूर्वक पढ़ा है. (एपिग्राफ्रिया इण्डिका. 1; 383.), जबिक वाजपेयी ने एक शिलालेख में, जो वर्ष 79 (एपिग्राफ्रिया इण्डिका. 2; 204) या 49 का है (त्यूडर्स, पूर्वोक्त, क्रमांक 47). नन्धावर्त के स्थान पर मुनिसुन्नत पढ़ा है.

<sup>2</sup> जनंस ग्रॉफ द यूपी हिस्टॉरिकल सोसाइटी 23; 1950; 36.

दिशास्रों के सम्मुख या स्तूप के ही चारों स्रोर बने भ्रालों के भीतर प्रतिष्ठापित की जाती थीं।

कुषाण तथा कुषाणोत्तर-युग के एक महत्त्वपूर्ण वर्ग की मूर्तियों में एक तीर्थंकर का चित्रण किया गया है, जिसे नेमिनाथ के रूप में पहचाना गया है ग्रौर जिसके पार्श्व में बलराम तथा वासुदेव-कृष्ण की मूर्तियाँ निर्मित हैं। परवर्ती कुषाण युग की इस प्रकार की एक मूर्ति में बलराम को सप्त-फण-छत्र ग्रौर चार भुजाग्रों सहित दिखाया गया है। ऊपरी दाहिने हाथ में एक हल है ग्रौर निचला बायाँ हाथ कमर पर रखा हुआ है। वासुदेव-कृष्ण के ऊपरी बायें हाथ में एक गदा है ग्रौर ऊपरी दाहिने हाथ में एक चक्र है; शेष दो हाथों में जो वस्तुएँ हैं, वे टूट गयी हैं। मूर्तियों के ऊपर एक प्रक्षिप्त छत्र है तथा वेतस की, जो नेमिनाथ का कैवल्य-वृक्ष था, पत्तियाँ चित्रित की हुई हैं।

अन्य मूर्तियों में दो विशेष रूप से द्रष्टव्य हैं। एक मूर्ति (रा० सं० ल०, जे-१) तीन परि-चारिकाओं सहित यक्षी आर्यवती की शिल्पाकृति है, जो लाल बलुआ पत्थर के पूजा-पट्ट पर उत्कीणं है। परिचारिकाएं हाथ में छत्र, चमर और माला लिये हुए हैं। उनके साथ हाथ जोड़े हुए एक बाल आकृति है (चित्र १६)²। इस पूजा-पट्ट पर, जो संभवतः आयाग-पट है, अमोहिनी का एक सम-पंणात्मक शिलालेख है, जो महाक्षत्रप शोडास के वर्ष ७२ (१५ ई०) का है। आर्यवती अपनी बायीं भुजा को किट के निकट और दक्षिण भुजा को अभय-मुद्रा में रखे हुए सम-पद में खड़ी है; इस आर्यवती का महावीर की माता त्रिशला के साथ तादात्म्य स्थापित किया गया है।

दूसरी मूर्ति, जो ग्रब यद्यपि शीर्षविहीन है, ग्रत्यंत महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि यह ग्रबतक खोज निकाली गयी सरस्वती (चित्र २०)³ की प्राचीनतम जैन मूर्ति है। वर्ष ५४ (१३२ ई०) की इस मूर्ति पर एक समर्पणात्मक शिलालेख है। एक ग्रायताकार पादपीठ पर ऊपर की ग्रोर घुटने मोड़कर बैठी हुई यह देवी, जिसे विशेष रूप से सरस्वती नाम दिया गया है, किटिस्थित ग्रपने बायें हाथ में एक पुस्तक लिये हुए है। कंघे तक उठे हुए दाहिने हाथ की टूटी हुई हथेली में संभवतः एक माला ग्रहण की हुई थी। इतने पुरातन काल में विद्या की देवी सरस्वती की मूर्ति का प्रतिष्ठापित किया जाना ग्रत्यंत महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि इससे यह ज्ञात होता है कि जैन लोग केवल विद्या की प्राप्ति को

<sup>1</sup> पु॰ सं॰ म॰, 2502- / जर्नल आँफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसायटी. 23; 1950 ; 50 तथा परवर्ती.

<sup>2</sup> एपिमाफिया इण्डिका. 2 ; 199. / सरकार (डी सी). सेलॅंक्ट इंसिक्रप्शन्स. 1. 1965. कलकत्ता. पू 120.

<sup>3</sup> रा० सं० ल०, जे-24. / ल्यूडर्स, पूर्वोक्त, क्रमांक 54.

मधुरा

ही भारी महत्त्व नहीं देते थे अपितु उन्होंने अत्यंत प्राचीन काल में ही साहित्यिक गतिविधि भी स्नारंभ कर दी थी।  $^1$ 

प्रथम ग्रौर द्वितीय ईसवी शताब्दियों की तीर्थंकर-मूर्तियाँ, वेदिका-स्तंभों तथा तोरण-शीर्षों पर श्रंकित मूर्तियों से पृथक् वर्ग श्रौर शैली की हैं। विशाल स्कंध तथा वक्ष एवं श्रादिम स्थूलता इनकी विशेषता है। उन्मीलित नयनोंवाली इन मूर्तियों की मुद्रा कुछ कठोर है तथा ये क्रभिव्यक्ति एवं लालित्यविहीन हैं। यह स्थिति इस कारण नहीं हो सकती कि या तो उस युग के कलाकार में कला-कौशल की न्यूनता थी या उसमें यक्षों की स्रादिकालीन मृण्मूर्तियों की - जो आरंभ में बुद्ध, बोधिसत्वों तथा तीर्थंकरों की मूर्तियों के निर्माण के लिए प्रतिरूप का कार्य देती थीं - विशेषताओं को बनाये रखने की रूढ़िवादी भावना विद्यमान थी । ऐसा प्रतीत होता है कि यद्यपि कलाकार के लिए मानव-मूर्तियों की रचना का कार्य सामान्यतः सुगम था किन्तु वह साधुवर्ग के श्रनु-शासन से बँधा हुन्ना था, जिसके ब्रनुसार उसे तीर्थं करों की मूर्तियाँ इस रूप में गढ़नी थीं कि उनसे उनके कठोर जीवन एवं तपश्चर्या का महत्त्व भलकता हो। फिर भी, कोई व्यक्ति यह सोचे बिना नहीं रह सकता कि अपनी आत्मिक शक्ति, दृढ़ इच्छाशक्ति तथा धर्मानुशासन के लिए विख्यात शान्त-मना तीर्थंकरों के वास्तविक स्वरूप को अभिव्यक्त करने में कलाकार को सफलता नहीं मिली है। यह बात ग्रंगों की रचना, विशेषकर मुखाकृति, से प्रकट होनेवाले भावों से स्पष्ट हो जाती है । ग्रंगों की रचना अधिकांश मूर्तियों में अनुपातहीन और प्रायः स्थूल है। तथापि इस युग के अंत में मूर्तिकारों ने प्रयप्ति प्रगति की । उनकी मूर्तियों में पूर्णतः तन्मय, शांत एवं चितनशील भावना की स्रभिव्यक्ति, आकर्षक संतुलन, एवं लावण्य जैसे गुणों का उदय होने लगा। गुप्त-काल की आध्यात्मिक रूप से दैदीप्यमान मूर्तियों में ये गुण चरमोत्कर्ष पर पहुँच गये थे।

वेबला मित्रा

<sup>1</sup> जैन (ज्योति प्रसाद). जैन सोर्सेज झॉफ द हिस्ट्री झॉफ ऐंड्रिक्ट इण्डिया (ई॰ पू॰ 100-900 ई॰). 1964. दिल्ली. पृ 100-19.

### ग्रध्याय 7

# पूर्व भारत

## बिहार

भारत के समस्त प्रदेशों में बिहार जैन धर्म का प्राचीनतम गढ़ रहा है। इसके अनेक ग्राम और नगर भगवान् महावीर की चरण-रज से गौरवान्वित हुए थे। भारत के महाजनपदों में से तीन—वृजि, मगध ग्रौर ग्रंग—की राजधानियाँ तथा प्रमुख नगर उनसे विशेष रूप से संबंधित रहे हैं। वृजि राज्य-मण्डल में लिच्छवियों ग्रौर विदेहों सहित ग्राठ या नौ राजकुल सम्मिलत थे। लिच्छवियों की राजधानी वैशाली महावीर का जन्मस्थान थी। वे उसके उपनगर कुण्डग्राम में जनमे थे। उनकी माता लिच्छवि-प्रधान चेटक की बहन (एक ग्रन्य परंपरा के श्रनुसार पुत्री) थीं। ग्रपने भ्रमण के समय महावीर ने ग्रनेक चातुर्मास वैशाली ग्रौर उसके उपनगर वाणिज्य-ग्राम में विताये थे। छह चातुर्मास उन्होंने विदेह की राजधानी मिथिला में भी व्यतीत किये थे। मगध की राजधानी राजगृह भी चातुर्मास के लिए महावीर का प्रिय स्थान थी। यहाँ ग्रौर इसके समीपवर्ती नालदा ग्राम में उन्होंने चौदह चातुर्मास व्यतीत किये। जैन परंपरा के श्रनुसार, श्रीणक विम्बसार, जिसका विवाह वैशाली के चेटक की कन्या चेलना से हुग्रा था, ग्रौर उसका पुत्र कुणिक-श्रजातशत्र महावीर के भक्त थे। ग्रंग देश की राजधानी चम्पा भी, जिसे विम्बसार ने मगध साम्राज्य में मिला लिया था, महावीर का प्रिय वासस्थान थी।

महावीर के निर्वाणींपरांत भी पूर्वी भारत में जैन धर्म को राज्याश्रय प्राप्त होता रहा। ग्रजातशत्रु के उत्तराधिकारी ग्रौर धर्मपरायण जैन मतावलम्बी उदयभद्र ने मगध (जिसमें लिच्छिव सामंत प्रदेश को इस समय तक सम्मिलित कर लिया गया था) के सिंहासन पर ग्रासीन होते ही नव-निर्मित राजधानी पाटलिपुत्र में एक जिनालय का निर्माण कराया। नन्द नरेशों की भी जैन धर्म की ग्रोर अनुकूल प्रवृत्ति थी ग्रौर उनके मंत्री जैन मतावलम्बी थे। जैन परंपराग्रों के अनुसार नन्द शासन का ग्रंत करनेवाला चन्द्रगुप्त मौर्य भी ग्रपने जीवन के ग्रंतिम दिनों में जैन धर्म के प्रभाव में ग्रा गया था ग्रौर जब मगध में एक भयकर दुर्भिक्ष पड़ा तब उसने मुनि भद्रबाहु ग्रौर बहुत-से

<sup>।</sup> मजुमदार (ग्रार सी) तथा पुसालकर (ए डी), संपा. एज धाँक इभ्पीरियल यूनिटी. 1960. बम्बई. पृ 29-

श्रनुयायियों के साथ श्रपनी राजधानी पाटलिपुत्र को त्यागकर दक्षिण की ग्रोर प्रस्थान किया था। कहा जाता है कि यह दुर्भिक्ष बारह वर्षों तक रहा ग्रौर इसकी समाप्ति के उपरांत पाटलिपुत्र में ग्रागम के संकलन हेतु पहली जैन परिषद् ग्रायोजित की गयी।

यद्यपि चन्द्रगुप्त के पौत्र ग्रशोक ने बौढ़ धर्म का प्रचार बड़े उत्साह के साथ किया, तो भी, उसने निग्नन्थों (जैनों) की ग्रवहेलना नहीं की जैसा कि उसके सप्तम स्तंभ-लेख से विदित होता है। इसमें उसने कहा है कि उसके धर्ममहामात्र बिना किसी भेदभाव के बौद्ध संघों, ब्राह्मणों, ग्राजीविकों ग्रीर निर्ग्रन्थों का कार्य समान भाव से करते थे। उसके उत्तराधिकारियों में सम्प्रति धर्मपरायण जैन शासक था। धर्म प्रचार के लिए उसने पर्याप्त प्रयत्न किये ग्रीर जैन भवनों का निर्माण कराया।

यद्यपि यह निश्चित है कि इस युग में जैन धर्म उत्कर्षशील था, तथापि यह एक समस्यामूलक बात ही है कि बिहार में केवल इस अविध के ही नहीं अपितु इससे पूर्व की अविध के भी जैन स्मारकों और पुरावशेषों का नितांत अभाव-सा है। यहाँ तक कि वैशाली (आधुनिक बसाढ़, जिला वैशाली) में भी, जो महावीर द्वेसे इतनी अधिक संबद्ध रही है और जहाँ मुनिसुव्रतनाथ का एक स्तूप होने की सूचना मिलती है, प्रारंभिक काल का एक भी जैन स्मारक अबतक नहीं मिल सका है।

राजगृह (आधुनिक राजगिर, जिला नालंदा) में जिस प्राचीनतम जैन स्मारक की पहचान की जा सकी है, के वह है दो शैंलोरकीण गुफाओं का एक समूह जिसमें से पश्चिमी गुफा को सोनभण्डार कहा जाता है। इस गुफा के अग्रभाग के शिलालेख (जिसमें अर्हतों की प्रतिमाएँ प्रतिष्ठापित किये जाने का उल्लेख है) की पुरालिपि के आधार पर ये गुफाएँ सामान्यतः ईसा की तीसरी या चौथी शती की बतायी गयी हैं। उत्थापि जैसा कि श्री सरस्वती का भी मत है, ये गुफाएँ इस अवधि से भी पहले की

<sup>1</sup> मजूमदार तथा पुसालकर, पूर्वोक्त, पृ 89. / शाह ( यू पी ). स्टडीख इन जैन बार्ट. 1955. बनारस. पृ 6.

<sup>2</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 9 ग्रौर 62.

<sup>3</sup> कुरैशी (एम एच) तथा घोष (ए). राजगिर. 1958. नई दिल्ली. पृ 25.

मजूमदार श्रौर पुसालकर, पूर्वोक्त, पृ 503 पर सरस्वती के विचार.
[इष्टब्य: अध्याय 11 श्रौर चित्र 51 क. पूर्वी गुफा के श्राद्य गुप्तकालीन शिल्पांकनों श्रौर पश्चिमी गुफा की बाह्य भित्ति पर उसी श्रवधि के इस श्राद्यय के शिलालेख की — कि श्राचार्यरत्न मृनि वैरदेव ने निर्वाण प्राप्ति के लिए इन दोनों गुफाश्रों का निर्माण कराया था श्रौर उनमें श्रहंतों की प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित करायी थीं — कालक्रम की दृष्टि से पृथक् कर पाना कठिन है। यह बात समक्ष में श्राती है कि इस प्रदेश में जहाँ शैलोत्कीण वास्तु-स्मारकों का लगभग श्रभाव है, शैल-स्थापत्य कला का विकास यदि नितांत श्रविद्यमान न भी रहा हो तो वह धीमा श्रवश्य रहा होगा । इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि एक श्रोर सोनभण्डार गुफाश्रों में श्रौर बराबर श्रौर नागार्जुनी की मौर्य गुफाश्रों में क्यों समानता है। जिसके श्राधार पर सरस्वती ने सोनभण्डार गुफा को प्राचीनतर बताया है। इन गुफाश्रों की प्राचीनता को सिद्ध करने के प्रमाणस्वरूप यह भी बताया गया है कि उक्त शिलालेख ईसा की पहली-दूसरी शताब्दी का है: जैन (हीरालाल). भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान. 1962. भोपाल. पृ 308–309. किन्तु पुरालिपिशास्त्र की दृष्टि से यह मानना संभव नहीं है — संपादक]

प्रतीत होती हैं। जैन मुनियों के रहने योग्य ये गुफाएँ विशाल श्रायताकार कक्ष हैं। भित्तियों से बाहर निकली हुई तोरणाकार छत किसी श्रप्रकट शिलाफलक से प्रारंभ होती है। पश्चिमी गुफा की एक प्रारंभिक विशिष्टता यह है कि इसके द्वार-स्तंभ ढलुवाँ हैं श्रीर ऊपर की श्रपेक्षा नीचे श्रिष्ठक चौड़े हैं। यह प्रस्तर-शिल्प में काष्ठ-शिल्प का निरर्थक श्रनुकरण है। यह गुफा पूर्वी गुफा से बड़ी है। इसमें एक छोटा-सा चौकोर वातायन है, जिसके कोने भी सादे श्रीर ढलुवाँ हैं। भित्तियों पर बढ़िया पालिश के भी चिह्न मिलते हैं। इसमें बने कोटरों से पता चलता है कि इसमें पहले द्वार-पट लगे हुए थे।

पाटलिपुत्र (पटना) के उपनगर लोहानीपुर से प्राचीन जैन पुरावशेष मिले हैं। इस स्थान से प्राप्त हुए थे-प्रस्तर के दो नग्न धड़, एक शीर्ष का निचला भाग, एक खण्डित हाथ या पैर ग्रौर इंट-निर्मित एक नींवाधार (२.६८ वर्ग मीटर) तथा नींव में धिसी हुई एक छिद्रयुक्त रजतमुद्रा।1 दुर्भाग्यवश इस खोज के पश्चात सुनियोजित उत्खनन नहीं किया गया जिसके परिणामस्वरूप हम स्राज तक प्राचीनतम जैन स्रधिष्ठानों के पुरावशेषों के विषय में स्रंधकार में हैं । बलुए पत्थर के बने खण्डित शीर्ष ग्रौर दो में से एक धड़ (चित्र २१ क) में विशिष्ट मौर्ययुगीन पालिश है। स्पष्टत: वे मौर्य-कालीन हैं। शीर्ष, जो धड़ के अनुपात से बड़ा है, प्रत्यक्षतः किसी अन्य मूर्ति का है। नासिका के ऊपर का भाग विद्यमान नहीं है । उपलब्ध भाग की जाँच से प्रतीत होता है कि सुडौल स्रोष्ठयुक्त मुख गोल था। यद्यपि पालिशयुक्त धड़ की दोनों भुजाओं का ऋधिकांश भाग नष्ट हो चका है, तथापि, ऐसा लगता है कि यह मूर्ति कायोत्सर्ग मुद्रा में थी और उसकी भुजाएँ जंघाओं तक लटकती थीं। इस म्रनुमान को न केवल बाहुम्रों के म्रवशिष्ट ऊपरी भाग म्रौर शरीर की रचना से समर्थन मिलता है श्रिपितु, जंघाश्रों पर, जहाँ हथेली या कलाई का स्पर्श होता है, बने चिह्नों के संकेतों से भी। निस्संदेह यह मूर्ति तीर्थंकर की है। घड़ की प्रतिकृति, जो गोल है, बहुत कुछ स्वाभाविक है। उसपर दक्ष कलाकार की छाप स्पष्ट दिखाई देती है। मूर्तिकला संबंधी विशेषताओं की दृष्टि से यह प्रतिकृति लोहानीपुर से प्राप्त दूसरे धड़ (चित्र २१ ख) की अपेक्षा उत्कृष्टतर है। कायोत्सर्ग मुद्रावाले दूसरे धड़ की भुजाएं छोटी होने से बेडौल लगती हैं। स्रादिम यक्ष मूर्तियों की परंपरा की तुलना में यह धड ईसा-पूर्व दूसरी शती से अधिक प्राचीन नहीं प्रतीत होता ।

चौसा (जिला भोजपुर) में अठारह जैन कांस्य मूर्तियों की आकिस्मिक प्राप्ति ने इस बात की संभावना को बढ़ा दिया है कि उक्त स्थान या उसके समीपवर्ती स्थानों से प्राचीन जैन पुरावशेष मिल सकते हैं। दुर्भाग्यवश, यहाँ भी सुनियोजित सर्वेक्षण और उत्खनन के आधार पर अन्वेषण नहीं किया

<sup>1</sup> जायसवाल (के पी). जैन इमेज ऑफ मौर्य पीरियड. जर्नल आँफ बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसाइटी. 23; 1937; 130-32. / बनर्जी-शास्त्री (ए). मीर्यन स्कल्पचर्स फाँम लोहानीपुर, पटना, पूर्वोक्त, 24; 1940; 120-24.

गया। प्राप्त पुरावशेषों में तीर्थंकरों की सोलह मूर्तियाँ, एक अशोक वृक्ष और एक स्तंभ पर एक धर्म-चक (चित्र २१ ग) सिम्मिलित हैं। इनमें से धर्म-चक की तिथि ईसा की पहली शताब्दी निर्धारित की जा सकती है।

तीर्थंकरों की मूर्तियों में दस कायोत्सर्ग मुद्रा में हैं जब कि छह पद्मासन ध्यान-मुद्रा में। यह मूर्ति-समूह इस तथ्य के कारण अत्यंत मूल्यवान हैं कि ये मूर्तियाँ लगभग चार सौ वर्षों के दीर्घकाल में निर्मित हुई हैं और ये प्रायोगिक युग से लेकर गुप्त-युग की सुनिर्मित ललित मूर्तियों के चरमोत्कर्ष तक कांस्य मूर्तिकारों की कलात्मक उपलब्धियों का लेखा प्रस्तुत करती हैं। पद्मासन मूर्तियों में से दो, शैली के आधार पर, परवर्ती कुषाणयुग से आद्यगुप्त-युग तक की हो सकती हैं। शेष चार गुप्त-युग² की हैं।

सभी दिगंबर खड्गासन मूर्तियाँ कुषाण-पूर्व से लेकर गुष्त-काल तक की हैं। इनमें से कुछ मूर्तियाँ ठूंठ जैसी टाँगों, अपरिपक्व कौशल और बेडौल प्रतिरूपणवाली हैं तथा लोक-परंपरास्रों पर स्नाधारित हैं। ये स्नादिम मूर्तियाँ कुषाणयुग से कुछ पहले की प्रतीत होती हैं। पटना-संग्रहालय की मूर्ति कमांक ६५३० (चित्र २२ क) कुषाण-कला का एक सुंदर उदाहरण है। विशाल वक्ष, गोल मुख और उन्मोलित नेत्र इसकी विशेषताएँ हैं और यह मथुरा-कला की परंपरा में है। यहाँ भी टाँगों के निर्माण पर ध्यान नहीं दिया गया। तीसरी-चौथी शती में निर्मित मूर्तियों में (चित्र २२ ख) विभिन्न स्नगों की स्नानुपातिक और सुंदर रचना में पर्याप्त प्रगति परिलक्षित होती है। किसी भी मूर्ति में परिचय-चिह्न का निर्माण नहीं किया गया जिसके परिणामस्वरूप ऋषभनाथ और पार्वनाथ की पहचान कमशः उनकी जटाओं और फणावली से ही की जा सकती है। एक सुरक्षित मूर्ति के वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न स्पष्ट दृष्टिगोचर होता है।

### पश्चिम बंगाल

यह निश्चयपूर्वक ज्ञात नहीं है कि बंगाल में जैन धर्म कब भलीभाँति प्रतिष्ठित हुआ। आचारांग सूत्र से विदित होता है कि लाढ (ग्रर्थात् राढ) में जिसमें वज्जभूमि (वज्रभूमि) और सुब्भभूमि (सुहंमभूमि) सिम्मिलित थी, भ्रमण करते समय महावीर के साथ ग्रच्छा व्यवहार नहीं किया गया। उदिव्यावदान में उल्लिखित एक ग्राख्यान के ग्राधार पर सामान्यतः यह माना जाता है

गुप्त (परमेश्वरी लाल), संपा. पटना म्युजियम कटेलाग आँफ एण्टिक्बिटीज. 1965. पटना. पृ 116-17, प्रसाद (हरिकिशोर) जैन ब्रोन्जेज इन पटना म्युजियम. महाबीर जैन विद्यालय गोल्डन जुबली बॉल्यूम. 1968. बम्बई. पृ 275-83.

<sup>2 [</sup>द्रष्टच्य : स्रध्याय ११ — संपादक]

<sup>3</sup> जैनसूत्राजः भाग 1 श्राचारांग सूत्रः श्रनु : हरमन जैकोबीः सैकेड बुक्स श्रॉफ दि ईस्ट, 22 1884 श्राक्सफोर्डः पृ 85

कि अशोक के शासनकाल में उत्तर बंगाल में पुण्ड्रवर्धननगर जैन धर्म और आजीविक मत का गढ़ था। इस आख्यान के अनुसार, अशोक को जब पता लगा कि पुण्ड्रवर्धननगर (आधुनिक महास्थानगढ़, जिला बोगरा, बांग्लादेश) के एक निर्मंथ उपासक ने एक ऐसा चित्र बनाया है जिसमें बुद्ध को निर्मंथ के चरणों पर पड़ा दिखाया है, तो उसने पुण्ड्रवर्धननगर के अठारह हजार आजीविकों की हत्या करा दी। कल्पसूत्र के नूतन संस्करण से पहले बंगाल के अधिकांश भाग में जैन धर्म स्थापित हो चुका था। यह बात इस ग्रंथ में विणत ताम्रिलिप्तिका (प्राचीन ताम्रिलिप्ति, आधुनिक तमलुक, जिला मिदनापुर), कोटिवर्षीया (प्राचीन कोटिवर्ष के नाम पर संभवतः पित्रचम दीनाजपुर का बानगढ़) और चन्द्रगुप्त मौर्य के समकालीन भद्रबाहु के शिष्य गोदास द्वारा स्थापित एक गण की पुण्ड्रवर्धनीया शाखा के उल्लेखों से सिद्ध होती है। यद्यपि अपने वर्तमान स्वरूप में कल्पसूत्र के पाठ का यह नूतन संस्करण ईसा की पाँचवी-छठी शती से पूर्व का नहीं है, तथापि इसमें प्रचुर मात्रा में प्राचीन परंपराभों का उल्लेख है। जैसा कि मथुरा के पहली शती ईसवी और परवर्ती शिलालेखों से सिद्ध होता है, इन शिलालेखों में कुल और शाखाओं सहित अनेक गणों के नामों का उल्लेख है जिनका विवरण कल्पसूत्र में मिलता है। मथुरा की एक जैन मूर्ति के पादपीठ पर प्राप्त ६२वें वर्ष (१४० ई०) के शिलालेख में शरक नाम से एक जैन भिक्षु का उल्लेख है जिसकी व्याख्या रार का निवासी की गयी है और 'रार' की समता राढ (पश्चिम बंगाल) से की गयी है।

दुर्भाग्य से इस काल का एक भी जैन पुरावशेष बंगाल में नहीं मिला है। जैन संबंधी जो सबसे प्राचीन अभिलेख मिला है, वह है गुप्त-संवत् के १५६वें वर्ष का पहाड़पुर (जिला राजशाही, बांग्ला देश) से प्राप्त ताम्रपत्र । इस ताम्रपत्र में यह उल्लेख है कि बट-गोहाली के विहार में चंदन, धूप, पुष्प, दीपकों आदि से अईतों की विधिवत् पूजा के हेतु एक ब्राह्मण दम्पित द्वारा भूमि का दान दिया गया था। कहा जाता है कि इस विहार के अधिष्ठाता काशी के पंच-स्तूप-निकाय से संबंधित निग्रंथ श्रमणाचार्य गृहनन्दि के शिष्य और शिष्यों के शिष्य थे। ग्रतः यह बहुत संभव है कि उक्त विहार चतुर्थ शती ई० में पहाड़पुर में विद्यमान रहा हो। जैन धर्म के पूर्वोक्त केन्द्र का अस्तित्व इससे पहले भी यहाँ था या नहीं, यह अभी तक ज्ञात नहीं हो सका है।

## उड़ीसा

बहुत प्राचीन समय से कलिंग (जिसमें उड़ीसा का ग्रधिकांश भाग सम्मिलित था) जैन धर्म का गढ़ था। कहा जाता है कि महावीर ने इस प्रदेश का भ्रमण किया था। ईसा-पूर्व चौथी शताब्दी में

<sup>1</sup> दिव्यावदान. बुद्धिस्ट संस्कृत टेक्स्ट्स. 1959. दरभगा. पृ 277. / मजूमदार (म्रार सी). जैनिज्म इन ऐंश्येंट बंगाल. महाबीर जैन विद्यालय गोल्डन खुबली वॉल्यूम. 1. पृ 135.

<sup>2</sup> जैकोबी, पूर्वोक्त, पृ 288.

<sup>3</sup> बन्द्योपाध्याय (म्रार डी). मथुरा इंस्क्रिप्शन्स इन द इण्डियन म्युजियम. जनंत म्रॉफ एशियाटिक सोसायटी झॉफ बंगाल. न्यू सीरीज. 5; 239-240.

<sup>4</sup> मजूमदार, पूर्वोक्त, पृ 136.

<sup>5</sup> एविग्राफिया इण्डिका. 20; 1929-30; 59-64.





(क) लोहानीपुर — तीर्थंकर मूर्ति का घड़

(ख) लोहानीपुर — तीर्थंकर मूर्ति का धड़

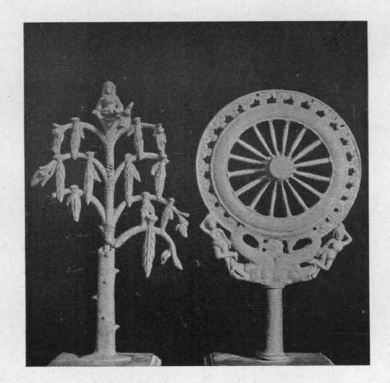


चित्र 21

(क) चौसा -- तीर्थंकर, कांस्य मूर्ति

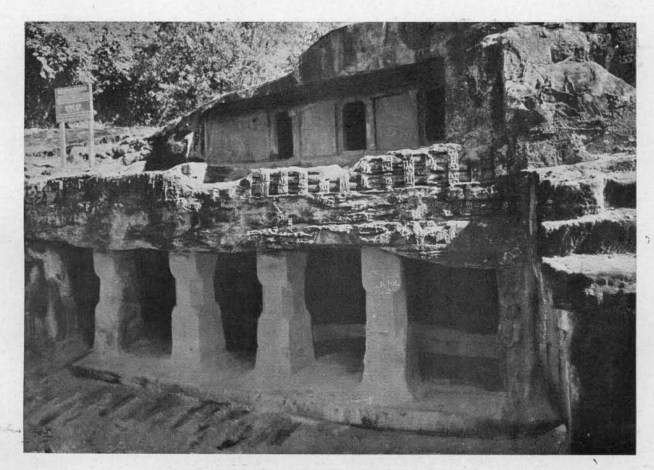


(ख) चौसा — ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति

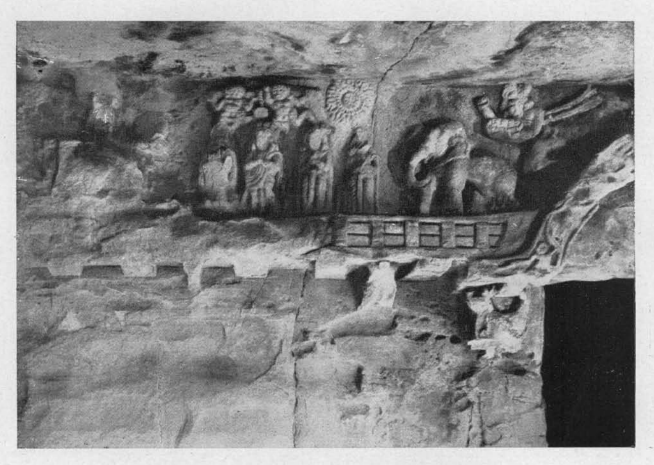


(ग) चौसा — ग्रशोक वृक्ष तथा धर्म चक्र, कांस्य निर्मित

चित्र 22

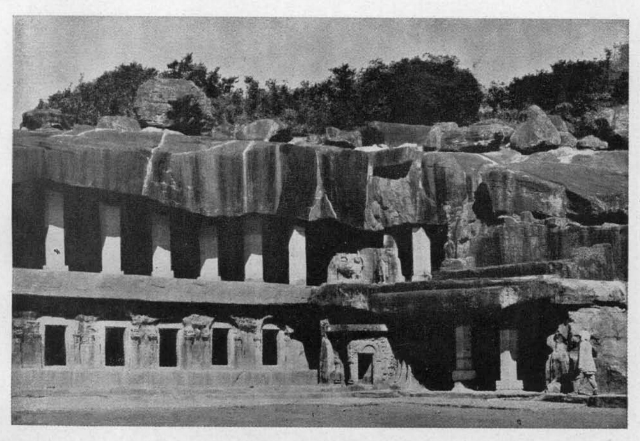


चित्र 23

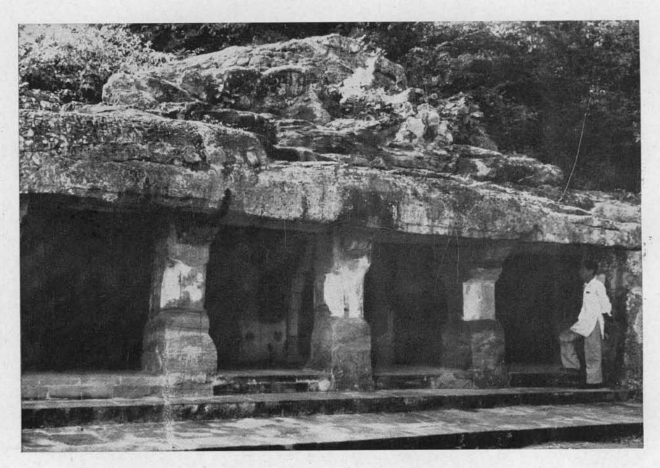


उदयगिरि — गुफा सं० ९, निचला तल, उपास्य-निर्मिति, पूजा-दृश्य

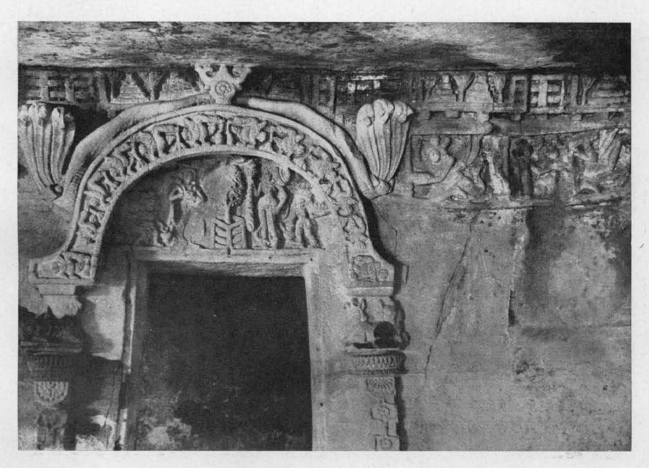
चित्र 24



उदयगिरि — गुफा सं॰ 1, बाहरी भाग



खण्डगिरि — गुफा सं० 3, बाहरी भाग



लण्डगिरि — गुफा सं० 3, तोरग्-फीर्ष-स्थित (कल्प) वृक्ष-पूजा

चित्र 27



खण्डगिरि — गुफा सं० 3, तोरण शीर्ष पर गज-लक्ष्मी

चित्र 28

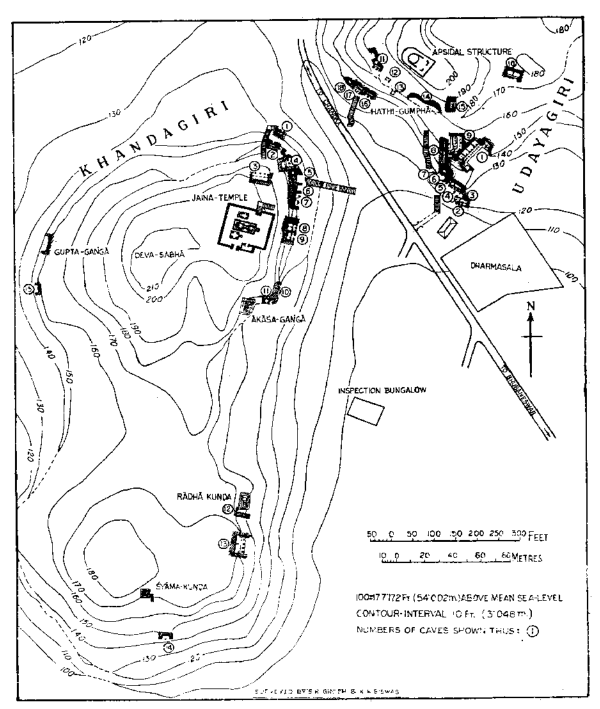
श्रध्याय ७ ] . पूर्व भारत

ही किलग में जैन धर्म की नींव पड़ चुकी थी। यह बात किलग के चेदी राजवंश के महामेघवाहन कुल के तृतीय नरेश खारवेल (ईसा-पूर्व प्रथम शती; एक अन्य मत, जिसकी शुद्धता की संभावना कम है, के अनुसार ईसा-पूर्व दूसरी शती) के हाथी गुम्फा (भुवनंश्वर के निकट उदयगिरि पहाड़ी की गुफाओं में से एक) शिलालेख से सिद्ध होती है। इस शिलालेख में, जो अर्हतों और सिद्धों को नमस्कार के साथ प्रारंभ होता है, शिक्तशाली शासक यह बताता है कि वह किलग की उस तीर्थंकर मूर्ति को पुनः ले आया जो पहले एक नन्द राजा द्वारा बलपूर्वंक ले जायी गयी थी। यह असमव नहीं है कि किलग की यह पावन तीर्थंकर-मूर्ति मूलरूप से उदयगिरि पहाड़ी पर ही प्रतिष्ठापित रही हो और बाद में भी पुनः प्राप्त होने पर खारवेल ने उसकी पुनर्प्रतिष्ठा यहाँ की हो। यह निचली पहाड़ी और इसके समीपस्थ खण्डगिरि पहाड़ी अत्यंत प्राचीन समय से ही जैन धर्म का केन्द्र रही। इन दोनों पहाड़ियों को विहार के रूप में चयन करने का प्रधान कारण स्पष्ट ही इनकी ऐकांतिक स्थिति रही होगी जो ध्यान और साधु-जीवन के लिए उपयुक्त वातावरण प्रदान करती थी। साथ ही यह किलग की जनसंख्या-बहुल राजधानी (जिसकी पहचान शिशुपालगढ़ से की गयी है जो इन पहाड़ियों से १० किलोमीटर दक्षिण-पूर्व में है) के भी निकट पड़ती थी, जहाँ मुनिगण सुविधापूर्वंक धर्म-प्रचार के लिए जा सकते थे और वहाँ से भक्तगण मुनियों के प्रति अपनी भक्ति प्रकट करने और इस पवित्रतम स्थल पर पूजा करने हेतु आ सकते थे।

महामेघवाहनों के शासनकाल में उदयगिरि श्रौर खण्डगिरि पहाड़ियों<sup>2</sup> के जैन श्रिधिष्ठान की बहुत उन्नित हुई। हाथीगुम्फा शिलालेख से यह स्पष्ट है कि खारवेल ने, जो जैन धर्मानुयायी था, बड़े उत्साह के साथ इस धर्म के प्रचार हेतु कार्य किया। अपने शासन के तेरहवें वर्ष में उसने न केवल कुमारी-पर्वत (श्राधुनिक उदयगिरि) पर जैन मुनियों के लिए गुफाएँ बनवायीं श्रिपतु इन विहारों के समीप ही पहाड़ी के प्राप्भार पर एक मूल्यवान भवन (संभवतः एक मंदिर) का निर्माण कराया जिसके लिए सुदूर खानों से प्रस्तर-खण्ड लाये गये थे, श्रौर एक स्तंभ भी बनवाया जिसके केन्द्र में लहसुनिया मणि लगायी गयी थी। यद्यपि एक बड़ी संख्या में खारवेल-युग के विहार उपलब्ध हैं तो भी, शिलालेखों के श्रभाव में यह बता सकना संभव नहीं है कि कौन-सी विशेष गुफाएँ इस शासक ने बनवायी थीं। राजकुल के श्रन्य व्यक्ति भी गुफाएँ बनवाकर दान करने के पवित्र कार्य में सिक्रय भाग लेते थे। इस प्रकार, उदयगिरि की गुफा सं० १ (चित्र २३-२४ के ऊपरी तल, जिसे स्थानीय

<sup>1</sup> इस शिलालेख का अनेक विद्वानों ने संपादन किया है और उसपर अपनी राय व्यक्त की है, जिनमें सरकार भी हैं. सरकार (दिनेश वंड). से नैक्ट इत्किश्तन विद्वारित स्नांत दिखारित स्नांत दिखारित स्नांत दिक्टा एण्ड सिविलाइजेशन. 1965. कलकत्ता. पृ 213-21.

<sup>2</sup> उदयगिरि-खण्डगिरि गुफाश्रों के लिए द्रष्टव्य: फर्गुसन् (जेम्स) तथा बर्जेस (जेम्स). केव दैम्पल्स आँफ द्रिष्टया. 1880. लन्दन. पृ 55-94. / मित्र (राजेन्द्रलाल). एप्टिक्विटीज ऑफ उड़ीसा. भाग 2. 1880. कलकत्ता. पृ 1-46. /फर्गुसन् (जेम्स). हिस्ट्री ऑफ द्रिष्टयन एण्ड ईस्टर्न आकिटेक्चर. 1910, लन्दन. पृ 9-18. / मित्रा (देवला). उदयगिरि एण्ड खण्डगिरि. 1960. नई दिल्ली.



रेखाचित्र 3. उदयगिरि एवं खण्डगिरि: गुफाम्रों की रूपरेखा

लोग स्वर्गपुरी कहते हैं) के मुखभाग पर निर्मित समर्पणात्मक शिलालेख से ज्ञात होता है कि इस तल का निर्माण खारवेल की पटरानी की दानशीलता के कारण हुआ था। इस गुफा के निचले तल (जिसे स्थानीय लोग मंचपुरी कहते हैं) की कोठरियों में से दो महाराज कुदेप (या वऋदेव) और राजकुमार वडुख (उवडुख) के द्वारा समर्पित की गयी थीं। कुदेप खारवेल का उत्तराधिकारी रहा प्रतीत होता है। सामान्यतः गुफाओं का उत्खनन शीर्षभाग से प्रारंभ हुआ है, ऊपरी तल पर खारवेल का समर्पणात्मक शिलालेख निचले तल से पहले का प्रतीत होता है।

यद्यपि स्रिधिकांश गुफाओं का उत्खनन महामेधवाहन शासकों के राज्यकाल (प्रथम शती ई० पू० और प्रथम शती ई०) में हुआ था, कुछ का निर्माण उनसे भी पहले हुआ होगा । इस काल की एक भी गुफा मंदिर के रूप में नहीं बनायी गयी। सभी गुफाओं का निर्माण जैन मुनियों के लिए विहारों के रूप में किया गया है। यह तथ्य कि गुफा-कक्षों की स्रायोजना विहारों के रूप में हुई थी, इस बात से प्रमाणित होता है कि पृष्ठभाग में इनके फर्श का आरंभ ढलान से होता है और फिर एक स्रोर की भित्ति से दूसरी स्रोर की भित्ति तक बढ़ता जाता है ताकि वह लगातार तिकये का काम दे सके। बहुत समय परचात् इनमें से कुछ आवासीय कक्ष प्रस्तर-शिल्पांकित तीर्थंकर-मूर्तियों तथा कुछ अन्य लघु परिवर्तनों और परिवर्धनों के साथ मंदिरों के रूप में परिवर्तित कर दिये गये।

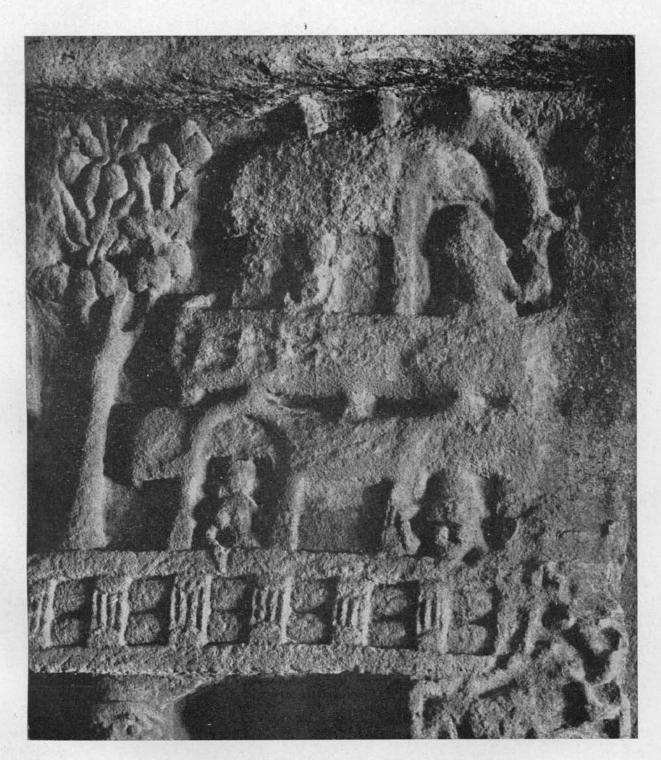
इन विहारों का निर्माण किसी सुव्यवस्थित तथा योजनाबद्ध रूपरेखा (रेखाचित्र ३) के श्रमुसार नहीं हुग्रा। उनका निर्माण विभिन्न ऊँचाइयों पर किया गया। चट्टान की रूपरेखा का श्रमुसरण कर तथा विभिन्न कक्षों को एक दूसरे से संबद्ध करने के लिए श्रावश्यकतानुसार चट्टान में ही सीढ़ियाँ काटकर शिल्पकारों ने श्रम ग्रौर धन दोनों की ही बचत की थी। गुफाग्रों के ऊपर भार कम करने के विचार से उनकी एक इच्छा यह भी रही होगी कि खुदाई शिलाखण्ड के ऊपरी भाग के समीप की जाये, क्योंकि इस पहाड़ी का बलुग्रा पत्थर जल्दी टूट जानेवाला पत्थर है।

ग्रपने श्रात्मिनिग्रह के लिए विख्यात जैन मुनियों के निवास के लिए निर्मित इन गुफाश्रों में सुख-सुविधाएं बहुत ही कम थीं। उदयगिरि पहाड़ी की ग्रधिकांश गुफाश्रों, जिनमें विशेष रूप से बड़ी रानीगुम्फा (गुफा १, चित्र २५) भी सम्मिलित है, की ऊँचाई इतनी कम है कि कोई व्यक्ति उनमें सीधा खड़ा भी नहीं हो सकता। शेष गुफाएँ मनुष्य की ऊँचाई से थोड़ी ही बड़ी हैं। कुछ गुफाएँ इतनी संकरी हैं कि कोई भी व्यक्ति उनमें पैर नहीं पसार सकता। प्रवेशद्वार निश्चय ही बहुत छोटे हैं ग्रीर इन कोठरियों में प्रवेश करने के लिए लगभग रेंगना ही पड़ता है। कोठरियों में देवकुलिकाएँ नहीं बनायी गयी थीं। धमंशास्त्र ग्रीर नितांत ग्रावश्यक वस्तुएँ रखने के लिए बरामदे की पार्श्व भित्तियों में ही शिला-फलक उत्कीर्ण किये गये हैं। कोठरियों का ग्रंतरिम भाग ग्रत्यधिक सादा है। किन्तु कुछ महत्त्वपूर्ण स्थानों पर उनके मुखभाग एवं बरामदों की छतों को सहारा देनेवाले टोड़ों को शिल्पांकन तथा मूर्तियों से सजाया गया है (चित्र ३३)।

एक पूर्ण विकसित विहार में एक या उससे अधिक कोठरियाँ होती हैं, जिनके आगे एक बरामदा होता है। कहीं-कहीं बरामदों के सामने आँगन के लिए समतल की हुई भूमि है, यथा उदयगिरि की गुफाएँ सं० १ (रानी गुम्फा, चित्र २५), सं० ६ (मंचपुरी और स्वर्गपुरी, चित्र २३) और १० (गणेश गुम्फा) तथा खण्डगिरि की गुफा सं० ३ (अनन्तगुम्फा, चित्र २६ और २७)। बरामदों के एक, दो या तीन ओर पंनितबद्ध कोठरियाँ हैं। प्रायः एक कोठरीवाली रूपरेखा अधिक पायी जाती है। रानीगुम्फा की विशेषता यह है कि इसमें मुख्य स्कंघ के समकोण की स्थिति में कोठरियों के दो छोटे स्कंघ हैं जिनके सामने बरामदा है और भूतल पर दो छोटे रक्षा-कक्ष हैं। सामान्यतः ऊपरी तल निचले तल पर आधारित नहीं है, अपितु पीछे हटकर बनाया गया है। ऐसा प्रबंध या तो भार कम करने के लिए या फिर शिलाखण्ड की ढलवाँ रूपरेखा के कारण अथवा दोनों बातों को ध्यान में रखकर किया गया है। स्वर्गपुरी के सामने खुले स्थान में एक शैलोत्कीर्ण वेदिका (चित्र २३) आगे को निकली हुई है, जो एक छज्जे का आभास देती है।

कुशल मिस्त्रियों और अभियंताओं (इंजीनियरों) के स्थान पर, जिनकी किसी भी स्थापत्य कृति के लिए आवश्यकता होती है, शिलियों और मूर्तिकारों द्वारा चट्टानें काटकर काष्ठ, बाँस और छप्पर से निर्मित भवनों या आवासों का अनुकरण करके बनायी गयी ये गुफाएँ जैन स्थापत्यकला के इतिहास में महत्त्वपूर्ण स्थान रखती हैं। तत्कालीन जैन भवनों के नितांत अभाव के कारण उनका महत्त्व और बढ़ गया है। इनकी खुदाई करनेवालों ने चट्टानों में उन्हीं भवनों का अनुकरण करने का प्रयत्न ॄिकया, जिनसे वे परिचित्त थे। इसका परिणाम यह हुआ कि लकड़ी, खपरैल और छप्परवाले भवनों में विशेष रूप से पाये जानेवाले लक्षणों को इनमें उतारा गया। यद्यपि ऐसा करना स्थायित्व की दृष्टि से निर्थंक और अनावश्यक था। इस प्रकार कोठिरयों की छतें कहीं-कहीं तोरणाकार और भोंपड़ी के सदृश चुत्रतोदर हैं; टोड़ों पर टिकी हुई बरामदों की छतें अपेक्षा बहुत अधिक नीचे हैं। इसी प्रकार बरामदों के फर्श भी कोठिरयों के घरातल से नीचे हैं। बरामदों की छतें परनाले के रूप में बाहर निकली हुई हैं और इन परनालों का अंतरिम भाग छप्परवाली या लकड़ी की भोंपड़ियों के समान इस प्रकार मुझा हुआ है कि बरसाती पानी आसानी से निकल जाये। द्वार-स्तंभ भीतर की और भुके हुए हैं जिनके कारण प्रवेशमार्ग नींव के स्थान पर ऊपर की अपेक्षा नीचे अधिक चौड़ा है जो चिनाई या प्रस्तर-शिलप के लिए उपयुक्त नहीं है।

कोठिरयों में प्रकाश की पर्याप्त व्यवस्था है; न केवल इसलिए कि उनके द्वार सीधे बरामदे की ग्रोर या फिर बिलकुल खुले में खुलते हैं, ग्रिपतु दरवाजों की ग्रिधिकता के कारण भी यह संभव हो सका है, जिनकी संख्या कोठिरयों के ग्राकार के ग्राधार पर एक से चार तक है। कुछ बहुत विरल उदाहरणों में गवाक्षों की भी व्यवस्था है। दरवाजों की बाहरी चौखटों में चारों ग्रोर छेद बनाये गये हैं ताकि उनमें घूमनेवाले लकड़ी के कपाट लगाये जा सकें। कहीं-कहीं कब्जों के लिए भी ग्रितिरक्त छेद बनाये गये हैं—देहरी ग्रीर सरदल में एक-एक—ताकि उनमें एक ही कपाट लगाया जा सके।



उदयगिरि — गुफा सं∘1, निचला तल, मुख्य भाग, द्वितल भवन का ्शिल्पांकन

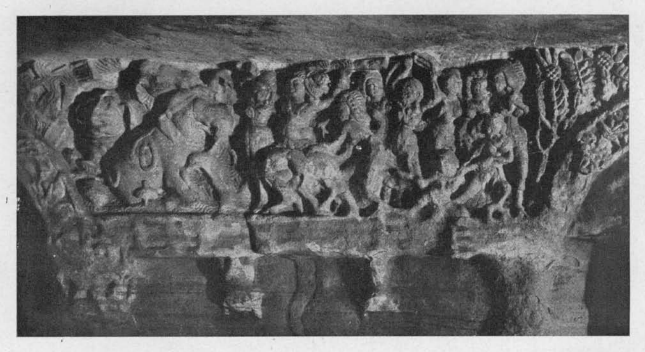
चित्र 29



उदयगिरि — गुफा सं॰ 1, निचला तल, दाहिना भाग, बरामदे की पिछली भित्ति, संगीतकारों से घिरी नर्तकी



उदयगिरि - गुफा सं ।, निचला तल, दाहिना भाग, बरामदे की विछली भित्ति की शिल्पाकृतियां



(क) उदयगिरि — गुफा सं० 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियां



(ख) उदयगिरि - गुफा सं० 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे की पिछत्ती मित्ति की शिल्पाकृतियां

चित्र 32

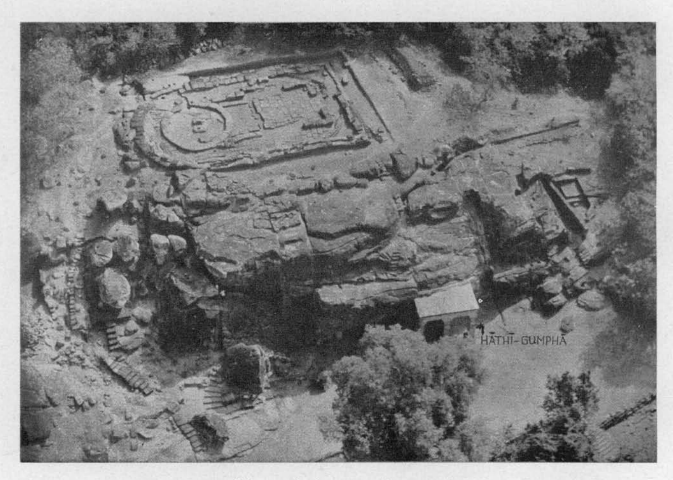


(क) उदयगिरि — गुफा सं० 1, ऊपरी तल, मुख्य भाग, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियां



(ख) उदयगिरि — गुफा सं॰ 10, बरामदे की पिछली भित्ति की शिल्पाकृतियां

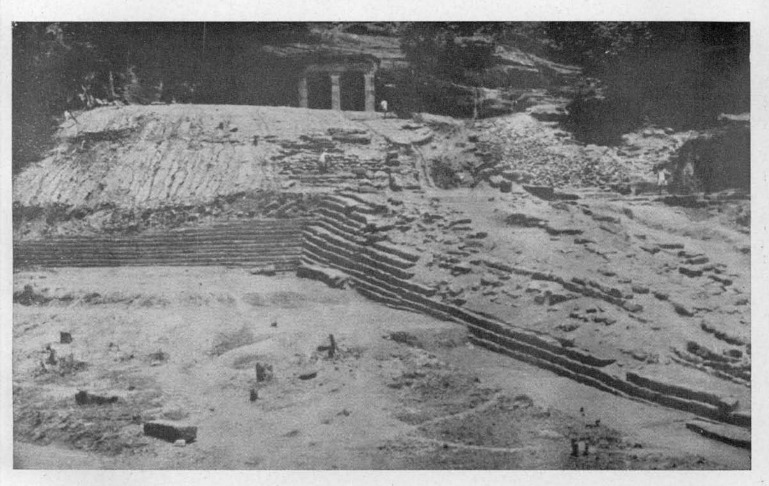
चित्र 33



उदयगिरि — पर्वत शिखर पर ग्रर्धवृत्ताकार मन्दिर

चित्र 34

ग्रन्याय 7 ] पूर्व भारत



उदयगिरि — पश्वं भित्ति से सधा हुआ ढलुवां मार्ग

चित्र 35



(क) उदयगिरि — यक्षी



(ख) उदयगिरि — पक्षी, पृष्ठ भाग

चित्र 36

द्मध्याय 7 ] पूर्व भारत

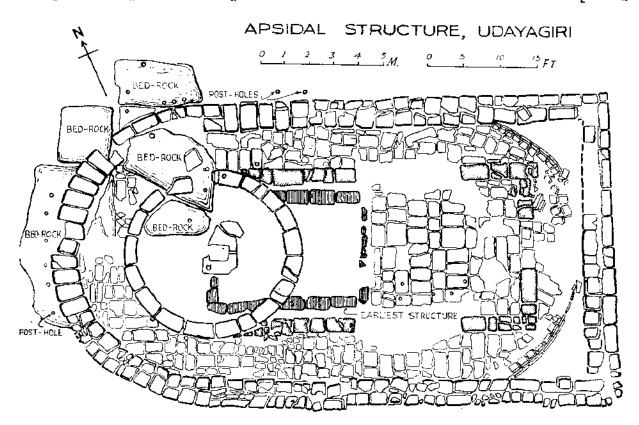
कुछ स्थानों पर सीपी चूने के पलस्तर के उखड़े हुए भागों से ज्ञात होता है कि गुफाओं की भित्तियों पर कभी पलस्तर किया गया था ।

गुफाश्रों को दो मोटे वर्गों में विभाजित किया जा सकता है—पहली सादी श्रौर बिना स्तंभ के बरामदेवाली; श्रौर दूसरी, सुव्यवस्थित स्तंभयुक्त बरामदेवाली। इस वर्गीकरण में कालक्रम का कोई महत्त्व है या नहीं, यह निश्चित नहीं किया जा सकता यद्यपि सामान्य श्राधारों पर पहले वर्ग की कुछ गुफाएँ दूसरे वर्ग की गुफाश्रों से पहले की प्रतीत होती हैं। पहले वर्ग की गुफाएँ छोटी हैं। श्रिधकांशतः ये सामने की ग्रोर खुली हैं श्रौर उनमें वास्तु संबंधी कोई अलंकरण नहीं है। कुछ गुफाश्रों में कोठरी की छत आगे निकली हुई है, जिससे एक बरामदा-सा बन जाता है; यथा, उदयगिरि की गुफा सं० १२ (बाघ गुम्फा)। श्रिधकांश गुफाश्रों के, जो सामने से पूर्णतः खुली हुई हैं, मुखभाग पर समानांतर उरेखन देखा जा सकता है। यह ज्ञात नहीं है कि ऐसा कोठरी से बरसाती पानी बाहर निकलने के लिए किया गया था या फिर काष्ठनिर्मित कोई वस्तु रखने के लिए। इनपर शिलालेख नहीं होने के कारण इन गुफाओं की तिथि निश्चित कर सकना किठन है।

यदि हम दूसरे वर्ग की गुफाओं के वास्तु संबंधी लक्षणों का परीक्षण करें तो उनके पृथक् पृथक् निर्माणकाल में अधिक अंतर प्रतीत नहीं होता। स्थापत्य की दृष्टि से ये गुफाएं एक समरूप वर्ग की हैं, जिनमें विकास की कोई उल्लेखनीय प्रगति परिलक्षित नहीं होती। सभी की विशेषता है एक प्रस्तर-पीठयुक्त बरामदा। इनके स्तंभ एक ही प्रकार के हैं, जो नीचे और ऊपर वर्गाकार हैं तथा मध्य में अब्दकोणाकार हैं। वर्गों के कोण इस प्रकार ढलुवाँ बने हैं कि संक्रमण स्थलों पर (चित्र २३) अर्धवृत्त बन गये हैं। कोठरियों के मुखभागों, भित्ति-स्तंभों, तोरणों और वेदिकाओं (चित्र ३१) के अलंकरण एक जैसे हैं, कहीं-कहीं गोटों की संरचना अर्धगोलाकार छतों के समान है। इनमें से कोई भी किसी विशिष्ट स्थापत्य परंपरा का आभास नहीं देती। उनके वास्तुशिल्पीय लक्षणों और शिलालेखों की पुरालिपि के आधार पर उनका निर्माणकाल ईसा-पूर्व प्रथम शती तथा कुछ-कुछ दूसरी शती में भी संभव माना जा सकता है।

जैसा कि पहले बताया जा चुका है (पृष्ठ ७६), इस युग की सभी शैलोत्कीण गुफाएं जैन मुनियों के झावास हेतु बनायी गयी थीं और उनमें से किसी का भी निर्माण मंदिर के रूप में नहीं किया गया था। इससे स्पष्ट है कि पूजा के लिए इन पहाड़ियों के ऊपर कोई पृथक् निर्मित-भवन अवश्य रहा होगा। सौभाग्य से, प्रस्तुत पंक्तियों की लेखिका द्वारा उदयगिरि पहाड़ी की ऊवड़-खाबड़, ढलुवाँ और संकुचित चोटी पर, खारवेल के शिलालेखवाली शिला की चोटी के ठीक ऊपर, थोड़ी खुदाई करवाने पर एक बृहत् अर्धवृत्ताकार भवन (रेखाचित्र ४, चित्र ३४) का निचला भाग दृष्टिगोचर हुआ। निस्संदेह यह भाग ही पूजा का स्थान था।

खुदाई करने पर इस भवन की बाहरी भित्ति की श्रक्षवत् लंबाई २३.७७ मीटर श्रौर श्राधा-रिक चौड़ाई १४.६२ मीटर पायी गयी। यह कंकरीले शिलापट्टों से बनी है जिसके श्रधिकतम श्राठ



रेख़ाचित्र 4. उदयगिरि: पहाड़ी अधित्यका पर अर्घवृत्ताकार भवन की रूपरेखा

स्तर (रहे) मिले हैं। भवन के भीतर उसके अर्धवृत्ताकार सिरे पर एक वर्तुं लाकार भित्ति बनी हुई थी जिसका अब कंकरीले शिलाफलकवाला केवल एक ही स्तर (रहा) केष रह गया है। इस अर्धवृत्ताकार भवन के भीतर अधिकांश भाग कंकरीले शिलापट्टों से बनाया गया है और उसके नीचे कंकरीली मिट्टी भरी गयी है। उत्तरी किनारे की ओर, जहाँ बलुए पत्थर की तलशिला कुछ ऊँची थीं, स्वयं शिला को ही भराव (खड़ंजा) के समानांतर कर दिया गया है। इससे प्रतीत होता है कि प्रस्तर-खण्डों को जोड़कर बनाया गया धरातल फर्श के उद्देश्य से नहीं बनाया गया था अपितु कुछ ऊँचा बनाया गया था तािक वह तलशिला और प्रस्तर-खण्ड दोनों को ढँक दे। संभवतः प्रस्तर-खण्डों को बिछाने का उद्देश्य यह था कि पहाड़ी की चोटी के गढ्ढे भर जायें और एक ठोस तलवाली भूमि प्राप्त हो सके।

वृत्ताकार भित्ति के कुछ पत्थरों के बाहरी किनारे उस खड़जा के ऊपर ग्राधारित थे। जो भी हो, वृत्ताकार भित्ति में इसके कोई चिह्न नहीं मिलते। ग्रर्धवृत्ताकार भवन के ढाँचे के भीतर वृत्ताकार भित्ति के सामने भराव की ग्रायताकार भूमि पर बनी भित्तियाँ एक कक्ष का निर्माण करती थीं यद्यपि इस कक्ष के तीन ग्रोर की भित्तियाँ ग्रर्धवृत्ताकार भवन के समानांतर बनी हुई थीं। वृत्ताकार भवन की ही भित्ति का एक भाग कक्ष के पीछे की भित्ति का काम देता था क्योंकि

म्रध्याय 7

इस स्रोर कोई स्रन्य भित्ति नहीं थी । कटावदार किनारोंवाली इस कक्ष की पार्श्वभित्तियों के सिरे वृत्ताकार भित्ति से इतने सुसंबद्ध रूप से जुड़ते थे कि दोनों की वाह्य योजना स्रर्धवृत्ताकार हो जाती थी । इसकी अंतरंग संरचना बरावर-पहाड़ियों (बिहार) की सुदामा गुफा स्रौर कोण्डिवटे (महाराष्ट्र) के चैत्यगृह से मिलती-जुलती है । इन दोनों की भित्तियों की उपयुक्त जुड़ाई के स्रभाव में लेखक ने पहले यह समभा था कि स्रायताकार कक्ष, जिसकी भित्तियों वृत्ताकार भित्ति के समीप हैं, वृत्ताकार भित्ति के उपरांत निर्मित किया गया है । जो भी हो, भुवनेश्वर के अनेक मंदिरों के सादृश्य के स्राधार पर, जहाँ गर्भगृह के स्रग्रभाग की भित्ति के समीप द्वारमण्डप की भित्तियाँ बिना उपयुक्त जुड़ाई के बनी हैं, स्रव यह स्वीकार किया जाता है कि कक्ष स्रौर वृत्ताकार भित्ति दोनों ही समकालीन हैं। स्रायताकार कक्ष की तीन भित्तियों के मध्य में एक खुला स्थान है, जो संभवतः द्वारों के लिए रखा गया होगा।

क्योंकि वृत्ताकार भित्ति खुदाई करने पर एक रद्दे (स्तर) तक ही सीमित हो गयी है, उसकी ठीक-ठीक रचना ग्रौर उपयोग का निश्चय कर पाना कठिन है। जो भी हो, इस पूरे भवन-समूह की संरचना बौद्ध चैत्यगृहों, उनके ग्रर्धवृत्तों, उनकी मध्य तथा पार्श्ववीथियों से इतनी मिलती-जुलती है कि यह बहुत संभव है कि वृत्ताकार भित्ति ग्रर्धवृत्ताकार रचना के गर्भगृह के रूप में उपयोग में ग्राती थी ग्रौर ग्रायताकार कक्ष सभामण्डप या मध्यवीथि का काम देता था। इस समता के ग्रनुसार यह कहा जा सकता है कि उनकी बाहरी भित्तियों ग्रौर बाहरी वृत्ताकार भित्ति के ग्रंतरंग सिरों के बीच के स्थान का उपयोग प्रदक्षिणापथ की पार्श्ववीथियों के रूप में होता था।

ऋर्षवृत्ताकार भवन की नींव के पास कंकरीले भूखण्डों के किनारों पर निर्मित तथा किचित् पीछे की श्रोर भुकी हुई दो श्रर्षवृत्ताकार श्राधार-भित्तियों का निर्माण संभवतः श्रायताकार कक्ष की दो पार्श्व भित्तियों के नीचे प्रस्तर-खण्डों द्वारा भरे गये गहरे भराव की सुरक्षा के लिए किया गया था ताकि वे उह न जायें।

यह असंभव नहीं है कि भवन के चारों स्रोर बाड़ लगी हुई थी क्योंकि हाथीगुम्फा के सामने चबूतरे के पास पाये गये मलबे के बीच में बलुए पत्थर के कुछ उत्कीर्णित वेदिकास्तंभ मिले हैं।

ग्रर्थवृत्ताकार भवन की बाहरी रूपरेखा का मोटा श्रनुमान रानीगुम्फा के धरातल के मुख-भाग पर किये गये शिल्पांकनों (चित्र २१) के उत्तरी भाग से किया जा सकता है।

अर्धवृत्ताकार भवन की बाहरी भित्ति के चारों स्रोर तलशिला में लगभग नियमित अंतर पर अनेक छिद्र थे। स्पष्टतः इनमें स्तंभ लगाये जाते थे। यह ज्ञात नहीं है कि ये स्तंभ बाड़ में प्रयुक्त होने के कारण थे अथवा इतने लंबे थे कि किसी सरदल को (जिसके शीर्षभाग से परनाला निकला है) आधार दे सकें। अर्थवृत्ताकार भवन के उत्तरी सिरे पर तलशिला को काटकर और भराव के समानांतर कंकरीले शिलाखण्डों से ढँककर नाली बनायी गयी थी जो पानी के प्रवाह को बाहर निकाल दे।

वृत्ताकार भवन के कुछ नीचे, ग्रौर दिखने में उससे ग्रसंबद्ध, एक छोटा ग्रायताकार कक्ष था, जिसके कंकरीले शिलाखण्डों का एक रहा (स्तर) ग्रब शेष है। प्रतीत होता है कि इस स्थल पर यह पहला भवन था।

निश्चित प्रमाण के अभाव में यह कहना कठिन है कि वृत्ताकार गर्भगृह में प्रतिष्ठापित वस्तु स्तूप थी, मंगल-प्रतीक था या तीर्थंकर की प्रतिमा थी। इनमें से तीसरा विकल्प स्वयं ही प्रमाणित नहीं होता क्योंकि इन गुम्फाओं के मूल शिल्पांकन में तीर्थंकरों की आकृतियों का सर्वथा अभाव है। इसके विपरीत हमें खण्डिगिर की गुफा सं० ३ (अनंत गुम्फा) और उदयगिरि की गुफा सं० १ (जयविजय गुम्फा) के मुखभागों पर कल्पवृक्ष (चित्र २७) के पूजन का अकन मिलता है। साथ ही, खण्डिगिर गुम्फा सं० ३ की पिछली भित्ति पर उकेरे हुए पादपीठ पर एक नित्यथ उत्कीर्ण है जिसके पार्श्व में दोनों ओर तीन प्रतीक—ित्रकोण शीर्षयुक्त प्रतीक, श्रीवत्स और स्वस्तिक हैं। इन सबका अंकन मथुरा के आयाग-पटों में हुआ है। उदयगिरि की गुम्फा सं० ६ (मंचपुरी) के मुखभाग पर अंकित जिस उपास्य-निर्मिति की पूजा एक राजपरिवार कर रहा है वह निश्चय ही तीर्थंकर की प्रतिमा नहीं है, यद्यपि विकृति के कारण उसकी सही पहचान संभव नहीं है। विकृत बिम्ब (जो आकार में कुछ बेलनाकार है) के ऊपर कदाचित् एक छत्र है जो एक ऊँचे और संभवतः गोल मंच पर रखा है।

पूर्वोक्त तथ्यों के आधार पर और गर्भगृह की वृत्ताकार आयोजना को ध्यान में रखकर यह जान पड़ता है कि उपास्य वस्तु या तो स्तूप या फिर वृत्ताकार पादपीठ पर रखा हुआ पावन प्रतीक रही होगी। एक उल्लेखनीय लक्षण, जिसकी व्याख्या साक्ष्य के अभाव में संभव नहीं है, वृत्ताकार भवन के बीच में एक अपरिष्कृत खण्डित शिला थी जिसपर थे वर्गाकार उकेरनी तथा छेनी के चिह्न। कोटर में मूलत: पुरावशेष थे या यह छन्नदण्ड का आधार था या फिर पवित्र चिह्न की चूल, यह अब केवल अनुमान का विषय रह गया है।

हाथीगुम्फा के सामने की गयी व्यवस्था से प्रमाणित होता है कि वृत्ताकार भवन का यह बिम्ब अत्यंत पुनीत था और यात्रियों को आकर्षित करता था। जैसा कि पहले कहा जा चुका है उदयगिरि की चोटी सँकरी है। बस्तुतः अर्धवृत्ताकार भवन पहाड़ी के इस विशिष्ट भाग को लगभग पूरा ही इस प्रकार आवृत्त करता है कि बचा हुआ शेष स्थान इतना चौड़ा नहीं रहा कि वहाँ बड़ी संख्या में लोग एकत्र हो सकें। हाँ, कभी-कभी लोगों के एकत्र होने पर आवश्यक स्थान की व्यवस्था करने के लिए हाथीगुम्फा के सामने गुम्फा सं० ६ और १७ की ओर की भित्तियों के निकट आवश्यक भराई करवाकर एक अस्थायी चबूतरा बना लिया जाता था। इस चबूतरे पर पहुँचने के लिए एक ढलुवाँ मार्ग (चित्र ३४) बनाया जाता था जो कमशः पहाड़ी की तलहटी

प्रध्याय 7 ] पूर्व भारत

से चबूतरे तक ऊँचा होता जाता था। दोनों म्रोर म्राधार-भित्तियों पर सधा हुम्रा म्रौर कंकरीले शिलापट्टों से ग्राच्छादित यह ढलुवाँ मार्ग एक रथ के सरलता से निकलने के लिए भी पर्याप्त चौड़ा था।

गुफा स० १७ में प्रवेश की सीढ़ियों के पास चबूतरे की आधार-भित्तियों के किनारे के मलबे में उत्कीर्ण वेदिकाओं के कुछ टुकड़े और उकेरी हुई स्त्री-मूर्ति का ऊपरी भाग (चित्र ३६) मिला था। ये सब बलुए पत्थर से निर्मित पहली शती ई० पू० के थे।

अपनी ग्रायोजना के कारण ग्रधंवृत्ताकार भवन ग्रपने ढंग का एक ही है जिसका उदाहरण ग्रभी तक उड़ीसा के परवर्ती मंदिरों में नहीं मिल सका है। ग्रायोजना से स्वतः उसकी प्राचीनता का ज्ञान होता है। जो भी हो, इस भवन की तिथि ग्रानिह्चत है, किन्तु पारिस्थितिक साक्ष्य से ग्रनुमानित की जा सकती है। जैसा कि पहले बताया जा चुका है, यह भवन पहाड़ी की चोटी पर बना है जिसके ठीक नीचे की गुफा (हाथीगुम्फा, गुफा सं०१४) के ऊपरी सिरे पर खारवेल का सुप्रसिद्ध शिलालेख उत्कीर्ण है जिसमें ग्रन्य वातों के ग्रातिरक्त वह अपने किया-कलापों का वर्णन करता है, जिनमें पहाड़ी (ग्राधुनिक उदयगिरि) पर गुफाग्रों का उत्खनन, एक प्रस्तर-भवन ग्रीर स्तंभ का निर्माण सम्मिलत है। स्थापत्य की दृष्टि से हाथीगुम्फा महत्त्वहीन है। वस्तुतः यह ग्रसमान ग्राकार की एक वड़ी प्राकृतिक गुफा है, जिसकी पार्श्वभित्तियों के छेनी से काटे-सँवारे पृष्ठभाग यह दशित हैं कि मानव ने यहाँ यदा-कदा ग्रायोजित संगीतियों के लिए एक विहार के रूप में उनका विकास कर लिया था। भित्तियों पर कुछ नाम खुदे हैं जो सम्भवतः तीर्थयात्रियों के हैं, इनमें से कुछ गुप्तकालीन लिप में हैं। इतनी महत्त्वहीन गुफा के शीर्ष पर एक शक्तिसंपन्न शासक के महत्त्वपूर्ण ग्रभिलेख की विद्यमानता, यह मानकर पूर्णरूपेण समभ में ग्रा सकती है कि स्वयं खारवेल ने ही इस गुफा के ऊपर ग्रिश्वताकार भवन का निर्माण कराया था।

जैसा कि हम पहले कह चुके हैं, गुफाओं के ग्रंतरिम भाग ग्रत्यंत सादे हैं। तो भी अनेक गुफाओं की कोठिरयों के मुखभाग प्रवेशद्वारों के ऊपर पशु-शीर्षयुक्त ग्रंधस्तंभों पर टिके हुए शिल्पांकित तोरणों (चित्र ३१) द्वारा सजाये गये हैं। शिल्पांकित तथा मूर्तियुक्त टोड़ों (चित्र ३२ ग्रौर ३३) पर श्राधारित वेदिकाओं (चित्र २४ ग्रौर ३१) ग्रौर तोरणों को प्रायः एक दूसरे से जोड़ दिया गया है। कुछ गुफाओं में वेदिका-स्तंभों के ऊपरी भाग में ग्राकर्षक शिल्पाकृतियाँ (चित्र २४, ३० ग्रौर ३३ ख) हैं जिनमें धार्मिक ग्रौर धर्मिनरपेक्ष दृश्य ग्रंकित किये गये हैं। शिल्पांकनों में से कुछ की विषय-वस्तु वर्णनात्मक है (चित्र ३२ ख ग्रौर ३३ ख)। ग्रनंतगुम्फा जैसी कुछ गुफाग्रों के तोरण-शीर्षों पर भी शिल्पांकन हैं (चित्र २७ ग्रौर २८)। स्तंभों पर ग्राधारित, बरामदों की छतों को सहारा देनेवाले टोड़े भी शिल्पांकित तथा मूर्तियुक्त हैं। बरामदों के ग्रर्धस्तंभों में से कुछ के सामने बृहदाकार मानवाकृतियाँ, ग्रधकांशतः द्वारपालों की मूर्तियाँ, उकेरी हुई हैं। मूर्यंकन तथा शिल्पांकन

की दृष्टिं से अत्यंत समृद्ध रानीगुम्फा के दो रक्षक-कक्षों के मुखभागों पर भी प्रचुर शिल्पांकन किया गया है।

साज-सज्जा में प्रयुक्त प्रायः सभी अलंकरण प्रतीक (नमूने) भरहृत और सांची में मिलते हैं जिनसे उनकी सामान्य परंपरा का ग्राभास मिलता है। इसके साथ ही मधुमालती लता, कंगूरे तथा पंखधारी पशु-जैसे कुछ पश्चिम एशियाई कला-प्रतीकों——जिनका उस युग में भारत के ग्रधिकांश भागों में व्यापक प्रचार हुआ था—के प्रयोग से इस संभावना का भी ग्रंत हो जाता है कि कला-प्रतीक ग्रौर कला-परंपरा का स्वतंत्र ग्रौर पृथक् रूप से विकास हुआ था। ग्रलंकरण-प्रतीकों में स्वयं ऐसे चिह्नों का ग्रभाव है जो विशिष्ट रूप से जैन हों, क्योंकि ब्राह्मण तथा बौद्ध दोनों मतानुयायियों ने भी इन्हीं कला-प्रतीकों का उपयोग किया है।

यद्यपि ये मध्यदेश की कला-परंपरा के श्रमुरूप हैं, तो भी, मूर्तियुक्त शिल्पाकृतियों का श्रादिकालीन भारतीय कला में श्रपना विशिष्ट स्थान है। श्रनेक श्राकृतियों की मुख-मुद्राग्रों में प्रांतीय पुट है। शिल्पांकनों के कार्य-कौशल में कोई एकरूपता नहीं है, फिर भी समग्र रूप से विचार करने पर, निश्चय ही वह भरहुत शैली से श्रिधक विकसित रूप प्रदिश्ति करते हैं।

गुफा सं० १ (रानीगुम्फा) के मुख्य स्कंध के निचले तल में लगातार शिल्पाकृतियाँ हैं, जिनमें दिग्विजयी नरेश के विजय-ग्रिभियान का चित्रण किया गया प्रतीत होता है। इनमें राजा ग्रपनी विजय-यात्रा राजधानी से प्रारंभ करता है ग्रौर ग्रनेक देशों पर विजय प्राप्त करता हुग्रा राजधानी लौटता है। प्रजा ग्रपने घरों से राजा के प्रस्थान को देख रही है। यह सोचने के लिए जी चाहता है कि शिल्पाकृतियों की यह लम्बी चित्र-वल्लरी खारवेल के विजय-ग्रभियानों से प्रेरित होकर बनायी गयी है।

गुफा सं० १ के ऊपरी तल के मुख्य स्कंध के ग्रग्नभाग की शिल्पाकृतियों (चित्र ३२ क ग्रौर ३३ क) की तुलना सांची के द्वारों के शिल्पांकनों से भलीभाँति की जा सकती है ग्रौर भरहुत-कला के

<sup>1</sup> मित्रा, पूर्वोक्त, पृ 20-22. एक विद्वान् के अनुसार इस चित्र-वल्लरी के दृश्य तीर्थंकर के रूप में पार्श्वनाथ के विहार और उनका जो सम्मान किया गया उसे दर्शते हैं। उसी विद्वान् के अनुसार, गुफा सं० 1 के ऊपरी तल तथा गुफा सं० 10 (गणेशगुम्फा) की सामने की भित्तियों के शिल्पांकनों में पार्श्वनाथ के जीवन की घटनाओं के दृश्य अंकित किये गये हैं जिनमें उनके द्वारा किया गया प्रभावती का उद्धार और आगे चलकर उससे विवाह की घटना भी सम्मिलित है, [ओ'माले (एल एस एस). बंगाल डिस्ट्रिक्ट गजेटियर्स-पुरी 1908 कलकत्ता पृ 256 और 259]. जो भी हो, वासुदेवशरण अग्रवाल का सुकाव इन दृश्यों में से दो को दुष्यन्त-शकुन्तला और उदयन-वासवदत्ता की कथाओं से संबंधित घटनाओं के रूप में पहचानने की ओर था [वासदत्ता एण्ड शकुन्तला सीन्स इन द रानीगुम्फा केव इन उड़ीसा जर्नल ऑफ दि इण्डियन सोसाइटी ऑफ स्रोरियण्टल आरं. 14; 1946; 102-109.]

ग्रह्याय 7 ] पूर्व भारत

पुरातिनक लक्षण — जैसे अग्रभाग-विन्यास, दृश्यात्मकता का श्रभाव, मूत्यँकन की श्रादिम परिकल्पना ग्रादि—ग्रब इनमें नहीं दिखाई देते । ये शिल्पांकन ग्राकृतियों की विभिन्न स्थितियों—ग्रग्र, पृष्ठ ग्रौर पार्श्व—के दक्षतापूर्ण ग्रकन में कलाकार के प्रशंसनीय कौशल को व्यक्त करते हैं । ग्राकृतियों के मुख पूर्ण या तीन चौथाई या फिर श्रधंमुद्राग्रों में बनाये गये हैं । ग्राकृतियों की मुद्राएँ सामान्यतः सरल ग्रौर स्वाभाविक हैं । उनकी चेष्टाएँ सजीव ग्रौर मनोभाव भलीभाँति व्यक्त किये गये हैं । उनकी संरचना भी सामान्यतः संगत ग्रौर प्रभावशाली है ; विभिन्न ग्राकृतियाँ एक दूसरे से संबंधित हैं । शिल्पांकनों में परिपक्त गांभीर्य है, वे रूप की सुघढ़ता ग्रौर स्वाभाविक ग्राकृतिर रचना का पर्याप्त प्रदर्शन करते हैं । स्त्री-पुरुषों की सुकुमार ग्राकृतियों से सौम्य रूपरेखा का ग्रंकन स्पष्ट भलकता है ।

अन्य गुफाओं के, और एक सीमा तक गुफा सं० १ के निचले तल के भी, शिल्पांकन इस स्तर के नहीं हैं। वे सजीव और सुघड़ मूर्तन की दृष्टि से अपेक्षाकृत अपरिष्कृत तथा निम्न स्तर के हैं। आकृतियाँ कम सजीव, प्रतिरूपण अमार्जित और उनका वर्ग-संयोजन कम संगत है। कलात्मक उपलब्धियों में यह असमानता उस समय प्रत्यक्ष हो जाती है जब गुफा सं० १० (गणेशगुम्फा) के अपहरण-दृश्य (चित्र ३३ ख) की तुलना गुफा सं० १ (रानीगुम्फा) के अपरी तल के दृश्य (चित्र ३३ ख) से की जाती है। यह अंतर या तो कलाकारों की कुशलता में अंतर के कारण या उस समयांतराल के कारण हो सकता है जिसने इन कलाकारों को मूर्तिकला-कौशल तथा संरचनाओं में अनुभव द्वारा दक्षता प्राप्त करने का अवसर दिया, यद्यपि समय का यह अंतराल बहुत लंबा नहीं रहा होगा।

देवला मित्रा

#### अध्याय 8

### पश्चिम भारत

मध्ययुगीन जैन परंपराश्चों से विदित होता है कि महावीर ने पश्चिम भारत, विशेषतः दक्षिण-पिश्चम राजस्थान में भिनमाल (भिल्लमाल) श्रौर श्राबू पहाड़ के समीप मुण्डस्थल (श्राघुनिक मुंगथला), का भ्रमण किया था। पूर्णचन्द्र सूरि द्वारा भिनमाल में महावीर-मंदिर की प्रतिष्ठा का उल्लेख करनेवाले वि० सं० १३३४ (१२७७ ई०) के एक शिलालेख से विदित होता है कि महावीर भिल्लमाल पधारे थे। मुंगथला के जैन मंदिर से प्राप्त एक परवर्ती शिलालेख वि० सं० १४२६ (१३६६ ई०) से भी ज्ञात होता है कि महावीर इस स्थान पर श्राये थे। किन्तु महावीर का विहार केवल पूर्वी भारत तक ही सीमित रहा जान पड़ता है। पूर्व में वे लाढ़ (राढ़) गये जहाँ उन्हें स्थानीय श्रादिवासियों के हाथों बड़ी कठिनाइयों का सामना करना पड़ा।

मौर्यशासन पश्चिम में राजस्थान में कम से कम बैराट तक, गुजरात में गिरनार तक और दिक्षणापथ में सोपर तक फैला हुग्रा था, जैसा कि इन स्थानों पर प्राप्त ग्रशोक की राजाजाओं से प्रमाणित होता है। ग्रौर, यह बहुत संभव है कि ये भाग उसके पौत्र सम्प्रित के नियंत्रण में बने रहे जिसका जैन धर्म का संरक्षकत्व बृहत्कलपभाष्य ग्रौर निशीथ-चूणि जैसे ग्राद्य ग्रंथों से भलीभाँति प्रमाणित है। किन्तु इन क्षेत्रों से जैन कला का ऐसा कोई ग्रवशेष प्राप्त नहीं हुग्रा जिसे निस्संदेह मौर्य या शुंग-युग का कहा जा सके।

श्रजमेर जिले के बरली नामक स्थान से एक खण्डित शिलालेख प्राप्त हुया है जिसमें महावीर के पश्चात् = वर्ष और मक्तमिका (मध्यिमका—= चित्तौड़गढ़ के पास 'नगरी' नामक श्राधृनिक स्थान) का उल्लेख है। = जो भी हो, डी॰ सी॰ सरकार का मत है कि इसे वीरात =४ मानने के लिए प्रमाण

<sup>1</sup> आक् यॉलॉजिकल सर्वे आफ इण्डिया, वैस्टर्न सिकल. प्रोग्नेस रिपोर्ट, 1907-08. पृ 35.

जयन्तविजय. प्रबुदाचल प्रदक्षिगा जैन-लेख-संदोह. 5. 1947. भावनगर शिलालेख 48.

<sup>3</sup> बृहत्कल्पभाष्यः 3. गाथा 3277-3289. पृ 917-921. / निशीय-चूर्गिः अनुच्छेद 5. गाथा 2154 श्रौर चूर्णि पृ 362. / हेमचन्द्र. स्थिवरावसी चरित्र या परिशिष्टपर्वः 11. 55-110.

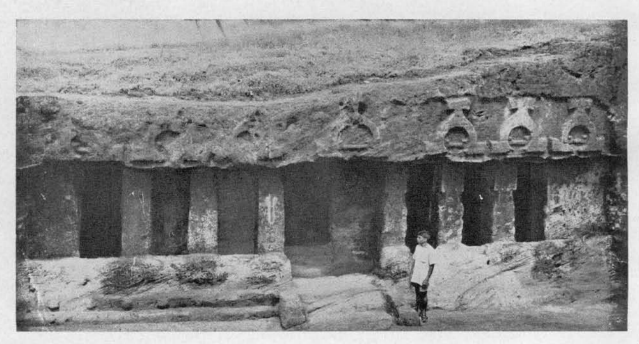
<sup>4</sup> इण्डियन एण्टिक्वेरी. 58; 1921-229- / स्रोक्ता (गौरीशंकर हीराचन्द). भारतीय प्राचीन लिपिमाला-1918. ग्रजमेर. पृ 2-3- / जर्नल ग्रॉफ द बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसायटी 16; 1930; 67-68-

ग्रध्याय 8 ] पश्चिम भारत



प्रिंस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय — पाइवैनाथ, कांस्य मूर्ति

चित्र 37



जूनागढ़ — बाबा प्यारा की गुफा

ब्राच्याय 8 ] पश्चिम भारत

उपलब्ध नहीं है। ग्रतएव इस शिलालेख के जैनों से संबंधित होने की बात श्रव नहीं मानी जाती।

चौथी-पाँचवीं शती ई० के एक प्राचीन ग्रंथ वसुदेव-हिण्डी में उज्जैन में एक जीवन्तस्वामी (महावीर के जीवनकाल में निर्मित प्रतिमा) का उल्लेख मिलता है। वृहत्कल्पभाष्य (लगभग छठी शती ई०) में भी इसका उल्लेख है और इस ग्रंथ की टीका में उज्जैन में इस प्रतिमा की रथ-यात्रा के समय ग्रार्थ सुहस्ति द्वारा सम्प्रति को जैन धर्म में दीक्षित किये जाने का पूर्ण विवरण दिया गया है। 3

जिनदास कृत आवश्यक-चूर्णि (सातवीं शती) में सिन्धु सौवीर में वीतभयपत्तन के उद्दायण की रानी द्वारा महावीर की चंदनकाष्ठ-निर्मित जीवन्तस्वामी-प्रतिमा की पूजा करने का विवरण मिलता है। कालांतर में इस प्रतिमा को अवंति का प्रद्यौत उठा ले गया और अंत में विदिशा में इसका पूजन होता रहा। किन्तु मौर्य और शुंगकाल में अवंति-मालवा प्रदेश के पश्चिम भागों में जिन-बिम्बों की पूजा का अन्य कोई प्रमाण हमें नहीं मिलता।

इस प्रकार चंदनकाष्ठ से निर्मित महावीर की प्रथम मूर्ति की पूजा वीतभयपत्तन के राजा उद्दायण की रानी द्वारा की गयी। अवन्ति का प्रद्यौत इस मूर्ति को उठा ले गया और कालांतर में यह पूजा के लिए विदिशा में प्रतिष्ठित की गयी। किन्तु प्रद्यौत मूल प्रतिमा तभी ले गया जब उसने वीतभयपत्तन में उसकी एक अनुकृति स्थापित कर दी। महान् भाष्यकार मुनि हेमचन्द्राचार्य ने इन मूर्तियों का आगे का मनोरंजक विवरण अपनी कृति त्रिषष्टि-शलाका-पुरुष-चरित में दिया

<sup>1</sup> सरकार (डी सी). बरली के गमेण्टरी स्टोन इंस्क्रिप्शंस. अर्नल माँफ द बिहार रिसर्च सोसायटी. 37; 1951; 34-38.

<sup>2</sup> बसुदेव-हिण्डी. संपा: चतुरिवजय तथा पुण्यविजय. खण्ड 1, भाग 1. 1930. पृ 61. भावनगर. / जिनदास. ग्रावश्यक-चूणि (खण्ड 3. 1923. रतलाम. पृ 157) में भी उज्जैन की इस मूर्ति का उल्लेख है. जीवन्त-स्वामी प्रतिमा के लिए द्रष्टव्य: शाह (यू पी). ए युनीक जैन इमेज आँफ 'जीवन्त स्वामी'. जर्मल ऑफ इ मोरियण्टल इंस्टीट्यूट. 1; 1951-52; 72-79 और 'साइडलाइट्स औन द लाइफ टाइम सैण्डलबुड इमेज ऑफ महावीर', पूर्वोक्त, पृ 358-368.

<sup>3</sup> बृहत्करपभाष्य 3. गाथा 3277-पृ 917 तथा परवर्ती / कल्प-चूर्णि (स्रव भी पाण्डुलिपि रूप में; बृहत्कल्पभाष्य की टीका से प्राचीनतर) में भी इसका वर्णन है. द्रष्टव्य : कल्याणविजय वीर निर्वाण संवत् और जैन कालगणना नागरी प्रचारिग्णी पित्रका 10; 1930; उद्धरगा

<sup>4</sup> ग्रावश्यक-चूरिंगः खण्ड 1. गाथा 774. पृ 397-401. (ग्रावश्यक निर्मुक्ति की टीका). / ग्रौर द्रष्टव्य : हरिभद्र. ग्रावश्यक-वृक्तिः खण्ड 1. भाग 2. 1916. सूरतः पृ 296-300. / ग्रावश्यक-निर्मुक्तिः खण्ड 1. पृ 156 तथा परवर्ती. / जैन (जगदीश चन्द्र)ः लाइफ एक डिपिक्टंड इन द जैन कैनम्सः 1947ः बम्बईः पृ 349. / शाहः पूर्वोक्तः

है, जिससे यह ज्ञात होता है कि कालांतर में विदिशा की मूल प्रतिमा की पूजा भैल्लस्वामी। के रूप में होने लगी ग्रौर वीतभयपत्तन वाली ग्रनुकृति एक रेतीली ग्राँघी में नगर के साथ ही लुप्त हो गयी। उद्दायण ने उसे एक मंदिर में प्रतिष्ठित किया था ग्रौर राजकीय घोषणापत्र² प्रसारित कर उसकी पूजा हेतु दान दिया था। हेमचन्द्र के अनुसार चौलुक्य नरेश कुमारपाल ने, जिसका राज्य पिक्स में सिन्ध तक, उत्तर में जालौर ग्रौर राजस्थान के कुछ ग्रन्य भागों तक ग्रौर प्रायः सम्पूर्ण गुजरात तक फैला हुग्ना था, सौवीर की राजधानी में विशेष ग्रधिकारी भेजे थे। उन्होंने उद्दायण द्वारा प्रसारित किये गये घोषणापत्रों सहित काष्ठप्रतिमा को खोद निकाला। हेमचन्द्र आगे वर्णन करते हैं कि ये पत्तन लाये गये ग्रौर कुमारपाल द्वारा, जिसका जैन धर्म के प्रति ग्राकर्षण ग्रौर संरक्षकत्व सर्वविदित है, नवनिर्मित मंदिर में मूर्ति की स्थापना की गयी।

यदि यह समकालीन वृत्तांत सही है और यह विश्वास करना कठिन है कि हेमचन्द्र जैसी प्रतिष्ठावाला व्यक्ति इसे गढ़ने का साहस करेगा या केवल जनश्रुति के श्राधार पर ही इस प्रकार का वर्णन करेगा तो हमें यह स्वीकार करना पड़ेगा कि महावीर के जीवनकाल में ही जैन कला और जिन-पूजा का प्रसार न केवल मालवा-स्रवंति प्रदेशों में हुस्रा स्रपितु पश्चिम में सिन्धु-सौवीर तक हो चुका था। जैन स्रागम ग्रंथ भगवती-सूत्र. १३-६-१६१ के स्रनुसार राजा उद्दायण को, जो भगवान महावीर के दर्शन करना चाहता था, धर्मोपदेश देने के लिए महावीर वीतभयत्तन स्राये थे। 4

कायोत्सर्ग मुद्रा में पार्श्वनाथ की एक अत्यंत प्राचीन कांस्य प्रतिमा (चित्र ३७) प्रिन्स ऑफ वेल्स संग्रहालय, बम्बई, के संग्रह में है। इसका दायाँ हाथ और शीर्ष के ऊपर फणावली का भाग खिंडत है। इसके पादपीठ का पता नहीं है और दुर्भाग्य से इसका मूल प्राप्ति-स्थान भी ज्ञात नहीं है, शैली में यह मोहन-जो-दड़ो से प्राप्त एक मृष्मूर्ति के बहुत कुछ समान है। इसके अंग लम्बे और पतले हैं जिनकी तुलना मोहन-जो-दड़ो से प्राप्त नर्तकी की मूर्ति से की जा सकती है। विशेषतः तोंद और

<sup>1</sup> त्रिषिटशलाका-पुरुष-चरित. पर्व 10. सर्ग 11. विशेष रूप से श्लोक 604 तथा परवर्ती.

<sup>2</sup> वही, सर्ग 11, श्लोक 623 तथा परवर्ती.

<sup>3</sup> बही, सर्ग 12, श्लोक 36-93.

<sup>4</sup> जैन, पूर्वोक्त, पु 309. / ब्हत्कल्पभाष्य. 2. पृ 314. / वही, 4, पृ 1073 तथा परवर्ती. / वही, गाथा 912-913.

<sup>5</sup> शाह (यू पी). श्रली ब्रोन्ज श्रॉफ पार्श्वनाथ. बुलेटिन श्रॉफ द प्रिन्स श्रॉफ वेल्स म्युजियम, बम्बई. 3; 1952— 53; 63-65 श्रीर चित्र.

<sup>6</sup> मार्शन (जॉन). मोहन-जो-दड़ो एण्ड दि इण्डस सिविलाइज़ेशन भाग 3.1931. लन्दन चित्र 95, उपक्रमांक 26-27./ मैकके फर्दर एक्सकेवेशन्स फॉम मोहन-जो-दड़ो. भाग 2.1938. नई दिल्ली चित्र 82, उपक्रमांक 6,10,11, ग्रीर चित्र 75. उपक्रमांक 1.21.

<sup>7</sup> मार्ज्ञल, पूर्वोक्त. चि 94, उपऋमांक 6-8. इस कांस्य प्रतिमा के साथ कुछ मृष्मूर्तियों की तुलना के लिए द्रष्टव्य: गोर्डन (डी एच). श्रली टेराकोटाज. जर्नल ग्रांफ दि इण्डियन सोसायटी ग्रांफ खार्ट. 11; 1943.

पश्चिम भारत

पेट, की संरचना लोहानीपुर से प्राप्त जिन-बिम्ब के पालिशयुक्त घड़ से, जो स्रब पटना-संग्रहालय में है (अध्याय ७, चित्र २१ क), श्रौर हड़प्पा से प्राप्त लाल पत्थर के घड़ से बहुत मिलती-जुलती है, इस प्रकार यह कांस्यमूर्ति मोहन-जो-दड़ो शैली में बनायी गयी। यह शैली मौर्ययुग तक प्रचलित रही। इसकी रचना विलक्षण है श्रौर उसकी तुलना मोहन-जो-दड़ो की नर्तकी की कांस्य-मूर्ति से की जा सकती है। किसी श्रभिलेख के श्रभाव में इस कांस्य-मूर्ति के निर्माणकाल का ठीक-ठीक निश्चय करना या उसका प्राप्ति-स्थान बता सकना कठिन है, किन्तु पूर्वोक्त शैलीगत तुलना से यह स्पष्ट हो जाता है कि यह लगभग पहली शती ईसा-पूर्व से वाद की नहीं हो सकती, वरन् इससे भी प्राचीन होगी।

मोम-साँचा-विधि से ढाली गयी इस कांस्य मूर्ति का भार बहुत हलका है। ग्रसंभव नहीं कि यह पश्चिम भारत के किसी भाग – सिंध, राजस्थान, गुजरात या कच्छ – से बम्बई संग्रहालय के लिए प्राप्त की गयी हो।

बृहत्कल्पभाष्य के अनुसार जैन मुनियों के लिए प्रतिष्ठानपुर से आगे दक्षिण में विधिवत् भिक्षा प्राप्त करना कठिन था। सम्प्रति ने ही यह आदेश दिया कि वहाँ इस प्रकार की सुविधाएँ दी जाएँ ताकि जैन मुनि जैन धर्म के सिद्धांतों के प्रचार के लिए सम्पूर्ण दक्षिण की यात्रा कर सकें। कहा जाता है कि शूरपारक में जैन मतावलंबी थे। आर्य वज्ज (पारंपरिक तिथि लगभग ५७ ई० पू० से ५० ई०) के शिष्य वज्यसेन ने शूरपारक (बम्बई के निकट आधुनिक सोपारा) के कुछ साधु-शिष्यों को दीक्षित किया था। उनमें से नगेन्द्र, चन्द्र, विद्याधर और निवृत्ति नामक चार शिष्यों ने जैन साधुओं के चार कुलों की स्थापना की थी। आर्य समुद्र और आर्य मंगु भी शूरपारक गये थे। उत्थापि,

<sup>1 [</sup>मोतीचन्द्र और गोरक्षकर ने इसकी तिथि ईसा की दूसरी शती सुक्षायी है और प्राप्ति स्थान-उत्तर भारत. द्रष्टच्य : प्रिन्स ऑफ बेल्स म्युजियम संबंधी उनका अध्याय. मेरे साथ हुए व्यक्तिगत पत्र-अथवहार में इस अध्याय के लेखक ने यह मत व्यक्त किया है कि इस प्रतिमा की समक्ष्यता सिन्धु-कला से है अत: यह कांस्य मूर्ति किसी पिरचम भारतीय स्थान संभवतः सिंध से प्राप्त हुई होगी और भारतीय पुरातत्व सर्वेक्षण के किसी ऐसे अधिकारी ने जिसने पिरचम भारतीय स्थानों की विस्तृत खोज की होगी, इसे संग्रहालय के लिए प्राप्त किया होगा. लेखक ने यह भी लिखा है कि प्रोफेसर वासुदेवशरण अग्रवाल को इस बात पर विशेष आश्चर्य था कि इस मूर्ति पर श्रीवत्स चिन्ह नहीं है जो उत्तर भारत से प्राप्त सभी तीर्थंकर मूर्तियों के वक्षस्थल पर पाया जाता है. --- संपादक]

<sup>2</sup> बृहस्कल्पभाष्यः पृ 917-21. / तुलनीय : दर्शनविजय, संपाः पद्यावली-समुच्चयः 1933. वीरमगाँवः / कल्पसूत्र स्थावरावलीः पृ 8. / गुणरत्नसूरिः गुरुपर्वकामः पृ 26. / तपागच्छ-पद्यावलीः पृ 47-48.

<sup>3</sup> जैन (जे सी). भारत के प्राचीन जैनतीर्थ. पृ 65. / ब्यवहार भाष्य. 6; 239 तथा परवर्ती. / धर्मसागरगणि. तपागच्छ पद्यावली-समुख्यय. खण्ड 1. पृ 46. पर कहा गया है: श्री-विरात त्रि-पंचाशव्-प्रधिक-चतु:-शत-वर्षातिकमे 453 भृगुकच्छे स्नार्या-खपुटाचार्य इति पट्टावल्याम् / प्रभावकचरिते तु चतुर्-स्रशीत्याधिक-चतु:-शत्-484-वर्षे स्नार्य खपुटाचार्यः / सप्त-षष्टि-स्निधक-चतु:-शत--467 वर्षे स्नार्य-मंगु .

पश्चिम भारत या दक्षिणापथ से इस काल की एक भी प्राचीन जैन मूर्ति अबतक प्राप्त नहीं हुई है।

भड़ोंच के ग्रार्य खपुट, 2 सौराष्ट्र (पालिताना के निकट) के ग्रार्य-पादिलप्त<sup>3</sup> एवं वलभी (सौराष्ट में ही) के नागार्जुन के वृत्तान्तों से प्रमाणित होता है कि ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों में जैन पिश्चम-भारत में ग्रत्यंत सिक्तय थे। महान् ग्रायं नागार्जुन चौथी शती के प्रारंभ में ग्रायोजित प्रथम वलभी परिषद् के ग्रध्यक्ष थे। महान् ग्रेन नैयायिक ग्रीर द्वादशार-नयचक के प्रणेता ग्राचार्य मल्ल-वादी ने वलभी में एक विवाद में बौद्धों को चौथी शती के प्रारंभ में पराजित किया था। प्रविक्त ग्रायं वज्जसेन के गृष्ठ ग्राचार्य वज्ज द्वारा ग्राभीर देश, दिक्षणापथ ग्रीर श्रीमाल (मारवाड़ में वर्तमान भिनमाल) तक भ्रमण करने का उल्लेख मिलता है।

<sup>1</sup> सांकलिया ने पूना जिले में कमशेट से लगभग 12 कि० मी० दूर पाल नामक स्थान की एक गुफा से प्राप्त एक शिला- लेख हाल ही में प्रकाशित किया है जिसका पाठ वे इस प्रकार करते हैं (1) नमो ग्ररिहंतानं फागुन (2)द भदन्त इन्दरिखतेन लेनम् (3) कारापितं पोदि च सहा च कहे सहा. उनका मत है कि यह एक जैन गुफा है. वे इस शिलालेख को ईसा से लगभग दूसरी शताब्दी-पूर्व का मानते हैं. द्रष्टव्य: स्वाध्याय (गुजराती पत्रिका) बड़ौदा. 7, 419 तथा परवर्ती ग्रौर चित्र. यह मुनिदित है कि प्रारंभिक काल में ग्रहंत् शब्द का प्रयोग सामान्य-तथा बौद ग्रौर जैन दोनों द्वारा किया जाता था. यह कहना कठिन है कि केवल जैनों द्वारा इसका प्रयोग कव से प्रारंभ हुन्ना. क्योंकि इस क्षेत्र की कार्ला ग्रीर ग्रन्थ गुफाएँ निश्चित रूप से बौद्धों से संबंद थीं. ग्रतः कोई भी यह निश्चयपूर्वक नहीं कह सकता कि यह एक जैन शिलालेख है, किन्तु इस संभावना को पूर्णतया ग्रस्वीकार भी नहीं किया जा सकता. हमें यह स्मरण रखना चाहिए कि गुप्त-युग के पूर्व ग्रौर कुषाणयुग की समाप्ति के पश्चात् किसी समय से, ग्रहंत् या ग्रिरिहन्त शब्द का प्रयोग धीरे-घीरे केवल जैन तीर्थंकरों के लिए ही होने लगा.

<sup>2</sup> ग्रावश्यक निर्युक्ति तथा चूर्सि पू 542. निशीध चूर्सिंग. 10. पृ 101. / बृहत्कल्पभाष्य. 4.5115 तथा परवर्ती. / पूर्वोक्त पाद-टिप्पशी भी द्रष्टव्य.

<sup>3</sup> आवश्यक चूरिंग . पृ 554 / पिण्ड निर्युक्ति. पृ 497 तथा परवर्ती.

<sup>4</sup> कल्याण विजय, पूर्वोक्त. पृ 110-18.

<sup>5</sup> जम्बूविजय, द्वादसार-नयचक्र, प्रस्तावना .

<sup>6</sup> ग्रावश्यक चूरिए. पृ 396-97.

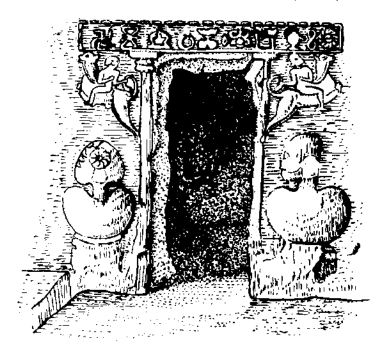
<sup>7</sup> वहीं, पृ 404.

<sup>8</sup> म्रावश्यक टीका. पृ 390 क. संभवतः म्रार्य वैर (वज्र ) म्राचार्यरत्न मुनि वैरदेव का ही नाम है जो राजगिरि की सोनभण्डार गुफा के शिलालेख में म्रांकित है. यह मत उमाकान्त प्रेमानन्द शाह ने जनंल म्रांफ द बिहार रिसर्च सोसायटी. 34; 1953; 410-12 में व्यक्त किया है.

<sup>[</sup>अन्य लोगों को इस मत पर संदेह है, द्रष्टव्य: अध्याय 11. इस अध्याय के लेखक ने व्यक्तिगत पत्र-व्यवहार में मुफे बताया है कि समस्त उपलब्ध दिगंबर और श्वेतांबर साहित्य या पट्टाविलयों में आचार्य वक्त और उनके शिष्य वक्तसेन (प्राकृत में वैर और वैरसेन) नामों के दो ही आचार्यों का उल्लेख मिलता है और इन्हीं का उल्लेख सोनभण्डार शिलालेख में किया गया होगा . अतः श्री शाह द्वारा ध्यक्त मत संभावना पर बहुत अधिक आधारित है. इन गुफाओं की तिथि के बारे में वे एस के सरस्वती के विचारों की ओर हमारा ध्यान आकर्षित करते हैं. —संपादक]

ग्रध्याय 8 ] पश्चिम भारत

जूनागढ़ में गिरनार के समीप साधुग्रों के लिए निर्मित लगभग बीस शैलोत्कीर्ण गुफाएँ हैं जो बाबा-प्यारा-मठ की गिफाएँ कहलाती हैं। बर्जेस ने इनका वर्णन किया है। तीन पंक्तियों में बनी इन गुफाग्रों में गुफा ख के (चित्र ३६) के ऊपर चैत्य-गवाक्ष-अलंकरण का आद्य रूप मिलता है। बर्जेस द्वारा वर्णित गुफा 'एफ' एक ग्रादिम कोठरी है, जिसकी छत समतल है और मूलरूप से चार स्तंभों पर ग्राधारित है, इसका पृष्ठभाग ग्रर्ध-वर्तु लाकार है। इस समूह की गुफा सं० 'के' में दो कोठरियाँ हैं, जिनमें उत्कीर्ण हैं मंगल-कलश ग्रीर स्वस्तिक, श्रीवत्स, भद्रासन, मीनयुगल ग्रादि चिह्न जो मथुरा के ग्रायाग-पटों पर मिलते हैं (रेखाचित्र ५)। इन चिह्नों से इन गुफाग्रों का जैन स्वरूप ग्रंतिम रूप से सिद्ध नहीं होता क्योंकि एक कोठरी के सम्मुख इन चिन्हों के बनाने का ग्रपूर्ण-प्रयास (कदाचित् परवर्ती) किया गया प्रतीत होता है। किन्तु रुद्रदामन के पुत्र जयदामन के पौत्र रुद्रसेन² के समय के एक खण्डित उत्कीर्ण शिलापट्ट (कोठरी १ के सामने भूमिगत) के मिलने से, जिसमें केवल-ज्ञान प्राप्त करनेवालों एवं कालजयी लोगों का उल्लेख है, यह पता चलता है कि कम से कम दूसरी शती ई० में इन गुफाग्रों पर जैन मतावलंबियों का अधिकार था। उस्ता किन्हीं निश्चित बौद्ध चिह्नों का



रेखाचित्र 5. बाबा प्यारा की गुफा का प्रवेशद्वार (बर्जेंस के ब्रनुसार, गुफा सं० 'के')

<sup>1</sup> वर्जेस (जेम्स). एण्टिक्चिटीज झॉफ काठियावाइ एण्ड कच्छ. ग्रॉक्यॉलॉजिकल सर्वे झॉफ इण्डिया, न्यू इम्पीरियल सीरीज, 2. 1876. लंदन. पृ 139 तथा परवर्ती. / सांकलिया (एच डी). झाक्यॉलॉजी झॉफ गुजरात. 1941. बम्बई. पृ 47-53.

<sup>2</sup> मजूमदार (ग्रार सी) तथा पुसालकर (ए डी), संपा. एज ग्रॉफ इस्पोरियल यूनिटी. 1960. बम्बई. पृ 418 पर ए एम घटने ने यह सुअक्षया है कि वह दमयसद या रुद्रसिंह-प्रथम था.

<sup>3</sup> बर्जेस, पूर्वोक्त. / सांकलिया, पूर्वोक्त.

अभाव महत्त्वपूर्ण है। श्रतः यह मानना गलत नहीं होगा कि गिरनार के पास जैनों का एक विहार था।

धवला टीका के प्रणेता वीरसेनाचार्य विणित एक दिगंबर परंपरा के अनुसार महावीर-निर्वाण के ६०० वर्षों परचात्, अर्थात् पहली शती ईसवी के अतंत में या दूसरी शती में महान् जैन मुनि आचार्य धरसेन सौराष्ट्र में गिरिनगर (गिरनार) के समीप चन्द्रशाला गुफा में पुष्पदंत और भूतबली को धर्मशास्त्र की शिक्षा दिया करते थे। हीरालाल जैन ने इस गुफा की पहचान बाबा-प्यारा-मठ की गुफाओं से की है। धरसेन से शास्त्र का अध्ययन कर चुकने के पश्चात् वीरसेन ने पृष्पदंत और भूतबली द्वारा रचित सूत्रों पर अपनी टीका लिखी। पूर्वोक्त शिलालेख और दिगंबर परंपरा को ध्यान में रखते हुए, बाबा-प्यारा-मठ की गुफाओं का जैन धर्म से संबंधित होना स्पष्ट प्रतीत होता है। कल्पसूत्र स्थविरावली में उल्लिखित स्थविर ऋषिगुष्त से प्रारंभ होनेवाली सोरिह्य-साहा (शाखा) से पुनः यह संकेत मिलता है कि ईसा-पूर्व लगभग दूसरी-पहली शती में सौराष्ट्र में जैन साधुओं का एक संघ विद्यमान था।

उत्तर-पिश्चम में जैन कला के संबंध में मार्शन का यह मत था कि सिरकप, तक्षशिला, का स्तूप (ब्लाक 'एफ') एक जैन स्तूप रहा होगा, क्योंकि उसके तलघर की देवकुलिका में बने कला-प्रतीक दो, सिरवाले गरुड़, की समता उन्हें मथुरा के आयाग-पट पर बने स्तूप शिल्पांकन में मिली, जिसे लोणशोभिका की पुत्री वासु ने निर्मित कराया था। किन्तु इस स्थल के पर्याप्त उत्खनन के परचात् भी किसी अन्य जैन पुरावशेष के न मिलने संबंधी तथ्य की उपेक्षा नहीं की जा सकती। जैन परंपराएं उत्तरापथ में प्रथम जैन तीर्थंकर ऋषभनाथ के पुत्र बाहुबली द्वारा केवल एक धर्म-चक्र स्थापित करने का उल्लेख अवश्य करती हैं। हिरभद्र कृत आवश्यक-निर्युक्ति की आवश्यक-वृत्ति

तेगा इव सोरट्ट-विसय-गिरिनिनयर पट्टण-चंदगुहा-ठियेगा ग्रष्टांग-महा-निमित्त-पारनेगा गंथ-बोच्छेदो होहदि ति जाद-भयेन पवयग्-बच्छलेण दिक्खिगावहाइरियाग्मम् मिहिमाए मिलियाणम् लेहो पेसिदो--धवला-टीका.

<sup>2</sup> जैन (हीरालाल). भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान. 1962. भोपाल. पृ 41-42, 75-76, 309-10.

<sup>3</sup> मार्शल (जॉन). गाइड टु तक्षिशिला. तृतीय संस्करण. 1936. दिल्ली. पृ 88. चित्र 13. / मोतीचन्द्र. कुछ जैन अनुश्रतियाँ और पुरातत्व. प्रेमी प्रभिनन्दन ग्रंथ. पृ 229-49.

<sup>4</sup> वोगेल (जे फ). केटेलॉग भ्रॉफ दि म्नार्क यॉलॉजिकल म्युजियम एट मथुरा. 1910. इलाहाबाद. पृ 184 तथा परवर्ती. / वासुदेवशरण ग्रग्रवाल ने जनंल भ्रॉफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसायटी. 23; 1950; 69-70 में इस शिलालेख के पहले किये गये पाठ में संशोधन किया है.

<sup>5</sup> बृहरकरूपभाष्य. 5. गाथा 5824 चक शब्द का उल्लेख करती है जिसकी व्याख्या टीकाकार ने 'उत्तरापथे धर्म-चक्रम्' की है.

श्रध्याय 8

टीका में तक्षिक्षिला में धर्म-चक की स्थापना का जो वृत्तान्त दिया गया है उसका उल्लेख दसुदेव-हिण्डी ग्रीर पउमचरिउ में नहीं है। इसके ग्रितिरिक्त, दिगंबर स्रोतों में भी इस घटना का वर्णन नहीं पाया जाता। दिगंबर स्रोत बाहुबली को तक्षिशिला के स्थान पर पोतनपुर से संबद्ध मानते हैं। अतएव सिरकप स्तूप का जैन धर्म से संबंधित होना निश्चित नहीं है।<sup>2</sup>

उमाकांत प्रेमानंद शाह

मावश्यक-निर्युं क्ति और उसपर हिरभद्र की टीका. 1. 332 और पृ 144 तथा परवर्ती. इसमें यह वृत्तांत स्नाया है कि ऋषभनाथ तक्षशिला में बहलि-म्रडम्बल्ल गये और वहाँ उन्होंने बहलि के लोगों तथा यौनकों और पहलगों को धर्म का उपदेश दिया. इस वृत्तांत के श्लोकों से ज्ञात होता है कि वृत्तांत के लेखन के समय तक्षशिला बल्ल-बिक्था (बहलि) प्रांत में सम्मिलत था.

<sup>2</sup> पूर्ण विवरण हेतु द्रष्टव्य: शाह (यू पी), स्टडीज इन जंन झाटं. 1955, बनारस. पृ 10 श्रौर टिप्पणी. / शाह (यू पी). बाहुवली: ए युनीक ब्रौंज इन द म्यूजियम. बुलेटिन झाँफ द प्रिन्स झाँफ वेल्स म्यूजियम, बम्बई. 5; 1953-54; 32, 39, चित्र 5-6.

#### ग्रध्याय 9

# दक्षिए। भारत

#### प्रस्तावना

दक्षिण भारत में जैन धर्म का प्रसार ईसा-पूर्व चौथी शती के ग्रांतिम चरण के लगभग श्रुतकेवला भद्रबाहु के साथ जैन समाज के ग्राव्रजन से हुग्रा। दिगंबर परंपरा के ग्रानुसार भद्रवाहु के साथ चन्द्रगुप्त (६०० ई० तथा परवर्ती श्रवणबेलगोल ग्रभिलेखों में उल्लिखित प्रभाचंद्र) नामक एक राजा था। सामान्य धारणा यह है कि वह सुविख्यात मौर्य नरेश चन्द्रगुप्त ही थे। इसी परंपरा से ज्ञात होता है कि ग्राव्रजन के फलस्वरूप जैन लोग कर्नाटक में श्रवणबेलगोला ग्रौर वहाँ से तिमलनाडु पहुँचे थे। ऐसी मान्यता है कि तिमल क्षेत्रों में परवर्ती गतिविधि का नेतृत्व विशाखाचार्य ने किया था। इससे ग्रनुमान किया जा सकता है कि प्रव्रजन का क्षेत्र उत्तर भारत (मालवा क्षेत्र) से कर्नाटक ग्रौर वहाँ से तिमलनाडु की ग्रोर रहा होगा।

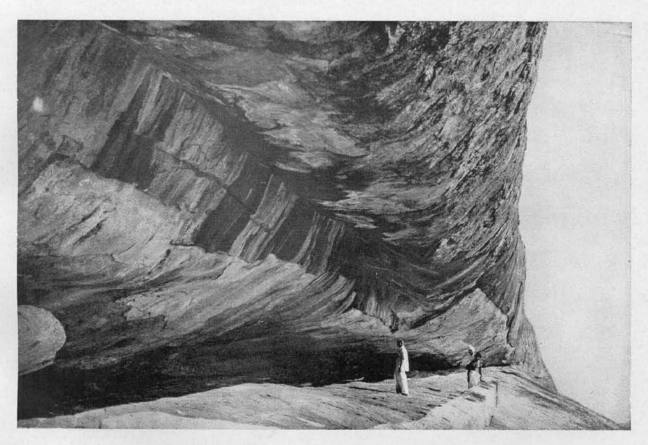
इस परिपुष्ट एवं संपन्न परंपरा का उल्लेख हमें ग्यारहवीं-बारहवीं शताब्दियों तथा परवर्ती ग्रंथों में मिलता है, जबिक इस गतिविधि का प्रथम ग्रंभिलेखांकित साक्ष्य श्रवणबेलगोल के शिलालेख से प्राप्त होता है जो ६०० ई० से पूर्व का नहीं है। इस प्रकार परंपरागत ग्राख्यानों ग्रौर उपलब्ध जैन पुरावशेषों की परस्पर संगति एक समस्या बन गयी है; क्योंकि, ६०० ईस्क्वी से पहले के वास्तु-स्मारक तथा पुरालेखीय साक्ष्य, विशेषतः दक्षिणापथ में, प्रायः सर्वथा ग्रनुपलब्ध हैं।

जैन धर्म के अनुयायी और ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियों के प्रथम सातवाहन नरेश सिमुक के प्रसंग तथा गुणाढ्य की बृहत्कथा आदि कुछ प्राचीन प्राकृत ग्रंथों के अतिरिक्त ऐसा कोई स्पष्ट और इतिहास-सम्मत प्रामाणिक साक्ष्य उपलब्ध नहीं है जो प्राचीनकाल ६०० ई० तक दक्षिणापथ में जैन धर्म का अस्तित्व सिद्ध कर सके। शैंलोत्कीर्ण और निर्मित शैंलियों के जैन वास्तु-स्मारकों के अवशेष बादामी के चालुक्यों (सातवीं-नौवीं शताब्दियों) तथा मलखेड के राष्ट्रकूटों (आठवीं-नौवीं शताब्दियों) के समय से मिलते हैं और ऐतिहासिक अध्ययनों में उनके उल्लेख का सफलतापूर्वक उपयोग किया गया है।

स्रान्ध्र प्रदेश की स्थिति इससे स्रधिक भिन्न नहीं है। दक्षिण उड़ीसा में, जहाँ प्राचीनतम जैन शैलोत्कीण गुफाएँ (खण्डगिरि-उदयगिरि पहाड़ियों पर) विद्यमान हैं, दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों से ग्रघ्याय 9 ] दक्षिण भारत

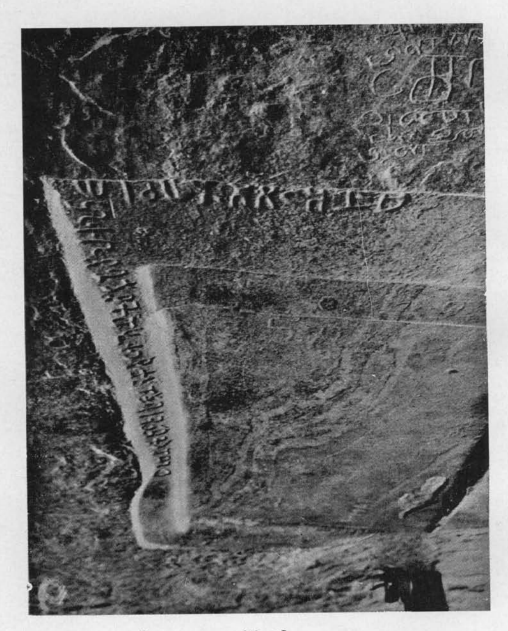


(क) मांगुलम — ग्रिभिलेख का एक ग्रंश



(ख) शित्तन्नवासल — जैन मुनियों की ग्रावास-गुका

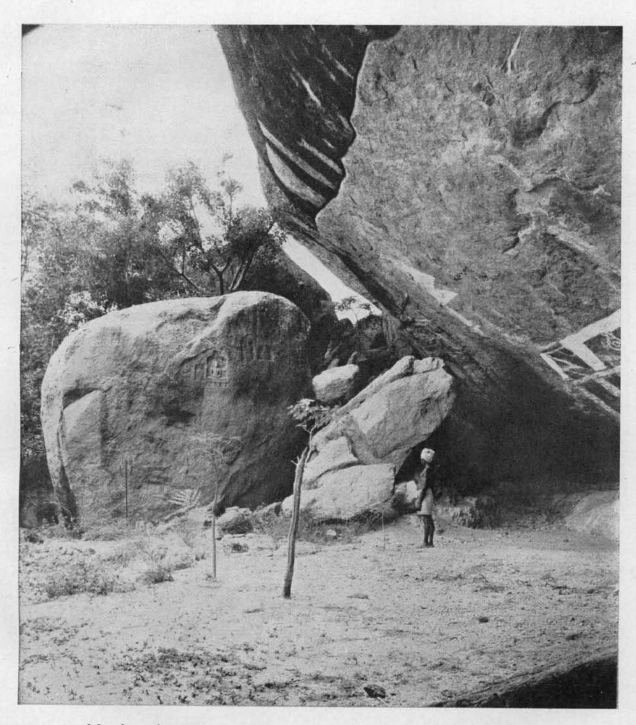
चित्र 39



शित्तन्नवासल — ग्रभिलेखांकित प्रस्तर-शय्या

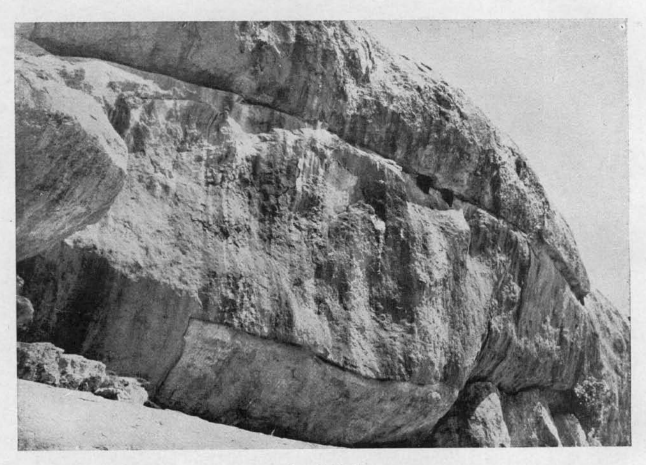
चित्र 40

ग्रध्याय 9 ] दक्षिण भारत



तेनिमलै — जैन मुनियों की स्रावास-गुफा, स्रलग पड़ी चट्टान पर उत्कीर्ण परवर्ती शिल्पांकन

चित्र 41



पुगलूर — जैन मुनियों की ग्रावास-गुफा

श्रध्याय 9

पूर्व के जैन पुरावशेष वस्तुतः बहुत कम संख्या में प्राप्त हुए हैं। दूसरी स्रोर ऐसा प्रतीत होता है कि दक्षिणापथ के पिरचमी स्रौर पूर्वी संचलों में, बौद्धों की वास्तुशिल्पीय गतिविधि निरंतर बनी रही। पिरचमी स्रचल में यह गतिविधि ईसा-पूर्व दूसरी शती से नौवीं शती ई० तक शैलोत्कीण शैली में, तथा पूर्वी संचल में ईसा-पूर्व दूसरी शती से लगभग पाँचवीं शती ई० तक निर्मित शैली में विकसित हुई।

दक्षिणापथ से तिमलनाडु की स्थिति भिन्न थी। वहाँ की पर्वंत श्रेणियों में अनेक मनोहारी प्राकृतिक गुफाएँ हैं जिन्हें जैन मुनियों के आवास के योग्य बनाने के लिए उनमें प्रस्तर-शय्यायों और शिला-प्रक्षेपों का प्रावधान किया गया। विलक्षण बात यह है कि शय्याओं से युक्त ये गुफाएँ उस समय से वहुत पहले की हैं जब दक्षिणापथ में किसी जैन वास्तु-स्मारक का निर्माण किया गया होगा। समस्त तिमलनाडु में यत्र-तत्र स्थित ब्राह्मी-अभिलेखांकित ये गुफाएँ पूर्वी घाट के अनेक स्थानों, विशेष रूप से मदुरै के आसपास के क्षेत्र, में मिलती हैं।

ये आरंभिक जैन अधिष्ठान कई कारणों से महत्त्वपूर्ण हैं: (१) वे इस क्षेत्र के प्राचीनतम प्रस्तर-स्मारकों का प्रतिनिधित्व करते हैं, (२) ब्राह्मी लिपि में तिमल भाषा के प्राचीनतम अभिलेख उत्कीर्ण हैं और (३) वे तिमलनाडु में जैन धर्म के प्रारंभिक प्रसार का प्रमाणिक साक्ष्य प्रस्तुत करते हैं। फलस्वरूप, प्रस्तर और शैंलोत्कीर्ण शैंली की प्राचीनतम वास्तु-शिल्पीय गतिविधि और इस क्षेत्र में प्राप्त प्राचीनतम लेखों के अध्ययन में इनका अत्यधिक महत्त्व है, यद्यपि कलागत और सौंदर्यगत विकास की दृष्टि से वे किसी गतिविधि का आरंभ कदाचित् ही करते हैं। तथापि, धार्मिक स्थापत्य के उपयोग में लायी गयी प्रस्तर-सामग्री का प्रवर्तन उन आद्य प्रस्तर-स्मारकों में देखा जा सकता है जो अधिकांशतः जैन हैं। इसमें कम ही संदेह है कि इन गुफाओं ने परवर्ती काल में जैन और ब्राह्मण धर्मों की उन शैलोत्कीर्ण गुफाओं का मार्ग प्रशस्त किया जो उसी क्षेत्र में विकसित हुई जहाँ ब्राह्मी अभिलेखांकित प्राचीन गुफाएँ विद्यमान हैं।

इन जैन-केन्द्रों की कुछ सामान्य विशेषताएँ उल्लेखनीय हैं। प्राकृतिक गुफाओं को इस प्रकार से परिवर्तित किया गया कि वे ग्रावास के योग्य बन सकीं। ऊपर, बाहर की ग्रोर लटकते हुए प्रस्तर-खण्ड को शिला-प्रक्षेप के रूप में इस प्रकार काटा गया कि उसने वर्षा के जल को बाहर निकालने तथा नीचे शरण-स्थल बनाने का काम किया। गुफाओं के भीतर शिलाओं को काटकर शय्याएँ बनायी गयीं जिनका एक छोर तिकये के रूप में प्रयोग करने के लिए कुछ उठा हुग्रा रखा गया। शय्याओं को छेनी से काट-काटकर चिकना किया गया। ऐसा प्रतीत होता है कि कुछ पर तो पालिश भी की गयी थी।

दाता या ग्रावासकर्ता के नामों के उल्लेखयुक्त ब्राह्मी ग्रिभलेख या तो शय्याग्रों पर ही उत्कीर्ण हैं या ऊपर की ग्रोर लटकते हुए शिला-प्रक्षेप पर।

इन गुफाओं के सामने स्तंभों पर आधारित खपरैल की छत के रूप में अतिरिक्त निर्माण-कार्य भी किया गया था। स्तंभों को स्थिर करने के लिए उकेरे गये कोटर आज भी कुछ गुफाओं के सामने शिलाओं पर देखे जा सकते हैं। गुफाएँ प्रायः भरनों के समीप स्थित हैं; जल की सुविधा-पूर्वक प्राप्ति के लिए ही ऐसे स्थानों को चुना गया था।

इन स्थानों पर प्रायः सर्वत्र परवर्ती काल अर्थात् सातवीं-नौवीं शताब्दियों में मूर्तियाँ उत्कीर्ण की गयीं जिनके साथ वट्टेजुत्तु लिपि में अभिलेख भी मिलते हैं, जिनमें प्रसिद्ध जैन आचार्यों और कभी-कभी दाताओं के नाम का उल्लेख भी किया गया है। ये शिल्पांकन प्रायः प्रक्षिप्त शिला अथवा गुफा के समीप किसी सुविधाजनक स्थान या शिला पर किये गये हैं। इससे विदित होता है कि आठवीं-नौवीं शताब्दियों तक ये क्षेत्र निरंतर जैनों के अधिकार में रहे। इन शताब्दियों में उन स्थानों की स्थित में परिवर्तन हुए क्यों कि या तो उन्हें जैनों ने स्वयं भंग कर दिया या वे वलपूर्वक शैव या वैष्णव-केन्द्रों के रूप में परिवर्तित कर दिये गये। ये परिवर्तन, निस्संदेह, उस संघर्ष के परिणाम थे जो एक ओर बौद्धों और जैनों तथा दूसरी ओर इनके तथा ब्राह्मण मतों के बीच उठ खड़ा हुआ था और जिसमें भिक्त-पंथ के समर्थकों ने ब्राह्मण मतों को गहरा आघात पहुँचाया। यह उल्लेखनीय है कि इस समूचे संघर्ष में, जैनों की चर्चा इन (प्रायः आठ) पर्वत-श्रेणियों के आवास-कर्ताओं के रूप में मिलती है। इनमें से अधिकांश पहाड़ियाँ मद्रे के आसपास हैं।

मदुरै के निकटवर्ती पहाड़ी क्षेत्र, कदाचित् तिमलनाडु, में जैनों के प्रमुख केन्द्र थे, क्योंिक ये वही क्षेत्र थे जहाँ ग्रंततोगत्वा जैनों के कुछ सर्वाधिक प्रभावशाली चैत्यवास ग्रस्तित्व में ग्राये। ये साथ ही मदुरै ही में बच्चतन्दी ने लगभग ४७० ई० में जैनों के द्राविड़-संघ की स्थापना की थी।

इस क्षेत्र में जैन ईसा-पूर्व दूसरी शती तक पहुँच चुके होंगे (मांगुलम् के प्राचीनतम ब्राह्मी ग्राभिलेखों का यही समय माना गया है)। कर्नाटक से आरंभ होकर इस यात्रा का मार्ग कोंगुदेश (कोयंबत्त्र क्षेत्र) की पर्वत-श्रेणियों, तिरुच्चिरापिल्ल के पश्चिमी क्षेत्र और वहाँ से पुदुक्कोट्टै के दक्षिण से होता हुआ मदुरै की पर्वत-श्रेणियों अर्थात् कर्नाटक की पहाड़ियों से मदुरै तक का विशाल क्षेत्र माना जा सकता है। तोण्डमण्डलम् (चिगंलपट, उत्तर अर्काट और दक्षिण अर्काट जिले) की पर्वत-श्रेणियों में अवस्थित प्रस्तर-श्रयाओं से युक्त गुफाओं से प्रतीत होता है कि धीरे-धीरे कुछ जैन तिमलनाडु के उत्तरी अंचलों में भी पहुँचे थे। चोलदेश में तिरुच्चिरापिल्ल और कावेरी के कछारों के पश्चिमी तटों को छोड़कर तोण्डमण्डलम् के दक्षिण और पाण्ड्य राज्य के उत्तर में जैनों के प्रवेश के प्रमाण कम ही मिलते हैं।

<sup>1</sup> वट्टेजुत एक प्रकार की शीघ्र लिखी जानेवाली लिपि है जो दक्षिणी क्षेत्र में बाह्मी से विकसित हुई.

<sup>2</sup> द्रब्टव्य : परवर्ती पृ 101 पर मुत्तुष्पट्टि (समणरमलैं) के ग्रंतर्गत.

ब्रध्याय 9 ] दक्षिण भारत

सङ्गम साहित्य के नाम से ज्ञात तत्कालीन तिमल साहित्य जैनों और उनकी आचार-संहिता के लिए विख्यात है। जैनों की उत्तरोत्तर ज्ञानवृद्धि, उनके दर्शन और सिद्धांतों का परिचय हमें शिलप्पदिकारम् और मणिमेखलें नामक महाकाव्यों में ही देखने को मिलता है, जो लगभग पाँचवीं छठी शती ई० के माने जा सकते हैं। यद्यपि, इन महाकाव्यों के रचनाकाल के विषय में विद्वानों में मतभेद है। कुछ विद्वान् सङ्गम साहित्य मानकर इन महाकाव्यों को दूसरी शती ई० की रचनाएँ भानते हैं तो कुछ उन्हें आठवीं शती ई० जैसे परवर्ती काल का बताते हैं।

शिलप्पिदकारम् में स्पष्ट प्रमाण है, कि कावेरिप्पूम्पिट्टणम् जैसे महत्त्वपूर्ण नगरों ग्रौर चेर देश (केरल) में जैन मंदिर विद्यमान थे। उपर्युक्त साक्ष्य के श्रनुसार ये निर्मित शैली के मंदिर थे श्रौर उनके निर्माण में ईंट, गारा श्रौर लकड़ी ग्रादि सामग्री का उपयोग हुग्रा था जैसा कि सामान्यतः इस क्षेत्र में सातवीं शती के पूर्व तक होता रहा था।

शिलप्पदिकारम् में एक ऐसी संस्था का उल्लेख है जिसका महत्त्व और प्राचीनता ध्यान देने योग्य है। इस संस्था को गुणवायिकोंट्टम् (एक मंदिर विशेष ?) कहते थे और वह चेर देश में स्थित बतायी गयी है। इलङ्गी अिंडगल जो इस महाकाव्य का लेखक था, एक चेर राजकुमार था जिसने चेर के राजसिंहासन पर से अपना उत्तराधिकार छोड़ कर संन्यास ले लिया था। संभवतः जैन दीक्षा लेकर वह गुणवायिकोंट्टम् की सिन्निध में रहने लगा था। हाल ही में इस कोट्टम् की स्थित चेर क्षेत्र में सिद्ध करने के प्रयत्न किये गये हैं और संयोगवश, इस महाकाव्य का रचनाकाल अब आठवीं शती बताया गया है। यद्यपि, यह तर्क प्रस्तुत किया जा सकता है कि इस महाकाव्य से व्यक्त होनेवाले जैन प्रभाव की प्रकृति और इसमें उल्लिखित जैन संस्थाओं के विशेष विवरणों से यह अत्यंत असंभव लगता है कि ऐसी कोई संस्था उस समय अस्तित्व में आयी हो जब सातवीं शती का धार्मिक संघर्ष समाप्त ही हुआ था। यह भी नहीं लगता कि वह सातवीं-आठवीं शताब्दियों में हुए बाह्मण-विद्रोह के घातक परिणामों से स्वयं को किसी असाधारण सीमा तक सुरक्षित रख सकी हो। दूसरी ओर, यह बहुत संभव है कि मूल रूप में यह मंदिर ईट और गारे से बनाया गया हो और बाद में उसे पाषाण से पुनर्निमित कर दिया गया हो, जिसके खण्डहर मध्य केरल के को इंगल्लूर (केंगनोर) के समीप कुनवाय नामक स्थान पर स्थित माने जाते हैं।

ग्रांरिभक काल के मंदिरों या चैत्यवासों जैसे किन्हीं महत्त्वपूर्ण जैन स्मारकों के ग्रभाव में, शय्याओं से युक्त ग्रौर ब्राह्मी-श्रभिलेखांकित इन प्राकृतिक गुफाग्रों का महत्त्व इसलिए ग्रौर भी बढ़ जाता है कि तमिलनाडु में इस काल के स्मारकों में केवल इन्हीं पर तिथि ग्रंकित है।

<sup>1</sup> नारायरान् (एम जी एस). न्यू लाइट ब्रॉन कुरावाधिरकोट्टम एण्ड द डेट ब्रॉफ शिलप्पदिकारम. जर्नल धाँफ इण्डियन हिस्ट्री. 48; 1970; 691 तथा परवर्ती.

इन प्रतिष्ठानों के लिए ब्राह्मी अभिलेखों में जो संज्ञाएँ मिलती हैं वे हैं—-पाजि (गुफा), पिलल (गुफा और व्यापक अर्थ में विद्यालय), अतिट्टानम् (आसन या शय्या) और कंचणम् (शय्या)। कूर (छत), पिण-ऊ (पर्ण) और मुशगें (आवरण) आदि स्थापत्य-विषयक शब्दों का प्रयोग भी हुआ है।

इन स्थानों से जुड़ी हुई ग्रसमंजस में डालनेवाली एक ऐसी परंपरा भी है जो उनका संबंध पाँच पाण्डव वीरों से जोड़ती है। दक्षिण भारत में ऐसे सभी महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक स्थानों का, जहाँ पुरावशेष विद्यमान हैं, स्थानीय ग्रनुभूतियों के ग्रनुसार महाकाव्यों की घटनाग्रों से वास्तव में ग्रत्यंत घिनष्ठ संबंध है। यह तथ्य ब्राह्मण केन्द्रों के विषय में भी उतना ही सच है जितना कि जैन ग्रौर बौद्ध स्थानों के विषय में। इसीलिए, ये पहाड़ियाँ ग्रौर उनकी गुफाएँ, शय्याएँ ग्रौर निर्फर सामान्यतः स्थानीय बोली में पंचपाण्डवमलें, पंचपाण्डवर टिप्प (या कुट्टु), पंचपाण्डवर पडुक्कें, ऐवर्शु नै ग्रादि के नाम से जाने जाते हैं।

तिमलनाडु के प्राचीन जैन केन्द्रों का अग्रलिखित सर्वेक्षण मुख्यतः भौगोलिक ग्रौर क्षेत्रीय सीमाग्रों के ग्राधार पर है ग्रौर इसमें उन केन्द्रों की काल-क्रमागत स्थिति का यथासंभव संकेत है।

# गुफाग्रों का विवरण

# मदुरे जिला

# मदुरै तालुकः

१-म्रानैमले (ईसा की प्रथम-द्वितीय शताब्दियाँ)--वैगै नदी के समीप स्थित इस ग्राम में एक प्राकृतिक गुफा है जिसमें एक ब्राह्मी ग्रभिलेख है। इसमें कई शय्यात्रों के उत्कीर्ण किये जाने का उल्लेख है। गुफा की विशाल प्रक्षिप्त शिला पर जैन तीर्थंकरों तथा सिद्धायिका यक्षी की परवर्ती काल की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। ग्रभिलेख की वहें जुत्तु लिपि में ग्राठवीं-नौवीं शताब्दियों के विख्यात जैनाचार्यों में से एक ग्रज्जणन्दि का भी उल्लेख है।

यह ब्राह्मी अभिलेख ईसा की प्रथम-द्वितीय शताब्दियों का माना गया है।

२-अरिट्टापट्टि (ईसा-पूर्व द्वितीय - प्रथम शताब्दियाँ) --- अजगरकोयिल के मार्ग में मेलूर से आठ किलोमीटर पर अरिट्टापट्टि नामक ग्राम है। ग्राम में एक पहाड़ी है, जिसे वहाँ किजजमलें कहते हैं। पहाड़ी के पूर्वी भाग में एक गुफा है जिसके शिला-प्रक्षेप पर एक परनाला उकेरा हुआ है। गुफा के शीर्ष पर उत्कीर्ण एक ब्राह्मी अभिलेख में उल्लेख है कि उस गुफा का दान नेल्वेलि। के

<sup>।</sup> रामन् (के वी) तथा सुब्बरायलु (वाइ). ए न्यू तमिल ब्राह्मी **इं**स्क्रिप्शन इन अरिट्टापट्टि**. जर्नल आँफ** इ**ण्डियन हिस्ट्रो**. 49; 1971; 229−32.

श्रध्याय 9 ] दक्षिण भारत

चिजवन अतनन् वोलियन ने किया था। इस अभिलेख में एक मुशर्ग अर्थात् धूप और पानी से बचाव के लिए गुफा के सामने लकड़ी की बिल्लियों और ताड़पत्रों से बने हुए एक अस्थायी छप्पर के निर्माण का रोचक उल्लेख है।

यह ाँ भ्रष्णणिन्द की एक मूर्ति है, जिसपर उत्कीर्ण एक परवर्ती वट्ठेजुत्तु ग्रभिलेख में उनके नाम का उल्लेख है।

३-मांगुलम् (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ) — यह ग्राम ग्रिस्ट्रिपिट्ट के समीप है ग्रीर यहाँ की पहाड़ी कजुगुमले कहलाती है। पहाड़ी पर गुफाएँ हैं जिनमें शैलोत्कीर्ण शय्याएँ ग्रीर छह ब्राह्मी ग्रिभिलेख हैं। इनमें से चार ग्रिभिलेखों में जैन ग्राचार्य कणिनन्द का नाम ग्राया है। प्राचीनतम ब्राह्मी ग्रिभिलेख संभवतः यहीं हैं ग्रीर इनकी पुरालिपि के ग्राधार पर तथा एक प्राचीन पाण्ड्य नेडुजेजियन् के संदर्भ के कारण इनका समय ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ माना गया है (चित्र ३६ क)।

इनमें से एक अभिलेख में उल्लेख है कि वेल-ग्रारं नामक स्थान से आये किसी निगम के एक व्यापारी ने जाली (पर्ण ? ; पिण-ऊ) बनवायी।

४-मुत्तुप्पट्टि (समणरमलें) (ईसा की प्रथम-द्वितीय शताब्दियाँ)—मदुरै के पश्चिम में आठ किलोमीटर दूर, पूर्व-पश्चिम तीन किलोमीटर फैली हुई चट्टानी पहाड़ियों की एक श्रेणी समणरमलें (समणों या जैनों की पहाड़ी) कहलाती है। इन पहाड़ियों का दक्षिण-पश्चिमी छोर कीजकुयिलकुडि (कीजकुडि) ग्राम के सामने और उत्तर-पश्चिमी छोर मृत्तुपट्टि ग्राम के निकट पड़ता है। इन पहाड़ियों पर विभिन्न स्थानों पर शय्याओं और ब्राह्मी ग्रभिलेखों सहित अनेक गुफाएँ हैं। पहाड़ियों पर ग्राठवीं-नौवीं शताब्दियों की बट्टे जुत्तु लिपि में अभिलेखों कित परवर्ती जैन मूर्तियाँ मिलती हैं।

मृत्तुष्पट्टि के पास की गुफाओं में शय्याएँ हैं जिन्हें स्थानीय बोली में पंच-पांडवर-पडुक्कै कहते हैं। इनके आह्यी अभिलेखों में आवासकर्ताओं और दाताओं के नामों का उल्लेख है। आठवीं-नौवीं शताब्दियों की मूर्तियाँ महावीर, उनके अनुचरों और उनके देव-देवियों का प्रतिनिधित्व करती हैं।

कीजक्कुडि के समीप पेच्चिपल्लम और पेट्टिप्पोडलु नामक दो गुफाएँ हैं। इनमें से दूसरी कोंगर पुलियंगुलम् नामक ग्राम के सामने स्थित है। कोंगर पुलियंगुलम् (सेत्तिप्पोडवु गुफा) के ब्राह्मी ग्रिभिलेख रोचक हैं, क्योंकि उनमें उल्लेख है कि गुफा की रक्षा के लिए कूर या वितान, पत्तों ग्रौर घास-फूस का उपयोग किया गया। यहाँ की श्रौर पेच्चिपल्लम् की ग्राठवीं / नौवीं शताब्दी की मूर्तियों में पाश्वेनाथ तथा ग्रन्य तीर्थंकरों और ग्रंबिका, ग्रजिता, ग्रादि यक्षियों की मूर्तियाँ हैं। उनमें प्रख्यात जैनाचार्य अञ्जणन्द की मूर्ति भी है।

समणरमलै नामक पहाड़ियों की पूरी श्रेणी वेण्बुनाडु में स्थित कुरण्डि के तिरुक्काट्टाम्पल्लि नामक जैन विहारों का केन्द्र रही, जैसा कि नौवीं और परवर्ती शताब्दियों के अभिलेखों से ज्ञात होता है। तिमलनाडु के चैत्यवासों में यह कदाचित् सबसे बड़ा था, क्योंकि इस प्रतिष्ठान के सदस्यों का उल्लेख सुदूर दक्षिण में चित्राल या त्रिवेन्द्रम के दक्षिण में तिरुचराणन्तुमलै तक और सुदूर उत्तर के उत्तर अर्काट जिले में स्थित करण्डै तक के अभिलेखों में मिलता है।

५—तिरुप्परंकुरम् (ईसा-पूर्व द्वितीय शती से द्वितीय शती ई० तक)—यह स्थान सुब्रह्मण्य की पूजा के लिए विख्यात है श्रौर श्रब यहाँ एक पाण्ड्यकालीन (नौवीं शती) शैलोत्कीर्ण गुफा-मंदिर के साथ निर्माण किये गये भवनों का विशाल समूह विद्यमान है। इस पहाड़ी पर सर्वप्रथम जैनों का श्रावास था। पहाड़ी के एक श्रन्य भाग में सरस्वती तीर्थ नामक एक बहुत ऊँचे स्थान पर शय्याश्रों सहित प्राकृतिक-गुफाएँ विद्यमान हैं। उनमें चार ब्राह्मी श्रभिलेख हैं, जिनमें से एक इसलिए महत्त्व का है कि उसमें उल्लेख है कि श्रीलंका के एक गृहस्थ ने इस प्रतिष्ठान का निर्माण कराया था। इस गुफा के समीप विद्यमान बाहुवली श्रौर पार्श्वनाथ की मूर्तियाँ, श्रन्य मूर्तियों की भाँति श्राठवीं-नौवीं शताब्दियों की हैं।

६-वरिच्चियुर (कुन्नसूर) (ईसा-पूर्व द्वितीय शती से द्वितीय शती ई० तक)—वरिच्चियुर में इस पहाड़ी पर तीन अभिलेखों में प्रस्तर-शय्याओं का कचण (शय्या या आवास) के रूप में उल्लेख है। पाजि (या पिल्ल) वह शब्द है, जो गुफा या कंदरा के लिए इन सभी प्राचीन अभिलेखों में सामान्यतः पाया जाता है। इन दोनों शब्दों का प्रयोग कालांतर में जैनों के (और बौद्धों के भी) चैत्यवास या किसी धार्मिक प्रतिष्ठान के अर्थ में होने लगा। पिल्ल शब्द का भी अर्थ-विस्तार हुआ और उससे विद्यालय या शैक्षणिक संस्थान का बोध होने लगा। प्राचीन भारत में जैनों और बौद्धों की प्रसिद्धि महान् शिक्षाशास्त्रियों के रूप में भी रही है।

### मेलूर तालुकः

७—ग्रजगरमलें (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)—पंचपाण्डव शय्याएँ श्रीर ब्राह्मी श्रभिलेख अजगरमलें (प्राचीन तिमल साहित्य का इरुन्कुन्रम) में भी प्राप्त हुए हैं। इस स्थान ने कालांतर में मुरुग (सुब्रह्मण्यम्) श्रीर विष्णु की पूजा के एक प्रसिद्ध केन्द्र के रूप में पर्याप्त विकास किया। इस प्रकार के जैन प्रतिष्ठानों का ब्राह्मण्य प्रतिष्ठानों के रूप में परिवर्तन तिमलनाडु के प्रायः सभी जैन (ग्रीर कुछ बौद्ध) प्रतिष्ठानों के लिए एक साधारण-सी बात बन गयी थी। ग्रजगरमलें की जैन मूर्तियों (ग्राठवीं-नौवीं शताब्दियों) में से एक जैन श्राचार्य ग्रज्जणन्दि की है।

द-करुंगालक्कुडि (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)—पंचपाण्डवरकुट्टु नामक पहाड़ी पर स्थित इस ग्राम में शय्यात्रों से युक्त गुफाएँ मिली हैं। यहाँ के एक ब्राह्मी ग्रभिलेख में गुफा के लिए पालि शब्द का प्रयोग हुन्ना है।

श्रध्याय 9 ] दक्षिए भारत

६-कीजवलवु (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ) — कीजवलवु की पंचपाण्डवमले में विशाल चट्टानें और गुफाएँ हैं। यहाँ के ब्राह्मी ग्रभिलेख में तोण्टि के एक श्रावक द्वारा इस चैत्यवास की स्थापना का उल्लेख है।

१०--तिरुवादवूर (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)---इस ग्राम में भी ब्राह्मी अभिलेखांकित गुफाएँ हैं।

### तिरुमंगलम् तालुकः

११-विक्किरमंगलम् (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)---नागमलै नामक स्थान पर गुफाओं ग्रौर शय्याग्रों सहित उण्डान्नकल्लु नामक एक विशाल चट्टान है, जिसके ब्राह्मी अभिलेखों में उन लोगों के नाम ग्राये हैं, जो इन गुफाग्रों में रहते थे या जिन्होंने उनका दान किया।

## नीलक्कोट्टै तालुक :

१२-मेट्टुपट्टि (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)--इस ग्राम की सिद्धरमलें (सिद्धों की पहाड़ी) नामक पहाड़ी पर शय्याद्यों युक्त गुफाएँ हैं। चट्टान के शय्याद्यों युक्त निचले भाग को कमल की पखुड़ियों का-सा ग्राकार दे दिया गया है। इसी पीठ पर एक वृत्त के भीतर चरण-युगल उत्कीर्ण हैं, जिनके बीच में एक कमल बना है। कहा जाता है, ये चरण तांत्रिक मत के व्याख्याता सहजानन्दनाथ के हैं (?)। यहाँ ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियों के, दातात्र्यों के नामोल्लेख सहित नौ ब्राह्मी ग्रिभिलेख हैं।

मदुरै जिले के उत्तमपलैयम्, ऐवरमलै (ऐयम्पलय्यम्), कुप्पल्नत्तम् (पोयगैमलै) और पलिनि (पंचवर्नप्पादुक्कै) की पहाड़ियों पर भी शय्याओं सिंहत या शय्याहीन गुफाएँ हैं। इन स्थानों के ब्राह्मी अभिलेखों की कोई सूचना नहीं है, तथापि वहाँ विद्यमान आठवीं-नौवीं शताब्दियों की मूर्तियों से स्पष्ट है कि ये स्थान जैनों से संबद्ध रहे हैं।

### रामनाथपुरम् जिला

१३-१४-पिल्लैयर्पत्त (पाँचवीं शती ई०) श्रौर कुलक्कुदि (ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ)--उपर्युक्त जिले के तिरुप्पत्तुर तालुक में स्थित हैं, इनमें ब्राह्मी श्रभिलेख हैं पर दोनों ही स्थानों के गुफा-मंदिर शैंलोत्कीर्ण हैं ब्रौर दोनों ही शैवमत से संबंध रखते हैं; जैनों से उनके प्राचीन संबंधों का प्रमाण बहुत ही कम मिलता है।

एनुम्रल रिपोर्ट ग्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्राफी 1907-08. भाग 2. अनुच्छेद 99. अभिलेख 1908 का 47.
 (\*ग्रागे के पृष्ठों में एम० ई० ग्रार० के नाम से उहिलाखित ).

#### तिरुनेत्वेलि जिला

१५-१६—महकल्तलें (चिवलप्पेरि) (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ) ग्रौर वीर-शिखामणि तिहनेल्वेलि तालुक में स्थित हैं, उनमें शय्याग्रों ग्रौर ब्राह्मी ग्रभिलेखों से युक्त गुफाएँ हैं। महकल्तलें ग्रभिलेख में प्रस्तर-शय्या के लिए कंचणम् शब्द का प्रयोग हुग्रा है। वीरशिखामणि में प्रस्तर-शय्याग्रों के ग्रितिरिक्त एक चरण-युगल भी है जो एक वर्ग के भीतर कमल पर उत्कीर्ण है। एक परवर्ती श्रभिलेख के अनुसार यह चरण युगल भी सहजानन्दनाथ का है।

तिरुनेल्वेलि जिले के सेन्दमरम्, मलैयदिक्कुरिच्चि ग्रौर तिरुमलैपुरम में भी कुछ प्रस्तर शय्याएँ ग्रौर जैन मूर्तियाँ होने की सूचना मिली है।

#### तिरुच्चिरपल्लि जिला

१७-तिरुच्चिरप्पिल्ल (ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ)--तिरुच्चिरप्पिल्ल में सुनहरी चट्टान नामक पहाड़ी पर शय्यात्रों से युक्त एक गुफा है। पिल्ल शब्द का प्रयोग इस संदर्भ में स्थानवाची नाम के प्रत्यय के रूप में हुआ माना जा सकता है, जो इसके आरंभिक जैन संबंधों के कारण वन पड़ा है, क्योंकि यह शब्द सभी जैन प्रतिष्ठानों, विशेषतः विद्यालयों, के लिए प्रयोग में आया है। प्रस्तर-शय्याओं में से एक पर ब्राह्मी अभिलेख है, जिसे संदेह के साथ चेण्कयपन्<sup>2</sup> पढ़ा गया है।

यहाँ शैव मत के सातवीं शती के गुफा-मंदिर हैं और इन गुफाओं का निर्माण पल्लव शासक महेन्द्र वर्मन् (लगभग ५६०-६३०) के द्वारा किया गया माना गया है। यदि यह परंपरा सही है कि यह पल्लव शासक जैन से शैव हो गया था और तिरुचिरप्पिल्ल के शैलोत्कीर्ण गुफा-मंदिर उसके द्वारा उत्कीर्ण कराये गये मंदिरों में से प्राचीनतम हैं तो यह केन्द्र उन स्थानों में से एक माना जायेगा जहाँ कालांतर में जैन प्रतिष्ठानों को शैव और वैष्णव प्रतिष्ठानों के रूप में परिवर्तित किया गया या उनके स्थान पर शैव और वैष्णव प्रतिष्ठान निर्मित किये गये।

१८—ितिरुच्चिरप्पित्ल जिले के कुलित्तलें तालुक में स्थित शिवयम् में पाँच मीटर ऊँची एक सुन्दक्कपरें नामक अद्भुत चट्टान है। उसमें एक पंक्ति में उत्कीर्ण पाँच शय्याएँ हैं। उसकी एक चोटी पर एक चतुष्कोण पीठिका है, जिसपर महावीर और उनके अनुचरों की परवर्ती भूतियाँ उत्कीर्ण हैं। कुछ परवर्ती अभिलेख भी हैं, जिनमें जैन आचार्यों के नामों का उल्लेख है।

<sup>1</sup> एम॰ ई॰ आर॰, 1907-08. भाग 2. अनुच्छेद 20. 1908 का 42.

<sup>2</sup> महादेवन (ग्राई). कॉर्ण्स घ्रॉफ तिमल बाह्मी इंस्किप्शंस. 1966. मद्रास. पृ 11.

<sup>3 1913</sup> **का 50**.

दक्षिण भारत

१६-शित्तन्नवासल (ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियाँ)—इन प्राचीन जैन प्रतिष्ठानों (चित्र ३६ ख) में सर्वाधिक उल्लेखनीय ग्रौर ईसा-पूर्व द्वितीय शती से नौवीं शती ई० तक निरंतर जैमों के प्रभुत्व में रहा एक प्रतिष्ठान शित्तन्नवासल है जो तिरुच्चिरप्पिल्ल जिले (भूतपूर्व पुदुक्कोट्टै रियासत) के तिरुम्यम् तालुक में स्थित में है।

स्थानीय पहाड़ी पर एलदिपत्तम् नामक एक प्राकृतिक गुफा है, उससे लगे हुए सात ऐसे चौकोर गड्ढे हैं जो गुफा तक पहुँचने में सीढ़ियों का काम करते हैं। वितान का काम देनेवाली ऊपरी प्रक्षिप्त शिला से इस गुफा की लम्बाई बढ़ गयी है। प्रस्तर-शय्याएँ छेनी से चिकनी की गयी हैं। एक शय्या के समीप लगभग ईसा-पूर्व द्वितीय-प्रथम शताब्दियों का एक ब्राह्मी ग्रभिलेख (चिन्न ४०) है। उसमें एक्मिनाटु (कर्नाटक क्षेत्र ?) के कुमुलूर में उत्पन्न किसी काविटु-इतेण् नामक व्यक्ति के लिए चिरुपाविल इलयरे द्वारा ग्रतिट्-ग्रणम (शय्या या ग्रासन) के बनाये जाने का उल्लेख है।

पहाड़ी की दूसरी ओर, उक्त प्राकृतिक गुफा से नीचे के स्थान पर जैन मत का एक गुफा-मंदिर है (द्रष्टव्य : अध्याय १६) । मूलतः सातवीं शती में उत्कीर्ण किये गये इस गुफा-मंदिर का नौवीं शती में नवीनीकरण तथा पुनः स्रलंकरण किया गया, जिससे ज्ञात होता है कि यह जैन-केन्द्र निरंतर एक सहस्त्र वर्ष से भी अधिक समय तक महत्त्वपूर्ण रहा।

२०--नर्त्तमलै---शित्तन्नवासल के उत्तर में नर्त्तमलै के समीप तीन पहाड़ियों का एक ग्रौर समूह है जिनमें से एक का नाम ग्रम्मचलम् पहाड़ी (या ग्रलुक्तुमलै) है। गुफा के ऊपर की प्रक्षिप्त शिला पर पालिशयुक्त शय्याएँ ग्रौर सातवीं-नौवीं शताब्दियों की परवर्ती जैन मूर्तियाँ हैं।

२१-तेनिमलैं (तेनुर्मलैं)---उसी क्षेत्र में एक ग्रन्य पहाड़ी है तेनिमलैं, जिसके पूर्वी भाग में एक ग्रन्दर-मदम् नामक प्राकृतिक गुफा है, जहाँ प्राचीन काल में जैन मुनि तपस्या किया करते थे। इस गुफा के पार्श्व में सातवीं-नौवीं शताब्दियों की कुछ जैन मूर्तियाँ हैं (चित्र ४१)।

### करूर तालुक :

२२-पुगलूर (ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ ?)पुगलूर में अरुनत्तर पहाड़ी पर शय्याओं से युक्त गुफाएँ हैं (चित्र ४२)। इन शय्याओं के उष्णीष पर बारह छोटे ब्राह्मी अभिलेख उत्कीर्ण हैं। एक चेर राजकुमार के द्वारा बनवाये गये अधिष्ठान या आवासगृह का दाता के रूप में यार्ष र के एक अमणन (दिगंबर जैन साधु) चेरिकायमन् का उक्त अभिलेखों में से तीन में उल्लेख है। इन अभिलेखों का समय ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ माना गया है। ये और कोयम्बतूर जिले के अरच्चलु के तीन अभिलेख कर्नाटक से तिमलनाडु, विशेषतः मदुरै क्षेत्र की ओर, जानेवाले मार्ग पर स्थित कोंगुदेश (वर्तमान कोयम्बतूर, इरोद, सलेम और करूर क्षेत्र) के प्राचीन अभिलेखों में विशेष

महत्त्व के हैं। तथापि, यह आश्चर्यजनक है कि यहाँ के ब्राह्मी अभिलेखों का समय मदुरै के अभिलेखों से बाद का माना जाता है। यह आशंका बहुत तर्कसंगत होगी कि अलग-अलग अक्षरों के विकास की अवस्थाओं का बोध करानेवाले इन ब्राह्मी अभिलेखों का समयांकन अन्य ऐतिहासिक और भौगोलिक आधारों को महत्त्व न देते हुए केवल पुरालिपि-विज्ञान के आधार पर विश्वसनीय है या नहीं। यह सुभाव उपयुक्त होगा कि पाण्ड्य राज्य के मध्यभाग की ओर बढ़ते हुए जैन इन पहाड़ियों के परिसर में ठहरे थे।

२३-अरुनत्तर पहाड़ी के लगभग १० किलोमीटर दूर अर्धनारीपलैयम् नामक स्थान है, जिसमे एक चट्टान पर छेनी से शय्याएँ उत्कीर्ण की हुई हैं। इस चट्टान के पार्श्व में ऐवरसुनै (पाँचों का स्रोत) नामक एक जलस्रोत है।

## कोयम्बतूर जिला

इरोद तालुकः

२४-ग्ररच्चलूर (ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ) - श्ररच्चलूर के ब्राह्मी ग्रभिलेखों का उल्लेख पहले किया जा चुका है। उनमें से एक दाता के रूप में तेवन् चाट्टन् नामक जौहरी का नाम ग्राता है।

#### उत्तर श्रकाट जिला

चेय्यर तालुकः

२५—ममन्दुर (ईसा की तीसरी-चौथी शताब्दियाँ)—यह उन स्थानों में से है, जहाँ के प्राचीन जैन प्रतिष्ठानों को या तो नया आकार दिया गया या वे शैव रूप में परिवर्तित कर दिये गये। एकमात्र ब्राह्मी अभिलेखयुक्त यह गुफा स्थानीय पहाड़ी की दुर्गम ऊँचाई पर स्थित है और अभिलेख में उल्लेख है उस राजा का, जिसने तेनूर पर आधिपत्य किया और उस तचन (राजगीर) का, जिसने इस कुण्ह या पहाड़ी को काटा। विशेष महत्त्व तो इस पहाड़ी के शैलोत्कीर्ण गुफा-मंदिरों का है, जिनका समय महेन्द्रवर्मन-प्रथम का शासनकाल माना जा सकता है, जिसके जैन धर्म से शैव धर्म में परिवर्तित होने का आधार तेवारम् तथा शैवों के संत-चरित-साहित्य की परिपुष्ट परंपरा में विद्यमान है।

२६—उत्तर स्रकाट जिले के सेदुरम्पत्तु में भी प्रस्तर-शय्याएँ हैं, जिनपर प्रक्षिप्त शिला वितान की भाँति छायी हुई है। इनमें से एक शय्या पर उत्कीर्ण एक त्रिच्छत्र से इस स्थान का जैन संबंध निस्सदेह रूप से सिद्ध होता है।<sup>2</sup>

एम० ई॰ ग्रार॰, 1927-28. भाग 2. ग्रनुच्छेद 1.

<sup>2</sup> एम० ई० स्रार०, 1939-40 से 1942-43, भाग 2. अनुच्छेद 158.

#### दक्षिण श्रकीट जिला

२७-तिरुनाथरकुण्र (सिरुकदम्बुर) (पाँचवी शती ई०)—इस ग्राम की एक विशाल शिला पर चौबीस तीर्थंकरों की बहुत-सी मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। लगभग पाँचवीं शती—संक्रमण-काल—के दो परवर्ती ब्राह्मी श्रभिलेख हैं, जिनमें चन्दिरनन्दि ग्रौर इलयपडारन् नामक दो जैन ग्राचार्यों की निषि-िषयों का उल्लेख है, जिन्होंने क्रमशः सत्तावन ग्रौर तीस दिन का उपवास किया।

२८-सोलवन्दिपुरम् में जैन देवताश्रों की मूर्तियों सहित चट्टानों का एक अन्दिमलै नामक समूह है। कुछ प्रस्तर शय्याएँ हैं, पर उनपर कोई अभिलेख नहीं है।

# चित्त्र जिला (ग्रान्ध्र प्रदेश)

प्राचीन तिमिलनाडु के सुदूर उत्तरी भाग में (जो ग्रब ग्रान्ध्र प्रदेश का भाग वन गया है) कि कि कपुरम् ग्रौर नगरी नामक स्थानों पर पंचपाण्डव शस्थात्रों सिहत कुछ गुफाएँ हैं। इन स्थानों से कोई ग्रिभिलेख नहीं मिला है।

रं० चम्पकलक्ष्मी

# भाग 3

वास्तु-स्मारक एवं मूर्तिकला 300 से 600 ई०

## अध्याय 10

# मथुरा

## उपलब्ध सामग्री

चौथी शताब्दी के प्रारंभिक वर्षों में गुप्त-शासकों के प्रादुर्भाव के साथ ही जैन कला और स्थापत्य को मथुरा में गहरा धवका लगा प्रतीत होता है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि जहाँ एक स्रोर पूर्व-गुप्तकालीन लाल चित्तीदार बलुए पत्थर की अनेकों तीर्थंकर मूर्तियाँ, ग्रायाग-पट, चैत्य-स्तंभ, वेदिका-स्तंभ, उष्णीष-स्तंभ सरदल और शिल्पांकित वास्तु-अवशेष प्राप्त होते हैं, वहीं दूसरी ओर गुप्तकाल में इस प्रकार की कलाकृतियों की संख्या में ग्राश्चर्यंजनक कभी हुई है। पुरा-तत्त्व संग्रहालय, मथुरा (पु० सं० म०) और राज्य संग्रहालय, लखनऊ (रा० सं० ल०) में जहाँ मथुरा के ग्रिधिकांश पुरावशेष संग्रहीत हैं, कमशः केवल ग्रड़तीस और इक्कीस ऐसी जैन मूर्तियाँ संगृहीत हैं, जिन्हें निश्चय रूप से गुप्त-युगीन कहा जा सकता है। इस प्रकार की कितनी मूर्तियाँ इस देश के ग्रन्य संग्रहालयों में तथा कितनी विदेशों में हैं, इसकी ठीक-ठीक सूचना सुगमता से उपलब्ध नहीं है, किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि इस काल की मथुरा-कलाकृतियाँ पर्याप्त संख्या में कहीं भी नहीं हैं।

गुप्त-काल की वास्तु-कलाकृतियों की स्थिति ग्रौर भी शोचनीय है। लखनऊ या मथुरा संग्रहालय में से किसी में एक भी महत्त्वपूर्ण जैन कृति नहीं है। ग्रौर न वहाँ मृण्मूर्तियाँ ही हैं।

उक्त तथ्यों के कारण स्वाभाविक रूप से ही यह विश्वास करने के लिए बाध्य होना पड़ता है कि कुषाणकाल के पश्चात्, मथुरा में जैन धर्म को पर्याप्त क्षति उठानी पड़ी, किन्तु इसके क्या कारण थे, यह बता सकना कठिन है। यह विवरण तो प्राप्त होता है कि जैनों और बौद्धों में वाद-विवाद हुआ था, जिसमें जैनों की विजय हुई थी। यदि जैनों की यह विजय तात्कालिक रही हो और गुप्त-काल में बौद्ध मथुरा में पर्याप्त प्रभावकाली भी थे, तो भी यह वाद-विवाद जैन धर्म की जड़ों को हानि नहीं पहुँचा सकता था।

<sup>1</sup> व्यवहारभाष्यः 5,27,28. / जिनप्रभः विविध-कल्पसूत्रः संपाः जिनविजयः 1934ः शान्तिनिकेतनः पृ $\frac{1}{6}17-18$  .

ब्राह्मण पथों को राज्याश्रय का मिलना एक श्रौर कारण बताया जा सकता है, किन्तु केवल यही एकमात्र कारण नहीं हो सकता । स्कंदगुष्त के कहाऊँ ग्रभिलेख (४६०-६१ ई०) से यह प्रमाण मिलता है कि जैन धर्म का अस्तित्व श्रन्य स्थानों में था, क्योंकि गुप्त-शासक सिह्हण्यु थे।

कारण जो भी रहा हो, यह एक सत्य है कि गुप्त-काल में मथुरा में जैनों ने अपनी लोक-प्रियता खो दी थी। फिर भी जैनों का मथुरा में अपना संगठन था और जैन धर्म को गृहस्थों का किसी न किसी रूप में समर्थन मिलता रहा। बड़े और सामान्य आकार की जैन प्रतिमाएँ बनती रहीं और मंदिरों में प्रतिष्ठित भी की जाती रहीं, किन्तु चरमोत्कर्ष का समय अब नहीं रह गया था।

मथुरा से प्राप्त सामग्री निम्नलिखित मूर्तियों के रूप में है:

- (१) ध्यानस्थ<sup>1</sup> मुद्रा में स्रासीन तीर्थंकरों की पच्चीस मूर्तियाँ (चार के चित्र यहाँ दिये गये हैं, चित्र ४३-४६)।
- (२) खड्गासन² मुद्रा में तीर्थंकरों की छह मूर्तियाँ (दो के चित्र यहाँ दिये गये हैं, चित्र ४७)।
- (३) तीर्थंकर मूर्तियों के तेईस वियुक्त सिर<sup>3</sup> (तीन के चित्र यहाँ दिये गये हैं, चित्र ४८-५०)।
- (४) कुछ खंडित कृतियाँ<sup>4</sup> ।

श्रायागपटों श्रौर सरस्वती, बलभद्र, धरणेन्द्र जैसे जैन देवताश्रों या श्रन्य शासन-देवों या शासन-देवियों की पृथक् मूर्तियों का तो स्पष्ट रूप से श्रभाव है। यहाँ तक कि सर्वतोभद्र मूर्तियाँ तो लगभग न मिलने के समान हैं। मथुरा संग्रहालय में जो एक मूर्ति है भी (पु० सं० म०: बी-७५)वह परवर्ती संक्रमणकाल श्रर्थात् लगभग सातवीं / श्राठवीं शताब्दी की है।

श्रव जो सामग्री उपलब्ध है, उसपर विस्तार से विचार किया जायेगा।

<sup>1</sup> रा॰ सं॰ ल॰:जे-36, जे-52, जे-89, जे-104 (चित्र 43), जे-118 (चित्र 44), जे-119, जे-122, जे-139, जे-584 (?), म्रो-181 (चित्र 45); पु॰ सं॰ म॰:बी-1, बी-6, बी-7 (चित्र 46), बी-11, बी-28, बी-31, बी-33, बी-74, बी-75, 15 959, 15 983, 18 1388, 54 3769, 57 4388, 57 4382.

<sup>2</sup> रा०सं०ल • : जे-83, जे-86, जे-100 जे-121; (चित्र 47 क), पु०सं०म • : बी 33, 12 268 (चित्र 47 ख).

<sup>3</sup> रा॰ सं॰ ल॰ जे-59 (केवल सिर), जे-164 (चित्र 50) जे-168, जे-175, जे-176, जे-200, जे-207, जे-222; पु॰ सं॰ म॰: ए-35, बी-44 (चित्र 48), बी-45, बी-46, बी-48, बी-49, बी-50, बी-53, बी-59, बी-60, बी-61, 11 134, 15 565, 15 566, 29 1941, 33 2348 (चित्र 49), 67 189.

<sup>4</sup> रा० सं० ल०: जे-2; पु० सं० म०: 14.488, 15.624.

श्रघ्याय 10 ] मथुरा



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति

चित्र 43



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति

चित्र 44



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति

चित्र 45



मथुरा — तीर्थंकर ऋषभनाथ

चित्र 46

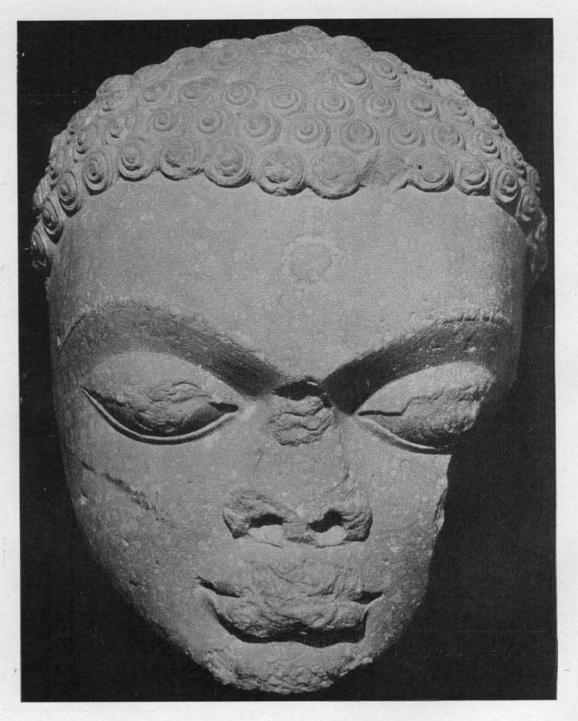


(क) मथुरा — तीर्थंकर नेमिनाथ

(ख) मथुरा — तीर्थंकर ऋषभनाथ



चित्र 47



मथुरा — तीथँकर मूर्ति का शीषं

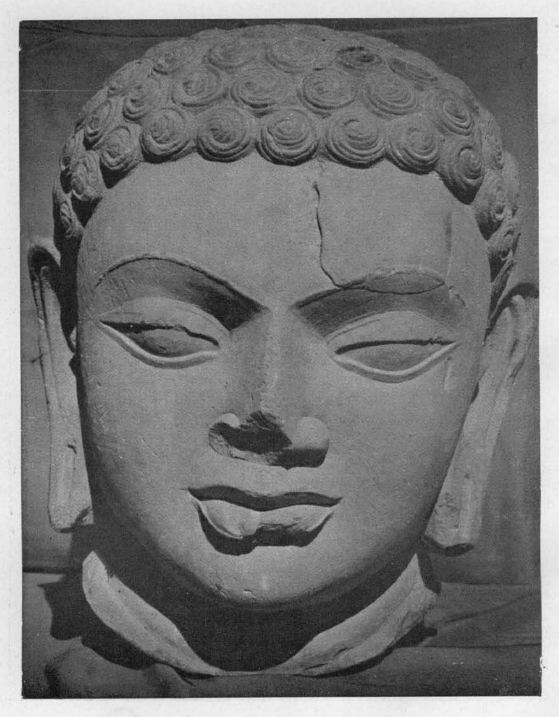
चित्र 48

ग्रघ्याय 10 ] मथुरा



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति का शीर्षं

चित्र 49



मथुरा — तीर्थंकर मूर्ति का शीर्ष

चित्र 50

# च्यानस्य तीर्थकर मूर्तियाँ

ध्यानस्थ मुद्रा में ग्रासीन तीर्थंकरों की प्राप्त मूर्तियों में से दो निश्चय ही ग्रादिनाथ की हैं (पु० सं० म०: बी-६ ग्रौर बी-७, चित्र ४६)। एक मूर्ति नेमिनाथ की थी (रा० सं० ल०: जे-५६) किन्तु वह ग्रव पूरी तरह खंडित ग्रवस्था में हैं ग्रौर शिलापट्ट पर उनके ग्रनुचर बलभद्र की मूर्ति ही शेष बची है।

इन मूर्तियों में से तीन ग्रभिलेखांकित हैं। (रा० सं० ल० : जे-५५४, जे-५२; पु० सं० म० : वी-७५)। श्रंत में वर्णित मूर्ति पर वर्ष ६७ (ग्रथित् ४१६ ई०) ग्रंकित है।

इन मूर्तियों (रा० सं० ल०: जे-५२, जे-५६४ (?), जे-११६; पु० सं० म०: बी-६, बी-७ चित्र ४६, १५.६६३, ५७.४३८८) में से अनेक पर चमरधारियों का चित्रण यह सिद्ध करता है कि यह कला-प्रतीक, जिसका अंकन पिछले युग में आरंभ हुआ था, धीरे-धीरे लोकप्रिय होता जा रहा था।

कुषाणयुग की पद्मासन प्रतिमात्रों से तुलना करने पर इन मूर्तियों में निश्चय ही स्रधिक सजीवता श्रौर स्वाभाविकता दृष्टिगोचर होती है ।

# खड्गासन में तीर्थंकर मूर्तियाँ

पद्मासन की अपेक्षा खड्गासन में बहुत कम मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। खड्गासन में प्राप्त छह मूर्तियों में से दो आदिनाथ (पु० सं० म० : बी-३३, १२.२६८, चित्र ४७ ख), एक नेमिनाथ (रा० सं० ल० : जे-१२१, चित्र ४७ क) और चौथी प्रतिमा पार्श्वनाथ (रा० सं० ल० : जे-१००) की है। शेष दो प्रतिमाओं की पहचान कर सकना कठिन है।

इस वर्ग में केवल एक (पु० सं० म०: १२.२६८, चित्र ४७ ख) ही अभिलेखांकित है जिसमें यह उल्लेख है कि आदिनाथ की यह प्रतिमा सागर की थी और समुद्र द्वारा प्रतिष्ठापित की गयी थी तथा इसके स्वामी सागर ने किसी संगरक को इसे दे दिया था। 2 पुरालिपि के आधार पर, इस पुरालेख का——और स्वभावतः ही इस प्रतिमा का भी——समय चौथी शताब्दी का प्रारंभिक काल निर्धारित किया गया है।

इस संबंध में यह ध्यान देने योग्य है कि ग्रधिकांश पद्मासन ग्रौर खड्गासन प्रतिमाएँ उभरे रूप में उत्कीर्ण हैं, पृष्ठाधार शिलापट्ट के विना नहीं।

श्रियवाल (वासुदेवशरएा). कैटेलॉग ग्रॉफ द मथुरा म्युजियम. जर्नल ग्रॉफ द यू पी हिस्टॉरिकल सोसाइटी.
 23; 1950; 54.

<sup>2</sup> वही, पृ 56.

#### जीर्ष

वियुक्त शीर्षों के सूक्ष्म अध्ययन से निम्नलिखित महत्त्वपूर्ण तथ्य सामने आते हैं :

- १ कुछ अपवादों को छोड़कर उनके केश नियोजित रूप में घुँघराले हैं (चित्र ५०)। अपवादों में से एक पर लहरियेवाले केश हैं (पु० सं० म०: ३३.२३४६, चित्र ४६) अपीर दूसरे के बाल कंघी से पीछे की ओर सँवारे हुए चित्रित किये गये हैं (पु० सं० म०: १२.२६८, चित्र ४७ ख)।
- २. एक अपवाद को छोड़कर (पु० सं० म०: १२.२६८, चित्र ४७ ख) शेष में उर्ण-चिह्न नहीं हैं।
- ३. एक मूर्ति के (पु० सं० म०: बी-४४, चित्र ४६) ललाट पर एक वर्तुं लाकार चिह्न दृष्टिगोचर होता है, जो एक सँकरी पट्टी द्वारा लटका हुग्रा कुण्डल-जैंसा प्रतीत होता है। यदि यही चिह्न वाराणसी से प्राप्त भ्रजितनाथ की लगभग समकालीन मूर्ति (रा० सं० ल०: ४६.१६६, रेखाचित्र ६) पर नहीं पाया गया होता तो उसके संबंध में शीद्र्य ही यह मान लिया गया होता कि किसी ने बाद में यह शरारत इस ग्रभिप्राय से की होगी कि तीर्थं कर की मूर्ति पर तिलक-मणि दिखाया जा सके। अतएव इस चिह्न पर विशेष ध्यान देने की ग्रावश्यकता है।



रेखाचित्र 6. बाराणसी : ग्रजितनाथ की मूर्ति का सिर (रा० सं० ल०, 49.199)

४. सामान्यतया, भौहें नाक के उत्पर एक बिग्दु पर मिलती हैं, किन्तु इस विशेषता को, जो कुछ ही मूर्तियों में पायी जाती है (रा० सं० ल०: जे-५६, केवल सिर (पु० सं० म०: बी-५३, १५.५६५, २६.६६४१ झादि), उस युग का लक्षण नहीं माना जा सकता। भध्याय 10 ] मथुरा

प्र. सामान्यतः, आँख की पुतिलयाँ चित्रित नहीं की गयी हैं। मथुरा संग्रहालय (पु० सं० म०: बी-५३) की एक मूर्ति को एक दुर्लभ अपवाद के रूप में प्रस्तुत किया जा सकता है। मथुरा से प्राप्त अनेक गुष्तकालीन जैनेतर मूर्तियों से भी यह स्पष्ट होता है कि आँख की पुतिलयों का चित्रण करने की प्रथा प्रचलित नहीं थी।

- ६. होठ साधारणतः मोटे श्रौर लम्बे हैं श्रौर कान कंधों को छूते हैं।
- ७. सामान्यतः चेहरा गंभीर है, किन्तु किसी-किसी में मधुर मुसकान भी दृष्टिगोचर होती है (रा० सं० ल०: जे-२०७, बी-४५, ६७.१८६ झादि)।

## खण्डित कृतियाँ

ऐसी कृतियाँ इतनी खण्डित हैं कि उन्हें ऊपर बताये गये वर्गों में से किसी भी वर्ग में रखना कठिन है। उदाहरण के लिए राजकीय संग्रहालय, लखनऊ की जे-२ क्रमांकित कृति एक ग्रिभिलेखांकित पादपीठ है जिसपर वर्ष २६६ (३७७ ई०) ग्रंकित है।

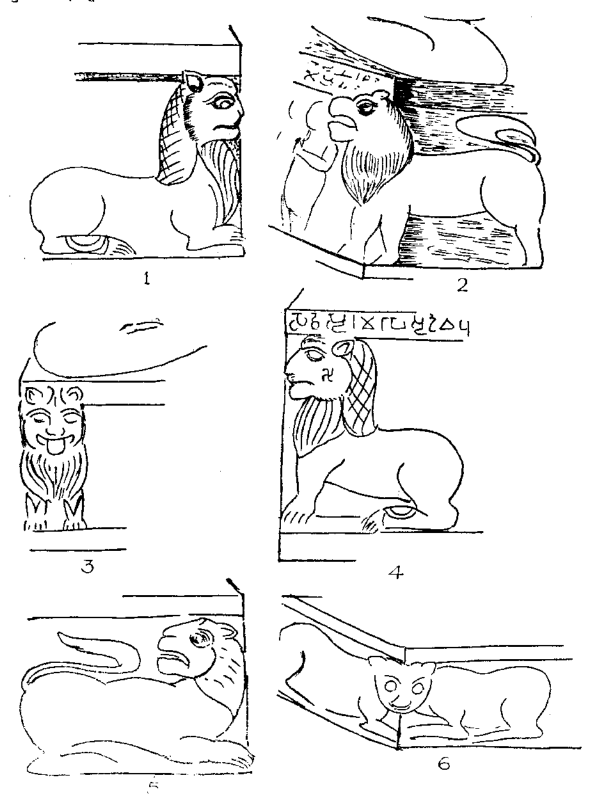
## विशेष लक्षण : ग्रासन ग्रीर उनका ग्रलंकरण

प्रत्येक तीर्थंकर के लिए किसी न किसी प्रकार का आसन बनाया गया है। इन आसनों में प्राचीनतम अर्थात् गुप्त-काल से पहले के, आसन का रूप पादपीठ के साथ ही सादा होता था। गुप्त-काल में यह आसन एक प्रकार के गलीचे से ढका हुआ होने लगा, जिसके एक भाग को पादपीठ के सामने लटकता हुआ देखा जा सकता है (पु० सं० म०: बी-७, चित्र ४६; रा० सं० ल०: जे-११६)।

उक्त गलीचे के ऊपर एक भारी गद्दी है, जो ध्यानस्थ तीर्थंकर के लिए ग्रासन का काम देती है। इस गद्दी पर प्रायः ग्रालंकारिक सज्जा होती है (पु० सं० म०: १५.६८३, बी-७, चित्र ४६ इत्यादि)। जो भी हो, एक ग्राकृति पर कमल-पंखुड़ियों का ग्रतिरिक्त ग्रलंकरण भी है (पु० सं० म०: १८.१३८८)।

कुछ मूर्तियों में गद्दी स्पष्ट रूप से दृष्टिगोचर नहीं होती । किन्तु ध्यानस्थ मूर्ति के पद्मासन की यत्र-तत्र अस्वाभाविक स्थिति से उसके अस्तित्व का आभास होता है (पु० सं० म०: बी-१; रा० सं० ल०: जे-११८, चित्र ४४ आदि) । उपर्यु क्त उदाहरणों में, पद्मासनस्थ टाँगें मेरुदंड से ठीक समकोण नहीं बनातीं अपितु सामने की ओर भुकी हुई देखी जा सकती है — यह स्थिति तब होती है, जब कोई ऐसे ऊँचे आसन पर बैठे, जिसकी गद्दी छोटी हो ।

मुसज्जित पृष्ठ-अवलंब का प्रारंभ भी गुप्त-काल में ही हुआ। एक कलाकृति में (रा० सं० ल०: जे-११८, चित्र ४४) सीधी छड़ों से युक्त एक पृष्ठ-अवलंब, अनुप्रस्थ धरनों (शहतीरों) और लपकते हुए सिंह के अलंकरण देखे जा सकते हैं।



रेखाचित्र 7. मथुरा: पादपीठों पर ग्रंकित सिंह: 1--4, कुषाणकालीन (रा० सं० ल०: जे-20, जे-30, जे-34, जे-26); 5--6, गुप्तकालीन (रा० सं० ल०: जे-118, जे-121)

## पादपीठ

त्रासन के नीचे पादपीठ होता है। पादपीठ पर धर्म-चक्र श्रंकित करने की प्रथा कुषाणयुग से प्रचलित थी, जो या तो धरातल पर या किसी प्रकार के स्तंम पर बनाया जाता था श्रौर उसके दोनों श्रोर प्रायः एक पंक्ति में खड़े हुए भक्त नर-नारी दिखाये जाते थे। पादपीठ के दोनों सिरों पर सिंह श्रंकित किये जाते थे। गुप्त-काल में यह संपूर्ण कला-प्रतीक सामान्य रूप से वही रहा, किन्तु उसमें निम्नलिखित परिवर्तन दिखाई देते हैं:

- (१) धर्म-चक्र का आधार-स्तंभ बहुत ही कम दिखाई देता है (उदाहरण के लिए, पु० सं० म०: बी-६)। सामान्यतः धर्म-चक्र का आधार बहुत ही हलका है (पु० सं० म०: १२.२६८, चित्र ४७ ख) या वह सीधा धरातल पर ही अवस्थित प्रतीत होता है (रा० सं० ल०: जे-११८, चित्र ४४, जे-१२१, चित्र ४७ क)। संभवतः यह ब्यवस्था इस लोकप्रिय धारणा को सूचित करती है कि दिग्विजय के पश्चात् चक्र-रत्न तीर्थंकर के पवित्र आसन या चरणों के नीचे विश्राम कर रहा है।
- (२) धर्म-चक का साधारणतः मुखांकन किया जाता है (रा० सं० ल०: जे-१२१, चित्र ४७)। यद्यपि मूर्तिकार ने कभी-कभी उसका पार्श्व-चित्र भी देना ठीक समभा (पु० सं० म०: १८.१३८८, वी-७, चित्र ४६)। प्रायः इस चक में सोलह अरे होते हैं, किन्तु इस विषय में कोई एकरूपता नहीं है। जब इस चक का मुखांकन किया जाता है तब वह स्वाभाविक रूप में दिखाई देता है, किन्तु उसका पार्श्व-चित्रांकन अधिक अलंकृत होता है। कभी-कभी इस चक के मध्यभाग से एक डोरी गुजरती हुई दिखाई देती है (पु० सं० म०: १८.१३८८)। इस डोरी के कारण चक एक प्रक्षेपास्त्र के समान प्रतीत होता हैं, जिसे चलाने के लिए डोरी आवश्यक थी, यद्यपि धर्म-चक्र तीर्थंकर द्वारा प्रतिपादित धर्मनियमों का चक्र था न कि कोई आयुध। गुप्त-काल के अंत तक, जैनों ने भी उस प्रसिद्ध 'हरिण और चक्र' कला-प्रतीक (पु० सं० म०: बी-७५) को अपना लिया था जो बौद्धों में लोकप्रिय और उनके लिए सार्थक था।
- (३) गुप्त-युग में पिवत्र चक के दोनों स्रोर भक्तों की पंक्तियों का स्रंकन, जिसका प्रारंभ कदाचित् गांधाए-कला में हुस्रा था, धीरे-धीरे लुप्त हो गया। गुप्तकालीन स्रधिकांश मूर्तियों में या तो वह है ही नहीं (रा० सं० ल०: जे-११६; पु० सं० म०: १२.२६६, चित्र ४७ ख) या प्रतीकात्मक रूप में उसका चित्रण इस प्रकार हुस्रा है कि दो व्यक्ति हाथ जोड़कर घुटनों के बल बैठे हैं (रा० सं० ल०: जे-११६, चित्र ४४)।
- (४) कुछ पादपीठों पर एक नयी विशेषता प्रमुख रूप से उभरकर आयी है; वह है परमेष्ठियों का चित्रण। कहाऊँ शिलालेख में उन्हें पंचेन्द्र कहा गया है और उनकी पहचान आदिनाथ, शांतिनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ तथा महावीर के रूप में की जा सकती है। एक ही पादपीठ पर

<sup>ा</sup> देव (एस बी). हिस्ट्री श्रांक जैन मोनिकक्स. 1956. पूना. पृ 103.

इन पाँच तीर्थंकरों का चित्रण मथुरा में गुप्त-काल में प्रारंभ हुआ। प्रतीत होता है। इनमें से एक की मूर्ति तो केन्द्रस्थ होती थी और शेष चार का चित्रण लघु-मूर्तियों के रूप में पादपीठ पर या पीछे के शिलापट्ट पर किया जाता था (उदाहरण के लिए, पु० सं० म०: बी-७, चित्र ४६; रा० सं० ल०: जे-१२१, चित्र ४७ क)। उपलब्ध स्थान के अनुसार इन्हें पद्मासन या खड्गासन मुद्रा में अंकित किया जाता था। उदाहरणार्थ, नेमिनाथ की उपर्युक्त मूर्ति के पट्ट (रा० सं० ल०: जे-१२१, चित्र ४७ क) पर तीन ध्यानस्थ मूर्तियाँ हैं और एक खड्गासन-मुद्रा में।

(प्र) तीर्थंकर के चक्रवितत्व को प्रतीक रूप में दर्शाने के लिए पादपीठ पर ग्रंकित सिंहों का भी विशेष ग्रध्ययन ग्रावश्यक है। कुषाणकाल से ही वे पादपीठ के दोनों छोरों पर निम्नलिखित में से किसी एक स्थिति में चित्रित किये गये हैं (रेखा चित्र ७, १-४): (क) सामने की ग्रोर मुँह करके खड़े हुए (रा० सं० ल०: जे-३२, जे-३४, जे-४० ग्रादि); (ख) सामने खड़े हुए किन्तु मुख पार्श्व की ग्रोर, एक दूसरे की ग्रोर देखते हुए; (रा० सं० ल०: जे-२४, जे-२६: जे-३०, जे-३३ ग्रादि); (ग) किंचित् सामने की ग्रोर मुँह करके खड़े हुए, (क) ग्रौर (ख) के बीच की स्थिति में (रा० सं० ल०: जे-३४); ग्रौर (घ) ग्रगले पैरों को खड़ा करके पीठ से पीठ मिलाकर बैठे हुए (रा० सं० ल०: जे-१४, जे-१७, जे-१६, जे-१६, जे-२७ ग्रादि)।

गुप्त-काल में, सिंहों के अंकन में कुछ नयी शैलियाँ प्रचलित हुई (रेखाचित्र ७, ४-६); (क) पीठ से पीठ मिलाकर उकड़ूँ स्थिति में पूँछ ऊपर उठाये हुए (पु० सं० म०: १८१३८८, बी-६, ४७४३३८ आदि); (ख) पीठ से पीठ मिलाकर बैठे हुए किन्तु मुख सामने की ओर तथा सामने के पंजे कुछ ऊपर उठाये हुए (रा० सं० ल०: जे-११६); श्रौर (ग) सामने की ओर मुँह करके चलने की मुद्रा में खड़े हुए (पु० सं० म०: बी-७, चित्र ४६)।

प्रस्तुत कलाकृति (रा० सं० ल०: जे-१२१, चित्र ४७ क) के पादपीठ पर अत्यंत मनोरंजक आकृतियाँ दिखाई देती हैं। इसपर कुषाण और गुप्त-काल की विशेषताओं का अद्भुत समन्वय है। पादपीठ के प्रत्येक कोने में, एक चेहरा ऐसा है जिसके साथ दो शरीर जोड़े गये हैं—एक सामने से और दूसरा पार्श्व में। पार्श्व में कुषाण-परंपरा सुरक्षित है, जबिक सामने के अंकन में गुप्तकालीन व्यवस्था पायी जाती है।

रेखाचित्र ७ में कुषाण और गुप्त-युगों के प्रचलन की क्रमशः भलक है।

## देव धौर किन्नर

इस वर्ग में निम्नलिखित सिम्मिलित हैं: मालाधारी गंधर्व, ग्रंतरिक्ष में भ्रमण करते सुपर्ण, तीर्थ-कर के दोनों ग्रोर चमरधारी या भक्ति-मुद्रा में खड़े हुए सेवक, तथा नेमिनाथ की मूर्ति के साथ कृष्ण-बलदेव। इनमें से ग्रनेक का प्रारंभ कुषाणकाल में देखा जा सकता है। गुप्त-काल में निम्नलिखित म्रध्याय 10 ] मयुरा

विशेष रूप से ध्यान देने योग्य हैं: (१) वायुमण्डल में भ्रमण करते देवलोक के मालाधारी पुरुष (पु० सं० म०: १२.२६८, चित्र ४७ ख; रा० सं० ल०: जे-११८, चित्र ४४; जे-१२१, चित्र ४७ क); (२) मालाएँ लिये हुए वायुचारी गंधर्व-युगल (रा० सं० ल०: जे-११६); (३) पूजन सामग्री लिये हुए देवलोक के प्राणी (रा० सं० ल०: जे-१०४, चित्र ४३); (४) तीर्थंकर के दोनों स्रोर चमरधारी (पु० सं० म०:बी-६, बी-७, चित्र ४६; ५७.४३३८ स्नादि); (५) नेमिनाथ के पार्श्व में कृष्ण-बलदेव (रा० सं० ल०: जे-१२१, चित्र ४७ क); तथा (६) ग्रह जो गुप्त-काल के स्रंत में स्रंकित किये जाने लगे थे। प्रस्तुत कलाकृति में (पु० सं० म०:बी-७५) केवल स्नाठ ही ग्रह दिखाये गये हैं। किन्तु गुप्त-काल के पश्चात् सभी नौ ग्रहों का ग्रंकन सर्वथा सामान्य बात हो गयी थी।

शासन-देवताओं का श्रंकन मथुरा में प्रचलित नहीं था।

#### भामण्डल का ग्रलंकरण

कुषाणकाल की अनेक मूर्तियों में भामण्डल का श्रंकन यदि कहीं किया जाता था तो वह सादा होता था तथा उसकी कोर सजीली होती थी। किन्तु तीर्थंकरों की मूर्तियों के पूर्ण अलंकृत भामण्डलों का नितांत अभाव नहीं था (उदाहरणार्थ, रा० सं० ल०: जे-८)। गुप्त-काल में भामण्डल को अनेक कला-प्रतीकों, यथा पद्मदल, पत्रावली, हार-यिष्ट, हस्ति-नख, पत्रशाखा आदि से अलंकृत करने की प्रथा चल पड़ी थी।

# शरीर-लक्षणों के रूप में शुभ चिह्नों का प्रयोग

लितिवस्तर नामक बौद्ध ग्रंथ में जो ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों में उपलब्ध था, ऐसे अनेक पित्र चिह्नों का उल्लेख है, जो बुद्ध के शरीर पर पाये जाते थे। कुषाणकाल की बुद्ध और बोधिसत्व की जो प्रतिमाएँ मथुरा में पायी गयी हैं वे इस साहित्यिक विवरण का दृश्य-साक्ष्य प्रस्तु करती हैं। जैनों ने भी अपने तीर्थंकरों की मूर्तियों पर इस प्रकार के चिह्नों को ग्रंकित करने की प्रथा को प्रायः अपना लिया था। विशेष कर-प्रतिमाग्रों की खुली हथेलियों पर चक्र-चिह्न तथा पैरों के तलुओं में चक्र और तिरत्न का श्रंकन बहुत पाया जाता है। ऐसी प्रतिमाएँ बहुत ही कम (उदाहरणार्थ रा० सं० ल०: जे-३६) हैं जिनके तलुओं पर त्रिरत्न नहीं पाया जाता। उँगलियों के सिरों पर, स्वस्तिक, श्रीवत्स, मीन, उलटा त्रिरत्न, शंख आदि शुभ प्रतीकों का सूक्ष्म रूप में श्रंकन करने की पद्धित भी कुछ मूर्तिकारों ने अपना ली थी (उदाहरण के लिए, रा० सं० ल०: जे-१७, जे-१६, जे-४०)। इसी प्रकार के प्रतीक कभी-कभी तलुओं पर भी पाये जाते हैं (द्रष्टच्य, रा० सं० ल०:

लितविस्तर. संपा: एस लेफ्मन. 1902. हाले. पृ 105-06.

<sup>2</sup> जोशी (एन पी). यूज ग्रॉफ ग्रास्पिशस सिम्बल्स इन द कुषाए। ग्रार्ट एट मथुरा. डॉ॰ मिराशी फेलिसिटेशन वॉल्यूम. 1965 नागपुर. पृ 311-17.

जे-२६)। इनके ग्रतिरिक्त कुषाणकालीन तीर्थंकर प्रतिमात्रों के वक्ष पर श्रीवत्स का ग्रंकन लोकप्रिय था।

गुप्त-काल में पवित्र प्रतीकों के ग्रंकन में निम्नलिखित परिवर्तन श्राये :

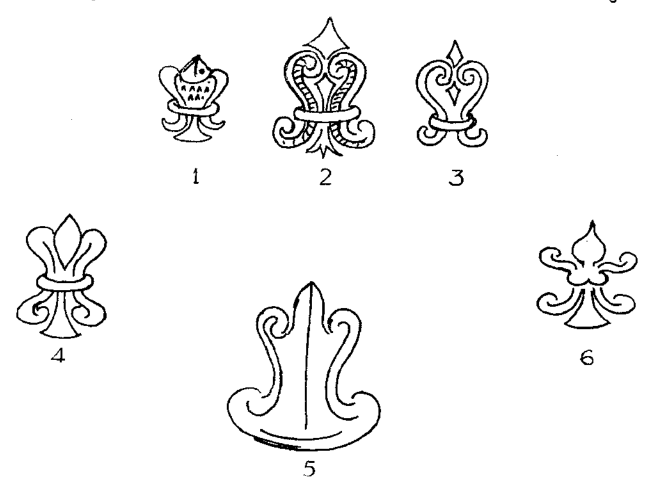
- (१) उँगलियों के सिरों से प्रतीकों के सूक्ष्मांकन लुप्त हो गये।
- (२) खुली हथेली पर चक्र का अंकन यद्यपि कुछ समय तक चलता रहा (द्रष्टव्य, पु० सं० म०: बी-१), तदिप परवर्ती वर्षों में यह या तो छोड़ दिया गया (द्रष्टव्य, पु० सं० म०: बी-७, चित्र ४६) या उसे व्यर्थ समक्षा गया।
- (३) उक्त स्थान पर, सामुद्रिक शास्त्र की महत्त्वपूर्ण तीन स्वाभाविक रेखाओं अर्थात् मस्तिष्क, हृदय श्रौर जीवन-रेखाश्रों के श्रंकन का प्राधान्य हो गया। मणिबंध की रेखाश्रों का श्रंकन पहले की भाँति होता रहा।
- (४) वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न का ग्रंकन पूरे युग में होता रहा। 'एक मछली के दोनों ग्रोर दो सर्प' के चित्रण का पुराना रूप तब ग्रत्यंत ग्रलंकृत हो गया था। कुषाणकालीन चित्रण की तुलना में गुप्त-काल में 'श्रीवत्स' का विकास रेखा चित्र में दिखाया गया है। प्रसंगवश, यह कहना भी ग्रावश्यंक है कि यह चिह्न केवल मथुरा से प्राप्त गुप्तकालीन तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों के वक्ष पर ही दृष्टिगोचर होता है। ग्रन्थ स्थानों में इसका लगभग ग्रभाव ही है।

## छत्र भौर लांछन<sup>1</sup> का ग्रभाव

इस लेख को समाप्त करने से पहले, कुछ वस्तुग्नों के भ्रभाव पर ध्यान देना ग्रावश्यक है । इनमें प्रथम स्थान छत्र का है । जो भी गुप्तकालीन तीर्थंकर-प्रतिमाएँ इस समय उपलब्ध हैं, उनके सिर पर छत्र नहीं है । छत्र-त्रय ग्रौर छत्रावली के चित्रण का चलन ग्रागे चलकर हुग्रा ।

यही बात लांछनों के संबंध में भी सही है। चौबीस तीर्थंकरों में प्रत्येक का एक पारंपरिक चिह्न होता है जिसे संबंधित तीर्थंकर का लांछन कहा जाता है। तीर्थंकर-प्रतिमाएँ लगभग एक-सी प्रतीत होती हैं, कदाचित् इस कारण यह ग्रावश्यक समक्षा गया कि उनमें भेद कर पाने के लिए प्रत्येक का एक चिह्न निर्धारित किया जाये। यह कोई बहुत पुरानी परिपाटी प्रतीत नहीं होती। मथुरा से

<sup>ा</sup> हिन्दी में इस शब्द के स्थान पर चिन्ह शब्द का प्रयोग म्रधिक है. लांछन ने म्रब दूसरा ही मर्थ प्रहण कर लिया है.



रेखाचित्र 8. श्रीवत्स चिन्ह—1-3, कुषाणकालीन (रा० सं० ल०: जे-16, जे-36, जे-17); 4-6, गुप्त कालीन (रा० सं० ल०: जे-118; पु० सं० म०: बी-6, बी-7)

प्राप्त कुषाण श्रौर गुप्त-कालीन किसी भी मूर्ति पर हमें लांछन देखने को नहीं मिलता। विभिन्न तीर्थंकरों की पहचान के लिए तत्कालीन मूर्तियों में श्रभिलेख, केश-शैली तथा उनके सेवक जैसे साधन ही उपलब्ध हैं।

इसी प्रकार चौमुखी या सर्वतोभद्रिका ग्रौर चौबीसी या चतुर्विशतिका जैसी-तीर्थंकर-मूर्तियाँ मथुरा में गुप्त-काल में लगभग नहीं के समान पायी गयी हैं। यही स्थिति मानस्तंभों की है।

डॉ॰ नीलकण्ठ पुरुषोत्तम जोशी

#### ग्रध्याय 11

# पूर्व भारत

## वास्तु-स्मारक

विचाराधीन अविध में पूर्वी भारत में जैन वास्तु-स्मारकों और मूर्तियों के बहुत कम अवशेष प्राप्त हुए हैं। यह संभव है कि ब्राह्मण धर्म और बौद्ध धर्म के पुनरुत्थान के कारण इस प्रदेश से जैन धर्म तिरोहित हो गया हो। इस बात के निश्चित प्रमाण हैं कि इस अविध में और इसके कुछ समय उपरांत जैन प्रतिष्ठान अन्य लोगों के स्वामित्व में चले गये। उदाहरण के लिए, राजगिर स्थित सोनभण्डार गुफाओं पर वैष्णवों ने अधिकार कर लिया था। इसी प्रकार कुछ समय उपरांत आठवीं शताब्दी में, पहाइपुर स्थित जैन विहार को धर्मपाल ने बौद्ध विहार के रूप में परिवर्तित कर दिया था। इस प्रकार के परिवर्तनों का प्रभाव जैन कला के अवशेषों की संख्या पर भी उस भूमि में पड़ा होगा, जिसने जैन-धर्म को पालने-पोसने का गौरव प्राप्त किया है। 4

इस श्रवधि की जैन साहित्यिक परंपरा में विभिन्न प्रकार के भवनों ग्रौर कला-प्रतीकों का ग्रद्भुत वर्णन मिलता है, जिसमें विमानों, तोरणों, स्तंभों, डाटों, राजमहलों उद्यानों, सभा-भवनों, कीड़ांगनों, वीथिकाग्रों ग्रादि के विवरणों के साथ धार्मिक ग्रौर नागर-स्थापत्य का भी समावेश है।

<sup>1</sup> तुलनीय: कुरैशी (एम एच) तथा घोष (ए). राजिंगर, सं 4. 1956. दिल्ली, पृ 24.

<sup>2</sup> एविग्राफिया इण्डिका. 20; 1929-30; 60.

<sup>3</sup> यह संभव है कि इस युग की जैन प्रतिमान्नों को फिर से तराशा गया हो और उनसे अन्य मतों के देवतान्नों की मूर्तियाँ बनायी गयी हों। इस प्रकार का एक उदाहरण धरपल (बाँकुरा) में मिलता है जहाँ पादवेनाथ की मूर्ति को विष्णु की मूर्ति में परिवर्तित किया गया। तुलनीय: एन० के० बंदोपाध्याय कृत बांकुरार मदिर, जिसे डी० के० चकार्ती ने बाबू छोटेलाल जैन स्मृति ग्रंथ, कलकत्ता, 1967 के पृ 49 पर उद्भृत किया है। चक्रवर्ती यह मत भी व्यक्त करते हैं कि बंगाल में शैव मत का विकास जैन धर्म से हुआ, वही पृ 49.

<sup>4</sup> मुखर्जी (एस सी) कल्चुरल हेरिटेज ब्रॉफ बंगाल इन रिलेशन टू जैनिज्म. बाबू छोटेलाल जैन स्मृति ग्रंथ. पृ 145. / सरस्वती (बी). जैनिज्म इन बंगाल. वही, पृ 141. / बेहरा (के एस). ए नोट ब्रॉन जैनिज्म इन उड़ीसा. वही, पृ 165.

मध्याय 11 ] पूर्व भारत

अवशिष्ट जैन वास्तु-स्मारकों का रूप-प्राचुर्य या विषय-वस्तु का वैविध्य स्पष्ट ही इन वर्णनों से मेल नहीं खाता। इस अविध के जो कुछ वास्तु-स्मारक राजगिर में हैं, मुख्यतः वे ही हमारे अध्ययन की सामग्री हैं। ये हैं वैभारगिरि पर एक ध्वस्त मंदिर और इसी पहाड़ी की दक्षिणी ढलान पर पत्थर काटकर बनायी गयी दो सोनभण्डार गुफाएँ (दोनों का वर्णन नीचे किया जा रहा है), जो इसी युग की मानी जाती हैं।

दूसरा महत्त्वपूर्ण जैन वास्तु-स्मारक पाँचवी शताब्दी में विख्यात था, किन्तु ग्रागे चलकर लुप्त हो गया। उसका पता (गुप्त) वर्ष १५६ (४७६ ईसवी) के पहाड़पुर के ताम्रपत्र-ग्राभिलेख से चलता है। यह विशाल जैन विहार वट-गोहाली में था ग्रौर उसके ग्रिधिष्ठाता निर्ग्रथ ग्राचार्य (श्रमणाचार्य) गुहनन्दिन थे, जो काशी के पंचस्तूप-निकाय या नव्यावकाशिका से संबंधित थे। अगो चलकर इस विहार का विस्तार किया गया और उसमें वौद्धों का विशाल मंदिर ग्रौर विहार बना दिये गये। जो भी हो, इस स्थल पर जो खुदाई की गयी है, उससे पता चला है कि यद्यपि विहार का विस्तार किया गया था, तथापि सर्वतोभद्र प्रकार की रचना के ग्रनुख्य उसकी मूल ख्यरेखा वैसी ही बनी रही। विकास की दृष्टि से यह ख्यरेखा विशेष छप से जैन ही है। अग्रपने चरमोत्कर्ष के दिनों में वट-गोहाली का विहार जैन धार्मिक साधना का एक सिक्तय केन्द्र था। जब ह्वोनसांग पुण्डूवर्धन क्षेत्र में ग्राया, तब उसने वहाँ एक सौ देव-मंदिर देखे जहाँ विभिन्न मतावलंबी एकत्र होते थे। उनमें नग्न निर्ग्रथों की संख्या सबसे ग्रधिक होती थी। व

## राजगिर के प्रवशेष

राजगिर में सोनभण्डार नामक दो शैलोत्कीर्ण गुफाएँ हैं जिनका शिल्प-कौशल संरचनात्मक भवनों के लिए ग्रपेक्षित शिल्प-कौशल से भिन्न है। इन पूर्वी ग्रौर पश्चिमी गुफाग्रों (चित्र ४१

<sup>।</sup> एविग्राफिया इण्डिका 20; 1929-30; 59 तथा परवर्ती.

शिलालेख की छठी और तेरहवीं पंक्ति में उल्लिखित पंच-स्तुपान्वय की स्थापना श्रुतावतार के ग्रनुसार पुण्ड्रवर्धन के ग्रहंद्बलय प्राचार्य द्वारा की गयी. तुलनीय : छोटेलाल जैन का लेख, ग्रनेकांस. 1966, ग्रगस्त; 239. ग्रन्वयों के लिए और तुलनीय : देव (एस बी). हिस्ट्री ग्रॉफ जैन मॉनिकज्म. 1956. पूना. पु 558.

<sup>3</sup> फार्यु सन (जे). हिस्ट्री झॉफ इंडियन एण्ड ईस्टर्न झाकिटेक्चर. खण्ड 2. 1906. लंदन. प् 28. / मुखर्जी, पूर्वोक्त, पृ 149. इस प्रकार की रूपरेखा संभवतः जैन समवसरण के झाधार पर बनी होगी। समवसरण झौर उनकी प्राचीनता के लिए द्रष्टव्य: बाह (उमाकांत प्रेमानंद). स्टडीज इन जैन झार्ट. 1955. बनारस पृ 123 तथा परवर्ती. इसी प्रकार की रूपरेखा राजस्थान में झौसिया और सादड़ी में तथा खजुराहो के चौंसठयोगिनी मंदिर में देखने को मिलती है. फिशर (के). केवन एण्ड टेम्पल्स झॉफ द जैन्स. 1957. झलीगंज (एटा). पृ 5.

<sup>4</sup> बील (एस). **बुद्धिस्ट रिकार्ड्स ग्रॉफ द वेस्टर्न वर्स्ड**. खण्ड 2.1906. लन्दन. पृ 195.

<sup>5</sup> कुरैशी तथा घोष, पूर्वोक्त, पृ 26, चित्र 7 क. / कुरैशी (एम एच). तिस्ट झॉफ ऍश्वेण्ट मॉनुमेण्टस प्रोटेक्टेड झंडर एक्ट 7 झॉफ 1904 इन व प्रोचिन्स झॉफ बिहार एक्ड उड़ीसा. झार्क यॉलॉजकल सर्वे झॉफ इण्डिया, न्यू इंपीरियल सीरीज. 51. 1931. कलकत्ता. पृ 120 तथा परवर्ती. चित्र 80-81.

श्रीर ५२) का काल तीसरी या चौथी शती ईसवी निर्धारित किया गया है। किन्छम ने पिक्चमी गुफा का तादात्म्य प्रसिद्ध सप्तपणीं गुफा के साथ स्थापित किया था जहाँ प्रथम बौद्ध संगीति आयोजित की गयी थी। कालांतर में दूसरी गुफा का पता चलने पर, बेग्लर ने यह सुफाया कि ये दोनों गुफाएँ बुद्ध और उनके शिष्य आनंद से संबंधित हैं। पिक्चमी गुफा की बाहरी भित्ति पर उत्कीण शिलालेख के प्रकाश में आ जाने के फलस्वरूप इन सुफावों को अमान्य कर देना चाहिए। इस संस्कृत शिलालेख में यह घोषित किया गया है कि मुनि वैर (वज्र) ने इन दो गुफाओं का निर्माण साधुओं के लिए करवाया था और उनमें अईतों की मूर्तियाँ प्रतिष्ठापित करवायी थीं। बे ब्लॉख ने इस शिलालेख को तीसरी या चौथी शती ईसवी का बताया था। कोनोव ने गुफा के निर्माण की तिथि एक शताब्दी और पीछे कर दी। वाह ने कोनोव का समर्थन किया और शिलालेख में उल्लिखित मुनि वैर की पहचान वज्र नामक महान् श्वेतांवर आचार्य से की है, जिनकी मृत्यु महावीर-निर्वाण के ५६४ वें वर्ष (५७ ईसवी) में हुई थी। शाह ने सरस्वती का ही मत माना है (यद्यपि एक भिन्न प्रमाण के आधार पर)। सरस्वती यह मानते हैं कि सोनभण्डार गुफा की समानता निश्चत रूप से मौर्यकालीन वराबर और नागार्जु नी गुफाओं से है और उसकी निर्माण-तिथि इन गुफाओं से बहुत परवर्ती नहीं हो सकती। जो भी हो, ब्लॉख द्वारा सुफायी गयी इस शिलालेख की तिथि को कुरैशी और घोष ने ठीक

<sup>1</sup> आर्क्यॉलॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया. रिपोर्ट्स. खण्ड 3. 1873. कलकता. पृ 140 तथा परवर्ती. इससे पहले किन्यम ने पिष्पल गुफा के साथ इसका तादातम्य स्थापित किया था, (वही, 1.1871. शिमला. पृ 24).

कुरैशी, पूर्वोक्त, 1931, पृ 121.

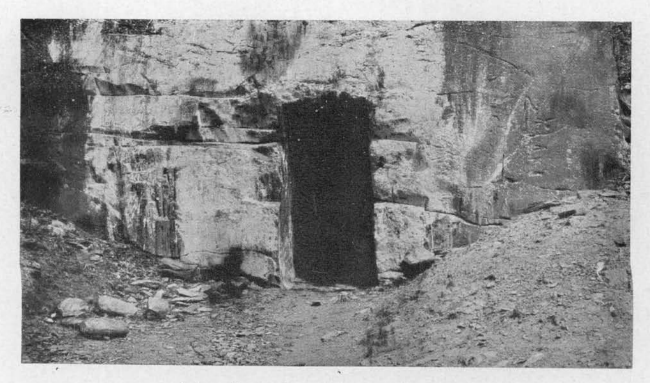
<sup>3</sup> स्नार्क्यॉलॉजिकल सर्वे श्रॉफ इण्डिया. ए**नुग्रल रिपोर्ट, 1905-6**. 1909. कलकत्ता. पृ 98 पर श्री ब्लॉल का स्निमत.

<sup>4</sup> वही, पृ 106.

<sup>5</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 14. शाह बक्ज नाम के केवल दो ही जैन ग्राचार्यों का ग्रस्तित्व स्वीकार करते हैं। इनमें से पहले का उल्लेख 'ग्रावश्यक निर्युक्ति' में ग्राया है ग्रीर दूसरे का 'त्रिलोक-प्रज्ञप्ति' में। शाह के अनुसार, इनमें से प्रथम का उल्लेख सोनभण्डार शिलालेख में किया गया है. इस पहचान में कालक्षम संबंधी जो ग्रसंगति है उसके दिषय में शाह का मत यह है कि यह शिलालेख ही संभवतः मरणोपरांत उस्कीर्ण किया गया हो. वे उक्त दो ग्राचार्यों के ग्रातिरिक्त कैर नामक किसी ग्रन्य व्यक्ति का ग्रस्तित्व स्वीकार नहीं करते क्योंकि उनका कथन है कि 'यदि ऐसा होता तो ग्रन्य व्यक्ति का नाम विभिन्त स्थविराविलयों में उल्लिखित हुए बिना नहीं रहता'. द्रष्टव्य : शाह (उमाकांत ग्रेमानंद): जर्नल ग्रॉफ बिहार रिसर्च सोसायटी. 39; 1953; 410-12.

<sup>[</sup>डॉ॰ ज्योतिप्रसाद जैन ने एक व्यक्तिगत पत्र में लिखा है-- 'वैरदेव नाम के एक दिगंबर साधु का उल्लेख कर्नाटक के चौथी शती ईसवी की लगभग मध्यावधि के एक लेख में आया तो है (एपिग्राफिया कर्नाटिका. 10; 1905; 73 -- संपादक]

<sup>6 [</sup>ब्राठवाँ अध्याय भी द्रष्टव्य--संपा.] गुफाओं की सादगी में संदेह नहीं किया जा सकता। किन्तु यह तथ्य महत्त्व पूर्ण है कि ये सोनभण्डार गुफाएँ उदयगिरि (विदिशा) की गुफाओं से इतनी समान हैं कि वे भी पूर्ण रूप से बौलोटकीर्ण नहीं हैं. सोनभण्डार गुफाओं के बाहरी भाग पर बने हुए कोटर यह संकेत देते हैं कि इनमें ब्रारंभ से

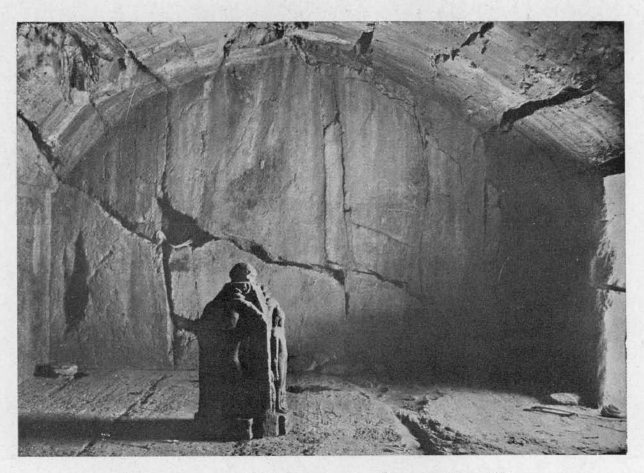


(क) राजगिर — सोनभण्डार, पश्चिमी गुफा, बाहरी भाग

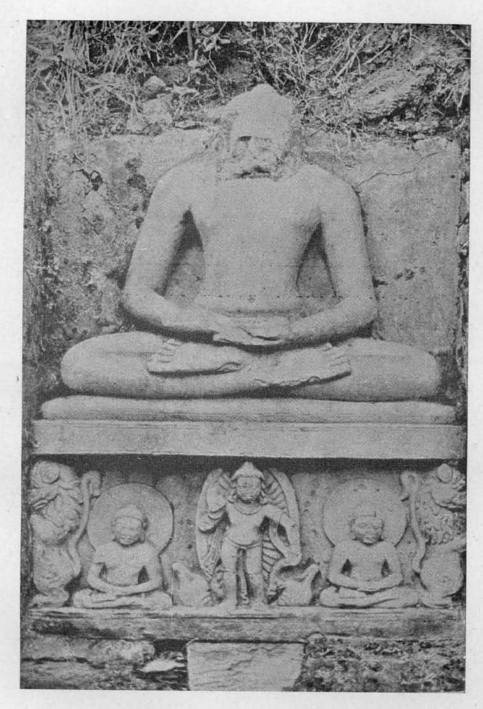


(ख) राजगिर — सोनभण्डार, पूर्वी गुफा, दक्षिणी भित्ति पर तीर्थंकरों की उत्कीर्ण मूर्तियाँ

चित्र 51



राजगिर — सोनभण्डार, पश्चिमी गुफा, अन्तःभाग, फर्श पर चौमुखी, परवर्ती शिल्प



राजगिर — वैभार पर्वंत के मन्दिर में सीधंकर नैमिनाथ

चित्र 53

(क) चौसा — तीर्थंकर चन्द्रप्रभ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)





(ख) चौसा — तीकर्थर चन्द्रप्रभ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)

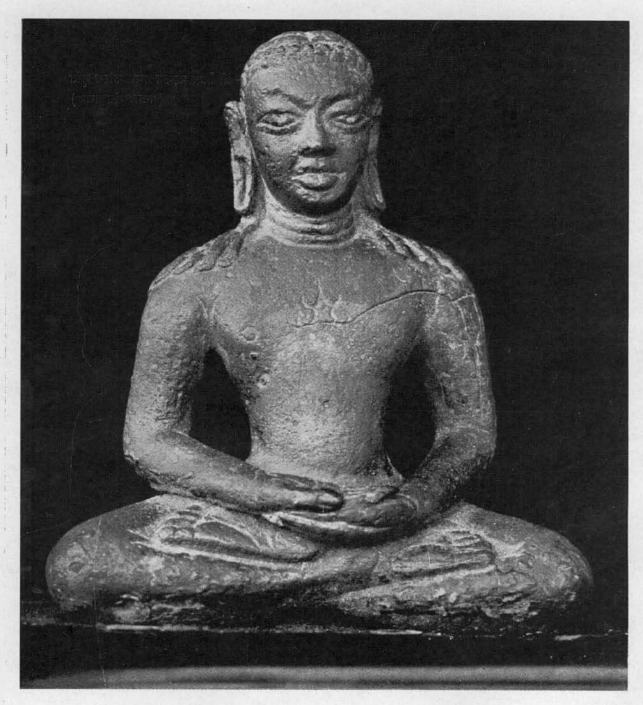
चित्र 54



(क) चौसा — तीथँकर ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)



(ख) चौसा -- तीर्थंकार पार्श्वनाथ, काँस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)



चौसा — तीर्थं कर ऋषभनाथ, कांस्य मूर्ति (पटना संग्रहालय)

चित्र 56

म्रध्याय 11 ] पूर्व भारत

माना है। इस शिलालेख की लिपि और पूर्वी गुफा की दक्षिणी भित्ति पर उत्कीण जैन तीर्थंकरों की छह प्रतिमाओं से भी इस तिथि की पुष्टि होती है। पश्चिमी सोनभण्डार गुफा के शिलालेख के निकट ही एक तीर्थंकर-प्रतिमा के निचले आधे भाग की क्षीण रूपरेखा दृष्टिगोचर होती है। गुफा के भीतर एक और शिल्पांकन की रूपरेखा है जिसमें एक ध्यानस्थ तीर्थंकर और उनके साथ ही चौरी लिये हुए कलात्मक नारी-मूर्ति अकित की गयी है। गुफाओं के ये विवरण शिलालेख में विणत विवरणों से मिलते हैं। वैभारगिरि का संबंध दिगंबर जैन आम्नाय से रहा है, इस बात की पुष्टि ह्वं नसांग ने भी की है। उसने लिखा है कि पि-पु-लो (बैभार) पर्वत पर रहनेवाले दिगंबर 'सूर्य के समान अविराम तप-साधना करते थे।' इस प्रकार श्वेतांबर-मुनि वक्त संबंधी प्रमाण शंकास्पद प्रतीत होता है। तीसरी-चौथी शती ईसवी के शिलालेख में जिन मुनि वक्त का उल्लेख है वे वही श्वेतांबर मुनि वक्त नहीं हो सकते जिनकी मृत्यु ५७ ईसवी में हुई थी। शिलालेख और तीर्थंकर-शिल्पांकनों की संगति दोनों सोनभण्डार गुफाओं से बैठाने के लिए, जवतक और अधिक तथ्य प्रकाश में नहीं आते, तवतक पूर्वोक्त तिथि ही मान्य होनी चाहिए।

इन गुफाओं की स्थापत्य शैली के विषय में कोई विशेष उल्लेखनीय बात नहीं है। पहली, अर्थात् पिरचमी गुफा का माप १०.३ × ५.२ मीटर, प्रवेशद्वार लगभग २ × १ मीटर, और एक गवाक्ष लगभग ०.६ × ०.७६ मीटर है। द्वार-स्तंभ ढलुवाँ हैं और उनका नीचे की अपेक्षा ऊपर का भाग लगभग १ ५ सेंटीमीटर का है। छत की रचना वक है जिसका विस्तार लगभग १ ५ मीटर है। इसमें ऊपर तथा पृष्ठ १२६ में विणित सामान्य उभार की उत्कीर्ण तीर्थंकर-प्रतिमाओं के अतिरिक्त भीतर-बाहर कहीं भी सौंदर्यात्मक महत्त्व की कोई बात नहीं है। फिर भी, इसकी भीतरी भित्तियों, द्वार-स्तंभ और सामने की भित्ति पर कुछ पुरालेख तथा अन्य शिलालेख हैं जो अब मिट-से गये हैं।

पश्चिमी गुफा की निकटवर्ती पूर्वी गुफा निचले स्तर पर स्थित है ग्रौर उसकी समकालीन है ।<sup>4</sup> जब किनघम ने देखा था<sup>5</sup> तब उसका भीतरी भाग उसकी गिरी हुई छत के मलबे से भरा हुग्रा था। यह गुफा श्रायताकार है ग्रौर पश्चिमी गुफा से छोटी है। इसके उपर ईंटों का एक भवन बना हुग्रा

ही काष्ठिनिर्मित किसी ग्रितिरिक्त वस्तु का उपयोग किया जाता था. पूर्वी गुफा के सामने इँट की एक श्रितिरिक्त निर्मिति तथा एक बरामदा भी ध्यान देने योग्य है. ये विशेषताएं उदयगिरि की गुप्तकालीन गुफाओं में भी पायी जाती हैं. तुलनीय: ग्राक्यॉलॉजिकल सर्वे ग्रॉफ इण्डिया. रिपोर्टस. सपा: किनघम. खण्ड 10. 1880. कलकत्ता. पृ 86.

<sup>।</sup> कुरैंशी, पूर्वोक्त, 1931, पू 122.

<sup>2</sup> बील, पूर्वोक्त, खण्ड 2, पृ 158.

<sup>3</sup> कुरैशी, पूर्वोक्त, 1931, पृ 121-22. / कुरैशी तथा घोष, पूर्वोक्त, पृ 24-26.

<sup>4</sup> मुनि वैर के शिलालेख में दो गुफाओं का उल्लेख है.

<sup>5</sup> कनिंघम, पूर्वेक्ति, 1871, पृ 25.

था। इस ऊपरी तल पर जाने के लिए चट्टान को काटकर अपनियमित आकार की सीढ़ियाँ बनायी गयी थीं। इसके गिरे हुए ऊपरी भवन के मलबे में से एक गरुड़ासन-विष्णु की प्रतिमा मिली थी, जिससे ज्ञात होता है कि आगे चलकर इसका उपयोग वैष्णवों द्वारा किया जाने लगा था। गुफा के भीतर दक्षिणी भित्ति पर छह छोटी तीथँकर-प्रतिमाएँ शिल्पांकित हैं। 'दोनों ही गुफाओं के बाहर छतयुक्त बरामदा था जिसका संकेत पश्चिमी गुफा की बाहरी भित्ति पर शहतीर के लिए बने छिद्रों और पूर्वी गुफा के सामने के चबूतरे या आँगन से मिलता है, जिसकी ईंटें आज भी दिखाई देती हैं'।

वैभारिगरि के ध्वस्त मंदिर में एक केन्द्रीय कक्ष है जिसका मुख पूर्व की स्रोर है। इसके चारों स्रोर स्राँगन है जिसके सामने सभी स्रोर पंक्तिबद्ध कोठिरयाँ हैं। मुख्य भवन की पूर्वी भित्ति के पास तथा उनके कुछ निचले स्तर पर एक स्रौर कक्ष है जिसके उत्तर में सीढ़ियाँ हैं। इस कक्ष में भी कुछ तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं जिन्हें इस युग की माना जा सकता है। 3

# मूर्तिकलाः प्रस्तर-मूर्तियाँ

पूर्वी क्षेत्र ने हमें इस युग की प्रस्तर और धातु-निर्मित कुछ प्रतिमाएँ तथा मृण्मूर्तियाँ विरासत में दी हैं। प्रस्तर-प्रतिमाएँ मुख्यतः राजिंगर से प्राप्त हुई हैं, जब कि चौसा (जिला भोजपुर) से धातु की सोलह प्रतिमाएँ मिली हैं, जिनमें से छह इसी संदर्भित काल की हैं। कुमराहार और वैशाली से हिर्नेगमेष की कुछ मृण्मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं जो शैली और कला-कौशल की दृष्टि से यही दर्शाती हैं कि प्राचीन कुषाणकालीन पद्धित इस युग में भी जारी रही। इस युग की दो और प्रतिमाओं की सूचना प्राप्त

<sup>1</sup> कुरैशी और घोष, पूर्वीक्त, पृ 26.

<sup>2</sup> वही, पु 26, [इस मंदिर की तिथि के लिए अध्याय 15 देखिए.--संपादक]

<sup>3</sup> स्रार्क्यॉलॉजिकल सर्वे स्रॉफ इण्डिया. **एनुस्रल रिपोर्ट, 1925-26**. 1928. कलकता. पृ 125-26 में रामप्रसाद चंदा का मत.

<sup>4</sup> वही.

<sup>5</sup> पटना म्युजियमः केंद्रेलॉग ध्रॉफ एण्टिक्विटीजः संपा: परमेश्वरीलाल गुप्तः 1965. पटनाः पृ 116-17. / प्रसाद (एच के). जैन ब्रोन्जेज इन द पटना म्युजियमः महाबीर जंन विद्यालय गोल्डन बुक्ली वॉल्यूमः 1. 1968. बम्बई. पृ 275-83.

<sup>6</sup> अल्तेकर (अनन्त सदाशिव) तथा मिश्र (विजयकान्त). रिपोर्ट प्रॉन कुमराहार एक्सकेवेशन्स, 1951-55, 1959. पटना, पृ 109-11.

कृष्णदेव तथा मिश्र (विजयकान्त). वैशाली एक्सकेवेशन, 1950-1961. वैशाली. पृ 51. / सिन्हा (बी पी). तथा राय (सीताराम). वैशाली एक्सकेवेशन्स, 1958-62. 1961. पटना. पू 162-63.

ब्रघ्याय 11 ] पूर्व भारत

हुई है; एक पहाड़पुर के खण्डहरों से<sup>1</sup> तथा दूसरी मैनामती से। ये दोनों ही स्थान ग्रव बांग्लादेश<sup>2</sup> में हैं। इनकी प्राप्ति से पूर्वी भारत में इसी ग्रविध के जैन कलावशेषों का एक संग्रह पूर्ण हो जाता है, इनके ग्रतिरिक्त, राजगिर के मिनयार मठ से भी कुछ नागी मूर्तियाँ मिलने की सूचना प्राप्त हुई है। यद्यपि जैन सृष्टिविद्या में नागों को व्यन्तर-लोक के किन्नरों की कोटि में रखा जाता है, परन्तु मिनयार मठ से प्राप्त साक्ष्य से ऐसा प्रतीत होता है कि इन वस्तुओं का जैनों से संबंध नहीं है। इसके विपरीत यह संकेत मिलता है कि राजगृह में एक प्रकार का सर्वदेव-मंदिर था, जिसमें ऐसे नाग देवता प्रतिष्ठित थे जिन्हें ग्रासपास के क्षेत्रों के लोग पूजते थे।

लघु मृण्मूर्तियों को छोड़कर जैन कला की अन्य कृतियाँ युग की सौंदर्य-चेतना का प्रतिनिधित्व करती हैं तथा सर्वत्र प्रचलित गुप्त-कला शैली का अंग हैं। यद्यपि उनका मूर्तन पारंपरिक पद्मासन या खड्गासन-मुद्रा में किया गया है, तदिप इस काल की तीर्थंकर-प्रतिमाएँ प्राचीन परंपरा से कहीं अधिक प्रगतिशील बन सकीं। उनमें अत्यधिक स्थूलता नहीं रह गयी थी, इसके विपरीत उनमें कलाकार का प्रयत्न परिलक्षित होता है कि मुद्रा की कठोरता को कोमल बनाने के लिए आकृति की स्थूलता को सरल वक और सतत सरल रेखन्युक्त सामंजस्य उत्पन्न करके दूर किया जाये। एक प्राण्नवान रूप प्रदान करने की भावना सभी प्रतिमाओं में दिखाई पड़ती है, यद्यपि इसमें सफलता की मात्रा भिन्न-भिन्न हो सकती है। सामान्यतः प्रस्तर-प्रतिमाएँ कांस्य प्रतिमाओं से कला की दृष्टि से अधिक सुघड़ हैं, और जहाँ कहीं उनमें प्राचीनता रह गयी है वहाँ उसका कारण संभवतः यह रहा है कि कलाकार कुषाणकालीन मथुरा शैली के प्रभाव से मुक्त नहीं हो सका। समग्र रूप से ये प्रतिमाएँ उत्तर और मध्य भारत के अन्य क्षेत्रों की इसी प्रकार की कलाकृतियों के सद्श हैं।

<sup>।</sup> एपिग्राफिया इण्डिका, पूर्वोक्त. / शाह, पूर्वोक्त, पृ 15 यह प्रतिमा कमल पर खड्गासनस्थांतीर्थंकर की है, जिसके दोनों स्रोर यक्ष (? श्रावक) की स्राकृति बनी हुई है। तुलनीथ: स्रनेकात; 1956, सगस्त ; 236.

<sup>2</sup> रामचन्द्रन (टी एन). रीसेन्ट ग्रार्वेयॉलॉजिकल डिस्कवरीज ग्रलोंग द मैनामाटी एण्ड लालमाई रेंजेज, टिप्पेरा डिस्ट्रिक्ट, ईस्ट बंगाल. बी॰ सी॰ लॉ वॉल्यूम. संपा: डी ग्रार भंडारकर इत्यादि. खण्ड 2. 1946. पूना. पृ 218-19.

<sup>3</sup> ब्लाख, पूर्वोक्त, पृ 104. किन्यम ने जब मिनयार मठ में एक बेलनाकार रचना की खुदाई करवायी तो वहाँ से पार्वनाथ की एक कायोत्सर्ग प्रतिमा के प्राप्त होने की सूचना दी. (कुरैशी, पूर्वोक्त, 1931, पृ 132.) किन्तु ब्लाख को ऐसी और भी अनेकों मूर्तियाँ मिलीं और उनका ऊपर दिया गया निष्कर्ष युक्तिसंगत प्रतीत होता है। तथापि पदमावती की सबसे प्राचीन प्रतिमा राजगिर से प्राप्त होने की सूचना है. आर्वयालाजिकल सर्वे ग्रांफ इंण्डिया. एनुग्रस रिपोर्ट, 1930-34. खण्ड 2. 1936. दिल्ली. पृ 276, चित्र 68 ख. / मैती (पी के). हिस्टॉरिकल स्टडीज इन द कल्ट ग्रांफ गाँडेस मनसा. 1966. कलकत्ता.

<sup>4</sup> बलाख, पूर्वोक्त, पृ 104. / म्राक्यॉलॉजिकल सर्वे म्रांफ इण्डिया, ईस्टर्न सर्किल. एनुम्नल रिपोर्ट, 1905-6. 1907. कलकत्ता. पृ 14-15.

इन मूर्तियों की शैलीगत विशेषताएँ उन शैलियों को प्रदर्शित करती हैं जो सारनाथ तथा देवगढ़ में साकार हुईं श्रौर जिन्होंने पूर्वी-भारत में मूर्ति-निर्माण-गतिविधि को प्रभावित किया। राजगिर की जैन कला में कम से कम दो पृथक् शैलीगत वर्ग स्पष्ट पहचाने जा सकते हैं। पहले वर्ग का प्रतिनिधित्व वैभारगिरि के ध्वस्त मंदिर से प्राप्त नेमिनाथ की प्रतिमा ग्रौर पूर्वी सोनभण्डार गुफा की छह अन्य तीर्थंकर-शिल्पाकृतियाँ करती हैं। इनमें दूसरे वर्ग की अपेक्षा अधिक लालित्य है एवं शरीर-रचना में स्रंगों का पारस्परिक संबंध स्रधिक स्रच्छी तरह दिखाया जा सका है। दूसरे वर्ग में तीन प्रतिमाएँ श्राती हैं जो ध्वस्त मंदिर की उसी कोठरी में नेमिनाथ की प्रतिमा के साथ ही प्राप्त हुई थीं। इस वर्ग की प्रतिमास्रों की विशेषताएँ हैं--अपेक्षाकृत सुगठित धड़, स्तंभ-जैसे पैर, ग्रीर नाभि के नीचे सुस्पष्ट मांस-पिण्ड जिसके नीचे एक गहरी उत्कीर्ण रेखा है जो ग्राकृति को स्पष्ट काटती है। <sup>3</sup> यही बात गर्दन में भी देखने को मिलती है। दोनों ही वर्गों की तीर्थंकर-प्रतिमाश्रों के हाथों का ग्रंकन भी इस दृष्टि से श्रसंगत है कि सामने की भुजाएँ पार्श्व हाथों से जोड़ी गयी हैं। साथ ही, दोनों वर्गों में स्तंभ-जैसे पैर हैं तथा टाँगों के श्रंकन में शीघता से काम लिया गया है। इस प्रकार ये प्रतिमाएँ एक नयी शैली की सूचना देती हैं जो उस समय अपना स्थान बनाती जा रही थी। मिश्रित स्रंकन के अतिरिक्त इन प्रतिमास्रों पर तीर्थंकरों के वे परिचय-चिह्न भी स्रंकित हैं जो प्रतिमा-विज्ञान में स्वीकार किये जा रहे थे तथा जिनसे विभिन्न तीर्थंकरों की पहचान करने में सहायता मिलती है।

विचाराधीन अवधि की जो प्राचीनतम प्रतिमा अभी तक पूर्वी भारत से प्राप्त हुई है वह है राजगिर की वैभार पहाड़ी (चित्र ५३) के ध्वस्त मंदिर से प्राप्त बाईसवें तीर्थंकर नेमिनाथ की प्रतिमा। को पत्थर की इस प्रतिमा (७६×६८ से० मी०) पर एक अस्पष्ट शिलालेख पाया गया है जिसमें (महाराजाधिराज) श्री चंद्रगुप्त-द्वितीय (विक्रमादित्य) के नाम का उल्लेख है। इस तीर्थंकर-प्रतिमा का शीर्ष बुरी तरह टूट-फूट गया है अन्यथा यह प्रतिमा गुप्त-कला का एक उत्कृष्ट नमूना है। तीर्थंकर-पूर्ति को सिहासन पर ध्यान-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है। सिहासन के ग्रंतिम सिरों पर उग्र सिहों का ग्रंकन किया गया है और एक अण्डाकार अरे-युक्त चक्र की परिधि में एक राजपुष्य को खड़ा हुआ दिखाया गया है। उसके दोनों ग्रोर दो केशहीन तीर्थंकर-पूर्तियाँ ध्यान-मुद्रा में उत्कीर्ण हैं।

<sup>1</sup> तुलनीय : बीनर (शीला एल). फॉम गुप्ता टु पाल स्कल्पचर आर्टिबस एशियाई। 25; 1962; 167 तथा परवर्ती

<sup>2</sup> ब्रून (क्लॉस). जिन इमेजेन आएंफ देवगढ़ 1969 लीडन पृ 115-16, 222-24 चित्र 76 अपनी वर्गीकरण पद्धति में, ब्रून ने इन प्रतिमाओं में से एक को बेडील वर्ग (क्ला-प्रतीक 1) के अंतर्गत रखा है और उसे प्रारंभिक मध्ययुग की बताया है.

<sup>3</sup> इस विशेषता के कारण इन प्रतिमाधों की तुलना पाँचनीं शताब्दी के उत्तरार्द्ध की सारनाथ शैली की अन्य प्रति-माध्रों से भलीभाँति की जा सकती है. तुलनीय : बीनर, पूर्वोक्त, पृ 168.

<sup>4</sup> चंदा, पूर्वोक्त, पृ 125-26.

ग्रध्याय 11 ] पूर्व भारत

चक्र की परिधि में ग्रंकित राजपुरुष की पहचान चंदा ने ग्ररिष्टनेमि (युवा राजकुमार नेमिनाथ) के रूप में की थी किन्तु शाह के ग्रनुसार यह ग्राकृति चक्रपुरुष की है।

शैली की दृष्टि से इस प्रतिमा की समकालीन छह अन्य तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं जो पूर्वी सोन-भण्डार गुफा<sup>2</sup> के भीतर की दक्षिणी भित्ति पर उत्कीर्ण की गयी हैं। इन छह शिल्पांकनों में से पाँच गुफा के प्रवेशद्वार (चित्र ५१ ख) के एक स्रोर हैं स्रोर छठी दूसरी स्रोर स्रकेली ही है। शिलाफलक पर पहली पाँच प्रतिमाएँ एक पंक्ति में उत्कीर्ण की गयी हैं। इनमें से पहली दो छठे तीर्थंकर पद्मप्रभ की है। तीसरी तेईसवें तीर्थंकर पार्श्वनाथ की और स्रतिम दो महावीर की हैं। यह संपूर्ण रचना मुख्य रूप से इस तथ्य को प्रदर्शित करती है कि ग्रामोद-प्रमोद की विभिन्न स्थितियों में क्रीडारत अनुचरों की मूर्तियों के पार्श्व में अंकित तीर्थं कर-प्रतिमात्रों के गतिहीन एवं रुढ़िबद्ध चित्रण में कितना विरोधाभास है । संपूर्ण रचना संतुलित रूप से की गयी है । विभिन्न तीर्थंकर-प्रतिमास्रों के लिए उचित ढंग से चौखटा बनाया गया है। वे सब मिलकर एक विस्तृत फलक पर चित्र-वल्लरी का रूप धारण कर लेती हैं। इस फलक की समरूपता केवल उन दो छोटे-छोटे कमलों के कारण बिगडती है जो पद्मप्रभ की प्रथम दो मूर्तियों के नीचे बनाये गये हैं किन्तु रचना के संपूर्ण कला-कौशल पर इसका कोई प्रतिकल प्रभाव नहीं पड़ता। जहाँ तक गौण विवरणों का प्रश्न है, इन शिल्पांकनों की प्रस्तृतीकरण-योजना लगभग एक जैसी ही है। भेद केवल विभिन्न तीर्थंकरों के परिचय-चिह्नों के म्रंकन में ही दिखाई पड़ता है। इस प्रकार तीर्थंकर-प्रतिमाएँ या तो पद्मासन मुद्रा में हैं या खडगासन में, किन्तू इन सभी के साथ ऊपर से नीचे तक के स्तरों में ग्रंकित हैं ये ... (क) दोनों ग्रोर हवा में फुलती हुई ब्राकृतियाँ जिनके हाथों में या तो मालाएँ हैं या वे भक्तिभाव से केवल हाथ जोड़े हए हैं; (ख) दोनों भ्रोर खड़े हुए सेवक, जो चौरी लिये हुए हैं; (ग) दोनों स्रोर ध्यान-मुद्रा में त्रासीन एक-एक तीर्थंकर-प्रतिमा । नीचे देवकुलिकास्रों में उत्कीर्ण तीर्थंकर-मूर्तियों के पादपीठ पर कुछ ग्रीर विवरण भी हैं। पद्मप्रभ के शिल्पांकनों के साथ कमल उत्कीर्ण हैं तथा पार्श्वनाथ के साथ विपरीत दिशाश्रों की स्रोर मुख किये हुए दो ऐसे हाथी स्रांकित हैं, जो कलात्मक रूप से उत्कीर्ण चक्र के द्वारा एक-दूसरे से अलग दिखाये गये हैं; जबकि इसी प्रकार के चक्र के पार्श्व में महावीर के साथ सिंहों का स्रंकन किया गया है।

प्रवेशद्वार की दूसरी श्रोर का एकमात्र शिल्पांकन श्राकार में बड़ा है, किन्तु बुरी तरह खण्डित हो चुका है। किन्तु उसमें भी शैली की वही विश्वदता है, जो श्रन्य मूर्तियों में दृष्टिगोचर होती है। उस पर कुछ श्रीर श्रधिक विवरण हैं — जैसे कि भामण्डल के ऊपर एक कल्प-वृक्ष उत्कीर्ण किया गया है श्रीर श्रासन पर एक सुविस्तीर्ण श्रास्तरक है। वृक्ष पर श्रशोक-पुष्प श्रीर पत्तियों के स्पष्ट गुच्छे हैं।

शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 14.

<sup>2</sup> कुरैशी तथा घोष, पूर्वोक्त, पृ 26, चित्र 7 ख.

इसके विपरीत उपर्युं वत (पृ १२६) वैभार पहाड़ी पर नेमिनाथ की प्रतिमावाली कोठरी में खड्गासन-मुद्रा में, जो तीन जिन-मूर्तियाँ हैं, वे किसी अन्य कला-परंपरा की मालूम पड़ती हैं। इनमें से एक प्रतिमा पर कमल के आसपास शंखों का चित्रण है, जो इसका नेमिनाथ की मूर्ति होना सूचित करता है। दूसरी प्रतिमा भी यद्यपि पहली से कुछ छोटी है और उसपर अतिरिक्त विवरण इतने स्पष्ट नहीं हैं फिर भी वह पहली से मिलती-जुलती ही है। ये दो प्रतिमाएँ अण्डाकार मुंह, सुक्ष्यविश्वित बुंघराले केश, कायोत्सर्ग-मुद्रा और अपनी पूरी गोलाई में भलीभाँति अलंकृत भामण्डल का प्रारूप प्रस्तुत करती हैं। इन प्रतिमान्नों का परिकर तीर्थं कर के दोनों और चमर तथा मालाधारी आकृतियों से युवत है। इस वर्ग की तीसरी प्रतिमा सबसे छोटी और साधारण है। इसमें तीन परतों वाले उलटे कमल-छन्न के नीचे तीर्थं कर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है और उनके साथ हैं चौरी-वाहक। यह प्रतिमा क्षीण हो गयी है और उसके सूक्ष्म विवरण लुप्त हो गये हैं। इसी वर्ग और शैली की एक और प्रतिमा इस समय पटना स्थित गोपीकृष्ण कनोड़िया संग्रह में है। यह मूर्ति पार्श्वनाथ की है और जहाँ तक परिकर के विवरणों का प्रश्न है, इसकी शैली विशेष रूप से गुप्तकालीन है। फिर भी, चेहरे का अंकन शेष आकृति से शैली में भिन्त है। हो सकता है कि कालांतर में इस प्रतिमा को फिर से काटा-छाँटा गया हो, जिसके कारण यह अंतर आ गया है।

## कांस्य मूर्तियां

उक्त प्रतिमान्नों के पश्चात् चौसा से प्राप्त घातु की छह प्रतिमाएँ आती हैं, जो अब पटना संग्रहालय में हैं। ये सहज आकर्षण और अभिव्यित्त की उपयुक्तता दर्शाती हैं। एक वर्ग के रूप में यह पश्चिम भारत में प्राप्त मूर्तियों से भिन्न हैं। इनमें से दो (चित्र ५४) आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभ की हैं जैसा कि उनके परिचय-चिह्न (ग्रर्ध चन्द्र) से स्पष्ट है, जो शिरश्चक के ऊपर मध्य में दिखाया गया है। अन्य दो प्रतिमाएँ (चित्र ५५ क और ५६) प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव की हैं, जिनकी पहचान उनके कंधों तक आये बालों के कारण हो सकी है। शेष दो (एक का चित्र दिया गया है, चित्र ५५ ख) क्षीण हो जाने और इस कारण विवरणों का पता नहीं लग पाने से पहचानी नहीं जा सकी हैं। सभी तीर्थंकरों को पादपीठ पर ध्यान-मुद्रा में आसीन ग्रंकित किया गया है और सभी के बक्ष के मध्य में श्रीवत्स-चिह्न तथा पीछे की ग्रोर शिरश्चक है। जिस मूर्ति का शिरश्चक ग्रव लुप्त हो गया है, उसके पीछे की चूल से जात होता है कि वहाँ पहले शिरश्चक था। ऋषभदेव की प्रतिमाएँ

ये प्रतिमाएँ सामान्यतः गुप्त-काल की बतायी जाती हैं। तुलनीय: चंदा, पूर्वोक्त, पू 126. / कुरैशी तथा घोष, पूर्वोक्त, पृ 26. / शाह, पूर्वोक्त, पृ 14. / ब्रून (पूर्वोक्त पृ 222-23) इनमें से एक को मध्यकालीन मूर्तियों के वर्ग में रखते हैं। चौड़ा बनाया हुन्ना धड़, तीखे संधिस्थल ग्रीर एक स्थिति से दूसरी स्थिति तक कम मूक्ष्म परिवर्तन यह सूचित करते हैं कि इन प्रतिमाग्नों में किसी सीमा तक उन शैलीगत विशेषताग्नों के ग्राद्य रूप विद्यमा न हैं, जो संक्रमणकालीन कला पर छाये हुए थे।

<sup>2</sup> पश्चिम भारतीय कांस्य मूर्तियों के लिए द्रष्टब्य : शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 16. / अध्याय 13 भी-

ध्रध्याय 11 ] पूर्व भारत

ठीक-ठीक अनुपात में बनायी गयी हैं। उनका चेहरा पुष्ट एवं आण्डाकार है। कर्ण-पिण्ड लम्बे और ग्रीवा का रेखन नियमित है। कंधे से किट तक तथा उसके नीचे के भाग की संधि कुशलतापूर्वक अंकित की गयी है। प्रत्येक भाग स्पष्ट दिखाई पड़ता है किन्तु बड़ी कुशलतापूर्वक एक दूसरे में मिलाया गया है। इन विशेषताओं के कारण ये प्रतिमाएँ चन्द्रप्रभ की प्रतिमाओं से श्रेष्ठ जान पड़ती हैं, यद्यपि चन्द्रप्रभ को प्रतिमाएँ अधिक अलंकृत हैं। तथापि, ऋषभदेव की हथेलियाँ अनुपात का ध्यान न रखकर बड़ी बनायी गयी हैं और पैर के अँगूठे बाहर निकले हुए हैं। बालों को दोनों ओर लटकते हुए दिखाया गया है तथा सिर के बीच में बालों की माँग निकाली गयी है। बालों के गुच्छों को लहरों की भाँति कंधे पर फैला हुआ दिखाया गया है।

चन्द्रप्रभ की प्रतिमात्रों में से एक (चित्र ५४ क) के मूर्तन में कुछ बातें ग्रौर विस्तार से ग्रायी हैं। तीर्थंकर को एक ऐसे द्वि-स्तरीय ग्रायताकार पादपीठ पर ध्यान-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है जो दो अलंकृत स्तंभों के मध्य में देवकुलिका जैसा प्रतीत होता है। स्तंभों के शीर्ष पर असंगत ग्राकार के मकर-मुख हैं, जिनकी जिह्वाएँ कुण्डली के रूप में बाहर निकली हुई हैं। तीर्थंकर-शीर्ष के पीछे एक ग्रधं-गोलाकार शिरश्चक है, जिसकी परिधि पर गोल कंगूरे, कमल-पंखुड़ियों का एक भामण्डल तथा सबसे ऊपर ग्रधंचन्द्र है। इस मूर्ति में उष्णीष, लम्बे कर्ण-पिण्ड ग्रौर कंधों पर लटकते हुए बालों का ग्रंकन, जैसा कि ऋषभदेव की प्रतिमात्रों में होता है, एक ग्राश्चर्य की बात है। चन्द्र-प्रभ का मुख गोल है, घड़ छोटा है ग्रौर कंघे तथा भुजाएँ कुछ बाहर निकली हुई हैं। किट के नीचे का भाग ग्रर्थात् टाँगों ग्रौर हाथों के घुमाव (पद्मासन-स्थिति) का चित्रण सूक्ष्मता से नहीं हुग्रा है। चंद्रप्रभ की दूसरी प्रतिमा (चित्र ५४ ख) पहली से कुछ छोटी है, किन्तु उसी के समान है। न पहचानी जा सकी मूर्तियों में से एक (चित्र ५५ ख) उसके द्वि-स्तरीय पादपीठ के विवरणों तथा शरीर के निचले भागों के ग्रंकन की दृष्टि से इसी वर्ग की प्रतीत होती है।

समग्र दृष्टि से इन कांस्य मूर्तियों में शैलीगत श्रंतर है, विशेष रूप से मुखाकृति तथा शरीर के श्रंकन में । चंद्रप्रभ की मूर्तियाँ ऋषभदेव की मूर्तियों से परवर्ती प्रतीत होती हैं।

## मृष्मृतियां

उक्त मूर्तियों की तुलना में, मृण्मूर्तियों में कला-कौशल की कमी है और वे उस पुरातनता को दोहराती प्रतीत होती हैं, जो उन्हें विरासत में मिली थी। इस प्रकार की जो मूर्तियाँ वैशाली<sup>2</sup> में प्राप्त

<sup>1</sup> तुलनीय : शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 13. श्री शाह ने कुछ चौसा कांस्य मूर्तियों पर अपना मत व्यक्त किया है।

<sup>2</sup> कृष्णदेव तथा मिश्र, पूर्वोक्त, पृ 51, चित्र 12 ग 7. / सिन्हा तथा राय, पूर्वोक्त, पृ 162-63, चित्र 52, चित्र 1-9 / सिन्हा और राय इन मृष्मूर्तियों से संबंधित वैशाली की चौथी अविधि को कालक्रशानुसार लगभग 200-600 ई॰ मानते हैं।

हुई हैं, उनमें से लगभग ग्राधा दर्जन लघु मूर्तियों की पहचान शिशु-जन्म के जैन-देवता नैगमेष के रूप में की गयी है। इनकी विशेषताएँ हैं—पशु-मुख किन्तु बकरे के समान ग्राकृति, लम्बे लटकते हुए कान जिनमें या तो छेद किये हुए हैं या कटाव-चिह्न हैं। साधारणतः मुँह का ग्रंकन टेढ़ी नाक के नीचे गहरे कटाव-चिह्न के रूप में किया गया है। वैशाली में मिली नैगमेष की मृण्मूर्तियों में तीन प्रकार स्पष्ट दिखाई देते हैं—स्त्री, पुरुष ग्रौर शिशुसहित या शिशुरहित दम्पत्ति। इन प्रकारों में भी स्त्री-मूर्तियों की प्रधानता है। कुषाणकाल की ऐसी ही लघु मूर्तियों में कानों के उपर सींगों का होना एक ग्रतिरिक्त विशेषता है। कुमराहार के चौथे ग्रौर पाँचवें खुदाई-स्थलों से इस प्रकार की लगभग बारह लघुमूर्तिया। प्राप्त हुई हैं, जो चौथी ग्रवधि (लगभग ३००-४५० ई०) तथा पाँचवीं ग्रवधि (लगभग ४५०-६०० ई०) की हैं। वे पुरुष ग्रौर महिला प्रकारों का प्रतिनिधित्व करते हैं तथा शैली में वैशाली से प्राप्त कृतियों के समान हैं।

ये सभी लघु मृण्मूर्तियां हाथ की बनी हुई हैं और उनमें अहिच्छत्र की नंगमेष मूर्तियों जैसा मनोहारी आकर्षण नहीं है। स्थूल रूप में हाथ से बनायी गयी, पुरातन और अपरिष्कृत ये मूर्तियाँ किसी ऐसी सांप्रदायिक परंपरा की प्रतीत होती हैं, जो शास्त्रीय सुघट्यता तथा सुसंस्करण के द्वारा रूपांतरित नहीं हो पायी थीं। जो भी हो, एक सुभाव यह भी दिया जाता है कि हो सकता है कि पहाड़पुर मृण्मूर्तियों की कुछ प्राचीन फलकों का उस समय पुनः समायोजन किया गया हो, जब आठवीं शताब्दी में जैन विहार को एक नया रूप दिया गया था। ऐसा कहा जाता है कि पहाड़पुर में कला-शैली का गुप्त-काल से मध्यकाल की कला-शैली के रूप में रूपांतर हुआ था, किन्तु वर्तमान में जो कलावस्तुएँ उपलब्ध हैं, वे इस प्रकार की किसी कला-प्रक्रिया से जैन संबंधों की सूचना नहीं देतीं।

### रमानाथ मिश्र

<sup>1</sup> हरिनैंगमेष के लिए द्रष्टव्य : जनंस श्रॉफ दि इण्डियन सोसायटी श्रॉफ श्रोरियण्टल श्रार्ट 29; 1952-53;19 तथा परवर्ती पृष्ठों में उमाकात प्रेमानंद शाह का लेख ।

<sup>2</sup> ऍश्वेण्ट इण्डिया. 4; 1947-48; 134 में वासुदेवशरण अग्रवाल का लेख.

<sup>3</sup> कृष्णदेव तथा मिश्र, पूर्वोक्त, पृ51

<sup>4</sup> अग्रवाल, पूर्वोक्त, पू 134-37, चित्र 48 क.

<sup>5</sup> दासगुष्त (सी सी). श्रीरिजिन एण्ड डेवलवमेण्ट श्रॉफ क्ले स्कल्पचर्स इन इण्डिया. 1961. कलकत्ता. पृ 229-34.

<sup>6</sup> क्रमरिश (स्टेला). इण्डियन स्कल्पचर्स. लंदन. पृ 216.

#### ग्रध्याय 12

### मध्य भारत

कुछ ही समय पूर्व तीर्थंकरों की तीन अभिलेखांकित प्रतिमाएँ प्रकाश में आयी हैं, जो मध्यप्रदेश के विदिशा जिले में दुर्जनपुर नामक ग्राम में प्राप्त हुई हैं ग्रौर इस समय विदिशा के स्थानीय संग्रहालय में सुरक्षित हैं<sup>।</sup> ग्रभिलेख पदमासनस्थ ध्यान-मुद्रा में तीर्थंकर-प्रतिमात्रों के पादपीठ पर ग्रंकित हैं। पादपीठों के दोनों स्रोर पंखधारी सिंह तथा मध्य में धर्म-चक उत्कीर्ण है, जिसकी परिधि का स्रकन सामने की ग्रोर है। इनमें से दो प्रतिमाग्रों (चित्र ५७ ग्रौर ५८) की मुखाकृतियाँ विखण्डित हो चुकी हैं, किन्तू उनके पीछे भामण्डल तथा पार्श्व में दोनों स्रोर चमरधारी पूरुष खड़े हैं। इन भामण्डलों की बाहरी परिधि नखाकार किनारी से अलंकृत है तथा केन्द्र में एक सुंदर खिला हुआ बहुदल कमल है । तीसरी मूर्ति (चित्र ५६) का प्रभामण्डल ग्रधिकां**श**तः नष्ट हो गया है और यह भी निश्चित नहीं है कि इस मूर्ति के पार्श्व में खड़े हुए सेवक द्रांकित थे या नहीं । किन्तु तीर्थंकर की मुसकानयुक्त मुखाकृति का एक ग्रंश मात्र शेष है। नासिका, नेत्र और ललाट भाग खण्डित हो चुके हैं। शीर्ष के शेष भाग में कानों के लम्बे छिद्रयुक्त पिण्ड दिखाई देते हैं। इन तीनों प्रतिमाद्यों के वक्षस्थलों पर 'श्री-वत्स'-चिह्न स्पष्टतः परिलक्षित हैं । प्रत्येक तीर्थंकर का घड़ एक पूर्ण विकसित एवं सुपुष्ट वक्ष-स्थल युक्त है, जो गृप्तकालीन मूर्तिकला की अपनी विशेषता है । धड़ के दोनों ग्रोर निकली हुई कोहनी श्रीर भुजाश्रों की स्थिति विशेष प्रकार की है, जो समूची प्रतिमा को एक त्रिकोणाकार रूप प्रदान करती है, जिसमें सिर त्रिकोण का शीर्षभाग श्रीर दोनों भुजाएँ त्रिकोण की दो भुजाओं का रूप ग्रहण करती प्रतीत होती हैं। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि इस काल में स्रौर कम से कम जैन ध्यानावस्थित प्रतिमात्रों में पद्मासन-मुद्रा का ग्रंकन योगासन की एक ग्रादर्श मुद्रा के रूप में मान्य रहा होगा।

ये मूर्तियाँ मात्र जैन धर्म के इतिहास तथा मूर्तिकला की दृष्टि से ही नहीं अपितु गुप्तकालीन कला के इतिहास की दृष्टि से भी विशेष महत्त्वपूर्ण हैं। चित्र ५७ क की मूर्ति का अभिलेख (चित्र ५७ ख) अन्य दो प्रतिमाओं के अभिलेखों की अपेक्षा अधिक सुरक्षित है। इस अभिलेख के अनुसार महाराजाधिराज रामगुप्त ने इन प्रतिमाओं का निर्माण तथा प्रतिष्ठा गोलक्यान्त्या के सुपुत्र चेलु-

गइ (जी एस). थ्री इंस्क्रिन्शन्स आँफ रामगुन्त. जर्नल आँफ वि श्रोरियण्टल इंस्टीट्यूट, बड़ौदा. 18; 1969: 247-51 तथा एपिग्राफिया इण्डिका. 38; 1970; 46-49.

क्षमण ग्रौर उनके शिष्य तथा चंद्र-क्षमाचार्य-क्षमण-श्रमण, पाणिपात्रिक (ग्रपनी हथेलियों को ही भिक्षा तथा जलपात्र के रूप में उपयोग करनेवाले) के पट्ट शिष्य ग्राचार्य सर्प्यसेन क्षमण की प्रेरणा से कराया था।

श्राचार्य चंद्र निश्चय ही दिगंबर थे श्रौर वह संभवतः यापनीय संघ से संबद्ध थे, क्योंकि इतना तो हमें ज्ञात ही है कि दिगंबर भगवती-श्राराधना के रचियता शिवार्य ने स्वयं को पाणिदलभोइ कहा है, जिसका तात्पर्य हाथ पर रखकर भोजन करनेवाले जैन साधु से है। सर्प्सेन नागसेन नाम का ही दूसरा रूप रहा होगा, क्योंकि पर्यायवाची नामों का प्रचलन प्राचीन साहित्य में भी श्रपरिचित नहीं है।

रामगुप्त को यहाँ महाराजाधिराज कहा गया है, जिससे स्पष्ट है कि वह कोई छोटा-सा सामंत नहीं था। किसी रामगुप्त द्वारा प्रचालित ताम्नमुद्राएँ भी हमें विदिशा क्षेत्र से प्राप्त हुई हैं। इन तीनों ग्रभिलेखों की पुरालिपि में उल्लिखित महाराजाधिराज रामगुप्त चौथी शताब्दी का गुप्त-शासक रामगुप्त ही संभावित है, जिसका उल्लेख विशाखदत्त ने ग्रपने देवी-चंद्रगुप्त (नाटक) में चंद्रगुप्त-द्वितीय के बड़े भाई के रूप में किया है।

पादपीठों के केन्द्र में धर्म-चक्र का ही ग्रंकन है, उसके पार्श्व में दोनों ग्रोर हरिणों का ग्रंकन नहीं है। वित्र ५६ में धर्म-चक्र का ग्रंकन पादपीठ के केन्द्र में है। पादपीठों पर तीर्थंकरों का कोई लांछन ग्रंथीत् परिचय-चिह्न ग्रंकित नहीं है।

ग्रीवा में एकावली धारण किये हुए अनुचरों की आकृतियों का श्रंकन कुशलतापूर्ण है। चित्र ४७ क में, दो अनुचर एक विशेष प्रकार का कुषाणकालीन शिरोभूषण पहने हुए हैं, जिसके केन्द्र में चूड़ामणि श्रंकित है, जबिक चित्र ४६ में एक अनुचर तिकोनी टोपी पहने है, जो शककालीन टोपियों से मिलती-जुलती है। ये प्रतिमाएँ, जिनका रचनाकाल रामगुप्त के अल्प शासनकाल के श्रंतर्गत ३७० ईसवी के लगभग निर्धारित किया जा सकता है, इस तथ्य का निश्चित साक्ष्य प्रस्तुत करती हैं कि इस काल में तीर्थंकरों के विभिन्न लांछन (परिचय-चिह्न), जो इस काल में विकसित भले ही हो गये हों, विचाराधीन अविध की तीर्थंकर-प्रतिमाओं में कोई स्थान प्राप्त नहीं कर पाये थे।

विदिशा के निकट उदयगिरि की एक गुफा (गुफा २०) में गुप्त-संवत् १०६ (कुमारगुप्त-प्रथम का शासनकाल) का एक शिलालेख प्राप्त हुम्रा है<sup>2</sup> जिसमें पार्श्वनाथ की एक प्रतिमा के निर्माण का

धर्म-चक्र के पार्श्व में दोनों ग्रोर हरिएों का ग्रंकन न तो मथुरा की कुषाणकालीन जैन प्रतिमान्नों में पाया जाता है ग्रीर न चन्द्रगुष्तकालीन राजिंगर में स्थापित नेमिनाथ की प्रतिमा के पादपीठ पर (द्रष्टव्य, चित्र 53). प्रतीत होता है कि बौद्ध प्रभाव के कारण यह कला-प्रतीक किसी परवर्ती ग्रविच में ग्रपनाया गया है.

<sup>2</sup> गुप्तकालीन स्रभिलेखांकित जैन मूर्तियों के लिए ब्रष्टव्य : फ्लीट (जे एफ). इंस्क्रिप्शन्स स्रॉफ दि स्रलीं गुप्ता किंग्स कोरपस इंस्क्रिप्शिस्रोनम इण्डिकारम. 3, 1888. कलकत्ता. पृ 258 तथा परवर्ती. / बनर्जी (राखालदास).

ब्रध्याय 12 ] मध्य भारत

उल्लेख है, जो उनके सिर पर भयंकर नाग-फण के कारण भय-मिश्रित पूज्य भाव को प्रेरित करती है। उक्त शिल्पांकित मूर्ति ग्रब नष्टप्राय समभी जाती है। जो मूर्ति इस समय गुफा में स्थित है, वह बहुत परवर्ती काल की है। तथापि, इस शिलालेख से यह पर्याप्त स्पष्ट नहीं है कि पार्श्वनाथ की प्रतिमा इस गुफा में एक पृथक् प्रतिमा थी, क्योंकि शिलालेख में 'ग्रचीकरत्' शब्द का उपयोग हुग्ना है, जिसका ग्रथं है 'निर्माण करवाया गया'; उत्कीर्ण करने या मूर्ति को प्रतिष्ठापित करने का भाव इसमें नहीं है। हो सकता है कि शिलालेख में संदर्भ ग्रांशिक रूप से खण्डित हो चुकी पार्श्वनाथ की उस वर्तमान प्रतिमा का हो जो गुफा की भित्ति पर उत्कीर्ण है (चित्र ६० क)। 1

विदिशा के निकट बेसनगर से तीर्थंकर की एक उल्लेखनीय खड्गासन-प्रतिमा प्राप्त हुई है जो इस समय ग्वालियर संग्रहालय² में सुरक्षित है। इस प्रतिमा में तीर्थंकर के सिर के समीप दो उड़ती हुई मालावाहक मानव-ग्राकृतियाँ हैं, वृत्ताकार प्रभामण्डल के केंद्र में कमल है तथा उसकी परिधि का बाहरी किनारा गुलाब के छोटे-छोटे फूलों से ग्रलंकृत है। पैरों के समीप दो भक्त (शीर्षंविहीन) ग्रधंतिष्ठमुद्रा में ग्रंकित हैं। तीर्थंकर की घुटनों तक लम्बी भुजाएँ, कुछ-कुछ गोलाकार ग्रौर चौड़े कंघे तथा घड़ की संरचना से संकेत मिलता है कि इस प्रतिमा का रचनाकाल लगभग छठी शताब्दी का उत्तरार्घ रहा होगा। इस रचनाकाल का समर्थन प्रतिमा का विशिष्ट शिरोभूषण तथा सिर के दोनों ग्रोर प्रभामण्डल के सम्मुख उड़ती हुई मालावाहक मानव-ग्राकृतियों (चित्र ६१) का ग्रंकन भी करता है।

मध्यप्रदेश के पन्ना जिले में गुप्तकालीन शिवमंदिर के लिए प्रसिद्ध नचना नामक स्थान के समीप सीरा पहाड़ी से गुप्तकालीन जैन प्रतिमाओं का एक समूह प्राप्त हुआ है, जिनमें से कुछ परवर्ती- काल की भी हैं। वित्र ६२ में तीर्थंकर पद्मासन-मुद्रा में ग्रकित हैं। उनके सिर के पीछे एक विस्तृत प्रभामण्डल है जिसके शीर्ष के निकट दोनों ओर उड़ते हुए गंधर्व-युगल ग्रकित हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों और चमर-धर यक्ष खड़े हुए हैं जो मुकुट पहने हैं, और जिसके सामने का ग्रलंकरण कुषाणों के

एज क्रॉफ दि इंपीरियल गुप्ताज. 1933. बनारस. पृ 104, 106, 108, 129 तथा चित्र 18. / शाह (उमाकांत प्रेमानन्द). स्टडीज इन जैन ग्रार्ट. 1955. बनारस. पृ 14-15.

गैन (हीरालाल). भारतीय संस्कृति में जैन-धर्म का योगदान 1962 भोगाल. पु 391. / फिशर (क्लीस). केटल एण्ड हेम्पल्स आँफ व जैन्स 1956. अलीगंज. पृ 6 तथा चित्र.

शाह, पूर्वोक्त, चित्र 24; पूर्ववर्ती ग्वालियर राज्य के आर्क्यॉलॉजी विभाग का नेगेटिव सं. 786. ये नेगेटिव इस समय मध्य प्रदेश के पुरातत्त्व विभाग के अधिकार में हैं और संभवतः ग्वालियर संग्रहालय में सुरक्षित हैं।

<sup>3</sup> विकम-स्मृति-ग्रंथ. 1944-55 (वि. सं. 2000). ग्वालियर. पृ 703 के सामने का चित्र.

<sup>4</sup> इन प्रतिमाश्रों का विवेचन नीरज जैन ने दो चित्रों सहित श्रानेकांत, दिल्ली. 15, 19; 222-23 पर किया है. ये प्रतिमाएं नचना के ब्राह्मण्य मंदिरों के निकट जलाशय के समीप पहाड़ी की दो गुफाश्रों में लेटी हुई श्रवस्था में पायी गयी बतायी जाती हैं। मैंने यहाँ मात्र उन्हीं प्रतिमाश्रों का विवेचन किया है, जिनके छाया-चित्र भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण, उत्तरी क्षेत्र, श्रागरा से प्राप्त हो सके हैं.

विशेष शिरोभूषण के समान है जिससे इस प्रकार के मुकुटों का विकास हुआ है। इन दोनों यक्षों के शरीर-विन्यास का स्रंकन, यक्षों और गंधवों के गले का स्राभूषण-एकावली, गंधवों का सजीव चित्रण, तथा सींडनी, एहोले स्रादि से उनकी समानता के कारण इस प्रतिमा का रचनाकाल लगभग चौथी शताब्दी का उत्तरार्थ स्थवा पाँचवीं शताब्दी का पूर्वार्थ प्रतीत होता है जो गुप्त-शासन का प्रारंभिक काल या। मुकुट पर इसी प्रकार के कला-प्रतीक का स्रंकन उदयगिरि की एक गुफा के विख्यात वराह-फलक पर स्रंकित नाग तथा दो या तीन खड़ी हुई छोटी स्राकृतियों के शिरोभूषणों में पाया गया है। तीर्थंकरों के शीर्ष तथा शरीर के स्रंकन की मथुरा की लगभग चौथी शताब्दी की प्रतिमास्रों से समानता भी तिथि की पुष्टि करती है। पादपीठ के मध्य में धर्म-चक्र और उसके दोनों स्रोर दो छोटे-छोटे सिंह स्रंकित किये गये हैं। इसी स्थान से प्राप्त, स्रागे विणित ऋषभनाथ की खड्गासन प्रतिमा के पादपीठ की सादृश्यता के स्राधार पर कहा जा सकता है कि तीर्थंकर की यह पद्मासन मूर्ति महावीर की है जिस पर उनका परिचय-चिह्न सिंह स्रंकित है।

सीरा पहाड़ी से प्राप्त ऋषभनाथ की खड्गासन प्रतिमा (चित्र ६३) के पादपीठ पर धर्म-चक्र तथा उसके दोनों ओर दो मक्त ग्रंकित हैं। पुनीत चक्र की परिधि को सामने की ओर से उसी प्रकार ग्रंकित किया गया है, जैसे मथुरा की कुषाणकालीन प्रतिमाओं के पादपीठ पर। साथ ही, इस प्रतिमा के पादपीठ के दोनों सिरों पर विशिष्ट भारतीय वृषभ ग्रंकित है, जो ऋषभनाथ का परिचय-चिह्न है। परवर्ती जैन मूर्तियों में सिंह को पादपीठ के दोनों पाश्वों में ग्रंकित किया गया है, जो सिंहासन का सूचक है, जबिक बौद्ध मूर्तियों के समान धर्म-चक्र के पार्श्व में दोनों ग्रोर दो हरिणों का ग्रंकन है। किन्तु इस प्रतिमा में वृषभ-चिह्न तो इसी प्रकार दर्शाया गया है, किन्तु धर्म-चक्र के पार्श्व में हरिण ग्रंकित नहीं हैं। इससे स्पष्ट है कि यह प्रतिमा उस प्रारंभिक काल की है, जब प्रतिमाओं में परिचय-चिह्नों के ग्रंकन का ग्रारंभ ही हुआ था ग्रौर जब तीर्थंकरों के परिचय हेतु चिह्नों की परिपाटी पूर्णेरूपेण निर्धारित नहीं हो पायी थी। इस सादृश्यता के ग्राधार पर चित्र ६२ में दर्शायी गयी तीर्थंकर-प्रतिमा को महावीर की प्रतिमा माना जा सकता है।

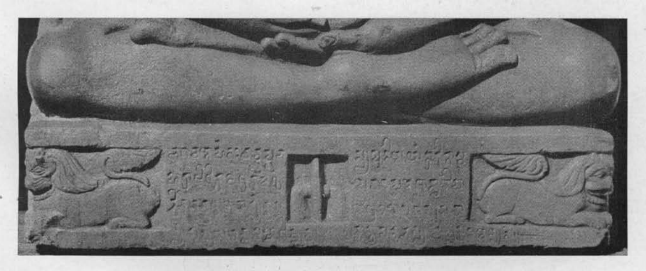
इन दोनों मूर्तियों की शैली शास्त्रीय गुप्त-शैली के विशिष्ट कुषाण-प्रकारों से पलायन की सूचक है। किन्तु महावीर की प्रतिमा एक सुंदर कलाकृति है, जिसमें विशेष रूप से मुखाकृति का अंकन म्रत्यंत उत्कृष्टता के साथ किया गया है। इसी स्थान से उपलब्ध स्रौर इसी काल की, संभवतः इससे

<sup>1</sup> मथुरा के कंकाली टीले से प्राप्त कुषाणकालीन जैन प्रतिमाओं में तीर्थंकरों के लांछन (परिचय-चिह्न) नहीं पाये गये हैं। राजगिर की गुप्तकालीन जैन प्रतिमाओं में लांछन तो पाये गये हैं, किन्तु इनकी स्थिति पाँचवीं शताब्दी में भी पूर्ण रूप से निर्धारित नहीं हो पायी थी। उदाहरण के लिए, राजगिर की वैभार पहाड़ी पर स्थित नेमिनाथ की प्रतिमा के विषय में द्रष्टव्यः आर्क् यॉलॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया. एनुमल रिपोर्ट, 1925-26. संपा. रामप्रसाद चंदा. 1928. कलकत्ता. पृ 125 तथा परवर्ती. / शाह, पूर्वोक्त, पृ 14, चित्र 18 [और द्रष्टव्यः इस ग्रंथ में चित्र 53 — संपादक] इस प्रतिमा के पादपीठ के केन्द्र में धर्म-चक्र के दोनों और दो शंख ग्रंकित हैं। शंख नेमिनाथ का परिचय-चिह्न है।

ब्रघ्याय 12 ] मध्य भारत



(क) दुर्जनपुर — तीर्थं कर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय)



(ख) दुर्जनपुर — ऊपर वाली मूर्ति के पादपीठ पर ग्रिभलेख

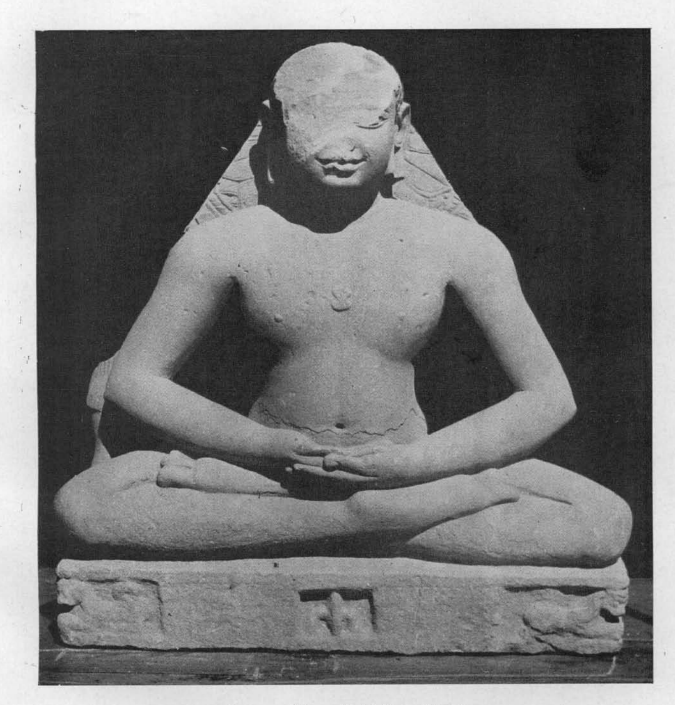
चित्र 57



दुर्जनपुर — तीर्थंकर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय)

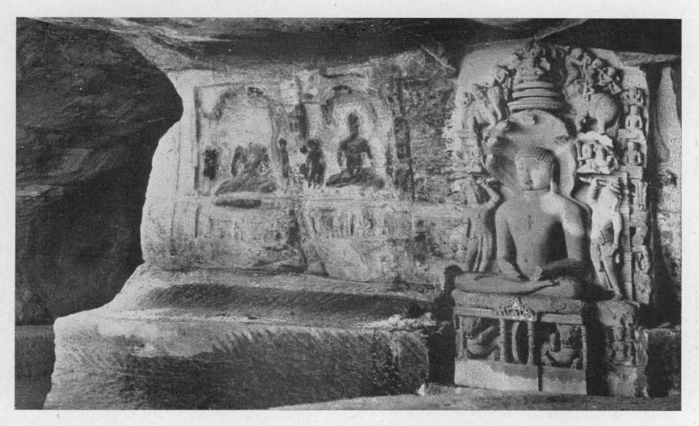
चित्र 58

ग्रध्याय 12 ] मध्य भारत

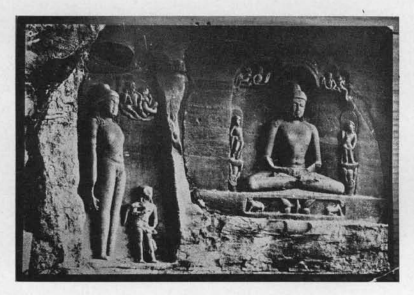


दुर्जनपुर — तीर्थंकर मूर्ति (विदिशा संग्रहालय)

चित्र 59



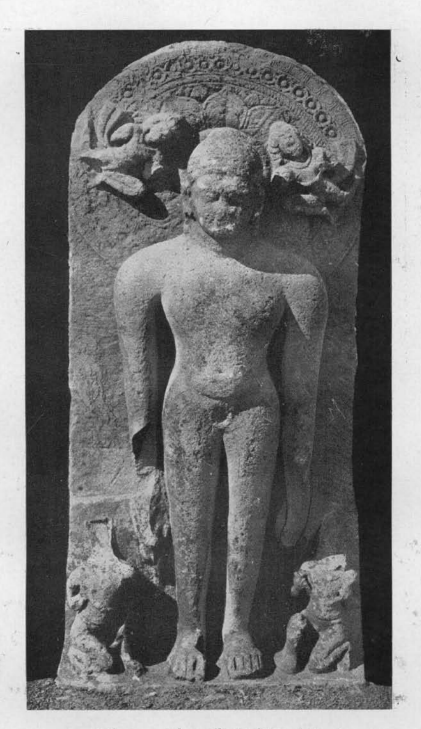
(क) उदयगिरि — गुफा भित्ति पर उत्कीर्ण तीर्थंकर तथा उनके पार्श्व में तीर्थंकर पार्श्वनाथ की एक पश्चात्कालीन प्रतिमा



(ख) ग्वालियर — शैलोत्की णं ती थंकर मूर्तियाँ

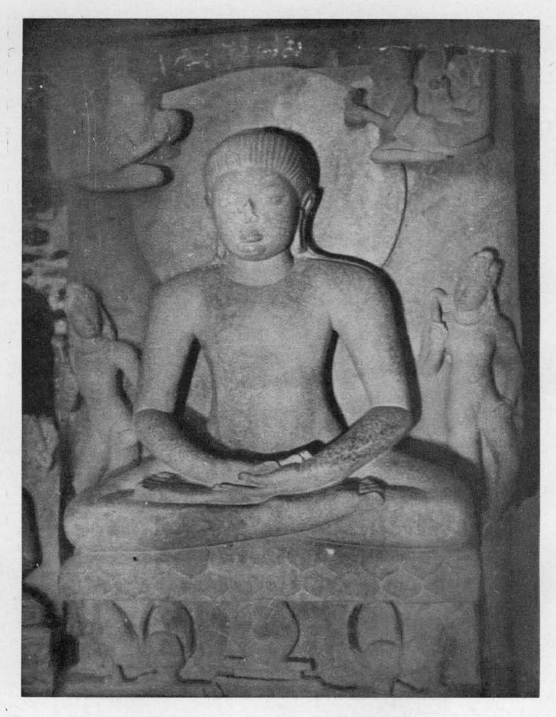
चित्र 60

ग्रघ्याय 12 ] मध्य भारत



विदिशा — तीर्थंकर मूर्ति (ग्वालियर संग्रहालय)

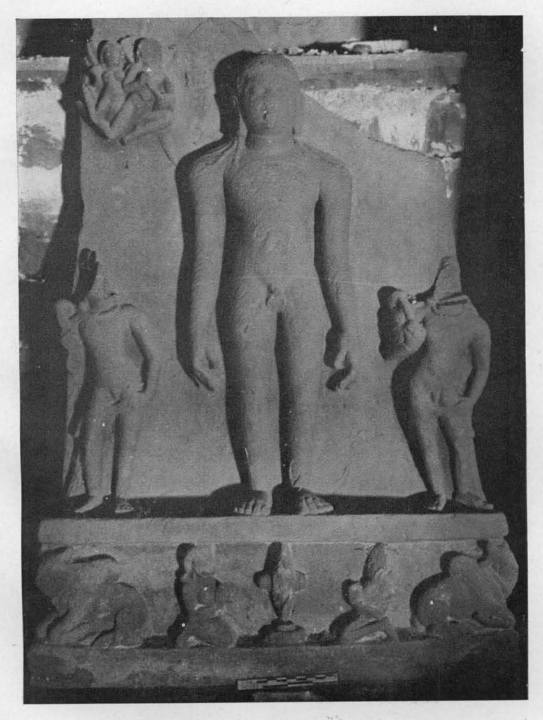
चित्र 61



सीरा पहाड़ी — तीर्थंकर महावीर

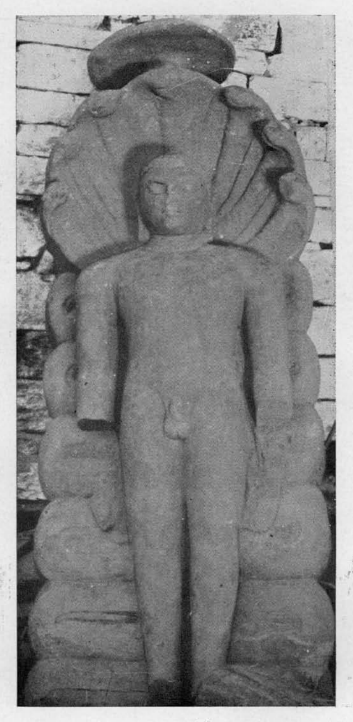
चित्र 62

भ्रष्याय 12 ] मध्य भारत



सीरा पहाड़ी — तीर्थं कर ऋषभनाथ

चित्र 63



सीरा पहाड़ी — तीथँकर पार्श्वनाथ

चित्र 64

श्रहवाय 12 ] मध्य भारत

कुछ पहले की, एक अन्य कायोत्सर्ग प्रतिमा है पार्श्वनार्थ की । वस्त्र-विन्यासरिहत इस प्रतिमा में तीर्थंकर की संपूर्ण श्राकृति के पीछे कुण्डली मारे हुए एक विशाल नाग को दर्शाया गया है, जिसने तीर्थंकर के शीर्ष पर श्रपने फण से एक छत्र बनाया हुआ है (चित्र ६४)।

ऐसा प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में नचना के ब्राह्मण धर्म-केंद्र के निकट ही सीरा पहाड़ी पर जैन धर्म का केंद्र था। इस क्षेत्र का यदि पुनः उत्खनन किया जाये तो ग्रौर श्रधिक जैन ग्रवशेष, मात्र इसी स्थान से ही नहीं ग्रपितु इसके समीपवर्ती क्षेत्रों से भी, उपलब्ध हो सकते हैं।

कुछ ही समय पूर्व जोना विलियम्स द्वारा गुप्त-कालीन दो सुंदर तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों को प्रकाश में लाया गया है, जो इस समय मध्यप्रदेश के पन्ना स्थित राजेन्द्र उद्यान में सुरक्षित हैं। बताया गया है कि ये प्रतिमाएँ नचना से उपलब्ध हुई हैं। विलियम्स द्वारा प्रस्तुत पहले चित्र में तीर्थंकर को पाद-पीठ स्थित ग्रासन पर पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। पादपीठ के केंद्र में मुखदृश्यांकित धर्म-चक ग्रीर उसके पार्व में दोनों किनारों के निकट सिंह ग्रंकित हैं। धर्म-चक के प्रत्येक छोर पर घुटनों के बल बैठा हुन्ना एक भक्त है, जो संभवतः तीर्थंकर का गणधर (प्रथम ग्रनुयायी) या फिर कोई साधु है।

दूसरी प्रतिमा में पादपीठ के मुखभाग पर चार भक्त श्रंकित हैं। प्रतिमा की मुखाकृति श्रौर सिर पूर्णरूपेण सुरक्षित है तथा कंधे श्रौर घड़ की संरचना में उत्कृष्ट गुप्त-कला-परंपरा का निर्वाह हुआ है। जहाँ तक मुखाकृति की भावाभिव्यक्ति का संबंध है, इसे गुप्त-कालीन श्रेष्ठ तीर्थंकर-मूर्तियों की श्रेणी में रखा जा सकता है, यद्यपि यह प्रतिमा विलियम्स के प्रथम चित्र की प्रतिमा से कुछ समय पश्चात् की है। यहाँ विलियम्स ने यह भी उल्लेख किया है कि इन तीर्थंकर-प्रतिमाश्रों श्रौर सारनाथ की प्रसिद्ध बुद्ध-प्रतिमा में समानता है।

मथुरा संग्रहालय की प्रतिमा क्रमांक बी-६² इत्यादि, नचना, सीरा पहाड़ी से प्राप्त तीर्थं-कर-मूर्तियाँ, उदयगिरि की गुफा स्थित पार्श्वनाथ की खंडित प्रतिमा तथा विदिशा से प्राप्त राम-गुप्त की शासनकालीन तीन प्रतिमात्रों से ऐसा ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में तीर्थंकर-प्रतिमात्रों के कई निर्माण-केंद्र रहे होंगे। विदिशा से प्राप्त मूर्तियाँ निस्संदेह भारी-भरकम तथा ग्रधिक मांसल हैं।

यह ग्रसंभव नहीं कि भाँसी जिले के देवगढ़ किले में जैन बस्ती का प्रारंभ प्रायः देवगढ़ स्थित गुप्त-कालीन प्रसिद्ध दशावतार मंदिर के समकालीन हो। देवगढ़ की तीर्थंकर-मूर्तियों के ग्रध्ययन में क्लौस ब्रून ने जिन दो मूर्तियों के चित्र (उनका रेखाचित्र २०, अनुकृति ६ तथा रेखाचित्र २१, अनुकृति ६) प्रकाशित किये हैं, उनके विषय में विलियम्स ने यह संदेह व्यक्त किया है कि वे मथुरा प्रतिमा-

<sup>1</sup> विलियम्स (जोना). टून्यू गुप्ता जिन इमेजेज. श्रोरियण्टल श्राटं. 18, 4; 1972; 378-80.

<sup>2 [</sup> द्रब्टब्य, अध्याय 10-संपादक ]

<sup>3</sup> ब्रून (क्लौस). जिन इमेजिज श्रॉफ देवगढ़. 1969. लीडन.

समूह। की ब्राद्य गुप्तकालीन प्रतिमाएँ हैं। मथुरा शैली से उनकी सादृश्यता स्पष्ट परिलक्षित है, किन्तु जहाँ ब्रून के रेखाचित्र २० (अनुकृति ८) की प्रतिमा का रचनाकाल पाँचवीं शताब्दी हो सकता है, वहाँ रेखाचित्र २१ (अनुकृति ६) की प्रतिमा वस्तुतः परवर्ती काल की है—जैसा कि इसके उत्तरीय के अकन तथा चमरधारी सेवकों की ब्राकृतियों की संरचना से स्पष्ट है। यह प्रतिमा छठी शताब्दी के अतिम काल की हो सकती है। यद्यपि इस तीर्थंकर-पूर्ति में ब्राद्य गुप्तकालीन मथुरा शैली की विशेषताएँ हैं, तथापि, इसे ब्राद्य गुप्तकालीन निर्धारित करना कठिन है।

ग्वालियर के दो शैलोत्कीर्ण शिल्पांकन (चित्र ६० ख) भी इस काल के ग्रंत की ही रचनाएँ प्रतीत होती हैं। इनमें से एक प्रतिमा में तीर्थंकर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में तथा दूसरी में पद्मासनस्य ध्यान-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है। पद्मासन-मुद्रावाले तीर्थंकर के पार्श्व में ग्रंकित सेवक पूर्ण विकसित कमलपुष्पों पर खड़े हुए हैं। इन कमलपुष्पों को बौने (वामन) लोगों ने थाम रखा है, जो स्वयं मोटे कमलनाल-जैसे दिखाई देते हैं। ऐसा ही, लम्बी नालयुक्त कमलपुष्पों पर खड़े यक्षों का ग्रंकन मथुरा संग्रहालय की (बी ६ तथा वी ७ कमांकित) दो सुंदर मूर्तियों में भी पाया जाता है। खड्गासन तीर्थंकर-प्रतिमा के मूर्तन की तुलना राजगिर की वैभार पहाड़ी स्थित दो खड्गासन प्रतिमाग्रों के मूर्तन से की जा सकती है। ग्वालियर की इन दोनों तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों में गुप्त-शैली का ग्रनुकरण किया गया है। सेवक ग्रलंकृत टोपी-जैसे मुकुट तथा गले में एकावली धारण किये हुए हैं। तीर्थंकरों का परिकर परवर्ती गुप्तकालीन प्रतिमाग्रों की भाँति सुसज्जित न होकर यहाँ भी सादा रहा।

उमाकांत प्रेमानंद शाह

<sup>।</sup> विलियम्स, पूर्वोक्त, पृ 380, नोट-11.

<sup>2</sup> शाह, पूर्वोक्त, चित्र 25 तथा 27 [ इनकी चर्चा प्रध्याय 10 में भी की जा चुकी है और इनमें से एक का चित्र भी (चित्र 46) दिया गया है — संपादक ].

#### ग्रध्याय 13

# पश्चिम भारत

विचाराधीन अवधि में बहुत कम जैन अवशेष प्राप्त हुए हैं, किन्तु साहित्य में मिले प्रमाणों से इतना निश्चित है कि इस अंतराल में मध्य तथा पश्चिम भारत में कई जैन केन्द्र वर्तमान थे। तत्युगीन जैन अवशेषों का ऐसा अभाव केवल पश्चिम भारत में ही नहीं, अपितु महावीर की जन्मभूमि का गौरव प्राप्त करनेवाले मगध में भी है, जहाँ राजगिर की कुछ मूर्तियों को छोड़कर इस अवधि का अन्य कोई अवशेष नहीं मिल सका है।

मध्य (उज्जैन) तथा पश्चिम भारत (सिंधु-सौवीर) में जैन धर्म की लोकप्रियता सबंधी प्रारंभिक जैन परंपरा के निषय में अध्याय-द में निचार किया जा चुका है, जहाँ यह भी उल्लेख किया जा चुका है कि क्षत्रप-शासनकाल में गिरनार-जूनागढ़ के निकट सौराष्ट्र में जैन मुनियों के निवास का संकेत मिलता है। इसलिए, ऐसी आशा है कि भविष्य में हमें तीसरी, चौथी और परवर्ती शताब्दियों के जैन अवशेष राजस्थान, गुजरात और दक्षिणापथ से प्राप्त होंगे, विशेषकर गुजरात में जूनागढ़, वलिंभ और भड़ौंच तथा बंबई के निकट शूरपारक या आधुनिक सोपर और प्रतिष्ठानपुर क्षेत्रों से।

चौथी शती ई० के ब्रारंभ में ही, हमें दो जैन परिषदों के प्रायः एक ही समय में ब्रायोजित ब्रिधिवेशनों का संदर्भ मिलता है, जो मथुरा में ब्रार्थ स्कंदिल तथा वलिभ (सौराष्ट्र) में ब्रार्थ नागार्जु न की अध्यक्षता में हुए। उपलब्ध श्वेतांबर ब्रागम ग्रंथों में मथुरा परिषद् द्वारा मान्य धर्म-नियमों का उल्लेख ब्रिधिक है। जैनागम के संपादन ब्रौर संरक्षण के लिए पुनः परिषद् के दूसरे ब्रिधिवेशन का ब्रायोजन वलिभ में देवाधिगणि-क्षमा-श्रमण की अध्यक्षता में हुआ। मान्यता यह है कि वर्तमान श्वेतांबर ब्रागम इस दूसरी वलिभ परिषद् का अनुगमन करते हैं, जिसका ब्रिधिवेशन महावीर-निर्वाण के ६०० वर्ष पश्चात् ब्रर्थात् ४५३ ई० में हुआ। वलिभ में दो शताब्दियों के ब्रंतराल में परिषद् के द्वितीय ब्रिधिवेशन की ब्रावश्यकता क्यों पड़ी जबिक चौथी शती में ही ब्रागम की रचना कर ली गयी थी, यह ब्रभी तक ब्रान्वेषण का विषय है। इसका एक युक्तिसंगत समाधान हो सकता है। पहले ही ६३ ई० में (श्वेतांबरों के ब्रनुसार), या ६० ई० में (विगंवरों के ब्रनुसार) ब्रार्थ कृष्ण-श्रमण के शिष्य शिवभूति के नेतृत्व में दिगंवर ब्राम्नाय का उदय हुआ। दिगंवर-श्वेतांबर मतभेद पहले कुछ समस्याब्रों तक ही

सीमित रहे, जिनमें जैन मुनियों द्वारा वस्त्र-धारण की बात प्रमुख थी; यद्यपि क्वेतांबर जैनागम कल्पसूत्र तथा निन्दसूत्र (पाँचवीं शती) की स्थविराविल में विणित कई कुलों ग्रौर गणों का उल्लेख कंकाली-टीला मथुरा से प्राप्त मूर्तियों के ग्रभिलेखों में है; तथापि इस प्रकार ग्रभिलेखांकित सभी कायोत्सर्ग तीर्थंकर प्रतिमाएँ नग्न हैं। पद्मासन-मुद्रावाली मथुरा की कुषाण युगीन प्रतिमाएँ भी तीर्थंकर के दिगंबर रूप को प्रदिश्त करती हुई मानी जा सकती हैं, क्योंकि इन प्रतिमाग्रों पर किसी वस्त्राभरण का संकेत नहीं है, यद्यपि इनमें जननेन्द्रिय को भी स्पष्ट रूप में नहीं दिखाया गया है, जैसा कि परवर्ती दिगंबर मूर्तियों में है।

वस्त्रहीनता तथा अन्य कारणों को लेकर जैन मुनियों में हुआ विवाद उनकी मूर्ति-पूजा की पद्धित में भी अभिव्यवत होता था। जब स्वेतांबर-दिगंबर मतभेद अधिक तीन्न हो उठे तो जैनागम से ऐसे सभी प्रसंगों का, जो दोनों संप्रदायों में से किसी के लिए भी सुविधाजनक नहीं थे, लोप कर दिया गया। स्वेतांबरों ने द्वितीय वलिभ परिषद् में जैनागम के नये संस्करण में और दिगंबरों ने सौराष्ट्र में भूतवली की रचनाओं में ऐसे सभी प्रसंगों का लोप कर दिया।

ऐसा प्रतीत होता है कि द्वितीय वलिंभ परिषद् के पूर्व जैन तीर्थंकरों की समस्त प्रतिमाएँ वस्त्रहीन उत्कीर्ण की गयी थीं। चंद्रगुप्त-द्वितीय के समय में उत्कीर्ण राजिंगर के मंदिर² में स्थित पद्मासन-मुद्रा में नेमिनाथ की सुंदर प्रतिमा भी वस्त्रहीन प्रतीत होती है। उसी मंदिर की कायोत्सर्ग प्रतिमाएं भी ऐसी ही स्थित में हैं। घोती घारण किये हुए किसी तीर्थंकर की प्राचीनतम मूर्ति अकोटा (गुजरात) से प्राप्त ऋषभनाथ की खड्गासन कांस्य प्रतिमा है (चित्र ६५ क और ६७ ख)। लगभग ७६ सें० मी० ऊँची यह अत्यंत सुंदर कांस्य प्रतिमा है, पर दुर्भाग्य से यह आंशिक रूप से क्षतिग्रस्त है तथा इसका पादपीठ नष्ट हो चुका है। फिर भी इसकी रचना सुंदर है तथा विशुद्ध गुप्तकालीन शैंबी में है, जिसकी तुलना सुलतानगंज से प्राप्त उत्कृष्टतापूर्वक ढाली हुई बुद्ध की ताम्र-प्रतिमा से की जा सकती है। अत्यधिक क्षतिग्रस्त होने पर भी यह मूर्ति उत्तर भारत में प्राप्त सुंदरतम कांस्य प्रतिमाग्रों में एक है। रजतमण्डित अर्थनिमीलित नेत्र तीर्थंकर की आनंदमय मुद्रा का संकेत देते हैं। निचला अधर, जो महापुरुष-लक्षण के अनुसार अरुणाभ होना चाहिए, ताम्र-मण्डित है। तीन धारियों से युक्त अत्यधिक क्षतिग्रस्त ग्रीवा शंखाकार (कंबु-ग्रीव) है, जिसे गुप्त-काल में शरीर-सौंदर्य का प्रतिक माना जाता था। सुघड़ता से रचित घड़ के विशाल तथा सुडौल स्कंघ तथा क्षीण कटि (तनुवृत्त-मध्य) भी गुप्त-शैली के अनुरूप हैं। स्कंघों तक लटकती केशराशि की सहायता से प्रथम तीर्थंकर ऋषभनाथ (ग्रादिनाथ) के रूप में इसकी पहचान संभव हुई है। वराहिमिहर के उल्लेखानुसार इन्हें आजानुबाह,

<sup>1</sup> शाह (यू पी). एज श्रॉफ डिफ्रोंसिएशन श्रॉफ श्वेतांबर एण्ड दिगंबर जैन इमेजेज. बुनेहिन श्रॉफ प्रिस श्रॉफ वेल्स म्यूजियम, बंबई. 1, 1; 1950-51; 30 तथा परवर्ती.

<sup>2 [</sup> ग्रध्याय 11, चित्र 53.-संपादक ]



(क) ग्रकोटा — तीर्थंकर ऋषभनाय, कांस्य मूर्ति (ख) ग्रकोटा — जीवन्त स्वामी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)



(बड़ीदा संग्रहालय)



(क) ग्रकोटा ऋषभनाथ का, द्रशीर्ष चित्र 65 क (बड़ौदा संग्रहालय)

(ख) अकोटा तीर्थंकर की कांस्य मूर्ति का शीर्ष (बड़ौदा संग्रहालय)

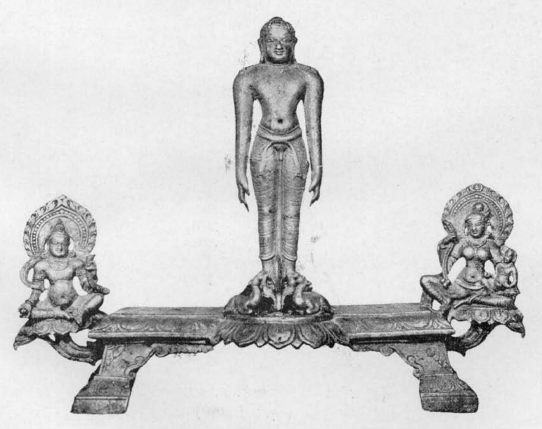


चित्र 66

ग्रध्याय 13 ] पश्चिम भारत

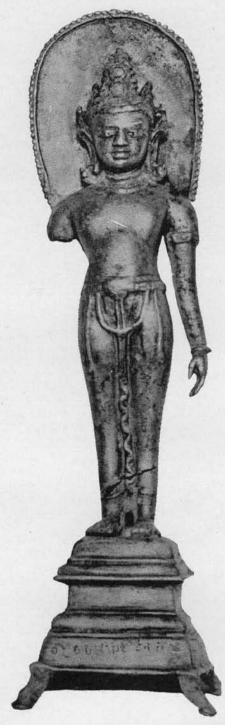


(क) वलभी — कांस्य तीर्थंकर मूर्तियां (प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय)



(ख) ग्रकोटा — यक्ष ग्रौर यक्षी के साथ तीर्थंकर ऋषभनाथ की कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)

चित्र 67



(क) ग्रकोटा — जीवन्त स्वामी, कांस्य (बड़ौदा संग्रहालय)

चित्र 68

श्रव्याय 13 ] पश्चिम भारत

यौवनपूर्ण तथा प्रफुल्लित मुखाकृतियुक्त प्रदर्शित किया गया है। शीर्ष पर सुनियोजित घुँघराली लटों के अतिरिक्त उष्णीष भी दिखाया गया है।

हरिषेण कृत बृहत्-कथा में उल्लिखित दिगंबर परंपरा के ग्रमुसार भी कुछ जैन मुनियों के द्वारा वस्त्रों के उपयोग का त्रारंभ पिक्चम भारत में कांबलिका-तीर्थ नामक स्थान से हुग्रा प्रतीत होता है। ग्रतः यह कोई ग्राश्चर्य नहीं कि तीर्थंकर की प्रारंभिक प्रतिमा क्वेतांबर रूप में (ग्रर्थात् ग्रधोवस्त्र, धोती सिहत) पिक्चम भारत के ग्रकोटा<sup>2</sup> नामक स्थान से उपलब्ध है।

तीसरी और चौथी शताब्दियों का कोई जैन अवशेष अभी तक उपलब्ध नहीं है। पाँचवीं शती की ऋषभनाथ की केवल कांस्य मूर्ति उपलब्ध हुई है, जिसका उल्लेख पहले हो चुका है। छठी शती की कुछ और जैन मूर्तियाँ उपलब्ध हैं।

वलिभ से तीर्थंकरों की पाँच खड्गासन कांस्य मूर्तियों को डी० आर० भण्डारकर ने खोज निकाला (चित्र ६७ क) है, जो प्रिंस आँफ वेल्स म्यूजियम, बंबई में सुरक्षित रखी हैं।  $3^{1}$  इनके खण्डित अभिलेखों में से कम-से-कम दो के आंशिक रूप में उपलब्ध अभिलेख के आधार पर भण्डारकर ने इन्हें छठी शती का माना है। मोरेश्वर दीक्षित ने इनमें से एक पर बलिभ-युग (५३८ से ५४८ ई०) का संव २०० (+) २० (+) पढ़ा है।  $4^{1}$  मूर्तियों के भड़ बौने हैं, किन्तु उनके सिर अपेक्षाकृत बड़े और भारी हैं जो कि प्रारंभिक पश्चिम भारतीय शैली की विशेषता है।

जैसा कि पहले (पृ १३६) उल्लेख किया जा चुका है, ग्रार्य नागार्जुन की ग्रध्यक्षता में जैन परिषद् का सम्मेलन वलिभ में चौथी शती में हुग्रा। महान् जैन तार्किक तथा द्वादसार-नयचक के लेखक मल्लवदी ने वलिभ में लगभग वि० सं० ४१४ (३५७ ई०) में बौद्धों को वाद-विवाद में पराजित किया था। परिषद् का द्वितीय सम्मेलन वलिभ में ४५३-५४ ई० में हुग्रा। इस युग में पश्चिम भारत

<sup>1</sup> तुलनीय : आजानुलंबबाहु: श्रीवत्सांकः प्रशांत मूर्तिश्च, दिग्वासास्तरुणो रूपवंश्च कार्योहिताम्देवाः बृहत् संहिता. 58,45. 1947. बंगलौर. यह तथ्य, कि वराहमिहिर के अनुसार तीर्थंकर प्रतिमाएं वस्त्रहीन हैं, संकेत देता है कि वस्त्रयुक्त स्वेतांबर मूर्तियाँ उसके समय में लोकप्रिय न थीं। इस प्रकार वे कदाचित परवर्ती हैं।

<sup>2</sup> शाह (यूपी). अकोटा ब्रोजेज. 1959. बंबई. पृ 26 चित्र 8 क ग्रीर 8 ख. / बृहत् कथाकोश. संपा: ए० एन० उपाध्ये. सिंधी जैन सीरीज, 17,131. पृ 317 तथा परवर्ती श्रीर भूमिका, पृ 118.

<sup>3</sup> शाह, पूर्विक्त, 1950-51, पृ 36, स्कल्पचर्स फ्रॉम सामलाजी एण्ड रोड़ा, बड़ीबा. 1960. पृ 21-25. / शाह (यू पी). स्टडीज इन जीन आर्ट,1955, बनारस. चित्र 29.

<sup>4</sup> आक् यांबलॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया, वैस्टर्न सर्किल. प्रोग्नेस रिपोर्ट, 1914-15. पृ 30. / दीक्षित (मोरेश्वर जी.) हिस्टारिक एण्ड इकॉनॉमिक स्टडीज. पृ 63. / शास्त्री (एच जी). मैतिककालीन गुंजरात. पृ 668-72 और पृ 671 पर नोट 168.

में जैन संपन्न होते गये, जैसा कि वलिभ में पायी गयी जैन कांस्य प्रतिमाश्चों से भी स्पष्ट प्रतीत होता है। यह भी उल्लेखनीय है कि भण्डारकर ने उसी स्थान से कुमारगुष्त-प्रथम के कई सिक्के भी खोज निकाले।

चित्र ६७ क में इन पाँच कांस्य मूर्तियों में दायीं स्रोर से दूसरी तथा बायीं स्रोर की पहली कुछ स्थूल प्रतीत होती हैं। गुजरात की प्राचीन कांस्य मूर्तियों का कोई विवरण उपलब्ध न होने से, केवल शैली के स्राधार पर इनके समय का निर्णय कर पाना कठिन है।

सांकलिया का मत है कि गुजरात में ढांक के कुछ शैलोत्कीर्ण शिल्पांकन चौथी शती ई० के ग्रारंभ के हैं। पुनश्च, पश्चिम भारत में तीसरी ग्रीर चौथी शताब्दियों के मूर्तिकला संबंधी पर्याप्त विवरण के ग्रभाव में इन शिल्पांकनों का काल-निर्धारण करना सरल नहीं है। किन्तु तीर्थंकर ग्रीर उनकी सेविका यक्षी ग्रंबिका की प्रतिमाग्रों को चौथी शती के स्थान पर छठी या सातवीं शती के ग्रंत की मानना चाहिए। ग्रबत्तक ज्ञात कोई साहित्यिक या पुरातात्त्विक साक्ष्य ऐसा नहीं है, जो छठी शती ई० के पूर्व जैन-पूजा-विधि में इस यक्षी का सम्मिलित किया जाना प्रमाणित करता हो। शैली के ग्रनुसार ये प्रतिमाएँ सातवीं शती की मानी जा सकती हैं।

ग्रकोटा समूह में उपलब्ध कुछ श्रौर कांस्य मूर्तियों को उनकी शैली तथा कहीं-कहीं उनके श्रीभिलेखों की पुरालिपि के साक्ष्य के श्राधार पर इस ग्रुग के श्रंतिम भाग की माना जा सकता है। जैन कला तथा प्रतिमा-विज्ञान के इतिहास में जीवंतस्वामी की दो कांस्य मूर्तियाँ (एक श्रभिलेखांकित पादपीठ सहित तथा दूसरी पादपीठ रहित) श्रत्यंत महत्त्वपूर्ण हैं। जैसा कि नाम से ही विदित है, 'जीवंतस्वामी प्रतिमा' मूल रूप में एक व्यक्ति-प्रतिमा थी, जबकि स्वामी श्रर्थात् महावीर जीवित (जीवंत) थे। पुरातन जैन परंपरा के अनुसार, चंदन की एक ऐसी प्रतिमा (गोशीर्ष-चंदन) महावीर की उस समय की व्यक्ति-प्रतिमा थी, जब वे दीक्षा से पूर्व ग्रपने महल में ध्यानावस्थित थे। श्रतएव महावीर को इसमें राजकुमार के उपयुक्त मुकुट तथा श्रन्य श्राभूषणों ग्रौर श्रधोवस्त्र सिहत प्रदिश्ति किया गया है। बोधिसत्व की भाँति ही, जिन्हें बुद्धत्व प्राप्त होना था, जीवंतस्वामी की कल्पना को 'जिनसत्व' के रूप में की गई मानीं जा सकती है।

 <sup>1</sup> जर्नल ग्रॉफ द रायल एशियाटिक सोसाइटी. 1938; 427 तथा परवर्ती, चित्र 3-4. / सांकलिया (एच डी).
 भार्क्यॉलॉजी ग्रॉफ गुजरात. 1941. बंबई. पृ 160. / शाह, पूर्वोक्त, 1955, रेखाचित्र 31, पृ 16-17.

<sup>2</sup> जीवंतस्वामी की प्रतिमा के निर्माण और विचारधारा के लिए द्रष्टव्य: श्वाह (यूपी). ए युनीक जैन इमेज आफ जीवंतस्वामी. जर्नल श्वॉफ दि श्वोरियंटल इंस्टिट्यूट, बड़ौदा. 1, 1; 72-79 श्वौर 'साइड लाइट्स श्वॉन द लाइफटाइम सेंडलवुड इमेज ऑफ महावीर'. वही. 1, 4; 358-68. / श्वौर द्रष्टव्य: सम मोर इमेजेज आफ जीवंतस्वामी. जर्नल श्वॉफ इष्डियन म्युजियम्स. 1; 49-50.

ग्रध्याय 13 ] पश्चिम भारत

चित्र ६४ ख अकोटा-जीवंतस्वामी की कांस्य प्रतिमा को प्रदर्शित करता है, जिसका पादपीठ नष्ट हो गया श्रौर जो श्रांशिक रूप से क्षतिग्रस्त है । फिर भी, मुकुट सहित शीर्ष पूर्णतः सुरक्षित है । यह ऊँचा मुकुट मथुरा के कुषाणयुगीन विष्णु (पहले इंद्र समभा गया) के बेलनाकार मुकुट (ईरानी टोपी) के समान निर्मित है। यह चौकोर है, जिसमें सामने की ग्रोर चैत्य-वातायन के समान अलंकरण तथा पार्ख, शीर्ष और पृष्ठभाग में कमल-प्रतीक ग्रांकित हैं। बालों की कुण्डलित लटें कंघों पर तीन पंक्तियों में गिरती हैं और सुंदर शैली में सँवारे हुए केश पट्टे के नीचे से दिखाई देते हैं, जो संभवतः मुकुट का ही भाग है। मूर्ति का निचला ग्रधर ताम्र-जटित है, जो ग्रधरों के ग्ररुणाभ होने का संकेत देता है; रजत-मण्डित अर्थनिमीलित नयन ध्यान की गहनता का ग्राभास देते हैं । उनके विशाल मस्तक पर वत्ताकार तिलक का चिह्न है। आध्यात्मिक ध्यान एवं स्नानंद तथा पूर्ण यौवन की ग्राभा से प्रदीप्त मुखमण्डलयुक्त महावीर की यह प्रतिमा कदाचित् ग्रबतक प्राप्त मूर्तियों में श्रेष्ठतम है। मेखला (करधनी) से कसी हुई धोती घटनों से नीचे तक लटकी हुई है। मेखला के मध्य में बनी कुण्डलपाश से बाँधा हुन्रा पर्यसत्क पार्श्व में नीचे की स्रोर लटक रहा है। इस प्रकार की कुण्डलपाश देवगढ की स्रनंतशायी विष्ण-प्रतिमा पर भी उत्कीर्ण है । धोती के मध्य भाग में एक ग्रलंकृत लघुवस्त्र (पर्यसत्क) बँधा है, जिसके एक छोर की चुन्नटें नीचे की ग्रोर लटक रहीं हैं तथा दूसरा छोर जो बायीं जाँघ को ढँकता है, विलक्षण अर्धवृत्ताकार चुन्नटों में वल्ली-जैसा प्रतीत होता है। इस प्रकार की घोती निःसंदेह पश्चिम भारतीय मूर्तिकला की आरंभिक शैली की विशेषता है। तीन धारियों युक्त ग्रीवा, चौड़े स्कंध, लंबी भुजाएँ, साधारण रूप में उभरा वक्ष ग्रीर क्षीण कटि में गुप्त-कला की सभी विशेषताएँ हैं। ऊपरी भुजा के मध्य भाग की अपेक्षा कंधे के निकट धारण किया हुआ भुजबंध, जिसमें मणिमाल तथा गवाक्ष कला-प्रतीकों का होना भी इसके आरंभिक काल का द्योतक है। इसमें उत्कीर्ण कण्ठमाल की रूपरेखा भी मधुरा की प्रारंभिक कुषाण-मूर्तिकला की विशेषता लिये हुए है। चौड़ा स्वर्णहार गंधार की बुद्ध-प्रतिमा के गले में स्थित स्राभूषण के सदृश है। ग्रतएव, यह प्रतिमा लगभग ५००-२५ के बाद की नहीं हो सकती; संभवतः, इससे कुछ पूर्व की हो सकती है।

स्रकोटा से प्राप्त जीवंतस्वामी की दूसरी प्रतिमा (चित्र ६८-क) में उन्हें एक ऊँचे स्रभिलेखांकित पादपीठ पर खड्गासन ध्यान-मुद्रा में दिखाया गया है। पादपीठ का स्रभिलेख लगभग ५५० ई० की लिपि में उत्कीर्ण है। स्रभिलेख में ऐसा उल्लेख है कि जीवंतस्वामी की यह प्रतिमा, चंद्रकुल की जैन महिला नागीश्वरी का धर्मोपहार (देवधर्म) था। कायोत्सर्ग-मुद्रा में यह प्रतिमा मुकुट, कुण्डल, भुजबंध, कंगन स्रौर धोती से युक्त है। धोती के दो छोर मध्य में बँधे हुए लहरा रहे हैं। भुजबंध मणिमय स्वर्णमाल-युक्त है, जो स्रत्यधिक घिसा हुस्रा है। दायें कान में मोती का कुण्डल लटक रहा है स्रौर बायें में मकर-कुण्डल प्रतीत होता है। त्रिकूट (त्रिकोणात्मक) मुकुट मध्य

<sup>ा</sup> बोगल (जे फ). ला स्कल्पचर डी मथुरा 1930. पेरिस और ब्रुसेल्स. चित्र 39 क और ख, प् 46. / शाह, पूर्वोवत, 1959, चित्र 9 क, 9 ख. पृ 26-27.

में बड़ी श्रौर दुहरे चूड़ामणियुक्त पर्त तथा दोनों श्रोर दो छोटी पर्तों से निर्मित है। ग्रीवा में मनोहर एकावली है।

नयनों में रंजित रजत, जो धूमिल पड़ चुकी है, विस्तृत स्कंधों युक्त देह, सुविकसित वक्षस्थल, कुछ-कुछ क्षीण कटि-प्रदेश, सुन्दर मुख, किनारी पर मणिकाओं युक्त अण्डाकार प्रभामण्डल तथा अभिलेख की पुरालिपि के आधार पर हम इस कांस्य मूर्ति को लगभग छठी शती के मध्यकाल का मान सकते हैं।

ग्रकोटा समूह की एक ग्रन्य प्रतिमा, जो कायोत्सर्ग-मुद्रा में प्रथम तीर्थंकर (ऋषभनाथ) की है, विशेष रूप से महत्त्वपूर्ण है। इसमें तीर्थंकर (ऊँचाई २५ सें० मी०) ग्रायताकार पादपीठ (३३ सें० मी०×६ सें० मी० लम्बे-चौड़े) के मध्य में खड़े हैं। पादपीठ के दोनों सिरों पर दो कमलपुष्प ग्रंकित हैं, जिनपर प्रत्येक में एक यक्ष तथा यक्षी की मूर्तियाँ हैं (चित्र ६७-ख)। पृष्ठभाग में ग्रन्य तीर्थंकरों के लिए पट्टिका ग्रथवा प्रभामण्डल के लिए ग्राधार-पेटिका या दोनों मूलतः उन छिद्रों में स्थित थे, जो पादपीठ के ऊपरी तल पर दृष्टिगोचर होते हैं। वृत्त में ग्रंकित ऋषभनाथ की मूर्ति पृथक् ढाली गयी है ग्रौर केन्द्र में धर्म-चक्र के ऊपर संयुक्त कर दी गयी। धर्म-चक्र के दोनों ग्रोर सुंदर हरिण हैं। ऋषभनाथ के रूप में तीर्थंकर की पहचान उनके स्कंधों पर लटकती हुई केशराशि से हुई है। इसमें संवारे हुए कुंचित केश ग्रौर उष्णीष द्रष्टव्य हैं। बड़े नेत्र, विस्तृत ललाट, थोड़ी नुकीली नाक, सुडौल मुख तथा बौने धड़ पर छोटी ग्रीवा ऐसी विशेषताएँ हैं, जो प्रारंभ में गुजरात तथा पश्चिम भारत के ग्रन्य स्थानों में प्रकट हुई हैं। ये प्रारंभिक पश्चिम भारतीय शैली के लक्षण हैं, न कि परवर्ती युग के।

तीर्थंकर के शरीर पर पारदर्शी धोती है, जिसमें से जननेन्द्रिय का स्वरूप स्पष्ट भलकता है। धोती सुन्दर रंगों में छापी गयी है जिसमें समानांतर पंक्तियों के मध्य पुष्प श्रंकित हैं। पुष्पों का श्रंकन एक श्राद्य कला-प्रतीक है। स्कंध चौड़े श्रौर सुदृढ़ हैं; किट पतली, हाथ श्रौर टाँगें सुनिर्मित हैं तथा वक्षस्थल पर श्रीवत्स-चिह्न है। ये सभी विशिष्टताएँ उत्तर गुप्त-युग, लगभग ५४०-५०, की बोधक हैं। इसकी पुष्टि पृष्ठभाग में श्रंकित श्रभिलेख की भाषा से होती है जिसमें लिखा है: जिनभद्र वाचनाचार्य के निवृत्ति कुल की श्रोर से यह उपहार है। इस कांस्य प्रतिमा को स्थापित कराने वाले जिनभद्र वाचनाचार्य की पहचान प्रसिद्ध जैन विद्वान् श्रौर मुनि जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण से की गयी है, जो ५००-६०६ के बीच लंबे समय तक जीवित रहे थे।

पादपीठ के दायें सिरे पर विराजमान यक्ष की पहचान सर्वानुभूति के रूप में की जाती है जो विशाल उदर तथा दो भुजास्रोंवाले हैं, जिनके दाहिने हाथ में फल (तुरंज) तथा बायें हाथ में धन

<sup>1</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1959, चित्र 10 क, 10 ख, 11, पृ 28-29, पृ 29, नोट 7.

ग्रध्याय 13 ] पश्चिम भारत

की थैली है। स्रांतरिक रूपरेखा में मणिकायुक्त, कुछ-कुछ स्रण्डाकार तथा प्रदीप्त शोभायुक्त प्रभा-मण्डल उत्तर भारतीय मूर्तिकला में प्रथम बार देखने को मिलता है। प्रभामण्डल की ऐसी रूपरेखा का प्रचलन इस युग के स्रंतिम चरण से स्रारंभ हुस्रा, जिसे स्रजंता में भी देखा जा सकता है। यह रूपरेखा मण्डोर, स्रवंती, कन्नौज स्रौर भड़ौंच के गुर्जर-प्रतीहार शासनकाल में चार-पाँच शताब्दियों तक प्रचलित रही। इन स्राभूषणों में गुष्त-कालीन विशेषताएँ परिलक्षित होती हैं, विशेषतया विशाल स्कंधों की संरचना ध्यान देने योग्य है। विशाल नेत्र एवं चौड़े ललाटयुक्त मुखमण्डल मूल प्रतिमा के स्रनुरूप है स्रौर प्रारंभिक पश्चिम भारतीय शैली में है।

सेविका यक्षी ग्रंबिका एकावली सिहत एक ग्रतिरिक्त उरःसूत्र धारण किये हुए है, जो सुनिर्मित उन्नत स्तनों के मध्यभाग से गुजरता हुग्रा नीचे कुण्डली के रूप में लटकता रहता है। उसकी गोद में शिशु भी एकावली पहने हुए है। ग्रंबिका के बाल उसके सिर के उपर जूड़े के रूप में सुसज्जित हैं ग्रौर वह ग्रपने दायें हाथ में ग्राम्न-गुच्छ लिये हुए है। उसकी ग्राकृति के प्रतिरूपण में इस शैली की विशिष्टता सम्मिलित है।

यक्ष और यक्षी दोनों की प्रतिमाएँ जैन कला की अबतक ज्ञात शैली की प्राचीनतम उपलब्धियाँ हैं। अबिका का प्राचीनतम साहित्यिक संदर्भ भी अम्बा-कुश्माण्डिनी के रूप में जिनभद्र-गणि क्षमा-श्रमण की समकालीन कृति की टीका अर्थात् 'विशेषावश्यक महाभाष्य' की टीका में मिलता है। प्रसंगवश यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि लगभग छठी शताब्दी से नौवीं शताब्दी तक सर्वानुभूति (अथवा सर्वाह्न) तथा अबिका यक्ष-युगल ही सभी चौबीस तीर्थंकरों के साथ एकमात्र सेवक यक्ष-युगल के रूप में विद्यमान रहा था।

ग्रकोटा-समूह में तीर्थंकर की एक ग्रौर कायोत्सर्ग प्रतिमा है, जिसके पृष्ठ में ग्रण्डाकार ग्रिभ-लेखांकित प्रभावली है। इसके ग्रभिलेख से पता चलता है कि यह मूर्ति पूर्वोक्त जिनभद्र वाचनाचार्य ने दान की थी।

यकोटा-समूह में ही स्रंबिका की एक सुंदर कांस्य प्रतिमा के पृष्ठभाग में स्रभिलेख है, जिससे ज्ञात होता है कि यह मूर्ति छठी शताब्दी के उत्तरार्ध की है। इसमें (चित्र १०६) बड़ी-बड़ी बिसूरती ग्रांखों तथा लपलपाती जीभवाली ग्रंबिका लेटे हुए सिंह पर लिखत मुद्रा में बैठी है। संपूर्ण प्रतिमा ग्रौर पृष्ठ का प्रभामण्डल एक पीठ से संलग्न है, जो भिन्न प्रकार की तीन पट्टियों तथा पादस्थान में कमल पृष्पों द्वारा सुसज्जित है। प्रभामण्डल कमल-पंखुड़ियों से या श्रग्निशिखा की उद्भासित किरणों से शोभायमान निर्मित किया गया है, जिसके शीर्ष पर पद्मासन ध्यान-मुद्रा में

<sup>1</sup> विशेषावश्यक-भाष्य जिसपर लेखक का स्वरचित अपूर्ण भाष्य है, जिसे कोट्यार्य ने पूर्ण किया, डी डी मालविणया, अहमदाबाद, द्वारा संपादित भाग-3, पृ 711, गाथा-3589 की टीका. कोट्यार्य, जिसने जिनभद्र की अधूरी टीका को पूरा किया, अवश्य ही जिनभद्रगणी का समसामयिक कनिष्ठ व्यक्ति रहा होगा.

पार्श्वनाथ की लघु प्रतिमा अवस्थित है । प्रभामण्डल पृष्ठभाग की सूची से बृहदाकार है, संधिस्थान ग्रौर सूची मकरशीर्ष द्वारा ग्रलंकृत हैं ।

ग्रंबिका का भव्य किरीट त्रिकूट मुकुट से मिलकर बना है, जिसमें गवाक्ष अथवा सौर-मण्डलीय कला-प्रतीक के मध्य में एक विशाल रत्न जुड़ा हुग्रा है। शीर्ष पर सुशोभित विशाल जूड़ा पीछे की ग्रोर से भी दिखाई देता है। ग्रंबिका का गोल-मटोल मुखमण्डल चौड़े जबड़े श्रौर बड़ी-बड़ी ग्रांखों से युक्त है। कानों में दो कुण्डल भी ध्यान देने योग्य हैं। नारी-रूप का यह प्रतिरूपण पश्चिम भारतीय शैली की विशेषता लिये हुए है। उसका घड़ अनुपाततः छोटा श्रौर पतला है। इसकी तुलना पूर्वोक्त जिनभद्र-गणी द्वारा प्रतिष्ठापित ऋषभनाथ-पूर्ति की ग्रंबिका से की जा सकती है। यह देवी एकावली, कण्ठहार, घण्टिकायुक्त मंगल-माला तथा उर:सूत्र धारण किये हुए है, अधोवस्त्र विकच्छ शैली में धारण किया गया है, जिसमें चौकोर धारियाँ छापी गयी हैं।

देवी के दायें हाथ में आम्र-गुच्छ है और बायें हाथ में तुरंज फल है। गोद में वायों ओर एक शिशु बैठा है। दूसरा शिशु उसके साथ दायीं ओर खड़ा हुआ दिखाया गया है। पृष्ठभाग में एक क्षतिग्रस्त ग्रभिलेख है, जिसकी लिपि के आधार पर इसे छठी शताब्दी के उत्तरार्ध का माना जा सकता है।

ग्रकोटा-समूह में तीर्थंकर-मूर्ति का एक सुंदर सिर (चित्र ६६ ख) सुरिक्षत है। उन्नत ललाट, सीधी नासिका, छोटे-छोटे होंठ, जिनमें निचला होंठ कुछ आगे की और निकला हुआ है, रजतर्जित विशाल नेत्रों से युक्त सुनिमित युवा मुखमण्डल उत्कृष्ट कला-कौशल का नमूना है। यह कंबु-ग्रीवा शैली में निमित है जो गुप्त-काल में महापुरुष और उसके ग्रादर्श रूप की विशिष्टता थी। यह सिर लगभग ६०० ई० के पश्चात् का नहीं हो सकता।<sup>2</sup>

उमाकांत प्रेमानंद शाह

<sup>।</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1959, चित्र 14, पृष्ठभाग के ग्रभिलेख के लिए चित्र 74-ई भी द्रष्टव्य.

<sup>2</sup> वही, चित्र 16 क, 16 व.

#### ग्रध्याय 14

### उत्तर भारत

### मंदिर

उत्तर भारत में प्रारंभिक मध्यकाल की बहुत ग्रधिक वास्तुकलाकृतियाँ शेष नहीं बची हैं। ग्रवशिष्ट कलाकृतियों में मुख्य हैं, पाली जिले में घानेराव का मंदिर ग्रौर जोधपुर जिले में ग्रोसिया नामक स्थान पर मंदिरों का समूह, जिसमें इस काल के मंदिरों के ग्रतिरिक्त, परवर्तीकाल के मंदिर भी सम्मिलित हैं।

## महाबोर-मंबिर, घानेराव

घानेराव स्थित, महावीर-मंदिर (चित्र ६६) सांघार प्रासाद के रूप में है, जिसमें प्रदक्षिणा-पथ युक्त एक गर्भगृह, एक गूढ़-मण्डप, एक त्रिक-मण्डप तथा मुख-चतुष्की (द्वार-मण्डप) सम्मिलित हैं। इस मंदिर के चारों ग्रोर चौबीस देवकुलिकाग्रों से युक्त एक रंग-मण्डप भी बना हुन्ना है ग्रौर यह सम्पूर्ण निर्मित एक ऊँचे प्राकार के भीतर स्थित है।

मंदिर के गर्भगृह की रचना-शैली सरल है । उसमें केवल दो अवयव हैं; अर्थात्, भद्र और कर्ण, प्रदक्षिणापथ के तीन स्रोर बनाये गये भद्र-प्रक्षेपों (छज्जों) को, गूढ़-मण्डप की भित्तियों की भाँति सुंदर भरोखों द्वारा सजाया गया है, जिनसे प्रकाश प्रस्फुटित होता है ।

मंदिर की रचना (उठान; चित्र ७०) जाड्य-कुंभ के पीठ-बंधों, कलश तथा सादी पट्टिकास्रों को स्राधार प्रदान करनेवाली युगल-भित्तियों द्वारा हुई है। पीठ के ऊपर सामान्य रूप से पाये जाने-वाले वेदी-बंध स्थित हैं, जो सादा होते हुए भी स्नाकर्षक हैं। प्रत्येक भरोखेयुक्त भद्र के मध्य में भित्ति से थोड़ा बाहर की स्रोर निकलती हुई देव-कुलिकाएँ (श्राले) निर्मित की गयी हैं, जिनमें पद्मावती, चक्रेश्वरी, ब्रह्म यक्ष, निर्वाणी तथा गोमुख यक्ष की ऐसी प्रतिमाएँ उत्कीर्ण की गयी हैं, जो पूर्व से पश्चिम दिशा की स्रोर स्रपनी प्रदक्षिणा के कम में एक दूसरे से मिलते हुए दिखाये गये हैं।

जंघात्रों के कोनों पर दो भुजाओंवाले दिग्पालों की सुडौल आकृतियाँ उत्कीर्ण की गयी हैं, जो मनोहर त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी हैं श्रौर जिन्हें कीचकों ने उठाया हुआ है। ये आकृतियाँ भव्यता से

उत्कीर्ण व्यालों से संपार्दिवत हैं जो प्रतिस्पर्धा की भावभंगिमावाले हाथियों के मस्तकों से सुशोभित ग्रौर विभिन्न प्रकार की मोहक मुद्राग्रों में गंधर्वों और अप्सराग्रों की सजीव मूर्तियों द्वारा अलंकृत टोड़ों पर आधारित हैं। गूढ़-मण्डप के सिन्नकट त्रिक-मण्डप के प्राचीर स्तंभों पर नौवें और दसवें दिग्पाल ब्रह्मा तथा अनंत की मूर्तियाँ भी दिखाई पड़ती हैं।

जंघा के स्थान पर, छज्जों पर (चित्र ७१) राजसेनक, वेदिका, आसनपट्ट, कक्षासन गोटे लगाये गये हैं जो छोरों पर शिल्पांकनों तथा स्पंदनशील आकृतियों से अलंकृत हैं। दुर्दान्त व्यालों से अलंकृत भरोखे, मकर-तोरण की भालरों के नीचे, नृत्य तथा संगीत के नाटकीय शिल्पांकनों को आधार प्रदान करते हैं।

जंघा के शीर्षभाग में सादी सुदृढ़ वरिष्डका के ऊपर की संपूर्ण निर्मित एक आधुनिक रचना है। उत्तरी तथा दक्षिणी पाश्वों में स्थित कुंभ-पुरुषों की झोजस्वी मूर्तियों के झितिरक्त त्रिक-मण्डप के राजसेनक पर विद्यादेवियों और गंधवों के शिल्पांकन हैं। त्रिक-मण्डप के सभी छह स्तंभ तथा चार प्राचीर-स्तंभ भव्य हैं और उनके ऊपरी भाग लिलत रूप में उत्कीर्ण हैं। मुख-चतुष्की के सोपान के दोनों पाश्वों पर विद्या-देवियों तथा यक्षों की झाकृतियाँ बनी हुई हैं, जिनमें गोमुख तथा ब्रह्म यक्ष की प्रतिमाएँ सम्मिलित हैं।

स्रंतस्थ भवन (चित्र ७२) की छत पर मनोरंजक ग्रौर विविधतापूर्ण आकृतियों का चित्रण किया गया है। मुख-चतुष्की पर मसूराकार क्षिप्त-वितान का निर्माण किया गया है, जो नाभिच्छंद शैली में है। इस शैली की निर्मितियाँ वर्मन के ब्राह्मणस्वामी मंदिर, ग्रउवा के कामेश्वर मंदिर ग्रौर ग्यारसपुर के मालादेवी मंदिर जैसे प्राचीन मंदिरों में देखी जा सकती हैं। त्रिक-मण्डप की केन्द्रीय छत समतल वितान के रूप में है जिसमें दण्ड-रास के उत्कीर्ण कला-पिण्डों से युक्त प्रभाग दर्शाये गये हैं। इनके चारों ग्रोर संकेन्द्रित पंक्तियों में व्याल, नर्तक, नट तथा ग्रलंकृत शिल्पांकन सुशोभित हैं। इसकी बायीं ग्रौर दायीं ग्रोर की पंक्तियों में नाभिच्छंद शैली में गजतालुग्रों के साथ क्षिप्त-वितानों की रचना की गयी है, तथापि ग्रष्टकोणीय गूढ-मण्डप की छत भव्यतम है, जिसपर सभा-मार्ग शैली में निर्मित विशाल क्षिप्त-वितान दर्शाया गया है। यह क्षिप्त-वितान पद्म केसर के रूप में परिणत होनेवाली, प्रभूत ग्रलंकरणपूर्ण दस उत्कीर्ण संकेन्द्रित मुद्रिकाग्रों से युक्त है। इन मुद्रिकाग्रों में वामन ग्राकृतियों की एक पंक्ति चित्रित की गयी है जिसमें से बाहर की ग्रोर मनोमुग्धकारी ग्रप्सराग्रों को धारण किये हुए ग्राठ हाथी-टोड़े निकले हुए हैं।

गूढ-मण्डप में पाँच शाखाओं के द्वारमार्ग का निर्माण किया गया है, जिसपर पत्र-शाखा श्रीर रूप-शाखा उत्कीर्ण हैं श्रीर पार्वभाग व्यालों, अप्सराओं, पद्मपत्र-शाखा तथा रत्न-शाखा से अलकृत किये गये हैं जिसके नीचे नागों की आकृतियाँ बनी हुई हैं। सरदल तथा रूप-शाखा की देवकुलिकाओं (ग्रालों) में विद्यादेवियों अथवा यक्षियों की बीस आकृतियाँ उत्कीर्ण हैं, जिनमें से रोहिणी, प्रज्ञप्ति, वज्रशृखला, वज्राकृशा, पद्मावती तथा निर्वाणी अथवा महालक्ष्मी की श्राकृतियों की बायों श्रोर

प्रध्याय 14 ] उत्तर भारत

तथा महालक्ष्मी, मानसी अच्छुप्ता, वैरोट्या, वज्राकुंशा तथा अंबिका की आकृतियों को दायीं ग्रोर देखा जा सकता है। ध्यान-मुद्रा में पार्श्वनाथ की एक मूर्ति ललाट-बिम्ब के रूप में उत्कीर्ण की गयी है। द्वार के दोनों पार्श्वों पर एक-एक कलात्मक खत्तक की रचना की गयी है, नीचे कीचक ग्रौर ऊपरी भाग में उद्गम उत्कीर्ण किये गये हैं।

गर्भगृह का द्वार (चित्र ७३) गूढ़-मण्डप के समान और ग्रपने वाहनों पर ग्रारूढ़ विद्यादेवियों ग्रौर यक्षियों की ग्राकृतियाँ रूप-स्तंभों पर उत्कीर्ण हैं। इन ग्राकृतियों में से रोहिणी, निर्वाणी, वज्जां-कुशा, चक्रेश्वरी, महामानसी, मानसी, वैरोट्या, प्रज्ञप्ति तथा महाज्वाला को पहचाना जा सकता है।

ढाकी, जिन्होंने इस मंदिर का विस्तृत अध्ययन किया है<sup>1</sup> इसे वास्तुकला की मारु-गुर्जर शैली की मेदपाट (मेवाड़) शाखा का एक उत्कृष्ट उदाहरण मानते हैं और उन्होंने जगत के अंबिका मंदिर से शैलीगत समानताओं के आधार पर इसका निर्माणकाल मध्य दसवीं शताब्दी ठीक ही निर्धारित किया है। इस कालाविध का पुष्टीकरण इस स्थान पर पाये गये एक पादपीठ से होता है, जिस पर ६५४ ई० का एक लेख भी उत्कीर्ण है। किन्तु अब वह पादपीठ अप्राप्य है।

### श्रोसिया के मंदिर

श्रोसिया, प्रारंभिक मध्ययुगीन कला श्रौर स्थापत्य का एक सुप्रसिद्ध स्थान है, जहाँ श्राठवीं-नौवीं शताब्दियों के लगभग एक दर्जन मंदिर प्रारंभिक चरण की निर्मित हैं। कोई श्राधा दर्जन मंदिर लगभग ग्यारहवीं शताब्दी की परवर्ती निर्माण-प्रक्रिया के हैं।

यहाँ का मुख्य जैन मंदिर महावीर-मंदिर (चित्र ७४) है जो प्रारंभिक चरण की निर्मितियों में से एक है। एक शिलालेख के अनुसार इस मंदिर का निर्माण प्रतीहार बत्सराज के शासनकाल (ग्राठवीं शताब्दी का ग्रंतिम चतुर्थांश) में किया गया था। इस मंदिर का मुख उत्तर की ग्रोर है। इसकी संपूर्ण निर्मिति में प्रदक्षिणापथ के साथ गर्भगृह, ग्रंतराल, पार्श्व भित्तियों के साथ गूढ़-मण्डप, त्रिक-मण्डप तथा सीढ़ियाँ चढ़कर पहुँच जाने योग्य मुख-चतुष्की सम्मिलित हैं। द्वार-मण्डप से कुछ दूरी पर एक तोरण है जिसका निर्माण, एक शिलालेख के अनुसार, १०१६ ई० में किया गया था। किन्तु इससे भी पूर्व ६५६ ई० में द्वार-मण्डप के सामने संकेन्द्रित वालाणक (ग्राच्छादित सोपानयुक्त प्रवेशद्वार) का निर्माण कराया गया था। गर्भगृह के दोनों ग्रोर तथा पीछे की ग्रोर एक ग्राच्छादित वीथी निर्मित है। मुख-मण्डप तथा तोरण के बीच के रिक्त स्थान के दोनों पाश्वों में युगल देवकुलि-काएँ वाद में निर्मित की गयी हैं।

<sup>1</sup> महाबीर जैन विद्यालय गोल्डन जुबिली चॉल्यूम. खण्ड 1. 1968. वम्बई. पृ 328-32.

गर्भगृह एक वर्गाकार कक्ष है जिसमें तीन अंगों, अर्थात् भद्र, प्रतिरथ तथा कर्ण, का समावेश किया गया है । इसकी उठान में, पीठ के ग्रंतर्गत एक विशाल भित्त, विस्तृत ग्रंतर-पत्र श्रौर चैत्य-तोरणों द्वारा ग्रलंकृत कपोत सम्मिलित हैं। कपोत के ऊपर बेलबूटों से ग्रलंकृत बसंत-पट्टिका चौकी के समानांतर स्थित पीठ के ऊपर सामान्य रूप से पाये जानेवाले वेदी-बंध स्थित हैं। वेदी-बंध के कुंभ देवकुलिकाओं द्वारा अलंकृत हैं जिनमें कुबेर, गज-लक्ष्मी, तथा वायु आदि देवताओं की म्राकृतियाँ बनायी गयी हैं। वेदी-बंध के मलंकरणयुक्त कपोत के ऊपर उद्गमों से भ्रावेष्टित देव-कुलिकाओं में दिग्पालों की स्नाकृतियाँ बनी हुई हैं। जंघा की परिणति पद्म-वल्लरियों की शिल्पाकृति के रूप में होती है और वरण्डिका को ग्राधार प्रदान करती है । वरण्डिका द्वारा छाद्य से ग्रावेष्टित दो कपोतों के बीच के श्रंतराल की रचना होती है। गर्भगृह के भद्रों को उच्चकोटि के कलात्मक क्तरोखों से युक्त उन गवाक्षों से संबद्घ किया गया है जो, राजसेनक, वेदिका तथा ग्रासनपट्ट पर स्थित हैं। इन गवाक्षों को ऐसे चौकोर तथा मनोहारी युगल भित्ति-स्तंभों द्वारा विभाजित किया गया है, जो कमलपुष्पों, घटपल्लवों, कीर्तिमुखों तथा लतागुल्मों के ग्रंकन द्वारा सुरुचिपूर्वक श्रलंकृत किये गये हैं स्रौर उनके ऊपर तरंग-टोड़ों की निर्मिति है। छज्जों से युक्त गवाक्षों के भरोखों के विविध मनोहर रूप प्रदर्शित हैं (चित्र ७५)। गर्भगृह के ऊपर निर्मित शिखर मौलिक नहीं है । यह ग्यारहवीं शताब्दी की मारु-गुर्जर शैली की एक परवर्ती रचना है । विकसित कर्णों को दर्शाने बाले उर:श्रृंगों तथा लघु श्रृंगों की तीन पंक्तियाँ इसकी विशेषताएँ हैं।

गूढ़-मण्डप की रूपरेखा में केवल दो तत्त्व सम्मिलित हैं; अर्थात्, भद्र और कर्ण । वरण्डिका तक गर्भगृह के गोटे तथा अन्य अलंकरण इसके अंतर्गत आते हैं। इसकी जंघा के अग्रभाग का अलंकरण यक्षों, यक्षियों और विद्यादेवियों की प्रतिमाओं द्वारा किया गया है। सामने के कर्ण में बायीं ओर सरस्वती और पार्व-यक्ष तथा दायीं ओर अच्छुप्ता और अप्रतिचका की प्रतिमाएं अवस्थित हैं।

गूढ़-मण्डप की छत तीन पंक्तियोंवाली फानसना है, जिसका सौंदर्य ग्रद्भुत है। प्रथम पंक्ति रूपकण्ठ से प्रारंभ होती है ग्रौर वह विद्याधरों ग्रौर गंधवों की नृत्य करती हुई ग्राकृतियों से ग्रलंकृत है; जिनके पश्चात् छाद्य तथा शतरंजी रूप में उत्कीणं ग्राले हैं। प्रथम पंक्ति के चार कोने भव्य शृंगों से मण्डित हैं। भद्रों से रिथका प्रक्षिप्त होती है, जिसपर पश्चिम दिशा में कुबेर तथा पूर्व में एक ग्रपरिचित यक्ष की ग्राकृति सम्मिलत है। दूसरी पंक्ति में सिंहकणं का ग्रंकन है ग्रौर उसके दोनों पाश्वीं में उसके ग्राधे भाग की ग्रनुकृति है। इस पंक्ति के चार कोनों को सुंदर कर्णकृटों द्वारा ग्रलंकृत किया गया है। तृतीय या ग्रंतिम पंक्ति के मध्य में चारों ग्रोर सिंहकणं की रचना की गयी है ग्रौर उसके शीर्षभाग में सुंदर ग्राकृति के घण्टा-कलश का निर्माण किया गया है।

त्रिक-मण्डप का शिखर गूढ़-मण्डप के सदृश फानसना प्रकार की दो पंक्तियोंवाला है। इसके चारों श्रोर सिंहकर्ण के तीन फलक हैं। उत्तर की श्रोर के सिंहकर्ण पर महाविद्याश्रों – गौरी, वरोट्या तथा मानसी—की श्राकृतियाँ हैं। पश्चिमी फानसना के उत्तर की श्रोर यक्षी, चक्रेश्वरी, महाविद्या,

ग्रह्याय 14 ] उत्तर भारत



घानेराव — महावीर मंदिर

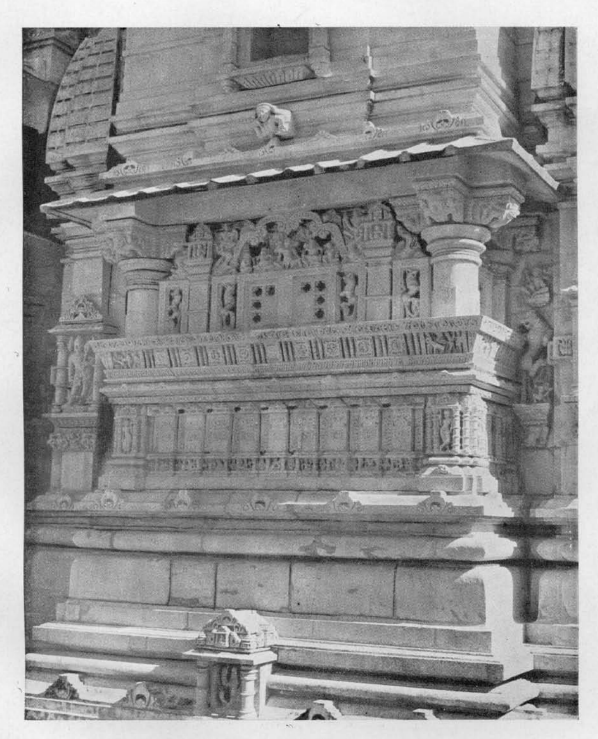
चित्र 69



घानेराव — महावीर मंदिर, बहिर्भाग (उठान)

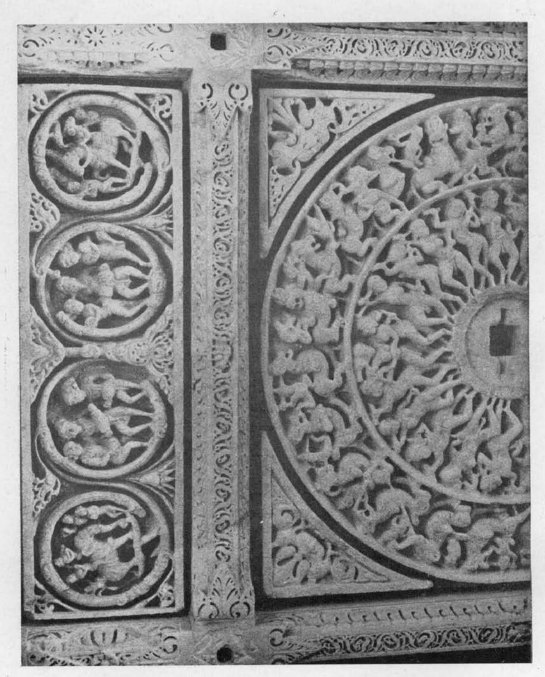
चित्र 70

ग्रध्यायं 14 ] उत्तर भारत



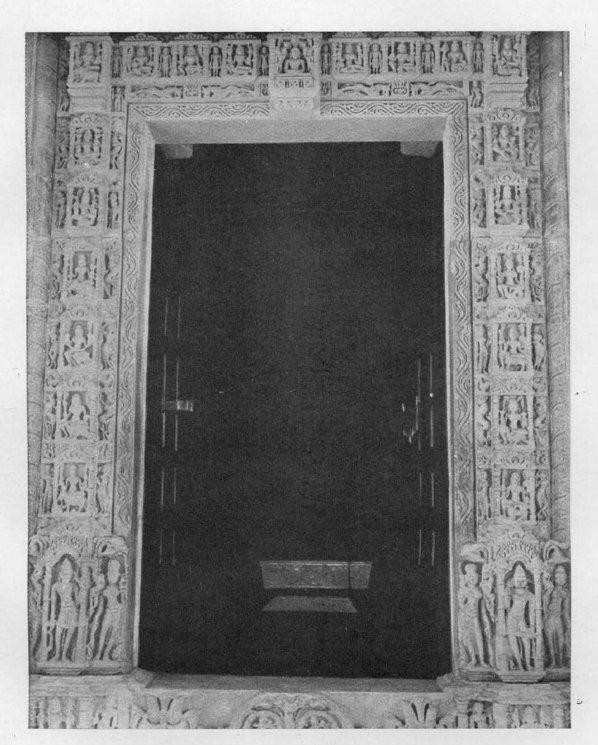
घानेराव - महाबीर मंदिर, भरोखा

चित्र 71



घानेराव - महावीर मंदिर, वितान

चित्र 72



स्रोसिया — महावीर मंदिर, गर्भ-गृह का द्वार

चित्र 73



ग्रोसिया — महावीर मंदिर

चित्र 74

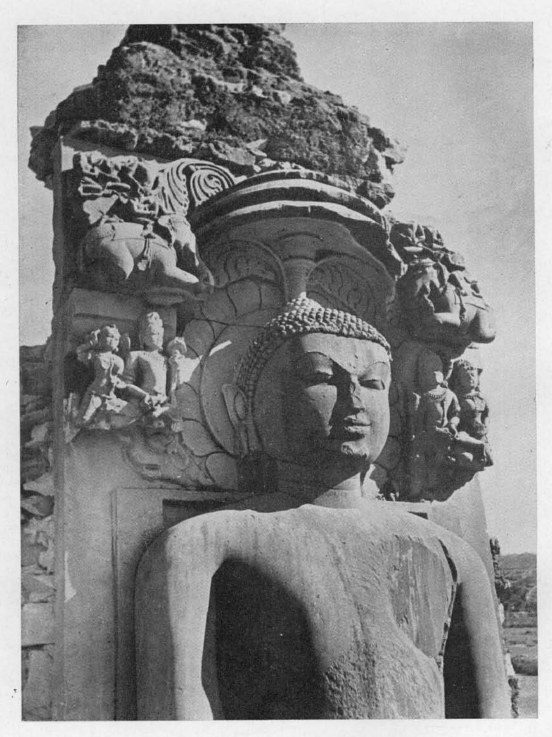
म्रध्याय 14 ]

उत्तर भारत



ग्रोसिया — महावीर मंदिर, भरोखा

चित्र 75



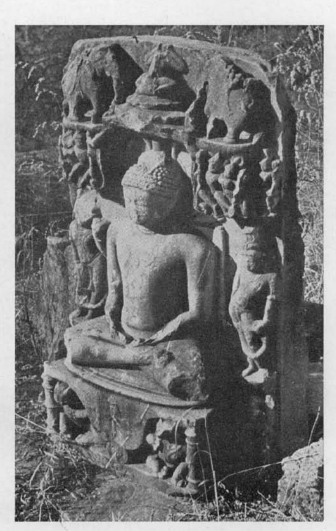
नीलकण्ठ — तीर्थंकर मूर्ति

चित्र 76

ग्रघ्याय 14 ] उत्तर भारत



(क) नीलकण्ठ — तीर्थंकर मूर्ति



(ख) नीलकण्ठ — तीर्थंकर मूर्ति



मथुरा संग्रहालय — चक्रेश्वरी यक्षी

चित्र 78

ग्रध्याय 14 ]



मथुरा संग्रहालय — ग्रम्बिका यक्षी

चित्र 79



(क) लखनऊ संग्रहालय — तीर्थंकर सुविधिनाथ



(ख) लखनऊ संग्रहालय — तोरण शीर्ष का एक भाग

चित्र 80

ग्रध्याय 14 ] उत्तर भारत

महाकाली तथा वान्देवी की आकृतियाँ दर्शायी गयी हैं। पश्चिम की ओर, पार्श्व में, यक्षी मूर्तियों के मध्य महाविद्या मानवी की आकृति है।

ढ़ार-मण्डप की दो पंक्तियोंवाली फानसना-छत घण्टा द्वारा आवेष्टित है। इसके त्रिभुजाकार तोरणों की तीन फलकों में प्रत्येक पर देवी-देवताओं की प्रतिमाएँ उत्कीर्ण की गयी हैं। पूर्व की ओर महाविद्या काली, महामानसी और वरुण यक्ष की प्रतिमाएँ हैं। उत्तर की ओर यक्ष सर्वानुभूति, आदिनाथ तथा अंबिका की प्रतिमाएँ हैं। पश्चिम की ओर देवियों द्वारा संपार्श्वित महाविद्या रोहिणी की मूर्ति है।

गर्भगृह की भीतरी रचना सादी है, किन्तु उसमें तीन देव-कुलिकाएँ निर्मित हैं, जो अब रिक्त हैं। गर्भगृह के द्वार के कलात्मक विवरण हाल में किये गये रंगलेप ग्रौर शीशे की जड़ाई के कारण छिप गये हैं।

शाला के चारों स्तंभ मूल रूप से चौकोर हैं और उन्हें घट-पल्लव (बेल-बूटों), नागपाश ग्रौर विशाल कीर्तिमुखों द्वारा ग्रलंकृत किया गया है। शाला के ऊपर की छत नाभिच्छंद शैंली में निर्मित है ग्रौर उसकी रचना सादे गजतालुओं द्वारा होती है। गूढ़-मण्डप की भित्तियों में पर्याप्त गहराई की दस देवकुलिकाएँ हैं। उनमें से दो में कुबेर ग्रौर वायु की ग्राकृतियाँ हैं। गूढ़-मण्डप की प्रत्येक देवकुलिका के शीर्ष पर निर्मित भव्य चैत्य-तोरणों पर जैन देवताओं की ग्राकृतियाँ निर्मित हैं। उत्तर-पूर्व से उत्तर-पिचम की ग्रोर कमावस्थित प्रदक्षिणा शैली में निर्मित इन देवताओं की प्रतिमाएँ रोहिणी, वैरोट्या, महामानसी और निर्वाणी का प्रतिनिधित्य करती हैं। प्रत्येक भद्र के सरदल के ऊपर स्थित फलक पर ग्रनुचरों के साथ पार्श्वनाथ की प्रतिमा को दर्शीया गया है।

ऐसा विश्वास करने के लिए कारण हैं कि ग्राठवीं शताब्दी में वत्सराज द्वारा निर्मित मूल मंदिर के ग्रिभिन्न ग्रंग के रूप में वलाणक विद्यमान था ग्रौर ६५६ ई० में स्तंभयुक्त कक्ष के ग्रितिरिक्त निर्माण के साथ इसका नवीकरण कराया गया था।

मूल महावीर-मंदिर प्रारंभिक राजस्थानी वास्तुकला का एक मनोरम नमूना है, जिसमें महान् कला-गुण संपन्न मण्डप के ऊपर फानसना छत तथा जैन वास्तुकला के सहज लक्षणों से युक्त त्रिक-मण्डप की प्राचीनतम शैली का उपयोग किया गया है। मुख्य मंदिर और उसकी देवकुलिकाएँ प्रारंभिक जैन स्थापत्य और मूर्तिकला के समृद्ध भण्डार हैं और देवकुलिकाएँ तो वास्तव में स्थापत्य कला के लघुरत्न ही हैं।

<sup>1 [</sup>तोरएा, वलाणक तथा देवकुलिकाएँ परवर्ती निर्मितियाँ हैं, इसलिए 1000 से 1300 तक की ध्रवधि का विवरण प्रस्तुत करनेवाले अध्याय में इनका निरूपण किया गया है—संपादक].

## मूर्तियाँ

विचाराधीन अविध की मूर्तियों की संख्या तो बहुत है, किन्तु हमारे पास कुछ के ही विवरण उपलब्ध हैं। उनमें से जो अधिक महत्त्वपूर्ण हैं, उनका उल्लेख यहाँ पर किया जा सकता है, विशेष रूप से उनका, जो सुलभ्य संग्रहों में सुरक्षित हो चुके हैं।

प्रारंभिक मध्यकाल में मथुरा जैन कला और स्थापत्य का केन्द्र बना रहा। यह तथ्य यहाँ उत्तर-गृप्त-शैली की स्रनेक जैन प्रतिमास्रों की उपलब्धि से प्रमाणित होता है । छठी से बारहवीं शताब्दी तक मथुरा तथा निकटवर्ती भरतपुर, कामन ग्रौर बयाना क्षेत्रों में श्रसेन नामक सामंतवादी राजवंश का शासन था। शूरसेन-राजवंश कला श्रीर स्थापत्य के महान् संरक्षक थे। शुरसेनों के उदारतापूर्ण शासन के अंतर्गत ब्राह्मण और जैन धर्म दोनों ही समृद्ध हुए। प्राचीनकाल से ये क्षेत्र शरसेन नाम से प्रसिद्ध थे। प्रत्यक्षतः उक्त राजवंश का नामकरण भी क्षेत्र के नाम पर ही किया गया था। कामन की चौंसठ-खंभा नाम से प्रसिद्ध प्राचीन मसजिद में प्रारंभिक मध्यकाल की अनेक ब्राह्मण और कुछ जैनधर्मी मूर्तियाँ देखी जा सकती हैं। कामन जैन धर्म के काम्यक-गच्छ का केन्द्र था । इस गच्छ के विष्णुसूरि तथा महेश्वरसूरि नामक जैन गुरुय्रों का उल्लेख १०४३ ई० के बयाना के शिलालेख में किया गया है। विश्मीनिवास के शासनकाल, १०३२ ई० में, जिसका परि-चयन शुरसेन राज्याध्यक्ष लक्ष्मण से किया जा सकता है, जैन विद्वान् दुर्गादेव ने क्रम्भनगर अथवा कामन नामक स्थान पर शान्तिनाथ के मंदिर में ऋष्ट-समुख्चय नामक ग्रंथ की रचना की थी।<sup>2</sup> कर्दम नामक एक अन्य शुरसेनवंशीय शासक का नाम उल्लेखनीय है, जिसे अभयदेवसूरि ने जैन धर्म में दीक्षित किया था ग्रीर उसका नामकरण घनेश्वर-सूरि किया था । बताया जाता है कि उसने राज-गच्छ की स्थापना की थी। कामन के समान ही, प्राचीनकाल से शान्तिपुर ग्रथवा श्रीपथ नाम से विख्यात, बयाना भी जैन धर्म का एक शक्तिशाली गढ़ था। इस स्थान से ९६४ ई० की एक अभिलेखांकित जैन प्रतिमा प्राप्त हुई है, जिसमें उल्लेख है कि वागड़-संघ के शूरसेन की प्रेरणा से यह प्रतिमा प्रस्थापित की गयी थी। <sup>3</sup> बयाना में उखा-मसजिद के नाम से प्रसिद्ध चौदहवीं शती की एक मसजिद तथा पाँच भ्रन्य मसजिदों का निर्माण, पूर्व मध्यकाल तथा परवर्ती अविध के अनेक हिन्दू तथा जैन मंदिरों को विध्वंस करके प्राप्त की गयी सामग्री द्वारा किया गया था, जैसा कि पुनः उपयोग में लाये गये प्राचीन उत्कीर्ण स्तंभों तथा अन्य स्थापत्य-घटकों से प्रमाणित होता है । पिलानी का निकटवर्ती नरहद (प्राचीन नरभट) भी शुरसेन राज्य के कला-प्रदेश के म्रांतर्गत था; यह तथ्य इस स्थान पर पायी गयी उच्च कलात्मकता से युक्त नीवीं शताब्दी की चार कायोत्सर्ग तीर्थं कर-प्रतिमाग्रों 4 से प्रमाणित होता है। इनमें से दो प्रतिमाएँ नेमिनाथ की हैं ग्रीर एक-एक सुमितिनाथ तथा शान्तिनाथ की।

<sup>1</sup> द्विष्डयन ऐण्टीक्वेरी. 14; 1885; 8 तथा परवर्ती.

<sup>2</sup> जैन (के सी). ऐंक्येण्ड सिटीज एण्ड टाउम्स ग्रॉफ राजस्थान. 1972. दिल्ली. प् 150.

<sup>3</sup> वही, पृ 153.

<sup>4</sup> शर्मा (दशरथ). **शर्ली चौहान डाइनेस्टीज.** 1959. दिल्ली. पृ 228 के सामने का चित्र. / **इण्डियन श्राक्यां**-सांजी: ए रिक्यू, 1956-57. 1957. नई दिल्ली. पृ 83.

ग्रम्याय 14 ] उत्तर भारत

नीलकंठ अथवा राजौरगढ़ (या गढ़), जो पार्श्वनाथ की विशाल प्रतिमा के आधार पर पारनगर भी कहलाता है, शूरसेन क्षेत्र के पश्चिम की ओर स्थित मत्स्यदेश का एक प्राचीन नगर है। यह नगर जैन तथा ब्राह्मण (मुख्यत: शैव) धर्मों के पूर्व-मध्यकाल तथा मध्यकाल की मूर्तियों तथा मंदिरों का सुप्रसिद्ध केन्द्र है। सावट नरेश के राज्यकाल ६२३ ई० के एक अभिलेख में राज्यपुर में शान्तिनाथ-मंदिर के निर्माण और उसमें मुख्य प्रतिमा की स्थापना का उल्लेख किया गया है। यह स्थान पार्श्व-नाथ की विशाल (४.६५ मीटर ऊँची) प्रतिमा, जिसे स्थानीय लोग नौगजा कहते हैं, तथा तीन अन्य विशाल तीर्थंकर-प्रतिमाओं (चित्र ७६, ७७ क तथा ७७ ख) एवं हाल के अनुसंधान से प्राप्त लगभग दसवीं शताब्दी के जैन मंदिरों के अवशेषों के लिए सुप्रसिद्ध है।

वाराणसी में भी लगभग छठी और सातवीं शताब्दियों की उत्कृष्ट कोटि की प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं, जिनमें अजितनाथ की एक प्रतिमा भी सम्मिलित है जो अब लखनऊ के संग्रहालय में सुरक्षित है। विलगभग नौवीं शताब्दी की एक भव्य सर्वतोभद्र प्रतिमा सरायाघाट, जिला एटा से प्राप्त हुई है, जिसमें चार तीर्थं कर कायोत्सर्ग-मुद्रा में अंकित हैं। इस प्रतिमा से उत्तर गुप्त-काल में मध्यदेश में विकसित हुई उत्तर गुप्तकालीन कला की जीवंतता का प्रमाण मिलता है।

कुष्णदेव

अपनी मूर्ति-संपदा के लिए समृद्ध मथुरा के पुरातत्त्व संग्रहालय में ग्रधिकांशतः मथुरा क्षेत्र अर्थात् जैन और ब्राह्मण धर्मानुयायियों के लिए पित्रत्र ब्रज्ञभूमि में निर्मित प्रतिमाएं संगृहीत हैं। मथुरा के संगृहालय में छठी से दसवीं शताब्दियों की तीर्थंकरों, शासन-देवियों तथा गौण देवताओं की महत्त्वपूर्ण जैन प्रतिमाएं संग्रहीत हैं। पद्मासन-मुद्रा में पार्श्वनाथ की शिल्पांकित प्रतिमा जिसे प्रतीहारकाल का कहा जा सकता है, कला के इतिहास की दृष्टि से एक महत्त्वपूर्ण कृति है। ध्यान-मग्न तीर्थंकर परंपरागत सिहासन पर ग्राधारित सर्प-कुण्डलियों पर विराजमान हें। उनके ऊपर सात नागफणों की छत्रछाया है और ग्रपने शीर्ष पर एक-एक नागफण धारण किये हुए उनके शासनदेवता धरणेन्द्र और पद्मावती विराजमान हें। शीर्ष की ओर, परंपरागत कल्पना के ग्रनुसार, मेघों का प्रतिनिधित्व करनेवाले उड़ते हुए विद्याधरों को दिखाया गया है। मुखाकृति यद्यपि खण्डित रूप में है, फिर भी उसे देखकर गुप्त-परंपरा का स्मरण हो ग्राता है। तीर्थंकर की एक दूसरी पद्मासन-प्रतिमा, जिसमें ग्रधिक विकसित कला के गुण पाये जाते हैं, किंचित् परवर्ती काल की प्रतीत होती

l इण्डियन स्नाक् बॉलॉजी--ए रिक्यू, 1961-62. 1962. नई दिल्ली. पृ 85.

<sup>2</sup> महाबीर जैन विद्यालय गोल्डन जुबिली बॉल्यूम. खण्ड 1. 1968. बम्बई. पृ 143-55. चित्र 10-11.

<sup>3</sup> वही, पृ 217 के सामने का चित्र 4.

है। तीर्थंकर-मूर्ति सिहासन पर स्थापित कमलपुष्प पर विराजमान है। मध्यदेश के कुछ अनुगामी देवताओं को भी कमलपुष्पों पर अंकित किया गया है। तीर्थंकरों के पार्श्वभागों में स्थित गौण देव-ताओं को पाँच पंक्तियों में अंकित किया गया है। सबसे निचली पंक्ति में यक्ष और यक्षी तथा उनके ऊपर की पंक्तियों में प्रभामण्डलयुक्त चमरधारी अंकित हैं। ऊपर की तीन पंक्तियों में संभवतः उच्चतर क्षेत्रों के देवों का प्रतिनिधित्व किया गया है, जिनमें विद्याधर भी सम्मिलित हैं। पादपीठ के मध्यभाग में धर्म-चक्र तथा हरिण-प्रतीक अंकित हैं। जैसा कि भट्टाचार्य का सुभाव है<sup>1</sup>, हरिण-चिह्न से युक्त इस प्रतिमा को शान्तिनाथ का माना जा सकता है।

देवी-प्रतिमाग्रों में, ग्रपने वाहन गरुड़ पर स्थापित कमलपुष्प पर खड़ी हुई दस भुजाग्रों वाली चक्रेश्वरी की मूर्ति उल्लेखनीय है (चित्र ७८)। उसके दोनों पाश्वीं पर दो सेविकाएँ श्रौर विद्याधर उत्कीर्ण किये गये हैं। यह मूर्ति प्रखर से प्राप्त हुई है।

इनमें सर्वाधिक उत्कृष्ट और जिटल, दसवीं शताब्दी की ग्रंबिका की मूर्ति है, जिसमें वह अपने परिवार-देवताओं सहित ग्रंकित की गयी है। मूर्ति के शीर्षभाग में पद्मासनस्थ तीर्थंकर-प्रतिमा की रचना की गयी है। देवी ग्रंबंपर्यंक-मुद्रा में विराजमान हैं और ग्रंपनी गोद में एक शिशु को बैठाये हुई हैं, दूसरा शिशु उनके दाहिने घुटने को स्पर्श करता हुग्रा उनके सिन्तकट खड़ा है। नीचे उनका वाहन सिंह ग्रंकित है। उनके दोनों पाश्वों पर चमरधारी, गणेश तथा कुबेर श्रवस्थित है। शीर्षभाग पर नेमिनाथ के दोनों पाश्वों में कृष्ण (विष्णु के रूप में) श्रीर बलराम श्रंकित हैं, क्योंकि श्रनुश्रुति के श्रनुसार वे तीनों एक ही परिवार के हैं। इसके श्रितिरक्त इन तीनों को, तीर्थंकर, बलभद्र और वासुदेव के रूप में त्रेसठ शलाका-पुरुषों में गिना गया है। ऊपरी भाग में उड़ती हुई मुद्रा में चार देव श्राकृतियों को भी दिखाया गया है। निचले भाग में श्राठ साध्वियों का मूर्तन किया गया है। मध्यकालीन कलाकृतियों में यह मूर्ति (चित्र ७६) निस्संदेह एक सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण कृति है जिसमें जैन तथा श्राह्मण धर्मों की पौराणिक धारणाश्रों के सफल समन्वय की श्रिभव्यक्ति की गयी है।

लखनऊ के राज्य संग्रहालय में उत्तर प्रदेश के लगभग सभी भागों की मूर्तियों का प्रतिनिधि संग्रह विद्यमान है। उत्तर गुप्त-काल ग्रौर पूर्व मध्यकाल की ग्रनेक जैन प्रतिमाएँ इस संग्रहालय में सुरक्षित हैं किन्तु उनमें से कुछ ही महत्त्वपूर्ण प्रतीत होती हैं। तीर्थंकरों की प्रतिमाग्रों में सुविधिनाथ की एक दुर्लभ प्रतिमा है जिसकी पहचान उसके पादपीठ पर ग्रंकित मत्स्य-चिह्न से होती है। पद्मा सन-मुद्रा में तीर्थंकर सुविधिनाथ ग्रंकित हैं। उनके नीचे यक्ष तथा यक्षी की लघु प्रतिमाएँ हैं ग्रौर पार्व में चमरधारी तथा शीर्ष पर तीन छत्रों के दोनों ग्रोर विद्याधर युगल ग्रवस्थित हैं। छत्रों के ऊपर स्थित नगाड़ा देवदुन्दुभि का प्रतिनिधित्व करता है। यह प्रतिमा (चित्र ५० क) श्रावस्ती से प्राप्त हुई थी।

<sup>1</sup> भट्टाचार्य (बी सी). जैन झाइकॉनॉग्नाफी. 1939. लाहौर. प् 73 तथा चित्र 4.

भ्रम्याय 14 ] उत्तर भारत

एक ग्रौर मूल्यवान निर्मिति के खण्डित भाग पर, जो संभवतः मूल रूप से मथुरा के किसी तोरण-सरदल का भाग था, एक देवकुलिका उत्कीर्ण है। उसके भीतर एक तीर्थंकर-प्रतिमा तथा एक पार्श्व में मकर (चित्र ८० ख) उत्कीर्ण है।

देवकुलिका का शिखर यद्यपि स्थूल रूप में निर्मित है, उसकी श्राकृति भूमियों में विभक्त त्रि-रथ तथा शुकनास से युक्त है, जिसमें त्रिकूट तोरण द्रष्टब्य है।

लखनऊ संग्रहालय में प्रतीहारकाल की ग्रन्य महत्त्वपूर्ण जैन मूर्तियों में कायोत्सर्ग-मुद्रा में तीर्थकरों की प्रतिमाएँ, श्रावस्ती से प्राप्त पार्श्वनाथ की प्रतिमा ग्रौर ग्रागरा के निकट बटेश्वर से प्राप्त कुछ प्रतिमाएँ हैं, जिनमें सर्वतोभद्रिका प्रतिमाएँ भी सम्मिलित हैं।

इलाहाबाद संग्रहालय में उत्तर भारत की जैन प्रतिमाग्नों की संख्या बहुत ग्रधिक नहीं है। वहाँ सुरिक्षत प्रतिमाग्नों में से श्रधिकांश कौशांबी से प्राप्त हुई हैं। पूर्व-मध्यकालीन जैन मूर्ति-कला का एक रोचक उदाहरण है — जैन परिरक्षक युगल जो ग्राठवीं शताब्दी के लगभग का है ग्रौर इलाहाबाद जिले के लच्छिगर नामक स्थान से प्राप्त हुग्रा है। बलुए शिलापट्ट पर उत्कीर्ण इस मूर्ति में ग्रशोक वृक्ष के नीचे ग्रधंपर्यकासन में विराजमान देव-देवियों को दर्शाया गया है। ग्रशोक वृक्ष के मध्य में तने के ठीक ऊपर एक छोटी-सी तीर्थंकर-प्रतिमा है। दोनों देवताग्रों के दाहिने हाथ ग्रभयमुद्रा में हैं। उनके शरीरों पर सामान्य प्रयोग के ग्राभूषण हैं ग्रौर निचले भाग में धारीदार धोती है। एक देवी, जिसने यज्ञोपवीत भी धारण किया हुग्रा है, ग्रपनी गोद में एक शिशु को लिये हुए है। ग्राधारपट्ट के ऊपर छह प्रतिमाएँ उत्कीर्ण की गयी हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि यह मूर्ति, जिसपर गुप्त-कला-परंपरा का प्रभाव है, पांचिका तथा हारिती बौद्ध प्रतिमाओं के आदर्श पर प्रतिरूपित की गयी है। अन्य प्रतिमाओं में तीर्थंकरों तथा सर्वतोभिद्रका प्रतिमा की कुछ प्रतिनिधि मूर्तियाँ सिम्मिलित है। सर्वोत्कृष्ट तीर्थंकर-मूर्ति वह है जिसमें चंद्रप्रभ को पारंपरिक सिहासन पर अवस्थित कमलपुष्प पर आसीन दिखाया गया है। तीर्थंकर के निम्न, मध्य तथा ऊपरी भागों पर कमशः यक्ष, यक्षी तथा भक्तजन अवस्थित हैं। कमलपत्रों तथा कुटिल-पत्रावली से सिज्जत दोनों पाश्वों पर मेघों की विरुद्ध दिशा में उड़ते हुए लंबे आकार के चमरधारियों और विद्याधरों को दर्शाया गया है। इस मूर्ति का किरणोद्दीप्त वृत्त गुप्त-काल के अलंकृत प्रभामण्डल का स्मरण दिलाता है। एक और आसनस्थ तीर्थंकर-प्रतिमा शांतिनाथ की हो सकती है। क्योंकि इसके पादपीठ पर परंपरागत बौद्ध धर्म-प्रतीक चक्र के दोनों और हिएण अंकित हैं। पाश्वों पर उत्कीर्ण अनुचरों की आकृतियों में चमरधारी, हाथी-सवार और उड़ते हुए विद्याधरों की मूर्तियाँ हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि तीसरी तीर्थंकर मूर्ति पद्मासन-मुद्रा में मृनिसुन्नत की है। तीर्थंकर-प्रतिमा

के ठीक नीचे एक श्रद्धावनत महिला की मूर्ति उत्कीण है। शैली के आधार पर इन सभी प्रतिमाओं का काल-निर्धारण नौवीं शताब्दी के लगभग किया जा सकता है। सर्वतोभद्रिका तथा अन्य तीर्थंकर-प्रतिमाओं का काल-निर्धारण दसवीं शताब्दी किया गया है। सर्वतोभद्रिका प्रतिमा में तीर्थंकरों को कायोत्सर्ग-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है।

मुनीशचन्द्र जोशी

गुनिसुव्रत की अन्य प्रतिमाओं के नीचे श्रद्धावनत महिला की प्रतिमा के संदर्भ में द्रष्टव्य : मित्रा (देवला).
ग्राइकॉनॉग्राफिक नोट्स. जनंल ग्रॉफ दि एशियाटिक सोसायटी. 1; 1958; 38-39.

<sup>2</sup> इलाहाबाद संग्रहालय की प्रतिमाग्नों के विस्तृत विवरणों के लिए द्रष्टव्य : प्रमोदचंद्र. स्टोन स्कल्पचर इन वि इलाहाबाद म्यूजियम. 1971 (?). पूना.

### ग्रध्याय 15

# पूर्व भारत

#### पश्चिम बंगाल

बंगाल में जैन धर्म पूर्व मध्यकाल में बौद्ध श्रौर ब्राह्मण धर्मों के साथ ही साथ प्रचलित रहा। पुण्ड्रवर्धन (उत्तर बंगाल) श्रौर समतट (दक्षिण बांग्लादेश) के संदर्भ में चीनी यात्री ह्वं नसांग ने लिखा है कि इन दोनों क्षेत्रों में दिगंबरों (निग्रंथों) की बड़ी संख्या थी, यद्यपि बहुत से बौद्ध संघाराम श्रौर देव-मंदिर भी थे। जैन धर्म की लोकप्रियता यद्यपि बंगाल में ह्वं नसांग के समयोपरांत भी रही, किन्तु उसके पश्चात् श्राठवीं शती में जैन गतिविधियों के संकेत न तो साहित्यिक श्रोतों से मिलते हैं श्रौर न पुरातात्विक श्रोतों से। इससे कुछ लोग यह विश्वास करते हैं कि बौद्ध धर्म के प्रबल समर्थक पालवंश के उदय के साथ सातवीं शती के अनंतर बंगाल में जैन धर्म का ह्रास होने लगा। यह कल्पना इस तथ्य की दृष्टि से उचित नहीं कि नौवीं श्रौर दसवीं शताब्दियों में बंगाल के विभिन्न भागों में श्रनेक जैन मंदिरों का निर्माण हुग्रा श्रौर पाषाण तथा कांस्य की श्रनेक मूर्तियाँ गढ़ी गयीं, जबिक बौद्ध धर्म इस प्रदेश पर छाया हुग्रा था।

नौवीं से ग्यारहवीं शताब्दियों तक जैन कला पूर्वी भारत में उतनी ही उत्कृष्ट और विविधतापूर्ण रही जितनी बौद्ध और ब्राह्मण कलाएँ। मूर्तिकला के क्षेत्र में, दीनाजपुर जिले में सुरोहोर से प्राप्त और शैलीगत विशेषताओं के कारण दसवीं शती की मानी जानेवाली ऋषभनाथ की पद्मासन-प्रतिमा का स्थान अद्वितीय है। इसमें गुप्त-कला की गरिमा और सौम्यता विद्यमान है (चित्र ८१ क) जे० एन० बनर्जी ने इस प्रतिमा का उल्लेख इस प्रकार किया है:

'एक लघु मंदिर के आकार में स्रंकित इस प्रतिमा में मूलनायक के रूप में तीर्थंकर अपने लांछन (वृषभ) से स्रंकित पादपीठ पर बद्ध-पद्मासन में हाथों को ध्यान-मुद्रा में स्थापित करके विराजमान हैं। शेष तेईस तीर्थंकरों की मूर्तियाँ भी अपने-स्रपने लांछनों से चिह्नित और

<sup>1</sup> मजूमदार (रमेशचन्द्र). जैनिङम इन ऐंश्येण्ट बंगाल. महाबोर जैन विद्यालय गोल्डन जुिबली वॉल्यूम. 1968-बम्बई. पृ 136-37. / बील (एस). बुद्धिस्ट रिकार्ड्स ग्रॉफ द वेस्टर्नवस्टं. 2- 1884. लंदन.

मूलनायक की-सी मुद्रा में लघुतर मंदिरों में श्रंकित हैं। इनमें से सात-सात की एक-एक पंक्ति मूलनायक प्रतिमा के दोनों श्रोर है श्रीर ऊपर नौ मूर्तियाँ तीन-तीन मूर्तियों की तीन समानांतर पंक्तियों में श्रंकित हैं। इन तीन पंक्तियों को थोड़ा आगे की श्रोर प्रक्षिप्त रूप में श्रंकित किया गया है ताकि वे मूलनायक प्रतिमा के लिए एक प्रकार से छत्र का-सा रूप दे सकें। इसके दोनों श्रोर चमरधारी अनुचर सौम्य मुद्रा में खड़े हैं श्रीर उनके जटामुकुट के समानांतर मालाधारी विद्याधर युगल मेघों के परंपरागत मूर्तन के मध्य उड़ते हुए दिखाये गये हैं। कदाचित् आरंभिक पालयुग की इस प्रतिमा की संपूर्ण निर्मित सूक्ष्म कौशल और सुरुचि-पूर्ण सरसता से की गयी है। ।

ग्रीर भी बहुत-सी उत्कृष्ट जैन मूर्तियाँ बांग्लादेश के उत्तरी भाग में बनीं। इनमें वे मूर्तियाँ भी सम्मिलित हैं जिनमें कल्पवृक्ष के नीचे बैठे हुए दम्पित को दर्शाया गया है, जिनकी गोद में वालक है ग्रीर उनके ऊपर कल्पवृक्ष की शाखाएँ फैली हुई हैं। यह जैन परंपरा के ग्रंतर्गत एक शासन-यक्ष युगल है, ग्रीर प्रजनन-स्वरूप का प्रतीक है, उसी प्रकार जैसे बौद्ध धर्म की महायान शाखा के कुबेर ग्रीर हारीति। ऋषभनाथ की एक मूर्ति (दसवीं शती) भी इसी क्षेत्र की है जो ग्रव कलकत्ता विश्वविद्यालय के श्राशुतोष संग्रहालय में है। उसे एस० के० सरस्वती ने राजशाही जिले के मण्डोल से प्राप्त किया था।

नेमिनाथ की यक्षी ग्रंबिका<sup>3</sup> की एक उत्कृष्ट कांस्य मूर्ति, २४ परगना जिले के नलगोड़ा से प्राप्त हुई थी। धनुषाकार फैंले वृक्ष के नीचे अपनी देह में ग्राकर्षक ग्राकुंचन दिये ग्रौर किट पर बालक को हाथ से थामे हुए देवी एक कमलपुष्प पर खड़ी है। बायें हाथ में कोई पुष्प है। उसकी दायों ग्रोर एक नग्न बालक खड़ा है। वृक्ष के नीचे ग्रंबिका का चिह्न सिंह ग्रंकित है। शैंली के ग्राधार पर यह मूर्ति (चित्र ६१ ख) भी दसवीं शती की मानी जा सकती है। तेईस ग्रन्य तीर्थंकरों के साथ कायोत्सर्ग-मुद्रा में ग्रंकित तीर्थंकर पार्श्वनाथ की ग्यारहवीं शती की कान्ताबेनिया से प्राप्त मूर्ति से प्रमाणित होता है कि मध्यकाल में इस क्षेत्र में जैन धर्म बहुत लोकप्रिय था। 4

जैन मूर्तियाँ पश्चिम बंगाल के स्रौर भी कई जिलों में विपुल संख्या में उपलब्ध हैं। बर्दवान के उजनी में ग्यारहवीं शती की शान्तिनाथ की एक दुर्लभ मूर्ति खोज निकाली गयी थी, जो स्रब

मजूमदार (रमेशचन्द्र), संपा. हिस्ट्री झॉफ बंगाल. खण्ड 1. 1942. ढाका. पृ 464 पर जितेन्द्रनाथ बनर्जी के विचार. [दीनाजपुर जिला झब दो भागों में विभक्त कर दिया गया है, पश्चिम दीनाजपुर (पश्चिम बंगाल, भारत) झौर पूर्वी दीनाजपुर (बांग्लादेश). यह निश्चित नहीं किया जा सका कि यह मूर्ति इन दो जिलों में से किस जिले की है—संपादक]

<sup>2</sup> बही, पृ 465.

<sup>3</sup> वही.

<sup>4</sup> वही.

पूर्व भारत

कलकत्ता के बंगीय साहित्य परिषद् संग्रहालय में सुरक्षित है। इस प्रतिमा के पृष्ठभाग पर नवग्रह उत्कीर्ण हैं, पाँच एक ग्रोर तथा चार दूसरी ग्रोर। पादपीठ पर तीर्थंकर का लांछन हरिण ग्रंकित है।

जिला बर्दवान के ही सात देउलिया में, कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े ग्रौर ग्रपने-ग्रपने लांछनों के साथ ग्रंकित ऋषभदेव, महावीर, पार्श्वनाथ ग्रौर चंद्रप्रभ की एक चौमुखी तथा ऋषभ, पार्श्व ग्रौर महावीर (?) (जिसके नीचे का भाग टूट गया है) की ग्रलग-ग्रलग मूर्तियाँ मिली हैं जिनपर चारों ग्रोर विभिन्न तीर्थंकरों की सात लघु श्राकृतियाँ उत्कीर्ण हैं। उसी स्थान से एक ग्रद्धितीय प्रस्तर-पट्ट प्राप्त हुग्रा है जिसपर वृषभ लांछन सहित ऋषभनाथ ग्रौर कायोत्सर्ग-मुद्रा में तीर्थंकरों की सात पंक्तियाँ उत्कीर्ण हैं। ऋषभनाथ छत्रत्रय के नीचे पद्मासन-मुद्रा में विराजमान हें। उनके दोनों ग्रोर एक-एक चमरधारी अनुचर है। ऊपर दुन्दुभि या करताल बजाते हुए हाथ दिखाये गये हैं। पद्मासनासीन ऋषभनाथ के नीचे सात पंक्तियों में तीर्थंकरों की एक सौ ग्रज़तालीस मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। जैसा कि पी०सी० दासगुप्ता का मत है, यह (चित्र ६२ क) कदाचित् श्रष्टापद तीर्थं का शिल्पांकन है।

इस प्रस्तर-पट्ट की प्राप्ति से इस मान्यता को ग्राधार मिलता है कि सात देउलिया का मंदिर (चित्र =२ ख) भी मूलतः जैन है। <sup>4</sup>

सात देउलिया का ईंटों से निर्मित मंदिर उड़ीसा के मंदिरों की रेख-शैली का है। इसका गर्भगृह सीधा ग्रौर लंबाकार है ग्रौर उसपर वक्ररेखीय शिखर है। ग्रामलक ग्रौर सामान्य स्तूपिकाएँ
भग्न हो चुकी हैं। सरस्वती लिखते हैं, 'इस मंदिर की ध्यान देने योग्य एकमात्र विशेषता यह है कि
गभृगृह के लघुकक्ष पर ग्रनेकों उल्टे छज्जे निर्मित हैं जो प्रक्षिप्त कपोत का-सा ग्राकार ग्रहण कर लेते
हैं जिसपर शिखर ग्रारंभ होता है। गर्भगृह ग्रौर शिखर के ग्रग्रभाग सूक्ष्म पट्टिकाग्रों में विभक्त हैं,
यह एक ऐसी ग्रायोजना है, जो ग्रग्रभागों के रथों ग्रौर पगों के रूप में विभाजन के फलस्वरूप हुई
होगी। इसके ग्रितिरिक्त गर्भगृह की भित्तियाँ सपाट हैं किन्तु शिखर पर चैत्य-गवाक्ष ग्रौर पत्रावित्यों

<sup>1</sup> वही.

<sup>2</sup> दासगुप्ता (पी सी). ए रेयर जैन ब्राइकॉन फ्रॉम सात देउलिया. **जैन जर्नल**. 7 ; 1973 ; 130 तथा परवर्ती.

उनैत परंपरा के अनुसार ऋषभनाथ के पुत्र भरत ने उस पर्वत पर सर्वप्रथम स्तूप और मंदिर बनवाया, जिसपर उनके पिता ने निर्वाण प्राप्त किया। 'मंदिर और स्तूप बनवाकर भरत ने पर्वत की उपत्यका और अधित्यका के मध्य आठ सोपान (अष्टापद) बनवाये, इससे उस पर्वत का नाम अष्टापद पड़ गया। यहाँ भी प्रथम जैन मंदिर की परिकल्पना अंतिनिहित है, जो एक आठ सोपानवाले पर्वत या आठ सोपानवाले जिग्गुरात या आठ सोपान वाले स्तूप के रूप में थीं'. शाह (उमाकांत प्रेमानंद). स्टडीज इन जैन आरं. 1955. बनारस. प् 128.

<sup>4</sup> बर्दवान में प्राप्त जैन मूर्तियों में से ऋषभनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और चन्द्रप्रभ की एक चौमुखी और म्रादिनाथ की दो मूर्तियाँ (लगभग दसवीं शती) उल्लेखनीय हैं, जो श्रव कलकत्ता के द्राशुतोष म्यूजियम ग्रॉफ इण्डियन ग्रार्ट में संगृहीत हैं।

का विपुल श्रतंकरण है। कोण इसलिए तिनक गोल से रखे गये हैं ताकि सामनेवाली पट्टिकाओं की तुलना में वे ग्रौर भी सुन्दर प्रतीत हों, किन्तु तीक्ष्ण किनारों को फिर भी छोड़ा नहीं गया है। 1

इस युग की जैन मूर्तियाँ मिदनापुर जिले में भी प्राप्त हुई हैं। उनमें से वाराभूम में मिली पार्श्वनाथ की मूर्ति का उल्लेख किया जा सकता है। ग्रव कलकत्ता के भारतीय संग्रहालय में संगृहीत यह मूर्ति एक चतुर्विशतिका है जिसमें चौबीस तीर्थंकरों की लघु मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। इसमें उत्कृष्ट कोटि का कला-कौशल दिखाया गया है। मूर्ति दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों की हो सकती है।<sup>2</sup>

पश्चिम बंगाल में बाँकुरा जैन कला का सर्वाधिक उर्वर केन्द्र रहा प्रतीत होता है। सामान्य योग-मुद्रा में ब्रासीन और शीर्ष पर सप्त-फणाविल से मण्डित पार्श्वनाथ की बाँकुरा जिले के देवल-भीरा से प्राप्त मूर्ति जैन कला का एक सुंदर उदाहरण है और शैली के आधार पर इसे दसवीं शती का माना जा सकता है। यह मूर्ति भारतीय संग्रहालय में सुरक्षित है।

देवला मित्रा ने वाँकुरा जिले में दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों के बहुत से अवशेषों का अन्वेषण किया है । जिसके आधार पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि यह क्षेत्र दिगंदर जैनों का एक महत्त्वपूर्ण केन्द्र था। जिन स्थानों का उन्होंने सर्वेक्षण किया, उनमें अग्रलिखित ग्राम सिम्मिलित थे : कंगसावती और कुमारी के संगम पर अंबिकानगर; अंविकानगर के सामने चिटिगरी; अंबिका नगर के पूर्व में चार किलोमीटर पर वरकोला; अंबिकानगर के उत्तर-पश्चिम में तीन किलोमीटर पर परेशनाथ; परेशनाथ के सामने चियादा; कंगसावती का तटवर्ती केंदुआ। अंबिकानगर से प्राप्त जैन अवशेषों में, ग्राममंदिर के बाहर पड़ा नेमिनाथ की शासनदेवी अंविका की मूर्ति का एक खण्ड (स्पष्ट है कि देवी के नामपर इस ग्राम का नामकरण हुआ है) और ऋषभनाथ की एक मूर्ति उल्लेखनीय हैं। अंविका की मूर्ति का यह अवशिष्ट खण्ड अब मंदिर के भीतर रखा है और ब्राह्मण देवी के रूप में उसकी पूजा की जाती है। अंविका देवी के मंदिर के पीछे एक भग्न मंदिर में स्थापित लिंग के पास पड़ी ऋषभनाथ की मूर्ति (चित्र ८३ क) का कला-कौशल उत्कृष्ट कोटि का है। मनोहर मुखमुद्रा और जटा-मुकुटयुक्त यह मूर्ति कायोत्सर्ग-आसन में युगल पंखुड़ियोंवाले कमल पर खड़ी है, जिसके नीचे वृषभ चिह्न अंकित है। अन्य मूर्तियों के सदृश, इसके भी दोनों ओर एक-एक अनुचर है और उसके

मजूमदार, पूर्वोक्त, 1942, पृ 500-01 में सरस्वती के विचार [बर्दवान विश्वविद्यालय में संग्रहालय ग्रीर कला-वीथि के संग्रहाध्यक्ष श्री शैंलेन्द्रनाथ सामन्त से हमें इस मंदिर की पुन: सूचना प्राप्त हुई है, उन्होंने सात देउलिया में 1957 में उनके द्वारा खोजी गयी मूर्तियों के कुछ चित्र भी भेजे, जिनमें से कुछ यहाँ प्रकाशित किये जा रहे हैं --संपादक]

<sup>2</sup> बनर्जी, पूर्वोक्त, पृ 465.

<sup>3</sup> वही, पृ 464.

<sup>4</sup> जर्नल श्रॉफ दि एशिग्राटिक सोसाइटी (लैटर्स). 24 ; 1958 ; 131-34.

ग्रन्याय 15 ] पूर्व भारत

मस्तक पर बहुपर्णी छत्र है जिसके दोनों स्रोर एक मालाधारी युगल उड़ता दिखाया गया है। छत्र के उपर दो हस्तयुगल संगीतवाद्य बजाते हुए स्रंकित हैं। मूर्ति के पीछे शिलापट्ट पर बारह-बारह की पंक्तियों में चौबीस तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में उत्कीर्ण किये गये हैं। इस मंदिर (चित्र ६३ ख) के विषय में मित्रा ने लिखा है:

'उड़ीसा के मंदिरों की भाँति उसकी बाड के कई भाग हैं—पाभाग, जंघा स्रोर बरण्ड। एक संकीर्ण मंच (उपान) पर निर्मित पाभाग के सबसे नीचे के चार गोटों खुरा, कुंभ, खुरा स्रोर उलटे खुरा में से स्रंत के दो थोड़े-थोड़े स्रंतर पर बनाये गये हैं स्रोर उनपर हृदयाकार कला-प्रतीक स्रंकित हैं। जंघा के उत्तर-पिंचम स्रोर दक्षिण भागों में छह भित्ति-स्तंभ निर्मित किये गये हैं। इनमें से तीन मध्यवर्ती प्रक्षेप के एक स्रोर हैं तथा तीन दूसरी स्रोर। स्रंतिम भित्ति-स्तंभ में एक देव-कुलिका है, जो पार्व देवतास्रों के लिए बनायी गयी थी (वे सब उसमें नहीं हैं)। शीर्षभाग के दो गोटों — खुरा स्रौर उल्टे खुरा — के स्रतिरिक्त भित्ति-स्तंभों का शेष भाग सपाट है। बरण्ड एक प्रक्षिप्त गोटा है, जिसके ऊपर बाड स्रौर शिखर को पृथक् करनेवाले स्रंतराल पर गोटों की एक ऐसी स्रृंखला निर्मित है जो मंदिर के शिखर का रूप ले लेती है। इनमें से सब पाँच ही गोटे शेष हैं।

'मध्यवर्ती प्रक्षेप का मुखभाग (पूर्वी) शेष भागों से अधिक मोटा है और उसी में प्रवेश-द्वार है। द्वार के ऊपर पाँच अप्रकट धरनें हैं, जिनके ऊपर एक सरदल है, जो मध्यवर्ती प्रक्षेप की पूरी चौड़ाई तक फैला हुआ है।

'मंदिर की रूपरेखा त्रि-रथ शैली में है। इसका अन्तःभाग ४' २" (१.४० वर्ग मीटर) वर्गाकार है। भित्तियों की मोटाई २' १" (६३ सें० मी०) है, जिससे कि बहिभाग अन्द्रः भाग की अपेक्षा द्विगुणित हो गये हैं। मंदिर के अन्तःभाग में दो शिला-पट्टों से निर्मित गर्भ-मुद (गर्भगृह का निम्नतम वितान) के भीतर की ओर बढ़ती हुई धरनें हैं। गर्भ-मुद के ऊपर कम से कम एक कोठरी और थी, जिसमें प्रवेश के लिए द्वार के सरदल पर संकीणें प्रवेशमार्ग वनाया गया है।

इस ग्राम में उपर्यु क्त अवशेषों के अतिरिक्त, इसी युग की कुछ और खण्डित जैन मूर्तियाँ हैं।

अबिकानगर के सामने चिटगिरि में कुछ जैन अवशेष हैं, जिनमें कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े तीर्थंकर की एक मूर्ति भी है। इसके पादपीठ पर अकित लांछन हरिण-जैसा प्रतीत होता है, अतएव यह तीर्थंकर शान्तिनाथ की प्रतिमा हो सकती है।

ग्रंबिकानगर के पूर्व में लगभग ४ किलोमीटर दूर स्थित बरकोला जैन धर्म का एक महत्त्वपूर्ण केन्द्र था, जैसा कि इस स्थान पर विद्यमान अवशेषों से विदित होता है । इस स्थान से प्राप्त उल्लेखनीय भवशेषों में अपनी सामान्य विशेषतास्रों से युक्त एक ग्रंबिका की मूर्ति है, जिसमें नीचे लटकते हुए उसके

163

बायें हाथ को पकड़े एक बालक और कायोत्सर्ग-मुद्रा में दो तीर्थंकर-मूर्तियाँ भी हैं जिनके लांछन अब अस्पष्ट हो गये हैं। तथापि उनमें से एक या तो सुविधिनाथ की हो सकती है या अजितनाथ की। सामान्यतः चतुर्मुंख या चौमुख कहे जानेवाले दो लघु मंदिर भी यहाँ देखे गये थे। उनमें से जो अधिक सुरक्षित बच गया है, उसके चारों और त्रिपणीं तोरणाकृतियों के भीतर एक-एक कायोत्सर्ग तीर्थंकर-मूर्ति उत्कीर्ण है; उनमें से लांछनों द्वारा पहचाने गये तीन तीर्थंकर हैं — ऋषभनाथ, चन्द्रप्रभ और शान्तिनाथ, किन्तु चौथे का लांछन स्पष्ट नहीं रह गया है। जैसा कि मित्रा का विचार है, ये एक ही पाषाण से बने मंदिर इसलिए महत्त्वपूर्ण हैं कि इनसे उत्तर भारत की रेख-शैली के मंदिरों के स्थापत्य-संबंधी आकार और लक्षणों का परिज्ञान होता है, 'जिनमें लंबाकार बाड रूपरेखा में पाभाग के लिए निर्मित दो गोटों के साथ-एक त्रि-रथ, तथा क्रमशः संकीर्ण होते जानेवाले खुराकार गोटों की पंक्ति से बन जानेवाला पंच-पग शिखर होता है और एक ऐसी उत्तुंग बेलनाकार ग्रीवा होती है, जिसपर एक अनुपातहीन आमलक होता है। आमलक के ऊपर स्तूपाकार शिखर होता है।'

अंबिकानगर से उत्तर-पश्चिम में तीन किलोमीटर दूर स्थित परेशनाथ नामक ग्राम में पार्श्वनाथ का (जिनके नाम पर इस ग्राम का नामकरण हुग्रा) मंदिर था, जिसकी श्रव केवल चौकी ही शेष बची है। सुघड़ ग्रौर सौम्य शिल्पांकनयुक्त पार्श्वनाथ की मूर्ति ग्रव खण्ड-खण्ड हो गयी है। परेशनाथ के पास चियादा में भी कुछ तीर्थंकर-मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं।

स्रविकानगर के उत्तर में ११ किलोमीटर दूर स्थित केंद्रुआ एक समय जैन कला स्रौर धर्म का उन्नितिशील केन्द्र रहा, जहाँ स्रव एक जैन प्रतिष्ठान के भग्नावशेष ही विद्यमान हैं। यह संपूर्ण क्षेत्र पाषाण निर्मित एक मंदिर के वास्तुखण्डों से भरा पड़ा है। यह मंदिर कदाचित् पार्श्वनाथ का था, क्योंकि उसके पास उनकी एक सुंदर मूर्ति पड़ी है, जिसका ऊपर का भाग टूट गया है।

पश्चिम बंगाल ग्रौर बिहार के सीमावर्ती जिलों, विशेषतः धनवाद ग्रौर पुरुलिया के कई स्थानों पर जैन मंदिर मिले हैं, जिनमें से बहुत से ग्रब भग्न हो चुके हैं। इनमें से ये स्थान विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं: चारा, संका, सेनेरा, बोरम, बलरामपुर, पलमा, ग्ररसा, देवली, पाक-बीरा, लाठोंडू गरी ग्रौर डुल्मी। दामोदर, कंगसावती ग्रौर सुवर्णरेखा निदयों की घाटियों में जैन धर्म का व्यापक विकास हुग्रा। वहाँ तीर्थं करों ग्रौर शासन-देवताग्रों की ग्रनेक मूर्तियाँ तो मिली ही हैं, ग्रनेक जैन मंदिरों के ग्रवशेष भी विद्यमान हैं।

पुरुलिया जिले के देवली ग्राम में एक पंचायतन मंदिर-समूह था (चित्र ८६ क)। इस क्षेत्र से ग्ररनाथ की एक पूर्णाकार मूर्ति प्राप्त हुई थी। देवली के समीप ही जोरापुकुर नामक स्थान में भी अनेक जैन मूर्तियाँ प्राप्त हुई थीं।

३ बाबू छोटेलाल जैन स्मृति ग्रंथ. 1967. कलकत्ता. पृ 150 तथा परवर्ती पृथ्ठों में एस सी मुलर्जी के विचार.

ग्रध्याय 15 ] पूर्व भारत

उसी जिले में, जैन मंदिरों श्रीर मूर्तियों की दृष्टि से पाकबीरा सभी स्थानों से अधिक समृद्ध रहा है । यहाँ प्राप्त मूर्तियाँ अब एक छतरी में रखी हैं । इनमें महावीर, पार्श्वनाथ, कुन्थुनाथ, नेमिनाथ, शांतिनाथ और ऋषभनाथ की मूर्तियाँ सम्मिलित हैं और अधिकतर दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों की हैं, किन्तु महावीर की एक मूर्ति पर नौवीं शती का छोटा-सा श्रभिलेख है । पाकबीरा से प्राप्त ग्रभि-लेखांकित मूर्तियों में एक शांतिनाथ (चित्र ६४ क) की है, जो पूरालिपि-विज्ञान के आधार पर ग्यारहवीं शती की मानी जा सकती है। कायोत्सर्ग-मुद्रा में तीर्थंकर-युगल पंखुड़ियोंवाले कमल पर खड़े हैं, जो सप्तरथ पादपीठ पर बना है, जिसके चारों ग्रोर ऊपर नीचे के किनारे शिल्पांकित हैं। लांछन हरिण पादपीठ के मध्य में ग्रांकित है। दे ने इस मूर्ति का विवरण लिखा है; इसके पादपीठ पर उत्कीर्ण लघु श्राकृतियों में से एक को उन्होंने शिशुश्रों का श्रधिष्ठाता देव मेषमुख नैगमेषी श्रौर चार को अंजलि-मुद्रा में आसीन नारी-आकृतियाँ माना है। दे लिखते हैं कि पादपीठ के नीचे बायीं और कलश और दायीं स्रोर शिवलिंग का स्रंकन है। एक जैन मूर्ति के पादपीठ पर प्रतीक के रूप में लिंग का ग्रंकन एक विशेष बात है। साथ ही, युगल-पंखुड़ियोंवाले कमल पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में ऋषभ-नाथ की मूर्ति एक उत्कृष्ट कलाकृति है। उदास मुखाकृति सहित शरीर का समचत्रस्र संस्थान, कुशलता से गूँथा गया जटाजूट स्रौर स्रन्य विशेषताएँ इस मूर्ति की भव्यता में वृद्धि करते हैं। इसी कुशलता से दोनों श्रोर एक-एक चमरधारी श्रनुचर का श्रंकन है । जैसा कि प्रायः देखा जाता है, इस मूर्ति के पिछले शिलापट्ट के शीर्षभाग पर भी चौबीस तीर्थंकर-मूर्तियाँ, दोनों स्रोर बारह-बारह की पंक्ति में, उत्कीर्ण की गयी हैं; साथ में उड़ते हुए गंधर्व और दुंदुभि या करताल बजाते हुए हाथ दिखाये गये हैं। अनुचर आकृतियों के आभूषणों और शारीरिक सौष्ठव की संयोजना में कलाकार की उस उत्कृष्ट कोटि की प्रतिभा का परिचय मिलता है जिसके द्वारा वह इन स्राकृतियों के माध्यम से मूर्तिशास्त्रीय विधानों और सौंदर्यशास्त्रीय व्यावहारिकता की संगति बिठा सका। कलाकार की सिद्ध-हस्तता पार्श्वनाथ के मूर्त्यकन में भी देखी जा सकती है (चित्र ८४ ख) जिसका स्रब केवल नीचे का भाग ही शेष बचा है, और जो नौवीं-दसवीं शताब्दियों की कृति है। चमरधारियों तथा एक-दूसरे के पुच्छ भागों को परस्पर गुंथित किये दो, नागिनें मूर्तन की उस परम उत्कृष्टता की द्योतक हैं, जो कोई कलाकार तीर्थंकर-मूर्तियों के श्रंकन में गुप्त-कला की गरिमा के प्रतिबिम्बन द्वारा प्रस्तूत कर सकता था । पाकबीरा से प्राप्त अन्य उल्लेखनीय पुरावशेषों में दसवीं और ग्यारहवीं शताब्दियों की ऋषभ-नाथ की अनेक मूर्तियों के अतिरिक्त एक खड़ी अंबिका की और एक यक्ष की मूर्तियाँ तथा एक शांति-नाथ की मूर्ति के नीचे का खण्डित भाग सम्मिलित है।

पश्चिम बंगाल के अन्य जिलों में भी पूर्व मध्यकाल की जैन मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं।

## उड़ीसा

उड़ीसा में यद्यपि पूर्वकाल के जैन पुरावशेष कम हैं, ग्रारंभिक मध्यकाल के ग्रवशेष बहुत बड़ी संख्या में उपलब्ध हुए हैं। विचाराधीन ग्रविध में इस धर्म की लोकप्रियता के संदर्भ में ह्वेनसांग

<sup>1</sup> जैन जर्नल. 5, 1; 1970; 24-25 में मुधीन दे.

का विवरण उद्धृत किया जा सकता है: 'नास्तिकों में सर्वाधिक संख्या निर्प्रंथों की है · · · निर्प्रंथ ग्रीर उनके अनुयायी निर्वस्त्र अमण किया करते थे, ग्रीर अपने केशों को क्रूरता से उखाड़ ने, शरीर को मिलन रहने देने ग्रीर नदी के तट पर खड़े सूखे वृक्ष की भाँति ग्रपने पैरों को कठोर हो जाने देने में ग्रपनी महत्ता जताते हुए, वे लोगों का ध्यान ग्राकिषत किया करते थे।' लगभग उसी श्रवधि के शैलोद्भव राजा धर्मराज (छठी/सातवीं शताब्दी) के बानपुर-ताम्नलेख में उनकी रानी कल्याण देवी के द्वारा एकशत-प्रबुद्धचंद्र नामक जैन मुनि को कुछ भूमि दान में दिये जाने का उल्लेख है। 2 उड़ीसा में जैन धर्म की दिगंबर परंपरा प्रचलित थी।

इस युग में उड़ीसा के विभिन्न भागों में जैन धर्म, कला और संस्कृति के प्रचलन को सिद्ध करनेवाले पुरावशेष विपुल मात्रा में हैं। कालकमानुसार, भ्राठवीं शती में पोड़ासिंगिडी एक भ्रत्यंत महत्त्वपूर्ण जैन केन्द्र रहा। क्यों भर जिले के भ्रानंदपुर उपखण्ड में बौला पर्वतश्रेणियों के वनों में स्थित इस स्थान से अनेक जैन मूर्तियाँ उपलब्ध हुई हैं, जिन्हें जोशी द्वारा प्रकाश में लाया गया है। इन मूर्तियों में श्रदितीय हैं, ऋषभनाथ की भ्रभिलेखांकित पद्मासन मूर्तियाँ और श्रभिलेखरहित खड्गासन मूर्तियाँ, उड़ीसा में ऋषभनाथ की पूजा का विशेष प्रचलन रहा भ्रतीत होता है।

स्रभिलेखांकित मूर्ति (चित्र ६५ क) ध्यान-मुद्रा में कमलपुष्पयुक्त पादपीठ पर श्रासीन दिखायी गयी है। पादपीठ पर वृषभ-चिह्न श्रंकित है। वृषभ के सामने दीपक श्रंकित किया हुन्ना प्रतीत होता है श्रीर श्रद्धावनत दो भक्त करबद्ध घुटनों के बल बैठे हैं। ऊपर, दोनों श्रोर एक-एक मालाधारी गंधवं उड़ता दिखाया गया है। तीर्थंकर के शीर्ष के पीछे प्रभामण्डल है। मूर्ति का समचतुरस्र संस्थान, ध्यान का संकेत करते श्रधंनिमीलित नेत्र, कुंतल केश, ऊष्णीष ग्रौर लंबे कर्ण गुप्त-कला की परपरा के हैं। मूर्ति के दायें हाथ के पास चार पक्तियों का एक छोटा-सा श्रभिलेख है, जिससे ज्ञात होता है कि ऋषभ-भट्टारक की इस मूर्ति का दान इढक (?) ने किया था। जोशी का विचार है कि पादपीठ पर वृषभ के सामने श्रंकित भक्त-शुगल भरत श्रौर बाहुबली हो सकते हैं। उड़ीसा में श्रवतक प्राप्त मूर्तियों में यही प्राचीनतम श्रभिलेखांकित मूर्ति है।

कायोत्सर्ग-मुद्रा में ऋषभनाथ की एक अन्य मूर्ति दो सिंहों पर आधारित कमलपुष्पयुक्त पाद पीठ पर स्थित है। पादपीठ के ठीक नीचे लांछन वृषभ अंकित है। ऋषभनाथ के दोनों ओर, उतनी ही दक्षता से उत्कीर्ण एक-एक चमरधारी और हाथ में माला लिये हुए एक-एक उड़ता हुआ गंधर्व

<sup>1</sup> बील (एस). साइफ ऑफ ह्व नसांग. 1888. लंदन. पृ 162. / बील, पूर्वोक्त, लण्ड 2, 1884, पृ 208.

<sup>2</sup> बाबू छोटेलाल जैन स्मृति प्रंथ. पृ 170 पर के एस बेहरा.

<sup>3</sup> जोशी (अर्जुन). ए युनीक वृषभ इमेज फॉम पोड़ासिंगडी. उड़ीसा हिस्टॉरिकल रिसर्च जनंत. 10, 3; 1961, 74 तथा परवर्ती. / जोशी (अर्जुन). फर्दर लाइट आँन द रिमेन्स ऑफ पोड़ासिंगडी. वही. 10, 4; 1962; 30 तथा परवर्ती.

षध्याय 15 ] पूर्व भारत

श्रंकित हैं। मस्तक के ऊपर छत्र है ग्रौर संगीत-वाद्य बजाते हाथ दिखाये गये हैं। मस्तक के पीछे गोलाकार प्रभामण्डल है।

इस मूर्ति में भी गुप्त-कला के परंपरागत लक्षण हैं; यथा, ग्रर्धनिमीलित नेत्र, लंबे कर्ण ग्रौर कंधों पर लहराती कुछ जटाग्रोंबाला जटाजूट । शरीर समचतुरस्र ग्रौर सौम्य है । शैलीगत ग्राधार पर यह मूर्ति भी उसी श्रवधि ग्रर्थात् ग्राठवीं शती की हो सकती है जिसकी ऋषभनाथ की उपर्युक्त पद्मासन-मूर्ति है ।

पोड़ासिंगडी में अब भी बहुत-सी जैन मूर्तियाँ पड़ी हैं, जिनमें पार्श्वनाथ, ग्रंबिका ग्रादि की मूर्तियाँ भी हैं। इसके ग्रतिरिक्त, इसी स्थान से श्रीनिवासन भी पार्श्वनाथ, महाबीर, ग्रंबिका ग्रादि की कुछ मूर्तियाँ लाये थे, जिन्हें उन्होंने ग्रानंदपुर के पंचभवन के सामने सीमेंट की चौकियों पर स्थापित करवा दिया है।

वालासोर जिले के भद्रक रेलवे स्टेशन के उत्तर में कुछ मील दूरी पर स्थित चरंपा नौवीं-दसवीं शताब्दियों में जैन कला और संस्कृति का एक और महत्त्वपूर्ण केन्द्र रहा, जहाँ की अनेक आक-षर्क जैन मूर्तियों की सूचना मिलती है। उनमें से चार, जो अब राज्य संग्रहालय भुवनेश्वर में संगृहीत हैं, की अपनी ही शैली है।

दास ने इनके विषय में लिखा है। उनमें से एक कायोत्सर्ग-मुद्रा में स्थित ऋषभनाथ की है, जिसके सुंदर जटाभार की कुछ लटें कंधों पर भूल रही हैं। अन्य अनेक मूर्तियों की भाँति उनके एक अगेर भरत और दूसरी और वाहुबली का ग्रंकन हुआ है। साथ ही इस मूर्ति में भी मस्तक के पीछे ऊपर उड़ते हुए गंधर्व दिखाये गये हैं। मूर्ति के पिछले शिलापट्ट पर अष्टग्रह उत्कीण किये गये हैं। पादपीठ के नीचे वृषभ-चिह्न ग्रंकित है।

शेष तीन मूर्तियों में अजितनाथ, शांतिनाथ (चित्र ८५ क) और महावीर की मूर्तियाँ हैं। इन सब की विशेषता यह है कि इनपर गहरे कटाव के चिह्न हैं। यह चिह्न अकारण लगे हुए नहीं हो सकते पर इनके होने का अभिप्राय वता पाना किंठन है। यह बहुत संभव प्रतीत होता है कि इन चिह्नों के द्वारा कलाकार ने यह दर्शाने का प्रयत्न किया हो कि तीर्थं कर को ज्ञान और मुक्ति प्राप्त करने के लिए कैसी कठोर साधना करनी पड़ती है।

दूसरी मूर्ति पद्मासन ध्यान-मुद्रा में स्थित ग्रजितनाथ की है । उनके दोनों ग्रोर नीचे एक-एक चमरधारी ग्रौर ऊपर एक-एक मालाधारी गंधर्व उड़ते हुए दिखाये गये हैं । मस्तक के ऊपर छत्रत्रय

<sup>1</sup> दास (महेश पी) जैन एण्टिक्विटीज फॉम चरंपा. उड़ीसा हिस्टॉरिकल रिसर्च जर्नेल. 11, 1; 1962; 50 तथा परवर्ती.

और कत्पवृक्ष हैं। मस्तक पर केश जटाजूट के रूप में प्रस्तुत हैं। पादपीठ के नीचे गजचिह्न श्रंकित हैं। दास ने इस मूर्ति में एक उल्लेखनीय विशेषता यह बतायी है कि इसमें श्रजितनाथ को ध्यानासन में दिखाया गया है, जबकि जैन परंपरा के श्रनुसार उन्हें श्रौर संभवनाथ तथा श्रभिनंदननाथ को खड्गासन में दिखाया जाना चाहिए।

शांतिनाथ की मूर्ति भी ध्यानासन में है। चमरघारी और गंधर्व उसी प्रकार प्रस्तुत किये गंभे हैं. जिस प्रकार अजितनाथ की मूर्ति में। इन दोनों तीर्थंकर-मूर्तियों की केश-सज्जा भी एक जैसी है। शांतिनाथ के पादपीठ के नीचे उनका लांछन हरिण उत्कीर्ण है।

चरंपा से प्राप्त ग्रंतिम मूर्ति कायोत्सर्ग-मुद्रा में महावीर की है। इस मूर्ति का मुख टूट-फूट गया है। लांछन सिंह पादपीठ के दोनों कोनों पर उत्कीर्ण हैं। सिंहों के मस्तक पर उत्कीर्ण कमलों पर एक-एक चमरधारी तीर्थंकर के दोनों स्रोर खड़े हैं।

उड़ीसा राज्य संग्रहालय के सुरक्षित संग्रह में इस राज्य के विभिन्न भागों से प्राप्त लगभग दसवीं शती की कुछ महत्त्वपूर्ण जैन प्रस्तर-मूर्तियाँ हैं। उनमें बालासोर जिले के जालेश्वर से प्राप्त एक शांतिनाथ की मूर्ति, एक चौमुख और एक सुपार्श्वनाथ की मूर्ति, तिगिरिया से प्राप्त महावीर-मूर्ति का एक खण्ड, किसी अज्ञात स्थान से प्राप्त पार्श्वनाथ-मूर्ति और कोरापट से प्राप्त अविका-मूर्ति सम्मिलत है। सुपार्श्वनाथ की मूर्ति में पंच-फणाविल और पार्श्वनाथ की मूर्ति में सप्त-फणाविल परिचय-प्रतीकों के रूप में अंकित किये गये हैं।

इस संग्रहालय में वानपुर से प्राप्त कांस्य मूर्तियों का एक अत्यंत महत्त्वपूर्ण समूह भी संगृहीत है। उनमें मुख्य हैं (१) ग्राम्नवृक्ष के नीचे वैठी, गोद में वालक को लिये ग्रंबिका, (२) वृक्ष की शाखा को पकड़कर खड़ी अशोका या मानवी जिसके ग्रासन पर रीछ ग्रंकित है, (३) सप्त-फणाविलयुक्त पादर्वनाथ, (४) सप्-लांछन से ग्रंकित पादपीठ पर खड़े पार्श्वनाथ ग्रौर (५) कमल-पुष्पयुक्त पादपीठ पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े ग्रादिनाथ की सुंदर मूर्ति। इस समूह में ग्रादिनाथ की मूर्ति उत्कृष्ट कला-कौशल का एक उदाहरण है जिसका सुंदर जटाभार, शांत मुखमुद्रा ग्रौर शरीर का सौम्य गठन उल्लेखनीय है। उसपर उत्कीर्ण एक ग्रमिलेख के ग्रनुसार वह किसी श्रीकर का उपहार है।

वानपुर-समूह की मूर्तियों में जो दक्षतापूर्ण कला-कौशल है उसकी तुलना नालंदा और कृकिहार की मूर्तियों से की जा सकती है। ऐसा प्रतीत होता है कि उनपर अबतक किसी ने यथोचित प्रकाश नहीं डाला है। दुर्भाग्य से उनके अच्छे चित्र यहाँ प्रदर्शन के लिए प्राप्त नहीं किये जा सके।

मध्यकाल में खण्डगिरि उड़िसा में जैन कला का कदाचित् सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण केन्द्र रहा है। यहाँ, मुनियों के स्रावास के लिए बहुत पहले काटी गयी कुछ गुफास्रों को (अध्याय ७) अलग से लाकर

(क) सुरोहोर — तीर्थंकर ऋषभनाथ

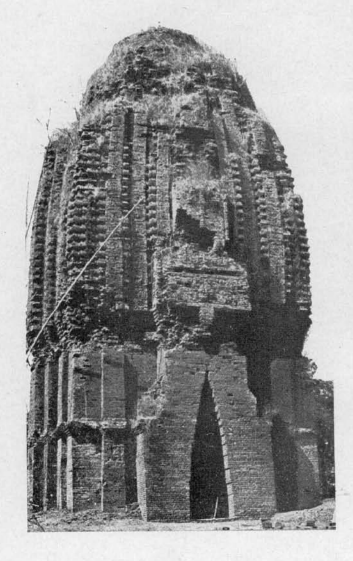


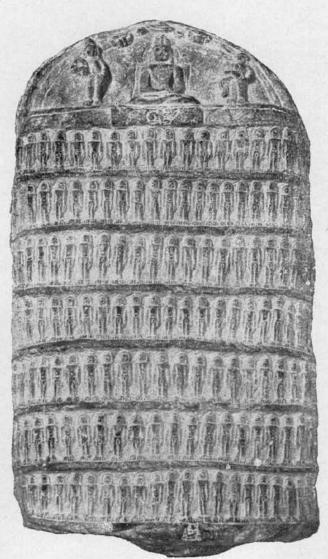


(ख) नालगोड़ा — अम्बिका यक्षी, कांस्य मूर्ति

चित्र 81

(क) सात देउलिया — ग्रष्टापद-तीर्थ



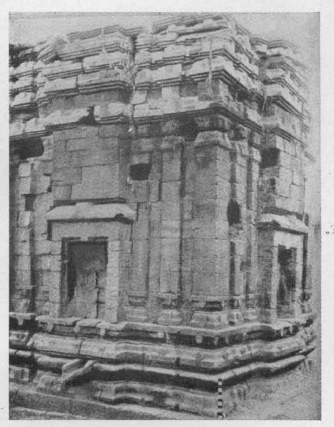


(ख) सात देउलिया — मंदिर

चित्र 82



(क) ग्रम्बिकानगर — तीर्थंकर ऋषभनाथ



(ख) श्रम्बिकानगर — मन्दिर

चित्र 83



(क) पाकबीरा — तीर्थंकर शान्तिनाथ, ग्रधो भाग



(ख) पाकबीरा — तीर्थंकर पार्श्वनाथ, ग्रधो भाग चित्र 84



(क) पोड़ासिंगिडी — तीर्थंकर ऋषभनाथ



(ख) चरम्पा — तीर्थं कर शान्तिनाथ (भुवनेश्वर संग्रहालय)

चित्र 85



खण्डगिरि — गुफा सं॰ 8, तीर्थंकर पार्श्वनाथ ग्रीर नेमिनाथ, ग्रधोभाग में ग्रंकित यक्षियां

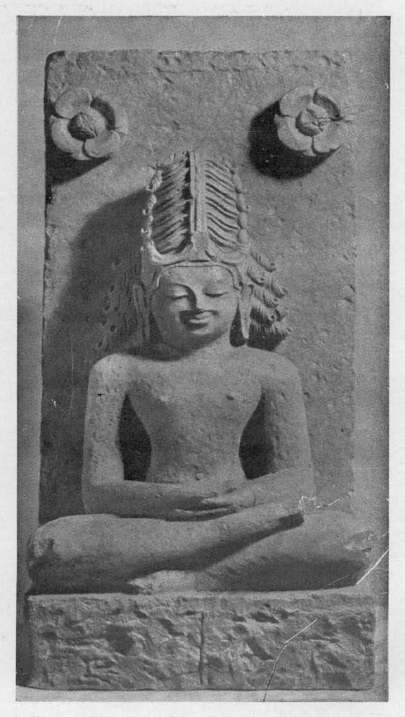
चित्र 86

ग्रघ्याय 15 ] पूर्व भारत



खण्डगिरि — गुफा सं० 8, तीर्थंकर ग्रिभनन्दननाथ ग्रीर सम्भवनाथ, ग्रधोभाग में ग्रंकित यक्षियाँ

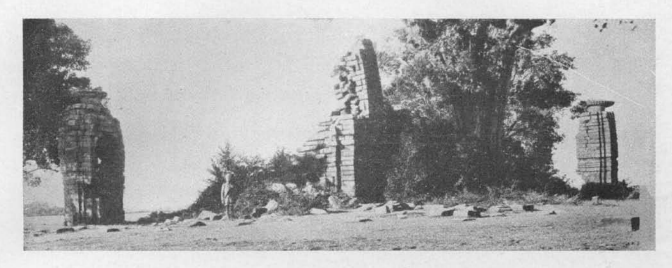
चित्र 87



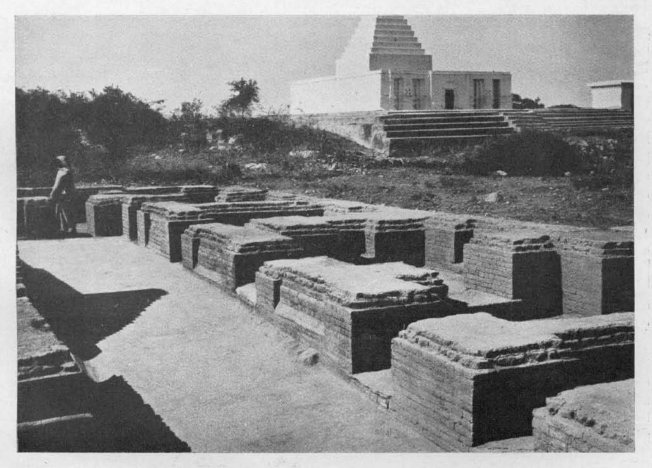
मयूरभंज — तीर्थंकर ऋषभनाथ (राष्ट्रीय संग्रहालय)

चित्र 88

श्रध्याय 15 ] पूर्व भारत



(क) देवली — पंचायतन मंदिर



(ख) राजगिरि — वैभार पर्वत स्थित मंदिर

चित्र 89



(क) राजिंगरि — बहुरुपिणी यक्षी के साथ तीर्थंकर मुनिसुब्रत



(ख) राजगिरि — वैभार पर्वत पर तीर्थंकर ऋषभनाथ

(क) बिहार — ग्रम्बिका यक्षी (नाहर संग्रह)





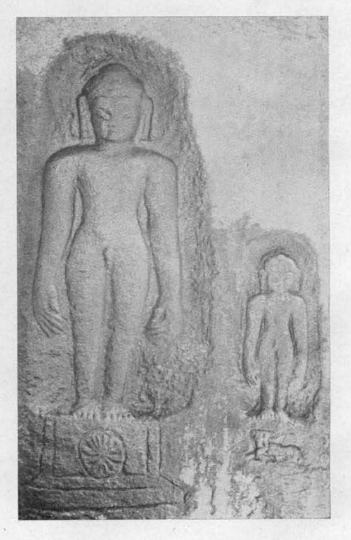
(ख) बिहार — यक्षी, कांस्य मूर्ति (राष्ट्रीय संग्रहालय)

चित्र 91



(ख) सूरज पहाड़ — श्रैलोत्कीर्णं तीर्थंकर

(क) बिहार — तीर्थंकर चन्द्रप्रभ (भारतीय संग्रहालय)



चित्र 92

षष्याय 15 ] यूर्व भारत

रखी गयी या वहीं की शैलिभित्तियों पर उत्कीण की गयी मूर्तियों की स्थापना द्वारा गुफा-मंदिर का रूप दिया गया। ऐसी एक गुफा (गुफा सं०७, नवमुनि)। के बरामदे के सरदल पर भीतर की स्रोर सोमवंशी शासक उद्योतकेसरी (ग्यारहवीं शती) का एक स्रिभलेख है; उसमें देशि-गण के कुलचन्द्र के शिष्य मुनि खल्ल शुभचन्द्र का उल्लेख है। मूर्तियों की समृद्ध संपदा के कारण इस गुफा का महत्त्व श्रीर भी बढ़ गया है। पीछे की भित्ति पर एक ही पंक्ति में स्थूल उभार में उत्कीण सात तीर्थंकर-मूर्तियाँ श्रीर नीचे एक पंक्ति में उत्कीण उन सातों की शासनदेवियाँ कलागत श्रीर प्रतिमाशास्त्रीय विशेषताश्रों के कारण ध्यान देने योग्य हैं। यहाँ उत्कीण तीर्थंकर श्रीर उनकी शासनदेवियाँ स्रग्निखित हैं: ऋषभदेव श्रीर चक्रेश्वरी; श्रिजतनाथ श्रीर रोहिणी; संभवनाथ श्रीर प्रजित्त; स्रिभनंदन श्रीर वज्रश्रंखला; वासुपूज्य श्रीर गांधारी; पार्श्वनाथ श्रीर पद्मावती तथा नेमिनाथ श्रीर श्राम्ना। यह उल्लेखनीय है कि शासनदेवियों की पंक्ति के श्रारंभ में गणेश की एक मूर्ति है।

इसके ग्रतिरिक्त दायों भित्ति पर ऋषभनाथ ग्रौर पार्श्वनाथ की दिगंबर मूर्तियाँ हैं। वे पूर्ण उभार के शिल्पांकनों में हैं ग्रौर उनके साथ शासनदेवियाँ नहीं हैं।

इन तीर्थंकर-मूर्तियों में सभी परंपरागत लक्षण हैं; यथा, छत्रत्रय, दोनों स्रोर करताल बजाते हस्त-युगल स्रौर चमरधारी स्रनुचर। किन्तु उनमें से किसी के भी पीछे प्रभामण्डल स्रौर वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न नहीं है। केशविन्यास भिन्न-भिन्न प्रकार का है। सुंदर स्राभूषणों से स्रलंकृत शासन-देवियाँ धोती स्रौर पारदर्शी दुपट्टे धारण किये हुए हैं जो उनके शरीर के ऊपरी भाग स्रौर बायें कंघों को ढँकते हैं।

कुशलता से उत्कीर्ण की गयी ये मूर्तियाँ दसवीं / ग्यारहवीं शताब्दी की हो सकती हैं।

इसके पास की गुफा सं० ८ (बारभुजी) वास्तव में मूर्तियों का एक विविधतापूर्ण कोषागार है, जो पूर्वोक्त गुफा से कुछ परवर्ती अविध की हो सकती है। इस गुफा का नाम बारभुजी इसलिए पड़ा कि उसके बरामदे की पार्श्व-भित्तियों पर दो बारह भुजाओं वाली शासनदेवियाँ उत्कीर्ण की गयी हैं, इनमें से एक ऋषभनाथ की चक्रेश्वरी और दूसरी अजितनाथ की रोहिणी है। गर्भगृह की भित्तियों पर तीर्थंकरों की पच्चीस मूर्तियाँ और एक समूह में उनकी शासनदेवियाँ उत्कीर्ण हैं (चित्र ६६ और ५७), इनमें से पीछे की भित्ति पर पार्श्वनाथ की एक अतिरिक्त मूर्ति उत्कीर्ण है, पर उसके साथ शासनदेवी नहीं है। इस समूह में कुछ तीर्थंकरों के लांछन शासनदेवियाँ संबद्ध तीर्थंकरों के नीचे

<sup>1</sup> मिला (देवला). उदयगिरि एण्ड खण्डगिरि. 1960. नयी दिल्ली. पृ 53 तथा परवर्ती. / बेहरा, पूर्वोक्त, पृ 170.

उत्कीर्ण हैं, उनमें से कुछ अपने पशु-वाहनों पर आरूढ़ दिखाई गयी हैं। मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से यह द्रष्टब्य है कि बीसवें तीर्थंकर मुनिसुवत की शासनदेवी बहुरूपिणी शय्यासीन है।

खण्डगिरि की अधिकांश गुफाओं में गुफा सं० द से आगे की गुफाएँ सं० ६ (त्रिशूल, सातबला या महावीर जैसे विविध नामों से प्रसिद्ध), १०, ११ (ललाटेन्दु केसरी, जिसमें उद्योतकेसरी का अभिलेख हैं) और १२ से १५ बड़ी मात्रा में उत्खनन के कारण अत्यधिक क्षतिग्रस्त हुई हैं। परिणामस्वरूप उनकी मूल रूपरेखा ही नष्ट हो गयी है और उनमें से कुछ की मूर्तियों को अब बहुत निचले स्तर से खड़े होकर ही देखा जा सकता है। ग्यारहवीं-बारहवीं शताब्दियों की ये तीर्थंकर-मूर्तियाँ और उनके कुछ समय उपरांत की शासनदेवियों की मूर्तियाँ मूर्तिविज्ञान की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। गुफा सं० ६ में ऋषभनाथ की हरित पाषाण से निर्मित तीन खड्गासन मूर्तियाँ रखी हैं, जो निश्चित रूप से किसी अन्य स्थान से लाकर पादपीठों पर रखी गयी हैं। वे उस समय की हैं, जब उड़ीसा में मूर्ति-निर्माण के लिए हरित पाषाण का उपयोग बहुत अच्छा माना जाता था।

इसके पश्चात्, मयूरभंज क्षेत्र और कुछ अन्य स्थानों से प्राप्त जैन मूर्तियों की ओर ध्यान दिलाया जा सकता है, जिनमें से कुछ व्यक्तिगत संग्रहों में भी हैं।

कुछ समय पूर्व राष्ट्रीय संग्रहालय ने मयूरभंज की एक नौवीं-दसवीं शताब्दियों की सुंदर तीर्थंकर-मूर्ति (चित्र ८८) प्राप्त की है। ग्रार० पी० महापात्र ने १२ जनवरी १६७० के उड़िया दैनिक 'मातृभूमि' में कटक जिले के जैपुर उपखण्ड के हटाडीहा से प्राप्त ऋषभनाथ की एक मूर्ति का विवरण प्रकाशित किया है। जैसा कि लेखक का सुभाव है, यह मूर्ति दसवीं शती की है। इस मूर्ति में ऋषभनाथ की सामान्य विशेषताएँ हैं। पृष्ठभाग पर बारह-बारह की दो पंक्तियों में चौबीस तीर्थंकर-मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं।

चौधरी बाजार, कटक के दिगंबर जैन मंदिर में लगभग पच्चीस जैन मूर्तियाँ हैं, जिनमें से अधिकतर पाषाण की हैं। उनमें से छह को शाहू ने प्रकाशित कराया है। कुछ शिलाफलकों के अति-रिक्त ये मूर्तियाँ मुख्यतः ऋषभनाथ, चन्द्रप्रभ, शान्तिनाथ, सुपार्श्वनाथ, पार्श्वनाथ आदि तीर्थंकरों की हैं। उनमें से कुछ दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों की हैं, पर कुछ उसके बाद की अर्थात् बारहवीं शती या उससे भी परवर्ती काल की हैं।

<sup>1</sup> इस गुका तथा अन्य गुकाओं के लिए द्रष्टव्य: मित्रा, पूर्वोक्त, 1960, पृ 54 तथा परवर्ती. / मध्यासीन बहुरूपिणी के लिए द्रष्टव्य है मित्रा के उक्त लेख के पृ 165 पर पादिल्पणी सं० 3.

<sup>2</sup> शाहू (एल एन). जीनिजन इन उड़ोसा. जब यह लेखक 13 अन्तूबर 1972 की इस मंदिर में गया तो उसे दिगंबर मुनि नेमिचन्द्रजी से मिलने का सौभाग्य मिला, जो वहाँ अपना चातुर्मास व्यतीत कर रहे थे. लेखक के कार्य में मुनिजी ने गहरी अभिरुचि ली और मुर्तियों के अध्ययन में पूरा सहयोग दिया.

ग्रध्याय 15 ] पूर्व भारतः

कुछ वर्ष पूर्व पार्श्वनाथ की एक, श्रौर ऋषभनाथ की दो मूर्तियाँ महानदी की सहायक कटभुरी नदी में मिली थीं। उनमें से एक लापता है श्रौर दो कटक से १० किलोमीटर दूर स्थित प्रतापनगर के एक बाबाजी के संरक्षण में हैं।

मूर्तिकला के माध्यम से ज्ञातव्य आद्येतिहास काल से उत्तर-मध्यकाल तक उड़ीसा का इतिहास महत्त्वपूर्ण है। इस अध्याय में वर्णित पूर्व-मध्यकाल की चर्चा करते हुए कहा जा सकता है कि आठवीं-नौवीं शताब्दियों तक जैन और जैनेतर मतों की मूर्तियों पर गुप्त-शैली का प्रभाव बना रहा। परवर्ती शताब्दियों में स्थानीय शैलियों का प्रभाव रहा, जिससे कि तेरहवीं शती के पश्चात् शैली के स्तर में हास आरंभ हो गया।

## बिहार

सातवीं शती में ह्वोनसांग ने अपने बिहार-भ्रमण के समय राजगिर में जैन और बौद्ध दोनों धर्मों की समृद्धि देखी थी। उसने यह भी देखा कि राजगिर स्थित बहुत-से दिगंबर तपस्वी अपनी 'मृनिचर्या' का पालन सूर्योदय से सूर्यास्त तक किया करते थे।<sup>2</sup>

राजिंगर में जैनों का सर्वाधिक पित्र स्थान वैभार पहाड़ी है, जिसकी स्रिधित्यका पर एक प्राचीन जैन मंदिर के स्रवशेष विद्यमान हैं (चित्र ८६ ख)। स्रविशष्ट मंदिर में एक मध्यवर्ती कक्ष है, जिसके चारों स्रोर कोठरियों सिहत बरामदा है। मध्यवर्ती कक्ष स्रौर कोठरियों में मूर्तियों के लिए देवकुलिकाएँ बनी हुई थीं। 3

चंद्रगुप्त-द्वितीय के समय की नेमिनाथ की मूर्ति (पृ १२६) के अतिरिक्त, ऋषभनाथ की पद्मासन मूर्ति (चित्र ६० ख) विशेष रूप से उल्लेखनीय है। इस तीर्थं कर-मूर्ति में जटा-मुकुट दिखाया गया है। मूर्ति के पादपीठ पर दो वृषभ और एक धर्म-चक्र अंकित है। यह मूर्ति अत्यंत महत्त्व की है, क्यों कि उसके पादपीठ पर उत्कीर्ण एक अभिलेख की पुरालिपि से उसके निर्माणकाल के निर्धारण में सहायता मिलती है। आठवीं शती की कील-शीर्ष लिपि में उत्कीर्ण इस अभिलेख का पाठ इस प्रकार है: आचार्य-वसन्तनन्दिर् (नो) देधर्मी = यः (दया-धर्मी = यम), जिसका अर्थ है कि यह मूर्ति मुनि

इस लेखक को यह सूचना उसके कटक-प्रवास के समय प्राप्त हुई।

<sup>2</sup> बील, पूर्वोक्त, 1884, पृ 149.

<sup>3</sup> कुरैशी (एम एच) तथा घोष (ग्रमलानन्द). राजागर. 1958. नयी दिल्ली. पृ 16-17. [मंदिरका निर्माणकाल ग्रानिचित है। ईंटों से बने इस मंदिर का उपयोग ग्रारंभिक गुप्त-काल से (पृ 129) से ग्राठवीं शती तक के विभिन्न युगों की मूर्तियों के संग्रह के लिए किया जाता था—संपादक]

वसन्तनन्दी का पुण्य उपहार है। चंदा ने लिखा है: 'यह मूर्ति जिसे झाठवीं शती की मूर्ति माना जा सकता है, पूर्वी भारत में गुप्त-कला से उत्तर-मध्यकालीन या पाल-कला में संक्रमण को व्यक्त करती है। संक्रमण का एक बहुत ही स्पष्ट लक्षण है पादपीठ, जिसपर ऊपर की स्रोर विकासमान कमल-पंखुड़ियों की एक पंक्ति का श्रंकन है। गुप्त-काल की श्रासीन मूर्तियों में कमल का कोई स्थान नहीं था, जबिक उत्तर-मध्यकालीन मूर्तियों पर युगल पंक्तियोंवाली कमल की पंखुड़ियों से अलंकरण होने लगा। ऊपरी पंक्ति की पंखुड़ियाँ ऊपर की स्रोर स्रोर निचली पंक्ति की नीचे की स्रोर मुड़ी होती हैं। इस मूर्ति की कुछ विशेषताएँ, जैसे तलुए ग्रौर हथेलियाँ स्वाभाविकता की स्रोर एक नये भुकाव का संकेत करती हैं। शरीर-रचना की दृष्टि से अधिक युक्तिसंगत होते हुए भी उत्तर-मध्यकालीन मूर्तियों में गुप्तकालीन मूर्तियों के भाव-विस्तार श्रौर भाव-गांभीर्य की कमी है। ऋषभनाथ की इस मूर्ति के ग्रंग स्थूल हैं। अंकन की यह स्थूलता कोहिनयों के नुकीले कोणों से ग्रौर भी बढ़ी हुई दिखती है। व

मंदिर के मध्यवर्ती कक्ष के चारों स्रोर बनी कोठिरयों में जो मूर्तियाँ हैं, उनमें पार्श्वनाथ, महावीर, अश्व-चिह्नांकित पादपीठ पर ध्यानस्थ संभवनाथ स्रौर वृक्ष की शाखा के नीचे बालक-सहित एक जैन-दम्पित स्रादि की मूर्तियाँ हैं।

उदयगिरि पहाड़ी पर निर्मित एक ग्राधुनिक जैन मंदिर में चंदा ने पार्श्वनाथ की एक पद्मासन मूर्ति देखी थी। पादपीठ के निचले भाग पर उत्कीर्ण ग्रक्षरों के ग्रवशेषों के ग्राधार पर यह मूर्ति नौवीं शती की मानी जा सकती है। चंदा का कथन है कि 'इस मूर्ति में कुछ ग्रद्वितीय विशेषताएँ हैं। यद्यपि कुशलता से गढ़ी गयी मुखाकृति से यह एक ध्यानस्थ योगी की मूर्ति प्रतीत होती है, किन्तु सुगठित ग्रौर पुष्ट शरीर की दृष्टि से वह योगी की ग्रपेक्षा मल्ल की मूर्ति ग्रिधिक जान पड़ती है। पादपीठ पर पद्मासनस्थ पार्श्वनाथ के शरीर से लिपटे हुए सप्तफण नाग की शरीर-रचना उच्चकोटि के ग्रालंकारिक प्रभाव की सृष्टि करती है। जिस मूर्तिकार ने यह मूर्ति गढ़ी वह एक साहसी परिवर्तनकर्त्ता रहा होगा। 3

राजिंगर से ही प्राप्त लगभग उसी समय की एक और आकर्षक मूर्ति मुनिसुव्रत की है जिसमें उनकी शासनदेवी बहुरूपिणी पादपीठ के नीचे एक शय्या पर लेटी हुई दिखायी गयी है (चित्र ६०क)। यह मूर्ति वैभार मंदिर में स्थापित है। ऐसी ही कुछ और भी मूर्तियों का परिचय हमें प्राप्त है। उनमें से एक कलकत्ता के श्री विजयसिंह नाहर के संग्रह में है, और दूसरी खण्डिंगिरि की गुफा

<sup>1</sup> आक् यॉलॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया. **एनुमल रिपोर्ट, 1925-26**. 1928. कलकता. पृ 126 पर रामप्रसाद चंदा का मत. / कुरैशी तथा घोष, पूर्वोक्त, पृ 18.

<sup>2</sup> चंदा, पूर्वोक्त, पृ 126.

<sup>3</sup> वहीं, पू 127.

<sup>4</sup> जनंत ग्रॉफ दि एशियाटिक सोसायटी 1; 1959; 38-39 में देवला मित्रा.

<sup>5</sup> इस मूर्ति का प्राप्तिस्थान ग्रज्ञात है, किन्तु शैली की दृष्टि से यह,बिहार कला-शैली की है। मैं ग्रत्यन्त ग्राभारी हूं श्री

ग्रध्याय 15 ] पूर्व भारत

सं० ८ में है जिसका उल्लेख पहले (पृ १६६) किया जा चुका है। यह समक्षता कठित है कि बहुरू पिणी को लेटी हुई स्थिति में क्यों दिखाया गया है (जो हमें माया की उस समय की स्थिति का स्मरण दिलाती है जब उसने स्वप्त में बोधिसत्व को एक क्वेत गज के रूप में अपने गर्भ में प्रवेश करते देखा था) जबकि अन्य शासनदेवियाँ आसीन-मुद्रा में दिखाई गयी हैं।

कलकत्ता के नाहर-संग्रह में ही बिहार से प्राप्त कुछ मूर्तियाँ श्रौर भी हैं। इनमें से एक के ऊपरी भाग में पद्मासन ध्यान-मुद्रा में तीर्थं कर-मूर्ति है श्रौर निचले भाग में एक वृक्ष की शाखाओं के नीचे एक युगल श्रासीन है। नारी-मूर्ति की गोद में एक बालक बैठा दिखाया गया है। एक अन्य है—तीर्थं कर मूर्ति का ऊपरी खण्ड, जिसे लगभग नौवीं शती का माना जा सकता है। इस संग्रह की एक ग्रासीन श्रंबिका भी बिहार से प्राप्त हुई प्रतीत होती है श्रौर शैली की दृष्टि से नौवीं / दसवीं शताब्दी की प्रतीत होती है (चित्र ६१ क)। लगभग इसी युग की ग्रंबिका की एक सुंदर कांस्य मूर्ति राष्ट्रीय संग्रहालय में कुछ समय पूर्व उपलब्ध की गयी है। इसका कला-कौशल नालंदा का है (चित्र-६१ स)।

मार्च १६७४ में धनबाद जिले के अलुआरा में उन्तीस कांस्य मूर्तियाँ खोजी गयीं जिनमें से सत्ताईस तीर्थंकरों की हैं, वे अब पटना संग्रहालय में संगृहीत हैं। इस समूह की अधिकांश तीर्थंकर-मूर्तियों के ललाट पर ऊर्णा का अंकन है। तीर्थंकरों की खड्गासन मूर्तियों में हथेलियाँ और अँगुलियाँ शरीर का स्पर्श करती हैं। इन मूर्तियों के पादपीठों पर विभिन्न प्रकार की पिट्टकाओं के मिले-जुले अलंकरण हैं। सभी पर लांछन ग्रंकित हैं जिनके कारण ऋषभदेव, चन्द्रप्रभ, अजितनाथ, शान्तिनाथ, कुन्थुनाथ, पाइवंनाथ, नेमिनाथ, महावीर और ग्रंबिका की पहचान की जा सकती है। उनमें से कुछ को शैली के ग्राधार पर आरंभिक ग्यारहवीं शती की माना जा सकता है।

इस संदर्भ में मानभूम से प्राप्त ग्रादिनाथ की एक कांस्य मूर्ति उल्लेखनीय है,<sup>2</sup> जो श्रव कल-कत्ता के ग्राज्ञुतोष म्यूजियम ग्राप्त इण्डियन ग्रार्ट में सुरक्षित है। इसके साथ ही, यहाँ नालंदा के पुरातत्त्व संग्रहालय में संगृहीत फणावलियुक्त नारी की पाषाण-मूर्ति उल्लेखनीय है, जिसे संदेहवश

विजयसिंह नाहर का जिन्होंने ध्रत्यन्त कृपापूर्वक मुक्ते श्रपने संग्रह की जैन मूर्तियों का अध्ययन करने और उनके चित्र लेने की श्रनुमित प्रदान की।

<sup>1 [</sup>भित्रा, वही, 1959. श्रीमती भित्रा ने समुचित कारए। देकर यह सिद्ध किया है कि इस लेटी हुई नारी का तीर्थंकर की माता के रूप में समीकरए। तर्कसगत नहीं है — संपादक]

<sup>2 [</sup>पुराना मानभूम जिला अब दो जिलों में विभक्त कर दिया गया है, धनवाद (बिहार में) और पुरुलिया (पश्चिम बंगाल में) । यह ज्ञात करना संभव न हो सका कि यह कांस्य मूर्ति इन दो में से किस जिले से प्राप्त हुई. — संपादक]

जैन यक्षी पद्मावती कह दिया गया है (जिसका ब्राह्मण प्रतिरूप मनसा है) । यह नौवीं-दसवीं शता-ब्दियों की हो सकती है।

इसी काल की बिहार से प्राप्त अन्य उल्लेखनीय मूर्तियों में चन्द्रप्रभ की एक प्रस्तर-मूर्ति (चित्र १२ क) है जो अब भारतीय संग्रहालय में संगृहीत है।

इस अवधि में जैन धर्म और कला का एक महत्त्वपूर्ण केन्द्र सिंहभूम जिले में भी था, जैसा कि वेणीसागर में विद्यमान पुरावशेषों से निश्चित होता है; जिन्हें बेग्लर ने सातवीं शती का माना है, तथापि, वेणीसागर के पुरावशेषों का सर्वेक्षण नये सिरे से किया जाना चाहिए।<sup>2</sup>

मध्यकाल में आसाम में जैन धर्म कम ही प्रचलित रहा प्रतीत होता है। तथापि खालपाड़ा जिले में सूरज पहाड़ पर स्थित गुफाओं के भीतर उत्कीर्ण जैन मूर्तियाँ (चित्र ६२ ख) इस संदर्भ में महत्त्वपूर्ण हैं।

### प्रियतोष बनर्जी

<sup>2</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 17. जैन देवियों में पद्मावती एक ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण देवी है। शासन देवी से एक स्वतंत्र देवी के रूप में उसके व्यक्तिस्व का विकास उल्लेखनीय है।

<sup>3</sup> आर्क्यॉलॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया रिपोर्ट्स. 13. संपा: जे डी बेग्लर. 1882. कलकत्ता. पृ 69-71. [जब इस ग्रंथ का संपादक 1937 में वेणीसागर गया तब उसे वहाँ थोड़ी-सी ब्राह्मण्य मूर्तियाँ ही मिलीं. — संपादक]

### ग्रध्याय 16

### मध्य भारत

## मध्य भारत में पूर्व-मध्यकालीन कला-कृतियाँ

वारहवें अध्याय में निम्नलिखित सामग्री का विवेचन ग्रा चुका है:

- (१) गुप्तकालीन उदयगिरि की जैन गुफा और उसकी तीर्थंकर-प्रतिमाएँ;
- (२) विदिशा के निकटवर्ती दुर्जनपुर से हाल ही में उपलब्ध महाराजाधिराज रामगुप्त के शासन-काल की श्रभिलेखांकित जैन प्रतिमाएँ; तथा
- (३) विदिशा से प्राप्त उत्तर-गुप्तकालीन एक कायोत्सर्ग तीर्थंकर-प्रतिमा ।

विदिशा की कायोत्सर्ग तीर्थंकर-प्रतिमा मध्य भारत की गुप्त-कालीन मूर्ति-निर्माण-कला के उत्तरोत्तर विकास को प्रदिशत करती है। यद्यपि बेसनगर में तत्संबंधी किसी जैन मंदिर का अवशेष उपलब्ध नहीं है तथापि विदिशा के समीपवर्ती कुण्डलपुर (जिला दमोह) के जैन मंदिर-समूह से पूर्वोक्त कला-परंपरा के जैन मंदिरों के वास्तुशिल्प का भलीभाँति अनुमान किया जा सकता है। पूर्व-गुप्त-कालीन मंदिर-शैली की परंपरा को आगे ले जानेवाले ये मंदिर चौकोर पत्थरों से निर्मित समतल शिखर हैं जिनकी आयोजना में मात्र एक वर्गाकार गर्भगृह तथा कम ऊँचे सादा वेदी-बंग्ध (कुरसी) पर निर्मित मुखमण्डप है (चित्र ६३ क)। गुप्त-कालीन कृतियों के विपरीत इन मंदिरों के मुखमण्डपों में भारी चौकोर स्तंभों का उपयोग हुआ है। स्तंभों के निचले भाग घट-पल्लव आकृतियों से अलंकृत हैं तथा उनके शीर्षभाग में सादे घुमावदार टोड़े लगे हुए हैं। इस प्रकार के सादे स्तंभों तथा द्वार-शाखाओं से युक्त ये मंदिर आठवीं शताब्दी से पूर्व के नहीं हैं।

कुण्डलपुर स्थित बड़े बाबा में तीर्थंकरों और यक्षियों (चित्र ६३ ख तथा ६४) की पृथक् पड़ी हुई मूर्तियाँ बहुत बड़ी संख्या में मिली हैं जिनमें कुछ ही प्रतिमाएँ मूर्ति-विज्ञान की दृष्टि से मूल्यवान हैं, किन्तु हैं सभी स्थूल और अपरिष्कृत । सतना जिले में पिथौरा का पितयानी देवी का जैन मंदिर (चित्र ६५ क), जिसका रचना-काल सन् ६०० के लगभग निर्धारित किया जाता है, इतने परवर्ती काल तक में समतल शिखर-युक्त मंदिरों की परंपरा के अविछिन्न प्रचलन का प्रमाण प्रस्तुत करता है। इस मंदिर के त्रि-शाख-द्वार की स्तंभ-शाखाएँ उत्कीर्ण पद्म-पत्राविलयों से अलंकृत हैं। इन स्तंभ-शाखाओं पर आधृत उत्तरांग तीन रिथकाओं में स्थापित तीर्थंकरों की पद्मासन प्रतिमाओं (चित्र ६५ ख) द्वारा अलंकृत हैं। स्तंभ-शाखा के निचले भाग पर गंगा तथा यमुना अतिभंग-मुद्रा में अकित हैं, जिनके पार्श्व में यक्ष-द्वारपाल हैं जो अपने हाथों में गदा और सर्प के अपने विशेष लाक्षणिक उपकरणों को धारण किये हुए हैं। (चित्र ६६)।

सतना जिले से भी तीर्थंकर पार्श्वनाथ की एक पद्मासन प्रतिमा उपलब्ध हुई है जो इस समय रामबन स्थित तुलसी-आश्रम-संग्रहालय में सुरक्षित है। पार्श्वनाथ की इस प्रतिमा के पार्श्व में चमरधारी इंद्र ग्रौर उपेंद्र को ग्राकर्षक त्रि-भंग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर-मूर्ति का सुगठित रूपांकन-मुखमण्डप पर ध्यानस्थ शांत भाव तथा ग्राध्यात्मिक दीप्ति का विकिरण, श्रौर देव-ग्रनुचरों की कोमल-कमनीय मुद्रा का श्रंकन यह बताता है कि यह प्रतिमा गुप्त-कालीन कला-परंपरा के प्रेरणा-श्रोत के निकट है, ग्रौर इसका रचनाकाल लगभग सातवीं शताब्दी प्रतीत होता है।

सीरा पहाड़ी से प्राप्त जैन प्रतिमास्रों का उल्लेख अध्याय १२ में किया जा चुका है। सीरा पहाड़ी के ही निकट स्थित नचना से भी लगभग स्राठवीं शताब्दी की तीन तीर्थं कर-प्रतिमाएँ उप-लब्ध हुई हैं जिनमें दो स्रादिनाथ की पद्मासन प्रतिमाएँ स्रोर एक पार्श्वनाथ की कायोत्सर्ग प्रतिमा है। नचना गुप्त स्रौर प्रारंभिक प्रतीहारकालीन ब्राह्मण्य मंदिरों के लिए विख्यात है।

जबलपुर के निकटवर्ती क्षेत्र तथा तेवर (प्राचीन त्रिपुरी) से भी, लगभग नौवीं से ग्यारहवीं शताब्दियों तक की अनेक जैन प्रतिमाएँ उपलब्ध हुई हैं। इनमें से अति-अलंकत परिकरयुक्त तीर्यंकर धर्मनाथ की पद्मासन प्रतिमा (चित्र ६७ क) लगभग दसवीं शताब्दी की कलचुरि मूर्तिकला की एक उल्लेखनीय कृति है। यह प्रतिमा इस समय नागपुर के केंद्रीय संग्रहालय में है। इसी प्रकार के गठन और कलात्मक अंकन के लिए विख्यात एक दूसरी उल्लेखनीय प्रतिमा पद्मासनस्थ तीर्थंकर आदिनाथ की है जो त्रिपुरी से उपलब्ध हुई है और इस समय कलकत्ता के राष्ट्रीय संग्रहालय में

<sup>[</sup>पितयानी देवी मंदिर की विशद रूप से उत्कीर्ण श्रंबिका की एक प्रतिमा इलाहाबाद संग्रहालय में है (प्रमोद-चन्द्र. स्टोन स्कल्पचर इन दि इसाहाबाद म्यूजियम. 1971 (?). पूना. पृ 162). इस चतुर्भुं जी देवी की चारों भुजाएं खण्डित हो चुकी हैं। देवी करण्ड-मुकुट घारण किये हुए है। इसका प्रभामण्डल चक्राकार कमल से सुशोभित है। देवी के पार्व में दो युवक हैं, पैरों के पास भक्त नर-नारी हैं, जिनके पार्व में दो चतुर्भुं जी देवियाँ हैं। बायीं और की देवी को प्रजापित (प्रज्ञापित ?) और दायीं और वाली को वच्चश्रंखला (वच्चश्रंखला ?) लिखा गया है। पार्व की क्षुद्र-रिकाओं पर उत्कीर्ण अनुचर देवियाँ नामांकित हैं। इस प्रतिमा का काल ग्यारहवीं श्रताब्दी निर्धारित किया गया है – संपादक]

श्रध्याय 16 ] मध्य भारत

है। [त्रिपुरी में ग्राज भी तीर्थंकरों (चित्र ६७ ख) तथा यक्षियों की श्रनेक प्रतिमाएँ पड़ी हुई हैं। इनमें एक तीन यक्षियों का प्रतिमा-समूह (चित्र ६८ क) भी है जिसके पादपीठ पर किसी वीरनंदी का ग्रिभिलेख लगभग नौदीं शताब्दी की लिपि में उत्कीर्ण है—संपादक]

नागपुर संग्रहालय में प्रदिशत राजनपुर-खिखिनी से उपलब्ध जैन प्रतिमा-समूह में सरस्वती की एक नौवीं शताब्दी की मूर्ति है जिसमें उनके स्तन ग्रसंगत रूप से बड़े हैं। मूर्ति में विलक्षण कठो-रता है। इस प्रतिमा-समूह में नौवीं शताब्दी की तीर्थंकर पार्वनाथ एवं शान्तिनाथ की दो कायोत्सर्ग प्रतिमाएँ भी हैं जिनपर गंग-कला-शैली का प्रभाव स्पष्ट रूप से परिलक्षित होता है।

मालवा क्षेत्र के देवास जिले में गंधावल लगभग नौवीं शताब्दी की कलात्मक रूप से उत्कृष्ट प्रतिमाओं (चित्र ६८ ख) का विशिष्ट केन्द्र है। तीर्थंकर की एक विशाल कायोत्सर्ग प्रतिमा भी प्राप्त हुई है, जिसके पार्श्व में इंद्र ग्रौर उपेंद्र चमरधारी के रूप में ग्रंकित हैं। इसके ग्रतिरिक्त यहाँ से तीर्थंकर शान्तिनाथ, सुमितिनाथ एवं सुविधिनाथ तथा विद्या-देवियों ग्रौर यक्ष-यक्षियों की प्रतिमाएँ भी प्राप्त हुई हैं।

रायपुर संग्रहालय में सहस्रकूट की एक उल्लेखनीय चौमुखी मूर्ति प्रदर्शित है। इसमें पाँच स्तर हैं। प्रत्येक स्तर में तीर्थंकरों की भामण्डलयुक्त पद्मासन प्रतिमाएँ पंक्तिबद्ध हैं (चित्र ६६)।

जैन प्रबंधों के अनुसार आम नामक नरेश ने, जो नौवीं शताब्दी में कन्नौज और खालियर पर शासन करता था, कन्नौज में एक मंदिर का निर्माण कराया था, जो १०० हाथ ऊँचा था और जिसमें उसने तीर्थंकर महावीर की स्वर्णप्रतिमा स्थापित करायी थी। उसने खालियर में २३ हाथ ऊँची महावीर की प्रतिमा भी स्थापित की थी। यह भी कहा जाता है कि उसने मथुरा, अनिहलवाड, मोढेरा आदि में भी जैन मंदिरों का निर्माण कराया था। विजेत परंपराओं में उल्लिखित नरेश आम प्रतीहार नागभट-द्वितीय (मृत्यु इद३ ई०) रहे होंगे जो जैन धर्म के प्रति अपनी आस्था के लिए प्रसिद्ध रहे हैं। इस जैन परंपरा की सत्यता इन स्थानों से प्राप्त प्रारंभिक मध्यकालीन जैन अवशेषों द्वारा प्रमाणित होती है।

तोमरकालीन शैलोत्कीर्ण विशाल जैन प्रतिमा के लिए प्रसिद्ध ग्वालियर के किले में ग्रंबिका यक्षी ग्रौर गोमेध यक्ष की शैलोत्कीर्ण सपरिकर प्रतिमाएँ उपलब्ध हैं। लिलतासन में बैठी ग्रंबिका के पार्श्व में उनकी सेविकाएँ हैं। इन प्रतिमाग्रों का निर्माणकाल लगभग ग्राठवीं शताब्दी निर्धारित

<sup>1</sup> शाह (यू पी). स्टडीज इन जैन झार्ट. 1955. बनारस. चित्र 42.

<sup>2</sup> मजूमदार (ग्रार सी) तथा पुसालकर (ए डी), **संपा एज ग्रॉफ इंगोरियल कम्बीज 1955 स**म्बई. पृ**2**89

किया जाता है। ये प्रतिमाएँ भारी आकार और रचना-सौष्ठव के लिए विशेष उल्लेखनीय हैं, तथा कुषाण एवं गुप्त-कालीन पांचिक और हारीति प्रतिमाओं के समनुरूप हैं। अंबिका यक्षी की मुखाकृति अण्डाकार है, नेत्र अर्धिनमीलित हैं, केशसज्जा घिन्मल्ल आकार का है, कसे हुए गोल स्तन हैं, प्रीवा और कुक्षि पर त्रिवलियाँ हैं, उदर उभरा हुआ तथा नितम्ब चौड़े हें। यक्ष की प्रतिमा स्थूलकाय और लम्बी-चौड़ी है। उसकी तोंद मटके-जैसी है। ग्वालियर के किले में तीन स्वतंत्र जैन प्रतिमाएँ भी विद्यमान हैं जो लगभग उसी काल की हैं। इनमें से एक प्रतिमा में कायोत्सर्गमुद्रा में आदिनाथ का अंकन है जिसके चारों और पद्मासन-मुद्रा में तेईस तीर्थंकर अंकित हैं। इस प्रकार यह प्रतिमा एक चतुर्विशति-पट्ट के रूप में है। दूसरी प्रतिमा में नंदीश्वर-द्वीप सहित तीर्थंकर आदिनाथ अंकित हैं। तीसरी प्रतिमा कायोत्सर्ग-मुद्रा में पार्श्वनाथ की है। उनके शीर्ष पर नागफण का छत्र ग्रंकित है तथा सुदर अर्ध-मानवाकृति नागों द्वारा तीर्थंकर का जलाभिषेक करते दिखाया गया है। नागों के सिर पर लहरिया केश-सज्जा है। ग्वालियर के दक्षिण-पूर्व में कुछ दूरी पर स्थित ग्रमोल से भी, जो पूर्व मध्यकालीन महादेव-मंदिर के लिए प्रसिद्ध है, पार्श्वनाथ और आदिनाथ की तत्कालीन प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं। आदिनाथ की प्रतिमा का सूक्ष्मता के साथ प्रतिरूपण हुआ है जिसमें तीर्थंकर के चारों और यक्षों की वामन आकृतियाँ पद्मपीठों पर सुखासन-मुद्रा में बैठी हुई दर्शायी गयी हैं। पद्म-पीठ कमल पत्रावली द्वारा भव्य रूप में अलंकृत है।

विदिशा जिले में बडोह नामक स्थान पूर्व-मध्यकालीन (प्रतीहार) कला और स्थापत्य के लिए प्रसिद्ध रहा है। यद्यपि यहाँ अधिकांशतः मंदिर ब्राह्मण संप्रदायों से संबंधित हैं तथापि यहाँ जैनों का भी लगभग दसवीं शती का एक बड़ा मंदिर है जिसमें वर्गाकार भमती के मध्य में लितन नागर शिखरयुक्त देवकुलिकाएँ हैं। यद्यपि इनकी समुचित सुरक्षा नहीं की गयी है तथापि यहाँ देव-कुलिकाओं के अवशेष पर्याप्त मात्रा में पाये जाते हैं। ये देवकुलिकाएँ चौबीस तीर्थंकरों की थीं। इनमें से मध्यवर्ती देवकुलिका सबसे ऊँचे शिखरवाली है, जो संभवतः ऋषभनाथ को समर्पित की गयी थी।

इसी जिले के ग्रंतर्गत ग्यारसपुर पूर्व-मध्यकालीन ब्राह्मण्य ग्रौर जैन धर्मों के मंदिर तथा मूर्तियों के ग्रवशेषों के समृद्ध भंडार के रूप में प्रसिद्ध रहा है। लगभग नौवीं शताब्दी की बीसियों स्वतंत्र जैन प्रतिमाएँ यहाँ उपलब्ध हें। इन प्रतिमाग्रों में कायोत्सर्ग एवं पद्मासन-मुद्राग्रों में तीर्थंकरों तथा जैन यक्ष-यक्षियों की कमनीय प्रतिमाएँ हैं। यक्ष-यक्षियों की प्रतिमाएँ लिलतासन-मुद्रा में बैठी हुई ग्रथवा ग्राकर्षक त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी हुई ग्रांकित हैं (चित्र १०० क)। इस स्थान के प्राचीन

<sup>1</sup> बून (क्लॉस). जिन इमेजेज ग्रॉफ देवगढ़. 1969. लीडन. चित्र 18-18 ए.

<sup>2</sup> मेइस्तर (माइकेल डब्ल्यू). ग्राम, श्रम्रोल एण्ड जैनिज्म इन ग्वालियर फोटं. जर्नल ग्रॉफ वि भोरियण्डल इंस्टीट्यूट, अड़ौदा. 22; 354-58.

मध्य भारत

मंदिरों में सर्वाधिक संरक्षित मालादेवी मंदिर के नाम से विख्यात जैन मंदिर है, जो वास्तव में प्रती-हार वास्तुकला के चरम विकास का प्रतीक है ।

#### मंदिर

मालादेवी मंदिर, ग्यारसपुर:

मालादेवी मंदिर एक सांधार-प्रासाद है जिसका कुछ भाग शैलोत्कीण तथा कुछ भाग निर्मित रचना है। यह मंदिर मुखमण्डप, मण्डप, अंतराल तथा सांधार-गर्भगृह से युक्त है (चित्र १०१ तथा १०२)। गर्भगृह की रूपरेखा पंच-रथ प्रकार की है तथा इसके ऊपर रेखा-शिखर है (चित्र १०३)।

मंदिर का पीठ सुदृढ़ ग्रौर सामान्य गोटा-श्रलंकरणों से युक्त है। यह जंघा को ग्राधार प्रदान किये हुए है। जंघा-भाग कक्षासन तथा देवकोष्ठों से मण्डित है (चित्र १०४)। ग्रायताकार प्रासाद के लघुतर बाहुग्रों में दो कक्षासन हैं जबिक लंबे बाहुग्रों में ऐसे ही तीन-तीन गवाक्ष हैं जिनमें से दो मण्डप ग्रौर एक गर्भगृह से प्रक्षिप्त हैं। ये गवाक्ष मुख्यतः ग्रलंकरण के लिए बनाये जाने के कारण ग्रत्यंत ग्रलप प्रकाश ही भीतर पहुँचने देते हैं।

दक्षिण दिशा में मंदिर के छह निर्गम हैं जिनमें से तीन बड़े हैं ग्रौर तीन छोटे। ये सभी देवकोष्ठों द्वारा ग्रलंकृत हैं जो जंघा तथा पीठभागों पर हैं। जंघा पर निर्मित देवकोष्ठों में दिग्पालों तथा यक्ष-यक्षियों की ग्राकृतियाँ उत्कीर्ण हैं जबिक पीठों की शिल्पांकित फलकों पर मानव-मुखाकृतियाँ तथा बेल-बूटे प्रचुर मात्रा में ग्रंकित हैं।

मंदिर का शिखर पंच-रथ प्रकार का है जिसकी आकृति त्रिभुजाकार प्रतीत होती है। शिखर के चारों ओर आठ शिखरिकाएँ बनी हैं। मण्डपों की छतें ध्वस्त हो चुकी हैं फिर भी अवशिष्ट अंशों से ज्ञात होता है कि वे निस्संदेह फानसना बने थे और इनमें पीढ़े तथा रत्नों से अलंकृत कंठों का तार-तम्य दर्शनीय है।

दक्षिण दिशा में शिखर-मूल पर निर्मित (रिश्वका) में गरुड़ासीन अष्टभुजी चक्रेश्वरी देवी की प्रतिमा स्थापित है। देवी के अवशिष्ट दो दाहिने हाथों में पाश और वज्र हैं तथा बायीं ओर के दो अवशिष्ट हाथों में वज्र और चक्र। देवी के पार्श्व में दोनों ओर परिचारिकाएँ हैं। इसके ठीक बायीं ओर की रिथका में पद्मासनस्थ तीर्थंकर-प्रतिमा है, जबिक दायों ओर की रिथका में शिशुसहित अबिका यक्षी लिलतासन में बैठी है। तदनुरूप उत्तर दिशा की रिथकाओं में चक्रेश्वरी यक्षी की प्रतिमाएँ परिचारिकाओं सहित अक्रित हैं। इसके ठीक दाहिनी रिथका में एक पद्मासनस्थ तीर्थंकर-

मूर्ति तथा बायीं में लिलतासन में बैठी ग्रंबिका यक्षी की प्रतिमा है। जंघा स्थित देवकोष्ठों का विवरण दक्षिण-पूर्व से प्रदक्षिणा-क्रम में निम्नलिखित है:

जंघा के दक्षिण-पूर्व कोने में स्थित प्रथम देवकोष्ठ में अष्टभुजी देवी की प्रतिमा दो सिरवाले पक्षी के ऊपर पद्मपीठ पर ललितासन में बैठी हुई है। देवी के अविषय दाहिने हाथों में गदा-जैसा आयुष, पद्मपुष्प तथा चौरी है जबिक बायें हाथों में चौरी, ध्वजा और धनुष हैं। यह देवी कुक्कुटाहि पर आरूढ़ यक्षी पद्मावती हो सकती है।

दक्षिण दिशा में निर्मित द्वितीय देवकोष्ठ में एक चतुर्भुजी देवी पद्मपुष्प पर ललितासन में बैठी है जिसके हाथों में कृपाण, चक्र, ढाल ग्रौर शंख हैं। देवी का वाहन गज उनके पद्मपीठ के नीचे दर्शाया गया है। संभवतः वह देवी पुरुषदत्ता है जो पाँचवें तीर्थंकर की यक्षी है।

दक्षिण दिशा के शेष छह देवकोष्ठ (संख्या ३ से ८) रिक्त हैं। किन्तु इनके बीच के सिललांतरों में छोटे-छोटे देवकोष्ठ हैं जिनमें यक्ष तथा यक्षी पद्मावती की प्रतिमाएँ हैं।

अंतराल से संलग्न पार्श्वभागों पर निर्मित लघु देवकोष्ठों में भी प्रतिमाएँ अंकित हैं। पिर्चिमी देवकोष्ठ में एक देवी की प्रतिमा है जो मगर पर लिलतासन में बैठी है। उसके हाथ वरद और अभय-मुद्राओं में है, दो हाथों में नीलपद्म एवं कलश हैं, जबिक पूर्वी भित्ति के देवकोष्ठ में पद्मपीठ पर लिलतासन-मुद्रा में आसीन अष्टमुजी देवी की प्रतिमा स्थापित है। देवी की दायीं ओर के अविशष्ट दो हाथों में पाश और कृपाण हैं तथा बायीं और के अविशष्ट तीन हाथों में घण्टा, ढाल और पाश जैसे उपादान हैं। उनके पद्मासन के नीचे वाहन के रूप में अश्व अंकित हैं। संभवतः यह देवी मनोवेगा है जो छठे तीर्थंकर की यक्षी है।

दक्षिणी-भद्र के पश्चिमी पल्लिवका के देवकोष्ठ में नाग-फण-छत्र के नीचे दो भुजास्रोंवाली यक्षी पद्मावती खड़ी हुई दिखाई गयी है। इससे संलग्न पार्श्वभागों पर निर्मित लघु-देवकोष्ठों में से प्रत्येक में लिलितासन-मुद्रा में एक देवी-मूर्ति स्रंकित है।

पश्चिमी भाग में स्थित नौवाँ देवकोष्ठ रिक्त है, जबिक पश्चिमी भद्र की पल्लिविका के एक मात्र देवकोष्ठ में नाग-फण-छत्र के नीचे खड़ी हुई दो-भुजी पद्मावती देवी की प्रतिमा है। उनके दायें हाथ में नीलकमल है तथा बायाँ हाथ एक दण्ड पर टिका है। उससे संलग्न एक लघु देवकोष्ठ में चतुर्भुं जी देवी लिलितासन-मुद्रा में मकर पर आरूढ़ है। उसके निचले दायें हाथ में पुष्प है श्रीर ऊपरी दायाँ हाथ सीमांत पर है; ऊपरी बायें हाथ में दर्पण है श्रीर निचला बायाँ हाथ गोद में रखा हुश्रा है।

घट्याय 16 ] मध्य भारत

मंदिर का उत्तर-पश्चिम कोना शिलाटंकित होने के कारण पश्चिमी भाग के दसवें-ग्यारहवें तथा उत्तरी भाग के बारहवें-तेरहवें देवकोष्ठ कभी निर्मित ही नहीं हुए।

अंतराल के उत्तरी भाग में स्थित चौदहवें देवकोष्ठ में दो-भुजी कुबेर को खड़े हुए दर्शाया गया है। कुबेर के हाथों में कपाल (खप्पर) और थैली है। थैली दो निधिकलशों के ऊपर रखी हुई है। चौदहवें देवकोष्ठ के नीचे एक चतुर्भुजी देवी खड़ी है, जिसका एक हाथ अभय-मुद्रा में है तथा अन्य हाथों में पद्मपुष्प, नीलपद्म और संभवत: दर्षण हैं।

महामण्डप के उत्तरी कक्षासन के नीचे पंद्रहवें देवकोष्ठ में लिलतासन मुद्रा में श्रासीन बारह-भुजी देवी की एक प्रतिमा है। देवी के दायीं द्योर के ग्रविशष्ट पाँच हाथों में खड्ग, दर्गण, पुष्प, चक्र ग्रीर बच्च हैं तथा बायीं ग्रोर के ग्रविशष्ट दो हाथों में पद्मपुष्प तथा फल हैं। उसके वाहन के रूप में एक पशु ग्रंकित है जो खण्डित हो चुका है किन्तु उसका ग्राकार-प्रकार वराह या सुग्रर से मिलता-जुलता है।

मण्डप के उत्तरी निर्गम पर स्थित सोलहवें देवकोष्ठ में इन्द्र की द्विभुजी प्रतिमा उत्कीणें है। इन्द्र लिलतासन-मुद्रा में गज पर आरूढ़ हैं। उनके बायें हाथ में वज्र है तथा दायाँ हाथ खण्डित हो चुका है। सोलहवें देवकोष्ठ के नीचे, अधिष्ठान के कोष्ठ में, बारहभुजी देवी की प्रतिमा स्थित है। देवी लिलतासन-मुद्रा में पहिये-युक्त लौहरथ में आरूढ़ है। देवी का एक बायाँ हाथ अभय-मुद्रा में है तथा अन्य बायें हाथों में त्रिशूल, चक्र, ढाल, धनुष, प्रसाधन-पेटिका और फल हैं। लौहरथ (लौहा-सन) के कारण यह देवी द्वितीय तीर्थंकर की यक्षी अजिता या रोहिणी के रूप में पहचानी जा सकती है।

सत्रहवें देवकोष्ठ में लिलतासन में बैठी हुई एक चतुर्भु जी देवी की प्रतिमा है, जिसका सिर ग्रीर हाथ खण्डित हो चुके हैं। उत्तरी भाग के पूर्वी कोने पर स्थित ग्रठारहवें देवकोष्ठ में चतुर्भु जी देवी लिलतासन में मत्स्य पर ग्रारूढ़ है। देवी के ग्रविशष्ट हाथों में से दो वरद एवं ग्रभय-मुद्रा में हैं तथा एक ग्रन्य हाथ में जाल है। इस देवी को पंद्रहवें तीर्थं कर की श्वेतांबर यक्षी कंदर्भ के रूप में पहचाना जा सकता है।

उत्तर-पूर्व कोने पर स्थित उन्नीसवें देवकोष्ठ में, रेवंत की प्रिया लिलतासन में बैठी है। यह देवी चतुर्भुं जी है, जिसके चारों हाथों में बज्ज, खट्बांग, जाल ग्रौर छत्र हैं। उसके ग्रासन के नीचे ग्रश्व ग्रंकित हैं।

मंदिर का मुखमण्डप चार स्तंभों पर आधारित है। इसका वितान समक्षिप्त शैली में नेत्राकार है जिसमें कोल तथा गजतालु के श्रलंकरण बने हैं। मुखमण्डप के भीतरी दो स्तंभों के मध्य तथा मण्डप के प्रवेशद्वार में भी इसी प्रकार के वितान हैं। मण्डप का प्रवेशद्वार पंच-शाख शैंली का है। शाखाश्रों पर कमशः बेल-बूटे, नाग, मिथुन श्रौर दो कुड्य स्तंभों का ग्रंकन है। मिथुनों का ग्रंकन बारी-बारी से भूतों या पाश की श्राकृति के साथ हुश्रा है। ललाट-बिम्ब में गरुड़-श्रारूढ़ श्रष्टभुजी चक्रेश्वरी देवी प्रदिश्ति है। यह देवी श्रपने बायीं श्रोर के ग्रविशष्ट तीन हाथों में पद्म, चक्र एवं फल धारण किये हुए है तथा दायीं श्रोर के एकमात्र श्रव-शिष्ट हाथ से कमलनाल पकड़े हुए है। द्वारशाखा के ग्राधार-भाग पर गंगा ग्रौर यमुना की मूर्तियाँ प्रदिशत हैं जिनके पार्श्व में अनुचर तथा द्वारपाल हैं।

मण्डप बीचों-बीच चार स्तंभों पर म्राधारित है। इसका वितान म्रष्टकोण तथा संभवतः समिक्षण्त शैली का है जिसमें गजतालुश्रों के चार कमशः घटते हुए रहे हैं जो श्रव श्रंशमात्र सुरक्षित हैं। मण्डप वितान के सरदलों श्रौर शहतीरों पर रिथकाश्रों की दो पंक्तियाँ श्रंकित हैं। मण्डप की दिक्षण-भित्ति के साथ तीर्थंकर की एक विशाल कायोत्सर्ग प्रतिमा अवस्थित है जिसके दोनों पाश्वों में दो भक्त ग्रंकित हैं।

मंदिर के भीतरी भाग के सभी स्तंभ ग्राकार-प्रकार में एक-जैसे तथा अत्यंत अलंकृत हैं। स्तंभों के निचले ग्रीर ऊपरी भाग वर्गाकार हैं। मध्यभाग सोलह पहलुओं का तथा घण्टा-किंकिणि-चित्रण द्वारा ग्रलंकृत है। स्तंभ का शीर्षभाग एक गोल चौकी, कीर्ति-मुख तथा लता-वल्लिरयों से ग्रलंकृत एक वर्गाकार फलक, एक ग्रामलक, पत्रावलियों से ग्रलंकृत एक ग्रन्य वर्गाकार फलक तथा दो वर्गाकार ग्रामलकों से उत्कीर्ण हैं। स्तंभों के शीर्षभाग में टोड़े लगे हुए हैं जिनके पार्श्व ग्रंजलिबद्ध नागों के चित्रण से ग्रलंकृत हैं।

मंदिर के कुछ श्राकर्षक कला-प्रतीकों में एक विशेष प्रकार का कीर्तिमुख (चित्र १०० ख) तथा प्रचुरता से अलंकृत घट-पल्लव सिम्मिलित हैं। गर्भगृह का प्रवेशद्वार मण्डप के प्रवेशद्वार से सामान्यत: मिलता-जुलता है। इसके दो सरदलों में से निचले सरदल पर रिथकाश्रों में तीर्थंकरों की नौ कायोत्सर्ग प्रतिमाएँ एक पंक्ति में प्रदिशत हैं। सरदल के दायें सिरे पर मालाधारी मिथुन श्राकृतियाँ श्रंकित हैं तथा एक खड़ी हुई चतुर्भू जी विद्यादेवी की प्रतिमा है जिसके हाथ वरमुद्रा में तथा पुस्तक श्रौर कलश लिये हुए श्रंकित है। इसी प्रकार बायें सिरे पर वीणा लेकर खड़ी हुई चतुर्भू जी सरस्वती की खिण्डत प्रतिमा है। द्वारशाखाश्रों के निम्नभाग में गंगा और यमुना देवियाँ श्रंकित हैं जिनमें से प्रत्येक के पार्श्व में युगल द्वारपाल निर्मित हैं। पूर्वाभिमुख द्वारपाल श्रपने एक हाथ में गदा लिये हुए है।

गर्भगृह के चारों ब्रोर प्रदक्षिणापथ है जिसमें दोनों ब्रोर प्रवेशद्वार हैं। इनके उत्तरांग रथि-काब्रों ब्रौर मूर्तियों से अलंकृत हैं। दक्षिणी प्रवेशद्वार के उत्तरांग के निचले स्तर पर नौ तीर्थंकर, मध्य पर चार तथा ऊपरी स्तर पर सात तीर्थंकर-प्रतिमाएँ प्रदक्षित हैं। द्वारशाखाओं पर नदी-देवियाँ उत्कीर्ण हैं जिनके पाश्वों में द्वारपाल ब्रांकित हैं। गर्भगृह के उत्तरी प्रवेशद्वार के उत्तरांग पर सप्त-मातृकाएँ नृत्य-मुद्वा में ब्रांकित हैं जिनके पाश्वें में गणेश श्रौर वीरभद्र हैं। ग्रध्याय 16 ] मध्य भारत

भीतरी प्रदक्षिणापय की तीनों दिशास्रों में तीन देवकोष्ठ हैं। दक्षिण दिशा के प्रमुख देव-कोष्ठ में पद्मासन तीर्थंकर-मूर्ति है तथा उत्तरी दिशा के एक देवकोष्ठ में यक्षी चक्रेश्वरी स्थित है।

प्रौढ़ तथा म्रालकारिक वास्तुकला एवं सुविकसित मूर्तिकला के म्राधार पर इस मंदिर का रचना-काल नौवीं शताब्दी का उत्तरार्ध निश्चित किया जा सकता है। यह मंदिर मध्य भारत की प्रतीहारकालीन स्थापत्य शैली का चरमोत्कर्ष प्रदिशत करता है।

# देवगढ़ के जैन मंदिर $^{1}$

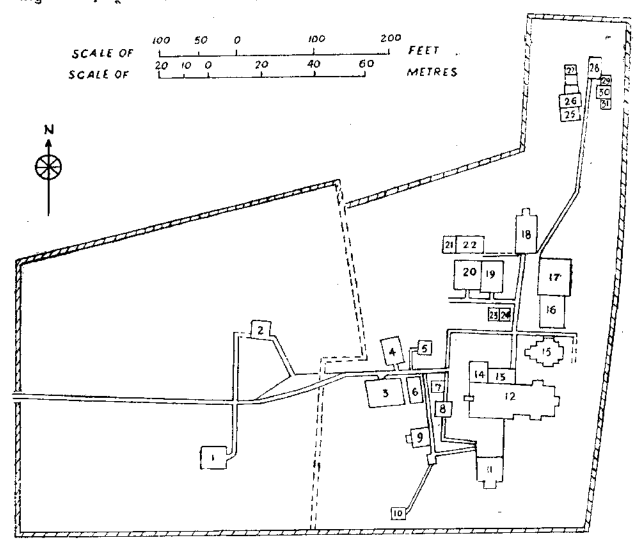
देवगढ़ किले के पूर्वी क्षेत्र में लगभग ३१ जैन मंदिरों का एक समूह है (रेखाचित्र ६), जिसमें नौवीं से बारहवीं शताब्दी तथा उससे भी परवर्ती काल के मंदिर सिम्मिलित हैं। मध्य भारत में यह स्थान तीन शताब्दियों के लंबे समयांतराल में जैन कला एवं स्थापत्य के विकास का ग्रध्ययन करने के लिए उल्लेखनीय केन्द्रों में से एक है। यहाँ पर लगभग सातवीं-ग्राठवीं शताब्दियों का भी एक जैन मंदिर था, इस तथ्य का प्रमाण यहाँ से उपलब्ध गुप्तोत्तर शैली के कुछ वास्तु-ग्रवशेषों ग्रौर एक तीर्थं- कर प्रतिमा से मिलता है।

वर्तमान मंदिरों में ग्रधिकांशतः दस से बारहवीं शती के हैं। पूर्ववर्ती दो शताब्दियों के मंदिरों की संख्या वास्तव में बहुत कम है। मंदिर संख्या ११, १२ ग्रौर २८ जैसे कुछ मंदिरों को छोड़कर शेष मंदिर ग्रलंकरणविहीन तथा छोटे ग्राकार के हैं। इनकी रूपरेखा या तो वर्गाकार है या ग्रायताकार। प्रत्येक मंदिर एक विशाल कक्ष है। कुछ मंदिरों में इस कक्ष के पिछले भाग में बाहर एक छोटा गर्भ-गृह भी है, कुछ में नहीं है। किन्तु सामान्यतः सभी के ग्रागे एक बरामदा या प्रवेशमण्डप है। ग्रधि-कांश मंदिर समतल शिखरयुक्त हैं, पर कुछ पर छत्तियाँ बनी हैं।

क्रमांक २५ से ३१ तक के मंदिर एक घने भुंड के रूप में निर्मित हैं, शेष मंदिर यत्र-तत्र बिखरे हुए हैं जिनमें से मंदिर क्रमांक १, २ तथा १० एक दूसरे से पर्याप्त दूरी पर स्थित हैं।

मंदिर क्रमांक २२ तथा २४ (क) के ग्रातिरिक्त क्रमांक १२ ग्रीर १५ तथा क्रमांक १२ के क्रास-पास के सात छोटे मंदिर नौवीं शताब्दी के हैं। मंदिर क्रमांक १२ के प्रवेशमण्डप के स्तंभ पर उत्कीर्ण विक्रम संवत् ६१६ (६६२ ई०) के ग्रिभिलेख के ग्राधार पर इन मंदिरों का रचनाकाल लगभग ६५०-६०० ई० निर्धारित किया जा सकता है। यहाँ उपलब्ध ग्रसंख्य वास्तु-श्रवशेष ग्रीर

<sup>1 [</sup>इस मंदिर-समूह में कुछ मंदिर ऐसे भी हैं जिनका रचना-काल इस भाग की विचाराघीन अवधि से परवर्ती है, किन्तु श्रध्ययन की दृष्टि से इस समूह को कालखण्डों में वर्गीकृत न करना सुविघाजनक प्रतीत हुआ है. — संपादक]



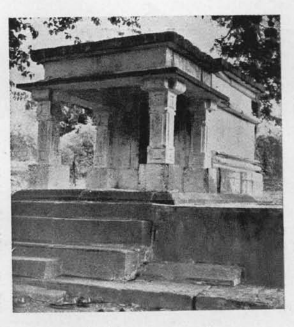
रेखाचित्र 9. देवगढ़: मंदिरों की रूपरेखा

प्रतिमाएँ यह प्रमाणित करते हैं कि इस स्थान पर नौवीं शताब्दी के श्रौर भी अनेक मंदिर विद्यमान रहे होंगे।

बड़े शिलाखंडों से निर्मित विशालकक्षीय मंदिर क्रमांक ६, १३, १६ ग्रौर २० दसवीं शती के हैं, जिनमें पूर्व मध्यकालीन प्रतिमाएँ स्थापित हैं । विशालकक्षीय मंदिर क्रमांक १७ में भी पूर्व मध्य-कालीन दसवीं शताब्दी की प्रतिमाएँ हैं । इस मंदिर की भित्तियाँ ध्वंस हो चुकी हैं ।

विशालकक्षीय मंदिर क्रमांक २, ३, ११ और १६ दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों के हैं। इनकी भित्तियाँ शिलापट्टों से निर्मित हैं और इनमें मध्यकालीन प्रतिमाएँ स्थापित हैं। मंदिर क्रमांक २ (विक्रम संवत् १०२३, १०५१ तथा १०५२) और मंदिर क्रमांक ११ (विक्रम संवत् ११०५ तथा ११२६) के

अध्याय 16 ] मध्य भारत



(क) कुण्डलपुर — मन्दिर



(ख) कुण्डलपुर — दो तीर्थंकर मूर्तियाँ

चित्र 93



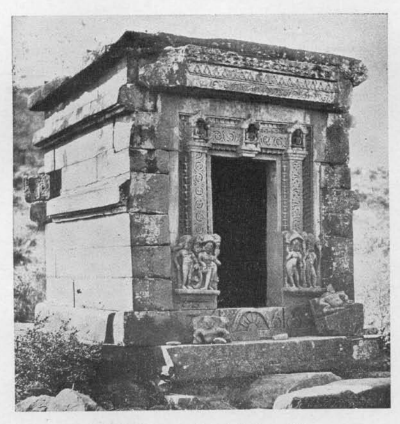
(क) कुण्डलपुर — तीर्थंकर ग्राभनन्दननाथ



(ख) कुण्डलपुर — तीर्थंकर पाश्वंनाथ

चित्र 94

ग्रध्याय 16 ] मध्य भारत



(क) पिथौरा - पितयानी देवी का मंदिर



(ख) पिथौरा — पतियानी देवी के मंदिर का सरदल

चित्र 95



पिथौरा — पतियानी देवी का मन्दिर, द्वारपाल

चित्र 96



(ख) तेवर — तीर्थंकर मूर्ति

(क) जबलपुर — तीर्थंकर धर्मनाथ (नागपुर संग्रहालय)



चित्र 97



(क) तेवर — यभि-लेखांकित यक्षियाँ



(ख) गंधावल — तीर्थंकर मूर्तियाँ

चित्र 98

श्रध्याय 16 ] मध्य भारत



रायपुर संब्रहालय — सहस्रकूट

चित्र 99



(क) ग्यारसपुर — तीर्थंकर भ्रौर यक्षियाँ



(ख) ग्यारसपुर — मालादेवी मन्दिर, ग्रलंकृत कीर्त्त मुख

चित्र 100

ग्रध्याय 16 ] मध्य भारत



ग्यारसपुर — मालादेवी मन्दिर

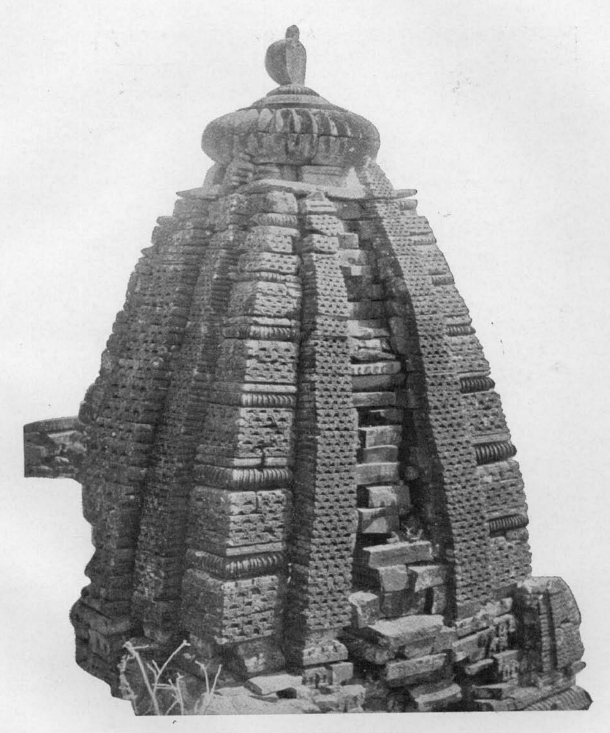
चित्र 101



स्यारसपुर — मालादेवी मंदिर, मुख-मण्डप

चित्र 102

ग्रध्याय 16 ]



ग्यारसपुर — म.लादेवी मंदिर, शिखर

चित्र 103



ग्यारसपुर — मालादेवी मन्दिर, जंघा

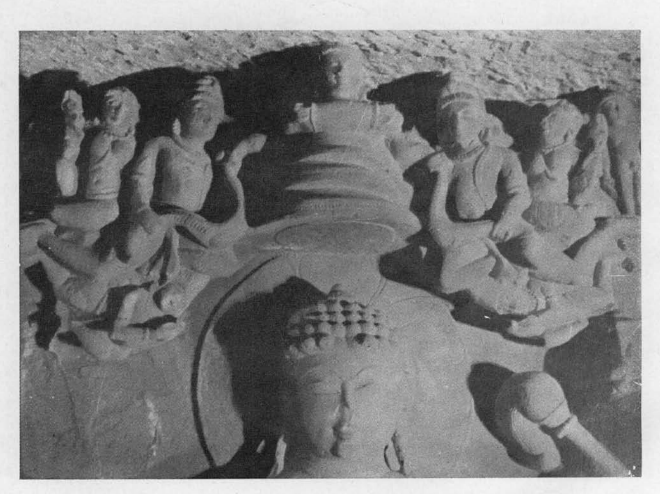
चित्र 104

ग्रध्याय 16 ] मध्य भारत



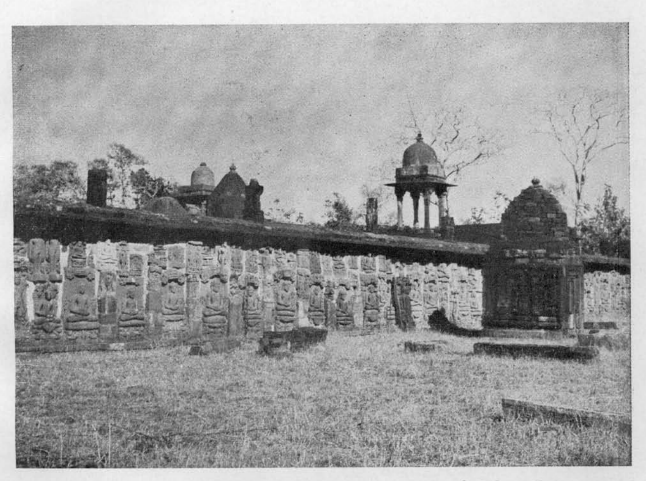
देवगढ़ — मन्दिर सं० 18

चित्र 105



देवगढ़ - मंदिर सं० 21, स्रांतर-शिल्पांकन

चित्र 106



देवगढ़ — मंदिर सं० 12, दायाँ भाग, प्राकार में जड़ दी गई तीर्थंकर मूर्तियाँ

चित्र 107



देवगढ़ — मन्दिर सं० 12, शिखर ग्रौर परवर्ती छत्नी

चित्र 108

भ्रष्याय 16 ] मध्य भारत

ग्रभिलेखों से इनकी निर्माण-तिथि ज्ञात होती है। ये विज्ञाल कक्षीय मंदिर चैत्यवासीय स्थापत्य के नमूने हैं, जो मध्य भारत के रणोद, कद्वाह तथा सुर्वाया जैसे स्थानों के शैव-मठों के अनुरूप हैं। मंदिर कमांक ४ एक विशेष प्रकार के शिखर से मण्डित है तथा इसके भीतर एक विशाल सहस्र कूट विद्यमान है। इस मंदिर में विक्रम संवत् ११२० का अभिलेख उत्कीण है। यह मंदिर, मंदिर कमांक ३१ के अतिरिक्त, इसी कालखण्ड के ग्रंतर्गत ग्राता है। यहाँ उपलब्ध अनेक वास्तु-अवशेष और स्तंभ, जिनमें से कुछ मंदिर कमांक १२ के ग्रास-पास पड़े हैं, अपनी विशेषताओं के आधार पर दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दियों के हैं।

छोटे तथा पतले शिलाफलकों से निर्मित लघु मंदिर बारहवीं शताब्दी के माने जा सकते हैं। ये हैं मंदिर क्रमांक १८ (चित्र १०५), २१, २५, २६, २७ (ख) तथा ३०। मंदिर क्रमांक २१ में गुणनंदी-समूह के दो ग्रभिलेख हैं, जिनका समय बारहवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है। इस मंदिर में कुछ प्रतिमाएँ भी स्थापित हैं (चित्र १०६)।

शेष मंदिर क्रमांक ४, ६, ८, १२ (ग) तथा १४ बारहवीं शताब्दी से परवर्ती हैं। इन मंदिरों की प्रमुख विशेषता यह है कि ये ईंट जैसे छोटे-छोटे प्रस्तर-फलकों से निर्मित हैं, जिनकी चिनाई में सामान्यतः चूने का उपयोग हुआ है। मंदिर क्रमांक ६, १३, १५, १८ तथा २० समूहगत मंदिर हैं। विचाराधीन अविध में ही इनकी मरम्मत की गयी थीं और उसी समय मंदिर क्रमांक ४ तथा १५ के आगे प्रवेशमण्डपों का भी निर्माण किया गया। साथ ही, इसमें भी संदेह नहीं कि बहुत-से मंदिरों में बंदेला युग में अकबरकालीन स्थापत्य शैली की छतरियों, उपशिखरों, मण्डपों तथा मुण्डेरों का अतिरिक्त निर्माण किया गया।

केवल दो मंदिरों, क्रमांक १० ग्रौर १५ में वास्तु-ग्रलंकरण देखने को मिलता है । दोनों ही मंदिर नौवों शती के हैं। शेष मंदिर ग्रपनी द्वारशाखाग्रों को छोड़कर ग्रधिकांशतः ग्रलंकरणविहीन हैं। मंदिर क्रमांक १२ तथा २८ पर रेखा-शिखर हैं। शेष मंदिर ग्रधिकांशतः समतल शिखर-युक्त विशाल कक्षीय हैं, या फिर वे प्रवेश-मण्डपयुक्त मंदिर हैं जो गुप्तकालीन मंदिरों के समान हैं जिनमें मात्र एक समतल शिखरयुक्त गर्भगृह तथा प्रवेशमण्डप होता था।

देवगढ़ में मूर्तियाँ, मानस्तंभ ग्रौर श्रभिलेख प्रभूत मात्रा में उपलब्ध हैं। यहाँ पर मंदिरों तथा खुले स्थान में उपलब्ध प्रतिमाग्रों की संख्या एक हजार से ग्यारह सौ तक के लगभग है। इनमें से एक तीर्थंकर-प्रतिमा निश्चित रूप से गुप्तोत्तरकालीन (लगभग सातवीं-ग्राठवीं शताब्दियाँ) है, जबिक लगभग ५० प्रतिमाएँ नौवीं शती की हैं, जिनमें मंदिर क्रमांक १२ ग्रौर १५ की मूल प्रतिमाएँ भी सिम्मिलित हैं। लगभग इतनी ही संख्या में दसवीं शती की प्रतिमाएँ हैं। शेष प्रतिमाएँ ग्रधिकांशतः ग्यारहवीं-बारहवीं शताब्दियों की हैं।

मंदिर क्रमांक १२ एक सांघार-प्रासाद है, जिसमें गर्भगृह, प्रदक्षिणापथ श्रौर श्रंतराल सम्मिलित हैं। इस मंदिर के चारों श्रोर एक श्राधुनिक प्रकार की रचना की गयी है, जिसमें प्राचीन मूर्तियाँ जड़ दी गयी हैं (चित्र १०७) । गर्भगृह की रूपरेला पंच-रथ प्रकार की है, जिसमें पंच-रथ प्रकार का ही एक वृहद रेला-शिखर है (चित्र १०८) । शिखर के सामने शुकनास है । इस मंदिर का वाह्य प्रलंकरण विशिष्ट प्रकार का है, जिसमें जंघाभाग पर जाल-वातायन और कुड्य एकांतर कम से निर्मित हैं । जालवातायन में देवकोष्ठ जड़े हैं, जिनके ऊपर उद्गम उत्कीण हैं । जंघा के चारों ओर देवकोष्ठ हैं, जिनमें तीर्थंकरों और उनसे संबद्ध २४ यक्षियों की प्रतिमाएँ उत्कीण हैं । जंघा के तीनों भद्रों पर घनद्वार चित्रित हैं । जैसा कि अनेक अभिलेखों से ज्ञात होता है, यह मंदिर तीर्थंकर शान्तिनाथ को समिपित किया गया था । मंदिर में तीर्थंकर शान्तिनाथ की कायोत्सर्ग प्रतिमा स्थापित है, जो पाँच मोटर से अधिक ऊँची है और गर्भगृह की पूरी ऊँचाई के लगभग है । मूर्ति एक विशाल परिकर से युक्त है, जिसके पाश्वों में चमरधारियों की स्मितमुख प्रतिमाएँ उत्कीण हैं, जो त्रि-भंग की आकर्षक मुद्रा में खड़ी हुई हैं । इसके अतिरिक्त अविका यक्षी की चार पृथक् प्रतिमाएँ हैं, जो चमरधारियों की भाँति मनोरम त्रि-भंग-मुद्रा में खड़ी है । इनमें से दो प्रतिमाएँ गर्भगृह के अंतःभाग में स्थित हैं और दो बहिर्भाग में । ये सभी प्रतिमाएँ नौवीं शती की उत्कृष्ट प्रतीहार-शैली में उत्कीण हैं ।

मंदिर कमांक १५ एक त्रि-पुरुष-प्रासाद (तीन मंदिर का समूह) है। इसका शिखर नघ्ट हो चुका है और मूल शिखर के स्थान पर श्रव बुंदेल शैंली की एक कुरूप छतरी पड़ी है। मंदिर का वेदी-बंध नीचा है तथा जंघाभाग सादा है, किन्तु इसपर उद्गमों से श्राच्छादित कम उभार की उत्कीण मूर्तियों से युक्त देवकोष्ठ हैं। तीनों गर्भगृहों के लिए एक ही नवरंग मण्डप की योजना हुई है। इसमें मुखमण्डप के द्वार से प्रवेश किया जाता है। मण्डप का समतल वितान चार केंद्रीय स्तंभों तथा बारह कुड्य-स्तंभों पर श्राधारित है। स्तंभ श्रीर कुड्य-स्तंभ-घट-पल्लव, पद्म-पिण्ड, ताल-वृन्त तथा श्रामलक जैसे प्रतीहारकालीन विशिष्ट श्रलंकरणों से सुसज्जित हैं। इसी प्रकार प्रवेशद्वार भी प्रतीहारकालीन विशेष ग्रलंकत हैं जिनमें घण्टा-किंकिण के चित्रण सम्मिलत हैं। इस मंदिर की मूलनायक पद्मासन तीर्थंकर-प्रतिमा पूर्व-मध्यकालीन कला की एक श्रेष्ठ कृति है जिसके मुखमण्डप से श्रात्मिक शांति श्रीर तपश्चर्या की दीप्ति प्रभासित हो रही है। सूक्ष्म प्रतिरूपण एवं भाव-संयोजन के लिए यह प्रतिमा सारनाथ की गुप्तकालीन बुद्ध की प्रसिद्ध प्रतिमा के समकक्ष है। इस मंदिर के भद्रों पर निर्मित देवकोष्ठों में श्रंकित खड्गासन तथा पद्मासन प्रतिमाएँ भी नौवीं शती की प्रतीहारकला की विशिष्ट कृतियाँ हैं। यह मंदिर शैली के श्रनुसार मंदिर कमांक १२ से लगभग दो दशक परवर्ती है।

कृष्णदेव



#### श्रध्याय 17

### पश्चिम भारत

पश्चिम भारत में जैन कला की प्रारंभिक कृतियों के रूप में हमारा परिचय उन ६८ कांस्य प्रतिमाओं से है जो बड़ौदा नगर के बाह्य अंचल में अकोटा के भूमिगत भण्डार से प्राप्त हुई हैं और जिनका रचनाकाल पाँचवों शती के उत्तरार्ध से ग्यारहवीं शती तक निर्धारित किया जाता है। इन प्रतिमाओं में ऋषभनाथ, पार्श्वनाथ और अजितनाथ सहित अनेक तीर्थंकरों, जीवंतस्वामी, सरस्वती, अच्छुप्ता तथा अंबिका (चित्र १०६) की अनेक मूर्तियों सहित अन्य यक्ष-यक्षियों की प्रतिमाएँ सम्मिलत हैं। तीर्थंकर-प्रतिमाएँ खड्गासन या पद्मासन-मुद्रा में निर्मत हैं तथा उनके पार्श्व में सर्वानुभूति यक्ष और अंबिका यक्षी की प्रतिमाएँ अंकित हैं। इनमें से कुछ प्रतिमाएँ त्रि-तीर्थिक (चित्र ११०), षट्-तीर्थिक और अष्ट-त्रि-तीर्थिक तथा एक चतुर्विशति-पट्ट (चित्र १११) के रूप में परिष्कृत रचना शैली की प्रतीक हैं। इन ६८ प्रतिमाओं में से ३० अभिलेखांकित हैं, जिनमें से दो प्रतिमाओं पर निश्चित तिथियाँ— शक संवत् ६६१ तथा विक्रम संवत् १००६ भी अंकित हैं। पुरालेखीय एवं शैलीगत अध्ययन के आधार पर इन प्रतिमाओं में से कम से कम २८ का रचनाकाल सातवीं शती से पूर्व का निर्धारित किया जा सकता है। इस प्रकार ये प्रतिमाएँ छठी तथा सातवीं शताब्दियों की सजीव कलात्मक गतिविधियों का साक्ष्य प्रस्तुत करती हैं। पाँचवीं शती के अंतिम चरण की ऋषभनाथ और जीवतस्वामी की कांस्य प्रतिमाएँ तथा आठवीं शती की निर्धारण करने योग्य तथा चमर-धारिणी की कांस्य प्रतिमा वस्तुतः पश्चिम भारतीय कला की श्रेष्ठितम कृतियाँ हैं।

वल (वलभी) से प्राप्त कांस्य निर्मित तीर्थंकर-प्रतिमाओं , जिनका समय पुरालेखीय स्नाधार पर छठी शती निर्धारित किया जा सकता है, की तुलना स्रकोटा से प्राप्त कुछ समनुरूप प्रतिमाओं से की जा सकती है; यद्यपि, वल (प्राचीन वलभी) से प्राप्त तीर्थंकर-प्रतिमाएँ कलात्मक दृष्टि से

शाह (उमाकांत प्रेमानंद). श्रकोटा स्रोंचेच. 1959. वम्बई. [प्रारंभिक कांस्य प्रतिमाझों के विषय में अध्याय
 13 में विवेचन किया जा चुका है—संपादक]

<sup>2</sup> वही, चित्र 8-9 [ग्रध्याय 13 भी द्रष्टव्य--संपादक]

<sup>3</sup> वही, चित्र 42-43.

<sup>4</sup> वही, पृ 21, चित्र 21 [ग्रध्याय 13 भी द्रष्टब्य--संपादक]

कुछ स्थूल हैं और उनमें पतली देह-यिष्ट पर अपेक्षाकृत भारी सिर निर्मित किये गये हैं। वल से प्राप्त प्रतिमास्रों का वस्त्रांकन सिरोही जिले में वसतगढ़ से प्राप्त ६८७ ई० की तीर्थंकर की एक सुंदर कांस्य प्रतिमा के वस्त्रांकन का पूर्वरूप है। वसतगढ़ से ही लगभग ७०० ई० की सरस्वती की खड्गासन-मुद्रा में ग्रंकित एक छोटी-सी ताम्र-प्रतिमा तथा तीन कलात्मक रूप से उत्कीर्ण त्रि-तीर्थिक कांस्य प्रतिमाएँ, जिनका समय लगभग सन् ७५० निर्धारित किया जा सकता है, प्राप्त हुई हैं। भिनमाल से प्राप्त खड्गासन मुद्रा में दो कांस्य तीर्थंकर-प्रतिमास्रों का, जिनका समय ग्राठवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है, वस्त्रांकन ६८७ ई० की निर्मित वसंतगढ़ की कांस्य तीर्थंकर-प्रतिमा के अनुरूप है, वैसे भिनमाल की प्रतिमास्रों की रचना कुछ बेडौल तथा कलात्मक दृष्टि से निम्नस्तरीय है। इसी स्थान से प्राप्त ग्रौर इसी काल की निर्मित, पद्मासन-मुद्रा में ऋषभनाथ की कांस्य प्रतिमा उच्च श्रेणी की है, जिसकी तुलना वसंतगढ़ की तिथियुक्त तीर्थंकर-प्रतिमा से की जा सकती है।

स्रोसिया स्थित स्राठवीं शताब्दी के महावीर-मंदिर की पाषाण-प्रतिमाएँ प्रतिरूपण ग्रौर स्थूल रचना में सामान्यतः स्रकोटा तथा वसंतगढ़ की समकालीन कांस्य प्रतिमास्रों, जिनका उल्लेख पहले किया जा चुका है, के समान हैं किन्तु सामग्री की विविधता के कारण उनमें स्पष्टतः कुछ ग्रंतर है। सिरोही जिले में नंदिया स्थित सातवीं/स्राठवीं शती के महावीर-मंदिर के चमरधारी स्रनुचरों की पाषाण-प्रतिमाएँ प्रतिरूपण की उत्कृष्टता प्रदर्शित करती हैं। भटेवर से प्राप्त पार्श्वनाथ की प्रतिमा जो ग्रव गुजरात के चंस्मा स्थित जैन मंदिर में है, शैलीगत रूप से इसी काल की है।

नौवीं शताब्दी की राष्ट्रकूट कला का एक उत्तम उदाहरण हमें धूलिया जिले के चहरदी से प्राप्त कांस्य चतुर्विशति-पट्ट पर ऋषभनाथ की एक सुंदर प्रतिमा के रूप में प्राप्त है। इस प्रतिमा की नेत्र-रचना तथा अनुचरों की आकृतियों के अंकन में कर्नाटक का स्पष्ट प्रभाव परिलक्षित होता है। अभिलेख के अनुसार यह प्रतिमा चंद्रकुल के प्रद्युम्नाचार्य के एक शिष्य द्वारा स्थापित करायी गयी थी। इस प्रतिमा की समकालीन तथा इन्हीं आचार्य को उनके एक अन्य शिष्य द्वारा समिपत पार्श्वनाथ की एक अन्य कांस्य निर्मित त्रि-तीर्थिक प्रतिमा है जिसके पार्श्व में गज पर आरूढ़ एक यक्ष (मातंग ?) और सिंह पर आरूढ़ अंदिका यक्षी अंकित है। यह प्रतिमा जैसलमेर के निकट अमरसागर के जैन मंदिर में प्रतिष्ठित है, जहाँ आज भी उसकी उपासना होती है। राष्ट्रकूट मूर्तिकला अपने उत्कृष्टतम रूप में ऐलोरा की जैन गुफाओं की प्रतिमाओं से समानता कर सकती है।

शाह, पूर्वोक्त, पृ 22, चित्र 19, 49 तथा 72.

<sup>2</sup> वही, पू 22, चित्र 35 ए तथा 35 बी.

<sup>3</sup> बही, चित्र 29 ए.

<sup>4</sup> कमरिश (स्टेला). आर्ट बॉफ इंग्डिया, चित्र 54.

<sup>5</sup> शाह, पूर्वोक्त, पृ 24, चित्र 7.

<sup>6 [</sup>इसका विवेचन अध्याय 18 में किया गया है-संपादक]

. श्रध्याय 17 ] पश्चिम भारत



ग्रकोटा — ग्रम्बिका यक्षी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)

चित्र 109



ग्रकोटा — तीर्थंकर पार्श्वनाथ, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)

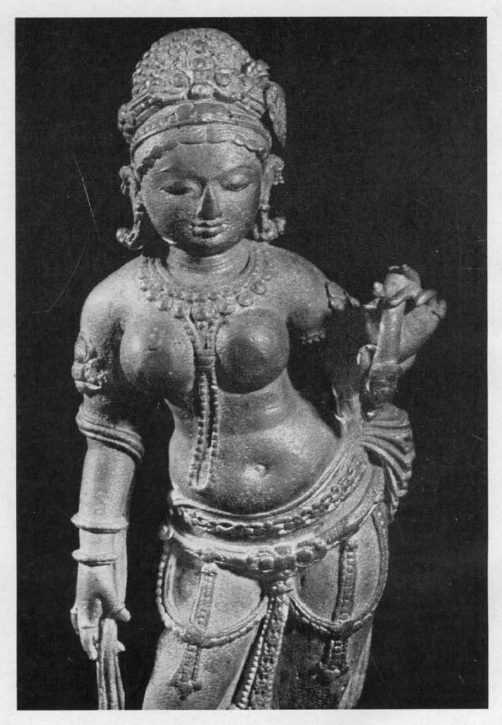
चित्र 110

ग्रध्याय 17 ] पश्चिम भारत



ग्रकोटा — चतुर्विशति-कांस्य पट्ट (बड़ौदा संग्रहालय)

चित्र 111



ग्रकोटा — चमरधारिग्गी, कांस्य मूर्ति (बड़ौदा संग्रहालय)

चित्र 112

पश्चिम भारत

श्रकोटा, वलभी, वसंतगढ़ श्रौर भिनमाल में उपलब्ध जैन प्रतिमाश्रों से यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि छठी-सातवीं शताब्दियों में इन स्थानों पर जैन मंदिर विद्यमान थे। श्रकोटा से प्राप्त सातवीं शताब्दी की श्रभिलेखांकित पार्श्वनाथ की प्रतिमा के लेख से ज्ञात होता है कि यह मूर्ति रथ-वसितका में प्रस्थापित की गयी थी। इसी स्थान से प्राप्त श्रौर लगभग सन् १००० की एक अन्य श्रभिलेखांकित ऋषभनाथ की प्रतिमा के लेख से ज्ञात होता है कि वह द्रोणाचार्य द्वारा श्रकोट्टक-वसितका में प्रस्थापित की गयी थी। इस प्रकार रथ-वसितका श्रौर श्रंकोट्टक-वसितका श्रकोटा स्थित जैन मंदिरों के नाम थे, जहाँ श्रभिलेखों के श्रनुसार लगभग छठी शताब्दी के प्रमुख जैनाचार्य जिनभद्र वाचनाचार्य द्वारा भी प्रतिमाएँ स्थापित की गयीं।

जैन साहित्य से ऐसे अनेक जैन मंदिरों के अस्तित्व का संकेत मिलता है, जो आज नष्ट हो चुके हैं। बताया जाता है कि बनराज-चापोत्कट ने पंचासर के तीर्थंकर पार्श्वनाथ की प्रतिष्ठा हेतु अनिहलबाड़ पाटन में बनराज-विहार की स्थापना करायी थी, जहाँ उसके मंत्री निन्नय ने, जो राज्यपाल विमल का पूर्वंज था, सन् ७४६ के लगभग तीर्थंकर ऋषभनाथ की प्रतिष्ठा में एक मंदिर बनवाया था। निन्नय ने चंद्रावती में भी एक जैन मंदिर का निर्माण कराया था। लगभग उसी अविध में बटेश्वर-सूरी की प्रेरणा से उत्तर-पश्चिम गुजरात के थराड नामक स्थान पर ऋषभ-मंदिर का निर्माण किया गया। जिनसेन ने अपने हरिवंश पुराण नामक ग्रंथ का लेखन सन् ७६३ में वर्धमान (बध्वन) स्थित पार्श्वनाथ मंदिर (नन्नराजवसति) में रहकर किया था। इस ग्रंथ में दोस्तितिका स्थित शांतिनाथ के मंदिर और गिरनार पहाड़ी पर स्थित ग्रंबिका के मंदिर का उल्लेख मिलता है। आठवीं शताब्दी में प्रभास नामक स्थान पर तीर्थंकर चंद्रप्रभ के दिगंबर और श्वेतांवर मंदिर विद्यमान थे। दिगंबर आम्नाय ने ऊन नामक नगर में पार्श्वनाथ-मंदिर तथा खंभात में एक अन्य जैन मंदिर का निर्माण कराया था।

बताया जाता है कि उद्योतन-सूरि के पूर्ववर्ती यक्षदत्त-गणि ने पश्चिम भारत में जैन मंदिरों का निर्माण कराया जिनमें भिनमाल के मंदिर भी सम्मिलित हैं। उद्योतन-सूरि ने अपने कुवलय-माला नामक ग्रंथ का समापन सन् ७७६ में जालौर स्थित आदिनाथ के अष्टापद-प्रासाद में किया था। हिरिभद्र-सूरि के समय आठवीं शताब्दी में चित्तौड़ में अनेक जैन मंदिरों का निर्माण हुआ था। जयसिंह-सूरि (सन् ५५६) के अनुसार नागौर में भी जैन मंदिर विद्यमान थे।

मध्यकाल के पूर्वार्ध में पश्चिम भारत के विभिन्न राज्य-वंशों के शासकों में जैन धर्म को संरक्षण देने तथा जैन मंदिरों के निर्माण और उनके संचालन के लिए अनुदान देने में प्रतिस्पद्धी रहा करती थी। प्रतीहार नागभट-प्रथम (लगभग ७५०-५६) ने जालौर में अपने गुरु यक्षदत्त-गणि के सम्मान में यक्ष-वसित नामक जैन मंदिर का निर्माण कराया था। साचोर और कोरता के प्रसिद्ध महावीर-मंदिरों को भी परंपरागत मान्यताओं के अनुसार यक्षदत्त-गणि से संबंधित बताया जाता है। अध्याय १४ में उल्लिखित ओसिया स्थित महावीर-मंदिर का निर्माण प्रतीहार वत्सराज (लगभग ७७२-६३) द्वारा

कराया गया था। उसके उत्तराधिकारी नागभट-द्वितीय (सन् ७६३-५३३) ने अपने गुरु बप्पभिट्ट-सूरि का सम्मान किया और कन्नौज तथा गोपिगिर में जैन मंदिरों का निर्माण कराया। वप्पभिट्ट-सूरि के शिष्य नन्न-सूरि और गोबिंद-सूरि का प्रतीहार सम्राट् मिहिर भोज (लगभग ५३६-५४) द्वारा उचित स्वागत-सम्मान किया गया था। मंदौर के प्रतीहार कक्कुकराज द्वारा सन् ५६१ में घटियाला नामक स्थान पर जैन मंदिर का निर्माण कराया गया था। मेवाड़ के गृहिल भर्नृभट-प्रथम ने भटेवर नगर में, जिसकी उसने लगभग सन् ६३० में स्थापना की थी, गृहिल-विहार का निर्माण कराया। हठूँडी के राष्ट्रकूट शासकों में विदग्धराज ने हठूँडी में सन् ६१७ में ऋषभ-मंदिर का निर्माण कराया था तथा उसके पुत्र मम्मट और प्रपौत्र धवल ने इस मंदिर की व्यवस्था और पुनर्निर्माण के लिए अनुदान दिये।

दसवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में रघुसैन नामक एक राजकुमार ने उत्तर-पश्चिम गुजरात के रामसैन नामक स्थान पर एक जिन-भवन का निर्माण कराया। किन्तु गुजरात के चौलुक्य शासकों द्वारा कराये गये निर्माण-कार्य इनसे भी अधिक महत्त्वपूर्ण हैं। मूलराज-प्रथम (६४२-६५) ने अनिहलवाड़ पाटन में दिगंबर आम्नाय के लिए मूल-वसितका तथा श्वेतांबरों के लिए मूलनाथ-जिनदेव-मंदिर का निर्माण कराया था। उसके उत्तराधिकारी चामुण्डराज ने सन् ६७७ में वदसम स्थित जैन मंदिर को अनुदान दिया था। उत्तरवर्ती चौलुक्य नरेशों द्वारा कराये गये निर्माण-कार्यों का विवेचन यथास्थान आगामी अध्याय में किया जायेगा।

कृष्ण देव

#### ग्रध्याय 18

## दक्षिणापथ

# ऐतिहासिक पृष्ठभूमि

विध्याचल से दक्षिणवर्ती भारत के इतिहास में छठी शती के उत्तरार्घ से ग्यारहवीं शती तक पाँच सौ वर्ष लंबा समयांतराल अत्यंत घटनाशील रहा है क्योंकि इस काल में मंदिर-स्थापत्य तथा मूर्ति, चित्र एवं अन्य संबद्ध कलाग्रों का उद्भव और विकास अपने चरम उत्कर्ष पर जा पहुँचा, विध्य सीमा से पार यह दक्षिणवर्ती भू-भाग तीन उन्नत राज्यों की सार्वभौमिकता में स्राता था - दक्षिणापथ में चालुक्य राज्य जिसकी राजधानी वातापी (बादामी) थी, पूर्ववर्ती तटीय क्षेत्र में पल्लव राज्य जिसकी राजधानी कांची थी एवं सुदूर दक्षिण में पाण्ड्य राज्य जिसकी राजधानी मद्दरै थी। तीनों राज्य न केवल राजनीति वरन् स्थापत्य, मूर्ति, चित्र, संगीत तथा नृत्य कलाग्रों ग्रीर साहित्य में भी परस्पर प्रतिद्वन्द्वी थे। एक भ्रोर जहाँ चालुक्य नरेश पूलकेशी (६०६-४२) ने हर्षवर्धन के दक्षिणी राज्य-विस्तार को सफलतापूर्वक रोके रखा, वहीं दूसरी स्रोर पल्लव राजा नरसिंहवर्मन-प्रथम मामल्ल (६३०-६८) ने पुलकेशी को परास्त करके बारह वर्ष तक वातापी को ग्रपने ग्रधीन रखा। उधर पाण्ड्य नरेश पल्लव राजाग्रों के दक्षिणी विस्तार को रोकने के साथ-साथ निकटवर्ती श्रीलंका में श्रपनी राज्य-सत्ता फैलाने में सफल हो गये थे। पूर्वी चालुक्य, राष्ट्रकृट, गंग, मृत्तरैयार, नोलंब, इरु-क्कृवेल-जैसे छोटे-छोटे राज्य बड़े राज्यों के मित्रराष्ट्र या उनके स्रतस्थराज्य के रूप में विभाजित थे। इन राज्यों का भी तत्कालीन कलात्मक एवं साहित्यिक परंपराश्रों ग्रौर उपलब्धियों में ग्रपना योगदान रहा । जब पल्लव स्रीर पाण्ड्य सत्ताएँ नौवीं शती के मध्य तक स्रपने-स्रपने क्षेत्रों में स्रखंड प्रभत्व संपन्न बनी रहीं, वातापी के चालुक्य राजाम्रों में सत्ता का विभाजन हो गया था। पुलकेशी-द्वितीय के स्रंतिम दिनों में उसके भाई कुब्ज विष्णुवर्धन (६२४-४१) ने चालुक्य राज्य से पृथक् होकर स्रांध्र के तटीय क्षेत्रों में स्वतंत्र सत्तावान पूर्वी या वेंगी चालुक्य राज्य स्थापित किया था। इसके उपरांत वातापी की राज्य सत्ता भ्राठवीं शती के मध्य में राष्ट्रकृट राजाओं के हाथ में चली गयी, जिन्होंने मान्यखेट (मलखेड) को अपनी राजधानी बनाया । दूसरी ओर, नौवीं शती के मध्य में सुदूर दक्षिण की पल्लव एवं पाण्ड्य सत्ताम्रों पर तंजीर के चोल-सम्राटों ने म्रपना म्राधिपत्य स्थापित कर लिया। ग्यारहवीं शती के आगमन तक दक्षिण में सार्वभौम सत्ता और कला एवं स्थापत्य के सृजन के लिए केवल दो ही प्रतिद्वंद्वी थे—राष्ट्रकूट एवं चोल राज्य; वेंगी चालुक्य राज्य की स्थिति तुलनात्मक दुष्टि से गौण थी।

जिस काल के राजनीतिक घटनाक्रम का यहाँ विवरण दिया गया है उसी काल में दक्षिण में शैव नायनमार तथा वैष्णव स्रालवार के भिक्तपंथों की बढ़ती लोकप्रियता से जैन घर्म के उत्कर्ष को चनौती का सामना करना पड़ा था। शैव नायनमार तथा वैष्णव म्रालवार-संत, कवि एवं संगीतज्ञ, तमिलनाडु एवं सीमावर्ती क्षेत्रों में ग्रधिक लोकप्रिय थे, किंतु कन्नड़ श्रोर तेलुगु प्रदेशों में इन दिनों जैन धर्म लुप्तप्राय बौद्ध धर्म के स्थान पर अधिक लोकप्रियता पा रहा था। अनेक राजवंशों के नरेश जैन घर्म का पालन करते थे श्रौर उनमें से अनेक ने जैन धर्म को राजधर्म भी बनाया था; अन्य राजा जैन घर्म को प्रश्रय देने के साथ-साथ इससे संबद्ध किया-कलापों एवं संस्थाग्रों के प्रति उदार थे। उत्पादकों, शिल्पियों एवं विणिक वर्ग के सामूहिक समाज (संघ) भी इसी प्रकार सभी श्राम्नायों के मंदिरों तथा धार्मिक संस्थाओं के संरक्षक थे। राजकीय प्रश्रय के ग्रभाव में यह संरक्षण बहुधा ग्रौर भी ग्रधिक सक्षम सिद्ध होता था तथा कई उदाहरणों में राजकीय प्रश्रय का स्थानापन्न होता था। जैन धर्म का प्रमुख केन्द्र श्रवणबेलगोला (तिमल जैनों में बप्पारम ग्रौर ग्ररुकुड़म् के नाम से विदित) था। परं-परानुसार ग्रंतिम श्रुतकेवली भद्रबाहु (जिनका समय ईसवी सन् से भी पूर्व का है) से संबद्ध यह स्थान महान् कुंदकुंदाचार्य का स्थल ग्रौर प्रथम शती ईसवी में उनकी कुंदकुंदान्वय परंपरा का केन्द्र रहा। तदुपरांत, ऋहंदबली ने मूलसंघ को चार वर्गों में विभाजित किया, जिनके नाम हैं: नंदि, सेन, देव, एवं सिंह । प्रत्येक संघ पुन: गच्छों एवं गणों में विभाजित था । इसी समय वज्रनंदी द्वारा द्रविड़ संघ की स्थापना की गयी जिसकी शाखाएँ समस्त तिमलनाडु में थीं स्रौर यह संघ श्रवणबेल-गोला के मूलसंघ से भी संबद्ध था।

जैन गुरुस्रों के मुख्य अधिष्ठान पहाड़ी उपत्यकास्रों में हुम्रा करते थे, जिनमें प्रायः प्राकृतिक गुफाएँ या स्रोटें होती थीं। जन साधारण की पहुँच से दूर इन स्थानों में कहीं कोई फरना या पहाड़ी भील मिल जाती थी (अध्याय ६)। बारहवीं शती तक इस प्रकार के अनेक स्थल उपयोग में लाये जाते रहे । प्राकृतिक गुफाओं में प्रायः इंटों से मंदिरों का निर्माण कर लिया जाता था जिनमें स्थापत्य कला के विशिष्ट अवयव होते थे। इन मंदिरों में प्लास्टर तथा रंगों का भी प्रयोग किया जाता था। इस श्रेणी के सातवीं-ग्राठवीं शताब्दियों के निर्मित मंदिर निकट ग्रतीत में ही प्रकाश में ग्राये हैं। इनके भग्नावशेष उत्तर अर्काट जिले में तिरक्कोल और आर्मामले में उपलब्ध हुए हैं जिनमें से आर्मामले के खण्डहरों में एक स्रोर शित्तन्नवासल से टक्कर लेते हुए तथा दूसरी स्रोर ऐलोरा की जैन चित्रकला से मेल खाते हुए चित्रों के अवशेष प्राप्त हुए हैं। चिंगलपट जिले में बल्लिमलें, श्रवणबेलगोला की चंद्र-गिरि पहाड़ी पर गुफा-मंदिर एवं ग्रन्य जिलों में इसी प्रकार के श्रनेक उदाहरण गिनाथे जा सकते हैं। उत्तर-ग्रकीट में तिरुमले का मंदिर सबसे बड़ा मंदिर है। इसकी रचना में चोल तथा राष्ट्रकृट स्था-पत्य शैलियों के संरचनात्मक तत्त्व समाविष्ट हैं श्रौर साथ ही दोनों शैलियों की मूर्ति एवं चित्रकला के ग्रंश भी विद्यमान हैं। बल्लिमलें की प्राकृतिक कंदराग्रों में से एक के वितान पर उत्कीर्ण तीर्थंकर की मूर्ति युक्त मंदिर जिसे श्रब सुब्रह्मण्य मंदिर के रूप में परिवर्तित कर दिया गया है तथा दूसरी कंदरा में ज्वालामालिनी यक्षी का मंदिर उक्त शैली के उल्लेखनीय उदाहरण हैं ।

ब्रध्याय 18 ] विश्वापय

छठी शती के ग्रंतिम चतुर्यांश में राजकीय प्रश्नय के ग्रंतर्गत ब्राह्मण्य एवं जैन धर्मों के धार्मिक प्रासादों के निर्माण में चट्टान तथा प्रस्तर के विशेष प्रयोग से एक नये युग का सूत्रपात्र हुआ। ५७८ में चालुक्य मंगलेश ने बादामी में स्थानीय चिकने बलुए पत्थर की चट्टानों में विष्णु को समर्पित गुफा-मंदिर शैलोत्कीण करवाया था।

### गुफा-मंदिर

चालुक्यकालीन गुफा-मंदिरों में भ्रायताकार स्तंभयुक्त बरामदा या मुखमण्डप, एक न्यूना-धिक वर्गाकार स्तंभयुक्त कक्ष या महामण्डप और लगभग वर्गाकार गर्भगृह होते हैं। ये मण्डप-शैली के मंदिरों के उदाहरण हैं जिनमें उर्ध्वस्थ चट्टान के मुख पर एक के बाद दूसरे कक्ष निर्मित होते हैं। बादामी पहाड़ी शिखर के उत्तरी ढाल पर उत्कीर्ण चार मंदिरों में से अंतिम (जो कालकमानुसार भी श्रंतिम है) स्रौर सर्वोत्क्रुष्ट एक जैन मंदिर सातवीं शती के मध्य में उत्कीर्ण ऐसे जैन मंदिरों का एक-मात्र उदाहरण है (चित्र ११३ क)। यहाँ निर्मित अन्य तीन ब्राह्मण्य मंदिरों की रूपरेखा के समान होते हुए भी जैन मंदिर आकार में लघुतम किंतु श्रलंकरण में सर्वोत्कृष्ट हैं। स्तंभीय अग्रभाग के नीचे सामने की स्रोर एक छोटा-सा चब्रतरा है स्रोर ग्रपरिष्कृत बहिर्भाग के ऊपर एक कपोत है जिसके नीचे का भाग चिकना और घुमावदार है। कपोत के बीच में कूबेर की श्राकृति उत्कीर्ण है। मुखमण्डप के अग्रभाग में चार स्तंभ हैं और दोनों कोनों पर दो भित्ति-स्तंभ हैं। बीच के दो खानेदार स्तंभ चालुक्य शैली और उसके प्रतिरूपों की प्रमुख विशेषतानुसार ग्रधिक सज्जा से बनाये गये हैं। ग्रन्य गुफाओं की तुलना में, इन बृहदाकार स्तंभों के वर्गाकार ब्राधार-भाग में कलापिण्ड उत्कीर्ण हैं जिनमें कमल, मिथन युगल, लता-वल्लरियाँ तथा मकर-वल्लरियाँ अंकित हैं। इन स्तंभों के सूर्निर्मित शिखर, पल्लव-शैली की भाँति कलश, (पुष्पासन) और कुम्भ के ग्रलंकरण युक्त हैं। इन कलशों के ग्रग्नभाग में मिथुन-यूग्म उत्कीर्ण हैं श्रौर बहिर्भाग में कपोत की विपरीत दिशा में मुँह बाये व्याल-यूक्त नारी-स्तंभ हैं। पोतिकाएँ या घरनें चालक्य शैलीवत दूहरे स्तर की हैं श्रौर निचला भाग दूहरे घुमाव (कृण्डलित) वाला है अन्तः एवं बाह्य मण्डपों के मध्य चार स्तंभ तथा दो भित्ति-स्तंभ और हैं। मुख मण्डप की छत आड़ी कड़ियों द्वारा पाँच खण्डों में विभक्त है। मध्य खण्ड में विद्याधर युगल की बड़ी मूर्ति उत्कीर्ण है। महामण्डप के केवल तीन प्रवेशद्वार हैं। दोनों श्रोर के दो स्तंभों श्रौर भित्ति-स्तंभों के बीच का भाग एक ग्रोट भित्ति से बंद कर दिया गया है। ग्राड़ी घरनों द्वारा तीन खण्डों में विभक्त छत के मध्यभाग में एक दूसरा विद्याधर युगल अंकित है। मंदिर के प्रवेशद्वार तक पहुँचने के लिए ग्रंत:मण्डप की पिछली मित्ति के मध्यभाग में तीन शैलोत्कोर्ण सोपान ग्रौर एक चंद्रशील का प्रावधान है (चित्र ११३ ख)।

प्रवेशद्वार पाँच चितकबरी शाखाओं के पक्षों से निर्मित है। यह चालुक्य शैली की एक विशेषता है। मुझे हुए कपोत सरदल पर कुडु अलंकरणयुक्त लघुमंदिरों के प्रतिरूपों की उत्तरांग भ्रृंखला बनी हुई है; जिनमें शालाएँ, द्वितल मण्डप या अट्टालिकाएँ हैं। शाला-मुख पर तीर्यंकर मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। मध्यभाग की रूपरेखा कुडु तोरण की है जिसके शीर्ष पर उद्गम रूप का अर्ध-तोरण है। ऊपर के आलों में तीर्थंकरों की तीन पद्मासन मूर्तियाँ हैं जिनके दोनों और चमरधारी हैं। प्रवेशद्वार के दोनों पक्षों के आधार-भाग में द्वारपाल फलक हैं। गर्भगृह में सिंहासन पर प्रतिष्ठित महाबीर की मूर्ति हैं, जिससे गर्भगृह के पीछे का अर्धाधिक क्षेत्र घिर गया है। दोनों मण्डपों के सिरों की भित्तियों के आलों में गोम्मटेश्वर (चित्र ११४ क) एवं तीर्थंकरों — पार्श्वनाथ (चित्र ११४) तथा आदिनाथ (चित्र ११४ ख) इत्यादि — की मूर्तियाँ हैं जिनके चतुर्दिक प्रभावली है जिसमें चौबीस तीर्थंकरों की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। चार मूर्तियाँ ऊपरी भाग में, अठारह लघु मूर्तियाँ पार्श्वों में, प्रत्येक ओर नौ-नौ, तथा शेष दो अपेक्षाकृत बड़ी और कायोत्सर्ग मूर्तियाँ प्रभावली के स्तंभ-तोरण के प्रत्येक प्राधार-भाग में उत्कीर्ण हैं। मुख्य प्रतिमा के दोनों ओर यक्ष-यक्षी शासनदेवता के रूप में विद्यमान हैं। परवर्ती मूर्तियाँ, जो खड्गासन-मुद्रा में हैं अधिकांशतः तीर्थंकरों की हैं स्तंभों और भित्त-स्तंभों के चतुर्दिक छेनी से कुरेदकर या उकेरकर खोखला करने की विधि से बनायी गयी हैं। कुछ उदाहरणों में स्तंभों के शीर्षभाग का संपूर्ण क्षेत्र जड़े हुए गोमेद रत्नों की भाँति तीर्थंकरों लघु मूर्तियों से मण्डित है जिसमें महावीर की अपेक्षाकृत बड़ी मूर्ति केन्द्रीय भाग में उत्कीर्ण है। ऐसा प्रतीत होता है कि गुफा-मंदिर के निर्माणोपरांत अधिक अलंकरण हेतु ये सज्जाएँ की जाती थीं।

ऐहोले किसी समय एक वाणिज्य-प्रधान महानगर एवं 'ग्रनिन्द्य पंचशतों' का प्रमुख केंद्र था। यहाँ की मेगुटी पहाड़ी के दक्षिण-पूर्वी भाग में मेनावस्ति जैन गुफा-मंदिर (चित्र ११६ क) है। यह सातवीं शती के ग्रंत तथा ग्राठवीं शती के प्रारंभ में तिनक भिन्न संरचनात्मक योजनानुसार बना था। यहीं के रावलगुडी ब्राह्मण्य गुफा-मंदिर के सदृश इसमें भी सादे वर्गाकार ग्रंतरालयुक्त स्तंभों के पीछे एक संकीण मण्डप है। स्तंभों के केन्द्रीय ग्रंतराल को छोड़ कर शेष को चौकोर प्रस्तर-खण्डों द्वारा बंद कर दिया गया है। मण्डप की बायों पाश्व भित्ति पर पाश्वनाथ की मूर्ति ग्रपने शासनदेवों — धरणेंद्र एवं पद्मावती — तथा ग्रन्य श्रनुचरों के साथ उत्कीण है। ग्रंतःमण्डप वर्गाकार कक्ष की माँति है जिसमें दो पाश्व मंदिर हैं जो इसकी पाश्व भित्तियों में उकेरकर बनाये गये हैं। महावीर को समर्पित बायों श्रोर का मंदिर वस्तुतः श्रपूर्ण है। इसमें कई परिचारकगण भी हैं जो ग्रर्थनिर्मित प्रतीत होते हैं। पिछले मंदिर में प्रवेश के लिए दो स्तंभों से निर्मित तीन ग्रंतःमार्ग हैं जिनके सम्मुख ऐलीफेंटा शैली के समरूप ऊँची पगड़ीवाले दो द्वारपाल एक वामन पुरुष तथा स्त्री-ग्रनुचर के साथ खड़े हैं। वादामी गुफा-मंदिर के सदृश इस मंदिर में महावीर की पद्मासन प्रतिमा है।

ऐहोले की इस पहाड़ी की अधित्यका के ठीक नीचे और मेगुटी मंदिर के निकट ही एक और दितल गुफा-मंदिर है जिसका कुछ भाग निर्मित रचना है तथा कुछ शैलोत्कीण (चित्र ११६ ख); या यह भी हो सकता है कि इस रूप में यह प्राकृतिक गुफा ही हो। इसमें दो ऊपर से बनाये गये मण्डप हैं जिनमें से प्रत्येक के आगे चार स्तंभ, दो वर्गाकार भित्ति-स्तंभ और सादी वक्र धरनें हैं। ऊपरी मण्डप की छत के मध्य में वस्त्रघारी तीर्थंकर की लघु मूर्ति पद्मासन-मुद्रा में उत्कीण है जिसके

शीर्ष पर छत्र-त्रय है। उसी मण्डप के एक सिरे पर एक लम्बा कक्ष है जिसमें ग्रांशिक रूप में शैलोत्कीण तीन मंदिर हैं ग्रौर थोड़ा नीचे की ग्रोर एक ग्रौर मंदिर ग्रारंभिक स्थित में है। निचले तल के गर्भगृह की ग्रोर जानेवाले द्वार की चौखट, ग्रलंकृत बहुशाखा प्रकार की हैं। इसकी रूपरेखा लगभग मेनाबस्ति मंदिर के सदृश है तथा पशु, मानव, एवं पत्रपुष्पादि के चित्रण से विशुद्ध रूप में सज्जित है। द्वार-चौखट के उत्तरांग पर दक्षिण शैली में लघु मंदिर भी ग्रंकित किये गये है। स्तभों ग्रौर बाहर की चट्टान पर उत्कीण ग्रभिलेखों में ग्रधिकांशतः व्यक्तियों के नाम मात्र हैं। इन ग्रभिलेखों तथा वास्तु शैली से इस गुफा-मंदिर की तिथि सातवीं शती निर्धारित की जा सकती है।

मेगुटी पहाड़ी की पश्चिमी ढलान पर शैलोत्कीण छोटे-से जैन मंदिर में मुख्यतः गर्भगृह श्रौर एक सादा मुखमण्डप है। मंदिर का प्रवेशद्वार त्रिशाख शैली का है जिसके द्वारा मुखमण्डप में होते हुए गर्भगृह में प्रवेश किया जा सकता है। मूर्ति के पादपीठ के मुखभाग पर श्रंकित सिंह-प्रतीक तथा अन्य विवरणों से प्रतीत होता है कि गर्तिका में प्रस्थापित पद्मासन मूर्ति महावीर की थी जो अब नष्ट हो गयी है। पूर्वोक्त द्वितल मंदिर की भाँति इस मंदिर की तिथि भी सातवीं शताब्दी मानी जायेगी।

राष्ट्रकूट नरेशों के सत्ता-ग्रहण के साथ-साथ स्थापत्य कला की गतिविधि का प्रमुख केन्द्र एलापुर या एलोरा की द्रोर हो गया था। एलोरा में उत्कीर्ण बौद्ध तथा ब्राह्मण्य गुफाओं के पश्चात् शैलोत्कीर्ण जैन गुफा मंदिरों की एक श्रृंखला है, साथ ही यहाँ इकहरें ,शिलाखण्ड पर उत्कीर्ण विमान की प्रतिकृति, पूर्ववर्ती तथा विशाल ब्राह्मण्य कैलास की अनुकृति पर बनाया गया 'छोटा कैलास', तथा इसकी और भी छोटी अनुकृति इंद्रसभा के प्रांगण में है। एलोरा की गुफाओं में ऐसी शैलोत्कीर्ण जैन गुफाओं की संख्या ३० और ४० तक है, जो एलोरा पहाड़ी के उत्तरी भाग में हैं और दुमर्लेना नामक विशाल ब्राह्मण्य गुफा से लगभग १२०० मीटर उत्तर में हैं। यह गुफा-मंदिर निर्माण की विभिन्न स्थितियों में मिलते हैं। इनकी रूपरेखा, शैली और ब्रामलेखों से स्पष्ट है कि ये मंदिर ब्राठवीं शताब्दी के ब्रात ब्रथवा नौवीं शताब्दी के प्रारंभ में उत्कीर्ण किये गये थे और बाद में भी इनका निर्माण-कार्य चलता रहा था।

जैन मंदिर-श्रृंखला में इंद्रसभा (गुफा ३२) एवं जगन्नाथसभा (गुफा ३३) विशेष उल्लेखनीय स्रौर भव्य हैं। इनमें सर्वप्रथम निर्मित इंद्रसभा (चित्र ११७) सबसे बड़ा दक्षिणमुखी द्वितल मंदिर है। यह मंदिर शैल स्थापत्य कला का विशिष्ट नमूना है, जो वास्तव में एक मंदिर न होकर, मंदिर-समूह ही है। द्वितल गुफा के समक्ष प्रांगण में अखण्ड शिला का विमान है जिसकी पूर्व दिशा में सामने की भ्रोर एक हाथी बना है। भ्रौर पश्चिम में कुंभ-मण्डित-कलश शैली का मानस्तंभ है, जिसके शिखर पर चतुदिक ब्रह्म यक्ष की प्रतिमाएं हैं। म्रोट-भित्ति के गोपुर द्वार से प्रांगण में प्रवेश किया जा सकता है। खुले हुए उत्कीण प्रांगण की पाश्वं भित्तियों में एक भ्रोर दो लघु स्तंभीय मण्डप उत्कीण किये गये हैं भ्रीर दूसरी भ्रोर एक भ्रधिनिमित वीथी है। इनमें पाश्वंनाथ (चित्र ११८ क), गोम्मट (चित्र ११८ ख)

कुबेर, श्रंविका, सुमितनाथ तथा अन्य तीर्थंकर एवं यक्षों आदि की मूर्तियाँ हैं। अग्रभाग की भांति प्रांगण के तीन ओर प्रचुर शिल्पांकनों के कारण इसके द्वितल होने का आभास होता है। मुख्य गुफा का निचला तल अर्धनिर्मित है तथा उसकी रूपरेखा भी कुछ विलक्षण है। इसके सामने एक मण्डप है जिसमें चार स्तंभ एवं चार वर्गाकार भित्ति-स्तंभ हैं जिनमें से एक पर तीर्थंकर अभिलेखांकित दिगंबर मूर्ति उत्कीर्ण है। मण्डप की भाँति ही उसके आगे एक दो स्तंभोंवाला आँगन है (चित्र ११६), जो पीछे की ओर एक अर्धमण्डप से होकर गर्भगृह की ओर पहुँचता है। मंदिर सुनिर्मित है और उसमें तीर्थंकर की विशाल प्रतिमा स्थापित है। दो तीर्थंकर-मूर्तियाँ और भी हैं जिनमें से एक मण्डप के पश्चिमी सिरे पर शान्तिनाथ की मूर्ति है। इन मूर्तियों के पीछे एक और मंदिर है जिसमें रीतिगत मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। मण्डप के पूर्वी या दायें सिरे पर सीढ़ियाँ हैं जो ऊपरी तल पर जाती हैं।

ऊपरी तल पर केंद्रीय कक्ष है जिसके दोनों सिरों पर दो अतिरिक्त गर्भगृह हैं। इन तीनों के छज्जे खुले आँगन में निकलते हैं। सामने के मण्डप में कुम्भावली तथा अंतरालयुक्त कलशशीर्ष-शैली के दो स्तंभ हैं। पूर्वी पार्श्व के भीतर दोनों ओर तीर्थंकरों की पाँच खड्गासन प्रतिमाएं हैं जिनके दोनों ओर कुबेर तथा अंबिका अंकित हैं। मण्डप के दोनों सिरों पर कुबेर और अंबिका की इनसे बड़ी तथा अधिक सुंदर मूर्तियाँ हैं। मुख्य कक्ष में चार प्रकार के बारह स्तंभ हैं, जिनकी पार्श्व भित्तियाँ पांच भागों में विभक्त हैं। केंद्रीय भाग औरों से कुछ बड़ा है। इस भाग में, जैसा कि चक्र-प्रतीक से स्पष्ट है, सुमितनाथ की पद्मासन मूर्ति अंकित है। अन्य चार भागों में भी तीर्थंकर-मूर्तियाँ अंकित की गयी हैं। मण्डप की पिछली भित्ति में उत्कीर्ण मुख्य मंदिर महावीर को समिपत है। इसमें प्रवेश के लिए बने संकीर्ण द्वार-मण्डप में सुंदर रूप से उत्कीर्ण, पतले कलश-शिखर युक्त दो स्तंभ हैं जिनके ऊपर कपोत सहित एक सरदल (उत्तरांग) है। उत्तरांग के ऊपर एक पंक्ति में पाँच लघु मंदिरों की अनुकृतियाँ हैं। द्वार के दोनों ओर की भित्ति पर दो खड्गासन तीर्थंकर-मूर्तियाँ हैं। इससे आगे, भित्ति के पूर्वी छोर पर एक पार्श्वनाथ की तथा दो सुमितनाथ की मूर्तियों के फलक हैं। इसी प्रकार पिइचमी छोर पर एक गोम्मट तथा दो सुमितनाथ की मूर्तियों के फलक हैं। चण्डप की छत और उसकी घरनों पर रंग-लेपन किया गया है। रंग-लेपन की दो परते हैं।

मण्डप के दक्षिण-पूर्वी कोने से एक और गुफा-मंदिर की ओर जाया जाता है, जो आंगन की पूर्वी भित्ति की दक्षिणी चट्टान को काटकर बनाया गया है। यह मंदिर मुख्य मंदिर सहित सुमितनाथ को समिपित है। सामने के मण्डप में कलश-शीर्षयुक्त चार स्तंभ हैं और उसकी छत के मध्य में कमल उत्कीर्ण है। भित्तियाँ, वितान एवं गर्भगृह अत्यंत सुंदर चित्रांकनों से आवेष्टित हैं और अभी तक पर्याप्त रूप में सुरक्षित हैं। उड़ते हुए गंधवं एवं विद्याधर युगलों के अतिरिक्त अंतराल की छत पर नृत्य की चतुर्भंगी-मुद्रा में अष्टभुजी देवता का एक अत्यंत रोचक चित्रांकन है। इस चित्र में शिवपरक किसी भी प्रतीक के अभाव से स्पष्ट है कि यह किसी जैन देवता का चित्र है, कदाचित् इंद्र का हो।

ब्रध्याय 18 ] दक्षिणापच

मुख्य कक्ष के दक्षिण-पश्चिमी कोने पर सुमितनाथ को अपित वैसे ही तथा बहुत सुंदर चित्रों से सिज्जित एक और मंदिर है जहाँ के चित्र उपर्यु क्त मंदिर की भाँति सुरक्षित नहीं रह पाये हैं। इस मंदिर के उत्खनन की चित्ताकर्षक विशेषता इसके अग्रभाग के कपोत हैं जो निचले तल को ऊपरी तल से अलग करते हैं और ऊपरी तल के ऊपरी आवेष्टन का काम देते हैं। कपोत उत्कृष्ट शिल्पांकनयुक्त हैं। निचले कपोत पर सिंह और हाथी तथा ऊपरी कपोत पर तीर्थंकर-प्रतिमाओं से युक्त लघु मंदिरों की शिल्पाकृतियाँ हैं। ग्रांगन में बने अखण्ड शिला-विमान की चर्चा आगे की जायेगी।

जगन्नाथ-सभा (गुफा ३३, चित्र १२० क) इंद्र-सभा के समान ही है, किंतु रूपरेखा सुव्यवस्थित नहीं है। भूमितल पर तीन कमहीन गर्भगृहों का एक समूह है। प्रत्येक अपने में एक इकाई है, जिसमें अग्र तथा महामण्डप हैं। ग्राँगन की ग्रोर खुलनेवाला मुख्य गर्भगृह ढह चुका है जिससे दक्षिणमुखी प्रवेशद्वारयुक्त प्राकार भिक्ति तथा मध्य मण्डप के ग्रवशेष नाममात्र ही दृष्टिगोचर होते हैं। इस तल पर चार स्तंभों का सामान्य मुखमण्डप है तथा दोनों ग्रोर कुबेर (?) (चित्र १२१) और सिंह पर ग्रारूढ़ ग्रंबिका (चित्र १२२) है। पिछला कक्ष वर्गाकार है। उसकी प्रत्येक पार्श्व भिक्ति पर एक विशाल देवकुलिका है। इन देवकुलिका ग्रों में तथा उनकी पार्श्व भिक्तियों पर गोम्मट, पार्श्वनाथ और ग्रन्य तीर्थंकरों (चित्र १२३) की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। सुमतिनाथ को समर्पित पृष्टभाग के मंदिर में एक मुखमण्डप है। इस तल के स्तंभ दो प्रकार के हैं—कलश-शीर्थ-युक्त एवं कुम्भविल्ल-कलश-शीर्थ-युक्त (चित्र १२४)। ग्रपने सूक्ष्म शिल्पांकनों तथा ग्रन्य विशेषताग्रों के कारण यह गुफा परवर्ती तिथि की प्रतीत होती है। इस तल के ग्रन्य दो गर्भगृहों की रूपरेखा और साज-सज्जा भी लगभग एक समान है।

दूसरे तल पर पहुँचने के लिए इंद्र-सभा मंदिर-समूह की पार्श्व भित्ति के ऊपरी मंदिर के दिक्षण-पूर्वी कोने में से चट्टान काटकर सीढ़ियाँ बनायी गयी हैं। ऊपरी तल अधिक सुरक्षित एवं उत्कृष्ट है। इसमें बारह विशाल स्तंभोंवाला नवरंग कक्ष है। इंद्र-सभा के सदृश बीच में चार और दोनों भ्रोर स्राठ स्तंभ हैं। कुछ स्तंभों में वर्गाकार आधार एवं कलश शीर्ष हैं। सभी स्तंभ अत्यंत अलंकृत हैं। मंदिर के पृष्ठभाग में एक सुसिज्जित प्रवेशद्वार है जिसके दोनों भ्रोर तीर्थंकर-मूर्तियाँ हैं। मूर्तियों के दोनों भ्रोर कुबेर और भ्रंबिका हैं। पार्श्व भित्तियों पर तीर्थंकरों की मूर्तियाँ उत्कीण हैं, और कक्ष की छत पर प्राचीन चित्रकला के अवशेष भी दृष्टिगोचर होते हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि मण्डप की छत के मध्यभाग में वृत्ताकार चित्रांकन था जिसमें समवसरण प्रदर्शित किया गया था। अब इसका श्रंशमात्र ही शेष है।

मण्डप के पूर्वी छोर पर एक कोने में एक छोटा मंदिर है जो रूपरेखा में निचले तल के मंदिर की भांति है, किंतु ग्रधिक संपूर्ण एवं प्रचुर शिल्पांकन युक्त है। प्रांगण की दक्षिणी भित्ति पर शैलोत्कीणं गुफा-मंदिर है छोटा कैलास (गुफा ३०) जिसमें गर्भगृह, ग्रंतराल एवं मुखमण्डप हैं। यह मंदिर सुमितिनाथ को समिपित है। इसके ग्रंतराल में पार्श्वनाथ, कुबेर तथा ग्रंबिका की मूर्तियाँ हैं ग्रौर मण्डप की भित्तियों पर अन्य मूर्तियाँ प्रचुर मात्रा में उत्कीणं हैं। इसके समीप एक ग्रोर शैलोत्कीणं गुफा (गुफा ३० क) में केवल एक लम्बा कक्ष एवं कुम्भवल्ली-कलश-शीर्ष प्रकार के स्तंभों का द्वार-मण्डप है। कक्ष के मध्य में एक चौमुखी जैन प्रतिमा है। कपोतों पर उड़ते हुए गंधर्व ग्रंकित हैं ग्रीर द्वार-मण्डप के दोनों ग्रोर कक्षासन बने हैं।

हाल के उत्खनन में इस मंदिर-समूह से पूर्व की आरे कितपय अपूर्ण मंदिर मिले हैं। इनमें अलप महत्त्व की शिल्पाकृतियाँ हैं। उनमें से एक तीर्थंकर की खड्गासन मूर्ति है जिसके पीछे 'टिक्वाची' या प्रभामण्डल है जिसमें चौबीस तीर्थंकर अंकित हैं।

एलोरा की नरम काले पत्थर की चट्टान पर गुफा-मंदिरों का उत्खनन दसवी शताब्दी में हुआ होगा, किंतु इसके अनंतर भी कुछ अलंकरण-कार्य हुआ प्रतीत होता है। मंदिर-स्थापत्य-कला की दृष्टि से, विशेषतः अपने वास्तुशिल्पीय अवयवों की परिपूर्णता के संदर्भ में, एलोरा की अन्य गुफाओं से ये मंदिर अधिक उत्कृष्ट हैं। क्योंकि अलंकरण, वेषभूषा, भंगिमा एवं मुद्रा के सौंदर्य को गौण देवताओं की प्रतिमाओं में ही अभिव्यक्त किया जा सकता था, अतएव इनके अंकन में कला-कौशल का बहुत ध्यान रखा गया। तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ रीत्यानुसार समान मुद्रा एवं शैली में ही निर्मित होती थीं, अतः ये मूर्तियाँ उतनी मुंदर नहीं बन पड़ी हैं। जैन वास्तु-स्मारकों के अलंकृत शिल्पांकन-प्राचुर्य में, कला-कौशल की पूर्णता में, विशेषतः स्तंभों की विभिन्न शैलियों में, सौंदर्य की पराकाष्ठा के दर्शन होते है। उनमें परिलक्षित है पर्याण को काटने-छाँटने का सूक्ष्म एवं यथार्थ कौशल; यद्यपि, अलंकरण-सौंदर्य के होते हुए भी, इतना तो स्पष्ट है कि यह मंदिर किसी पूर्व-निश्चित योजनानुसार उत्खिनत नहीं किये गये और लगता है कि जब जैसे बना वैसे ही काम चलाया गया है। फिर भी, सच तो यह है कि शास्त्रीय रूपवान चित्रांकनों से सज्जित ये मंदिर भारत की कलात्मक देन का महत्त्वपूर्ण अंग हैं।

# शंलोत्कीर्ण मंदिर

दक्षिण में तथा अन्यत्र गुफा-मंदिरों के उत्खनन की परंपरा लगभग एक सहस्र वर्ष प्राचीन है। गुफा-मंदिरों की आंतरिक तथा बाह्य रचना इँट तथा लकड़ी से निर्मित सम-सामयिक भवनों की आंतरिक एवं बाह्य रचना का सर्वोत्तम प्रतिरूप है। ठीक यही स्थिति विमान-मंदिरों की भी है। गुफा-मंदिरों के उत्खनन के साथ-साथ ही विमान शैली के मंदिरों का उत्खनन आरंभ हुआ, यद्यपि उनका उत्खनन अपेक्षाकृत अल्प संख्या में ही था। पल्लवनरेश नरिसहवर्मन-प्रथम मामल्ल (६३०-६६८) ने सर्व-प्रथम स्थानीय कठोर स्फटिकवत् (ग्रेनाइट) नाइस पत्थर की चट्टानों को काटकर विविध रूपरेखा और विस्तार के शैलोत्कीण मंदिरों का सूत्रपात कराया जिसका सुंदर उदाहरण महाबलीपुरम के रथ-मंदिरों

दक्षिणापच

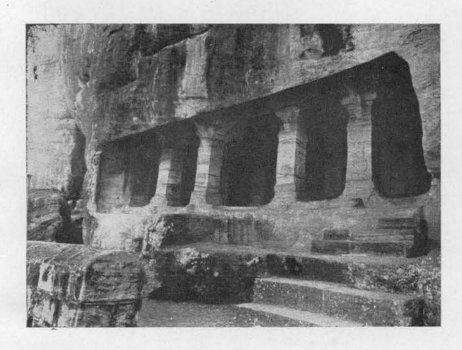
में पाया जाता है। इन मंदिरों के बाह्य स्नाकार को ईंट-लकड़ी से निर्मित भवन की रूपरेखा देने के लिए ग्रखण्ड चट्टान को पहले ऊपर से नीचे की श्रोर काटा जाता था श्रौर फिर भीतर उत्खनन करके मण्डप तथा गर्भगृह के विभिन्न ग्रंग उत्कीर्ण किये जाते थे। कालांतर में पल्लव राज्य ग्रीर सुदूर दक्षिण में इन शैलोत्कीर्ण मंदिरों ने प्रस्तर-निर्मित मंदिरों के उद्भव का मार्ग प्रशस्त किया। समसामयिक बादामी चालक्यों के राज्यकाल में ईट-लकडी से निर्मित भवन के मृल स्वरूप के अनुसार अखण्ड शिला पर उत्कीर्ण मंदिरों की परंपरा को छोड दिया गया। इस यूग में बलुए प्रस्तर-खण्ड काटकर चिनाई द्वारा मंदिर-निर्माण आरंभ ह्या क्योंकि अपेक्षित माप के प्रस्तर-खण्ड काटना अधिक सुविधाजनक था । किंतु ग्रखण्ड शिला से मंदिर-रचना का विचार इतना ग्रदभत था कि तत्कालीन एवं परवर्ती राजवंशों तथा क्षेत्रों में इस शैली का बहुत प्रसार हुग्रा । उदाहरणतः, तिरुनलवेली जिले में पाण्डवों का बेट्ट्-वानकोविल, विजयवाडा, अंदवल्ली और भैरवकोण्डा के मंदिर क्रमशः वेंगी चालुक्यों तथा तेलुगू-चोलों के प्रश्रय में निर्मित हए। धमनर (जिला मंदसौर), मसरूर (जिला कांगड़ा), ग्वालियर (चतुर्भाजी मंदिर), कोलगाँव (जिला भागलपूर) जैसे दूरवर्ती क्षेत्रों में भी इस प्रकार के मंदिर की संरचना का विस्तार दृष्टिगोचर होता है। पश्चिम भारत के बौद्ध गुफा-चैत्य-कक्षों में उत्कीर्ण स्तुपों तथा विदिशा जिले में उदयगिरि की 'तवा' गुफा में उपलब्ध गुप्तकालीन अर्धविकसित, लग-भग वृत्ताकार, विमान-मंदिर में अखण्ड-शिला-मंदिर के मूलस्वरूप को देखा जा सकता है जिसे बलुए पत्थर की किसी एकाकी चट्टान में अर्धवृत्ताकार नींव काटकर ऊपर तवे के आकार के सपाट शिला-खण्ड से ग्राच्छादित किया गया है।

दक्षिण में राष्ट्रकूटों के पूर्ववर्ती चालुक्यों द्वारा विकसित की गयी प्रस्तर-निर्मित मंदिर-शैली श्रीर इस शैली में राष्ट्रकूटों की अपनी उपलब्धियों के होते हुए भी राष्ट्रकूट राजाओं ने एलोरा के प्रसिद्ध कैलास नामक श्रखण्ड-शिला-मंदिर-समूह की रचना में एक बृहद चट्टान के मध्यभाग को काटकर विमान मंदिर, चारों श्रोर परिधीय मंदिर, संकेंद्रित मण्डप तथा पार्श्ववर्ती प्राकारों से युक्त गोपुर श्रोर इनके बीच में एक खुले हुए श्राँगन को उत्कीर्ण कर श्रखण्ड-शिला-मंदिर विन्यास का अत्यंत साहसिक पग उठाया था। शिव को समर्पित इस मंदिर की रचना का श्रेय राष्ट्रकूट राजा कृष्ण-तृतीय (७५७-६३) को दिया जाता है। यद्यपि यह मंदिर श्रपने वर्ग में सर्वाधिक बृहदाकार है, स्थानीय जैनों ने वहीं एलोरा की चोटी पर इसी विन्यास में एक छोटे कैलास-मंदिर-समूह की रचना की। छोटा कैलास श्रीर इंद्र-सभा-प्रांगण में उत्कीर्ण चौमुखी-विमान श्रखण्ड-शिला-मंदिर-संरचना के चरमोत्कर्ष के प्रतीक हैं।

छोटा कैलास (गुफा ३०) बृहत् कैलास से एक चौथाई विस्तार का है। छोटा करने की प्रक्रिया में इसकी अधिरचना अनुपातहीन हो गयी है और अपूर्ण भी है। मध्य शिला को चारों स्रोर से काट-कर ४० × २५ मीटर क्षेत्र का गड्ढा बनाया गया है। मंदिर का मुख पश्चिम की स्रोर है। मुख्य विमान में स्रन्य जैन मंदिरों के सदृश दो तल हैं जिनके कारण ये खंड स्रौर भी स्रधिक अनुपातहीन लगते हैं। नीचे के खण्ड में यक्ष-यक्षी द्वारा परिचारित महावीर की विशाल प्रतिमा गर्भगृह में

प्रतिष्ठित है। प्रतीत होता है कि ऊपर के खण्ड में अनुचरों सहित सुमितनाथ की मूर्ति स्थापित है। गर्भगृह सहित ऊपर के खण्ड में अष्टभुजीय ग्रीवा एवं शिखर हैं जो इसे द्रविड़ शैलीय विमान का रूप प्रदान करते हैं। नीचे के मंदिर की पार्श्व भित्तियों पर तीर्थं कर-मृतियाँ उत्कीर्ण हैं तथा उत्तरी भित्ति पर एक अष्टभूजी देवी की मूर्ति है। चालुक्य-राष्ट्रकृट शैली के द्वार-स्तंभ बहुशाखा प्रकार के हैं जो गुप्तकालीन उत्तर भारत की देन हैं। सरदल के ऊपर उत्तरांग के रूप में दोनों सिरों पर दो कृट या वर्गाकार लघु विमान उत्कीर्ण हैं भीर मध्य में शाला या भ्रायताकार लघु विमान शिल्पां-कित हैं। मंदिर के पूर्व एक छोटा-सा अंतराल तथा महामण्डप है जिसमें सोलह स्तंभ हैं। इनमें से कुछ कलश शीर्ष प्रकार के एवं अन्य कूं भवल्ली प्रकार के स्तंभ हैं। महामण्डप के चारों कोनों पर चार-चार के समृह में स्तंभ हैं। मण्डप में तीन स्रोर उत्तर, पश्चिम स्रौर दक्षिण से प्रवेश संभव है। तीनों प्रवेशद्वारों के समक्ष बृहत् कैलास की भाँति स्तंभीय द्वारमण्डप हैं, जहाँ उत्तर भारतीय मंदिरों तथा उनके प्रतिरूप दक्षिणी चालुक्य मंदिरों के समान कक्षासन पीठिकाएँ बनी हुई हैं। पश्चिमी मुख्य-द्वार के दोनों स्रोर एक-एक द्वारपाल संकित हैं। रोचक बात यह है कि द्वारमण्डप के दोनों स्रोर की भित्तियों पर नृत्य-मुद्रा में शिव की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं ग्रौर दक्षिणी भित्ति पर देवी की एक ग्रर्ध-निर्मित मूर्ति भी है। ऊपरी खण्ड के गर्भगृह के पहले शुकनासा है जो अंतराल के ऊपर होकर दूसरे खण्ड के गर्भगृह की स्रोर जाती है। शुकनासा भी उत्तर भारतीय मंदिरों तथा उनके चालुक्य-राष्ट्रकूट प्रतिरूप की प्रतीक है। आँगन के गोपूर-प्रवेशद्वार के समक्ष एक द्वारमण्डप है जिसमें तीर्थंकरों, गौण देवतात्रों एवं षट्भुजी देवी की मुर्तियाँ स्रंकित हैं।

इंद्र-सभा के सामनेवाले आँगन में उत्कीर्ण एक जैन चौमुख या चतुर्मुख विमान (चित्र १२५) एक अद्भुत कलाकृति है, जिसकी दक्षिणी विमान-शैली में कुछ अन्य विशेषताएँ भी सम्मिलित हैं। यह विमान तीन खण्डों का है और रूपरेखा में वर्गाकार है, किंतु इसकी ग्रीवा ग्रीर शिखर ग्रष्टभूजी हैं, जिससे यह दक्षिण शैली का विशिष्ट द्रविड़-विमान बन जाता है। स्तूपी, जो ग्रखण्ड शिला से भिन्न शिलाखण्ड रहा होगा, अब अलग ही जा पड़ा है। भूमितल पर चारों दिशाओं में प्रवेशद्वार हैं जिनके स्रागे द्वारमण्डप हैं । प्रवेशद्वारों के साथ सीढ़ियाँ बनी हुई हैं जो ग्रधिष्ठान या चौकी तक पहुँचती हैं । अधिष्ठान कपोत-बंध प्रकार का है, जिसमें उपान, कुमुद, कण्ठ एवं कपोत बने हैं । कपोत की प्रति ऊपरी गर्भगृह के फर्श का काम देती है। प्रक्षिप्त द्वारमण्डपों में उन्नत स्तंभ हैं। प्रत्येक स्तंभ का श्राधार वर्गाकार तथा दण्ड श्रष्टकोणीय है । शिखर भाग पर कुंभ की रचना श्रधि-कांशतः प्रमुख है परंत् कलश या लशून श्रीर ताडि (पुष्पासन) को लघुरूप देकर शीर्षस्थ किया गया है। प्रस्तर या सरदल पर कुण्डलित कपोत बने हैं जिनके प्रक्षिप्त अंशों पर कोण-पट्ट या बेल-ब्टे म्रंकित हैं। गर्भगृह में एक केंद्रीय मूर्तिपट्ट के चतुर्दिक तीर्थंकर-मूर्तियाँ बनी हैं, जिनके मुख चार प्रवेशद्वारों की स्रोर हैं। द्वारमण्डप के सरदलों पर पंजरवत् नासिकाग्र तथा सिंहम्खी कंगरे हैं। वे हार की लघुशाला या भद्रशाला के ढलुवाँ शीर्ष के मध्य भाग से कहीं अधिक प्रक्षिप्त हैं। हार के चार कोने हैं, प्रत्येक कोने पर एक कर्णकृट या विमान की वर्णाकार लघु अनुकृति है जिसका शिखर (कूट) अण्डाकार है और उसपर दक्षिणी-विशाल-शैली के अनुसार एक स्तूपी है। दूसरे खण्ड ग्रध्याय 18 ]



(क) बादामी — जैन गुफा-मन्दिर, बाहरी भाग

(ख) बादामी — जैन गुफा-मन्दिर, ग्रंतः भाग

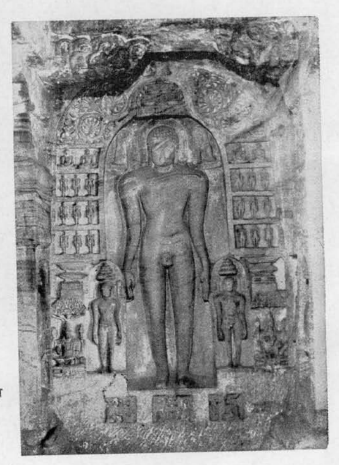


चित्र 113



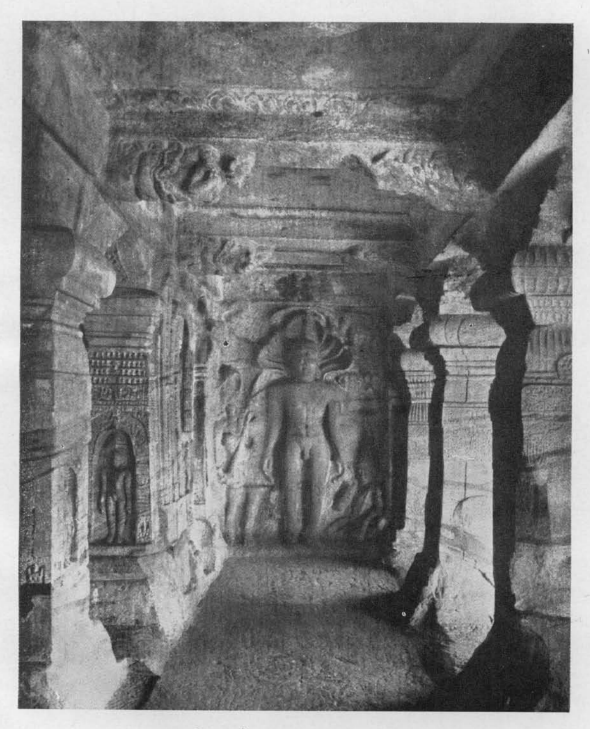
(ख) बादामी — जैन गुका-मन्दिर, तीर्थंकर ऋषभनाथ

 $(\pi)$  बादामी — जैन गुफा-मन्दिर, गोम्मटेश्वर



चित्र 114

म्रघ्याय 18 ] दक्षिगुापथ



बादामी — जैन गुफा-मन्दिर, तीर्थंकर, पाइवंनाथ

चित्र 115



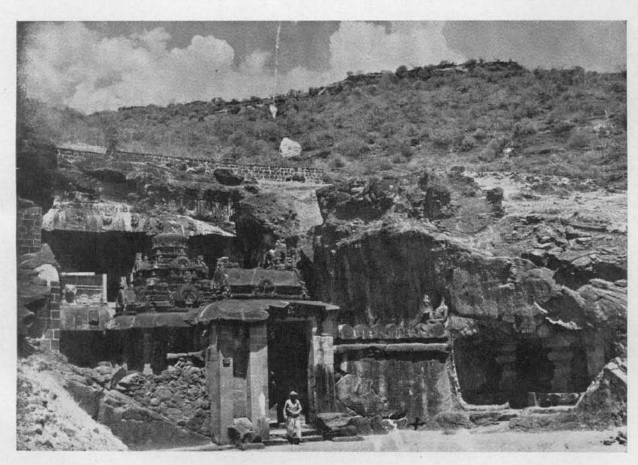
(क) ऐहोले - मैनाबस्ति गुफा-मन्दिर, बाहरी भाग



(ख) ऐहोले — जैन गुफा-मन्दिर, बाहरी भाग

चित्र 116

ग्रध्याय 18 ] दक्षिगापथ



एलोरा — इन्द्र सभा (गुफा सं॰ 32), बाहरी भाग

चित्र 117



(क) एलोरा — इन्द्र सभा (गुफा सं० 32), तीर्थंकर पाइवंनाथ



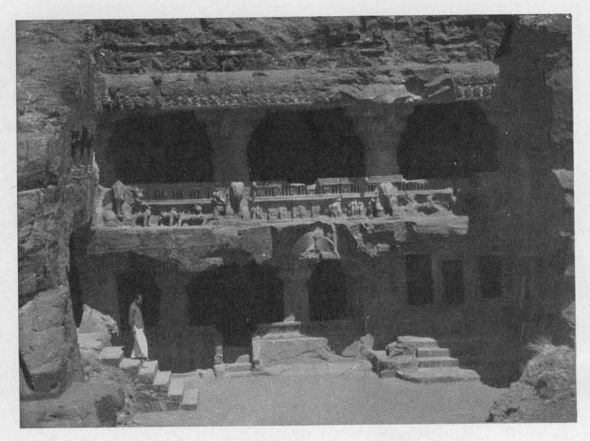
(ख) एलोरा — गोम्मटेश्वर (गुफा सं० 32)

चित्र 118

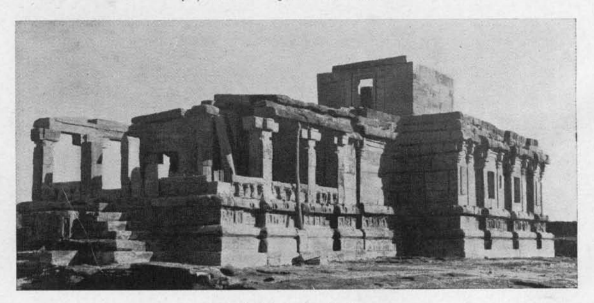


एलोरा — स्तम्भ, गुफा सं॰ 32

चित्र 119

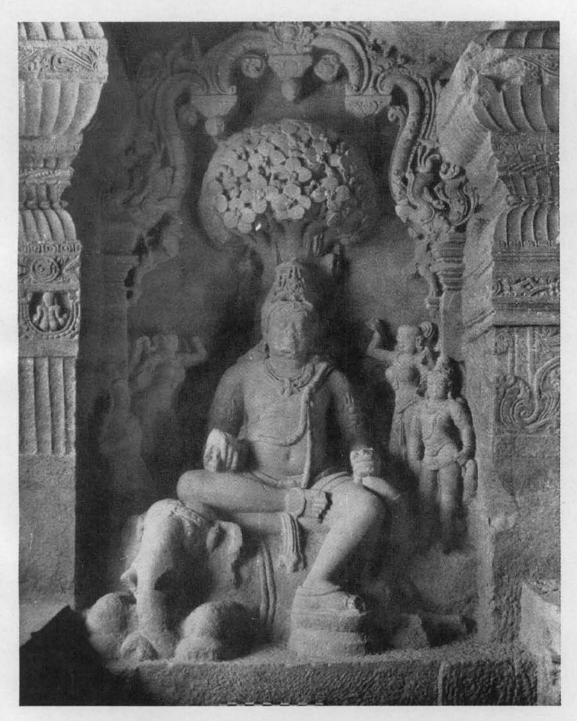


(क) एलोरा — गुफा सं॰ 33, बाहरी भाग



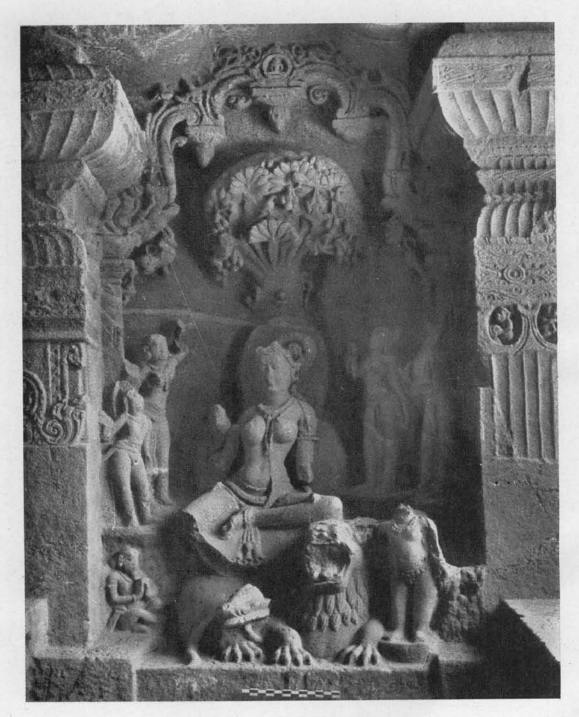
(ख) ऐहोले — मेगुटी मन्दिर

चित्र 120



ऐलोरा — कुबेर, गुफा सं० 33

चित्र 121



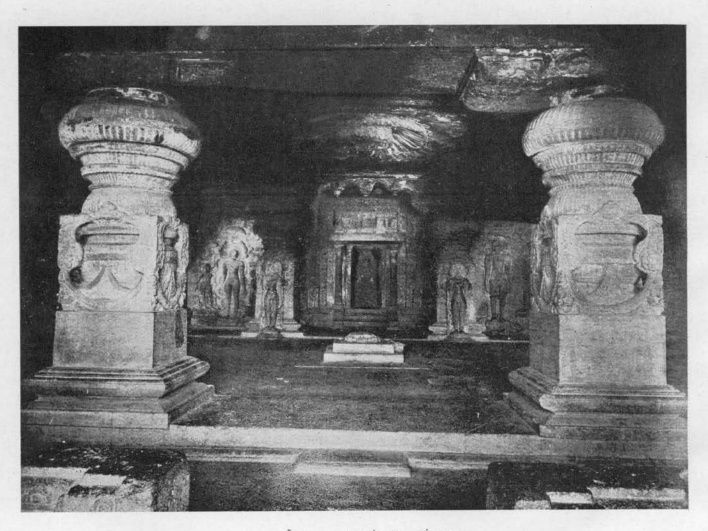
एलोरा — ग्रम्बिका यक्षी, गुफा सं० 33

चित्र 122



एलोरा — तीर्थंकर, गुफा सं॰ 33

चित्र 123



एलोरा — गुफा सं० 33, ग्रंतः भाग

चित्र 124

दक्षिणापष

का चौक निचले खण्ड से छोटा तथा कम ऊँचाई का है। इसमें चतुर्दिक प्रक्षिप्त चार नासिकाएँ हैं, किंतु हार की शालाएँ या कूट नहीं हैं। नासिका-तोरण सिंहमुखी कंगूरों से आवेष्टित हैं। तीसरे खण्ड का चौक और भी छोटा तथा कम ऊँचा है। इसमें हार के अंगकूट शाला या पंजर कुछ भी नहीं है, किंतु चारों कोनों की चोटी पर चार सिंह बने हैं जो जैन मंदिरों के विशिष्ट प्रतीक हैं और शास्त्रो-क्त मान्यता के अनुसार बनाये गये हैं। जैन शास्त्रों के अनुसार शीर्षस्थ खण्ड भूमितल के गर्भगृह में जिस तीर्थंकर की मुख्य प्रतिमा प्रतिष्ठित की जाये उसके प्रतीक या वाहन को विमान के शीर्षस्थ खण्ड के कोनों पर ग्रंकित किया जाना चाहिए। अष्टभुजी ग्रीवा शिखर के ग्राठ कोणों से लघु महा-नासिकाएँ ढलुवाँ छत की भाँति बाहर की ओर निकली हुई हैं।

छोटा कैलास एवं चौमुख में बृहत् कैलास की भाँति ग्राठवीं शती की विमान-मंदिर-शैली की सभी विशिष्टताएँ विद्यमान हैं। छोटे कैलास की ग्रपेक्षा चौमुख मंदिर स्थापत्य की ग्रधिक सरल एवं भव्य कृति है।

#### निर्मित मंदिर

प्रस्तर-निर्मित रचनात्रों के ग्राद्यरूपों में पूर्ववर्ती चालुक्यों द्वारा उनकी राजधानियों बादामी, महाकुटेश्वर तथा ऐहोले ग्रौर पटडकल नगरों में निर्मित कुछ जैन रचनाएँ हैं जिनमें ऐहोले का मेगुटी मंदिर (चित्र १२० ख) ग्रपनी उत्कृष्टता एवं ग्राधारशिला के पुरालेखीय साक्ष्य की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है। यह ग्राभिलेख संस्कृत पद्य के रूप में है, जो कोई सामान्य रचना नहीं है, वरन उस युग की प्रशंसात्मक काव्य-रचना का सुंदर उदाहरण है। ग्राभिलेख में पुलकेशी-द्वितीय के राज्यकाल में सन् ६३४ में इस मंदिर के निर्माण का वर्णन है। इसमें पुलकेशी-द्वितीय की विभिन्न विजय-यात्राग्रों का भी विवरण है एवं इसके रचियता रिवकीति की प्रशंसा करते हुए उसकी तुलना कालिदास ग्रौर भारवि से की गयी है।

यह मंदिर मुख्यतः बंद-मण्डप प्रकार का चौक है जिसमें मध्य के चार स्तंभों के स्थान पर गर्भगृह है। इसकी एक बाहरी भित्ति बारह सीमावर्ती भित्ति-स्तंभों को जोड़ते हुए बनायी गयी है। इस प्रकार भीतर और बाहर की भित्ति के बीच में परिक्रमा करने के लिए सांघार-मार्ग बन गया है। इससे बने गर्भगृह की छत पर एक और मंदिर बना है। मुख्य गर्भगृह के तीन और ग्रंतिम पाश्ववर्ती कोनों और मध्यवर्ती खण्ड में पाँच कक्ष बनाये गये, जबिक सामने के खण्ड और पूर्ववर्ती कोनों के समानांतर क्षेत्रों में एक ग्राड़े ढंग का आयताकार मण्डप है। पीछे के दो कक्ष मुख्य गर्भगृह की भाँति वर्गाकार, किंतु अपेक्षाकृत छोटे हैं और गर्भगृह के समानांतर न होकर थोड़ा पीछे की ब्रोर होते हुए दो पार्श्व मंदिरों का निर्माण करते हैं। उनके साथ उसी पंक्ति में मुख्य गर्भगृह के पार्श्वर्ती दो आयताकार कक्ष हैं। दोनों अंतराल-मण्डप के रूप में हैं तथा सामने के संयुक्त मण्डप की भीर खलते हैं। ग्रंतराल-मण्डपों की छत समतल है जबिक पीछे के वर्गाकार कक्षों की छत ढलुवाँ है।

संयुक्त मण्डप की छत भी इसी प्रकार ढलवाँ है। इस प्रकार इस मंदिर की संरचना त्रिकट (तीन मंदिरों का समूह) का अद्भुत रूप है जिसमें तीनों मंदिर एक पंक्ति में और एक ही विस्तार के न हो होकर पार्श्व के दो श्रपेक्षाकृत छोटे हैं श्रीर बड़े गर्भगृह के पीछे हैं। समस्त संरचना का निर्माण एक गोटायुक्त अधिष्ठान पर सीधी मान-सूत्र रेखा में हुआ है, जिसके प्रत्येक स्रोर चार शाखीय प्रक्षेप बने हुए हैं। दो प्रक्षेप दो कोनों पर हैं भ्रौर दो बीच में हैं जिससे उनके मध्य में तीन संकीर्ण स्नाले बन गये हैं। ग्राधारभूत उपान ग्रौर जगित गोटों के ऊपर त्रिपट्ट प्रकार का कुमुद गोटा है। बादामी गुफा सद्श गणमृतियों की अवलियों के साथ कुमुद गोटे पर कण्ठ का आधिक्य है। कण्ठ के ऊपर कुछ-कुछ श्रंतर पर कुड श्रलंकरण सहित कपोत बनाये गये हैं जिससे कपोत-बंध-प्रकार के श्रधिष्ठान का निर्माण हम्रा है। म्रधिष्ठान से ऊपर की भित्ति शिल्पांकनों म्रौर देव-कुलिकाम्रों से युक्त है। शिल्पांकनों के बीच-बीच में एक रूप के सपाट चतुर्भ जी भित्ति-स्तंभ हैं, जिनके शीर्ष पर कलश (लशुन) ताडि (पुष्पासन), कुम्भ, पालि एवं फलक बनाये गये हैं। पोतिकाओं के सिरे भव्य रूप में मुडे हए हैं श्रौर तरंग में सादा मध्यपट्ट हैं। प्रस्तर या सरदल भी ग्रधिष्ठान की भाँति कृण्डलित कपोत ग्रौर कूड्-म्रलंकरणों से सज्जित है जो उत्तीर (शहतीर) ग्रौर वलभी के ऊपर ग्रा जाते हैं। वलभी से ऊपर की स्रोर निकलते हुए दण्डिकावतु प्रक्षिप्त स्राधार है जो कपोत-प्रक्षेपों के लिए टेक का काम देते हैं। प्रस्तर पर अवशिष्ट चिह्नों से स्पष्ट है कि वहाँ पहले कटों और शालाओं का हार था। ये कट भित्ति के कोनों और प्रस्तर पर थे, जिसके कारण उनका नाम कर्ण-कट पड़ गया । कोने की स्रोर मध्यवर्ती शिला-फलकों या प्रत्येक स्रोर के भद्रों पर सादे देवकोष्ठ मूर्तियों को रखने के लिए बने हैं जिनमें स्रब मित्याँ नहीं हैं। पार्श्व तथा पीछे की भित्तियों के श्रालों में पार्श्व तथा मध्यवर्ती कक्षों के श्रंतरालों को प्रकाशित करने के लिए जालीदार गवाक्ष हैं। मंदिर के बाह्य भित्ति-स्तंभ की शैली, देवकोष्ठ, श्राले, प्रस्तर-संरचना, अविशष्ट अनिपत-प्रकार का हार, ऊपरी तल जो ग्रीवा, शिखर श्रीर स्तुपी (जिनके होने से ऊपरी तल की रचना अष्टकोणीय होती) से रहित ये समस्त विशेषताएँ स्पष्ट संकेत देती हैं कि यह मंदिर दक्षिणी विमान-शैली का है । यहाँ इतना कह देना उचित होगा कि चालूक्य ग्रौर राष्ट्रकृट काल के ऐहोले तथा ग्रन्य चालूक्य क्षेत्रों के सारे जैन मंदिर दक्षिणी या विमान-शैली के हैं जबकि तत्कालीन ब्राह्मण्य मंदिर उत्तर भारतीय रेख-प्रासाद शैली के भी हैं।

मेगुटी-मंदिर की मुख्य संरचना में अर्घ मुख-मण्डप भी जुड़ा हुआ है जो आयताकार है। इसके समक्ष सीढ़ियाँ हैं। अधिष्ठान, भित्ति-स्तंभ और प्रस्तर मुख्य मंदिर की भाँति ही हैं। इसी मण्डप की दक्षिणी भित्ति के शिलापट्ट पर पुलकेशी का अभिलेख अंकित है, अतः इसे मुख्य मंदिर का अभिल्न अंग ही मानना चाहिए। इस प्रकार मंदिर की मूलभूत रूपरेखा में मुख्य भवन, केन्द्रीय गर्भगृह, बाह्य तथा अंतःभित्तियों के बीच का सांधार-पथ और सामने अर्धमण्डप है। सांधार-पथ की भित्तियों को पीछे और पार्श्वभाग में विभक्त करके अंतराल सहित उपमंदिरों की रचना बाद में की गयी लगती है। इस संपूर्ण रचना में एक विशाल महा-मण्डप भी सामने के भाग में निर्मित है जो किचित् परवर्ती रचना है किंतु शैली इसकी भी लगभग समान ही है। सभी मूल प्रतिमाएँ नष्ट हो चुकी है। केवल

पिछली भित्ति पर उत्कीर्ण बर्द्धमान की एक बड़ी पद्मासन मूर्ति तथा उनकी यक्षी सिद्धायिका की मूर्ति अवशिष्ट है। सिद्धायिका की मूर्ति अब सामने की वीथी में रख दी गयी है।

भागलकोट से बीस किलोमीटर दूर हल्लूर में मेगुडी नामक जैन मंदिर ऐहोले के मेगुटी मंदिर से न केवल नाम वरन रूपरेखा में भी समान है। ऐसा नहीं लगता कि ऐहोले का मंदिर हल्लूर के मेगुडी मंदिर से विशेष कालांतर में बनाया गया होगा। किन्तु इसके प्रथम तल के गर्भगृह के शिखर की अधिरचना से स्पष्ट है कि यह मंदिर अधिक परिरक्षित है। इसमें अर्धमण्डप के दोनों ओर की भित्तियों पर बनी देवकुलिकाएँ एवं छत पर पहुँचने के लिए अखण्ड-शिला पर उत्कीण सीढ़ियाँ चालुक्य राज्य में प्रचलित आद्य प्रथाओं के प्रयोग का प्रमाण हैं। इस मंदिर को सातवीं शताब्दी के उत्तरार्ध का माना जा सकता है।

ऐहोले में अन्य जैन मंदिर भी हैं, यथा, येनियवार्णुं हि, योगी-नारायण समूह, एवं चारण्टी मठ। येनियवार्णुं हि समूह में छह मंदिर हैं, जिनमें से एक अत्यंत महत्त्वपूर्ण है। इस मंदिर का मुख पिश्चम की ग्रोर है ग्रीर प्रवेश उत्तर की ग्रोर से एक स्तंभयुक्त मुख-मण्डप में होकर। मुख-मण्डप के चार स्तंभ हैं ग्रीर वह सभा-मण्डप के साथ संलग्न है। मुख-मण्डप दसवीं शताब्दी की शैली में बना है ग्रीर उसके सामने एक घ्वज-स्तंभ है। सरदलों पर ललाट-बिम्ब के रूप में गजलक्ष्मी का ग्रंकन है। ग्रधि-ष्ठान के ऊपर वेदी या व्यालविर का ग्रभाव है, किन्तु उसपर उपान, पद्म, कण्ठ, त्रिपट्ट-कुमुद, गल एवं प्रति निर्मित हैं। भित्तियाँ शिल्पांकित तथा ग्रंतरालयुक्त हैं जिनमें कमशः कर्ण, केन्द्रीय भद्र ग्रौर दो मध्यवर्ती अनुरथ प्रक्षेप हैं। ग्रनुरथों पर विमान-पंजर ग्रलंकरण हैं जो देवकोष्ठों को परवेष्टित किये हुए पास-पास निर्मित ग्रुगल भित्ति-स्तंभों पर मुशोभित हैं। प्रस्तर के उत्तीर पर हंसवलभी, किंचित् प्रक्षिप्त कपोत तथा शीर्ष पर वेदी ग्रौर व्यालविर हैं, जिनपर हार के ग्रंग निर्मित हैं। विमान के दो तल हैं किन्तु उसके शीर्षभाग से ग्रीवा, शिखर एवं स्तूपी लुप्त हो गये हैं। फिर भी जो ग्रंग ग्रवशिष्ट हैं उनसे स्पष्ट है कि यह मंदिर विशिष्ट दक्षिणी विमान-शैली का है जो नौवें-दसवीं शताब्दियों में इस क्षेत्र में विकसित हुई ग्रौर जिसके ग्राधार पर इस मंदिर की तिथि प्रारंभिक या मध्य दसवीं शती निश्चित की जा सकती है। समीपस्थ मंदिर तथा उप-मंदिर कम महत्त्व के हैं, रिक्त हैं, ग्रौर ग्रव उनमें कोई भी उल्लेखनीय मूर्ति ग्रवशिष्ट नहीं है।

इस समूह का सबसे भीतरी मंदिर दक्षिणमुखी है। इसके सामने चार अलंकृत स्तंभों का आयताकार यथा आवृत मुख-मण्डप है, मण्डप की भित्तियों पर निर्मित अर्धस्तंभ सादा और चतुर्भुं जी है। मण्डप के चारों स्तंभ प्रारंभिक चालुक्य शैली के विकृत रूप हैं। इनमें आधारपीठ पर शदुरम चौकी है। दण्ड छोटे और धारीदार हैं, जिनमें ऊपर की ओर के निकट वृत्त खण्ड हैं, स्तंभों पर पालि या पद्म और फलक का प्रयोग नहीं किया गया है। इनकी पोतिकाओं (धरनों) की भुजाएँ प्रविणत (ढलुवाँ) हैं जिनपर तरंग शिल्पांकन और मध्य में सादी धारियाँ हैं। मेगुडी मंदिर की भाँति, इसकी छत समतल है और उसपर मुंडरें बनी हुई हैं। नीचे की ओर छत ढलुवाँ है जिससे स्पष्ट है कि कक्ष

सदृश ही सही किन्तु मण्डप शैली तथा दक्षिणी विमान शैली की मंदिर-संरचना का सम्मिश्रण पर्याप्त समय तक जारी रहा था। अधिष्ठान साधारण प्रकार का है जिसपर उपान और पद्म निर्मित हैं।

दूसरे मंदिर-समूह का केन्द्रीय मंदिर अपनी अलंकृत द्वार-रचना के लिए प्रसिद्ध है। यह द्वार गर्भगृह के प्रवेशद्वार से पूर्व बना है। गर्भगृह में एक वृत्ताकार पीठ पर लिंग स्थापित है। सामने के अर्धमण्डप का क्षेत्र गर्भगृह जितना ही है। इसके पूर्व बने नवरंग में दोनों कोनों पर दो उपमंदिर हैं जो पटडकल के प्रसिद्ध विरुपाक्ष एवं अन्य मंदिरों का स्मरण दिलाते हैं। नवरंग के स्तंभ सकूटिक कुम्भवाले हैं। उनकी पोतिकाओं की रचना किचित् नतोदर है और मुंडरों से युक्त पार्श्व वितान ढलुवाँ हैं। अधिष्ठान सामान्य मंच प्रकार का है और नींव के सादे रहों पर बनाया गया है। प्रक्षिप्त आड़ी कपोतिका मुख-मण्डप के आंतरिक खण्ड पर समाप्त होती हुई मंदिर के कपोत से मिल जाती है।

विरुपाक्ष मंदिर के समीप योगीनारायण मंदिर-समूह में मुख्यतः पूर्व-पश्चिम कोने में स्थित एक बड़ा पूर्व-मुखी मंदिर है। इसका मुख्य भाग त्रिकृट अर्थात् तीन-मंदिर-समृह है। तीनों मंदिरों की एक सामृहिक वीथिका है जो एक स्तंभयुक्त बाह्य-मण्डप की ग्रोर निकलती है। बाह्य-मण्डप भी इस मंदिर-समूह का सामूहिक मण्डप है। बाह्य-मण्डप के सामने मुखमण्डप है जिसमें कक्षासन, संकीर्ण ग्रांतराल भ्रौर एक गर्भगृह है। गर्भगृह में ग्रविशष्ट पादपीठ ग्रौर उसपर ग्रंकित चिह्नों से ज्ञात होता है कि अनुचरों तथा टिरुवाची के साथ महावीर की मूर्ति विराजमान थी। महावीर की मूर्ति के स्थान पर ग्रब कार्तिकेय की प्रतिमा है। त्रिकटाचल मुख्य-मंदिर में गोटायुक्त ग्रधिष्ठान है जिसपर उपान, पद्म, कणिक, कपोत, एवं व्यालवरि बने हैं। भित्तियाँ सादी और कुड्य-स्तंभविहीन हैं। मंदिर के प्रस्तर ग्रौर हार विशुद्ध दक्षिणी विमान-शैली के हैं। त्रितल विमान के तीसरे तल पर भी हार के कुट स्रौर शालाएँ हैं जो एक पुरातन परिपाटी है । शीर्ष पर शुण्डाकार गृहपिण्डि है । विमान के ग्रीवा ग्रीर शिखर लुप्त हो गये हैं। मुख्य मंदिर के समक्ष विशिष्ट शुक्रनासा प्रक्षिप्त है। त्रिकट के गर्भगृह में पार्श्वनाथ की पालिशदार पत्थर की मूर्ति है। सामनेवाले मंदिर की ग्रपेक्षा मुख्य मंदिर ऋधिक प्राचीन ज्ञात होता है क्योंकि इसके स्तंभों की रचना भिन्न प्रकार की है। स्तंभ कृण्डलित दण्ड के समान नहीं हैं, न ही वे काले पत्थर से बनाये गये हैं; वे पूर्व-मध्यकालीन शैली में बलुग्रा पत्थर से निर्मित हैं। सामृहिक वीथिका के कन्नड़ अभिलेखों, मंदिर की शैली तथा अन्य लक्षणों के अनुसार इसे येनिय-वार्गु डि वर्ग का ही मानना चाहिए।

ऐहोले का चारण्टी मठ वर्ग मिंद्रनगुडि और त्रयम्बकेश्वर मंदिरों की भाँति है। लगता है कि चारण्टी मठ किसी समृद्ध जैन बस्ती का केन्द्र था। मंदिर की मुख्य संरचना उत्तरमुखी है। प्रवेश के लिए स्तंभयुक्त द्वार मण्डप है जो अपने से अधिक बड़े सभा मण्डप की और ले जाता है। सभा मण्डप में चार स्तंभ हैं और वह पीछे की ओर एक सँकरे अंतराल के माध्यम से मुख्य विमान से जुड़ा हुआ



एलोरा — विमान-मन्दिर, गुफा सं० 33

चित्र 125



पटड्कल — जैन मन्दिर

ब्राच्याय 18] दक्षिणापश्च

है। गर्भगृह में महाबीर की पद्मासन मूर्ति है। जैसीिक जैन विमानों की विशेषता है, मुख्य मंदिर के दूसरे तल पर एक ग्रौर मंदिर है। वहाँ तक पहुँचने के लिए श्रखण्ड शैलोत्कीण सीिद्धाँ हैं, जो सभा मण्डप के उत्तरी-पूर्वी कोने पर हैं। सीिद्धों के ऊपर एक द्वारक है जिससे खुली छत पर जा सकते हैं। ऊपरी तल के मंदिर में एक कक्ष ग्रौर अग्रमण्डप है। ग्रधिष्ठान पर उपान, पद्म, कण्ठ, त्रिपट्ट-कुमुद, गल ग्रौर कपोत-बंध हैं। चालुक्य क्षेत्र में इसी प्रकार के श्रधिष्ठान का प्रचलन था। भित्तियों पर सादे प्राचीर-स्तंभ हैं जिनके शीर्ष पर प्रवणित धरनें हैं। ग्रधिष्ठान एवं भित्तियों का विन्यास-सूत्र (रूपरेखा) चारों ग्रोर से सीधी ग्रौर प्रक्षेप या ग्रंतरालविहीन है, जबिक येनियवार्ग डि में ऐसा नहीं है। भित्तियों के केन्द्रीय ग्रौर बाहरी भाग वेदिकायुक्त विमान-पंजरों द्वारा ग्रलंकृत हैं। प्रस्तर पर बना हार येनियवार्ग डि से कहीं ग्रधिक रीत्यानुसार बनाया गया है। शिखर विशिष्ट दक्षिण शैली का है।

सभा-मण्डप के दोनों ग्रोर छोटे मार्गों से जुड़े दो उपमंदिर हैं जिनमें से पूर्वी मंदिर में गर्भगृह ग्रौर मुखमण्डप हैं तथा पश्चिमी मंदिर में गर्भगृह ग्रौर ग्रंतराल हैं। दोनों ही मंदिर बाद में बनाये गये लगते हैं। दोनों मंदिरों में सरदल के ऊपर ललाट-बिम्ब के रूप में तीर्थंकर-मूर्तियाँ हैं, किन्तु दोनों गर्भगृहों से मूर्तियाँ लुप्त हो गयी हैं। मंदिर की भित्ति पर ग्रंकित १११६ ई० के किन्नड़-ग्रभिलेख में परवर्ती चालुक्य राजवंश के राजा त्रिभुवनमल्ल विक्रमादित्य-षष्ठ के समय में 'ग्रय्यावोले के ५०० स्वामियों' (स्थानीय वाणिज्यक संघ) के व्याषारी द्वारा मंदिर की मरम्मत तथा कुछ नवनिर्माण करवाने का भी उल्लेख है। इस ग्रभिलेख से मंदिर के निर्माण की ग्रद्यावधि तिथि का ज्ञान होता है। स्पष्टतः, मंदिर का मुख्य भाग पर्याप्त समय पूर्व निर्मित हुग्ना होगा।

मंदिर के उत्तरी भाग में द्वार-मण्डप के समीप निर्मित उपसंरचना में दो मंदिर हैं जिनमें सामूहिक कक्ष, वीथी और दो ओर से प्रवेश के लिए सीढ़ियाँ हैं। भीतरी और बाहरी तोरण, वीथी के अग्रभाग पर प्रक्षिप्त कपोत, स्तंभयुक्त मण्डप एवं कक्ष — मूर्तियों के शिल्पांकनों से प्रचुर मात्रा में अलंकित हैं। इनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण दो फलक प्रवेश-द्वार के सरदल पर हैं जिनमें २४ तीर्थंकरों की मूर्तियाँ अंकित हैं।

समीपस्थ मठ (जिसके साथ एक भ्रायातकार वीथी है) के द्वार की कपोतिका पर विमान अनुकृतियाँ ग्रंकित हैं जो उत्तरी शैंली की प्रतीत होती हैं; भ्रौर पीठिका पर समकालीन तथा परवर्ती अनुकृतियाँ ग्रंकित हैं जो सुदूर दक्षिण के होयसल क्षेत्र में प्रचलित थीं। मठ के ग्रन्य ग्रवयव ग्यारहवीं शती तथा पश्चातकालीन परवर्ती-चालुक्य-वास्तुकला के प्रारंभिक चरण के अनुसार हैं। इस स्थापत्य के अवशेष गडग, लक्कुण्डी एवं डम्बल इत्यादि स्थानों में पाये गये हैं।

राष्ट्रकूट काल ग्रौर परवर्ती चालुक्यों के प्रारंभिक काल में, या किंचित् ग्रागे-पीछे , पटडकल की सीमा पर निर्मित जैन विमान (चित्र १२६) एक विशिष्ट वास्तु-स्मारक है । यह तीन तल का सांधार-विमान है ग्रौर ग्राधार से शिखर तक चौकोर है । ग्रिधिष्ठान कम ऊँचा है ग्रौर उसपर सामान्य

कपोत-बंध हैं। कपोतों की कुड़ सहश तोरणाकार नासिका लुप्त हो गयी है जिसके कारण वहाँ सपाट त्रिभुजी शिल्पांकन बन गया है जो परवर्ती चालुक्य और होयसल मंदिरों की दंताविलयों-जैसा लगता है। भित्ति-स्तंभों के शीर्ष का मूल रूप नष्ट हो चका है और अवयवों का सौष्ठव पूर्ण रूप से लप्त हो गया है। विमानवाला भाग नवरंग मण्डप से स्रंतराल के माध्यम से जोड़ दिया है। नवरंग की भित्ति में प्रत्येक ग्रोर सात खण्ड हैं जिनके बीच-बीच में छह ग्रंतराल हैं। ग्रंतराल नासिकाग्रों द्वारा <mark>अ</mark>लंकृत हैं जिनमें पद्मासन तीर्थंकर-मूर्तियाँ तथा अन्य मूर्तियाँ हैं। निचले तल के मण्डप के प्रस्तर एवं ग्रंतराल के कोने पर कटों का हार है जिनके बीच में एकांतर कम से शाला ग्रीर पंजर हैं। हार में शाला और कट के श्राद्य रूप के साथ पंजर का समावेश इस बात का द्योतक है कि यह मंदिर ग्राठवीं शती या परवर्ती काल का है। निचले तल की भित्तियाँ दुग्नी या सांधार हैं, शीर्ष का हार अनिर्पित प्रकार का है, ऊपरी मंदिर के गर्भगृह की भित्तियाँ निचले तल की अन्तःभित्ति का ही विकास करके बनायी गयी हैं। श्रंतराल के सामने की भित्ति पर ब्राधार भाग की शुकनासा द्रष्टव्य है जो अधिरचना के सामने प्रक्षिप्त है। ऊपरी तल के प्रस्तर के तीन श्रोर के चार कोनों पर चार कर्ण-कृट बने हैं एवं उनके पीछे, मध्य ग्रौर पाश्वों में शालाएँ हैं। कर्णकृटों के मध्य ग्रग्नभाग में शुकनासा होने के कारण शाला बनाने का कोई स्थान ही नहीं था। कम लम्बाई-चौड़ाई के तीसरे तल के अग्र-भाग को छोड़कर शेष शिल्पांकित हैं। अग्रभाग का विस्तार शुकनासा के ऊपरी स्तरों तक किया गया है। शिल्पांकित भागों पर उत्तर भारतीय मंदिरों की भाँति उद्गम प्रतीक बने हैं। ग्रीवा के ऊपर वर्गाकार शिखर, जिसकी रचना में बारंबार प्रक्षिप्त फलक बने हैं, परवर्ती चालक्य मंदिरों की परि-र्वातत बारह कुण्डलित अवयवों की शैली के अनुरूप है। ऐसा ही निचले तल में भी है। आवत नव-रंग के सामने अनेक स्तंभोंबाला अग्रमण्डप है जिसमें प्रवेश-खण्ड के ग्रतिरिक्त सारी परिधि में स्तंभ हैं; जो कक्षासन द्वारा जोड़े गये हैं। नवरंग के सामने की परिधि-क्रम के दो स्रांतरिक स्तंभों के स्रति-रिक्त ग्रन्य सभी स्तंभ बलुग्रा पत्थर के होते हुए भी ग्रांशिक रूप से कुण्डलित हैं जो परवर्ती चाल्क्य एवं होयसल काल के स्तरीभूत पत्थर या सेलखड़ी से बने पूर्ण कुण्डलित स्तंभों के पूर्वरूप प्रतीत होते हैं।

के० ग्रार० श्रीनिवासन





