

# COLOCOI Gai COLOCOI



भारतीय हाागपीठ





# जैन कटा एवं स्थापट्य <sub>खण्ड 3</sub>



विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट म्यूजियम

तीर्थंकर शांतिनाथ, ११६८ ई० For Private & Personal Use Only

# जैन कला एवं स्थापत्य

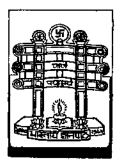
भगवान् महावीर के 2500 वें निर्वाण महोत्सव के पावन भ्रवसर पर प्रकाशित

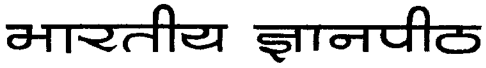
मूल-संपादक

श्रमलानंद घोष

भूतपूर्व महानिदेशक, भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षण

तीन खण्डों में प्रकाशित खण्ड 3





नई दिल्ली

#### मूल ग्रंग्रेजी से हिन्दी में ग्रन्दित

हिन्दी संपादक : लक्ष्मीचन्द्र जैन



1601

भारतीय ज्ञानपीठ

तीन खण्डों का मूल्य कु० ५५०

प्रकाशक । लक्ष्मीचन्द्र जैन, मंश्री, भारतीय ज्ञानपीठ, बी-४५/४७ कर्नॉट प्लेस नई दिल्ली-१९०००१.

मुद्रक: भ्रोमप्रकाश, संचालक। कैक्स्टन प्रेस, प्रा० लि०, 2-ई, रानी भांसी रोड, नई दिल्ली-१९००५५.

#### ग्रामुख

'जैन कला ग्रौर स्थापत्य' के इस तीसरे खण्ड के प्रकाशन के साथ भारतीय ज्ञानंपीठ द्वारा इस विषय पर निर्धारित कार्यक्रम का वह एक ग्रंश समापन प्राप्त कर रहा है जिसे भगवान महावीर के पच्चीस-सौवें निर्वाण महोत्सव के ग्रवसर पर संपन्न करने का दायित्व भारतीय ज्ञानपीठ ने लिया था। प्रसन्नता की बात यह है कि महोत्सव वर्ष में इतने विशालकाय कलाग्रंथ के तीनों भाग हम ग्रंग्रेजी ग्रौर हिन्दी दोनों में प्रकाशित कर रहे हैं।

प्रथम खण्ड की भूमिका में मैंने उन कठिनाइयों का उल्लेख किया है जिनका सामना हमें इसलिए विशेष रूप से करना पड़ा क्योंकि इस कलाग्रंथ की योजना बहुत बड़ी थी श्रौर इसे एक सीमित कालाविध में संपन्न करना था। कठिनाइयों के केवल संपादकीय पक्ष की कथा पहले भाग में लिखी थी।

दूसरे प्रकार की किठनाइयों का संबंध ग्रंथ के तकनीकी पक्ष से है—यथा, ग्रंथ की छपाई ग्रंगेजी के प्रथम खण्ड से ग्रारंभ हुई ग्रौर ग्रंग्रेजी में स्वराघात वाले टाइप रखने वाले ऐसे प्रामाणिक प्रेस की खोज जो समय से काम कर देने के लिए तैयार हो, ऐसे टाइप के प्रूफ पढ़ने की किठनाई, कागज की दिन-पर-दिन बढ़ती गयी कीमतें, ब्लॉकों के बनवाने ग्रौर छपवाने के मूल्य में इस प्रकार के संतुलन का प्रयत्न कि न तो मूल्य ग्रधिक बढ़ें ग्रौर न काम का स्तर नीचे जाये। इन सब प्रयत्नों का प्रतिबिंब ग्रंथ में ग्रापको प्रतिभासित होगा। यदि भारतीय ज्ञानपीठ के न्यासधारी मण्डल का दृष्टिकोण उदार न होता ग्रौर सभी व्यय-भार ग्राज के बाजार-भाव पर फैलाया जाता तो एक-एक खण्ड का प्रायः वह मूल्य रखना पड़ता जो ग्रब तीनों खण्डों का संयुक्त रखा गया है।

यदि इन कठिनाइयों का समाधान निकालकर हम अपने कार्येक्रम के अनुसार यह समग्र ग्रंथ प्रकाशित कर पाये हैं तो इसका श्रेय भारतीय ज्ञानपीठ के संस्थापक श्री साहू शांतिप्रसाद जैन द्वारा प्रदत्त समर्थन को और ज्ञानपीठ की अध्यक्षा श्रीमती रमा जैन के मार्गदर्शन को है।

इस योजना को कार्यान्वित करने में प्रमुख रूप से उल्लेखनीय हैं श्री श्रमलानंद घोष जिन्होंने इस ग्रंथ का मूल संपादन ग्रंग्रेजी में किया। इस प्रकाशन में जो गुण परिलक्षित हैं, वे श्री घोष के न केवल कठिन परिश्रम ग्रौर सायास सावधानी के सुफल हैं, ग्रपितु इस प्रकार के कला-प्रकाशनों के संपादकीय और तकनीकी पक्षों का उनका जो दीर्घकालीन अनुभव है, उसके कारण भी अनेक तात्का-लिक आड़े आने वाली समस्याओं का समाधान हाथ-के-हाथ होता चला गया।

जहाँ इस ग्रंथ के सभी लेखकों के प्रति हम बहुत ग्राभारी हैं, वहाँ उन लेखकों के प्रति विशेष ग्राभार व्यक्त करना हमारा कर्तव्य हैं जिन्होंने योजना में किल्पत उन ग्रध्यायों के लेखन का दायित्व लिया जो किन्हीं कारणों से या तो प्राप्त नहीं हो पाये या जो छूटे जा रहे थे। इन सब लेखकों ने बहुत उदात्त भावना से सहयोग दिया क्योंकि वे जानते थे कि इस योजना के माध्यम से ग्रंततोगत्वा वे नयी ग्रौर पुरानी सामग्री द्वारा भारतीय स्थापत्य ग्रौर कला के उस समग्र परिदृश्य को समृद्ध कर रहे हैं जो ग्रबतक इस प्रकार का संग्रथित रूपाकार नहीं ले पाया। इन्होंने हमें केवल सहयोग ही नहीं दिया, ग्रन्य बातों में हमारे ग्रनुरोधों ग्रौर मंतव्यों को मान भी दिया। भारतीय ज्ञानपीठ के सभी सहयोगियों के प्रति में कृतज्ञ हूँ कि वे इस योजना की सफलता के प्रति समर्पित रहे।

तीनों खण्डों की पृष्ठ-संख्या का योग ६२८ है। ६७० सादे और ४० रंगीन चित्रों की संख्या इसके अतिरिक्त है। इस ग्रंथ को हम एक ऐसी पताका मानते हैं जिसे लेकर हम आगे चले हैं उन व्यक्तियों और संस्थाओं के स्वागत-अभिनंदन में जो भविष्य में इस मार्ग पर चलकर जैन कला और स्थापत्य की अभिवृद्धि में योगदान करेंगे। हमारी कामना है कि उनका दल बहुल हो।

नई दिल्ली २० मई, १६७४ लक्ष्मीचन्द्र जैन मंत्री, भारतीय ज्ञानपीठ

# विषय-सूची

| <b>ग्रामु</b> ख | •••                                                                                                                  | • •••                     |                         | ***               | ( খ ) |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-------------------------|-------------------|-------|
| चित्र-पूची      | •••                                                                                                                  |                           |                         |                   | (٤)   |
|                 |                                                                                                                      | भाग 7                     |                         |                   |       |
|                 | चित्रां                                                                                                              | कन एवं काष्ठ-             | शिल्प                   |                   |       |
| ग्रध्याय ३१     | लघुचित्रं<br>कार्ल खण्डाल।वाला, ध्रद्यक्ष, ला<br>सरयू दोशी, बंबई                                                     | <br>लित कला म्नकाद        | <br>मी, तथा डॉ०         | (श्रीमती)         | 399   |
| म्रध्याय 32     | काष्ठ-शिल्प<br>डॉ० विनोद प्रकाश द्विवेदी, डिप्टी                                                                     | <br>कीपर, राष्ट्रीय       | ···<br>संग्रहालय, नई वि | <del>(र</del> ूनी | 440   |
|                 |                                                                                                                      | भाग 8                     |                         |                   |       |
|                 | पुरालेखी                                                                                                             | य एवं मुद्राशास्त्र       | नीय स्रोत               |                   |       |
| घ्राच्याय 33    | श्रभिलेखीय सामग्री डॉ॰ जी॰ एस॰ गई, मुख्य पुरालेख<br>के॰ जी॰ कुष्णन्, ग्रघीक्षक पुरा<br>डॉ॰ के॰ वी॰ रमेश, सहायक ग्रघी | लेखविद्, ग्रौर ड          | ाँ० एस <b>० शंकर</b> ना | रायसन् तथा        | 455   |
| म्रष्याय 34     | दक्षिण भारतीय मुद्राम्रों पर ग्रंकित<br>रंगाचारी वनजा, डिप्टी कीपर, रा                                               |                           | <br>ाई दिल्ली           |                   | 470   |
|                 |                                                                                                                      | भाग 9                     |                         |                   |       |
|                 | सि                                                                                                                   | द्धांत एवं प्रतीक         | ार्थं                   |                   |       |
| श्रध्याय 35     | मूर्तिशास्त्र<br>डॉ॰ उमाकांत प्रेमानंद शाह, भूतप्                                                                    | ्वं उपनिदेशक <i>,</i> ग्र | ोरिएण्टल इंस्टीट्       | यूट, बड़ोदा       | 479   |
| श्रष्टयाय 36    | स्थापत्य<br>श्री गोपीलाल स्रमर, भारतीय ज्ञान                                                                         | <br>तपीठ, नई दिल्ली       | •                       |                   | 509   |
|                 |                                                                                                                      | (७)                       |                         |                   |       |

# विषय-सूची

#### भाग 10

# संग्रहालयों में कलाकृतियाँ

| श्रघ्याय | 37 | विदेशों के संग्रहालय                       | ***                       | ***                        | ***                            | 551 |
|----------|----|--------------------------------------------|---------------------------|----------------------------|--------------------------------|-----|
|          |    | ब्रिटिश म्यूजियम, लंदन                     |                           |                            |                                | 551 |
|          |    | डॉ० ब्रजेन्द्र नाथ शर्मा, कीपर,            | राष्ट्रीय संग्रहा         | लय, नई दिल्ली              |                                |     |
|          |    | विक्टोरिया एण्ड ग्रह्बर्ट म्यूजिय          | म, लंदन                   |                            |                                | 559 |
|          |    | डॉ० ब्रजेन्द्र नाथ शर्मा                   |                           |                            |                                |     |
|          |    | म्यूजे गीमे, पेरिस                         |                           |                            |                                | 562 |
|          |    | डॉ०क्रजेन्द्रनाथ शर्मा                     |                           |                            |                                |     |
|          |    | म्यूजियम फूर इंडिशे कुन्स्त, बी            | लन-दालेम                  |                            |                                | 564 |
|          |    | संपादक                                     |                           |                            |                                |     |
|          |    | श्रमरीकी संग्रहालयों में कुछ जै            | निकांस्य-प्रतिम           | ाएँ                        |                                | 565 |
|          |    | प्रतापादित्य पाल, संग्रहाच्यक्ष,           | भारतीय और इ               | स्लामी कला, लॉस            | एंजिल्स काउण्टी म्यूजियम,      |     |
|          |    | लॉस एंजिल्स                                |                           |                            |                                |     |
| भ्रष्याय | 38 | भारतीय संग्रहालय                           | ••                        | •••                        | ••                             | 571 |
|          |    | राष्ट्रीय संग्रहालय, नई द <del>िल्ली</del> |                           |                            |                                | 571 |
|          |    | डॉ० ब्रजेन्द्रनाथ शर्मा, कीपर, इ           | ौर एच० के०                | चतुर्वेदी; तथाश्री         | एस० पी० तिवारी, तकनीकी         |     |
|          |    | सहायक, राष्ट्रीय संग्रहालय, नई             | दिल्ली                    |                            |                                |     |
|          |    | प्रिस थॉफ़ वेल्स संग्रहालय, बंबई           |                           |                            |                                | 583 |
|          |    | स्व० डॉ० मोतीचंद्र एवं सदारि               | शव गौरक्षक <b>र</b> ,     | निदेशक, प्रिंस ग्र         | फ़ि वेल्स संग्रहालय, बंबई      |     |
|          |    | राजस्थान के संग्रहालय                      |                           |                            |                                | 588 |
|          |    | रत्नचंद्र भ्रग्नवाल, निदेशक, पुरात         | उत्तव एवं <b>सं</b> ग्रहा | <b>लय,</b> राजस्थान, जा    | <b>पपुर</b>                    |     |
|          |    | श्रांध्र प्रदेश के संग्रहालय               |                           |                            |                                | 591 |
|          |    | मु० अब्दुल वहीद खान, भूतपूर्व              | -                         |                            | म्रांध्र प्रदेश, हैदराबाद, तथा |     |
|          |    | डी० एन० वर्मा, कीपर, सालार                 | जंग संग्रहालय,            | हैदराबाद                   |                                |     |
|          |    | मध्य प्रदेश के संग्रहालय                   |                           |                            |                                | 596 |
|          |    | बालचंद्र जैन, उपनिदेशक, पुरात              |                           |                            | _                              |     |
|          |    | सत्यंघर कुमार सेठी, उज्जैन, त              |                           | •                          |                                |     |
|          |    | संस्कृति एवं पुरातत्त्व विभाग,             | विकाम विश्ववि             | द्यालय, उज्जैन, एव         | श्रीनीरज जैन, सतना             |     |
|          |    | देवगढ़ के संग्रहालय                        |                           |                            |                                | 615 |
|          |    | डॉ० भागचंद्र जैन, सहायक ग्राच              | सर्यतथा ग्राध्यक्ष        | क्ष, संस्कृत विभाग,        | शासकीय महाविद्यालय, दमोह       |     |
|          |    | तिमलनाडु के संग्रहालय                      |                           |                            | _                              | 617 |
|          |    | के० ग्रार० श्रीनिवासन्, भूतपूर्व           | वधीक्षक पुरावि            | व <b>द्, भारतीय पु</b> रात | तत्त्व सर्वक्षरा, मद्रास       |     |
|          |    | पारि                                       | भाषिक शब्दे               | ों की व्याख्या             |                                |     |
|          |    | कृष्णदेव, भूतपूर्व निदेशक, भारत            | तीय पुरातन्व स            | विक्षण, नई दिल्ली          |                                | 621 |
|          |    | - 17 71                                    | •                         | - •                        |                                | _   |

छायाचित्रों या रेखाचित्रों के शीर्षकों के ग्रागे कोष्ठकों में कॉपीराइट के धारक का नाम दिया गया है। संग्रहा-लयों में कुछ छायाचित्र ग्रम्य घारकों द्वारा भेजे हुए हैं। ऐसी सभी स्थितियों में कॉपीराइट का ग्रधिकार संबद्ध संग्रहालय सथा उस घारक का है। छायाचित्र के लिए केवल चित्र शब्द का प्रयोग किया गया है:

इसी सूची में निम्नलिखित शब्द संक्षिप्त रूप में प्रयुक्त किये गये हैं:

पु संवि = पुरातत्त्व ग्रीर संग्रहालय विभाग

प्रि वे सं 💳 प्रिस भ्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय, बंबई

बि म्यू = बिटिश म्यूजियम, लंदन

भा पु स = भारतीय पुरातत्त्व सर्वेक्षरा, नई दिल्ली

वि ग्रम्यू = विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्टम्यूजियम, लंदन

रा सं = राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली

#### छायाचित्र

#### सम्मुख-चित्र

वि ग्रम्यू = तीर्थंकर शांतिनाथ, 1168 ई०, राजस्थान (वि ग्रम्यू)

#### ग्रध्याय 31

- 265 क श्री ग्रौर कामदेव, एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में चित्रांकन, 1060 ई० (जैसलमेर भण्डार)
  - ख विद्यादेवी स्रोर भक्त महिलाएँ, एक चित्रांकित पटली का स्रांशिक दृश्य, 1122-54 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय श्रौती (जैसलमेर भण्डार)
- 266 क और ख. एक चित्रांकित पटली के दृश्य, ग्यारहवीं शताब्दी का श्रांतिम या बारहवीं का आरंभिक भाग, (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 267 क ग्रीर ख. एक चित्रांकित पटली के दृश्य, बारहवीं शताब्दी का ग्रारंभिक माग (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 268 क एक चित्रांकित पटली का धांशिक दृश्य, बारहवीं शताब्दी का ग्रारंभिक भाग (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पिंचम भारतीय श्रैली (जैसलमेर भण्डार)
  - ख एक चित्रांकित पटली का मांशिक दृश्य, बारहवीं शताब्दी का ग्रारंभिक भाग (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय गैली (जैसलमेर भण्डार)

(8)

- 269 क ग्रौर ख. एक चित्रांकित पटली पर पशुग्रों की रेखाकृतियाँ, बारहवीं शताब्दी का पूर्वार्घ (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 270 क पटली पर तीर्यंकर के श्रिभिषेक का चित्रांकन, ग्यारहवीं शताब्दी के श्रितिम भाग से बारहवीं शताब्दी के श्रारंभिक भाग तक, (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (ला० द० संस्थान, ग्रहमदाबाद)
  - ख एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में गज का चित्रांकन, बारहवीं शताब्दी का प्रथम चररा, (पहले मृनि जिनविजयजी के संग्रह में थी)
  - ग एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में सरस्वती का चित्रांकन, 1127 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (शांतिनाथ भण्डार, खंभात)
- 271 क से घ तक. एक ताडवत्रीय पाण्डुलिपि में चित्रांकन, तेरहवीं शताब्दी, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैंली (जैसलमेर भण्डार)
- 272 क और ख. एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में तीर्थंकर के ग्रभिषेक ग्रीर जन्म के चित्रांकन, 1370 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (उभक्कोई धमंशाला, श्रहमदाबाद)
- 273 एक पाण्डुलिपि की प्रशस्ति, विक्रम संवत् 1509 (1452 ई०), इसी में रंगीन चित्र 26 भी है (रा सं)
- 274 एक पाण्डुलिपि की प्रशस्ति, विक्रम संवत् 1474 (1417 ई०), इसी में रंगीन चित्र 27 भी है (रा सं)
- 275 क एक पाण्डुलिपि में तीर्थंकर के जन्म का चित्रांकन, 1367 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (पहले मुनि जिनविजयजी के संग्रह में थी)
  - ख एक पाण्डुलिपि में तीर्थंकर के पंचमुब्दि-लोच का चित्रांकन, लगभग चौदहवीं शताब्दी का ग्रांतिम भाग, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 276 क यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में राजा यशोधर के ग्रपनी पत्नी द्वारा स्वागत का चित्रांकन, 1494 ई०, गुजरात, कदाचित् सोजित्रा (निजी संग्रह)
  - ख यशोघरचरित की पाण्डुलिपि में पन्ने के किनारों का चित्रांकन (पूर्वोक्त)
- 277 क स्रौर ख. यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में पन्ने के किनारों का चित्रांकन (चित्र 276 क द्रष्टव्य) (निजी संग्रह)
- 278 क मरुदेवी के सोलह स्वप्त (स्रांशिक चित्र), स्नादिपुराण की पाण्डुलिपि में, 1404 ई०, योगिनीपुर (दिल्ली) उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
  - ख भविसयत्त के लौटने की प्रतिक्षा में कमलश्री, भविसयत्तकहा की पाण्डुलिपि में, लगभग 1430 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए) कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 279 क संगीतकार श्रीर नर्तक, महापुरागा की पाण्डुलिपि से, लगभग 1420 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (दिगंबर जैन नया मंदिर, दिल्ली का संग्रह)
  - ख भरत की सेना का प्रयासा, महापुरासा की पाण्डुलिपि (पूर्वोक्त)
- 280 क राजसभा का संचालन करता इंद्र, पासग्राहचरिउ की पाण्डुलिपि में, 1442 ई०, ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
  - ख राजा यशोघर का एक नर्तकी श्रीर संगीतकारों द्वारा मनोरंजन, जसहरचरिङ की पाण्डुलिपि में, लगभग 1440-50 ई•, कदाचित् ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)

- 281 क शांतिनाथ की सेना, सांतिसाहचरित्र की पाण्डुलिपि में, लगभग 1450-60 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
  - ख यशोधर का बकरी के रूप में जन्म, जसहरचरिउ की पाण्डुलिपि में. 1454 ई०, कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 282 क सहस्रवल का संन्यास, ब्रादिपुरागा की पाण्डुलिपि (वर्ग-1) में, लगभग 1450 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
  - ख ऋषभ का जन्म-कल्याणक, भ्रादिपुरागा की पाण्डुलिपि (वर्ग-2) में, लगभग 1475 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 283 क भ्रयोध्यानगरी, ग्रादिपुराण की पाण्डुलिपि में वर्ग-2, (चित्र-282 ख के अनुसार) (निजी संग्रह)
  - ख यशोधर का मत्स्य के रूप में जन्म, यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में, 1590 ई०, क्रामेर (निजी संग्रह)
- 284 भरत के सैन्य का म्लेच्छ खण्ड की घोर प्रयागा, महापुराण की पाण्डुलिपि में, लगभग 1540 ई०, पालम, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)

#### श्रध्याय 32

- 285 गुजरात: काष्ठ-निर्मित गवाक्ष (रा स)
- 286 गुजरात: वानिशदार काष्ठ-निर्मित मण्डण, बाह्य भाग (रा सं)
- 287 गुजरात : वार्निशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 286), गजारोही (रासं)
- 288 गुजरात: वानिशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 286), छत (रासं)
- 289 गुजरात : वार्निशदार काष्ट-निर्मित मण्डप (चित्र 286), छत का एक भाग (चित्र 288) (रासं)
- 290 गुजरात : काष्ठ-निर्मित द्वार (रासं)
- 291 गुजरात: एक घर-देरासर का काष्ठ-निर्मित द्वार (रासं)
- 292 गुजरात : एक घर-देरासर का काष्ठ-निर्मित द्वार (चित्र 291), मंगल-स्वप्नों ग्रौर गज-लक्ष्मी का ग्रंकन (रासं)
- 293 गुजरात : काष्ठ-निर्मित मण्डप (प्रि वे सं)
- 294 क गुजरात काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 293), एक पट्टी पर नृत्य, संगीत तथा ग्रन्य दृश्यांकन (प्रि वे सं)
  - ख गुजरात: काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 293), छत (प्रिवेसं)
- 295 क गुजरात: एक घर-देरासर, एक राजकीय यात्रा का दृश्य (बड़ौदा संग्रहालय)
  - ख गुजरात: एक घर-देरासर, शिष्यों द्वारा म्राचार्य का स्वागत (बड़ौदा संग्रहालय)
- 296 पाटन : वाडी पाश्वेनाथ-मंदिर, फरोखा (मेट्रोपॉलिटन म्यूजियम ग्रॉफ़ ग्रार्ट, न्यूयॉर्क)
- 297 पाटन : वाडी पादर्वनाथ-मंदिर (चित्र 296), ग्रांशिक दृश्य (मेट्रोपॉलिटन म्यूजियम ग्रॉफ़ ग्रार्ट, म्यूयॉर्क)
- 298 गुजरात: पालिशदार काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका (रा सं)
- 299 क गुजरात: काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका (रासं)
  - ख गुजरात : काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका (रासं)

(**११**)

- 300 क गुजरात : एक पट्टी पर जैन साघुग्रों के स्वागत का दृश्यांकन (रासं)
  - ख गुजरात : एक पट्टी पर राजकीय यात्रा का दृश्यांकन (रा सं)
  - ग गुजरातः : एक पट्टी पर राजकीय यात्रा का दृश्यांकन (रासं)

#### ग्रध्याय 33

- 301 क मथुरा, शोडास के राज्यकाल का एक ग्रिभिलेख, वर्ष 72 (भापुस)
  - ख माउण्ट ग्राबू: विमल-वसहि-मंदिर का एक ग्रिभलेख, विक्रम संवत् 1378 (भा पुस)
- 302 क्रुरिक्याल: बौलोत्कीर्ण चक्रेश्वरी ग्रीर उसके नीचे ग्रभिलेख (भा पुस)
- 303 ऐहोल : मेगुटी-मंदिर का श्रिभलेख, शक संवत् 556 (भापुस)
- 304 क तिरुनाथारकुण्ह: बट्टेजुत्तु-लिपि में ग्रभिलेख (भापुस)
  - ख श्रवराबेलगोला: गोम्मटेश्वर की मूर्ति के पाइवों में उत्कीर्ण श्रभिलेख (भापुस)

#### ऋध्याय 34

- 305 पाण्ड्य मुद्राएँ (रासं)
- 306 पाण्ड्य मुद्राएं (रा सं)

#### भ्रष्ट्याय 35

- 307 नाडोल: स्वेतांबर मंदिर में संगमरमर की पंच-परमेष्ठियों की मूर्ति (भाषु स)
- 308 दक्षिण भारत : पंच-परमेष्ठियों की कांस्य-निर्मित दिगंबर मूर्ति (समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली) (उमाकांत प्रेमानंद शाह)
- 309 क बड़ौदा संग्रहालय: सिद्धचक, श्वेतांबर (बड़ौदा संग्रहालय)
  - व तिरुप्परुत्तिक्कुण्रम : बैलोक्यनाथ-मदिर में नव-देवतात्रों की कास्य-निर्मित मूर्ति (भा पु स)
- 310 क ग्वालियर किला : एक चौमुख (पुसंवि, मध्य प्रदेश)
  - ख सूरत : दिगंबर-मंदिर में बहत्तर तीर्थंकर-मूर्तियों में ग्रकित एक चौमुख (उमाकांत प्रेमानंद शाह)
- 311 क कारंजा : बलात्कार-गण दिगंबर जैन मंदिर में कांस्य-निर्मित सहस्रकूट (प्रिवे सं, सरयू दोशी के सौजन्य से)
  - ख भारतीय संग्रहालय: चौबीस तौर्थंकर-मूर्तियों से भ्रंकित कांस्य-मूर्ति (इण्डियन म्यूजियम)
- 312 क दक्षिए भारत: चैत्य-वृक्ष के नीचे तीर्थंकर (समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली) (उमाकांत प्रेमानंद शाह)
  - ख बड़ौदा : क्वेतांबर-मंदिर में पीतल की पट्टी पर अष्ट-मंगल (उमाकांत प्रेमानंद शाह)
- 313 कुंभारिया: मंदिर की छत में महावीर के जीवन-प्रसंगों का स्रंकन (उमाकांत प्रेमानंद शाह)
- 314 मूडबिटी: कांस्य-निर्मित श्रुत-स्कंध-यंत्र (भा पु स)

#### स्रध्याय 37

- 315 क ब्रिटिश म्यूजियम : एक तीर्थं कर-मूर्ति का धड़ (मथुरा) (ब्रि म्यू)
  - ख ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी सुलोचना (मध्य भारत) (ब्रि म्यू)

(93)

- 316 क ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी घृति (मध्य भारत) (ब्रि म्यू)
  - ख ब्रिटिश म्यूजियम : एक युगल (मध्य भारत )(ब्रिम्यू)
- 317 क ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी पद्मावती (मध्य भारत) (ब्रि म्यू)
  - ख ब्रिटिश म्यूजियम : सरस्वती (दक्षिण-पश्चिम राजस्थान) (ब्रिम्यू)
- 318 क ब्रिटिश म्यूजियम : ऋषभनाथ धौर महावीर (उड़ीसा) (ब्रि म्यू)
  - ख ब्रिटिश म्युजियम : यक्षी ग्रंबिका (उड़ीना) (ब्रि म्यू)
- 319 क ब्रिटिश म्युजियम : तीर्थं कर पार्श्वनाथ (कर्नाटक) (ब्रि म्यू)
  - ख ब्रिटिश म्यूजियम : कांस्य-निर्मित सरस्वती (कर्नाटक) (ब्रि म्यू)
- 320 ब्रिटिश म्यूजियम : कांस्य निर्मित तीर्थं कर पार्श्वनाथ (दक्षिण भारत) (ब्रि म्यू)
- 32! क विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट म्यूजियम: तीर्थंकर-मूर्ति (मथुरा) (वि ग्रम्यू)
  - ख विक्टोरिया एण्ड ग्रन्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (ग्यारसपुर) (वि ग्र म्यू)
- 322 विक्टोरिया एण्ड अल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर-मूर्ति (पश्चिम भारत) (वि श्र म्यू)
- 323 क विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट स्यूजियम : तीर्यंकर पार्श्वनाथ (दक्षिणापथ) (वि ग्र स्यू)
  - स्र विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (गुलबर्गा) (वि ग्र म्यू)
- 324 विक्टोरिया एण्ड प्रस्वर्ट म्यूजियम : यक्षी ग्रंबिका (उड़ीसा) (वि ग्र म्यू)
- 325 क म्यूजे गीमे: तीर्थं कर ऋषभनाथ (म्यूजे गीमे)
  - ख म्यूजे गीमे : तीर्थंकर महावीर (दक्षिणापथ) (म्यूजे गीमे)
- 326 क म्मुजियम फ़ुर इंडिशे कुन्स्त, बलिन-दालेम : तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति, (म्यूजियम फूर इंडिशे कुन्स्त)
  - ख म्यूजियम फूर इंडिशे कुन्स्त, बॉलन-दालेम : तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति (दक्षिण भारत) (म्यूजियम फूर-इंडिशे कुन्स्त)
- 327 क निजी मंग्रह, न्यूयॉर्क: तीर्थंकर पार्श्वनाथ की कांस्य-मूर्ति (मध्य भारत)
  - स्र निजी संग्रह, न्यूयॉर्क : तीर्थंकर संभवनाथ (?) (कर्नाटक)
- 328 क लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम ऑफ़ म्रार्ट (नसली एण्ड एलिस हीरामानेक कलेक्शन)तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति (दक्षिरा भारत) (लॉस एंजिल्स काउण्टी म्थूजियम श्रॉफ़ म्रार्ट)
  - ख पूर्वोक्त : बुद्ध की कांस्य-मूर्त्ति (नेपाल) (लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम आँफ ग्राटं)
- 329 क एट्किन्स म्यूजियम (नेल्सन फ़ण्ड, नेल्सन गेलरी) : तीर्थंकर-मूर्ति (दक्षिए। भारत) (एट्किन्स म्यूजियम, कैंसास सिटी)
  - ख लॉस ऐंजल्स काउण्टी म्यूजियम ग्रॉफ़ ग्रार्ट (श्री ग्रौर श्रीमती जे० जे० क्लेजमैन द्वारा उपहृत)ः कांस्य-निमित त्रि-तीर्थिका (गुजरात) (लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम श्रॉफ़ श्रार्ट)
- 330 चित्र 329 क के ग्रनुसार : ग्रांशिक दृश्य (लॉस ऐंजिल्म काउण्टी म्यू जियम ग्रॉफ प्रार्ट)
- 331 सियाटल मार्ट म्यूजियम (ए जैन फुलर मेमोरियल कलेक्शन) : यक्ष धरणेंद्र (दक्षिगापथ) सियाटल मार्ट म्यूजियम)
- 332 पॉल एफ़ वाल्टर कलेक्शन, न्यूयॉर्क: कांस्य-निर्मित त्रि-तीर्थिका (दक्षािग्रपथ) (पाल एफ़ वाल्टर)

(93)

#### चित्र-सूत्री

- 333 लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम (पाल ई० मैनहीम द्वारा उपहृत) : विमलनाथ सहित पंच-तीथिका (पहिचम भारत) (লॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम श्रॉफ़ श्रार्ट)
- 334 लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम ब्रॉफ़ ब्रार्ट (पाल ई० मैनहीम द्वारा उपहृत): शांतिनाथ सहित चतुर्विशित-पट्ट (पश्चिम भारत) (लॉस ऐंजिल्स काउण्टी म्यूजियम ब्रॉफ़ बार्ट)

#### श्रध्याय 38

- 335 राष्ट्रीय संग्रहालयः तीर्थंकर पार्श्वनाथ (राजस्थान) (रासं)
- 336 क राष्ट्रीय संग्रहालयः तीर्यंकर पार्श्वनाथ (उत्तर प्रदेश) (रा सं)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थं कर नेमिनाथ (नरहद) (रा सं)
- 337 राष्ट्रीय संग्रहालय : सरस्वती (पल्लू) (रासं)
- 338 क राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थंकर ऋषभनाथ (बिहार) (रासं)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय ३ यक्षी ग्रंबिका (बिहार) (रा सं)
- 339 क राष्ट्रीय संप्रहालय: तीर्यंकर के माता-पिता (पश्चिम बंगाल)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थंकर-मूर्ति (दक्षिराग्यथ) (रा सं)
- 340 क राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर पादर्वनाथ (दक्षिण भारत) (रा सं)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ (दक्षिण भारत) (रा सं)
- 341 राष्ट्रीय संग्रहालय: घातु-निर्मित तीर्थंकर ऋषभनाथ (मध्य प्रदेश) (रा सं)
- 342 क राष्ट्रीय संप्रहालय: तीर्थं कर की धातु-मूर्ति (कर्नाटक) (रा सं)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय: घातु-निर्मित चौमुख (राजस्थान) (रा सं)
- 343 क राष्ट्रीय संग्रहालय : घातु-निर्मित चक्रंश्वरी (उत्तर प्रदेश) (रासं)
  - ख राष्ट्रीय संग्रहालय : धातु-निर्मित ग्रंबिका (पूर्व भारत) (रा सं)
- 344 राष्ट्रीय संग्रहालय : धातु-निर्मित ग्रंबिका (श्रकोटा) (रासं)
- 345 राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थंकर का घातु निर्मित परिकर (राजस्थान) (रा सं)
- 346 राष्ट्रीय संग्रहालय: घातु निर्मित पंच-तीर्थिका (पश्चिम भारत) (रा सं)
- 347 क प्रिस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय : श्रि-तीर्थिका (ग्रंकाई-तंकाई) (प्रि वे सं)
  - ख प्रिंस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालयः पंच-तीर्थिका (ग्रंकाई-तंकाई) (प्रिंवे सं)
- 348 प्रिंस आर्फ वेल्स संग्रहालय: यक्ष धरणेंद्र (कर्नाटक) (प्रि वे सं)
- 349 क प्रिंस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय : महावीर (कर्नाटक) (प्रिवेसं)
  - ख प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय: महावीर की एक-तीर्थिका (विरवा) (प्रिवे सं)
- 350 क प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय । चमरघारी (राजस्थान) (प्रिवेस)
  - ख प्रिंग प्रॉफ, वेल्स संग्रहालय : तीर्थं कर की कांस्य-मूर्ति (वाला) (प्रिं वे सं)
- 351 प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय: कांस्य-निर्मित ऋषभनाथ सहित चतुर्विश्वति-पट्ट (चहारदी) (प्रिवेसं)
- 352 प्रिस ऑफ वेल्स संग्रहालय : गोम्मटेक्वर की कांस्य-मृति (श्रवणबेलगोला) (प्रि वे सं)

( YY )

प्रिंस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय : यक्षी की कांस्य-मूर्ति (कर्नाटक) (प्रिं वे सं) 353 布 प्रित ऑफ वेल्स संग्रहालय : तीर्थंकर ऋषभनाथ की पीतल की मूर्ति (पश्चिम-भारत) (प्रि वे सं) प्रिस आँफ वेल्स संग्रहालय : पादवैनाथ की कांस्य-निर्मित त्रि-तीथिका (कदाचित् वसंतगढ़) (प्रि वे सं) 354 事 प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय: पीतल से निर्मित चैटयगृह (गुजरात) (प्रिवेसं) बीकानेर संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ की कांस्य-मूर्ति (ग्रमरसर) (पु सं वि, राजस्थान) 355 म्राहाङ संग्रहालय: तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति का घड़ (ग्राहाड़) (पु सं वि, राजस्थान) 356 年 उदयपुर संग्रहालय : कुबेर (बाँसी) (पु सं वि, राजस्थान) जोधपुर संग्रहालय: जीवंतस्वामी (पु सं वि, राजस्थान) 357 事 भरतपुर संग्रहालय : सर्वतोभद (पु सं वि, राजस्थान) भरतपुर संग्रहालय : तीर्थंकर नेमिनाथ (पुसंवि, राजस्थान) 358 年 जयपुर संग्रहालय: तीर्थंकर मुनिसुव्रत (नरहद) (पु सं वि, राजस्थान) ख राज्य संग्रहालय, हैदराबाद: गोम्मटेश्वर (पाटनचेश्वु) (पुसंवि, ग्रांध्र प्रदेश) 359 事 राज्य संग्रहालय, हैदराबाद । तीर्थंकर महावीर (पाटनचेरुबु) (पु सं वि, ऋांध्र प्रदेश) राज्य संग्रहालय, हैदराबाद: सरस्वती (पाटनचेस्वू) (पु सं वि, श्रांश्र प्रदेश) 360 राज्य संग्रहालय, हैदराबाद 🛭 चतुर्विशति-पट्ट (धर्मवरम्) (पु सं वि, श्रांध्र प्रदेश) 36। क खजाना बिल्डिंग संग्रहालय : तीर्थंकर की एक ग्रपूर्ण मूर्ति का परिकर (पु सं वि, ग्रांध्र प्रदेश) ख सालारजंग संग्रहालय : पंच-तीर्थिका (सालारजंग संग्रहालय) 362 布 सालारजंग संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (सालारजंग संग्रहालय) ख सालारजंग संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ, कुप्बल, (महाराष्ट्र) (सालारजंग संग्रहालय) 363 奪 सालारजंग संग्रहालय : कांस्य-निर्मित पंच-तीर्थिका (सालारजंग संग्रहालय) सालारजंग संग्रहालय : कांस्य-निर्मित चतुर्विशति-पट्ट (सालारजंग संग्रहालय) 364 布 सालारजेग संग्रहालय : पार्श्वनाथ सहित कांस्य-निर्मित चतुर्विशति-पट्ट (सालारजंग संग्रहालय) धूबेला राज्य संग्रहालय: तीर्थंकर ऋषभनाथ (मऊ) (पुसंवि, मध्य प्रदेश) 365 布 घुबेला राज्य संग्रहालय: तीर्थंकर शांतिनाथ (मऊ) (पुसंवि, मध्य प्रदेश) धुबेला राज्य संग्रहालय: यक्षी चर्ऋवरी (खजुराहो ?) (पु सं वि, मध्य प्रदेश) 366 軒 धूबेला राज्य संग्रहालय: मंदिर की अनुकृति (नौगाँव) धुबेना राज्य संग्रहालयः चतुर्विशति-पट्ट (जसो) (पुसंवि, मध्य प्रदेश) 367 事 धुबेला राज्य संग्रहालय : तीर्थंकर नेमिनाथ (शहडोल जिला) (पु सं वि, मध्य प्रदेश) धुबेला राज्य संग्रहालयः सर्वतोभद्र (रीवाक्षेत्र) (पुसंवि, मध्य प्रदेश) 368 事 धूबेला राज्य संग्रहालयः: यक्ष ब्रह्मा (रीवाक्षेत्र) (पुसंवि, मध्य प्रदेश) शिवपुरी संग्रहालय : तीर्थंकर चंद्रप्रभ का पादपीठ (पु सं वि, मघ्य प्रदेश) 369 शिवपुरी संग्रहालय : द्वि-मूर्तिका (पु सं वि, मध्य प्रदेश) 370 年

( የኣ )

- 370 ख शिवपुरी संग्रहालय : तीर्थंकर (पु सं वि, मध्य प्रदेश)
- 371 क शिवपुरी संग्रहालय : तीर्थंकर-मूर्ति (पु सं वि, मध्य प्रदेश)
  - ख शिवपुरी संग्रहासय: तीर्थं कर पार्वनाथ (पुसंवि, मध्य प्रदेश)
- 372 शिवपुरी संग्रहालय : स्थापत्यीय शिलाखण्ड (पु सं वि, मध्य प्रदेश)
- 373 क रायपुर संग्रहालय : तीर्थंकर महाबीर (कारीतलाई) (पू सं वि, मध्य प्रदेश)
  - ख रायपुर संग्रहालय: तीर्थंकर ग्राजितनाथ ग्रीर संभवनाथ (कारीतलाई) (पुसंवि, मध्य प्रदेश)
- 374 क रायपुर संग्रहालय: सर्वतोभद्रिका (कारीतलाई) (पु सं वि, मध्य प्रदेश)
  - ख रायपुर संग्रहालय : यक्षी ग्रंबिका (कारीतलाई) (पुसंवि, मध्य प्रदेश)
- 375 जैन संग्रहालय : खजुराहो : एक दृश्य (नीरज जैन)
- 376 क खजुराहो संग्रहालय: तीर्थंकर ऋषभनाथ (नीरज जैन, भाषुस के सौजन्य से)
  - ख जैन संग्रहालय, खजुराहो : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (नीरज जैन)
- 3.77 क खजुराहो संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (नीरज जैन, भाषु स के सौजन्य से)
  - ख जैन संग्रहालय, खजुराहो : नोररा (नीरज जैन)
- 3.78 क खजुराहो संग्रहालय: यक्षी श्रांबिका (नीरज जैन, भापुस के सौजन्य से)
  - ख खजुराहो संग्रहालय: तीर्यंकर ऋषभनाथ (नीरज जैन, भा पुस के सौजन्य से)
- 379 क देवगढ़: तीर्थंकर (भागचंद्र जैन)
  - ख देवगढ़: तीर्थंकर (विपिन कुमार जैन, नई दिल्ली)
  - वेवगढ़: सरदल के एक खण्ड पर त्रि-मूर्तिका, अन्य तीर्थंकर, नवग्रह और यक्षियां (भागचंद्र जैन)
- 380 क देवगढ़ : तीर्थं कर ऋषभनाथ (भागचंद्र जैन)
  - ल देवगढ़: तीर्थंकर पार्वश्नाथ ग्रीर ऋषभनाथ (भागचंद्र जैन)
  - ग देवगढ़: चक्रेश्यरी (भागचंद्र जैन)
- 381 क देवगढ़: उत्पाच्याय (भागचंद्र जैन)
  - ख देवगढ़ : बाहुबली (भागचंद्र जैन)
  - ग देवगढ़ : स्तंभ (भागचंद्र जैन)
- 382 देवगढ़: चऋवर्ती भरत (विपिन कुमार जैन)
- 383 क शासकीय संग्रहालय, मद्रास : तीर्थं कर सुमितनाथ की कांस्य-मूर्ति (कोगली)
  - ख शासकीय संग्रहालय, मद्रास : तीर्थंकर महावीर की कांस्य-पूर्ति (कोगली)
- 384 क शासकीय संग्रहालय, मद्राय: तीर्थंकर महावीर की कांस्य-मूर्ति (सिंगनिकुष्पम्)
  - ख शासकीय संग्रहालय, मद्रास : कांस्य-मूर्ति (सिंगनिकुप्पम्)

(१६)

#### रंगीन चित्र

#### अध्याय ३१

- 22 जिनरक्षित के साथ जिनदत्त-सूरि, चित्रांकित पटली का एक भाग, 1122-54 ई० पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 23 क पटली के एक भाग का चित्र. 1122-54 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे भी पूर्व के समय पर विचार किया गया है), पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (जैसलमेर भण्डार)
- 23 स्त धीर ग उपर्युक्त पटली (23 क) के पृष्ठ-भाग पर मण्डलकों, पक्षियों ग्रीर पशुग्रों का चित्रांकन
- 23 घ उपर्युक्त (23 ख और ग के अनुसार)
- 24 देवसूरि-कुमुदचंद-शास्त्रार्थं की पटली पर चित्रांकन का एक भाग, लगभग 1125 ई०, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (निजी संग्रह में)
- 25 क कालक श्रौर शिष्य, ल. गर्देभिल्ल की सेना का प्रयास, ग. कालक श्रौर साहि प्रधान, घ. गर्देभिल्ल की गिरफ्तारी, कालकाचार्य की कथा के पत्र, पश्चिम भारतीय मा गुजराती शैली (पी० सी० जैन, बंबई के संग्रह में)
- 26 गर्द भी-विद्या, कल्पसूत्र-कालकाचार्य-कथा के एक पत्र पर, 1452 ई०, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली)
- 27 महावीर का वैराग्य, कल्पसूत्र के एक पत्र पर, 1417 ई०, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्र-हालय, नई दिल्ली)
- 28 क बाहुबली का तपश्चरण, देवसानो भण्डार कल्पसूत्र-कालकाचार्य-कथा के एक पत्र (ग्रग्नभाग) पर, लगभग 1475 ई॰ (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार किया गया है), पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली)
- 28 ख किनारों की सज्जा, उपर्युक्त पाण्डुलिपि (28 क) के एक पत्र (पृष्ठभाग) पर
- 28 ग गर्दभिल्ल और कालक, कालकाचार्य-कथा का एक पशु-पक्षियों के चित्रों से श्रंकित पत्र, कदाचित् देवसानो पाडो भण्डार की पाण्डुलिपि, लगभग 1475 ई० (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है), पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली)
- 29 इंद्र और इंद्राणी द्वारा मरुदेवी को बधाई, महापुरास के एक पत्र पर, लगभग 1420 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली में, उत्तर भारतीय जैली (दिगंबर जैन मंदिर, पुरानी दिल्ली का संग्रह)
- 30 क पशु साही ने सर्प को मारा धौर बदले में उसपर ध्रन्य पशु ने ध्राक्रमण किया, यशोधर-चरित के एक पत्र पर 1494 ई०, गुजरात, कदाचित् सोजित्र (निजी संग्रह)
- 30 ख राजा मारिदत्त द्वारा देवी को बिल का उपक्रम, उपर्युक्त पाण्डुलिपि के एक लेख पर (30 क)
- 31 भविसयत्त की समुद्र-पार की यात्रा, भविसयत्त-कहा के एक पत्र पर, लगभग 1430 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 32 परिचारकों के साथ पार्श्वनाथ, पासएगहचरिउ के एक पत्र पर, 1442 ई०, ग्वालियर में चित्रांकित, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह )

(99)

#### रंगीन चित्र

- 33 चंद्रमती यशोधर को बलि के लिए आटे से बना हुआ मुर्गा दिखा रही है, जसहरचरिंड के एक पत्र पर, लगभग 1440-50 ई०, कदाचित् ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 34 मुनि सुदत्त के दर्शन करते ही सभयमित और स्रभयरुचि स्रचेत हो गये, जसहरचरिं के एक पत्र पर, लगभग 1454 ई०, कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 35 परिचारकों-सहित शांतिनाथ, शांतिनाथ-चरिउ के पत्र पर, लगभग 1420-60 ई०, (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है) कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 36 क विद्याधर स्रतिबल, स्रादिपुराए। (वर्ग-1) के एक पत्र पर, लगभग 1450 ई०, (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय गैली (निजी संग्रह)
- 36 ल श्रोणिक द्वारा समवसरण की महिमा का वर्णन, श्रादिपुराशा (वर्ग-1) के एक पत्र पर, लगभग 1450 ई०, (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 36 ग श्रीमित श्रीर बज्जजंध के विवाह का उत्सव मनाती संगीत-मण्डली, श्रादिपुराण (वर्ग-2) के एक पत्र पर, लगभग 1475 ई० (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)
- 36 घ नर्तक, श्रादिपुराएा (वर्ग-2) के एक पत्र पर, लगभग 1475 ई० (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैंली (निजी संग्रह)
- 37 राजा यशोधर ग्रपने परिचारकों के साथ, यशोधर-चरित के एक पत्र पर, लगभग 1596 ई॰, कदाचित् उत्तर गुजरात, पश्चिम भारतीय शैली (निजी संग्रह)

#### रेखा-चित्र

#### म्रध्याय ३२

- 26 गुजरात : काष्ठ-शिल्प, नारी संगीतकार (रा सं, रेखांकन मोहन लाल द्वारा)
- 27 गुजरात : काष्ठ-शिल्प, पायल बाँघती नृत्यांगना (रा सं, रेखांकन मोहन लाल द्वारा)

#### श्रद्धाय ३६

- 28 वास्तुपुरुष-चक्र (भगवान दास जैन के अनुसार)
- 29 कूर्म-शिला (भगवान दास जैन के अनुसार)
- 30 सम-दल प्रासाद (भगवान दास जैन के अनुसार)
- 31 मंदिर की रूपरेखा (भगवान दास जैन के ग्रनुसार)
- 32 पीठ (भगवान दास जैन के भ्रनुसार)
- 33 पाँच स्तरों (घरों) सहित पीठ (भगवान दास जैन के अनुसार)
- 34 मण्डोवर के प्रकार (भगवान दास जैन के ग्रनुसार)
- 35 रेखा-मंदिर का शिखर (भगवान दास जैन के अनुसार)
- 36 स्नामलसार (भगवान दास जैन के स्रनुसार)

(৭দ)

#### रेखाचित्र

| 37 | कल <b>श</b> (भगवान दास जैन के म्रनुसार)                                    |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
| 38 | ध्वज (भगवान दास जैन के श्रनुसार)                                           |
| 39 | द्वार-शाखाएँ (भगवान दास जैन के श्रनुसार)                                   |
| 40 | जिन-प्रासादों के विभिन्न रूप (प्रभाशंकर ग्रो० सोमपुरा के ग्रनुसार)         |
| 41 | चतुर्मुख महाप्रासाद (प्रभाशंकर ग्रो० सोमपुरा के श्रनुसार)                  |
| 42 | ऋषभनाथ का कमलभूषरा प्रासाद (प्रभाशंकर स्रो० सोमपुरा के झनुसार)             |
| 43 | महावीर का महाधर-वीर-विक्रम प्रासाद (प्रभाशंकर श्रो० सोमपुरा के श्रनुसार)   |
| 44 | त्रिलोक की रचना (मुक्त्यानंदिसह जैन के धनुसार)                             |
| 45 | भरत क्षेत्र (मुक्त्यानंदिसह जैन के अनुसार)                                 |
| 46 | श्रष्टापद (प्रभाशंकर थो० सोमपुरा के श्रनुसार)                              |
| 47 | मेरु (प्रभाशंकर ग्रो० सोमपुरा के ग्रनुसार)                                 |
| 48 | नंदीश्वरद्वीप प्रासाद (प्रभाशंकर ग्रो० सोमपुरा के ग्रनुसार)                |
| 49 | नंदीश्वरद्वीप प्रासाद के विभिन्न रूप (प्रभाशंकर श्लो० सोमपुरा के ग्रनुसार) |
|    |                                                                            |

(98)

# भाग 7 चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प

#### अध्याय 31

### लघु चित्र

(ताड़पत्र ग्रौर कागज पर ग्रंकित पट्ट)

#### श्रामुख

महावीर के निर्वाणीपरांत कुछ प्रारंभिक शताब्दियों में जैन ग्रागमों का ज्ञान जैन साधुग्रों की स्मृति में ही सुरक्षित रहा श्रीर परंपरा में गुरुग्रों द्वारा शिष्यों को मौलिक रूप से प्रदान किया जाता रहा । लेकिन दुर्भिक्षों ग्रौर संक्रामक रोगों से जब भी ये श्रागमज्ञानी कालग्रस्त होते तब इन धार्मिक क्रागमों का ज्ञान भी उन्हीं के साथ ग्रवश्य क्षीण होता जाता। कालांतर में **जैन** ग्रात्म<del>ज्ञान की</del> शिक्षाओं का प्रवाह इतना टूटने लगा कि उसे निरंतर बनाये रखना और उनके मूल-पाठ को अष्ट होने से बचाये रखना ग्रसंभव हो गया । कालांतर में मौखिक रूप से ज्ञानांतरण की इस पद्धति से उत्पन्न संकट को जैन समदाय ने चिंता के साथ अनुभव किया और उसे लगा कि यदि इस दिशा में सुधारा-त्मक ग्रपेक्षित कदम न उठाये गये तो पवित्र ज्ञान की समस्त धरोहर सदा के लिए विलुप्त हो जायेगी। फलतः जैन समुदाय ने अपनी पवित्र ज्ञान-निधि की सुरक्षा के लिए अनेक प्रकार के प्रयास किये। पाटिलीपुत्र में जैन साध्यों की संगीति आयोजित की गयी जहाँ जैन सिद्धांत-साहित्य को कमबद्ध रूप से संचित कर लिपबद्ध किया गया। भागे चलकर ईसा की पाँचवीं शताब्दी में स्वेतांबर जैन परंपरा के म्रनुसार गुजरात के वलिंभ में जैन साधुम्रों की एक संगीति हुई जिसने यह निर्णय किया कि समस्त धार्मिक मूल-पाठों को लिपिबद्ध किया जाये। इन संगीतियों के अतिरिक्त कुछ जैन साधुओं द्वारा व्यक्तिगत रूप में मौखिक ज्ञान की परंपरा को लिपिबद्ध करने का प्रयास भी किया गया। ईसवी सन् के प्रारंभिक वर्षों में दो दिगंबर जैन साध्यों ने एक दूसरे से पृथक स्रौर स्वतंत्र रूप में जैन धर्म के बिखरे हुए ज्ञान के विशद भण्डार को संगृहीत कर लिपिबद्ध किया।

लेकिन जैन साधुय्रों द्वारा अपने इन समस्त पर्याप्त सचेष्ट प्रयासों के उपरांत भी आज तक जो प्रारंभिक जैन पाण्डुलिपियाँ ज्ञात हैं उनमें ऐसी कोई भी पाण्डुलिपि नहीं जो दसवीं शताब्दी से पूर्व

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> मोतीचंद्र, जैन मिनिएवर पेंटिंग्स फ्रॉन वेस्टर्न इण्डिया, 1949, ग्रहमदाबाद, पृ 2-3.

<sup>2</sup> कासलीवाल (के), **जैन ग्रंथ भण्डार्स इन राजस्यान.** 1967. जयपुर. पृ 2.

<sup>3 (</sup>जैन) हीरालाल कृत भूमिका-भाग, षट्खण्डागम. 1947. भ्रमरावती.

चित्रांकन एवं काष्ठ-ज्ञिल्प भाग 7

की लिपिबद्ध हो। जैनों द्वारा गंभीरतापूर्वंक प्रस्तावित धार्मिक पाठ के लिपिबद्ध करने के प्रयास तथा जो लिखित धार्मिक साहित्य सामने आया—इन दोनों के बीच के अंतर का क्या कारण है, इसपर विचार करने पर दो संभावनाएँ सामने आती हैं। पहली यह कि, अपने इस उद्देय के प्रति निष्ठा रखते हुए भी जैन उसे उस उत्साह के साथ कार्यान्वित नहीं कर सके जिस उत्साह से उन्होंने ऐसा करने का निर्णय लिया था। दूसरी संभावना यह कि, संभवतः प्रारंभिक पाण्डुलिपियां नष्ट हो गयी हों। क्योंकि उस समय ग्रंथ-भण्डार (जैन चैत्यवासों के पुस्तकालय) नहीं थे, जहाँ वे उचित देखभाल होने के कारण सुरक्षित रह पातीं। पाण्डुलिपियों के संग्रहालय के रूप में ग्रंथ-भण्डारों की संस्थागत स्थापना जैन समुदाय के धर्म-प्रमुख के रूप में भट्टारक-संस्था के अस्तित्व में आने के उपरांत हुई। जैन धर्म के इतिहास में यह विकास आठवीं शताब्दी के मध्य किसी समय में हुआ प्रतीत होता है। विद्वान् और धर्म के लिए समर्पित भट्टारक गण ज्ञान की महत्ता के प्रति जागरूक थे अतः उन्होंने जैन मंदिर के लिए पाण्डुलिपियों के रूप में शास्त्रदान हेतु अपने अनुयायियों को प्रेरित किया, जिसके फलस्वरूप इस प्रकार के शास्त्रदानों को पर्याप्त धामिक महत्त्व प्राप्त हुआ। विगत पापों से मुक्ति पाने के लिए साधन रूप में अथवा व्रत के सफलापूर्वंक संपन्न होने के अवसर पर शास्त्रों का दान किया जाने लगा। धर्मात्मा जन जब-तब किसी विशेष ग्रंथ की अनेकानेक प्रतियाँ लिपिबद्ध कराते तथा उन्हें दूर-दूर के जैन ग्रंथ-भण्डारों में वितरित कराते। कभी-कभी पाण्डुलिपियाँ सचित्र भी होतीं।

ग्यारहवीं शताब्दी से पूर्व पाण्डुलिपियों को चित्रित करने की परंपरा प्रचलित थी या नहीं— यह प्रश्न भारतीय लघुचित्रों के इतिहास की एक जिटल समस्या है। यह तो हमें भली-भाँति ज्ञात है कि पाण्डुलिपि-चित्रण के ग्रितिरिक्त चित्रांकन की ग्रन्य विधाएँ जैसे, दीवारों, लकड़ी के तख्तों ग्रौर कपड़ों पर चित्रांकन की परंपरा ग्रिति प्रारंभिक काल से प्रचलित रही है। ईसा-पूर्व प्रथम शताब्दी जितना प्राचीन भित्ति-चित्रण का स्पष्ट साक्ष्य हमें सातवाहनकालीन ग्रजंता की गुफा संख्या नौ ग्रौर दस में प्राप्त है। इसके साथ ही साहित्यिक साक्ष्य हमें काष्ठ-फलकों, कपड़ों ग्रौर यहाँ तक कि हड्डियों से निमित ढालों पर चित्र-चित्रण के विषय में भी जानकारी उपलब्ध कराते हैं जिनकी सत्यता पर संदेह नहीं किया जा सकता।

जैन साहित्य में माये इन उल्लेखों से विद्वान् परिचित हैं कि प्रारंभिक पाण्डुलिपियों में उपलब्ध लेखों में यह लिखा मिला है कि इन पाण्डुलिपियों की प्रतियाँ उन प्राचीन पाण्डुलिपियों से की गयी हैं जो कि उस समय नष्टक प्राय स्थिति में थीं.

<sup>2</sup> विद्याधर जोहरापुरकर. भट्टारक संप्रदाय. 1958. शोलापुर की खंग्रेजी में लिखी भूमिका.

<sup>3</sup> कस्तूरचंद कासलीवाल, पूर्वोक्त, पृ 4-7-

<sup>4</sup> एशियाटिक सोसायटी, कलकत्ता में उपलब्ध सचित्र बौद्ध पाण्डुलिपि ग्राष्ट्रसहिम्नका-प्रज्ञापारिमता (पाण्डुलिपि जी-4713) में जिस पाल नरेश महीपाल का लेख प्राप्त है यदि वह महीपाल-प्रथम है तो यह पाण्डुलिपि उसके राज्य के छठवें वर्ष में रची गयी, जिसका समय लगभग सन् 992 होना चाहिए. ग्रात: यह दसवीं शताब्दी के ग्रांतिम काल की रचना है. इस ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि में बारह चित्र हैं.

<sup>5</sup> **ज्ञिलप्यदिकारम्,** संपादन : रामचंद्र दीक्षितार 1939- मद्रास. पृ 206- सर्ग 13 पंक्ति 168-179-

श्रघ्याय 31 ] भित्ति-चित्र

इस विषय में जैन लेखकों द्वारा किये गये कला-विषयक उल्लेख हमारे लिए विशेष महत्त्वपूर्ण हैं।¹ उद्योतन-सुरि द्वारा, जो वीरभद्र के शिष्य थे तथा ग्रागे चलकर विद्वान जैन साध हरिभद्र-सरि के शिष्य बने, राजस्थान में जालोर नामक स्थान पर सन् ७७५-७७६ में प्राकृत भाषा में रचित क्वलयमाला-कहा नामक ग्रंथ में जिस संसार-चक्र-पट का उल्लेख किया गया है वह स्पष्टतः पट-कपड़े के चित्र-फलक पर ग्रंकित चित्र का साक्ष्य है। इस पट में स्वर्ग के सुखों के विपरीत मानव-जीवन के दखों एवं निरर्थंकताश्रों का श्रंकन है। इस पट का चित्रांकन प्रशंसनीय माना गया है। इसी प्रकार जिनसेन-प्रथम (लगभग ६३० ई०) ने अपने ग्रंथ आदि-पुराण में एक जैन चैत्यवास-स्थित पट्टशाला का उल्लेख किया है। जटासिंहनंदी (लगभग सातवीं शताब्दी) ने अपने ग्रंथ वरांग-चरित में एक जैन मंदिर के भीतर पट्टकों के प्रदर्शित किये जाने का उल्लेख किया है। इन पट्टकों पर तीर्थंकरों, प्रसिद्ध जैन-साधुम्रों म्रौर चक्रवर्तियों (महान् राजाम्रों) के जीवन-चरित्रों का चित्रांकन है। यहाँ पर यह उल्लेख-नीय है कि उपर्युक्त श्रंतिम दोनों उल्लेख दक्षिण भारत के जैन मंदिरों से संबद्ध हैं जिसके श्राधार पर यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि पट्टकों के चित्रण की परंपरा जैनों में व्यापक रूप से प्रचलित थी। यद्यपि पद्रक शब्द का अर्थ लकड़ी का तख्ता हो सकता है और कपड़े पर तैयार किया चित्र-फलक भी, लेकिन इससे कपड़े के तैयार किये चित्र-फलक का अर्थ लेना अधिक उपयक्त प्रतीत होता है। इन प्रारंभिक पटों को बाद के अनेकानेक जैन कपड़े के पटों का उद्भावक मानना चाहिए।<sup>2</sup> बाद के अनेकानेक जैन पटों के विषय में जैन कला के विद्वान भली-भाँति परिचित हैं। उपरोक्त उल्लि-खित प्रारंभिक पट-चित्रों तथा बाद के इन पट-चित्रों के संदर्भों से हमें यह संकेत मिलता है कि कपड़ों के पटों पर इस प्रकार के चित्रों के निर्माण की एक लंबी, ग्रविच्छिन्न और क्रमबद्ध परंपरा रही है।

परंतु यह भी उल्लेखनीय है कि यद्यपि समस्त प्रारंभिक उल्लेख मंदिरों की दीवारों श्रीर पटों पर बने हुए चित्रों की श्रोर संकेत करते हैं, फिर भी जहाँ तक हमें ज्ञात है, वे पाण्डुलिपियों के चित्रण के ग्रस्तित्व श्रीर ग्यारहवीं शताब्दी से पूर्व में उसके प्रचलन के बारे में विशेष कप से मौन हैं।

### इत्रेतांबर पाण्डुलिपियां

पाण्डुलिपियों के चित्रांकन का प्रारंभ

प्राचीनतम चित्रांकित जैन पाण्डुलिपि में ताड़पत्र पर भ्रोघ-निर्युक्ति तथा दश-वैकालिक-टीका नामक दो ग्रंथ लिखे गये हैं। इन दोनों की प्रशस्तियों में एक ही दाता, एक ही पात्र-साघु भ्रौर एक ही लिपिकार का उल्लेख है। भ्रोघ-निर्युक्ति की प्रशस्ति में तिथि का भी उल्लेख है। यह तिथि है विकम

<sup>1 (</sup>शाह उमाकांत प्रेमानंद) का भ्रॉल इण्डिया भ्रोरियेण्टल कांफ्रेंस के फाइन भ्राट्स सेक्शन, 24वाँ भ्रधिवेशन, वाराणसी, भ्रक्तूबर 1968, में दिया गया ग्रध्यक्षीय भाषण.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, पृ 46.

संवत् १११७ (१०६० ई०)। इस पाण्डुलिपि में ग्रंतिम चित्रों में श्री का एक चित्र, कामदेव द्वारा वाण छोड़े जाने का एक सजीव चित्र तथा हाथियों के सुदक्षतापूर्ण ग्रंकित कुछ चित्र हैं (चित्र २६५ क)। इस पाण्डुलिपि के चित्रों के ग्रत्युत्तम स्तर के रेखांकन को देखकर हमें इसलिए ग्राश्चर्यचिकत होने की ग्रावश्यकता नहीं है क्योंकि, हम इस तथ्य से भली-भाँति परिचित हैं कि वस्त्रों पर कुशल चित्र-कारों द्वारा पट्टों के चित्रांकन की परंपरा ग्यारहवीं शताब्दी के बहुत पूर्व से प्रचलित रही है। यद्यपि कपड़े पर बड़े ग्राकार के चित्र बनाने में ग्रभ्यस्त पट-चित्रकारों को प्रारंभ में ताड़ के छोटे से पत्र के ग्रत्यंत सीमित स्थान पर चित्रांकन करने में कुछ ग्रसुविधा रही होगी।

परंतु सचित्र पाण्डुलिपियों के संबंध में एक प्रश्न सर्वप्रथम विचारणीय है कि जैन ताइपत्रीय पाण्डलिपियों पर, जिनमें ताड़पत्रों का क्षेत्रफल ग्रत्यंत सीमित है, चित्रांकन मात्र ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध से ही किस प्रकार प्रारंभ हुआ। इसमें संदेह नहीं कि अनेक जैन ग्रंथ ग्यारहवीं शताब्दी से पहले भी ताड़पत्रों पर लिखे गये हैं, भले ही उनकी प्रतियाँ अब उपलब्ध नहीं हैं, किन्तू उपलब्ध प्रमाण यह संकेत देता है कि प्रारंभिक ताङ्पत्रीय पाण्डुलिपियों के--जिनमें सबसे प्राचीन सन १०६० की रची जैसलमेर की स्रोध-निर्युक्ति की पाण्डुलिपि का हम पहले उल्लेख कर चुके हैं--उत्तरवर्ती विकास के फलस्वरूप ही ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों के चित्रण की परंपरा प्रकाश में श्रायी है। इस विषय में बिना किसी पूर्वाग्रह के कुछ संभावनाएँ व्यक्त की जा सकती हैं; जिनमें से एक संभावना यह है कि दसवीं शताब्दी के उत्तरार्ध से पूर्व ही यहाँ पर धार्मिक भीर साहित्यिक ग्रंथों की सचित्र पाण्डुलिपियों की एक सामान्य परंपरा प्रचलित थी। ये प्रारंभिकतम पाण्डुलिपियाँ बौद्ध ग्रौर जैन धर्म से संबंधित सचित्र पाण्डुलिपियाँ हैं जो आज भी सुरक्षित हैं। इन दोनों धर्मों की सचित्र पाण्डुलिपियों की परंपरा एक सामान्य स्रोत से उद्भावित है; ब्रतः इन दोनों धर्मों में से किसी ने एक दूसरे से अनुप्रेरणा प्राप्त नहीं की है। परंतु इन दोनों के सामान्य स्रोत के विषय में हमारे पास कोई प्रमाण नहीं है। अबतक ज्ञातव्य सबसे प्राचीन सचित्र पाण्डुलिपि बौद्ध धर्म से संबंधित है। इस पाण्डुलिपि की रचना पालवंशीय शासक महीपाल के राज्यकाल के छठवें वर्ष में हुई थी। यदि यह शासक महीपाल-प्रथम है तो, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, इस पाण्डुलिपि का रचनाकाल लगभग सन् ११२ है। इस पाण्डुलिपि के चित्रण की शैली दीर्घकाल से चली आ रही अजंता की उच्चस्तरीय चित्रण-परंपरा से ली गयी है। परंतू इसकी रचना में कहीं अधिक स्थिरता स्रौर प्रस्तुतीकरण में ग्रीपचारिकता है। इस पाण्डुलिपि को महान् बौद्ध विश्वविद्यालय नालंदा में लिपिबद्ध किया गया है। यह भी हो सकता है कि ताड़पत्र के सीमित क्षेत्रफल के कारण, जिसपर पाठ भी लिखा जाता था, दसवीं शताब्दी से पूर्व पाण्डलिपियों के चित्रण की परंपरा का विकास न हो पाया हो । फिर भी, ऐसा प्रतीत होता है कि दसवीं शताब्दी में बौद्ध प्रतिमाश्रों के रेखांकन श्रौर ध्वजाश्रों पर धार्मिक विषयों के चित्रांकन के सभ्यासी कुछ बौद्ध भिक्षुग्रों ने धार्मिक पाण्डुलिपियों को चित्रित करने की भ्रावश्यकता

<sup>।</sup> यह पाण्डुलिपि जैसलमेर के एक जैन भण्डार में है. इसका सर्वप्रथम उल्लेख डॉ. सत्यप्रकाश ने हिंदी पत्रिका 'द्याकृति' में किया था; तदपदचात् डॉ. उमाकांत ब्रेमानंद शाह ने किया, पूर्वोक्त.

भ्रष्याय 31 ]

अनुभव की और उन्होंने ताड़पत्र के सीमित क्षेत्रफल के उपरांत भी उनपर लघुचित्रों की रचना की। इस प्रकार उन्होंने कला की एक नयी विधा का श्रीगणेश किया। यह नहीं कहा जा सकता कि उन्हें इन चित्रों की रचना के लिए किन कारणों ने उत्प्रेरित किया परंत्र यह देखा जा सकता है कि पाँचवी शताब्दी के प्रारंभिक काल में भी चित्रांकन की परंपरा विद्यमान थी। पाँचवीं शताब्दी के आरंभिक वर्षों में चीनी यात्री फाह्यान ने चीन लौटने से पूर्व दो वर्ष तक ताम्रलिप्ति के तट पर स्थित एक बौद्धमठ में रहकर सूत्रग्रंथों की प्रतिलिपि ही नहीं की बल्कि बौद्ध प्रतिमाग्रों का रेखांकन भी किया। वौद्ध प्रतिमाओं के ये रेखांकन निस्संदेह पूजा-पाठ के लिए किये जाते थे ग्रोर इनका स्थायी संग्रह सदैव यहाँ देखने के लिए उपलब्ध रहता था। यह भी संभव है कि जैन धर्म की पाण्डुलिपियों को चित्रित करने की प्रेरणा जैन ग्राचार्यों ने बौद्ध धर्म की उन प्रारंभिक सचित्र ताड़पत्रीय पाण्डु-लिपियों से ली हो जो पालवंशीय शासनकाल के श्रंतर्गत बंगाल में चित्रित हुई। बौद्ध धर्म की इन ताड़पत्रीय सचित्र पाण्डुलिपियों में बौद्ध धर्म के देवी-देवताओं तथा बुद्ध के जीवन संबंधी घटनाओं के चित्र ग्रंकित हैं। यह ज्ञात नहीं है कि वे क्या कारण ग्रौर परिस्थितियाँ थीं जिनमें जैन साधु बौद्धों की इन ताड़पत्रीय सचित्र पाण्डुलिपियों की चित्रण-परंपरा के संपर्क में स्राये । ऐसे बहुत से कारण हो सकते हैं जिनमें यह संपर्क संभव हुन्रा हो । इन कारणों पर विचार किया जाना चाहिए । क्योंकि जैन समुदाय के लोग देश के विभिन्न भागों में रहते ग्राये हैं ग्रतः हो सकता है कि इसी देशव्यापी संपर्क के कारण ऐसा हुआ हो। दूसरे, जैन धर्म प्रचारक साधु गुजरात से देश के दूर-दूर प्रदेशों की निरंतर यात्राएँ करते रहे हैं; अतः हो सकता है इन सुदूर यात्रास्रों के कारण वे उनके संपर्क में आये हों। आगे यह भी अनुमान किया जा सकता है कि जैनों का धार्मिक अनुशासन बौद्धिक ज्ञान की उपलब्धियों के साथ हिन्दू ग्रौर बौद्ध परंपरा की धार्मिक कला ग्रौर साहित्य के विकास से ग्रसंपृक्त नहीं था क्योंकि इस तथ्य की संपुष्टि भण्डारों में पाये जाने वाले जैनेतर साहित्य की उपस्थिति से भी होती है। जैन धर्म की सबसे प्राचीन सन् १०६० की जैसलमेर-भण्डार की सचित्र पाण्डुलिपि बौद्ध धर्म की सबसे प्राचीन ताड़पत्रीय सचित्र पाण्डुलिपि से मात्र पचहत्तर वर्ष बाद की है--यह एक संयोग मात्र है। भारतीय भित्ति-चित्रण-कला की कहानी इस तथ्य की छोर स्पष्टतः स्रंगुलि-निर्देश करती है कि इन तीनों महान् धर्मों की कलात्मक गतिविधियाँ ग्रिभिन्यक्ति की एक-समान दिशा का अनुसरण करती रही हैं। यह संभावना भी की जाती है कि पालवंशीय शासनकालीन प्रारंभिक बौद्ध सचित्र पाण्डुलिपियों ने जैनों को वैसी ही कला-प्रवृत्ति अपनाने की प्रेरणा प्रदान की हो। यह संभा-वना ग्राधारहीन नहीं है।

पाण्डुलिपियों के काष्ठ-निर्मित ग्रावरण

जैसलमेर के प्रसिद्ध जैन भण्डार में दो सचित्र पटलियाँ (पाण्डुलिपियों के काष्ठ-निर्मित म्रावरण) उपलब्ध हैं जिनपर जैन मूर्ति-शास्त्र की विद्यादेवियों के चित्र ग्रंकित हैं। इन विद्यादेवियों

<sup>1</sup> फाह्मान द्वारा लिखित ए रिकॉर्ड ऑफ बुद्धिस्ट कण्ट्रीज का अनुवाद . अनुब चाइनीज बुद्धिस्ट एसोसियेशन, 1957, पीकिंग; पृ 77.

वित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प [ भाग 7

के चित्रण की प्रेरणा स्पष्टतः पालकालीन बौद्ध पाण्डलिपियों के चित्रों से ली गयी है। ये बौद्ध पाण्ड-लिपियाँ पालवंशीय शासक रामपाल के शासनकाल में संभवतः ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध या बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध की चित्रित हैं। इन विद्यादेवियों की पटलियों के दिलहों में से एक दिलहे में दो उपासिकाएँ चित्रित हैं। ये उपासिकाएँ इन पटलियों के काल-निर्धारण के लिए महत्त्वपूर्ण संकेत उपलब्ध करती हैं। इन पटलियों की रचना प्रसिद्ध जैन विद्वान् जिनदत्त-सुरि के जीवनकाल में हुई है। उनका निधन सन् ११५४ में हुआ था। दूसरी पटली में भी बिलकुल ऐसी ही उपासिकाएँ चित्रित हैं। यह पटली (रंगीन चित्र २२) जैसलमेर के जैन भण्डार में है। यह पटली प्रायः निश्चित रूप से उस ग्रवसर पर चित्रित की गयी जब जिनदत्त-सुरि मारवाड़ के मरुकोट्टा (मारोठ) नामक स्थान पर एक विशाल मंदिर की प्रतिष्ठापना के लिए पंघारे थे। इस मंदिर का निर्माण जिनदत्त-सुरि के धर्मोपदेशों की प्रेरणा पर हुआ था श्रतः इस मंदिर में प्रतिमा-प्रतिष्ठापना करने के लिए उन्हें पधारना ही था। जिनदत्त-सूरि श्याम वर्ण के थे स्रौर वे स्रपने वर्ण के लिए जाने जाते थे, इसलिए इस पटली में उन्हें भूरे त्वचा-रंग में चित्रित किया गया है। इस चित्र में उन्हें ग्रपने शिष्य जिनरक्षित, तीन श्रावकों (नये शिष्यों) तथा इनमें से एक श्रावक की दो पत्नियों को महावीर के जीवन से संबंधित उपदेश देते हुए दर्शाया गया है। पटली<sup>2</sup> के मध्य में महावीर आसन पर विराजमान हैं श्रीर उनकी दाहिनी स्रोर जिनदत्त-सूरि को स्रपने शिष्यों-गुणचंद्र-सूरि स्रोर सोमचंद्र-सूरि-को उपदेश देते हुए पूनः दर्शाया गया है। यह पटली स्रोध-निर्युक्ति की पाण्डुलिपि का स्रावरण है। स्रोध-निर्युक्ति जैन साधग्रों के लिए एक ग्राचार-संहिता ग्रंथ है। यह पटली इस ग्रंथ या किसी श्रन्य ग्रंथ के साथ निश्चय ही जिनदत्त-सूरि को उनके किसी अनुयायी द्वारा महावीर की प्रतिमा-प्रतिष्ठापना के अवसर पर भेंटस्वरूप प्रदान की गयी होगी। संभवतः इसका दान-दाता वही श्रावक है जिसे अपनी दो पत्नियों सहित पटली पर दर्शाया गया है। क्योंकि इस पटली को हम सुविधा की दृष्टि से एक सुप्रसिद्ध जैन ग्राचार्य के समकालीन चित्रित मान सकते हैं, ग्रतः इसका उचित काल-निर्धारण किया जा सकता है। जिनदत्त-सूरि राजस्थान के निवासी थे, जिनका जन्म सन् १०७५ में तथा निघन ११५४ में हुआ। इस पटली पर लिखे गये शीर्षकों से यह भी संकेत मिलता है कि इसपर चित्रण किन व्यक्तियों के हैं। जिनदत्त-सूरि सन ११२२ में स्नाचार्य बने स्नौर यह पटली इसके बाद ही चित्रित की गयी होगी; अतः इसका रचनाकाल सन् ११२२ से ११५४ के मध्य रहा है। इस पटली के पष्ठ-भाग पर मात्र पत्र-पुष्पों का अलंकरण है। इस पटली की उल्लेखनीय विशेषता यह है कि इसपर एक श्रावक की दो पत्नियों को चित्रित किया गया है। इन दोनों महिलाग्रों के चित्रों में बाघ-श्रजंता के नारी-चित्रों के आकार और मुखाकृति के चित्रण की विशिष्ट परंपरा का निर्वाह हुआ है, यद्यपि इनके

<sup>1</sup> मुनि पुण्यविजय एवं डॉ. उमार्कात प्रेमानंद शाह. 'सम पेण्टेड बुक-कवर्स फॉम वेस्टर्न इण्डिया,' जनंत भ्रॉफ़ इण्डियन सोसाइटी भ्रॉफ़ श्रोरिएण्टल श्रार्ट (स्पेशल नंबर श्रॉन वेस्टर्न इण्डियन श्रार्ट), मार्च 1966. पृ 34-44 एवं चित्र 25 एवं 27 के भ्रनुसार. डॉ. शाह द्वारा हाल ही में इन विद्यादेवियों के लिए सुफाया गया इससे पूर्व का, श्रर्थात् दसवीं शताब्दी के उत्तरार्घ से पूर्व का काल सहज स्वीकार्य नहीं है.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, रेखाचित्र 191 में समूची पटली को एक रंग में प्रस्तुत किया गया है.

भ्रष्याय 31 ]

चित्रण में शैलीगतता और रीतिबद्धता हो सकती है। लेकिन चित्रों में अजंता और बाद की चित्रण-परंपरा के निर्वाह किये जाने की यह अंतिम ही फलक है क्योंकि इन चित्रों के बाद आगे के चित्रों में यह फलक पुन: नहीं देखी गयी। इस पटली में अंकित दाढ़ी वाले श्रावक का चित्र ऐलोरा के कैलास-मंदिर के कुछ भित्ति-चित्रों! में चित्रित ऐसी ही दाढ़ी वाले व्यक्तियों के चित्रों से बहुत-कुछ मिलता-जुलता है। ये भित्ति-चित्र सामान्यत: बारहवीं शताब्दी के बताये जाते हैं—लेकिन ये इससे कुछ पूर्व के भी हो सकते हैं। ये भित्ति-चित्र एक परमार शासक के शासनकाल में निर्मित माने जाते हैं लेकिन इस विषय में अभी विद्वानों में मतंक्य नहीं है। अतः यह कहना अनुपयुक्त न होगा कि अजंता की कला-परंपरा और उसी प्रकार उसकी अंतरकालीन ऐलोरा की चित्रण-विधि गुजरात में निरंतर प्रचलित रही, यद्यपि उसमें एक विकसित शैलीबद्ध रूपाकार स्थान ग्रहण करते गये हैं।

इसके आधार पर हम यह अनुमान लगा सकते हैं कि जैन मंदिरों के वे प्रारंभिक पट्टक श्रीर चित्र जिनके हमें ग्राठवीं एवं नौवीं शताब्दी में उपस्थिति के साहित्यिक साक्ष्य ही उपलब्ध होते हैं, तीवता से लुप्त होती हुई झैली में चित्रित किये गये होंगे। लंबी-लंबी, कानों तक विस्तृत श्रांखों के चित्रांकन की परंपरा, जो जिनदत्त-सुरि की पटली में देखी गयी है, वह प्रथम बार अजंता की गुफा-२ के भित्ति-चित्र में पायी गयी है। लेकिन इस प्रकार की आँखों का चित्रण इस गुफा की कुछ ही आकृतियों में पाया गया है। अञ्जंता के बाद यह परंपरा पूनः ऐलोरा के कैलास-मंदिर के भित्ति-चित्रों में पायी गयी है। विस्फारित ग्राँखों के चित्रण को जैन कला की एक प्रमुख विशेषता माना जाता है। विस्फा-रित आँखों के चित्रण की इस असाधारण प्रवृत्ति के एक से अधिक कारण बताये जाते हैं, जिनमें से जैन विद्वान मूनि जिनविजय द्वारा सुभायी गयी संभावना विशेष रूप से मान्य प्रतीत होती है। उनका श्रनुमान है कि किसी विशेष संप्रदाय या चित्रकार-समूह ने ग्रपने चित्रों में यह विशेषता विकसित कर ली थी कि वे अपने चित्रों में देवी-देवताओं या मानव-मुखाकृति के पार्व-चित्र में एक ही आँख ग्रंकित करते थे। एक ही आँख के अंकित किये जाने के फलस्वरूप यह आँख विस्तृत आकार की होती थी। इस विषय पर ग्रौर भी ग्रनेक संभावनाएँ हैं। दो ग्रन्य पटलियाँ भी प्रकाशित हो चकी हैं<sup>3</sup> जिनपर जिनदत्त-सूरि ग्रौर उनके शिष्यों के चित्र ग्रंकित हैं। ये पटलियाँ भी जिनदत्त-सूरि की समकालीन हैं। जिनदत्त-सूरि की समस्त पटलियाँ निश्चित रूप से राजस्थान में ही चित्रित होनी चाहिए श्रीर उनका समय सन् ११२२ से ११४४ के मध्य रहा होना चाहिए। इन समस्त पटलियों के किनारों पर पत्र-पूष्प का एक विशेष प्रकार की अलंकरण है तथा रंग-योजना की दृष्टि से ये अत्यंत संपन्न हैं (रंगीन चित्र २२)।

अजंता-शैली के चित्रण की परंपरा इन प्रारंभिक पटिलयों के मात्र नारी-आकृति-चित्रण में ही नहीं है, इस काल की ऐसी अनेक पटिलयों हैं जिनपर लता-वल्लिरयों के अलंकरण हैं। इन

<sup>1</sup> रिपोर्ट ब्रॉफ़ दि ब्राक्यॉलॉयिकल सर्वे ब्रॉफ़ हैदराबाद 1927-28 वित्र डी ब्रीर ई.

<sup>2</sup> भाटिया (पी). वि परमाराज. 1967. नई दिल्ली. पृ 350.

<sup>3</sup> अपभावा-काव्यात्रयोः गायकवाइ श्रोरिएण्टल सीरीज, 37, 1927; में एक पटली प्रकाशित है तथा दूसरी पटली जर्नल आँफ इण्डियन सोसाइटी झाँफ घोरिएण्टल श्रार्ट, मार्च 1966 के चित्र 22 में प्रकाशित है.

अलंकरणों में घमावदार लताओं से निर्मित वृत्ताकारों में हाथी, एकाकी या युगल बत्तख, पौराणिक जलचर म्रादि तथा म्रन्य पशु-पक्षी म्रंकित हैं (रंगीन चित्र: २३ ख, ग म्रौर घ) । एक सुंदर पटली में लता के वृत्ताकार घेरे श्रंकित नहीं हैं लेकिन जलाशय में विकसित कमल-पुष्प की लहरदार लता के घमाव भ्रकित हैं जिनमें हाथी, चीता, बंदर, मछली, कछुआ और दौड़ती हुई मुद्रा में पुरुष-भ्राकृतियाँ म्रंकित हैं (चित्र: २६६ क. ख)। यह पटली जैसलमेर की समस्त पटलियों में संभवतः प्रारंभिक है। परंत इसके लिए भी ग्यारहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध से पहले का समय निर्धारित करना उचित नहीं होगा। ग्रन्य दो पटलियों में से एक पटली, जो इस समय ग्रत्यंत उल्लेखनीय है, जैसलमेर के जैन भण्डार से संबंधित है !<sup>2</sup> इस पटली में हम एक जिराफ तथा गैंडे का चित्र लहरदार लताओं के वत्ताकारों में, तथा पक्षी, दैत्याकार जलचर ग्रौर मोहक मुद्रा में ग्रनावृत वक्ष वाली कुमारियों के चित्र पाते हैं (चित्र : २६७ क, ख तथा २६८ क) । इसमें हिरण, सुग्रर ग्रौर एक बाँसुरी-वादक का भी चित्र है (चित्र : २६८ ख) । यद्यपि जिराफ भारत का पशु न होकर श्रफीकी मैदानों का पशु है, परंतु इसमें संदेह नहीं कि इस पटली के चित्रकार ने राजस्थान से होकर जाते हुए जिराफ को देखा है। संभव है, इस जिराफ को कोई विदेशी व्यापारी दल अपने साथ लिये जा रहा हो, क्योंकि यह तो हमें भली-भाँति जात है कि दुर्लभ पशु-पक्षी राजनयिक उपहारों की सूची में सम्मिलित रहे हैं; इसलिए हो सकता है कि इस जिराफ को किसी भारतीय शासक के लिए उपहार-स्वरूप भेजा गया हो। यह भी संभव है कि यह जिराफ किसी विशाल व्यापारिक जलयान द्वारा जल-मार्ग से गुजरात के किसी बंदर-गाह पर भ्राया हो। जो भी हो, पटली के अलंकरण में सम्मिलित इंस प्रकार की विविधता इस तथ्य की ग्रोर संकेत देती है कि प्रारंभ में चित्रकारों को कलात्मक ग्रभिव्यक्ति की पूरी स्वतंत्रता प्राप्त भी, जो आगे चलकर कला के अधिकाधिक औपचारिक हो जाने के कारण नहीं रही। एक सींगवाला गैंडा उस समय भारत में उपलब्ध था। इस प्रकार के गैंडे श्राज तराई-क्षेत्र तक ही सीमित रह गये हैं जबकि उस समय देश के अन्य भागों में भी पाये जाते थे। इस पटली के चित्रकार ने गैंडे को भी कहीं संभवतः किसी अजायबघर या किसी स्थान पर बंद देखा होगा।

दूसरी पटली में, जो इसी भण्डार की है, हाथियों, ऊपर की स्रोर उठी हुई पूंछ-युक्त पक्षियों तथा खूंखार शेरों के चित्र स्रंक्तित हैं। ये सभी पशु-पक्षी वर्गाकार घेरों के मध्य बने वृत्तों में स्रंकित हैं (चित्र २६६ क तथा ख)। ये स्रालंकारिक चित्र हमारा ध्यान स्रजता की छतों के उस समृद्ध चित्रण की स्रोर ले जाते हैं जो पुष्पों, पशु-पक्षियों स्रौर लता-चल्लिरयों की स्रभिकल्पनास्रों से स्रित संपन्न हैं। इस पटलियों के स्रालंकरण-चित्रण में हम पुनः एक बार इस बात के साक्ष्य पाते हैं कि गुजरात स्रौर राजस्थान में, जहाँ ये पटलियाँ चित्रित हुईं, स्रजता के स्रालंकारिक स्राशयों के चित्रण की परंपरा प्रचलित थी। उस पटली पर 'निषीह-भाष्य-पूजा श्री विजयसिंहाचार्जानम्' लिखा

<sup>ा</sup> नवाब (साराभाई). श्रोल्डेस्ट राजस्थानी पेण्टिंग्स फ्रॉम जैन भण्डार्स 1959. ग्रहमदाबाद. चित्र 3 क से 8 क.

<sup>2</sup> पूर्वोक्त, चित्र डब्ल्यू और बाई.

<sup>3</sup> पूर्वोक्त, चित्र ! और 2.

ब्रध्याय 31 ]

हमा है, जिससे यह संकेत मिलता है कि यह पटली और संभवतः वह पाण्ड्लिपि, जिसके लिए यह पटली बनायी थी, श्री विजयसिंहाचार्य को उनके किसी अनुयायी द्वारा तैयार कराकर भेंट की गयी थी। विजयसिंहाचार्य एक प्रसिद्ध जैनाचार्य थे जो गुजरात के सिद्धराज जयसिंह के शासनकालीन (सन् १०६४-११४४) एवं श्री-हेमचंद-सरि तथा श्री-वादिदेव-सुरि जैसे विद्वान जैनाचार्यों के समसामियक थे। भाषागत या ऐसा कोई ग्रन्य कारण प्रकाश में नहीं है जिसके ग्राधार पर इस पटली को दसवीं शताब्दी के मध्य से पूर्व का अर्थात श्री विजयसिंहाचार्य के समय से पूर्व का चित्रित माना जा सके, श्रयवा इस पटली की पहले का चित्रित माना जाये और साथ में यह भी कि यह पटली उनके पास उस ग्रवसर पर ग्रायी हो जिसका उल्लेख इस पटली के लेख में है। 1 यह लेख-युक्त पटली शैलीगत विशेष-ताओं के ब्राधार पर ब्रन्य पटलियों के, जिनमें हाथी, पौराणिक शेर एवं पशु-पक्षियों के चित्र हैं, रचना-काल को निर्धारित करने के लिए मुख्यवान सामग्री प्रस्तुत करती है। क्योंकि यह पटली बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध की है इसलिए यह पटली जैसलमेर-भण्डार की अधिकांशतः आलंकारिक पटलियों के रचनाकाल, अपने समकालीन या इससे पूर्व का, (जो भ्रधिक से श्रधिक ग्यारहवीं के उत्तरार्ध का समय है) निर्धारित करने का एक ग्रच्छा ग्राधार प्रदान करती है। यद्यपि, इनमें से कुछ पटलियों का समय इससे बहुत पहले का अर्थात् दसवीं शताब्दी सुम्हाया गया है<sup>2</sup>, परंतु सावधानीपूर्वक किया गया शैलीगत विश्लेषण इस सुभाव का समर्थन नहीं करता । यथार्थतः यदि यह स्वीकार्य हो कि ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों के चित्रित कराने तथा उनके लिए चित्रित पटलियों के निर्माण कराने की प्रेरणा जैनों ने बौद्धों की प्रचलित परंपरा से ग्रहण की है तब भी यह परंपरा स्वयं में ग्यारहवीं शताब्दी के मध्य से पूर्व की नहीं बैठती। जैन पाण्डुलिपि-चित्रों के काल-निर्धारण की यह विधि भी भ्रामक सिद्ध होगी यदि हम इन चित्रों में ग्रंकित आकृतियों की समानता गुजरात श्रीर राजस्थान की प्रतिमाश्रों में देखने का प्रयास करें और वह भी जबकि हम इन प्रतिमास्रों को इन चित्रों के लिए विशुद्ध प्रतिमान मानकर चलें। यद्यपि इस विधि का उपयोग किया जा सकता है लेकिन वह भी एक सीमित क्षेत्र तक; ग्रौर यह ध्यान में रखते हुए ही कि किसी प्रदेश विशेष की चित्र ग्रौर मूर्तिकला एक ही काल से म्रनिवार्यतः संबंधित नहीं होती यद्यपि उनमें कुछ समानताएँ हो सकती हैं। इस तथ्य को सत्यापित करने के लिए अमरावती और नागार्ज नी कौंडा की मूर्तिकला के उदाहरण हमारे समक्ष हैं। अमरावती भ्रौर नागार्ज नी कौंडा के मूर्ति-शिल्प ग्रंजता के वाकाटक चित्रों के समानांतर हैं, लेकिन इसके उपरांत भी आगे की दो शताब्दियों के मध्य ये चित्र मूर्ति-शिल्पों से नितांत भिन्न हो गये। इसी प्रकार मृनि पुण्यविजयजी के संग्रह की क्षतिग्रस्त एक पटली (चित्र २७० क), जिसपर महावीर का चित्र ग्रंकित है<sup>3</sup>, शैलीगत तूलना के आधार पर जिमदत्त-सुरि की पटलियों से किसी प्रकार भी भिन्न नहीं

मुनि पुण्यविजय ग्रीर शाह, पूर्वोक्त, पृ 41, पाद-टिप्पणी 12. यहां पर इस पटली का रचनाकाल इससे पहले का सुभाया गया है.

<sup>2</sup> पूर्वीकत, पू 41; हमारे हारा सुफाये गये अनुमानित समय से भी पूर्व का समय शाह इस पटली (रंगीन चित्र 23 क, ख, ग, घ) को दे सकते है.

<sup>3</sup> पूर्वोक्त, चित्र 23 (रंगीन).

चित्रांकन एवं काव्ठ-शिल्प [ भाग 7

है जबकि यह पटली जिनदत्त-सुरि की पटलियों से कुछ काल पूर्व की ही रही है। इसके अनुसार इस पटली का रचनाकाल ग्यारहवीं शताब्दी का उत्तरार्ध निर्धारित किया जा सकता है। इससे ग्रागे इन परिस्थितियों पर ग्रधिक बल नहीं दिया जा सकता कि लंबी-लंबी ग्रांंखों के चित्रण की प्रवृत्ति इनमें थी या नहीं। जैसलमेर-भण्डार में तिलकाचार्य कृत दश-वैकालिक-सूत्र की पाण्डुलिपि तथा कुछ प्रन्य ग्रंथों की ग्रांशिक ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियाँ हैं<sup>।</sup> जिनमें पार्श्वनाथ ग्रौर नेमिनाथ के जीवन संबंधी म्रानेक दृश्य चित्रित हैं। इन चित्रों में से अधिकांश चित्रों में जो आँखें चित्रित हैं वे असामान्य ढंग से विस्फारित नहीं है यद्यपि ग्राँखों के चित्रण में लंबी-लंबी विस्फारित ग्राँखों के चित्रण की परंपरा का निर्वाह किया गया है (चित्र २७१ क, ख, ग, घ)। ये चित्र अधिक से अधिक तेरहवीं शताब्दी से पूर्व के नहीं हैं। एक तथ्य, जिसकी उपेक्षा नहीं की जानी चाहिए लेकिन उसकी अपेक्षा की जाती रही है, यह है कि यह आवश्यक नहीं है कि किसी एक या एक जैसे समान काल में विभिन्न चित्रकारों द्वारा रचेगये चित्रों में एक ही शैली का उपयोग किया जाये । इसलिए किसी शैलीगत भेद को अनिवार्य रूप से किसी काल या प्रांत का भेद नहीं माना जा सकता। बाहुबली-भरत-युद्ध चित्रांकित प्रसिद्ध पटली के पष्ठ-भाग पर घुमावदार लता-वल्लरियों के वृत्ताकारों में हाथी, पक्षी श्रौर पौराणिक शेरों के द्यालंकारिक अभिप्राय चित्रित हैं (रंगीन चित्र २३ क, ख, ग, घ) । यह पटली पहले साराभाई नवाब के पास थी2 और अब यह बंबई के कूसम और राजेय स्वाली के निजी संग्रह में है। यह पटली बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध की है यद्यपि इसका रचनाकाल उपरोक्त लेख-युक्त पटली (चित्र २६६ क. ख) से कुछ समय पूर्व का हो सकता है। इस पटली की रचना सिद्धराज जयसिंह (सन् १०६४-११४४ ई०) के शासनकाल में विजयसिंहाचार्य के लिए हुई थी । इस पटली का रचनास्थल राजस्थान ही होना चाहिए क्योंकि राजस्थान ही जिनदत्त-सूरि का मुख्य कार्यक्षेत्र रहा है ग्रौर प्रतीत होता है कि यहीं पर जैसलमेर-भण्डार की श्रधिकांशतः प्रारंभिक पटलियाँ बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में चित्रित हुई हैं। कहा जाता है कि बाहुबली-भरत-युद्धांकन वाली पटली मूलतः जैसलमेर-भण्डार की ही पटली है।

जैन चित्रकला में पटली-चित्रण-विधा की श्रेष्ठ कृतियों के समूह में विचार करने को ग्रभी एक ऐसी पटली<sup>3</sup> शेष रह गयी है जो अत्यंत महत्त्वपूर्ण भौर सुदक्ष कलाकारिता की दृष्ट से उल्लेख-नीय है। इसपर विचार करने से हम स्वयं को ग्रभी तक इसलिए रोकते रहे हैं कि हमें जो स्थान यहाँ पटली, ताड़पत्र भौर कागज पर चित्रित जैन चित्रकला की सर्वोत्तम कृतियों की विवेचना के लिए मिला है हम उसका समुचित उपयोग उसी के लिए कर सकें। कहा जाता है कि यह पटली (रंगीन चित्र २४) एक जैन भण्डार की है। यह पटली पहले जैन विद्वान् मुनि जिनविजयजी के पास थी भौर इस समय एक निजी संग्रह में है। इस पटली पर उस प्रसिद्ध शास्त्रार्थ का दृश्य ग्रंकित है

नवाब (साराभाई), पूर्वोक्त, चित्र श्रो, पी श्रीर क्यू (रगीन)

<sup>2</sup> मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, चित्र 199-203.

<sup>3</sup> पूर्वोक्त, चित्र 193-198.

जो महान इवेतांवर तर्क-विद् वादिदेव-सूरि ग्रौर सुप्रसिद्ध दिगंबर श्राचार्य कुमुदचंद्र के मध्य सन् ११२४ में सिद्धराज जयसिंह की राज्य-सभा में हुआ था, जिसमें वादिदेव-सूरि ने अभिमानी कुमुदचंद्र को परास्त किया था। इसमें किंचित संदेह नहीं कि इस पटली के चित्रण का मूल उद्देश्य सम-सामयिक घटना को चित्रित करना रहा है। यह पटली इस शास्त्रार्थ से ग्रधिक से ग्रधिक एक वर्ष की अवधि में चित्रित की गयी है। यह शास्त्रार्थ भी छह मास तक चला था। इस शास्त्रार्थ की कथा मात्र श्वेतांबर जैनों के आगमाश्रित साहित्य में लिपिबद्ध ही नहीं हैं अपितु यशस्वंद्र के नाटक मुद्रित-कुमुद-चंद्र की कथावस्तु भी है। यशक्वंद्र गुजरात के शासक सिद्धराज जयसिंह (सन् १०६४-११४४) के शासनकाल का एक नाटककार था और वह स्वयं इस अवसर पर उपस्थित था। उसने यह नाटक इस शास्त्रार्थ के अवसर पर ही लिखा था। इस सब के अनुसार इस पटली की रचना लगभग सन् ११२५ में होनी चाहिए। इस पटली की सुदक्ष कलाकारिता राजस्थान में चित्रित जिनदत्त-सुरि के पटली-समूह की श्रेष्ठतम पटिलयों की कलाकारिता के समकक्ष है। यह पटली संभवतः गुजरात की राजधानी पाटन के किसी चित्रकार की कलाकृति है जहाँ पर यह शास्त्रार्थ हुआ था। पाटन में पाण्डुलिपियों की रचना-कला को बहुत बड़ा संरक्षण प्राप्त था। इस घटना को श्वेतांबर जैन संप्रदाय में एक लंबे समय तक स्मरणीय बनाये रखने की दृष्टि से निस्संदेह ही विजयी वादिदेव-सूरि के किसी प्रशंसक-अनुयायी ने उन्हें कुछ आगमिक पाठों की पाण्डुलिपियों के साथ भेंट करने के लिए यह पटली बनवायी होगी। इस पटली श्रीर जिनदत्त-सूरि-पटली-समूह में शैलीगत भिन्नता इन तथ्यों से भली-भौति परिगणित की जा सकती है कि ये विभिन्न क्षेत्रों में चित्रित की गयीं, फलतः इनके चित्रण के लिए विभिन्न व्यावसायिक समूहों के चित्रकार नियुक्त किये गये। इस पटली में चित्रित महावीर की प्रतिमा को ले जाने वाले उत्सव के रथ के साथ शोभा-यात्रा के दृश्य में नर्तकों श्रीर गायकों-वादकों को सजीव एवं स्नाकर्षक रूपाकारों में स्रंकित किया गया है। ये चित्र बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में पाटन में पटलियों के निर्माण की उच्च तकनीकी दक्षता का संकेत देते हैं।

इनके ग्रतिरिक्त ग्रन्थ ग्रनेक पटिलयाँ भी हमें उपलब्ध हैं जो मुख्यतः बारहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध तथा तेरहवीं एवं चौदहवीं शताब्दी में रची गयी हैं लेकिन उनमें परंपरागत विशेषताग्रों एवं ग्रौपचारिकता की बढ़ती हुई प्रवृत्ति पायी जाती है, जिसके फलस्वरूप इनके ग्रलंकरणों, लहरदार लताग्रों में ग्रंकित पशु-पक्षी ग्रौर कमल-पुष्पों के ग्रंकन में कलात्मक ग्रानंद का ग्रभाव पाया जाता है, तथा इनमें जिनदत्त-सूरि के पटली-समूह-सा गंभीर ग्राकर्षण ग्रथवा देव-सूरि-कुमुदचंद्र-शास्त्रार्थ वाली पटली की-सी चमक ग्रौर उज्ज्वलता नहीं पायी जाती।

### ताङ्पत्र-काल

ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों के चित्रों के विषय में, जैसा कि हम ऊपर उल्लेख कर चुके हैं, सबसे प्रारंभिक ग्रौर ज्ञातव्य पाण्डुलिपि-चित्र (चित्र २६५ क) सन् १०६० का रचा हुग्रा है। इसके उपरांत हमें पिण्ड-निर्युक्ति का एक ताड़पत्र प्राप्त है जिसपर एक हाथी भली-भांति ग्रांकित है यद्यपि इसका रंग घिस चुका है (चित्र २७० ख)। इस ताड़पत्र के दोनों किनारों पर कमल-पदक का चित्रांकन एवं काष्ठ-शित्प भाग 7

अंकन है। यह पाण्डुलिपि किसी ग्रानंद नामक व्यापारी के पुत्र ने निर्मित कर मुनि चंद्र-सूरि के शिष्य यशोदेव-सूरि (१०६३-११२३) को भेंट की थी। ग्रागमिक ग्रंथों की पाण्डुलिपियों की प्रतियाँ तैयार कराकर जैन स्राचार्यों में वितरित करने की प्रथा का सामान्य प्रचलन था। जैन स्राचार्य इस प्रकार शास्त्रदान में आयी हुई पाण्डुलिपियों को सामान्यतः अपने भण्डारों में सुरक्षित रखते थे। प्रति संपन्न महाजन (श्रेष्ठि) ग्रौर व्यापारी गण जैन मंदिरों को इस प्रकार की पाण्डुलिपियाँ दान में देते थे तथा जन सामान्य में भी वितरित करते थे। ये दोनों प्रकार के दान समान रूप से दानादाता के लिए पृण्य का कार्य होता था। इस प्रकार का ग्रास्तिक्य भाव ग्राभिरोचक समाजवादी स्वरूप को ग्रागे लाता जो जैन धर्म में विद्यमान था। शास्त्र के दानदाता चाहे इन शास्त्रों को धार्मिक प्रेरणा से विनम्र भाव से दान देते अथवा किसी पाप के प्रायश्चित्त स्वरूप देते; लेकिन ये दोनों प्रकार के दान समान रूप से उनके लिए पुण्य का अर्जन करते थे। इस पाण्डुलिपि के लेखक का नाम सोमपाल लिखा गया है। यदि यह पाण्डुलिपि यशोदेव-सूरि के ग्रांतिम वर्ष से संबंधित है तो यह सन् ११२३ के बाद की नहीं हो सकती। इसके पृष्ठ-भाग पर एक रूपाकार है जिसमें दो कमल-पुष्पों के बीच दो वृत्त श्रंकित हैं जिनमें से एक वृत्त कमलदलों से निर्मित है और दूसरा हंसों के घेरे से। बारहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में चित्रित पटलियों में हंसों का ग्रालंकारिक ग्राभिप्रायों के रूप में जो उपयोग पाया जाता है वही उपयोग इसी काल के लगभग रचे गये सभी ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों के चित्रों में पाया गया है । यह पाण्डुलिपि इस समय क्षतिग्रस्त ग्रवस्था में है। किसी समय यह मुनि जिनविजयजी के संग्रह में थी।

खंभात स्थित शांतिनाथ-मंदिर के भण्डार में ज्ञान-सूत्र की एक पाण्डुलिपि है जिसमें मात्र दो चित्र हैं। यह पाण्डुलिपि सन् ११२७ की आरंभिक प्रति होने के कारण उल्लेखनीय है। इसके एक चित्र में खड़ी मुद्रा में सरस्वती। की आकर्षक आकृति अंकित है। इन चित्रों में आँखों के विस्तृत रूप से अंकित करने की प्रवृत्ति जिनदत्त-सूरि की समकालीन पटलियों के अंतर्गत भी नहीं पायी जाती। स्मरण रहे कि जिनदत्त-सूरि की पटलियों में नारी-आकृतियों का अंकन अजंता की प्रचलित कला-परंपरा में हुआ है जो आगे चलकर समाप्त-प्राय हो गयी। सरस्वती का यह चित्र (चित्र २७० ग) उस लाक्षणिक जैन शैली का पूर्व रूप है जिसने आगे चलकर परवर्ती पाण्डुलिपि-चित्रों में प्रमुख स्थान प्राप्त किया।

इस पाण्डुलिपि के बाद दश-वैकालिक-लघुवृित नामक पाण्डुलिपि का स्थान आता है। यह पाण्डुलिपि सन् ११४३ की रची हुई है तथा पूर्वोक्त भण्डार में ही है। इसमें मात्र एक ही चित्र है जिसमें दो जैन साधु एवं एक श्रावक का चित्र ग्रंकित है। यह पाण्डुलिपि केवल प्राक्कालीन महत्त्व की है। इसी भण्डार में नेमिनाथ-चरित नामक एक पाण्डुलिपि है जो सन् १२४१ की लिपिबद्ध है। इसमें चार चित्र हैं जिनमें से एक आकर्षक चित्र पद्मासीन ग्रंबिका² का है। इन चित्रों

<sup>1</sup> पूर्वोक्त, चित्र 16 (रंगीन).

<sup>2</sup> पूर्वोक्त, चित्र 46 (रंगीन).

से ज्ञात होता है कि इस समय तक जैन ताड़पत्रीय चित्रों की शैली कुछ अपनी अतिशय रीति-बद्धताओं के साथ पूर्णरूपेण विकास पा चुकी थी, जो अगली कई शताब्दियों तक प्रचलित रही।

इन प्रारंभिक ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों में चित्रों की संख्या सामान्यतः स्रल्प ही है लेकिन इस तरह का कोई एक-सभान नियम नहीं था। विशेषकर तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध के पश्चात् की रची गयी पाण्डुलिपियों में ऐसा नहीं है। बड़ौदा के निकट छाणी स्थित जैन भण्डार की स्रोध-निर्यु क्ति की ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि में विद्यादेवियों! के चित्र एक बड़ी संख्या में विद्याना हैं। इन विद्यादेवियों के चित्रों की कलात्मकता उत्तम है परंतु देवियों के चित्रों के बार-बार दोहराकर स्रंकित किये जाने से इनमें समरसता स्रा गयी है, वैविध्य नहीं रह गया है। विद्यादेवियों के ये चित्र स्पष्टतः पूर्वोक्त श्रंबिका के चित्र की शैली में ही स्रंकित हैं। ग्रंबिका का यह चित्र सन् १२४१ की निर्मिति है, इसका उल्लेख ऊपर किया गया है। विद्यादेवियों के ये चित्र तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध से संबंधित हैं यद्यपि इन्हें कुछ लेखकों द्वारा भ्रमवश सन् ११६१ का माना गया है।

सावग-पाडिक्कमण-सुत्त-चुण्णि शीर्षक ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि बोस्टन स्थित म्यूजियम ग्राफ फाइन ग्रार्ट्स के संग्रह में है जो सन् १२६० में उदयपुर के निकट मेवाड़ में रची गयी। इसमें छह चित्र हैं जिसमें से कुछ बुरी तरह से क्षतिग्रस्त हो चुके हैं। ये चित्र शैलीगत ग्राधार पर उन पाण्डुलिपियों के चित्रों से भिन्न नहीं हैं जो गुजरात में रचे गये। इससे यह स्पष्ट हैं कि गुजराती ग्रथित् पश्चिम भारतीय शैली दक्षिण राजस्थान में भी प्रचलित रही थी।

तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में इन ताड़पत्रीय चित्रों में एक श्रीर झन्य विशेषता का विकास हुआ है। चित्रकारों ने ताड़पत्र के सीमित क्षेत्रफल के होते हुए भी ताड़पत्र के मूलपाठ की विषय-वस्तु के झनुरूप चित्रों को विवरणात्मक स्वरूप में अधिक से अधिक भावाभिव्यक्ति प्रदान करने की दिशा में चरण आगे बढ़ाया तथा चित्रांकन में उस सीमा तक स्वतंत्रता का उपयोग किया जिस सीमा तक उनके पूर्ववर्ती चित्रकार कभी नहीं गये थे। अबतक एक ही देवी-देवता के चित्र होते जो कभी अपने सेवकों के साथ अंकित किये जाते थे तो कभी अकेले ही, उनके स्थान पर अब कहीं-कहीं तीर्थंकरों के जीवन-चिरतों के दृश्य चित्रांकित किये जाने लगे। इस प्रकार की दो उल्लेखनीय पाण्डुलिपियाँ हमारे सामने हैं जिनमें से पहली है--सुबाहुकथा तथा अन्य कथाओं की पाण्डुलिपि को सन् १२८६² की रची हुई है तथा दूसरी पाटन स्थित संघवी-भण्डार के संग्रह में उपलब्ध है। इसमें नेमिनाथ के जीवन की घटनाओं का चित्रांकन हैं। ये चित्र संख्या में २३ हैं। इन चित्रों में चट्टानों, वृक्षों और अन्य पश्चों की आकृतियों के उपयोग से दृश्य-चित्रों की सर्जना की गयी है, जबिक विभिन्न भागों की घटनाएँ एक कमबद्ध विवरणात्मक विधि से अंकित की गयी हैं। इससे सभी विभिन्न घटनाएँ मिलकर

<sup>1</sup> पूर्वोक्त, चित्र 39 से 42 (रंगीन).

<sup>2</sup> पूर्वोक्त, चित्र 50 से 53.

चित्रांकन एवं काष्ठ-शित्प [ भाग 7

एक बन गयी हैं। ये सभी घटनाएँ एक चित्र के फलक में ही ग्रंकित हो गयी हैं। विभिन्न घटनाओं के चित्रण की यह विधि और दृश्य-चित्रों के अंकित करने का ढंग ग्यारहवीं शताब्दी-पूर्व के प्रारंभिक जैन पट्टों (कपड़े पर चित्रित) तथा जैन मंदिरों के भित्ति-चित्रों के चित्रकारों को अवश्य ज्ञात रहा होगा; लेकिन पटलियों से भिन्न इस प्रकार के नवोन्मेष को ताड़पत्र के सीमित फलक पर चित्रित करने का प्रयास संभवतः नहीं किया गया। नितांत मूर्तिपरक चित्रांकन से दूर हटने की यह प्रवृत्ति इस बात का संकेत देती है कि चित्रकारों ने लघुचित्रों की संभावनाओं को तथा ताड़पत्र के अत्यंत सीमित क्षेत्रफल का संयोजनात्मक दृष्टि से उपयोग भी भली-भाँति समक्क लिया था।

दूसरी पाण्डुलिपि में, जो इसी वर्ग में भ्राती है, रचना-तिथि का उल्लेख नहीं है, परंतू स्पष्टतः इसका काल भी वही निर्धारित किया जा सकता है जो पूर्वोक्त पाण्डुलिपि का। इसमें तीर्थंकर पार्श्वनाथ श्रौर नेमिनाथ की जीवन-संबंधी घटनाएँ श्रंकित हैं। यह पाण्ड्लिपि जैसलमेर के जैन भण्डार में हैं (चित्र २७१ क, ख, ग, घ)। इसमें बीस चित्र हैं। इन दोनों पाण्डुलिपियों के चित्र विशेष ग्राकर्षक हैं तथा पूर्व उल्लिखित एक ही देवी के चित्र वाली प्रारंभिक पाण्डुलिपियों के चित्रों से कहीं श्रधिक प्रवाहमय हैं। चित्रकारों का दृष्टिकोण उन्हें श्रधिक से श्रधिक अलंकृत करने का रहा है। तीर्थंकर की जीवन संबंधी घटनाओं को ग्रंकित करने के लिए ग्रपनायी गयी कुछ मान्यतास्रों को भी इन चित्रों में विकसित होते हुए देखा जा सकता है। इन मान्यतास्रों को संभवतः इन्हीं के समान उन मान्यताश्रों से ग्रहण किया गया है जिन्होंने ग्यारहवीं शताब्दी से पूर्व जैन पट्टों एवं मंदिरों के भित्ति-चित्रों में विकास पाया था। यद्यपि गुजरात में पाण्डलिपि के लेखन के लिए कागज का उपयोग बहुत पहले अर्थात् बारहवीं शताब्दी से होने लगा था<sup>2</sup> किन्तू पाण्डुलिपीय चित्रों को चित्रित करने के लिए कागज का उपयोग लगभग चौदहवीं शताब्दी के मध्य तक नहीं हो सका; बल्कि इसका उपयोग सन् १४०० के लगभग किसी प्रकार ताड्पत्र के स्थान पर किया गया । इस प्रकार हम देखते हैं कि ताड़पत्रों पर पाण्डुलिपि-चित्रों की रचना चौदहवीं शताब्दी, श्रौर यहाँ तक कि पंद्रहवीं शताब्दी तक प्रचलित रही । इस उत्तरवर्ती काल की रची पाण्डलिपियों में कल्प-सूत्र तथा कालकाचार्य-कथा उल्लेखनीय हैं। इन दोनों पाण्डुलिपियों पर इनका रचनाकाल ग्रंकित है । ये पाण्डुलिपियाँ ग्रहमदाबाद स्थित उज्जम्फोइ धर्मशाला के भण्डार में है ।<sup>3</sup> इनकी रचना सन १३७० में हुई थी (चित्र २७२ क, ख)। इसमें मात्र छह चित्र हैं। चित्रों की इस ग्रत्पता की दृष्टि से इसमें सचित्र पाण्डुलिपियों की उस प्राचीन परंपरा का अनुसरण किया गया है जिनमें कुछ ही चित्र हम्रा करते थे। ये चित्र यद्यपि गतिहीन और भ्रौपचारिक है परंत सदक्ष कलाकारिता के

<sup>1</sup> नवाब (भाराभाई) पूर्वोक्त, चित्र जे से एस तक (रंगीन).

<sup>2</sup> ग्रहमदाबाद के एल. डी. इस्टीट्यूट में सन् 1294 की कागज पर लिखी गयी पाण्डुलिपि 'शांतिनाथ बोलि' का एक पृष्ठ सुरक्षित है। एक दूसरी बारहवीं शताब्दी की कागज पर चित्रित पाण्डुलिपि मुनि जिनविजयजी के पास थी.

<sup>3</sup> मोतीचंद्र. पूर्वीक्त, चित्र 54 से 58 तक.



(क) श्री श्रीर कामदेव, एक ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि में चित्रांकन, 1060 ई॰ (जैसलमेर भण्डार)



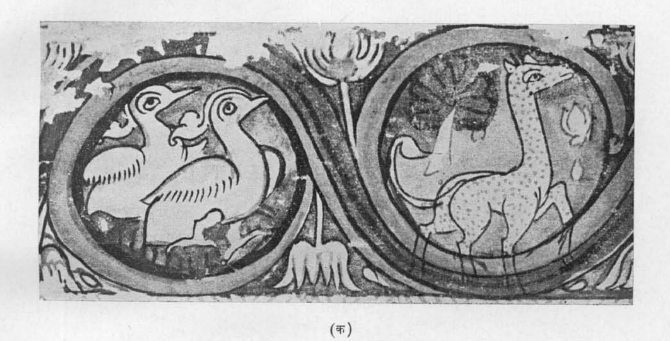
(ख) विद्यादेवी ग्रौर भक्त महिलाएं, एक चित्रांकित पटली का ग्रांशिक दृश्य, 1122-54 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)





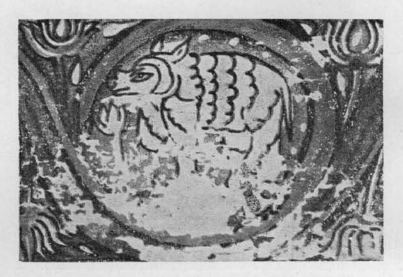
(福)

(क) ग्रौर (ख) एक चित्रांकित पटली के दृश्य, ग्यारहवीं शताब्दी का ग्रांतिम या बारहवीं का ग्रारंभिक भाग (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)





(क) श्रौर (ख) एक चित्रांकित पटली के दृश्य, बारहवीं शताब्दी का श्रारंभिक भाग (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)



(क) एक चित्रांकित पटली का ग्रांशिक दृश्य, बारहवीं शताब्दी का ग्रारंभिक भाग, (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए ), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)



(ख) एक चित्रांकित पटली का ग्रांशिक दृश्य बारहवीं शताब्दी का ग्रारंभिक भाग (इससे पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)



(事)

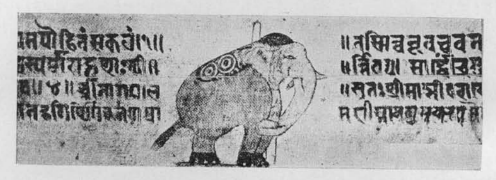


(福)

(क) श्रीर (ख) एक चित्रांवित पटली पर पशुग्रों की रेखाकृतियाँ, बारहवीं शताब्दी का पूर्वीर्घ (इससे भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम-भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)



(क) पटली पर तीर्थंकर के ग्रभिषेक का चित्रांकन, ग्यारहवीं शताब्दी के ग्रंतिम भाग से बारहवीं शताब्दी के ग्रारंभिक भाग तक, (इसके भी पहले के काल के लिए लेख देखिए), गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (ला० द० संस्थान, ग्रहमदाबाद)



(ख) एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में गज का चित्रांकन, बारहवीं शताब्दी का प्रथम चरण, (पहले मुनि जिनविजयजी के संग्रह में थी)



(ग) एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में सरस्वती का चित्रांकन, 1127 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (शांतिनाथ भण्डार खंभात)









(ग)
(क) से (घ) तक, एक ताडपत्रीय पाण्डुलिपि में चित्रांकन; तेरहवीं शताब्दी, गुजराती या पश्चिम
भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)

चित्र 271



(क) तीर्थंकर का ग्रमिषेक



(ख) तीथँकर का जन्म (ख) एक ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि में चित्रांकन, 1370 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय मैली (उक्तम्फोई घमैशाला, घहमदाबाद)

उदाहरण हैं। इन चित्रों के निरीक्षण से यह तथ्य उभरकर सामने झाता है कि चित्रकारों में इस बात की समभ बढ़ने लगी थी कि लघुचित्रों के उत्तम ग्रंकन के लिए कुशल रेखांकन तथा तूलिका पर निपुणतापूर्ण ग्रंधिकार ग्रंपेक्षित है, तभी लघुचित्र पूर्णरूपेण प्रभावशाली बन सकते हैं। इसी काल की अथवा इससे कुछ समय उपरांत रची गयी सुप्रसिद्ध कल्प-सूत्र की ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि के चौतीस लघुचित्रों में रंगों के प्रभाव को उभारने के लिए स्वर्ण का उपयोग हुग्रा है। कल्प-सूत्र को यह पाण्डु-लिपि ईडर स्थित ग्रानंदजी-मंगलजी-नी पेढी-ना ज्ञान भण्डार में सुरक्षित है। चित्रों में स्वर्ण के उपयोग की प्रेरणा संभवतः फारसी पाण्डुलिपियों के चित्रों से ली गयी है। गुजरात इस समय दिल्ली सलतनत के मुसलमान सूबेदारों के शासनाधीन था ग्रौर इन मुसलमान शासकों द्वारा हिंदू-मुस्लिम सांस्कृतिक समन्वय को ग्रत्यिक प्रोत्साहन दिया जा रहा था। जैन पाण्डुलिपियों के चित्रकारों को संभवतः सचित्र फारसी पाण्डुलिपियों को देखने के ग्रवसर मिले होंगे। बड़ौदा संग्रहालय में भी ताड़-पत्रीय कुछ ऐसे चित्र हैं जिनमें स्वर्ण का उपयोग हुग्रा है। ईडर स्थित कल्प-सूत्र की पाण्डुलिपि के रचनाकाल के विषय में कुछ मतभेद हैं परंतु शैली के ग्राधार पर इसका काल लगभग सन् १३७० ग्रथवा इससे कुछ उपरांत का निर्धारित किया जा सकता है।

प्रतीत होता है कि तेरहवीं और चौदहवीं शताब्दी में सचित्र ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों की रचना बहुत बड़ी संख्या में हुई अतः इस बड़ी संख्या को ध्यान में रखते हुए यदि विचार किया जाये तो किसी काल-विशेष के पाण्डुलिपि-चित्रों में कलात्मक गुणों की एकरूपता का पाया जाना सदैव संभव नहीं, क्योंकि इनके चित्रकार भिन्न-भिन्न होते हैं और वे अपने कला-कौशल में वैभिन्य रखते हैं। अतः इस तथ्य को हमें किसी काल की निर्मित श्रेष्ठ कृतियों से इतर कला-कृतियों के मूल्यांकन में सदैव ध्यान में रखना चाहिए।

#### कागज-काल

यद्यपि गुजरात में जैन पाण्डुलिपियों के लेखन के लिए कागज का उपयोग बारहवीं शताब्दी में होने लगा था, परंतु प्राप्त प्रमाणों के अनुसार कागज का उपयोग पाण्डुलिपि-चित्रों के लिए चौदहवीं शताब्दी से पूर्व नहीं हुआ। इसका क्या कारण रहा होगा—-यह स्पष्ट नहीं है। संभवतः कागज के अभाव के कारण ऐसा रहा हो। कुछ भी हो, तथ्य यह है कि बारहवीं और तेरहवीं तथा चौदहवीं शताब्दी के मध्य तक ताड़पत्रों पर पाण्डुलिपि-लेखन की परंपरा प्रचलित रही। यदि हम परंपरागत सुपरिचित विवरणों को मान्यता प्रदान करें तो यह परंपरा ब्यापक स्तर पर प्रचलित रही। और इन परंपरागत विवरणों के अनुसार गुजरात के चौलुक्य शासकों, सिद्धराज जयसिंह (सन् १०६४-११४४) एवं कुमारपाल (सन् ११४४-७२) तथा तेरहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध के बघेल शासकों के वस्तुपाल और तेजपाल-जैसे प्रसिद्ध धनाढ्य मंत्रियों तथा परमार शासक जयसिंह के मंत्री पेयड-शाह के काल में बहुल संख्या में पाण्डुलिपियों की रचना हुई।

<sup>1</sup> वही, रेखाचित्र 59 से 78.

उमाकांत प्रेमानंद शाह के मतानुसार कागज पर लिपिबद्ध की हुई सबसे प्रारंभिक जैन सचित्र पाण्डुलिपि कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा है जिसका रचनाकाल विक्रम संवत १४०३  $(१३४६ ई \circ)^1$  है। इस पाण्डुलिपि का फलक कम चौड़ा है जिसका माप मात्र २५ $\times$ 5.५ सेण्टीमीटर है और एक पृष्ठ पर मात्र छह पंक्तियाँ लिखी गयी हैं। पाण्डुलिपि के इस रचनाकाल को प्रामाणिक नहीं माना जा सकता, क्योंकि इसकी तिथि विक्रम संवत् १४०३ का उल्लेख इसके लेख में नहीं है वरन् एक पृष्ठ के हाशिए पर है जो बाद में लिखी गयी प्रतीत होती है। इस पाण्डुलिपि के कल्प-सूत्र-भाग के ग्रंत में यह उल्लेख है कि यह पाण्डुलिपि विक्रम संवत् १५०५ (सन् १४४८) में महावीर-भण्डार में स्रायी । संभावना यह है कि सन् १४४८ में ही इस पाण्डलिपि का निर्माण हुआ और जैसे ही यह तैयार हुई, वैसे ही, उसी वर्ष, इस भण्डार में आ गयी। शैलीगत आधार पर भी इस पाण्डुलिपि के लिए सन् १३४६ बहुत पूर्व का समय बैठता है। इस निष्कर्ष का समर्थन कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा की एक अन्य पाण्डुलिपि से होता है जो राष्ट्रीय संग्रहालय (प्रविष्टि-संख्या ५१.५३) में है। यह पाण्डुलिपि शैली और पृष्ठ के माप में पूर्वोक्त पाण्डुलिपि के समान है (रंगीन चित्र २६) । इन दोनों पाण्डुलिपियों के पृष्ठों का माप २५×५.५ सेण्टीमीटर है तथा प्रत्येक पष्ठ पर छह पंक्तियाँ ही लिखी हुई हैं। दोनों पाण्डुलिपियों के चित्रों की शैली एक समान है स्रोर यहाँ तक कि इन चित्रों के स्नाकार भी एक जैसे ही हैं। राष्ट्रीय संग्रहालय की पाण्डुलिपि की प्रशस्ति में तिथि का उल्लेख (चित्र २७३) है जो विकम संवत् १५०६ (सन् १४५२) है। क्योंकि तिथि का उल्लेख प्रशस्ति के मध्य है, इसलिए इसके विषय में किसी प्रकार का संदेह नहीं किया जा सकता । इस प्रकार उमाकांत प्रेमानंद शाह द्वारा प्रकाशित सन् १३४६ की तिथि वाली पाण्डुलिपि वस्तुतः पंद्रहवी शताब्दी के मध्य की है जिसे महावीर-भण्डार में सन् १४४६ में जमा किया गया है। इसके निर्माण के लिए सुफाया गया सन् १४४८ ही ग्रधिक उपयुक्त बैठता है। उपर्युक्त दोनों पाण्डुलिपियाँ समय की दिष्ट से भी स्पष्टत: एक-दूसरे के ग्रत्यंत निकट हैं। संयोगवश राष्ट्रीय संग्रहालय की पाण्डुलिपि का पृष्ठ ताडपत्रीय पाण्डुलिपि की अपेक्षा कम माप का है तथा उसपर छह पंक्तियाँ ही लिखी हुई हैं, फिर भी ये विशेष-ताएँ किसी प्रकार इस पक्ष में निर्णायक तथ्य प्रस्तुत नहीं करतीं कि पाण्डुलिपियाँ यथेष्ट पूर्व काल की, अर्थात् चौदहवीं शताब्दी के मध्य या उसके उत्तरार्ध काल की हैं।

कालकाचार्य-कथा की एक अन्य उल्लेखनीय पाण्डुलिपि बंबई के प्रिस आँफ वेल्स म्यूजियम में है जिसपर सन् १३६६ का उल्लेख है। यह पाण्डुलिपि योगिनीपुरा, दिल्ली में निर्मित हुई है। इसमें मात्र तीन चित्र हैं जिनमें एक देवता को बैठे हुए सम्मुख-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है। चित्रों की

मोतीचंद्र एवं उसकात प्रेमानंद शाह. 'न्यू डोक्यूमेण्ट्स आँफ़ जैन पेंटिंग्स', श्री महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबली बॉल्यूम. 1968. बंबई, पृ 375. रंगीन चित्र 1. तथा रेखाचित्र 1-3. मोतीचंद्र इससे सहमत नहीं हैं, वे इसे 15वीं शताब्दी की मानते हैं जो उचित भी है.

<sup>2</sup> गोरक्षकर (एस वी). 'ए डेटेड मैन्युस्क्रिप्ट म्रॉफ दि कालकाचार्य-कथा इन दि प्रिंस ग्रॉफ वेल्स म्यूजियम', बुलेटिन ग्रॉफ द प्रिंस ग्रॉफ वेल्स म्यूजियम', बुलेटिन ग्रॉफ द प्रिंस ग्रॉफ वेल्स म्यूजियम 9. पृ 56-57. रेखा वित्र 69-71.

मध्याय 31 ] लघुचित्र

शैली विशेष रूप से उस शैली से मिलती-जुलती है जो गुजरात में प्रचलित थी। इससे यह भी संकेत मिलता है कि गुजरात में जो शैलियाँ प्रचलित थीं वही शैलियाँ चौदहवीं शताब्दी के मध्य उत्तरी ग्रौर पश्चिमी क्षेत्र में भी प्रचलन में थीं। संप्रदायगत मुद्राएँ तथा चित्रों की सीमित संख्या यह बतलाती है कि इन पाण्डुलिपियों की विशेषताएँ इस समय भी उनसे बहुत निकट रूप से शृंखलाबद्ध थीं जो ताड़पत्रीय पण्डुलिपियों की शैलियों में देखी गयी हैं।

कागज पर लिपिबद्ध एक अन्य पाण्डुलिपि मुनि जिनविजयजी के पास है, जिसके लेख में यह उल्लेख है कि यह पाण्डुलिपि विक्रम संवत् १४२४ (सन् १३६७) में लिखी गयी तथा किसी देहेद नामक व्यक्ति द्वारा विक्रम संवत् १४२७ (सन् १३७०) में संघतिलक-सूरि को मेंट की गयी (चित्र २७५ क)। इसके पृष्ठ की चौड़ाई ७.५ सेण्टीमीटर है तथा प्रत्येक पृष्ठ पर सात पंक्तियाँ लिखी गयी हैं। चित्रों की कुल संख्या आठ है और ये चित्र ७.५ × प्रे सेण्टीमीटर माप के हैं। मुनि जिन विजयजी का मत है कि यह कागज पर सचित्र जैन पाण्डुलिपियों में ज्ञातव्य सबसे प्रारंभिक पाण्डुलिपि है। मेंने इस पाण्डुलिपि को बहुत वर्ष पहले देखा था लेकिन यह पाण्डुलिपि अब उपलब्ध नहीं हो सका है जिससे इसका अधिक अध्ययन किया जा सके। अतः इसके विषय में यहाँ दो गयी जान-कारी से अधिक कुछ नहीं कहा जा सकता। यह संभव है कि इस पाण्डुलिपि की दी गयी तिथि सही हो। इस पाण्डुलिपि के चित्रों का कलात्मक स्तर अधिक उन्तत नहीं है जिसका कारण यह हो सकता है कि इसके चित्रकार की क्षमताएँ सामान्य स्तर की रही हों। ताड़पत्रीय पाण्डुलिपियों के चित्रों में गुणों के स्तर पर पर्याप्त ग्रंतर रहा है। इस पाण्डुलिपि में आठ चित्र हैं जबिक उत्तरवर्ती कागज पर लिपिबद्ध पाण्डुलिपियों में चित्रों की संख्या में पर्याप्त वृद्ध हुई है। यह एक ऐसा तथ्य है जिसका उल्लेख किये बिना नहीं रहा जा सकता।

ग्रहमदाबाद के एल० डी० इंस्टीट्यूट ग्रॉफ इण्डोलॉजी के संग्रह में शांतिनाथ-चरित¹ की पाण्डुलिपि है जिसपर विक्रम संवत् १४५३ (सन् १३६६) तिथि लिखी हुई है। लेकिन इस पाण्डु-लिपि की जो प्रशस्ति है वह उत्तरवर्ती काल की जोड़ी हुई प्रतीत होती है। शैली के ग्राधार पर भी इस पाण्डुलिपि के लिए पंद्रहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध से पूर्व का समय निर्धारित किया जाना संभव नहीं है।

कागज पर लिपिबद्ध प्रारंभिक जैन पाण्डुलिपियों में सर्वोत्तम श्रौर सबसे प्रथम पाण्डुलिपि कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा की है जो प्रिंस श्रॉफ वेल्स म्यूजियम में है<sup>2</sup> श्रौर जिसके लिए हम चौदहवीं शताब्दी के ग्रंतिम पच्चीस वर्षों का समय सुभा सकते हैं। यहाँ यह उल्लेखनीय है कि कालकाचार्य-कथा के चित्रों में कालक को सहारा देने वाले साहियों के चेहरे मंगोल जाति के लोगों जैसे हैं। इन

<sup>1</sup> मोतीचंद्र एवं शाह, पूर्वोक्त, पृ 378 तथा परवर्ती, रेखाचित्र 6.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र. 'एन इलस्ट्रेटेड मैन्युस्किप्ट ग्रॉफ दि कल्पसूत्र एण्ड कालकाचार्य-कथा', बुलेटिन ग्रॉफ दिंगस ग्रॉफ बेस्स म्यूजियम, 4, 1953-54, पृ 40 तथा परवर्ती, चित्र 7-14.

चित्रकित एवं काष्ठ-शिल्प [ भाग 7

चेहरों की प्रेरणा चौदहवीं शताब्दी के फारसी चित्रों से ग्रहण की गयी है। इसका कारण यह है कि साही लोग विदेशी थे ग्रतः इन विदेशी लोगों के चित्रांकन के लिए फारसी चित्रों में पाये जाने वाले मंगोल जाति के लोगों की मुखाकृति को ग्रत्यंत उपयुक्त माना गया। इसी काल की एक ग्रन्थ कल्प-सूत्र-कालका-चार्य-कथा की पाण्डुलिपि का उल्लेख किया जा सकता है जो जैसलमेर-भण्डार में है। ग्रौर जिसके लिए नवाब साराभाई ने पंद्रहवीं शताब्दी के ग्रारंभ का समय मुफाया है। इसके चित्र छोटे ग्राकार, लगभग द×द सेण्टीमीटर के हैं। चित्रों की लाल रंग की पृष्टभूमि पर सोने ग्रौर चाँदी के रंगों का उपयोग किया गया है। चित्रों का कलात्मक स्तर ग्रच्छा है। चित्रों का ग्राकार उत्तरवर्ती कागज पर रचित चित्रों की ग्रपेक्षा, जो ग्राकार में बड़े होने लगे थे, ताड़पत्रीय चित्रों के ग्राकार के बहुत निकट हैं। चित्रों की संख्या तैतीस है। यह संख्या पाण्डुलिपियों में चित्रों की बढ़ती हुई संख्या की प्रवृत्ति का सूचक है। यह पाण्डुलिपि प्रिंस ग्रॉफ वेल्स म्यूजियम की पाण्डुलिपि से रचना-तिथि में कुछ पूर्व की प्रतीत होती है ग्रौर इसके लिए भी चौदहवीं शताब्दी के ग्रंतिम पच्चीस वर्ष का समय निर्धारित किया जा सकता है (चित्र २७५ ख)।

कागज पर सचित्र जैन पाण्डुलिपियों की संख्या इतनी विपूल है कि इस लेख में उनमें से मात्र कुछ उन्हीं पाण्डुलिपियों की चर्चा की जा सकती है जो जैन चित्रावली में पाण्डलिपि-चित्र-शैली के विकास से प्रत्यक्षतः संबद्ध रही हैं। इनमें से सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण पंद्रहवीं शताब्दी के प्रारंभ काल की रची हुई कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा की पाण्डुलिपि है जिसकी रचना-तिथि सन १४१५ है। इसका कल्प-सूत्र भाग कलकत्ता के श्री विङ्ला के संग्रह में है, ग्रीर कालक-भाग बंबई के श्री प्रेमचंद जैन के निजी संकलन में (रंगीन चित्र २५ क, ख, ग ग्रीर घ) ।<sup>2</sup> कला उच्च श्रेणी की है ग्रीर भ्रनेक चित्र तो निस्संदेह ही अत्यंत आकर्षक हैं। यह पाण्डुलिपि किस क्षेत्र में चित्रित हुई है यह ज्ञात नहीं है, परंतु संभवतः यह पाटन में चित्रित हुई होगी। राष्ट्रीय संग्रहालय में सन १४१७ की रची कल्प-सूत्र की एक ग्रन्य पाण्डुलिपि उपलब्ध है। यह समय ग्रौर कलात्मकता की दृष्टि से इसके श्रत्यंत समीप है (रंगीन चित्र २७ ग्रौर चित्र २७४) । इन पाण्डुलिपियों के प्रारंभकालीन होते हुए भी इनके चित्रों में कई परंपरागत विशेषताएँ स्पष्टतः विकसित हो गयी हैं, जैसे नुकीली नाक, छोटी नुकीली दोहरी ठोढ़ी, मुद्राएँ तथा काष्ठ पुतलिका जैसी रूप-प्रतीति आदि। लंदन स्थित इण्डिया ऑफिस की कल्प-सूत्र पाण्डुलिपि, जो सन् १४२७ की रची हुई है<sup>3</sup> ग्रत्यंत ग्रलंकृत है ग्रीर इसपर मूलपाठ सोने ग्रौर चाँदी की स्याहियों से लिखा हुआ है। ग्रत्यंत संपन्न रूप से मलंकृत पाण्ड्लिपियों में से यद्यपि ग्रिधकांशत: पाण्डुलिपियों के पृष्ठ रंगीन हैं जिनपर सोने ग्रीर चाँदी की स्याहियों से लिखा गया है ग्रौर इस प्रकार की पाण्डुलिपियाँ उत्तरवर्ती काल की हैं तथापि इण्डिया ग्रॉफिस की यह पाण्डुलिपि

<sup>1</sup> नवाब (साराभाई), पूर्वोक्त, रेखाचित्र 20 से 50, 60, 65, 70, 75, 78, 83 और 86 (रंगीन).

<sup>2</sup> खण्डालावाला (कार्ल) एवं मोतीचंद्र. न्यू डोक्यूमेण्ट्स झाँफ़ इण्डियन पेंटिय-ए रिएप्राइजल. 1969. बंबई. पुष्ठ 15 एवं रेखाचित्र 5-8

<sup>3</sup> कुमारस्वामी (श्रानंद) तोट्स झॉन जैन झार्ट जर्नल झॉफ इण्डियन झार्ट एण्ड इण्डस्ट्री, 16 नं, 122-128. 1913. चित्र 1, रेखाचित्र 5.

साक्ष्य प्रस्तृत करती है कि 'समृद्धि शैली'। का प्रारंभ चौदहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध भ्रौर पंद्रहवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में हो गया था। यद्यपि इनके विषय में कुछ विशेष रूप से कहना उपयुक्त नहीं है तथापि सामान्यतः यह कहा जा सकता है कि कागज पर चित्रित ये पाण्डुलिपियाँ अञ्छेस्तर की हैं। इन पाण्डलिपियों के निर्माण-केंद्र मुख्य रूप से गुजरात के अनेक नगर रहे हैं, जैसे पाटन, भ्रहमदाबाद, भड़ौंच ग्रादि । साथ ही राजस्थान के कई नगर भी इनके केंद्र रहे हैं परंतु इन चित्रों की शैली इन्हीं क्षेत्रों तक ही सीमित नहीं रही। माण्डु में सन् १४३४-१४४० के मध्य दो उत्तम सचित्र पाण्डुलिपियों की रचना हुई, जिनके चित्रों में स्थानीय प्रभावों को ग्रच्छा स्थान मिला है। ये पाण्डलिपियाँ यद्यपि गूजरात की चित्रित श्रेष्ठ पाण्डुलिपियों से अधिक सुंदर नहीं हैं तो भी ये उनके समान स्तर की तो निश्चित रूप से हैं ही। माण्डू में चित्रित कल्प-सूत्र की पाण्डुलिपि, जिसकी तिथि सन १४३६ है, इस समय राष्ट्रीय संग्रहालय में सुरक्षित है2 स्रौर कालकाचार्य-कथा की पाण्डु-लिपि 3 स्वर्गीय मिन पुण्यविजयजी के संग्रह में थी जिसके लिए भी लगभग यही समय निर्धारित किया जा सकता है। जहाँ कहीं भी संपन्न जैन समुदाय रहा है वहीं पर सचित्र जैन पाण्डुलिपियों की माँग बढ़ती हुई पायी गयी है। माण्डू की पाण्डुलिपियाँ यद्यपि परपराबद्ध हैं श्रीर संप्रदायगत म्रावश्यकतात्रों की पूरक हैं तथापि इनमें नवीन प्रवृत्तियाँ स्पष्टतः परिलक्षित हैं। इनके चित्रकारों ने यद्यपि शांतिप्रद रंग-योजना का उपयोग किया है तथापि उन्हें चमकदार रंगों के उपयोग करने की निपुणता प्राप्त रही है। सन् १४३६ के कल्प-सूत्र में नारी-चित्रों के वस्त्राभूषण गुजरात के पाण्डुलिपि-चित्रों की भाँति एक जैसे ही हैं लेकिन इन चित्रों ने समकालीन वस्त्राभूषणों के उपयोग किये जाने की संभावनात्रों को भी अवसर प्रदान किया है, उदाहरणतः माण्डू की पाण्डुलिपियों में महिलाओं को वहाँ के समसामयिक वस्त्राभूषण पहने दर्शाया गया है। कालकाचार्य-कथा पाण्ड-लिपि के चित्र कल्प-सूत्र के चित्रों से कहीं ग्रधिक प्रभावशाली हैं ग्रौर ये चित्र स्वेतांवर जैन चित्रकला के सर्वोत्तम उदाहरणों में से हैं।

एक ग्रन्य क्षेत्रीय विशेषता का विकास सन् १४६५ की चित्रित कल्प-सूत्र पाण्डुलिपि में पाया जाता है। यह पाण्डुलिपि हुसैन शाह शर्की के शासनकाल के ग्रंतर्गत जीनपुर में चित्रित हुई। यह निश्चित है कि जीनपुर में जैन संप्रदाय के धनाढ्य लोग रहते थे, तथा यह पाण्डुलिपि वहाँ के स्थानीय चित्रकारों द्वारा चित्रित है। इस पाण्डुलिपि के चित्रों में ग्रंकित कुछ नारी-श्राकृतियों को समकालीन वेषभूषा में दर्शाया गया है। इन नारी-श्राकृतियों को उस प्रकार से श्रोढ़नी ग्रोढ़े हुए

<sup>1</sup> खण्डालावाला (कार्ल). 'लीव्स फॉम राजस्थान', मार्ग, 4, सं. 3. पू 10.

<sup>2</sup> खण्डालावाला (कार्ल) एवं मोतीचंद्र. 'ए कंसीडरेशन श्रॉफ एन इलेस्ट्रेटेड मैन्युस्क्रिप्ट फॉम मण्डपदुर्ग (माण्डू), डेटेड 1439 ए डी', संस्तित कला 6. पृ 8 तथा परवर्ती; रंगीन चित्र श्रीर चित्र 5-7.

<sup>3</sup> खण्डालावाला एवं मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1969, पृ 21.

<sup>4</sup> खण्डालावाला (कालं) एवं मोतीचंद्र. 'एन इलस्ट्रेटेड कल्पसूत पेण्टेड एट जौनपुर इन ए. डी. 1465' लित कला 12. पृ 9-15; रंगीन चित्र एवं चित्र 1-5.

चित्रित किया गया है जिस प्रकार यहाँ पर वह स्रोढ़ी जाती है। यहाँ पर स्रोढ़नी वक्षस्थल के ऊपर एक चौड़े बँघाव के रूप में पहनी जाती है। यह विशेषता माण्डू के कल्प-सूत्र में भी देखी जाती है तथा जौनपुर की पाण्डुलिपि के अनेक पृष्ठों में भी है। संगीतकारों को धोती स्रौर पगड़ी पहने हुए दर्शाया गया है । इस संप्रदायगत कला की प्रचलित परंपरास्रों में परि-वर्तन की हवा घीरे-धीरे बहने लगी जो प्रचालित रूप को क्षीण करती गयी। स्वयं गुजरात के ग्रंदर भड़ौंच के निकट स्थित गांधर बंदर में एक ग्रत्यंत ग्रलंकृत पाण्डुलिपि रची गयी, जिसे स्रहमदाबाद के देवसा-नो पाडो भण्डार की कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा पाण्डुलिपि के नाम से जाना जाता है। । इस पाण्डलिपि का एक पृष्ठ नई दिल्ली के राष्ट्रीय संग्रहालय में सूरक्षित है (रंगीन चित्र २८ क, ख)। इसके अनेक चित्र-फलक ऐसे हैं जिनके पूरे पृष्ठ पर आलंकारिक किनारी -ग्रंकित है । ग्रालंकारिक किनारी के ये ग्रंकन प्रत्यक्षतः फारसी तैमूर-चित्र-शैली के प्रभाव का परिणाम हैं । क्योंकि सुलतानी दरबारों के अनुयायी गुजरात में भी थे इसलिए इन चित्रों में प्रदर्शित वस्त्राभूषण एवं पगडी स्रादि में सुलतानी दरबारों के शैलीपरक वस्त्राभूषणों की छाप परिलक्षित होतो है। इस पाण्डुलिपि का रचनाकाल लगभग सन् १४७५ निर्घारित किया जा सकता है । इसमें संदेह नहीं कि यह पाण्डुलिपि उस समूह की अत्यंत मूल्यवान एवं विशिष्ट पाण्डुलिपि है जिन्हें 'समृद्धि-काल' की निमित जैन पाण्डलिपियाँ कहा जा सकता है और जिनका काल सन् १४२७ से १५५० के मध्य रहा है। फारसी चित्रकला तथा संभवतः उसके कालीनों, वस्त्रों एवं बर्तनों ग्रादि अनेक प्रकार की अभिकल्पनाओं के प्रभावाधीन इन चित्रों की आलंकारिक संरचना में अनेकानेक पत्र-पुष्पादि तथा विविध प्रतीकों ने स्थान पाया है। ये चित्रकारों द्वारा एक नये द्ष्टिकोण के अपनाये जाने का संकेत देते हैं। इन चित्रों में दृश्य-चित्र एवं समुद्र के दृश्य-चित्र भी चित्रित किये गये हैं। चित्रण की ये प्रवृत्तियाँ सन् १४५१ के रचे गये वसंत-विलास के पट2 से आरंभ होती हुई परिलक्षित हैं। यह पट इस समय वाशिंगटन की फियर गैंलरी में है। इसकी विषय-वस्तु संप्रदागत न होकर प्राचीन गुजराती का एक 'फागु' है जिसका संबंध वसंतागम ऋतू में प्रेम-व्यापार से है। यही स्थिति बालगोपाल-स्तृति शीर्षक पाण्डुलिपि<sup>3</sup> की है। यह पाण्डुलिपि श्रीकृष्ण की बाल-लीलाओं से संबंधित है। इस पाण्डुलिपि से यह संकेत मिलता है कि इस प्रकार की समस्त पाण्डुलिपि के चित्रकार यद्यपि जैन चित्र-शैली से परे नहीं हटे हैं परंतु उन्होंने संप्रदायगत शृंखला में भी स्वयं को आबद्ध करना नहीं स्वीकारा है। राष्ट्रीय संग्रहालय में जो एक पृष्ठ (रंगीन चित्र २८ ग) सूर-क्षित है वह देवसा-नो पाडो भण्डार की पाण्डुलिपि का प्रतीत होता है, इस तथ्य का उल्लेख ऊपर कर दिया है। देवसा-नो पाडो भण्डार की पाण्डुलिपि जैसी ही एक अन्य पाण्डुलिपि है जिसे पाटन

<sup>1</sup> खण्डालावाला एवं मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1969, पू 29-43 यहाँ पर इस पाण्डुलिपि की सविस्तार चर्चा की गयी है.

<sup>2</sup> नॉर्मन ब्राउन (डब्ल्यू), वसंत-विलास, 1962, कोनेक्टीकट.

<sup>3</sup> नार्मन बाउन (डब्ल्यू.) . 'म्रली वैष्णाव मिनिएचर पेंटिंग्स फॉम वेस्टर्न इण्डिया', ईस्टर्न म्राटं, 2. 1930. पृ 167-206.

में सन् १५०१ में चित्रित किया गया था<sup>1</sup>। हमने इस पाण्डुलिपि के फोटोग्राफों (छाया-चित्रों) एवं रंगीन स्लाइडों को देखा है ग्रौर इसका निरीक्षण करने पर यह निष्कर्ष पाया है कि देवासा-नो पाडों भण्डार की पाण्डुलिपि इससे कुछ समय पूर्व की प्रतीत होती है। यह पाण्डुलिपि इस समय कहाँ पर है—यह रहस्य बना हुग्रा है। लगभग सन् १४७५ की चित्रित देवसा-नो पाडों भण्डार की पाण्डुलिपि से सर्वप्रथम जो फारसी प्रभावाधीन किनारी-ग्रलंकरण की प्रवृत्ति भड़ौंच के समुद्र तटवर्ती क्षेत्र से प्रारंभ हुई थी उसे ग्रागं चलकर पंद्रहवी शताब्दी के ग्रंत में पाटन ने भी ग्रहण कर लिया। कुछ लेखक देवसा-नो पाडों भण्डार की पाण्डुलिपि का समय सोलहवीं शताब्दी का प्रारंभिक काल मानते हैं ग्रौर सन् १५०१ की पाटन में चित्रित पाण्डुलिपि के संदर्भ द्वारा ग्रपने मत को सम्थित करते हैं।

'समृद्धि-काल' की श्रन्य उल्लेखनीय पाण्डुलिपियों में कल्प-सूत्र की एक श्रन्य पाण्डुलिपि भी हैं। जो बड़ौदा के नरसिंहजी-नी पोल स्थित श्रात्मानंद जैन ज्ञान मंदिर के हंसविजयजी के संग्रह में है। यह पाण्डुलिपि पत्र-पुष्प श्रौर पञ्ज-पक्षियों की श्रभिकल्पनाश्रों द्वारा श्रति समृद्ध रूप से ग्रलंकृत है।

कल्प-सूत्र की एक अन्य असाधारण रूप से उत्तम पाण्डुलिपि विजयानंद सूरीश्वरजीना संघाडा के उपाध्याय सोहनविजयजी के संग्रह में है। उस पाण्डुलिपि के चित्र इस काल के चित्रित सामान्य चित्रों से अलग प्रकार की शैली में हैं। बड़ौदा के आत्मानंद ज्ञान मंदिर में कुछ समय उपरांत कल्प-सूत्र की एक प्रति और सम्मिलित हुई जो माण्डू में चित्रित हुई थी और मुनि कांतिविजयजी के संग्रह से यहां आयी थी। यहां यह उल्लेखनीय है कि यद्यपि यह पाण्डुलिपि माण्डू में चित्रित हुई है और पर्याप्त आकर्षक भी है, तथापि यह उस शैली की नहीं है जिसमें सन् १४३६ की माण्डू में रची हुई कल्प-सूत्र तथा इसी शैली की इसी सन् की रची पुण्यविजयजी के संग्रह की कालकाचार्य-कथा की पाण्डुलिपियां हैं। मुनि पुण्यविजयजी के संग्रह की माण्डू से प्राप्त पाण्डुलिपि की शैली गुजरात में प्रचलित सामान्य जैन शैली से प्रत्यावित्त है। इससे ज्ञात होता है कि पंद्रहवीं शताब्दी के मध्य माण्डू में चित्रकारों के विभिन्न समूह कियाशील थे जिनमें से कुछ सामान्य गुजराती शैली में कार्य कर रहे थे तथा कुछ चित्रकारों ने कुछ अधिक प्रगतिशील होने के कारण किन्हीं ऐसी विशेषताओं को विकसित किया जिन्हों माण्डू की निजी शैली कहा जा सकता है। इन विशेषताओं को सन् १४३६ के रचे कल्प-सूत्र में देखा जा सकता है।

<sup>1</sup> मोतीचंद्र एवं शाह, पूर्वोक्त, 1968, पृ 364, रेखाचित्र 12-13.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1949, रेखाचित्र 139-147.

<sup>3</sup> वही, रेखाचित्र 148-154.

<sup>4</sup> प्रमोदचंद्र. 'ए यूनीक कालकाचार्य-कथा मैन्युस्किएट इन द स्टाइल ग्रॉफ द माण्डू कल्प-सूत्र धाँफ ए. डी. 1439'-बुलेटन ग्रॉफ दि ग्रमेरिकन एकादमी ग्रॉफ बनारस. 1. पू 1-10, रेखाचित्र 1-20.

चित्रोकन एवं काव्ठ-शिल्प [ भाग 7

यहाँ कुछ महत्त्व का एक उल्लेखनीय तथ्य यह है कि प्रचलित शैली पर उस समय विचार किया जाना चाहिए जब किसी सचित्र जैन पाण्डुलिपि-चित्रों की शैली की अनुरूपता स्थापित कर पाना संभव न हो। यह तथ्य नई दिल्ली के राष्ट्रीय संग्रहालय में सुरक्षित एक चित्र से प्रमाणित है। वह चित्र है कल्प-सूत्र-कालकाचार्य-कथा (प्रविष्टि सं० ५१.२१) का। इसपर विक्रम संवत् १३२१ (सन् १२६४) की तिथि का उल्लेख है। लेकिन यह स्पष्टतः संभव नहीं है क्योंकि कोई भी चित्र पंद्रहवीं शताब्दी के अंतिम पच्चीस वर्षों के काल का रचित नहीं है वरन् यहाँ तक कि ऐसी कोई भी कागज पर चित्रित पाण्डुलिपि अस्तित्व में नहीं है जो तेरहवीं शताब्दी की रची हुई हो। अतः यह स्पष्ट है कि यह पाण्डुलिपि, जिसमें प्रशस्ति भी है, सन् १२६४ की ताड़पत्रीय पाण्डुलिपि की प्रतिलिपि है और यह प्रतिलिपि पंद्रहवीं शताब्दी के उत्तरार्थ में की गयी, तथा इसे समसामयिक शैली के चित्रों से अलंकृत कर दिया गया।

कार्ल खण्डालावाला

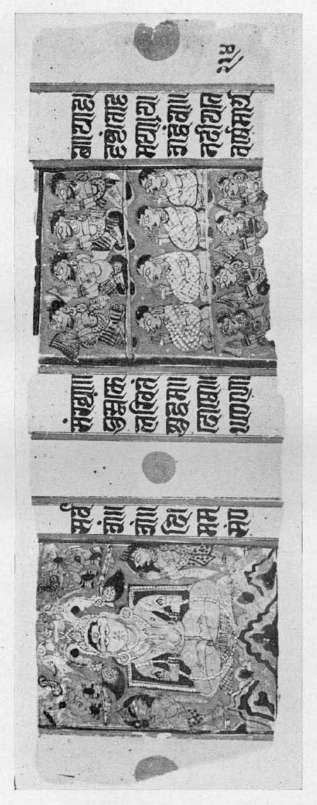
# विगंबर पाण्डुलिपियाँ

दिगंबर जैनों में सचित्र पाण्डुलिपियों की परंपरा बारहवीं शताब्दी से श्रारंभ होती हुई देखी जा सकती है। इस परंपरा ने श्रगली शताब्दियों में दक्षिण, पश्चिम श्रौर उत्तर भारत के भागों में व्यापक रूप से प्रचलन पा लिया। लेकिन इस संप्रदाय की पाण्डुलिपियों की संख्या श्वेतांबर जैन पाण्डुलिपियों की विपुल संख्या की श्रपेक्षा अत्यंत सीमित रही।

## ताड्पत्रीय पाण्डुलिपि-काल

षट्-खण्डागम, महा-बंध और कषाय-पाहुड—ये तीन पाण्डुलिपियाँ दिगंबर जैनों की प्राचीनतम सिचित्र पाण्डुलिपियाँ प्रतीत होती हैं (३० वें अध्याय में रंगीन चित्र १२-२१)। ये पाण्डुलिपियाँ कर्नाटक स्थित मूडबिद्री के जैन सिद्धांत-बसिद के संग्रह में सुरक्षित हैं। ये कर्म-सिद्धांत से संबंधित एवं मूल प्राकृत भाषा के ग्रंथ हैं जो कन्नड़ी लिपि में लिखित हैं। इन पाण्डुलिपियों में चित्रों की संख्या अत्यंत सीमित है। षट्-खण्डागम में दो, महा-बंध में सात तथा कषाय-पाहुड़ में मात्र चौदह चित्र हैं। इन सभी पाण्डुलिपियों के चित्रों में ज्यामितीय ग्रंकन अथवा पत्र-पुष्पों की पट्टिकाएँ युक्त आलंकारिक पदक तथा देवी-देवताओं, साधुओं, पाण्डुलिपियों के दानदाताओं अथवा उपासकों के चित्र ग्रंकित हैं।

<sup>1</sup> ये पाण्डुलिपियाँ घवला, जय-धवला ग्रीर महा-घवला के नाम से भी जानी जाती हैं। दोशी (सरयू), 'ट्वेल्ब्य सेंचुरी इलस्ट्रेटेड मैन्युस्किप्ट्स फॉम मूडविद्री', बुलेटिन ग्रॉफ़ दि प्रिंस ग्रॉफ़ बेल्स, म्यूजियम, बाम्बे, 8; 1962-64, पृ 29-36. /शिवराम मूर्ति (सी). साउथ इण्डियम पेण्टिंग. 1968. नई दिल्ली. पृ 90-96. [द्वितीय भाग में ग्रध्याय 30 भी देखें—संपादक.]

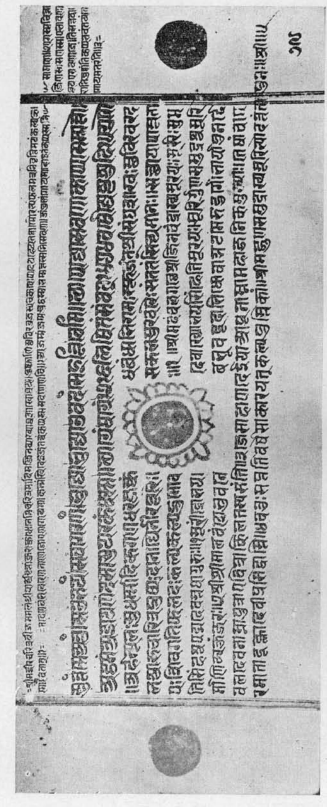


एक पाण्डुलिपि की प्रशस्ति, विक्रम संबत् 1509 (1452 ई०), इसी में संगीन चित्र 26 भी है (रा सं)

चित्र 273

भी है (रासं

एक पाण्डुलिपि की प्रशस्ति, विक्रम संवत् 1474 (1417 ई०), इसी में रंगीन चित्र 27



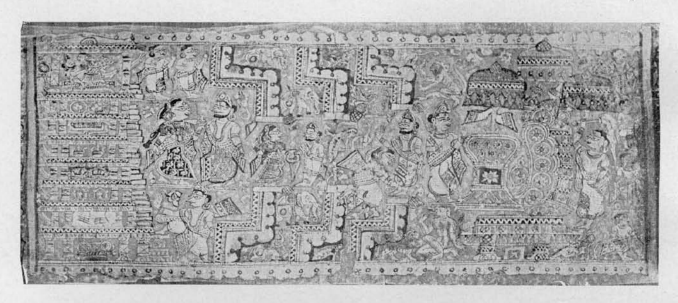
चित्र 274



(क) एक पाण्डुलिपि में तीर्थंकर के जन्म का चित्रांकन, 1367 ई०, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (पहले मुनि जिनविजयजी के संग्रह में थी)



(ख) एक पाण्डुलिपि में तीर्थंकर के पंच-मुष्टि-लोच का चित्रांकन, लगभग चौदहवीं शताब्दी का ग्रंतिम भाग, गुजराती या पश्चिम भारतीय शैली (जैसलमेर भण्डार)

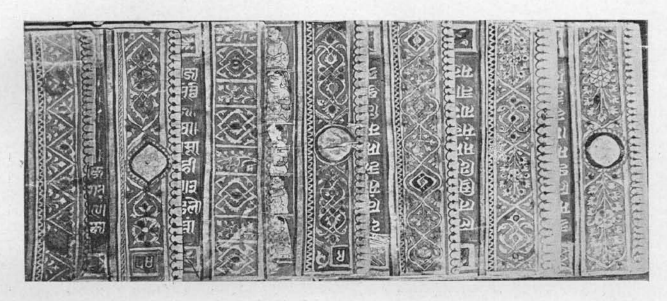


(क) यशोधरचरित का पाण्डुलिपि में राजा यशोधर के श्रपनी पत्नी द्वारा स्वागत का चित्रांकन, 1494 ई०, गुजरात, कदाचित् सोजित्रा (निजी संग्रह)



(ख) यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में पन्ने के किनारों का चित्रांकन (पूर्वोक्त)

चित्र 276



क



ख

यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में पन्ने के किनारों का चित्रांकन (चित्र 276 क द्रष्टव्य) (निजी संग्रह)



(क) मरुदेवी के सोलह स्वप्न (ग्रांशिक चित्र), ग्रादि-पुराग्ग की पाण्डुलिपि में, 1404 ई०, योगिनीपुर (दिल्ली), उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



(स) भविसयत्त के लौटने की प्रतीक्षा में कमल-श्री, भविसयत्त-कहा की पाण्डुलिपि में, लगभग 1430 ई०, (इसके इससे पहले के काल के लिए लेख देखिए) कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



(क) संगीतकार श्रौर नर्तक, महापुराएग की पाण्डुलिपि से, लगभग 1420 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (दिगंबर जैन नया मंदिर, दिल्ली का संग्रह)



(ख) भरत की सेना का प्रयास, महापुरास की पाण्डुलिपि (पूर्वोक्त)



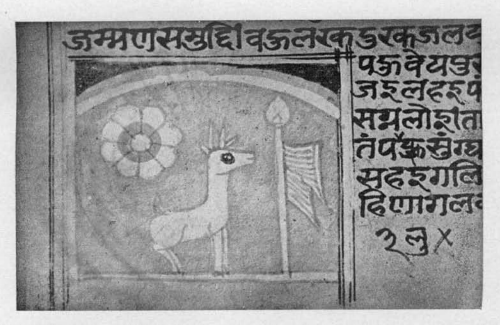
(क) राजसभा का संचालन करता इंद्र, पासगाचिरिं की पाण्डुलिपि में, 1442 ई०, ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



(ख) राजा यशोधर का एक नर्तकी ग्रौर संगीतकारों द्वारा मनोरंजन, जसहरचरिउ की पाण्डुलिपि में, लगभग 1440-50 ई०, कदाचित् ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



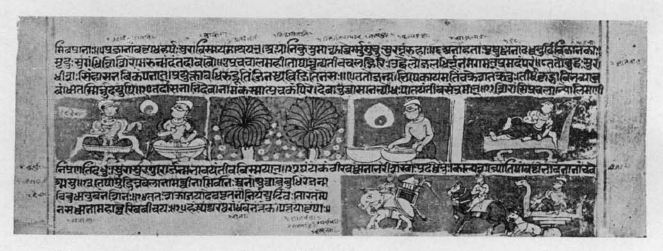
(क) शांतिनाथ की सेना, सांतिगाहचरिउ की पाण्डुलिपि में, लगभग 1450-60 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



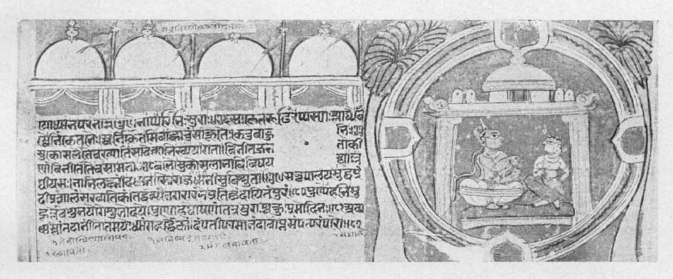
(ख) युशोधर का बकरी के रूप में जन्म, जसहरचरिउ की पाण्डुलिपि में, 1454 ई०, कदाचित दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



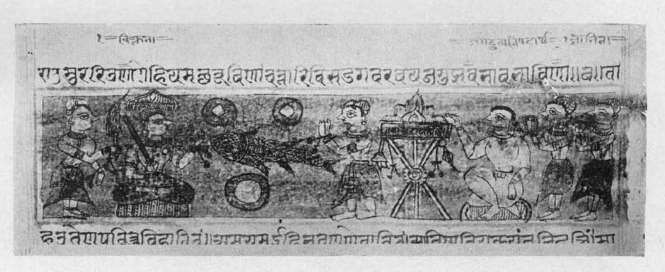
(क) सहस्रबल का संन्यास, ग्रादिपुरागा की पाण्डुलिपि (वर्ग-1) में, लगभग 1450 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



(ख) ऋषभ का जन्म-कल्यास्पक, म्रादिपुरास की पाण्डुलिपि (वर्ग-2) में, लगभग 1475 ई०, (इसके इससे बाद के काल के लिए लेख देखिए), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



(क) अयोध्यानगरी, आदिपुराण की पाण्डुलिपि में वर्ग-2, (चित्र-282 ख के अनुसार) (निजी संग्रह)



(ख) यशोधर का मत्स्य के रूप में जन्म, यशोधरचरित की पाण्डुलिपि में, 1590 ई०, आमेर (निजी संग्रह)



भरत के सैन्य का म्लेच्छ खण्ड की ग्रोर प्रयास, महापुरास की पाण्डुलिपि में, लगभग 1540 ई०, पालम, उत्तर भारतीय शैली (निजीसंग्रह)

चित्र 284

इन चित्रों की बाह्य रेखाएँ काले रंग में हैं तथा ये चित्र लाल रंग की पृष्ठभूमि पर श्वेत, पीले ग्रीर नीले रंग से ग्रंकित हैं। यद्यपि इन चित्रों में लाक्षणिक कोणीयता तथा विस्फारित नेत्रों के चित्रांकन में पश्चिम-भारतीय ग्रथवा गुजराती चित्र-शैली का निर्वाह हुग्रा है, तथापि इनमें एक निजी वैशिष्ट्य परक, दक्षिण-भारतीय गुण पाया जाता है।

इन तीनों पाण्डुलिपियों में से मात्र षट्-खण्डागम की पाण्डुलिपि ही तिथि-युक्त है। यह तिथि सन् १११२ है। ग्रन्य दोनों पाण्डुलिपियाँ भी ग्रनुमानतः इसी काल के लगभग, सन् १११२ से ११२० की मध्याविध में रची गयी होंगी। इनके रचनाकाल का समर्थन इन तीनों पाण्डुलिपियों की निकटतम समरूपता से होता है। यह समरूपता इनकी विषय-वस्तु ग्रौर चित्रण-शैली में देखी जा सकती है। इन चित्रों की रेखायुक्त तकनीक, उनकी सीमित रंग-योजना तथा चित्रों की सीमित संख्या इस तथ्य का उद्घाटन करती हैं कि इन चित्रों में उन शैलीगत प्रवृत्तियों का उपयोग हुन्ना है जो इस समय प्रचलन में थीं। इस काल के रचे गये पाण्डुलिपि-चित्रों से इन चित्रों की समरूपता के लिए मानव-ग्राकृतियों के ग्रंकन को रेखांकित किया जा सकता है। मानव-ग्राकृति के ग्रंकन में ग्राकार की सुडौल-गठन को रंग-प्रच्छालन ग्रौर उनपर ग्रंकित बाह्य रेखाग्रों द्वारा प्रदिश्ति किया गया है। इन चित्रों में देवी-देवताग्रों के मूर्तिपरक चित्रांकन उसी समान उद्देश्य की पूर्ति करते हैं जिसकी पाल कला में तारा के चित्र ग्रथवा श्वेतांवर जैन पाण्डुलिपियों में विद्यादेवियों के चित्र करते हैं। इन दिगंबर देवी-देवताग्रों के चित्रों का उद्देश चमत्कारपूर्ण है तथा उनके मूल्य सौंदर्यात्मक होने की ग्रंपक्षा रहस्यात्मक हैं।

इन चित्रों का एक रोचक पक्ष यह है कि ये चित्र उसी रूप-रेखा पर आधारित हैं जो अन्य समकालीन सचित्र पाण्डुलिपियों के चित्रों में पायी जाती है। इसके साथ ही इन चित्रों में उन क्षेत्रीय विशेषताओं ने भी स्थान पाया है जिनका हम पहले उल्लेख कर चुके हैं। ये चित्र नारी- आकृतियों के चित्रांकन तथा हंसों की लहरदार पुच्छ के आलंकारिक चित्रण में समसामयिक होयसल प्रतिमाओं से अपना एक सीधा संबंध भी प्रदिश्त करते हैं।

कागज-काल

### पश्चिम-भारत

गुजरात में सन् १४५० के पूर्व की चित्रित दिगंबर पाण्डुलिपियों में से कोई भी पाण्डुलिपि ग्राज प्राप्य नहीं है—-ऐसा प्रतीत होता है । सन् १४६९ की तिथि-युक्त तत्त्वार्थ-सूत्र<sup>4</sup> की पाण्डुलिपि

<sup>ा</sup> बैरेट (डगलस) एवं ग्रे (बेसिल). पेण्टिंग श्रॉफ़ इण्डिया. 1963. क्लीवलैण्ड. पृ 55./मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1949, पृ 28-32. /नॉमन ब्राउन (डब्ल्यू). व स्टोरी झॉफ़ कालक. 1934. वाशिंगटन. पृ 13-20.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र. स्टडोज इन मर्ली इण्डियन पेंडिंग. 1974. बंबई. पू 40.

<sup>3</sup> दोशी (सरयू), पूर्वोक्त, रेखाचित्र 29 क तथा 29 ख.

<sup>4</sup> कपाडिया (एम). सूरत और सूरत जिला विगंबर जैन मंदिर मूर्ति-लेख-संबह, पू 152 के सामने का चित्र.

की जानकारी हमें मात्र उसके एक पुनर्मुद्रित चित्र से ही प्राप्त होती है लेकिन इस समय यह पाण्डुलिपि भी विलुप्त हो चुकी है। यह पाण्डुलिपि सोने की स्याही से लिखी गयी थी और इसके चित्र
में भट्टारक विद्यानंदी को उनके अनुयायियों सिहत चित्रित किया गया था। भट्टारक को नायक के
शारीरिक अनुपात में, एक धुमावदार पीठ-युक्त चौकी पर आसीन मुद्रा में दर्शाया गया है। इनके
सम्मुख तीन कतारों में बैठे हुए उपासक, उपासिकाएँ तथा साध्वियाँ चित्रित हैं। भट्टारक के शीर्ष के
ऊपर छतरी की तरह की संरचना है जो परस्पर-संयुक्त अष्टदल के पुष्पों की रूप-रेखा वाली है।
उपासकों के ऊपर भिरीदार वेदिकाएँ हैं जिनके फलक जालीदार हैं।

चित्र-संयोजन के सिद्धांतों, मानव-आकृतियों के श्रंकनों, उनकी मुद्राश्रों, वेश-भूषाश्रों तथा स्थापत्य एवं श्रांतरिक साज-सज्जा के उपादानों, उपस्कर श्रादि की दृष्टि से यह चित्र श्रपने सम-सामयिक पश्चिम-भारत में रचे गये श्रन्य चित्रों से भिन्न नहीं है। 1

इसी क्षेत्र में चित्रित दिगंबर पाण्डुलिपियों में एकमात्र अन्य पाण्डुलिपि और है जिसे पश्चिम-भारत की प्रचलित 'समृद्ध शैली' में चित्रित माना जा सकता है। यह पाण्डुलिपि लाल, बेंगनी, काले अथवा श्वेत रंग से रँगे कागजों पर सुनहरी स्याही से लिखी गयी है (रंगीन चित्र ३० क)। यह भट्टारक सोमकीति द्वारा संस्कृत में लिखे गये यशोधर-चरित की पाण्डुलिपि है जिसे जसहर-चरिउ के नाम से भी जाना जाता है। इसके उनतीस चित्र लगभग एक ही आकार के हैं जो पृष्ठ की दायीं अथवा बायीं और अंकित हैं। दो चित्र समूचे पृष्ठ पर भी बने हुए हैं (रंगीन चित्र ३० ख; चित्र २७६ क)। प्रत्येक पृष्ठ के चारों किनारों पर तथा मध्य में अलंकृत सज्जा-पट्टियाँ हैं।

चित्र या तो समूचे चित्र-फलक पर ग्रंकित हैं या फिर ग्रांशिक पंक्ति-चित्रों में। जिन रंगों का उपयोग किया गया है वे लाल रंग के साथ नीले श्रौर सुनहले जैसे बहुमूल्य रंगों के सिम्मश्रण से तैयार किये गये हैं। रंगीय रेखाओं की तकनीक की परंपरा जो इन चित्रों में प्रयुक्त की गयी है उससे मानव-ग्राकृति के रूपांकन का निर्धारण होता है। ये श्राकृतियाँ कोणीय हैं तथा इन्हें ग्रतिशयता-पूर्ण मुद्राग्रों एवं भावाभिव्यक्तियों के साथ ग्रंकित किया गया है। मानव-ग्राकृतियों में विस्फारित ग्रांखों का ग्रंकन है। पुरुषों को घोती पहने, वक्षस्थल पर उत्तरीय श्रोढ़े हुए ग्रौर पगड़ी पहने हुए दर्शाया गया है। तथा महिलाग्रों को घोती, लंबी बाँहों की चोली, सिर को ढके हुए ग्रोढ़नी डाले हुए दर्शाया गया है। ग्रोढ़नी के स्थान पर कहीं-कहीं उन्हें पगड़ी पहने हुए भी चित्रित किया गया है। नारी-वस्त्रों पर ज्या-मितीय ग्राकार, हंसों की पंक्तियाँ ग्रथवा ग्रयवा प्रभावाधीन पत्र-पुष्पों की रूपरेखांकित ग्रभिकहपनाएँ

<sup>1</sup> देखिए रंगीन चित्र 25 क, ख, ग, घ; मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1949. रेखाचित्र 89, 90, 149, 150. / शाह (उ. प्रे.). स्टोरी ग्रॉफ कालक. 1949. श्रहमदाबाद. रेखाचित्र 22, 32, 43, 64, 66. / ब्राउन. मिसिएचर पेंटिंग फ्रॉम द जैन कल्प-सूत्र. 1934. वार्शिंगटन, रेखाचित्र 7, 46, 48. / ब्राउन. मैन्युस्किप्ट इलेस्ट्रेशन्स ग्रॉफ़ दि उत्तराध्ययन सूत्र. 1941. कोनेबटीकट. रेखाचित्र 32, 51, 149.

म्राच्याय 31 ] लघुचित्र

स्रंकित की गयी हैं। वृक्षों को पतले तनों से युक्त चित्रित किया गया है जिनकी लहरदार शाखास्रों के घुमाव चित्रों के स्रंदर की स्रोर प्रवेश करते हुए दर्शाये गये हैं। पहाड़ों को रंग-विरंगी चट्टानों के ढेर के रूप में स्रंकित किया गया है जिनमें से वृक्ष निकले हुए दर्शाये गये हैं (रंगीन चित्र ३० क)। स्थापत्य को जालीदार फलक-युक्त संरचनास्रों के रूपाकारों में स्रथवा बहुतल भवनों के रूप में चित्रित किया गया है (चित्र २७६ क)। भवन की स्रांतरिक साज-सज्जा के उपादानों में छत्राकार वितान तथा घुमावदार पायों के पलंग स्रंकित किये गये हैं।

पूर्वोक्त पाण्डुलिपि की भाँति इस पाण्डुलिपि के चित्र ग्रपने चित्र-संयोजन, रंग-योजना तथा मानव-ग्राकृतियों एवं दृश्य-चित्रों के ग्रंकन में उन मान्यताग्रों का निर्वाह करते हैं जो पंद्रहवी शताब्दी में पश्चिम-भारतीय चित्रकला में प्रचलित थीं (रंगीन चित्र ३० क, ख, की रंगीन चित्र २७ से तुलना कीजिए)। उस शैली की कुछ विशेषताएँ हैं—देवी का मूर्तिपरक चित्रण (रंगीन चित्र ३० ख), एक मनुष्य का प्रसाधन-दृश्य जिसमें उसके लंबे बालों को सेविका द्वारा काढ़ते हुए दिखाया गया है (चित्र २७६ ख), तथा एक विवाह-मण्डप। एकमात्र ग्रसामान्य ग्रभिप्राय का ग्रंकन है एक बहुतल वाला भवन जो चित्रित किया गया है।

इस पाण्डुलिपि के किनारों की सज्जा में पुष्पादि-लता-वल्लिरियों, ज्यामितिक रूपाकारों और ग्रालंकारिक ग्रभिप्रायों का उपयोग हुग्रा है जिनकी प्रेरणा फारसी कालीनों तथा ग्रलंकृत फलकों से ग्रहण की गयी है (चित्र २७७ क)। कुछ चित्र-फलकों में लहरदार लता-वल्लिरियों में गिलहरियों एवं पक्षियों का ग्रलंकृत वृक्षों का तथा नृत्यरत नारी एवं संगीतज्ञों की ग्राकृतियों का ग्राकर्षक ग्रंकन है (चित्र २७७ ख)। इसी प्रकार पहलवानों और पशुग्रों के समूह का भी ग्रंकन किया गया है। पृष्ठ के किनारों के इन ग्रलंकरणों की सन् १४७२ में चित्रित उत्तराध्ययन-सूत्र² तथा मुनि हंसविजयजी की कल्प-सूत्र³ की पाण्डुलिपि के किनारों के ग्रलंकरणों से प्रत्यक्ष तुलना की जा सकती है। यद्यपि यह पाण्डुलिपि देवासा-नो पाडो भण्डार की कल्पसूत्र-पाण्डुलिपि से पर्याप्त समानताएँ रखती है तथापि यह भी स्पष्ट है कि इसके किनारों के ग्रलंकरण में न तो काल्पनिक ग्रंकन ही है ग्रौर न उत्तरवर्ती

<sup>1</sup> रंगीन चित्र 30 ख की तुलना मजूमदार (एम म्रार). 'म्रालिएस्ट देवीमहात्म्य मिनिएच सं विद स्पेशल रेफरेंस टू शक्ति-विशा इन गुजरात', जर्नल म्रॉफ़ वि इण्डियन सोसाइटी म्रॉफ़ म्रोरिएण्टल मार्ट, 6. 1938. चित्र 28 भीर रेखाचित्र 3-4 के साथ कीजिए तथा चित्र 276 ख की ब्राउन, पूर्वोक्त, 1934, चित्र 12 के साथ तुलना कीजिए.

<sup>2</sup> ब्राउन, पूर्वोक्त, 1941, रेखाचित्र 27, 32, 76, 91, 127, 137, 141, 148, 149, 150, यहाँ पर तिथि का उल्लेख नहीं है. इसके लिए तिथि का निर्धारण खण्डालावाला द्वारा 'लीव्स फ्रॉम राज्स्थान', मार्ग, 4, सं. 3 में किया गया है.

<sup>3</sup> मोतीचंद्र, वही, 1949. रेखाचित्र 139, 142-46.

चित्रांकन एवं काष्ट-शिल्प [ भाग 7

पाण्डुलिपि जैसी विविधता ही । श्रीर न इनकी मानव-ग्राकृतियों में देवसा-नो पाडो की कल्प-सूत्र तथा जामनगर की कल्प-सूत्र पाण्डुलिपि की भाँति फारसी या सुलतानी काल की वेशभूषा ही ग्रांकित है। 2

सामान्यतः सचित्र पाण्डुलिपियों की अलंकृत किनारियों का अभिप्राय चित्र के साथ आलंकारिक सामंजस्य स्थापित करना रहा है परंतु इस पाण्डुलिपि के कुछ चित्रों में इन किनारी-अलंकरणों ने उन चित्रों के पूरक का कार्य किया है जो या तो इसी पृष्ठ पर अंकित हैं (रंगीन चित्र ३० ख), या इससे आसन्न अगले पृष्ठ पर। इनका नियोजन अत्यंत निपुणता के साथ किया गया है जिससे पाण्डुलिपि पढ़ते समय खोले गये दोनों आसन्न पृष्ठ एक ही दिखाई दें। एक स्थान पर तो समूची घटना को मात्र किनारी के चित्र-फलक पर ही अंकित कर दिया गया है अतः इस किनारी के भीतर इसके साथ कोई दूसरा चित्र अंकित नहीं किया गया है। समूची कथा को किनारी के चित्र-फलकों में अंकित करने की यह विधि यद्यपि यदा-कदा ही पायी गयी है तथापि यह कोई नयी विधि नहीं है क्योंकि इस प्रकार की विधि का अंकन सन् १४५६ की चित्रित पाटन की कल्प-सूत्र प्रति में देखा जा चुका है। पाटन की यह कल्प-सूत्र पाण्डुलिपि पाटन के शामलाजी-नी पोल स्थित भण्डार में सुरक्षित है।

इस पाण्डुलिपि की प्रशस्ति से हमें यह तो जानकारी उपलब्ध है कि इसकी रचना विक्रम संवत् १४४१ (सन १४६४) में हुई। परंतु इसके बारे में कोई उल्लेख नहीं है कि यह पाण्डुलिपि किस स्थान पर चित्रित हुई। फिर भी इस पाण्डुलिपि के चित्रों की सन् १४७२ की उत्तराध्ययन-सूत्र तथा लगभग सन् १४७४ की देवसा-नो पाडो की सुपरिचित पाण्डुलिपि के चित्रों से तुलना करने पर इनमें पायी जाने वाली शैलीगत समानता, इनकी रंग-योजना तथा रंग-योजना में पृष्ठभूमि में तीन श्वेत रंग के बिन्दुश्रों के समूह का ग्रंकन (रंगीन चित्र ३० क की रंगीन चित्र २८ ग से तुलना कीजिए) ग्रौर किनारी के ग्रलंकरण इस ग्रनुमान के लिए पर्याप्त ग्रवसर देते हैं कि यह पाण्डुलिपि पिरुचम-भारत में कहीं चित्रित हुई है। इस पाण्डुलिपि की समूची ग्रवधारणा उस 'समृद्ध शैली' की विशेषताश्रों के ग्रनुरूप है जो पंद्रहवीं शताब्दी के मध्य पिरुचम-भारत में प्रचलित थी।

## उत्तर-भारत

उत्तर-भारत में दिगंबर जैन संप्रदाय की कागज पर चित्रित सबसे प्रारंभिक ज्ञातव्य पाण्डु-लिपि ब्रादि-पुराण की है जो योगिनीपुरा (दिल्ली) में सन् १४०४ में वित्रित हुई। यद्यपि इस

<sup>1</sup> चित्र 276 ख, 277 क, ख की तुलना मोतीचंद्र एवं खण्डालावाला, पूर्वोक्त, 1969, चित्र 6, 7, रेखाचित्र 49-50 एवं 59-99 से कीजिए.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र एवं शाह, पूर्वोक्त, 1968, रेखाचित्र 12, 13.

<sup>3</sup> नवाब (साराभाई). 'जैन जातकोना चित्र-प्रसंगोवाली कल्प-सूत्रानी सुवर्गाक्षरी प्रत', ग्राचार्य विजय वल्लभ-सूरि-स्मारक-प्रथ, 1956, बंबई. पृ 161-167.

<sup>4</sup> दोशी (सरयू). 'एन इलेस्ट्रेटेड म्नादिपुराण म्रॉफ़ ए.डी. 1404 फॉम योगिनीपुरा,' छविः 1972ः वाराणसीः प् 383-91ः

म्रध्याय 31] लघुचित्र

पाण्डुलिपि के चित्र पूरे नहीं हैं तथापि यह पाण्डुलिपि पंद्रहवीं शताब्दी की पश्चिम-भारतीय अथवा गुजराती चित्रकला की विविधताओं और उनके विकास को समभने में मूल्यवान सामग्री उपलब्ध करती है। इस पाण्डुलिपि में दो सौ सत्तावन पृष्ठ हैं जिनमें तीन सौ सत्तह स्थान चित्रों के लिए चिह्नित किये गये हैं। परंतु दुर्भाग्य से इनमें से मात्र एक—पहला स्थान—ही चित्रित है (चित्र २७६क); शेष चिह्नित स्थान रिक्त हैं। यह चित्र रेखीय तकनीक में ग्रंकित हैं जिसके लिए कोणीय ग्रंकन का उपयोग हुग्रा है। मानव-आकृतियों में विस्फारित श्रांखों का ग्रंकन है। रग-पट्टिका मुख्यतः श्रारंभिक रंगों तक ही सीमित है। विस्तृत पत्र-पुष्पों की रूपरेखा-युक्त छत्राकार वितान, घुमावदार पाये-युक्त पलंग, पत्र-पुष्पों का विस्तृत ग्रलंकरण ग्रादि जैसे विविध ग्रभिप्रायों का ग्रंकन उस शैली का स्मरण कराती है जो पश्चिम-भारत में प्रचलित थी।

इस पाण्डुलिपि की चित्र-योजना—चित्रों की संख्या, चित्रों के झाकार तथा इन चित्रों का पृष्ठ पर नियोजन (स्थान-निर्धारण) झादि—एक ऐसी अवधारणा प्रस्तुत करती है जो पिश्चम-भारत की पाण्डुलिपियों में पाये गये औपचारिक संयोजन से नितांत भिन्न है। पिश्चम-भारत की पाण्डुलिपियों की अपेक्षा इस पाण्डुलिपि में मात्र चित्रों की बहुलता ही नहीं है झिपतु चित्रों के झाकारों में एक व्यापक विविधता भी है। इन चित्रों का झाकार पूरे पृष्ठ का भी है और छोटे-बड़े विभिन्न झाकारों के लंबे, क्षैतिजिक अथवा झायताकार एवं वर्गाकार फलक का भी है। पूरे पृष्ठ का झाकार पिश्चम-भारत की पाण्डुलिपियों के पृष्ठ के झाकार से बड़ा है। पृष्ठ पर चित्रों का नियोजन सामान्यतः पिश्चम-भारत की पाण्डुलिपियों की भाँति, दायीं या बायीं ओर किया गया है। इसके साथ ही, एक पृष्ठ पर विभिन्न झाकार के दो चित्रों के बनाने की योजना भी रही है जो झसामान्य नहीं है। पृष्ठों पर जिस प्रकार से मूलपाठ और चित्रों के नियोजन की व्यवस्था की गयी है वह कुल मिला कर ऐसा लचीलापन प्रदिश्ति करती है जो पश्चिम-भारत की समकालीन पाण्डुलिपियों के रीतिबद्ध रूप से अवधारित प्रारूप में नहीं पाया जाता। संभवतः इस नयी प्रवृत्ति ने फारसी चित्रकला-परंपरा के प्रभाव-स्वरूप इन चित्रों में स्थान पाया है। इस प्रकार इस पाण्डुलिपि के चित्रों की शैली में जहाँ पिश्चम-भारत की सचित्र पाण्डुलिपियों की परंपराओं का निर्वाह हुम्ना है वहीं चित्रों के नियोजन में यह पाण्डुलिपि उनसे परे हट गयी है।

सन् १४०४ की इस म्रादि-पुराण पाण्डुलिपि के चित्र-नियोजन तथा चित्रण-शैली के समान म्राधार पर एक म्रन्य दूसरी सचित्र पाण्डुलिपि महा-पुराण की है जो दिल्ली के दिगंबर जैन नया मंदिर के संग्रह में सुरक्षित है। इस पाण्डुलिपि में म्रनिगनत चित्र हैं लेकिन उनके म्राकारों में बहुत कम विविधता है भ्रौर वे कुछ विशेष भ्राकार के ही हैं। इस पाण्डुलिपि के एक पृष्ठ पर दो से भ्रिधिक चित्र भी भ्रंकित हैं, जो पहली पाण्डुलिपि-परंपरा के निर्वाह को परिलक्षित करती है।

<sup>1</sup> मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1949, रेखाचित्र 59, 89, 90.

<sup>2</sup> मोतीचंद्र. 'एन इलस्ट्रेटेड मैन्युस्किप्ट ग्रॉफ़ द महापुराण इन दि कलेक्शन ग्रॉफ़ श्री दिगंबर जैन नया मंदिर, दिल्ली', लिलत कला, 5- प् 68-81

िभाग 7

नियमानुसार चित्र पृष्ठ के दायीं या बायीं स्रोर स्रंकित हैं। इस प्रकार इस पाण्डुलिपि में भी चित्र-नियोजन की विशेषता पश्चिम-भारत की पाण्डुलिपियों से भिन्न है।

इस पाण्डुलिपि की चित्रण-शैली सन् १४०४ के म्रादि-पुराण की चित्रण-शैली से बहुत समानता रखती है। यह समानता विशेषकर नारी-म्राकृतियों के म्रंकन में स्पष्टतः देखी जा सकती है (चित्र २७६ क, ख की चित्र २७८ क से तुलना की जिए)। इन दोनों पाण्डुलिपियों के चित्रों में ये विशेषताएं इस प्रकार हैं कि नारी-म्राकृतियों की किट म्रत्यंत क्षीण है तथा वेशभूषा में पगड़ी भी सम्मिलत है जिसपर एक-जैसी ही धारियों की म्रभिकल्पनाएँ म्रंकित हैं। रंग-योजना के म्रंतर्गत इन दोनों पाण्डुलिपियों के चित्रों में प्राथमिक रंगों को प्रमुखता दी गयी है जो परस्पर तुलनीय हैं, परंतु महा-पुराण के चित्रों पर हलके पीले रंग की लाख वाली वानिश है इसलिए इन दोनों पाण्डुलिपियों के चित्रों के रंगाभासों का स्तर परस्पर एक समान नहीं है।

यद्यपि इस पाण्डुलिपि के चित्रों में भी रेखीय ग्रंकन की तकनीक का उपयोग हुग्रा है तथापि, इसके ग्रनेक चित्र भावाभिव्यक्ति पूर्ण हैं। ये पिश्चम-भारत की प्रचलित परंपरा से भिन्नता रखते हैं (रंगीन चित्र २६ की रंगीन चित्र २५ से तुलना कीजिए)। इस समय पश्चिम-भारत की चित्र-शैली ने रेखांकन में परिष्कृति तथा रंग-योजना में व्यापकता की उपलब्धियों को प्राप्त कर लिया था। इस प्रकार चित्र-संयोजन में ग्रधिक जटिलता एवं ग्रंकन में सूक्ष्मता ग्रा गयी है ग्रौर रंग-योजना में नीलम, सोने ग्रौर चाँदी के रंगों के जुड़ जाने से व्यापकता ग्रा गयी है। इसके उपरांत भी सरलता की ग्रोर बढ़ने की प्रवृत्ति देखी जा सकती है जिसमें चित्र का नियोजन बड़े से बड़े फलक पर प्रसार पाने लगा है ग्रौर वह कम से कम जटिल होने लगा है। स्थापत्यीय संरचनाग्रों, उपस्कर के उपादानों एवं वस्त्रों में पाये जाने वाले ग्रलंकरणों की ग्रतिशयता में कमी ग्राने लगी है। रंग-योजना प्राथमिक रंगों तक ही सीमित होने लगी है, जब कि इसके विपरीत, पश्चिम-भारत के समसा-मियक चित्रों की रंग-योजना बहुरंगी रही है। इन चित्रों में बादलों ग्रौर वृक्षों को जिन रूपाकारों में चित्रत किया गया है, वे उन रूपाकारों के संक्षिप्त रूप हैं जिन्हें हम पश्चिम-भारत के चित्र- शैली-परंपरा में देख चुके हैं।

फिर भी, पश्चिम-भारत में प्रचलित शैली का घटिया रूपांतरण होने के कारण इस पाण्डुलिपि के चित्र हमें प्रभावित नहीं कर सके हैं। वैसे इन चित्रों में ग्रोजस्विता ग्रीर जीवंतता की भावना है। इन चित्रों की ग्राकृतियाँ सजीवता तथा गितशीलता से ग्रनुप्राणित हैं (चित्र २७६ क, ख)। इस पाण्डुलिपि के चित्रों में ऐसे दो सूत्र भी खोजे जा सकते हैं जो पश्चिम-भारत के पाण्डुलिपि-चित्रों में नहीं पाये जाते। इनमें से एक सूत्र मण्डप के स्थापत्य (चित्र २७६ क) का है ग्रौर दूसरा रथ की ग्रिभिकल्पना का (चित्र २७६ ख)। मण्डप के स्थापत्य का ग्रंकन ग्रपने समसामयिक पश्चिम-भारत के ग्रंकन से भिन्न है। इस मण्डप पर जालीदार फलकों के जंगले नहीं हैं बल्कि इसके गुंबद लहरदार हैं। रथ की ग्रभिकल्पना में उसका ग्राधार सपाट है तथा उसके सामने के लंब रूप भाग

प्रध्याय 31 ] लघुचित्र

के ऊपर एक दैत्याकार सिर संलग्न है । प्रतीत होता है कि ये रूपाकार यहाँ की स्थानीय परंपराओं के अनुरूप स्रंकित किये गये हैं ।<sup>1</sup> विशेषकर मण्डप की संरचना तो इसी प्रकार की ही रही है ।

इन साक्ष्यों से यह स्पष्ट है कि यद्यपि पाण्डुलिपि चित्रों की शैली में रेखाओं और कोणीय अंकन पर बल दिया गया है और इनका रूपांकन पिर्चम-भारतीय या गुजराती शैली पर आधारित है, फिर भी इस आधार पर उन्होंने जिस शैली का विकास किया है वह उस शैली से भिन्न है जो पिर्चम भारतीय शैली में विकसित हुई है। दूसरी ओर, इनकी अंकन-विधि तथा चित्र-नियोजन का शैलीगत प्रयास सन् १४०४ की चित्रित आदि-पुराण की पाण्डुलिपि के समानांतर है—यह इस संभावना की ओर ले जाती है कि नया मंदिर का महा-पुराण दिल्ली क्षेत्र में सन् १४२० के लगभग लिखा एवं चित्रांकित किया गया। मोतीचंद्र जैसे कुछ विद्वान् इस पाण्डुलिपि की तिथि लगभग सन् १४५० मानने के पक्ष में हैं अतः इसके आधार पर हम इस संभावना को अस्वीकार नहीं कर सकते कि यह शैली जैन चित्रों में निरंतर एक लंबे समय तक बिना किसी परिवर्तन के प्रचलित रही।

नया मंदिर के महा-पुराण की शैंली से प्रायः मिलती हुई एक अन्य पाण्डुलिपि है—भिवसयत्त-कहा (रंगीन चित्र ३१, चित्र २७६ ख), जो यद्यपि अपूर्ण है तथापि समृद्ध रूप में चित्रित है। यह पाण्डुलिपि पहली पाण्डुलिपि से कहीं अधिक रीतिबद्ध है और इसी रीतिबद्धता के कारण यह उससे भिन्न है। इस पाण्डुलिपि में कोई भी चित्र समूचे पृष्ठ पर श्रंकित नहीं है तथा इसके चित्र-फलकों के आकार में विविधता भी कम है। चित्र-रचना में सजीवता होते हुए भी सरलता है और उनमें चित्रित विषय के तत्त्वों को एक ही धरातल पर एक पंक्ति में ही नियोजित करने की स्पष्ट प्रवृत्ति देखी जा सकती है। इस पाण्डुलिपि की शैंली में जो कुछ थोड़ी-सी शुष्कता है वह यह संकेत देती है कि इसकी प्रेरणा समसामयिक पाण्डुलिपि से ग्रहण करने की अपेक्षा नया मंदिर के महा-पुराण से ग्रहण की गयी है। इसके आधार पर इस पाण्डुलिपि का रचना-क्षेत्र दिल्ली एवं रचना-तिथि लगभग सन् १४३० निर्धारित की जा सकती है और इसके लिए नया मंदिर के महा-पुराण का रचनाकाल पंद्रहवीं शताब्दी का मध्य-काल न मानकर लगभग सन् १४२० मानना होगा।

चित्रकला की यही परंपरा ग्वालियर में भी प्रचलित थी जिसका प्रमाण हमें पासणाह-चरिउ<sup>2</sup> की पाण्डुलिपि से मिलता है, जो गोपाचल-दुर्ग (ग्वालियर) में सन् १४४२ में रची गयी। इस पाण्डुलिपि के मूलपाठ का प्रणयन सुप्रसिद्ध किव रह्धू (लगभग सन् १३८०-१४८०) द्वारा हुआ<sup>3</sup> जिन्होंने ग्रपने जीवन का बहुत-सा समय ग्वालियर में व्यतीत किया था। पंद्रहवीं शताब्दी में ग्वालियर जैन कला की प्रखर गतिविधियों का एक प्रमुख केंद्र रहा है। इस काल में पहाड़ी चट्टानों

<sup>1</sup> चित्र 279 क तथा ख की तुलना मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1949, ऋमशः चित्र 90, 150 तथा 156 से कीजिए.

<sup>2</sup> जैन (राजाराम). रह्यू साहित्य का आलोचनात्मक परिशीलन. 1974. वैशाली. चित्र 1-9.

<sup>3</sup> पूर्वोक्त, पृ 120.

वित्रोकन एधं काष्ठ-शिल्प [ भाग 7

को काटकर विशाल प्रतिमाओं का निर्माण हुम्रा तथा श्रनेकानेक जैन मूलपाठों की प्रतिलिपियां हुई। प्रतीत होता है कि पासणाह-चरिउ के मूलपाठ की रचना-समाप्ति के तुरंत बाद ही उसकी सचित्र पाण्डुलिपि तैयार की गयी होगी।

इस पाण्डुलिपि के चित्र भिवसयत्त-कहा के समान हैं जिनकी ग्रवधारणा भी उसी के ग्रमुरूप की गयी है। इस पाण्डुलिपि के चित्र भी ग्रिधकांशतः ग्रायताकार फलकों में ग्रांकित हैं। इन फलकों के ग्राकार दो-तीन प्रकार से निश्चित हैं, जो पृष्ठ के दायीं ग्रयवा बायीं ग्रोर पर नियोजित हैं किंतु कोई भी चित्र ग्राकार में इतना बड़ा नहीं है जो समूचे पृष्ठ को घेर ले।

यद्यपि पासणाह-चरिउ के चित्रों की शैली भविसयत्त-कहा के चित्रों की रंग-योजना एवं रूपांकन के अनुरूप है फिर भी इसका चित्र-संयोजन दक्षतापूर्ण है, यद्यपि इसकी रेखाएँ अपनी म्राधिकांश शक्ति खो चुकी हैं। इसका दुर्बल रेखांकन म्रोर चित्रण विशेष उल्लेखनीय नहीं है लेकिन चित्रों की शैली ने उनमें गत्यात्मकता की भावना को संजीये रखा है। मानव-म्राकृतियों एवं उनकी मुद्रास्रों के स्रंकन तथा इन चित्रों में दर्शाये गये नयी शैली के वस्त्राभूषण स्नादि की परंपरा म्रागे चलकर विकसित हुई; उसे उत्तर-भारत के चित्रों में देखा जा सकता है। इन चित्रों में पुरुषा-कृतियों को घोती और उत्तरीय जैसी परंपरा-प्रचलित वेष-भूषा में दर्शाया गया है लेकिन महिला माकृतियों में उन्हें घोती एवं दुपट्टा के साथ साड़ी पहने भी दर्शाया गया है। साड़ी के पल्ले को वक्ष के ऊपर से होकर जाते हुए भ्रंकित किया गया है (चित्र २८० क) सैनिकों को जामा, पैजामा भ्रौर चूड़ीदार पैजामा जैसे नये वस्त्र पहने चित्रित किया गया है, लेकिन ये सैनिक पश्चिम-भारत के चित्रों में पाये गये साहियों की भाति विदेशी न होकर इसी देश के वासी हैं (रंगीन चित्र ३२ की रंगीन चित्र २५, २६ से तुलना की जिए)। पहले वस्त्रों में यदि कोई ग्रिभ-करुपना होती थी तो वह बिंदुओं से निर्मित होती थी लेकिन इन चित्रों में वस्त्रों की श्रभिकरुपना में पूष्प लता-वल्लरियों और घुमावदार रूपाकारों का प्रयोग हुआ है जो पश्चिम-भारत के चित्रों में प्रचलित था। योग-पट्ट को अपने घुटनों पर लिये बैठने की मुद्रा में अंकित पूरुषाकृतियों के श्रिभिप्राय भविष्यत्त-कहा में भी हैं, लेकिन इस प्रकार के ग्रिभिप्राय इस पाण्डलिपि के चित्रों में पर्याप्त संख्या में देखे जाते हैं जिसके कारण इसे इस शैली की एक विशेषता मानी जा सकती है।

यद्यपि पूर्ववर्ती पाण्डुलिपि-चित्रों में प्रायः ग्राकाश को एक पट्टी के रूप में दर्शाया जाता था। किंतु इन चित्रों में इस पट्टी को घटाकर ऊपरी कोनों पर त्रिकोणाकार धब्बे या ऊपरी भाग में एक

गैन (राजाराम), पूर्वोक्त, पू 130-131; राजस्थान के जैन शास्त्र-भण्डारों की ग्रंथ-सूची. पाँच खण्ड, संपाः कालसीवाल (कस्तूरचंद). 1949-62. जयपुर. खण्ड 1, पू 192. नं. 137, पू 208 नं. 245; खण्ड 2, पू 140, नं. 171, पू 227, नं. 1144, पू 233, नं. 1223, पू 241, नं. 1320, पू 46 नं. 501; खण्ड 3 पू 196, नं. 119; खण्ड 4, पू 172, नं. 3008.



22 जिनरक्षित के साथ जिनदत्त-सूरि, चित्रांकित पटली का एक भाग, 1122-54 ईo, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (जैसलमेर भण्डार)



23 (क) पटली के एक भाग का चित्र, 1122-54 ई॰ (लेख में देखिए जहाँ इससे भी पूर्व के समय पर विचार किया गया है), पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (जैसलमेर भण्डार)





(ল



23(घ) उपर्युक्त (23 ख भीर ग) के भ्रनुसार

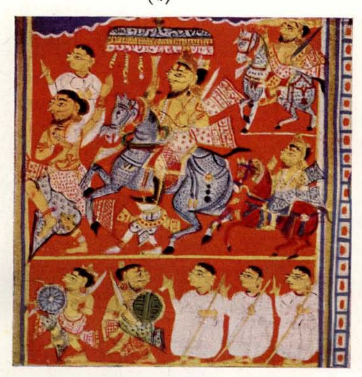
24 देवसूरि-कुमुदचंद्र-शास्त्रार्थ की पटली पर चित्रांकन का एक भाग, लगभग 1125 ई॰, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (निजी संग्रह में)



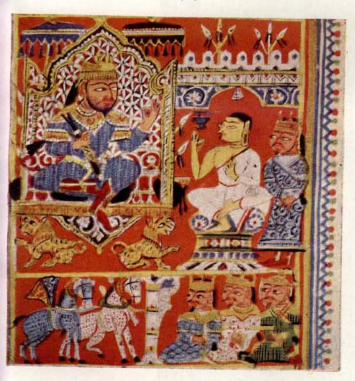
(事)



(码)



(刊)



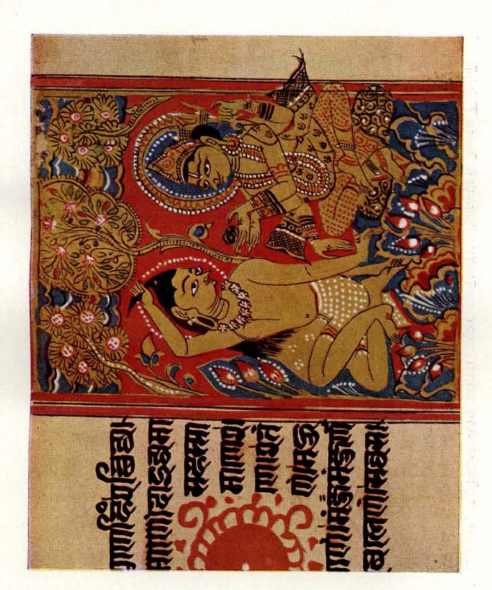
(日)



25 (क) कालक और शिष्य, (ख) गर्दभिल्ल की सेना का प्रयाण, (ग) कालक और साहि प्रधान, (घ) गर्दभिल्ल की गिरफ्तारी, कालकाचार्य की कथा के पत्न, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (पी॰ सी॰ जैन, बंबई के संग्रह में)

एक पत्र पर, 1452 ई॰, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली) 26 गर्दमी-विद्या, कत्पसूत्र-कालकाचाय-कथा के





27 महाबीर का वैराग्य, कत्पसूत्र के एक पत्र पर, 1417 ई॰, पश्चिम भारतीय या गुजराती शैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली)

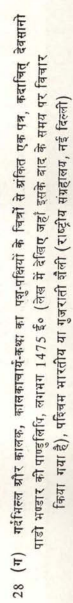
चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प

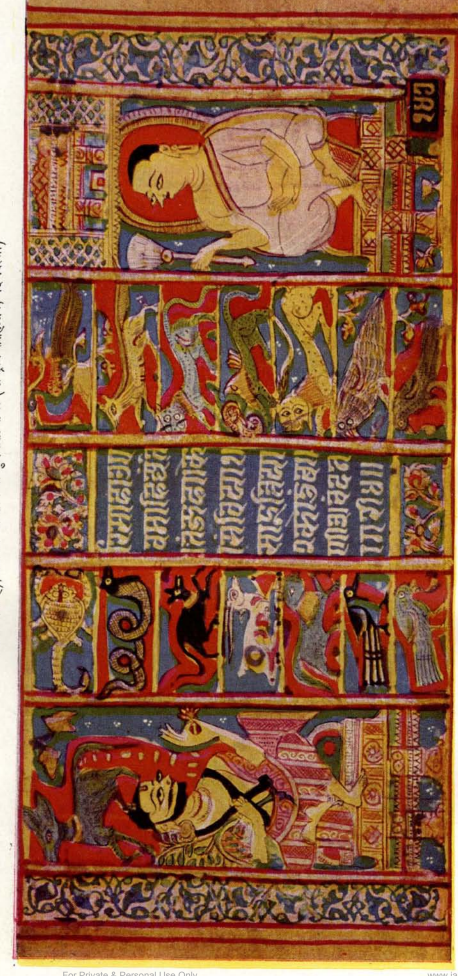
28 (क) बाहुवाली का तपश्चरण, देवसानी भण्डार कल्पसुत्त-कालकाचार्य-कथा के एक पत्र (अग्रभाग) पर, किया गया है), पश्चिम भारतीय या गुजराती जैली (राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली) लगभग 1475 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार





28 (स) किनारों की सज्जा, उपर्युक्त पाण्डुलिपि (28 क) के एक पत्र (पृष्ठभाग) पर







इंद्र और इंद्राएी द्वारा महदेवी को बधाई, महापुराण के एक पत्र पर, लगभग 1420 ई॰ (लेख में देखिए उत्तर-बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली में, हौली (दिगंबर जैन मंदिर, पुरानी दिल्ली का संग्रह) भारतीय जहाँ इससे 29

30 (क) पशु साही ने सर्प को मारा और बदले में उसपर धन्य पशु ने झाक्रमण किया, यशोधर-चरित के एक पत्र पर, 1494 ई०, गुजरात, कदाचित् सीजित्र (निजी संग्रह)



मध्याय 31 ]



30 (ख) राजा मारिदत्त द्वारा देवी को विल का उपक्रम, उपयुक्त पाण्डुलिपि के एक लेख पर (30 क)



32 परिचारकों के साथ पार्श्व, पासणाहचरिउ के एक पत्र पर, 1442 ई०, ग्वालियर में चित्रांकित, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



एक 33 चंद्रमति यशोधर को बिल के लिए ब्राटे से बना हुआ मुगी के दिला रही है, जसहर-चरिड के एक पत्र पर, लगभग 1440-50 ई०, कदाचित् ग्वालियर, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



अभिविसयत की समुद्र-पार की यात्रा, भविसयत—कहा के एक पत्र पर, लगभग 1430 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर आक्तीय औली (निजी मंग्रह)

4

परिचारकों-सहित शांतिनाथ, शांतिनाथ-चरिउ के पत्र

35

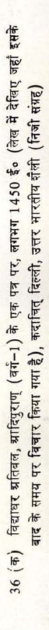
लगमग 1420-60 ई०, (लेख में देखिए जहाँ इसके बाद

समय पर विचार किया गया है) कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)



34 मुनि सुदत्त के दर्शन करते ही अभयमति श्रौर अभयहिच अचेत हो गये, जसहर-वरिउ के एक पत्र पर, लगभग 1454 ई०, कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)

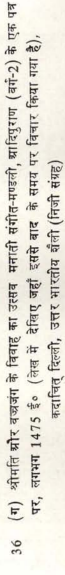








36 (ख) श्रेणिक द्वारा समवसरण की महिमा का वर्णन, ग्रादिपुराण (वर्ग-1) के एक पत्र पर, लगभग 1450 ई० (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद से समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)





Jain Education International

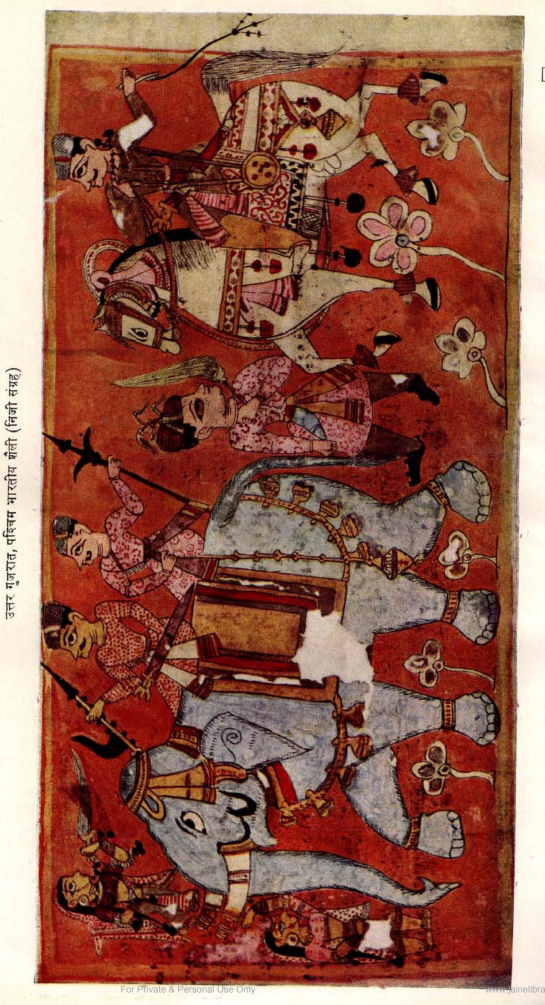
www.jainelibrary.org

ग्रध्याय 31 ]



36 (घ) नर्क, आदिपुराया (वर्ग-2) के एक पत्र पर, लगभग 1475 ई॰ (लेख में देखिए जहाँ इससे बाद के समय पर विचार किया गया है), कदाचित् दिल्ली, उत्तर भारतीय शैली (निजी संग्रह)

37 राजा यशोधर अपने परिचारकों के साथ, यशोधर-चरित के एक पत्र पर, लगभग 1596 ई०, कदाचित्



लघुचित्र

ग्रांधंचंद्राकार छल्ले के रूप में ग्राकाश को ग्रंकित किया गया है। कभी-कभी इन दोनों ग्राकारों को मिलाकर एक कर दिया गया है। ताड़-वृक्षों के ग्रंकन की प्रारंभिक परंपरा निरंतर प्रचिलत रही लेकिन इन चित्रों में ताड़-वृक्षों के लम्बोतरे-घुमावदार तने के स्थान पर सीधा तना, ग्रण्डाकार पत्तों के स्थान पर गोल या त्रिकोणाकार रूप में पंक्तियों में ग्राबद्ध पत्तियों का ग्रंकन किया गया है। जल का ग्रंकन पहले की भाँति परंपरागत ढंग से समकेंद्रिक, एक के ऊपर उठते एक हुए, घेरों के रूप में किया गया है। स्थापत्य की संरचनाग्रों में छोटे-छोटे गुंबद ग्रीर उनके ऊपर कलश ग्रंकित हैं। पूर्व के चित्रों में रिक्त स्थानों की पूर्ति के लिए पुष्पों का जो ग्रंकन किया जाता था वह इन चित्रों में नहीं पाया जाता। बड़े-बड़े रिक्त स्थानों को ग्रालंकारिक वृत्ताकार पदकों से ग्रापूरित कर दिया गया है। इस पाण्डुलिपि के चित्रों में कुछ व्यक्तियों को हाथों में कोई वस्तु लिये हुए दर्शाया गया है, जो कमल की कली जैसी दिखाई देती है। यह चित्रण ग्रंसामान्य है ग्रीर ऐसा ग्रन्यत्र नहीं पाया जाता।

पासणाह-चरिउ की चित्रण-शैली तथा चित्र-संयोजन के समान एक दूसरी सचित्र पाण्डुलिपि जसहर-चरिउ की है जिसके भी रचनाकार रइधू हैं। इस समानता के आधार पर यह स्पष्ट है कि दोनों ही पाण्डुलिपियाँ रंगों के चयन, उनपर सर्वत्र की गयी हलके पीले रंग की वानिश, तथा विषय-संयोजन ग्रादि के लिए एक ही शैलीगत मान्यताओं से अनुशासित हैं, यद्यपि विषय-संयोजन में पासणाह-चरिउ के विपरीत कभी-कभी चित्र-फलक का घेरा वस्त्र के उड़ते हुए छोर अथवा घेरे पर अंकित मानव-ग्राकृतियों के कारण टूट गया है। (चित्र २८० ख)। इन दोनों पाण्डुलिपियों का साम्य मानव-ग्राकृति के ग्रंकन तक ही सीमित है (चित्र २८० ख की चित्र २८० क से तुलना कीजिए)। नारियों को प्रायः साड़ी पहने ग्रौर पुरुषों को धोती एवं उत्तरीय पहने दर्शाया गया है (रंगीन चित्र ३३)। शिकारियों को जामा ग्रौर पैजामा पहने हुए दर्शाया गया है। दोनों पाण्डुलिपियों के दृश्य-चित्रों के ग्रंकन में किसी प्रकार का कोई विशेष ग्रंतर नहीं है, लेकिन मण्डप के स्थापत्यीय ग्रंकन में एक ग्रंतर है। इस पाण्डुलिपि में चित्रित मण्डप के स्थापत्यी ग्रंकन में एक ग्रंतर है। इस पाण्डुलिपि में चित्रित मण्डप के स्थापत्य में उसकी बाह्य सरचना में तीन या पाँच गुंबद हैं जो लाल रंग से रंगे हुए हैं। इस दोनों पाण्डुलिपियों की ग्रौर पासणाह-चरिउ की परस्पर चित्रक समानता के ग्राधार पर इस पाण्डुलिपि के लिए लगभग सन् १४४०-५० का समय निर्धारित किया जा सकता है, ग्रौर इसके रचना-स्थल के लिए, इस संभावना के उपरांत भी कि यह शैली दिल्ली-क्षेत्र में प्रचलित रही हो सकती है, ग्वालियर-क्षेत्र निर्धारित किया जा सकता है।

इन दोनों पाण्डुलिपियों की शैली से थोड़ा भिन्न, लेकिन इन्हीं की परंपरा में चित्रित, सांतिणाह-चरिउ की एक अपूर्ण पाण्डुलिपि भी है। इसके रचनाकार भी किन रहधू हैं। इसके चित्रों में शैली, चित्रों का नियोजन तथा पुरुषों के हाथों पर रखे हुए कमल की कली के समान वस्तु के अंकन की विशेष्ता आदि में पूर्ववर्ती दोनों पाण्डुलिपियों की मान्यताओं का निर्वाह हुआ है। रंग-योजना में हलके रंगा-भासों को प्राथमिकता दी गयी है लेकिन इस पाण्डुलिपि के चित्रों से यह निश्चित कर पाना कठिन है कि इन चित्रों में अन्य दोनों पाण्डुलिपियों की भाँति हलके पीले रंग की वार्निश का प्रयोग किया गया है चित्रोकन एवं काष्ठ-शिरुप भाग ७

या नहीं। लापरवाही से चित्रित इन चित्रों में मानव-आकृतियों को भद्दे अनुपात में चित्रित किया गया है, जिनमें सिर बड़े-बड़े हैं और आँखें उभरी हुई हैं, लेकिन मुद्राएँ सजीव हैं (चित्र १८१ क)। इन चित्रों में सर्वाधिक उल्लेखनीय तत्त्व देश-भूषा का है। नारियों को साड़ी या धोती और दुपट्टा पहने हुए दिखाया गया है लेकिन पुरुषों को सामान्यतः फारसी-शैली से प्रभावित देश-भूषा में दर्शाया गया है, जिससे ज्ञात होता है कि पुरुष-वर्ग समसामयिक सलतनतकालीन प्रभाव के पक्ष में ये और वे लंबा जामा अथवा तंग पैजामे के साथ छोटा कुरता पहनते थे (रंगीन चित्र ३५)। इसके साथ वे पटका और उत्तरीय भी पहनते थे, सिर पर पगड़ी बाँधते थे। यह देश-भूषा सिकंदर-नामा तथा भारत कला भवन में सुरक्षित लौर-चंदा एवं तूबिन्गेन के हम्जा-नामा की पाण्डुलिपि के चित्रों में दर्शायी देश-भूषा से मुल रूप से मिलती-जुलती है।

इस पाण्डुलिपि की शैली उत्तर-भारत की चित्र-परंपरा की विकासमान श्रवस्था का प्रति-निधित्व करती हुई प्रतीत होती है, श्रतः ऐसा ज्ञात होता है कि यह पाण्डुलिपि लगभग सन् १४५०-६० की कालावधि में रची गयी है परंतु इस संभावना को भी अस्वीकार नहीं किया जा सकता कि इस कालावधि से इस पाण्डुलिपि की तिथि कुछ उत्तरवर्ती भी हो सकती है। यह पाण्डुलिपि यद्यपि ग्वालियर में लिपिबद्ध एवं चित्रित हुई मानी जाती है तथापि इसमें चित्रित फारसी से प्रभावित सुलतानी वेश-भूषा की प्रमुखता यह भी संकेत देती है कि यह पाण्डुलिपि दिल्ली-क्षेत्र में चित्रित हुई हो क्योंकि ग्वालियर और दिल्ली दोनों ही केंद्रों में चित्रों की एक ही परंपरा प्रचलित रही है।

कित रहभू-कृत जसहर-चिरं की एक अन्य प्रति भी उपलब्ध है जिसपर सन् १४५४ की तिथि अंकित है। इसके प्रथम बयालीस पृष्ठ उपलब्ध नहीं है परंतु शेष पृष्ठों पर ग्रंकित चित्रों से स्पष्ट है कि यह पाण्डुलिपि शैलीगत रूप में अपने से पूर्ववर्ती एवं पूर्व विवेचित तीनों पाण्डुलिपियों की परंपरा से संबद्ध है। इसके चित्र शैलीगत और रीतिबद्ध हैं। इन चित्रों में पूर्ववर्ती चित्रों से भिन्न एक विशेषता यह है कि इनमें बाह्य रेखांकन के लिए लाल रंग का उपयोग किया गया है (रंगीन चित्र ३४)। रंग-योजना भी पूर्ववर्ती चित्रों के समान है। चित्रों में हलके रंगों का प्रयोग किया गया है तथा इनमें किसी प्रकार की वान्ति का प्रयोग नहीं है। मानव-आकृतियाँ उद्धत प्रकृति की हैं तथा उसी प्रकार की वेश-भूषा में दर्शायी गयी हैं जो पूर्ववर्ती चित्रों में पायी गयी हैं। परंतु सांतिणाह-चरिउ के विपरीत इन चित्रों में जामा और पैजामा के लिए प्राथमिकता प्रदिश्त नहीं पायी जाती। मात्र एक चित्र में एक पुरुष को कुरता-पैजामा पहने दिखाया गया है। नारियों को साड़ी पहने दिखाया गया है जिसमें साड़ी की चुन्नटों को ग्रागे की ग्रोर निकला हुआ तथा कहीं-कहीं उन्हें साड़ी से पृथक ही प्रतिकृति में ग्रंकित किया गया है। वस्त्रों को प्रायः श्वेत या एक ही रंग में रंगा हुआ दर्शाया गया है। यदि कहीं वस्त्रों को अलंकृत दिखाया गया है तो उनमें बिन्दुओं से बनी पट्टियों ग्रंथवा चौखाने की डिजाइन अंकित की गयी है। दृश्य-चित्रों में ग्राकाश को नाटकीय रूप से लहरदार पट्टियों में ग्रंकित किया गया है

<sup>1</sup> रंगीन चित्र 35 एवं चित्र 281 क की तुलना खण्डालावाला एवं मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1968, चित्र 99, 101-15 तथा 117-23 से कीजिए.

मध्याय 31 ] लघुचित्र

जिसमें ऊपरी सतह श्वेत रंग में और निचली सतह गहरे नीले रंग में चित्रित है (चित्र २८१ ख)। ग्राकाश को प्रायः लहरदार पट्टी या घुमावदार छल्ले के रूप में या चित्र के ऊपरी कोने में स्थान ग्रहण किये हुए ग्रंकित किया गया है। वृक्ष को उसके तने सहित भीतर की ग्रोर भुका हुग्रा दिखाया गया है। उसकी पर्णावली को किव रहधू-कृत तीनों पाण्डुलिपियों के चित्रों की ग्रंपेक्षा नया मंदिर स्थित महा-पुराण के चित्रों की भाँति ग्रंकित किया गया है। कहीं-कहीं पत्तों को पत्तियों के एक विशाल समूह के ग्राकार में ग्रंकित किया गया है।

यह पाण्डुलिपि ग्वालियर ग्रौर दिल्ली——इन दोनों में से किसी एक स्थान पर चित्रित हुई हो सकती है। ग्रिधकतर संभावना दिल्ली में चित्रित होने की है क्योंकि धारीदार या चौखाने की रूप-योजना-युक्त वस्त्र तथा चित्र-संयोजन में महराबदार रूप में भूके हुए वृक्षों का ग्रंकन ग्रादि कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं जो नया मंदिर स्थित महा-पुराण के चित्रों की विशेषताग्रों के ग्रिधक निकट हैं।

किव रइधू-कृत इन चारों कृतियों की सिचत्र पाण्डुलिपियों का समूह उत्तर-भारत में विकिसित चित्र-परंपरा का ही मात्र अंकन प्रस्तुत नहीं करता अपितु इस काल की रिचत माण्डु की कल्प-सूत्र और जौनपुर की कल्प-सूत्र आदि जैसी अन्य पाण्डुलिपियों की मानव-आकृतियों के अंकन भौर उनके घोती एवं उत्तरीय पहनने तथा नारियों द्वारा साड़ियों के पहनने के ढंग आदि की शैलीगत समानता को भी प्रदिश्तित करता है। इन समानताओं से भी अधिक कुछ ऐसी समानताएँ, जो पहचानी जा चुकी हैं, सिकंदर-नामा, भारत कला भवन के लौर-चंदा और तूबिन्गेन के हम्जा-नामा आदि पाण्डुलिपियों के चित्रों में पायी जाती हैं। ये विशेषताएँ मुख्यतः लंबे जामा, कुरता-पंजामा जैसी वेश-भूषा तथा साड़ी के बाँधने के ढंग में देखी जाती हैं, जिसमें साड़ी की चुन्नट आगे की भोर निकली हुई दर्शायी गयी है। वाद की पाण्डुलिपियों के इस समूह में एक हिन्दू व्यक्ति की आकृति में एक विजातीय प्रकार का अंकन है जो कि पासणाह-चरिउ तथा तिथि-रहित जसहर-चरिउ की पाण्डुलिपि-चित्रों में अंकित आकृतियों से समानता रखता है। इन दोनों प्रकार की पाण्डुलिपियों के समूह में जो समानताएँ हैं वे इस पूर्वोक्त मत का समर्थन करती हैं कि सिकंदर-नामा आदि पाण्डुलिपियों के समूह का चित्रांकन दिल्ली और उसके समीप हुआ होगा। इसके आधार पर यह सुभाव दिया जाना भी संभव है कि इनका रचनाकाल पंद्रहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध की अपेक्षा लगभग

<sup>ा</sup> रंगीन चित्र 33, 34 तथा चित्र 280 क, ख की तुलना खण्डालाबाला श्रीर मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1968, चित्र 2, 4 श्रीर रेखाचित्र 11, 15-18, 33, 36, 39, 43, 44 से कीजिए.

<sup>2</sup> रंगीन चित्र 32, 34, 35 की तुलना पूर्वोक्त, रेखा चित्र 90, 101, 102-104, 109, 117, 118, 125 से कीजिए.

<sup>3</sup> रंगीन चित्र 33 ग्रीर चित्र 281 क, ख की तुलना पूर्वीक्त, रेखाचित्र 99, 101-103, 108 से कीजिए.

<sup>4</sup> पूर्वोक्त, पृ 50, 53.

[ भाग 7

सन् १४५० रहा होगा, यद्यपि यह विवाद-ग्रस्त है। सिकंदर-नामा ग्रादि पाण्डुलिपियों के समूचे समूह तथा उनके साथ चौर-पंचासिका ग्रादि पाण्डुलिपियों के समूह को खण्डालावाला एवं डॉ. मोतीचंद्र ने गत वर्ष सन् १६७४ में बंबई से प्रकाशित 'एन इलस्ट्रेटड ग्रारण्यक पर्वन ग्रॉफ दि एशियेटिक सोसाइटी' शीर्षक ग्रपनी पुस्तक में उस समूह में वर्गीकृत किया जिसे उन्होंने चित्रकला की 'लोदी-शैली' के नाम से ग्रामिहत किया है। उन्होंने सिकंदर-नामा, हम्जा-नामा ग्रीर लौर-चंदा के रचनाकाल के लिए पंद्रहवीं शताब्दी के ग्रंतिम पच्चीस वर्ष के समय को प्राथमिकता दी है परंतु इसके साथ ही उन्होंने यह भी सुकाव दिया है कि पंद्रहवीं शताब्दी के उत्तरार्थ की कोई तिथि भी उनके यथार्थ समय के ग्रास-पास हो सकती है।

स्रादि-पुराण की एक अन्य पाण्डुलिपि भी उपलब्ध है जिसके चित्र स्रपनी एक निजी शैली में स्रांकित हैं; तथापि, यह पाण्डुलिपि उत्तर-भारत की चित्र-परंपरा से संबद्ध है। यह पाण्डुलिपि वैसे तो पूर्ण है परंतु इसके स्रंतिम भाग में चित्रांकन नहीं हो पाया है। चित्रों के लिए छोड़े गये निर्धारित स्थान रिक्त ही रह गये हैं। उत्तर-भारतीय चित्र-परंपरा की अन्य पाण्डुलिपियों की भाँति इस पाण्डुलिपि की चित्र-योजना में विभिन्न आकार-प्रकार के अनेकानेक चित्र सिन्नहित हैं। इस पाण्डुलिपि में यद्यपि अधिकांश पृष्ठों के दायों अथवा बायों ग्रोर चित्र ग्रंकित हैं तथापि कुछ पृष्ठों पर चित्रों का नियोजन रोचक है जिसके ग्रंतर्गत लिखित मूलपाठ और ग्रंकित चित्र के मध्य एक पारस्परिक संबंध दिखाई पड़ता है। इससे उस प्रकार के प्रयास का उद्घाटन होता है जो फारसी पाण्डुलिपियों में देखा गया है(रंगीन चित्र ३६ क, चित्र २६२ क, ख एवं २६३ क)। प्रतीत होता है कि चित्र छोटे-छोटे फलकों में ग्रंकित किये गये थे जो बाद में एक-दूसरे से जोड़ दिये गये हैं (चित्र २६२ ख)।

इस पाण्डुलिपि के सचित्र पृष्ठों को शैलीगत ग्राधार पर तीन वर्गों में विभाजित किया जा सकता है। पहले वर्ग में पृष्ठ १ से ३६ तक, दूसरे वर्ग में ४० से १६० तथा तीसरे वर्ग में पृष्ठ १६१ से १७७ तक के चित्र रखे जा सकते हैं। दूसरे ग्रौर तीसरे वर्ग के चित्रों से संभवत: ऐसा प्रतीत होता है कि इन्हें पहले वर्ग के ग्रनुवर्ती किसी काल में पूर्ण करने का प्रयास किया गया है।

पहले वर्ग के चित्रों की शैली से ज्ञात होता है कि इस पाण्डुलिप में मात्र रंग-योजना को छोड़ कर शेष में उत्तर-भारतीय शैली का निर्वाह किया गया है। इन चित्रों की रंग-योजना पूर्व वर्ती चित्रों से कहीं ग्रधिक विस्तृत है ग्रौर रेखांकन कहीं ग्रधिक शैलीगत एवं रीतिबद्ध हो गया है। मानवा-कृतियाँ ग्राकर्षक हैं ग्रौर उनके चेहरे ग्रधिक कोणीय हैं (रंगीन चित्र ३६ क, चित्र २६२ क)। पुरुषों के चेहरे पर जबड़े की रेखा के साथ दूसरे रंग का प्रयोग चेहरे पर दाढ़ी होने का संकेत प्रदिश्ति करता है (चित्र २६२ क)। पुरुषों को ऊँची घोती, ग्रसामान्य रूप से कम लपेटा हुमा उत्तरीय एवं ऊँची पगड़ी पहने हुए दर्शीया गया है। कहीं-कहीं पुरुषों को जामा ग्रौर ऊँचे जूते पहने हुए भी दिखाया गया है। नारी-ग्राकृति में उन्हें साड़ी पहने हुए चित्रित किया गया है जिनमें उनकी साड़ी की चुन्नटें बाहर की ग्रोर निकली हुई हैं तथा साड़ी का पल्ला उड़ती हुई पट्टी के रूप में वक्षस्थल पर

भ्रध्याय ३१ ] लघुचित्र

तिरछे रूप में होकर जाता हुन्रा दर्शाया गया है। वस्त्रों की ग्राभिकत्पना में घारियाँ या ग्रनगढ़ रूप-रेलाएं ग्रंकित हैं। दृश्य-चित्रों को काल्पनिक रूप से ग्रंकित किया गया है (रंगीन चित्र ३६ ख)। उदाहरण के लिए, वृक्षों को उनके तनों से लिपटी हुई लतान्नों के साथ प्रदिश्त किया गया है; वृक्षों के पत्तों के मध्य पिक्षयों या बंदरों को बैठे हुए दर्शाया गया है; पित्यों की नसों को पीले या लाल रंग में चित्रित किया गया है ग्रीर उन्हें सामान्यतया पंक्तियों या वृत्ताकार रूपाकारों में व्यवस्थित किया गया है। पर्वतों के ग्रंकन में चट्टानों को सिपल शीर्ष से युक्त दर्शाया गया है। पर्वतों के मूल-भूत शंकन से इन्हें भिन्न रूप में ग्रंकित किया गया है। कहीं-कहीं इन पर्वतों को घटाकर अर्थवृत्ताकार चट्टानों को एक-दूसरे के ऊपर चिने हुए रूप में ग्रंकित किया गया है। बादलों को विद्युत् की चमक के साथ सजीव रूप से ग्रंकित किया गया है। इस पाण्डुलिपि के चित्रों के चित्र-फलकों में सर्वप्रथम विशुद्ध प्राकृतिक दृश्यों का ग्रंकन किया गया है। स्थापत्यीय ग्रंकन में नीची सतह वाली छतों तथा जालीदार दीवारों से युक्त मण्डप की बाह्य संरचनान्नों को प्रदर्शत किया गया है।

इस पाण्डुलिपि के चित्रों से यह स्पष्ट है कि उत्तर-भारतीय परंपराग्रों के ग्रंतर्गत परिभाषित होते हुए भी इसकी शैली जीवंतता ग्रोर नवीनता-शोधी प्रवृत्तियों के कारण उनसे पृथक् विशिष्टताएँ रखती है। इससे भी ग्रधिक रोचक एक तथ्य यह है कि इस पाण्डुलिपि की कुछ विशेषताग्रों की समानता चौर-पंचासिका ग्रादि पाण्डुलिपियों के विवाद-ग्रस्त समूह के चित्रों में देखी जा सकती हैं। इन विशेषताग्रों के ग्रंतर्गत रंग-योजना की व्यापकता, पुरुषाकृति के चेहरे पर जबड़े की रेखा के साथ रंग-प्रयोग की विशेषता तथा योग-पट्ट को ग्रंपने घुटनों के पास रखे बैठी हुई मुद्रा में पुरुषाकृतियों का ग्रंकन ग्रौर वृक्षों की पत्तियों की नसों का लाल ग्रौर पीले रंग से ग्रंकन ग्रादि की गणना की जा सकती है। परंतु इससे कोई सुनिश्चित निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता।

इस पाण्डुलिपि के दूसरे वर्ग के चित्र यद्यपि शैलीगत मूलभूत आधार पर पहले वर्ग के चित्रों के समान हैं तथापि ये उनसे कुछ भिन्नता रखते हैं। इनमें प्रयुक्त रंग-योजना सीमित है जिसमें

<sup>1</sup> इ.स.म.ह में चौर-पंचासिका सीरीज (नगरवालिका संग्रहालय, ग्रहमदाबाद), लौर-चंदा की पाण्डुलिपि जिसका कुछ भाग लाहौर संग्रहालय में तथा कुछ भाग चण्डीगढ़ संग्रहालय में विभाजित है, भागवत-पुराण सीरीज के कुछ पृथक्-पृथक् पृष्ठ, भारत कला भवन स्थित मृगावत की पाण्डुलिपि, मैनचेस्टर की राइलेण्ड्स लाइब्रेरी की लौर-चंदा पाण्डुलिपि, तथा प्रिस आँफ वेल्म म्यूजियम की लौर-चंदा पाण्डुलिपि, सन् 1540 की चित्रित महा-पुराण की पाण्डुलिपि, बांबे एशियाटिक सोसाइटी की सन् 1516 की चित्रित श्रारण्यक-पर्वन्, विजयेंद्र-सूरि-राग-माला, प्रिस आँफ वेल्स संग्रहालय स्थित गीत-गोविद की सचित्र पाण्डुलिपियाँ सम्मिलित हैं। इन समस्त सचित्र पाण्डुलिपियों का विश्लेषण मोतीचंद्र एवं कार्ल खण्डालावाला ने पूर्वोक्त, 1969, पू 64-109 पर प्रस्तुत किया है, तथा 'एन इलस्ट्रेटेड आरण्यक पर्वन् आँफ़ दि एशियाटिक सोसाइटी ' 1974, बंबई, में इस समूह के चित्रों की शैली के लिए 'लोदी-चित्र-शैली' नाम दिया गया है।

<sup>2</sup> रंगीन चित्र 35 क, ख स्रौर चित्र 282 क की तुलना मोतीचंद्र एवं खण्डालावाला, पूर्वोक्त, 1969, चित्र-16, 20, 21 से कीजिए.

**भाग** 7

मुख्यतः नीले, श्वेत ग्रीर फीके हरे रंग का प्रयोग हम्रा है। रेखांकन ग्रधिक दक्षतापूर्ण है, तथा उसमें ग्रालोडित लय तथा सींदर्य है जो ग्रबतक इस परंपरा में नहीं पाया गया था (रंगीन चित्र ३६ ग, घ)। इस चित्र-समूह में सर्वाधिक उल्लेखनीय परिवर्तन मानव-ब्राक्वितयों की ग्रंकन-विधि में पाया गया है। इस ब्राकृतियों में चेहरे का पार्श्व-दृश्य ग्रंकित किया गया है जो विशेष रूप से चौकोर है। इनमें विस्फारित आँखों का स्रकत नहीं है। मानवाकृतियाँ स्रनेकानेक मुद्रास्त्रों में हैं। योग-पट्ट को स्रपने घुटनों के पास रखे बैठी हुई मुद्रा में मानव-आकृति का श्रंकन इस काल में इस शैली की एक सुस्पष्ट विशेषता बन गयी थी। पुरुषों को इन चित्रों में धोती और उत्तरीय-जैसी प्राचीन परंपरागत वेश-भूषा में दर्शाया गया है या फिर जामा और पैजामा-जैसी फारसी-शैली की सुलतानी नयी वेश-भूषा में (रंगीन चित्र ३६ ग)। इन पोशाकों के साथ या तो ऊँची उठी हुई गोल टोपी के ग्रागे पगड़ी या फिर सादा ग्रथवा जालीदार कलाह के चारों भ्रौर लपेटकर बँघी पगड़ी पहने हए दिखाया गया है (चित्र २८२ ख)। महिलाभ्रों को उसी प्रकार की साड़ी पहने हुए ग्रंकित किया गया है जिस प्रकार वे इससे पूर्व के पाण्डुलिपि-चित्रों में पहने दिखायी गयी हैं। इनके निदर्शन में मात्र एक नया तत्त्व भूमके का स्रंकन सम्मिलित किया गया है (रंगीन चित्र ३६ ग)। इनमें दर्शाये गये वस्त्र प्रायः मोटे प्रकार के हैं जो सामान्यतः श्वेत हैं श्रौर उनपर किसी प्रकार की ग्रिभिकल्पना नहीं है । दृश्य-चित्रों का श्रंकन उत्तर-भारतीय परंपरा के अनुरूप है जिसमें पत्तियों के एक बड़े समूह से युक्त वृक्ष का अंकन सन् १४४४ की चित्रित जसहर-चरिउ के श्रंकन जैसा है; परंतु इसका श्रंकन कहीं श्रधिक संवेदनशील श्रौर ग्राकर्षक है। कहीं-कहीं तो वृक्ष के पत्तों के समूह के चारों ग्रोर पीले ग्रौर स्वेत तारे दर्शाये गये हैं। स्थापत्यीय ग्रंकन में मण्डप की संरचना पूर्व की भाँति रही है जिसकी बाह्य संरचना में धारीदार या लहरदार गुंबद अथवा स्तूपिका-युक्त सपाट छतरी प्रदर्शित है। कहीं-कहीं छतरी के किनारे के साथ पंक्तिबद्ध कंग्रे ग्रंकित हैं। मण्डप की ग्रांतरिक सज्जा में छतरी का उपयोग किया गया है जो छतों से छल्लों में बँधे हुए दिखाये गये हैं। इसके नीचे पलंग ग्रंकित हैं जिनपर कहीं-कहीं ग्रायताकार गद्दे बिछे हए दिखाई देते हैं (चित्र २८३ क)। धर्म-संबंधी विषय-वस्तु को सामान्य रूप में रूपायित करने की प्रवत्ति इस शैली में विकसित एक ऐसी उल्लेखनीय विशेषता है जो इस पाण्डलिपि में परिलक्षित होती है।

समसामयिक वित्रों की अनेक विशेषताओं को पाण्डुलिपियों के एक समूह में भली-भांति देखा जा सकता है। पाण्डुलिपियों के इस समूह को चौर-पंचासिका-समूह के नाम से जाना जा सकता है। इस समूह के चित्रों में मानव-आकृतियों की अवधारणा को प्रमुख स्थान मिला है। इनमें उपरोक्त पाण्डुलिपि की भाँति चौकोर चेहरे का अंकन हैं जिसमें चित्रित आँखें लंबी और बड़ी-बड़ी हैं, तथा योग-पट्ट को अपने घुटनों के पास रखकर बैठे हुए मानव की आकृति भी समान मुद्रा में चित्रित है। वेश-भूषा में भी कुछ समानताएँ मिलती हैं जिनमें महिलाओं द्वारा पहने गये भुमके-जैसे आभूषणों का सूक्ष्मांकन भी सम्मिलत है। उपरोक्त पाण्डुलिपि में वृक्ष के पत्तों के चारों और तारों का चित्रण, रथ एवं मण्डप का आकार, उनके गुंबद एवं कंगूरे तथा आंतरिक सज्जा आदि का जिस प्रकार

सामान्यतः श्रंकन पाया गया है — ठीक इसी प्रकार का मंकन चौर-पंचासिका पाण्डुलिपि-समूह के चित्रों में भी पाया जाता है।  $^1$ 

म्रादि-पुराण के तीसरे एवं म्रंतिम वर्ग के चित्र शताब्दियों पश्चात् चित्रित किये गये हैं तथा ये चित्र ग्रत्यंत निम्न श्रेणी के हैं।

यद्यपि वर्ग एक एवं दो के चित्र शैलीगत रूप में परस्पर कुछ भिन्नताएँ रखते हैं श्रीर वे दोनों अपनी निजी समान विशेषताएँ भी रखते हैं, तथापि उन दोनों का उत्तर-भारतीय कला की विशेषताश्रों से साम्य सरलता से पहचाना जा सकता है। दोनों में चौर-पंचासिका पाण्डुलिपि-समूह के चित्रों से भी कुछ समानताएँ हैं यद्यपि इनके श्रभिप्राय भिन्न हैं। दूसरे वर्ग के चित्र पहले वर्ग के चित्रों की श्रपेक्षा चौर-पंचासिका से कहीं श्रिथक समानता रखते हैं। इस प्रकार इस पाण्डुलिपि के माध्यम से इसके चित्रों की शैली श्रीर चौर-पंचासिका-समूह के चित्रों की उस शैली के मध्य पारस्परिक संबंध स्थापित किया जा सकता है जो उत्तर-भारत में विद्यमान थी।

उत्तरी क्षेत्र में चित्रित अन्य पाण्डुलिपियों की अपेक्षा आदि-पुराण की कहीं प्रधिक परिष्कृत शैली एक ऐसे प्रमुख केंद्र की स्रोर अंगुलि-निर्देश करती हैं जहाँ पर ये पाण्डुलिपियाँ चित्रित हुई। संभवत यह केंद्र दिल्ली था। सन् १४४२ की पासणाह-चरिउ तथा सन् १४५४ की जसहर-चरिउ की शैली से इस पाण्डुलिपि के चित्रों की शैलीगत समानताओं के आधार पर निरीक्षण करने पर प्रतीत होता है कि प्रथम वर्ग के चित्र दूसरे वर्ग के चित्रों की ग्रपेक्षा पहले चित्रित हुए हैं। यह पाण्डलिपि संभवत: लगभग सन् १४५० में चित्रित हुई है। दूसरे वर्ग के चित्र, जो पहले वर्ग के चित्रों के उपरांत चित्रित हए, रंग-योजना तथा ग्रभिप्रायों की ग्रवधारणा में उत्तरी शैली से घनिष्ठ रूप से संबद्ध और मानव-आकृति के अंकन, दृश्य-चित्रण तथा स्थापत्यीय ग्रंकन में सन् १५१६ की भ्रारण्यक-पर्वन की पाण्डलिपि से संबद्ध हैं। <sup>2</sup> इन समानताओं के श्राधार पर इसके लिए लगभग सन १४७५ की तिथि निर्धारित की जा सकती है। इस पाण्डुलिपि के दोनों वर्गों के चित्र शैलीगत स्राधार पर जो परस्पर भिन्नता रखते हैं वह ग्रधिक से ग्रधिक पच्चीस वर्ष की कालावधि की भिन्नता प्रतीत होती है। खण्डालावाला के मतानुसार इन वर्गों के चित्र परस्पर पृथक्-पृथक निजी विशेषताएं रखते हैं इसलिए इन दोनों वर्गों के चित्र पर्याप्त लंबे कालांतर में, भिन्न-भिन्न कालों में चित्रित हुए हैं। उनके सुभाव के अनुसार, पहले वर्ग के चित्र पंद्रहवीं शताब्दी के उत्तरार्ध अर्थात लगभग सन् १४७५-१५०० में चित्रित हुए हैं और दूसरे वर्ग के चित्र लगभग सन् १५४० के चित्रित महा-पुराण, जिसका विवरण त्रागे दिया जायेगा, के रचनाकाल के ग्रासपास चित्रित हुए हैं।

<sup>1</sup> रंगीन चित्र 36 ग, घतथा चित्र 282 ख, 283 क की तुलना खण्डालावाला, एवं मोतीचंद्र पूर्वोक्त, 1968, चित्र 16, 20, 21, 23 तथा रेखाचित्र 187, 189, 191, 194, 199 से की जिए.

<sup>2</sup> रंगीन चित्र 15 ग, घ तथा चित्र 282 ख, 283 क की तुलना पूर्वोक्त, चित्र 13-16 से की जिए

चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प भाग 7

श्रतः उनके अनुसार दूसरे वर्ग के चित्र लगभग सन् १५२० और १५४० के मध्यवर्ती किसी काल में चित्रित हुए हैं।

उत्तर-भारत में प्रचलित उस शैलीगत प्रवृत्ति के, जिसे पहले ब्रादि-पुराण (दूसरे वर्ग के चित्र) में देखा जा चुका है, निरंतर प्रवहणशील विकास का प्रमाण पालम (दिल्ली के निकट) सन् १४४० की प्रणीत तथा चित्रित महा-पुराण की सचित्र पाण्डुलिपि के चित्रों में देखा जा सकता है। यह इसके चित्रों की योजना से स्पष्ट है; यद्यपि इस समय ब्राकार का संयोजन कहीं ब्रधिक विस्तृत हो गया था। इसके कई चित्र समूचे पृष्ठ के ब्राकार के हैं ब्रौर कई चित्र लंबे क्षैतिजिक चित्र-फलक के रूप में पृष्ठ को भी पार कर गये हैं। इसमें ब्रधिकांशतः चित्र पृष्ठ की दायीं ब्रथवा बायीं ब्रोर ब्रंकित हैं। कहीं-कहीं चित्र पृष्ठ की दायीं ब्रौर वायीं दोनों ब्रोर चित्रित हैं तथा कहीं-कहीं पृष्ठ के मध्य में। रेखांकन में कुछ दुर्बलताएँ भी पायी जातो हैं, इनमें रेखाएँ ब्रपनी पूर्ववर्ती लयात्मक गति को खो चुकी हैं। इसके उपरांत भी चित्रांकन निपुणतापूर्ण है ब्रौर उसमें गत्यात्मकता है (चित्र २५४)। रंग-योजना में ब्रधिक से ब्रधिक रंगों को सम्मिलित किया गया है तथा चित्रों पर वानिश भी की गयी है। कई चित्र-फलकों को मिलाकर बड़े ब्राकार के चित्रों का संयोजन किया गया है। इन चित्रों की विषय-वस्तु में धर्म-निरपेक्ष संदर्भों के ब्रंकन की बढ़ती हुई प्रवृत्ति देखी जा सकती है।

मानव-आकृतियों और उनकी वेश-भूषा का ग्रंकन उसी प्रकार का पूर्वंवत् रहा है जो उत्तर-भारत की परंपरा में चित्रित पहले की पाण्डुलिपियों में देखा जा चुका है। पुरुषों की ग्राकृतियों के ग्रनेक चेहरों में जबड़े की रेखा तथा ऊपरी होंठ के ऊपर उसी प्रकार के रंग का प्रयोग किया गया है जिस प्रकार का ग्रादि-पुराण के पहले वर्ग के चित्रों में देखा जा चुका है। बैठने की मुद्रा में परिवर्तन के ग्रतिरिक्त मानव-आकृति के ग्रंकन में कोई परिवर्तन नहीं किया गया है। दृश्य-चित्रों, स्थापत्यीय ग्राभिप्रायों, रथों ग्रीर सिहासनों का ग्रंकन पूर्ववर्ती पाण्डुलिपियों की भाँति प्रचलित परंपरा के ग्रनुसार ही किया गया है। श्राम के वृक्ष, परकोटे-युक्त नगर तथा मण्डपों में बैठे हुए नगरवासियों का ग्रंकन इन चित्रों में पहली बार हुग्रा है, जिन्हें इन चित्रों की नवीनता में परिगणित किया जा सकता है (चित्र २८४)।

यह पाण्डुलिपि उत्तर-भारतीय चित्रों की शैली के विकास में एक चरम बिंदु प्रस्तुत करती है। इसके साथ ही इसे चौर-पंचासिका-समूह की पाण्डुलिपियों की शैली से संबद्ध भी माना जा सकता है क्योंकि उस समूह की पाण्डुलिपियों के चित्रों की भाँति इसमें बहुविधि रंग-योजना का उपयोग हुआ है और इसकी मानव-आकृतियों के पार्श्व-दृश्य में अंकित चेहरे तथा उनकी मुद्राएँ भी उस समूह के चित्रों के समान हैं। दृश्य-चित्रों और स्थापत्य-सरचनाओं का अंकन, जिसमें तीर के

J वही, पृ 69-78.

म्रध्याय 31 ] लघुचित्र

फलकों की रूपरेखा के आलंकारिक अभिप्राय भी सम्मिलित हैं, चौर-पंचासिका-समूह के चित्रों के अनुरूप है।<sup>1</sup>

म्रादि-पुराण की प्रारंभिक तिथि-रहित पाण्डुलिपि भी चौर-पंचासिका-समूह के चित्रों से कुछ समानताएँ रखती है। म्रादि-पुराण की पाण्डुलिपि तथा सन् १५४० की महा-पुराण की पाण्डुलिपि तथा सन् १५४० की महा-पुराण की पाण्डुलिपि —इन दोनों पाण्डुलिपियों के समूहगत साक्ष्य यह संकेत देते हैं कि ये दोनों उस विकसित शैली की उदाहरण है जो चौर-पंचासिका-शैली में प्रस्फुटित हुई। इससे भ्रागे ये पाण्डुलिपियां यह भी संकेत देती हैं कि चौर-पंचासिका की शैली का उद्गम उस चित्रकला में निहित है जो उत्तर-भारत में प्रचलित थी।

दिल्ली ग्रौर उसके निकटवर्ती क्षेत्र में चित्रित इन समस्त सचित्र पाण्डुलिपियों का सर्वेक्षण हमें ग्रक्कबर से पूर्व ग्रर्थात् लोदी-वंश के शासनकाल के ग्रंतगंत इस क्षेत्र में विकसित चित्रकला की शैली के विषय में पर्याप्त जानकारी उपलब्ध कराता है। इसके ग्रतिरिक्त यह भी तथ्य हमारे सामने स्पष्ट है कि यद्यपि समसामयिक पश्चिम-भारत की शैली से पृथक् इस शैली की निजी विशेषताएँ हैं तथापि वह उससे संबद्ध रही है। जब हम उत्तर-भारत की चित्र-शैली की तुलना पश्चिम-भारत की चित्र-शैली से करते हैं तो जात होता है कि उत्तर-भारत की चित्र-शैली के चित्र एक बहुत बड़ी संख्या में पाण्डुलिपि-चित्रों के रूप में रचे गये हैं ग्रीर उनकी रचना ग्रनावश्यक रूप से दोहरायी गयी है। पृष्ठ पर चित्र ग्रौर लिखित सामग्री के संयोजन में पश्चिम-भारत के चित्रों की ग्रत्यंत ग्रौप-चारिक व्यवस्था-शैली की ग्रपेक्षा उत्तर-भारत के चित्रों की व्यवस्था-शैली कम बाधक है तथा पश्चिम भारतीय विशेषता से कहीं ग्रधिक खोजपरक है। इन चित्रों का चित्र-संयोजन जीवंत है। मानव-ग्राकृतियों की वेश-भूषा, स्थापत्य भीर उसकी ग्रंतर-साजसज्जा ग्रादि विषय के चित्रण में दोनों शैलियों में स्थानीय विशेषताग्रों को स्थान प्राप्त हुग्रा प्रतीत होता है।

उत्तर-भारत की शैलीगत विशेषताएँ चित्रांकन में नये आकारों के समावेश भीर चित्र-संयो-जन की उपयुक्त विधियों के साथ प्रयोग करके, शैली के रूप में उसके विकास में सुदृढ़ प्रगति प्रस्तुत करती रही है। इसके विपरीत, पश्चिम-भारत की शैली ने, यद्यपि वह वैभव एवं लालित्यपूर्ण है, अपने निजी ढाँचे के अंतर्गत ही विकास किया, जिसके फलस्वरूप वह निःसत्त्व और गतिहीन होकर रह गयी।

सन् १५५६ में अकबर दिल्ली के सिंहासन पर बैठा भ्रौर उसके द्वारा किये गये सांस्कृतिक विकास ने, जो उसके शासनकाल की एक विशेषता बन गया था, इस काल में चित्रात्मक अभिन्यक्ति

<sup>1</sup> वहीं, चित्र 21 एवं रेखाचित्र 190, 191, 195.

<sup>2</sup> खण्डालावाला एवं मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1974.

के लिए अत्यंत निर्णायक प्रतिक्रिया सिद्ध हुई। पश्चिम-भारत की चित्र-शैली में इसका प्रभाव मानव-आकृतियों और उनकी वेश-भूषा के अंकन में देखा जा सकता है। यह प्रभाव अनेक पाण्डुलिपियों के चित्रों में स्पष्ट परिलक्षित है जिनमें मतर में सन् १५६३ में चित्रित संग्रहणी-सूत्र और सन् १५६६ की चित्रित यशोधर-चरित पाण्डुलिपि (रंगीन चित्र ३७) की प्रमुख रूप से गणना की जा सकती है। इसी प्रकार की प्रवृत्ति यशोधर-चरित की एक ग्रन्य सचित्र पाण्डुलिपि में भी परिलक्षित होती है जो कछवाहा राजपूतों की राजधानी ग्रामेर में सन् १५६० में चित्रित हुई (चित्र २८३ ख)।

यद्यपि दिगंबर जैन पाण्डुलिपियाँ क्वेतांबर जैन पाण्डुलिपियों की अपेक्षा संख्या में अत्यंत अत्य हैं तथापि यह मानने का कोई कारण नहीं है कि दिगंबर संप्रदाय ने धर्म के मान-मूल्यों के संवर्धन के लिए क्वेतांबरों का अनुकरण किया। 2 इसका वास्तिविक कारण संभवतः यह हो सकता है कि अन्य संप्रदायों की अपेक्षा क्वेतांबर जैन धार्मिक अभिव्यक्ति के इस ढंग के प्रति कहीं अधिक अनुरक्त थे। हिन्दू, बौद्ध, दिगंबर जैन, मुसलमान, इनमें से कोई भी संप्रदाय अकेले या सब मिलकर भी क्वेतांबरों की इन प्रचुर-संख्यक पाण्डुलिपियों की तुलना नहीं कर सकते।

पाण्डुलिपियों की संख्या के ग्रंतर के ग्रंतिरिक्त, दिगंबर ग्रौर श्वेतांबर जैन परंपराएँ, चित्रित कराने हेतु मूलपाठों के चयन में पर्याप्त भिन्न रही हैं। तीर्थंकरों के जीवन-चिरत्रों का ग्रंकन दोनों संप्रदायों के चित्रों का लोकप्रिय विषय रहा है परंतु श्वेतांबरों में इसने सामान्यतः कल्प-सूत्र का रूप ग्रहण किया है, ग्रौर दिगंबरों में महा-पुराण का। इसी प्रकार श्वेतांबरों ने जहाँ उत्तराध्ययन-सूत्र को चित्रित कराया है वहाँ दिगंबरों ने चित्रित कराने के लिए यशोधर-चिरत का चयन किया है। इससे ज्ञात होता है कि इनका चयन स्पष्टतः संप्रदायगत मूल्यों द्वारा निर्धारित हुग्रा है। ऐसे किसी ग्रंथ या पाण्डुलिपि को, जिसे ग्रन्य संप्रदायों में भी मान्यता प्राप्त है, प्रत्येक संप्रदाय में बार-बार चित्रित कराया गया है। उदाहरण के लिए, जहाँ हिन्दुग्रों ने बाल-गोपाल-स्तुति को कथा को चित्रित कराया है वहाँ सलतनत-मुस्लिम-परंपरा में सिकंदर-नामा ग्रौर हम्जा-नामा की चित्रित कराया गया है।

इन ग्रंतरों के उपरांत भी जब उन दोनों संप्रदायों के सामने एक ही विषय-वस्तु को चित्रित करने के लिए शैली के चयन का प्रश्न उठा है तो उन दोनों संप्रदायों ने स्वयं को उसी शैली पर निर्भर किया है जो उस काल के ग्रंतर्गत उस क्षेत्र-विशेष में प्रचलित रही है। यही कारण है कि सन् १४६४ की चित्रित दिगंबर पाण्डुलिपि यशोधर-चरित श्वेतांबर संप्रदाय की पाण्डुलिपियों से, जो पश्चिम-भारत की 'समृद्ध शैली' में चित्रित है, भिन्न नहीं जान पड़ती। यदि सन् १४६४ की चित्रित यशोधर-चरित की पाण्डुलिपि यशोधर-चरित की दूसरी पाण्डुलिपि से भिन्न दिखाई देती है तो इस भिन्नता का

<sup>1</sup> मोतीचंद्र एवं शाह, पूर्वोक्त, 1968, प् 367-68-

वण्डालावाला एवं मोतीचंद्र, पूर्वोक्त, 1969, पृ 69.

श्रध्याय 31 ] सघुचित्र

कारण यह है कि वे दोनों भिन्न-भिन्न क्षेत्रों में चित्रित हुई है। इन दिगंबर और श्वेतांबर पाण्डुलिपियों के अध्ययन से यह स्पष्ट हो जाता है कि पंद्रहवीं शताब्दी में पश्चिम-भारतीय अथवा गुजराती शैली में क्षेत्रीय प्रवृत्तियों के अनुरूप परिवर्तन का आना प्रारंभ हो गया था। जहाँ इन्होंने अपने मूलभूत तत्त्व और विशिष्ट चारित्रिक गुणों को सुरक्षित बनाये रखा है वहीं स्थापत्यीय संरचनाओं, आंतरिक साज-सज्जा के उपादानों, रथों, वस्त्रों तथा अन्य वस्तुओं की आलंकारिक अभिकल्पनाओं धादि के अंकन में स्थानीय प्रभाव स्वयं अपना स्थान ग्रहण कर गया है। और यही वह स्थानीय शैली थी जिसने इस तथ्य की उपेक्षा करके कि चित्रित की जाने वाली पाण्डुलिपि हिंदू है या मुसलमान, जैन है या बौद्ध, उस क्षेत्र की पाण्डुलिपि को चित्रित करने के लिए अभिव्यक्ति के माध्यम के रूप में कार्य किया। इसीलिए बाल-गोपाल-स्तुति की हिंदू पाण्डुलिपि उसी शैली में चित्रित है जिस शैली में गुजरात में कल्प-सूत्र की श्वेतांवर जैन पाण्डुलिपि चित्रित हुई है। और इसी प्रकार उत्तर-भारत में चित्रित हिंपांवर पाण्डुलिपियाँ शैलीगत रूप में उसी शैली के अनुरूप हैं जिसे सुलतान लोदी-समूह की पाण्डुलिपियों की शैली की संज्ञा दी गयी है।

ये स्वेतांबर ग्रौर दिगंबर सिचत्र पाण्डुलिपियाँ परस्पर मिलकर मुगल-पूर्वकाल की प्रचलित कला-प्रवृत्तियों को भली-भाँति समभने की दिशा में बहुमूल्य सूत्र उपलब्ध कराती हैं तथा इन प्रवृत्तियों के विभिन्न विकासों तथा उसके विस्तार को समभने ग्रौर भारतीय चित्रकला के इतिहास में इनके महत् योगदान पर प्रकाश डालने में ग्रद्वितीय रूप से सहायक सिद्ध होती हैं।

सरयू दोशी



#### म्रध्याय 32

# काष्ठ-शिल्प

#### प्रस्तावना

सर्विधिक श्रमसाध्य श्रौर मनोज्ञ काष्ठ-शिल्प, जो काल के कराल थपेड़ों को फेल सका, वह श्रधिकतर गुजरात श्रौर राजस्थान में सत्रहवीं से उन्नीसवीं शती तक निर्मित हुआ है। काष्ठ-शिल्प की सर्वोत्तम कृतियाँ मूलतः जैन धर्म के संरक्षण में प्रस्तुत की गयीं। गुजरात श्रौर राजस्थान के शुष्क वातावरण में काष्ठ-निर्मित कृतियाँ देश के अन्य भागों की अपेक्षा अधिक दीर्घकाल तक सुरक्षित रहती हैं, इसीलिए इन क्षेत्रों में काष्ठ के व्यापक उपयोग को प्रोत्साहन मिला। काष्ठ के प्रयोग का एक कारण उसका वह गुण भी हैं जिससे वह उष्णता को सहन कर सकता है। इसके अतिरिक्त, इन क्षेत्रों के समीप ही मध्य प्रदेश के वनों में लकड़ी का उत्पादन बहुत होता है, जो यहाँ सरलता से लायी जा सकती है। कलाकार-तक्षक भली-भाँति जानता था कि मूर्तियों, जालियों, छिद्रित जालियों तथा अन्य सूक्ष्म अलंकरणों का उत्कीर्णन और फिर उनपर पॉलिश आदि पाषाण श्रादि की अपेक्षा काष्ठ पर कम समय में किया जा सकता है। गुजरात और राजस्थान के घरों में जो काष्ठ के छज्जे बनते थे उनका अपना आकर्षण तो था ही, उनमें से बायु का प्रवेश भी पर्याप्त हो सकता था। काष्ठ के प्रजो का एक लाभ यह भी था कि उससे भवन का भार कम रहता जबिक उसकी मजबूती में कोई अंतर नहीं पड़ता। उससे यह अतिरिक्त सुविधा भी रहती कि उसमें बड़े-बड़े अलंकरणों का उत्कीर्णन इसलिए सहज हो पाता कि कई काष्ठ-फलकों को जोड़कर बड़ा कर लिया जाता, जो ईंट पाषाण से संभव नहीं होता।

## श्रावासीय स्थापत्य एवं उपस्कर

आवासीय स्थापत्य की दृष्टि से सामान्यतः एक जैन घर में द्वार के सरदल पर या गवाक्ष की चौखट पर तीर्थंकर-मूर्ति या मंगल-चिह्न (चौदह स्वप्न ग्रादि) उत्कीर्ण किये जाते हैं ताकि घर में मांगलिकता का संचार हो। चौखट पर उत्कीर्ण किये जाने वाले अन्य अलंकरण हैं——अष्ट-मंगलों का आलेखन, पुष्पों और लताओं की पट्टियाँ। द्वारपाल आदि। जैन घरों में साधारणतः काष्ठ-निर्मित

<sup>1</sup> गोयेत्ज् (एच). वि भार्ट एण्ड आकिटेक्चर आंफ् बीकानेर स्टेट. श्रॉक्सफोर्ड. 1950. पृ. 150, रेखाचित्र 24.

अग्रभाग होते हैं। समूचा भवन एक ऊँची चौकी पर निर्मित होता है, उसके सामने एक लघु 'ग्रोत्ता' (ग्रिधिष्ठान) होता है जिसके ऊपर पाषाण की वौकियों पर खड़े स्तंभों पर ग्राधारित दूसरा तल होता है। सामने की भित्ति की रचना काष्ठ के कई स्तंभों से होती है जिनके मध्य का ग्रंतर ईंटों से भर दिया जाता है। एक ग्रावास-गृह में ग्रलंकरण के लिए जो भाग उपयुक्त माने जाते हैं, वे हैं—स्तंभ, गवाक्षों भौर द्वारों की चौखटें, सरदल, टोड़े, तोरण, छतें, भित्तियों पर निर्मित पट्टियाँ ग्रादि। जिस व्यक्ति के पास थोड़े-से भी साधन होंगे वह ग्रपने घर में कम-से-कम स्तंभों पर या द्वार ग्रथवा गवाक्ष की चौखट पर ग्रलंकरण ग्रवश्य कराना चाहेगा। इन ग्रलंकरणों का विस्तार गृहस्वामी की ग्राधिक क्षमता के ग्रनुसार बढ़ता जाता है।

गुजरात और उसके समीप के बहुत बड़े क्षेत्र में जैन घरों में काष्ठ का प्रयोग हुम्रा, जिसके काष्ठ-शिल्पी को कला के विभिन्न रूप थीर ग्रालेखन प्रस्तुत करने का अवसर मिला; इनमें समय-समय पर परिवर्धन और परिष्कार भी होता रहा क्योंकि इस क्षेत्र की कला और स्थापत्य को विभिन्न शैलियों ने प्रभावित किया। पाषाण-शिल्पी ने उन सब ग्राभिप्रायों को ग्रात्मसात् किया जो पहले काष्ठ-शिल्प में प्रचलित थे; इसके विपरीत, पाषाण और ईंट की निर्माण-कला में जिनका विशेष स्थान था—ऐसी स्तूपी और तोरण को काष्ठ-कला में न केवल स्वीकार किया गया बिल्क उनका सफलता से निर्माण भी किया गया। एक जैन घर की ग्रत्यंत उल्लेखनीय विशेषता के रूप में मदल या टोड़ा एक ऐसा शिल्पांकन है जिसकी कोई उपमा नहीं। मदल के ग्रंकन में काष्ठ-शिल्पी को कौशल-प्रदर्शन का सर्वाधिक ग्रवसर मिला क्योंकि उसके ग्रंकन में जितनी गहराई तक कटाव ग्रावश्यक होता है उतना केवल काष्ठ में ही संभव है। पुष्पावली ग्रादि की पट्टियों, पशुग्रों, पक्षियों, मानव-ग्राकृतियों और देव-देवियों की कल्पनामय संयोजना की ग्राड़-तिरछे ज्यामितिक रेखांकनों के मध्य संगति बिठाना एक ऐसी विशेषता है जो काष्ठ-कला में ही उपलब्ध होती है, जो मदल के शिल्पांकन से व्यक्त होती है। । मदलों का उपयोग, निस्संदेह, मंदिरों में भी किया जाता है किन्तु वहाँ उनपर केवल विविध वाद्यों के साथ दिव्य संगीत-मण्डलियों और शास्त्रीय नृत्यों की विभिन्न मुद्राग्रों में नर्तक-नर्तंकियाँ ही शिल्पांकित की जाती हैं।

समूचा निर्माण इस प्रकार संयोजित किया जाता कि कला और उपयोगिता में समन्वय हो जाता, वातावरण की विषमताएँ नियमित हो जातीं, रहन-सहन की अनुकूलता भी बनी रहती और गृहस्वामियों की आधिक परिस्थिति भी बाधक न बनती । स्थापत्य के द्वार, गवाक्ष, स्तंभ, धरन और मदल ऐसे अंग हैं जिनपर काष्ठ-शिल्पी ने अपने कौशल को मूर्त किया । द्वार-कपाटों को काष्ठ की आड़ी-खड़ी मोटी पट्टियों से इस प्रकार विभक्त किया जाता कि चतुष्कोणीय या आयताकार खण्ड बन जाते । द्वार-कपाट कभी समतल होते, कभी उनपर शिल्पांकन होता और कभी उन्हें जालीदार बनाया जाता । गवाक्ष या तो भित्ति के साथ-साथ ही बनाये जाते या उनकी संयोजना अलग से की

<sup>1</sup> त्रिवेदी (म्रार के). वुड काविंग म्रॉफ् गुजरातः 1965. वड़ौदाः चित्र 22-27.

[भाग 7

जाती। गवाक्षों की चौखटें प्रथम तल पर अपेक्षाकृत कम अलंकृत होतीं पर द्वितीय तल पर उनमें विविध प्रकार के सुंदर अलंकरण उत्कीर्ण किये जाते। कुछ स्थानों पर आजकल की भाँति गवाक्ष भी बने जिनके कपाटों को इच्छानुसार खोला या बंद किया जा सकता। किन्तु अधिकांश स्थानों पर ऊपरी तल के गवाक्षों को कपाटों के बिना ही बनाया गया ताकि वायु और प्रकाश का प्रवेश निर्वाध हो सके। काष्ठ-निर्मित जाली में पुष्पावली आदि सुंदर अलंकरण उत्कीर्ण किये जाते और बीच-बीच में छिद्रित स्थान भी छोड़े जाते जिनसे वायु और प्रकाश का प्रवेश होता। ऐसे गवाक्षों का प्रचलन पाटन और उसके समीप बहुत रहा।

मुस्लिम प्रभाव जैन स्थापत्य पर भी पड़ा इसीलिए घरों में मेहराबदार गवाक्षों की संयोजना हुई। ऐसी एक उन्नीसवीं शती का गवाक्ष (चित्र २८५) राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली (ग्राकार १८०×१२६ सेण्टीमीटर; प्रविष्टि कमांक ६०.११५२) में प्रदिश्ति हैं। इस गवाक्ष की चौखट पर लहराती पुष्पावली ग्रौर पट्टियाँ ग्रौर बीच-बीच में मनुष्यों ग्रौर पशुग्रों की ग्राकृतियाँ ग्रंकित हैं। ऊपर की पट्टी में एक तीर्थंकर-मूर्ति एक मंदिर में विराजमान दिखाई गयी है जिसकी ग्रोर बहुत-से ज्यक्ति ग्रपनी श्रद्धांजलि ग्रिपत करने के लिए बढ़ रहे हैं। मेहराब पर उत्कीर्ण ग्राकृतियों के पंख दिखाये गये हैं, यह भी मुस्लिम प्रभाव के कारण है। ऊपर की पट्टी पर मनकेदार ग्रलंकरणों का ग्रंकन है जो इस काल की सामान्य विशेषता है।

ऊपर के तल को आधार देने वाले स्तंभ या तो एक ऊँचे ओता (अधिष्ठान) पर बनाये जाते या वे भित्ति का ही अंग बना दिये जाते । वे अधिकतर चतुष्कोणीय और कहीं-कहीं गोल या नालीयुक्त और कभी-कभी शुण्डाकार होते । सुंदर शुण्डाकार स्तंभ मुस्लिम स्थापत्य के प्रभाव से बने । ऊपर के तल को आधार देने वाले तोरणों और धरनों पर बंदनवारों, कमल-पुष्पों, श्रृंग-पट्टियों और पत्रावली के शिल्पांकन हुए । अधिकांश घरों में छज्जे बनाये गये जिनसे भित्तियों की एकरसता कम हुई और एक तल से दूसरे तल का अंतर स्पष्ट हुआ । नीचे के तल पर कोई अलंकरण नहीं होता, केवल मालाओं से अंकित पट्टियाँ या नालीयुक्त स्तंभ या साधारण अलंकार-सहित मदल होते । किन्तु नीचे के तल के द्वार-कपाट और चौखटें सामान्य रूप से अत्यधिक अलंकृत होतीं जिनसे शेष भाग की अलंकारहीनता की पूर्ति हो जाती ।

श्रिहिसा के उपासक होने से जैन प्रायः कपोतों को दाना चुगाते हैं स्रौर पक्षियों की रक्षा करते हैं। यही कारण है कि गुजरात में किसी भी जैन स्थान पर काष्ठ-निर्मित पाराबाडी या कपोतों का दरबा स्रवश्य होता है जिसमें कपोतों, गौरय्यों, शुकों, मयूरों स्रादि परिचित पक्षियों को पानी स्रौर दाना रखा जाता है। कुछ पाराबाडियों पर तो स्रत्यंत सुंदर शिल्पांकन होता है स्रौर वे काष्ठ की लघु मूर्तियों से स्रलंकृत होती हैं। इन पाराबाडियों पर मुस्लिम स्थापत्य का प्रभाव रहा, उनपर गुंबद स्रौर मदल बनाये गये, यद्यपि उनका स्राकार छोटा ही रहा।

<sup>1</sup> वहीं, चित्र 82, 83.

श्रध्याय 32

पट, बाजोठ (पलंग) और भूला तथा कुछ अन्य वस्तुएँ जैन घरों में काष्ठ से निर्मित करायी जाती हैं। उपयोग में आने वाली साज-सज्जा की काष्ठ-निर्मित वस्तुओं की संख्या सीमित रखी जाती है। इनमें से त्रण-खनिया और नव-खनिया (दीवार में जड़ी अलमारियाँ), जलपात्र रखने के लिए पनियारा, संदूक आदि पर सुंदर अंकन होते हैं।

#### मंबिर-स्थापत्य

जैन मंदिर दो वर्गों में विभवत किये जा सकते हैं— घर-देरासर या गृह-मंदिर और पाषाण या काष्ठ से निर्मित मंदिर । घर-देरासर गुजराती जैन समाज की एक अपनी ही विशेषता है, और ऐसा मंदिर प्रायः प्रत्येक घर में होता है चाहे उसके साधन कितने ही सीमित क्यों न हों । गुजरात और दक्षिण भारत में हिन्दू घरों में भी गृह-मंदिर होते हैं, किन्तु जैन देरासरों की अपनी अलग विशेषताएँ हैं । काष्ठ या पाषाण से निर्मित मंदिरों की यथार्थ लघु अनुकृति के रूप में घर में परिवार द्वारा उपासना के लिए ये देरासर बनाये जाते हैं । इन देरासरों पर सूक्ष्म शिल्पांकन, पॉलिश आदि का अलंकरण होता है जिसकी मात्रा गृहस्वामी की आर्थिक स्थित के अनुसार हीनाधिक हो सकती है ।

हाजा पटेल की पोल, काल्पुर, ग्रहमदाबाद में जो शांतिनाथ-देरासर है वह सर्वाधिक प्राचीन देरासरों में से एक है। एक पाषाण पर उत्कीर्ण स्रभिलेख के अनुसार इस मंदिर का निर्माण विक्रम संवत् १४४६ (१३६० ई०) में सेठ सोमजी। ने संपन्न किया था। समूचा मंदिर काष्ठ से बना है, इसके मण्डप पर एक ३.३५ मीटर वर्गाकार स्तुपी है जिसपर चारों स्रोर घुमती एक-के-ऊपर-एक सत्रह पट्टियों में शिल्पांकन है, पूरी स्तूपी में दो सौ श्रड़तालीस काष्ठ-फलक लगे हैं। यद्यपि स्तूपी को श्राधार देने वाले स्तंभों पर अलंकरण नहीं है किन्तु उनके मदलों श्रौर तोरणों पर पश्रुश्रों, रथों, दिक्पालों, दिव्य संगीत-मण्डलियों और थिरकते नर्तक-नर्तकियों के विविध रूपांकन हैं। ये गुजरात में घरों में और भी अनेक देरासर हैं पर उनमें से अधिकांश पर कोई लेख आदि प्रकाशित नहीं हुआ अतः उनके निर्माण-काल का परिज्ञान नहीं हो सका। वास्तव में, समय-समय पर हए जीर्णोद्धार के कारण उनके निर्माण-काल का अनुमान भी संभव नहीं। श्री-समेत-शिखर-जी की पोल, माण्डवी पोल, अहमदाबाद में जो श्री-पार्श्वनाथ-देरासर है वह लगभग तीन सौ वर्ष प्राचीन श्रर्थात् सत्रहवीं शती का माना जाता है। जैन समाज का केंद्र होने से अहमदाबाद में कई उल्लेखनीय देरासरों का निर्माण हुआ : वाघन पोल, भवेरीवाड में श्री-ग्रजितनाथ-देरासर ; निशा पोल में चिंतामणि पार्श्वनाथ-देरासर ग्रौर सहस्रफण पार्वनाथ-देरासर ; भवेरीवाड, शेखपाड़ा में श्री वासुपूज्यस्वामी-देरासर ग्रीर श्री-शीतलनाथ-प्रभ-देरासर; श्रीरामजी की पोल में श्री स्पार्वनाथ-देरासर; श्रीर हाजा पटेल की पोल।3

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> वही, पृ 46.

<sup>2</sup> वही, पृ 46.

<sup>3</sup> वही, पृ 45-48.

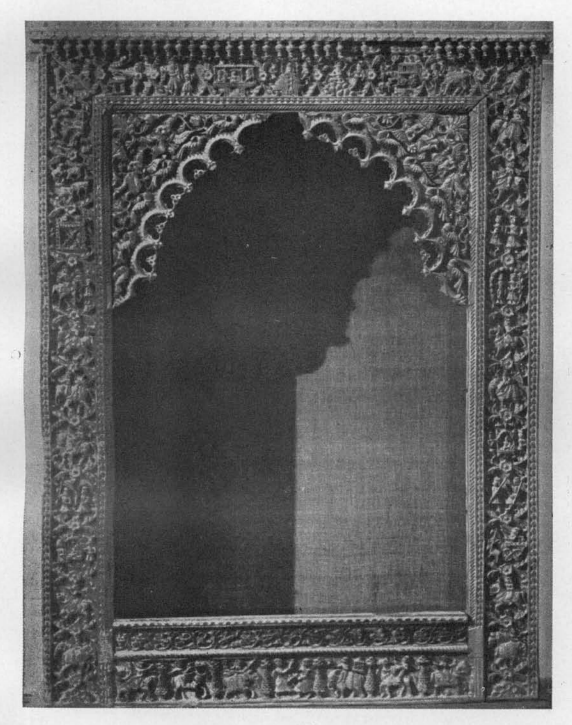
भाग 7

घर-देरासर-गुजरात के अन्य भागों में भी बनाये गये। पाटन एक महत्त्वपूर्ण नगर है जहाँ जैनों की संख्या पर्याप्त है। मिणयाटी पाडी में श्री-लल्लूभाई दन्ती का घर-देरासर और कुंभरिया पाडा में श्री-ऋषभदेवस्वामी-देरासर यहाँ के महत्त्वपूर्ण गृह-मंदिर हैं। गुजरात के पालीताना, रल्हणपुर, खंभात ग्रादि नगरों में भी ऐसे उदाहरण हैं। राष्ट्रीय संग्रहालय, नयी दिल्ली में किसी गृह-मंदिर का एक सूक्ष्म शिल्पांकन सहित मण्डप (प्रविष्टि क्रमांक ६०.१४८) है, इसका निर्माण अवश्य ही या तो बड़ौदा में हुग्रा होगा या उसके ग्रासपास; क्योंकि उसके शिल्पांकन पर मराठा-प्रभाव स्पष्ट है जो विशेषतः चारों कोनों पर प्रस्तुत गजारोहियों की गोल पगड़ी (चित्र २८६ ग्रौर २८७) से प्रमाणित होता है। ग्रन्य मण्डपों की भाँति यह भी कई काष्ठ-फलकों को जोड़कर बनाया गया है। मुख्य घरनों के चार ग्रन्य पाश्वों में से दो पर तीथंकरों की सात ग्रासीन मूर्तियाँ (चित्र २८६) उत्कीण हैं। छिद्र-सहित जाली और ग्रधंवृत्ताकार देवकुलिका से मुस्लिम प्रभाव प्रकट होता है। गज पर भूला ग्रौर हौदा सुसज्जित हैं। गज को घण्टा, शिरस्त्राण, गलहार ग्रौर नूपुर पहनाये गये हैं ग्रौर उसके शिल्पांकन से स्वाभाविकता का वातावरण बनता है।

इस ग्रष्टकोणीय मण्डप की छत से श्राबू के प्रसिद्ध मंदिरों (चित्र २८८) का स्मरण हो श्राता है। सोलह ग्रप्सराएँ स्तूपी के ग्रंतर्भाग की शोभा बढ़ा रही हैं। उसके मध्य में पुष्पावली से अलंकृत लोलक लटक रहा है। स्तूपी के सबसे नीचे की धरन पर पूरी लंबाई में जन-समूह का ग्रंकन है जिसके ग्रंतिम सिरे पर एक तीर्थंकर-सहित मंदिर की अनुकृति (चित्र २८६) उत्कीणं है। जन-समूह से तत्कालीन सामाजिक जीवन की एक भाँकी मिलती है। ग्रप्सराग्रों, ग्रन्य मूर्तियों ग्रोर ग्रारो-हियों-सहित गजों से इस मण्डप का निर्माण-काल सोलहवीं-सत्रहवीं शती ग्रोर निर्माण-स्थल बड़ौदा के ग्रास-पास ज्ञात होता है। राष्ट्रीय संग्रहालय में द्वार की एक चौखट भी उल्लेखनीय जैन काल्ड-कृति है (प्रविष्टि कमांक ६०.११५३)। उसके ऊपर की पट्टी पर बीच में एक तीर्थंकर-मूर्ति (चित्र २६०) है। दोनों ग्रोर एक-एक चमरधारी ग्रीर नौ-नौ मालाधारी विद्याधरों की संयोजना से मनोरम दृश्य की सृष्टि हुई है। दोनों ग्रोर के एक-एक स्तंभ पर एक-एक चतुर्भुज द्वारपाल ग्रीर एक-एक स्तंभ पर एक-एक वेवकोष्टिका में तीर्थंकर-मूर्तियाँ हैं जिनके साथ परिचरों की मूर्तियाँ भी ग्रांकित हैं। चौखट के चारों ग्रोर लताग्रों की पट्टियाँ उत्कीणें हैं। ग्राकृतियाँ यद्यपि ग्रब क्षत-विक्षत हो गयी हैं तब भी उनसे इस काष्ट-कृति का समय सत्रहवीं शती ग्रीर निर्माण-स्थल ग्रहमदाबाद सूचित होता है।

राष्ट्रीय संग्रहालय में एक ग्रीर काष्ठ-कृति है—एक गृह-मंदिर का द्वार (प्रविष्टि क्रमांक ४७.१११/१; श्राकार १००×६० सेण्टीमीटर) (चित्र २६१)। ग्राकार में लघु होकर भी यह द्वार उतना ही शिल्पांकित है जितना एक बड़ा द्वार होता है। दोनों कपाटों पर छोटे-बड़े वर्गाकारों में सुंदर पुष्पावली ग्रादि के ग्रंकन हैं। सरदल पर चौदह स्वप्नों का ग्रालेखन है (चित्र २६२) जो जैन शिल्पांकनों में विशेष महत्त्व का माना जाता है। सरदल के नीचे लक्ष्मी की एक चतुर्भुजी मूर्ति है जिसके दोनों ग्रोर एक-एक चमरधारिणी है। नीचे के फलक पर दो गज ग्रीर उसके दोनों

म्राच्याय 32 ] काष्ट-शिल्प



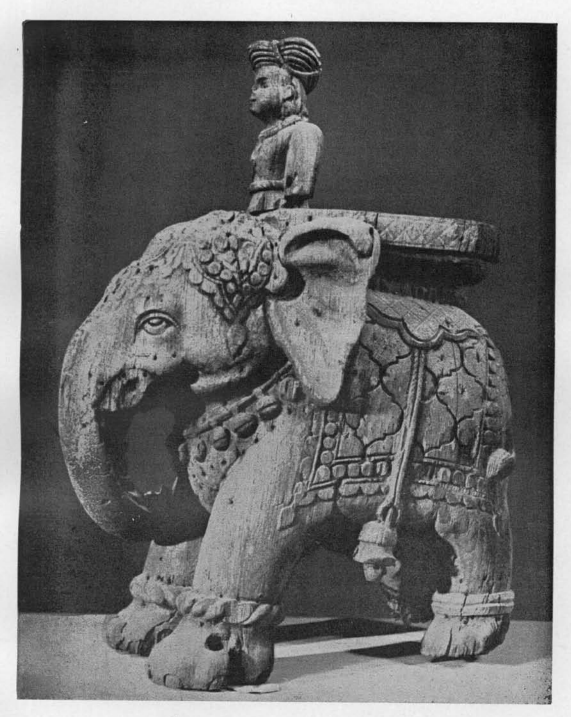
गुजरात: काष्ठ-निर्मित गवाक्ष

चित्र 285



गुजरात: वानिशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप, बाह्य भाग

म्राच्याय 32 ]

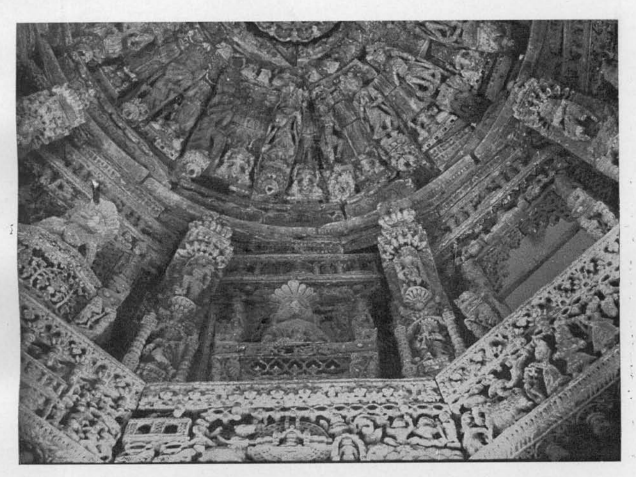


गुजरात: वार्निशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 286), गजारोही



गुजरात : वानिशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 286), छत

चित्र 288



गुजरात : वार्निशदार काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 286), छत का एक भाग (चित्र 288)

चित्र 289



गुजरात : काष्ठ-निर्मित द्वार

ग्रध्याय 32 ] काष्ठ-शिल्प



गुजरात: एक घर-देरासर का काष्ठ-निर्मित द्वार

चित्र 291



गुजरात ३ एक घर-देरासर का काष्ठ-निर्मित द्वार (चित्र 291), मंगल-स्वप्नों ग्रौर गज-लक्ष्मी का ग्रंकन



गुजरात: काष्ठ-निर्मित मण्डप

चित्र 293

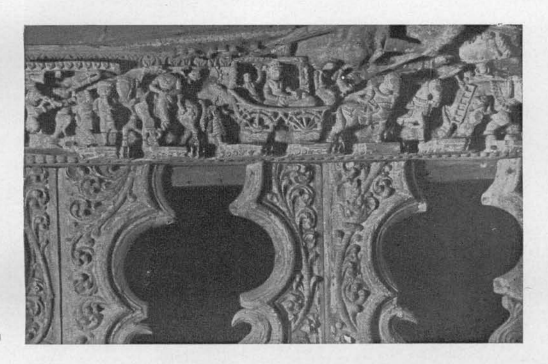


(क) गुजरात : काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 293), एक पट्टी पर नृत्य, संगीत तथा ग्रन्य दृश्यांकन



(ख) गुजरात: काष्ठ-निर्मित मण्डप (चित्र 293), छत

चित्र 294



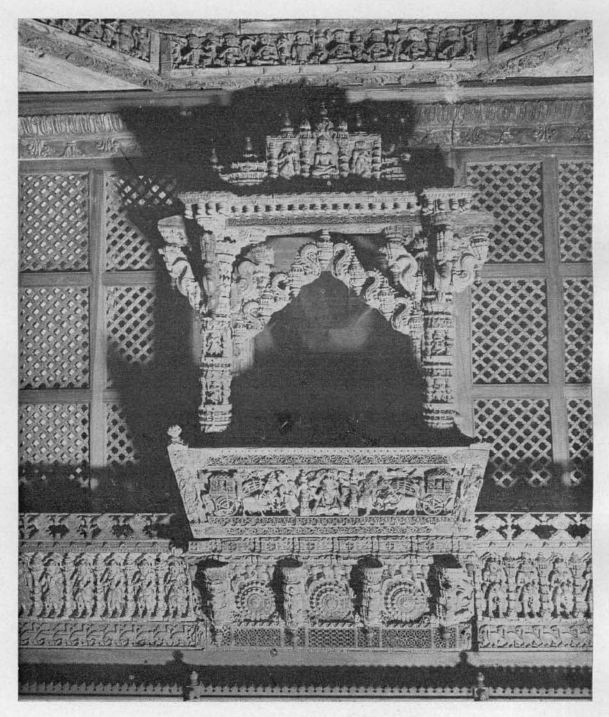
(क) गुजरात: एक घर-देरासर, एक राजकीय यात्रा का दृश्य



(ख) गुजरात : एक घर-देरासर, शिष्यों द्वारा श्राचार्य का स्वागत

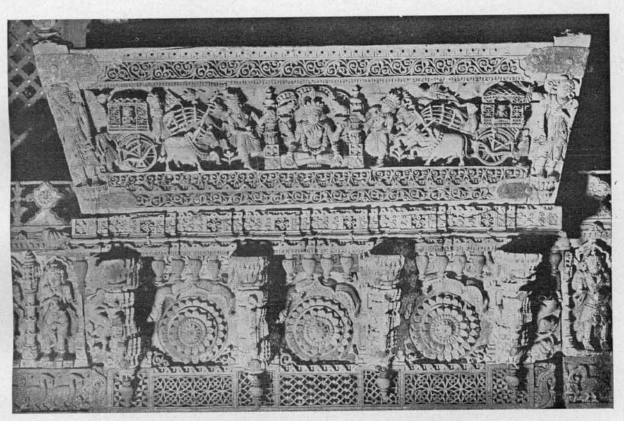
चित्र 295

चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प भाग 7



पाटन : वाडी पार्श्वनाथ-मंदिर, भरोखा

चित्र 296



पाटन : वाडी पार्व्वनाथ-मंदिर (चित्र 296), स्रांशिक दृश्य

चित्र 297



गुजरात : पालिशदार काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका



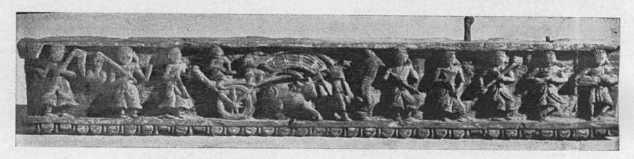
(क) गुजरातः काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका



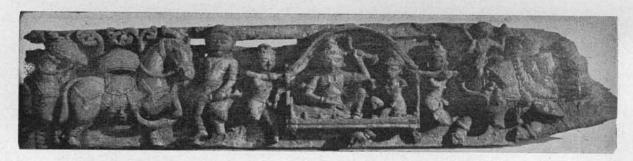
(ख) गुजरात : काष्ठ-निर्मित पुत्तलिका



(क) गुजरात : एक पट्टी पर जैन साधुओं के स्वागत का दृश्यांकन



(ख) गुजरात : एक पट्टी पर राजकीय यात्रा का दृश्यांकन



(ग) गुजरात : एक पट्टी पर राजकीय यात्रा का दृश्यांकन

चित्र 300

कोणों पर एक-एक मंदिर की अनुकृति है जिसके दूसरी ओर एक-एक द्वारपाल का अंकन है। द्वारपालों के ऊपर उत्कीण गवाक्षों से भांकती हुई मनुष्यों की आकृतियाँ आभास देती हैं कि यह एक बहु-तल भवन का आलेखन है। ऐसा ही एक लघु द्वार बड़ौदा संग्रहालय में हैं। उसपर गहरा और सूक्ष्म शिल्पांकन है और वह सोलहवीं शती का माना गया है। किन्तु राष्ट्रीय संग्रहालय के उक्त द्वार को अठारहवीं शती का मानना होगा क्योंकि उसपर पत्राविलयों और मूर्तियों का अंकन स्थूल है और उनमें वह आकर्षण नहीं है जो बड़ौदा संग्रहालय के द्वार में है।

प्रिस ग्रांफ वेल्स म्यूजियम ग्रांफ वेस्टर्न इण्डिया, बंबई में भी किसी ग्रावास-गृह<sup>2</sup> का एक काष्ठ निर्मित मण्डप है (चित्र २६३)। १८८ सेण्टीमीटर लंबे, १५६ सेण्टीमीटर चौड़े ग्रीर ३६ सेण्टीमीटर ऊँचे तथा दो सोपानों से युक्त ग्रधिष्ठान पर प्रस्तुत यह मण्डप विस्तृत शिल्पांकन सहित चार स्तंभों पर ग्राधारित है जिनके मध्य का ग्रंतर कुछ कम है ग्रीर जिनपर कभी पॉलिश रही है। इन स्तंभों पर देवकोष्ठिकांग्रों का ग्रंकन है जिनमें देव-देवियाँ, नर्तक-नर्तिकयाँ ग्रीर दिव्य संगीत-मण्डिलयाँ ग्रालिखित हैं। इन स्तंभों के नीचे विष्णु ग्रीर ब्रह्मा ग्रीर उनके अनुचरों की ग्राकृतियाँ उत्कीण हैं। स्तंभों के शीर्षों पर मुस्लिम तथा स्थानीय ग्राभिप्रायों का ग्रंकन है, उनमें देव-कोष्ठिकांग्रों में प्रस्तुत ग्राकृतियाँ, पक्षी ग्रीर संगीत-मण्डिलयाँ तथा ग्रन्य ग्रलंकरण ग्रालिखित हैं। मदल ग्रब केवल तीन बच रहे हैं, उनमें दो पर तो एक-एक नारी-संगीतकार उत्कीण है ग्रीर एक पर एक मृदंग-वादक। नारी-संगीतकार सँकरी चोली ग्रीर कसा स्कर्ट ग्रीर पाजामा पहने है, उसका लंबा, पतला जरीदार उत्तरीय कंशों से होकर ढीली गाँठ में बँघा हुग्रा पेरों तक चला ग्राया है। मृदंग-वादक के ग्रंकन में भी छह कोणों के पटका सहित जामा ग्रीर ग्रटपटी पगड़ी के रूप में मृस्लिम-प्रभाव स्पष्ट है।

स्तंभ-शीर्षो पर चारों प्रस्तार आधारित हैं जिनपर स्तूपी की संयोजना है। मण्डप क्योंकि जैन मंदिर का है अतः शिल्पी ने उसपर अंकन के लिए विषय-वस्तु तीर्थंकरों के जीवन से ली है। पट्टियों में जन-समूह चलते हुए अंकित हैं जिनमें गजारोही, अश्वारोही, शिविकाधारी, पदाति, अश्वों और वृषभों द्वारा खींचें जाते रथ, उष्ट्रों पर बैठे ढोल बजाते और अश्वों पर बैठे भेरी बजाते मनुष्य अंकित हैं (चित्र २६४ क)। साधुओं को उपदेश देते एक आचार्य का दृश्य भी सुंदर बन पड़ा है।

पट्टिकाओं के ऊपर एक ४६ सेण्टीमीटर ऊंची ग्रष्टकोणीय स्तूपी (चित्र २६४ ख) की संयोजना है जिसके ग्रंतभीग पर पंक्तिबद्ध वृत्ताकारों का ग्रलंकरण है। स्तूपी का बहिर्भाग ऐसा प्रतीत होता

<sup>1</sup> गोयेरजर्दे (एच). 'द पोस्ट-मेडिएवल स्कल्पचर्स झाँफ़ गुजरात', बुलेटिन झाँफ़ बडीवा म्यूजियम एण्ड पिक्चर गैलरी, बड़ौदा. 1947-48, 5, भाग 1-2, रेखाचित्र 2.

<sup>2</sup> ग्रन्धारे (एस के). 'पेण्टेड वुडन मण्डप फॉम गुजरात', बुलेटिन ग्रॉफ़ व प्रिस ग्रॉफ़ बेस्स म्यूजियम ग्रॉफ़ वेस्टनं इण्डिया, 7, बंबई. 1959-62, पृ 41-45 ग्रीर चित्र 29 से 33 सी तक.

चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प [भाग 7

है जैसे वह कोई पादपीठ हो, उसपर ऊपर की भ्रोर क्रमशः लघुतर होते सोपानों-की-सी संयोजना के अंतर्गत लघु देव-कोष्ठिकाओं में गजलक्ष्मी की आकृति और पूर्ण-कुंभों के अंकन हैं। चौदह स्वप्नों और अन्य मंगल-चिह्नों के आलेखन भी हैं। यह मण्डप निश्चित रूप से अकबर के समय का, अर्थात् १६०० ई० का माना जा सकता है। इस मान्यता का आधार है—वेश-भूषा और शिल्पांकन की शैली।

बड़ौदा संग्रहालय और चित्र-वीथि, बड़ौदा में भी एक सुंदर काष्ठ-निर्मित गृह-मंदिर है। गोयेत्ज ने विश्वासपूर्वक लिखा है कि वास्तव में यह मण्डप भड़ोंच-क्षेत्र के किसी धनाद्य जैन व्यापारी के आवास-गृह का एक भाग था। यह ६.६ मीटर लंबा ३.३ मीटर चौड़ा और ३.१ मीटर ऊंचा है। वह छह स्तंभों और दो भित्ति-स्तंभों पर आधारित है और अब चारों ओर से खुला है। ३.३ मीटर के चार तोरणों पर आधारित वर्गाकार पीठ पर एक अष्टकोणीय भाग है जिसपर मध्यवर्ती स्तूपी की संयोजना है। दोनों पंक्तियों की छतें समतल हैं। स्तंभों की चौकियां बहुत उत्तरकालीन मुस्लिम-शंली की हैं और उनके शीष उत्तरकालीन गुजराती शंली के। भित्ति-स्तंभों पर केवल कमल-मण्डलों की सघन पंक्तियां हैं। मध्यवर्ती स्तूपी के चारों ओर संयोजित तोरणों पर शिल्पांकित पट्टियां हैं जिन पर जैन पौराणिक कथाएँ अंकित हैं, जैसे पार्श्ववर्ती छतों पर विभिन्न शैलियों और कालों के अलंकरण हैं जिनमें एक मयूर है। अन्य छतों पर केवल एक आकृति-पट्टी है जिसमें लक्ष्मी या अंबिका का अंकन है। अलंकृत शैली में उत्कीणं कमल-पंखुड़ियों से बने दो वृत्ताकारों पर निर्मित मध्यवर्ती स्तूपी पर बड़ी संख्या में अलग-अलग मूर्तियां और शिल्पांकन-पट्टियां उत्कीणं हैं, उनमें से कुछ तो मौलिक रूप से थीं और कुछ बाद में जोड़ी गयी हैं। इनमें सामान्य अलंकरण ही दुहराये गये हैं, जैसे संगीतवाद्य बजाती हुई देवियाँ, नारियाँ, जन-समूह (चित्र २६४ क), दिक्पाल, अप्सराएँ और दिव्य नर्तक-नर्तिकर्यां, जैन साधुओं की पूजा (चित्र २६४ ख) आदि।

इस मण्डप के निर्माण में एकरूपता नहीं है क्योंकि इसमें समय-समय पर परिवर्तन, जीणोंद्धार श्रीर संवर्धन होते रहे और इनमें भी एक ने दूसरे के रूप-निर्धारण में मौलिक प्रभाव छोड़ा। पूरे मण्डप को दो वर्गों में विभक्त किया जा सकता है—पहले निर्मित हुआ गर्भालय वाला भाग जो सोलहवीं शती के उत्तरार्घ श्रीर सत्रहवीं शती के पूर्वार्घ की कृति है; श्रीर शेष भाग जिसका निर्माण उन्नीसवीं शती के सातवें या आठवें दशक में बड़ौदा के महाराजा खाण्डे राव (१८५६-७० ई०) और महाराजा मल्हार राव (१८७०-७५ ई०) के शासनकाल में हुआ।

पाषाण से या काष्ठ से निर्मित प्रत्येक जैन मंदिर के चारों भ्रोर सामान्यतः प्राचीर होता है जिसके ग्रंतर्भाग पर तीर्थंकरों के देवकोष्ठ बनाये जाते हैं। इस प्रकार वर्षा श्रौर पानी से मंदिर के मुख्य भाग की सुरक्षा हो जाती है। इस प्रवृत्ति का विशेष लाभ यह हुग्रा कि कुछ काष्ठ-निर्मित मंदिर वातावरण की प्रताइना से बचे रहे श्रौर वे श्राज भी हमारे समक्ष विद्यमान हैं।

<sup>1</sup> गोयेत्ज् (एच). 'ए माँ-यूमेण्ट श्राँफ़ ग्रोल्ड गुजराती वृड स्कल्पचर', बुलेटिन श्राँफ़ द अड़ोदा स्यूजियम एण्ड पिक्चर गैलरी, 6, भाग 1-2. 1950. बड़ौदा. पू 2.

मध्याय 32] काव्य-शिक्ष

हिन्दू मंदिर की ही भाँति जैन मंदिर के दो भाग होते हैं—मण्डप, जिसमें भक्त एकत्र होते हैं ग्रीर मुख्य मंदिर श्रर्थात् गर्भालय जिसमें इष्टदेव की स्थापना होती है। इनमें से मण्डप महत्त्वपूर्ण है क्योंकि पाषाण तथा काष्ठ पर कला के भव्य श्रीर विविध शिल्पांकनों को पर्याप्त स्थान वहीं मिलता है। जाज वाट की धारणा तो यहाँ तक बनी कि 'श्रलंकरण की कला का व्याकरण वास्तव में केवल काष्ठ-शिल्प के श्रध्ययन से ही लिखा जा सकता है, ग्रीर जो यह संयोग वन पड़ा है कि काष्ठ-शिल्पी ग्रीर पाषाण-शिल्पी एक ही जाति के होते हैं वह इस तथ्य की ग्रीर भी पुष्टि करता है कि एक प्रकार के शिल्प ने दूसरे प्रकार के शिल्प को जब-तब स्वरूप प्रदान किया, ग्रीर यह तथ्य भी कोई बहुत प्राचीन नहीं है।'¹

जैन मंदिर का निर्माण अधिकतर किसी एक ही मध्यम श्रेणी के धनिक व्यक्ति के दान से हुआ होता है, यही कारण है कि ये कृतियां साधारणतः लघु आकार की हैं और उनमें वह आनुपातिक भव्यता नहीं आ सकी है जो एक देव-आसाद में होनी चाहिए। यद्यपि इसका एक कारण यह भी हो सकता है कि जैनों ने साज-सज्जा को अपने आवास-गृहों में ही अधिक स्थान दिया जबकि महत्त्व वे मंदिर को ही अधिक देते रहे।

मण्डप की संयोजना पंक्तिबद्ध स्तंभों पर होती है, वे तोरणों श्रौर घरनों को आश्रय देते हैं जिन-पर विस्तृत अलंकरण होते हैं श्रौर उनपर सुंदर सुरुचिपूर्ण शिल्पांकित स्तूपी श्राधारित होती है। मण्डप में सर्वत्र निरंतर शिल्पांकन होते हैं। समान श्रंतर पर स्थित श्रौर तोरणों से परस्पर-संबद्ध बारह स्तंभों पर एक वृत्ताकार स्तूपी की संयोजना होती है। मदल-सहित शीर्ष श्रौर बडेरियाँ बाद में बनाये जाने लगे जिन्होंने भवन की स्थापत्य संबंधी श्रावश्यकताश्रों की पूर्ति तो की ही, काष्ठ पर सुंदर शिल्पांकन के लिए श्रत्यंत उपयुक्त स्थान भी उपलब्ध कराया।

पाटन का वादि-पार्श्वनाथ-मंदिर एक सर्वोत्तम काष्ठ-कलाकृति है जो स्रब न्यूयॉर्क के मेट्रो-पॉलिटन संग्रहालय में सुरक्षित है। लगभग १८६० ई० में जब बर्जेस स्रौर किजन्स ने² उत्तरी गुजरात के पुरावशेषों का सर्वेक्षण किया तब यह १५६४ ई० की कलाकृति पाटन के भवेरीवाड मोहल्ले में भी, बाद में उसे मेट्रोपॉलिटन संग्रहालय ने प्राप्त कर लिया। इसमें छत के स्थान पर एक ३.४ मीटर ऊँची स्तूपी है जिसका व्यास ३.३ मीटर है। उसपर झाकृतियों से झंकित वृत्ताकारों की चतुर्दिक् पंक्तियां और झलंकरणों की पट्टियां हैं और उसके झंतर्भाग के मध्य में एक कमलाकार लोलक बनाया गया है। झंतर्भाग में चारों झोर समान झंतर पर संयोजित झाठों मदलों पर झाकृतियां हैं। इनमें नारी-संगीत-मण्डलियां स्रौर नर्तिकयां हैं स्रौर प्रति दो मदलों के मध्य एक अनुचरों-सहित झासीन

<sup>1</sup> जार्ज वाट. इण्डियन ग्राटं एट डेन्हो. 1903. दिल्ली. पू 100.

<sup>2</sup> बर्जेस (जेम्स) भीर कजिन्स (हेनरी). दि श्राकिटेक्बरल एण्डिक्बिटीख झाँफ नार्दनं गुजरात, झाँक् याँलाँजिकल सर्वे झाँफ इण्डिया, न्यू इम्थीरियल सीरीख, 9, 1903. लंदन. पू 49.

चित्रांकन एवं काष्ठ-शिल्प भाग 7

पुरुष-मूर्ति है। ये ग्राटों दिवपाल हैं। स्तूपी के नीचे उसे ग्राश्रय देने के लिए ग्रंतर्भाग में चार छज्जेदार गवाक्षों की संयोजना है जिनपर श्रत्यंत सूक्ष्म शिल्पांकन (चित्र २६६) हुन्ना है। उसके नीचे भित्तिमूल की भाँति चारों ग्रोर एक पट्टी है, उसपर संयोजित देवकोष्ठों में संगीत-मण्डलियों ग्रोर नर्तक-नर्तिकयों के तथा उसके नीचे हंस ग्रीर ग्रन्य ग्रलकरण ग्रंकित हैं।

### मूर्तियां

जैन मान्यता है कि दीक्षा से एक वर्ष पूर्व एक बार जब वर्षमान अपने स्थान पर ही ध्यानमग्य ये तब, अर्थात् उनके जीवनकाल में ही, उनकी एक चंदन-काष्ठ की मूर्ति बनायी गयी। यह एक अनुश्चृति है और इसके रहते हुए भी ऐसा कभी और कहीं नहीं हुआ कि काष्ठ-निर्मित एक भी तीर्थं कर-मूर्ति प्राप्त हुई हो; फिर यह कहना भी किठन है कि तीर्थं कर-मूर्ति काष्ठ से बनती-बनती पाषाण या कांस्य से कब बनने लगी। किन्तु जो तीर्थं कर-पूजा में विश्वास करते हैं उन्हें इस प्रश्न का समाधान मिलते देर न लगेगी कि काष्ठ-निर्मित मूर्ति की पूजा का निषेध क्यों किया गया। जल और दुग्ध से प्रक्षाल और चंदन-चर्चण ऐसे अनुष्ठान हैं जिनके कारण पूजा के लिए काष्ठ-निर्मित मूर्ति उपयुक्त नहीं मानी जा सकती। किन्तु अन्य देव-देवियों तथा स्थापत्य के अंग के रूप में संयोजित मूर्तियाँ अवश्य काष्ठ से बनती रहीं, इसीलिए विभिन्न संग्रहालयों और निजी संग्रहों में ऐसी अनेक मूर्तियाँ विद्यमान हैं।

ऐसी अधिकांश मूर्तियां जैन मण्डपों, आवास-गृहों और मंदिरों के विभिन्न भागों में सत्रहवीं से उन्नीसवीं शती तक संयोजित होती रहीं, इसके पहले भी हुईं पर अब वे प्राप्त नहीं होतीं क्योंकि काष्ठ प्रकृति से ही इससे अधिक समय तक अक्षत नहीं रह सकता। ऐसी सभी कलाकृतियों में ये विशेषताएँ समान रूप से प्राप्त होती हैं: १—समान उपयोग के लिए निर्मित पाषाण की मूर्तियों की अपेक्षा ये आकार में लघुतर होती हैं; २—अपने मूल स्थान से पृथक् हो जाने पर ये प्रायः सभी ऐसी प्रतीत होती हैं मानो इन्हें पृथक् या स्वतंत्र रूप से ही गढ़ा गया हो; ३—इनके शिल्पांकन की यह विशेषता होती है कि इनका जो पाश्व स्थापत्य के किसी अंग से जुड़ा रहता है उसे पर्याप्त समतल नहीं बनाया जाता; ४—साधारणतः इनपर रंग कर दिया जाता है; और ५—ये गुजरात और राजस्थान के ही किसी भाग में प्राप्त होती हैं इसलिए इनमें वहाँ की क्षेत्रीय विशेषताएँ उपलब्ध होती हैं। इस क्षेत्र के शुष्क वातावरण ने इन्हें अब तक सुरक्षित रहने में सहायता की। इन तथ्यों का विश्लेषण करने के लिए हम यहाँ कुछ जैन काष्ठ-मूर्तियों की चर्चा करेंगे।

प्राय: सभी जैन मण्डपों पर नारी-मूर्तियों के सुंदर शिल्पांकन होते हैं, वे या तो विविध संगीत-वाद्य बजा रही होती हैं (रेखाचित्र २६) या नृत्य की विविध मुद्राग्रों में होती हैं (चित्र २६८)।

<sup>(</sup>शाह) उमाकांत प्रेमानंद. स्टबीख इन जैन बार्ट. 1955. बनारस. पृ 4-5. बौद्धों में भी एक ऐसी ही अनुश्रुति है, आनंदकुमार कुमारस्वामी. हिस्ट्री बाँक इण्डियन एक इच्डोनेशियन बार्ट. 1965. न्यूयार्क पृ 43.

श्रध्याय ३२ ] काष्ठ-शिल्प

इन सुदिरियों में पायल बाँधती नृत्यांगना की मूर्तियों की अपनी विशेषता है (रेखाचित्र २७)। कभी-कभी कोई लघु आकृति किसी बड़ी आकृति के अनुकरण पर उसके पैरों के पास बनायी गयी है (चित्र २६६ क) या कहीं कोई माता अपने शिशु को भारत में प्रचलित ढंग के अनुसार गोद में लिये दिखाई गयी है (चित्र २६६ ख)। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, अधिकतर सभी मूर्तियाँ रंगी हुई थीं और कुछ पर तो अब भी रंग के चिह्न बच रहे हैं। यद्यपि इनका निर्माण विभिन्न मण्डपों के अंगों के रूप में हुआ था तथापि ये वृत्ताकार में बनायी गयीं। उनके पृष्ठ-भाग पर वह चिक्कणता नहीं है जो इनके अग्रभाग पर लायी गयी।



रेखाचित्र 26. गुजरात : काष्ठ-शिल्प, नारी-संगीतकार



रेखाचित्र 27- गुजरातः काष्ठ-शिल्प, पायल बाँधती नृत्यांगना

काष्ठ-निर्मित मंदिरों के स्रंगों के रूप में बनायी गयीं एवं स्रब उनसे पृथक् हो गयीं श्रायता-कार पट्टियां स्रोर भी अधिक महत्त्वपूर्ण हैं क्योंकि उनसे समकालीन जीवन की भाँकी मिलती है। ऐसी ही एक पट्टी पर जैन साधुस्रों (उनके मुँह पर मुँहपट्टी बँधी दिखाई गयी है) का विविध वस्तुएँ भेंट करते हुए ग्रमीणों द्वारा किया जाता सम्मान दिखाया गया है (चित्र ३०० क)। उस पट्टी के नीचे दायें कोण पर एक अश्वारोही इस स्रनुष्ठान को देखता हुसा स्रंकित है स्रौर बहुत से स्रन्य भक्त हाथ जोड़कर साधुस्रों की भक्ति करते हुए दिखाये गये हैं। एक व्यक्ति माला धारण किये है तो चित्रोकन एवं काष्ठ-शिल्प भाग 7

दूसरा उसके पार्श्व में खड़ा पूर्ण-कुंभ ग्रीर जप-माला लिये है, नीचे के दायें कोण पर दो कुत्तों के ग्रंकन से इस समूचे दृश्य में स्वाभाविकता का संचार हो गया है।

यह उल्लेखनीय है कि काष्ट-निर्मित जैन पट्टियों में जन-समूह के साथ बैलगाड़ियाँ। प्रायः दिखाई जाती हैं (चित्र ३०० ख)। ये बैलगाड़ियाँ सदा पूरी सावधानी से उत्कीर्ण की गयी होती हैं और बैल चलते हुए दिखाये जाते हैं और उनके आगे-पीछे जिलती हुई कुछ आकृतियाँ भी अंकित होती हैं। प्राचीन काल में यात्रा का एक और साधन था—पालकी, जो विशेष रूप से राजपरिवार के सदस्यों द्वारा उपयोग में लायी जाती थी, इन पट्टियों पर उसका भी अंकन हुआ है। यहाँ जिस पट्टी का चित्र दिया गया है। वित्र ३०० ग) उसमें एक राज-दंपित को पालकी में बैठा दिखाया गया है। उसके आगे गजारोही और पीछे अश्वारोही चल रहे हैं जिससे प्रकट होता है कि उक्त दंपित वास्तव में राजा और रानी हैं। अपना भार संतुलित बनाये रखने के लिए राजा ने किसी वस्तु को जोर से पकड़ रखा है। इस चित्रण से शिल्पकार की सूक्ष्म दृष्टि की अभिव्यक्ति होती है। पालकी ले जाने वालों के अंकन में भी स्वाभाविकता का इतना ध्यान रखा गया है जितना अन्य में नहीं रखा जाता।

कुछ दिन पूर्व, बंबई के एक प्रसिद्ध कलापारखी श्री हरिदास के० स्वाली ने एक अत्यंत उल्लेखनीय पट्टी प्राप्त की है जिसमें नेमिनाथ की वर-यात्रा का चित्रण हुआ है। यह २.२५ मीटर लंबी और २५ सेण्टीमीटर ऊँची है और उसपर के रंग की एक मोटी परत श्रव भी बच रही है। बायें से दायें उसपर दो श्रव्हारोही श्रीर एक बेलगाड़ी, तुरही और ढोल बजाने वाले, दोनों हाथों में मालाएँ घारण किये धौर नारी-श्राकृतियों से घरा राजपरिवार का एक सदस्य, विवाह-मण्डप, श्रावास-गृह का दृश्य, पशु और विवाह-भोज के लिए मिष्ठान्म पकाये जाने के दृश्य श्रंकित हैं। विवाह-मण्डप में एक-के-ऊपर एक रसे मंगल-घट, बंदनवार और हवन की श्रग्नि का दृश्य श्रत्यंत रोचक बन पड़ा है श्रोर उससे पाटन (गुजरात) की सोलहवीं-सत्रहवीं शती की एक भांकी मिलती है, जब और जहाँ इस पट्टी का निर्माण हुआ होगा। खाद्य-पदार्थों की तैयारी का एक श्रन्य दृश्य भी बहुत मनोरंजक है। श्राग पर रखी कड़ाही में किसी वस्तु को टालने में दो व्यक्ति व्यस्त हैं जब कि एक श्रीर व्यक्ति पास में रखी श्रालमारी से चुपचाप मिष्ठान्न चुराता हुआ दिखाया गया है।

#### निष्कर्ष

उपर्युक्त चर्चा से ज्ञात होता है कि जैन काष्ठ-शिल्प का क्षेत्र और उसकी विविधता कितनी व्यापक है। उससे हमें उस काल के सामाजिक इतिहास के पुर्नीनर्धारण में ही सहायता नहीं मिलती वरन कला के इतिहास में रह गयी कमी की पूर्ति भी होती है। इन सभी शिल्पांकनों से ग्राकार में लघु

शाह, बही, पृ 5, 8.

ग्रम्याय 32 ] काष्ठ-शिल्प

होने पर भी, उनका निर्माण कराने वाले जैन घनिकों की ग्रिभिष्ठि का ग्राभास मिलता है जो ग्रपने घर-देरासरों या मंदिरों में उपलब्ध तिल-तिल स्थान का ग्रलंकरण हुग्रा देखना चाहते थे। एक माध्यम के रूप में काष्ठ ने शिल्पी को उच्च कोटि के दृश्यांकनों का श्रवसर प्रदान किया श्रौर इस प्रकार मानवता के लिए उच्च कोटि की विरासत को संभाल कर रखा। ग्रिषकतर धार्मिक होते हुए भी ये शिल्प हमें तत्कालीन समाज की विशेष श्रिभिष्ठियों से परिचित कराते हैं। काष्ठ-शिल्प में जैनों ने ग्रपने सहगामी हिंदुशों श्रौर बौद्धों का नेतृत्व किया।

विनोद प्रकाश द्विवेदी



# भाग 8

# पुरालेखीय एवं मुद्राशास्त्रीय स्रोत

#### म्रध्याय 33

# ग्रभिलेखीय सामग्री

जैन धर्म के उद्भव-क्षेत्र पूर्वी भारत में इस धर्म के इतिहास में प्राचीनतम उत्कीण ध्रभिलेख भुवनेववर के समीप उदयगिरि पहाड़ी पर हाथीगुंफा का गुफा-ध्रभिलेख हैं। जिसमें भ्रन्य वृत्तांतों के साथ यह भी लिखा है कि चेदिराज खारवेल (द्वितीय या प्रथम शती ई० पू०) कलिंग-तीर्थंकर की वह मूर्ति भ्रपनी राजधानी में पुनः ले भ्राया जिसे नंदराज मगध ले गया था। उसी पहाड़ी पर उत्कीण ग्रन्य भ्रभिलेखों में वृत्तांत है कि खारवेल के परिवार के शासकीय भ्रौर राजकीय स्तर के व्यक्तियों ने उस पहाड़ी पर जैन मुनियों के भ्रावास के लिए गुफाएँ बनवायीं इलाहाबाद जिले के प्रभोसा में प्राप्त उसी काल के दो भ्रभिलेखों में कहा गया है कि काश्यपीय भ्ररहंतों (भ्रर्थात् वे जैन साभु जो काश्यप या वर्धमान के भ्रनुयायी थे) के भ्रावास के लिए भ्राषाढ सेन ने एक गुफा बनवायी ।

ईसवी सन् के आरंभ में जैन धर्म का एक केंद्र उत्तर प्रदेश में मथुरा था<sup>5</sup>। वास्तव में इस नगर के कंकाली-टीला नामक क्षेत्र में मूलतः अनेक जैन भवन थे जिनमें एक स्तूप भी था। इस क्षेत्र में प्राप्त अनेक मूर्तियों और भवनों के शिलाखण्डों पर अभिलेख उत्कीणं हैं। इनमें एक महत्त्वपूणं आयाग-पट है, जिसपर दो नारियों से परिवृत एक महिला का अंकन है, इसपर (चित्र ३०१ क) उत्कीणं है कि महाक्षत्रप शोडास के बहत्तरवें वर्ष में किसी आमोहिनी ने इस आयाग-पट का दान किया । यदि यह बहत्तरवां वर्ष विक्रम संवत् माना जाये तो इस आयाग-पट का काल १५ ई० माना जायेगा। आयाग-पट पर अंकित महिला वर्धमान तीर्थंकर की माता रानी त्रिशला मानी गयी है। शक संवत् ५४ अर्थात् १३२ ई० के अभिलेख-सहित एक और सुंदर मूर्ति है, यह सरस्वती

सरकार (दिनेशचंद्र) सेलेक्ट इंस्किप्बांस वियरिंग मॉन इष्टियन हिस्ट्री एण्ड सिवलाइजेशन, 1. 1965. कलकत्ता.
 पू 213 तथा परवर्ती.

<sup>2 [</sup>देखिये प्रथम भाग में ग्रध्याय ७.--संपादक.]

उ एपियाफिया इच्डिका, 2, 1893-94, पृ 242-243.

<sup>4 [</sup>देखिए प्रथम भाग में पृ 11, पाइ टि॰ 4. --संपादक.]

<sup>5 [</sup>देखिए, प्रथम भाग में श्रक्याय 6-संपादक.]

<sup>6</sup> ल्यूडर्स (एच). लिस्ट आर्थेफ बाह्यी इंस्किप्यांस. 1912. कमांक 59.

<sup>7</sup> श्रग्रवाल (वासुदेव शरएा). ए **झॉर्ट गाइड-बुक दु दि झॉर्क् यॉलॉजिकल सेक्शन ऑफ़ द प्रॉविसियल स्पूजियम,** लक्षनक. 1940. इलाहाबाद. पृ 5.

की कदाचित् सर्वप्रथम मूर्ति है<sup>1</sup> । स्तूप के समीपवर्ती क्षेत्र में तीर्थंकरों श्रोर विशेषतः वर्धमान की श्रमेक मूर्तियाँ <sup>2</sup> प्राप्त हुईं जिनपर विभिन्न शक संवतों के श्रभिलेख उत्कीर्ण हैं । मूर्ति-विज्ञान की दृष्टि से उन सब में एकरूपता है श्रीर सबके पादपीठ पर धर्मचक का श्रंकन है । इन श्रवशेषों में एक वर्ग श्रायाग-पटों श्रर्थात् पूजा के लिए प्रयोग में श्राने वाले शिलापटों का है, इनमें भी कुछ पर श्रभिलेख हैं 3।

गुप्त काल में जैन धर्म को भारत के उत्तरी, पूर्वी और दक्षिण-पूर्वी भागों में बहुत प्रोत्साहन नहीं मिला! तो भी इन क्षेत्रों की जनता में उसके अनुयायी निरंतर होते रहे! विदिशा के समीप दुर्जनपुर में कुछ समय पूर्व प्राप्त तीर्थंकरों की तीन पाषाण-मूर्तियों पर उत्कीर्ण अभिलेखों में लिखा है कि उनका निर्माण महाराजाधिराज रामगुप्त ने कराया था जिससे न केवल इस आरंभिक गुप्त-शासक की ऐतिहासिकता संपुष्ट होती है, प्रत्युत यह भी सिद्ध होता है कि इस क्षेत्र में इस धर्म को राजकीय संरक्षण प्राप्त था। चंद्रप्रभ, पुष्पदंत और पद्यप्रभ की ये तीर्थंकर-मूर्तियाँ गुप्त कला की रूढ़ शैली में निर्मित हैं और चौथी शती के अंत में प्रचिलत इस कला के रूप का ये अच्छा प्रतिनिधित्व करती हैं। 5

इस युग की जैन कला-कृतियों पर प्रकाश डालने वाला एक अन्य महत्त्वपूर्ण अभिलेख विदिशा के समीप उदयगिरि पहाड़ी पर गुफा-२० में उत्कीण है। उसमें कुमारगुप्त के शासनकाल का गुप्त संवत् १०६ (४२५-२६ ई०) अंकित है और लिखा है कि उस गुफा के अग्र-भाग पर पार्वनाथ की फणाविल-मण्डित मूर्ति (जो अब अप्राप्य है) स्थापित की गयी (जिनवर-पार्व-संज्ञिकां जिनाकृतिम्)। उक्त शासनकाल में ही गुप्त संवत् ११३ (?) से अंकित एक और अभिलेख एक जैन मूर्ति पर उत्कीण है जो मथुरा से प्राप्त हुई थी और अब लखनऊ संग्रहालय में सुरक्षित है। गोरखपुर जिले के कहाऊँ नामक स्थान पर एक भूरे बलुआ पाषाण का स्तंभ मिला है जिसपर पाँच तीर्थं करों, कदाचित् आदिनाथ, शांतिनाथ, नेमिनाथ, पार्वनाथ और महावीर की सुंदर मूर्तियाँ हैं। उसपर स्कंदगुप्त के शासनकाल का गुप्त संवत् १४१ (४६०-६१ ई०) का अभिलेख है। उसमें लिखा है कि किसी मद्र ने आदि-कर्ताओं या तीर्थं करों की पाँच पाषाण-मूर्तियाँ स्थापित करायीं जो स्पष्ट रूप से वे ही हैं जो इस स्तंभ पर अंकित पाँच देवकोष्टिकाओं में उत्कीर्ण हैं। राजशाही जिला (बांग्ला देश) के

<sup>।</sup> ल्यूडर्स, वही, ऋमांक 54, दिखिए प्रथम भाग में पृ 70, चित्र 20. --संपादक.]

<sup>2</sup> वही, कमांक 16, 17, 18, 28 और 74.

<sup>3 [</sup>देखिए प्रथम भाग में चित्र 1, 2 ब, 14, 15 ग्रीर 16.--संपादक.]

<sup>4</sup> गइ (जी एस) एपियाफिया इण्डिका, 28,भाग 1, जनवरी, 1969, पृ 46-49.

<sup>5 [</sup>देखिए प्रथम भाग में ग्रध्याय 12. --संपादक.]

<sup>6</sup> प्लीट (जे एफ़) इंस्क्रिप्शंस श्रॉफ वि श्रलीं गुप्त किंग्ज, कार्पस इंस्क्रिप्शनम् इण्डिकेरम् 3, 1888, कलकत्ता. पृ 258

<sup>7</sup> भण्डारकर, (देवदस रामकृष्ण) लिस्ट <mark>भाँफ नॉर्थ इण्डियन इंस्क्रिप्शंस, क्र</mark>मांक 1268.

८ फ़्लीट, पूर्वोक्त, पृ 66-67-

पहाड़पुर से प्राप्त गुप्त संवत् १५६ (४७६ ई०) की तिथि से ग्रंकित एक ताम्न-पट-अभिलेख में वृत्तांत है कि वट-गोहाली में एक जैन चैत्यवास था जिसमें स्थापित देव-ग्राहतों की पूजा के लिए एक ब्राह्मण ने भूमि का दान किया था ग्रौर जिसके प्रमुख काशी (वाराणसी) के पंच-स्तूप-निकाय के श्रमणाचार्य गुहानंदी थे।

भाँसी जिले के देवगढ़ में जैन कला का जो विशाल भण्डार है उसमें अनेक कृतियाँ अभिलिखित हैं। यहाँ लगभग चालीस जैन मंदिर² ग्रौर नौवीं शती तथा उसके बाद की तिथियों से अंकित लगभग चार सौ अभिलेख हैं । इनमें प्रतीहार राजा भोज के शासनकाल का विक्रम संवत् ६१६ ग्रौर शक संवत् ७८४ (८६२ ई०) का एक तिथ्यंकित स्तंभ-अभिलेख है जिसमें लुअच्छिगिर (आधुनिक देवगढ़) में शांतिनाथ-मंदिर के समक्ष इस स्तंभ के निर्माण ग्रौर स्थापना का वृत्तांत है। इस स्थान के अन्य अभिलेखों से हमें ज्ञात होता है कि यहाँ के मंदिरों में द्वार, स्तंभ, शाला ग्रौर मण्डप बनाये जाते थे। वहाँ विभिन्न व्यक्तियों द्वारा स्थापित तीर्थंकरों और आचार्यों की पादुकाएँ (चरण-चिह्न) भी हैं। जैन मंदिरों के समक्ष मान-स्तंभ या पूजार्थ स्तंभ स्थापित किये जाते थे जिनपर तीर्थंकरों की ग्रौर अन्य जैन देवताओं की लघु आकृतियाँ उत्कीर्ण की जाती थीं।

देवगढ़ के श्रधिकांश अभिलेख मूर्तियों के पादपीठों पर अंकित हैं। बहुत-सी तीर्थंकर-मूर्तियों की पहचान उनपर उत्कीर्ण लांछनों या परिचायक-चिह्नों से हो जाती है, जैसे शांतिनाथ की हिरण से, मिल्लिनाथ की कलश से, संभवनाथ की अश्व से, पद्मप्रभ की कमल से, आदिनाथ की वृषभ से, आदि। कई बार श्रभिलेखों में ही तीर्थंकरों के नाम ऋषभ, पाश्वं, चंद्रप्रभ आदि उल्लिखित होते हैं। एक सर्वतोभद्र-प्रतिमा पर 'चतुर्मुख-सर्व-देव-संघ' का शीर्षक उत्कीर्ण है। शीर्षकों-सहित उल्लेखनीय मूर्तियां पुरुदेव, गोम्मट, चक्रेश्वरी, पद्मावती देवी, सरस्वती और मालिनी की हैं।

जैन शास्त्रों में प्रत्येक तीर्थंकर के यक्ष और यक्षी का विधान है, जिनका यहाँ नामोल्लेख हुआ है 1 देवगढ़ के मुख्य मंदिर (क्रमांक १२) की भित्तियों पर जो तीर्थंकर-मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं उनके साथ उनकी यक्षियों की मूर्तियाँ और शीर्षक भी उत्कीर्ण हैं। यद्यपि यह उत्लेखनीय है कि यक्षियों के ये नाम न तो दिगंबर-परंपरा के अनुरूप हैं न श्वेतांबर-परंपरा के। इस विशेषता का एक उपयोग यह अवश्य है कि इससे मूर्ति-विज्ञान के अध्ययन में सहायता मिलती है, क्योंकि इनमें से एक शीर्षक के साथ तिथि, विक्रम संवत् ११२६ (१०६६-७० ई०) भी ग्रंकित है। यक्षियों के उत्कीर्ण नाम ये हैं:

<sup>1</sup> दीक्षित (के एन). एंपियाफिया इण्डिका, 20, 1929-30- प् 59-64-

<sup>2</sup> दिखिए प्रथम भाग में अध्याय 14. — संपादक.]

उ एनुम्रल रिपोर्ट म्रॉन इण्डियन एपिम्राफी, 1955-56 से 1959-60 एवं 1970-71, (म्रप्रकाशित); एनुम्रल प्रॉग्नेस रिपोर्ट, म्रॉक्ट्रॉलॉजिकल सर्वे म्रॉफ इण्डिया, नॉर्वन सर्कल, 1915, 1916, 1918.

<sup>4 [</sup>दिगंबर ग्रौर क्वेतांबर परंपराध्यों के श्रनुसार इनकी नामावली के लिए देखिए प्रथम भाग में प् 15-17-—संपादक.]

भगवती सरस्वती (ग्रिभिनंदन); सुलोचना (पद्मप्रभ); मयूरवाहिनी (सुपार्श्वनाथ); सुमालिनी (चंद्रप्रभ); बहुरूपी (पुष्पदंत); श्रीयादेवी (शीतल); वह्नी (श्रेयांस); ग्रमंगरितन (ग्राभोग-रत्ना?), (वासुपूज्य); सुलक्षणा (विमल); ग्रनंतवीर्या (ग्रनंत); सुरक्षिता (धर्म); श्रीयादेवी (शांति); ग्रादंकरिब (कुंथु); तारादेवी (ग्रर); हिमावती (मिल्ल); सिद्धइ (मुनिसुव्रत); हयवई (निम); ग्रीर श्रपराजिता (वर्धमान)। इसके साथ ही, यक्षियों के उत्कीर्ण नाम ऐसे भी हैं जो यथाशास्त्र हैं।

जैन धर्म किसी सीमा तक ग्वालियर के कच्छपधात वंश के राज्यकाल में भी चलता रहा। इसकी संपुष्टि एक ग्राभिलेख से होती है जो विक्रम संवत् १०३४ (६७७ ई०) में राजा वज्जदामन् के राज्यकाल में ग्वालियर में निर्मित एक मूर्ति के पादपीठ पर उत्कीर्ण है। भरतपुर जिले के बयाना का एक जैन मंदिर श्रव मसजिद के रूप में विद्यमान है जिसके एक स्तंभ पर विक्रम संवत् ११०० (१०४४ ई०) का राजा विजयाधिराज (विजयपाल?) के शासनकाल का एक ग्राभिलेख उत्कीर्ण है। मोरेना जिले में दूबकुण्ड के एक ध्वस्त मंदिर में विक्रम संवत् ११४५ (१०८८ ई०) का एक ग्राभिलेख है के सक्त राजवंश के ग्रांतिम राजकुमार विक्रमसिंह के समय के इस ग्राभिलेख में लिखा है कि यह मंदिर श्रत्यंत उत्तुग था श्रोर गाढ़े चूने से पुता हुआ था (वरसुधा-सान्द्र-द्रवापाण्डुरम्)। उसमें चंद्र-चिह्नांकित तीर्थंकर चंद्रप्रभ ग्रोर पंकजवासिनी ग्रर्थात् कमल पर ग्रासीन श्रुतदेवता ग्रर्थात् विद्या की देवी श्वेत-पद्मासना (बाह्मण सरस्वती से उसकी तुलना की जा सकती है) का भी उल्लेख है।

कलचुरियों के राज्यकाल में जैनों के अपने मंदिर श्रौर मूर्तियाँ थीं, यह तथ्य जबलपुर जिले के बहुरीबंद में स्थित शांतिनाथ की विशाल खड्गासन-प्रतिमा से प्रमाणित होता है। बारहवीं शती के पूर्वार्ध के शासक गयाकर्ण के समय उत्कीर्ण किये गये उस मूर्ति के अभिलेख में वृत्तांत है कि शांतिनाथ का एक सुंदर मंदिर बनवाया गया श्रौर एक श्रितसुंदर तथा श्रितधवल (महाश्वेत) छत (वितान) का निर्माण किया गया जो स्पष्टतः मूर्ति के ऊपर रही होगी ।

खजुराहो के पार्श्वनाथ-मंदिर में चंदेल शासक धंग के काल में उत्कीर्ण अभिलेख<sup>5</sup> से प्रस्तुत अध्ययन के लिए कोई विशेष विवरण प्राप्त नहीं होता; किन्तु उसमें स्थापित एक मूर्ति पर उत्कीर्ण

<sup>1</sup> अनरस ग्रॉफ दि एशियाटिक सोसायटी ग्रॉफ बंगान, 31- 1882- पू 393-

<sup>2</sup> इंग्डियन एण्टिक्वेरी, 14, 1885, पू 10.

उ एपिकाफिया इण्डिका, 2. पृ 237 तथा परवर्ती.

<sup>4</sup> मिराशी (वासुदेव विष्णु). इंस्किश्झांस झॉफ़ द कलचुरि चेदि ऐरा, कॉर्पस इंस्क्रिप्शनम् इण्डिकेरम्, 4. 1955. वटकमण्ड प् 310-11.

<sup>5</sup> वृतिग्राफिया इण्डिका, 1, 1892. पु 135-36.

ग्रिभिलेख से स्पष्ट होता है कि वह तीर्थंकर संभवनाथ की है। मध्य प्रदेश के विभिन्न स्थानों पर उपलब्ध ग्रमेक उत्तर-मध्यकालीन मूर्तियों के पादपीठों पर तिथि-सहित भ्रभिलेख उत्कीण हैं। इन ग्रिभिलेखों में विभिन्न तीर्थंकरों की मूर्तियों की प्रतिष्ठा के वृत्तांत होते हैं। उदाहरण के लिए, शिवपुरी जिले के गूदर में प्राप्त विक्रम संवत् १२०६ (११४६ ई०) के एक ग्रभिलेख में शांतिनाथ, कृंयुनाथ ग्रीर ग्ररताथ की मूर्तियों की प्रतिष्ठा का उल्लेख है। मोरेना जिले के धनेचा में ऐसी अनेक मूर्तियों हैं जिनके पादपीठ पर उनकी प्रतिष्ठा की तिथि ग्रंकित है², जैसे—विक्रम संवत् १३६० (१३३३ ई०) चैत्र शुक्ल १५, गुरुवार। ग्वालियर के उत्तरकालीन तोमरवंश के राज्यकाल में जैन धर्म का प्रभाव बढ़ा। इसका प्रमाण ग्वालियर की मूर्तियों के पादपीठों पर ग्रंकित उन ग्रभिलेखों से मिलता है जिनमें से एक राजा डूँगरसिंह के शासनकाल में विक्रम संवत् १५१० (१४५३ ई०)³ में ग्रीर कुछ कीर्तिसिंह के शासनकाल में विक्रम संवत् १५२५ (१४६० ई०)⁴ ग्रादि में उत्कीणं किये गये।

कांगड़ा जिले के कीरग्राम के शिव-वैद्यनाथ-मंदिर में प्राप्त एक खण्डित जैन मूर्ति के पादपीठ पर उत्कीण एक अभिलेख में विक्रम संवत् १२६६ (१२४० ई०) की तिथि ग्रंकित है ग्रीर उसमें लिखा है कि मूलविंब के रूप में यह प्रतिमा कीरग्राम में ही महावीर-मंदिर में प्रतिष्ठित की गयी। यह पादपीठ ग्रब एक शिव-मंदिर में है, ग्रतः हो सकता है कि यह ग्रपने मूल मंदिर से लाया गया हो जो ग्रब नष्ट हो चुका हो।

गुजरात और राजस्थान भी जैन धर्म के महान् केंद्र थे, इस क्षेत्र में जैन कृतियों के अनेक उदाहरण प्राप्त होते हैं। स्वस्तिक, भद्रासन, मीन-युगल आदि विशेष जैन प्रतीकों से अंकित एक जैन गुफा में उत्कीण रुद्रसिंह के द्वितीय शताब्दी के जूनागढ़ अभिलेख से अर्थ प्राप्त महावीर आदि तीर्थंकरों की मूर्तियों सहित ढाँक की सातवीं शती की जैन गुफाओं से संकेत मिलता है कि गुजरात-क्षेत्र में जैन धर्म पहले से प्रचलित था। प्रतीहार राजा कुक्कुक ने विक्रम संवत् हर्द (८६१ ई०) में जोधपुर के समीप घटियाला में एक जैन मंदिर बनवाया था। तथािप मुख्यतः

<sup>1</sup> द्विवेदी (एच वी). खालियर राज्य के भ्राभिलेख. 1947. खालियर. ऋगांक 72.

<sup>2</sup> वही, क्रमांक 196-210.

<sup>3</sup> वही, पृ 276-277.

<sup>4</sup> वहीं, पू 291-302.

<sup>5</sup> एविग्राफिया इण्डिका, 1. पृ 97 तथा परवर्ती, 119.

<sup>6 [</sup>देखिए प्रथम भाग में ग्रध्याय 8 - संपादक.]

<sup>7</sup> वि एज ग्रॉफ़ इंपोरियल यूनिटी, संपादक—मजूमदार रमेशचंद्र ग्रीर पुसालकर (ए डी), 1960. बंबई, पृ 418 में घाटगी (ए एम).

<sup>8</sup> घाटगी, वही, [देखिए प्रथम भाग में ऋष्याय 13. —संपादक.]

<sup>9</sup> जनंत्र भ्रांफ़ द रॉवल एशियाटिक सोसायटी, 1895. पृ 516.

चालुक्य शासकों और उनके अधिकारियों के प्रश्रय के माध्यम से जैन धर्म उन क्षेत्रों में अपना प्रभाव केवल ग्यारहवीं शती के आरंभ से ही बद्धमूल कर सका। और उसके बाद तो शितयों तक उस विस्तृत क्षेत्र में दिलवाड़ा, अचलगढ़, शत्रुंजय, सरोत्रा, तारंगा, गिरनार, जालोर, उदयपुर, जयपुर पालीताना, पाली, नाडलई, राणकपुर आदि जैसे कला-वैभव के लिए विख्यात स्थानों पर अनेक महत्त्वपूर्ण जैन प्रतिष्ठानों का प्रादुर्भाव हुआ। जैन स्मारकों से समृद्ध इन तथा अन्य स्थानों पर ग्यारहवीं से अठारहवीं शती तक की विभिन्न तिथियों से अंकित अनेक अभिलेख उत्कीर्ण किये गये जिनके व्यवस्थित अध्ययन से गुजरात और राजस्थान के जैन स्मारकों के इतिहास का एक समूचा चित्र सामने आता है।

उक्त कथन की संपुष्टि के लिए अनुपम उदाहरण है वह प्रसिद्ध जैन मंदिर-समूह जो आबू में स्थित है, जिसका अपने सार्थंक नाम दिलवाड़ा (देव-कुल-वाटक) के रूप में प्रसिद्ध होना तर्कसंगत है। विमल-वसित, लूणा-वसित, पित्तलहर-मंदिर, चतुर्मुख या खरतर-वसित और महावीर स्वामी-मंदिर नामक पाँच प्रसिद्ध क्वेतांबर-मंदिरों में अनेक ऐसे अभिलेख हैं जिनसे इन मंदिरों के निर्माण, नवीनीकरण, संवर्धन और उनमें मूर्तियों की स्थापना और प्रतिष्ठा के विषय में विस्तृत और तिथि-सहित सूचनाएँ प्राप्त होती हैं।

इस प्रकार, यहाँ के अभिलेखों से ज्ञात होता है कि विमल-वसिंहका का निर्माण और आदि-नाथ के लिए उसकी प्रतिष्ठा विक्रम संवत् १०८६ (१०३१-३२ ई०) में हुई थी। इस मंदिर की हस्तिशाला में आदिनाथ के समवसरण की स्थापना विक्रम संवत् १२१२(११५५-५६ ई०)² में हुई थी, इस वसिंहका का नवीनीकरण तीन बार में अर्थात् विक्रम संवत् १२०६ (११४६ ई०), विक्रम संवत् १३०८ (१२५१-५२) और विक्रम संवत् १३७८ (१३२१-२२ ई०)³ में हुआ था (चित्र ३४१ख) और अनेक लघु गर्भालयों अथा देवकोष्ठों का निर्माण और मूर्तियों की (पृथक्-पृथक् और सामूहिक या मूर्ति-पट्टों के रूप में)स्थापना इस मंदिर के विभिन्न भागों में शितयों तक होती रही।

लूणा-वसिह्का के एक ग्रिभिलेख में विक्रम संवत् १२८७ (१२३०-३१) में उसकी प्रतिष्ठा का वृत्तांत है ग्रीर इस मंदिर का विवरण इन शब्दों में है:

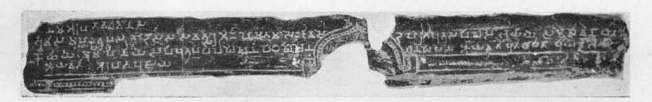
तेजःपाल इति क्षितीन्द्र-सचिवः शंखोज्ज्वलाभिः शिला— श्रेणीभिः स्फुरदिन्दु-कुन्द-रुचिरं नेमिप्रभोर्मेन्दिरम् । उच्चेर्मण्डपमग्रतो जिनवरावास-द्विपंचाशतम् तत्पाद्दवेषु बलानकं च पुरतो निष्पादयामासिवान् ।।

<sup>1</sup> सी-ग्रबुंद-प्राचीन-जैन-लेख संदोह, 2. क्रमांक 1.

<sup>2.</sup> बही, क्रमांक 22.9.

<sup>3</sup> वही, फ्रमांक 72, 184, 36.

<sup>4</sup> वही, क्रमांक 250.

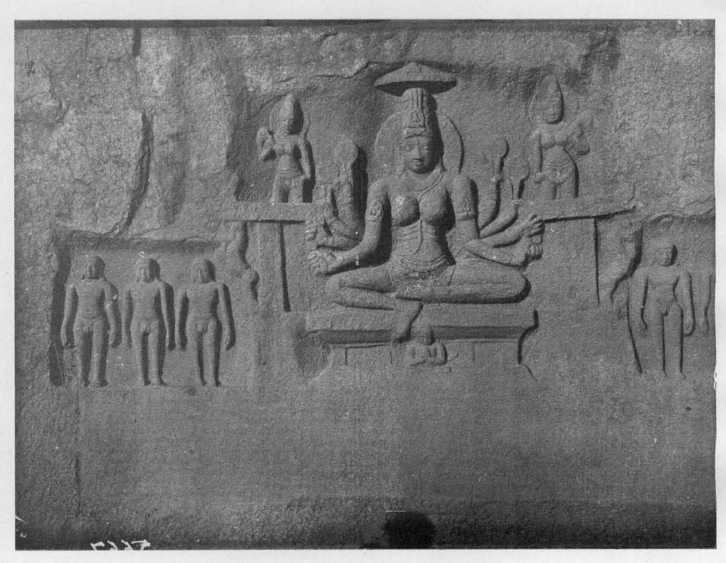


(क) मथुरा : शोडास के राज्यकाल का एक ग्रिभिलेख, वर्ष 72



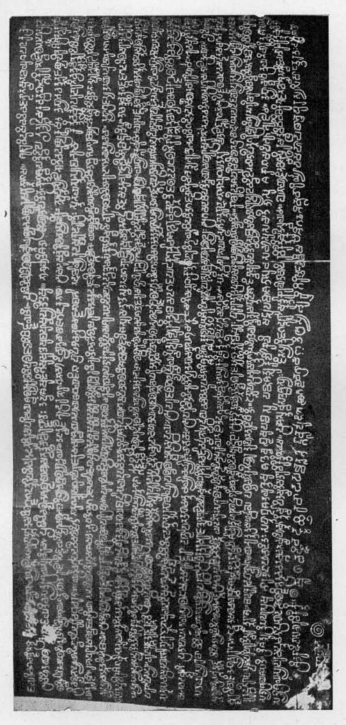
(ख) माउण्ट ग्राब् : विमल-वसहि-मंदिर का एक ग्रभिलेख, विक्रम संवत् 1378

चित्र 301



कुरिक्याल : शैलोत्कीर्ण चक्रेश्वरी ग्रौर उसके नीचे ग्रभिलेख

ৰিব 302



ऐहोल : मेगुटी-मंदिर का श्रमिलेख, शक सबत् 556

चित्र 303



(क) तिरुनाथारकुण्र ३ वट्टै जुत्तु लिपि में ग्रिभिलेख



(ख) श्रवगाबेलगोला : गोम्मटेश्वर की मूर्ति के पार्श्वों में उत्कीर्ण ग्रभिलेख

चित्र 304

प्राचाय 33 । प्रामिलेखीय सामग्री

एक ग्रन्य ग्रभिलेख से ज्ञात होता है कि इस मंदिर-समूह के नेमिनाथ-महातीर्थ का निर्माण मंत्री तेजपाल ने विक्रम संवत् १२५७ (१२००-१२०१ ई०) में कराया था, ग्रन्य ग्रभिलेखों से ज्ञात होता है कि उसी ने उस मंदिर में ग्रनेक उप-गर्भालयों तथा देवकुलिकाओं का भी निर्माण कराया था। एक तीसरे ग्रभिलेख के ग्रनुसार विक्रम संवत् १२६३ (१२३६-३७ ई०) में लूणा-वसहिका में बहुत से उप-गर्भालयों तथा देवकुलिकाओं का निर्माण हुग्रा तथा ग्रौर भी मूर्तियाँ स्थापित की गयीं। इसी ग्रभिलेख में लिखा है कि शत्रुंजय, जावालिपुर, तारणगढ़, ग्रणहिल्लपुर, वीजापुर लाटापल्ली, प्रह्लादनपुर, नागपुर ग्रौर स्वयं ग्रबुंदाचल के जैन मंदिरों में भी इसी प्रकार के संवर्धन किये गये।

इसके अतिरिक्त, जालोर के एक अभिलेख<sup>3</sup> से सूचित होता है कि चालुक्य कुमारपाल के द्वारा विक्रम संवत् १२२१ (११६४ ई०) में निर्मित कूवर-विहार का नवीनीकरण विक्रम संवत् १२४२ (११८५ ई०) में चाहमान समरसिंह ने कराया, विक्रम संवत् १२५६ (११६६ ई०) में उसके मूल शिखर पर स्वर्णमय ध्वज-दण्ड लगाया गया, और विक्रम संवत् १२६२ (१२०५ ई०) में मध्य-मण्डप पर एक स्वर्णमय कलश की स्थापना की गयी।

इन ग्रभिलेखों में मंदिर शब्द के लिए पर्यायवाची रूप में चैत्य, वसति, हर्म्य, मंदिर, विहार, भूवन, प्रासाद, और स्थान शब्दों का प्रयोग हुआ है; इसके साथ, इन अधिकतर तिथ्यंकित ग्रमिलेखों से मंदिरों या उप-गर्भालयों के पृथक्-पृथक् (देवकुलिका, चतूर्म्ख-देवकुलिका, ग्रालय-रूप देवकूलिका, महातीर्थ, तीर्थ, देहरी )या सामूहिक (देवकुलिका-द्वयम, देवकूलिका-त्रयम ग्रादि) के निर्माण ग्रीर नवीनीकरण के विषय में उपयोगी ग्रीर विश्वसनीय तथ्य प्राप्त होते हैं ग्रीर कभी-कभी तो उनसे स्थापत्य-संबंधी विशेषतास्त्रों (बिम्ब-दण्ड-कलशादि-सहिता देवकूलिका) पर भी स्रच्छा प्रकाश पडता है। इनमें से कई ग्रभिलेखों से इन मंदिरों के समूचे या श्रांशिक जीर्णोद्धार, (विहार-जीर्णोद्धार, तीर्थं-समृद्धार, तीर्थोद्धार, चैत्य-जीर्णोद्धार, ग्रादि)के विषय में भी सूचनाएँ मिलती हैं। इन ग्रनेक ग्रभिलेखों में सैंकड़ों पृथक्-पृथक् (खत्तक) या सामूहिक (खत्तक-द्वयम् ग्रादि)देवकोष्ठों के निर्माण के वृत्तांत भी ग्राये हैं। इनमें से ग्रधिकतर ग्रभिलेखों में मूर्तियों के निर्माण, स्थापना ग्रौर प्रतिष्ठा के उल्लेख हैं. कभी पृथक-पृथक (प्रतिमा, मूर्ति, बिम्ब) और कभी सामूहिक रूप में (जिन-यूगलम, जिन-यूगल-द्वयम, जिन-युग्मम्, मूर्ति-युग्मम्, त्रि-तीर्थिका, पंच-तीर्थिका, चतुर्विशति-पट्ट, चौबीसी-पट्ट, द्वासप्तति-जिन-पट्टिका, द्विसप्तति—तीर्थंकर-पट्ट, ६६-जिन-पट्टिका आदि)। बहुत से अभिलेखों में इन मूर्तियों के परिकार (अध्ट-महाप्रतिहार्य स्नादि) से विशिष्ट होने का उल्लेख मिलता है। कुछ थोडे से स्रभिलेखों में मूर्तियों की वस्तु श्रौर स्राकार का निर्देश भी किया गया है (जैसे १०८-मान-प्रमाणं सपरिकरं प्रथम-जिन-बिम्बस्, पित्तलमय-४१-अंगुल-प्रमाण-प्रथम-जिन-मूल-नायक-परिकरे श्रीशीतलनाथ-बिम्बम्

<sup>1</sup> बही, क्रमांक 260.

<sup>2</sup> वही, ऋमां क 3,52.

<sup>3</sup> जैन इंस्किप्शंस. संकलन ग्रीर संपादन: पूरनचंद नाहर, भाग 1. 1918. कलकत्ता. पृ 239

नव-फण-पार्श्वनाथ-बिम्बम् आदि)। अभिलेखों में महात्माओं की चरण-पादुकाओं के निर्माण का भी उल्लेख हुआ है (पादुका, पादुका-स्तूपः, स्तूप-सहिताः पादुकाः², सिद्धचक्र³ आदि)।

कुछ थोड़े-से ग्रिभिलेखों में मंदिरों का निर्माण करने वाले स्थपितयों ग्रौर मूर्तियाँ गढ़ने वाले मूर्तिकारों के नामों का भी उल्लेख हुग्रा। उदाहरण के लिए, एक ग्रिभिलेख में  $^4$  वृत्तांत है कि राणकपुर में विकम संवत् १४६६ (१४३६ ई०) में निर्मित त्रैलोक्य-दीपक-चतुर्मुं ख-विहार सूत्रधार देपाक की कृति है। पित्तलहर-मंदिर की प्रसिद्ध ऋषभनाथ-मूर्ति सूत्रधार मण्डन के पुत्र सूत्रधार देव की कृति है । ग्रचलगढ़ के चतुर्मुख मंदिर की ग्रादिनाथ की विशाल कांस्य-मूर्ति विक्रम संवत् १४६६ (१४०६ ई०) में सूत्रधार ग्रबंद के पुत्र सूत्रधार हरदास ने बनायी।  $^6$ 

संक्षेप में, यह निर्विवाद निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि विशेषतः ग्यारहवीं शती के आरंभ की पश्चिमी भारत की जैन कला और स्थापत्य के इतिहास को समुचित रूप से समफने में समूचे गुजरात और राजस्थान में उपलब्ध सैंकड़ों अभिलेख अनिवार्य सहायता देते हैं।

दक्षिण की ग्रोर, ग्रांध्र प्रदेश में जैन धर्म को फलने-फूलने के ग्रनुकूल धरातल न मिल सका। यद्यपि इस क्षेत्र के विभिन्न भागों में कुछ जैन मंदिरों के खण्डहर ग्रीर विशेषतः तीर्थंकरों की मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं 7, पर वे कला या मूर्ति-विज्ञान की दृष्टि से सुंदर नहीं हैं। इनमें से जो स्मारक ग्रीर मूर्तियाँ ग्राभिलिखित हैं उनकी संख्या ग्रीर भी थोड़ी है। तथापि, कम-से-कम सातवीं शती से इस धर्म के ग्रनुयायी इस क्षेत्र में रहे हैं जिन्होंने ग्रहंतों के मंदिर बनवाये। उदाहरणार्थ, पूर्वी चालुक्य राजा विष्णुवर्धन-तृतीय के शासनकाल के एक कांस्य-पट्टिका-ग्राभिलेख में वृत्तांत है कि मुनिसिकोण्डा ग्राम के उस दान का नवीनीकरण किया गया जो विजयवाड़ा के नडुम्ब-वसदि नामक जैन मंदिर को पूर्वी चालुक्य राजवंश के संस्थापक कुञ्ज विष्णुवर्धन की रानी ग्रय्यन-महादेवी ने मूल रूप में किया था।

कुडप्पा जिले का दानवुलपडु एक जैन केंद्र था, वहाँ के जैन मंदिर श्रौर मूर्तियाँ श्रपनी उत्कृष्ट कलाकारी के लिए उल्लेखनीय थीं। यहाँ से प्राप्त कुछ मूर्तियाँ श्रौर स्थापत्य-संबंधी शिलाखण्ड ग्रब

श्री-ग्रबुं द-प्राचीन-जैन-लेख-संदोह, 2. कमांक 408, 410, 449, 454, 455.

<sup>2</sup> ग्रर्धु दाचल-प्रदक्षिणा-जैन-लेख-संदोह, ग्राबू. 5, क्रमांक 258 तथा परवर्ती.

<sup>3</sup> एविद्राफ़िया इण्डिका, 2, पृ 77.

<sup>4</sup> नाहर, वही, पृ 165-166.

<sup>5</sup> श्री-ग्रबुंद-प्राचीन-लेख-संदोह, 2. क्रमांक 408.

वही, कमांक 473.

गोपश्लकृष्णमूर्ति (एस). जैन वेस्टिकेज इन भ्रांध्र, आंध्र प्रदेश गवर्नमेण्ट आँकं ्यॉलॉजिकल सीरिज, हैदराबाद.

<sup>8</sup> एनुमल रिपोर्ट झाँन साउथ इण्डियन एपिन्नाफी, 1916-17. कांस्य-पट्टी 9.

भ्राच्याय ३३ ] भ्राभिलेखीय सामग्री

शासकीय संग्रहालय, मद्रास में प्रदिश्ति हैं। दो स्तंभ और एक जल-प्रणालिका और कुछ निषीधिका के शिलाखण्ड श्रिभिलिखित हैं। राष्ट्रकूट राजा इंद्र-तृतीय के शासनकाल के श्रिभिलेखों। में से एक में वृत्तांत है कि उस राजा ने शांतिनाथ के प्रक्षाल के लिए एक जल-प्रणालिका बनवायी। इस जल-प्रणालिका के बाहरी किनारे पर एक पंक्ति में मूर्तियाँ उत्कीर्ण की गयी हैं जिनमें गतिमान् मनुष्यों श्रीर पशुश्रों की सुंदर प्रस्तुति प्रभावित करती है, वे किसी तत्कालीन घटना से संबद्ध हैं।

करीमनगर जिले के कुरिक्यल नामक स्थान से दसवीं शती के लगभग मध्य की, राष्ट्रकूटों के वेमुलवाडु चालुक्य सामंतों के समय की कुछ जैन मूर्तियाँ प्राप्त हुई थीं। उनमें से एक आदिनाथ की शासनदेवी यक्षी चक्रेश्वरी की है। इस मूर्ति के नीचे प्रसिद्ध कन्नड़ कवि पम्प (लगभग १५० ई०) के आता जिनवल्लभ का अभिलेख है<sup>2</sup> जिसमें लिखा है कि इन मूर्तियों का निर्माण इन्हीं जिनवल्लभ (चित्र ३०२) ने कराया था।

पूर्वी चालुक्य ग्रम्म-द्वितीय के शासनकाल में जैन मंदिरों के निर्माण में विशेष प्रगति हुई। धर्मवरम् में दुर्गराज ने इसी काल में कटकाभरण-जिनालय नामक एक जैन मंदिर बनवाया ग्रौर उसमें पूजा चलती रखने के लिए उसने एक ग्राम का दान किया। यह वृत्तांत एक कांस्य-पट्टी-ग्रिभिलेख में ग्रीया है। इस राजा के शासनकाल की एक ग्रन्य दान-संबंधी कांस्य-पट्टी में उल्लेख है कि विजयवाड़ा के दो जैन मंदिरों के लिए कुछ दान किया गया था। इस राजा के शासनकाल में एक महिला के प्रयत्नों से सर्वलोकाश्रय-जिन-भवन नामक जैन मंदिर का निर्माण हुम्रा था। महबूबनगर जिले के उज्जल में एक ग्रभिलेख है जिसमें लिखा है कि उज्जिलि के किले में स्थित बड्डी-जिनालय के चेन्न-पार्श्वदेव को दान किये गये। कदाचित् इंटों से बना यह मंदिर वही है जिसका उपयोग ग्रब वीर शैंवों द्वारा किया जा रहा है।

विजयनगर साम्राज्य के इतिहास के आरंभिक काल में जैन धर्म लोकप्रिय था। इस समय तीर्थंकरों के बहुत से जैन मंदिरों और सुंदर मान-स्तंभों का निर्माण हुआ। इस साम्राज्य की राजधानी हम्पी (प्राचीन विजयनगर) में ही कुछ जैन मंदिर हैं। इनमें से एक मंदिर वही हो सकता है जिसका उल्लेख शक संवत् १२८६ (१३६७ ई०) के बुक्क-प्रथम के राज्यकाल के एक भ्रभिलेख में

www.jainelibrary.org

<sup>1</sup> वही, 1905, क्रमांक 331.

<sup>2</sup> प्रबुद्ध कर्एाटक (कल्नड़ भाषा में), 53, 4;पू73-83-

<sup>3</sup> एनुग्रल रिपोर्ट भ्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्नाफी, 1906-1607, कांस्य-पट्टी 7.

<sup>4</sup> वही, 1908-1909, कांस्य-पट्टी 8 /एपिग्राफिया इण्डिका, 24; 1937-38; पू 268-

<sup>5</sup> एपिकाफिया इण्डिका, 7. 1902-1903. पृ 177.

<sup>6</sup> तेलंगाना इंस्किप्शंस, हैदराबाद, 2. कमांक 35.

<sup>7</sup> गोपालकृष्णमूर्ति, वही, पू 61.

<sup>8</sup> एनुम्रल रिपोर्ट मॉन साउथ इण्डियन एविप्राफी, 1918- पृ 66-

इरुगपवोडेय के नाम से हुम्रा है। कदाचित् उसी व्यक्ति ने एक झौर चैत्यालय या मंदिर बनवाया, ऐसा शक संवत् १३०७ (१३८५ ई०) में उत्कीणं हरिहर-द्वितीय के शासनकाल के एक म्रिभिलेख में वृत्तांत है। उसी शासक के मंत्री झौर इरुगप के भ्राता इम्मिड-बुक्क ने कुर्नूल में १३६५ में वृथुनाथ तीर्थंकर की मूर्तिसहित एक मंदिर का निर्माण कराया। उल्लेख है कि स्वयं देवराय-द्वितीय ने शक संवत् १३४८ (१४२६ ई०) में विजयनगर में पार्श्वनाथ का एक चैत्यागार बनवाया था। इन मंदिरों की विशेषता यह है कि इनके शिखरभाग का ग्राकार सोपान-युक्त पिरामिड के समान होता है। इसके मितिरक्त, इनके प्रवेश के द्वारपक्षों पर नीचे एक-एक तुंदिल यक्ष बना होता है। उनके प्रवेश-द्वारों के सरदलों पर ललाट-बिम्ब के रूप में साधारणतः गजलक्ष्मी की मूर्ति बनी होती है। इन मंदिरों की भित्तियों पर मूर्तियाँ या उनकी पंक्तियाँ बिलकुल नहीं होतीं।

तिमलनाडु में प्राचीनतम जैन स्मारक ग्रिधकतर दक्षिणी जिलों की उन ग्रनेक दुर्गम प्राकृतिक गुफाओं ग्रीर कंदराओं के रूप में हैं जिनमें ऊपर से बाहर की ग्रीर निकली एक चट्टान के नीचे शय्याएँ बनी होती हैं जिनका एक भाग तिकया की भाँति ऊँचा रखा जाता है या फिर वे समतल किन्तु ग्रलंकृत होती हैं। इन शय्याओं पर ग्रीर कुछ गुफाओं के बाहर ऊपर तिमल भाषा ग्रीर ब्राह्मी लिपि में ग्रिभिलेख उत्कीण हैं। इनमें पाली, श्रिदट्टानम् ग्रादि का उल्लेख है, ग्रीर ये तीसरी शती ई० पू० से तीसरी शती ई० तक के हैं। इस काल का कोई जैन श्रवशेष केरल में नहीं मिलता। किसी भी जैन स्मारक का संदर्भ देने वाला दूसरा ग्रिभिलेख तिरुनाथरकुण्रू (दक्षिण ग्रकाट जिला) का है जिसकी तिथि लगभग छठी शती की है (चित्र ३०४ क)। उसमें लिखा है कि यह स्मारक चंद्रनंदि-ग्राशीरियर (ग्राचार्य) की निषीधिका है जिनका संलेखना-मरण सत्तावन दिन के उपवास के श्रनंतर हुग्रा। इस स्थान पर शिला को ऊपरी भाग पर काटकर ग्रासीन-मुद्रा में चौबीस जैन मूर्तियाँ बनायी गयी हैं जो कदाचित् तीर्थंकरों की हैं।

म्रंतराल में जैन धर्म को कलभ्र शासकों ग्रौर बाद में उनके राजनीतिक उत्तराधिकारी पल्लव ग्रौर पाण्ड्य शासकों का प्रश्रय मिला। सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण ग्रौर कदाचित् प्राचीनतम सुरक्षित स्मारक प्रसिद्ध नगर कांची में है जो एक ऐसे केंद्र के रूप में विख्यात रहा है जहाँ सभी धर्मों ने उन्निति की। यह स्मारक वर्धमान को समर्पित एक मंदिर है जिसके लिए उस जिले की जनता ने सिह्विष्णु के पिता पल्लव सिहवर्मा (छठी शती का पूर्वार्ध) के शासनकाल में भूमि का दान किया

<sup>1</sup> वही, 1936, पृ 32,

<sup>2</sup> वही, 1889. फरवरी 3.

<sup>3 [</sup>देखिए प्रथम भाग में ग्रध्याय 9. --संपादक]

<sup>4</sup> महादेवन् (प्राई). कॉर्पस आँफ़ तमिल ब्राह्मी इंस्किप्शंस, सेमिनार आँन इंस्किप्शंस, 1966. मद्रास.

<sup>5</sup> साउथ इण्डियन इंस्क्रिप्शंस. 17, 1. मुखचित्र.

था। मध्यवर्ती गर्भालय के निर्माण की तिथि का कोई उल्लेख नहीं है, किन्तु इस मंदिर के शेष विभिन्न भागों का उल्लेख उत्तरकालीन ग्रभिलेखों में हुग्रा है।

इसी काल के सबसे प्राचीन ग्रौर पूर्णतया सुरक्षित स्मारकों में से एक का उल्लेख उत्तर अर्काट जिले के वंदिवाश तालुक में <sup>3</sup> कीजसातमंगलम् से प्राप्त अभिलेख में हुआ है। एक अन्य मंदिर यद्यपि अब सुरक्षित नहीं रह सका है किन्तु वह नंदिवर्मा पल्लवमल्ल के चौदहवें वर्ष अर्थात् ७४३-४४ ई० में सुरक्षित था। उसी स्थान का एक ग्रन्य ग्रभिलेख पल्लव कम्पवर्मा (नौवीं शती का उत्तरार्ध)के समय का है। इसमें उल्लेख आये हैं कि एक पल्लि और एक पालि का नवीनीकरण किया गया, पल्लि के श्रग्रभाग पर एक मुख-मण्डप का निर्माण किया गया, इयक्किपडारि (यक्षी भटारि)के लिए एक मंदिर बनवाया गया और पहिल के लिए एक विशाल कूप का दान किया गया, यह सब कार्य पल्लव राजा के सामंत काडकदियरैयर की पत्नी मादेवी ने कराया । यहाँ पिल्ल ग्रौर पालि शब्दों में जो भ्रंतर किया गया है वह ध्यान देने योग्य है। पल्लि का भ्रर्थ है पूरा मंदिर-समूह भ्रौर पालि ब्राह्मी श्रभिलेखों में श्राये प्राचीन शब्द पालि का स्पष्टतया रूपांतर है जिसका ग्रर्थ होता है साधुग्रों का विश्रामस्थल ग्रर्थात् चैत्यवास । इससे सूचित होता है कि जैनों ने दूर एकांत में स्थित निराडबर गुफाग्रों को सुविधासंपन्न स्थानों के रूप में कैसे बदला। इसी स्थान से प्राप्त हुए चोल राजराज-प्रथम के एक ग्रभिलेख में उक्त पिल्ल का नाम विमलश्री-ग्रार्य-तीर्थ पिल्ल दिया गया है। दक्षिण म्रकीट जिले के तिरुनरुन्गोण्डै के जैन म्रप्पाण्डनाथ-मंदिर में भी एक ऐसा ही उदाहरण मिलता है । यह स्मारक श्रव बच नहीं रहा है अतः यह नहीं कहा जा सकता कि इसके मुख-मण्डप का या इयक्कि (यक्षी) के मंदिर (कोयिल) का स्वरूप कैसा था। तिरुप्पमलै (उत्तर श्रर्काट जिले के वलजा तालुक में पंचपाण्डवमलें) के एक अभिलेख में नंदिवर्मा पल्लवमल्ल के पचासवें वर्ष (७८० ई०) में एक शिला को काटकर पोण्णियक्कियार (संस्कृत में हेमा यक्षी) की मूर्ति (पडिमम्) के निर्माण का जो उल्लेख है उससे ज्ञात होता है कि यक्षी-पूजा के लिए स्वतंत्र मंदिर का प्रावधान भी किया जाता था।4 यह मूर्ति शैलोत्कीर्ण है, किन्तु कीजसातमंगलम् का मंदिर निर्माण करके बनाया गया है । उत्तर स्रकटि जिले में पोलूर तालुक की तिरुमले नामक पहाड़ी पर एक यक्षी-मूर्ति की स्थापना का उल्लेख उक्त उल्लेख से भी पहले का है। वहाँ के एक ग्रभिलेख में वृत्तांत है कि ग्रदिगैमाण् एलिनि ने एक यक्षी-मूर्ति की स्थापना की स्रौर उसके उत्तराधिकारी ने बारहवीं शती में उसका नवीनीकरण किया। 5 क्योंकि एलिनि के समय का ज्ञान नहीं हो सका ग्रतः मूल स्थापना की तिथि भी श्रज्ञात ही है।

<sup>1</sup> ट्रांजेक्शंस ग्रांफ दि ग्राक्यांजिकल सोसायटी ग्रांफ साउथ इण्डिया, 1958-59. पृ 4) तथा परवर्ती. /एस्ग्रल रिपोर्ट श्रॉन इण्डियन एपिग्राफी 1958-59, परिशिष्ट क. क्रमांक 10.

<sup>2</sup> साउथ इण्डियन इंस्किप्शंस, 4, कमांक 363 ग्रौर 368. /एनुग्रल रिपोर्ट भ्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्राफी 1923. कमांक 98.

<sup>3</sup> एनुम्रल रिपोर्ट म्रॉन इण्डियन एपियाफी. 1968-69. ऋमांक ख, 219-225.

<sup>4</sup> एपिप्राफिया इण्डिका, 4, 1896-97, पू 136-37-

<sup>5</sup> साउथ इण्डियन इंस्क्रिप्शंस, 1, क्रमांक 66-67-

नौवीं शती में जैन स्राचार्य सज्जनदी के प्रकाश में साने पर जैनों की गतिविधियों में समुचे तिमलनाडु में एक सुखद क्रांति हुई। उन्होंने इस क्षेत्र को इस छोर से उस छोर तक नाप डाला; इसकी पुष्टि उन अभिलेखों से होती है जिनके अनुसार उन्होंने करूंगलक्कृडि (जिला मद्रै), तिरुवियरै (मद्रै), अनाइमलै (मद्रै), कूरण्डि (रामनाथपुरम्) अजगरमलै (मद्रै) और बल्लिमलै (उत्तर ग्रकटि) में ग्रनेक तीर्थंकर-मूर्तियों का निर्माण कराया। विल्लमलै की शैलोत्कीर्ण गुफा में उत्कीर्ण राचमल्ल (८२० ई०) के शासनकाल के पश्चिमी गंग शासकों के अभिलेखों<sup>2</sup> में वृत्तांत है कि अञ्जनंदी ने अपने आचार्यों की मूर्तियाँ उत्कीर्ण करायीं। ये उत्तम कलासंपन्न मूर्तियाँ इन ग्रभिलेखों में उल्लिखित शिला पर ही उत्कीर्ण हैं। इन गुफाग्रों में भित्ति-चित्र भी हैं जो या तो इन्हीं अभिलेखों के समकालीन हैं या दसवीं शती के माने जा सकते हैं। शिल्पांकनों में तीर्थंकर-मूर्तियाँ यद्यपि शांत मुद्रा में ग्रलंकरण के बिना ही उत्कीर्ण की गयी हैं, (उत्तर ग्रकाट जिले के पोलर तालक में ग्रोदलवदि के ग्रहत-मंदिर में स्थापित तीर्थंकर-मूर्ति को ग्रणियाद ग्रलगियार नाम दिया गया है), किन्तु यक्षों, यक्षियों ग्रौर चमरधारियों की मूर्तियाँ ग्रलंकृत हैं। क्योंकि इन सब पर ग्रभिलेख भी उत्कीर्ण हैं अतः मृतियों के विविध अलंकरणों के स्राधार पर मृतिकला के विकास का अध्ययन सरलता से किया जा सकता है। इस अध्ययन से उन कांस्य-मूर्तियों पर भी प्रकाश पड़ सकता है जो विभिन्न ग्रामों के जैन मंदिरों में रखी हैं। कांस्य-मूर्तियों में से भी कुछ पर ग्रभिलेख हैं; उदाहरण के लिए दक्षिण ग्रकीट जिले के तिदिवनम् तालुक के किर्दागल से प्राप्त और अब शासकीय संग्रहालय, मद्रास में संगृहीत एक महाबीर-मृति पर तिमल लिपि में लगभग बारहवीं शती का अभिलेख है।

एक ही पट्ट पर अंकित या अलग-अलग निर्मित चौबीसों तीथँकरों की मूर्तियों की दाताओं द्वारा स्थापना का वृत्तांत ग्रंथिलिप में उत्कीणं उस अभिलेख में है जिसमें दाता वासुदेव-सिद्धांत-भटारर को 'चतुर्विशति-स्थापक' की उपाधि दी गयी है। यह अभिलेख चिंगलपट जिले में मधुरांतकम् तालुक के वेरल्लूर ग्राम की नागमलें नामक पहाड़ी की एक चट्टान पर उत्कीणं एक ऐसी देवकोष्ठिका के पास अंकित है जिसमें जिनालय की लघु ग्राकृति के मध्य सुपार्श्वनाथ की मूर्ति उत्कीणें है। तीथँ-करों के नामों का उल्लेख कम ही अभिलेखों में हुआ है, उदाहरणार्थ तिरूप्परित्तक्कुण्रम् के अभिलेख में वर्धमान का, कीजसातमंगलम् के अभिलेख में विमल-श्री-ग्रार्य-तीर्थ (विमलनाथ) का, ऐवरमलें और पोन्नूर के अभिलेखों में पार्श्वनाथ का, करण्डे के अभिलेख में कुंथुनाथ का और पोन्नूर के एक अभिलेख में आदीश्वर का।

<sup>1</sup> एनुम्रल रिपोर्ट ग्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्राफी, 1911, क्रमांक 562./साउथ इण्डियन इंस्क्रिप्शंस, 14 क्रमांक 22, 107-19./वही 99-106./एनुम्रल रिपोर्ट ग्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्राफी, 1910. क्रमांक 61-69./एनुम्रल रिपोर्ट ग्रॉन इण्डियन एपिग्राफी, 1954-55, क्रमांक 396./एपिग्राफिया इण्डिका, 4, पू 140 तथा परवर्ती.

<sup>2</sup> एनुम्रल रिपोर्ट म्रॉन साउथ इण्डियन एपिग्राफी, 1895. क्रमांक 10.

<sup>3</sup> एनुम्रल रिपोर्ट म्रॉन इण्डियन एपिग्राफी, 1973-74. वेरलूर के म्रतर्गत (प्रकाशनाधीन).

मभिलेखीय सामग्री

तिरुच्चिरापल्ली जिले में सित्तन्नवासल की एक गुफा की दायों ग्रोर की एक शिला पर उत्कीर्ण पाण्ड्य राजा श्रीमार श्रीवल्लभ (नौवीं शती) के काल के ग्रिभिलेख में वृत्तांत है कि इस गुफा में नया मुख-मण्डप बनाया गया, उसके भीतरी भाग का नवीनीकरण किया गया श्रीर उस चित्रकारी पर कदाचित् एक लेप ग्रीर किया गया जिसे तकनीक, श्राकार-प्रकार, रंग-योजना ग्रीर मनुष्यों, पशुग्रों तथा वनस्पति के चित्रांकन की दृष्टि से कला का एक उल्लेखनीय निदर्शन माना जाता है।

यक्षी, यक्ष ग्रादि के जैन मूर्ति-विज्ञान में सहचर देवताश्रों के रूप में प्रवेश का परिणाम यह हुग्ना कि तीर्थंकरों की ग्रपेक्षा उनकी पूजा को प्रधानता मिलने में जो बाधा थी वह भी समाप्त हो गयी। इसका एक उल्लेखनीय उदाहरण कन्याकुमारी जिले के विलवगोड़े तालुक के चित्राल नामक ग्राम में तिरुच्चारणत्तुमलें स्थान पर निर्मित भगवती-मंदिर है। ऐसा ग्रभिलेख एक ही है जिसमें किसी देवी का उल्लेख हुग्ना है, वह श्राय राजा विकमादित्य वरगुण (नौवीं शती के ग्रंतिम चरण) के शासनकाल का है। उसमें भटारि की पूजा के लिए किये गये दान का वृत्तांत है जिसमें निश्चित रूप से यह उल्लेख है कि पार्श्वनाथ के पार्श्व में पद्मावती देवी की ग्रौर एक ग्रन्य तीर्थंकर के पार्श्व में ग्रंबिका (सिंह-सिंहत) की मूर्ति बनायी गयी। इसी प्रकार की इससे भी ग्रधिक प्रभावशाली एक घटना नागरकोयिल के विषय में है जहाँ मूल जैन मंदिर की तीर्थंकर-मूर्तियों के नागफण के प्रतीक को केवल इसीलिए प्रमुखता दी गयी जिससे उसे ग्रनताड्वार के रूप में हिंदू देव-प्रतीकों में समाहित किया जा सके। विश्व उदाहरण हैं कि कांचीपुरम् ग्रौर तिरुमलें के तिरुप्परुत्तिकुण्रम् नामक मंदिर ग्रपना स्वतंत्र ग्रस्तित्व बनाये रहे।

पालघाट जिले के गोदापुरम् (भ्रलतुर) में महावीर श्रौर पार्श्वनाथ की एक द्विमूर्तिका पर तिमल भाषा में वट्टेजुत्तु लिपि में श्रंकित लगभग दसवीं शती के एक ग्रिभिलेख में एक विशाल चैत्यवास श्रौर मंदिर के ग्रस्तित्व का संकेत है, कदाचित् उसी मंदिर में यह द्विमूर्तिका थी ।

कर्नाटक प्रदेश को जैन धर्म का दूसरा मूलस्थान कहा जा सकता है। इस तथ्य की पुष्टि न केवल श्रवणबेलगोला, मूडबिदुरे (मूडबिद्री), कार्कल ग्रीर भटकल जैसे ग्रनेक महत्त्वपूर्ण जैन केंद्रों से होती है जहाँ कला की ग्रनेक मनोरम कृतियाँ विद्यमान हैं, वरन् इस राज्य के विभिन्न भागों में उत्कीर्ण किये गये ग्रिभलेखों से भी होती है। गंग राजाग्रों, कुछ कदंव शासकों, राष्ट्रकूट ग्रीर

<sup>1</sup> मैनुम्रल म्रांफ पुदुक्कोटे स्टेट. 2, 2. पृ 1093 तथा परवर्ती.

<sup>2 [</sup>द्वितीय भाग में ग्रध्याय 30 देखिए --संपादकः]

<sup>3 [</sup>द्वितीय भाग में ग्रध्याय 19 देखिए --संपादक.]

<sup>4</sup> त्रावणकोर ग्राक्यांलांजिकल सीरिज. 1 पृ 193 तथा परवर्तीः

<sup>5</sup> बही, 6. पृ 159 तथा परवर्ती.

<sup>6</sup> जर्नल भारत इण्डियन हिस्ट्री, 44. 1966. पू 537-43. /जर्नल भारत केरल स्टडीज, 1, कमांक 1, 1973. पू 27-32.

कलचुरि शासकों श्रौर होयसल राजाश्रों के शासनकाल में जैन धर्मराज धर्म के रूप में रहा। इसी तरह पुन्नाट, सांतर, श्रारंभिक चंगाल्व, कोंगालव श्रौर श्रालुप के छोटे राज्यों के विषय में भी वहाँ के श्रभिलेखों से यही सिद्ध होता है। कम से कम पाँचवीं शती से इस धर्म के श्रनुयायियों ने श्रपने मत के प्रचार के लिए कला का माध्यम श्रपनाना श्रारंभ किया। इसकी पुष्टि इससे होती है कि श्रारंभिक कदंब राजाश्रों ने कांस्य-पट्टियों पर उत्कीर्ण ऐसी तालिकाएँ प्रसारित कीं जिनपर मंदिरों श्रादि जैन संस्थाश्रों के लिए दिये गये दान की प्रविष्टि की जाती थी। कदंब मृगेशवर्मन् (लगभग पाँचवीं शती) के राज्यकाल के श्राठवें वर्ष में प्रसारित एक तिथ्यंकित कांस्य-पट्टी-तालिका में प्रविष्टि है कि राजा ने श्रपने पिता की स्मृति में एक जैन मंदिर का निर्माण कराया। देविड शैली में श्रारंभ में ही एक सुंदर मंदिर के निर्माण का श्रेय इस राज्य के जैनों को प्राप्त होता है। यह ऐहोल का मेगुटी-मंदिर है। इस मंदिर में चालुक्य राजा पुलकेशी-द्वितीय का सन् ६३४-३५ का (चित्र ३०३) एक तिथ्यंकित श्रभिलेख है। दस श्रभिलेख का रचनाकार रविकीर्ति था श्रौर उसी ने इस मंदिर के निर्माण की व्यवस्था करायी थी। राष्ट्रकूटों के शासनकाल में श्रनेक जैन स्मारकों का निर्माण हुश्रा, यद्यपि श्रभिलेख उनमें से कुछ में ही हैं।

पश्चिमी गंग शासकों ने कुछ महत्त्वपूर्ण जैन कृतियों का निर्माण कराया। एक अभिलेख से ज्ञात होता है कि श्रीपुरुष ने अपने समय तक बन चुके कुछ मंदिरों के लिए दान किया था। अश्वणबेलगोल की गोम्मटेश्वर-मूर्ति पर चार भिन्न-भिन्न लिपियों में एक शीर्षक (चित्र ३०४ ख) उत्कीर्ण है। उसी स्थान पर कुछ और मंदिरों आदि में अभिलेख हैं। 6

कर्नाटक के इतिहास में होयसल वंश का राज्यकाल स्थापत्य की उत्कृष्ट कृतियों के लिए प्रशंसनीय है। ये मंदिर अधिकतर ब्राह्मण देवताओं को समर्पित हैं, फिर भी इस काल के जैन मंदिर भी कला के आकर्षक उदाहरण हैं। उनमें से धारवाड़ जिले में गडग के पास लक्कुण्डी (प्राचीन लोक्कीगुण्डी) का जैन मंदिर भी एक है। यह मंदिर भी द्रविड शैली का है और उसमें शक संवत १०६४ (११७२ ई०) का अभिलेख है।

<sup>1</sup> राइस (बी एल). मैसूर एण्ड कुर्ग फ्राँम इंस्किप्शंस. 1909. लंदन. पृ 203.

<sup>2</sup> इंब्डियन एंटिक्वेरी, 6. 1877. पू 1 तथा परवर्ती.

<sup>3 [</sup>देखिए प्रथम भाग में ऋष्याय 18 --संपादक.]

<sup>4</sup> एपिप्राफिया इण्डिका. 6. 1900-1901. प् 1 तथा परवर्ती.

<sup>5</sup> राइस, पूर्वोक्त, पृ 39.

<sup>6</sup> गाइड टू श्रवस्थिलगोला, पुरातत्त्व विभाग, 1957. मैसूर.

<sup>7</sup> कजिन्स (एच). चालुक्यन् भ्राक्टिक्चर, श्रॉक्यॉलॉजिकल सर्थे श्रॉफ इण्डिया, न्यू इंपीरियल सीरिज 1926-कलकत्ता. पृ 77 तथा परवर्ती.

प्रध्याय 33 ] भ्राभलेखीय सामग्री

मध्यकालीन मूर्ति-शिल्प के उदाहरण के रूप में ऐलोरा की विशाल शांतिनाथ-मूर्ति प्रस्तुत की जा सकती है। उसके पादपीठ पर उत्कीर्ण है कि १२३४-३५ ई० में चक्रेश्वर नामक एक व्यक्ति ने यह ग्राभिलेख ग्रंकित कराया।

मृत महापुरुष की स्मृति में निषीधि अर्थात् स्तंभों के निर्माण का प्रचलन भी मध्यकालीन कर्नाटक में था। ऐसा एक स्तंभ बीजापुर जिले के चंदकावते में हैं, उसपर उत्कीर्ण है कि यह निषीध-स्तंभ सूरस्त-गण के माघनंदि-भट्टारक की मृत्यु की स्मृति में स्थापित किया गया।<sup>2</sup>

जब इस क्षेत्र का विशेषतः दक्षिणी भाग विजयनगर-साम्राज्य के शासकों के प्रभाव में म्राया तब जैन धर्म की प्रगति निरंतर होती रही क्योंकि इस साम्राज्य के माण्डलिक सामंत जैन धर्म के प्रवल समर्थक थे। इसलिए इन माण्डलिक सामंतों के म्रध्यकार-क्षेत्रों में स्वभावतः म्रनेकानेक जैन स्थापत्य-कृतियों का निर्माण हुमा। मूडबिदुरे की गुरुगल-बस्ती का नाम सर्वप्रथम लिया जा सकता है जिसे किये गये दान का उल्लेख १३६० ई० के एक म्रभिलेख में हुम्रा है। विजयनगर सम्राट् देवार्य-दितीय के शासनकाल में (१४३० ई०) मूडबिदुरे में त्रिभुवन-चूड़ामाणि-महा-चैत्य का निर्माण हुम्रा, इसमें एक मनोहारी भौर उल्लेखनीय स्तंभ-मण्डप (१४५१ ई०) है म्रौर इसे पश्चिम-तट की शैली में निर्मित स्थापत्य का एक सुंदर उदाहरण माना जाता है। कार्कल के माण्डलिक सामंतों ने गोम्मटेश्वर की दो विशालाकार मूर्तियाँ बनवायों म्रौर उनपर म्रभिलेख उत्कीर्ण कराये, एक कार्कल में १४३२ ई० में भौर दूसरी वेणूर में १६०४ ई० में। कार्कल का चतुर्मुख-बस्ती नामक मंदर म्रौर उसी ग्राम के हरियंगिं नामक स्थान पर स्थित मान-स्तंभ विजयनगर काल की जैन कला के दो म्रौर विशेष उदाहरण हैं।

जी. एस. गई
भ्रन्य सहयोगी
पी. ग्रार. श्रीनिवासन्, के. जी. कृष्णन्
एस. शंकरनारायणन्, के. बी. रमेश

www.jainelibrary.org

<sup>।</sup> देसाई (पी बी). **जंनिज्म इन साउथ इण्डिया**. 19<mark>57. शो</mark>लापुर. पृ 99.

<sup>2</sup> एनुम्नल रिपोर्ट ग्रॉन साउथ इण्यिन एपिग्राफी, 1936-1937. परिशिष्ट ई., कमांक 15.

<sup>3</sup> साउथ इण्डियन इंस्किप्शंस, 7, क्रमांक 299.

<sup>4</sup> वही, क्रमांक 197.

<sup>5</sup> एपिकाफिया इण्डिका, 7. 190 1903, वृ 109-110.

#### ऋध्याय 34

## दक्षिण भारतीय मुद्राग्रों पर श्रंकित प्रतीक

दक्षिण भारतीय मुद्रास्रों पर जैन प्रभाव का प्रमाण आरंभिक पाण्ड्य शासकों को चतुष्कोण साँचे में ढली या ठप्पे की सहायता से बनायी गयी उन कांस्य-मुद्रास्रों से मिलने लगता है जो उन्होंने तीसरी और चौथी शताब्दी के मध्य प्रसारित कीं। विद्वान् सामान्य रूप में इस प्रभाव को समभने में असफल रहे, इसका कारण निश्चित रूप से यह रहा कि आरंभिक भारतीय मुद्रास्रों पर और विशेषतः ग्राहत मुद्रास्रों पर जो प्रतीक ग्रंकित किये गये उनपर बौद्ध प्रभाव स्पष्ट रूप में विद्यमान है। इसलिए इस प्रकार की मुद्रास्रों के अध्ययन में बौद्ध प्रभाव ग्रौर संबंध की ओर ध्यान जाना प्रासंगिक ही है। यह सत्य है कि आरंभिक श्राहत मुद्रास्रों पर दक्षिण में भी बौद्ध प्रतीकों का ग्रंकन सामान्य रूप से हुग्रा, पर कई प्रकार की स्थानीय मुद्राएँ ऐसी भी उपलब्ध हैं जिनपर ग्रंकित प्रतीकों के जैन होने में कोई संदेह नहीं।

ऐसी मुद्राग्नों के कुछ उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। जैन प्रभाव ग्रारंभिक पाण्ड्य शासकों की कुछ चतुष्कोणीय कांस्य-मुद्राग्नों पर देखा जा सकता है जिनके पृष्ठ-भाग पर सात या ग्राठ प्रतीकों का, ग्रर्थात् ग्रष्ट-मंगल द्रव्यों का एक गज के साथ ग्रंकन प्रचलित था। इन मुद्राग्नों के विषय में टी० जी० ग्ररवमुथन् ने लिखा है: 'इन मुद्राग्नों के पृष्ठ-भाग पर कुछ ऐसे प्रतीक ग्रंकित हैं जो धार्मिक मान्यताग्नों से संबद्ध प्रतीत होते हैं, जैसे सूर्य या चक्र, ऐसा कलश जिससे जलधारा निकल रही है, ग्रौर ग्रर्थचंद्र, जिनकी गणना साधारणतः ग्रष्ट-मंगल द्रव्यों में की जाती है? ।' ग्ररवमुथन् के ग्रनुसार, गज के सम्मुख ग्रंकित द्रव्य दीप हो सकता है जो मंगल-द्रव्यों की सूचियों में मिलता है। ग्रारंभिक पाण्ड्य शासकों की एक ग्रन्य प्रकार की मुद्राग्नों पर ग्रंकित प्रतीकों में ग्रश्व के ऊपर ग्रंकित मुक्कुडै ग्रर्थात् छत्रत्रय भी एक प्रतीक है। छत्रत्रय निश्चित रूप से एक जैन प्रतीक है क्योंकि तीर्थंकर-

यहाँ उल्लिखित सभी कांस्य-मुद्राएं याण्ड्य शासकों द्वारा प्रसारित की गयी मानी जाती रही हैं क्योंकि उनके पृष्ठ-भाग पर उनका प्रतीक मत्स्य स्रोंकित है; किन्तु इस विषय में कोई भौर अनुश्रुति नहीं है, केवल प्रतीक ही हैं, ग्रतः इस संभावना का निषेघ नहीं किया जा सकता कि इन मुद्राभों का प्रसारण किन्हीं ऐसे सार्थवाह-गणों ने किया हो जो जैन रहे हों.

<sup>2 &#</sup>x27;ए पाण्ड्यन इश्यू आफ्र पंच-मानर्ड पुराणाज', जर्नल आफ्र द न्यूमिस्मैटिक सोसायटी आफ्र इण्डिया, 6. 1944. पृ 3, टिप्पशी.

मूर्तियों के मस्तक पर उसकी प्रस्तुति सामान्य रूप से की जाती है। विद्वानों ने इस स्रोर तिनक भी गंभीरता से नहीं सोचा कि ये प्रतीक जैन हो सकते हैं, स्रोर सामान्य प्रवृत्ति स्रवतक यही रही कि तीसरी-चौथी शताब्दी की ग्राहत तथा अन्य मुद्राग्रों पर ग्रंकित जो भी प्रतीक दिखे उन्हें बौद्ध मान लिया गया, बल्कि उन प्रतीकों की प्रकृति, उनके ग्रर्थ ग्रौर उनके मूलस्थान के स्पष्टीकरण का प्रयत्न भी नहीं किया गया।

पाण्ड्य शासकों ने अपने ध्वज<sup>1</sup>, मुद्राश्रों श्रौर मुहरों पर श्रंकन के लिए प्रतीक के रूप में एक या दो मछलियाँ (मीन-युग्म या मीन-युगल) स्वीकार कीं। संगम्-काल के तिमल साहित्य में उनका उल्लेख मीनवर के रूप में मिलता है। इस प्रतीक का वास्तिविक तात्पर्य संतोषजनक रूप में श्रवतक नहीं समभाया गया, तथापि यह समाधान निकाला जा सकता है कि श्रष्ट-मंगल द्रव्यों में परिगणित जो मीन-युगल है उसी से पाण्ड्य शासकों को प्रेरणा मिली होगी जिससे उन्होंने न केवल अपनी आरंभिक मुद्राश्रों पर, प्रत्युत निरंतर सभी मुद्राश्रों श्रौर मुहरों पर श्रंकन के लिए प्रतीक के रूप में मीन-युगल को ही स्वीकार किया। यह उल्लेखनीय है कि मुद्राश्रों पर मीन-प्रतीक के श्रंकन जहाँ-जहाँ भी हुए हैं उन सब में पाण्ड्य मुद्राश्रों का मीन (तिमल में कयल) एक विशेष प्रकार से श्रंकित हुशा है।

दक्षिण भारत में बौद्ध और जैन धर्मों का इतिहास बताता है कि बौद्ध धर्म लोकप्रियता के उस स्तर तक कभी नहीं पहुँच सका जिस तक तिमल देश में, विशेषतः ईसा की आरंभिक शितयों में, जैन धर्म पहुँचा। आरंभिक तिमल समाज, उसके विचार और संस्कृति पर जैन सिद्धांतों और आचार का अत्यंत व्यापक प्रभाव था, इसके प्रमाण आरंभिक तिमल ग्रंथों में मिलते हैं जो अधिकतर जैनों द्वारा लिखे गये।

दक्षिण भारत में, विशेषतः कर्नाटक क्षेत्र और तिमल देश में, जैन धर्म का प्रसार तीसरी शती ई० पू० से आरंभ हुआ। तिमल देश में जैन मुनियों और गृहस्थों के अस्तित्व के निर्विवाद प्रमाण उन प्राचीन ब्राह्मी अभिलेखों<sup>2</sup> से मिलते हैं जो दूसरी शती ई० पू० और तीसरी शती ई० के मध्य पाण्डय क्षेत्र में और संगम्-युगीन चेर देश में उत्कीर्ण कराये गये।

पाण्ड्यों की राजधानी मदुरै ग्रीर उसके समीपवर्ती क्षेत्रों में ईसा की ग्रारंभिक शितयों में जैन जनसंख्या ग्रपनी चरम सीमा पर थी। इस क्षेत्र में ग्यारहवीं शती तक ग्रनेक जैन प्रतिष्ठान चलते रहे, यद्यपि जैन धर्म को सातवीं से नौवीं शती तक गंभीर ग्राधात पहुँचे क्यों कि उस युग में एक ग्रीर शैव ग्रीर वैष्णव मतों में ग्रीर दूसरी ग्रीर जैन ग्रीर बौद्ध धर्मों में संघर्ष चल रहे थे।

धार्मिक संघर्षों का यह युग पाण्ड्य देश में जैन धर्म के इतिहास में विशेष रूप से महत्त्वपूर्ण

<sup>1</sup> सुत्रह्मण्यम् (एन). संगम् पॉलिटी. 1966. न्यूयार्कः पृ 77-78.

<sup>2</sup> द्रष्टव्यः (ग्राई) महादेवन् कॉर्नेस भ्रॉफ़ तमिल बाह्मी इंस्क्रिप्शंसः 1966ः मदासः

है क्योंकि शैव घार्मिक साहित्य के अनुसार<sup>1</sup> कूण पाण्ड्य (६७०-७१० ई०) या नेडुमारण नामक आरंभिक पाण्ड्य शासक मूलतः जैन था। उसे शैव साधु तिरुज्ञान सबंदर ने शैव बनाया था जिसके विषय में कहा जाता है कि उसने जैनों को घार्मिक विवादों में हराया था और अनेक चमत्कारों द्वारा शैव धर्म की 'श्रेष्ठता' सिद्ध की थी। पाण्ड्यों की राज्यसभा में जैनों को शैवों द्वारा आघात पहुँचाया गया, इतना होने पर भी इस क्षेत्र में अनेक जैन प्रतिष्ठान चलते रहे और कूण पाण्ड्य के श्रीमार श्रीवल्लभ (८१४-६२ ई०), वरगुण-द्वितीय आदि उत्तराधिकारी जैन मंदिरों, चैत्यवासों आदि प्रतिष्ठानों को संरक्षण देते रहे, जैसा कि उनके अभिलेखों में वृत्तांत है।

ग्रतएव यह मान्यता तर्कसंगत होगी कि ग्रारंभिक पाण्ड्य शासकों की पूर्वोक्त मुद्राग्नों पर ग्रष्ट-मंगल द्रव्यों के ग्रंकन का प्रत्यक्ष कारण यही है कि उस क्षेत्र पर जैन धर्म का प्रबल प्रभाव था। ये मुद्राएँ दो वर्गों में विभक्त होती हैं:

### (१) गजांकित वर्ग

अग्रभाग : (क) दाहिनी स्रोर गज स्रौर उसके सम्मुख स्थानक-सहित दीपक।

(ख) गज के ऊपर अष्ट-मंगल द्रव्यों में से सात या आठों या और कम।

पृष्ठभाग: मीन।

## (२) ग्रश्वांकित वर्ग

म्रग्रभागः (क) दाहिनी स्रोर प्रश्व। ऊपर छत्रत्रय।

(ख) वेदिका में वृक्ष, ग्रन्य प्रतीक।

पृष्ठभाग : मीन ।

जैनों में प्रचलित अष्ट-मंगल द्रव्य अर्थात् आठ शुभ वस्तुएँ स्वस्तिक, श्रीवत्स, नंद्यावर्त, (नंदिपद), वर्धमानक (चूर्णपात्र), भद्रासन (एक विशेष प्रकार का ग्रासन या राज्यासन), कलश (पूर्णघट), दर्पण, मत्स्य या मत्स्य-युगल (दो मछलियाँ) हैं। इनका ग्रंकन प्रायः श्रालंकारिक अभिप्रायों के रूप में तोरणों ग्रौर बलिपट्टों पर सामान्य रूप से हुआ है। ऐसे प्रतीक मथुरा से प्राप्त कुषाण-युग के कुछ श्रायाग-पटों पर भी ग्रंकित हैं , यद्यपि श्रष्ट-मंगलों की सूची उस समय तक एक रूप न ले सकी थी। ये प्रतीक पाण्डुलिपियों के पत्रों ग्रौर उनके किनारे की पट्टियों पर भी चित्रित किये गये।

<sup>1</sup> पेरिय पुराणम्—स्टोरी ऑफ़ ज्ञान संबंदर।

<sup>2</sup> द्रष्टव्य, (शाह) उमाकांत प्रेमानंद, स्टबीज इन जैन आर्ट. 1955. वनारस. प् 109-12.

<sup>3</sup> प्रथम भाग में पृ 67 तथा परवर्ती, चित्र 15.



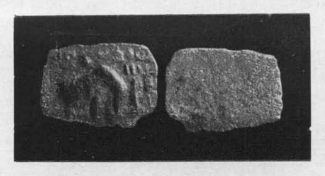


2



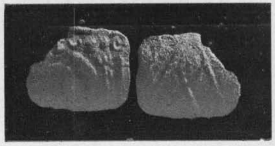
3





पाण्ड्य मुद्राएं

चित्र 305



6



7



8



9



10 पाण्ड्य मुद्राएं

चित्र 306

पाण्ड्य शासकों की कांस्य-मुद्राएँ ही कदाचित् ऐसी मुद्राएँ हैं जिनपर अष्ट-मंगल द्रव्यों का अकत है और इनकी एक उल्लेखनीय विशेषता यह भी है कि वे एक ही पंक्ति में उसी प्रकार अकित हैं जिस प्रकार जूनागढ़ की बावा प्यारा मठ नामक जैन गुफा-समूह में गुफा 'के' के प्रवेश-द्वार पर अकित हैं। इन प्रतीकों का तात्पर्यार्थ आचार-दिनकर में बताया गया है। कलश की पूजा तीर्थंकर के एक प्रतीक के रूप में की जाती है; दर्पण अपने स्वरूप के दर्शन का प्रेरक है; भद्रासन की पूजा यह मानकर की जाती है कि उसे मंगलमय भगवान् के चरण पवित्र करते हैं; तीर्थंकर के हदय से केवलज्ञान के उद्भव का सूचक है श्रीवत्स लांछन, स्वस्तिक शांति का सूचक है; नौ कोणों सहित नंद्यावर्त नव-निधियों का सूचक है; और कामदेव के ध्वज पर भी प्रकित होनेवाला मीन-युगल सूचित करता है कि तीर्थंकर से पराजित होकर कामदेव ने उनकी पूजा की। अध्वट-मंगल द्रव्यों की सूचियाँ विभिन्न श्वेतांबर और दिगंवर ग्रंथों में दी गयी हैं। (पाण्ड्य शासकों की मुद्राश्रों पर जो-जो द्रव्य ग्रंकित हैं उनकी भी गणना इन सूचियों में है।)

उनमें से कुछ का ग्रंकन जैन कला में हुआ है। तिरुप्परुत्तिकुण्रम् (जिनकांची) के जैन मदिरों का विवरण देते हुए टी॰ एन॰ रामचंद्रन् ने ग्रष्ट-मंगल ये बताये हैं: स्वर्ण-कलश, घट, दर्पण, ग्रलंकृत व्यजन, ध्वज, चमर, छत्र, पताका। उन्होंने मंगल-द्रव्यों की एक सूची और भी दी है: छत्र, चमर, ध्वज, स्वस्तिक, दर्पण, कलश, चूर्ण-पात्र और भद्रासन। अध्ट-मंगलों की एक तीसरी सूची भी उन्होंने त्रिलोकसार से उद्धृत की हैं।

कर्नाटक में जैन धर्म का स्वर्णयुग गंग शासकों के काल में था जिन्होंने जैन धर्म को अपना राजधर्म घोषित किया। छठीं से ग्यारहवीं शती तक उसे गंग शासकों ने बहुत अधिक संरक्षण प्रदान किया। जैन आचार्य सिंहनंदी ने न केवल गंग राज्य की स्थापना में मौलिक सहयोग प्रदान किया प्रत्युत उन्होंने प्रथम गंग शासक कोंगणिवर्मन्-प्रथम के परामर्शक के रूप में भी कार्य किया। इन पश्चिमी गंग शासकों ने अपने अधिकार में आने वाले तिमलभाषी और कन्नड़भाधी जिलों में अनेक महत्त्वपूर्ण स्मारकों का निर्माण किया। इनमें सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण है श्रवणवेलगोल की विशाल गोम्मट-मूर्ति जिसका निर्माण होयसल शासकों के प्रसिद्ध गंग सेनापित चामुण्डराय ने कराया (द्वितीय भाग में अध्याय १६)।

<sup>1</sup> वर्जेस (ने). रिपोर्ट ग्रॉफ़ दि एंटीनिवटीच ग्रॉफ़ काठियावाड एण्ड कच्छ, ग्राक्याँलॉलिकल सर्वे ग्रॉफ़ इंडिया, न्यू इंपीरियल सीरिज, 2. 1876, लंदन, प्रथम भाग में वृ 93 रेखाचित्र 5.

<sup>2</sup> शाह, वही, पृ ! । 1. [त्तीय भाग में भ्रष्याय 35 भी देखिए, संपादक ]

<sup>3</sup> रामचंद्रन् (टी एन). तिरुष्परित्तक्कुण्रम् एण्ड, इट्स टेम्पल्स, बुलेटिन झॉफ़ द मद्रास गवर्नमेण्ट म्यूजियम, न्यू सीरिज, जनरल सेक्शन, 1, 3, 1934. मद्रास.

<sup>4</sup> बही, पृ 190.

<sup>5</sup> त्रिलोकसार, 5. 989.

होयसल शासक प्रवृद्ध जैन धर्मावलंबी थे, उनके राज्य में कर्नाटक भी सम्मिलित था। इस राजवंश का प्रथम इतिहास-पुरुष विनयादित्य-द्वितीय (१०४७-११०० ई०) शांतिदेव नामक जैन साधु की सहायता से सत्ता में आया था। बिट्टिंग विष्णुवर्धन की पत्नी शांतला देवी जैन गुरु प्रभाचंद्र की शिष्या थी। उसके कुछ मंत्रियों ने जैन धर्म का संवर्धन किया। इसमें संदेह नहीं कि आरंभिक होयसल शासक तबतक जैन धर्मावलंबी होते रहे जबतक रामानुज ने बिट्टिंग को वैष्णव धर्म में दीक्षित न कर लिया। धर्म-परिवर्तन से पूर्व तक बिट्टिं एक कट्टर जैन रहा, वह इस राजवंश का सबसे महान् शासक था। उसके धर्म-परिवर्तन के बाद भी उसकी पत्नी शांतला देवी जैन बनी रही। बिट्टिं प्रथम होयसल शासक था जिसने १११६ ई० में चोल राज्यपाल से तलकाड जीतने के बाद स्वर्ण-मुद्राओं का प्रसार किया था। उसकी मुद्राओं पर अंकित केसरी सिंह और सिंहासीन यक्षी अंबिका का आरंभ में असंगत अर्थ ले लिया गया था², संगत अर्थ यह है कि धर्म-परिवर्तन से पूर्व वह जैन धर्मावलंबी था। धर्म-परिवर्तन के बाद तो उसने अपनी मुद्राओं पर रामानुज की मूर्ति अंकित करायी।

होयसल मुद्राएँ दो ठप्पों की सहायता से बनायी गयीं म्रतः चालुक्य मुद्राम्रों की भ्रपेक्षा वे म्रिधिक सुघड़ दिखती हैं। होयसल मुद्राम्रों के दो वर्ग सुपरिचित हैं, उन्हें विष्णुवर्धन ने तलकाड़ म्रीर नोलंबवाडी की विजय के उपलक्ष्य में स्वर्ण-मुद्राम्रों के रूप में प्रसारित किया था। तलकाडु-गण्ड वर्ग म्रीर नोलंबवाडी-गण्ड वर्ग की मुद्राएँ ये हैं:

## तलकाडु-गण्ड-वर्गं4

अग्रभाग : एक रेखा-वृत्त में दाहिनी ग्रोर वार्यां पैर उठाये ग्रौर मुख पीछे की ग्रोर घुमाये एक केसरी सिंह का श्रंकन । उसके ऊपर दाहिनी श्रोर ही एक ग्रौर वैसा ही छोटा सिंह सूर्य ग्रौर चंद्र के साथ ग्रंकित है। यह सिंह एक स्तंभ की ग्रोर घूमा हुग्रा है जिसके शीर्ष-भाग पर चक्र दिखाया गया है।

पृष्ठभाग : कन्नड़ में तीन पंक्तियों का लेख-(१) श्री-त-(२) लकाडु-(३) गण्ड । नोलंबवाडी-गण्ड-वर्ग $^5$ 

श्रग्रभाग : एक रेखावृत्त में दाहिनी ओर लघु बिंदुओं द्वारा ग्रंकित एक केसरी सिंह; उसके पीछे एक देवी-मूर्ति है जिसके चार हाथों में से एक में खड्ग ग्रौर दूसरे में चक्र है ग्रौर उसकी एक ग्रोर एक लघु ग्राकृति श्रंकित है।

<sup>1</sup> बाम्बे गजेटियर, 1. भाग 2, पू 492.

म्राक् यॉलॉजिकल सर्वे घॉफ़ मैसूर, एनुग्रल रिपोर्ट, 1929.

<sup>3</sup> इलियट. कॉइन्स फॉफ सबर्न इण्डिया, 1886. लंदन, प् 82.

<sup>4</sup> वही, चित्र 3, 90; आकं ्यॉलॉजिकल सर्वे ऑफ़ मंसूर, एनुसल रिपोर्ट, 1929, पृ 24, चित्र 9, 2.

<sup>5</sup> इलियट, वही, चित्र 3,91. ग्रार्क् यॉलॉजिकल सर्वे ग्रॉफ़ मैसूर, एनुग्रल रिपोर्ट, 1929, पू 24, चित्र 9, 2.

पृष्ठभाग : कन्नड़ में तीन पंक्तियों का लेख-(१) श्री-नो-(२) नम्बवाडी-(३) गण्ड।

श्रवतक यह माना जाता रहा कि इस मुद्रा के अग्रभाग पर श्रंकित आकृति चामुण्डा की है, किन्तु सूक्ष्म परीक्षण के पश्चात् सिद्ध हुग्रा कि यह आकृति और उसके आयुध श्रंविका के हैं। दिगंबर परंपरा में यह देवी धर्मादेवी के नाम से भी उल्लिखित है ग्रौर कूष्माण्डिनी (तीर्थंकर नेमिनाथ की यक्षी) के रूप में प्रसिद्ध है, इस मुद्रा में उसके बायें जो एक लघु आकृति है वह निश्चित रूप से उसके शिशु की है। जो सिंह श्रंकित है वह उसका वाहन है। दक्षिण भारतीय जैन कला में यक्षी श्रंविका श्रद्यंत लोकप्रिय है और दुर्गा से उसकी श्रद्यधिक समानता श्रकारण नहीं हो सकती।

दक्षिण भारत की जैन प्रभाव सहित मुद्राश्चों का उपर्युक्त सर्वेक्षण किसी भी दृष्टि से पर्याप्त नहीं है। इसके श्रितिरिक्त, इससे यह परिज्ञान होता है कि मुद्राश्चों के अध्ययन में जैन स्रोतों के उपयोग की कितनी श्रिष्ठिक संभावनाएँ हैं। इससे एक लाभ श्रीर होगा कि जिन ऐतिहासिक संदर्भों में इन मुद्राश्चों का प्रसार किया गया उन्हें श्रीर भी श्रिष्ठिक स्पष्टता से समभा जा सकेगा।

यहाँ जिनके चित्र दिये गये हैं उन पाण्ड्य मुद्राग्रों का विवरण निम्नलिखित है:

(१) श्रग्रभाग : दाहिनी श्रोर अश्व, अश्व के सम्मुख मुक्कुड (छत्रत्रय), अश्व के ऊपर मण्डलावृत वृक्ष का प्रतीक जिसके अब कुछ चिह्न ही दिखते हैं। दायें कोण पर तीन तोरणों-सहित एक चैत्य।

पृष्ठभाग : रेखा-कोण--मीन। चित्र ३०५,१।

(२) अग्रभाग : दाहिनी ओर श्रश्व, उसके सम्मुख छत्रत्रय । श्रश्व के ऊपर मण्डलावृत वृक्ष का प्रतीक ।

पृष्ठभाग : 'मीन' के श्रंकन के चिह्न। चित्र ३०४,२।

(३) भ्रग्रभाग : दाहिनी म्रोर गज, उसके सम्मुख एक दीपक । ऊपर सात प्रतीक । मण्डलावृत वृक्ष, नंदिपद (बैल का खुर), कुंभ (कलश), प्रधंचंद्र, श्रीवत्स, दर्पण भ्रौर चक्र ।

पृष्ठभाग : रेखा-कोण--मीन । चित्र ३०५,३।

(४) अग्रभाग : दाहिनी स्रोर गज स्रौर उसके सम्मुख दीपक स्रौर श्रंकुश । ऊपर दिखते छह प्रतीक—नंदिपद, कुंभ, अर्धचंद्र, श्रीवत्स, दर्पण स्रौर चक्र ।

<sup>1</sup> द्रष्टव्यः रामचंद्रन्, वही, पू 209, इस यक्षी की मूर्तियों के मूर्तिशास्त्रीय लक्षणों के लिए.

पृष्ठभाग : मीन के अनंकन के चिह्न। चित्र ३०५,४।

(प्) ग्रग्नभाग : दाहिनी ग्रोर गज ग्रौर उसके सम्मुख दीपक तथा एक ग्रन्य प्रतीक जो ग्रब ग्रस्पष्ट हो गया है।

पृष्ठभाग : रिक्त । चित्र ३०५,५ ।

(६) अग्रभाग : दाहिनी श्रोर गज और उसके सम्मुख दीपक और अंकुश । ऊपर कुंभ, अर्घचंद्र, श्रीवत्स, दर्गण और चक्र ।

पृष्ठभाग : रेखा-कोण—मीन । चित्र ३०६,१ ।

(७) अग्रभाग : दाहिनी स्रोर गज स्रौर उसके ऊपर नंदिपद, दर्पण स्रौर चक्र । गज के सम्मुख स्थानक-सहित दीपक ।

पृष्ठभाग : मीन, भ्रंकन ग्रस्पष्ट हो गया है। चित्र ३०६,२।

(८) अग्रभाग : दाहिनी ग्रोर गज ग्रीर उसके सम्मुख दीपक (स्थानक-सहित)। ऊपर नंदिपद (?) ग्रीर चक्र।

पृष्ठभाग : मीन। चित्र ३०६,३।

(६) ग्रग्नभाग : गज और उसके सम्मुख दीपक । ऊपर मण्डल में स्वस्तिक, दर्पण, नंदिपद और मीन ।

पृष्ठभाग : मीन । चित्र ३०६,४ ।

(१०) ग्रग्रभाग : दाहिनी ग्रोर गज ग्रौर उसके सम्मुख दीपक । ऊपर स्वस्तिक, कुंभ, नंदिपद ग्रौर चक्र ।

पृष्ठभाग : मत्स्य के ग्रंकन के चिह्न। चित्र ३०६,५।

रंगाचारी वनजा



# भाग 9 सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ

#### ग्रध्याय 35

# मूर्तिशास्त्र

#### सिद्धांत

जैन मूर्तिशास्त्र के ग्रध्ययन के साहित्यिक स्रोत प्राचीनतम जैन शास्त्रों ग्रथित् उपलब्ध ग्रंगों ग्रोर उपांगों (उनकी उत्तरकालीन टीकाएँ नहीं) के रूप में प्रसिद्ध जैन ग्रागम साहित्य से ग्रारंभ होते हैं। किन्तु जैन मूर्ति-मान या मूर्तिशास्त्र पर कोई स्वतंत्र ग्रागम नहीं लिखा गया। इतना ग्रवश्य है कि सिद्धायतनों के समूचे विवरणों में जैन मूर्तियों ग्रौर मंदिरों के विषय में उल्लेख मिलते हैं। इन विवरणों में स्तूप, मान-स्तंभ ग्रादि ग्रन्य जैन पूज्य कृतियों का भी समावेश है। यह कहना कठिन है कि भगवती, उवासग-दसाग्रो, नायाधम्म-कहाग्रो में जो ग्रहितों की मूर्तियों ग्रौर मंदिरों के विषय में थोड़ से उल्लेख मिलते हैं वे महावीर या उनके तत्काल पश्चात् के उत्तराधिकारियों के समय के हैं। ऐसा उल्लेख कहीं भी नहीं मिलता कि महावीर या उनके गणधरों ने किसी जैन मंदिर के दर्शन किये। इसलिए यह मान्यता संभव नहीं कि तीर्थंकर की मूर्तियों ग्रौर मंदिरों के संबंध में कोई भी संदर्भ उतना प्राचीन है जितना उन ग्रागमों का ग्रारंभिक काल जिनका पुनःसंपादन चौथी शती ई० में मथुरा ग्रौर वलभी की दो संगीतियों में ग्रौर फिर वलभी की ही ४७० ई० की संगीति में हुग्रा था। तथापि, प्राचीन पाटलिपुत्र के एक उपनगर लोहानीपुर से प्राप्त मौर्यकालीन पॉलिश-युक्त तीर्थंकर-मूर्ति², जिसके ग्रब धड़ ग्रौर पैर ही बच रहे हैं, से स्पष्ट है कि कम-से-कम ग्रशोक के पौत्र

ये उल्लेख उद्घृत करने योग्य हैं : (क) एएएस्थ प्ररिहंते वा ग्रिरिहंत-चेइयानि वा भावियप्पए। सीसाए उड्ढं उप्पयित जाव सोहंमो कप्पो "(भगवतीसुत्र, 3, 2, सूत्र 145. पृ 175), (ख) त एणं ग्राणंदे गाहावई "एवं वयासी। नो खलु में भंते कप्पइ ग्रज्जप्पिमिय ग्रन्त-उत्थिए वा ग्रम्त-उत्थिय-देवयाणि वा ग्रन्त-उत्थिय-पिरगाहियाणि ग्रिहंत-चेइयाइं वा बंदित्तए वा नमंसित्तए वा "(उवासगदसाग्रो, भावनगर संस्करए), पृ 14)। इसकी टीका में ग्रभयदेव-सूरि ने लिखा है: ग्रन्य-यूथिक-दैवतानि वा हरि-हरादीनि। ग्रन्य-यूथिक-पिरगृहीतानि वा ग्रहंच्चेत्यानि। ग्रहंत्रतिमा-लक्षणानि यथाभौत-परिगृहीतानि महाक्षाल-लक्षणानि. पूर्वोक्त, पृ 15. यह ध्यान देने योग्य है कि उवासगदसाग्रो का यह उद्घरण जैन इतिहास के एक उत्तर कालीन चरण का है जब जैन मंदिरों को ग्रन्य मतों ने ग्रपनाना ग्रारंभ कर दिया। (ग) नायाधम्म-कहाग्रो में उल्लेख है कि ग्रीपदी ने ग्रपने गृह-चैत्य में जिन-मूर्तियों की पूजा की। किन्तु इस ग्रंथ का ग्राज जो रूप विद्यमान है वह उस समय के बाद का है, जब ग्रंथों का इवेतांवर ग्रीर दिगंवर के रूप में विभाजन हो चुका था.

<sup>2 [</sup>देखिए प्रथम भाग में प् 74. चित्र 21 — संपादक.]

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ भाग १

सम्प्रति के समय तीर्थंकर-मूर्ति की पूजा का प्रचलन हो चुका था। जैन अनुश्रुतियों के अनुसार सम्प्रति को जैन धर्म में आर्य सुहस्ती ने दीक्षित किया था। भाष्यों और चूणियों में और वसुदेव-हिण्डी में सम्प्रति जैन धर्म का एक महान् संरक्षक बताया गया है। यह दीक्षा विदिशा या उज्जैन में, संभव तो यही है कि विदिशा में, जीवतस्वामी की मूर्ति की रथयात्रा के समारोह में संपन्न हुई। कायोत्सर्ग-मुद्रा में ध्यानमग्न खड़े और धोती, मुकुट तथा अन्य अलंकार धारण किये महावीर की यह मूर्ति जीवतस्वामी की मूर्ति इसलिए कहलाती है क्योंकि काष्ट-मूर्ति के रूप में वह उस समय गढ़ी गयी थी जब महावीर वैराग्य से पूर्व अपने महल में ध्यान-साधना किया करते थे। इससे कम-से-कम इतना प्रतीत होता है कि महावीर के जीवन-काल में एक तदाकार मूर्ति गढ़ी गयी और मौर्य सम्राट् अशोक के पौत्र सम्प्रति के समय तक उसकी पूजा भी न केवल कुछ लोगों द्वारा वरन् समस्त संघ द्वारा भी की जाने लगी थी। संभव है, इस मूर्ति ने उत्तरकालीन महावीर-मूर्तियों के लिए एक आदर्श का कार्य किया हो। किन्तु, पूजा के हेनु निर्मित सभी जैन मूर्तियों का स्वरूप एक-जैसा होता है, चाहे वह किसी भी तीर्थंकर की हो (केवल पार्श्व और सुपार्श्व की मूर्तियों के मस्तक पर सर्प की फणावली होती है)। पूज्य-मूर्ति के निर्माण का सर्वप्रथम विधान अधिक-से-अधिक ईसवी सन् के आरंभ में हुआ हो सकता है जिसका संकेत मथुरा के ककाली-टीला से प्राप्त अनेक जैन मूर्तियों (आसीन और खड़ी) तथा बिहार में बक्सर के निकट स्थित चौसा से प्राप्त जैन कास्य-मूर्तियों के एक समूह से मिलता है।

तीर्थंकर-मूर्तियों के मान का विधान जिन ग्रंथों में देखने में ग्राया है उनमें वराह मिहिर की बृहत्-संहिता (५८, ४५) सबसे प्राचीन है: 'मूर्ति में ग्रहितों को तरुण, रूपवान्, प्रशांत व्यक्तित्व से संपन्न ग्रौर वक्षस्थल पर श्रीवत्स-लांछन से युक्त दिखाया जाना चाहिए। ग्राजानु-लंब भुजाग्रों वाला उनका शरीर दिगंबर (ग्रंथित निग्रंथ या निर्वस्त्र) दिखाया जाना चाहिए।'3

यह विधान स्पष्टतः दिगंबर जैन मूर्तियों के लिए है। धोती के ग्रंकन सहित मूर्ति की पूजा वराह मिहिर के समय तक या तो ग्रारंभ ही नहीं हुई थी या उस समय तक वह बहुत प्रचलित नहीं हुई थी (ग्रर्थात् वह कदाचित् उसके बाद में ग्रारंभ हुई)। स्पष्ट है कि मथुरा ग्रीर चौसा से प्राप्त कोई भी कुषाणकालीन तीर्थंकर-मूर्ति सवस्त्र नहीं बनी। 4

संप्रति के तथा जीवंतस्वामी की मान्यता श्रीर मूर्तियों के संबंध में सभी संवभी के लिए देखिए उमाकांत प्रेमानंद शाह का लेख 'ए यूनिक इमेज ग्रॉफ जीवंतस्वामी', जर्मल ग्रॉफ़ दि ग्रोरियेच्टल इंस्टीट्यूट 1, 1951-52. पृ 72-79.

<sup>2 [</sup>प्रथम भागमें ग्रध्याय 6 ग्रौर 7 देखिए. — संपादक.]

<sup>3 [</sup>इसका मूलवाठ प्रथम भाग के पृ 39 पर पाद-टिप्पणी में उद्धृत किया जा चुका है—संपादक.]

<sup>4</sup> इस विषय पर सविस्तार चर्चा के लिए देखिए उमाकांत प्रेमानंद शाह का लेख 'दि एज ग्रॉफ़ डिफ़रेन्शिएशन ग्रॉफ़ क्वेतांबर एण्ड दिगंबर इमेजेज' बुलेटिन श्रॉफ़ व प्रिस ग्रॉफ़ बेल्स म्यूजियम, बंबई 1.1950-51. पृ 30 तथा परवर्ती.

छठी शती ई० में कभी लिखे गये वास्तुशास्त्र मानसार (५५, ७१-६५) में जैन मूर्तिशास्त्र के संबंध में कुछ और विवरण हैं। जिन-मूर्ति के विषय में उसमें लिखा है कि इसके 'दो हाथ, और दो नेत्र हों, मुख पर इमश्रु न दिखाये जायें और मस्तक पर जटाजूट दिखाया जाये।' साथ ही, 'जिन-मूर्ति में शरीर ग्राकर्षक (सुरूप) दिखाया जाये और उसके किसी भी भाग पर न कोई ग्राभूषण दिखाया जाये और न कोई वस्त्र। वक्षस्थल पर श्रीवत्स लांछन स्वर्ण-खिनत हो।'

मानसार में ब्रौर भी लिखा है कि जिन-मूर्ति ब्रासीन बनायी जाये चाहे खड़ी, पर वह सम-चतुरस्र हो। दोनों पैरों में समरूपता हो ब्रौर दोनों हाथ लंबे हों ब्रौर एक ही मुद्रा में भी हों। ब्रासीन-मुद्रा में पैर कमलासन पर दिखाये जायें। समूची मूर्ति दृढ़ता की मुद्रा में हो ब्रौर परमात्म-स्वरूप में तन्मयता की ब्रभिव्यक्ति करती हो। दायें ब्रौर बायें हाथों के करतल ऊपर की ब्रोर हों। मूर्ति को ब्रासन पर दिखाया जाये चाहे वह ब्रासीन हो चाहे खड़ी मुद्रा में। उसके ऊपर (पीछे?) एक शिखराकृति ब्रौर एक मकर-तोरण होना चाहिए। उसके ऊपर कल्पवृक्ष ब्रौर उसके साथ गजराज तथा ब्रन्य मूर्तियाँ होनी चाहिए।

मानसार के ही अनुसार जिन-मूर्ति के परिकर में नारद तथा अन्य ऋषि और प्रार्थना की मुद्रा में देव-देवियों का समूह भी दिखाया जाये । यक्ष, विद्याधर तथा अन्य देव और चक्रवर्तियों के अतिरिक्त राजवर्ग भी उसी मुद्रा में प्रस्तुत किये जायें। नागेंद्र, दिक्पाल और यक्ष उनकी पूजा करते हुए अंकित किये जायें। एक ओर यक्ष और दूसरी श्रोर यक्षेश्वर को चमर डुलाते हुए दिखाया जाये।

जैन मूर्तियों के अवयवों का प्रमाण दश-ताल अर्थात् सबसे बड़े मान-दण्ड के अनुसार हो।
मानसार के अनुसार तीर्थंकर-मूर्तियाँ भी इसी मान-दण्ड के अनुसार हों।

मानसार (१५, ७१-६५) में दिगंबर मूर्तियों का वर्णन है, परंतु नग्नता के अतिरिक्त शेष सभी लक्षण क्वेतांबर और दिगंबर दोनों प्रकार की मूर्तियों के एक-समान हैं। किसी भी जिन-मूर्ति के परिकर में किसी भी अनुचर देव का, विशेषतः नारद का अंकन अवतक देखने में नहीं आया, किन्तु चमरधारी यक्ष या नाग या गजारोही, दुंदुभि-वादक, विद्याधर-युगल आदि का अंकन जिन-मूर्ति के साथ उस समय पर्याप्त हुआ जब वह अपने परिकर के साथ विकसित हुई। जिन-मूर्ति के मुख्य लक्षण वही हैं अर्थात् लंबी भुजाएँ, रूपवान् और तरुण आकृति, ध्यानमग्न नासाग्र दृष्टि और वक्षस्थल पर श्रीवत्स-लांछन।

म्राशाधर (१२२८ ई०) के प्रतिष्ठा-सारोद्धार (१, ६१-६२) नामक एक दिगंबर ग्रंथ में

<sup>1</sup> सातवीं शती के प्रसिद्ध श्वेतांबर ग्रंथकार हरिभद्ध-सूरि ने जिन-देव की उपासना अपने इस प्रचलित पद्य में की है नि प्रशम-रस-निमग्नं दृष्टि-युग्मं, प्रसन्नं वदन-कमलम्, ग्रंकः कामिनी-संग-शून्यः । करयुगम् ग्रपि यत् ते शस्त्र-संबंध-वंध्यं, तद् श्रसि जगित देवो वीतरागम् त्वम् एव ॥

भाग 9

लिखा है कि जिन-मूर्ति में दृष्टि नासाग्र तथा मुद्रा ग्रभयंकर होनी चाहिए। उसके परिकर में श्रष्ट-प्रातिहार्य श्रौर यक्षों का समावेश भी होना चाहिए।

वसुनदी सँद्धांतिक ने ग्रपने प्रतिष्ठासार-संग्रह में तीर्थंकर-मूर्ति का ताल-मान दिया है, उनका उल्लेख ग्राशाधर ने किया है, वे बारहवीं शती (या इससे पहले) के हो सकते हैं। उन्होंने तीर्थंकर के मस्तक पर के उष्णीष का ताल-मान दिया है। यह विधान उन्होंने भी किया है कि तीर्थंकर-मूर्ति में शरीर ग्रीर मुख पर केश नहीं होना चाहिए ग्रीर वक्षस्थल पर श्रीवत्स लांछन होना चाहिए; भुजाएँ ग्राजानु-लंब हों; पद-तलों पर शंख, चक्र, प्रकुश, कमल, यव, छत्र ग्रादि का ग्रंकन होना चाहिए। तीर्थंकरों की मूर्तियाँ या तो खड़ी (कायोत्सर्ग) हों या ग्रासीन (पर्यंकासन या पद्मासन)। जिन-मूर्तियों के साथ ग्रष्ट-प्रातिहार्य भी दिखाये जाने का विधान है।

तीर्थंकर-मूर्तियां ग्रबतक केवल दो मुद्राग्नों में देखने में ग्रायी हैं, या तो खड़ी या श्रासीन । ग्रासीन मूर्तियों में दक्षिण भारत की ग्रधिकांश ग्रधं-पर्यंकासन में ग्रौर उत्तर भारत की पालथी-सहित पूर्ण-पद्मासन में हैं; परंतु विभिन्न तीर्थंकरों की मुद्राएँ भी विभिन्न बनाने का विधान नहीं है; सभी तीर्थंकरों की मूर्तियाँ उक्त दोनों में से किसी भी मुद्रा में बनायी गयीं। तथापि, जैन ग्रंथों में विभिन्न तीर्थंकरों की उन मुद्राग्नों के उल्लेख हैं जो उन्होंने अपने निर्वाण-काल में धारण की। इक्कीस तीर्थंकरों ने (ग्रौर दिगंबर परंपरा के अनुसार भरत ग्रौर बाहुबली ने भी) कायोत्सर्ग-मुद्रा में ध्यान-मन्न रहते हुए ग्रौर तीन तीर्थंकरों ऋषभ, नेमि ग्रौर महावीर ने ध्यान-मुद्रा में ग्रासीन रहते हुए निर्वाण प्राप्त किया। इन तीर्थंकरों की मूर्तियों की मुद्राएं भी ये ही हों, ऐसा विधान व्यवहार में स्वीकार्य न हो सका, यद्यपि ग्रावश्यक निर्युक्ति (गाथा ६६६) जैसे प्राचीन ग्रंथ में भी वह विधान किया गया कि तीर्थंकरों की मूर्तियाँ उसी मुद्रा में बनायी जानी चाहिए जिसमें उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया हो।

इस कल्पकाल की अवसर्पिणी के भरत-क्षेत्र के तीर्थंकरों के वर्ण दोनों संप्रदायों में उल्लिखित हैं। दिगंबर संप्रदाय के अनुसार सोलह तीर्थंकरों का वर्ण स्वर्णिम था, केवल चंद्रप्रभ और पुष्पदंत का क्वेत, सुपार्व और पार्श्व का हरा, मुनिसुव्रत और नेमिनाथ का गहरा नीला और पद्मप्रभ और

<sup>1</sup> प्रतिष्ठासार-संग्रह (पाण्डुलिपि), भ्रध्याय 4; क्लोक 1, 2, 4, 64, 69. वसुर्विदु (जयसेन) का 'प्रतिष्ठा-पाठ', क्लोक 70 भी देखिए।

<sup>2</sup> देखिए चेइय-बंदन महाभास (की संस्कृत छाया), गाथा 80-81, पृ 15./तिलोय-पण्पत्ती, 4, 1210. पृ 302, श्रीर जटासिह नंदी (लगभग छटी शती) बरांग-चरित 2, 7, 90. पृ 272 के अनुसार केवल ऋषभ, वासुपूज्य और नेमि ने ब्रासीन-मुद्रा में निर्वास प्राप्त किया, शेष ने खड़ी हुई मुद्रा में.

<sup>3</sup> तिलोय-पण्णत्ती, 4, 588, पु 217./प्रतिष्ठा-सारोद्धार, 1, 80-81./पद्म-पुराण, पर्व 20, श्लोक 63-66.

मृतिशास्त्र

वासुपूज्य का प्रवाल या कमल की भांति लाल था। यही कथन श्वेतांबर आवश्यक निर्युक्ति में भी किया गया है, और इसी कारण इस अनुमान में कोई बाधा नहीं कि वर्ण-संबंधी यह मान्यता कम-से-कम उस काल से पूर्व की है जब दोनों संप्रदायों के मूर्ति-पूजा से संबद्ध ग्रंथों के विभाजन को ग्रंतिम रूप मिला।

विभिन्न तीर्थंकर-मूर्तियों की पहचान उनके श्रासनों के ऊपर या नीचे ग्रंकित लांछनों से होती है। दोनों सप्रदायों में इन प्रतीकात्मक चिह्नों का विधान है। पर यह विधान किसी भी प्राचीन ग्रंथ में नहीं मिलता। इन चिह्नों की सूची न तो किसी ग्रागम ग्रंथ में है, न कल्पसूत्र में जिसमें तीर्थंकरों के जीवन-चिरत्रों का वर्णन है, न निर्युक्तियों में ग्रीर न चूणियों में। वसुदेव-हिण्डी (लगभग ५०० ई० या इससे भी कुछ पूर्व) में कई तीर्थंकरों की चर्चा है पर उसमें भी इन चिह्नों का संकेत नहीं हुन्ना। दिगंबर ग्रंथों में वरांग-चिरत (छठी शती), जिनसेन के श्रादि-पुराण (लगभग ७५०-६३० ई०), गुणभद्र (६४० ई०) के उत्तर-पुराण, रविषेण (६७६ ई०) के पद्मचिरत ग्रादि प्राचीन ग्रंथों में भी इनका उल्लेख नहीं मिलता। ग्रवश्य ही तिलोय-पण्णत्ती में यह सूची है, किन्तु इसका जो पाठ ग्राज उपलब्ध है वह उत्तरकलीन लेखकों द्वारा विकृत किया गया प्रतीत होता है।<sup>2</sup>

दोनों संप्रदायों की सूचियों की तुलना से ज्ञात होगा कि कुछ तीर्थंकरों के लांछनों में मतभेद है:(१) चौदहवें तीर्थंकर अनंत का चिह्न हेमचंद्र के अनुसार बाज पक्षी है जबिक दिगबरों के अनु-सार वह रीछ है, (२) दसवें शीतल का श्रीवत्स (हेमचंद्र) माना गया है और दिगंबरों के अनुसार स्वस्तिक (तिलोय-पण्णत्ती) या श्रीवृक्ष (प्रतिष्ठा-सारोद्धार) है, और (३) श्रठारहवें तीर्थंकर अरनाथ का चिह्न दिगंबरों के अनुसार मछली है किन्तु स्वेतांबरों के अनुसार नंद्यावर्त है। स्वयं दिगंबर ग्रंथकारों में कुछ मतभेद हैं, जैसे सातवें तीर्थंकर का चिह्न तिलोय-पण्णत्ती के अनुसार नंद्या-

शावश्यक-निर्युं कित, गाथा 376-77. श्रिमधान-चितामणि, 1, 49. कुछ श्रंतर है, श्वेतांवर संप्रदाय के श्रनुसार मुनिसुवत श्रीर नेिमनाथ का वर्ण गहरा श्रीर सुपाइवें श्रीर पाइवें का गहरा नीला है, किंतु मेरे विचार से यह कोई विशेष श्रंतर नहीं है वर्गों कि चित्रांकन के समय रंगों के चुनाव में इतना श्रंतर पड़ सकता था कि श्रावश्यक-निर्युं कित में उल्लिखित गहरा नीला दिगंबरों में हरा हो गया हो, या फिर गहरे रंग का अर्थ गहरा नीला कर लिया गया हो सकता है। जैसािक मैंने अपने लेख 'वृषाकिप इन दि ऋग्वेद', जनंत श्रांफ दि श्रोरियंटल इंस्टीट्यूट, 7, 1958-59, में लिखा है कि हरित शब्द का प्रयोग कई प्रकार के रंगों के लिए होता था और बहुत-से हलके रंगों के लिए तो तब कोई शब्द भी खढ़ न हुए थे.

<sup>2</sup> एक स्थान पर बालचंद्र सैद्धांतिक का नाम भी इसमें ग्राया है, इसलिए भी मेरी यह धारणा बनी.

<sup>3</sup> तिलोय पण्णत्ती, 4, 605 के अनुसार तगर-कुसुमा और प्रतिष्ठा सारोद्धार के अनुसार तगर ! तिलोय-पण्णत्ती के संपादकों ने तगर-कुसुमा का अर्थ किया है 'मछली' जिसका समर्थन कन्नड़ के दिगंबर स्रोतों से भी होता है, टी. एन. रामचंद्रन्. तिरुपरुत्तिककुण्रम् एण्ड इट्स टेम्पल्स, बुलेटिन ऑफ़ द मद्रास गवनंमेण्ट म्यूजियम, न्यू सीरिज, जनरल सेक्शन, 1, 3, 1934. मद्रास. प् 192-94.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

वर्त है किन्तु प्रतिष्ठा-सारोद्धार के अनुसार वह स्वस्तिक है (जो हेमचंद्र की श्वेतांबर परंपरा के अनुरूप है)। दसवें तीर्थंकर का चिह्न तिलोय-पण्णत्ती के अनुसार स्वस्तिक है जबिक प्रतिष्ठा-सारो-द्धार के अनुसार श्रीवृक्ष है।

लांछनों के संबंध में जो प्राचीनतम उल्लेख दिगंबर या इवेतांबर शास्त्रों में मिलता है वह इन दोनों संप्रदायों के विभाजन के बाद का है। ग्रतएव विभिन्न लांछनों के ग्रारंभ ग्रौर विकास के ग्रध्ययन के लिए पुरातात्त्विक साक्ष्य लिये जा सकते हैं। बहुत विस्तार में गये बिना इतना कहना ही पर्याप्त होगा कि कुषाणकाल की किसी भी जिन-मूर्ति पर लांछन ग्रंकित नहीं है। जिनपर लांछन भी ग्रंकित हो ग्रौर जिनका निर्माणकाल भी ज्ञात हो सका हो ऐसी मूर्तियों में जो प्राचीनतम है ऐसी नेमिनाथ की राजिगर से प्राप्त एक ग्रंशतः खण्डित मूर्ति पर लांछन ग्रंकित है; ग्रौर चंद्रगुप्त के उल्लेख-सिहत एक गुप्तकालीन ग्रभिलेख भी उसपर उत्कीर्ण है। पादपीठ के मध्य में खड़े चक्रपुरुष की एक सुंदर ग्राकृति बनी है, उसके पीछे चक्र है ग्रौर चक्र के दोनों ग्रोर एक-एक शंख है जो नेमिनाथ का चिह्न है।

लांछन का अंकन आशाधर<sup>2</sup> (तथा अन्य जैन ग्रंथकारों) के अनुसार पादपीठ पर नीचे मध्य में होना चाहिए, जबकि यक्ष और यक्षी के अंकन कमशः (पादपीठ के) दायें और बायें होना चाहिए।

जैन मूर्तिशास्त्र की एक उल्लेखनीय विशेषता यह है कि चौबीसों तीर्थंकरों के नामों के विषय में दोनों संप्रदाय पूर्णंतया एकमत हैं। तीर्थंकरों की नामावली झागमों में ग्रायी है, जैसे कल्पसूत्र में, ग्रावश्यक सूत्र के लोगस्ससुत्त में, भगवतीसूत्र (१६, ५) में। ग्राचारांगसूत्र (सूत्र १२६) ग्रौर उसकी निर्युक्ति में भूत, वर्तमान ग्रौर भविष्य काल के तीर्थंकरों का उल्लेख है। स्थानांगसूत्र (सूत्र २,४,१०८) में उनके वर्णों का उल्लेख है। दिगंबर संप्रदाय के अनुसार उन्नीसवें तीर्थंकर मिल्लनाथ पुरुष थे किन्तु श्वेतांबरों का विश्वास है कि मिल्ल स्त्री थी। मतभेद का कारण यह है कि दिगंबरों के अनुसार स्त्री पर्याय से मुक्ति प्राप्त नहीं की जा सकती। यह मान्यता कदाचित् इसलिए सबल होती गयी होगी क्योंकि स्त्रियां निर्वस्त्र नहीं हो सकतीं ग्रौर वे त्याग की पराकाष्ठा ग्रर्थात् जिन-कल्प का पालन नहीं कर सकतीं। इस प्रकार, उन्नीसवें तीर्थंकर के पुरुष या स्त्री माने जाने का प्रश्न मुख्यतः श्वेतांबर-दिगंबर मतभेद अर्थात् अचेलकत्व पर निर्भर है।

इसका प्रथम बार प्रकाशन रामप्रसाद चंदा ने किया था, ग्राक्यांसाँजिकस सर्वे ग्रांफ इण्डिया, एनुग्रस रिपोर्ट, 1925-26. 1928, कलकत्ता, चित्र 56 ख; / उमाकांत प्रेमानंद शाह, स्टडीज इन जैन ग्रार्ट, 1955, बनारस रेखाचित्र 18. [प्रथम भाग में पृष्ठ 128, चित्र 53 भी देखिए—संपादक.]

<sup>2</sup> प्रतिष्ठा-सारोद्वार, 1, 77. स्थिरेतराचंथोः पादगीठस्याधो यथायथम् । लांछनं दक्षिणे पार्वे यक्षं यक्षीं च वामके ॥
3 जीतिक इस लेखक ने अन्यत्र लिखा है, यह मतभेद अपने वास्तविक और अंतिम रूप में पाँचवी शती के उत्तरार्घ में प्रकट हुआ क्योंकि उसी समय आगम ग्रंथों का पुनः संपादन किया गया और उन्हें संप्रदायों की अपनी-अपनी अपेक्षा के अनुरूप ढाला भी गया। जैन मुन्चियों के इतिहास में विभिन्न तीर्थंकरों की आयिकाओं (साव्वयों) की गणिनियों की नामाविलयों को दोनों संप्रदायों ने सुरक्षित रखा, और मथुरा के कंकाली-टीला से प्राप्त तीर्थंकर- मूर्तियों के पादपीठों पर मुनियों ग्रौर आर्थिकाओं का ग्रंकन हुआ है, इन दो कारणों से अनुमान होता है कि आरंभ में नारी-मुनित पर इस प्रकार का प्रतिचय कदाचित् नहीं था. जहाँ तक वस्त्र-त्याग का प्रकार था सो वह तो मुनियों तक के लिए वैकल्पिक था.

मूर्तिशास्त्र

तीथँकरों की मूर्तियाँ मिणयों, धातुओं, पाषाणों, काष्ठ और मिट्टी से बनायी जाती थीं। इन द्रव्यों के चुनाव के संबंध में साचार-दिनकर में कुछ नियमों का विधान है। इस ग्रंथ के अनुसार मूर्ति स्वर्ण, रजत या ताम्न की बनानी चाहिए, पर कांस्य, सीसा या टिन की कभी नहीं बनानी चाहिए। कभी-कभी मूर्तियों को ढालने में पीतल (रेती) का उपयोग कर लिया जाता है, यद्यपि साधारण नियम यही है कि मिश्चित धातु का प्रयोग नहीं किया जाये। मूर्ति यदि काष्ठ की बनानी हो तो केवल श्रीपर्णी (खँभारी), चंदन, बिल्व, कदंब, लाल चंदन, पियाल, उदंबर (ऊमर) और कभी-कभी शीशम का ही प्रयोग किया जाना चाहिए, किसी अन्य वृक्ष के काष्ठ का कभी नहीं। पाषाण भी सब प्रकार के दोषों से रहित हो। वह दवेत, हलके हरे, लाल, काले या हरे रंग का हो सकता है। मिट्टी की मूर्ति के लिए गोवर ऐसा होना चाहिए जो धरती पर गिरने से पहले ही हाथ पर ले लिया गया हो, और उसमें जो मिट्टी मिलायी जाये वह भी स्वच्छ स्थान से लायी जानी चाहिए। लेप्य (चोनी मिट्टी) की मूर्ति बनाते समय उसमें कई प्रकार के रंग मिलाये जाते हैं। फिर यह विधान भी है कि अपने कल्याण का इच्छुक गृहस्थ आवास-गृह में लोहे, पाषाण, काष्ठ, मिट्टी, गजदंत या गोवर से बनायी गयी या चित्रांकित मूर्ति की पूजा न करें।

वसुनंदि-श्रावकाचार में लिखा है कि जिनों तथा अन्यों (सिद्धों, आचार्यों आदि) की मूर्तियाँ प्रतिमा-लक्षण की विधि<sup>2</sup> से मणि, स्वर्ण, रत्न, रजत, पीतल, मोती, पाषाण आदि से बनायी जानी चाहिए 1<sup>3</sup> बसुबिन्दु-प्रतिष्ठापाठ में इसके अतिरिक्त स्फटिक का भी विधान है और लिखा है कि ऐसी मूर्तियाँ यदि बड़े कमलासन पर विराजमान की जायें तो वे सज्जनों की प्रशंसा अजित करती हैं।

ऐसी मूर्तियाँ स्थापित नहीं की जानी चाहिए जो सदोष हों, टूट या फूट जाने से जिन्हें जोड़ा गया हो, या फिर जो अत्यंत जीर्ण-शीर्ण हो गयी हों। आवास-गृह में स्थापित मूर्ति एक वितस्ति (बेतिया) से कुछ बड़ी होनी चाहिए। अधाचार-दिनकर में लिखा है कि सार्वजनिक मंदिर में बारह श्रंगुल से छोटी मूर्ति नहीं होनी चाहिए जबकि आवास-गृह में वह बारह अंगुल से बड़ी नहीं होनी चाहिए, यदि

<sup>।</sup> माचार-दिनकर, भाग 2, पृ 143, इलोक 4-11.

<sup>2</sup> प्रतिमालक्षरा-विधि नामक एक ग्रंथ का उल्लेख तो मिलता है पर उसकी कोई पाण्डुलिपि अवतक नहीं मिली, यहाँ भी उसी ग्रंथ का उल्लेख हुमा प्रतीत होता है.

<sup>3</sup> वसुनंदि-प्रावकात्वार श्लोक 390, देखिए वसुविदु प्रतिष्ठापाठ, श्लोक 69, पू 17; घोर भी देखिए जिन यसक्त्य जो जैन सिद्धांत-भास्कर (2. पू 12, में उद्घृत हुन्ना है: सौवर्ण राजतं वापि पैत्तलं कांस्यजं तथा। प्रावालं मौक्तिकं चैव वैद्यादि सुरस्तजम् । चित्रजं क्वचिच्चंदनजम् ।

<sup>4</sup> प्रतिष्ठा-सारोद्धार 1,83,पू 9, इस ग्रंथ के संपादक पण्डित मनोहर लाल ने एक पाद-टिप्पणी में लिखा है: ग्रथातः संप्रवक्ष्यामि गृहविबस्य लक्षणम्। एकांगुलं भनेच्छेष्ठं द्व्यंगुलं धन-नाशनम् ॥ त्रयंगुले जायते वृद्धिः पीडा स्याच्चतुरंगुले । पंचांगुले तु वृद्धिः स्यादुद्धेगस्तु षडगुले ॥ सप्तांगुले गवां वृद्धिः निरष्टांगुले मता। नवांगुले पुत्रवृद्धिः नताशो दशांगुले ॥ एकादशांगुलं विबं सर्वकामार्थसाधकम् । एतत् प्रमाणमास्यातमत अद्ध्वं न कारयेत् ॥ इति ग्रंथांतरेप्युक्तम् ।

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य [ भाग 9

गृहस्थ अपना हित चाहता हो। पातु से ढली हुई या चीनी मिट्टी से बनी हुई मूर्तियाँ टूटने-फूटने पर जोड़कर रखी जा सकती हैं और उनकी पूजा की जाती रह सकती है, किन्तु काष्ठ या पाषाण की मूर्ति को टूटने-फूटने पर जोड़कर पूजा के लिए नहीं रखा जाना चाहिए। किन्तु यदि वे एक सौ वर्ष से अधिक प्राचीन हों या उनकी प्रतिष्ठा किसी महान् व्यक्ति ने करायी हो तो उनकी पूजा की जाती रह सकती है, चाहे वे खण्डित ही क्यों न हों, पर उन्हें सार्वजिनक मंदिरों में ही स्थापित करना चाहिए, गृह-चैरयों में नहीं। 2

यद्यपि तीर्थंकरों के मंदिरों के उल्लेख जैन आगमों में अत्यंत कम हुए हैं और उनकी वास्त-विकता पर जब-तब प्रश्न-चिह्न लगते रहे हैं, इतना ही नहीं, ग्रागम-ग्रंथों में किसी भी तीर्थंकर की एक भी मूर्ति के इस भूमण्डल में होने का उल्लेख नहीं है, तथापि शाश्वत तीर्थंकर-प्रतिमाश्रों के श्रनेक विवरणों से जैन मृति की पर्याप्त प्राचीन मान्यता का परिज्ञान होता है। दोनों संप्रदायों में सिद्धाय-तनों (सिद्धों के मंदिर जिन्हें शाश्वत चैत्य भी कहते हैं) की मान्यता है जिनमें शाश्वत 'जिन' ग्रर्थात तीर्थंकर-मूर्तियाँ विराजमान होती हैं । ये मूर्तियाँ चार तीर्थंकरों ग्रर्थात् चंद्रानन, वारिषेण, ऋषभ स्रोर वर्धमान की होती हैं। ये तीर्थंकर शास्वत जिन कहलाते हैं क्योंकि प्रत्येक उत्सर्विणी या अवसर्विणी काल में ये चारों नाम अवश्य ही किन्हीं तीर्थंकरों के होते हैं। कई आगमों में यह भी लिखा है कि विभिन्न स्वर्ग-विमानों और पर्वत-शिखरों पर सिद्धायतन या शाश्वत-जिन प्रतिमाएँ होती हैं ।<sup>5</sup> ग्रागे लिखा है कि ग्रत्यंत मनोरम सिद्धायतन के मध्य में विशाल मणिपीठक पर एक देवच्छंदक की रचना होती है। इस देवालय में एक सौ म्राठ तीर्थंकर-मूर्तियाँ स्थापित होती हैं। काव्यमय भाषा में यह भी लिखा है कि उन मूर्तियों के विभिन्न ग्रंगोपांग कैसे होते हैं। फिर बताया गया कि इन जिन-मृतियों के पीछे आकर्षक ढंग से छत्र धारण किये और पूष्पहार तथा कोरण्ट (कटसरैया) के फूलों की मालाएँ लिये खड़े सेवक होते हैं ; पुष्प रजत, चंद्रमा आदि की भाँति अत्यंत धवल और उज्ज्वल होते हैं। तीर्थं कर-मूर्ति की दोनों स्रोर दो-दो चमरधारी होते हैं; तीर्थंकर-मूर्ति के सामने भगवान के चरणों में नतमस्तक प्रणाम करते नाग-युगल (दोनों भ्रोर एक-एक) यक्ष-यगल, भूत भ्रौर कृण्डधर (कलशधारियों का) युगल होता है। भगवान की मूर्तियों के समक्ष घण्टियाँ, चंदन-कलश (जो या तो मंगल-कलश रहे होंगे या चंदन-द्रव से आपूरित घट रहे हो सकते

<sup>1</sup> स्राचार-दिनकर, 2. पृ 142.

<sup>2</sup> पूर्वोक्त, पृ 142, इलोक 4-7, तथा सदोष मूर्तियों के विभिन्न दुष्फलों के विवरण के लिए क्लोक 13-27.

<sup>3</sup> स्थानांगसूत्र, 4, सूत्र 307. /प्रवचन-सारोद्धार, 491, पृ 117/एक बहुत प्राचीन नामावली जीवाजीवाभिगम-सूत्र, सूत्र 137, पृ 235 पर भी है। दिगंबर परंपरा के प्रनुसार विभिन्न स्थानों के सिद्धायतनों के लिए देखिए जिनसेन का हरिबंशपुराण, पर्व 5-6, पृ 70-140-

<sup>4</sup> पंद्रह कर्मभूमियों में से किसी में भी.

<sup>5</sup> जैन लोकविद्या के अनुसार जो नंदीश्वर-द्वीप है उसमें ऐसे बावन शाश्वत जिनालय हैं। सिद्धायतनों के लिए देखिए जीवाजीवाभिगम-सूत्र, सूत्र 139. पृ 232-33.

भ्रध्याय 35 ] मूर्तिशास्त्र

हैं ?), भृंगार (एक विशेष प्रकार का घट), दर्पण, थालियाँ, घट, ग्रासन, रंग-विरंगे ग्राभूषणों की मंजूषाएँ, ग्रश्वों, गजों, मनुष्यों, किन्नरों, किपुरुषों, महोरगों, गंधवौं ग्रौर वृषभों के शीर्ष, पृष्पों ग्रौर मालाग्रों की चंगेरियाँ (ग्रमलबेंत से बनी टोकरियाँ) तथा वासचूणों ग्रौर ग्रंगरागों ग्रादि की डिब्बियाँ, मयूर के पंखों से बनी पिच्छियाँ, फूलों की टोकरियाँ (पटलक), एक सौ ग्राठ सिंहासन, छत्र, चमर, तैल-कूपिकाएँ (तेल की कुप्पियाँ), भाण्डकोष्ठ (कुठियाएँ), चोयक, तगर, हरिताल, हिंगुलक, मनःशिला, ग्रंजन तथा एक सौ ग्राठ ध्वज स्थापित होते हैं।

ग्रंगोपांगों के उपर्युक्त वर्णन से प्रतीत होता है कि ये तीर्थंकर-मूर्तियाँ कदाचित् खड्गासनस्थ रही होंगी। वेततांवरों और दिगंवरों के मध्यकालीन प्रतिष्ठापाठों में और शिल्पशास्त्रों में तीर्थंकर-मूर्ति के साथ जिन ग्राठ महा-प्रतिहायों का विधान किया गया है उनकी नामावली उपर्युक्त विवरण में नहीं है, तथापि जिन-मूर्ति के परिकर के ग्रंतर्गत मान्य इन ग्राठ प्रातिहायों में कुछ ऐसे तत्त्व हैं जो उपर्युक्त विवरण में स्पष्ट दीख पड़ते हैं। इस विवरण में जिन-मूर्तियों का कवित्व और ग्रातरंजना से मिश्रित वर्णन तो है ही, उस जैन पूजा-पद्धित का समावेश भी है जो इन विवरणों के लेखक या लेखकों की दृष्ट में रही होगी। इस सबका तात्पर्य यह हुग्रा कि उपलब्ध पुरातात्त्विक सामग्री से नुलना करने पर, उपर्युक्त विवरण का लेखनकाल ईसा की ग्रारंभिक शताब्दियों से पूर्व का नहीं प्रतीत होता। इस काल की जो तीर्थंकर-मूर्तियाँ मथुरा से प्राप्त हुई हैं उनपर तीर्थंकर के दोनों ग्रोर एक-एक चमरधारी सेवक या एक करबद्ध नाग ग्रौर कभी-कभी मूर्ति के ऊपर दोनों ग्रोर एक-एक मालाधर और तीर्थंकर के मस्तक पर छत्र ग्रवश्य होते हैं। कुण्डधर, टीकाकारों के श्रनुसार, वे साधारण देव होते हैं जो ग्रादेशों का (इंद्र के ?) पालन करते हैं, किन्तु यदि कुण्ड शब्द का ग्रर्थ जलघट-जैसी कोई वस्तु लिया जाये तो हम मथुरा की उन मूर्तियों को इनकी समानांतर मान सकेंगे जो कभी-कभी जल-पात्र लिये होती हैं।

उपर्युक्त विवरण में न तीर्थंकरों के लांछनों का कोई उल्लेख है, न ही शासन-देवताओं (अर्थात् वे सेवक, यक्ष और यक्षी जो शासन या जैन संघ का संरक्षण करते हैं) की मूर्तियों का । ये अभिप्राय मथुरा में भी कुषाणकाल की कृतियों में अनुपस्थित हैं। विशेष रूप से ध्यान देने योग्य वह श्रीवत्स-चिह्न है जिसका उल्लेख लक्षण-ग्रंथों में आता है और जो मथुरा की कुषाणकालीन तीर्थंकर-मूर्तियों पर अवश्य उत्कीर्ण किया गया, किन्तु यह चिह्न न तो लोहानीपुर से प्राप्त पॉलिशदार (मौर्यंकालीन) घड़ पर है और न प्रिस ऑफ़ वेल्स म्यूजियम की उस प्राचीन कायोत्सर्ग पार्श्वनाथ-कांस्य-मूर्ति पर जिसे मैंने ईसा से भी पूर्व की सिद्ध किया है (देखिए प्रथम भाग में पृ० ६०-६१, चित्र ३७)।

प्रतीत होता है कि पदतलों और करतलों पर उत्कीर्ण किये जाने वाले चिह्न और वक्षस्थल पर उत्कीर्ण किया जाने वाला श्रीवत्स-चिह्न लिये तो गये महापुरुषों के लक्षणों की प्रचलित परपरा

इस क्वेतांबर मान्यता की तुलना दिगंबर हरिवंशपुराण (पर्व 5, क्लोक 361-65) के उस संक्षिप्त विवरण से की जा सकती है जिसमें ग्रकृतिम सिद्धों के परिवार ग्रथीत् सिद्धायतन में विराजमान शाक्वत प्रतिमान्नीं का उन्लेख है.

सिद्धांत एवं प्रतिकार्य भाग 9

से, किन्तु उन्हें तीर्थंकर-मूर्ति की मुख्य विशेषताओं में स्थान दे दिया गया। शाश्वत तीर्थंकरों का वर्णन जिन ग्रंथों में है उनमें ऐसा कोई उल्लेख नहीं कि तीर्थंकरों के शरीर पर वस्त्र भी होता था। किसी भी प्राचीन जैन ग्रंथ में महापुरुषों के लक्षणों का निर्देश नहीं है जबिक बौद्ध संकर संस्कृत ग्रंथों तथा ग्रन्य बौद्ध ग्रंथों में उनका निर्देश सामान्य रूप से हुआ है। तथापि, श्रोपपातिक-सूत्र नामक एक उपांग ग्रागम ग्रंथ में जो महावीर के शरीर का समूचा वर्णन (वर्णक) ग्राया है श्रीर जो श्रन्य सभी ग्रागमों में उसी रूप में मिलता है उसमें महावीर के शरीर की एक श्रत्यंत उल्लेखनीय विशेषता ऐसी भी बतायी गयी है जो प्राचीन बौद्ध ग्रंथों में विणित महापुरुष-लक्षणों से मिलती-जुलती है श्रीर कहीं-कहीं तो उनकी शब्दावली भी एक-सी है।

महावीर के शरीर का ग्रौपपातिक-सूत्र में जो वर्णन ग्राया है<sup>2</sup> उसके ग्रनुसार महावीर के शरीर की ऊँचाई सात हाथ थी. उनके शरीर का संहनन बजा के समान सुदृढ था, उनकी श्वास कमल की भाँति सुगंधित थी और उनका रूप सुदर्शन था। शरीर स्वेद तथा ऐसे ही अन्य दोषों से मुक्त था। उनके मस्तक का अग्रभाग सुदृढ़ था श्रौर कुटाकार<sup>3</sup> श्रर्थात् पर्वत-शिखर की भाँति उन्नत था और मस्तक पर गहरे काले और सघन केश ऐसे घुँघराले थे मानों काढ़ दिये गये हों (प्रदक्षिणावर्त) । दाडिम-पृष्पों के गुच्छ के ब्राकार का भगवान् का कपाल स्वर्ण की भाँति निर्मल श्रीर कांतिमान था; उनका मस्तक छत्राकार था; उनका समानुपात ललाट चंद्रमा की भाँति निष्कलंक श्रीर प्रभामय था; पूर्ण चंद्र-सा चमत्कृत मुख-मण्डल सदा प्रसन्न, श्रानुपातिक ग्रीर उत्कृष्ट था कपोल हृष्ट-पृष्ट थे। उनके नेत्र-रोम बारीक, गहरे काले भ्रौर चिकने थे श्रौर उत्तान धनुष की भाँति दिखते थे; उनके नेत्र पूर्ण विकसित क्वेत कमल की भाँति थे जिनके रोम भी क्वेत वर्ण के थे; उनकी नासिका लंबी, पतली श्रीर गरुड की नासिका-सी उन्नत थी; उनका श्रधरोष्ठ प्रवाल या चेरी या विब-फल की भाँति मोहक और रक्ताभ था; चंद्रमा, शंख, दुग्ध आदि की भाँति धवल उनकी दंताविल परिपूर्ण, ग्रखण्डित, एकरूप ग्रौर समतल थी; उनका तालु ग्रौर जिह्वा तप्त स्वर्ण के समान उज्ज्वल थी; संभाली हुई उनकी दाढ़ी-मूंछें उनकी अवस्था के अनुसार बढ़ी हुई थीं, उनकी दाढ़ी सिंह की-सी सुगठित ग्रौर सुविकसित थी। चार ग्रंगुल लंबी उनकी ग्रीवा शंख के समान (कम्बु-ग्रीवा) थी। उनके कंघे व्यभ, सिंह, शुकर या गज के कंघे की भाँति विशाल ग्रीर प्रतिपूर्ण थे; उनकी गोल, स्गठित ग्रौर मांसल भजाग्रों के जोड़ सूद्ढ़ थे ग्रौर वे नगर-द्वार की ग्रर्गला की भांति लंबी थीं; उनके लंबे ग्रौर सबल हाथ उन्नत-फण भुजंग-से दिखते थे; उनके कोमल मांसल ग्रौर रक्ताभ करतलों पर मंगल-चिह्न

उतन श्रीर बौद्ध वर्णनों के विश्लेषण में लिखा गया एक लेख इस लेखक ने इण्टरनेशनल कांग्रेस श्रांफ श्रीरियण्टिलिस्ट्स के नई दिल्ली में 1964 में हुए श्रिविशन में पढ़ा था श्रीर उसे वोगल कम्मेमोरेशन बॉल्यूम में प्रकाशनार्थ भेजा था जो दुर्भाग्य से श्रवतक प्रकाशित नहीं हो पाया है, इसलिए यहाँ श्रीपपातिक-सूत्र का वर्णन ही उन्मुक्त श्रनुवाद के रूप में दिया जा रहा है क्योंकि यहाँ उसकी उपयोगिता स्पष्ट है.

<sup>2</sup> ग्रौपपातिक-सूत्र, सूत्र 10, ग्रौर ग्रभयदेव की टीका, पृ 26-42.

<sup>3</sup> ऐसातो नहीं कि उष्णीष का प्रचलन इसी से हुमाहो ?

प्रव्याय 35 **]** मूर्तिशास्त्र

विद्यमान थे ग्रौर ग्रँगुलियाँ परस्पर संपृक्त (ग्रिच्छिद्र-जाल-पाणि) थीं । यह एक ऐसा लक्षण हैं जो गुप्त-कालीन बुद्ध-मूर्तियों में मिलता है पर कुषाणकाल की एक भी मूर्ति में नहीं मिलता; ग्रँगुलियाँ पुष्ट भी थीं ग्रौर कोमल भी ग्रौर रिक्तम नख ताँबे की भाँति कांतिमान थे । उनके करतलों पर चंद्र, सूर्य, शंख, चक्र, स्वस्तिक ग्रादि के चिह्न विद्यमान थे । उनके स्वर्ण-पटल की भाँति चमकते हुए सुगठित ग्रौर सुस्पर्श वक्षस्थल पर श्रीवत्स का चिह्न विद्यमान था; उनकी सुदृढ़ पीठ की ग्रस्थियाँ मांस-पेशियों से ग्रदृश्य थीं । स्वर्ण-दण्ड-सा देदीप्यमान उनका शरीर सौम्य ग्रौर पुष्ट था ।

उनकी बगलें सुबढ़, सुंदर और समरूप थीं; उनके द्यार के रोम निर्मल, कोमल, सरल, सरस, सुस्पर्श और मोहक थे। उनका उदर मत्स्य या पक्षी के उदर की भाँति सबल और पीन था और उनकी कोख मत्स्य की कोख के समान थी; उनके द्यार के सभी अवयव निर्मल और निर्दाष थे; नव-विकसित कमल-के-से आकार की उनकी गहरी नाभि गंगा की तरंग की भाँति भीतर-ही-भीतर प्रदक्षिणावर्त थी। ऊपर-नीचे स्थूल और मध्य में कुद्य उनका घड़ या द्यारीर का मध्य भाग तिपाई या मुसल या द्यंण या बच्च की भाँति था; उनके नितंब ऐसे थे जैसे उत्कृष्ट कोटि के अध्व या सिंह के होते हैं, अध्व के गुप्तांगों के समान उनके भी गुप्तांग निर्दोष और सुगठित थे। सर्वोत्तम गज की चाल के समान उनकी चाल थी। उनकी जंघाएँ मज की सूढ़ जैसी थीं; उनकी गुल्फ-संधियाँ अदृश्य थीं मानो ढक्कनदार पेटी में छिपी हों; उनकी पिण्डलियाँ मृग की पिण्डलियों के समान थीं, उनके सुगठित घटने मांस-पेशियों में लुप्तप्राय थे, कच्छप के चरणों की भाँति उनके सुरम्य और सुगठित चरणों में अगुलियाँ संपृक्त थीं और उनके नख ताम्प्र-वर्ण थे। कमल-दल की भाँति उनके सुकोमल और रक्तिम पदतलों पर पर्वत, नगर, कच्छप, समुद्र, चक्र आदि के चिह्न विद्यमान थे। प्रदीप्त अग्न या प्रकाश-पुंज या उदीयमान सूर्य की भाँति तेजस्वी महावीर में वे एक हजार आठ लक्षण विद्यमान थे जो किसी भी महामानव में होना चाहिए।

तीर्थंकर या बुद्ध की सभी मूर्तियाँ महापुरुष-लक्षणों की मूल अवधारणा पर आधारित हैं। परोक्ष रूप से प्रतीत होता है कि जैन अवधारणा में उष्णीष तो था पर ऊर्णा नहीं। अबतक ज्ञात या प्रकाशित तीर्थंकर-मूर्तियों में आधा दर्जन ही अधिक-से-अधिक ऐसी होंगी जिनमें ऊर्णा का अंकन है। उष्णीष का अंकन प्रायः सभी मूर्तियों में निरंतर हुआ, परंतु मथुरा और अन्य स्थानों में ऐसी मूर्तियाँ भी मिली हैं जिनमें वह नहीं है। ललाट पर गोल तिलक का अंकन बहुत कम हुआ; इसका एक उदाहरण मथुरा में मिला है (प्रथम लण्ड में पृ० ११४ रेखाचित्र ६ में वाराणसी से प्राप्त मूर्ति—संपादक)।

यह जैन विवरण स्थिरमित के ग्रंथ रत्न-गोत्र-विभाग में आयी बुद्ध-मूर्ति की अवधारणा के अत्यंत अनुरूप है। विशंकर के शरीर का एक आदर्श किन्तु संक्षिप्त विवरण वसुदेव-हिण्डी में भी है जो गुप्त काल का ही ग्रंथ है।

जर्नल आँफ व बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसायटी, 36, पू 1-119 और भ्रष्ट्याय 3, श्लोक 17-25. वासुदेव शरण अग्रवाल, 'थर्टी-टूमार्क्स आँफ बुढ-बाँडी', जर्नल आँफ वि श्रोरियंटल इंस्टीट्यूट, बड़ीवा, 1. ग्रंक 1. पू 20-22.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्यं [ भाग 9

जैन परंपराओं के अनुसार तीर्थंकर की कुछ असाधारण विशेषताएँ (अतिशय) होती हैं। परंतु समवायांगसूत्र आदि प्राचीन ग्रंथों में विणत अतिशयों की नामाविल से अष्ट-महाप्रातिहायों को पृथक् नहीं रखा गया है जो तीर्थंकर-मूर्ति के परिकर के रूप में सर्वत्र अंकित किये जाते हैं। महा-प्रातिहायों के रूप में अंकित आठ अतिशयों का प्रचलन तब आरंभ हुआ जब दोनों आम्नायों की मूर्तियों में एक सर्वांग-पूर्ण परिकर की अनिवार्यता मान ली गयी। यह प्रक्रिया क्रमिक थी, इसकी पुष्टि तब होती है जब कुषाण और गुप्त कालों की मूर्तियों की तुलना उत्तर-गुप्त और मध्य कालों की मूर्तियों से की जाती है।

मूर्तिशास्त्र तथा अविशिष्ट कलाकृतियों से सिद्ध होता है कि जैन धर्म में देव-देवियों की मान्यता गुप्त काल के अनंतर अतितीन्न गित से विकसित हुई। तांत्रिक प्रभाव बौद्ध और हिन्दू धर्मों पर मध्य काल के आरंभ से ही पड़ रहा था। इस प्रवाह से जैन धर्म बचन सका जिसके फलस्वरूप इंद्रनंदी ने ज्वालामालिनीकल्प, मिल्लिषेण ने भैरवपद्मावतीकल्प और शुभचंद्र ने अंबिकाकल्प नामक ग्रंथ लिखे। जैन विधि-विधानों पर हिन्दू कर्मकाण्ड का दुर्दम प्रभाव पड़ा जिसका प्रमाण है आशाधर (दिगंबर) का प्रतिष्ठासारोद्धार, पादलिप्त की निर्वाणकिलका और वर्धमान-सूरि (श्वेतांबर) का आचार-दिनकर। जैनेतर तत्त्वों से आपूर्ण तांत्रिक प्रभाव इतना व्यापक हुआ कि वह मितसागर के ग्रंथ विद्यानुशासन (लगभग सोलहवीं शताब्दी) में प्रकट हुआ जो अब भी अप्रकाशित है। इन ग्रंथों और दोनों आम्नायों के अनेक प्रतिष्ठा-ग्रंथों में जैन मूर्तिशास्त्र की अपार सामग्री विद्यमान है।

संस्कृत, प्राकृत, श्रपभ्रंश, कन्नड़, तिमल श्रादि के जैन पुराण जैन मूर्तिशास्त्र के श्रध्ययन के समृद्ध स्रोत हैं। स्तोत्र-ग्रंथों श्रौर साथ-साथ श्राख्यान-ग्रंथों में भी इस विषय की सामग्री विद्यमान है। श्रारंभिक ग्रंथ मानसार के श्रितिरक्त श्रपराजितपृच्छा, देवतासूर्तिप्रकरण, रूपमण्डन, ठक्कुर फेरु का वास्तुसार श्रादि शिल्पग्रंथ भी श्रत्यंत महत्त्वपूर्ण हैं जिनमें जैन मूर्तिशास्त्र के श्रध्ययन की सामग्री विद्यमान है।

#### प्रतीक

जैन दर्शन में सृष्टिकर्ता ईश्वर का कोई विधान नहीं और मोक्ष-प्राप्त के लिए सिद्धांत की दृष्टि से तो मूर्ति-पूजा तक नितांत अनावश्यक है। वास्तव में भाव-पूजा (मनोयोग) ही सार्थक है, न कि द्रव्य-पूजा (भौतिक-उपासना, मूर्ति-पूजा), जैसािक कुंदकुंदाचार्य ने लिखा है। जैन दर्शन में, इसीिलए, पूजा का तात्पर्य किसी दिव्य पुरुष अथवा देव या देवी की नहीं बिल्क ऐसे मनुष्य की पूजा से है जो सब प्रकार के बंध से मुक्त होकर कृतकृत्य हो चुका हो। इसका तात्पर्य उस व्यक्ति-पूजा से

<sup>1</sup> द्रष्टन्य: चम्पतराय जैन, ग्रा**उटलाइन श्रॉफ जैनिज्म, पृ** 129-**3**0. /पुष्पदंत का महापुरास, 1, 18, 7-10, समवायांग-सूत्र, सूत्र 34, पृ 59-60./ग्रिभधानचिन्तामसि, हेमचंद्रकृत, 1, 57-64, तिलोयपण्णस्ती, 4, पृ 896 तथा परवर्ती, 915 तथा परवर्ती.

भ्रध्याय 35 ] मूर्तिशास्त्र

भी नहीं जो सामान्य अर्थ में प्रचलित है वरन् किसी भी कृतकृत्य मनुष्य अर्थात् मुक्त आत्मा की उस गुण-राशि की पूजा से है जिसका, तीर्थंकर-मूर्ति की पूजा के रूप में, कोई पूजक अनुस्मरण करता है, स्तवन करता है और अपने-आप में जिसकी अभिव्यक्ति करता है। अतः एक मूर्ति किसी तीर्थंकर या महापुरुष की अपेक्षा उक्त गुण-राशि की प्रतीक अधिक सिद्ध होती है। मुक्त आत्माएं अर्थात् सिद्ध अर्थात् तीर्थंकर (वे सिद्ध जो श्रावकों, श्राविकाओं, साधुओं और साध्वियों के संघ के रूप में जैन तीर्थं का प्रवर्तन करते हैं) ऐसी आत्माएँ हैं जो राग और द्वेष से मुक्त हो चुकी हैं, इसीलिए अपनी मूर्तियों के पूजकों पर वे न प्रसन्न होते हैं और न अप्रसन्न । ऐसी मूर्ति की पूजा के द्वारा भक्त 'जिन' की विशेषताओं या गुणों का स्मरण करता है और उन्हें स्वयं अपने जीवन-प्राण में अभिव्यक्त करने का प्रयत्न करता है।

इस कारण से स्पष्ट है कि मूर्ति-पूजा का सूत्रपात और स्वीकृति जैन धर्म में केवल इसलिए हुई क्योंकि जन-साधारण या श्रावक-वर्ग उसके बिना रह नहीं सकता था और कदाचित् वह किसी-न-किसी प्रकार की मूर्ति-पूजा का अभ्यस्त रहा था। यक्षों, नागों, भूतों, मुकुंद, इंद्र, स्कंद, वासुदेव, वृक्षों, निद्यों ग्रादि की पूजा के उल्लेख जैन आगमों में प्रायः मिलते हैं। इन देव-देवियों की स्तुति वर की श्राशा से, संतान-प्राप्ति के लिए तथा ऐसी ही किसी अपेक्षा से की जाती थी। इसीलिए, स्वभावतः जैन धर्म में इस प्रकार की पूजा का समावेश तब हुआ जब उसमें आदिमक साधना और आम्नाय-भेदों के विकास-कम के अनुसार तीर्थंकरों, सिद्धों श्रोर साधुओं की पूजा का सूत्रपात हुआ। जैनेतर प्रकृति और आम्नाय के तत्त्वों की पूजा को स्थानापन्न करने और उनके निराकरण या परिहार के प्रयास में भी कदाचित् यह सूत्रपात हुआ। यह अत्यंत स्वाभाविक था कि आरंभ में अहंतों (तीर्थंकरों), सिद्धों श्राचार्यों (किसी विशेष गण या गच्छ या कुल के साधुओं, साध्वयों और उनके अनुयायियों के प्रमुख), उपाध्यायों (वे साधु जो शास्त्रों का अध्ययन और व्याख्यान करते हैं) और साधुओं की ही मूर्तियों की पूजा का सूत्रपात हुआ और वह अनुमत हुई। इन्हें पाँच लोकोत्तम या पंच-परमेष्ठी कहा जाता है।

सर्वोत्कृष्ट ग्रौर पूज्योत्तम स्तुति ग्रौर मंत्र के रूप में प्रचलित जैन नवकार-मंत्र या नमस्कार-मंत्र में इन्हीं पाँच लोकोत्तमों, ग्रह्तीं, सिद्धों, ग्राचार्यों, उपाध्याग्रों ग्रौर साधुग्रों को, पृथक्-पृथक् सूत्रों में, नमस्कार किया गया है।

एक कमल-प्रतीक पर उसकी चार पँखुड़ियों पर (प्रत्येक दिशा में एक) चार की और मध्य में अर्हत अर्थात् तीर्थंकर की प्रस्तुति की गयी। यद्यपि इस प्रकार की प्रस्तुति किसी प्राचीन कलाकृति पर दृष्टिगत नहीं होती तथापि प्रतीत होता है कि प्राचीन काल में आरंभ से ही इन पाँचों लोकोत्तमों को जैन धर्म में पूजा का सर्वोत्कृष्ट पात्र माना गया।

कुछ समय पश्चात्, ऐसे कमल-प्रतीक पर पूर्व, दक्षिण, पश्चिम भ्रौर उत्तर दिशाओं की पंखुड़ियों के मध्य एक-एक पंखुड़ी भ्रौर बनायी जाने लगी जिनपर चार भ्रन्य द्रव्यों की प्रस्तुति की गयी। सिद्धांत एवं प्रतीकार्थं

ये चार द्रव्य श्वेतांबर ग्राम्नाय के अनुसार सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन, सम्यक् चारित्र्य ग्रीर सम्यक् तप हैं और दिगंबर ग्राम्नाय के अनुसार चैत्य (जिन-मूर्ति), चैत्यालय (जिन-मूर्ति सहित मंदिर), श्रुत (शास्त्र) ग्रीर धर्म-चक्र हैं। एक रेखाकृति के रूप में इनकी प्रस्तुति पाषाण या धातु के माध्यम से की गयी या उन्हें वस्त्र या कागज पर चित्रांकित किया गया। ऐसी श्वेतांबर रेखाकृति सिद्धचक्र (चित्र ३०७, पाषाण पर, नाडौल में प्राप्त; चित्र ३०६ क, कांस्य-निर्मित, बड़ौदा-संग्रहालय में) कहलाती है ग्रीर दिगंबर रेखाकृति नवदेवता (चित्र ३०६ ख, कांस्य-निर्मित, तिरूप्यत्तिककुण्रम् में प्राप्त¹)। इस रेखाकृति के चित्रांकन में पाँचों परमेष्ठी पृथक्-पृथक् रंगों में ग्रांकित किये जाते हैं। ग्रहंत, सिद्ध, ग्राचार्य, उपाध्याय ग्रीर साधु कमशः श्वेत, लाल, पीले, नीले ग्रीर काले रंगों में ग्रांकित होते हैं।

श्वेतांबर नव-पद में शेष चार द्रव्यों का रंग, नव-पद-म्राराधना-विधि<sup>3</sup> नामक ग्रंथ के म्रमुसार, ध्यान के रंग के म्रमुरूप श्वेत होता है। पंच-परमेष्ठियों की एक दिगंबर रेखाकृति एक दक्षिण भारतीय कांस्य-फलक पर म्रंकित है जो समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली के संग्रह में विद्यमान है (चित्र ३०८)। दिगंबर तंत्र में लघु-सिद्धचक भ्रौर बृहत्-सिद्धचक नामक दो रेखाकृतियाँ भ्रौर भी हैं जो दिगंबर नव-देवता भ्रौर श्वेतांबर सिद्धचक से बहुत भिन्न हैं।

हेमचंद्र ने लिखा है कि सिद्धचक की रेखाकृति के रूप में प्रस्तुति का विधान वज्रस्वामी ने विद्यानुप्रवाद-पूर्व नामक ग्रंतिम ग्रागम के श्राधार पर ईसा की ग्रारंभिक शताब्दियों में किसी समय किया था। अपने ग्रंथ शब्दानुशासन पर स्वोपज्ञ टीका बृहन्त्यास में हेमचंद्र ने सिद्धचक को एक समय-प्रसिद्ध (परंपरा से प्रचलित) रेखाकृति बताया। सिद्धचक की रेखाकृति की पूजा का इससे प्राचीनतर उल्लेख एक भी उपलब्ध नहीं है किंतु इंद्रनंदी की मानी जाने वाली (लगभग दसवीं शताब्दी) जिन-संहिता के नित्य-संध्या किया-विधि नामक विभाग में नव-देवताओं की स्तुति की गयी है। प्रतीत होता है कि ग्रारंभिक काल से पंच-परमेष्ठियों की पूजा ग्रौर स्तुति होती रही।

<sup>1</sup> रामचंद्रन्, पूर्वोक्त, चित्र 36, 2.

<sup>2</sup> ग्रीर विश्तार के लिए द्रष्टब्य : शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 97-103.

<sup>3</sup> सिरि-सिरिबालकहा, दलोक 1185-91 के धनुसार भी.

<sup>4</sup> प्रतिष्ठा-सारोद्धार. ग्रध्याय 6. /सिद्धप्रतिष्ठाविधि, श्लोक 10-14. /एक संधि की जिन-संहिता (पाण्डुलिपि), ग्रध्याय 9, श्लोक 88 तथा परवर्ती, /वादि-कुमुदचंद्र के प्रतिष्ठाकल्पटिप्पणम् (पाण्डुलिपि) का यंत्र-मंत्र-विधि नामक विभाग.

<sup>5</sup> योगशास्त्र, 8, 74-75.

<sup>6</sup> इस ग्रंथ की लांग्डित पाण्डुलिपियाँ दिगंबर जैन शास्त्र-मण्डारों में विद्यमान है.



नाडोल: श्वेतांबर मंदिर में संगमरमर की पंच-परमेष्ठियों की मूर्ति

चित्र 307

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थं [ भाग 9



दक्षिए। भारत : पंच-परमेष्ठियों की कांस्य-निर्मित दिगंबर मूर्ति (समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली)

चित्र 308



(क) बड़ौदा संग्रहालय : सिद्धचक, श्वेतांबर



(ख) तिरुप्परुत्तिक्कुण्रम् : त्रैलोक्यनाथ-मंदिर में नव-देवताग्रों की कांस्य-निर्मित मूर्ति

चित्र 309

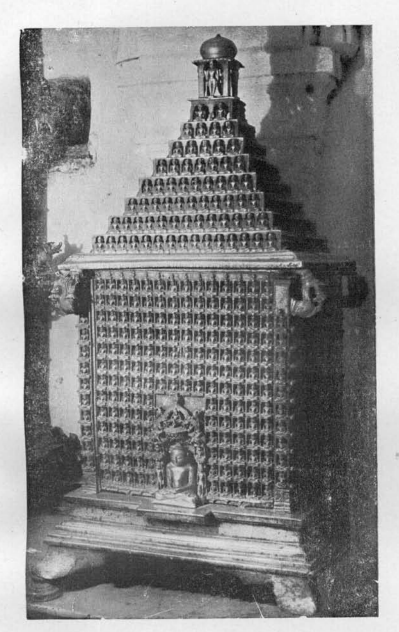


(क) ग्वालियर किला: एक चौमुख



(ख) सूरत : दिगंबर मंदिर में बहत्तर तीर्थंकर-मूर्तियों में ग्रंकित एक चौमुख

चित्र 310



(क) कारंजा : बलात्कार-गर्ग दिगंबर जैन मंदिर में कांस्य-निर्मित सहस्रकूट

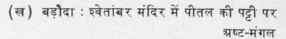


(ख) भारतीय संग्रहालय : चौबीस तीर्थंकर-मूर्तियों से ग्रंकित कांस्य-मूर्ति

चित्र 311

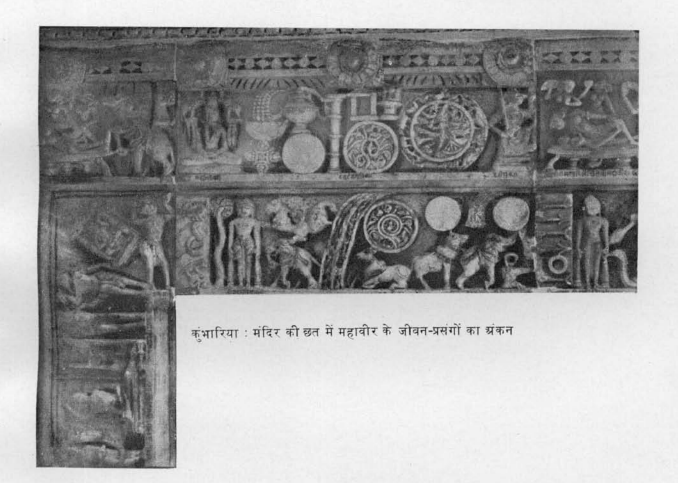


(क) दक्षिएा भारत : चैत्य-वृक्ष के नीचे तीर्थंकर (समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली)

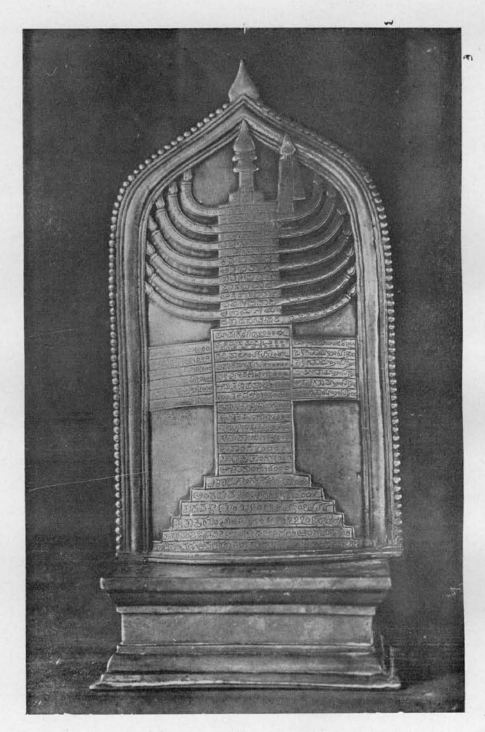




चित्र 312



चित्र 313



मूडबिद्री : कांस्य-निर्मित श्रुत-स्कंध-यंत्र

चित्र 314

मृतिशास्त्र

कंकाली-टीला के उत्खननों से प्राप्त कुषाणकालीन पुरावरोषों में सिद्धचक या नव-देवता की ऐसी कोई रेखाकृति नहीं है जिसमें पाँचों परमेष्ठियों की एक साथ प्रस्तुति हो, यद्यपि उनमें से तीर्थंकर, श्राचार्य, उपाध्याय ग्रौर साधु की पृथक्-पृथक् प्रस्तुतियाँ दृष्टिगत होती हैं। सिद्ध की पृथक् प्रस्तुति के विषय में इस निर्णय पर पहुँचना कठिन है कि जिन मूर्तियों पर किसी तीर्थंकर का चिह्न न हो उन्हें सिद्धों की मूर्तियाँ माना जाता था या नहीं। सिद्ध ग्रशरीरी, ग्रर्थात् मानव-शरीररूपी बंधन से भी मुक्त होते हैं, इसीलिए ग्रारंभिक काल में उनकी मूर्ति की पूजा कदाचित् नहीं की गयी। ग्रवश्य ही, दिगंबर मंदिरों में विद्यमान बहुत बाद की कांस्य-मूर्तियों में सिद्ध की प्रस्तुति धातु-फलक पर कटे स्टेंसिल के रूप में मिलती है, ग्रौर सिद्धचक्र तथा नव-देवता की रेखाकृतियों की पाषाणों पर ग्रौर चित्रांकनों में हुई मध्यकालीन प्रस्तुतियों में तो सिद्ध की भी प्रस्तुति हुई ही है।

परंतु मथुरा से प्राप्त कुषाणकालीन अवशेषों से इतना अवश्य ज्ञात होता है कि विकास के आरंभिकतम चरणों में चैत्य-स्तूप, चैत्य-वृक्ष और आयाग-पटों की पूजा की जाती थी। वृक्ष-पूजा न केवल भारत में प्रत्युत अन्य देशों में भी अतिप्राचीन काल में होती थी। किस्मस-वृक्ष इसका एक उदाहरण है। अनेक मुद्राओं और ठप्पों पर विद्यमान प्रस्तुतियों से प्रमाणित है कि सिंधु-सभ्यता में भी वृक्ष-पूजा प्रचलित थी। चन्हू-दड़ों से प्राप्त एक मुद्रा पर पिप्पल वृक्ष की प्रस्तुति है। हड़प्पा से प्राप्त कुछ ठप्पों पर वृक्षों को एक दीवार या वेदिका से घरा हुआ प्रस्तुत किया गया है। 'अभी यह अनिश्चित है कि वृक्ष-पूजा का संबंध वृक्षों के प्राकृतिक रूप से था या उनकी अधिष्ठाता आत्माओं से 1' तैत्तिरीय ब्राह्मण (१,१,३) में सात पवित्र वृक्षों का उल्लेख है। ऋग्वंद के आप्री-स्वतों में वनस्पतियों की स्तुति की गयी है। अशेषधियों को 'माताएँ' और 'देवियाँ' कहा गया है और उनकी स्तुति मुख्यतः जल और पर्वतों के साथ की गयी है। वैत्य-वृक्षों का उल्लेख अथर्ववेद-परिशिष्ट, ७१ में मिलता है, उसमें बड़े वृक्षों को देवता कहा गया है; उनका संबंध मानव की जननी-शक्ति से जोड़ा गया है और उनपर रहने वाली अप्सराओं से अनुरोध किया गया है कि वे वहाँ से गुजरने वाली वरयात्राओं का मंगल करें। अशात्माओं या प्रेतों से यह अपेक्षा की जाती थी कि वे वक्षों पर रहें

गंन माशंल . भोहन-जो-दड़ो एण्ड वि इण्डस सिविलाइजेशन. 1931, 1. लंदन. प् 312./ मजूमदार. (एन जी) एक्सप्लोरेशंस इन सिंध, मेमॉयसं ग्रॉफ़ दि ग्राक्यॉलॉलिकल सर्वे ग्रॉफ़ इण्डिया, ग्रंक 41, 1934, दिल्ली. चित्र 17.

<sup>2</sup> द वैदिक एज, संपादक : रमेशचंद्र मजूमदार श्रीर पुसालकर, (ए डी) 1951, लंदन, पृ 188.

<sup>3</sup> मेक्डॉनल (ए ए). वैदिक माइयॉलॉजी: 1897. स्ट्रासवर्ग. पृ 154.

<sup>4</sup> वही, ऋग्वेव-संहिता, 10, 97, 4 जिसमें वैसा ही लिखा है जैसा यजुर्वेद-संहिता, 12,78 में श्रीर तैस्तिरीय-संहिता 4, 2, 6, 1 में.

<sup>5</sup> आनंदकुमार कुमारस्वामी. हिस्ट्री आँक इण्डियन एण्ड इण्डोनेशियन आर्ट. 1927. लंदन. पृ 41.

भाग 9

ग्नीर उनपर बसेरा करें; उन्हें देवों की भाँति सम्मान दिया जाता था। इन वृक्षवासी प्रेतों को पूजा ग्रापित की जाती ग्रीर उन्हें प्रसन्न करने के लिए वृक्ष की डालियों पर मालाएँ चढ़ायी जातीं, उसके चारों ग्रीर दीप जलाये जाते ग्रीर उसके नीचे बिल दी जाती। मनु ग्रीर याज्ञवल्क्य का स्नातकों के लिए विधान है कि वे मार्ग में मिलने वाले पवित्र वृक्षों (ग्रश्वत्थ ग्रादि) की प्रदक्षिणा किया करें।

महाभारत में ऐसे वृक्षों को काटने तक का निषेध किया गया है जिन्हें चैत्य माना जाता हो। काणे के अनुसार चैत्य 'अश्वत्य आदि ऐसे वृक्ष हैं जिनके चारों ओर एक चबूतरा (चैत्य) वना हो'। पित्यर से बना ऐसा चबूतरा या बैठका अर्थात् पीठ यक्ष का रैनबसेरा (भवन)माना जाता, जैसा कि कुमारस्वामी ने लिखा है; वे यह भी लिखते हैं: 'बौद्ध और जैन साहित्य में उल्लिखित अधिकतर यक्ष-चेतिय पित्रत्र वृक्ष रहे होंगे।' संघदास गणी की वसुदेव-हिण्डी (लगभग पाँचवीं शताब्दी) में लिखा है कि मगध जनपद के सालिग्गम में एक मनोरमा नामक उद्यान था। उसमें जक्ख सुमनो था जिसका पत्थर का बैठका या चबूतरा (सिला-शिला) अशोक-वृक्ष के नीचे था, शिला का नाम सुमना था। उसपर लोग उस यक्ष की पूजा करते थे। स्तर्य नाम के किसी व्यक्ति ने इस यक्ष को प्रसन्न करने के लिए सुमना शिला पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में ध्यान लगाकर खड़े-खड़े रात बितायी। प्रतीत होता है कि शिला शब्द का प्रयोग यहाँ उस शिला या शिल्पखण्ड के लिए हुआ जो अशोक-वृक्ष (चैत्य वृक्ष के रूप में आदृत) के नीचे चबूतरे (सिला-पएस) पर स्थापित था और जिसपर ध्यानमन सत्य खड़ा हो सका था।

इस प्रकार, पहले जिनके चारों ग्रोर एक लघु वेदिका (वैसी ही जैसी सिंधुघाटी की मुद्राग्रों ग्रीर मथुरा के ग्रायाग-पटों पर है) ही बनी होती थी उन चैत्य वृक्षों के नीचे ग्रब, बुद्ध ग्रीर महाबीर के समय तक, कदाचित् उससे भी कुछ पूर्व, उनके चारों ग्रोर पाषाण से (या ईंटों से) एक

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य

श्रंदोग्य-उपनिषद्, 6, 11;/जातक, 4, प् 154.

<sup>2</sup> जातक 5, पृ 472, 474, 488; 4, 210, पृ 353; 3, पृ 23; 4, 153. साथ ही मनुस्मृति, 3, 88./ बृहव्-गौतम, जीवानंद विद्यासागर के संग्रह में, भाग 2, पृ 625.

<sup>3</sup> चित्य ग्रीर चैत्य शब्दों के श्रर्थ के उद्भव ग्रौर विकास के लिए ग्रौर जैन ग्रागम साहित्य में उल्लिखित तीन प्रकार के चैत्यों के लिए देखिए शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 43-45

<sup>4</sup> पाण्डुरंग वामन (काणे), हिस्ट्री ब्रॉफ़ धर्मशास्त्र, 2, 2, पृ 895.

<sup>5</sup> कुमारस्वामी, पूर्वोक्त, पृ 7, टिप्पणी 4 और 47.

<sup>6</sup> वसुदेव-हिण्डी, पृ 85 और 88.

<sup>7</sup> सिमध, (बी ए). व जॅन स्तूप एण्ड ग्रहर एण्डिक्विटीज ग्रॉफ मधुरा, ग्राक्यॉलॉजिकल सर्वे ग्रॉफ इण्डिया, न्यू इंपीरियल सीरिज, 20, 1901, इलाहाबाद, चित्र 9, पू 16. इस शिला पर उत्कीण श्रभिलेख श्रत्यंत खिन्न-भिन्न हो गया है, एविग्राफिया इण्डिका, 2, चित्र 1 ख पू 311-13.

मृतिशास्त्र

चबूतरा बनाया जाने लगा ग्रोर उसपर शिलापट स्थापित किया जाने लगा। ये शिलापट सभी वृक्षों के नीचे नहीं वरन् केवल उनके नीचे स्थापित किये जाते थे जिनकी प्रेतों के बसेरों के रूप में पूजा की जाती थी। कुछ चैत्य वृक्षों के नीचे कदाचित् चबूतरा तो होता पर शिलापट स्थापित न होता, श्रीर कुछ चैत्य वृक्ष वैसे ही केवल वेदिका के साथ रहे आये। परंतु भरहुत के शिल्पांकनों में शिलापटों को चैत्य वृक्ष के पास ग्रासनों (स्टूलों) पर स्थापित करके उनकी पूजा करते हुए भक्त दिखाये गये हैं।

विकास के एक ऐसे चरण का अनुमान किया जा सकता है जब शिलापट के ऊपरी तल पर ही पूज्य वस्तु का उद्भृत उत्कीणं कर लिया जाता और उसपर नैवेद्य अपित किया जाता। मथुरा के कुछ आयाग-पटों पर मध्य में तीर्थंकर के उद्भृत उत्कीणं किये गये। आयाग-पट शब्द से प्रकट है कि उनपर या उनके पास नैवेद्य अपित किया जाता था।

जैन श्रागमों में एक चैत्य (जक्खाययण— टीकाकारों के अनुसार यक्ष-चैत्य) का श्रसंक्षिप्त वर्णन (वर्णक) श्रौपपातिक सूत्र के सूत्र २-५ में पूर्णभद्र चैत्य के वर्णन के रूप में किया गया है। वर्णन यह है कि चंपानगरी के उत्तर-पूर्व में स्थित श्राम्रशाल वन में पूर्णभद्र चैत्य इतने समय से विद्यमान रहा (चिरातीत) कि लोग उसे प्राचीन (पोराण) कहने लगे, वह प्रसिद्ध तो था ही। उसके चारों श्रोर एक विशाल वन-खण्ड था जिसके मध्य में स्थित उत्तुंग श्रशोक-वृक्ष के नीचे एक सिंहासन पर एक पृथ्वी-शिला-पट्ट था जो वृक्ष की श्रोर थोड़ा-सा मुका हुआ था। वह श्रंजन की भाँति काला, नीलोत्पल की भाँति गहरा नीला, दर्पण-तल (ग्रयंसय-तलोबमे) के समान चमकता हुआ (प्रतिबिम्ब-ग्राही) था श्रौर उसका स्पर्श नवनीत, कपास श्रादि की तरह कोमल था। संयोगवश, जैसा मेंने पहले लिखा, यह वर्णन 'नार्दन ब्लैक-पाँलिश्ड वेयर' नाम से प्रसिद्ध उस मृत्पट्ट (पृथ्वी-शिला-पट्ट) का है जिसपर श्रत्यंत श्रोपदार पाँलिश है श्रौर जो छठी शताब्दी ई० पू० में विद्यमान था।

इसी पृथ्वी-शिला-पट्ट से कंकाली-टीला के आयाग-पटों ने परंपरागत आकार-प्रकार प्राप्त किया। इस तथ्य की पुष्टि लोणशोभिका की पुत्री वसु के द्वारा स्थापित आयाग-पट के उस अभिलेख

<sup>1 (</sup>बच्या), बेणी माधव. भरहृत 1937. कलकत्ता. खण्ड 3, रेखाचित्र 26, 28, 30, 31, 32. / कुमारस्वामी, पूर्वोक्त, रेखाचित्र 41, 46, 51.

<sup>2</sup> घोषिताराम बिहार की नीवों में विभिन्न रंगों के नार्दर्न ब्लैक-पॉलिक्ड बेयर मिले हैं। मध्यकालीन टीकाकार इनका प्रतीकार्य समक्षने में मसमर्थ रहे और उन्होंने शिलापट्ट शब्द के पहले के पृथ्वी शब्द को समक्षाये बिना ही छोड़ दिया। यह वस्तुतः पूर्णभद्र का चैरय था, न कि मातृदेवी पृथ्वी का मंदिर. यह पट्ट वास्तव में पृथ्वी-शिला (मिट्टी से बना) था.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

से भी होती है जिसमें आयाग-पट के लिए शिला-पटो शब्द का ही प्रयोग किया गया है। अभिलेख की अंतिम पंक्ति में स्पष्ट उल्लेख है कि यह शिला-पट आईंतों की पूजा के हेतु (अरहत-पूजाये) है।

हेमचंद्र ने जैन मंदिरों में श्रंकित अष्ट-मंगलों में बिल-पटों का<sup>2</sup> उल्लेख किया है। ये निश्चित रूप से श्रायाग-पट ही थे क्योंकि अबतक प्रकाश में आये कंकाली-टीला के प्रत्येक श्रायाग-पट (साधु कण्ह ओर आर्यवती के श्रायाग-पटों के छोड़कर, प्रथम खण्ड में चित्र १६) पर अष्ट-मंगलों में से कोई न-कोई प्रतीक अवश्य अंकित है और वह भी उसके मध्य में मुख्य अभिप्राय के रूप में। इस प्रकार, ध्रायाग-पटों पर स्वस्तिक, त्रिरत्न, स्तूप, धर्मचक्र, स्थापनाचार्य (जिसे वासुदेव शरण अग्रवाल ने इंद्र-यिष्ट माना है) आदि के अंकन मिले हैं। कुछ श्रायाग-पटों पर तो आठों मंगल-प्रतीकों के श्रंकन किये गये, इसके उदाहरण हैं सीहनादिक द्वारा स्थापित आयाग-पट, भद्र-नंद्री की पत्नी द्वारा स्थापित आयाग-पट और मथुरा के एक अज्ञात दानी द्वारा स्थापित आयाग-पट। उस समय की अष्ट-मंगलों की नामाविल श्राज प्रचलित श्वेतांबर और दिगंबर नामाविलयों से कुछ भिन्न थी।

चैत्य वृक्षों के नीचे बने चबूतरे पर पूजा की वस्तुएँ स्थापित करने की पद्धित भारत में ग्रब भी वर्तमान है, हम ग्राज भी ग्रामों ग्रौर नगरों में वृक्षों के नीचे ऐसे चबूतरों पर रखी हुई खण्डित या प्रखण्डित मूर्तियाँ ग्रौर शिलाखण्ड देखते हैं। लगभग प्रथम शताब्दी ई० पू० का एक ग्रच्छा उदाहरण मधुरा की एक शिल्पांकित पट्टी पर विद्यमान है जिसमें एक वेदिका के मध्य वृक्ष के नीचे शिवलिंग का ग्रंकन है। 4

स्रोपपातिक सूत्र में पूर्णभद्र (एक सुपरिचित प्राचीन यक्ष) के चैत्य के वर्णन में किसी निर्मित मंदिर का कोई उल्लेख नहीं है, बल्कि शिलापट्ट-विशिष्ट-वृक्ष को ही यहाँ यक्ष-श्रायतन की सज्ञा दी गयी दिखती है, जैसा कि सूचि-लोम जातक (संयुक्त निकाय, ११,५) से व्यक्त होता है जिसमें एक 'टंकिते मंचो' को यक्ष के भवन के रूप में प्रस्तुत किया गया है। प्रतीत होता है कि शिलापट्ट पर किसी श्राकृति (यक्ष या कोई देवता) का संकन या चैत्य वृक्ष के नीचे किसी देवता की मूर्ति की

<sup>1</sup> वासुदेव शरण मग्रवाल. 'कैटलॉंग म्रॉफ़ द मथुरा म्यूजियम', जर्नल म्रॉफ़ दि यू पी हिस्टॉरिकल सोसायटी 23, भाग 1-2, पृष्ठ 69 तथा परवर्ती. म्रौपपातिक सूत्र के इस मंश के इससे म्रधिक वर्णन के लिए द्रष्टब्य : शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 67 तथा परवर्ती.

<sup>2</sup> उमाकांत ग्रेमानंद शाह की टिप्पणियाँ इष्टब्य: 'बर्द्धमान-विद्या-पट', अर्नल झाँफ वि इण्डियन सोसायटी झाँफ झोरियण्टल झार्ट 9, 1941. /विश्वाब्ट-शलाका-पुरुष-चरित 1, 3, 422, इत्यादि में समवसरएा के वर्णन में हेमचंद्र ने लिखा है: तोरण पताकाओं और द्वेत छत्रों से अलंकृत ये और इनके नीचे विद्यमान अब्ट-मंगल प्रतीक वैसे ही दिखते थे जैसे बलिपट्टों पर होते हैं.

<sup>3</sup> स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 9,7; प्रथम खण्ड में चित्र 3. भ्रायाग-पटों के इससे भ्रधिक वर्णन भ्रौर विवेचन के लिए क्रष्टब्य: शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 77-84, चित्र 7, 10, 11, 13, 14, 14 क, 14 ख आदि।

<sup>4</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1955, चित्र 67.

स्थापना विकास-क्रम में कुछ बाद में प्रचलित हुई, पर यदि जैन ग्रागम साहित्य में विणित राजगृह के मुग्गरपाणि यक्ष के ग्रायतन का काल महावीर के समय तक ले जाया जा सके तो यह ध्यान में रखना होगा कि प्रचलन का उक्त विकास-क्रम भी महावीर के समय तक ले जाया जा सकेगा।

बुद्ध ग्रौर महावीर<sup>2</sup> तथा ग्रनेक प्राचीन विचारक ग्रौर साधु ऐसे वृक्षों के नीचे इन चबूतरों पर ध्यान लगाया करते थे। वृक्षों के नीचे ध्यान लगाने की यह पद्धति वैसी ही है जिसका ग्रनुसरण कदाचित् बुद्ध ने किया। राइस डेविड्स ने इसी वृष्टि से लिखा है कि जब कोई बहुत गंभीर शंका-समाधान चल रहा होता तब उसे स्थिगित करने को बुद्ध कहा करते— 'ये रहे वृक्ष; करो समाधान ग्रगनी शंका का।'3

वृक्ष की चारों दिशाश्रों में एक-एक पीठ के निर्माण श्रीर उसपर शिलापट्ट की स्थापना के प्रचलन से चैत्य वृक्ष की पूजा के विकास के अगले कम का स्पष्ट आभास मिलता है। इससे मौलिक अवधारणा प्राप्त हुई, एक तो चैत्य के आरंभिक रूप को जो चारों और अनावृत होता, और दूसरे, चतुर्मुख मंदिर को, साथ ही कंकाली-टीला की प्रतिमा सर्वतोभद्रिका को जिसके चारों ओर एक-एक तीर्थंकर-मूर्ति खड़ी (प्रथम खण्ड में चित्र १८) या बैठी मुद्रा में अंकित होती है। इस विचार की पुष्टि, आदि-पुराण में जिनसेन ने आदिनाथ के समवसरण में विद्यमान चैत्य वृक्षों का जो सविस्तार वर्णन किया है उससे होती है। उन्हें चैत्य वृक्ष कहते हैं क्योंकि उनके नीचे चारों ओर एक-एक जिनमूर्ति (चैत्य) स्थापित होती है। भवनवासी निकाय के देवों के चैत्य वृक्षों का वर्णन तिलोय-पण्णत्ती में भी इसी प्रकार का है। 5

चतुर्मुख प्रतिमा (चारों ग्रोर सम्मुख दिखने वाली मूर्ति) की मौलिक ग्रवधारणा, समवसरण के संदर्भ में इस मान्यता पर ग्राधारित है कि जिसके मध्य में स्थित पीठ पर विराजमान तीर्थंकर ग्रपने चारों ग्रोर बैठे दर्शंक-वर्ग को उपदेश देते हैं ऐसे उस मण्डलाकार सभागार में इंद्र उन तीर्थंकर की उनके पूर्णतया ग्रमुरूप तीन मूर्तियाँ उन तीनों दिशाओं के सम्मुख स्थापित कर देता है जिनमें स्वयं तीर्थंकर सम्मुख नहीं होते, ताकि वहाँ चारों ग्रोर बैठे दर्शक उन तीर्थंकर को प्रत्यक्षवत् देख सकें। इस प्रकार, इस ग्रवधारणा में यह स्पष्ट है कि वे जो मूर्तियाँ होती हैं वे किसी एक ही तीर्थंकर की होती हैं जिसे चारों ग्रोर से देखा जाना ग्रभीष्ट होता है। फलितार्थं यह कि महावीर की एक चतुर्मुख मूर्ति हो तो

<sup>1</sup> तुलना कीजिए, श्रोदेते विएनौत. ला कल्ते द ल' शर्बे दांस ल' इंदे ऐंश्येने, चित्र 8 घ, अमरावती स्तूप से संबद्ध.

<sup>2</sup> तुलना कीजिए, भगवतीसूत्र, 3, 2, सूत्र 144, जिसमें वर्णन है कि महावीर एक वृक्ष के नीचे पृथ्वी-शिला-पट्ट पर ध्यान लगाये बैठे थे.

<sup>3</sup> राइस डेविड्स, (टी डब्ल्यू). बुद्धिस्ट इण्डिया. पृ 230-31.

<sup>4</sup> भाविपुराण 22, 184-204, 1, पृ 524-27.

<sup>5</sup> तिसोय-पण्णत्ती, 3, 33-39, 1, पृ 115.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य [ भाग 9

उसकी चारों स्रोर की मूर्तियाँ महावीर की ही होंगी। किन्तु कंकाली-टीला की प्राय: सभी चतुर्मुख मूर्तियों में प्रत्येक दिशा की सम्मुख मूर्ति पृथक्-पृथक् तीर्थंकर की है। उन तीर्थंकरों में से कम-से-कम दो की पहचान हो सकती है—एक ऋषभनाथ जिनके कंधों पर लहराती केश-राशि का ग्रंकन होता है स्रोर दूसरे पार्श्वनाथ जिनके मस्तक पर नाग-फणाविल का वितान होता है। तीसरे महावीर होने चाहिए क्योंकि वे स्रंतिम तीर्थंकर थे, स्रौर चौथे नेमिनाथ हो सकते हैं। यह अनुमान इसलिए किया गया है क्योंकि कल्पसूत्र में जो शेष बीस तीर्थंकरों के चरित्र लिखे हैं वे एक ही शैली में हैं स्रौर एक-दूसरे से स्रधिकतर मिलते-जुलते हैं।

इस कारण से, यह संभव है कि पादपीठों पर उत्कीर्ण श्रभिलेखों में जिन्हें प्रतिमा-सर्वतो-भद्रिका कहा गया है ऐसी ये मथुरा की चतुर्मुख मूर्तियाँ समवसरण की गंधकुटी (जिसमें विराजमान होकर तीर्थंकर उपदेश देते हैं) की अवधारणा पर आधारित न होकर वृक्षों के नीचे बने यक्ष-चैत्यों के अनुकरण पर बनायी जाने लगी हों। जैन आगमों में आये सिद्धायतनों के समूचे वर्णनों (वर्णकों) से ज्ञात होता है कि ऐसे मंदिर में तीन द्वार होते थे। प्रत्येक द्वार के सम्मुख एक-एक मुख-मण्डप होता था जो अल्ट-मंगल प्रतीकों से अलंकृत होता था। उनके सम्मुख प्रेक्षागृह-मण्डप या सभागार होते थे। उनके सामने एक-एक चैत्य-स्तूप मणि-पीठिका पर बना होता था। प्रत्येक स्तूप के चारों ओर एक-एक मणि-पीठिका या चबूतरा होता था जिसपर स्तूप की ओर अभिमुख तीर्थंकर-मूर्तियाँ स्थापित होती थीं। इससे चतुर्मुख तीर्थंकर-मूर्ति की अवधारणा पर प्रकाश पड़ता है।

जिनसेन के स्रादिपुराण में मान-स्तंभ नामक एक विशेष प्रकार के स्तंभों का वर्णन है जो समवसरण के प्रथम क्षेत्र में स्थित होते हैं। इन स्तंभों के मूल में चारों स्रोर एक-एक स्वर्णमय तीर्थंकर-मूर्ति स्थापित होती है। इन स्तंभों का वर्णन तिलोय-पण्णत्ती में भी है जिसमें लिखा है कि जिन-मूर्ति स्तंभ के शीर्ष पर स्थापित होती थी। गुप्तकालीन स्राभिलेख से स्रंकित कहाऊं-स्तंभ के शीर्ष पर चारों स्रोर एक-एक स्रोर मूल में एक तीर्थंकर-मूर्ति प्रस्तुत की गयी है। ये मूर्तियाँ सामान्यतः चारों स्रोर से स्नावृत शीर्ष-स्थित मण्डप में प्रस्तुत की गयी हैं। यह पद्धित दिगंबरों में स्राज भी वर्तमान है। देवगढ़ में कुछ स्तंभ ऐसे हैं जिनमें मान-स्तंभ की इस प्राचीनतर परंपरा के विविध रूप मिलते हैं। कहीं-कहीं शीर्ष पर तीर्थंकर-मूर्तियों के स्रतिरिक्त मूल में स्रनुचर देवतास्रों, यक्षयों,

<sup>1</sup> चैत्य के विकास के लिए द्रष्टव्य : शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 43 तथा परवर्ती; विकोष रूप से पृ 56-57, 94-95.

<sup>2</sup> जीवाजीवाभिगमसूत्र 3. 2, 137 तथा परवर्ती. भगवतीसूत्र, 20, 9, सूत्र 684-794 भी द्रष्टक्य.

<sup>3</sup> जिनसेन का बादिश्युराण, 22, 92-102, पृ 515-16-

<sup>4</sup> तिलोय-पण्णत्ती, 4, 779 तथा परवर्ती. यह शोध उपयोगी होगी कि कंकाली-टीला की चतुर्मुख मूर्तियों में से कोई किसी मान-स्तंभ के शीर्ष या मूल का भाग तो नहीं थी.

<sup>5</sup> पलीट (जे एक). इंस्किष्शंस झॉफ़ वि सर्ली गुप्त किंग्स, कॉर्पस इंस्क्रिप्शनम् इण्डिकेरम्, 3, 1888. कलकत्ताः प् 66-68

ब्रध्याय 35 ] मूर्तिकास्त्र

क्षेत्रपालों भ्रादि की मूर्तियाँ बनायी गयीं, किन्तु शीर्ष पर कहीं-कहीं चारों तीर्थंकर-मूर्तियों में से किसी एक के स्थान पर किसी गणधर या किसी स्राचार्य की मूर्ति भी बनायी गयी। इसी पद्धित का एक बृहत् उदाहरण राजस्थान में चित्तौड़ के जैन स्तंभ के रूप में विद्यमान है।

यहाँ चतुर्मुख (चौमुख) जैन मंदिरों की ग्रवधारणा भी उल्लेखनीय है जिनके गर्भालयों में चारों ग्रोर एक-एक द्वार होता है ग्रौर पूजा के लिए स्थापित मुख्य मूर्ति चतुर्मुख होती है, ग्रर्थात् उसके चारों ग्रोर एक-एक (ग्रावश्यक नहीं कि वे भिन्न-भिन्न न हों) तीर्थंकर का ग्रंकन होता है। इस प्रकार का एक बहुत ग्रारंभिक प्रसिद्ध मंदिर बंगाल के पहाड़पुर में है जिसपर हिन्दू ग्रंकन हैं। यह कहना कठिन है कि वह मंदिर मूलतः जैन था या नहीं, परंतु पहाड़पुर में प्राप्त हुई वर्ष १५६ (४७६ ई०) की वह तिथ्यंकित ताम्न-पट्टी उल्लेखनीय है जिसमें जैन पंच-स्तूप-निकाय का संदर्भ है। तथापि, भारत में ग्रनेक जैन चौमुख मंदिर प्रसिद्ध हैं, जिनमें से राजस्थान में राणकपुर का त्रैलोक्य-दीपक नामक चतुर्मुख प्रासाद ग्रनुपम कृति है; एक ग्रौर प्रसिद्ध कृति है ग्राबू पर्वत पर दिलवाड़ा के मंदिर-समूह में खरतर-वसहि (लगभग पंद्रहवीं शती) नामक मंदिर।

लिखा जा चुका है कि मथुरा में चतुर्मुख मूर्तियों की स्थापना का प्रचलन था। राजगिर की सोनभण्डार गुफा में एक गुप्तोत्तर काल की पाषाण-निर्मित चौमुख मूर्ति है विजसके चारों ओर पृथक्-पृथक् तीर्थं करों——ऋषभ, अजित, संभव और अभिनंदन—के श्रंकन हैं। भारत कला भवन, वाराणसी की सारनाथ से प्राप्त प्राचीनतर पाषाण-निर्मित मूर्ति भी चौमुख है। समूचे भारत में अनेक जैन मंदिरों में इतिहास के विभिन्न युगों में स्थापित पाषाण और घातु की चौमुख मूर्तियाँ आज भी पूजी जाती हैं। इस अवधारणा का मध्यकाल में परिवर्धित रूप पुरातत्त्व संग्रहालय, ग्वालियर की एक मूर्ति (चिन्न ३१० क) में द्रष्टव्य है।

एक ऐसा युग भी आया, कदाचित् मध्यकाल में किसी समय, जब तीर्थंकरों की समूहबद्ध मूर्तियों की पूजा का प्रचलन हुआ.—चौबीस का समूह; भूत, वर्तमान और भविष्य के आरों या युगों की एक-एक चौबीसी की संयुक्त बहत्तर का समूह (चित्र ३१० ख), (सूरत के एक दिगंबर जैन मंदिर में); विभिन्न क्षेत्रों से संबद्ध एक सौ सत्तर का; और लोक की रचना में उल्लिखित सहस्रकूट से संबद्ध एक हजार का (चित्र ३११ क)। इनमें से अंतिम को छोड़ कर शेष सभी शिलाओं पर उद्भृत किये गये। अंतिम को, सुविधा के लिए, एक चौमुख की भाँति चारों और लघु मूर्तियों के उद्भृत द्वारा बनाया गया। बहत्तर या एक सौ सत्तर के समूहों को भी सुविधा की दृष्टि से चौमुख की भाँति चारों और प्रस्तुत किया गया। किन्तु जिनपर चौबीस के समूह को चारों और प्रस्तुत किया गया हो ऐसे

<sup>1</sup> द्रष्टव्यः शाह, पूर्वोक्त, 1955, रेखाचित्र 56, देवगढ़ के मंदिर-12 की चहारदीवारी में स्थित एक मान-स्तंभ के लिए; ग्रीर वही, चित्र 82, वित्तीड़ के स्तंभ के लिए (द्वितीय खण्ड में चित्र 219 भी).

<sup>2 [</sup>पहाड़पुर, राग्राकपुर म्रादि के लिए इसी खण्ड में म्रध्याय 21 और 28 द्रष्टब्य. --संपादक.]

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य [ भाग 9

चौमुख विरल नहीं हैं। यह भी है कि इस प्रकार की कृतियों में प्रस्तुति की कला के कारण भिन्नता मिलती है, जैसे चौबीस के समूह को तीन आड़ी पंक्तियों में प्रस्तुत किया गया (चित्र ३११ ख), या बड़े समूहों को एक ऐसे मंदिर की अनुकृति के रूप में प्रस्तुत किया गया जिसपर शिखर का अंकन भी किया गया हो।

चैत्य-वृक्षों की चर्चा किर उठायी जाये। जो सिन्ध्-सभ्यता की मुद्राग्रों पर दृष्टिगत होती है ग्रौर जो वैदिक तथा स्मृति-साहित्य में उल्लिखित है ग्रौर जो बहुत प्राचीन काल से प्रचलन में रही ऐसी वृक्ष-पूजा का उस वर्ग की धार्मिक मान्यताग्रों में महत्त्वपूर्ण स्थान रहा जिसके साथ बुद्ध ग्रौर महावीर का विशेष संबंध इसलिए था कि वे वैदिक पुरोहित-वर्ग ग्रौर उसके कर्मकाण्ड का प्रतिरोध कर सकें। महावीर ऐसे मंदिरों में केवल-ज्ञान के पहले भी ठहरते थे ग्रौर बाद में भी। बुद्ध को बोधि-लाभ ग्रौर महावीर को केवल-ज्ञान ऐसे ही चैत्य-वृक्षों के नीचे हुग्रा था, यह मान्यता तथ्यों पर ग्राधारित रही हो सकती है, ग्रौर जब ग्रन्य बुद्धों ग्रौर तीर्थं करों की नामाविलयाँ प्रचलन में ग्रायीं तब दोनों धर्मावलंबियों ने उन सबके चैत्य-वृक्षों का विधान भी किया।

परंत्, ग्रारंभ में बौद्ध कला में बुद्ध का ग्रंकन मानवाकृति के रूप में नहीं होता था, ग्रतः बोधि-वक्ष को और भी अधिक महत्त्व मिला, किन्तू जैनों ने केवल इतना ही किया कि विभिन्न तीर्थंकरों के चैत्य-वृक्षों की नामाविल बना दी ग्रीर पूजा तथा कला में उन्हें गौण स्थान दे दिया । परंतु प्राचीन भारत में वक्ष-पूजा का इतना ग्रधिक प्रचलन था कि तीर्थंकर की उद्भृत मूर्तियों के साथ चैत्य-वृक्ष की प्रस्तृति उनके मस्तक के ऊपर पत्रों के त्रांकन के रूप में ग्रावश्यक हो गयी। जैन धर्म ग्रीर बौद्ध धर्म दोनों ने वृक्ष-पूजा को एक नया अर्थ प्रदान किया। चैत्य-वृक्षों की पूजा और कला में प्रस्तृति का कारण यह नहीं था कि उनपर प्रेत और देवता बसेरा करते थे, वरन यह था कि उनके नीचे बुद्ध को बोधि-लाभ ग्रौर महावीर को केवल-ज्ञान हुग्रा था। चैत्य-वृक्ष के नीचे सर्वप्रथम कदाचित् तीर्थंकर-मृति को स्थापित किया गया । चौसा से प्राप्त मृति-समूह में एक कांस्य-मृति (प्रथम खण्ड में चित्र २२ ग) चैत्य-वक्ष की है जो इस समय पटना संग्रहालय में प्रदर्शित है। यह मूर्ति कदाचित इसी पद्धति से पूजी जाती थी, उसके पास एक लघु तीर्थंकर-मूर्ति ग्रलग से रखी जाती थी। मंदिरों के प्रचलन के साथ-साथ यह पद्धति कमशः समाप्त होती गयी, परंतु ऋषभनाथ से संबद्ध एक ऐसा वृक्ष (गुजराती में रायण-वक्ष) शत्रुंजय पर्वत पर अब भी पवित्र माना जाता है और पूजा जाता है। वक्ष-पूजक संप्रदाय के कारण चैत्य-वक्षों को महत्त्व विशेष रूप से दिया जाता था, यह तथ्य उन विशेष प्रकार की तीर्थंकर-मूर्तियों से प्रकट है जिनपर एक बृहदाकार वृक्ष के ग्रंकन के नीचे (चित्र ३१२ क) प्रायः सभी शेष प्रातिहायों (जिन-मृति के परिकर के भ्रंग) का भ्रंकन या तो लुप्तप्राय हो जाता है या गौण  $1^1$ 

<sup>1</sup> द्रष्टव्य : शाह, पूर्वोक्त, 1955, चित्र 72, तिस्रवेली जिले के कलुगुमले से प्राप्त ; चित्र 73, पाटन के पंचासर-देरासर से प्राप्त ; चित्र 75, सूरत के एक दिगंबर जैन मंदिर से प्राप्त.

प्रध्याय 35 ] मूर्तिशास्त्र

महावीर के चैत्य-वृक्ष का प्राचीनतम उल्लेख कदाचित् स्राचारांग के द्वितीय श्रुतस्कंध में स्राये महावीर के जीवन के प्रसंग में है, प्रथम श्रुतस्कंध से द्वितीय को उत्तरवर्ती काल का माना जाता है, जिसमें उल्लेख तो चौबीसों तीर्थंकरों का है पर जीवन-प्रसंगों का वर्णन केवल चार, स्रर्थात् ऋषभ, नेमि, पार्श्व स्रौर महावीर का ही है। ऐसे कल्प-सूत्र में शेष बीस तीर्थंकरों के चैत्य-वृक्षों का कोई उल्लेख नहीं। बहुत-सी प्राचीनतर सामग्री को समाविष्ट करके भी जो स्पष्ट ही उत्तरवर्ती काल की रचना है ऐसे समवायांग-सूत्र में भूत, वर्तमान स्रौर भविष्य के स्रौर भरत क्षेत्र के वर्तमान काल (ग्रारा) के तीर्थंकरों, ऐरावत क्षेत्र के तीर्थंकरों, चौबीसों तीर्थंकरों के चैत्य-वृक्षों की नामाविल है। इनमें से स्रितम नामाविल दिगंबरों स्रौर श्वेतांबरों की एक ही है क्योंकि उसका प्रचलन पाँचवीं शताब्दी से पूर्व तब हुस्रा जब दिगंबर-श्वेतांबर-मतभेद प्रखरता से उभरे।

जैन धर्म में वे देव व्यंतर-निकाय में परिगणित हैं जिन्हें वृक्ष-पूजा से संबद्ध माना जाता है। व्यंतर आठ जातियों में विभक्त हैं: पिशाच, भूत, यक्ष, राक्षस, किंनर, किंपुरुष, महोरग (नाग) ग्रीर गंधवं। प्रत्येक जाति में मुकुट पर कमशः ये चिह्न (वृक्ष के रूप में) होते हैं: कदंब, सुलस, वट, खट्वांग, प्रशोक, चंपक, नाग श्रीर तुंबुरु। दिगंबर नामाविल में खट्वांग के स्थान पर बदरी वृक्ष का नाम है। ३ इवेतांबर नामाविल में खट्वांग ही एक ऐसी वस्तु है जो वृक्ष नहीं प्रतीत होती।

स्थानांगसूत्र में <sup>4</sup> चैत्य-वृक्षों की नामाविल है जिन्हें भवनवासी देवों की दस जातियाँ पूजती थीं; एक अन्य नामाविल तिलोय-पण्णत्ती में है। इससे व्यक्त होता है कि जैन मंदिरों के क्षेत्र में चैत्य-वृक्षों या वृक्ष-पूजक मत का प्रचलन था। चैत्य-वृक्षों की अवधारणा के संदर्भ में, ब्राह्मण और बौद्ध साहित्य में उल्लिखित जीवन-वृक्ष और कल्प-द्रुम की अवधारणा पर भी ध्यान दिया जाना चाहिए। जैन ग्रंथों में भी दस कल्प-द्रुमों का वर्णन है। इनका विस्तृत वर्णन जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्ति में है। हेमचंद्र ने उत्तरकुर क्षेत्रों के दस प्रकार के कल्पवृक्षों का वर्णन इस प्रकार किया है: मद्यांग

<sup>1</sup> समवायांगसूत्र, 149, समवाय, पृ 152. चैत्य-वृक्षों के लिए ग्रीर भी द्रष्टव्य : जीवाजीवाभिगमसूत्र, सूत्र 127, पृ 125 ग्रीर सूत्र 142, पृ 251.

<sup>2</sup> रामचंद्रन्, पूर्वोक्त, पृ192 तथा परवर्ती. इसमें इस युग के सभी तीर्थंकरों के चैत्य-वृक्षों की एक नामाविल दी गयी है जो अशुद्ध प्रतीत होती है. दिगंबर नामाविलयों के लिए द्रष्टव्य : प्रतिष्ठासारोद्धार, 4, 106, पृ 101. /तिलोय-पण्णत्ती, 4, 916-918, पृ 264.

<sup>3</sup> दोनों संप्रदायों से संबद्ध नामाविलयों श्रीर उनके मूल स्रोतों के लिए द्रष्टव्य: कारफ़ेल, वी कॉस्मॉग्राफी देर इण्देर, प् 273 तथा परवर्ती.

<sup>4</sup> भ्यानांगसूत्र, 10, 3, सूत्र 766, 2, पृ 487; टीकाकार ने लिखा है कि ये वृक्ष सिद्धायतनों के समीप पूजे जाते थे.

**<sup>5</sup>** तिलोय-पण्णत्ती, 3, 136, 1, पृ 128.

<sup>6</sup> विशेष रूप से द्रष्टव्य : आनंदकुमार कुमारस्वामी, एलीमेंट्स आँफ बुद्धिस्ट आइकॉनोग्नाफी, 1935, कैम्ब्रिज.

<sup>7</sup> जम्बूहीप-प्रज्ञप्ति, 20, पृ 99 तथा परवर्ती. /प्रवचन-सारोद्धार, 1067-70, पृ 314 भी द्रष्टव्य. /जिनसेन का हिरमंश-पुराण 1, पृ 146-47

सिद्धांत एवं प्रतोकार्थ भाग 9

अग्रादि दस प्रकार के कल्प-द्रुमों से मनुष्यों को अनायास ही सदा वह सब प्राप्त होता है जो वे चाहते हैं। इनमें से मद्यांग नामक कल्प-द्रुम से मदिरा प्राप्त होती है, भृंग कल्प-द्रुम थालियाँ देते हैं, तुर्यांग वाद्य-यंत्र प्रदान करते हैं, दीप-शिखाओं और ज्योतिष्कों से श्रद्भुत प्रकाश मिलता है, चित्रांग आभूषण देते हैं, चित्ररसों से भोजन उपलब्ध होता है, मण्यंग आभूषण प्रदान करते हैं, गेहकारों से घर प्राप्त होते हैं और अनंग विविध प्रकार के परिधान देते हैं।

मंगल-स्वप्तों की मान्यता भारत में बहुत प्राचीन काल से रही है, जैसा कि छांदोग्य उपनिषद्, ५,२,७,६ में ग्राये उस संदर्भ से सिद्ध होता है जिसमें ऐसे ही एक स्वप्त का प्रभाव बताया गया है। जब कोई भावी तीर्थंकर स्वर्ग से चयकर माता के गर्भ में ग्रवतीर्ण होता है तब माता कुछ मंगल स्वप्त देखती है। माता, श्वेतांबर मान्यता के ग्रमुसार, स्वप्त में चौदह विभिन्न वस्तुएँ देखती है, किन्तु दिगंबर मान्यता से ये स्वप्त सोलह होते हैं। महावीर की माता के द्वारा देखे गये चौदह स्वप्तों का सिवस्तार वर्णन कल्पसूत्र में इस प्रकार हैं: (१) चार शुण्डादण्ड-सिहत एक उत्तुंग ग्रौर मनोरम श्वेत गज, (२) प्रकाश-पुंज से चमत्कृत एक श्वेत वृषभ जिसकी ककुद् ग्राकर्षक ग्रौर प्रृंग स्निग्धाग्र होते हैं, (३) श्वेत ग्रौर सुंदर, स्फूर्तिमान् सिंह, जिसकी फड़कती पूँछ ग्रौर लपलपाती जिह्ना हो (४) श्री नामक एक चतुर्भुजी देवी जो ग्रलंकार-विभूषित, कमल-धारिणी ग्रौर गजों द्वारा ग्रीभिषकत हो रही होती है, (५) विभिन्न पुष्पों की एक माला, (६) पूर्णचंद्र, (७) रिक्तम सूर्य, (६) एक परम मनोहर पताका जो स्वर्ण-दण्ड पर ग्राबद्ध ग्रौर सिंह से चिह्नित हो, (६) जल ग्रौर कमलों से ग्रापूरित कुंभ जो सौभाग्य का सदन हो, (१०) कमलों ग्रौर जलचर जंतुग्रों से ग्राप्तिवत विशाल सरोवर, (११) उच्छल-तरंग ग्रौर जलचर जंतुग्रों से ग्रापूरित क्षीर-सागर, (१२) स्तंभ-मण्डित देव-विमान जो मालाग्रों से ग्रलंकृत ग्रौर चित्रों या पुत्तिकाग्रों से मुसज्जित हो, (१३) सभी प्रकार के रत्नों की राशि, ग्रौर (१४) निरंतर प्रज्वित निर्धूम ग्रग्नि।

कल्प-सूत्र की पाण्डुलिपि में इन स्वप्नों का चित्रांकन है, एक साथ भी जो ब्राउन की पुस्तक के चित्र १६ के रूप में प्रकाशित है, और ग्रलग-ग्रलग भी जो उसके चित्र २० से ३३ तक के रूप में प्रकाशित हैं। कल्प-सूत्र के चित्रांकनों का जो प्रकार सर्वाधिक प्रचलित है (ब्राउन की पुस्तक के चित्र ६,१६) उसमें सबसे नीचे की पट्टी में पर्यंक पर लेटी हुई तीर्थंकर-माता का ग्रंकन होता है और ऊपर

<sup>1</sup> त्रिष्ठिट-झलाका-पुरुष-चरित, (गायकवाड स्रोरियण्टल सीरिज), अनुवाद; हेलन जॉनसन, पृ 29-30.

<sup>2</sup> इन शकुन-सूचक स्वप्नों में में कुछ पर उपयोगी चर्चा श्रीर व्याख्या के लिए द्रष्टव्य : श्रानंदकुमार कुमारस्वामी, 'द कांकरर्स लाइफ़ इन जैन पेंटिंग्स', जर्नल श्रॉफ़ दि इण्डियन सोसायटी श्रॉफ़ श्रोरियण्टल श्रार्ट 3, श्रंक 2, दिसंबर 1935, पृ 125-44.

<sup>3</sup> ब्राउन- मिनिएवर पेंटिंग्स झॉफ़ द कल्यमूत्र- ब्रिग्न चित्रांकनों के लिए द्रष्टव्य: जैनवित्रकल्पहुम, 1, चित्र 73. /कुमारस्वामी, कैटलॉग झॉफ़ दि इण्डियन कलेक्झन इन द बोस्टन म्यूजियम, 4, चित्र 13, 34. /ब्राउन, पूर्वोक्त चित्र, 152, पृ 64. /मुनि पुण्यविजय- पवित्र-कल्पसूत्र- चित्र 17, 22-

ब्रष्याय 35 ] मूर्तिशास्त्र

की दो या तीन पट्टियों में कई पंक्तियों में चौदह स्वप्नों की लघु आकृतियाँ ग्रंकित होती हैं। विभिन्न तीर्थंकरों के जीवन-प्रसंगों के ग्रंतगंत पाषाण-शिल्प में भी ये स्वप्न प्रस्तुत किये गये। चित्र ३१३ कुंभारिया के एक मंदिर की छत का है जिसपर ग्रंकित महावीर के जीवन-प्रसंगों के ग्रंतगंत इन स्वप्नों का भी ग्रंकन है।

प्राचीन भारत में ग्रत्यंत पुरातन होने पर भी ग्रौर सभी वर्गों में प्रचितत होने पर भी मंगल-स्वप्नों की मान्यता तीर्थंकरों के जीवन-प्रसंगों में कुछ बाद के काल में समाविष्ट हुई। उपलब्ध विवरणों में जो कदाचित् सर्वाधिक प्राचीन है ऐसे एक कल्प-सूत्र के विवरण में दीनार-माला का संदर्भ ग्राया है। इससे प्रकट होता है कि इस ग्रंथ का यह ग्रंश उस काल के बाद लिखा गया जब दीनार नामक मुद्रा का भारत में प्रवेश ग्रौर परिचय हुग्रा। स्वप्नों की इससे पूर्व की कोई प्रस्तुति उपलब्ध नहीं। चक्रवर्तियों, वासुदेवों ग्रौर बलदेवों की माताग्रों के स्वप्नों का विधान इससे भी बाद में हुग्रा होगा।

दिगंबर परंपरा के अनुसार तीर्थंकर-माता के सोलह स्वप्न ये हैं: (१) इंद्र का गज ऐरावत, (२) सर्वोत्तम वृषभ, (३) श्वेत वर्ण और रिक्तम केसर सिहत सिंह, (४) देवी पद्मा (श्री) जो स्वर्णंकमल पर आसीन हो और गजों के द्वारा अभिषिक्त की जा रही हो, (५) उत्कृष्ट कुसुमों की दो मालाएँ, (६) चंद्रमा, (७) उदयाचल शिखर पर उदीयमान सूर्य, (५) मुख पर कमलों से अलंकृत दो पूर्णंकुंभ, (६) मीन-युगल, (१०) दिव्य सरोवर, (११) उमड़ता समुद्र, (१२) स्वर्णमय उच्च सिंहासन, (१३) दिव्य विमान, (१४) नागेंद्र भवन, (१४) रत्न-राशि, (१६) निर्धूम अगिन।<sup>2</sup>

सोलह स्वप्नों की प्रस्तुति दिगंबर जैनों में श्रत्यंत प्रचलित रही, तभी तो वह मंदिरों में द्वारों के सरदलों पर भी की गयी मिलती है, जिसका एक श्रारंभिक उदाहरण खजुराहो के शांतिनाथ-मंदिर के द्वार पर विद्यमान है। खजुराहो के कुछ श्रन्य मंदिरों के द्वारों पर भी स्वप्नों के श्रंकन हुए मिलते हैं।

जैन मान्यताओं के अनुसार, इनसे कुछ कम संख्या में स्वप्न वासुदेव, बलदेव, स्रादि

पवित्र-कल्य-सूत्र के अपने (समीक्षाइनक) संस्करण की प्रस्तावना में मुनि श्रीपुण्यविजय ने पू 10 पर लिखा है कि कल्पसूत्र में आये चौदह स्वप्नों का विस्तृत विवरण इसी ग्रंथ की श्रगस्त्यसिंह-सूरि की चूणि में नहीं मिलता। इसिलए यह कहना कठिन है कि इस ग्रंथ का यह भाग मौलिक है। वे लिखते हैं कि इशाश्रुतस्कंध (जिसके आठवें अध्ययन के रूप में कल्पसूत्र है) की निर्मु कित और चूणि, दोनों का काल लगभग 350 ई० या उसके पूर्व से आरंभ होता है.

<sup>2</sup> जिनसेन का द्यादि-पुराण, सर्ग 12, क्लोक 101-19, जिनसेन का हरिसंशपुराण, सर्ग 8, क्लोक 58-74

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य [ भाग 9

शलाका-पुरुषों भ्रौर चक्रवर्तियों की माताएँ देखती हैं। इन स्वप्नों का चित्रांकन या शिल्पांकन कहीं हुआ नहीं मिलता।

दोनों ग्राम्नायों में प्रचलित ग्रष्ट-मंगलों का स्थान प्राचीन काल से ही जैन पूजा-पद्धित में रहा है। इन द्रव्यों की क्वेतांबर ग्रौर दिगंबर नामाविलयों में कुछ ग्रंतर है। क्वेतांबर ग्रागम-ग्रंथ ग्रौरपातिक-सूत्र के ग्रनुसार ग्रष्ट-मंगल ये हैं: स्वस्तिक, श्रीवत्स, नंद्यावर्त, वर्धमानक (चूर्णपात्र), पूर्णकुंभ, दर्पण ग्रौर मत्स्य (या मत्स्य-युग्म)। जैन साहित्य ग्रौर ग्रागम-ग्रंथों में इनकी विभिन्न रूपों में प्रस्तुति के उल्लेख मिलते हैं: तोरणों या प्राचीरों के ग्रग्रभागों के ग्रलंकरण के रूप में, चैत्य-वृक्षों ग्रौर चबूतरों पर स्थापित किये गये रूप में, या भित्तियों पर चित्रांकन के रूप में, इत्यादि। हेमचंद्र ने भी लिखा है कि ग्रष्ट-मंगल द्रव्य बिल-पट्टों पर प्रस्तुत किये जाते थे। श्री ग्राधुनिक जैन मंदिरों में काष्ठ या घातु से निर्मित नीची चौकियाँ होती हैं जिनपर पूजा के द्रव्य चढ़ाये जाते हैं। उनके पाक्ष्वों पर ग्राठ मंगल द्रव्य या चौदह या सोलह स्वप्न शिल्पांकित या जड़े होते हैं। प्रायः जैन महिलाएं पूजा के कक्ष में इन ग्राठ प्रतीकों को बिना पकाये ग्रौर छिलके उतरे हुए चावलों से तक्तिरयों पर बना देती है। मंदिरों में घातु-निर्मित मूर्तियों के साथ ऐसी लघु घातु-निर्मित तक्तिरयाँ (यंत्र) भी स्थापित की जाती हैं जिनपर ग्रष्ट-मंगल ढले या उत्कीणं होते हैं (चित्र ३१२ ख)। ऐसी ग्रिधकांश तक्तिरयाँ ग्रिधक-से-श्रिषक एक या दो सौ वर्ष प्राचीन होती हैं।

किन्तु हेमचंद्र ने अष्ट-मंगल द्रव्यों सिहत बिल-पट्टों का जो उल्लेख किया है वह मथुरा के कुषाणकालीन आयाग-पटों पर उत्कीणं अष्ट-मंगलों के दृष्टांत से पुष्ट होता है। भद्रनंदी की पत्नी अचला द्वारा स्थापित आयाग-पट (स्मिथ की पूर्वोक्त पुस्तक का चित्र ११) पर ऊपर की पंक्ति में चार तथा नीचे की पंक्ति में और आठ प्रतीक उत्कीणं हैं। नीचे की पंक्ति में दायें से प्रथम जो अंशतः खण्डित प्रतीक है वह संभवतः श्रीवत्स था। दूसरा स्वस्तिक है, तीसरा अर्थोन्मीलित कमल-किलका है, चौथा मत्स्य-युगल है, पाँचवाँ जलपात्र है, छठवाँ या तो समिपत किये गये मिष्टान्न हैं या रत्त-राशि। सातवाँ एक शास्त्र-सिहत रिहल अर्थात् स्थापना प्रतीत होता है पर उसे भद्रासन भी कहा जा सकता है। आठवाँ प्रतीक एक खण्डित त्रिरत्न प्रतीत होता है। सबसे ऊपर बीच में जो सम-चतुष्कोणीय स्थान है उसमें एक श्रीवत्स का अंकन है, एक अन्य प्रकार का स्वस्तिक ग्रंकित है जिसके छोर मुड़े

ऐसी मान्यताएँ दोनों ही माम्नायों में सामान्य हैं किन्तु उनकी नामाविलयों के म्रंतर से प्रतीत होता है कि उनका विकास गुप्तकाल के भ्रनंतर तब हुआ जब स्वेतांबरों और दिगंबरों के मतभेद ने अंतिम रूप ले लिया था.

<sup>2</sup> त्रिषष्टि-ञालाका-पुरुष-चरित 1, पृ 112-190./मास्प्रिराण, पर्व 22, क्लोक 143, 185, 210 म्रादि /राय-पर्सणियम्, संपादक पं॰ बेचरदास, पृ 80. / जंबूहोप-प्रमण्ति 1 पृष्ठ 43 भी.

<sup>3</sup> त्रिषष्टि-शलाका-पुरुष-चरित, 1, पृ 190 ग्रीर दिप्पग्री 238.

<sup>4</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 82, चित्र 10, लखनऊ संग्रहालय का क्रमांक जे. 252.

हुए हैं, और दो प्रतीकों की पहचान नहीं हो सकी है जिनमें से पहला आसन (भद्रासन?) हो सकता है। इससे भी अधिक अखण्डित अष्टमंगल सीहनादिक द्वारा स्थापित आयाग-पट (लखनऊ संग्रहालय की प्रविष्टि संख्या जे. २४६) पर अकित हैं। इसपर और अचला द्वारा स्थापित आयाग-पट पर मध्य के चतुष्कोण में चार ऐसे त्रिरत्न श्रंकित हैं जिनकी रचना पृथक्-पृथक् श्रंगों से हुई है। सबसे ऊपर मध्य के सम-चतुष्कोण स्थान में, सीहनादिक द्वारा स्थापित आयाग-पट पर मत्स्य-युगल, विमान, श्रीवत्स-लांछन और वर्धमानक के श्रंकन हैं। इसके समीप ही जो सबसे नीचे की पंक्ति है उसमें त्रिरत्न, पूर्ण विकसित कमल, एक ऐसा प्रतीक जिसे अग्रवाल ने इंद्र-यिष्ट या वैजयंती नाम दिया है, और एक मंगल-कलश हैं।

एक मथुरा-निवासी द्वारा स्थापित भ्रायाग-पट (लखनऊ संग्रहालय का क्रमांक जे. २४६) के मध्य में एक सोलह भ्रारों का चक्र है जो धर्मचक्र होना चाहिए। उशिवधोषक की पत्नी द्वारा स्थापित भ्रायाग-पट (लखनऊ संग्रहालय का क्रमांक जे. २५३) पर चार ऐसे त्रिरत्न हैं जिनकी रचना पृथक्-पृथक् भंगों से हुई है (भ्रौर उनके मध्य में एक जिन-मूर्ति का श्रंकन है)। एक श्रज्ञात दानी द्वारा स्थापित भ्रायाग-पट (लखनऊ संग्रहालय का क्रमांक जे. २५०) पर मध्य के बड़े वृत्त में एक अलंकृत स्वस्तिक है जिसकी चारों भुजाभ्रों के भीतर क्रमशः स्वस्तिक, श्रीवत्स, मीन-युगल भौर इंद्र-यिष्ट (वैजयंती ?, स्थापना ?) के श्रंकन हैं। मध्य के लघुतर वृत्त में एक संग्रकत त्रिरत्न है जिसके मध्य में एक तीर्थंकर-मूर्ति का ग्रंकन है। इस ग्रायाग-पट के सब से नीचे की पंक्ति में कुछ खण्डित प्रतीक हैं जिनमें से जल-पात्र, भ्रघोंन्मीलित कमल, त्रिरत्न भौर स्वस्तिक की पहचान सहज हो जाती है। श्रिविमत्र द्वारा स्थापित भ्रायाग-पट के उपलब्ध खण्ड पर मध्य में एक बड़ी रिहल का एक पैर श्रंकित बच गया है जिसे उपर्युक्त श्रायाग-पटों के संदर्भ में स्थापना (?) या इंद्र-यिष्ट (?) भ्रादि कहा गया है। इस विश्लेषण से व्यक्त होता है कि उपर्युक्त प्रत्येक भ्रायाग-पट पर भ्रष्ट-मंगलों में से कुछ या सभी के लघु ग्रंकनों के भ्रतिरक्त किसी एक मंगल द्रव्य का बड़ा या मुख्य भ्रंकन भी होता है। कदाचित् ऐसे भ्रायाग-पट रहे होंगे जिनपर उन शेष मंगल-द्रव्यों के भी बड़े या मुख्य भ्रंकन रहे होंगे जिनहें कुषाणकालीन मथुरा के जैन मानते होंगे। इससे प्रकट है कि हेमचंद्र को श्रष्ट-मंगलों के भ्रंकन

<sup>1</sup> पूर्वोक्त, चित्र 13, पृ 79.

<sup>2</sup> वासुदेव शरण ग्रग्नवाल, ए गाइड दु लखनऊ म्यूजियम, पृ 2, चित्र 5, ग्रीर उन्हीं का हर्वचरित : एक सांस्कृतिक श्राध्ययन, पृ 120. /स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 7, पृ 14.

<sup>3</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1955, चित्र 14, पू 77. /स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 8, पू 15. /बूलर. एपियाफिया इण्डिका, 2, पू 200, 313.

<sup>4</sup> ज्ञाह, पूर्वोक्त, 1955, चित्र 12, पृ 76-77. /स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 10, पृ 17.

<sup>5</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1955, चित्र 11, पृ 81. /स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 9, पृ 16.

<sup>6</sup> शाह, पूर्वोक्त, 1955, पृ 80. /स्मिथ, पूर्वोक्त, चित्र 13, पृ 20.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

से सहित बलिपट्टों की अति प्राचीन परंपरा का परिज्ञान था।1

अष्ट-मंगलों की प्रस्तुति जैन पाण्डुलिपियों के चित्रांकनों में<sup>2</sup>, विभिन्न प्रकार के पटिचत्रों में भ्रौर विज्ञप्ति-पत्रों के किनारे की पट्टियों में हुए चित्रांकनों में<sup>3</sup> भी की गयी। जैन मंदिरों में स्थापित धातु-मूर्तियों के साथ, अष्ट-मंगलों से स्रंकित धातु-निर्मित तश्तिरियाँ (यंत्र) भी स्थापित की स्रौर पूजी जाती हैं (द्रष्टव्य—शाह, पूर्वोक्त, १९५५, चित्र ६०)।

ग्रन्ट-मंगलों की पूजा जैन कर्मकाण्ड के ग्रंतर्गत होती है। चौदहवीं शताब्दी के श्वेतांबर ग्रंथ ग्राचार-दिनकर में एक-एक मंगल द्रव्य के प्रतीकार्थ की व्याख्या की गयी है। उसमें लिखा है कि कलश की पूजा का कारण यह है कि तीर्थंकर अपने परिवार में कलश के ही समान होते हैं। दर्पण का उद्देश्य है ग्रात्मा के यथार्थ रूप का दर्शन। भद्रासन की पूजा इसलिए की जाती है कि उसे पुण्यात्मा भगवान् के चरणों ने पित्र किया है। वर्धमानक संपत्ति, कीर्ति, गुण ग्रादि की समृद्धि का सूचक है। उसमें लिखा है कि तीर्थंकर के हृदय में जो केवल-ज्ञान का उदय हुग्रा वह उनके वक्षस्थल पर ग्रंकित श्रीवत्स-लांछन के रूप में ही हुग्रा। इस ग्रंथ के ग्रनुसार स्वस्तिक से स्वस्ति, शांति की ग्राभिव्यक्ति होती है। नव-कोणीय रेखांकन के रूप में जो नंद्यावर्त प्रस्तुत किया जाता है उससे नव-निधियों की प्रतीति होती है। जो कामदेव के घ्वज में भी ग्रंकित होता है ऐसा मत्स्य-युगल सूचित करता है कि कामदेव के विजेता 'जिन' ग्रंब पूजा की स्वीकृति के हेतु पधार गये हैं। स्पष्ट है कि ये व्याख्याएँ जैन मान्यताओं से ग्रनुप्राणित हैं परंतु ये प्रतीक वे ही हैं जो प्राचीन भारत में कदाचित् सभी संप्रदायों में समान रूप से मान्य रहे।

दिगंबर परंपरा में ग्रष्ट-मंगलों की नामावलि यह है : (१) भृंगार अर्थात् एक प्रकार का घट,

तथापि, यह स्मरणीय है कि इन म्रायागपटों की पूजा अष्ट-मंगलों की पूजा तक ही सीमित न थी। स्तूप, चैत्य-वृक्ष, धर्म-चक्र, जिन-मूर्ति, आर्यवती (कदाचित् महावीर की माता), मुनि कष्ट आदि महाविद्वान् आचार्य इत्यादि की पूजा भी उसकी सीमा में थी, जैसाकि उन आयाग-पटों से प्रकट है जिनपर ये मुख्य अंकन प्रस्तुत किये गये है। सब आयाग-पटों से मिलकर वे मुख्य तत्त्व निकाले जा सकते हैं जो कुषाणकालीन मथुरा की पूजा-पद्धति में विद्यमान रहे होंगे.

<sup>2</sup> बैन चित्रकल्पर्युम 1, चित्र 82, 59.

<sup>3</sup> त्रिविष्ट-शलाका-पुरुष-चरित का जॉनसन का अनुवाद, 1, चित्र 4.

<sup>4</sup> ग्राचार-दिनकर, पृ 197-98.

<sup>5</sup> यह उल्लेखनीय है कि मथुरा के एक लगभग दूसरी शताब्दी ई० के लाल बलुआ पाषाण से निर्मित छत्र पर ये आठ मंगल-चिह्न उल्कीणं हैं: (1) नंदिपद (त्रिरत्न के अनुरूप), (2) मत्स्य-युग्म, (3) स्वस्तिक, (4) पुष्प-दाम, (5) पूर्ण-घट, (6) रत्न-पात्र, (7) श्रीवत्स और शंख-निधि. वासुदेव शरण अग्रवाल, 'ए न्यू स्टोन अंबे लाख फॉम मथुरा, जर्नल ऑफ़ द यू पी हिस्टारिकल सोसायटी, 20, 1947, पृ 65-67. प्रश्न स्याकरण सूत्र में छत्र के संबंध में जैन मान्यता और वर्णन के लिए द्रष्टव्य: शाह, ए फ़र्दर नोट ग्रॉन स्टोन 'ग्रंबे लाख फ़ॉम मथुरा' पूर्वोक्त, 24.

म्राचित्रास्य ३५ ]

(२) कलका ग्रर्थात् पूर्णं घट, (३) दर्पण, (४) चामर, (५) ध्वज, (६) व्यजन ग्रर्थात् पंखा, (७) छत्र ग्रीर (६) सुप्रतिष्ठ ग्रर्थात् भद्रासन । 1

वैदिक साहित्य में उल्लिखित पूर्ण कलश<sup>2</sup> जीवन, बाहुल्य ग्रौर ग्रमरत्व की पूर्णता का भार-तीय प्रतीक है। विश्व की विभिन्न प्राचीन सभ्यताग्रों में समान रूप से प्रचलित स्वस्तिक एक ऐसा प्रतीक है जिसकी उत्पत्ति ग्रौर श्रवधारणा पर कुछ कहा जाना सरल नहीं है। हाल में पृथ्वीकुमार ग्रग्रवाल ने श्रीवत्स-प्रतीक पर लेख लिखा है जो विष्णु के वक्षस्थल पर उसी प्रकार ग्रंकित किया जाता है जिस प्रकार वह 'जिन' के वक्षस्थल पर किया जाता है। कुषाणकालीन तीर्थंकर-मूर्तियों पर पाया जाने वाला जो श्रीवत्स-प्रतीक का मूल ग्राकार था वह कम से कम ग्रारंभिक मध्य काल तक भुला दिया गया ग्रौर उसके स्थान पर प्रकंद (राइजोम) के ग्राकार का एक प्रतीक प्रचलित हुग्रा, यद्यपि उसे नाम श्रीवत्स ही दिया गया।

मंगल-प्रतीकों की मान्यता जैन, बौद्ध ग्रीर ब्राह्मण घर्मों में बहुत प्राचीन काल से समान रूप से प्रचलित रही। वासुदेव शरण अग्रवाल ने साँची के एक शिल्पांकन मंगलमाला पर पहले ही चर्चा की थी। असहाभारत के द्रोणपर्व, ६२,२०-२२ में ऐसे अनेक द्रव्यों का उल्लेख है जिन्हें ग्रर्जुन ने युद्ध के लिए प्रस्थान करते समय या तो देखा या छुग्ना, जिनमें कन्याएँ भी थीं। वामन-पुराण, १४,३५-३६ में भी बहुत से मंगल-द्रव्यों का उल्लेख है। ब्रह्मवैवर्त पुराण में भी सजीव ग्रौर अजीव मंगल-द्रव्यों की नामाविल है। मंगलों ग्रौर मंगल-द्रव्यों की मान्यता रामायण में भी दृष्टिगत होती है। की

<sup>1</sup> तिलोय-पण्णत्ती, 4, 738, 1, पृ 236.

<sup>2</sup> पूर्ण कलश के लिए द्रष्टव्य: आनंदकुमार कुमारस्वामी, द यक्षाज, भाग 2 (प्रथम संस्करण), पृ 61-64. वासुदेव शरण अग्रवाल, जर्नल आंफ़ द यूपी हिस्टॉरिकल सोसायटी, 17, पृ 1-6 पर. वर्धमानक और श्रीवत्स-प्रतीकों पर कुमारस्वामी ने श्रोस्टेसियातिश्चे जीत्सिकाप्ट, 1927-28, पृ 181-82 पर और ई. एच. जॉनसन ने जर्नल आंफ़ द रॉयल एशियाटिक सोसायटी, 1931, पृ 558 तथा परवर्ती, वही, 1932, पृ 393 और आगे चर्चा की है. स्वस्तिक के लिए नॉर्मन ब्राइन की पुस्तक द स्वस्तिक द्रष्टव्य है.

<sup>3</sup> वासुदेव शरण ग्रग्रवाल, हर्षचरित : एक ग्रध्ययन, पूर्वोक्त, पू 120.

<sup>4</sup> काणे, पूर्वीक्त, 2, पृ 512 भी द्रष्टव्य: उन्होंने शकुनकारिका की पाण्डुलिपि से ग्रष्ट-मंगल द्रव्यों के संबंध में एक दलोक उद्धृत किया है: दर्पणः पूर्ण-कलशः कन्या सुमनसोऽक्षताः। दीपमाला व्वजा लाजाः संप्रोक्तं चाष्ट मंगलम्।।

<sup>5</sup> शब्दकल्पद्रुम, 3, पृ 574 पर उद्घृत. इसी कोष में 1,148, बृहन्नंदिकेश्वर-पुराण का एक श्लोक उद्घृत है:
मृगराजो वृषो नागः कलशो व्यंजनं तथा । वैजयंती तथा भेरी दीप इत्यब्दमंगलम् ॥ शुद्धिसस्य से भी एक उद्घरण हैं: लोकेऽस्मिन् मंगलान्यब्दी बाह्यणो गौहुं ताशनः । हिरण्यं सर्पिरादित्य स्नापो राजा तथाब्दमः ॥

<sup>6</sup> रामायण, 2, 23, 29. श्रीर भी द्रष्टव्य : वासुदेव शरण अग्रवाल, 'श्रष्ट-मंगल-माला' सर्नेस आँफ़ दि इंस्डियन सोसायटी आँफ़ श्रोरियण्डल श्राटं, न्यू भीरीज 2, पृ 1, तथा परवर्ती.

सिद्धात एवं प्रतीकार्य [ भाग 9

जैन मंदिरों में पूजा के लिए अनेक घातुर्निमित यंत्र और तांत्रिक रेखांकन स्थापित किये गये। बहुत-से पटों पर रेखांकित अर्थात् बस्त्रों या कागज पर चित्रांकित सूरि-मंत्र, हींकार-यंत्र, वर्धमान-विद्यापट, सिद्ध-चक्र, ऋषि-मण्डल-यंत्र आदि की पूजा जैन साधुभों और श्रावकों द्वारा की जाती है। इनमें से श्रुतस्कंध-यंत्र का दिगंबरों में अत्यंत प्रचलन है जिसका उल्लेख विशेष रूप से किया जाना चाहिए। कभी-कभी उसपर विद्यादेवी श्रुतदेवता की आकृति भी रेखोत्कीण होती है। इस रेखांकन में बारह आगमों के नाम और उनका दिगंबरों के अनुसार, पृथक्-पृथक् ग्रंथ-प्रमाण उत्कीण होते हैं। मूडबिद्री, कर्नाटक के एक ऐसे ही यंत्र का चित्र ३१४ यहाँ प्रकाशित किया जा रहा है।

उमाकांत प्रमानंद शाह



### ग्रध्याय 36

## स्थापत्य

## स्थापत्य-संबंधी परंपराएं ग्रौर सिद्धांत

प्राचीन काल में स्थापत्य के बोधक विभिन्न शब्द प्रचलित रहे, उनमें वास्तुशास्त्र अधिक व्यावहारिक और तर्कसंगत है। शिल्पशास्त्र का अर्थ भी प्रायः वही है किन्तु वह अधिकतर मूर्तिकला और मूर्तिशास्त्र का बोधक है। स्थापत्य शब्द उसकी अपेक्षा सीमित है और उससे स्थापत्य की किसी विशेष शैंली के प्रतिष्ठापक-वर्ग या घराने का, अथवा स्थापत्य या मूर्तियों की निर्माण-शाला का बोध होता है। परंपरागत घरानों के अतिरिक्त, स्थापत्य के कुछ प्रतिष्ठापक-वर्ग और भी हैं। वैश्य, मेवाड़, गुर्जर, पंचोली और पांचाल समूचे पश्चिम-भारत में काष्ठ-शिल्प, पारंपरिक भवनों के निर्माण आदि में विशेष दक्ष माने जाते हैं। जयपुर और अलवर के गौड़ ब्राह्मणों की संगमरमर की शिल्पकला प्रसिद्ध है। कुछ वर्ग धातु-शिल्प और चित्रांकन में भी दक्ष हैं। मध्य प्रदेश, उत्तर प्रदेश और दिल्ली के जांगड़ काष्ठ-शिल्प और पारंपरिक भवनों के निर्माण में प्रसिद्ध हैं।

स्थापत्य की प्राचीन परंपरा इन घरानों की वंश-परंपरा के साथ तो चलती ही रही, उसे भ्रनेक ग्रंथों में लेखबद्ध भी किया गया। <sup>3</sup> इन ग्रंथों में भ्रादि से श्रंत तक प्रायः एक ही सिद्धांत का अनुसरण है, किन्तु उनमें परस्पर भ्रंतर भी बहुत है; उनके उद्देश्यमूलक भ्रंतर से उपर्युक्त घराने बने भीर विषयमूलक भ्रंतर से स्थापत्य में नागर, वेसर, द्रविड़ श्रादि शैलियाँ प्रचलित हुई।

<sup>1</sup> सूत्रधार वीरपाल द्वारा लिखित ग्रीर प्रभाशंकर श्रोघड भाई सोमपुरा द्वारा संपादित प्रासाद-तिसक (अहमदाबाद, 1972, पृ 6 तथा परवर्ती) में अग्रलिखित घरानों का विवरण है: (1) पिरवम भारत में सुप्रसिद्ध सोमपुरा घराना जो पारंपरिक स्थापत्य में विशेष दक्ष है ग्रीर जिसके पास स्थापत्य-संबंधी ग्रंथों का अच्छा संग्रह है; (2) उड़ीसा का महापात्र घराना; (3) दक्षिणापथ का पंचानन घराना जो अब पाँच व्यावसायिक वर्गों में विभवत है—शिल्पी, सुवर्णकार, कांस्यकार, कांटकार श्रीर लोहकार; (4) आंध्र प्रदेश का तेलंगाना घराना, इसके भी वही पाँच व्यावसायिक वर्ग हैं; (5) द्रविड़ क्षेत्र का विराट विश्व ब्राह्मणाचार्य घराना जिसके सदस्यों के गोत्रनाम श्रगस्त्य, राज्यगुरु ग्रीर षण्मुख-सरस्वती हैं।

<sup>2</sup> वही, पृष्ठ.

<sup>3</sup> प्रसन्त कुमार ग्राचार्य ने ऐसे दो सौ सात ग्रंथों के नाम यथासंभव विवरण के साथ दिये हैं, **डिक्शनरी ग्रांफ़ हिंदू** ग्रांकटेक्बर, 1927. इलाहाबाद, परिशिष्ट 2, पृ 805-14.

सिद्धांत ग्रीर प्रतीकार्य [ भाग 9

उक्त ग्रंथों में से विश्वकर्मा के दीपार्णव¹ मण्डन के रूपमण्डन² ग्रौर प्रासादमण्डलन³, नाथजी की वास्तुमंजरी⁴ ग्रादि में यथास्थान जैन स्थापत्य का भी विवेचन हुग्रा है, किन्तु केवल जैन स्थापत्य पर कदाचित् एक हो ग्रंथ वत्थुसार-पयरण⁵ लिखा गया। प्राकृत भाषा के इस ग्रंथ में तीन ग्रध्याय हैं : गृह-प्रकरण, विवपरीक्षा-प्रकरण ग्रौर प्रासाद-प्रकरण। दो सौ तिहत्तर गाथाग्रों का यह ग्रंथ घंध-कलश कुल के जैन श्रीचंद्र के पुत्र फेठ ने ग्रलाउद्दीन खिलजी के शासनकाल में विक्रम संवत् १३७२ (१३१५ ई०) की विजया-दशमी के दिन कल्याणपुर में समाप्त किया। उसी वर्ष उन्होंने दिल्ली में एक ग्रौर ग्रंथ रत्नपरीक्षा की रचना को, जो कदाचित् ठक्कुर-फेठ-ग्रंथावली में प्रकाशित हो चुका है। 7

## निर्माण-कार्य का दिग्दर्शन<sup>8</sup>

माप आदि के लिए, वत्थुसार-पयरण के अनुसार, आरंभ में आठ उपकरण आवश्यक हैं: दृष्टि-सूत्र अर्थात् केवल देखकर ही समुचित माप का परिज्ञान करना; हस्त अर्थात् एक मापदण्ड जिसकी लंबाई चौबीस अंगुल या ४५ सेण्टीमीटर होती है; मौंज अर्थात् मुंज नामक घास से बनी सूतरी, कार्पासक अर्थात् कपास से बना लंबा सूत्र; अवलंब या साडुल; काष्ठ-कोण या गुनिया; साधनी अर्थात् आजकल के स्पिरिट लेवल की तरह का एक यंत्र; और विलेख्य या परकार। इनके अतिरिक्त और भी अनेक हथियार रहे होंगे जिनका उल्लेख विभिन्न स्रोतों से प्राप्त हो सकता है।

ईंट और काष्ठ से लेकर स्वर्ण और रत्नों तक की सभी सामग्री उत्कृष्ट कोटि की होनी चाहिए। नवीन और प्रथम बार उपयोग में लायी जा रही सामग्री समृद्धिवर्धक होती है। काष्ठ का उपयोग किया जाये या पाषाण का, इस तथा अन्य प्रकार के सामग्री संबंधी प्रश्नों के समाधान निर्माता के वर्ग या जाति और निर्माणाधीन भवन के प्रकार तथा उद्देश्य के अनुसार भिन्न-भिन्न हो सकते हैं।

संपादक: प्रभाशकर स्रोधडभाई सोमपुरा, पालीताना.

<sup>2</sup> संपादक: बलराम श्रीवास्तव, 1964, वाराणसी.

<sup>3</sup> संपादक: भगवान दास जैन, 1961, ब्रहमदाबाद.

संपादक: प्रभाशंकर स्रोमडभाई, सोमपुरा, प्रासावमंजरी नामक ग्रंथ के स्रंतर्गत, 1965, ब्रह्मदाबाद.

<sup>5</sup> संपादक: भगवानदास जैन, 1936, जयपुर. इस अध्याय के संबद्ध भाग इसी ग्रंथ पर ग्राधारित हैं, जहाँ ग्रन्य ग्रंथ का आधार लिया गया है वहाँ उसका उल्लेख किया गया है। [इस ग्रंथ के महत्त्व के लिए द्वितीय भाग में ग्रध्याय 28 द्रष्टव्य है।—संपादक]

<sup>6</sup> भगवानदास जैन, वही; वे लिखते हैं: 'प्रथम पत्र नहीं है यह श्री यशोविजय जैन गुरुकुल के संस्थापक श्री चारित्र विजय महाराज द्वारा प्राप्त हुई है'.

<sup>7</sup> भवरलाल नाहटा द्वारा संपादित होने के उल्लेख के लिए द्रष्टव्य: मुनिश्रो हजारीमल स्मृतिग्रंथ, 1966, स्थावर, पृ 105 (लेखक-परिचय)।

<sup>8</sup> सामान्यतः **वत्थुसार-पयरण** पर स्राघारित.

स्थापत्य

भूमि के घनत्व की परीक्षा के लिए उसमें एक चौबीस अंगुल का गड्ढा लोदा जाये और उसे उसी की मिट्टी से भरा जाये। उस समूची मिट्टी के भर दिये जाने पर भी गड्ढा जितना रिक्त रहें उतना ही कम घनत्व उस भूमि का समभा जाये। इसके विपरीत, गड्ढा भर जाने पर भी मिट्टी बची रहे तो जितनी वह बच रहें उतना ही ग्रधिक घनत्व उस भूमि का समभा जाये। भूमि के घनत्व की परीक्षा की एक अन्य विधि के अनुसार वैसा ही एक गड्ढा खोदा जाये और उसमें जल भर दिया जाये। सौ डग चलकर आने-जाने में जितना समय लगता है उतने समय में वह जल जितना कम सोखा जाये उतना ही अधिक घनत्व उस भूमि का समभा जाये। इन दो में से किसी एक विधि से परीक्षा करके ही भूमि के घनत्व को उत्कृष्ट या निकृष्ट माना जाये। भूमि के रंग विभिन्न वर्णो या जातियों के अनुसार फलदायक होते हैं, ब्राह्मण के लिए श्वेत, क्षत्रिय के लिए लाल, वैश्य के लिए पीला और शुद्र के लिए काला रंग समृद्धि-वर्षक है।

भूमि का चुनाव सभी दृष्टियों से सतर्कतापूर्वक किया जाये। मिट्टी में या भूमि के किसी भी भाग में कोई दोष रहे तो उससे भूस्वामी को निर्धनता, रोग आदि कष्ट हो सकते हैं। जिस स्थान पर किसी निकटवर्ती मंदिर के ध्वज की छाया दिन के दूसरे और तीसरे पहर में पड़ती हो वह स्थान कभी न चुना जाये। अस्थि, कोयला आदि कोई भी शल्य या अनिष्टकारक वस्तु न तो भूमि के ऊपर रहने दी जाये ओर न भीतर, उसे निकालने के लिए एक पुरुष की गहराई तक भी उत्खनन कराना पड़े तो वह भी कराया जाये। शल्य का परिज्ञान शेषनाग-चक्र की सहायता से किया जा सकता है। उत्खनन की आवश्यकता पड़े तो वह कई भागों में कराया जाये और शेषनाग-चक्र या वृषवास्तु-चक्र आदि नैमित्तिक विधान के अनुसार उत्खननों में समय का अंतराल भी रखा जाये।

विन्यास-रेखा के निर्धारण में दिशाओं का पर्याप्त ध्यान रखा जाना चाहिए। दिशा-सूचक रेखा का परिज्ञान दिक्-साधक शंकु अर्थात् दिशा-सूचक स्तंभ से किया जाये। इसी प्रकार, भूमि को सम-चतुष्कोण भी ध्यानपूर्वक बनाया जाये। इसके अतिरिक्त, भूमि का तल भी, विशेष रूप से मंदिरों और राजप्रासादों के लिए, एकसर बना ही लिया जाये। निर्माण का कार्यारंभ कुछ विशेष मासों में और कुछ विशेष राशियों, नक्षत्रों और ग्रहों के उदयकाल में ही किया जाये, यदि ये सभी एक साथ अनुकूल स्थिति में हों तो उत्तम है। किन्तु, आवासगृह यदि काष्ठ, घास आदि से बनाया जाये तो यह विधान अनिवार्य नहीं। इस नैमित्तिक विधान का पालन, शिलान्यास और द्वार-प्रवेश के अवसर पर भी किया जाये। इन दोनों अवसरों पर धार्मिक अनुष्ठान भी किये जा सकते हैं। स्थाति का यथोचित सम्मान अवश्य किया जाये।

आवासगृह और उसके भागों का माप आयादि-षड्वर्ग अर्थात् छह-सूत्री सिद्धांत के अनुरूप होना चाहिए। आवासगृह या उसके किसी भाग की भूमि का आठवाँ भाग आय कहलाता है। ध्वज, धूम्र, सिंह, श्वान, वृष, खर, गज और ध्वांक्ष नामक आठों प्रकार के आय निमित्तशास्त्र के अनुरूप तथा उनकी अपनी-अपनी दिशा के आधार पर विभिन्न प्रकृति के होते हैं और इसीलिए वे गृहस्वामी

प्रध्याय ३६ ]

सिद्धांत श्रीर प्रतीकार्थ ्रिमान 9

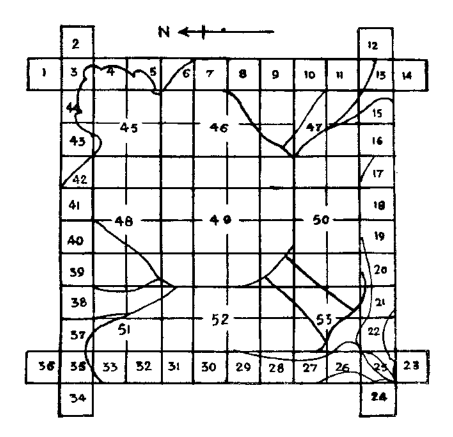
को उसके व्यवसाय, वर्ग, जाित आदि के अनुसार फलदायक भी हो सकते हैं। आवासगृह के नक्षत्र का कमांक वही होगा जो उसके क्षेत्रफल के अंकों में का गुणा करके २७ का भाग देने पर आये। आवासगृह और गृहस्वामी के नक्षत्र में परस्पर अनुकूलता से ही समृद्धि संभव है। गृहस्वामी की समृद्धि के लिए रािश की अनुकूलता भी अनिवार्य है। आवासगृह की रािश का कमांक उसके नक्षत्र के कमांक में ४ का गुणा करके ६ का भाग देने से प्राप्त होता है। समृद्धि के लिए नक्षत्र और रािश की परस्पर एकरूपता भी आवश्यक है। आवासगृह के नक्षत्र के कमांक में का भाग देने पर जो शेष बचे वह व्यय कहलाता है। गृहस्वामी की समृद्धि की दृष्टि से नक्षत्र और व्यय की परस्पर अनुकूलता भी आवश्यक है। आवासगृह के नाम या प्रकार के अक्षरों की संख्या और व्यय के रूप में प्राप्त संख्या को आवास गृह के क्षेत्रफल की संख्या में जोड़कर उसमें ३ का भाग देने पर जो शेष बचे वह अंश कहलाता है। १, २, या ३ अर्थात् ० शेष बचने पर अंश का अधिकारी कमशः इंद्र, यम और राजा होता है। तारा भी एक ऐसा तत्त्व है जो गृहस्वामी की समृद्धि को प्रभावित करता है। आवासगृह के और गृहस्वामी के नक्षत्र के कमांकों में जो अंतर हो वह तारा का कमांक है।

इस ग्रायादि षड्वर्ग के सिद्धांत की ग्रावश्यकता कदाचित् इस कारण से ग्रीर भी है कि जब भवन या उसके किसी भाग के माप पर विभिन्न ग्रंथों में विभिन्न संख्याएँ लिखी मिलती हैं तब इस सिद्धांत को निर्णायक माना जाता है। स्थापत्य के ग्रातिरिक्त मूर्तिकला में भी इस सिद्धांत का विधान है, किन्तु उसके यथार्थ भाव का ग्रनुगमन कदाचित् ही हो सका। तथापि, उसकी यथार्थ व्याख्या सहज संभाव्य न होने पर भी, उसकी उपेक्षा नहीं की जानी चाहिए।

वास्तुपुरुष-चक्र नामक एक सिद्धांत श्रौर भी प्रचलित है जिससे भवन के श्रिष्ठान, पाद या स्तंभ, प्रस्तार, कर्ण, स्तूपी, शिखर ग्रादि भागों की ग्रानुपातिक संयोजना में सहायता मिलती है। इस सिद्धांत के कई रूपों में से एक रूप का परिज्ञान रेखाचित्र २८(पृ ५१३) से होगा। रेखाचित्र में जहाँ वास्तुपुरुष के केश, मस्तक, हृदय श्रौर नाभि पड़ते हैं वहाँ स्तंभ न बनाया जाये। इसी प्रकार के श्रीर बहुत से विधान हैं।

# मावासगृह स्रौर राजप्रासाद

जैन ग्रंथों में आवासगृहों और राजप्रासादों के श्रितिरिक्त चंपा, राजगृह, श्रावस्ती श्रादि पौरा-णिक नगिरयों, और लोक के वर्णन में उल्लिखित कच्छा नामक तथा श्रनेक पाताल-स्थित नगिरयों के सिवस्तार विवरण प्राप्त होते हैं, किन्तु वे सभी श्रीधकतर पिष्ट-पेषण मात्र हैं और निर्माण-कला श्रयवा स्थापत्य से संबद्ध तत्त्व उनमें नगण्य हैं। उन विवरणों में जो स्थापत्य और मूर्तिकला से संबद्ध पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग हुआ है वह अवश्य ही उल्लेखनीय है क्योंकि उससे देश के विभिन्न भागों में लिखे गये स्थापत्य और मूर्तिकला के ग्रंथों के क्रिक विकास और उनके व्यावहारिक प्रयोग के तुलनात्मक अध्ययन में सहायता मिलती है। इस महत्त्वपूर्ण तथ्य से एक निष्कर्ष यह भी निकलता है



रेखाचित्र 28. वास्तुपुरुष-चक्र (भगवान दास जैन के ब्रनुसार): 1. चरकी राक्षसी; 2. पीलीपीछा; 3-4. ईश; 5. पर्जन्य; 6. जय; 7. इंद्र; 8. सूर्य; 9. सत्य; 10. भूश; 11. ब्राकाश; 12. विदारिका; 13. सिवता; 14. जंघा; 15. श्रग्नि; 16. पूषन्; 17. वितथ; 18. गृह-क्षत; 19. यम; 20. गंघवं; 21. भूंग; 22. मृग; 23. पूतना; 24. स्कदा; 25. जया; 26. पितृ; 27. नंदिन्; 28. सुग्रीव; 29. पुष्पदंत; 30. वरुण; 31. ब्रसुर; 32. शेष; 33. पाप-यक्ष्मन्; 34. पापा; 35. पाप-यक्ष्मन्; 36. ब्रयंमन्; 37. रोग; 38. नाग; 39. मुख्य; 40. भल्लाट; 41. कुबेर; 42. शैल; 43. ब्रदिति; 44. दिति; 45. श्राप ग्रीर श्रापवत्स; 46. ग्रयंमन्; 47. सावित्र ग्रीर सिवता; 48. पृथ्वीधर; 49. ब्रह्मन्; 50. वैवस्वत; 51. रुद्र ग्रीर रुद्रदास; 52. मैत्र; 53. इंद्र

कि प्राचीन जैन ग्रंथकार विधि-निषेधों की तालिकाएँ बना देने मात्र की ग्रंपेक्षा दैनंदिन जीवन के चित्रण को ग्रंधिक महत्त्व देते थे।

स्थापत्य के ग्रारंभिक सिद्धांतों की दृष्टि से ग्रावासगृह ग्रौर मंदिर में ग्रधिक ग्रंतर नहीं। ग्रतः जो ग्रंतर है, केवल वही यहाँ उल्लेखनीय है।

मुख्य द्वार या सिंह-द्वार की दिशा श्रौर स्थिति का निर्धारण सतर्कतापूर्वक स्थापत्य के सिद्धांतों श्रौर नैमित्तिक विधानों के श्रनुरूप ही किया जाये। । तल, कोण, तालु, कपाल, स्तंभ, तुला श्रौर द्वार नामक सात प्रकार का वेध या बाधक तत्त्व प्रत्येक संभव उपाय द्वारा श्रावासगृह से निकाल

सिद्धांत ग्रोर प्रतीकार्थं [ भाग 9

दिया जाये । गृह का अग्र-भाग पृष्ठ-भाग से जितना सँकरा हो उतना ही अच्छा, अग्र-भाग से पृष्ठ-भाग जितना ऊँचा हो उतना ही अच्छा । दूकान का अग्र-भाग पृष्ठ-भाग से चौड़ा और ऊँचा होना चाहिए ।

मुख्य द्वार पूर्व में होना चाहिए, रसवती या पाकशाला नैऋंत्य अर्थात् दक्षिण-पश्चिम कोण में, शयनागार दक्षिण में, शौचालय या नीहारस्थान दक्षिण-पूर्व कोण में, भोजनशाला पश्चिम में, आयुधा-गार उत्तर-पश्चिम में, कोषागार उत्तर में और धर्मस्थान उत्तर-पूर्व में । गृह का मुख यदि पूर्व में न हो तो जिस दिशा में हो उसी को पूर्व मानकर उक्त कम को बनाये रखना चाहिए।

प्रवेश-द्वार से संयुक्त बाहरी बरामदा अलिंद है। पट्टशाला या मुख्य कक्ष और उससे संयुक्त कक्षशाला या छोटा कमरा तथा अन्य भाग आवासगृह की इकाई हैं। अलिंद १०७ अंगुल ऊँचा और द्रप्र अंगुल लंबा हो। गृह की चौड़ाई में ७० जोड़ कर उसमें १४ का भाग देने पर जो भजनफल आये उतने हस्त शाला की चौड़ाई हो, और उसमें ३५ जोड़ कर १४ का भाग देने से जो भजनफल आये उतने हस्त अलिंद की चौड़ाई हो, यह राजवल्लभ की मान्यता है जबिक समरांगण सूत्रधार के अनुसार सब प्रकार के आवासगृहों में अलिंद की चौड़ाई शाला के आकार से आधी होनी चाहिए। अलिंद गृह के पृष्ठ-भाग में या बिलकुल दायें या बायें बना हो तो उसे गुजारी कहा जाता है, यह कदाचित् स्थानीय शब्द है।

एकमात्र कक्ष भी गृह कहा जा सकता है। पट्टशाला से एक या दो या तीन अलिंद संबद्ध हो सकते हैं। उसकी दोनों भित्तियों में जालिक या जालीदार भरोखें हो सकते हैं और एक मण्डप या खुला कक्ष भी हो सकता है। जालक एक छोटे द्वार के समान होता है, अर्थात् विना जाली की खिड़की। गवाक्ष और वातायन यदि जालीदार हों तो उनमें और जालिक में कदाचित् कोई अंतर नहीं होता। षड्दारु काष्ठ से निर्मित एक स्तंभ है। भारवट काष्ठ से निर्मित कड़ी है जिसे संस्कृत में पीठ या घरण कहते हैं।

पृष्ठ-भाग की भित्ति में भरोखा, यहाँ तक कि छोटा-सा छिद्र भी, किसी भी स्थिति में न बनाया जाये। भरोखा इतनी ऊँचाई पर बनाया जाये कि पास वाले गृह के भरोखे से वह नीचा न पड़े। एक से अधिक तल वाले गृह में एक द्वार के ऊपर एक से अधिक द्वार, तथा किसी स्तंभ के ऊपर द्वार न बनाया जाये। आँगन तीन या पाँच कोणों का न रखा जाये। पशुआों के लिए घर के बाहर पृथक् कक्ष हो।

म्रावासगृह का विस्तार गृहस्वामी की प्रतिष्ठा के स्रनुरूप होना चाहिए। राजा, प्रधान सेनापित, प्रधान मंत्री, युवराज, राजा के स्रनुज, रानी, ज्योतिषी, वैद्य स्रौर पुरोहित के गृह कमशः १०८ गुणित १३५, ६४ गुणित ७४ $\frac{2}{3}$ , ६० गुणित ६७ $\frac{1}{2}$ , ५० गुणित १०६ $\frac{2}{3}$ , ४० गुणित ४६ $\frac{2}{3}$ , ४० गुणित ४६ $\frac{2}{3}$ , ४० गुणित ४६ $\frac{2}{3}$  हस्त के हों। यह विस्तार

श्रह्याय ३६ ]

एक निश्चित माप में कम भी किया जा सकता है। ब्राह्मण, क्षित्रिय, वैश्य, शूद्र और अंत्यज या चण्डाल के गृह कमशः ३२ गृणित ३५३, २८ गृणित ३१३, २४ गृणित २८, २० गृणित २५ और १६ गृणित २० हस्त के हों। गृह की चौड़ाई के सोलहवें भाग में चार हस्त जोड़ने से प्रथम तल की ऊँचाई निकाली जाये।

विभिन्न भागों की विविधता और संख्या तथा अन्य विशेषताओं के कारण आवासगृह सोलह हजार तीन सौ चौरासी प्रकार के हो सकते हैं। संक्षेप में, आवासगृहों के सोलह सार्थक नाम हैं: श्रुव, धन्य, जय, नंद, खर, कांत, मनोरम, सुमुख, दुर्मुख, कूर, सुपक्ष, धनद, क्षय, आकंद, विपुल और विजय।

ग्रावासगृहों को उनके माप और स्थिति के श्रनुसार चौंसठ सार्थक नाम दिये जा सकते हैं: (१-६) शांतन, शांतिद, वर्षमान, कुक्कुट, स्वस्तिक, हंस, वर्षन, कर्बुर; (६-१६) शांत, हर्षण, विपुल, कुरल, वित्त, चित्त या चित्र, धन, कालदण्ड; (१७-२४) भद्रक, पुत्रद, सवाँग, कालचक, त्रिपुर, सुंदर, नील, कुटिल; (२४-३२) शाश्वत, शास्त्रद, शील, कोटर, सौम्य, सुभग, भद्रमान, कूर; (३३-४०) श्रीधर, सर्वकामद, पुष्टिद(क), कीर्तिनाशक, श्रृंगार, श्रीवास, श्रीशोभ, कीर्ति-शोभनक; (४१-४६) युगश्रीधर, बहुलाभ, लक्ष्मीनिवास, कुपित, उद्योत, बहुतेजस्, सुतेजस्, कलहावह; (४६-५६) विलास, बहुनिवास, पुष्टिद(ख), कोधसन्निभ, महांत, महित, दुःख, कुलच्छेद; (५७-६४) प्रतापवर्धन, दिव्य, बहुदुःख, कण्ठच्छेदन, जंगम, सिहनाद, हस्तिज और कण्टक।

ग्रावासगृहों को एक अन्य प्रकार से आठ वर्गों में भी रखा जा सकता है : सूर्य, वासव, वीर्य, कालाक्ष, बुद्धि, सुव्रत, प्रासाद और द्विवेध । इनमें से प्रत्येक सोलह प्रकार का होता है अतः समूची संख्या एक सौ अट्ठाइस होगी ।

इन सबके अतिरिक्त एक प्रकार से और भी आवासगृहों का, विशेषतः राजाओं के आवासगृहों का, वर्गीकरण संभव है। आवासगृह की वर्तुलाकार संयोजना का निषेध है, केवल राजा यदि चाहे तो उसके लिए विधान है।

## मंदिर की मान्यता

संस्कृत के दो शब्द 'मंदिर' श्रीर 'श्रालय' सामान्य रूप से किसी छायावान् वास्तु का बोध कराते हैं, किन्तु उनका एक श्रर्थ, विशेष रूप से जैन धर्म के संदर्भ में, 'देवालय' भी है; पर जैन धर्म में इन दोनों शब्दों से भी प्राचीन शब्द है—'श्रायतन', जिसका श्रस्तित्व महावीर के काल में भी था क्योंकि वे अपने विहारों के समय यक्षायतनों में ठहरा करते थे। बाद में इस श्रायतन शब्द का उपयोग सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ भाग 9

जिनायतन शब्द के अंतर्गत होने लगा भ्रौर उसके भी बाद मंदिर, श्रालय, गेह, गृह भ्रादि शब्दों ने उसका स्थान ले लिया।

जैन धर्म में मंदिर की मान्यता का रहस्य कदाचित कहीं प्रकट नहीं किया गया। मंदिर म्रानिवार्य रूप से किसी तीर्थंकर को समापित होता है इसलिए उसे एक स्मारक की संज्ञा देना किसी सीमा तक तर्कसंगत हो सकता है पर यह निश्चित है कि मंदिर ऐसा स्मारक नहीं जो किसी के भ्रांतिम संस्कार के स्थान पर अथवा अस्थि आदि अवशेषों पर निर्मित किया जाता है। इसके विपरीत, मंदिर को एक म्रतदाकार स्थापना या प्रतीक मानना अधिक तर्कसंगत होगा ; वह मेरु का नहीं बल्कि समवसरण का प्रतीक हो सकता है (पृष्ठ ५४४) जो तीर्थंकर की सभा के लिए दिव्य माया से निर्मित एक विशाल प्रेक्षागृह होता है ; भ्रौर पाँचों परमेष्ठियों में जिनकी बंदना सर्वप्रथम की जाती है2 उनमें तीर्थं कर ही ऐसा है जो अपना उपदेश केवल समवसरण में देता है और मूर्ति के रूप में सर्व-प्रथम अंकन भी उसी का हुआ और उसी का तदाकार प्रतीक प्रत्येक मंदिर में मुलनायक के स्थान पर म्रनिवार्य है। अनेक प्राचीन भ्रौर नवीन मंदिरों के समक्ष मानस्तंभ विद्यमान हैं जो समवसरण का ही एक भाग होता है (पुष्ठ ५४५) । यही कारण है कि एक बार मंदिर-स्थापत्य के रूप में प्रतीकबद्ध हो चका समवसरण दूसरी बार किसी लघु प्रतीक के रूप में भी प्रस्तुत नहीं किया गया। जैन धर्म में समवसरण की मान्यता स्रसाधारण है, उसे स्तूप या ऐडूक, जारूक या जालूक स्रौर जिग्गुरात पर (पृष्ठ ५४४) स्रादि किसी के संतिम संस्कार के स्थान पर स्रथवा स्रस्थि स्रादि स्रवशेषों पर निर्मित स्मारकों की श्रेणी में रखना अनुचित होगा। चैत्य शब्द का उल्लेख यदि यहाँ किया जा सके तो उससे इस मान्यता को बल मिलेगा। आयतन और चैत्य, इन दोनों शब्दों का एक ही अर्थ है। अंथों में समवसरण की जो रचना वर्णित है वह इतनी जटिल है कि उसके प्रतीक के रूप में मंदिर को जो म्राकार मिला उसमें यद्यपि उन ग्रंथों के अनेक विधानों का पालन किया गया और उसका विस्तार भी यथासंभव विशाल रखा गया, तथापि उस देवगृह का नाम समवसरण नहीं बल्कि आयतन या चैत्य के रूप में प्रचलित हमा। महावीर अपने विहार के समय चैत्यों में भी रुकते थे जो कदाचित् ब्रायतन या मंदिर ही थे, जिनमें ही रुकने का विधान मुनियों के ब्राचार-शास्त्र में है। चैत्य शब्द के, बाद में या साथ-ही-साथ अनेक अर्थ प्रचलित हुए। उसका एक अर्थ मूर्ति भी हुआ जिसके मंदिर में स्थापित किये जाने पर चैत्य-विहार, चैत्य-गृह, चैत्यालय ग्रादि ऐसे शब्द बने जिनका एक-जैसा अर्थ मंदिर निकलता है।

इस मान्यता के ग्राधार पर उद्भूत जैन मंदिर का विकास ग्रपनी समकालीन परंपराग्रों के मंदिरों के साथ एक ही प्रवाह में कभी तीव्र ग्रौर कभी मंद गति से, निरंतर होता रहा। यही कारण

<sup>1 &#</sup>x27;इसमें संदेह नहीं कि मंदिरों और ग्रंतिम संस्कार के स्थानों में कोई एकरूपता है.' ग्रानंदकुमार कुमारस्वामी, हिस्ट्री ग्राँफ इंडियन एण्ड इण्डोनेशियन ग्राटं, 1927. न्यूयार्क, पृ 47.

<sup>2</sup> भगवती-ब्राराधना, 1935, शोलापुर, पृ 46.

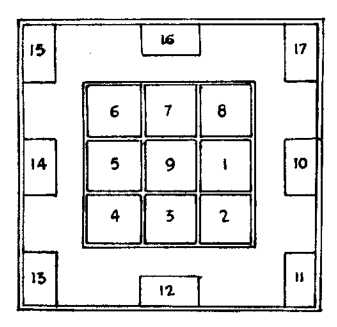
<sup>3 &#</sup>x27;चैत्यमायतनं' तुल्ये, श्रमरकोष, 2, 2, 7.

मध्याय ३६ ] स्थापस्य

है कि अन्य परंपराओं के मंदिरों के मध्य एक जैन मंदिर की पहचान के लिए सूक्ष्म परीक्षा की आवश्यकता होती है, या फिर उसके लिए किसी अभिलेख, या साहित्य का स्पष्ट उल्लेख, या परंपरागत प्रमाण, या किसी मूर्ति का होना आवश्यक है। जैन मूर्तिकला का विकास भी समकालीन परंपराओं के साथ हुआ किन्तु एक ही प्रवाह में नहीं, जबिक जैन मंदिर उसी प्रवाह में विकसित हुआ, इसका परिणाम यह भी हुआ कि जैन स्थापत्य के सिद्धांत का प्रतिपादन करने को पृथक् रूप से लिखे गये ग्रंथों की संख्या अत्यंत कम है।

## मंदिर के अंग और भेद<sup>1</sup>

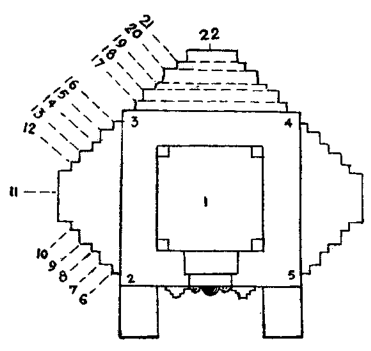
देव-प्रासाद का गर्त-विवर या नीव का गड्ढा इतना गहरा हो कि वहाँ या तो भूगर्भ से जल निकलने लगे या शिला-तल निकल आये। गर्त-विवर के मध्य में धार्मिक अनुष्ठानों के साथ एक कूर्मिशला की स्थापना की जाये जिसपर कूर्म की आकृति उत्कीर्ण हो, और चारों दिशाओं और चारों विदिशाओं में एक-एक खुर-शिला स्थापित की जाये जिनपर विभिन्न वस्तुएँ उत्कीर्ण हों (रेखाचित्र २६)। इसके पश्चात् विवर को सघनता से भर दिया जाये और उसके तल को कूटकर ठोस बना दिया जाये।



रेखाचित्र 29. कूर्म-शिला (भगवान दास जैन के अनुसार): 9. कच्छप; 7. लहर; 8. मीन; 1. मेढक; 2. मकर; 3. ग्रास; 4. पूर्ण घट; 5. सर्प; 6. शंख; 16. वज्ज; 17. शक्ति; 10. दण्ड; 11. कृपारण; 12. नाग-पाश; 13. पताका; 14. गदा; 15. त्रिशूल

<sup>1</sup> मुख्यतः वस्थुसार-पयरण पर ग्राघारित.

इस विधि से निर्मित भू-तल पर पीठ या ग्रिधिष्ठान ग्रिथीत् चौकी का निर्माण किया जाये (रेखाचित्र ३० ग्रीर ३१)। पीठ या ग्रिधिष्ठान, परिस्थितियों के ग्रनुसार, समतल भी बनाया जा सकता है (रेखाचित्र ३२) ग्रीर उसपर एक से पाँच तक स्तर भी बनाये जा सकते हैं जिन्हें थर या प्रस्तर-गल कहते हैं (रेखाचित्र ३३)। कोण या कर्ण, प्रतिरथ, रथ, भद्र ग्रीर मुखभद्र पीठ के विभिन्न घटक या गोटा हैं, पर उन्हें भवन का ही ग्रंग माना गया है, किन्तु नदी, कर्णिका, पल्लव, तिलक ग्रीर तवंग पीठ के घटक होने पर भी प्रासाद के ग्रलंकारक तत्त्वों में परिगणित हैं।



रेखाचित्र 30. सम-दल प्रासाद (भगवान दास जैन के प्रमुसार) : 1. गर्भ-गृह; 2-5 कर्ण-रेखा; 6, 8, 10, 12, 14, 16, 17, 19, 21. नंदी; 7, 15, 18. प्रतिकर्ण; 9, 13, 20. उरस्थ; 11. भद्र-रथ; 22. भद्र-रथिका

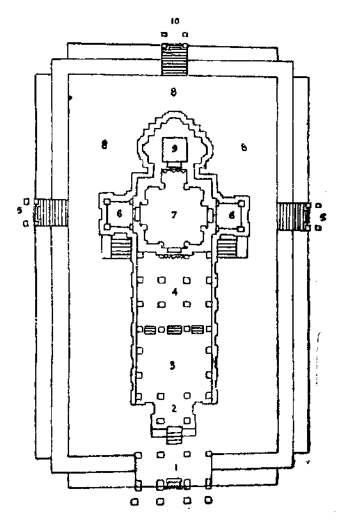
मण्डोवर के तेरह श्रंग होते हैं जो रेखाचित्र ३४-१ में (पृ. ५२२ दिखाये गये हैं। मण्डोवर शब्द पिश्चम भारत में प्रचित्त है श्रौर संस्कृत के मण्डपवर या मण्डपघर शब्द का स्थानीय अपभ्रंश रूप प्रतीत होता है। मण्डोवर वास्तव में भित्ति या बाहरी दीवार है जिसपर प्रासाद के एक या अनेक मण्डपों की छत आधारित होती है। सूत्रधार मण्डन ने मण्डोवर के चार भेद बताये हैं: नागर, मेरु (रेखाचित्र ३४-२), सामान्य (रेखाचित्र ३४-३) श्रौर प्रकारांतर।

शिखर एक वर्तुलाकार छत है जो भवन पर उल्टे प्याले की भाँति ऊपर को ऊँची होती जाती हैं। उसके ऊँचे भाग में चार ग्रंग होते हैं: शिखर, शिखा, शिखांत ग्रौर शिखामणि (रेखाचित्र ३५); उसके ग्रंगों का विभाजन एक ग्रन्य प्रकार से भी किया जाता है: छाद्य, शिखर, ग्रामलसार या

<sup>1</sup> प्रसन्त कुमार आचार्व, डिक्झनरी आँफ हिंदू आर्किटेक्चर, 1927. लंदन आदि, पृ 588.

मध्याय ३६ ] स्थापत्य

स्रामलक (रेखाचित्र ३६) स्रौर कलश (रेखाचित्र ३७), जिसमें कर्णरेखाए, प्रतिकर्ण या उपरथ स्रौर उरुशृंग भी निर्दिष्ट हैं)। स्रामलक के संग हैं गल, स्रण्डक, चंद्रिका स्रौर स्रामलसारिका। कलश साधारणतः शिखर का सबसे ऊपर का भाग कहलाता है। उसके स्रंग हैं गल, स्रण्डक, कर्णिका स्रौर बीजपूरक। शुक्रनासा या शुक्रनासिका शिखर का वह भाग है जिसका स्राकार तोते की चोंच की भांति होता है। शिखर के ऊपरी भाग पर दण्ड सहित ध्वज (रेखाचित्र ३८) स्थापित किया जा सकता है।

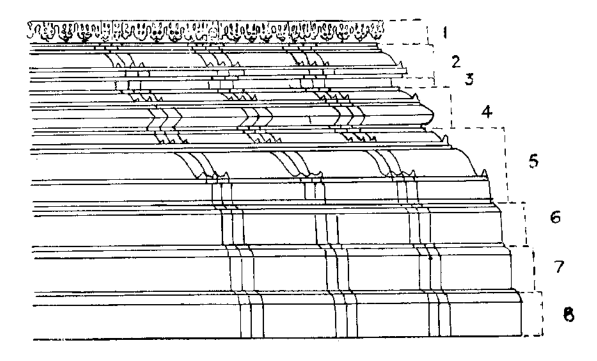


रेखाचित्र 31. मंदिर की विन्यास-रेखा (भगवान दास जैन के स्रनुसार) : 1. बलानक; 2. ऋंगार-बतुष्की; 3. रंग-मण्डप; 4. नव-चतुष्की; 5. द्वार; 6. चतुष्की; 7 गूढ-मण्डप; 8. जंघा; 9. गर्भ-गृह; 10. द्वार

द्वार की चौड़ाई ऊँचाई से आघी, अर्थात् सोलह अंगुल से सात हस्त के मध्य हो । द्वार की चौखट पर यथोचित स्थान पर तीर्थंकरों, प्रतीहार-युगल, मदनिका आदि की आकृतियाँ उत्कीर्ण को

सिद्धांत श्रोर प्रतीकार्थ भाग १

जायें (रेखाचित्र ३६) । जीर्णोद्धार के समय मंदिर का मुख्य द्वार स्थानांतरित न किया जाये और न ही उसमें कोई मौलिक परिवर्तन किया जाये ।



रेखाचित्र 32. पीठ (भगवान दास जैन के अनुसार) : 1. ग्रास-पट्टी; 2. केवाल; 3. श्रंतर-पत्र; 4. कर्ण; 5. जाङ्य-कु\*भ; 6-8. भित्ति

जगती पीठ या अधिष्ठान का एक घटक है। एक अन्य परिभाषा के अनुसार जितनी भूमि पर मंदिर का भवन निर्मित होता है उतनी भूमि जगती है (रेखाचित्र ३१)। जगती को आधार मानकर ही प्रासाद या मंदिर के मुख्य भाग और उसके अंगों की आनुपातिक स्थिति निर्धारित होती है। पीठ के भूतल के रूप में दृश्य जगती पर चतुर्दिक् द्वारों-सहित प्राचीर का निर्माण किया जाये।

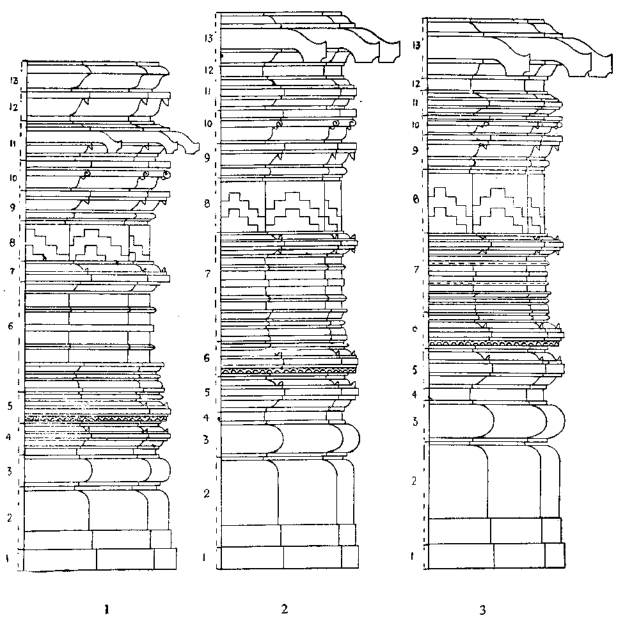
मण्डप के कई भेद हैं: प्रासाद-कमल जिसे गर्भगृह या मंदिर का मुख्य भाग भी कहते हैं; गूढ-मण्डप ग्रर्थात् भित्तियों से घिरा हुग्रा मण्डप; त्रिक-मण्डप जिसमें स्तंभों की तीन-तीन पंक्तियों द्वारा तीन ग्राड़ी ग्रीर तीन खड़ी वीथियां बनती हैं; रंग-मण्डप जो एक प्रकार का सभागार होता है; ग्रीर सतोरण बलानक ग्रर्थात् मेहराबदार चबूतरे। मण्डप की चौड़ाई गर्भगृह की चौड़ाई से डेढ़गुनी या पौन-दोगुनी हो। स्तंभों की ऊँचाई मण्डप के व्यास की ग्राधी हो, किन्तु ग्रिधिक ब्यावहारिक यह होगा कि स्तंभ की ऊँचाई सामान्यतः उसकी पीठ की ऊँचाई से चौगुनी हो, उसकी चौकी उसके पीठ से दोगुनी या तिगुनी हो ग्रीर ऊर्ध्व भाग पीठ के बराबर या उससे दोगुना हो। जल-प्रणालिका या जल का प्रवाह बायीं ग्रोर या दक्षिण दिशा में होना चाहिए।

भ्रष्याय ३६ ]



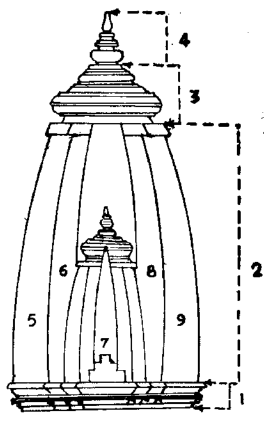
रेखाचित्र 33. पाँच थर-सहित पीठ (भगवान दास जैन के ब्रनुसार) : 1-3. भित्ति; 4 .जाड्य-कुंभ; 5. कर्ण; 6. ब्रंतर-पत्र; 7. केवाल; 8. ब्रास-पट्टी; 9. गज-थर; 10. ब्रश्व-थर; 11. सिंह-थर; 12. नर-थर; 13. हंस-थर

सिद्धांत भीर प्रतीकार्थं

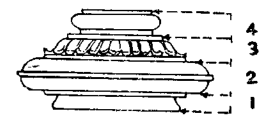


रेखाचित्र 34. मण्डोवर के प्रकार (भगवान दास जैन के ब्रमुसार) : । पच्चीस भागों का मण्डोवर; 2. मेरु-मण्डोवर; 3. सामान्य-मण्डोवर (1. खुर; 2. कुंभ; 3. कलश; 4. केवाल; 5. मंची; 6. जंघा; 7. छज्जी; 8. उरु-जंघा; 9. भरगी; 10. शिरावटी; 11. छज्जा; 12. विराडु; 13. प्रहार)

श्रम्याय ३६ ]

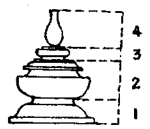


रेखाचित्र 35. रेखा-मंदिर का शिखर (भगवान दास जैन के अनुसार:
1. छाद्य; 2. शिखर; 3. आमलसार; 4. कलश; 5 और
9. कर्ण-रेखा; 6 और 8. प्रति-कर्ण उपरथ; 7. उरु-श्रृंग ।



रेखाचित्र 36. ग्रामलसार (भगवान दास जैन के श्रनुसार):
1. गल; 2. श्रण्डक; 3. चंद्रिका; 4. श्रामलसारिका

सिद्धांत भीर प्रतीकार्थं [ भाग 9



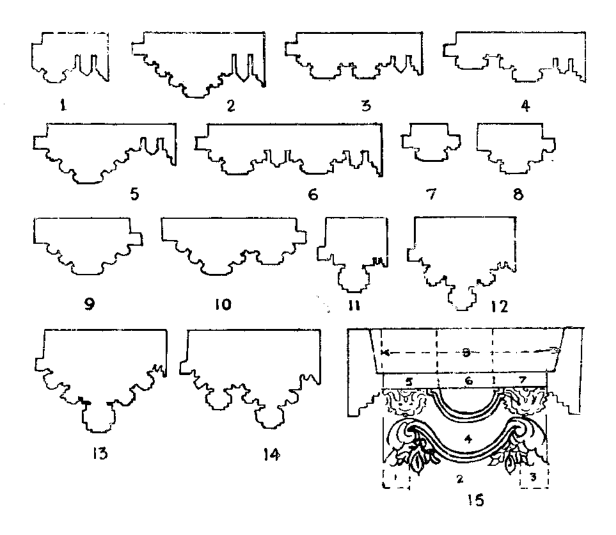
रेखाचित्र 37. कलश (भगवान दास जैन के अनुसार) : 1. पीठ और गल; 2. अण्डक; 3. किंग्सिका; 4. बीजपूरक



रेखाचित्र 38. घ्वज (भगवान दास जैन के अनुसार): 1. दण्ड; 2. पर्वन्; 3 ग्रंथि; 4. घ्वज-मूल; 5. घ्वज-पुरुष; 6. घ्वज

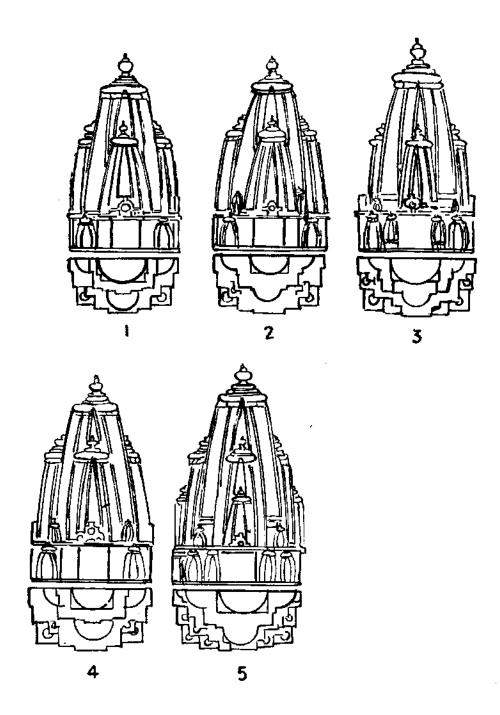
ग्रध्याय ३६ ] स्थापत्य

प्रासाद के भेदों में श्रीविजय, महापद्म, नंद्यावर्त, लक्ष्मीतिलक, नरवेद, कमलहंस ग्रीर कुंजर नामक सात भेद जिन-मंदिर के लिए सर्वोत्तम माने गये हैं। विश्वकर्मा ने लिखा है कि प्रासादों के श्रगणित भेद होते हैं (रेखाचित्र ४०-४१) जिनमें से पच्चीस के नाम ये हैं: केशरी, सर्वतोभद्र, सुनंदन नंदिशाल, नंदीश, मंदिर, श्रीवत्स, श्रमृतोद्भव, हेमवंत, हिमकूट, कैलाश, पृथ्वीजय, इंद्रनील, महानील, भूधर, रत्नकूट, वैंडूर्य, पद्मराग, बज्जांग, मुकुटोज्ज्वल, ऐरावत, राजहंस, गरुड, वृषभ ग्रीर मेरु। इनमें से प्रथम प्रासाद के शिखर के चारों कोणों पर एक-एक ग्रण्डक या लघु-शिखर होते हैं ग्रीर फिर प्रत्येक प्रासाद के चार ग्रण्डक बढ़ते-बढ़ते पच्चीसवें के एक सौ ग्रण्डक हो जाते हैं।



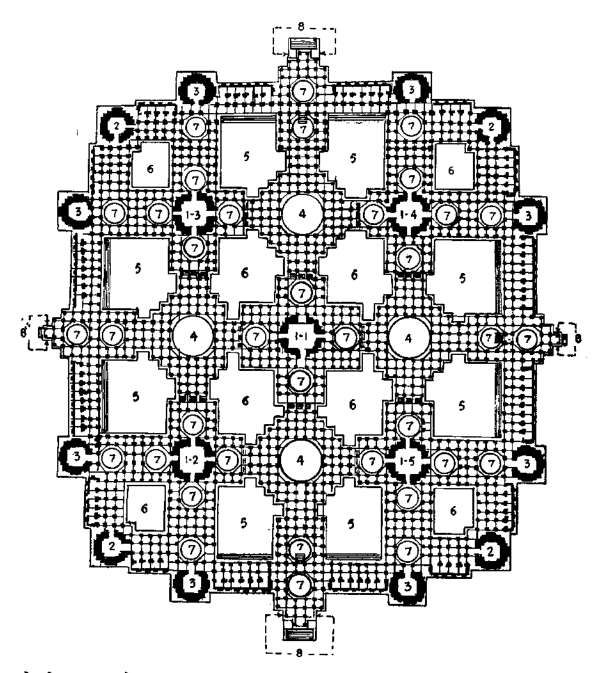
रेखाचित्र 39. द्वार-शाखाएँ (भगवान दास जैन के अनुसार) : 1, 7, 11. तीन शाखाएं; 2, 8, 12. पाँच शाखाएं; 3, 4, 5, 9, 13. सात शाखाएं; 6, 10, 14. नौ शाखाएं; 15. द्वार की देहली (1 ग्रौर 3. श्रलंकरण; 2. शंक्षावटी; 4. ग्रर्थ-चंद्र; 5 ग्रौर 7. ग्रास; 8. देहली)

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थं [ भाग 9



रेखाचित्र 40. जिन-प्रसादों के विभिन्न रूप (प्रभाशंकर ग्रो० सोमपुरा के ग्रनुसार) : 1. सर्वतोभद्र; 2. नंदन; 3. नंद-शालिन्; 4. नंदीश; 5. मंदर

ब्रध्याय ३६ ]



रेखाचित्र 41. चतुर्भुख महाप्रासाद (प्रभाशंकर ग्रो॰ सोमपुरा के श्रनुसार) : 1-1 से 1-5 तक, चतुर्मुख प्रासाद (1-1 समवसरण प्रासाद; 1-2. मेरु प्रासाद; 1-3. नंदीश्वर-द्वीप प्रासाद; 1-4. सहस्र-कूट प्रासाद; 1-5. श्रष्टापद प्रासाद); 2 पाँच कोण-प्रासाद; 3. ग्राठ महाघर प्रासाद; 4. चार मेघनाद मण्डप; 5. ग्रनावृत चतुष्क; 6. चतुष्क; 7. छत्तीस मण्डप; 8. बलानक

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

विश्वकर्मा ने दीपार्णव में वावन जिन-प्रासादों का वर्णन किया है जिनमें पच्चीस तो चौबीस तीर्थंकरों के पृथक्-पृथक् हैं, नेमिनाथ के दो हैं, ग्रीर शेष सत्ताइस सामान्य रूप से सभी तीर्थंकरों के हैं। इस प्रकार (१) कमलभूषण (रेखाचित्र ४२), (२) कामदायक, (३) रत्नकोटि, (५) क्षितिभूषण, (६) पद्मराग, (७) पुष्पदंत, (६) सुपार्श्व, (१०) शीतल, (१२) ऋतुराज, (१३) श्रीशीतल, (१६) श्रेयांस, (१६) वासुपूज्य, (२१) विमल, (२३) श्रनंत, (२४) धर्मद, (२७) श्रीलिंग, (२६) कुमुद, (३२) कमलकंद, (३५) महेंद्र, (३८) मानसंतुष्टि, (४०) निमशृंग, (४१) सुमतिकीर्ति, (४७) पार्श्ववत्लभ ग्रीर (५०) वीर-विक्रम (रेखाचित्र ४३) नामक प्रासाद कमशः ऋषभनाथ ग्रादि चौबीस तीर्थंकरों के हैं; ग्रीर (४४) नेमेंद्र नामक प्रासाद नेमिनाथ का दूसरी बार है; (४) ग्रमृतोद्भव, (६) श्रीवत्लभ, (११) श्रीचंद्र, (१४) कीर्ति-दायक, (१६) मनोहर, (१७) सुकुल, (१८) कुलनंदन, (२०) रत्नसंजय, (२२) मुक्ति, (२६) सुरेंद्र, (२६) धर्मवृक्ष, (२०) उपेंद्र, (४३) राजेंद्र, (४५) यित्रूषण, (४६) ग्रुपुष्य, (४८) पद्मवृत्त (४६) रूपविलभ, (११) ग्रुप्टापद ग्रीर (१२) तुष्टि-पुष्टि प्रासाद सामान्य रूप से सभी तीर्थंकरों के हैं; (३०) शक्त नामक प्रासाद लक्ष्मी देवी का; ग्रौर (३६) श्रीभव (गौरव) प्रासाद ब्रह्मा, विष्णु ग्रौर शिव का है।

# गृह-मंदिर श्रौर वहनीय मंदिर

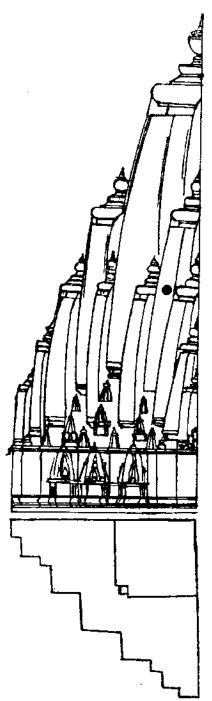
श्रावासगृह में भी धर्मस्थान या मंदिर के निर्माण का विधान ग्रंथों में किया गया है। यह ग्रावासगृह के उत्तर-पूर्व कोण में बनाया जाये और यद्यपि इसपर ग्राधिपत्य गृहस्वामी का रहे और इसकी व्यवस्था भी वही करे तथापि यह सबके लिए खुला रखा जाये। ऐसे गृह-मंदिरों का स्थापत्य भन्य मंदिरों की ही भाँति हो। वह केवल काष्ठ से निर्मित हो, और उसमें एक उपपीठ, एक पीठ भ्रादि ग्रंग हों। चारों कोणों पर एक-एक स्तंभ, चारों श्रोर एक-एक द्वार और छज्जा, एक शिखर तथा उसके चारों कोणों पर एक-एक लघुशिखर हों, शिखर पर ध्वज कदापि स्थापित न किया जाये। इसके भ्रतिरिक्त सर्वोपिर यह ध्यान रखा जाये कि गृह-मंदिर के निर्माण में केवल न्यायोपांजित धन का उपयोग हो। मंदिर के काष्ठ से निर्माण की अनुमति उस स्थिति में भी है जब उसे यात्रा में साथ रखने के लिए बनाया जाये, ऐसे वहनीय मंदिर को यात्रा के पश्चात् रथशाला में सुरक्षित रख दिया जाये ताकि उसका पुनः उपयोग किया जा सके।

## लोकविद्या ग्रोर स्थापत्य

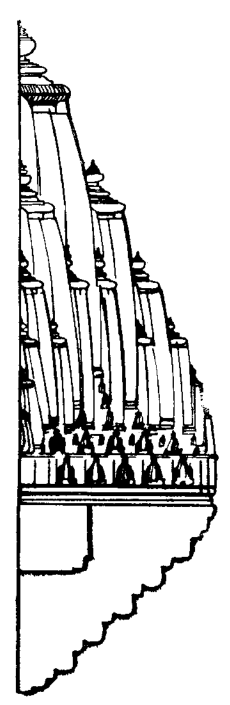
स्थापत्य के सिद्धांतों ग्रौर प्रतीक-विधानों के विषय में साहित्य-ग्रंथों से निस्संदेह ग्रनेकानेक सूचनाएँ प्राप्त होती हैं, किन्तु उससे भी ग्रधिक सूचनाएँ ग्रौर संकेत इस विषय में लोकविद्या के ग्रंथों

<sup>1</sup> विश्वकर्मा का **दीपार्णव**, श्रनुवादक (गुजराती में) प्रभाशंकर श्रोबडभाई सोमपुरा, पृ. 317-18 (उत्तरखण्ड की श्रनिरिक्त मृद्रित प्रति के पृ 9-10), पालीताना.

स्रचाय ३६ ]



रेखाचित्र 42. ऋषभनाथ का कमल-भूषण प्रासाद (प्रभागंकर श्रो. सोमपुरा के प्रनुसार)



रेखाचित्र 43. महाबीर का महाघर-बीर-विकम प्रासाद (प्रभाशंकर ग्री. सोमपुरा के ग्रनुसार)

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

से प्राप्त होते हैं । इसलिए जैन लोकविद्या का संक्षिप्त परिचय इस संदर्भ में ग्रत्यधिक उपयोगी होगा ।

लोकसृष्टि अर्थात् जगत्कर्तृत्व का सिद्धांत जैन धर्म में पूर्णतया अमान्य है किन्तु लोकविज्ञान और लोकविद्या का प्रतिपादन जैन ग्रंथों में अत्यंत विस्तार से हुआ है। यह लोक प्रकृति से ही अनादि-अनत है और उसमें सर्वत्र छह द्रव्य व्याप्त हैं जिन्हें जीव और अजीव नामक दो वर्गों में विभक्त किया जा सकता है। ज्ञान और दर्शन ऐसे गुण हैं और सुख तथा दुःख ऐसी अनुभूतियाँ हैं जो किसी सत्ता में ही संभव हैं, वे किसी सत्ताहीन की किया नहीं हो सकतीं, अतः उन्हें किसी सत्तावान् के गुण या पर्याय अवश्य मानना होगा और यही सत्तावान् जीव द्रव्य है। अजीव द्रव्य के अंतर्गत धर्म अर्थात् गति का माध्यम, अधर्म अर्थात् स्थिति का माध्यम , आकाश, पुद्गल व अर्थात् भौतिक पदार्थ एवं कर्जा, और काल 3 आते हैं। 4

लोक 5 स्रौर उसके भागों का झाकार गणित स्रौर ज्यामिति के स्रनुरूप है, यह झाकार वस्तुतः मनुष्य की उस मुद्रा के समान है जिसमें वह हाथ कमर पर रखकर स्रौर दोनों पैर बगलों में फैलाकर खड़ा होता है (रेखाचित्र ४४)। इस स्राकार के अर्थात् लोक के स्रंतर्गत लोकाकाश है; स्रौर उसके बाहर स्रलोकाकाश है जिसके संतर्गत यह लोक तीन वातवलयों या वायुमण्डलों पर स्राधारित है। भीतरी वातवलय तनु स्रर्थात् स्राई है, बीच का घन स्रर्थात् ठोस है और बाहरी घनोदधि स्रर्थात् विरल। लोक के स्रयभाग पर सिद्धशिला स्रर्थात् वह क्षेत्र है जहाँ मुक्तात्मास्रों की स्थिति है, इस स्रर्धचंद्राकार क्षेत्र की स्राकृति उस उत्तल काँच के समान है, जिसका उन्तत भाग नीचे का स्रोर हो। लोक का उसकी किट स्रर्थात् मध्य के बराबर चौड़ा ऊपर से नीचे तक का भाग ही ऐसा है जिसमें त्रस जीव या जंगम प्राणी<sup>6</sup>

<sup>।</sup> धर्म ग्रीर ग्रवमं शब्दों का प्रयोग जैन लोकविद्या में एक ग्रलग ही अर्थ में हुआ है जो उनके प्रचलित अर्थ से सर्वथा भिन्न है.

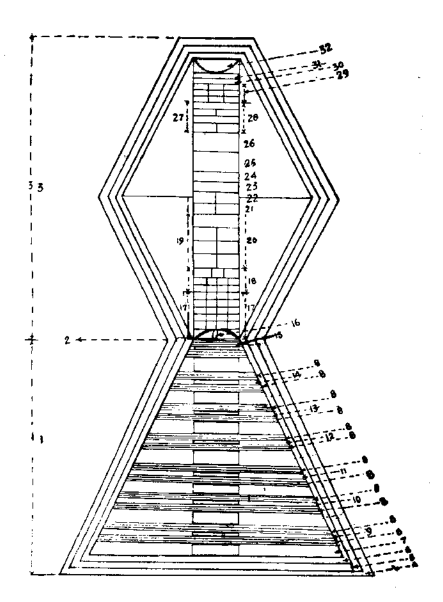
<sup>2</sup> इस द्रव्य की विश्लेषग्रा-सिहत व्याख्या के लिए देखिए गोपीलाल ग्रमर का लख 'दर्शन और विज्ञान के ग्रालोक में पृद्धगल द्रव्य', मुनि श्री हुण।रोमल स्मृतिग्रंय, 1965, क्यावर, पृ 368-88-

<sup>3</sup> इवेतांबर इस द्रव्य को जीव भ्रौर अजीव का पर्याय मानते हैं, एक स्वतंत्र द्रव्य नहीं.

<sup>4</sup> इस ग्रीर ग्रागे के ग्रनुच्छेदों का ग्राघार-ग्रंथ है राज<mark>वातिकालंकार</mark> नामक टीका सहित **तावार्य-सूत्र**, काशी, 2 भागों में, 1953-54

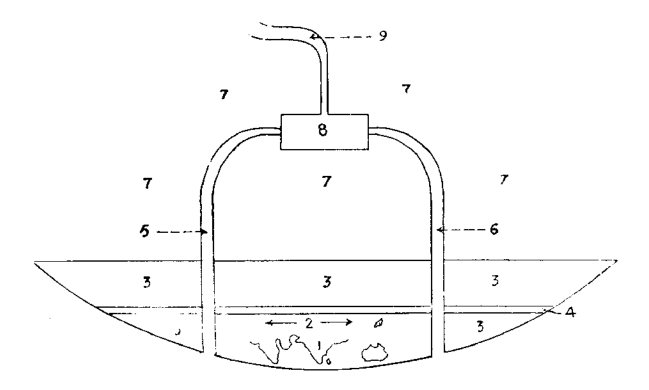
<sup>5</sup> जगत् के लिए जैन धर्म में लोक शब्द का प्रयोग हुआ है, विश्व और ब्रह्माण्ड शब्द उसके प्रायः समानार्थक हैं, तथापि वे जैन धर्म में कम ही प्रचलित हो सके.

<sup>6</sup> संसारी जीव, अर्थात् मुक्तात्माओं को छोड़कर शेष सभी जीव त्रस और स्थावर (पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पित) हैं, उनके केवल स्पर्शन नामक एक ही इंद्रिय होती है। त्रस जीवों में रसना, झाएा, चक्षु और श्रोत्र नामक इंद्रियों के कारएा क्रमश: द्वींद्रिय, त्रींद्रिय आदि होते हैं। पंचेंद्रिय त्रसों के अंतर्गत सभी देव, मनुष्य, नारकी और कुछ तिर्थंच (पशु-पक्षी आदि) आते हैं.



रेखाचित्र 44. तिलोक की रचना (मुक्स्यानन्द सिंह जैन के अनुसार): 1. अघोलोक; 2. मध्यलोक; 3. कर्घ्वलोक; 4. घनोदिध वात-वलय; 5. घन वात-वलय; 6. तनु वात-वलय; 7. निगोद; 8. वात-वलय; 9. सातवा नरव; 10. छठा नरक; 11. पाँचवाँ नरक; 12. चौया नरक; 13. तीसरा नरक; 14. दूसरा नरक; 15. पहला नरक और उसके तीन लण्ड; 16. सुदर्शन मेरु; 17. सौधर्म स्वर्ग; 18. ऐशान स्वर्ग; 19. सानत्कुमार स्वर्ग; 20. माहेंद्र स्वर्ग; 21. ब्रह्म स्वर्ग; 22. ब्रह्मोत्तर स्वर्ग; 23. लांतव स्वर्ग; 24. कापिष्ठ स्वर्ग; 25. शुक्क और महाशुक्त स्वर्ग; 26. शतार और सहसार स्वर्ग; 27. आनत और प्राणत स्वर्ग; 28. आरण और अच्युत स्वर्ग; 29. नौ ग्रेवेयक स्वर्ग; 30. नौ अनुदिश स्वर्ग; 31. पाँच अनुत्तर स्वर्ग; 32. सिद्ध-शिला

सिद्धात एवं प्रतीकार्थ



रेखाचित्र 45. भरत क्षेत्र (मुक्त्यानंद सिंह जैन के अनुसार) : 1. पूर्वी गोलार्घ का भाग; 2. श्रार्य खण्ड; 3. म्लेच्छ खण्ड; 4. विजयार्घ पर्वत; 5 सिन्धु नदी; 6. गंगा नदी; 7. हिमवत् पर्वत; 8. पद्म हद; 9. रोहितास्या नदी

होते हैं, इसीलिए उसे त्रस-नाली कहा गया है, उसकी ऊँचाई श्रीर गहराई लोक के ही बराबर कमशः १४ श्रीर ७ रज्जु ै है श्रीर चौड़ाई एक ही रज्जु है, जबिक लोक की सामान्य चौड़ाई ७ रज्जु है। लोक का घनफल ३४३ वर्ग-रज्जु है, उसके मध्य में १०० योजन ऊँचा भाग मनुष्य-लोक है जिसमें वैमानिक देवों श्रीर नारिकयों को छोड़कर सभी जीव होते हैं; वैमानिक देव मनुष्यलोक के ऊपर स्वर्गलोक में रहते हैं श्रीर नारिकी मनुष्यलोक के नीचे सात पृथ्वियों श्रीर नरकलोक में।

र उज्जुका शब्दाथं है रस्सी, यह भूगोल और खगोल की दूरी का एक माप है। एक रज्जु उतनी दूरी है जिसे कोई देव एक समय अर्थात् काल की भ्रत्यतम इकाई में 2,857,152 योजन की गति से उड़कर छह माह में पार करे, इस माप की गिरिएतीय व्यास्या नहीं की जा सकती.

<sup>2</sup> पृथ्वियां या नरक एक के नीचे एक हैं स्रोर प्रत्येक तीनों प्रकार के वातवल्यों स्रोर स्नाकाश से विरा हुमा है। पृथ्वी शब्द का प्रयोग सोहेश्य है क्योंकि हमारी पृथ्वी की तरह इन पृथ्वियों का द्यावार-तल भी ठोस है। नरकों स्रोर स्वर्गों में एक स्रंतर यह भी है कि नरक स्वय पृथ्वी रूप है जबकि स्वर्ग विमान की भांति निराधार स्थित हैं.

द्रध्याय 36 ]

मध्यलोक ग्रर्थात् मनुष्यलोक में ग्रसंख्य द्वीप हैं, प्रत्येक एक समुद्र से पिरा है। ये सभी वृत्ताकार हैं, ग्रीर द्वीप से दूना चौड़ा है उसे घेरने वाला समुद्र, उस समुद्र से दूना चौड़ा उसे घेरने वाला द्वीप, उससे भी दूना चौड़ा उसे घेरने वाला समुद्र, श्रीर इसी तरह श्रंत तक।

जम्बू नामक प्रथम द्वीप एकमात्र ऐसा है जो किसी समुद्र या द्वीप को घेरे हुए नहीं है, बिल्क वर्तुलाकार है। जम्बू द्वीप का विस्तार एक लाख महायोजन है ग्रीर उसके मध्य में सुमेरु पर्वत उसी प्रकार स्थित है जिस प्रकार शरीर में नाभि होती है। पूर्व-पिक्चम विस्तृत हिमवत्, महाहिमवत् निषध, नील, रुक्मी ग्रीर शिखरी नामक छह कुलाचलों ग्रर्थात् महापर्वतों से यह द्वीप भरत, (रेखा-चित्र ४५) हैमवत, हिमवत, हिमवत, हैरण्यवत ग्रीर ऐरावत नामक सात क्षेत्रों में विभक्त है। उन छह कुलाचलों पर कमशः पद्म, महापद्म, तिगिछ, केशरी, महापुण्डरीक ग्रीर पुण्डरीक नामक हद या सरोवर हैं। इन सरोवरों में कमलाकार द्वीप हैं, उनमें देव-परिवार रहते हैं ग्रीर उनकी ग्रधिष्ठातृ-देवियों के कमशः नाम हैं—श्री, ही, घृति, कीर्ति, बुद्धि ग्रीर लक्ष्मी। सातों क्षेत्रों में दो-दो महानदियाँ ग्रीर उनकी हजारों सहायक निवयाँ हैं, दो में पहली पूर्व की ग्रीर ग्रीर दूसरी पिरुचम की ग्रीर बहती है।

द्वितीय द्वीप धातकीखण्ड दो उत्तर-दक्षिण विस्तृत पर्वतों से विभक्त है जिनके बाहरी छोर काल-समुद्र के और भीतरी छोर लवण-समुद्र के वेदिका-वेष्टित तटों को छूते हैं और जो इस द्वीप को पूर्व और पश्चिम नामक भागों में विभक्त करते हैं। पूर्व और पश्चिम में पृथक्-पृथक् वही रचना है

प्रथम द्वीप जम्बूलवण नामक समुद्र से घिरा है, वह घानकीलण्ड द्वीप मे घिरा है, वह काल समुद्र से, वह भी पुल्करवर द्वीप से और वह अपने ही नाम के समुद्र से, जैसा कि आगे भी होता गया है, अर्थात् द्वीप और उसे घेरने वाल समुद्र के नाम एक जैसे होते गये है.

<sup>2</sup> चौथे और उससे आगे के द्वीप हैं: वारुसीवर, क्षीरवर, घृतवर, क्षीद्रवर, नंदीश्वर, ग्रुरस्वर, कुशवर, क्षींचवर ग्रादि । अंत से आरंभ करने पर कुछ नाम हैं: स्वयंभूरमस्स, ग्रहींद्रवर, देववर, यक्षवर, भूनवर, नागवर, वैड्यंवर, वज्जवर, सुवर्णवर, रूप्यवर, हिंगूलिकवर, श्रंजनकवर, श्यामवर, सिंदूरवर, हरितालवर, मनःशिल ग्रादि.

<sup>3</sup> दूरी का एक माप. श्रंगुल नामक माप लगभग एक इंच के बराबर होता है, चौबीस श्रंगुल बराबर एक हस्त, चार हस्त बराबर एक धनुष या चाप, 2,000 धनुष बराबर एक कोश या 2 मील, 4 कोश बराबर एक सामान्य योजन, किंतु 2,000 कोश बराबर एक महायोजन.

<sup>4</sup> विस्तृत विवरणा द्यागे पृष्ठ 537 पर द्रष्टव्य है.

<sup>5</sup> लोकविद्या में आये नामों में और कला और स्थापत्य में आये नामों में न केवल साद्ध्य है, बह्कि उस साद्ध्य का कोई विशेष महत्त्व भी हो सकता है.

<sup>6</sup> इस क्षेत्र के तीन भाग हैं : देवकुरु, उत्तरकुरु और विदेह.ं

<sup>7</sup> यह क्षेत्र भी, भरत की ही भाँति, पूर्व-पश्चिम विजयार्घ नामक पर्वत से ग्रीर उत्तर-दक्षिए। दो महानदियों से छह खण्डों में विभक्त हो गया है; बीच का बाहरी खण्ड ग्रायंखण्ड ग्रीर शेष पाँच म्लेच्छखण्ड कहलाते हैं.

<sup>8</sup> जनके नाम हैं : गंग<sub>़</sub> सिंबु, रोहित्, रोहितस्या, हरित्<mark>, हरिकांता, सीता, सीतोदा, नारी, नरकांता, सुवर्ण</mark>कूला, रूप्यकुला, रक्ता ग्रोर रक्तोदा.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्थं भाग 9

जो जम्बूद्वीप में है, ग्रर्थात् धातकी खण्ड में क्षेत्रों, कुलाचलों, मेरु ग्रादि की दोहरी रचना है। किन्तु यहाँ कुलाचलों की स्थिति वैसी है जैसी चक्र में ग्ररों की होती है ग्रीर क्षेत्रों का ग्राकार ग्ररों के मध्य के स्थान की भौति होता है।

तृतीय द्वीप पुष्करवर एकमात्र ऐसा है जिसे चारों ग्रोर विस्तृत एक वृत्ताकार पर्वत दो भागों में विभक्त करता है। उस पर्वत का नाम मानुषोत्तर सार्थक है क्योंकि उसके उत्तर में ग्रर्थात् बाहर मनुष्यों की गति नहीं। भीतरी पुष्करार्घ में, धातकी खण्ड की भौति, दो भरत, दो हिमवत, दो मेरु ग्रादि हैं, किन्तु बाहरी पुष्करार्घ तथा उससे ग्रागे के द्वीपों में इस प्रकार का विभाजन नहीं है। इस सबका तात्पर्य यह हुन्ना कि मनुष्य केवल ढाई द्वीपों के क्षेत्र में ही होते हैं जो मध्यलोक के ही नहीं बिल्क संपूर्ण लोक के केंद्र में है। इससे यह तात्पर्य भी निकलता है कि सात क्षेत्रों, छह कुलाचलों, चौदह महानदियों, एक मेरु ग्रादि का एक समूह है, ग्रीर ऐसे पाँच समूह हैं।

यह उल्लेखनीय है कि पाँच-पाँच भरत, विदेह, (देवकुरु श्रीर उत्तरकुरु भागों को छोड़कर) श्रीर ऐरावत कर्मभूमियाँ हैं जिनमें जीवन-निर्वाह के लिए पुरुषार्थ श्रीनवार्य है, श्रीर पाँच-पाँच हैमवत, हिर, देवकुरु, उत्तरकुरु, रम्यक श्रीर हैरण्यवत भोगभूमियाँ हैं जिनमें सुखभोग की सामग्री कल्पवृक्षों से प्राप्त होती है।

पाँचवें समुद्र क्षीरवर के जल की विशेष मिहमा है क्यों कि इंद्र तीर्थं कर के जन्माभिषेक के लिए इसी जल से कलश भरता है, ग्रीर दीक्षा के समय तीर्थं कर जब केशलोंच करते हैं तब उनके केश इसी जल में विसर्जित किये जाते हैं।

नंदीश्वर नामक ग्राठवाँ (पृष्ठ ५४०), कुण्डलवर नामक दशवाँ ग्रौर रुचकवर नामक तेरहवाँ द्वीप ग्रकृत्रिम चैत्यालयों के कारण महत्त्वपूर्ण हैं (पृष्ठ ५४१), द्वितीय जम्बू द्वीप तथा कुछ ग्रन्य द्वीपों में पाताल-नगरियाँ हैं जिनमें केवल भवनवासी देवों के ही ग्रावास हैं।

देवों के चार निकाय हैं: भवनवासी, $^2$  व्यंतर, $^3$  ज्योतिषी $^4$  ग्रीर वैमानिक । $^5$  इनमें से

<sup>्</sup> इसके सविस्तार वर्णन के लिए द्रष्टव्य: गोपीलाल ग्रमर का लेख 'द्वितीय जम्ब द्वीप', ग्रनेकान्त (हिंदी त्रैमासिक): 22, 1, 1969, दिल्ली, पृ 20-24.

उनके दस भेद हैं: ग्रसुर, नाग, विद्युत् सुपर्ण, ग्रन्नि, वात, स्तनित, उदिघ, द्वीप ग्रीर दिक्, प्रत्येक के साथ कुमार शब्द जुड़ता है.

<sup>3</sup> उनके ब्राठ भेद हैं : किनर, किपुरुष, महोरग, गंधर्व, यक्ष, राक्षस, भृत ब्रौर पिशाच.

उनके पाँच भेद हैं : सूर्य, चद्र, ग्रह, नक्षत्र ग्रौर विभिन्न तारे.

<sup>5</sup> जिनमें रहकर कोई श्रपने विशेष मान का श्रनुभव करे उन श्रावासों को विमान कहते हैं श्रीर जो विमानों में रहते हैं उन्हें वैमानिक कहते हैं; यहाँ विमान शब्द का श्रर्थ श्राकाश में चलने वाला रथ या वायुपान कदापि

म्रध्याय ३६ ]

भवनवासी मनुष्यलोक में श्रौर कुछ नरकलोक में भी श्रावास करते हैं। उनके श्रकृत्रिम श्रौर शाश्वत भवनों में जिन-चैत्यालय हैं। व्यंतर देव प्रथम पृथ्वी के खरभाग में श्रगणित द्वीप-समुद्रों के उस पार रहते हैं, िकन्तु उनका एक भेद राक्षस प्रथम पृथ्वी के ही पंक-बहुल भाग में रहता है। ज्योतिषी देवों की विशेषता यही है कि वे निरंतर मेरु की प्रदक्षिणा करते रहते हैं, िकन्तु मानुषोत्तर पर्वत के बाहर वे स्थिर हैं। इनमें से सूर्य श्रौर चंद्र के विमानों में जिन-चैत्यालय हैं। केवल वैमानिक देव ही ऊर्ध्वलोक या स्वर्गलोक में रहते हैं जिसमें सोलह कल्प विमान, वौ ग्रैवेयक विमान, नौ ग्रैवेयक विमान, वौ श्रीर शेष विमानों के सब देव प्रकृति से ही जिनेंद्र-भक्त होते हैं।

एक सौ इंद्रों में प्रक मानवेंद्र अर्थात् राजा और एक पशु अर्थात् सिंह के अतिरिक्त शेष सभी देव ही होते हैं। यक्ष-यक्षियाँ, शासनदेव, शासनदेवियाँ, दिक्पाल, क्षेत्रपाल, भैरव, विद्यादेवियाँ, सरस्वती, लक्ष्मी, गंगा, यमुना, अप्सराएँ, दुंदुभिवादक, चमरधारी, चमरधारिणियाँ आदि सभी देव तथा विद्याधर, भक्त आदि मानव तीर्थंकरों के परिचारकों के रूप में या मंदिर के विभिन्न भागों में विभिन्न रूपों में अंकित किये जाते हैं।

#### प्रतीक-मंदिर

सामान्य दृष्टि से मंदिर स्वयं एक प्रतीक है। विशेष दृष्टि से मंदिर के नंदीश्वर द्वीप, भ्रष्टापद (रेखाचित्र ४६) ग्रादि विविध रूप स्थापत्य के ग्रंतर्गत हो सकते हैं, किन्तु उसके कुछ रूप केवल ग्रंथों में प्रतिपादित तो किये गये पर स्थापत्य में उन्हें प्रस्तुत नहीं किया गया।

स्तूप. चैत्यवास, निषीधिका ग्रादि कुछ रूप मंदिर की श्रेणी में रखे जायें या नहीं, किन्तु, ग्रंततोगत्वा, उपासना के स्थान होने से उनका वर्णन इस प्रसंग में किया जा सकता है।

नहीं; वह पूण रूप से स्थिर आवासगृह है, अवस्य ही उसका आकार प्राचीन विमान के समान होता है.

<sup>।</sup> सौधर्म, ऐशान, सानत्कुमार, माहेंद्र, बहा, बहात्तर, लांतव, कापिष्ठ, शुक्र, महासुक्र, शतार, सहस्रार, आनत, प्रारात, ग्रारा ग्रीर ग्रच्युन.

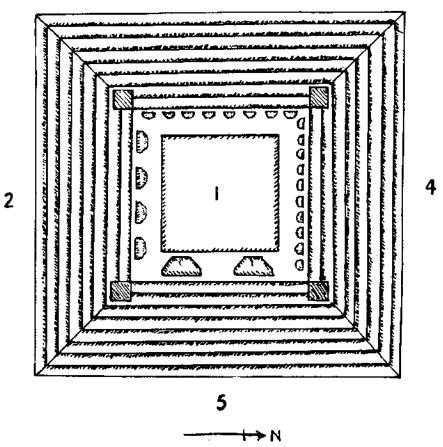
<sup>2</sup> सुदर्शन, अमोध, सुबुढ, पयोधर, सुभद्र, सुविशाल, सुमनस्, सौमनस और प्रियंकर.

<sup>3</sup> लक्ष्मी, लक्ष्मीमालिक, वैरेवक. रोचनक, सोम, सोमरूप्य, ग्रंक, पत्थंक श्रौर ग्रादित्य ।

<sup>4</sup> विजय, वैजयंत, जयंत, अपराजित और सर्वार्थंसिद्धि.

इनको गराना इस गाथा में की गयी है: भवरा।लय चालीसा व्यतरदेवारा होति बत्तीसा । कप्पामर चन्नवीसा चंदो सूरो एरो तिरियो ॥





रेखाचित्र 46. ब्रष्टापद (प्रभाशंकर ग्रो॰ सोमपुरा के ब्रनुसार) : 1. गर्भ-गृह; 2-5. ब्राठ पीठिकाएं

# चतुर्विशति-जिनालय

चतुर्विश्वति-जिनालय में चौबीस देवकुलिकाएं या देवकोष्ठ अर्थात् लघु मंदिर होते हैं (रेखाचित्र ४१), उनमें एक-एक तीर्थंकर-मूर्ति होती है, उनका कम मंदिर के पूर्वी द्वार के दक्षिणी द्वार-पक्ष से आरंभ होता है और पश्चिमी द्वार के दक्षिणी द्वार-पक्ष पर समाप्त होता है जिससे आठ-आठ की तीन पंक्तियाँ बन जाती हैं और बीच की पंक्ति मुख्य मंदिर के सामने पड़ जाती है। जो तीर्थंकर-मूर्ति मुख्य मंदिर में होती है उसे इसके कमागत स्थान पर दुहराते नहीं वरन् उसके स्थान पर विद्यादेवी सरस्वती की मूर्ति स्थापित करते हैं।

इस प्रकार के मंदिर का निर्माण मध्यकाल से ग्रबतक पर्याप्त प्रचलित रहा, यद्यपि चौबीस लघु मंदिरों की विन्यास-रेखा में विविधता रही । चतुर्विशति-पट्ट को चतुर्विशति-जिनालय का ही ल**णु** रूप माना जा सकता है, उसका उत्कीर्णन पर्वत-शिलाओं पर भी किया गया । मेरु पाँच हैं: जम्बू द्वीप के मध्य में सुदर्शन, धातकीखण्ड के पूर्व में विजय और पश्चिम में अचल तथा पुष्करार्ध के पूर्व में मंदिर और पश्चिम में विद्युन्माली । पाँचों अलग-अलग विदेह-क्षेत्रों में स्थित हैं और उन सबका आकार-प्रकार एक-सा है, केवल जम्बूस्थित सुदर्शन उन सबसे ऊँचा है, इसीलिए उसे मेरु के बदले सुमेरु कहा जाता है।

सुदर्शन भूतल के नीचे १,००० योजन ग्रीर ऊपर ६५,००० योजन है ग्रीर वह नीचे ग्रधोलोक को ग्रीर ऊपर ऊर्ध्वलोक को छूता है। सबसे नीचे उसका विस्तार १०,०६० ने योजन है जो भूतल तक कम होकर १,००० योजना रह जाता है, वहाँ उसके चारों ग्रीर भद्रशाल वन है। वहाँ से ५०० योजन की ऊँचाई तक उसका विस्तार ५०० योजन कम हो जाता है जहाँ उसे नंदन बन चारों ग्रीर ग्रलकृत करता है। फिर ६०,५०० योजन की ऊँचाई तक विस्तार में पुनः ५०० योजन की कमी ग्राती है ग्रीर यहाँ उसे सौमनस बन शोभायमान करता है। उसके पश्चात् ३६,००० योजन की ऊँचाई तक विस्तार की कमी ४६४ योजन है, यहाँ उसके चारों ग्रोर पाण्डुक वन शोभायमान है ग्रीर यहीं से ४० योजन ऊँची ग्रीर ४ योजन विस्तृत चूलिका या शिखर-भाग ग्रारंभ होता है। सुमेर का चारों ग्रोर का तल हरिताल, बंडूर्य, सर्वरत्न, बज्ज, पद्म ग्रीर पद्मराग नामक मणियों से ग्रलकृत है ग्रीर १६,४०० योजन के प्रत्येक ग्रतराल पर उसके रूपों में विविधता है। भूतल पर सुमेर की चारों उपदिशान्नों में एक-एक वक्षार गिरि है। गजदत के-से ग्राकार के ये वक्षार गिरि ग्रपने दूसरे छोरों से महाशैल, नीलाद्रि, निषध पर्वत ग्रीर नदन शैल को छूते हैं।

प्रत्येक वन की चारों दिशास्रों में एक-एक चैत्यालय है, स्रर्थात् एक मेरु के सोलह स्रौर पांचों के स्रस्सी चैत्यालय हैं। ये सभी मेरुस्रों की ही भाँति स्रक्षृत्रिम स्रौर शाश्वत हैं। भद्रशाल वन के पाँच भाग हैं: भद्रशाल, मानुषोत्तर, देवरमण, नागरमण स्रौर भूतरमण; किन्तु नंदन, सौमनस स्रौर पाण्डुक वनों के भाग दो-दो ही हैं।

पाण्डुकवन के चारों ग्रोर तट-वेदिका है जो ध्वजाग्रों से सुशोभित है ग्रौर जिसपर बहु-तल भवन विद्यमान हैं। यह २ कोश ऊँची ग्रौर ५०० धनुष चौड़ी है ग्रौर इसके गोपुर मणिमय हैं। पाण्डुक की वनस्थिलियों में विविध वृक्षों ग्रौर वन्य प्राणियों की छटा है तो जहाँ-तहाँ विद्याधरों ग्रौर देवों के युगल विहार किया करते हैं। उसकी चार दिशाग्रों में १०० योजन लंबी ग्रौर ५० योजन चौड़ी ग्रौर ६ योजन ऊँची एक-एक ग्रधंचंद्राकार शिला है। उत्तर दिशा की पाण्डुक नामक स्वर्णमय शिला लंबाई में उत्तर दक्षिण स्थित है; सग्गायणी नामक ग्राचार्य ने इसकी ऊँचाई ४ योजन, लंबाई ५०० योजन ग्रौर चौड़ाई २५० योजन मानी है। इस शिला के मध्य में एक देवीप्यमान सिहासन ग्रौर उसकी दोनों ग्रोर एक-एक भद्रासन स्थित है ग्रौर छत्र, चमर ग्रादि मंगल-द्रव्य उनकी महिमा

<sup>]</sup> तिलो**य-पण्णती,** 4, 1821.

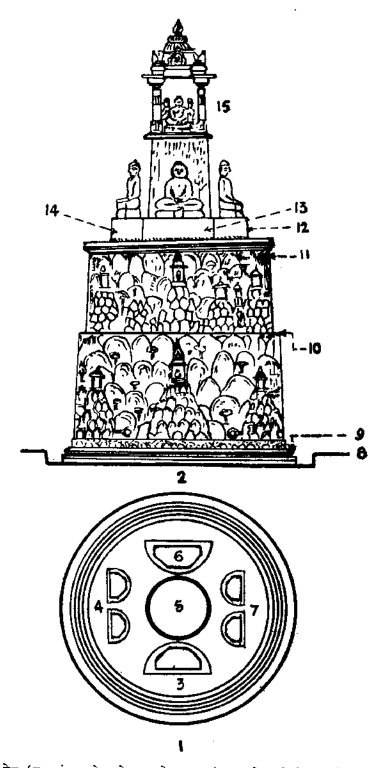
सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ भाग 9

बढ़ाते हैं। भरत-क्षेत्र के शिशु तीर्थंकर को इसी पाण्डुक शिला के सिंहासन पर विराजमान करके कमशः दक्षिण ग्रौर उत्तर के भद्रासनों पर ग्रासीन होकर सौधर्मेंद्र ग्रौर ऐशानेंद्र जन्माभिषेक करते हैं। ग्राग्नेय विदिशा में स्थित उत्तर-पश्चिम लंबी पाण्डु-कंबला नामक रजतमय शिला पर ग्रपर-विदेह क्षेत्र के शिशु तीर्थंकर का जन्माभिषेक होता है। नैक्ट त्य में उत्तर-दक्षिण स्थित स्वर्णमय रक्त नामक शिला ग्रौर वायव्य में पूर्व-पश्चिम स्थित रक्ताभ रक्त-कंबल शिला पर कमशः ऐरावत ग्रौर पूर्व विदेह के शिशु तीर्थंकरों का ग्रभिषेक होता है। पाण्डुक वन में चूलिका के समीप पूर्व दिशा में एक ३० कोश कँचा वर्तुलाकार पूर्वाभिमुख प्रासाद है। लोहित नामक इस सुसज्जित प्रासाद के मध्यभाग में एक कीडाशेल है। लोहित में पूर्व दिशा के लोकपाल सोम का ग्रावास है। इसी प्रकार दक्षिण में ग्रंजन, पश्चिम में हारिद्र ग्रौर उत्तर में पाण्डुक नामक प्रासाद हैं जिनमें कमशः उसी दिशा के लोकपाल यम, वरुण ग्रौर कुबेर निवास करते हैं। पाण्डुक वन की चारों दिशाग्रों में १०० कोश लंबा ग्रौर ७५ कोश कँचा एक-एक जिनेंद्र-प्रासाद भी है।

सौमनस नामक तुतीय वन पाण्डुक वन से ३६,००० योजन नीचे स्थित है। यह ५०० योजन चौड़ा है और यहाँ भी विशाल वेदिका आदि हैं। यहाँ के वज्ज, वज्ज प्रभ, सूवर्ण और सूवर्णप्रभ नामक प्रासादों का विस्तार पाण्डुकवन के प्रासादों के विस्तार से दोगुना है और उनमें भी क्रमशः उपर्युक्त लोकपालों का ही ब्रावास है। इस वन की विदिशाओं में सोलह पूष्पकरिणियां या कमल-सरोवर हैं भ्रौर उनके मध्य में एक-एक विहार-प्रासाद है। प्रत्येक विहार-प्रासाद १२५ कोश ऊँचा श्रौर उससे श्राधा चौड़ा है श्रौर उसके मध्य में सौधर्मेंद्र का भव्य सिहासन है जिसके साथ अन्य अनेक देव-देवियों के सिहासन हैं : लोकपालों के चार् प्रतींद्र का एक, अग्रमहिषियों अर्थात् पट्टरानियों के आठ, प्रवर वर्ग के बत्तीस हजार, चौरासी लाख सामानिक वर्ग के लिए, बारह लाख पारिषदों के लिए, चौदह लाख मध्यम पारिषदों के लिए, सोलह लाख बाह्य परिषदों के लिए, तेतीस त्रायस्त्रिंश वर्ग के लिए, छह महत्तरों के लिए, एक महत्तरी के लिए ग्रौर चौरासी हजार ग्रंगरक्षकों के लिए। सोलह पुष्करि-णियों के नाम हैं: उत्पलगुल्मा, निलना, उत्पला भ्रौर उत्पलोत्पला भ्राग्नेय में; भृंगा, भृंगनिभा, कज्जला और कज्जलनिभा नैर्ऋ त्य में : श्रीभद्रा, श्रीकांता, श्रीमहिता और श्रीनिलया वायव्य में ; श्रीर निलना, निलनगुरुमा, कुमुदा और कुमुदप्रभा ऐशान में। पाण्डुक की भाँति इस वन में भी नार जिनेंद्र-प्रासाद हैं। इस वन की प्रत्येक दिशा और उपदिशा में १०० योजन ऊँचा श्रीर भूतल पर उतना ही चौड़ा एक-एक कूट है । इन कूटों पर क्रमशः मेघंकरा, मेघवती, सुमेघा. मेघमालिनी, तोयंघरा, विचित्रा, पूष्पमाला ग्रौर श्रनिदिता नामक ग्राठ कन्याकुमारियाँ निवास करती हैं।

नंदन वन का म्राकार-प्रकार भी सामान्यतः उपर्युक्त है, किन्तु विस्तार में यह सौमनस वन से दोगुना है। भद्रशाल वन का म्राकार-प्रकार भी सामान्यतः ग्रन्य वनों की भाँति है। इसका विस्तार पाण्डुक वन से चौगुना है।

षष्पाय ३६ ]



रेखाचित्र 47. मेरु (प्रभाशंकर श्रो० सोमपुरा के श्रनुसार) : । मेरु की विन्यास-रेखा; 3, 4, 6, 7. चार सिंह-पीठ; 5. चूलिका पर शाश्वत जिन-चैट्य श्रर्थात् तीर्थंकर की सबंतोभद्र मूर्ति; 8.2. मेरु का पार्श्व-दृश्य; भद्रशाल वन; 9. नंदन वन; 10. सौमनस वन; 11. पाण्डुक वन; 12-14. तीर्थंकरों के पीठ; 15. उपर्युक्त पाँचवें के श्रनुसार।

सिद्धांत स्त्रीर प्रतोकार्थ [ भाग 9

मेरु का ग्रंकन स्थापत्य में कदाचित् कहीं नहीं हुग्रा, मूर्तिकला श्रीर चित्रकला के ग्रंतगंत ग्रवश्य हुग्रा । चैत्यालयों ग्रीर पाण्डुक वन की शिलाग्रों के कारण ही वास्तव में मेरु का महत्त्व है ।

यहाँ मेरु शब्द का अर्थ पर्वत किया जा सकता है (रेखाचित्र ४७) परंतु स्थापत्य के अधिकांश ग्रंथों में इसे प्रासादों का एक मेद माना गया है जो प्रायः बहु-तल होता है। वहुत्संहिता (५६, २०) के अनुसार षट्कोण भवनों के एक भेद में बारह तल, चित्र-विचित्र गवाक्ष और चार द्वार होते हैं, ये भवन ५२ हस्त चौड़े और ४५ प्रकार के होते हैं। कुछ जैन अभिलेखों और साहित्य में ऐसे मंदिरों के निर्माण का उल्लेख है जिनका नामकरण मेरु के नाम से हुआ परंतु ऐसे विशेष प्रकार के भवनों के अवशेष अवतक प्राप्त नहीं हुए। बूलर का संकेत है कि राजस्थान के अजमेर, जैसलमेर, बाड़ मेर आदि कुछ नगरों के नामों में जो 'मेर' शब्द का प्रयोग है वह प्रासाद के मेरु नामक भेद का सूचक है, अर्थात् मेरु नामक प्रासाद के निर्माण से किसी के नाम में ही मेरु शब्द जुड़ गया और वह जुड़ा हुआ नाम ही उस नगर का रखा गया जिसे उसने बसाया। यह संकेत प्रशंसनीय है परंतु उक्त नामों का उत्तरार्ध 'मेर' मरु अर्थात् रेगस्तान का अपभंश प्रतीत होता है।

## नंदीश्वर द्वीप

इस लोक के असंख्यात द्वीप-समुद्रों में से ढाई द्वीपों के अनंतर नंदीस्वर नामक आठवें द्वीप (इसी अध्याय में पृष्ठ ५३४) का ही महत्त्व सर्वोपरि है। इस वृत्ताकार द्वीप के भीतरी और वाहरी तटों के मध्य चार पर्वत हैं: पूर्व में देवरमण, दक्षिण में नित्योद्योत, पश्चिम में स्वयंप्रभ और उत्तर में रमणीय जिन्हें सामान्य रूप से अंजन कहते हैं क्योंकि उनका रंग काला है। प्रत्येक अंजन के चारों ओर एक एक चतुष्कोण सरोवर है जिसमें दिधमुख नामक पर्वत है। दही के समान स्वेत और आकार में गोल इस पर्वत के ऊपर तट-वेदियां और उपवन हैं। चारों सरोवरों के दोनों बाहरी कोणों पर स्वर्णमय वर्तु लाकार पर्वत हैं, उनका सामान्य नाम रितकर है। तात्पर्य यह हुआ कि पर्वतों की संख्या बाबन है: चार अंजन, सोलह दिधमुख, बत्तीस रितकर। सरोवरों के अपने नाम हैं: पूर्व में नंदा, नंदावती,

<sup>1</sup> शाह. (उमाकांत प्रेमानंद), स्टबीज इन जैन झाट. 1955, बनारस, पृ 17-18. वे चित्र 78 और उसके प्रसंग में एक मेरु को पंच-मेरु कह गये हैं.

<sup>2</sup> ब्राचार्य. (प्रसन्न कुमार) वही, पु 512-15.

<sup>3</sup> जर्तलग्रांक रायल एशियाटिक सोसायटी ग्रांफ बंगाल, न्यू सीरिज, 6, पृ 318-

<sup>4</sup> जी. बूलर का लेख, इडियन ऐष्टिक्बेरी. 26, पृ 164 पर प्रकाशित. बूलर ने इस संदर्भ में कई उदाहरए। दिये हैं. एक उदाहरए। ग्रीर है: जय-मेरु-श्री-करए।-मंगलम्, इष्टब्य, ई॰ हुल्श का लेख 'इंस्क्रिश्संस ग्रॉफ राजराज 1, क॰ 50, साउथ इष्टियन इंस्क्रिश्चंस, 3, पृ 103.

<sup>5</sup> न कि स्रंतिम द्वीप, जैसाकि उमाकांत प्रेमानंद शाह लिख गये हैं, वही, पृ 118.

<sup>6</sup> जिनप्रभ-सूरि के विविध-तीर्थकल्प 1934, शांतिनिकेतन, पृ 48-49. में 'नंदीश्वर-द्वीप-कल्प' में पर्वतों स्रादि के नामों में साधाररा-सा स्रंतर है.

मध्याय ३६ ] स्थापस्य

नंदोतरा ग्रौर नंदिघोषा; दक्षिण में ग्ररजा, बिरजा, ग्रशोका ग्रौर वीताशोका; पश्चिम में विजया, वैजयंती, जयंती ग्रौर ग्रपराजिता; उत्तर में रम्या, रमानुजा, सुप्रभा ग्रौर सर्वतोभद्रा।

सरोवर वनों के मध्य में हैं, जिनमें कमशः, श्रशोक, सप्तच्छद या सप्तपर्ण, चंपक और श्राम्न-वृक्ष विशेष रूप से हैं। ऐसे वन चौंसठ हैं। प्रत्येक के मध्य एक-एक प्रासाद है जिनमें सपरिवार व्यंतर देव रहते हैं। ये प्रासाद चतुष्कोण हैं और इनकी लंबाई से ऊँचाई दोगुनी है।

पर्वतों के अग्रभाग पर एक-एक अकृतिम जिनालय है, सब बावन हैं। परियेक अकृतिम चैत्यालय १०० योजन लंबा, उससे श्राघा चौड़ा और ७० योजन ऊँचा है और उसके चारों ओर द्वार हैं, मंदिरों में १६ योजन के श्रायताकार तथा = योजन ऊँचे मणिपीठक हैं। उनपर देवच्छंदक अर्थात् रत्नमय मंच हैं जो मणिपीठकों से अधिक लंबे-चौड़े हैं। इन देवच्छंदकों पर तीर्थंकरों की एक सौ श्राठ शास्त्रत पर्यंकासनस्य प्रतिमाएँ विराजमान हैं। ये रत्न-निर्मित हैं और प्रत्येक के परिकर में एक नाग, दो यक्ष, दो भूत, दो कलशवाहक और एक छत्र-धारक है। मंचों पर धूप-पात्र, पुष्पहार, घण्टियाँ श्रष्ट-मंगल द्रव्य, ध्वज, बंदनवार, पेटक, मंजूषा और आसन तथा पूर्ण-घट श्रादि सोलह अलंकार होते हैं। इन प्रासादों में मुख-मण्डप, प्रेक्षा-मण्डप, अक्ष-वाटक अर्थात् अखाड़े, मणिपीठक, स्तूप, मूर्तियाँ चैत्य-वृक्ष, इंद्र-ध्वज और कमल-सरोवर भी इसी कम से हैं।

इन बावन चैत्यालयों में देव-वर्ग प्रतिवर्ष तीन बार आष्टाह्निक पर्वे का आयोजन करते हैं जिसका अनुकरण आज भी जैन समाज में चल रहा है। यह उत्सव आषाढ़, कार्तिक और फाल्गुन के शुक्ल पक्षों के श्रंतिम आठ दिनों में मनाया जाता है। बृहत् जैन शब्दाणैंव<sup>2</sup> में उल्लिखित नंदी-श्वर-पंक्तिश्रत कदाचित् इसी आष्टाह्निक उत्सव का प्रतिरूप है। प्रवचन-सारोद्धार<sup>3</sup> के अनुसार, ऐसा ही एक उत्सव नंदीश्वर तप के नाम से श्वेतांबर जैनों द्वारा नंदीश्वर-पट की पूजा के साथ संपन्न किया जाता है।

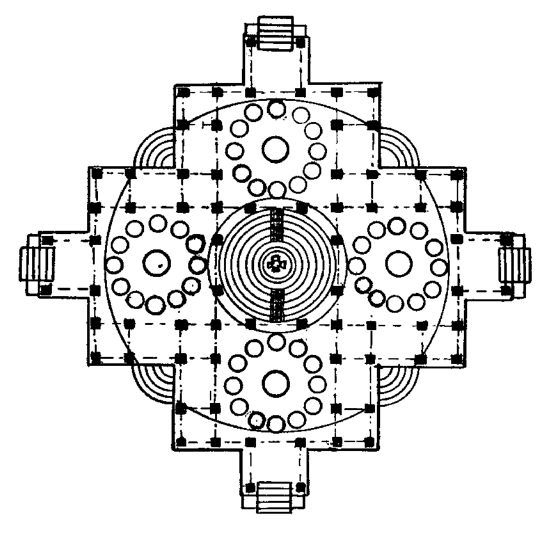
ठक्कुर फेरु ने मंदिर के भेदों में द्वापंचाशत्-जिनालय का भी विधान किया है, यह बावन लघु मंदिरों का एक समूहमात्र है (रेखाचित्र ४८) जिनमें मध्यवर्ती मुख्य मंदिर भी सम्मिलित है (रेखाचित्र ४९) और जिनकी संयोजना सत्रह-सत्रह की दो पार्द्य-पंक्तियों में, ग्राठ की ग्रग्र-पंक्ति में

यह संख्या बावन ही है, अधिक नहीं, जैसा कि शाह ने संदेह व्यक्त किया है; जिसे वे 'शाहबत जिनालय-सिहत मध्यवर्ती पर्वत' कहते हैं वह वस्तुत: अंजन है जिसके बिना बावन की संख्या पूरी नहीं होती. इस संदेह की पुष्टि में उन्होंने जो प्राचीन ग्रंथों के संदर्भ दिये हैं उनसे भी इस संख्या के बावन से अधिक होने का समर्थन नहीं होता. इब्टब्य, शाह, वही, प् 120.

<sup>2</sup> भाग 2, 1934, सूरत, पृ 512.

<sup>3</sup> इसपर सिद्धसेन गणी की टीका विशेष रूप से द्रष्टव्य है, 1952, बंबई. गाथा 1915.

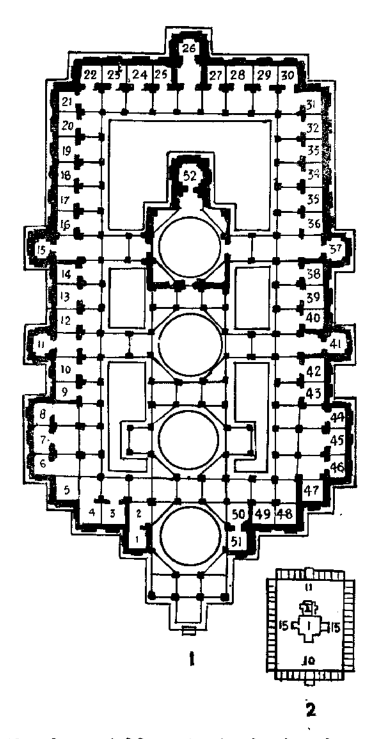
सिद्धांत एवं प्रतीकार्यं [ भाग 9



रेखाचित्र 48. नंदीस्वर-द्वीप प्रासाद (प्रभाशंकर श्रो • सोमपुरा के अनुसार)

स्रोर नो की पृष्ठ-पंक्ति में होती है। यह संख्या बावन स्रौर नंदीश्वर द्वीप के जिनालयों की संख्या के अनुरूप अवश्य है किन्तु इस द्वापंचाशत् जिनालय की निर्दिष्ट रूपरेखा स्रौर नंदीश्वर द्वीप की लोकविद्या के संतर्गत निर्दिष्ट रूपरेखा में पर्याप्त भिन्नता है, तथापि यह मानना ही पड़ेगा कि द्वापंचाशत् जिनालय भी नंदीश्वर-द्वीप-जिनालय का एक सरलीकृत रूपांतर है।

मंदिर में पूर्वोक्त (पृष्ठ ५२५), पच्चीस भेदों में जो नंदिशाल ग्रौर नंदीश नाम हैं उन्हें नंदीश्वर द्वीप-जिनालय के ही रूपांतर माना जा सकता है पर विवरण के ग्रभाव में कोई निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता। पहले (पृष्ठ५२६) जिन बावन जिन-प्रासादों की नामावली दी गयी है उन्हें नंदीश्वर-द्वीप-जिनालय माना जाये तो नंदीश्वर द्वीप के बावन जिनालयों के नाम ग्रौर कुछ विशेषताएँ ज्ञात हो सकेंगी, ग्रन्यया ये ग्रज्ञात ही हैं।



रेखाचित्र 49. नंदीश्वर-द्वीप प्रासाद के विविध रूप (प्रभाशंकर भ्रो० सोमपुरा के श्रनुसार) : 1. बादन जिन-चैत्यों को सामान्य प्रस्तुति.

सिद्धांत एवं प्रतीकार्य भाग 9

कला के क्षेत्र में नंदीश्वर-द्वीप की पाषाण या कांस्य की अनुकृतियाँ बनीं तथा पच्चीकारी और चित्रांकन में भी उसे स्थान मिला, किन्तु स्थापत्य में वह कदाचित् गत शताब्दी में ही प्रस्तुत किया गया जब गुजरात के शत्रुजंय पर्वंत पर इस नाम के दो मंदिरों का निर्माण हुआ 2 ये दोनों विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं क्योंकि उनमें बावन लघु मंदिरों के मध्य में एक-एक अतिरिक्त मंदिर भी है जो शत्रुजय पर्वंत का प्रतिरूप है। कुछ दिन पूर्व बिहार के मघुवन नामक स्थान पर दिगंबर जैनों ने एक नंदीश्वर-द्वीप-जिनालय का निर्माण कराया है। मूर्तिकला में नंदीश्वर-द्वीप के शिल्पांकन के लिए दिगंबर चार पीठों की वेदी पर या मंदिर की अनुकृति पर चारों ओर तीर्थंकरों की लघु-मूर्तियाँ उत्कीर्ण करते हैं किन्तु श्वेतांबर पाषण-शिला या धातु-फलक पर तेरह-तेरह के चार वर्गों में मंदिरों की बावन धाकृतियाँ विभिन्न कलात्मक रूपों में उत्कीर्ण करते हैं।

#### समवसरण

तीर्थंकर<sup>3</sup> की दिव्य-ध्वित समवसरण में ही उच्चिरित होती है जिसकी रचना सौधमंं इंद्र के आदेश पर कुबेर द्वारा माया से की जाती है। तीर्थंकर का प्रस्थान होते ही वह समवसरण विघिटत हो जाता है और अन्य स्थान पर उसकी रचना पुनः की जाती है। सूर्य-मण्डल की भाँति वर्तु लाकार यह रचना एक ऐसी वास्तु-कृति के समान है जिसे विशाल सोद्यान-प्रेक्षागृह या पार्क-कम-आँडिटोरियम कहा जा सकता है, किन्तु इसका विस्तार १२ योजन होता है। 4

उसके उत्तुंग ग्राधिष्ठान पर चारों ग्रोर से दो-दो हजार सोपानों से पहुँचा जाता है, प्रत्येक सोपान एक हस्त ऊँचा होता है। तब, दोनों ग्रोर वेदिकाग्रों से सुरक्षित वीथियाँ या विस्तृत मार्ग प्रारंभ होते हैं। चारों ग्रोर से ग्रागे बढ़ती ये वीथियाँ नीलमणियों के क्षेत्र से होती हुई समवसरण के केंद्र तक पहुँचती हैं। स्फटिक मणियों से जटित वेदिकाग्रों के सतोरण गोपुरों पर लहराते ध्वज ग्रोर बंदनवार ग्राकृष्ट करते हैं।

रामचंद्रन् (टी एन) ने एक पाषाएा-निर्मित लघु नंदीश्वर-द्वीप का उल्लेख किया है, उसका आकार चतुष्कोए पीठ पर निर्मित विमान की भाँति है जिसके चारों और एक-एक देवकोष्ठ है। समूचे विमान पर शिखर की संयोजना से यह कृति एक भव्य जिन-प्रसाद की अनुकृति-सी बन पड़ी है। द्रष्टव्यः तिरुप्यतिककुण्रम् एण्ड इट्स टेम्पल्स, 1934, मद्रास, पृ 181, चित्र 21, रेखाचित्र 4.

<sup>2</sup> फ़र्म्यूसन (जे) हिस्स्री भ्रांफ़ इण्डियन एण्ड ईस्टर्न ग्रांकिटेक्चर, (संशोधित संस्करण), 1967, दिल्ली, भाग 2. प् 29-30 रेखाचित्र 279, वहाँ इन मंदिरों का विस्तृत परिचय भी दिया गया है.

<sup>3</sup> तीर्थंकर केवल कर्मभूमियों में उत्पन्न होते हैं, भोगभूमियों में नहीं.

<sup>4</sup> उत्तरोत्तर तीर्थंकरों के समवसरएों का विस्तार क्रमशः कम होता गया है, पर विदेह क्षेत्रों में वह आद्योपांत 12 गोजन ही रहता है.

ब्रध्याय ३६ ]

सर्वप्रथम धूलिशाल अर्थात् मिट्टी का प्राचीर मिलता है जिसकी चारों दिशाओं के विजय, वैजयंती, जयंत और अपराजित नामक चारों दिशाओं के द्वार त्रि-तल वास्तु-कृतियाँ होती हैं जिनकी शोभा मंगल-द्रव्य, नव-रत्न, और घूप-पात्र धारण करती विशाल प्रतिमाएँ बढ़ाती हैं। द्वारों के बाहर मकर-तोरण और भीतर । रत्न-तोरण होते हैं, दोनों ओर मध्य में नाट्यशाला होती है; रत्न-दण्ड धारण किये देव इन द्वारों की रक्षा करते हैं।

धूलिशाल के भीतर १६ कोश का क्षेत्र चैत्य-प्रासाद भूमि कहलाता है। इस वलयाकृति या चूड़ी के ग्राकार की विस्तृत भूमि की भीतरी सीमा पर वेदिका होती है ग्रीर मध्य में प्रासादों की पंक्तियाँ। चैत्य-प्रासाद भूमि का नाम सार्थेक है क्योंकि उसमें पाँच-पाँच प्रासादों के पश्चात् एक-एक चैत्य या जिनालय होता है। यहाँ से ग्रागे बढ़ती उपर्युक्त चारों वीथियों के किनारे नाट्यशालाएँ ग्रीर नृत्यमण्डप होते हैं।

इस क्षेत्र में जिन स्थानों पर ये चारों वीथियाँ प्रवेश करती हैं वहाँ एक-एक उत्तुंग मान-स्तंभ अर्थात् मान वाले स्तंभ होते हैं जिनका अधिष्ठान तीन पीठ वाला होता है । नीचे के पीठ में आठ और मध्य और ऊपर के पीठों में चार-चार सोपान होते हैं। अधिष्ठान की तीसरी वेदिका के द्वारों पर चारों दिशाओं में एक-एक स्फटिकोज्ज्वल सरोवर होता है। प्रत्येक सरोवर की अपनी द्वार-सहित वेदिका होती है, उसके सोपान मणि-खचित होते हैं और प्रत्येक के साथ दो-दो लघु सरोवर और होते हैं। मान-स्तंभ की ऊँचाई संबद्ध तीर्थंकर की ऊँचाई से बारहगुनी होती है और उसके तीन वृत्तखण्ड होते हैं, नीचे के खण्ड में बच्च की भाँति दुर्भेद्य बच्चद्वार होते हैं, दूसरा खण्ड स्फटिकमय होता है और ऊपर का वेंड्यंमय। चारों ओर चमर, घण्टियाँ, क्षुद्र-घण्टिकाएँ या किकिण्याँ, मणिमालाएँ, ध्वज आदि की छटा बिखरी होती है। मान-स्तंभ के शीर्ष पर चारों ओर एक-एक तीर्थंकर-मूर्ति होती है जो इंद्र के द्वारा इस अवसर के लिए विशेष रूप से किसी अकृत्रिम चैत्यालय से लायी जाती है और जो अष्ट प्रातिहायों अर्थात् अशोक वृक्ष, सिहासन, छत्त-त्रय, भामण्डल, दिव्य-ध्वि देव-कृत पुष्पवृष्टि, चमर डुलाते चौंसठ यक्ष और दुंदुभि-वादक से मण्डित होती है। इस क्षेत्र की भीतरी सीमा की वेदिका में चारों ओर एक-एक द्वार होता है।

इस वेदिका के भीतर जलमय क्षेत्र स्रर्थात् खातिका भूमि होती है। स्फटिकोज्ज्वल जल, कमलियों स्रौर जल-जंतुस्रों से भरपूर खातिका भूमि के सोपान मणिमय होते हैं।

खातिका भूमि की भीतरी सीमा पर भी एक वेदिका होती है जिसके भीतर वल्ली भूमि अर्थात् वन होता है। यह तीसरा क्षेत्र प्रथम से दोगुना विस्तृत होता है और आकर्षक दृश्य, सघन वृक्षों के मध्य लता-कुंज और मुक्ताकाश में उपलब्ध आसन इस क्षेत्र को सुविधा-संपन्न बनाते हैं। वल्ली भूमि की भीतरी सीमा पर समवसरण का दूसरा प्राचीर होता है जिसके चारों और यक्ष-रक्षित और शिखराकार द्वारों पर पशुभों और नारी-आकृतियों के चित्रांकन आकृष्ट करते हैं।

दूसरे प्राचीर के भीतर उपवनभूमि होती है। अशोक, चंपक, आस और सप्तपर्ण नामक वृक्षों से शोभायमान मार्गों से विशिष्ट इस चौथी भूमि का विस्तार प्रथम भूमि के विस्तार से दोगुना होता है। यहाँ भी नाट्यशिलाएं होती हैं जिनमें नृत्य और संगीत का कम स्थायी रूप से चलता रहता है। चैत्य वृक्ष अर्थात् वृक्षाकार मंदिर इस भूमि को अत्यधिक उल्लेखनीय बनाते हैं। इसकी भीतरी सीमा तीसरा प्राचीर बनाता है।

प्रथम प्राचीर से दोगुने आकार के और उसी की भाँति द्वारों से विशिष्ट इस प्राचीर पर विशेषतः उसके द्वारों के समीप, इतने ध्वज लहराते होते हैं कि उसके भीतर की भूमि का नाम ही ध्वज-भूमि होता है। इन लाखों ध्वजों पर सिंह, गज, वृषभ, गरुड़, मयूर, चंद्र या वस्त्र-खण्ड, सूर्य या माला, हंस, कमल और चक्र के चिह्न ग्रंकित होते हैं। इस भूमि की भीतरी सीमा बनाने वाला प्राचीर द्वारों और संगीत-मण्डपों की दृष्टि से घूलिशाल के समान, परंतु आकार में दोगुना होता है।

ग्रीर तब, समवसरण के छठे क्षेत्र कल्प-वृक्ष भूमि का ग्रारंभ होता है जिसके वन-प्रांतरों में एक ग्रद्भुत कम से बिखरे वृक्षाकार भूखण्ड ग्रर्थात् कल्प-वृक्ष ग्रपने चमत्कार से दर्शक को ग्राकृष्ट किये बिना नहीं रहते। कल्प-वृक्षों के दस भेद यथानाम तथा गुण होते हैं: पानांग, तूर्यांग, भूषणांग, वस्त्रांग, भोजनांग, ग्रालयांग, दीपांग, भाजनांग, माल्यांग, ग्रौर ज्योतिरंग। इनके मध्य यत्र-तत्र नाट्य-शालाएँ ग्रौर संगीत-मण्डप होते हैं ग्रौर इन कल्प-वृक्षों की स्वर्णमय पीठिका पर तीर्यंकर-मूर्तियाँ विराजमान होती हैं। प्रथम क्षेत्र से दोगुना विस्तृत यह क्षेत्र भीतर की ग्रोर चौथे प्राचीर द्वारा सीमित होता है जिसके द्वारों की रक्षा नागकुमार करते हैं।

ग्रव भवन भूमि में प्रवेश होगा जो समवसरण का सातवाँ क्षेत्र होता है और जिसका ग्राकार प्रथम क्षेत्र के समान है। इसमें बहुमूल्य पाषाणों ग्रौर घातुर्ग्रों से निर्मित ग्रगणित भवन तथा ग्रन्य ग्रावासगृह होते हैं ग्रौर इसकी चारों वीथियों में नौ-नौ स्तूपों की एक-एक पंक्ति होती है, जिनके नाम हैं: लोक, मध्यम-लोक, मंदर, ग्रैवेयक, सर्वार्थसिद्धि, सिद्धि, भव्य, मोह ग्रौर बोधि। इनमें तीर्थंकरों ग्रौर सिद्धों की मूर्तियाँ विराजमान होती हैं, ग्रौर दो-दो स्तूपों के मध्य सौ-सौ मकर-तोरण होते हैं। इस क्षेत्र की भीतरी सीमा पर स्थित प्राचीर ग्राकाश-स्फटिक शाल कहलाता है क्योंकि वह श्वेत स्फटिक से निर्मित होता है। यह सभी दृष्टियों से घूलिशाल के समान होता है किन्तु इसके द्वारपाल कल्पवासी होते हैं।

इसके अनंतर एक योजन गुणित एक योजन का वह स्वच्छ और उन्मुक्त क्षेत्र होता है जिसके मध्य में श्री-मण्डप या लक्ष्मीदवर-मण्डप नामक वर्तुलाकार प्रेक्षा-गृह घड़ी के अनुकरण पर बारह समान कोष्ठों में विभक्त होता है; प्रति दो वीथियों के मध्य चार कोष्ठ होने से इन सबकी विभाजक भित्तियों की संख्या सोलह होती है। ये भित्तियाँ स्फटिक से बनी होती हैं और इन्हें स्वर्णमय स्तंभ ग्राधार देते हैं। श्रोता निर्धारित कोष्ठों में ही स्थान ग्रहण करते हैं; उनका क्रम है: तीर्थंकर के पट्ट-शिष्य गणधर तथा अन्य मुनि, कल्पवासिनी देवियाँ, सभी महिलाएँ तथा आर्थिकाएँ, ज्योतिष्क

द्यच्याय ३६ ] स्थापत्य

देवांगनाएँ, व्यंतर देवांगनाए, भवनवासिनी देवियाँ, भवनवासी देव, व्यंतर देव, ज्योतिष्क देव, कल्पवासी देव, मनुष्य तथा उनके शासक, सामंत ग्रादि, श्रौर पशु-पक्षी ।

समवसरण के मध्य-बिन्दू पर गंध-कूटी होती हैं। उसकी बाहरी श्रीरश्री-मण्डप की भीतरी सीमा बनाती है वह वेदिका जो समवसरण में पाँचवीं तथा अतिम होती है और जो चौथे प्राचीर के अनुरूप होती है। गंध-कूटी वस्तुत: तीर्थंकर की दिव्य-ध्विन के विस्तार के लिए एक विशाल मंच के समान है, वह तीन वर्तुलाकार पीठों पर निर्मित एक चतुष्कोण वास्तु-कृति होती है। पूर्वोक्त मान-स्तंभ के पीठों की भाँति स्राकार-प्रकार के ये मणिमय पीठ विभिन्न प्रतीकों स्रौर मंगल द्रव्यों से स्रलंकृत होते हैं स्रौर उनकी चारों दिशाओं में यक्षेंद्र मस्तक पर धर्म-चक धारण किये खड़े रहते हैं। नीचे के पीठ में सोलह-सोलह सोपानों की सोलह वीथियाँ होती हैं। चार सोपान-वीथियाँ तो उन चार वीथियों से आरंभ होती हैं जो समचे समवसरण में होकर ग्रायी होती हैं, ग्रौर शेष बारह सोपान-वीथियाँ बारह कोष्ठों से मारंभ होती है जिनसे माकर गणधर मादि श्रोता तीर्थंकर की प्रदक्षिणा करके पूजा करते हैं भीर म्रपने कोष्ठ में चले जाते हैं। बीच के पीठ पर मणिदण्डों पर लहराते ध्वज स्थापित होते हैं जिनपर सिंह, वृषभ, कमल, चक्र, माला, गरुड, ग्रौर गज के चिह्न ग्रंकित होते हैं। इसी पीठ पर घूप-पात्र नव-निधियाँ, पूजा की वस्तूएँ, और मंगल-द्रव्य स्थापित होते हैं । इस पीठ में ग्रौर ऊपर के पीठ में भी चारों दिशास्रों में स्राठ-स्राठ सोपानों की एक-एक वीथि होती है। तीसरे पीठ के मध्य में स्थित गंध-कुटी अपने नाम के अनुरूप गोशीर, मलय-चंदन, कालागुरु आदि धूपों की सुगंध बिखेरती रहती है। चमर, किंकिणियाँ, मणि-मालाएँ, ध्वज और दीप गंध-कूटी की शोभा में वृद्धि करते हैं। उसके मध्य में वह भव्य सिंहासन होता है जिसका निर्माण इस लोक ग्रौर स्वर्ग-लोक की सर्वोत्कृष्ट मणि-मुक्ताग्रों से किया जाता है। उसपर स्थापित प्रफुल्ल सहस्र-दल कमल पर, तीर्थंकर इस तरह विराजमान होते हैं कि वे उससे छते नहीं बल्कि उससे चार ग्रंगुल ऊपर ग्रधर में ही विराजमान रहते हैं। उनके समीप **ग्र**शोक वक्ष ग्रौर मस्तक पर उज्ज्वल छत्र-त्रय का ग्रायोजन होता है। चौंसठ यक्ष उन्हें चमर डुलाते हैं। उनकी पृष्ठभूमि पर प्रकाशमान भामण्डल शोभायमान होता है। स्राकाश देवकृत द्ंदुभि-ध्विन से गुंज उठता है। अब उनका विशेषण तीर्थंकर पूरी तरह सार्थंक होता है क्योंकि वे सब ओर से ऐसे दीख पडते हैं मानों उसी ग्रोर मुख किये बैठे हों, यद्यपि वे बोलते हैं पूर्व की ग्रोर मुख करके । उनकी दिव्य-ध्वित सर्वार्थ-मागधी भाषा में ऐसे उच्चरित होती है मानो उफनता समुद्र गर्जना कर रहा हो। उनकी ध्वनि प्रत्येक दर्शक को उसकी अपनी ही भाषा में समभ में श्राती है क्योंकि वह सर्वांग से निकलती है, इसीलिए उस ध्विन को अनक्षरी वाणी कहा जाता है।

गणधर उनकी वाणी सभी को समभाते हैं श्रौर उसे बारह मुख्य भेदों में श्रर्थात् द्वादशांग या द्वादशार के रूप में संकलित करते हैं, पूर्व नामक बारहवें श्रंग के चौदह भेद किये जाते हैं। ध्विन के संपन्न होते ही सौधमेंद्र ग्रपनी संगीत-मण्डली को ग्रादेश देकर ग्रपनी भिक्त का प्रदर्शन करता है; ग्रौर तब तीर्थंकर मंगल-विहार करते हैं कि तभी समवसरण विघटित हो जाता है ग्रौर पुनः यथास्थान उसकी रचना होती है।

'सिद्धांत एवं प्रतीकार्थ [ भाग 9

पौराणिक प्रतीकों समवसरण, मान-स्तंभ, गंध-कुटी, ग्रष्टापद ग्रादि, लोकविद्या-संबंधी मेरु, नंदीश्वर द्वीप ग्रादि ग्रीर इसी तरह मूर्तिशास्त्र-संबंधी प्रतीकों के व्यावहारिक रूप ग्रपने-ग्रपने ग्रंथों के विधानों के पूर्णतया ग्रनुरूप बहुत कम ही दृष्टिगत हुए हैं, यहाँ तक कि उनकी ग्रनुरूपता साहित्यिक संदर्भों से भी ग्रपर्याप्त होती है, यद्यपि ये संदर्भ विशेष रूप से प्रतीकों के विषय में, कई कारणों से विषय-विशेष के ग्रंथों का ही काम करते है। सच तो यह है कि समवसरण, नंदीश्वर-द्वीप ग्रादि विशाल तथा जटिल रचनाओं को विस्तृत वास्तु-कृतियों के रूप में भी पूर्णतया यथावत् प्रतिष्ठित करना किसी भी स्थपति या मूर्तिकार के लिए प्रायः ग्रसंभव है।

गोपीलाल ग्रमर



<sup>1</sup> इस अध्याय के रेखाचित्रों का ग्राधार अग्रलिखित है। भगवानदास जैन द्वारा संपादित वत्युसार-पयरण (पृ510, टिप्पणी 5); प्रभाशंकर ग्रोघडभाई सोमपुरा द्वारा संपादित विश्वकर्मा का दीपार्णव (पृ510, टिप्पणी 1); ग्रोर मुजक्फ़रपुर से 1957 में प्रकाशित ब्रह्मचारी मुक्त्यानंद सिंह की मोक्सशास्त्र-कौमुदी.

# भाग 10 संग्रहालयों में कलाकृतियाँ

#### ऋध्याय 37

# विदेशों के संग्रहालय

## ब्रिटिश म्यूजियम, लंदन

बिटिश म्यूजियम में जैन मूर्तिकला की प्रारंभिक कृतियाँ मथुरा-क्षेत्र की हैं जो गुप्तकाल में लगभग पाँचवी शताब्दी की निर्मित हैं। इनमें से तीर्थंकरों की तीन प्रतिमाग्रों के मात्र शीर्थ-भाग ही यहाँ उपलब्ध हैं जो उल्लेखनीय हैं। ये सफेद धब्बोंवाले लाल पत्थर से निर्मित हैं। इन सब प्रतिमाग्रों में तीर्थंकरों के केश लहरदार घुंघराले छल्लों में प्रसाधित हैं तथा दायों ग्रोर परिवृत्त हैं। इन प्रतिमाग्रों के प्रायः गोल चेहरे, धनुषाकार भौहें, चौड़े गाल तथा सुपुष्ट होंठ मथुरा-क्षेत्र के गुप्तकालीन मूर्तिकारों की कलात्मक प्रतिभा का परिचय देते हैं। मात्र एक प्रतिमा में तीर्थंकर के केश रेखाग्रों द्वारा चिह्नित उतार-चढ़ावदार कम में व्यवस्थित हैं। तीर्थंकर के एक सुंदर ग्रावक्ष प्रतिमा-खण्ड में केशाविल को योजनावत् कुण्डलित रूप में ग्रंकित किया गया है (चित्र ३१५क)। प्रतिमा के वक्षस्थल पर श्री-वत्स-चिह्न ग्रंकित है जो मथुरा एवं ग्रन्य क्षेत्रों में निर्मित गुप्तकालीन समसामयिक तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों में भी पाया जाता है। तीर्थंकर के सिर के पीछे एक ग्रलकृत कमलवत् प्रभा-मण्डल है जिसकी बाह्य-परिधि पर मोतियों की किनारी तथा लहरियादर डिजाइनें हैं, जिससे ज्ञात होता है कि ये कुषाणकालीन कलात्मक प्रवृत्तियाँ गुप्तकालीन प्रतिमाग्रों तक में भी प्रचिलत रही हैं।

इस संग्रहालय में मध्यकालीन मध्य भारतीय जैन मूर्तिकला को भी अच्छा प्रतिनिधित्व मिला है। इनमें एक प्रतिमा अध्यभुजी यक्षी की है जो अभिलेखांकित पादपीठ से उभरते हुए पद्म-पृष्प पर लिलतासन-मुद्रा में है (चित्र ३१५ ख)। वह अपनी सबसे ऊपर की भुजाओं में एक पृष्प-माला धारण किये है; उसकी ये भुजाएँ मुकुट-युक्त शीषं के पीछे की ओर उठी हुई हैं। उसकी एक दायीं भुजा में भूलती भालर वाला चक है तथा अन्य दोनों भुजाएँ अभय और वरद-मुद्रा में हैं। बायीं ओर की भुजाओं में वह एक वृत्ताकार दर्पण, एक शंख और संभवतः एक प्याले-जैसी वस्तु लिये है जो आंशिक रूप से खण्डित हो चुकी है। यक्षी के पार्व में दोनों ओर सेवि-

<sup>1</sup> ऊपरी हाथों में पुष्पमाला धारण किये हुए प्रायः ऐसी ही मुद्रा में प्रदर्शित एक आकृति डीडवाना की योग-नारायण प्रतिमा में देखी जा सकती है. देखिए सिंह (एस) एवं लाल (डी), कैंडेलॉग एण्ड गाइड टू सरदार म्यूजियम, जोधपुर, 1960-61, जयपुर, पृष्ठ 8, चित्र 6.

काएँ हैं। यक्षी की दायीं ग्रोर खड़ी एक वामनिका को वीणावादन करते हुए दिखाया गया है ग्रीर उसकी बायीं ओर के घुटने के पास उसका वाहन गज ग्रंकित है। <sup>1</sup> यक्षी के कमलाकार प्रभा-मण्डल के पार्श्व में दोनों ग्रोर दो पुष्पमाला-धारिणी श्रप्सराएँ ग्रंकित हैं। प्रतिमा के शीर्ष पर एक तीर्थंकर-प्रतिमा है जिसमें तीर्थंकर ध्यानमग्न पद्मासीन-मुद्रा में ग्रंकित हैं ग्रौर उनके पार्श्व में एक चमरधारी है । पादपीठ के सम्मुख-भाग पर इस देवी का नाम सुलोचना उत्कीर्ण है । यह प्रतिमा लगभग नौबीं शताब्दी की एक अत्युत्तम कृति है। इसकी समकालीन इसी क्षेत्र की एक अन्य देवी-प्रतिमा है जिसपर उसका नाम धृति झंकित है। यह देवी अपने वाहन, संभवतः गरुड़ पर, आलीढ-मुद्रा में ब्रासीन है जिसमें वक्षस्थल के समीप उसके हाथ उपासना-मुद्रा में जुड़े हुए हैं (चित्र ३१६ क) 12 उसकी दायीं भूजाश्रों में पूष्पों का गुच्छ, दण्ड-सदृश कोई वस्तु, माला तथा पुनः पुष्प श्रंकित है जबिक बायीं स्रोर की भुजास्रों में कुछ पद्म-पुष्प, सर्प स्रौर एक स्रायुध परशु है। उसकी निचली दो भूजाएँ टूट चुकी हैं जो संभवतः ग्रभय ग्रौर वरद-मुद्राग्रों में रही होंगी। देवी की केश-सज्जा एक बड़े जुड़े के रूप में है जो पुष्पों से ग्रलंकृत है। इस प्रकार की केश-सज्जा मध्य एवं पूर्वी भारत की समसामयिक प्रतिमाश्रों में भी पायी जाती है। उदेवी के पार्क्स में दोनों श्रोर त्रिभंत्र-मुद्रा में खड़ी सेविकाओं की ऋाकृतियाँ हैं । कमलाकार प्रभा-मण्डल के पार्द्य में दोनों स्रोर कमनीय मुद्रा में एक-एक वीणा-वादिनी म्रंकित हैं। प्रतिमा के शीर्ष पर मध्य में ध्यानस्थ तीर्थंकर की प्रतिमा म्रंकित है जिनके पाइवें में दोनों स्रोर सेवक हैं। यद्यपि यह स्रब स्रत्यंत क्षति-प्रस्त हो चुकी है तथापि ध्रपना मूर्तिपरक महत्त्व रखती है।<sup>4</sup>

देवी धृति की समसामियक इसी क्षेत्र की एक संयुक्त प्रतिमा में एक यक्ष और यक्षी को एक दूसरे के पार्क्व में दो अलंकृत भित्ति-स्तंभों के मध्य एक देवकुलिका में बैठे हुए दर्शाया गया है (चित्र ३१६ ख)। दोनों प्रतिमाओं में दो-दो भुजाएँ अंकित की गयी हैं, दायीं श्रोर की अभय-मुद्रा में हैं श्रीर अंशतः नष्ट हो चुकी हैं, बायीं श्रोर की भुजाओं में नीबू है जो खण्डित हो चुका है। इस प्रतिमा का एक रोचक विशेषांकन यह है कि इसमें तीन बौनों को एक ऐसे मूर्ति-फलक को आधार प्रदान किये हुए दर्शाया गया है जिसपर एक देव-युगल अंकित है। यक्ष-यक्षी की केंद्रवर्ती प्रतिमा के पार्श्व में दोनों श्रोर वीणा जैसे वाद्य-यंत्र को बजाती हुई दो नारी-आकृतियाँ हैं। मुख्य

इस प्रतिमा की तुलना उदयपुर संग्रहालय स्थित बनसी से प्राप्त जैन कुबेर की प्रतिमा से कीजिए. देखिए सोलंकी (पी), हैण्डबुक दु विकटोरिया हॉल क्यूजियम, उदयपुर. जयपुर. पृष्ठ 17-18. चित्र 6.

<sup>2</sup> विष्णु या लक्ष्मी-नारायण, वैष्णवी (सात-मातृकाग्नों में से एक) ग्रीर जैन यक्षी चक्रेश्वरी को गरुड़ पर जब बैठे हुए दर्शाया जाता है तो वे सदैव ग्रालीड-मुद्रा में होती हैं.

<sup>3</sup> शर्मा (बी एन) - ग्रनपिब्लिश्ड पाल एण्ड सेन स्कल्पचर्स इन द नेशनल म्यूजियम, न्यू देहली, **ईस्ट एण्ड वेस्ट**, 19, 3-4; पृ 413-14, चित्र 1 तथा 2.

<sup>4</sup> ये दोनों देवी-प्रतिमाएँ शैलीगत रूप में मध्य प्रदेश के सोहागपुर क्षेत्र से संबद्ध हैं जहाँ से प्रभिलेख-युक्त ग्रनेक प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं ग्रौर दे धुबेला-संग्रहालय में प्रदक्षित हैं. तुलना कीजिए दीक्षित (एस के). ए गाइक हूं द स्टेट म्यूजियम, धुबेला, नौगाँव 1957, रेखाचित्र 10 क.

ब्रध्याय 37 ] विदेशों के संग्रहालय

फलक के शीर्ष पर एक देवकुलिका है जिसमें तीर्थंकर की पद्मासन प्रतिमा है। देवकुलिका के ऊपर कुण्डलाकार शिखर है जिसके ग्रामलक घारीदार हैं। ग्रामलक के दोनों ग्रोर एक-एक विद्याधर- युगल है जो तीर्थंकर की ग्रोर हाथों में मालाएँ लिये उड़ते हुए ग्रा रहे हैं। पादपीठ पर एक पंक्ति का ग्रभिलेख ग्रंकित हैं जिसमें ग्रनंतवीर्य लिखा हुग्रा है, जो संभवतः यक्ष के लिए प्रयुक्त हुग्रा है।

एक प्रतिमा जैन यक्षी की है को संभवतः पद्मावती की है, जिसकी चारों भुजाओं में, घड़ी की सुई के कम से कमशः खड्ग की मूँठ (तलवार खण्डित हो चुकी है), सर्प, ढाल तथा कमल हैं (चित्र ३१७ क)। यक्षी का सिर थोड़ा दायीं ओर भुका हुआ है और वह तीन फण वाले नाग-छत्र के नीचे त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी है। यक्षी का ऊँचा करण्ड-मुकुट, गले का आभूषण-हार, करधनी, तथा देह-यिट का कमनीय प्रतिरूपण आदि विशेषताएँ इंगित करती हैं कि यह प्रतिमा दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी के मालवा-क्षेत्र के किसी प्रतिभा-संपन्न परमारकालीन मूर्ति-शिल्पी की अत्युत्तम कृति है। यक्षी के बाहन सर्प को उसके पैरों के समीप रेंगते हुए दर्शाया गया है। यक्षी के पार्श्व में दोनों और अंकित सेविकाओं की आकृतियाँ पूर्णरूपेण खण्डित हो चुकी हैं। नाग-फण-छत्र के केंद्रवर्ती फण के ऊपर सेवकों सहित तीर्थंकर की एक लघु प्रतिमा भंकित है।²

देवी सरस्वती की उपासना हिंदुओं, बौद्धों श्रौर जैनों में समान रूप से लोकप्रिय रही है। जैन धर्म में वह छठे तीयँकर पद्मप्रभ की यक्षी के रूप में मान्य रही है। सरस्वती की मध्य-कालीन कुछ प्रतिमाएँ पल्लू³, लाडनू⁴ श्रौर देवगढ़⁵ से प्राप्त हुई हैं। इस संग्रहालय में एक ध्वेत संगमरमर की सरस्वती-प्रतिमा सुरक्षित है जो संभवतः दक्षिण-पिश्चम राजस्थान-क्षेत्र की है। इस प्रतिमा में सरस्वती को श्रभिलेखांकित पादपीठ पर कमनीय त्रिभंग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है (चित्र ३१७ ख)। दिप्तिमा की दायीं भुजाएँ खण्डित हो चुकी हैं, बायीं भुजाशों में वह सक्षमाला श्रौर पुस्तक लिये है। इस प्रतिमा का विशद करण्ड-मुकुट, मोहक श्राभूषण श्रौर किटसूत्र से संभाली गयी

चंदा (राम प्रसाद). मेडिवल इण्डियन स्कल्पचर इन व ब्रिटिश म्यूजियम, लंदन. पृ 41-42. चित्र 9.

<sup>2</sup> इस प्रतिमा की तुलना घार से प्राप्त ब्रिटिश म्यूजियम, लंदन स्थित प्रसिद्ध सरस्वती की प्रतिमा से की जा सकती है. शर्मा (बी एन) सोशल एण्ड कल्चरल हिस्ट्री आँफ नार्दन इण्डिया (लगभग सन् 1000-1200). 1972. नई दिल्ली चित्र 9.

<sup>3</sup> गोएत्ज (हरमन). **बार्ट एण्ड ब्राकिटेक्चर ब्रॉफ़ बीकानेर स्टेट.** 1950. ब्रॉक्सफ़ोर्ड, चित्र 9-10.

<sup>4</sup> हाण्डा (डी) एवं ग्रग्नवाल (जी). 'ए न्यू जैन सरस्वती फ़ॉम राजस्थान,' ईस्ट एण्ड वेस्ट, 23, 1-2 पृ 169-170 तथा चित्र.

<sup>5</sup> भट्टाचार्य (बी सी) जैन बाइकोनोग्राफ़ी 1974 दिल्ली. चित्र 41.

<sup>6</sup> रोथेंस्टीन (डब्ल्यू) एक्सास्पलस माँफ़ इण्डियन स्कल्पचर इन व ब्रिटिश स्यूजियम. 1923. लंदन. चित्र 6.

पारदर्शी साड़ी हमें पल्लू से प्राप्त उस प्रसिद्ध सरस्वती-प्रतिमा का स्मरण कराती है जो नयी दिल्ली स्थित राष्ट्रीय संग्रहालय में प्रदिश्चित है (देखिए अध्याय ३८)। इस प्रतिमा के पार्श्व में दोनों और ध्यानासीन तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ हैं। सरस्वती-प्रतिमा के ऊपरी भाग में तीर्थंकर पद्मप्रभ की लघु ग्राकृति ग्रंकित है जिसमें पुष्पमालाएँ हाथ में लिये उड़ते हुए विद्याधर-दंपतियों की ग्राकृतियाँ भी हैं। देवी के पैरों के समीप दो खड़ी हुई सेविकाश्रों तथा दान-दाता-दंपति की ग्राकृतियाँ ग्रंकित हैं। इस प्रतिमा के लिए बारहवीं शताब्दी का परमारकालीन समय निर्धारित किया जा सकता है।

यद्यपि, गुजरात के चौलुक्यों तथा उनके उत्तरवर्ती काल में तीर्थंकरों ग्रौर जैन धर्म के देवी-देवताओं की ग्रसंख्य धातु-निर्मित प्रतिमाओं की रचना हुई किन्तु उनमें से ग्रधिकांश एक-जैसी ही हैं। क्योंकि वे एक बड़े पैमाने पर बहत बड़ी संख्या में जैन धर्मानुयायियों, विशेष कर श्वेतांबरों के लिए उपासना-हेतू निर्मित की गयीं इसलिए उनकी सुंदरता स्त्रीर सींदर्य-बोध पर विशेष ध्यान नहीं दिया गया । इस संग्रहालय में महावीर सहित पंच-तीर्थिका भी है जिसमें उन्हें सिंहासन पर बिछे श्रासन पर एक के ऊपर दूसरा पैर रखे ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। उनके एक पादर्व में कायोत्सर्ग-मुद्रा में एक तीर्थंकर तथा दूसरे पार्व में एक सेवक ग्रंकित है। ग्रन्य दो ध्यानावस्थित तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ उनके प्रभा-मण्डल के आस-पास प्रदर्शित हैं। मुख्य प्रतिमा के शीर्ष के ऊपर की देवकुलिका में एक हाथी है जिसके अपर एक छत्र है। महावीर के लांछन सिंह को सम्मुख-भाग में उन दो भुके हुए सिंहों के मध्य अंकित किया गया है जो उनके सिंहासन को श्राधार प्रदान किये हुए हैं। सिंहासन के पार्श्व में एक स्रोर मातंग यक्ष को स्रौर दूसरी स्रोर सिद्धायिका यक्षी को, जो महावीर के यक्ष-यक्षी हैं, बैठे हुए दर्शाया गया है। पादपीठ के सम्मुख-भाग के केंद्र में धर्म-चक्र का प्रतीक बना हुआ है जिसकी दोनों श्रोर हरिण ग्रौर नवग्रह श्रंकित हैं। दो मानव-श्राकृतियाँ जो इस प्रतिमा के दान-दाताश्रों की हैं, हाथों को ग्रंजलि-मुद्रा में ग्राबद्ध किये दोनों ग्रोर के छोरों पर ग्रंकित हैं। इनकी बड़ी-बड़ी उभरी हुई आँखें, सपाट नाक, गोल और भारी होंठ तथा सपाट घड़-भाग की विशेषताएँ इस प्रतिमा के लिए उत्तरवर्ती, संभवतः पंद्रहवीं शताब्दी के समय का संकेत देती हैं।

तीर्थंकर की एक अन्य प्रतिमा भी इस संग्रहालय में है जो कुशलता से नहीं गढ़ी गयी है। यह प्रतिमा संभवतः बिहार की है जिसमें उन्हें एक छत्र के नीचे ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है और पार्श्व में दोनों ओर एक-एक चमरधारी हैं। प्रतिमा के मध्यवर्ती फलक पर एक नर और नारी की एक दूसरे के पार्श्व में बैठी हुई आकृतियां अंकित हैं जो संभवतः तीर्थंकर के यक्ष और यक्षी हैं। पुरुष अपनी गोद में एक बालक को बैठाये है तथा दूसरे हाथ में एक पृष्प धारण किये है। नारी का दार्या हाथ खण्डित हो गया है। वह एक बालक को अपनी गोद में दायीं और और दूसरे को बायीं और बैठाये है। किसी लाक्षणिक चिह्न के अंकित न होने से इन आकृतियों को पहचानना संभव नहीं है। सबसे निचले फलक में पाँच बौनी आकृतियाँ विभिन्न हाव-भाव और मुद्राओं में अंकित हैं। पूर्वी उत्तर प्रदेश से प्राप्त एक प्रतिमा, जो इस समय भारत कला भवन वारा-णसी में प्रदिशत है, इस प्रतिमा के साथ तुलनात्मक अध्ययन के लिए उपयुक्त रहेगी। शैलीगत

प्रध्याय 37

म्राधार पर इस प्रतिमा के लिए लगभग म्राठवीं शताब्दी का प्रारंभिक पाल काल निर्धारित किया जा सकता है।

एक आयताकार पादपीठ पर ध्यान-मुद्रा में बैठे तीथँकर की घातु-प्रतिमा भी उपलब्ध है। यह प्रतिमा बुरी तरह क्षति-प्रस्त हो चुकी है। संभवतः यह प्रतिमा बिहार-क्षेत्र से संबंधित है। यद्यपि तीथँकर का लांछन दिखाई नहीं देता तथापि कंघों पर लहराते हुए केश-गुच्छों के कारण उन्हें निश्चित रूप से तीथँकर ऋषभनाथ के रूप में पहचाना जा सकता है। श्रलंकरण-विहीन वृत्ताकार प्रभा-मण्डल, जिसकी परिधि से अग्नि-ज्वालाएँ निकल रही हैं यह संकेत देता है कि इस प्रतिमा की रचना नवीं-दसवीं शताब्दी में पाल-काल में हुई होगी।

पूर्व-गंग शैली में निर्मित उड़ीसा की चार प्रतिमाएँ, जिन्हें पिछली शताब्दी में भारत से ले जाया गया, इस समय ब्रिटिश म्यूजियम के डिपार्टमेण्ट श्रॉफ दि श्रोरिएण्टल एण्टीक्विटीज के श्रंतर्गत ब्रिज कलेक्शन के नाम से प्रसिद्ध मूर्ति-संग्रह में सुरक्षित हैं। अत्यंत कुशलता से उत्कीण एक पाषण-प्रतिमा में ऋषभनाथ और महावीर को दिगंबर श्रवस्था में एक दूसरे के पार्श्व में खड़े श्राजानु-बाहु कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है (चित्र ३१८ क)। ऋषभनाथ के सिर पर केशों का एक उन्नत जटा-मुकुट है श्रीर केश कंधों पर लहरा रहे हैं।

महावीर के केश छोटे-छोटे घुँघराले छल्लों के रूप में हैं तथा उन्हें मस्तक पर उभरा हुग्रा ग्रंकित किया गया है। सप्राण श्राकृतियाँ, लंबे कान घुटनों तक पहुँचने वाली लंबी वेलनाकार भुजाएं, सानुपातिक देह-यिष्ट की विशेषताएँ तथा नासाग्र-दृष्टि, नेत्रों का ग्रंकन उनके शांत, सौम्य एवं करुण भाव का प्रकाशन करता है। प्रतिमा के पादपीठ पर ऋषभनाथ का लांछन बैठा हुग्रा वृषभ तथा महावीर का लांछन सिंह श्रंकित है। इन लांछनों के साथ पादपीठ के केंद्र में ऐरावत हाथी पर ग्रारूढ़ इंद्र की एक लघु श्राकृति तथा दायें कोने पर इस प्रतिमा के दान दाता-दंपित की ग्राकृति ग्रंकित है। मुख्य प्रतिमा के दोनों पाश्वों में एक-एक ग्रोर चमरधारी सेवक खड़ा है। यह प्रतिमा ग्यारहवीं शताब्दी के प्रारंभिक गंग-काल का एक उत्तम निदर्शन है।

पार्श्वनाथ की दो प्रतिमास्रों में से एक में नाग की कुण्डली के स्नागे पार्श्वनाथ कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए हैं। उनके दिव्य शरीर के ऊपर नाग के सात फण दिखाई दे रहे हैं। तीर्थंकर के केश घुँघराले छल्लों के रूप में हैं तथा सिर के ऊपर ऊँचे उभरे हुए हैं। तीर्थंकर की इस दिगंबर प्रतिमा के पार्श्व में एक चमरधारी सेवक है तथा प्रत्येक दिशा में चार नक्षत्र स्रंकित हैं। इस प्रतिमा के लिए बारहवीं शताब्दी का समय निश्चित किया जा सकता है।

इसके समसामायिक पार्श्वनाथ की एक अन्य उत्कृष्ट प्रतिमा में, जो कई जगह से खण्डित हो चुकी है, एक सुंदर प्रस्तुति देखने को मिलती है। हम प्रतिमा के पृष्ठ-भाग में नाग संग्रहालयों में कलाकृतियां भाग 10

की क्षेतिजिक कम में व्यवस्थित कुण्डलाकार एक विशाल आकृति है जिसके समक्ष कायोत्सर्ग-मुद्रा में पार्श्वनाथ स्रंकित है। इस प्रतिमा में उपरोक्त प्रतिमा की भाँति नक्षत्रों का स्रंकन नहीं है।

जैनों में लोकप्रिय ग्रंबिका यक्षी को, जिसे शिशुग्रों सहित ग्राग्न-वृक्ष के नीचे ग्रनेक प्रतिमाग्नों में उत्कीणं पाया जाता है, चित्र ३१८ ख में एक ग्रप्सरा की-सी जचीली मुद्रा में ग्राक्षंक रूप से खड़ी हुई ग्रंकित किया गया है; इसके ऊपरी भाग में तीर्थंकर नेमिनाथ की एक लघु ग्राकृति ग्रंकित है। यक्षी के पार्व में दोनों ग्रोर उत्कीणं लताग्रों में बंदर ग्रादि का विभिन्न प्रमोदकारी मुद्राग्रों में ग्रंकन किया गया है। यक्षी जूड़ा बीधे हुए तथा चौड़ा पट्टीदार गले का हार एवं उत्तरीय धारण किये है। उत्तरीय का एक सिरा उसके बायें वक्षस्थल को ढेंकता हुग्रा ऊपर की ग्रोर तथा दूसरा सिरा दायें हाथ के पार्व से नीचे की ग्रोर होकर जाता हुग्रा दर्शाया गया है। यक्षी की पारदर्शी साड़ी घुटनों से भी ऊँची बँघी हुई है तथा उसके किट-भाग पर रत्न-जड़ित मेखला न्नाबद्ध है। ग्रंबिका का ज्येष्ठ शिशु ग्रुभंकर उसकी दायों ग्रोर खड़ा हुग्ना ग्रंबिका के दायें हाथ में लगे हुए ग्राम्न-फलों के गुच्छे में से एक फल तोड़ने की चेष्टा कर रहा है, यक्षी बायें हाथ से ग्रपने किनष्ठ शिशु प्रभंकर को सँभाले हुए है। पादपीठ के समक्ष भाग पर बैठे हुए सिह तथा इस प्रतिमा के दान-दाता की ग्राकृति ग्रंकित है। यह प्रतिमा हमें उड़ीसा से प्राप्त प्रायः इसकीं समकालीन देवी प्रतिमा का स्मरण कराती है जो इस समय ग्रमरीका की स्टेण्डहल गैलरीज में सुरक्षित है। इस प्रतिमा के लिए लगभग ग्यारहवीं शताब्दी का समय निर्घारित किया जा सकता है।

दक्षिण भारत से लायी गयी झादिनाथ की चौबीसी में पंच-रथ प्रकार के पादपीठ पर कायो-त्सर्ग तीर्थं कर प्रदिश्त हैं। दायीं ओर के ऊपरी भाग में उत्कीर्ण प्रतिमाएँ खिण्डत और लुप्त हो चुकी हैं। अब जो भाग शेष बचा है उसपर ध्यान-मुद्रा में अंकित बैठी हुई तीर्थं कर-प्रतिमाएँ देखी जा सकती हैं। मोती के आकार के दानों से अलंकत परिधि-युक्त प्रभा-मण्डल और कंघों पर लहराते हुए केश-गुच्छ प्रमाणित करते हैं कि यह प्रतिमा तीर्थं कर ऋषभनाथ की होनी चाहिए। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर यक्ष और यक्षी अंकित हैं जो अपनी चारों भुजाओं में अपने-अपने विशेष उपादान ग्रहण किये हुए हैं। यहाँ यह उल्लेख करना रोचक रहेगा कि तीर्थं कर के वक्ष पर श्रीवत्स का चिह्न श्रंकित नहीं है जब कि उत्तर भारत (बंगाल के अतिरिक्त) की तीर्थं कर-प्रतिमाओं में श्रीवत्स का अंकन होता है लेकिन दक्षिण भारत और दक्षिणापय की तीर्थं कर-प्रतिमाओं विल्ला श्रीवत्स-चिह्न के अंकित की गयी हैं। इस तथ्य को दक्षिण भारत की ऐसी ही समस्त प्रतिमाओं में देखा जा सकता है।

<sup>1</sup> डेविडसन (जे लेरीय). **मार्ट मॉफ़ दि इण्डियन सब-कॉन्टीनेन्ट फ़ॉम शॉस एॅजिस्स कलेक्**शन्स. 1968. लॉस एंजिल्स. चित्र 36.

<sup>2</sup> शिवराम मूर्ति (सी). 'ज्योग्राफ़िकल एण्ड कोनोलॉजीकल फ़ैक्टर्स इन इण्डियन आइकोनोग्राफ़ी,' एशिएण्ट इस्डिया 6, 1950. पू 44-46.



(क) ब्रिटिश म्यूजियम : एक तीर्थंकर-मूर्ति का घड़ (मथुरा)



(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी सुलोचना (मध्य भारत)

चित्र 315



(क) ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी घृति (मध्य भारत)



(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : एक युगल (मध्य भारत)

चित्र 316

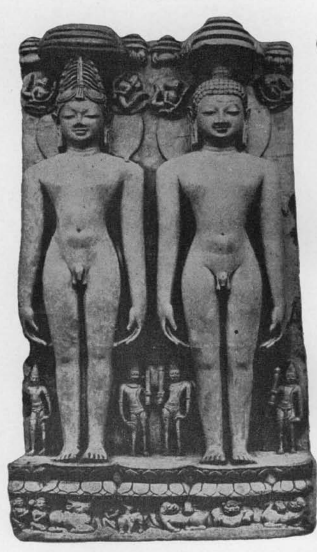




(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : सरस्वती (दक्षिग्-पश्चिम राजस्थान)

(क) ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी पद्मावती (मध्य भारत)

चित्र 317



(क) ब्रिटिश म्यूजियम : ऋषभनाथ ग्रौर महावीर (उड़ीसा)



(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : यक्षी ग्रंबिका (उड़ीसा)

चित्र 318

(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : कांस्य-निर्मित सरस्वती (कर्नाटक)





(क) ब्रिटिश म्यूजियम : तीर्थंकर पार्वंनाथ (कर्नाटक)

चित्र 319



ब्रिटिश म्यूजियम : कांस्य-निर्मित तीर्थंकर पार्श्वनाथ (दक्षिण भारत)

चित्र 320



(क) विक्टोरिया एण्ड अल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर-मूर्ति (मथुरा)



(ख) ब्रिटिश म्यूजियम : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (ग्यारसपुर)

चित्र 321



विक्टोरिया एण्ड अल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर-मूर्ति (पश्चिम भारत)

चित्र 322

जिनका विवेचन नीचे किया जा रहा है। इस प्रतिमा पर लगभग बारहवीं शताब्दी का एक समर्पण संबधी स्रभिलेख भ्रंकित है।

तीर्थंकर की एक अन्य चौबीसी में मुख्य प्रितमा की दोनों स्रोर श्रंकित आलंकारिक पटों के भीतरी भाग में तेईस तीर्थंकरों की लघु प्रितमाएँ उत्कीर्ण हैं। गोल-गोल लंबे अवयवों, सपाट घड़ तथा विशेष उभरे हुए घुटनों वाले तीर्थंकर की दिगंबर प्रितमा में उस आकर्षण एवं जीवंतता का अभाव है जो दक्षिणापथ की अनेक जैन प्रितमाओं में पायी जाती है। इसमें तीर्थंकर के शासन-देवता उनके पार्श्व में बैठे दर्शीये गये हैं। इस प्रितमा के लिए बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है।

दक्षिणापथ से प्राप्त चालुक्यकालीन दिगंबर तीर्थंकर-प्रतिमा में उन्हें सामान्य मुद्रा में एक तिहरे छत्र के नीचे दर्शाया गया है। प्रतिमा के शीर्ष-भाग पर एक कीर्ति-मुख श्रंकित है। तीर्थं-कर की यक्ष-यक्षी की प्रतिमाश्रों में उनके विशेष उपादान नष्ट हो चुके हैं। तीर्थंकर की प्रतिमा के पादवं में एक श्रोर एक शैलीबद्ध मकर पर श्रारूढ़ श्राकृति श्रंकित है। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर लगभग बारहवीं शताब्दी का एक श्रभिलेख श्रंकित है जो प्राय: नष्ट हो चुका है।

पार्श्वनाथ की एक सुदक्षतापूर्ण अंकित प्रतिमा में उन्हें ध्यानवस्था में बैठे हुए दर्शाया गया है जिसमें उनके हाथ गोद में रखे हुए हैं जिनकी हथेलियाँ ऊपर की स्रोर हैं (चित्र ३१६ क) ! सात फण वाला नाग अपने फण-छत्र से पार्श्वनाथ के शीर्ष-भाग पर छाया किये हैं, नागफण के ऊपर तीन छत्र और एक कीर्ति-मुख है जिससे पुष्पांकित-पट्ट निस्सृत हो रहा है, इस प्रकार वह प्रतिमा की देह-यिष्ट के लिए अलंकरण की रचना करता है ! तीर्थंकर के मुख-मण्डल की भावाभिव्यक्ति प्रकट करती है कि वे सांसारिक बंधनों से मुक्ति पा चुके हैं । उनके सिर के समीप पार्श्व में दोनों स्रोर चमरधारी सेवक खड़े हैं जो उन्हें फल जैसी कोई वस्तु भेंट कर रहे हैं । उनका यक्ष घरणेंद्र और यक्षी पद्मावती अपने-अपने वाहन, कमशः हाथी और सर्प पर आरूढ़ तीनफण वाले नाग-छत्र के नीचे बैठे हैं । इस प्रतिमा को लगभग बारहवीं शताब्दी के चालुक्यकालीन मूर्ति-कला की एक अत्यंत उत्कृष्ट कृति माना जा सकता है।

दक्षिण-भारत श्रीर दक्षिणापथ की अनेक जैन कांस्य-प्रतिमाओं में तीर्थंकर पार्श्वनाथ की एक प्रतिमा उल्लेखनीय है जिसे भ्रमवश महावीर की प्रतिमा के रूप में प्रकाशित किया गया है। इस प्रतिमा में पार्श्वनाथ को सत-फणी नाग-छत्र के नीचे ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। नाग-छत्र के ऊपर, एक के ऊपर एक, तीन छत्र प्रदिश्तित हैं (चित्र ३२०)। पार्श्वनाथ की पूर्वोक्त

<sup>1</sup> हैडवे (डब्ल्यू एस). 'नोटस म्रॉन टू जैन मेटल इमेजेज', इपम्. 17. जनवरी, 1924. कलकत्ता. पृ 48. तथा पृ 49 के समक्ष का चित्र.

संग्रहालयों में फलाकृतियाँ [ भाग 10

प्रारंभिक प्रतिमा की भाँति इस प्रतिमा में भी तीर्थंकर के पार्वं में दोनों और चमरघारी सेवक तथा उनका यक्ष घरणेंद्र और यक्षी पद्मावती ग्रंकित हैं। उनके घुँघराली केशाविलयों को उत्तम प्रकार से प्रसाधित किया गया है। उनके पीछे एक अलंकृत चौखटा ऊपर की ग्रोर उठे हुए गोलाकार दो स्तंभों पर श्राधारित है। इन स्तंभों पर पुष्पलता-वल्लियों की ग्रिभिकल्पनाग्रों से युक्त मकर-मुख ग्रंकित हैं जो अपने मुख से ग्रलंकृत पट्ट तथा बाह्य परिधि पर ग्राग्न की ज्वालाएं निकाल रहे हैं। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग पर दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी की कन्नड़ लिपि में एक ग्राभिलेख उत्कीर्ण है।

सरस्वती की एक सुंदर प्रतिमा में, जो संभवतः कर्नाटक-क्षेत्र से उपलब्ध हुई है, देवी को एक कमनीय मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है जिसमें उसके शरीर का समस्त भार दायीं थोर के पर पर है और बायाँ पैर आगे की ओर बढ़ा हुआ, घुटने से मुड़ा हुआ है (चित्र ३१६ ख)। उसकी दायीं भुजा में एक पद्मपृष्प की कली है तथा बायीं भुजा में एक पुस्तक है। वह नीचे की ओर देखती अपने उपासकों को ज्ञान-दान करने की मुद्रा में अंकित है। उसके ऊपरी भाग में एक छोटी-सी तीर्थंकर-प्रतिमा ध्यान-मुद्रा में प्रदिश्तत है। यह अभिलेख-युक्त प्रतिमा हमें इसी क्षेत्र से प्राप्त सम-कालीन अंबिका की एक प्रतिमा का स्मरण कराती है जो इस समय लॉस एंजिल्स के काउण्टी म्यूज्यम आँफ आर्ट में प्रदिश्त हैं। यह प्रतिमा लगभग दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी की है।

इन प्रतिमाओं के अतिरिक्त ब्रिटिश म्यूजियम के इण्डियन सेक्शन (भारतीय विभाग) में कुछ लघु आकार की जैन कांस्य-प्रतिमाएँ भी हैं। ये प्रतिमाएँ मुख्यतः दक्षिणापथ की हैं जिनमें से कायोत्सर्ग-तीर्थंकर की एक दिगंबर प्रतिमा कला की अत्युक्तम कृति है। यद्यपि तीर्थंकर की बायों भुजा खण्डित हो चुकी है तथापि, इसकी उच्च श्रेणी की चमकदार पालिश उसे लगभग ग्यारहवीं शताब्दी की एक उत्कृष्ट कलाकृति के रूप में विशिष्ट स्थान दिलाती है। एक अन्य प्रतिमा में तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ को एक ऊँचे सिंहासन पर पंच-फणी सर्प के फण-छन्न के नीचे बैठे हुए दर्शाया गया है। यक्ष मातंग और यक्षी शांता को पादपीठ पर सम्मुख की ओर बैठे हुए अंकित किया गया है, पादपीठ पर एक पंक्ति में आठ नक्षत्रों को मानवीकृत रूप में खड़े दर्शाया गया है। इस प्रतिमा की तिथि दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी निर्धारित की जा सकती है।

दक्षिणापथ की अन्य जैन प्रतिमाओं में एक और सर्वाधिक उल्लेखनीय कांस्य-प्रतिमा है जिसमें एक दंपित को दर्शाया गया है जो संभवतः तीर्थंकर के माता-पिता हैं। यह दंपित पादपीठ पर खड़ा हुआ है। पादपीठ के आधार पर आठ दिगंबर आकृतियाँ अंकित हैं। पुरुषाकृति के दायें हाथ में पद्म-पुष्प और बायें हाथ में नीबू फल है। इसी प्रकार नारी-आकृति के दायें हाथ में पद्म और बायें हाथ में फल अंकित हैं। दोनों आकृतियाँ समसामयिक वस्त्राभूषणों से अलंकृत हैं। लगभग बारहवीं शताब्दी की

<sup>1</sup> पाल (पी). द सेक्रेड एण्ड सेक्यूलर इत इण्डियन म्रार्ट. 1974. लॉस ऐंजिल्स. चित्र 26.

<sup>2</sup> शाह (उमाकांत प्रेमानंद). स्टीज इन जैन ग्रार्ट. 1955. बनारस, चित्र 17. रेखाचित्र 45 से तुलना कीजिए.

इस प्रतिमा के पृष्ठ-भाग में स्थित ग्रलंकृत चौखटे के शीर्ष पर ध्यान-मुद्रा में तीर्थंकर की एक छोटी-सी प्रतिमा ग्रंकित है। इनके ग्रतिरिक्त इस संग्रहालय में तीर्थंकरों की कुछ अन्य प्रतिमाएँ हैं जो बहुत उत्तरवर्ती काल की ग्रौर ग्रकुशलता से गढ़ी गयी हैं। इनमें तीर्थंकरों को बैठे या खड़े हुए सामान्य मुद्राग्रों में दर्शाया गया है ग्रतः इनपर विचार करने की विशेष ग्रावश्यकता नहीं है।

#### ब्रजेन्द्र नाथ शर्मा

## विक्टोरिया एण्ड एल्बर्ट म्यूजियम, लंदन

विक्टोरिया एण्ड एत्बर्ट म्यूजियम में जैन कला से संबंधित सबसे प्रारंभिक कृति एक तीर्थंकर की प्रतिमा है जिसका शीर्ष-भाग खण्डित हो चुका है। तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं जिसमें उनके हाथ धड़-भाग के साथ दोनों पाइवं में लंब रूप में सटे हुए हैं (चित्र ३२१ क)। यह प्रतिमा सफेद घब्बे वाले लाल पत्थर से उत्कीर्ण है। प्रतिमा दिगंबर है और उसके वक्षस्थल पर कुषाण-कालीन परंपरा में श्रीवत्स-चिह्न श्रंकित है। संग्रहालय के दस्तावेजों में इस प्रतिमा को त्रृटि से इक्की-सबें तीर्थंकर निमाथ बताया गया है। वस्तुतः इस प्रतिमा के कंधों पर लहराते हुए केश-गुच्छों से यह स्पष्ट है कि यह प्रतिमा तीर्थंकर ऋषभनाथ की है। इस प्रतिमा का यद्यपि शीर्ष खण्डित है तथापि कमलाकार प्रभा-मण्डल का जो श्रंश स्रविशब्द है उसके किनारों पर लहरदार उत्कीर्णन हैं। तीर्थंकर की दायों भुजा खण्डित है। प्रतिमा पर परिसज्जा का ग्रभाव है जो यह संकेत देता है कि यह प्रतिमा दूसरी शताब्दी की कुषाणकालीन कला-कृति है।

ऋषभनाथ की एक अन्य प्रतिमा जो मिर्जापुर क्षेत्र की है, कमनीय प्रतिरूपण और उच्च-स्तरीय परिसज्जा के लिए उल्लेखनीय है । 2 यह प्रतिमा छठी शताब्दी की उत्तर गुप्तकालीन कला-कृति है जिसका शीर्ष खण्डित है; यह प्रतिमा अत्यंत क्षित्रस्त हो चुकी है। इसमें दोनों पार्श्व से दो सिंहों पर आधारित सिंहासन पर तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर के केश-गुच्छ कंधों पर लहरा रहे हैं तथा उनके वक्षस्थल पर श्रीवत्स-चिह्न अंकित है। सम्मुख-भाग में उनका लांछन वृषभ अंकित है। उनके दायें पार्श्व में एक सेवकप्रदर्शित है जिसका शीर्ष खण्डित हो चुका है जबिक बायीं और अंकित सेवक की समूची आकृति नष्ट हो चुकी है। तीर्थंकर के घुटनों के समीप यक्ष और यक्षी-प्रतिमाएँ अंकित हैं जो नष्ट हो चुकी हैं।

<sup>1</sup> कुमारस्वामी (मानंदकुमार) कैटेलाँग आँफ़ द इण्डियन कलेक्शन इन द म्यूजियम ऑफ़ फ़ाइन माट्स, बोस्टन, 1923. पृ 86 चित्र 43, तथा भट्टाचार्य, पूर्वोक्त, के सम्मुख चित्र में ऋषभनाथ की प्रतिमा को तुटि से महाबीर की प्रतिमा बताया गया है.

<sup>2</sup> बूथ (मार्क एच). विक्टोरिया एण्ड एबल्टं म्यूजियम, इण्डियन स्कल्पचर, ए ट्रेवेलिंग एक्जिवीशन. 1971. लंदन, रेखाचित्र 14.

पार्श्वनाथ की एक अन्य उत्कृष्ट प्रतिमा (चित्र ३२१ ख) में, जो किसी समय विदिशा जिले में ग्यारसपुर के एक जैन मंदिर में प्रतिष्ठित थी, तीर्थंकर को सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है, उनके पार्श्व में दोनों ग्रोर चमरधारी सेवक हैं। इस प्रतिमा में ग्रंकित एक असामान्य विशेषता यह है कि मेध-कुमार (बादलों के राजकुमार) द्वारा प्रचण्ड अंभावात सहित आक्रमण के समय तीर्थंकर को धातकी वृक्ष के नीचे बैठे हुए 'ग्रातापन योग' की उग्र साधना करते हुए दर्शाया गया है। प्रतिमा में सर्पराज धरणेंद्र को तीर्थंकर के शीर्ष पर अपने सत-फणी छत्र द्वारा छाया करते हुए तथा उसकी रानी नागी पद्मावती को उनके ऊपर श्वेत रंग का छत्र ताने हुए ग्रंकित किया गया है। नाग-छत्र के पार्श्व में दोनों और आकाश में उड़ते हुए पुष्पमालाधारी गंधर्वों का तथा उनके ऊपर नगाड़े बजाते हुए हाथों का ग्रंकन है जो भंभावात की गर्जन-ध्वित को प्रदिश्त करता है। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर एक बौनी मानव-आकृति को हाथों में चक्र धारण किये हुए ग्रंकित किया गया है। प्रतिमा में भ्राकर्षक विधि से पूर्व प्रचलित गुप्त शैली की परंपरा का निर्वाह परिलक्षित होता है जो संकेत देता है कि इस प्रतिमा का रचनाकाल सातवीं शताब्दी रहा है। बिहार से उपलब्ध एक दूसरी समसामयिक, प्रायः इसी प्रकार की प्रतिमा, जिसमें तीर्थंकर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है, इस समय कलकत्ता के इण्डियन म्यूजियम में देखी जा सकती है।

चौलुक्यकालीन पिक्चम-भारत की धातु-प्रतिमाओं की लोकप्रियता का उल्लेख पहले किया जा चुका है। एक त्रि-तीर्थिका में एक तीर्थंकर को ग्रासन पर ध्यान-मुद्रा बैठे हुए दिखाया गया है। इन तीर्थंकर को पहचाना नहीं जा सका है। तीर्थंकर के पार्श्व में एक ग्रोर कायोत्सर्ग-मुद्रा में एक तीर्थंकर तथा दूसरी ग्रोर चमरधारी सेवक खड़े हें (चित्र ३२२)। खड़े हुए तीर्थंकर के केश घूँघराले हैं तथा वे पट्टियों के रूप में सुव्यस्थित हैं। दोनों तीर्थंकरों के श्रीवत्स-चिह्न ग्रौर ग्रांखें उसी प्रकार चाँदी निर्मित ग्रौर पच्चीकारी द्वारा लगायी गयी हैं जिस प्रकार इस काल की ग्रधिकांशतः कांस्य-तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों में पायी जाती हैं। चौड़ा चेहरा, सुपुष्ट ठोढ़ी तथा सेवकों एवं यक्ष-यक्षियों के करण्ड-मुकुटों से संकेत मिलता है कि यह प्रतिमा लगभग दसवीं शताब्दी के परमारकालीन मूर्तिकार की रचना है। यक्ष ग्रौर ग्रंबिका हैं जो तीर्थंकर नेमिनाथ के शासन-देवता हैं। तीर्थंकर नेमिनाथ का लांछन शंख इस प्रतिमा पर ग्रांकित नहीं है।

चाहमान-कला की एक सर्वोत्तम कृति तीर्थंकर शांतिनाय की कांस्य-प्रतिमा है जो संभवतः राजस्थान से संबंधित है। इस ग्राकर्षक प्रतिमा में तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में ग्रासन पर बैठे हुए दर्शाया गया है (देखिए इसी भाग का सम्मुख-चित्र)। तीर्थंकर के घुंघराले छल्लेदार केश योजनावत् ढंग से व्यवस्थित हैं। उनके वक्ष पर सुस्पष्ट श्रीवत्स-चिह्न है जो राजस्थान में पिलानी के निकट नरहद नामक स्थान से पायी गयीं नेमिनाथ ग्रौर मुनि सुव्रतनाथ दो तीर्थंकरों की प्रतिमाग्रों के श्रीवत्स-

<sup>1</sup> भट्टाचार्य, पूर्वोन्त, चित्र 28.

ग्रध्याय 37 ] विदेशों के संग्रहालय

चिह्न के समान हैं। वंबे कान, तीव्र भौंहें एवं नाक, शुण्डाकार ग्रंगुलियाँ, मानव-आकृतियों का सुंदर प्रतिरूपण तथा ग्रालंकारिक ग्रभिकल्पनाएँ इस विशाल प्रतिमा में इस दक्षता से ग्रंकित की गयी हैं कि यह सुदक्ष ग्रंकन हमें राजस्थान के पल्लू नामक स्थान से प्राप्त सरस्वती की उन उल्लेखनीय प्रतिमाग्नों का स्मरण कराता है जो नई दिल्ली के राष्ट्रीय संग्रहालय² तथा बीकानेर संग्रहालय में प्रदिश्तित हैं। इस प्रतिमा की पृष्ठ-भूमि के चौखटे पर गंधवों एवं हाथियों पर सवार आकृतियों के ग्रति-रिक्त ग्रन्थ ग्रनेक मानव-आकृतियाँ उत्कीणं हैं। इस प्रतिमा पर विक्रम संवत् १२२४ (सन् ११६८ का तिथि-युक्त एक ग्रभिलेख भी ग्रंकित है।

इस संग्रहालय में चालुक्यकालीन तीर्थंकरों की दो उल्लेखनीय प्रतिमाएँ भी सुरक्षित हैं, जिनमें से पहली प्रतिमा में पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है। पार्श्वनाथ सपं की कुण्डलियों के सामने खड़े हैं छौर सपं के फण उनके शीर्ष के ऊपर हैं (चित्र ३२३ क)। उनका लांछन सपं पादपीठ के सम्मुख-भाग पर श्रंकित है। इस प्रतिमा को लगभग बारहवीं शताब्दी की चालुक्य-कालीन कला की कृति माना जा सकता है। पार्श्वनाथ की दूसरी प्रतिमा में उन्हें पहले की भौति सत-फणी नाग-छत्र के नीचे खड़े हुए दर्शाया गया है (चित्र ३२३ ख), इनके शीर्ष के समीप पार्श्व में दोनों श्रोर चमरधारी सेवक खड़े हैं तथा नाग-फण के ऊपर तिहरे छत्र हैं। तीर्थंकर के पैरों के समीप दोनों श्रोर यक्ष धरणेंद्र एवं यक्षी पद्मावती अपनी भुजाओं में श्रंकुश एवं पाश श्रादि धारण किये हुए हैं। यक्ष-यक्षी को नाग-छत्र के नीचे बैठे हुए दर्शाया गया है। प्रतिमा के पादपीठ के सम्मुख-भाग पर एक श्रभिलेख श्रंकित है जिसके श्रनुसार जैन संप्रदाय के उत्पीड़न-काल के उपरांत बारहवीं शताब्दी में गुलबर्गा स्थित पार्श्वनाथ-मंदिर के पुनरुद्धार के समय यह प्रतिमा मंदिर में स्थापित कराने के लिए निर्मित करायी गयी।

इस संग्रहालय में ग्रंबिका यक्षी की भी एक प्रतिमा है जो पाषाण-निर्मित है (चित्र ३२४)। यह प्रतिमा उड़ीसा से प्राप्त की गयी है। ग्रंबिका को दोहरे पर्म-पादपीठ पर विश्राम-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। उसने अपना बार्यां पैर दोहरा मोड़कर तथा दार्यां पैर श्राराम से सीधा फैलाकर

<sup>1</sup> शर्मा (दशरथ). मर्ली चौहान डायनेस्टीज 1959 दिल्ली पृ 228 के सामने का चित्र.

<sup>2</sup> शर्मा (अजेन्द्र नाथ). 'सम मेडीएवल स्कल्पचर्स फ़ॉम राजस्यान इन द नेशनल म्यूजियम, रूपलेखा, नई दिल्ली, 35, 1 एवं 2, पृ 31, चित्र 1.

<sup>3</sup> श्रीवास्तव (वी एस). कैटेलॉग एण्ड गाइड टू गंगा गोल्डन जुबली म्यूजियम, बीकानेर. 1960-61. पृ 13. चित्र 3. (उपर्युक्त चित्र 154 भी देखें--संपादक.)

<sup>4</sup> बारहवीं शताब्दी के चाहमानकालीन, राजस्थान से एक विशाल तीर्थंकर-प्रतिमा की पृष्ठभूमि के एक चौखटे का चित्र इस लेख के लेखक ने जर्नस आँफ दि शोरिएंटल इंस्टीट्यूट, बड़ौदा, 19, पृ 275-78, तथा चित्र 'जैन ब्रॉजिज इन नेशनल म्यूजियम, नई दिल्ली' शीर्षंक अपने लेख के साथ प्रकाशित कराया था. यह प्रतिमा इस समय प्राप्य नहीं है.

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

अनंकृत पादपीठ पर टिका रखा है। उनके केश घुँघराले हैं और पीछे की ओर एक बड़े से जूड़े के रूप में व्यवस्थित हैं। केश-सज्जा रत्नजिटित श्रृंखलाओं से अलंकृत है। वह कानों में उत्कृष्ट आभू-पण, गले में चार लड़वाला केंद्रवर्ती टिकड़े-युक्त गलहार घारण किये हुए है। उसकी पारदर्शी साड़ी के ऊपर किट-भाग में अति अलंकृत मेखला आबद्ध है। उसकी मंद मृदु मुसकान, पूर्ण उन्नत पुष्ट स्तन, क्षीण किट तथा पीन नितंब उस नारी-सौंदर्य को मूर्तिमान करते हैं जिसकी अवधारणा भारतीय कलाकारों और किवयों ने अपनी कलाओं में की है। उसके दोनों शिशुओं में एक को उसकी गोद में बायीं और तथा दूसरे को उसके दायें पैर के पास दर्शीया गया है। उसके वाहन सिंह को सम्मुख-भाग में अंकित किया गया है। तीर्थं कर नेमिनाथ की एक प्रतिमा में उन्हें एक बड़े प्रभा-मण्डल सिंहत एक छत्र के नीचे ध्यान-मुद्धा में बैठे हुए प्रदर्शित किया गया है। उनके पार्श्व में एक और एक सेवक और दूसरी ओर एक विद्याघर अंकित है। यह प्रतिमा अत्यधिक शैलीबद्ध है। इस प्रतिमा को शैली-गत रूप में बारहवीं-तेरहवीं शताब्दी की उत्तरवर्ती पूर्वी गंग-शैली से संबद्ध किया जा सकता है।

बजेन्द्र नाथ शर्मा

## म्यूजे गीमे, पेरिस

पेरिस के इस संग्रहालय में जैन कला की सबसे प्रारंभिक कला-कृति मथुरा-क्षेत्र के सफेद धब्बेदार लाल पत्थर में उत्कीर्ण एक तीर्थंकर-प्रतिमा का शीर्ष-भाग है। तीर्थंकर के केशों को मस्तक-भाग के ऊपर ग्रांकित एक रेखा द्वारा इंगित किया गया है किन्तु इनमें ऊर्णा-बिन्दुओं का ग्रंकन नहीं है। कान ग्रौर नाक खण्डित हो चुके हैं तथा होंठ भी थोड़े-से क्षति-ग्रस्त हैं। प्रायः गोल चेहरा भ्रौर उसके फैले हुए गाल संकेत देते हैं कि यह कुषाणकालीन कला-कृति है।

उड़ीसा से लायी गयी ग्यारहवीं शताब्दी की एक पाषाण-निर्मित प्रितमा में तीर्थंकर ऋषभनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है जिसमें उनकी भुजाएँ धड़ के साथ सटी हुई लंब रूप में हैं (चित्र ३२५ क)। तीर्थंकर के सिर पर एक ग्राकर्षक जटा-मुकुट है। केश-गुच्छ उसी प्रकार श्रेणी-बद्ध रूप में व्यवस्थित हैं जिस प्रकार लंदन स्थित ब्रिटिश म्यूजियम की तीर्थंकर ऋषभनाथ की एक प्रतिमा में दर्शाये गये हैं। केशाविलयाँ कंधों पर लहरा रही हैं। कान की लटकनें लंबी हैं, सिर के पीछे एक सादा वृत्ताकार प्रभा-मण्डल है, उसके ऊपर एक तिहरा छत्र तथा उस वट-वृक्ष के पत्तों का ग्रंकन है जिसके नीचे उन्होंने केवल-ज्ञान प्राप्त किया। पद्मवत् पादपीठ के नीचे एक छोटा-सा वृषभ ग्रंकित है। पादपीठ के सम्मुख-भाग में एक किनारे पर इस प्रतिमा का दान-दाता दंपित ग्रौर दूसरे किनारे पर नैवेद्य ग्रंकित हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में एक ग्रोर चमरधारी सेवक भक्तिपरक मुद्रा में खड़ा हुग्रा है तथा तीर्थंकर के दोनों श्रोर श्राठ नक्षत्र, जिसमें केतु नहीं है, ग्रपने विशेष उपादानों

<sup>1</sup> शाह (उपाकांत प्रेमानंद) पूर्वोक्त, चित्र 35.

ग्रन्याय 37 ] विवेशों के संग्रहालय

सहित सामान्य रूप से श्रंकित हैं। ऋषभनाथ की इस प्रतिमा के लिए बारहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। तीर्थंकर की यह आकृति कठोर दिखती है और उसमें कोमलता का अभाव है।

कुछ जैन प्रतिमाभ्रों से अंकित एक सरदल भी इस संग्रहालय में प्रदिश्तित है जिसके उपरी केंद्र-वर्ती फलक में एक देवकुलिका में तीयँकर को पद्मासन-जैसी मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। तीयँ-कर के हाथ गोद में रखे हुए हैं। मुख्य प्रतिमा के पार्श्व में दोनों ओर कायोत्सर्ग-मुद्रा में दो तीयँकर खड़े हैं। उनके नीचे ध्यान-मुद्रा में एक पंक्ति में सात तीर्थंकर बैठे हुए हैं। सात तीर्थंकरों के इस समूह के पार्श्व की देवकुलिकाओं में दो अन्य तीर्थंकर उसी मुद्रा में अंकित है जिसमें उपर्युक्त तीर्थंकर हैं।

सरदल के एक किनारे पर हाथ में तलवार लिये, मकर से लड़ते हुए एक योद्धा को दर्शाया गया है। इस प्रकार का अभिप्राय इस क्षेत्र की मध्योत्तरकालीन प्रतिमाओं में सामान्यतः पाया जाता है। आकृतियाँ अनगढ़ और शैलीबद्ध हैं जो हमें मध्य काल के दौरान पश्चिम-भारत में निर्मित ऐसी ही अनगढ़ और शैलीबद्ध जैन कांस्य-प्रतिमाओं का स्मरण कराती हैं। बलुआ पत्थर में उत्कीणं राजस्थान-क्षेत्र की इस प्रतिमा का रचना-काल लगभग तेरहवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है।

इस संग्रहालय में तीर्थंकर महावीर की एक प्रतिमा है जिसमें उन्हें सिहासन पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है (चित्र ३२५ ख)। यह प्रतिमा दक्षिणापथ की जैन कला के अध्ययन के लिए एक महत्त्वपूर्ण कला-कृति है। तीर्थंकर एक तिहरे छत्र के नीचे बैठे हैं, उनके सादा प्रभा-मण्डल के पार्श्व में एक चमरधारी सेवक श्रंकित है। उनका लांछन सिंह सम्मुख-भाग में प्रदिश्ति है। उनकी दायों श्रोर कुण्डलित सर्प के समक्ष कायोत्सर्ग-मुद्रा में पार्श्वनाथ खड़े हैं। सर्प का फण-छत्र उनके सिर के ऊपर फैला हुआ है। इस प्रतिमा की एक उल्लेखनीय रोचकता यह है कि महावीर की बायों श्रोर बाहुबली की प्रतिमा है। इस प्रकार के एक समूह में इस तपस्वी का श्रंकन दुर्लभ है। यह यदा-कदा ही मिलता है। बाहुबली एक राजकुमार थे जो बाद में तपस्वी हो गये। इनकी प्रतिमा में उनके शरीर को लताओं द्वारा चारों श्रोर से श्रालिगित दर्शाया गया है। पादपीठ के पार्श्व से निकलते हुए पद्म-पुष्पों पर महावीर के यक्ष श्रौर यक्षी बैठे हुए हैं। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर धर्मचक्र तथा प्रती-कात्मक रूप में बिन्दुओं द्वारा नवग्रहों को दर्शाया गया है। पृष्ठ-भाग के चौखटे के केंद्र में नगाड़ा बजाते हुए हाथों का तथा हाथ में माला लिये हुए एक विद्याघर का श्रंकन है। इसके ऊपर केंद्रवर्ती

<sup>1</sup> तिवारी (एम एन पी). 'ए नोट ग्रॉन द बाहुबली इमेच फॉम नॉर्थ इंडिया' ईस्ट एक्ड बेस्ट, 23, 3-4, पू 347-53-

संग्रहालयों की कला कृतियाँ भाग 10

भाग में एक कीर्ति-मुख है। यह प्रतिमा नौवीं-दसवीं शताब्दी की चालुक्यकालीन कृति निर्धारित की जा सकती है।

बजेन्द्र नाथ शर्मा

## म्यूजियम फूर इण्डिशे कुन्स्त, बलिन-दालेम

बर्लिन-दालेम स्थित म्यूजियम फूर इंडिशे कुन्स्त की उल्लेखनीय निम्नलिखित जैन प्रतिमाश्रों की जानकारी हमें बोन विश्वविद्यालय के सेमीनार ब्रॉफ़ ब्रोरिण्टल ब्रार्ट-हिस्ट्री विभाग के डाँ० क्लॉउज़ फिशर ने प्रदान की है। उन्होंने हमें उन प्रतिमाश्रों के फोटोग्राफ भी भेजे हैं जिनमें से दो प्रतिमाश्रों के फोटोग्राफ यहाँ प्रकाशित किये जा रहे हैं। डाँ० फिशर ने हमें लिखा है कि ये फोटोग्राफ म्यूजियम के डायरेक्टर प्रो० एच० हर्टल ने उन्हें दिये हैं तथा प्रतिमाश्रों का विवरण सहायक निदेशक डाँ० वी० मौएलर ने।

- (१) लाल पत्थर का तीर्थंकर का शीर्ष-भाग। मथुरा-क्षेत्र। प्रारंभिक कुषाणकाल।
- (२) एक भ्रलंकृत वृक्ष के नीचे कायोत्सर्ग-मुद्रा में तीर्थंकर की कांस्य-प्रतिमा दो भागों में विभक्त । यह प्रतिमा कहाँ पायी गयी इसका उल्लेख यहाँ उपलब्ध नहीं है (चित्र ३२६ क) ।
- (३) कायोत्सर्ग तीर्थंकर श्रौर उनकी चारों श्रोर पद्मासनस्थ तीर्थंकर, पादपीठ पर ग्रिभलेख-युक्त कांस्य-प्रतिमा । दक्षिण भारत । मध्यकालीन (चित्र ३२६ ख) ।
- (४) कायोत्सर्गं महावीर की पाषाण-निर्मित प्रतिमा, उपासकों एवं सेवकों की आकृतियाँ नीचे तथा आठ ग्रह ऊपरी भाग में श्रंकित हैं। दक्षिण भारत। मध्यकालीन।
- (प्र) कायोत्सर्गे ऋषभनाथ की पाषाण-निर्मित प्रतिमा, निचले भाग पर सेवक-आकृतियाँ तथा तीर्थंकर के पार्श्व में तीन-तीन कायोत्सर्ग तीर्थंकरों के चार समूह उत्कीर्ण हैं। पल्मा, जिला मानभूम<sup>2</sup>। मध्यकालीन।

संपादक

<sup>1 [</sup>म्यूजे गीमे संबंधी यह लेख स्यूजे गीमे के क्यूरेटर मेदेमोइसेल एम. देनेक तथा नेक्षनल रिसर्च सेंटर, पेरिस की भूतपूर्व कार्यकर्त्री मंडम ग्रोदेत्ते वियेनौत द्वारा भारतीय ज्ञानपीठ ग्रौर संपादक को दी गयी सूचना पर ग्राधा-रित है. मंडम ग्रोदेत्ते वियेनौत्त ने इस संग्रहालय की जैन प्रतिमाग्रों के फोटोग्राफ भेजे हैं जिनके निए ज्ञानपीठ उनका ग्राभारी है—संपादक.]

<sup>2</sup> पल्माप्रतिमा के लिए चित्र 158 (ख) देखें.



(ख) विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (गुलबर्गा)

(क) विक्टोरिया एण्ड ग्रल्बर्ट म्यूजियम : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (दक्षिग्गापथ)



चित्र 323



विक्टोरिया एण्ड श्रल्बर्ट म्यूजियम । यक्षी स्रंबिका (उड़ीसा)

चित्र 324



(क) म्यूजे गीमे : तीर्थं कर ऋषभनाथ (उड़ीसा)



(ख) म्यूजे गीमे : तीर्थंकर महावीर (दक्षिगापथ)

चित्र 325

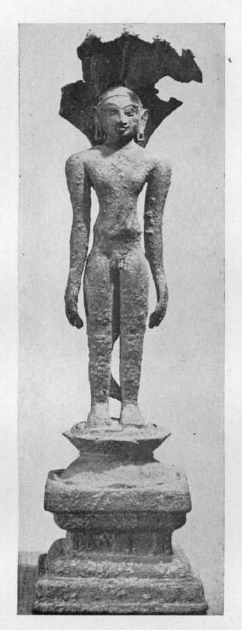
(ख) म्यूजियम फूर इंदिशे कुन्स्त, बॉलन दालेम : तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति (दक्षिण भारत)



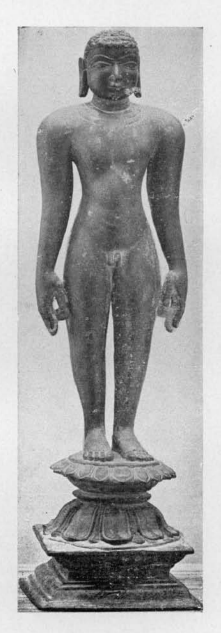


(क) म्यूजियम फूर इदिशे कुन्स्त, बर्लिन-दालेम : तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति

चित्र 326

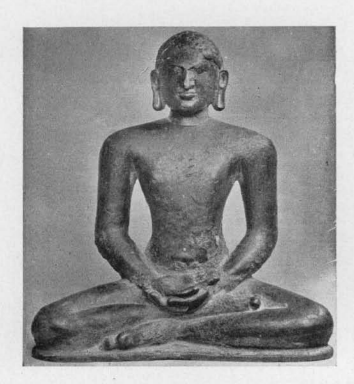


(क) निजी संग्रह, न्यूयार्कः तीर्थंकर पाइवंनाथ की कांस्य-मूर्ति (मध्य भारत)



(ख) निजी संग्रह, न्यूयार्क: तीर्थंकर संभवनाथ (?) (कर्नाटक)

चित्र 327



(क) लॉस ऐंजल्स काउण्टी म्यूजियम ग्रॉफ़ ग्रार्ट (नसली एण्ड एलिस हीरामानेक कलेक्शन) तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति (दक्षिण भारत)



(ख) उपरोक्त : बुद्ध की कांस्य-मूर्ति (नेपाल)

चित्र 328

(ख) लॉस ऐंजल्स काउण्टी म्यूजियम ग्रॉफ ग्रार्ट (श्री ग्रौर श्रीमती जे.जे क्लेजमैन द्वारा उपहृत) कांस्य-निर्मित त्रि-तीर्थिकर (गुजरात)





(क) एट्किन्स म्यूजियम (नेल्सन फंड, नेल्सन गेलरी) : तीर्थंकर-मूर्ति (दक्षिण भारत)

चित्र 329



चित्र 329 क के अनुसार : आंशिक दृश्य

বির 330

म्रध्याय 37 ]



सियाट्ल ग्रार्ट म्यूजियम (ए जैन फूलर मेमोरियल कलेक्शन) : यक्ष घरणेंद्र (दक्षिणापथ)

चित्र 331



पाल एफ वाल्टर कलेक्शन, न्यू यार्क : कांस्य-निर्मित त्रि-तीर्थिकर (दक्षिगापथ)

चित्र 332

श्रध्याय 37 ] विदेशों के संग्रहालय



लॉस ऐंजल्स काउण्टी म्यूजियम (पाल ई० मैनहीम द्वारा उपहृत) : विमलनाथ-सहित पंच-तीर्थिका (पश्चिम भारत)

चित्र 333

संग्रहालयों की कलाकृतियाँ [ भाग 10



लॉस ऐंजल्स काउंग्टी म्यूजियम श्रॉफ श्रार्ट (पाल ई॰ मैनहीम द्वारा उपहत) : शांतिनाथ सहित चतुर्विशति-पट्ट (पश्चिम भारत)

चित्र 334

# श्रमरीकी संप्रहालयों में कुछ जैन कांस्य-प्रतिमाएँ

ग्रमरीकी संग्रहालयों में अनेक जैन कांस्य-प्रतिमाएं हैं जिनपर यदि पूर्ण रूप से विचार किया जाये तो इन प्रतिमाओं में कुल मिलाकर उतनी अधिक विविधता नहीं पायी जाती जितनी भारतीय संग्रहालयों की प्रतिमाओं में पायी जाती है। फिर भी यहाँ ऐसी अनेक प्रतिमाएं हैं जो जैन कला के अध्ययन की दृष्टि से रोचक हैं तथा कुछ ऐसी भी प्रतिमाएँ हैं जो विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं। हम यहाँ इस प्रकार की ही प्रतिमाओं की चर्चा करेंगे।

स्रमरीका के एक संग्रहालय में जो सबसे प्रारंभिक ज्ञातव्य कांस्य-प्रतिमा है वह तीर्थंकर पार्श्वनाथ की है (चित्र ३२७ क)। पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता प्रमाणित तो की जा सकती है, फिर भी इस प्रतिमा में उनके कलात्मक संकनों को उनका व्यक्ति-चित्रण नहीं माना जा सकता। इस प्रतिमा में उन्हें एक बहुफणी नाग-छत्र के नीचे खड़े हुए दर्शाया गया है जो उनके एक आदर्शात्मक चित्रांकन का प्रस्तुतीकरण है। बहुत संभव है कि स्रब स्रमरीका में स्थित यह प्रतिमा छठी शताब्दी की हो, लेकिन यह प्रतिमा के उस प्रकार को श्रंखलाबद्ध करती है जो बहुत पहले एक रूढ़िबद्ध रूप ग्रहण कर गयी होगी। बंबई के प्रिस ऑफ वेल्स म्यूजियम में भी पार्श्वनाथ की एक कांस्य-प्रतिमा है जिसके विषय में यह दावा किया जाता है कि यह प्रतिमा ईसा-पूर्व तीसरी-चौथी शताब्दी की रचना है। इस प्रतिमा के लिए इतनी प्रारंभिक तिथि को चाहे हम स्वीकार करें या न करें परंतु यह निश्चत है कि समरीकी संग्रहालय की जिस प्रतिमा की चर्चा हम कर रहे हैं उसके लिए इस प्रतिमा ने म्रादि रूप का कार्य किया होगा। इसमें एक आश्चर्यजनक दुराग्रह यह है कि इस साकृति का जो मूलभूत प्रकार है वह सागे की कई शताब्दियों तक तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों के संकन के लिए निरंतर प्रयुक्त होता रहा है (चित्र ३२७ ख)। वास्तिवकता यह है कि भारतीय सौंदर्य-शास्त्रीय परंपरात्रों में जैन परंपरा सर्वाधिक पुरातनवादी रही है।

ग्राज ग्रमरीकी संग्रहालयों में जितनी भी जैन कांस्य-प्रतिमाएँ सुरक्षित हैं संभवतः उन सबमें सबसे ग्रधिक सुंदर प्रतिमा लॉस एंजिल्स काउण्ट्री म्यूजियम भ्रॉफ ग्रार्ट में है (चित्र ३२० क)। इस प्रतिमा का रचना-काल तो हमें निश्चित रूप से ज्ञात है लेकिन यह किस क्षेत्र से संबंधित रही है यह हमें ज्ञात नहीं हो सका है। हीरामानिक कैंटेलॉग ने सुभाया है कि यह प्रतिमा शायद नौंबी शताब्दी की है ग्रीर इसकी रचना संभवतः मैसूर में हुई होगी। इस प्रतिमा में कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं जिनका संबंध प्रारंभिक चोल कांस्य-प्रतिमाग्रों से है। ग्रतः इन प्रतिमापरक समानताग्रों के ग्राधार पर प्रतीत होता है कि यह प्रतिमा दक्षिण-भारत क्षेत्र से संबद्ध है। इसपर यदि ग्रीर ग्रधिक

<sup>1</sup> शाह (उमाकोत प्रेमानंद). स्टडीक इन जैन मार्ट. 1955. बनारस. चित्र, 1, रेखाचित्र 3, पू 8-9. [देखिए भध्याय 8 तथा अध्याय 38—संपादक.]

<sup>2</sup> वि बार्ट्स ब्रॉफ़ इंश्डिया एक्ड नेपाल : व नास्त्री एक्ड एलिस हीरामानेक कलेक्शन. 1966 वोस्टनः पु 92-93-

गहाराई से विचार किया जाये तो यह प्रतिमा पुदुक्कोट्टाई-क्षेत्र से संबद्ध प्रतीत होती है क्योंकि इसकी शैलीगत समानताएँ सित्तनवासल की उन बैठी हुई तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों में देखी जा सकती हैं जो एक पहाड़ी चट्टान में उत्कीर्ण हैं।

इस दक्षिण-भारतीय कांस्य-प्रतिमा में जो कुछ दर्शाया गया है उसमें कुछ ग्रसामान्यता नहीं है क्योंकि यह प्रतिमा एक ऐसी ग्रवधारणा को एक प्रकार का रूप प्रदान करती है जो स्वयं भारतीय सभ्यता जितनी प्राचीन है। इस प्रतिमा को एक योगी का ऐसा रूपाकार माना जा सकता है जिसकी ग्रवधारणा मूर्तिकार ने ग्रनुभूति के धरातल पर की है ग्रौर उसे सर्वोत्कृष्ट द्रष्टव्य रूप में प्रस्तुत कर दिया है जिसमें योगी के भौतिक शरीर का ग्रंकन तो है ही, साथ ही उसमें ग्राध्यात्मिक सार-तत्त्वों का भी भली-भांति समावेश है। जैसी कि संभावना की जाती है यह दिगंबर जैन संप्रदाय की प्रतिमा है जिसमें योगी को पर्यकासन-मुद्रा में ध्यानावस्थित एवं दिगंबर दर्शाया गया है। इस योगी का स्वरूप ठीक वैसा ही है जैसा कि भगवद्गीता हमें बतलाती है: 'जो उस सांसरिक बंधनरहित ग्रानंद (ग्राह्लाद) को जानता है जो इंद्रियातीत है ग्रौर जो मात्र प्रज्ञा द्वारा ही जाना जाता है तथा जो सत्य से विचलित नहीं होता वह योगी एक ऐसे दीप के समान होता है जो वायु-शून्य स्थान पर रखा हो ग्रौर जिसकी लो ग्रकपायमान हो।' योगी ऐसा ही होता है।

योगी की इसी प्रकार की रूढ़िबद्ध आकृति को बौद्धों और जैनों ने अपनी कला-कृतियों में बुद्ध अथवा तीर्थंकरों के अंकन के लिए अपनाया है। इस तथ्य का बहुत ही स्पष्ट साक्ष्य हम लॉस एंजिल्स की तीर्थंकर-प्रतिमा (चित्र ३२ द क) की ध्यानावस्थित बुद्ध की प्रतिमा (चित्र ३२ द ख) से तुलना करने पर देख सकते हैं। दोनों ही लगभग एक-जैसी मुद्रा में बैठे हुए हैं और दोनों की आकृतियों से एक सिद्धि-प्राप्त योगीजन्य आत्मिक शांति का प्रसार हो रहा है। इन दोनों प्रतिमाओं के शरीरकार मूर्तिकार द्वारा मानसिक धरातल पर अवधारित आदर्शतमक संरचित रूपाकार पर आधारित हैं। लेकिन जहाँ बुद्ध का योगी-रूप ऐद्रियिक आकर्षण से समन्वित है वहाँ तीर्थंकर भावा-भिव्यंजना में अपाधिव हैं।

बुद्ध और तीर्थंकर की इन प्रतिमाओं में जो अंतर है वह अंतर वस्तुतः इन दोनों धर्मों की सैद्धांतिक मान्यताओं का अंतर है। बौद्ध मत बुद्ध को मानवीय रूप में अंकित किये जाने की प्रवृत्ति को प्रोत्साहन नहीं देता। किसी प्रकार से एक बार प्रवृत्ति मान्य हो गयी तब से उन्हें मानवीय रूप में चित्रित करना सहज हो गया है। लेकिन बौद्ध धर्मानुयायियों के लिए बुद्ध एक गुरु के रूप में ही रहे हैं जिन्हें उनके अनुयायियों द्वारा सरलता से पाया जा सकता था, तथा किसी भी व्यक्ति द्वारा उनके साथ सीधा और व्यक्तिगत संपर्क-संबंध बनाया जा सकता था। उनकी प्रतिमा को उनके ति-काय की अवधारणा के कारणा उनकी उपस्थित का प्रतीक माना गया है। 2

<sup>1</sup> लित कला, 9, 1961, चित्र 20, रेखाचित्र 22.

<sup>2</sup> त्रिकाय सिद्धांत के अनुसार यह माना जाता है कि बुद्ध के तीन काय हैं— धर्म-काय, संभोग-काय तथा निर्माण काय. कला में उनके निर्माण-काय का ही रूपांकन होता है.

श्रध्याय 37 ] विदेशों के संग्रहालय

लेकिन जहाँ तक तीर्थंकरों का प्रश्न है वे मानव-रूपाकारों से कहीं बहुत परे हैं। जैसा कि हेनिरख़ ज़िम्मर ने कहा है, 'जैन तीर्थंकर सृष्टि के वितान अर्थात् अग्रभाग में निवास करते हैं। वह स्थान प्रार्थनाओं की पहुँच से परे हैं, अतः यह संभव नहीं है कि इतने उच्च तथा ज्योतिर्मय देदीयमान स्थल से उतरकर उनकी सहायता मानव के सकाम प्रयासों तक जा सके। भवसागर पर सेतु बनाने वाले अर्थात् तीर्थंकर सांसारिक घटनाओं तथा जीवन की समस्याओं से परे हैं। वे लोकागीत नित्य, सर्वज्ञ, अचल तथा अनंत शांति में निमग्न हैं।'!

इस प्रकार जैन तीर्थंकरों का अत्यंत सादा और सरल अंकन इस आध्यात्मिक पृष्ठभूमि के विपरीत है। तीर्थंकर की प्रतिमाएँ चाहे पद्मासन-मुद्रा में अंकित हों अथवा कायोत्सर्ग-मुद्रा में, वे ऐंद्रियिक आकर्षण से परे गणितीय यथार्थता में बुद्धिसंगत अंकन से निर्मित हैं। उनकी देह अनिवार्यं रूप से अति-मानवीय है जिसमें उनके विशाल स्कंघ वृषभ की भाँति चौड़े हैं, धड़-भाग सिंह के समान, जिसमें उनका वक्ष विशेष रूप से चौड़ा है। ये विशेषताएं उनकी विपुल आंतरिक शक्ति का द्योतन करती हैं। कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े तीर्थंकर की प्रतिमा उनकी अचल दृढ़ता और अक्षय शक्ति का यथार्थतः मूर्तमंत स्वरूप हैं, जो लंबे और गरिमामय शाल वृक्ष (शाल-प्रांशु) से भिन्न नहीं होती। 'सांसरिक बंधनों से मुक्त तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ न तो सप्राण होती हैं और न निष्प्राण, अपितु वे एक अलौकिक एवं कालातीत शांति से व्याप्त होती हैं।' जैसा कि लॉस एंजिल्स की तीर्थंकर-प्रतिमा (चित्र ३२८ क) में द्रष्टव्य है, तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ पृथक् रूप से देखे जाने पर वे निःसंदेह अपने वृश्यमान रूप तथा अध्यात्मपरक रूप में अत्यंत गितमान् दिखाई पड़ती हैं।

लॉस एंजिल्स की इस तीर्थंकर-प्रतिमा से बहुत कुछ मिलती-जुलती एक ग्रन्य कांस्य-प्रतिमा (चित्र ३२६ क) केंसास नगर-स्थित नेल्सन गैलरी में सुरक्षित है। मुखाकृति ग्रीर ग्राकार संबंधी विशेषताश्रों में ग्रंतरों के ग्रातिरिक्त ये दोनों प्रतिमाएं प्रायः एक समान हैं भौर ऐसा प्रतीत होता है कि इन दोनों को एक ही साँचे में ढाला गया हो। केंसास सिटी की प्रतिमा के नेत्रों का ग्राकार ग्रसामान्य है, नासिका का ग्रग्रभाग किंचित् क्षति-ग्रस्त है। यह कहना ग्रनुपयुक्त न होगा कि ये दोनों कांस्य-प्रतिमाएँ निश्चित रूप से समसामयिक हैं ग्रीर यह भी संभव है कि ये दोनों एक ही कला-केंद्र से निर्मित हुई हों।

जहाँ एक ग्रोर लॉस एंजिल्स ग्रौर कैंसास सिटी की तोर्थंकर-प्रतिमाएँ जैन परंपरा की योगपरक सरलता ग्रौर गरिमामय सौंदर्य को परिलक्षित करती हैं वहाँ भड़ौंच से प्राप्त सन् ६८८ की निर्मित एक ग्रलंकृत मंदिराकृति (चित्र ३२६ ख, ३३०) इसके दान-दाता व्यापारी जैन धर्मानुयायी की समृद्धि ग्रौर वैभवपरक ग्रभिक्चि को प्रदिशत करती है। इस देवकुलिका की केंद्रवर्ती प्रतिमा तीर्थंकर

(x,y) = (x,y) + (x,y) + (x,y) + (x,y)

<sup>1</sup> जिम्मर (एच). फ़िलोसोफ़ी आँफ़ इंकिया 1953. न्यूयॉर्क पृ 181-82.

<sup>2</sup> वही, पृष्ठ 211.

संग्रहालयों में कलाकृतियां [ भाग 10

पार्श्वनाथ की है जिसमें नाग-छत्र के स्रंकन के स्रितिरिक्त पूर्व विणित दक्षिण-भारत की तीर्थंकर-प्रितिमाओं से कोई दृष्टिगोचर मूर्तिपरक स्रंतर नहीं है। तीर्थंकर कमलाकार पादपीठ पर घ्यानावस्था में निमग्न बैठे हैं। पादपीठ के कमलाकार स्रासन का कमल-दल समान रूप से संलग्न है। तीर्थंकर के स्रास-पास स्रन्य प्रतिमाएँ हैं। उनके पार्व में दो तीर्थंकर प्रतिमाएँ हैं। इस प्रकार यह प्रतिमा एक त्रि-तीर्थिका है। दोनों तीर्थंकर स्रलंकृत स्रिनि-ज्वाल के प्रकाश-मण्डल के स्रंकन-युक्त चौखटे से स्राबद्ध हैं तथा दोनों तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में पृथक्-पृथक् पद्म-पादपीठों पर स्थित हैं। इन दोनों में प्रत्येक तीर्थंकर के पार्व में दो स्रोर स्राकर्षक त्रिभंग-मुद्रा में स्रंकित देवी प्रतिमाएँ हैं जो स्रपने अत्यंत कमनीय शरीर स्रोर तज्जन्य ए द्वियक सींदर्य को प्रदिश्ति कर रही हैं। स्रधिक संभावना यह है कि ये प्रतिमाएँ पद्मावती और सरस्वती की हैं। एक पाँचवी नारी-स्राकृति में एक देवी को शिशु सहित बैठे हुए दिखाया गया है। यह देवी यक्षी स्रंबिका है जो जैनों की सर्वाधिक लोकप्रिय देवी है। इनके स्रतिरिक्त नाग-छत्र के दोनों स्रोर दो उड़ते हुए विद्याधरों की स्राकृतियाँ हैं जो तीर्थंकर के लिए माला लेकर उनकी स्रोर स्रा रहे हैं। सिहासन के पादपीठ पर दो सिह तथा दो हरिणों सिहत एक चक्र स्रंकित है। यह चक्र धर्म का प्रतीक है जो बौद्यों में भी लोकप्रिय रहा है।

इससे भी अधिक उल्लेखनीय, पादपीठ के सम्मुख-भाग पर एक पंक्ति में नौ मानव-शीर्षों का अंकन है जो सिद्धचक के नव-देवताओं का प्रतीकांकन है। सिद्धचक जैनों का एक लोकप्रिय प्रतीक रहा है जो जैन धर्म पर पड़े तांत्रिक प्रभाव को सूचित करता है। सिद्धचक के संप्रदायगत विधान को जैन धर्म का उत्तरवर्ती विकास माना जाता है। यदि वस्तुत: ये शीर्ष सिद्धचक या नवदेवता के प्रतीक हैं तो इससे यह प्रमाणित होता है कि दसवीं शताब्दी जैसे प्रारंभिक समय में जैन धर्म में यह संप्रदायगत विधान न्यूनाधिक प्रचलन में आ चुका था।

यह अत्यंत चमकदार मुलम्मे से युक्त कांस्य-प्रतिमा बनावट की सुघड़ता और सूक्ष्मांकन दोनों ही दृष्टियों से उल्लेखनीय है। इस प्रतिमा में मूर्तिकार ने जिस सफलता के साथ आकार-मूलक आकृतियों एवं आलंकारिक तत्त्वों का परस्पर तालबद्ध सुसंतुलित समायोजन किया है वह अद्भुत है। प्रत्येक प्रतिमा पृष्ठ-भूमि से असंपृक्त है इसलिए उसका सुगठित रूपाकार अपनी ही महत्ता रखता है। अलंकरण तथा उरेखन-कार्य उनकी बनावट की विभिन्नता और संपन्नता प्रदिश्तित करता है, परंतु इसके उपरांत भी अलंकरण की यह तकनीक प्रतिमा के ऊपर अतिशय रूप से अभिभूत नहीं दिखाई देती। तीर्थंकरों की सादा एवं सरलीकृत आकृतियाँ अपने अलंकृत परिवेश के साथ एक उल्लेखनीय विरोधाभास प्रदर्शित करती हैं। वस्तुत: यह वैभवपूर्ण संयोजन तीर्थंकरों के उस विरक्ति-भाव को सुस्पष्ट रूप से दशिते हैं जो स्वर्ण दीप्ति से मण्डित तो हैं किन्तु उसकी चमक से विचित हैं।

सियाटल धार्ट म्यूजियम में एक सुरिपचित प्रतिमा (चित्र ३३१) है जो पूर्व-वर्णित प्रतिमाश्रों से कुछ प्रारंभिक काल की है। यह प्रतिमा यद्यपि लॉस ऐंजिल्स की पार्वनाथ प्रतिमा की भौति

भाइ, पूर्वोक्त, पृ 97-103.

**प्रध्याय 3**7 ] विदेशों के संग्रहालय

वैभवपूर्ण तो नहीं है तथापि, ग्रपने ग्रितिरिक्त गुण के कारण वह अन्य प्रतिमाओं से ग्रधिक प्रसिद्ध है। इस प्रतिमा में एक पुरुषाकृति को सतह-युक्त पादपीठ पर रखे कमल पर सत्त्व-पर्यकासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। पुरुष की प्रतिमा संपन्न रूप से रत्न-जिटत है। इसकी दायों भुजा तो खण्डित हो चुकी है परंतु बायें हाथ में एक बीज-पूरक है। एक बहु-फणी छत्र, जैसा पार्श्वनाथ की प्रतिमा में प्रदिशत है, उसके शीर्ष-भाग के पीछे प्रभा-मण्डल की रचना कर रहा है। यह प्रतिमा एक चौखटे से ग्राबद्ध है। चौखटे में दोनों ग्रोर दो स्तंभ हैं ग्रीर ऊपरी भाग शीर्ष-स्तंभों से ग्राबद्ध है। इन शीर्षों से एक ग्रलंकृत तोरण की रचना हुई है, जिसके ऊपरी सिरे पर एक उल्लेखनीय कीर्ति-मुख है।

कुछ वर्ष पूर्व डगलस बैरेट ने एक बहुत ही संभाव्य सुफाव दिया था कि यह प्रतिमा पार्श्वनाथ के सेवक यक्ष धरणेंद्र की हो सकती है। जैन देव-शास्त्र के प्रसार की प्रक्रिया प्रायः वही रही है जो हिंदुओं और बैंद्धों में है। प्रत्येक मुख्य देवता या प्रत्येक तीर्थंकर के साथ एक सेविका-यक्षी ग्रीर कम से कम एक सेवक-यक्ष का विधान किया गया। लॉस एंजिल्स की पार्श्वनाथ-प्रतिमा (चित्र ३२६ ख) में हम तीर्थंकर की दो सेवक-यक्षियों को ग्रंकित देख चुके हैं। सियाटल ग्रार्ट म्यूजियम की इस कांस्य-प्रतिमा में नाग-फण-छत्र के ग्रंकित होने से निश्चित ही इस प्रतिमा का संबंध पार्श्वनाथ से होना चाहिए क्योंकि नाग-फण-छत्र पार्श्वनाथ का एक विशेष चिह्न है। फिर यह भी हमें भली-भाँति ज्ञात है कि जैन यक्षों को इसी भाँति हाथ में बीज-पूरक लिये हुए ग्रंकित किया जाता रहा है। जिससे स्पष्ट है कि यह प्रतिमा पार्श्वनाथ श्रीर उनके यक्ष की है।

इस प्रतिमा के रचना-क्षेत्र के बारे में, जैसा कि बैरेट ने सुफाया है, दक्षिणापथ ही अधिक संभाव्य प्रतीत होता है; लेकिन अकोटा-क्षेत्र की संभावना को भी एकदम अस्वीकार नहीं किया जा सकता क्योंकि इस प्रतिमा की मुखाकृति अकोटा के जीवंतस्वामी की प्रतिमा की मुखाकृति से भिन्न नहीं है। फर इन दोनों आकृतियों के मुकुट भी निश्चित रूप से एक ही प्रकार के हैं। यह बात अलग है कि जीवंतस्वामी की प्रतिमा कहीं अधिक विशद रूप से अलंकृत है। इस प्रतिमा का रचना-क्षेत्र कोई भी रहा हो किन्तु यह निश्चित है कि यह जैन सेवक-यक्ष की एक दुर्लभ प्रतिमा है।

लॉस एंजिल्स म्यूजियम स्थित पार्श्वनाथ-प्रतिमा की त्रि-तीर्थिका (चित्र ३२६ ख) जैसी एक ग्रन्य प्रतिमा (चित्र ३३२) पाल वाल्टर संग्रह में है। इसमें तीनों तीर्थंकरों को साथ-साथ खड़े हुए दर्शाया गया है। तीनों तीर्थंकरों के वक्ष पर पच्चीकारी से निर्मित श्रीवत्स-चिह्न हैं ग्रीर ये पूर्णरूपेण दिगंबर हैं। प्रतिमाग्रों के स्तंभों जैसे रूपाकारों ग्रीर मुद्राग्रों की कठोरता से

<sup>1</sup> बैरेट (डगलस). ए ग्रुप घाँफ ब्रोजेज फाँम द डक्कन', ललित कला, 3-4, 1956-57. पृ 44-45.

<sup>2</sup> शाह, पूर्वोक्त, चित्र 15, रेखाचित्र 40, चित्र 17, रेखाचित्र 47.

<sup>3</sup> फेम्रिश (स्टैला). वि आर्ट ऑक्स इंडिया. 1965 लंदन चित्र 56. प्रथम भाग में चित्र 68 ख देखें ---संपादक.

िभाग 10

सिंहासन के पृष्ठ-भाग पर उत्कीर्ण पशु-म्राकृतियों का म्राकर्षक-मोहक ग्रंकन तथा सेवकों की सजीव म्राकृतियाँ किंचित् छुटकारा दिला देती हैं। प्रतिमा के पीछे की म्रोर म्रंकित तिथि-युक्त म्रभिलेख के म्रनुसार यह प्रतिमा सन् १०२० की निर्मित है।

लॉस एंजिल्स के संग्रह में दो ग्रौर कांस्य-प्रतिमाएँ हैं जो विशुद्ध मूर्तिपरक प्रवृत्ति के ग्राधार पर ग्रांकित हैं। एक प्रतिमा में पाँच तीर्थंकरों के एक समूह का ग्रांकन है (चित्र ३३३)। ऐसी प्रतिमा को पंच-तीर्थिका के नाम से जाना जाता है। दूसरो प्रतिमा में समस्त चौबीसों तीर्थंकरों का ग्रंकन हैं (चित्र ३३४)। ये समस्त तीर्थंकर-प्रतिमाएँ नितांत ज्यामितीय रूपरेखा में संयोजित हैं। इस पंच-तीर्थिका का रचनाकाल सन् १४३० है जिसमें केंद्रवर्ती प्रतिमा तीर्थंकर विमलनाथ की है जबिक चौबीस तीर्थं-करों की प्रतिमा में केंद्रवर्ती प्रतिमा शांतिनाथ की है। इससे यह स्पष्ट प्रमाणित है कि पूर्वोक्त तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों के समान ग्रादश्तिमक रूपपरक रूढ़िगत ग्राकृतियों का उपयोग मात्र विभिन्न तीर्थंकरों को ग्रंकित करने के लिए ही नहीं होता रहा ग्रिपतु इनके उपयोग की परंपरा लगभग दो हजार साल तक प्रचलित रही।

उपर्युक्त विवेचन के आधार पर हम सामान्यतः यह निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि जहाँ जैन सौंदर्य-परंपरा में सदैव मूलभूत रूप से अमूर्तन के प्रति अभिष्ठिच रही है वहाँ बारहवीं शताब्दी की उत्तरवर्ती निर्मित जैन प्रतिमाओं में ज्यामितीय रूपाकारों के प्रति पूर्वानुराग रहा है। इन कांस्य-प्रतिमाओं के संयोजन में कुल मिलाकर विभिन्न रैंखिक व्यवस्थाएँ हैं जिनकी समरूपी विशेषताओं पर नितांत बल दिया गया है। इन प्रतिमाओं में प्रारंभिक प्रतिमाओं के मृदु गुण उत्तरवर्ती प्रतिमाओं में परिलक्षित नहीं हैं बल्कि उनमें कोणीय अंकन के प्रति बढ़ती हुई प्रवृत्ति देखी जा सकती है।

ग्रंत में इन प्रतिमाग्नों की जिन विशेषताग्रों ने हमें प्रभावित किया है वे इनकी पारस्परिक समानताएँ नहीं हैं बल्कि उनकी परस्पर श्रसमानताएँ हैं जो ग्रापस में एक दूसरे से वैभिन्य दर्शाती हैं। यहाँ विशेष रूप से उल्लेखनीय है कि कुछ मूलभूत सूत्रों का दृढ़तापूर्वक परिपालन तथा मूर्ति-कला ग्रीर शैली इन दोनों की सीमाग्रों में ग्राबद्ध रहकर कार्य करने के उपरांत यह प्रत्येक प्रतिमा मूर्तिकार की व्यक्तिगत रचना बन सकी है।

प्रतापादित्य पाल

<sup>1</sup> यहाँ यह उल्लेखनीय है कि इस प्रतिमा के पृष्ठ-भाग पर श्रंकित श्रभिनेख में इसे एक चतुर्विशति-पट्ट बताया गया है.



#### अध्याय 38

# भारतीय संग्रहालय

#### राष्ट्रीय संग्रहालय

#### पाषाण-प्रतिमाएँ

राष्ट्रीय संग्रहालय में देश के विभिन्न भागों से उपलब्ध जैन प्रतिमाश्रों का एक समृद्ध संग्रह है। इन प्रतिमाश्रों में कुषाणकालीन श्रायाग-पट को छोड़कर शेष समस्त प्रतिमाएँ मध्यकालीन हैं।

#### उत्तर प्रदेश

श्रायाग-पट (जे॰ २४६; <sup>1</sup> ऊँचाई ६३ सेंटीमीटर); इस श्रायाग-पट में जैन मूर्तिकला की प्रारंभिक श्रवस्था का ग्रंकन है जिसमें चार संयुक्त तिलक-रत्नों की केंद्रवर्ती देवकुलिका में ध्यान-मुद्रा में एक तीर्थंकर का ग्रंकन है, तीर्थंकर के शीर्ष के ऊपर एक चक्र ग्रंकित है ग्रौर उपरिवर्ती फलक में एक मत्स्य-युग्म, देव-विमान, श्रीवत्स-चिह्न तथा एक चूर्ण-मंजूषा है। नीचे की ग्रोर के फलक में एक तिलक-रत्न, एक पूर्ण विकसित पद्म-पुष्प, वैजयंती तथा एक मंगल-कलश दर्शाया गया है। यह उपासना-पट चारों श्रोर से स्तंभों द्वारा परिवृत है ग्रौर ऊपर गजशीर्ष तथा धर्म-चक्र से मण्डित है। पट पर एक ग्रभिलेख भी उत्कीर्ण है जो कनिष्क से पूर्व का है।

पार्श्वनाथ (५६.२०२; ऊँचाई १ मीटर) इस प्रतिमा में पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में अंकित किया गया है। उनके पीछे एक कुण्डली-बद्ध नाग खड़ा है जो अपने सप्त-फण छत्र से पार्श्वनाथ के शीर्ष पर छाया कर रहा है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों और उपासना-मुद्रा में नागियाँ खड़ी हैं। तीर्थंकर के वक्षस्थल पर श्रीवत्स-चिह्न अंकित है। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की गाहड़वालकालीन कला-कृति है (चित्र ३३६ क)।

#### राजस्थान

पाइवेनाथ (६२.४३४; ऊँचाई ३० सें० मी०) इस प्रतिमा में सात फण वाले नाग-छत्र के नीचे पाइवेनाथ को सिंहासन पर रखे गद्दीनुमा स्नासन पर बैठे हुए दर्शाया गया है। उनके शीर्ष के ऊपर दोनों स्नोर दिव्य वाद्य-वादकों तथा कायोत्सर्ग तीर्थंकरों को दर्शाया गया है, पाइवेनाथ की एक स्नोर

<sup>1</sup> यह और इसी प्रकार की ग्रागे ग्राने वाली संख्या संग्रहालय की ऋगांक-संख्या की सूवक है.

हाथ में नाग को धारण किये हुए यक्ष धरणेंद्र तथा ग्रपने दायें हाथ में ग्राम्न-गुच्छ धारण किये हुए यक्षी पद्मावती का ग्रंकन है। पीले बलुग्रा पत्थर से निर्मित यह प्रतिमा प्रतीहारकालीन है (चित्र ३३४)।

नेमिनाथ (६६.१३२; ऊँचाई १.१८ मीटर): कुछ वर्ष पूर्व राजस्थान में पिलानी के निकट नरहद में मुनिसुव्रत तथा नेमिनाथ की दो प्रतिमाएँ खुदाई में प्राप्त हुई थीं जिनमें से नेमिनाथ की प्रतिमा को राष्ट्रीय संग्रहालय ने प्राप्त कर लिया। इस प्रतिमा में तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं तथा उनके दोनों स्रोर चमरधारी-सेवकों को खड़े हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर के वक्ष पर चार कमलदल वाला श्रीवत्स-चिह्न ग्रंकित है। तीर्थंकर एक पारदर्शी घोती पहने हैं। उनका लांछन शंख पादपीठ के सम्मुख-भाग पर ग्रंकित है। यह प्रतिमा उस कसौटी पत्थर की बनी है जिसपर कसकर सोने की शुद्धता की परख की जाती है। यह बारहवीं शताब्दी की चाहमान-शैली की एक ग्रत्युत्तम कृति है (चित्र ३३६ ख)।

सरस्वती (१/६-२७६; ऊँचाई १.४६ मीटर) : बीकानेर के अंतर्गत पल्लू नामक स्थान से प्राप्त क्वेत संगमरमर निर्मित इस सरस्वती-प्रतिमा में देवी एक पूर्ण विकसित पद्म-पुष्प पर आकर्षक त्रि-भंग मुद्रा में खड़ी हुई दर्शायी गयी है। वह अपनी विभिन्न भुजाओं में अक्षमाला, क्वेत कमल, ताडपत्रीय पाण्डुलिपि जो रेशमी डोरी से बंधी हुई है तथा जल-कलश धारण किये हुए है। वह एक अति-अलंकृत शिरोभूषण, तथा अन्य आभूषण, और पारदर्शी साड़ी धारण किये है। साड़ी किट-भाग पर एक अत्यंत अलंकृत मेखला से आबद्ध है। मोतियों से गुँथी लटकन तथा फुँदने आकर्षक रूप से उसकी जंधाओं पर लटक रहे हैं। देवी के पार्क्व में दोनों और वीणा-वादक सेविकाएँ खड़ी हैं। देवी के सिर के पीछे कमलाकार भामण्डल के समीप तीर्थंकर की एक लघु प्रतिमा अंकित है। इस प्रतिमा के दानदाता और उसकी पत्नी को पादपीठ के कमशः बायें तथा दायें सिरे पर अंकित दिखाया गया है। पादपीठ के सम्मुख-भाग में देवी का वाहन हंस है। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की चाहमान-कला की एक उत्कृष्ट कृति है (चित्र ३३७)।

### मध्य-प्रदेश

नेमिनाथ (७३.२३; ऊँचाई ६६.५ सें०मी०) : यह प्रतिमा एक आयताकार पादपीठ पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े तीर्थंकर नेमिनाथ की है। उनके बाल छोटे-छोटे छल्लों में प्रसाधित हैं तथा उनके बक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न ग्रंकित है। उनका लांछन शंख पादपीठ पर उत्कीर्ण है। यह प्रतिमा खुजराहो की प्रतिमाओं के अनुरूप है। यद्यपि इसमें सामान्य सुरुचि-संपन्नता का अभाव है तथापि शैलीगत आधार पर इसे चंदेल-शैली की कृति माना जा सकता है।

### गुजरात

तीर्थंकर (५०.२७७; ऊँचाई ५४.४ सें० मी०) : मेहसाना जिले के लाडोल नामक स्थान से प्राप्त संगमरमर की इस धिचिह्नित तीर्थंकर-प्रतिमा में उन्हें कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया

ब्रम्याय 38 ] भारत के संग्रहालय

गया है। तीर्थंकर को घोती पहने स्रंकित किया गया है जिससे प्रतीत होता है कि यह प्रतिमा स्वेतांवर जैनों के लिए उपासना हेतु निर्मित की गयी थी। तीर्थंकर की दायीं स्रोर एक चमरधारी सेवक तथा ऊपरी भाग में मकर-शार्दूल स्रंकित है। यह प्रतिमा चालुक्यकालीन बारहवीं शताब्दी की है।

## पूर्व-भारत

ऋषभनाथ (६०.१४७६; ऊंचाई ५२ सं० मी०) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर ऋषभनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है । तीर्थंकर जटा-मुकुट धारण किये हुए हैं तथा उनके पाद्व में दोनों भ्रोर एक-एक सेवक तथा एक उड़ता हुग्रा गधर्व ग्रंकित है । काले पत्थर से निर्मित यह प्रतिमा बिहार से प्राप्त हुई ग्रौर ग्यारहवीं शताब्दी की है (चित्र ३३८ क)।

पंच-तीर्थिका (६०.५६४; ऊँचाई ५० सें० मी०): काले पत्थर में निर्मित उपरोक्त ऋषभनाथ-प्रतिमा की समकालीन तथा इसी क्षेत्र से प्राप्त एक ग्रन्य प्रतिमा तीर्थंकर चंद्रप्रभ की पंच-तीर्थिका है जिसमें तीर्थंकर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। उनका लांछन ग्रर्ध-चंद्र पादपीठ के सम्मुख-भाग पर उत्कीर्ण है।

स्रंबिका (६३.६४०; ऊँचाई ६७ सें० मी०): इस प्रतिमा में तीर्थंकर नेमिनाथ की यक्षी स्रंबिका स्राम्न-वृक्ष के नीचे एक पद्म-पुष्प पर खड़ी हुई दर्शायी गयी है। वह दायें हाथ में स्राम्न-गुच्छ घारण किये है। स्रौर उसके बायें हाथ की स्रंगुली को एक शिशु पकड़े है। उसका दूसरा शिशु दायें पैर के समीप खड़ा है। देवी शिरोभूषण, गलहार, भुज-बंध, कंकण, मंगलसूत्र तथा भधोवस्त्र घारण किये है। उसकी दोनों स्रोर एक-एक नृत्य-रत स्राकृतियाँ स्रंकित हैं। देवी के सिर के ऊपरीभाग में एक तीर्थंकर-प्रतिमा स्रौर दो कमल-पुष्प उत्कीर्ण हैं। उसका वाहन सिंह पाद-पीठ के सम्मुख-भाग पर स्रंकित है। यह प्रतिमा बिहार के पाल-शैली के कलाकारों की कृति है (चित्र ३३८ ख)।

तीर्थंकर के माता-पिता (६०.१२०४; ऊँचाई ४६ सें० मी०) : दशवीं शताब्दी की पाल कला-शैली की इस प्रतिमा में तीर्थंकर के माता-पिता को एक वृक्ष के नीचे लिलतासन में दर्शाया गया है। वृक्ष की एक शाखा पर बंदर भी ग्रंकित है। नारी-म्राकृति को भ्रपनी गोद में एक शिशु को लिये बैठे हुए दिखाया गया है। पुरुष ग्रौर महिला-म्राकृति को जो मुकुट तथा अन्य वस्त्राभूषण पहने दिखाया गया है वे विशेष रूप से पाल-कला के उपादान हैं। पादपीठ के सम्मुख भाग पर सात उपासकों को हाथ जोड़े हुए दर्शाया गया है। वृक्ष की दोनों ग्रोर एक-एक गणधर भी ग्रंकित है। बंगाल से प्राप्त इसी विषय-वस्तु को प्रदर्शित करने वाली एक अन्य ग्राकर्षक प्रतिमा (६०.१५३; ऊँचाई ३६ सें० मी०) भी यहाँ है जिसमें तीर्थंकर के माता-पिता को ठीक इसी प्रकार बैठे हुए दर्शाया गया है। पुरुष ग्रौर महिला दोनों ही ग्राकृतियाँ अपनी-अपनी गोद में एक-एक बालक को लिये बैठी हैं। यह दंपित ग्राभूषण ग्रौर ग्रधोवस्त्र ठीक वैसे ही पहने हुए है जैसे

संप्रहालयों में कलाकृतियाँ भाग 10

बंगाल की प्रतिमाओं में दर्शीये जाते हैं। वृक्ष के ऊपर दो तथा पादपीठ के सम्मुख-भाग पर पाँच आकृतियाँ भी ग्रंकित हैं। यह प्रतिमा लंबाकार है तथा शीर्ष पर नुकीली हो गयी है जिससे वह ग्यारहवीं शताब्दी की प्रतीत होती है (चित्र ३३६ क)।

ऋषभनाथ (७४.६५; ऊंचाई ५७ सें० मी०): उड़ीसा से प्राप्त इस प्रतिमा में तीर्थंकर एक चौकोर पादपीठ पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए हैं। तीर्थंकर के सिर पर एक विशद जटा-मुकुट है तथा लहरदार केश-गुच्छ दोनों कंघों पर लहरा रहे हैं। उनके दोनों भ्रोर एक-एक पूर्ण विकसित पद्म-पुष्प भ्रांकित हैं। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की है।

तीर्थंकर-प्रतिमा (७४.५७; ऊंचाई ४५ सें० मी०): उड़ीसा-कला-शैली की यह अत्युत्तम प्रतिमा एक ग्रचिह्नित तीर्थंकर की है जो धड़-भाग के नीचे से खण्डित है। यह प्रतिमा कायो-त्सर्ग-मुद्रा में खड़े तीर्थंकर की थी। प्रतिमा के ऊपरी सिरे पर एक त्रि-तोरण है जिसके नीचे तिहरे छत्र हैं जो तीर्थंकर के शीर्ष-भाग के ऊपर हैं। तोरण ग्रादि पत्र-पुष्पों की डिजाइन से अलंकृत हैं। तीर्थंकर के बाल छोटे-छोटे छल्लों में प्रसाधित हैं तथा सिर के ऊपरी भाग में शंक्वाकार उभार-दार रचना का रूप ग्रहण किये हुए हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ग्रोर उड़ते हुए गंधवीं, संगीतज्ञों एवं नव-ग्रहों का ग्रंकन है। इस प्रतिमा का समय बारहवीं शताब्दी निर्धारित किया जाता है।

#### दक्षिणापथ

ऋषभनाथ (१३५३; ऊँचाई ६१५ सें० मी०): काले पत्थर में उत्कीणं इस प्रतिमा में तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में बैठे दर्शाया गया है। उनके लहरदार बालों के गुच्छे कंधों पर पड़े हुए हैं तथा वह एक कसा हुआ अंतरीय पहने हुए हैं। वारंगल से प्राप्त इस प्रतिमा का समय दसवीं शताब्दी निर्धारित किया जाता है।

स्थापत्यीय पट्ट (प्रद. १/१; ऊँचाई दह सें० मी०) : इस पट्ट में सहस्र-कूट का अंकन है। यह मण्डपाकार है और शीर्ष भाग शंक्वाकार है जो संकीर्ण होती पट्टियों तथा एक आमलक से मण्डित है। इस मण्डप के चारों ओर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े तीर्थंकरों की एक-एक प्रतिमा का अंकन है। इसके ऊपर चारों दिशाओं में क्षेतिजिक चित्र हैं जिसमें क्रमशः, चार, तीन, और एक तीर्थंकर-प्रतिमाएँ ध्यान-मुद्रा में बैठी हुई दिखाई गयी हैं। यह पट्ट गहरे भूरे पत्थर से निर्मित है। इसके लिए दसवीं शताब्दी, चालुक्य-काल निर्धारित किया जाता है।

तीर्थंकर प्रतिमा (५६.१५३/१४६; ऊँचाई १.५६ मी०): यह प्रतिमा सिहासन पर ध्यानमुद्रा में बैठे हुए एक तीर्थंकर की है जिनके पीछे प्रभा-मण्डल ग्रंकित है। तीर्थंकर के वक्ष पर दायीं
भौर श्रीवत्स-चिह्न ग्रंकित है। भामण्डल के समीप चमरधारी सेवक खड़े हैं। तीर्थंकर के ऊपर घुमावदार तोरण का ग्रंकन है। दुर्दांत सिंह के ऊपर मकर-मुख तथा तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों श्रोर सिंह
ग्रंकित हैं। यह प्रतिमा विजयनगरकालीन, पंद्रहवीं शताब्दी की है (चित्र ३३६ ख)।

#### दक्षिण भारत

तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ (५६.१५३/१७३; ऊँचाई २.१६ मी०) : एक प्रतिमा में पारवंनाथ को कायोत्सर्ग-मद्रा में खडे हए दिखाया गया है। पार्श्वनाथ के पीछे एक कुण्डलीबद्ध नाग खड़ा हुआ है जो अपने फण-छत्र से तीर्थंकर के सिर पर छाया कर रहा है। तीर्थंकर के सिर के ऊपरी भाग में पाँच समकेंद्रक अर्थ वृत्ताकारों का समूह तथा पत्र-पुष्पों की डिजाइनें उत्कीर्ण हैं। यह प्रतिमा चोलकालीन दसवीं शताब्दी की (चित्र ३४० क) है। दूसरी तीर्थंकर-प्रतिमा (५६.१५३/२; ऊँचाई १.३८ मी०), जो इसी काल की है, में तीर्थं कर को एक गद्दी युक्त सिंहासन पर बैठे हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर का प्रभा-मण्डल मकर-मख तथा उसपर सवार मानवाकृति से अलंकृत है। सिंहासन के दोनों स्रोर आरोही सहित दुर्दांत शार्दूल स्रंकित है। मकर-मुख से निकली हुई पत्र-पुष्पों की डिजाइन से युक्त अर्ध-वत्ताकार भामण्डल उनके सिर के पीछे अंकित है। तीर्थं कर के पार्क में दोनों अरेर चमरधारी सेवक पत्र-पूष्पों के नीचे खड़े हैं जिनके सिरों पर करण्ड-मुकूट सुशोभित है। तीसरी तीर्थंकर-प्रतिमा (५६.१५८/१७७; ऊँचाई १.१६ मी०) में सुपार्श्वनाथ को कायो-त्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। तीर्थंकर के पीछे एक कुण्डलीबद्ध नाग खड़ा है जो अपने पाँच फणी छत्र से उनके सिर पर छाया कर रहा है। तीर्थं कर के वक्ष पर दायें चूचुक के ऊपर श्रीवत्स-चिह्न तथा उनका लाँछन शंख उनके दायें कंधे के ऊपर मंकित है। इस प्रतिमा का समय प्रारंभिक चोल-काल, दसवीं शताब्दी निर्धारित किया जाता है (चित्र ३४० ख) । चौथी तीर्थंकर-प्रतिमा (५६.१५३/ ३२१; ऊँचाई ३५ सें० मी०) में, जो समकालीन है, एक भामण्डल-युक्त तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर के सिर के पीछे भामण्डल और उनके पार्श्व में दोनों स्रोर सेवकों को खड़े हए दर्शाया गया है।

एच० के० चतुर्वेशी

### धातु-प्रतिमाएँ

राष्ट्रीय संग्रहालय में जैन कांस्य-प्रतिमाओं का एक उत्तम संग्रह है। अधिकांशः प्रतिमाएँ पर्याप्त परवर्ती काल की और एक-जैसी ही हैं। तीर्थंकरों को आयताकार पादपीठ पर स्थित सिंहासन पर ध्यानमग्न पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दिखाया गया है। इन प्रतिमाओं में अधिकतर संख्या पिर्चम-भारत से उपलब्ध प्रतिमाओं की है। तीर्थंकरों के ऊपर प्रायः तिहरेछत्र हैं जिनके पार्श्व में गंधवं तथा हाथी अंकित हैं। कुछ प्रतिमाओं में तीर्थंकर की आकृतियाँ मकर-तोरणों से मण्डित हैं जिन्हें दो खड़ी हुई सेवक-भाकृतियाँ आधार प्रदान किये हैं। कुछ प्रतिमाओं में अलंकृत तोरणों के शीर्ष पर पूर्ण-घट अंकित हैं। इन तोरणों के किनारे मणिभाकार अलंकृति से युक्त हैं तथा तोरणों से फुँदने लटके हुए दर्शाये गये हैं।

पादपीठों के सम्मुख-भाग पर नवग्रह, चक्र ग्रौर उसके दोनों ग्रोर एक-एक हिरण तथा दायें किनारे पर बैठे एक-एक उपासक ग्रंकित किये गये हैं। ये प्रतिमाएँ पीतल अथवा तांबे से निर्मित संग्रहालयों में कलाकृतियाँ भाग 10

हैं । कुछ प्रतिमास्रों में ग्राँखें तथा श्रीवत्स-चिह्न ग्रौर ग्रासन का सम्मुख-भाग चाँदी से उरेकित है । किसी-किसी प्रतिमा पर तिथि ग्रंकित है ग्रौर उसके दाता का नाम भी ग्रंकित है ।

ऋषभनाय (७०.४२) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में सिंहासन पर बैठे हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर के बाल ऊपर की ग्रोर कढ़े हैं तथा कुछ केश-गुच्छ कंधों पर लहरा रहे हैं। तीर्थंकर के कान लंबे हैं तथा उनके वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न ग्रंकित हैं। उनके पार्श्व में कायो-त्सर्ग तीर्थंकर तथा एक सेवक ग्रंकित किये गये हैं। प्रतिमा के शीर्थ-भाग में पुष्पमाला-वाहक विद्याघर, गजारोही तथा नगाड़े बजाने वाले ग्रंकित हैं जो तीर्थंकर के केवल-ज्ञान प्राप्त कर लेने की घोषणा कर रहे हैं। सिंहासन के पार्श्व में दोनों ग्रोर यक्ष गोमुख तथा ग्रपने वाहन गरुड पर ग्राह्ण यक्षी चक्रेश्वरी ग्रंकित हैं। सम्मुख-भाग में तीर्थंकर का लांछन वृषम ग्रंकित हैं। मानव-ग्राकृति के शीर्षों के पृष्ठ-भाग में ग्रंकित एक विशेष प्रकार का भामण्डल ग्रौर सेवकों के ग्रंघोवस्त्रों के व्यवस्थित मोड़ तथा ग्राकृतियों का प्रतिह्वपण इस प्रतिमा को ग्यारहवीं शताब्दी की चेदि-कला की कृति निर्धारित करते हैं। वैसे भी इस प्रतिमा के पादपीठ पर संवत् १११४ की तिथि-युक्त एक दान-संबंधी ग्राभिलेख उत्कीण है। (चित्र ३४१)।

ग्रजितनाथ (४६.४/१६) : इस प्रतिमा में एक पाद-पीठ पर स्थित सिंहासन पर तीर्थंकर को ध्यानावस्थित मुद्रा में बैठा दर्शाया गया है। तीर्थंकर के सिर के पीछे एक भामण्डल है जिसमें से प्रकाश की किरणें विकीर्ण हो रही हैं। तीर्थंकर के ऊपर तिहरा छत्र है जिसके दोनों ग्रोर हाथी ग्रंकित हैं। तीर्थंकर के पार्व में दोनों ग्रोर दो बैठी हुई मुद्रा में तथा दो खड़ी मुद्रा में तीर्थंकर तथा एक सेवक हैं। पादपीठ पर यक्ष महायक्ष ग्रीर यक्षी ग्रजितबला तथा तीर्थंकर का लांछन हाथी सम्मुख-भाग में ग्रंकित हैं। नव-ग्रह तथा उपासक-ग्राकृतियाँ भी ग्रंकित हैं। समूची प्रतिमा मकर-तोरण से मण्डित हैं। तोरण पर मणियों की किनारी है तथा उसके शीर्ष पर पूर्ण-घट स्थित है। प्रतिमा के पुष्ठ-भाग पर संवत् १४७१ का ग्राभिलेख उत्कीर्ण है।

संभवनाथ (४८.४/२६) : यह प्रतिमा संभवनाथ की चौबीसी है। मध्य में तीर्थंकर संभवनाथ बैठे हैं जिनके चारों छोर दो तीर्थंकर-प्रतिमाएं खड़ी हुई तथा इक्कीस तीर्थंकर-प्रतिमाएं ध्यान-मुद्रा में बैठी हुई दर्शायी गयी हैं। पादपीठ के दोनों किनारों पर संभवनाथ के यक्ष त्रिमुख तथा यक्षी दुरितारी ग्रंकित हैं। सिंहों के मध्य में तीर्थंकर का लांछन मश्य ग्रंकित है। पृष्ठ-भाग के ब्राधार पर दोनों ब्रोर सिंह बने हुए हैं जो त्रिपर्ण मकर-तोरण से ब्रावृत है। प्रतिमा में पीछे संवत् १५०७ की तिथि-युक्त एक ग्रभिलेख है जिसमें प्रतिमा के दान-दाताओं ब्रोर उसके गुरुग्रों के नाम का उल्लेख है।

ग्रिभिनंदन (४८.४/५८) : इस प्रतिमा में एक आयताकार पादपीठ पर स्थित सिंहासन पर तीर्थंकर को ध्यानावस्था में आसीन दर्शाया गया है। तीर्थंकर की आँखें श्री-वत्स चिह्न तथा आसन का सम्मुख भाग चाँदी और तांबे की पच्चीकारी से बना है। तीर्थंकर के भामण्डल से प्रकाश-िकरणें

भारत के संग्रहालय

विकीणं हो रही हैं। उनके ऊपर तिहरे छत्र हैं जिनपर गंधवं तथा दोनों स्रोर हाथी स्रंकित हैं। उनके पार्श्व में दो बैठे हुए तथा दो खड़े हुए तीर्थंकर श्रौर गंधवं हैं। सिंहासन को दो हाथी स्राधार प्रदान किये हुए हैं। एक पच्चीकारी के फलक पर ग्रिभनंदननाथ का लांछन बंदर श्रंकित है। सिंहासन के पार्श्व में एक श्रोर तीर्थंकर का यक्ष ईश्वर है तथा दूसरी श्रोर यक्षी काली है। पाद-पीठ के सम्मुख-भाग पर नव-ग्रह, एक चक्र श्रौर उसके दोनों स्रोर हिरण तथा कोनों पर हाथ जोड़े उपासक खड़े हैं। एक बैठी हुई नारी-आकृति एक कोष्ठ में श्राबद्ध है जिसकी बगल में चार तोरण हैं। समूची प्रतिमा मकर-तोरण से परिवृत है जिसे खड़े चमरधारियों की दो श्राकृतियाँ श्राधार प्रदान किए हैं। तोरण के शीर्ष पर पूर्ण-घट ग्रंकित है। तोरण से फुँदने लटक रहे हैं। उसका किनारा मणिभ श्रृंखलाग्रों से श्राबद्ध है तथा पत्र-पुष्पों की डिजाइन से श्रलंकृत है। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग पर संवत् १६१० का एक श्रभलेख उत्कीण है।

सुमितनाथ (४८.४/४४) : तीर्थंकर सुमितनाथ की इस पद्मासन प्रितमा में उनकी ग्राँखें, श्री-वत्स-चिह्न तथा चूचुक एवं ग्रासन का सम्मुख-भाग चाँदी ग्रीर तांबे की पच्चीकारी से बने हैं। उनके सिर के पीछे प्रकाश-किरण से युक्त भामण्डल हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में दो पद्मासन तथा दो कायोत्सर्ग मुद्रा में तीर्थंकर हैं। सिंहासन की एक भ्रोर उनका यक्ष तुम्बुरु भ्रोर दूसरी भ्रोर यक्षी महाकाली बैठी है। दो सिंहों के मध्य में उनका लांछन चक्रवाक ग्रंकित हैं। पाद-पीठ के सम्मुख भाग पर चार तोरण, नवग्रह, चक्र ग्रीर उसके दोनों भ्रोर दो हिरण, तथा कोनों पर बैठे हुए उपासक भ्रंकित हैं। प्रतिमा के चारों ग्रोर मकर-तोरण हैं जिसे दोनों ग्रोर से दो खड़ी हुई ग्राकृतियाँ ग्राधार प्रदान किये हैं। प्रतिमा के पीछे संवत् १५३२ की तिथि का एक ग्रमिलेख ग्रंकित है।

पद्मप्रभ (४८.४/१८) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर पद्मप्रभ को पादपीठ पर भ्राधृत एक सिंहासन पर बैठे हुए दर्शाया गया है। पादपीठ के सम्मुख भाग पर एक त्रिभुजाकार डिज़ाइन है। तीर्थंकर की आँखें और श्री-वत्स-चिह्न चाँदी की पच्चीकारी से निर्मित हैं। भामण्डल विकीणं प्रकाश-किरणों से युक्त है। तीर्थंकर के ऊपर तिहरा छत्र है जिसके पार्श्व में हाथी, गंधवं आदि श्रंकित हैं। पादपीठ कर तीर्थंकर का यक्ष कुसुम और यक्षी श्र्यामा श्रंकित हैं तथा तीर्थंकर का लांछन (लाल) कमल दो सिंहों के बीच में श्रंकित है। प्रतिमा के पृष्ठ पर संवत् १४२३ का श्रमिलेख उत्कीणं है।

सुपार्श्वनाथ (६०.५३६) : इस प्रतिमा में सुपार्श्वनाथ को पादपीठ पर स्थित ग्रासन पर ध्यान-मुद्रा में बैठा दिखाया गया है। तीर्थंकर के सिर पर नौ-फणी नाग-छत्र है। प्रतिमा के ग्रंगो-पांग घिस चुके है। पादपीठ पर भाव संवत्सर १२५६ का ग्राभिलेख उत्कीर्ण है।

चंद्रप्रभ (४८.४/५५) : पादपीठ पर स्थित सिंहासन पर तीर्थंकर को ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। प्रतिमा के सम्मुख-भाग में चार तोरण हैं। अधिकांश आकृतियाँ घिस चुकी हैं। श्री-वत्स-चिह्न और आसन का सम्मुख-भाग चाँदी की पच्चीकारी से निर्मित है। सिर के

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ भाग 10

पीछे विकीणं प्रकाश-किरण-युक्त भामण्डल है तथा तीर्थंकर के पार्श्व में दो पद्मासन तथा दो खड्गासन तीर्थंकर ग्रांकित हैं। सिंहासन की एक ग्रोर तीर्थंकर का यक्ष विजय ग्रौर दूसरी ग्रोर यक्षी भृकुटी ग्रंकित है। पादपीठ के सम्मुख भाग पर तीर्थंकर का लांछन ग्रंबंचंद्र ग्रंकित है। इस काल की ग्रन्य प्रतिमाग्रों की भाँति इस प्रतिमा के पादपीठ के सम्मुख-भाग पर नव-ग्रह तथा उपासक भी ग्रंकित हैं। समूची प्रतिमा के चारों ग्रोर एक ग्रति-ग्रलंकृत मकर-तोरण भी है। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग पर संवत् १६१२ की तिथि का एक श्रभिलेख ग्रंकित है।

शीतलनाथ (४ फ.४/४६) : सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में बैठे तीर्थंकर शीतलनाथ की इस प्रतिमा की ग्रांखें, श्री-वत्स चिह्न तथा ग्रासन का सम्मुख-भाग चाँदी ग्रीर ताँबे की पच्चीकारी से निर्मित हैं। तीर्थंकर के शीर्ष के पीछे विकीर्ण प्रकाश-किरणों से युक्त भामण्डल है। तीर्थंकर का लांछन श्री-वत्स दो सिंहों के मध्य में ग्रंकित है। सिंहासन की एक ग्रीर तीर्थंकर का यक्ष ब्रह्मा तथा दूसरी ग्रीर यक्षी ग्रशोका ग्रंकित है। पादपीठ पर नव-ग्रह चक्र ग्रीर उसके दोनों ग्रीर हिरण तथा दोनों किनारों पर एक-एक उपासक ग्रंकित हैं। समूची प्रतिमा मकर-तोरण से ग्रावृत है जिसके शीर्ष पर पूर्ण-घट स्थित है। तोरण के किनारे मणिभ ग्रलंकरण से ग्रावद्ध हैं तथा तोरण से फुँदने निकले हुए हैं। प्रतिमा के पृष्ठ पर संवत् १४४२ की तिथि का एक ग्रभिलेख भी है।

विमलनाथ (४८.४/२५) : यह तीर्थंकर विमलनाथ की पद्मासन-मुद्रा की प्रतिमा है जिसमें उनके ऊपर छाया करते हुए चार छत्र तथा उनकी बगल में गज-युग्म और गंधर्व ग्रादि ग्रंकित हैं। तीर्थंकर की ग्राँखें, श्री-वत्स चिह्न तथा ग्रासन का सम्मुख भाग श्रादि चाँदी की पच्चकारी से निर्मित हैं। विमलनाथ के पार्श्व में दोनों ग्रोर दो-दो तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए हैं। पादपीठ के सम्मुख भाग में तीर्थंकर का लांछन वराह, नवग्रह तथा चक्र ग्रौर उसकी दोनों ग्रोर हिरण ग्रंकित हैं। इसके पीछे उत्कीर्ण ग्राभिलेख से ज्ञात होता है कि यह प्रतिमा संवत् १५०२ में प्रतिष्ठित की गयी थी।

ग्रनंतनाथ (४८.४/५२) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर श्रनंतनाथ तिहरे छत्र के नीचे सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में ग्रवस्थित हैं। सिंहासन के पार्व्व में दोनों ग्रोर हाथी ग्रंकित हैं। तीर्थंकर की ग्रांखं, श्री-वत्स चिह्न ग्रांदि चाँदी ग्रीर ताँबे की पच्चीकारी से निर्मित हैं। उनके सिर के पीछे प्रकाश-किरण-युक्त भामण्डल है। सिंहासन के पार्व्व में एक ग्रोर तीर्थंकर का यक्ष पाताल तथा दूसरी ग्रोर यक्षी ग्रनंतमती बैठी हुई है। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर नव-ग्रह ग्रांदि ग्रंकित हैं। प्रतिमा की चारों ग्रोर एक मकर-तोरण है। पीछे उत्कीर्ण ग्रभिलेख में इस प्रतिमा के नाम तथा इसके दान-दाता ग्रीर इसकी तिथि संवत् १५०७ का उल्लेख है।

धर्मनाथ (४८.४/५०) : ध्यान-मुद्रा में सिंहासनासीन तीर्थंकर की ग्राँखें, श्री-वत्स चिह्न ग्रादि चाँदी और ताँबे की पच्चीकारी से निर्मित हैं। भामण्डल प्रकाश-किरणों से युक्त है। उनके पाश्वों में दो पद्मासन ग्रीर दो खड्गासन-मुद्रा में तीर्थंकर दिखाये गये हैं। पच्चीकारी के फलक पर

भारत के संप्रहालय

तीर्थंकर का लांछन वज्र दो सिंहों के मध्य में श्रंकित है। उनके यक्ष किन्नर श्रीर यक्षी कंदर्पा को उनकी सेवा करते हुए दिखाया गया है। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर नव-ग्रह श्रीर चक्र तथा उसके पाइवें में हिरणों ग्रादि का श्रंकन है। इस प्रतिमा की ग्रन्य ग्राकृतियाँ ग्रादि पूर्वोक्त प्रतिमाश्रों की भाँति ही हैं। संवत् १५७२ का अभिलेख भी इस प्रतिमा पर उत्कीर्ण है।

शांतिनाथ (४८.४/४०) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर को सिंहासन पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। उनकी ग्रांखें, श्रीवत्स-चिह्न ग्रादि चाँदी ग्रीर ताँबे की पच्चीकारी से बने हैं। उनके पार्श्व में दोनों ग्रोर बने ग्रायताकार देवकोष्ठों में तीर्थंकरों को बैठे हुए दिखाया गया है। इनके नीचे भी कायोत्सर्ग तीर्थंकर ग्रंकित हैं। सिंहासन के पार्श्व में तीर्थंकर के यक्ष एवं यक्षी ग्रंकित हैं ग्रीर पादपीठ के सम्मुख-भाग पर नव-ग्रह, चक ग्रीर उसके दोनों ग्रोर हिरण ग्रादि ग्रंकित हैं। सिंहासन के ग्रागे सिंहों के मध्य में तीर्थंकर का लांछन हिरण ग्रंकित है। प्रतिमा के पीछे संवत् १५२४ का ग्रंभिलेख उत्कीर्ण है।

कुंथुनाथ (४८.४/२४) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर को एक पादपीठ पर स्थित सिंहासन पर तिहरे छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। छत्र के पार्श्व में दोनों ग्रोर हाथी ग्रंकित हैं। तीर्थंकर की ग्रांखें, श्रीवत्स-चिह्न ग्रीर ग्रासन का सम्मुख भाग चाँदी की पच्चीकारी से बना है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ग्रोर कायोत्सर्ग तीर्थंकर एवं सेवक खड़े हुए हैं। पादपीठ के सम्मुख भाग पर तीर्थंकर का लांछन बकरा ग्रंकित है। सिंहासन के पार्श्व में यक्ष दंपति, गंधर्व ग्रीर बला ग्रंकित हैं। समूची प्रतिमा के चौखटे पर मणिभाकार किनारी तथा त्रिकोण डिजाइन है। प्रतिमा के पृष्ठ भाग पर संवत् १४०७ का ग्रभिलेख है।

मिल्लिनाथ (४७.१०६/१७०) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर को एक ऊँचे पादपीठ पर ग्राधृत सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। तीर्थंकर के कान लंबे हैं, उनके सिर पर एक उष्णीष है श्रीर उसके ऊपर श्रलंकृत तिहरा छत्र है। छत्र की दोनों ग्रोर हाथी हैं जिनके ऊपर शंख बजाते गंधर्व ग्रंकित हैं। तीर्थंकर के शीर्ष की दोनों ग्रोर श्रायताकार देवकोष्ठों में तीर्थंकरों को बैठे दिखाया गया है। इन देवकोष्ठों के उपरिवर्ती देवकोष्ठों में गंधर्व हैं। नीचे की ग्रोर दो कायोत्सर्ग तीर्थंकरों को दो सेवकों सहित दिखाया गया है जो नितांत छोर की ग्रोर हैं। सिंहासन की दोनों ग्रोर तीर्थंकर के यक्ष कुबेर एवं यक्षी धरणप्रिया ग्रंकित हैं। नव-ग्रह ग्रादि को सामान्यतः प्रदिश्ति किया गया है। प्रतिमा के पीछे संवत् १४३१ (विक्रम) ग्रीर संवत् १४२७ (शक) का ग्रभिलेख ग्रंकित है।

मुनिसुत्रत (४८.४/२७) : सिंहासन पर ध्यानावस्था में बैठे तीर्थंकर की इस प्रतिमा में उनके ऊपर तिहरे छत्र छाया कर रहे हैं जिनके पार्श्व में दो हाथी और पद्मासनस्थ तीर्थंकर अंकित हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ओर कायोत्सर्ग तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं। तीर्थंकर का सेवक-यक्ष वरुण और यक्षी नरदत्ता भी अंकित है। तीर्थंकर का लांछन कच्छप पूर्णतया नष्ट हो चुका है। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग पर संवत् १५०६ का एक अभिलेख है।

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [भाग 10

नेमिनाथ (४८.४/३६) : यह प्रतिमा घिस चुकी है। इसमें तीर्थंकर की तिहरे छत्र के नीचे सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। उनके सिर के पीछे प्रकाश-किरणों से युक्त भा-मण्डल है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ग्रोर देवकुलिका में बैठे हुए पद्मासन तीर्थंकर हैं तथा एक ग्रन्य खड्गासन-मुद्रा में भी हैं। सिंहासन के दोनों ग्रोर तीर्थंकर का सेवक यक्ष गोमेध तथा यक्षी ग्रंबिका है। तीर्थंकर का लांछन शंख भी ग्रंकित है। ग्रन्य ग्राकृतियाँ यथापूर्व हैं। प्रतिमा के पीछे संवत् १५१८ की तिथि का ग्राभिलेख ग्रंकित है।

पारवंनाथ (४८.४/२०) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर सिंहासन पर सप्त-फण नाग-छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए हैं। तीर्थंकर के केश छोटे-छोटे छल्लों में प्रसाधित हैं। वे गलहार और भुजबंध पहने हैं। उनकी ग्रांखें, श्री-वत्स-चिह्न तथा ग्रासन का सम्मुख-भाग चाँदी ग्रौर तांबे की पच्चीकारी से बना है। उनके पार्श्व में दोनों ग्रोर दो पद्मासन तथा दो खड्गासन तीर्थंकर हैं। नाग-छत्र के ऊपर तथा पादपीठ के सम्मुख-भाग पर दोनों किनारों की ग्रोर हाथी ग्रंकित हैं। सिंहासन के पार्श्व में उनका सेवक यक्ष धरणेंद्र तथा यक्षी पद्मावती और पादपीठ के सम्मुख-भाग में नवग्रह ग्रंकित हैं। उनका लांछन नाग भी ग्रंकित है। प्रतिमा के पीछे संवत् १४६७ का एक ग्रंभिलेख उत्कीणें है।

महावीर (४८.४/१७) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर सिंहासन पर तिहरे छत्र के नीचे पद्मासन मुद्रा में प्रदिशत हैं। छत्र के पार्श्व में हाथी और गंधर्व भंकित हैं। तीर्थंकर की आँखें, श्री-वत्स-चिह्न तथा ग्रासन का सम्मुख-भाग चाँदी और ताँबे की पच्चीकारी से निर्मित है। उनके पार्श्व में दो चमर-धारी सेवक खड़े हैं तथा सिंहासन के पार्श्व में दोनों ओर उनका यक्ष मातंग और यक्षी सिद्धायिका है। उनका लांछन सिंह भी अंकित है। प्रतिमा के पीछे संवत् १३६२ का श्रभिलेख अंकित हैं।

कायोत्सर्ग तीर्थंकर (६४.४४४) : यह एक चालुक्यकालीन दुर्लभ कांस्य-प्रतिमा है जिसमें तीर्थंकर को कमल पर कायोत्सर्ग मुद्रा में दर्शाया गया है। तीर्थंकर के केश घुँघराले छल्लों में ग्रति सुंदरता के साथ प्रसाधित हैं। तीर्थंकर के वक्षस्थल पर श्री-वत्स चिह्न ग्रांकित नहीं है। शैलीगत श्राधार पर इस प्रतिमा के लिए दसवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है (चित्र ३४२ क)।

चौमुखी प्रतिमाएँ : संग्रहालय में दो चौमुखी प्रतिमाएँ भी हैं जिनमें से एक प्रतिमा (६३.११८७) छोटे आकार की है जिसके चारों ओर पद्मासनस्थ तीर्थं करों की लघु आकृतियां अंकित हैं। इस प्रतिमा का शीर्ष-भाग अलंकृत तथा चैत्य गवाक्ष जैसा है जिसके शीर्ष पर कलश स्थित है। यह प्रतिमा लगभग दसवीं शताब्दी की है (चित्र ३४२ ख)।

दूसरी चौमुखी प्रतिमा (४७.१०६/२०७) में चारों स्रोर चार देव-कोष्ठ हैं जो सामान्यतः मण्डप के स्नाकार के हैं। इनमें चार पद्मासन तीर्थंकर-प्रतिमाएँ स्थित हैं। यह प्रतिमा मूल रूप में वर्गाकार है जिसका स्नाधार-भाग छज्जेदार था तथा शीर्ष-भाग शिखर-युक्त है। शिखर-

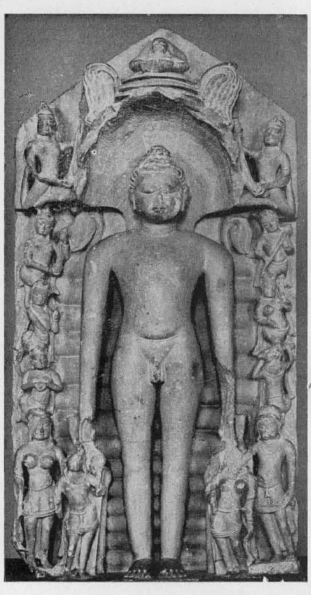
ग्रध्याय 38 ]



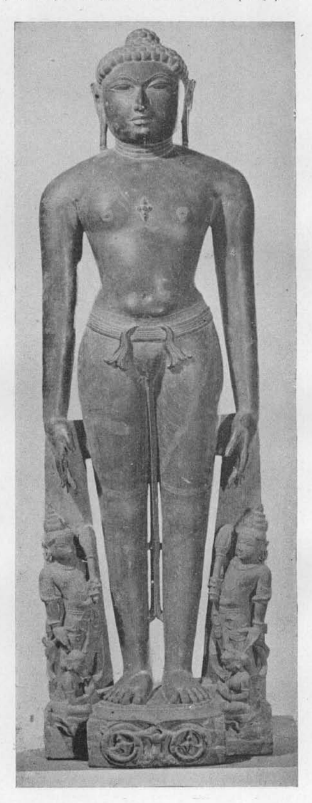
राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर पाइवेनाथ (राजस्थान)

चित्र 335

(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर नेमिनाथ (नरहद)



(क) राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (उत्तर प्रदेश)



चित्र 336



राष्ट्रीय संग्रहालय : सरस्वती (पल्लू)

चित्र 337



(क) राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर ऋषभनाथ (बिहार)



(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय : यक्षी ग्रंबिका (बिहार)

चित्र 338

(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर-मूर्ति (दक्षिगावथ)



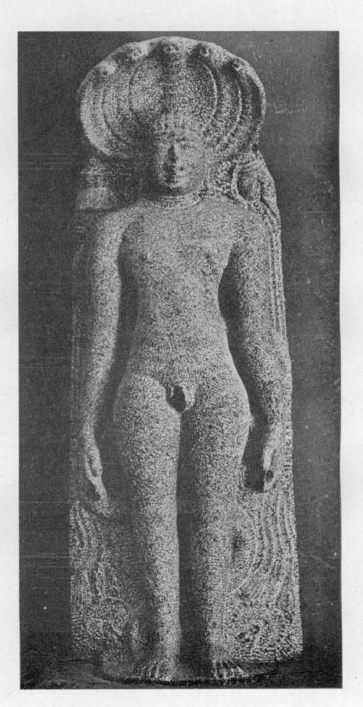


(क) राष्ट्रीय संग्रहालयः तीर्थंकर के माता-पिता (पश्चिम बंगाल)

चित्र 339



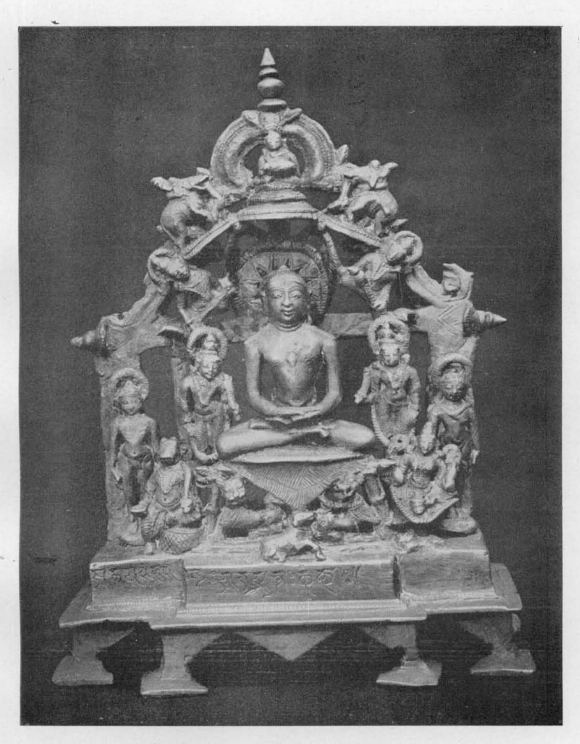
(क) राष्ट्रीय संग्रहालय ः तीर्थंकर पाइर्वनाथ (दक्षिण भारत)



(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय: तीर्थंकर सुपार्वंनाथ (दक्षिण भारत)

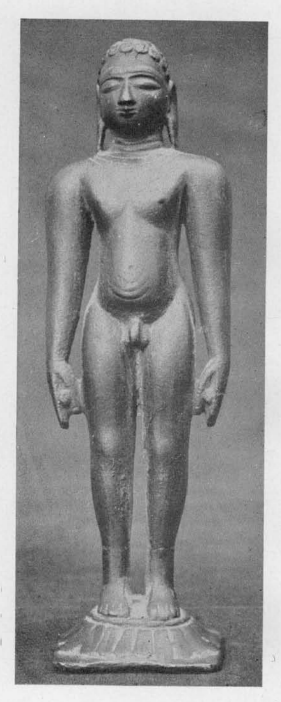
चित्र 340

म्राच्याय 38 ] भारत के संग्रहालय



(क) राष्ट्रीय संग्रहालय: धातु-निर्मित तीर्थंकर ऋषभनाथ (मध्य प्रदेश)

चित्र 341



(क) राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर (कर्नाटक)



(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय : धातु-निर्मित चौमुख (राजस्थान)

चित्र 342

(ख) राष्ट्रीय संग्रहालय: घातु-निर्मित ग्रंबिका (पूर्व भारत)





(क) राष्ट्रीय संग्रहालय : धातु-निर्मित चकेश्वरी (उत्तर प्रदेश)

चित्र 343



राष्ट्रीय संग्रहालय : घातु-निर्मित ग्रंबिका (ग्रकोटा)

चित्र 344



राष्ट्रीय संग्रहालय : तीर्थंकर का घातु-निर्मित परिकर (राजस्थान)

चित्र 345



राष्ट्रीय संग्रहालय : धातु-निर्मित पंच-तीर्थिका (पश्चिम भारत)

चित्र 346

प्रध्याय 38 ] भारत के संप्रहालय

भाग कलश अथवा स्तूपी से मण्डित है। यह प्रतिमा अंदर से खोखली है और कई स्थानों पर खण्डित हो चुकी है।

चकरेवरी (६७.१५२) : इस प्रतिमा में एक आयताकार पादिष्ठ पर स्थित पद्म-पुष्प पर देवी चकरेवरी को लिलतासन में दर्शाया गया है। यह देवी अष्टभुजी है जो अपनी छह भुजाओं में चक धारण किये है। उसका आगे का दायाँ हाथ वरद-मुद्रा में है और बायें हाथ में वह बीजपूरक धारण किये है। वह एक ऊंचा मुकुट, कानों में वृत्ताकार कुण्डल और गले में माला पहने है। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग के चौखटे में तीर्थंकर आदिनाथ अंकित हैं जिनके शीर्ष पर तिहरे छत्र हैं। देवी का वाहन गरुड सम्मुख-भाग में प्रदक्षित है। देवी की मुखाकृति धिस चुकी है। यह प्रतिमा दसवीं शताब्दी की प्रतीहार कला की एक उत्तम कृति है (चित्र ३४३ क)।

दिभुजी ग्रंबिका (६८.१६०) : इस प्रतिमा में ग्रंबिका को उसके वाहन सिंह के ऊपर ग्रारूढ़ दर्शाया गया है। ग्रंबिका के दायें हाथ में ग्राम्न-वृक्ष-शाखा (जिसका शीर्ष-भाग खण्डित हो चुका है) है तथा वह श्रपने वायें हाथ से ग्रपने एक शिशु को पकड़े हुए है। उसका दूसरा शिशु उसके ठीक बायों ग्रोर खड़ा हुग्रा है। प्रतिमा के पृष्ठ-भाग का चौखटा देवी के पार्श्व में ग्रंकित गज-व्यालों पर ग्राधारित है। देवी का भामण्डल दसों दिशाग्रों में ज्वालाएँ विकीणं करने वाला है। प्रतिमा के शीर्ष-भाग पर ग्रर्थ-पद्मासन मुद्रा में तीर्थंकर नेमिनाथ की एक लघु ग्राकृति ग्रंकित है। यह प्रतिमा पश्चिम भारत में नवीं शताब्दी में निर्मित हुई (चित्र ३४४)।

चतुर्भुजी ग्रंबिका (४६.४/११) : इस प्रतिमा में ग्रंबिका को एक ग्रायताकार पादपीठ पर स्थित सिंह पर ग्रारूढ़ लिलतासन-मुद्रा में दर्शाया गया है । उसके ऊपरी हाथों में ग्राम्न-गुच्छ हैं, दायीं ग्रोर के सम्मुख हाथ में वह एक फल लिये हुए है तथा बायों ग्रोर के सम्मुख हाथ से वह शिशु को पकड़े हुए है जो उसकी गोद में बैठा है। दूसरा शिशु उसकी दायीं ग्रोर खड़ा है। वह करण्ड-मुकुट, कुण्डल, गलहार, भुजबंध, पायल तथा ग्रधोवस्त्र धारण किये है। उसका ग्रधं-वृत्ताकार मण्डल कमल-दलवत् है। पृष्ठ-भाग का ग्राधार पूर्ण-घट से मण्डित है। ग्रंबिका के शीर्ष के ऊपरी भाग में एक ग्रायताकार देव-कुलिका में नैमिनाथ को बैठे दर्शाया गया है। इस प्रतिमा में ग्रंबिका का एक विशेष प्रकार का मुकुट, चौड़ा चेहरा, सुस्पष्ट चिबुक तथा देह-यष्टि का प्रतिरूपण संकेत देता है कि यह प्रतिमा परमार कलाकार की कृति है। इस प्रतिमा पर संवत् १२०३ का एक ग्रमिलेख भी ग्रंकित है।

मुलम्मा युक्त अंबिका (४६.१२/३) : इस प्रतिमा में एक अलंकृत आयताकार पादपीठ पर स्थित एवं पद्म-पुष्प आसन पर आमों से लदे हुए वृक्ष के नीचे अंबिका को आकर्षक मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है। अंबिका दायें हाथ में आफ्र-गुच्छ पकड़े हुए है और बायें हाथ से गोदी में चढ़े हुए शिशु को सहारा दे रही है। दूसरा नम्म शिशु (जिसके हाथ खण्डित हो चुके हैं) उसकी बायीं और खड़ा हुआ है। वह कानों में वृत्ताकार कुण्डल, गलहार, बहुत सी चूड़ियाँ तथा साड़ी और पायल

पहने है। उसके वाहन सिंह को उसकी बायों स्रोर दर्शाया गया है। इस प्रतिमा का स्राकर्षक प्रति-रूपण दर्शाता है कि यह प्रतिमा दसवीं शताब्दी की पाल-कला की कृति है (चित्र ३४३ ख)।

पद्मावती (४ द.४/२७३) : इस प्रतिमा में सम्मुख को ग्रोर ग्रागे निकले एक ग्रायताकार पादपीठ पर स्थित पद्म-पुष्प के ग्रासन पर देवी पद्मावती को पालथी मारे बैठे हुए दर्शाया गया है। देवी के ऊपर तीन फण वाला वैसा ही नाग-छत्र है जैसािक पार्वनाथ के शीर्ष पर दर्शाया जाता है। यह देवी चतुर्भुंजी है जिसकी दायीं ग्रोर की ऊपरी भुजा में एक फल है तथा उसी ग्रोर की निचली भुजा वरद-मुद्रा में है। बायीं ग्रोर की ऊपरी भुजा में पद्म-पुष्प तथा निचली भुजा में जल-कलश है। उसके किशों पर उत्तरीय-जैसा वस्त्र पड़ा है तथा वह सामान्य ग्राभूषण पहने है। उसका लांछन कुक्कुट (जो खण्डित है) उसकी बायीं ग्रोर ग्रंकित है। प्रतिमा के दोनों ग्रोर दो स्तंभ हैं जिनके किनारे मणिभ-युक्त हैं। स्तंभ त्रिपणं-तोरण को ग्राधार प्रदान किये हुए हैं। तोरण के शीर्ष पर कलश है। यह प्रतिमा पश्चिम-भारत की शैली में निर्मित है जो लगभग सत्रहवीं शताब्दी की प्रतीत होती है।

पद्मावती (४७.१०६/१२४) : वर्गाकार पादपीठ पर आ्राधृत वृत्ताकार आसन पर देवी पद्मावती लिलतासन-मुद्रा में बैठी हुई है। यह चतुर्भुंजी प्रतिमा है। देवी की दायीं ग्रोर की पिछली भुजा में मंकुश है ग्रौर सामने की भुजा वरद-मुद्रा में है। वायीं ग्रोर की पिछली भुजा (जो लिखत है) में पाश है तथा ग्रागे की भुजा में दाडिम-जैसा फल है। पाँच फण वाला नाग-छत्र देवी को छाया प्रदान कर रहा है। देवी के शीर्ष के ऊपरी भाग में एक पद्मासनस्थ तीर्थंकर की प्रतिमा है। इस प्रतिमा के लिए लगभग ग्रठारहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है, लेकिन यह किस क्षेत्र से प्राप्त हुई है, यह ग्रजात है।

एक परिकर (६७.१०३): यह एक तीर्थंकर-प्रतिमा के पृष्ठ-भाग का ग्रलंकृत ढाँचा है जो मुख्य तीर्थंकर की प्रतिमा से पृथक् हो चुका है। यह किस तीर्थंकर-प्रतिमा का परिकर है यह जात नहीं है। इसके मध्यवर्ती भाग में प्रकाश की किरणों से युक्त कमल-पत्र तथा ग्रन्य विशेष डिजाइनों से युक्त एक विशद भामण्डल है। भामण्डल के पार्श्व में दोनों ग्रोर मकर-मुख हैं जिनसे कमलों का एक सुंदर पट निस्सृत हो रहा है। इनके ऊपर विद्याधरों का एक युग्म, वृषभ की मुखाकृति वाली उड़ती हुई ग्राकृतियाँ, हाथी पर सवार भेंट के लिए माला-वाहक ग्राकृतियाँ ग्रंकित हैं जो उल्लेखनीय ढंग से तीर्थंकर की ग्रोर ग्रग्यसरित होती हुई दर्शायी गयी हैं। केंद्रवर्ती छत्र के पार्श्व तथा ऊपरी भाग में उड़ते हुए गंधर्व ग्रादि ग्रंकित हैं। इन गंधर्वों में से दो गंधर्व रणभेरी बजा रहे हैं तथा उनके ऊपर केंद्रवर्ती भाग में एक गंधर्व शंख बजा रहा है। ये गंधर्व इन वाद्य-यंत्रों को बजाकर तीर्थंकर की केवलज्ञान-प्राप्ति की घोषणा कर रहे हैं। इस परिकर की ग्राकृतियों का प्रतिरूपण, उनके द्वारा पहने गये विशेष प्रकार के करण्ड-मुकुट तथा सुस्पष्ट मुखाकृतियाँ ग्रौर परिकर के निचले भाग में ग्रंकित कमलों की डिजाइनें हमें पल्लू (बीकानेर) से प्राप्त समसामयिक तीर्थंकर ग्रौर सरस्वती की

ग्रच्याय 38 ] भारत के संब्रहालय

दो प्रतिमास्रों (पूर्वोक्त पृ० २५६ तथा ५७२) का स्मरण कराती हैं। यह परिकर शैलीगत स्राधार पर बारहवीं शताब्दी की चाहमान-कला का एक सर्वोत्कृष्ट उदाहरण है (चित्र ३४५)।

पार्श्वनाथ का पंचिविशति-पट्ट(६३.७३): इसमें पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग मुद्रा में दिखाया गया है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों भ्रोर दो भ्रम्य तीर्थंकर खड़े हुए हैं। इस पट्ट का तोरण पश्चिम-भारत के उत्तर मध्यकालीन मंदिरों के द्वारों के समान है। इस पट्ट के पीछे संवत् १५०० (सन् १४४३) का एक अभिलेख भी है (चित्र ३४६)।

ब्रजेन्द्र नाथ शर्मा शीतला प्रसाद तिबारी

### प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय, बंबई

जैन त्रि-तीथिका (११३; उर्ज्वाई ८६ सें० मी०; पाषाण, ग्रंकाई-तंकाई, जिला नासिक) : इस प्रतिमा में एक तिहरे छत्र के नीचे भामण्डल-युक्त तीर्थंकर ग्रंपने पार्व्व के दोनों ग्रोर एक-एक तीर्थंकर के साथ कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं। तीनों ही तीर्थंकरों के बाल कंघों पर बिखरे हुए हैं। मूल-नायक के पार्व्व में दोनों ग्रोर चमरधारी सेवक हैं ग्रौर उनके पैरों के समीप प्रतिमा का दान-दाता दंपित ग्रंकित है। परिकर के शीर्ष-भाग में प्रातिहार्य ग्रौर शीर्ष के ऊपरी सिरे के साथ लगी हुई संगीतज्ञों की एक पंक्ति है। तीर्थंकरों के भामण्डल के पीछे ग्रंकित पत्तों का संयोजन संभवतः उनके बोधि-वृक्षों का सूचक है। यहाँ यह उल्लेखनीय है कि कंघों पर लहराते हुए बालों का ग्रंकन प्रायः ऋषभनाथ की प्रतिमाग्रों में पाया जाता है परंतु ग्रंकाई-प्रतिमाग्रों में तीर्थंकरों के बालों का इस प्रकार का ग्रंकन उनकी अपनी निजी विशेषता प्रतीत होती है, यहाँ तक कि उन्होंने पार्श्वनाथ के बालों का भी ग्रंकन इसी प्रकार से किया है। यह प्रतिमा लगभग नौवीं-दसवीं शताब्दी की है (चित्र ३४७ क)।

जैन पंच-तीथिका (११४; ऊँचाई ८८.५ सें० मी०; पाषाण, ग्रंकाई-तंकाई) : तीथँकर कायो-त्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं जिनके पार्श्व में दोनों ग्रोर ऊपरी भाग में बने देव-कोष्ठों में तीथँकरों को बैंठे हुए दिखाया गया है ग्रौर इनके नीचे कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए तीथँकरों को । मूल-नायक के पार्श्व में दोनों ग्रोर चमरधारी सेवक हैं। यह पट स्तंभों से ग्रत्यंत विशद रूप से ग्रलंकृत है । ये स्तंभ ग्रन्य तीथँ-करों ग्रौर देव-कोष्ठों को ग्राधार प्रदान किये हुए हैं। दोनों ग्रोर गज-व्याल का प्रतीक ग्रंकित है । पाद-पीठ पर ग्राभिलेख ग्रंकित है (चित्र ३४७ ख)।

यक्ष धरणेंद्र (११६; माप:४३.५×७६ सें० मी०; भूरा पत्थर, कर्नाटक क्षेत्र): चतुर्भॄजी यक्ष धरणेंद्र एक ग्रासन पर ललित मुद्रा में बैठा है जिसमें उसका दार्या पैर नीचे लटका हुआ है। यक्ष एक विशद मुकुट ग्रौर भरपूर ग्राभूषण पहने हुए है। वह अपनी चार भुजाओं में से संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

तीन भुजाओं में कमल, गदा तथा पाश धारण किये हुए है और सामने का बायाँ हाथ वरद-मुद्रा में है। यक्ष के पीछे एक विशद प्रभावली है जो कीर्तिमुख ग्रीर पत्र-पुष्पों के पट्ट से अलंकृत है। यक्ष जिन उपादानों को ग्रपने हाथों में लिये हुए हैं उनका उसकी विशेषताग्रों से कोई संबंध नहीं है, इसलिए यक्ष धरणेंद्र के रूप में उसकी पहचान के लिए वह तीन नाग फणी-छत्र सहायक है जो उसके मुकुट के ऊपरी भाग में ग्रंकित है। इस प्रतिमा का ग्रलंकरण लगभग बारहवीं शताब्दी की होयसल-कला के प्रभाव का परिचायक है (चित्र ३४८)।

यक्षी पद्मावती (१२१; माप ४५ ×७६ सें० मी०; भूरा पत्थर, संभवतः कर्नाटक) : यक्ष घरणेंद्र की सहधर्मिणी यह यक्षी पद्मावती भी चतुर्भुजी है जो ग्रपनी भुजाओं में वही उपादान घारण किये हुए है जो यक्ष घारण किये है । ग्रपवाद मात्र इतना है कि यक्षी का बायाँ हाथ कमर के समीप खण्डित हो चुका है । उसके ऊपर एक फण वाले नाग का छत्र है ।

महावीर (११६; माप ४३×११६ सें० मी०, परतदार पाषाण, कर्नाटक): पादपीठ पर आधृत कमल पर कार्योत्सर्ग मुद्रा में खड़े तीर्थंकर को महावीर के रूप में त्रि-रथ पादपीठ पर अंकित उनके लांछन सिंह के ग्रंकन से पहचाना जा सकता है। तीर्थंकर के पार्श्व में एक ग्रोर यक्ष हैं जो ग्रपने बायें हाथ में पुस्तक लिये हैं। श्री-वत्स-चिह्न ग्रंकित नहीं है। यह प्रतिमा दो स्तंभों के बीच स्थापत्यीय रूप से संयोजित हैं जिसके ऊपर मकर ग्राधृत है। मकर के ऊपर एक देव-ग्राकृति ग्रारूढ़ है जिसकी पहचान नहीं हो सकी। ग्रण्डाकार प्रभा-पट्ट के प्रकार का है जिसके शीर्ष पर कीर्तिमुख है। कर्नाटक की प्रतिमाग्नों में पायी जाने वाली एक विशेषता तीर्थंकरों के ऊपर तिहरा छत्र है जो महावीर के ऊपर भी प्रदिशत है (चित्र ३४६ क)।

महावीर की एक-तीर्थिका (११७; संगमरमर, माप ११×१४३.५ सें०मी०, वीरवाह, थार ग्रीर परकर जिला, सिंघ): इस प्रतिमा में महावीर पंचरथ पादपीठ पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए हैं। तीर्थंकर की टाँगों के बीच एक विशेष प्रकार के लहरदार ग्रंकन से ज्ञात होता है कि वह उस घोती का छोर है जिसे वह पहने हुए हैं, साथ ही कमर पर कीर्तिमुख-कमरपेटी से कसी हुई एक चौड़ी पट्टी से भी यही प्रतीत होता है कि वह कोई ग्रंतर-वस्त्र पहने हुए हैं। उनके वक्ष पर श्री-वत्स-चिह्न ग्रंकित है ग्रीर चूचुकों को बिंदु ग्रौर उसके चारों ग्रोर के एक घेरे द्वारा दर्शाया गया है (जो पुष्प का संकेत है?)। उनके पार्श्व में दोनों ग्रोर चमरधारी सेवक खड़े हैं तथा इस मूर्ति का दानदाता-युगल ग्रंजिल-मुद्रा में उनके चरणों के समीप बैठा है। उनका परिकर ग्रलंकृत है जिसमें लंब-रूप स्तंभ के दोनों ग्रोर चार बैठी हुई तथा एक खड़ी हुई विद्यादेवियाँ ग्रंकित हैं। छत्र के चारों ग्रोर प्रातिहार्य हैं ग्रीर परिकर के ऊपरी सिरे पर संगीतज्ञ। इस पर संवत् ११३६ (सन् १०६०) का ग्रमिलेख भी है (चित्र ३४६ ख)।

चमरधारी (११८; ऊँचाई ६७ सें० मी० संगमरमर, राजस्थान) स्पष्टतः यह प्रतिमा किसी

तीर्थंकर-प्रतिमा के परिकर का एक ग्रंग है। इसमें चमरधारी त्रिभंग-मुद्रा में खड़ा हुआ है। उसके दायें हाथ में चमर है ग्रीर बायाँ हाथ किट-मुद्रा में है। प्रतिमा समृद्ध रूप से श्रलंकृत है जिसमें वह श्रलंकृत किरीट-मुकुट, मौक्तिक-दाम, हार, कुण्डल, कंकण, भुजबंध तथा पैरों में पायल पहने हुए है। वह धोती पहने है जो कमर में रस्सी के कमरबंध से कसी हुई है तथा जिसमें मोतियों की लड़ियाँ भी गुँथी हुई हैं। उसकी जाँघों के ऊपर पर्यस्तिका है। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की है (चित्र ३५० क)।

दान दाता (?) (१२७; माप ३८×५५.५ सें० मी०; संगमरमर; राजस्थान) : यह एक दाढ़ी वाले पुरुष की आकृति है जो एक चौकी पर लिलतासन-मुद्रा में बैठा है जिसमें उसका दायां पैर नीचे लटक रहा है। उसके वाल पीछे की ओर कढ़े हुए हैं तथा वायें कंधे के पास एक जूड़े के रूप में बंधे हुए हैं। उसका भामण्डल एक विशद पद्म-पुष्प के रूप में अंकित है। वह धोती बाँधे और कंधों पर चादर ओढ़े है जिसके छोर नीचे की ओर लटक रहे हैं। वह अपने दोनों हाथों में एक विशेष शैली में अंकित कमलों को धारण किये है। इस मूर्ति-पट्ट के दो स्तंभ उन दो लघु देवकोष्टों को आधार प्रदान किये हुए हैं जिनमें यक्ष और यक्षी को बैठे हुए दिखाया गया है। इनके ऊपर त्रिपणं तोरण है जिसके शीर्ष पर देवालय है जिसमें तीर्थंकर-प्रतिमा प्रतिष्ठित है। इसके पादपीठ पर संवत् १२४२ (सन् ११८५) का तिथि-युक्त अभिलेख है जिसके अनुसार इस प्रतिमा को किसी शक्तिकुमार ने निर्मित कराया था (पूर्वोक्त चित्र २००)।

पार्श्वनाथ (३२; ऊँचाई २१.५ सें० मी०; कांस्य): इस कायोत्सर्ग दिगंबर तीर्थंकर की प्रतिमा की दायों भुजा का अग्रभाग खण्डित हो चुका है। तीर्थंकर के सिर के पीछे पाँच फणी नाग-छत्र तथा पैरों के मध्य उनका लांछन कुण्डलीबद्ध नाग प्रदर्शित है। प्रतिमा की विशेषताएँ अत्यंत रूढ़ हैं। उनके चौड़ें कंधे, धड़-भाग का प्रतिरूपण, लंबी टाँगें आदि कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं जिनकी तुलना पटना संग्रहालय में संरक्षित चौसा के भूमिगत मूर्ति-भण्डार से प्राप्त कुछ प्रारंभिक कांस्य प्रतिमाओं से की जा सकती है। पैरों के नीचे के टूटे हुए जोड़ वाले भाग से प्रतीत होता है कि यह प्रतिमा ग्रवश्य ही पादपीठ पर स्थित रही होगी जो ग्रब नष्ट हो चुका है। यह प्रतिमा लगभग दूसरी शताब्दी की है (प्रथम भाग में चित्र ३७)।

तीर्थंकर (१२२; ऊँचाई २२ सें०मी०; कांस्य;वाला, गुजरात) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर को अधोवस्त्र पहने हुए एक वर्गाकार आधार पर स्थित वृत्ताकार मणिभांकित पादपीठ पर कायोत्सर्ग-मुद्रा

इस प्रतिमा की तिथि एवं क्षेत्र के विषय में उमाकांत प्रेमानंद शाह के श्रिभमत के लिए द्रष्टव्य प्रथम भाग में पृ. 87-88. प्रस्तुत लेख के लेखकों का इस विषय में अपना अभिमत है कि चौसा के भण्डार से प्राप्त कुषाण- कालीन जैन कांस्य प्रतिमाओं द्वारा प्रस्तुत साक्ष्यों के आधार यह नितात स्रनिवार्य है कि इस प्रतिमा की तिथि का पुनिवर्धारण किया जाये. यहाँ विवेचित कांस्य प्रतिमा के चौड़े कंघे और लंबे पैर ऐसी विशेषताएँ हैं, जो चौसा की कांस्य प्रतिमाओं से घनिष्ठ समानता रखते हैं.

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ भाग 10

में दर्शाया गया है। उनका चेहरा अण्डाकार और कर्णाग्र लंबे तथा छिद्र-युक्त हैं; बाल छल्लों में प्रसाधित हैं तथा सिर के ऊपरी भाग पर उच्णीष है। श्रीवत्स-चिह्न का सकारण अभाव है। प्रतिमा के पीछे एक पैर तथा पादपीठ के पृष्ठ-भाग पर एक टूटा हुआ जोड़ नेवाला भाग छत्र के लिए रहा होगा जो अब खण्डित हो चुका है। धड़-भाग का प्रतिरूपण और उसकी विशेषताएँ तथा धोती बाँधने का ढंग इसकी संबद्धता गुप्त परंपरा से दर्शाता है। यह परंपरा दक्षिणापथ की गुफा-प्रतिमाओं में देखी जा सकती है। प्रतिमा का पृष्ठ भाग सपाट है। इस प्रतिमा का काल लगभग छठवीं शताब्दी है (चित्र ३४० ख)।

तीर्थंकर प्रतिमा (३४; ऊँचाई १८ सें० मी०; कांस्य;वाला): वर्गाकार पादपीठ पर कायो-त्सर्ग तीर्थंकर मात्र घोती पहने हुए हैं जिसके सम्मुख भाग में पटलियाँ है और पीछे का भाग सपाट हैं। सिर-भाग घड़ की भ्रपेक्षा भ्रानुपातिक रूप में काफी बड़ा प्रतीत होता है। भ्रण्डाकार भामण्डल एक सादे वृत्ताकार प्रभा-मण्डल को ग्राधार प्रदान किये हुए है जो प्रतिमा के साथ ही ढला हुआ है यह प्रतिमा लगभग छठवीं शताब्दी की है।

ऋषभनाथ का चतुर्विशति-पट्ट (४२; माप ३४×५८.५ सें० मी०, कांस्य, चाहरदी (चोपड़ा), जिला पूर्व खानदेश): त्रि-रथ पादपीठ पर आधारित दोहरे कमल पुष्प पर मूल-नायक कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं। मूल-नायक एक सादी घोती पहने हुए हैं जो उनकी कटि पर मेखला से छल्लेदार गाँठ से बँधी हुई है। उनके कंधे सपाट हैं लेकिन वे उभरे हुए हुए नितबों और गोलाकार कमर की तुलना में चौड़े हैं। चेहरा चौड़ा है तथा मुखाकृति भली-भाँति प्रतिरूपित है। उनके बाल छल्लों में प्रसाधित हैं, ऊपर उष्णीय में ग्राबद्ध है तथा केशों की लटें कंधों पर लहरा रही हैं जिनके ग्राधार पर ही उन्हें ऋषभ-नाथ के रूप में पहचाना जाता है। उनकी आँखें चाँदी से ग्रीर श्रीवत्स-चिह्न स्वर्ण-उरेकित है। उनके पादपीठ को दो सिंह स्राधार प्रदान किये हैं जिनके मुख दोनों विपरीत दिशाओं की स्रोर हैं, मध्य में चक है जिसके पार्व में दोनों स्रोर हिरण हैं। त्रि-तीर्थी के स्राधार पर नव-ग्रहों के ऊपर के शरी-रार्ध म्रांकित हैं। उनका परिकर उल्लेखनीय है क्योंकि तीर्थंकर के दोनों म्रोर तीन बैठे हुए तीर्थंकर लंब रूप पंक्ति में व्यवस्थित हैं स्रौर शेष तीर्थंकर चार क्षेतिजिक पंक्तियों में । सबसे ऊपरी पंक्ति के मध्य में पादर्वनाथ को एक देवकोष्ठ में बैठे हुए दर्शाया गया है । तीर्थंकर की लंब रूप प्रंक्ति के दोनों श्रोर चमरधारियों को त्रि-रथ पादपीठ से निस्सृत पत्र-पुष्पों के पादपीठ पर खड़े हुए दिखाया गया है । नीचे की सतह पर पादपीठ से निस्सृत पद्म-पूब्पों पर यक्ष-यक्षी बैठे हुए हैं । दायीं श्रोर के पद्म पर यक्ष ललितासन-मुद्रा में बैठा है जिसके सीधे हाथ में बीजपूरक तथा बायें हाथ में नकुल है। बायीं स्रोर के पदम पर यक्षी बैठी है जो ग्रपने दायें हाथ में ग्राम्प्र-फलों का गुच्छा लिये तथा बायें हाथ से ग्रपनी बायीं गोद में बैठे बच्चे को पकड़े हुए है। सिरों पर गज-व्याल हैं तथा परिकर के ऊपरी किनारे के साथ संगीतज्ञों की पंक्ति है। शीर्ष पर कर्नाटक शैली का तीन स्तर वाला छत्र है। पादपीठ के पृष्ठ-भाग पर एक अभिलेख श्रंकित है। यह प्रतिमा लगभग नौवीं शताब्दी की है श्रौर शैलीगत रूप में यह राष्ट्रकृट परंपरा से संबद्ध है (चित्र ३५१)।

भारत के संग्रहालय

बाहुबली (१०५; माप १७×५१ सें० मी०; कांस्य; श्रवणबेलगोला): एक बड़े पादपीठ से स्पष्टतः पृथक् एक गोल ग्राधार पर बाहुबली को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है। बाहुबली के कंधे कुछ चौड़े हैं जबिक उसका धड़ तथा हाथ-पैर स्वाभाविक रूप के प्रतिरूपित हैं। उसके अण्डाकार मुख पर भरे हुए गाल, उभरी हुई नाक, सुस्पष्ट होंठ तथा कुछ-कुछ उठी हुई भौंहें अकित हैं। कान लंबे और छिद्र-युक्त हैं। बाल पीछे की ओर कढ़े हुए हैं जो पीछे की ओर लटों में कुण्डलित होकर उनके कंधों पर लहरा रहे हैं। एक कुण्डलित लता जो काफी उद्भृत रूप से अंकित है उनके हाथ और पैरों के चारों ओर लिपटी हुई है। यह प्रतिमा आठवीं-नौवीं शताब्दी की है (चित्र ३५२)।

यक्षी (६५.२; ऊँचाई २२.५ सें० मी०; कांस्य; कर्नाटक): इस प्रतिमा में एक अनावृत वक्ष-स्थल वाली नारी-आकृति को अंकित किया गया है जो मात्र अधोवस्त्र धारण किये है तथा अति-भंग-मुद्रा में एक वर्गाकार पादपीठ पर खड़ी हैं। वह अपने दायें हाथ में चमर धारण किये है तथा बायाँ हाथ एक स्तंभ पर टिका हुआ है। यह स्तंभ दस कलश (?) स्तंभ प्रतीत होता है। उसकी मुखाकृति आद्य रूप में प्रतिरूपित है जिसमें उसकी नाक चपटी, होंठ और भौंहें मोटी हैं। उसका जूड़ा विशद है। उसके द्वारा पहने अधोवस्त्र की प्रतीति बायीं जंघा के ऊपर ऊँचाई के साथ उद्भृत वस्त्र के एक छोर के अंकन तथा किट के चारों और डोरीनुमा मेखला से होती है। वह भुंजबंध और पायल पहने हैं (चित्र ३५३ क)।

स्रचिह्नित तीर्थंकर (६७.७; ऊँचाई १५ सें० मी०; पीतल; पिविन-भारतीय शैली; स्रकोटा शैली): इस प्रतिमा में तीर्थंकर सिहासन पर स्राघृत गद्दी पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए हैं। यद्यपि मुखा-कृति कुछ-कुछ खण्डित हो गयी है तथापि वह अण्डाकार है, कर्णाग्र लंबे और छिद्र-युक्त हैं, सिर पर उभरा हुआ उल्लीष है। गर्दन कम्बु-ग्रीव है। उनके पार्श्व में यक्ष और यक्षी हैं। यक्ष अपने हाथ में नकुल और बीजपूरक लिये है तथा यक्षी आस-वृक्ष की शाखा पकड़े है। तीर्थंकर का वृत्ताकार भामण्डल जो मणिभाकार प्रकार का है स्वितिकाकार स्तंभ-युक्त दो सादे स्तंभों पर आधारित है। पादपीठ पर दोनों और एक-एक दानदाता सिहत धर्म-चक्र प्रमुखता के साथ अंकित हैं। तीर्थंकर के वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न तथा पादपीठ पर नवग्रहों के संकन का स्रभाव है। इस प्रतिमा की तिथि संवत् १६४ (सन् ६६७) है।

ऋषभनाथ (६७.६; माप २३.३ सें० मी०; पीतल; पिहचम-भारतीय शैली, स्रकोटा शैली) तीर्थंकर स्रावरण-सिहत सिहासन पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हैं। मुखाकृति स्रांशिक रूप से खण्डित हो चुकी है, स्रांखें चाँदी निर्मित हैं, कान लंबे स्रौर छिद्र युक्त है तथा उष्णीष पर्याप्त उभारदार है। वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न स्रंकित है। यक्ष-यक्षी पूर्वोक्त प्रतिमा की भाँति ही स्रंकित हैं। परिकर विशेष रूप से उल्लेखनीय है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों स्रोर चमरधारी ग्रौर प्रभा-मण्डल के पार्श्व में गणधर हैं। यह प्रतिमा दक्षिणापथ-कर्नाटक शैली से उद्भूत है। इसके लिए नौवीं शताब्दी का उत्तरार्घ स्रथवा दसवीं शताब्दी का पूर्वार्घ काल निर्धारित किया जा सकता है (चित्र ३५३ ख)।

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

पार्वनाथ की त्रि-तीर्थिका (६७.१२; ऊँचाई १५.५ सें० मी०; पीतल; पिरचम-भारतीय शैली, संभवतः वसंतगढ़) : इस प्रतिमा में तीर्थंकर पद्म-पुष्पों के पट्ट के एक विश्व-पद्म पर ध्यान-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाये गये हैं। तीर्थंकर का मुख-मण्डल वर्गाकार है, उनके लंबे कान कंधे को छू रहे हैं तथा उष्णीष प्रमुख रूप से प्रदिश्ति है। उनके पार्व में दायों ब्रोर ऋषभनाथ तथा बायों ब्रोर महावीर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं जिनके शीर्ष के पीछे अण्डाकार भामण्डल है। उनके परिकर की अन्य आकृतियों में यक्ष घरणेंद्र तथा यक्षी पद्मावती हैं। पादपीठ पर चक्र अंकित हैं जिसके दोनों ओर हिरण हैं। यह प्रतिमा लगभग १०५० की है (चित्र ३५४ क)।

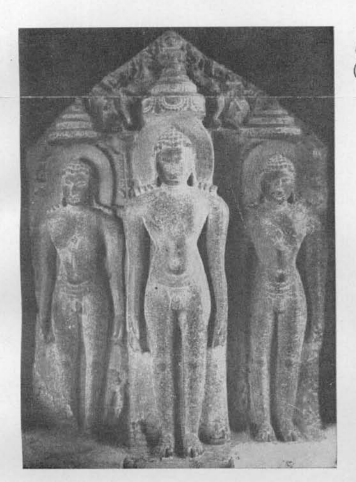
चैत्य-गृह (५७.१४; माप २०×१२×३३ सें० मी०; पीतल; गुजरात) यह प्रतिमा एक आयताकार मंदिर के रूप में है। इस मंदिर में आधार-भित्तियाँ तथा कलश-मण्डित शिखर है। आधार-भाग के केंद्रवर्ती कोष्ठ में एक यक्षी प्रतिष्ठित है तथा दोनों किनारों पर दानदाताओं की आकृतियाँ ग्रंकित हैं। आधार पर नव-ग्रह भी ग्रंकित हैं। प्राकार में दो द्वार हैं। गुंबद-भाग के मध्य-वर्ती कोष्ठ में सरस्वती की प्रतिमा प्रतिष्ठित है जिसके पार्श्व में दोनों ग्रोर एक-एक गज ग्रंकित है। इस प्रकार के छोटे-छोटे मंदिर घर के ग्रंदर परिवार के कुल-देवों की उपासना के लिए सामान्य रूप से पाये जाते रहे हैं। इस प्रतिमा का काल लगभग सत्रहवीं शताब्दी है (चित्र ३५४ ख)।

मोतीचंद्र सदाशिव गोरक्षकर

### राजस्थान के संग्रहालय

जैन दूस्ट, सिरोही

राजस्थान में जैन कांस्य-प्रतिमाग्नों का सबसे प्रारंभिक काल का भण्डार सिरोही जिले के पिण्डवाड़ के समीप वसंतगढ़ में प्राप्त हुआ था। इस भण्डार की प्रतिमाएँ इस समय सिरोही के जैन ट्रस्ट के अधीन हैं। इस भण्डार से कायोत्सर्ग तीर्थंकरों की दो विशाल स्वतंत्र प्रतिमाएँ प्राप्त हुई थीं जिनमें से एक प्रतिमा झादिनाथ की है। आदिनाथ की प्रतिमा में उनके केश-गुच्छों को कंघों पर लहराते हुए दर्शाया गया है। यह प्रतिमा लगभग १.०६ मीटर ऊँची है। दूसरी प्रतिमा के पादपीठ पर विक्रम संवत् ७४४ का अभिलेख अंकित हैं जिसके अनुसार इस प्रतिमा का निर्माण शिवनाग द्वारा सम्यक् ज्ञान, सम्यक् चारित्र और सम्यक् दर्शन को प्राप्त करने के लिए कराया गया था। इस भण्डार से कुछ अन्य कांस्य प्रतिमाएँ भी उपलब्ध हुई हैं जिनमें सरस्वती की एक प्रतिमा उल्लेखनीय है। सरस्वती अपने दायें हाथ में कमलनाल और बायें हाथ में पाण्डुलिपि घारण किये हुए हैं। उनका मुकुट विशद और अलंकृत है जिसके शीर्ष पर सूर्य-चक्र और दोनों किनारों पर मकर-मुख बिन्दुओं से युक्त परिधि के आकार का उनका भामण्डल उत्तर और पश्चिम भारत के भामण्डलों के अनुरूप है। इसकी कुछ कांस्य प्रतिमाएँ आठवीं-नौवीं शताब्दी की भी हैं।



(क) प्रिंस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय : त्रि-तीथिका (ग्रंकाई-तंकाई)



(ख) प्रिंस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय: पंच-तीर्थिका (ग्रंकाई-तंकाई)

चित्र 347



प्रिस ग्रॉफ वेल्स संग्रहालय : यक्ष घरणेंद्र (कर्नाटक)

चित्र 348



(क) प्रिंस ग्रॉफ वेल्म संग्रहालय : महाबीर (कर्नाटक)

(ख) प्रिंस भ्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय : महावीर की एक-तीर्थिका (विरवा)



चित्र 349



(क) प्रिस झाँफ वेरस संग्रहालय : चमरघारी (राजस्थान)

(ख) प्रिस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय: तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति (वाला)

चित्र 350



अध्याय 38 ] भारत के संग्रहालय



प्रिंस आँफ वेल्स संग्रहालय : कांस्य-निर्मित ऋषभनाथ सहित चतुर्विशति-पट्ट (चहारदी)

चित्र 351



प्रिस भ्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय: गोम्मटेश्वर की कांस्य-मूर्ति (श्रवणबेलगोला)

चित्र 352

ग्रध्याय 38 ]



(क) प्रिंस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय : यक्षी की कांस्य-मूर्ति (कर्नाटक)



(ख) प्रिंस आँफ वेल्स संग्रहालय : तीर्थंकर ऋषभनाथ की पीतल की मूर्ति (पश्चिम भारत)

चित्र 353



(क) प्रिस ग्रॉफ़ बेल्स संग्रहालय : पार्श्वनाथ की कांस्य निर्मित त्रि-तीथिका (कदाचित् वसंतगढ़)



(ख) प्रिंस ग्रॉफ़ वेल्स संग्रहालय : पीतल से निर्मित चैत्य-गृह (गुजरात)

चित्र 354

ग्रध्याय 38 ] भारत के संग्रहालय



बीकानेर संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ की कांस्य-मूर्ति (ग्रमरसर)

चित्र 355



(क) ग्राहाड़ संग्रहालय : तीर्थंकर की कांस्य-मूर्ति का घड़ (ग्राहाड़)

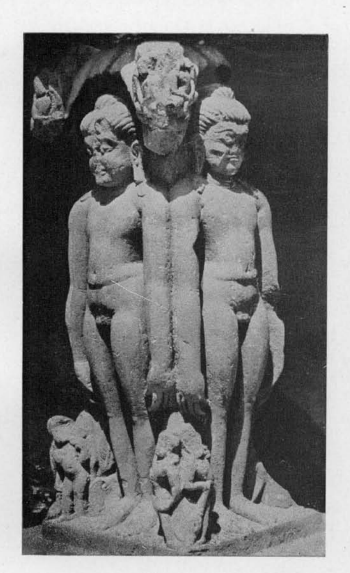


(ख) उदयपुर संग्रहालय: कुबेर (बाँसी)

चित्र 356

(ख) भरतपुर संग्रहालय : सर्वतोभद्र





(क) जोधपुर संग्रहालय: जीवंतस्वामी

चित्र 357



(क) भरतपुर संग्रहालय : तीर्थकर नेमिनाथ (राजस्थान)



(ल) जयपुर संग्रहालय : तीर्थंकर मुनिसुन्नत (नरहद)

বিষ 358

भारत के संग्रहालय

#### बीकानेर संग्रहालय

वीकानेर संग्रहालय में एक दर्जन जैन कांस्य-प्रतिमाएँ संरक्षित हैं जो उसे ग्रमरसर से प्राप्त हुई हैं। इन प्रतिमाश्रों में चमरधारी की एक प्रतिमा कलात्मक दृष्टि से ग्रस्यंत ग्राकर्षक है। दूसरी उल्लेखनीय प्रतिमा पद्मासन पार्श्वनाथ की है जिसे यहाँ (चित्र ३५५) पर प्रकाशित किया जा रहा है। संग्रहालय में वीकानेर जिले के पल्लू नामक स्थान से प्राप्त संगमरमर से निर्मित सरस्वती की दो प्रसिद्ध प्रतिमाश्रों में से एक प्रतिमा भी संरक्षित है जो चाहमान-कला की एक उत्कृष्ट कलाकृति है (द्वितीय भाग में चित्र १५४ ग्रौर इस भाग में चित्र ३३७)।

#### म्राहाड् संग्रहालय, उदयपुर

म्राहाड़ (उदयपुर के निकट म्राघाटपुर) प्रारंभिक मध्यकाल में जैन कला का केंद्र रहा प्रतीत होता है। ग्राज से लगभग तीस साल पूर्व यहाँ पर खुदाई में एक प्रारंभिक मध्यकालीन जैन प्रतिमा प्राप्त हुई थी जो इस समय ग्राहाड़ के संग्रहालय में सुरक्षित है। यह प्रतिमा पद्मासन तीर्थंकर की है जो ग्राकार में मानव की ऊँचाई से कहीं श्रिधिक है (चित्र ३५६ क)।

#### प्रताप संग्रहालय, उदयपुर

प्रताप संग्रहालय में संरक्षित पाँचवीं-छठी शताब्दी में निर्मित ग्रंबिका यक्षी की एक शोर्ष-विहीन प्रतिमा उल्लेखनीय है। यह स्थानीय हरे-नीले पारेवा पत्थर में उत्कीर्ण है। यह प्रतिमा उदयपुर जिले के जगत नामक स्थान से प्राप्त हुई है। ग्रंबिका ग्रंपने दायें हाथ में ग्राम्न-गुच्छ धारण किये है ग्रीर बायें हाथ से ग्रंपनी गोद में बैठे शिशु को। इस प्रतिमा में कोई भी जैन प्रतीक ग्रंकित नहीं है। इस संग्रहालय में जैन कुबेर की एक दुर्लभ प्रतिमा भी है (चित्र ३५६ ख) ग्रौर यह भी हरे-नीले पारेवा पत्थर से निर्मित है जिसका रचना-काल ग्राठवीं-नौवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है। यह प्रतिमा चित्तौड़ जिले के बाँसी नामक स्थान से प्राप्त हुई है। इस प्रतिमा में कुबेर को बैठी हुई मुद्रा में दायें हाथ में बीजपूरक तथा बायें हाथ में नकुलक (थैली) लिये हुए दिखाया गया है। हाथी को उसके नीचे ग्रंकित किया गया है। कुबेर के घुँघराले बालों के ऊपर ग्राकर्षक मुकुट है जिसपर तीर्थंकर की लघु ग्राकृति तथा वैसी ही एक ग्रन्य ग्राकृति जड़ी हुई है।

#### जोधपुर संग्रहालय

जोधपुर संग्रहालय में दसवीं-ग्यारहवीं शताब्दी में निर्मित जीवंतस्वामी की एक अत्यंत उत्कृष्ट प्रतिमा (चित्र ३५७ क) प्रदर्शित है। यह कृति नागपुर जिले के खिम्बसर नामक स्थान से प्राप्त हुई है। यह प्रतिमा अत्यंत कलात्मक और भली-भाँति सुरक्षित है। इस संग्रहालय में बारहवीं शताब्दी की एक जैन महिषमिदनी-प्रतिमा भी संरक्षित है। श्वेत संगमरमर से निर्मित इस देवी-प्रतिमा को इसके पादपीठ पर अंकित विक्रम संवत् १२३७ के अभिलेख में सच्चिका कहा गया है। अभिलेख संग्रहालयों में कलाकृतियाँ भाग 10

में यह भी उल्लिखित है कि यह प्रतिमा जैन साध्वियों की प्रमुख साध्वी द्वारा प्रतिष्ठित की गयी थी। यहाँ यह उल्लेख करना उपयुक्त रहेगा कि उपकेश-गच्छ पट्टावली के अनुसार जैन आचार्य रतन-प्रभ सूरी ने महिषमिंदनी को सिच्चका के नाम से जैन देवशास्त्र में प्रतिष्ठापित किया था। यह देवी ओसिया के समकालीन जैन मंदिर में प्रतिष्ठित सिचया-माता से पृथक् कोई अन्य देवी नहीं है जिसकी उपासना आज भी की जाती है। (द्वितीय भाग में पृष्ठ २५५ देखिए—संपादक)।

#### भरतपुर संग्रहालय

भरतपुर संग्रहालय में ग्रादिनाथ की एक सर्वतोभद्र प्रतिमा संरक्षित है जो मूर्तिपरक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। कायोत्सर्ग तीर्थंकर (चित्र ३५७ ख) की यह प्रतिमा चारों दिशाओं से समवसरण की जैन परंपरा के ग्रनुरूप दिखाई देती है। तीर्थंकर के केश छल्लों के रूप में प्रसाधित हैं। इस संग्रहालय में नेमिनाथ की भी एक प्रतिमा है जिसके पादपीठ पर शंख का चिह्न ग्रंकित है (चित्र ३५८ क)।

# डूंगरपुर ब्रार्ट गैलरी

इस संग्रहालय में प्रदर्शित प्रतिमाओं में आदिनाथ की पद्मासन प्रतिमा उल्लेखनीय है। स्थानीय पारेवा पत्थर से निर्मित यह प्रतिमा प्रारंभिक मध्यकाल (सातवीं-आठवीं शताब्दी) की कलाकृति है।

### ग्रजमेर संग्रहालय

ग्रादिनाथ की एक विशाल प्रतिमा का ग्रावक्ष भाग इस संग्रहालय की एक उल्लेखनीय कृति है जो छठी-सातवीं शताब्दी की है। यह प्रतिमा शेरगढ़ (घौलपुर, भरतपुर जिला) से प्राप्त हुई है। तीर्थंकर के माथे पर फिरे हुए केश-गुच्छ, सिर पर बालों के छल्ले ग्रौर ऊपर जटाएँ, सिर के पीछे ग्रण्डाकार भामण्डल ग्रादि प्रतिमा के कलात्मक ग्रंकन की कला-चातुरी का प्रदर्शन करते हैं। संग्रहालय में एक शीर्ष-विहीन पार्श्वनाथ की प्रतिमा भी है जो प्रारंभिक मध्यकाल की कृति प्रतीत होती है।

# केंद्रीय संग्रहालय, जयपुर

जयपुर के केन्द्रीय संग्रहालय में प्रारंभिक मध्यकालीन, काले पत्थर की कायोत्सर्ग तीर्थंकर की ग्राक्षंक प्रतिमा ग्रपना प्रमुख स्थान रखती है। यह प्रतिमा (चित्र ३५० ख) पिलानी के निकट नरहद से प्राप्त हुई है। नरहद से प्राप्त ग्रनेक प्रतिमाएँ नई दिल्ली के राष्ट्रीय संग्रहालय में प्रदिश्ति हैं।

रत्न चन्द्र ग्रग्रवाल

#### श्रांध्र-प्रदेश के संग्रहालय

### राजकीय संग्रहालय, हैदराबाद

हैदराबाद के राजकीय संग्रहालय में श्रोंगोले जिले के बपतला स्थान से उपलब्ध ग्यारह कांस्य-प्रतिमाएँ संरक्षित हैं । ये प्रतिमाएँ नौवीं शताब्दी की हैं । इनमें उल्लेखनीय प्रतिमाएँ निम्नांकित हैं :

एक प्रतिमा में तीर्थंकर वर्धमान को ध्यान-मुद्रा में यक्ष और यक्षी के मध्य बैठे दर्शाया गया है। इनके चमरघारी ऊपर स्रंकित हैं। तीर्थंकर के भामण्डल के ऊपर तिहरा छत्र है। प्रतिमा पर नौवीं शताब्दी का कन्नड़ लिपि में एक ग्रभिलेख ग्रंकित है। एक दूसरी प्रतिमा में एक ग्रलंकृत सिंहा-सन पर तीर्थंकर नेमिनाथ को बैठे हुए दिखाया गया है जिनके शीर्ष के पीछे भामण्डल ग्रंकित है। ग्राम्र-वृक्ष के पत्ते ग्रति विशद रूप से उत्कीर्ण हैं जिसके नीचे उनकी यक्षी ग्रंबिका को शिशु सहित दर्शाया गया है। भामण्डल के शीर्ष पर तिहरा छत्र ग्रंकित है। इस प्रतिमा-समूह में नेमिनाथ की एक ग्रन्य दूसरी प्रतिमा भी है। ग्रन्थ प्रतिमाओं में वर्धमान की एक ग्रीर ग्रन्थ प्रतिमा नी है। विद्यादेवी की प्रतिमा के ग्रतिस्त ग्रन्थ प्रतिमाओं में कलात्मक दृष्टि से कुछ विशेष उल्लेखनीय नहीं है। विद्यादेवी एक गलहार तथा एक मोटा-सा यज्ञोपवीत पहने है। उसकी बायी भुजा में वीणा तथा दायी भुजा में मिजराब है। उसके केश एक पंखे के ग्राकार में व्यवस्थित हैं। ग्रंबिका यक्षी की प्रतिमा का भी विशेष रूप से उल्लेख किया जा सकता है जो ग्रत्यंत यथार्थ रूप में उत्कीर्ण है। इसके त्रिपर्ण तोरण में नेमिनाथ ग्रंकित हैं। ग्राम्र-वृक्ष को ग्रत्यंत कला-त्मक ढंग से उत्कीर्ण किया गया है। ग्रंबिका ग्रनेक ग्रामूषण घारण किये हुए है जो विशेष रूप से राष्ट्रकूट शैली के हैं।

इस संग्रहालय में ग्रौर भी अनेक जैन प्रतिमाएँ हैं जो अनेक महत्त्वपूर्ण जैन केंद्रों से प्राप्त की गयी हैं। जिनमें से हम यहाँ पर पाटनचे ह्यु से प्राप्त बाहुबली (चित्र ३५६ क) की आकर्षक प्रतिमा का उल्लेख कर सकते हैं। यह प्रतिमा कायोत्सर्ग मुद्रा में है जिसके हाथ और पेरों के चारों श्रोर लताएँ लिपटी हुई हैं। लताग्रों के छोर दोनों पाइवों में ऊपर की श्रोर निकले हुए श्रौर परिवृत हैं। बाहुबली के पाइवें में यक्षियाँ (ग्रथवा बाहुबली की बहनें?) सजीव श्रौर श्राकर्षक हैं। यक्षियाँ अपने एक हाथ से लता के तने को पकड़े हुए हैं तथा दूसरा हाथ कट्यवलंबित मुद्रा में है। स्वस्तिक चित्र हीरे के रूप में ग्रालंकारिक ढंग से उत्कीर्ण है ग्रौर भामण्डल पद्म के ग्राकार में। इस प्रतिमा की तिथि लगभग बारहवीं शताब्दी है। दूसरी एक उल्लेखनीय प्रतिमा महाबीर (चित्र ३५६ ख) की है जिसके चारों श्रोर अन्य तेईस तीर्थंकर उत्कीर्ण हैं। इस प्रतिमा पर कन्नड़ लिपि में लिखे अभिलेख के अनुसार यह प्रतिमा, जिसका शीर्ष खण्डित हो चुका है, भी अत्यंत महत्त्वपूर्ण है। ग्रंबिका भद्रासन में बैठी हुई है तथा एक लंबी जंजीर, गलहार और वलयों श्रादि को धारण किये तथा एक स्नाम्न-गुच्छ को पकड़े हुए है। एक अन्य महत्त्वपूर्ण प्रतिमा सरस्वती (चित्र ३६०) की है जिसका कमनीय रूपकार तथा ग्रतिभंगों की लचीली मुद्रा विशेष उल्लेखनीय है। वह सभी प्रकार के श्राभूषणों

संग्रहालयों में कलाकुतियां [ भाग 10

से अनंकृत है। इस प्रतिमा के परिकर में अनेक छोटी-छोटी आकृतियाँ अंकित हैं। भामण्डल के ऊपरी भाग में तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ हैं जिन्हें पालिश किये बिना ही छोड़ दिया गया है जबिक सरस्वती की प्रतिमा पर भली-भाँति पालिश की गयी है। प्रतिमा पर देवनागरी लिपि में ११७८ (बारहवीं शताब्दी) का अभिलेख अंकित है। पाटनचेरुवु से एक शिखरयुक्त चौमुख प्रतिमा भी प्राप्त हुई है।

निजामाबाद जैन धर्म का एक महत्त्वपूर्ण केंद्र रहा है जहाँ से पार्श्वनाथ की एक प्रतिमा प्राप्त हुई है जिसमें महापुरुषों के समस्त लक्षण हैं। इस स्थान से अन्य अनेक प्रतिमाएँ भी प्राप्त हुई हैं।

गुलबर्गा जैन धर्म का एक अन्य उल्लेखनीय केंद्र रहा है जहाँ से इस संग्रहालय को पार्श्वनाथ की एक हिंकायोत्सर्ग प्रतिमा प्राप्त हुई है। पार्श्वनाथ के शीर्ष पर पाँच-फणी नाग-छत्र तथा उसके ऊपर तिहरा छत्र है और तीर्थंकर के पार्श्व में चमरधारियों की प्रतिमाएँ हैं। इस प्रतिमा पर अकित अभिलेख में इसे पार्श्वनाथ (पार्श्व देव) की प्रतिमा बताया गया है। लिपिशास्त्र के आधार पर इस प्रतिमा का काल बारहवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है।

धर्मवरम्, जहाँ पर एक जैन मंदिर रहा था, से अनेक जैन प्रतिमाएँ पायी गयी हैं। यहाँ से प्राप्त एक चौमुख प्रतिमा इस संग्रहालय में सरक्षित है। इस चौमुख प्रतिमा के चारों मुखों में से प्रत्येक मुख तीन फलकों में विभाजित है और प्रत्येक फलक में दो-दो तीर्थंकर अंकित हैं। इस प्रकार तीर्थंकरों की कुल संख्या चौबीस है अतः यह एक प्रकार से चतुर्विशति-पट्ट (चित्र ३६१ क) है। ये प्रतिमाएं कम उभारदार उद्भृत हैं। इस प्रतिमा पर अभिलेख भी उत्कीर्ण है जो अत्यंत धूमिल पड़ चुका है।

कुछ स्नाकर्षक जैन प्रतिमाएँ पुरातत्त्व एवं संग्रहालयों के निदेशक के कार्यालय परिसर में भी प्रदिश्तित हैं जिनमें पार्श्वनाथ की प्रतिमा उल्लेखनीय है। यह प्रतिमा ६२ सें० मी० ऊँची है जिसमें तीर्थंकर कार्योत्सर्ग मुद्रा में खड़े हैं स्रोर उनके पीछे कुण्डलित नाग है जो स्रपने सप्त फणी नाग-छत्र से उनके ऊपर छाया कर रहा है। नाग-छत्र के ऊपर एक तिहरा छत्र है। इस प्रतिमा के चौखटे पर तेईस तीर्थंकर योगमुद्रा में स्रंकित हैं। पार्श्वनाथ के पैरों के पास पार्श्व में एक स्रोर पुरुष सौर दूसरी स्रोर महिला चमरधारी सेवक हैं; तथा दो सन्य चमरधारी पुरुष सेवक तीर्थंकर के कंधों के समीप उत्कीर्ण मकरों पर खड़े हुए हैं।

लगभग ७० सें० मी०ऊँची चंद्रप्रभ की प्रतिमा में तीर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है । जिनके हाथ योग-मुद्रा में हैं। उनके बाल छोटे-छोटे छल्लों में प्रसाधित हैं तथा कर्णाग्र लंबे हैं। पादपीठ के मध्य में चंद्रमा ग्रांकित है। प्रतिमा पर तेलुगु-कन्नड़ लिपि में उत्कीणं ग्रांभिलेख के ग्राधार पर इस प्रतिमा के हैं लिए ग्यारहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है।

### खजाना बिल्डिंग म्यूजियम, गोलकुण्डा

इस संग्रहालय की जैन प्रतिमाओं में एक अपूर्ण शिला-फलक है जिसके आधार-भाग में दोनों ओर दो चमरधारी सेवकों को खड़े हुए (चित्र ३६१ ख) दिखाया गया है। कुछ अज्ञात कारणों से इस फलक के मध्य में मुख्य प्रतिमा को उत्कीण नहीं किया गया है। मकर-मुख से निस्सृत त्रिपण-लता की डिजाइन सहित श्रृंग-शीर्ष से निकली लंबी नालों के शीर्षों पर तीर्थंकरों को पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। मकर-तोरण के मध्य में पद्मासन-मुद्रा में तीन तीर्थंकर बैठे हैं। एक प्रतिमा में आदिनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है। यह प्रतिमा १.५३ मीटर ऊंची है। उनके पार्व में दो हाथी हैं जो तीर्थंकर के ऊपर छत्र ताने हुए हैं। उनके सिर के पीछे भामण्डल है, कर्णाग्र लंबे हैं और वे मकर-कुण्डलों से अलकृत हैं। बाल छोटे-छोटे छल्लों में प्रसाधित हैं। वक्ष पर श्रीवत्स-चिह्न है। निचले भाग में दोनों और दो सेवक तथा घुटनों के बल बैठे दो उपासक हैं। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की है।

काले बेसाल्ट पत्थर की एक प्रतिमा में पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए दिखाया गया है जिनके ऊपर सप्तफणी नाग-छत्र छाया कर रहा है। तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ग्रोर मकरों के पीछे दो चमरधारी सेवक खड़े हैं। डोलराइट पाषाण में उत्कीर्ण १.५ मीटर ऊँची पार्श्वनाथ की एक ग्रन्य कायोत्सर्ग-प्रतिमा भी है। इसमें भी तीर्थंकर के शीर्ष पर सप्तफणी नाग-छत्र है। तीर्थंकर के पार्श्व में नीचे एक ग्रोर यक्ष तथा दूसरी श्रोर यक्षी बैठी है। काले बेसाल्ट पत्थर से निर्मित १.६३ मीटर ऊँची ऐसी ही पार्श्वनाथ की एक ग्रन्य प्रतिमा है जो बारहवीं शताब्दी की है।

गुलाबी बलुए पत्थर में उत्कीर्ण महावीर की एक विशाल प्रतिमा भी उल्लेखनीय है। महा-वीर पद्मासन में बैठे हैं और उनके हाथ ध्यान-मुद्रा में हैं। उनके सिर के पीछे सादा भामण्डल है। प्रतिमा की ऊँचाई १.७३ मीटर है। यह प्रतिमा संभवतः दसवीं शताब्दी की है।

७५ सें० मी० ऊँची सुपार्श्वनाथ की प्रतिमा में उन्हें कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है। उनके पीछे कुण्डलीबद्ध सर्प उद्भृत रूप से उत्कीर्ण किया गया है। अन्य तीर्थंकरों को उनके पार्श्व में लंबरूप पंक्तियों में दर्शाया गया है। नीचे के भाग में यक्ष-यक्षी हैं। यह प्रतिमा बारहवीं शताब्दी की है। काले बेसाल्ट पत्थर में उत्कीर्ण बाहुबली की प्रतिमा में उन्हें कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है जिनके पैरों के चारों श्रोर लताएँ लिपटी हुई हैं। यह प्रतिमा १.७३ मीटर ऊँची है।

काले बेसास्ट पत्थर में भली-भाँति पालिश की हुई मिल्लिनाथ की प्रितिमा में उन्हें कायोत्सर्ग-मुद्रा में ग्रंकित किया गया है। उनके पार्क्व में दोनों ग्रौर दो सेवक खड़े हैं। उनके वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न सुस्पष्ट है। बाल छल्लों में व्यवस्थित हैं ग्रौर उनके लंबे कर्णाग्रों में शंख-कुण्डल हैं। प्रितिमा की ऊँचाई १.४३ मीटर है ग्रौर इसका समय बारहवीं शताब्दी है। हैदराबाद से लगभग २० किलोमीटर दूर स्थित चिलुकुर नामक एक प्रसिद्ध जैन वसिद से लायी गयी पार्श्वनाथ की एक विशालकाय प्रतिमा भी इस संग्रहालय की उल्लेखनीय जैन प्रतिमा है। यह प्रतिमा ३.२५ मीटर ऊँची है जिसमें तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं। यह प्रतिमा बलुए पत्थर से निर्मित है। मुखाकृति का प्रतिरूपण अत्यंत आकर्षक है। उनके बाल घुंघराले तथा कर्णाप्र लंबे हैं। सिर के उपर नाग-फण छत्र है। प्रतिमा का बायाँ हाथ नष्ट हो चुका है। अएक अन्य प्रतिमा में महाबीर को अत्यंत आकर्षक रूप से उत्कीर्ण दिखाया गया है। तीर्थंकर पद्मासन-मुद्रा में वैठे हैं जिनके हाथ ध्यान-मुद्रा में हैं। काले बेसाल्ट पत्थर में उत्कीर्ण यह प्रतिमा भली-भाँति पालिश की हुई है। इसकी ऊँचाई लगभग एक मीटर है। ७५ सें० मी० ऊँचाई के दो चमरधारी तीर्थंकर के पार्श्व में दोनों ओर स्थापित किये जाने के लिए पृथक् रूप से उत्कीर्ण किये गये हैं। चमरधारी दायें हाथों में फल और बाँयें हाथों में चमर लिये हुए हैं। उनके सिर पर सुंदर मुकुट हैं जिनमें हीरे-मोती और फुंदने अलंकृत दिखाये गये हैं। वे चक्र-कुण्डल भी पहने हुए हैं।

संग्रहालय में ग्रिभिलेखांकित ग्रेनाइट पत्थर के कुछ फलक भी हैं जिनके शीर्ष-भाग पर महावीर एवं पार्श्वनाथ तथा ग्रन्य तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ उत्कीर्ण हैं। ग्रिभिलेखों में भूमि एवं उद्यान के दान में दिये जाने का उल्लेख है।

## मोहम्मद ग्रब्दुल वहीव खान

### सालारजंग संग्रहालय, हैदराबाद

सालारजंग संग्रहालय में जैन प्रतिमाएँ संख्या में श्रन्प ही हैं लेकिन वे उल्लेखनीय हैं। इनमें से एक प्रतिमा पाँच तीर्थंकरों की है जो काले पत्थर में उत्कीर्ण है। मूल नायक कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं श्रीर उनकी प्रतिमा पर्याप्त ऊँची है (चित्र ३६२ क)। मूल नायक की दोनों श्रोर पाद-पीठ के ऊपर एक-एक तथा ऊपर कंधों के समीप एक-एक तीर्थंकर बैठे हुए हैं। ये समस्त प्रतिमाएं एक सादे श्रायताकार स्तंभ पर उद्भृत रूप से उत्कीर्ण हैं। मूल नायक की प्रतिमा स्तंभ के मध्य भाग में उद्भृत रूप से काटकर उत्कीर्ण है। मूल नायक के सिर के पीछे भामण्डल है। उनके सिर के समीप दोनों श्रोर चमरधारी हैं। उनके शीर्ष के ऊपर छत्र है जिसकी सम्मुख श्रोर की परिधि फुँदनों से अलंकृत है। पैरों के समीप बैठे दोनों तीर्थंकरों के ऊपर भी छत्र श्रकित हैं। यह प्रतिमा लगभग बारहवीं शताब्दी की है। इसके पादपीठ पर कन्नड़ लिपि में एक श्रभिलेख है। बताया जाता है, यह प्रतिमा कर्नाटक की है।

पाषाण में विश्वदता के साथ उत्कीर्ण दूसरी प्रतिमा कर्नाटक के कुष्बल नामक स्थान से उपलब्ध लगभग बारहवीं शताब्दी की है (चित्र ३६२ ख)। प्रतिमा के सम्मुख-भाग तथा ऊपरी सिरे पर लहरदार लताओं द्वारा बनाये गये परिवृत्तों के बीच तेईस तीर्थंकर बैठे हुए दर्शाये गये हैं। मध्य-

वर्ती भाग में पार्श्वनाथ की प्रतिमा है जिनके पीछे एक कुण्डलित नाग है जिसके सात फणों का छत्र उनके सिर पर छाया कर रहा है। पादपीठ के सम्मुख-भाग पर कन्नड़ लिपि की विशेषताध्रों वाली लिपि में अभिलेख अंकित है। पादपीठ के ऊपर तीर्थंकर के पार्श्व में दायीं स्रोर धरणेंद्र यक्ष तथा बायीं स्रोर पद्मावती यक्षी की प्रतिमाएँ हैं।

एक धातु-निर्मित प्रतिमा में तीथंकर पार्श्वनाथ को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। तीथंकर के पीछे एक नाग है जो अपने नौ फणों से उनके शीर्ष के ऊपर छत्र बनाये हुए हैं। यह प्रतिमा पूर्वोक्त दोनों पाषाण निर्मित प्रतिमाओं की अपेक्षा कुछ काल पूर्व की प्रतीत होती है। संभवतः यह प्रतिमा महाराष्ट्र से उपलब्ध हुई है। तीथंकर के पुष्ट और विस्तृत कंधे, मोटे होंठ, चौड़ी और लंबी नाक के आधार पर इस प्रतिमा को आठवीं शताब्दी के लगभग अथवा उसके कुछ बाद का माना जा सकता है।

इस संग्रहालय में एक पंच-तीर्थिका प्रतिमा (चित्र ३६३ क) भी है जिसके पृष्ठ-भाग पर संवत् १४५३ (सन् १३६६) का ग्रभिलेख ग्रंकित है। इस ग्रभिलेख के ग्रनुसार यह प्रतिमा प्राग्वाट जाति के कुछ संवपतियों ने प्रस्थापित करायी थी। इसके मूल नायक महावीर बताये जाते हैं। महावीर के पार्श्व में दो कायोत्सर्ग तीर्थंकर हैं श्रोर उनके दोनों किनारों पर चमरधारी सेवक हैं। महावीर की भामण्डल को दोनों ग्रोर दो पद्मासन तीर्थंकर हैं। महावीर के सिंहासन के दोनों किनारों पर दायीं ग्रोर बायीं ग्रोर यक्षी है। पादपीठ के, जिसपर सिंहासन ग्राधारित है, केंद्रवर्ती सबसे निचले छोर पर एक खण्डित ग्राकृति है।

कांस्य-निर्मित एक चतुर्विशित-पट्ट के मध्य भाग में सिंहासन पर एक केंद्रवर्ती बड़ी प्रितिमा है जो पद्मासन-मुद्रा में है। पादपीठ के चौड़े सम्मुख-भाग के केंद्र में एक धर्मचक्र है जिसके पाश्वें में दो हिरण हैं और इसके नीचे शांति-देवी की आकृति है। सिंहासन के दोनों और यक्ष एवं यक्षी हैं जिनकी बगल में किनारे की और गायन-वादन एवं नृत्य में रत गंधवें हैं। शीर्ष पर मंगल-कलश है। पृष्ठ-भाग पर ग्रंकित ग्रभिलेख के श्रमुसार यह प्रतिमा संवत् १५३० (सन् १४७३) में प्रतिष्ठित की गयी थी।

एक ग्रौर चर्जुविशति-पट्ट है जो पूर्वोक्त पट्ट से पर्याप्त उत्तरकालीन है। इस पट्ट के मूल-नायक पार्श्वनाथ हैं जो सप्त-फणी नाग-छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए हैं। शेष तीर्थंकर एक-दूसरे के ऊपर क्षेतजिक फलकों में तोरण-युक्त देवकोष्ठों में प्रतिष्ठित हैं। इस प्रतिमा की अर्धवृत्ता-कार तोरण-युक्त बांह्य-संरचना दक्षिण शैली के विमान का संकेत देती है। यह कांस्य-प्रतिमा लगभग ग्रठारहवीं शताब्दी की है।

डी० एन० वर्मा

# मध्य प्रदेश के संग्रहालय

## राजकीय संग्रहालय, धुबेला

जिला छतरपुर के नौगाँव के समीप धुबेला पैलेस में स्थित राजकीय संग्रहालय में तीर्थंकरों तथा उनके शासन देवताओं की पचास से अधिक प्रतिमाएँ हैं जो चंदेल और कलचुरि काल की हैं। कलचुरिकालीन प्रतिमाएँ मूलतः भूतपूर्व बघेलखण्ड रियासत के रीवा राज्य के विभिन्न स्थानों से संगृहीत की गयी हैं। चंदेलकालीन अधिकांश प्रतिमाएँ इस संग्रहालय से लगभग एक किलोमीटर की दूरी पर स्थित मऊगाँव तथा समीपवर्ती जगतसागर तालाब से एकत्रित की गयी हैं। ग्रन्य प्रतिमाएँ टीकमगढ़, मोहनगढ़, नौगाँव, गरोली तथा जसो से प्राप्त की गयी हैं।

## मऊ तथा नौगाँव से प्राप्त प्रतिमाएँ

मऊ श्रीर जगतसागर तालाब से प्राप्त प्रतिमाएँ ग्रेनाइट पत्थर की हैं। कुछ प्रतिमाश्रों के पादपीठ पर श्रिभलेख श्रंकित हैं जो उनकी रचना-तिथि तथा दान-दाताश्रों के विषय में जानकारी प्रदान करते हैं। ये ग्रिभलेख विक्रम संवत् ११६६ (सन् ११३६) तथा संवत् १२२० (सन् ११६३) के मध्य के हैं।

तीर्थंकर-प्रतिमाएँ : इनमें से दो ऋषभनाथ का ग्रंकन है जिनमें वे क्रमशः पद्मासन (संख्या ११; माप ५१×४७ सें० मी०) (चित्र ३६५ क) तथा कायोत्सर्ग-(२६; ऊँचाई १.१२ सें० मी०) मद्राग्रों में हैं। पद्मासन तीर्थंकर के पादपीठ का ग्राभिलेख संवत् १२०३ (सन् ११४६) का है जिसके अनुसार आल्हण, जो संभवतः कोंचे गोत्र का था, तथा रूपा जो संभवतः उसकी पत्नी थी, द्वारा इस प्रतिमा की उपासना की गयी थी। शांतिनाथ की प्रतिमा (२४; ऊँचाई १.६० मी०) में तीर्थंकर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। उनके वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न ग्रंकित है (चित्र ३६५ ख) । प्रतिमा के दोनों हाथ खण्डित हो चुके हैं। यह प्रतिमा जगतसागर तालाब से प्राप्त हुई बतायी जाती है। इसके पादपीठ पर चार पंक्तियों का संवत् १२०३ (?) का ग्रिभिलेख है। ग्रिभि-लेख की दो पंक्तियाँ छंदोबद्ध हैं जिसके नीचे गद्य में लिखी पंक्तियाँ हैं। इस अभिलेख के अनुसार शांतिनाथ की यह प्रतिमा गोलापूर्व कुल के देवस्वामी ग्रौर उनके दो पुत्रों श्भचंद्र तथा उदयचंद्र ने स्थापित करायी थी । आगे बताया गया है कि इस प्रतिमा की दुम्बर परिवार के लक्ष्मीधर द्वारा नियमित रूप से उपासना की जाती रही। यह प्रतिमा मदनवर्मन् के राज्यकाल में स्थापित हुई थी जिसे निरापद रूप से इसी नाम के चंदेल शासक के रूप में पहचाना जा सकता है। काले ग्रेनाइट पत्थर से निर्मित पद्मासन-मुद्रा में बैठे मुनिसुन्नत की प्रतिमा (४२; माप २८×१६ सें० मी०) का कपरी भाग खण्डित है। इसके पादपीठ पर संस्कृत में तीन पक्तियों का अभिलेख अंकित है जिसके धनुसार यह प्रतिमा गोलापूर्व कुल के किसी सुल्हण ने संवत् १११६ (सन् १०६२) में प्रतिष्ठापित

(क) राज्य संग्रहालय, हैदराबाद : गोम्मटेश्वर (पाटनचेश्वु)





(स) राज्य संग्रहालय, हैदराबाद: तीर्थंकर महावीर (पाटनचेरुवु)

चित्र 359



राज्य संग्रहालय, हैदराबाद : सरस्वती (पाटनचेरुवु)

चित्र 360

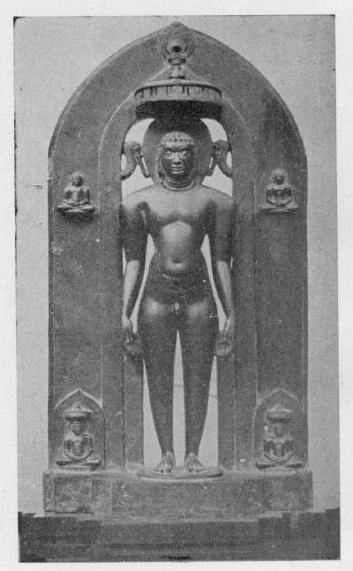


(क) राज्य संग्रहालय, हैदराबाद: चतुर्विशति-पट्ट (घर्मवरम्)



(ख) खजाना बिल्डिंग संग्रहालयः तीर्थंकर की एक अपूर्ण मूर्ति का परिकर

चित्र 361



(क) सालारजंग संग्रहालय: पंच-तीथिका



(ख) सालारजंग **सं**ग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ (कुष्बल)

चित्र 362



(क) सालारजंग संग्रहालय : तीर्थंकर पाइर्वनाथ (महाराष्ट्र)



(ख) सालारजंग संग्रहालय : कांस्य-निर्मित पंच-तीर्थिका

**चित्र** 363



(क) सालारजंग संग्रहालय : कांस्य-निर्मित चतुर्विशति-पट्ट



(ख) सालारजंग संग्रहालय: पार्श्वनाथ-सहित कांस्य-निर्मित चतुर्विशति-पट्ट

चित्र 364



(क) धुबेला राज्य संग्रहालय: ऋषभनाथ (मऊ)



(ख) धुबेला राज्य संग्रहालय : तीथंकर शांतिनाथ (मऊ)

चित्र 365



(क) धुबेला राज्य संग्रहालय : यक्षी चक्रेश्वरी (खजुराहो ?)



(ख) धुबेला राज्य संग्रहालय : मंदिर की श्रनुकृति (नौगाँव)

चित्र 366

ग्रध्याय 38 ] भारत के संव्रहालब

करायी थी। भूरे ग्रेनाइट पत्थर से निर्मित (२६; माप १.१४×३६ सें० मी०) तीर्थंकर को कायोत्सर्गमुद्रा में दिखाया गया है। तीर्थंकर के वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न ग्रंकित है। इसके पादपीठ पर लांछन (नीले?) पद्म का श्रंकन है जिससे प्रतीत होता है कि ये तीर्थंकर निमनाथ हैं। नेमिनाथ की भी एक प्रतिमा (७) है जो शीर्षंविहीन है तथा चार टुकड़ों में खण्डित है। इसके पादपीठ के श्रिभलेख के अनुसार यह प्रतिमा संवत् ११६६ (सन् ११४२) में गोलापूर्व कुल के मल्हण द्वारा प्रतिष्ठापित करायी गयी थी। नेमिनाथ की दो अन्य प्रतिमाएं और भी हैं जो कमशः संवत् ११६६ तथा १२२० की हैं। एक शीर्षहीन पद्मासन प्रतिमा (६; माप ७७×६४ सें० मी०) एक तीर्थंकर की है जिसकी पहचान नहीं हो सकी और जिसके पादपीठ पर श्रंकित श्रिभलेख से ज्ञात होता है कि इसकी प्रतिष्ठापना परवाड-कुल में जन्मे किसी व्यक्ति ने की थी। मऊ से प्राप्त ग्रन्य प्रतिमाओं (६, १०, २४, ३० श्रादि) में तीर्थंकरों को पद्मासन तथा कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है जिन्हें लांछन के श्रभाव में पहचाना नहीं जा सका है। किसी विशाल प्रतिमा का एक खण्डित सिर (१४) भी इस संग्रहालय में उपलब्ध है जिसकी ऊँचाई ५३ सं० मी० है।

यक्षी-प्रतिमाएँ : इस संग्रहालय में चक्रेश्वरी यक्षी की तीन तथा ग्रंबिका यक्षी की एक प्रतिमा है। चक्रेश्वरी की एक प्रतिमा (४६; ऊँचाई ६७ सें० मी०) मऊ में प्राप्त हुई बतायी जाती है। प्रतीत होता है कि यह प्रतिमा किसी प्रकार खजुराहों से ग्राई होगी। ग्राभूषणों से ग्रत्यंत ग्रलंकृत यह चर्तुभूजी यक्षी अपने वाहन गरुड पर लिलतासन-मुद्रा में बैठी हुयी है। उसके ऊपरी हाथों में चक्र हैं ग्रौर निचले दायें ग्रौर बायें हाथों में कमशः श्रक्षमाला एवं फल हैं (चित्र ३६६क)। दूसरी प्रतिमा (१७) में चक्रेश्वरी के निचले बायें हाथों में कमशः श्रक्षमाला एवं फल हैं (चित्र ३६६क)। दूसरी प्रतिमा (१७) में चक्रेश्वरी के निचले बायें हाथ में शंख तथा ऊपरी दोनों हाथों में चक्र दर्शीय गये हैं। चक्रेश्वरी की तीसरी प्रतिमा (४१) दूसरी प्रतिमा की भाँति ही हैं लेकिन यह उससे ग्रधिक सुघड़ हैं। यक्षी ग्रंबिका की प्रतिमा (४५; ऊँचाई ६७ सें० मी०) में उसे ग्रपने शिशुग्रों तथा बाहन सहित ग्राग्र-वृक्ष के नीचे बैठे हुए दिखाया गया है। उसके शीर्ष के ऊपरी भाग में नेमिनाथ की एक लघु प्रतिमा उत्कीणं है।

अन्य प्रतिमाएँ : इस संग्रहालय में लघु देवालय के आकार की दो प्रतिमाएँ हैं (१; माप ५६×३६ सें० मी०, एवं २; ६०×६६ सें० मी०) (चित्र ३६६ ख)। इनमें पद्मासन और कायोत्सर्ग तीर्थंकर-प्रतिमाओं को प्रतिष्ठित दिखाया गया है। बताया जाता है कि ये प्रतिमाएं नौगाँव से आयी हैं। नौगाँव से एक पादपीठ भी प्राप्त हुआ है जिसपर लिलतासन-मुद्रा में बैठी एक चतुर्भुजी देवी की प्रतिमा अंकित है जिसके पार्श्व में एक और हाथी और दूसरी ओर सिंह दिखाये गये हैं। देवी अपने दायें ऊपरी और निचले हाथ में कमशः एक कमल और अक्षमाला तथा बायें हाथों में कमशः पाण्डुलिपि और कमण्डलु लिये हुए है।

### टीकमगढ़ श्रीर मोहनगढ़ से प्राप्त प्रतिमाएँ

बुंदेलखण्ड के ग्रंतर्गत टीकमगढ़ तथा मोहनगढ़ (जिला टीकमगढ़, बुंदेलखण्ड) से प्राप्त चार प्रतिमाएँ इस संग्रहालय में सुरक्षित हैं। इनमें से मोहनगढ़ से प्राप्त नेमिनाथ की प्रतिमा (४; माप १६६ × १० द सें जे मी ०) उल्लेखनीय है। इस प्रतिमा में एक उच्च पादपीठ पर तीर्थंकर पद्मासन में बैठे हैं जिनके समीप अनेकों देवता उनकी सेवा में संलग्न हैं। दूसरी प्रतिमा (३७) ऋषभनाथ की एक प्रतिमा का आधार-भाग है। इसके अलंकृत पादपीठ पर तीर्थंकर का लांछन वृषभ, तथा दोनों किनारों पर उनके यक्ष गोमुख तथा यक्षी चक्रेश्वरी की लघु आकृतियाँ उत्कीण हैं।

#### गरोली तथा जसो से प्राप्त प्रतिमाएँ

गरोली से प्राप्त दो प्रतिमाएँ (३३; ऊँचाई ७८ सें० मी० तथा ३५, ऊँचाई ६० सें० मी०) इस संग्रहालय में हैं। ये दोनों प्रतिमाएँ कायोत्सर्ग शांतिनाथ की हैं। इनमें से पहली प्रतिमा सफेद बलुए पत्थर की है तथा दूसरी लाल बलुए पत्थर की। दोनों ही प्रतिमाग्रों पर तीर्थं-कर का लांछन हिरण ग्रंकित है। दूसरी प्रतिमा पर एक शिल्पकार का चिह्न भी ग्रंकित है। जसो से लाल बलुए पत्थर की चार प्रतिमाएँ (१२ से १५; प्रत्येक की ऊँचाई ५६ सें० मी०) प्राप्त हुई हैं। ये प्रतिमाएँ चतुर्विश्वति-पट्ट हैं जिनपर कायोत्सर्ग ग्रथवा पद्मासन-मुद्रा में चौबीसों तीर्थंकरों की लघु ग्राकृतियाँ उत्कीर्ण हैं (चित्र ३६७ क)।

# भूतपूर्व रीवा राज्य से प्राप्त प्रतिमाएं

पुराने रीवा राज्य से प्राप्त समस्त प्रतिमाएँ बलुए पत्थर से निर्मित हैं शीर ये कलचुरि कला का प्रतिनिधित्व करती हैं, ये प्रतिमाएँ वस्तुतः किस क्षेत्र से संबंधित हैं यह ग्रभी तक ज्ञात नहीं हो सका है।

तीर्थंकर प्रतिमाएँ : इन प्रतिमाश्रों में ऋषभनाथ की दो प्रतिमाएँ हैं जिनमें से एक प्रतिमा(३८, ऊँचाई १.३० मी०) में ऋषभनाथ को तिहरे छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया
है। क्वेत बलुए पत्थर की इस उत्कृष्ट प्रतिमा में तीर्थंकर के सिर के पृष्ट-भाग में कमलों का
भामण्डल तथा वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न ग्रंकित है। तीर्थंकर की जटाएँ कंधों पर लहरा रही हैं।
पादपीठ पर दो सिहों के मध्य में चतुर्भुजी चकेश्वरी की एक लघु आकृति ग्रंकित है जो अपने ऊपरी
दोनों हाथों में चक्र धारण किये हुए है। एक ग्रन्य प्रतिमा (३४) में एक भिन्न प्रकार का केशचिन्यास दिखाया गया है। नेमिनाथ की एक प्रतिमा (४०, ऊँचाई १.१४ मी०) में जो संभवत:
शहडोल से प्राप्त हुई है, तीर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में एक उच्च पादपीठ पर बैठे हुए दर्शाया गया
है (चित्र ३६७ ख)। उनके ऊपर तीन पंक्तियों में इक्कीस तीर्थंकर बैठे हुए हैं। श्रीर एक-एक
तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में मूलनायक की दोनों ग्रोर हाथियों के पास ग्रंकित हैं। प्रतिमा के
श्रलंकत पादपीठ पर मूल नायक का लांछन शंख ग्रंकित हैं। पादपीठ के किनारों पर यक्ष गोमेध
श्रीर यक्षी ग्रंबिका उपासिकाओं के साथ ग्रंकित हैं। खड़ी हुई मुद्रा में ग्रंबिका की ग्राकृति उल्लेखनीय है। ग्रंबिका श्राग्र-वृक्ष के नीचे ग्रपने बाहन सिंह सहित खड़ी हुई है। इस संग्रहालय में

पार्श्वनाथ की पाँच प्रतिमाएँ हैं जिनमें से दो पद्मासन तथा तीन कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। इनमें से एक प्रतिमा (४१; ऊँचाई १.३० मी०) में तीर्थंकर सप्त-फणी नाग-छत्र के नीचे पदमासन-मुद्रा में बैठे हुए हैं। उसके पादपीठ पर ग्रासीन यक्षी पद्मावती ग्रांकत है जिसके समीप उसकी सेवा में तत्पर भिक्त-मुद्रा में हाथ जोड़े नागियाँ खड़ी हुई हैं। पार्श्वनाथ की एक दूसरी प्रतिमा (३६; ऊँचाई १.२० मी०) में उन्हें पद्मासन-मुद्रा में दिखाया गया है। उनके वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न का ग्रभाव है। पार्श्वनाथ की तीनों कायोत्सर्ग प्रतिमाएँ (२७, २६, ३१, ऊँचाई कमशः १२६,१३७, तथा १२५ से मी०) लाल बलुए पत्थर से निमित हैं। पार्श्वनाथ की दो ग्रन्य प्रतिमाग्नों (२६ ग्रीर २६) में कायोत्सर्ग पार्श्वनाथ की वगल में चार पद्मासन तीर्थंकरों की लघु ग्राकृतियाँ ग्रांकित की गयी हैं।

सर्वतोभद्रिका : इस संग्रहालय में दो सर्वतोभद्रिका प्रतिमाएँ भी हैं। पहली सर्वतोभद्रिका प्रतिमा (२०४; ऊँचाई १.२० मी०) में शिखर-भाग पर पद्मासन तीर्थंकरों की आकृतियाँ अंकित हैं (चित्र ३६८ क)। प्रतिमा की चारों सतहों पर पद्मासन-मुद्रा में ऋषभनाथ, अजितनाथ, नेमिनाथ और पार्श्वनाथ बैठे हैं। दूसरी सर्वतोभद्रिका प्रतिमा में चारों स्रोर ऋषभनाय, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ और महावीर की प्रतिमाएँ हैं।

यक्ष-यक्षी प्रतिमाएँ : इस संग्रहालय में ऐसी पाँच प्रतिमाएँ (१६ से २३; ऊँचाई ४५ से ६६ सें० मी०,) हैं जिनमें यक्ष गोमेध और यक्षी ग्रंबिका को ग्राम्न-वृक्ष के नीचे लिलतासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। ग्राम्न-वृक्षों पर पद्मासन तीर्थंकरों की लघु आकृतियाँ भी दर्शायी गयी हैं। इनमें से एक प्रतिमा (२३) में कायोत्सर्ग तीर्थंकर की चार और लघु आकृतियाँ ग्रंकित की गयी हैं। इन सभी प्रतिमाश्रों में ग्रंबिका को सदैव अपनी गोद में शिशु को लिये हुए दिखाया गया है। एक अन्य प्रतिमा (१६; माप ७४×६६ सें० मी०) में शीतलनाथ के यक्ष ब्रह्मा को दर्शाया गया है। चतुर्भुजी यक्ष ब्रह्मा एक हाथ में पाण्डुलिपि तथा दूसरे हाथ में कमल लिये हुए है (चित्र ३६६ ख)।

बाल चंद्रजैन

# केंद्रीय पुरातत्त्व संग्रहालय, ग्वालियर

ग्वालियर के किले गूजरी महल में स्थित केंद्रीय पुरातत्त्व संग्रहालय में लगभग पचास जैन प्रतिमाएँ संगृहीत हैं जो भूतपूर्व मध्यभारत के ग्वालियर राज्य के विभिन्न स्थानों से प्राप्त की गयी हैं। इन प्रतिमाग्नों को मोटे तौर पर चार भागों में विभाजित किया जा सकता है: (१) गुप्तकालीन प्रतिमाएँ, (२) वे प्रतिमाएँ जिनके लिए प्रारंभिक मध्यकालीन समय निर्धारित किया जा सकता है (लगभग नौवीं और दसवीं शताब्दी), (३) मध्यकालीन (ग्यारहवीं ग्रौर बारहवीं शताब्दी) प्रतिमाएँ, (४) उत्तर मध्यकालीन (ग्वालियर के तोमर वंश के ग्रधीन निर्मित) प्रतिमाएँ।

गुप्त-कालीन प्रतिमाएँ: गुप्तकालीन तीन जैन प्रतिमास्रों में से दो प्रतिमाएँ कायोत्सर्ग तीर्थं-करों की तथा तीसरी प्रतिमा संबिका यक्षी की है। पहली प्रतिमा (३३; ऊँचाई १.६६ मीटर) संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

विदिशा के निकट बेसनगर से प्राप्त हुई है। यह एक तीथंकर की है जिसकी पहचान नहीं हो सकी। कायोत्सर्ग तीथंकर के लंबरूप हाथ घुटनों तक पहुँचे हुए हैं और कमल-कियों पर आधारित हैं। उनके घुँघराले बाल और कुछ उठा हुआ उष्णीष उल्लेखनीय है। तीथंकर के सिर के पीछे वृत्ताकार भामण्डल है जिसका केंद्र बहुदलीय कमल-युक्त है। भामण्डल की परिधि के बाह्य सिरे पर छोटी मालाएँ (फुल्लिकाएँ) हैं। भामण्डल के पार्व्व में दोनों ओर माला-वाहक गंधर्व उड़ते हुए ग्रंकित हैं। तीर्थंकर के पैरों के समीप दो भक्त घुटनों के बल बैठे हुए पुष्पमालाएँ ग्रपित कर रहे हैं। इन उपा-सकों के सिर खण्डित हैं। शैलीगत आधार पर इस प्रतिमा के लिए लगभग पाँचवी शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। दूसरी तीर्थंकर-प्रतिमा (५५; केंचाई ६५ सें० मी०) ऋषभनाथ का घड़-भाग है जो लश्कर (ग्वालियर) से प्राप्त किया गया है। तीसरी प्रतिमा (४६; माप ३३×४२ सें० मी०) को पार्वती के रूप में पहचाना गया है परंतु संभवतः यह देवी जैन यक्षी अंबिका है क्योंकि यह देवी आम्न-वृक्ष के नीचे अपने वाहन सिंह पर बैठी दिखाई गयी है। उसका कनिष्ठ शिशु प्रयंकर उसकी बायीं जाँघ पर बैठा हुआ दिखाया गया है। यह प्रतिमा गुना जिले के तुमैन नामक स्थान से प्राप्त की गयी है। इस प्रतिमा का समय छठी शताब्दी का आरंभिक काल निर्धारित किया जा सकता है।

आरंभिक मध्यकालीन प्रतिमाएँ: इस काल की प्रतिमाएँ जो संख्या में आठ हैं, बडोह (विदिशा,) तेरही, ग्वालियर के किले तथा अन्य अज्ञात स्थानों से एकत्रित की गयी हैं। एक बलूए पत्थर की प्रतिमा (१३२; माप ५४×४४ सें० मी०) में दो सिंहों पर आधारित मंच पर किसी तीर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। पादपीठ के केंद्र में धर्मचक्र ग्रीर उसके पार्श्व में दोनों ग्रीर हिरण म्रंकित हैं। इस प्रतिमा में तीर्थंकर का शीर्ध-भाग खण्डित है। लांछन के अभाव में तीर्थंकर को पह-चाना नहीं जा सका है। दूसरी तीर्थंकर-प्रतिमा (१२३; २.११×१.१६ मी०) ग्वालियर के किले से प्राप्त हुई है। इस प्रतिमा में तीर्थंकर को पादपीठ पर पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। उनके सिर के पीछे ग्रलंकृत भामण्डल है तथा उसके ऊपर तिहरा छत्र है जिसके पार्श्व में दोनों ग्रोर दो हाथी हैं। हाथियों के मुख सम्मुख-दिशा में हैं। छत्र के ऊपर द्दंभि का प्रतीक स्रंकित है। छत्र के नीचे एक मोटी-सी फलमाला दिखाई गयी है जिसे दो विद्याधर पकड़े हुए हैं । तीर्थंकर की प्रतिमा के पार्श्व में दोनों ग्रोर सौधर्म तथा ईशान स्वर्गों के इंद्रों को खड़े हुए दिखाया गया है। प्रतिमा की बाह्य पट्टिकाएँ व्याल ग्रौर मकर के कला-प्रतीकों से ग्रलंकृत हैं। इंद्रों के ऊपरी भाग में नवग्रह अंकित हैं जिनमें से चार दायीं भ्रोर हैं और पाँच बायीं श्रोर। इनके ऊपर कायोत्सर्ग तीर्थंकर की छोटी-छोटी ब्राकृतियाँ हैं। पादपीठ के कोनों पर यक्ष-यक्षी की प्रतिमाएँ हैं। यक्ष ब्रासन पर बैठा है तथा ग्रपने हाथ में थैली सँभाले है। यक्षी के एक हाथ में कमल (?) है ग्रीर दूसरा हाथ ध्रभय-मुद्रा में है।

ग्वालियर के किले से प्राप्त सर्वतोभद्रिका-प्रतिमा (११४; ऊँचाई ८४ सें० मी०) को भी इसी श्रेणी में वर्गीकृत किया जा सकता है। इसकी चारों सतहों पर कायोत्सर्ग तीर्थंकर उत्कीर्ण हैं।

श्राम्याय 38 ] भारत के संग्रहालय

इन चारों तीर्थंकरों में एक ऋषभनाथ हैं और दूसरे पार्श्वनाथ । शेष दो तीर्थंकरों को पहचानना संभव नहीं है ।

बडोह (विदिशा) के गडरमल-मंदिर से प्राप्त एक विशाल प्रतिमा (७६; माप २×१.३४ मी०) में एक महिला को पलंग पर लेटे हुए दिखाया गया है। पलंग की चादर ग्रौर तिकया ग्रलंकृत है। महिला की वगल में एक छोटे तिकए का सिरहाना किये एक शिशु लेटा हुन्ना है। महिला के सिर के पीछे भामण्डल है तथा वह सेविकान्नों द्वारा परिचारित है जिसमें से चार सेविकाएँ उसकी दायीं ग्रोर हैं तथा एक उसके सिर के पीछे खड़ी है। यह प्रतिमा संभवतः किसी तीर्थंकर की माँ की है जो दिक्-कुमारिकाग्नों द्वारा ग्रावित है परंतु कुछ विद्वान इसे यशोदा या देवकी तथा कृष्ण की प्रतिमा मानते हैं।

तेरही से प्राप्त अंबिका की एक प्रतिमा में यक्षी को पद्म-पुष्प के आसन पर उसके वाहन सिंह सहित बेंठे हुए दर्शाया गया है। वह अपने बायें हाथ में आम्र-लुंबी धारण किये हुए है। गोदी में बेंठे हुए शिशु की आकृति खण्डित हो चुकी है। उसकी बायों ओर पुरुषाकृति है जो अपने हाथ में आम्र-लुंबी धारण किये है तथा दायों ओर चमरधारी सेविका खड़ी है। यह प्रतिमा गज-व्याल के कला-प्रतीकों तथा उड़ते हुए गंधवों से अति सुंदरता के साथ अलंकृत है। इस संग्रहालय में दो अन्य प्रतिमाएँ (२६४ और ३८६; माप कमशः ७५ ४१६ सें० मी० और ४०४४७ सें० मी०) हैं जिनमें एक यक्ष-दंपित को दर्शीया गया है। इस दंपित को सामान्यतः गोमेध यक्ष और अंबिका यक्षी के रूप में पहचाना जाता है।

मध्यकालीन प्रतिमाएँ: मध्यकालीन पंद्रह प्रतिमाश्रों में से श्रिधकांश प्रतिमाएँ पढावली (जिला मुरैना) तथा विदिशा से प्राप्त की गयी हैं।

विदिशा से प्राप्त एक तीर्थंकर-प्रतिमा (१२६; ऊँचाई १.१६ मी०) में ऋषभनाथ पद्मासन-मुद्रा में एक पादपीठ पर बैठे हुए हैं जो खण्डित है। इस प्रतिमा के अवशेष परिकर-भाग पर श्रंकित तीर्थंकरों की आठ लघु आकृतियों से ज्ञात होता है कि यह प्रतिमा एक चतुविंशति-पट्ट था जिसके मूल नायक ऋषभनाथ हैं। इस प्रतिमा के लिए बारहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। पढावली से प्राप्त अजितनाथ की प्रतिमा (१२६; ऊँचाई ६२ सें० मी०) में तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। उनके पादपीठ पर उनका लांछन हाथी श्रंकित है। प्रतिमा का बाह्य चौखटा वायीं श्रोर से टूट चुका है। दायों श्रोर के अवशिष्ट चौखटे पर तीन कायोत्सर्ग तीर्थंकर और व्याल का कला-प्रतीक अकित है। पढावली से ही कायोत्सर्ग शांतिनाथ की एक प्रतिमा (१२७; ऊँचाई २ मी०) प्राप्त हुई है जिसके पादपीठ पर तीर्थंकर का लांछन हिरण श्रंकित है। चार कायोत्सर्ग तीर्थंकरों की अन्य लघु आकृतियों ने इस प्रतिमा को एक पंच-तीर्थिका का रूप दे दिया है। इस प्रतिमा का समय बारहवीं शताब्दी निर्धारित किया जा सकता है।

इस संग्रहालय में पार्श्वनाथ की तीन प्रतिमाएँ हैं जो क्रमशः पढावली, ग्रहमदपुर (विदिशा) तथा ग्वालियर के किले से प्राप्त हुई हैं। पढावली से उपलब्ध प्रतिमा में (१२४;ऊँचाई १.४० मी०) संग्रहालयों में कला कृतियाँ [ भाग 10

में पार्श्वनाथ को पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया है। उनके पीछे कुण्डलीबद्ध नाग खड़ा हुआ है जो अपने फण-छत्र से उनको छाया प्रदान कर रहा है। तीर्थंकर के वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न अकित है। उनके सिर के पीछे भामण्डल है जिसके ऊपर तिहरा छत्र है। छत्र के ऊपर दंदिभ का प्रतीक है तथा छत्र के पार्श्व में हाथी ग्रांकित हैं। तीर्थंकर के पार्श्व में हाथी पर खड़े हुए उनके सेवक इंद्र प्रदिश्ति हैं जिनके सिरों पर नाग-फण छत्र हैं। पादपीठ पर धर्मचत्र, उपासक-गण तथा सिंह अकित हैं। श्रहमदपुर से प्राप्त प्रतिमा (११६; ऊँचाई १४५ मी०) में पार्श्वनाथ को नाग-फण छत्र के नीचे कायोत्सर्ग-मुद्रा में दिखाया गया है। ग्वालियर के किले से प्राप्त पार्श्वनाथ की तीसरी प्रतिमा (१३०; ऊँचाई ७६ सें० मी०) अभिलेख-युक्त है जिसके लिए ग्यारहवीं-बारहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। इस प्रतिमा के परिकर में श्रांकत तीर्थंकरों की लघु आकृतियों से ज्ञात होता है यह प्रतिमा एक चतुर्विश्रति-पट्ट थी। इस प्रतिमा के पादपीठ पर अपने वाहन कुक्कुर सहित क्षेत्रपाल की एक लघु आकृति भी देखी जा सकती है। पद्मासन तीर्थंकरों की तीन अन्य प्रतिमाएँ (११५,१२१ तथा १२२) उनके लांछनों के अभाव में पहचानी नहीं जा सकती है। इन तीनों अचिह्नित तीर्थंकरों की प्रतिमाओं में से प्रथम प्रतिमा ग्वालियर के किले से प्राप्त हुई है और शेष दो प्रतिमाएँ पढ़ावली से।

इस काल की दो सर्वतोभद्रिका-प्रतिमाएँ भी यहाँ उपलब्ध हैं। विदिशा से प्राप्त सर्वतोभद्रिका प्रतिमा (१३१, ऊँचाई ५६ सें० मी०) में चारों स्रोर चार कायोत्सर्ग तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ है जिनमें से दो तीर्थंकरों को ऋषभनाथ एवं पार्श्वनाथ के रूप में पहचाना जा चुका है जबिक शेष दो तीर्थंकर स्रचिह्नित हैं। दूसरी सर्वतोभद्रिका-प्रतिमा (२६२) भली-भाँति पालिश की हुई है। यह प्रतिमा जैसा कि इसके स्रभिलेख से ज्ञात होता है भरिल स्रौर (संभवतः उसकी पत्नी) कलणा द्वारा निर्मित करायी गयी। यह प्रतिमा किस क्षेत्र से प्राप्त हुई है यह ज्ञात नहीं हो सका है।

एक द्वि-मूर्तिका प्रतिमा (३०६; माप १.३५ मी०×४६ सें० मी०) में कायोत्सर्ग-मुद्रा में दो तीर्थंकर दर्शाये गये हैं। यह प्रतिमा कहाँ प्राप्त हुई है यह ज्ञात नहीं है लेकिन इसके लिए तेरहवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। शिवपुरी जिले के अंतर्गत पढावली स्थान से किसी तीर्थंकर प्रतिमा के परिकर का एक खण्ड (३४३) प्राप्त हुआ है जो बारहवीं शताब्दी का है। पढावली से ही एक मान-स्तंभ (३४३; ऊँचाई १.५ मी०) प्राप्त हुआ है जिसमें देवकोष्ठों के अंदर तीर्थंकर की लघु प्रतिमाओं को बैठे हुए दर्शाया गया है जिनमें से एक तीर्थंकर को नाग-फण छत्र के कारण पार्श्वनाथ के रूप में पहचाना जा सकता है। इस संग्रहालय में मात्र एक ही देवी-प्रतिमा है जो चक्रेश्वरी (१४६) की है।

उत्तर-मध्यकालीन प्रतिमाएँ: उत्तर-मध्यकालीन, ग्वालियर के तोमर वंशीय शासकों के राज्य-कालों की लगभग बीस जैन प्रतिमाएँ इस संग्रहालय में संरक्षित हैं जो ग्वालियर के किले में प्राप्त हुई हैं। इनमें से कुछ प्रतिमान्नों का वास्तविक स्थान ज्ञात नहीं है।

भारत के संप्रहालय

ग्वालियर किले के क्षेत्र से प्राप्त ऋषभनाथ की प्रतिमा (११६; ऊँचाई ७२ सें० मी०) में तीर्थंकर दो सिंहों पर आधारित पादपीठ पर पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दिखाये गये हैं। दूसरी प्रतिमा (३६४) संभवत : ऋषभनाथ की प्रतिमा का खण्डित पादपीठ है। एक अन्य प्रतिमा (३०; ऊँचाई ६२ सें० मी०) में संभवनाथ को ग्रंकित किया गया है जिसके पादपीठ पर जनका लांछन ग्रंवव ग्रंकित है। पद्मप्रभ की प्रतिमा (११६; ऊँचाई ६३ सें० मी०) का निचला भाग महत्त्वपूर्ण है क्योंकि पादपीठ पर संवत् १५५२ का एक ग्रंभिलेख ग्रंकित है जिसके अनुसार तोमरवंशीय शासक महाराजाधिराज मानसिंह के शासनकाल में यह प्रतिमा गोपाचल दुर्ग (ग्वालियर) में प्रतिष्ठापित की गयी थी। इस ग्रंभिलेख से ग्वालियर के भट्टारकों के विषय में भी जानकारी प्राप्त होती है जो मूल संघ के बलात्कार-गण के सरस्वती-गच्छ के भट्टारक पद्मनंदी की परंपरा से संबंधित थे।

ग्वालियर के किले से प्राप्त चंद्रप्रभ की एक पंच-तीर्थिका प्रतिमा (१२५; ऊँचाई १.४२ मी०) में मूल नायक तीर्थंकर चंद्रप्रभ दो सिंहों पर भ्राधारित ग्रर्ध-वृत्ताकार पादपीठ पर कायोत्सर्ग- मुद्रा में खड़े हुए हैं। तीर्थंकर का लांछन पादपीठ पर दर्शाया गया है। चंद्रप्रभ के साथ ही तीर्थंकरों की चार लघु प्रतिमाएँ भी ग्रंकित हैं जिनमें से दो कायोत्सर्ग-मुद्रा में तथा दो पद्मासन-मुद्रा में हैं।

ग्वालियर के किले से नेमिनाथ की प्रतिमा (११७; ऊँचाई २ मी०) भी प्राप्त हुई है जिसमें पादपीठ पर आधारित पद्म-पुष्प पर तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े हैं तथा उनके पार्व में दोनों ओर इंद्र हैं। पादपीठ पर तीर्थंकर का लांछन शंख, धर्मचक तथा एक उपासिका अंकित हैं। एक पार्वनाथ-प्रतिमा का खण्डित निचला भाग भी इस काल की एक उल्लेखनीय प्रतिमा के रूप में परिगणित किया जा सकता है। इसके पादपीठ पर दायें और बायें कोनों पर कमशः यक्ष धरणेंद्र भीर यक्षी पद्मावती की प्रतिमाएँ उत्कीर्ण हैं। इन दोनों यक्ष और यक्षी के ऊपर नाग-फण छत्र है। यक्षी एक नाग पर बंठी है और यक्ष का वाहन कुक्कुट भी अंकित है। पादपीठ पर ग्वालियर के तोमरवंशीय शासक विक्रमादित्य के शासनकालीन तिथि संवत् १४७६ (?) का अभिलेख अंकित है जिसमें काष्ठा-संघ के पुष्कर-गण और माथुर-अन्वय के भट्टारक सहस्रकीर्ति का भी उल्लेख है। एक अन्य प्रतिमा (३०६; माप ६७४५७ सें० मी०) किसी विशाल पार्वनाथ प्रतिमा का खण्डित शीर्ष-भाग है।

ग्वालियर के किले से प्राप्त प्रतिमा (१२६; ऊँचाई ७१ सें० मी०) में एक अचिह्नित तीर्थं-कर को पद्मासन-मुद्रा में दिखाया गया है। एक दूसरी अचिह्नित तीर्थंकर-प्रतिमा (६८३; ऊँचाई १.२६ मी०) का प्राप्ति-स्थान ज्ञात नहीं है। इसके अतिरिक्त दो अन्य पद्मासन तीर्थंकर-प्रतिमाएँ (१३३ तथा १७४) भी हैं। एक पट्ट (माप ३४×५१ सें० मी०) में अठारह तीर्थंकर दिखाये गये हैं जो तीन पंक्तियों में अंकित हैं। यह पट्ट पंद्रहवीं शताब्दी का हो सकता है।

इस संग्रहालय में तोमर काल की दो सर्वतोभद्रिका-प्रतिमाएँ (२६१ और २६३; ऊँचाई क्रमशः १.१६ तथा १.२१ मी०) भी हैं जिनकी चारों सतहों पर तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ उत्कीर्णं हैं। पहली प्रतिमा में श्रादिनाथ श्रोर पार्श्वनाथ इन दो तीर्थंकरों को पहचाना जा सका है श्रोर दूसरी संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

प्रतिमा में मात्र एक तीर्थंकर पार्श्वनाथ को। यहाँ पर एक मान-स्तंभ (२६०; ऊँचाई १००६ मी०) भी है जिसमें एक सौ उनतालीस पद्मासन तीर्थंकर-प्रतिमाएँ ग्रंकित हैं। इन तीर्थंकरों में से मात्र ग्रादिनाथ को ही पहचाना जा सकता है।

बालचंद्र जैन

## शिवपुरी संग्रहालय

इस संग्रहालय में जैन प्रतिमात्रों का एक संपन्त संकलन है जो प्रायः नरवर (प्राचीन नलपुर) से प्राप्त किया गया है। इनमें से यहाँ कुछ विशेष प्रतिमान्नों का ही उल्लेख किया जा रहा है।

चतुर्विश्वति-पट्ट: इस पट्ट (१६७; माप १.०६ मी० ४४६ सें० मी०) में एक पंक्ति में चौबीसों तीर्थंकरों की लघु प्रतिमाएँ उत्कीर्ण हैं ग्रौर समस्त तीर्थंकरों के लांछन उनके पैरों के नीचे ग्रंकित हैं। पट्ट पर ग्रंकित ग्रभिलेख के श्रनुसार इस पट्ट पर चौबीसों तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ हैं तथा इस पट्ट को संवत् १०६३ (सन् १००६) में स्थापित किया गया था।

तीर्थंकर प्रतिमाएँ: इस संग्रहालय में तीर्थंकरों की अनेक प्रतिमाएँ हैं जो कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। अधिकांश प्रतिमाएँ वारहवीं शताब्दी की मानी जा सकती हैं। चंद्रप्रभ (चित्र ३६६) की प्रतिमा (१४६) के पादपोठ पर ग्रंकित स्रभिलेख से ज्ञात होता है कि जयचंद्र ने अपनी पत्नियों सहना तथा मोना भ्रौर पुत्र ब्राशाधर सहित इस प्रतिमा की प्रतिष्ठापना संवत् १२४१ में की थी। एक ग्रन्य प्रतिमा (२; ऊँचाई २ मो० ) में ग्रजितनाथ को एक तिहरे छत्र के नीचे कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। इस प्रतिमा के शीर्ष पर स्नामलक स्रौर कलश भी स्रिक्त हैं। छत्र-त्रय के ऊपर एक श्रलंकृत ुँदेवकोष्ठ में एक तोर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में दिखाया गया है । तीर्थंकर की मुख्य प्रतिमा के पार्श्व में दोनों स्रोर चमरधारी दो इंद्रों की प्रतिमाएँ थीं जो खण्डित हो चुको हैं। पाद-पीठ सिंह प्रतिमास्रों से भलो-भाँति स्रलंकृत है। इसपर एक पद्मासन तीर्थंकर-युक्त एक देवकोष्ठ भी ग्रंकित है। प्रतिमा के शोर्ष-भाग में मकर-तोरण ग्रौर कीर्ति-मुख है। पादपीठ पर ग्रजितनाथ का लांछन गज ग्रंकित है जिसके दोनों स्रोर दो उपासक-स्राकृतियाँ भी हैं। एक ग्रन्य प्रतिमा (३. ऊँचाई १.५५ मी०) में संभवनाथ को र्वंउनके लांछन ग्रश्व सहित ग्रंकित किया गया है। उनके छन्न के दोनों ग्रोर हाथी हैं जो ग्रपनी सूँडों में कमल की कलियाँ लिये हैं। पादपीठ पर उपासक-दंपति भी ग्रंकित है। श्रभिनंदननाथ (४; ऊँचाई २.०५ मी०) तथा पद्मप्रभ (५; १.६५ मी०) की प्रतिमाएँ न्युनाधिक पूर्वोक्त भ्रजितनाथ की प्रतिमा की भाँति हैं, जिनमें मात्र उनके लांछन चिह्नों का ही अंतर है। अन्य अनेक तीर्थंकरों को कायोत्सर्ग प्रतिमाएँ भी इसी प्रकार की हैं। इनमें से एक प्रतिमा (१६;ऊँचाई १.३५ मो०) अत्यंत आकर्षक है जो किसी अचिह्नित तीर्थंकर की है। इसपर ग्रत्युत्तम पालिश है।

(ख) धुबेला राज्य संग्रहालय : तीर्थंकर नेमिनाथ (शहडोल जिला)





(क) धुबेला राज्य संग्रहालय: चतुर्विशति-पट्ट (जसो)

चित्र 367



(क) धुबेला राज्य संग्रहालय : सवंतोभद्र (रीवा क्षेत्र)



(ख) धुबेला राज्य संग्रहालय: यक्ष ब्रह्मा (रीवा क्षेत्र)

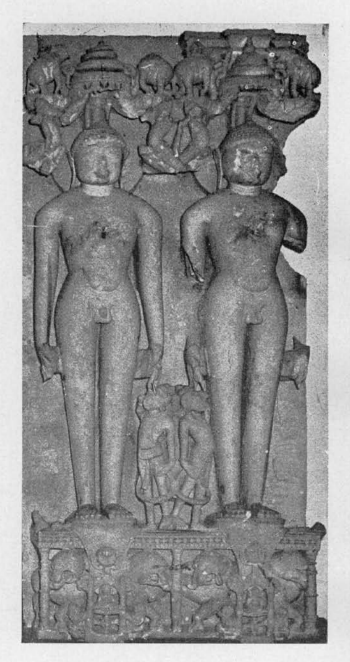
चित्र 368

ग्रघ्याय 38 ] भारत के संग्रहालय



शिवपुरी संग्रहालय: तीर्थंकर चंद्रप्रभ का पादपीठ

चित्र 369



(क) शिवपुरी संग्रहालय : द्वि-मूर्तिका



(ख) शिवपुरी संग्रहालय: तीर्थंकर

चित्र 370

(ख) शिवपुरी संग्रहालय : तीर्थंकर पार्श्वनाथ





(क) शिवपुरी संग्रहालय : तीर्थंकर-मूर्ति

चित्र 371



शिवपुरी संगहालय : स्थापत्यीय शिलाखण्ड

चित्र 372

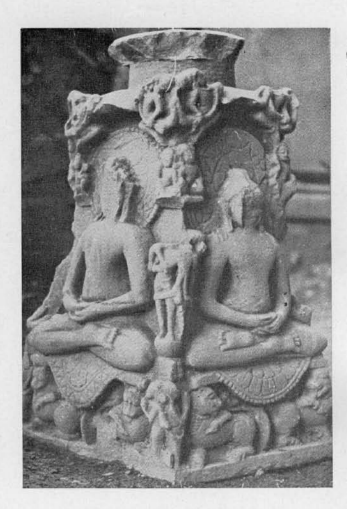


(क) रायपुर संग्रहालय : तीर्थंकर महावीर (कारीतलाई)



(ख) रायपुर संग्रहालय : तीर्थंकर ग्रजितनाथ संभवनाथ (कारीतलाई)

चित्र 373



(क) रायपुर संग्रहालय : सर्वंतोभद्रिका (कारीतलाई)



(ख) रायपुर संग्रहालय : यक्षी ग्रंबिका (कारीतलाई)

इस संग्रहालय में कुछ द्वि-मूर्तिका भी हैं जिनमें दो-दो तीर्थंकरों की प्रतिमाएं उत्कीर्णं हैं। इनमें से एक प्रतिमा (१६; ऊँचाई १.४० मी०) में ग्रजितनाथ ग्रौर संभवनाथ ग्रपने लांछनों सहित उत्कीर्णं हैं (चित्र ३७० क)। दूसरी प्रतिमा (१७) संभवनाथ ग्रौर नेमिनाथ की है। सभी तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। एक ग्रन्य प्रतिमा (१८; ऊँचाई १.१० मी०) शांतिनाथ ग्रौर महावोर की है। इस प्रतिमा के ग्रभिलेख के ग्रनुसार इसे हैं किसी जसहर नामक व्यक्ति ने प्रतिष्ठा-पित कराया था।

वे प्रतिमाएँ जिनमें तीर्थंकरों को पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है कहीं अधिक कलात्मक ढंग से गढ़ी गयी हैं। इनमें से एक प्रतिमा (१; ऊंचाई १.५५ मी०) में एक तोर्थंकर को पदमासन-मुद्रा में ग्रत्यंत सुंदरता के साथ ग्रंकित किया गया है। उनके दक्ष पर सुंदर श्रीवत्स-चिह्न ग्रीर सिर के पीछे अलंकृत भामण्डल उत्कीर्ण हैं। यह तीर्थं कर की प्रतिमा अचिह्नित है। तीर्थं कर का दायाँ हाथ भीर घटना खण्डित हो चुका है (चित्र ३७० ख)। एक भ्रन्य प्रतिमा में (६; ऊँचाई ६५ सें भी । स्पार्क्नाथ को सिहासन पर एक तिहरे छत्र तथा पंच फणो नाग-छत्र के नोचे पदमासन-मुद्रा में दिखाया गया है। इस सुंदर प्रतिमा के दोनों हाथ खण्डित हैं। एक अन्य अचिह्नित तीर्थंकर की प्रतिमा (२४; ऊँचाई १.३५ मी०) अपने अलंकृत आसन और भामण्डल के लिए उल्लेखनीय है (चित्र ३७१ क)। पाइवनाथ की एक प्रतिमा (२७, ऊँचाई १३५ सें० मी०) में तीर्थंकर को पदमासन-मुद्रा में दिखाया है (चित्र ३७१ ख)।तीर्थंकर के पीछे एक कुण्डलीबद्ध सर्प खड़ा है जो अपने सप्त-फणी छत्र से उनके सिर पर छाया किये है। तीर्यंकर के पार्व में दोनों छोर चमरधारी सेवक इंद्र खड़े हैं। छत्र के ऊपर उड़ते हुए मालाधारी, कलश लिये हाथी और दुंदुभिवादक संकित हैं। एक स्रन्य प्रतिमा (४५; ऊँचाई १ मीटर) वृत्ताकार रूप से उत्कीर्ण है। बारहवीं शताब्दी की पदमासन तीर्थं करों की तीन प्रतिमाएँ (२६, ३६ तथा ४३) भीर हैं। संग्रहालय में काले पत्थर से निर्मित कुछ प्रति-माग्रों के खण्डित निचले भाग भी संरक्षित हैं। इनके पादपीठों पर ग्रंकित श्रभिलेखों के ग्रनुसार इनकी प्रतिमास्रों को संवत् १३२६, १३३४, १३४१, १३४४ तथा १३४६ में प्रतिष्ठापित किया गया था। ये समस्त निम्न भाग पद्मासन तीर्थंकर-प्रतिमात्रों के ग्रंश हैं जिनके ऊपरी भाग खण्डित ग्रोर लुप्त हो चुके हैं।

म्रलंकृत स्थापत्यीय खण्ड : इस संग्रहालय में नरवर से प्राप्त म्रलंकृत स्थापत्यीय खण्ड कलाकारी के सुंदरतम उदाहरण हैं। ये खण्ड लघु तोरणों के मंश हैं। इनमें से एक खण्ड (४७) की केंद्र-वर्ती प्रतिमा यक्षी चक्रेश्वरी को है। छह-भुजी यक्षी चक्रेश्वरी एक उच्चासन पर लिलतासन-मुद्रा में वंठी है। यक्षी देवकुलिका में प्रतिष्ठित है जिसके पार्श्व में स्तम तथा शीर्ष-भाग में शिखर है। इसके दायीं-बायीं भ्रोर तीर्थंकर बैठे हुए हैं जिनके ऊपर छत्र ग्रंकित हैं। दायीं भौर बायीं म्रोर के नितांत कोने वाले स्तमों तथा शिखर-युक्त देवकुलिकामों में तीर्थंकर पद्मासन-मुद्रा में बैठे हैं। दायीं भ्रोर बायीं म्रोर के नितांत छोरों पर मकरों की भ्राकृतियाँ हैं जिनमें से बायीं म्रोर की मकर-म्राकृति खण्ड (चित्र ३७२) में तीर्थंकरों म्रौर यक्षियों को देवकोष्ठों में दर्शाया गया है।

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

इस खण्ड पर एक साथ ग्रंकित तीन यक्षियों की भी एक प्रतिमा है। इनमें से केंद्रवर्ती यक्षी गरुड पर ग्राह्ड तथा ग्रपने ऊपरी हाथों में चक्र ग्रौर गदा घारण किये है। यह यक्षी चक्रेश्वरी हो सकती है। यक्षियों के ऊपर केंद्रवर्ती देवकुलिका में एक पद्मासन तीर्थंकर हैं जिनके पार्व की लघु देव-कुलिकाग्रों में तीर्थंकर स्थापित हैं। केंद्रवर्ती देवकुलिका के पार्व में उड़ते हुए माला-धारी ग्रंकित हैं। तीसरे खण्ड (५१) में एक लघु देवालय के मध्यवर्ती देवकोष्ठ में एक तीर्थंकर पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दिखाये गये हैं। इसके स्तंभों की पंक्तियाँ गज-शादूंल के कला-प्रतीकों से ग्रलंकृत हैं। इसपर ग्रामलक-युक्त कई सतहों वाला शिखर मण्डित है, जिसपर कलश नहीं है। इस लघु देवालय के पार्व में दोनों ग्रोर मकर का कला-प्रतीक ग्रंकित है। ऐसे ही दो खण्ड (२१० तथा २३५) ग्रौर हैं जिनमें लघु देवालय ग्रंकित हैं। पहले खण्ड की देवकुलिका में पद्मासन तीर्थंकर को दिखाया गया है ग्रौर दूसरे खण्ड की देवकुलिका में एक ग्रष्टअभुजी यक्षी को ग्रपने वाहन वृषभ पर बैठे हुए दिखाया गया है। यक्षी वाले खण्ड का शिखर ग्रत्यंत ग्रलंकत है। खण्डित प्रतिमाग्रों के पादपीठ भी इनपर ग्राधारित तीर्थंकर-प्रतिमाग्रों के लांछनों के ग्रांकत होने के कारण कलात्मक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं।

एक स्तंभ : इस संग्रहालय में एक स्तंभ का खण्ड (६१) भी संरक्षित है। इस स्तंभ पर तीर्थंकरों की प्रतिमाओं के अतिरिक्त एक आचार्य और एक साध्वी की प्रतिमा भी अंकित है। इस स्तंभ पर उत्कीर्ण संवत् १५१७ अथवा शक संवत् १३६२ के अभिलेख के अनुसार, यह प्रतिमा जिसके समीप ही कमण्डलु और पिच्छिका अंकित है आचार्य प्रतापचंद्र की है जो काष्ठा-संघ के माथुर-अन्वय के आचार्य क्षेमकीर्ति के शिष्य थे। कमण्डलु और पिच्छिका सहित पद्मासन-मुद्रा में प्रदिश्चित साध्वी, अभिलेख के अनुसार, आर्यिका संयमश्री हो सकती है।

बालचंद्र जैन

# जयसिंहपुरा जैन पुरातत्त्व संग्रहालय, उज्जैन

इस संग्रहालय में मालवा-क्षेत्र के विभिन्न स्थानों से प्राप्त पाँच सौ से अधिक जैन प्रतिमाएँ संरक्षित हैं। इनमें से छियानबे प्रतिमाओं पर अभिलेख अंकित हैं। इन प्रतिमाओं में तीर्थंकरों, जैन-देवियों, सर्वतोभद्रिका तथा चौमुख प्रतिमाएँ हैं। सबसे अधिक, चौंसठ प्रतिमाएँ, मात्र पार्श्वनाथ की हैं। इसके ग्रतिरिक्त ऋषभनाथ की सेंतीस, चंद्रप्रभ की बीस, अजितनाथ की बारह तथा अन्य तीर्थंकरों की भी अनेकानेक प्रतिमाएँ हैं।

अभिलेखांकित प्रतिमाओं में से निम्नलिखित उल्लेखनीय हैं: धार से प्राप्त ऋषभनाथ की एक प्रतिमा (३०) पर विक्रम संवत् १६२६ का अभिलेख अंकित है। जवास से प्राप्त ऋषभनाथ की संगमरमर से निर्मित दो प्रतिमाएँ (४७ और ५०) संवत् १४१६ की; नागदा (देवास) से प्राप्त काले पत्थर की एक प्रतिमा (७१) संवत् १२२२ की है। अभिनंदननाथ की एक प्रतिमा (१७६)

भारत के संप्रहालय

पर उसकी स्थापना की तिथि संवत् १११८ का उल्लेख है। शांतिनाथ की दो प्रतिमाओं पर संवत् १२२२ ग्रौर १२३१ का उल्लेख है। एक देवी प्रतिमा पर तीन पंक्तियों का ग्रभिलेख ग्रंकित है जिसमें संवत् १२२४ का उल्लेख है। ग्राष्टा ग्रौर कर्चा से प्राप्त मुनि सुव्रतनाथ की दो प्रतिमाएँ बारहवीं शताब्दी की विशेषताएँ लिये हुए हैं।

गुना से प्राप्त पार्श्वनाथ की एक प्रतिमा विशेष उल्लेखनीय है। इस प्रतिमा में तीर्थंकर को सप्त-फणी नाग-छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए दर्शाया गया है। उनके पार्श्व में बायीं झोर यक्ष घरणेंद्र झोर दायीं झोर यक्षी पद्मावती प्रदर्शित है।

जैन देवी-प्रतिमाग्रों में बदनावर से प्राप्त यक्षी चक्रेश्वरी की प्रतिमा का खण्डित ग्रंश ग्रिति उत्तम हैं। इसी स्थान से प्राप्त महामानसी, रोहिणी, ग्रंबिका ग्रौर निर्वाणा देवी की प्रतिमाएँ कलात्मक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं।

एक शिला पर उद्भृत प्रतिमा (१४१) में छह जैन देवियों को अपनी गोद में शिशुओं को बैठाये हुए दर्शाया गया है। प्रत्येक देवी के नीचे उसका नाम भी अंकित है। एक अन्य शिलोद्भृत प्रतिमा (१५६) में चार नारी आकृतियाँ उत्कीर्ण हैं जिनके नीचे उनके नाम देव-दासी, रसद्गुण-देवी, विमारवती और त्रिशला-देवी अंकित हैं।

इस संग्रहालय में बाईस धातु-प्रतिमाएं ग्रोर एक समवसरण भी है जिनमें ग्रधिकांश प्रतिमाएँ श्रीभेलेखांकित हैं।

सत्यंधर कुमार सेठी सुरेंद्र कुमार स्रायं

### रायपुर संग्रहालय

रायपुर स्थित महंत घासीदास स्मारक संग्रहालय में जैन प्रतिमान्नों का एक समृद्ध संग्रह है जिसमें चालीस पाषाण-निर्मित तीर्थंकरों, सेवक देवी-देवतान्नों, चौमुख, सहस्रकूट न्नादि प्रतिमाएँ हैं। ये प्रतिमाएँ कलचुरि शासकों के काल की हैं। इनमें मात्र एक ही ऐसी प्रतिमा है जो दक्षिण कोसल के सोमवंशीय शासनकाल की है। इन उन्तालीस कलचुरिकालीन प्रतिमान्नों में से तेंतीस प्रतिमाएँ डाहल या चेदि के कलचुरि शासकों के काल की कला का प्रतिनिधित्व करती हैं, जिनकी राजधानी जबलपुर के समीप त्रिपुरी (म्राधुनिक तेवर) में थीं। शेष छह प्रतिमाएँ उन स्थानों से प्राप्त हुई हैं जो कलचुरियों के उत्तराधिकारियों के शासनाधीन थे भौर जिनकी राजधानी बिलासपुर जिले के रत्नपुर (ग्राधुनिक रतनपुर) में थी। सोमवंशीय शासनकाल की एकमात्र प्रतिमा दक्षिण कोसल की प्राचीन राजधानी सिरपुर (प्राचीन श्रीपुर) से प्राप्त हुई बतायी जाती है। इस प्रतिमा का समय लगभग ८०० ई० निर्धारित किया जाता है। समस्त डाहल प्रतिमाएँ जबलपुर जिले के

कारीतलाई स्थान से प्राप्त हुई हैं जिनका समय दसवीं और ग्यारहवीं शताब्दी है। छत्तीसगढ़ से प्राप्त प्रतिमाओं में से चार रतनपुर से, भीर दो खण्डित प्रतिमाएँ रायपुर जिले के भ्रारंग से प्राप्त की गयी हैं। ये सभी प्रतिमाएँ बारहवीं शताब्दी की हैं।

## सिरपुर से प्राप्त प्रतिमा

पार्श्वनाथ : पार्श्वनाथ की इस प्रतिमा (०००३; ऊँचाई १०८ मी०) में तीर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में दिखाया गया है। तीर्थंकर के सिर पर सप्त-फणी नाग-छत्र है। नाग की समा-नांतर कुछ कुण्डिलियाँ ऐसी प्रतीत होती है जैसे वे तीर्थंकर के पीछे तिकये का कार्य दे रही हों श्रीर किनारों पर उत्कीर्ण मकर की धाकृतियाँ तीर्थंकर के श्रासन की पीठ की रचना करती दिखाई दे रही हैं। तीर्थंकर का मुख, हाथ श्रीर घुटने खण्डित हैं। तीर्थंकर के वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न श्रीर हथेलियों पर चक्र श्रंकित हैं। उनके श्रुंघराले बाल उष्णीय में श्राबद्ध हैं। इस प्रतिमा का पादपीठ अत्यंत खण्डित हैं।

### कारीतलाई से प्राप्त प्रतिमाएँ

कलचुरियों के काल में कारीतलाई जैनों का एक महत्त्वपूर्ण केंद्र था । यहाँ पर बड़ी संख्या में जैन प्रतिमाएँ प्राप्त की गयी थीं जिनमें से तैतीस प्रतिमाएँ इस संग्रहालय द्वारा प्राप्त की गयीं।

ऋषभनाथ की प्रतिमाएँ : संग्रहालय में ऋषभनाथ की पाषाण निर्मित छह प्रतिमाएँ हैं। इनमें से एक प्रतिमा (२५३७; ऊँचाई १.३५ मी०) में ऋषभनाथ पद्मासन-मुद्रा में एक अलकृत उच्च पादपीठ पर बैठे हैं। तीर्थंकर का सिर, दायाँ हाथ और बार्या घुटना खण्डित है। वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न और सिर के पीछे भामण्डल श्रीकित है। भामण्डल के ऊपर एक तिहरा छत्र है जिसके दोनों पाइवों में गज पर झारूढ़ एक-एक झाकृति प्रविश्तित है। छत्र के ऊपर एक दुंदुभिवादक है। गजों के नीचे माला-धारी विद्याधर-दंपित श्रीकत है। विद्याधरों के नीचे सौधर्म एवं ईशान स्वर्गों के इंद्र चमर धारण किये खड़े हैं। पादपीठ पर वृषम और उसके नीचे धर्मचक हैं जिसके पादवों में एक-एक सिह श्रीकत हैं। सिहासन के दायीं छोर के कोने पर गोमुख यक्ष तथा बायीं श्रोर के कोने पर चक्रेक्वरी यक्षी लिलतासन-मुद्रा में बैठी है। ऋषभनाथ की दूसरी प्रतिमा (२५७६; ऊँचाई १.३२ मी०) पूर्वोक्त प्रतिमा की ही भाँति है। इस प्रतिमा में तीर्थंकर के दोनों हाथ और घुटने खण्डित हैं। यक्षी चक्रेक्वरी को गरूड पर झारूढ दिखाया गया है। ऋषभनाथ की शेष चारों प्रतिमाओं (००३३, २५२५, २५४६ तथा २५६४) में तीर्थंकर को पद्मासन-मुद्रा में दिखाया गया है। एक प्रतिमा (००३३; ऊँचाई ७४ सें० मी०) के पादपीठ पर बार्ये सिरे पर चक्रेक्वरी के स्थान पर श्रंविका झंकित हैं जबिक दूसरी प्रतिमा (२५४६) के सिहासन में सिहों के साथ दो हाथी भी अंकित हैं।

ग्रध्याय 38 ] भारत के संग्रहालय

शांतिनाथ की प्रतिमाएँ : शांतिनाथ की एक प्रतिमा (२५३८) में उन्हें कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। पादपीठ पर उनका लांछन हिरण ग्रंकित है। पार्श्ववर्ती सिंहों के श्रतिरिक्त यक्ष गरुड़ ग्रौर यक्षी महामानसी भी श्रंकित हैं।

पार्श्वनाथ की प्रतिमाएँ : संग्रहालय में संरक्षित पार्श्वनाथ की पाँचों प्रतिमाएँ कारीतलाई से प्राप्त हैं। इनमें दो प्रतिमाएँ (००३५; ऊँचाई १.०४ मी० तथा २५७७; ऊँचाई १.३७ मी०) वस्तुतः पार्श्वनाथ के चतुर्विशति-पट्ट हैं। पहली प्रतिमा में पार्श्वनाथ को सप्त-फणी नाग-छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में दर्शाया गया है। तीर्थंकर की दायीं ग्रोर नौ ग्रौर बायीं ग्रोर ग्राठ लघु तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं। शेष छह तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ छत्र के ऊपरी किनारे पर एक पंक्ति में ग्रंकित रही होंगी क्योंकि यह भाग खण्डित है। पादपीठ पर धरणेंद्र ग्रौर पद्मावती को बंठे हुए ग्रंकित दिखाया गया है जिनके ऊपर नाग-फणों के छत्र हैं। पार्श्वनाथ की शेष दो प्रतिमाएँ (२५५३ तथा २५५१) खण्डित हैं।

महावीर की प्रतिमा : इस संग्रहालय की सर्वोत्तम प्रतिमाग्नों में एक प्रतिमा (००३६; ऊँचाई १.०१ मी०) महावीर की है जो क्वेत बलुए पत्थर से निर्मित हैं। महावीर एक उच्चासन पर ध्यान-मुद्रा में उत्थित-पद्मासनस्थ हैं (चित्र ३७३ क)। उनके घुँघराले बाल उष्णीष में ग्राबद्ध हैं। उनके वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न है। प्रतिमा का ऊपरी ग्रीर दायाँ भाग खण्डित है जिसपर प्रभामण्डल ग्रीर प्रातिहार्य की ग्रन्य श्राकृतियाँ ग्रंकित रही होंगी क्योंकि तीर्थंकर के ठीक दायीं ग्रोर ग्रंकित कुछ तीर्थंकर-ग्राकृतियाँ दिखाई देती हैं। इससे प्रतीत होता है कि यह भी एक चतुर्विश्वति-पट्ट था। पाद-पीठ पर चक्र ग्रीर तीर्थंकर का लांछन सिंह ग्रंकित है। दो सिंहों के बीच में सिंहासन प्रदर्शित है। चक्र ग्रीर लांछन के ठीक नीचे एक लेटी हुई महिला की। ग्राकृति है जो संभवतः इस प्रतिमा की दानदात्री की ग्राकृति होगी। पादपीठ के किनारों पर यक्ष मातंग ग्रौर यक्षी सिद्धायिका ग्रंकित हैं। जिनके नीचे दोनों ग्रोर एक-एक उपासक हैं।

अन्य तीर्थंकर प्रतिमाएँ : इस संग्रहालय में तीर्थंकरों की चार प्रतिमाएँ और हैं जिन्हें पहचाना नहीं जा सका है। इनमें से एक लाल बलुए पत्थर की प्रतिमा (२५२३; ऊँचाई १३७ मी०), जिसमें तीर्थंकर को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है, इस संग्रहालय की एक श्रेष्ठ प्रतिमा है। इसके लिए दसवीं शताब्दी का समय निर्धारित किया जा सकता है। पादपीठ पर अष्टग्रह अंकित हैं। अन्य दो प्रतिमाएँ (२६०४ तथा १६०६) किन्हीं तीर्थंकर-प्रतिमाओं के खंडित शीर्थ हैं जबिक एक अन्य प्रतिमा (२५८०) किसी स्तंभ का भाग है जिसपर कायोत्सर्ग-मुद्रा में तीर्थंकर-मूर्ति उत्कीर्ण है।

द्वि-मूर्तिकाएँ भ्रादि प्रतिमाएँ : यहाँ पर पाँच द्वि-मूर्तिकाएँ हैं जिनमें विभिन्न तीर्थंकरों को कायोत्सर्ग-मुद्रा में दर्शाया गया है। एक या दो प्रतिमाग्रों पर संक्षिप्त ग्रभिलेख भी ग्रंकित हैं जो

एक-तीर्थंकर (मुनिसुव्रत) प्रतिमा के स्रघोभाग में लेटी हुई एक महिला-स्राक्ति (यक्षी बहुरूपिएति के लिए द्रष्टव्य प्रथम भाग, पृ 172 पाद-टिप्पिएायाँ तथा चित्रं 90—-संपादक.

ग्रस्पष्ट हैं। लाल कैमूर बलुए पत्थर की द्वि-मूर्तिका (२४४७, ऊँचाई १.३६ मी०) पर ग्रजितनाथ ग्रीर संभवनाथ (चित्र ३७३ ख) ग्रंकित हैं जबिक श्वेत बलुए पत्थर से निर्मित द्वि-मूर्तिकाओं में ऋषभनाथ ग्रीर ग्रजितनाथ पुष्पदंत ग्रीर शीतलनाथ, धर्मनाथ ग्रीर शांतिनाथ तथा मिललनाथ ग्रीर मुनि सुन्नतनाथ (प्रत्येक की ऊँचाई १.०७ मी०) ग्रंकित हैं। इन समस्त प्रतिमाओं में तीर्थंकरों के ऊपर तिहरे छत्र, भामण्डल, उड़ते हुए विद्याधर, इंद्र तथा तीर्थंकरों के यक्ष-यक्षी ग्रादि ग्रंकित हैं। दो ग्रन्य द्वि-मूर्तिका प्रतिमाएं (२६०५ तथा २६१०) बुरी तरह क्षतिग्रस्त हो गयी हैं। इन प्रतिमाओं के ग्राधार पर यह ग्रनुमान गलत न होगा कि कारीतलाई स्थित जैन मंदिर में संभवतः समस्त चौबीसों तीर्थंकरों की द्वि-मूर्तिका प्रतिमाएं स्थापित रही होंगी।

इत द्वि-मूर्तिकाग्रों के ग्रितिरिक्त संग्रहालय में एक ऐसी प्रितिमा का खण्ड (२५६५; चौड़ाई ६१ सें० मी०) भी है जो संभवतः त्रि-मूर्तिका प्रितमा का ऊपरी भाग है जिसपर तीन ग्रिचिह्नित तीर्थंकर कायोत्सर्ग-मुद्रा में ग्रंकित हैं।

सर्वतोभद्रिका: एक चौमुख प्रतिमा (२४४४; ऊँचाई ६८.४ सें०मी०) में चारों सतहों पर पद्मा-सन तीर्थंकर उत्कीर्ण हें (चित्र ३७४ क)। इनमें से पार्श्वनाथ को उनके नाग-फण छत्र के प्राधार पर पहचाना जा सकता है। शेष तीर्थंकर संभवतः ऋषभनाथ, नेमिनाथ तथा महावीर हो सकते हैं।

सहस्रकूट : संग्रहालय में चार सहस्रकूट प्रतिमाएं हैं जिनमें से सबसे ऊँची प्रतिमा (२५१६; ऊँचाई ६६ सें० मी०) पर सात सतहों में एक सौ साठ तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं। दूसरे सहस्रकूट (२५३७; ऊँचाई ७६ सें० मी०) पर छह सतहों पर एक सौ चवालीस तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं। शेष दोनों सहस्रकूटों (२५४१ तथा २५४०) पर पाँच सतहों में क्रमशः एक सौ सोलह और एक सौ चौंसठ तीर्थंकर-प्रतिमाएँ हैं। तुलनीय प्रथम भाग में चित्र ६६।

ग्रंबिका यक्षी प्रतिमाएं : बाईसवें तीर्थंकर की यक्षी श्राम्त्रा या ग्रंबिका की तीन प्रतिमाएँ इस संग्रहालय में संरक्षित हैं जिनमें से एक प्रतिमा (००६७; ऊँचाई ४०.५ सें० मी०) सफेद घब्बेदार लाल बलुए पत्थर से निर्मित है जिसमें यक्षी को उसके वाहन सिंह पर लिलतासन-मुद्रा में दर्शाया गया है (चित्र ३७४ छ)। यक्षी के दायें हाथ में ग्राम्न-लुंबी है। उसका कनिष्ठ शिशु प्रियंकर उसकी गोद में बैठा है जिसे वह बायें हाथ से सहारा दिये हुए है, जबिक उसका ज्येष्ठ शिशु शुभंकर दायें पैर के समीप खड़ा है। यक्षी के पार्श्व में दोनों ग्रोर एक-एक सेविका खड़ी है। यक्षी ग्राम्थणों से भली-भाँति ग्रलंकत है और उसके चेहरे पर ग्रानंददायी मधुर मुसकान है। प्रतिमा का ऊपरी भाग खिण्डत है। दूसरी प्रतिमा (००३४; ऊँचाई ६१.५ सें० मी०) में यक्षी एक सादा पादपीठ पर ग्राम्यवृक्ष के नीचे त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी है। उसके दाये हाथ में ग्राम्य-गुच्छ है। उसका कनिष्ठ शिशु गोद में ग्रोर ज्येष्ठ उसके समीप बायीं ग्रोर खड़ा है। उसके सिर के ऊपर पुष्पित वृक्ष के मध्य पद्मासन नेमिनाथ की प्रतिमा ग्रंकित है। यक्षी के बायीं ग्रोर दायीं ग्रोर कमशः एक हाथ जोड़े दाढ़ी बाला उपासक तथा एक उपासिका खड़ी है। यक्षी का वाहन सिंह उसके पैरों के नीचे ग्रंकित

भ्रध्याय 38 ] भारत के संब्रहालय

है। तीसरी प्रतिमा (२६८१; ऊँचाई ४८ सें० मी०) का द्वार-भाग खण्डित है जिसमें एक तोरण के नीचे ग्रंबिका ग्रौर पद्मावती बैठी हुई हैं।

सरस्वती: लाल बलुए पत्थर की एक सरस्वती-प्रतिमा (२५२४; ऊँचाई ७६ सें० मी०) में चतुर्भुजी विद्यादेवी को लिलतासन-मुद्रा में बैठे दिखाया गया है। यह प्रतिमा अत्यंत क्षतिग्रस्त हो चुकी है जिसमें उसका सिर और हाथ खण्डित है तथापि निचले बायें हाथ में पकड़ी हुई वीणा तथा ऊपरी बायें हाथ देखे जा सकते हैं।

## रतनपुर से प्राप्त प्रतिमाएँ

ऋषभनाथ की प्रतिमाएँ : इस संग्रहालय में ऋषभनाथ की दो प्रतिमाएँ हैं जो मूलतः बिलासपुर जिले के रतनतुर से प्राप्त की गयी हैं। इनमें से एक प्रतिमा (०००१; ऊँचाई १.०४ मी०) में तीर्थंकर अलंकृत ग्रासन पर तिहरे छत्र के नीचे पद्मासन-मुद्रा में बैठे हुए हैं। उनकी नाक ग्रीर होठ खण्डित हैं। उनके सिर के पीछे प्रभा-मण्डल तथा वक्ष पर श्री-वत्स चिह्न ग्रंकित हैं। छत्र के पाइवं में दोनों ग्रोर हाथी हैं जिनपर एक-एक व्यक्ति ग्रारूढ़ है। हाथियों के नीचे के फलक में उड़ते मालाधारी-पुरुष ग्रीर नारी-विद्याधरों की ग्राकृतियाँ हैं। इनके नीचे तीर्थंकर के पाइवं में कमशः दायीं ग्रीर वायीं ग्रीर सीधमें ग्रीर ईशान स्वर्गों के इंद्र खड़े हुए हैं। ग्रलंकृत ग्रासन पर उनका लांछन वृषभ ग्रंकित है। वृषभ के सामने ग्रीर पीछे तीर्थंकर की उपासनारत कमशः उपासक ग्रीर उपासिका की ग्राकृति है। पादपीठ पर धर्म-चक्र ग्रंकित है जिसके पाइवं में बैठा हुग्रा सिंह प्रदर्शित है। पादपीठ के कोनों पर दायीं ग्रीर वायीं ग्रोर कमशः गोमुख ग्रीर चक्रेश्वरी ग्रंकित हैं जो दोनों लिलतासन-मुद्रा में हैं। दूसरी प्रतिमा (०००२; ऊँचाई द१ सें० मी०) पूर्वोक्त प्रतिमा की भाँति ही है परंतु यह प्रतिमा अत्यंत क्षतिग्रस्त है। इसमें तीर्थंकर के सिर पर इकहरा छत्र ग्रंकित हैं।

चंद्रप्रभ की प्रतिमा : काले पत्थर की इस प्रतिमा (०००७; ऊँचाई ७३.५ सें० मी०) में चंद्रप्रभ घ्यान-मुद्रा में पद्मासनस्थ हैं। यद्यपि यह प्रतिमा खण्डित हो चुकी है तथापि झलंकृत झासन पर झंकित तीर्थंकर के लांछन नवोदित चंद्रमा के आधार पर इसे चंद्रप्रभ की प्रतिमा के रूप में पहचाना जा सकता है। उनके यक्ष-यक्षी भी पादपीठ के कोनों पर बैठे हुए हैं।

आरंग से प्राप्त प्रतिमाएँ : रायपुर जिले के आरंग से दो खण्डित प्रतिमाएँ (०१०४ तथा ०१०५) प्राप्त हुई हैं। संभवतः ये दोनों किन्हीं कायोत्सर्ग तीर्थंकरों की प्रतिमाएँ हैं।

बालचंद्र जैन

# **खजुराहो के** संग्रहालय<sup>1</sup>

मंदिरों की बहिभित्तियों में खिचत मूर्तियों के ग्रतिरिक्त खजुराहो में सैकड़ों खण्डित-ग्रखण्डित

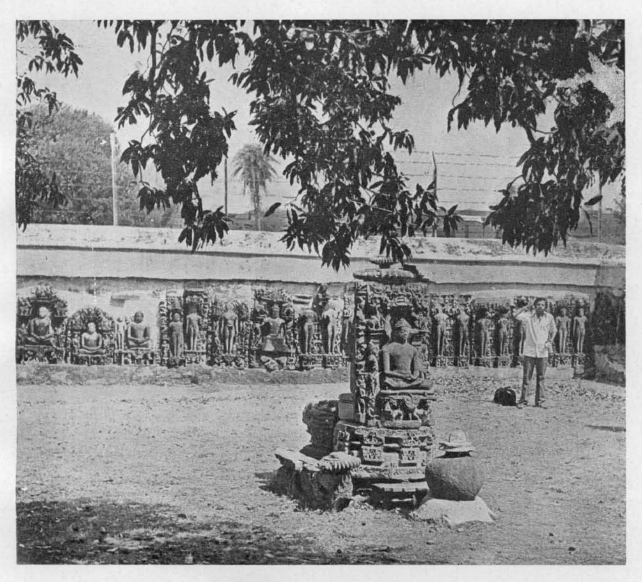
<sup>1 [</sup>लेखक द्वारा प्रेषित एक ग्रध्याय का संक्षिप्त रूप-संपादक.]

संग्रहालयों में कलाकृतियाँ [ भाग 10

मूर्तियाँ बिखरी पड़ी हैं जिनसे प्रकट है कि खजुराहों में मंदिरों की संख्या उससे अधिक थी जितनी वह आज है (द्रष्टव्य अध्याय २२)। जैन मंदिर-समूह के प्राकार में भीतर की ओर तीन सौ से अधिक मूर्तियाँ और स्थापत्य संबंधी अवशेष जड़ दिये गये हैं (चित्र ३७४), जो एक प्रस्ताबित संग्रहालय में प्रदर्शित किये जाने की प्रतीक्षा कर रहे हैं। इनके अतिरिक्त, कुछ जैन कलावशेष खजुराहों के पुरातत्त्व संग्रहालय में भी प्रदर्शित हैं, जिसकी स्थापना १६६७ में उस सामग्री के लिए की गयी थी जो उसके पूर्व एक मुक्ताकाश संगृहालय में संग्रहीत थी। इन दोनों संग्रहालयों के अपेक्षाकृत अधिक महवत्पूर्ण कलावशेषों का यहाँ एक सर्वेक्षण प्रस्तुत है। यहाँ प्रथम संग्रहालय को जैन संग्रह और द्वितीय को खजुराहों संग्रहालय नाम दिया जायेगा।

तीर्थंकर-मूर्तियाँ : तीर्थंकरों की मूर्तियों में ग्रधिकतर ऋषभनाथ की हैं ग्रौर उनमें भी ग्रधिक उल्लेखनीय वे हैं जो ग्रासीन-मूदा में हैं। उनमें सबसे बड़ी घण्टाई-मंदिर के निकट प्राप्त हुई थी ग्रीर ग्रब खजराहो-संग्रहालय में (१६६७) है; उसके उच्च सिहासन के एक कोण पर 'घण्टाई' शब्द उत्कीर्ण है और मध्य में धर्म-चक्र का ग्रंकन है जिसके दायें एक सिंह और यक्ष गोमुख तथा बायें भी एक सिंह ग्रौर यक्षी चक्रेश्वरी है। सुंदर पादपीठ पर नवग्रहों की प्रस्तुति है जो सूर्य से ग्रारंभ होती है। तीर्थंकर की चारों स्रोर यथास्थान चमरधारी इंद्र, गज, व्याल, मकर स्रादि का स्रालेखन है। ऋषभनाथ की कलात्मक ढंग से काढ़ी गयी केश-राशि की कुछ लटें उनके कंघों पर ग्रा गयी हैं। ऋषभनाथ की एक अन्य आसीन मूर्ति जैन संग्रह (१०३) में है, उसके पादपीठ पर भी गोमुख ग्रौर चक्रेश्वरी हैं। चक्रेश्वरी ग्रपने वाहन गरुड पर ललित-मूद्रा में ग्रासीन है, उसके ऊपर के हाथों में गदा ग्रीर शंख है तथा नीचे का एक हाथ वरद-मुद्रा में है ग्रीर दूसरे में शंख है। पादपीठ पर एक ककु-द्मान वृषभ की एक ग्रोर एक पुरुष भौर दूसरी ग्रोर एक महिला का ग्रालेखन है जो निश्चित रूप से उस मूर्ति के निर्माता-दंपित हैं। त्रिभंग-मुद्रा में खड़े इंद्रों के हाथों में कमल है पर चमर नहीं जो साधा-रणतः होने चाहिए । उनके ऊपर, भामण्डल के दोनों स्रोर एक-एक गतिमान गज कलश धारण किये ग्रौर एक-एक ग्रोर विद्याधर-युगल माला धारण किये ग्रांकित हैं। इनके ऊपर मालाएँ ग्रौर छत्र धारण किये दो-दो गंधर्व हैं, जिनके ऊपर सूची, श्रामलक श्रीर कलश हैं। उद्घोषकों के दोनों श्रोर गंधर्व-कन्याएँ हाथों में वीणा धारण किये ग्रंकित हैं। इसी संग्रह की दो ग्रौर मूर्तियाँ (= ग्रौर २७) उल्लेखनीय हैं, यद्यपि वे खण्डित हैं। ऐसी ही तीन ग्रीर मूर्तियाँ (१६१२, १७१२, १६४२) खजुराहो संग्रहालय में हैं जो मध्यकालीन कला का प्रतिनिधित्व करती हैं। इसी संग्रहालय में ऋषभनाथ की जो सर्वाधिक सुंदर मूर्ति (१८३०, चित्र ३७६ क) है उसका सिंहासन गहराई तक उत्कीर्ण है स्रोर उसपर तीर्थंकर श्रासीन-मुद्रा में विराजमान है श्रीर उसके कीर्ति-मुख से एक माला लटक रही है। भामण्डल सात वृत्ताकारों से आलिखित है। कीर्ति-मुख से लटकती माला से छूता हुआ एक अश्वा-रोही ग्रंकित है। मस्तक पर कमल के ऊपर छत्र है। तीनों विद्याधर मेघमाला में उड़ते हुए दिखाये गये हैं।

पार्श्वनाथ की एक उल्लेखनीय मूर्ति (चित्र ३७६ख)प्रस्तुत लेखक को घण्टाई-मंदिर के समीप एक खेत में १६६६-६७ में प्राप्त हुई थी जो ग्रब जैन संग्रह (१००) में है। लांछन सर्प की पूँछ ग्रध्याय 38 ] भारत के संग्रहालय



जैन संग्रह : खजुराहो । एक दृश्य

चित्र 375

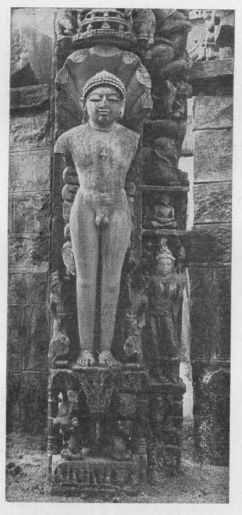


(क) खजुराहो संग्रहालय: तीर्थंकर ऋषभनाथ



(ख) जैन संग्रहालय, खजुराहो : तीर्थंकर पार्श्वनाथ

चित्र 376



(क) खजुराहो संग्रहालय: तीर्थंकर पार्श्वनाथ



(ख) जैन संग्रहालय, खजुराहो : तोरण

चित्र 377

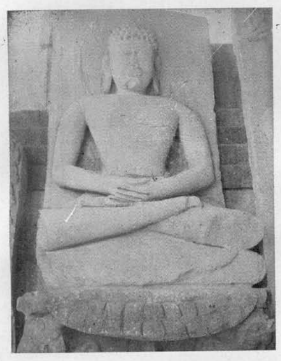


खजुराहो संग्रहालय : यक्षी ग्रंबिका



(ख) खजुराहो संग्रहालय : तीर्थंकर ऋषभनाथ

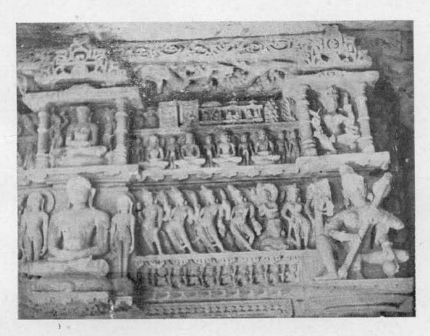
चित्र 378



(क) देवगढ़ : तीर्थंकर



(ख) देवगढ़ : तीर्थंकर



(ग) देवगढ़ : सरदल के एक खण्ड पर त्रि-मूर्तिका, अन्य तीर्थंकर, नवग्रह ग्रौर यक्षियाँ

चित्र 379



(क) देवगढ़: तीथँकर ऋषभनाथ

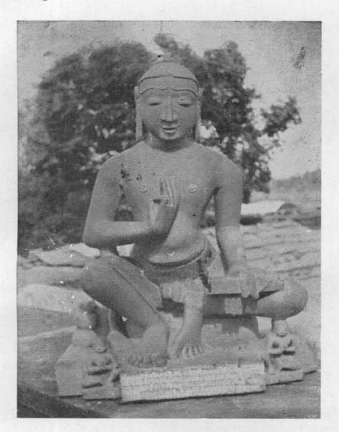


(ख) देवगढ़ : तीर्थंकर पाइवंनाथ धौर ऋषभनाथ

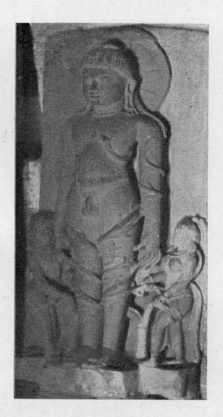


(ग) देवगढ़ : यक्षी चक्रेश्वरी

चित्र 380



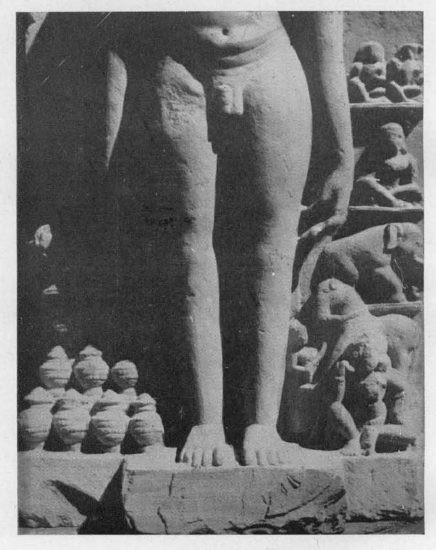
(क) देवगढ़ : उपाध्याय



(ख) देवगढ़ : बाहुबली



(ग) देवगढ़: स्तंभचित्र 381



देवगढ़: चक्रवर्ती भरत

चित्र 382

भारत के संग्रहालय

सिंहासन के ग्रावरण पर फैली है। उसकी कुण्डलियाँ पार्श्वनाथ का ग्रासन बनती हैं ग्रौर फणावली उनके मस्तक पर वितान बनाये है। पृथक्-पृथक् सर्प-फणावली से मण्डित घरणेंद्र ग्रौर पद्मावती सिंहासन पर पद्मासनस्थ है। पार्श्वनाथ के सिंहासन पर दोनों ग्रोर एक-एक इंद्र है जिसके एक हाथ में कमल ग्रौर दूसरे में चमर है। इस शिला के एक किनारे एक पट्टी में गज, व्याल, मकर श्रादि के ग्रंकन हैं। फणावली के दोनों ग्रोर, यक्षों के ऊपर गज है ग्रौर छत्र के दोनों ग्रोर देव ग्रौर विद्याध्य हैं जिनके हाथों में संगीत-वाद्य तथा मालाएँ हैं। तीर्थंकर के ग्रवयब सानुपात हैं। केश-राशि उष्णीय-बद्ध है। खजुराहो संग्रहालय की एक उल्लेखनीय पार्श्वनाथ-मूर्ति (१६५४,चित्र ३७७ क) खड्गासन-मुद्रा में है जिसके यक्ष ग्रौर यक्षी भी दिखाये गये हैं। इसमें जो उल्लेखनीय है वह है सभी नौ ग्रहों की प्रस्तुति जबिक पार्श्वनाथ से सर्वाधिक संगति सूर्य की है, जिसकी उपासना रिववार के दिन की जाती है। कदाचित् यह मूर्ति किसी विशेष ग्रनुष्ठान के लिए बनायी गयी होगी।

खजुराहों में यद्यपि शांतिनाथ की भी मूर्तियाँ बनीं परंतु यहाँ के दोनों संग्रहों में इस तीर्थंकर की एक भी मूर्ति उल्लेखनीय नहीं। महावीर की मूर्तियाँ यहाँ अधिक नहीं बनीं, वे केवल बीस मिली हैं। खजुराहो-संग्रहालय की एक महावीर-मूर्ति (४५७) पर 'प्रणमित वीरनाथदेव' शब्द उत्कीणें है। दूसरे अभिलेख 'रूपकार कुमारसीह' को मूर्तिकार का नामोल्लेख माना जा सकता है। महावीर की कुछ मूर्तियाँ और भी हैं (खजुराहो संग्रहालय की १६३१, १६३७,१६८६ तथा जैन संग्रह की कुछ कमोक-रहित)। यदि यह परंपरागत मान्यता स्वीकार्य हो कि सभी लांछन-रहित मूर्तियाँ महावीर की होती हैं, तो इस तीर्थंकर की मूर्तियाँ एक सौ से अधिक होंगी।

जैन संग्रह में एक ऐसा कलावशेष (१०२,चित्र ३७७ ख) है जिसे किसी मूर्ति के तोरण का ऊपरी भाग माना जा सकता है, उसके मध्य में एक तीर्थंकर की आसीन मूर्ति उत्कीर्ण है जिसकी पूजा के लिए आते गजारोही नृप अंकित हैं, गज शुण्डा-दण्डों से कमल धारण किये हैं। ऊपरी पट्टी में दोनों और हाथों में मालाएं और कमल धारण किये विद्याधर तथा संगीत-वाद्य बजाते हुए आठ गंधर्व दिखाये गये हैं। यह दृश्य तीर्थंकरों के जन्म-कल्याणक का हो सकता है।

यक्ष-यिक्षयों की मूर्तियाँ: खजुराहो में धरणेंद्र, पद्मावती की अनेक मूर्तियाँ है जिनमें सर्वाधिक सुंदर वह (प्रथम खण्ड में चित्र १६३) है जो शांतिनाथ मंदिर में प्रांगण में उत्तर-पश्चिम कोण पर दीवाल में जड़ दी गयी है, और जिसे कभी तीर्थंकर के माता-पिता माना जाता रहा। दोनों पृथक-पृथक् कलापूर्ण आसनों पर इस तरह आसीन हैं कि उनका बायाँ पैर मुड़ गया है और दायाँ कमल पर रखा गया है। घरणेंद्र घुटनों तक धोती पहने हैं और उसका उत्तरीय कंघों पर से पैरों तक लटका है। उसके दायें हाथ में नारिकेल है और बायें में कमल जो अब खण्डित है। पद्मावती की कड़ी हुई साड़ी उसके पैरों तक है और उत्तरीय उसकी भुजाओं को छूता हुआ पैरों तक आ गया है। विपुल आभूषणों से मण्डित यह देवी दायें हाथ में नारिकेल और बायें में शिशु को घारण किये है। यक्ष-यक्षी के पीछे पृथक्-पृथक् भामण्डल है और उनके मध्य एक वृक्ष का अंकन है जिसके अग्रभाग पर एक तीर्थंकर-मूर्ति उत्कीर्ण है। तीर्थंकर की दोनों छोर सामान्य रूप से द्रष्टिच्य विद्याधर आदि की सुंदर

प्रस्तुति है। नीचे पादपीठ के दोनों स्रोर एक-एक चमरधारिणी स्रौर दो-दो पुरुष-स्राकृतियाँ स्रंकित हैं। मध्य में एक देवता स्रौर दो बद्धांजिल परिचारक हैं। खजुराहो संग्रहालय में एक धरणेंद्र-पद्मा-वती-मूर्ति (१६०६) है पर वह उतनी कलात्मक नहीं है। ज्यामिति के श्राधार पर संकित वृक्ष की पंक्तियाँ प्रभावहीन हैं, यही स्थिति उनके पादपीठ स्रौर परिकर की है स्रौर उनके वस्त्र स्रौर स्राभूषण भी सूक्ष्मता से स्रालिखित नहीं हैं।

खजराहो संग्रहालय में ग्रंबिका की एक संदर मूर्ति (१६०८) है जो गहरे लाल रंग के बलुआ पाषाण से निर्मित है। यह देवी आस्रवृक्ष के नीचे खड़ी है जो फलों से लदा है और जिसके अग्रभाग पर नेमिनाथ विराजमान हैं । उसके तीन हाथ खण्डित हैं भ्रौर एक की अंगुलि पकड़कर उसका वरिष्ठ पुत्र शुभंकर उसके पास खड़ा है। उसका कनिष्ठ पुत्र प्रियंकर ग्रीर वाहन सिंह उसके बायें ग्रंकित है। पाँच देवियों का एक-एक समूह दोनों स्रोर खड़ा स्रंबिका की परिचर्या में संलग्न है। देवी के म्रवयव सानुपात हैं, उसे विपुल माभूषणों से म्रलंकृत दिखाया गया है मौर उसकी केश-सज्जा माकर्षक है। इससे भी बड़ी एक ग्रंबिका-मूर्ति जैन चारदीवारी में स्थित कूँए की दीवाल में लगी है। जिसके स्रग्रभाग पर तीर्थंकर पद्मासन में विराजमान हैं ऐसे ग्राम्रवृक्ष के नीचे त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी देवी के पीछे एक ग्रण्डाकार भामडण्ल है, मस्तक पर सुंदर मुकुट है और उसका शरीर सभी ग्रलंकारों से द्याभूषित है; यद्यपि, उसके चारों हाथ खण्डित हैं। उसका एक पुत्र स्रौर सिंह बायें स्रौर एक दंपित नीचे प्रस्तुत हैं। पादपीठ पर तीन पंक्तियों का एक ग्राभिलेख हैं जो ग्रब ग्रस्पष्ट हो गया है पर उसका संवत (विक्रम) १२१६ पढ़ा जा सकता है। उसी पर दूसरी स्रोर एक स्रौर स्रभिलेख है जिसके शब्द कदाचित् 'रूपकर-लत' हैं जो मूर्तिकार के नाम का संकेत करते हैं । जैन संग्रह में भी ग्रंबिका की एक महत्त्वपूर्ण मूर्ति (४२) है जो आम्रवृक्ष के नीचे त्रिभंग-मुद्रा में खड़ी है। एक दायें हाथ में वह आम्रालुंब धारण किये हैं (दूसरा दार्यां हाथ खण्डित है) और बायें ऊपर के हाथ में कमल और निचले में पुत्र शुभंकर को लिये है। दूसरा पुत्र प्रियंकर फल लिये उसके पास खड़ा है। ग्रंबिका की कुछ ग्रौर मूर्तियाँ खजुराहो संग्रहालय (८२० जिसमें पादपीठ पर एक दंपति ग्रौर चमरधारिणियाँ म्रांकित हैं स्रोर देवी के हाथों में कमल है; १४६७, चित्र ३७८ क; स्रोर १६०८ जो महत्त्वपूर्ण नहीं है) ग्रीर जैन संग्रहालय (१६) में हैं।

खजुराहो संग्रहालय में एक सुंदर सरदल (१४६७) है जिसपर ग्रंबिका,चकेश्वरी ग्रौर पद्मा-वती ग्रंपने-ग्रंपने परिकर के साथ ग्रंकित हैं (चित्र ३७८ क), यह चंदेल-कला का एक ग्रच्छा उदा-हरण है। एक व्यंतर शाखा के नीचे लिलतासनस्य नवग्रह प्रस्तुत हैं। जैन संग्रह में एक सिंहासन (५४) है जिसपर चकेश्वरी की ग्राकर्षक मूर्ति उत्कीण है। इसके बारहों हाथ ग्रौर दोनों पैर खण्डित हैं, वह गरुड़ पर ग्रासीन है, ऊपर एक तीर्थंकर के दोनों ग्रोर श्रन्य तीर्थंकरों की एक-एक खण्डित मूर्ति है जो कदाचित् ऋषभनाथ ग्रौर पार्श्वनाथ हैं। इसी संग्रह के एक सरदल पर चकेश्वरी ग्रंकित है जिसकी दोनों ग्रोर ग्रंबिका की एक-एक मूर्ति पृथक्-पृथक् खण्डों में उत्कीण है। ऋषभनाथ की ग्रंघिकांश मूर्तियों के पादपीठ पर गोमुख ग्रौर चकेश्वरी की लघु ग्राकृतियाँ उत्कीण हैं। खजुराहो संग्रहालय की वह मूर्ति (१६०१) बहुत ऊँची होने से उल्लेखनीय है जो किसी शासनदेवी की है

भारत के संग्रहालय

(वह कदाचित् चक्रेश्वरी है क्योंकि उसके ऊपर नवग्रहों की प्रस्तुति है)। इसी संग्रहालय में ऋषभनाथ की एक सुंदर मूर्ति (१६५१) है जिसका पादपीठ दो कारणों से महत्त्वपूर्ण है, प्रथम इसलिए कि उसपर सिहों के स्थान पर एक-एक देवी ग्रंकित है ग्रौर दूसरे इसलिए कि उस पर गोमुख ग्रौर चक्रेश्वरी की प्रस्तुति ग्रत्यंत सुंदर बन पड़ी है, यद्यपि वे कुछ-कुछ खण्डित हो गये हैं (चित्र ३७८ ख)।

दिवपाल: खजुराहो के संग्रहालयों में दिक्पालों की मूर्तियाँ भी हैं। यह उल्लेखनीय है कि पार्व-नाथ-मंदिर में ये यथास्थान प्रस्तुत किये गये हैं पर ग्रादिनाथ-मंदिर में उनका स्थान यक्ष गोमुख ले लेता है।

तोरण ग्रादि: खजुराहो में ग्रनेक तोरण प्राप्त हुए हैं जो कदाचित् वेदियों या बड़ी मूर्तियों पर रहे होंगे। जैन संग्रह में ऐसे पाँच तोरण हैं। खजुराहो संग्रहालय का एक सरदल (१७२४) इसलिए उल्लेखनीय है क्योंकि उसपर कुछ तीर्थंकरों के ग्रातिरिक्त भरत ग्रीर बाहुबली का भी श्रंकन है।

नीरज जैन

## देवगढ़ के संग्रहालय<sup>1</sup>

ब्राह्मण ग्रौर जैन मंदिरों के कारण विख्यात देवगढ़, जिला लिलतपुर, अपनी मूर्ति-संपदा के कारण भी सुपरिचित है जो सातवीं-म्राठवीं से बारहवीं शताब्दी तक निर्मित हुई। यद्यपि, यह विश्वास भी किया जाता है कि यहाँ निर्माण-कार्य गुप्त काल (चित्र ३७८ ख) में ग्रारंभ हो गया था ग्रौर लगभग मुगल काल तक चलता रहा।

यहाँ बिखरी मूर्तियों को एकत्र करके उनसे मंदिरों की चारों स्रोर एक चहारदीवारी बना दी गयी है स्रौर कुछ को देवगढ़ में ही निर्मित साहू जैन संग्रहालय में रखा गया है; इसके स्रितिरक्त एक शासकीय संग्रह भी हैं। राज्य संग्रहालयों, लखनऊ स्रौर समंतभद्र विद्यालय, दिल्ली के संग्रहालयों में भी देवगढ़ की कुछ कलाकृतियाँ हैं।

देवगढ़ के जैन शिल्प में तीर्थंकरों, शासनदेवियों, चतुर्विशति-पट्टों, विद्याघरों, सर्वतोभद्रिकाम्रों, सहस्रकूटों, ग्राचार्यों, उपाध्यायों, मानस्तंभों, स्तंभों, ग्रीर श्रावक-श्राविकाम्रों के विविध रूप तो दृष्टिगत होते ही हैं, विभिन्न मूर्तिशास्त्रीय ग्रंकन भी विद्यमान हैं। इन मूर्तियों में उत्तर-गुप्त-प्रतीहार ग्रीर चंदेल-शैलियों का प्रभाव देखा जा सकता है।

लेखक द्वारा प्रेषित एक अध्याय का संक्षिप्त रूप—संपादक.

<sup>2</sup> लेखक का कथन है कि देवगढ़ में एक मौर्यकालीन अभिलेख है और कुछ मूर्तियों पर (जैसे एक तीर्थंकर-मूर्ति, चित्र 379क) गंधार-कला का प्रभाव है.—-संपादक.

देवगढ़ में अधिकतर मूर्तियाँ तीर्थंकरों की हैं; उनमें भी अधिकतर आदिनाथ (चित्र ३८०, क, ल), पार्श्वनाथ (चित्र ३८० ख), नेमिनाथ, सुमितनाथ और महावीर की हैं। अधिकांश तीर्थंकर-मूर्तियाँ शिलापट्टों में उत्कीर्ण की गयी हैं, और उनके अन्य रूप में हैं चतुर्विशति-पट्ट, द्वि-मूर्तिका, (चित्र ३७६ ग) और सर्वतोभद्रिका। एक स्तंभ पर तीर्थंकरों की एक सौ छियत्तर मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं, इसके अतिरिक्त एक सहस्रकूट भी है।

# तीर्थंकर-मूर्तियाँ अग्रलिखित महत्त्वपूर्ण हैं:

- (१) सिंहासन पर पद्मासन में आसीन तीर्थंकर जिसके आसन पर दोनों ओर एक-एक सिंह और उनके मध्य एक धर्मचक अंकित है। यह अति खण्डित मूर्ति देवगढ़ की तीर्थंकर-मूर्तियों में कदा-चित्र प्राचीनतम है और यह गुप्तकाल की मानी जानी चाहिए। यह अब मंदिर-१२ की चहारदीवारी में जड़ी हुई है।
- (२) एक तीर्थंकर (शांतिनाथ) की कायोत्सर्ग-मुद्रा में स्थित मूर्ति के पादपीठ पर बायें सिंह ग्रीर दायें मृग का अंकन है, जो एक असामान्य विशेषता प्रतीत होती है।

चक्रेश्वरी देवी (चित्र ३८० ग) की दो मूर्तियाँ साहू जैन संग्रहालय में प्रदिशित हैं। इनमें से वह ग्रत्यंत सुंदर कृति है जो पहले मंदिर-१२ के ग्रंतराल में रखी थी। उसमें यह द्वादश-भुजी देवी ग्रपने वाहन गरुड पर श्रासीन है और उसके एक हाथ में ग्रक्षमाला, एक में शंख और सात में चक्र हैं, शेष हाथ खण्डित हैं, ग्रंबिका की एक ग्रत्यंत महत्त्वपूर्ण मूर्ति मंदिर-१२ के गर्भगृह के प्रवेश-द्वार पर ग्रंकित है।

धरणेंद्र-पद्मावती की (किसी समय ये तीर्थंकर के माता-पिता की मानी जाती रहीं) श्रनेक मूर्तियाँ हैं। ये दो प्रकार की हैं। पहले प्रकार में पद्मावती श्रपनी गोद में एक बालक को धारण किये हुए है और दूसरे प्रकार में वह श्रपने पित की बगल में या उसकी गोद में बैठी हुई है।

जैन अध्यापक (उपाध्याय) की मूर्ति (चित्र ३८१ क) भी एक महत्त्वपूर्ण कृति है जो अब साहू जैन संग्रहालय के पीछे के जैन मंदिर में रखी है। उपाध्याय परमेष्ठी पद्मासनस्थ है और उस पर पाँच पंक्तियों का विक्रम संवत् १३३३ का एक अभिलेख है। साहू जैन संग्रहालय में इसी परमेष्ठी की एक अर्ध-पर्यंकासनस्थ मूर्ति है।

साहू जैन संग्रहालय में प्रदिश्तित भरत की कायोत्सर्ग-मूर्ति (चित्र ३६२) भी एक महत्त्वपूर्ण कृति है जिसमें नौ घटों के रूप में नव-निधियाँ ग्रंकित की गयी हैं। आरंभिक मूर्तियों में एक बाहुबली (चित्र ३६१ ख) की है जो उस दशा में भी पूर्णतया ध्यानमग्न रहे दिखाये गये हैं जब दो नारियाँ उनके शरीर पर लिपटी लताओं को हटा रही होती हैं, यह मूर्ति साहू जैन संग्रहालय में प्रदिशत है।

भागचन्द्र जैन

(ख) शासकीय संग्रहालय, मद्रास : तीर्थंकर महावीर की कांस्य-मूर्ति (कागली)





(क) शासकीय संग्रहालय, मद्रास : तीर्थंकर सुमिननाथ की कान्य-मूर्ति (कागली)

चित्र 383



(क) शासकीय संग्रहालय मद्रास : तीर्थंकर महावीर की कांस्य-मूर्ति (सिंगनिकुप्पम्)

(ख) शासकीय संग्रहालय मद्रास : यक्षी ग्रंबिका की कांस्य-मूर्ति (सिंगनिकुप्पम्)



चित्र 384

## तमिलनाडु के संग्रहालय

# राजकीय, संग्रहालय, मद्रास<sup>1</sup> की कांस्य प्रतिमाएँ

तीर्थंकर-प्रतिमाएँ : सुमतिनाथ की एक कांस्य-प्रतिमा (३६-१/३५; ऊँचाई ३२.५ सें० मी०) बेल्लारी जिले के कोगली से प्राप्त की गयी है। इसमें सिंहासन पर पद्मासन-मुद्रा में तीर्थंकर को बैठे हुए दिखाया गया है। सिंहासन के मध्य में चक्र ग्रंकित है। पादपीठ पर विमान के रूप में एक विस्तृत प्रभावली है जिसपर अन्य देवी-देवताओं की प्रतिमाएँ अंकित हैं। यक्ष श्रीर यक्षी, यक्षी के समीप एक बौनी आकृति और दो चमरधारी सेविकाएँ तीर्थंकर के पार्श्व में अंकित हैं। तीर्थंकर तिहरे छत्र ग्रौर भामण्डल से युक्त हैं। पादपीठ पर उत्कीर्ण कन्नड़ भाषा में लिखे ग्रभिलेख में इस प्रतिमा के शिल्पी के नाम का उल्लेख है (चित्र ३५३ क)। कोगली से अन्य तीर्थंकर-प्रतिमाएं भी प्राप्त हुई हैं जिनमें से पार्श्वनाथ<sup>2</sup> की प्रतिमा (३६-१/३५; ऊँचाई २३.५ सें०मी०) में पंच-फणी नाग-छत्र के नीचे तीर्थंकर पद्मासन-मुद्रा में दिखाये गये हैं। महावीर की प्रतिमा में से एक प्रतिमा (३६-२/३५; ऊँचाई ३६.३ सें० मी०) में तीर्थंकर को भायताकार पादपीठ पर भाधारित चार पैरों वाले सिहासन पर पद्मासन में दर्शाया गया है। यक्ष और यक्षी पार्श्ववर्ती प्रक्षिप्तों को आधार प्रदान किये हैं। विस्तृत किन्तु खण्डित प्रभावली पर तेईस तीर्थंकर-प्रतिमाएँ ग्रंकित हैं, जिनके शीर्थ-भाग पर पार्वनाथ प्रदर्शित हैं। महावीर के ऊपर तिहरा छत्र एवं पार्व में दोनों श्रोर चमरधारी सेवक हैं। यह प्रतिमा भली-भाति परिष्कृत है। बाल घुँघराले गुच्छेदार हैं और लंबी लटाएं दोनों कंघों पर लहरा रही हैं (चित्र ३८३ ख)। कोगली से ही प्राप्त एक दूसरी महावीर-प्रतिमा (३६-३/३५ ऊँचाई १३.३ सें भी ) में तीर्थं कर पादपीठ पर रखे ग्रासन पर बैठे हुए हैं। उनका लांछन सिंह घुटनों के बल से हैठे हुए दो उपासकों के मध्य में श्रंकित है। आसन पर आधृत प्रभा पर गंधर्व श्रीर हाथ में पुस्तक लिये विद्यादेवी प्रदर्शित है। तीर्थंकर के पार्क में दोनों और यक्ष खड़े हैं। महावीर की एक अन्य खण्डित प्रतिमा (३६-४/३५; ऊँचाई २९ सें० मी०) में तीर्थंकर सिंहासन पर बैठे हुए हैं। सिंहासन के सम्मुख-भाग में तीन सिंह हैं जिनमें से बीच का सिंह उनका लांछन है। खण्डित प्रभा पर एक तिहरा छत्र तथा एक दूसरा भामण्डल श्रंकित है। पादपीठ पर श्रंकित कन्नड़ श्रभिलेख में इस प्रतिमा की दानदाता महिला के नाम का उल्लेख है।

दक्षिण ग्राकीट जिले के सिंगनिकुष्पम् से प्राप्त प्रतिमाग्नों में महावीर की दो प्रतिमाएँ हैं। पहली प्रतिमा (३८६/५७; ऊँचाई ६४ सें० मी०) में तीर्थंकर को एक पद्म के ग्रासन पर कायो-त्सर्ग-मुद्रा में खड़े हुए दर्शाया गया है। तीर्थंकर का दायाँ हाथ खण्डित है। यह प्रतिमा समानुपातिक, सुचिक्कण ग्रीर ग्राकंषक है। इस प्रतिमा के लिए चौदहवीं शताब्दी के मध्य का समय निर्धारित किया जा सकता है (चित्र ३८४ क)। दूसरी प्रतिमा (३६०/५७; ऊँचाई १६ सें० मी०) धातु-

ते लेखक को यह सूचनाएँ राजकीय संग्रहालय, मद्रास के कला और पुरातत्व के संग्रहाध्यक्ष श्री वी० एन० श्रीनिवास देसीगन, जो इस संग्रहालय की कांस्य-प्रतिमाश्रों की सूची तैयार कर रहे हैं, द्वारा प्रदान की गयी हैं।

<sup>2. [</sup>सुपाइवेनाथ ? - संपादक.]

निर्मित एक वृत्ताकार प्लेट पर खड़ी है। यह प्लेट संभवतः उस पादपीठ से संलग्न थी जो लुप्त हो चुका है। कोगली से प्राप्त कुछ अन्य तीर्थंकर-प्रतिमाएँ भी हैं जिन्हें पहचाना नहीं जा सकता तथा ये प्रतिमाएँ अन्य सामान्य झाकृतियों से भी रहित हैं। रामनाथपुरम् जिले के शिवगंगा नामक स्थान से प्राप्त एक तीर्थंकर-प्रतिमा (ऊँचाई ३६ सें० मी०) में तीर्थंकर को एक सादा परंतु उत्तम रूप से निर्मित उच्च भद्रासन पर अर्थ-पर्यंकासन-मुद्रा में खेंठे हुए दर्शाया गया है। आसन के पीछे दो चमरधारी करण्ड-मुकुट पहने त्रि-भंग-मुद्रा में समानुपातिक ढंग से खड़े हुए हैं। तीर्थंकर-प्रतिमा सुगठित है। आसन के पीछे किनारे पर सिंह का कला-प्रतीक अंकित है जो आसन को परंपरानुगत रूप से सिहासन के रूप में दर्शाता है। पादपीठ के दोनों कोनों पर दो सिंह और अंकित हैं जिनके सिरों पर छोटी-छोटी कीलें लगी हुई हैं जो प्रभा को संयुक्त करने के लिए हैं। चमरधारियों के वस्त्रा-भूषण इस प्रतिमा के लिए उत्तर पाण्ड्य काल की तिथि, लगभग सन् १२०० का संकेत देते हैं।

उत्तर आर्काट जिले के तिरुमलें से प्राप्त दो सेवकों सिहत पद्मासन चंद्रप्रभ की प्रतिमा (८/२७) तथा दक्षिण आर्काट जिले के गिडंगिल से हाल ही में प्राप्त तेरहवीं शताब्दी की ऋषभनाथ-प्रतिमा भी इस संग्रहालय की उल्लेखनीय प्रतिमाएँ हैं।

ग्रंबिका यक्षी प्रतिमा : सिंगनिकुप्पम् से श्रंबिका यक्षी की एक खण्डित प्रतिमा (३२१/४७ ऊँचाई ८७.७ सें० मी०) प्राप्त हुई है। यक्षी भद्रासन पर ग्राधारित एक सुंदर पद्म के ग्रासन पर ग्राक्षंक त्र-भंग मुद्रा में खड़ी हुई है। भद्रासन का सम्मुख-भाग प्रक्षिप्त है। यक्षी का बायाँ हाथ त्रि-भंग मुद्रा में खड़ी माला-धारिणी मनोहर चेटी (सेविका) के सिर पर टिका हुग्रा है। यक्षी के दायीं श्रोर एक छोटा शिशु खड़ा है। यक्षी चौड़े-चौड़े गलहार, बाजूबंद तथा चूड़ियाँ पहने हुए है। यक्षी के भ्रधोवस्त्र का छोर ढीला है जो लहरा रहा है तथा बगलों में फुँदनों से कसा हुग्रा है। ग्रागे की श्रोर माला लटक रही है। तीर्थंकर की एक लघु प्रतिमा करण्ड-मुकुट धारण किये है। यह प्रतिमा लगभग तेरहवीं शताब्दी की है (चित्र ३८४ ख)।

# राजकीय संग्रहालय, पुडुक्कोट्टै की कांस्य प्रतिमाएँ

इस संग्रहालय की समस्त जैन कांस्य-प्रतिमाएँ पुडुक्कोट्टै नगर के कलसक्कडु नामक स्थान से प्राप्त हुई हैं। पार्श्वनाथ की दो प्रतिमाश्रों (माप २०.३ तथा १० सें० मी०) में से पहली प्रतिमा प्रारंभिक तथा दूसरी उत्तरवर्ती शैंखी में है। ये दोनों ही प्रतिमाएँ पादपीठ पर नाग-फण छत्र के नीचे कायोत्सर्ग-मुद्रा में हैं। महाबीर की प्रतिमा (माप १० सें० मी०) पादपीठ पर श्रर्थ-पर्यंकासन-मुद्रा में ध्यानस्थ है। चतुर्विशति-पट्ट-प्रतिमा (माप ३७ सें० मी०) में मूलनायक ऋषभनाथ पादपीठ पर कायोत्सर्ग-मुद्रा में श्रंकित हैं। उनके चारों श्रोर प्रभा-मण्डल है जिसकी परिधि पर तेईस तीर्थंकर उत्कीणें हैं।

के० ग्रार० श्रीनिवासन्

श्रग्र-मण्डप :

श्रर्थात् मुझ मण्डणः प्रवेश-मण्डप

श्रण्डक :

लघु-शिखर की एक डिजाइन

ग्रतिभंग :

जिसमें ग्रत्यधिक वक्रता हो।

म्रिषष्ठान :

मंदिर की गोटेदार चौकी, वेदि-बंध का पर्याय

ग्रनपित-हार :

विमान की मुख्य भित्ति से पृथक् स्थित एक हार

भ्रंतरपत्र :

दो प्रक्षिप्त गोटों के मध्य का एक भ्रंतरित गोटा

श्रंतराल:

गर्भगृह ग्रीर मण्डप के मध्य का भाग

श्रमय:

संरक्षरा की सूचक एक हस्त-मुद्रा

ग्रर्ध-मण्डप :

एक खाँचे वाला स्तंभाधारित मण्डप जो प्रायः प्रवेश-द्वार से संयुक्त होता है; अर्थात् मुख-मण्डप

म्रापित-हार:

विमान की मुख्य भित्ति से संयुक्त एक हार

भ्रश्व-थर :

ग्रहवों की पंक्ति

ग्रष्टापद :

ग्राठ पीठिकाग्रों से निर्मित एक विशेष पर्वत (या उसकी ग्रनुकृति) जिसपर ग्रादिनाथ ने निर्वास

प्राप्त किया

श्रायाग-पट्ट :

जैन मूर्तियों ग्रीर प्रतीकों स ग्रंकित शिला-पट्ट

ग्रासन-पट्ट:

कक्षासन या चेत्य (छज्जेदार) गवाक्ष का एक समतल गोटा

उत्तीर (तिमल): मुख्य घरण या कड़ी

उद्गम :

चैरय-तोरणों की त्रि-कोणिका जा सामान्यतः देव-कोड्टों पर शिखर की भाँति प्रस्तुत की जाती है

उपपीठ :

दक्षिण-भारतीय ग्रधिकान के नीचे का उप-ग्रधिकान

उपान :

दक्षिण भारतीय प्रधिष्ठान का सबसे नीचे का भाग या पाया जो उत्तर-भारतीय खुर से मिलता-

जुलता है

उरःश्रृंग :

मध्यवर्ती प्रक्षेप से संयुक्त कंगूरा

कक्षासन :

छज्जदार गवाक्ष के ढालदार तिकये का मुख्य गोटा

कट्टु (तिमल): स्तंभ के ऊपर के भीर नीचे के दो चतुष्कोगा भागों के मध्य का अष्टकोण भाग

कपोत:

कार्निश की तरह का नीचे की स्रोर भुका हुन्री वह गोटा जो सामान्यत: चौकी (स्रिधिटान या

वेदि-वंब के के अपर होता है

<sup>1</sup> स्थूल ग्रक्षरों में मुद्रित शब्दों की व्याख्या यहीं यथास्थान दी गयी है।

कर्ण । कोएा-प्रस्तर या कोना; कोएा-प्रक्षेप

कर्ण-कूटः कर्णयाकोने के ऊपर निर्मित लघु मंदिर याकंगूरा

कर्ण-श्रुंग: कर्णयाकोने पर निर्मित कंगूरा

कर्णिका । ग्रसि-घार की तरह का गीटा; पतला पट्टी-जैसा गीटा

कलञ्च । पुष्पकोञ्च के ग्राकार का गोटा, जिसका ग्राकार घट के समान होता है ; दक्षिग्-भारतीय स्तंभ-

शीर्षं का सबसे नीचे का एक भाग

कायोत्सर्ग : खड्गासन की तरह का वह ग्रासन जिसमें खड़ी हुई तीर्थं कर-मूर्तियाँ होती हैं

कीचक ऐटलस; एक बौना व्यक्ति जो भार को या भवन के ऊपरी भाग को घारए। करता है

कीर्तिमुख । कला में प्रचलित एक प्रतीकात्मक डिजाइन जिसकी बनावट सिंह के शीर्ष की-सी होती है

कुंभ । **ग्रधिष्ठान (वेदि-बंघ)** का **खुर के** ऊपर का एक गोटा; दक्षिण-भारतीय स्तंभ-शीर्ष का एक

ऊपरी भाग

कुंभिका। स्तंभकी ग्रलंकृत चौकी

कूडु (तिमल) । वक कार्निस (कपोत) से आरंभ होने वाला एक ऐसा प्रक्षिप्त भाग जो तोरण के नीचे खुला

होता है; अर्थात् चंत्य-गवाक्ष

क्षिप्त-वितान । नतोदर छत

खट्वांग । एक ग्रस्थि पर टंगा नरमुण्ड (एक भयानक देवता की वस्तु)

खतक । ग्रत्यंत भलकृत प्रक्षिप्त ग्राला जो गवाक्ष से मिलता-जुलता है

खुर : ग्रिथिन्डान (वेदि-संघ) का सबसे नीचे का गोटा

गजतालु: छत का एक अवयव जो मंजूषाकार सूच्यग्र के समान होता है

गज-थर । गजीं की पंक्ति

गज-पृष्ठाकृति । गज-पृष्ठ के ग्राकार का मंदिर; ग्रर्थ-वृत्ताकार

गर्भगृह । मंदिर का मूल भाग या गर्भालय

गोपुर । मुख्य द्वार; प्रवेश-द्वार के ऊपर की निर्मिति

ग्रास-पट्टी । कीर्तिमुखों की पंक्ति

ग्रीवाः मुख्य निर्मिति के शिखर के नीचे का भाग

घट-पल्लब : पल्लबांकित घट की डिजाइन

चतुर्मुख: ग्रर्थात् चौमुख (स्तीं) या सर्वतोभद्र; मंदिरीं या मंदिर या मंदिर-ग्रनुकृति का ऐसा प्रकार जो

चारों स्रोर स्रनावृत होता है

चतुर्विशिति-पट्ट । एक शिला या पंक्ति या मूर्ति-पट्ट जिसपर चौबीस तीर्थंकरों की मूर्तियाँ हों

चतुष्की: खाँचा, चार स्तंभों के मध्य का स्थान; ग्रर्थात् चौकी

चंद्र-शिला: सबसे नीचे का अर्ध-चंद्राकार सोपान

चैत्य-गवाक्ष । अर्थात् वह डिजाइन जिसे कुडु या चैत्य-वातायन कहते हैं

चौप्ल (ली) : अर्थात् चतुमुं स

छाद्य ः

छदितट-प्रक्षेप

जगती:

ऐसा पीठ जो सामान्यतः गोटेदार होता है

जंघा :

मंदिर का वह मध्यवर्ती भाग जो प्रधिष्ठान से ऊपर ग्रीर शिखर से नीचे होता है

जाड्य-कुंभ ः

मध्यकाल के मंदिर में द्रष्टब्य पीठ (चौकी) का सबसे नी हे का गोटा

जालकः:

जाली जो सामान्यतः गवाक्ष में या शिखर पर होती है

जीवंतस्वामी :

मुकुट श्रीर श्राभूषरा धारण किये खड़े हुए महावीर की मूर्ति

तरंग :

एक लहरदार डिजाइन जो पश्चिम के एक गोटे से मिलती-जुलती है

तरंग-पोतिकाः

तोडा-युक्त शीर्ष जिसका गोटा घुमावदार होता है

तल :

मंदिर, विमान या गोपूर का एक खण्ड; ग्रर्थात् भूमि । दक्षिए-भारतीय विमान में एक, दो या तीन

या इससे भी ग्रधिक तल हो सकते हैं। सबसे नीचे का खण्ड ग्रादि-तल ग्रौर मध्य का खण्ड मध्य-

तल कहलाता है

ताडि (तिमल) : दक्षिण-भारतीय स्तंभ के शीर्ष का एक गद्दीनुमा भाग

तिलकः

एक प्रकार की कंगूरों की डिजाइन

तोरण:

ग्रनेक प्रकारों ग्रौर डिजाइनों का ग्रलंकृत द्वार

त्रिक-मण्डपः

तीन चतुष्कियों या खाँचों सहित ऐसा मण्डप जिसका प्रचलन मध्य काल में, विशेषतः जैन मंदिरों

में था

त्रिकुट :

तीन विमान जो एक ही ग्राधिक्ठान पर निर्मित हों या एक ही मण्डप से संयुक्त हों

त्रि-शाख :

द्वार के तीन अलंकृत पक्खों के सहित चौखट

दण्ड-छाद्य :

छत का सीचः किनारा ग्रयत् छदितट-प्रक्षप

देवकृलिका:

लघ-मंदिर; भमती के सम्मूख स्थित सह-मंदिर

नदीश्वर-द्वीप :

जैन लोक-विद्या का ऋाठवाँ महाद्वीप

नव-रंग :

वह महा-मण्डप जिसमें चार मध्यवर्ती श्रीर बारह परिघीय स्तंभों की ऐसी संयोजना होती है कि

उससे नौ खाँचे बन जाते हैं

नर-धर :

मानव-प्राकृतियों की पंक्ति

नाभिच्छदः

एक प्रकार की ग्रलकृत छत जिसपर मंज्याकार सूच्यक्षों की डिजाइन होती है

नाल-मण्डप :

भ्रथति सलानक या भ्रावृत सोपान-युक्त प्रवेश-द्वार

नासिका :

(शब्दार्थं---नाक) दक्षिग्-भारतीय विमान का वह खुला हुन्ना माग जो प्रक्षिप्त ग्रीर तोरण-युक्त

होता है ग्रल्प-नासिका या क्षद्र-नासिका उससे लघुतर भौर महानासिका बृहत्तर होती है

निरंघार-प्रासाद :

प्रदक्षिणा-पथ से रहित मंदिर

निषद्या, निषेधिका, : जैन महापुरुष का स्मारक-स्तंभ या शिला

न्ह्य-मण्डप :

श्रर्थात रंग-मण्डप; परिस्तंभीय सभा-मण्डप

पंच-तीथिका :

पाँच तीर्थंकर-मूर्तियों से सहित पट्ट

पंच-मेर :

जैन परंपरा के पाँच मेरुग्रों की ग्रनुकृति

पंच-रथ । पाँच प्रपेक्षों सहित मंदिर

पंच-शाखा: द्वार की पाँच ग्रलंकृत पवलीं सहित चौखट

पंचायतन: चार लघु मंदिरों से परिवृत मंदिर

पंजर : लघु अर्घ-वृत्ताकार मंदिर; श्रर्थात् नीड

पट्ट: ग्रलंकरण से रहित या सहित पट्टी

पट्टिका : शिला-सद्श गोटा; सबसे ऊपर का एक गोटा

पत्र-लता: पत्रांकित लताग्रों की पंक्ति

पत्र-शाखाः प्रवेश-द्वार का वह पक्खा जिसपर पत्रांकन होता है

पद्म: कमलाकार गोटा या एक भाग; दक्षिण-भारतीय फलक को ब्राघार देने के लिए बनाया

जाने वाला एक कमलाकार शीर्ष-भाग

पद्म बंघ : एक श्रलंकृत पट्टी जो दक्षिण-भारतीय स्तंभ के मध्य-भाग और शीर्ष-भाग के मध्य में होती है

पद्म-शिला: छत का ग्रत्यलंकृत कमलाकार लोलक

परिकर: मूर्ति के साथ की ग्रन्य श्राक्तियां

पाशा: जाल या फंदा

पीठ: चौकी या पाद-पीठ

प्रति-रथ: भद्र और कर्ण के मध्य का प्रक्षेप

प्रदक्षिणा: परिक्रमा

प्रदक्षिणा-पथ : परिक्रमा-पथ

प्रस्तार: दक्षिरा-भारतीय विमान का विस्तार

प्राकार: मंदिर को परिवृत करने वाली भित्ति

प्राग-ग्रीवा : मुख-मण्डप का प्रक्षेप, ग्रथीत् ग्रग्र-मण्डप

फलक: स्तंभ का शीर्ष-भाग

फांसना : भवन का ग्राइ पीठों से बना वह ऊपरी भाग जो पश्चिम-भारतीय स्थापत्य में प्रचलित है

ग्रीर जिसे उड़ीसा के स्थापत्य में पीढा-देखल-कहा जाता है

बलामक: श्रावृत सोपान-बद्ध प्रवेश-द्वार

बाँघना : आंघा को ऊपरी और निचले भागों में विभक्त करने वाला एक प्रक्षिप्त गोटा

भद्र: गर्भगृह का मध्यवर्ती प्रक्षेप

भद्र-पीठ : गोटेदार पाद-पीठ का एक दक्षिएा-भारतीय प्रकार

भमती: मध्यकाल के जैन मंदिरों में द्रष्टव्य स्तंभों के मध्य का मार्ग

भरगी: स्तंभ-शीर्ष

भिट्ट: मंदिर का उप-श्रिधिष्ठान

मकर-तोरएा: प्रवेश-द्वार का अलंकरण या मकर-मूखों से निकलता बंदनवार

मंच :

दक्षिए। भारतीय श्रधिष्ठान का एक प्रकार

मंचिका:

पट्टिका के समान एक उपरी गोटा

मध्य-बंघ :

कंघा, स्तंभ ग्रादि की वह पट्टी जिसके मध्य में उद्भृत पट्टी या पंक्ति होती है

मंदारक :

द्वार की अलंकृत देहली

मण्डोवर :

बीठ, वेदि-बंध ग्रौर जंबा से मिलकर बने भाग का नाम जो पश्चिम-भारतीय स्थापत्य में

प्रचलित है

महा-मण्डप :

मध्यकाल के मंदिर में द्रष्टव्य वह मध्यवर्ती स्तंभाषारित मण्डप जिसके दोनों पार्श्व ध्रनावृत होते हैं

मान-स्तंभ :

चारों ग्रोर से निराधार स्तंभ जिसके शीर्ष पर तीर्थंकर-मृतियाँ होती हैं

मुख-चतुष्की:

प्रवेश-द्वार से संयुक्त मुख-मण्डप या सामने का खाँचा

मुख-मण्डप :

सामने का या प्रवेश-द्वार से संयुक्त मण्डप

मूल-नायकः

मुख्य स्थान पर स्थापित तीर्यंकर-मूर्ति

मूल-प्रासाद:

मूल मंदिर

वरद :

वर प्रदान करने की सूचक हस्त-मुद्रा

वरण्डिका:

कुछ गोटों से मिलकर बना वह भाग जो जंघा और शिखर के मध्य में होता है

वेदि-बंघ:

देखिए स्रिधिष्ठान

रत्न-शाखा :

प्रवेश-द्वार का हीरक-ग्रलंकरण सहित पक्खा

रथ :

मंदिर का प्रक्षेप

रंग-मण्डप :

स्तभाधारित मण्डप जो चारों ग्रोर ग्रनावृत होता है

राज-सेनक :

कक्षासन या छज्जेदार गवाक्ष का सबसे नीचे का गोटा

रूप-कण्ड :

श्राकृतियों से श्रलंकृत एक श्रंतरित पट्टी या पंक्ति

रूप-न्नाखा:

प्रवेश-द्वार का ब्राकृतियों से अलंकृत पक्खा

ललितासन :

विश्राम का एक ग्रासन जिसमें एक पैर मोड़कर पींठ पर रखा होता है ग्रोर दूसरा पीठ से लटककर

मनोज्ञ लगता है

शदुरम् (तमिल): दक्षिएा-भारतीय स्तंभ का चतुष्कोएा भाग

शाखाः :

द्वार की चौखट का एक पक्खा

शाला :

ढोल के ग्राकार की छत सहित ग्रायताकार मंदिर

शिखर:

मंदिर का ऊपरी भाग या छत; उत्तर-भारतीय शिखर, सामान्यत: वक्र-रेखीय होता है, किन्तू दक्षिण

भारतीय शिखर या तो गुंबदाकार होता है या ग्रष्टकोण या चतुष्कोगा

शुकनासा,

उत्तर-भारतीयं मंदिर के किखर के सम्मूख-भाग से संयुक्त एक बाहर निकला भाग जिसमें एक बढ़े

शुकनासिका :

भीत्य-गवाक्ष की संयोजना होती है

सप्त-शाख:

द्वार की सात अनंकृत पक्खों सहित चौखट

संघार-प्रासाद: प्रदक्षिणा-पथ सहित मंदिर

सभा-मण्डप : श्रथति रंग-मण्डप

सभा-मार्ग : एक प्रकार की म्रलंकृत छत जिसकी संरचना म्रनेक मंजूषाकार सूच्यग्रों से होती है

समतल वितान : अन्नतोन्नत तल वाली ऐसी छत जो साधाररात: पंक्ति-बद्ध सूचियों से अलंकृत होती है

समवसरएा : तीर्थं कर के उपदेश के लिए देवों द्वारा निर्मित ऐसे मण्डप की अनुकृति जिसमें, केवल-ज्ञान के अनंतर

दिये जाने वाले तीर्थंकर के उपदेश सुनने को उपस्थित देवों, मनुष्यों ग्रीर पश्चों के लिए ग्रासन

योजना-बद्ध होते हैं

सम-चतुरस्नः वर्गाकार बनावट सहित

सर्वतोभद्र : ग्रथित् चतुर्मुख; एक प्रकार का चारों श्रोर सम्मुख मंदिर; चारों श्रोर मृतियों से संयोजित एक

प्रकार की मंदिर-भनुकृति

सलिलांतर: खड़ा भ्रांतराल

सर्वतोभद्रिका : चारों भ्रोर मूर्तियों से संयोजित एक प्रकार की मंदिर-श्रनुकृति

सहस्र-कृट: पिरामिड के ग्राकार की एक मंदिर-ग्रनुकृति जिसपर एक सहस्र (ग्रनेक) तीर्थंकर-मृतियां उत्कीर्ण

होती हैं

सिद्धासन ग्रर्थात् घ्यानासन; ग्रासीन तीर्थंकर की एक मुद्रा

संवरणा: छत जिसके त्रिर्यंक रेखामों में आयोजित भागों पर घण्टिकामों के श्राकार के लघु शिखर होते हैं

शाखा: द्वार की चौखट का एक पक्खा जो भित्ति-स्तंभ के समान होता है

स्तूपी,

स्तूपिकाः दक्षिरग-भारतीय विमान का लघु शिखर

हम्यं : मध्यवर्ती तल; दक्षिग्-भारतीय विमान का मध्यवर्ती भाग

हार : कूट, <mark>शाला भौर पंजर</mark> नामक लघु मंदिरों की पंक्ति जो दक्षिग्-भारतीय विमान के प्रत्येक तल

को अलंकुत करती है

कुष्णदेव



ज्योतिर्व्यंन्तर-भावनामरगृहे मेरौ कुलाद्रौ तथा जम्बू-शाल्मलि-चैत्यशाखिषु तथा वक्षार-रूप्यादिषु। इष्वाकारगिरौ च कुण्डलनगे द्वीपे च नन्दीश्वरे शैले ये मनुजोत्तरे जिनगृहाः कुर्वन्तु ते मंगलम्।।





