



2789

# जैन महापुराण

कलापरक अध्ययन

डॉ० कुमुद गिरि



#### पारवंनाथ विद्यापोठ ग्रन्थमाला ७४

सम्पादक-डॉ॰ सागरमल जेन

जैन महापुराण: कलापरक ग्रध्ययन

लेखिका डॉ० कुमुद गिरि

## पार्श्वनाथ विद्यापीठ

ब्राराणसो–२२१००५ १९९५ भारतीय इतिहास अनुसन्धान परिषद्, नई दिल्ली से प्राप्त आर्थिक सहयोग से प्रकाशित इस ग्रन्थ में व्यक्त विचार, निष्कर्ष एवं तथ्य पूरी तरह से लेखिका के हैं। इनके लिये भारतीय इति-हास अनुसन्धान परिषद्, नई दिल्ली का कोई दायित्व नहीं है।

प्रकाशक एवं प्राप्ति-स्थान पार्खनाथ विद्यापीठ आई० टी० आई० रोड, करौदी वाराणसी–२२१००५ दूरभाष ३११४६२

प्रथम संस्करण : १९९५

मूल्य-एक सी पचास रुपये

🕲 डॉ॰ (श्रीमती) कुमुद गिरि

JAINA MAHĀPURĀNA : KALĀPARAKA ADHYAYANA

Dr. (Smt.) Kumud Giri

Pārśvanātha Vidyāpitha, Varanasi-221005

Phone: 311462

First Edition 1995

Rs. 150/-

मुद्रकः वर्द्धमान मुद्रणालय जवाहरनगर, वाराणसी

## प्रकाशकीय

यद्यपि जैनधर्म निवृत्तिपरक धर्म है फिर भी जैन आचार्यों ने कला के विकास के क्षेत्र में, विशेष रूप से मंदिर और मूर्ति निर्माण की कला एवं चित्रकला के क्षेत्र में, जो विशिष्ट अवदान दियों है उसे विस्मृत नहीं किया जा सकता। भारतीय कला के क्षेत्र में जैनों का अवदान न केवल परिमाण की अपेक्षा से अपित अपनी कलाकृतियों की श्रेष्ठता की अपेक्षा से भी अद्वितीय है । मथुरा, देवगढ़, आबू, राणकपुर और जैसलमेर की जैन कला कान केवल भारत में अपितृ विश्व में भी कोई शानी नहीं है । जैनधर्मानुयायियों ने न केवल इन महत्त्वपूर्ण कलाकृतियों को साकार रूप प्रदान किया है अपितु कला के सिद्धान्त पक्ष को लेकर भी बहुत कुछ लिखा है। जैनकला के सिद्धान्त पक्ष को लेकर उत्तर-मध्यकाल में अनेक स्वतन्त्र ग्रंथ लिखे गये जैसे—वर्धमानसूरिकृत 'आचारदिनकर', पादिलिप्तसूरिकृत 'निर्वाणकिलका', नेमिचंद्रकृत 'प्रतिष्ठातिलक', वसुनन्दिकृत 'प्रतिष्ठासारसंग्रह' एवं आशाधरकृत 'प्रतिष्ठासारोद्धार' आदि । इन स्वतन्त्र ग्रंथों को रचना के पूर्व भी जैनाचार्यों ने प्रसंगानुसार मंदिर और मृतिकला के संदर्भ में पर्याप्त रूप से अपनी लेखनी चलायी। जैन आगमों में स्थानांग और राजप्र**श्नीय में 'जिन' मंदिरों** की रचना के संदर्भ में विस्तृत उल्लेख पाये जाते हैं।

दिगम्बर परम्परा में आचार्य जिनसेन ने अपने महापुराण में जैन-कला के संदर्भ में अनेक तथ्यों पर प्रकाश डाला है। डॉ॰ (श्रीमती) कुमुद गिरि का जैनकला सम्बन्धी शोधकार्य इसी ग्रंथ पर आधारित है। इस शोधकार्य पर उन्हें काशी हिन्दू विश्वविद्यालय से पीएच॰ डी॰ की उपाधि भी प्राप्त हुई। उन्होंने अपना यह शोध-प्रबन्ध हुमारे संस्थान को प्रकाशनार्थ दिया एतदर्थ हुम उनके विशेष आभारो हैं।

प्रस्तुत कृति के प्रकाशन हेतु भारतीय इतिहास अनुसंधान परिषद्, नई बिल्छो की ओर से १२००० रुपये का अनुदान हमें प्राप्त हुआ है जिसके छिये हम परिषद् के प्रति आभार व्यक्त करते हैं।

प्रस्तुत ग्रंथ के प्रकाशन, प्रूफरीडिंग आदि कार्यों में हमें डॉ॰ (श्रीमती) कमल गिरि एवं डॉ॰ मारुतिनन्दन प्रसाद तिवारी जी से विशेष सहायता iv : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

मिली है, एतदर्थ वे धन्यवाद के पात्र हैं। इसके प्रूफ संशोधन का तो पूरा कार्य डॉ॰ कमल गिरि ने ही किया है।

इस ग्रंथ के लिये चित्र हमें 'अमेरिकन इंस्टीट्यूट आफ इंडियन स्टडीज' एवं डॉ॰ मारुतिनन्दन तिवारी से प्राप्त हुए हैं जिसके लिये हम उनके आभारी हैं।

संस्थान के निदेशक प्रोफेसर सागरमल जैन, शोधाधिकारी डॉ॰ अशोककुमार सिंह एवं डॉ॰ श्रीप्रकाश पाण्डेय ने इसकी प्रकाशन सम्बन्धी समस्त व्यवस्थाओं को पूर्ण किया एतदर्थ वे भी धन्यवाद के पात्र हैं।

चैत्रशुक्ला त्रयोदशी सं० २०५२

भवदीय **भूपेन्द्रनाथ जैन** मंत्री पार्स्वनाथ विद्यापीठ

## उपोद्धात

विगत कुछ वर्षों में जैन धर्म और कला के विविध पक्षों पर विस्तार से कार्य हुए हैं जो विभिन्न पुस्तकों एवं लेखों के रूप में उपलब्ध हैं। ऐसे कार्यों में कई खण्डों में प्रकाशित जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, भारत के दिगम्बर जैन तीर्थ, जैन रूपमण्डन (यू० पी० शाह) और भारतीय ज्ञानपीठ, दिल्ली द्वारा तीन खण्डों में प्रकाशित जैन कला व स्थापत्य सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण हैं। कूछ विद्वानों ने जैन ग्रन्थों के आधार पर सांस्कृतिक जीवन का अध्ययन भी प्रस्तूत किया है । जैन ग्रन्थों में पुराणों का विशेष महत्त्व है। ब्राह्मण परम्परा के समान ही जैन परम्परा में भी विपूल संख्या में पूराणों की रचना की गयी । श्वेताम्बर परम्परा में इन्हें चरित या चरित्र ग्रन्थ कहा जाता है। ईसा की लगभग चौथी से पन्द्रहवीं शताब्दी के मध्य अनेक जैन पूराणों या चरित ग्रन्थों की रचना की गयी, जो ब्राह्मण पुराणों के समान ही भारतीय संस्कृति के विश्वकोश हैं। जैन पुराणों में कथाओं के माध्यम से पूर्व परम्परा और समकालीन धार्मिक जीवन के विविध पक्षों को उजागर करने के साथ ही सामाजिक, राज-नीतिक, आर्थिक और कलापरक विषयों की भी सविस्तर चर्चा की गयी है।ये कथायें और इनमें अभिव्यक्त विवरण समकारुीन जीवन और संस्कृति के विविध आयामों को सैद्धान्तिक और व्यावहारिक दोनों ही स्तरों पर प्रस्तुत करती हैं जिनकी प्रासंगिकता और विश्वसनीयता इतिहास-सिद्ध है । इतिहासकार और शोधप्रज्ञ को केवल पूर्वपरम्परा एवं समकालीन व्यवहार की श्रृंखलाओं को समझना और कालक्रमानुसार आबद्ध करना होता है।

पद्मपुराण, हरिवंशपुराण, महापुराण एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुष-चरित्र जैसे जैन ग्रन्थों पर सांस्कृतिक जीवन के अध्ययन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण शोधकार्य हुए हैं, किन्तु उनमें वींणत कलापरक सामग्री का अध्ययन अपेक्षित विस्तार और समीक्षा की दृष्टि से अभी तक नहीं प्रस्तुत हुआ है। ये पुराण विभिन्न कथाओं के माध्यम से अपने समय की देवमूर्तियों एवं प्रसंगवश उनके लक्षणों, स्थापत्य के विविध रूपों, लोक-कलाओं के विविध आयामों तथा नृत्य, संगीत, वाद्य आदि से सम्बन्धित

#### 🕶 : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

आधारभूत सामग्री प्रस्तुत करते हैं। अतः व्यवस्थित और समग्र दृष्टि से पुराणों के अध्ययन-विवेचन द्वारा अध्येता कला के सेद्वान्तिक और व्यावहारिक दोनों पक्षों की यथार्थंपरक समीक्षा कर सकता है। साथ ही अन्य साक्ष्यों से उपलब्ध कलाविषयक सामग्री के तुलनात्मक विश्लेषण द्वारा एक विस्तृत परिप्रेक्ष्य में न केवल जैन वरन् अन्य धर्मों के साथ भी कला के स्तर पर होने वाले सम्पर्क सामग्री को रेखांकित कर सकता है। डॉ० (श्रीमतो) कुमुद गिरि की "जैन महापुराणः कलापरक अध्ययन" शीर्षक प्रस्तुत पुस्तक इस दिशा में गम्भीर और सार्थंक प्रयास है।

जैनपुराणों में महापुराण निःसन्देह सर्वाधिक मह्त्वपूर्ण और विस्तृत है जो आदिपुराण एवं उत्तरपुराण इन दो खण्डों में विभाजित है । आर्दि-पुराण की रचना जिनसेन न लगभग नवीं शती ई० के पूर्वार्ड में और उत्तरपुराण की रचना उनके शिष्य गुणभद्र ने नवीं शती ई॰ के अन्त या १०वीं शती ई० के प्रारम्भ में को थीं। दोनों पुराणों को संयुक्त रूप से महापुराण कहा जाता है जिनमें चौबोस तीर्थंकरों,१२ चॅक्रवर्ती,९ बलभद्र, ९ नारायण और ९ प्रतिनारायण सहित कुल ६३ शलाकापुरुषों (श्रेष्ठजनों) के जीवनचरित का विस्तारपूर्वक निरूपण हुआ है। साथ हो विभिन्न प्रसंगों में यक्षियों, विद्यादेवियों, देवताओं के चार वर्गी, लक्ष्मी, सरस्वती, गंगा, यमुना, इन्द्र, कामदेव एवं लोकपरम्परा वाले देवी-देवताओं के नामोल्लेख तथा कभी-कभी महत्त्वपूर्ण लाक्षणिक विशेष-ताओं की भी चर्चा मिलती है। महापुराण में जैनधर्म एवं परम्परा के मौलिक तत्वों के प्रति रचनाकारों की पूरी आस्था और प्रतिबद्धता के साथ हो उनके उदार एवं व्यापक चिन्तन की दृष्टि भी देखी जा सकती है। यह बात वैदिक और जैन परम्परा के अन्तःसम्बन्धों एवं पारस्परिक समन्वय के रूप में अभिव्यक्त हुई है। ऋषभनाथ के स्तवन तथा अन्य तीर्थं करों के विशेषणों के सन्दर्भ में अनेकशः शिव, विष्णु, ब्रह्मा, सूर्यं, इन्द्र और यहाँ तक कि बौद्ध देवों (बुद्ध, सिद्धार्थ, स्वयंबुद्धतथा अक्षोभ्य) के नामों का उल्लेख किया गया है। इनमें सर्वाधिक नाम शिव से सम्बन्धित हैं जिनमें यदा-कदा शिव के लक्षणपरक संकेत भी निहित हैं। इन नामों में शंकर, शिव, महेश्वर, महादेव, विश्वमूर्ति, मृत्युञ्जय, भूत-नाथ, अष्टमूर्ति, हर, वामदेव, सद्योजात, अघोर, ईशान, त्रिनेत्र, त्रिपुरारि, त्रिलोचन, जितमन्मथ, कामारि और अर्द्धनारीक्वर मुख्य हैं । ये नाम न

उपोद्घात : vii

केवल ऋषभदेव एवं शिव की पौराणिक और आधारभूत एकात्मकता का संकेत देते हैं, वरन् ब्राह्मण परम्परा के साथ पूर्वमध्यकाल में जैनधर्म के सौहार्दपूर्ण सम्बन्धों को भी उजागर करते हैं।

महापुराण की रचना राष्ट्रकूट शासक अमोघवर्ष प्रथम एवं कृष्ण द्वितीय के शासन काल एवं क्षेत्र में हुई। अतः महापुराण की कलापरक सामग्री का स्पष्टतः समकालीन राष्ट्रंकूट कलाकेन्द्र एलोरा (औरगाबाद, महाराष्ट्र) की जैन गुफाओं (गुफा संख्या ३० से ३४) की मूर्तियों से तुलनात्मक अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्त्व है। विदुषी लेखिका ने एलोरा की जैन गुफाओं एवं महापुराण की कलापरक सामग्री के तुलनात्मक अध्ययन का यथेष्ट प्रयास किया है जिससे प्रस्तुत पुस्तक के महत्त्व एवं प्रासंगिकता में वृद्धि हुई है। एलोरा में २३वें तीर्थंकर पार्वनाथ और गहनसाधना के प्रतीक ऋषभनाथ के पुत्र बाहुबली की सर्वाधिक मूर्तियाँ उकेरी हैं जिनके निरूपण में स्पष्टतः महापुराण के विवरणों का प्रभाव परिलक्षित है । प्रस्तुत पुस्तक में उपर्यु कत तथा अन्य कई महत्त्व-पूर्ण पक्षों पर विश्लेषणात्मक दृष्टि से चर्चा की गयी है। मुझे प्रसन्नता है कि लेखिका मेरी शोधछात्रा रही हैं। इस महत्त्वपूर्ण गवेषणापरक पुस्तक के लिए मैं उन्हें आशीर्वाद एवं बंघाई देता हूँ। मुझे पूर्ण विश्वास हैं कि यह पुस्तक सम्बन्धित क्षेत्र में अध्ययन की नूतन सम्भावनाओं की दृष्टि से एक शोधपरक ऐतिहासिक पुस्तक के रूप में उपयोगी सिद्ध होगी।

रामनवमी, ९ अप्रैल १९९५ डॉ॰ मारुतिनन्दन तियारी रीडर कला-इतिहास विभाग काशी हिन्दू विश्वविद्यालय वाराणसी

#### आभार

प्रस्तुत पुस्तक गुरुजनों, शुभिचन्तकों, मित्रों तथा विभिन्न संस्थाओं की प्रेरणा एवं सहयोग से ही पूर्ण हो सकी है, अतः यहां उन सबके प्रति आभार व्यक्त करना अपना कर्त्तंव्य समझती हूँ।

पुस्तक को पूर्णता में कार्य प्रारम्भ से समाप्ति तक सतत उत्साह-वर्धन, परामर्श, संशोधन-परिमार्जन एवं मार्ग दर्शन के लिये मैं गुरुवर डॉ॰ मार्रितनन्दन तिवारी, रीडर, कला-इतिहास विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय की चिरऋणी रहूँगी। एलोरा की जैन गुफाओं की मूर्तियों के तुलनात्मक अध्ययन-विवेचन में डॉ॰ तिवारी की सहायता विशेषतः उल्लेखनीय है। पुस्तक का उपोद्घात लिखकर उन्होंने विशेष कृपा की है जो मेरे लिए उनका आशोर्वाद है।

मैं उन सभी आचार्यों एवं लेखकों की भी आभारी हूँ जिनकी कृतियों से मुझे प्रस्तुत पुस्तक को पूरा करने में सहायता मिली है, इस सन्दर्भ में कला-इतिहास विभाग के सभी गुरुजनों के प्रति अपना आभार व्यक्त करती हूँ, जिनको प्रेरणा एवं परामर्श मेरे कार्य को निरन्तर गति देते रहे हैं।

ग्रन्थ के प्रकाशन के निमित्त वित्तीय सहयोग के लिये मैं भारतीय इतिहास अनुसंधान परिषद्, नई दिल्ली की आभारी हूँ। ग्रन्थ प्रकाशनार्थ पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, वर्तमान नाम पार्श्वनाथ विद्यापीठ को धन्यवाद देती हूँ। संस्थान के निदेशक डॉ॰ सागरमल जैन की तत्परता से पुस्तक के प्रकाशन को विशेष गित मिली है, एतदर्थ मैं उनके प्रति आभार प्रकट करती हूँ। वर्द्धमान मुद्रणालय, वाराणसी भी धन्यवाद का पात्र है जिसने पाठ और चित्रों का मुद्रण कार्य सुरुचिपूर्ण ढंग से सम्पन्न किया। चित्रों की व्यवस्था के लिये मैं अमेरिकन इन्स्टीट्यूट ऑफ इण्डियन स्टडीज, वाराणसी तथा गुरुवर डॉ॰ मार्रुतनन्दन तिवारी, रोडर, कला-इतिहास विभाग, काशी हिन्दू विश्वविद्यालय की विशेष रूप से आभारी हूँ।

यह पुस्तक मुख्यतः जैन कला और इतिहास के जिज्ञासु पाठकों के लिये तैयार की गई है किन्तु विश्वास है कि शोध की दृष्टि से भी पुस्तक का उपयोग होगा। विश्वास है कि सुधी पाठक पुस्तक की त्रृटियों को ओर मेरा ध्यान आकृष्ट करने की कृपा करेंगे, जिससे भविष्य में पुस्तक में समुचित संशोधन और परिमार्जन में सहयोग मिलेगा।

'**दयाघाम',** सूर्यंकुण्ड, वाराणसी

कुमुद गिरि

## विषय-सूची

| _          | •     |
|------------|-------|
| विषय       | पुष्ठ |
| प्रकाशकीय  |       |
|            | lii   |
| उपोद्घात   | ▼     |
| आभार       | viii  |
|            | ANI   |
| संकेत-सूची | xii   |
|            |       |

### प्रयम अध्याय : पूर्वपीठिका

महापुराण की विषय वस्तु ९, महापुराण के रचना-कार एवं सांस्कृतिक पृष्ठभूमि-गुरु परम्परा १८, स्थान विचार १९, काल विचार १९, जिनसेन एवं गुणभद्र की रचनायें २१, सांस्कृतिक पृष्ठभूमि-राजनीतिक २२, धार्मिक २४, सामाजिक २६।

## द्वितीय अध्याय : जैन देवकुल

प्रारम्भिक काल ३४, शलाकापुरुष ३५, क्रुष्ण-बलराम ३७, लक्ष्मी ३७, सरस्वती ३७, इन्द्र ३८, नैगमेषी ३८, यक्ष ३९, विद्यादेवियाँ ३९, लोकपाल ४१, अन्य देवता ४१, परवर्ती काल ४२, यक्ष-यक्षी ४३, विद्यादेवियाँ ४४, राम और क्रुष्ण ४५, भरत व बाहुबली ४६, जिनों के माता-पिता ४६, दिक्पाल ४७, नवग्रह ४७, क्षेत्रपाल ४८, ६४ योगिनियाँ ४८, गणेश ४८, ब्रह्मशान्ति यक्ष ४८, कपर्ही यक्ष ४९।

## तृतीय अध्याय : तीर्थंकर (जिन)

तीर्यंकर-चेत्यवृक्ष ६१, ऋषभनाथ (या आदिनाथ) ६५, अजितनाथ ७२, सम्भवनाथ ७५, अभिनन्दन ७६, सुमितनाथ ७७, पद्मप्रभ ७८, सुपार्व्वनाथ ७९ चन्द्रप्रभस्वामी ८०, सुविधिनाथ (या पुष्पदन्त) ८१, शीतलनाथ ८२, श्रेयांसनाथ ८३, वासुपूज्य ८४, विमलनाथ ८५, कुन्युनाथ ८६, अरनाथ ९०, शान्तिनाथ ८७, कुन्युनाथ ८९, अरनाथ ९०,

3**४**–५७

\$**—**33

44-886

#### 🗷 : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

मिल्लिनाथ ९१, मुनिसुव्रत ९२, निमनाथ ९३, नेमिनाथ (या अरिष्टनेमि) ९४, पार्वनाथ ९६, महावीर १०२, पूर्वकालीन (अतीत) तीर्थंकरों की सूची १०७, पश्चात्कालीन (भविष्य के) उत्सर्पिणी युग के २४ तीर्थंकर १०८।

चतुर्थं अध्याय : शलाकापुरुष

११९-१४६

चक्रवर्ती ११९, भरत चक्रवर्ती ११९, सगर चक्रवर्ती १२२, मधवा चक्रवर्ती १२३, सनत्कुमार चक्रवर्ती १२३, सुभौम चक्रवर्ती १२४, पद्म चक्रवर्ती १२४, प्रदम चक्रवर्ती १२४, हिर्षण चक्रवर्ती १२५, जयसेन चक्रवर्ती १२५, ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती १२६, बलभद्र या बलदेव १२६, नारायण या वासुदेव १२७, प्रतिनारायण या प्रतिवासुदेव १२७, विजय, त्रिपृष्ठ और अद्यम्प्रीव १२८, अचल, द्विपृष्ठ और तारक १२९, धर्म, स्वयम्भू और मधु १३०, सुप्रभ, पृष्णोत्तम एवं मधुसूदन १३०, सुद्रशन, पुष्पित्तह व मधुकिष्ठ १३१, निव्हिण, पुण्डरीक और निशुम्भ १३१, निव्हिम्भ, दत्त और बलीन्द्र १३२, राम (पद्म), लक्ष्मण (नारायण) और रावण १३२, पद्म (या बलराम), कृष्ण और जरासन्ध १३७।

पंचम अध्याय : यक्ष-यक्षी एवं विद्या देवी

१४७-१६४

२४ यक्ष १५०, २४ यक्षियाँ १५०, गुजरात-राजस्थान १५२, उत्तर प्रदेश-मध्य प्रदेश १५२, बिहार-उड़ीसा-बंगाल १५३, चक्रेश्वरी १५३, अम्बिका १५४, पद्मावती १५५, कुबेर या सर्वानुभूति यक्ष १५६, विद्यादेवियाँ १५७।

षष्ठ अध्याय : अन्य देवी-देवता

254-229

भवनवासी देव १६५, भवनवासी देव दिगम्बर व क्वेताम्बर परम्परा के अनुसार १६६, व्यन्तर देव १६६, ज्योतिष्क देव १६८, वैमानिक देव १६८, लोक एवं ब्राह्मण परंपरा के देवी-देवता १६८, इन्द्र १६९, क्द्र १७१, क्षिव १७१, नारद १७२, कुबेर १७३, कामदेव १७४, वामनदेव १७५, लक्ष्मी १७६, सरस्वती १७७, हृद देवियाँ १७७, गंगा व सिन्धु देवी १७८, दिक्कुमारी १७८, नागपूजा १७९, गोम्मटेश्वर बाहुबली १७९।

## सप्तम अध्याय : स्थापत्य : मन्दिर, समवसरण, राज-प्रासाद एवं सामान्य भवन १९०-२१०

जैन मन्दिर १९१, समवसरण १९७, भवनों के प्रमुख अंग २०३, भवन के प्रकार और स्वरूप २०४।

## अष्टम अध्यायः सांस्कृतिक जीवन २११-२५३

आभूषण २१२, आभूषण निर्माण के उपादान २१३, आभूषणों के प्रकार २१४, शिरोभूषण २१४, कर्णा-भूषण २१५, कराभूषण २२०, किटिआभूषण २२१, पादाभूषण २२२, वस्त्र २२३, वस्त्र के विभिन्न प्रकार एवं स्वरूप २२४, केश-सज्जा २२८, प्रसाधन २३०, संगीत २३३, नृत्य २३७, दैनिक उपयोग के पात्र आदि २४०।

| उपसंहार                         | २५४         |
|---------------------------------|-------------|
| परिशिष्ट-जैन महापुराण पोथीचित्र | २६७         |
| सन्दर्भ-सूची                    | २७०         |
| चित्र-सूची                      | २८ <b>२</b> |
| शब्दानुक्रमणिका                 | २८६         |
| शुद्धिपत्र                      | २९४         |
| <b>3</b>                        |             |

## संकेत-सूची

आ० स० इ० ऐ० रि० अर्जिक्जलॉजिकल सर्वे ऑव इण्डिया-एनुबल

रिपोर्ट

एपि० इण्डि० : इपिग्राफिया इण्डिका

का० इ० इं० : कार्पंस इन्स्क्रिप्शन्म इण्डिकेरम

ज॰ इं॰ सो॰ आ॰ ओ॰ : जर्नल ऑव दि इण्डियन सोसाइटी ऑव

ओरियण्टल आर्ट ( कलकता )

ज॰ ओ॰ इं॰ : जर्नल ऑव दि ओरियण्टल इन्स्टिच्युट ऑव

बड़ौदा

ज॰ यू॰ बां॰ : जर्नेल ऑव दि यूनिवसिटी ऑव बाम्बे

जै०क०स्था॰ :जैन कला एवं स्थापस्य (३ खण्ड, सं०

अमलानंद घोष, भारतीय ज्ञानपीठ)

दि० : दिगम्बर

पा॰ टि॰ : पाद-टिप्पणी पू॰ नि॰ : पूर्व निर्दिष्ट

पु॰ मु॰ : पुनर्मेंद्रित

म० जै० वि० गो० जु० वा० : महाबीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबिली

वाल्यूम, बंबई (भाग १, सं० ए० एन०

उपाध्ये आदि )

व्वे० : व्वेताम्बर

सं० पु० प० : संग्रहालय पुरातत्त्व पत्रिका, लखनऊ।

#### प्रथम अध्याय

## पूर्वपीठिका

२४ तीर्थंकरों या जिनों की कल्पना जैनधर्म की धुरी है जिन्हें देवाधिदेव भी कहा गया है। वीतरागी जिनों को गहन साधना और त्याग की प्रतिमूर्ति माना गया है। जैन मान्यता के अनुसार कालचक के प्रत्येक अवस्पिणी और उत्सिपणी युगों में २४ जिन हुए जिनके उपदेशों (धर्मदेशना) को जिनवाणी कहा गया है। जिनवाणी और तद्नुरूप जैन साहित्य के भी कथा, गणित, दर्शन और चारित्र्य सम्बन्धी साहित्य के रूप में चार विभाग किये गये हैं। इन विभागों में कथा साहित्य को सर्वाधिक महत्व दिया गया है क्योंकि विभिन्न कथाओं के माध्यम से सामान्य जनता में धर्म को सरलता से और विस्तृत पैमाने पर स्वीकृत और लोकप्रिय बनाया जा सकता था। यह सर्वथा निविवाद है कि कथा किसी भी बात को रोचक बनाने और सरलता से लोकमानस की स्वीकृत पाने का सामर्थ्य रखती है। जैनपुराण साहित्य वस्तुतः कथा साहित्य या कथानुयोग का एक प्रमुख अंग है। आदिपुराण के कत्ता जिनसेन ने आदिपुराण में स्पष्ट उल्लेख किया है कि जो प्राचीन था वही पुराण है 'पुरातनं पुराणं स्यात्'।

पुराणों की रचना ब्राह्मण एवं जैन दोनों धर्मों में प्रचुर संख्या में की गयी। ये पुराण वस्तुतः भारतीय संस्कृति के विश्वकोश हैं जिनमें विभिन्न कथाओं के माध्यम से धार्मिक जीवन के विविध पक्षों के साथ ही सामाजिक, राजनीतिक, सांस्कृतिक, आर्थिक और कलापरक विषयों की विस्तारपूर्वक चर्चा मिलती है। श्वेताम्बर परम्परा में ऐसे ग्रन्थों को चिरत या चिरत्र तथा दिगम्बर परम्परा में पुराण कहा गया है। लगभग पाँचवीं शती ई० से १०वीं शती ई० के मध्य विभिन्न प्रारम्भिक जैन-पुराणों को रचना की गयी जिनमें प्राकृत पउमचिरय (विमलसूरिकृत-४७३ ई०), पद्मपुराण (रिविषेणकृत-६७८ ई०), हरिबंशपुराण (जिन-सेनकृत-७८३ ई०), संस्कृत महापुराण (जिनसेन एवं गुणभद्रकृत-९वीं-१०वीं शती ई०) तथा अपभ्रंश महापुराण (पुष्पदन्तकृत-ल० ९६० ई०) विशेषतः उल्लेखनीय हैं।

प्रारम्भिक जैनपुराणों में लोकमानस में प्रतिष्ठित राम और कृष्ण से सम्बन्धित रामायण और महाभारत जैसे ब्राह्मण महाकाव्यों के अनु- करण पर पउमचरिय एवं पद्मपुराण (रामचरित) तथा हरिवंशपुराण (क्रुडणचरित) की रचना की गयी। इन पुराणों के बाद २४ जिनों एवं अन्य शलाकापुरुषों से सम्बन्धित महापुराणों या चरितप्रन्थों की रचना हुई। जैन पुराणों में महापुराण सर्वाधिक लोकप्रिय और विशद् था। महापुराण आदिपुराण और उत्तरपुराण इन दो भागों में विभक्त है। आदिपुराण की रचना जिनसेन ने लगभग नवीं शती ई० के मध्य और उत्तरपुराण की रचना जिनसेन ने लगभग नवीं शती ई० के अन्त या १०वीं शती ई० के प्रारम्भ में की। महापुराण में जैन देवकुल के २४ तीर्थंकरों तथा १२ चक्रवर्ती, ९ बलभद्र, ९ नारायण, ९ प्रतिनारायण सिहत कुल तिरसठ शलाकापुरुषों (श्रेष्ठजनों) के जीवन चरित को विस्तारपूर्वंक वर्णन हुआ है। सामान्य धारणा के अनुसार जिस ग्रन्थ में किसी एक शलाकापुरुष का वर्णन होगा वह पुराण और जिसमें अनेक शलाकापुरुषों का उल्लेख होगा वह महापुराण कहा जाएगा।

विद्वानों द्वारा किसी विशेष जैन पुराण या पुराणों के आधार पर सांस्कृतिक अध्ययन से सम्बन्धित कई महत्त्वपूर्ण कार्य किये गये हैं किन्तु अभी तक किसी चरित या पुराण साहित्य के आधार पर कलापरक अध्ययन का कोई समुचित प्रयास नहीं किया गया है। जैन ग्रन्थों में सांस्कृतिक जीवन के विभिन्न पक्षों के साथ ही कलापरक सामग्री भी प्रभूत परिमाण में मिलती है जिनका जैन मूर्तिकला एवं स्थापत्य के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्त्व है, क्योंकि इन ग्रन्थों के आधार पर ही तीर्थं करों एवं जैन देवकुल के अन्य देवों का मूल स्वरूप निर्धारित हुआ और उन्हें मूर्त अभिव्यक्ति मिली। कलापरक अध्ययन की दृष्टि से आदिपुराण एवं उत्तरपुराण अर्थात् महापुराण (दिगम्बर परम्परा ) की सामग्री का विशेष महत्त्व है क्योंकि उनका रचनाकाल (९वीं-१०वीं शती ई० ) तीर्थंकरों सहित अन्य शलाकापुरुषों तथा जैन देवों के स्वरूप या लक्षण निर्धारण का काल था। इन ग्रन्थों की रचना के बाद ही व्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा में निर्वाणकलिका ( पादलिप्तसूरिकृत-छ० १०वीं-११वीं शती ई० ), मन्त्राधिराजकल्प (सागरचन्द्रसूरिकृत− १२वीं-१३वीं शती ई० ), प्रतिष्ठासारसंग्रह ( वसुनन्दिकृत–ल० १२वीं शती ई० ), प्रतिष्ठासारोद्घार ( आशाधरकृत–१-२२८ ई० ), आचार-दिनकर ( वर्धमानसूरिकृत-१४१२ ई० ) एवं प्रतिष्ठातिलकम् ( नेमिचन्द्र-कृत-१५४३ ई०) जैसे शिल्पशास्त्रीय ग्रन्थों की रचना हुई जिनमें जैन आराध्यदेवों के प्रतिमालक्षण का विस्तारपूर्वक निरूपण हुआ ।

महागुराण में २४ तीर्थंकरों के जीवन चिरत के विस्तृत उल्लेख के सन्दर्भ में नेमिनाथ द्वारा विवाह पूर्व दीक्षा जेने तथा पार्वनाथ एवं महावीर की तपश्चर्या के समय उपस्थित किये गये उपसर्गों का विस्तृत उल्लेख हुआ है जिनके आधार पर विभिन्न स्थलों पर इन कथा प्रसंगों का विस्तृत अंकन किया गया। ऋषभनाथ के पुत्र भरत और बाहुबली के मध्य हुए द्वन्द्व-युद्ध तथा युद्ध में विजयी होने के बाद बाहुबली द्वारा दीक्षा लेने और कठिन साधना और तपश्चर्या द्वारा केवल-ज्ञान प्राप्त करने तथा कठिन साधना के कारण ही तीर्थंकरों के समान प्रतिष्ठा प्राप्त करने के उल्लेख और उनके आधार पर मथुरा, देवगढ़, खजुराहो एवं एलोरा में बाहुबली की विपुल मूर्तियों का उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण है। इन मूर्तियों में बाहुबली के शरीर से लिपटी लता-वल्लर के अतिरिक्त वृश्चिक, छिपकली, सर्प एवं मृग जैसे जीव-जन्तु भी शरीर पर दिखाये गये हैं और तीर्थंकर मूर्तियों के समान उनके अष्ट-प्रातिहायों एवं कुछ उदाहरणों (देवगढ़, खजुराहो) में शासन-देवताओं के रूप में यक्ष-यक्षी युगल का भी उत्कीर्णन हुआ है।

महापुराण में आये विद्यादेवी के उल्लेख भी कालान्तर में उनके शिल्पांकन की दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्ण हैं। रामकथा एवं नेमिनाथ के साथ चचेरे भाताओं के रूप में बलराम और कृष्ण के उल्लेख ने खजुराहो (पार्श्वनाथ मन्दिर), देवगढ़ (मन्दिर २ एवं मन्दिर १२ की चहारदीवारी) तथा मथुरा में राम एवं नेमिनाथ के साथ बलराम-कृष्ण के निरूपण का आधार प्रस्तुत किया। जिनों के जन्म के पूर्व उनकी माताओं ने १६ मांगलिक स्वप्नों का दर्शन किया था जिनका खजुराहो एवं देवगढ़ के दिगम्बर मन्दिरों के प्रवेश-द्वारों पर पारम्परिक क्रम में अंकन हुआ है।

महापुराण में सरस्वती एवं लक्ष्मी के अतिरिक्त लोक परम्परा में मान्य श्री, धृति, बुद्धि, कीर्ति जैसी देवियों के उल्लेख भी महत्वपूर्ण हैं। साथ ही ब्राह्मण परम्परा के कई अन्य देवों की चर्चा, विशेषतः तीर्थंकर ऋषभनाथ के १००८ नामों से स्तवन के सन्दर्भ में शिव, ब्रह्मा एवं विष्णु के अनेक नामों के उल्लेख धार्मिक सामंजस्य की दृष्टि से अतीव महत्त्व के हैं। इन नामों में स्वयंभू, शम्भू, शंकर, जगन्नाथ, सद्योजात, लक्ष्मीपित, त्रिनेत्र, जितमन्मथ, त्रिपुरारि, त्रिलोचन, धाता, ब्रह्मा, शिव, ईशान, हिरण्यगर्भ, विश्वसूर्ति, भूतनाथ, विधाता, मृत्युंजय, पितामह, महेश्वर,

#### ४ : जैन महापुराण : कस्रापरक अध्ययन

महादेव, कामारि एवं चतुरानन मुख्य हैं। साथ ही इन्द्र (महेन्द्र, सहस्राक्ष), सूर्य (आदित्य), कुबेर, वामन देव, राम, कृष्ण, इन्द्राणी एवं विन्ध्यवासिनी देवी के नामोल्लेख भी उल्लेखनीय हैं। बौद्ध देवकुल से सम्बन्धित बुद्ध, सिद्धार्थ, स्वयंबुद्ध तथा अक्षोभ्य जैसे नाम भी महत्त्व-पूर्ण हैं। भगीरथ और गंगा तथा शिव के स्थान पर इन्द्र के ताण्डव नृत्य के सन्दर्भ भी ब्राह्मण परम्परा के अनुकरण की दृष्टि से उल्लेख्य हैं। इसी प्रकार सोलह संस्कारों तथा वर्णों की चर्चा सांस्कृतिक अध्ययन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं।

प्रस्तुत पुस्तक में महापुराण की सामग्री के अवगाहन और अध्ययन के आधार पर उसमें उपलब्ध कलापरक सामग्री का विस्तृत उल्लेख हुआ है ≀ साथ ही पूर्ववर्ती ( पउमचरिय, पद्मपुराण, हरिवंशपुराण ) एवं सम-कालीन तथा परवर्ती दिगम्बर ग्रन्थों की सामग्री से उसकी तूलना करने का भी प्रयास किया गया है जिससे महापूराण की कलापरक सामग्री का महत्त्व पूरी तरह स्पष्ट हो सके। आवश्यकतानुसार तिरसठ शलाकापुरुषों से सम्बन्धित व्वेताम्बर परम्परा के चरित ग्रन्थों (त्रिशिष्टशलाकापुरुष-चरित्र-हेमचन्द्रकृत-१२वीं शती ई० का उत्तराई ) से भी महापूराण की कलापरक सामग्री की तुलना की गयी है जिससे दोनों परम्पराओं में विभिन्न सन्दर्भों में मिलने वाली समानता और अन्तर स्पष्ट हो सकें। इस तुलना से ही यह स्पष्ट हुआ कि दिगम्बर परम्परा में मल्लिनाथ को नारी तीर्थंकर नहीं बताया गया है और बाहुबली कैवल्य प्राप्ति के पूर्व उनके समीप उनकी बहनों - ब्राह्मी एवं सुन्दरी के स्थान पर विद्याधरियाँ आयी थीं। इन्हीं विद्याधरियों ने उनके शरीर से लिपटी लता-वल्लरियों को हटाया था। महापुराण के उपर्युक्त सन्दर्भ की पृष्ठभूमि में ही बादामी, अयहोल, एलोरो, देवगढ़ एवं खजुराहो जैसे दिगम्बर स्थलों की बाहुबली की मूर्तियों में दोनों पार्की में बाहुबली के शरीर से लिपटी लता-वल्लरियों को हटाती हुई विद्याधरियों की आकृतियाँ भी उकेरी हैं।

महापुराण की रचना राष्ट्रकूट शासक अमोधवर्ष-प्रथम एवं कृष्ण-द्वितीय के शासनकाल और क्षेत्र में हुई थी, अतः उसकी कलापरक सामग्री का राष्ट्रकूट कला केन्द्र एलोरा की जैन गुफाओं (सं० ३०-३४) की मूर्तियों की शास्त्रीय और साहित्यिक पृष्ठभूमि की दृष्टि से भी विशेष महत्त्व है। ज्ञातव्य है कि महापुराण एवं एलोरा की जैन गुफायें समकालीन (९वीं-१०वीं शती ) और दिगम्बर परम्परा से सम्बद्ध हैं। अतः महापुराण की कलापरक सामग्री के एलोरा की जैन गुफाओं की मूर्तियों से तुलना का महत्त्व और भी बढ़ जाता है। एलोरा की मूर्तियों में बाहुबली की कठिन साधना के प्रसंग में उनके शरीर से माधवी का लिपटना एवं सर्प, वृश्चिक्, छिपकली तथा मृग जैसे जीव-जन्तुओं का शरीर पर या समीप विचरण करते हुए और पार्श्वनाथ की मूर्तियों में शम्बर (कमठ या मेधनाली) के विस्तृत उपसर्गों के उकरन स्पष्टतः महापुराण के उल्लेखों से निर्दिष्ट हैं।

ब्राह्मण एवं बौद्ध धर्मी तथा कला की तुलना में जैनधर्म और कला पर क्रुछ वर्षो पूर्व तक निःसन्देह बहुत कम<sup>ें</sup> कार्य हुआ था, जबकि जैन साहित्य और कला ब्राह्मण एवं बौद्ध साहित्य और कला के समान ही समृद्ध है। जैन धर्म और साहित्य पर प्रारम्भिक किन्तु महत्त्वपूर्ण कार्य जी ब्यूहलर ( ऑन दि इण्डियन सेक्ट ऑफ दि जैनज, १९०३), एस० स्टोबेन्सन ( दि हार्ट ऑफ दि जैनिजम, १९१५ ), ए० डो० पुसालकर (दि एज ऑफ इम्पीरियल यूनिटी, १९५१, दि क्लासिकल एज, १९५४, दि एज ऑफ इम्पीरियल कन्नौज, १९५५ एवं दि स्ट्राल फार अम्पायर, १९५७), नाथूराम प्रेमी (जैन साहित्य और इतिहास, १९५६), एम० विन्टरनिटज ( ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन लिटरेच र, खण्ड-२ ), हीरालाल जैन ( भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान, १९६२), कैलाशचन्द्र शास्त्री ( जैन साहित्य का इतिहास, १९६३ ), ज्योतिप्रसाद जैन ( दि जैन सोर्सेज ऑफ दि हिस्टी ऑफ ऐन्शियन्ट इण्डिया, १९६४) और बेचरदास दोशी ( जैन साहित्य का बृहत् इतिहास, १९६६ ) के हैं । इन प्रारम्भिक ग्रन्थों में विद्वानों ने विभिन्न क्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा के ग्रन्थों की विषय सामग्री और उनके आधार पर जैन धर्म और संस्कृति के विविध पक्षों की व्याख्या का प्रयास किया है। इन्हीं प्रारम्भिक वर्षों में भारतीय ज्ञानपीठ तथा अहमदाबाद, शान्तिनिकेतन, शोलापुर, बम्बई, बड़ौदा के विभिन्न जैन तथा भारतीय संस्कृति से सम्बन्धित सिर्मातयों एवं संगठनों ने अनेक महत्त्वपूर्ण जैन ग्रन्थों के अनुवाद सहित प्रकाशन का महत्त्वपूर्ण कार्य किया । भारतीय ज्ञानपीठ ने पद्मपुराण, हरिवंश-पुराण, आदिपुराण, उत्तरपुराण तथा बड़ौदा के गायकवाड़ ओरियन्टल संस्थान ने छः खण्डों में त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र का हेलेन एम० जॉनसन द्वारा किया गया अनुवाद प्रकाशित किया। शान्तिनिकेतन से सिघी जैन ग्रन्थमाला के अन्तर्गत जिनविजयमुनि द्वारा सम्पादित

#### ६ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

प्रभावकचरित, प्रबन्धचिन्तामणि एवं विविधतीर्थंकल्प जैसे महत्त्वपूर्णी ग्रन्थ प्रकाशित हए । उपर्युक्त महत्त्वपूर्ण जैन ग्रन्थों के व्याख्या-अनुवाद सहित प्रकाशन के फलस्वरूप जैन धर्म और संस्कृति तथा कला के महत्त्व और विस्तार की जानकारी बढ़ी और विद्वानों को इन विषयों पर आगे शोध के लिये आकृष्ट करने लगी। इसके बाद विभिन्न क्षेत्रों में किसी एक तीर्थंकर या महापुरुष (शलाकापुरुष ) से सम्बन्धित पुराण या तिरसठ शलाकापुरुषों से सम्बन्धित महापुराणों एवं चरितग्रन्थों का प्रकाशन हुआ । साथ ही जैन कला और प्रतिमालक्षण की दृष्टि से कई महत्त्वपूर्ण स्वेताम्बर और दिगम्बर शिल्पशास्त्रों या प्रतिष्ठाग्रन्थीं का भी प्रकाशन हुआ जिनसे जैन स्थापत्य एवं मूर्तिकला के अध्ययन का विस्तार हुआ । इन ग्रन्थों में विभिन्न प्रसंगों में या सीधे तीर्थंकर मूर्तियों की विशेषताओं, अष्टप्रातिहायों, २४ तीर्थंकरों के लांछनों एवं शासन देवताओं (यक्ष-यक्षी) तथा महाविद्याओं (विद्यादेवी) और नवग्रहों, अष्टिविक्पालों, गणेश, ब्रह्मशान्ति यक्ष, लक्ष्मी, सरस्वती, राम, कृष्ण, इन्द्र, ब्रह्मशान्ति एवं कर्पाद यक्ष एवं अन्य कई सहायक जैन देवी-देवताओं के नामोल्लेख तथा लक्षणपरक उल्लेख मिलते हैं। ऐसे ग्रन्थों में बप्प-भट्टिसूरि की चतुर्विशतिका (८वीं शती ई०), शोभनमुनि की स्तुति-चतुर्विशतिका ( ल० ९७३ ई० ), विवेच्य ग्रन्थ आदिपुराण और उत्तर-पुराण ( ९वीं-१०वीं शती ई० ), हेमचन्द्र कृत त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र (१२वीं शती ई० का उत्तरार्ड), पादलिप्तसूरिकृत निर्वाणकलिका ( ल० १०वीं-११वीं शती ई० ), वसुनन्दीकृत प्रतिष्ठासारसंग्रह ( १२वीं शती ई० ), आशाधर कृत प्रतिष्ठासारोद्धार ( १२२८ ई० ), वर्धमानसूरि कृत आचारदिनकर (१४१२ ई० ) एवं नेमिचन्द्र कृत प्रतिष्ठातिलकम ( १५४३ ई० ) मुख्य हैं। जैन प्रतिष्ठा ग्रन्थों के अतिरिक्त अपराजितपृच्छा (१३वीं शती ई०), रूपमण्डन एवं देवतामूर्तिप्रकरण (१५वीं-१६वीं शती ई०) जैसे जैनेतर ग्रन्थों में भी जैन प्रतिमालक्षण से सम्बन्धित विस्तत उल्लेख मिलते हैं।

विभिन्न कथापरक पुराण एवं चरित ग्रन्थों, शिल्पशास्त्रों और विभिन्न पुरास्थलों के आधार पर २०वीं शती ई० के प्रारम्भ से ही विभिन्न विद्वानों द्वारा अनेक महत्त्वपूर्ण कार्य किये गये हैं जिनमें विन्सेट स्मिथ (दि जैन स्तूप ऐण्ड अदर ऐन्टिक्वीटीज ऐट मथुरा), जी० ब्यूहलर, डी० आर० भण्डारकर (दि टेम्पुल्स ऑफ ओसियाँ एवं जैनः आइकनोग्राफी-१९०५-०९), आर० पी० चन्दा (जैन रीमेन्स ऐट राजगीर, १९२५-२६), एच० एम० जॉनसन (क्वेताम्बर जैन आइकनोग्राफी), टो० एन० रामचन्द्रन (तिरुगरुतिकुणरम ऐण्ड इट्स टेम्पुल्स-१९२४, जैन मान्युमेण्ट्स ऐण्ड प्लेसेज ऑव फर्स्ट क्लास इम्पार्टेन्स-१९४४), बी० सी० भट्टाचार्य (जैन आइकनोग्राफी, १९३९), एच० डी० सांकलिया (जैन आइकनोग्राफी-१९३९-४०, जैन यक्षज ऐण्ड यिक्षणीज, जैन मान्युमेण्ट्स फाम देवगढ़-१९४१), के० डी० बाजपेयी, आर० सी० अग्रवाल, देवला मित्रा (शासनदेवीज इन खण्डगिरि केव्स), वी० एस० अग्रवाल (केटलाग ऑव दि मथुरा म्यूजियम, मथुरा, आयागपटज, ए नोट ऑन दि गाँड नैगमेषी-१९४७), क्लाजबुन (दि जिन इमेजेज ऑव देवगढ़-१९६९), बालचन्द्र जैन (जैन प्रतिमाविज्ञान-१९७४), आर० एस० गुप्ते एवं बी० डी० महाजन (अजन्ता, एलोरा ऐण्ड औरंगाबाद केव्स-१९६२, आइकनोग्राफी ऑव दि हिन्दूज बुद्धिस्ट एण्ड दि जैन्स-१९७२) तथा बी० एन० शर्मा (जैन प्रतिमाए-१९७९) आदि के कार्य उल्लेखनीय हैं।

जैन कला के विभिन्न पक्षों पर सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण कार्य यू० पी० शाह और मारुतिनन्दन तिवारी ने किये हैं। शाह ने कई पूस्तकों ( स्टडीज इन जैन आर्ट-१९५५; अकोटा ब्रोन्जेज-१९५९; जैन रूपमण्डन-१९८७) के अतिरिक्त १६ महाविद्याओं, जैन यक्षी चक्रेश्वरी, पद्मावती तथा बाहबली, सरस्वती, अम्बिका, नैगमेंघी, उपदेवताओं, ब्रह्मशान्ति यक्ष आदि पर अत्यन्त महत्त्वपूर्ण लेख भी प्रकाशित किये हैं। इसी प्रकार मारुतिनन्दन तिवारी ने भी चार पुस्तकों ( जैन प्रतिमाविज्ञान-१९८१; एलिमेण्ट्स ऑव जैन आइकनोग्राफो-१९८३; खजुराहो का जैन पुरातत्व-१९८७; अम्बिका इन जैन आर्ट ऐण्ड लिटरेचर-१९८९) के अंतिरिक्त खजुराहो, देवगढ़, एलोरा, कुम्भारिया, देलवाड़ा, मथुरा, राजगिर आदि स्थलों की जिन, यक्ष-यक्षी, महाविद्या, बाहबली, सरस्वती, भरत चक्रवर्ती, अष्ट-दिक्पाल, ब्रह्मशान्ति यक्ष एवं वैष्णव मृतियों पर कई महत्त्वपूर्ण लेख लिखे हैं। इन दोनों विद्वानों ने साहित्यिक एवं प्रतिमा-शास्त्रीय प्रन्थों के आधार पर विभिन्न देवस्वरूपों के विकास को निरू-पित किया है और विभिन्न पुरास्थलों की सामग्री से उनकी यथेष्ट विवेचनात्मक तुलना भी की है। इस प्रकार उनके कार्यों में जैन देव मृतियों का विकास ऐतिहासिक दृष्टि से प्रस्तुत हुआ है। डब्ल्यू नार्मन

#### ८ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

ब्राउन, ए० के० कुमारस्वामी, मोतीचन्द्र एवं सरयू दोषी ने जैन चित्रों का अध्ययन किया है।

जैन स्थापत्य एवं विभिन्न क्षेत्रों के जैन मन्दिरों पर भी कई विद्वानों ने बृहत् कार्य किये हैं जिनमें देलवाड़ा, कुम्भारिया, खजुराहो, ग्यारसयुर, देवगढ़, एलोरा एवं उड़ीसा पर मुनि श्री जयन्तविजय (होली आबू-१९५४), एम० ए० ढाकी (सम अर्ली जैन टेम्पुल्स इन वेस्टर्न इण्डिया-१९६८), कृष्णदेव (दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया-१९५८), कृष्णदेव (दि टेम्पुल्स ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया-१९५८), मालादेवी टेम्पुल्स, ऐट ग्यारसपुर-१९६८), आर० एस० गुप्ते और बी० डी० महाजन (अजन्ता, एलोरा ऐण्ड औरंगाबाद केव्स-१९६२), कांतिलाल फूलचन्द सोमपुरा (दि स्ट्रक्चरल टेम्पुल्स ऑव गुजरात-१९६८) एवं हरिहर सिंह (जैन टेम्पुल्स ऑव वेस्टर्न इण्डिया-१९८२) के कार्य सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण हैं। वर्ष १९७५ में भारतीय ज्ञानपीठ ने अमलानन्द घोष के सम्पादकत्व में जैन कला एवं स्थापत्य के विभिन्न पक्षों पर अनेक विद्वानों द्वारा लिखे लेखों को तीन खण्डों में हिन्दी और अंग्रेजी में प्रकाशित किया है जो निःसन्देह अब तक का सर्वाधिक विस्तृत और महत्त्वपूर्ण कार्य है।

विभिन्न कलापरक अध्ययन के साथ ही विद्वानों ने उत्तर एवं दक्षिण भारत तथा राजस्थान, बिहार, उड़ीसा में जैन धर्म के विकास पर भी कार्य किया जिनमें सी० जे० शाह (जैनिज़म इन नार्थ इण्डिया- १९३२), पी० बी० देसाई (जैनिज़म इन साऊथ इण्डिया ऐण्ड सम जैन एपिग्राफ्स-१९६३), पी० सी० राय चौधरी (जैनिज़म इन बिहार-१९५६), के० सी० जैन (जैनिज़म इन राजस्थान-१९६३) एवं हस्ती-मल (जैन धर्म का मौलिक इतिहास-१९७१) के कार्य सर्वाधिक महत्वपूर्ण हैं।

विभिन्न क्षेत्रों के जैन अभिलेखों और उनमें प्राप्त कलापरक सूचनाओं पर जी० ब्यूहलर (जैन इंस्क्रिप्शन्स फ्राम मथुरा—एपिग्राफिया इण्डिका—१८९२), बी० एस० अग्रवाल (सम आइकनोग्राफिक टर्म्स फ्राम जैन इंस्क्रिप्शन्स—१९३९-४०), पो० सी० नाहर (जैन इंस्क्रिप्शन्स-१९१८), विजयमूर्ति (जैन शिलालेख संग्रह—१९५२), एवं गुलाबचन्द्र चौधरी (पॉलिटिकल हिस्ट्री ऑफ नार्देने इण्डिया फ्राम जैन सोर्सेज-१९६३) जैसे विद्वानों के कार्य उल्लेखनीय हैं।

पूर्वपीठिकाः ९

वाराणसी के पार्कनाथ जैन शोध संस्थान ने कई खण्डों में जैन साहित्य का इतिहास प्रकाशित कर जैन अध्ययन को आगे बढ़ाने का आधार दिया है । साथ ही हरिवंशपुराण, यशस्तिलक, समराइच्चकहा, भगवतीसूत्र, आदिपुराण, उत्तरपुराण, रायपसेणिय, त्रिषष्टिशलाका-पुरुषचरित्र जैसे जैन ग्रन्थों के आधार पर सांस्कृतिक इतिहास लेखन के कई महनोय प्रयास जे० सी० सिक्दर (भगवतीसूत्र), गोक्कचन्द्र जैन ( यशस्तिलक–१९६७ ), मंजु शर्मा ( त्रिषष्टिशलाकोपुरुषचरित्र–अप्रका-शित ), प्रेमचन्द जैन ( हरिवंशपूराण ), नेमिचन्द्र शास्त्री ( आदिपुराण ), रमेशचन्द्र शर्मा (रायपसेणिय), झिनक् यादव (समराइच्चकहा), सिद्धनाथ झा (आदिपुराण) एवं देवी प्रसाद मिश्र (जैन पुराणों का सांस्कृतिक अध्ययन-१९८८ ) द्वारा किये गये हैं, किन्तू जैन महापूराण या श्वेताम्बर परम्परा के त्रिषष्टिशलाकापूरुषचरित्र जैसे ग्रन्थों की क्लापरक सामग्री पर अद्यतन कोई कार्य नहीं हुआ है जबकि प्रारम्भिक पृष्ठों के उल्लेखों से यह सर्वदा स्पष्ट है कि एलोरा एवं अन्य दिगम्बर स्थलों पर होने वाले शिल्पांकन में विषयवस्तु एवं लक्षण दोनों ही दृष्टियों से जिनसेन के आदिपूराण एवं गुणभद्र के उत्तरपुराण की आधारभूत भूमिका रही है। इसी प्रकार हेमचन्द्र कृत त्रिषष्टिशलाका-पुरुषचरित्र का पश्चिम भारत के इवेताम्बर स्थलों—देलवाड़ा, ( विमल-वसही. लूणवसही ), कुम्भारिया, तारंगा, सादड़ी, घणेराव की मूर्तियों के उकेरन में अहम् भूमिका रही है ।

#### अहापुराण की विषय वस्तु:

पुरातनं पुराणं स्यात् तन्महन्महदाश्रयात् । महभ्दिरुपदिष्टवात्महाश्रेयोऽनुशासनात् ॥ महापुरुषसम्बन्धि महाभ्युदयशासनम् । महापुराणमान्नातमत एतन्महर्षिभिः॥

महापुराण में महापुरुषों का वर्णन किया गया है। इसका अध्ययन महान् अभ्युदय स्वर्ग-मोक्षादि कल्याणों का कारण है इसी कारण महर्षि लोग इसे महापुराण मानते हैं।

महापुराण की उपर्युक्त परिभाषा स्वयं इसके कक्ती जिनसेन ने आदिपुराण के प्रथम पर्व में दी हैं। जिनसेन ने आगे यह भी लिखा ह— कि ऋषि-प्रणीत होने के कारण महापुराण 'आर्ष', सुन्दर भाषा में वर्णित इोने के कारण 'सूक्त' तथा धर्मोपदेश से संबंधित होने के कारण 'धर्म- शास्त्र भी माना गया है। ' 'इति इह आसीत' यहाँ ऐसा हुआ ऐसी अनेक कथाओं का इसमें निरूपण होने के कारण ऋषिगण ने इसे 'इतिहास', 'इतिवृत्त', और 'ऐतिह्य' भी कहा है। ' जिनसेन ने आदिपुराण के विध्यवस्तु के सम्बन्ध में स्पष्ट रूप से उल्लेख किया है कि देवगुरु शास्त्र के स्तवनों द्वारा मंगलरूप सिक्तिया को करके मैं तिरसठ शलाका पुरुषों से संबंधित पुराण का संग्रह करूँगा तथा तीर्थं करों, चक्रवित्यों, बलभद्रों, नारायणों और उनके शत्रुओं—प्रतिनारायणों का भी पुराण कहूँगा। ' न

जिनसेन द्वारा दी गयी महापुराण की परिभाषा और उसकी विषय-वस्तु से यह स्पष्ट हो जाता है कि पुराण के नायक वे ही महापुरुष हो सकते हैं जिनके चरित्र पूर्वपरम्परानुसार लोकप्रसिद्ध हैं तथा जिनके द्वारा लोकजीवन का उत्कर्ष तथा अभ्युदय सम्भव है। 'रे इस प्रकार 'त्रिषष्टि-लक्षण-महापुराण संग्रह' अभरनाम महापुराण प्राचीन काल का एक महान आख्यान है। महापुराण जैन पुराणशास्त्रों में मुकुट-मणि रूप तथा आगे के जैन साहित्य के लिये आधार स्वरूप है। यह एक पौराणिक महा-काव्य है और इसके अनेक खण्ड संस्कृत काव्य के सुन्दर उदाहरण हैं। इस पुराण में किंव ने ६७ विभिन्न छन्दों का प्रयोग किया है किन्तु आदि-पुराण में अधिकांशतः अनुष्टुप छन्द ही प्रयुक्त हैं। 'रें

दिगम्बर जैनों के लिये यह एक ऐसा विश्वकोश है जिससे तत्कालीन भौगोलिक, सामाजिक, राजनैतिक, आर्थिक, धार्मिक, दार्शनिक, सांस्कृतिक एवं जैन कला के सम्बन्ध में महत्वपूर्ण विस्तृत सूचनाएँ प्राप्त होती हैं। आदिपुराण के सम्पादक पन्नालाल जैन के अनुसार संस्कृत साहित्य के अनुपम रत्नस्वरूप आदिपुराण एक महाकाव्य, धर्मकथा, धर्मशास्त्र, राजनीतिशास्त्र, आचारशास्त्र और युग की आद्यव्यवस्था को बतलाने वाला महान इतिहास है। भ जिस प्रकार बहुमूल्य रत्नों का उत्पत्ति स्थान समुद्र है, उसी प्रकार सुक्त रत्नों के भण्डार स्वरूप यह महापुराण श्रव्य है, व्युत्पन्नबुद्धि वालों के लिये ग्रहण करने योग्य है तथा अतिशय लिलत है। भ इस महापुराण में काव्यात्मक वर्णनों, धार्मिक प्रवचनों, नैतिक उपदेशों, रूढ़िगत स्वप्नों, नगर योजनाओं एवं कलात्मक पक्षों के वर्णन का कोई भी पक्ष अछूता नहीं रहा है। महापुराण की रचना में जिनसेन व गुणभद्र ने आगमिक परम्परा तथा यितवृष्पकृत तिलोयपण्णित एवं कविपरमेष्ठीकृत वागर्थसंग्रह जैसी आगमोत्तर रचनाओं का भी उपयोग किया है। भ

जिनसेन ने महापुराण में तत्कालीन सामाजिक, राजनीतिक एवं धार्मिक परिस्थितियों को देखते हुए ब्राह्मण देवी-देवताओं व कर्मकाण्डों का जैनीकरण भी किया है जिसके फलस्वरूप वर्णव्यवस्था और १६ संस्कारों का उल्लेख हुआ। इसमें प्रकृति चित्रण के साथ-साथ प्रृंगार, शान्त, वीर, करुण एवं रौद्र जैसे विभिन्न रसों, अलंकारों, उपमा, उत्प्रेक्षा, रूपक, परिसंख्या, अर्थान्तरन्यास, काव्यलिंग तथा व्यतिरेक आदि का पर्याप्त उपयोग किया गया है। " अ

रामायण और महाभारत विषयक प्रारंभिक जैन (पउमचरिय, पद्मपुराण, हरिवंशपुराण) रचनाओं के बाद त्रिषष्टिशलाका पुरुषों के चरित्र से सम्बन्धित महापुराणों की रचना का क्रम आरम्भ हुआ। त्रिषष्टिशलाका पुरुषों का उल्लेख विभिन्न जैन आगमों तथा अन्य ग्रन्थों जैसे समवायांगसूत्र, ज्ञातधर्मकथा, कल्पसूत्र, जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, त्रिलोक-प्रज्ञप्ति आवश्यकिन्युंक्तिचूणि, विशेषावश्यकभाष्य एवं वसुदेविहण्डी में मिलता है। इसमें इन्हें उत्तमपुरुष कहा गया है और इनकी संख्या २४ तीर्थंकर, १२ चक्रवर्ती, ९ नारायण, ९ बलदेव को मिलाकर केवल ५४ ही बतायी गयी है। किन्तु जिनसेन व गुणभद्र ने महापुराण में ९ प्रतिनारायण को भी सम्मिलित करके ६३ शलाकापुरुषों का उल्लेख किया है। भें आगे चलकर इसी महापुराण के आधार पर पुराणसार-संग्रह, चतुर्विशतिजिनेन्द्रचरित्र, त्रिषष्टिस्मृति, तथा त्रिषष्टिशलाका-पुरुषचरित्र जैसे ग्रन्थों की रचना की गयी।

आदिपुराण में मुख्य रूप से प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव एवं उनके पुत्र भरत चक्रवर्ती के चिरत का ही विस्तारपूर्वक वर्णन हुआ है। उत्तरपुराण में अजितनाथ को आदि लेकर २३ तीर्थंकरों, सगर को आदि लेकर ११ चक्रवर्ती, ९ बलभद्र, ९ नारायण और ९ प्रतिनारायण तथा उनके काल में होने वाले अन्य विशिष्ट पुरुषों के चिरत विणित हैं। तत्कालीन पिरिस्थितियों को ध्यान में रखते हुए जिनसेन व गुणभद्र ने ब्राह्मण परम्परा में लोकप्रिय राम, ऋष्ण, विष्णु, ब्रह्मा, शिव, सूर्य, इन्द्र रे जैसे देवों तथा श्री, बुद्धि, सरस्वती, गंगा व सिन्धु जैसी देवियों को महाप्राण में स्थान देकर धार्मिक समन्वय का भाव दरशाया है। आदिपुराण में स्थान देकर धार्मिक समन्वय का भाव दरशाया है। आदिपुराण के विषयवस्तु की व्यापकता को वृष्टि में रखते हुए पन्नालाल जैन का कथन है कि जो अन्यत्र ग्रन्थों में प्रतिपादित है वह इसमें भी प्रतिपादित है और जो इसमें प्रतिपादित नहीं है वह अन्यत्र कहीं भी प्रतिपादित नहीं है। वह स्राण्य कहीं भी प्रतिपादित नहीं है। वह स्राण्य कहीं भी प्रतिपादित नहीं है। वह स्राण्य कहीं भी प्रतिपादित नहीं है। स्थ

#### -१२: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

महापुराण में कुल १९२०७ श्लोक हैं जिनमें से ११४२९ आदिपुराण में और ७७७८ उत्तरपुराण में हैं। महापुराण का सम्पूर्ण आख्यान महा-राज श्रोणिक के प्रश्नों के उत्तर के रूप में गौतम गणधर के मुख से प्रसूत हुआ है। संक्षेप में आदिपुराण व उत्तरपुराण की विषयवस्तु ७७ पर्वों में इस प्रकार है—

आदिपुराण के प्रथम दो पर्व प्रस्तावना के रूप में हैं जिनमें जिनसेन ने किन, महाकिन, कान्य, महाकान्य तथा महापुराण की परिभाषा देते हुए आदिपुराण की ऐतिहासिकता बतलायी है। तीसरे पर्व में उत्सिपणी तथा अवसिपणी काल, भोगभूमि तथा कुलकरों आदि की उत्पत्ति एवं नामावली का वर्णन हुआ है। चौथे पर्व में अधोलोक, तिर्यंक्लोक और उध्वंलोक के भेद से लोक के तीन भेदों का वर्णन किया गया है। 23 ५वें से ११वें पर्वों में प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव के दस पूर्वभवों का विस्तार के साथ वर्णन है।

१२ से १५ पर्वों में ऋषभदेव के च्यवन, जन्म, बाल्यावस्था, यौवन, विवाह तथा भरत चक्रवर्ती के जन्म का सुन्दर व विशद् वर्णन हुआ है। बारहवें पर्व में ऋषभदेव के पिता व अंतिम कुलकर नाभिराज एवं माता मरुदेवी के सौन्दर्य व इन्द्र द्वारा निर्मित अयोध्या नगरी की शोभा का सुन्दर वर्णन मिलता है जो जैन स्थापत्य पर प्रकाश डालता है। रू इसी पर्व में मरुदेवी द्वारा देखे गये १६ शुभस्वप्नों का भी उल्लेख हुआ है जो परम्परागत मांगलिक स्वप्नों के महत्त्व पर प्रकाश डालता है। रू झालव्य है कि खजुराहो, देवगढ़ तथा अन्य सभी दिगम्बर स्थलों पर १६ मांगलिक स्वप्नों का शिल्पांकन हुआ है। इसमें श्री, ह्री, घृति, कीर्ति, बुद्धि एवं लक्ष्मी जैसी देवियों एवं इन्द्र आदि देवताओं का भी उल्लेख मिलता है। रू १४वें पर्व में इन्द्र द्वारा किये गये ताण्डव नृत्य तथा विभिन्न किन्नर देवियों व अप्सराओं द्वारा किये गये अन्य नृत्यों एवं विभिन्न वाद्यों के वादन से सन्दर्भित उल्लेख हैं जो तत्कालीन नृत्य व संगीत जैसे लिलतकला और ज्ञान की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। रू इन्द्र के ताण्डव नृत्य का सन्दर्भ स्पष्टतः नटेश शिव के नृत्य से संवंधित है।

१६वें पर्व में ऋषभदेव की रानियों से बाहुबली आदि अन्य पुत्रों एवं ब्राह्मी तथा सुन्दरी नामक पुत्रियों के जन्म तथा ऋषभदेव द्वारा असि, मसि, कृषि, वाणिज्य, विद्या व शिल्प इन छः आजीविकाओं एवं अत्रिय, वैश्य और शूद्र वर्णों की स्थापना का उल्लेख पूर्व परम्परा पर

पूर्वपीठिकाः १३

आधारित सामाजिक व्यवस्था पर प्रकाश डालता है।<sup>२८</sup> कलापरक अध्ययन की दृष्टि से वृषभनाथ द्वारा शिल्प की प्रथम शिक्षा का सन्दर्भ विशेष महत्त्वपूर्ण है।

१७वें पर्व में नृत्यरत नीलांजना अप्सरा की मृत्यु से ऋषभदेव के मन में नश्वर संसार के प्रति विरक्षित का भाव आने एवं दीक्षा लेने का उल्लेख है। २९ ज्ञातव्य है कि कुषाणकाल में ही नीलांजना के नृत्य को शिल्पांकित किया गया है जिसका उदाहरण मथुरा के कंकाली टीला से मिला है (राज्य संग्रहालय, लखनऊ, क्रमांक जे० २५४)।

१८वें से २०वें पर्व के अन्तर्गत जिनसेन ने ऋषभदेव के ६ माह के योग धारण करने, हस्तिनापुर के महाराज श्रेयांश के यहाँ इक्षुरस का आहार लेने एवं तपश्चरण आदि का वर्णन किया है। १९वें पर्व में धरणेन्द्र द्वारा निम-विनिम को विभिन्न विद्याएँ प्रदान करने तथा विजयार्ध-पर्वत की शोभा का सुन्दर वर्णन हुआ है। २१ से २३ पर्वों के अन्तर्गत गौतम गणधर द्वारा ध्यान के विभिन्न भेदों, ऋषभदेव के कैवल्य प्राप्ति व देवों द्वारा उनके प्रथम उपदेश के लिये समवसरण निर्माण व उसके स्वरूप का विस्तार के साथ वर्णन किया गया है। १० इन पर्वों में ऋषभदेव के समवसरण का वर्णन जैन स्थापत्य के सम्बन्ध में महत्त्वपूर्ण सूचनाएँ देता है। ३०

२४वें और २५वें पर्वों में भरत द्वारा ऋषभदेव की १०८ व सौधर्म इन्द्र द्वारा १००८ नामों से स्तवन तथा अष्टद्रव्य आदि से पूजन करने एवं उनके विहार की विस्तृत चर्चा हुई है। ऋषभनाथ के १००८ नामों में सर्वाधिक नाम ब्राह्मण धर्म के त्रिदेवों तथा कुछ नाम अन्य ब्राह्मण देवों से सम्बन्धित हैं। साथ ही बौद्ध धर्म और गुणपरक एवं भारतीय इतिहास तथा परम्परा से सम्बन्धित कई नाम भी मिलते हैं। १२ ब्राह्मण त्रिदेवों से सम्बन्धित नामों में स्वयंभू, शंभु, त्रिपुरारि, त्रिलोचन, त्रिनेत्र, शंकर, शिव, ईशान, महेश्वर, कामारि, महादेव, महायोगीश्वर, भूतनाथ, सद्योजात, मृत्यंजय, धाता, विश्वकर्मा, ब्रह्मा, शास्ता, पितामह, चतुरानन, चतुर्मुख, चतुर्वंक्त, हिरण्यगर्भ, लक्ष्मीपित, जगननाथ, श्रीपित एवं विश्वमूर्ति मुख्य हैं। अन्य ब्राह्मण देवों में सहस्राक्ष, गणाधिप, महेन्द्र, धीमान, सूर्य एवं आदित्य के नाम प्रमुख हैं। बौद्ध देवकुल या धर्म से संबंधित नामों में अक्षोभ्य, बुद्ध, सिद्धार्थ, स्वयंबुद्ध, धर्मचकी, प्रज्ञापारिमत, बहुश्रुत (अशोक के अभिलेख) तथा कुछ तीर्थंकरों और भारतीय

साहित्य, परम्परा, दर्शन और इतिहास से सम्बन्धित नामों में धर्मराज, सुश्रुत, अशोक, निर्गुण, पुष्कर, महाबोधि, सुन्नत, वर्धमान (तीर्थंकर महाबोधि, सुन्नत, वर्धमान (तीर्थंकर महाबोर का नाम) देविवद्, भवतारक, परमेश्वर, महाप्रभु, महायज, महाशील, महिंब, महात्मा, साधु, अचिन्त्य, सर्वयोगीश्वर, योगात्मा, प्रकृति, दक्ष, कामधेनु, प्राकृत, दूरदर्शन, विकालदर्शी, कल्पवृक्ष एवं शत्रुघन प्रमुख हैं। प्रस्तुत स्तवन में दिये गये नामों से जैन धर्म के समन्वयात्मक व्यापक दृष्टि की जानकारी मिलती है जिसमें विभिन्न न्नाह्मण एवं बौद्ध देवताओं के नामों की प्रमुखता है।

ऋषभनाथ के उपर्युक्त नामों की व्याख्या के सन्दर्भ में पूर्वकालिक ग्रन्थ पउमचरिय के सन्दर्भ महत्त्वपूर्ण हैं जिसमें ऋषभनाथ एवं अजित नाथ दोनों का विभिन्न ब्राह्मण एवं बौद्ध देवों के नामों से स्मरण किया गया है। इनमें ब्रह्मा, स्वयंभू, चतुर्मुख, पितामह, हिरण्यगर्भ, भानु, त्रिलोचन, शंकर, शिव, महादेव, महेश्वर, ईश्वर, ख्द्र, विष्णु, अनन्तनारायण एवं स्वयंबद्ध के नाम मिलते हैं जिनका महापुराण में और अधिक विस्तार किया गया है। 33

२६ से लेक र ३४ पर्वों में भरत के चक्ररत्न के प्रकट होने, उनकी सेना के विभिन्न अंगों एवं अस्त्र-शस्त्रों के प्रकार तथा उनके दिग्विजय का विस्तार के साथ वर्णन हुआ है। इसमें नविनिध एवं १४ रत्नों का वर्णन भी हुआ है। देवगढ़ की भरत चक्रवर्ती की मूर्तियों में नविनिध एवं १४ रत्नों के अंकन की दृष्टि से यह उल्लेख विशेष महत्त्व का है।

३४ से लेकर ३६ पर्वों में भरत और बाहुबली के मध्य नेत्र, जल और मल्ल-युद्ध और अन्त में भरत द्वारा बाहुबली पर चकरत्न चलाये जाने से दुःखी होकर बाहुबली के वन में जाकर दीक्षा धारण करने और तपश्चर्या एवं मोक्ष प्राप्ति के विस्तृत उल्लेख हैं। श्वेताम्बर कला केन्द्र विमलवसही (देलवाड़ा, राजस्थान) एवं कुंभारिया (शांतिनाथ मन्दिर, ११वीं शती ई०, गुजरात) में भरत-बाहुबली युद्ध के और देवगढ़, खजुराहो, एलोरा, मथुरा, बादामी, अयहोल एवं श्रवणबेलगोल जैसे दिगम्बर कला केन्द्रों पर बाहुबली की स्वतन्त्र मूर्तियों के कई उदाहरण मिले हैं जिनके निरूपण में महापुराण के विवरणों का पालन हुआ है।

३७ से ४२ पर्वों में भरत द्वारा ब्राह्मण वर्ण की स्थापना एवं ब्राह्मणो-चित गर्भान्वय, दीक्षान्वय तथा कर्तन्वय आदि क्रियाओं एवं षोडश संस्कारों और हवन के योग्य मंत्रों आदि का विस्तार के साथ वर्णन

पूर्वंपीठिकाः १५

हुआ है जो बैदिक परम्परा के प्रभाव की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। आदि-पुराण के ४३ से ४७ पर्वं तथा संपूर्ण उत्तरपुराण जिनसेन के शिष्य गुण-भद्र द्वारा रचित हैं। ४३ से ४७ पर्वों में गुणभद्र द्वारा सर्वप्रथम अपने गुरु जिनसेन के प्रति भिक्त प्रदिश्ति की गयी है। तदनन्तर जयकुमार व मुलोचना के विवाह, विरिक्त व जयकुमार के ऋषभदेव के समवसरण में गणधर पद प्राप्त करने, भरत चक्रवर्ती की दीक्षा, कैवल्य प्राप्ति एवं ऋषभदेव के अन्तिम विहार और निर्वाण प्राप्ति का वर्णन किया गया है।

इस प्रकार आदिपुराण में केवल प्रथम तीर्थंकर व प्रथम चक्रवर्ती का ही वर्णन किया गया है । इसी कारण उनसे सम्बन्धित प्रत्येक घट-नाओं का इसमें विस्तार के साथ उल्लेख हुआ है। गुणभद्रकृत उत्तर-पुराण में अन्य ६१ शलाकापुरुषों का वर्णन किया गया है। इसी कारण इसमें आदिपुराण की तुलना में कथानक संक्षेप में दिये गये हैं। उत्तर-पुराण के सम्पादक पन्नालाल जैन ने उत्तरपुराण के सम्बन्ध में अपने विचार व्यक्त करते हुए लिखा है कि इसमें विशिष्ट कथानकों में कितने ही कथानक इतने रोचक ढंग से लिखे गये हैं कि संक्षेप में होते हुए भी वर्णन शैली की मधुरता के कारण ये अत्यन्त रुचिकर हो गये हैं। अर्थन उत्तरपुराण के ४८वें पर्व में द्वितीय तीर्थंकर अजितनाथ तथा चक्रवर्ती सगर के पंचकल्याणकों का ( च्यवन, जन्म, दीक्षा, कैवल्य व मोक्ष ) का वर्णन मिलता है। इसी पर्व में पूर्व परम्परा से चली आ रही गंगा की तीर्थता के सम्बन्ध में भी कथा विणित है कि जिस समय भगीरथ गंगा नदी के किनारे प्रतिमायोग धारण कर विराजमान थे, उसी समय इन्द्र ने क्षीरसागर के जल से उनके चरणों का अभिषेक किया। तभी से गंगा इस्, लोक में तीर्थ मानी जानी लगी।<sup>34</sup>

४९ से ५६ पर्वों में तीसरे से १०वें तीर्थंकर सम्भवनाथ, अभिनन्दन, सुमितिनाथ, पद्मप्रभ, सुपार्श्वनाथ, चन्द्रप्रभ, पुष्पदन्त एवं शीतलनाथ के पंचकत्याणकों का संक्षेप में उल्लेख हुआ है। इसमें आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभ का कथानक अन्य तीर्थंकरों की तुलना में किंचित् विस्तार के साथ निरूपित है। ५७ से ६६वें पर्वों में गुणभद्र ने ग्यारहवें से उन्नीसवें तीर्थंकर क्रमशः श्रेयांसनाथ, वासुपूज्य, विमलनाथ, अनन्तनाथ, धर्मनाथ, शांतिनाथ, कुन्थुनाथ, अरनाथ तथा मिल्लिनाथ के पंचकल्याणकों का वर्णन किया है। तीर्थंकरों के साथ शलाकापुरुषों की सूची में आने वाले बलभद्र, नारायण व प्रतिनारायण के कथानक भी दिये गये हैं। इनमें

#### १६ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

उपरोक्त तीर्थंकरों के तीर्थं में होने वाले विजय, अचल, धर्म, सुप्रभ, सुदर्शन, निन्दिषण व निन्दिमित्र बलभद्र, त्रिपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयभू, पुरुषोत्तम, पुरुषसिंह, पुण्डरीक एवं दत्त नारायणों तथा इनके प्रतिद्वन्द्वी (शतु)—अश्वयीव, तारक, मधु, मधुसूदन, मधुक्रीड़, निशुम्भ एवं बलीन्द्र प्रतिनारायणों के उल्लेख हैं। प्रत्येक कथानक में नारायण द्वारा प्रतिनारायण के वध और फलस्वरूप पापोदय से नारायण के नरक में जाने का उल्लेख विशेष महत्त्वपूर्ण है। इन्हीं पर्वों में कूर व कलहप्रिय स्वभाव वाले नारदं एवं विभिन्न हदों में निवास करने वाली श्री, ह्री, धृति, बुद्धि, कीर्ति एवं लक्ष्मी जैसी इन्द्र की वल्लभा देवियों के का उल्लेख जैन धर्म पर ब्राह्मण परम्परा के प्रभाव की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। इसमें विभिन्न क्षेत्रों, पर्वंत, सरोवरों, निदयों, देशों व नगर के नामों का उल्लेख कर गुणभद्र ने तत्कालीन भौगोलिक दशा पर भी प्रकाश डाला है।

६७ तथा ६८वें पर्वों में २०वें तीर्थं कर मृनिसूवत और उनके सम-कालीन आठवें बलभद्र, नारायण व प्रतिनारायण के रूप में राम, लक्ष्मणः और रावण के उल्लेख हैं। रामकथा की परम्परा लगभग पाँचवीं शती ई० में जैन धर्म में प्रविष्ट हुई जिसके फलस्वरूप विमलसुरिकृत परम-चरिय जैसे प्रारंभिक तथा रविषेण कृत पद्मपुराण जैसे परवर्ती जैन ग्रन्थों में उसका विस्तृत उल्लेख किया गया है । जैन परंपरा की रामकथा अधिकांशतः वाल्मीकि रामायण पर आधारित है। उत्तरपुराण के कुछ कथा प्रसंग जैसे सीता जन्म इत्यादि अद्भुत रामायण के अनुरूप हैं। उत्तरपुराण में दशरथ को बनारस का राजा बताना बौद्ध जातक से प्रभावित प्रतीत होता है। अध्य इन पर्वों में राम की कथा के प्रमुख अंश जैसे राम, लक्ष्मण व सीता के जन्म, राम-सीता विवाह, रावण द्वारा सीता-हरण और फलस्वरूप राम-रावण युद्ध, हनुमान के जीवन से सम्बन्धित कथा प्रसंग में उनके पराक्रम एवं विद्याओं तथा लंकादहन आदि का वर्णन तथा लक्ष्मण द्वारा बालि व रावण का वध, राम व लक्ष्मण की दिग्विजय और राज्याभिषेक, लक्ष्मण की मृत्यु से राम के वैराग्य, दीक्षा, कैवल्य व निर्वाण प्राप्ति का सजीव व रोचक वर्णन किया गया है। रामकथा के कई प्रसंग स्पष्टतः ब्राह्मण परम्परा से भिन्न हैं।

६९ से ७२वें पर्वों में २१वें तथा २२वें तीर्थं कर निमनाथ और नेमिन नाथ के जीवनवृत्त के साथ-साथ ११वें और १२वें चक्रवर्ती जयसेन तथा ब्रह्मदत्त की जीवनकथा भी दी गयी हैं। नौवें बलभद्र, नाराथण व प्रति-नारायण के रूप में क्रमशः बलदेव, कृष्ण और जरासन्ध का भी उल्लेख हुआ है। उत्तरपुराण की कृष्ण कथा हरिवंशपुराण की कथा से नाम व कथानक आदि की दृष्टि से कहीं-कहीं भिन्न है। कृष्णचरित सामान्यतः हिन्दू परम्परा के महाभारत पर आधारित है। उत्तरपुराण में कृष्ण के जन्म, बालकीड़ा, कष्ण द्वारा कस व जरासन्ध के वध तथा उनकी पट्टरानियों के भवान्तर आदि का अत्यन्त रोचक वर्णन किया गया है। द्वारावती नगरी के वर्णन द्वारा गुणभद्र ने जैन स्थापत्य पर भी महत्त्वपूर्ण प्रकाश डाला है।

७३ तथा ७४वें पर्वो में २३वें तथा २४वें तीर्थंकर पार्वनाथ एवं महावीर का जीवन-वृत्त विणत है। इनके तपश्चरण के मध्य पूर्वजन्म के बैरी दुष्टात्माओं द्वारा उपस्थित किये गये उपसर्गों (बाधाओं) का भी इसमें वर्णन हुआ है जो विभिन्न पुरास्थलों के कलापरक सामग्री के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्ण है।

अन्तिम पर्वो ७५ तथा ७६ में राजा चेटक, चेलना, जीवन्धर एवं अन्तिम केवली जम्बूस्वामो आदि के वर्णन के साथ-साथ उत्सर्पिणी तथा अवसर्पिणी काल का भी वर्णन किया गया है जिसके अन्तर्गत विभिन्न किल्कियों, प्रलयकाल तथा भविष्य के ( उत्सर्पिणी काल ) तीर्थंकरों एवं अन्य शलाकापुरुषों के नामोल्लेख तथा महावीर के शिष्य परम्परा आदि का वर्णन हुआ है।

#### महापुराण के रचनाकार—जिनसेन एवं गुणभद्र : जीवन परिचय और सांस्कृतिक पृष्ठभूमि :

जिनसेन और गुणभद्र दोनों ही आचार्य मूलसंघ के उस 'पंचस्तूप' नामक अन्वय में हुए जो आगे चलकर 'सेनान्वय' या 'सेनसंघ' नाम से प्रसिद्ध हुआ। ४० जिनसेन के गुरु वीरसेन और स्वयं जिनसेन ने अपना वंश 'पंचस्तूपान्वय' तथा गुणभद्र ने 'सेनान्वय' लिखा है। ४० इन्द्रनिन्दि ने श्रुतावतार में लिखा है कि जो मुनि पंचस्तूप निवास से आये उनमें से किसी को सेन और किसी को भद्र नाम दिया गया।

वंश परम्परा दो प्रकार की होती है: लौकिक और पारमार्थिक। लौकिक वंश का सम्बन्ध योनि से और पारमार्थिक वंश का सम्बन्ध विद्या से होता है।<sup>४२</sup> वस्तुतः जिनसेन और गुणभद्र के लौकिक वंश का निश्चयात्मक रूप में कुछ भी पता नहीं चलता। ये कहाँ के रहने वाले

#### १८ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

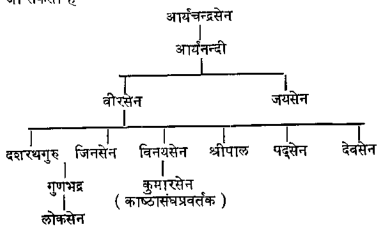
थे, किसके पुत्र थे और इनकी क्या जाति थी जैसी बातों का उल्लेख न तो इनकी ग्रन्थ प्रशस्तियों में होता है और न ही इनके परवर्ती आचार्यों की ग्रन्थ प्रशस्तियों में । ४३ इसका एक संभावित कारण यह रहा होगा कि गृहवास से विरत साधु अपने लौकिक वंश का परिचय देना आवश्यक नहीं समझते थे । ४४ केवल उत्तरपुराण के अन्त में दी गयी प्रशस्ति में जिनसेन के जीवन का किंचित् परिचय मिलता है ।

जयधवला की प्रशस्ति में जिनसेनाचार्य ने अपना परिचय अत्यन्त आलंकारिक रूप में दिया है। इस ग्रन्थ से ज्ञात होता है कि ये बाल्य-काल में ही दीक्षित हो गये थे और सरस्वतो के आराधक थे। कृशकाय जिनसेन आकृति से भव्य तथा रम्य नहीं थे किन्तु कुशाग्र बुद्धि, ज्ञान-राधना एवं तपश्चर्या से इनका व्यक्तित्व महनीय हो गया था। इन्होंने ब्राह्मण स्मृतियों का गहन अध्ययन किया था। स्मृतियों के प्रभाव से इन्होंने जैनाचार को नया आयाम भी दिया।

#### गुरु परम्परा :

अबतक के अध्ययन से इनके परमार्थवंश —गुरुवंश की परम्परा आचार्य चन्द्रसेन तक जा सकी है। यह गुरु-शिष्य क्रम इस प्रकार था — चन्द्रसेन के शिष्य आर्यनन्दी थे जो जिनसेन के दादागुरु थे। आर्यनन्दी के शिष्य वीरसेन और वीरसेन के शिष्य जिनसेन हुए जिनके शिष्य गुणभद्र थे। ४६ उत्तरपुराण की प्रशस्ति में गुणभद्र ने स्वयं को वीरसेन के शिष्य जिनसेन और दशरथगुरु का शिष्य बतलाया है।

जिनसेन की गुरु परम्परा को निम्नांकित तालिका से स्पष्टतः समझा जा सकता है<sup>४७</sup>—



प्रस्तावनाः १९

#### स्थानविचार:

जिनसेन व गुणभद्र कहाँ के रहने वाले थे यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता क्योंकि इसका उल्लेख उनके किसी भी प्रशस्ति में नहीं मिलता है। किन्तू इनसे सम्बद्ध तथा इनके निज के ग्रन्थों में बंकापूर ( धारवाड़, कर्नाटक ), वाटग्राम ( बड़ौदा, गुजरात ) तथा चित्रकूट का उल्लेख आता है जिससे यह अनुमान किया जा सकता है कि ये सम्भवतः कर्नाटक प्रान्त के रहने वाले थे । ४८ बंकापूर उस समय वनवास देश की राजधानी थी जो वर्तमान में कर्नाटक के धारवाड जिले में स्थित है। नाथराम प्रेमी के अनुसार वीरसेन और जिनसेन का विहारक्षेत्र कर्नाटक प्रान्त ही रहा होगा और इसी क्षेत्र में आदिप्राण की रचना हुई होगी । इसकी पुष्टि इस बात से भी होती है कि महापुराण का पूजा महोत्सव बंकापुर में किया गया था। ४९ चित्रकूट के सम्बन्ध में नाथूराम प्रेमी का कहना है कि सिद्धान्त ग्रन्थों का अध्ययन करने लिये एलाचार्य के पास जिस चित्रकट में वीरसेन गये थे वह संभवतः वर्तमान चित्तीड का ही संस्कृत रूप है। अमोघवर्ष के पिता गोविन्द तृतीय ने गुजरात व मालवा के साथ-साथ चित्रकूट को भी जीता था और उस समय यह अमोधवर्ष के ही राज्य में था। भ०

गुलाबचन्द चौधरी के अनुसार तत्कालीन राष्ट्रकूट नरेश अमोघवर्षं प्रथम जिनसेन का अनन्य भक्त था जिसका शासनकाल लगभग ८१४ से ८७८ ई० के मध्य माना जा सकता है। अमोघवर्ष का राज्य उस समय केरल से लेकर गुजरात, मालवा तथा चित्रकूट तक फैला था। जिनसेन का सम्बन्ध चित्रकूट आदि स्थलों के साथ होने तथा अमोघवर्ष द्वारा सम्मानित होने से उनके जन्म स्थान का अनुमान महाराष्ट्र और कर्नाटक के सीमावर्ती प्रदेश में लगाना उचित प्रतीत होता है।

पन्नालाल जैन ने भी आदिपुराण की प्रस्तावना में इस बात का उल्लेख किया है कि राष्ट्रकूट नरेश अमोधवर्ष की राजधानी मान्यखेट थी जो उस समय कर्नाटक तथा महाराष्ट्र दोनों की राजधानी थी। अमोधवर्ष जिनसेन का अनन्य भक्त था, अतः उनका अमोधवर्ष की राजधानी में आना-जाना सम्भव था। किन्तु वहाँ पर जिनसेन के निवास आदि का कोई विशेष उल्लेख नहीं मिलता। पर

#### काल विचार:

हरिवंशपुराण की रचना के समय आदिपुराण के कत्ती जिनसेन

#### २२: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

(II) विद्यमान थे और उन्होंने तब तक पार्श्वीजनेन्द्रस्तुति तथा वर्धमानपुराण नामक दो ग्रन्थों की रचना भी कर ली थी। पे किन्तु जिनसेन की जयधवला टीका के अन्तिम भाग तथा महापुराण जैसी मुविस्तृत और महत्त्वपूर्ण कृतियों का हरिवंशपुराण के कर्त्ता जिनसेन (I) ने कोई उल्लेख नहीं किया है जिससे यह आभासित होता है कि महापुराण जिनसेन (II) की परवर्ती काल की रचना थी। पे हरिवंशपुराण के कर्त्ता की आयु कम से कम २५-३० वर्ष अवश्य रही होगी। हरिवंशपुराण के अन्त में दी गई प्रशस्ति में उसका रचनाकाल शकसंवत् ७०५ (७८३ ई०) बताया गया है। हरिवंशपुराण की रचना आरम्भ करते समय आदिपुराण के कर्ता जिनसेन (II) की आयु यदि २५ वर्ष रही होगी तो उनका जन्म शकसंवत् ६७५ (७५३ ई०) के आसपास ही हुआ होगा। पे व

जयधवला टीका की प्रशस्ति से ज्ञात होता है कि जिनसेन ( II ) ने अपने गुरु वीरसेन की वीरसेनीया टीका शकसंवत् ७५९ ( ८३७ ई० ) में पूर्ण की थी। इससे सिद्ध होता है कि जिनसेन (II) ८३७ ई० तक विद्यमान थे। पि जिनसेन ( II ) से पास्विभ्युदय से यह भी ज्ञात होता है कि वह राष्ट्रकूट नरेश अमोघवर्ष (प्रथम ) के राज्यकाल (८१४-८७८ ई०) में थे । उसके दरबार में अनेक हिन्दू तथा जैन विद्वान थे जिनमें आदिपुराण के कर्त्ता जिनसेन भी एक थे। <sup>५७</sup> हीरालाल जैन ने इस बात का उल्लेख भी किया है कि राष्ट्रकूट नरेश अमोघवर्ष जिनसेन के चरणों की पूजा करताथा। पट्टी० पुसालकर ने इस बात की पुष्टिकी है कि अमोघवर्षं प्रथम एक हिन्दू की अपेक्षा जैन अधिक था और जिनसेन उसका प्रमुख धर्मोपदेशक था। उसने गुणभद्र को अपने पुत्र कृष्ण द्वितीय के लिये एक उपदेशक के रूप में नियुक्त किया था। " नाथूराम प्रेमी के अनुसार जिनसेन का जन्म शकसंवत् ६८५ ( ७६३ ई० ) में अनुमानित किया गया है। जयधवला टीका उन्होंने शकसंवत् ७५९ में पूर्ण को, अतः उस समय उनकी अनुमानित आयु ७४ वर्ष रही होगी। सम्भवतः जयधवला के बाद हो उन्होंने आदिपुराण आरम्भ किया जिसे वह पूरा नहीं कर सके। आदिपुराण की दस हजार क्लोकों की रचना में कम से कम उन्हें ५-६ वर्ष अवश्य लगे होंगे और इस प्रकार शकसंवत् ७६५ (८४३ ई०) के लगभग ८० वर्ष की आयु में उनका स्वर्गवास हुआ होगा। १० आदिपुराण के ४२ पर्व पूर्ण तथा ४३वें पर्व के तीन क्लोकों

की रचना के बाद जिनसेन की मृत्यु हो गयी थी। इस अपूर्ण रचना को पूर्ण करने का महनीय कार्य उनके शिष्य गुणभद्र ने किया। नाथूराम प्रेमी के अनुसार यदि जिनसेन की मृत्यु के समय गुणभद्र की आयु २५ वर्ष मान ली जाए तो शकसंवत् ७४० (८१८ ई०) के लगभग उनका जन्म हुआ होगा। परन्तु गुणभद्र ने उत्तरपुराण की रचना व समाप्ति कब की और वे कब तक जीवित रहे यह सर्वथा अन्वेषणीय है। ६९

हीरालाल जैन ने इस सम्बन्ध में लिखा है कि अमोघवर्ष के उत्तरा-धिकारी कृष्ण द्वितीय (ल० ८७८-९१४ ई०) के काल में गुणभद्राचार्य ने उत्तरपुराण का लेखन पूरा किया।<sup>६२</sup> पन्नालाल जैन के अनुसार गुणभद्र की आयु यदि गुरु जिनसेन के स्वर्गवास के समय २५ वर्ष मान ली जाय तो शकसंवत् ७४० (८१८ ई०) के लगभग उनका जन्म हुआ होगा, परन्त्र उत्तरपुराण कब समाप्त हुआ तथा गुणभद्राचार्य कब तक जीवित रहे, यह निर्णय करना कठिन है। <sup>६३</sup> यद्यपि उत्तरपुराण की प्रशस्ति में यह लिखा है कि उसकी समाप्ति शकसंवत् ८२० (८९८ ई०) में हुई, परन्तू प्रशस्ति स्वयं दो रूपों में विभाजित है। पहला रूप गुण-भद्र स्वामी का और दूसरा उनके शिष्य लोकसेन का । 🐕 लोकसेन द्वारा लिखी गयी प्रशस्ति उस समय की प्रतीत होती है जबकि उत्तरपुराण की विधिपूर्वक पूजा की गयी थी । इस प्रकार उत्तरपुराण की प्रशस्ति में उसकी पूर्ति का जो काल ( शकसंवत् ८२० ) दिया गया है वह वस्तुतः उसकी पूजा महोत्सव का है। ६० गुणभद्राचार्य ने उत्तरपुराण के ही समान अभी अन्य प्रत्यों जैसे अह्नानुवातन तथा जिनदत्तचरित में भी ग्रन्थ की पूर्ति का शकसंवत् नहीं दिया है। अतः गुणभद्र का ठीक-ठीक समय बता पाना कठिन है किन्तु कृष्ण द्वितीय के साथ गुणभद्र की समका लेकता के आधार पर ९१४ ई० यानी दसवीं शती ई० के प्रारम्भ तक गुणभद्र का काल रखा जा सकता है।

इस प्रकार विभिन्न विद्वानों के उल्लेखों के आधार पर जिनसेन व गुणभद्र के महापुराण का अनुमानित रचनाकाल ९वीं शती ई० से १०वीं शती ई० के प्रारम्भ के मध्य निर्धारित किया जा सकता है।

#### जिनसेन एवं गुणभद्र को रचनाएँ :

जिनसेन प्रणीत ग्रन्थों में पारविभ्युदय, वर्धमानपुराण ६, जयधवला-न्दीका तथा आदिपुराण सर्वप्रमुख हैं । पारविभ्युदय कालिदास के मेघदूत से प्रभावित भाषाशैली वाला ग्रन्थ है ।६७ इस ग्रन्थ में पार्खनाथ की

#### २२ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

तपस्या और पूर्वजन्म के बैरी कमठ द्वारा किये गये उपसर्गों का विस्तृतः उल्लेख हुआ है। धवला तथा जयधवला दोनों ही ग्रन्थ राष्ट्रकूट नरेश अमोधवर्ष (प्रथम) के समय में लिखे गये थे। अमोधवर्ष का एक और नाम 'धवल' या 'अतिशयधवल' भी था। अतः अनुमान है कि इन ग्रन्थों का नामकरण अमोधवर्ष के नाम को चिरस्थायी करने के लिए किया गया होगा। गुणभद्र की रचनाओं में उत्तरपुराण के अतिरिक्त आत्मानुशासन एवं जिनदत्तचरित्र का भी उल्लेख मिलता है। आत्मानुशासन भर्तृहरि की वैराग्यशतक की शैली में लिखा हुआ २७२ पद्यों का एक सुन्दर ग्रन्थ है। ' जिनदत्तचरित्र एक नवसर्गात्मक छोटा काल्य ग्रन्थ है। अनुष्टुप श्लोंकों में रिचत इस ग्रन्थ की कथा बड़ी ही कौतुकानवह है। '

#### सांस्कृतिक पृष्ठभूमि :

किसी भी धर्म या सम्प्रदाय के विशिष्ट साहित्य का अध्ययन करने के लिये उस युग की राजनीतिक, धार्मिक तथा साहित्यिक परिस्थितियों का विक्लेषण आवश्यक हो जाता है। कोई भी ग्रन्थकार अपने युग के वातावरण से अप्रभावित नहीं रह सकता या दूसरे शब्दों में राजनीतिक एवं सांस्कृतिक स्थितियाँ किसी भी देश की कला एवं साहित्य की निया-मक होती हैं। साहित्यिक अभिव्यक्ति अपनी विषय-वस्तु एवं निर्माण विधा में समाज की धारणाओं एवं तकनीकों का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत करती है जो उसी संस्कृति का अंग होती हैं। कला के सम्बन्ध में कुमारस्वामी ने लिखा है कि भारतीय कला लोगों को धार्मिक मान्यताओं का ही मूर्त रूप रही है। समस्त भारतीय कला पूर्व परम्पराओं के निश्चित निर्वाह के साथ ही धर्म एवं सामाजिक धारणाओं में हुए परिवर्तनों से भी सदैव प्रभावित होती रही है। <sup>७०</sup> ठीक यही बात किसी भी युग के साहित्य के सम्बन्ध में भी चरितार्थ होती है। ग्रन्थकार को जो विचार-धारा परम्परा से मिली है उसका प्रतिबिम्ब उसके साहित्य में आये बिना नहीं रह सकता। अतः जिस समय जिनसेन व गुणभद्र कृत महा-पूराण की रचना हुई उस समय की राजनीतिक, सामाजिक एवं धार्मिक पुष्ठभूमि की संक्षिप्त विवेचना यहाँ आवश्यक हो जाती है।

#### (क) राजदीतिकः

मध्यकाल में मालवा, राजस्थान, उत्तरी गुजरात तथा दकन के कर्नाटक जैसे प्रान्तों में जैनधर्म का अच्छा समादर था तथा साहित्यिक

क्रिया-कलापों में जैन आचार्यों को जनता के अतिरिक्त तत्कालीन शासक वर्ग से भी संरक्षण तथा प्रेरणा मिलती रही। दक्षिण भारत के मध्यकालीन राजवंशों जैसे गंग, कदम्ब, चालुक्य (बादामी, अयहोल) राष्ट्रकूट एवं होयसल ( असिकेरी, हलेबिड एवं लक्कुडी के जैन मन्दिर एवं मूर्तियाँ ) तथा उनके अधीनस्थ सामन्तों, मन्त्रियों और सेनापितयों ने जैनधर्म को केवल आश्रय ही नहीं दिया वरन वे जैनधर्म के प्रति आदर भाव रखने वाले और उसके अनुयायी भी थे। ७० राष्ट्रकृट नरेश अमोघ-वर्ष जिनसेन का अनन्य भक्त था और उसने जीवन के अन्तिम चरण में सम्भवतः जैनधर्म भी स्वीकार लिया था। <sup>७२</sup> आदिपुराण के कर्त्ता जिनसेन तथा गणितसार-संग्रह के कत्ती महावीराचार्य अमीघवर्ष के दरबार में थे। <sup>७३</sup> शासक और विजेता होने के साथ ही अमोघवर्ष साहित्य तथा कला का महान संरक्षक भी था। वह स्वयं भी कन्नड़ की सबसे प्राचीन कृति कविराजमार्गं तथा प्रश्नोत्तरमालिका का लेखक था।<sup>७४</sup> उसका जीवन हिन्दू एवं जैनधर्म के गुणों का अद्भुत समन्वय था। 🛰 उसने जीवन में स्याद्वाद का अनुसरण किया और साथ ही हिन्दू देवी-देवताओं को भी पूरा सम्मान दिया। अमोघवर्ष द्वारा जैन दीक्षा ग्रहण करने का सन्दर्भ शकसंवत् ७८२ (८६० ई०) के ताम्रपत्र में मिलता है । अमोघवर्ष ने स्वयं जैनाचार्य देवेन्द्र को दान दिया था ।<sup>७६</sup> अमोघवर्ष के पुत्र कृष्ण द्वितीय के महासामंत पृथ्वीराय के शकसंवत् ७९७ (८७५ ई०) के लेख में उसके द्वारा किसी जैन मन्दिर को भूमिदान का उल्लेख मिलता है।<sup>७७</sup> उसके अतिरिक्त राजदरबारी, सामंत तथा व्यापारी वर्ग भी जैनधर्म को मानने वाले तथा उसके संरक्षण प्रदान करने वाले थे ।<sup>७८</sup>

अमोघवर्ष जैन थे अथवा जैनधर्म के प्रति केवल उनकी सहानुभूति मात्र थी, इसके सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद है। नाथूराम प्रेमी ने उनके जैन धर्मानुयायी होने के सम्बन्ध में कुछ साक्ष्य प्रस्तुत किये हैं। उनका कहना है कि अमोघवर्ष ने अपने प्रक्तोत्तररत्नमाला के मंगला-चरण में वर्द्ध मान तीर्थंकर को नमस्कार किया है तथा उसमें अनेक बातें जैन धर्मानुमोदित कही गयीं है जिससे वे जैनधर्म के अनुयायी जान पड़ते हैं। अमोघवर्ष के ही समय में महावीराचार्य ने जिस गणितसारसंग्रह नामक ग्रन्थ की रचना की थी, उसकी उत्थानिका में उन्होंने अमोघवर्ष को स्याद्वादन्यवादी कहा है जिससे यह स्पष्ट हो जाता है कि अमोघवर्ष जैन हो गये थे। १० कुछ विद्वानों का यह भी कहना है कि अमोघवर्ष के

के जो दानपत्र मिले हैं उनमें शिव की स्तुति की है तथा उन पर शिव एवं शिवलिंग आदि के चिह्न बने हैं जो यह सिद्ध करते हैं कि वह जैन नहीं था। इसके सम्बन्ध में नाथूराम प्रेमी का कहना है कि राज्य का कार्य कुल परम्परा के अनुसार चलता है अतः संभव है कि पहले की परम्परा के ही अनुसार अमोघवर्ष के भी दानपत्र लिखे गये हों तथा उन पर उनके वंश परम्परा के चिह्न अंकित किये गये हैं। केवल उनके जैन हो जाने से पूरा राजतंत्र जैन-धर्मानुयायी नहीं हो सकता। <sup>60</sup> इस सन्दर्भ में किलंग नरेश खारवेल का उदाहरण दिया जा सकता है जो स्वयं जैन धर्मानुयायो था किन्तु उसका राज्याभिषेक वैदिक विधि से हुआ था। सम्नाट् हर्ष के बौद्ध होने पर भी उनके दानशासनों में उसे परममाहेश्वर तथा इसी प्रकार कुमारपाल के जैन होने पर उसे परममाहेश्वर लिखा जाता रहा है। <sup>60</sup>

अमोघवर्षं के उत्तराधिकारी कृष्ण द्वितीय के राज्यकाल में गुण-भद्राचार्यं ने उत्तरपुराण को पूरा किया। साथ ही इन्द्रनिन्द ने ज्वाला-मालिनीकल्प, सोमदेव ने यशस्तिलक-चम्पू नामक काव्य तथा पुष्पदन्त ने श्रोष्ठ अपभ्रंश रचनाएँ प्रस्तुत कीं। देश राजदरबारों में जैनाचार्यों और विद्वानों के त्यागमय जीवन और विद्योपासना की बड़ी प्रतिष्ठा थीं। राजवंशी लोग भी उनके भक्त तथा उपासक होने में अपना कल्याण समझते थे। इस राजकीय संरक्षण के फलस्वरूप ही जैनाचार्यों द्वारा निरन्तर जैनकाव्य एवं धर्मपरक साहित्य की रचना होती रही जिनमें राष्ट्रकूट नरेश अमोघवर्ष तथा उसके उत्तराधिकारियों के संरक्षण में महापुराण एवं कुमारपाल चौलुक्य के संरक्षण में हेमचन्द्र कृत विशिष्ट-शलाकापुरुषचरित्र सर्वप्रमुख है। दे

### (ख) धार्मिक:

सातवीं शती ई० के बाद हिन्दू, बौद्ध तथा जैन तीनों धर्मों में तान्त्रिक प्रवृत्तियों ने किसी न किसी रूप में प्रवेश किया। किन्तु बौद्ध और हिन्दू धर्मों की तुलना में जैनधर्म में यह प्रवृत्ति कम और मुख्यतः मन्त्रवाद के रूप में देखी जा सकती है। जैनधर्म तान्त्रिक पूजाविधि, मांस, मिंदरा तथा स्त्रियों से मुक्त रहा। जैन आचार्यों ने तान्त्रिक विद्या के चिनौने आचरणों को पूर्णतः अस्वीकार कर तन्त्र के केवल योग एवं साधना पक्ष को ही महत्त्व दिया। ध

आगम ग्रन्थों में भूतों, डाकिनयों एवं पिशाचों के प्रचुर उल्लेख हैं।

समराइच्चकहा, तिलकमञ्जरी एवं बृहत्कथाकोष में मन्त्रवाद, विद्याधरों, विद्याओं एवं कापालिकों के वेताल साधनों की भी चर्चा है जिनकी उपासना से साधकों को दिव्य शक्तियों (विद्याओं) या मनोवांख्यित फलों की प्राप्ति होती थी। भ इनके अतिरिक्त तान्त्रिक प्रभाव में कई और जैन ग्रन्थों की भी रचना हुई जिनमें ज्वालिनीमाता, ज्वाला-मालिनीकल्प, निर्वाणकिलका, प्रतिष्ठासारोद्धार, आचारिदनकर, भैरवपद्मावतीकल्प तथा अद्भुतपद्मावती इत्यादि मुख्य हैं। भ परम्परागत जैन साहित्य और शिल्प में १६ महाविद्याएँ वस्तुतः तान्त्रिक देवियाँ ही हैं। भ

कोई भी रचनाकार, काल तथा समाज के प्रभाव से अपने को वंचित नहीं रख सकता। आदिपुराण के कर्त्ता जिनसेन के काल में दक्षिण भारत में ब्राह्मण तथा जैन धर्मों के मध्य संघर्षपूर्ण स्थिति बनी हुई थी। उसे ध्यान में रखते हुए जिनसेन ने ब्राह्मण धर्म के अनेक महत्त्वपूर्ण तथ्यों तथा क्रियाकाँण्डों का जैनीकरण करने का प्रयास किया है।<sup>८८</sup> महापुराण में धर्म एवं संस्कृति के समन्वयात्मक उल्लेखों से यह बात स्पष्ट है। आदिपुराण में जिनसेन ने स्वाध्याय, उपवास आदि तप तथा व्रतधारण रूपी संयम को ब्राह्मणों का कुलधर्म बताया है। ५९ इस दृष्टि से १६ संस्कारों एवं ४ वर्णों के उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण हैं। किन्तु ब्राह्मण व्यवस्था से प्रभावित होने पर भी जिनसेन ने आदिपुराण में जैन सांस्कृतिक तत्त्वों को बनाये रखा। जिनसेन तथा गुणभद्रकृत महापुराण में २४ तीर्थंकरों, १२ चक्रवर्ती, ९ वलदेव, ९ नारायण, ९ प्रतिनारायण सम्बन्धित विभिन्न घटनाओं एवं अनेक देवी-देवताओं तथा सांस्कृतिक पृष्ठभूमि का विस्तृत वर्णन हुआ है। आदिपुराण में जिनसेन ने प्रथम तीर्थंकर वृषभदेव तथा उनके पुत्र भरत चक्रवर्ती का जैसा वर्णन किया है वह वैदिक मन्त्रों, जेनेतर पुराणों तथा उपनिषदों में भी मिलता है। भागवत् में भी मरुदेव, नाभिराज, वृवभदेव एवं उनके पुत्र भरत का विस्तृत वर्णन मिलता है। केवल घटनादि तथा अन्य ् सन्दर्भों में दोनों में भिन्नता देखी जा सकती है ।<sup>३०</sup> आदिपुराण में इन्द्र ने वृषभदेव के कैवल्य प्राप्ति के बाद १००८ नामों से जिस प्रकार उनकी स्तुति की है उनमें अनेक नाम शिव, विष्णु, ब्रह्मा एवं बुद्धादि से सम्बन्धित हैं। ९१ इसी प्रकार आदिपुराण तथा उत्तर रुराण में जिनसेन ्व गुणभद्र ने विभिन्त विद्याधरों तथा उनकी विद्याओं का उल्लेख किया ्रहें।जो स्पष्टतः तन्त्रवाद से प्रभावित है।<sup>९२</sup>

हीरालाल जैन के अनुसार धार्मिक लोकमान्यताओं की भी जैनधर्में में उपेक्षा नहीं की गयी और उन्हें सम्मानपूर्वक विधिवत् जैन परम्परा में सिम्मिलित कर लिया गया। राम और लक्षण तथा कृष्ण व बलदेव के प्रति जनमानस का पूज्य भाव रहा है तथा उन्हें अवतार पुरुष माना गया। जैनियों ने तीर्थंकरों के साथ-साथ इन्हें भी तिरसठ शलाकापुरुषों में आदरणीय स्थान देकर अपने पुराणों में विस्तार से उनके जीवन-चित्र का वर्णन किया है। इतना ही नहीं, रावण तथा जरासन्ध जैसे चिरतों को भी जैन पुराणों में प्रतिनारायण जैसा प्रतिष्ठापरक स्थान दिया गया। रावण को दशमुखी राक्षस न मानकर विद्याधर वंशी माना गया तथा उसे राक्षसी वृत्ति से ऊपर उठाया गया है। १३३

## (ग) सामाजिक:

पूर्व-मध्यकाल में भारतीय समाज जातिप्रथा तथा धार्मिक रोति-रिवाज के बन्धन में जकड़ता जा रहा था ।<sup>९४</sup> मध्यकाल ( ११वीं-१२वीं शती ई०) तक समाज अनेक जातियों व उपजातियों में विभाजित होने लगा था । समाज में तन्त्र-मन्त्र, टोना-टोटका, शकून-अपशकून विचार घर कर गये थे । ब्राह्मण वर्ण में छुआछूत का विचार बढ़ रहा था ।<sup>९५</sup> इसका प्रभाव इस समय ब्राह्मण वर्ण के साथ-साथ वैश्य व क्षत्रिय वर्णों पर भी पड़ने लगा था। शासन प्रायः अक्षत्रिय वर्ग के लोगों के हाथ में आ रहा था। मौखरो तथा पञ्चात्कालीन गुप्त राजा अक्षत्रिय ही थे। इसी प्रकार बंगाल के पाल और सेन क्रमशः शूद्र और ब्राह्मण थे तथा कन्नौज के गुर्जर-प्रतिहार विदेशी मूल केथे (?) जो बाद में क्षत्रिय बनाये गये। १६ इस प्रकार क्षत्रिय वर्ण में अनेक तत्त्वों का समिश्रण हो रहा था तथा बदलती सामाजिक परिस्थितियों के कारण पश्चिम एवं दक्षिण भारत में जैन धर्मावलिम्बयों की संख्या निरन्तर बढ़ रही थी। १९० जैन स्रोतों से यह ज्ञात होता है कि कुछ क्षत्रिय जैन व बौद्ध धर्म के अहिंसा के सिद्धान्त से प्रभावित हो शस्त्र जोविका छोड़कर व्यापार वृत्ति करने लगे थे। १८ पूर्व-मध्यकाल का जैनधर्म अधिकांशत: व्यापारिक वर्ग के हाथों मे था। जैनधर्म में जाति व्यवस्था को धर्म की दृष्टि से किंचित् भी महत्त्व नहीं दिया गया था, संभवतः इसी कारण वैश्यों ने काफी संस्या में जैनधर्म को स्वीकार किया था, जिनका मुख्य कार्य व्यापार या व्यवसाय था। १९ इसी कारण जैनधर्म विशेष रूप से दक्षिण वः पश्चिम भारत में धार्मिक व्यापारिक वर्ग के संरक्षण में खुब फला-

प्रस्तावना : २७४

फूला।<sup>५००</sup> व्यापारियों द्वारा जैनधर्म व कला को संरक्षण प्रदान करने<sup>ः</sup> की पुष्टि खजुराहो, जालोर, ओसियाँ, देलवाड़ा जैसे स्थलों से प्राप्त<sup>ः</sup> लेखों से भी होती है।<sup>५०९</sup>

राजकीय प्रतिष्ठा के साथ-साथ इस समय जैन वैश्य बड़ा ही सुपिठत व प्रबुद्ध था। जैनाचार्यों के समान वह भी साहित्य प्रेमी था तथा साहित्य सेवा में रत था, उदाहरणार्थ—अपभ्रंश पद्मचरित के रचिता स्वयंभू, तिलकमंजरी के प्रणेता धनपाल, कन्नड़ चामुण्डराय-पुराण के लेखक चामुण्डराय, नरनारायणानन्द महाकाव्य के लेखक वस्तुपाल, धर्मशमियुदय के रचनाकार हरिश्चन्द्र, पं० आशाधर अर्हदास तथा कविमण्डन आदि जैन गृहस्थ ही थे। १००२

जैन पुराणकालीन समाज में वर्णाश्रम व्यवस्था की वैदिक मान्यतायें प्रचलित थीं और सामाजिक जीवन के रग-रग में थे इस प्रकार प्रवाहित थीं कि इसके प्रभाव से जैनाचार्य भी अपने को वंचित नहीं रख सके। इसका प्रभाव दक्षिण के जैन आचार्यों पर विशेष रूप से पड़ा जिसका-उदाहरण हम उनके द्वारा विरचित साहित्य में देख सकते हैं। गोकुलचन्द्र जैन के अनुसार जिनसेन ने उन सभी वैदिक नियमोपनियमों का जैनीकरण कर उन पर जैनधर्म की छाप लगा दी थी, जिन्हें वैदिक प्रभावों से प्रभावित होने के उपरान्त भी जैन समाज मानने लगा था। <sup>903</sup> जिनसेन कृत आदिपूराण के अनुसार भोगभूमि के समाप्त होने तथा कल्पवृक्ष के शक्तिहीन होने पर कर्मभूमि का आरम्भ हुआ। इसी समय वृषभदेव ने असि, मसि, कृषि, विद्या, वाणिज्य तथा शिल्प इन ६ कर्मों द्वारा प्रजा को आजीविका का उपदेश दिया, जो स्पष्टतः वैदिक परम्परा से प्रभावित ्है।<sup>९०४</sup> आदिपुराण में यह भी उल्लेख है कि प्रजा का ठीक प्रकार से पालन करने के उद्देश्य से तथा उनकी आजीविका इत्यादि की व्यवस्था करने के उद्देश्य से वृषभदेव ने अपनी भुजाओं में शस्त्र धारण करके क्षत्रियों की सृष्टि की थी तथा उन्हें शस्त्र विद्या का उपदेश दिया था। तद्नन्तर अपने ऊरुओं से वैश्यों की रचना की तथा पैरों से शुद्रों की रचना की । ब्राह्मण, क्षत्रिय तथा वैश्य इन उत्तम वर्णी की सेवा-सुश्रूषा करना ही शद्रों की आजीविका थी। भेठभ यह बात ब्राह्मण परम्परा में सामान्य रूप से प्रचलित इस विश्वास के साथ तादात्म्य स्थापित करती है कि ब्रह्मा ने अपने मुख से ब्राह्मण वर्ण की, भुजाओं से क्षत्रिय, ऊरुओं से वैश्य तथा चरणों से शुद्र वर्ण की सुष्टि की थी। ध्यातव्य है:

कि जैन पुराणों में वृषभदेव को आदि ब्रह्मा, प्रजापित और विधाता भी कहा गया है। १००६ महापुराण में ब्राह्मण ग्रन्थों की भाँति चार वर्णों के पृथक-पृथक कार्य, उनके सामाजिक एवं धार्मिक अधिकार, चार आश्रमों और संस्कारों (तिरपन गर्भान्वय, अड़तालिस दीक्षान्वय एवं आठ कत्रन्वय क्रियाओं) का विस्तार से वर्णन है। १००७ जिनसेन कृत आदिपुराण में ही सर्वप्रथम गर्भादि सोलह संस्कारों का भी उल्लेख किया गया है। संभवतः ब्राह्मण परम्परा के अनुकरण पर उन्होंने अपने मत के अनुयायियों के लिये इसे विकल्प रूप में रखा है। १००८ महापुराण के अनुसार भिन्त-भिन्न वर्णों को अपने-अपने वर्णानुसार निर्धारित आजीविका के अतिरिक्त अन्य आजीविका को ग्रहण करना निषेध था। १००९ जिनसेन ने आदिपुराण में ब्राह्मत्व का आधार 'वृत संस्कार' को माना है। १०००

इस प्रकार महापुराण की विषय सामग्री एवं रचनाकारों की बहु-पक्षीय सांस्कृतिक पृष्ठभूमि के अध्ययन से श्वीं और १०वीं शती ई० के प्रारम्भ के धार्मिक और सांस्कृतिक इतिहास के अध्ययन की दृष्टि से महापुराण का महत्त्व स्वतः सिद्ध हो जाता है। महापुराण में एक ओर जैन धर्म एवं परम्परा के मूलभूत तत्त्वों की निष्ठापूर्वक चर्चा की गयी है और दूसरी ओर जिनसेन व गुणभद्र के व्यापक चिन्तन तथा तत्कालीन परिस्थितियों के कारण वैदिक और काफी सीमा तक ब्राह्मण परम्परा के साथ समन्वय स्थापित करने की भी चेष्टा की गयी है। इस समन्वयात्मक प्रवृत्ति तथा राष्ट्रकृट शासकों के साथ महापुराण की समकालिकता के कारण जैनधर्म और कला दोनों ही दृष्टियों से महा-पुराण की सामग्री का विशेष महत्त्व निर्विवाद है।

### पाद-टिप्पणी

- .१. के० ऋषभचन्द्र, 'जैन पुराण साहित्य', म० जै० वि० गो० जु० वा०, पृ० ७१-७२।
- न. देवी प्रसाद मिश्र, जैन पुराणों का सांस्कृतिक अध्ययन, इलाहाबाद १९८८, पृ० १३-१७; एम० विन्टरिनट्ज, ए हिस्ट्री आफ इण्डियन लिट्रेवर, खण्ड-२ ( बुद्धिस्ट ऐण्ड जैन लिट्रेवर ), कलकत्ता १९३३, पृ० ४९६-९९।
- ३. स्वेताम्बर प्रन्थों में शलाकापुरुषों की बलदेव, वासुदेव व प्रतिवासुदेव कहा गया है।

- ४. कादिपुराण (जिनसेनकृत), सं० परनालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन प्रत्यमाला, संस्कृत ग्रन्थ संस्था ८, वाराणसी १९६३, २५.१००-२१७।
- ५, बादिपुराण २५.१००-२१७; १२.६९, ८५; १३.४७; १४.१-२०, १०३; २२.१८.२२; ३८.२१; उत्तरपुराण ( गुणभद्रकृत ), सं० पन्नालाल जेत, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला, वाराणसी १९६३ एवं १९६५, ६३. १६९; ६८.८९-९०, २८२-८४; ५४.१७५; ७०.२७४;१३. ३६९-४९५; ७३.५६-६०।
- ६. आदिपुराण ३६.११०, १८३।
- ण. मारुतिनन्दन तिवारी, 'ए नोट ऑन सम बाहुबली इमेजेज ऑफ नार्थ के इण्डिया', ईस्ट ऐण्ड वेस्ट, खण्ड-३-४, सितम्बर-दिसम्बर ९९७३, पृ० ३४७-५३।
- ८. आदिपुराण १.२१-२३ ।
- ९. आदिपुराण १.२४।
- १०. आदिपुराण १.२५।
- ११. आदिपुराण १.१९-२०।
- १२. आदिपुराण, प्रवान सम्पादकीय से उद्धृत, पृ० १ 🎗
- १३. उत्तरपुराण, प्रस्तावना, पृ० ११-१३।
- १४. आदिपुराण, प्रस्तावना, पु० १०।
- १५. नाथूराम प्रेंमी, जैन साहित्य और इतिहास, बम्बई १९५६, पु० १३६।
- १६. उत्तरपुराण, प्रस्ताविक, पृ० १०।
- १७. गुलाबचन्द्र चौघरा, जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, वाराणसी १९७३, पृ० ५८ ।
- १८. वहीं, पु० ३४।
- ५९. वहीं, पृ०३५।
- २०. आदिपुराण १२.६९, ८५; १३.४७; १४.२०, १०३, १५४; २५.१००- २१७; उत्तरपुराण ६३.१६९; ६७.१४८-७२०; ७०.३६९-४९५; ७१. ६-२२२।
- २१. आदिपुराण ३२.१६६; ३८.२१८; ४५.१५३-१५५; उत्तरपुराण ५७. १७-३४ ।
- २२. आदिपुराण, प्रस्तावना, पु० १२।
- २३. आदिपुराण ४.३९-४०।
- २४. आदिपुराण १२.८-८२।
- २५. ऐरावत गज, वृषभ, सिंह, लक्ष्मी, पुष्पमालाएँ, चन्द्र, सूर्य, कलशयुगल,

मोनयुगल, सरोवर, समुद्र, सिहासन, विमान, नागेन्द्र, भवन, रत्नराशि तथा अग्नि, आदिपुराण १२.१०३-११९।

- ·२६. आदिपूराण १२.१६४-६५ ।
- २७. आदिवुराण १४.१०६-१५८।
- ्र८. आदिपुराण १६.१७९**-१**८९ ।
- ्२९. ब्रादिपुराण १७.४-२०१।
- ३०. आदिपुराण २२.१-१४।
- ३१. आदिपुराण २२.७७-३१६; २३.१-१०५।
- <sup>.</sup>३२. आदिपुराण २५.**१००-२**१७ ।
- ं ३३. पडमचरिय ४.४ एवं ५.१२२ I
- २४ उत्तरपुराण, प्रस्तावना, पु० १४ ।
- ३५. उत्तरपुराण ४८.१३८-१४०।
- ३६. उत्तरपुराण ६२.४३०-४४७।
- <sup>.</sup>३७. उत्तरपुराण ६३.**२**००।
- ३८. उत्तरपुराण, प्रस्तावना, पृ० १८।
- ३९. उत्तरपुराण ७४.३३१-३३७।
- ४०. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० १५ ।
- ∙¥१. वहीं।
- **४२**. वहीं, पृ० **१**६।
- ४३. वहीं।
- ४४. वहीं।
- ¥५. गुलाबचन्द्र चौघरी, पू० नि०, पृ० ५९; नाथूराम प्रेमी, पू० नि०, पृ० १३३ ।
- ४६. आदिपुराण, प्रस्ताबना, पृ० १६; नायूराम प्रेमी, पू० नि०, पृ० २८-२९।
- .४७. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० १७ ।
- अट. आगत्य चित्रक्टासतः स भगवान गुरोरनुज्ञानात् । वाटग्रामे चात्रानतेन्द्र कृत जिनगृहे स्थित्वा ।।

—श्रुतावतार--१७९,

द्रष्टव्य, आदिपुराण, प्रस्तावना, पु० १८ ।

- **४९. नाथूराम प्रेमी, पू० नि०, पू० १४३** ।
- ·५०. वहीं, पृ० १४५ ।
- न्५१. गुलाबचन्द्र चौघरी, पूर्व निरु, पुरु ५९ ।
- 🚜२. वादिपुराण, प्रस्तावना, पृ० १९ ।

पाद-टिप्पणी : ३१

अ. जितात्मपरलोकस्य कवीनां चक्रवितनः। वीरसेनगुरोः कीर्तिरक्लांकवभासते।। यामिताभ्युदये पार्वि जिनेन्द्रगुणसंस्तुतिः। स्वामिनो जिनसेनस्य कीर्ति संकीर्तयत्यसौ।। वर्षमानपुराणोद्यदादित्यो विन्तगमस्तयः। प्रस्फुरिन गिरोशानाः स्फुटस्फटिक मित्तिषुः।

—हरिवंशपुराण १.३९-४१ I

- ५४. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ०२०।
- ्प्प. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० २०; नाथूराम प्रेमी, पू० नि०, पृ० १४०।
- ५६. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० २०।
- '५७. ए० एस० अलतेकर, 'दि राष्ट्रकूट एम्पायर', दि एज ऑफ इम्पीरियल कस्नीज, बम्बई १९८४, पृ० ८-९, ११ ।
- '५८. हीराळाल जैन, भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान, भोपाल १९६२; पृ० १८।
- '५९. ए० डो० पुसालकर, 'जैनीजम', दि एज ऑव इम्पीरियल कर्मीज, पु०२९१।
- ्६०. नाथूराम प्रेमी, पू० नि॰, पू० १४०; गुलाबचन्द्र चौधरी, पू० नि॰, पू० ६०।
- ६१. नाथूराम प्रेमी, पू० नि०, पू० १४०-४१।
- ६२. हीरालाल जैंन, पू० नि०, पृ० ३८, १२१; ए० एस० अल्तेकर, पू० नि०, पृ० ११।
- ६३. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० २१ ।
- ६४. वहीं।
- ६५. वहीं, पृ०२२।
- ६६. वर्धमानपुराण अप्राप्य है, इसी कारण नाथराम प्रेमी इसे किसी अन्य की रचना मानते हैं। नाथराम प्रेमी, पू० नि०, पु० १३८।
- ६७. आदिपुराण, प्रस्तावना, पु० २३ ।
- ६८. आदिपुराण, प्रस्तावना, पु॰ २८।
- ६९. वहीं।
- ७०. ए० के० कुमारस्वामी, इण्ट्रोडक्शन टू इण्डियन आर्ट, दिल्ली १९६९, प्रस्तावना ।
- ∙७१. वहीं, गुलाबचन्द्र चौषरी, पू॰ नि॰, पॄ० ८ ।

- ७२. वहीं, पृ० ९।
- ७३. ए० एस० अल्तेकर, पूर्वान, पृष्टि ।
- ७४. वहीं, पृ० ११, ए० डी० पुसालकर, **पू०** नि०, पृ० २**९३-९४; हीरालाल** जैन, पू० नि०, पृ० ३८ ।
- ७५. ए० एस० अल्तेकर, पू० नि०, पू० ११।
- ७६. नायूराम प्रेमी, पूर्व निरु, पृर्व १४८।
- ७७. वहीं, पृ० १४९।
- ७८. ए० डो० पुसाल्कर, पू० नि०, पृ० २९१।
- ७९. नाथुराम प्रेमी, पूर्वान, पूर्व १५२।
- ८०. वहीं, पृ० १५३।
- ८१. वहीं, पृ० १५० ।
- ८२. हीरालाल जैन, पू॰ नि॰, पृ॰ ३८।
- ८३. गुलाबचन्द्र चौघरी, पू० नि०, पू० १०।
- ८४. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, वाराणसी १९८१, पू∙ २२।
- ८५. बृजनारायण शर्मा, सोश्चल लाईफ इन नार्दर्न इण्डिया, दिल्ली १९६६, पृ० २१२-१३।
- ८६. मारुतिनन्दन तिवारी, पू॰ नि॰, पृ॰ २२।
- ८७. यू॰ पी॰ शाह, 'सिक्सटीन जैन महाविधाज', ज॰ ई॰ सो॰ ओ॰, आ॰, खण्ड-१५, पृ॰ ११४।
- ८८. छादिपुराण, प्रस्तावना, पृ० ४।
- ८९. वहीं।
- ९०. अग्निधस्तोनिमस्तु ऋषभोअभूत् सुतो द्विजः। श्रष्ट्षभाद् भरतो जज्ञे वीरः पुत्रशताद् वरः॥ सोअभिषिच्यर्षभः पुत्रं महाप्राद्वाज्यमास्थितः। तपस्तेपे महाभागः पुष्ठहास्रमसंशयः॥ हिमाहं दक्षिणं वर्षं भरताय पिता ददौ। तस्मात् भारतं वर्षं तस्य नाम्नामहात्मनः॥

--- मार्कण्डेयपुराण ५०.३९-४१,

्रद्रब्टब्य, छादिपुराण, प्रस्तावना, पृ० १४ ।

- ९१. आदिपुराण २५.१००-२१७।
- ९२. उत्तरपुराण ६२.३८७-४००।
- ९३. हीरालाल जैन, पू० नि०, पू० ४-५।
- ९४. गुलाबबन्द्र चौधरी, पूर्व निरु, पृष्ठ १२।

पाव-टिप्पणो : ३३

- ९५. वहीं, पु० १२-१३।
- ९६. वहीं, पु० १३।
- ९७. वहीं।
- ९८. वहीं ।
- ९९. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव्, पृष् २१ ।
- १००. गुलाबचन्द्र चौघरी, पूर्व निर्वे, पृर्व १३।
- १०१. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व २२।
- १०२. गुलाबचन्द्र चौधरी, पूर्व मिन, पुरु १४।
- १०२. गोमुलचन्द्र जैन, यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन, अमृतसर १९६७, पृष् ५९।
- १०४. आदिपुराण १६.१७९-१८०।
- १०५. बादिपुराण १६.२४१-२४५।
- १०६. आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ०१५ ।
- १०७. गोकुलचन्द्र जैन, पू० नि०, पृ० ६८-७०।
- १०८. गुलाबबन्द्र चौघरी, पूर्व निव, पूर्व ५७।
- १०९. मादिपुराण १६.१८७।
- ११०. आदिपुराण १६.२४३-२४६।

# द्वितीय अध्याय जैन देवकुल

जैन देवकुल के स्वरूप को समझने के लिये, जैन साहित्य के आधार पर, जैन देवकुल के क्रामिक विकास एवं जैन देवकुल में समय-समय पर हुए परिवर्तनों एवं नवीन देवों के आगमन के कारणों का अध्ययन आवश्यक है। प्रस्तुत अध्याय में विकास को स्पष्टतः समझने के लिये उसे प्रारम्भिक काल (प्रारम्भ से पाँचवीं शती ई०) और परवर्ती कॉल (६ठीं से १५वीं शती ई०)में बाँटकर अध्ययन किया गया है।

## (क) प्रारम्भिक काल (प्रारम्भ से पाँचवीं शती ई॰ तक ) :

प्रारम्भिक जैन साहित्य के अन्तर्गत महावोर के समय ( छ० छठीं शती ई० पू० ) से पाँचवीं शती ई० के अन्त तक के ग्रन्थ सम्मिलित हैं। ग्रन्थों की यह समय सीमा दो दृष्टियों से रखी गयी है। प्रथम, जैनधर्म के सभी ग्रन्थ छ० पाँचवीं शती ई० के मध्य या छठी शती ई० के प्रारंभ में देविद्धिगणि-क्षमाश्रमण के नेतृत्व में वलमी (गुजरात) वाचन में छिपिबद्ध किये गये। दूसरे, इन ग्रन्थों में जैन देवकुल की केवल सामान्य अवधारणा ही प्रतिपादित है।

आगम ग्रन्थ जैनों के प्राचीनतम ग्रन्थ हैं। उपलब्ध आगम ग्रन्थों के प्राचीनतम अंश लगभग चौथी शती ई० पू० के अन्त और तीसरी शती ई० पू० के प्रारम्भ के हैं। काफी समय तक श्रुत परम्परा में सुरक्षित रहने के कारण कालकम के साथ इन प्रारम्भिक आगम ग्रन्थों में प्रक्षेपों के रूप में नवीन सामग्री जुड़ती गयी। इसकी पुष्टि भगवतीसूत्र (पाँचवाँ अंक) में पाँचवीं शती ई०, रायपसेणिय (राजप्रश्नीय—दूसरा उपांग) में कुषाणकालीन और अंगविज्जा में कुषाण गुप्त सन्धिकालीन सामग्रियों की प्राप्ति से होती है। जहाँ श्वेताम्बरों ने आगमों को संकलित कर यथाशिक्त सुरक्षित रखने का प्रयत्न किया, वहीं दिगम्बर परम्परा के अनुसार महावीर निर्वाण के ६८३ वर्ष बाद (१५६ ई०) आगमों का मौलिक स्वरूप विलुप्त हो गया। आगम साहित्य के अतिरिक्त कल्पसूत्र (ल० तीसरी शती ई०) व पउमचरिय (४७३ ई०) भी प्रारम्भिक ग्रन्थ हैं।

जैन देवकुल : ३५

### चौबीस जिनों की धारणा:

चौवीस जिनों की घारणा जैनधर्म की धुरी है। जैन देवकुल के अन्य देवों की कल्पना सामान्यतः इन्हीं जिनों से सम्बद्ध व उनके सहायक देवों के रूप में हुई है। जिनों को देवाधिदेव और इन्द्र आदि देवों द्वारा वन्दनीय कहा गया है। इनका जीव भी अतीत में सामान्य व्यक्ति की तरह वासना व कर्मबन्धन में लिप्त था पर, आत्ममनन, साधना एवं तपश्चर्या के परिणामस्वरूप उसने कर्मबन्धन से मुक्त होकर केवलज्ञान की प्राप्ति की। कर्म एवं वासना पर विजय प्राप्त करने के कारण इन्हें 'जिन' (विजेता) कहा गया। कैवल्य प्राप्ति के पश्चात साधु-साध्वयों एवं श्रावक-श्राविकाओं के सम्मिलित तीर्थ की स्थापना करने के कारण इन्हें 'तीर्थंकर' भी कहा गया। 'प

२४ जितीं की प्राचीनतम सूची समवायांगसूत्र (चौथा अंग) में प्राप्त होती है। इस सूची में ऋषभ, अजित, सम्भव, अभिनन्दन, सुमित, पद्मप्रभ, सुपाद्वं, चन्द्रप्रभ, सुविधि (पुष्पदन्त), शीतल, श्रेयांश, वासु-पूज्य, विमल, अनंत, धर्म, शांति, कुन्थु और मिलल, मुनिसुव्रत, निम, नेमि, पाद्वं एवं वर्धमान के नाम हैं। भ भगवतीसूत्र (पाँचवाँ अंग) भ एवं पलमचिर्य में भी २४ जिनों की जपर्युंक्त सूची ही प्राप्त होती है। इसके अतिरिक्त भगवतीसूत्र में मुनिसुव्रत, नायाधम्मकहाओ में नारी तीर्धंकर मिललनाथ एवं कल्पसूत्र में ऋषभ, नेमि (अरिष्टनेमि), पार्श्वं एवं महावीर के जीवन से सम्बन्धित घटनाओं के विस्तृत उल्लेख भी मिलते हैं। भ इस प्रकार स्पष्ट है कि २४ जिनों की सूची ईसवी सन् के प्रारम्भ के पूर्व ही निधारित हो चुकी थी। भ विष्

विद्वान् २४ जिनों में केवल अन्तिम दो जिनों पार्श्वनाथ एवं महा-वीर (या वर्धमान) को ही ऐतिहासिक मानते हैं। उत्तराध्ययनसूत्र (अध्याय २३) में पार्श्वनाथ एवं महावीर के दो शिष्यों, केसी और गौतम, के मध्य जैन संघ के सम्बन्ध में उनके वार्तालाप का जो उल्लेख है विथा महावीर की यह युवित कि 'जो कुछ पूर्व तीर्थंकर पार्श्व ने कहा है मैं वहो कह रहा हूँ' भें, पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता सिद्ध करते हैं।

### ञ्चालाकापु**रव**ः

प्रारम्भिक ग्रन्थों में २४ जिनों के अतिरिक्त अन्य शलाका (या

उत्तम ) पुरुषों का भी उल्लेख हुआ है। जिनों सहित इनकी कुल संख्या ६३ है। स्थानांगसूत्र में उल्लेख है कि प्रत्येक अवस्पिणी और उत्सिपणी युग में अईन्त (जिन), चक्रवर्ती, बलदेव व वामुदेव उत्तम पुरुष उत्पन्न हुए। २० समवायांगसूत्र में २४ जिनों के साथ १२ चक्रवर्ती, ९ बल-देव, ९ वामुदेव तथा ९ प्रतिवामुदेव के उल्लेख हैं, पर शलाकापुरुषों की संख्या ६३ के स्थान पर ५४ ही बतायी गयी है। ९ प्रतिवामुदेवों को उत्तमपुरुषों में नहीं सम्मिलित किया गया। २ किन्सुत्र में भी तोर्थं-कर, चक्रवर्ती एवं वामुदेव का उल्लेख हैं, २२ किन्तु यहाँ इनकी संख्या नहीं दी गयी है।

६३ शलाकापुरुषों की पूरी-पूरी सूची सर्वप्रथम पउमचरिय में मिलती है ।<sup>२३</sup> इसमें २४ जिनों के अतिरिक्त १२ चक्रवर्ती ( भरत, सागर, मधवा, सनत्कुमार, शान्ति, कुन्थु, अर, सुभूम, पद्म, हरिषेण, जयसेन तथा ब्रह्मदत्त ), ९ बलदेव (अचल, विजय, भद्र, भुप्रभ, सुदर्शन, आनन्दः नन्दन, पद्म या राम तथा बलराम), ९ वासुदेव (त्रिपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयंभू, प्रेषोत्तम , पुरुषसिंह, पुरुषपुण्डरीक, दत्त, नारायण या लक्ष्मण तथा केडण ) और ९ प्रतिवासुदेव ( अञ्चग्रीव, तारक, मेरक, निशुम्भ, मधुकैटभ, बलि, प्र**ह**लाद, रावण तथा जरासन्ध) सम्मिलित हैं। १४ इस सूची को ही कालान्तर में बिना किसी परिवर्तन के स्वीकार किया गया। इस ग्रन्थ में आगे के उत्सर्पिणी काल में भी इतने ही महापुरुषों के होने का उल्लेख है। इस प्रकार जैन देवकुल की प्रारम्भिक अव-धारणा की दृष्टि से पउमचरिय की ६३ शलाकापुरुषों की सूची का विशेष महत्व है। 24 पउमचरिय में राम-रावण और भरत चक्रवर्ती की कथा का भी विस्तृत वर्णन है। इसका मुख्य कारण राम तथा ऋष्ण का जनमानस से जुड़े सर्वाधिक लोकप्रिय चरित्र होना है जिनके विस्तृत जल्ले<mark>ख क्रमशः रामायण तथा महाभारत में</mark> हैं। इन महाकाव्यों के चरित्रनायक राम और कृष्ण की जनप्रियता के कारण ई० शती के प्रारम्भ या कुछ पूर्व ही इन्हें 'जैन देवमण्डल' में प्रतिष्ठापरक स्थान मिला। <sup>२६</sup> रोमायण के तीनों प्रमुख पात्रों राम, लक्ष्मण तथा रावण (दशानन) को जैन देवकुल में लगभग ५वीं शती ई० में ६३ शलाका-पुरुषों की सूची में क्रमशः आठवें बलदेव, वासुदेव तथा प्रतिवासुदेव के रूप में सम्मिलित किया गया। <sup>२७</sup> पउमचरिय में उल्लेख है कि सर्वप्रथम महावीर ने रामकथा का वर्णन किया जिसे कालान्तर में साधुओं ने धारण किया, विमलसूरि ने उसी कथा को अधिक विस्तार तथा

स्पष्टता के साथ गाथाओं में निबद्ध किया। <sup>२८</sup> पउमचरिय के अन्त में यह भी उन्लेख है कि पूर्वग्रन्थों में आये हुये नारायण तथा हलधर के चिरतों को सुनकर ही विमलसूरि ने राघव-चरित की रचना की। <sup>२९</sup> कई स्थलों पर राम को पद्म, हलधर, हलायुध तथा लक्ष्मण को नारायण, चक्रधर तथा चक्रपाणि विशेषणों या नामों से भी अभिहित किया गया है। <sup>30</sup>

### कृष्ण-बलराम :

कुछ प्रारम्भिक उल्लेखों से यह स्पष्ट है कि ई० सन् के पूर्व ही कृष्ण-बलराम को जैन देवकुल में सम्मिलित कर लिया गया था। 3 उत्तराध्ययनसूत्र (ल० चौथी-तीसरी शती ई० पू०) 3 के रथनेमि शीर्षक २२वें अध्याय में कृष्ण से सम्बन्धित कुछ उल्लेख हैं। 3 उत्तराध्ययनसूत्र के विवरण को ही कालान्तर में, ७वीं शती ई० के बाद जैन ग्रन्थों (हरिवशपुराण, महापुराण (पृष्पदन्तकृत)), त्रिषष्टिशलाका-पृष्पचित्र में विस्तार के साथ प्रस्तुत किया गया। 3 नायाधम्मकहाओ एवं अन्तगड्दसाओ में भी कृष्ण से सम्बन्धित उल्लेख है। 3 पौराणिक दृष्टि से राम के पूर्ववर्ती होने के बाद भी जैन परम्परा में राम की अपेक्षा कृष्ण के उल्लेख प्राचीन हैं। उत्तराध्ययनसूत्र, अन्तकृतदशाः एवं ज्ञाताधर्मकथांग जैसे प्रारम्भिक आगम ग्रन्थों में वासुदेव से सन्दर्भित विभिन्त प्रसंग वर्णित हैं। 3 स्व

### लक्ष्मो :

कल्पसूत्र में लक्ष्मी का उल्लेख जिनों की माताओं द्वारा देखे गए शुभ स्वष्नों के उल्लेख के सन्दर्भ में आया है। लक्ष्मी को दो गजों से अभिषक्त, पद्मासीन तथा दोनों हाथों में पद्मधारिणी निरूपित किया गया है। <sup>39</sup> पउमचरिय में एक स्थल पर श्री, ह्री, घृति, कीर्ति तथा बुद्धि आदि देवियों के साथ लक्ष्मी का उल्लेख हुआ है। <sup>34</sup>

### ःसरस्वती :

प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों में सरस्वती का उल्लेख मेघा या बुद्धि के देवता या श्रुत देवता के रूप में प्राप्त होता है। उर्भ भगवतीसूत्र के तथा पउमचरिय में बुद्धि देवी का उल्लेख श्री, ह्री, धृति, कीर्ति और लक्ष्मी के साथ किया गया है। अंगविज्जा में भी सरस्वती का उल्लेख स्मेघा एवं बुद्धि के देवता के रूप में है। ४२ जिनों की शिक्षाएँ जिनवाणी,

आगम या श्रुत के रूप में जानी जाती थीं और सम्भवतः इसी कारणः जैन आगमिक ज्ञान की अधिष्ठात्री देवी सरस्वती के हाथ में पुस्तक के प्रदर्शन की परम्परा आरम्भ हुई। ४३ सरस्वती का लाक्षणिक स्वरूप आठवीं शती ई० के बाद के जैन ग्रन्थों में विवेचित हुआ। जैन शिल्प में यक्षी अम्बिका एवं चक्रेश्वरी के बाद सरस्वती ही सर्वाधिक लोक-प्रिय थीं। जैन शिल्प में सरस्वती की प्राचीनतम ज्ञात मूर्ति कुषाणकाल (१३२ ई०) की है जिसमें देवी के एक हाथ में पुस्तक प्रदिशत है। ४४

#### दुन्द्र :

जैन परम्परा में इन्द्र को जिनों का प्रधान सेवक स्वीकार किया गया है। स्थानांगसूत्र में नामेन्द्र, स्थापनेन्द्र, द्वयेन्द्र, ज्ञानेन्द्र, दर्शनेन्द्र, चारित्रेन्द्र, असुरेन्द्र और मनुष्येन्द्र आदि कई इन्द्रों के उल्लेख हैं। ४५ ग्रन्थ में यह भी उल्लेख हैं कि जिनों के जन्म, दीक्षा तथा कैवल्य प्राप्ति के अवसरों पर देवेन्द्र का पृथ्वी पर शीद्यता से आगमन होता है। ४६ कल्पसूत्र में इन्द्र (शक्र) का उल्लेख वस्त्र धारण करने वाले तथा ऐरावत गज पर आरूढ़ देवता के रूप में हुआ है। ४९ पउमचरिय में इन्द्र द्वारा जिनों के जन्माभिषेक करने तथा कैवल्य प्राप्ति के पश्चात् सम-वसरण के निर्माण का उल्लेख मिलता है। ४८ ग्यारहवीं-बारहवीं शती ई० में जिनों के जीवनवृत्तों के अंकन के सन्दर्भ में इन्द्र को सर्वत्र आमू-रित किया गया। ४९

### नगमेषी :

जैन देवकुल में अजमुख नैगमेषी (या हरिनैगमेषी या हरिणैगमेषी) का उल्लेख इन्द्र के पदाित सेना के सेनापित के रूप में हुआ है। पि अन्तगड्दसाओ एवं कल्पसूत्र में नैगमेषी को बालकों के जन्म से भी सम्बन्धित बताया गया है। कल्पसूत्र में उल्लेख है कि शक्रेन्द्र ने महावीर के भूण को ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भ से क्षत्रियाणी त्रिशला के गर्भ में स्थापित करने का कार्य अपनी पदाित सेना के अधिपित हरिणै-गर्मषी देव को दिया था। पि इसी प्रकार अन्तगड्दसाओ में पुत्र प्राप्ति के लिये हरिनैगमेषो के पूजन और प्रसन्न होकर देवता द्वारा अपने गले का हार देने के उल्लेख हैं। पि उपर्युक्त परम्परा के कारण ही जैन शिल्प में नैगमेषी के साथ लम्बा हार एवं बालक प्रदिश्ति हुए। मथुरा से नैगमेषी की कई कुषाणकालीन स्वतंत्र मूर्तियाँ मिली हैं। पि कुम्भान

जेन देवकुल : ३९

रिया, देलवाड़ा एवं अन्य स्थलों पर तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों में जन्मा-भिषेक के प्रसंग में भी नैगमेषी का उकेरन हुआ है।

#### यक्ष :

प्राचीन भारतीय साहित्य में यक्षों का उल्लेख उपकार या अपकार के कर्ता के रूप में है। कुमारस्वामी के अनुसार यक्षों व देवों के बीच कोई विशेष भेद नहीं था और यक्ष शब्द देव का समानार्थी था। पर जैन ग्रन्थों में भी यक्षों का उल्लेख अधिकांशतः देवों के ही रूप में हुआ है ।<sup>५५</sup> उत्तराध्ययनसूत्र में उल्लेख है कि संचित सत्कर्मों के प्रभाव को भोगने के बाद यक्ष पुनः मनुष्य रूप में जन्म लेते हैं। " भगवतीसूत्र में वैश्रमण के प्रति पत्र के समान आज्ञाकारी १३ यक्षों की सूची दी है जिनके नाम-प्नभद्द, मणिभद्द, शालिभद्द, सुमणभद्द, चक्क, रक्स, पुष्णरवस्त, संव्वन, सव्वजस, समिध्ध, अमोह, असंग तथा सव्वकाम हैं। 😘 इसी प्रकार तत्त्वार्थसूत्र ( उमास्वातिकृत ) में भी एक स्थल पर १३ यक्षों की सूची है जिनके नाम—पूर्णभद्र, मणिभद्र, सूमनोभद्र, श्वेतभद्र, हरिभद्र, व्यतिपातिकभद्र, सुभद्र, सर्वतोभद्र, मनुष्ययक्ष, वनाधि-पति, बनाहार, रूपयक्ष तथा यक्षोतम हैं। ५८ जैन आगमीं में विभिन्न स्थलों के चैरयों का उल्लेख है जहाँ महाबीर विश्राम करते थे। उनमें पूर्णभद्र, बहुपुत्रिका तथा गुणशिल जैसे चैत्यों का उल्लेख निश्चित ही सक्ष चैत्यों से सम्बन्धित है। " जैन ग्रन्थों में यक्ष का निरूपण जिनों के चामरधारी सेवक के रूप में भी हुआ है। <sup>६</sup> ' जैन ग्रन्थों में मणिभद्र, पूर्णभद्र यक्ष तथा बहुपुरिका यक्षी को विशेष महत्त्व दिया गया है। ११ पुंजमचरिय में पूर्णभद्र तथा मणिभद्र यक्षों का शान्तिनाथ के सेवक के रूप में उल्लेख है। ६२ भगवतीसूत्र में बहुपुत्रिका को मणिभद्र व पूर्णभद्र यक्षेन्द्रों की चार प्रमुख रानियों में एक बताया गया है। ६३ यू० पी० शाह के अनुसार जैन<sup>े</sup> देवकुल के प्राचीनतम यक्ष-यक्षी सर्वानुभूति (या मातंग या गोमेध ) ६४ और अम्बिका की कल्पना निश्चित रूप से मणिभद्र-पूर्णभद्र, यक्ष तथा बहुपुत्रिका यक्षी के पूजन की प्राचीन परम्परा आधारित है। ६५

### विद्यादेवियाः

विद्याओं के नामों एवं लाक्षणिक स्वरूपों की धारणा प्रारम्भिक ग्रन्थों में प्राप्त होती है। ये वस्तुतः तांत्रिक देवियाँ थीं। यू० पी० शाह

के अनुसार विद्यादेवियों का अस्तित्व महावीर तथा बुद्ध के ही समय स था। 😘 पउमचरिय तथा वसुदेवहिण्डी विभिन्न विद्यादेवियों जैसे रोहिणी, प्रज्ञप्ति, सवास्त्रमहाज्वाला, गौरी तथा गान्धारी के विषय में जानकारी का प्राचीनतम स्रोत है। उसके बाद १६ विद्यादेवियों या महाविद्याओं की सूचो बनी। 😘 जैन शिल्प में लगभग आठवीं-नवीं शती ई० से ही इनका निरूपण मिलने लगता है। ६८ आगम ग्रन्थों में विद्याओं का आच-रण जैन आचार्यों के लिए वर्जित था। पर कालान्तर में विद्यादेवियाँ, ग्रन्थ एवं शिल्प की सर्वोधिक लोकप्रिय विषय-वस्तु अन गयीं। जैन परम्परा में इन विद्याओं की संख्या ४८ हजार तक वतायी गयी है। ६९० बौद्ध एवं जैन साहित्य बुद्ध एवं महावीर के समय में जादू, चमत्कार, मंत्रों एवं विद्याओं का उल्लेख करते हैं। <sup>७०</sup> नायाधम्मकहाओं में उल्पतनी (उप्पयनी) एवं चोरों की सहायक विद्याओं का उल्लेख है। अ इस ग्रन्थ में महावोर के प्रमुख शिष्य सुधर्माको मत्रव विद्याका ज्ञाता बताया गर्या है। स्थानांगसूत्र में जांगोलि एवं मातंग विद्याओं के उञ्लेख हैं। <sup>७२</sup> सूत्रकृतांगसूत्र के पापश्रुतों में वैताली, अर्धवैताली, अव-स्वपनी, तालुध्धादणी, इवापाकी, सोवारी, कलिंगी, गौरी, गान्धारी, अवेदनी, उत्पतनी एवं स्तम्भनी आदि विद्याओं के उल्लेख हैं। <sup>98</sup> सूत्र-कृतांगसूत्र के गौरी एवं गान्धारी विद्याओं को कालान्तर में १६ महा-विद्याओं की सूची में सम्मिलित किया गया। 🗣 पउमचरिय विद्यादेवियों के प्रारम्भिक विकास के अध्ययन की दृष्टि से बहुत ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है । राम, रुक्ष्मण, रावण एवं ग्रन्थ के अन्य पात्रों द्वारा युद्धादि के समय अनेक प्रकार की विद्याओं की प्राप्ति के लिए पूजन आदि के सन्दर्भ मिलते हैं ।<sup>७५</sup> राम व लक्ष्मण द्वारा प्राप्त की गयी गरुडा और केसरी विद्याओं से ही कालान्तर में अप्रतिचका और महामानसी विद्याओं का स्वरूप विक-सित हुआ जिनके वाहन गरुड और सिंह हैं। 峰 विद्याओं की प्राप्ति के लिए वीतरागी तीर्थंकरों की आराधना के सन्दर्भ सर्वप्रथम पउमचरिय में ही मिलते हैं।<sup>७७</sup> एक स्थल पर रावण द्वारा शान्तिनाथ के मन्दिर में बहुरूपा या (बहुरूपिणी) महाविद्या की सिद्धि करने तथा युद्धस्थल में . इस महाविद्या के रावण के समीप ही स्थित होने के सन्दर्भ महत्वपूर्ण हैं।<sup>७८</sup>। एक स्थल पर रावण द्वारा विविधरूपधारी हजारों विद्याओं की सिद्धि का भी उल्लेख हुआ है। "इस ग्रन्थ में रावण द्वारा सिद्ध अनेक विद्याओं में से एक स्थल पर ५५ विद्याओं की सूची भी दी गयी है जिनमें से प्रज्ञप्ति, कौमारी, लिबमा, वजोदरी, वरुगी, विजया, जया,

वाराही, कौबेरी, योगेश्वरी, चाण्डाली, ज्ञंकरी, बहुरूपा तथा सर्व-कामा आदि विद्याओं का उल्लेख प्रन्थ में विभिन्न स्थलों पर हुआ है। 60 एक स्थल पर रावण के विरुद्ध युद्ध में विजय प्राप्त करने के उद्देश्य से राम व लक्ष्मण द्वारा स्मरण किये जाने पर महालोचन देव द्वारा राम को सिंहवाहिनी विद्या तथा लक्ष्मण को गरुडा विद्या दिये जाने का उल्लेख है। 63 कालान्तर में इन्हीं विद्याओं से गरुडवाहिनी अप्रतिचका तथा सिंहवाहिनी महामानसी महाविद्याओं की धारणा विकसित हुई। 43 पउमचरिय में उल्लिखित विद्यादेवियों का कालान्तर में छ० आठवीं- नवीं शती ई० में १६ महाविद्याओं की सूची के निर्धारण की दृष्टि से विशेष महत्त्व रहा है। 53

### -स्रोकपास :

आगमग्रन्थों में लोकपालों का भी उल्लेख मिलता है। पडमचरिय में लोकपालों से धिरे इन्द्र के ऐरावत गज पर आरूढ़ होने का उल्लेख है। प्रदेश इन्द्र ने ही शशि (सोम) की पूर्व, वरुण की पश्चिम, कुबेर की उत्तर तथा यम की दक्षिण दिशा में स्थापना की। प्र

### -अस्य देवता :

स्थानांगसूत्र ६ तथा अन्य जैन आगम ग्रन्थों में जैन देवों को चार प्रमुख वर्गों में विभक्त किया गया है—भवनवासी ( एक स्थल पर निवास करने वाले ), व्यन्तर (भ्रमणशील), ज्योतिष्क (आकाशीय नक्षत्र से सम्बन्धित) एवं वैमानिक या विमानवासी (स्वर्ग के देव)।<sup>८७</sup> जैन देवकुल के इस -वर्गीकरण को दोनों सम्प्रदायों (दिगम्बर तथा इवेताम्बर) ने समान रूप से स्वीकार किया। " दोनों ही संप्रदायों न पहले वर्ग में १०, दूसरे में ८, तीसरे में ५ तथा चौथे वर्ग में ३० देवताओं को स्वीकार किया है । देवताओं का यह विभाजन निरन्तर मान्य रहा, पर शिल्प में इन्द्र, यक्ष, अग्नि, नवग्रह तथा कुछ अन्य को ही आकारित किया गया। 😘 जैन ग्रन्थों में ऐसे देवों के भी उल्लेख हैं जिनकी पूजा लोक परम्परा में प्रचलित थी और जो हिन्दू तथा बौद्ध धर्मी में भी लोकप्रिय थे। °0 ्इनमें रुद्र, शिव, स्कन्द, मुकृत्द, वासुदेव, वैश्रमण ( या कुबेर ), गन्धर्व, पितर, नाग, भृत, पिशाच, लोकपाल (सौम, यम, वरुण, कुबेर), वैशवानर ( अग्निदेव ) आदि देव तथा श्री, ह्रो, धृति, कीर्ति, अञ्जा (पार्वती या आर्या या चण्डिका), कोट्टिकिरिया (महिषासुरविधका) -आदि देवियाँ प्रमख हैं।<sup>९९</sup>

इस प्रकार स्पष्ट है कि पाँचवीं शती ई० के अन्त तक जैन देवकुल के मूल स्वरूप की अवधारणा काफी हद तक नियत हो चुकी थी। इन ग्रन्थों में जिनों, शलाकापुरुषों, यक्षों, विद्याओं, सरस्वती, लक्ष्मी, कृष्ण बलराम, नैगमेषी एवं लोकधर्म में प्रचलित विभिन्न देवों के नामोल्लेख एवं कहीं लक्षणपरक प्रारम्भिक सन्दर्भ भी मिलते हैं। <sup>९२</sup>

## (ख) परवर्तीकाल (६ठी से १५वीं शती ई० तक) :

जैन देवकुल के परवर्ती विकास के अध्ययन में ल० छठी से १५वीं शती ई० की साहित्यिक सामग्री का उपयोग किया गया है। हीरालाल जैन के अनुसार आगम ग्रन्थों में प्रतिपादित विषयों को संक्षेप यो विस्तार से समझाने के लिये छठी-सातवीं शती ई० में निर्युक्ति, भाष्य, चूणि और टीका ग्रन्थों की रचना की गयी जिन्हें आगम का अंश माना गया। १३

आठवीं से १२वीं शती ई० के मध्य ६३ शलाकापुरुषों के जीवन से सम्बन्धित कई इवेताम्बर व दिगम्बर ग्रन्थों की रचना की गयी। कहावली ( भद्रेश्वरकृत-श्वेताम्बर ) तथा तिलोयपण्पत्ति ( यतिवृषभकृत-दिगम्बर ) ६३ शलाकापुरुषों के जीवन से सम्बन्धित ल० आठवीं शती ई० के दो प्रारम्भिक ग्रन्थ हैं। १४ इसके अतिरिक्त ९वीं से ९२वीं शती ई० के मध्य ६३ शलाकापुरुषों के जीवन से सम्बन्धित जिन ग्रन्थों की रचना हुई उनमें महापुराण ( जिनसेन व गुणभद्रकृत—९वीं-१०वीं शतीः ई०), तिसद्ठि-महापुरिसगुणलंकारु (पुष्पदन्तकृत—९६५ ई०), एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र (हेमचन्द्रकृत—१२वीं शती ई० का उत्तरार्ध) प्रमुख हैं। ९५ राम, कृष्ण तथा कौरव-पाण्डवों की कथावस्त्र को लेकर अनेक जैन पौराणिक महाकाव्यों की रचना हुयी। १६ रामविषयक पौराणिक महाकाव्यों में पउमर्चारय (विमलसूरिकृत), पद्मचरित या पद्मपुराण ( रविषेणकृत ), त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र (हेमचन्द्रकृत ), उत्तरपुराण ( गुणभद्रकृत ), महापुराण ( पुष्पदन्तकृत ) तथा कन्नड़ चामुण्डरायपुराण विशेष उल्लेखनीय है । इनमें विमलसूरिकृत पउमचरिय, रविषेणकृत पद्मपुराण तथा हेमचन्द्रकृत त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में रामकथा अधिकांशतः वाल्मीिक के रामायण के ऊपर आधारित है जबिक गुणभद्र के उत्तरपुराण, पुष्पदन्त के महापुराण एवं कन्नड़ चामुण्डरायपुराण की रामकथा विष्णुपुराण तथा बौद्ध दशरथ जातक से मिलती जुलती है। 30

महाभारत विषयक पौराणिक महाकाव्यों में जिनसेनकृत हरिवंश-पूराण (७८३ ई०), देवप्रभसूरिकृत पाण्डवचरित (१२१३ ई०), भट्टारक शुभचन्द्रकृत पाण्डवपुराण (१५५१ ई० ) प्रमुख हैं। ९८ १०वीं से १३वीं शती ई० के मध्य तीर्थंकरों, चक्रवितयों, बलदेवों, वासुदेवों आदि के जीवनचरित से संबंधित स्वतंत्र ग्रन्थ पर्याप्त संख्या में लिखे गये। <sup>९९</sup> इनमें मुख्य रूप से ऋषभ, सुमति, सुपार्श्व, धर्म, वासुपूज्य, शान्ति, नेमि, पार्श्व एवं महावीर के ऊपर अधिक चरित ग्रन्थ लिखे गये। <sup>100</sup> इनके अतिरिक्त १२ चक्रवर्ती तथा अन्य शलाकापुरुषों पर जो स्वतंत्र रचनाएँ हुईँ उनमें भरतेश्वराभ्युदयकाव्य (आशाधरकृत), सनत्कुमारचरित ( श्री चन्द्रसूरिकृत ), सुभौम चरित ( भट्टारक-रत्नचन्द प्रथम्), कृष्णचरित (देवेन्द्रसूरि) प्रमुख हैं। १०१ इनके अतिरिक्त चतुर्विशतिका ( बप्पभट्टिसूरिकृत—७४३-८३८ ई० ), निर्वाणकलिका (ल० ११वीं-१२वीं शती ई०), प्रतिष्ठासारसंग्रह ( १२वीं शती ई० ), मन्त्राधि-राजकरूप ( ल० १२वीं शती ई० ), त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, चतुर्वि-शति-जिनचरित्र (अमरचन्दसूरि---१२४१ ई०), प्रतिष्ठासारोद्धार (१३वीं शती ई० का पूर्वार्घ), प्रतिष्ठातिलकम (१५४७ ई०) एवं आचारदिनकर (१४१२ ई०) जैसे प्रतिमा लाक्षणिक ग्रन्थों की भी रचना हुई जिनमें प्रतिमा निरूपण से सम्बन्धित विस्तृत उल्लेख हैं। १०२ ल०। छठी से १०वीं शती ई० के मध्य जैन देवकुल के देवों की संख्या एवं उनके धार्मिक कृत्यों में महत्त्वपूर्ण परिवर्तन हुए। परवर्ती युग में जैन देवकुल में २४ जिनों और उनके यक्ष-यक्षी युगलों ( शासन देवताओं ) अन्य ३९-शलाकापुरुष, १६ महाविद्या, अष्टदिक्पाल, नवग्रह, क्षेत्रपाल, गणेश, ब्रह्मशान्ति एवं कर्पार्ट यक्ष, ६४ योगिनी ( आचारदिनकर ), शान्ति देवी, जिनों के माता-पिता एवं भरत, बाहुबली आदि सम्मिलित थे। इसी अविध में इन देवों की स्वतंत्र लाक्षणिक विशेषताएँ भी निर्धारित हर्इ ।<sup>੧੦੩</sup>

### यक्ष-यक्षी:

ल० ६ठी शती ई० में जिनों के साथ यक्ष-यक्षी युगलों (शासन-देवताओं) की धारणा का विकास हो चुका था। १०४ ये यक्ष-यक्षी जिनों के सेवक के रूप में संघ की रक्षा करते हैं। १०५ यक्ष-यक्षी युगल से युक्त प्राचीनतम जिन मूर्ति छठी शती ई० की है। १०६ ल० आठवीं-नवीं शती ई० तक २४ जिनों के स्वतंत्र यक्ष-यक्षी युगलों की सूची निर्धारित हो

गयी थी। १०० यक्ष-यक्षी युगलों की प्रारम्भिक सूची तिलोयपण्णत्ति १०० ( दिगम्बर ), कहावली ( स्वेताम्बर ) एवं प्रवचनसारोद्धार १०० ( स्वेता-म्बर ) में वर्णित है।

तिलोयपण्णित्त में वर्णित २४ यक्ष-यक्षियों की सूची इस प्रकार है। १९०० २४ यक्षों में गोवदन, महायक्ष, त्रिमुख, यक्षेरवर, तुम्बुख, मातंग, विजय, अजित, ब्रह्म, ब्रह्मोश्वर, कुमार, षण्मुख, पाताल, किन्नर, किम्पुरुष, गरुड, गन्धर्व, कुबेर, वरुण, भृकुटि, गोमेध, पार्श्व, मातंग तथा गुह्मक का तथा २४ यक्षियों में चक्रेश्वरी, रोहिणी, प्रज्ञप्ति, वज्ज-श्रृंखला, वज्जांकुशा, अप्रतिचक्रेश्वरी, पुरुषदत्ता, मनोवेगा, कालो, ज्वालामालिनी, महाकाली, गौरी, गान्धारी, वैरोटी, सोलसा, अनन्त-मती, मानसी, महामानसी, जया, विजया, अपराजिता, बहुरूपिणी, कुष्माण्डी, पद्मा और सिद्धायिनी का नामोल्लेख हुआ है।

२४ यक्ष-यक्षी युगलों के लाक्षणिक स्वरूपों का विस्तृत निरूपण सर्व-प्रथम ११वीं-१३वीं शती ई० के प्रतिष्ठा ग्रन्थों (निर्वाणकित्का, त्रिषष्ट-शलाकापुरुषचरित्र, प्रतिष्ठासारसंग्रह एवं प्रतिष्ठासारोद्धार ) में मिलता है। श्वेताम्बर तथा दिगम्बर ग्रन्थों में यक्ष-यिक्षयों के नामों एवं लाक्ष-णिक विशेषताओं के सन्दर्भ में पर्याप्त अन्तर है। १९९० जैन शिल्प में केवल यक्षियों के ही सामूहिक उत्कीर्णन का प्रयास किया गया जिसका प्रारंभि-कतम उदाहरण देवगढ़ (लिलतपुर, उ० प्र०) के शान्तिनाथ मन्दिर (मन्दिर—१२, ८६२ ई०) पर है। १९९० महापुराण में तीर्थंकरों के साथ यक्ष-यक्षी युगलों का उत्लेख नहीं किया गया है।

### विद्यादेवियाः

वसुदेवहिण्डी (संघदासकृत) में विद्याओं को गन्धर्व एवं पन्नगों से सबद्ध बताया गया है। १९३ आवश्यकचूणि (जिनदासकृत) एवं आवश्यकिर्मपृक्ति (हिरभद्रसूरिकृत) में गौरी, गांधारी, रोहिणी तथा प्रज्ञप्ति का प्रमुख विद्याओं के रूप में उल्लेख है। १९४ लगभग नवीं शती ई० में अनेक विद्यादेवियों में से १६ महाविद्याओं की सूची तैयार हुई। १९५ पद्मचरित (रिविषणकृत-६७६ ई०) में निम, विनिम की कथा तथा प्रज्ञप्ति विद्या का उल्लेख है। १९६ हिरवंशपुराण में प्रज्ञप्ति, रोहिणी, अगारिणी, महा-गौरी, गौरी, सर्वविद्याप्रकाषणी, महाश्वेता, मायूरी, हारी, निवंज्ञशाड़-वला, तिरस्कारिणी, छायासंक्रामिणी, कूष्माण्ड, गणमाता, सर्वविद्या-विद्यानिता, आर्यकुष्माण्डदेवी, अच्युता, आर्यवती, गान्धारी, निवृंति,

दण्डाध्यक्षगण, दण्डभूतसंहस्त्रक, भद्रकाली, महाकाली, काली एवं काल-मुखी आदि विद्याओं का उल्लेख हुआ है। १९७ उत्तरपुराण में कई अलग-अलग सन्दर्भों में अनेक विद्याओं का नामोल्लेख है जिनमें गरुडवाहिनी एवं सिहवाहिनी पूर्वपरम्परा (पउमचरिय) की लोकप्रिय विद्याएँ हैं जिनसे क्रमशः अप्रतिचक्रा एवं महामानसी विद्यादेवियों का आविर्माव हुआ। हनुमान एवं सुग्रीव द्वारा राम-लक्ष्मण को कई विद्याएँ देने और अमिततेज (विद्याधरों के इन्द्र एवं शांतिनाथ जिन के समकालीन) द्वारा विभिन्न विद्याओं की सिद्धि के सन्दर्भ में कामरूपिणी, उत्पादिनी, वशकीरणी, मासंगी, चाण्डाली, गौरी, रोहिणी, मनोवेगा, वेताली, महाज्वाला, बन्धमोचिनी, प्रज्ञप्ति, भ्रामरी, गरुडवाहिनी, सिंहवाहिनी विद्याओं के उल्लेख परवर्ती १६ महाविद्याओं की सूची निर्धारण की दृष्टि से महत्त्व-पूर्ण है। भेर १६ महाविद्याओं की सूची में अधिकांशतः पूर्ववर्ती ग्रन्थों में उल्लिखित विद्याएँ ही सम्मिलित हैं। भेरे विजयपहुत्त (मानदेवसूरि-कृत, ९वीं शती ई० ), संहितासार (इन्द्रनिन्दकृत ९३९ ई०) तथा स्तुतिचतुर्विशतिका (शोभनमुनिकृत-ल० ९७३ ई०) में १६ महाविद्याओं की प्रारम्भिक सूची प्राप्त होती है जिसे बाद में उसी रूप में स्वीकार कर लिया गया। <sup>१२०</sup>१६ महाविद्याओं की सूची में निम्नलिखित नाम मिलते हैं: रोहिणी, वज्रशृंखला, वज्रांकुशा, चक्रेश्वरी या अप्रतिचक्रा, नरदत्ता या पुरुषदत्ता, काली या कालिका, महाकाली, गौरी, गान्धारी, सर्वास्त्रमहाज्याला या ज्याला (ज्यालामालिनी-दिगम्बर ), मानवी, वैरोद्या (वैरोटी-दिगम्बर ), अच्छुप्ता (अच्युता-दिगम्बर ), मानसी तथा महामानसी। १२१

१६ महाविद्याओं का अंकन विशेषरूप से राजस्थान एवं गुजरात में लोकप्रिय था। ९वीं शती ई० के बाद गुजरात (कुंभारिया, देलवाड़ा) एवं राजस्थान (ओसियाँ) के क्वेताम्बर जैन मन्दिरों पर महाविद्याओं का नियमित अंकन प्राप्त होता है। १६ महाविद्याओं के सामूहिक उकेरन के उदाहरण कुम्भारिया, बनासकाँठा, (गुजरात) के शान्तिनाथ मन्दिर (११वीं शती ई०), विमलबसही (१२वीं शती ई०) एवं लूण-वसही (रंगमंडप, १२३० ई०) से प्राप्त होते हैं। १२२

## राम और कृष्ण:

वसुदेवहिण्डी, पद्मपुराण, कहावली, उत्तरपुराण, १२३ महापुराण (पुष्पवन्तकृत-९६५ ई०), पउमचरिय (स्वयम्भूदेवकृत-९७७ ई०)

तथा त्रिषष्टिशलाकापुरुषचिरित्र आदि ग्रन्थों में राम के जीवन से संबंधित विभिन्न घटनाओं एवं हरिवंशपुराण (जिनसेनकृत), हरिवंशपुराण (धवलकृत-११वीं-१२वीं शती ई०) एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचिरित्र में कृष्ण-बलराम के जीवन से सम्बन्धित विभिन्न घटनाओं का विस्तृत उल्लेख हुआ है। जैन शिल्प में राम का रूपायन केवल खजुराहों के पार्वनाथ मन्दिर पर उपलब्ध है १२४ जबिक बलराम-कृष्ण का निरूपण देवगढ़ (मन्दिर २) एवं राज्य संग्रहालय, लखनऊ (क्र० ६६.५३) की नेमिनाथ मूर्तियों में मिलता है। १२५ इसके अतिरिक्त विमलवसही, लूणवसही एवं कुंभारिया के महावीर मन्दिरों के वितानों पर भी नेमिनाथ के जीवन दृश्यों में तथा स्वतंत्र रूप से बलराम-कृष्ण के अंकन द्रष्टव्य हैं। १२६

### भरत व बाहुबली :

जैन ग्रन्थों में ऋषभनाथ के पुत्रों-भरत एवं बाहुबली के मध्य हुए युद्ध, बाहुबली की विजय, विरक्ति एवं किन साधना तथा जीवन के अन्तिम दिनों में भरत द्वारा दीक्षा ग्रहण करने के विस्तृत उल्लेख हैं। १२२७ आदिपुराण में उल्लिखित भरत-बाहुबली के द्वन्द्व-युद्ध, बाहुबली की कठिन तपश्चर्या एवं कालान्तर में भरत चक्रवर्ती के दीक्षा लेने और कैवल्य प्राप्त करने के सन्दर्भ देवगढ़, खजुराहो, एलोरा, बादामी तथा अयहोल जैसे स्थलों पर, बाहुबली एवं भरत के शिल्पांकन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। १२८ जैन शिल्प में भरत-बाहुबली के युद्ध का विस्तृत शिल्पांकन विमलवसही एवं कुम्भारिया के शान्तिनाथ मन्दिर में हैं। १२९ इसके अतिरिक्त भरत एवं बाहुबली की स्वतन्त्र मूर्तियाँ भी देवगढ़, खजुराहो, विलहरी एवं एलोरा में उत्कीर्ण हैं। १३००

### जिनों के माता-पिता:

जैन ग्रन्थों में २४ जिनों की उपासना के उल्लेख मिलते हैं। माताओं की उपासना के सन्दर्भ जिनों के पिता की तुलना में अधिक मिलते हैं। १३० जिनों के माता-पिता की गणना महान आत्माओं में की गयी है। १३३ समवायांगसूत्र में विंगत माता-पिता की सूची ही कालान्तर में मान्य हुई। १३३ यू० पी० शाह के अनुसार प्राचीनकाल से ही तीर्यंकरों के माता-पिता को भी जैन देवकुल व उपासना में महत्त्व प्राप्त था। १३४ महापुराण में कई स्थलों पर इन्द्र द्वारा तीर्थंकरों के माता-पिता के पूजन

के सन्दर्भ कालान्तर में उनके स्वतंत्र शिल्पांकन और मूर्तिपूजन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। १३५ जैन शिल्प व चित्रों में जिनों की माताओं के चित्रण का प्राचीन उदाहरण ओसियाँ (१०१८ ई०) से प्राप्त होता है। इसके अन्य उद्राहरण पाटण, आबू, गिरनार, कुंभारिया (महावीर मन्दिर), खजुराहो एवं देवगढ़ से मिले हैं (चित्र २३)। १३६ इसी प्रकार २४ जिनों के माता-पिता के सामूहिक अंकन के प्रारम्भिक उदाहरण (११वीं शती ई०) कुंभारिया के शांतिनाथ एवं महावीर मन्दिरों के वितानों पर देखे जा सकते हैं। इनमें आकृतियों के नीचे उनके नाम भी अभिलिखित हैं। १३७

### दिवपाल :

दिशाओं के स्वामी दिक्पालों या लोकपालों का पूजन वास्तुदेवताओं के रूप में भी लोकप्रिय था। १९३८ आदिपुराण में चार दिशाओं के चार लोकपालों ( सोम, यम, वरुण, कूबेर ) एवं उत्तरपुराण में अष्ट-दिक्पालों के नामोल्लेख मिलते हैं। <sup>९३९</sup> त्रिष्टिशलाकापूरुषचिरित्र में भी इन्द्र द्वारा चार लोकपालीं—कुबेर, यम, अग्नि तथा ईशान की नियुक्ति का उल्लेख है जिनके वाहन, क्रमशः नर, महिष्र मेथ व वृषभ है । <sup>५४०</sup> दिक्पालों के प्रतिमानिरूपण से सम्बन्धित प्रारम्भिक उल्लेख निर्वाणकलिका एवं प्रतिष्ठासारसंग्रह में हैं पर जैन मन्दिरों पर इनका उत्कीर्णन ल० नवीं शती ई० में प्रारम्भ हुआ, जिसका उदाहरण ओसियां (राजस्थान) के महाबीर मन्दिर पर हैं। १४१ जैन ग्रन्थों में दस दिक्पालों के उल्लेख हैं जो इन्द्र ( पूर्व ), अग्नि ( दक्षिण-पूर्व ), यम ( दक्षिण ), निर्मृति ( दक्षिण-पश्चिम ), बरुण (पश्चिम ), वायु (पश्चिम-उत्तर ), कुबेर (उत्तर ), ईशान ( उत्तर-पूर्व ), ब्रह्माण्ड ( आकाश ) एवं नागदेव ( या धरणेन्द्र-पाताल ) हैं । इनकी लाक्षणिक विशेषताएँ काफी कुछ ब्राह्मण परम्परा के दिक्पालों से प्रभावित हैं। <sup>१४२</sup> जैन शिल्प में अर्ष्टिदक्पालों का ही त्रत्कीर्णन लोकप्रिय था। <sup>१४३</sup>

### नवग्रह :

जैन देवकुल में नवग्रहों के स्वरूप का विकास प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों की सूर्य, चन्द्र, ग्रह आदि ज्योतिष्क देवों की धारणा से हुआ । १४४ उत्तरपुराण में सूर्य पूजन और सूर्य मन्दिर निर्माण का उल्लेख है। १४५ जैन शिल्प में विशेष रूप से दिगम्बर स्थलों पर नवग्रहों (सूर्य, चन्द्र, मंगल, सुध, गुरु, शुक्क, श्रानि, राष्ट्र व केसु) का उकेरन १०वीं शती

ई० में प्रारम्भ हुआ। १४६ इनके उदाहरण खजुराहो के पार्श्वनाथ, देवगढ़ के शान्तिनाथ एवं धाणेराव के महावीर मन्दिरों के प्रवेश-द्वारों पर देखे जा सकते हैं। १४७

### क्षेत्रपाल :

क्षेत्रपाल को जैन देवकुल में ल० ग्यारहवीं शती ई० में सम्मिलित किया गया। १४८ इनकी मूर्तियाँ केवल (११वीं-१२वीं शती ई०) खजुराहो एवं देवगढ़ जैसे दिगम्बर स्थलों से ही मिली हैं (चित्र ५१)। १४९

### ६४ योगिनियाः

मध्ययुग में ६४ योगिनियों को कल्पना की गयी। बी०सी० मट्टाचॉर्क ने जैन देवकुल के ६४ योगिनियों की दो सूचियाँ दी हैं। १५० इनमें से कुछ-नाम हिन्दू योगिनियों से मेल खाते हैं तथा कुछ अन्य केवल जैनधर्म में हो उपलब्ध हैं। जैन शिल्प में इन्हें कभी आमूर्तित नहीं किया गया। १५५

### गणेशः

ल० ११वीं-१२वीं शती ई० में ब्राह्मण देवकुल के लोकप्रिय देवता गणेश को जैन देवकुल में सम्मिलित किया गया। १९०२ त्रिषष्टिशलाका-पुरुषचित्र में इन्हें हेरम्ब तथा लम्बोदर कहा गया है। १९०३ यू० पी० शाह के अनुसार १४वीं-१५वीं शती ई० में गणेश की उपासना जैन मिन्दिरों में होने लगी। १९०४ जिनके उदाहरण जैन मिन्दिरों में भी देखने को मिलते हैं। गणेश की लाक्षणिक विशेषताएँ सर्वप्रथम आचारितकर १९०५ में विवेचित हैं। गणेश की लोकप्रियता अधिकतर श्वेताम्बरों में थी। इनका मूर्त अंकन ल० १०वीं शती ई० से १२वीं शती ई० के मध्य हुआ जिसके उदाहरण मथुरा की अम्बका मूर्ति में, ओसियाँ की जैन देव-कुलिकाओं के प्रवेशद्वारों एवं भित्ति पर तथा कुम्भारिया के नेमिनाथ मन्दिर (१२वीं शती ई०) पर हैं। १९५ शिल्पशास्त्रों एवं मूर्त उदाहरणों में गजमुख गणेश को एकदन्त, मूषकारूढ़ तथा करों में स्वदन्त, परशु, अंकुश, मोदक-पात्र और अभय या वरदमुद्वा के साथ दिखाया गया है। १९००

### ब्रह्मशान्ति यक्षः

सर्वप्रथम चतुर्विशतिका १५८ (शोभनसूरिकृत) एवं निर्वाणकिका १५६ में ब्रह्मशान्ति यक्ष की लाक्षणिक विशेषताओं का निरूपण मिलता है। विविधतीर्थंकल्प (जिनप्रभसुरिकृत) के सत्यपुर तीर्थंकल्प में ब्रह्मशान्ति यक्ष के पूर्वजन्म की कथा भी दी है। १६० ब्रह्मशान्ति यक्ष केवल श्वेता-म्बरों में ही लोकप्रिय थे (चित्र २८)। उनके साथ जटामुकुट, छत्र, अक्षमाला, कमण्डलु तथा हंसवाहन का प्रदर्शन कभी ब्रह्मा और कभी वामन का प्रभाव दर्शाता है। १६९

### कपर्दी यक्ष :

यू० पी० शाह ने कपर्दी यक्ष को शिव से प्रभावित माना है। १६० चतुर्विशतिका में कपर्दी यक्ष का उल्लेख यक्षराज के रूप में हुआ है। १६० इसके अतिरिक्त विविधतीर्थं कल्प एवं शत्रुं जयमाहात्म्य (धनेश्वसूरिकृत—ल० ११०० ई०) में कपर्दी यक्ष का वर्णन विस्तार के साथ हुआ है। १६४ इनके मूर्त उदाहरण शत्रुं जय पहाड़ी एवं विमलवसही से प्राप्त होते हैं। कपर्दी यक्ष की लोकप्रियता स्वेताम्बरों तक ही सोमित थी। १६५

इस प्रकार स्पष्ट है कि ल० १२वीं-१३वीं शती ई० तक जैन देवकुल पूरी तरह विकसित हो चुका था जिसमें न केवल विभिन्न देवताओं की अवधारणा वरन् उनके विस्तृत लक्षण भी नियत किये जा चुके थे और तद्नुरूप देवगढ़, खजुराहो, बिलहरी, खण्डगिरि, राजगिर, एलोरा जैसे दिगम्बर एवं ओसियाँ, देलवाड़ा, कुम्भारिया, तारंगा जैसे श्वेताम्बर स्थलों पर विभिन्न देव स्वरूपों का निरूपण हुआ। पूर्ण विकसित देवकुल में २४ तीर्थंकरों एवं उनके यक्ष-यक्षी युगलों, विद्यादेवियों तथा भरत, राम, कृष्ण, बलराम सहित ३९ शलाकापुरुषों, अष्टिक्पालों, नवग्रहों, लक्ष्मी, सरस्वती, नैगमेषी, इन्द्र, ब्रह्मशांति एवं कपर्दी यक्ष और गणेश जैसे देवी-देवता सम्मिलित थे। साहित्य और शिल्प के आधार पर २४ तीर्थंकरों के बाद यक्षी, विद्यादेवी, लक्ष्मी, सरस्वती आदि के रूप में देवियों को ही सर्वाधिक प्रतिष्ठा दी गयी जो शक्ति और तान्त्रिक पूजन से प्रभावित प्रतीत होता है।

जैन देवकुल के अध्ययन की दृष्टि से महापुराण की सामग्री की कुछ निजी विशेषताएँ रही हैं जो किन्हीं अर्थों में ९वीं-१०वीं शती ई० में जैन देवकुल के विकास के अनुरूप हैं। दिगम्बर परम्परा में २४ तीर्थंकरों के यक्ष-यक्षी युगलों का स्वतंत्र निरूपण १२वीं शती ई० में हुआ जो प्रतिष्ठा-सारसंग्रह में विणित है। संभवतः इसी कारण जैन महापुराण में २४ यक्ष-यक्षी युगलों का अनुल्लेख है। २४ तीर्थंकरों सहित ६३ शलाकापुरुषों के जीवन चरित का महापुराण में विस्तृत उल्लेख हुआ है। ६३ शलाका-पुरुषों में २४ तीर्थंकरों, राम, बलराम, कृष्ण, भरत, बाहुबली आदि के

सन्दर्भ एलोरा, देवगढ़, खजुराहो तथा अन्य दिगम्बर स्थलों पर उनके मूर्त अभिव्यक्ति के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्ण हैं। ऋषभनाथ के विभिन्न नामों के सन्दर्भ में ब्रह्मा, विष्णु, शिव और बुद्ध आदि के नामों तथा गरुडा, सिंहवाहिनी, प्रज्ञप्ति, चाण्डाली, बहुरूपा, रोहिणी, गौरी, अच्युता, गान्धारी आदि विद्याओं के नाम स्पष्टतः पूर्ववर्ती पजम-चिरय एवं हरिवंशपुराण से प्रभावित हैं। पि महापुराण की विद्यादेवियों में से अधिकांश १०वीं-११वीं शती ई० तक १६ महाविद्याओं की सूची में सिम्मलित की गयीं।

उपर्युक्त प्रमुख देवों के अतिरिक्त महापुराण में विभिन्न प्रसंगों में इन्द्र (जिनों के पंचकल्याणकों में एवं ताण्डव नृत्य ), १९० शिव, विष्णुं, ब्रह्मा, १९८ वामनदेव, १९९ लक्ष्मी, १९० सरस्वती, १९० सूर्य, १९० गंगा व सिन्धु देवी, १९०३ कुबेर, १९०४ दिक्कुमारी, १९५ भवनवासी, कल्पवासी, ज्योतिष्क तथा व्यन्तर देवों १९६ और लौकान्तिक देवों १९७ एवं लोकपूजन से सम्बन्धित श्री, ही, धृति, बुद्धि, और कीर्ति आदि देवियों के उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण हैं जो जैन देवकुल की व्यापक और समन्वयात्मक अवधारणा को व्यक्त करते हैं।

### पाव-टिप्पणी

- १. मारुतिनन्दन तिवारो, जैन प्रतिमाविज्ञान, पूर्व २९।
- २. एम० विण्टरनित्ज, ए हिस्ट्रो आँव इण्डियन लिट्रेचर, खण्ड-२, कलकत्ता १९३४, पृ० ४३४।
- ३. मारुतिनन्दन तिवारो, पू० नि०, पृ० २९।
- ४. जे० सो० सिक्दर, स्टडीज इन दि भगवतीसूत्र, मुजफ्फरपुर १९६४, प् ३२-३८।
- ५. आर० सी॰ सर्मा, 'आर्ट डेटा इन रायपसेणिय', सं० पु० प०, लखनऊ, अंक ९, पृ० ३८।
- ६. अंगविज्जा, सं० मुनिपुण्यविजय, बनारस १९५७, पृ० ५७ ।
- ७. एम० विण्टरनित्ज, पू० नि०, पृ० ४३३।
- ८. समवायांगसूत्र १८; पडमचरिय १.१-२, ३८-४२।
- ९. हस्तीमल, जैनधर्म का मौलिक इतिहास, खण्ड−१, जयपुर १९७१, पु० ४६-४७।
- १०. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० ३०।

- ११. जम्बूद्दीवे णं दीवे भारवे वासे इभिसेणं ओसप्पिणीए चडवीसं तित्यगरा होत्या, तं जहा-उसभ, अजिय, सम्भव, अभिनन्दण, सुमह, पडमप्पह, सुपास, चन्दप्पह, सुविहिपुप्फदंत, साथल, सिज्जस, वासुपुज्ज, विमल, अनन्त, धम्म, सन्ति, कुन्यु, अर, मल्लि, मुनिसुख्वय, णमि, णेमि, पास, बहुदमाणीय। समवायांगसूत्र १५७।
- १२. भगवतीसूत्र २०.८.५८-५९, १६, ५।
- १३. कल्पसूत्र २, १८४-२०३।
- १४. यू०पी० शाह, बिर्गिनिग्स ऑव जैन आइकनोग्राफी, सं० पु० प०, अंक ९,प० ३।
- १५. पउमचिरय १-१-७; ५.१४५-४८: चंद्रप्रभ एवं सुविधिनाथ की वन्दना क्रमशः शिश्रभ एवं कुसुमदंत नामों से हैं।
- '१६. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व ३१।
- १७. वहीं।
- १८. एच० जैकोबी, जैन सूत्रज, भाग−२, सेक्रोड बुक्स ऑव दि ईस्ट, खण्ड− ४५, दिल्ली १९७३ (पुनमुद्धित ), पु० ११९-२९ ।
- १९. व्याख्याप्रज्ञप्ति ५,९,२२७।
- २०. स्थानांगसूत्र २२।
- २१. ग्रन्थ में केवल २४ जिनों तथा १२ चक्रवर्तियों की ही सूची है। अन्थ के लिये मात्र इतना उल्लेख है कि त्रिपृष्ठ से कृष्ण तक ९ वासुदेव और अचल से राम तक ९ बलदेव होंगे। समवायांगसूत्र १३२, १५८, २०७।
- २२. कल्पसूत्र १७: अरहन्ता वा चक्कबट्ठी वा बलदेवा वा वासूदेवा....।
- २३. पडमचरिय ५.१४५-५७।
- २४. पउमचरिय ५.१५४-५६।
- २५. पडमचरिय ५.१५७।
- २६. मारुतिनन्दन तिवारो तथा कमल गिरि, 'विमलसूरिक्कत पउमचरिय में प्रतिमाविज्ञान परक सामग्री', मालवणिया अभिनन्दन ग्रन्थ I, सं॰ मधुसूदन ढाकी, प्रो॰ सागरमल जैन, वाराणसी १९९१, पृ०१४८-५७।
- २७. ६३ शलाकापुरुषों को सूची सर्वप्रथम प**उ**मचरिय (५.१४५-५६) में **हो** मिलतो है।
- २८. पउमचरिय १.९० ( सं॰ एच॰ जैकोबी एवं मुनि पुण्यविजय, प्राकृत ग्रंथ परिषद, प्रथांक-६, वाराणसी १९६२ )।
- २९. पडमचरिय ११८.११८ ।
- ३०. अवहिविसएण नाउं, हलहर-नारायणा तुरियनेगा । पडमचरिय ३५.२२;

**३९.२०; ३१.१२६**; ७०.३३, ३६; ७२.२२; ७३.३.५, **१९**; ७६<u>,</u> ३६; ७७.१; ७८.३२; ८०.२।

- ३१. एच० जैकोबी, जैनसूत्रज, भाग १, प्रस्तावना, पु० ३१, पादटिप्पणी २।
- ३२. बेचरदास दोशी, जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, भाग−१, बाराणसी १९६६, पु० ५५।
- ३३. एच० जैकोबो, जैनसूत्रज, भाग-२, पु० ११२-१९; एम० विण्टरनित्ज, पू० नि०, पृ० ४६९ ।
- ३४. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्ण निर्पृ ३२।
- ३५. नायाधम्मकहाओ ६८।
- ३६. भारुतिनन्दन तिवारी तथा कमल गिरि, पूर्व निर्पृष् १।
- ३७. कल्पसूत्र ३७। भगवतीसूत्र ११.११, ४३०।
- ३८. मारुतिनन्दन तिवारी तथा कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व २।
- ३९. मारुतिनन्दन तिथारी, पूर्व निर्पष् ३३।
- ४०. भगवतीसूत्र ११.११.४३०।
- ४१. पडमचरिय ३.५९।
- ४२. अंगविज्ञा-ऐकाणंसा सिरि बुद्धि मेघाकित्ती सरस्वती एवमादौयाओ जललद्भव्वाओ भवन्ति:-अध्याय ५८, ५० २२३ और ८२।
- ४३. ज्योतिप्रसाद जैन, 'जेनिसिस अप्त जैन लिट्रेचर ऐण्ड दि सरस्वतीः मृत्रमेण्ट', सं० पु० प०, अंक ९, जुन १९७२, पृ० ३०-३२।
- ४४. राज्य संब्रहालय, लक्षनक, जे २४।
- ४५. स्थानांगसूत्र १।
- ४६. वहीं, सू० १३।
- ४७. कल्पस्य १४।
- ४८. पडमचरिय ३.७६-८८।
- ४९. मारुतिनन्दन तिवारी, पु० नि०, पृ० ३४।
- ५०. विस्तार के लिये द्रष्टव्य, वी० एस० अग्रवाल, 'ए नोट आन दि गॉड नैगमेष', जर्नल आँव दि यू० पी० हिस्टॉरिकल सोसाइटी, खण्ड-२०, भाग-१-२, पृ० ६८-७३; यू० पी० शाह, 'हरिनैगमेषिम' ज० ई० सो० ओ० आ०, खण्ड-१९, पृ० १९-४१।
- ५१. कल्पसूत्र २०-२८।
- ५२. अन्तगह्दसाओ, पू० ६६-६७।
- ५३. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ३४।
- ५४. कुमारस्वामी, यक्षज, भाग-१, दिल्ली **१९७१ (**पुनर्मुद्रित), पृ० ३६-६७।

- ५५. वहीं, पू० ११, २८।
- ५६. उत्तराध्ययनस्त्र ३.१४-१८।
- ५७. भगवतीसूत्र ३.७.१६८।
- ५८. तस्वार्थसूत्र, सं० सुखलाल संघवी, बनारस १९५२, पृ० ११९, १४६।
- ५९. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व ३५ ।
- ६०. यू० पी० शाह, 'यक्षज विशिष इन अली जैन लिट्रेचर', ज० ओ**० ई०** खण्ड—३, अंक:-१, पू० ६०-६४।
- ६१. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व ३५।
- ६२. पउमचरिय ६७.२८-५९।
- ६३. भगवतीस्त्र १८.२, १०.५।
- ६४. प्रारम्भ में यक्ष का कोई एक नाम पूर्णतः निश्चित नहीं हो सका था।
- ६५. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ६१-६२।
- ६६. यू॰ पी॰ शाह, जैन रूपमण्डन, विल्लो १९८७, पु॰ ६२ ।
- ६७. वहीं, पृ० ६२।
- ६८. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्ण निर्, पुरु ३५।
- ६९. यू॰ पी॰ शाह, 'आइकनोग्राफो ऑव दि सिक्सटीन जैन महाविद्याज', ज॰ इं॰ सो॰ ओ॰ आ॰, खण्ड-१५, पृ॰ ११४-११७।
- **७०**. वहीं, पृ० **१**१४।
- . ७१. नायावम्मकहाओ, सं० पी० एछ० **वैद्य,** १.४, पृ० १; १४.१०४, पृ० १५२; १६.१२९, पृ० १८९; १८.१४१, पृ० २०९ ।
- ७२. स्थानांगसूत्र ८.३.६११; ९,३.६७८।
- ७३. सूत्रकृतांगसूत्र २.२.१५।
- 🤒४. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पुर्व ३६ ।
- ७५. मारुतिनग्दन तिवारी तथा कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व र ।
- ७६. लद्वाओ गरुड-केसरिविज्जाओ राम....चक्कीणं । पश्चमचरिय ७८.४२ ।
- ७७. माहतिनन्दन तिवारी व कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व ।
- ७८. पडमचरिय ६८.२३, २७।
- ७९. पउमचरिय ७.७३, १०७।
- ८०. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पृ० ११७।
- **८१. पउमचरिय ५९.८३-८४।**
- ८२. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पु० ३६।
- ८३. मारुतिनन्दन तिवारी व कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व १।
- ८४. पडमचरिय ७.२२ ।

- ८५. पउमचरिय ७.४७ ।
- ८६. स्थानांगस्त्र ४.१, सू० २५७, पृ० १९८ (द्रव्टब्य, यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन-१, पृ० ५७)।
  - ८७. समवायांगसूत्र १५०; तत्त्वार्थस्त्र, पृ० १३७-३८; आचारांगस्त्रः २.१५.१८।
  - ८८. यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन-१, पृ० ५७।
  - ८९. भारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविश्वान, पु० ३६।
  - ९०. यू॰ पी॰ शाह, जियानिग्स आँव जैन आइकनोग्राफी, पृ॰ ९०, सं॰ पु॰ प०, पृ० १०।
- ९१. भगवतीसूत्र ३.१.१३४; अंगविज्जा, अध्याय ५१: द्रष्टव्य, मारुति-नन्दन तिवारी, पूर्ण निष्, पृष्ण ३६।
- ९२. भारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ३६।
- ९३. हीरालाल जैन, भारतीय संस्कृति में जैनधमं का योगदान, भोपाक १९६२, पृ० ७२-७३।
- ९४. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ३७।
- ९५. वहीं, पूर्व ३७।
- ९६. गुलाबचन्द्र चौधरी, पूर्व निव, पृव ३४।
- ९७. वहीं, पृ०४१।
- ९८. वहीं, पृ० ४३, ४६, ४९-५३।
- ९९. बहीं, पृ० ७९।
- १००. एम० विण्टरनित्ज, पू० नि०, पू० ५१०-१७।
- **१०१.** गुलाबचन्द्र चौधरी, पू० नि०, पु० १२८-१३१।
- १०२. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि, पृ० ३७।
- १०३. वहीं।
- १०४. यू०पी० साह, 'इण्ट्रोडन्शन ऑव शासन देवताज इन जैन वरिशप', प्रोसिडिंग्स ऐण्ड ट्रान्जेन्शन्स ऑव दि आल इण्डिया ओरियण्टल कान्फ-रेन्स, २०वीं अधिवेशन, १९५९, पू० १४१-१४३।
- १०५. हरिवंशपुराण ६५.४३-४५ ।
- १०६. यू० पी० शाह, अकोटा ब्रोन्जेंज, बम्बई १९५९, पृ० २८-२९, फलकः १०-११; मारुतिनन्दन तिवारो, पू० नि०, पू० ३८।
- १०७. यू०पी० साह, 'आइकनोग्राफी ऑब चक्रेश्वरी, दि यक्षी आँक ऋषमनाथ', ज० ओ० इ०, खण्ड-२०, ऑक-३, पृ० ३०६।
- **१०८.** तिलोयपण्णति ४.६०४-६०५।

- १०९. प्रवचनसारोद्धार ३८१-३८२।
- ११०. तिलोयपण्णत्ति ४.९३४-३९।
- १११. माहतिनन्दन तिबारी, पु० नि०, पु० ३९।
- **११**२. वहीं, पृ० ३९-४० ।
- ११३. वहीं, पु० ४०।
- ११४. यू० पी० शाह, धाईकनोग्राफी ऑव सिक्सटोन जैन महाविद्याज, पु० नि०, पु० ११६-१७।
- ३१५. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पृष्ठ ४० ।
- ११६. वहीं।
- ११७. हरिवंशपुराण २२.६१-६६।
- ११८. उत्तरपुराण ६२.३८७-४०१, ४११; ६८.४६८-६९; ५१३-१४, ५२०-२१, ६१८-१९।
- ११९. माहतिनन्दन तिवारी, पु० नि०, पु० ४०।
- १२०. यू० पो० शाह, पू० नि०, पू० ११९-२०।
- १२१. मारुतिनन्दन तिवारो, पूर्व निर्पुर ४१ ।
- १२२. मारुतिनन्दन तिवारी, 'दि आइकनोग्राफी ऑव दि सिक्सटीन जैन महाविद्याज ऐख डेपिक्टेड इन द शान्तिनाथ टेम्पल, कुम्भारिया', सम्बोधि, खण्ड∵२, अंक∼३, प०१५-२२।
- १२३. उत्तरपुराण पर्व ६७-६८।
- १२४. मारुतिनन्दन तिलारी, 'ए नोट ऑन ऐन इमेज ऑब राम एण्ड सीता ऑन दि पार्श्वनाग टैम्पल', खजुराहो, जैन जर्नल, खण्ड-८, अंक-१, पृ० ३०-३२।
- १२५. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ४१।
- १२६. मारुतिनन्दन तिवारो, 'जैन साहित्य और शिल्प में कुष्ण', जैन सिद्धान्त भाग्कर, आरा, भाग-२६, अंक-२, पृ० ५-११; ऐन अनप्रिक्टश्ड इमेज ऑव नेमिनाथ, फाम देवगढ़, जैन जर्नल, खण्ड-८, अंक-२, पृ० ८४-८५।
- १२७. पडमचरिय ४.५४-५५; हरिवंशपुराण ११.९८-१०२, १३.१-६; स्रादिपुराण ३६.१०६-८५; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ५.७४०-९८।
- १२८. आदिपुराण, पर्व ३६, ४७।
- १२९. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पू० ४१-४२।
- १३०. वहीं।
- १३१. वहीं।
- १३२. यू॰ पी॰ शाह, 'पेरेण्ट्स ऑव दि तीर्थंकरज', बुलेटिन ऑद दि प्रिसं ऑव वेल्स म्यूजियम, बम्बई, अंक-५, १९५५-५७, पृ० २४-३२।

- १३३. समवायांगसूत्र १५७।
- १३४. यू०पी० शाह, जैन रूपमण्डन–१, पृ०६२ ।
- १३५. आदिपुराण १४.७८; उत्तरपुराण ७३.८८।
- १३६. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पुरु ४२।
- १३७. वहीं।
- १३८. बी० सी० भट्टाचार्य, जैन आइकनोग्राफी, लाहौर १९३९, पृ० १४८ ।
- १३९. आदिषुराण १०.१९२; उत्तरपुराण ५४.१०२-१०।
- १४०. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ७.१.१०५-११; ७.७.५०; १.५.५९० ।
- १४१ मारुतिनन्दन तिवारी, पु० नि०, पु० ४२।
- १४२ वहीं, पृ०४३।
- १४३. वहीं, पृ० ४२।
- १४४. वहीं, पु० ४३।
- १४५. उत्तरपुराण ७३,५६-६०।
- १४६. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, प्० ४३।
- १४७. वहीं।
- १४८. निर्वाणकल्किता २१.२; आचारदिनकर, भाग-२, क्षेत्रपाल, पु० १८० ।
- १५९. माहतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ४३।
- १५०. बी० सी० भट्टाचार्य, पू० नि०, पू० १८३-१८४।
- १५१. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्णनिर, पृर्ध रे।
- १५२. मारुतिनन्दन तिवारी, 'सम अनपब्लिश्ड जैन स्कल्पचर्स ऑव गणेश फाम वेल्टर्न इण्डिया,' जैन जर्नल, खण्ड-९, अंक-३, पृ० ९०-९२।
- १५३. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.१.६५४; ५.४.**१९**६ ।
- १५४. यू०पी० शःह, जैन रूपमण्डन--१, पृ० ६३ ।
- १५५. आचारदिनकर, भाग-२, गणपतिप्रतिष्ठा १-२, पृ० २१० ।
- १५६. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ४४।
- १५७. माहतिनन्दन तिकारी, एिकमेण्ट्स ऑव जैन आइकनोग्नाफी, वाराणसी १९८३, पृ० ११०-२१।
- १५८. स्तुतिचतुर्विंशतिका १६.४, पृ० १७९ ।
- १५९, निर्वाणकलिका २१, पृ० ३८।
- १६०. विविधतीर्थकल्प, पृ० २८-३०।
- १६१. माहतिनन्दन तिवारी, पु० नि०, पु० ४४।
- १५२. ब्रू० पी० वाह, 'ब्रह्मशन्ति ऐण्ड कपक्की यक्का', वर्गक आँव दि एम० एस० ब्रूनिवर्मिको अग्न बड़ीका, ख॰ ७, वर्गक १, कु० ६५-६८;

मार्गतिनन्दन तिवारी, 'ब्रह्मशांतियक्ष', पं० बेचरदास दोशी स्मृति प्रन्थ (सं० एम० ए० डाकी), वाराणसी, १९८९, पृ० १२६-१३१।

१६३. स्तुतिचतुर्विशक्तिका १९,४, पु० २१५।

१६४. यू०पी० शाह, पु० नि०, पू० ६५-६८।

१६५. मार्गतनन्दन तिवारी, पुरु निरु, पुरु ४४।

्र ६६. पडमचरिय ७.७३, १०७; ५९.८३-८४; ६८.२३, २७; हरिवंशपुराण २२.६१-६६ ।

'१६७. बादिपुराण १२.६९-७६, ८५; १३.४७; १४.२०, १०३-१५४; १९.२२; २२.१८; २३.१६३; उत्तरपुराण ५०.२३-२४; ५९.५८; ६३.१६९।

'१६८. आदिपुराण २५.१०० २१७।

१६९. उत्तरपुराण ७०.२७४-९३।

१७०. उसरपुराण ५७.१७-३४।

'रेफरे, आदिपुराण ३८.२१८।

**१७२. उसरपुराण ७३.५६-६०**।

१७३. आदिपुराण ३२.१६६; ४५.१५३-५५ ।

१७४. आदिवृराण १२.८५; उत्तरपुराण ५४.१७५; ६३.११, १८।

१७५- बाविषुराण १२.१६२-६४।

**₹७६. आविषु**राण १३.१३ ।

**२७७. उत्तरपुराण** ४८.३२, ५३; ५९.२१, ४० ।

## तृतीय अध्याय

# तीर्थंकर (या जिन)

चौबीस तीर्थंकरों या जिनों की धारणा जैनधर्म का मूलाधार है। रे जैन देवकुल के अन्य देवों की कल्पना सामान्यतः इन्हीं जिनों से सम्बद्ध एवं उनके सहायक रूप में हुई है। र जिनों का जीव भी अतीत में सामस्य व्यक्ति की ही भाँति वासना व कर्मबन्धन में लिप्त था पर आत्ममनन, साधना एवं तपश्चर्या के परिणामस्वरूप उसने कर्मबन्धन से मुक्त होकर केवलज्ञान की प्राप्ति की ।<sup>3</sup> कर्म व वासना पर विजय प्राप्त करने के कारण इन्हें 'जिन' कहा गया है जिसका बाब्दिक अर्थ विजेता है। <sup>४</sup> तीर्थ का कर्ताया निर्माता होने के कारण इन्हें तीर्थं कर भी कहा गया है । अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह जैनशर्म के पंचमहा-वत हैं। इस धर्म को धारण करने वाले श्रमण, श्रमणी, श्रावक व श्राविका हैं। यह चतुर्विध संघ ही तीर्थ कहा गया है। दन तीर्थों की स्थापना करनेवाले विशिष्ट व्यक्तियों को तीर्थंकर कहा गया है। एक समय में एक क्षेत्र में सर्वज्ञ अनेक हो सकते हैं किन्तु तीर्थंकर एक ही होंगे। " तीर्थंकर त्रीजगत के उद्धारक होते हैं। तीर्थंकर जन्म से ही कुछ विरुक्षणता लिये होते हैं। उनकी माताश्री द्वारा उनके जन्म के पूर्व शुभ स्वप्नों का दर्शन किया जाता है। तीर्थंकर के शरीर पर १००८-लक्षण होते हैं ।É इनके साथ आठ महाप्रातिहार्य (अशोक वृक्ष, सुरकृत पुष्पवृष्टि, दिव्यध्वनि, चामर, स्फटिक सिंहासन, भामण्डल, देव-दुन्दुभि और छत्रत्रयी ) भी सर्वदा संबद्ध होते हैं। धर्मतीर्थ का संस्थापक और चालक होने के कारण तीर्थं कर का बलवीर्यं जन्म से ही अमित होता है । 'अहिंसा, संयम और तप रूप धर्म में जिसका मन सदा रमा रहता है, उसे देव भी नमस्कार करते हैं और उसकी सेवा करते हैं ।' इस आर्ष वचनानुसार तीर्थंकर सदा देव-देवेन्द्रों द्वारा सेवित रहते हैं। १० प्रत्येक तीर्थंकर के शासन-रक्षक यक्ष-यक्षिणी होते हैं जो समय-समय पर शासन की संकट से रक्षा और तीर्थं करों के भक्तों की इच्छा पूर्ण करते रहते हैं। भी

वर्तमान अवसर्पिणी काल के २४ तीर्थंकरों की प्राचीनतम सूची

कल्पसूत्र, पदमचरिय, समवायांगसूत्र तथा भगवतीसूत्र में मिलती है। 🛰 इस सूची में जिन २४ तीर्थंकरों के नाम मिलते हैं वे-ऋषभ, अजित, सम्भव, अभिनन्दन, सुमति, पद्मप्रभ, सुपाद्यं, चन्द्रप्रभ (शशिप्रभ), सुविधि ( पुष्पदन्त या कुसुमदन्त ), शीतल, श्रे यांश, वासुपूच्य, विमल, अनंत, धर्म, शान्ति, कुन्थु, अर, मल्लि, मुनिसुब्रत, निम, नेमि (या अरिष्टनेमि), पार्श्व एवं महावीर (या वर्धमान) हैं। इसी सूची को कालान्तर में अपरिवर्तित रूप में दोनों परम्पराओं में स्वीकार कर लिया गया। भग-वतीसूत्र में मुनिसुत्रत, नायाधम्मकहाओं में नारी तीर्थंकर मल्लिनाथ 13 एवं कल्पसूत्र में ऋषभ, नेमि ( अरिष्टनेमि ), पार्व्व एवं महावीर के जीवन से सम्बन्धित घटनाओं के विस्तृत उल्लेख हैं। दिगम्बर परम्परा में तीर्थंकर से सम्बन्धित तथ्यों का प्राचीनतम संकलन प्राकृत भाषा के तिलोयपण्णत्ति में मिलता है ।°° प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों में जहाँ २४ तीर्थं~ करों की सूची एवं उनसे सम्बन्धित अन्य उल्लेख प्राप्त होते हैं वहीं जिन-मूर्तियों से सम्बन्धित उल्लेख केवल राजप्रश्नीय एवं पउमचरिय भें हैं । मथुरा से केवल ऋषभ<sup>९८</sup>, सम्भव<sup>९९</sup>, मुनिसुव्रत<sup>२०</sup>, नेमि<sup>२९</sup>, पार्श्व<sup>२२</sup> एवं महोवीर<sup>२3</sup> तीर्थंकरों की कुषाणकालीन मूर्तियाँ प्राप्त होती हैं। <sup>२४</sup> तीर्थं करों के लाछनों की कल्पना कब की गयी, यह प्रश्न भी यहाँ विचार-णीय है ।

वसुदेवहिण्डी (ल० छठी शती ई०) तथा दिगम्बर परम्परा के आरम्भिक प्रन्थ वरांगचरित (जटासिंह नन्दी, ल० छठी शती ई०), आदिपुराण व उत्तरपुराण, पद्मचरित तथा हरिवंशपुराण में तीर्थंकरों के लांछनों का अनुल्लेख गुप्तकाल से तीर्थंकर मूर्तियों में लांछन के अंकन के परिप्रेक्ष्य में सर्वथा आश्चर्यंजनक है। २५ किसी भी कुषाणकालीन जिन मूर्ति में लांछन नहीं दिखाया गया है। सर्वप्रथम वैभार पहाड़ी (राजगिर) से प्राप्त नेमिनाथ (चौथी-पांचवीं शती ई०) तथा वाराणसी से प्राप्त और भारत कला भवन (क्रमांक १६१) में सुरक्षित महावीर की गुप्तकालीन मूर्तियों में क्रमशः शंख और सिंह लांछन का अंकन हुआ है। २६ उपरोक्त मूर्तियों के आधार पर निश्चयात्मक रूप से यह कहा जा सकता है कि लगभग चौथी-पाँचवीं शती ई० में तीर्थंकर मूर्तियों में लांछनों का अंकन आरम्भ हुआ। ल० आठवीं-नवीं शती ई० तक जिनों के लांछनों का निर्धारण हो गया था। २० तिलोयपण्णित्त ६० व प्रवचनसारी-द्वार में जिन लांछनों की प्राचीनतम सूची प्राप्त होती है। ३०

यू० पी० शाह एवं मारुतिनन्दन तिवारी ने स्वेताम्बर (स्वे०) तथा दिगम्बर (दि०) परम्परा के अनुसार वर्तमान अवसर्पिणी युग के '२४ तीर्थंकरों के लांछनों की सूची निम्न प्रकार दी है • •—-

| तीर्थंकर                                                                                                                                               | लांछन                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १. ऋषभनाथ (या आदिनाथ)                                                                                                                                  | वृषभ                                                                                                                 |
| २. अजितनाथ                                                                                                                                             | गज                                                                                                                   |
| ३. सम्भवनाथ                                                                                                                                            | अश्व                                                                                                                 |
| ४. अभिनन्दन                                                                                                                                            | कपि (वानर) 🥄                                                                                                         |
| ५. सुमतिनाथ                                                                                                                                            | क्रौंच ( श्वे० ), कोक ( दि० )                                                                                        |
| ६. पद्मप्रभ                                                                                                                                            | पद्म                                                                                                                 |
| ७. सुपार्श्वनाथ                                                                                                                                        | स्वस्तिक ( ३वे०, दि० ), नन्धावर्त                                                                                    |
|                                                                                                                                                        | ( বি ০ )                                                                                                             |
| ८. चन्द्रप्रभ                                                                                                                                          | अर्धचन्द्र ( शक्षि )                                                                                                 |
| ९. सुविधिनाथ (पुष्पदन्त )                                                                                                                              | मकर                                                                                                                  |
| १०. शीतलनाथ                                                                                                                                            | श्रीवत्स ( क्वे॰, दि॰ ), स्वस्तिक<br>( दि॰ )                                                                         |
| ११. श्रेयांशनाथ                                                                                                                                        | गण्ड या खड्गी ( गैंडा )                                                                                              |
| १२. वासुपूज्य                                                                                                                                          | महिष                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                        |                                                                                                                      |
| १३. विमलनाथ                                                                                                                                            | वराह                                                                                                                 |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ                                                                                                                            | वराह<br>इयेन पक्षी (इवे०), रोछ (दि०)                                                                                 |
| १३. विमल <mark>नाथ</mark><br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ                                                                                               |                                                                                                                      |
| १३. विमल <b>नाथ</b><br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ                                                                                     | इयेन पक्षी (इवे०), रोछ (दि०)                                                                                         |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ                                                                            | इयेन पक्षी (इवे०), रीछ (दि०)<br>वज्र                                                                                 |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१९. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ                                                               | इयेन पक्षी (श्वे॰), रीछ (दि॰)<br>बज्ज<br>मृग                                                                         |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१५. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ<br>१९. मल्लिनाथ <sup>१३</sup>                                 | इयेन पक्षी (इवे॰), रीछ (दि॰)<br>बज्ज<br>मृग<br>छाग                                                                   |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ<br>१९. मल्लिनाध <sup>१२</sup><br>२०. मुनिसुब्रत               | इयेन पक्षी (श्वे॰), रोछ (दि॰)<br>वज्र<br>मृग<br>छाग<br>नन्द्यावर्त (श्वे॰), मत्स्य (दि॰)                             |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ<br>१९. मल्लिनाथ <sup>९२</sup><br>२०. मुनिसुव्रत<br>२१. निमनाथ | इयेन पक्षी (श्वे॰), रीछ (दि०)<br>वज्र<br>मृग<br>छाग<br>नन्द्यावर्त (श्वे॰), मत्स्य (दि०)<br>कलश                      |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ<br>१९. मल्लिनाध <sup>१२</sup><br>२०. मुनिसुब्रत               | इयेन पक्षी (श्वे॰), रीछ (दि॰)<br>वज्र<br>मृग<br>छाग<br>नन्द्यावर्त (श्वे॰), मत्स्य (दि॰)<br>कलश<br>कूर्म             |
| १३. विमलनाथ<br>१४. अनन्तनाथ<br>१५. धर्मनाथ<br>१६. शांतिनाथ<br>१७. कुन्थुनाथ<br>१८. अरनाथ<br>१९. मल्लिनाथ <sup>९२</sup><br>२०. मुनिसुव्रत<br>२१. निमनाथ | इयेन पक्षी (श्वे॰), रीछ (दि॰)<br>वज्र<br>मृग<br>छाग<br>नन्द्यावर्त (श्वे॰), मत्स्य (दि॰)<br>कलश<br>कूर्म<br>नोलोत्पल |

कुछ ग्रन्थों में २४ तीर्थंकरों के वर्णों का भी उल्लेख किया गया है जो चित्रों में विभिन्न जिनों की पहचान में सहायक हैं। 33 दोनों पर- म्पराओं में विभिन्न तीर्थंकरों के साथ विभिन्न चैत्यवृक्ष की अवधारणा भी जुड़ी हुई है। जिस वृक्ष के नीचे तीर्थंकर को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई उसे ही उसका चैत्यवृक्ष माना गया। अर तीर्थंकरों की प्रतिमाओं में चैत्यवृक्ष का अंकन भी मिलता है। इस प्रकार की मूर्तियों के उदाहरण गुजरात के पाटण तथा सूरत से प्राप्त होते हैं। अर यू० पी० शाह ने वर्तमान अवसर्पणी युग के २४ तीर्थंकरों के चैत्यवृक्षों की सूची इस प्रकार दी है। कि

| तीर्थंकर                   | <del>चैत्</del> यवृक्ष                       |
|----------------------------|----------------------------------------------|
| १. ऋषभनाथ                  | न्यग्रोध                                     |
| २. अजितनाथ                 | सप्तपर्ण ( श्वे० ), शाल (दि० )               |
| ३. सम्भवनाथ                | शाल ( स्वे० ), शाल अथवा प्रयाल ( दि० )       |
| ४ <b>. अभिनन्द</b> न       | पियक अथवा प्रियक (इवे०), सरले अथवा           |
|                            | प्रियंगु ( दि० )                             |
| ५. सुमतिनाथ                | प्रियंगु ( इवे० ), प्रियंगु अथवा साल ( दि० ) |
| ६. पद्मप्रभ                | चतुराभ ( ३वे० ), प्रियंगु अथवा छत्रा ( दि० ) |
| ७. सुपार्श्वनाथ            | शिरीष                                        |
| ८. चन्द्रप्रभ              | नाग वृक्ष                                    |
| ९. सुविधिनाथ               | माली ( २वे०), अक्ष अथवा शालि (दि०)           |
| (या पुष्पदन्त)             |                                              |
| १०. शीतलनाथ                | पिलंकु ( स्वे॰), घूलि अथवा प्रियंगु ( दि॰ )  |
| ११. श्रे यांसनाथ           | तिण्डुग ( व्वे०), पलाश अथवा तंबुक (दि०)      |
| १२. वासुपू <del>ज</del> ्य | पाटल ( इवे० ), तेन्दुव या पाटला ( दि० )      |
| १३. विमलनाथ                | जम्बू (श्वे॰), पाटल या जम्बू ( दि० )         |
| १४. अनन्तनाथ               | अरवत्य ( श्वे), अरवत्य अथवा अशोक (दि०)       |
| १५. धर्मनाथ                | दिधपर्ण                                      |
| १६. शांतिनाथ               | नन्दिवृक्ष                                   |
| १७. कुन्थुनाथ              | तिलक                                         |
| १८. अरनाथ                  | आम्र                                         |
| १९. मल्लिनाथ               | अशोक                                         |
| २०. मुनिसुव्रत             | चम्पक                                        |
| २१. निमनाथ                 | बकुल                                         |
| २२. नेमिनाथ                | बेतस ( व्वे० ), मेशश्रृंग या बेतस ( दि० )    |
|                            |                                              |

तीर्थंकर

**२३. पार्वनाथ** धातकी ( श्वे० ), धव अथवा धातकी (दि०) २४. महावीर सारु

कुछ स्थलों पर इनके चैत्यवृक्षों की नामावली में भिन्नता भी ीमलती है,<sup>२७</sup> जो इस प्रकार है—

#### चेत्यव्ध े ऋषभनाथ न्यग्रोध ( खे० ), वट ( दि० ) शक्तिपर्णं ( इवे० ), सप्तपर्णं ( दि० ) २. अजितनाथ ३. अभिनन्दननाथ पियम ( २वे० ) ४. पद्मप्रभ छत्राभ ( खे०) ्प. शीतलनाथ पिलक्ख् ( स्बे॰ ), प्लक्ष ( दि॰ ) ६. अनन्तनाथ अश्वत्थ ( श्वे० ), पीपल ( दि० ) ७. कुन्धुनाथ पिलक्ख साल ( व्वे० ), शाल ( दि० ) ८ महावीर

विभिन्न तीर्थंकरों के अष्टमहाप्रातिहायों की अवधारणा का पूर्ण "विकास गुप्तकाल के अन्त अथवा उत्तरगुप्तकाल में हुआ ।<sup>34</sup> पउमचरिय ( ल० ४७३ शती ई० ) में अजितनाथ व महावीर के सन्दर्भ में विभिन्न अतिशयों तथा अष्टप्रातिहार्यों का उल्लेख हुआ है। <sup>3९</sup> दिगम्बर पर-म्परा के ग्रन्थ हरिवंशपुराण में नेमिनाथ के अष्टप्रातिहार्यों में —सुरपुष्प-वृष्टि, देवदुन्दुभि, अशोकवृक्ष, छत्रत्रय, चामरधारी सेवक, भामण्डल, ंसिहासन तथा भाषा का उल्लेख मिलता है।<sup>४०</sup> आदिपराण<sup>४९</sup> में ऋषभदेव के समवसरण के सन्दर्भ में इन्हीं अष्टप्रातिहार्यों का उल्लेख हुआ है। केवल भाषा के स्थान पर दिव्यध्वनि बताया गया है। एलोरा की तीर्थं कर मूर्तियों में धर्मं चक्र के अतिरिक्त अष्टप्रातिहार्यों के अन्तर्गत त्रिछत्र, देवदुन्दुभि, चामरधारी सेवक, अलंकृत सिंहासन, मालाधारी गन्धर्व, प्रभामण्डल एवं अशोकवृक्ष का ही अंकन हुआ है। आगे चलकर श्वेताम्बर परम्परा के निर्वणिकलिका<sup>४२</sup> (पादलिप्त-सूरिकृत-ल० ११वीं शती ई० ) एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ( हेमचन्द्र-्र सूरिकृत, १२वीं शती ई० का उत्तरार्घ) तथा दिगम्बर परम्परा के प्रतिष्ठासारसंग्रह<sup>४३</sup> ( वस्नन्दिकृत-ल० १२वीं शती ई० ) एवं प्रतिष्ठा-्सारोद्धार<sup>४४</sup> (आशाधरकृत-१३वीं शती ई०) में अष्टप्रातिहार्यों के

तीयंकर (या जिन): ६३

साथ ही २४ तीथँकरों के यक्ष-यक्षी एवं लांछनों का भी अभिलक्षण 'मिलता है।

जैन आगमग्रन्थ औपपातिकसूत्र भे में महावीर के सन्दर्भ में महा-पुरुष लक्षणों तथा श्रीवत्स का विस्तार से उल्लेख मिलता है। पउम-चरिय में ऋषभदेव को श्रीवत्स से लक्षित बताया गया है। भे मथुरा की श्राप्त मौर्य-शुंग कालीन जिन प्रतिमाओं तथा प्रिंस ऑव वेल्स संग्रहालय, बम्बई की पार्वनाथ की कायोत्सर्ग कांस्य प्रतिमा (ल० पहली शती ई० पू०) में श्रीवत्स चिह्न का अंकन नहीं हुआ है। आगे चलकर मथुरा में कुषाणकाल में वैष्णव धर्म के प्रभाव के फलस्वरूप जिन मूर्तियों में श्रीवत्स का अंकन प्रारम्भ हुआ। भे यह भी सम्भव है कि तीर्थंकर और बुद्ध की आसन मूर्तियों में स्वरूपगत समानता के कारण उनमें भेद के उद्देश्य से श्रीवत्स चिह्न का अंकन प्रारम्भ हुआ।

जैनधर्म के दोनों ही परम्पराओं में २४ जिनों से सम्बन्धित विवरणों में अधिकांश बातें, जैसे पंचकत्याणक आदि समान हैं। श्वेताम्बर एवं दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के अनुसार २४ जिनों का जन्म क्षत्रिय राज्य परिवारों में हुआ। दिगम्बर परम्परा के अनुसार मुनिसुब्रत तथा नेमिनाथ का हरिवंश, धर्म, अर एवं कुन्थु का कुरुवंश, पार्श्व व महावीर का अग्रवंश तथा अन्य का जन्म इक्ष्वाकुवंश में हुआ। ४८ किन्तु श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार केवल मुनिसुब्रत और नेमिनाथ का हरिवंश में तथा अन्य का अन्य इक्ष्वाकु वंश में हुआ था। ४८

तीर्थंकरों के गर्भ में आने पर जिनमाताओं द्वारा शुभस्वप्नों के देखने का उल्लेख दोनों ही परम्पराओं में हुआ है किन्तु दिगम्बर परंपरा में इन शुभस्वप्नों की संख्या १६ तथा व्वेताम्बर में १४ बतायी गयी है। पि कला में भी इन शुभस्वप्नों की अभिव्यक्ति हुई है। ल० १०वीं शती ई० से दिगम्बर परम्परा में खजुराहो के पार्वनाथ, आदिनाथ, चंटई तथा देवगढ़ मन्दिरों के प्रवेशद्वारों पर एवं व्वेताम्बर परम्परा में कुंभारिया के शान्तिनाथ एवं महावीर मन्दिरों और देलवाड़ा के विमलवसही और ल्णवसही के वितानों पर उत्कीर्ण तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों के अंकन में क्रमशः १६ और १४ मांगलिक स्वप्नों का अंकन हुआ है। पि हिरवंशपुराण एवं आदिपुराण में १६ शुभ स्वप्नों की विस्तृत सूची भी विणत है। पि तीर्थंकरों के जन्म पर जिन-माताओं एवं जिनशिशुओं

की विभिन्न प्रकार से परिचर्या करने के लिये दिक्कुमारियों के आने, <sup>फ</sup> इन्द्र द्वारा विभिन्न देवों के साथ आकर जन्मकल्याणक करने तथा उस अवसर पर इन्द्र द्वारा ३२ प्रकार के नृत्य आदि के उल्लेख विस्तार के साथ मिलते हैं।

कुमारावस्था में तीर्थंक रों का विवाह किसी राजकुमारी के साथ होने का सन्दर्भ प्राप्त होता है। किन्तु सभी तीर्थंक रों के विवाह का उल्लेख नहीं मिलता। दिगम्बर परम्परा के अनुसार महावीर का विवाह नहीं हुआ था जबिक क्वेताम्बर परम्परा में विवाह का वर्णन उपलब्ध है। पर ऐसे ही नेमिनाथ विवाह के लिए जाते हुए मार्ग से बिना विवाह किये ही लौट गये थे। प्रस्तुत दृश्य शिल्पांकन ११वीं शती ई० के कुम्भारिया के महावीर और शान्तिनाथ मन्दिरों के वितानों पर हुआ है। कुछ समय तक राज्य का उपभोग करने के बाद किसी न किसी कारण से सभी तीर्थंक रों के मन में संसार के प्रति विरक्ति का भाव उत्पन्न होने और ऐसे समय लौकान्तिक देवों के आने एवं इन्द्र द्वारा दीक्षाकल्याणक करने का उल्लेख मिलता है।

अनेक वर्षों तक कठोर तपश्चर्या के बाद किसी वृक्ष (जिसे चैत्यवृक्ष कहा गया है) के नीचे तीर्थं कर द्वारा केवलज्ञान की प्राप्ति तथा
सौधर्म इन्द्र का अन्य देवों के साथ आकर उनके ज्ञानकल्याणक का
आयोजन एवं उनके प्रथम उपदेश (धर्मदेशना) को सुनने के लिये देवों
द्वारा समवसरण (उपदेश स्थली) के निर्माण का उल्लेख भी जैन
साहित्य में विस्तार के साथ मिलता है। "अविपुराण एवं उत्तरपुराण
में भी विभिन्न तीर्थं करों के समवसरण का विस्तारपूर्वक उल्लेख हुआ
है जिसके मूर्त उदाहरण विभिन्न श्वेताम्बर और दिगम्बर स्थलों पर
देखे जा सकते हैं। कुछ वर्षों तक विभिन्न स्थानों पर भ्रमण करने, धर्म
का उपदेश देने तथा जैन तीर्थं अथवा संघ को स्थापना करने के बाद
समस्त बन्धनों को तोड़कर उन्हें निर्वाण की प्राप्ति होती है। इस अवसर
पर पुनः इन्द्र के अनेक देवों के साथ आने व तीर्थं कर के निर्वाणकल्याणक के सम्पादन का उल्लेख जैन ग्रन्थों में मिलता है। ""

वृषभसेन, चन्द्रानन, वारिसेण तथा वर्धमान इन चार तीर्यंकरों को शाश्वत् जिन कहा गया है क्योंकि प्रत्येक उत्सिंपणी अथवा अवसींपणी युग में इन चार तीर्थंकरों के नाम अवश्य आते हैं। इनका उल्लेख जीवाजीवाभिगमसूत्र में मिलता है। ऋषभनाथ, शान्तिनाथ, मुनि-

सुन्नत, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, महावीर तथा कुछ अन्य तीर्थंकरों के पच-कल्याणकों और जीवन के कुछ अन्य महत्त्वपूर्ण प्रसंगों का विस्तृत शिल्पांकन आबू तथा कुम्भारिया के मिन्दरों के वितानों पर देखा जा सकता है। " वस्त्रों, ताइपत्र तथा कागज पर भी जिनों का चित्रण हुआ है। भित्तिचित्रों में जिनों के अंकन के उदाहरण एलोरा, सित्तनवासल तथा तिरुमले जैसे स्थानों से प्राप्त होते हैं। " एलोरा में केवल ऋषभनाथ, अजितनाथ, सुपार्श्वनाथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ एवं महाबीर तीर्थंकरों की ही मूर्तियाँ मिलती हैं। इनमें केवल अजितनाथ और महाबीर के साथ सिहासन पर लांछन हैं जबिक सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ की पहचान सर्पफणों के छत्र और ऋषभनाथ की पहचान कधों पर लटकती जटाओं एवं नेमिनाथ की पहचान कुबेर यक्ष और अम्बका यक्षी की आकृतियों के आधार पर की जा सकी है। यक्ष-यक्षी की आकृतियों के आधार पर की जा सकी है। यक्ष-यक्षी की आकृतियों में महाबीर एवं अन्य तीर्थंकरों के साथ ही दिखायी गयीं। कुछ उदाहरणों में महाबीर एवं अन्य तीर्थंकरों के साथ नेमिनाथ की यक्ष-यक्षी कुबेर व अम्बका की आकृतियाँ उकरी गयी हैं।

आगे के पृष्ठों में जैन महापुराण के आधार पर २४ तीर्थं करों के पंचकत्याणकों (च्यवन, जन्म, दीक्षा, कैवल्य, निर्वाण) एवं उनके जीवन से सम्बन्धित कुछ अन्य घटनाओं की विस्तारपूर्वंक चर्चा हुई है और यथास्थान मूर्त उदाहरणों के माध्यम से कला में उनकी अभिव्यक्ति को भी स्पष्ट किया गया है।

## (१) ऋषभनाथ ( या आदिनाथ ) :

आदिपुराण में ऋषभनाथ को वृषभदेव कहा गया है जो एक ओर शिव और दूसरी ओर उनके वृषभ लांछन से सम्बन्धित है। ज्ञातव्य है कि ऋषभदेव का लांछन वृषभ है। वृषभदेव वर्तमान अवसर्पिणी काल के २४ तीर्थंकरों में आद्य तीर्थंकर हैं और इन्हीं से जैनधर्म का प्रारम्भ माना जाता है। आद्य तीर्थंकर होने के कारण ही इन्हें आदिनाथ भी कहा गया है।

जैन पुराणों में इनके जीवन, तपइचरण, क्रेवलज्ञान व धर्मोपदेश के विस्तृत विवरण के साथ ही वैदिक साहित्य, जैनेतर पुराणों तथा उप-निषदों आदि में भी इनका उल्लेख हुआ है। १० पउमचरिय में २४ तीर्थंकरों की वन्दना के प्रसंग में ऋषभनाथ को जिनवरों में वृषभ के समान श्रेष्ठ तथा सिद्ध-देव, किन्नर, नाग, असुरपित एवं भवनेन्द्रों के

समूह द्वारा पूजित बताया गया है। इसी प्रकार एक अन्य स्थल पर ऋषभनाथ को स्वयंभू, चतुर्मुख, पितामह, भानु, शिव, शंकर, त्रिलोचन, महादेव, विष्णु, हिरण्यगर्भ, महेश्वर, ईश्वर, छद्र और स्वयं सम्बुद्ध आदि नामों से देवता एवं मनुष्यों द्वारा वंदित बताया गया है। <sup>६२</sup> इन्हें प्रथम नृप, प्रथम जिन, प्रथम केवली, प्रथम तीर्थंकर तथा प्रथम धर्म-चक्रवर्ती कहा गया है ।<sup>६३</sup> शिवपुराण में शिव के आदि तीर्थंकर ऋषभदेव के रूप में अवतार लेने का उल्लेख भी हुआ है। ६४ ऋषभदेव के साथ वृषभ तथा शिव के साथ नन्दी समान रूप से जुड़ा है। इसी प्रकार ऋषभदेव का निर्वाण स्थल कैलाश पर्वत माना गया है और शिव भी कैलाशवासी माने जाते हैं। 😘 महाभारत के अनुशासन पर्व में जहाँ एक ओर शिव का ऋषभ नाम आया है, ६६ वहीं दूसरी ओर आदिपुराण में वृषभदेव को शंभु,, शिव, मृत्युंजय, महेश्वर, शंकर, त्रिपुरारि तथा त्रिलोचन आदि नामों से संबोधित किया गया है। ۴ शिव के मस्तक पर जटामुकूट और ऋषभनाथ के साथ कंधों पर लटकती जटाओं और यक्ष के रूप में गाय के मुखवाले गोमुख यक्ष की परिकल्पना भी दोनों की एकात्मकता का संकेत देते हैं। गोमुख यक्ष का वाहन वृषभ है और उसके एक हाथ में परशु दिखाया जाता है। ऐसा प्रतीत होता है कि महायोगी शिव के स्वरूप के आधार पर ही जैन परम्परा के आदि तीर्थंकर ऋषभदेव की कल्पना की गयी। भागवत्पुराण में वर्णित ऋषभ का सन्दर्भ ऋग्वेद के केशी और वातरशना मुनि के स्वरूप से साम्यता रखता है। <sup>६८</sup> ऋग्वेद<sup>६९</sup> की एक ऋचा में केशी और वृषभ का एक साथ उल्लेख आया है। ऋग्वेद में उल्लिखित वातरशना मुनियों के नायक केशी मुनि का ऋषभदेव के साथ एकीकरण हो जाने से जैन धर्म की प्राचीनता पर महत्त्वपूर्ण प्रकाश पड़ता है।<sup>७०</sup> इस आधार पर जैन धर्म की संभावित प्राचीनता ई० पू० १५०० तक मानी जा सकती है। <sup>७९</sup> श्रीमद्भागवत्<sup>७२</sup> में भी ऋषभदेव का उल्लेख आया है जिसके अनुसार वासुदेव ऋषभरूप में नाभि और मरुदेवी के यहाँ अवतरित हुए । जैनेतर पुराणों—मार्कण्डेय पुराण,<sup>७३</sup> कूर्मपुराण,<sup>७४</sup> अग्निपुराण, भ वायुमहापुराण भ, ब्रह्माण्डपुराण भ, वाराहपुराण प लिंगपुराण<sup>७९</sup>, विष्णुपुराण<sup>८०</sup> तथा स्कन्दपुराण<sup>८९</sup> में ऋषभदेव के अनेक उल्लेख हैं जो शिव से सन्दर्भित हैं।

ऋषभ का जन्म इन्द्र द्वारा रचित अयोध्या नगरी के राजा व चौदह कुलकरों में अन्तिम कुलकर नाभिराज के यहाँ हुआ था। <sup>२३</sup>

ऋषभ के गर्भावतरण के ६ माह पूर्व से ९ माह बाद तक देवीं द्वारा रत्नों की वृष्टि की गयी। सर्वार्थिसिद्ध विमान से च्युत होकर जिस समय ऋषभ का जीव मरुदेवी के गर्भ में आया, उस रात्रि मरुदेवी ने निम्नलिखित १६ शुभस्वप्नों का दर्शन किया<sup>८३</sup>—(१) गज, (२) वृषभ, (३) सिंह, (४) लक्ष्मी (पद्मासीन और दो गजों द्वारा अभि-षिक्त ), (५) दो पुष्पहार, (६) चन्द्र, (७) सूर्य, (८) मत्स्ययग्ल. (९) कलशद्भय, (१०) पद्मसरोवर, (११) उद्वेलित समुद्र, (१२) सिंहासन, (१३) विमान, (१४) नागेन्द्र भवन, (१५) रत्नराशि तथा (१६) निर्धम अग्नि । इवेताम्बर परम्परा में तीर्थं करों की माताओं द्वारा केवल १४ स्वप्त ही देखने का उल्लेख मिलता है। '४ इवेताम्बर सूची में नागेन्द्र भवन, सिहासन तथा मत्स्ययुगल के स्थान पर सिह ध्वज का उल्लेख है। एक बात विशेषरूप से स्मरणीय है कि अन्य सभी तीर्थंकरों की माताएँ शुभस्वप्नों में मुख में प्रवेश करता हाथी देखती है जबकि मरु-देनी ने अपने मुख में सुवर्ण के समान पीला वृषभ प्रवेश करते देखा था। 🖰 ऋषभनाथ के वृषभ लांछन के निर्धारण में उपर्युक्त प्रसंग ध्यातव्य है।

स्वप्नदर्शन के पश्चात् मरुदेवी नाभिराज के पास आकर उपरोक्त १६ शुभस्वप्नों के बारे में बताती हैं और नाभिराज उन स्वप्नों का फल तथा ऋषभदेव के मरुदेवी के गर्भ में आगमन के बारे में बताते हैं। " ऋषभ के गर्भावतरण के अवसर पर इन्द्र अन्य देवों के साथ अयोध्या नगरी में आते हैं और जिन माता-पिता को नमस्कार कर गर्भावतरण उत्सव करने के बाद दिक्कुमारियों को मरुदेवी की सेवा में नियुक्त कर वापिस चले जाते हैं। "

तद्नन्तर ९ महीने व्यतीत होने पर चैत्रकृष्ण नवमी के दिन मरुदेवी ने ऋषभ को जन्म दिया। दे श्वेताम्बर परम्परा में इनका जन्म चैत्र-शुक्ल अष्टमी के दिन माना गया है। दे ऋषभदेव का जन्माभिषेक करने के लिए इन्द्र-इन्द्राणी, सामानिक, त्रायस्त्रिश, पारिषद, आत्मरक्ष तथा लोकपाल जाति के देवों के साथ अयोध्यापुरी आते हैं और जिन बालक को सुमेरू पर्वत पर ले जाकर सुवर्णमय कलशों में भरे क्षीरसागर के जल, गन्ध, अक्षत, नैवेद्य, दीप, धूप, फल व अर्घ के द्वारा ऋषभ का जन्माभिषेक करते हैं। व श्वेताम्बर परम्परा में ऋषभ के नामकरण के सम्बन्ध में उल्लेख है कि मरुदेवी द्वारा स्वप्न में वृषभ को देखने तथा

बालक के उरुस्थल पर वृषभ का शुभलांछन होने के कारण ही उनका नाम ऋषभदेव रखा गया। १९ दिगम्बर परम्परा में स्वप्न सन्दर्भ के साथ ही यह भी उल्लेख है कि इन्द्र ने इनका नाम वृषभदेव रखा था। १९

ऐसा उल्लेख है कि ऋषभ का कोई वंश नहीं था क्योंकि जिस समय उनका जन्म हुआ उस समय मानव समाज किसी कुल, जाति या वंश में विभक्त नहीं था। १९३ जब ये लगभग एक वर्ष के थे और एक दिन पिता की गोद में बैठे थे उसी समय हाथ में इक्षुदण्ड लिए इन्द्र वहाँ उपस्थित हुए। उसे प्राप्त करने के लिये ऋषभ ने दाहिना हाथ आगे बढ़ाया। इन्द्र ने इक्षु-भक्षण की ऋषभ की रुचि जानकर उनके वंश का नाम इक्ष्वाकुवंश रखा। १४ ज्ञातव्य है कि इक्ष्वाकुवंश में ही अधिकांश तीर्थं-करों का जन्म हुआ था।

यौवनावस्था में यशस्वती तथा सुनन्दा नामक दो रूपवती व गुणवती राजकन्याओं के साथ ऋषभ का विवाह हुआ। "कष्यभ के पूर्व तत्कालीन समाज में कोई वैवाहिक प्रथा प्रचलित नहीं थी। "ध सर्वप्रथम ऋषभ ने ही भावी मानव समाज के हितार्थ विवाह परम्परा का सूत्रपात किया और मानव मन में बढ़ती हुई वासना को विवाह सम्बन्ध के माध्यम से सीमित और नियोजित कर दिया। ""

ऋषभदेव की यशस्वती नामक महादेवी से प्रथम चक्रवर्ती भरत सहित अन्य ९९ पुत्र एवं ब्राह्मी नाम की पुत्री तथा दूसरी रानी सुनन्दा. से बाहुबली नामक पुत्र तथा सुन्दरी नामक पुत्री उत्पन्न हुयी। १८

जैन मान्यता के अनुसार ऋषभ ने ही सर्वप्रथम कर्मयुग का आरम्भ किया था। इनकी राज्य व्यवस्था से पूर्व मानव कल्पवृक्ष के फल व अपने आप उत्पन्न कन्द-मूल आदि के भोजन पर ही निर्भर था। ऋपभ-देव ने सर्वप्रथम असि, मिस, कृषि, विद्या, वाणिज्य तथा शिल्प इन छह कार्यों के द्वारा प्रजा को आजीविका का उपदेश दिया। " शस्त्र धारण कर सेवा करना असिकर्म, लिखकर आजीविका करना मसिकर्म, जमीन को जोतना-बोना कृषिकर्म, पढ़ा कर अथवा नृत्य-गायन द्वारा आजीविका करना विद्याकर्म, व्यापार करना वाणिज्यकर्म तथा हस्त की कुशलता से जीविकोपार्जन शिल्पकर्म कहलाता है। " शिल्पकर्म द्वारा आजीविका का सन्दर्भ जैन परम्परा में प्रारम्भ से ही कला के महत्व को स्पष्ट करता है। कर्मयुग का आरम्भ करने के कारण ऋषभ 'कृतयुग' तथा

'प्रजापति' कहलाये हैं।<sup>९०९</sup> कर्मभूमि के समान ऋषभ वर्णव्यवस्था के भी जनक थे।<sup>९०२</sup>

ऋषभ के संसार के प्रति विरक्ति एवं दीक्षा ग्रहण करने के सम्बन्ध में,उल्लेख मिलता है कि एक दिन जब वे सभामण्डप में सिहासन पर विराजमान थे उसी समय इन्द्र ने उनके मन को राज्य व सांसारिक भोगों से विरत करने के उद्देश्य से नीलांजना नाम की एक क्षीण आयु नृत्यांगना को ऋषभ के समक्ष उपस्थित किया जो नृत्य करते समय ही मृत्यु को प्राप्त हो गयी। १०३ इस घटना से ऋषभ को समस्त भोगों से विरक्ति हो गयी <sup>१९०४</sup> इस अवसर पर लौकान्तिक देव<mark>ों के आग</mark>मन तथा इन्द्र द्वारा ऋषभ के दीक्षा अथवा तपः कल्याणक करने का उल्लेख मिलता है। 104 ऋषभ अपने ज्येष्ठ पुत्र भरत को साम्राज्य पद तथा बाहबली को यवराज पद पर अधिष्ठित कर स्वयं इन्द्र द्वारा उठाये गये पालकी में बैठ सिद्धार्थक नामक वन में गये और वहाँ वस्त्र, माला व अन्य आभूषणों का त्याग कर, पंचमुष्टियों से केश छुंचन कर दिग-म्बर रूप घारण कर दीक्षा ग्रहण की। <sup>१०६</sup> इन्द्र ऋषभँ के केश क्षीर सागर में प्रवाहित कर तथा अनेक प्रकार से उनकी स्तृति कर स्वर्ग चले गये। ऋषभ के साथ चार हजार अन्य राजा भी दीक्षित हुए थे। उल्ले-खनीय है कि ब्वेताम्बर परम्परा में ऋषभ के चार मुर्ष्टि केश लंचन का उल्लेख मिलता है। इन्द्र की प्रार्थना पर ऋषभ ने एक मुष्टि केश सिर पर ही रहने दिया था। उपर्युक्त परम्परा के कारण ही कुषाणकाल से सभी क्षेत्रों की मुर्तियों में ऋषभनाथ के साथ कंधों पर लटकती हुई जटाएँ दिखाई गर्यो । कल्पसूत्र एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में स्पष्ट उल्लेख है कि ऋषभ के अतिरिक्त अन्य सभी जिनों ने दीक्षा के पूर्व अपने मस्तक के सम्पूर्ण केशों का पाँच मुष्टियों में लुचन किया था। १०७ यद्यपि दिगम्बर परम्परा में ऋषभ के पंचमुष्टि केश लुंचन का उल्लेख हुआ है किन्तु मूर्त उदाहरणों में एलोरा, देवगढ़, खजुराहो तथा अन्य सभी दिगम्बर स्थलों पर व्वेताम्बर उदाहरणों के समान ही ऋषभ के कन्धों पर लटकतो हुई जटाएँ दिखायी गयीं। १०८

दीक्षा धारण करने के पश्चात् ऋषभ छह माह तक उपवास का व्रत लेकर तपोयोग में अधिष्ठित हो गये। १०० त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में केवल सात दिनों के महोपवास व्रत का उल्लेख है। १०० छह माह को महोपवास व्रत के बाद भी उनका शरीर पहले की तरह ही

देदीप्यमान बना रहा तथा केश संस्कार रहित होने के कारण जटाओं के समान हो गये थे। १९१

अनेक वर्षों तक विभिन्न देशों में विहार करने के बाद ऋषभ पुरिम-ताल नामक नगर में पहुँचे और वहाँ शकट नामक उद्यान में एक वट वृक्ष के नीचे चित्त की एकाग्रता तथा विभिन्न मोहनीय कर्मों पर विजय प्राप्त कर फाल्गुन कृष्ण एकादशी के दिन उत्तराषाढ़ नक्षत्र में उन्होंने केवलज्ञान की प्राप्ति की । १९१२ उसी समय इन्द्र ने उनकी जय-जयकार की तथा आकाश से कल्पवृक्ष के पूष्पों की वर्षाकी। १९३ केवलज्ञान प्राप्त कर लेने से ऋषभ अरिहंत हो गये। तत्पश्चात् ऋषभ विभिन्त देवों द्वारा निर्मित समवसरण के तीसरे पीठ पर स्थित सिंहासन पर विराजमान हुए और कैवल्य प्राप्ति के पश्चात् पहला उपदेश दिया । १९१४ इस समवसरण में इन्द्र, इन्द्राणी, भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी व करूप-वासी देव तथा सुर, असुर, मनुष्य, पशु, नागेन्द्र, यक्ष, सिद्ध, गन्धर्व व चारण भी उपस्थित थे । ऋषभ के पुत्र भरत भी समवसरण में पहुँचे। १९९५ इसी समवसरण में ऋषभ ने विभिन्न पुरुषार्थी, स्वर्ग व मोक्ष रूप मार्ग के फल, बन्धन व इसके कारण, सांसारिक मोह से मुक्ति, जीव, तीनों लोकों के आकार, स्वर्ग, देवों के आयु, मोक्ष स्थान, जीवों की उत्पत्ति, विनाश, भोग सामग्री, मनुष्यों के करने तथा न करने योग्य कार्य तथा भूत, भविष्यत् व वर्तमान काल सम्बन्धी तत्वों के स्वरूप का उपदेश दिया । १९६ समवसरण में देव, मनुष्य, ऋषि एवं जीव-जन्तु पारस्परिक सद्भाव के साथ प्रत्येक तीर्थं कर के प्रथम धर्मोपदेश का श्रवण करने के लिये उपस्थित हुए थे। साहित्यिक विवरण के अनुरूप शिल्प में समवसरण का निर्माण हुआ जिनके उदाहरण श्वेताम्बर स्थलीं (कूंभारिया (चित्र ३७), देलवाड़ा, ओसियाँ ) से अधिक संख्या में मिले हैं। समवसरण में सबसे ऊपरी भाग में तीर्थंकर तथा नीचे के तीन वृत्ताकार प्राचीरों पर देव, ऋषि आकृतियों के अतिरिक्त शत्रु भाव वाले विभिन्न पशु-पक्षियों को आमने सामने दिखाया गया है जैसे - गज, सिंह, मयुर, सर्प इत्यादि ।

समवसरण में विभिन्न तत्त्वों का निरूपण करने के बाद ऋषभ गण-धरों के साथ अनेक वर्षों तक काशी, अबन्ति, कुरु, कौशल, सुह्या, पुण्ड, चेदि, मालव, दशार्ण व विदर्भ आदि देशों में विहार करते रहे और आयु की समाप्ति के चौदह दिन पूर्व पौष मास की पूर्णमासी के दिन कैलाश-पर्वत पर विराजमान हुए। १९९० यहीं पर माघकृष्ण चतुर्दशी के दिन अभिजित नक्षत्र में अनेक मुनियों के साथ उन्हें निर्वाण प्राप्त हुआ।

तीथंकर (या जिन) : ७१

उसी समय निर्वाणकल्याणक हेतु इन्द्र सहित विभिन्न देवों का अव-गमन हुआ।<sup>१९९</sup>

आदिपुराण में ऋषभ के पिछले दस पूर्वभवों का भी वर्णन हुआ है जिसके अनुसार ऋषभ जीव पहले भव में जयवर्मा, दूसरे में महा-बल, तीसरे में लिलतांगदेव, चौथे में राजावच्यजंघ, पाँचवें में भोग-भूमि का आर्य, छठे में श्रीधर देव, सातवें में सुवधि, आठवें में अच्युतेन्द्र, नौवें में वच्यनामि तथा दसवें में सर्वार्थिसिद्धि में अहिमन्द्र हुआ और वहाँ से च्युत होकर सब इन्द्रों द्वारा वन्दनीय ऋषभदेव हुआ।

सर्वप्रथम कुषाणकाल में ऋषभ की मूर्तियों का निर्माण प्रारम्भ हुआ । मथुरा से प्राप्त मूर्तियों में कन्धों पर तीन या पाँच लटकती हुई केश वल्लिरियों से सुशोभित ऋषभ को ध्यानमुद्रा में आसीन या कायो-त्सर्ग में खड़ा दिखाया गया है। गुप्तकाल में मथुरा के साथ ही चौसा और अकोटा से भी ऋषभ की मूर्तियाँ मिली हैं। ल० छठी शती ई० की अकोटा से प्राप्त ऋषभ की कायोत्सर्ग मूर्ति में यक्ष-यक्षी के रूप में सर्वानुभूति एवं अम्बिका का भी अंकन हुआ है। घोती से युक्त स्वेता-म्बर परम्परा की अकोटा से प्राप्त उपर्युक्त उदाहरण में यक्ष-यक्षी निःसन्देह पारम्परिक नहीं है क्योंकि पारम्परिक यक्ष-यक्षी के रूप में गोमुख और चक्रेश्वरी का उल्लेख मिलता है। ल० ७वीं शती ई० से सभी क्षेत्रों में ऋषभनाथ की स्वतंत्र मृतियाँ बनीं। यह उल्लेखनीय है कि उत्तर भारत के दिगम्बर स्थलों पर ऋषभ सर्वीधिक लोकप्रिय तीर्थंकर थे जिनकी मथुरा, देवगढ़, खजुराहो (चित्र २), राजगिर आदि स्थलों (चित्र १) पर सर्वाधिक मूर्तियाँ बनीं । किन्तु दक्षिण में उत्तर भारत की तुलना में ऋषभनाथ की बहुत कम मूर्तियाँ बनीं। यही कारण है कि राष्ट्रकृट कलाकेन्द्र एलोरा में ऋषभ की केवल पाँच मृतियाँ आकारित हैं जबिक पार्श्वनाथ और महावीर की ऋमशः २७ और १२ मृतियाँ उत्कीर्ण हैं। यही नहीं बादामी और अयहोल जैसे प्रारम्भिक चालुक्य स्थलों पर भी पार्श्वनाथ और महावीर की मूर्तियाँ उत्कीर्ण हुई किन्तु ऋषभनाथ की मूर्ति नहीं बनी। राष्ट्रकूट शासक अमोघवर्ष के सम-कालीन जिनसेन के आदिपुराण में ऋषभनाथ के जीवनचरित्र की जिस विस्तार के साथ चर्चा मिलती है उस परिप्रेक्ष्य में एलोरा की जैन गुफाओं में ऋषभ की केवल पाँच मूर्तियों का मिलना विशेष आश्चर्यजनक है। इसी सन्दर्भ से यह भी आश्चर्यजनक है कि जहाँ ऋषभपुत्र बाहुबली

गोम्मटेश्वर की एलोरा में १५ से अधिक मूर्तियाँ हैं वहीं आदि तोर्थंकर ऋषभ की मूर्तियाँ तुलनात्मक दृष्टि से अत्यत्प हैं। एलोरा तथा दक्षिण भारत के अन्य स्थलों पर ऋषभ मूर्तियों की न्यूनता का अभाव सम्भवतः इस बात का संकेत है कि व्यवहारिक यानी मूर्त अभिव्यक्ति में ऋषभनाथ पार्श्व एवं महाबीर की तुलना में कम लोकप्रिय थे।

ल० ८वीं शती ई० में मूर्तियों में ऋषभ के वृषभ लांछन और ९वीं-१०वीं शती ई० में पारम्परिक यक्ष-यक्षी गोमुख और चक्रेश्वरी का अंकन प्रारम्भ हुआ। १२१ ऋषभ की जटा, वृषभ लांछन, गाय के मुखन वाले परशुधारी गोमुख यक्ष तथा शंख, चक्र, गदा धारिणी गरुडवाहना चक्रेश्वरी ऋषभ के निरूपण में स्पष्टतः शिव और विष्णु के प्रभाव का संकेत देते हैं। ऋषभ के जीवन के पंचकल्याणकों एवं अन्य प्रसंगों का विस्तृत शिल्पांकन कल्पसूत्र के चित्रों और ११वीं-१२वीं शती ई० के ओसियाँ और कुम्भारिया जैसे स्थलों पर मिलते हैं जिनमें ऋषभ के जन्म के सन्दर्भ में मांगलिक स्वप्नों, विभिन्न कर्मों की शिक्षा देने, राज्याभिषेक, दीक्षा, कैवल्य एवं निर्वाण कल्याणकों का अंकन हुआ है (चित्र ३७)। १२२

एलोरा की गुफा सं० ३०, ३२ और ३३ में क्रमशः दो-दो और एक ऋषभ मूर्तियाँ मिली हैं। गुफा सं० ३० के दोनों उदाहरणों में ध्यानस्थ तीर्थं करों के कन्धों पर लटकती केश वल्लिरयों के आधार पर ऋषभनाथ की पहचान की जा सकती है। गुफा सं० ३२ के दो उदाहरणों में से एक में द्वितीर्थी और दूसरे में पंचतीर्थी तीर्थं कर मूर्तियों में जटाओं के साथ ऋषभनाथ का अंकन हुआ है जिनमें क्रमशः दो और पाँच तीर्थं करों की कायोत्सर्ग और निर्वंस्त्र मूर्तियाँ देखी जा सकती हैं। गुफा सं० ३३ में भी द्वितीर्थी जिन मूर्ति में ऋषभनाथ की कायोत्सर्ग मूर्ति उत्कीर्ण है। इस प्रकार एलोरा में ऋषभ की केवल दो स्वतंत्र मूर्तियाँ मिलो हैं और उनमें भी वृषभ लांछन एवं पारम्परिक यक्ष-यक्षी का अंकन नहीं हआ है।

### (२) अजितनाथः

उत्तरपुराण के ४८वें पर्व में दूसरे तीर्थंकर अजितनाथ के जन्म से लेकर निर्वाण पर्यन्त कथा का संक्षेप में उल्लेख है। इनका जन्म साकेत नगरी के इक्ष्वाकुवंशीय काश्यपगोत्री राजा जितशत्रु के यहाँ हुआ था। १२३ इनकी माता का नाम विजयसेना था। १२४ पृथ्वी पर आने के

छह माह पूर्व से ही इन्द्र की आज्ञा से कुबेर ने इनके घर में रतनों की वृष्टि की। १२५ ऐसे ही रतनों की वृष्टि का उल्लेख सभी तीर्थं करों के सम्बन्ध में आता है। जैठ महीने के अमावस के दिन रोहिणी नक्षत्र में रात्रि के समय माता विजयसेना ने सोलह शुभस्वप्न देखे। इन सोलह स्वप्नों को देखने के बाद उन्होंने अपने मुख में प्रवेश करता एक मदोन्मत्त हाथी देखा। १२६ प्रातःकाल महारानी ने महाराज जितशत्र से इन स्वप्नों का फल पूछा तथा अपने गर्भ में तीर्थं कर के अवतीर्ण होने के बारे में ज्ञान प्राप्त किया।

माधशुक्ल दशमी के दिन महारानी विजयसेना ने बालक को जन्म दिया। सुन्दर शरीर के धारक भावी तीर्थंकर का देवों ने मेरपर्वत पर ले जाकर जन्माभिषेक कल्याणक किया और उनका नाम अजितनाथ रखा। १२० स्वेताम्बर परम्परा में तीर्थंकरों का नामकरण दिगम्बर परम्परा के समान इन्द्र द्वारा न होकर अन्य किसी कारण से हुआ। अजितनाथ के नामकरण के सम्बन्ध में उल्लेख है कि जब से वे माता विजया के गर्भ में आए, राजा जितशत्रु को कोई जीत नहीं सका। इसलिये माता-पिता ने बालक का नाम अजितनाथ रखा।

अजितनाथ की आयु बहत्तर लाख पूर्व की तथा शरीर चार सौ पचास धनुष ऊँचा था। सभी तीर्थं करों की आयु व शरीर की ऊँचाई का विवरण 'पूर्व' व 'धनुष' के रूप में दिया गया है। हरिवंशपुराण में इसकी व्याख्या इस प्रकार है—एक लाख वर्ष में चौरासी का गुणा करने पर एक पूर्वाङ्ग होता है। चौरासी लाख पूर्वाङ्गों का एक पूर्व होता है। चौरासी लाख पूर्वाङ्गों का एक पूर्व होता है। चौरासी लाख पूर्वाङ्गों का एक पूर्व होता है। भर्य इसी प्रकार छह अंगुलों का एक पाद, दो पादों की एक वित्तिस्ति, दो वितिस्तियों का एक हाथ, दो हाथों का एक किष्कु तथा दो किष्कुओं का एक दण्ड अथवा धनुप होता है। भर्य २४ तीर्थं करों की आयु व शरीर की ऊँचाई इत्यादि क्रम-क्रम से घटती दिखलायी देगी जो अवस्पिणी काल की एक प्रमुख विशेषता रही है।

बहुत समय तक राज्य का उपभोग करने के बाद जब एक दिन अजित महल की छत पर बैठे थे वहीं उन्होंने बहुत भारी उलका देखी। उसी समय से उन्हें इस संसार के प्रति विर्यन्त उत्पन्न हो गयी। लौकान्तिक देवों ने ब्रह्मस्वर्ग से आकर उनके विर्यन्तिपूर्ण विचारों की प्रशंसा की। अजित ने अपने पुत्र अजितसेन को राज्य देकर स्वयं सहेतुक वन में सप्तपर्ण वृक्ष के समीप एक हजार अन्य राजाओं के साथ दीक्षा

ली। उसी समय इन्द्रादि देवों ने उनका दीक्षा कल्याणक किया। अव दिक्षा लेते ही इन्हें चतुर्थ मनः पर्ययक्षान उत्पन्न हो गया और दूसरे दिन वह साकेत नगरी पहुँचे जहाँ ब्रह्मा नामक राजा ने उन्हें यथाक्रम से दान देकर पंचाइचर्य प्राप्त किया।

बारह वर्ष छद्मस्थ अवस्था में बिताने के बाद पौषशुक्ल एकादशी १३१ के दिन रोहिणी नक्षत्र में उन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुयी। १३३ महापुराण (पुज्यदन्तकृत) में कैवल्य की प्राप्ति होने पर इन्द्र द्वारा की गयी स्तुति में इन्हें भूतनाथ, नागों को धारण करने वाला, भभूत से अलंकृत कारीर व तीन नेत्रों वाला तथा हर (शिव), ब्रह्मी, विष्णु, महेश नामों से अभिहित किया गया है और इनके हाथ में चक्र लांछन का उल्लेख हुआ है। १३३ उपर्युक्त विशेषताएँ एवं नाम स्पष्टतः शिव, ब्रह्मा, विष्णु सहित ब्राह्मण त्रिदेवों से सम्बन्धित हैं जो आदिपुराण में ऋषभनाथ के लिए प्रयुक्त हुआ है।

कैवल्य प्राप्ति के बाद अजित समस्त आर्य क्षेत्र में विहार कर सम्मेदाचल पर पहुँचे और वहीं एक मास तक स्थिर निवास कर चैत्र शुक्ल पंचमी के दिन रोहिणी नक्षत्र में प्रातःकाल उन्होंने मुक्ति पद प्राप्त किया। <sup>938</sup>

अजितनाथ की मूर्तियों का निर्माण ल० छठीं-सातवीं शती ई० में प्रारम्भ हुआ जिसके प्रारम्भिक उदाहरण राज्य संग्रहालय, लखनऊ में हैं। मूर्तियों में अजितनाथ के साथ गज लांछन का अंकन लोकप्रिय था। किन्तु पारम्परिक यक्ष-यक्षी महायक्ष एवं अजितबला (या अजिता या विजया) का निरूपण नहीं किया गया। दिगम्बर परम्परा में अजितनाथ की यक्षी रोहिणी बतायी गयी हैं। यद्यपि देवगढ़, खजुराहो, राजगिर, उड़ीसा को नवमुनि एवं बारभुजी गुफाओं जैसे दिगम्बर स्थलों पर अजितनाथ की कुछ मूर्तियाँ बनीं किन्तु उनमें पारम्परिक यक्ष-यक्षी का निरूपण नहीं हुआ। 1934

दक्षिण भारत में अजितनाथ की मूितयों के उदाहरण अत्यल्प हैं। एलोरा की जैन गुफाओं में केवल तीन मूितयाँ मिली हैं जो गुफा सं० ३२ में हैं। दो उदाहरणों में द्विती थीं तीर्थं कर मूितयों में सिहासन के मध्य में धर्मचक के दोनों ओर दो गज आकृतियों का अंकन अजितनाथ के गज लांछन का अंकन है। तीनों ही उदाहरणों में अजितनाथ ध्यानमुद्रा में आसीन हैं और उनके साथ सामान्य प्रातिहार्य भी दिखाये गये हैं। किन्तु, यक्ष-यक्षी का उकेरन किसी भी उदाहरण में नहीं हुआ है।

#### (३) सम्भवनाथ :

अजितनाथ के बाद श्रावस्ती के इक्ष्वाकुवंशीय राजा दृढ़राज के यहाँ सम्भवनाथ का जन्म हुआ। इनकी माता का नाम सुषेणा तथा पिता का नाम दृढ़राज था। १३६ फाल्गुन शुक्ला अष्टमी के दिन माता सुषेणा ने सोलह शुभस्वप्न तथा मुख में प्रवेश करता एक हाथी देखा। महाराज से उन स्वप्नों का फल जानकर वह अति प्रसन्न हुयीं और कार्तिक शुक्ल पौर्णमासी के दिन मृगशिरा नक्षत्र में उन्होंने तीन ज्ञानों से युक्त अहमिन्द्र पुत्र को जन्म दिया। इन्द्रों ने उनका जन्मकल्याणक उत्सव किया व उनका नाम सम्भवनाथ रखा। १३० श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार जब से ये गर्भ में आये देश की भूमि चारों ओर धान्य से लहलहा उठी, अतः माता-पिता ने इनका नाम सम्भवनाथ रखा। १३०

सम्भवनाथ की आयु साठ लाख पूर्व व शरीर चार सौ धनुष ऊँचा था। आयु का एक चौथाई भाग बीत जाने पर उन्हें राज्य का वैभव प्राप्त हुआ। बहुत समय तक राज्य का उपभोग करते हुए किसी दिन मेघों का विभ्रम देखकर उन्हें समस्त नश्वर विषयों के प्रति विरिक्त उत्पन्न हो गयी और उन्होंने अपना राज्य पुत्र को देकर सहेतुक वन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण की। दीक्षा छेते ही उन्हें मनःपर्ययज्ञान प्राप्त हो गया। दूसरे दिन भिक्षा प्राप्त करने हेतु. सम्भवनाथ ने श्रावस्ती नगरी में प्रवेश किया और वहाँ के सुरेन्द्रदत्त नामक राजा से दान में आहार प्राप्त किया। चौदह वर्षों तक छद्मस्थ अवस्था में कठोर साधना के बाद कार्तिक कृष्ण चतुर्थी के दिन शाल्मली वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान प्राप्त हुआ। उसी समय कल्पवासियों तथा ज्योतिष्क आदि तीन प्रकार के देवों ने चौथा ज्ञानकल्याणक उत्सव किया। तदनन्तर धर्म का उपदेश देने के उद्देश्य से सम्भवनाथ ने बहुत समय तक आर्थ देशों का विहार किया। आयु का एक माह शेष रहने पर विहार बन्द कर एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर चैत्र शुक्ल षष्ठी के दिन इन्होंने मोक्ष प्राप्त किया। उसी समय देवों ने इनका निर्वाण कल्याणक किया।

सम्भवनाथ की प्राचीनतम मूर्ति कुषाणकाल में मथुरा में बनी जिसमें पीठिका लेख में नामोल्लेख के आधार पर सम्भवनाथ की पहचान की जा सकी है। मध्ययुग में सम्भवनाथ की केवल कुछ ही मूर्तियाँ देवगढ़, खजुराहो, बिजनौर एवं उड़ीसा की नवमुनि व वारभुजी

गुफाओं में प्राप्त हुई हैं। एलोरा में सम्भवनाथ की कोई मूर्ति नहीं मिली है।

## (४) अभिनग्दन :

सम्भवनाथ के बाद चौथे तीर्थंकर अभिनन्दन हुए जिनका जन्म अयोध्या नगरी के इक्ष्वाकुवंशीय काश्यपगोत्री राजा स्वयंवरम के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम सिद्धार्थी था। अन्य तीर्थंकरों के समान इनके भी जन्म के छह माह पूर्व से देवों द्वारा रत्नवृष्टि की गयी और माता द्वारा सोलह शुभ स्वप्नों तथा मुख में प्रवेश करता हुआ हाथी देखा गया। माघ शुक्ल द्वादशी के दिन माता सिद्धार्थी ने पुत्र को जन्म दिया। जन्म के बाद अन्य देवों के साथ इन्द्र ने उन्हें सुमेर पर्वत पर छे जाकर क्षीरसागर के जल से उनका अभिषेक किया तथा अभिनन्दन नाम रखा। १४० इबेताम्बर परम्परा के अनुसार जब से अभिनन्दन माता के गर्भ में आये, सर्वत्र प्रसन्तता छा गई अतः माता-पिता व परिजनों ने मिलकर इनका नाम अभिनन्दन रखा। १४१

इनकी आयु पचास लाख पूर्व थी। पिता द्वारा प्राप्त राज्य का उपभोग करते हुए जब उनकी आयु के साढ़े छत्तीस लाख पूर्व बीत गये तो एक दिन उन्होंने आकाश में मेघों द्वारा निर्मित एक हल के आकार को बनते और थोड़ी ही देर में विनष्ट होते देखा जिससे उन्हें इस नश्वर शरीर व संसार के प्रति विरक्ति हो गयी और तभी लौका-न्तिक देवों ने आकर उनकी पूजा व निष्क्रमण कल्याणक किया। तदनन्तर उन्होंने अग्र उद्यान में आकर एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा ग्रहण की। उसी समय उन्हें मन अर्थग्रज्ञान उत्पन्न हो गया।

दूसरे दिन भोजन (प्रथम पारणा) प्राप्त करने के लिये इन्होंने साकत नगरी में प्रवेश किया और वहाँ के राजा इन्द्रदत्त द्वारा आहार प्राप्त किया। छद्मस्थ अवस्था में मौन पूर्वक अठारह वर्ष बीत जाने के बाद पौष शुक्छ चतुर्दशी के दिन सातवें पुनर्वसु नक्षत्र में इन्हें असन वृक्ष के नीचे केवलज्ञान प्राप्त हुआ। देवों ने उनकी ज्ञान-कल्याणक पूजा की। अनेक वर्षों तक पृथ्वी पर धर्म का उपदेश देने के बाद सम्मेद-पर्वत पर वैशाख शुक्ल षष्ठी के दिन अभिनन्दन ने निर्वाण प्राप्त किया। १४२ उसी समय इन्द्र ने आकर उनकी पूजा व स्तुति की।

जैन कला में अभितन्दन की स्वतन्त्र मूर्तियाँ बहुत कम उत्कीर्ण हुईं। इनका लांछन कपि बताया गया है और यक्ष-यक्षी यक्षेश्वर (या ईश्वर ) और कालिका (या काली या विष्वश्यंखला) हैं। अभिनन्दन की स्वतन्त्र मूर्तियाँ केवल देवगढ़, खजुराहो एवं उड़ीसा की नवमुनि और बारभुजी गुफाओं में उस्कीर्ण हैं। १४३ एलोरा में अभिनन्दन की एक भी मूर्ति नहीं मिली है।

# (५) सुमतिनाथ

पाँचवें तीर्थंकर सुमितनाथ का जन्म अयोध्या नगरी के इक्ष्वाकुन वंशीय राजा मेघरथ के यहाँ हुआ था। इनकी माता मंगला ने १६ शुभ स्वप्न तथा मुख में प्रवेश करता एक हाथी देखा। चैत्र शुक्ल एकादशी के दिन मघा नक्षत्र में माता मंगला ने तीन ज्ञान के धारक व सत्पुरुषों में श्लेष्ठ अहमिन्द्र के जीव को जन्म दिया। इन्द्र ने अन्य देवों के साथ सुमेरु पर्वंत पर ले जाकर इनका जन्माभिषेक किया और उनका नाम 'सुमिति' रखा। १४४ इवेताम्बर परम्परा में उल्लेख है कि बालक के गर्भ में रहते हुए इनकी माता ने बड़ी-बड़ी समस्याओं का अनायास ही हल निकालाथा, इसो कारण महाराज ने इनका नाम सुमितनाथ रखा। १४५

सुमितनाथ की आयु चालीस लाख पूर्व व शरीर तीन सौ धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के दस लाख पूर्व बीत जाने पर उन्हें साम्राज्य प्राप्त हुआ। लम्बे समय तक राज्य का उपभोग करने के बाद आत्मा में स्थिरता लाने के उद्देश्य से उन्हें इस संसार व विषयों से विरिक्त हो गयी। उसी समय सारस्वत आदि लौकान्तिक देवों ने उनकी स्तुति की। सुमित ने सहेतुक वन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण की। उसी समय उन्हें मनःपर्ययक्षान उत्पन्न हो गया।

बीस वर्ष छद्मस्थ अवस्था में बिताने के बाद प्रियंगु वृक्ष के नीचे योग धारण कर चैत्र शुक्ल एकादशी के दिन इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। तदनन्तर अठारह क्षेत्रों में विहार व धर्म का उपदेश देने के बाद जब इनकी आयु एक माह शेष रह गई, तब एक हजार मुनियों के साथ सम्मेदिशिखर पर प्रतिमायोग धारण कर चैत्र शुक्ल एकादशी के दिन मघा नक्षत्र में इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। १४६ उत्तरपुराण में सुमितनाथ को गर्भकल्याणक के समय 'सद्योजात', जन्माभिषेक के समय 'वाम', दीक्षाकल्याणक के समय 'अघोर', केवलज्ञान प्राप्त करने पर 'ईशान' तथा निर्वाण प्राप्त करने पर 'तत्पुरुष' कहा गया है जो स्पष्टतः पंचानन शिव के महादेव या महेश स्वरूप से सम्बन्धित हैं। १४७ ज्ञातव्य है कि शिव के महेश मूर्तियों के उदाहरण महाराष्ट्र में एलिकैण्टा और एलोरा (गुफा सं० १६)

से मिले हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि न केवल ऋषभनाथ बल्कि कई अन्य तीर्थंकरों की अवधारणा भी शिव से प्रभावित थी।

अभिनन्दन के समान ही सुमितनाथ की भी १०वीं शती ई० से पूर्व की एक भी मूर्ति नहीं मिली है। केवल खजुराहो एवं महोबा के दिगम्बर तथा कुभारिया और आबू जैसे श्वेताम्बर स्थलों से सुमितनाथ की मूर्तियाँ मिली हैं। इनमें या तो पारम्परिक लांछन क्रौक्ष्म पक्षी उत्कीर्ण है या पीठिका लेख में तीर्थंकर का नाम दिया है। किन्तु पारम्परिक यक्ष-यक्षी तुम्बर (या महाकाली या नरदत्ता) का अंकन नहीं किया गया है। १४८ दक्षिण भारत और यहाँ तक कि एलोरा में भी सुमितनाथ की एक भी मूर्ति नहीं बनी।

### · (६) **यद्मप्रभ**ः

छठें तीर्थंकर पद्मप्रभ का जन्म कौशाम्बी नगरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा धरण के यहाँ हुआ। इनकी माता का नाम सुसीमा था जो पद्मप्रभ के गर्भ में आने के छह माह पूर्व से रत्न वृष्टि आदि अतिशयों से सम्मानित थीं। अन्य जिन माताओं के समान इन्होंने भी सोलह शुभस्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखा। तदनन्तर कार्तिक कृष्ण त्रयोदशी के दिन इन्होंने जिन बालक को जन्म दिया जिसका इन्द्रों ने मेरु पर्वत पर ले जाकर क्षीरसागर के जल से अभिषेक किया और 'पद्मप्रभ' नाम रखा। भूष श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार गर्भकाल में माता को पद्म (कमल) की शय्या में सोने का दोहद उत्पन्न होने तथा बालक के शरीर की प्रभा पद्म क समान होने के कारण ही इनका नाम पद्मप्रभ रखा गया। भूष

इनकी आयु तीस लाख पूर्व थी तथा शरीर दो सौ पचास धनुष ऊँचा था। जब उनकी आयु का एक चौथाई भाग बीत चुका तब उन्होंने राज्य प्राप्त किया और जब उनकी आयु सोलह पूर्वाग कम एक लाख पूर्व की रह गयी तब किसी समय दरावजे पर बँधे हाथी की दशा सुनने से इन्हें इस संसार व भोगों से विरिक्त हो गयी तब चतुर्निकाय देवों ने उनका दीक्षा-कल्याणक किया। छह मास छद्मस्थ अवस्था में व्यतीत करने के बाद चैत्र शुक्ल पौर्णमासी के दिन चित्रा नक्षत्र में वट वृक्ष के नीचे इन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया। जीवों को मोक्ष का मार्ग बताते हुए पद्मप्रभ ने सम्मेदिशखर पर एक माह तक एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर फाल्गुन कृष्ण चतुर्थी के दिन चित्रानक्षत्र में निर्वाण प्राप्त किया।

तीयंकर (या जिन): ७९

पद्मप्रभ का लांछन पद्म और यक्ष-पक्षी कुसुम एवं अच्युता (या मानसी या मनोवेगा) हैं। पद्मप्रभ की भी केवल कुछ ही मूर्तियाँ खजुराहो, छत्तरपुर, देवगढ़ एवं ग्वालियर से मिली हैं जिनमें पद्म लांछन दिखाया गया है किन्तु यक्ष-यक्षी खजुराहो के पार्खनाथ मन्दिर के अतिरिक्त अन्य किसी उदाहरण में निरूपित नहीं हुए हैं। उड़ीसा की बारभुजी एवं त्रिशुल गुफाओं में भी पद्मप्रभ की ध्यान मुद्रा में आसीन दो मूर्तियाँ देखी जा सकती हैं। भूर एलोरा में पद्मप्रभ की एक भी मूर्ति नहीं मिली है।

# ं(७) सुपादर्वनाथ :

सुपार्श्वनाथ का जन्म वाराणसी नगरी के इक्ष्वाकुवंशीय राजा सुप्रतिष्ठ के यहाँ हुआ था। इनकी माता पृथ्वीषेणा ने भी अन्य जिन माताओं की तरह १६ शुभस्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखा था। ज्येष्ठ शुक्ल द्वादशी के दिन पृथ्वीषेणा ने अहमिन्द्र को जन्म दिया जिसका इन्द्रों ने सुमेरु पर्वत पर ले जाकर जन्माभिषेक किया और उसका नाम सुपार्श्व रखा। क्षेत्र इवेताम्बर परम्परा के अनुसार गर्भ-काल में माता के पार्श्व के शोभन रहे होने के कारण, बालक का नाम सुपार्श्वनाथ रखा गया है। अप इनकी आयु २० लाख पूर्व और शरीर दो सौ धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के पाँच लाख पूर्व बीत जाने पर इन्होंने साम्राज्य स्वीकार किया। इन्हें किसी दिन ऋतु परिवर्तन देख कर राज्यलक्ष्मी व समस्त नश्वर पदार्थों के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गयी। तभी लौकान्तिक देवों ने आकर इनकी स्तुति की और सुपार्श्व ने एक तजार राजाओं के साथ दीक्षा ग्रहण की। इसी समय इन्हें मनः पर्यय ज्ञान उत्पन्न हो गया।

नौ वर्षों तक छद्मस्थ अवस्था में मौन धारण करने के बाद शिरीष वृक्ष के नीचे ध्यानारूढ़ मुपार्श्व को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। उसी समय देवों ने इनकी पूजा की। आयु का एक माह शेष रहने तक इन्होंने धर्म का उपदेश देते हुए पृथ्वी पर विहार किया और सम्मेद शिखर पर एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर फाल्गुन कृष्ण सप्तमी के दिन सूर्योदय के समय निर्वाण प्राप्त किया।

जैन प्रतिमाशास्त्रीय ग्रन्थों में सुपार्श्वनाथ का लांछन स्वस्तिक बताया गया है और उनके सिर पर एक, पाँच या नौ सर्पफणों के छत्र के ऋदर्शन का उल्लेख किया गया है। सुपार्श्व के यक्ष-यक्षी मातंग और शान्ता (या काली) हैं। १०वीं शती ई० से सुपार्श्व की मूर्तियाँ बनीं जिनके उदाहरण ल० सभी स्वेताम्बर व दिगम्बर कला केन्द्रों पर देखें जा सकते हैं। सिर पर पाँच सर्पफणों के नियमित अंकन के कारण ही सुपार्श्व के साथ स्वस्तिक लांछन केवल देवगढ़ और खजुराहो के कुछ उदाहरणों में दिखाया गया है। दिगम्बर कला केन्द्रों पर सुपार्श्व की सर्वाधिक स्वतंत्र मूर्तियाँ बनीं जिनके सर्वाधिक उदाहरण देवगढ़ और खजुराहो में हैं। प्लोरा में सुपार्श्व की केवल एक मूर्ति मिली है जो गुफा सं० ३२ में हैं। पाँच सर्पफणों के छत्र से आच्छादित सुपार्श्व कायोत्सर्ग में निर्वस्त्र खड़े हैं। सुपार्श्व के साथ प्रातिहार्य और यक्ष-यक्षो का अंकन नहीं हुआ।

## (८) चन्द्रप्रभस्वामी :

आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभ का जन्म चन्द्रपुर नामक नगर के राजा।
महासेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम लक्ष्मणा था। इन्होंने
भी १६ शुभस्वप्नों का दर्शन किया था। पौषकुष्ण एकादशी के दिन चन्द्रप्रभ का जन्म हुआ और उस अवसर पर देवों ने इनका जनकल्या-णक किया। उनके जन्म लेते ही पृथ्वी मण्डल का समूह अथवा नील-कमलों का समूह अत्यन्त विकसित हो गया था। इसीलिये इन्द्र ने उनका नाम 'चन्द्रप्रभ' रखा। १९५० स्वेताम्बर परम्परा के अनुसार माता ने गर्भकाल में चन्द्रपान की इच्छा पूर्ण की तथा बालक के शरीर की प्रभा भी चन्द्रमा के समान थी, इसी कारण उनका नाम चन्द्रप्रभ रखा गया।

इनकी आयु दस लाख पूर्व तथा शरीर एक सौ पचास धनुष ऊँचा था। आयु के दो लाख पचास हजार पूर्व व्यतीत हो जाने पर उनका राज्याभिषेक हुआ और राज्य का उपभोग करते हुए एक दिन दर्पण में अपना मुख कमल देखते समय इन्हें संसार के प्रति विरिक्त उत्पन्न हो गयी। तब चन्द्रप्रभ ने अपना राज्य वरचन्द्र नामक पुत्र को देकर सर्वन्तुर्क नामक वन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा ग्रहण की। तद्नन्तर जिनकल्प मुद्रा में तीन माह बिताकर उन्होंने नागवृक्ष के नीचे केवलज्ञान की प्राप्ति की। देवों ने उसी समय इनकी ज्ञानकल्याणक पूजा की। चन्द्रप्रभ के चौतीस अतिशयों व आठ प्रातिहायों का भी उल्लेख उत्तरपुराण में हुआ है। समस्त आर्य देशों में विहार और धर्मतीर्थं की प्रवृत्ति करते हुए चन्द्रप्रभ सम्मेद शिखर पर पहुँचे। वहाँ

विहार बन्द कर एक हजार मुनियों के साथ एक माह तक प्रतिमा-योग धारण कर फाल्गुन कृष्ण सप्तमी के दिन ज्येष्ठा नक्षत्र में इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। <sup>१५९</sup>

यद्यपि एलोरा में चन्द्रप्रभ की एक भी मूर्ति नहीं मिली है किन्तु अन्य क्षेत्रों में गुप्तकाल से ही चन्द्रप्रभ की स्वतंत्र मूर्तियों के उदाहरण मिलते हैं (चित्र ३)। इन उदाहरणों में चन्द्रप्रभ के शिश लांछन का अंकन हुआ है किन्तु पारम्परिक यक्ष-यक्षी विजय (या श्याम) एवं भृकृटि (या ज्वाला) का रूपायन नहीं मिलता। खजुराहो, देवगढ़ तथा उड़ीसा की बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं की दिगम्बर परम्परा की मूर्तियों के अतिरिक्त उड़ीसा में कोणार्क के समीप ककतपुर एवं उ० प्र० में कौशाम्बी (चित्र ४) से भी चन्द्रप्रभ की मूर्तियाँ मिली हैं। १६०

## सुविधिनाच ( या पुष्पदन्त ) :

नौवें तीर्थंकर सुविधिनाथ (या पुष्पदन्त) का जन्म भरतक्षेत्र के काकन्दी नामक नगरी के काश्यपगोत्री राजा सुग्रीव के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम जयरामा था। इन्होंने भी अन्य जिन माताओं की ही तरह १६ शुभ स्वप्न देखे तथा देवों द्वारा रत्नवृष्टि से हर्षित हुई। मार्गशीर्ष शुक्ल प्रतिपदा के दिन सुविधि का जन्म हुआ। उसी समय देवों के साथ आकर इन्द्रों ने क्षीरसागर के जल से उनका अभिषेक किया और पुष्पदन्त नाम रखा। १६१ श्वेताम्बर परम्परा में इनके नामकरण के सन्दर्भ में उल्लेख है कि महाराज सुग्रीव ने सोचा कि बालक के गर्भकाल में माता सब विधियों से कुशल रहीं इसलिये इनका नाम सुविधिनाथ और गर्भकाल में माता को पुष्प का दोहद उत्पन्न हुआ इसलिए पुष्पदन्त नाम रखा जाय। १६२

इनकी आयु दो लाख पूर्व और शरीर सौ धनुष ऊँचा था। राज्याभिषेक के बाद राज्य करते हुए जब उनकी आयु के पचास हजार पूर्व व अट्ठाईस पूर्वाग बीत गये तो एक दिन दिशाओं का अवलोकन करते समय उल्कापात देखकर उन्हें इस नश्वर संसार के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गयो और आत्मज्ञान उत्पन्न हुआ। उसी समय लौकान्तिक देवों ने आक र उनकी पूजा की। इन्होंने सुमित नामक पुत्र को राज्य सौंपकर पुष्पकवन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण की। उसी समय इन्हें मनःपर्यंथज्ञान उत्पन्न हो गया। तदनन्तर छद्मस्थ अवस्था में चार वर्ष तक तपस्या में अपना समय व्यतीत करने के बाद

कार्तिक शुक्ल द्वितीया के दिन मूल नक्षत्र में नागवृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। चतुर्णिकाय देवों के इन्द्रों द्वारा समवसरण की रचना की गयी। इस तरह बारह सभाओं से पूजित पुष्पदन्त आर्य-देशों में विहार करते हुए सम्मेदशिखर पर पहुँचे और भाद्रशुक्ल अष्टमी के दिन मूल नक्षत्र में निर्वाण पद प्राप्त किया। १६३

विदिशा (म००प्र) से मिली चौथी शती ई० की पुष्पदन्त की ध्यानस्थ मूर्ति के बाद ११वीं शती ई० के पूर्व की कोई दूसरी स्वतंत्र मूर्ति नहीं मिली है। अन्य तीर्थंकरों की अपेक्षा पुष्पदन्त की स्वतंत्र मूर्ति नहीं मिली है। अन्य तीर्थंकरों की अपेक्षा पुष्पदन्त की स्वतंत्र मूर्तियों की संख्या नगण्य है जिसके दो उदाहरण उड़ीसा की बारभुज़ी एवं त्रिशूल गुफाओं में उत्कीर्ण हैं। पुष्पदन्त का लांछन मकर है और यक्ष-यक्षी अजित एवं सुतारा (या महाकाली) हैं। १९४ एलोरा में पुष्पदन्त की एक भी मूर्ति नहीं है।

### १०. शीतलनाथ :

दसवें तीर्थंकर शीतलनाथ का जन्म भरतक्षेत्र के मलय नामक देश के इक्ष्वाकुवंशीय राजा दृढ़रथ के यहाँ हुआ था। इनकी माता सुनन्दा ने भी पूर्ववत् सोलह मांगलिक स्वप्नों तथा मुख में प्रवेश करता हुआ हाथी देखा। सुनन्दा ने माघकृष्ण द्वादशी के दिन जिन पुत्र को जन्म दिया जिसका देवों ने सुमेर पर्वंत पर ले जाकर जन्माभिषेक किया और 'शीतलनाथ' नाम रखा। १९६५ श्वेताम्बर परम्परा में इनके नामकरण के सन्दर्भ में उल्लेख है कि बालक के गर्भकाल में महाराज दृढ़रथ के शरीर में भयंकर दाह-ज्वर की पीड़ा थी जो विभिन्न उपचारों से भी शान्त नहीं हुई। एक दिन सुनन्दा देवी के कर स्पर्श मात्र से ही वह वेदना बिल्कुल शान्त हो गयी व तन-मन में शीतलता छा गयी। अतः सबने मिलकर बालक का नाम शीतलनाथ रखा। १९६६

शीतलनाथ की आयु एक लाख पूर्व और शरीर नब्बे धनुष ऊँचा था। आयु का चतुर्थ भाग बीत जाने पर उन्हें राज्यपद प्राप्त हुआ। जब उनकी आयु का चतुर्थ भाग शेष रह गया तो एक दिन बन में विहार करते हुए उन्होंने पाले के समूह को क्षण भर में नष्ट होता देखा। उसी समय उन्हें समस्त नश्वर पदार्थी एवं संसार से विरिक्ति हो गयी और उन्होंने सहेतुक बन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा ली। तदनन्तर छद्मस्थ अवस्था में तीन वर्ष व्यतीत करने के बाद एक दिन बेल के वृक्ष के नीचे पौष कृष्ण चतुर्दशी के दिन पूर्वाषाढ़ नक्षत्र में इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। अनेक देशों में धर्मोपदेश एवं विहार करते हुए ये सम्मेदशिखर पर पहुँचे, जहाँ पर एक माह का योग निरोध कर प्रतिमायोग धारण कर एक हजार मुनियों के साथ आश्विन शुक्ला अष्टमी के दिन पूर्वाधाढ़ नक्षत्र में मोक्ष प्राप्त किया। उसी समय इन्द्र ने इनका पंचकल्याणक किया। <sup>९६७</sup>

शीतलनाथ के १०वीं शती ई० से पूर्व की एक भी स्वतंत्र मूर्ति नहीं मिली है। स्वतंत्र मूर्तियों के उदाहरण बारभुजी गुफा, आरंग एवं त्रिपुरी (म० प्र०) और कुम्भारिया से मिले हैं। शीतल का लांछन श्रीवत्स है और यक्ष-यक्षी के रूप में ब्रह्म (या ब्रह्मा) एवं अशोका (या मानवी) का उल्लेख मिलता है। १९८० एलोरा में शीतलनाथ की कोई मूर्ति नहीं मिली है।

#### ११. श्रेषां पनाथ :

११वें तीर्थंकर श्रेयांसनाथ का जन्म भरत क्षेत्र के सिंहपुर नामक नगर के इक्ष्वाकुवंशीय राजा विष्णु के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम नन्दा था। फाल्गुन कृष्ण एकादशी ( क्वेताम्बर परम्परा के अनुसार फाल्गुन कृष्ण द्वादशी ) के दिन इनका जन्म हुआ था। सौध-मेन्द्र ने जिनबालक को महामेरु पर्वंत पर ले जाकर क्षीरसमुद्र के जल से उनका अभिषेक किया और श्रेयांस नाम रखा। १६९ क्वेताम्बर परम्परा के अनुसार जिन बालक के जन्म होने से समस्त राजपरिवार व राष्ट्र का श्रेय-कल्याण हुआ, अतः माता-पिता ने इनका नाम श्रेयांसनाथ रखा। १७०

श्रेयांसनाथ की आयु चौरासी लाख वर्ष तथा शरीर अस्सी धनुष ऊँचा था। कुमारावस्था के इक्कीस लाख वर्ष व्यतीत हो जाने पर उन्होंने राज्य प्राप्त किया तथा बयालीस वर्ष तक राज्य करने के बाद एक दिन वसन्त ऋतु का परिवर्तन देखकर इन्हें इस नश्चर संसार के प्रति विरिक्त उत्पन्न हो गयी। तभी लौकान्तिक देवों ने आकर इनकी स्तुति की। अपना राज्य पुत्र को सौंप कर ये मनोहर नामक उद्यान में गये और वहाँ एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण की।

छद्मस्थ अवस्था में दो वर्ष बीत जाने पर तुम्बुर वृक्ष के नोचे माघ-कृष्ण अमादस्या के दिन श्रवण नक्षत्र में इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। कई वर्षों तक धर्म का उपदेश देते और विहार करते हुए श्रेयांसनाथ सम्मेदिश खर पर पहुँचे और वहाँ एक माह तक प्रतिमायोग धारण

कर उन्होंने श्रावण शुक्ला पूर्णमासी के दिन धनिष्ठा नक्षत्र में मोक्ष प्राप्ता किया। उसी समय देवों ने उनका निर्वाण कल्याणक किया। "<sup>99</sup>

श्रेयांसनाथ का लांछन गेंडा और यक्ष-यक्षी ईश्वर एवं मानवी (या गौरी) हैं। श्रेयांसनाथ की ११वीं-१३वीं शती ई० की केवल कुछ-ही स्वतंत्र मूर्तियाँ मिली हैं जिनके उदाहरण बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं, इन्दौर संग्रहालय एवं कुम्भारिया के पार्श्वनाथ मन्दिर में है। १७२ एलोरा में श्रेयांस की एक भी मूर्ति नहीं मिली है।

### १२. वासुपूज्य :

बारहवें तीर्थंकर वासुपूज्य का जन्म इक्ष्वाकुवंशीय काश्यपगोशी राजा वसुपूज्य के यहाँ हुआ था। इनकी माता जयावती भी अन्य जिन माताओं की तरह छह माह पूर्व देवों द्वारा रत्नवृष्टि से सम्मानित हुई थीं। तदनन्तर फान्गुन कृष्णपक्ष के चतुर्दशी के दिन वाष्ण योग में वासुपूज्य का जन्म हुआ जिसका सौधर्म आदि देवों ने सुमेरु पर्वंत पर ले जाकर कलश द्वारा क्षीर सागर से लाये हुए जल द्वारा जन्माभिषेक किया और वासुपूज्य नाम रखा। "अ श्वेताम्बर परम्परा में इनके नामकरण के सम्बन्ध में उल्लेख है कि महाराज वसुपूज्य का पुत्र होने के कारण इनका नाम 'वासुपूज्य' रखा गया।

वासुपूज्य की आयु बहत्तर लाख वर्ष तथा शरीर सत्तर धनुष ऊँचा था व कान्ति कुंकुम के समान थी। कुमार काल के अट्ठारह लाख वर्ष बीतने पर उन्हें इस संसार से वैराग्य हो गया। उसी समय लौकान्तिक देवों द्वारा उनकी स्तुति व देवों द्वारा दीक्षाकल्याणक अभिषेक किया गया। वासुपूज्य मनोहरोद्यान नामक वन में जाकर छह सो छिहत्तर राजाओं के साथ दोक्षित हो गये। हेमचन्द्र तथा जिनसेन ने वासुपूज्य को अविवाहित बताया है। छद्मस्थ अवस्था में एक वर्ष व्यतीत करने के बाद माध शुक्ल द्वितीया के दिन कदम्ब वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। उसी समय सौधर्म आदि इन्हों ने उनकी ज्ञानकल्याणक पूजा की। विहार व धर्म का उपदेश देते हुए जब उनकी आयु का एक माह शेष रह गया तब इन्होंने चौरानबे मुनियों के साथ भाद्रपद शुक्ला चतुर्दशी के दिन मोक्ष प्राप्त किया।

१०वीं शती ई० से ही वासुपूज्य की मूर्तियाँ बनीं जिनके केवल कुछ ही उदाहरण मिले हैं जो शहडोल, बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं तथा विमलवसही और कुम्भारिया में देखे जा सकते हैं। वासुपूज्य का लांछन

तीर्यंकर (मा जिन) : ८५

मिहिष है और यक्ष-यक्षी के रूप में कुमार एवं चन्द्रा (या गान्धारी) का उल्लेख मिलता है। १७५ एलोरा में वासुपूज्य की एक भी मूर्ति नहीं है।

#### १३. विमलनाथ :

तेरहवें तीर्थंकर विमलनाथ का जन्म काम्पिल नामक नगर के ऋषभदेव के वंशज कृतवर्मा के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम जयश्यामा था। माघ शुक्ल चतुर्थी के दिन माता जयश्यामा ने जिन पुत्र को जन्म दिया। जन्माभिषेक करने के बाद देवों ने जिन पुत्र का नाम 'विमलवाहन' रखा। श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार बालक के गर्भ में रहने के समय माता तन-मन से निर्मल बनी रहीं इसी कारण महाराज ने बालक का नाम 'विमलनाथ' रखा। 1984

इनकी आयु साठ लाख वर्ष व शरीर साठ धनुष ऊँचा था। पन्द्रह् लाख वर्ष का कुमार काल बीत जाने पर इनका राज्याभिषेक हुआ और राज्य का उपभोग करते हुए जब उनकी आयु के तीस लाख वर्ष बीत गये तो एक दिन हेमन्त ऋतु में बर्फ की शोभा को तत्स्रण विलीन होता हुआ देखकर उन्हें संसार से वैराग्य हो गया। उसी समय सारस्वत आदि लौकान्तिक देवों ने उनकी स्तुति व अन्य देवों ने दीक्षा कल्याणक उत्सव किया। तीन वर्ष व्यतीत हो जाने पर माध शुक्ल षष्ठी के दिन जामुन के वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। उसी समय देवों द्वारा उनके लिये देव दुन्दुभि आदि आठ मुख्य प्रातिहार्यों को प्रकट करने का उल्लेख सर्वप्रथम गुणभद्र कृत उत्तरपुराण में 'विमलनाथ' के साथ मिलना है। अनेक देशों में विहार करने के बाद सम्मेदिशखर पर एक माह का निरोध धारण कर, आठ हजार छह सौ मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर आषाढ़ कृष्ण अष्टमी के दिन उन्होंने मोक्षा प्राप्त किया।

ल० ९वीं शती ई० से विमलनाथ की स्वतन्त्र मूर्तियों के उदाहरण मिलते हैं जिसका एक प्रारम्भिक उदाहरण वाराणसी से मिला है और सम्प्रित सारनाथ संग्रहालय में सुरक्षित है (चित्र ५)। कुछ अन्य उदाहरण बटेश्वर (आगरा), अलुआरा और बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं तथा विमलवसही से मिले हैं। विमलनाथ के साथ लांछन के रूप में वराह का और यक्ष-यक्षी के रूप में षण्मुख एवं विदिता (या चेरोट्या) का उल्लेख हुआ है। "९ एलोरा में विमलनाथ की एक भी मूर्ति नहीं मिली है।

#### १४. अनन्तनाथ :

चौदहवें तीर्थंकर अनन्तनाथ का जन्म अयोध्या नगरी के इक्ष्वाकुवशी काश्यपगोत्री राजा सिंहसेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता जयश्यामा ने भी अन्य जिन माताओं की तरह सोलह शुभस्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखा। ज्येष्ठ कृष्णा द्वादशी के दिन इनका जन्म हुआ और तभी इन्द्रों ने उन्हें मेश्पर्वंत पर ले जाकर जन्माभिषेक किया एवं 'अनन्तजित्' नाम रखा। '९०९ श्वेताम्बर परम्परा में इनके नामकरण के सम्बन्ध में उल्लेख है कि नामकरण के समय महाराज सिंहसेन ने विचार किया—''बालक की गर्भावस्था में आक्रमणार्थ आये हुए अतीव उत्कट अपार शत्रु सैन्य पर भी मैंने विजय प्राप्त की, अतः इस बालक का नाम अनन्तनाथ रखा जाय।'' पट०

इनकी आयु तीन लाख वर्ष व शरीर पचास धनुष ऊँचा था। इनका रंग सुवर्ण के समान था व इन्हें सभी शुभ लक्षणों से युक्त बताया गया है। राज्याभिषेक के बाद अनेक वर्षों तक राज्य का उपभोग करने के बाद एक दिन उल्कापात देखकर इन्हें संसार से विरक्ति हो गयी। लौकान्तिक देवों द्वारा पूजित होने के बाद अपने पुत्र को राज्य सौंप कर ये सहेतुक वन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षित हो गये और उसी समय उन्हें मनःपर्यंय ज्ञान प्राप्त हुआ। १९८१ छद्मस्थ अवस्था में तपश्चरण करते हुए दो वर्ष व्यतीत हो जाने पर चैत्र कृष्ण अमावस्था के दिन रेवती नक्षत्र में पीपल वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्त हुई। अनेक वर्षों तक प्रसिद्ध देशों में धर्म का उपदेश देते हुए अन्त में सम्मेद-शिखर पर एक माह का योग निरोध कर चैत्र कृष्ण अमावस्था के दिन इन्हें मोक्ष की प्राप्त हुई।

अनन्तनाथ का लांछन श्येन पक्षी या रीछ तथा यक्ष-यक्षी पाताल एवं अंकुश (या अनन्तमित ) हैं। १२वीं-१३वीं शती ई० की अनन्तनाथ की केवल दो स्वतन्त्र मूर्तियाँ बारभुजी गुफा और विमलवसही से मिली हैं। भे<sup>द</sup>ें एलोरा में इनकी एक भी मूर्ति नहीं हैं।

## १५. धर्मनाथः

पन्द्रहवें तीर्थंकर धर्मनाथ का जन्म रत्नपुर नगर के राजा भानु के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम सुप्रभा था। माब शुक्ला त्रयोदशी के दिन पुष्य नक्षत्र में सुप्रभा ने जिन बालक को जन्म दिया जिसका इन्द्रों ने सुमेरु पर्वत पर ले जाकर क्षीरसागर के जल से अभिषेक किया द

तीर्थंकर (या जिन)ः ८७

इनकी आयु दस लाख वर्ष और शरीर एक सौ अस्सी हाथ ऊँचा था। कुमार काल के ढाई लाख वर्ष व्यतीत हो जाने पर इन्हें राज्य प्राप्त हुआ और राज्य करते हुए पाँच लाख वर्ष व्यतीत हो जाने पर एक दिन उल्कापात देखकर इन्हें इस संसार से विरक्ति हो गयी। उसी समय लौकान्तिक देवों ने आकर इनका दीक्षा कल्याणक किया। अपने ज्येष्ठ पुत्र को राज्य देकर इन्होंने शालवन उद्यान में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा धारण किया और उसी समय इन्हें मनःपर्ययज्ञान उत्पन्न हो गया। छद्मस्थ अवस्था में एक वर्ष व्यतीत हो जाने पर पौष शुक्ल पूर्णिमा के दिन पुष्य नक्षत्र में सप्तच्छद वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। अनेक वर्षों तक विहार व धर्म का उपदेश देने के बाद सम्मेदशिखर पर ज्येष्ठ शुक्ला चतुर्थी के दिन धर्मनाथ ने निर्वाण प्राप्त किया। 1966

वज्र लांछन एवं किन्तर और कन्दर्पा (या मानसी) यक्ष-यक्षी वाले धर्मनाथ की केवल कुछ ही मूर्तियाँ बारभुजी और त्रिशूल गुफाओं, इन्दौर संग्रहालय और विमलवसही से मिली हैं। १८७ एलोरा में धर्मनाथ की एक भी मूर्ति नहीं उत्कीर्ण है।

## १६. शान्तिनाथ :

सोलहर्वे तीर्थंकर शान्तिनाथ को चक्रवर्ती पद भी प्राप्त था। ऋषभ, पार्श्व और महावीर के बाद निःसंदेह शान्तिनाथ जैनधर्म के सर्व्यधिक महत्त्वपूर्ण तीर्थंकर थे जिनसे सम्बन्धित कई स्वतन्त्र चरित-ग्रन्थों की भी रचना की गयी।

इनका जन्म हस्तिनापुर के काश्यपगोत्री राजा विश्वसेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम ऐरा था। इन्होंने भी अन्य जिन माताओं की तरह सोलह शुभ स्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखने के बाद गर्भ धारण किया था। ज्येष्ठ कृष्ण चतुर्दशी के दिन इन्होंने जिन बालक को जन्म दिया जिसे इन्द्र ऐरावत हाथी पर सुमेरु पर्वंत पर ले गये और वहाँ क्षीरसागर के जल से अभिषेक करने के बाद इनका नाम 'शान्तिनाथ' रखा। श्वेताम्बर परम्परा में इनके नामकरण के सम्बन्ध में उल्लेख है कि इनके जन्म से पूर्व हस्तिनापुर में महामारी से

लोग भयाकान्त थे जो इनके गर्भ में आने के साथ ही शान्त हो गयी, फलस्वरूप इनका नाम 'शान्तिनाथ' रखा गयी। १९८८

इनकी आयु एक लाख वर्ष व शरीर चालीस धनुष ऊँचा था। उत्तरपुराण में सर्वप्रथम शान्तिनाथ के चिह्नों का ही उल्लेख मिलता है जिसके अनुसार उनके शरीर में ध्वज, तोरण, सूर्य, चन्द्र, शंख तथा चक्र आदि चिह्न थे। अनेक प्रकार के सुखों का उपभोग करते हुए जब कुमारकाल के उनके पचीस हजार वर्ष बीत गये तब उन्हें राज्य प्राप्त हुआ और राज्य का भी पचीस हजार वर्ष ब्यतीत हो जाने पर इन्हें तेज को प्रकट करने वाले चौदह रत्न—चक्र, छत्र, खड्ग, दण्ड, काकिणी, चर्म, चूड़ामणि, पुरोहित, स्थपित, सेनापित, गृहपित, कन्या, गज तथा अश्व और नौ निधियाँ प्राप्त हुईं। १८० ये सभी चक्रवर्ती पद के सूचक हैं। ऋषभपुत्र भरत चक्रवर्ती के देवगढ़ से प्राप्त मूर्तियों में भी नव निधियों और १४ रत्नों का अंकन देखा जा सकता है। १९०

चक्रवर्ती रूप में अनेक प्रकार के भोगों का उपभोग करते हुए पुनः उनके पचीस हजार वर्ष व्यतीत हो गये। एक दिन दर्पण में अपने दो प्रतिबिम्ब देखकर उन्हें संसार से विरिक्त हो गयी, तदुपरान्त नारायण नामक अपने पुत्र को राज्य सौंपकर ये दीक्षित हो गये। तत्पश्चात् शान्तिनाथ ने सहस्राम्रवन में जाकर पंचमुष्टियों से केशों का लुंचन किया और वस्त्रआदि समस्त उपकरण छोड़कर दिगम्बर मुद्रा धारण कर लिया। इन्द्र ने उनके केशों को पिटारे में रखकर क्षीरसागर में प्रवाहित कर दिया। तदुपरान्त शान्तिनाथ ने मन्दिरपुर नगर के राजा सुमित्र से प्रासुक आहार प्राप्त किया। छद्मस्थ अवस्था में सोलह वर्ष व्यतीत करने एवं धर्म का उपदेश देने हेतु विहार करने के बाद आयु के एक माह शेष रहने पर सम्मेदिशखर पर इन्होंने ज्येष्ठ कृष्ण चतुर्देशों के दिन निर्वाण प्राप्त किया।

शान्तिनाथ की स्वतंत्र मूर्तियों का अंकन ल० ७वीं शती ई० से ही उत्तर भारत के विभिन्न श्वेताम्बर और दिगम्बर कला केन्द्रों पर लोकप्रिय था। देवगढ़, खजुराहो, चाँदपुर, कुंभारिया तथा कई अन्य स्थलों
पर शान्तिनाथ के मन्दिरों का भी निर्माण हुआ। शान्तिनाथ की स्वतंत्र
मूर्तियों के उदाहरण मुख्यतः देवगढ़, खजुराहो चाँदपुर, कुंभारिया,
विमलवसही, कौशाम्बी, मालादेवी मन्दिर (ग्यारसपुर), अहाड़, राजपारा (मिदनापुर), पक्बीरा (पुरुलिया) और बारभुजी एवं तिशूल

गुफाओं से मिलते हैं जिनमें मृग लांछन अंकित है किन्तु पारम्परिक यक्ष-यक्षी गरुड एवं निर्वाणी (या महामानसी) के स्थान पर अधिकांशतः कुबेर और अम्बिका निरूपित हैं। विमलवसही एवं कुंभारिया के शान्तिनाथ और महावीर मन्दिरों (११वीं-१२वीं शती ई०) के वितानों पर शान्तिनाथ के जीवन दृश्यों का विस्तारपूर्वक अंकन हुआ है जिसमें शान्तिनाथ के पूर्व जन्म की कथा को भी अभिव्यक्त किया गया है (चित्र ३८-३९,)। १९१२ उत्तरभारत में यद्यपि शान्तिनाथ का शिल्पांकन विशेष लोकप्रिय था किन्तु दक्षिण भारत से इनकी मूर्ति के उदाहरण नहीं मिले हैं। एलोरा में भी शान्तिनाथ की कोई मूर्ति नहीं है।

### १७. कुन्युनाय :

सत्रहवें तीर्थंकर कुन्थुनाथ चक्रवर्ती भी थे। इनका जन्म हस्तिनापुर के कौरववंशी काश्यपगोत्री राजा सूरसेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम श्रीकान्ता था जिन्होंने देवों द्वारा की गयी रत्नवृष्टि से पूजित होने, सोलह शुभस्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखने के बाद सर्वार्थंसिद्धि के अहमिन्द्र को गर्भ में धारण किया। वैशाख शुक्ल प्रतिपदा के दिन आग्नेय योग में जिन वालक का जन्म होने पर इन्द्र एवं अन्य देवों तथा धरणेन्द्र ने सुमेरु पर्वत पर ले जाकर क्षीरसागर के जल से उनका अभिषेक किया और 'कुन्थु' नाम रखा। १९३ इवेताम्बर परम्परा के अनुसार जन्म अवसर पर महाराज ने मित्रजनों के समक्ष कहा—''गर्भ समय में बालक की माता ने कुन्थु नामक रत्नों की राशि देखी अतः बालक का नाम 'कुन्थुनाथ' रखा जाता है।'' १९४

इनकी आयु पंचानबे हजार वर्ष व शरीर पैंतीस धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के तेइस हजार सात सौ पचास वर्ष व्यतीत हो जाने पर इन्हें राज्य व इतना ही समय और व्यतीत हो जाने पर चक्रवर्ती लक्ष्मी प्राप्त हुईं। एक दिन षडंग सेना सहित वन में क्रीड़ा को गये कुन्थुनाथ जब वापस नगर की ओर लौट रहे थे तभी मार्ग में एक मुनि को आतप-योग में स्थित देख व अपने पूर्वभव का स्मरण कर उन्हें आत्मज्ञान उत्पन्न हुआ और निर्वाण प्राप्त करने की इच्छा से संसार के प्रति उन्हें विरक्ति हो गयी। उसी समय लौकान्तिक देवों ने उनका स्तवन किया। कुन्थु ने सहेतुक वन में एक हजार राजाओं के साथ दीक्षा भ्यारण की। उसी समय उन्हें मन:पर्यंय ज्ञान उत्पन्न हो गया।

कठिन तपश्चरण करते हुए सोलह वर्षं व्यतीत हो जाने पर एक

दिन तिलक वृक्ष के नीचे चैत्र शुक्ला तृतीया के दिन उन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। अनेक देशों में धर्मोपदेश हेतु विहार करते हुए जब आयु का एक माह शेष रह गया तब सम्मेदिशखर पर एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर वैशाख शुक्ला प्रतिपदा के दिन कृतिका नक्षत्र में उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। १९९५ लगभग ११वीं शती ई० से कृन्थुनाथ की मूर्तियों के कुछ उदाहरण मिले हैं जो अलुअर (बिहार), बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं, राजपूताना संग्रहालय, अजमेर व विमलक्सही में देखे जा सकते हैं। कृन्थु का लांछन छाग (या बकरा) और यक्ष-यक्षी गन्धर्व एवं बला (या अच्युता या जया) हैं। १९९६ एलोरा में कृन्थुनाथ की मूर्ति नहीं है।

#### १८. अरनाथ:

अठारहवें तीर्थंकर अरनाथ चक्रवर्ती भी थे जिनका जन्म हस्तिनापुर के सोमवंशी काश्यपगोत्री राजा सुदर्शन के यहाँ हुआ था। इनकी माता मित्रसेना ने भी सोलह शुभस्वप्न देखे तथा देवों द्वारा गर्भंकल्याणक उत्सव के बाद मृगशिर शुक्ल चतुर्दशी के दिन पुष्य नक्षत्र में तीन ज्ञानों से सुशोभित उत्तम पुत्रको जन्म दिया। उनके जन्म कल्याणक में विभिन्न उत्तमदेव अपने देवियों के साथ सम्मिलित हुए। 1989

अरनाथ तीर्थंकर की आयु चौरासी हजार वर्ष तथा शरीर तीस धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के इक्कीस हजार वर्ष तथा इतना ही और समय बीत जाने पर इन्हें राज्य व चक्रवर्ती पद प्राप्त हुआ। एक दिन शरद ऋतु के मेघों को अकस्मात् विलय होता देख कर इन्हें इस संसार के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गयी और तभी अपने अरविन्द कुमार नामक पुत्र को राज्य देकर अरनाथ सहेतुक वन में चले गये और वहाँ एक हजार राजाओं के साथ दीक्षित हो गये। 1996 छद्मस्थ अवस्था में सोलह वर्ष व्यतीत हो जाने के बाद कार्तिक शुक्ला द्वादशी के दिन रेवती नक्षत्र में आग्नवृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई।

विभिन्न देशों में धर्म का उपदेश देने के लिये विहार करते हुए जब उनकी आयु का एक माह शेष रह गया तब सम्मेदिशिखर पर एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर चैत्र कृष्ण अमावस्या के दिन रेवती नक्षत्र में इन्होंने मोक्ष प्राप्त किया। चक्रवर्ती होने के कारण अरनाथ को भी चौदह रत्नों व नौ निधियों का अधिपति मानाः गया है। १९९९

अरनाथ का लांछन दिगम्बर परम्परा में मत्स्य बताया गया है जबिक यक्ष और यक्षी यक्षेन्द्र और घारिणी (या तारावती) हैं। १०वीं शती ई० की सहेठ-महेठ (गोंडा, उ० प्र०) से प्राप्त मत्स्य लांछन से युक्त अरनाथ की एक मूर्ति राज्य संग्रहालय, लखनऊ में सुरक्षित है। कुछ अन्य मूर्तियाँ मध्यप्रदेश के अहाड़, मदनपुर एवं बजरंगगढ़ तथा बारभुजी गुफा से प्राप्त हुई हैं। २०० एलोरा में अरनाथ की कोई मूर्ति नहीं है।

#### १९, मल्लिनाथः

उन्नीसवें तीर्थंकर मिल्लिनाथ का जन्म मिथिला नगरी के इक्ष्वाकुन वशी काश्यपगोत्री राजा कुम्भ के यहाँ हुआ था। इनकी माता प्रजावती थो। मृगिशर सुदी एकादशी के दिन अश्यिनी नक्षत्र में माता प्रजावती ने जिन बालक को जन्म दिया जो सभी लक्षणों से युक्त थे और जिनका देवों ने सुमेरु पर्वत पर ले जाकर क्षीरसागर के जल से अभिषेक किया व 'मिल्लिनाथ' नाम रखा। २०१ श्वेताम्बर परम्परा में मिल्लिनाथ को नारी तीर्थंकर बताया गया है। नायाधम्मकहाओं में नारी तीर्थंकर मिल्लिनाथ के जीवन से सम्बन्धित घटनाओं के विस्तृत उल्लेख हैं। २०२ श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार माता के गर्भकाल में पुष्यशय्या पर सोने का दोहद उत्पन्न हुआ अतः महाराज कुम्भ ने नामकरण के समय इनका नाम 'मल्ली' रखा। २०३

मिल्लिनाथ की आयु पचपन हजार वर्ष व शरीर पचीस धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के सौ वर्ष व्यतीत हो जाने पर जब इनके विवाह के लिये नगर सजाया जा रहा था तभी इन्हें अपने पूर्वजन्म का स्मरण हो आया और संसार से विरिक्त हो गयी। छद्मस्थ अवस्था में छह दिन बीत जाने पर अशोक वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई। धर्मीपदेश हेतु विहार करते हुए जब उनकी आयु का एक माह शेष रह गया तब सम्मेदाचल पर फाल्गुन शुक्ला पंचमी के दिन इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया। १०४

नारी तीर्थंकर के रूप में उकेरित ११वीं शती ई० की एक श्वेताम्बर मूर्ति उन्नाव से मिली है और वर्तमान में राज्य संग्रहालय, लखनऊ में सुरक्षित है। मूर्ति में वक्षस्थल का उभार और वेणी के रूप में प्रदिश्ति केश रचना द्रष्टव्य है। दिगम्बर परम्परा की तीन मूर्तियाँ क्रमशः

बारभुजी एवं त्रिशूल गुफाओं तथा रामवन संग्रहालय, सतना में हैं। र०० एलोरा में मल्लिनाथ की मूर्ति नहीं है।

# २०. मुनिसुव्रत :

बीसवें तीर्थंकर 'मुनिसुब्रत' का जन्म राजगृह नगर के हरिवंशी काक्यपगोत्री राजा सुमित्र के यहाँ हुआ था । इनकी माता का नाम सोमा था। इन्द्रों ने अन्य तीर्थंकरों की भाँति इनका भी सुमेरु पर्वंत पर ले जाकर क्षीरसागर के जल से अभिषेक किया और 'मुनिसुव्रत' नाम रखा। २०६ इवेताम्बर परम्परा के अनुसार गर्भकाल में इनकी माता सम्यक् रीति से मुनि की तरह ब्रत का पालन करती रहीं अतः महाराज सुमित्र ने इनका नाम 'मुनिसुव्रत' रखा। २०० उत्तरपुराण के ६७वें पर्व में आठवें बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण के रूप में रामकथा के तीनों प्रमुख चरितों राम, लक्ष्मण और रावण का भी उल्लेख हुआ है जो मुनिसुव्रत के समकालीन थे। इनकी आयु तीस हजार वर्ष, शरीर बीस धनुष ऊँचा और कान्ति मयुर के कण्ठ के समान नीली थी। आय के पन्द्रह हजार वर्ष व्यतीत हो जाने पर एक दिन उनके भागहस्ती ने अपने पूर्वभव का स्मरण कर जब खाना-पीना छोड़ दिया तभी इन्हें भी नश्वर संसार के प्रति विरक्ति हो गयी और इन्होंने दीक्षा धारण कर लिया। तपश्चरण करते हुए छद्मस्थ अवस्था में ग्यारह माह व्यतीत हो जाने पर चम्पक वृक्ष के नीचे वैशाख कृष्ण नवमी के दिन श्रवण नक्षत्र में इन्होंने केवलज्ञान प्राप्त किया । चिरकाल तक आर्यक्षेत्र में धर्म का उपदेश देते हुए जब उनकी आयु का एक माह शेष रह गया तब सम्मेद-शिखर पर एक हजार मुनियों के साथ प्रतिमा योग धारण कर इन्होंने मोक्ष प्राप्त किया । २०८

जैनकला में मुनिसुन्नत की मूर्तियाँ ९वीं शती ई० से ही मिलने लगती हैं, इनका लांछन कूमें और यक्ष-यक्षी वरुण एवं नरदत्ता (या बहुरूपिणी) हैं। विमलवसही, कुम्भारिया, बजरामठ (ग्यारसपुर, म० प्र०), आगरा, खजुराहो, बारभुजी गुफा एवं राजिगर में मुनिसुन्नत की कई मूर्तियाँ मिली हैं (चित्र ७)। दिगम्बर स्थलों की मूर्तियों में मुनिसुन्नत की बहु-रूपिणी यक्षी को शय्या पर लेटे दिखाया गया है जबिक आगरा से मिली और राज्य संग्रहालय, लखनऊ में सुरक्षित 'मुनिसुन्नत' लेख से युक्त मूर्ति के परिकर में जीवन्त स्वामी महावीर एवं बलराम और कृष्ण की आकृतियों के अतिरिक्त यक्ष-यक्षी के रूप में कुबेर और अम्बिका का

अंकन हुआ है। स्मरणीय है कि मुनिसुन्नत के समकालीन राम और लक्ष्मण रहे हैं जबकि बलराम और कृष्ण परवर्ती २२वें तीर्थंकर नेमिनाथ के समकालीन थे।<sup>२०९</sup> आश्चर्य है कि एलोरा में मुनिसुन्नत की एक भी मूर्ति नहीं बनी।

#### २१. निमनाथ :

२१वें तीर्थंकर निमनाथ का जन्म मिथिला नगरी के वृषभदेव के वंशज, काञ्यपगोत्री राजा विजय महाराज के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम विप्पिला था। जन्म के छह माह पूर्व से देवों ने इनके आँगन में रत्नवृष्टि द्वारा इनकी पूजा की व श्री, ही तथा धृति आदि देवियों ने विभिन्न प्रकार से इनकी सेवा की। इन्होंने भी अन्य जिन माताओं की तरह सोलह शुभ स्वप्न देखेथे। आषाढ़ कृष्ण दशमी के दिन स्वाति नक्षत्र में इन्होंने जिन बालक को जन्म दिया जिसका देवों ने जन्मकल्याणक उत्सव किया तथा उनका नाम 'नमिनाथ' रखा ।<sup>२९०</sup> क्वेताम्बर परम्परा में उल्लेख है कि गभिवस्था में जब शत्रुओं ने मिथिला नगरी को घेर लिया था, तब राजप्रसाद की छत से जाकर उन शत्रओं की ओर इनकी माता द्वारा सौम्य दृष्टि से देखने पर शत्रु राजा का मन बदल गया और वह महाराज विजय के चरणों में जाकर झक गया। उसके इस अप्रत्याशित नमन के कारण ही बालक का नाम 'निमनाथ' रखा गया। २९१ इनकी आयु दस हजार वर्ष व शरीर पन्द्रह धनुष ऊँचा था। कुमारकाल के ढाई हुँजार वर्ष व्यतीत होने पर उन्हें राज्य पद प्राप्त हुआ और राज्य करते हुए जब पाँच हजार वर्ष बीत गये तब एक दिन वन में विहार के लिये गये निमनाथ को, आकाश मार्ग से दर्शनार्थं आये दो देवकुमारों से, अपने तीर्थंकर होने के बारे में पता चला और उसी समय उन्हें संसार से विरक्ति हो गयी। तद्नन्तर निम सुपुत्र नामक पुत्र को राज्य सौंप कर चैत्रवन नामक उद्यान में एक हजार राजाओं के साथ उन्होंने दीक्षा धारण की । छद्मस्थ अवस्था में नव वर्ष व्यतीत हो जाने पर मार्गशीर्ष शुक्ल पक्ष की एकादशी के दिन बकुल वृक्ष के नीचे इन्हें केवलज्ञान की प्राप्ति हुई।

तद्नन्तर धर्म का उपदेश देते और विहार करते हुए जब उनकी वायु का एक माह शेष रह गया तब उन्होंने एक हजार मुनियों के साथ सम्मेदशिखर पर जाकर प्रतिमा योग धारण कर मोक्ष प्राप्त किया। र १२

निमनाथ की केवल कुछ ही मूर्तियाँ कुम्भारियाँ, लूगवतही, पटनाः

संग्रहालय एवं बारभुजी गुफा में देखी जा सकती हैं। निम का लांछन नीलोत्पल और यक्ष-यक्षी भृकुटि एवं गान्धारी (या चामुण्डा) हैं। २९३ एलोरा में इनकी भी कोई मूर्ति नहीं उत्कीर्ण है।

## २२. नेमिनाथ (या अरिष्टनेमि):

२२वें तीर्थंकर नेमिनाथ का जन्म हरिवंश के काश्यपगोत्री शिखामणि राजा समुद्रविजय के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम शिव देवी था जिन्होंने सोलह शुभ स्वप्न व मुख में प्रवेश करता उत्तम हाथी देखने व गर्भ में तीर्थंकर के अवतीर्ण होने का समाचार राजा द्वारा जानने के बाद श्रावण शुक्ला षष्ठी के दिन चित्रा नक्षत्र में तीन ज्ञान के धारक जिन बालक को जन्म दिया। ज्ञातव्य है कि ऋषभनाथ के बाद नेमिनाथ, पार्वनाथ एवं महावीर ही सर्वाधिक लोकप्रिय तीर्थंकर रहे हैं। नेमिनाथ का बलराम और कृष्ण के चचेरे भाई होने के कारण विशेष महत्त्व रहा है। बलराम और कृष्ण को ६३ शलाकापुरुषों की सूची में क्रमशः ९वें बलभद्र और ९वें नारायण के रूप में निरूपित किया गया है। जन्म के बाद सौधर्म आदि नेमिनाथ को ऐरावत गज पर सुमेरु पर्वत पर छे गये और सुवर्णमय एक हजार आठ कलकों में भरे हुए क्षीरसागर के जल से इनका अभिषेक कर 'नेमि' नाम से सम्बोधित किया। २१४ व्येताम्बर परम्परा में उल्लेख है कि ''गर्भकाल में महाराज सभी प्रकार के अरिष्टीं से बचे रहे तथा माता ने अरिष्ट रत्ननाम चक्र-नेमि का दर्शन किया, इसलिये इस बालक का नाम 'अरिष्टनेमि' रखा गया।''<sup>२ ५५</sup>

इनकी आयु एक हजार वर्ष की तथा शरीर दस धनुष ऊँचा था। अनेक प्रकार के सुखों का उपभोग करते हुए वे द्वारावती नगरी में चिरकाल तक रहे। एक दिन शरद ऋतु में जब नेमिनाथ मनोहर नामक सरोवर में अन्तःपुर के अन्य लोगों के साथ सिम्मिलत श्रीकृष्ण की पत्नी सत्यभामा के साथ जल-कीड़ा कर रहे थे तब उन दोनों के बीच चतुराई पूर्ण मनोहर वार्तालाप हुआ। स्नान के बाद जब नेमिनाथ ने सत्यभामा से अपने स्नान के वस्त्रों को घो डालने के लिये कहा तो सत्यभामा उनके आगे कृष्ण के साहस का परिचय देते हुए कहने लगीं कि "क्या आप वह श्रीकृष्ण हैं जिन्होंने नागशय्या पर चढ़कर शार्षण नामक दिव्य धनुष चढ़ा दिया था तथा शंख नाद किया था? सत्यभामा की इन बातों को सुनकर नेमिनाथ आयुधशाला में गये और वहाँ नागशय्या पर चढ़कर धनुष की प्रत्यंचा चढ़ा कर शंख बजा दिया। कृष्ण को

जब इसके बारे में सूचना मिली तो उन्होंने नेमिनाथ का विवाह कर देना उचित समझा क्योंकि बहुत समय बाद नेमिनाथ का चित्त राग से युक्त हुआ था।<sup>२९६</sup>

कृष्ण ने नेमिनाथ के विवाह के लिये राजा उग्रसेन से उनकी पुत्री राजीमती की याचना की और विवाहोत्सव आरम्भ किया। किन्तु दूसरे दिन कृष्ण के हृदय में यह लोभ उत्पन्न होने पर कि कहीं नेमिनाथ सारा राज्य न ले लें, उन्होंने नेमिनाथ के मन में विरक्ति उत्पन्न करने के उद्देश्य से आखेटकों द्वारा बहुत से मृगों को पकड़वा कर उन्हें एक स्थान पर बन्द करवा दिया और रक्षकों को यह आदेश दिया कि नेमिनाथ द्वारा मृगों के बारे में पूछे जाने पर उन्हें यह बताया जाय कि इन मृगों को उनके विवाहोत्सव के अवसर पर दिये जाने वाले भोज के लिये आहार स्वरूप लाया गया है। २९७ दिशाओं का अवलोकन करने के लिये तिकले नेमिनाथ ने जब करण स्वर में आर्तनाद करते दौड़ते, प्यासे मृगों को देखा और यह भी जान लिया कि कृष्ण ने राज्य ग्रहण की आशंका से उनके साथ ऐसा कपट किया है तो उसी समय उन्हें इस संसार से विरक्ति हो गयी। तभी लौकान्तिक देवों ने आकर उन्हें पूर्वभव का स्मरण करवाया तथा इन्द्रों ने दोक्षा कल्याणक किया।

तत्पश्चात् नेमिनाथ ने सहस्राम्रवन में जाकर एक हजार राजाओं के साथ संयम धारण कर लिया और पारणा के लिये द्वारावती नगरी गये जहाँ वरदत्त से प्रासुक आहार प्राप्त किया। तपस्या करते हुए छद्मस्थ अवस्था के जब उनके छप्पन दिन व्यतीत हो गये तब एक दिन रैवतक (गिरनार) पर्वत पर एक बाँस के वृक्ष के नीचे उन्हें केवलज्ञान प्राप्त हुआू। अनेक देशों में विहार करने के बाद वे द्वारावती नगरी गये और वहाँ पर कृष्ण व बलदेव को धर्म के स्वरूप का उपदेश दिया। इस प्रकार ६९९ वर्ष ९ माह तक और चार दिनों तक विहार करने के बाद ५३३ मुनियों के साथ एक माह तक योग निरोधक कर नेमिनाथ ने मोक्ष प्राप्त किया। २१८

नेमिनाथ की मूर्तियाँ पहली शती ई० से ही बनने लगीं जिसके उदाहरण मथुरा से प्राप्त हुए हैं। नेमि का लांछन शंख है जो कृष्ण से उनके सम्बन्ध का सूचक है। नेमि के यक्ष-यक्षी गोमेध एवं अम्बिका हैं। कला में यक्ष के रूप में कुबेर का अंकन हुआ है। दिगम्बर स्थलों पर कुषाणकाल से ही नेमिनाथ के पार्खों में हलधर बलराम और शंख, चक्रधारी कृष्ण का अंकन हुआ है जिसके परवर्ती उदाहरण मथुरा के अतिरिक्त देवगढ़ से भी मिले हैं (चित्र ८)। नेमिनाथ की मूर्तियाँ जहाँ पर लोकप्रियता के क्रम में ऋषभनाथ, पार्श्वनाथ एवं महावीर के बाद रही हैं वहीं दक्षिण भारत में नेमिनाथ की मूर्तियों के उदाहरण लगभग नगण्य हैं। लूणवसही, कुम्भारिया तथा कई अन्य स्थलों पर नेमिनाथ के स्वतन्त्र मन्दिर भी बने हैं। सर्वाधिक मूर्तियाँ देवगढ़, खजुराहो, मथुरा से प्राप्त हुई हैं जिनमें शंख लांछन और यक्ष-यक्षी के रूप में कुबेर-अंबिका का अंकन हुआ। कुम्भारिया के शान्तिनाथ व महावीर मन्दिरों तथा विमलवसही व लूणवसहो और कल्पसूत्र के चित्रों में नेमिनाथ के जीवन दृश्यों का विस्तारपूर्वक अंकन हुआ है (चित्र ३९-४०)। इन दृश्यों में पंचकल्याणकों के अतिरिक्त कृष्ण की आयुधशाला में नेमि के शक्ति प्रदर्शन और पंजरे में बन्द पशुओं को देखकर नेमिनाथ के मन में उत्पन्त हुए विरक्ति के प्रसंगों को भी दशिया गया है। र १९००

एलोरा में नेमिनाथ की केवल एक मूर्ति मिली है जो गुफा सं० ३० में उत्कोर्ण है। नेमिनाथ की अम्बिका यक्षी की १२ स्वतन्त्र मूर्तियों के परिप्रेक्ष्य में नेमिनाथ की केवल एक मूर्ति का मिलना आश्चर्यंजनक है। सिहासन, त्रिछत्र, प्रभामण्डल, चामरघर जैसे प्रातिहायों से सेवित नेमिनाथ के साथ यक्षी रूप में अम्बिका (बालक सहित) की आकृति भी बनी है।

### २३. पार्श्वनाथ:

२३वें तीर्थंकर पार्श्वनाथ को ऐतिहासिक व्यक्ति और जैनधर्म का संस्थापक माना गया है जिनके चातुर्याम (सत्य, ऑहंसा, अस्तेय, अपरिग्रह) में महावीर ने केवल ब्रह्मचर्य को जोड़कर पंचमहाब्रत का उपदेश दिया। यह भी सन्दर्भ मिलता है कि महावीर के माता-पिता पार्श्वनाथ द्वारा स्थापित जैनधर्म के अनुयायी थे। उत्तराध्ययनसूत्र (अध्याय २३) में पार्श्वनाथ और महावीर के दो शिष्यों केसी और गौतम के मध्य जैन संघ के सम्बन्ध में हुए वार्तालाप का उल्लेख २०० तथा महावीर की यह उक्ति कि 'जो कुछ पूर्व तीर्थंकर पार्श्व ने कहा है मैं वही कह रहा हूँ उर्श्व पार्श्वनाथ की ऐतिहासिकता सिद्ध करते हैं। जैनपुराणानुसार उनका निर्वाण महावीर के निर्वाण से ३५० वर्ष पूर्व, तद्नुसार ५२७ + २५० = ७७७ वर्ष ई० पू० में हुआ था। २२२

पार्श्वनाथ का जन्म काशी के बाराणसी नगर के काश्यपगोत्री राजा

विश्सेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम ब्राह्मी था। अन्य जिन माताओं की तरह ब्राह्मी ने भी सोलह शुभ स्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखा था। तद्नन्तर पित से उन स्वप्नों का फल जानकर व देवों द्वारा किये गये गर्भकल्याणक उत्सव से वे अति प्रसन्न हुईं। पौष कृष्ण एकादशी के दिन अनिल योग में इन्होंने जिन बालक को जन्म दिया। सौधर्म आदि इन्द्रों ने इन्हें सुमेर पर्वत पर ले जाकर इनका जन्म-कल्याणक किया और 'पार्श्वनाथ' नाम रखा। २२३ श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार गर्भावस्था में इनकी माता ने एक रात पार्श्व में सर्प देखा था, इसी कारण इनका नाम 'पार्श्वनाथ' रखा गया। २२४

पार्श्वनाथ की आयु सौ वर्ष तथा शरीर नौ हाथ ऊँचा था। शरीर की कान्ति धान के छोटे पौधे के समान हरे रंग की थी तथा वे समस्त लक्षणों से सुशोभित थे। १२० कुमारकाल के तीस वर्ष व्यतीत होने पर एक दिन अयोध्या के राजा ने विभिन्न भेंट आदि के साथ अपने दूत को पार्श्वनाथ के पास भेजा। पार्श्वनाथ द्वारा अयोध्या के बारे में पूछे जाने पर सर्वप्रथम उसने वृषभदेव व तत्परचात् अयोध्या के बारे में बताया। वृषभदेव के बारे में सुनते ही उन्हें अतीत भवों का ज्ञान हो गया और संसार से विरिक्ति हो गयी। तभी लौकान्तिक देव आये और इन्द्रादि देवों ने दीक्षा कल्याणक किया। २२६ पार्श्वनाथ अश्ववन में तीन सौ राजाओं के साथ दीक्षित हुए। पंचमुष्टियों से लंचित केशों को इन्द्र ने आदर पूर्वक उठाकर क्षीरसागर में प्रवाहित किया।

छद्मस्थ अवस्था में चार माह व्यतीत होने के बाद जब वह वन में देवदास वृक्ष के नीचे विराजमान थे उसी समय पूर्वभव का शत्रु कमठ का जीव जो शम्बर नामक असुर था, आकाशमार्ग से उधर से कहीं जा रहा था। अकस्मात् अपने विमान के रक जाने से उसे अपने पूर्वभव के वैर का स्मरण हो आया और फलस्वरूप पार्श्वनाथ का ध्यान मंग करने के लिये उसने कई प्रकार के उपसर्ग, महावृष्टि व छोटे-मोटे पर्वत खण्डों को उपस्थित किया किन्तु पार्श्वनाथ ध्यानमन्न और पूरी तरह अविचलित रहे। उपसर्गकाल में ही अतिवृष्टि से पार्श्वनाथ की रक्षा के लिए नागकुमार देवों के इन्द्र धरणेन्द्र अपनी पत्नी के साथ पृथ्वीतल से बाहर निकल आये और पार्श्वनाथ को अपने फणों के ऊपर उठा लिया तथा उसकी पत्नी (पद्मावती) ने बच्चमय छत्र के शीर्षभाग (पार्श्वनाथ के ध्यान के प्रभाव) से छायाकर पार्श्व की वर्षा से रक्षा की अन्ततः

#### ९८ ३ जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

पार्श्वनाथ के ध्यान के प्रभाव से सारा उपसर्ग दूर हो गया। रिश्व ज्ञातव्य हैं। कि यही धरणेन्द्र और पद्मावती पार्श्वनाथ के यक्ष-यक्षी हुए जिन्हें स्वेताम्बर और दिगम्बर स्थलों की मूर्तियों में पार्श्वनाथ के दोनों पार्श्वों में गुप्तकाल के बाद से ही निरूपित किया गया।

पार्वनाथ की तपस्या की अवधि में पूर्वजन्म के बैरी कमठ के शम्बर (या मेघमाली-इवेताम्बर) नामक असुर के रूप में उपस्थित किये गये तरह-तरह के उपसर्गों का ब्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्परा के ग्रन्थों में अत्यधिक विस्तार के साथ उल्लेख हुआ है। उत्तरपुराण के अतिरिक्त आदिपुराण के कत्ती जिनसेन के पार्विभ्युदय काव्य ( कर ७८३ ई० ) में भी कमठ के उपसर्गों का उल्लेख हुआ है। पार्श्वाभ्युदय में उपसर्गों के अन्तर्गत केवल सुन्दर अप्सराओं एवं पार्श्व के ऊपर विशाल शिला खण्डों के फॅके जाने का ही उल्लेख हुआ है।<sup>२२८</sup> उत्तरपुराण में इन उपसर्गों का किंचित् विस्तार हुआ और लगातार ७ दिनों तक शम्बर द्वारा उपस्थित किये गये उपसर्गों का उल्लेख हुआ किन्तु शिलाखण्डों और अतिवृष्टि के अतिरिक्त अन्य किसी उपसर्ग का सन्दर्भ नहीं दिया गया है। सर्वप्रथम पद्मकीर्ति के पासनाहचरिउ (१०७७ ई०) में विभिन्न उपसर्गों का विस्तारपूर्वंक उल्लेख किया गया है।<sup>२२९</sup> इसके अन्तर्गत शम्बर के अलग-अलग स्वरूप धारण करने और पार्श्वनाथ का ध्यान भंग करने के लिये बज्ज, बाण, शूल, मुद्गर और परशु जैसे घातक अस्त्रों द्वारा पीड़ित करने एवं शार्दूल, सिंह, सर्पं, श्वान, कपि, रीछ, महिष, वराह, गज और वृषभ जैसे पशुओं का रूप धारण कर पार्श्वनाथ का ध्यान भग करने की असफल चेष्टा का उल्लेख हुआ है। साथ ही बैताल, पिशाच, डाकिनी और विभिन्न ग्रहों द्वारा पार्ख को भयाकान्त एवं विभिन्न अप्सराओं द्वारा आकर्षित करने की चेष्टा का भी सन्दर्भ है। अन्त में निराश होकर शम्बर ने महावृष्टि द्वारा पार्ख का ध्यान भंग कर उन्हें जल में डबो देना चाहा जिससे नागराज धरणेन्द्र ने उनकी रक्षा की। शम्बर ने नागराज धरणेन्द्र पर भी वज्र और शिलालण्डों से आक्रमण किया। किन्तु किसी भी प्रकार पार्श्वका ध्यान भंग करने में सफल नहीं हुआ। अन्ते में उसने पार्ख से क्षमायाचना की।

श्वेताम्बर परम्परा में भी पार्श्वनाथ की साधना के मध्य उपस्थित विभिन्न उपसर्गों का वर्णन मिलता है। इसमें भी उल्लेख है कि पूर्व जन्म के वैरी कमठ के जीव, जो मेघमाली नामक असुर हुआ, ने सिंह, चीता, मत्तहाथी, वृश्चिक, सर्प व वीभत्स वैताल का रूप धारण कर पार्श्वनाथ को अनेक प्रकार की यातनाएँ दीं और उनके अविचलित रहने पर भयं-कर वृष्टि की। जब वर्षा का जल चारों ओर से पार्श्व के नासाग्र तक पहुँच गया और तब भी उनका ध्यान भंग नहीं हुआ तो धरणेन्द्र ने वहाँ पहुँच कर दीर्घनाल युक्त कमल की रचना की एवं उनके शरीर को सप्तसर्पफणों के छत्र से ढक लिया। अन्त में मेधमाली ने अपनी पराजय स्वीकार कर पार्श्वनाथ से क्षमा माँगी।

चैत्रकृष्ण चतुर्दशों के दिन प्रातःकाल विशाखा नक्षत्र में पार्स्वनाथ को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई और उसी समय देवों ने चतुर्थकल्याणक की पूजा की। बारह सभाओं के साथ धर्मोपदेश करते हुए पाँच माह कम सत्तर वर्ष तक पार्द्यनाथ ने विहार किया और जब उनकी आयु का एक माह शेष रह गया तब सम्मेदाचल पर छत्तीस मृनियों के साथ प्रतिमायोग धारण कर निर्वाण प्राप्त किया। उसी समय इन्द्रों ने आकर इनकी निर्वाणकल्याणक पूजा की। १३९ अन्य तीर्थंकरों की भाँति पार्श्वनाथ ने भी पूर्वभव की साधना के फलस्वरूप तीर्थंकर पद प्राप्त किया। दिगम्बर परम्परा में इनके आठ व स्वेताम्बर परम्परा में दस पूर्व भवों का उल्लेख मिलता है। २३२

पार्श्वनाथ उत्तर और दक्षिण भारत में समान रूप से लोकप्रिय रहे हैं जिनकी मूर्तियाँ ल० पहली शती ई० पू० से ही मथुरा के आयागपट पर एवं प्रिंस ऑव वेल्स म्यूजियम, बम्बई में देखी जा सकती हैं। तीर्थं-करों में सर्वप्रथम पार्श्वनाथ के साथ ही लक्षण का निर्धारण हुआ और प्रारम्भिक मूर्तियों में पाँच (बादामी, अयहोल, प्रिंस ऑव वेल्स संग्रहाल्य, बम्बई) या सात सर्पफणों के छत्र से इन्हें आच्छादित दिखाया गया (चित्र १०-१२) जिसकी पृष्ठभूमि शम्बर या मेघमाली के उपसर्गों के प्रसंग में घरणेन्द्र द्वारा सर्पफणों के छत्र की छाया के सन्दर्भ में देखी जा सकती है। पार्श्वनाथ के साथ तीन, सात और ११ सर्पफणों के प्रदर्शन का उल्लेख शास्त्रों में मिलता है किन्तु मूर्तियों में अधिकांशतः सात सर्पफणों का छत्र ही दिखाया गया है। पार्श्वनाथ का लांछन सर्प और यक्ष-यक्षी धरणेन्द्र और पद्मावती हैं।

कुषाणकाल में मथुरा में पार्क्व की सर्वाधिक स्वतंत्र द्वैमूर्तियाँ बनीं जिनमें पार्क्व को ध्यानमुद्रा में आसीन या कायोत्सर्ग में निरूपित किया गया है। ल० पाँचवीं शती ई० से पार्क्व की मूर्तियों में सर्प-फगों के छत्र

#### १००: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

से युक्त धरणेन्द्र और छत्रधारिणी पद्मावती की स्थानक आकृतियों का रूपायन आरम्भ हुआ जो कालान्तर में सभी क्षेत्रों में देखा जा सकता है। उत्तर भारत में पार्श्वनाथ की सर्वाधिक मूर्तियाँ मथुरा, देवाढ़ एवं खजुराहो जैसे स्थलों पर बनीं। खजुराहो, कुम्भारिया एवं कई अन्य स्थलों पर पार्श्वनाथ के स्वतन्त्र मन्दिर भी बने। धरणेन्द्र-पद्मावती की पार्श्ववर्ती आकृतियों के साथ ही सिहासन छोरों पर भी देवगढ़, खजुराहो, कुम्भारिया और देलवाड़ा की मूर्तियों में यक्ष-यक्षी का अंकन हुआ है। खजुराहो एवं देवगढ़ के दिगम्बर परम्परा की मूर्तियों में यक्ष-यक्षी को वेताम्बर मूर्तियों में यक्ष-यक्षी के क्ष्मभारिया और देलवाड़ा की इवेताम्बर मूर्तियों में यक्ष-यक्षी के रूप में नेमिनाथ के कुबेर या सर्वी-नुभूति यक्ष और अम्बिका यक्षी को आमूर्तित किया गया है। कुछ उदाहरणों में सर्वानुभूति और अम्बिका के शीर्षभाग में सर्पफणों का छत्र भी देखा जा सकता है। ओसियाँ और विमलवसही की देवकुलिका ४ की दो क्वेताम्बर मूर्तियों में सिहासन छोरों पर पारम्परिक यक्ष-यक्षी पार्श्व एवं पद्मावती निरूपित हैं। २३३३

कुम्भारिया, देलवाड़ा और ओसियाँ में पार्श्वनाथ के जीवनदृश्यों का विस्तारपूर्विक अंकन भी किया गया है जिनमें पंचकल्याणकों के साथ ही कमठ के विभिन्न उपसर्गों को भी पूर्व विस्तार के साथ दर्शीया गया है (चित्र ४१)। <sup>२३४</sup>

एलोरा में भी तीर्थंकरों में पार्श्वनाथ की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ उत्कीर्ण हुई जिसके ३१ से अधिक उदाहरण मिले हैं। मूर्ति संख्या की दृष्टि से अधिक होते हुए भी यह सर्वथा आश्चर्य की बात है कि किसी गुफा के गर्मगृह में पार्श्वनाथ की मूर्ति नहीं मिली है। एलोरा की जैन गुफाओं में गर्मगृह में सर्वदा महावीर की मूर्तियाँ ही उत्कीर्ण हैं। एलोरा में पार्श्वनाथ की लोकप्रियता न केवल उत्तरपुराण वरन् जिनसेन कृत पार्श्वास्युदय में पार्श्वनाथ के जीवन चरित एवं उपसर्गों आदि के विस्तृत उल्लेख के परिप्रेक्ष्य में विशेष महत्त्वपूर्ण है। २३५

पार्श्वनाथ की ३१ मूर्तियों में से ९ उदाहरणों में पार्श्व ध्यानमुद्रा में आसीन और शेष में कायोत्सर्ग में निर्वस्त्र निरूपित हैं। पार्श्व की मूर्तियाँ या तो मण्डप में या वीथिकाओं में उके री हैं। प्रतिमालक्षण की दृष्टि से इन मूर्तियों में कोई लक्षणपरक भेद नहीं दिखाई देता है। पार्श्वनाथ की कायोत्सर्ग मूर्तियाँ अधिकांश उदाहरणों में कठिन साधना और तपस्या के

प्रतीक बाहुबली-गोम्मटेश्वर की मूर्तियों के सामने उकेरी गयी हैं क्योंकि पाइवें एवं बाहुबली, दोनों ही कठिन तपस और साधना के प्रतीक हैं।

पार्श्वनाथ की ध्यानस्थ मूर्तियों में त्रिछत्र, चामरधारी सेवक, सिहासन, उड्डीयमान मालाधर एवं दुन्दुभिवादक जैसे प्रातिहार्यों की आकृतियाँ देखी जा सकती हैं, जबिक कायोत्सर्ग मूर्तियों में किसी भी प्रातिहार्य का अंकन नहीं हुआ है और उनमें शम्बर के उपसर्गों को पूरे विस्तार और विविधता के साथ दर्शाया गया है। यह तथ्य सम्भवतः इस बात का सूचक है कि कायोत्सर्ग मूर्तियाँ पार्श्व के कैवल्य प्राप्ति के पूर्व और तपस्या के समय को व्यक्त करती हैं। २३६ ध्यानस्थ मूर्ति के केवल एक उदाहरण में यक्ष-यक्षी कुबेर और अम्बका की आकृतियाँ उत्कीणं हैं।

पार्ख की सभी ध्यानस्थ एवं कायोत्सर्ग मूर्तियों में सिर पर सात सर्पफणों का छत्र दिखाया गया है। गुफा संख्या ३२ में पार्ख की सर्विषक मूर्तियाँ (१२) उत्कीर्ण हैं, जबिक गुफा सं० ३०, ३१, ३३ और ३४ में क्रमशः ५, २, १० और २ मूर्तियाँ उकेरी हैं (चित्र १३, १६)। परिकर में शम्बर के उपसर्गों के विस्तृत अंकन की दृष्टि से एलोरा की पार्श्वनाथ मूर्तियाँ सर्विषक महत्त्वपूर्ण हैं क्योंकि ग्यारसपुर के मालादेवी मन्दिर (विदिशा, म० प्र०), भारतीय संग्रहालय, कलकत्ता, हुम्मच (शिमोगा, कर्नाटक) एवं कुछ अन्य उदाहरणों के अतिरिक्त उपसर्गों का उकेरन पार्श्वनाथ की स्वतंत्र मूर्तियों में सामान्यतः नहीं हुआ है। कुम्भारिया की ११वीं शती ई० के महावीर और शांतिनाथ मन्दिरों (श्वेताम्बर) के वितानों पर पार्श्वनाथ के जीवन दृश्यों के अंकन के प्रसंग में विभिन्त उपसर्गों का भी चित्रण हुआ है।

एलोरा में उपसर्गों के सन्दर्भ में शम्बर की तीन से आठ आकृतियाँ विभिन्न आकामक मुद्राओं एवं शस्त्रों के साथ दिखाई गयी हैं। जैन महापुराण एवं पूर्ववर्ती मूर्त उदाहरणों में सर्पफणों के छत्र से युक्त घरणेन्द्र और पार्श्वनाथ के सिर के ऊपर छाया करते लम्बे छत्र को धारण करने वाली पद्मावती की आकृतियाँ एलोरा की मूर्तियों में दोनों पार्श्वों में आकारित हैं। एलोरा की कायोत्सर्ग मूर्तियों में, एक उदा-इरण (गुफा सं० ३१) के अतिरिक्त, मानवदेहधारी धरणेन्द्र को नहीं दिखाया गया है। इन उदाहरणों में धरणेन्द्र को केवल पार्श्वनाथ के सिर पर दिखाये गये सर्पफणों के छत्र और सम्पूर्ण शरीर को परिवेष्ठित

#### १०२: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

करते सर्पेफणों एवं कुण्डलियों के प्रतीक रूप में ही दिखाया गया है। शम्बर को विभिन्न उपसर्गों के प्रसंग में महिष, सिंह और हवा में तैरते हुए असुर तथा शूल, शूलिका, त्रिशूल, दण्ड, वज्र, सर्प और पर्वतखण्डों से पार्वनाथ के ऊपर भीषण आक्रमण करते हुए आकारित किया गया है (चित्र १३, १४, १५, १६) । शम्बर की उग्रता और पार्क्नाथ का शांतभाव से अविचलित रूप में तपस्थारत बने रहना इन दो अलग-अलग स्थितियों को एलोरा के शिल्पियों ने बड़ी कुशलता के साथ मूर्तियों में अभिव्यक्त किया है। यक्षी पद्मावती की क्षीणकाय शरीर रचना में नारी मुलभ मृद्ता एवं लोच तथा मुरुचिपूर्ण अलंकरण, विशेष रूप से ध्यातव्य हैं। कुछ उदाहरणों में पद्मावती के एक या दोनों पार्व्वों में नागी की आकृतियाँ भी बनी हैं। प्रतिमालक्षण की दृष्टि से एलोरा की पार्खनाथ मूर्तियाँ और उनमें दिखाये गये उपसर्ग स्पष्टतः बादामी और अयहोल की पार्स्वनाथ मूर्तियों का परवर्ती विकसित रूप दिखलाती हैंं। (चित्र ११, १२)। गुफा सं० ३२ के उदाहरणों में ही शम्बर के उपसर्गों का सर्वाधिक विस्तारपूर्वक उकेरन हुआ है (चित्र १४, १५, १६)।

### २४. महावीरः

वर्तमान अवस्पिणी युग के २४वें अन्तिम तीर्थंकर महावीर हैं। महावीर महान धर्म, व्याख्याता, लोकनायक, मुधारक एवं विश्व हित-चिन्तक भी थे। जैन शास्त्रों के अनुसार अन्य तीर्थंकरों के समान महावीर के जीव ने भी विभिन्न भवों में सत्कर्मों का संचय कर तीर्थंकर पद प्राप्त किया था। क्वेताम्बर परम्परा में उनके २७ दिगम्बर परंपरा में ३३ पूर्वभवों का वर्णन है।

महावीर का जन्म (ल० ५९९ ई० पू०) विदेह के कुण्डपुर नामक नगर के राजा सिद्धार्थ के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम प्रियकारिणी था। २३० कुण्डपुर कहाँ था, इस बात को लेकर पश्चात्, कालीन जैन परम्परा में यद्यपि कुछ भ्रांति है किन्तु अन्त में दोनों ही परम्पराओं के अनुसार कुण्डपुर को विदेह में स्थित माना गया है। प्राचीन वैशाली २३५ (बिहार) के समीपस्थ वासुकुण्ड नामक ग्राम से प्राप्त मुद्रा व कुछ अन्य प्रमाणों के आधार पर विद्वानों ने इसे ही प्राचीन कुण्डपुर और महावीर की जन्मभूमि माना है। २३९

सिद्धार्थ के भवन के आंगन में अन्य तीर्थं करों की भाँति देवों ने छहू

माह पूर्व से प्रतिदिन साढ़े सात करोड़ रत्नों की वर्षा की तथा इनकी माता ने १६ शुभ स्वप्न व मुख में प्रवेश करता हाथी देखा। महारानी उन स्वप्नों का फल महाराज से जानकर प्रसन्न हुईं। उसी समय देवों द्वारा गर्भकल्याणक उत्सव किया गया। १४००

श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार महावीर का जीव पहले कुण्डपुर ग्राम के ब्राह्मण ऋषभदत्त की पत्नी देवानन्दा की कुक्षि में उत्पन्न हुआ। अवधिज्ञानी इन्द्र को जब इस बात का पता चला तो उन्होंने हरिणैगमें षी देव को बुलाकर महावीर के भ्रूण को ब्राह्मणी देवानन्दा के गर्भ से क्षत्रियाणी त्रिशला के गर्भ में परिवर्तित करने का आदेश दिया क्यों कि चक्रवर्ती बलदेव आदि का जन्म सदैव क्षत्रियकुल में ही होता आया है। १४९ फलस्वरूप हरिणैगमें षी ने इन्द्र के आदेश को क्रियान्वित किया।

चैत्र शुक्ल त्रयोदशी के दिन अर्थमा नामक शुभ योग में माता ने जिन बालक को जन्म दिया। सौधमेन्द्र ने मायामय बालक को माता के पास रखकर जिन बालक को सुमेरु पर्वंत पर ले जाकर सिंहासन पर विराजमान किया और क्षीरसागर के जल से भरे कलशों द्वारा उसका अभिषेक किया तथा बालक का 'वीर' और 'वर्धमान' नाम रखा। क्वेताम्बर परम्परा के अनुसार बालक के जन्म के बाद से धन, धान्य, कोष, भण्डार, बल तथा वाहन आदि समस्त राजकीय साधनों में अभूतपूर्व वृद्धि होने के कारण ही बालक का नाम 'वर्धमान' रखा गया। <sup>२४२</sup> दिगम्बर परम्परा में इनके 'महावीर' नाम के सम्बन्ध में एक कथा वर्णित है। एक बार संगम नामक देव इनकी वीरता की क्रीक्षा लेने के उद्देश्य से सर्प का रूप धारण कर इनके पास आये। उस समय बालक वर्धमान अपने साथियों के साथ एक वक्ष पर चढकर क्रीड़ा कर रहे थे। सर्प को देखकर उनके सभी साथी भाग गये किन्तू कुमार महावीर ने उस सर्प पर चढ़ कर निर्भय हो क्रीडा की। इस शौर्य पर संगम देव ने बालक की स्तुति की और उसका नाम 'महावीर' रखा ।२४३

कुमारकाल के तीस वर्ष व्यतीत हो जाने पर दूसरे ही दिन इन्हें आत्मज्ञान हो गया और पूर्वभव का स्मरण हो आया। उसी समय स्त्रीकान्तिक देवों ने इनकी स्तुति की और देवों ने निष्क्रमण कल्याणक की किया की। तदनन्तर महावीर षण्ड नामक वन में गये और रत्नमयी

#### १०४: जैन महापुराण: कछापरक अध्ययन:

शिला पर उत्तराभिमुख होकर बैठे और वस्त्र आभूषण तथा माला आदि का परित्याग किया। उन्होंने केशों का भी लुंचन किया जिसे इन्द्र ने उठाकर मणिमय पिटारे में रखकर क्षीरसागर में प्रवाहित किया। २४४

महावीर के जीवन से सम्बन्धित कुछ घटनाओं को लेकर दिगम्बर व व्वेताम्बर परम्पराओं में थोड़ा मतभेद है जैसे दिगम्बर परम्परा के अनुसार वे तीस वर्ष तक कुमार व अविवाहित रहे और फिर प्रव्रजित हुए। किन्तु क्वेताम्बर परम्परा में इनके विवाह तथा एक पुत्री की चर्चा है। विश्व इसी प्रकार दिगम्बर परम्परा के अनुसार प्रव्रजित होते समझ उन्होंने समस्त वस्त्रों का परित्याग कर दिगम्बर रूप धारण किया था किन्तु क्वेताम्बर परम्परानुसार उन्होंने प्रव्रजित होने के डेढ़ वर्ष बाद तक वस्त्र का पूरी तरह परित्याग नहीं किया था। विश्व का पूरी तरह परित्याग नहीं किया था। विश्व का पूरी तरह परित्याग नहीं किया था।

जिस दिन इन्होंने संयम धारण किया था उसी दिन इन्हें चौथा मनः पर्ययज्ञान उत्पन्न हो गया। सभी देव इनकी स्तुति कर वापस अपने-अपने स्थान को चले गये। तदनन्तर महावीर एकान्त स्थान में विधिपूर्वक तप करने की इच्छा से तपोवन में गये और वहाँ पर निशंक रीति से भोगों की निवृत्ति कर दस प्रकार के धर्मध्यान का चिन्तवन किया। एक दिन जब वे उज्जयिनी के अतिमुक्तक नामक श्मशान में प्रतिमायोग से विराजमान थे, महादेव नामक रुद्र ने इनके धेर्य की परीक्षा लेने के उद्देश्य से विकराल वैतालों का रूप धारण कर इनके सामने अनेक प्रकार के उपसर्ग उपस्थित किये। उसने सर्पं, हाथी, सिंह, अग्नि और वायु के साथ भीलों की सेना बनाकर अपनी विद्या के प्रभाव से भयंकर उपसर्गों द्वारा उन्हें समाधि से विचलित करने का प्रयत्न किया। किन्तु अन्ततः असफल होने पर उसने महावीर का 'महति' और 'महावीर' नाम रखकर उनकी अनेक प्रकार से स्तुति की तथा पार्वती के साथ नृत्य कर वहाँ से चला गया। रुष्ण दिगम्बर परम्परा का उक्त प्रसंग स्पष्टतः शिव से सन्दर्भित है और शैव एवं जैनधर्मों के पारस्परिक संबंधों का सूचक है।

श्वेताम्बर परम्परा में भी इनके साधना के मध्य उत्पन्न किये गये विभिन्न उपसर्गों का उल्लेख मिलता है। उदाहरणार्थ—एक दिन महावीर जब कुमरिग्राम के बाहर ध्यानस्थ खड़े थे, एक ग्वाला वहाँ आया और अपने बैलों को वहाँ छोड़ गाय दुहने के लिये पास के **गांव में चला गया । बैल च**रते-चरते कहीं दूर निकल गये । वापस लौट कर आने पर जब उस ग्वाले ने उन बैलों को वहाँ नहीं देखा तो उसने महावीर से उनके बारे में पूछा। किन्तु उनसे कोई उत्तर न पाकर वह स्वयं बैलों को ढूँढने निकल पड़ा। प्रातः उसने जब बैलों को पुनः महावीर के पास बैठा देखा तो क्रोधित हो उन्हें बैल बाँधने की रस्सी से मारने चला। उसी समय इन्द्र वहाँ आ गये। दैवी प्रभाव से ग्वाले के हाथ ऊपर उठे रह गये। इस घटना के बाद इन्द्र**ेन** इनके उपसर्ग टालने के िलिये सिद्धार्थ नामक व्यन्तर देव को इनके पास नियुक्त कर दिया। २४८ इसी प्रकार शुलपाणि यक्ष के विभिन्न उपसर्गों का भी उल्लेख हुआ है । एक बार महावीर विहार कर किसी एकान्त स्थान की खोज में नगर के बाहर स्थित शुलपाणि यक्ष के यक्षायतन में ठहर गये। यद्यपि ग्राम-वासियों ने यक्ष की करूता आदि के बारे में महावीर को बता दिया था, तब भी महावीर ने स्वयं परिषह सहने और यक्ष को प्रतिबोध देने के लिये वहीं ठहरना उचित समझा। रात्रि के अंधकार में जब यक्ष वहाँ आया तो उसने अपना पराक्रम दिखलाने व ध्यानस्थ महावीर को विचलित करने के लिये भयंकर हाथी का रूप धारण कर महावीर को दाँतों से बुरी तरह गोदा व पैरों से रौंदा । फिर पिशाच का रूप बनाकर तीक्ष्ण नखों व दाँतों से इनके शरीर को नोचा, सर्प बन कर दंश किया तथा उनके आँख, नाक, कान, सिर, दाँत, नख व पीठ इन सात स्थानों पर भयंकर वेदना दी। इन सब उपसर्गों को शान्त भाव से सहता देखकर यक्ष ने अन्ततः महावीर के चरणों में गिरकर क्षमा याचना की ।<sup>२४९</sup> इसी प्रकार कुछ और उपसर्गों का वर्णन भी व्वेताम्बर परम्परा में इआ है।

कठोर तप करते हुए छद्मस्य अवस्था के जब उनके बारह वर्षं व्यतीत हो गये तब वैशाख शुक्ला दशमी के दिन हस्त व उत्तरा फाल्गुनी नक्षत्र में जूम्भिक ग्राम के निकट ऋजुकूला नदी के किनारे शाल वृक्ष के नीचे महावीर को केवलज्ञान की प्राप्ति हुयी। उसी समय सौधर्म स्वर्ण का इन्द्र विभिन्न देवों के साथ वहाँ आया और उसने ज्ञानकल्याणक सम्बन्धी पूजा की। वर्धमान अब परमेष्ठी तथा अर्हन्त कहलाये। २५०

दोनों ही सम्प्रदायों के ग्रन्थों के अनुसार केवलज्ञान प्राप्त करने के -बाद तीस वर्ष तक इन्होंने विभिन्न प्रदेशों में विहार किया और घर्मोपदेश देकर तीर्थं की स्थापना की । किन्तु दिगम्बर मान्यतानुसार उनका प्रथम उपदेश राजगृह के विपुलांचल पर्वत पर हुआ था जबिक श्वेताम्बर मान्यतानुसार पावा के निकट किसी स्थल पर । २५९ अनेक देशों में विहार व धर्मदेशना के बाद महावीर ने पावापुर नगर के मनोहर बन के मध्य स्थित मणिमय शिला पर विराजमान हो कार्त्तिक कृष्ण चतुर्दशी के दिन रात्रि के अन्तिम समय स्वातिनक्षत्र में एक हजार मुनियों के साथ मोक्ष पद प्राप्त किया । २५२ जैन मान्यतानुसार लगभग ५२७ ई० पू० में ७२ वर्ष की अवस्था में महावीर को निर्वाण पद प्राप्त हुआ ।

सर्वप्रथम मथुरा में कुषाणकाल में महावीर की स्वतन्त्र मूर्तियों का निर्माण प्रारम्भ हुआ जिनमें किसी चिह्न या लांछन के स्थान पर पीठिकाः लेखों में दिये गये 'वर्धमान' और 'महावीर' नामों के आधार पर तीर्थंकर की पहचान की गयी। महावीर के सिंह लांछन का अंकन लगभग छठी शती ई० में प्रारम्भ हुआ जिसका प्राचीनतम ज्ञात उदाहरण वाराणसी से प्राप्त और भारत कला भवन, वाराणसी (क्रमांक १६१) में सुरक्षित है। महावीर के यक्ष-यक्षी मातंग एवं सिद्धायिका हैं। महावीर की मूर्तियों में लगभग नवीं शती ई० से यक्ष-यक्षी का अंकन प्रारम्भ हुआ जिनके सर्वाधिक उदाहरण उत्तर प्रदेश एवं मध्यप्रदेश स्थित मथुरा, देवगढ़, ग्यारसपुर एवं खजुराहों से मिले हैं (चित्र १८, १९,)। गुजरात और राजस्थान की महावीर मूर्तियों में यक्ष-यक्षी के रूप में नेमिनाथ के सर्वानुभूति और अम्बिका को आकारित किया गया है।

कुम्भारिया के महावीर और शान्तिनाथ मन्दिरों (११वीं शती ई०) और कल्पसूत्र के चित्रों में महावीर के पंचकल्याणकों तथा पूर्वभवों एवं तपस्या के समय शूलपाणि यक्ष, संगमदेव आदि के उपसर्गों, चन्दनबाला से महावीर के प्रथम भिक्षा ग्रहण के कथा प्रसंग दिखाये गये हैं (चित्र ४२-४३)। २५३

एलोरा में महावीर की लगभग १२ मूर्तियाँ हैं जिनमें से ६ गुफा सं० ३०, ४ गुफा सं० ३२ और २ मूर्तियाँ गुफा सं० ३३ में हैं। यह मूर्ति संख्या स्पष्टतः एलोरा में पार्श्वनाथ के बाद महावीर की सर्वाधिक लोक-प्रियता को प्रकट करती हैं। एलोरा की महावीर मूर्तियों में लक्षण की दृष्टिसे एकरूपता और बादामी तथा अयहोल की चालुक्यकालीन महावीर मूर्तियों का परवर्ती विकास देखा जा सकता है। बादामी तथा अयहोल

की मूर्तियों की भाँति एलोरा के सभी उदाहरणों में महाबीर को ध्यानमुद्रा में आसीन दिखाया गया है। ज्ञातव्य है कि उत्तर भारत के अधिकांश
उदाहरणों में भी महाबीर ध्यानमुद्रा में ही आमूर्तित हैं। एलोरा की
महाबीर मूर्तियाँ अधिकांशतः गर्भगृहों या मुख्य मण्डपों में उत्कीर्ण हैं जो
एलोरा में महाबीर की विशेष प्रतिष्ठा की सूचक हैं। लगभग सभी ध्यानस्थ
मूर्तियों में सिहासन के मध्य में सिह लांछन (धर्मचक के स्थान पर),
तिछत्र, देवदुन्दुभि, चामरघारी सेवक, उड्डीयमान मालाधर, चैत्यवृक्ष,
भामण्डल जैसे प्रातिहार्य तथा उपासकों की आकृतियों को दिखाया
गया है। महाबीर के पीछे आधुनिक मसनद जैसा पीठासन पूरी तरह,
चालुक्य उदाहरणों के समान है। कुछ उदाहरणों में सिहासन के सूचक
सिहों के समीप ही पश्चिम भारत की तीर्थं कर मूर्तियों के समान दो गज
आकृतियाँ भी उकेरी हैं। गुका सं० ३२ के एक उदाहरण में गजारूढ़
कुबेर यक्ष और सिहवाहना अम्बका यक्षी की आकृतियाँ रूपायित हैं।
कुबेर के हाथों में फल और धन का थैला एवं अम्बका के हाथों में।
आम्रलुम्ब एवं बालक प्रदिश्तत है।

जैन पुराणों में यह स्वीकार किया गया है कि वर्तमान अवस्पिणी काल के बाद उत्सिपिणी काल आरम्भ होगा और पुनः २४ तीर्थं करों का आविभीव होगा। इसी प्रकार वर्तमान अवस्पिणी काल के पूर्व के उत्सिपिणी काल में भी २४ तीर्थं करों का जन्म हो चुका था। यू० पी० शाह ने पूर्व (अतीत) एवं पश्चात्कालीन (भविष्य के) उत्सिपिणी काल के २४ तीर्थं करों की अलग-अलग सूचियाँ दी हैं। २५४ यह सूचियाँ स्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के अनुसार हैं।

# (क) पूर्वकालीन ( अतीत ) सीर्वकरों की सूची :

| क्रम सं०   | इवेताम्बर            | विगम्बर      |
|------------|----------------------|--------------|
| ٤.         | केवलज्ञानी           | निर्वाण      |
| ₹.         | निर्वाणी             | सागर         |
| ₹.         | सागर                 | महासाधु      |
| ٧.         | महायशह               | विमलप्रभ     |
| ٧.         | विमल                 | श्रीधर       |
| ₹.         | सर्वा <b>नु</b> भूति | <b>सुद</b> त |
| <b>ভ</b> _ | श्रीधर               | अमलप्रभ      |

### **२०८६ जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन**

| ٤.           | दत्त          | उत्तर             |
|--------------|---------------|-------------------|
| ۹.           | दामोदर        | अंगिरा            |
| .१०.         | सुतेज:        | सन्मति            |
| <b>:</b> 88. | स्वामि        | सिन्धु            |
| १२.          | मुनिसुव्रत    | कुसुमाञ्जलि       |
| <b>१३.</b>   | सुमति         | शिवगण             |
| <b>ે</b> ૧૪. | <b>शिवगति</b> | उत्सा <b>ह</b>    |
| 84.          | स्ताग         | ज्ञानेश्वर        |
| १६.          | निमिञ्दर      | परमे <b></b> स्वर |
| <b>ે</b> ૧૭. | अनिल          | विमलेश्वर         |
| १८.          | यशोधर         | यशोधर             |
| १९.          | कतार्थं       | कुठम              |
| २०.          | जिनेश्वर      | ज्ञानमति          |
| ₹१.          | षुधमति        | षुधमति            |
| २२.          | शिवाकरह       | श्रीभद्र          |
| २३.          | स्यन्दन       | अतिक्रान्त        |
| ₹४.          | सम्प्रति      | शान्त             |

# (ख) पश्चातकास्त्रीन (भविष्य के) उत्सर्पिणी युग के २४ ती**र्यंकर**

| क्रम सं०     | <b>इवेताम्बर</b>     | विगम्बर             |
|--------------|----------------------|---------------------|
| ٤.           | पद्मनाथ या महापद्भ   | महा <b>पद्</b> म    |
| ₹.           | सूरदेव               | सुरदेव              |
| ₹.           | सुपार्स्व            | सुपार्श्व           |
| ٧.           | स्वयंप्रभ            | स्वयंप्रभ           |
| ٠ فر 👚       | सर्वानुभूति          | सर्वात्मभूत         |
| Ę.           | देवश्रुत या देवगुप्त | देवपुत्र या श्रीदेव |
| <b>9</b> .   | उदय या उदत           | कुलपुत्र            |
| ۷.           | पेढाल या पेढ़ालपुत्र | उदंक                |
| ९.           | पोत्तिल              | प्रोष्ठिल           |
| <b>"₹o.</b>  | शतकीति               | जयकीर्ति            |
| <b>दश.</b>   | मुनिसुव्रत सर्वविद्  | मुनिसुव्रत          |
| <b>-१२</b> - | अमम                  | अरनाथ या अरह        |

तीर्थं कर (या जिन) : १०९-

| १३, | निष्कषाय            | निष्पाय या अपाय      |
|-----|---------------------|----------------------|
| १४. | निष्पुलाक           | निष्कषाय             |
| १५. | निष्पुलाक<br>निर्मम | विपुल                |
| १६. | चি <b>त्र</b> गुप्त | निर्मेल              |
| १७. | समाधि               | चित्रगुप्त           |
| १८. | समवर                | समाधिगुप्त           |
| १९. | यशोधर या अनिवृत्ति  | स्वयम्बरं या स्वयंभू |
| २०. | विजय                | अनिवर्ती             |
| २१. | मल या विमल          | जयनाथ या विजय        |
| २२. | देव या देपोपपात     | विमल                 |
| २३. | अनन्तवीर्य          | देवपाल               |
| ₹४. | भद्र                | अनन्तवीर्य           |

दोनों ही परम्पराओं में राजा श्रेणिक को भावी प्रथम तीर्थंकर माना गया है। पूर्व, वर्तमान तथा भविष्य के पश्चात्कालीन ७२ तीर्थंकरों की उपासना जैन मन्दिरों में भी प्रचलित रही है जिसके मूर्तं उदाहरण कुम्भारिया, देलवाड़ा, खजुराहो एवं देवगढ़ जैसे स्थलों पर देखे जा सकते हैं।

#### सन्दर्भ

- १. समदायांगसूत्र १८; पडमचरिय १.१-२; ३८-४२।
- २. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पु०३०।
- हस्तोमल, जैनधर्म का मौलिक इतिहास, खण्ड-१, जयपुर १९७१, भूमिकाः से उद्घृत, पुरु ४६-४७।
- 😮 मार्घतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ३० ।
- ५. स्थानांग ४.३।
- ६. हस्तीमल, पू० नि०, भूमिका, पू० ४४।
- ७. वहीं, पृ० ४८ ।
- ८. अट्डसहस्सलक्खणघरो''''''उत्तराच्ययन २२.५।
- ९. हस्तीमल, पूर्व निव्, अपनी बात से उद्धृत, पृष्ट १०।
- १०. वहीं, पू० ११।
- ११. तिलोयपण्णत्ति ४.९३४-३६,९३७-३९।
- १२. कल्पसूत्र २.१८४-२०३; समवायांगसूत्र १५७-१५८; भगवतीसूत्र २०.८.-५८-५९, १६, ५; पडमचरिय १.१-७, ५.१४५-१४८।

#### ११०: जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

- १३. इस ग्रन्थ में १९वें जिन मिल्लिनाथ को नारी रूप में निरूपित किया गया है। यह परम्परा केवल व्वेताम्बरों में ही मान्य है, क्योंकि दिगम्बर परम्परा में नारी को केवलज्ञान प्राप्ति की अधिकारिणो नहीं माना गया है, इसी कारण मिल्लिनाथ को नारी तीर्थं कर नहीं बताया गया है। एम० विण्टर-निर्ज, 'ए हिस्ट्री ऑव इण्डियन लिट्रेचर, खण्ड-२, कलकत्ता १९३३, पु० ४४७-४८।
- **१**४. कल्पसूत्र १-१८३, २०४-२७ ।
- -१५. आदिपुराण प्रास्ताविक से **उद्**घृत, पृ०३।
- ृश्इ. आर० सी० शर्मा, 'आर्ट डेटा इन रायपसेणिय', सं० पु० प०, अं० ९, पु० ३८।
- ्१७. पडमचरिय ११.२-३; २८.३८-३९; ३३.८९ ।
- -१८. ऋषभ सदैव लटकती केशाविल से घोभित हैं (कल्पसूत्र १९५)। तीन खदाहरणों में मूर्ति लेखों में 'ऋषभ' नाम भी उस्कीर्ण हैं।
- . १९. राज्य संग्रहालय, कलकत्ता—जे १९; एक मूर्ति का उल्लेख यू० पी० शाह ने भी किया है, सं० पु० प०, अं० ९, पृ० ६।
- ्२०, राज्य संग्रहालय, लखनऊ—जे० २०।
  - २१. राज्य संग्रहालय, लख**नऊ-जे॰** ८
- ्२२. पाइवं सप्त सर्पफणों के छत्र से युक्त हैं (परामचरिय १.६)।
  - २३. पीठिका लेखों में 'वर्षमान' नाम से युक्त ६ महावीर मूर्तियाँ राज्य संग्रहालय, लखनऊ में संकल्पित हैं।
  - २४. भगवतीसूत्र १६.५; २०.८, ५८-५९ ।
  - २५. वहीं, पू० ८३ ।
- २६. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ५०-५१; आर० पी० चन्दा, 'जैन रिमेन्स ऐट राजगिर', आ० स० ई० ऐ० रि०, १९२५-२६; प० १२५-२६।
- · २७. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ३८
  - २८ तिलोयपण्यसि ४.६०४-६०५।
  - २९. प्रवचनसारोद्धार ३८१-८२।
- ् ३०. इसके पूर्व केवल आवस्यक निर्युक्तित में ही ऋषम के शरीर पर वृषम चिह्न का उल्लेख है—यू० पी० शाह, 'बिगिनिग्स ऑव जैन आइकनो-ग्राफी', सं० पु० प०, अं० ९, पृ० ६।
- ्३१. यू० पो० शाह, जैन रूपमण्डन, पृ० ८४; मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० २५४-५५; हस्तीमल, पू० नि०, पृ० ५६७ ।

- ३२. व्वेताम्बर परम्परा में मल्लिनाय को नारी तीर्थंकर बताया गया है।
- ३३. अभिधानचिन्तामणिकोश १.४९; तिलोयपण्णित्त ४.५८८-८९ ।
- ३४. यू० पी० बाह, पू० नि०, पृ० ८७ ।
- ै**३५**. बहीं, पृ० ८८ ।
- ३६. वहीं, पृ०८९।
- ३७. इष्टब्य हस्तीमल, पू० नि०, पृ० ५८२ ।
- ३८. वहीं, पु ९०।
- <sup>:</sup>३९. वडमचरिय २.**३६; ५.६**० ।
- ४०. हरिवंशपुराण ९.२१२; ५६.११५-११८।
- ४१. आदिपुराण २३.२५-७३।
- ४२. निर्वाणकिका, पु० २३-२४ ।
- ४३. प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.७४-७६।
- ४४. प्रतिष्ठासारो**द्धा**र १.७६-७**९**, पृ० ९ ।
- ४५. औपपातिकस्त्र, सूत्र १०।
- ४६. पडमचरिय २,५३ ।
- ४७. यू० पी० शाह, पू० नि०, पृ० ९५ ।
- ४८. तिलोयपण्णति ४.५५०, खण्ड-१, पृ० २१० ।
- ४९. अभिघानचिन्तामणि १.३५; आवश्यकनियुं क्तिगाथा ३८१ ।
- ५०. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ९८।
- ५१. द्रष्टब्य, मारुतिनन्दन तिवारी, खजुराहो का जैन पुरातत्व, पृ० ९२-९४।
- "५२. हरिवंशपुराण ८.५८-७४; आदिपुराण १२.५५, १०१-१९।
- '५३. विस्तार से दिक्कुमारियों के लिये द्रष्टक्य, यू० पो० शाह, 'माइनर जैन डिटीज', खण्ड-३१, अं० ३, पू० २७७-८१, चित्र १।
- ५४. यूव पो० शाह, जैन रूपमण्डन-१, पूव ९९।
- ५५. वहीं, पु० ९९ ।
- '५६, वहीं, पृ० ९९।
- ५७. जम्बुद्दीप प्रज्ञप्तिस्त्र, सूत्र ३३; आदिपुराण, पर्व ४७।
- ५८. जोवाजीवामिगमसूत्र, सूत्र १३९, पृ० २३२-२३३।
- '५९. यू० पी० शाह, 'जैन स्टोरीज इन स्टोन ऐट आबू ऐण्ड कुम्भारिया', जैन युग जनंल, बम्बई, सितम्बर १९५९, नवम्बर १९५९ तथा जनवरी १९६०, माहतिनव्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पू० ३८।
- द्. यू० पी॰ शाह, जैन रूपमण्डन्-१ पृ० ८० ।

- ११२ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन
- ६१, हीरालाल जैन, 'भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदात', पृ० १६ आदिपुराण, प्रस्तावना, पृ० १३-१४।
- ६२. पउमचरिय १.१; २८.४९; ४.४।
- ६३. जम्बद्वीपप्रक्रप्ति २.३०।
- ६४. शिवपुराण ४.४७, ४८।
- ६५. वहीं, पूर्वा
- ६६. ऋषभ त्वं पवित्राणां योगिनां निष्कलः शिवः।
- ६७. आदिपुराण २५.१००-२१७।
- ६८. हीरालाल जैन, पू० नि०, पू० १५।
- ६९. ककंदने वृषभोयुक्तआसीष्, अवावचीत् सारिथरस्य केशी, (ऋग्वेंद्र १०.१०२, ६)।
- ७०. होरालाल जैन, पू० नि०, पू० १७ ।
- ७१. वहीं।
- ७२. श्रीमद्भागवत १.३.१३ ( हस्तीमल, पृ० ५४ )।
- ७३. मार्कण्डेयपुराण, अध्याय ५०.३९-४०, पृ० ५८-५९।
- ७४. कर्मवराण, अध्याय ४१.३७-३८।
- ७५. अग्निपुराण, अघ्याय १०.८०-११।
- ७६. वायुमहापुराण पूर्वार्च, अध्याय ३३.५०-५१।
- ७७. ब्रह्माण्डपुराण पूर्वार्घ, अनुषड्गपाद, अध्याय १४.५९-६० ।
- ७८. वाराहपुराण, अध्याय ७४।
- ७९. लिंगपुराण, अध्याय ४७.१९-२२।
- ८०. विष्णुपुराण,दितीयांश, अध्याय १.२७-२८।
- ८१. स्कन्दपुराण, माहेश्वर खण्ड के कौमारखण्ड, अध्याय ३७.५७।
- ८२. आदिपुराण १२.३-६।
- ८३. आदिपुराण १२.१०४-१२०; हरिवंशपुराण ८.५८-७४; महापुराण (पूष्यदन्त ) ५८.५।
- ८४. कल्पसूत्र ३.३१-४६।
- ८५. आदिपुराण १२.१२०, ( क्वे० व दि० दोनों ही परम्परा**ओं के अनुसार** इनका लांछन भी वृषभ है)।
- ८६. आदिपुराण १२.१६१।
- ८७. आदिपुराण १२.१६३।
- ८८. आदिपुराण १३.२-३।
- ८९. त्रिकाष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.२, २६४-६५ ।

#### तीर्यंकर (या जिन): ११३

- ९०. आदिपुराण १३.९-२०२, १४.५३-५५ ।
- ९१. आवस्थकचूर्ण (जिनदासकृत ), पृ० १५१।
- ९२. आदिपुराण १४.१६०-१६१; हरिवंशपुराण ८.२०४-२११।
- ९३. हस्तीमल, पूर्व निर्वाप १५।
- ९४. आवश्यकनिर्युन्तिगाथा १८६; निर्मुन्ति दीपिकागाथा १८९।
- ९५. आदिपुराण १५.५०-७०।
- ९६. हस्तीमल, पूर्वान०, पृष्ट १६ ।
- ९७. आवश्यकनिर्धुक्तिगाथा, १९१, प्० १९३।
- ९८. आदिवुराण १६.४-७; आदिपुराण १६.१३१-१४६, १७९-१८०।
- ९९. हरिवंशपुराण ९.२५-३९।
- १००. आदिपुराण १६,१८१-१८२ ।
- १०१. आदिपुराण १६.१८९-१९०।
- १०२. आदिपुराण १६.१८३; हरिवंशपुराण ९.२५-३९।
- १०३. बादिपुराण १७.१-९।
- १०४. आदिपुराण १७.१०-२८।
- १०५. आदिपुराण १७.४६-४७, ७२-७४।
- १०६. आदिपुराण १७.७६-७७, ९४, १८२-१९०, १९४-२०१ । केशाओंच करते समय इन्द्र के कहने पर वृषभदेव ने कुछ केशा छोड़ दिये थे जिनका उल्लेख पहले किया जा चुका है ।
- १०७. कल्पसूत्र १९५; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ३.६०-७० ।
- १०८. मारुतिनन्दन तिवारी, एलिमेन्ट्स आँव जैन आइकनोग्नाफो, पू॰ २४, ३२।
- १०९. आदिपुराण १८.१-२ ।
- ११० त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १,६, ४५९-४९३ ।
- १११. आदिपुराण १८.७३-७५ ।
- ११२. आदिपुराण २०.२१८-२६८।
- **११३.** आदिपुराण २०.२६९-७० ।
- ११४. बादिपुराण २३.७५।
- ११५. आदिपुराण २४.१५-२९।
- ११६. बादिपुराण २४.१५५-६१।
- ११७. अविपुराण २५.२८७; ४७.३२२-३२३।
- ११८- भादिपुराण ४७.३३८-३४२।
- ११९. आदिपुराण ४७.३४३-३५०।

- ११४: जैन महापुराण: कछापरक अध्ययन
- १२० आदिपुराण ४७.३५७-३५९।
- १२१. विस्तार के लिये द्रष्टक्य, मार्श्वतनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पुरु ८६-९५।
- १२२. वहीं, पूर ९२-९५।
- १२३. उत्तरपुराण ४८.१८.२० ।
- १२४. पुष्पदन्त के महापुराण व स्वेताम्बर परम्बरा में इनकी माता का नाम विजयादेवी है।
- १२५. उत्तरपुराण ४८.१८-२० ।
- १२६, उत्तरपुराण ४८.२१-२२; स्वप्नों के सन्दर्भ में मुख में प्रवेश करते हुए हाथी का उल्लेख वृषमदेव को छोड़कर अन्य सभी के साथ है। अजितनाथ का लांछन भी श्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के अनुसार गज माना गया है। यू० पी० शाह, रूपमण्डन, पृ० ८४।
- १२७. उत्तरपुराण ४८.२५-२७ ।
- १२८. हरिवंशपुराज ७.२३-२५ ।
- १२९. हरिवंशपुराण ७.४५-४६।
- १३०. उत्तरपुराण ४८.३२-३९ ।
- १३१. तिलोयपण्णति में पौष शुक्ल १४ का उल्लेख है ।
- १३२, उत्तरपुराण ४८.४०-४२।
- १३३. महापुराण ३८.२२ ।
- १३४. उत्तरपुराण ४८.५१-५३।
- १३५. मारुतिनन्दन तिवारी, पू॰ नि॰, पृ॰ ९६-९७।
- १३६. तिलोयपण्णित्त ( गा० ५२६ से ५४९ ) तथा विषष्टिशलाकापुरूषचरित्र ( ३.१, १०३-१११ ) में इनकी माता का नाम सेनादेवी व पिता का नाम जितारि है।
- १३७. उत्तरपुराण ४९.१४-१९ ।
- १३८. हस्तोमल, पूर्व निव्, पूर्व ६९ ।
- १३९. उत्तरपुराण ४९.२६-५७।
- १४०. उत्तरपुराण ५०.१६-२२।
- १४१. हस्तीमल, पूर्व निर्, पूर्व ७२।
- १४२. उत्तरपुराण ५०.२६-६६।
- १४३. मारुतिनन्दन तिवारो, पूर्ण निर्, पूर्ण ९८-९९ ।
- १४४, उत्तरपुराण ५१.१९-२४।
- १४५. हस्तीमल, पू॰ नि॰।

१४६. उत्तरपुराण ५१.५५-८५ । १४७. उत्तरपुराण ५१.८७ । १४८ मारुतिनन्दन तिवारो, पूर्व निव, पूर्व ९९। १४९. उत्तरपुराण ५२.१८-२७, ३४। १५०. हस्तोमल, पूर्व निक, पुर्व ७९ । १५१. उत्तरपुराण ५२.३५.५७ । १५२. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निरु, पूर्व १००। १५३. उत्तरपुराण ५३.१७-२४। १५४. हस्तीमल, पूर्व निव, पुर्व ८२ । १५५. उत्तरपुराण ५३.३७-५४। १५६. मारुतिनन्दन तित्रारी, पू॰ नि०, पृ० १०१-१०२। १५७. उत्तरपुराण ५४.१६३-१७३ । १५८. हस्तोमल, पूर्व निर्वे पुरु ८५ । १५९. उत्तरपुराण ५४.२०३-२७३। १६०. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० १०३-१०४। १६१. उत्तरपुराण ५५.२७। १६२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ३.७.४९-५० । १६३. उत्तरपूराण ५५.३६-५९। १६४. माहतिनन्दन तिवारी, पूर्व निर्, पूर्व १०४। १६५. उत्तरपुराण ५६.२५-२९। १६६. त्रिषष्टिञ्चलाकापुरुषचरित्र ३.८.४७ । १६७. उत्तरपुराण ५६.३२-५८ । १६८. मारुतिनन्दन तिवारो, पू० नि०, पू० १०५। १६९ः उत्तरपुराण ५७.१७-३३। १७०. त्रिवब्टिशलाकापुरुवचरित्र ४.१.८६ । १७१, उत्तरपुराण ५७,३८-६३ । १७२. मारुतिनन्दन निवारी, पूर्व निव, पूर्व १०५ । १७३. उत्तरपुराण १८.१७-२२ । १७४. उत्तरपुराण २०-५८; इनके निर्वाण तिथि के सम्बन्ध में क्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों परम्पराओं में एक मत नहीं है। हस्तीमल, पूर्वाक, पु० ६००। १७५. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निरु, पूर्व १०६।

१७६, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.३.४८ ।

#### ११६: जैन महापुराण : कंछापरक अध्ययन

- १७७. उत्तरपुराण ५९.१४-५८।
- १७८. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० १०६-१०७।
- १७९, उत्तरपुराण ६०.२१-२२।
- १८०. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.४.४७।
- १८१. उत्तरपुराण ६०.२५-३३।
- १८२. उत्तरपुराण ६०.४३-४६ ।
- १८३. मारुतिनन्दन तिवारो, पू० नि०, पृ० १०७।
- १८४. उत्तरपुराण ६१.१३-१९ ।
- १८५. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.५.४९; आवश्यकचूणि (जिनदासमिका इ.स.), पूर्व भाग, पु० ११ ।
- १८६, उत्तरपुराण ६१.५१-५३।
- १८७. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पृत्र १०७ ।
- १८८. हस्तीमल, पू० नि०, पृ० ११७ ।
- १८९. उत्तरपुराण ६३.४१३-४६० ।
- १९०. मारुतिनन्दन तिवारी, 'अनपब्लिश्ड इमेजेज ऑव भरत चक्रवती ऐट देवगढ़', ज॰ ई॰ सो॰ ओ॰ आ॰, खण्ड-१२-१३, १९८१-८३, पु॰ २५-३०।
- १९१. उत्तरपुराण **६**३. ४७८-४८६।
- १९२. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निर्पुर १०८-११२।
- **१**९३. उत्तरपुराण ६४.१२-२४ ।
- १९४. हस्तीमल, पू० नि०, पू० ११९।
- १९५. उत्तरपुराण ६४.२६-५३।
- १९६. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व नि०, पृ० ११२।
- १९७. उत्तरपुराण ६५.१४-२२।
- १९८. उत्तरपुराण ६५.२४-३४।
- १९९. उत्तरपुराण ३८-५०।
- २००. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पृष्ट ११३।
- २०१. उत्तरपुराण ६६.१९-३४।
- २०२. नामाधम्मकहाओं में १९वें जिन मल्लिनाथ को नारी रूप में निरूपित किया गया है। यह परम्परा केवल ध्वेताम्बरों में ही मान्य है। एम० विण्टरनित्ज, ए हिस्ट्री ऑव इण्डियन लिट्रेचर, खण्ड-२, कलकत्ता, १९३३, पृ० ४४७-४८।
- २०३. हस्तीमल, पूर्ण निर्ण, पृष्ट १२६ ।

- २०४. उत्तरपुराण ६६.२७-५३।
- २०५. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० ११४।
- २०६. उत्तरपुराण ६७.२०-२८।
- २०७. हस्तीमल, पू० नि०, पू० १३४।
- २०८. उत्तरपुराण ६७.३१-५७।
- २०९. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निरु, पुरु ११४-१५ ।
- २१०. उत्तरपुराण ६९,१८-३१।
- २११. हम्तीमल, पूर्ण निर्, पूर्ण १३६।
- '२१२. उत्तरपुराण ६९.३३-६९ ।
- २१३. मार्कतनन्दन तियारी, पूर्व निव, पूर्व ११७।
- २१४. उत्तरपुराण ७१.२९-४६।
- २१५. आवश्यकचूणि, उत्तरार्ध, पृ० ११।
- २१६. उत्तरपुराण ७१.१२९-१४३।
- २१७. उत्तरपुराण ७१.१४६-१५७ ।
- २१८. उत्तरपुराण ७१.१५८-१८१; ७२.२७१-२७४।
- २१९. माहतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ११७-१२२।
- २२०. एच० जैकोबी, जैन सूत्रज, भाग २, सेक्रेड बुक्स ऑब दि ईस्ट, खंड-४५, दिल्ली, १९७३, (पु० मु०), पु० ११९-२९।
- २२१. व्याख्याप्रक्रप्ति ५.९.२२७ ।
- २२२. होरालाल जैन, पू० नि०, पृ० २१ ।
- २२३. उत्तरपुराण ७३.७४-९१।
- २२४. आवश्यकणूणि, उत्तर भाग, पृ० ११; त्रिषप्टिशलाकापुरुषचरित्र ९.३.४५ ।
- २२५े: उत्तरपुराण ७३.९३-९४ ।
- २२६. उत्तरपुराण ७३.११५-१२६ ।
- २२७. उत्तरपुराण ७३.१३३-१४२।
- २२८. पार्श्वाम्युदय काव्य, सं० एम० जी० कोठारी. बम्बई, १९६५, सर्ग ४, क्लोक ४५-४८।
- २२९. पासणहचरिय−सं० प्रफुल्लकुमार मोदी, वाराणसी, १९६५, सर्ग १४, क्लोक ४-३०।
- २३०. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ९.३.२४१-२९५ ।
- २३१. उत्तरपुराण ७३,१४३-१५९।
- २३२. उत्तरपुराण ७३.१६९, हस्तीमल, पू० नि०, पू० २८४।

११८: जेन महापुराण: कलापरक अध्ययन

२३३. मारुतिनन्दम तिवारी, पूर्व निर्, पृष्ठ १२५-१३०।

२३४. वहीं, पृ० १३२-१३५।

२३५. विस्तार के लिये द्रष्टव्य, मारुतिनन्दन तिवारी, 'पार्श्वनाथ इमेजेज इन' एलोरा', अर्हत् पार्श्वनाथ पर वर्ष ८७ मार्च में दिल्ली में बी० एल० इन्स्टीच्यूट ऑव इन्डोलाबी द्वारा आयोजित राष्ट्रोय संगोष्ठी में पढ़ा गया लेख।

२३६. वहीं।

२३७. व्वेताम्बर परम्परा में इनको माता का नाम त्रिशला है, त्रिविध्देशलाका-पृथ्वचरित्र १०.२.१७-२०।

२३८. वैशाली आजकल बिहार प्रान्त के मुजफ्करपुर (तिरहुल) डिवीजन में 'विनया बसाक' के नाम से प्रसिद्ध है, हस्तीमल, पू० नि०, प्०३५२।

२३९. होरालाल जैन, पूर्व निव्, पूर्व २२-२४।

२४०. उत्तरपुराण ७४.२५१-२६१।

२४१. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १०.२.८८-१२४।

२४२. कल्पसूत्र, सूत्र १०३।

२४३. उत्तरपुराण ७४.२८८-२९५; स्वेताम्बर परम्परा में संगमदेव द्वारा एक ही रात में २० उपसर्ग उपस्थित करने का उल्लेख हैं ! त्रिविष्टिशलाका-पुरुषचरित्र १०.४.१८४-२८१ ।

२४४. उत्तरपुराण ७४.२९६-३०९।

२४५. हीरालाल जैन, पूर्व निव, पूर्व २४; हस्तोभल, पूर्व निव, पूर्व ३५८ ।

१४६. उत्तरपुराण ७४.३०५; हीरालाल जंन, पूर्व निव, पृव २४।

**२४७. उत्तरपुरा**ण ७४.३३१-३३७ ।

२४८. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १०.३.१७-३३।

२४९. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १०.३.२१७, १११-१४६ ।

२५०. उत्तरपुराण ७४.३४८-३५६ ।

२५१. हीरालाल जैन, पूर्व निव्, पृत्व २४।

२५२. उत्तरपुराण ७६.५०८-५१२।

२५३. द्रष्टव्य, मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० १३६-४४ ह

२५४. यू० पो० शाह, जैन रूपमण्डन, प्० १०१।

# चतुर्थ अध्याय

# श्लाकापुरुष

महापुराण (जिनसेन व गुणभद्रकृत ) में २४ तीर्थंकरों के अतिरिक्त अन्य ३९ शलाकापुरुषों के जीवन वृत्त भी विणित हैं। शलकापुरुषों की अभिव्यक्ति कला में भी हुई है। ज्ञातव्य है कि जैन कला में केवल भरत चक्रवर्ती, बलराम-कृष्ण एवं राम की ही मूर्तियाँ बनीं जबिक पाँचवें, छठे और सातवें चक्रवर्ती शान्तिनाथ, कुन्थुनाथ एवं अरनाथ (जो तीर्थंकर भी हैं) की मूर्तियों की चर्चा तीर्थंकर से सम्बन्धित पिछले अध्याय में की जा चुकी है।

#### चक्रवर्ती:

जैन पुराणों में वर्तमान अवसर्पिणी युग के १२ चक्रवर्तियों का निरू-पण हुआ है जिनमें भरत, सगर, मधवा, सनत्कुमार, शान्तिनाथ, कून्यु, अर, सुभौम, पद्म, हरिषेण, जयसेन तथा ब्रह्मदत्त सम्मिलित हैं। इन चकर्वातयों के सम्बन्ध में कुछ बातें विशेषतः उल्लेखनीय हैं। सभी चक्रवर्ती काश्यपगोत्री, स्वर्णवर्ण वाले तथा विश्व विजेता रूप में उल्लि-खित हैं। सभी के वक्ष:स्थल पर जिनों के समान श्रीवत्स का चिह्न पाया जाता है। सभी चक्रवर्तियों की माताएँ गर्भधारण करते समय कुछ शुभ स्वप्न देखती हैं। आदिपुराण<sup>२</sup> व महापुराण<sup>3</sup> (पुष्पदन्तकृत) में भरत चक्रवर्ती की माता द्वारा पाँच तथा हेमचन्द्र<sup>४</sup> के अनुसार १४ शुभस्वप्नों के देखने का उल्लेख है । क्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों परम्प-राओं के अनुसार सभी चक्रवर्तियों को १४ रत्न—चक्र, दण्ड, खड्ग, छत्र, चर्म, मणि, काकिणि (कौड़ी), अश्व, गज, सेनापति, गृहपति, शिल्पो, पुरोहित और स्त्री तथा ९ निधियाँ—नैयसर्प, पाण्डुक, पिंगल, सर्परत्न, महापद्म, काल, महाकाल, माणव तथा शख प्राप्त होती हैं। ' ज्ञातव्य है कि चक्रवर्ती, विशेषतः भरत चक्रवर्ती की स्वतंत्र मूर्तियों में परम्परानुरूप १४ रत्नों एवं ९ निधियों का अंकन हुआ है।

#### (१) भरत चक्रवर्ती:

ऋषभनाथ के १०० पुत्रों में भरत ज्येष्ठ पुत्र और प्रथम चक्रवर्ती

#### १२०: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

थे । इनकी माता का नाम यशस्वती था । माता यशस्वती ने गर्भधारण से पूर्व ग्रसी हुई पृथ्वी, सुमेरु पर्वत, चन्द्रमा सहित सूर्य, हंस सहित सरोवर तथा चंचल लहरों वाला समुद्र स्वप्न में देखा था। इन स्वप्नों का फल ऋषभदेव से जानकर वह अत्यन्त हर्षित हुई और नौ मास व्यतीत होने पर चैत्र कृष्ण नवमी के दिन उत्तराषाढ़ नक्षत्र में पुण्यशाली पुत्र को जन्म दिया। वह पुत्र अपनी दोनों भुजाओं से पृथ्वी का आलिंगन कर उत्पन्न हुआ था इसलिये निमित्तज्ञानियों ने उसके समस्त पृथ्वी का अधिपति अर्थात् चक्रवर्ती होने की घोषणा की और समस्त भरतक्षेत्र के अधिपति होने वाले उस पुत्र को 'भरत' नाम दिया । जैन पुराणों के अनुसार इन्हीं के नाम से इस देश का नाम भारतभूमि या भारतवर्ष पड़ा। " चक्रवर्ती सम्राट भरत इतने अधिक प्रभावशाली पृण्य-पृरुष थे कि जैन ग्रन्थों के साथ ही वैदिक मंत्रों, जैनेतर पुराणों, उपनिषदों आदि में भी उनका उल्लेख मिलता है। <sup>८</sup> भागवत में भरत का विस्तृत विवरण प्राप्त है। इसमें उल्लेख है कि महायोगी भरत ऋषभदेव के सौ पुत्रों में ज्येष्ठ थे और उन्हीं से यह देश 'भारत' कहलाया। ° भरत चक्रवर्ती के ही नाम से इस देश का नाम 'भारतवर्ष' पड़ा, इस बात की पुष्टि-'मार्कण्डेयपुराण' ( ५०.३९-४१ ), कुर्मपुराण (४१.३७-३८ ), अग्निपुराण (१०.१०-११), वायुमहापुराण, पूर्वीर्घ (३३.५०-५२), ब्रह्माण्डपुराण, पूर्वार्घ (अनुबंडपाद १४.५९-६१), वाराहपुराण (७४), लिंगपुराण (४७.१९-२३) तथा विष्णुपुराण द्वितीयांश (१.२७-२८) से भी होती है।°°

समस्त विधि को जानने वाले ऋषभदेव ने स्वयं उनका अन्तप्राशन, चौल (मुण्डन) और उपनयन (यज्ञोपवीत) संस्कार किया था। भरत के चरणों में चक्र, छत्र, खड्ग, दण्ड आदि चौदह रत्नों के चिह्न बने थे। उनका हस्ततल शंख, चक्र, गदा, कूर्म व मीन आदि शुभ लक्षणों से शोभायमान था।

संसार के प्रति विरक्त होने के पश्चात् तीर्थं कर ऋषभदेव ने ज्येष्ठ पुत्र भरत को साम्राज्य पद पर आसीन किया। ऋषभदेव को जब केवलज्ञान की प्राप्ति हुई तभी भरत चक्रवर्ती के आयुधशाला में चक्ररत्न प्रकट हुआ। सर्वप्रथम भरत ने ही ऋषभदेव के समवसरण में जाकर उनके चरणों की और तदनन्तर वापस आकर चक्ररत्न की पूजा की और उसके साथ दिग्विजय के लिये प्रस्थान किया। भर

शलाका पुरुष : १२१

भरत चक्कवर्ती ने सर्वप्रथम पूर्व में व्यन्तर देवों के अधिपति मागध देव और तदुपरान्त अङ्ग, बंग, कॉलंग, मगध, कुरु, अवन्ती, पांचाल, कासी, कौशल, वैदर्भ, मद्र, कच्छ, चेदि, वत्स, सुद्धा, पुण्ड्र, औण्ड्र, गौड़, दशाणं, कामरूप, कश्मीर, उशीनर व मध्यदेश के राजाओं को जीतकर अपने अधीन किया। दक्षिण में उसने त्रिकालिंग, ओद्र, कच्छ, प्रातर, केरल, चेर, पुन्नाग, कूट, ओलिक, महिष, कमेकुर, पाण्ड्य व अन्तर-पाण्ड्य के राजाओं को अपने अधीन किया। इसी प्रकार पश्चिम के सभी राज्यों को जीतने के बाद भरत ने उत्तर में विजयार्धपर्वंत के स्वामी विजयार्ध नामक देव तथा अनेक म्लेच्छ राजाओं को अधीन करने के पश्चात् हिमवत्कूट पर निवास करने वाले देव को भी अपने अधीन कर लिया। विजयार्ध नामक देव तथा अनेक म्लेच्छ राजाओं को अधीन कर लिया। अ इस प्रकार चक्रवर्ती भरत ने हिमवान पर्वंत से लेकर पूर्व दिशा के समुद्र तक और दक्षिण समुद्र से लेकर पश्चिम समुद्र तक समस्त पृथ्वी को वश में करने के बाद वृषभाचल की शिलापट्ट पर अपने दिग्विजय के सन्दर्भ में स्वयं प्रशस्ति लिखी। अ

दिग्विजय के पश्चात् भरत चक्रवर्ती अयोध्या आने को तत्पर हुए। नगर के प्रवेश-द्वार पर उनके चक्ररत्न के रुक जाने तथा मंत्रियों द्वारा उसका कारण पूछने पर जब उन्हें अपने भाईयों, विशेषरूप से बाहु बली के प्रणाम हेतु न आने व उनके मन के ईर्ष्या तथा देषपूर्ण भावनाओं के बारे में पता चला तो भरत और बाहु बली के बीच युद्ध अवश्यम्भावी हो गया। किन्तु बुद्धिमान मंत्रियों ने भाई-भाई के इस युद्ध में व्यर्थ ही सेना के संहार को रोकने के उद्देश्य से उनके लिये तीन प्रकार भ के युद्ध-नेत्रयुद्ध, जलयुद्ध तथा मल्लयुद्ध निश्चित किये। तीनों ही युद्धों में बाहु बली को विजयी होता देख कुपित भरत ने उन पर चक्ररत्न चला दिया। भरत के इस व्यवहार से बाहु बली को बहुत दु:ख हुआ और इस संसार से विरक्त हो उन्होंने दीक्षा लेली।

चक्रवर्ती भरत के चौसठ लक्षणों, चौदह रत्नों व नौ निधियों का उल्लेख आदिपुराण में मिलता है। कि इसमें भरत चक्रवर्ती द्वारा ब्राह्मण वर्ण की सृष्टि का भी उल्लेख हुआ है। कि ऋषभदेव के मोक्ष प्राप्त कर लेने के बाद शोकाकुल भरत को ऋषभदेव के गणधर वृषभसेन द्वारा इस नश्वर संसार व पूर्वभवों के बारे में बतलाये जाने पर तथा एक दिन दर्पण में स्वयं के श्वेत केश देखकर संसार से विरक्ति हो गयी।

#### १२२: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार किसी दिन दर्पण में अपने को आभ्षण रहित देखकर व सुन्दरता को क्षणिक जानकर भरत को इस नश्वर संसार से विरक्ति हुई। पि उसी समय भरत को आत्मज्ञान व केवलज्ञान प्राप्त हुआ। तदुपरान्त अनेक देशों में धर्म का उपदेश देते हुए विहार करने के बाद उन्हें मोक्ष प्राप्त हुआ।

जैन परम्परा में त्याग और साधना को ही अधिक महत्त्व दिया गया है। इसी कारण भरत की चक्रवर्ती रूप में पूजा नहीं की गयी किन्तु जब उन्होंने संसार त्याग कर दीक्षा ग्रहण की और किटन साधना द्वारा कैवल्य और अन्त में मोक्ष पद प्राप्त किया, उस अवस्था में भरत पूच्य या उपास्य हो गये। भरत के अनुज बाहुबली की विभिन्न दिगम्बर स्थलों पर पर्याप्त संख्या में स्वतंत्र मूर्तियाँ बनीं किन्तु भरत की देवगढ़ के अतिरिक्त अन्य किसी स्थल पर कोई मूर्ति नहीं उकेरी गयी। एलोरा में भी जहाँ बाहुबली की किसी भी क्षेत्र से प्राप्त मूर्तियों की तुलना में अधिक मूर्तियाँ बनीं वहीं भरत की एक भी मूर्ति उत्कीर्ण नहीं है। पश्चिम भारत के कुंभारिया और देलवाड़ा जैसे श्वेताम्बर स्थलों पर ऋषभनाथ के जीवन दृश्यों के सन्दर्भ में भरत-बाहुबली के बीच युद्ध से संबंधित कथा प्रसंग को भी दिखलाया गया है।

देवगढ़ से भरत की १०वीं-११वीं शती ई० की पाँच मूर्तियाँ मिली हैं जो मन्दिर स० १, २ और १२ में हैं (चित्र ३०)। सभी उदाहरणों में भरत कायोत्सर्गमुद्रा में निर्वस्त्र और तपस्यारत हैं। वक्षःस्थल पर श्रीवत्स चिह्न से युक्त भरत की मूर्तियों में जिन मूर्तियों के त्रिछत्र के स्थान पर एक छत्र उत्कीर्ण है तथा कुछ में प्रभामण्डल, चामरधारी सेवक, मालाधारीगन्धवं, दुन्दुभिवादक जैसे प्रातिहार्थ भी दिखाये गये हैं। ये लक्षण भरत के तीर्थंकर के समान प्रतिष्ठापरक स्थिति के परिचायक हैं। इन उदाहरणों में सबसे महत्त्वपूर्ण भरत के समीप ही नवनिधि के सूचक नवघटों एवं दण्ड, छत्र, चक्र, काकिणी (कौड़ो), गृहपति (हलयुक्त), सेनापति (वस्त्र युक्त), पुरोहित, छत्रयुक्त अक्व, गज एवं स्त्री जैसे रत्नों का दिखाया जाना है। नवघटों के ऊपर निधिपति कुबेर की आकृति बनी है जिनके एक हाथ में धन का थैला है। भ

#### (२) सगर चक्रवतीः

इनका जन्म अयोध्या नगरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा समुद्रविजय के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम सुबाला था। ये सभी लक्षणों से

शलाका पुरुष : १२३%

परिपूर्ण तथा सुवर्ण के समान कान्ति वाले थे। २० इन्होंने भी चिरकाल तक दिग्विजय किया। उनके गुणवान साठ हजार पुत्र थे। एक दिन इन पुत्रों ने अपने योग्य साहसपूर्ण कार्य माँगा। बहुत विवार करने के बाद सगर चक्रवर्ती ने अपने पुत्रों को कैलास पर्वंत पर भरत चक्रवर्ती द्वारा बनवाये गये अरहन्तदेव के चौबीस मंदिरों के चारों ओर गंगा नदी को परिखा रूप में बना देने का कार्य सौंपा। इस कार्य को पूर्ण करने के लिये जब इनके पुत्र कैलास पर्वंत पर गय हुए थे, तभी मणिकेतु नामक देव ने जो सगर को सांसारिक भोगों से विमुख करना चाहता था, एक दुष्ट नाग का रूप घर कर इन्हें भस्म कर दिया। जब सगर को अपने पुत्रों की मृत्यु का समाचार मिला तो अत्यन्त द्योकाकुल हो उन्हें इस नश्वर संसार से विरक्ति हो गयी और भगीरथ को राज्य सौंप कर उन्होंने दीक्षा धारण कर ली और विधि तपश्चरण करते हुए मोक्ष प्राप्त किया। २० भगीरथ और गंगा का प्रसंग स्पष्टतः ब्राह्मण परम्परा के गंगावतरण प्रसंग से सम्बन्धित है। सगर की एलोरा या अन्य किसी स्थल से कोई मूर्ति नहीं मिलो है।

### (३) मघवा चक्रवर्ती:

तीसरे चक्रवर्ती मघवा का जन्म धर्मनाथ तीर्थंकर के तीर्थं में अयोध्यापुरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा सुमित्र के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम भद्रारांनी था। मनुष्य, विद्याघर व इन्द्र इनके चरणों में नतमस्तक होते थे। एक दिन अकस्मात् अभयधोष नामक केवलो मनोहर नामक जवान में पधारे। उनसे धर्म के स्वरूप व तत्त्वों का ज्ञान होने पर मघवा को इस संसार से विरक्ति हो गयी। फलस्वरूप प्रियमित्र नर्मक पुत्र को राज्य सींप कर इन्होंने दीक्षा धारण की ओर केवलज्ञान तथा मोक्ष प्राप्त किया। रेर

# (४) सनत्कुमार चक्रवर्ती:

चौथे चक्रवर्ती सनत्कुमार का जन्म अयोध्या अधिपति सूर्यंत्रशी राजा अनन्तवीर्यं की रानी सहदेवी के गर्भ से हुआ था। इन्होंने भी समस्त पृथ्वी को अपने अधीन कर रखा था। सनत्कुमार सुवर्ण के समान कान्तिवाले और अत्यन्त रूपवान थे। इनके रूप के सम्बन्ध में कथा है कि—एक बार सौधर्म इन्द्र की सभा में इनके रूप की चर्चा हुईं। फलस्वरूप कौतुहलवश इनके रूप को देखने के लिये देव पृथ्वी पर आये और हिष्त हुए। साथ ही उन देवों ने सनत्कुमार को इस ससार के १२४ : जैन महापुराण : कलापरक अन्ययन

रोग, बुढ़ापा, दुःख तथा मरण का स्मरण दिला उनके रूप की प्रशंसा की । उसी समय इन्हें इस नश्वर संसार के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गयी और वे दीक्षित हो गये । तत्पश्चात् कठोर तपश्चरण करते हुए उन्हें केवलज्ञान और अन्त में मोक्ष प्राप्त हुआ । २३

पाँचवें चक्रवर्ती शांतिनाथ, छठे चक्रवर्ती कुन्थुनाथ व सातवें चक्रवर्ती अरनाथ एक ही भव में तीर्थंकर व चक्रवर्ती दोनों हुए जिनका उल्लेख पिछले अध्याय में तीर्थंकर के अन्तर्गत किया जा चुका है।

# (८) सुभौम चक्रवर्ती:

आठवें चक्रवर्ती सुभौम का जन्म अरनाथ तीर्थंकर के तीर्थं में अयोध्या नगरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा सहस्रबाहु के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम चित्रमती था। बालक पृथ्वी को छूकर उत्पन्न हुआ था, इसीलिये चित्रमती के बड़े भाई शाण्डिल्य मुनि ने उसका नाम 'सुभौम' रखा। १४ ये भी अन्य चक्रवर्तियों की तरह चक्र आदि शुभ लक्षणों, चौदह रत्नों व नौ निधियों से शोभित थे। सुभौम चक्रवर्ती ने अपने पिता का वध करने वाले उस परशुराम का वध किया था जिसने इक्कीस बार पृथ्वी से क्षत्रिय वंश को निर्मूल नष्ट किया था। २५ एक द्वार किसी निमित्तज्ञानी से अपना शत्रु उत्पन्न हुआ जानकर परशुराम ने शत्रु को जाँचने के उद्देश्य से भोजन कराने के लिये एक दानशाला खुलवायी और अपने सेवकों को आदेश दिया कि जो भी भोजनाभिलाषी यहाँ पर आये, उसे पात्र में रखे मृत राजाओं के एकत्रित दाँत दिखलाकर ही भोजन करवाया जाये। एक दिन सुभौम भी उनकी दानशाला में आया और दाँतों को ज्ञालि चावलों के भात में बदल दिया । क्रुड़ हो परश्**रा**म ने उनसे युद्ध की तैयारी की किन्तु उनकी सेना सुभौम के आगे न ठहर सकी । उसी समय चक्ररत्न भी पास ही प्रकट हो गया जिससे सुभौम ने परशुराम का वध कर दिया ।<sup>२६</sup> यह कथा ब्राह्मण परम्परा के परशुराम प्रसंग का जैन रूपान्तरण जान पड़ती है।

सुभौम चक्रवर्ती को अन्य चक्रवर्तियों के समान मोक्ष नहीं प्राप्त हुआ।<sup>२७</sup>

# (९) पद्म चक्रवर्तीः

१२ चक्रवर्तियों में पद्म नौवें चक्रवर्ती हैं। इनका जन्म भरत क्षेत्र में काशी के वाराणसी नामक नगरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा पद्नाभ के यहाँ

शलाका पुरुष : १२५

हुआ था। ये पद्म आदि समस्त लक्षणों से युक्त थे। इन्होंने पराक्रम से चक्रवर्ती पद प्राप्त कर चिरकाल तक दस प्रकार के भोगों का उपभोग किया। एक दिन आकाश में सुन्दर बादल को देख वह अत्यन्त हर्षित हुए, किन्तु सहसा उसको नष्ट होता देख उन्हें इस नश्वर संसार के प्रति विरक्ति हो गयी और उन्होंने अपने पुत्र को राज्य सौंप कर समाधिगुप्त नामक जिनराज के पास जाकर दीक्षा ग्रहण की और केवलज्ञान तथा मोक्ष प्राप्त किया। रें

## (१०) हरिषेण चक्रवर्ती :

दसर्वे चक्रवर्ती हरिषेण का जन्म मुनि सुव्रतनाथ के तीर्थ में भोगपुर नामक नगर के इक्ष्वाकुवंशी राजा पद्मनाभ के यहाँ हुआ था। इनके पिता ने राजसीवृत्ति छोड़ कर संयम धारण कर लिया था। जिस दिन उन्हें केवलज्ञान उत्पन्न हुआ उसी दिन राजा हरिषेण की आयुधशाला में चक्र, छत्र, खड्ग और दण्ड ये चार रत्न प्रकट हुए । तत्पश्चात् श्रीगृह में काकिणी, चर्म और मणि ये तीन रत्न प्रकट हुए । चक्ररत्न की पूजा कर जब वह दिग्विजय के लिये प्रस्थान करने को हुए उसी समय पूरोहित, गृहपति, स्थपति और सेनापति ये चार रत्न प्रकट हुए तथा विद्याधर विजयार्ध पर्वत से गज, अरब और कन्या रतन लेकर आये। इसी प्रकार गणबद्ध नामक देव उनके लिये नदी मुखों से नौ निधियाँ ले आये। इस प्रकार छह प्रकार की सेनाओं के साथ दिग्विजय को प्रस्थान कर, देव, मनुष्य तथा विद्याधर राजाओं द्वारा सेवित हो चिरकाल तक इन्होंने दस प्रकार के भोगों का उपभोग किया। एक दिन जब वह अपनी महल की छत पर बैठे हुए थे उसी समय चन्द्रग्रहण देखकर इन्हें विरक्ति हो गयी और अपने पुत्र को राज्यभार सौंपकर श्रीनाग नामक मुनिराज के पास जाकर संयम घारण कर लिया। अनेक प्रकार की ऋद्वियों को प्राप्त कर ये सर्वार्थसिद्धि में अहमिन्द्र हए। १९९

### (११) जयसेन चक्रवर्ती:

जयसेन ग्यारहवें चक्रवर्ती थे। इनका जन्म २१वें तीर्थंकर 'निमनाथ' के तीर्थं में कौशाम्बी नगरी के इक्ष्वाकुवंशी राजा 'विजय' के यहाँ हुआ था इनकी माता का नाम प्रभाकरी था। जयसेन चक्रवर्ती सर्वलक्षणों से युक्त, सुवर्णं के समान कान्ति वाले व चौदह रत्नों और निधियों के स्वामी थे।

#### - **१**२६: जैन महापुराण: कलापरक अध्ययन

विभिन्न प्रकार के सुखों का उपभोग करते हुए उनका समय सुख से व्यतीत हो रहा था कि एक दिन राजमहल की छत से उलकापात देख-कर उन्हें संसार के प्रति विरिक्त हो गयी तत्पश्चात अपने पुत्र को राज्य सौंप कर उन्होंने राजाओं के साथ संयम धारण कर लिया। कुछ ही समय में श्रुत, बुद्धि, तप, विक्रिया, औषध और चारण ऋद्धियों से विभूषित हो इन्होंने सम्मेदिशखर पर सन्यास धारण किया। अन्त में ये जयन्त नामक अनुत्तर विमान में जयसेन अहिमन्द्र हुए। १०

# . (१२) ब्रह्मदत्त चक्रवर्तीः

जैन परम्परा के बारहवें तथा अन्तिम चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त का जन्म नेमिनाथ तीर्थं कर के तीर्थं में हुआ था। इनके पिता का नाम ब्रह्मा तथा माता का नाम चूड़ादेवी था। इनका शरीर सात धनुष ऊँचा था तथा आयु सात सौ वर्ष थी। १०

#### ९ बलभद्र या बलदेव :

श्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं में स्वीकार किया गया है कि प्रत्येक वासुदेव का एक सौतेला भाई होता है जो बलदेव नाम से जाना जाता है। इनकी संख्या नौ होती है। ये वासुदेव के पराक्रम से सदा जुड़े रहते हैं। इन्हें वासुदेवों से उत्तम दरशाया गया है। इन नौ बलदेवों में से प्रारम्भ के आठ बलदेव मोक्ष तथा नर्वे स्वर्ग को प्राप्त करते हैं, <sup>32</sup> जबिक सभी वासुदेव मृत्यु के बाद किसी न किसी नरक में जाते हैं। दिगम्बर परम्परा के नौ बलदेवों के नाम क्रमशः विजय, अचल, सुधर्म, सुप्रभ, सुदर्शन, नन्दि, नन्दिमित्र, राम व पद्म हैं। 33

जैनधर्म के दोनों परम्पराओं में नौ बलदेवों को नील वस्त्र व ताल-वृक्ष अकित ध्वजा को धारण करने वाला बतलाया गया है। के स्वेताम्बर परम्परा के अनुसार ये हल, मुसल, धनुष और बाण धारण करने वाले के तथा दिगम्बर परम्परा के अनुसार गदा, रत्नमाला, मुसल व हल इन चार रत्नों के स्वामी बतलाये गये हैं। के सभी बलभद्र स्वेत वर्ण होते हैं। के तिलोयपण्णित्त में हल, मुसल, रथ और रत्नमाला का इनके आयुधों के रूप में उल्लेख मिलता है। के बलदेवों के लक्षण स्पष्टतः ब्राह्मण परम्परा के संकर्षण बलराम (तालवृक्ष, हल, मुसल) से ग्रहण किये गये हैं जिन्हें आदिशेष का अवतार माना गया है। बलदेवों के दो करों में धनुष और बाण का अंकन ब्राह्मण परम्परा के राम से सम्बन्धित जान पड़ता है।

शलाका पुरुष : १२७

### **< नारायण या वासुदेव**ः

दोनों ही परम्पराओं में ९ नारायण अथवा वासुदेव का उल्लेख मिलता है। प्रारम्भिक आगम ग्रन्थों में भी वास्देव व बलदेव का उल्लेख हुआ है। पृथ्वी के तीन खण्डों पर विजय करने तथा चक्रवर्तियों के आधे अधिकार को उपभोग करने के कारण इन्हें अर्धचक्रवर्ती भी कहा गया है।<sup>६९</sup> समवायांगसूत्र<sup>४०</sup> में ९ वासुदेवों (या नारायणों)की जो सूची 'मिलतो है उसे ही कालान्तर में दोनों परम्पराओं में स्वीकार किया गया। ९ वासुदेवों के नाम क्रमशः—ित्रपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम, पुरुषसिंह, पुरुषपुण्डरीक, दत्त, नारायण (लक्ष्मण) और कृष्ण हैं। दोनों ही परम्पराओं में वासूदेव का उल्लेख नील या कृष्ण वर्ण तथा पीत वस्त्र धारण करने वाले के रूप में किया गया है।<sup>४९</sup> इन्हें गरुड चिह्नांकित ध्वजा को भारण करने वाला बताया गया है। क्वेताम्बर परम्परा<sup>४२</sup> के अनुसार—शंख ( पाञ्चजन्य ), चक्र ( सुदर्शन ), गदा ( कौमुदकी ), धनुष ( शार्ङ्ग ), नन्दक ( खड्ग ), कौस्तुभ मणि और वनमाला तथा दिगम्बर परम्परा के अनुसार असि, शंख, धनुष, चक, शक्ति, दण्ड तथा गदा दासूदेव ( या नारायण ) के सात रत्न माने गये हैं । उपर्युक्त लक्षण स्पष्टतः ब्राह्मण परम्परा के कृष्ण का प्रभाव दरशाते हैं जिन्हें न केवल नेमिनाथ को मृतियों में वरन् विमलवसही एवं लूणवसही के जैन मन्दिरों में स्वतन्त्र रूप से भी शिल्पांकित किया गया।

आठवें वासुदेव को छोड़कर अन्य सभी का जन्म गौतम गोत्र में माना गया है। जैन परम्परा में मृत्यु के उपरान्त सभी वासुदेव नरक को प्राप्त होते हैं जबिक बरुदेव को मोक्ष प्राप्त होता है। यह विचारधारा हिन्दू-परम्परा की परिकल्पना के सर्वथा विपरीत है। <sup>४३</sup> जैन परम्परा के वासुदेव, बरुदेव और प्रति वासुदेव का अस्तित्व किसी न किसी रूप में ब्राह्मण देवकुरु में था जिसे परिवर्तित कर तथा एक नयी पृष्ठभूमि देकर जैन पुराणों में सम्मिलित किया गया। <sup>४४</sup>

# ५. प्रतिनारायण या प्रतिवासुदेवः

६३ शलाकापुरुषों के अन्तर्गत आरम्भ में ९ प्रतिवासुदेवों, (वासुदेव के शत्रु ) को सम्मिलित नहीं किया गया था। शीलांककृत चडप्पन्न महापुरिसचरियं, जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति<sup>४५</sup> ,स्थानांगसूत्र<sup>४६</sup> और आवश्यक-निर्युक्ति में ६३ के स्थान पर केवल ५४ शलाकापुरुषों का ही उल्लेख हुआ है। ४७ इस प्रकार जैन परम्परा में ९ प्रतिवासुदेवों को शलाकापुरुषों की सूची में बाद में सम्मिलित किया गया। ४९ दोनों ही जैन परम्पराओं में प्रतिवासुदेवों की सूची समान है जिसमें अञ्बग्नीव, तारक, मेरक, मधुकैटभ, निशुम्भ, बिल, प्रह्लाद, रावण और जरासन्ध के नामोल्लेख हैं। ४९ उत्तरपुराण में इनके नामों में किचित् परिवर्तन मिलता है जिसमें अञ्बग्नीव, तारक, मधु, मधुसुदन, मधुक्रीड़, निशुम्भ, बलीन्द्र, रावण व जरासन्ध का उल्लेख हुआ है। ५० आरम्भिक आठ प्रतिवासुदेवों को विद्याधर एवं नौवें को पृथ्वी का मनुष्य बताया गता है। ५० सभी प्रतिवासुदेव अपने उस चक्र से मारे गये जिसे उन्होंने वासुदेव को मार्ने के उद्देश्य से फेंका था। ५०

ब्राह्मण पुराणों में इन प्रतिवासुदेवों का उल्लेख राक्षस अथवा असुर रूप में मिलता है। इसमें तारक, कुमार अथवा कार्त्तिकेय द्वारा मारा गया। मधु, बलि, रावण अथवा जरासन्ध देवताओं और मनुष्यों के प्रति-द्वन्द्वी थे जो सदैव विष्णु के विभिन्न अवतार स्वरूपों यथा राम, कृष्ण, विष्णु और वामन द्वारा मारे गयं। जैन परम्परा में प्रह्लाद का उल्लेख वासुदेव के शत्रु के रूप में हुआ है जबिक ब्राह्मण परम्परा में उन्हें एक महान सन्त और भागवत सम्प्रदाय के प्रथम उपासक के रूप में स्वीकार किया गया है। पे

जैन मन्दिरों में बलदेवों अथवा वासुदेवों की प्रतिमाओं के पूजन का कोई उल्लेख नहीं मिलता है, किन्तु कहीं-कहीं उनके जीवन से सम्बन्धित घटनाओं का अंकन उपलब्ध है।<sup>५४</sup>

यहाँ ९ बलभद्रों, नारायणों एवं प्रतिनारायणों का एक साथ कुछ विस्तार से उल्लेख भी अपेक्षित है:

# १. बिजय, त्रिवृष्ठ और अश्वग्रीव :

विजय, त्रिपृष्ठ ओर अश्वग्रीव जैन परम्परा के प्रथम बलभद्र (या बलदेव), नारायण (या वासुदेव) और प्रतिनारायण (या प्रतिवासुदेव) हैं जो ग्यारहवें तीर्थंकर 'श्रेयांसनाथ' के समकालीन थे। इनके पूर्वभवों का उल्लेख जैन पुराणों में मिलता है। संक्षेप में इनका जीवनवृत्त निम्न प्रकार है—

प्रथम बलभद्र 'विजय' का जन्म भरतक्षेत्र के पोदनपुर नामक नगर के राजा प्रजापित की जयावती नामक महारानी के गर्भ से हुआ था।

शलाका पुरुष : १२९

इन्हों की दूसरी महारानी मृगावती के गर्भ से प्रथम नारायण व अर्धचकी 'त्रिपृष्ठ' का जन्म हुआ था। " त्रिपृष्ठ को जन्म देने से पूर्व मृगावती ने कुछ शुभ स्वप्न भी देखे थे। " बलभद्र विजय का शरीर शंख के समान सफेद तथा त्रिपृष्ठ का इन्द्र नीलमणि के समान नीला था। विजय के गदा, रत्नमाला, मुसल और हल तथा त्रिपृष्ठ के धनुष, शंख, चक्र, दण्ड, असि, शक्ति और गदा क्रमशः चार और सात रत्न थे। " वे दोनों ही सोलह हजार मुकुटबढ़ राजाओं, विद्याधरों एवं व्यन्तर देवों के आधिपत्य को प्राप्त हुए थे।

अश्वग्नीव इनका शत्रु था । इसका जन्म विजयार्थं पर्वत की उत्तर-श्रेणी की अलका नगरी के स्वामी मयूरग्नीव के यहाँ हुआ था । 'त्रिपृष्ठ' नारायण ने अश्वग्नीव का वध किया और फलस्वरूप सातवें नरक को प्राप्त हुए। इसी प्रकार 'अश्वग्नीव' प्रतिनारायण भी सातवें नरक गया। त्रिपृष्ठ की मृत्यु से दुःखी होकर बलभद्र विजय ने सुवर्णकुम्भ नामक योगिराज के पास संयम धारण कर लिया और अन्त में परमात्म अवस्था को प्राप्त हुए। "

# २. अचल, द्विपृष्ठ और तारकः

अचल, द्विपृष्ठ और तारक जैन परम्परा के क्रमशः दूसरे बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण हैं। बलभद्र, 'अचल' का जन्म भरतक्षेत्र की द्वारावती नगरी के राजा ब्रह्म के सुभद्रा नामक महारानी के गर्भ से हुआ था। इन्हीं की दूसरी रानी उषा से 'द्विपृष्ठ' नामक पुत्र का जन्म हुआ। इन दोनों भाईयों का वर्ण क्रमशः कुन्द पुष्प और इन्द्रनीलमणि के समान था। ये दोनों बारहवें तीर्थंकर वास्पूज्य के समकालीन थे।

दसी समय भरतक्षेत्र के भोगवर्धन नामक राजा के यहाँ तारक नामक पुत्र हुआ। अपने चक्र के भय से उसने समस्त विद्याधर और भूमिगोचिरियों को अपना दास बना रखा था। श्यामवर्ण वाला तारक सदैव शत्रुओं को ढ़ँढता रहता था और अखण्ड तीन खण्डों का स्वामित्व धारण करता था। वह द्विपृष्ठ नारायण और अचल बलभद्र की वृद्धि को सहन नहीं कर सका और उन दोनों को अपना शत्रु मान, उन्हें नष्ट करने के उद्देश्य से उनके पास एक दूत भेजा और कहलवाया कि उनके पास जो प्रसिद्ध ग्रन्थ हस्ती है वे उसे दे दें। फलस्वरूप तीनों के मध्य युद्ध हुआ। चिरकाल तक युद्ध करने के बाद भी द्विपृष्ठ के अपराजेय रहने पर उसने अपने चक्र को उन पर फेंका जो उनकी प्रदक्षिणा कर

### १३० : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

दाहिनी भुजा पर स्थिर हो गया। उसी चक्र से द्विपृष्ठ ने तारक का वध किया और सात उत्तम रत्नों और तीन खण्ड पृथ्वी का स्वामी बन गया। मृत्यु के बाद द्विपृष्ठ सातवें नरक गया और बलभद्र ने 'अचल' संयम घारण कर मोक्ष पद प्राप्त किया। प

# ३. धर्म, स्वयम्भू और मधुः

उत्तरपुराण में 'धर्म' का तीसरे बलभद्र 'स्वयम्भू' का तीसरे नारायण और 'मधु' का तीसरे प्रतिनारायण के रूप में उल्लेख है। 'धर्म' बलभद्र और 'स्वयम्भू' नारायण का जन्म भरतक्षेत्र की द्वारावती नामक नगरी के राजा भद्र की रानी सुभद्रा व पृथिवी से हुआ था।

इन्हीं के समय इनके शत्रु मधु का जन्म रत्नपुर नामक नगर में हुआ। पिछले जन्म में इसने सुकेतु नामक राजा का, जो बाद में स्वयम्भू नारायण हुए, राज्य द्यूत में जीत लिया था। अतः पूर्व वैर के कारण स्वयम्भू मधु का नाम सुनते ही क्रोधित हो जाता था। एक दिन किसी राजा ने जब मधु के लिये भेंट भेजी तो स्वयम्भू ने उनके दूतों को मारकर उसे छीन लिया। परिणामस्वरूप मधु के साथ धर्म और स्वयम्भू का युद्ध हुआ। अन्त में कुपित होकर जब मधु ने स्वयम्भू पर अपना चक्र फॅका तो वह उनकी प्रदक्षिणा कर उनकी दाहिनी भुजा के अग्र भाग पर ठहर गया। कुद्ध हो स्वयम्भू ने उसी चक्र से मधु का वध कर दिया। भारी पाप का संयम करने के कारण अन्त में मधु सातवें नरक में और नारायण स्वयम्भू भी पूर्व बैर के संस्कार के फलस्वरूप पाप का संचय करने के कारण मृत्यु के उपरान्त सातवें नरक में प्रविष्ट हुए। बलभद्र धर्म ने भाई के वियोग से शोकसंतप्त हो विमलनाथ के पास जाकर संयम धारण कर लिया और अन्त में मोक्ष पद प्राप्त किया। कि

# ४. सुप्रभ, पुरुषोत्तम एवं मधुसूदनः

'सुप्रभ', 'पुरुषोत्तम' व 'मधुसूदन' जैन परम्परा के चौथे बलभइ, नारायण व प्रतिनारायण हैं जो चौदहवें तीर्थं कर अनन्तनाथ के सम-कालीन थे। बलभइ सुप्रभ व नारायग पुरुषोत्तम का जन्म भरतक्षेत्र की द्वारवती नामक नगरी के राजा सोमप्रभ के यहाँ हुआ था। इनको माता का नाम क्रमणः जयवन्ती व सीता था। सुप्रभ शुक्ल और पुरुषोत्तम कृष्ण कान्ति के धारक थे। '' मधुसूदन काशी के वाराणसी नगरी का राजा था। उसका बल व पराक्रम प्रसिद्ध था। एक बार नारद ने

शलाका पुरुष : १३१

उसके सामने सुप्रभ व पुरुषोत्तम के वैभव और बल का वर्णन किया जिससे कुपित हो उसने उनके पास खबर भेजी कि वे उसके लिये गज व रत्न आदि कर के रूप में भेजें। <sup>६२</sup> फलस्वरूप बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण मधुसूदन के मध्य युद्ध हुआ। इस युद्ध में अन्त में मधुसूदन द्वारा फेंके गये चक्र से ही नारायण पुरुषोत्तम ने उसका वध कर दिया। <sup>६3</sup>

# ५. सुदर्शन, पुरुषसिंह व मधुक्रीड :

जैन परम्परा में सुदर्शन, पुरुषिसह व मधुक्रीड का उल्लेख क्रमशः पाँचवें बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण के रूप में आता है जो पन्द्रहवें तीर्थंकर धर्मनाथ के समकालीन थे। सुदर्शन और पुरुषिसह का जन्म खगपुर नगर के इक्ष्वाकुवंशी राजा सिंहसेन के यहाँ हुआ था। इनकी माता का नाम क्रमशः विजया व अस्विका था।

इसी समय इनका शत्रु मधुक्रीड् हुआ जो हस्तिनापुर नामक नगर का राजा था। सुदर्शन और पुरुषसिंह के बढ़ते हुए तेज को न सह सकने के कारण मधुकीड् ने अपने प्रधानमंत्री को उनसे कर स्वरूप श्रेष्ठ रत्न मांगने के लिए भेजा जिसके फलस्वरूप दोनों के मध्य युद्ध हुआ और अन्त में मधुकीड् द्वारा चलाये गये चक्र से ही नारायण पुरुषसिंह ने उसका सिर काट डाला। चिरकाल तक दोनों भाइयों ने तीन खण्ड पृथ्वी के राज्यलक्ष्मी का उपभोग किया। आयु का अन्त होने पर नारायण पुरुष-सिंह ने सातवें नरक और बलभद्र सुदर्शन ने धर्मनाथ के पास दीक्षा लेकर मोक्ष प्राप्त किया। हिन्

# ६. नन्दिषेण, पुण्डरीक और निशुम्भ :

उत्तरपुराण में निन्दिषेण, पुण्डरीक और निशुम्भ का उल्लेख क्रमशः छठे बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण के रूप में हुआ है। इनका जन्म अद्वारहवें तीर्थंकर अरनाथ के तीर्थं में हुआ था। निन्दिषेण और पुण्डरीक का जन्म चक्रपुर नगर के इक्ष्वाकुवंशी राजा वरसेन की वैजयन्ती और लक्ष्मीमती रानी से हुआ था।

इसी समय निशुम्भ र इनका शत्रु हुआ जो चक्रपुर का तेजस्वी राजा था। इन्द्रपुर के राजा उपेन्द्रसेन ने जब अपनी पद्मावती नामक कन्या को पुण्डरीक के विवाह के लिये प्रदान किया तो कुपित हो निशुम्भ ने अपनी सेना के साथ पुण्डरीक पर आक्रमण कर दिया। चिरकाल तक युद्ध के बाद अन्त में नारायण पुण्डरीक ने उसके ही द्वारा चलाये गये

, चक्र से उसका वध कर दिया। आयु के अन्त में अत्यन्त आसिक्त कें कारण पुण्डरीक ने सातवें नरक को और बलभद्र निद्धेण ने उनके वियोग में संसार से विरक्त हो और संयम धारण कर मोक्ष प्राप्त किया। <sup>६७</sup>

## ७. नन्दिमित्र, दत्त और बलीन्द्र<sup>६८</sup>ः

सातवें बलभद्र, नारायण व प्रतिनारायण का जन्म १९वें तीर्थंकर मिल्लिनाथ के तीर्थ में हुआ था। बलभद्र 'निन्दिमित्र' और नारायण 'दत्त' वाराणसी के इक्ष्वाकुवंशी राजा अग्निशिख की अपराजिता और केशवती के गर्भ से उत्पन्न हुए थे। चन्द्रमा और इन्द्रनील मणि के समान वर्ण वाले ये दोनों ही तीन खण्ड पृथ्वी के स्वामी थें।

इसी समय इनका दात्रु प्रतिनारायण 'बलीन्द्र' हुआ जो विजयार्थ पर्वत पर स्थित मन्दरपुर नामक नगर का विद्याधर राजा था। यह पूर्व जन्म में भी इनका दात्रु था। एक दिन युद्ध करने की इच्छा से अहंकार-वश इसने अपने एक दूत को इनके पास भेज कर प्रसिद्ध गन्धगण मँगवाया। कुपित हो बदले में निन्दिमित्र और दत्त ने अपने लिए उसकी कन्या माँगी। फलस्वरूप दोनों के बीच युद्ध हुआ और अन्त में बलीन्द्र द्वारा चलाये गये चक्र से ही नारायण दत्त ने उसका वध कर दिया। चिरकाल तक राज्यरूथमी का सुख भोगने के बाद मृत्यु के उपरान्त दत्त ने सातवें नरक को और भाई के वियोग से विरक्त निन्दिमित्र ने केवली होकर मोक्ष प्राप्त किया। है दे

# ८. राभ (पद्म ), स्रक्ष्मण (नारायण ) और रावण :

आठवें बलभद्र 'राम', नारायण 'लक्ष्मण' तथा प्रतिनारायण 'रावण' बीसवें तीर्थंकर मुनिसुवत के समकालीन थे। ' प्रारम्भ से ही जन-भावना के प्रति सम्मान की वृत्ति रहने के कारण जैन आचार्यों ने हिन्दू धर्म के देव-ताओं को जैन देवकुरु में औदार्यपूर्वंक प्रवेश देकर महनीय कार्य किया है। राम जनमानस से जुड़े सर्वाधिक लोकप्रिय देवता रहे हैं जिनका विस्तृत उल्लेख वाल्मीिक के रामायण में मिलता है। जैन परम्परा में राम का प्रारम्भिक और विस्तृत उल्लेख नागेन्दु कुल के ( श्वेताम्बर ) विमलसूरिकृत पडमचरिय ( ४७३ ई० ) में मिलता है। ' पडमचरिय के पश्चात् जैन परम्परा में राम कथा पर आधारित जिन स्वतन्त्र ग्रन्थों की रचना की गयी उनमें संघदास कृत वसुदेवहिण्डी ( ६०९ ई० ), रिविषण-कृत पद्मपुराण ( ६७८ ई० ), शीलांककृत चउप्पत्नमहापुरिसचरियं

शलाका पुरुष : १३३

( ल० ८वीं शती ई० ), गुणभद्रकृत उत्तरपुराण, पुष्पदन्तकृत महापुराण ( ९६५ ई० ) एवं हेमचन्द्रकृत त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र मुख्य हैं ।<sup>७२</sup>

रामायण के तीन प्रमुख पात्रों राम, लक्ष्मण और रावण (दशानन) को जैन देवमण्डल में लगभग ५वीं शती ई० में ६३ शलाकापुरुषों की सूची में सिम्मिलित किया गया। पउमचरिय में राम की तुलना में रावण को अधिक जिनभक्त के रूप में निरुपित किया गया। १३ इस ग्रन्थ में राम के साथ हल व मुसल और लक्ष्मण के साथ चक्र एवं गदा का उल्लेख मिलता है। १४ कई स्थलों पर राम को पद्म, हलायुध और लक्ष्मण को नारायण, चक्रधर तथा चक्रपाणि नामों से भी अभिहित किया गया है। १९५

पउमचरिय एवं परवर्ती ग्रन्थों में रामकथा के अनेकशः उल्लेख के बाद भी जैन स्थलों पर राम का मूर्त अंकन लोकप्रिय नहीं हो सका। इनके मूर्त अंकन का उदाहरण केवल खजुराहो के पार्श्वनाथ जैन मन्दिर (ल० ९५०-७० ई०) पर मिला है। ७६

उत्तरपुराण में ब्राह्मण धर्म के राम, लक्ष्मण और रावण की कथा का जो विवरण मिलता है वह कुछ स्थलों पर रामायण की कथा से सर्वथा भिन्न है जिसे यथास्थान स्पष्ट करने का प्रयास किया गया है।

राम और लक्ष्मण का जन्म वाराणसी नगर के राजा दशरथ की क्रमशः सुबाला व कैकेयी रानी के गर्भ से हुआ था। कि लक्ष्मण के शरीर पर चक्र का चिह्न था। ये दोनों भाई अपरिमित शक्ति वाले थे। राम का वर्ण हंस के पंख के समान ब्वेत और लक्ष्मण का नील कान्ति-चाला था। वर्ष

राम और लक्ष्मण के कुमारकाल का जब काफी समय व्यतीत हो चुका तो दशरथ वंश परम्परा अनुसार अयोध्या में आकर रहने लगे। इसी समय मिथिला के राजा एवं सीता के पिता जनक एक ऐसा यज्ञ करने जा रहे थे जिसमें प्रतिपक्षियों, विशेष रूप से रावण, द्वारा विष्न डालने का भय था (उत्तरपुराण में सीता को एक स्थल पर रावण की पुत्री उल्लिखित किया गया है, ६८.३४८-३५३)। मिन्त्रयों से परामर्श करने पर महाराज जनक को रामचन्द्र के पराक्रम का पता चला। उन्होंने दशरथ के पास बहुमूल्य भेंट के साथ अपने दूत को भेजकर यज्ञ की रक्षा के लिये राम और लक्ष्मण को आमन्त्रित किया। साथ ही बदले में सीता को देने का भी प्रस्ताव रखा। अप

इस सन्दर्भ में अपने मिन्त्रयों और पुरोहितों से परामर्श करने पर महाराज दशरथ को राम और लक्ष्मण के क्रमशः आठवें बलभद्र और नारायण होने का भी पता लगा। " फलस्वरूप दशरथ ने राम और लक्ष्मण को सेना के साथ जनक के पास मिथिला भेज दिया। यज्ञ पूर्ण होने के बाद जनक ने राम को बड़े वैभव के साथ सीता प्रदान की। कुछ दिन वहीं व्यतीत करने के बाद राम, लक्ष्मण और सीता के साथ अयोध्या लौट आये और सुख पूर्वक रहने लगे। बाद में राजा दशरथ ने अन्य सात सुन्दर कन्याओं के साथ राम का तथा पृथ्वी देवी आदि सोलह राज-कन्याओं के साथ लक्ष्मण का विवाह किया। " राम-लक्ष्मण के बहुपत्नीक होने का सन्दर्भ जैन परम्परा का निजत्व है।

इस समय रावण, जो उनका शत्रु था और जिसका उल्लेख इनके प्रतिनारायण अथवा प्रतिवासुदेव के रूप में हुआ है, का जन्म लंका के विद्याधर राजा पुलस्त्य के यहाँ हुआ । इनकी माता का नाम मेघश्री था। एक बार क्रीडा के लिये किसी वन में गये हुए रावण ने अमितवेग की पुत्री मणिमती को विद्या सिद्ध करने में संलग्न देखा और उस पर मोहित हो उसे अपने अधीन करने के उद्देश्य से उसकी विद्या का हरण कर लिया। फलस्वरूप उसने भविष्य में रावण की ही पुत्री होकर उसके वध करने का निरुचय किया ।<sup>८२</sup> आगे चलकर रावण की पत्नी मन्दोदरी के गर्भ से उसका जन्म हुआ । जब रावण को निमित्त ज्ञानियों से इस बात का पता चला कि इसी पुत्री द्वारा उसका विनाश होगा तो उसने मारीच नामक मन्त्री को उसे कहीं छे जाकर छोड़ आने को कहा । किन्तु मारीच ने मन्दोदरी के कहने पर उस कन्या को एक पेटिका में रखकर मिथिला नगरी के उद्यान के निकट भूमि के भीतर रख दिया। वहाँ पर हल चला रहे कुछ लोगों को जब वह पेटिका मिली तो उन्होंने इसकी सूचना राजा जनक को दी। जनक ने उस कन्या का नाम 'सीता' रख-कर उसका पालन-पोषण किया।<sup>८३</sup> यह सब इतना गुप्त रखा गया कि रावण को भी इस बात का पता न चला।

एक दिन नारद द्वारा सीता के सौन्दर्य के बारे में सुनकर उसका हरण करने के उद्देश से रावण पुष्पक विमान में बैठ चित्रकूट वन में पहुँचा, जहाँ राम-सीता के साथ भ्रमण कर रहे थे। वहीं पर रावण की आज्ञा से मारीच श्रेष्ठ मणियुक्त मायावी हिरण के बच्चे का रूप धर कर सीता के सन्मुख प्रकट हुआ। सीता को उस पर मोहित होता देख उसे

शलाका पुरुष : १३५

पकड़ कर लाने के उद्देश्य से राम उस हिरण के पीछे गये। इधर रावण छल से राम का रूप धर कर सीता के सामने आया और पुष्पक विमान को पालकी रूप में परिवर्तित करके उसका हरण कर लिया। <sup>८४</sup>

शोकाकुल राम को जब एक दूत द्वारा भेजे गये दशरथ के पत्र से लंका के विद्याधर राजा रावण द्वारा सीता के हरण का पता चला तो वे अत्यधिक क्रोधित हुए और सीता को लाने का उपाय सोचने लगे। उसी समय उनके सन्मुख सुग्रीव व अणुमान (हनुमान) नामक दो विद्याधर आये। उनके पराक्रम व शक्ति के बारे में सुनकर राम ने अणुमान को अपने नाम से चिह्नित एक मुद्रिका देकर लंका भेजा। लंका में नन्दन नामक वन में शिशंपा वृक्ष के नीचे शोकाकुल सीता को देख अणुमान उनके सामने 'प्लवग' नामक विद्या द्वारा किप का रूप धर कर प्रकट हुए और उन्हें राम की मुद्रिका दी। तत्पश्चात् वापस आकर राम को सीता व अहंकारी रावण एवं उसके पास चक्ररत्न के प्रकट होने की सूचना दी।'

अंगद के परामर्श पर राम ने पुनः अणुमान को रावण को समझाने के लिये लंका भेजा। अणुमान तथा विभीषण ने अनेक प्रकार से रावण को समझाया और सीता को वापस लौटा देने का परामर्श दिया किन्तु अहंकारी रावण के किसी भी प्रकार न मानने पर राम और रावण के मध्य युद्ध अवश्यम्भावी हो गया। 'क

इसी बीच किलकिल नामक नगर के विद्याधर राजा वालि के एक दूत ने राम के पास आकर उसके शौर्य और पराक्रम की प्रशंसा की और उसे अपना दूत बनाकर लंका भेजने का परामर्श दिया। अपने मंत्रियों से परामर्श करने के बाद राम ने वालि का वध करने का निक्चय किया और दूत द्वारा यह कहलवा भेजा कि वह अपने महामेघ नामक श्रेष्ठ हाथी हो समर्पित करे। यह सुन वालि अति कुपित हुआ और उसने रामचन्द्र को युद्ध का आमंत्रण दिया। फलस्वरूप राम ने लक्ष्मण को सुग्रीव आदि की सेना के साथ वालि से युद्ध करने के लिये भेजा। इस युद्ध में लक्ष्मण ने अपने तीक्षण बाण से वालि का वध किया। 60

वालि का वध करने के बाद लक्ष्मण ने जगत्पाद नामक पर्वत पर सात दिनों तक निराहार रहकर प्रज्ञप्ति नामक विद्या सिद्ध की। इसके अतिरिक्त सुग्रीव और हनुमान ने भी राम और लक्ष्मण को अपनी सिद्ध

की हुई गरुडवाहिनी, सिंह्वाहिनी, बन्धमोचीनी एवं हनसवरणी नामक विद्याएँ दीं। रिरावण से युद्ध करने के लिये राम और लक्ष्मण की चतुरंगी सेना ने प्रस्थान किया। दोनों भाईयों ने प्रज्ञप्ति नामक विद्या द्वारा अनेक विमानों का निर्माण कर उसके द्वारा अपनी सेना को लंका में उतारा। राम और लक्ष्मण अंजन पर्वंत और विजय पर्वंत नामक हाथी पर आरूढ़ थे। लक्ष्मण के ध्वज पर वलयाकार साँप को पकड़े हुए गरुड का चिह्न अंकित था। रि रावण का भाई विभोषण जिसे रावण ने देश निकाला दे दिया था, रामचन्द्र के पास आकर रहने लगा था।

लंका पहुँचने पर राम को जब इन्द्रजीत (रावण का पुत्र) द्वारा राक्षस आदि महाविद्याओं के सिद्ध करने के बारे में पता चला तो उन्होंने उसमें अनेक विद्याधर कुमारों द्वारा विघ्न डलवाना आरम्भ किया। फलस्वरूप इन्द्रजीत ने अनेक विद्याधर राजाओं और सिद्ध किये हुए देवताओं को इनसे युद्ध करने के लिये कहा । किन्तु उनके अस्वीकार कर देने पर रावण स्वयं राम व लक्ष्मण से युद्ध करने चल पड़ा। '° राम के साथ बहुत दिनों तक युद्ध करने के बाद रावण मायावी युद्ध करने के उद्देश्य से अपने पुत्रों के साथ आकाश में पहुँचा। रावण को दुरीक्ष्य ( जो देखा न जा सके ) देखकर चतुर राम और लक्ष्मण भी सिहवाहिनी व गरुडवाहिनी विद्याओं से निर्मित सिंह और गरुड पर सवार हो आकाश में पहुँचे । युद्ध में रावण को परास्त होता देख, पुत्र इन्द्रजीत आया जिसे राम ने शक्ति की चोट से गिरा दिया। यह देख रावण ने लक्ष्मण पर चकरत्न फॅकने का आदेश दिया किन्तू वह चक्र लक्ष्मण के चारों ओर प्रदक्षिणा कर दाहिने हाथ पर स्थिर हो गया। अन्त में उसी चक्ररत्न से लक्ष्मण ने रावण का सर काट दिया और रावण अधोगित ( नरकगित ) को प्राप्त हुआ। राम व लक्ष्मण आठवें बलभद्र और नारायण होकर तीन **खण्ड** के बलशाली स्वामी हुए।<sup>९९</sup>

रावण का वध करने के बाद राम और लक्ष्मण ने सोलह हुजार पट्टबन्ध राजाओं, एक सौ दस नारियों के स्वामी विद्याधरों तथा तीन खण्ड के निवासी देवों को जीतकर बयालीस वर्षों में दिग्बिजय पूर्ण किया। राम और लक्ष्मण, सीता के साथ अयोध्या आये जहाँ तीर्थंजल मे भरे एक हजार आठ कलशों से उनका अभिषेक किया गया।

राम के अपराजित हलायुव, अमोबबाग, कोमुदो गदा ओर रत्ता-

शलाका पुरुष : १३७

चंतिसका नामक माला ये चार रत्न तथा लक्ष्मण के सुदर्शन चक्र, कौमुदी गदा, सौनन्दक खड्ग, अमोधमुखी शिक्त, शार्ड्ग धनुष, पाञ्चजन्य शांख और कौस्तुभ मणि ये सात रत्न थे जिनकी एक-एक हजार यक्षदेव पृथक्-पृथक् रक्षा करते थे। १२ राम और लक्ष्मण के लक्षण स्पष्टतः विष्णु (शंक, चक्र, गदा), बलराम (हल) एवं राम (धनुष-बाण) से सम्बन्धित हैं।

अनेक वर्षों तक सुख पूर्वंक राज्य का उपभोग करने के बाद एक दिन नागवाहिनी शय्या पर सोये हुए लक्ष्मण ने तीन स्वप्न देखे। पुरोहितों ने उसका अर्थ लक्ष्मण की असाध्य बीमारी, उनकी मृत्यु और राम का तपोवन में जाना बताया। कुछ ही दिनों बाद लक्ष्मण को महारोग उत्पन्न हुआ और उसी से मृत्यु का वरण कर भोगों में आसक्त रहने वाले लक्ष्मण चौथी पंकप्रभा नामक पृथ्वी (नरक) में गये। लक्ष्मण की मृत्यु से शोकाकुल राम ने पुत्रों को राज्य आदि देकर स्वयं सुग्नीन, अणुमान, विभीषण तथा अन्य ५०० राजाओं और १८० पुत्रों के साथ संयम धारण कर लिया और कालान्तर में केवलज्ञान और मोक्ष प्राप्त किया। 83

खजुराहो के पार्श्वनाथ जैन मन्दिर की उत्तरी भित्ति पर सीता सिह्त राम की ऑिंगन मूर्ति उल्कीण है जिसमें त्रिभंग में अवस्थित राम चतुर्भुज हैं। राम के दो हाथों में एक लम्बा शर है जबिक एक दाहिना हाथ पालित-मुद्रा में किपमुख हनुमान के सिर पर रखा है और दूसरा बायाँ हाथ आलिंगनमुद्रा में है। पीठ पर तूणीर और किरीट-मुकुट आदि सें होभित राम के वाम पार्श्व में सीता निरूपित हैं जिनके वाम कर में नीलोत्पल है जबिक दक्षिण कर राम के कन्धे पर आलिंगनमुद्रा में देखा जा सकता है। उत्तरपुराण एवं अन्य जैन प्रन्थों के विवरण के अनुरूप पार्श्वनाथ जैन मन्दिर के शिखर पर दक्षिण भाग में अशोक वाटिका में बैठी कलांतमुखी सीता और समीप ही अमुर आकृतियों से घिरे हनुमान को दिखाया गया है। इस एलोरा में राम-लक्ष्मण या अन्य किसी बलभद्र, नारायण या प्रतिनारायण की कोई मूर्ति नहीं उकेरी है।

# ६. पद्म ( या बलराम ), कृष्ण और जरासन्धः

'पद्म' ( या बलराम ), 'कृष्ण' और 'जरासन्ध' जैन परम्परा के ॐकमशः नौवें बलभद्र, नारायण और प्रतिनारायण हैं जो बाईसवें तीर्थंकर

नेमिनाथ के समकालीन थे। ज्ञातव्य है कि कृष्ण और पद्म (याः बलराम)नेमिनाथ के चचेरे भाई थे।

पद्म बलभद्र कृष्ण के अग्रज थे जिनका जन्म वसुदेव की पत्नी रोहिणी तथा कृष्ण का देवकी के गर्भ से हुआ था। कृष्ण जन्म के सम्बन्ध में उत्तरपुराण में विणत कथा के अनुसार—एक बार अतिमुक्त नामक एक मुनि भिक्षा के लिये कंस के राजभवन में गये। वहाँ कंस की पत्नी जीवद्यशा ने उनसे हँसी में कुछ कटु वचन कह दिये जिससे क्रोधित हो अतिमुक्त मुनि ने देवकी के पुत्र द्वारा कंस व जीवद्यशा के पिता के मारे जाने का शाप दिया और देवकी पुत्र के चक्रवर्ती रूप में समस्त पृथ्वी के पालन करने के बारे में भी बताया। इस पर भयभीत कंस ने वसुदेव से कहा कि देवकी (कंस की बहन) के प्रसूति की सारी विधि उसके ही घर पर करें। वसुदेव ने कंस के छल को न समझ सकने के कारण प्रस्ताव स्वीकार कर लिया। अतिमुक्त मुनि द्वारा देवकी और वसुदेव को भी सात पुत्रों के जन्म और अन्तिम पुत्र के चक्रवर्ती होने का पता चला।

इस प्रकार देवकी ने तीन बार में दो-दो युगल पुत्रों को जन्म दिया जिन्हें इन्द्र द्वारा प्रेरित नैगमेषी देव ने भद्रिलपुर नगर के अलका नामक वैश्यपुत्री के आगे डाल दिया और उनके स्थान पर मृत पुत्रों को देवकी के पास रख दिया। किन्तु जब देवकी ने सातवें पुत्र को जन्म दिया तो उसका पालन-पोषण कंस से छुपाकर करने के उद्देश्य से वसुदेव व पद्म (बलराम) उसे नन्दगोप के घर ले गये। मार्ग में पुत्र की इच्छा रखने वाली पत्नी की उत्पन्न कन्या को भूतदेवताओं को समर्पित करने के उद्देश्य से आ रहे नन्दगोप मिले। अपना मनोरथ सिद्ध होता देख वसुदेव व पद्म पुत्र को उन्हें सौंप स्वयं उनकी कन्या को देवकी के पास ले आये। जब कंस को यह पता चला कि देवकी को कन्या उत्पन्न हुई है तो उसने सर्वप्रथम उसकी नाक चपटी कर एक धाय द्वारा तलघट में रखकर बड़े प्रयत्न से बढ़ाया। किन्तु बड़े होने पर अपनी विकृत आकृति के कारण वह विन्ध्याचल पर्वत पर सुद्रता आर्थिका के पास दीक्षा धारण कर रहने लगी। १६

मथुरा में कुछ निमित्तज्ञानियों द्वारा जब कंस को कृष्ण के जीवित होने का पता चला तो उसने अनेक प्रकार से उनको मारने का प्रयास किया। इस प्रयास के अन्तर्गत कंस द्वारा पूर्वभव में सिद्ध किये सातः

शलाका पुरुष : १३९

व्यन्तर देवताओं द्वारा विविध रूप धारण कर कृष्ण को मारने का प्रयास करने से सम्बन्धित उल्लेख मिलते हैं, उदाहरणार्थ किसो देवी द्वारा पूतना के रूप में कृष्ण को विषपूर्ण स्तनपान कराने का प्रयास, किसी का अर्जुन वृक्ष, किसी का ताड़ वृक्ष, किसी का गर्दभी अथवा अश्व रूप में कृष्ण को मारने आना इत्यादि। किन्तु अपने प्रयासों में पूर्णतः असफल होने पर वे सभी कंस के सामने अपनी असमर्थता प्रकट कर विलीन हो गये। १७ उपर्युक्त सन्दर्भ स्पष्टतः महाभारत, हरिवंश-पुराण एवं भागवतपुराण में वर्णित कृष्ण जन्म की कथा से प्रभावित हैं।

किसी दिन मथुरापुरी के जैन मन्दिर के पूर्व में स्थित दिक्पाल मंदिर में कृष्ण के प्रताप से नागशया, धनुष और शंख ये तीन रतन प्रकट हुए। निमित्तज्ञानियों से यह ज्ञात होने पर कि जो इसे सिद्ध कर लेगा वह चकरतन से सुरक्षित राज्य प्राप्त करेगा, कंस ने स्वयं उसे सिद्ध करना चाहा। किन्तु इस कार्य में असमर्थ होने पर उसने यह घोषणा करवाई कि जो भी नागशय्या पर चढ़कर एक हाथ से शंख बजाएगा और दूसरे से धनुष को चढ़ा देगा, उसे वह अपनी पुत्री देगा। यह घोषणा सुनकर अनेक राजाओं के साथ-साथ स्वयं कृष्ण भी मथुरा पहुँचे और उन तीनों कार्यों को करने के बाद वापस व्रज आ गये। जब कंस को यह पता चला कि इन तीनों कार्यों को करने वाले स्वयं कृष्ण ही हैं तो उसने शत्रु की शौर्य परीक्षा के उद्देश्य से नन्दगोप के पास यह सूचना भेजी कि उसे वह सहस्रदल पद्म चाहिये जिसकी रक्षा स्वयं नागराज करते हैं। शोकाकुल पिता नन्दगोप की समस्या जानकर कृष्ण महासर्पों से युक्त सरोवर में प्रवेश कर, वह पद्म सहज ही ले आये। " प्रस्तुत प्रसंग कि चित् परिवर्तित रूप में कालिय नाग के दमन की कथा से संबंधित है।

बाद में कंस ने नन्दगोप को अपने मल्लों के साथ मल्लयुद्ध देखने के लिए मथुरा आमन्त्रित किया। जब वे मथुरा में प्रविष्ट हुए तो कंस ने उन पर एक मत्त हाथी छोड़ा। कृष्ण ने गज के एक दाँत को उखाड़ कर उसी से उसको इतना पीटा कि वह भयभीत हो भाग गया। इसके पश्चात् कंस की सभा में सर्वप्रथम कृष्ण ने चाणूर नामक कंस के प्रमुख मल्ल का और इसके बाद कंस का वध किया। १९९

इन सारी घटनाओं की सूचना जब मगध के राजा जरासन्ध (नौवाँ प्रतिनारायण) को प्राप्त हुई तो उसने यादवों से प्रतिशोध छेने का निश्चय किया। इस कार्य के छिए जब उसने अपने पुत्र कालयवक

को भेजा तो यादवों का कुलदेवता एक बूढ़ी स्त्री के रूप में मार्ग में अग्नि जलाकर बैठ गया और कालयवन द्वारा पूछे जाने पर बता दिया कि उसके भय से समस्त यादवों ने इस अग्नि में जलकर अपने प्राण दे दिये हैं। यह सुन कर कालयवन आश्वस्त हो वापस चला गया। <sup>900</sup> तत्पञ्चात् कृष्ण, वसुदेव, पद्म एवं यादवों सहित इन्द्र की आज्ञा से कुबेर द्वारा समुद्र में निर्मित द्वारावती नगरी में सुखपूर्वक रहने लगे। किसी दिन कुछ वैदय पुत्रों द्वारा जब जरासन्ध को, कृष्ण व द्वारावती नगरी के बारे में पुनः सूचना मिली तो यादवों का नाश करने के उद्देश्य से वह चल पड़ा। कुरुक्षेत्र में दोनों पक्ष की सेनाओं में भीषण युद्ध हुआ। जरासन्ध ने कृष्ण को मारने के उद्देश्य से जिस चक्र को चलाया वह कृष्ण को प्रदक्षिणा कर उनकी दाहिनों भुजा पर ठहर गया और उसी चक्र से कृष्ण ने जरासन्ध का वध कर दिया। १०० इसके पश्चात् अनेक राजाओं को अपने अधीन कर और आधे भारत का स्वामी हो कृष्ण ने बलदेव पद्म व सेना के साथ द्वारावती नगरी में प्रवेश किया जहाँ देव व विद्याधर राजाओं ने चक्रवर्ती रूप में कृष्ण का राज्या-भिषेक किया। <sup>903</sup>

उत्तरपुराण में कृष्ण को नोलवर्ण का पोताम्बर, मयूरिपच्छ, नील-कमल की माला, गले में उत्तम कंठी, सिर पर ऊँचा मुकुट व कलाइयों में सुवर्ण के देदीप्यमान कटक से सिष्जित बताया गया है। चक्र, शिक्त, गदा, शंख, धनुष, दण्ड तथा नन्दक खड्ग—इनके सात प्रमुख रत्न माने गये हैं। इसी प्रकार रत्नमाला, गदा, हल और मुसल बलभद्र पद्म के चार प्रमुख रत्न बताये गये हैं। 103 कृष्ण की रुक्मिणी, सत्यभामा, जाम्बवती, सुसीमा, लक्ष्मण, गान्धारी, गौरी व प्रिया नामधारी आठ प्रमुख पट्टानियाँ एवं कुल सोलह हजार रानियाँ थीं। बलदेव पद्म के आठ हजार रानियाँ थीं। कृष्ण ने नागशय्या पर आरूढ़ हो, गरूडवाहिनी विद्या सिद्ध की थी। इनकी पताका गरूड चिह्न से युक्त थी। 104 एक दिन बलदेव द्वारा तीथँकर नेमिनाथ से कृष्ण के राज्य आदि के बारे में पूछने पर ज्ञात हुआ कि बारह वर्ष बाद द्वारावती नगरी के नष्ट होने पर कौशामबी वन में जरत्कुमार द्वारा कृष्ण की मृत्यु होगी। उसी के अनुरूप कृष्ण की मृत्यु हुई। कृष्ण के वियोग में बलभद्र पद्म ने संयम धारण कर लिया। 1004

यद्यपि एलोरा में बलराम और ऋष्ण को आर्मूातत नहीं किया गया

है किन्तु विभिन्न श्वेताम्बर व दिगम्बर स्थलों पर स्वतंत्र और नेमिनाथ मूर्तियों के परिकर तथा नेमिनाथ के जीवन दृश्यों के अन्तर्गत इनका अंकन हुआ है। कि सर्वप्रथम मथुरा की कुषाणकालीन नेमिनाथ मूर्तियों में हल्धर, बलराम और चक्रधारी कुष्ण का निरूपण हुआ। मध्यकाल में देवगढ़ (चित्र ८) एवं मथुरा की दो नेमिनाथ मूर्तियों (१०वीं-११वीं शती ई०), बटेश्वर की नेमिनाथ मूर्ति, मथुरा संग्रहालय की अम्बिका मूर्ति (क्रमांक डी०७), आगरा की मुनिसुव्रत और मथुरा के कंकाली टीला की ऋषभनाथ मूर्ति (राज्य संग्रहालय, लखनऊ, क्रमांक जे०७८) में बलराम और कुष्ण को दोनों पाश्वों में दिखाया गया है। इनमें द्विभुज या चतुर्भुज बलराम और कुष्ण की आकृतियाँ उकेरी हैं। पाँच या सात सर्पफणों के छत्र वाले बलराम के हाथों में हल, मुसल और चषक दिखाया गया है जबकि वनमाला और किरीट-मुकुट से शोभित कुष्ण के करों में गदा, चक्र और शंख प्रदिशत हैं। कि इन दिगम्बर मूर्तियों में बलराम-कृष्ण के लक्षण पूरी तरह उत्तरपुराण के विवरण पर आधा-रित हैं।

खजुराहो के पार्श्वनाथ जैन मंदिर यमलार्जुन कृष्ण मूर्ति के अति-रिक्त हलधर बलराम की रेवती सहित आर्किंगन मूर्ति भी जल्कीणं है। देलवाड़ा के विमलवसही व लूणवसही (ल० ११५०-१२५० ई०) में कृष्ण के कालियनाग मर्दन (चित्र ३१), गोप-गोपिकाओं के साथ होली खेलने, कृष्ण जन्म एवं विभिन्न बाल-लीलाओं एवं असुरों के संहार से संबंधित दृश्यों का विस्तारपूर्वक अंकन हुआ है जो जैन ग्रन्थों की बलराम-कृष्ण कथा की पृष्ठभूमि में विशेष महत्त्वपूर्ण है। लूणवसही में कृष्ण-जन्म का अत्यधिक विस्तारपूर्वक अंकन विशेषतः उल्लेखनीय है।

#### पाय-टिप्पणो

- आदिपुराण २६.६२ क्रमशः; आवश्यकिनपुंचित गाथा ३९१; त्रिषिट-श्वलाकापुरुषचरित्र, पृ० २१२, २५६, २६२; जम्बूद्वीपप्रश्चर्त ३.४२, पृ० १ ०-१८१।
- २. आविपुराण १५.१००-१०१।
- रे. महापुराण ( पुष्पदन्तकृत ), ५९.१७ ।
- ४. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.२.८८५-८८७ ।
- ५. यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन, पृ० ७३; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्रः
   ७.१३.१९-१३; १.४.५६८-५८७; आदिपुराण ३७.७४, ८३-८४।

### ्रे ४२ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

- ६. आदिपुराण १५-१००-१०१, १४२, १५८।
- . ७. आदिपुराण १५.१५९; जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति ३.४**१-७१**; आवश्यकचूर्णि पृ० १८२ एवं क्रमशः; बसुदेवहिण्डी १, पृ० १८**६ एवं क्र**मशः ।
- ८. आदिपुराण, प्रस्तावना, पु० १३-१४।
- प्येषां खलु' महायोगो भरतो ज्येष्ठः गुण आसोत ।
   येनेदं वर्ष भारतमिति न्यपदिशन्ति ।। भागवत ५.४-९ ।
- १० द्वष्टव्य, आदिपुराण प्रस्तावना, पृ० १४ ।
  - ११. आदिपुराण १५.१६४, १९७, २०८।
- **१२. आदिपुराण २६.५९।** 
  - १३. आिपुराण २८.११९-१६६; २९.८०-९६; ३१.१५६।
- १४. आविषुराण ३२.१४५**-१**५४, **१९९** ।
  - १५. व्वेताम्बर परम्परा में दृष्टियुद्ध, मुष्टियुद्ध, वाक्युद्ध, बाह्युद्ध तथा चक्रयुद्ध का उल्लेख है—त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.५.५१९-७९८ ।
- **१६. आदिपुराण ३७.७३-७४, ८३-८४; हरिवंशपुराण ११.१०८-१११।** 
  - १७. आदिपुराण ३८.४-२४; ४७.३२४-३९३ ।
- **१८. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.६.७१५-७४५** ।
- . १९. मारुतिनन्दन तिवारी, 'अनपब्लिश्ड इमेजेज आँव भरत चक्रधर्ती ऐट देवगढ़', जं० ई० सी० ओ० आ०, खण्ड १२-१३, वर्ष १९८१-८३, पु० २५-२९।
  - २०. उत्तरपुराण ४८.६९-७३।
  - २१. उत्तरपुराण ४८.७६-१४३।
  - २२. उत्तरपुराण ६१.८८-१०२।
  - २३. उत्तरपुराण ६१.१०४-१२९ ।
  - २४. उत्तरपुराण ६५.११८-१२५।
  - २५. स्वेताम्बर परम्परा में परशुराम द्वारा सात बार पृथ्वी से क्षत्रियों को निर्मूल नष्ट करने व सुभौम द्वारा उत्तर में इक्कीस बार पृथ्वी से ब्राह्मणों के नाश का उल्लेख मिलता है—त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ६.४.७०-११०।
- २६. उत्तरपुराण ६५.१२६-१५०।
- २७. उत्तरपुराण ६५.१५६-१६९।
  - २८. उत्तरपुराण ६६.७६-९७।
- २९. उत्तरपुराण ६७.६१-८८।
- े ३०. उत्तरपुराण ६९.७८-९२।

- ३१. उत्तरपुराण ७२.२८७-१८८ । उपरोक्त विवरण के अतिरिक्त चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त के सम्बन्ध में उत्तरपुराण में और कोई विवरण नहीं मिलता ।
- ३२. यू० पी० शाह, जैत रूपमण्डन, पृ० ७४-७५।
- ३३. वारांगचरित २७.४३, पु० २६८; तिलोयपण्णत्ति, १.४.१४११, पृ० ३२८ त्रिलोकसारगाया ८२७; उत्तरपुराण ११, पर्व ५७-७१ ।
- रे४. यू० पो० शाह, पू० नि०, पू० ७५।
- ३५. अभिधानचिन्तामणी, २-१३८; समबायांगसूत्र, सूत्र १५८; स्थानांगसूत्र, सूत्र ६७२।
- ३६. उत्तरपुराण ५७.९३।
- ३७. उत्तरपुराण ५७.९०।
- ३८. तिलोयपण्णत्ति १.४.१४३५, पृ० ३३२ ।
- ३९. यू॰ पी० शाह, पू० नि०, पृ० ७३-७४।
- ४०. समवायांगसूत्र, पृ० १५२-१५८, सूत्र १५८-५९।
- ४१. मू०पी० शाह, पू० नि०, पू० ७४; आवश्यकितगुं क्तिगाया ४०२; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.६.३३८; ४.१.२४०-४१; उत्तरपुराण ५७.९०; हरिवंशपुराण ३५.३५; ४१.३६-३७।
- ४२. अभिधानिबन्तामणि २.१२८-३७; त्रिषष्टिशलाकापुरुवचरित्र ४.१. ६२४-२५।
- ४३. यू॰ पो॰ ञ्चाह, पू॰ नि॰, पृ॰ ७४।
- ४४. एम० विण्टरनित्ज, पू० नि, पृ० ४८७ ।
- ४५. जम्बद्धीपप्रज्ञप्ति, खण्ड १, पू० १६४।
- ४६. स्थानांगसूत्र, खण्ड-१, पू० ७५, १२३ ।
- ४७. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पु॰ ७७ १
- ४८. वहीं, पु० ७६।
- ४९. बहीं, पृ० ७६ ।
- ५०. उत्तरपुराण ५७-७२।
- ५१. यू० पो० शाह, पू० नि०, पू० ७६।
- ५२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.१.४१५-७६१; उत्तरपुराण ५८.८४-११८।
- ५३. यू० पी० शाह, पू० नि०, पृ० ७६।
- ५४. वहीं, पृ०७५।
- ५५. उत्तरपुराण ५७.८३-८६।
- ५६. इतिसम्बर परम्परा में बलदेव की माता चतुर्दन्त, गज, वृषभ, चन्द्र और नीलोत्पल युक्त सरोवर व वासुदेव की माता द्वारा सिंह, लक्ष्मी, सूर्य,

कलश, समुद्र, रत्नराशि और निर्धूम अग्नि, क्रमशः इन चार और सातः शुभ स्वप्नों के देखने का उल्लेख मिलता है — त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरिक ४.१.१६९-२१५।

- ५७. उत्तरपुराण ५७.९०-९३।
- ५८. उत्तरपुराण ५७.८७-९९।
- ५९. उत्तरपुराण ५८.८३-८६, ९०-११९।
- ६०. उत्तरपुराण ५९.७१-१०६।
- ६१. उत्तरप्राण ६०.६३-६८।
- ६२. नारद सम्बन्धी यह वर्णन क्वेताम्बर परम्परा में भी मिलता है— त्रिषष्टिशस्त्राकाषुरुषचरित्र ४.४.१११-१९१।
- ६३. उत्तरपुराण ६०.७१-८१।
- ६४. द्वेताम्बर परम्परा में इनके शत्रु का नाम 'निश्नुम्भ है—तिष्ठिशलाका÷ पुरुषचरित्र ४.५.७२-७४।
- ६५. उत्तरपुराग ६१, ६९-८३।
- ६६. व्वेताम्बर परम्परा में 'निशुम्भ' पाँचवें प्रतिवासुदेव के रूप में उल्लिखितः हैं—त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ४.५,७२-७४।
- ६७. उत्तरपुराण ६५.१७४-१९१।
- ६८. व्वेताम्बर परम्परा में इनका नाम क्रमशः नन्दन, दत्त और प्रह्लाद है— त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ६.५.१-२२।
- ६९. उत्तरपुराण ६६.१०२-१२३।
- ७०. उत्तरपुराण ६७.८९।
- ७१. परामचरिय में राम का मुख्यतः पद्दम और कहीं-कहीं राम ( ७८.३५,, ४१, ४२ ), राघव ( १.८२; ३९.१२६ ) एवं हरूवर ( ३५.२२,, ३९.२०, ३१ ) नामों से भी उल्लेख हुआ है।
- ७२. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ४१; 'ब्राह्मैनिकल डीटीज इन जैन पैन्थीयान ऐण्ड रिलीजस आर्ट', सावनियर (आस्पेक्ट्स आब जैन फिलासफी ऐण्ड कल्चर), फोर्थ वर्ल्ड जैन कांग्रेस (सं० सतीश कुमार जैन), नई दिल्ली, १९८७, पू० ३४-३७।
- •३. पउमचरिय ५.१४५-१५६; ८.२०; ९.८७-८९; १०.४६-४७, ५३; ११.३।
- ७४. पउमचरिम ५९.८६; ७८.४१; दोनों हो जैन परम्पराओं में हल और मुसल का बलदेव के चार रत्नों में एवं चक्र व गदा का वासुदेव के सात रत्नों में उल्लेख आता है।

- ७५. पडमचरिय ३५-२२; ३९.२०, ३१, १२६; ७०.३३, ३६; ७२ २२; ७३.३, ५, १९; ७६.३६; ७७.१; ७८.३२; ८०.२।
- ७६. मारुतिनन्दन तिवारी एवं कमल गिरि, 'विमलसूरि कृत पडमचरिय में प्रति-माविज्ञान परक सामग्री', पं० दलसुख मालविणया अभिनन्दन ग्रन्थ, वाराणसो, १९९१, पृ० १५४! मारुतिनन्दन तिवारी 'ए नोट ऑन ऐन इमेज ऑव राम एण्ड सीता ऑन दि पार्श्वनाथ टेम्पल, खजुराहो', जैन जर्नल, खण्ड-८, अं० १, प्० ३०-३२।
- ७७. उत्तरपुराण ६७.१४८-१५२; रामायण में राम की माता का नाम कौसल्या व लक्ष्मण की भाता का नाम सुमित्रा है और दशस्य अयोध्यापुरी के राजा उल्लेखित हैं—रामायण (बाल्मीकिकृत), गोता प्रेस, गोरखपुर, (बालकाण्ड) १८.८-१४, पु० ६८।
- ७८. उत्तरपुराण ६७.१५२-१५४।
- ७९. उत्तरपुराण ६७.१६५-७८; रामायण में सीता के विवाह के लिये धनुष यज्ञ से सम्बन्धित दूसरी कथा वर्णित है—रामायण ६६.९-१५, पृ०१५८-१५९।
- ८०. उत्तरपुराण ६७.४६५-७० ।
- ८१. उत्तरपुराण ६८.३१-४८।
- ८२. उत्तरपुराण ६८.१०-१६।
- ८३. उत्तरपुराण ६८.१७-२८; रामायण में जनक द्वारा हल चलाने पर हल के अग्रभाग से 'सीता' के मिलने का उल्लेख है—रामायण ६६.१३-१४, पृ० १५८।
- ८४. उत्तरपुराण ६८.१९०-२२५।
- ८५. उत्तरपुराण ६८.२६९-३८२।
- ८६. जूलरपुराण ६८.३९०-४३९।
- ८७. उत्तरपुराण ६८.४४०-४६४।
- ८८. उत्तरपुराण ६८.४६८-४६९, ५२१-५२२।
- ८९. उत्तरपुराण ६८.५४०-५४७।
- ९०. उत्तरपुराण ६८.५१६-५३३।
- ९१. उत्तरपुराण ६८.६११-६३४।
- ९२. उत्तरपुराण ६८.६४३-६७७।
- ९३. उत्तरपुराण ६८.६९२-७२०।
- ९४. मारुतिनन्दन तिवारी, एलिमेन्ट्स ऑव जैन आइकनोग्राफो, पृ० ११५-१६।
- ९५. उसरपुराण ७०.३६९-३८३।

- ९६. उत्तरपुराण ७०.३८४-४०८; आगे चलकर जैन परम्परा में यही विन्थ्य-वासिनो देवी के रूप में मान्य हुईं।
- ९७. उत्तरपुराण ७०.४१२-४२४।
- ९८. उत्तरपुराण ७०.४४०-४७२; हरिवंशपुराण में उल्लेख है कि कृष्ण ने विषम सपौ से युक्त सरोवर में जाकर कालिय नामक नाग का मर्दन किया। ३६.६-७।
- ९९. उत्तरपुराण ७०.४९१-४९४।
- १००. उत्तरपुराण ७१.६-२८; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ८.५.३२१-४००; हरिवंशपुराण ४०.२५-४३ ।
- १०१. उत्तरपुराण ७१.५२-११५; हरिवंशपुराण ५२.५९-८३; त्रिषष्टिशलाकी-पुरुषचरित्र ८.७.१३४-४५७।
- १०२. उत्तरपुराण ७१.११७-१२२।
- १०३. उत्तरपुराण ७१.१२३-१२५; हरिवंशपुराण ३५.२०।
- १०४. उत्तरपुराण ७१.१२३-१२८; हरिवंशपुराण ४४.११-४८; इस ग्रन्थ के अनुसार गौरी को छोड़कर कृष्ण ने सभी का हरण किया था।
- १०५. उत्तरपुराण ७१.१७८-८३, १२२।
- १०६. मारुतिनन्दन तिवारी, 'वैष्णव थीम्स इन देलवाड़ा जैन टैम्पुल्स', वाजपेय~ के० डो० बाजपेयी फेलिसिटेशन, वाल्यूम, दिल्ली; १९८७, पृ० १९५-२००
- १०७. माहतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमानिज्ञान, पृ० ११९-१२० ।

### पंचम अध्याय

# यक्षा-यक्षी एवं विद्यादेवी

प्राचीन भारतीय ब्राह्मण, बौद्ध एवं जैन साहित्य में यक्षों के प्रभूत उल्लेख मिलते हैं। ऋग्वेद, अथवंवेद तथा उपनिषद ग्रन्थों में अनेक स्थलों पर यक्ष शब्द प्रयुक्त हुआ है। रामायण (३.११.९४) में देवों द्वारा यक्षत्व एवं अमरत्व का बरदान देने का उल्लेख मिलता है। महाभारत (६.४१.४) में उल्लेख आता है कि सात्विक वर्ग के लोग देवों की, राजसिक वर्ग के लोग यक्ष व राक्षस तथा तामसिक वर्ग के लोग भूत-प्रेत की उपासना करते हैं। बौद्ध साहित्य में यक्षों का उल्लेख नैतिक शिक्षक के रूप में आया है। यक्षों को उपकार व अपकार दोनों का कर्ता माना गया है। कुमारस्वामी के अनुसार यक्षों व देवों के बीच कोई विशेष भेद नहीं था और 'यक्ष' शब्द एक प्रकार से देव का ही पर्यायवाची था। पवाया (म० प्र०) की मणिभद्र यक्ष मूर्ति (पहली शती ई० प्र०) भगवान के रूप में पुजित थी। जैन ग्रन्थों में भी यक्षों का अधिकांशतः देव के रूप में उल्लेख आता है। उत्तराध्ययनसूत्र के अनुसार संचित सत्कर्मों के प्रभाव को भोगने के बाद यक्ष पुनः मनुष्य रूप में जन्म लेते हैं। विशेष

जैन प्रन्थों में यक्ष एवं यक्षियों का उल्लेख जिनों के शासन व उपासक देवों के रूप में हुआ है। प्रत्येक जिन के यक्ष-यक्षी युगल उनके चतुर्विध संघ के शासक एवं रक्षक देव हैं। जैन प्रन्थों के अनुसार समवसरण में जिनों के धर्मोपदेश के बाद, इन्द्र ने प्रत्येक जिन के साथ सेवक देवों के रूप में एक यक्ष और एक यक्षी को नियुक्त किया था। सदैव जिनों के समीप रहने के कारण जैन देवकुल में यक्ष एवं यक्षियों को जिनों के बाद सर्वाधिक प्रतिष्ठा मिली। के

२४ यक्षों एवं २४ यक्षियों की सूची में अधिकांश के नाम एवं उनकी लाक्षणिक विशेषताएँ ब्राह्मण और कुछ उदाहरणों में बौद्ध देवकुल के देवों से प्रभावित हैं। जैन देवकुल पर ब्राह्मण और बौद्ध धर्मों के देवों का प्रभाव दो प्रकार का है। प्रथम, जैनों ने इन धर्मों के देवों के केवल नाम ग्रहण किये हैं और स्वयं उनकी स्वतंत्र लाक्षणिक विशेषताएँ निर्धारित कीं। गरुड, वरुण, कुमार यक्षों और गौरी, काली, महाकाली, अंबिका

एवं पद्मावती यक्षियों के सन्दर्भ में इसी प्रकार का प्रभाव दृष्टिगत होता है । द्वितीय, जैनों ने देवताओं के एक वर्ग की लाक्षणिक विशेषताएँ इतर धर्मों के देवों से ग्रहण कीं। कभी-कभी इनके नाम भी हिन्दू और बौद्ध देवों के नामों से प्रभावित हैं। इस वर्ग में मुख्य रूप से ब्रह्मा, ईश्वर, गोमुख, मृकुटि, षण्मुख, यक्षेन्द्र, पाताल, धरणेन्द्र एवं कुबेर यक्ष और चक्रेश्वरी, विजया, निर्वाणी, तारा एवं वज्रशृंखला यक्षियाँ आती हैं।" हरिवंशपुराण में उल्लेख है कि जिन शासन के भक्त देवों (शासन देवताओं ) के प्रभाव से हित (शुभ ) कार्यों की विघ्नकारी शक्तियाँ (ग्रह, नाग, भूत, पिशाच व राक्षसं) शान्त हो जाती हैं। भर जैन ग्रन्थों में यक्ष जिनों के चामरधर सेवकों के रूप में निरूपित हैं। अ भगवतीसूत्र में वैश्रमण के प्रति पुत्र के समान आज्ञाकारो १३ यक्षों की सूची दी है ।<sup>५४</sup> ये पुन्नभद्द, मणिभद्द, शालिभद्द, सुमणभद्द, चक्क, रक्ख, पुण्णरक्ख, सब्बन, सब्बजस, समिध्ध, अमोत, असंग और सब्बकाम हैं। तत्वार्थसूत्री में भी जिन १३ यक्षों के नाम हैं वे पूर्णभद्र, मणिभद्र, सुमनोभद्र, स्वेतभद्र, हरिभद्र, व्यतिपातिकभद्र, सुभद्र, सर्वतोभद्र, मनुष्ययक्ष, वनाधिपति, वना-हार, रूपयक्ष एवं यक्षोतम हैं।

जैन आगमों में विभिन्न चैत्यों का उल्लेख आता है जहाँ अपने भ्रमण के दौरान महावीर विश्राम करते थे। इनमें दूतिपलाश, कोष्ठक, चन्द्रा-वतरन, पूर्णभद्रे, जम्बूक, बहुपुत्रिका, गुणशील, बहुशालक, कुण्डियायन, नन्दन, पुष्पवती, अंगमंदिर, प्राप्तकाल, शंखवन, छत्रपलाश आदि प्रमुख हैं। भ इनमें पूर्णभद्र, बहुपुत्रिका एवं गुणशील जैसे चैत्य निश्चित ही यक्ष चैत्य थे क्योंकि आगम प्रन्थों में अन्यत्र इनका यक्षों के रूप में उल्लेख हुआ है। भ

जैन ग्रन्थों में मणिभद्र और पूर्णभद्र यक्षों एवं बहुपुत्रिका यक्षी को विशेष महत्त्व दिया गया है। मणिभद्र और पूर्णभद्र को व्यन्तर देवों के यक्ष वर्ग का इन्द्र बताया गया है। ऐसा उल्लेख है कि इन यक्षों ने चम्पा में महावीर के प्रति श्रद्धा व्यक्त की थी। विश्व अंतगड्दसाओ विश्व और औपपातिकसूत्र में चम्पानगर के पुण्णभद्द (पूर्णभद्र) चैत्य का, पिण्ड-निर्युक्ति के में सम्मिलनगर के बाहर मणिभद्र यक्ष के आयतन तथा पडम-चिर्य में पूर्णभद्र और मणिभद्र यक्षों का शान्तिनाथ के सेवक के रूप में उल्लेख है। इसी प्रकार भगवतीसूत्र में विशला (उज्जैन या वैशाली) के समीप स्थित बहुपुत्रिका के मंदिर का उल्लेख है। विश्व इस ग्रन्थ में

यक्ष-यक्षी एवं विद्यादेवी : १४९

बहुपुत्रिका को मणिभद्र और पूर्णभद्र यक्षेन्द्रों की चार प्रमुख रानियों में एक बताया गया है। रे४ यू० पी० शाह के अनुसार जैन देवकुल के प्राचीनतम यक्ष-यक्षी, सर्वानुभूति (या मातंग या गोमेध) और अंबिका की कल्पना निश्चित रूप से मणिभद्र-पूर्णभद्र यक्ष और बहुपुत्रिका यक्षी के पूजन की प्राचीन परम्परा पर आधारित है। रेप

कल्पसूत्र एवं पउमचरिय जैसे प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों में २४ यक्ष-यक्षियों में से किसी का उल्लेख नहीं मिलता। छठी-सातवीं शती ई० के टीका, निर्युक्ति एवं चूर्णि ग्रन्थों में भी इनका कोई उल्लेख नहीं है। रि

ल० आठवीं-नवीं शती ई० में २४ यक्ष-यक्षी युगलों की सूची नियत हुयी। प्रारम्भिक सूचियाँ कहावली (श्वेताम्बर), विलोयपण्णित्ति (दिगम्बर) एवं प्रवचनसारोद्धार (श्वेताम्बर) में मिलती हैं। कृष्ण वर्ण वाले यक्षों की ध्वजा पर वट वृक्ष अंकित होता था। सुन्दर अंगों व सौम्यरूप वाले किरीट मुकुट व अन्य आभूषण धारण करते थे। विलो ही परम्पराओं में पूर्णभद्र व मिणभद्र को इनका यक्षेन्द्र माना गया है। तिलोयपण्णित्त के अनुसार प्रत्येक इन्द्र की तारा, बहुपुत्रा, कुण्डा एवं उत्तमा नामक चार रानियाँ हैं। श्वेताम्बर परम्परा में इन्हें पूर्णा, बहु-पुत्रिका, उत्तमा और तारका नाम से जाना जाता है। विशे

ल० छठी शती ई० में जिनों के साथ यक्ष-यक्षी युगलों (शासन-देवताओं) को सम्बद्ध करने की धारणा का विकास हुआ। <sup>32</sup> यक्ष-यक्षी युगल से युक्त प्राचीनतम जिन मूर्ति छठी शती ई० की है। <sup>33</sup> ल० आठवीं-नवीं शती ई० तक २४ जिनों के स्वतंत्र यक्ष-यक्षी युगलों की सूची निर्धारित हो गयी। <sup>88</sup> २४ यक्ष-यक्षी युगलों की स्वतंत्र लाक्षणिक विशेषताएँ ११वीं-१२वीं शती ई० में निर्धारित हुई जिनका उल्लेख निर्वाणकिलका, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र एवं प्रतिष्ठासारसंग्रह में मिलता है। इन ग्रन्थों में उल्लेखत यक्ष-यक्षी के नामों एवं प्रारम्भिक सूची के नामों में कई स्थल पर भिन्नता है। इसके अतिरिक्त दिगम्बर व स्वेताम्बर ग्रन्थों में भी इनके नामों व लाक्षणिक विशेषताओं में पर्याप्त अन्तर मिलता है। <sup>34</sup>

सर्वप्रथम निर्वाणकिका (११वीं-१२वीं शती ई०) में २४ यक्ष-यक्षी युगलों की स्वतंत्र लाक्षणिक विशेषताएँ विवेचित हुईं। इसके अतिरिक्त त्रिषिटशलाकापुरुषचिरत्र ( स्वेताम्बर, १२वीं शती ई०), प्रवचनसारो- द्वार पर सिद्धसेनसूरि की टीका ( स्वेताम्बर ) एवं प्रतिष्ठासारसंग्रह

(दिगम्बर) में भी २४ यक्ष-यक्षी की लाक्षणिक विशेषताओं का उल्लेख है। ३६ १२वीं शती ई० के बाद कई अन्य ग्रन्थों में २४ यक्ष-यक्षी युगलों के प्रतिमानिरूपण से सम्बन्धित उल्लेख मिलते हैं, जिनमें पद्मानन्दमहा-काव्य (या चतुर्विशति जिनचरित्र, श्वेताम्बर, १२४१ ई०), मन्त्राधि-राजकल्प (श्वेताम्बर, १२वीं-१३वीं शती ई०), आचारदिनकर (श्वे-ताम्बर, १४११ ई०), प्रतिष्ठासारोद्धार (दिगम्बर, १२२८ ई०) एवं प्रतिष्ठातिलकम् (नेमिचन्द्र संहिता या अहँत् प्रतिष्ठासारसंग्रह, दिगम्बर, १५४३ ई०) प्रमुख हैं। ३७

कुछ जैनेतर ग्रन्थों जैसे —अपराजितपृच्छा (दिगम्बर परम्परा पर आधारित, ल० १३वीं शती ई०) एवं रूपमण्डन व देवतामूर्तिप्रकरण, ( श्वेताम्बर परम्परा पर आधारित, ल० १५वीं शती ई०) में भी २४ यक्ष एवं यक्षियों की लाक्षणिक विशेषताओं का निरूपण मिलता है। उटा उपर्युक्त ग्रन्थों के आधार पर २४ यक्ष-यक्षी की सूची इस प्रकार है।

२४ यक्ष—गोमुख, महायज्ञ, त्रिमुख, यक्षेक्वर (या ईक्वर), व तुम्बर (या तुम्बर), कुसुम (या पुष्प), मातंग (या वरनिन्द), विजय (क्याम दिगम्बर), अजित, ब्रह्म, ईक्वर, कुमार, वण्मुख (चतुर्मुख-दिगम्बर), पाताल, किन्नर, गरुड, गन्धर्व, यक्षेन्द्र (रिवन्द्र-दिगम्बर), कुबेर (या यक्षेक्ष), वरुण, भृकुटि, गोमेध, पार्क्व (धरण-दिगम्बर) एवं मातंग।

२४ यक्षियां—चक्रवेवरी (या अप्रतिचक्रा), अजिता (रोहिणी-दिगम्बर), दुरितारी (प्रज्ञप्ति-दिगम्बर), कालिका<sup>४९</sup> (वज्रश्युंखला-दिगम्बर), महाकाली (पुरुषदत्ता-दिगम्बर), अच्युता (मनोवेगा-दिगम्बर), शान्ता (काली-दिगम्बर), भृकुटि (ज्वालामालिनी-दिगम्बर), सुतारा (महाकाली-दिगम्बर), अशोका (मानवी-दिगम्बर), मानवी (गौरी-दिगम्बर), चण्डा (गान्धारी-दिगम्बर), विदिता (वैरोटी-दिगम्बर), अंकुश (अनन्तमती-दिगम्बर), कन्दर्पा (मानसी), निर्वाणी (महामानसी-दिगम्बर), बला (जया-दिगम्बर), धारणी (तारावती-दिगम्बर), वैरोट्या (अपराजिता-दिगम्बर), नरदत्ता (बहुरुपणी-दिगम्बर), गान्धारी (चामुण्डा-दिगम्बर), अंबिका (या आम्रा या कुष्माण्डिनी), पद्मावती एवं सिद्धायिका (या सिद्धायिनी) २४ यक्षियाँ हैं। ४२

यह सर्वथा आश्चर्य का विषय है कि जिनसेन व गुणभदकृत

महापूराण में २४ यक्ष-यक्षी युगलों के नामों या लाक्षणिक विशेषताओं का कोई उल्लेख नहीं हुआ है। केवल कुछ स्थानों पर तीर्थंकरों के समीप चामर डुलाते एवं बलभद्र व नारायण आदि के रक्षक के रूप में यक्षों का उल्लेख मिलता है। नवीं-दसवीं शती ई० अर्थात् जैन महापुराण के रचनाकाल के समय तक २४ तीर्थं करों के यक्ष-यक्षी की सूची व्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं में नियत हो चुकी थी। दिगम्बर सूची विस्तार में तिलोयपण्णत्ति में वर्णित है। यक्ष-यक्षी की सूची के साथ ही चकेश्वरी, अंबिका एवं पद्मावती जैसी यक्षियों एवं कुबेर या सर्वानुभूति और धरणेन्द्र यक्षों की लाक्षणिक विशेषताएँ भी निर्धारित हो चुको थीं। तद्नुरूप मथुरा, देवगढ़, खजुराहो, अकोटा, धांक, ओसियाँ जैसे स्थलों पर उपयुक्त यक्ष और यक्षियों को मूर्त अभिव्यक्ति भी दी गयी। ज्ञातव्य है कि यक्षों की अपेक्षा यक्षियों का अंकन और उनकी पूजा जैन परम्परा में अधिक लोकप्रिय थी। २४ यक्षियों के सामृहिक अंकन का प्रारम्भिकतम उदाहरण देवगढ़ ( लिलतपूर, उ० प्र० ) के शान्तिनाथ मन्दिर ( मन्दिर सं० १२-८६२ ई० ) की भित्ति पर देखा जा सकता है। यहाँ केवल चक्रेश्वरी, अंबिका और पद्मावती ही स्वतन्त्र लक्षणों वाली निरूपित हैं जबिक अन्य यक्षियों के निरूपण में स्पष्टतः पूर्ववर्ती विद्यादेवियों के लक्षणों का प्रभाव दिखायी देता है।

उपर्युक्त परिप्रेक्ष्य में जैन महापुराण में यक्ष-यक्षी के सन्दर्भों का अभाव कुछ विचित्र सा प्रतीत होता है, विशेषतः एकोरा की समकालीन जैन गुफाओं में चक्रेश्वरी, अंबिका, पद्मावती, यक्षियों तथा कुबेर यक्ष की स्वतन्त्र एवं जिन-संयुक्त मूर्तियों की उपलब्धता के सन्दर्भ में।

जैन शिल्प में ल० दसवीं शती ई० से जिन मूर्ति के साथ पारम्परिक एवं स्वतन्त्र लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी युगलों का निरूपण आरंभ हो गया। इसके उदाहरण मुख्य रूप से उत्तर प्रदेश एवं मध्य प्रदेश में देवगढ़, मथुरा, राज्य संग्रहालय, लखनऊ, ग्यारसपुर, खजुराहो एवं कुछ अन्य स्थलों से प्राप्त होते हैं। ल० ९वीं शती ई० के अन्त तक सर्वानुभूति यक्ष एवं अंबिका यक्षी का अंकन ही सर्वाधिक लोकप्रिय था जिन्हें सभी तीर्थंकरों के साथ रूपायित किया गया है। ४३

यक्ष एवं यक्षी की आकृतियाँ जिन मूर्तियों के सिंहासन या सामान्य पीठिका पर क्रमशः दाहिने और बार्ये छोर पर अंकित होती हैं। सामान्य न्यतया लिलतमुद्रा में किन्तु कभी-कभी इन्हें ध्यानमुद्रा में आसीन और

स्थानकमुद्रा में खड़ा भी दिखलाया गया है। ६ठी शती ई० से ही यक्ष-यक्षियों की स्वतन्त्र मूर्तियाँ भी मिलने लगती हैं। ४४

यक्ष एवं यक्षी के उत्कीर्णन की दृष्टि से भारत के विभिन्न क्षेत्रों में अलग-अलग स्थिति रही है जिसका संक्षेप में विश्लेषण निम्नवत् है। ४५

### गुजरात-राजस्थान:

इस क्षेत्र में क्वेताम्बर स्थलों पर महाविद्याओं की लोकप्रियता के कारण यक्ष एवं यक्षियों की मूर्तियाँ तुलनात्मक दृष्टि से बहुत कम बनीं। सर्वाधिक उदाहरणों में यक्षी अंबिका हैं। अंबिका के अतिरिक्त चक्रेक्वरौं, पद्मावती (कुम्भारिया, विमलवसही) एवं सिद्धाधिका की भी मूर्तियाँ मिली हैं। यक्षों में केवल वरुण, सर्वानुभूति, गोमुख एवं पार्श्व की ही मूर्तियाँ मिली हैं। इस क्षेत्र में सर्वानुभूति एवं अंबिका सर्वाधिक लोकप्रिय यक्ष-यक्षी युगल थे जिन्हें सभी जिनों के साथ निरूपित किया गया। केवल कुछ ही उदाहरणों में ऋषभ (गोमुख-चक्रेक्वरी), पार्श्व (पार्श्व या घरणेन्द्र-पद्मावती) एवं महावीर (मातंग-सिद्धायिका) के साथ पारम्परिक व स्वतन्त्र लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी आमूर्तित हैं। दिगम्बर जिन मूर्तियों में स्वतन्त्र लक्षणों वाले पारम्परिक यक्ष और यक्षियों के चित्रण अधिक लोकप्रिय थे। ४६

### उत्तर प्रदेश-मध्य प्रदेश :

इस क्षेत्र में ल० ७वीं-८वीं शती ई० में जिन मूर्तियों में यक्ष-यक्षियों का अंकन प्रारम्भ हुआ। इस क्षेत्र की १०वीं शती से १२वीं शती ई० के मध्य की जिन मूर्तियों में अधिकांशतः पारम्परिक या स्वतन्त्र लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी निर्रूपत हैं। ऋषभ, नेमि एवं पार्श्वं के साथ पारम्परिक यक्ष-यक्षी एवं सुपार्श्वं, चन्द्रप्रभ, शान्ति एवं महावीर के साथ कभी-कभी स्वतन्त्र लक्षणों वाले किन्तु अपारम्परिक यक्ष-यक्षी आमूर्तित हैं। अन्य जिनों के साथ अधिकांशतः सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निर्द्ध्वानों के साथ अधिकांशतः सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निर्द्ध्वानों के साथ अधिकांशतः सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निर्द्ध्वानों के साथ अधिकांशतः सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निर्द्ध्वानों के साथ अधिकांशतः सामान्य लक्षणों वाले द्विभुज यक्ष-यक्षी निर्द्धान हैं। सामान्य लक्षणों वाले यक्ष-यक्षी के हाथों में अभय (या वरद) मुद्रा और कलश (या फल या पुष्प) प्रदर्शित हैं। इस क्षेत्र में अंबिका की सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियाँ मिलती हैं। इनके अतिरिक्त रोहिणी, प्रप्त वर्ध सिद्धायिका के की कुछ मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। यक्षों में केवल सर्वानुभूति एवं धरणेन्द्र की ही कुछ स्वतन्त्र मूर्तियाँ मिलती हैं। प्राप्त हुई हैं। यक्षों में

यक्ष-यक्षी एवं विद्यादेवी : १५३

# 'बिहार-उड़ोसा-बंगाल :

इस क्षेत्र में गक्ष-यक्षी युगलों के चित्रण की परम्परा अधिक लोकप्रिय नहीं थी। केवल दो उदाहरणों में यक्ष-यक्षी निरूपित हैं। '' उड़ीसा में नवमुनि एवं बारभुजी गुफाओं [ ११वीं-१२वीं शती ई० ] की क्रमशः सात और २४ जिन मूर्तियों में, जिनों के नीचे उनकी यक्षियाँ निरूपित हैं। इस क्षेत्र से चक्रेश्वरी व अंबिका की कुछ स्वतन्त्र मूर्तियाँ भी मिली हैं। 'र

ऐसा प्रतीत होता है कि यक्ष-यक्षी की सूची और उनके लक्षण पूर्व-परम्परा में ज्ञात होने के बाद भी किसी विशेष कारण से महापुराण में अनुल्लिखत रहे। ६३ शलाकापुरुषों से सम्बन्धित दिगम्बर पुराणों में जहाँ २४ यक्ष-यक्षी का कोई उल्लेख नहीं मिलता है वहीं खेताम्बर परम्परा के ६३ शलाकापुरुषों से सम्बन्धित चरित ग्रन्थों में यक्ष-यक्षी युगलों के प्रतिमानिरूपण से सम्बन्धित विवरण मिलते हैं, उदाहरण के लिये हेमचन्द्रकृत त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र और अमरचन्द्रसूरिकृत पद्मानन्दमहाकाव्य देखे जा सकते हैं।

यद्यपि आदिपुराण या उत्तरपुराण में यक्ष-यक्षी का उल्लेख नहीं है किन्तु एलोरा की जैन गुफाओं में जैन देवकुल की तीन प्रमुख यक्षियों- चक्रेश्वरी, अम्बिका और पद्मावती एवं कुबेर (या सर्वाण्ह) यक्ष की मूर्तियाँ मिली हैं जो तत्कालीन शिल्प परम्परा के अनुरूप हैं। एलोरा की जैन यक्ष-यक्षी मूर्तियों का स्वतन्त्र उल्लेख यहाँ अपेक्षित है।

### चक्रेश्वरी:

चक्रेश्वरी (या अप्रतिचका) प्रथम तीर्थं कर व ऋषभनाथ की यक्षी हैं जिनके निरूपण में स्पष्टतः ब्राह्मण धर्म की वैष्णवी का प्रभाव देखा जा सकता है। दिगम्बर परम्परा में चक्रेश्वरी को चार और बारह भुजाओं वाला बताया गया है। गरुडवाहना चतुर्भूजा यक्षी के दो हाथों में चक्र और शेष दो में मातुर्लिंग व वरदमुद्रा का उल्लेख हुआ है। १२ हाथों वाली देवी के आठ हाथों में चक्र, दो में वज्र और दो में मातुर्लिंग एवं वरदमुद्रा का उल्लेख है। पे देवगढ़ की चतुर्भुजा चक्रेश्वरी मूर्ति के चारों हाथों में चक्र और ऐसे ही मथुरा से प्राप्त १०वीं शती ई० की दस हाथों वाली मूर्ति (मथुरा संग्रहालय डी०-६) में यक्षी के सभी हाथों में चक्र देखा जा सकता है। शास्त्रीय विवरण के अनुसार गरुडवाहना देवी के हाथों में चक्र के अतिरिक्त गदा, पद्म और शंख

देवगढ़, खजुराहो एवं मथुरा आदि स्थलों की मूर्तियों में देखे जा सकते हैं।

एलोरा में चकेरवरी की कुल चार मूर्तियाँ हैं जो स्वतन्त्र मूर्तियों के रूप में उत्कीण हैं। ये मूर्तियाँ गुफा सं० ३० और ३२ में हैं। गुफा सं० ३० की अष्टभुजा यक्षी ध्यानमुद्रा में विराजमान है और उसके अविशष्ट करों में से तीन में चक्र ( छल्ले के रूप में ), वच्च और शंख हैं जबिक दो हाथों से वरद और अभयमुद्रा व्यक्त है। करण्डमुकुट से शोभित चक्रेश्वरी के शीर्ष भाग में ऋषभनाथ की लघु मूर्ति भी उत्कीण है। गुफा सं० ३० की दूसरी मूर्ति प्रवेश-द्वार के समीप उत्कीण है। इस उदाहरण में बारह हाथों वाली चक्रेश्वरी ध्यानमुद्रा में गरुड ( मानवदेहधारी ) पर आसीन है। यक्षी के पाँच दक्षिण कर खंडित हैं जबिक एक में खड्ग है। वाम करों में दो में चक्र तथा तीन में पद्म, शख और गदा स्पष्ट हैं। शीर्ष भाग में पूर्ववत् तीर्थंकर आकृति उकेरी है। एलोरा की गुफा सं० ३२ के एक उदाहरण में चतुर्भुज चक्रेश्वरी ध्यानमुद्रा में बैठी हैं और उनके अविशष्ट करों में चक्र और वच्च स्पष्ट हैं। दूसरी मूर्ति प्रथम तल के मण्डप में उकेरी है। इस उदाहरण में केवल एक हाथ में वच्च हो स्पष्ट है।

#### अभ्बिकाः

अम्बिका २२वें तीर्थंकर नेमिनाथ की यक्षी है जिसका विकास मातृपूजन की प्राचीन परम्परा और जैन परम्परा की बहुपुत्रिका यक्षी से हुआ। दिगम्बर परम्परा में सिहवाहना अम्बिका (या कुष्माण्डिनी) को दो और चार हाथों वाला निरूपित किया गया है। किन्तु लक्षण केवल दो हाथों के ही विणत हैं। उल्लेखनीय है कि खजुराहो, देवगढ़, मथुरा एवं देलवाड़ा की कुछ चतुर्भुजी मूर्तियों को छोड़कर अम्बिका को सर्वदा द्विभुजा ही निरूपित किया गया है। दिगम्बर ग्रन्थों के वर्णन के अनुरूप अम्बिका के एक हाथ में आम्रलुम्बि और दूसरे में पुत्र (प्रियंकर गोद में आसीन) दिखाया गया है (चित्र सं० २३, २४, २५)। अम्बिका का दूसरा पुत्र (शुगंकर) भी देवी के समीप ही आमूर्तित हुआ है। "४

एलोरा में यक्षियों में सर्वाधिक मूर्तियाँ अम्बिका की ही मिली हैं जिनके कुल १८ उदाहरण प्राप्त हुए हैं (चित्र सं० २८)। इनमें अम्बिका की स्वतन्त्र मूर्तियों के साथ हो जिन-संयुक्त मूर्तियाँ भी हैं। इनमें

अम्बिका को नेमिनाथ के अतिरिक्त महावीर और पार्वनाथ की यक्षी के रूप में भी आमूर्तित किया गया है। गुफा सं० ३० और ३१ में एक-एक, गुफा सं० ३२ में १२ एवं गुफा सं० ३३ और ३४ में क्रमशः दो-दो मूर्तियाँ उकेरी हैं। सभी उदाहरणों में मनोहारी रूपराधि एवं अलंकरणों वाली अम्बिका को द्विभुजा और लिलतासीन दिखाया गया है। इकहरे बदन-वाली अम्बिका की शरीर रचना पूरी तरह अनुपातिक, मृद् एवं संयत है। धम्मिल्ल के रूप में बनी उनकी केशरचना भी चित्ताकर्षक है। आम्रवृक्ष के नीचे आसीन अम्बिका के दाहिने हाथ में आम्रलुम्बि है जबिक बायें हाथ से उन्हें गोद में आसीन पुत्र को पकड़े दिखाया गया है। देवी के समीप ही दूसरा पुत्र भी देखा जा सकता है। गुफा सं० ३१ और ३२ की कुछ मूर्तियों में देवी के समीप यज्ञोपवीत एवं इमश्रु से युक्त साधु की आकृति भी उकेरी है जिसे अम्बिका के पूर्व जन्म की कथा से सन्दर्भित ब्राह्मण पति ( सोम ) का अंकन माना जा सकता है। कुछ उदाहरणों में इस आकृति को छत्र लिये हए दिखाया गया है। इस प्रकार एलोरा में अत्यत्र की भाँति अम्बिका के निरूपण में दिगम्बर शिल्पशास्त्रीय परम्परा का पालन किया गया है।जसमें लक्षण की दुष्टि से एकरूपता दिखायी देती है।

## पद्मावतो :

पद्मावती पार्श्वनाथ की यक्षी है। दिगम्बर परम्परा में पद्मावती को चार, छह या चौबीस हाथों वाला बताया गया है। देवी या तो पद्मवाहना या कुक्कुट (या कुक्कुट-सर्प) पर आरूढ़ निरूपित हैं। चतुर्भुजा यक्षी के तीन हाथों में अंकुश, अक्षसूत्र एवं पद्म तथा षड्भुजा यक्षी के हाथों में खड्ग, शूल, गदा और मुसल का उल्लेख मिलता है। २४ हाथों वाली यक्षी के करों में शंख, खड्ग, चक्र, अर्ध-चन्द्र (बालेन्द्र), पद्म, उत्पल, धनुष (शरासन), शक्ति, पाश, अंकुश, घण्टा, बाण, मुसल, खेटक, त्रिशूल, परशु, कुन्त, भिण्ड, माला, फल, गदा, पत्र, पत्लव एवं वरदमुद्रा के प्रदर्शन का निर्देश है।

पार्श्वनाथ की मूर्तियों में पद्मावती को अधिकांशतः वाम या दक्षिण पार्श्व में एक लम्बे छत्र से युक्त दिखाया गया है जिसका छत्र भाग पार्श्वनाथ के सिर पर छाया करता हुआ रहता है (चित्र ११-१५, १७)। देवगढ़, मथुरा एवं खजुराहो की दिगम्बर मूर्तियों में पार्श्वतिं छत्रधारिणी पद्मावती के अतिरिक्त सिंहासन छोरों पर भी धरणेन्द्र और

पद्मावती की आकृतियाँ उकेरी हैं जिनमें सर्पफणों के छत्र वाली पद्मावती के हाथो में सर्प के अतिरिक्त पद्म, अंकुश, पाश जैसे आयुध प्रदक्षित हैं और वाहन के रूप में कुक्कुट सर्प का अंकन हुआ है जो दिगम्बर ग्रन्थों के विवरणों के अनुरूप है। " जातव्य है कि उत्तर और दक्षिण भारत में पद्मावती सर्वाधिक लोकप्रिय यक्षियों में एक रही हैं।

एलोरा में तीर्थंकरों में पार्वंताथ की सर्वाधिक मूर्तियाँ (३०) मिली हैं। अतः स्वाभाविक रूप से यहाँ पद्मावती की सर्वाधिक मूर्तियाँ देखी जा सकती हैं। पार्वंताथ की कायोत्सर्ग मूर्तियों में परम्परानुरूप छत्र-धारिणी पद्मावती की मनोज्ञ आकृतियाँ उकेरी हैं (चित्र ११-१६)। साथ ही पद्मावती की एक स्वतंत्र मूर्ति एलोरा की गुफा सं० ३२ में उत्कीण है। यह मूर्ति इन्द्र सभा के पूर्वी मण्डप में उकेरी है। आठ हाथों वाली यक्षी समभग में द्विपद्मासन पर खड़ी हैं जिसके नीचे कुक्कुट-सर्प स्पष्टतः देखा जा सकता है। देवी के अवशिष्ट करों में पद्म, मुसल, खड्ग, खेटक और धनुष स्पष्ट हैं। यक्षी के शीर्ष भाग में पार्श्वनाथ की छोटी आकृति भी उकेरी है।

# कुबेर या सर्वानुभूति यक्षः

२२वें तीर्थंकर नेमिनाथ के यक्ष के रूप में प्रतिमाशास्त्रीय ग्रन्थों में त्रिमुख एवं षड्भुज गोमेध यक्ष का उल्लेख हुआ है जिसका वाहन नर या पुष्प बताया गया है। किन्तु मूर्त अंकनों में नेमिनाथ के साथ सर्वदा धन के थैले से युक्त कुबेर या सर्वानुभूति यक्ष को आमूर्तित किया गया है। दिगम्बर परम्परा में गोमेध के हाथों में मुद्गर (या धन का थैला या नकुल), परशु, दण्ड, फल, बच्च एवं वरदमुद्रा के प्रदर्शन का निर्देश दिया गया है। भे किन्तु देवगढ़, खजुराहो, कुंभारिया एवं देलवाड़ा के स्वतन्त्र एवं जिन संयुक्त उदाहरणों में गजारूढ़ यक्ष को सामान्यतः द्विभुज और धन के थैले एवं फल से युक्त निरूपित किया गया है। देवताम्बर स्थलों की चतुर्भुज मूर्तियों में दो अतिरिक्त हाथों में पाश और अंकुश भी प्रदिशत हैं।

एलोरा में कुबेर यक्ष की १० से अधिक स्वतन्त्र एवं जिन-संयुक्त मूर्तियाँ मिली हैं। जिन-संयुक्त मूर्तियों में नेमिनाथ के अतिरिक्त पार्क्वनाथ एवं महावीर की मूर्तियों में भी कुबेर यक्ष आकारित हुए हैं। एलोरा की गुफा सं० ३१ में एक, गुफा सं० ३२ में सात और गुफा सं० ३३ एवं ३४ में दो मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। सभी उदाहरणों में गजारूढ़ यक्ष को धटोदर

यक्ष-यक्षी एवं विद्यादेवी : १५७-

और द्विभुज तथा मुकुट आदि से सिज्जित दिखाया गया है। कुबेर के करों में पात्र (या फल) एवं धन का थैला प्रदिश्ति हैं। अधिकांश उदाहरणों में कुबेर के आयुध खण्डित हैं। गुफा सं० ३२ के प्रथमतल के मण्डिप की मूर्ति में शीर्ष भाग में लघु जिन आकृति एवं पाश्वीं में गदा और धन का थैला लिए दो सेवक आकृतियाँ भी रूपायित हैं।

### विद्यादेवियां :

विद्याओं के नामों एवं लाक्षणिक स्वरूपों की चर्चा प्रारम्भिक ग्रन्थों में मिलती है। किन्तु जैन शिल्प में इनका अंकन ८वीं-९वीं शती ई० से ही प्राप्त होता है। आगम ग्रन्थों में विद्याओं का आचरण जैन आचार्यों के लिये वर्जित था, परन्तु कालान्तर में विद्यादेवियाँ जैन ग्रन्थ एवं शिल्प की सर्वाधिक लोकप्रिय विषयवस्तु बन गयीं। जैन परम्परा में इन विद्याओं की संख्या ४८ हजार तक बतायी गयी है। पर

बौद्ध एवं जैन साहित्य बुद्ध एवं महावीर के समय में जादू, चमत्कार, मन्त्रों एवं विद्याओं का उल्लेख करते हैं। " औपपातिकसूत्र के अनुसार महावीर के अनुयायी थेरों (स्थिवरों) को विज्जा (विद्या) और मंत (मन्त्र) का ज्ञान था। ' इसी प्रकार नायाधम्मकहाओं में भी महावीर के प्रमुख शिष्य सुधर्मा को मन्त्र एवं विद्या का ज्ञाता बताया गया है। ' स्थानांगसूत्र ' में जांगोलि एवं मातंग तथा सूत्रकृतांगसूत्र ' में वैताली, अर्धवैताली, अवस्वपनी, तालुध्धादणी, श्वापाकी, सोवारी, कलिंगी, गौरी, गान्धारी, अवेदनी, उत्पत्तनी एवं स्तंभिनी आदि विद्याओं के उल्लेख हैं। इनमें से गौरी एवं गान्धारी को कालान्तर में १६ महाविद्याओं की सुदी में सम्मिलित किया गया।

पुजमर्चारय विद्यादेवियों के प्रारम्भिक विकास के अध्ययन की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसमें विभिन्न स्थलों पर प्रज्ञप्ति, कौमारी, लिधमा, वज्रोदरी, वरुणी, विजया, जया, वाराही, कौबेरी, योगेश्वरी, चण्डाली, शंकरी, बहुरूपा तथा सर्वकामा विद्याओं का नामोल्लेख हुआ है। पर एक स्थल पर महालोचन देव द्वारा पद्म (राम) को सिहवाहिनी एवं लक्ष्मण को गरुडाविद्या दिये जाने का उल्लेख आया है पि जिनसे कालान्तर में गरुडवाहिनी, अप्रतिचका और सिहवाहिनी, महामानसी महाविद्याओं की धारणा का विकास हुआ। एक स्थल पर ऋषभदेव के पौत्र निम और विनिम को धरणेन्द्र द्वारा बल एवं समृद्धि की अनेक विद्याएँ प्रदान किये जाने का भी उल्लेख है। पि इस ग्रन्थ में राम, लक्ष्मण,

रावण, कुम्भकर्ण, विभीषण आदि द्वारा अनेक प्रकार की विद्याओं को सिद्ध करने की भी चर्चा मिलती हैं। एक अन्य स्थल पर रावण द्वारा शान्तिनाथ के मन्दिर में बहुरूपा (या बहुरूपिणी) महाविद्या को सिद्ध करने एवं इस विद्या द्वारा रावण के त्रिलोक साध्य होने का उल्लेख हुआ है। ६० पडमचरिय में एक स्थल पर रावण द्वारा सिद्ध अनेक विद्याओं में से ५५ विद्याओं को सूची भी दी गयी है। ६०

पउमचरिय में उल्लिखित विद्यादेवियों का कालान्तर में ल० ८वीं९वीं शती ई० में १६ महाविद्याओं की सूची के निर्धारण की दृष्टि से विशेष महत्त्व रहा है। उल्लेखनीय है कि जैनधर्म में विद्यादेवियों की कल्पना यक्ष-यक्षी युगलों (या शासन देवताओं) से प्राचीन है। इसी कारण दिगम्बर परम्परा के २४ यक्षियों में अधिकांश जैसे—रोहिणी, प्रज्ञप्ति, वक्तश्रृंखला, पुरुषदत्ता, काली, ज्वालामालिनी, महाकाली, वैरोट्या, मानसी एवं महामानसी यक्षियों के नाम पूर्ववर्ती महाविद्याओं के नामों से प्रभावित हैं। देश इसके अतिरिक्त पउमचरिय की विद्यादेवियों की सूची में प्रज्ञप्ति, गरुड, सिहवाहिनी, दहनीय (या अग्निस्तंभनी), शंकरी, योगेश्वरी, भुजंगिनी, सर्वरीहिणी, वक्त्रोदयी जैसे नाम ऐसे हैं जिन्हें कालान्तर में १६ महाविद्याओं की सूची में या तो उसी रूप में या थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ स्वीकार किया गया। ७०

विद्यादेवियों से सम्बन्धित अनेक उल्लेख वसुदेवहिण्डी ( ल० छठी शती ई० ), आवयकचूण ( ल० ६७७ ई० ), आवश्यकनियुंक्ति ( ८वीं शती ई० ), हरिवंशपुराण, चउपन्नमहापुरिसचरियम् ( ८६८ ई० ) एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में मिलते हैं ! हरिवंशपुराण के एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में उल्लेख है कि धरण ने निम और विनिम को विद्याधरों पर स्वामित्व और ४८ हजार विद्याओं का वरदान दिया । हरिवंशपुराण में प्रकृष्ति, रोहिणी, अंगारिणी, महागौरी, गौरी, सर्वविद्याप्रकृष्णी, महाश्वेता, मायूरी, हारी, निवंशशाड्वला, तिरस्कारिणी, छायासंक्रामिणी, कुष्माण्ड, गणमाता, सर्वविद्याविराजिता, आर्यंकृष्माण्ड देवी, अच्युता, आर्यंवती, गान्धारी, निवंति, दण्डाध्यक्षगण, दण्ड-भूत-सहस्रक, भद्रकाली, महाकाली, काली एवं कालमुखी आदि विद्याओं के नामोल्लेख हुए हैं। "अ

वसुदेवहिण्डी में विद्याओं को गन्धवीं एवं पन्नगों से सम्बद्ध बताया गया है और महारोहिणी, प्रक्रप्ति, गौरी, महाज्वाला, बहुरूपा, विद्युन्मुखी एवं वेयाल आदि विद्याओं का उल्लेख किया गया है। आवश्यकचूणि एवं आवश्यकनिर्युक्ति में गौरी, गान्धारी, रोहिगी और प्रज्ञप्ति का प्रमुख विद्याओं के रूप में उल्लेख है। १९४ पद्मचरित ( रिविषेणकृत-६७६ ई०) में भी निम-विनिम की कथा एवं प्रज्ञप्ति विद्या का उल्लेख है। चतुर्विशतिका (बप्पर्भ ट्ट्रंसूरिकृत-७४३-८३८ ई०) में २४ जिनों के साथ २४ यक्षियों के स्थान पर महाविद्याओं ९५ वाग्देवी एवं कुछ यक्षियों तथा अन्य देवों के उल्लेख हैं।

गुणभद्रकृत उत्तरपुराण में प्रज्ञाप्ति, कामरूपिणी, अग्निस्तम्भिनी, उदकस्तम्भिनी, विश्वप्रवेशिनी, अप्रतिघातगामिनी, आकाशगामिनी, उत्पादिनी, वशीकरणी, दशमी, आवेशिनी, माननीयप्रस्थापिनी, प्रमोहिनी, प्रहरणी, संक्रामणी, आवर्तनी, संग्रहणी, अंजनी, विपाटिनी, प्रावर्तनी, प्रमोदिनी, प्रहापणी, प्रभावती, प्रलापिनी, निक्षेपणी, शर्बरी, चाण्डाली, मातंगी, गौरी, षडंगिका, श्रीमत्कन्या, शतसंकुला, कुभाण्डी, विरलवेगिका, रोहिणी, मनोवेगा, चण्डवेगा, चपलवेगा, लघुकरो, पर्णलघु, बेगावती, शीतदा, उष्णदा, बेताली, महाज्वाला, सर्वविद्यालेदिनी, युद्धवीर्या, बन्धुमोचनी, प्रहारावरणी, भ्रामरी तथा अभोगिनी विद्याओं के नामोल्लेख हैं। उद्म

उत्तरपुराण में ही एक अन्य स्थल पर लक्ष्मण द्वारा सात दिनों तक निराहार वृत रखकर जगत्पाद पर्वत पर प्रज्ञप्ति नामक विद्या को सिद्धि का उल्लेख आया है। " एक अन्य स्थल पर उल्लेख है कि हनुमान ने अपनी महाज्वाला नामक विद्या से रावण की लंका नगरी के रक्षकों व सेना को भस्म कर दिया। " इसी प्रकार एक अन्य स्थल पर सुग्रीव व हनुमान द्वारा गरुडवाहिनी, सिहवाहिनी, बन्धमोचिनी और हननवरणी नामक चार विद्याएँ राम व लक्ष्मण को दिये जाने का भी उल्लेख महत्त्व-पूर्ण है। " सिहवाहिनी व गरुडवाहिनी विद्याओं द्वारा निमित आकाश-गामी सिह तथा गरुड पर आरूढ़ होकर राम और लक्ष्मण रावण से युद्ध करने के लिये उद्यत हुए। " "

महापुराण (पुष्पदन्तकृत-१०वीं शती ई०) एवं उत्तरपुराण (गुणभद्रकृत) में उल्लेखित उपरोक्त विद्याओं के अतिरिक्त जल-स्तिम्भिनी, बन्धिनी, अन्धीकरिणी, प्रहारावरणी, आवेशिनी, अप्रति-गामिनी, विविधप्रलियनी, पाशिवमोचिनी, ग्रह्निरोधिनी, बलिक्षेपिणी, चण्डप्रभाविनी, मोहिनी, जम्भनी, पातनी, प्रभावती, प्रविरलगित, भीमावर्तनी, प्रबलप्रवर्तनी, लघुकारिणी, भूमिविदारणी, अग्निवेगा, बहुलेपिनी, शत्रुनिवारिणी, अक्षरसंकुला, दुष्टगलप्रृंखला, मायाबह्नी, पर्णलघ्वी, हिमवेताली, शिखीवेताली, चलचाण्डाली एवं भ्रमरश्यामांगी नामक विद्याओं के भी उल्लेख मिलते है। १९

१६ महाविद्याओं की सूची ल० ९वीं शती ई० के अन्त तक निश्चित हुई। इनमें अधिकांशतः पूर्ववर्ती ग्रन्थों में उल्लखित विद्याएँ ही सम्मिलित हैं। तिजयपहुत्त (मानवदेवसूरिकृत-९वीं शती ई०), संहितासार (इन्द्रनन्दिकृत-९३९ ई०) एवं स्तुतिचतुर्विशतिका (या शोभनस्तुति-शोभनमुनिकृत-रु० ९७३ ई० ) में १६ महाविद्याओं की प्रारम्भिक सूची र्वाणत है जिसे बाद में उसी रूप में स्वीकार कर लिया गया है।<sup>८३</sup> १६ महाविद्याओं की अन्तिम सूची में निम्नलिखित नाम हैं—रोहिणी, प्रज्ञप्ति, वज्रशृखला, वज्रांकुशा, चक्रेश्वरी (या अप्रतिचक्रा, जाम्बुनदा-दिगम्बर), नरदत्ता (या पुरुषदत्ता), काली (या कालिका), महाकाली, गौरी, गान्धारी, सर्वास्त्र-महाज्वाला (या ज्वाला, ज्वाला-मालिनी-दिगम्बर ), मानवी, वैरोट्या (वैरोटी-दिगम्बर ), अच्छ्प्ता ( अच्युता–दिगम्बर ), मानसी एवं महामानसी ।<sup>८३</sup> ज्ञातव्य है कि प्रस्तुत सूची की रोहिणी, प्रज्ञप्ति, गरुडवाहना (अप्रतिचक्रा), सिहवाहिनी (महामानसी), महाज्वाला, गौरी, मनोवेगा, महाविद्याओं के नामोल्लेख उत्तरपुराण (गुणभद्रकृत) में मिलते हैं । किन्तु उत्तरपुराण में इन विद्याओं के लक्षणों का कोई उल्लेख नहीं हुआ है। केवल गरुडवाहना और सिंहवाहिनी के रूप में अप्रतिचक्रा एवं महामानसी के वाहनों का ही संकेत दिया गया है। महाविद्याओं के लाक्षणिक स्वरूपों का निरूपण सर्वप्रथम बप्पभट्टि की चतुर्विशतिका एवं शोभनमुनि की स्तुतिचतुर्वि-शतिका में किया गया है।

जैन शिल्प में ल० ८वीं-९वीं शती ई० से महाविद्याओं का रूपायन मिलने लगता है। महाविद्याओं के स्वतन्त्र उत्कीर्णन का प्राचीनतम उदाहरण ओसियाँ (जोधपुर, राजस्थान) के महावीर मिन्दर (ल० ८वीं-९वीं शती ई०) से प्राप्त होता है। ९वीं शती ई० के बाद गुजरात एवं राजस्थान के श्वेताम्बर जैन मिन्दरों पर महाविद्याओं का नियमित चित्रण मिलता है। गुजरात व राजस्थान के बाहर इनका उकेरन लोकप्रिय नहीं था। ५४ १६ महाविद्याओं के सामूहिक चित्रण के उदाहरण कुम्भारिया (बनासकांठा, गुजरात) के शान्तिनाथ मिन्दर (११वीं शती ई०), विमलवसही (दो समूह: रंगमण्डप एवं देवकुलिका ४१, १२वीं

शती ई० ) एवं लूणवसही (रंगमण्डप, १३३२-४० ई० ) से प्राप्त होते हैं (चित्र ३२–३४)।<sup>८५</sup> दिगम्बर स्थलों पर महाविद्याओं <mark>के मूर्त</mark> उदाहरणों का न मिलना सर्वथा आक्चर्यजनक है। दिगम्बर स्थलों पर महाविद्याओं की मूर्तियों के अंकन की परम्परा न होने के कारण ही एलोरा की जैन गुफाओं में भी महाविद्या मूर्ति का कोई उदाहरण नहीं मिला है। दिगम्बर स्थलों पर महाविद्याओं के स्थान पर यक्षियों का अंकन लोकप्रिय था । सम्भव है तान्त्रिक देवियाँ होने के कारण ही इन्हें एलोरा एवं अन्य दिगम्बर स्थलों पर आमूर्तित नहीं किया गया।

#### पाद-टिप्पणी

- यु० पो० शाह, जैन रुपमण्डन, पु० २०५-२०६।
- २. वहीं, पु० २०५।
- ३. कुमारस्थामी, यक्षज, भाग-१, दिल्ली १९७१ ( पु० मु० ), प० ३६-३७ ।
- ४. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ३४।
- ५. कुमारस्वामी, पूर्व निर्, पृर्व ११, २८।
- ६. उत्तराध्ययनसूत्र ३.१४-१८।
- ७. हरिवंशपुराण ६६.४३-४४; प्रवचनसारोद्धार ( बी० सी० भट्टाचार्यं, दि र्जन आइकनोग्राफी. लाहौर, १९३९, प०९२ )।
- ८. बाचारदिनकर, प्रतिष्ठाकल्प, पु० १३ ( बी० सी० भट्टाचार्य, पू० नि०, प० ९२-९३ )।
- ९. बी० सी० भट्टाचार्य, पु० नि०, पु० ९३ ।
- १०. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पृष् १५४।
- ११. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निरु, पुरु १५५ ।
- १२. हरिवंशपुराण ६६.४५ ।
- १३. आदिपुराण २३.४८; यू० पी० शाह, 'यक्षज विशेष इन अर्ली जैन लिट्रेचर', ज० ओ० ई०, खण्ड-३, अं० १, प० ६०-६४।
- १४. भगवतीसूत्र ३.७.१६८; कुमारस्वामी, पू० नि०, पु० १०-११ ।
- १५. तत्त्वार्थस्त्र, सं० सूखलाल संघवी, बनारस १९५२, प० ११९ ।
- १६. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ६२-६३ ।
- **१७. आगमग्रन्थों में कहीं भी महावीर द्वारा जिनमृति के पूजन** या जिनमंदिर₄में विश्वाम का उल्लेख नहीं मिलता—यु० पी० शाह, 'बिगिनिंग्स ऑव जैन-बाइकनोग्राफी', 'सं०पु०प०, अं० ९, पु० २। 88

- १८. यु॰ पी० शाह, 'यक्षज वर्शिप इन अर्ली जैंग लिट्रेचर', पृ० ६०-६१; जैन रूपमण्डन, पृ० २०८।
- १९. अंतगड्दसाओ, पु० १, पा० टि० २।
- २०. औषपातिक सूत्र २ ।
- २१. विण्डनियु क्ति ५.२४५ ।
- २२. पडमचरिय ६७.२८-४९।
- २३. यू० पी० शाह, पू० नि०, पृ० ६१, २०८।
- २४. भगवतीसूत्र १८.२६, १०.५।
- २५. यू० पी० शाह, 'यक्षज वर्शिप इन अर्ली जैन लिट्रेचर', पृ० ६१-६२।
- २६. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निरु, पुरु १५५।
- २७. यू० पी० शाह, 'इन्ट्रोडक्शन ऑव शासनदेवताज इन जैन विशिष'। प्रो० ट्रा० ओ० का०, २०वीं अधिवेशन, भूवनेश्वर १९५९, प्०१४७।
- २८. तिलोयपण्यात्ति ४,९३४-९३६।
- २९. प्रवचनसारोद्धार ३७५-७८।
- े ३०. यु० पी० शाह, जैन रूपमण्डन, पु० ५८।
- ३१. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पृ॰ ५८।
- ३२. यू॰ पी॰ शाह, 'इन्ट्रोडक्शन आँव शासनदेवताच इन जैन वर्शिप,' प्रो॰ ट्रा॰ ओ॰ कां॰, २०वाँ अधिवेशन १९५९, पृ॰ १४१-४३।
- ३३. यू० पी० शाह, अकोटा श्रोन्जेज, बम्बई १९५९, पू० २८-२९, फलक १०-११।
- .३४. यू० पी० शाह, 'आइकनोग्राफी ऑव चक्रेश्वरी दि यक्षी आव ऋषभनाथ', ज० ओ० इ०, खण्ड-२, अं० ३, पु० २०६।
- ३५. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० ३९, १५७।
- ३६. वही, पृ० १५७।
- ३७. दहो।
- ३८. वही।
- ३९. श्वेताम्बर परम्परा में ईश्वर और यक्षेश्वर तथा दिगम्बर परम्परा में केवल यक्षेश्वर नाम से उल्लेख है।
- ४०. प्रवचनसारोद्धार में यक्ष का नाम वामन है।
- ४१. इवेताम्बर ग्रन्थों में इसे काली भी कहा गया है।
- अ२. इवेताम्बर प्रन्थों में यक्षियों के नामों में भिन्नता है जबकि दिगम्बर प्रन्थों में इनके नामों में एक रूपता है।

# यक्ष-यक्षी एवं विद्यादेवी :: १६३

- `४३. यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन, पृ० २१३।
- ४४. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व १५५।
- ४५. यक्ष-यक्षी मूर्तियों का क्षेत्रीय आधार पर वर्णन गृह्यतः मारुतिनन्धन तिवारी की पुस्तक जैन प्रतिमाविज्ञान (पृ०१५९-६०) पर आधारित है।
- ४६. वही, पु० १५९ ।
- ४७. देवगढ़ एवं ग्यारसपुर ( मालादेवी मन्दिर ) ।
- ४८. खजुराहो, देवगढ़, मथुरा व शहडोल ।
- ४९. खजुराहो एवं देवगढ़।
- ५०. खजुराहो, देवगढ़ एवं ग्यारसपुर ( मालादेवी मन्दिर )।
- ५१. एक मूर्ति बिहार और बंगाल से मिली है।
- ५२. मार्घतनन्दन तिवारी, पूर्ण निर्, पृर् १६०।
- ५३. मारुतिनन्दन तिवारो, जैन प्रतिमाविज्ञान; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.१५-१६ एवं प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१५६, पु० १६६।
- ५४. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व २२२-२३; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६४, ६६; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१७६।
- ५५. मारुतिनन्दन तिवारी, पू॰ नि॰, पृ॰ २३५-३६; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६७-७१; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१७४।
- ५६. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० २३७-४०।
- ५७. मार्कतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पू० २१८-१९; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६५; प्रतिष्ठासारसंग्रह ५.६५; प्रतिष्ठासारोद्धार ३.१५० ।
- ५८. यू॰ पी॰ शाह, 'आइकनोग्राफी आँव दि सिक्सटीन जैन महाविद्याज', ज॰ ई॰ सो॰ ओ॰ आ॰, खण्ड-१५, पू॰ ११४-११७।
- ५९. बही, पुर ११४।
- ६०. औपपातिकसूत्र १६।
- ६१. मार्हतिनन्दन तिवारो, पूर्व निव, पूर्व ३६।
- ६२. स्यानांगसूत्र ८.३.६११; ९.३.६७८।
- ६३. सूत्रकृतांगसूत्र २.२.१५।
- ६४. यू० पी० शाह, पू० नि०, पृ० ११७।
- ६५. पडमचरिय ५९.८३-८४।
- ६६. पउमचरिय ३.१४४-१४९।
- ६७. पडमचरिय १०९.३।
- ६८. पउमचरिय ७.१३५-१४२।

- ६९. मारुतिनन्दन तिवारी एवं कमलगिरि, 'विमलसूरिकृत पर्यमचरिय में प्रतिमाविज्ञानपरक सामग्री', पं० दलसुख मालविणया अभिनन्दन ग्रन्थ  $I_{\star}$  वाराणसी १९७१, प्० १५७।
- ७०. वही।
- ७१. हरिवंशपुराण २२.५४-७३।
- ७२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.३.१२४-२२६।
- ७३. हरिवंशपुराण २२.६१-६६।
- ७४. यु० पी० शाह, पू० नि०, पु० ११६-१७।
- ७५. यक्ष-यक्षी युगलों के स्थान पर महाविद्याओं का निरूपण इस ओर संकेत देता है कि १६ महाविद्याओं की सूची २४ यक्ष-यक्षियों की अपेक्षा कुछ प्राचीन थो। दिगम्बर परम्परा में अधिकांश यक्षियों के नाम भी महाविद्याओं से ग्रहण किये गये।
- ७६. उत्तरपुराण ६२.३८७-४०१, ४११।
- ७७. उत्तरपुराण ६८.४६८-४६९।
- ७८. उत्तरपुराण ६८.५१३-५१४।
- ७९. उत्तरपुराण ६८.५२०-५२१; महापुराण ( पूष्पदतन्कृत ) ७.४।
- ८०. उत्तरपुराण ६८.६१८-६१९।
- ८१. महापुराण (पुष्पदन्तकृतः) ६१.१।
- ८२. यू० पो० शाह, पू० नि०, पू० ११९-२०।
- ८३. मारुतिनन्दन तिबारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पु० ४१।
- ८४. गुजरात व राजस्थान के बाहर १६ महाविद्याओं के सामूहिक शिल्पांकन का एकमात्र सम्भावित उदाहरण खजुराही के आदिनाथ मन्दिर (११वीं शती ई०) के मण्डोवर पर देखा जा सकता है (चित्र ३५,३६)।
- ८५. मारुतिनन्दन तिवारी, 'दि आइकनोग्राफी ऑव दि सिक्सटीन जैन महा-विद्याज ऐज डिपिक्टेड इन दि शान्तिनाथ टेम्पल, कुम्भारिया', सम्बोधि, खण्ड-२, अं० ३, पृ० १५-२२।

#### षष्ठ अध्याय

# अन्य देवी-देवता

आगम ग्रन्थों में जैन देवताओं को चार प्रमुख वर्गों में विभाजित किया गया है—भवनवासी (एक स्थल पर निवास करने वाले), व्यन्तर या वाणमन्तर (भ्रमणशील), ज्योतिष्क (आकाशीय नक्षत्र से सम्बन्नियत) तथा वैमानिक या विमानवासी (स्वर्ग के देव)। पहले वर्ग में १०, दूसरे में ८, तीसरे में ५ तथा चौथे में २० देवताओं के नाम मिलते हैं। देवताओं का यह विभाजन निरन्तर मान्य रहा तथा क्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं ने जैन देवकुल के इस वर्गीकरण को सामान्य रूप से स्वीकार किया। अधिपुराण में भी कल्पवासी, ज्योतिष्क, व्यंतर तथा भवनवासी देवों के चार वर्गों का वर्णन मिलता है। पुष्पदन्त ने महापुराण में भवनवासी वर्ग में दस, व्यन्तर में आठ, ज्योतिष्क में पाँच तथा कल्पवासी वर्ग में सोलह प्रकार के देवों का उल्लेख किया है।

### भवनवासी देव :

भवनवासी देवों के कुल सात करोड़, बहुत्तर लाख भवन हैं। इन्हें नाना प्रकार का शरीर धारण करने वाला माना गया है। भवनवासी देवों का निवास रत्नप्रभा पृथ्वी में उत्तर और दक्षिण की ओर बताया गया है। इवेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं में भवनवासी देवों के अन्तर्गत असुर, नाग, सुवर्ण, द्वीप, उदिध, स्तनित, विद्युत, दिक्कुमार, अग्नि तथा वायुकुमार देव आते हैं। इन सभी देवों के अपने कुछ चिह्न होते हैं जो उनके मुकुट के अग्रभाग पर अंकित होते हैं। दोनों परम्पराओं में इन चिह्नों के सन्दर्भ में पर्याप्त भिन्तता मिलती है जिसे निम्न तालिका द्वारा स्पष्ट किया गया है—

## भवनयासी देव दिगग्बर व इवेताम्बर परम्परा के अनुसार ः

|                            |                | •              |
|----------------------------|----------------|----------------|
| वर्गं                      | मुकुट पर चिह्न | मुकुट पर चिह्न |
|                            | (दिगम्बर)      | ( क्वेताम्बर ) |
| १−असुरकुमार                | चूड़ामणि       | चूड़ामणि       |
| २–नागकुमार                 | सर्प           | सर्पे          |
| ३ <del>-सु</del> पर्णकुमार | चील            | चील            |
| ४ <del>-द्वीपकु</del> मार  | गज             | सिंह           |
| ५–उदधिकुमार                | घड़ियाल        | अञ्ब           |
| ६-स्तनितंकुमार             | स्वस्तिक       | वर्धभानक       |
| ७–विद्युतकुमार             | वज्र           | वज्र           |
| ८–दिक्कुमार                | सिंह           | गज             |
| ९–अग्निकुमार               | कलश            | जलपात्र        |
| १०–वायुकुमार               | अश्व           | मकर            |
|                            |                |                |

स्वेताम्बर परम्परा के अनुसार सभी असुरकुमार देव काले वर्ण के होते हैं, उनके होंठ लाल, दाँत स्वेत तथा केश काले होते हैं। उनके बायें कान में कुण्डल तथा शरीर चन्दन के लेप से आच्छादित होता है। वे लाल वस्त्र धारण करते हैं एवं सदैव सुन्दर और यौवनपूर्ण होते हैं। उनका वक्ष मणिरत्न हारों से तथा केश अनेक आभूषणों से विभूषित रहता है। उनकी दसों अँगुलियों में मुद्रिका व मुकुट पर चूड़ामणि होता है। उनकी दसों अँगुलियों में मुद्रिका व मुकुट पर चूड़ामणि होता है।

### व्यन्तर देव :

व्यन्तर देवों को दोनों परम्पराओं में आठ प्रमुख वर्गों में विभक्त किया गया है तथा इनका निवास रत्नप्रभा पृथ्वी में माना गया है। ये क्रमशः पिशाच, भूत, यक्ष, राक्षस, किन्नर, किम्पुरुष, महोरग तथा गन्धवं हैं। "दिगम्बर परम्परा के अनुसार पिशाच को पुनः १४ वर्गों— कुष्माण्डा, यक्ष, राक्षस, समोह, तारक, असुसिनामक, काल, महाकाल, सुचि, सतालक, देह, महादेह, तुष्णिक तथा प्रवचन; भूत को ७ स्वरूपों-प्रतिरूप, भूतोत्तम, महाभूत, प्रतिचन्न तथा आकाशभूत १२, यक्ष को १२-मणिभद्र, पूर्णभद्र, शैलभद्र, मनोभद्र, भद्रक, सुभद्र, शर्वभद्र, मानुष, धन-पाल, सरूप, यक्षोत्तम तथा मनोहरण; अ राक्षस को ७—भीम, महाभ्भीम, विनायक, उदक, राक्षस, राक्षस-राक्षस तथा ब्रह्मराक्षस; किन्नर के ९—किन्नर, किम्पुरुष, हृदयंगम, रूपपालि, किन्नर-किन्नर, अनिन्दित, मनोरम, किन्नरोत्तम तथा रितिप्रय; किम्पुरुष को १०—पुरुष,

अन्य देवी-देवता : १६७:

पुरुषोत्तम, सत्पुरुष, महापुरुष, पुरुषप्रभ, अतिपुरुष, मरु, मरुदेव, मरुप्रभ तथा यशस्वान; महोरग को १०—भुजग, भुजंगशालि, महातनु, अति-काय, स्कंधशालि, मनोहर, अधिनजव, महेश्वर, गंभीर तथा प्रियदर्शन एवं गन्धवं भ को ६०—हाहा, हुहू, नारद, तुम्बर, वासव, कदम्ब, महास्वर, गीतरित, गीतरस व वज्जवान वर्गों में विभक्त किया गया है। भ

दोनों ही परम्पराओं के अनुसार व्यन्तर देवों के अन्तर्गत आने वाले पिशाच देव काले वर्ण के किन्तु देखने में सुन्दर तथा विभिन्न प्रकार के रत्नों के आभूषणों से सुसिज्जत होते हैं। काल व महाकाल इनके दे इन्द्र हैं।

दोनों ही परम्पराओं के अनुसार भूत वर्ग के सभी देवों का वर्ण काला है। यक्ष काले वर्ण के, सुदर्शन, किरीटमुकुट तथा अन्य आभूषणों से सज्जित होते हैं। पूर्णभद्र तथा मणिभद्र यक्ष इनके दो प्रमुख इन्द्र हैं। ज्ञातब्य है कि पूर्णभद्र एवं मणिभद्र जैन परम्परा के प्राचोनतम यक्ष हैं जिनसे कालान्तर में कुबेर या सर्वानुभूति यक्ष का विकास हुआ है।

राक्षस वर्ग के देव काले वर्ण के, सुवर्ण के आभूषणों से अलंकृत तथा भयंकर दर्शन वाले होते हैं। इनके इन्द्र भीम व महाभीम हैं। १९ दोनों ही परम्पराओं में किन्नर वर्ग के देवों को सुदर्शन और स्याम वर्ण बताया गया है। मुकुटधारी किन्नरों की ध्वजा पर अशोक वृक्ष चिह्नित होता है। १८ किम्पुरुष स्वेताम्बर परंपरा के अनुसार स्वेतवर्ण के होते हैं तथा इनके हाथ व पैर देखने में सुन्दर होते हैं। ये विभिन्न आभूषण धारण करते हैं तथा चंदन से अपने ऊपर अनेक चिह्न अंकित करते हैं। १९

महोरा वर्गं के देव काले वर्णं के होते हैं। दिगम्बर परंपरा के अनुसार जागवृक्ष उनका चैत्य वृक्ष है और इवेताम्बर परंपरा के अनुसार उनके आगे नाग का चिह्न होता है। उठ दिगम्बर परंपरा के अनुसार गन्धर्व के देव सुवर्णं वर्ण के तथा इवेताम्बर के अनुसार काले वर्ण के होते हैं। ये देखने में सुन्दर तथा मुकुट व हार से सज्जित होते हैं। दोनों ही परम्पराओं के अनुसार तुम्बरू उनका चिह्न है। देवताओं के चतुर्वर्गं की उपर्युक्त सूची से स्पष्ट है कि लोकपूजन से सम्बन्धित यक्ष, नाग आदि तथा गंधर्व-किन्नर जैसे देवताओं को भी जैन देवकुल में सम्मानजनक स्थान दिया गया। खजुराहो, देवगढ़, कुंभारिया, देलवाड़ा एवं एलोरा जैसे स्थलों पर यक्षों, नागों, गन्धर्वों, किन्नरों आदि का बहुतायत से अंकन हुआ है।

श्री, ही, घृति, कीर्ति, बुद्धि तथा लक्ष्मी को प्रमुख व्यन्तर देवियों के अन्तर्गत रखा गया है और इनका निवास पद्म, महापद्म, तिंगछ, केसरी, महापुण्डरीक तथा पुण्डरीक नामक हुदों में माना गया है। इन सभी व्यन्तर देवियों का उल्लेख जिनमाता की विभिन्न प्रकार से सेवा करने के संदर्भ में आता है। २१ पुष्पदंत के महापुराण में यक्षेद्वरी, चित्र-वेगा, धनवती तथा धनश्री नामक व्यन्तर देवियों का उल्लेख आया है। २२ ज्ञातव्य है कि क्वेताम्बर एवं दिगम्बर स्थलों पर तीर्थंकरों के जन्मकल्याणक के प्रसंग में कलका एवं चामरक्षारी व्यन्तर देवियों का अंकन हुआ है।

#### ज्योतिष्क देव:

दोनों ही परम्पराओं के अनुसार ज्योतिष्क देव को क्रमशः सूर्यं, चन्द्र, ग्रह, नक्षत्र तथा तारा इन प्रमुख पाँच वर्गों में विभक्त किया गया है। २३ इनका वास आकाश में ७९० योजन की ऊँचाई पर माना गया है तथा ये मनुष्य लोक के ऊपर विचरण करते हैं। २४ हेमचन्द्र के अनुसार ज्योतिष्क वर्ग के सभी देव रत्नप्रभा पृथ्वी के ऊपर निवास करते हैं। २५ प्रत्यंक चन्द्रमा के ८८ ग्रह होते हैं तथा नक्षत्रों की संख्या २८ है। नवग्रहों को जैन शिल्प में जिन-प्रतिमाओं की पीठिकाओं पर लगभग सभी स्थलों पर उत्कीर्ण किया गया। २६

#### वैमानिक देव:

ऊर्ध्वलोक में स्थित विभिन्न कल्पों में निवास करने वाले वैमानिक देवों को कल्पदेव भी कहा गया है। इवेताम्बर परम्परा में इन देवों की संख्या १२ है जो क्रमशः सौधर्म, ईशान, सनत्कुमार, माहेन्द्र ब्रह्मलोक, लान्तक, महाशुक्र, सहस्त्रार, आनत्, प्राणत्, आरण और अच्युत हैं। २७

# लोक एवं अस्ताण परम्परा के देवी-देवता:

जैन ग्रन्थों में ऐसे अनेक देवों के भी उल्लेख मिलते हैं जिनकी पूजा लोक परम्परा में प्रचिलत थी और जो ब्राह्मण एवं बौद्ध धर्मों में भी सामान्यरूप से लोकप्रिय थे। उद्मिन इनमें इन्द्र, रुद्र, शिव, स्कन्द, मुकुन्द, वासुदेव, नारद, वैश्रमण (या कुबेर), गन्धर्व, पितर, नाग, भूत, पिशाच, लोकपाल (सोम, यम, वरुण, कुबेर), अग्निदेव, ब्रह्मा, विष्णु, वामनदेव, नर्सिह, कामदेव, नक्षत्र, सूर्य एवं तिथि देवों तथा श्री, ही, धृति, कीर्ति, अज्जा (पार्वती या आर्यी या चिष्डका), कोट्टिकरिया (महिषा-

्सुरविषका), विध्यवासिनो देवी, गंगा व सिधु देवी तथा सरस्वती आदि देवियाँ प्रमुख हैं ।<sup>२९</sup>

#### : इन्द्र :

आगम तथा परवर्ती ग्रन्थों में अनेक स्थलों पर इन्द्र का उल्लेख मिलता है। जैन परम्परा में इन्द्र<sup>30</sup> को जिनों का प्रधान सेवक स्वीकार किया गया है तथा जिनों के पंचकल्याणकों एवं समवसरण रचना के सन्दर्भ में इनका उल्लेख आता है । प्रत्येक जिन के समवसरण में इन्द्र ही शासनदेवता के रूप में यक्ष और यक्षी की नियुक्ति करते हैं। स्वेता-म्बर परम्परा में इनके शक नाम के अतिरिक्त आखण्डल, विजिन, पुरन्दर, वज्रमृत जैसे ४२ नामों का उल्लेख है तथा इनकी पत्नी के राची, इन्द्राणी, पौलोभी, जयवाहिनी आदि नाम बताये गये हैं। 39 ·स्थानांगसूत्र में नामेन्द्र, स्थापनेन्द्र, द्रव्येन्द्र, ज्ञानेन्द्र, दर्शनेन्द्र, देवेन्द्र, असुरेन्द्र तथा मनुष्येन्द्र आदि कई इन्द्रों का तथा जिनों के जन्म, दीक्षा और कैवल्य प्राप्ति के अवसरों पर देवेन्द्र के शीझता से पृथ्वी पर आने का उल्लेख है।<sup>3२</sup> कल्पसूत्र में बज्र धारण करने वाले और ऐरावत **गज** पर आरूढ शक का देवताओं के राजा के रूप में तथा पउमचरिय में इन्द्र द्वारा जिनों के जन्म, अभिषेक और समवसरण के निर्माण के उल्लेख हैं।<sup>33</sup> अन्य स्थलों पर इन्द्र को ऐरावत गज पर आरूढ़, असुरविजेता,<sup>3४</sup> सहस्राक्ष<sup>3५</sup> तथा वज्जपाणि<sup>3६</sup> कहा गया है ।

तीर्थंकरों के पंचकत्याणकों के सन्दर्भ में विशेष रूप से सौधर्म इन्द्र का ही उल्लेख आता है। पुष्पदन्त के महापुराण में इन्द्र को अनेक मुखों सथा नेत्रों वाला बताया गया है। उन्हें वज्र लिये हुये ईशान स्वर्ग का राजा बताया गया है। इन्द्र का वाहन गज, वृषभ तथा विमान स्वर्ग का राजा बताया गया है। इन्द्र का वाहन गज, वृषभ तथा विमान माना गया है। उन्द्र का उल्लेख हुआ है। इन्द्र का उल्लेख नगर के प्रमुख रचनाकार के रूप में भी आता है जिसका उदाहरण इन्द्र द्वारा ऋषभदेव के माता-पिता, मरुदेवी व नाभिराज के रहने के लिये अयोध्या नामक नगरी की रचना है। इन्द्र की आज्ञा से ही कुबेर द्वारा रत्नों की वर्षा करने का उल्लेख मिलता है। इन्द्र को देवों का अधिपति व सहस्त्राक्ष (हजार नेत्रों वाला) कहा गया है। उन्द्र को सभी स्वर्ग के अलग-अलग जैसे—सौधर्म स्वर्ग के सौधर्मेन्द्र तथा ऐशान स्वर्ग के ऐशान इन्द्र आदि की कल्पना की गयी है। इन्हें ऐरावत

गज पर आरूढ़ बताया गया है। ४० अन्य देवों में न पाये जाने वाले अणिमा-महिमा आदि गुणों से जो परम ऐरवर्य को प्राप्त हों, उन्हें इन्द्र कहा गया है। ४० इन्द्र को सात प्रकार के देवों — सामिनकदेव. त्रायित्र- शदेव, पारिषद, आत्मरक्ष, लोकपाल, अनीक तथा प्रकीर्णक से घरा हुआ बताया गया है। आदिपुराण में ३२ प्रमुख इन्द्रों का उल्लेख मिलता है किन्तु उनके नामों की सूची नहीं दी गयी है। इनमें १० भवनवासी वर्ग के, ८ व्यन्तर वर्ग के, २ ज्योतिषी वर्ग के तथा १२ कल्पवासी वर्ग के इन्द्र हैं। ४२ ऋषभदेव के जन्म के अवसर पर इन्द्र द्वारा विभिन्त प्रकार के नृत्य व नाटक करने का भी उल्लेख है ४३ जो अप्सरादि द्वारा इन्द्र के दरबार में नृत्य-संगीत के कार्यक्रमों से सम्बन्धित है। तीर्थंकरों के जन्माभिषेक पर इन्द्र द्वारा ३२ प्रकार के नृत्य करने का उल्लेख हुआ है किन्तु जैन मन्दिरों में इन्द्र के इन नृत्यों का अंकन कठिनाई से कहीं-कहीं प्राप्त होता है। विमलवसही (माउण्ट आबू) में चार भुजाओं वाली इन्द्र की नृत्यरत मूर्ति का अंकन मिलता है। ४४ निर्वाण के बाद तीर्थंकर की अन्त्येष्टि के लिये सौधर्मेन्द्र के आने का उल्लेख मिलता है।

यू० पी० शाह ने श्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं के आधार पर ६४ इन्द्रों की सूची उनकी प्रतिमालाक्षणिक विशेषताओं के साथ प्रस्तुत की है जो मुख्यरूप से आचारिदनकर पर आधारित है। यद्यपि प्रतिष्ठासारोद्धार एवं प्रतिष्ठातिलक में भी इन्द्रों का उल्लेख है किन्तु उसके सभी ध्यानश्लोकों में उनकी प्रतिमालाक्षणिक विशेषताएँ नहीं दी गयी हैं। ४६

इस प्रकार इन्द्र का वाहन गज तथा मुख्य आयुध वच्च और अंकुश हैं। ओसियाँ, देलवाड़ा, कुम्भारिया, खजुराहो एवं अन्य स्थलों पर तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों के प्रसंग में इन्द्र का अनेकशः शिल्पंकन हुआ है जिनमें इन्द्र अधिकांशतः चामर या कलशधारी और जन्मकल्याणक के प्रसंग में शिशु जिन को गोद में लिये, दीक्षाकल्याणक के प्रसंग में लुंचित केश लिये तथा समवसरण में प्रथम धर्मदेशना के अवसर पर उपस्थित दिखाये गये हैं। नाडोल (पाली, राजस्थान) के नेमिनाथ मन्दिर एवं कुम्भारिया के कुछ उदाहरणों में बालक (जिन) को गोद में लिये इन्द्र चतुर्भुज हैं। इन्द्र के दो हाथ गोद में हैं तथा अन्य दो हाथों में अंकुश तथा बच्च हैं। अंक इसके अतिरिक्त जैन मन्दिरों पर सर्वत्रअध्टन

दिक्पाल समह में भी इन्द्र का रूपायन हुआ है जिनमें गजवाहन वालें चतुर्भुज इन्द्र सामान्यतः त्रिभंग में हैं और उनके करों में वच्च एवं अंकुश के अतिरिक्त अभय या वरदमुद्रा तथा फल (या कलश या पद्म) प्रदिश्त हैं।

#### रुद्ध :

११ रुद्रों की परिकल्पना जैन धर्म में परवर्तीकालीन है किन्तु चूर्णी ग्रंथों या दिगम्बर लेखक जटासिंह नन्दि ने इनका कोई उल्लेख नहीं किया है। आरम्भ में जैन मन्दिरों व जैनधर्म में इनका कोई अस्तित्व नहीं था। जैन धर्मावलिम्बयों को शैव मतावलिम्बयों के समक्ष, विशेष-कर दक्षिण में उपस्थित होने के लिये तथा उन्हें विश्वस्त करने के लिये, जैन साहित्य में ११ रुद्रों की सूची प्रस्तुत करना आवश्यक हो गया। इनका प्रारम्भिक स्वरूप शूलपाणि की पौराणिक कथा पर आधारित था। आगे चलकर ११ रुद्रों की कल्पना सत्यकी की कथा पर आधारित हुई। ४९ एकादश रुद्रों की कल्पना स्पष्टतः ब्राह्मण परम्परा से प्रभावित है। ११ रुद्र विभिन्न तीर्थंकरों के समकालीन बताये गये हैं। प्रथम रुद्र भीमबालि-ऋषभदेव, जितशत्रु-अजितनाथ, विशालनयन (या विश्वाइर)-सुविधिनाथ, शीतलनाथ, सुप्रतिष्ठ-श्रेयांसनाथ, अचल-वासुपूज्य, पुण्डरीक-विमलनाथ, अजितनधर-अनन्तनाथ, अजितनाभि-धर्मनाथ, पीठ-शान्तिनाथ एवं सत्यकीपुत्र-महाबीर के समकालीन थे। ४९

श्वेताम्बर परम्परा में क्रमशः भीमावली, जितशत्रु, विश्वाहल, सुप्रतिष्ठ, अचल, पुण्डरीक, अजित्वधर, अजितनाथ, पेढ़ाल और सत्यकी-सुस नामक रहों का उल्लेख है। " रह को विभिन्न विद्याओं में पारगत माना गया है। सत्यकीसुत का उल्लेख शिव अथवा महेश्वर के रूप में भी आया है। इस सन्दर्भ में कथा है—विद्या महारोहिणी सत्यकीसुत के मस्तक पर एक छिद्र बनाकर उसी के द्वारा उसके शरीर में प्रवेश कर गयी। आगे चलकर यहो छिद्र तीसरे नेत्र के रूप में परिणत हो गया। " यह कथा पुनः एकादश रहों की कल्पना के शिव से सम्बन्धित होने का भाव व्यक्त करती है।

#### शिव :

शिव ब्राह्मण धर्म के प्रभावशाली देवता हैं जिन्हें जैन देवकुल में कई . रूपों एवं नामों सहित ग्रहण किया गया । इस सन्दर्भ में आदिपुराण में

ऋषभनाथ के १००८ नामों से स्तवन के प्रसंग में आये शिव के विभिन्त नामों का स्मरण प्रासंगिक है। आदिपुराण में (२५.१००-२१७) ऋषभनाथ का शिव, शंकर, महादेव, हर, महेश्वर, त्रिपुरारि, नटेश आदि नामों से स्तवन शिव के स्पष्ट प्रभाव का संकेत देता है। ऋषभनाथ के गोमुख यक्ष के हाथों में परशु एवं पाश जैसे आयुधों का प्रदर्शन तथा वाहन रूप में वृषभ का निरूपण शिव के प्रभाव का साक्षी है। पर इसी प्रकार श्रेयांशनाथ के ईश्वर यक्ष का नाम, वृषभवाहन एवं उसका त्रिनेत्र होना भी शिव से ही प्रभावित है। भे जैनधर्म में शिविलिंग की पूजा के सम्बन्ध में भी कथा विणित है। पें महावीर के समय से ही जैनधर्म में स्कन्द च मुकुन्द की ही तरह शिव की पूजा का भी प्रचलन था। महावीर के समक्ष शुलपाणि प्यन्तर देव द्वारा उपस्थित विभिन्न उपसर्ग इसका उदाहरण है। आदिपूराण में ऋषभनाथ के सन्दर्भ में शिव के त्रिपूरारि, त्रिलोचन, त्रिनेत्र, त्रयम्बक और त्रयक्ष नामों का भी उल्लेख हुआ है। <sup>५६</sup> एक अन्य स्थल पर उन्हें अर्धनारीश्वर और अधिकान्तक भी कहा गया है। पं उनके शिव, हर, शंकर, शम्भू पं और अष्टमूर्ति नामों का भी उल्लेख है। रुद्र शिव के प्रचलित विशेषणों जैसे—पद्योजात, वामदेव, अघोर और ईशान का भी उल्लेख मिलता है। 🛰 पुष्पदन्त के महापुराण में इनका उल्लेख प्रचलित प्रतीकों व सहचरों जैसे—कंकाल, त्रिशूल, नरमुण्ड, सर्प और स्त्री के साथ हुआ है। ६० हेमचन्द्र ने इनका उल्लेख ईशान नाम से किया है। त्रिशूलधारी शिव के वाहन रूप में वृषभ का उल्लेख हुआ है। शिव को उमा व गंगा के साथ नृत्य व क्रीड़ा करते बताया गया है तथा शिव व पार्वती को नृत्य में सिद्धहस्त भी कहा गया है। 😘 यू॰ पी॰ शाह ने जैन परम्परा के कपद्दी यक्ष को शिव से प्रभावित माना है<sup>६२</sup> जिनकी मूर्तियाँ शत्रुजय पहाड़ी और विमलवसही से मिली हैं । इनके अतिरिक्त जैन मन्दिरों पर ब्राह्मण मन्दिरों के सदृश ही दक्षिण-पूर्व दिशा के स्वामी (दिक्पाल) के रूप में वृषभवाहन वाले तथा करों में त्रिशुल एवं सर्पीद से युक्त ईशान का निरूपण भी इस द्विट से ध्यातव्य है।

#### नारद:

जैन पुराणों में ९ नारदों की परिकल्पना मिलती है जो ९ वासुदेवों के समकालोन रहे हैं। हरिवंशपुराण में भीम, महाभीम, रुद्र, महारुद्र, काल, महाकाल, चतुर्मुख, नरवक्त्र और उन्भुख नारदों का उल्लेख है i<sup>६3</sup> उनकी आयु नारायणों की आयु के समान बतायी गयी है । उन्हें कलह से प्रीति व धर्म से स्नेह रखने वाला, हिंसा से आनन्दित होने वाला तथा जिनेन्द्र का अनुगामी बताया गया है। धर हरिवंशपुराण में इन्हें स्वेतवर्ण व आकर्षक व्यक्तित्व का तथा कौपीन, यज्ञोपवीत एवं जटाधारण किये हुए निरूपित किया गया है। इन्हें काम, क्रोध, मद, मोह तथा लोभ आदि अन्तरंग शत्रुओं से रहित भी बताया गया है।<sup>६५</sup> उत्तरपुराण में भी जटाजटधारी नारद को अक्षसूत्र (जपमाला), स्वर्ण निर्मित यज्ञोपवीत एवं कमण्डलु धारण किये हुए निरूपित किया गया है।<sup>१६</sup> उत्तरपुराण में **ही** एक अन्य स्थल पर इन्हें यज्ञोपवीत एवं जटाधारी तथा कमण्डलु के साथ ही छत्र धारण किये हुए एवं नैष्ठिक ब्रह्मचारी के स्वरूप वाला बताया गया है।<sup>६७</sup> नारद के ये लक्षण विष्ण के वामन स्वरूप से सम्बन्धित जान पड़ते हैं । हरिवंशपुराण में नारद को अनेक विद्याओं का ज्ञाता, शास्त्रों में निपुण, कामजित होते हुए भी कामी मनुष्यों का प्रिय, हास्यरूप, लोभरहित, युद्ध व कलहित्रिय, अधिक बोलने वाला तथा लोक में निरन्तर परिभ्रमण करने वाला बताया गया है। ६८ पुष्पदन्तकृत महापुराण में मणिमय कमण्डलु, दण्ड, मणिमय अक्षसूत्र एवं यज्ञोपवीतधारी नारद को पादुका पहने वर्णित किया गया है। ९९ त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में नारद का उल्लेख तिलोत्तमा, उर्वशीव रम्भा आदि अप्सराओं और तुम्बरु के साथ किया गया है। " जटाजूट, कुंभोदर, भयंकर दर्शन वाले नारद हाथों में छत्र एवं दण्ड लिये और सिंह चर्म धारण किये हुए निरूपित हैं। अ किसी भी जैन मन्दिर में नारद की मूर्ति का उदाहरण नहीं मिलता। ७२

## कुबेर :

ब्राह्मण परम्परा के प्रभाव के फलस्वरूप कुबेर को जैनधर्म में भी भोगोपभोग को वस्तुओं का स्वामी बताया गया है। इनकी नियुक्ति इन्द्र द्वारा नगर की रचना करने व जिनेन्द्र देव की विभिन्न प्रकार से सेवा करने के लिये की जाती थी। 3 कुबेर का उल्लेख चार लोकपालों के अन्तर्गत उत्तर दिशा के स्वामों के रूप में भी आता है। 3 ल० आठवीं शती ई० से सभी क्षेत्रों के जैन मन्दिरों पर उत्तरी कोण पर ब्राह्मण मंदिरों के समान दिक्पाल के रूप में कुबेर का नियमित अंकन हुआ है। ओसियां, खजुराहो, देवगढ़, कुंभारिया, देलवाड़ा जैसे स्थलों पर सामान्यतः बृहद्ज्वर कुंदर को गज-वाहन या निधिपात्र के साथ फल, पद्म, धन का श्रीला, अंकुश आदि से युक्त दिखाया गया है। उत्तरपुराण में कुबेर की

<sup>-</sup>१७४ : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन

रित नामक देवी का उल्लेख है। अप पुष्पदन्त के महापुराण में इन्द्र की आज्ञा से कुबेर द्वारा तीर्थंकर के जन्म के लिये एक सुन्दर नगर की रचना का उल्लेख आया है। इसमें इन्द्र द्वारा इन्हें यक्षराज भी कहा गया है। अस्मी तीर्थंकरों के जन्म के ६ मास पूर्व से कुबेर द्वारा जिन माता-पिता के आँगन में रत्नों की वर्षा करने का उल्लेख आता है। असे तीर्थंकर मूर्तियों में नेमिनाथ एवं अन्य तीर्थंकरों के साथ यक्ष के रूप में कुबेर (या सर्वानुभूति) के अंकन की चर्चा यक्ष-यक्षी सम्बन्धित अध्याय में की जा चुकी है।

#### ः कामदेव :

प्राचीनकाल से ही भारत में कामदेव के मंदिरों व उनकी पूजा का उल्लेख मिलता है। हिन्दू धर्म के समान जैनघर्म में भी कामदेव की परि-कल्पना आकर्षक व्यक्तित्व वाले देवता के रूप में की गयी है। जैनधर्म में दोनों ही परम्पराओं में २४ कामदेवों का उल्लेख है किन्तू उन्हें ६३ शलाकापुरुषों की श्रेणी में न रखकर महान् आत्माओं की श्रेणी में रखा गया है ।<sup>७८</sup> ये २४ कामदेव क्रमशः बाहुबली, प्रजापति, श्रीधर, दर्शनभद्र, प्रसेनचन्द्र, चन्द्रवर्ण, अग्नियुक्त, सनस्कुमार, वत्सराज, मेघप्रभ, शान्तिनाथ, कुन्थुनाथ, अरनाथ, विजयराज, श्रीचन्द्र, नलराज, हुनुमान, वालिराज, वासुदेव, प्रद्युम्न, नागकुमार, जीवन्धर तथा जम्बु-स्वामी हैं। " इनमें से कुछ कामदेव जैसे बाहुबली, प्रद्युम्न तथा जीवन्धर जैन परम्परा में एक महान् आत्मा और साधक के रूप में मान्य हैं। हनुमान, नलराज, वालिराज, वासुदेव एवं प्रद्युम्न ब्राह्मण परम्परा से सम्बन्धित हैं। प्रजापित और श्रीधर क्रमशः ब्रह्मा और विष्णु से सम्बन्धित हैं। यह सर्वथा उल्लेखनीय है कि ब्राह्मण परम्परा में जहाँ हनुमान को ब्रह्मचारी रूप में विणित किया गया है वहीं जैनधर्म में उन्हें कामदेव के रूप में एक हजार कन्याओं के साथ विवाह करने वाला बताया गया है। <sup>६०</sup> उनके पैरों पर परशु, अंकुश एवं चक्र जैसे प्रतीकों का भी उल्लेख है।<sup>८९</sup> खजुराहो के पार्श्वनाथ मन्दिर पर अशोकवाटिका में सीता के समक्ष तथा उत्तरी भित्ति की राम-सीता मूर्ति में राम के समीप कपिमुख हनुमान की आकृतियाँ बनी हैं। शान्ति, कृत्थु व अरनाथ तीर्थंकर रहे हैं । यद्यपि कामदेव का व्यक्तित्व आकर्षक माना गया है फिर भी जैनघर्म में बाहुबली को ब्राह्मण परम्परा के समान प्रेम के देवता के रूप में नहीं ∞स्वीकार किया गया है ।<sup>⊂२</sup>

मध्यकालीन तान्त्रिक प्रवृत्ति तथा जैनधर्म के प्रति सामान्यजनों को आकृष्ट करने के उद्देश्य से जिन मन्दिरों पर न केवल कामदेव की मूर्तियाँ उकेरी गयीं वरन् जैन ग्रन्थों में भी इस प्रकार के अंकन को संस्तुति दी गयी। हरिवंशपुराण में जिन मन्दिर में प्रजा के कौतुक के लिये कामदेव और रित की मूर्तियों के उत्कीर्ण किये जाने का उल्लेख हुआ है। ग्रन्थ के अनुसार यह जिन मन्दिर कामदेव के मन्दिर के नाम से प्रसिद्ध था और कौतुकवश आये हुए लोगों को जैनधर्म की प्राप्ति का निमित्त था। 153

खजुराहो के पार्श्वनाथ जैन मन्दिर पर विष्णु, शिव, ब्रह्मा, राम, बलरान आदि की शिवत सिहत आलिंगन मूर्तियों के समूह में काम और रित की भी दो युगल मूर्तियाँ हैं जो क्रमशः पूर्व और उत्तर की मित्तियों पर उत्कीण हैं। पूर्वों भित्ति की मूर्ति में इमश्रु ओर जटामुकृट से शोभित काम के दो हाथों में पंचशर एवं इषु-धनु हैं जबिक शेष दो हाथों में से एक व्याख्यानमुद्रा में है और दूसरा आलिंगनमुद्रा में। उत्तरी भित्ति की मूर्ति में काम दाढ़ी-मूछों से रिहत तथा किरोटमुकुट से सिजित हैं। उनके दो हाथों में पूर्ववत् पंचशर (मानवमुख) और इषु-धनु हैं तथा एक हाथ आलिंगनमुद्रा में है। व्याख्यानमुद्रा के स्थान पर एक हाथ में पद्मकलिका प्रदिशत है। दोनों ही उदाहरणों में रित बार्ये पार्श्व में खड़ी और उनका दाहिना हाथ आलिंगनमुद्रा में है जबिक बार्ये में पुस्तक (या पद्म) प्रदिशत है। एलोरा की गुफा सं० ३४ में भी भूमितल के मुख्य मण्डप के एक स्तम्भ पर त्रिभंग में खड़ी कामदेव की एक मूर्ति उत्कीण है। कामदेव के दो हाथों में इषु-धनु एवं पुष्पशर स्पष्ट हैं।

## वा्मनदेव :

जैन ग्रन्थों में ब्राह्मण परम्परा के वामनदेव (विष्णु के अवतार) का भी उल्लेख मिलता है। उत्तरपुराण में भी वामन का उल्लेख है जिन्होंने दो पगों में ही सम्पूर्ण पृथ्वी को नाप लिया और तीसरा पग रखने के लिये उन्हें स्थान ही शेष नहीं बचा। विद्याधर तथा भूमिगोचिरियों द्वारा स्तुति करने पर उन्होंने पुनः अपने चरणों को संकुचित कर लिया। "विष्ठिट-शलाकापुरुवचित्र में भी वामनदेव का उल्लेख है किन्तु इसमें वामन रूप के स्थान पर विशाल रूप (विविक्रम) में पृथ्वी को तीन पगों में नापने का सन्दर्भ आया है। ग्रन्थ में इन्हें विविक्रम भी कहा गया है। "

#### लक्ष्मो :

जैन देवकुल में लक्ष्मी की अवधारणा प्राचीन है। सर्वप्रथम कल्पसूत्र में जिनों की माताओं द्वारा देखे गये शुभ स्वप्नों के सन्दर्भ में श्री लक्ष्मी का उल्लेख हुआ है। शीर्ष भाग में दो गजों से अभिषकत लक्ष्मी को पद्माक्षीन व दोनों करों में पद्म धारण किये निरूपित किया गया है। उन्थानित व दोनों करों में पद्म धारण किये निरूपित किया गया है। अभिवतीसूत्र (पाँचवीं शती ई०) में भी एक स्थल पर लक्ष्मी की मूर्ति का उल्लेख है। उपवर्ती जैन प्रन्थों में भी लक्ष्मी को सागरपुत्री की विष्णु की सहचरी व तथा सौन्दर्य व समृद्धि की देवी के रूप में निरूपित किया गया है। अभिवत्ता एवं दो गजों से अभिष्वित हैं। अपवर्तन्तकृत महापुरीण एवं उत्तरपुराण में जिनमाताओं द्वारा देखे गये १६ शुभस्वप्नों के सन्दर्भ में भी लक्ष्मी का उल्लेख आया है इसमें इन्हें नवकमलों के सरोवरों की स्वामिनी व गजों द्वारा अभिष्वित उल्लेखित किया गया है। अजैन शिल्प में लक्ष्मी का मूर्त अंकन ल० ९वीं शती ई० के बाद ही लोकप्रिय हुआ जिसके उदाहरण खजुराहो, देवगढ़, ओसियां, कुंभारिया एवं देलवाड़ा आदि स्थलों से प्राप्त होते हैं। अध

उपर्युक्त सभी स्थलों पर चर्तुभुजा लक्ष्मी दो गजों द्वारा अभिषिक्त गजलक्ष्मी या अभिषेक लक्ष्मी के रूप में निरूपित हैं। पद्मासीन देवी के दो ऊर्घ्व करों में पद्म हैं तथा अधः करों में वरद या अभयमुद्रा और जलपात्र या फल दिखाया गया है। कुंभारिया एवं देलवाड़ा के जैन मन्दिरों के वितानों पर उत्कीर्ण विभिन्न तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों एवं खजुराहो, देवगढ़ जैसे दिगम्बर स्थलों पर प्रवेशद्वार के अपरी भाग में मांगलिक स्वप्नों के अन्तर्गत गजलक्ष्मी को उपर्युक्त लक्षणों वाला दर्शाया गया है (चित्र २०-२१)। एलोरा की जैन गुफा सं० ३० और ३२ में क्रमशः तीन और एक मूर्तियाँ उत्कीर्ण हैं। घ्यानमुद्रा में पद्म पर आसीन गुफा सं० ३० की तीन मूर्तियों में से दो में चतुर्भुजा देवी के केवल दो हाथों में पद्म स्पष्ट हैं। तीसरी मूर्ति में द्विभुजा देवी पद्म से युक्त और दो गजों द्वारा अभिषिक्त दिखायी गयी हैं। गुफा सं० ३२ की चौथी मूर्ति में चतुर्भुजा देवी पूर्वक्त इयानमुद्रा में पद्म पर आसीन और दो गजों द्वारा अभिषिक्त दिखायी गयी हैं। देवी के तीन अवशिष्ट करों में वरदमुद्रा, पद्म और पाश स्पष्ट हैं।

#### सरस्वती :

प्रारम्भिक जैन ग्रन्थों में सरस्वती का उल्लेख मेधा एवं बुद्धि के देवता या श्रुत देवता के रूप में प्राप्त होता है। आदिपुराण, हरिवंश-पुराण, महापुराण (पुष्पदन्तकृत) एवं त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र में सरस्वती का उल्लेख पूर्व ग्रन्थों की भाँति श्री, हृ, धृति, कीर्ति, बुद्धि एवं लक्ष्मी जैसे हृद देवियों के रूप में आया है जिनका निवास विभिन्न एद्म सरोवरों में माना गया है। १५ सरस्वती का लाक्षणिक स्वरूप जैन ग्रन्थों में ८वीं शती ई० के बाद विवेचित हुआ है। जैन शिल्प में यक्षी अम्बिका एवं चक्रेश्वरी के बाद सरस्वती की ही सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियाँ बनीं। १५

ज्ञान और पिवतिता की देवी होने के कारण ही सरस्वती के साथ हंस वाहन और करों में पुस्तक, अक्षमाला, वरदमुद्रा, पद्म ओर जलपात्र दिखाये गये हैं। ल० १०वीं-११वीं शती ई० में संगीत व अन्य लिलत-कलाओं की देवी के रूप में इन्हें मान्यता मिली और तब उनके वाहन के रूप में मयूर और हाथों में वीणा का अंकन प्रारम्भ हुआ। श्वेताम्बर सम्प्रदाय में सरस्वती पूजन अधिक लोकप्रिय था। यही कारण है कि बादामी, अयहोल एवं एलोरा जैसे दिगम्बर जैन स्थलों पर सरस्वती की मूर्तियाँ उत्कीर्ण नहीं हुईँ। पूर्व-मध्यकाल में श्वेताम्बर सम्प्रदाय में शक्ति के रूप में भी सरस्वती की साधना की गयी जिसमें आगे चलकर तन्त्र का भी प्रवेश हुआ। १९०

बाह्मण परम्परा में विद्या की देवी सरस्वती एवं जैन परम्परा की सरस्वती या वृद्धि देवी की लाक्षणिक विशेषताओं में अद्भुत समानता देखने को मिलती है। दोनों ही परम्पराओं की सरस्वती प्रतिमाओं में इनके करों में पुस्तक, बीणा, अक्षमाला, श्रुक, अंकुश तथा पाश जैसे आयुध दिखाये गये हैं। हंस या मयूरवाहना सरस्वती की ९वीं से १२वीं शती ई० के मध्य की अनेक मूर्तियाँ देवगढ़, खजुराहो, ओसियाँ, कुम्भा-रिया, देलवाड़ा, तारंगा, जिननाथपुर, हुम्मच, हलेबिड तथा पल्लू (बीकानेर, राजस्थान) जैसे स्थलों से मिली हैं (चित्र २६)।

# हृद देवियां :

जैन परम्परा में श्री, ह्नु, घृति, बुद्धि, कीर्ति एवं लक्ष्मी जैसी देवियों के उल्लेख हैं जिनका निवास ६ प्रमुख पर्वतों पर स्थित—पद्म, महापद्म, तिगिन्छ, केसरी, महापुण्डरीक तथा पुण्डरीक नामक हृदों में है। १८ दिगम्बर परम्परा में इनका उल्लेख शान्तिकर्म के सन्दर्भ में तथा हृद

देवियों के रूप में आता है। <sup>९९</sup> इनका प्रमुख कार्य जिन माता की विभिन्न प्रकार से सेवा करना है। <sup>९००</sup> श्वेताम्बर स्थलों पर तीर्थ करों के जन्म से सम्बन्धित दृश्यों में जिनमाताओं के समीप इन हृद देवियों का सामूहिक अंकन देखा जा सकता है।

# गंगा व सिन्धु देवी:

ब्राह्मण परम्परा के समान ही जैन देवकुल में भी गंगा एवं सिन्धु का देवियों के रूप में उल्लेख हुआ है। इनका निवास गंगाकूट तथा सिन्धु कूट पर माना गया है। आदिपुराण में गंगादेवी की उत्पत्ति एवं गंगा देवी द्वारा चक्रवर्ती भरत का गंगाजल से अभिषेक करने का उल्लेख आता है। १०० हरिवंशपुराण में सिन्धु कूट पर निवास करने वाली सिन्धु देवी द्वारा भरत चक्रवर्ती को पादपीठ से सुशोभित दो उत्तम आसन मेंट करने का उल्लेख है। १०० पुष्पदन्तकृत महापुराण में गंगादेवी को पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान मुखवाली, कमलनयनी, कमलों के समान चरणोंवाली, जिनेन्द्र का अभिषेक करनेवाली, सिर में फूल गूँथनेवाली, चंचल मकर ध्वजवाली एवं अपने रूप-यौवन से देवों को आश्चर्य में डाल देनेवाली बताया गया है। पद्म को ही उनका छत्र एवं वस्त्र माना गया है। १०० सिन्धु देवी को दिव्य स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूप स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूप स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूप स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूप स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली बताया गया है। १०० स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली स्वरूपा तथा जलचर ध्वजवाली स्वरूपा तथा स्वरूपा स्वरूपा स्वरूपा तथा स्वरूपा स्वरूपा स्वरूपा तथा स्वरूपा स्वरूप

## दिक्कुमारी:

जैनधर्मं के द्वेताम्बर व दिगम्बर दोनों ही परम्पराओं में दिक्कुमारियों का सम्बन्ध तीर्थंकरों के जन्मोत्सव व जातकर्म से बताया गया है। द्वेताम्बर परम्परा में इनकी संख्या ५६ एवं दिगम्बर में ४४ बतायी गयी है। १००५ त्रिविष्टिशलाकापुरुषचरित्र में ५६ दिक्कुमारियों का उल्लेख विस्तार के साथ, हाथों में दर्पण, घट, ताड़पत्र का पंखा, चीवर व ज्योति लिये हुए मिलता है। १००६ आदिपुराण, १००० हरिवंशपुराण १००८ एवं महापुराण (पुष्पदन्तकृत) जैसे दिगम्बर ग्रन्थों में तीर्थंकरों के जन्म के अवसर पर जिनमाता के पास दिक्कुमारियों के आने का उल्लेख है। कुछ दिक्कुमारियों के नाम हिन्दू देवियों के समान हैं जैसे—सीता, पृथ्वी, एकनांशा तथा इला इत्यादि। १००० विमलवसही (देलवाड़ा) में कलश तथा चामर लिये हुए नारी आकृतियों की पहचान दिक्कुमारियों के रूप में की गयी है। १०००

#### नाग-पूजाः

जैन ग्रन्थों में नाग-पूजन के प्रचुर उल्लेख मिलते हैं जो लोक-पूजन की जैनधर्म में प्रतिष्ठा के सूचक हैं। भारतीय लोकधर्म में नाग-पूजन प्रारम्भ से ही लोकप्रिय रहा है। १९९९ भारत के सभी क्षेत्रों से नागों की अनेक स्वतन्त्र मूर्तियाँ मिली हैं जो नाग-पूजन की लोकप्रियता की साक्षी हैं। लोकधर्म के साथ-साथ ब्राह्मण, जैन और बौद्ध धर्मों में भी नागों की उपदेवता के रूप में मान्यता है। श्रावण मास के पंचमी के दिन इनकी उत्पत्ति की मान्यता के कारण ही नाग पंचमी के रूप में प्रायः सम्पूर्ण भारत में नाग पूजन की परम्परा व्यवहार में है। २३वें तीर्थंकर पार्श्वनाथ के लांछन के रूप में सर्प का उल्लेख और अंकन मिलता है। साथ ही तीर्थंकर सुपार्श्वनाथ और पार्श्वनाथ के शीर्ष भागों में सर्प-फणों के छत्र के रूप में भी नाग का उल्लेख और अंकन मिलता है। एलोरा की पार्श्वनाथ मूर्तियों में भी सिर पर सात सर्पकणों के छत्र तथा पृष्ठ भाग में सर्प की कुण्डलियों का सुन्दर अंकन हुआ है (चित्र १३, १४)।

जैनधर्म के अन्तर्गत पाताल स्वर्ग में रहने वाले नाग कुमार देवों को भवनवासी देवों के अन्तर्गत रखा गया है और धरणेन्द्र को उनका प्रमुख इन्द्र माना गया है। १९१२ तीर्थंकर पार्श्वनाथ की कमठ (शंबर) द्वारा प्रस्तुत उपसर्गों से रक्षा के लिये धरणेन्द्र का उन्हें अपने फणों पर उठा लेने का सन्दर्भ जैनधर्म में नागदेव की प्रमुखता एवं पूजन की परम्परा को दर्शाता है। १९३ आदिपुराण तथा उत्तरपुराण में नागकुमार जाति के ऐसे देवों का उल्लेख मिलता है जो प्रसन्न हो विभिन्न प्रकार की दिन्य वस्तुएँ जैसे—मुकुट, चामर, छत्र, बाण, आकाश में चलने वाली पादुकाएँ प्रदान करते थे। १९४ उत्तरपुराण में एक अन्य स्थल पर सुन्दर कमलों से युक्त सरोवरों में निवास करने वाले निषध, देवकुरु, सूर्प, सुलसु, विद्युत्प्रभ, नीलवान, उत्तरकुरु, चन्द्र, ऐरावत तथा माल्यवान नामक नागकुमार देवों का उल्लेख आया है। १९५

# गोम्मटेश्वर बाहुबली :

ऋषभदेव के पुत्र भरत और बाहुबली के जीवन वृत्त का उल्लेख यद्यपि जैनधर्म के दोनों ही परम्पराओं में समान रूप से हुआ है किन्तु दिगम्बर परम्परा में बाहुबली के प्रति विशेष आदर भाव देखा जाता है। ल० ९८३ ई० की श्रवणबेलगोल (हुसन, कर्नाटक) की एकाश्मक

पत्थर की ५७ फीट ऊँची गोम्मटेश्वर बाहुबली की प्रतिमा दिशम्बर परम्परा में उनके गौरवपूर्ण स्थान का सूचक है (चित्र ४९)। देवगढ़, खजुराहो जैसे दिशम्बर स्थलों पर छ० ९वीं से १२वीं शती ई० के बीच बाहुबली की मूर्तियों में तीर्थंकर मूर्तियों के समान अष्ट-प्रातिहार्यों एवं दो उदाहरणों में (देवगढ़ मन्दिर ११ एवं खजुराहो का शान्ति प्रसाद जैन संग्रहालय) यक्ष-यक्षी युगल को भी निरुपित किया गया है जो स्पष्टतः बाहुबली की विशेष प्रतिष्ठा का सूचक है। आज भी अनेक दिगम्बर जैन तीर्थों एवं मन्दिरों में बाहुबली की प्रतिमाएँ तीर्थंकरों के ही समान पूजित हैं। १९१६

स्वेताम्बर परम्परा के स्थानांग एवं समवायांगसूत्र जैसे आगम ग्रन्थों में बाहुबली के शरीर की ऊँचाई एवं आयुष्य के अतिरिक्त उनके जीवन वृत्त के सम्बन्ध में कोई विस्तृत जानकारी नहीं मिलती। जम्बूद्वीप-प्रक्रित तथा कल्पसूत्र सहित स्वेताम्बर परम्परा का सम्पूर्ण आगम साहित्य बाहुबली जीवनवृत्त के सम्बन्ध में मौन है किन्तु स्वेताम्बर आगम साहित्य की टीकाओं—(आवस्यक निर्युक्ति, आवस्यकभाष्य, विशेषावस्यकभाष्य, आवस्यकचूणि, निशीधचूणि, कल्पसूत्रवृत्ति, आचारांगटीका और स्थानांगटीका) एवं प्रमचरिय, वसुदेवहिण्डी, चउपन्न महापुरिसचरियं तथा त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र जैसे कथा साहित्य में बाहुबली का जीवनवृत्त विस्तारके साथवर्णित है। १९७ दिगम्बर परम्परा के पौराणिक साहित्य जैसे—हरिषेणकृत पद्मपुराण, स्वयम्भूकृत परम्परा के पौराणिक साहित्य जैसे—हरिषेणकृत पद्मपुराण, जिनसेनकृत हरिवंशपुराण आदि में बाहुबली के जीवनवृत्त का विस्तार के साथ उल्लेख हुआ है।

आदिपुराण में वर्णित बाहुबली के जीवनवृत्त के अनुसार वृषभदेव के ज्येष्ठ पुत्र भरत चक्रवर्ती ने जब दिग्विजय के उपरान्त अपने एक दूत द्वारा भाईयों के पास अधीनता स्वीकार करने का सन्देश भेजा तो बाहुबली, जो भेद, दण्ड तथा साम इन तोनों ही उपायों द्वारा अजेय थे, के अतिरिक्त अन्य सभी भाईयों ने भरत की अधीनता स्वीकार कर ली। फलस्बरूप भरत और बाहुबली के बीच युद्ध अपरिहार्य हो गया। युद्ध की स्थित में मंत्रियों ने भाई-भाई के इस युद्ध में व्यर्थ ही सेना के संहार को रोकने हेतु इनके मध्य नेत्र, जल तथा मल्लयुद्ध का परामर्श दिया। १९८ जिनसेन को छोड़कर अधिकांश दिगम्बर परम्परा के आचार्यों ने भरत-

बाहुबली के मध्य सेनाओं के परस्पर युद्ध का उल्लेख किया है। १९९९ इस अहिंसक द्वन्द्व-युद्ध में बाहुबली द्वारा विजयी होने पर भरत ने निर्णय के प्रतिकूल बाहुबली पर चक्र चला दिया जिससे राज्य लिप्सा की परिणति का बाहुबली को भास हुआ और तत्क्षण बाहुबली के मन में वैराग्य का भाव उत्पन्न हुआ और उन्होंने राज्य त्याग कर दीक्षा ग्रहण की। १९०

आदिपुराण में एक वर्ष तक प्रतिमा योग में स्थित बाहुबली की किन तपस्या का विस्तार के साथ उल्लेख हुआ है। अपने गुणों से पृथ्वी, जल, वायु और अग्नि तथा कामदेव को जीतने वाले मुनिराज बाहुबली ने पाँच इन्द्रियों को अपने वश में कर लिया था। उनके तप के प्रभाव से वन के परस्पर शत्रुभाव वाले जीव-जन्तु, जैसे—गज, मयूर-सर्प आदि, अहिंसक और शान्त होकर इनके समीप ही विचरण कर रहे थे। उनके शरीर पर लिपटी लता-वल्लिरयों को कभी-कभी की ड़ा हेतु आयी विद्याधिरयाँ हटा जाती थीं। इस प्रकार की कठिन साधना का एक वर्ष व्यतीत होने तथा भरत द्वारा उनकी पूजा किये जाने पर बाहुबली को केवलज्ञान प्राप्त हुआ। १९२९

बाहुबली-भरत के युद्ध, बाहुबली की विरिक्त, दीक्षा एवं तपश्चर्या से सम्बन्धित विवरण श्वेताम्बर विदिगम्बर दोनों ही परम्पराओं में समान रूप से विणित हैं किन्तु इनके केवलज्ञान प्राप्ति के सम्बन्ध में कुछ भिन्नता मिलती है। व्वेताम्बर परम्परा में साधना के मध्य बाहुबली में दर्प की उपस्थित तथा उनकी बहुनों-ब्राह्मी एवं सुन्दरी के उद्बोधन से उसकी निवृत्ति और कैवल्य प्राप्ति का उल्लेख हुआ है। १२२ जबिक दिगम्बर परम्परा में साधक के मध्य बाहुबली में दर्प की विद्यमानता का अनुल्लेख है किन्तु अग्रज भरत की पूजा के बाद ही बाहुबली के कैवल्य प्राप्ति का उल्लेख हुआ है। कैवल्य प्राप्ति का उल्लेख हुआ है। कैवल्य प्राप्ति के बाद अपते वचनरूपी अमृत से समस्त संसार को सन्तुष्ट करते हुए बाहुबली अन्त में मोक्ष को प्राप्त हुए।

उपर्युक्त पारम्परिक पृष्ठभूमि के आधार पर ही विभिन्न क्षेत्रों में छठी-सातवीं राती से १७वीं राती ई० के मध्य वाहुबली की अनेक सूर्तियाँ बनीं। <sup>१२३</sup> स्वेताम्बर स्थलों पर बाहुबली अधोवस्त्र पहने हुए दिखाये गये हैं जबकि दिगम्बर स्थलों पर उन्हें निर्वस्त्र दिखलाया गया है। दोनों परम्परा की मूर्तियों में कायोत्सर्ग-मुद्रा में खड़े बाहुबली के हाथों और

पैरों में माधवी की लताएँ लिपटी हैं। श्वेताम्बर स्थलों पर बाहुबली की स्वतंत्र मूर्तियाँ नगण्य हैं। १४वीं शती ई० की एक श्वेताम्बर मूर्ति गुजरात के शत्रुजय पहाड़ी पर है। १५वीं शती ई० की एक मूर्ति जैसलमेर से मिली हैं। ऋषभनाथ के जीवन दृश्यों के अंकन के प्रसंग में भी कुछ श्वेताम्बर स्थलों पर भरत-बाहुबली युद्ध और बाहुबली की कायोत्सर्गमुद्रा में खड़ी मूर्तियाँ बनीं। इनमें गुजरात में कुम्भारिया स्थित शान्तिनाथ एवं महावीर मन्दिरों (११वीं शती ई०) तथा राजस्थान स्थित विमलवसही के उदाहरण मुख्य हैं। इन उदाहरणों में श्वेताम्बर परम्परा के अनुरूप ही बाहुबली के दोनों पाश्वों में नमस्कारमुद्रा में ब्राह्मी और सुन्दरी की मूर्तियाँ बनी हैं।

दिगम्बर स्थलों पर छठी-सातवीं शती ई० में ही बाहुबली का निरू-पण प्रारम्भ हो गया। इसके उदाहरण बादामी और अयहोल में हैं। बादामी की मूर्ति में बाहुबली निर्वस्त्र और कायोत्सर्गमुद्रा में पद्म पर खड़े हैं। केश पीछे की ओर संवारे गये हैं। हाथों और पैरों में माधवी लिपटी है। तपस्यारत बाहुबली के समीप ही बाल्मीक से निकलते दो सर्पों को दिखलाया गया है। समीप ही दो पुरुषों और दो उपासकों की भी आकृतियाँ बनी हैं। अयहोल की बाहबली मृति में भी यही लक्षण हैं। इसमें बाहुबली के दोनों पाक्वीं में दो स्त्री आकृतियाँ बनी हैं जो विद्याघरियों की मूर्तियाँ हैं। ध्यातव्य है कि दिगम्बर ग्रन्थों में उल्लेख है कि ध्यानस्थ बाहुबलो के इारीर पर लिपटी माधवी की लताओं को विद्याधरियों ने हटाया था। <sup>१२४</sup> अतः दिगम्बर स्थलों की मूर्तियों में बाहुबली के दोनों पाइर्वों की स्त्री आकृतियों की पहचान बाह्मी और सुन्दरी के स्थान पर विद्याधरियों से की जानी चाहिये। दिगम्बर स्थलों पर इनका नियमित अंकन हुआ है । अयहोल की मूर्ति में ऊपर की ओर वृक्ष और उड्डीयमान गन्धेवीं आदि की भी मूर्तियाँ बनी हैं। बाहुबली की केश-रचना जटा के रूप में प्रदर्शित है और कुछ लटें कन्धों पर भी फैलो हैं। बाहुबली की मुखाकृति और उनके अर्घ निमिलित नेत्र उनकी चिन्तनशीलमुद्रा को अभिव्यक्त करते हैं। इस प्रकार स्पष्ट है कि शिल्प में सातवीं शती ई० तक बाहुबली की लाक्षणिक विशेषताएँ नियत हो गयी थीं। परवर्ती काल की मूर्तियों में इन्हीं में कुछ विकास दृष्टिगत होता है। इनमें लता बल्लरियों के साथ ही बाहुबली के शरीर पर सर्प, वृश्चिक और छिपकली आदि का भी अंकन हुआ।

खजुराहो एवं देवगढ़ की १०वीं से १२वीं शती ई० के मध्य की मूर्तियों में बाहुबली के साथ कई नवीन और परम्परा में सर्वथा अर्वाणत विशेषताएँ देखने को मिलती हैं। इनमें बाहुबली को तीर्थं करों के समान प्रतिष्ठा प्रदान करने का भाव देखा जा सकता है। जब भी जैन देव परिवार के किसी देवता की प्रतिष्ठा में वृद्धि की गयी तो उसे तीर्थं करों के निकट लाने का प्रयास किया गया है।

खजुराहो की मूर्ति पार्वनाथ मन्दिर के गर्भगृह की भित्ति पर है। इसमें वक्षःस्थल और उदरभाग पर वृश्चिक् और छिपकली की आकृतियाँ बनी हैं। शरीर पर पूर्ववत् माधवी की लताएँ लिपटी हैं। इस मूर्ति में तीर्थंकर मूर्तियों में प्रदिशत होनेवाले अष्टप्रातिहार्यों में से अधिकांश को उत्कीर्ण किया गया है। यहाँ बाहुबली के साथ सिंहासन, दो चामरधर सेवक, धर्मचक्र, छत्रे, उड्डीयमान मालाधर एवं वक्षःस्थल पर श्रीवत्स चिह्न प्रदिशत हैं। तीर्थंकर मृतियों के ये अभिन्न लक्षण देवगढ की मूर्तियों में भी देखे जा सकते हैं। देवगढ़ में बाहबली की कुल ६ मूर्तियाँ हैं। एक उदाहरण (मन्दिर ११-१२वीं शती ई०) में तो तीर्थंकर मूर्तियों के समान ही बाहुबली के सिंहासन के दोनों छोरों पर द्विभुज यक्ष और यक्षी की भी आकृतियाँ उकेरी हैं। यहाँ यक्ष गोमुख है जो पारम्परिक दृष्टि से तीर्थंकर ऋषभनाथ का यक्ष है। ज्ञातव्य है कि अष्टप्रातिहार्य, धर्मचक्र एवं यक्ष-यक्षी तीर्थंकर मुर्तियों के अभिन्न और पारम्परिक लक्षण हैं। इन्हीं तत्त्वों को उपर्युक्त बाहुबली मूर्तियों में भी प्रदर्शित किया गया है। संस्या की दृष्टि से दक्षिण भारत की तुलना में कम होते हुए भी उत्तर भारत की मूर्तियों का बाहुबली की मूर्तियों के विकास की दृष्टि से अग्रगामी योगदान रहा है। उत्तर भारत की कुछ अन्य मूर्तियाँ प्रभास पाटण (गुजरात) एवं बिल्हरी (मध्य प्रदेश) से मिली हैं। एक मृति राज्य संग्रहालय, लखनऊ (क्रमांक ९४०) में है।

एलोरा में पार्श्वनाथ तीर्थंकर के बाद बाहुबली की ही सर्वाधिक मूर्तियाँ बनीं जिनके लगभग २० उदाहरण जैन गुफाओं में देखे जा सकते हैं (चित्र ४५, ४६, ४७, ४८)। १२५ एलोरा की बाहुबली मूर्तियाँ भारत के अन्य किसी भी क्षेत्र की अपेक्षा लक्षणों की दृष्टि से अधिक महत्त्वपूर्ण हैं। आदिपुराण के बाहुबली चरित् की पृष्ठभूमि में एलोरा की बाहुबली मूर्तियों का मूल्यांकन महत्त्वपूर्ण है जिन्हें तीर्थंकरों के समान प्रतिष्ठापरक स्थिति प्रदान की गयी। ऐसा प्रतीत होता है कि राष्ट्रकूटों

के समय बाहुबली के उपासकों का कोई स्वतन्त्र सम्प्रदाय भी रहा होगा। ये बाहुबली मूर्तियाँ एक ओर बादामी (चित्र ४४) और अयहोल को पूर्ववर्ती चालुक्यकालीन बाहुबली मूर्तियों से पूरी तरह प्रभावित और उनमें लाक्षणिक विकास दर्शाती हैं तथा दूसरी ओर कई दृष्टियों से देवगढ़ और खजुराहो की दिगम्बर परम्पराओं की उत्तर भारतीय शैली से भी प्रभावित हैं। एलोरा के अतिरिक्त दक्षिण भारत के अन्य किसी भी स्थल की बाहुबली मूर्तियों में प्रातिहार्यों, पार्व्वतीं विद्याधिरयों एवं चरणों के सभीप नमस्कारमुद्रा में भरत चक्रवर्ती की आकृतियों का अंकन नहीं हुआ है। बाहुबली के सभीप मृग, उष्ट्र, मूषक आदि का अंकन एलोरा की बाहुबली सूर्तियों की अपनी विशेषता है जो आदि-पुराण के वर्णन के अनुरूप है। बाहुबली की मूर्तियाँ एलोरा की सभी जैन गुफाओं में उत्कीर्ण हैं। सर्वाधिक मूर्तियाँ गुफा सं० ३२ में देखी जा सकती हैं (चित्र ४५, ४६, ४७)।

एलोरा की बाहुबली मूर्तियों में अष्ट्रप्रातिहायों में से केवल प्रभा-मण्डल, दुन्दुभिवादक, दिन्यध्विन, मालाधारी गन्धर्व एवं त्रिछत्र के स्थान पर एक छत्र दिखाया गया है। त्रिछत्र के स्थान पर एक छत्र दिखाकर सम्भवतः बाहुबली के केवल केवली होने का संकेत दिया गया है। १२६ इस प्रकार देवगढ़ और खजुराहो की दिगम्बर परम्परा की मूर्तियों के समान ही एलोरा में भी बाहुबली को तीर्थंकरों के समान प्रतिष्ठा प्रदान करने का प्रयास किया गया।

बाहुबली की १३ मूर्तियाँ केवल गुफा सं० ३२ (९वीं शती ई०) में उत्कीर्ण हैं। सभी उदाहरणों में निर्यंस्त्र बाहुबली कायोत्सर्गमुदा में तपस्यारत निरूपित हैं। आदिपुराण के विवरण के अनुरूप बाहुबली के दोनों पार्क्वों में दो मनोहारी विद्याधिरयों की आकृतियाँ उत्कीर्ण हैं जो बाहुबली के शरीर से लिपटी लता-वल्लिरयों को हटा रही हैं। परम्परानुरूप समीप ही मुकुट आदि से सिज्जत भरत-चक्रवर्ती की आकृति भी उकेरी है जो स्तवन की मुद्रा में हाथ जोड़े हुए हैं। इन मूर्तियों में बांबी से निकलते सर्प एवं निश्चिन्त भाव से विचरण करते हुए मृग, वृश्चिक्, उष्ट्र आदि जीवों का अंकन भी ध्यातव्य है। शरीर पर लिपटी लतावल्लिरयों एवं विभिन्न जीव-जन्तु के माध्यम से एक ओर बाहुबली की कठिन साधना और दूसरी ओर वन को पृष्टभूमि को सफलतापूर्वंक दर्शाया गया है। उत्तर भारतीय मूर्तियों के समान ही कई उदाहरणों में बाहुबली के समीप तीर्थंकरों की कायोत्सर्गं आकृतियाँ भी उकेरो है।

#### पाव-टिप्पणी

- २. समवायांगसूत्र १५०; तत्त्वार्थसूत्र, पृ० १३७-३८; आचारांगसूत्र २.१५.१८।
- २. यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन, पू० ५७ ।
- ३. आदिपुराण १३.१३।
- ४. महापुराण (पुष्पदन्तकृत), ४३.१०।
- '५. महापुराण ११.२१।
  - ६. महापुराण ११.२५।
- ७. त्रिवष्टिशलाकापुरुषचरित्र २,३,५०१-५१४।
- ८. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पृ॰ ५७।
- ९. वहीं, पृ०५७।
- १०. वहीं, पुरु ५८।
- ११. वहीं; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र २.३.५१५-५२८; हरिवंशपुराण ३८.१७-१९।
- १२. इवेताम्बर परम्परा के अनुसार इसके ९ वर्ग हैं।
- १३. श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार इनके १३ वर्ग हैं।
- १४. इवेताम्बर परम्परा में इन्हें १० वर्गों में विभक्त किया गया है।
- १५. इवेताम्बर परम्परा में इन्हें १२ वर्गी में विभक्त किया गया है।
- १६. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ५८-५९।
- १७. वहीं, पृ०५८।
- १८. वहीं, पृ० ५८।
- १९. बहीं, पृ०५८।
- २०. वहीं, पु० ५८।
- २१. आदिपुराण ३८,२१८; उत्तरपुराण ६३.१९७-२००।
- २२. महापुराण ३१.२१।
- २३. हरिवंशपुराण ३८.१७-१९; यू० पो० शाह, पू० नि०, पू० ५९।
- २४. महापुराण ११.२१।
- २५. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, २.३.५२९-५५१ ।
- २६. यू० पो० शाह, पू० नि०, पृ० ५९ ।
- २७. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र २.३.७५०-७९७।
- २८. यू॰ पी॰ शाह, 'बिगिनिंग्स ऑव जैन आइकनोग्राफी', सं॰ पु॰ प॰, अं॰ ९,पृ॰ १०।
- २९. भगवतीसूत्र ३.१.१३४; अंगविच्जा, अध्याय ५१ (भूमिका-वी० एस० अग्रवाल, पु० ७८)।

- ३०, जंन ग्रंथों में इन्द्र के देवेन्द्र और शक्त नामों का भी उल्लेख है।
- ३१. अभिधानचिन्तामणि २.८४-८८ ।
- ३२. स्थानांगसूत्र १, १३।
- ३३. कल्पसूत्र १४; पडमचरिय ३.७६-८८।
- ३४. पदमचरित २.२४३; त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ६.७.२३२-२३६।
- ३५. त्रिवध्टिशलाकापुरुषचरित्र २,२,३३२।
- ३६. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र २.२.५०३; ६.७.१५; पउमचरिय ३.१२७;: पद्मचरित ३.२२१।
- ३७. महापुराण ३.२०।
- ३८. वहीं, ४६.१: ४८.९: ६२.१७।
- ३९. आदिपुराण १२.६९-७६, ८५; १३.४७; १४.२०; उत्तरपुराणः ६३.१६९।
- ४०. आदिपुराण २२.१८।
- ४१. आदिपुराण २२.१९-२२।
- ४२. आदिपुराण २३,१६३।
- ४३. आदिप्राण १४.१०३-१५४; उत्तरपुराण ५०.२३-२४।
- ४४. यू० पी० शाह, भाइनर जैन डिटोज्', ज० ओ० ई०, सण्ड—३४, अं० १-२, पु० ४६।
- ४५. उत्तरपुराण ५९.५८; महापुराण ५३.१३ ।
- ४६. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पू॰ ४८।
- ४७. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ३३-३४, ६१।
- ४८. यू० पी० शाह, 'म।इनर जैन डिटोज़', खण्ड-३१, अंक ४, जून १९८२,. पू० ३७३।
- ४९. त्रिलोकसार ८३६-८४१, पृ० ३३४ क्रमशः तिलोयपण्णत्ति १४३९-१४४३,. पु० ३३३।
- ५०. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ३७३।
- ५१. वहीं, पू० ३७३।
- ५२. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० १६५।
- **५३**. वहीं, पु**० १**९३।
- ५४. यू० पी० शाह, पू० नि०, पू० ३७३।
- ५५. शूलपाणि शिव का ही एक नाम है।
- ५६. आदिपुराण २५.२१५।
- ५७. आदिपुराण २५.७३।

- ५८. आदिपुराण २५.७४।
- ५९. आदिपुराण १७.६५।
- ६०. महापुराण १०.५।
- ६१. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र २.२.३५३, ३६२, ३६३; १.५.५९०; **९.१.३१**,. ३९६-४०० ।
- ६२. यू॰ पी॰ शाह, 'ब्रह्मशान्ति ऐण्ड कपद्दी यक्षज', जर्नल ऑफ दिएम॰ एस॰ यूनिवर्सिटी ऑफ बड़ौदा, खण्ड-७, अं॰ १, पु॰ ६८।
- ६३. हरिवंशपुराण ६०.५४८.५४९ ।
- ६४. हरिवंशपुराण ६०.५५०।
- ६५. हरिवंशपुराण ४२.२-७।
- ६६. उत्तरपुराण ६८.८९-९०।
- ६७. उत्तरपुराण ६८.२८२-२८४।
- ६८. हरिवंशपुराश ४२.१२-२३।
- ६९. महापुराण भाग ४, ७३.१०।
- ७०. त्रिविटशकाकापुरुवचरित्र ४.७.३१८-२०।
- ७१. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ७.४.२८९-९३।
- ७२ यू० पो० शाह, 'माइनर जैन डिटोज़', खण्ड-२१, अं०४, जून १९८५; पू॰ ३७१; । जैन रूपमण्डन, पू० ७१।
- ७३. उत्तरपुराण ५४.१७५।
- ७४. हरिवंशपुराण ५.३१५-३२७।
- ७५. उत्तरपुराण, ६३.११-१८।
- ७६. महापुराण ४९.५; ५५-४।
- ७७. **बादिपुराण १**२.८५; (सभी तीर्थंकरों के सन्दर्भ में कुबेर का उल्लेख े आदिपुराण व उत्तरपुराण में आता है )।
- ७८. यू॰ पो॰ शाह, पू॰ नि॰, पृ॰ ३७४।
- ७९. वहीं, पृ० ३७४।
- ८०. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ७.३.२९८-३०३।
- ८१. वहीं, ७.३.१९४।
- ८२. यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, पृ॰ ३७४।
- ८३. हरिवंशपुराण, २९.१-५; द्रब्टब्य मारुतिनन्दन तिवारी, 'जैन मन्दिरों में कामशिल्प', संबोधि, खण्ड-११, अं० १-४, अप्रैळ ८२-जनवरी ८३,. पृ० १७-२२।
- ८४० मारुतिनन्दन तिवारी, खजुराहो का जैन पुरातत्त्व, पृ० २७-२८।

- -८५. **उ**त्तरपुराण ७०.२७४-९३ ।
- ८६. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र ५.८.१४-४८, ११७-२०३।
- ८७. कल्पसूत्र ३७।
- ८८. भगवतीसूत्र ११.११.४३०।
- ८९. हरिवंशपुराण, १७.३।
- ९०. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.१.६८७; ४.७.५ ।
- ९१. पडमचरिय ७.७०; पद्मचरित ७.१५२।
- ९२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.२.२१६; २.२.७४; ४.**१.२१**९ ।
- ९३. उत्तरपुराण ५७.१७-३४; महापुराण ५८.५ ।
- ९४. मारुतिनन्दन तिवारी, खजुराहो का जैन पुरातत्त्व, पु० ७४-७५।
- ९५. आदिपुराण ३८.२१८; हरिबंशपुराण ५.१२६-१३१; महापुराण ४२.४; त्रिषव्टिशलाकापुरुषचरित्र २.३.५७०-८० ।
- ९६. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० ३३।
- ९७. विस्तार के लिये द्रष्टव्य, मार्कतिनन्दन तिवारी, 'इनवोकेशन ऑव सारस्वत पावर इन जैनिजम', पैन्थियन्स ऑव पावर विषयक अन्तर्राष्ट्रीय संगोध्ठी (१९८५, लखनऊ) में प्रस्तुत शोध-पत्र ।
- पू॰ पी॰ शाह, 'माइनर जैन डिटीज', खण्ड-३२, अं॰ १-२, १९८२,
   पृ॰ ८२।
- ९९. प्रतिष्ठासारोद्धार पृ० ३२; प्रतिष्ठातिलक, पृ० १०२-१०३ ।
- १००. आदिपुराण ३८.२१८; महापुराण ४२.४; ४३.६ ।
- १०१. आदिपुराण ३२.१६६; ४५.१५३-५५ ।
- १०२. हरिवंशपुराण ११.४०।
- १०३. महापुराण ( पुष्यदस्त ) १५.९, ११ ।
- १०४. वहीं, १४.१२।
- '१०५. यू० पी० शाह, 'माइनर जैन डिटीज', खण्ड⊸३१, झं०३, १९८२, पृ० २७९।
- १०६. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.२.७८५-९३ ।
- १०७. अदिपुराण १२.१६२-६४।
- १०८. हरिवंशपुराण २.२४।
- १०९. यू० पो० शाह, पू० नि०, पृ० २८१।
- ११०. वहीं, पू० २८१।
- .१११. जे॰ पो॰ एच॰ बोगल, इण्डियन सर्पेन्ट ऑर दी नागज इन दी हिन्दू लीजेण्ड एण्ड आर्ट, लन्दन १९८६।

**अन्य देवी-देवता : १८९**.

११२. आदिपुराण १८.९६, १४०; उत्तरपुराण ५९.१३६; महापुराण ६५.७।

११३. उत्तरपुराण ७३.१३६; यू० पी० शाह, जैन रूपमण्डन, पु० १७२।

**११**४. आदिपुराण ४३.८८-९५; उत्तरपुराण ७२.११६-२० ।

११५. उत्तरपुराण ६३.१९७-२०१।

११६. सागरमल जैन एवं मारुतिनन्दन वितारी, जैन साहित्य और शिल्प में बाहुवली, वाराणसी १९८१, पृ० १।

११७. वहीं, पुरु ४।

११८. आदिपुराण ३६.३७-४६।

११९. सागरमल जैन, पूर्व निर्, पुरु ६।

१२०. आदिपुराण ३६.६६-१०४।

१२१. आदिपुराण ३६.१०६-१८५ ।

१२२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.५, ७४०-९८ ।

१२३. मारुतिनन्दन तिवारी, 'ए नोट ऑन सम बाहुबली इमेजेज फॉम नार्थं इण्डिया', ईस्ट ऐण्ड वेस्ट, खण्ड २३, अं० ३-४, १९७३, पू० ३४७-५३ ।

१२४. मार्चतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० ३४७-५३; हरिवंशपुराण ११.१०१; आदिपुराण ३६.१८३।

विद्यावर्यः कदाचिच्च क्रीडाहेतोरुपागताः। बल्छीरुद्वेष्टयामासु मुंनैः सर्वागसांगिनीः।।

१२५. मारुतिनन्दन तिवारी एवं कमल गिरि, 'इमेजेज आँव बाहुबली इन एलोरा', एलोरा केव्स स्कल्पचर्स ऐण्ड आकॉटेक्चर (सं० रतन परिमू), नई दिल्लो १९८८, पू० ३३८-३४२ ।

१२६. बहीं, पूर्व ३४० ।

#### सप्तम अध्याय

# स्थापत्यः मन्दिर, समवसरण, राजप्रासाद एवं सामान्य भवन

जैनधर्म में अनेकान्त के अनुरूप जीवन के सभी महत्त्वपूर्ण पक्षों पर यथोचित ध्यान दिया गया है । जैन कला का उद्देश्य जीवन का उत्कर्ष रहा है। उसकी समस्त प्रेरणा धार्मिक रही है और उसके द्वारा जैनः तत्त्वज्ञान व आचार के आदशीं को मूर्तिमान रूप देने का प्रयत्न किया गया है। कला का ध्येय जीवन का उत्कर्ष है, यह बात जैन कलाकृतियों के अध्ययन से स्पष्ट हो जाती है। जैन आगम में उल्लेख है कि बालकों के शिक्षण काल में शिल्प व कलाओं की भी शिक्षा दी जाती भी। समवायांगसूत्र में उल्लिखित ७२ कलाओं के अन्तर्गंत वास्तुकला का भी जल्लेख है। रे स्वयं आदितीर्थंकर ऋषभनाथ ने असि, मसि, ऋषि, वाणिज्य एवं व्यापार के साथ ही शिल्प की भी शिक्षा दी थी । मानसार के अनुसार भूमि, हर्म्य ( भवन आदि ), मान एवं पर्यंक से 'वास्तु' शब्द का बोध होता है। वास्तु की इस चतुर्मुखी व्यापकता की व्याख्या करते हुए प्रसन्न कुमार आचार्य ने वास्तु विश्वकोश (पृ०४५६)में लिखा है कि हर्म्य में प्रासाद, मण्डप, सभा, शाला तथा रंग सभी सम्मिलित हैं। यान आदि से स्पन्दन, शिबिका एवं रथ का बोध होता है। पर्यंक के अन्तर्गत पंजर, मेंचली, मंच फलकासन तथा बाल-पर्यंक आते हैं। वास्तू शब्द ग्रामों, दुर्गों, पत्तनों, पुरों, पुट-भेदनों, आवास भवनों एवं निवेश्य-भूमि का भी वाचक है । मूर्तिकला भी वस्तुतः वास्तु-कला की ही सहचरी कही जा सकती है।<sup>3</sup>

जैन आगम में वास्तु पाठकों का उल्लेख उपलब्ध है जो नगर निर्माण के लिये इधर-उधर भ्रमण किया करते थे। महापुराण में अभियन्ता के लिये 'स्थपित' शब्द का प्रयोग हुआ है। स्थपित का प्रयोग जैनेतर ग्रन्थ मानसार', मयमत और समरांगणसूत्रधार' आदि शिल्पशास्त्रों में भी हुआ है। स्थपित ही विभिन्न प्रासादों आदि का निर्माण करते थे।

जैन पुराणों में स्थापत्य के अन्तर्गत नगर विन्यास (परिखा, वज्ज, प्राकार, द्वार एवं गोपुर तथा रथ्या), दुर्ग, भवन (सामान्य भवन, राजप्रासाद, एवं मंदिर ) तथा समवसरण के उल्लेख मिलते हैं। किन्तु प्रस्तुत अध्याय में मंदिर, समवसरण, राजप्रासाद एवं सामान्य भवन अथवा आवासगृह का ही विस्तार के साथ निरूपण किया गया है। जैन पुराणों में उल्लिखित भवनों के नाम निम्नवत् हैं—गृह, गेह, प्रासाद, आगार, मन्दिर, आलय, सद्म, वेश्म, निलय, चैत्य, कूट, विमान, जिनेन्द्रालय, शाला, पुष्करावर्त, गृहकूटक, वैजयन्तभवन, गिरिकूटक तथा सर्वतोभद्र। द

## जीन मन्दिर:

जैन मन्दिरों के सन्दर्भ में 'आयतन' शब्द का उल्लेख हुआ है। 'आयतन' का अस्तित्व महावीर के समय में भी था। विहार के समय विश्वाम के लिये महावीर के यक्षायतनों में ठहरने के सन्दर्भ प्राप्त होते हैं। ' बाद में आयतन शब्द का प्रयोग जिनायतन के रूप में होने लगा और इसके बाद मन्दिर, चैत्य, आलय, वसित, वेश्म, विहार, भुवन, प्रासाद, गेह, गृह आदि शब्दों ने उसका स्थान ग्रहण कर लिया। ' पउमचिरय में राम व रावण द्वारा अनेक स्थलों पर जिन मंदिरों व प्रतिमाओं की स्थापना, पूजन एवं जीर्णोद्धार के उल्लेख हैं। ' आदिपुराण में जैन मंदिर के लिये 'सिद्धायत' शब्द प्रयुक्त हुआ है। ' अमरकोश में आयतन और चैत्य का एक ही अर्थ बताया गया है। अजैन आगम ग्रन्थों में चैत्य शब्द का प्रयोग देव मंदिर के लिये हुआ है। ' आदिपुराण में चैत्यवृक्ष के समीप जिनमंदिर के होने का उल्लेख है। ' पद्मपुराण में चैत्यवृक्ष के समीप जिनमंदिर के होने का उल्लेख है। ' पद्मपुराण में चैत्यवृक्ष के समीप जिनमंदिर के होने का उल्लेख है। ' पद्मपुराण में चैत्यवृक्ष के समीप जिनमंदिर के होने का उल्लेख है। जिनेन्द्रालय का बृहताकार ही चैत्यालय है। जिनेन्द्रालय के स्थान पर 'जिनवेश्म' शब्द भी प्रयुक्त हुआ है। ' जिनेन्द्रालय के स्थान पर 'जिनवेश्म' शब्द भी प्रयुक्त हुआ है। ' जिनेन्द्रालय के स्थान पर 'जिनवेश्म' शब्द भी प्रयुक्त हुआ है। अप

भारतीय वास्तुकला का विकास पहले स्तूप निर्माण में, फिर गुफा चैत्यों व विहार में और तत्पश्चात् मन्दिरों के निर्माण में पाया जाता है। जैन परम्परा में मन्दिरों के निर्माण में ही वास्तुकला ने अपना चरम उत्कर्ष प्राप्त किया। पि पद्मपुराण में प्रत्येक पर्वत, गाँव, पत्तन, महल, नगर, संगम तथा चौराहे पर जैन मंदिर के निर्माण का उल्लेख है। पर

किसी भी देश को कला एवं स्थापत्य की नियामक उस देश की राजनीतिक एवं सांस्कृतिक स्थितियाँ होती हैं। भारतीय कला लोगों की धार्मिक मान्यताओं व समाज की आर्थिक स्थिति का मूर्त रूप रही हैं। यह तथ्य जैन कला व स्थापत्य के विकास के सन्दर्भ में विशेष महत्त्वपूर्ण

है।<sup>२०</sup> विभिन्न कालों में राजकीय एवं राजेतर लोगों के संरक्षण, प्रोत्साहन व प्रश्रय के फलस्वरूप ही जैनधर्म व कला का समुचित विकास देखने को मिलता है।

सर्वं प्राचीन जैन मंदिर के चिह्न बिहार में पटना के समीप लोहानीपुर में पाये गये हैं, जहाँ से कुझहार और बुलंदीबाग की मौर्यकालीन
कलाकृतियों की परम्परा के प्रमाण भी मिले हैं। यहाँ एक जैन मंदिर की
नींव मिली है। यह मंदिर ८.१० फुट वर्गाकार था। यहाँ प्राप्त ईंटे
मौर्यकालीन सिद्ध हुई हैं। यहीं से एक मौर्यकालीन रजत सिक्का तथा
दो मस्तकहीन जिनमूर्तियाँ भी मिली हैं जो पटना संग्रहालय में सुरक्षित
हैं। रे अजातशत्रु के उत्तराधिकारी उदय या उदियन को जैनधर्म का
अनुयायी बताया गया है। ऐसा उल्लेख मिलता है कि उसकी आज्ञा से
पाटलिपुत्र में एक जैन मंदिर का निर्माण भी हुआ था। रे

८वीं से १२वीं शती ई० के मध्य प्रतिहार (ओसियां), परमार, चंदेल (खजुराहो-पार्श्वनाथ, आदिनाथ, घण्टई), चाहमान (बिजौलिया), चौलुक्य (जालौर, तारंगा, कुंभारिया, देलवाड़ा-विमलवसही), चालुक्य (बादामी, अयहोल), राष्ट्रकूट (एलोरा) एवं होयसल (असिकेरी, हलेबिड, लक्कुण्डी) जैसे राजवंशों के काल में उत्तर और दक्षिण भारत में अनेक जैन मंदिरों का निर्माण हुआ। किन्तु सर्वीधिक जैन मंदिर गुजरात, राजस्थान और मध्यप्रदेश में बने। रें

वर्तमान में सबसे प्राचीन जैन मन्दिर कर्नाटक के बीजापुर जिले में स्थित बादामी के समीप अयहोल का मेगुटी मंदिर है जिसका निर्माण शिलालेखानुसार ६३४ ई० में पश्चिमी चालुक्य नरेश पुलकेशिन द्वितीय के राज्यकाल में रिवकीति ने करवाया था। १४

गुप्तोत्तरकालीन शिल्प शास्त्रों में वास्तुकला की तोन शैलियाँ निर्विष्ट की गयी हैं—नागर, द्राविड़ तथा वेसर। अयहोल का मेगुटी जैन मंदिर द्राविड़ शैली का सबसे प्राचीन मंदिर है। द्राविड़ शैली का मन्दिर एक स्तम्भाकृति ग्रहण करता है जो ऊपर की ओर कमशः सिकुड़ता जाता है और ऊपर जाकर एक स्तूपिका का आकार ग्रहण कर लेता है। छोटी-छोटी स्तूपिकाएँ व शिखराकृतियाँ उसके नीचे के तलों के कोणों पर भी स्थापित की जाती हैं जिससे मंदिर की बाह्याकृति शिखरमय दिखायी देने लगती है। द्राविड़ शैली के अन्य जैन मंदिरों के उदाहरण तीर्थहिल्ल के समीप हुम्मच का जैन मंदिर, पंचकृट बस्ति,

गुड्ड नामक पहाड़ी पर स्थित पार्श्वनाथ मन्दिर एवं धारवाड़ जिले में लक्कुण्डी नामक ग्राम में स्थित दो जैन मन्दिर हैं। द्राविड़ वास्तुकला का अधिक विकास होयसलकालीन मन्दिरों में देखने को मिलता है। इसके उदाहरण श्रवणबेलगोल से एक मील उत्तर की ओर स्थित जिननाथपुर और असिकेरी के जैन मन्दिरों और हलेबिड में होयसलेश्वर मन्दिर के समीप हल्लि नामक ग्राम में एक ही घेरे में बने तीन जैन मन्दिरों में देखे जा सकते हैं। ये सभी मन्दिर ११वीं-१२वीं शती ई० के हैं।

गुजरात व राजस्थान में चौलुक्य (या सोलंकी) राजवंश (९६१-१३०४ ई०) का जैन कला के विकास में सर्वाधिक योगदान रहा है। **इस राजवं**श के शासकों के संरक्षण में कुंभारिया (११वीं-१३वीं शती ई॰ ), तारंगा एवं जालीर में कई जैन मन्दिरों का निर्माण हुआ। कुमारपाल ( ११४४-७४ ई० ) ने तारंगा ( महेसाणा ) में अजितनाथ और जालौर के कांचनगिरि ( सूवर्णगिरि ) पर पार्व्वनाथ मंदिरों का निर्माण कराया ।<sup>२७</sup> चौलुक्य शासकों के अतिरिक्त मंत्रियों, सेनापितयों एवं अन्य विशिष्ट जनों और व्यापारियों ने भी अनेक जैन मन्दिरों का निर्माण कराकर जैन कला को अपना समर्थन प्रदान किया। ऐसे मन्दिरों में देलवाड़ा स्थित विमलवसही व लूणवसही मुख्य हैं। राजस्थान के अनेक जैन मन्दिरों में ८वीं शती ई० का जोघपूर स्थित ओसियां का प्रतिहार-कालीन महावीर मंदिर प्रारम्भिकतम है। चाहमान शासकों के समय में नाडोल में नेमिनाथ, शान्तिनाथ एवं पद्मप्रभ मन्दिरों का निर्माण हुआ। इसके अतिरिक्त अन्य शासकों द्वारा जैन मन्दिरों के लिये दान **देने का** उल्लेख भी मिलता है।<sup>२८</sup> राजस्थान के वैश्यों ने भी अनेक मंदिरों का निर्माण करवाया। उत्तर प्रदेश में देवगढ का मन्दिर-१२ ( शान्तिनाथ मन्दिर–८६२ ई० ) जैन स्थापत्य का एक सुन्दर उदा-हरण है।

मध्यप्रदेश में व्यापारिक समृद्धि तथा विभिन्न राजवंशों के धर्म-सिंहण्णु शासकों के प्रश्रय के फलस्वरूप अनेक जैन मन्दिरों का निर्माण हुआ। प्रतिहार शासकों के काल में ही १०वीं शतो ई० के प्रारम्भ में ग्यारसपुर में मालादेशो जैन मन्दिर का निर्माण हुआ। खजुराहो के जैन मन्दिरों के अतिरिक्त चन्देल राज्य में सर्वत्र प्राप्त होने वाली जैन मूर्तियाँ एवं मन्दिर जैन धर्म के प्रति उनके उदार दृष्टिकोण की पुष्टि करते हैं । १९ खजुराहो के पार्श्वनाथ, आदिनाथ, घण्टई व शान्तिनाथ मन्दिरों में १३

Jain Education International

पार्श्वनाथ सबसे बड़ा है। वर्तमान में सान्धार शैलों के इस मन्दिर (ल० ९५०-७० ई०) में अर्धमण्डप, महामण्डप, अन्तराल व गर्भगृह सुरक्षित हैं और वे एक ही प्रदक्षिणा मार्ग से घिरे हुए हैं। गर्भगृह से सटकर पीछे पिरुचम की ओर एक पृथक् देवालय भी बना हुआ है जो इस मन्दिर की एक अभिनव विशेषता है। मंडप की छत का उल्कोणन उल्कुब्ट शैली का है। छत के मध्य में लोलक को बेलबूटों व उड़ती हुई मानवाकृतियों से अलंकृत किया गया है। प्रवेशद्वार पर गरुडवाहिनी दशभुजी चक्रेश्वरी की मूर्ति तथा गर्भगृह की बाह्य भित्तियों पर अप्सराओं, जिनों एवं बाह्यण देवों की मनोहारी मूर्तियाँ उकेरी हैं। ३० खजुराहों के जैन मन्दिरों में शिखर की रचना को विशेष महत्त्व दिया गया है।

जैनधर्म को ग्वालियर व दुबकुण्ड के कच्छपघाट शासकों का भी समर्थन प्राप्त था जिसके फलस्वरूप जैन मन्दिरों के लिये इनके द्वारा दान दिये जाने के उल्लेख प्राप्त होते हैं। 3° कल्चुरी शासकों द्वारा जैन घर्म के समर्थन से सम्बन्धित बहुरिबन्ध लेख के अनुसार गयाकण के राज्य में सर्वधर के पुत्र महाभोज द्वारा शान्तिनाथ के मन्दिर का निर्माण करवाया गया। <sup>६२</sup>

जैन तीथीं में सौराष्ट्र प्रदेश के शत्रुञ्जय (पालीताणा) पर्वत पर जितने जैन मन्दिर हैं, उतने अन्यत्र कहीं नहीं हैं। शत्रुञ्जय माहात्म्य के अनुसार यहाँ प्रथम तीथंकर के काल से ही जैन मन्दिरों का निर्माण होता आया है। 33 सौराष्ट्र का दूसरा महान तीथंक्षेत्र गिरनार (अर्जयन्त या रैवतक) है जहाँ ने मनाथ ने निर्वाण प्राप्त किया। जैन ग्रन्थों में भी मन्दिरों के निर्माण का उल्लेख मिलता है। हरिचंशपुराण की प्रशस्ति में जिनसेन ने स्पष्ट उल्लेख किया है कि शक संवत् ७०५ (७८३ ई०) से उन्होंने वर्धमानपुर के पार्श्वालय (पार्श्वनाथ मंदिर) की अन्नराज—वसित में बैठकर हरिवंशपुराण की रचना को और उसके शेष भाग को वहीं के शान्तिनाथ मंदिर में पूरा किया। इससे वर्धमानपुर में (वर्तमान बदनावर) ८वीं शती ई० में हो पार्श्वनाथ एवं शान्तिनाथ के दो जैन मंदिरों का होना सिद्ध होता है। यह मन्दिर ४०० वर्ष तक विद्यमान रहा। अर्थ गिरनार के तीर्थ का सर्वप्राचीन उल्लेख समन्तभद्रकृत वृहत्वयंभूस्त्रोत (छ० ५वीं शती ई०) में मिलता है जिसके अनुसार समन्तभद्र के समय अर्जयन्त (गिरनार) पर्वत पर नेमिनाथ की मृर्ति

या चरणचिह्न प्रतिष्ठित था और शिखर पर अंबिका की मूर्ति थी। वर्तमान में यहाँ सबसे प्रसिद्ध व विशाल जैन मंदिर नेमिनाथ मंदिर है जिसका निर्माण चालुक्य नरेश जयसिंह के दंडाधिप सज्जन ने ११८५ ई० में कराया था। अप यहाँ का दूसरा उल्लेखनीय मंदिर वस्तुपाल द्वारा निर्मित महिलनाथ तीर्थंकर का है।

जैन मंदिर को दो भागों में विभक्त किया जा सकता है—घर देरा-सर (या गृह मंदिर) और पाषाण या काष्ठ में निर्मित मंदिर। घर देरासर गुजराती जैन समाज की अपनी एक विशेषता है और ऐसा मंदिर प्रायः प्रत्येक घर में होता है। गुजरात व दक्षिण भारत के हिन्दू घरों में भी गृह-मंदिर होते हैं। किन्तु जैन देरासरों की अपनी पृथक् विशेषताएँ हैं। घर में इन देरासरों का निर्माण पाषाण या काष्ठ निर्मित मंदिरों को लघु अनुकृति के रूप में परिवार के सदस्यों द्वारा किया जाता है। सूक्ष्म शिल्पांकन और रंगों आदि से इनका अलंकरण भी होता है। पाषाण या काष्ठ निर्मित प्रत्येक जैन मंदिर के चारों ओर सामान्यतः प्राचीर होती है जिसके अन्तर्भाग में तीर्थंकरों के देवकोष्ठ होते हैं। हैं।

बाह्मण मंदिरों की ही भाँति जैन मंदिरों के भी दो मुख्य भाग होते हैं—मण्डप (या गूढ़ मण्डप) जिसमें भक्त एकत्र होते हैं और मुख्य मंदिर (गर्भालय या गर्भगृह या मूलप्रासाद ) जिसमें इष्टदेव की प्रतिमा प्रति-ष्ठित होती है। मण्डप की संयोजना पंक्तिबद्ध स्तम्भों पर होती है। वे तोरणों व धरनों को आश्रय प्रदान करते हैं जिनपर विस्तृत अलंकरण होते हैं।<sup>39</sup> मण्डप के कई भेद हैं—(१) प्रासाद कमल (गर्भगृह या मंदिर का मुख्य भाग ), (२) त्रिकमण्डप (जिसमें स्तम्भों की तीन-तीन पंक्तियों द्वारा तीन आड़ी और तीन खड़ी वीथियाँ होती हैं ), (३) गूड़-मण्डप (भित्तियों से घिरा हुआ मण्डप), (४) रंगमण्डप ( या सभामण्डप ), (५) सतोरण बलानक (मेहराबदार चबूतरे)।<sup>3८</sup> शिखर के रूप में वर्तालुकार छत होती है जो ऊपर की ओर ऊँची होती जाती है। आदि-पुराण में जिन मंदिर के शिखर के अग्रभाग पर वायु से हिलती पताकाओं का उल्लेख है।<sup>3९</sup> जैन मंदिरों के द्वार की चौड़ाई ऊँचाई की आधी और चौखट पर यथोचित स्थान पर तीर्थंकरों, प्रतिहार युगल, मदिनका आदि की आकृतियों को उल्कीर्ण करने का उल्लेख है। जगती को आधार मानकर ही मंदिर का निर्माण होता है। ४०

आदिपुराण में ऊँचे मणिमय शिखरों से युक्त जिन मंदिर का उल्लेख

है जिसकी दीवारों पर काले, पीले, नीले, लाल आदि रंगों से अनेक चित्र बने हुए थे। मंदिर में झरोखों, भीतर लटकते हुए घण्टों तथा मजबूत स्तम्भों का भी उल्लेख े। 🕙 आदिपुराण में एक अन्य स्थल पर ऊँचै शिखरों व रत्नों की कांति से शोभायमान जिनेन्द्र देव के चैत्यालय का उल्लेख है जिसमें जिनेन्द्रदेव की सुवर्णमयी प्रतिमा थी। <sup>४२</sup> उत्तरपुराण में नगर के बाहर मनोहर नामक उद्यान में हजार शिखरों से युक्त जिन मंदिर का उल्लेख है जिसके समीप ही स्वच्छ जल एवं खिले हुए कमलों से शोभायमान सरोवर थे। ४३ इससे स्पष्ट होता है कि जैन मंदिर ऊँचे व अनेक शिखरों से युक्त होते थे तथा उनके समीप ही स्वच्छ जल के सरोवर भी होते थे। जैन पुराणों में पर्वत पर भी जैन मंदिरों के निर्माण का उल्लेख हुआ है। ४४ हरिवंशपुराण में विजयार्धपर्वंत के सिद्धायतन नामक कूट पर सिद्धकूट नामक एक विशाल जिन मंदिर का उल्लेख है जो पौन कोश ऊँचा, आधा कोश चौड़ा तथा एक कोश लम्बा था।४५ हरिवंशपुराण में ही एक अन्य स्थल पर चार दिशाओं में निर्मित **पच्ची**स योजन लम्बी, साढ़े बारह योजन चौड़ी, आधा कोश गहरी तथा पौने उन्नीस योजन ऊँचे जिमालयों का उल्लेख हुआ है। इन जिनालयों में देवछन्द नामक एक गर्भगृह का उल्लेख हैं जो देदीप्यमान रत्नों से निर्मित विशाल स्तम्भों, सुवर्णमयी दीवारों तथा उन पर बने चन्द्र, सूर्य, उड़ते हुए पक्षी एवं हरिण-हरिणियों के युग्म से अलंकृत था। गर्भगृह में सुवर्ण व रत्नों से निर्मित पाँच सौ धनुष ऊँची, एक सौ आठ जिन प्रतिमाएँ थीं जिनके पास चामरधारी नागकुमार एवं यक्षों के युगल खड़े थे। समस्त प्रतिमाएँ सनत्कुमार, यक्ष तथा निवृत्ति एवं श्रुत देवी की मूर्तियों से युक्त थीं। जिनालयों में झरोखे, गृह जालियाँ, मोतियों की झालर तथा घंटियों का उल्लेख है । प्रत्येक जिन मंदिर में सुवर्णमय एक-एक कोट एवं चारों दिशाओं में पचास योजन ऊँचे गोपुर से युक्त चार तोरणद्वार होते थे जिनपर सिंह, हंस, गज, पद्म, वृषभ, मयूर, गरूड, चक्र और माला के चिह्नों से चिह्नित ध्वजाओं के फहराने का उल्लेख है। चैत्यालयों के आगे विशाल सभामण्डप, उसके आगे लम्बा चौड़ा प्रक्षागृह, स्तूप और स्तूप के आगे पद्मासन में विराजमान प्रतिमाओं से मुशोभित चैत्यवृक्ष व जिनालय के पूर्व दिशा में शुद्ध जल से पूर्ण सरोवर का भी वर्णन मिलता है।<sup>४६</sup> पद्मपुराण के अनुसार जिन मंदिरों में जिनेन्द्रदेव आदि के चित्र भित्तियों पर निर्मित होते थे। अलंकृत द्वार के दोनों किनारों पर कलश रहते थे । मंदिर को सुन्दर ढंग से सुसक्जित

किया जाता था।<sup>४७</sup> दिगम्बर जैन परम्परा में 'मानक स्तम्भ' अ<mark>थवा</mark> 'मानवस्तम्भ' नाम से सम्बोधित स्तम्भ की प्रथा थी।<sup>४८</sup>

जैन पुराणों के अनुसार जैन मंदिर नृत्य व संगीत की प्रस्तुति के भी स्थल थे। अप जैन मंदिरों में रंगमण्डप इसी उद्देश्य की पूर्ति करते थे। हिरिबंशपुराण में मंदिरों में छत्र, चामर, भृंगार, कलश, ध्वज, दर्पण, पंखा और टोराइन इन आठ मांगलिक वस्तुओं का भी उल्लेख है। पर

#### समवसरण :

समवसरण एक देव निर्मित सभागार है जहाँ कैवल्य प्राप्ति के पश्चात् प्रत्येक जिन अपना पहला उपदेश देते हैं और देवता, मनुष्य एवं परस्पर शत्रु भाव वाले वन्य प्राणी आपस का वैर-भाव भूलकर उस उपदेश का श्रवण करते हैं। " महापुराण के अनुसार समवसरणों का निर्माण इन्द्र ने किया था। सातवीं शती ई० के बाद जैन ग्रन्थों में जिन समवसरणों के विस्तृत उल्लेख हैं। " आदिपुराण में उल्लेख है कि—इसमें समस्त सुर-असुर आकर दिव्य ध्वनि के अवसर की प्रतोक्षा करते हुए बैठते हैं इसलिये गणधर आदि देवों ने उसको 'समवसरण' जैसा सार्थंक नाम दिया। " अ

जैन पुराणों में समवसरण की रचना का विस्तार के साथ वर्णन मिलता है। "\* सूर्यमण्डल की भाँति वर्तुलाकार रचना, एक ऐसी वास्तुकृति के सदृश है जिसे विशाल सोद्यान-प्रेक्षागृह कह सकते हैं किन्तु इसका प्रसार बारह योजन होता था। "" समवसरण के निर्माण विधि का सुन्दर, भव्य एवं विस्तृत वर्णन पद्मपुराण", हरिवंशपुराण" और आदिपुराण" में मिलता है। इनमें समवसरण सम्बन्धी सामान्य भूमि, सोपान, वीथि, धुलिशाल, चैत्यप्राप्ताद, नृत्यशाला, मानस्तम्भ, स्तूप, मण्डप तथा गंधकुटी आदि के विन्यास, प्रमाण एवं आकार आदि का वर्णन हुआ है।

समवसरण की रचना लगभग १२ योजन आयाम में सूर्यंमण्डल के सदृश गोलाकार होती है। समवसरण की भूमि स्वाभाविक भूमि से एक हाथ ऊँची, कमल के आकार की तथा इन्द्रनील मणि से निर्मित होती थी। समवसरण का पीठ इतना ऊँचा होता था कि वहाँ तक पहुँचने के लिये चारों दिशाओं में एक-एक हाथ ऊँची दो सौ सी दियाँ होती थीं। इस भूमि के चारों महादिशाओं में चार महावीथियाँ होती थीं। "

इसके चारों ओर धूलिशाल होता था जिसकी तुलना चहारदीवारी

से की जासकती है। ये सुवर्ण के स्तम्भों के अग्रभाग पर लगे रत्नों के तोरणों से देदीप्यमान होते थे। ६० धूलिशाल के चारों दिशाओं में विजय, वैजयन्त, जयन्त व अपराजित नामक गोपुरद्वार होते थे। ये नाम कौटिल्य के अर्थशास्त्र में स्थापत्य के सन्दर्भ में विणित नामों का स्मरण कराते हैं। वीथियों के मध्य में चार 'मानस्तंभों' का निर्माण किया जाता था जिन पर सुवर्ण व रत्नमयी मूर्तियाँ होती थीं।<sup>६९</sup> मानस्तम्भ का मूल भाग हीरे का, मध्यभाग स्फटिक का तथा अग्रभाग वैदुर्यमणि का बना होता था। मानस्तम्भ आकार में गोल चार गोपुरद्वारों तथा ध्वजा-पताकाओं से युक्त एक कोट से घिरा होता था। इसके चारों ओर सुन्दर वनखण्ड में सोम, यम, वरुण और कुबेर के रमणीक कीड़ा नगर होते थे । मानस्तंभ क्रमशः छोटे होते हुए तीन गोलाकार पीठों पर स्थापित होता था । इसके चारों ओर चंवर, घण्टा, किंकिणी, रत्नहार व ध्वजाओं की शोभा होती थी। मानस्तम्भ के शिखर पर चारों ओर अष्टप्रातिहार्यों से युक्त एक-एक जिनेन्द्र प्रतिमा होती थी। प्रत्येक मानस्तम्भ के चारों दिशाओं में एक-एक वापिका होती थी। <sup>६२</sup> जिस जगती पर मानस्तम्भ होता था वह जगती चार-चार गोपुरद्वारों से युक्त व तीन कोटों से चिरी होती थी। उसके मध्य में एक पीठिका होती थी जिस तक पहुँचने के लिये सुवर्ण की १६ सीढ़ियाँ होती थीं। मनुष्य, देव, मानव आदि सभी उसकी पूजा करते थे। 43 मानस्तम्भों के मूलभाग में जिनेन्द्र की सुवर्ण-मय प्रतिमाएँ होती थीं।

जगती के मध्य में तीन कटनीदार एक पीठ होता था। उस पीठ के अग्र भाग पर हो मानस्तम्भ प्रतिष्ठित किए जाते थे। इनका मूल भाग बहुत सुन्दर होता था और वे सुवर्ण से बहुत ऊँचे निर्मित किए जाते थे। उनके मस्तक पर तीन छत्र (इन्द्रध्वज) होते थे। ' मानस्तम्भ के समीप-वर्ती मू-भाग में, प्रत्येक दिशा में चार-चार बावड़ियाँ होती थीं। ये बावड़ियाँ स्वच्छ जल व पद्म से युवत होती थीं। इन बावड़ियों में मणियों की सीढ़ियाँ लगी होती थीं और किनारे की ऊँची जमीन स्फटिक मणि की होती थी। ' बावड़ियों से थोड़ी दूर हटकर समवसरण के चारों ओर स्वच्छ जल, जलचरों एवं जलजों से युक्त परिखा होती थी। इसका भीतरी भाग लतावन से घरा होता था। वह लतावन, लताओं, झाड़ियों सभी ऋतुओं में पृष्पित होने वाले वृक्ष आदि से शोभायमान होता था।

लतावन के भीतर की ओर समवसरण को चारों ओर से घेरे हुए

सुवर्णमय कोट होता था। यह कोट मोती, मूंगा व पद्मरागमिणयों से जिटत एवं कल्पलताओं आदि से चित्रित होता था। कोट के चारों दिशाओं में रजत निर्मित चार बड़े-बड़े ऊँचे शिखरों व तीन खण्ड वाले गोपुरद्वार होते थे। इन गोपुरद्वारों पर भृंगार, कलश और दर्पण आदि एक सी आठ मंगल द्रव्य शोभित होते थे। ये द्वार आभूषणों से युक्त सौ-सौ तोरणों और पास में रखे ९ निधियों से युक्त होते थे। ६७

प्रत्येक दिशाओं के गोपुरद्वार के भीतरी मार्ग में दो-दो नाट्यशालाएँ होती थीं जो तीन खण्डों की होती थीं। इनमें देव कन्याय नृत्य करती थीं। ' नाट्यशाला से कुछ आगे चलकर दो धूपघट होते थे। धूपघटों से कुछ आगे चलकर मुख्य गिल्यों के बगल में अशोक, सप्तपर्ण, चम्पक व आम के वृक्षों व पुष्पों से युक्त चार-चार वनवींथियाँ होती थीं। उन वनों के भीतर कहीं त्रिकोणात्मक और कहीं चौकोर बावड़ियाँ होती थीं। इन वनों में कहीं कमलों से युक्त छोटे-छोटे तालाब, कहीं कृतिम पर्वत, कहीं दो-तीन खण्डों के मनोहर महल, कहीं कीड़ा मण्डप और कहीं अजायबघर बने होते थे। ' अशोक, सप्तपर्ण, चम्पक व आम्र वृक्षों के स्वामी उसी जाति के चैत्य वृक्ष होते थे जिनके मूल भाग में जिनेन्द्रदेव की चार प्रतिमाएँ होती थीं। सम्भवतः इन वृक्षों के मूल भाग में जिनेन्द्रदेव की प्रतिमा स्थापित होने के कारण ही इन्हें चैत्य वृक्ष के नाम से सम्बोधित किया गया। ' "

वन के अन्त में चारों ओर एक-एक सुवर्णमयो व रत्न जिटत वन वेदी होती थी। इस वन वेदी के गोपुरद्वार चांदी के बने हुए तथा अष्ट-मंगल द्रव्य, संगीत, वाद्य, नृत्य व रत्नमय तोरणों से सुशोभित होते थे। इत् वेदिकाओं के आगे सुवर्णमय स्तम्भों के अग्रभाग पर माला, वस्त्र, मयूर, कमल, हंस, गरुड़, सिंह, वृषभ, गज और चक्र से चिन्हित ध्वजाओं की पंक्तियाँ होती थी। प्रत्येक दिशा में एक ही प्रकार की १०८ ध्वजाएँ होती थीं। चारों दिशाओं में कुल चार हजार तीन सौ बीस ध्वजायें होती थीं। भै इन ध्वजाओं के उपरान्त पूर्ववत् चांदी का बड़ा कोट होता था जो गोपुरद्वारों, नौ निधियों, नाट्यशालाओं, धूपघट व कल्य-वृक्षों के वन से सुशोभित होता था। भै

कोट के गोपुरद्वारों के भीतर की ओर सुवर्ण व चन्द्रकान्तमणियों से निर्मित और अनेक प्रकार के रत्नों से चित्रित दो-तोन-चार अट्टालि-काओं व शिखरों से युक्त मकानों की पंक्तियाँ होतो थीं। महाविधियों के

मध्य भाग में नौ-नौ स्तूप होते थे। अत्यन्त ऊँचे पद्मराग मिणयों से निर्मित ये स्तूप तीर्थंकरों और सिद्धों की प्रतिमाओं से युक्त तथा छन्न एवं आठ मंगल द्रव्यों और ध्वजाओं से शोभित होते थे। <sup>७३</sup>

स्तूप के आगे स्फटिक मणि व नाना प्रकार के रत्नों से निर्मित सात खण्डों वाले चार गोपुरद्वारों से सुशोभित तीसरा कोट होता था। तीनों कोटों के गोपुरद्वारों पर गदा आदि से युक्त व्यन्तर, भवनवासी और कल्पवासी देव द्वारपाल के रूप में उपस्थित होते थे। उस कोट से लेकर पोठ पर्यन्त लम्बी ओर महावीथियों के अन्तराल में सोलह दीवारें होती थीं जो समवसरण के बारह सभाओं का विभाजन करती थीं। 🛰 उन दीवारों के ऊपर रत्नमय स्तम्भों पर आकाश स्फटिक मणि का बना श्रीमण्डप होता था । समवसरण में जिन तीन पीठों का निर्माण होता था उनमें प्रथम पीठ पर चार हजार धर्मचक्र, द्वितीय पर आठ प्रकार की महाध्वजाएँ तथा तृतीय पीठ पर श्रीमण्डप को सुशोभित करने वाला अनेक मंगलद्रव्यों सहित गन्धकुटी होता था जिस पर जिनेन्द्रदेव का सिहासन होता था। अप गन्धकुटी के आसपास बारह श्रीमण्डप होते थे जिसकी लम्बाई-चौड़ाई एक योजन होती थी। <sup>७६</sup> ये प्रत्येक दिशा में वीथिपथ को छोड़कर ४-४ भित्तियों के अन्तराल से तीन-तीन होते थे और उनकी ऊँचाई तीर्थं कर के शरीर की ऊँचाई से १२ गुनी होती थी। धर्मीपदेश के समय ये कोठे क्रमशः पूर्व से प्रदक्षिणा क्रम से—(१) गणधरों, (२) कल्पवासिनी देवियों, (३) आर्थिका व श्राविकाओं, ( ४ ) ज्योतिषी देवियों, ( ५ ) व्यन्तर देवियों, (६ ) भवन-वासिनी देवियों, (७) भवनवासी देवों, (८) व्यन्तर देवों, (९) ज्यो-तिषी देवों, (१०) कल्पवासी देवों व इन्द्रों, (११) चक्रवर्ती आदि मनुष्यों एवं (१२) गज सिंह आदि समस्त तीर्थंच जीवों के बैठने के लिए नियत होते थे।

श्रीमण्डप के बीचोबीच तीन पीठिकाओं के ऊपर गंधकुटी की रचना होती थी जिसका आकार चौकोर होता था। अन्तिम तीर्थंकर महावीर के गंधकुटी की ऊँचाई ७५ धनुष अर्थात लगभग ५०० फुट बतलाई गयी है। ७० गन्धकुटी के मध्य भाग में उत्तम सिंहासन होता था जिसपर विराजमान होकर तीर्थंकर अपना पहला धर्मोपदेश देते थे। गन्धकुटी चारों ओर लटकते हुए बड़े-बड़े मोतियों की झालरों एवं सुवर्णमयी मोटी व लम्बी जाली से सुशोभित होती थी। ऋषभदेव के गन्धकुटी को ६०० धनुष चौड़ी, उतनी ही लम्बी तथा चौड़ाई से कुछ अधिक ऊँची बताया गया है। <sup>७८</sup> गन्धकुटी के मध्य में स्थित सिहासन सुवर्ण निर्मित वझनेक प्रकार के रत्नों से जटित होता था। <sup>७९</sup>

इस प्रकार वीथिका, महावीथिका, कोट, धूलिशाल, नाट्यशाला, ध्वजाभूमि, चैत्यवृक्ष व स्तूप, श्रीमण्डप व गन्धकुटी से युक्त समवसरण सभा न केवल जैन परम्परा में धार्मिक महत्व का है बल्कि जैन स्थापत्य का भी एक उत्कुष्ट नमूना है। इन समवसरणों के मूर्त उदाहरण केवल ११वीं से १३वीं शती ई० के मध्य के कुम्भारिया (महावीर व शान्ति-नाथ मंदिर), विमलवसही एवं कैम्बे आदि श्वेताम्बर स्थलों पर ही मिले हैं। दिं।

समवसरणों के उत्कीर्णन में ऊपर वर्णित विशेषता एँ ही दरशाही गयी हैं। भिस्ती समवसरण तीन वृत्ताकार प्राचीरों वाले भवन के रूप में निर्मित हैं। इनके ऊपरी भाग अधिकांशतः मंदिर के शिखर के रूप में प्रदर्शित हैं। समवसरणों में पद्मासन में बैठी जिनों की चार मूर्तियाँ भी उत्कोर्ण रहती हैं। लांछनों के अभाव में समवसरणों की जिन मूर्तियों की पहचान सम्भव नहीं है। सामान्य प्रातिहार्यों से युक्त जिन मूर्तियों में कभी-कभी यक्ष-यक्षी भी निरुपित रहते हैं। प्रत्येक प्राचीर में चार प्रवेश-द्वार और द्वारपालों की मूर्तियाँ होती हैं। भित्तियों पर देवताओं, साधुओं, मनुष्यों एवं पशुओं की आकृतियाँ बनी रहती हैं। दूसरे और तीसरे प्राचीरों की भित्तियों पर सिंह-गज, सिंह-मृग, सिंह-वृषभ, मयूर-सर्व और नकुल-सर्व जैसे परस्पर शत्रुभाव वाले पशुओं के युगल अंकित होते हैं।

ग्यारहवीं शती ई० का एक खण्डित समवसरण कुम्भारिया के महा-वीर मंदिर की देवकुलिका में है। इस समवसरण के प्रत्येक प्राचीर के प्रवेशद्वीरों पर दण्ड और फलधारी द्विभुज द्वारपालों की मूर्तियाँ हैं। ग्यारहवीं शती ई० का एक उदाहरण मारवाड़ के जैन मंदिर से मिला है और सम्प्रति सुरत के जैन देवालय में प्रतिष्ठित है। विमलवसही की देवकुलिका में ल० बारहवीं शती ई० का एक समवसरण है। इसमें उम्मर की ओर चार ध्यानस्थ जिन मूर्तियाँ उत्कीण हैं। सभी जिनों के साथ यक्ष-यक्षी निष्पित हैं। बारहवीं शती ई० का एक अन्य समवसरण कैम्बे से मिला है। कुम्भारिया के शान्तिनाथ मंदिर की देवकुलिका में १२०९ ई० का एक समवसरण है। चार ध्यानस्थ जिन मूर्तियों के अतिरिक्त इसमें २४ छोटी जिन मूर्तियाँ भी उत्कीण हैं। पाँच और सात सर्पफणों के छत्रों से युक्त दो जिन मूर्तियाँ सुपार्श्व और पार्श्व की हैं।

# राजप्रासाद एवं सामान्य भवनः

जैन पुराणों में भवन निर्माण कला के सम्बन्ध में अनेक तथ्य प्राप्त होते हैं। पद्मपुराण व आदिपुराण में तीर्थं कर ऋषभदेव द्वारा शिल्प-कला की शिक्षा प्रजा को दिये जाने का उल्लेख है।<sup>८२</sup>

पद्मपुराण में नगर में निवास हेतु गृह, आगार (छोटे महल), प्रासाद (बड़े महल) तथा सद्म (बड़े महल) आदि शब्दों का प्रयोग आया है। दे इनकी चूने से पुताई की जाती थी। प महलों की भित्तियों पर काले, पीले, नीले, लाल एवं हरे इन पाँच रंगों के चूर्ण से बेलकूटे चित्रित किये जाते थे। शुभ एवं मांगलिक अवसरों पर द्वारों पर जल से परिपूर्ण कलश रखे जाते थे और मालाएं व अच्छे-अच्छे वस्त्रों द्वारा शोभार्थ उन्हें सुसज्जित करते थे। भ

जैन पुराणों में राजप्रासादों की विभिन्न विशेषताओं का उल्लेख मिलता है। हरिवंशपुराण में चन्द्रकान्त व पद्मराग—मणियों से युक्त व शंख के समान ब्वेत महरू का उल्लेख है जो नगर के मध्य में स्थित था। इसके द्वार के तोरण हीरे के और द्वार सुवर्ण तथा रत्नमय थे। उसके चारों ओर उसो के समान विस्तार वालें और भी बहुत से भवनों के होने का उल्लेख है। 🖰 हरिवंशपुराण में एक अन्य स्थल पर अनेक खण्डों, सुवर्णमय प्राकार तथा गोपुरों, मणिमय फर्श, अन्तःपुर वापिका तथा बाग आदि से विभूषित राजप्रासादों का वर्णन है। 💝 राजप्रासादों में ऊँचे-ऊँचे व सुवर्ण के कलश से युक्त शिखरों का निर्माण किया जाता था। " राजभवनों का मुख पूर्व दिशा की ओर होता था एवं इसमें अनेक प्रकार की गलियाँ, कोट, प्रांगार-गृह इत्यादि होते थे। राजभवन के चारों ओर चार दरवाजों, कोट व गोपुरद्वारों से मुशोभित बहुत बड़ा और चौकोर स्वयंवर-भहाभवन होता था। राजप्रासादों के धरातल पक्के व नीलमणियों से जटित होते थे ।<sup>८९</sup> राजा के दरबार में अनेक गोपुर, कोठ, सभाभवन, शालाएँ, कूट, प्रेक्षागृह तथा कार्यालय आदि का होना अनि-वार्य था । ° राजभवन में एक बाह्य दरवाजा और अन्दर जाकर मणि-मय घरातल से सुशोभित सभाभवन होता था । सभाभवन के मध्य में रत्नजटित स्तंभों से युक्त रत्नमण्डप होता था जिसपर रेशमी वस्त्रों के चंदोवे ताने जाते थे तथा मीतियों व मणियों से युक्त लम्बे-लम्बे फानूस लटकाये जाते थे। रत्नमण्डप में स्थित ऊँचें सिहासन पर राजा सुशोभित होता था। १९ राजप्रासाद ऊँचे होते थे और उनके शिखरों के अग्रभाग पर ध्वजाएँ फहराती थीं। <sup>९२</sup> राजमहरू श्रेष्ठ वृक्षों से युक्त उद्यानों में स्थित होते थे। <sup>९३</sup> राजभवन की भूमि को चाँदी तथा सुवर्ण के लेप से सुन्दर बनाया जाता था। <sup>९४</sup> राजप्रासादों के दरवाजे बड़े-बड़े रत्नों से जटित तथा विशाल आकार के होते थे। <sup>९५</sup> प्रासाद से संलग्न प्रमोदवन <sup>९६</sup> का निर्माण होता था जिसमें राजा अवकाश काल में अपने प्रियजनों के साथ मनोविनोद किया करता था।

## भवनों के प्रमुख अंग :

जैन पुराणों में विणित भवनों के उल्लेखों के आधार पर इनके निम्न-लिखित प्रमुख अंग माने जा सकते हैं—

- १. द्वार: प्रासाद के द्वार ऊँचे प्राकार तथा रंग-बिरंगे तोरणों से सुशोभित होते थे। इन पर देदीप्यमान बेलबूटे उकेरे जाते थे। उन पर देदीप्यमान बेलबूटे उकेरे जाते थे। उनके निर्माणार्थं काष्ठ, रत्न, मणि एवं सुवर्णं का प्रयोग किया जाता था। पट द्वार अभ्यान्तर एवं बाह्य दो प्रकार के होते थे। पट
- २. स्तम्भ : स्तम्भ भवनों के एक प्रमुख अंग थे जिनका निर्माण ईट व पत्थर के अतिरिक्त सुवर्ण तथा रत्नों से भी किया जाता था। १००
- ३. आस्थान-मण्डप: जैन पुराणों में आस्थान-मण्डप शब्द का प्रयोग मिलता है। भारत हुं चरित में इसको आस्थान, राजसभा, सभा तथा सभा-मण्डल की संज्ञा दी गयी है। राजा 'आस्थान-मण्डप' में बैठकर विचार-विमर्श करते थे। भारत
- ४. **अन्य मण्डप**: जैन पुराणों में लता-मण्डप, आस्थायिका, आहार-मण्डप, कुन्द-मण्डप तथा सन्नाह-मण्डप आदि का उल्लेख आया है। १०३ आहार-मण्डप का प्रयोग भोजन करने व सन्नाह-मण्डप आयुधशाला के रूप में शस्त्रास्त्र व वाद्य-यंत्र रखने के लिये प्रयुक्त होता था। १०४
- ५. सभा: पद्मपुराण में सभा के लिये सद्म शब्द का प्रयोग है। राजसभाओं के चारों ओर विशाल खुला मैदान होता था जहाँ बहुत से लोग बैठते थे। यह मैदान राजमहल से आवृत्त रहता था तथा इसके गवाक्षों से स्त्रियाँ सभा के कार्यकलापों का अवलोकन करती थीं। १०५
- ६. गवाक्ष: पद्मपुराण में गवाक्ष के लिये वातायन, जालक व मणि-जालक शब्द प्रयुक्त हुआ है। गवाक्ष जाल के समान व मणिजटित होता था। <sup>१०६</sup>

- ७. **वीधिका**ः यह एक लम्बी नहर होती थी जो राजमहलों से होती हुई गृहोद्यान तक जाती थी। इसके मध्य में क्रीड़ा-वापियाँ निर्मित की जाती थीं। उत्तम उद्यानों के मध्य स्थित, फूलों से सुशोभित, उत्तम सीढ़ियों से युक्त एवं कीड़ा के योग्य दीधिकाओं का उल्लेख पद्मपुराण में मिलता है। १०००
- ८. **धारागृह**ः राजप्रासादों में घारागृह होते थे जिसमें क**इ स्थानों** पर फव्वारें निर्मित होते थे। <sup>१०८</sup>

### भवन के प्रकार और स्वरूप :

जैन पुराणों में गृह या गेह, 10° प्रासाद, आगार, मन्दिर, अख्य, सद्म, वेश्म, निलय, चैत्य, कूट, विमान, जिनेन्द्रालय, शाला, पुष्करावर्त, गृह-कूटक, वैजयन्त-भवन, गिरिकूटक और सर्वतोभद्र नामक भवनों के उल्लेख मिलते हैं। 10° निर्माण व उपयोगिता की दृष्टि से पृथक होने के कारण ये अपना विशिष्ट स्थान रखते हैं।

आवास गृहों का निर्धारण व निर्माण सतर्कता पूर्वक स्थापत्य के सिद्धांतों और नैमिक्तिक विधानों के अनुरुप ही करने का उल्लेख हैं : उदा-हरणार्थ—गृह का अग्रभाग पृष्ठभाग से संकरा और नीचा होना उत्तम होता है । मुख्यद्वार पूर्व में, पाकशाला (दक्षिण-पश्चिम कोण) में, शयनगार दक्षिण में, शौचालय (नीहार स्थान) दक्षिण-पूर्व कोण में, कोषागार उत्तर में और धर्म स्थान उत्तर-पूर्व से होना चाहिये। आवासगृह का विस्तार गृहस्वामी की प्रतिष्ठा के अनुकूल होना चाहिये।

- १. गृह या गेह: गृह या गेह का एक ही अर्थ है। पद्मपुराण में गृह और वेश्म का प्रयोग प्रासाद के अर्थ में हुआ है। १९१२ आदिपुराण के अनुसार पक्के मकानों के शिखरों पर पताकाएँ फहराई जाती थीं तथा प्रत्येक घर में कमलों से युक्त वापिकाएँ होती थीं। १९१३ गृह के वातायन सद्भ की ओर खुलते थे और गृह की छत पर आलिन्द (झरोखे) होते थे। गृह के द्वार पर मकर, देव, मुनि, पशु-पक्षी, पुष्पलता, पल्लव, मत्स्य आदि की आकृतियाँ बनायी जाती थीं। १९४४
- २. सद्म : पद्मपुराण में सभा, वापिका, विमान तथा बाग-बगीचों से युक्त भवन को सद्म संज्ञा से सम्बोधित किया गया है। इसमें राज-भवन को राजसद्म कहा गया। १९५५
  - ३. वेडम: वेडम शब्द भी मृह का ही बोधक है।
- ४. **आगार**ः इसका प्रयोग भी गृह के ही अर्थ में हुआ है । पद्मपुराण में प्रसवागार का उल्लेख है ।<sup>९९६</sup>

अन्य देवी-देवता : २०५

५. आलय: आलय शब्द भी गृह से ही सम्बन्धित है।

६. स्नानागार : आदिपुराण में राजप्रासाद के अन्दर जीमूत नामक एक विशाल स्नानगृह का उल्लेख हे। १९७ यह लगभग १०० फीट लम्बा व ८० फीट चौड़ा होता था तथा इसका निर्माण राजमहल में पृथक ही किया जाता था। इसके मध्य में धारागृह १९८ तथा वापिका होती थी। १९९

७. **हर्म्यः** राजा या धनिक वर्गों के लिये निर्मित भव्य भवनों **को** हर्म्य कहा गया है। यह सात मंजिला होता था। <sup>१२०</sup>

८. प्रासाद: सामान्यतया 'प्रासाद' शब्द राजाओं के भवनों के लिये प्रयुक्त होता है परन्तु वास्तुशास्त्रीय परिभाषा में इसका प्रयोग देव मंदिर के लिये हुआ है। प्रसन्न कुमार आचार्य ने 'इन्साइक्लोपीडिया ऑब हिन्दू आर्कीटेक्चर' (पृ० ३६४) में प्रासाद शब्द का तात्पर्य आवास भवन एवं देव मन्दिर बताया है। '२' आदिपुराण में सब ऋतुओं में सुख देने वाले 'वैजयन्त', सब दिशाओं को देखने के लिये 'पिरिकूटक' और वर्षा ऋतु में निवास करने के लिये 'गृहकूटक' नामक राजमहलों का उल्लेख है। '१२ उपरोक्त विवरण से स्पष्ट होता है कि विभिन्न ऋतुओं व दिशाओं के अवलोकन आदि का ध्यान रखकर राज-प्रासादों का निर्माण किया जाता था। इन भवनों को घेरे हुए कोट और रत्नजटित तोरणों से युक्त गोपुर होते थे। भवन के अन्दर ही नृत्यशाला, भण्डार-गृह व स्नानगृह होते थे। '१२३

९, शाला या शालभवन : जैन पुराणों में यज्ञशाला, चन्द्रशाला, प्रेक्षकशाला, आतोद्यशाला (वादनशाला), नाट्यशाला, नृत्यशाला एवं चतुःशाला आदि का उल्लेख है। १२४ इनका पृथक्-पृथक् अस्तित्व होता था।

१०. कूटागार: जिन भवनों का निर्माण अनेक शिखरों से युक्त होता था, उन्हें कूटागार नाम से अभिहित किया गया है। राजाओं व धनिक वर्गों के लिये ही प्रायः इनका निर्माण होता था। कूटागार में ऊँची-ऊँचो सोढ़ियों का प्रयोग होता था। १२५

११. **पुष्करावर्त<sup>१२६</sup>ः** यह एक विशेष राजमहल था जिसका निर्माण ईंटों द्वारा होता था।

१२. भण्डार-गृह १२७ : विभिन्न सामग्री के संचयनार्थ एक विशिष्ट प्रकार के गृह का पृथक निर्माण किया जाता था जिसे भण्डार-गृह नाम से जाना जाता था।

#### पाद-टिप्पणी

- १. हीरालाल जैन, भारतीय संस्कृति में जैनधर्म का योगदान, पृ॰ २८३।
- २. वहीं, पृ० २८४।
- ३. देवी प्रसाद मिश्र, जैन पुराणों का सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० २५३।
- ४. आवश्यक चुर्णी २, पु० १७७।
- ५. मानसार, अध्याय २ ।
- ६. मयमत, अध्याय ५।
- ७. समरांगणसूत्रधार, पु० २३५ ।
- ८. देवीप्रसाद मिश्र, पू॰ नि, पु॰ २६५।
- ९. यू० पी० शाह, 'बिगिनिंग्स ऑव जैन आइकनोग्राफी', सं० पु० प०, अं० ९, प० २ ।
- १०. अमलानन्द घोष, जैनकला और स्थापत्य, माग ३, नई दिल्ली १९७५, पृ० ४६१, ५१५-५१६ ।
- ११. पजमचरिय ३७.६१; ९२.२६; ८०.१५; ४०.१६; ८.२०; ९.८७-८९; १०.४६-४७; ११.३।
- १२. आदिपुराण (जिनसेनकृत ), ४.९४।
- १३. 'चैत्यमायतन' तुल्ये । अमरकोश २.२.७ ।
- १४. देवी प्रसाद मिश्र पूर्व निरु, पूर्व २६९।
- १५. आदिपुराण ६.५६।
- १६. पद्मपुराण ९८.५८; ७.३३८; ३३.३३२ ।
- १७. पद्मपुराण २८.१००।
- १८. हीरालाल जैन, पू० नि, पू० ३१८ ।
- १९. पद्मपुराण ६७.१४-१५ ।
- २०. मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, पृ० १३।
- २१. हीरालाल जैन, पूर्व नि, पृर्व ३२०।
- २२. सी० जे० शाह, जैनिज्म इन नार्थ इण्डिया, छत्दन १९३२, पृ० १२७।
- २३. माहतिबन्दन तिवारी, पूर्व निव, पूर्व २१, ५२-७५ ।
- २४. होरालाल जैन, पू० नि०, पृ० ३२०।
- २५. बहीं, पु॰ ३२२।
- २६. वहीं, पृ० ३२४-२५ ।
- २७. पी० सो० नाहर, जैन इस्स्क्रियान्स, भाग १, कलकत्ता १९१८, पृ० २३९, लेख मं० ८९९ ।

- २८. एम॰ ए॰ ढाको, 'सम अर्ली जैन टेम्पल्स इन वेस्टर्न इण्डिया', म॰ जै॰ वि॰ गो॰ जु॰ चा॰, बम्बई १९६८, पृ॰ २९५-९६; एपी॰ इण्डिया, खण्ड-९, पृ॰ ४९-५१।
- २९. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्व निव, पुर २७।
- रै॰. कृष्णदेव, 'दि टेम्पुल्स आवि खजुराहो इन सेन्द्रल इण्डिया', ऐन्शिएण्ट इण्डिया, अं० १५, प्० ३५-६०।
- ११. एपि॰ इण्डिया, खण्ड-२, पु० २३२-४०।
- ३२. बी० बी० मिराशी, का० इं० इं०, खण्ड-४, भाय-१, पृ०१६१।
- ३३. हीरालाल जैन, पूर्व निरु, पर्व ३३८ ।
- रे४. हीरालाल जैन, पू० नि०, पू० ३३३।
- ३५. वहीं, पु० ३३९-४० ।
- ३६. अमलानन्द घोष, जैन कला और स्थापत्य, भाग--३, नई दिल्लो १९७५, पृ० ४४३-४६।
- ३७. वहीं, पूरु ४४७ ।
- ३८. वहीं, पृष्ट ५२०; प्रभाशंकर ओ० सोमपुरा, भारतीय शिल्प संहिता, बंबई १९७५, पृष्ट २०६।
- ३९. आदिपुराण ६.१८४।
- ४०. अमलानन्द घोष, पू० नि०, पू० ५१७-५२० ।
- ४१. बादिपुराण ६,१८०-१८८ ।
- ४२. आदिपुराण ५.१८५; ७.२७१-२७५ ।
- ४३. उत्तरपुराण ७५.४०३, ४०७-४०८।
- ४४. उत्तरपुराण ४८.१०७-१०८; हरिवंशपुराण ५.३५९ ।
- ४५. हरिवंशपुराण ५.३०-३१।
- ४६. हरिवंशपुराण ५.३५४-७२।
- ४७. पद्मपुराण ७१.४३-४८; ९५.३८-४२।
- ४८. प्रभाशंकर औ० सोमपुरा, पूर्व निव, पृव २०६।
- ४९. बादिपुराण १६.१९७; ४.७७; हरिवंशपुराण ५.३६४-३६५ ।
- ५०. हरिवंशपुराण २.७२।
- ५१. यू॰ पो॰ शाह, जैन रूपमण्डन, पृ॰ ९९; स्टडीज इन जैन आर्ट, बाराणसी १९५५, पृ॰ ८५-९५ ।
- ५२. त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र १.३.४२१-७७।
- ५३. आदिपुराण ३३.७३ ।
- ५४. होरालाल जैन, पू० नि०,•पृ० २९५।

- ५५. अमलानन्द घोष, पूर्व निव्, पृत्व ५४४ ।
- **५६. पद्मपुराण २.१३५-१५४**; २२.७७-३१२ ।
- ५७. हरिवंशपुराण ५७.१-१६१; २.६६-८७।
- ५८. आदिप्राण ३३.७४-१२४; २३.१८३-१९४।
- ५९, हरिवंशपुराण ५७.५-१० ।
- ६० आदिपुराण ३३.७५।
- ६१. हरिवंशपुराण ५७.१०-१९।
- ६२. हीरालाल जैन, पू० नि०, पृ० २९६-९७; आदिपुराण २२.९२-१०२।
- ६३. आदिपुराण २२,९३-९५; हरिवंशपुराण ५७.११-१२।
- ६४, आदिपराग २२.१००-१०२।
- ६५. आदिपराण २२.१०३-१०७; हरिवंशपुराण ५७.१९ ।
- ६६. आदिपुराण २२.१११-१२७; हरिवंशपुराण ५७.२१-२३ ।
- ६७. आदिपुराण २२.१२८-१४६; हरिवंशपुराण ५७.२४-२६।
- ६८. आदिपुराण २२.१४८-१५५; हरिवंशपुराण ५७.२७।
- ६९. आदिपुराण २२.१५६-१७६; हरिवंशपुराण ५७.२८-३७ ।
- ७०. त्रादिपुराण २२.१९९-२०१।
- ७१. आदिपुराण २२.२०५-२२०; हरिवंशपुराण ५७.४१-४७ ।
- ७२. आदिपुराण २२.२३९-२५२; हरिवंशपुराण ५७.४८-५३।
- ७३. ब्राढिपुराण २२.२५६-२६९; हरिवंशपुराण ५७.५४-५५ ।
- ७४. आदिपुराण २२.२७०-२७७।
- ७५. आदिपुराण २२.२८०; हरिवंशपुराण ५७.१४०-१४२ ।
- ७६. हरिवंशपुराण ७७.१४८-१६१; आदिपुराण २२.२८६।
- ७७, हीरालाल जैन, पूर्व निव, पुर्व २९७-२९८ ।
- ७८. आदिपुराण २२.१३-२४।
- ७९. झादिपुराण २२.२५-२८।
- ८०. मारुतिनन्दन तिवारी, पू० नि०, पृ० १५२-५४।
- ८१. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्णान्, पृष्णिकः, पृष्णिकः, यूष्णीकः शाहः, जैन कोन्जेकः फ्राम कैम्बे, ललितकला, अंष्णिकः, पृष्णिकः, पृष्णिकः, पृष्णिकः, पृष्णिकः, प्राप्णिकः, प्राप्
- ८२. पद्मपुराण ३.२५५; आदिपुराण १६.१२९-१८०।
- ८३. पद्भपुराण २८.५; ७.७७; ८.२६; २८.२० ।
- ८४. पद्मपुराण १२.३६६; आदिपुराण ४३.२४६।
- ८५. पद्मपुराण १२.३६७-३६८ ।
- ८६. हरिवंशपुराण ५.४०५-४०६।

८७. इसमें कृष्ण का महरू १८ खण्डों वाला बताया गया है। हरिवंशपुराण ४१.२०, **२**७-३० । ८८. उत्तरपुराण ५४.२८; आदिपुराण ४३.२०४-२१३ । ८९. आदिपुराण ४३.२०४-२१३; पर्मपुराण; ८३.१८ । ९०. पद्मपुराण ८३.४-८ ! ९१. आदिपुराण ४५.११६। ९२. पद्मपुराण ः १.११३; उत्तरपुराण ६३.३६९ । ९३. आदिपुराण ८,१९-२९। ९४. पद्मपुराण ८१.११२ । ९५. पद्मपुराण ८.११५; ७१.१८। 🗣 महापुराण ( पुष्पदश्तकृत ) ४७.९ । ९७. पद्मपुराण ३८.८३ । ९८. पद्मपुराण ६.१२४-१२७; हरिवंशपुराण ५.४०५-४०६ । ९९. पद्मपुराण ३.११७; आदिपुराण ४५.११६। १००. पद्मपुराण ८०.८। १०१. पद्मपुराण ३,१; ८.६०; महापुराण ३६.२००। **१०**२. वासुदेवशरण अग्रवाल, हर्षचरित एक सांस्कृतिक अध्ययन, पृ० **२०४** । १०३. महापुराण ४०.२९९। १०४, पद्मपुराण ८४.१४; २८.८७ । १०५. पद्मपुराण १२.१८१ । १०६. पद्मपुराण ३८.९६। १०७. पद्मपुराण ११.३२९; १९.१२२ । १०८. पद्मपुराण ८३.४२; आदिपुराण ८.२२। १०९ आदिपुराण ८.२८। ११०, पदमपुराण ५.१०३; ६.१२४-१३०; आदिपुराण ४६.२४५। १११. पद्मपुराण ८३.४१; २.३७; २.३९; ८०.६३; २.४०; ५३.२०३; २.४०; ६७.१५; ११२.३२; ११२.३४; ९५.३७; ६८.११; आदिपुराण ७.२०९; **३७.१५०-१५१; ३७.१४७; ३७.१४९; ३७.१४६**। ११२. अमलानन्द घोष, पू० नि०, पू० ५१३-५१५ । ११३. पद्मपुराण ५३.२६४-२६६ । ११४. आदिपुराण ४.११०-१११।

**११५.** महापुराण ( पुष्पदन्त ) ४६.२४५ । **११६. पद्मपुराण ५३.२**०२; **६**५.**९**; ६.**६५ ।** 

- ११७. पद्मपुराण ३.१७२।
- ११८. बादिपुराण ३७.१५२।
- ११९. गर्मी को नष्ट करने का स्थान—आदिपुराण ३७.१५० ।
- **१**२०. देवी प्रसाद मिश्र, पू० नि०, पृ० २६७ ।
- १२१. वहीं ।
- १२२. द्विजेन्द्रनाय शुक्ल, भारतीय स्थापत्य, पृ० २१३ ।
- १२३. आदिपुराण ३७.१४७-१५०।
- १२४. बादिपुराण ३७.१४९-१५२।
- १२५. पद्मपुराण ३५.९; १४-१३१; ९५.४६; ६७.११; ८३.१८; आदिपुराण ३३.८२; ३७.१४९।
- १२६. आदिपुराण २२.२६०।
- १२७. आदिपुराण ३७.१५१।
- १२८. आदिपुराण ३७.१५१।

#### अष्टम अध्याय

# सांस्कृतिक जीवन

भारतीय संस्कृति में सत्य और शिव के साथ ही सुन्दर को भी महत्त्व दिया गया है। भारतीय धर्म और दर्शन के सौन्दर्यबोध के कारण ही सत्य, शिव और सुन्दर तीनों की एकात्मकता स्थापित हुई। इसी कारण प्रसंग चाहे उपास्य देवों का हो या अप्सराओं या नायिकाओं का या फिर सामान्य स्त्री-पुरुषों का, सभी के सन्दर्भ में उनके आन्तरिक या आध्यात्मिक स्वरूप और शिवत के साथ ही बाह्य स्वरूप या रूप पक्ष की महत्ता को भी स्वीकार किया गया। फलतः मूर्त अभिव्यक्ति के सभी माध्यमों एवं साहित्य को विभिन्न विधाओं में देव, मानव, पशु एवं वनस्पति जगत को सुन्दर बताया और दिखाया गया। जैन साहित्य और कला भी इसका अपवाद नहीं है। इसी कारण धर्म और दर्शन से सम्बन्धित चर्च के साथ ही जैन ग्रन्थों में सांस्कृतिक जोवन के विविध पक्षों और अपने आसपास के परिवेश के प्रति जागरकता और सौन्दर्य-बोध का भाव भी उजागर हुआ है। इस दृष्टि से महापुराण निःसंदेह एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है।

धर्म और दर्शन यद्यपि प्राचीनकाल से ही भारतीय संस्कृति के मुख्य आधार-स्तम्भ रहे हैं किन्तु जीवन और उसके भौतिक साधनों से भी मनुष्य को सर्वदा लगाव रहा है। सुनियोजित नगर, सुसिन्जित राज-सभायें, वादक, नर्तंक, विविध आकार-प्रकार के वस्त्र, आभूषण और केशिवन्यास आदि भारतीय जीवन और संस्कृति के प्रतीक थे। आदिम अवस्था में जब मनुष्य की आवश्यकतायें अत्यन्त सीमित थीं और उसके जीवन का एकमात्र आधार आखेट था, मनुष्य प्रकृति द्वारा प्रदत्त सामग्रियों से ही अपना शृंगार करता था और अपने वस्त्र एवं आभूषणों की आवश्यकता को पूर्ण करता था। मनुष्य की आवश्यकता और भारतीय संस्कृति के प्रति उसके लगाव ने ही तत्सम्बन्धी कलाओं को जन्म दिया। परिणामस्वरूप वस्त्रों की कताई-बुनाई, आभूषणों के निर्माण, केशों की विभिन्न शैली में रचना, पुष्पों की माला, अनुलेप, सुगंधि, नृत्य-संगीत आदि से सम्बन्धित कलाओं का जन्म हुआ। भे

वस्त्र और आभूषण आदि का सौन्दर्य वृद्धि के लिये प्राचीनकाल से ही प्रयोग होता रहा है किन्तु इसके महत्त्व के कुछ अन्य कारण भी रहे हैं। इनमें मांगलिक, रोग निवारक एवं स्वास्थ्यवर्धक तथा भाग्योदय में सहायक और बाधाओं को दूर करने की क्षमता वाला होने तथा अनेक चमत्कारिक मोह-मायावी शक्तियों का आधार होने का परम्परागत विश्वास भी प्रमुख रहा है। एलोरा की गुफा सं० ३३ के मुखमण्डप (पूर्वी) के एक स्तम्भ पर कामदेव की मूर्ति देखी जा सकती है जिसमें त्रिभंग में खड़े देवता के हाथों में इक्षुधनु एवं पृष्पबाण प्रदिश्त हैं जो तत्कालीन विषय मुख की प्रवृत्ति और भौतिक जगत के विविध वस्त्रा-भूषणों एवं प्रसाधन आदि के महत्त्व को अभिव्यक्त करते हैं। ज्ञातव्य है कि निवृत्तिमार्गी जैनधर्म में युग की आवश्यकता के अनुरूप लगभग ८वीं शती ई० में बाह्मण धर्म और कला परम्परा के अनुरूप नियंत्रित भाव के साथ भौतिक जगत् एवं काम के महत्त्व को भी स्वीकार किया गया। हरि-वंशपुराण में एक ऐसे जिन मन्दिर का सन्दर्भ आया है जिसमें सम्पूर्ण प्रजा के कौतुक के निमित्त कामदेव और रित की मूर्ति बनवायो गयी थी। यह जिन मन्दिर कामदेव मन्दिर के नाम से प्रसिद्ध था (२९.१-५)।

प्रस्तुत अध्याय में महापुराण के साथ-साथ जैन एवं जैनेतर ग्रन्थों की सामग्री के आधार पर तत्कालीन सांस्कृतिक जीवन प्रस्तुत करने का प्रयास किया गया है। तुलनात्मक विवेचन के लिये आवश्यकतानुसार पुरातात्त्विक साक्ष्यों का भी उपयोग किया गया है। सांस्कृतिक जीवन के अध्ययन की दृष्टि से मुख्यतः आभूषण, वस्त्र, प्रसाधन व केशविन्यास तथा नृत्य-संगीत आदि का विवेचन किया गया है। एलोरा की जैन गुफाओं में ऐन्द्रिकता का भाव व्यक्त करने वाले आर्लिंगनबद्ध और चुम्बन की मुद्रा में कुछ स्त्री-पुरुष युगलों की आकृतियाँ भी बनी हैं। साथ ही अम्बिका एवं पद्मावती यक्षी तथा बाहुबली को मूर्तियों के साथ दो विद्याधिरयों की आकृतियों में भी आकर्षक देहयष्टि तथा अलंकृत मुकुट, विविध शैली के हार, केयूर आदि आभूषण तथा वस्त्र सज्जा की विविधता तत्कालीन वस्त्राभूषणों के सुन्दर उदाहरण हैं।

### आभूषण:

आभूषण श्रृंगार के आवश्यक उपकरण हैं। श्रृंगार की प्रबल भावना के कारण हो आभूषणों का निर्माण तथा उसका निरन्तर विकास व परिष्कार हुआ। मानव की सहज श्रृंगार-प्रवृत्ति की अभिव्यक्ति के

सांस्कृतिक जीवन : २१३

माध्यमों में आभूषण सर्वाधिक महत्वपूर्ण रहा है। यही कारण है कि विश्व की सभी सभ्यताओं में आभूषणों को धारण करने की परम्परा प्रारम्भ से ही सभी वर्गों और जातियों में मिलतो है। आभूषण नख से शिख तक के सभी अंगों में धारण किये जाते रहे हैं, किन्तु इसके लपा-दान का चुनाव समय, परिस्थिति, रुचि एवं आर्थिक तथा सामाजिक स्थितियों के आधार पर होता रहा है। यही कारण है कि घास, पत्ती, पुष्प, हड्डी एवं शीशे से लेकर कांसे, पीतल, चाँदी, सोने एवं रत्नों आदि तक के आभूषणों का निर्माण होता रहा है।

जैन पुराणों में शारीरिक सौन्दर्य की अभिवृद्धि के लिए विभिन्न प्रकार के आभूषण धारण करने का उल्लेख है। उत्तरपुराण में कुलवती नारियों द्वारा अलंकार धारण करने का उल्लेख है। उत्तरपुराण में कुलवती नारियों द्वारा अलंकार धारण करने का उल्लेख है। उत्तरपुराण में आभूषणों से अलंकत होने के लिये 'अलंकरणगृह' तथा 'श्रीगृह'" का उल्लेख महत्त्वपूर्ण है। उत्तरपुराण में भोग-भूमि काल में भूषणांग तथा मालांग जाति के ऐसे वृक्षों का उल्लेख है जो क्रमशः न्पूर, बाजूबन्ध, रुचिक, अंगद, मेखला, हार व मुकुट तथा विविध ऋतुओं के पुष्पों से निर्मित मालाएँ तथा कर्णफूल इत्यादि प्रदान करते थे। आदिपुराण की यह अवधारणा स्पष्टतः भारतोय परम्परा की पूर्ववर्ती कल्पवृक्ष की परिकल्पना तथा शुंग-कुषाणकालीन (भरहुत, सांची, मथुरा) ऐसे कल्पवृक्षों के शिल्पांकन से प्रभावित है जिनमें विभिन्न प्रकार के आभूषणों और वस्त्रों को कल्पवृक्ष से लटकते हुए दिखाया गया है। ज्ञातव्य है कि दिगम्बर परम्परा के पूर्वग्रन्थ तिलोयपण्णित्त (१.४.३४२-३५४) में कल्पवृक्षों की सूची में भूषणांग एवं मालांग के भी नाम दिये हैं।

# आभूषण निर्माण के उपादानः

जैन पुराणों में आभूषणों का निर्माण रजत, स्वर्ण तथा मणि आदि से होने का सन्दर्भ मिलता है। उत्तरपुराण में स्वर्ण को अग्नि में तपाकर शुद्ध करने के उपरान्त ही उससे आभूषण बनाने का उल्लेख है। समुद्र में महामणि के बढ़ने का भी उल्लेख मिलता है। रत्नजटित स्वर्णाभूषणों को रत्ना-भूषण कहा जाता था। जैन पुराणों में विभिन्न मणियों का सन्दर्भ मिलता है जिनका प्रयोग अधिकांशतः आभूषणों के निर्माण में किया जाता था। इनमें चन्द्रकान्तमणि, सूर्यकान्तमणि, हीरा, वैदूर्यमणि, कौस्तुभमणि, मोती, इन्द्रमणि १०, जात्यंज्जय (कृष्णमणि), पद्मराग-

मिल, हैंम (पीतमिण), मुक्ता (इवेतमिण), १९ गोमुखमिण, स्फिटिक-मिण, मरकतमिण, पद्मरागमिण १२ तथा प्रवाल १३ जैसे मिणयों के उल्लेख मिलते हैं। इनमें से कुछ मिणयों का बाहर से आयात भी किया जाता था। १४

# आभूषणों के प्रकारः

स्त्री व पुरुष दोनों द्वारा समानरूप से धारण किये जाने वाले विभिन्न आभूषण सिरोभूषण, कर्णाभूषण, ग्रीवाभूषण, कराभूषण, कटि-आभूषण तथा पादाभूषण थे। प्रत्येक आभूषण के विविध प्रकार प्रचलित थे जिनका अंगानुसार वर्णन यहाँ अपेक्षित है।

# शिरोभूषण:

सिर को भूषित करने वाले आभूषणों में मुख्यतः मुकुट, किरीट, चूड़ामणि, मौलि, सीमन्तकमणि, अवतंस, कुन्तली व पट्ट का जैन पुराणों में उल्लेख मिलता है।

- (क) मुकुट १५ मुकुट देव आकृतियों, राजा और सामंत तीनों के मस्तक का प्रमुख आभूषण था। दीक्षापूर्व तीर्थंकर भी मुकुट धारण करते थे। १६ देव आकृतियों द्वारा धारण किये गये मुकुट के अग्रभाग पर मिणयाँ लगी होती थीं। १० निःसन्देह मुकुट का प्राचीनकाल में अत्यधिक महत्त्व था और विशेषतः इसका प्रचलन राजपरिवारों में ही था। विभिन्न प्रकार के मुकुट के उदाहरण ९वीं-१०वीं शती ई० के देवगढ़ (मिन्दर-१२), एलोरा तथा ११वी-१२वीं शती ई० के सतना, शहडोल व विमल-वसही (आबू, राजस्थान) की अम्बिका, चक्रेश्वरी एवं पद्मावती यक्षियों की मूर्तियों में देखे जा सकते हैं। १८
- (स) किरोट<sup>18</sup>—किरीट का निर्माण स्वर्ण से होता था। चक्रवर्ती व महान सम्राट भी इसको धारण करते थे। यह प्रतिभाशाली सम्राटों की महत्ता का सूचक था! जैन यक्षी चक्रेश्वरी की मूर्तियों में किरीटमुकुट का अंकन सभी स्थलों पर मिलता है। ज्ञातन्य है कि ब्राह्मण परम्परा में विष्णु एवं सूर्य की मूर्तियों में सर्वदा किरीटमुकुट ही दिखाया गया है।
- (ग) किरीटी<sup>२०</sup>—िकरीटी का निर्माण स्वर्ण व मिणयों द्वारा होता था। यह किरीट से कुछ छोटा होता था तथा स्त्री व पुरुष दोनों ही इसे धारण करते थे। स्त्रियों में प्रचिलत किरीटी के उदाहरण हुम्मच (कर्नाटक) के जैन मन्दिर से प्राप्त १०वीं शती ई० की अम्बिका एवं

सांस्कृतिक जीवन: २१५

अनतूर (चिकमंगलूर, कर्नाटक) से प्राप्त रू० १२वीं शती ई० की पद्मावती यक्षी की आकृतियों में स्पष्टतः देखे जा सकते हैं। २१

- (श) चूड़ामणि<sup>२२</sup>—इसका प्रयोग देवों, राजाओं एवं सामतों द्वारा किया जाता था। चूड़ामणि के मध्य में मणि का होना आवश्यक था। आदिपुराण में चूड़ामणि के साथ चृड़ारत्न शब्द भी प्रयुक्त हुआ है।<sup>२३</sup> वस्तुतः दोनों शब्द एक-दूसरे के पर्यायवाची हैं।
- (ङ) मौिल<sup>२४</sup>—वासुदेव शरण अग्रवाल के अनुसार केशों के उत्पर के गोल स्वर्णपट्ट मौिल हैं। <sup>२५</sup> पद्मपुराण के समान आदिपुराण में भी रत्नसय, स्वर्णसूत्र में परिवेष्ठित एवं मालाओं से युक्त मौिल का उल्लेख मिलता है। यद्यपि मौिल का स्थान किरीट के बाद था किन्तु मस्तक के आभूषणों में यह महत्त्वपूर्ण था।
- (ज) सीमन्तकमणि<sup>२६</sup>— स्त्रियाँ सीमन्तकमणि अपने सीमन्त में धारण करती थीं। आज माँगटीका के रूप में इसका प्रचलन देखा जा सकता है जिसे विवाहिता स्त्रियों के लिए सौभाग्य का सूचक माना गया है।
- (छ) अवतंस<sup>२७</sup>—युवराजों में अवतंस धारण करने का प्रचलन था। अन्य मुकुटों से यह अधिक सुन्दर होता था। मुख्यतः पुष्पों से ही इसका निर्माण किया जाता था। इसका आकार किरोट और मुकुट से छोटा होता था।
- (ज) कुन्तली <sup>२८</sup>—किरीट के साथ ही कुन्तलों का भी उल्लेख मिलता हैं। सम्भवतः आकार में कुन्तली किरीट से बड़ा होता था। इसे कलंगी के रूप में केश में लगाने की प्रथा थी। केवल उच्चवर्ग के स्त्री-पुरुषों में ही इसका प्रचलन था।
- (म) पट्ट<sup>२९</sup>--बृहत्संहिता में पट्ट का स्वर्णेनिर्मित होना आवश्यक माना गया है तथा इसके पाँच प्रकार बताये गये हैं--राजपट्ट (तीन शिखाएँ), महिषीपट्ट (तीन शिखाएँ), युवराजपट्ट (तीन शिखाएँ), सेनापितपट्ट (एक शिखा) तथा प्रसादपट्ट (शिखाविहीन)<sup>30</sup>। सामान्यतया पट्ट उष्णीष के ऊपर बाँधा जाता था।

# कर्णाभूषण :

कानों में विभिन्न प्रकार के आभूषण धारण करने की परम्परा प्राचीनकाल से चली आ रही है। समय के अनुसार केवल इनके उपा-दानों में अन्तर रहा है। कर्णाभूषणों के निर्माण के लिये सामान्यतः

स्वर्ण, रजत, विभिन्न रत्नों, मणियों एवं पुष्पों आदि का प्रयोग होता था। स्त्रियों व पुष्पों दोनों दोनों में कर्णाभूषण का समानरूप से प्रचलन था। केवल उनके आकार-प्रकार में भिन्नता दिखायी देती है। स्त्रियों के कर्णाभूषणों में विविधता भी दिखायी देती है। पुष्प सामान्यतया कुण्डल धारण करते थे जबिक स्त्रियां कर्णाभूल, कुण्डल, कनककमल व अवतंस पहनती थीं। कर्णाभूषण का निर्माण पत्रांकुर, छोटो पत्तियों, पुष्पों व हाथो दाँत से भी हाता था। अप जैन पुराणों में कर्णाभूषणों के विभिन्न प्रकारों का सन्दर्भ मिलता है।

- (क) कुण्डल ३२ कुण्डल अति लोकप्रिय कर्णाभूषण था। आहिपुराग में क्योलों तक लटकने वाले व मकर की आकृति से चिन्हित रत्नमयी कुण्डलों का उल्लेख है। ३३ राजकुल के शिशुओं को भी मणिमय
  कुण्डल पहनाये जाते थे। सामान्य स्त्रियाँ कर्णमणियों से बने हुए कुण्डल
  पहनती थीं। ३४ केवल साहित्य में ही नहीं, मूर्त उदाहरणों में भी ऐसे
  कर्णाभूषणों के उदाहरण मिलते हैं। देवगढ़ की सर्वानुभूति यक्ष (१०वीं
  शती ई०) की आकृति के कानों में इस प्रकार के कुण्डल देखे जा सकते
  हैं। ३५ रतन एवं मणिजटित कुण्डल के विभिन्न नामों के उल्लेख जैन
  पुराणों में मिलते हैं, उदाहरणार्थ मणिकुण्डल, रत्नकुण्डल, मकराकृत
  कुण्डल, कुण्डली, मकरांकित कुण्डल आदि। ३६ समराइच्चकहा ३७, यशस्तिलक ३८ एवं अजन्ता की चित्रकला में इनके उल्लेख और अंकन
  मिलते हैं।
- (स) अवतंस<sup>3 ९</sup>—पुराणों में पुष्पों एवं कोमल पत्तों से बने अवतंस के उदाहरण मिलते हैं। पद्मपुराण में इसके लिये चंचलावतंस नाम आया है। कुमारसम्भव में शिव के पीछे चलती हुई स्त्रियों के कर्णावतंस हिलते हुए बताये गये हैं। <sup>४०</sup> सम्भवतः यह वर्तमान झुमके जैसा लटकता कर्णाभूषण था।
- (ग) कर्णफूल भी-अधिकांश, स्त्रियाँ कर्णफूल ही घारण करतीं थीं। हर्षचिरत में राजाओं द्वारा कर्णफूल पहनने का उल्लेख है। ४२ आदि-पुराण में स्वर्ण के अतिरिक्त पत्तों व धान की बालियों से निर्मित कर्णफूल का भी उल्लेख है जिन्हें स्त्रियाँ धारण करती थीं। ४३

### कष्ठाभूषण :

स्त्री व पुरुष दोनों ही गले में विभिन्न प्रकार के आभूषण धारण करते थे। गले में धारण करने वाले आभूषणों की प्राचीनता हड़प्पा तथा मोहनजोदड़ो से प्राप्त विभिन्न हार व हंसली आदि से सिद्ध होती है। उप हार गले का प्रमुख आभूषण था जिसके विविध प्रकार, एका-वली, हारशेखर, हारयिंद, अढ्ढहार (अर्थंहार), लम्बहार, निद्यौत-हार तथा रत्नावली आदि थे। उप जैन पुराणों के अनुसार गले के आभूषणों का निर्माण स्वर्ण, मुक्ता तथा रत्नों से होता था। मुक्ता, मिण तथा रत्नों से युक्त हार को अधिकांशतः देव तथा राजा ही धारण करते थे। मोतियों का हार नगर की स्त्रियाँ तथा स्वर्णनिर्मित माला ग्रामीण स्त्रियाँ पहनती थीं। अधिकांशित विभिन्न कण्ठाभूषण निम्नवत् हैं—

- (क) **यष्टि**—लड़ियों के समूह को यष्टि कहा गया है। आदिपुराण में शीर्षेक, उपशीर्षक, अवघाटक, प्रकाण्डक तथा तरल-प्रबन्ध नामों से यष्टि के पाँच भेद बताये गये हैं। ४७
  - (१) शीर्षक —शीर्षक के मध्य में एक स्थूल भोती होतो थी। ४८
- (२) **उपज्ञोर्षक—इ**सके बीच में क्रमशः बढ़ते हुए तीन मोती होते थे। ४९
- (२) अवघाटक-अवघाटक के मध्य में एक मणि और उसके दोनों ओर क्रमशः छोटे हॉते हुए छोटे-छोटे मोतो लगे होते थे। १९०
- (४) प्रकाण्डक -- इसके बोच-बीच में क्रम से बढ़ते हुए पाँच मोती लगे होते थे।
- (५) तरल प्रतिबन्ध-तरल प्रतिबन्ध यिष्ट में सब स्थानों पर एक समान मोती लगे होते थे। <sup>५९</sup>

श्चादिपुराण में एकावली, रत्नावली तथा अपवर्तिका नामों से मणि-युक्त यिष्टियों के अन्य तीन भेदों का भी उल्लेख मिलता है।<sup>५२</sup>

इसके अतिरिक्त उपर्युक्त पाँच प्रकार के याष्टियों के मणिमध्या तथा शुद्धा भेद से दो और विभेद मिलते हैं—

मिणमध्या यिष्ट — मणिमध्या यिष्ट के मध्य में एक मणि लगा होता था। मणिमध्या यिष्ट को सूत्र तथा एकावलो भी कहा गया है। मणि-मध्या यिष्ट के सुवर्ण व मणियों से चित्र-विचित्र होने पर उसे रत्नावली नाम दिया गया। इसके अतिरिक्त जिस मणिमध्या यिष्ट को किसी निश्चित प्रमाण वाले सुवर्ण मणि, माणिक्य और मोतियों के मध्य अन्तर देकर गूँथा जाता था उसे अपवीतिका कहा गया है। भे इस प्रकार के

मणिमध्या का उल्लेख कालिदास के रघुवंश और मेघदूत में भी हुआ है।<sup>९४</sup>

**बुद्धा यष्टि**---मणिरहित यष्टि को बुद्धायष्टि के नाम से अभिहित किया गया है। <sup>५५</sup>

- (ख) हार "--आदिपुराण में यिष्ट अर्थात् लड़ियों के समूह को हार कहा गया है। हार में शुद्ध एवं कान्तिमान रत्नों का प्रयोग किया जाता था। मुक्ता निर्मित माला मुक्ताहार कहलाती थो। आदिपुराण में मुक्ताहार (मोतियों की माला), एकावला हार (एक लड़ी का हार) तथा नक्षत्र-माला (सत्ताइस मोतियों का हार) का उल्लेख आया है। "के केवल साहित्य हो नहीं मूर्त उदाहरणों से भी इनके प्रचलन की पुष्टि होती है। देवगढ़ व एलोरा से प्राप्त १०वीं शती ई० की अंबिका यक्षी एवं सर्वानुभूति यक्ष की मूर्तियों में मुक्ताहार तथा एकावली का अंकन मिलता है। हार बनाने के लिये धागे में मोतियों तथा रत्नों को गुंधित किया जाता था। "ल लड़ियों की संख्या के घटने-बढ़ने के आधार पर हार के ११ भेदों का उल्लेख भी आदिपुराण में मिलता है। ज्ञातव्य है कि प्रारम्भिकतम हारों का सन्दर्भ कौटिल्य के अर्थशास्त्र में प्राप्त होता है। " किन्तु आदिपुराण एवं अर्थशास्त्र में वींणत हारों की लड़ियों की संख्या में कहीं-कहीं अन्तर भी मिलता है। आदिपुराण में वींणत हार के निम्न-लिखत प्रकार हैं—
- (१) **इन्द्रच्छन्द हार :** १००८ लड़ियों वाले हार को इन्द्रच्छन्द हार कहा गया है । इस हार को अन्य हारों की तुलना में श्रेष्ठ माना गया है तथा इसे इन्द्र, जिनेन्द्र एवं चक्रवर्ती सम्राटों द्वारा धारण क**रने** योग्य बताया गया है।<sup>६०</sup>
- (२) **विजयच्छन्द हार**ः ५०४ लड़ियों वाले **हार** को विजयच्छन्द हार कहा गया है। इसे अर्धचक्रवर्ती पुरुष धारण करते थे।<sup>६९</sup>
  - (३) हार : इसमें १०८ लड़ियाँ होतो थीं। ६२
- (४) **देवच्छन्द हार**ः मोतियों के ८१ लड़ियों वाले हार को देवच्छन्द कहा गया है।<sup>६३</sup>
- (५) **अर्धहार:** ६४ लड़ियों वाले हार को अर्धहार की संज्ञा प्रदान की गयी।<sup>६४</sup>
- (६) **रश्मिकलाप हार**ः इसमें मोतियों की ५४ लड़ियाँ होती थीं। इसकी मोतियों से अपूर्व रश्मि निस्सरित होने का उल्लेख है।<sup>६५</sup> अतः यह नाम सार्थंक प्रतीत होता है।

सांस्कृतिक जीवन : २१५

- (৩) **गुच्छ हार** : मोतियों की ३२ लड़ियों वाला हार गुच्छ **हार** था।<sup>६६</sup>
- (८) **तक्षत्रमाला हार**ः इसमें २७ लड़ियाँ होती थीं। इसकी मोतियाँ अश्विनी, भरणी आदि नक्षत्रावली की शोभा का उपहास करने वाली बतायी गयी हैं। <sup>६७</sup> इस हार की आकृति भी नक्षत्रमाला के समान होती थी।
- (९) **अधंगुच्छ हार**ः मोतियों की २४ लड़ियों के हार को अ**धंगुच्छ** हार कहा गया है।<sup>६८</sup>
- (१०) **माणव हार**ः माणव हार में मोती की कुल बीस लड़ियाँ होती थीं।<sup>१९</sup>
- (११) अधंमाणव हार: १० लड़ियों के हार को अधंमाणव हार कहा गया है। इसके मध्य में जब मणि लगा होता था तो यही हार फलकहार कहलाता था। इसी फलकहार में जब सोने के तीन फलक ( सुवर्ण के गोल दाने) लगे होते थे तो वह सोपान तथा जिसमें सोने के पाँच फलक लगे होते थे वह मणिसोपान कहलाता था। सोपान नामक हार में केवल सुवर्ण के ही फलक होते थे जबिक मणिसोपान नामक हार में रत्नजित सुवर्ण के फलक लगे होते थे। उ०

उपरोक्त हारों के मध्य में जब मणि लगा होता था तब उनके नामों के साथ 'माणव' शब्द जोड़ दिया जाता था। उदाहरणार्थं इन्द्रच्छन्द-माणव, विजयच्छन्दमाणव, हारमाणव इत्यादि। इसी प्रकार उपरोक्त ११ प्रकार के हारों में प्रत्येक के साथ यिंट के ५ प्रकारों शीर्षंक, उपरोर्षक, अवघाटक, प्रकाण्डक एवं तरल प्रतिबन्ध को भी सम्मिलित कर लिया जाय तो कुल मिलाकर हार के ५५ प्रकार प्राप्त होते हैं। १९१

नेमिचन्द्र ने इन्द्रच्छन्द, विजयच्छन्द, देवच्छन्द, रिह्मकलाप, गुच्छ, नक्षत्रमाला, अर्धगुच्छ, माणव, अर्धमाणव, इन्द्रच्छन्दमाणव तथा विजयच्छन्दमाणव के भेद से यिष्ट के ११ भेदों का उल्लेख किया जो असंगत प्रतीत होता है।<sup>७२</sup>

### (ग) गले के अन्य आभूषण :

जैन पुराणों में जिन अन्य कण्ठाभूषणों का उल्लेख मिलता है वे निम्नलिखित हैं—

कण्डमालिका<sup>७३</sup> : इसे स्त्री व पुरुष दोनों ही धारण करते थे।

कण्ठाभरण<sup>७४</sup> : यह पुरुषों द्वारा भारण किया जाता था तथा रत्न-जटित होता था।

स्त्रक<sup>७५</sup>: इसका निर्माण पुष्प, स्वर्ण, मुक्ता तथा रत्नों द्वारा होताथा।

कांचनसूत्र : यह सुवर्ण या रत्नयुक्त कण्ठाभूषण था। इनके अतिरिक्त ग्रैवेयक क, हारलता, हारवल्ली, हारवल्लरी क, मणिहार क, हाटक क, मुक्ताहार के, कण्ठिका तथा कण्ठिकेवास क क क अन्य आभूषण थे। कण्ठिकेवास को देवी प्रसाद मिश्रा ने लाख की बनी हुयी कण्ठी और गले के ऊपर विणत आभूषणों में इसे निम्न कोटि का बताया है। द स्वर्ण, मोती, मणि तथा रत्न युक्त कण्ठाभूषणों के अतिरिक्त सन्तानक, पारिजात तथा अन्य प्रकार के पुष्पों की मालाओं से भी सीन्दर्य वृद्धि की जाती थी। द

### कराभूपण:

अंगद, केयूर, वलय, कटक तथा मुद्रिका हाथ के प्रमुख आभूषण थे जिनका स्त्री-पुरुष दोनों में समान रूप से प्रचलन था। इन सभी करा-भूषणों के आकार-प्रकार में स्पष्टतः अन्तर मिलता है। पुरुषों में ये आभूषण सादे होते थे किन्तु स्त्रियों द्वारा धारण किये जाने वाले इन आभूषणों में खंघर लगे होते थे। <sup>८६</sup>

- (क) अंगद: अंगद पीछे की ओर बाँधकर पहना जाने वाला आभू-षण था जिसे स्त्री-पुरुष समान रूप से धारण करते थे। क्षीरस्वामों ने केयूर और अंगद की व्युत्पत्ति बताते हुए लिखा है—'के बाहूशीर्षे यौति केयूरम्' अर्थात् जो भुजा के ऊपरी छोर को सुशोभित करे उसे केयूर कहते हैं और 'अंग दयते अंगदम' अर्थात् जो अंग को निपीड़ित करे वह अंगद है। ' अंगद का उल्लेख कालिदासकृत रघुवंश में भी आता है। ' बाहुओं को सुशोभित करने वाले मुक्ता निर्मित भुजबंध के उदाहरण एलोरा के गुफा सं० ३२ को अम्बिका आकृति में स्पष्टतः देखे जा सकते हैं। ' °
- (ख) केयूर <sup>१९</sup>ः यह भी भुजबंध का ही एक प्रकार था जिसे स्त्री-पुरुष दोनों अपनी भुजाओं पर धारण करते थे। कालिदास ने केयूर में नोक होने का उल्लेख किया है।<sup>१२</sup> कंयूर स्वर्ण निर्मित व रत्नर्जाटत होता था।<sup>९३</sup> इसका उल्लेख जैन महापुराणीं में अनेक स्थलों पर हुआ है।

सांस्कृतिक जीवन : २२१

- (ग) कटक १४: प्राचीनकाल से ही स्वर्ण, रजत, हाथीदाँत एवं शंख निर्मित कटक (कड़ा) पहनने का प्रचलन था। इसे स्त्री-पुरुष दोनों धारण करते थे। आदिपुराण में रत्नों के बने हुए वीरांगद नामक कटक का उल्लेख है जिसके कान्ति की तुलना विद्युत को कान्ति के साथ की गयी है। १५ इसी ग्रन्थ में एक अन्य स्थल पर रत्नजटित चमकीले कड़े के लिये दिव्य कटक शब्द प्रयुक्त हुआ है। भगवती सूत्र जैसे आगम जैन ग्रन्थ में कटक के अत्यन्त ढीले होने का उल्लेख मिलता है। १६
- (घ) मुक्किंग (अंगुठो) : यह हाथों की अंगुली में घारण किया जाने वाला एक प्रमुख आभूषण था जिसका प्रचलन प्राचीनकाल में ही स्त्री व पुरुषों में समान रूप से था। मुद्रिकाएँ सामान्यतः सादी होती थीं जिनको खुड्डाग भी कहा जाता था। ' रघुवंश तथा अभिज्ञानशाकुन्तलम् में भी रत्नजटित मुद्रिकाओं के उल्लेख मिलते हैं। ' जैन पुराणों में भी स्वर्णनिर्मित, रत्नजटित, पशु-पक्षी, देवता-मनुष्य व विभिन्न चिह्न व नामोत्कीणं मुद्रिकाओं का उल्लेख है। ' इसका मूर्त उदाहरण विमलवसही (आबू-१२वीं शती ई०) की अम्बिका मूर्ति में देखा जा सकता है। कर्नाटक से प्राप्त लगभग १२वीं शती ई० की चतुर्मुजा पद्मावती यक्षी की अंगुलियों में भी मुद्रिका देखो जा सकती है। ' पर्मपुराण में मुद्रिका के लिये उर्मिका शब्द प्रयुक्त हुआ है। ' ।

### कटि आभूषण :

कटि आभूषणों में मेखला, कांची, रशना एवं दाम विशेष उल्लेख-नीय हैं।

(क) मेखला १०२ — प्राचीनकाल से ही विभिन्न प्रकार की मेखला का प्रचलन स्त्री व पुरुष दोनों में सामान्यरूप से था। सैन्धव सम्यता से मनकों और धातु के दुकड़ों से निर्मित मेखला के उदाहरण प्राप्त हुए हैं। १०४ इसके अतिरिक्त स्वर्ण व रत्नजटित मेखला भी होती थी। रखुवंश व कुमारसम्भव में शिजित ( घृंघरूयुक्त मेखला ) और मुक्तामयी मेखला के भी सन्दर्भ मिलते हैं। १०५ विभिन्न प्रकार के मेखला के मूर्त उदाहरण ११वीं-१२वीं शती ई० के ओसियां की जीवन्तस्वामी महावीर और कुंभारिया के पार्वनाध मन्दिर, शान्तिनाथ मन्दिर तथा एलोरा (गुफा सं०-३२) की अम्बिका यक्षी की मूर्तियों में देखे जा सकते हैं। १०६

- (ख) कांची—कांची कांचनमयी व रत्नजिटत होती थी। १०० ध्विन के लिए इसमें घुंघर भी लगे होते थे। जैन पुराणों में कांची शब्द किटवस्त्र से सटाकर धारण किये जाने वाले आभूषण के लिए प्रयुक्त हुआ है। कांची स्वर्ण निर्मित चौड़ी पट्टी थी जिसमें मिण और रत्न भी जड़े होते थे। १०० ११वीं शती ई० की पितयानदायी (सतना, म० प्र०) की अम्बिका मूर्ति में कांची का स्पष्ट उदाहरण द्रष्टव्य है।
- (ग) रशना १०१ मेखला के समान यह भी कम चौड़ी होती थी तथा इसमें घुंघ रू लगे होने के कारण ध्वित होती थी। इसमें होने वाले ध्वित के आधार पर ही इसे मेखला से भिन्न किया जा सकता है। रसना के कुछ अन्य प्रकार हेमरशना (रत्नयुक्त), रशना कलाप (जिसमें घुंघ रुओं की संख्या अधिक हो) और क्वणित रशना (जिसमें बड़े-बड़े बजते हुए घुंघ रू लगे हों) थे। १९००
- (घ) दाम—आदिपुराण में कांचीदाम, मुक्तादाम, मेखलादाम तथा किंकिणी युक्त मणिमयदाम का उल्लेख है। यह भी मेखला के समान कमर में धारण करने वाला आभूषण था।
- (ङ) कटिसूत्र—कटिसूत्र स्त्री-पुरुष दोनों द्वारा कमर पर धारण किया जाता था। १९९९

### पादाभूषण :

(क) नूपुर—पैरों में धारण करने वाले आभूषणों में सबसे अधिक लोकप्रिय तूपुर था। सामान्यतया यह स्त्रियों का आभूषण था किन्तु कभी-कभी पुरुषों द्वारा भी नूपुर धारण करने के उल्लेख मिलते हैं। १९१२ तूपुर में घुंघर लगे होने के कारण ध्विन निकलती थी। अजंता एवं बाघ के भित्ति चित्रों में स्त्रियों द्वारा नूपुर पहनने के उदाहरण चित्रित हैं। १९३३ मुख्यरूप से नूपुर स्वर्ण निर्मित और रत्नजटित होते थे किन्तु अनेक स्थलों पर मणिमय नूपुरों के भी उल्लेख मिलते हैं। १०वीं-१२वीं शती ई० के देवगढ़ के मिन्दर-१२, पितयानदाई एवं विमलवसही की अम्बिका यक्षी की मूर्तियों में नूपुर स्पष्टतः देखा जा सकता है। १९४ एलोरा (गुफा सं०-३२) की अम्बिका मूर्ति में ढीले प्रकार के नूपुर का सुन्दर उदाहरण है। प्रस्तुत उदाहरण की तुलना वर्तमान में प्रचलित नूपुर से की जा सकती है। १९४ कर्नाटक से प्राप्त लगभग ११वीं शती ई० की चतुर्मुं जा पद्मावती यक्षी की मूर्ति के पैरों में नूपुर के अतिरिक्त

सांस्कृतिक जीवन: २२३

हैं एक अन्य पादाभूषण भी द्रष्टव्य है जो वर्तमान में पहने जाने वाछे कड़े अथवा छड़े के सदुश प्रतीत होता है। १९९६

(स) गोमुखमिण : यह गोमुख के आकार के चमकीले मिणयों से युक्त शब्दायमान पादाभूषण था। इसी कारण प्रस्तुत मिणयुक्त आभूषण को गोमुखमिण के नाम से अभिहित किया गया। १९९७

#### वस्त्र :

वैयक्तिक शृंगार में वस्त्र का भी महत्त्वपूर्ण स्थान है। सम्भवतः शीत-ताप निवारण तथा लज्जा आच्छादन के उद्देश्य से वस्त्र का आविष्कार हुआ होगा किन्तु कमशः शृंगार की दृष्टि से भी इसका महत्त्व बढ़ता गया। आर्राम्भक काल में मानव वस्त्र के रूप में पशुचमं, वृक्षों की छाल व पत्तों का प्रयोग करता था। वस्त्र के विकास के इतिहास से यह स्पष्ट हो जाता है कि आगे चलकर आवश्यकता एवं उपयोगिता की अपेक्षा शृंगार की दृष्टि से इनका अधिक महत्त्व हो गया। इसी कारण विविध रंगों, नमूनों और अलंकारों से सुसज्जित वस्त्रों का विकास हुआ और उन्हें विभिन्त आकार-प्रकार देकर धारण किया जाने लगा। सभी युग में अपनी सामर्थ्य के अनुसार स्त्री, पुरुष व बालक इसका उपयोग करके अपने को आकर्षित बनाते रहे हैं।

जैन पुराणों में सामान्यतः कापसिक (सूती वस्त्र), और्ण (ऊनी वस्त्र), कीटज (सिल्क), रेशम, चर्म के वस्त्र, वल्कल (वृक्षों की छालों के वस्त्र) तथा पत्र (पत्तों के वस्त्र) वस्त्रों के उल्लेख मिलते हैं। प्रारम्भ में जैन साधु व साध्वी केवल सामाजिक नियमों का पालन करने के लिये मोटे एवं रुक्ष वस्त्र धारण करते थे। परन्तु धीरे-धीरे भारतीय संस्कृति के प्रभाव से तप प्रधान जैन धर्म भी अछूता नहीं रह सका। १९४ जैन साधुओं के लिए शरीर स्पर्शी ऊनी वस्त्र पहनना वर्जित था किन्तु वे ऊनी चादरों का प्रयोग कर सकते थे। महावीर द्वारा देवदूष्य (या दूस) तथा जैन भिक्षुओं द्वारा चीवर मृहपट्टिय, पौत्तिय, धातुरत्तवत्थ (लाल रंग का वस्त्र), धातुरवत्थ, वागलवत्थ तथा चेल वस्त्र भी घारण करने का उल्लेख मिलता है। १९४० जैन साधुओं द्वारा वल्कल, कुश एवं पत्रों के वस्त्र पहनने के भी उल्लेख हैं। १२० जैन ग्रन्थों में उल्लेबर्ग की स्त्रियों द्वारा जिन वस्त्रों के पहनने का उल्लेख हैं उनमें सादी, चीणंशुयवत्थ, खोम, वाड्य, पट्ट, दुगुल्ल तथा प्रवर नीचे के लम्बे वस्त्र होते थे तथा ऊपर पहनने का वस्त्र सन्धवन्धन कहलाता

था ।<sup>९२९</sup> जैन भिक्षुणियों द्वारा कंचुक, उकंच्छी, वेगच्छिया और संघाटी वस्त्रों को धारण करने का उल्लेख मिलता है ।<sup>९२२</sup>

वस्त्रों में सूती व रेशमी धागों से कढ़ाई की जाती थी तथा विभिन्त प्रकार के रंगों से इन्हें रंगा भी जाता था। आदिपुराण में विशेष अवसर पर विशेष प्रकार की वेश-भूषा की महत्ता को दरशाया गया है। 123 महापुराण तथा अन्य जैन पूराणों, जैनेतर ग्रन्थों एवं पूरातात्त्विक साक्यों के आधार पर तत्कालीन पुरुषों के प्रमुख वस्त्र के रूप में उत्तरीय, अधोवस्त्र (धोती) तथा उष्णीष एवं स्त्रियों के वस्त्र में उत्तरीय, कञ्चुक तथा साडी के समान अधोवस्त्र का उल्लेख मिलता है । स्त्री व पुरुषों में प्रचलित घुटनों से नीचे तक की धोती के उदाहरण एलोरा (गुफा सं०-३२-३३) की यक्षी तथा अकोटा एवं जोधपुर से प्राप्त जीवन्तस्वामी महावीर की मुर्ति ( छठीं-नवीं शती ई० ) में देखे **जा** सकते हैं।<sup>९२४</sup> इसी प्रकार लम्बे उत्तरीय के उदाहरण एलोरा <mark>की द्वार</mark>-पाल आकृतियों में देखे जा सकते हैं।<sup>९२५</sup> स्वेताम्बर परम्प**रा में जैन** तीर्थंकर भी अधोवस्त्र धारण करते थे जिसका प्रारम्भिकतम उदाहरण ( ল০ ५वीं-६ठीं शती ई० ) अकोटा ( गुजरात ) की ऋषभनाथ की मूर्ति है।<sup>९२६</sup> ज्ञातव्य है कि दिगम्बर परम्परा की तीर्थंकर मूर्तियाँ निर्वस्त्र होती थीं। स्त्रियों में कुछ स्थलों पर अधोवस्त्र घुटनों से ऊपर तथा कुछ में नीचे पैरों तक घोती के समान मिलता है। <sup>१२७</sup> विभिन्न साहित्यिक उद्धरणों से अधोभाग के वस्त्र को कमर पर बाँधकर पहनने का पता चलता है । मेघदूत में शीघ्रता के कारण कमर के वस्त्र के नीचे खिसकने के उल्लेख से भी इसकी पुष्टि होती है। १२८ बृहत्कल्पसूत्र-भाष्य में स्त्रियों के अवग्रह, पट्ट, अर्धोरुक, चलनिका, बहर्निवसिनी और अन्तरनिर्वसनी जैसे नीचे के तथा कञ्चुक, औपकाक्षिकी, वेदकाक्षकी, संघाटी तथा स्कन्दकर्णी जैसे ऊपर के वस्त्रों के उल्लेख हैं। १२९ इनमें अर्धोहक, चलनिका तथा अन्तरनिर्वेसिनी जंघा तक का वस्त्र था और बर्हीनवंसिनी एडी तक पहुँचता हुआ साड़ी जैसा वस्त्र था जो सम्भवतः कमर पर किसी पट्ट से बँधा रहता था। औपकाक्षिकी व वैकाक्षकी कञ्चक के समान होता था। १३०

### वस्त्र के विभिन्त प्रकार एवं स्वरूपः

जैन पुराणों में निम्नलिखित प्रकार के वस्त्रों एवं विभिन्न वेश-भूषाओं के सन्दर्भ में उनके उपयोग के उल्लेख मिलते हैं।

सांस्कृतिक जीवन: २२५

(क) अंशुक — बृहत्कत्पसूत्रभाष्य १३१ की टीका में अंशुक कोमल और चमकीले रेशमी वस्त्र के रूप में विणित है। समराइच्चकहा एवं आचारांगसूत्र में भी अंशुक के उल्लेख हैं। १३२ मोतीचन्द्र के अनुसार यह चन्द्रकिरण और स्वेत कमल के सदृश होता था। १३३ वासुदेवशरण अग्रवाल के अनुसार यह उत्तरीय वस्त्र था जिसके ऊपर कसीदा द्वारा अनेक प्रकार के नमूने बनाये जाते थे। बाण के अनुसार अंशुक एक स्वच्छ एवं झीना वस्त्र था। पद्मपुराण तथा आदिपुराण में अनेक स्थलों पर अंशुक का उल्लेख है। १३४ बिनावट के आधार पर अंशुक के एकां-शुक, अध्यांशुक, द्वधांशुक तथा त्रयांशुक जैसे भेद किये गये हैं। १३५ अंशुक के निम्नलिखित पाँच प्रमुख उपभेद हैं—

(१) **मुकच्छायांशुक<sup>१३६</sup>—यह** शुआपंत्री अर्थात् हल्के हरे रंग का

महीन रेशमी वस्त्र था।

(२) स्तनांशुक १३९—यह चोली या पट्ट जैसा वस्त्र था जिससे केवल स्त्रियों का वक्ष-भाग आवर्णित रहता था। इसे उत्तरासंग भी कहा गया। कालिदास ने ऋतुसंहार में स्तनांशुक वस्त्र का उल्लेख किया है। १३८ स्तनांशुक का मृत अंकन हिंगलाजगढ़ से प्राप्त एवं इन्दौर संग्रहालय में सुरक्षित ल० १०वीं-११वीं शती ई० की अंबिका मूर्ति में देखा जा सकता है। १३९

- (३) उज्जवलां शुक्र १४०: यह इवेत रंग का झीना वस्त्र था जिसे स्त्रियां अपने अधोभाग में साड़ी की भाँति बाँधती थीं।
- (४) **सबंशुक<sup>ा४</sup>ः** यह स्वच्छ, इवेत, सूक्ष्म एवं स्तिग्ध रेशमी वस्त्र था जिसे तीर्थंकर भी धारण करते थे।
- ्र्(५) **पटांशुक<sup>98२</sup>ः** यह महीन, धवल एवं रेशमी वस्त्र था जिसे कमर पर बाँघा जाता था।
- (ख) **क्षोम<sup>983</sup>ः** यह अत्यन्त झीना एवं सुन्दर रेशमी वस्त्र था। अंगविज्जा के अनुसार क्षोम दुकूल तथा चीणपट्ट रेशमी वस्त्र थे। वासुदेवशरण अग्रवाल के अनुसार यह असम एवं बंगाल में उत्पन्त होने वाली एक प्रकार की घास से निर्मित किया जाता था। १४४ काशी और पुण्डू देश क्षोम वस्त्र के लिये प्रसिद्ध था। १४५
- (ग) चीनपट्ट<sup>भरक</sup>ः सम्भवतः चोन में बने पतले रेशमी वस्त्र को चीनपट्ट कहते थे। कुषाणकाल में मध्य एशिया के साथ भारत के व्यापा-रिक सम्बन्ध के परिणामस्वरूप यह वस्त्र प्रचलन में आया। अंगविज्जा

में भी चीनपट्ट का उल्लेख हुआ है ।<sup>९४७</sup> बृहत्**कल्पभाष्य में इसका वर्णन** चीन के महीन रेशमी वस्त्र के रूप में हुआ है ।<sup>९४८</sup>

- (घ) प्रावार १४९: यह वर्तमान दुशाले के समान पुरुषों द्वारा धारण किया जाने वाला वस्त्र था। हेमचन्द्र के ग्रन्थ में 'राजाच्छादना-प्रावराः' १५० का प्रयोग यह स्पष्ट करता है कि राजाओं के ओढ़ने व बिछाने योग्य ऊनी या रेशमी वस्त्र के लिये प्रावार शब्द प्रचलित था। अमरकोश में दुपट्टे एवं चादर के लिये पाँच शब्द —प्रावार, उत्तरासंग, बृहतिका, संव्यान तथा उत्तरीय मिलते हैं। १५५
- (ङ) उष्णीष भेषर : इसे साफा या पगड़ी के रूप में पुरुष अपने शीश पर धारण करते थे। अंगविज्जा में भी उष्णीष का उल्लेख है। भेष इसे मस्तक पर टोपी के समान पहना जाता था। उष्णीष सादी व कामदार दोनों प्रकार की होती थी। भेष ज्ञातव्य है कि जूड़े के रूप में सिर के मध्य में बंधी केशसज्जा को भी उष्णीष कहते थे जिसका अंकन कुषाणकाल से तीर्थंकर मूर्तियों में मिलने लगता है।
- (च) चोवर १५५ : चीवर बौद्ध भिक्षुओं का परिधान था जो पीत-वर्ण के रेशमी वस्त्र से निर्मित किया जाता था। ब्रह्मचारी एवं श्रमण भी इसे धारण करते थे। १५६
- ( छ ) परिधान <sup>১५७</sup> ः यह एक प्रकार का धोती के समान अधो-वस्त्र था।
- (ज) कम्बल १५८: यह ऊनी वस्त्रों का साधारण बोधक शब्द था। अंगविष्जा में ऊनी वस्त्रों के लिये 'उण्णिक' शब्द व्यवहृत हुआ है। १५९ इसका प्रयोग रथ के पर्दे के निर्माण में भी होता था। यह भेड़-बकरी के ऊन से निर्मित मुलायम और सुन्दर ऊनी वस्त्र था।
- (झ) **रंग-बिरंगे वस्प्र<sup>९६०</sup>**: अंगविज्जा में श्वेत, लाल, हरे, पीले, मयूर के रंग के समान नीले (मयूरकागीव), गहरे स्लेटी (करेणूयक), दो रंगों के (वित्र) तथा गुलाबो रंग के वस्त्रों के उल्लेख हैं। १६१ वस्त्र रंगने वाले को शुद्धरजक कहा जाता था। १६२
- (त्र) **उपसंघ्यान<sup>9६3</sup>ः** यह भी घोती का ही बोधक है। अमरकोश में घोती के लिये अन्तरीय, उपसंघ्यान, परिधान एवं अ**धोंशुक शब्द का** प्रयोग किया गया है।<sup>968</sup>
- (ट) **वत्कल<sup>्रिभ</sup>ः** जैन साधुओं द्वारा वल्कल, कुश एवं पत्रों के वस्त्र पहनने के उल्लेख हैं।<sup>९६६</sup> मोतीचन्द्र ने छाल के वस्त्र को वल्कल कहा है जिन्हें बौद्ध भिक्षु पहनते थे।<sup>९६०</sup>

- (ठ) दुष्यक्टी (या देवदूष्य) १६८: इसका प्रयोग तम्ब् के रूप में होता था। स्तूप पर चढ़ाये जाने वाले बहुमूल्य वस्त्र देवदूष्य कहलाते थे। १६९ भगवतीसूत्र में देवदूष्य को एक प्रकार का दैवी वस्त्र कहा गया है जिसे महावीर ने धारण किया था। १९००
- (ड) **दुक्ल<sup>२०२</sup>:** दुकूल श्वेत, मृदु, स्निग्ध एवं बहुमूल्य वस्त्र था जिसका प्रयोग अधिकांशतः धनी परिवारों में ही होता था। आचारांग-सूत्र में गौड़ देश (बंगाल) में उत्पादित एक विशेष प्रकार के कपास से निर्मित दुकूल वस्त्र का वर्णन मिलता है।<sup>२७२</sup>
- (ढ) कुसुम्भ<sup>903</sup> : यह लाल रंग का सूती व रेशमी वस्त्र था। संभवत: सम्पन्न लोग रेशमी कुसुम्भ का एवं निर्धन सूती कुसुम्भ का प्रयोग करते थे।
- (ण) नेत्र<sup>१७४</sup>: नेत्र एक बारीक रेशमी वस्त्र था जिसका निर्माण वृक्ष विशेष की छाल से किया जाता था। हरिवंशपुराण में इसके लिये महानेत्र शब्द प्रयुक्त हुआ है। १७५ सर्वप्रथम कालिदास ने नेत्र का उल्लेख किया है। १७६
- (त) एणाजिना १९७९: देवी प्रसाद ने इसे कृष्णमृगचर्म बताया है जिसका प्रयोग तापसी एवं वनवासी वस्त्र तथा आसन के रूप में करते थे।
- (थ) उपानत्क <sup>१७८</sup>ः यह पैरों में पहने जाने वाले जूते के समान होता था। बृहत्कल्पसूत्र-भाष्य तथा भगवतीसूत्र में इसके लिये गाय, भैंस, बकरे, भेंड़ व अन्य वन्य पशुओं के चमड़े के उपयोग का उल्लेख है। १७९ अर्जता की कुछ आकृतियों में मोजे जैसा वस्त्र अथवा मोजे के आकार का उपानह देखा जा सकता है। १८०

जैन पुराणों में प्रच्छदपट ( चादर ), परिकर ( कमरबन्द ), गल्लक ( गद्दा ), उपधान ( तकिया ) तथा पीताम्बर आदि वस्त्रों का भी उल्लेख मिलता है किन्तु महापुराण में इनका कोई सन्दर्भ नहीं है । १८५

वस्त्रों के उपरोक्त विवरण से स्पष्ट है कि महापुराण में सूती, रेशमी, ऊनी, चर्म, वल्कल प्रकार के वस्त्रों का विस्तृत विवरण है। वस्त्र व्यक्ति की परिस्थितिनुसार सामान्य एवं बहुमूल्य, रंग-बिरंगे, अलंकृत एवं सादे होते थे। पुरुषों एवं स्त्रियों के कुछ विशेष वस्त्र भी थे जो उन्हीं द्वारा धारण किये जाते थे। सामान्यतः धोती एवं उत्तरीय वस्त्र का ही प्रचलन था।

#### केशसज्जा :

भारत में प्राचीनकाल से ही केश-विन्यास की विभिन्न शैलियाँ प्रचित रही हैं। प्राचीन प्रस्तर एवं मृष्मूितयों तथा चित्रों में केश-विन्यास की विविध शैलियों के प्रत्यक्ष दर्शन होते हैं। हमारा संस्कृत साहित्य भी केश सङ्जा की विभिन्न शैलियों के विस्तृत विवरण की दृष्टि से अत्यन्त समृद्ध है। भारतीय जीवन में धर्म की महत्ता के फल-स्वरूप विभिन्न धामिक यज्ञों एवं संस्कारों के अवसर पर केश-सङ्जा की अलग-अलग शैलियों का प्रचलन था। साहित्य में हमें केशों को साजसंवार कर रखने का विस्तृत वर्णन भी प्राप्त होता है। केशों को अलकृत करने के लिये आभूषणों के अतिरिक्त भिन्न-भिन्न ऋतुओं में अलग-अलग पुष्पों का प्रयोग किया जाता था जिसकी चर्चा आदिपुराण में भी मिलती है। केश-सङ्जा में आभूषणों के बाद पुष्पों का सर्वाधिक महत्व था। भिन्त आज भी दक्षिण भारत में केश-सङ्जा में पुष्पों का प्रयोग विशेष रूप से देखा जा सकता है।

जैन पुराणों में स्त्री-पुरुषों की केश-सज्जा के विस्तृत उल्लेख मिलते हैं। पुराणों में केशों के लिये कुन्तल, केश, अलक तथा कबरी आदि शब्दों का प्रयोग किया गया है। केश को सुगन्धित जल से धोने के बाद धूप आदि सुवासित सामग्री से सुखाया जाता था। सूखने के पश्चात् केशों में कंधी की जाती थी यथा उन्हें वेणी अथवा जूड़े के रूप में बाँध-कर विभिन्न प्रकार के पुष्प आदि द्वारा सुसज्जित किया जाता था। आदिपुराण में वसन्त ऋतु में चम्पा के पुष्पों तथा शरद ऋतु में नीलकमल युक्त भद्रतरणी के पुष्पों से गुम्फित माला से वेणी को अलंकृत करने का उल्लेख है। विश्व कालिदास के ग्रन्थों में भी भिन्न-भिन्न ऋतुओं में भिन्न-भिन्न पुष्पों से केशों के श्रंगार का सन्दर्भ मिलता है। विश्व केश प्रसाधन के लिये पुष्पमाला, विभिन्न प्रकार के पुष्प, पुष्पपराग, पल्लव, मंजरी आदि का प्रयोग भी किया जाता था। विश्व बृहुत्संहिता तथा कालिदास-कृत कुमारसम्भव, मेधदूत एवं ऋतुसंहार में केशों की स्वच्छता के लिये प्रयुक्त अवलेप तथा सुवासित करने के लिए धूँए इत्यादि का विस्तार से वर्णन है। विश्व केशों को सुवासित करने के लिये सुगन्धित तेलों का भी प्रयोग किया जाता था।

रवेत केश सौन्दर्य वृद्धि में बाधक होते हैं। इसीलिये क्वेत केशों को रंगकर उन्हें काला बनाने की प्रथा भी प्राचीनकाल से ही भारत में प्रचलित थी। आदिपूराण में एक स्थान पर क्मश्रु को हरिद्रा से रंगने का उल्लेख है। <sup>१८७</sup> आदिपुराण तथा कुछ जैनेतर ग्रन्थों के आ<mark>धार पर</mark> केश-विन्यास की निम्नलिखित शैलियाँ मिलती हैं----

- (क) अलक्जाल या अलकावली: आदिपुराण में सालकानन शब्द का उल्लेख है जिसकी व्युत्पत्ति (स + अलक + आनन) से होती है अर्थात चूर्ण-कुन्तल (सुगन्धित चूर्ण लगाने योग्य सम्मुख के केश)। व्यं स्वियाँ अलकावली बनाने के लिये कुमकुम, कर्पूर इत्यादि के चूर्ण का प्रयोग करती थीं। इनके आलेप से केश घुंघराले हो जाते थे। उपरोक्त उदाहरण से स्पष्ट है कि उस समय घुंघराले छल्लेदार केश विशेष लोक-प्रिय थे। कालिदास ने भी अलकों के वास्तविक स्वरूप और अलकों को बनाने के लिये चूर्ण के प्रयोग का उल्लेख किया है। विशेष राज-धाट से प्राप्त मृण्मूर्तियों में अलकजाल के अनेक उदाहरण इष्टव्य हैं। कुषाणकाल से निरन्तर मध्ययुग तक सभी क्षेत्रों की तीर्थं कर मूर्तियों की केश रचना छोटे-छोटे गुच्छकों के रूप में दिखलायी गयी है।
- (ख) घम्मिल विन्यास: आदिपुराण में धम्मिल शैली के केश-विन्यास का उल्लेख है १९१ जिससे पता चलता है कि नीचे की ओर कुछ लटके हुए कोमल और कुटिल केशपाश को धम्मिल कहा गया है। गुप्त-काल से ही इस शैली की केश रचना का प्रारंभ हो जाता है जिसका स्पष्ट उदाहरण अहिच्छत्रा से प्राप्त पावंती मस्तक है। १९२ अमरकोश में मौलिबद्ध केशरचना को धम्मिल्ल (धम्मिल) कहा गया है। १९३ राजघाट की मृण्मूर्तियों में धम्मिल शैली के केश-विन्यास के उदाहरण द्रष्टव्य हैं। १९४
- ्(ग) **कबरो<sup>१९५</sup>: कबरो** प्रकार के केश-विन्यास में पुष्पमालाओं, वन को लताओं तथा चमरी गाय के बालों से भी केशपाशों को बाँधने का उल्लेख मिलता है।
- (घ) वेणी: अधिकांश स्त्रियां अपने लम्बे व काले केशों को वेणी के रूप में बांधती थीं और वेणी को विभिन्न पृथ्पों की लाताओं से अलंकृत करती थीं। १९६ स्त्रियों की वेणी का सुन्दर उदाहरण मिल्लिनाथ तीर्थंकर की मूर्ति में देखा जा सकता है। १९९ ज्ञातव्य है कि स्वेताम्बर परम्परा में मिल्लिनाथ को नारी तीर्थंकर बताया गया है।
- (ङ) जूड़ा १९८: स्त्रियाँ अपने केशों को वेणी के साथ-साथ जूड़े में भी संवारती थीं। १९९ इस प्रकार की केश रचना में केशों का जूड़ा बनाकर

माला से बाँघ लिया जाता था। इसके अन्दर भी पुष्पों की माला गूंथी जाती थी। 200 जूड़ा वेणी द्वारा न बनाकर सम्भवतः खुले केशों द्वारा बनाया जाता था। कभी यह जूड़ा वर्तमान जूड़े की भाँति पीछे कन्धे पर और कभी मस्तक के मध्य में स्थित रहता था। इसका सुन्दर अंकन हिंगलाजगढ़ से प्राप्त तथा वर्तमान में इन्दौर संग्रहालय में सुरक्षित लगभग १०वीं-११वीं शती ई० की अम्बिका तथा १२वीं शती ई० की विमलवसही की अम्बिका मूर्तियों में देखा जा सकता है। नृत्यांगनाओं में भी इस केश शैली का प्रचलन था। 200

सीमंत (मांग) भी स्त्रियों की केश-सज्जा का एक आवश्यक अंग था। इसके द्वारा वे अपने केशों को दो भागों में विभक्त करती थीं। आदिपुराण में स्त्रियों द्वारा अपने सीमंत को परागसहित कमलों की रज से भरने का उल्लेख हैं। २०२ सीमंत को पुष्पों द्वारा भी सजाया जाता था।

उपरोक्त विवरण से स्पष्ट है कि केश-सज्जा के विभिन्न प्रकार स्त्रियों में ही प्रचलित थे। केश-सज्जा की विविध शैलियों के साथ-साथ उन्हें अलंकृत करने का शौक भी स्त्रियों में ही था, जो लम्बे केश रखती थीं। पुरुषों में छोटे केश एवं उनके सामान्य सज्जा का ही प्रचलन था। उल्लेखनीय है कि केश-विन्यास की महापुराण में विणित शैलियाँ वस्तुतः गुप्तकाल से ही चली आ रही थीं।

#### प्रसाधन:

मानव की सहज शृंगार प्रवृत्ति की अभिव्यक्ति के अन्य माध्यमों (वस्त्र, आभूषण, केश-सज्जा) की अपेक्षा प्रसाधन सामग्री का सदैव अधिक महत्त्व रहा है। वैयक्तिक-शृंगार में प्रसाधन सामग्री का उपयोग प्राचीनकाल से विभिन्न रूपों में किया जाता रहा है। संभवतः शृंगार-सामग्री के विकास कम में प्रसाधन सामग्री निश्चित रूप से पहले प्रचलन में आयी। वस्त्राभृषणों के पूर्व ही मनुष्य प्रसाधन सामग्री से भली-भाँति परिचित हो चुका था। अपने प्रतिदिन के शृंगार में सबसे पहले उसे अंगराग, चन्दन, अञ्जन तथा सुगन्धि जैसे प्रसाधन-सामग्री की आवश्यकता पड़ती थी। इसके बाद ही वह अन्य शृंगार सामग्री का प्रयोग करता था। प्रसाधन की विभिन्न सामग्रियों का शरीर के विभिन्न अंगों के साथ तादातम्य था जबकि शृंगार के अन्य माध्यम केवल बाह्य रूप से ही शरीर को सज्जित करते थे। २०३

जैन पुराणों तथा जैनेत्तर ग्रन्थों में निम्नलिखित प्रसाधन सामग्री तथा उनके उपयोग का उल्लेख मिलता है।

- (१) स्नान: स्नान भारतीय श्रृंगार का एक महत्त्वपूर्ण पक्ष रहा है। पउमचरिय<sup>२०४</sup> तथा भगवतीसूत्र<sup>२०५</sup> जैसे आगम जैन ग्रन्थों में स्नान-भूमि के लिये एक विशेष स्थान का उल्लेख मिलता है। स्नान के जल को विभिन्न प्रकार के सुगन्धित द्रव्य तथा पुष्प आदि से सुवासित किया जाता था। २०६ आदिपुराण<sup>२०७</sup> में मज्जन नामक स्नान सामग्री का उल्लेख है जिसके प्रयोग से शारीरिक स्वच्छता, स्फूर्ति एवं कांति प्राप्त होती थी।
- (२) तिलक रे० : स्त्री व पुरुष दोनों में तिलक का प्रचलन था।
  मुख सौन्दर्य के लिये तिलक का विशेष महत्त्व था। स्त्रियाँ प्रायः लाल
  रंग का तिलक लगातीं थीं। चंदन के अतिरिक्त गोरोचन, लालरंग
  के गेर तथा काले अगर का भी प्रयोग तिलक के लिए किया जाता
  था। २०९
- (३) **अञ्जन<sup>२९०</sup>ः** स्त्री व पुरुष दोनों ही आँखों की रक्षा व सौन्दर्य वृद्धि के लिये अञ्जन (काजल) का प्रयोग करते थे। कुमारसम्भव में अञ्जन लगाती हुई स्त्री का उल्लेख है।<sup>२९९</sup>
- (४) भौंह का भृंगार<sup>२ १२</sup> : आधुनिक युग की तरह उस समय भी स्त्रियाँ भौंहों का संस्कार करके उन्हें सुस्रिजत करती थीं।
- (५) पत्ररचना<sup>२९३</sup> : स्त्री व पुरुष दोनों ही अपने कपोलों पर गो-रोचन, चंदन व अंगराग से पत्ररचना किया करते थे। पत्ररचना के लिये काले, द्वेत और लाल रंगों का प्रयोग होता था।<sup>२९४</sup> इसके प्रारम्भिक उदाहरण भरहुत एवं साँची की मूर्तियों में देखे जा सकते हैं। (६) ओळराग<sup>२९५</sup> : स्त्री व पुरुष दोनों ही अपने ओष्टों को रंगते थे परिणामस्वरूप उनके अधर रक्तवर्णीय होते थे। वे पान के रस के संसर्ग से और भी अधिक लाल हो जाते थे।<sup>२९६</sup> कालिदास ने ओष्टराग को केवल लालरंग का बताया है जिसके लिये अलक्तक का प्रयोग किया जाता था।<sup>२९७</sup>
- (७) महावर<sup>२९</sup> : महावर चरणों में लगाया जाता था। महावर के लिये अलक्तक, रागलेखा, पादराग् लाक्षारस, रागरेखाविन्यास, चरण-राग, द्रवराग तथा निर्मलराग आदि शब्दों का प्रयोग मिलता है। स्त्रियाँ अपने पैरों की सुन्दरता के लिये अलक्तक या लाक्षारस का प्रयोग करती थीं।

(८) कुंकुम<sup>२ १९</sup> : शारीरिक स्वास्थ्य, सौन्दर्य एवं सुगन्धि के लिये कुंकुम का प्रयोग स्त्री व पुरुष दोनों ही किया करते थे।

- (९) अवलेप १२०: विभिन्न सुगन्धित द्रव्यों द्वारा अवलेप के अनेक उदाहरण जैन पुराणों में मिलते हैं। २२९ कालिदास ने शारीरिक सौन्दर्य व कान्ति की वृद्धि के लिये स्त्री व पुरुष दोनों द्वारा चन्दन, केशर, शुक्लागुरु, कालागुरु, प्रियंगु, कालेयक, कस्तूरी तथा कुमकुम मिश्रित अवलेप लगाने का उल्लेख किया है। २२२ शीतलता और सौन्दर्य के लिये मुख्यतः चन्दन के अवलेप का ही प्रयोग किया जाता था। हेमन्त और शिश्रिर को छोड़कर अन्य सभी ऋतुओं में स्त्रियाँ चन्दन का ही प्रयोग करती थीं। हेमन्त में केशर तथा ग्रीष्म ऋतु में चंदन के द्रव्य के अवलेप का उदाहरण आदिपुराण में स्पष्टतः है। २२३ शिशुओं के शरीर पर भी गाढ़े सुगन्धित द्रव्यों का विलेपन किया जाता था। २२४ आदिपुराण में एक स्थल पर ऐसे एक सुगन्धित अवलेपन का उल्लेख आया है जिसकी सुगन्धि से भवरे उस स्त्री के हाथ पर आकर गुञ्जार करने लगे। २२५ सम्भवतः इस प्रकार के अवलेपन के लिये अंगराग को कस्तूरी में बसाकर सुगन्धित कर लिगा जाता था और उसके बाद शरीर पर उसका विलेपन किया जाता था। २२६
- (१०) तेल्र<sup>२२७</sup> : स्वास्थ्य व सौन्दर्यवृद्धि के लिये स्त्री व पुरुष सुगन्धित तेल का प्रयोग अपने शरीर तथा केशों में करते थे। अधिकांशतः स्नान से पूर्व सुगन्धिन तेल का मर्दन शरीर पर किया जाता था।
- (११) सुगन्धित चूर्णं १२८ : आधुनिक युग के समान ही उस समय भी विभिन्न प्रकार के सुगन्धित चूर्ण का प्रयोग किया जाता था। पउमचरिय में अगरु, तुरुष्क व चन्दन की सुगन्धि तथा गोशीर्ष चन्दन और कालागुरु से सुगंधित धूप बनाने का उल्लेख है। १२९ कालिदास ने मुख, केश तथा शरीर के अन्य भागों पर प्रसवरज, अम्बुजरेण, केसरचूर्ण तथा केतकरज जैसे तरहन्तरह के चूर्णं लगाये जाने का उल्लेख किया है। १३० आदि-पुराण में वस्त्रों को सुवासित करने के लिये पटवास चूर्णं के प्रयोग का सन्दर्भ है। १३०
- (१२) पुष्पप्रसाधन: सौन्द्रर्यं प्रसाधन में प्राचीनकाल से ही पुष्पों व पुष्प मालाओं का महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। प्रांगार के लिये मुख्य रूप से मन्दार, कमल, कुन्द, कुर्बंक, शिरीष, कदम्ब, बकुल तथा मालती के पुष्पों का प्रयोग किया जाता था। दक्षिण भारत में आज भी पुष्प स्त्रियों

सांस्कृतिक जीवन: २३३

के शृंगार का एक अनिवार्य अंग है। जैन पुराणों तथा जैनेतर ग्रन्थों में पुष्पों एवं पल्लवों की माला तथा आभूषणों के अनेक उदाहरण मिलते हैं। स्त्रियाँ पुष्प व पत्तों से माला तथा कर्णफूल आदि विभिन्न प्रकार के आभूषण बनाकर अपना शृंगार करती थीं। २३६ पुष्पमालाओं को केशों तथा हाथों के आभूषण रूप में घारण किया जाता था। सभी वर्ग के स्त्री-पुष्प विभिन्न उत्सव आदि के अवसर पर गले में पुष्पमाला धारण करते थे। पुष्पों की कलंगी या मुकुट का भी प्रचलन था। पुष्पों के अतिरिक्त सज्जा के लिये आम्रमंजरी तथा पुष्पमंजरी का भी प्रयोग किया जाता था। २३३ विभिन्न प्रकार के पुष्पों व पत्तों से निर्मित कर्णा-भूषण भी स्त्रियाँ पहनती थीं। इसके लिये वनलताओं के पुष्प, पत्ते तथा नीलोत्पल (कमल) का प्रयोग किया जाता था। २३४

#### संगीत :

प्राचीनकाल से ही मानव जीवन में संगीत का महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। मानव मन की प्रसन्नता तथा दुःख जैसे आन्तरिक भावों की अभिव्यक्ति का संगीत सबसे सशक्त माध्यम रहा है। मनोरंजन का भी यह महत्त्वपूर्ण स्रोत रहा है। जैन पुराणों में जहाँ एक ओर सांस्कृतिक जीवन के महत्त्वपूर्ण पक्ष वस्त्र, आभूषण, प्रसाधन तथा केशसज्जा का विस्तृत उल्लेख मिलता है, वहीं संगीत एवं नृत्य जैसे लिलत कलाओं के भी प्रचुर उल्लेख उपलब्ध हैं। जैनसूत्रों में संगीत को ७२ कलाओं में स्थान प्राप्त है। २३५ समाज में जनता के मनोरंजन के अन्य साधनों के साथ ही गायन, वादन एवं नृत्य का भी आयोजन होता था। २३६ जैन आगमों में तीर्थंकर के जन्मदिन, जिनत्व की प्राप्ति, पुत्र जन्मोत्सव आदि पर संगीत के आयोजन का उल्लेख मिलता है। २३५ जातव्य है कि नीलांजना के नृत्य के कारण ही ऋषभनाथ को वैराग्य हुआ था। हरिवंशपुराण में किन्नर, गन्धर्व, तुम्बर, नारद तथा विश्वावसु को संगीत के देवता के रूप में स्वीकार किया गया है। २३८ जैनपुराणों में संगीत के तीन प्रमुख पक्ष गायन, वादन तथा नृत्य के अनेक उल्लेख हैं।

#### गायन :

संगीत के प्रमुख तीन पक्षों में गायन का प्रथम स्थान है। जैन सूत्रों में गायन के चार तत्त्व-उित्काप्त, पादात्त, मंदक तथा रोचितावसान वर्णित हैं। रें गीत में इन तत्त्वों का होना अनिवार्य है। हरिवंशपुराण में षड्ज, ऋषभ, गान्धार, मध्यम, पंचम, धैवत तथा निषाद इन सात

तथा ८४ प्रकार के तानों का उल्लेख हैं। २४० आदिपुराण में जन्ममहोत्सव व राज्याभिषेक आदि अवसरों पर वार स्त्रियों व किन्नरी देवियों द्वारा मंगलगान गाने के उल्लेख हैं। २४१ इस सन्दर्भ से स्पष्ट है कि गायन में स्त्रियों का एक विशेष वर्ग ही निपुण होता था।

### वाद्य संगीत:

संगीत में वाद्य संगीत और विभिन्त वाद्ययन्त्रों का भी महत्त्वपूर्ण स्थान रहा है। वाद्यसंगीत में नृत्य व गीत की भाँति किसी अन्य साधन की सहायता की आवश्यकता नहीं पड़ती थी। जैन ग्रन्थों में वाद्यों को चार प्रमुख वर्गों तत, वितत, घन तथा सुषिर में विभक्त किया यसा है। १४९ जैनेतर ग्रन्थों में भी बाद्य के तत्, अवनद्ध, धन तथा सुषिर इन्हीं चार भेदों का उल्लेख हुआ है।

### (क) तत्वाद्यः

तार से बजने वाले वाद्य (वीणा आदि ) तत् कहलाते हैं। हरिवंश-पुराण के अनुसार तत् नामक वादित्र कर्णेन्द्रिय वो तृष्त करने वाला होने से प्राणियों के लिये अधिक प्रीति उपजाने वाला तथा गन्धवं शरीर के साथ सम्बद्ध होने से गन्धवं नाम से प्रसिद्ध है। २४३ गान्धवं की उत्पत्ति में वीणा, वंश और गान ये तीन कारण हैं तथा स्वरगत, ताल-गत और पदगत के भेद से वह तीन प्रकार का माना गया है। २४४ जैन-पुराणों से प्राप्त प्रामग्री के आधार पर तत वाद्य के अन्तर्गत निम्न-लिखित वाद्य आते हैं—

- (१) **तुणव**ः आदिपुराण में अन्य वाद्यों के साथ अनेक अवसरों पर तुणव के वादन का उल्लेख हुआ है। <sup>२४५</sup> इसे सितार के रूप में प्रयुक्त किया जाता था।
- (२) वीणा: आदिपुराण में वीणा के स्वर को श्रेष्ठ माना गया है। इसके तारों को हाथ की अंगुलियों से बजाये जाने का उल्लेख है। रिश्व वीणा वादन के साथ गायन का भी उल्लेख हुआ है। पाण्डवपुराण में घोषा, सुघोषा, महाघोषा एवं घोषवती वीणाओं का उल्लेख है। जैनपुराणों में वीणा से सम्बन्धित निम्नलिखित वाद्यों का उल्लेख हुआ है।
- ं (क) अलाबुः आदिपुराण में अलाबु का उल्लेख मिलता है। १४७ आधुनिक वीणाओं के समान उस समय भी सम्भवतः वीणा के लिये अलाबु ( लौकी का तुम्बा ) प्रयुक्त होता था। १४८ अलाबु सारंगी से

सांस्कृतिक जीवन : २३५

मिलता-जुलता तथा उसका अर्त्याधक विकसित रूप है। इसका प्रयोग संगीत के लिए लिए किया जाता था।<sup>२४९</sup>

- (ख) तंत्री तंत्री वाद्य का उल्लेख हरिवंशपुराण तथा पद्मपुराण में मिलता है। २५० यह एक विशेष प्रकार की वीणा थी जिसमें तारों की संख्या के अनुसार इसका नामकरण होता था जैसे एक तार की वीणा एकतन्त्री तथा तीन तार की वीणा त्रितंत्री वीणा कहलाती थी। त्रितंत्री वीणा का विकास तंबूरा और सितार के संयुक्त रूप से हुआ। २५०
- (ग) सुघोषा : हरिवंशपुराण में १७ तार की सुघोषा नामक वीणा को दोषमुक्त बताया गया है। २५२ उत्तरपुराण में भी इसे उत्तम वीणा कहा गया है। २५३
- (ख) अवनद्धवाद्य: जैन पुराणों में चमड़े से मढ़े हुए वाद्य के उदा-हरण मृदंग आदि को अवनद्ध नाम से अभिहित किया गया है। २५४ अव-नद्ध वाद्य वितत वाद्य का ही बोधक है। इस प्रकार के वाद्यों की संख्या एक सौ से भी अधिक थी। २५५ जैन पुराणों में निम्नलिखित अवनद्ध वाद्यों का वर्णन प्राप्य है।
- (१) आ**नक २५६ : इ**सकी ध्विन-गम्भोर होती थी तथा इसको तुलना आधुनिक नगाड़े या नौबत से की जा सकती है ।
- (२) **छल्लरी <sup>२५०</sup>ः यह** चमड़े से मढ़ा होता था तथा बायें हाथ में अंगूठे से लटका कर दाहिने हाथ के शंकु द्वारा इसका वादन होता था। इसकी तुलना आधुनिक खंजरी, दायस, चंग आदि वाद्यों से की जा सकती है।<sup>२५८</sup>
- (३) **ढ़क्का**ः पर्मपुराण में इसका उल्लेख है।<sup>२५९</sup> ढ़वस के सदृश इसका आकार होता था। इसे बायीं बगल में दबाकर दाहिने हाथ से इंडे से बजाते थे। इसे घींसा नाम से भो सम्बोधित किया गया है।<sup>२६०</sup>
- (४) दुन्दुभि<sup>२६९</sup> : इसका अर्थ हिन्दी शब्दसागर में नगाड़ा और धौंसा है।<sup>२६२</sup> यह तबले की तरह दो नगों से निर्मित होता था। इसे द्वयशंक्वाकार लकड़ियों से बजाया जाता था। इससे गम्भीर व दूर तक प्रसारित होने वाली ध्वनि निकलती थी। इसका प्रयोग युद्ध और शुभ अवसरों पर होता था। शहनाई के साथ वादित होने पर इसे नौबत कहते हैं।<sup>२६3</sup>
- (५) पटहरे : हिन्दी शब्द सागर में पटह का अर्थ नगाड़ा और द्वन्दुभि है, किन्तु संगीत-पारिजात के अनुसार पटह का ताल्पर्य ढोलक से

है। १९५ यह डेढ़ हाथ लम्बा भेरि के समान वाद्य था जो पतले या मोटे चमड़े से मढ़ा जाता था तथा लकड़ी अथवा हाथ से बजाया जाता था।

- (६) पणव<sup>२६६</sup> : यह मृदंग के समान प्राचीन वाद्य है। यह १६ अंगुल लम्बा, भीतर की ओर मध्य भाग दबा, आठ अंगुल विस्तारित तथा दोनों ओर से पाँच अंगुल मुख वाला वाद्य था जिसके काष्ठ की मोटाई आधे अंगूठे के बराबर होती थी। इसका भीतरी भाग चार अंगुल व्यास वाला खोखला होता था। इसके दोनों मुख कोमल चमड़े से मढ़े जाते थे तथा चमड़े को सुतलो से कसा जाता था। १६० इसे प्राचीन व आधुनिक काल में हुडुक नाम से संबोधित किया गया जबकि मध्यकाल में इसे आवाज नाम दिया गया था। १६०
- (७) पुष्कर<sup>२६९</sup>: आदिपुराण में मृदंग के समान गम्भीर शब्द करने वाले वाद्य के रूप में इसका उल्लेख हुआ है। आधुनिक पखावज से भी इनकी समता की जा सकती है।
- (८) भेरी<sup>२७०</sup>: यह वाद्य भी मृदंग के समान, धातुनिमित एवं लगभग दो हाथ लम्बा और द्विमुखी होता था। इसके मुख का व्यास एक हाथ का और चमड़े से मढ़ा हाता था। कांसे के कड़े में डोरी डालकर यह कसा जाता था। इसे दाहिनी ओर लकड़ी से तथा बायीं ओर हाथ से बजाते थे।<sup>२७९</sup>
- (९) मृदंग<sup>२७२</sup> : प्राचीनकाल से ही मृदंग वाद्य का उल्लेख विभिन्न ग्रन्थों में मिलता है। रामायण एवं कालिदास के ग्रन्थों में तथा भरत के काल में मृदंग का वर्णन उपलब्ध है। २७३ इसके दोनों ओर के मृख चमड़े से मढ़े जाते थे तथा इसके मध्य का भाग दोनों किनारों की अपेक्षा अधिक उभरा हुआ होता था। आधुनिक युग में संगीत में विभिन्न वाद्य-यन्त्रों के मध्य मृदंग का महत्वपूर्ण स्थान है।
- (१०) **मुरज<sup>२७४</sup> :** मुरज मृदंग का ही एक अन्य नाम है जिसे गीत के साथ बजाया जाता था।
- (ग) सुविर-वाद्य: मुँह से फूँककर ध्विन निकलने वाले वाद्यों को जैन पुराणों में सुविर वाद्य के अन्तर्गत रखा गया है। सुविर वाद्यों का वर्णन निम्नवत् हैं—
- (१) काहरू<sup>२७५</sup> : इसका निर्माण सोना, चाँदी एवं ताँबा से होता था। यह भोतर से खोखला तथा तीन हाथ लम्बा होता था। धतूरे के फूल के समान इसकी मुखाकृति होती थी। इसके मध्य में दो छिद्र होते थे और फूँकने पर इससे ध्विन निकलती थी।<sup>२७६</sup>

सांस्कृतिक जीवन: २३७

- (२) **तूर्यं<sup>२७७</sup>ः** यह लगभग डेढ़ हाथ लम्बा वाद्य था तथा मुख की ओर इसका आकार खिले हुए धतूरे के पुष्प के सदृश्य होता था। इसकी ध्वनि आधुनिक शहनाई के समान थी। दक्षिण भारत के मन्दिरों में उत्सव, विवाह एवं मांगलिक अवसरों पर यह बजाया जाता है।<sup>२७८</sup>
- (३) वंश<sup>२७९</sup> (बांसुरी): जैन पुराणों में अनेक स्थलों पर अन्य वाद्यों के साथ इसके बजाये जाने का उल्लेख है। इसमें भी आधुनिक बांसुरी की तरह मुँह से फुंकने पर ध्वनि होती थी।
- (४) **वेणु<sup>२८०</sup> : बाँ**सुरी के अर्थ में ही इसका भी प्रयोग हुआ है । यह बाँस द्वारा निर्मित होता था ।
- (५) **शंख<sup>२८९</sup>ः** जैन पुराणों में जन्मोत्सव, धार्मिक कृत्यों तथा युद्ध आदि अवसरों पर शंख के बजाये जाने का उल्लेख मिलता है। नेमिनाथ का लांछन भी शंख ही है।
- (घ) **घन-बाद्य**ः जैन पुराणों में कांसे से निर्मित झांझ-मजीरा आदि को धन वाद्य की श्रेणी में रखा गया है। इनकी उत्पत्ति तालवाद्यों से हुई है।<sup>२८२</sup> महापुराण में धन वाद्यों में निम्नलिखित वाद्यों का वर्णन उपलब्ध है—
- (१) **धण्टा<sup>२८3</sup>ः** कांसे से निर्मित घण्टे का प्रयोग मन्दिर या देवी-देवताओं की पूजा-अर्चना में होता था। इसका स्वरूप कितपय परिवर्तन के बाद भी वर्तमान घण्टे के ही समान था।
- (२) ताल<sup>२८४</sup> : काँसे द्वारा निर्मित यह वाद्य धन वाद्यों में प्रमुख था जिसका आकार वर्तमान मंजीरे से बड़ा होता था। इसके मध्य में डोरी लगी होती थी तथा यह दोनों हाथ से बजाया जाता था।
- (२) **झांझ<sup>२८५</sup>ः** जैन पुराणों में अन्य वाद्ययन्त्रों के साथ झां**झ के भी** बजाये जाने का उल्लेख हुआ है।

उपर्युक्त वाद्ययन्त्रों का शिल्पांकन एलोरा, कुंभारिया, खजुराहो, देवगढ़, देलवाड़ा के लोक जीवन या सामान्य गायन-वादन से सम्बन्धित दृश्यों में देखा जा सकता है।

# नृत्य :

प्राचीनकाल से ही समाज के सभी वर्गों में नृत्य के प्रति अभिरुचि मिलती है। विभिन्न भावों पर आधारित ताल और लय के अनुरूप अंगों के संचालन की प्रक्रिया को ही नृत्य कहा जा सकता है। उत्सव,

जन्म, हर्ष, काम, त्याग, विलास, विवाद तथा परीक्षा आदि अवसरों पर नृत्य करने का उल्लेख है।<sup>२८६</sup> जैन पुराणों में नृत्य कला की विशेषताओ एवं उसके विभिन्त स्वरूपों के सम्बन्ध में महत्वपूर्ण विवरण उपलब्ध हैं।<sup>२८७</sup> आदिपुराण में नृत्य के समय विभिन्न वेश <mark>धारण करने और</mark> कटाक्ष, कपोर्लो, पैरों, हाथों, मुख, नेत्रों, अंगराज, नाभि, कटिप्रदेश तथा मेखलाओं द्वारा भाव का प्रदर्शन करने का उल्लेख हुआ है। नृत्य में रस, भाव, अनुभाव एवं चेष्टाओं का होना परम आवश्यक है।<sup>२८८</sup> आदिपुराण में नृत्य की विभिन्त मुद्राओं के सन्दर्भ में मन्द-मन्द मुस्कान से देखते हुए भौंहों के संचालन, स्तन कम्पन, मन्थर गृति, स्थूल नितम्बॅ के विभिन्न मुद्राशों में प्रदर्शन, भुजाओं के संचालन, कटि हिलाने, शरीर के नाभि आदि अवयवों के प्रदर्शन, पृथ्वी तल छोड़ कर नृत्य करने, नृत्य की विभिन्न मुशओं के शीझता से परिवर्तन, नृत्य द्वारा केश-पाश प्रदर्शन, स्पन्दन, गायन के साथ, कटाक्ष एवं हावभाव के साथ, पुष्प एवं स्वर्णं के घटों को सिर पर रखकर, नेत्रों द्वारा विभिन्न रूप धारण करके, एक भुजा पर नर्तकी तथा दूसरे पर नर्तक को नृत्य कराते हुए स्वयं नृत्य करने और इन्द्र के ताण्डव नृत्य के अनेक उदाहरण उपलब्ध हैं ।<sup>२८२</sup> नृत्य के साथ वीणा, पुष्कर, बांसुरी, झांझ, नगाड़े, दुन्दुभि, झल्लरी, काहल, ताल, मृदंग, पणव, दर्दुर तथा विपंची आदि वाद्यों का उल्लेख मिलता है।<sup>२९०</sup> एलोरा की जैन गुफा सं० ३० में शिव के नदेश मूर्तियों के समान कुछ नृत्यरत मूर्तियाँ भी उल्लेखनीय हैं। एक उदाहरण में दो पुरुष आकृतियों को शिव आकृति के समान एक पैर उठाकर अत्यन्त गतिशील रूप में नृत्यरत दिखाया गया है।

जैन महापुराण में नृत्य के निम्नलिखित प्रकार एवं स्वरूपों का उल्लिख मिलता है। ये नृत्य मुख्यतः विभिन्न अप्सराओं (नीलांजना) एवं इन्द्र द्वारा किये गये। जैन पुराणों में शिव के स्थान पर इन्द्र द्वारा विभिन्न नृत्यों का किया जाना ध्यातव्य है। साथ ही कई नृत्य लोक शंली के नृत्य भी प्रतीत होते हैं।

(१) आनन्द नृत्य<sup>२९९</sup> : इन्द्र द्वारा आनन्द नृत्य करने तथा श्रेष्ठ गन्धर्वों द्वारा विभिन्न प्रकार के वाद्य ( झांझ एवं बांसुरी आदि ) बजाये जाने का उल्लेख आदिपुराण में हुआ है। इस नृत्य में अनेक नर्तिकयाँ भी भाग लेती थीं तथा यह नृत्य श्रृंगार रस से परिपूर्ण और सरस होता था। समाज में इस नृत्य का विशेष प्रचलन था।

- (२) अलातचक नृस्य<sup>२९२</sup>ः इस नृत्य की विशेषता यह थी कि इसमें तेजी के साथ फिरकी लेते हुए नृत्य करते थे तथा विभिन्न मुद्राओं के द्वारा शरीर के अंग-प्रत्यंग का संचालन करते थे।
- (३) इन्द्रजाल नृत्य<sup>२९3</sup>: जिस नृत्य में क्षण में व्याप्त, क्षण में लघु, क्षण में प्रकट, क्षण में अदृश्य, क्षण में दूर, क्षण में निकट, कभी आकाश में तो कभी पृथ्वी पर आना प्रदिशत होता हे उसे इन्द्रजाल नृत्य के नाम से अभिहित किया गया है। इसमें नर्तक के साथ नर्तकी भी भाग लेती थी।
- (४) कटाक्ष नृत्य<sup>२९४</sup>: इस नृत्य में नर्तिकयाँ पुरुष की भुजाओं पर अपने कटाक्षों का विक्षेपण करती हुई नृत्य करतो थीं। इसी प्रकार एक अन्य नृत्य में जो 'सूची नृत्य' कहलाता था नर्तिको पुरुष की अंगुलियों पर नृत्य करती थी।

ू (५) चक्र नृत्य<sup>२९५</sup> : इस नृत्य में नर्तक, नर्तकियों के साथ चक्र की

भाँति तेजी से चक्कर लगाते हुए नृत्य करता था।

- (६) ताण्डव नृत्य रहे : महापुराण के अनुसार पाद, किट, कण्ठ तथा हाथ को तालों, कलाओं, वर्णों तथा लयों पर संचालित करना ही ताण्डव नृत्य है। आदिपुराण में इन्द्र द्वारा इस नृत्य को किये जाने का उल्लेख हुआ है जबिक ब्राह्मण परम्परा में शिव द्वारा इस नृत्य को करने का सन्दर्भ प्राप्त होता है।
- (৬) **निष्क्रमण नृत्य<sup>े ९७</sup>ः इसमें नर्तको विभिन्न रूप में निष्क्रमण** दिखलाती हुई नृत्य करती थी।
- (८) पुतली नृत्य<sup>२९८</sup>ः इस नृत्य में नर्तंक की भुजाओं पर नर्तकियाँ इस प्रकार नृत्य करतीं थीं मानो किसी यन्त्र की पट्टी पर पुतलियाँ यन्त्रवत नृत्व कर रहीं हों।
- ्र (९) बहुरूपिणी नृत्य<sup>२९९</sup>ः इस नृत्य में नृत्यरत नर्ताकयों के गले में पड़े हुए मोतियों के हार पर उनके ही प्रतिबिम्ब इस प्रकार प्रतीत होते थे जैसे इन्द्र की बहुरूपिणी विद्या ही नृत्य कर रही है।
- (१०) **बांस नृत्य<sup>3००</sup>ः इ**स नृत्य में नर्तको, नर्तक की अँगुलियों के अग्रभाग पर अपनी नाभि रखकर इस प्रकार फिरकी लगाती हुई नृत्य करती थी जैसे किसी बाँस के ऊपर नृत्य किया जा रहा हो।
- (११) लास्य नृत्य<sup>30</sup>े: सुकुमार प्रयोगों से परिपूर्ण होने के कारण यह नृत्य लास्य नृत्य कहलाता था। श्रावण माह में दोला कीड़ा के समय कामिनियों द्वारा यह नृत्य किया जातां था।<sup>30२</sup>

- (१२) साम्हिक नृत्य<sup>303</sup> : इस नृत्य में अनेक व्यक्ति संयुक्त रूप से एक ही भाव, अनुभाव, रस एवं चेष्टाओं के साथ नृत्य करते थे। यह नृत्य सामूहिक रूप से घेरा बनाकर किया जाता था।
- (१३) स्ची नृत्य<sup>30४</sup>: इस नृत्य में नर्तकी, नर्तक के हाथों की अंगुलियों पर नृत्य करती थी।
- (१४) **नीलांजना नृत्य** : आदिपुराण में नीलांजना के नृत्य को देख-कर तीर्थंकर ऋषभदेव को वैराग्य उत्पन्न होने का उल्लेख है। <sup>3०५</sup>
- (१५) मयूर नृत्य<sup>3०६</sup> : आदिपुराण में मयूर का रूप धर कर्नृत्य करने का उल्लेख है जो आधुनिक काल की भाँति उस समय भी मयूर नृत्य के प्रचलन की और संकेत करता है।

जैन पुराणों में उल्लिखित संगीत व नृत्य के मूर्त उदाहरण हमें विभिन्न जैन मन्दिरों व गुफाओं की मूर्तिकला और चित्रकला में भी देखने को मिलते हैं। एलोरा (गुफा सं० ३१) में नृत्यरत अप्सराओं के चित्र इस दृष्टि से विशेष उल्लेखनीय हैं। 300 इसी प्रकार विमल-वसही के (माउण्ट आबू, १२वीं शती ई०) सभामण्डप के वितान पर विभिन्न नृत्यांगनाओं के साथ चतुर्भुं जी अम्बिका एवं कुबेर दिक्पाल के अंकन में नृत्य की विभिन्न मुद्राएँ स्पष्टतः देखी जा सकती हैं। 300

#### वैनिक उपयोग के पात्र आदि :

महापुराण में मिट्टी, स्वर्ण, चाँदी, ताम्र आदि के विभिन्न बर्तनों का उल्लेख मिलता है जिनका पाकशाला तथा अन्य कार्यों के लिये प्रयोग किया जाता था। महापुराण में विणित है कि अन्तिम कुलकर नाभिराज ने स्वयं सर्वप्रथम मिट्टी के अनेक प्रकार के पात्र बनाकर दिये थे। उन्होंने पात्र बनाने का उपदेश भी दिया था। उ०० यहाँ यह उल्लेखनीय है कि प्रारम्भ में मिट्टी के ही बर्तनों का प्रयोग किया गया और कमशः बाद में विभिन्न धातुओं का प्रयोग विभिन्न पात्रों के निमित्त हुआ। जैन पुराणों से प्राप्त सामग्रियों के आधार पर उस समय निम्नलिखित पात्रों के प्रयोग का उल्लेख मिलता है—पिठर १०० (बटलोई या मटका), स्थाली ३०० (थाली), चाषक ३०० (कटोरा), सूर्प १०० (अनाज से कूड़ा साफ करने का पात्र), जल्लका १०० (जल भरने का घड़ा), भूंगोर १०० (झारी या सागर), उिट्रका १०० (कड़ाहा या कड़ाही), पाथिवघट १०० (मिट्टी का घड़ा), करक ३०० (करवा), स्वर्ण कुम्भ ३००, शुक्ति आकृतिपात्र ३०० (सीप के आकार के पात्र), कुण्ड ३०० (पत्थर का

सांस्कृतिक जीवन: २४१

कठौता), स्थाली <sup>3२२</sup> (हण्डे-भोजन बनाने के विशालपात्र) तथा कर्करिका <sup>3२3</sup> (जल रखने का झारी जैसा पात्र)। आदिपुराण में चालिन <sup>3२४</sup> (आटा चालने की चलनी) का भो उल्लेख हुआ है। विवाह तथा अन्य कार्यों में प्रयुक्त होने वाले सुवर्ण के पाट एवं चौकी का भी उल्लेख महापुराण में है। <sup>324</sup> देलवाड़ा और कुंभारिया के जैन मन्दिरों में तीर्थं करों के अभिषेक एवं नेमिनाथ के विवाह के प्रसंग में विभिन्न प्रकार के घटों का अकन हुआ है।

उपरोक्त विवरण से स्पष्ट है कि महापुराण में केवल तीर्थंकरों एवं उनके यक्ष-यक्षियों के विवरण ही नहीं वरन् तत्कालीन सांस्कृतिक जीवन से सम्बन्धित विविध पक्षों का भी विस्तार से निरूपण हुआ है। कदा-चित् जीवन का कोई ऐसा पक्ष रहा हो जिसका महापुराण में उल्लेख न हुआ हो।

## पाब-टिप्पणी

- १. कमल गिरि, भारतीम म्युंगार, वाराणसी १९८७, पृ० ४।
- २. शाङखायन गृह्यसूत्र ४,१५; अथवंवेद १९.४४.१ ।
- ३. उत्तरपुराण ६२.२९।
- ४. उत्तरपुराण ६८.२२५ ।
- ५. उत्तरपुराण ६३.४६२, ४५८ ।
- ६. भोगभूमि ऐसा काल था जिसमें मनुष्यों के मनोवांख्यित वस्त्राभूषणों की पूर्ति कुछ विद्योष वृक्षों द्वारा होती थी।
- ७. आदिपुराण ९.१४-४२।
- ८. सी॰ शिवराममूर्ति, स्कल्पचर इन्स्पायर्ड बाई कालिदास, मद्रास; यू॰ पी॰ शाह, जैन रूपमण्डन, पृ० ७१ ।
- ९. उत्तरपुराण ६१.१२४; ६३.४१५ । आर० एस० गुप्ते एवं बी० डी० महाजन, अजन्ता एलोरा ऐण्ड औरंगाबाद केन्स, बम्बई १९६२, वि० सं० १३८ ।
- १०. इन्द्रमणि के दो भेद बताये गये हैं। एक महाइन्द्रमणि जो हल्के और गहरे नीले रंगकी होती थी, दूसरी इन्द्रनीलमणि जो हल्के नीले रंगकी होती थी।
- ११. हरिवंशपुराण २.७, ८, ९, १०, ५४; ७.७२, ७३; उत्तरपुराण ६८.६७६; आदिपुराण ३५.४२।
- १२. आदिषुराण १४.१४; ७.२३१; १३.१५४, १३८, १३६। १६

- १३. आदिपुराण १२.४४; ३५.२३४ !
- १४. देवीप्रसाद मिश्र, पूर्व निर्मुष् १५२।
- १५. आदिपुराण, ३.७८, ९१, १३०; ५.४; ९.४१; १०.१२६; ११.१३३।
- १६. आदिपुराण १६.२३४।
- १७. आदिपुराण ३३.१५३।
- १८. यू० पी० शाह, पू०, नि०, चित्र सं० ८९, १५५, १६२; मारुतिनन्दन तिवारी, जैन प्रतिमाविज्ञान, चित्र सं० ५३, ५४।
- १९. उत्तरपुराण ६८.६५०; आदिपुराण ११.१३३।
- २०. आदिपुराण ३.७८।
- २१. यू० पी० शाह, पू० नि०, चित्र सं० १२५, १५०।
- २२. आदिपुराण १.४४; ४.९४; १४.८; पद्मपुराण ३६.७; हरिवंशपुराण ११.१३; ३८.४२।
- २३. आदिपुराण २१.१६७।
- २४. पद्मपुराण ७१.७; ११.३२७; आदिपुराण ९.१८९; रबुवंश (कालियास), सं० एच० डी० वेलाकर, बम्बई १९४८, १३.५९।
- २५. वासुदेवशरण अग्रवाल, हर्षचरितः एक सांस्कृतिक अध्ययन, पटना १९६४, पृ० २१९ ।
- २६. पद्मपुराण ८.७०।
- २७. आदिपुराण १४.७ ।
- २८. आदिपुराण ३.७८ ।
- २९. मादिपुराण १६.२३३।
- २०. बृहरसंहिता ४८.५ ।
- ३१. विस्तार के लिए द्रष्टब्य, कमल गिरि, पू० नि०, पृ० २५६।
- ३२. आदिपुराण ३.७८; ११.१३३; १४.११—१४; १५.१८९; १६.३३, ३८, ४१; ३७.१५७; ४३.३४७; पद्मपुराण ११८.४७; ह्रुरियंशपुराण ७.८९ ।
- ३२. आदिपुराण १५.१८९; १६.३३।
- ३४. आदिपुराण ३.२४७ ।
- ३५. मारुतियन्दन तिवारी, जैन प्रतिभाविज्ञान, चित्र सं० ४९ ।
- ३६. बादिपुराण ३.७८, १०२; ४.१७७; १६.१३३; ९.१९०; ३३.१२४ ।
- ३६. समराइच्चकहा २, पृ० १०० ।
- ३८. यशस्तिलक पु० ३६६।
- ३९. पद्मपुराण ३.३; ७१.६।
- ४०. कुमारसम्भव ७.३८।

#### सांस्कृतिक जीवन: २४३

- ४१. आदिपुराण ७.१२९-३२।
- ४२. वासुदेवशरण अग्रवाल, प्० नि०, प्० १५४।
- ४३. आदिपुराण १८.२०३-२०५; ३५.३२-३५ ।
- ४४. कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व २०६-२०८।
- ४५. वहीं, पु॰ २५८।
- ४६. आदिपुराण २६ १२६; ३३.२४७।
- ४७. आदिवृराण १६.४७ ।
- ४८, आदिपुराण १६.५२।
- ४९. आदिपुराण १६.५२।
- ५०. आदिपुराण १६.५३।
- ५१ आदिपुराण १६.५४।
- ५२. आदिपुराण १६.५४।
- ५३. आदिपुराण १६.५०-५१।
- ५४. रघुवंश ६.१४; मेघदूत ५०।
- ५५. आदिपुराण १६.४९ ।
- ५६. आदिपुराण १६.४९।
- ५६. आदिपुराण ३.७, ७८, १५६; ५.६, १३६; १६.५८७; उत्तरपुराण ६३.४३४; पद्मपृराण ३.२७७; ७१.२, हरिवंशपुराण ७.८७; ८,१८२।
- ५७. आदिपुराण १५.८१-८३ ।
- ५८. आदिपुराण १६.३८।
- ५९, अर्थशास्त्र ( बाचस्पति गैरोला अनुवाद ), वाराणतो १९७७, पृ० १५२-५३; अर्थशास्त्र ( शामाशास्त्री अनुवाद ) मैसूर १९५१, पृ० ७६-७८।
- ६० आदिपुराण १६.५६।
- ६१. आदिपुराण १६. ५७।
- ६२. आदिपुराण १९.५८; हरिवंशपुराण ७.८९।
- ६३, आदिपुराण १६.५८।
- ६४. आदिपुराण १६.५९।
- ६५. आदिपुराण १६.५९।
- ६६. आदिपुराण १६,५९।
- ६७. आदिपुराण १६.६०।
- ६८. अ। दिपुराण १६,६१।
- ६९. झादिपुराण १६.६१।
- ७०. आविषुराण १६,६१, ६५-६६ !

- ७१. आदिपुराण १६.६२-६४।
- ७२. नेमिचन्द्र शास्त्री, आदिपुराण में प्रतिपादित भारत, वार।णसी १९६८, पृष् २१६।
- ७३. आदिपुराण ६.८ ।
- ७४. आदिपुराण १५.१९३; हरिवंशपुराण ४७.३८ ।
- ७५. पद्मपुराण ३,२७७; ८८.६१ ।
- ७६. पद्मपुराण ३३.१८३; आदिपुराण २९,१६७।
- ७७, हरिवंशपुराण ११.१३।
- ७८. आदिपुराण १५,१९२-१९४।
- ७९, आदिप्राण १४.११।
- ८०. पद्मपुराण १००.२५ ।
- ८१, आदिपुराण १५.८१; पद्मपुराण ३,१९१; एलोरा की गुफा सं० ३२ की अंबिका आकृति में भी मुक्ताहार के उदाहरण द्रब्टक्य हैं। आर० एस० गुप्ते एवं बी० डी० महाजन, प्० नि०, चित्र सं० १४०।
- ८२, आदिपुराण ५.६।
- ८३. आदिपुराण ९.१५०।
- ८४. देवीप्रसाद मिश्रा, पु० नि०, पृ० १६०
- ८५. हरिबंधपुराण ८.१८९-९१; १०वीं-१२वीं शती ई० की यक्षी मूर्तियों में गले के विभिन्न आभूषणों के उदाहरण वेखें जा सकते हैं।
- ८६. कमल गिरि, प्रातेन, प्र २६१ ।
- ८७. आदिपुराण ५.२५७; ९.४१; १४.१२; १५.१९९; हरिवंशपुराण ११.१४।
- ८८, गोकुलचन्द्र जैन, यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन, अमृतसर १९६७ पृ० १४७ ।
- ८९. रघुवंश ६.१४, ५३; १६.६०।
- ९०. आर० एस० गुप्ते एवं बी० डो० महाजन, पू० नि०, चित्र सं० १४०।
- ९१. आब्ध्यराण ३.१५७; ९.४१; १५.१९९; उत्तरपुराण ६८.६५२; हरिवंश-पुराण ७.८९; पद्मपुराण ३.२, १९०; ८.४१५; ११. ३२८; ८५.१०७; ८८.३१; रघुवंश ७.५०।
- ९२. रघुवंश ७.५०; इन भुजबन्धों के उदाहरण १०वीं व ११वीं शती ई० की क्रमश: एलोरा और सतना की यक्षी की मूर्तियों में मिलते हैं।
- हरिवंशपुराण ८.१८०।
- ९४. हरिवंशपुराण ८.१८६; ११.११; पद्मपुराण ३.३; आदिपुराण ७.२३५; १४.१२; १५.२३६; उत्तरपुराण ६८.६५२ ।

सांस्कृतिक जीवन : २४५

- ९५. आदिराण ३७,१८५ ।
- ९६. भगवतीसूत्र ९.३३.३; १०वीं-११वीं शती ई० के देवगढ़ मन्दिर ११ और १२ की अंबिका व चक्रेस्वरी यक्षी की आकृतियों के करों में कटक के स्पष्ट उदाहरण देखे जा सकते हैं। कर्माटक से अप्त लगभग ११वीं शती ई० को चतुर्भु जा चक्रदेवरी मूर्ति के करों में वर्तमान चूड़ी के समान आभूषण है।
- ९७. वहीं।
- ९८. रघुवंश ६.१८; अभिज्ञानशाकुन्तलम् ६.१, २।
- ९९. हरिवंशपुराण ८.१८६; ४५.११; आदिपुराण ७.२३५; ४७.२१९; उत्तर-पुराण ५९.१६७; ६८.३६७; पद्मष्राण ३,१९५ ।
- १०० माहतानिन्दन तिवारी, पू० नि०, चित्र सं० ५४; यू० पी० शाह, **पू० नि०,** चित्र सं० १२५ ।
- १०१ पद्मपुराण ३३,१३१।
- १०२. पदमपुराण ७६.६५; आविषुराण ३.१५९; ११.४४; १२.३०, ३८; १४. ११-१४; १४; १९.१२९; उत्तरपराण ६३.४३७ ।
- १०३. कमल गिरि, पूर्व निव, पूर्व २१३ ।
- १०४. भगवतीसूत्र ९.३३.३।
- १०५. रघुवंश ९.३७; १९.२५; कुमारसम्भव ८.८३ ।
- १०६. मारुतिनन्दन तिवारी, पूर्वातिक, चित्र संव २०, ३७,५३,५४; आर्व एसक गुप्ते एवं बीव डीव महाजन, पूर्वातिक, चित्र संव १४०।
- १०७. ऋतुसंहार ३.२६; ६.७।
- १०८. पद्मपुराण ३.१९४; ८.७२; आदिपुराण ७.१२९; १२.२६; (११वीं शतो ई० की पतियानदाई (सतना, म० प्र०) की अंबिका मूर्ति में कांची का स्पष्ट उदाहरण इष्टब्ध है)।
- १०९: आदिपुराण १५.२०३ ।
- ११०. रघुवंश १९.४१; ऋतुसंहार ३.२०; मेघदूत ( पूर्व ) ३९ ।
- १११. आदिपुराण १३.५९; १६.१६,१९; हरिवंशपुराण ७.८९; ११.१५ ।
- ११२. भगवतीसूत्र ९.३३.३; आदिपुराण १६.१३७।
- ११३. कमल गिरि, पू० नि०, पू० २६५।
- ११४. मारुतिनन्दन तिवारो, पू० नि०, चित्र सं० ५१, ५३, ५४।
- ११५. आर० एस० गुप्ते एवं बी० डी० महाजन, पू० नि०, चित्र सं० १४०।
- ११६. यू० पी॰ शाह, पू० नि॰, चित्र सं० ११६।
- ११७. आदिपुराण १४-१४।
- ११८. मोतीचन्द्र, पूर्व निव्, भूमिका, पूर्व २०।

- ११९. भगवतीसूत्र १५.३, ४; १६.६.५; १५.१.१.५४१; पडमचरिय ३.१४३। १२०. पडमचरिय ३.१४३; २७.३३; भगवतीसूत्र ११.९.४१७; कालिवास ने भी साधुओं द्वारा वृक्षों की छाल से निमित वस्त्र पहनने का उल्लेख किया है।
  - अभिज्ञानशाकुन्तलम् १.१४; १९, ३०।
- १२१. पडमचरिय ८.२७३; भगवतीसूत्र ९.३३.३; ११.११.३२।
- १२२. कमल गिरि, पूर्व निरु, पृरु १४७ ।
- १२३. आदिपुराण ५.२७६।
- १२४. आर॰ एस॰ गुप्ते एवं बी॰ डी॰ महाजन, पू॰ नि॰, चित्र सं॰ १४१-१४२; यू॰ पी॰ शाह, पू॰ नि॰, चित्र सं॰ २९, ३१।
- १२५. आर० एस० गुप्ते एवं बी० ही० महाजन, पू० नि०, चित्र सं० १३९ ो
- १२६. यू० पी० शाह, पू० नि०, चित्र सं० २२, ३५।
- १२७. वहीं, चित्र सं० ९०, ११९, १४७।
- १२८. मेघदूत ३०।
- १२९. कमल गिरि, पूर्व निर्पृष् १४३।
- १३०, वहीं ।
- १३१. बृहत्कल्पसूत्रभाष्य ४.३६-६१।
- १३२. समराइच्चकहा १, पू० ७४; आचारांगसूत्र २, ५, १, ३।
- १३३. मोतीचन्द्र, पू० नि०, पृ० ५५ ।
- १३४, पद्मपुराण ३.१९८; आदिपुराण १०.१८१; ११.१३३; १२.३०; १५.२३।
- १३५. मोतीचन्द्र, पूर्व निव्, पृष्ट ५५ ।
- १३६. आदिपुराण ९.५३।
- १३७. आदिपुराण ८.८; १२.१७६; ३७.९६ ।
- १३८. ऋतुसंहार ६.५ ।
- १६९. यू० पी० शाह, पू० नि०, चित्र सं० १४७।
- १४०. आदिपुराण ७.१४२।
- १४१. आदिपुराण १६.२३४।
- १४२ आदिपुराण ११.४४; पद्मपुराण ३ १२२।
- १४३. आदिपुराण १२.१७३।
- १४४. बासुदेवशरण अग्रवाल, पूर्व निव, पृत्व ७६ ।
- १४५. मोतीचन्द्र, पू० नि०, पृ०९।
- १४६. आदिवुराण ९.४८; ३०.१०३; हरिवंशवुराण ७.८७; ११.१२१।
- १४७. अंगविज्जा २८, पृ० १६० ।

```
१४८ बृहत्कल्पसूत्र ४.३६,६२।
१४९. आदिपुराण ९.४८; अंगविज्जा २८, पृ० १६० ।
१५०. हेमचन्द्र का व्याकरण ३.४.४१।
१३१. अमरकोश २.६.११७-११८।
१५२. आदिपुराण १०.१७८।
१५३. अंगविज्जा २८, पु० १६०।
१५४. कमल गिरि, पूर्वान, पुरु १३१।
१५५. आदिपुराण १.१४; हरिवंशपुराण ९.११५ ।
१५६. हेमचन्द्र का व्याकरण ३.३.३।
१५७. आदिपुराण ९.४८।
१५८. आदिपुराण ४७.७६; हरिवंशपुराण ११.१२१।
१५९. अंगविज्जा २८, पु० १६०-१६१।
१६०. हरिवंशपुराण ११.१२१; आदिपुराग ३.१८८; ७.१४२; ९;५३।
१६१. अंगविज्जा ३१, प० १६३-६४।
१६२. अंगविज्जा २८, पु० १६० ।
१६३. आदिपुराण १३.७०।
१६४. अमरकोश २.६.११७।
१६५. आदिपुराण १.७, २८.३८; पद्मपुराण ३.२९६; हरिवशपुराण ९.११५
१६६. पउमचरिय ३.१४३; २७.३३; भगवतासूत्र ११.९.४१७; कालिदास ने
     भी साधुओं द्वारा वृक्षों की छाल से निर्मित वस्त्र पहनने का उल्लेख किया
     है। अभिज्ञानशाकुन्तलम् १.१४, १९, ३०।
१६७. मोतीचन्द्र, पू० नि०, पू० ३१।
१६८, आदिपुराण ८.१६१; २७.२४; ३७.१५३।
१६९. बोसुदेवशरण अग्रवाल, पूर्वानव, ७५।
१७०. भगवतीसुत्र १५.१.५४१।
१७१. पद्मपुराण ७.१७१, हरिवंशपुराण ७.८७; ११.१२१; आदिपुराण ६.६६;
     9.28; ११.२७; ३०.१०३ I
१७२. आचारांगसूत्र २.५.१३।
१७३. आदिपुराण ३,१८८।
१७४. आदिपुराण ४३.२११ ।
१७५. हरिवंशपुराण ११.१२१।
१७६. रघुवंश ७.२९।
१७७. आदिपुराण ३९.२८।
```

- १७८. झादिपुराण ३९.१९३।
- १७९. बृहत्कल्पसूत्रभाष्य ४.३९.२४; भगवतीसूत्र ९.३३.३ ।
- १८०. द्रष्टव्य, कमल गिरि, पूर्व निव्, पृष्ट १४८।
- १८१. पद्मपुराण १६.२४०; ८.४२४; २७.३१; ७.१७२; २७.६७; ३.२९६; हरिबंधपुराण ४१.३३।
- १८२. सी० शिवराममूर्ति, 'दि चार्म आँव फीमिनिन कॉयफर', द्रष्टक्य वीणा पुरोहित, इण्डियन हैयर स्टाइल, बम्बई १९६२ ।
- १८३. आदिपुराण ३७.११८।
- १८४. मेघदूत (उत्तर) २; ऋतुसंहार ६.३३; कुमारसंभव ७.१४।
- २८५. आदिपुराण १२.५३; १५.९०; ४३.२४७ ।
- १८६. बृहत्संहिता ७७.५; कुमारसम्भव ७.१४; मेघदूत (पूर्व) ३६; ऋतुसंहार ४.५; ५.१२।
- १८७. झादिपुराण २७.१२०।
- १८८. आदिपुराण १२.२२१।
- १८९. रघुवंश ४.५४; ८.५३।
- १९०. वासुदेवशरण अग्रवाल, कला और संस्कृति, इलाहाबाद १९५८, पृ० २८६ ।
- १९१. आदिपुराण ६.८०।
- १९२. वासुदेवशरण अग्रवाल 'टेराकोटा फिगरिन्स ऑफ अहिच्छत्रा, डिस्ट्रिक्ट बरेलो, यू०पी॰, एन्शियन्ट इण्डिया, सं०४, पृ०१३२, फलक ४५।
- १९३. अमरकोश २.६.९७।
- १९४. वासुदेवशरण अग्रवाल, 'राजघाट के खिल**ोनों** का एक अध्ययन', कला और संस्कृति, पृ० २५१।
- १९५. आदिपुराण १२.४१; ३७.१०८; २८.३१, ३९ ।
- १९६. हरिवंशपुराण ४३.१२; आदिपुराण ३५.३२-३६; ३७.११८।
- १९७, यू० पी० शाह, पूर्ण नि०, चित्र सं० १०४।
- १९८. आदिपुराण २८.३१।
- १९९. रघुवंश १४.१२; मेघदूत (पूर्व) १८ ।
- २००. रघुवंश १७.२३।
- २०१. यू० पो० शाह, पू० नि०, चित्र सं० १४७, १५४।
- २०२. आदिपुराण ३५.३४।
- २०३, कमल गिरि, पूर्ण निर्णुण ६।
- २०४. पडमचरिय ६९.६।

```
२०५. भगवतीस्त्र ९.३३.३।
२०६. कादम्बरो ( बाणभट्टकृत ), अनु० जगन्नाथ पाठक, वाराणसी १९७२,
      पु० २७६।
२०७. आदिवृगा १०.२०।
२०८. आदिप्राण ७.२३०; १४.६; ४३.२४७ ।
२०९. आदिपुराण ७.२३०; काटम्बरी, पृ० २१, २८४; हर्षचरित, पृ० १२७ ।
२१०. आदिपुराण १४.९; २७.१२०; ४३.२४७ ।
२११. कुमारसम्भव ७.५९।
२१२. आदिपुराण ४३.२४७।
२१३. आदिपुराण ७.१३४; ४३,२४८ ।
२१४. रघवंश १७.२४; मालविकास्तिमित्रम् ३.५ ।
२१५. आदिपुराण ४३,२४८।
२१६. वहीं।
२१७. अभिज्ञानशाकुस्तलम् ७.२३; कुमारसम्भव ५.३४ ।
२१८. आविषुराण ७.१३३, १४५ ।
२१९. आदिपुराण १३.१७८।
२२०. आदिपुराण ७.२३०; ९.७, ११; १२.१७४; हरिवंशपुराण ३८.५४।
२२१. पडमचरिय ३.१०५; ८.२७; ३१.४६; ११७.२६ ।
२२<mark>२. क्रमा</mark>रसम्भव ७.६५; ऋत्संहार २.२२ ।
२२३, आदिपुराण ९.७,११।
२२४. आदिपुराण १४.४।
२२५. आदिपुराण १२.१७४।
२२६. रचुवंश १२.२७; १७.२४।
रेर७. उत्तरपराण ६३.२८९ ।
२२८. आदिपुराण १४.८८।
२२९. पडमचरिय २.११; ८.२६८; १४.९२।
२३०. रघ्वंश ४.५५; १३.६०; १९.२५।
२३१. आदिप्राण १४.८८ ।
२३२. आदिपुराण ८,१४८; १६.२३४; १७.१६७; हरिवंशपुराण ३१.३।
२३३. आदिपुराण ५.२८८; ११.८।
२३४. आदिवृराण ८.१४८; १५.८८
२३५. ज्ञातधर्मकथासूत्र प्०६८।
२३६. आचारांगसूत्र २.११.१-८।
```

```
२५० : जैन महापुराण : कलापरक अध्ययन
```

२३७. कल्पसूत्र, पू० २५३, २५४, २९५।

२३८. हरिवंशपुराण ८.१५८।

२३९. जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति टीका ५, पूर्व ४१३ ।

२४०. हरिवंशपुराण १९.१५३-५४, १६९, १७१।

२४१. ब्रादिपुराण १३.१७४; १६.१९७।

१४२. आचारांगसूत्र २.१५.५-१५; भगवतीसूत्र ५.४.६३६; हरिवंशपुराण ८.१५९; यहाँ पर वितत अवनद्ध वाद्य के लिये प्रयुक्त हुआ है।

२४३. हरिवंशपुराण १९.१४३-१४४।

२४४. हरिवंशपुराण १९.१४५ ।

२४५. आदिपुराण १५.१४७; २३.६२।

२४६. आदिपुराण १२.२३९; १२.१९९-२०४।

२४७. आदिपुराण १२.२०३।

२४८. लालमणि मिश्र, पूर्ण निर्, पृष्ट ६२ ।

२४९. वहीं, पु० १८२।

२५०. हरिवंशपुराण ८,४४; पद्मपुराण २४.२०।

२५१. लालमणि मिश्र, भारतीय संगीत वाद्य, नई दिल्ली १९७३, पृ० ५७ ।

२५२. हरिवंशपुराण १९.१३७।

२५३. उत्तरपुराण ७५.३२ ७-३२८ ।

२५४ पद्मपुराण २४.२०; हरिवंशपुराण १९.१४३।

२५४. पद्मपुराण २.२०; हरिवंशपुराण १९.१४३।

२५५. लालमणि मिश्र, पूर्व निर्, पुरु ६५।

२५६. आदिपुराण १३.७; हरिवंशपुराण ११.१२०।

२५७. पद्मपुराण ६.३७९; हरिवंशपुराण ४.६; ५९.७६; आविपुराण १५.

१४७ ।

२५८. देवीप्रसाद मिश्र, पूर्ण निर्, पूर्ण २९६।

२५९. पद्मपुराण ८०.५५।

२६०. लालमणि मिश्र, पू० नि०, पृ० ६९।

२६१. पद्मपुराण ८०.५४; हरिवंशपुराण ८.१४१; आदिपुराण १३.१७७; १५.१४७; २३.६२।

२६२, देवीप्रसाद मिश्र, पू० नि०, पू० २९७।

२६३. लालमणि मिश्र, पू० नि०, पृ० ७६-७८ ।

२६४. हरिवंशपुराण ८.१५७; आदिपुराण १५.१४७; २३.६३।

२६५. देवोप्रसाद मिश्र, पू॰ नि॰, पृ॰ २९७।

#### सांस्कृतिक जीवन : २५१

- २६६. हरिवंशपुराण २२.१२; आदिपुराण १२.२०७; २३.६२।
- २६७. देबीप्रसाद मिश्र, पु० नि०, पु० २९७ ।
- २६८. लालमणि मिश्र, पू० नि०, पृ० ७८-७९ ।
- २६९. भादिपुराण ३.१७४; १४.११५।
- २७०. पद्मपुराण ४४.७२; ५८.२७; हरिवंशपुराण ८.१४१; आदिपुराण १३.१३।
- २७१. लालमणि मिश्र, पू० नि०, पृ० ८६ ।
- २७२. हरिवंशपुराण ४.६; ८.१५७; २२.१२; आदिपुराण १२.२०५; **१३.१७७;** १७.१४३।
- २७३. देवीप्रसाद मिश्र, पू० नि०, पृ० २९८।
- २७४. आदिपुराण १२.२०७; ५४.१९२।
- २७५. हरिवंशपुराण ५९.१६; आदिपुराण १५.१४७; १७.११३; २३.६२।
- २७६. देवीप्रसाद मिश्र, पूर्व तिरु, पुरु २९९ ।
- २७७. हरिवंशपुराण ५९.१६; आदिपुराण १२.२०७; १५.४७; उत्तरपुराण ६८.५४९।
- २७८. लालमणि मिश्र, पू० नि०, पू० १००-१०१।
- २७९. हरिवंशपराण १०,१०२; आदिपुराण १२,२०३; १४,११६ ।
- २८०. पद्मपुराण ६.३७९; हरिवंशपुराण ५९.१६; आदिपुराण १२.२००।
- २८१. हरिवंशपुराण ८.१४१; आदिपुराण १२.२०८; १३.१३; १५.१४७; उत्तरपुराण ६८.६३१।
- २८२. हरिवंशपुराण १९१४३।
- २८३. आदिपुराण १३,१३; १४,१५८।
- २८४. आदिपुराण १५,१४७।
- २८५ हरिवंशपुराण ५.३६५ ।
- २८६. शिवशेखर मिश्र, मानसोल्लास : एक सांस्कृतिक अध्ययन, वाराणसी १९६६; पृ० ४३१।
- २८७. पद्मपुराण ३९.५३-५६; हरिवंशपुराण २२-१५ ।
- २८८. आदिपुराण १४,१४५-१४९ ।
- १८९. आदिपुराण १२.१८९-१९७; १४.११६; १४.१३२; १४.१५३; **१**४.
- २९०. आदिपुराण १४.११६; हरिवंशपुराण २२.११-२१।
- २९१, आदिपुराण १४.१५७-१५८; हरिवंशपुराण ५३.३०।
- २९२ आदिपुराण १४.९२८; १४.१४३।

#### रे५२ : जैन महायुराज : कलापरक बध्ययम

१९३ आदिपुराण १४.१३०-१३९।

२९४. आदिपुराण १४,१४४।

२१५. आदिपुराण १४.१३६।

२९६. हरिवंशपुराण ८.२३३; वृत्तातुगन्धिगद्यम, पृ० ४९१; आविपुराण १४. १३३; उत्तरपुराण ५०.३४।

२९७, आदिपुराण ९४,९३४।

२९८, आदिपुराण १४,१५०।

२९९. आदिपुराण १४.१४१।

३०० आदिपुराण १४,१४३।

३०१. आदिपुराण १४.१३३, १५५।

३०२, देवीप्रसाद मिश्र, पूर्ण निर्, पृर् ३०५।

३०३ आदिपुराण १४,१४८-१४९।

३०४. हरिवंशपुराण २१.४४; आदियुराण १४.१४२।

रें ॰ ५. कंकाल्प्रेटीला, मन्द्ररा (ल० पहली सती ई०) से प्राप्त ऋवभनाय के जीवन दृश्य में नीलांजना का नत्य इस दृष्टि से विशेष उल्लेखनीय है। साथ ही कुंभारिया के जैन मन्दिरों में ऋषभनाय के जीवन दृश्यों के शिल्पांकन में भी नीलांजना का नृत्य विश्वाया गया है। मारुतिनन्दम तिवारी, पू० नि०, चित्र सं० १२।

३०६. बादिपुराण १४.१९३।

२०७ आर॰ एस॰ गुप्ते एवं बी॰ डी॰ महाजन, अजन्ता, एलोरा एण्ड औरगा-बाद केव्स, बम्बई १९६२; चित्र सं॰ १३६।

२०८. यू० पी० शाह, जैन रुपमण्डन, चित्र सं० १५४, १६१।

३०९. बादिपुराण ३,२९४।

३१०. पद्मपुराण ३३.१८०; आदिपुराण ५.७२।

३११. पद्मपुराण १२०.२१; ५३.१३४; आदिपुराण ३.२०४; ९.४७; हरिवंश-पुराण ७.८६ ।

३१२. आदिपुराण ९.४७; हरिवंशपुराण ७.८६ ।

३१३, पद्मपुराण ३३,१८० ।

३१४. आदिपुराण १३.११६।

३१५. पद्मपुराण ९.४७; आदिपुराण ९.४७ ।

३१६. आदिपुराण १०.४४।

३१७, आदिपुराण ३५,१२६।

#### सांस्कृतिक जीवन: २५३

३१८ आविषुराण ९,४७।
३१९, आविषुराण ४३,२१०।
३२०, आविषुराण ९,४७।
३२१, आविषुराण २६,४६।
३२२, आविषुराण ३७.६७।
३२३, हरिबंशपुराण १५,११।
३२४, आविषुराण १,१३९।
३२५, आविषुराण ४३,२६१; उत्तरपुराण ७१,१५१।

#### नवम अध्याय

# उपसंहार

पुराणों की रचना ब्राह्मण एवं जैन दोनों ही धर्मों में प्रचुर संख्या में की गयी। ये पुराण वस्तुतः भारतीय संस्कृति के विश्वकोश हैं जिनमें विभिन्न कथाओं के माध्यम से धार्मिक जीवन के विविध पक्षों के साथ हो सामाजिक, राजनीतिक, सांस्कृतिक, आर्थिक और कलापरक विषयों की विस्तारपूर्वक चर्चा मिलती है। श्वेताम्बर परम्परा में ऐसे ग्रन्थों को चिरत या चिरत्र तथा दिगम्बर परम्परा में पुराण कहा गया है। लगभग पाँचवीं शती ई० से १०वीं शती ई० के मध्य जिन प्रारम्भिक जैन पुराणों को रचना की गयी उनमें विमलसूरिकृत पडमचिरय, रिवषणकृत पद्मपुराण, जिनसेनकृत हिरवंशपुराण, जिनसेन एवं गुणभद्रकृत संस्कृत महापुराण तथा पुष्पदन्तकृत अपभंश महापुराण सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण हैं।

जैन पुराणों में महापुराण सर्वाधिक लोकप्रिय था जो आदिपुराण और उत्तरपुराण इन दो खण्डों में विभक्त है। आदिपुराण की रचना जिनसेन ने लगभग नवीं शती ई० के मध्य और उत्तरपुराण की रचना उनके शिष्य गुणभद्र ने नवीं शती ई० के अंत या १०वीं शती ई० के प्रारम्भ में की थी। महापुराण में जैन देवकुल के २४ तीर्थं करों तथा १२ चक्रवर्ती, ९ बलभद्र, ९ नारायण और ९ प्रतिनारायण सहित कुल तिरसठ शलाकापुरुषों (श्रेष्ठजनों) के जीवनचरित का विस्तारपूर्व निरूपण हुआ है। कलापरक अध्ययन की दृष्टि से आदिपुराण एवं उत्तरपुराण अर्थात् महापुराण (दिगम्बर परम्परा) की सामग्री का विशेष महत्त्व है क्योंकि उनका रचनाकाल (९वीं-१०वीं शती ई०) तीर्थं करों सहित अन्य शलाकापुरुषों तथा जैन देवों के स्वरूप या लक्षण निर्धारण का काल था। इन ग्रन्थों को रचना के बाद ही श्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा में विभिन्न शिल्पशास्त्रीय ग्रन्थों की रचना हुई जिनमें जैन आराष्ट्रयदेवों के प्रतिमालक्षण का विस्तारपूर्वंक निरूपण किया गया।

धार्मिक समन्वय की भावात्मक अभिव्यक्ति की दृष्टि से ऋषभनाथ तीर्धंकर के १००८ नामों से स्तवन के सन्दर्भ में शिव, ब्रह्मा, विष्णु एवं बुद्धादि देवों के अनेक नामों का उल्लेख अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इन नामों में स्वयंभू, शंभु, शंकर, सद्योजात, जगन्नाथ, लक्ष्मीपित, त्रिनेत्र, जित-मन्मथ, त्रिपुरारि, त्रिलोचन, धाता, ब्रह्मा, शिव, ईशान, हिरण्यगर्भ, विश्वपूर्ति, भूतनाथ, विधाता, मृत्युञ्जय, पितामह, महेरवर, महादेव, कामारि एवं चतुरानन मुख्य हैं। अन्य नामों में इन्द्र (महेन्द्र, सहस्राक्ष), सूर्य (आदित्य), कुबेर, वामन एवं राम, कृष्ण, इन्द्राणी एवं विन्ध्य-वासिनी देवी उल्लेखनीय हैं। साथ ही बौद्ध देवकुल से सम्बन्धित बुद्ध, सिद्धार्थ, स्वयंबुद्ध तथा अक्षोभ्य जैसे नाम भी महत्त्वपूर्ण हैं। भगीरथ और गंगा तथा शिव के स्थान पर इन्द्र के ताण्डव नृत्य के सन्दर्भ भी ब्राह्मण परम्परा के अनुकरण की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। इसी प्रकार सोलह संस्कारों तथा वर्णों की चर्चा भी सांस्कृतिक अध्ययन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है।

महापुराण की रचना राष्ट्रकूट शासक अमोघवर्ष-प्रथम एवं कृष्ण-द्वितीय के शासनकाल और क्षेत्र में हुई, अतः उसकी कलापरक सामग्री का राष्ट्रकूट कला केन्द्र एलोरा की जैन गुफाओं (सं० ३०-३४) की मूर्तियों की शास्त्रीय और साहित्यिक पृष्ठभूमि की दृष्टि से विशेष महस्त्व है। ज्ञातव्य है कि महापुराण एवं एलोरा की जैन गुफायं समकालीन (श्वीं-१०वीं शती ई०) और दिगम्बर परम्परा से सम्बद्ध हैं जिससे महापुराण की कलापरक सामग्री के एलोरा की जैन गुफाओं की मूर्तियों से तुलना का महत्त्व और भी बढ़ जाता है। एलोरा की बाहुबली मूर्तियों में उनके शरीर से लिपटी माधवी एवं सर्प, वृश्चिक्, छिपिकली तथा मृग जैसे जीव-जन्तुओं का शरीर पर या समीप ही विचरण करते हुए और पाश्वंनाथ की मूर्तियों में शंबर के विस्तृत उपसर्गों के अंकन स्पष्टतः महस्पुराण के उल्लेखों से निर्दिष्ट रहे हैं।

महापुराण में ६३ शलाकापुरुषों के अन्तर्गत् २४ तीर्थंकरों की सूची में—ऋषभनाथ (या आदिनाथ), अजितनाथ, संभवनाथ, अभिनन्दन, सुमितनाथ, पद्मप्रभ, सुपार्श्वनाथ, चन्द्रप्रभ, सुविधिनाथ (पुष्पदन्त), शीतलनाथ, श्रेयांशनाथ, वासुपूज्य, विमलनाथ, अनन्तनाथ, धर्मनाथ, शांतिनाथ, कुन्थुनाथ, अरनाथ, मिल्लनाथ, मुनिसुव्रत, निमनाथ, नेमिनाथ (या अरिष्टनेमि), पार्श्वनाथ एवं महावीर (या वर्धमान); १२ चक्रवितयों में—भरत, सगर (या सागर), मधवा, सनत्कुमार, शान्ति, कुन्थु, अर, सुभौम (या सुभूम) पद्म, हरिषेण, जयसेन तथा ब्रह्मदत्त; ९ बलभद्रों में—विजय (या अचल), अचल (या विजय), धर्म (या भद्र), सुप्रभ, सुदर्शन, निद्वेषण (या आनन्द), निद्विमव्र

(या नन्दन), राम (या पद्म) एवं पद्म (या बलराम); ९ नारा-यणों में—त्रिपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम, पुरुष सिंह, पुण्डरीक (या पुरुषपुण्डरीक), दत्त, लक्ष्मण व कृष्ण तथा ९ प्रतिनारायणों में— अश्वग्रीव, तारक, मधु (या मेरक), मधुसूदन (निशुम्भ), मधुक्रीड (या मधुकेटभ), निशुम्भ (या बलि), बलीन्द्र (या प्रहलाद), रावण एवं जरासन्ध के नामोल्लेख मिलते हैं।

पूर्णविकसित जैन देवकुल में ६२ शलाकापुरुषों के अतिरिक्त २४ तीर्थंकरों के यक्ष-यक्षी युगल, विद्यादेवियाँ, अष्टिदिक्पाल, नवग्रह, लक्ष्मी, सरस्वती, नैगमेषी, इन्द्र, ब्रह्मशान्ति एवं कपद्दी यक्ष और गणेश जैसे देवी-देवता सम्मिलित थे। ल० १२वीं शती ई० तक जैन देवकुल के देवताओं के विस्तृत लक्षण भी नियत किये जा चुके थे और तद्गुरूप देवगढ़, खजुराहो, मथुरा, बिलहरी, खण्डगिरि, उड़ीसा, राजगिर, एलोरा, हुम्मच, हलेबिड, असिकेरी, श्रवणबेलगोल जैसे दिगम्बर एवं ओसियां, अकोटा, देलवाड़ा, कुम्भारिया, तारंगा जैसे श्वेताम्बर स्थलों पर विभिन्न देव स्वरूपों का निरूपण हुआ। साहित्य और शिल्प के आधार पर २४ तीर्थंकरों के बाद यक्षी, विद्यादेवी, लक्ष्मी, सरस्वती आदि के रूप में देवियों को ही सर्वाधिक प्रतिष्ठा मिलो जो शक्ति और तांत्रिक पूजन से प्रभावित प्रतीत होता है।

जैन देवकुल के अध्ययन की दृष्टि से महापुराण की सामग्री की कुछ निजी विशेषताएँ रही हैं जो किन्हीं अर्थों में नवीं-१०वीं शती ई० में जैन देवकुल के विकास के अनुरूप हैं। दिगम्बर परम्परा में २४ तीर्थं-करों के यक्ष-यक्षी युगलों का स्वतन्त्र निरूपण १२वीं शतो ई० में हुआ जो प्रतिष्ठासारसंग्रह में वर्णित है। सम्भवतः इसी कारण जैन महा-पुराण में २४ यक्ष-यक्षी युगलों का अनुल्लेख है। ६३ शलाकापुरुषों में २४ तीर्थंकरों—राम, बलराम, कृष्ण, भरत, बाहुबलो आदि के सन्दर्भ एलोरा, देवगढ़, खजुराहो तथा अन्य दिगम्बर स्थलों पर उनकी मूर्तं अभिव्यक्ति के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्वपूर्ण हैं। इनके अतिरिक्त महापुराण में विभिन्न प्रसंगों में इन्द्र, शिव, विष्णु, ब्रह्मा, वामनदेव, लक्ष्मी, सरस्वती, सूर्यं, गंगा व सिन्धु देवी, कुष्र, दिक्कुमारी, भवनवासी, कल्पवासी, ज्योतिष्क तथा व्यन्तर देवों और लौकान्तिक देवों एवं लोकपूजन से सम्बन्धित श्री, ही, धृति, बृद्धि और कीर्ति आदि देवियों के उल्लेख भी महत्त्वपूर्ण हैं जो जैन देवकुल को व्यापक और समन्वयात्मक अवधारणा को व्यक्त करते हैं।

महापुराण में २४ तोर्थंकरों में ऋषभनाथ को सर्वाधिक महत्त्व दिया गया जिनके बाद पार्श्वनाथ और तत्पश्चात् नेमिनाथ और महावोर का बिस्तारपूर्वक उल्लेख हुआ है। अन्य तीर्थंकरों की चर्चा संक्षेप में की गयी है। तीर्थंकरों के सन्दर्भ में मुख्यतः पंचकल्याणकों (च्यवन, जन्म, दीक्षा, कैवल्य और निर्वाण) एवं ऋषभनाथ, पार्श्वनाथ, नेमिनाथ और महावीर के सन्दर्भ में उनके जोवन की कुछ अन्य विशिष्ट घटनाओं का भी विस्तारपूर्वक उल्लेख हुआ है। ऋषभनाथ के प्रसंग में भरत और बाहुबली के युद्ध, बाहुबली की कठिन साधना और कैवल्य प्राप्ति तथा कालान्तर में भरत चक्रवर्ती के संसार त्यागने, नेमिनाथ के सन्दर्भ में कृष्ण की आयुधशाला में नेमि के शौर्य प्रदर्शन तथा पिजड़े में बन्द विभिन्त पशुओं की भोज के निमित्त की जाने वाली हत्या की सूचना के फलस्वरूप नेमिनाथ के अविवाहित रूप में संसार त्यागने एवं पार्श्वनाथ की तपस्या के समय पूर्वंजन्म के बैरी कमठ (शंबर) द्वारा उपस्थित उपसर्गों और महावीर की तपश्चर्या के समय संगमदेव, शूलपाणि यक्ष आदि के उपसर्गों से सम्बन्धित उल्लेख कलापरक अध्ययन की दृष्टि से विशेषतः महत्वपूर्ण हैं।

उत्तर भारत में ऋषभनाथ को सर्वाधिक स्वतन्त्र मूर्तियाँ बनों। ऋषभनाथ के बाद कमशः पाश्वंनाथ, महावीर और नेमिनाथ की मूर्तियाँ बनीं। किन्तु दक्षिण भारत में पार्श्वंनाथ को सर्वाधिक मूर्तियाँ उत्कोण हुई। दक्षिण भारत में पार्श्वंनाथ की तुलना में ऋषभनाथ को मूर्तियाँ नगण्य हैं। ऋषभनाथ से सम्बन्धित स्वतन्त्र आदिपुराण की रचना की पृष्ठभूमि में एलोरा में ऋषभनाथ की केवल पाँच मूर्तियों का मिल्ना सर्वेषा आश्चर्यजनक है। दूसरो ओर पार्श्वनाथ की एलोरा में ३० से अधिक स्वतन्त्र मूर्तियाँ उकेरी गयी हैं जो पार्श्व को विशेष प्रतिष्ठा की सूचक हैं।

एलोरा में पार्श्वनाथ के बाद महावोर की सर्वाधिक मूर्तियों हैं जिनके कुल १२ उदाहरण मिले हैं। पार्श्वनाथ, महावोर और ऋषभनाथ के अतिरिक्त अजितनाथ, सुपार्श्वनाथ और नेमिनाथ की भी एक से तोन मूर्तियां देखी जा सकती हैं। कुंभारिया और देलवाड़ा के श्वेताम्बर जैन मन्दिरों (११वीं-१३वीं शती ई०) में भरत और बाहुबली के युद्ध एवं बाहुबली की कठिन तपश्चर्या, नेमिनाथ के कृष्ण की आयुधशाला में सौर्यं प्रदर्शन एवं विवाह के पूर्व दीक्षा ग्रहण करने तथा पार्श्वनाथ

एवं महावीर के विभिन्न उपसर्गों से सम्बन्धित अंकन विस्तार से उल्कीणं हैं। दूसरी ओर दिगम्बर स्थलों पर तीर्थंकरों के जीवन दृश्यों का विस्तृत अंकन नहीं हुआ है। एलोरा की तीर्थंकर मूर्तियों में केवल पाइवंनाथ के साथ शंबर द्वारा उपस्थित किये गए विभिन्न उपसर्गों का ही विस्तृत अंकन मिलता है। महाबीर के साथ पारम्परिक यक्ष-यक्षी मातंग व सिद्धायिका के स्थान पर नेमिनाथ के यक्ष-यक्षी कुबेर (या सर्वानुभूति) और अम्बिका निरूपित हैं जो स्पष्टतः पश्चिम-भारत के श्वेताम्बर मूर्ति परम्परा का प्रभाव है जहाँ लगभग सभी तीर्थंकरों के साथ यक्ष-यक्षी के रूप में कुबेर और अम्बिका ही आमूर्तित हैं।

उत्तरपूराण में नेमिनाथ के साथ सर्पफणों के छत्र वाले हलधर बलराम और चक्र, शंख तथा गदाधारी वासुदेव कृष्ण का उल्लेख हुआ है । तद्नुरूप मथुरा व देवगढ़ की दिगम्बर परम्परा की कुछ नेमिनाथ मूर्तियों में दोनों पार्श्वों में बलराम व कुष्ण की आकृतियाँ उकेरी हैं। एलोरा एवं नवीं-१०वीं शती ई० की **दिगम्बर परम्परा की** अन्यत्र की तीर्थंकर मूर्तियों में महापूराण के उल्लेख के अनुरूप सिंहासन, प्रभामण्डल, त्रिछत्र, चैत्य-वृक्ष (या अशोक वृक्ष), देवदुन्दुभि,सुरपुष्पवृष्टि, दिव्य ध्वनि, चामरधारी सेवक जैसे अष्ट-प्रातिहार्यों को दिखाया गया है। आदिपूराण में तीर्थं कर मूर्तियों में दिखाये जाने वाले अष्ट-प्रातिहार्यों का सर्वाधिक विस्तार में उल्लेख हुआ है ! इस सन्दर्भ में एलोरा की पार्वनाथ की कायोत्सर्गं मूर्तियों में किसी भी प्रातिहार्यं का न दिखाया जाना न केवल शिल्पी की सूझ वरन उत्तरपुराण के विवरणों के सर्वथा अनुरूप है। पार्वनाथ की ध्यानस्थ मूर्तियों में प्रातिहार्यों का अंकन किया गया है क्योंकि ध्यानस्थ मूर्तियाँ उनके तीर्थंकर पद प्राप्त करने के उपरान्त की स्थिति को अभिब्यक्त करती हैं। दूसरी ओर एलोरा की कायोत्सर्ग मूर्तियों में पार्व्वनाथ को तपस्या में तरह-तरह के उपसर्गों का प्रसंग दिखाया गया है। शंबर के ये उपसर्ग स्पष्टतः कैवल्य प्राप्ति के पूर्व के पार्श्वनाथ के अंकन हैं। इसी कारण उपसर्ग से सम्बन्धित पार्श्वनाथ की मूर्तियों में अष्ट-प्रातिहार्यों को नहीं दिखाया गया है। इस सन्दर्भ में एक और उल्लेखनीय बात एलोरा की जैन गुफाओं में पार्वनाथ की शंबर के उपसर्गों को शिल्पांकित करने वालीं कायोत्सर्ग मूर्तियों के एक नियत स्थान पर उत्कीर्णन से सम्बन्धित है। पार्चनाथ की सभी उपसर्ग मृतियाँ कठिन तपश्चर्या में लीन बाहुबली की मूर्ति के सामने उत्कीर्ण हैं । स्मरणीय है कि पार्श्व जहाँ शंबर के विभिन्न उपसर्गों को शांतभाव

उपसंहार : २५९

से विचलित हुए बिना सहते रहे वहीं बाहुबली भी साधना में इस सीमा तक तल्लीन हुए कि शरीर से लिपटी माधवी और सर्प, वृिक्चक् जैसे जंतु से सर्वथा अप्रभावित और ध्यानमग्न रहे। यहाँ यह भी उल्लेख्य है कि राष्ट्रकूट शिल्पी ने पार्श्वनाथ की उपसर्ग और बाहुबली की साधनारत मूर्तियों के आमने-सामने उल्कीर्णन की परम्परा को मूलतः पूर्ववर्ती चालुक्य कला से प्राप्त किया था जिसके उदाहरण बादामी की गुफा सं० ४ और अयहोल की जैन गुफा में देखे जा सकते हैं। यह बात राष्ट्रकूट कला पर चालुक्य कला के प्रभाव की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है।

जैन स्थलों पर अन्य शलाकापुरुषों में से केवल भरत चक्रवर्ती, राम, बलराम एवं कृष्ण ही रूपायित हुए हैं। आदिपुराण में भरत चक्रवर्ती के चौदह रत्नों —चक्र, दण्ड, खड्ग, छत्र, चर्म, मणि, काकिणी (कौड़ी), अरुव, गज, सेनापति, गृहपति, शिल्पी और स्त्री तथा ९ निधियों---नैयसर्प, पाण्डुक, पिंगल, सर्वरत्न, महापद्म, काल, महाकाल, माणव, तथा शंख का उल्लेख भरत के शिल्पांकन की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। यद्यपि एलोरा में भरत या किसी अन्य चकवर्ती और बलराम, कृष्ण एवं राम की मूर्ति के कोई उदाहरण नहीं मिलते किन्तु देवगढ़, खजुराहो और देलवाड़ा स्थित विमलवसही व लूणवसही से इनकी मूर्तियाँ मिली हैं। देवगढ़ के मंदिर सं०२ ओर १२ (चहारिदवारो) की १०वीं-११वीं शती ई० की मूर्तियों में भरत चक्रवर्ती की कायोत्सर्ग में खड़ी आकृति के समीप आदिपुराण में वर्णित १४ रहनों में से कुछ मुख्य रहनों एवं ९ घटों के रूप में ९ निधियों को उल्कीर्ण किया गया है। आदिपुराण में भरत के संसार त्यागने, दीक्षा ग्रहण करने और कठिन साधना द्वारा कैवल्ये प्राप्त करने का उल्लेख हुआ है जिसके आधार पर ही देवगढ़ में भरत की कायोल्सर्ग में निवंस्त्र खड़ी मूर्ति उत्कीर्ण हुई। उत्तरपुराण में राम, बलराम और कृष्ण के उल्लेख का महत्त्व खेजुराहो एवं देवगढ जैसे स्थलों पर हनुमान सहित राम-सीता (पार्श्वनाथ मंदिर, खजुराहो), बलराम-रेवती व यमलार्जुन (पार्व्वनाथ मंदिर, खजुराहो) एवं नेमिनाथ की मूर्तियों में बलराम और कृष्ण के अंकन (देवगढ़, गथुरा) में देखा जा सकता है।

यह सर्वथा आश्चर्यंजनक है कि महापुराण में यक्ष-यक्षी का कोई उल्लेख नहीं हुआ है। केवल महापुराण ही नहीं वरन् दिगम्बर परम्परा के अन्य पुराणों में भी यक्ष-यक्षी का अनुल्लेख ध्यातव्य है। दूसरी ओर

श्वेताम्बर परम्परा के ६३ शलाकापुरुषों से सम्बन्धित चरितग्रन्थों में यक्ष-यक्षी युगलों के प्रतिमानिरूपण से सम्बन्धित विवरण मिलते हैं जिनमें हेमचन्द्रकृत-त्रिशष्टिशलाकापुरुषचरित्र सर्वेप्रमुख है । रु० आऽवीं शती ई० के पूर्ववर्ती दिगम्बर ग्रन्थं तिलोयपण्णत्त (यतिवृषभक्कत) में २४ तीर्यंकरों के यक्ष-यक्षी युगलों की सूची का मिलना इस दृष्टि से उल्लेख-नीय है। तिल्लोयपण्णत्ति की सूची तथा मथुरा, राजगिर, एलोरा, सजुराहो एवं देवगढ़ जैसे नवीं-१०वीं शती ई० के दिगम्बर पुरास्थलों पर यक्षियों की स्वतंत्र एवं जिन-संयुक्त मूर्तियों के उत्कीर्णंन को परंपरा के बाद भी महापुराण में यक्ष-यक्षी का कोई उल्लेख न किया जाना सम्भवतः महापुराण के कर्ता जिनसेन एवं गुणभद्र जैसे आचार्यों के व्यक्तिगत दृष्टि को अभिव्यक्त करता है। यह सर्वधा निर्विवाद है कि वीतरागी जिनों की उपासना से किसी भौतिक समृद्धि की प्राप्ति संभव नहीं थी जबकि सामान्य उपासक वर्ग ऐसी भौतिक उपलब्धियों का आकांक्षी होता है। सामान्य उपासक वर्गी की अपेक्षा को पूर्ण करने के उद्देश्य से ही प्रत्येक जिन के साथ एक यक्ष और एक यक्षी को शासन-देवता के रूप में सम्बद्ध किया गया। ऐसा प्रतीत होता है कि जैन महा-पुराण के कर्त्ता इस प्रकार के मध्यममार्गी तुष्टीकरण की नीति के समर्थंक नहीं थे। अतः जैन महापुराण में यक्ष-यक्षी का नाम अनुल्लेख रचनाकारों के व्यक्तिगत दृष्टिकोण का सूचक माना जा सकता है।

एलोरा की जैन गुफाओं में जैन देवकुल की तीन प्रमुख यक्षियों चक्रेश्वरी, अंबिका एवं पद्मावती तथा कुबेर यक्ष की स्वतंत्र एवं जिनसंयुक्त मूर्तियाँ उत्कीणं हैं। चक्रेश्वरी की चार, आठ और बारह हाथों वाली कुल चार मूर्तियाँ गुफा सं० ३० और ३२ में उकेरी हैं। इनमें परम्परानुरूप गरुडवाहना चक्रेश्वरी के दो या अधिक हाथों में चक्र तथा शेष में शंख, पद्म, गदा और वज्र जैसे आयुध हैं। सर्वाधिक मूर्तियाँ अंबिका की बनीं जिनमें अंबिका सर्वदा द्विभुजा एवं दिगम्बर परम्परा के अनुरूप सिहवाहना तथा एक हाथ में आम्रलुम्ब व दूसरे में पुत्र के साथ निरूपित हैं। पार्श्वनाथ की पद्मावती यक्षी की केवल एक स्वतंत्र मूर्ति मिली है जो गुफा सं० ३२ में है। कुक्कुट-सर्प वाहन वाली अघ्ट-भुजा यक्षी के अविष्ठ करों में पद्म, मूसल, खड्ग, खेटक व धनुष स्पष्ट हैं। अंबिका के समान ही एलोरा में कुबेर या सर्वानुभूति की भी सर्वाधिक मूर्तियाँ हैं जिनमें श्वेताम्बर स्थलों की भाँति गजारूढ़ यक्ष को दिभुज एवं पात्र (या फल) एवं धन के थैले से युक्त दिखाया गया है।

उपसंहार : २६१

पउमचरिय एवं हरिवंशपुराण जैसे पूर्वंवर्ती ग्रन्थों के समान ही उत्तरपुराण में भी विद्यादेवियों के अनेक उल्लेख मिलते हैं। उत्तरपुराण में कई अलग-अलग प्रसंगों में लगभग ५० विद्यादेवियों का नामोल्लेख हुआ है जिनमें अधिकांश राम, लक्ष्मण, रावण, सुग्रीव व हनुमान द्वारा सिद्धियाँ प्राप्त हैं। ल० १०वीं ज्ञती ई० (संहितासार एवं शोभनस्तुति) में अनेक विद्याओं में से १६ प्रमुख महाविद्याओं को लेकर एक सूची नियत हुई जिसमें उत्तरपुराण में उल्लिखित रोहिणी, प्रज्ञप्ति गरुडवाहिनी ( अप्रतिचका ), सिंहवाहिनी ( महामानसी ), महाज्वाला, गौरो, मनो-वेगा जैसी महाविद्याओं को सम्मिलित किया गया । दिगम्बर स्थलों पर खजुराहो के आदिनाथ जैन मंदिर के एकमात्र अपवाद के अतिरिक्त महाविद्याओं की मूर्तियाँ नहीं बनीं जबकि गुजरात व राजस्थान के रवेताम्बर स्थलों पर इन महाविद्याओं का अंकन सर्वाधिक लोकप्रिय था जिसके सामूहिक अंकन के कम से कम चार उदाहरण क्रमशः कुंभारिया के शांतिनाथ मंदिर एवं देलवाड़ा स्थित विमलवसही (दो उदाहरण रममण्डप एवं देवकुलिका वितान ) और लूणवसही ( रंगमण्डप ) से मिले हैं । एलोरा में महाविद्या की कोई मूर्ति नहीं मिलो है ।

पूर्वपरम्परा में वर्णित देवताओं के चार वर्गो — भवनवासी, व्यन्तर या वाणमन्तर, ज्योतिष्क एवं वैमानिक का महापुराण में भी उल्लेख हुआ है। देवताओं के चतुर्वर्ग की सूची से स्पष्ट है कि लोकपूजन से सम्बन्धित यक्ष, नाग तथा गन्धवं-िकन्नर जैसे अधंदेवों को भी जैन देवकुल में सम्मानजनक स्थान दिया गया। साथ ही खजुराहो, देवगढ़, कुंभारिया, देलवाड़ा और एलोरा जैसे स्थलों पर यक्षों, नागों, गंधवाँ, किन्नरों आदि का बहुतायत से अंकन हुआ है। महापुराण में श्री, ह्री, धृति, कीर्ति, बुद्धि तथा लक्ष्मी जैसी ब्राह्मण एवं लोकपरम्परा की देवियों को प्रमुख व्यन्तर देवियों के अन्तर्गत रखा गया है और इन्हें जिन माताओं की विभिन्न प्रकार से सेवा करने वाली बताया गया है।

पूर्व ग्रन्थों की भाँति महापुराण में भी इन्द्र का जिनों के प्रधान सेवक के रूप में उल्लेख हुआ है जो जिनों के पंचकल्याणकों एवं समवसरण की रचना के समय स्वयं उपस्थित होते हैं। ज्ञातव्य है कि जिनों के समवसरण में इन्द्र हो शासनदेवता के रूप में उनके यक्ष और यक्षी की नियुक्ति करते हैं। इन्द्र को देवाधिपति, सहस्राक्ष, गजारुढ़ एवं वज्जधारी निरुपित किया गया है। अधिपुराण में नामोल्लेख किये विना ३२ इन्द्रों का उल्लेख हुआ है। अधि पुराण में ऋषभदेव के जन्म के अवसर पर इन्द्र

द्वारा विभिन्त प्रकार के नृत्य एवं नाटक करने का उल्लेख एलोरा की गुफा सं० ३० की इन्द्र की दशभुजी नृत्यरत मूर्ति के सन्दर्भ में विशेष महत्त्वपूर्ण है। तीर्थं करों के जन्मकल्याणक एवं अन्य अवसरों पर इन्द्र की उपस्थिति कुंभारिया एवं देलवाड़ा के मूर्त उदाहरणों में अनेकशः देखी जा सकती है। साथ ही सभी जैन मंदिरों पर ब्राह्मण मंदिरों कीं भाँति गजवाहन वाले इन्द्र को दिक्पाल रूप में वज्र एवं अंकुश सहित निर्मात किया गया है।

महापुराण में नारद, कामदेव, वामन, लक्ष्मी, सरस्वती, दिक्कुमा-रियों एवं नागदेवों के भी उल्लेख हैं। एलोरा की जैन गुफाओं में लक्ष्मी और पाइवंनाथ की मूर्तियों में नागराज धरणेन्द्र के शिल्पांकन के अतिरिक्त इक्षुधनु और पुष्पश्चर से युक्त कामदेव की भी एक मूर्ति मिली है।

आदिपुराण में ऋषभनाथ के पुत्रों-भरत एवं बाहुबली के युद्ध और बाहुबली को कठिन तपश्चर्या का भी उल्लेख हुआ है जो एलोरा के जैन गुफाओं की बाहुवली मूर्तियों की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। एलोरा में पार्श्व-नाथ के बाद सर्वाधिक स्वतंत्र मूर्तियाँ ( ल० २० ) बादुबली की ही बनीं जिनमें आदिपुराण के विवरण के अनुरूप बाहुबली को कायोत्सर्ग में तप-इचर्या में तल्लीन और शरीर से लिपटी लता-वल्लरियों एवं समीप ही निश्चिन्त भाव से विचरण करते सर्प एवं मृग आदि वन्य जीव जन्तुओं की आकृतियों सिहत दिखाया गया है जो बाहुबली की गहन साधना का सूचक है। आदिपुराण में समवसरण की परिकल्पना के समान ही गज एवं सिंह तथा मयूर-सर्प जैसे परस्पर शत्रुभाव वाले वन्य जीव-जन्तु को बाहुबलों के समीप निश्चिन्त भाव से स्थित बताया गया है। सिंहनी द्वारा महिष के शिशु को अपने शिशु के समान स्तनपान कराने का उल्लेख भी घ्यातब्य है। अविपुराण में बाहुबली के पार्की में उनकी बहुनों ब्राह्मी एवं सुन्दरो के स्थान पर दो विद्याधरियों का उल्लेख हुआ है जिन्होंने साघनारत बाहुबली के शरीर से लिपटी माधवी को हटाया था। अदिपुराण के उपर्युक्त वर्णन की पृष्ठभूमि में ही एलोरा की बाहुबली मूर्तियों में दोनों पाँच्वीं में दो विद्याधरियों को बाहुबली के शरीर से लिपटी लेता-वल्लरियों को हटाते हुए दरशाया गया है। आदिपुराण को इस परम्परा का पालन देवगढ़, खजुराहो, विलहरी तथा कई अन्य दिगम्बर स्थलों की १०वीं से १२वीं शती ई० की बाहुबली मूर्तियों में भी हुआ है।

सातवें अध्याय में महापुराण में वर्णित स्थापत्यगत सामग्री का संक्षेप में उल्लेख किया गया है जिसके अन्तर्गत जिन मंदिरों, समवसरण, राज- प्रासाद एवं सामान्य भवनों की चर्चा की गयी है। आदिपुराण में जैन मंदिर के लिए सिद्धायतन या चैत्यालय शब्द प्रयुक्त हुआ है और एक स्थल पर चैत्यवृक्ष के समीप जैन मंदिर के स्थित होने का भी सन्दर्भ आया है। ऊँचे मणिमय शिखरों से युक्त जिनेन्द्रदेव (आदिनाथ) के चैत्यालय में अनेक स्तम्भों एवं शिखरों तथा समीपवर्ती सरोवरों का सन्दर्भ नवीं-१०वीं शती ई० के जैन मंदिरों की अवधारणा के अनुख्य है। अनिक शिखरों का संकेत संभवतः अगिशखरों से संबंधित है। आदिपुराण में जैन मंदिरों को नृत्य व संगीत की प्रस्तुति का स्थल भी बताया गया है जो तत्कालीन मंदिरों में रंगमण्डप या सभामण्डप की अवधारणा को व्यक्त करता है।

महापुराण में जिन समवसरण का भी विस्तारपूर्वक उल्लेख हुआ है। समवसरण वह देवनिर्मित सभा है जहाँ केवलज्ञान की प्राप्ति के पश्चात् प्रत्येक जिन अपना प्रथम धर्मोपदेश देते हैं और समस्त देव, मानव एवं पशु यानी चराचर जगत आपसी कटुता भूलकर जिनोपदेश का श्रवण करते हैं। तीन प्राचीरों तथा प्रत्येक प्राचीर में चार प्रवेश-द्वारों वाले भव्य समवसरण में सबमें ऊपर जिन ( पूर्वाभिमुख ) विराज-ामन होते हैं। अनेक गोपुर द्वारों, तोरणों तथा उनपर १०८ मंगलद्रव्यों (कल्का, दर्पण आदि) एवं नवनिधियों से युनत समवसरण अत्यन्त अलंकृत भवन होते थे। वीथिका, महावीथिका, कोट, धूलिशाल, नाट्य-शाला, ध्वजभूमि, चैत्यवृक्ष, स्तूप, श्रीमण्डप, गन्धकुटी, अलंकृत गोपुर द्वारों एवं तोरणों से युक्त समवसरण सभा न केवल घार्मिक महत्त्व का वरन जैन स्थापत्य का भी एक उत्कृष्ट एवं अभिनव उदाहरण है जिसमें बौद्ध स्थापत्य से सम्बन्धित शब्दों की प्रधानता ज्ञातक्य है। समबसरणों के मूर्त उदाहरण मुख्यतः दवेताम्बर स्थलों से ही मिले हैं। ११वीं से १३वीं शती ई० के मध्य के ये उदाहरण कुंभारिया ( महाबीर एवं शांतिनाथ मंदिर ), विमलवसही, लूणवसही एवं कैम्बे से मिले हैं। राजप्रासाद एवं सामान्य भवनों के सन्दर्भ में उनके विभिन्न प्रचलित स्वरूपों एवं विभा-जन, विशेषतः भवनों के प्रमुख अंगों के रूप में द्वार, स्तम्भ, गवाक्ष, मण्डप, स्तानागार, नृत्यशाला, भण्डारगृह ( आदिपुराण ३७.१४९-१५२ ) के उल्लेख म**हत्त्वपूर्ण और उनके** उपयोगितावादी दृष्टि को उजागर करते हैं। आदिपुराण तथा अन्य प्रमुख स्वेताम्बर एवं दिगम्बर ग्रन्थों में

ऋषभनाथ द्वारा दी गयी विभिन्न शिक्षाओं के सन्दर्भ में शिल्पकला की शिक्षा का उल्लेख जैनधर्म में शिल्प की प्रतिष्ठा का सूचक है।

महापुराण में सांस्कृतिक जीवन के विविध पक्षों यथा श्रृंगार, नृत्य, गायन-वादन, वस्त्र एवं दैनिक उपयोग की सामग्रियों का विस्तृत उल्लेख भौतिकजीवन के प्रति सार्थंक अनुराग और ज्ञान दोनों को प्रकट करता है। उत्तरपुराण में कुलवती नारियों द्वारा अलंकरण धारण करने का उल्लेख है जबिक विधवा स्त्रियाँ इनका परित्याग कर देती थीं। आभू-पणों से सिज्जत होने के लिए 'अलंकरणगृह' एवं 'श्रीगृह' का उल्लेख आया है। पूर्ववर्ती ग्रन्थ तिलोयपण्णत्ति की भाँति महापुराण में भी भोग-भूमि काल में भूषणांग तथा मालांग जाति के ऐसे वृक्षों का उल्लेख हुआ है जो कमशः नूपुर, बाजूबन्ध, रुचिक, अंगद मेखला, हार व मुकुट तथा विविध ऋतुओं के पुष्पों से बनी मालाएँ एवं कर्णपूरू आदि प्रदान करते थे। भे आदिपुराण की यह अवधारणा स्पष्टतः भारतीय परम्परा की पूर्ववर्ती कल्पवृक्ष की परिकल्पना तथा शुंग-कुषाणकालीन (साँचो, मथुरा) ऐसे कल्पवृक्षों के शेल्पांकन से प्रभावित है जिनमें विविध प्रकार के आभूषणों और वस्त्रों को कल्पवृक्ष से लटकते हुए दिखाया गया है।

महापुराण में शिरोभूषण, कर्णाभूषण, कर्णाभूषण, हार, कराभूषण, किटआभूषण, पादाभूषण, प्रसाधन एवं केशसञ्जा आदि के विविध प्रकारों का उल्लेख मिलता है जिसमें पूर्ववर्ती परम्परा में वर्णित आभूषणों एवं प्रसाधन सामग्रियों की अनेकशः चर्चा ९वीं-१०वीं शती ई० में पूर्ववर्ती आभूषणों एवं प्रसाधन सामग्रियों की लोकप्रियता का संकेत देता है। इस दृष्टि से आदिपुराण में वर्णित हार के ११ भेदों का कौटिल्य के अर्थशास्त्र में पूर्व उल्लेख विशेष महत्त्पूर्ण है। आदिपुराण में विशेष अवसरों पर विशेष प्रकार की वेशभूषा का सन्दर्भ न केवल वस्त्र के महत्त्व वरन् इस सम्बन्ध में उनके सुरुचिपूर्ण समझ का भी सूचक है। दिगम्बर परम्परा में तीर्थंकर यद्यपि निर्वस्त्र होते हैं किन्तु विभिन्न देव मानव आकृतियों को वस्त्रों से सिष्जत बताया गया हैं। एलोरा की पार्श्वनाथ बाहुबली मूर्तियों में क्रमशः पद्मावती एवं विद्याधिरयों के निरूपण में वस्त्राभूषणों एवं केशसङ्जा का वैविध्य ध्यातव्य है। साथ ही अबिका यक्षी, आलिंगनबद्ध स्त्री-पुरुष युग्लों एवं चामरधारी सेवकों के अंकन में भी वस्त्राभूषण विविधतापूर्ण और चित्ताकर्षक हैं।

**ज्यसं**हार : २**६**५

महापुराण में नृत्य से सम्बन्धित उल्लेख विशेषतः महत्त्वपूर्ण हैं। आदिपूराण में नृत्य के समय विभिन्न वेश धारण करने और कटाक्षा, कपोर्लो, पैरों, हाथों, मुख, नेत्रों, अंगराज, नाभि, कटिप्रदेश तथा मेखलाओं द्वारा भाव का प्रदर्शन करने का उल्लेख हुआ है । नृत्य में रस, भाव, अनुभाव एवं चेष्टाओं का होना परम आवश्यक है। आदिपुराध में नत्य की विभिन्न मुद्राओं के सन्दर्भ में मन्द-मन्द मुस्कान से देखते हुए भौहीं के संचालन, स्तन कम्पन, मन्थर गति, स्थूल नितम्ब के विभिन्न मुद्राओं में प्रदर्शन, भुजाओं के संचालन, किंट हिलाने, शरीर के नाभि आदि अवयवों के प्रदर्शन, पृथ्वी तल छोड़ कर नृत्य करने, नृत्य की विभिन्न मुद्राओं के शी घ्रता से परिवर्तन, नृत्य द्वारा केश-पाश प्रदर्शन, स्पन्दन, गायन के साथ, कटाक्ष एवं हाव-भाव के साथ, पूष्प एवं स्वर्ण के घटों को सिर व पैर पर रखकर, नेत्रों द्वारा, विभिन्न रूप धारण करके एवं एक भुजा पर नर्तकी तथा दूसरे पर नर्तक को नृत्य कराते हुए स्वयं न्त्य करने के अनेक उदाहरण उपलब्ध हैं। नृत्य के साथ वीणा, पूछ्कर, बाँसुरी, झाँझ, नगाड़े, दुन्दुभि, झल्लरी, काहल, ताल, मुदंग, पणव, दुईर तथा विपंची आदि वाद्यों का उल्लेख मिलता है। एलोरा की जैन गफा सं० ३० में शिव की नटेश मूर्तियों के समान कुछ नुत्यरत मृतियाँ भी बनीं है। एक उदाहरण में दो पुरुष आकृतियों को शिव आकृति के समान एक पैर उठाकर अत्यन्त गतिशील रूप में नृत्यरत दिखाया गया है । ये नृत्य मुख्यतः विभिन्न अप्सराओं (नीलांजना) एवं इन्द्र द्वारा किये गर्ये थे। जैन पुराणों में शिव के स्थान पर इन्द्र द्वारा विभिन्न नृत्यों का किया जाना ध्यातव्य है। कई नृत्य लोक शैली के नृत्य प्रतीत होते हैं।

#### पाव-टिप्पणी

- १. आदिपुराण २३.२५-७३; उत्तरपुराण ५४.२३१; ५९.४४-४७ ।
- २. आदिपुराण ३७.७३-७४, ८३-८४।
- ३. बादिपुराण १२.६९-७६, ८५; १३.४७; १४.२०; २२.१८-२२ ।
- ४. आदिपुराण २३.१६३।
- ५, आदिपुराण ३६.१६४-७६।
- ६. आदिपुराण ३६.१८३।

- ७. आदिपुराण ६.१८०-८८; ५.१८५; ७.२७१-७५; उत्तरपुराण ७५.४०३, 800-8051
- ८. आविपुराण ४.७७; १६.१९७; २२.९३-१४६।
- ९. आदिपुराण ३३.७३।
- १०. आदिपुराण ९.४१-४२।

#### परिशिष्ट

# जैन महापुराण पोथीचित्र

प्रस्तुत पुस्तक में जैन महापुराण के पोथीचित्रों का संक्षिप्त अध्ययन भी अपेक्षित है। इन पोथीचित्रों का विभिन्न पौराणिक विषयों के चित्रण के साथ हो तत्कालीन सांस्कृतिक जीवन एवं चित्र शैली के अध्ययन की दृष्टि से मी महत्त्व रहा है। चित्रकला के विकास में जैन शैली का कुछ निजल्व रहा है जिसे पश्चिम भारतीय या अपभ्रंश शैली कहा गया है । हमें मुख्य रूप से कल्पसूत्र, कालकाचार्यकथा, महापुराण, त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र, उत्तराध्ययनसूत्र, नेमिनाथचरित्र, कथारतन-सागर जैसे महत्त्वपूर्ण जैन ग्रन्थों की सचित्र प्रतियाँ विभिन्न क्षेत्रों से मिली हैं जिनका अध्ययन रामकृष्ण दास, मोतीचन्द्र, डब्स्यू० एन० ब्राउन<sup>3</sup>, सरयु दोशी<sup>४</sup>, डगलस बैरेट<sup>१</sup> प्रभृति विद्वानों ने किया है। महापूराण के अतिरिक्त अन्य सभी जैन पोथीचित्र ब्वेताम्बर परम्परा से सम्बन्धित हैं। इस दृष्टि से दिगम्बर परम्परा के महापूराण के पोथी-चित्रों का महत्त्व और भी बढ़ जाता है। जैन महापुराण के पोथीचित्र का विस्तृत अध्ययन मुख्यतः सरय दोषी द्वारा किया गया है जिनमें केवल आदिपुराण से सम्बन्धित विषय ही चित्रित हैं। शबिपुराण और महापुराण के पोथीचित्र १४४० ई०, १४५०-७५ ई० तथा १५४० ई० के हैं। इन पोथीचित्रों में सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण दिल्ली के समीपवर्ती पालेम का १५४० ई० का महापुराण शीर्षक पोथीचित्र है जो हमायूँ पर शेरशाह के विजयवर्ष (१५४० ई०) में बना और वर्तमान में जयपुर के बड़े दीवानजी दिगम्बर मन्दिर में सुरक्षित है। १६वीं शती ई० की चित्रशैली के अध्ययन की दृष्टि से विशेष महत्त्वपूर्ण होने के साथ ही आदिपुराण के विभिन्न कथा प्रसंगों के विस्तृत चित्रांकन और तत्कालीन सामान्य जन-जीवन एवं काव्यात्मक अलंकारों आदि के अंकन की दृष्टि से भी यह विशेष महत्त्वपूर्ण है। चौर-पंचाशिका शैली में बने महापूराण के चित्रों को सामान्यतया विद्वानों ने दिल्ली-ग्वालियर क्षेत्र में बना स्वीकार किया है जिसमें चित्रकला की पश्चिम भारतीय अथवा अपभंग गैली देखी जा सकती है।

महापुराण के चित्रों में सर्वप्रथम महावीर के शिष्य गौतम गणधर के समीप श्रीणक के आने और उत्तसे महापुराण की कथा सुनाने का आग्रह करने का चित्रांकन हुआ है। इन चित्रों में ऋषभनाथ के माता-पिता नाभिराज एवं महदेवी को वार्तालाप की मुद्रा में, शय्या पर लेटी हुयी महदेवी तथा ऋषभ जन्म के पूर्व महदेवी द्वारा देखे गये १६ मांगलिक स्वप्नों का अंकन भी हुआ है। यह उल्लेखनीय है कि मांगलिक स्वप्नों के कम को चित्रों में परिवर्तित कर दिया गया है और चतुर्भुं जा लक्ष्मी के गजों द्वारा अभिषक्त होने का अंकन नहीं किया गया है। पद्मासीन देवी के दो हाथों में पद्म व दो में कलश हैं। नागेन्द्र भवन को नागद्वय की उपस्थिति द्वारा दर्शीया गया है।

अगले चित्रों में महदेवी को नाभिराज से स्वप्नों का फल पूछते, ऋषभजन्म, इन्द्र के इन्द्राणी सहित पृथ्वी पर ऋषभ के जन्मकल्याणक हेतु आगमन, सुमेहपर्वंत पर ऋषभ के जन्मकल्याणक, दीक्षा के पूर्व ऋषभ द्वारा केश लंचन एवं इन्द्र द्वारा उसका संचय (केश लंचन के समय ऋषभ निर्वंस्त्र), ऋषभ की कायोत्सर्ग में तपश्चर्या, कैंबल्य प्राप्ति के बाद ऋषभ के धर्मोपदेश आदि का चित्रांकन महस्वपूर्ण है।

ऋषभ के जीवन से सम्बन्धित चित्रों के पश्चात् भरत के प्रसंग को ही सर्वाधिक विस्तार के साथ चित्रित किया गया है। इसमें कई अलग-अलग चित्रों में भरत के दिग्विजय को विस्तारपूर्वक दिखाया गया है जिनमें विभिन्न शासकों के साथ हो उनके अनुजों को भी भरत की अधीनता स्वीकार करते दरशाया गया है। तत्पश्चात् दीक्षा के अनन्तर भरत को मुनिवेष में दिखाया गया है। एक चित्र में भरत के समक्ष चक्ररत्न के प्रकट होने तथा भरत और बाहुबली के बीच जल एवं मल्ल-युद्ध का सुन्दर अंकन हुआ है। परली (सवाचश्म) आँखों वाली इन आकृतियों में बाहबली कृष्ण वर्ण हैं जिन्हें एक चित्र में भरत को दोनों हाथों से सिर के ऊपर उठाये और भूमि पर पटकने की मुद्रा में दिखाया गया है। इस दृश्य में अपनी आसन्त पराजय से भयभीत भरत द्वारा चलाये गये चक्र को बाहुबली की ओर आते हुए भी उत्कीर्ण किया गया है। इन चित्रों में कुछ अन्य उपकथा प्रसंगों को भी चित्रित किया गया है। ये चित्र १६वीं शती ई० में आदिपुराण की विशेष लोकप्रियता तथा उसके कुछ विशिष्ट कथा प्रसंगों ( भरत-बाहुबलो ) के महत्त्व को प्रकट करते हैं। स्मरणीय है कि आदिपुराण में भी पंचकल्याणकों के बाद भरत और बाहबला के कथा प्रसंग का ही सर्वाधिक विस्तारपूर्वक वर्णन

जैन महापुराण-पोथीचित्र : २६९

हुआ है। साथ ही ११वीं-१२वीं शती ई० के देलवाड़ा स्थित विमल-वसही एवं कुंभारिया स्थित शांतिनाथ एवं महावीर मंदिरों के वितानों पर इन दृश्यों के विस्तृत शिल्पांकन की पूर्व परम्परा भी देखी जा सकती है।

#### पात-टिप्पणी

- १. राय कृष्णदास, भारत की चित्रकला, इलाहाबाद १९७४।
- २. मोतीचन्द्र, जैन मिनीयेचर पेन्टिंग्स फ्रॉम वेस्टर्न इण्डिया, अहमदाबाद १९४९।
- डब्ल्यू० एन० ब्राउन, ए डिस्क्रिप्टिक ऐण्ड इल्लस्ट्रेटेड कैटलॉग ऑफ मिनीयेचर
   पेन्टिंग्स ऑफ दि जैन कल्पसूत्र, वार्शिंगटन १९३४ ।
- ४. सरयू दोशी, दि आइकोनोनिक ऐण्ड दि नैरेटिव इन जैन पेन्टिंग (मोनो-ग्राफ), मार्ग, खण्ड ३६, अंक ३।
- ५. डगलस वैरट एवं बसील ग्रे, इण्डियन पेन्टिंग, न्युयार्क १९१८।
- ६. सरय दोषी, पूर्व निरु, पुरु ५५-७२।

# सन्दर्भ-सूची

# (क) मूल ग्रन्थ

अंगविज्ञा—सं० मुनिपुण्यविजय, प्राक्कत ग्रन्थ परिष**द्** १, बनारस १९५७ । अपराजितपृच्छा—( भुवनदेवकृत ), सं० पोपटमाई अंबाशंकर मांक**ड**, गायकवाड़ ओरियण्डल सिरीज, खण्ड ११५, बड़ौदा १९५० ।

अभिधानचिन्तामणि — (हेमचंद्रकृत ), सं० हरगोविन्द दास बेचरदास तथा मुनि जिनविजय, भावनगर, भाग १, १९१४; भाग २, १९१९।

आचारदिनकर---(वर्धमानसूरिकृत), भाग २, बंबई १९२३।

आदिपुराण—( जिनसेनकृत ), सं० पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्ति देवी जैन ग्रन्थमाला, संस्कृत ग्रन्थ संस्था ८, वाराणसी १९६३।

उत्तरपुराण—( गुणभद्रकृत ), सं० पन्नालाल जैन, भारतीय ज्ञानपीठ, दिल्ली १९५४।

कल्पसूत्र—( भद्रबाहुकृत ), अनु० एच० जैकोबी, सैक्रोड बुक्स आँव दि ईस्ट, खण्ड २२, भाग १ ( आक्सफोड १८८४ ), दिल्ली १९७३ ( पु० मु० ); सं० देवेन्द्र मुनि शास्त्री, शिवान १९६८ ।

कुमारपालचरित —( जयसिंहसूरिकृत ), निर्णय सागर प्रेस, बंबई १९२६ चतुर्विशतिका—( बप्पमटि्टसूरिकृत ), अनु० एच० आर० कार्पाडया, बंबई १९२६ ।

जैनस्तोत्रसन्दोह—सं० अमरविजय मुनि, खण्ड १, अहमदाबाद १९३२ । तिलोयपण्णि — ( यतिवृषभकृत ), सं० आदिनाथ उपाध्ये तथा हीरालाल जैन, जोवराज जैन ग्रन्थमाला १, शोलापुर १९४३ ।

त्रिषष्टिशलाका पुरुषचरित्र—(हेमचन्द्रकृत), अनु० हेलेन एम० जानसन, गायक-वाड़ ओरियण्डल सिरोज, बड़ीदा, खण्ड १ (१९३१), खण्ड २ (१९३७), खण्ड ३ (१९४९), खण्ड ४ (१९५४), खण्ड ५ (१९६२), खण्ड ६ (१९६२)।

देवतामूर्तिप्रकरण तथा रूपमण्डन—( सूत्रधार मण्डनकृत ), संस्कृत ग्रन्थमाला, १२, कलकत्ता १९८६ ।

नायावम्मकहाओ--सं एन बी० वैद्य, पूना १९४०।

निर्वाणकिका— ( पादिलिप्तसूरिकृत ), सं० मोहनलाल भगवानदास, मुनि श्रीमोहनलास्रजी जैन ग्रन्थमाला ५, बंबई १९२६।

- पडमचरिय—( विमलसूरिकृत ), भाग १, सं० एच० जैकोबी, अनु० शांतिलाल एम० वोरा, प्राकृत टेक्स्ट सोसाइटी सिरीज ६, वाराणसी १९६२
- पद्मपुराण —( रविषेणकृत ), भाग १, सं० पन्नालाल जैन, ज्ञानपीठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला, संस्कृत ग्रंथांक २०, वाराणसी १९५८ ।
- पद्मानन्दमहाकाव्य या चतुर्विशति जिनचरित्र—(असरचन्द्रसूरिकृत ), पाण्डु-लिपि, लाल भाई दलपन भाई भारतीय संस्कृत विद्या मंदिर, अहमदाबाद ।
- पादर्वनाथचरित्र—(भवदेवसूरिक्षत), सं० हरगोविन्ददास तथा बेचर दास, वाराणसी १९११।
- प्रतिष्ठातिलकम्—( नेमिचंद्रकृत ), शोलापुर ।
- प्रतिष्ठासारसंग्रह—(वसुनन्दिकृत), पाण्डुलिपि, लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृत विद्या मन्दिर, अहमदाबाद (मारुतिनन्दन तिवारी के जैन प्रतिमाविज्ञान से उद्युवत)।
- प्रतिष्ठासारोद्वार—( आशाधरकृत ), सं० मनोहरकाल शास्त्रो, बंबई १९१७ ( वि० सं० १९७४ )
- प्रवन्यचिन्तामणि—( मेश्तुंगङ्कत ), भाग १, सं० जिनविश्रय मुनि, सिंघी जैन ग्रन्थमाला १, शान्तिनिकेतन (बंगाल), १९३३ ।
- प्रभावकचरित—( प्रभाचंद्रकृत ), सं० जिनविजय मृनि, सिधी जैन ग्रन्थमाला १३. कलकत्ता १९४० ।
- प्रवचनसारोद्धार—( नेमिचंद्रसूरिकृत ), सिद्धमेनसूरि की टीका सहित, अनु० हीरालाल हंसराज, देवचन्द्र लालभाई जैन पुस्तकोद्धार संस्था ५८, बंबई १९२८।
- बृहत्संहिता—( वराहमिहिरकृत ), सरस्वती प्रेस, कलकत्ता १८८०, एपेण्डिबस, डी॰ एच॰ आई॰, कलकत्ता १९५६ ( द्वितीय संस्करण ), सं॰ ए॰ झा, वाराणसी १९५९ ।
- भगवतीसूत्र—(गणघर सुघर्मस्वामोकृत), सं० घेत्ररचंद भाटिया, शैलान १९६६।
- मैत्राघिराजकल्य—( सागरचन्दभूरि कृत ), पाण्डुलिपि, लालभाई दलपत भाई भारतीय संस्कृत विद्या दन्दिर, अहमदाबाद ( मारुतिनन्दन तिवारी के जैन प्रतिमाविज्ञान से उद्धृत )।
- मिल्लिनाय चरित्र—( विनयचंद्रसूरिकृत ), सं हरगोविन्यदास तथा बेचरदास; यशोविजय जैन ग्रन्थमाला २९, वाराणसी ।
- महापुराण—( पुष्पदंतकृत ), सं० पी० एल० वैद्य, मानिकचंद दिगंबर जैन ग्रन्थमाला ४२, बंबई १९४१।

- २७२ : जैन महापुराण : फलापरक अध्ययन
- महाभारत क्रिटिकल एडीशन, पूना, प्रतापचन्द्र राव (सं०), कलकत्ता गोत। प्रेस, गोरखपुर ।
- मानसार—पो० के० आचार्य, आर्किटेवचर ऑव मानसार, आक्सफोर्ड यूनि-वर्षिटी प्रेस ।
- रामायण—( वाल्मोकिकृत ), नारायण स्वामो (सं०), लन्दन १९५२-५५; वासुदेवाचार्य (सं० १९०२), गीताप्रोस, गोरखपुर १९६० ।
- रूपमण्डन—(सूत्रधार मण्डनकृत), सं० बलराम श्रावास्तव, वाराणसो वि० सं०२०२१।
- वसुदेवहिण्डो—( संघदासकृत ), खण्ड १, सं० मुनि श्रीपुण्यविजय, आत्मानन्द जैन ग्रंथमाला ८०, भावनगर १९३०।
- वास्तुविद्या—( विश्वकर्माकृत ), दीपाणंव (सं० प्रभावंकर ओषड्भाई सोमपुरा, पालिताणा, १९६० ) का २२वां अध्याय ।
- विष्णुवर्मोसरपुराण —अंग्रेजी अनु० प्रियंबाला शाह, बड़ौदा १९६१; स्टेला क्रीमरिश, कलकत्ता १९२८ ।
- समराइफ्चकहा—(हरिभद्रमूरिकृत), सं० एच० जैकोबो, कलकत्ता १९२६। समवायांगसूत्र—अनु० घासीलाऊ जी, राजकोट १९६२; सं० कन्हैयालाल, दिल्ली १९६६।
- स्तुतिचतुर्विद्यतिकाया स्रोभन स्तुति—( श्रामनसूरिकृत ), सं॰ एच० आर० कापडिया, बम्बई १९२७ ।
- स्थानांगसूत्र-सं• घासीलाल जो, राजकोट १९६४ ।
- हरिवंशपुराण—( जिनसेनकृत ), सं० पस्तालाल जैन, ज्ञानपौठ मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला, संस्कृत ग्रंथांक २७, वाराणसी १९६२।

# (ख) सहायक ग्रन्थ एवं लेख-सूची ।

- अग्रवाल, बी० एस०—(१) भारतीय कला, वाराणसी १९६६।
  - (२) स्टडीफ्र इन इण्डियन आर्ट, वाराणसी १९६५ ।
- सवस्यो, रामाश्रय—खजुराहो को देव प्रतिमायें, आगरा १९६०। आचार्य प्रसम्बद्धमार—ए हिक्कानरी ऑफ हिन्दू आर्किटेक्चर, इलाहाबाद १९२७ उपाध्याय, वासुदेव—प्राचीन मारतीय मूर्ति विज्ञान, वाराणसी १९७०। उपेन्द्र मोहन—देवता मूर्ति प्रकरण ऐण्ड स्पमण्डन, कलकत्ता १९३६, पृ० ७०-१८७, ४४७।
- ऋषभचन्द्र, के०---(१) 'जैन पुराण साहित्य', महावीर जैन विद्यालय गोल्बेन जुक्की वास्युम, बम्बई १९६८, पृ० ७१-८०।
  - (२) 'जैन घर्म का प्रसार', महावीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुडाकी वाल्युम, बम्बई १९६८, पू० ८-२४।

- कजेन्स, एव॰—-दि आर्किटेक्चरूल एण्टिक्विटीज ऑफ वेस्टर्न इण्डिया, लम्बन १९२६।
- कुमारस्वामी, ए० के०—(१) हिस्ट्री ऑफ इण्डियन ऐण्ड इण्डोनेशियन आर्ट, लन्दन १९२७।
  - (२) इन्द्रोड स्शन टू इण्डियन आर्ट, दिल्ली १९६९ ।
- कुरेशी, मुहम्मद हमीद—'लिस्ट ऑव ऍश्येण्ट मान्यूमेण्ट्स इन दि प्राविन्स ऑव बिहार ऐण्ड उड़ीसा', वार्कियलॉजिकल सर्वे ऑव इण्डिया, न्यू इम्पोरियल सिरीज, खण्ड ५१, कलकत्ता १९३१।
- क्रीमरिश, स्टेला—(१) इण्डियन स्कल्पचर, कलकत्ता १९३३ ।
  - (२) हिन्<mark>दू टेम्पु</mark>ल्स, अंक १<del>-</del>२, कलकत्ता १९४६ ।
- र्फ्रण्यदेव—(१) 'दि टेम्पुल ऑव खजुराहो इन सेन्ट्रल इण्डिया', एंश्येण्ट इण्डिया, अंक १५, १९५९, पृ० ४३-६५ ।
  - (२) 'टेम्पुल्स ऑब नार्थ इण्डिया, दिल्ली १९६३ ।
  - (३) 'मालादेवी टेम्पुल ऐट ग्यारसपुर', महाबीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुबिली वाल्यम, बम्बई १९६८, पु० २६०-२६९।
- गर्ग, विजय—ए कम्परेटिव स्टेंडो ऑव उत्तरपुराण आँव गुणभद्र ऐण्ड रामचरित-मानस ऑव तुलसी (हिन्दी-पोएच० डी० थीसिस), मेरठ विश्व-विद्यालय १९७३।
- गिरि, कमल—भारतोय श्वंगार, वाराणसो १९८७ ।
- गुष्ता, एम० जी० तथा धर्मा, बी० एन०-—'गन्धावल और जैन मूर्तियाँ', अनेकान्त, खण्ड १९, अंक १-२, अप्रैल-जून १९६६, पृ० १२९-३० । गुष्ता, पो० एल०—हि पटना म्यूजियम कटलाग औव दि एण्टिक्विटोज, पटना
- गुप्ते, आर० एस० आइकनोग्नाको आँव दि हिन्दूज, बुद्धिस्ट्स ऐण्ड जैन्स, ् बम्बई १९७२।
- मुप्ते, आर० एस० तथा महाजन, बो० डो०—अजन्ता, एलोरा ऐण्ड औरंगाबाद केक्स, बम्बई १९६२।
- षोष, अमलानन्द ( सम्पादक )—जैन कला एवं स्थापत्य (३ खण्ड), भारतीय ज्ञानपीठ, नई दिल्लो १९७५ ।
- चन्दा, आर॰ पी०--मेडिनल इष्डियन स्कल्पचर इन दि ब्रिटिश म्यूजियम, लन्दन १९३६।
- चौधरो, गुलाब चन्द्र—(१) जैन साहित्य का वृहद् इतिहास, भाग ६, वाराणसी १९७३।
  - (२) प्रोलिटिकल हिस्ट्री ऑव नार्दर्भ इण्डिया फॉम जैन सोर्सेज, अमृतसर १९६३।

जैनास, ई० तथा अबूय्य, जे०—खजुराहो, हेग १९६०। जैन, कामता प्रसाद—'शासनदेवी अभ्विका और उनकी मान्यता का रहस्य', जैन एण्टिक्वेरी, खण्ड-२०, अंक १, जुन १९५४, पृ० २८-४१।

जैन एरिटक्बरी, खण्ड-२०, अक १, जून १९५४, पृ० २८-४१।
जैन, के० सी० — जैनिजम इन राजस्थान, शोलापुर १९६३।
जैन, मोकुलचन्द्र — यशस्तिलक का सांस्कृतिक अध्ययन, अमृतसर १९६७।
जैन, ज्योतिप्रसाद—(१) 'देवगढ़ और उसका कला वैभव', जैन एण्टिक्वेरी, खण्ड-२१, अंक १, जून १९५५, पृ० ११-१२।

- (२) 'दि जैन सोर्सेज ऑव दि हिस्ट्री ऑव ऍश्येण्ट इण्डिया (१०० बी० सी०-ए० डी० ९००)', दिल्ली १९६४।
- (३) 'जेनिसिस आँव जैन लिट्रेचर ऐण्ड दि सरस्वेती मूवमेण्ट', संग्रहालय पुरातस्व पत्रिका, अंक ९, जून १९७२, प० ३०-३३।
- जैन, नीरज—(१) 'पतियानदाई' मन्दिर की मूर्ति और **चौबीस जिन** शास**न** देवियां', अनेकान्त, वर्ष १६, अंक ३, अ**गस्त १९६३,** पृ० **९**९-१०३।
  - (२) 'अतिकाय क्षेत्र अहार', अनेकान्त, वर्ष १८, अंक ४, अक्टूबर १९६५, पृ० १७७-७९ ।
- जैन, प्रेमचन्द—कल्चरल स्टडी ऑव जैन हरिवंशपुराण (हिन्दी—पीएच० डी० थीसिस), सागर विश्वविद्यालय १९७८।
- जैन, बालचन्द्र—-(१) 'महाकौशल का जैन पुरातत्त्व', अनेकान्त, वर्ष १७, अंक ३, अगस्त १९६६, प० २०४-१३ ।
  - (२) जैन प्रतिमाविज्ञान, जबलपुर १९७४ ।

जैन, भागचन्द्र—देवगढ़ की जैन कला, नई दिल्ली १९७४।

जैन, रुकिमणी—ए वरुचरल स्टडी ऑब हरिवंशपुराण (हिन्दी—पीएच० डी० थीसिस ), रिवशंकर विश्वविद्यालय, रायपुर १९७३।

- जैन, हीरालाल—(१) जैन शिलालेख संग्रह, भाग १, सं० माणिक**चन्द्र, दिगम्बर** जैन ग्रन्थमाला २८, बम्बई १९२८ ।
  - (२) 'जैनिज्म', दि स्ट्रगल फार एम्पायर, सं आर सी मजूमदार तथा ए० डी० पुसालकर, बम्बई १९६० (पुनम्दित), पृ० ४२७-३५।
  - (३) भारतीय संस्कृति में जैन धर्म का योगदान, भोपाल १९६२।
- जैनी, जे० एल०—'सम नोट्स ऑन दि दियम्बर जैन आइकनोग्राफी', इण्डियन एण्टोक्वेरी, खण्ड ३२, दिसम्बर १९०४, पृ० ३३०-३३२।

सन्दर्भ सूची: २७५

- जोशी, एन॰ पी॰—(१) प्राचीन भारतीय मूर्तिविज्ञान, पटना १९७७ ।
  (२) भारतीय मूर्तिशास्त्र, नागपुर १९७९ ।
- क्षा, शक्तिवर—'हिन्दू डिटीज़ इन दि जैन पुराणाज', डा० शातकारो मुकर्जी फेलिसिटेशन वाल्यूम (सं० बी० पी० सिन्हा आदि), चौखम्भा संस्कृत स्टडीज, खण्ड−६९, वाराणसी १९६९, पृ० ४५८-६५ ।
- हा, सिद्धनाथ—ए कल्चरल स्टडो ऑफ आदिपुराण (हिन्दी पीएच० डी० थीसिस ), काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, वाराणसी १९६५ ।
- टॉंड, जेम्स--एनस्स ऐंग्ड एण्टिक्विटोज ऑव राजस्थान, खण्ड-२, लन्दन १९५७।
- ठाकुर, एस० आर०—कैटलाग ऑव स्कल्पचर्स इन दि आर्कियोलॉजिकल म्यूजियम्, खालियर, छस्कर ।
- हे, सुधीन—'चौमुस ए सिम्बालिक जैन आर्ट', जैन जर्नल, खण्ड-६, अंक १, जुलाई १९७१, पुरु २७-३०।
- ढाकी,एम॰ ए॰—'सम अर्ली जैन टेम्पुल्स इन बेस्टर्न इण्डिया', महाबीर जैन विद्यालय गोल्डेन जुड़ली बाल्यूम, बम्बई १९६८, पृ॰ २९०-३४७।
- तिवारी, एम० एन० पी०-(१) जैन प्रतिमाविज्ञान, वाराणसी १९८१ ।
  - (२) एलिमेण्ट्स ऑफ जैन आइकनोग्नाफो, वाराणसी १९८३ ।
  - (३) खजुराहो का जैन पुरातत्त्व, खजुराहो १९८७
  - (४) अभ्विका इन जैन आर्ट ऐण्ड लिट्रेचर, भारतीय ज्ञानपीठ, नई दिल्ली १९८९ ।
  - (५) 'लाईफ्स ऑन दि जिनज ऐज डिपिक्टेड इन दि कुंभारिया जैन टेम्पुल्स, प्राची प्रमा, बी॰ एन॰ मुखर्जी अभिनन्दन ग्रन्य, नई दिल्ली १९८९ ।
  - (६) 'इमेजेज ऑब बाहुवली इन एलोरा', एलोरा केक्स-स्कल्पचर्स ऐण्ड आर्किटेक्चर (सं० रतन परिमू ), नई दिल्ली १९८८।
- दोसित, एस० के० —ए गाइड टु दि स्टेट म्यूजियम धुवेला (नवगांव), विन्ध्य प्रदेश, नवगांव १९५६।
- देव, एस॰, बी॰—हिस्ट्री ऑब जैन मेनिज्म, पूना १९५६
- देशपाण्डे, एम॰ एन॰—'क्रुब्ण लोजेण्ड इन दि जैन केनानिकल लिट्रेवर', जैन एण्टिनवेरी, खण्ड-१०, अंब १, जून १९४४, पृ० २५-३१।

२७६ : जेन महापुराण : कलापरक अध्ययन

देसाई, पी० बी० — जैनिएम इन सावय इण्डिया ऐण्ड सम जैन एपिग्राफ्स, जीवराज जैन ग्रन्थमाला ६, शोलापुर १९६३ ।

नाहटा, अमरचन्द—'भारतीय वास्तुशास्त्र में जैन प्रतिमा सम्बन्धो आतम्य', अनेकान्त, वर्ष २०, अंक ५, दिसम्बर १९६७, पू० २०६-१५।

नाहर, पी॰ सी॰—'जैन इन्स्क्रिशन्स', भाग १, जैन विविध साहित्य शास्त्र-माला ८, कलकत्ता १९१८।

परिमू, रतन—(गं०) एलोरा केव्स-—स्कल्पचर्स ऐण्ड आर्किटेक्चर, नई दिल्ली १९८८।

पुरी, बी॰ एन॰—दि हिस्ट्री औव दि गुर्जर प्रतिहारज, बम्बई १९५७। पुसालकर, ए॰ डो॰—खण्ड १, दि वैदिक एज, रून्दन १९५०।

> खण्ड २, दि एज ऑफ इस्पीरियल यूनिटी, बस्बई १९५१। खण्ड ३, दि क्लासिकल एज, बस्बई १९५४। खण्ड ४, दि एज ऑव इस्पीरियल कस्नीज, बस्बई १९५५। खण्ड ५, दि स्ट्गल फॉर एस्पायर, बस्बई १९५७।

प्रमोद्य बन्द्र—स्टोन स्कल्पचर इन दि इलाहाबाद म्यूजियम, पूना १९७०। प्रसाद, त्रिवेणी—'जैन प्रतिमाविधान', जैन एण्टोक्वेरी, खण्ड-४, अंक १, जून १९३७, पृ० १६-२३।

प्रसाद, संकठा—'ऍस्प्रेण्ट जियोगाफो औं इण्डिया फाम जैन सोर्सेज ७०० ए० डो०-१२०० ए० डी०' (पीएच० डी० थीसिस), काशी हिन्दू विद्वविद्यालय, वाराणसी १९७३।

प्रेमी, नाथूराम—जैन साहित्य और इतिहास, बम्बई १९५६। बनर्जी, आर० डी०—ईस्टर्न इण्डियन स्कूल ऑव मेडिवल स्कल्पचर, दिल्ली १९३३।

बनर्जी, जे० एन०—िंद डेवलपमेण्ट ऑव हिन्दू आइकनोग्राफी, करूकत्ता १९५६ । बनर्जी, प्रियतोष—'ए नोट ऑन दि वशिप ऑफ इमेजेज इन जैनिज्म ( २०० बी० सी०—२०० ए० डी० )', जर्नल ऑव दि बिहार रिसर्च सोसाइटी, खण्ड-३६, भाग १-२, १९५०, पृ० ५७-६५ ।

- बर्जेस, जे०—(१) एलोरा केव टेम्पुल्स, आर्कियलॉजिकल सर्वे **ऑव इण्डिया,** खण्ड-५, बाराणसी १९७० (पु**० मु०**)।
  - (२) 'दिगम्बर जैन आइकनोग्राफी', इण्डियन एण्टोक्बेरी, **खण्ड-३२**, १९०३, पृ० ४५९-६४ ।
- बाजपेयों, के० डी०—'मध्य प्रदेश की प्राचीन जैन कला', अनेकान्त, वर्ष १७, अंक ३, अगस्त १९६४, पृ० १२-९९, वर्ष २८, १९७५, पृ० ११५-११६।

- वृजभूषण, जमीला—इण्डियन ज्वेलरी आनमिन्ट्स ऐण्ड डेकोरेटिव डिजाइन्स, सम्बई १९६४।
- काउन, पर्सी—इण्डियन आिंकटेक्चर बुद्धिस्ट ऐण्ड हिन्दू, बम्बई १९६५ । कुन, क्लॉज—(१) 'दि फिगर ऑव दि टू लोअर रिलोफ्स ऑन दि पाइर्ननाथ टेम्पल ऐट खजुराहो', आचार्यश्री विजयवल्लम सूरि स्मारक ग्रन्थ ( सं० मोतीचन्द्र आदि ), बम्बई १९५६, पृ० ७-३५ ।
  - (२) 'जैन तीर्थंज इन मध्यदेश—-दुदही', जैनयुग, वर्ष<sup>े</sup>१, नवस्त्रर १९५८, पु० २९-२३।
  - (३) 'जैन तीर्थंज इन मध्यदेश : चांदपुर,' जैनयुग, वर्ष २, अब्र ल १९५**९**, पू० ६७-७० ।
- (४) दि जिन इमेजेज ऑफ देवगढ़, लि डेन १९६९। भ्यहरूर, जो॰—ऑन दि इण्डियन सेक्ट ऑब दि जैनज, लन्दन १९०३। भट्टसाली, निल्नीकान्त—आइकनोग्राफो ऑब बुद्धिस्ट ऐण्ड ब्राह्मनिकल स्कल्प-चर्स इन दि ढाका म्यूजियम, ढाका १९२९।
- मट्टाचार्य, ए० के०—'आइकनोग्राफी ऑब सम माइनर डीटीज इन जैनिज्म,' इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टर्ली, खण्ड-२९, अंक ४, दिसम्बर १९५३, पृ० ३३२-३९।
- भट्टाचार्य, टो० ए०---(१) ए स्टडी ऑन वास्तुविद्या आर कैनन्स ऑक इण्डियन आर्कीटेक्चर, पटना १९४७ ।
  - (२) कल्ट ऑफ ब्रह्मा, कलकत्ता १९५७ ।
- भद्दाचार्यं, बी॰—'जैन आइकनोग्नाफो', जैनाचार्यं श्री आत्मानन्द जन्म शताबदी स्मारक ग्रन्थं (सं॰ मोहनलाल दलीचन्द देसाई), बम्बई १९३६, पू॰ ११४-२१।
- भट्टाचार्यं, बी॰ सी॰—(१) इण्डियन इमेजेज, कलकत्ता, शिमला १९२१।
  (२) वि जैन आइकनोग्राफो, दिल्ली, वाराणसी १९७४
  (पु० मु०)।
- भट्टाचार्य, बेतायतोश-वि इण्डियन बुद्धिस्ट आइकनोग्राफी, कलकत्ता १९६ . । भण्डारकर, डी॰ आर॰--(१) 'जैन आइकनोग्राफी', आर्कियलॉजिकल सर्वे ऑब इण्डिया-एनुअल रिपोर्ट १९०५-६, कलकत्ता १९०८, पृ० १४१-४९ ।
  - (२) 'दि टेम्पुल्स ऑव ओसियां,' आर्कियलॉजिकल सर्वे ऑव इण्डिया एनुअल रिपोर्ट, १९०८-९, कलकत्ता १९१२, पृ० १००-१५।

#### . २७८ : जैत महापुराण : कलापरक अध्ययेन

मजूमदार, ए० के०—चौलुक्याज आँव गुजरात, अम्बई १९५६ । मजूमदार, एम० आर०—(१) 'ट्रीटमेण्ट आँव गौडेस इन जैन ऐण्ड ब्राह्मेनिकल पिक्टोरियल आर्ट', जैनयुग, दिसम्बर १९५८, पृ० २२-२९।

(२) कल्चरल हिस्ट्री ऑव गुजरात, बम्बई १९६५ ।

भालवीय, बद्रोनाथ—श्री विष्णुवर्मोत्तर में भूतिकला, प्रयाग १९६०। मित्रा, देवला—'शासनदेवीज इन दि खण्डगिरि केव्स', जर्नल ऑव दि एशि-याटिक सोसाइटी, कलकत्ता, खण्ड-१, अंक २, १९५९, पु० १२७-३३।

मिश्रा, देवी प्रसाद—ए कल्चरल स्टर्डा ऑव जैन पुराणाज, इलाहाबाद १९८८। मिश्र, रमानाथ—भारतीय मूर्तिकला, नई दिल्ली १९८१।

मुस्तार, जुगुरू किशोर—जैन ग्रन्थ प्रशस्ति संग्रह, भाग १, दिल्ली । मुनिश्री, जयन्तविजय—होली आबू (अनु० यू० पी० श्राह), भावनगर १९५४।

मोर्ताचन्द्र---प्राचीन भारतीय वैशभूषा, प्रयाग, वि० सं० २००७ । रामचन्द्रन, टो० एन०---'तिष्परत्तिकुणरम ऐण्ड इट्स टेम्पल्स', बुलेटिन ऑफ दि मद्रास, गवर्नमण्ट म्यूजियम, न्यू सिरीज, खण्ड-१, भाग ३, मद्रास १९३४ ।

रायचीधरी, पी० सी०—जैनीष्म इन बिहार, पटना १९५**६।** राब, टी० ए० गोपीनाथ—एर्लामेण्ट् औव हिन्दू आइकनोग्राफी (२ **खण्ड),** वाराणसी १९७१ (पुनर्मुक्षित)।

रेमण्ड, बो॰---हिन्दू, मेडिवल स्कल्पचर, पेरिस १९५० । रोलेण्ड, बेन्द्रामिन----दि आर्ट एण्ड सार्कीटेक्चर औव इण्डिया ( बुद्धिस्ट, हिन्दू, जैन ), लन्दन १९५३ ।

लालवानी, गणेश (सं०)— जैन जर्नल (महावार जयन्ता स्पेशल नम्बर), खण्ड—३, अंक ४, अप्रैल १९६९।

वोरा, एम॰ पो॰ एवं ढाको, एम॰ ए॰—'दि डेट ऑव अपराजितपुण्छा', जर्नेल ऑव दि ओरियण्टल इन्स्टिट्य्ट, बड़ौदा, अंक १, सं॰ ४, १९६९-७०। शर्मा, जे॰ पो॰—जैन यक्षच, मेरठ १९८९,।

कर्मा, दशरथ--राजस्थान थू दि एजेज्, खण्ड-१, बीकानेर १९६६ ।

शर्मा, बी॰ एन॰--जैन प्रांतमाएँ, दिल्ली १९७९ ।

शर्भा, बृजनारायण—सोशल लाईफ इन नार्दन इण्डिया, दिल्ली १९६६।

शर्मा, मंजु—ए कल्चरल स्टडी ऑव त्रिशिष्टशलाकापुरुषचरित्र ऑव हैमचन्द्र, (पीएच० डी० थीसिस), दिल्ली यूनिवर्सिटी १९८२।

सन्दर्भ-सूची : २७९

शास्त्री, कैलाशचन्द्र--जैन साहित्य का इतिहास, वाराणसी १९६३ । शास्त्री, नेमिचन्द्र--आदिपुराण में प्रतिपादित भारत, वाराणसी १९६८ । शास्त्री, परमातन्द जैन---'मध्य भारत का जैन पुरातस्त्र', अनेकान्त, वर्ष १९, अंक १-२, अप्रैल-जून १९६६, पृ० ५४-६९ ।

- शाह, यू॰ पी॰—(१) 'आइकनोग्नाफी ऑव दि जैन गाँडेस अम्बिका', जर्भल ऑव दि यूनिवर्सिटो ऑब दि बाम्बे, खण्ड-९. १९४०-४१, पृ० १४७-६९।
  - (२) 'गाडेस सरस्वती', जर्नल आँव वि यूनिवर्सिटो आँव वि बाम्बे, सितम्बर १९४१, पृ० १९५-२१८।
  - (३) 'आइकनोग्राफो आँव दि सिक्सटोन जैन महाविद्याज्', जर्नेल आँव दि सोसायटी आँव ओरियण्टल आर्ट, खण्ड-१५, १९४७, पृ० ११४-१७७।
  - (४) 'ए यूनिक जैन इमेज ऑव जोवन्तस्वामी', जनरल ऑव वि ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट ऑव बड़ौदा, खण्ड-१, ऑक १, सितम्बर १९५१ (१९५२), ए० ७२-७९।
  - (५) 'यक्षण वरशिप इन अर्ली जैन लिट्रेचर', जर्नल ऑव वि खोरियण्टल इन्स्टीट्यूट ऑव बड़ौदा, खण्ड – ३, अक १, सितम्बर १९५३, पूर्व ५४-७२।
  - (६) 'बाहुबली : ए यूनीक ब्रोन्ज इन दि म्यूजियम', बुलेटिन ऑव दि प्रिंस ऑब वेल्स म्युजियम ऑब वेस्टर्न इण्डिया, ऑक ४, १९५३-५४, पृ० ३२-३९।
  - (७) 'मोर इमेजेज ऑव जोवन्तस्वामो', जर्नल ऑव दि इण्डियन म्यूजियम, खण्ड-११, १९५५, पृ० ४९-५०।
  - (८) स्टडीज इन जैन आर्ट, बनारस १९५५।
  - (९) अकोटा ब्रोन्जेज, बम्बई १९५९।
  - (१०) 'इन्द्रोडम्शन ऑव शासनदेवताज इन जैन वरिशप', प्रोसीडिंग्स ऐण्ड ट्रांजेन्शन ऑव दि आल इण्डिया ओरियण्टल कान्फ्रोन्स, २०वां अधिवेशन, भुवनेश्वर, अनट्वर १९५९, पूना १९६१, पृ० १४१–५२।
  - (११) 'जैन स्टोरीज इन स्टोन इन दि देखवाडा टेम्पुळ, माउण्ट आबू', जैनधुग, सितम्बर १९५६, पृ० ३८-४०।
  - (१२) 'आइकनोग्राफी ऑव चक्रेश्वरो, दि यक्षी आँव ऋषभनाथ', जर्नल ऑव दि ओरियण्टल इन्स्टोट्यूट ऑव बड़ौदा, खण्ड-२०, अंक ३, भार्च १९७१, पु० २८०-३११।

### २८० : जैन महापूरांण : कलापरक अध्यर्थन

- (१३) 'बिगिनिंग्स ऑव जैन आइकनोग्राफी', संग्रहालय पुरां-तत्त्व पत्रिका, अंक ९, जून १९७२, पृ० १-१४।
- (१४) 'यक्षिणी ऑव दि ट्वेन्टी-फोर्थ जिन महावीर', जर्नेल ऑफ दि ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट ऑव बड़ौदा, खण्ड-२२, अंक १-२, सितम्बर-दिसम्बर १९७२, प० ७०-७८।
- (१५) 'माइनर जैन डिटीज', जनंळ ऑव दि ओरियण्टल इन्स्टीट्यूट ऑव बड्रौदा, खण्ड-३१, अंक ३-४. मार्च-जून १९८२, खण्ड-३२, अंक १-२, सितम्बर-दिसम्बर १९८२, खण्ड-३४, अंक १-२, सितम्बर-दिसम्बर १९८४।
- (१६) जैन रूपमण्डन ( जैन आइकनोग्राफी ), खण्ड-१, दिल्ली १९८७।
- शाह, सी॰ जे॰—जैनिजम इन नार्य इण्डिया, ८०० बी॰ सी॰-ए॰ डी॰ ५२६, लन्दन १९३२।
- शिवराममूर्ति, सी०—'जियोग्राफिकल ऐण्ड क्रोनोलाजिकल फैक्टर्स इन इण्डियन आइकनोग्राफी', ऐंक्येण्ट इण्डिया, १९५०, खण्ड–६, पृ० २१-६३।
- शुक्ल, द्विजेन्द्रनाथ—(१) प्रतिमा विज्ञान, (भारतीय वास्तुशास्त्र ग्रन्थ ५), लक्षनऊ, सं० २०१३।
- (२) प्रतिमा लक्षणम्, लखनऊ, सं० २०१४। शुक्ला, डी० एन०--हिन्दू कैनन्स ऑव आइकनोग्राफी ऐण्ड पेण्टिंग, गोरखपुर १९५८।
- संकालिया, एच० डी०—(१) 'दि अर्लीएस्ट जैन स्कल्पचर्स इन काठिया<mark>वाड़',</mark> जर्नल ऑव दि रॉयल एशियाटिक सोसायटी, जुलाई १९३८, पृ० ४२६—३०।
  - (२) 'जैन आइकनोग्राफी', न्यू इण्डियन एण्टिक्येरी, खण्ड-२, १९३९-४०, पृ० ४९७-५२०।
  - (३) दि आर्कियोलॉजी ऑव गुजरात, बम्बई १९४१।

सरकार, डी॰ सी॰—सेलेक्ट इन्स्क्रिप्शन्स, खण्ड-१, कलकत्ता **१९६५ ।** सहाय, भगवन्त—आइकनोग्राफी ऑव माइनर हिन्दू ऐण्ड बुद्धिस्ट डिटीज, नई दिल्ली १९७५ ।

सिक्दार, जे॰ सी॰—स्टडीज इन दि भगवतीसूत्र, मुजफ्फरपुर १९६४ । सिंह, अमरेन्द्र—प्राचीन भारत में यक्षा, किन्नर एवं दिक्पाल पूजा, इलाहाबाद १९८९ ।

सन्दर्भ-सूची : २८१

सिंह, हरिहर—जैन टेम्पुल्स ऑव बेस्टर्न इण्डिया, वाराणसी १९८२। सिन्हा, बी॰ पी॰—भारतीय कला को बिहार की देन, पटना १९५०। सोमपुरा, कान्तिलाल फूल चन्द—(१) दि स्ट्रक्चरल टेम्पुल्स ऑव गुजरात, अहमदाबाद १९६८।

- (२) दि आर्किट्रेक्चरल ट्रीटमेण्ट ऑव दि अजितनाथ टेम्पल ऐट तारंगा, विद्या, खण्ड--१४, अँक २, अगस्त १९७१, पू० ५०-७७।
- सोमपुरा, प्रभाशंकर ओ०-(१) भारतीय शिल्प संहिता, बम्बई १९७५।
  - (२) दि वास्तुविद्या ऑक विश्वकर्मा, स्टडीज इन इण्डियन टेम्पुल आर्कीटेक्चर, सं० प्रमोदचन्द्र, नई दिल्ली १९७५, पु० ४७-५६।

स्टिबेन्सन, एस०—दि हार्ट ऑव जैनीजम, आक्सफोर्ड १९१५। स्मिथ, बी॰ ए॰—दि जैन स्तूप ऐण्ड अदर एण्टिक्वीटीज ऑव मथुरा, वाराणसी १९६९, (पुनमुंद्वित)

हस्तीमल — जैन धर्म का मौलिक इतिहास, खण्ड — १, इतिहास समिति प्रकाशन ३, जयपुर १९७१।

## चित्र-सूची

#### चित्र संख्या

- १. ऋषभनाथ, उरई ( जालोन, उ॰ प्र॰ ), ल॰ १॰वीं-११वीं शती ई॰, सम्प्रति राज्य संग्रहालय, लखनऊ ( १६.०.१७८ ) ( पृ॰ ७१ )।
- २. ऋषभनाथ ( गोमुख-चक्रेश्वरी एवं नवग्रहों सहित ), खजुराहो ( छतरपुर, मे० प्र• ), ल० १०वीं शती ई॰ सम्प्रति पुरातस्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १६६७) ( पृ• ७१ )।
- ३. चन्द्रप्रभ, दुर्जनपुर ( विदिशा, म॰ प्र॰ ), चौथी शतो ई॰, सम्प्रति विदिशा संग्रहालय ( क्रमांक वी॰ एम॰ २४६ ) ( पृ॰ ८१ )।
- ४. चन्द्रप्रभ, कौशाम्बी (इलाहाबाद, उ•प्र∘), नवीं शती ई॰, सम्प्रति इलाहाबाद संग्रहालय (क्रमांक २९५)(पृ०८१)।
- ५. विमलनाथ, सारनाथ (वाराणसी, उ॰ प्र॰), नवीं शती ई॰, सम्प्रति सारनाथ संग्रहालय (क्रमांक २३६) (पृ॰ ८५)।
- ६. तीर्थंकर, गूढ़मण्डप, पार्श्वनाथ मन्दिर, **कुंभारिया ( ब**नासकाठा, गुजरात ), ११२० ई० ।
- मुनिसुक्रत, पश्चिमी भारत, ११वीं शतो ई॰, सम्प्रति गवर्नमेन्ट सेन्द्रल म्यूजियम, जयपुर (पृ॰ ९२)।
- ८. नेमिनाथ ( बलराम-कृष्ण सहित ), मन्दिर २, देवगढ़ ( ललितपुर, उ० प्र॰ ), १०वीं शती ई० ( पुरु ४६, १४१ )।
- ९. द्वितीर्थी जिनमूर्ति, खजुराहो ( छतरपुर, म० प्र० ), ११वीं शती ई०, सम्प्रति पुरातत्व संग्रहालय, खजुराहो ( क्रमांक १६३५ ) ।
- १०. जिन चौमुखी, पार्श्वनाथ सहित, मथुरा ( उ० प्र॰ ), ल० सातवीं राती ई०, सम्प्रति मथुरा संग्रहालय ( क्रमांक बी० ६५ ) (पृ॰ ९९)।
- ११. पार्व्वनाथ, गुफा-४, बादामो (बीजापुर, कर्नाटक), प्रारंभिक सातवीं शती ई० (पृ०९९, १०२, १५५–५६)।
- १२. पार्श्वनाथ, जैन गुफा, अयहोल ( बीजापुर, कर्नाटक ), ल० ६०० ई० ( पृ० ९९, १०२, १५५-५६ ) ।
- १३. पार्स्वनाथ ( शंबर के उपसर्गों सहित ), जैन गुफा सं॰ ३१, एलोरा

- ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल॰ नवीं शती ई० ( पृ० १०१–०२, १५५–५६, १७९ ) ।
- १४. पार्खनाथ ( शंबर के उपसर्गों सिहत ), जैन गुफा सं० ३२ (इन्द्रसभा), एलोरा ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल० नवीं शती ई० (पृ० १०२, १५५–५६, १७९ )।
- १५. चित्र संख्या १४ के उपसर्गों का विवरण ( पृ० १०२, १५५–५६ ) ।
- १६. पार्स्वनाथ ( शंबर के उपसर्गों सहित ), जैन गुफा सं० ३४, एलोरा, ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल० नवीं शतो ई० ( पृ० १०१–०२, १५६ )।
- १७. गर्भगृह का प्रवेशद्वार, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो ( छतरपुर, म० प्र० ), ९५०–७० ई० ( पृ० १५५ ) ।
- १८. महावीर, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ल०११वीं शती ई०, सम्प्रति पुरातत्व संग्रहालय, खजुराहो (क्रमांक १७३१) (पृ० १०६)।
- १९. महावीर ( यक्ष-यक्षी सहित ), गुफा सं० ४, बादामो, ( बीजापुर, कर्नाटक ), होयसलकालीन, ल० १२वीं शती ई० ( पृ० १०६ )।
- २०. गर्भगृह प्रवेशद्वार ( मांगलिक स्वप्न एवं जैन देवियाँ ), आदिनाथ मंदिर, खजुराहो (छत्तरपुर, म॰ प्र॰ ), ११वीं शती ई॰ (पृ॰ ६३)।
- २१. प्रवेशद्वार पर उत्कीर्ण मांगलिक स्वप्न एवं देवियाँ, शांतिनाथ मंदिर परिसर की देवकुलिका, खजुराहो (छतरपुर, म॰ प्र॰), ११वीं शती ई॰ (पृ॰ ६३)।
- २२ २४ तीर्थंकरों के माता-पिता, समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात ), ११वीं शती ई॰ का उत्तराईं (पृ०६३)।
- २३. यक्षी अभ्बिका, मेगुटी मंदिर, अयहोल (बीजापुर, कर्नाटक), सातवीं शती ई०, स्थानीय संग्रहालय, अयहोल (पृ०१५४)।
- २४. यक्षी अंबिका, दक्षिणी जंघा, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ल० ९५०-७० ई० (पृ० १५४)।
- २५. यक्षी अंबिका, बिहार, ल० १०वीं शती ई०, सम्प्रति राष्ट्रीय संग्रहालय, दिल्ली (क्रमांक ६३.९४०) (पृ० १५४) ।
- २६. जैन सरस्वतो, यंचकूट बस्ती, हुम्मच (शिमोगा, कर्नाटक), छ० १०वीं शती ई० (पु० १७७)।

#### २८४ : जैन महापुराण : कलापरक मध्ययन

- २७. ब्रह्मशांति यक्ष, रंगमंडप वितान, विमलवसही, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई० ( पृ० ४९ ) ।
- २८. यक्षी अंबिका, तीर्थंकर एवं बाहुबलो, जैन गुफा ३२ ( इन्द्रसभा ), एलोरा ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), नवीं शती ई० ( पृ० १५४ )।
- २९. जैन युगल (तीर्थंकर के माता-पिता ? ), रीवा ( म॰ प्र॰ ), ११वीं शती ई॰, धुबेला संग्रहालय ( क्रमांक २२ ) ( पृ॰ ४६ )।
- ३०. भरत चक्रवर्ती, मंदिर-२, देवगढ़ (ललितगुर, उ० प्र०), ल० १०वीं शती ई० (पू० १२२)।
- ३१. कृष्ण का कालियमर्दन, देवकुलिका वितान, विमलवसही, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई० (पृ० १४१)।
- ३२. षोडश महाविद्या, रंगमंडप वितान, विमलवसहो, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान ), ल० ११५० ई० ( पृ० १६१ ) ।
- ३३. षोडश महाविद्या, शान्तिनाथ मन्दिर, कुम्भारिया (गुजरात), ११वीं शती ई० (पृ० १६१)।
- ३४. विद्यादेवियाँ (प्रज्ञप्ति, अप्रतिचक्रा, वज्रांकुशा, वज्रशृंखला), समतल वितान, देवकुलिका, विमलवसहो, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई० (पृ० १६१)।
- ३५. जैन महाविद्या, पश्चिमी जंघा, आदिनाथ मंदिर, खजुराहो ( छतर-पुर, म॰ प्र॰ ), ११वीं शती ई॰ ( पृ॰ १६४ )।
- ३६. जैन महाविद्या (पुरुषदत्ता एवं अप्रतिचका ), उत्तरी जंबा, आदि-नाथ मंदिर, खजुराहो (छतरपुर, म॰ प्र॰), ११वीं शती ई॰ (पु॰१६४)।
- ३७. ऋषभनाथ के जीवन दृश्य (गोमुख-चक्रेश्वरी सहित), समतल वितान, शांतिनाथ मंदिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०८४ ई० (पृ• ७२)।
- ३८. शांतिनाथ के जीवन-दृश्य, समतल वितान, शांतिनाथ मंदिर, कूम्भारिया (बनासकांठा, गुजरात ), ल० १०८४ ई० (पृ० ८९)।
- ३९. शांतिनाथ एवं नेमिनाथ के जोवन-दृश्य, समतल वितान, महावीर मंदिर, कुम्भारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०६२ ई० (पृ०८९,९६)।

- ४०. नेमिनाथ के जीवन-दृष्य, समतल वितान, शांतिनाथ मंदिर, कुम्भारिया (बनासकांठा, गुजरात ), ल० १०८४ ई० (पृ० ९६ )।
- ४१-पार्श्वनाथ के जीवन-दृष्य, समतल वितान, शांतिनाथ मंदिर, कुम्भारिया, (बनासकांठा, गुजरात), छ० १०८४ ई० (पृ० १००)।
- ४२ म**हावीर के जीवन-दृ**श्य (उपसर्गों सहित), समतल वितान, महावीर मंदिर, कुम्भारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०६२ ई० (पृ०१०६)।
- ४३. महावीर के जीवन-दृश्य ( उपसर्गों सहित ), समतल वितान, शांतिनाथ मंदिर, कुम्भारिया ( बनासकांठा, गुजरात ), रू० १०८४ ई० ( पृ० १०६ )।
- ४४. बाहुबली ( गोम्मटेश्वर ), गुफा−४, बादामी (बीजापुर, कर्नाटक), प्रारंभिक सातवीं शती ई० ( पृ० १८४ ) ।
- ४५ बाहुबली, जैन गुफा-३२ (इन्द्रसभा), एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र), ल॰ नवीं शती ई॰ (पृ॰ १८३-८४)।
- ४६. बाहुबली, जैन ग्फा−३२, एलोरा ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल० नवीं शती ई० (पृ० १८३-८४ )।
- ४७. बाहुबली, जैन गुफा–३२, एलोरा ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल० नवीं शती ई॰ ( पृ॰ १८३-८४ )।
- ४८. बाहुबली, गुफा−३४, एलोरा ( औरंगाबाद, महाराष्ट्र ), ल० नर्बी शती ई० ( पृ० १८३ )।
- ४९ ें नोम्मटेश्वर बाहुबली (५७ फीट), श्रवणबेलगोल (चिकमगलूर, कर्नाटक), ९८३ ई० (पृ० १८०)।
- ५०∙ जैन क्षेत्रपाल, मंदिर–१, देवगढ़ ( उ०प्र० ), ११वीं शती ई० (पु०४८ ) ।

#### अभार

चित्र संख्या ८, ३०, ३१, ५० डॉ॰ मारुतिनन्दन तिवारी एवं अन्य सभी चित्र अमेरिकन इन्स्टीच्यूट ऑफ इण्डियन स्टडीज, वाराणसी के सौजन्य से।

### शब्दानुक्रमणिका

अकोटा ७१, १५१, २२४, २५६ र्अगविज्जा ३४, ३७, २२५, २२६ अग्नि ४१, ४७, १६८ **अ**जंता २२७ अज्जा ४१ अथर्ववेद १४७ अद्भुत पदमावती २५ **अन्तकृतदशाः** ३७ अन्तगडदसाओ ३७, ३८, १४८ अपभ्रंशमहापुराण १ अपराजितपुच्छा ६,१५० अप्सरा १२, ९८, २११, २४०. २६५ अप्रतिचक्रा ४० अभिज्ञानशाकुन्तलम् २२१ अमरकोश १९१, २२६, २२९ अम्बिका ७, ३८, ३९, ४८, ६५, ७१, ८९, ९२, ९५, ९६, १००, १०१, १०७, १३१, १४१, १४७, १४९, १५१, १५२, १५३, १५४, १५५, १७७, २१२, ३१४, २२१, २२२, २२५, २४०, २५८, २६०, २६४ अमोघवर्ष ४, १९, २०, २१, २२, इन्द्राणी ४, १६९, २५५ २३. २४. २५५ अयहोल ४, १४, ४६, १०२, १०६, उत्तराध्ययनसूत्र ३५, ३७, १४७ १७७, १८२, १८४, २५९ अयोध्या ११

अर्धनारीश्वर १७२ अवसर्पिणी १, १२, १७, ३६, ५८, E0, E8 अष्टदिक्पाल ६. ७. ४३. ४७, ४९, १७१. २५६ अष्टप्रातिहार्यं ३. ५८, ६२, १८०, १८३, १८४, १९८, २५८ अक्षोभ्य ४. १३ आचारदिनकर ४३,४८,१५०,१७० आचारांगटीका १८० आचारांगसूत्र २२५, २२७ आत्मानुशासन २२ आबु ६५, ७८ आवश्यकचणि ४४, १८० आवश्यकनियुं नित ११, ४४, १८० आवश्यकभाष्य १८० इन्द्र ४, ६, ११, १२, १६, २५, ३८, ४१, ४९, ६४, ६६-६९, ७१, ७३, ७६, ७९, ८०, ८२-८४, ८६, ९२, ९४, ९७, ९९, १०३, १०५, १४०, १४७, १४८, १४९, १६७, १६८, १७१, १७४, २५५, २५६, २६१, २६२, २६५ उत्तरपुराण ४५ डत्सर्पिणी १, १७, ३६ उपसर्ग ३, १७, २२

शब्दानुक्रमणिका : २८७

ऋग्वेद ६६, १४७ ऋत्संहार २२५ एकनांशा १७८ एलिफेण्टा ७७ एलोरा ३, ४, ५, ७, ९, १४, ४६, ४९, ५०, ६२, ६५, ६९, ७१, ७२, ७५, ७७, ७९, ८१-८७, ८९-९४, ९६, १००, १०१. १०२, १०६, १०७, १२२, कुमारपाल २४ १५४, १५५, १५६, १६१. १६७, १७५, १७६, १७७, १७९, १८३, १८४, २१२, २१८, २२१, २२४, २५५, २५६, २५७, ७५८, २५९, २६०, २६२, २६४, २६५ वोसियां २७, ४५, ४७, ४८, ४९, ७२, १००, १५१, १७०, १७३, १७६, १७७, १९२, १९३, २५६ औपपातिकसूत्र ६३, १४८ कंकालीटीला १३ कंस १७ कपदिंद यक्षा ६, ४३,४९, १७२, २५६ कमठ २२ कल्पवासी ५०, १५६ कल्पसूत्र ११, ३४, ३५, ३५–३८,

५९, ६९, ७१, १४९, १७६, 160 कल्पसूत्रवृत्ति १८० कहावली ४२, ४३, ४५, कामदेव १८१, २१२, २६२

कायोत्सर्गमद्रा १८१, १८२, १८४ काशी ७०, ९६, २२५ कीर्ति ३, १२, १६, ३७, ४१, ५० क्बेर ४, ४१, ५०, ८९, ९२, ९५, ९६, १००, १०१, १४०, १४८, १५१, १५३, १६७, १६८,१६९, १७३, १७४, १९८, २४०, २५५. २५६. २५८. २६० १२३, १४०, १५१, १५३. कुमारसंभव २१६, २२१, २२८ कुम्भारिया ७, ८, ९, १४, ३८, ४५, ४६, ४७, ४८, ४९, ६३-६५, ७२, ७८, ८३, ८४, ८८, ८९, ९२, ९३, १००, १०१,

> २४१, २५६, २५७, २६१, २६३ क्महार १९२,

> कुष्ण १, ३, ४, ६, ११, २६, ३६, ३७, ४२, ४५, ४६, ४९, ९२-९६, ११९, १२६, १२८, १३७, १३८, १३९, १४०, १४१, २५५, २५६, २५७, २५८

१०६, १२२, १५६, १६७,

१७०, १७३, १७६, १<mark>७७</mark>,

१८२,, १९२, २०१, २२१,

कृष्णचरित १७, ४३ कृष्ण द्वितीय ४, २०, २१, २३, २४ २५५ कोदिकिरिया ४१, १६८ कोणार्क ८१ कौशाम्बी ८१, १२५ क्षेत्रपाल ४३, ४८

खजुराहो ३, ४, ७, ८, १२, १४, २७, ४६, ४७-५०, ६३, ६९,

#### २८८ : जेन महापुराण : कलापरक अध्ययन

७१, ७४, ७५, ७७-८१, ९२, ९६, १००, १०६, १५१, १५४, १५५, १५६, १६७, १७०, १७३-१७७, १८०, १८३, १८४, १९२, १९३,

खण्डिगिरि ४९, २५६ खारवेल २४ गंगा ४, ११, १५, ५०, १६९, १७८, २५५, २५६ गजलक्ष्मी १७६ गन्धर्वं ४१, ६९, १६७, १६८, १८२, २६१

गणितसारसंग्रह २३
गणेश ६, ४३, ४८, २५६
गिरनार ४७
गुणिशल ३९
ग्यारसपुर ८, १०१, १०६, १५१
घणेराव ९, ४८,
चउप्पन्नमहापुरिसचरियं १३२, १८०
चक्रवर्ती २, १०, ११,१५, २५, ३६,
४३, २५४, २५५
चक्रेश्वरी ६, ३८, ७१, ७२, १४८,
१५१,-१५४, १७७, २१४,

चतुर्विशतिका ६, ४८, ४९
चतुर्विशतिका ६, ४८, ४९
चतुर्विशतिजिनचरित ११, ४३, १५०
चतुर्विशतिस्तव ३५, ४३
चन्द्र ४७
चामुण्डरायपुराण २७, ४२
चित्रकूट १९
चीसठ योगिनी ४३, ४८
चौसा ९१

जम्बुद्वीपप्रज्ञप्ति ११, १८० ं जयधवलाटीका १८, २०, २१, २२ जरासंघ १७, २५६ जालोर २७ जिनदत्तचरित्र २२ जिननाथपुर १७७, १९३ जीवाजीवात्रिगमसूत्र ६४ ज्योतिष्क देव २५६ ज्यालामालिनीकल्प २४, २५ 🋫 ज्वालिनी माता २५ तत्त्वार्थसूत्र १४८ तारंगा ९, ४९, १७७, १९२, १९३, २५६ तिलकमञ्जरी २५, २७ तिलोयपण्णत्ति ४२, ४४, ५९, १४९, १५१, २१३, २६० तिसद्ठि-महापुरिसगुणलंकारु ४२ त्रिलोकप्रज्ञप्ति ११ त्रिशब्दिशलाकापुरुषचरित ४, ५, ६, ९, ११, २४, ३७, ४२, ४३, ४४, ४६, ४७, ४८, ६२, ६९, १३३, १४९, १४३, १७३, १७५, १७७, १७८, १८०, २६० त्रिज्ञालगुफा ८१, ८२, ८४, ८५, ८७, ८८. ९० त्रिषष्टिलक्षण-महापुराण संग्रह १० त्रिषष्टिस्मृति ११ दशरथ १५ दशरथ जातक ४२ दिक्कुमारी ५०, २५६, २६२ दिक्पाल २४०

देलबाडा ७, ८, ९, २७, ३८, ४५,

#### शब्दानुक्रमणिकाः २८९

४९, १००, १२२, १४१, १५४, १५६, १६७, १७०, १७३, १७६, १७७, १९२, १९३, २४१, २५६, २५७, २५९, २६१, २६२

देवगढ़ ३, ४, ७, १२, १४, ४४, ४६, ५०, ६३, ६९, ७१, ७४, ७५, ७७, ७९, ७९, ८०, ८१, ८८, ९६, १००, १०६, १२२, १५४, १५४, १५४, १५४, १५४, १६७, १७३, १७६, १७७, १८८, २२२, २५६, २५८, २६०, २६०, २६२

देवताम्तिप्रकरण १५०
धरणेन्द्र १३, १४८, १५२
धर्मोश्चर्मम्युदय २७
धांक १५१
धृति ३, १२, १६, ३७, ४१, ५०,
नरनारायणानन्द २७
नवग्रह ६, ४१, ४३, ४७, ४९, १६८,
२५६
नवमुनि गुफा ७४, ७५, ७७
नागदेव ४७, २६२
नाडोल १७०,
नायाधम्मकहाओ ३५, ३७, ४०, ५९,
९१
नारायण २, १०, ११, १५, १६, १७
२५, ३७, १५१, २५४, २५५

२५६ निबंगिकलिका २, ६, २५, ४३, ४४,४७,४८, ६२, १४९,

निशीयचूर्णि १८० नीलांजना १३, २६५ नैगमेषी ७, ३८, ४२, ४९, १३८, २५६ पजमचरिय १, २, ४, १४, १६, ३४-४२, ४५, ५०, ५९, ६२, ६३, १४८, १४९, १८०, १९०, २३१, २३२, २५४, २६१ पंचकल्याणक १५, ६३, १६९, २५७,

पद्मचरित २७, ४२, ४४ पद्मपुराण १, २, ४, ५, १६, ४२, ४५, १३२, १८०, १९१, १९६, २०३, २१६, २२१, २२५,

पद्मावती ७, १४८, १५१, १५२, १५३, १५५, १५६, २१४, २१५, २२२, २६०, २६४ पद्मानन्दमहाकाव्य १५०, १५३ पल्ल १७७, पवाया १४७, पाटण ४७ पाटलिपुत्र १९२, पाण्डवचरित ४३ पाण्डवपुराण ४३ पार्वती १६८, १७२ पार्श्वजिनेन्द्रस्तुति २० पार्श्वाभ्युदय २१ पासनाहचरिउ ९८ पिण्डनिर्यक्ति १४८ पराणसारसंग्रह ११, २५६

पुलकेशिन द्वितीय १९२

पूर्णभद्र ३९

#### २९०: जेन महापुराण: कलापरक अध्ययन

पथ्वीराय २३ ९ प्रतिनारायण २, १०, ११, १५, १६, १७, २५, २५६ प्रतिवासूदेव ३६ प्रतिष्ठातिलकम ४३, १५०, १७० प्रतिष्ठासारसंग्रह २, ६, ४३, ४४. ४७, ४९, ६२, १४९, १५० प्रतिष्ठासारोद्धार २, ६, २५, ४३, ६२. १७० प्रबन्धचिन्तामणि ६ प्रभावकचरित ६ प्रवचनसारोद्धार ४४, ५९, १४९ प्रश्नोत्तरमालिक। २३ प्रश<del>्नोत्तर</del>रत्नमाला २३ प्रज्ञापारमिता १३ बलभद्र २, १०, ११, १६, १७, १५१, २५४. २५५ बलराम ३, ३७, ४२, ४६, ४९, ९२-९४, ११९, १२६, १३७, १४०, १४१, १७५, २५६, २५८. २५९ बहप्त्रिका ३९, १४८, १४९ बंकापुर १९ बादामी ४, १४, ४६, १०२, १०६, १७७, १८२, १९२, २५८ बारभुजी गुफा ७४, ७५, ७७, ८१-८८, ९०-९२, ९४, १५३ बाहुबली ३, ४, ५,७, १२,१४, ४३, ४६, ४९, ६८, ७१, १२१, १७४, १७९, १८४, २५६, २५७, २५९, २६२. २६४ बिलहरी ४६, ४९, १८३, २५६, २६२

बुद्धि ३, ११, १२, १६, ३७, ५० बुलन्दीबाग १९२ बुद्ध ४, १३, ६३, २५५ ब्हत्कथाकोष २५ बृहत्कल्पसूत्र भाष्य २२५, २२६, २२७ बृहत्संहिता २२८ ब्रह्म ३, ११, २५, २८, ४९, ५०, ७४, ८३, १४८, १६८, १७४, १७५, २५४, २५५, २५६ ब्रह्मशान्ति यक्ष ६, ७, ४३, ४८, ४९. २५६ ब्रह्मा के विविध नाम १३, १४, ७८ ब्राह्मी १२, १८१, १८२ महावतीसुत्र ९, ३४, ३५, ३७, ३९, ५९. १४८, १७६, २२१, २२७, २३१ भगीरथ ४, १५, २५५ भरत ३, ७, १५, २५ ४३, ४६, ४९, ११९, १२२, १८१, २५५, २५६. २५९ भरत चक्रवर्ती ३६, ४३, १७८, १८०, १८४, २५७, २६२ भरतेश्वराम्यदकाल ४३ भवनवासी ५०, २६१ भागवत्पुराण ६६, १३९ भैरवपद्मावती कल्प २५ मथुरा ३, ७, १४, ६३, ७१, ९६, १००, १०६, १३८, १३९, १४१, १५१, १५३-२५६. २५८, २६० मयमत १९० महाप्राण ३७, ४२ महाभारत १, ११, १६, ३६, ४३, ६६, १३९, १४७

शब्सानुक्रमणिकाः २९१

महामानसी ४०, २६१ महाविद्या ६, ७, ४०, ४१, ४३, ५०, १५२. १६१ मंत्राधिराजकल्प ४३. १५० मानसार १९० मेधदत २१, २१८, २२४ यक्ष ३९, ४१, ४३, ६५, ७१, ७२, ७६, ७८, ८१-८५, ८७, ८९-९२, ९४-९६, ९८-१००,१०६, १४७, १४९, १५१, १६७, २६१ यक्ष-यक्षो १५०, १८०, १८३, २५६, २५७, २५९-२६१, यक्षों की सूची ३९, ४४, १४८ यशस्तिलकचम्पू ९, २४, २१६ रवृदंश २१८, २२०, २२ राघवचरित ३७ राजगिर ७, ४९, ७१, ७४, ९२, २५६. २६०

राजघाट २२९

९६, ११९, १२६,१२८, १३२, १३३, १३४, १३७, १७४. १७५, १९१, २५५, २५६, २५९, ७६१ रामकथा ३, १६, ३६, ४२ राम के विविध नाम ३७, ४९ रामायण १, ११, १६, ३६, ४२, **१३२-१३३**, १४७, २३६ रायपसेणिय ९. ३४ रावण १६, ३६, ४०, ९२, १२८, १३२-१३६, १९१, २५६, २६१

राम १, ४, ६, ११, १६, २६, ३६,

३७, ४०, ४२, ४५, ४६, ९२,

रूपमण्डन ६, १५० लक्ष्मण १६, २६, ३६, ४०, ४५, ९२, ९३, १२७, १३२-१३७, २५६, २६१ लक्ष्मण के विविध नाम ३७ लक्ष्मी ३, ६, १२, १६, ३७, ४२, ४९, ५०, १६७, १७६, १७७, २५५, २५६, २६१, २६२ ल्णवसही ४५, ४६, ६३, ९३, ९६, १२७, १४१, १६१, १९३, २६१, २७३ लोकपाल ४१, १६८, १७०, १७३ लोहानीपुर ६३, १९२ वरुण ४१ वर्षमान पुराण २०, २१ वस्देवहिण्डी ११, ४०, ४४, ४५, ५९, १३२, १८० वागार्थसंग्रह १० वाटग्राम १९ वामन ४, ४९, ५०, २५५, २५६, २६२ वाराणसी ९६ वास्रदेव ३६, ३७, ४३, १६८ विजयपहुत्त ४५ विद्याओं की सूची ४०, ४१, २५६ विद्यादेवी ३, ३९, ४०, ४२, ४४, ४५ विद्याधर २५, २६ विद्याघरी ४, १८२, १८४, २१२, २६२ विन्ध्यवासिनी ४, २५५ विमलवसही १४, ४५, ४६, ४९, ६३, ८४-९०, ९२, ९६, १००, १२७, १४१, १७०, १७२.

#### २९२ : जैन बहापुराण : कलापरक अध्ययन

१७८. १८२, १९३, २०१, श्रावस्ती ७५ २६३ विविधतीर्थंकल्प ६. ४८, ४९ विशेषावश्यक भाष्य ११, १८० विष्णु ३, ११, १५, ५०, ६६, ७२, ७४, १६८, १७३, १७४, १७५, १७६, २५४, २५५, २५६ विष्णु के विविध नाम १३, १४,१६ ४१. १७५. २५५ विष्णुपुराण ४२, वैभार पहाडी ५०, वैराग्धशतक २२ व्यन्तरदेव ५०. २५६, २६१ शलाकापुरुष २, ४, ६, १०, १५, ३५, **३६, ४**२, ४३, ४९, ९४, ११९, १२७, १५३, १७४, २५४, २६५, २५६, २५९, २६० ठावि ४१ शत्र ज्य पहाड़ी १८२, १९४ शत्र्ञयमाहातम्य ४९ शिव ३, ४, ११, १२, २४, २५, ४१. ५०, ६६. ७२, ७४, १६८, १७१, १७५, २११, २१६, २५४, २५५, २५६, २६३ २६५ शिवके विविध नाम १३, १४, १६, ४१, ६६, १७२, २५५ श्लपाणि यक्ष १०५, १०६ श्रवणबेलगोल १४, १७९, १९३ २५६

श्रवणबेलगोल १४, १७९, १९३,

२१४. २२२, २३०, २६१, श्री ३,११,१२,१६,३७,४१,५० श्रीमदभागवत ६६ श्रुतावतार १७ सनत्कुमारचरित ४३ समराइच्चकहा ९, २५, २१६, २२५ समरांगणसूत्रधार १९० समवसरण १३, १५, ६२, ६४, १४७ १६९, १७०, १९०, १९७, १९८, २००-२६१, २६२, २६३ समवायांगसूत्र ११, ३४, ३६, ४६ ५९, १८०, १९०, सरस्वती ३, ६, ७, १८, ३८, ४२ ४९. ५०. १६९, १७७, २५६ २६२ संस्कृत महाप्राण १ संहितासार ४५ सहेठ-महेठ ९१ सादडी ९ सिद्धार्थ ४, १३ सिंघु ११, १६९, १७८, २५६ सिंघ देवी ५० सीता १६, १७४ सुग्रीव ४५, २६१ सुन्दरी १२, १८१, १८२ सुभौमचरित ४३, सुर्य ४, ११, ४७, ५०, १६८, २५५, २५६ सुत्रकृतां गसूत्रं ४० स्तृतिचत्रविशतिका ४५, स्थानांगटीका १८० स्थानांगसूत्र ३६, ३८, ४०, ४१, १८०

२५६

#### शब्दानुक्रमणिका : २९३

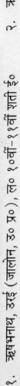
स्वयंबुद्ध ४, १३, १४ हनुमान १६, ४५, १३५, १७४ हर्षचरित २०३, २१६ २५९, २६१ हरिवंशपुराण १, २, ४, ५, ९, १७, हस्तिनापुर १३ १९, २०, ३७, ४३, ४६, ५०, हिंगलाजगढ़ २३० ६२, ६३,७३, १३९, १४८, हुम्मच १०१,१७७,२५६ १७२, १७३, १७५, १७७ ह्री १२, १६, ३७, ४१, ५० १७८, १८०, १९४, १९६ ज्ञातधर्मकथा ११, १९७, २०२, २२७, २३३, ज्ञाताधर्मकथांग ३७

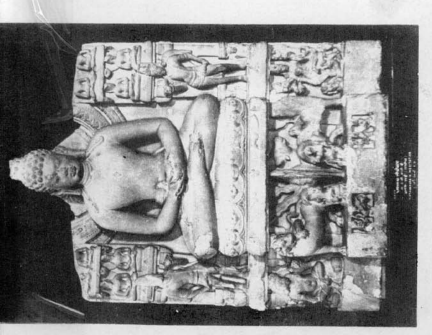
२३५, २५४, २६१ हलेबिड १७७, २५६

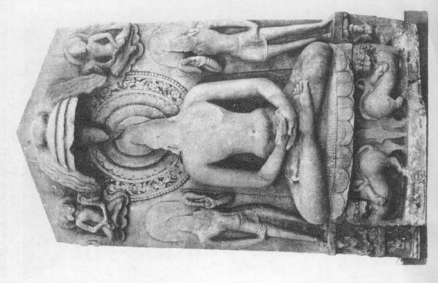
# शुद्धि-पत्र

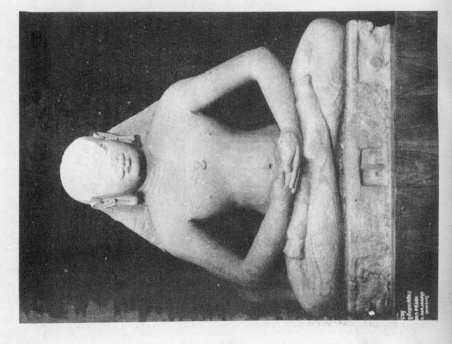
| पृष्ठ | पंक्ति     | <b>ৰ</b> গুৱ         | ঘুত্ত               |
|-------|------------|----------------------|---------------------|
| ٠,    | ሄ          | ग्यारसयुर            | ग्यारसपु <b>र</b>   |
| १३    | <b>3</b> 8 | प्रज्ञापारमित        | प्रज्ञापारमिता      |
| २६    | <b>३</b>   | लक्षण                | लक्ष्मण             |
| ४१    | 8          | <b>ज्ञं</b> करी      | शंकरी               |
| 80    | २०         | निर्मृति             | निऋति               |
| 8/9   | ૦ષ         | चित २३               | चित्र २२            |
| 86    | <b>૦</b> ૬ | चित्र ५१             | चित्र ५०            |
| ४९    | ०२         | चित २८               | चित्र २७            |
| હુલ   | १          | पक्षी                | यक्षी               |
| १०९   |            | सन्दर्भ              | पाद-टिप्पणी         |
| १२२   | २३         | <b>प्रा</b> तिहार्थं | प्राति <b>हार्य</b> |
| २३०   |            | पू० सं० ३३०          | २३०                 |
| २४१   | ०७         | ँ<br>अकन             | अंकन                |

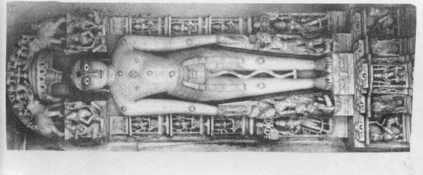




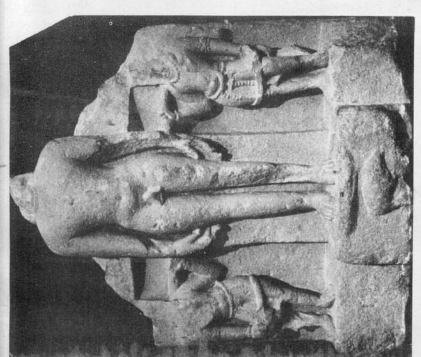








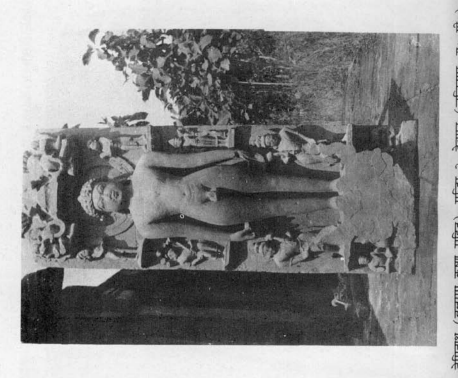
५. विमलनाथ, सारनाथ (वाराणसी, उ० प्र०), नवीं शती ई०



Jain Education International

For Private & Personal Use Only

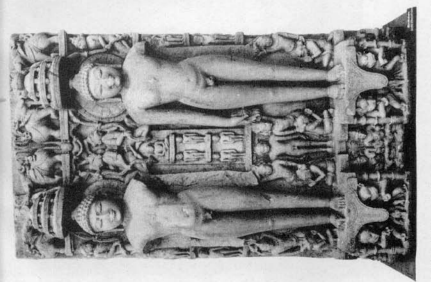
9



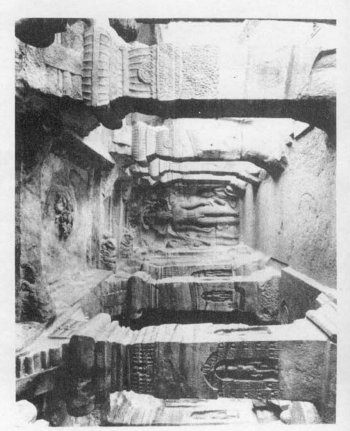




९. द्वितीथीं जिनमूर्ति, खजुराहो (छतरपुर, म॰ प्र॰), ११वीं शती ई॰





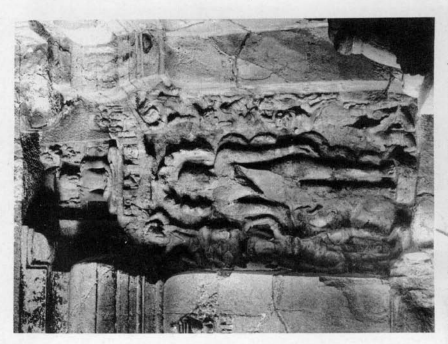


११. पार्श्वनाथ, गुफा-४, बादामी (बोजापुर, कर्नाटक), प्रारम्भिक सातवों शती ई०





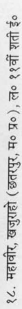
१४. पार्श्वनाथ (शंबर के उपसर्गों सहित), जैन गुफा सं॰ ३२ (इन्द्रसभा), एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र), ल॰ नवीं शती ई॰

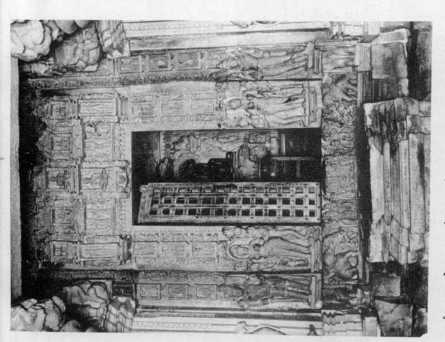


१६. पार्श्वनाथ (शंबर के उपसर्गी सहित), जैन गुफा सं० ३४, एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र) ल० नर्जी शती ई०

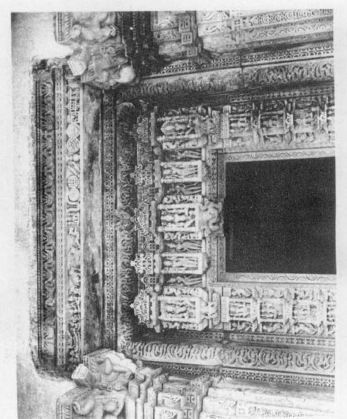


१५. चित्र सं १४ के उपसार्गों का विवरण ।





१७. गर्भगृह का प्रवेशद्वार, पार्श्वनाथ, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ९५०-



२०. गर्भगृह प्रवेशद्वार (मांगलिक स्वप्न एवं जैन देवियाँ), आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ११वीं शती ई०



ल० १२वीं शती ई०

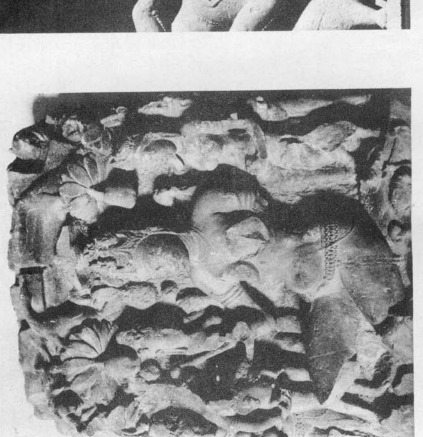


२१. प्रवेशद्वार पर उत्कीर्ण मांगलिक स्वप्न एवं देवियाँ, शांतिनाथ मन्दिर परिसर की देवकुलिका, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ११वीं शती ई०

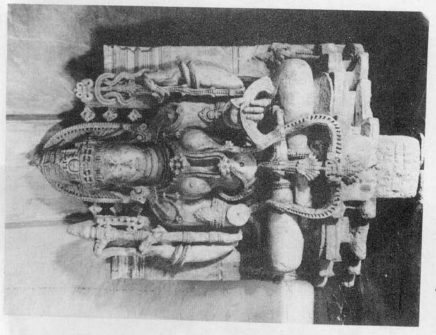


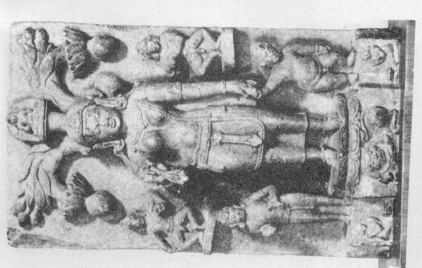
२२. २४ तीर्थंकरों के माता-पिता, समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ११वीं शती ई० का उत्तरार्द्ध



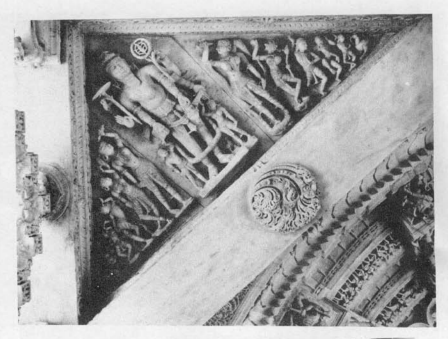


२४. यक्षी अम्बिका, दक्षिणी जंघा, पार्श्वनाथ मन्दिर, खजुराहो (छतरपुर, म॰ प्र॰) ल० ९५०-७० ई० २३. यक्षी अम्बिका, मेगुटी मन्दिर, अयहोल (बीजापुर, कर्नाटक), सातवीं शती ई॰





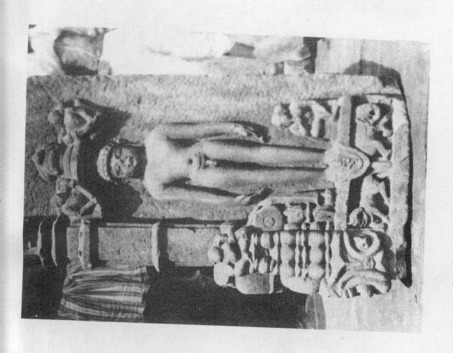
है . यक्षी अम्बिका, बिहार, ल० १०वीं शती ई०



२७. ब्रह्मशान्ति यक्ष, रंगमण्डप वितान, विमलवसही, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई०



२८. यक्षी अम्बिका, तीर्थंकर एवं बाहुबली, जैन गुफा ३२ (इन्द्रसभा), एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र), नवीं शती ई०

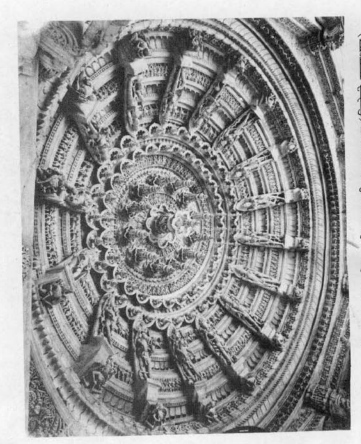




ड्रि. जैन युगल (तीर्थंकर के माता-पिता?), रीवा (म॰ प्र०), ११वीं शती ई०

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

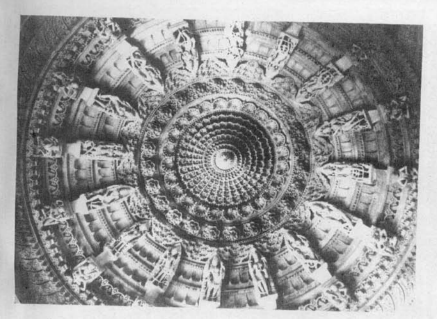




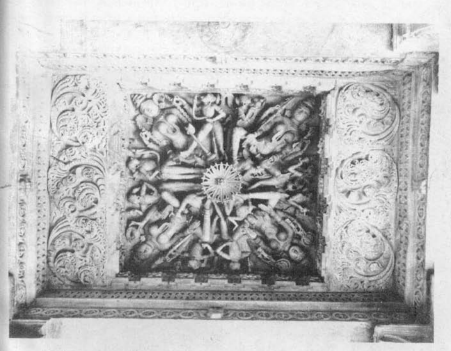
३२. षोडश महाविद्या, रंगमण्डप वितान, विमलवसही, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई०

सिरोही राजस्थान), ल० ११५० ई०

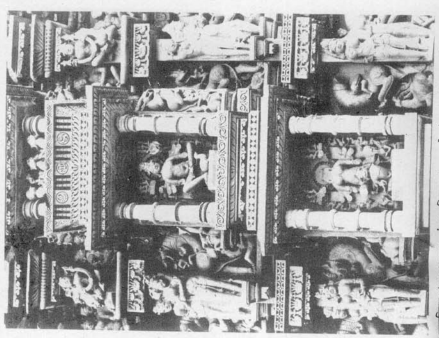
For Private & Personal Use Only

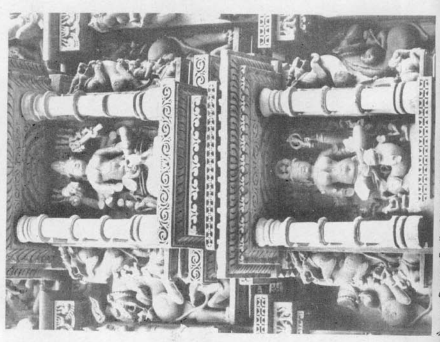


३३. षोडश महाविद्या, शान्तिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (गुजरात), ११ वीं शती ई०

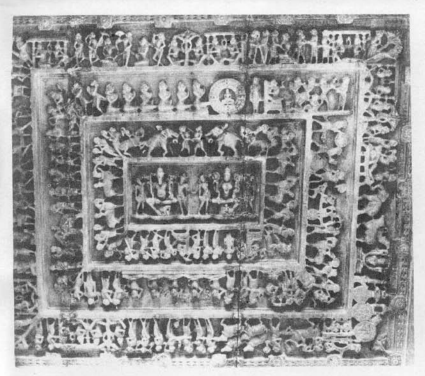


३४. विद्योदवियां (प्रज्ञप्ति,अप्रतिचक्रा, वज्रांकुशा, वज्रशृंखला), समतल वितान, देवकुलिका, विमलवसही, माऊन्ट आबू (सिरोही, राजस्थान), ल० ११५० ई०





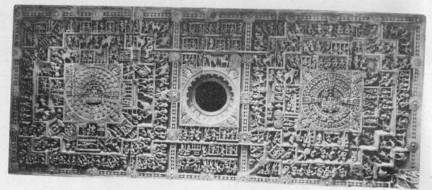
जैन महिषद्या (पुरुषदत्ता एवं अप्रतिचक्रा), उत्तरी जंघा, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो जैन महाविद्या, पश्चिमो जंघा, आदिनाथ मन्दिर, खजुराहो (छतरपुर, म० प्र०), ३६. ११वीं शती ई० 34.



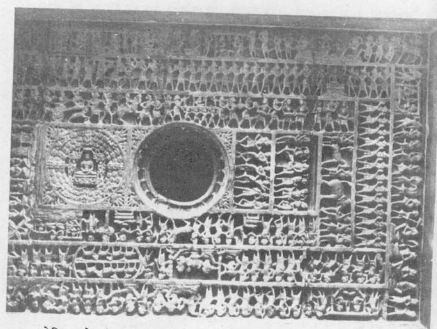
३७. ऋषभनाथ के जीवन-दृश्य (गोमुख-चक्रेश्वरी सहित), समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०८४ ई०



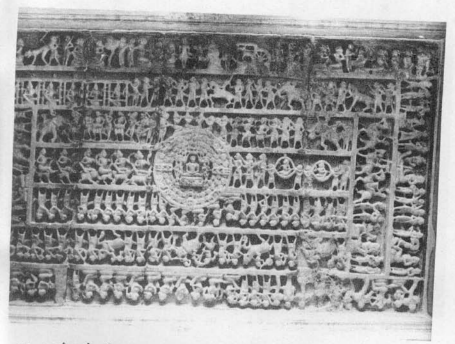
३८. शांतिनाथ के जीवन-दूश्य, समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०८४ ई०



३९. शांतिनाथ एवं नेमिनाथ के जीवन-दूश्य, समतल वितान, महावीर मन्दिर, कुं भारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०६२ ई०



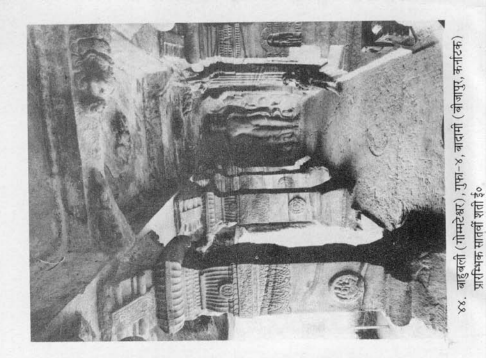
४०. नेमिनाथ के जीवन-दृश्य, समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०८४ ई०.



४१. पार्श्वनाथ के जीवन-दृश्य, समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०८४ ई०



४२. महावीर के जीवन-दृश्य (उपसर्गों सहित), समतल वितान, महावीर मन्दिर, कुं भारिया (बनासकांठा, गुजरात), ल० १०६२ ई०

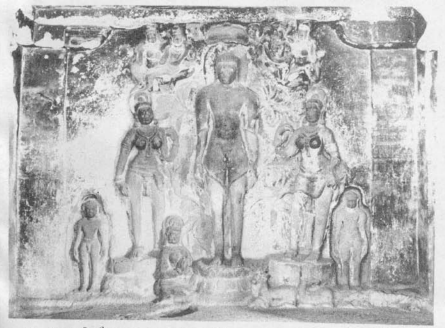




४३. महाबीर के जीवन-दूश्य (उपसर्गों सहित), समतल वितान, शांतिनाथ मन्दिर, कुंभारिया (बनासकांटा, गुजरात), ल० १०६२ ई०



४५. बाहुबली, जैन गुफा-३२ (इन्द्रसभा), एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र), ल० नवीं शती ई०

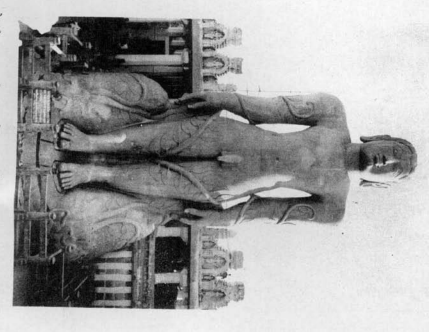


Jain सिंद्विक्वास्त्राहुललीक्वाज्ञीता गुफा-३२, एलोशः(अझौरंमाब्याद्)वमहाराष्ट्र))/, ल० नवीं शती ई०/www.jainelibrary.org

४८. बाहुबली, गुफ्त-३४, एलोरा (ओरंगाबाद, महाराष्ट्र), ल० नर्वी शती ई०



४७. बाहुबली, गुफ्न-३४, एलोरा (औरंगाबाद, महाराष्ट्र), ल॰ नर्वी शती ई॰



५०. जैन क्षेत्रपाल, मन्दिर-१, देवगढ़ (उ० प्र०), ११वीं शती ई०



| -     |       | .0  | -       |
|-------|-------|-----|---------|
| हमारे | महत्व | पुण | प्रकाशन |

| हमार महत्वपूर्ण प्रकाशन                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                        | Rs. 100.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 2. Jain Temples of Western India - Dr. Harihar Singh                                                                   | Rs. 200.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3. Jain Epistemology — I. C. Shastri                                                                                   | Rs. 150.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4. Concept of Panchashila in Indian Thought —                                                                          | D- 50.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Dr. Kamala Jain                                                                                                        | Rs. 50.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 5. Concept of Matter in Jain Philosophy — Dr. J. C. Sikdar                                                             | Rs. 150.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                        | Rs. 150.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <ol> <li>Jaina Theory of Reality — Dr. J. C. Sikdar</li> <li>Jaina Perspective in Philosophy and Religion —</li> </ol> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dr. Ramjee Singh                                                                                                       | Rs. 100.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 8. Aspects of Jainology, Vol.1 to 5 (Complete Set                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 9. An Introduction to Jaina Sadhana —                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dr. Sagarmal Jain                                                                                                      | Rs. 40.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 10. जैन साहित्य का बृहद् इतिहास ( सात खण्ड ) सम्पूर्ण सेट                                                              | Rs. 560.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11. हिन्दी जैन साहित्य का इतिहास (दो खण्ड)                                                                             | Rs. 340.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 12. जैन प्रतिमा विज्ञान - डॉ॰ मारुतिनन्दन तिवारी                                                                       | Rs. 120.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 13. जैन महापुराण - डॉ० कुमुद गिरि                                                                                      | Rs. 150.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 14. वज्जालग्ग (हिन्दी अनुवाद सहित ) - पं० विश्वनाथ पाठक                                                                | Rs. 80.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 15. धर्म का मर्म - प्रो० सागरमल जैन                                                                                    | Rs. 20.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 16. प्राकृत हिन्दी कोश - सम्पादक डॉ॰ के॰ आर॰ चन्द्र                                                                    | Rs. 120.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 17. स्याद्वाद और सप्तभंगी नय - डॉ० भिलारी राम यादव                                                                     | Rs. 7.0.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 18. जैन धर्म की प्रमुख साध्वियाँ एवं महिलाएँ -                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| डॉ० हीराबाई बोरिदया                                                                                                    | Rs. 50.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 19. मध्यकालीन राजस्थान में जैन धर्म -                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| डॉ० (श्रीमती ) राजेश जैन                                                                                               | Rs. 160.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 20. जैन कर्म-सिद्धान्त का उद्भव एवं विकास –<br>डॉo रवीन्द्रनाथ मिश्र                                                   | Rs. 100.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                        | 11.5. 100.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 21. महावीर निर्वाणभूमि पावा : एक विमर्श -<br>भगवतीप्रसाद खेतान                                                         | Rs. 60.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                        | KS. 00.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 22 गाथासप्तशती (हिन्दी अनुवाद सहित ) -                                                                                 | D- 00 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पं० विश्वनाय पाठक्                                                                                                     | Rs. 60.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 23. सागर जैन-विद्या भारती भाग १, २                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ( प्रो॰ सागरमल जैन के लेखों का संकलन )                                                                                 | Rs. 200.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 24. मूलाचार का समीक्षात्मक अध्ययन - डॉ० फूलचन्द जैन                                                                    | Rs. 80.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 25. स्याद्वाद और सप्तभंगी - डॉ० भिखारी राम यादव                                                                        | Rs.70.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 26. जैन तीर्थों का ऐतिहासिक अध्ययन - डॉ० शिवप्रसाद                                                                     | Rs. 100.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| पार्श्वनाथ विद्यापीठ, वाराणसी - ५                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1144 114 1441 110, 1131 1111                                                                                           | TO THE PARTY OF TH |