# **कैन**भूर्तिविधान

ક્ષેખિકા ડા. પ્રિયમ્પાળા શાહ



યુનિવર્સિટી ગાંય નિર્માણ બોર્ડ- ગુજરાત રાજ્ય

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

# જૈનમૂર્તિવિધાન

**લે** ખિકા

ડા. પ્રિયભાળા શાહ એમ. એ. પીએચ. ડા. (મુંબઈ ટુનિ.), ડા.લિટ. (પેરિસ).



યુનિવર્સિંદી ગ્રંથનિમા**ણ** બાર્ડ ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ–૬

#### JAIN ICONOGRAPHY

*by* Dr. Priyabala Shah

: પ્રકાશક : જે. બી. સે ડિલ અધ્યક્ષ યુનિવર્સિટી પ્રથમિર્માણુ બાર્ડ, ગુજરાત રાજ્ય અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૬

© યુનિવર્સિટી ગ્રંથનિર્માણ બાર્ડ

મથમ આવૃત્તિ : ૧**૯૮૦** નકલ : ૧૧૦૦

કિ મત રૂ. ૧૧ = 00

"Published by the University Book Production Board, Gujarat State, under the Centrally Sponsored Scheme of Production of Books and Literature in Regional Languages at the University level, of the Government of India in the Ministry of Education and Social Welfare (Department of Culture), New Delhi."

: મુદ્રક : નરેન્દ્રકુમાર દરારથલાઈ પટેલ **ઉમિયા પ્રિન્ટરી** ૮૬૩, નારણપુરા ગામ અમદાવાદ–૩૮૦૦૧૩

# પ્રકાશકનું પુરાવચન

ઉચ્ચ કેળવણીનું માધ્યમ માતૃભાષા બને તે માટે યુનિવર્સિટી કક્ષાએ પ્રત્યેક વિદ્યાશાખા માટે વિપુલ શ્રંથસામશ્રી તૈયાર થવી જોઈએ. આ હેતુથી કેન્દ્ર સરકારે આર્થિક સહાય આપીને પ્રાદેશિક ભાષાઓમાં યુનિવર્સિટી કક્ષાના પુસ્તકા અને સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવાની યોજના ઘડી અને તેને સાકાર કરવા માટે ૧૯૭૦માં આ બોર્ડ રચવામાં આવ્યું. કેન્દ્ર સરકાર તરફથી આ કાર્ય માટે મળતાં અનુદાના ઉપરાંત એપ્રિલ, ૧ ૧૯૭૬થી આ યોજનામાં રાજ્ય સરકારે પણ અમુક અનુદાન આપવાનું સ્વીકાર્યું છે.

આ યોજનામાં રાજ્યની યુનિવર્સિંદીઓના પ્રાધ્યાપેકા અને અન્ય વિદ્વાનો દારા યુનિવર્સિંદી કક્ષાના અભ્યાસક્રમને આવરી લેતા પાઠ્યપુસ્તકા અને સંદર્ભ-ત્રાંથા પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યા છે અને એ કાર્ય હજુ વહાથ ભ્યુ ચાલુ જ છે.

આ યાજના અનુસાર ગુજરાત રાજ્યની યુનિવર્સિટીઓમાં વિનયન વિદ્યા-શાખાના ભારતીય મંસ્કૃતિ વિષયના વિદ્યાર્થીઓને સુયાગ્ય ગુજરાતી શ્રાંથા આપવાની વ્યવસ્થામાં જૈનમૂર્તિ વિધાન પુસ્તક પ્રકાશિત કરતાં આનં દ અનુભવું છું. એ આનંદમાં ઉમેરા એ વાતે થાય છે કે પુસ્તકનાં લેખિકા ડા. પ્રિયખાળા શાહ આ વિષયના ગ્રાતા છે અને એમણે પોતાના ગ્રાન અને અનુભવના લાભ વિદ્યાર્થીઓને આપવાનું સ્વીકાર્યું છે. આ પુસ્તકનું પરામર્શન કરવા ખદલ ડા. હરિપ્રસાદ મે. શાસ્ત્રીના આભાર માનું છું.

'ગુજરાતનું મૃતિ' વિધાન' એ પ્રકાશનમાંથી કેટલાંક ચિત્રાના ઉપયાગ કરવાની પરવાનગી આપવાના સૌજન્ય માટે ગુજરાત વિદ્યાસભાના આભારી છીએ.

આ ત્રંથ એકલા વિદાર્થી ઓને જ નહીં પણ આ વિષયમાં રસ લેતા બધા જ અભ્યાસીઓ અને જિજ્ઞાસુઓને પણ ખૂબ જ ઉપયોગી નીવડે તેમ છે, અને એ બધાંના આવકાર આ શ્રંથ પામશે એવી હાર્દિક અપેક્ષા છે.

યુનિવર્સિંદી ગ્રંથ નિર્માણ બાર્ડ, ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ-૬ હિમ્બર, ૧૯૮૦

જે. બી. સે ડિ**લ** અધ્યક્ષ

#### પ્રસ્તાવના

જૈનધર્મમાં આ સંસારમાંથી પાર ઉતરવા માટે, આધ્યાત્મિક ઉન્નતિએ પહોંચવા તથા આત્મદર્શનો જે માર્ગ બતાવે તેને તીર્થ કર તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. આથી તીર્થ કરા જગતનું કલ્યાણુ સાધે છે અને ધર્મ ને નવીન સત્ય અને પ્રકાશ પૂરાં પાડે છે. તીર્થ કરાને જિન તરીકે પણ ઓળખવામાં આવે છે જે આત્મા ઉપર વિજય પ્રાપ્ત કરે તે જિન અને તે જ તીર્થ કર. જિને ઉપદેશના ધર્મ તે જૈનધર્મ તરીકે ઓળખાય છે. આ ધર્મમાં કુલ ચોવીસ જિન થયા છે. હિંદુ ધર્મમાં ચોવીસ અવતારા, બૌદ્ધ ધર્મમાં છુદ્ધ પણ ચોવીસ તેવી જ રીતે જૈન જિના પણ ચોવીસની સંખ્યામાં છે.

મૃતિ પૂજાની શરૂઆત કચારે થઈ તેના માટે અનેક મતભેદા છે છતાં ભારતમાં વેદસાહિત્યમાંથી દેવાનાં વર્જુના મળા આવે છે. હડપ્પા સંસ્કૃતિના ઉત્ખનનમાંથી મળા આવેલા અવશેષોમાંના માતૃકા, પશુપતિ–શિવ, શિવલિંગ વગેરે મૃતિ પૂજાની પ્રતીતિ આપે છે. હડપ્પા સંસ્કૃતિના આ અવશેષો ઈ. પૂ. ૨૫૦૦ના હોવાનું અનુમાન થયેલું છે. આ રીતે મૃતિ પૂજાની ઐતિહાસિકતા અને પ્રાચીનતા ચારથી પાંચ હજાર વર્ષ જૂની સાખિત થાય છે. જૈનધર્મ પણ પ્રાક્ ઐતિહાસિક કાળથી અસ્તિત્વમાં હતા તેમ ખતાવતાં કેટલાંક અવશેષો પુરાતત્ત્વવિદે! ખતાવે છે. આવા અવશેષોમાં ખડકલેખમાં નિર્મ 'શેની નોંધો તેમજ કેટલીક ગુફાઓ–જૈન-સાધુઓનાં નિવાસસ્થાના તેમજ ઉત્ખનનમાંથી મળી આવેલી કેટલીક મૃર્તિઓને કારણે આ માન્યતાનું સમર્થન કરવામાં આવે છે. જૈનધર્મમાં મૃતિ પૂજા અંગેના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ રાજા ખારવેલના શિલાલેખમાંથી મળી આવે છે. આ ઉલ્લેખ લેખિત પુરાવાઓમાં સૌથી પ્રાચીન કહેવાય.

ગુજરાતમાં જૈન ધર્મ ખૂબ ફાલ્યા હતા અને તેણે રાજ્યધર્મ તરીકની ક્યાર્તિ સંપાદન કરી હતા. જૈનધર્મના લાકપ્રિયતા બતાવતાં કેટલાંયે જૈનધર્મના મંદિરા આજે પણ અસ્તિત્વમાં છે. આવાં ધર્મકાર્યોમાં તત્કાલીન રાજાઓ ધર્મવીર શ્રેષ્ઠોઓને પૂરતી સહાય આપતા હતા. જૈનાની શ્રદ્ધા, ભક્તિભાવ અને ધર્મ પ્રત્યેની અદ્ધિતીય ભાવના ખૂબ ઉદાત્ત છે કે જેથી જિનભગવાનનાં ભવ્ય મંદિરા બંધાવીને ભક્તોએ પાતાની ધર્મભાવનાને મૂર્તિ સ્વર્પે રજૂ કરી છે. સમગ્ર ભારતમાં અઢળક ધન ખર્ચીને બંધાવેલાં જૈનમંદિરા તેનાં આદર્શ પ્રતીકા છે.

હિંદુધર્મની અસરને કારણે જૈનધર્મમાં પણ પાતાની કામનાઓ પરિપૂર્ણ કરવા માટે કેટલાંક તાંત્રિક વિધિવિધાના પણ દાખલ થયાં. આ કારણે વૈદિકધર્મની જેમ જૈનધર્મમાં પણ અનેક દેવાની કલ્પના રજૂ થતાં તે તે દેવાના પૂજન-અર્ચન વગેરે દાખલ થયાં. આવા દેવામાં કેટલાંક હિંદુદેવાને પણ જૈનધર્મમાં સ્થાન મળ્યું છે, તેમાં ધ્યાન ખે ચે તેવા દેવામાં નવ ગ્રહાે, દિક્ષાલાે, ગણાેશ, લક્ષ્મી, માતૃકાએા, કુખેર વગેરે છે. આ ઉપરાંત તીર્થ કરની સાથે પરિવારદેવા યક્ષાે, શાસનદેવીએા, વિદ્યાદેવીએા વગેરે પણ જૈનધર્મના મૂર્તિ શાસ્ત્રમાં વિશિષ્ટ સ્થાન ભાગવે છે.

જૈન મૂર્તિઓની ઓળખ માટે લાંછના અગત્યનાં છે જે જૈનમૂર્તિઓના પરિચય માટે પાયારૂપ છે જ્યારે હિંદુધર્મમાં પ્રતીકા છે, પણ જૈનધર્મમાં ચાવીસે તીર્ધ કરા સામાન્ય રીતે માનવાકારમાં એક સરખા દેખાય છે તેમને ઓળખવા માટે લાંછના જ મહત્ત્વના છે.

વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણુનું મેં સંપાદન કર્યું ત્યારથી જ પ્રતિમાલક્ષણના અભ્યાસ કરવાની મને તક મળી. ૧૯૭૪માં હિંદુમૂર્તિ વિધાન પ્રાથ તૈયાર કર્યો તેમાં મારા આ અભ્યાસને મઢારીને કાંઈક વ્યવસ્થિત કરવાનું સૌભાગ્ય યુનિવર્સિટી પ્રથનિર્માણ બાર્ડ મારફતે મળ્યું. અનુસ્નાતક કક્ષાના ભારતીય સંસ્કૃતિના વિદ્યાર્થીઓ માટે હિંદુ, જૈન અને બૌદ્ધ મૂર્તિ શાસ્ત્રના અભ્યાસ આવશ્યક હાઈને જૈનમૂર્તિ વિધાન અણવાની જિજ્ઞાસા થઈ અને તે જિજ્ઞાસાના પરિપાકરૂપે આ પુસ્તક તૈયાર થયું. ગુજરાતી ભાષામાં આ વિષયનું કાઈ પુસ્તક નથી તેથી આ પ્રથની ઉપયોગિતા નકારી શકાય એમ નથી.

આ ગ્ર'થ સારી રીતે તૈયાર થાય તેમાં અનેક વિદ્રાનમિત્રો અને સજ્જનાએ પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે મને સહાય કરી છે તેઓને અત્રે યાદ કરવાની મારી કરજ સમજું છું.

વિદ્યાર્થી એ ને પાતાની ભાષામાં ત્ર થા સુલભ થાય એ એના શુભ આશય હૈાવાને કારણે તેના કલસ્વરૂપ આ પુસ્તક તૈયાર થયું. આ પુસ્તકને પ્રગટ કરવાની સુંદર વ્યવસ્થા કરીને મારા શ્રમને સાર્થક કર્યો એ માટે યુનિવર્સિટી પ્રથમિર્માણ ખાંડીના અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનું છું.

આ ત્ર'થની મહત્તામાં ઉમેરણ કરવાના હેતુથી કેટલાંક ચિત્રો અત્રે આપ-વામાં આવ્યા છે તે માટે મ'ત્રીશ્રી, ગુજરાત વિદ્યાસભા અમદાવાદના સૌજન્યની સાભાર નેંધ લઉં છું.

આ પુસ્તકના પરામર્શક પ્રાે. ડાં. હરિપ્રસાદ ગં. શાસ્ત્રીએ મારા આ ગ્રંથ માટે લીધેલા શ્રમને સુંદર અને ઉપયોગી બનાવવા જે મહત્ત્વનાં સૂચના કર્યા એ માટે તેમને હું ધન્યવાદ આપું છું.

આ પ્રાંથ જૈનમૂર્તિઓના જિજ્ઞાસ તેમજ ભારતીય સંસ્કૃતિના સ્નાતક— અનુસ્નાતક કક્ષાના વિદ્યાર્થીઓને ઉપયોગી થશે તા આ મહેનત લેખે લાગશે. આ પ્રાથમાં કાંઈ ઝુટિ રહી ગઈ હશે તા તે મારી પાતાની વાચકવર્યને આ ઝુટિ માટે મને ક્ષમા કરીને કાઈપણ સ્ચના હાય તા માકલી આપવા વિનંતી કર્યું છું.

પ્રિયખાળા શાહ

<del>'</del>૨૬–૧–'૮૦

# અનુક્રમણિકા

કેમ

વિષય

પૂ. **ત**ે.

प्रकर्ण १

# જૈનધમ<sup>્</sup>ના પરિચય

૧–૪૦

જૈનધર્મ – ત્રિરતન ૪, સંપ્રદાયા ૫, ઉત્તરભારતમાં જૈનધર્મ ૬, દક્ષિણ ભારતમાં જૈનધર્મ ૧૧, જૈનમૂર્તિઓના ઉદ્દભવ ૧૬, જૈન મંદિરમાં પૂજા ૧૮, જૈનદેવા અને દેવીઓના વર્ગો ૧૯, જૈનમૂર્તિઓના મુખ્ય લક્ષણા ૨૧, પ્રતિમાદાષ ૨૨, જૈનતીર્થધામા ૨૪, મૂર્તિપૂજાની પ્રાચીનતા ૨૫, જિનપરિકર ૨૯, આયગપદ્દોમાં જિન ૩૪, શ્રી સમવસરણ ૩૫, સમવસરણનું સ્વરૂપ ૩૫, જૈન મૂર્તિ વિજ્ઞાનનું પ્રાચીન સાહિત્ય ૩૭, આસના અને મુદ્દાઓ ૩૭, અર્ધપર્ય કાસન ૩૮, ખડ્ગાસન ૩૯, વજાસન ૩૯, મુદ્દાઓ ૩૯, જિનમુદ્દા ૩૯, શેળમુદ્દા ૩૯, વરમુદ્દા ૪૦.

### પ્રકરણ ર

# તીથ કરાની મૂર્તિઓ

85-@o

આદિનાથ અથવા ઋષભનાથ ૪૯, અજિતનાથ ૫૧, મંભવનાથ ૫૧, અભિનન્દનનાથ ૫૨, સુમતિનાથ ૫૩, પદ્મપ્રભ ૫૪, સુપાર્શ્વનાથ ૫૫, ચંદ્રપ્રભ ૫૫, સુવિધિનાથ ૫૬, શીતલનાથ ૫૭, શ્રેયાંસનાથ ૫૮, વાસુપૂજ્ય ૫૮, વિમલનાથ ૫૯, અનંતનાથ ૬૦, ધર્મનાથ ૬૦, શાંતિનાથ ૬૧, કું શુનાથ ૬૨, અરનાથ ૬૨, મલ્લિનાથ ૬૩, મુનિસુલત ૬૩, નમિનાથ ૬૪, નેમિનાથ ૬૪, પાર્શ્વનાથ ૬૫, મહાવીર ૬૭.

### प्रक्षे ३

### યક્ષા

92-63

ગામુખ હર, મહાયક્ષ હર, ત્રિમુખ હર, યક્ષેશ્વર યક્ષનાયક હજ, તુમ્લુર હજ, કુસુમ અથવા પુષ્પયક્ષ હપ, માતંગ અથવા વરનન્દિ હપ, વિજય હદ, અજિત હદ, ધ્રહ્મયક્ષ હદ, ઇશ્વરયક્ષ હહ, કુમાર હહ, ષહ્મુખ અથવા ચતુમુંખ યક્ષ હહ, પાતાલ યક્ષ હ૮, કિન્નર યક્ષ હ૮, ગરૂક યક્ષ હ૯, ગ ધ્ર્વ યક્ષ હ૯, યક્ષેન્દ્ર હદ, કુબેર ૮૦, વરુણ ૮૦, ભૃકૃટિ ૮૧, ગામેધ અથવા ગામેદ ૮૧, પાર્શ્વક્ષ અથવા ધરણેન્દ્ર ૮૧, માતંગ યક્ષ ૮૨.

यहेश्वरी ८३, अलिता अथवा रेखिणी ८४, हरितारि अथवा प्रज्ञित ८४, डालिडा ८५, मढाडाली अथवा पुर्षहत्ता ८५, अन्युता अथवा श्यामा, मनेविणा ८५, शान्ता अथवा डाली, ८६, सुट्ठि अथवा जवालामालिनी ८६, सुतारा अथवा मढाडाली ८७, अशोडा अथवा भानवी ८७, भानवी अथवा गौरी ८७, यंडा अथवा गांधारी ८८, विहिता अथवा विजया अथवा वैराटी ८८, अंड्रशा अथवा अननतभती ८६, डंहर्भा—भानसी ८६, निर्वाणी अथवा मढामानसी ८६, पता अथवा विजया ६०, धारिणी अथवा तारा ६०, वैराटी अथवा अपराजिता ६१, नरहत्ता अथवा पढुर्भिणी ६१, गांधारी अथवा यामुंडा ६१, अंथिडा, दुष्माणिडनी अथवा आम्रा ६२, पद्मावती ६३, सिद्धायिडा ६४.

'પ્રકરણ પ દિક્પાલા અને પ્રતિહારા ૯૫-૧૦૧ ઇન્દ્ર ૯૬, અગ્નિ ૯૬, યમ ૯૭, નૈઝાત ૯૭, વરુણ ૯૮, વાયુ ૯૮, ક્ષ્મેર ૯૮, ઈશાન ૯૯, પ્રહ્મા ૧૦૦, નાગ ૧૦૦.

પ્રકરણ ૬ જૈન સંપ્રદાયમાં શહેા ૧૦૨–૧૦૪ સૂર્ય ૧૦૨, ચંદ્ર ૧૦૨, મંગળ ૧૦૩, લુધ ૧૦૩, ખૃહસ્પતિ ૧૦૩, શુક્ર ૧૦૩, શનિ ૧૦૪, રાહુ ૧૦૪, કેતુ ૧૦૪.

પ્રકરેષ્ણ ૭ શ્રુતદેવીઓ અને વિદ્યાદેવીઓ ૧૦૫-૧૧૧ સરસ્વતી અથવા શ્રુતદેવી ૧૦૫, રાહિણી વિદ્યાદેવી ૧૦૬, પ્રજ્ઞપ્તિ ૧૦૬, વજશું ખલા ૧૦૬, વજાંકુશા ૧૦૭, અપ્રતિચકા અથવા જં ખુનદા ૧૦૭, પુરુષદત્તા ૧૦૭, કાલી ૧૦૮, મહાકાલી ૧૦૮, ગૌરી ૧૦૮, ગાંધારી ૧૦૯, મહાજવાલા અથવા જવાલામાલિની ૧૦૯, માનવી ૧૦૯, વૈરાટી ૧૧૦, અચ્યુપ્તા ૧૧૦, માનસી ૧૧૦, મહામાનસી ૧૧૦.

'પ્રકરણ ૮ અન્ય જૈન દેવતાઓ ૧૧૨–૧૧૯ હરિણુંગમેષી અથવા નૈગમેષ ૧૧૨, ક્ષેત્રપાલ ૧૧૩, ગણેશ ૧૧૩, શ્રી અથવા લક્ષ્મી ૧૧૪, શાન્તિદેવી ૧૧૪, ચાેસઢ યાેગણીએા ૧૧૪, મણિલદ્ર ૧૧૫, ઘંટાકર્ણ મહાવીર, ૧૧૬, પદ્માવતી ૧૧૮.

પરિશિષ્ટ-૧ સિદ્ધચક્ર કે નવદેવતા ૧૨૦-૧૨૧ પરિશિષ્ટ-૨ માણવકસ્ત ભ-માનસ્ત ભ ૧૨૨-૧૨૩ પરિશિષ્ટ-૩ વર્ત માન ચોવીશી ૧૨૪ અતિતઃ ભૂતઃ ચોવીશી ૧૨૫ અનાગતઃ ભાવિઃ ચોવીશી ૧૨૬

| ચિત્રસ્ચિ |                         | વછ્ <sup>ર</sup> ન પૃષ્ઠ | ચિત્રપૃષ્ઠ          |
|-----------|-------------------------|--------------------------|---------------------|
| ٩         | ઋષમદેવ                  | ४७                       | ૧૨ ૭                |
| ર         | <b>ને</b> મિના <b>થ</b> | <b>ξ</b> 8               | १२८                 |
| 3         | સમાવસરણ                 | <b>૩</b> ૫               | ૧૨૯                 |
| ४         | પાર્શ્વનાથ              | ૬૫                       | <b>૧</b> ૩ <b>૦</b> |
| ч         | સહસ્ત્રક્ણા પાર્ધાનાથ   | <b> </b>                 | ૧૩૧                 |
| ξ         | જિવંત સ્વામી            | <b>\$</b>                | ૧૩૨                 |
| હ         | ચકેશ્વરી                | <b>لا</b> غ              | ૧૩૩                 |
| ۷         | ગામુખ                   | હર                       | ૧૩૪′                |
| Ŀ         | અંબિકા                  | ૯૨                       | ૧૩૫                 |
| ૧૦        | સિહ્ધચક્ર               | 120                      | ૧૩૬                 |
| ૧૧        | નવદેવતા                 | <b>૧</b> ૨૦              | 130                 |
| ૧ર        | માણવકસ્તંભ              | ૧૨૨                      | ૧૩૮                 |
|           | સ દર્ભ સૂચિ             |                          | 136                 |

### प्रकृतिक १

# कैनधर्भने। परियय

હિંદુધર્મમાં ક્રાઈ પ્રવર્તક નથી પણ જૈનધર્મમાં છે. જૈનધર્મ સ્થાપેટ્યા છે જ્યારે હિંદુધર્મ અનાદિકાળથી ચાલ્યા આવેલા સનાતન ધર્મ છે. જૈનધર્મના ફેલાવામાં તીર્ય કરા અને જૈનાચાર્યોએ ફાળા આપેલા છે. ભારતીય ધર્મ વિચારધારામાં છે પર પરાએ જણીતી છે, એક બ્રાહ્મણ અને ખીજ શ્રમણ, બ્રાહ્મણ પર પરાના વિકાસ પ્રકાન શબ્દની આસપાસ થયા જ્યારે શ્રમણ પર પરાના વિકાસ ''શ્રમ''ની **માસપાસ થયા. અર્થા**ત્ સમાજની બધી વ્યક્તિઓને સરખાે અધિકાર **માપના**ના **આ**દેશ હતો. જ્યારે ધ્રાક્ષણ ધર્મમાં યત્ર-યાગાદિ અને સ્તુતિ પ્રાર્થના વગેરે માટે પ્રાહ્મણોનું મહત્ત્વ ગ**ણાતું. શ્રમણ પર પરા પ્રમાણે ધર્મ એ કાઈએ**ક વ્યક્તિ કે સમાજના ઈજારા નથી, પરંતુ તે સમાજના દરેક માનવીને માટે સરખા અધિકારની ભાવના ખતાવે છે. ક્રાઈ પણ મનુષ્ય સ્વપુરુષાર્થ વડે અહ તપદ કે તીર્થ કરપદ મેળવી શંકે છે. જીવનના આખરી ધ્યેયને સિદ્ધ કરવાને માટે અહિંસાને મુખ્ય સાધન ગણવામાં આવ્યું છે. શ્રમણુ પર પરામાં ધર્મ ભાવના, દર્શન અને તત્ત્વનાન અહિંસા શબ્દમાં વ્યક્ત થાય છે. બ્રાહ્મણ પર પરામાંથી વેદધર્મ ના વિકાસ થયા જ્યારે શ્રમણ પર પરામાંથા જૈનધર્મ અને બૌદ્ધધર્મના વિકાસ થયા છે. એક મત એવા છે કે **ષ્કાહ્મણ પર** પરા કરતાં શ્રમણપર પરાની વિચારધારા ઘણી પ્રાચીન છે. તેની પ્રાચીનતા હડપ્પા સંસ્કૃતિ સુધી બતાવવામાં આવે છે. તેના પ્રવર્ત કામાં સૌ પ્રથમ રૂષભદેવ છે. જો કે રૂપભદેવ વિશે કાઈ ઐતિહાસિક માહિતી ઉપલબ્ધ થતી નથી. તેઓ અત્યંત પ્રાચીન કાળમાં થઈ ગયા તેમ માની જૈનાે તેમને આદ્યતીર્થ કર ગણી માન આપે છે.

જૈનધર્મ શ્રમણુધર્મ અને નિર્ગ થ સંપ્રદાયના નામે જાણીતા થયેલા છે. નિર્ગ થ શબ્દના એક અર્થ પ્ર થિ વિનાના અને ખીજો અર્થ ધર્માપદેશક થાય છે. આ નિર્ગ થ સંપ્રદાયમાં જે આચાર્યા અને સંતા થયા તેમણે તપ દારા પાતાનાં મન, વાણી અને કાયાને તદ્દન જીતી લીધાં હતાં. આવા મહાપુરૂષાને મનની દષ્ટિથા ''જિન'' નામ આપવામાં આવ્યું છે. જિન સંસ્કૃત ધાતુ जि = જીલ્યું ઉપરથા થયેલા છે. તેના અર્થ જેણે રાગ, દેવ આદિ સર્વ દાષામાંથી પાતાનું મન નિર્મળ કર્યું છે અને મન, વચન અને કાયા ઉપર સંપૂર્ણ પણે કાબુ મેળવ્યા છે. આ જિનાએ જે. ૧

તપ વડે પાતાના અંતરના શત્રુઓને હણીને તેમના ઉપર વિજય મેળવ્યા હોવાથી તેઓ ''અર્હ'ત' ને નામે પણ ઓળખાય છે, આ અર્હ'તા કેવળત્રાન મેળવ્યા પછી ''તાર્થ'' એટલે કે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકાઓના બનેલા ચતુવિધ સંઘની સ્થાપના કરે છે તેથી તેઓ તાર્થ'કરે કહેવાય છે.

આથી તીર્થ કરા પાતાના ઉપદેશથી આ વિચિત્ર સંસારરૂપી સમુદ્રમાંથી અસંખ્ય છવાને તારે છે. તેઓ ધર્મને નવીન સત્ય, નવા પ્રકાશ અને પુનર્ભ ગૃતિ આપી જગતનું કલ્યાણુ કરે છે. જૈનમત અનુસાર ઋષભદેવથી માંડીને વર્ધ માન મહાવીર સુધીના ૨૪ તીર્થ કરા પ્રસિદ્ધ છે. જૈન ધર્મના ફેલાવાના યશ કાઈ એક ઉપદેશકના નામે ચડેલા નથી પરંતુ રાગદ્રેષના વિજેતા એવા અનેક "જિના"ના હાથે ફેલાવા થયેલા છે. આ જિનાએ પ્રતિપાદિત કરેલા ધર્મ તે જૈનધર્મ કહેવાય છે.

પહેલા તીર્થ કર ઋષભદેવ કયાં અને કયારે થઇ ગયા તે અંગની ઐતિહાસિક વિગતા પ્રાપ્ત થતા નથી—પરંતુ તેઓ અત્યંત પ્રાચીન કાળમાં થઇ ગયા તેમ કહેવાય છે. ત્યારે મનુષ્યા જંગલી અવસ્થામાં હતાં. તેઓને રાંધતા કે કપડાં બનાવતાં કે વાસણા બનાવતાં આવડતું ન હતું. અર્થાત્ જીવનની ઉપયાગી વસ્તુઓ આવડતી ન હતી. લોકા વાંચવું—લખવું પણ જાણતા નહીં—આથી ઋષભદેવે તેને જીવના-પયાગી વિદ્યાઓ શીખવી તેમ મનાય છે તેથી ઋષભદેવ સમાજ સુધારક કે સંસ્કૃતિના આદ્ય દડવૈયા કહેવાય છે. વર્ત માનયુગના દડવૈયા તરીકે ઋષભદેવને ઓળખવામાં કાંઈ અજુગતું નથી. ઋષભદેવ પછી ખીજા ત્રેવીસ તીર્થ કરે થઇ ગયા, તેમાંના કાઇ પણ વિશે ઐતિહાસિક પ્રમાણ મળતું નથી. જૈન અનુશ્રુતિ અનુસાર ભાવીસમા તીર્થ કર નેમિનાથ યાદવકુળમાં જન્મ્યા હતા અને તેઓ કૃષ્ણના પિત્રાઇ ભાઇ થતા હતા. નેમિનાથ વિશે કથા એવી છે કે પોતાના લગ્નના દિવસે બોજન માટે અસંખ્ય પશુહિંસા થવાની હતી. આ જોઇને તેઓ ખૂબ દુઃખી થઇ ગયા અને લગ્નને બદલે

૧. તીર્થ કર એટલે સંતીર્યંતે અનેન જેની મદદ વડે સંસારરૂપી સમુદ્ર તરાય છે તે. શ્રી આનંદરા કર બાપુભાઈ કુવ પોતાના ધર્મ વર્ણન પુસ્તકમાં તીર્થ કરેના અર્થ આપતાં જણાવે છે કે ''તીર્થ એટલે એાવારા, આરો, નદી ઉતરવાનું ઢેકાશું—પવિત્ર સ્થાન, જેમાં રહીને આ સ'સારરૂપી નદી ઉતરી શકાય છે. જૈન શાસન : શાસ્ત્ર : એ સ'સારરૂપી નદી ઉતરવાના આરો અને એ બાંધનારને તીર્ય કર કહેવાય છે."

ર. "જિના"ની વાણીમાં શ્રદ્ધા રાખી અને તેને અનુસરી મન, વચન અને કાયા પર જે કાખૂ મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે અને જીવનમાં અહિંસાનું શક્ય તેટલું પાલન કરે તે સાચા જૈન કહેવાય. જૈન ધર્મના વ્યવહાર અનેક નામાથી થાય છે જેમકે નિર્બે થ, શ્રમણધર્મ, અહીતધર્મ, અનેકાન્તમાર્ગ, વીતરાગમાર્ગ, જિનમાર્ગ વગેરે.

તેમણે દીક્ષા ત્રહણ કરી. તેઓ સૌરાષ્ટ્રમાં ગિરનારમાં કાલધર્મ પામ્યા હાવાથી ગિરનાર જૈના માટે મહત્ત્વનું તીર્થ ગણાય છે.

ત્રેવીસમા તીર્થ કર પાર્શ્વનાય છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીર સ્વામી પહેલાં આશરે ૨૫૦ વર્ષ પર થયા હતા. તેમણે પાતાના આયુષ્યના ત્રીસમા વર્ષ સંસારત્યાગ કરી દીક્ષા ત્રહણ કરી હતી અને લગભગ ૭૦ વર્ષ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરવા માટે ગાળ્યા હતા તેમણે ઉપદેશેલા ધર્મમાં અહિંસા, સત્ય, અસ્તેય અને અપરિશ્રહ એમ ચાર વ્રતાના સમાવેશ થાય છે.

ચોવીસમા તીર્થ કર મહાવીરસ્વામી અતિહાસિક વિભૃતિ ગણાય છે. તેઓ ભગવાન યુદ્ધના સમકાલીન ગણાય છે.<sup>3</sup>

મહાવીરના જન્મ પછી તેમના પિતાની સર્વ પ્રકારની સમૃદ્ધિ વધી તેથા તેમનું નામ 'વર્ધ'માન' પાડવામાં આવ્યું. સંસારના વિકારોથી વર્ધ'માનની ત્યાગૃરૃત્તિ વખતાવખત પ્રળળ થતી જતી હતી. વર્ધ'માને પોતાના આયુષ્યના ત્રીસમા વર્ષે પોતાની સર્વ'મંપત્તિનું દાન કરી, કેશલાચન કરી, ગૃહત્યાગ કર્યો અને સત્યની શોધ માટે તપ કરવા નીકળી પડયા. કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી મહાવીરે પોતાના જ્ઞાન અને અનુભવાનો લોકકલ્યાણ માટે ઉપયોગ કર્યો. પોતાના ઉપદેશમાં તેમણે અહિંસા, સત્ય, ધ્વસચર્ય, અસ્તેય, અપરિત્રહ, ક્ષમા, નમ્નતા અને વિવેક કૃત્યાદિ સદ્યુણો ઉપર ભાર મૂકીને પ્રજાને પ્રેમમય અને નિર્ભય જીવન જીવવાના મંત્ર આપ્યા. સર્વ'ધર્મ'નું મૂળ દયા છે એમ જણાવી ધર્મ'ક્ષેત્રે તેમણે અહિંસાને એટલી બધી પ્રતિષ્ઠિત કરી કે સમય જતાં તે ભારતીય ધર્મોના પ્રાણ બની ગઈ. મહાવીરે ત્રીસેક વર્ષ સુધી ઉપદેશક તરીકે ખૂળ વિહાર કર્યો અને પોતાના આયુષ્યના એાતરમાં વર્ષે રાજગૃહ પાસે પાવાપુરીમાં ઈ. સ. પૂ. પરહમાં નિર્વાણ પામ્યા.

આમ ૨૪ તીર્થ કરા થયાની જૈનધર્મમાં માન્યતા છે પરંતુ આદ્ય તીર્થ કર ઋષ્યભદેવ, સાળમા તીર્થ કર શાંતિનાથ, ળાવીસમા તીર્થ કર નેમિનાથ, ત્રેવીસમા તીર્થ કર પાર્શ્વનાથ અને ચાેવીસમા તીર્થ કર મહાવીર સ્વામી—આ પાંચના નામ જૈનશાસ્ત્રમાં વધારે પ્રચલિત છે.

<sup>3.</sup> આ સમયે દેશની આર્થિક સ્થિતિ છિન્નિભિન્ન થઈ ગઈ હતી. પ્રન્ન ધાર્મિક ક્ષેત્રે ક્રાંતિ ઇચ્છતી હતી. આવી કટોક્ટોની પેળોએ એક બાજુ મહાવીર સ્વામી અને બીજી બાજુ બોતમણુદ્ધ–એ બને વીરપુરુષાએ તત્કાલીન સમાજની પરિસ્થિતિના સુક્ષ્મ અભ્યાસ કરીને વેદ પર પરાથી જુદા પાડીને, અહિંસામધાન ધર્મ પ્રવર્તાવીને પ્રન્નની ચેતનાને નવા સ્વાંગ સન્નાબધો અને ધીરે ધીરે બ્રાહ્મણ પર પરાના ક્ષ્મ થયા અને સમાજમાં ક્ષત્રિય પર પરાના વિકાસ થયા.

ત્રિસ્ત : જૈનધર્મમાં દર્શન, ત્રાન અને ચારિત્રને ત્રણ રતના તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. <sup>૪</sup> દર્શન, ત્રાન અને ચારિત્ર્ય જીવનમાં પરસ્પર સંકળાયેલા છે. દર્શનથી ત્રાન અને ત્રાનથી ચારિત્ર્ય ઉત્પન્ન થાય છે આ ત્રણે રત્નાની આગળ "સમ્યક્" એટલે કે "સારાપણું" વિશેષણુ લગાડવામાં આવે છે. અર્થાત્ સમ્યગ્દ્રશ્ન, સમ્યગ્તાન અને સમ્યગ્ચરિત્ર. હિંદુધર્મમાં જે સ્થાન સંસ્કારનું છે તેવું સ્થાન જૈનધર્મમાં ચારિત્રનું છે. ચારિત્રના ઘડતર માટે જૈનધર્મમાં સાધુઓ અને ગૃહસ્થાઓએ પાળવાના કેટલાક ત્રત ખતાવેલ છે.

નિર્વાણ મેળવવા માટે સમ્યગ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રનું યથાઈ પાલન કરલું પડે છે.

જૈનધર્મમાં સાધુ–સાધ્વીએ અને શ્રાવક–શ્રાવિકાએ માટે પાંચ વૃત એટલે કે આચારના નિયમા નક્કી કરવામાં આવ્યા છે. જૈનધર્મના સાધુ–સાધ્વીએ આ પાંચ વૃત સંપૂર્ણ રીતે પાળ તેને મહાવૃત કહેવાય છે અને શ્રાવક–શ્રાવિકાએ પાતાની પરિસ્થિતિ અને સંયોગ પ્રમાણે પાળ ત્યારે તે અણુવૃત કહેવાય છે. આ પાંચ વૃત આ પ્રમાણે છે:—

૧–અહિં સાવત ૨–સત્યવત ૩–અસ્તેયવત ૪–પ્રહ્મચર્ય વત અને ૫–અપસ્ત્રિહવત.

જૈનધર્મની વિશેષતા એ છે કે એમાં જાતિ કે વર્ણના કાઈ લેદ નથી. ભગવાન મહાવીર આર્ય—અનાર્યના લેદ રાખ્યા સિવાય સર્વ જનોને ઉપદેશ આપતા હતા. તેમના ઉપદેશને આધારે કાઇપણ મનુષ્ય અહિંસા, વ્રત, તપ અને સંયમને જીવનમાં આચરી "જિન" ખની શકે છે, રાગદેષથી મુક્ત થઇ "અહેં ત" ખની શકે છે અને "તીર્થ'કર" પદ પામી શકે છે.

જૈનધર્મમાં સંધના ચાર બેદ છે: ૧. સાધુ, ૨. સાધ્વી, ૩. શ્રાવક અને ૪. શ્રાવિકા. દરેક ધર્મમાં વ્યક્તિ અને સમાજનું મહત્ત્વ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે છતાં પણ ખંને માટે જુદા જુદા આચારના નિયમા ખતાવેલા છે. આમાંના પહેલા છે સંસારના ત્યાગ કરી વૈરાગ્ય અને તપના તીલ નિયમા પાળે છે અને છેલ્લા બે સંસારમાં રહી સાધુ—સાધ્વીઓના ઉપદેશ સાંભળી યથાશક્તિ ધર્મનું આચરણ કરે છે.

४. ઉત્તમ ચરિત્ર વિના જીવનતું ધ્યેય સહેલાઇથી પ્રાપ્ત કરી શકાતું નથી. આ ત્રિસ્તથી મેહ્સ મેળવી શકાય છે તેમ જૈનધર્મના તત્ત્વાર્થસૂત્ર નામના શ્રાંથમાં જણાવેલું છે. सम्यग्दश्नि- ज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।

સ' પ્રદાયા : જૈનધર્મના મુખ્ય બે સ'પ્રદાયા છે. એક શ્વેતામ્બર અને બીજો દિગમ્ખર. શ્વેતામ્ખર એટલે જે સફેદ વસ્ત્ર ધારણ કરે છે તે અને દિગમ્ખર એટલે કે જે નિર્વસ્ત્ર છે તે અર્થાત દિશાએ રૂપી જેમનું વસ્ત્ર છે તે. આ ળંને પંચા એકમીજાથી પાતાને પ્રાચીન કહેવડાવે છે. મૂળ તા આ ભેદ સાધુઓમાં પડચો હતા અને પાછળથી તે શ્રાવેકામાં પણ પડચો. આ ખંને પંચામાં પાયાના સિદ્ધાન્ત વિશે મતબેદ નથી. દિગમ્ખરા સ્ત્રીઓ માક્ષાધિકારીણી ખને તેમ માનતા નથી પણ શ્વૈતામ્પરા માને છે. દિગમ્ખરાના મતે તીર્થ કરા વીતરાગી હોવાથી તેમની પૂજા કુલ, ધુપ અને વસાભુષાથી કરવી જોઇએ નહીં. જ્યારે શ્વેતામ્બરા એ બધાં ક્વ્યાર્થી તીર્થ કરાની પૂજા કરે છે. દિગમ્ખરા આગમા "જૈનશાસ્ત્રો"ના સ્વીકાર કરતા નથી જ્યારે શ્વેતામ્પરા કરે છે. દિગમ્પરાના મતે કેવલીને આહાર હાઈ શકે જ નહીં, જ્યારે શ્વેતામ્ખરા એમ માને છે કે કેવલીને અમુક અંશે આહારની છૂટ હાવી જોઈએ. ટંકમાં આ ખંતે પંચામાં કાઈ તાત્વિક ભેદ નથી. પરંતુ બાહ્ય રહેણીકરણી પરત્વે જ મતબેદ છે. શ્વેતામ્બરામાંથી સ્થાનકવાસી જૈનાની એક શાખા નીકળી છે. જેઓ મૂર્તિ પૂજામાં માનતા નથી. આ ઉપરાંત આ દરેકમાંથી આચારવિષયક મતભેદને લીધે અનેક ગચ્છા, ઉપશાખાઓ, ઉપસંપ્રદાયા અને સંધાડાએ નીકળ્યા છે.

જૈનધર્મનાં શાસ્ત્રો આગમાના નામે ઓળખાય છે. તેના બે વિભાગ પડે છે: એક પૂર્વ અને બીજો અંગ, પૂર્વની સંખ્યા ચીદ છે અને અંગની બાર છે. ઉપાંગાની સંખ્યા પણ બારની ગણવામાં આવે છે. જો કે આ શાસ્ત્રાની રચના વિશે શ્વેતામ્બરા અને દિગમ્બરામાં જુદી જુદી માન્યતાઓ છે. આ શાસ્ત્રો અર્ધમાંગ્ધી ભાષામાં રચાયેલા છે. તેમાં તીર્થ કરોનાં ચરિત્રો, ઉપદેશા, તત્ત્વજ્ઞાનના વાદવિવાદા, સાધુસાધ્વીઓ, શ્રાવક શ્રાવિકાઓના ધર્મા, તીર્થો અને વ્રતા ઇત્યાદિ બાબતાનું નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ભારતીય સાહિત્યમાં જૈન આગમાનું સ્થાન અને તું છે. જગતના બીજા ધર્માની જેમ જૈનધર્મમાં પણ યાત્રા, વ્રત અને તીર્થોના મહિમા સ્વીકારાયા છે. ભારતીય શિલ્પ અને મૂર્તિ વિધાનમાં આ ધર્મના કાળા મહત્ત્વના છે.

શ્વેતામ્બર–દિગમ્બર એવા બે સંપ્રદાયના ભેદને કારણે મુનિઓના આચાર ઉપર પણ ઘણા પ્રભાવ પડયો અને તેથી ભેદભાવ પણ વધવા લાગ્યો, ધીરે ધીરે શ્વેતામ્બરામાં શ્વેત કપડાં પહેરવાની શરૂઆત થઈ. સૌ પ્રથમ બંને સંપ્રદાયોમાં તીર્થ કરાની નગ્ન મૂર્તિઓ સમાન રૂપથી પ્રચલિત હતી. પરંતુ સાતમી–આઠમી સદીથી શ્વેતામ્બર મૂર્તિઓમાં કોપીનના આકાર બનાવવામાં આવ્યા અને મૂર્તિઓને વસ્ત્ર અને અલંકારોધી સુશાભિત કરવાની પ્રવૃત્તિ વધવા લાગી, તેને કારણે ખંનેના મંદિરા પણ અલગ અલગ થઈ ગયા. ખંને સંપ્રદાયોમાં ખીજી એક પ્રવૃત્તિના પણ જન્મ થયા. જેમ કે વર્ષા સ્ત્રુતમાં મુનિઓ—સાધુઓ એક સ્થળ ઉપર રહેતા હતા પરંતુ પાંચમી છઠ્ઠી સદીધી સ્થાયી રીતથી કેટલાક મુનિઓ ગૈત્યાલયામાં રહેવા લાગ્યા તેથી તેઓ ગૈત્યવાસી કહેવાતા અને જે ભ્રમણ કરતા તે વનવાસીમુનિ કહેવાતા. ગૈત્યવાસીઓમાં આચારશિયલતા આવી ગઈ અને ધીરે ધીરે મંદિરામાં પાતાની અને તેના પછી પાતાના ચેલાઓની ગાદી સ્થાપવા માંડી. એક જગ્યા ઉપર રહેવાના આશય તા પઠન—પાઠન કરીને સાહિત્યરચનામાં સુવિધા મેળવવાના હતા. તેને કારણે અનેક શાસ્ત્રભંડારા સ્થપાયા. આ ભંડારા સમસ્ત ભારતમાં ફેલાયા છે. મુખ્યત્વે ગુજરાત, રાજસ્થાન તથા મેસુરમાં પંદરમી સદીમાં મૂર્તિ પૂજાવિરાધી આંદોલન શરૂ થયા અને તેને કારણે શ્વેતામ્ખરોમાં અલગ સંપ્રદાયોની સ્થાપના થઈ. આ અલગ સંપ્રદાય સ્થાનકવાસી કે હું ઢિયાના નામથી પ્રચલિત થયા. તેમાં મંદિરાને સ્થાને આગમોની પ્રતિષ્ઠા થઈ. તેઓને ખત્રીસ આગમ માન્ય છે તેઓ ખીજા આગમોની સ્વીકાર કરતા નથી. અઢારમી સદીમાં આચાર્ય ભિક્ષુએ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયથી અલગ થઈને તેરાપ'થી સંપ્રદાયની સ્થાપના કરી.

# ઉત્તરભારતમાં જૈન ધર્મ :

ખિહારની સાથે જૈનધર્મ ના સંખ'ધ પુરાણકાળથી ચાલુ છે. કેટલાંયે તીર્થ કરાંએ આ પ્રદેશમાં જન્મ લીધા હતા અને વીસ તીર્થ કરાંના નિર્વાણ સમેતશિખર ઉપર થયા. મહાવીરે જગા જગા પર અહીં વિહાર કર્યો હોવાથી આ પ્રદેશનું નામ વિહાર 'બિહાર' પડ્યું. અહીં થી ઉડીસા જવાના રસ્તા માનભૂમ અને સિંહ-ભૂમથી જતા. આ ખંને પ્રદેશામાં જૈનધર્મ ની અવિચ્છિન્ન પર પરા હતી. માનભૂમના "પશ્ચિમ ધ્યાક્ષણ" પાતાને મહાવીરના વ શજ માને છે. વળી તેઓ પાતાને સૌથી પ્રાચીન આર્યોના વ શજ પણ માને છે. જેઓએ સૌથી પ્રાચીનકાળમાં આ ભૂમી ઉપર પગપેસારા કર્યો હતા. તેઓ વેદિક આર્યોથી પહેલાં આ તરફ આવ્યા હતા. માનભૂમ અને સિંહભૂમ જિલ્લામાં જૈનાવશેષો મોટી સંખ્યામાં પ્રાચીનકાળથી અગિયારમી સદી સુધીના મળે છે. સમ્રાટ ખારવેલના સમયમાં મગધમાં જૈન ધર્મ ફરીથી માથું ઉચકચું. ગયાની પાસે વરાવરા પહાડી સુધી તે ફેલાયા હતો. શહાવાદમાં સાતમીથી નવમી સદી સુધીના પુરાતત્ત્વીય અવશેષો મળે છે. રાષ્ટ્રકૃટા અને ચ દેલોએ પણ છોટા નાગપુરમાં રાજ્ય કરતી વખતે જૈના પ્રત્યે સહાનુભૂતિ રાખી હતી. અગિયારમી સદીમાં રાજેન્દ્ર ચોળ ભંગાળથી પાછા ફરતી વખતે માનભૂમના જૈન મંદિરાના નાશ કર્યો હતો.

જૈતધર્મના પરિચય

મહાવીરે પાતે પશ્ચિમ બંગાળ 'લાઢરાધ'માં ભ્રમણ કર્યું હતું ત્યાં તેમને લોકોએ બહુ હેરાન કર્યા હતા. પ્રથમ આ પ્રદેશ અનાર્ય પ્રદેશ તરીકે ગણાતા, પરંતુ મહાવીરના પ્રભાવ હેઠળ આવ્યા પછી આ પ્રદેશ આર્ય દેશ મનાવા લાગ્યો. પ્રથમ ભદ્દભાહના પ્રભાવ હેઠળ આવ્યા પછી આ પ્રદેશ આર્ય દેશ મનાવા લાગ્યો. પ્રથમ ભદ્દભાહના જન્મ કાટિવર્ષ—ઉત્તરભંગાલમાં થયા હતા. ભદ્દભાહના ચાર શિષ્યોએ ચાર શાખાઓની સ્થાપના કરી, તે શાખાઓના નામ બંગાળના સ્થળો ઉપરથી એટલે કે કાટિવર્ષ, તામ્રલિપ્તિ, પૌષ્ડ્રવર્ષની અને દાસીખબદિ રાખવામાં આવ્યા. ગુપ્તકાલીન (પાંચમા સૈકાના) એક તામ્રલેખ પૂર્વ બંગાળના પહાડપુરથી મલ્યા છે તેમાં જિનમૂર્તિની પ્રતિષ્ઠાના ઉલ્લેખ છે. સાતમા સદીમાં ચીની યાત્રી હ્યુએનમંગે લખ્યું છે કે બંગાળના વિભિન્ન ભાગામાં નિર્ગન્થ માટી સંખ્યામાં જાણીતા હતા. પાલવંશના રાજ્યકાળની નવમી અને દસમી શતાબિદ આસપાસની જૈનપ્રતિમાઓ માટી મોટી સંખ્યામાં ખાદકામમાંથી મળી આવી છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે આ સમય દરમિયાન જૈન વસ્તી આ પ્રદેશમાં ઘણી હશે. પાલ રાજ્ય પાતે બૌહધમી હતા પરંતુ બીજા ધર્મા પ્રત્યે તે સહિષ્ણુ હતા. ત્યાર બાદ સેનવંશ દરમિયાન જૈનધર્મ લુપ્ત થવા લાગ્યો કારણ તેઓ સુસ્ત બાદમણવાદી હતા.

ઈ. સ. પૂ. પહેલી શતાબ્દીમાં ઉજ્જૈન અને મથુરામાં જૈન લોકા જાણીતા હતા. ગઈ ભિલ્લ અને કાલકાચાર્યની કથા ઉપરથી તે સ્પષ્ટ થાય છે. ગુપ્તકાલીન લેખને આધારે માલૂમ પડે છે કે ઉદયગિરિ–વિદિશા–માં પાર્શ્વનાથની પ્રતિષ્ઠા કરાવવામાં આવી હતી. મથુરામાંથી મળી આવેલી પુરાતત્ત્વની સામગ્રીમાંથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ઈ. સ. પૂ. ખીજી સદીથી ઇ. સ.ની દસમી સદી સુધી આ પ્રદેશમાં જૈન ધર્મનું મહત્ત્વનું કેન્દ્ર હતું. અહીંના લેખામાં કુશાણ રાજાઓના ઉલ્લેખ છે. ગુપ્ત રાજ્યકાળના પણ લેખ મલ્યો છે. હરિગુપ્તાચાર્ય ગુપ્તવંશના હતા અને તેઓ તારમાણ–છઠ્ઠી સદી–ના ગુરુ હતા. મથુરામાંના પ્રાચીન જૈન સ્તૂપો કાઈ કાઈ વિદ્વાના મહાવીરના પહેલાના સમયના બતાવે છે. એમ કહેવાય છે કે આ સ્તૂપોની સ્થાપના સુપાર્શ્વનાથની સ્મૃતિમાં થઈ હતી અને તેના ઉદ્દાર પાર્શ્વનાથના સમયમાં થયા. જૈન સાહિત્યમાં મથુરાના પાંચ સ્તૂપોના ઉલ્લેખ મળે છે.

મશુરાની સાથાસાથ વલભીમાં ચાથી સદીના પ્રારંભકાળમાં નાગાર્જુનીય— વાચના તેમજ ગુજરાતના ગિરનાર પર્વતની સાથે ધરસેનાચાર્ય અને પુષ્પદન્ત તથા ભૂતવ્યલિના સંવ્યંધથી માલુમ થાય છે કે આ પ્રદેશની સાથે જૈનધર્મના સંવ્યંધ ઇસ્વીસનની પહેલી શતાબ્દીથી હતા. કદાચ તેનાથી પહેલા પણ આ પ્રદેશ સાથે જૈનધર્મના સંવ્યંધ હશે. નેમિનાથ ભગવાનની ચર્યા અને મુક્તિ સૌરાષ્ટ્રમાં થઈ છે. વલભીની ખીજી અને અ'તિમ વાચનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે પાંચમી છઠી સદીમાં જૈનધર્મ આ પ્રદેશ ઉપર સ્થિર થઇ ગયો હતો. સાતમી સદીના બે ગુર્જર રાજાઓને જૈનધર્મ પ્રત્યે અનુરાગ હતો તે તેના મળેલા દાનપત્રો ઉપરથી જાણી શકાય છે. યાવડાવ શના સ્થાપક વનરાજ હતા. તેણે પણ જૈનધર્મને પ્રાત્સાહન આપ્યું. રાજા તારમાણના ગુર હરિગુપ્તાચાર્યના પ્રશિષ્ય શિવચંદ્રના અનેક શિષ્યાએ ગુજરાતમાં જૈનધર્મના પ્રયાર કર્યો અને અનેક જૈનમ દિરા ળ ધાવ્યા એવી કથા પ્રચલિત છે.

સાલં કા રાજ ભીમના મંત્રી વિમલશાહે અગિયારમી સદીમાં આધુ પહાડ ઉપર જે મંદિર ખંધાવ્યું તે તેની શિલ્પ અને સ્થાપત્ય કલા માટે જગપ્રસિદ્ધ છે. તેણે ચન્દ્રાવતી નગરી વસાવી હતી. આ ઉપરથી રાજ ભીમને જૈનધર્મ પ્રત્યે કેટલી સહાતુભૂતિ હતી તે સ્પષ્ટ થાય છે. સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળના સમયમાં જૈનધર્મના એ સુવર્ણયુગ હતો. તે સમયે હેમચંદ્રાચાર્યએ જૈનધર્મની જે સેવા કરી તેના પ્રભાવ હંમેશ માટે રહ્યો છે અને ગુજરાત જૈનધર્મનું એક ખળવાન અને સમૃદ્ધ કેન્દ્ર ખની ગયું. તેરમી સદીમાં વસ્તુપાલ અને તેજપાળ નામના શ્રેષ્ઠિ ખંધુઓએ આયુ પર સંગેમરમરનું સુંદર મંદિર કરાવ્યું તે પાતાની કલાને માટે અદિતીય છે.

શત્રુંજય અને ગિરનારના તીર્થક્ષેત્રાને અલંકૃત કરવા માટે અનેક શ્રેષ્ઠિઓ અને રાજાઓએ દાન કર્યું છે. ખંભાતમાં ચિંતામણિ પાર્સનાથ મંદિર ભારમી સદીમાં થયું હતું અને તેરમી સદીના અંતભાગમાં તેના જિર્ણે દાર કરવામાં આવ્યો હતા. અનેક ધર્માતુયાયીઓએ દાન આપીને આ મંદિરની સમૃદ્ધિ વધારી છે. તેરમી સદીમાં દાનવીર શેઠ જગડુશાહ થઇ ગયા તે કચ્છનાં હતા. તેમણે ગિરનાર અને શત્રું જય પર્વતના સંઘ કાઢયા હતા. તે ગરીઓને ખૂબ આર્થિક સહાય આપતા હતા. પેથડશાહ આ સમય દરમિયાન થયા હતા. પંદરમી સદીના સમય સામસુન્દર યુગ કહેવાય છે. કારણ આ સમય દરમ્યાન આચાર્ય સામસુન્દર જૈનધર્મના પ્રભાવ માટે જૈનોને ખૂબ જ પ્રાત્સાહિત કર્યા હતા. પંદરમી સદીમાં લોંકાશાહે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયની સ્થાપના કરી હતી. સાળમી સદીમાં હોરવિજયસુરિ જેવી એક મહાન વિભૂતીના જન્મ પાલણપુરમાં થયા હતા. તેના પ્રભાવ અકબર બાદશાહ ઉપર ખૂબ પડ્યો હતો તેથી અકબરે જૈનધાર્મિક ઉત્સવાના દિવસા દરમિયાન પશુહિંસાના નિષેધનું ફરમાન બહાર પાડયું હતું. સાળમી સદી જૈનામાં ''હિરક્યુગ' નામે સુપ્રસિદ્ધ છે.

રાજસ્થાનમાં જૈનધર્મનું અસ્તિત્વ મૌર્યકાળ પહેલા થયાનું મનાય છે. અજમેરની પાસેથી જે શિલાલેખ મલ્યા છે તે ભારતના સૌથી પ્રાચીન લેખ છે. તેમાં મહાવીર નિર્વાણના ૮૦મા વર્ષના ઉલ્લેખ છે. આ પ્રમાણે ઈ. સ. પૂ. પાંચમી જૈધમંના પરિથય

સદીમાં ત્યાં જૈનધર્મ વિદ્યમાન હતા. ચિતાંડની પાસે માધ્યમિકા નામની જેનગરી છે ત્યાં ઈ. સ. પૂ. ત્રીજી સદીમાં એક મુનિશાખાની સ્થાપનાના ઉલ્લેખ જન—સાહિત્યમાં મળે છે. માલવામાં કાલિકાચાર્ય દ્વારા શકાને બાલાવવાના ઉલ્લેખ છે આ સમયે અર્થાત્ ઈ. પૂ. પહેલી સદીમાં રાજસ્થાનના દક્ષિણ—પૂર્વ ભાગ માલવામાં ગણાતા. ઈ. સ. પૂ. અને ઇ. સ.ની પહેલી બે સદીઓ દરમિયાન મથુરામાં જૈનધર્મ ખૂબ સ્થિર હતા. તેના ઉપરથી એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે કે તે સમયે રાજસ્થાનના ઉત્તરપૂર્વ ભાગમાં જૈનધર્મ પ્રચલિત હશે. છું દિની પાસે કેશારાયપદનમાં જૈનમાં દિરના ભગ્નાવશેષા પાંચમી સદી સુધીના મળ્યા હોવાની સંભાવના છે. સાતમી સદીમાં હુએનસંગના વર્ણનથી ભિન્નમાલ અને વૈરાટમાં જૈનાનું અસ્તિત્વ માલુમ પડે છે. વસંતગઢ (સિરાહી)માં ઋષભદેવની ધાતુની મૂર્તિ ઉપર છઠ્ઠી સદીના લેખ છે. આઠમી સદીના હરિલદ્ર સૃરિ ચિતાંડનિવાસી હતા. વીરસેનાચાર્ય પટખંડાગમ તથા કૃષાયપ્રાભૃત એલાચાર્ય પાસેથી આઠમી સદીમાં ચિતાંડમાં શીખ્યા હતા. આ સદીમાં ઉદ્યોતનસૂરીએ આબુ ઉપર બહદગચ્છની સ્થાપના કરી હતી.

રાજપુત રાજ્યો મુખ્યત્વે વિષ્ણુલક્ત અને શૈવ હતા છતાં પણ તેઓ જૈનધર્મ પ્રત્યે હંમેશા ઉદાર દષ્ટિ રાખતા.

પ્રતિહાર રાજા વત્સરાજ (૮મી સદીના) સમયનું ઓસિયાનું મહાવીરનું મંદિર આજે પણ જાણીતું છે. મંડારના રાજા કક્કકે નવમી સદીમાં એક જૈન મંદિર ળંધાવ્યું હતું. કાટાની પાસે જૈન ગુફાઓ આઠમી–નવમી સદીની છે તથા ૮ થી ૧૧ સદીના જિર્બુ મંદિરો પણ જોવામાં આવે છે આઘાટ—ઉદયપુરનું પાર્શ્વનાથનું મંદિર એક મંત્રીએ દસમી સદીમાં બનાવ્યું હતું. આજ સદીમાં સિદ્ધિષ્ શ્રીમાલમાં જન્મ્યા હતા. લાદેશરવા—જેસલમીર—માં રાજા સાગરના પુત્રોએ પાર્શ્વનાથનું મંદિર ખનાવ્યું હતું. દસમી સદીના આણુના રાજા કૃષ્ણરાજના સમયમાં સિરાહીમાં એક જૈનમૂર્તિની સ્થાપના કરી હતી. આ સમયના હથું ડી—ખીજાપુર—ના રાઠોડો તરફથી જૈનમૂર્તિની સ્થાપના કરી હતી. આ સમયના હથું ડી—ખીજાપુર—ના રાઠોડો તરફથી જેનધર્મને સહાય મળી હતી વિદ્રુપરાજે એક જૈનમ દિર બંધાવ્યું હતું. છફીથી ખારમી સદી સુધી સ્રરસેનાનું રાજય ભરતપુરમાં હતું તે સમયે કેટલાંક રાજા જૈન હતા. અલવરના મંદિરાના શિલાલેખ ૧૧મી ૧૨મી સદીના ગુર્જર પ્રતિહારાના સમયના મળે છે.

ચૌહાલુ પૃથ્વીરાજ પહેલાએ ભારમી સદીના પ્રારંભમાં રહ્યુથં ભારના જૈન-મંદિરા ઉપર સુવર્લુકલશ ચઢાવ્યા હતા. તેના વંશજોએ જૈનધર્મ પ્રત્યે ઉદાર દષ્ટિ રાખી હતી. વિસલદેવે એકાદશીને દિવસે કતલખાના બંધ કરાવ્યાં હતાં, જિનદત્ત-સૂરિ બારમી સદીમાં થઇ ગયા. તેમના સ્વર્ગવાસ અજમેરમાં થયા હતા. પૃથ્વીરાજ ખીજાએ પાર્ધાનાથ મંદિરની આર્થિક સહાયતા માટે બિજોલિયા ગામ દાનમાં આપ્યું હતું.

વનરાજ ચાવડાએ ભિન્નમાલથી જૈનાને બાલાવીને ગુજરાતના અહાહિલપુર પાટણમાં વસાવ્યા હતા. આચાર્ય હેમચંદ્રના સમય દરમિયાન રાજસ્થાનમાં જૈન-ધર્મની ઘણી પ્રગતિ થઇ હતી. સાલ કી રાજ્ય કુમારપાળે પાલી-જોધપુર-ના બ્રાહ્મણોને યત્રમાં માંસને ખદલે અનાજના ઉપયાગ કરવાના અનુરાધ કર્યો હતા. તેણે ઝાલારમાં એક જૈન મંદિર ખંધાવ્યું હતું. આણુના જૈનમ દિર આ સમયે તૈયાર થયા હતા અને તેની આર્થિક સહાય માટે સિરાહીનું ડળાણી ગામ દાનમાં આપ્યું હતું. સેવાડીના શિલાલેખામાંથી જાણવા મળે છે કે ૧૦મીથી ૧૩મી સદી સુધી ત્યાંના રાજવીઓ તરકથી જૈન સ સ્થાઓને આર્થિક સહાય મળતી. આ પ્રકારે નાડીલ, નાડલાઇ અને સાંડેરાવની જૈન સંસ્થાએાને પણ મદદ મળતી. કુમારપાળના આશ્રિત નાડૌલના ચોહાણ અશ્વરાજે જૈનધર્મના સ્વીકાર કર્યો હતા. ઝાલારના જૈનાને ભારમી-તેરમા સદી દરમિયાન ત્યાંના સામન્તા પાસેથી સહાય મળી હતી. તેવા લેખ પણ મળી આવ્યા છે. મેવાડની એક રાણીએ તેરમી સદીમાં ચિતાડમાં પાર્શ્વનાથનું મંદિર ખંધાવ્યું હતું. આ સદી દરમિયાન જગચન્દ્રસૂરિને મેવાડના રાણા તરફથી પદ્યી મળી હતી અને તેના ગચ્છ તપાગચ્છ કહેવાતા. ખારમીથી ચૌદમી સદીમાં ઝાડાલી. ચંદ્રાવતી, કત્તાની અને દિયાણા–સિરાહી જિલ્લા–ના મંદિરાને ભૂમિદાન આપવામાં આવ્યું હતું તેના લેખ મલ્યા છે.

કાલિન્દ્રિ–સિરાહી–ના સમગ્ર સંઘે ચૌદમી સદીમાં ઐચ્છિક મરણ અપનાવ્યું હતું. જિનભદ્રસ્રિએ પંદરમી સદીમાં જેસલમીરમાં ખૃહદત્તાનભંડારની સ્થાપના કરી હતી. રાજસ્થાનમાં શાસ્ત્રોને સુરક્ષિત રાખવાનું અને તેની અનેક પ્રતા કરવાનું શ્રેય તેઓશ્રાને છે. પંદરમી સદીમાં રાણા કુંભાએ સાદડીમાં એક જૈનમંદિર બંધાવ્યું. તે જ સમય દરમિયાન ચિતાડના કિલ્લામાં જૈન કોર્તિસ્તંભ ખન્યો. રાણકપુરના જૈનમંદિરા પણ આ સમયના છે. આ મંદિરા સ્થાપત્યકલાના ઉત્તમ નમૂનાએ છે. રાણાપ્રતાપે હીરવિજયસ્તિને મેવાડમાં બાલાવ્યા હતા. સિરાહી જતી વખતે તેઓ અકબર પાસે રાકાયા હતા અને ત્યાં તેમને સૃરિની પદવીથી વિભૂષિત કરવામાં આવ્યા હતા. શ્વેતામ્બર લોંકાગચ્છના પ્રથમ સાધુ ભાણા તે અરઠવાડા-સિરાહી–ના રહેવાસી હતા. તે ૧૪૭૬માં સાધુ બન્યા હતા. તેરાપંચના પ્રવર્ત કલીકમછ મેવાડના હતા તે અઢારમી સદીમાં થઈ ગયા.

સત્તરમી સદીમાં કાટામાં ઔર ગઝેબના સમય દરમિયાન કૃષ્ણદાસે હિંમત-પૂર્વાક એક જૈનમંદિર બનાવ્યું અને જૈનાના સુંદર પરિચય કરાવ્યા. સમયસુન્દર સાેળમી–સત્તરમી સદીમાં થયા તે રાજસ્થાનીના મહાન લેખક ગણાય છે. દિગમ્બર તેરાપ થના સ્થાપક અમરચ દ સાંગાનેરના હતા. તેના સમય પણ સત્તરમી સદીના મનાય છે.

અઢારમી સદીમાં જયપુરના ગુમાની રામે ગુમાનપંથની સ્થાપના કરી હતી. પંદરમી સદીથી આગણીસમી સદી સુધી રાજસ્થાનમાં જૈનધર્મના જે પ્રભાવ રહ્યો તે ડૂંકમાં આ પ્રમાણે છે: સ્થળે સ્થળે મંદિરા બનાવવા, પ્રતિષ્ઠા કરાવવી, રાજપુરૂષા પાસેથી દાનના રૂપમાં જમીન મેળવવી વગેરે—સ્તૂપ, સ્તંભ—પાદુકાઓ તથા ઉપાશ્રયોની સ્થાપના અને મંદિરાના જિણેલાર કરાવવા. આ યુગમાં રાજસ્થાની અને હિન્દીના કેટલાયે સાહિત્યકારા થયા. જયપુરના કસ્ભાઓમાં આછામાં આછા પ૦ દીવાન જૈન હતા તથી દરેક ક્ષેત્રમાં જૈનધર્મને પ્રાત્સહન મળ્યું.

મુસ્લિમ આક્રમણા દરમિયાન જૈનમ દિરાની મસ્જિદા પણ બનાવાઈ ગઇ. બારમી સદીના અજમેરના અઢાઈ દિનકા ઝાંપડા અને સાંચાર તેમ જ ઝાલારની મસ્જિદા જૈનમ દિર હતા. સાળમી સદીમાં બીકાનેરના મ દિર હપર આક્રમણ થયું. કાટાના શાહબાદમાં આ રીતે એર ગંઝેબે એક મસ્જિદ બનાવી હતી. જૈનોએ પણ રાજકારણમાં યોગદાન આપ્યાના ઉદાહરણ છે. કુમારપાલના રાજ્યકાળ દરમિયાન વિમલશાહ આબુના પ્રતિનિધિ હતા. ઝાલારના ઉદયન ખ ભાતના રાજ્યપાલ હતા. સાળમી સદીમાં વીર તે તે જોધપુરનું રાજ્ય શેરશાહ પાસેથી રાજા માલદેવને પાછું અપાવ્યું હતું. દીવાન મુણેત ને અસી, રત્નસિંહ લંડારી, અજમેરના શાસક ધનરાજ અને કૂટનીતિજ્ઞ ઇન્દ્રરાજ સિંધીના નામ પણ ઉલ્લેખનીય છે. કરમચંદ બીકાનેરના રાજાના દંડનાયક હતા. મેવાડના આશાશાહે ઉદયસિંહને આશ્રય આપ્યા હતા. લામાશાહ રાણા પ્રતાપના દીવાન હતા તેણે પ્રતાપને આપત્તિકાળમાં અદ્દભૂત સહાયતા આપી હતી. અગિયારમી સદીના આમેરના દીવાન વિમલદાસ યુદ્ધમાં લડતા મૃત્યુને શરણ થયા હતા. દીવાન રામચંદ્રે આમેરને મુગલા પાસેથી પાછે લીધા હતા. તેનું નામ સિક્કાએ ઉપર પણ અક્તિ થયેલું છે.

દ્રં કર્માં, હિન્દુ રાજાઓને અધીન રાજસ્થાનમાં જૈનાના પ્રભાવ અને પ્રચાર રાજપૂત સમયમાં ખૂબ વધ્યાે હતાે અને તે પરંપરાને કારણે રાજસ્થાનમાં આજે પણ જૈનમતના અનુયાયાઓ માટી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે.

## દક્ષિણ ભારતમાં જન ધર્મ :

ઉત્તરભારતમાં દુકાળ પડવાને લીધે ભદ્રળાહુ પાતાના વિશાળ મુનિસ ઘનો સાથે શ્રવણમેલગાલા ગયા. જૈન પર પરાને આધારે એમ જાણવા મળે છે કે અલ્લાહુએ પાતાના શિષ્ય વિશાખમુનિને દક્ષિણમાં ચાળ અને પાંડય દેશામાં ધર્મ પ્રચારાર્થ માકલ્યા હતા. આ રીતે ભદ્રભાહૂને દક્ષિણ દેશમાં જૈનધર્મના પ્રથમ પ્રચારક તરીકેનું શેય મળે છે. પરંતુ એક પ્રશ્ન એ ઉપસ્થિત થાય છે કે ભદ્રભાહુના પહેલાં આ પ્રદેશમાં જૈનધર્મના અભાવ હતા તા તેણે આટલા માંટા મુનિસ ઘના કયા લાેકાના આધાર અને આશ્રય અપરિચિત દેશમાં લીધા હશે ? એમ કહેવાય છે કે તે પહેલાં પણ આ પ્રદેશમાં જૈન ધર્મ જાણીતા હતા અને તેના પ્રમાણ પણ મળે છે. અશાકના સમયમાં બૌદ્ધધર્મના પ્રચાર લંકામાં તેના પુત્ર-પુત્રીએ કર્યો હતા, પરંતુ તે પહેલાં પણ જૈનધર્મના પ્રચાર લંકામાં થઈ ચુકચો હતા. જૈનેતર સાહિત્યમાંથી તેના ઉલ્લેખ મળે છે. પાલિ મહાવંશ અને દીપવંશ અનુસાર અનુરાધપુરમાં નિર્ગન્થાને માટે નિવાસસ્થાન બનાવવામાં આવ્યું હતું. આ સમય ઇ. સ. પૂ. પાંચમી સદીના હતા. આટલા પ્રાચીન -સમયમાં લંકામાં જૈન ધર્મ કેવી રીતે પહોંચ્યા હશે ? ઇ. સ. પ્ર. પાંચમી અને ચાર્યા સદીમાં કલિંગ-આંધ્ર તથા તામિલ દેશમાં થઇને જૈન ધર્મ લંકામાં પ્રવેશ્યા. આથી ભદ્રભાહ દક્ષિણ દેશમાં જૈન ધર્મના પ્રથમ પ્રવેતક નહીં પણ તેમણે જૈન ધર્મને કરીથા જાગત કર્યો. પરિણામે એક કોટા આંધ્ર દેશથા દક્ષિણ દિશામાં ગયા તેવી જ રીતે ભદ્રભાહના સમયથી ખીજો કાંટા કર્ણાટકથી દક્ષિણ દેશને જૈન ધર્મ ્રાયસર પહેાંચાડતા રહ્યો. ઇસ ખ્રિસ્તની દસમી–ખારમી સદી સુધી દક્ષિણમાં અવિચ્છિન્ન સ્ત્રોત વહેતા રહ્યો. ત્યાંના અનેક ભગ્નાવશેષા, મંદિર તથા મૂર્તિઓથી એ સાખીત થાય છે કે આ ધર્મ ત્યાં પણ ક્ષાકપ્રિય રહ્યો હતા. દક્ષિણના રાજવંશાની સાથે જૈન ધર્મના પૂરેપૂરા લાંબાકાળ સુધી સંબંધ રહ્યો તેવા ઉત્તર ભારતમાં પણ રહ્યો નથી. આથી દક્ષિણ દેશના પ્રાચીન ઇતિહાસમાં જૈન યુગાના દર્શન થાય છે.

ચંદ્રગુષ્તના પ્રપૌત્ર સંપ્રતિએ જૈન ધર્મના પ્રચારમાં જે સાથ આપ્યા હતો તેને કારણે તામિલ–દ્રાવિડ–દેશમાં પણ જૈન ધર્મને બળ મન્યું, એમ સાહિત્યિક પરંપરા બતાવે છે. ઇ. સ. પૂ. બીજી–ત્રીજી–સદીના ધ્રાહ્મી લિપિના શિલાલેખ તથા ચાથી–પાંચમી સદીના ચિત્રા ઉલ્લેખનીય છે. રામનદ–મથુરા–તિન્નાવલી અને સિતન્નવાસલની ગુફાઓમાં ઉપર પ્રમાણેના જૈન પ્રમાણ મળે છે, તેમાંથી માલુમ પડે છે કે આ સ્થળા જૈનશ્રમણોના કેન્દ્ર હતા.

ઈસ્વીસનની પંદરમી સદી સુધી જૈન ધર્મ તામિલ લાેકાના સાહિત્ય અને સંસ્કૃતિ ઉપર ઘેરી અસર કરી હતાે. ઇસ્વીસનના પ્રારંભકાળમાં પણ તામિલ દેશના સાહિત્ય ઉપર જૈનાના પ્રભાવ સ્પષ્ટ છે. જૈનાના આશ્રયે તામિલમાં શિષ્ટસાહિત્ય વિકાસ પામ્યું. પ્રાચીન પાંચ મહાકાવ્યામાંથી ત્રણ કૃતિઓ જૈનાનો છે. જૈનધર્મના પરિચય

સીલપ્પદિકારમાં ખીજી સદીઃ બલયાપદિ અને ચિન્તામણિ–દસમીસદી–જૈનકૃતિઓ છે ખીજા કાવ્યામાં નીલકેશા, ખૃહત્કથા, યશાધરકાવ્ય, નાગકુમાર કાવ્ય, શ્રીપુરાણુ વગેરેના નામા ગણાવી શકાય.

તામીલ કાવ્ય કુરલ અનુસાર મૈલાપુર તથા મહાળલિપુરમાં જૈનાની વસ્તી હતી. બીજી સદીમાં મદુરા જૈનધર્મનું મુખ્ય કેન્દ્ર હતું. સમન્તભદ્રના આ નગરી સાથેના સંબંધ સુવિદિત છે. પાંચમી સદીમાં વજનન્દીએ અહીં દ્રાવિડ સંઘની સ્થાપના કરી. કાંચી પ્રદેશના કેટલાયે પલ્લવ રાજાઓ જૈન હતા: ચાથીથી આઠમી સદી સુધી: સાતમી સદીમાં હ્યુએનસંગે કાંચીને જૈનાનું સુંદર કેન્દ્ર ગણાવ્યું છે, સાલમી-આઠમી સદીના જૈન શિલાલેખ આરકાટ પાસેની પાંચ પાંડવ મલય નામની પહાડી પરથી મળ્યો છે.

પાંચમી સદી પછી કલબ્ર રાજ્યોના અધિકાર પાંડય, ચાલ અને ચેર રાજ્યા ઉપર હતા. જૈના માટેના આ ઉત્તમ સમય હતા કારણ કે કલબ્ર રાજ્યાએ જૈનધર્મ અપનાવેલા હતા. પાંચમીથા સાતમી સદી સુધી જૈનાના રાજનીતિ ઉપર ઘણા પ્રભાવ હતા. મહાન તાર્કિક અકલ કાચાર્ય આઠમી સદીમાં થઇ ગયા. ત્યારળાદ વૈષ્ણુવ મતાના પ્રચારથી જૈનધર્મની અવનતા શરૂ થઇ. સાતમી સદીના પલ્લવરાજા મહેન્દ્રવર્મા જૈન હતા પણ પાછળથા તે શૈવ થઇ ગયા. પાંડચ રાજા સુન્દરચૂસ્ત જૈન હતા પરંતુ તેની રાણા અને મંત્રી શૈવ હતા તેથા તથા શૈવ ભક્તકવિ સંબંદરના પ્રભાવથા તે શૈવ થઇ ગયા. શૈવાને કારણે સાતમીન્આઠમી સદીમાં જૈનધર્મને માટા ધક્કો લાગ્યો.

આઠમાં સદીથા વૈષ્ણુવ અલ્વરાએ પણ જૈનાના જળરજસ્ત વિરાધ કરવાના શરૂ કર્યો હતા છતાંપણ ૮મીથા ૧૨માં સદી સુધીના રાજાએએ નિષ્પક્ષ ભાવથા જૈના તરફ સહાનુભૂતિ દાખની હતી. સિત્તન્નવાસલમાં આઠમી–નવમો સદીના જૈન શિલાલેખ તામિલ ભાષામાં છે. નવમી સદીના ત્રાવણુંકારના તિરૂચ્છાનુંદુ મલે બ્રમણોના પર્વં ત તરીકે જાણીતા હતા. દસમી–અગિયારમી સદીમાં ચાલ અને પાંડય દેશામાં સર્વંત્ર જૈન લાક વિદ્યમાન હતા. તેરમી સદીમાં ઉત્તર આરકાટમાં જૈનાના અસ્તિત્વના પ્રમાણ મળે છે. તિરૂમલે સ્થાનના દસમી–અગિયારમી અને ચૌદમી સદી સુધીના શિલાલેખાથી માલુમ પડે છે કે તે આ સમયનું જૈન કેન્દ્ર હતું. પંદરમી–સાળમી સદીના સૌથી માટા કાશકાર મંડલપુરૂષ થઈ ગયા તેમણે નિઘંટૂ ચૂડામણિની રચના કરી હતી.

નન્દ રાજાઓના સમયમાં કલિંગ-ઉડીસામાં જૈનાના ઘણા પ્રચાર થયા હતા. ખારવેલના સમયમાં અર્થાત્ ઇ. સ. બીજ સદીમાં જાલમીને બહુ પ્રાત્સાહન મહ્યુ

48

કારણ કે રાજ ખારવેલ પાતે જૈન હતા. અહીંની ઉદયગિર—ખંડગિરિની ગુફાઓમાં દસમી સદી સુધીના જૈન શિલાલેખ મળે છે. સાતમી સદીમાં શુએનસંગ કલિંગદેશને જૈનોના ગઢ કહ્યો છે. ત્યાર વ્યાદ સાળમી સદીમાં ત્યાંના રાજા પ્રતાપ રુદ્દેવ જૈનધર્મમાં સહિષ્ણુ હતા તેવા ઉલ્લેખ છે. સમ્રાટ સંપ્રતિએ આંધ્રપ્રદેશમાં જૈનધર્મ ફેલાવ્યા તેવા ઉલ્લેખ જૈન સાહિત્યમાં મળે છે. ઇસ્વીસનની બીજી સદીમાં કુડાપામાં સિંહનંદિને ખે રાજકુમાર મળ્યા હતા. જેઓએ કર્ણાટકના ગંગવંશની સ્થાપના કરી હતી. તેથી આ સમયે આ પ્રદેશમાં જૈનધર્મ પ્રચારમાં ઘણા હશે. કાલકાચાર્યની કથા પ્રમાણે રાજા સાતવાહનને જૈનધર્મ પ્રત્યે સહાનુભૂતિ હતી તેવા નિર્દેશ મળે છે. પૂર્વી ચાલુકચોએ સાતમી સદીમાં આ પ્રદેશમાં જૈનધર્મની પ્રગતિમાં ફાળા આપ્યા. આ વખતે વિજયનગરની પાસે રામતીર્થ જૈનાનું કેન્દ્ર વન્યું હતું. આંધ્રની કામટી નામની એક સમૃદ્ધ વિણક જાતિ હતી. તે મૈસુરમાં આવી અને ગામટેશ્વરના ભક્ત હોવાને કારણે ગામટીમાંથી કામટી કહેવાયા. આંધ્રમાં જૈન સાહિત્ય વ્યાવર મળતું નથી. એમ લાગે છે કે તેના નાશ થઇ ગયા હશે. જૂનામાં જૂનું તેલુગુ મહાભારતમાં કવિ ન-નયભટ્ટે પાતાના પૂર્વ લેખકાના નામના ઉલ્લેખ કર્યા નથી કારણ કે તેના પહેલાંના કવિઓ જૈન હતા.

કર્ણાટકમાં સમ્રાટ ચંદ્રગુપ્તે સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કર્યું હતું. આ સમયે જૈનધર્મના પ્રવેશ આ પ્રદેશમાં થઈ ગયા હતા. ઈ. સની બીજ સદીથી તેરમી સદી સુધી જૈનધર્મ કર્ણાટકના મુખ્ય ધર્મ રહ્યો. ત્યાંનું લાકજીવન, સાહિત્ય, સંસ્કૃતિ, કલા અને દર્શન ઉપર આ ધર્મના જે પ્રભાવ છે તે અદ્વિતીય છે. ત્યાંના રાજા-મહારાજાઓ, સામન્ત શ્રેષ્ઠિ તથા સામાન્ય પ્રજામાં પણ જૈનધર્મ પ્રચલિત હોવાના પ્રમાણ મળે છે. તામિલ ભાષા અને સાહિત્યના ઉદ્ધાર અને વિકાસમાં જૈનાએ જે પ્રદાન કર્યું તેનાથી અધિક કન્નડભાષા અને સાહિત્યના વિકાસમાં જૈનાએ ફાળા આપ્યા છે. આ સાહિત્યના દરેક વિભાગ જેવાં કે આગમ, પુરાણ, સિદ્ધાંત, કાવ્ય, છન્દશાસ્ત્ર, વ્યાકરણ, નીતિશાસ્ત્ર, ભૂગાળ, ગણિત, સંગીત વગેરમાં જૈનાએ ફાળા આપેલી છે. જૈનકન્નડ સાહિત્યના શૈલીના પ્રભાવ આંધ્ર દેશ ઉપર પડયો છે.

બીજ સદીમાં ગંગવંશની સ્થાપના કરવામાં જૈન આચાર્ય સિંહનદી મુખ્ય હતા. માધવ કાનગુણિવર્મા આ વંશના આદિ સ્થાપક હતા. શિવમાર, શ્રીપુર્ષ, મારસિંહ વગેરે નરેશોએ અનેક જૈનમંદિર બનાવરાવ્યા છે. મુનિઓને દાન આપ્યા છે. મારસિંહે–દસમી સદી–જૈન સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કર્યું. રાયમલ્લ–ચતુર્થ—ના મંત્રી ચામુન્ડરાયે ગામટેશ્વરની જે વિશાલ અને અદ્દસ્ત મૂર્તિ બનાવ-રાવી છે તે પાતાની કલા માટે જગવિખ્યાત છે.

કદ'મામાં ધ્રાહ્મણધર્મ પ્રચલિત હતા પણ કેટલાંક જૈનધર્મા રાજ હતા. પાંચમી સદીના શ્રીવિજય, શિવમૃત્રેશ વર્મા અને શ્રીમૃત્રેશ મારફત જૈનાના શ્વેતાંખર, નિર્મન્ય, યાપનીય અને કૂર્યક વગેરે સંઘાને અલગ ભૂમિદાન કરાયાના શિલાલેખ પ્રાપ્ત થાય છે. આ રીતે આ પ્રદેશમાં ચાથીથી છઠ્ઠી સદી સુધી જૈનધર્મ લાેકપ્રિય રહ્યો અને રાજ્યનું સન્માન પણ પામ્યાે.

સાતમી સદીથી રાષ્ટ્રકુટાના પ્રારંભ થયા. આ વંશ સાથે જૈનાને ઘનિષ્ટ સંભધ હતા. અમાધવર્ષ પહેલાના ગુર જિનસેન હતા તેમણે આદિપુરાણ રચ્યું છે. તેમની પ્રશ્નોત્તરરત્નમાલિકાથી પ્રતીતિ થાય છે કે તેમણે રાજ્યના ત્યાગ કરીને જૈન દીક્ષા લીધી હતી. રાષ્ટ્રકૂટાની રાજધાની માન્યખેટ જૈનાનું કેન્દ્ર હતું કારણ ેકે આ વંશના રાજાઓને જૈનધર્મ પ્રત્યે વિશિષ્ટ પ્રેમ હતા. આ વંશના છેલ્લા રાજ્ત ઇન્દ્ર ચાથાએ શ્રવણ**બેલગાલામાં ભ**દ્રભા**હુની જેમ સમાધિમરણ લીધુ** હતું. રાષ્ટ્રકૃટા પછી પશ્ચિમી ચાલુકયોના કર્ણાટક પર અધિકાર થયો. તે પહેલાં પણ ચાલુકથોના જૈનધર્મ પ્રત્યે પ્રેમ હતા. ખાદામી અને ઐહાલની જૈન ગુકાઓની રચના આ સમયમાં થઇ હતી. પશ્ચિમી ચાલુકચવ'શના સંસ્થાપક તૈલપ બીજો– દશમી સદી-ચૂસ્ત જૈનધર્મા હતા. અગિયારમી સદીમાં પણ જૈનાને અનેક દાન મળતા હતા. વાદિરાજનું પાર્શ્વનાથ-ચરિત આ સમયતું છે. શ્રીધરાચાર્યની જ્યાતિવિષયક કૃતિ કન્નડમાં સૌથી જૂની રચના છે. જે સામેશ્વરના પહેલાના સમયમાં રચાઇ હતી. આ વંશના અન્ય રાજાઓએ પણ જૈનધર્મની ઉન્નતિને માટે સહાયતા કરી હતી. આ રીતે આ રાજવંશ જૈનધર્મના સંરક્ષક હતા અને સાહિત્યસર્જનમાં પણ તેણે ઘણું પ્રોત્સાહન આપ્યું હતું. જૈન મંદિરા અને સંસ્થાએ દાનનાં સ્ત્રોતથી સમૃદ્ધ થયા. હાયશલા રાજવંશને અગિયારમી સદીમાં સ્થાપવાનું શ્રીય એક જૈન મુનિને મળે છે. મુનિવર્ધ માનદેવના પ્રસાવ વિનયાદિત્યના શાસન પર ઘણા હતા. અનેક રાજાઓની મારકૃત જૈન સંસ્થાઓને સતત સહાયતા મળતી રહી છે. કેટલાંયે રાજાઓના ગુરૂ જૈનાચાર્ય હતા. ખારમી સદીના નરેશ વિષ્ણવર્ધન પ્રથમ જૈન હતા અને પછા રામાનુજાયાર્ધના પ્રભાવથી ખેંચાઇને વિષ્ણુધમ ના સ્વીકાર કર્યો. આ સમયથી વિષ્ણુધમ પ્રત્યે આદર વધવા લાગ્યો છતાં પણ તેના શિલાલેખામાંથી તેના જૈનધર્મ પ્રત્યેના પ્રેમ દેખાઇ આવે છે. તેની રાણી શાંતલદેવીએ તા આજન્મ જૈનધર્મનું પાલન કર્યું હતું. વિષ્ણુવર્ધનના કેટલાંયે સેનાપતિ અને મંત્રીઓ જૈનધર્મના ઉદ્ઘારક હતા. આ સંબ'ધમાં ગંગરાજ, તેની પત્ની લક્ષ્મીમતી, બાેપ્પ, ભરતેશ્વર વગેરે ઉલ્લેખનીય છે. ત્યાર બાદ નરસિંહ પ્રથમ, વીર ખલ્લાેલ, નરસિંહ તૃતાય તથા અનેક રાજાઓએ જૈનમ દિર

ખંધાવ્યા, દાન આપ્યું તથા જૈનધર્મને સમૃદ્ધ ખનાવ્યો. આ રીતે ખારમી–તેરમી સદી સુધી જૈન ધર્મ સારી રીતે પ્રચારમાં હતો. નરસિંહ પહેલાના ચાર સેનાનાયક તથા બે મંત્રી અને વીરખલ્લાળના શાસનના કેટલાંયે જૈનમંત્રી અને સેનાનાયક જૈન હતા.

વિજયનગરની સ્થાપના ચૌદમી સદીમાં થઈ. આ સમયે જૈનધર્મ અસ્વસ્થ અવસ્થામાં હતો. પરંતુ સહનશીલતા અને ધર્મ નિરપેક્ષતાની ઉદારનીતિ ત્યાંના રાજ્યોએ અપનાવી હતી તેથી જૈનધર્મને ઘણી રાહત મળી. બુક્કરાય જૈનોના શરણદાતા હતા. સેનાનાયક ઈરૂગપ્પ જૈન હતા તેને કારણે જૈનધર્મને ચૌદમી— પંદરમો સદી દરમ્યાન પ્રોત્સાહન મળ્યું. શ્રવણખેલગાલા, ખેલુર, હલેખીંડ વગેરે સ્થાનામાંના ખીજા ધર્માવલ ખીઓએ જૈના સાથે મિત્રતા વધારી. પંદરમો સદીના દેવરાવ પહેલા તથા ખીજાએ જૈનોને સહાયતા આપી હતી. વિજયનગરની મુખ્ય રાજધાનીમાં જૈનોનું મૂળ દઢ ન હતું પરંતુ જિલ્લાના નાના નાના ગામોમાં જૈનધર્મનું પાષણ અને આશ્રય સારી રીતે થતા હતા. ચૌદમીથી સત્તરમી સદી સુધી સંગીતપુર, ગેરસાપ્પે, કારકલ વગેરે જૈનોના સુંદર કેન્દ્રો હતા. ખેલારી, કુડાપ્પા, કાર્ય ખૂર વગેરે જિલ્લાઓમાં તથા કાલ્હાપુર, ચામરાજનગર, રાયદુર્ગ, કનકગિરિ વગેરમાં જૈનોની અસર ઘણી હતી. ખારમીથી સાળમો સદી સુધી શૃંગીરામાં અને ૧૪ મીથી ૧૯ મી સદી સુધી ખેલુરમાં જૈનધર્મનું રક્ષણ કરવામાં આવ્યું.

પ્રારંભકાળથી મખ્યયુગ સુધી જૈનધર્મ પૂર્વ દેશથી દક્ષિણ અને પશ્ચિમ તરફ ઉત્તરાત્તર વિકાસ પામતા રહ્યો. દક્ષિણમાં તા તેના સુવર્ણયુગ હતા. તે વખતે જૈનાની સંખ્યા બોજ ધર્મીઓ કરતાં અધિક હતી. પરંતુ જ્યારે હિંદુધર્મ ત્યાં પ્રવેશ કર્યો ત્યારથી જૈનધર્મની અવનતિ થઇ અને જૈનધર્મીઓની સંખ્યા ખૂબ ઓછી થઈ ગઈ. પહેલાના શાસનપ્રેમ, ઉદારવૃત્તિ અને નિઃસ્વાર્થ સેવા આજકાલ તા ક્ષીણ થઈ ગયા છે. સામાન્ય પ્રજાની અનુકૂળતા પ્રમાણે ધર્મની ગતિશીલતા ચાલે છે હવે ગતિ એ જ જીવન છે. એક બાજુ ડીણી ડીણી બાબતામાં ઊંડા ઉતરતા જઈએ છીએ. બીજી તરફ મહત્ત્વની બાબત પ્રત્યે ઉદાસીનવૃત્તિ કેળવતા જઈએ છીએ. ગૃહસ્થધર્મ ઉપર સાધુધર્મના પ્રભાવ પડયો છે જ્યારે સાધુધર્મમાં ગૃહસ્થના કાર્યો પ્રવેશ્યા છે.

# જૈનમૂર્તિ<sup>ર</sup>એાના ઉક્**ભ**વ

ભારતમાં ખાનગી ઘરામાં અને જાહેર સ્થળામાં મૂર્તિ નું સ્થાપન કરવાના રિવાજ ઘણા વખતથી માન પામેલો હતા. મૂર્તિ ના રિવાજને જૈન અને બૌદ્ધધર્મ પણ સારી રીતે અપનાવ્યા અને તેઓએ પાતાની આગવી પદ્ધતિ પ્રમાણે અસંખ્ય મૂર્તિઓ કરી. આ મૂર્તિઓ શાસ્ત્રીય અને પૌરાણિક ખ્યાલા પ્રમાણે થવા લાગી. જૈનામાં તીર્થ કરાની મૃતિઓ થઇ. આ મૃતિ માટેના મુખ્ય હેત એ હતા કે તેઓ અનુયાયીઓને તેનું સ્મરણ કરાવે છે કે તીર્થ કરોએ કેવાં કેવાં કપરાં સંજોગામાંથી પસાર થઈને કેવળત્તાન પ્રાપ્ત કર્યું. તીર્થ કરનું જીવન તેઓને માટે પણ પ્રેરણાદાયક ખને છે. આ બધી મૂર્તિઓ કે પ્રતીક પૂજાને પણ લાગુ પડે છે. જિના તેમની પાછળ જે અસર મૂકતા ગયા તે તેમના મૃત્યુ પછી લાંખા વખતે તેમના ભક્તોને તેમના ઉપદેશકાની ભવ્ય યાદગીરી જાળવી રાખવા માટે તેઓની મૂર્તિઓને તેઓના જીવન સાથે સંકળાયેલા પવિત્ર સ્થળાએ મુકવાનું ઉચિત લાગ્યું. તેઓને લગતું જે સાહિત્ય મળે છે તેમાંથી પણ આ બાબતની માહિતી મળે છે. જેકાંબી લખે છે કે ''જિનાના જીવના જીવનકથાએ લખવા માટે નહતા પ્રણ તેમનાં જીવના જાહેર પ્રજાને માટે ઉપયોગમાં લેવાતા. જ્યારે તીર્થ કરાની મૃતિ એ મ દિરમાં પુજાય છે તે વખતે જે સ્તાત્રો ખાલવામાં આવે છે તેને કલ્યાણક, માંગલિક, મહત્ત્વના ગણવામાં આવે છે. આ કલ્યાણકાની સાથે જિનાના જીવના મુખ્યત્વે સંકળાયેલા હોય છે. આ હક્ષીકત ખતાવે છે કે તીર્થ કરોના પૂજનમાં કલ્યાણક ખતાવવાના રિવાજ ઘણા જૂના છે. આ સિવાય ખીજી કાઈપણ રીતે આવા નિરસ વિષયને કલ્પસત્રમાં જે વિસ્તારથી વર્ણાવાયા છે તેને માટે લેખક લાભાયા ન હાય! જૈનમૂર્તિઓમાં તીર્થ કરા ઉપરાંત દેવદેવીઓની પણ મૂર્તિઓ થવા લાગી. તેમાં યક્ષા અને યક્ષિણીઓની પ્રતિમાંઓ ધ્યાન ખેંચે છે. પ્રત્યેક તીર્થ કરને એક યક્ષ અને એક યક્ષિણી હાય છે: જેમકે આદિતીર્થ કર ઋષભનાયની યક્ષિણીનું નામ ચર્ફેશ્વરી છે જૈનધર્મમાં યક્ષા અને યક્ષિણીઓને જિન ભગવાનના અનુચરા તરીકે એાળખવામાં આવે છે. આ ધર્મના ધાર્મિક શ્રંથોને આધારે એમ કહેવામાં આવે છે કે તેઓની નિમણું ક તીર્થ કરોની સેવા કરવા ઇંદ્રોએ કરી છે. આથી જ તીર્થ કરાના પરિકરામાં જમણી બાજુ યક્ષ અને ડાખી બાજુ શાસનદેવી મૂકવામાં આવે છે. તીર્થ કરાના અનુચરા સિવાય ખીજા કેટલાંક યક્ષાના ઉલ્લેખા જૈનધર્મ• શાસ્ત્રામાંથી મળે છે. તેમાં મણિલદ્ર મુખ્ય હાઈ તેને યક્ષેન્દ્ર તરીકે સંખાધવામાં આવે છે. તીર્થ કરાની મૂર્તિઓ ઉપરાંત યક્ષા, યક્ષિણીઓ, શ્રુતદેવી, વિદ્યાદેવીએ વગેરે ખીજા કેટલાંક દેવદેવીઓની નાંધા અન્યત્ર રજૂ કરવામાં આવી છે. ખીજા પણ ગૌણ દેવદેવાઓ છે કે જેનું સ્થાન જૈનમૂર્તિ વિધાનમાં મહત્ત્વનું નથી. આવાં ગૌણ દેવદેવીઓના ઝીણવટભર્યા અભ્યાસમાંથા જણાશે કે ધ્યાક્ષણધર્મના કેટલાંયે દેવતાઓને જૈનધર્મના દેવલ દમાં સરળતાથી અપનાવેલા છે. કદાચ આવી રીતે મીજાં દેવદેવીઓને સ્વીકારવાની જરૂરિયાત Bસી થઇ હશે. આવા દેવામાં નવગ્રહો. દશદિક્પાલા, ગણેશ, લક્ષ્મી, શ્રી, માતૃકાએા, કુખેર વગેરે કેટલાંક હિંદુ દેવાને પણ સ્થાન મળ્યું છે. માનવમન હંમેશ સ્વરૂપામાંથી આદર્શ શાધે છે. માંગલિક, સમૃદ્ધિ, ધન, રાજવભાવ વગેરેના વિચારાને શિલ્પીઓએ પાતાની કલામાં ગણેશ, શ્રી કુખેર, ઇન્દ્ર, વગેરેની મૂર્તિઓમાં છૂટથી રજૂ કર્યા છે.

ધ્રાહ્મણ ધર્મની લાંભી ચાલી આવતી પ્રણાલી અને તેઓના દેવાની સારી રીતે સ્થિર થયેલી મૂર્તિ ઓએ જૈનાને સીધી અસર કરી અને તેજ પ્રમાણે ભૌદ્ધધર્મ પણ અસરમાંથી મુક્ત ન હતા. તેઓએ પ્રચલિત રિવાજને અવગણીને તેમની પૂજામાં ઘણી મૂર્તિઓને સ્વીકારી અને તે મૂર્તિઓને તેમના સ'તાની કથાઓ સાથે સાંકળી લેવામાં આવી.

# જૈનમ'દિરમાં પૂજા :

જૈત પૂજાના આખા ભાગ મંદિરામાં થાય છે. આ રીતે તેમનું મંદિર ધર્મનું સંગ્રહસ્થાન જેવું બને છે. બ્રાહ્મણધર્મમાં મંદિરામાં અવારનવાર ભક્તો જાય, ભત્રાએ જાય છતાં પણ ધર્મના કેટલાંક આદેશા જેવાં કે ત્રિસ'ધ્યા, ગુરૂપ્રજા, શિવપૂજા, શ્રાહ્મ, તર્પાણ, વ્રતપૂજા, દેવીપૂજા, ખીજાં કેટલાંક યન્ના વગેરે વ્યક્તિઓ પાતપાતાના ઘરમાં આચરતા. આ રીતે જૈનધર્મ અને બ્રાહ્મણધર્મ વચ્ચે ઘણા માટા કરક છે. જૈના કેટલાંક અપવાદમાં પાતાના ધરમાં મૂર્તિ રાખે છે પરંતુ તેઓ પાતાની ખાનગી પુજામાં ખાસ પ્રકારની ધાર્મિક વિધિ કરતા નથી. મંદિરા જૈના માટે ખિસ્તી દેવળ જેવા છે ત્યાં પૂજારીઓ મૃતિની રાજિદી પૂજા કરે છે. ઉપરાંત ત્યાં ધાર્મિક પસ્તકા વગેરે રાખે છે. આરતી કરવાના વખતે ઘણાં સ્ત્રી-પુર્ષો ખાળકા ખૂબ શ્રદ્ધા અને ભક્તિયા હાજરી આપે છે. કેટલાંક પ્રસંગાએ મૃતિઓને શણગારવામાં આવે છે અને સમવસરણ કરવામાં આવે છે. બ્રહ્મચારીઓ, યતિઓ અને સૂરિયા શાસ્ત્રોમાંથી પાઠ (કથા) વાંચે છે. ખીજી કેટલીક બાખતામાં જૈનમ દિરમાંની પૂજા વ્યાદ્માણધર્મની પદ્ધતિ સાથે ગાઢ રીતે મળતી આવે છે. મૂર્તિઓની શાસ્ત્રીય પહિતાએ પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે છે જેમાં રાજનું પૂજન, વિધિપૂર્વ કનું પૂજન, સમયાચિત શાભાયાત્રા, સશાભન અને આરતિ કરવામાં આવે છે. પ્રાક્ષણધર્મની જેમ જૈન દેવાને ચાખા. પાણી અને નૈવેદ્ય ધરાવવામાં આવે છે તેમાં ઘંટાનાદ, નાખત, ચામર વગેરે હાય છે. કાઈ પણ પરદેશીને કહેવામાં ન આવે તા તે બાહ્મણ અને જૈન-ધર્મના મંદિરાની પૂજાના કરક સમજી ન શકે અર્થાત્ આ ખંને ધર્મના મંદિરાની પુજામાં ઘર્ણ સાસ્ય છે. જૈન મંદિરાની પૂજામાં દિગમ્ખર અને શ્વેતાસ્ખર સંપ્રદાય પ્રમાણે કેટલાક પાયાના અગત્યના મુદાએામાં કરક છે. જેમ કે દિગગ્યર ખૂખ પાણીયી મૃતિ ને સ્નાન કરાવે છે જ્યારે શ્વેતાસ્થર ખૂબ એાછું પાણી વાપરે છે. દિગસ્થરા

જૈનધર્મના પરિચય

તેમની મૂર્તિને રાત્રે સ્નાન કરાવે અને પૂજા પણ કરે, પરંતુ શ્વેતામ્બરા તેમના મંદિરામાં દીવા પણ ન કરે. રાત્રે સ્નાન, પૂજન કે દીવા કરવામાં કાઈપણ જાતના જંતુઓ મરી જાય તેને તેઓ મહાન પાપ ગણે છે. દિગમ્બરા તેમની મૂર્તિને પંચામૃતથી સ્નાન કરાવે છે પણ જૈન ધર્મના બીજાં સંપ્રદાયના તેમ નથી કરતા.

# જૈનદેવા અને દેવીઓના વર્ગા:

ધીરે ધીરે જૈન દેવતાઓની સંખ્યામાં વધારા થયા તેથા તેના વર્ગી કરણની જરૂરત હિલા થઈ. તેનાં કારણામાં એક તેઓના દેવવ દને વ્યવસ્થિત કરવા અને ખીજું કારણ પુરાહિત —પૂજરી—ને પૂજા માટે સગવડ કરી આપવા. દેવતાઓ પ્રત્યે અમુક દષ્ટિભિ દુઓથા જેવાતું તેને કારણે તેના જુદા જુદા વર્ગી કરણ કરવામાં આવ્યા છે. કેટલાક દેવ દેવીઓને શ્વેતામ્બરા પૂજે છે તેથા દિગમ્બરા આ દેવાને સ્વીકારતા નથી, તેવી જ રીતે દિગમ્બરાના દેવતાઓથી શ્વેતામ્બરા અજાણ જણાયા છે, તેવા જ રીતે ખંને સંપ્રદાયામાં અમુક નામામાં ભેદ જણાય છે. પ્રાચીન ધાર્મિક જૈન શ્રંથ આવાર દિનકરમાં દેવીઓ ત્રણ વિભાગમાં વહે યાયેલી જણાય છે:

- ૧. પ્રાસાદ દેવી અથવા જે મૂર્તિઓની સ્થાપના કરવામાં આવે છે તે.
- ર. કુલદેવી અથવા તંત્રની દેવીએ જેની અમુક મંત્રાદારા પૂજા કરી શકાય છે. આ મંત્રા ધર્મના ગુરૂઓ આપે છે.
- 3. સંપ્રદાય દેવીએ અથવા અમુકવર્ગની દેવીએ —લેખક આ દેવીએ ને જ્વ્યાસન પર બેઠેલી, ખેતરમાં, ગુકામાં સ્થાપન કરેલી અથવા ભવ્યમ દિરમાં દ્વાય તેમ વર્ષુ વવામાં આવે છે. તેનું પ્રતીક કાંતા જાતે જિત્પન્ન કરેલું અથવા માણ્સે ઊભું કરેલું જણાય છે.

સાંપ્રદાયિક દેવીઓમાં અંભા, સરસ્વતી, ત્રિપુરા, તારા વગેરે ગણાવી શકાય. કુલદેવીમાં ચંડી, કંઠેધરી, વ્યાધ્રરાજી વગેરે. આ વિભાગમાંથી ઘણી માટી યાદી દેવા અને દેવીઓની આપી શકાય. જૈનગ્રંથામાંથી કેટલાંક ઉલ્લેખા મળા આવે છે, તેમાંથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ઘણી તંત્રની દેવીઓએ જૈન દેવવ દમાં સ્થાન મેળવ્યું છે. આવી કેટલીક તંત્રની દેવીઓના નામ આ પ્રમાણે છે:

કંકાલી, કાલી, મહાકાલી, ચામુંડા, જ્વાલામુખી, કામાખ્યા, કપાલિની, ભદ્રકાલી, દુર્ગા, લલિતા, ગૌરી, સુમંગલા, રાહિણી, શલકતા, ત્રિપુરા, કુર્કુલ્લા, ચંદ્રાવતી, યમઘંટા, કાંતિમુખા વગેરે. આ ઉપરાંત તાંત્રિક દેવીઓના નામાં પણ જોવા મળે છે જેમકે મહેં ધરી, પ્રેતાક્ષી, શં ખિણી, કાલી, કાલરાત્રી, વૈતાલી, ભૂતડામરી, મહાકાલી, વિરપાક્ષી, ચંડી, વારાહી, કંકાલી, ભુવને ધરી, યમદૂતિ વગેરે. તેઓ ચતુઃ પછી યાગિનીઓ અથવા ચાસઠ યાગિણીઓના નામે આળખાય છે. જૈનધર્મના મૂર્તિ વિધાનમાં તાંત્રિક તત્ત્વાનું મહત્ત્વ શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય સ્વીકાર્યું છે. શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય મહાયાન બીહો જેવા છે જેઓએ સામ્ય અને પાતાની કલ્પનાથી પાતાની જુદી જ તાંત્રિક પદ્ધતિ વિકસાવી.

પ્રાચીન વર્ગી કરણ દેવાને પણ ચાર વિભાગમાં વહેંચી આપે છે જેમકે જ્યાતિષી, વિમાનવાસી, ભવનપતિ, અને વ્યન્તર. આ દરેક વિભાગના સ્વતંત્રદેવા ગણાવતાં જ્યાતિષી વિભાગમાં નવત્રહા, નક્ષત્રો તેમજ તારાઓના સમાવેશ કર્યા છે. આ ભવનવાસી વર્ગના છે તેઓના ખીજા દસ પેટા વિભાગ પાડી શકાય:

અસુર, નાગ, વિદ્યુત, સુપર્ણ, અગ્નિ, દ્વીપ, ઉદધિ, દિગ્વાત અને ધનિક અને કુમારાના વર્ગો અનુક્રમે રજૂ કર્યા છે. વ્યન્તરના આઢ પ્રકારા છે: પિશાચ, ભૂત, રાક્ષસ, યક્ષ, કિન્નરી, કિંપુરૂષ, મહેારગ, અને ગ'ધર્વોની નોંધ આપેલી છે. વૈમાનિક દેવા બે પ્રકારના છે:

૧. જેઓ કલ્પમાં જન્મ્યા હોય અને ૨. જેઓ કલ્પના ઉપરના સ્થાને જન્મ્યા હોય. કલ્પમાં જન્મેલાના દેવતાઓના ખાર વિભાગ પાડવામાં આવે છે. જેઓ કલ્પમાં રહેતા હોય તે ઉપરથી તેઓના નામ પાડવામાં આવેલાં છે: સુધર્મા, ઇશાન, સનત્કુમાર, મહેન્દ્ર, પ્રહ્મા, લાન્તક, શુક્ર અથવા મહાશુક્ર, સહસાર, આનત, પ્રાણુત, આરણુ અને અચ્યુત. અનુત્તરવિમાન એટલે પાંચ મુખ્ય સ્થાનકા તેમાં દરેક ઉપર જે દેવ આધિપત્ય ભાગવે છે તે ઇન્દ્ર કહેવાય છે. સ્થાનકા આ પ્રમાણે છે:

વિજય, વિજયન્ત, જયન્ત, અપરાજિત અને સર્વાર્થ સિદ્ધ. બીજાં દેવાના એક વર્ગ છે તે નવ વિધાનદેવા કહેવાય છે: જેમકે નેસર્પ, પાંકુક પિંગળ, સર્વ રતન, મહાપદ્મ, કાલ, મહાકાલ, માનવ અને શંખ. વીરદેવાને મહ્યુલદ, પૂર્ણ લદ્દ, કાપિલ અને પિંગળમાં નિર્દ પ્રકરી શકાય. આ લાંબી દેવાની યાદીમાંથી જેને મૂર્તિઓમાં રજૂ કરી શકાય છે તે નવ પ્રહાને જયોતિષી દેવા તરીકે ગહ્યુવામાં આવે છે. દિક્ષ્પાલા અથવા દિશાઓના દેવાને ભવનવાસી યક્ષા અથવા તીર્થ કરોના અનુચરામાં ગહ્યુવી શકાય છે. તેઓ વ્યન્તર દેવા તરીકે પણ જાણીતા છે. વિમાનવાસી દેવામાં ઇશાન અને ધ્રહ્મા છે. આ ઉપરાંત પણ બીજાં દેવતાએ છે જે ઉપરના કાઈ પણ વિભાગમાં સમાવી શકાય એમ નથી, છતાં જૈના

જૈત્ધર્મતા પશ્ચિય ર૧

તેઓને માન આપે છે અને તેઓની પૂજા કરે છે. દા. ત. સાળ શ્રુત અથવા વિદ્યાદેવીઓ, અષ્ટમાતૃકા, શ્રદ્ધાણી, મહેશ્વરી વગેરે. તીર્થ કરની માતાઓ મરદેવી, વિજયા વગેરે. ક્ષેત્રપાલ, ક્ષેરવા, શ્રી અથવા લક્ષ્મીદેવી, જો આપણે કુમારા અને દિક્પાલા વચ્ચે કાઈ સંબધ સાંકળા ન શકાએ, તા તેઓને વાસ્તુદેવા કહેવાય. તા આપણે ઉપર ચર્ચલા દેવાના કાઈપણ વિભાગમાં તેમના સમાવેશ થઈ ન શકે. તે ખાસ નેધવું જોઈએ કે આ દેવા અને દેવીઓમાંના માટા ભાગના શ્રાદ્મણુધર્મના દેવવું દમાંથી અપનાવેલ છે અને તેઓને જૈનોએ તીર્થ કરાના વફાદાર ટેક્દારા તરીકે ગણાવ્યા છે અને તેઓ પ્રત્યેના આદરને લીધે વિધિવિધાનના સાહિત્યમાં જણાવ્યા પ્રમાણે તેમની પુષ્કળ પૂજા કરવામાં આવે છે.

# જૈનમૂર્તિઓના મુખ્ય લક્ષણા :

કેટલીકવાર શિલ્પમાં જણાતી મૂર્તિઓ અમુક સંપ્રદાયને આધીન જણાય છે. ભારતમાં કલા મુખ્યત્વે તેના પ્રતીકથી જાણીતી છે તેમાં વિધિવિધાના અને કલાના સ્વરપાતું મિશ્રણ જણાય છે. કલાકારને શાસ્ત્રમાં જણાવેલા સૂચના પ્રમાણે ધાર્મિક જરૂરિયાત સંતાષવાનું હતું. આટલાથી તેની કરજ પૂરી થતી ન હતી કારણ તેને પાતાને પ્રતીકા અને સૌ દર્યાના સમેળ કરવાના હતા. સૌ દર્યમાં પણ ધર્મને જરૂરી વિવેક સાચવવાના હતા. આથી જ ભારતમાં મૂર્તિએામાં સાચી કલાની સાથાસાથ સંખ્યાળધ ગૃઢ પ્રતીકા માટાભાગ જોઈએ છે આ રીતે સાચી કલા અને તેના પ્રતીકા અસરકારક રીતે રજૂ કરે છે. ધર્મની સેવા કરવાનું મુખ્ય ખ્યેય આવી કલાનું હોય છે. કદરૂપી આકૃતિ ભક્તજનને આકર્ષતી નથી. તેને દશ્ય સ્વરૂપમાંથી અને તની તૃષ્ણા છુપાવવાની હોય છે. આથી જ કલાના તમામ પ્રાંથા સર્વાનુમતે જણાવે છે કે સ્વરૂપ સૌથી શ્રેષ્ઠ હોવું જોઈએ. મૂર્તિને ઘડનારા કુશળ વિચક્ષણ શિલ્પીએા હોવાને કારણે ગ્રાંચામાં આપેલા આદેશા પ્રમાણે સ્વરપ ઉત્તમ ઘડાવા લાગ્યું. છતાંપણ કેટલીકવાર સુંદર આકૃતિઓની સાથે બેડાળ આકૃતિઓ પણ મળવા લાગી તેનું કારણ અણઘડ શિલ્પી હાવાનું મનાય છે. શિલ્પના યું થામાં તે સંપૂર્ણ મૂર્તિ ઘડવાના સ્પષ્ટ નિયમા આપેલા છે જે કલાત્મક જણાયા છે. આથી સ્પષ્ટપણે સમન્નય છે કે મૃતિ વિધાનાના ગ્રંથા લખનારા મંદિરાના પૂજારીઓ નહેાતા અથવા ધર્મના પ્રચારકા પણ ન હતા પરંતુ કલાત્મક ેશિલ્પોનું શાસ્ત્રીય ત્રાન જાણનારા વિચક્ષણ કારીગરાે–શિલ્પીએા હતા. આ પ્રથમાંના પ્રતીકા અને મૂર્તિ વિધાન સાથેની વિચારણા કરવી જરૂરી છે. તેની પ્રાયોગિક પદ્ધતિના ખ્યાલ કરવાના નથી. જૈન મૂર્તિઓને ભારતની ખીજી મૃતિ ઓમાંથી કેવી રીતે ઓળખવી? તીર્થ કરાની મૃતિ ઓને તેમજ જૈનમૃતિ

વિધાનમાં ધર્મના આચાર્યોને પણ મહત્ત્વ આપવામાં આવ્યું છે. આથી જૈન મૃતિંઓના મુખ્ય લક્ષણોના વિચાર કરવા જરૂરી ખને છે. જૈન મૃતિંઓના ધ્યાન ખેંગે તેવા લક્ષણોમાં લાંખા લટકતા હાથ, પ્રતીક શ્રીવત્સ, પ્રશાંત સ્વરૂપ, તરૂણ અને નિર્વં એ આવી મૃતિંઓના ખીજ લક્ષણોમાં મુખ્ય નાયકની જમણી ખાજુએ યક્ષ અને ડાબી ખાજુએ યક્ષિણીના મૃતિં હોય છે. વળા અશાક વૃક્ષ કે બીજું કોઈ વૃક્ષ કે જેનો નીચે તીર્થ કરાને જ્ઞાન થયું હોય તે વૃક્ષ પણ કંડારવામાં આવે છે. વૃક્ષ આઠ પ્રતિહાર્યોમાં ગણાય છે. પ્રતિહાર્યો આ પ્રમાણે છે:

૧. દિવ્યત્વર, ૨. આસન, ૩. ત્રિછત્ર અને સિંહાસન, ૪. પ્રભામંડલ, ૫. દિવ્યધ્વિનિ, ૬. સ્ર્પુષ્પવૃષ્ટિ, ૭. ચામરયુગ્મ અને ૮. દેવદુદું ભિનાદ. આ ખધાં પ્રતીકા તીર્થ કરની મૂર્તિ ઓમાં જણાય છે. યક્ષ અને યક્ષિણી અથવા શાસનદેવતાઓ મૂર્તિની નીચેના ભાગમાં જણાય છે. યક્ષ અને યક્ષિણીની છૂટક મૂર્તિઓ ઓળખવા માટે જિનની નાની આકૃતિ કાંતા મૂર્તિના મસ્તક ઉપર અથવા મૂર્તિના આસન ઉપર કરવામાં આવે છે. દરેક તીર્થ કર તેના આસન નીચે કરેલા લાંબનથી ઓળખા શકાય છે. ઉપરાંત જૈન મૂર્તિઓમાં ખીજાં પણ ચિદ્ધો હોય છે. જેથી તે મૂર્તિઓ ખીજી મૂર્તિઓ કરતાં જુદી ૫ડે છે. જેમેક ૧. સ્વસ્તિક, ૨. દર્પણ, ૩. કુંભ, ૪. નૈત્રાસન, ૫. અને ૬. મીનયુગ્મ, ૭. પુષ્પમાળા અને ૮. પુસ્તક. સામાન્ય માનવી તીર્થ કરની બેઠેલી મૂર્તિને બુદ્ધની મૂર્તિ સમજવામાં ભૂલ કરી બેસે છે. અથી લાંબના જૈન મૂર્તિઓને ખરાબર ઓળખવામાં મદદરૂપ થાય છે, જિનોમાં ઋષભનાથ, નેમિનાથ અને મહાવીર સ્વામી પદ્માસનમાં ખેઠેલા હતા ત્યારે તેઓને મોદ્ધ મલ્યો પરંતુ બીજા તીર્થ કરીને તેઓ ઉર્ભલા કાયોન્ સર્ગાસનમાં હતા ત્યારે સિદ્ધિ પામ્યા હતા.

### પ્રતિમાદ્દાષ

શાસ્ત્રમાં કહેલા માનથી વધારે કે ઓછા માનથી પ્રતિમા કરવી નહિં, કેમકે તેમાં ઘણા દાષો થાય છે. તેનાથી કાર્યની સિદ્ધિ થતી નથી. જે શાસ્ત્રને ન જાણતો હોય તેવા અન્નાની શિલ્પીએ કરેલા કાર્યનો દોષ—યજમાન કામ કરાવનાર—ને લાગતા નથી, પરંતુ શિલ્પીને મહાલય ઉપજાવનાર એવા દેશ લાગે છે. ધાતુ કે લેખની પ્રતિમા જે અંગલંગ થઈ હોય તા તેને સુધારીને ક્રી સંસ્કારને યાગ્ય કરવામાં આવે છે. પરંતુ કાષ્ઠ કે પાષાણની મૂર્તિ જો અંગખંડિત થઈ હોય

५. आजानुलम्बबाहु श्रीवत्साङ्कः प्रशान्तमूर्तिश्च । दिग्वासास्तरुणा रूपवांश्च कार्योडह<sup>°</sup>तां देवः ॥ ४५ (वराखीमिडिरनुं णृखत्संखिता स्म. ५८)

જૈતધર્મના પરિચય

તો કરી સંસ્કારને યાગ્ય બનતા નથી. જો પ્રતિમા ૧. નખે ખંડિત થઇ હોય તો લેકનિંદાના લય ૨. આંગળીએ ખંડિત થઇ હોય તો દેશભંગ ૩. બાહુએ ખંડિત થઇ હોય તો દેશભંગ ૩. બાહુએ ખંડિત થઇ હોય તો કુળનાશ અને ૫. પગે ખંડિત થઇ હોય તો બુળનાશ અને ૫. પગે ખંડિત થઇ હોય તો લક્ષ્મીના નાશ થાય છે—આ રીતે ખંડિત પ્રતિમાના અશુભ કૃળ જાણવા. આસન—પીઠ ખંડિત પ્રતિમાથી પદમ્ચુત થાય. વાહન ખંડિત પ્રતિમાથી કરાવનારની વાહનસમૃદ્ધિના અને પરિકરાદિ પરિવાર ખંડિત થાય તો નાકરચાકરના નિશ્વયે કરી નાશ થાય છે. આ રીતે મૂર્તિઓ કરવામાં કલાનસીન્દર્યના પ્યાલ રાખવામાં આવે છે.

એક આંગળથી અગિયાર આંગળ સુધીની પ્રતિમા ગૃહસ્થે ઘરના વિષે પૂજવી ને શાસ્ત્રમાં આપેલા માપની પ્રતિમા પ્રાસાદ–દેવાલયમાં પૂજવી. પ્રતિમા કાષ્ઠની, લેપની કે પથ્થરની કે દાંતની કે ચિત્રની હાેઇ શકે. પ્રતિમા માનથી ન્યૂન કે અધિક હાેય કે પરિવાર રહિત હાેય તાે તે ગૃહસ્થના ઘરે પૂજવા યાેગ્ય નથી.

ભયાનક પ્રતિમા કર્તાના નાશ કરાવે છે. અધિક અંગવાળા પ્રતિમા શિલ્પીના સંહાર કરાવે છે. પાતળા પ્રતિમા લક્ષ્મીના નાશ કરાવે છે અને પાતળા પેટવાળા પ્રતિમા દુકાળ પડાવે છે. પ્રતિમાનું નાક વાંકું હોય તા તે દુઃખ-દાતા જાણવી. દ્વંકા નાકવાળા પ્રતિમા ગાત્રના ક્ષય કરે છે. નેત્ર વગરના પ્રતિમા આંખે અંધાપા લાવે છે. જાડી પ્રતિમા ઐશ્વર્યના નાશ કરે છે. હોન કટિવાળી આચાર્યને ઘાતક જાણવી. ડ્રેકી જ'ઘા-પગવાળી પ્રતિમા રાજ્યના પુત્ર અને મિત્રના વિનાશ કરે છે, હાથ અને પગહીન પ્રતિમા ધનધાન્યના નાશ કરે છે. ચપટી પ્રતિમાના પૂજનનું ફળ મળતું નથી વળી તે ખર્ચમાં ઉતારે છે. ઉંચામુખવાળી પ્રતિમા કલ્યના નાશ કરાવે, નીચા મુખવાળી પ્રતિમા ચિ'તા કરાવે છે. તીરછી નજરવાળી પ્રતિમા આપત્તિ લાવે છે. હેંચીનીચી પ્રતિમા દેશવટા કરાવે છે. અન્યાયથી પેદા કરેલા ધનથી પ્રતિમા ખનાવી હોય, અગર ખીજા કામને માટે લાવેલા પાષાણની પ્રતિમા કરાવી હાય અગર એાછાવત્તા અંગવાળી પ્રતિમા હાય તા આ સર્વ દેાષવાળી પ્રતિમાના કારણે પાતાના કુટું બ પરિવારના નાશ થાય છે. જે પ્રતિમાના નખકેશ, આભૂષણ, અસ્ત્રશસ્ત્રો કે વસ્ત્રો કે અલંકાર–આભૂષણા ખંડિત કે વાંકા હોય તા પણ તેના અંગના કારણે તે દેષિત ગણાતી નથી. તે મંગળમય જાણવી. તેવી પ્રતિમાના કરી સમુદ્ધાર કરી શાંતિપૌષ્ટિક કાર્યાથી કરી રથયાત્રાદિના ઉત્સવ ઉજવી તે પ્રતિમાને પૂજવી તે શુભ છે.

હપર જણાવ્યા સિવાય જે પ્રતિમાના અંગ, હપાંગ કે પ્રત્યંગ ખંડિત થયા હાય તાે તેનું વિસર્જન કરીને બીજ પ્રતિમાના વિધિપૂર્વક પ્રવેશ કરાવવાે કારણ કે ખંડિત, ખળેલી, શીર્લ્યુ વિશીર્લ્યુ કે કાર્ટલી પ્રતિમામાં મંત્ર-સંસ્કાર રહેતા નથી તેમજ દેવપક્ષું પશુ રહેલું નથી. જો પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા સા વર્ષ પહેલાં થઇ હાય અને તે કાઇ ઉત્તમ આચાર્ય કે મહાપુરૂષે સ્થાપિત કરેલી હાય તે બિ'બ પ્રતિમા અંગવ્યં એ હોય તા પશુ પૂજા કરવા યાગ્ય છે. તેની પૂજા નિષ્ફળ જતી નથી. જે જૂની પ્રતિમા પડવાથી-સામાન્ય-ખંડિત થઇ હાય તા તેના સમુદ્ધાર કરીને રથ-યાત્રાદિના ઉત્સવ કરીને ફરી પૂજા શરૂ કરવી.

### જૈનતીથ<sup>િ</sup>ધામા :

જૈનધર્મના પ્રચારકા—ઉપદેશકોના છવન સાથે સંકળાયેલા પ્રદેશા કે સ્થળાએ પવિત્ર સ્થાનકો કે તીર્થા ઊભા થયાં, અર્થાત્ તીર્થ કરોએ પાતાના તીર્થા ઊભા કર્યા. જૈન સાહિત્યમાં તેઓનાં નોંધવા યાગ્ય પ્રસંગા આ પ્રમાણે જાણીતા છે: ૧. ગર્ભ, ૨. જન્મ, ૩. તપ, ૪. જ્ઞાન, ૫. નિર્વાણ. આ પાંચ સમૂહ પાંચકલ્યાણને નામે ઓળખાય છે. આ ઉપરાંત પવિત્ર સ્થળા જેવાં કે સમુદ્રકિનારે અથવા કોઈ રમણીય સ્થળે જૈનમ દિરા ભાંધવાની મુક્ત પસંદગી આપવામાં આવી છે. પરિણામે જૈન મંદિરા સામાન્ય રીતે ભારતમાં સર્વત્ર જ્યાં જ્યાં જૈનોના સમૂહ છે ત્યાં ત્યાં દેખાય છે. રાજસ્થાનમાં આધુપહાડ ઉપર વિમળશાહ અને તેજપાલનાં મંદિરા તેમજદક્ષિણ બિહારમાં પારસનાથ પહાડ ઉપરના મંદિરો જૈન સ્થાપત્ય માટે આકર્ષ છે. ગ્વાલિયરના કિલ્લા જે ખડક ઉપર બંધાયા છે તેના ગુફાઓમાં પણ ઘણાં જૈન શિલ્પો છે. આ સિવાય જૈનાના બીજાં પવિત્ર સ્થળા આ પ્રમાણે છે: મથુરા, પાલિતાણા પાસે શત્રું જય; જૂનાગઢ પાસે ગિરનાર; ઇલારામાં ઇન્દ્ર અને જગનાથસભા ગુફાઓ; મધ્યભારતમાં ખજુરાહા, દેવગઢ, ગડ્ગ; ધારવાડમાં લકુંડી, શ્રાવણબેલગાલા. શ્રવણબેલગેલામાં ગામતેશ્વરનું ભવ્ય પૂતળું છે. બીજ જૈન ભવ્ય પ્રતિમાં ા દક્ષિણ કેનારામાં કર્કલ અને વૈનુરમાં છે.

લગભગ બધા તીર્થ કરોએ જીવનનું સમર્પણ અને કેવળજ્ઞાન પાતાના જન્મ સ્થાનકોમાં પ્રાપ્ત કર્યું હતું. પરંતુ ઋષભદેવે કેવળજ્ઞાન પરિમતાલમાં પ્રાપ્ત કર્યું, નેમિનાથે ગિરનાર ઉપર કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીરે પાવા અથવા પાવાપુરી (બિહારથી સાત માઈલ ઉપર) સ્થળે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. પાવાપુરી ઋજુપાલિકા નદીને કિનારે આવેલું છે. વીસતીર્થ કરોએ માેક્ષ સમેતશિખર અથવા પાર્શ્વ નાથગિરિ ઉપર મેળવ્યા પણ નેમિનાથે ગિરનાર ઉપર પ્રાપ્ત કર્યા. વાસપૂજ્યે પૂર્વ બિહારમાં ચંપાપુરીમાં, મહાવીરે પાવાપુરીમાં અને ઋષભે અધ્યાપદ અર્થાત્ એને ગુજરાતમાં સુવિખ્યાત શત્રું જય તરીકે આળખવામાં આવે છે ત્યાં માેક્ષ મેળવ્યા.

જૈનધર્મના પરિચય ૧૫

જૈનાએ ૮૪ મૂર્તિઓની જૈનધર્મના જુદા જુદા સ્થાનકોએ સ્થાપના કરી. દેવાની મૂર્તિઓની પ્રતિષ્ઠા કર્યા પ્રમાણના કેટલાક તીર્થો હવે જોઈએ : શત્ર જયમાં આદિનાથની મૃર્તિ'ની સ્થાપના વીરસ્વામીએ કરી, સુધૂકુંડમાં શાંતિનાથની મૂર્તિ' હતી, ઉજ્જૈનમાં નેમિનાથની પ્રતિમાની સ્થાપના થઈ તે જ પ્રમાણે ખીજી પ્રતિષ્ઠા ચ્યા પ્રમાણે થઈ: પાપામતમાં નેમીશ્વર, સાપારકમાં ઋષભદેવ, નગર મહાસ્થાનમાં નં દિવર્ધ ન (યુગાદિદેવ), દખ્ખણમાં ગામટદેવ અને શ્રીબાહુળલી. ઉત્તરભારતમાં કલિંગ **દે**શમાં ગામટ, શ્રીૠષભદેવ ખ**ંગારમાં, અાદિનાથની મૃતિ'ની પૃજા** ઉગ્રસેને કરી હતી. મહાનગરના ઉદ્દંડવિહારમાં આદિનાથની પ્રતિમા, તક્ષશીલામાં બાહુબલીએ ધર્મચક્ર ખનાવ્યું. તારણ અને અંગધિકા, અજિતનાથ, ચંદેરી વસ્તીમાં સંભવદેવ, સેગમતિ-ગ્રામમાં અભિનન્દનદેવ અને જેના પગમાંથી નદી નારદ ઉત્પન્ન થઇ. કૌશાસ્પીમાં પદ્મપ્રભ, મથુરામાં સુપાર્શ્વના સ્તૂપ મહાલક્ષ્મીએ બાંધ્યા, દશપુર (મ'દસાર)માં શાન્તિદેવી, પ્રભાસમાં જવાલામાલિનીની મૂર્તિ', નાસિકમાં ચંદ્રાવતી અને વારાણસોમાં ચંદ્રપ્રભ, કોયાદારમાં સુવિધિનાથની પ્રતિમા, પ્રયાગમાં શિતલનાથ વિધ્ય અને મલયગિરિમાં શ્રીયાંસનાથની પ્રતિમા. ચંપામાં વાસપુજય, કાંપિલમાં વિમલનાથ. દ્વારકામાં સમુદ્રકિનારે અનન્ત્રનાથ, અચાધ્યા પાસે રત્નવાહપુરમાં ધર્મનાથ, લંકામાં કિષ્કિન્ધામાં ત્રિક્ટ ટેકરી ઉપર શાન્તિનાય, પ્રયાગમાં કુંચનાથ અને અરનાથ, શ્રીપર્વાત ઉપર મલ્લિનાથ, ભૃગુપત્તનમાં મુનિસુવૃત, ફરીથી પ્રતિષ્ઠાન, અયોષ્યા, વિંધ્યાચલ, માણિક ચદંડકમાં મુનિસુવત, સૌર્ય પુર, પાટલીપુત્ર, મશુરા, દારકા, સિંહપુર, સ્તંભતીર્થમાં નેમિનાય. અજાગૃહમાં પાર્શ્વનાય. અહિચ્છત્રમાં કું થનાથ, નાગલોકમાં મહેન્દ્ર ટેકરી ઉપર કુકક્રુટેશ્વર, પાં**ર્યા**નાથની સહસ્ત્રકણા સાથે**ની** પ્રતિમા. શ્રીટેકરી ઉપર શ્રીમાલપત્તન, કુંત્રગ્રામ, ચંપા, વૈભારટેકરી ઉપર. કૈલાસમાં મહાવીરની મૂર્તિ, અષ્ટપદમાં ચાવીસ તીર્થ કરા અ**ને** સમ્મેત શિખર ઉપર વીસજિનની પ્રતિમાંઓ.

## મૂર્તિ<sup>૧</sup>પૂજાની પ્રાચીનતા :

રહિચ્સત જૈના પાતાના ધર્મને ઘણા પ્રાચીન ગણાવે છે. પરંતુ ઐતિ-હાસિક દસ્તાવેજો મહાવીરના સમયથી વધારે પ્રાચીન જણાતા નથી અથવા વધારે જૂના પાર્શ્વનાથના સમય સુધી મૂકા શકાય. જૈનધર્મના પ્રાચીન ઉપદેશકા કદાચ અતિહાસિક પુરુષો હાઈ શકે. પરંતુ તેઓની મહત્તા માત્ર પ્રાચીન જૈન સાહિત્યમાં જણાય છે કે તેઓ જીવ્યા અને તેમનું ચારિત્ર ધ્યાન ખેંચે તેવું હતું. પરંતુ પુરાતત્ત્વની દષ્ટિએ જૈનધર્મની પ્રાચીનતા ખતાવે તેવા કાઈ અવશેષો આપણને પ્રાપ્ત થયા નથી. અને તેઓના જીવનની છૂટક છૂટક માહિતી માત્ર છેલ્લા મે કે

ત્રણ તીર્થ કરાની મળે છે જેઓ અતિહાસિક યુગમાં થઇ ગયા. વળી સમય જૈન સાહિત્ય જે સ્વરૂપમાં છે તે સ્વરૂપ પણ મહાવીરના સમય અર્થાત્ ઈ.સ. પૂ. છઠ્ઠા સૈકાથી વધારે પ્રાચીન નથી. તા પછી જૈનધર્મમાં જૈન અનુશ્રુતિ અનુસાર મહાવીર સ્વામીની પ્રતિમા તેમની હયાતી દરમ્યાન ખનવા લાગી હતી. દીક્ષા લેતો પહેલાં તેઆ પાતાના મહેલમાં લગભગ એકાદ વર્ષ પહેલાંથી ધ્યાન ધરતા હતા ત્યારે તે અવસ્થાની ચંદન-કાષ્ઠની પ્રતિમા ખનાવવામાં આવેલી, તે પ્રતિમા સિંધુ–સૌવીરના રાજા ઉદયને પ્રાપ્ત કરી, તેની પાસેથી એ ઉજ્જૈનના રાજા પ્રદ્યોત પાતાના રાજ્યમાં લઈ ગયા. અને તેણે તે પ્રતિમાને વિદિશામાં પધરાવી. પ્રદ્યોતે એની કાષ્ઠ-પ્રતિકૃતિ સિ<sup>.</sup>ધુ–સૌવીરના વીતભય પત્તનમાં રાખેલી. આ પ્રતિમા નગરવિનાશક વ ટાળિયાના તાફાનમાં દટાઈ ગઈ. દ તકથા પ્રમાણે આ પ્રતિમાને ગુજરાતના સાલ કા રાજા કુમારપાળ વ્યહાર કઢાવી અગુહિલવાડ પાટગુમાં મંગાવીને પધરાવી. મહાવીર સ્વામીને દીક્ષા લેવાની ઘણી પ્રયળ ઇચ્છા હતી પરંતુ વડીલળ ધુના આગ્રહથી એક વર્ષ ગૃહસ્થાશ્રમમાં વધુ રહ્યા પણ તેએ સાધુ જેવું જીવન પ્રસુ-પરાયણ રાખતાં. આવી પ્રતિમા<sup>વ</sup> 'ઝવ'તસ્વામી' તરીકે એાળખાય છે. વિદિશા અને વીતભયપત્તનની જીવન્તસ્વામીની પ્રતિમાને લગતો કથા આવશ્યકચૂર્ણિ, નિશીથચૂર્ણિ અને વસુદેવહિંડીમાં આપેલી છે, જ્યારે અણહિલવાડ પાટણમાંની પ્રતિમાને લગતા વૃત્તાંત રાજ્ત કુમારપાલના સમકાલીન હેમચંદ્રાચાર્યે 'ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૂષચરિત' માં નિરપ્યાે છે. જીવન્તસ્વામીની પ્રતિમાને લગતી આ લાકકથા છઠ્ઠી-સાતમા સદીથી સાહિત્યમાં પ્રચલિત થઇ હતી એટલું જ નહિ, પણ આવી સાંસારિક અવસ્થાની ક્રિરીટ તથા આભૂષણાથી વિભૂષિત પ્રતિમાના નમૂના અકાટા (વડાદરા)ની ધાતુ-પ્રતિમાએમાં પ્રાપ્ત થયા છે. ડાૅ. ઉમાકાંત પ્રે. શાહ આ ધાતુપ્રતિમાને ઈ સ. ૪૦૦ થી ૫૦૦ના સમય જેટલી પ્રાચીન માને છે. ગુજરાતમાંથી મળતી જૈન પ્રતિમાંઓમાં આ એક અતિ પ્રાચીન મૂર્તિ શિલ્પ ગણાવી શકાય. મહાવીર સ્વામીના સમયની જીવન્તસ્વામીની કે તીર્થ કરની કાઈ પ્રતિમા મળી નથી. બૌદ્ધધર્મમાં વત્સદેશના સમકાલીન રાજા ઉદયને છુદ્ધની ચંદનકાષ્ઠ પ્રતિમા પધરાવી હોવાની કથા છે એ પણ આ પ્રકારની છે.

જૈન ધર્મ સંપ્રદાયનો અનુશ્રુતિ અનુસાર મહાવીર સ્વામી બોંતેર વર્ષની વચે ઈ.પૂ. પર૭માં કાલધર્મ પામ્યા હતા અને તે પહેલાં ત્રીસ વર્ષે (અર્થાત્ ઈ.પૂ. પપ૭માં) કેવલજ્ઞાન પામ્યા હતા. મહાવીર સ્વામીની પહેલાંના તીર્થ કર પાર્શ્વનાથ

૧. એક મત એવા છે કે જેમ બાધિસત્ત્વ હાય છે તેમ આને જિનસત્ત્વ કહી શકાય. અર્થાત્ જ્ઞાન મેળવ્યા પહેલાંની અવસ્થા.

મહાવીર સ્વામીની પહેલાં ૨૫૦ વર્ષ પર (અર્થાત્ છે. પૂ. ૭૭૭માં) કાલધર્મ પામેલા. પાર્શ્વ નાથની પહેલાંના તીર્થ કર નેમિનાથ શ્રીકૃષ્ણુ વાસુદેવના સમકાલીન હતા. એ અને એમની પહેલાંના ૨૧ તીર્થ કર લાખા વર્ષો પર થઇ ગયા એમ મનાય છે. આ સમયાંકનને ઇતિહાસના પ્રમાણનું સમર્થ ન સાંપડતું નથી. ભારતમાં સહુશી પ્રાચીન પ્રતિમાઓ હડપ્પાય સભ્યતા (ઈ. પૂ. ૨૪૦૦–૧૬૦૦)ના અવશેષામાં પ્રાપ્ત થઈ છે. એમાં હડપ્પામાં મળેલી નગ્ન ખંડિત પાષાણપ્રતિમા તીર્થ કરની હોવાનું અનુમાન થયું છે. વળી મોહે એ–દડાની એક મુદ્દામાં કંડારેલી લટકતા હાથ સાથે ઊભેલી આકૃતિ કાયોત્સર્ગમાં હોઈ એન હોવાની તેમજ ત્યાંની એક ખીજ મુદ્દામાં કંડારેલી પશુપતિ જેવી આકૃતિ ઋષભદેવ જેવા તીર્થ કરની હોવાની માનવા તરફ અમુક વિદ્દાનોનું મંતવ્ય છે. આવી આકૃતિઓ, રેખાકૃતિઓ કે પ્રતિમા એન તીર્થ કરીની હોવા વિશે માનવાના કાઈ પ્રતિતિકારક લક્ષણ તેમાં રહેલાં નથી.

શિલ્પકૃતિઓના ઉપલબ્ધ અવશેષોમાં તીર્થ કરની પ્રતિમાના સહુથી પ્રાચીન નમૂના મગધના પાટનગર પાટલિયુત્ર (પટના)ના વિસ્તારમાં આવેલ લાહાનીપુરમાં પ્રાપ્ત થયા છે. રેતિયા પથ્થરની એ ખંડિત પ્રતિમા મસ્તક તથા પગ વિનાની છે. તેના ખંને હાથના ઘણા ભાગ નષ્ટ થયા છે છતાં એ હાથ કાયાત્સર્ગ અવસ્થામાં હતા એ બાલા જેટલી સ્પષ્ટ નિશાનીઓ તેમાં રહેલી છે. આ પ્રતિમા ઉપરનું પાલિશ મીર્ય કાળ (ઈ. પૂ. ૩૨૨–૧૮૫) જેવું હાવાનું માલૂમ પડે છે. આ સ્થળેથી મળેલી ઈ. પૂ. પહેલી સદીની ખંડિત પ્રતિમાના હાથ કાયાત્સર્ગ અવસ્થામાં રહેલા પૂરેપુરા જળવાઈ રહ્યા છે. તીર્થ કરની પ્રતિમાનું સ્વરૂપ યક્ષની પ્રતિમા પરથી ઘડાયું એમ માનવામાં આવે છે.

મીર્ય રાજ્ય અશાકના પૌત્ર સંપ્રતિએ અનેક જિનાલય ભંધાવ્યાં એવા અનુશ્રુતિ છે, પરંતુ એમાંના કાઈ અવશેષ ઉપલબ્ધ નથી. કલિંગના રાજ્ય ખાર-વેલના હાથીગુંફા લેખમાં નંદરાજ્ય વડે અપહુત થયેલી જિનપ્રતિમાં પાછી મેળવ્યાના ઉલ્લેખ છે તે ઉપરથી જિનપ્રતિમાનું નિર્માણ મીર્યકાળ પહેલાંના નંદકાળમાં થયું હોવાનું ફ્લિત થાય છે.

મથુરાના પુરાવશેષોમાં ઇસ્વીસનની પહેલી સદીથી આયાગપટામાં તીર્થ કરાની આકૃતિઓ કંડારાઇ છે; ઉપરાંત કુષાણુકાલની અનેક પ્રતિમાઓ મળે છે. આ પ્રતિમાઓ સામાન્યતઃ નિર્વ સ્ત્ર હોય છે, તેમાં તીર્થ કરની છાતી પર શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ અને મુખની પાછળ પ્રલાચક હોય છે. તીર્થ કર પદ્માસનવાળીને હાથને યાગમુદ્રામાં રાખીને ધ્યાનમાં બેઠા હોય છે અથવા તા કાયોત્સર્ગ અવસ્થામાં તપ કરતા ઊભા હોય છે. તીર્થ કરની પ્રતિમામાં લાંછન ન હોવાથી પ્રતિમા કયા

તીર્થ કરની છે એ ઓળખવું મુશ્કેલ છે. પાજળનાં વાળનાં ઝુલફાંને લીધે ઋષલ-નાથની અને સર્પકૃણાના છત્રને લીધે પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા જ ઓળખી શકાય છે.

હવે ચાર બાજુ ચાર તીથ કરાની પ્રતિમા મૂકવાની પ્રથા પ્રચલિત થઈ. એને ચીમુખ પ્રતિમા કહેવાય છે. આ ચીમુખ પ્રતિમામાં ઋષભદેવ, નેમિનાય, પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરની પ્રતિમાએ વધુ લાકપ્રિય છે.

હિંમહારમાં મળેલી પ્રાક્-કુષાણુકાલથી ગુપ્તકાળ સુધીની તીર્થ કરોની ધાતુ-પ્રતિમાએ પણ મશુરાની પાષાણુપ્રતિમાએ જેવી છે, ચ'દ્રગુપ્ત ખીજાના સમય (ઈ. સ. ૩૭૬–૪૧૫)ની નેમિનાથની પ્રતિમાની પીઠિકા પર શ'ખનું લાંછન જણાય છે એવી રીતે ચંદ્રપ્રભની ધાતુપ્રતિમાની ટાચ ઉપર ચંદ્રનું લાંછન આપેલું છે.

ગુજરાતમાં અંકાટાની ધાતુપ્રતિમાંઓમાં પાંચની સદીની ઋષભદેવની પ્રતિમામાં તીર્થ કરને વસ્ત્ર પહેરાવેલું છે. શ્વેતાંબર પરંપરાની જિનપ્રતિમાના આ સહુધી પ્રાચીન ત્રાત નમૂના છે. છઠ્ઠી સદીની ધાતુપ્રતિમાઓમાં તીર્થ કરની જમણી ખાજુએ યક્ષ સર્વાનુભૂતિની અને ડાખી ખાજુએ યક્ષી અંભિકાના પ્રતિમા મૂકવાની પ્રથા પ્રચલિત થઈ. નવમી સદી સુધી ચાવીસે તર્થ કરોની પ્રતિમા સાથે આ યક્ષ-યક્ષીની જ પ્રતિમા મુકાતી. ચાવીસ તીર્થ કરાના જુદાં જુદાં ચાવીસ યક્ષ-યક્ષી નવમી સદીથી નજરે પડે છે.

જૈનધર્મમાં મૂર્તિ પૂજ કચારે શરૂ થઈ તે ચોક્કસ કહેવું મુશ્કેલ છે પરંતુ તેના વિશાળ સમય ખતાવવા અશકય નથી જો આપણું અભિલેખાના પુરાવા ઉપર આધાર રાખોએ તો સ્પષ્ટ રીતે કહી શકીએ કે શિશુનાગના સમયમાં અથવા નન્દ રાજાઓના સમયમાં અર્થાત્ કે મહાવીરના જન્મના કેટલાંક વર્ષો પછી મૂર્તિઓ હોવાનું સ્પષ્ટ થાય છે. રાજા ખારવેલના હાથીગું ફા લેખમાં (ઈ. સ. પૂ. ૧૬૧) શ્રી ઋષભદેવની પ્રતિમા પાછી મેળવીને કરી પ્રતિષ્ઠા કર્યાના ઉલ્લેખ છે. આ મૂર્તિ તે અગાઉ ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં લઇ જવાઇ હતી. જ્યારે મહાવીરના ઉન્નતિના કાળ હતા ત્યારે બ્રાહ્મણધર્મની કળા પૂરેપૂરી ખીલેલી હતી અને તેની મૂર્તિપૂજાનો ઇતિહાસ પણ ઘણા જૂના હતા. જૈનધર્મના પ્રચારકાએ આ પરિસ્થિતિના લાભ લઇને પાતાના ધર્મમાં પણ મૂર્તિ પૂજાની આવશ્યકતા ઉભી કરાવી. અર્થ-શાસ્ત્રના લેખક કોટિલ્ય જૈનદેવાની નોંધ કરે છે તેમાં જયન્ત, વજયન્ત, અપરાજિતા વગેરેના ઉલ્લેખ છે. આથી મૂર્તિઓની ઉત્પત્તિ ઈ. સ. પૂ. ચોથા સોકા જૂની તો ગણી શકાય એમ છે. "અંતગઢ દસાઓ" ગ્રંથમાં પણ મૂર્તિના ઉલ્લેખો છે

૭. જુઓ studies in Jaina Art by U. P. Shah, 1955 (P. 13)

જેમ કે તે જમાનામાં ભદિલ શહેરમાં પવિત્ર અને શ્રીમાંત એવા એક સદ્દગૃહસ્થ रहेता हता तेनी पत्नीनं नाम सुबसा हतुं. सुबसा ज्यारे भाणक हती त्यारे તેને એક ભવિષ્યવેતાએ કહ્યું કે તેને મૃત ખાળકા જન્મશે. આથી સુલસાએ ખાળપણથી પ્રભ્ર હરિનેગમેષિની પૂજા કરવાતું શરૂ કર્યું. તેણે હરિનેગમેષિની મૂર્તિ કરી અને રાજ સવારે તેને સ્નાન કરાવતી...આ સિવાયના ખીજા @લ્લેખા મૂર્તિ-વિષયક જૈનસાહિત્યમાંથી મળા આવે છે જેમ કે ઉપદેશકાની પૂજા જૈના અને ળોહો દેવની જેમ કરતા. જૈના અને બોહાએ દરેક તીર્થ કર અને તેનું વિમાન, મંદિરા અને મૂર્તિઓ વગેરે બનાવ્યા. મથુરામાંથી પુરાતત્ત્વીય અવશેષા પ્રાપ્ત થતાં એટલું સ્પષ્ટ થયું છે કે ઈ. સ. પૂ. ૬૦૦માં મૂર્તિઓ અને તેનાં મંદિરા થતાં હતાં. આયાગપટમાં લેખ કારેલા છે આ લેખની લિપિ કશાન રાજાઓએ વાપરેલી લિપિ જેવી છે અર્થાત તેના સમય ખીજા સૈકાના મનાય છે. મથુરાના અભિલેખા સ્પષ્ટ કરે છે કે દેવાની પૂજા વગેરે ઘણાં પ્રાચીન કાળથી પ્રચલિત હતા. ત્રેવીસમા જિન પાર્શ્વનાથના માનમાં સ્તૂપા ઉભા કરવામાં આવ્યા હતા. આ સ્તૂપા આશરે ઈ. સ. પ. સાતમા સૈકામાં ખધાયા હતા. મી. વિન્સેન્ટ સ્મિથ લખે છે કે મહાવીરનું નિર્વાણ ઈ. સ. પ. પર હમાં થયું હતું તે ખરાખર હોય તો તેને ગ્રાન થયાના સમય ઈ. સ. પૂ. ૫૫૦માં મૂકી શકાય. સ્તૂપના જિર્ણોદ્ધાર ૧૩૦૦ વર્ષ પછી અથવા ઈ. સ. ૭૫૦માં થયા. તેની મૂળરચના ઇંટાની પાર્શ્વનાથના સમયમાં થયેલી છે પરંતુ ક્ષેખને આધારે તે પ્રાચીન ઇમારત ઇ. સ. પૂ. ૬૦૦ની છે તેમ સ્પષ્ટ થાય છે.

## िक्नपरिक्ष्यः

સામાન્ય રીતે મૂર્તિને સ્થાપન કરવાની મુખ્ય પીઠિકા (સિંહાસન) બનાવવામાં આવે છે. તે પીઠ અને બેસવાનું આસન વગેરે સારા યે ભાગને પરિકર એવી સંત્રા આપવામાં આવે છે. આવાં પરિકરોમાં કેટલાંક સુંદર કલામય શિલ્પાવાળાં હોય છે જેને જોતાં કાઈ દૈવીકાર્ય હોય એવું માલૂમ પડે છે. શિલ્પગ્રંથામાં પરિકર માટે પણ ચાક્કસ નિયમા છે અને તે પ્રમાણે પ્રતિમાને અનુલક્ષીને પરિકરાની લંબાઇ પહાળાઇ બનાવવામાં આવે છે. તેમાં ગણતરી પ્રમાણેના ભાગ પાડતાં વિવિધ રૂપા અને ભાવા બનાવવામાં આવે છે. તેમાં કેવાં શિલ્પા બનાવવા તેની સમાલે ચના કરતાં શિલ્પશાસ્ત્રકાર કહે છે કે લ્યાપરિકરોમાં યક્ષ, યક્ષિણીઓ, સિંહ, મૃગની જોડલી, કાઉસગ્ય, છેડા ઉપર સ્તં બો, ઉપર તારણા, ગ્રાહ, ચામર અને કલશધારી અનુચરો, મગરનાં મુખા, માલાધરા, પ્રતિમાના માથા પાછળ પ્રભામંડલ,

૮. રૂપમંડન અ. ૧–૩૧

માથા ઉપર મૃણાલછત્ર (કમળદંડ સાથેનું છત્ર) તશાર્ણ દેવદું દુભિ વગાડનારા, ધર્મચક્ર, નવત્રહા, ત્રણછત્રો, અશાકવૃક્ષનાં પત્રો, કવચિત્ દિક્ષ્યાલા અને અત્રભાગે કેવલ ત્રાનમૃતિ વગેરે યથાકત બનાવવાં.

તીર્થ કરોની પ્રતિમાએ કરતાં, પરિકરાના કલાવિધાન માટે શિલ્પીને ઊંડા અલ્યાસ અને અનુભવ કેળવવા પડે છે કારણ તેના કલાશિલ્પમાં કેટલીયે વિવિધતાએ સુદ્ધિમળથી ઉપભવવાની હોય છે.

## પરિકરનુ' સ્વરૂપ :

હવે પરિકરની રચના વિસ્તારથી કેમ કરવી તે અ'ગ જોઈએ. જિનપ્રતિમાના લક્ષણમાં મુખ્યત્વે પદ્માસનમાં ખેઠેલી અને કાયોત્સર્ગમાં ઊભેલી એમ બે પ્રકારના સ્વરૂપ કહ્યા છે. અહીંત્ પ્રતિમાના વિશેષ લક્ષણમાં અબ્ટપ્રતિહાર્ય સાથે હોવાનું માનેલ છે. બાક્યની જિનપ્રતિમા સિદ્ધાવસ્થાની માનવાનું કહ્યું છે.

પદ્માસનમાં જિન પ્રતિમાનું સ્વરૂપ એક જ પ્રકારના પ્રમાણવાળું હોય છે. તેના ચિદ્ધ-લાંછન ઉપરથી તે ચોવીસમાંથી કયા પ્રભુજ છે તે જાણી શકાય છે. ઘણી પ્રાચીન પ્રતિમાઓને લાંછન હોતાં નથી તેવી જ રીતે પરિકર પણ બહુ જૂના મળતાં નથી પરંતુ કાઈ પરિકર ઉપર અશાકવૃક્ષની આકૃતિ કે તેની નીચે ધર્મ ચક્રવાળી પ્રાચીન પ્રતિમાઓ મળે છે.

પુરાતત્ત્વ પ્રમાણે કુશાન કાળની પ્રતિમાઓમાં લાંછન કે પરિકરના તદ્દન અભાવ છે. ગુપ્તકાળની કાઇ કાઇ પ્રતિમાઓ પર લાંછન, ધર્મ ચક્રની મુદ્રા અને ગાંધવેતિ સાહચર્ય મળે છે. પરિકર પદ્ધતિ પાછલા કાળની હોંય તેમ તેના ઉપલબ્ધ અવશેષા ઉપરથી જણાય છે. પહેલા તીર્થ કર આદિનાથ પ્રભુની કાઇ કાઇ પ્રાચીન મૃતિ ને ખબે વાળની લટા તેમજ તીર્થ કરની પ્રતિમાને ઉપવીતનું ચિદ્ધ પણ જોવામાં આવે છે.

સામાન્ય રીતે પરિકર બેઠેલી મૂર્તિના, ઉભેલી મૂર્તિના અને વિશેષ કરીને શયન પ્રતિમાના પરિકરોના પ્રકાર અલગ અલગ હોય છે. પરિકરની સાથાસાથ પ્રતિમા માટેનું સિંહાસન, બાહુયુગ્મ–કાઉસગ્ગ ઉપરના છત્રવટા અને તેમાં શંખ તથા દેવદું દુભિ વગાડનારાઓના પ્રમાણુ પ્રમાણે શિલ્પો કરવાં જરૂરી મનાયા છે.

સામાન્ય રીતે સુંદર પ્રતિમા જે વર્ણું –રંગની હોય તેના જ વર્ણું ના પાષાણુનું પરિકર કરવું જોઇએ. પ્રતિમા જે વર્ણુંની હોય તેથી બીજા વર્ણુંના પાષાણુનું

લ. અષ્ટમતિહાર્યમાં ૧. અશાકવૃક્ષ, ૨. સિંહાસન, ૩. ચામર, ૪. ભામ ડળ, ૫. દેવદુ દુભિ, ૧. દિવ્યધ્વનિ, ૭. સુરપુષ્પવૃષ્ટિ અને ૮. છત્ર કહ્યા છે.

પરિકર ખનાવવાથી સર્વંત્ર મહાદોષના ભય રહે છે. ધાતુ પ્રતિમાને ધાતુનું જ પરિકર હોવું જોઇએ પરંતુ રત્ન મરકતમણિ કે સ્કૃટિકાદિની પ્રતિમાના પરિકરમાં વિવર્ણતા થાય તા તેમાં દોષ લાગતા નથી.

સિંહાસનનું પ્રમાણ પ્રતિમાના કદના આધારે હોય છે. પ્રતિમાની પહાળાઈથી અધુ ' ઊંચુ' સિંહાસન–ગાદી કરવી અને પ્રતિમાની પહેાળાઇથી ગાદી દાેઢી લાંખી રાખવી તેની નીચે દશ ભાગનું પીઠ ઊંચું હોવું જોઈએ પીઠની નીચે માટી પટ્ટી અને તેના ઉપર કર્ણાપીઠ જોઇએ તે ઉપર બાર આંગળ ઊંચાઇમાં ગજસિલાદિરૂપ કરવાં જોઇએ. ગજસિલાદિરૂપ ઉપર બે આંગળની છાજલી અને તેના ઉપર ચાર આંગળની કણી હાેવી જોઇએ. સિંહાસનની નીચેની પાટલીમાં સૂર્ય આદિ નવ પ્રહાના નાના નાના સ્વરૂપા હાય છે. સ્વરૂપા પાતાના ધર્મનું આચરણ કરવા માટેના અને તે સર્વ દાેષાના નાશ કરનારા છે. સિંહાસનના મધ્યમાં આદિ શક્તિ કરવી, તેના હાથમાં ક્રમળ અને વરમદ્રા ધારણ કરેલાં હોવાં જોઇએ. દેવીની આકૃતિની નીચે કર્ણાપીઠમાં ગર્ભમાં સુશાભિત એવું ધર્મચક્રસહિત મૃગયુગ્મ હોવું જરૂરી છે. દેવીની ખંને ખાજૂએ હાથી કંડારવામાં આવે છે. તેના પછી રૌદ-મહાકાયવાળા, વિકરાળ મુખવાળા સિંહા કારવા જોઇએ. આ સિંહાને જાણે કે પ્રભુએ તેમના કાેેેેેેેલ્ટી જીવાનું રક્ષણ કરવા પાતાની ગાદીની નીચે દળાયેલા હાય તેમ બતાવેલા હાય છે. પ્રભુના પાદસેવકા પ્રભુની ડાબી તરફ યક્ષિણી અને જમણી તરફ યક્ષનાં સ્વરૂપો ગાદીના છેડા પર હાેવા જોઇએ. યક્ષયક્ષિણીની કરતા બે બાજમાં સ્ત'ભિકાએા. કમળ જેવાં તારણા, મકર અને ત્રાસ મુખથી શાભતાં કરવાં. ટ્રંકમાં જે તીર્થ કરાના શાસન દેવ-દેવીઓ, યક્ષ-યક્ષિણીઓ હાય તે પ્રમાણે કરવાનાં હાય.

હવે પરિકરમાં જરૂરી ચામરધારી કેવી રીતે હોય તેના ખ્યાલ કરીએ. ચામરધારી ચામરેન્દ્ર નામથી આળખાય છે. મૂળ નાયકની પ્રતિમાના પાછળ બાજુના ભાગમાં પ્રતિમાના બાહુઓના મધ્યે બંને બાજુ વાહિકા (પખવાડા–ચામરેન્દ્ર) સ્થાપન કરવા. તે મૂળ નાયકના ખભા બરાબર ઊંચા સુશાભિત કરવા. તેની બે બાજુ સ્તંભિકાને દંડ સહિત કમળ કરવા અને બાજુમાં વિરાલિકાઓ કરવી. ઇન્દ્રની એ બાજુ બે થાંભલોઓ ને તારહ્યાને તિલકથી શાભતી કરી, તેના દંડ સહિત કમળ કરવા. તેમાં વિરાલિકાઓ સ્તંભિકાની બે બાજુએ કરવી. તેની પહાળાઈ પ્રમાણે પરિકરના બંને છેડા ઉપર નાસકવાળી ઉભી પરિકામાં વિરાલિકા ગંજ અને નાના ચામર કળશધારીના રૂપા કરવાં ઇન્દ્રનું રૂપ કરવું અને તેની બે બાજુ બબ્બે આંગળની થાંભલીઓ કરવી. ચામરેન્દ્રની પ્રતિમા અનેક આભૂવણાથી શાભતી

કરવી. પ્રભુની ડાખી તરફના ચામરધારી ઇન્દ્રને પ્રદૂલાદ નામે ઇન્દ્ર કહ્યો છે અને જમણી તરફના ઇન્દ્રને ઉપેન્દ્ર એવું નામ આપેલું છે.

પરિકરમાં છત્રવત્ત અગત્યનું છે જે દેાલાતારણને નામે ઓળખાય છે. તે અનેક આકારવાળું કરવામાં આવે છે તેના પર ત્રણ રિથકા હોય છે ૧. ગાંધર્વ રૂપ પંક્તિ, ૨. હંસ પંક્તિ, ૩. અશાકપત્ર પંક્તિ. મધ્યમાં ઉપરાઉપરી ત્રણ છત્ર હોય છે. અશાક પત્રાદિને કમળદંડથી શાલતું કરવામાં આવે છે. પ્રભુના પાછલા લાગ મસ્તક ઉપર ક્ણાથી શાલતા હાય છે. સુપાર્શ્વનાથજીને ત્રણ કે પાંચ ફેણુ અને પાર્શ્વનાથજીને સાત કે નવ ક્ણાવાળા સર્પની આકૃતિ કરવામાં આવે છે તેનાથી ઓછી ક્ણા કરવાની નહિં. ૧૦ પાર્શ્વનાથજીને અધિક ફેણુ કરવામાં આવે તો તેમાં દેષ નથી.

પાર્શ—સુપાર્શનાથજીને સર્પ તથા સર્વ પ્રસુજીની પાછળ ભામંડળની આકૃતિ કરવામાં આવે છે તેની ડાખી જમણી તરફ ચામરેન્દ્રના ઉપરના ભાગે રૂપયુક્ત તિલક કરવામાં આવે છે અને તેના ઉપર છાજલી હોય છે. તેના ઉપર ઉદ્દેગમ ઘંટા-કળશથી શાભતું કરતું. તેની નીચે વીણાધરની રૂપની એ બાજુ નાસિકાઓમાં બન્ખે સ્ત ભિકાઓ કરવામાં આવે છે. તે પર ડાખી જમણી તરફ મયૂર જોઈએ. બહારના ભાગમાં મુખ કાડતા મકરા હોય છે. ગાંધર્વ અને રત્નમુક્ટધારીના રૂપો હોવા જોઈએ. વીણા વાંસળી બજાવનારના સ્વરૂપો દેવ–તિલકના મધ્યમાં, ગ્રવાશમાં કરવાના.

વંશીધરના તિલકથી ડાળી જમાણી તરફ (પ્રભુના મુખ પાસે) વસંતરાજ એવા માલાધરનાં સ્વરૂપા તેના અનુચર રૂપે પારિજ્તાદિ વેલપત્રા સાથે કરવા. પ્રભુ હપરનું છત્ર બ્રહ્માંડના ભૂલાકનું પ્રથમ છત્ર, તેની ઉપર ભુવલે કિશનું બીજું છત્ર, ત્રીજું છત્ર લિંગાકાર છત્ર અને ચાયું છત્ર ગૃહદેવરૂપ જાણવું. છત્રનો નીચલી–ચાર ભાગની–ઝાલર માણુમાતીમય કરવાની હાય છે અને તે ઉપર દેદીપ્યમાન એવા કળશ હાવા જોઇએ. માલાધર ઉપર શ્રીષ્ઠ એવા એરાવત હાથીના સ્વરૂપ ડાબી જમાણી એઉ બાજુ હાવા જોઇએ તેને સુંઢમાં કમળ પત્રાથી આચ્છાદિત કરેલા કરવા. હાથી નીચેની પાટલી નીચે પત્રાદિત કરવા. હાથીની પીઠ પર હિરણ્યેન્દ્રો હાથમાં પુષ્પાંજલી અને કળશ ધારણ કરેલા બનાવવા. છત્રવૃત્તમાં–છત્રવટા પર–પહેલી ગાળ પંકિતમાં વાજીંત્ર સાથે નૃત્ય કરતાં ગાંધવાદિ સ્વરૂપો કરવા. છત્રવટા ઉપર

१०. त्रिपंचफणः सुपार्श्वः सप्तनवस्तथा । हीनफणा न कर्तव्याऽघिका नैव च दूषयेत् ॥ २७ ज्ञानप्रकाशदीपार्णव (उत्तरार्घ) अ. २२

તેના મધ્યમાં શંખ બજાવતા દેવેન્દ્ર અને તેની એ બાજુ નૃત્ય કરતા, ભેરી બજા-વતા રૂપા અને ડમર આદિ વાજ ત્રાવાળા દેવદું દુભિ અને શંખપાલના સ્વરૂપા આનંદમંગળ કરતાં કરવા. પ્રભુના જન્માત્સવ મેરૂ પર્વત ઉપર ઉજવાય છે તેમ અહીં છત્રવૃત્તમાં છત્ર, ચામર, શંખનાદ આદિ હરિશ્ગમેષિએ પ્રભુના ઉત્સવ કરી રહ્યા હાય તેમ કાતરવા.

પ્રભુના મસ્તક પાછળ છત્રની નીચે તેજપુંજ જેવી ભામંડળની આકૃતિ દ્રોય છે. માલાધારની આગળ ધારે વૃત્તકમળદંડ કરવાે. (પ્રતિમાના કાનથી આ છત્રદંડ વચ્ચે એ આંગળનું અતર હાય છે.) મૂળનાયકના મસ્તકપરથી રથિકાના ત્રણ ગાળ-વૃત્ત<sup>૧૧</sup> હોવા જોઈએ તેમાં ગાંધવ પ ક્તિ, હ સપ ક્તિ, અને અશાકપત્રનું વૃત્ત હોય છે. પરિકરમાં દિવ્યદેહ ધારણ કરનારા દેવા, જિનેન્દ્ર ભક્તિમાં પ્રીતિવત્સલ દેવગાંધવા વીચાશં ખાદિ વાજિંત્રો બજાવનારા હંમેશ પુષ્પમાળાએ સહિત શાલતા હોય છે. છત્રવત્ત દીલાના મથાળે, મધ્યમાં કળશ અને બે બાજુ હંસ અથવા મારના રૂપા કરવાં. હાથીએા સુ**ંઢા**થી શાભતા કરવા અને ઉપર અશાકપલ્લવના પત્રો**ની** આકૃતિ કરવી. પંચતીર્થંરૂપ પરિકર કરવાને બાજુના ચામરેન્દ્રના સ્થાને કા®સગ્રની મૂર્તિ બનાવવી અને ઉપર વીણા વંશધારીના સ્થાને નાની આસનસ્થ જિનપ્રતિમા ગાખલામાં કરવી. આ પ્રમાણે હોય તા મૂળનાયક સહિત પંચતીર્થસ્વરૂપ પરિકર ખને છે તેમાં કા®સગ્ગની દષ્ટિ મૂળનાયકની સ્તનખિંખી પ્રમાણે રાખવી અને ઉપરના તિલકની મૂર્તિની દષ્ટિ મૂળનાયકની દષ્ટિમાં સમસૂત્ર રાખવી (આ **ચાર**ે મૂર્તિ ઉપર છત્રો કરવા. પરિકર વિનાના પ્રતિમાજ સિદ્ધ ભગવાન કહેવાય. અને પરિકર સહિતના પ્રતિમાજ અહીત પ્રભુ જાણવા, મુખ્ય-પ્રમુખ પ્રતિમાને અવશ્ય પરિકર કરવું કારણ કે તેમાં અહીત્ પ્રભુની વિભૂતિદર્શક અષ્ટ પ્રતિહાર્ય

**ગા**નમકારાદીપાર્ણવ (પૃ. ૩૭૯)

સં. પ્રભાશ કર એા. સામપુરા પાલીતાણા ૧૯૬૦

å. 3

૧૧. પરિકરના છત્રવત્તના ઉપલાભાગમાં શંખભેરિ, ડમરૂ આદિ વાજિંત્રો બજાવતા ગાંધર્વાના રૂપની એક માટી પંક્તિ ચૂમ્માલિસ આંગળના વૃત્તના પરિઘમાં કરવામાં આવે છે તે પર હંસની વૃત્તપંક્તિ, તો કાઇમાં નાના નાના ગાંધર્વાદિના રૂપ નૃત્યગીત કરતા હોય તેવી પંક્તિઓને તે પર આસાપાલવના પત્રોની પંક્તિ ચાસઠ આંગળના પરિઘમાં કરવામાં આવે છે આ રીતે ક્રાઈમાં ચાર પંક્તિ પણ જેવામાં ઓવે છે. ત્રણ રિધકા તો અવશ્ય કરવી જોઇએ પણ વિશેષ કરવામાં દેષ નથી. પરંતુ તે તેની મર્યાદામાં રહીને તેની છેલ્લી પંક્તિ કરવી. આ છેલ્લી સ્થિકાને મથાળે છત્રવત્ત એકાવન ભાગમાં કરી તે પર કળશ અને બાજીમાં પદ્મીરૂપ કરવામાં આવે છે.

દર્શાવેલા હોય છે. ઊભી<sup>૧૨</sup> જિનમિતિમાના મસ્તક પર પણ ત્રણ છત્ર અને ત્રણ રિથકા ૧. અશાકપત્રો અને દેવદું દુંભિ વાજીંત્ર બજાવતા દેવગાંધર્વો-હંસપ ક્તિ ત્રિરિથકા-વડે અલંકૃત કરવું. સિંહાસનની પાટલી હાથી અને સિંહાેથી વિભૂ-ષિત કરવી. મધ્યગર્ભે ધર્મચક્ર અને બંને છેડા પર યક્ષ-યક્ષિણીના સ્વરૂપા કરવાં.

ટૂં કમાં, પરિકર એ જૈન મૂર્તિ વિધાનનું અવિભાજ્ય અંગ હેાવાથી તેની આવશ્યક વિગત આ પ્રકરહ્યુમાં રજૂ કરી છે.

#### આયગપદ્યોમાં જિના

તીર્થ કરાની સ્વતંત્ર પ્રતિમાંઓ સિવાય આયાગપટ્ટોમાંથી પણ તેવી મૂર્તિ ઓ મળી આવી છે. આવા પ્રાચીન આયાગપટ્ટો મથુરાના કંકાલિ ટીલામાંથી શિલ્પોની સાથે કેટલાંક મળી આવ્યાં છે. તેમાંના કેટલાંક કુશાનકાળના પૂર્વેના હોવાનું તેના શિલાલેખા કહે છે. તેમાંના ત્રણમાં પદ્માસનવાળીને બેઠેલી તીર્થ કરની આકૃતિ છે અને તે મુખ્ય આકૃતિ કરતાં જૈન અષ્ટમંગલ ચિદ્ધો જેવાં કે સ્વસ્તિક, મીનયુગલ વગેરે છે. તેમાંના એક આયગપટ્ટમાં શિરાવેષ્ટન અને છત્ર સ્પષ્ટ જણાય છે.

આ આયગપદોમાં કેઇપણ જાતનાં ચિક્ષો કે લાંછના જણાતાં નથા કે જેથી તેમાં કયા જિનની મૂર્તિ છે તે સ્પષ્ટપણે કહી શકાય. પરંતુ માત્ર એક આયગપદ્ધમાં જિનની આકૃતિના મસ્તક ઉપર સર્પનું છત્ર છે તેથી તેને સ્પષ્ટરીતે પાર્શ્વનાથ તરીકે ઓળખાવી શકાય છે. વળી આયગપદ્ધમાં કંડારેલી પ્રતિમાઓને આધારે તેને જૈન મૂર્તિશાસ્ત્રના પ્રારંભ કહી શકાય. આ ઉપરથી આપણે સ્પષ્ટ રીતે કહી શકાયો એ કે જિનની મૂર્તિઓના પ્રારંભકાળમાં લાંછના કે ખીજાં કાઈ સ્પષ્ટ ચિક્ષો ન હતાં પરંતુ માત્ર પાર્શની આકૃતિને સર્પની ફણાનું ચિક્ષ હતું વળી અબ્ટમંગલા પૈકીના કેટલાંક પણ પ્રાચીન જણાયા છે. આયગપદો કુશાનયુગ પહેલાંના મળ્યા છે તેમાં ખીજા કાઈ પ્રકારના ચિક્ષો નથી. તે સ્પષ્ટપણે ભારતીય છે. ભારતીય છે તેમાં ખીજા કાઈ પ્રકારના ચિક્ષો નથી. તે સ્પષ્ટપણે ભારતીય છે. ભારતીય હે તેમાં ખીજા કાઈ પ્રકારના ચિક્ષો નથી. તે સ્પષ્ટપણે ભારતીય છે. ભારતીય થઈ હોય એમ લાગે છે. જિન આકૃતિઓના સામાન્ય દેખાવ, તેનું મુખ, શરીર વર્શરે એકસરખાં જ છે માત્ર તેનાં લાંછનના ભેદને કારણે તે કયા તીર્થ કર છે તે આળખાય છે. દરેક તીર્થ કરનું લાંછન જૂદું જૂદું છે. છતાં પણ ઋષભદેવ તમનાં ખને વાળનાં ઝુલ્ફાને કારણે અને પાર્શનાય સર્પની ફેણાને કારણે વગર

૧૨. ઊભા જિનપરિકરમાં બીજ તીર્થ કરેાની મૂર્તિઓ પણ કાેઇ સ્થળે જેવામાં આવે છે. પગ આગળ ઇન્દ્રાદિ રૂપા નાના કરવામાં આવે છે. ઊભી પ્રતિમાના પરિકરમાં યક્ષ–યક્ષિણીના સ્વરૂપા બહુ એાઇન જેવામાં આવે છે. (પૃ ૩૮૦)

જ્ઞાનપ્રકાશદીપાર્ણ વ.

જૈનધર્મના પરિશ્વય ૩**૫** 

લાં છને ઓળખી શકાય છે. આ ચાવીસ તીર્થ કરામાંથી માત્ર બે તીર્થ કરા વગર લાં છને સ્પષ્ટરીતે ઓળખી શકાય છે.

#### શ્રી સમવસરણ :

સમવસરણ કે સમાવસરણ એટલે તીર્થ કરાના ઉપદેશ શ્રવણ માટે દેવાએ બાંધેલી વિશાળ વ્યાખ્યાનશાળા. આવી વ્યાખ્યાનશાળાના ભવ્ય શિલ્પામાં પ્રાણીએ, મનુષ્યા, દેવા, દેવીએ વગેરે માટે અલગ અલગ પ્રાકારા (કિલ્લા) બનાવવામાં આવે છે. તે દરેકમાં જે તેના સમુદાયાને વિવિધ રીતે શિલ્પની અંદર વ્યક્ત કરવામાં આવે છે.

સમવસરણના મુખ્ય હેતુ એ છે કે જે સ્થળ તીર્થ કર પ્રભુને કેવળતાન પ્રાપ્ત થયું હોય તે જ સ્થળે દેવતાઓ સમવસરણની રચના કરે છે. ચારસ તેમજ ગાળ એમ બે પ્રકારના સમવસરણ કરવામાં આવે છે. શ્રીવિશ્વકર્મા પ્રમાણે સમન્ વસરણનું સ્વરૂપ કૈલાસ પર્વ તે જેવું છે અને તે દેવ અને દૈત્યોએ બનાવેલું છે. આ સમાવસરણમાં નીચેથી ઉપર સુધી વિભાગા પાડી તે દરેક વિભાગમાં પ્રાકાર (કિલ્લા)ની રચના બનાવી, તે દરેકની મધ્યમાં ભવ્ય સિંહાસન તેની દેરીની અંદર કલ્પતાં તેમાં તીર્થ કરની પ્રતિમા મૂકવામાં આવે છે. તીર્થ કર એવા વિશ્વ-દેવ વીતરાગ પદ્માસન વાળીને બેઠેલા હોય છે. તે આદિ એવા ઇશ્વર ચાર દિશામાં બેઠેલા છે.

#### સમવસરણનું સ્વરૂપ :

ચારસ અને ગાળ એમ ખે પ્રકારની સમાવસરહાની રચના થાય છે. નીચે ભૂમિતળ પર પીઠ: કહ્યું પીઠ હોય: તેના ઉપર ત્રહ્યું ગઢો—કિલ્લા પ્રાકાર હોય. પ્રત્યેક ગઢની કરતા ચારે દિશામાં ચાર દ્વાર વાપિકા—વાવડી સહિત કરવા. ત્રાન-પ્રકાશદીપાર્હા વમાં નીચેના પહેલા ગઢ ચાંદીના કહ્યા છે તેને સુવર્હાના કાંગરા કરવામાં આવે છે. તે ગઢમાં દેવાના સર્વ વાહના—પાલખા, વિમાન, હાથી, ફાડા રહે છે. બીજો ગઢ સાનાના છે અને તેને રતના કાંગરા છે. આ ત્રીજ ગઢમાં પરસ્પર વિરાધી જીવા જાહું સ્નેહવાળા સહાદર હોય તેમ પ્રસુ પાસે સર્વ તિર્ધ ચ જીવા હર્ષ સહિત ખેઠા છે—જેમકે ખિલાડીને મૂષક, સર્પ ને નાળિયા, મૃગ અને વ્યાદ્ર—ઉપરના ત્રીજો ગઢ રતના કહ્યા છે. તેના કાંગરા મહ્યુના છે ને ખીજન ગઢમાં દેવા મનુષ્યા સાધુ—સાધ્યી—બાર પ્રકારની પર્ષદા ખેસે છે. સ્થાપત્યની દિષ્ટિએ ચાંદી, સાના કે રતન દવ્યને ખદલે પાષાહ્યુના એક જ વર્ષાના સમવસરહ્યું કરવામાં આવે છે. વિશેષ પ્રકારના સફેદ, પીળા કે લાલવર્ષ્યુંના આરસના પ્રદ્યું સમાવસરહ્યું થાય છે.

પ્રત્યેક ગઢમાં દેવવાહન, પરસ્પર વિરાધી જીવા કે દેવ, મનુષ્ય, સાધુ—સાધ્વી આદિ સ્વરૂપા કાતરવામાં આવે છે, અથવા કાઈ સાદા પણ રાખે છે. સમવસરણમાં ચાર પ્રતિમા પધરાવવામાં આવે છે, માટે ભાગે તે શાશ્વતજિન પ્રભુ ૧. ઋષભદેવ, ૨. ચંદ્રાનન, ૩. વારિક્ષેણ અને ૪. વર્ધમાન વિશેષ કરીને હાય છે. તે પ્રત્યેકને કરતાં ચાર પરિકરા પણ કાઈ કરાવે છે તેથી વિશેષ ચામુખને ચાર થાંભલીઓ મુક્ય તે પર શિખર કે છત્રી કરે છે પરિકરા કે છત્રી કરેલી ન હાય તા તેમાં દાષ થતા નથી. કેટલાંક પરિકર કે છત્રી વગરના પણ સમવસરણ હાય છે.

સમવસરણ નાના સ્વરૂપે થાય છે. વિશેષ ભાવથી કરે તો તે ત્રણે ગઢા પર પગથિયા ચડીને જવાય તેટલું માટું સમવસરણ પણ કરાવે છે. ઉપરના ગઢના મધ્યમાં અશાકવૃક્ષ એક યોજન વિસ્તારનું હોય છે. તેની નીચે પીઠિકારૂપ સિંહાન્ સના ચારે તરફ કરવામાં આવે છે અને ત્રણ છત્રો ચારે તરફ પ્રભુ પર રાખવામાં આવે છે.

ચારે તરફના સિંહાસન પર અહિંત પ્રભુ બિરાજે છે. પ્રભુની ખંને તશ્ક્ર યક્ષ-યક્ષિણી મણિજડિત-ચામર ઢાળી રહ્યા હોય છે. ત્રણે ગઢના પ્રત્યેક દ્વાર આગળ જળપૂર્ણ વાવડીઓ એક્ક ગઢે આઠ આઠ કરવામાં આવે છે. દ્વારા પર રત્નજડિત અષ્ટમંગળ અંકિત કરવામાં આવે છે.

પ્રથમ રૂપાના નીચેના ગઢના ચારે દારના પ્રતિહારા ૧. તુંળર, ૨. કપાલી, ૩. ખડ્વાંગી, ૪. જટામુકુટધારી એમ ચાર હાેય છે. ખીજા ગઢમાં પૂર્વાદિ ચારે દારની દેવી પ્રતિહારી ૧. જયા, ૨. વિજયા, ૩. અજિતા, ૪. અપરાજિતા એ માર દેવીઓ જણાય છે. તેની ચારે ભુજામાં અભય, પાશ, અંકુશ અને મુર્ફર ધારણ કરે છે તેના વર્ણ અનુક્રમે સફેદ, લાલ, સાનવર્ણ અને નીલ છે.

હપરના ખીજા ગઢના ચારે દારે બે બે પ્રતિહારા અનુક્રમે પૂર્વે ઇન્દ્ર અને ઇદ્રજય, દક્ષિણે મહેદ ને વિજય, પશ્ચિમે ધરણેન્દ્ર ને પદ્મક અને ઉત્તરના દારે સુનાભ અને સુરદું દુભિ ઉભેલા કરવામાં આવે છે. આ આઠે પ્રતિહારા વીતરાગના છે, તેના ચાર હાથમાં આ પ્રમાણે આયુધો છે:

ઈન્દ્રના હાથમાં ક્ળ, વજ, અ'કુશ અને દંડ; ઈન્દ્રજયના હાથમાં દંડ, અ'કુશ, વજ અને ક્ળ; ધરણેન્દ્રના હાથમાં વજ, અલય, સર્પ અને દંડ, યક્ષના હાથમાં દંડ, સર્પ, અલય અને વજ; સુનાલના હાથમાં ક્ળ, ખેહાથમાં દ્રવ્યની વાંસળા અને દંડ; સુરદું દુલિના હાથમાં દંડ, બે હાથમાં દવ્યની વાંસળા તેમજ ક્ળ; મહેન્દ્રના હાથમાં વજ, વજ ક્ળ અને દંડ; વિજયના હાથમાં દંડ, ક્ળ, વજ અને વજ. ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સમવસરણની રચના કરવાતું શાસ્ત્રકારાએ છુદ્ધિમાન શિલ્પીને કહ્યું છે.

# <mark>જૈનમ</mark>ૂર્તિ<sup>૧</sup>વિજ્ઞાનનું પ્રાચીન સાહિત્ય :

મૂર્તિ શબ્દના સાદા અર્થ પ્રતિકૃતિ થાય છે તે જ ભાવનાને અનુલક્ષા પ્રભુનું સાકાર સ્વરૂપ સમજવા માટે આપણા શિલ્પોઓએ તે કળા હસ્તગત કરીને મૂર્તિ વિધાન જણાવ્યું છે. મૂર્તિ કળા એ એક વિશિષ્ટ કળા છે. તેમાં ખંત, પૂરતી ચોકસાઈ અને અભ્યાસ જરૂરી હોય છે. તેનાં દરેક અંગ ઉપાંગા ગણિતના નિયમ મુજબ કરવામાં આવે છે. આવા મૂર્તિ શિલ્પને લગતાં અનેક પ્રાંથા પ્રાચીનકાળમાં લખાયા છે તેની કાંઈક ઝાંખી કરાવવા અહીં પ્રયત્ન કર્યો છે.

જૈનધર્મમાં મૂર્તિ શાસ્ત્ર અને પ્રતિષ્ઠા વિધાન માટે મુખ્ય બે પ્રંથા ગણાય છે—૧. આચાર દિનકર અને ૨. નિર્વાણક લિકા. આ ઉપરાંત ''તિલાયપન્નતિ'' નામના પ્રાકૃતપ્ર'ય વિદાન યતિવૃષ્ણે દક્ષિણમાં રચ્યા છે, તેમાંથી જૈનમૂર્તિ શાસ્ત્રની કેટલીક હડાકતા મળા આવે છે. બૃહત્સ હિતાકાર જિનપ્રતિમાના કલાવિધાન અંગે નોંધ આપે છે અને તેવું જ વર્ણન પ્રતિષ્ઠાસારો દાર પણ આપે છે. જિનમૂર્તિ સૌમ્ય, શાંત અને યાગષ્યાનવાળી બનાવવાનું શાસ્ત્રકારોએ સ્થવ્યું છે. પ્રવચનસારા દાર, રપમંડન, રપાવતાર તથા અભિધાન ચિન્તામણિ નામમાલામાં ચાવીસ તીર્થ કરોના લાંછના વગેરે રજૂ કરેલાં છે. શિલપરત્નાકર જિનપરિકરની રચના વિશે માહિતી આપે છે. ક્ષીરાર્ણવમ્ અને દીપાર્ણવમ્ નામના પ્ર'થા મંદિરા તથા મૂર્તિઓ ખનાવવા વિશે વિગતે નોંધ આપે છે. અગત્યના પ્રથા 'ત્રિષષ્ટીશલાકાપુરુષ'માં દરેક તીર્થ કર વિશે સંપૂર્ણ વિગત આપેલી છે. આ પ્ર'થા ઉપરાંત આગમામાં પણ મૂર્તિ વિધાનના ખાસ વિષયો આપવામાં આવેલા છે આગમાની કુલ સંખ્યા અઠ્ઠાવીસની ગણાય છે તેના પ્રચાર ગુજરાત કરતાં દક્ષિણમાં વધુ જોવામાં આવે છે. આ સિવાય પણ બીજા અનેક પ્ર'થા આ વિષયના છે. કેટલાંક તા હજુ સુધી જાહેરમાં આવ્યા નથી.

#### આસના અને મુદ્રાઓ

જૈનધર્મમાં મુખ્યતઃ તીર્થ કરોની પ્રતિમાઓ ધ્યાનસ્થ તેમજ યોગાસનવાળા ખોઢેલી ખાસ હોય છે. તેમાં મોટા ભાગની પ્રતિમાઓ પદ્માસન કે અર્ધપદ્માસનવાળા ખેઢેલી ધ્યાનમુદ્રાવાળી, મુખ ઉપર શાંત અને ત્યાગ-ધર્મના ભાવ, શરીર નગ્ન કે શ્વેત વસ્ત્રથી આવ્છાદિત અને માથાના વાળ છૂટા કે લામ કરેલા કવચિત ખતાવવામાં આવે છે. આ રીતે તીર્થ કરેતાની પ્રતિમાઓના બે પ્રકારા મળે છે, તે પૈકા એક પદ્માસનસ્થ અને બીજી ઊભી કાયાત્સર્ગ-તપના ભાવ વ્યક્ત કરતી.

ભારતના લગભગ ળધા ધર્મોમાં હાથ અને પગની અમુક પ્રકારની સ્થિતિ આધ્યાત્મિક ધ્યાનમાં મહત્ત્વનું સ્થાન ભાગવે છે. આ પ્રકારની સ્થિતિ માનસિક એકાગ્રતામાં મદદરૂપ થાય છે તેમ માનવામાં આવે છે. હઠયાંગ અથવા શરીરના પ્રાથમિક સંસ્કાર ઇચ્છાશિક્ત સાથે જોડાય છે અને તેને માટે આસના અને મુકાઓ જરૂરી ત્રણાય છે. ભારતમાં શરીર ઉપરના અ'ક્શ માટે યાગીઓ કેટલાંક આસના કરતાં હોય છે ત્યારબાદ તેઓ રાજયાંગ અથવા માનસિક ઉચ્ચક્ક્ષાના સ'સ્કાર તરફ ઢળે છે. જૈન તીર્થ કરો મુખ્યત્વે યાગી હતા અને ધર્મના શિક્ષકા હતા. તેથી જૈનાની મૂર્તિઓમાં યાગના આસના અને મુકાઓ તીર્થ કરો, તેમના અનુયાયીઓ અને અનુચરામાં જણાય છે. તેથી જ જૈન મૂર્તિ શાસ્ત્ર કાંઈક મીલિક લક્ષણ ધરાવે છે. કેટલાક આસના ખાસ કરીને કાયાત્માં જૈનાની જ ઉત્પત્તિ છે.

પાંચ પ્રકારના આસના જુદા પાડી શકાય એમ છે. તેમના નામ આ પ્રમાણે છે: પર્ય કે, અર્ધ પર્ય કે, વજ, ખડ્ગાસન અને વીર. આ આસના માક્ષાસન તરીકે ઓળખાય છે. જિને આવી સ્થિતિ માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની વખતે અથવા માક્ષ માર્ગને પાંચે જતાં ધારણ કરેલી છે. ખીજું આસન બ ધુરાસનના નામે જાણીતું છે. તે સરળ અંગસ્થિતિ છે આ આસન ધારણ કરવાથી મન નિશ્રળ બને છે.

આસના એટલે જૈન અથવા કાઇપણ ભક્ત બેઠક ઉપર પલાંઠી વાળાને ખેસે છે જેમાં જમણા પગ ડાખી સાથળ ઉપર અને ડાખા પણ જમણી સાથળ ઉપર મુકવામાં આવે છે અને તેની આંખા નાકના ટેરવા ઉપર સ્થિર કરવામાં આવે છે, તેમાં હાથની સ્થિતિ બદલાતી હોય છે.

ધાર્મિક ગ્રંથામાં સ્ચના આપેલી છે કે મહાવીર, ૠષભનાથ, નેમિનાથ વગેરે તીર્થ કરાની મૃતિઓ આ આસન અથવા આ પ્રકારની સ્થિતિમાં કરવી. જો કે તીર્થ કરના મળતાં બધાં શિલ્પો આ સચનને સ્વીકારતા નથી.

અધ પર કાસન : પર કાસનમાં જંઘા ઉપર બેસવાનું અને અધ પર કાસનમાં અડધું જંઘા ઉપર બેસવાનું. અધ પર કાસનમાં એક પગ કાટખુણે ઊભા રાખવાના અને ખીજો વાળેલા હાય છે. આજ આસને "પર્ય કાસન માન" પણ કહેવાય છે. તેમાં યાગી પાતાના શરીરનું વજન ત્રીજા ભાગ જેટલું એાછું કરે છે. જિનના મૂર્તિ એમાં આ આસન સામાન્ય નથી. આ પ્રકારના આસન યક્ષ અને યક્ષિણીઓની અંગસ્થિતિમાં વપરાય છે. યક્ષિણી ચક્રેશ્વરી અને નિર્વાણી યક્ષિણીના આ પ્રકારના અંગસ્થિતિવાળા શિલ્પા મળ્યા છે.

ખડ્યાસન : (કાયોત્સર્ગ) ઉમેલી સ્થિતિમાં આ આસન હોય છે. તેના ખે પગ વચ્ચે ખે આંગળ જેટલું અંતર હોય છે અને તેના ખે હાથ ખે બાજુએ સીધા લટકતા હોય છે, પરંતુ હાથ શરીરને સ્પર્શ નહીં તેવી રીતે રાખવાના, સામાન્ય રીતે ખધી ઉમેલી જિનપ્રતિમાઓ આ અંગસ્થિતિમાં કરવામાં આવે છે. અજિતનાથ, સંભવનાથ અને અભિનન્દનની આકૃતિઓ ખડ્ગાસનમાં ખાસ કરીને કરવામાં આવે છે. આ આસન કાયોત્સર્ગ તરીક પણ એાળખાય છે. સામાન્ય રીતે લોકા તેને કાઉસ્સગથી પણ એાળખે છે. જેનામાં છ આશ્યંતર<sup>૧૩</sup> તપે છે તેમાંના કાયોત્સર્ગ પાંચમા આવશ્યક છે.

વજસન : યાગનું એક પ્રકારનું આસન. તેમાં જમણા પગને જમણા નિતંભ નીચે અને ડાળા પગને ડાળા નિતંભ નીચે એવી રીતે રાખવાના કે જેથી તળિમું ઉપરના ભાગમાં રહે. પછી બંને ગાઠણુ એક બીજાને અડાડી તેની ઉપર એટલે કે જમણા ગાડણ ઉપર જમણા હાથ અને ડાળા ગાઠણ ઉપર ડામા હાથ રાખવા અને આંખો બંધ કરવી. આ રીતના આસનને વજ્સન કહેવાય છે.

મુદ્રાઓ : આસના અમુક પ્રકારની દેહાવસ્થામાં પગની સ્થિતિ બતાવે છે ત્યારે મુદ્રાઓ હાથની તેમજ પગની સ્થિતિ બતાવે છે. જૈન દેવવ દમાં તીર્થ કરે રિવિધ મુદ્રામાં રજૂ કરાતા નથી પણ તેમના અનુચરા યક્ષા અને યક્ષિણીઓ જુદી જુદી મુદ્દાઓ ધારણ કરે છે. આવી મુદ્દાઓ હિંદુ અને બૌદ્ધ મૂર્તિઓમાં પણ જણાય છે. જૈન સાહિત્યમાં વિવિધ પ્રકારની મુદ્દાઓ તેના વર્ણન સાથે બતાવેલી છે. જો કે તેમાંની કેટલીક મુદ્દાઓ શિલ્પમાં જણાતી નથી. શિલ્પમાં જે મળે છે અથવા જે મળવાની શક્યતાઓ છે તે મુદ્દાઓ અહીં માં બતાવેલી છે.

જિન-મુદ્રા: આ સ્થિતિમાં જૈન સાધુઓ કાયોત્સર્ગમાં ઉનેલા હોય છે. આ મુદ્રામાં બે હાથ સોધા લટકતા હોય છે, હાથ શરીરને સ્પર્શે નહીં તેમ રાખવાના, વળા બે પગની વચમાં અંતર હોય છે. અંગુઠાની પાસે ચાર આંગળનું અને એડી પાસે થોડુંક ઓછું અંતર હોય છે. અર્થાત્ પગની આંગળના ભાગમાં ચાર આંગળનું અંતર અને પાછળના ભાગમાં થોડુંક અંતર હોય છે. કાયોત્સર્ગ એટલે "શરીરને ઢીલું રાખવું" આ મૂર્તિઓ તપના ભાવ વ્યક્ત કરે છે.

યાગ-સુદ્રા: આ મુદ્રામાં બેઠેલી આકૃતિ હોય છે અને હથે**ળા**એ એક ખીજામાં રાખવાની અને તેના આકાર કમળની કળી જેવા થાય અને તે હ**થેળા**એ

૧૩. પ્રાયશ્રિતા વિનય, વૈયાવચ્ચ, શાસ્ત્રપઠન, ધ્યાન અને કાયે,ત્સર્ગ આ છ આ**લ્ય**ંતર તપ છે.

જીદરની પાસે હોય. અર્થાત્ પદ્માસનવાળીને બેઠા પછી એક હથેળા ઉપર ખીજ હથેળા પ્રતિકૃળ આંગળીએ રહે તેમ રાખવાની હોય છે. આ ધ્યાન મુદ્રા કે સમાધિ મુદ્રા તરીકે પણુ ઓળખાય છે. જૈનમ્તિઓ આ આસનમાં વિશેષ જણાય છે.

વરસુદ્ધ : વરસુદ્રા એટલે વરદસુદ્રા. અર્થાત્ વરદાન આપવાની મુદ્રા. આ અ'ગસ્થિતિમાં આરામથી—સુખાસન—એસે છે અને હાથ ખુલ્લા આગળ પદ્રતા રાખવામાં આવે છે. યક્ષિણુઓ અને વિદ્યાદેવીઓ જેનું વર્ણન આગળ આપવામાં આવશે, તેઓ આ સુદ્રામાં હાય છે.

#### प्रक्ष २

# તીર્થ કરોની મૃતિઓ

જૈના તીર્થ કરા ૨૪ છે તેમ કહે છે. આ ખધા તીર્થ કરાનું ઐતિહાસિક પ્રમાણ સિદ્ધ કરવું મુશ્કેલ છે. હિંદુઓ અને ખેદ્ધા પણ ૨૪ અવતારા થયા એમ કહે છે. ૨૪ તીર્થ કરાં અલ્લા લા અપ્યા તેમ જૈનાની ધાર્મિક માન્યતા છે છતાં પણ ૨૪ તીર્થ કરા થઈ ગયા તેમ માનવું હાય તા એટલું જ મનાય કે કેટલાક સમકાલીન હશે અને ખીજા એક પછી એક થઈ ગયા હશે. પહેલાં તીર્થ કર ઋષભનાથ માટે જુદી જુદી માન્યતાઓ છે તેની પ્રતિમાઓ કશાણ સમયની ખૂબ મળે છે તેથી તેનું ઐતિહાસિક અસ્તિત્વ કબુલ રાખવું પડે એમ છે અથવા તીર્થ કર ઋષભનાથની માન્યતા એટલી પ્રાચીન તો ગણાય જ. તીર્થ કરો જૈન તત્ત્વોને સાચા અર્થમાં રજૂ કરે છે. તેમનું અસ્તિત્વ બહારની કાઈ અસરને કારણે નથી. જૈનમ દિરામાં ચાલીસે તીર્થ કરો હોય છે અને રાજની પૂજા માટે તેમને સરખા આદર આપવામાં આવે છે.

જૈનમં દિરામાં તીર્થં કરાને હચ્ચ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. દેવ અને દેવીઓનું ગૌણ સ્થાન હોય છે. હેમચં પ્રાચાર્યના 'અભિધાનચિંતામણિ'માં દેવતાઓના એ પ્રકાર બતાવ્યા છે (૧) દેવાધિદેવ—તેમાં હચ્ચ કાર્ટિના દેવાના સમાવેશ થાય છે અને (૨) ખીજો પ્રકાર તે દેવ. તેમાં સામાન્ય દેવા હોય છે. દેવાધિદેવામાં તેણે તોર્થં કરાને તેમજ ખીજા દેવા—જે જૈનાના જ છે—ને ગણાવેલા છે. ખીજા ગૌણ—દેવા હિંદુ દેવતાઓમાં પણ જણાય છે. મૂર્તિઓમાં અથવા પ્રાચીન જૈન શિલ્પોમાં તીર્થં કરાની મૂર્તિઓને મહત્ત્વનું સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે અને એક જ પાષાણમાંથી સમય તીર્થ કરની મૂર્તિ હપસાવીને કારી નાંખેલી હોય છે.

જૈનધર્મ આજે છવંત છે તેને કારણે જૈન મંદિરામાં પ્રાચીન મૂર્તિ પૂજા પદ્ધતિ જળવાઇ રહેલી છે તેને કારણે મૂર્તિ શાસ્ત્રની ઘણી સામગ્રી મળી આવે છે. જૈનમંદિરમાં મૂર્તિઓના ક્રમ હાય છે, એક મૂળ નાયક હાય તે પ્રાય; ઋષભાનાથ, સુપાર્શ્વનાથ, પાર્શ્વનાથ કે મહાવીર હાય છે અને તેમની ક્રેરતી ખીજી જૈનમૂર્તિઓ

૧ ક્કાચ હિંદુ અવતારા ૨૪ તેમાંથી જૈનાે અને બૌદ્ધોએ ૨૪ ની સંખ્યા લીધી **હોય** એમ લાગે છે. જો આવશ્ય વજૂદવાળું હોય તાે હિંદુના ૨૪ અવતારનાે આંકડાે વધુ જૂનાે એ અને આ રીતે ત્રણે ધર્માએ સાસ્ય માટે ૨૪ ની સંખ્યા અવતાર માટે રાખેલા જણાય છે.

હોય છે જે ગૌણ નાયક ગણાય. આ જૈન દેવતાઓથી ખીજા ગૌણ દેવતાઓ જેવાં કે યક્ષ, શાસનદેવતા, લક્ષ્મી, ગણેશ વગેરને પણ મંદિરમાં તેમને યાગ્ય સ્થાન આપવામાં આવે છે. આ રીતે જૈનધર્મમાં તીર્થ કરનું શ્રેષ્ઠસ્થાન મનાય છે અને તીર્થ કર રાગમુક્ત હોય છે જ્યારે ખીજાં દેવદેવીઓ રાગયુક્ત હોઈને તેમના પ્રમાદ માટે સ્વર્ગ છે તેમ મનાય છે. જૈન આદર્શમાં સંન્યાસીપણું મહત્ત્વનું છે અને તે જ આદર્શ તેની મૃતિ ઓમાં દેખાય છે. જિનની મૃતિ ઓમાં સાધુના સ્વાંગ સ્વસ્થ કે નિર્વસ્ત્ર જણાય છે અને તે યોગાસનમાં, પદ્માસનમાં કે કાયોત્સર્ગમાં હોય છે. એક મત એવા છે કે તીર્થ કરની મૃતિ અને દક્ષિણામૃતિ શિવમાં ઘણું સામ્ય છે તેથી એમ માનવાને કારણ છે કે શિવના સંન્યાસીપણાને આદર્શ જૈનધર્મમાં અપનાવાયો હોય! તેવી જ રીતે સંભવ છે કે ળંને પર પરાનું મૃળ કાઈ વૈરાગ્ય-પ્રધાન ધ્યાનલક્ષી સંપ્રદાયમાં હોય!

જિનમૂર્તિ અને બુદ્ધમૂર્તિમાં કેટલું ક સામ્ય છે તેને કારણે સામાન્ય માણસ કઈ મૂર્તિ કાની છે તે સમજવામાં ભૂલ કરે છે, તો આ ખં ને મૂર્તિઓમાં શો ક્રેરક છે? જૈન તીર્થ કરની મૂર્તિઓ જૂની કે નવી હોય તો પણ તેમાં શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ મૂર્તિની છાતી પર હોય છે અને મૂર્તિના મસ્તક ઉપર ઝત્ર હોય છે, પરંતુ મથુરાની પ્રાચીન મૂર્તિઓ સિવાયની મૂર્તિઓમાં લાંછન હોય છે અને તેને કારણે મૂર્તિઓ એકદમ ઓળખી શકાય છે. કુશાણ સમયની મથુરાની જૈનમૂર્તિઓમાં લાંછન હોતું નથી, તેથી એમ માનવાને કારણ મળે છે કે પ્રાચીન સમયમાં જૈનમૂર્તિઓને સ્પષ્ટ ચિદ્ધથી જુદા પાડવાની જરૂરિયાત જણાઈ ન હોય, પરંતુ જૈન તીર્થ કરોની એક સરખા દેખાવની વિવિધ મૂર્તિઓને ઓળખવા માટે મુશ્કેલી ઊભી થતા લાંછનની જરૂરિયાત જણાઈ અને તેથી ગુપ્ત સમય અને તે પછીની તમામ મૂર્તિઓમાં લાંછન મૂકવામાં આવે છે, જેથી તેને ઓળખવામાં ભૂલ ન થાય. જો કે કુશાણ સમયની જૈન મૂર્તિઓમાં લાંછન હોતું નથી તો પણ પાર્શ્વની મૂર્તિમાં કુશાણ કલાકારોએ સર્પનું છત્ર મૂર્તિના મસ્તક ઉપર ખતાવેલું છે, જેથી કાઈપણ મુશ્કેલી વગર પાર્શ્વનાથની મૂર્તિને ઓળખા શકાય છે.

પ્રાચીન મૃતિઓમાં લાંછન ન હોય ત્યાં જિન મૃતિઓ ઓળખવામાં ઘણી મુશ્કેલી ઉભી થાય છે, છતાં પણ ઋષભદેવ અને પાર્શ્વનાથની મૃતિઓ ઓળખી શકાય છે. પણ જે મૃતિઓમાં લેખ કંડારેલા હોય તેની મદદથી તીર્થ કરના નામ જાણી શકાયાં છે. આ લેખ ખૂબજ ટ્રંકા હોય છે. મથુરાના કંકાલા ટીલામાંથી મળેલા પથ્થરના કેઠેડામાં જુદાં જુદાં પ્રતિકા જેવાં કે વૃષભ, મેષ (બકરા), મૃગ, કો ચ પક્ષી, હાથી, બાજપક્ષી, શંખ, સિંહ, કમળ, ગેંડા, પાડા, માછલી વગેરે નજરે ચડે છે. જૈનધર્મના પ્રાચીન શ્રંથ કલ્પસૂત્ર (ઈ. સ. પૂ. ૩૦૦)માં ૨૪ જિનની મૃતિઓના ૨૪ લાંછનાની યાદી આપેલી છે, છતાં પણ પ્રાચીન પ્રતિમાઓમાં આ ચિદ્ધો મળતાં નથી. વળી મથુરામાંથી મળેલી કશાણ સમયની તીર્થ કરની પ્રતિમામાં યક્ષ કે યક્ષિણી જણાતા નથી પરંતુ માત્ર એક જ જિન—પ્રતિમામાં તેના પાછળના ભાગે યક્ષિણી અંબિકાની આકૃતિ જણાય છે અને તે મથુરામાંથી મળી આવેલી છે. ગુપ્ત સમયની જૈન પ્રતિમાઓમાં શિલ્પીઓએ યક્ષ અને યક્ષિણીઓની આકૃતિએ અચૂક બતાવેલી છે તેથી સ્પષ્ટ થાય છે કે કુષાણ સમયની જૈન કલામાં લાંછન તેમજ યક્ષની આકૃતિઓ તીર્થ કર સાથે કરવામાં ન આવતા અથવા આ લાંછન કે યક્ષની આકૃતિઓની પદ્ધતિ કુશાણ સમયમાં જાણીતી નહીં હોય!

જિન પ્રતિમાનું ખીજું મહત્ત્વનું લક્ષણ મૂર્તિની સાથેનું ગણધરાનું અસ્તિત્વ છે અને ગણધરા મુખ્ય આકૃતિની જમણી અને હાખી બાજુએ હાય છે. જૈન મૂર્તિશાસ્ત્રના પ્રાંથામાં ગણધરાને તીર્થં કરાના અનુચરા તરીકે ઓળખાવ્યા છે. આ ગણધરામાંના કેટલાંકના હાથમાં ચામર, કેટલાંકના હાથમાં સુશાલન માટના હાર કે અંજલિ મુદ્દામાં હાય છે. મથુરાના પ્રારંભકાળની જિન મૂર્તિઓમાં યક્ષની આકૃતિઓ જણાતી નથી, પરંતુ ગણધરની આકૃતિઓ કેટલીક મૂર્તિઓમાં ધ્યાન ખેંચતી જણાય છે.

મથુરા શિલ્પનું બીજું લક્ષણ એ છે કે ઘણીખરી જિન આકૃતિઓ નિવેસ ખતાવેલી છે. આ લક્ષણથી આ મૂર્તિઓ દિગમ્બર કે શ્વેતાંમ્બર છે તે સ્પષ્ટ થઈ શકે તેમ નથી. મથુરાની નિવેસ્ત્ર જિન પ્રતિમાઓ દિગમ્બરની ગણી શકાય નહિ કારણ કે પ્રતિમાઓમાં સ્ત્રી અને પુરુષ ગણધરા સવસ્ત્ર છે અને અલંકારાથી શાલતાં બતાવેલા છે. દિગમ્બર સંપ્રદાય પ્રમાણે કાઇ પણ સાધ્વીને આ સંપ્રદાયમાં દાખલ કરી શકાય નહીં. ટ્રંકમાં નિવેસ્ત્ર કે વસ્ત્રાવાળા સંપ્રદાયના લેદ કુશાણુ કાળમાં ઉદ્દલવેલા હોય તેમ જણાતું નથી.

ગુપ્તસમયમાં જૈન મૂર્તિ લક્ષણમાં ઘણા વિકાસ થયેલા જણાય છે. આ સમયની મૂર્તિઓમાં લાંછન તથા યક્ષ અને શાસન દેવતાની નાની આકૃતિઓ કંડારેલી જણાય છે. આ ઉપરાંત છત્ર, એની ઉપર મૃદ ગવાદક, છત્રની બ'ને બાજુએ ગજયુગ્મ અને ધર્મચક્રના પ્રતીક્રની બ'ને બાજુએ વૃષભ અથવા હરણાં જિન શિલ્પમાં જણાય છે.

આ પ્રકારના મૂર્તિવિષયક લક્ષણા ગુપ્તસમયના ઉતરભાગમાં લખાયેલાં <sup>ર</sup>પ્રતિષ્ઠાના પ્રાંથામાં જિનમૂર્તિ માટે ખતા વેલા છે. ધર્મ ચકનું પ્રતીક જૈન પ્રતિમાઓના પ્રારંભકાળથી વિકાસમાં હોય તેમ લાગે છે. કારણ કુશાણ સમયની જિન મૂર્તિઓમાં સાદું ધર્મ ચક્ર જણાય છે પરંતુ ગુપ્તસમયમાં વૃષભ કે હરણાની આકૃતિઓ ધર્મ ચક્રની બંને બાજુએ દાખલ થયેલી જણાય છે. વૃષભનું પ્રતીક ઋષભનાથની સાથે સંકળાયેલું હોય છે. ઋષભનાથનું પ્રતીક વૃષભ છે તેમણે સૌ પ્રથમ ધર્મ ચક્ર ફૈલાવ્યું હતું. બીજ અર્થમાં કહીએ તો તેમણે જૈનધર્મ સ્થાપ્યા હતા. ધર્મ ચક્રની ખંને બાજુએ મગલાં તે બોહોની અસર હાય તેમ જણાય છે. 'અભિધાનચિંતા-મણિ'માં હેમચંદ્રાચાર્ય ધર્મ ચક્ર, ચામર, સિંહાસન, છત્ર, પ્રભામંડળ, અશાકવક્ષ વગેરે જૈનાના દૈવી લક્ષણા એકવીસ ગણાવે છે. ગુપ્ત સમય અને ત્યાર પછીની જિન પ્રતિમાઓમાં આ જણીતા ચિદ્ધો–પ્રતીકા જણાય છે.

જૈનધર્મ કેટલાંક હિંદુ દેવાને ગૌણ સ્થાને (દેવાધિદેવ તરીકે નહીં પણ દેવાની નીચે) મૂકે છે. આ દેવા તીર્થ કરોના આરાધક હોય છે. ગુપ્ત સમયના કેટલાંક હિંદુ શિલ્પામાં આ હકીકત જોઈ શકાય છે જેમકે કંકાલી ટીલા (મથુરા) માંથા મળેલી ઋલભની પ્રતિમાની જમણી અને ડાળી બાજુએ બલરામ સર્પ છત્ર અને હળ સાથે અને વાસદેવ તેનાં સામાન્ય ગણાતાં લક્ષણા–આયુધા શે ખ, ગદા (વાંસળી ?) વનમાલા અને ચક્ર સાથે છે. આ જિન તેના યક્ષ ગામેધ અને શાસનદેવતા અ બિકાથી નેમિનાથ તરીકે આળખાય છે. તે કૃષ્ણ અને ખલરામના પિતરાઈ છે.

તે સંબ'ધને ખૂબ ચતુરાઈથી શિલ્પીએ દર્શાવ્યા છે. ગુપ્ત સમયમાં જિન મૂર્તિઓના ભદ્રપીઠમાં કેટલાક ફેરફાર થયા. કુષાણુ સમયના ભદ્રપીઠમાં ભક્તો—સ્ત્રી અને પુરુષા માટી સંખ્યામાં ધર્મચક્રને વી ટળાયેલા જણાય છે જ્યારે ગુપ્ત સમયના ભદ્રપીઠમાં મુગલાંની જોડ અને તારા—પ્રહ્ઢાની આકૃતિઓ નીચેની હરાળમાં કરાયેલી મળે છે.

જિનના વંશ અને કુટું બની વાતા સાથે ઇતિહાસ અને પૌરાણિક કથાના મેળ ખેસતા નથા. જૈન મંથા પ્રમાણે ૨૨ તીર્થ કરા ઇક્ષવાકુવંશના છે અને માત્ર એ—મુનિસુવત અને નેમિ હરિવંશ કુટું બના છે. તેઓના જન્મની કથામાં ત્યાય અને મુક્તિ એક જ પ્રકારની બતાવેલી છે તેથી બધા જ તીર્થ કરોનું જીવન એક જ બીબામાંથી પસાર થયેલું હાય તેમ જણાય છે. તેમના જીવનમાં કાઇ પણ પ્રકારની નવીનતા કે વૈવિષ્ય જણાતું નથી. ચોવીસે તીર્થ કરા એક જ પ્રકારનું

ર. પ્રતિષ્ઠાસાર લે વાસુનન્દિ ઈ. સ. ૫૩૬માં થઈ ગયા.

જીવન જીવ્યા હાય તેમ લાગે છે. ખાલ રીતે જીવન એક સરખું વ્યતીત કરેલું લાગે છે જતાં પણ જૈન પૌરાણિક કથા પ્રમાણે તેમાંના કેટલાંકમાં થાડોક કરક જણાય છે. જિનાનાં નામા, તેમની માતાને આવેલાં સાળ સ્વપ્ના, લાંછના, યક્ષા વગેરેમાં વૈવિષ્ય જણાય છે. જૈન પુરાણામાં નિરુપેલી તેમના જીવનની વિગતામાંથા પૌરાણિક માન્યતા અને સત્ય તારવવાનું મુશ્કેલ ખને છે. હેમચંદ્રાચાર્ય જિનના નામા વ્યાકરણ અને પૌરાણિક દષ્ટિએ સમજાવવા ઘણા પ્રયત્ન કર્યો છે. કેટલાંક પ્રસંગા–તેમના જીવન સાથે સંકળાયેલાને ધ્યાનમાં લઇને નામાના અર્થ ખતાવ્યાં છે. જેમકે ભગવાન નેમિનું નામ "ધર્મચક્રના ઘેરાવા" (નેમિ) = નેમિ (circumference) પરિઘમાંથી તારવેલું છે. ભગવાન પાર્શ્વનું નામ પણ તેવી જ રીતે હેમચંદ્ર સમજાવે છે. "તે જ્ઞાનથી બધા વિચારાને સ્પર્શે (स्पृप्राति) છે." અથવા તેની માતા ગર્ભાવસ્થામાં સતેલી હતી ત્યારે તેણે કાળાસર્પને પેટ ચાલતા જોયા. આ જ પ્રમાણે પ્રથમ જિન ઝડપભનું નામ પણ પૌરાણિક કથાને આધારે સમજાવે છે જેમકે તેની માતાએ તેના જન્મ પહેલાં ચૌદ સ્વપ્ના જેયાં, તેમાં સૌ પ્રથમ વષ્લને જોયા તેથી તેનું નામ ઋડપભ પાડવામાં આવ્યું.

જિનનी भातां भानां स्वर्धना अने जिन के रीते स्वर्शभांथी Baरीने अन्म લે છે તેવી જ રીતે બુહની કથામાં તેની માતા માયાનું સ્વપ્ન અને પછી થયેલા તેના ગર્ભાધાનમાં પણ સામ્ય છે. જૈન પુરાણામાં બધી પૌરાણિક કથાએા સંક્ર-ળાયેલી છે અને તે જિનના જીવનમાં પણ વણાયેલી છે. જેમકે શ્વેતામ્પર પ્રમાણ ચૌદમા તીર્થ કર મલ્લિનાથને સ્ત્રી કહેલા છે અને તેથી શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય પ્રમાહ તેના સ્ત્રી અવતારને સમર્થન આપતી કથાએ હેમચંદ્રના 'મલ્લિનાથચરિત'ના અ. કમાં ખતાવેલી છે કે મસ્લિનાથ તેના પૂર્વજન્મમાં બીજા સાધુઓની સાથે ત**પ**ે કરતા હતા. તપ કરતી વખતે ખીજા સાધુએાથી તેમણે કેટલાંક વધારાના ત**પ** છ્યાવ્યાં, તેને પરિણામે તેઓ સ્ત્રી યોનિમાં જનસ્યા. દિગમ્પર સંપ્રદાય \*ધૈતા-મ્ખરાની આવી ચમત્કારિક વાતામાં વિશ્વાસ ધરાવતા નથી. શ્વેતાંખરની આ ક્રમા સ્પષ્ટ રીતે ખતાવે છે કે સ્ત્રી અને પુરુષને પાતાના સંપ્રદાયમાં તપ અને મુક્તિમાં સરખા અધિકાર આપેલા છે. જિનનાં કેટલાંક લાંછના તેમના કુટું પના ચિદ્ધના જેવાં લાગે છે, જેમકે અયોષ્યાનું ઇક્ષ્વાકુ કુટુંબ વૃષભને તેના વાહન તરીકે વાપરત હતું. ઋષભનાથ તે જ રાજવી કર્યું ખમાંથી ઉતરી આવેલા હાઈને તેમનું ચિદ્ધ કે લાંછન વૃષભ રાખેલું જણાય છે. તેવી જ રીતે મુનિસુવ્રત અને નેમિનાથનાં ચિહ્નો અનુક્રમે કર્મ અને શંખ છે. આ ચિદ્ધો તેઓ હરિ કુટું ખના હોવાને કારણે છે. આ ખ'ને વૈષ્ણવ પ્રતીકા સાથેના હરિકલના સંવ'ધ જાણીતા છે.

તીર્થ કરની મૂર્તિઓ માનવાકારમાં જ હાય છે તેથા તેઓમાં હિંદુ દેવાની મૂર્તિઓની જેમ અસાધારણ સંખ્યામાં મસ્તકો, આંખો, હાથ કે પગ હાતાં નથી. તીર્થ કરની મૂર્તિઓ ધ્યાન મુદ્રામાં પલાંઠી વાળીને બેઠેલી અથવા કાયાત્સર્ગમાં સીધી ઊભેલી કરવામાં આવે છે. ધ્યાન અને કાયાત્સર્ગ મુદ્રામાં યાગનુ સ્વરૂપ જણાય છે કારણ જૈનધર્મ તપસ્યામાં માને છે. જૈન મૂર્તિઓ વિષ્ણુની મૂર્તિ શેષશાયિન અને છુદ્ધ (પરિનિર્વાણ)ની જેવી હોતી નથી. અર્થાત્ કચારે પણ શયનાસનમાં ખતાવેલી નથી. તીર્થ કર અને છુદ્ધ બંને ધ્યાનમુદ્રામાં હોય છે તેમાં ઘણું સામ્ય જણાય છે. છતાં પણ તીર્થ કરના વૃક્ષ:સ્થળ ઉપર શ્રીવત્સ હોવાને કારણે તે છુદ્ધની મૂર્તિથી જુદી પડે છે, પરંતુ દક્ષિણ ભારતની તીર્થ કરની મૂર્તિનેઓમાં શ્રીવત્સનો અભાવ હોય છે. બ્રાહ્મણ ધર્મમાં ત્રિમૃર્તિ હોય છે તેમ જૈન ધર્મમાં ચોમુખ મૂર્તિઓ (ચારબાન્યુ) થવા લાગી અને તે સર્વતાલદ પ્રતિમા તરીક ઓળખાય છે.

કુશાણ સમયના ઉત્તરાર્ધમાં સર્વતાલક તીર્થ કરની મૃતિઓ થવા લાગી. ચારે બાજીએ કયા તીર્થ કરા રજૂ કરવા તેવા કાંઈ નિયમ નથી છતાં પણ તીર્થ કરની પસંદગી કરાતી. આ લક્ષણ મધ્યયુગના ઉત્તરાર્ધ સુધી ચાલુ રહ્યું. કેટલીક સર્વતાલક મૃતિઓમાં મુખ્ય ચાર (જિન)—આદિનાથ, નેમિનાથ, પાર્ધાનાથ અને મહાવીર હાય છે. આવી મૃતિઓ મથુરા, કાસાંબી વગેરમાંથા મળી આવી છે. તે કલાના ઉત્કષ્ટ નમૂના છે.

ચોવીસ તીર્થ કરોની યાદી તેમના શાસનદેવતા અર્થાત્ યક્ષયણીક્ષિઓના નામા સાથે નીચે પ્રમાણે આપી છે. કેટલીકવાર દિગમ્બરના મત જીદા પડે છે તે પણ આ યાદીમાં સ્પષ્ટ કરીને બતાવેલા છે.

| તીથ <sup>ુ</sup> કર             | યક્ષ                | યક્ષિણી                   |
|---------------------------------|---------------------|---------------------------|
| ૧–ૠષભનાથ                        | ગામુખ               | ચકેધરી                    |
| ર–અજતનાથ                        | મહાયક્ષ             | અજિતભાળા                  |
| ૩–સ ભવનાથ                       | ત્રિમુખ             | દુરિતારિ (દિ. પ્રગ્રપ્તિ) |
| ૪–અભિનંદનનાથ                    | યક્ષેશ્વર           | કાલિકા (વજ્ય ખલા)         |
| ૫–સુમતિનાથ                      | ઉમ્ભર               | મહાકાલિ (દિ. પુરુષદત્તા)  |
| <b>૬–૫</b> દ્મપ્ર <del>ભુ</del> | <b>કુસુમ</b>        | શ્યામા (દિ. મનાવેગા)      |
| <b>૭–સુ</b> પાર્થ <b>ૈ</b> નાથ  | માત'ગ (દિ. વરનન્દિ) | શાન્તિ દિ. કાલી)          |
| ૮–ચંદ્રપ્રભપ્રભુ                | विकथ                | ભૂકુટિ (જ્વાલામાલિની)     |

| તીથ <sup>ર</sup> કર               | યક્ષ                       | યક્ષિથી                   |
|-----------------------------------|----------------------------|---------------------------|
| <i>૯</i> –સુવિધિનાથ (પ્રુષ્પદન્ત) | <b>અ</b> જિત               | સુતારિકા (દિ. મહાકાલી)    |
| ૧૦–શીતલનાથ                        | <b>પ્ર</b> હ્મા            | અશાકા (દિ. માનવી)         |
| ૧૧–શ્રેયાંસનાથ                    | મનુજ (દિ. ઇશ્વર)           | માનવી (દિ. ગૌરી)          |
| ૧૨–વાસુપૂજ્ય                      | કુમાર                      | ચંડી (દિ. ગાંધારી)        |
| ૧૩–વિમલનાથ                        | <b>ષ</b> હ્મુખ્            | વિદિતા (દિ. વૈરાટી)       |
| ૧૪–અનંતનાથ                        | પાતાલ                      | અ કુશા (દિ. અનન્તમતી)     |
| ૧ <b>૫</b> –ધર્મ <b>નાથ</b>       | કિશ્વર                     | ક દર્પા (દિ. માનસી)       |
| ૧૬–શાન્તિ <b>નાથ</b>              | ગરૂડ                       | નિર્વાણી (દિ. મહામાનસી)   |
| ૧૭–કુ શુનાથ                       | ગ'ધવ'                      | <b>ખલા (દિ. વિજયા)</b>    |
| ૧૮–અરનાથ                          | યક્ષેન્દ્ર                 | ધારિણી (દિ. અજિતા)        |
| ૧૯–મસ્લિનાથ                       | <b>કુ</b> ખેર              | ધરણપ્રિયા (દિ. અપરાજિતા)  |
| ૨૦–મુનિસુવત                       | વર્શ્                      | નરદત્તા (દિ. બહુરૂપિણી)   |
| ૨૧–નમિનાથ                         | ભુકુટિ                     | ગાંધારી (દિ. ચામુડા)      |
| રર–નેમિનાથ                        | ગામેધ                      | અ ભિકા (દિ. કુષ્માણ્ડિની) |
| ૨૩–પાર્શ્વ <b>નાથ</b>             | પા <sup>શ્</sup> વ         | પદ્માવત <u>ી</u>          |
| ૨૪–મહાવીર                         | <del>ગ</del> ાત <b>ં</b> ગ | સિલાયિકા                  |

ચાવીસ તીર્થ કરાના લાંછના અને જે વૃક્ષ નીચે તેમને કેવળગ્રાન થયું હતું તે કેવળવૃક્ષની યાદીમાં દિગમ્ખરના મત જયાં જુદા પડે છે તે ખતાવેલા છે.

| તીથ | િકર ્ક્રે             | <u> લાંછન</u>         | ચૈત્ય વૃક્ષ                                 |
|-----|-----------------------|-----------------------|---------------------------------------------|
| ્ ૧ | ઋષભનાથ                | વૃ <b>ષ</b>           | ન્યગ્રાધ (વટવૃક્ષ)                          |
| ર   | અજિતનાથ               | હાથી                  | સપ્તપણ                                      |
| 3   | સ ભવનાથ               | ઑત્ર                  | શાલવૃક્ષ                                    |
| ٠ ٧ | અભિન દનનાથ            | ક્રપિ                 | પિયાલ 2ક્ષ (વૈશાલી 2ક્ષ)                    |
| ય   | સુમતિનાથ              | ક્રી 'ચપક્ષો          | પ્રિય ગુ                                    |
| Š   | પદ્મપ્રભુ             | પદ્મ                  | છત્રાભ                                      |
| ७   | સુપાર્શ્વ નાથ         | સ્વસ્તિક              | શિરીષ                                       |
| 4   | ચ દ્રપ્રભપ્રભુ        | ચ દ્ર                 | નાગકેશર                                     |
| Ŀ   | સુવિધિનાથ (મુખ્યદન્ત) | મગર (ક્રરચલા)         | નાગવક્ષ(મલ્લિવક્ષ)                          |
| િવ• | શીતલનાથ               | શ્રીવ <sub>લ્</sub> સ | ખિલ્વવૃક્ષ (શ્વે. કલ્પવૃક્ષ<br>દિ. અશ્વત્થ) |

| તીથ | ે'કર                | લાંકન                          | ચૌત્ય વૃક્ષ                  |
|-----|---------------------|--------------------------------|------------------------------|
| ૧૧  | શ્રેયાંસનાથ         | <b>31</b> .31                  | તુમ્બર                       |
| ૧૨  | વાસુપૂજ્ય           | મહિલ                           | પાટલિકવક્ષ (કદમ્પવક્ષ)       |
| ૧૩  | વિમલનાથ             | વરાહ                           | જમ્ભુ                        |
| ૧૪  | અન તનાથ             | (શ્વે.) બાજ (દિ. રી છ)         | <b>અ</b> <sup>શ</sup> ્વત્થ  |
| વેપ | ધર્મનાથ             | વજ                             | દધિ <b>પ</b> ર્ણુ (સપ્તચ્છદ) |
| ૧૬  | શાંતિનાથ            | મૃગ                            | ન <b>'</b> દીવૃ <b>ક્ષ</b> ા |
| ঀ७  | કું શુનાથ           | અજ (બકરા)                      | તિલકતર                       |
| १८  | અરનાથ               | નન્દ્યાવત                      | <b>આ</b> મ્રેટ્સ.            |
| ૧૯  | મલ્લિનાથ            | કુંભ                           | અશાકવૃક્ષ                    |
| २०  | મુનિસુવત            | <i>કુ</i> મ <sup>©</sup>       | <b>ચ</b> ંપકવૃક્ષ્           |
| ર૧  | નમિનાથ              | નીલાેત્પલ (દિ. અશાક્વક્ષ)      | બ <b>કુલ</b>                 |
| રર  | નેમિનાથ             | શંખ                            | વેતસ (મહાવેણુ)               |
| ર૩  | પાર્શ્વ ના <b>થ</b> | કૃ <u>્</u> ચિ-સપ <sup>૧</sup> | દેવદાર:                      |
| २४  | મહાવીર              | સિ <i>ં</i> હ                  | શાલવૃક્ષ                     |

આ ચોવીસ તીર્થ કરના વર્ષ કેવા હોવા જોઇએ તે અંગે શિલ્પશાસ્ત્રના શ્રંથા સૂચના આપે છે તે પ્રમાણે પંદ્મપ્રભુ રક્તવર્ણના, વાસુપૂજ્ય પદ્મવર્ણના, ચંદ્રપ્રભ ચંદ્રના સમાન કાંતિવાળા, નેમિનાથ નીક્ષવર્ણના તેમજ મિલ્લનાથ તથા પાર્શ્વનાથ વિનીલ વર્ષીના કરવા જણાવેલું છે. બાકીના બધા જિન–દેવતાઓ સુવર્ણના જેવી કાંતિવાળા કરવા એવી સામાન્ય સૂચના આપેલી છે.

દરેક તીર્થ કર ભગવાનને એક એક યક્ષ અને એક એક યક્ષિણી હોય છે. આ રીતે કુલ ચાવીસ યક્ષા અને ચાવીસ યક્ષિણીએ હોય છે. ચાવિસ યક્ષા શાસન દેવતા અને યક્ષિણીએા તીર્થ કરાની શાસનદેવીએા ગણાય છે.

તીર્થ કરની મૂર્તિઓના વક્ષાસ્થળ પર શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ હોય છે. વળી મૂર્તિ હપર એક ઉપર બીજું એમ ત્રહ્યુ છત્ર હોય છે. મૂર્તિની બંને બાજુએ ચામર-ધારી દેવા હોય છે. આ દેવાને તીર્થ કરના પ્રતીહાર તરીકે માનવામાં આવે છે.

આ ઉપરાંત મૃર્તિની ખંને ખાજુએ એટલે કે જમણી બાજુએ યક્ષ અને ડાબી બાજુએ યક્ષિણી તેમજ જેની નીચે તીર્થ કરાને જ્ઞાન થયું ઢાય તે અશાક-વક્ષ અથવા બોજું કાઇ વૃક્ષ કરવામાં આવે છે. વળી જિનેશ્વરના આઠ પ્રતિહાર્ય જેમાં અશાક્રવૃક્ષ, સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, દિવ્ય ધ્વનિ, ચામર, આસન, ભામંડલ, દું દુભિ અને છત્ર હોય છે. જ્યારે તીર્થ કરની સ્વતંત્ર મૃતિ હોય છે ત્યારે તેની પલાંઠીની નીચે દરેક તીર્થ કરની નીચે દરેક તીર્થ કરના બુદા જુદા લાંછના એટલે કે ચિદ્ધો હોય છે, જેથા મૃતિ ને ઓળખવામાં મુશ્કેલો આવતી નથા.

છકા સૈકામાં થઇ ગયેલા પ્રસિદ્ધ જ્યાતિષાચાર્ય વરાહમિહિર <sup>3</sup> પૃહત્સંહિતામાં જિનમૂર્તિના લક્ષણ આપે છે કે "અર્હતાના દેવની મૂર્તિ શાન્ત ભાવયુક્ત કરવી. તેના બાહુ જાનુ સુધી પહેાંચતા હોય અને વક્ષ:સ્થલ ઉપર શ્રીવત્સનું ચિદ્ધ અંકિત હોય. દેખાવમાં તરણ અને રૂપવાન મૂર્તિ હોવી જોઈએ તે નિર્વસ્ત્ર હોય છે." આ વર્ણન અનેક કારણાસર મહત્ત્વનું છે. સૌ પ્રથમ એ કે વરાહમિહિરના સમયનું એટલે કે છઠ્ઠા સૈકાની જિનમૂર્તિનું આ સામાન્ય વર્ણન છે. આજાનુબાહુ વિશેષણ ઉપરથી આ કાયોત્સર્ગ મૂર્તિનું વર્ણન જણાય છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે. મૂર્તિને વસ્ત્ર નથી તે ઉપરથી તે દિગમ્બર સંપ્રદાયની મૂર્તિનું વર્ણન છે એમ અનુમાન કરવાનું મન થાય છે, પણ શ્વેતાંબર મૂર્તિઓમાં માત્ર કૌષીન જેવું કાતરેલું હોય છે. બુદ્ધની પેઠે આખા શરીરે વસ્ત્ર નથી હોતું.

ટ્રંકમાં તીર્થ કરોતી મૂર્તિઓના ત્રણ પ્રકારા જણાવવામાં આવ્યા છે: (૧) સુંદર દેવદેવીઓને કાતરેલા પરિકરવાળી (૨) સાદી ક્ષ્કત પૂજા માટેની (૩) આયાગપટ્ટીમાંની. આ ત્રણમાં જિન ભગવાનનું કલાવિધાન એક સરખું જ હાય છે. ક્ષ્કત પરિકરા અને આજુળાજુના શિલ્પામાં જ સામાન્ય ફેરફાર જણાય છે.

જૈન પુરાણા કે જૈન ધર્મ પ્રંથામાં તીર્થ કરની મૂર્તિઓ બનાવવા વિશ ઝાઝી માહિતી ઉપલબ્ધ થતી નથી. તેની જ રીતે જૈન શિલ્પ પ્રંથામાં માહિતીના અભાવ હોય છે. ઊલડું આ બધા પ્રંથા તીર્થ કરના આરાધકાની મૂર્તિઓ તેમજ બીજાં દેવાની મૂર્તિઓ કેમ કરવી તેનું વિગતે વર્ણન આપે છે. તેને આધારે જુદા જુદા તીર્થ કરોની મૂર્તિઓ કેમ કરવી તે જોઈએ:

(૧) આદિનાથ અથવા ઋષભનાથ : જિનના લાંછનાે કે પ્રતીકા પ્રવચન-સારાહારમાં આપેલા છે તેમાં જણાવેલું છે કે પહેલા તીર્થ'કરનું ચિદ્ધ વૃષભ છે. વૃષભના લાંછન ઉપરાંત તેમનું બીજું ચિદ્ધ ધર્મચક્ર છે. ગધા તીર્થ'કરાને અમુક અમુક વૃક્ષ નીચે કેવળત્રાન પ્રાપ્ત થયેલું છે. પ્રથમ તીર્થ'કરની સાથે

<sup>3</sup> आजानुलम्बवाहुः श्रीवत्साङ्कः प्रशान्तमूर्तिश्च । दिग्वासास्तरुणो रूपवांश्च कार्योऽर्हातां देवः ॥ ५७ (अ. ४५.) के. ४

ન્યગ્રાધ વૃક્ષ અર્થાત્ વડવૃક્ષ સંકળાયેલું છે. મૃતિને લગતાં જિનના બીજાં લક્ષણોમાં ગામુખ નામના યક્ષ અને યક્ષિણી ચક્રેશ્વરી અથવા અપ્રતિચકા છે. ગ્રંથના આધારે ઋષભદેવની એક બાજુએ ભરત અને બીજી બાજુએ બાહુબલી નામના ભક્તો છે. જૈનધર્મના તીર્થં કર ઋષભદેવ પ્રથમ ભગવાન હોવાથી તેમને આદિનાથ પણ કહેવામાં આવે છે. વળી તેમને વૃષભનાથ તરીકે સંબાધવાનું જૈનધર્મ પ્રંથામાં જણાવેલું છે.

ભારતમાં આજ સુધી પ્રાપ્ત થયેલી આદિનાથની મૂર્તિઓ કે જે સંગ્રહ-સ્થાનમાં સચ્ચાયેલી છે કે મંદિરમાં પૂજ્ય છે તેમાં ઉપર પ્રમાણેના તમામ લક્ષણો હોય છે. પહેલા તીર્થ કરની એટલે કે ઋષભદેવની પ્રતિમાના ભદ્રપીઠના આગળના ભાગમાં મધ્યમાં વૃષભનું ચિદ્ધ આંકિત કરવામાં આવેલું જણાય છે. પ્રતિમાની ડાબી બાજુએ છેડે યક્ષિણી ચકેશ્વરી છે, તેણે ગરૂડ ઉપર સવારી કરેલી છે અને તેના હાથમાં ચક્ર છે. કેટલીક જિન પ્રતિમાએ ભનેલી પણ કરવામાં આવેલી છે. આ પ્રતિમાઓ નિર્વસ્ત્ર છે તેમાં સિંહાસન કે સિંહનું પ્રતિક પણ નથી.

જૈનધર્મના ઇતિહાસમાં ઋષભનાથ કે વૃષભનાથને જૈનધર્મના સ્થાપક કહેલાં છે. તે અંગેના વિગતપૂર્ણ ઇતિહાસ દિગમ્ખરાના આદિપુરાણમાં સચવાયેલા છે. આ ઉપરાંત કલ્પસૃત્ર અને શ્વેતાંખરાના 'ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરષ્યરિત્ર'માં પણ ઇતિહાસ છે. આ પ્રંથના રચિયતા શ્રી હેમચંદ્ર છે બ્રાહ્મણપુરાણા માં એટલે કે હિન્દુધર્મમાં ઋષભદેવને વિષ્ણુના એક અવતાર માનવામાં આવ્યા છે તેવાં ઉલ્લેખા ભાગવત પુરાણ, અગ્નિ અને વરાહ પુરાણમાં મળી આવે છે. ઋષભદેવનું પ્રતીક વૃષભ અને તેનું માક્ષનું સ્થાન કૈલાસ હોવાને કારણે તેને શિવની સાથે સાંકળવામાં આવે છે. આ દેવાની સાથે ઋષભદેવને ગમે તે રીતે સાંકળલા હોય તા પણ એટલું તા સ્પષ્ટ છે કે તેઓ જૈન ધર્મના પ્રચારક હતા તેની મૂર્તિને બ્રાહ્મણધર્મની કાઈપણ મૂર્તિ સાથે સંખંધ નથા.

વષભના પ્રતીકથી જ તેમના નામ વષભનાથના ખ્યાલ આવે છે. બધા તીર્થ કરાની માતાઓની જેમ ઋષભદેવની માતાએ પણ કેટલાંક સ્વપ્નાઓ જોયા હતા. તેમાં સૌ પ્રથમ તેણીએ વષભ જોયો હતો અને તેયા જ આ જિનનું નામ વષભનાથ કે ઋષભનાથ રાખવામાં આવેલું છે. આથી લાંછનમાં વષભને પ્રથમ સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. જો કે ખીજાં બધાં તીર્થ કરાની માતાએ સ્વપ્નમાં સૌ પ્રથમ હાથીને જોયા હતા. ઋષભેદવના યક્ષ ગામુખને પણ વષભ જેવું મુખ કરવામાં આવે છે આ રીતે વષભદેવ સ્પષ્ટરીતે વષભના મૂળમાંથી ઉદ્દભવેલા છે. જિનની યક્ષિણી ચકેશ્વરી વિષ્ણુની પત્ની વૈષ્ણુવી જેવી દેખાય છે. આમ શિલ્પમાં બ્રાહ્મણ-ધર્મના બે મહાન દેવા શિવ અને વિષ્ણુ ઉપર આદિનાથની શ્રેષ્ઠતા અને મહાવિજય બતાવેલા છે.

(ર) અજિતનાથઃ બીજા તોર્થ કર અજિતનાથ ગણાય છે. જૈન ગ્રાંથા પ્રમાણે તેમનું પ્રતોક હાથી છે. તેમની માતાએ જે સ્વપ્ના જોયાં તેમાં હાથી મુખ્ય હેાવાથી આ લાંછન રાખવામાં આવ્યું છે. બીજાં પ્રતીકામાં સપ્તપર્ણનું કેવળન્ટક્ષ પણ અજિતનાથ સાથે જોડાયેલું છે.

અજિતનાથ ભગવાનની પ્રતિમા ઊભી કે બેઠેલી ધ્યાનસ્થ હોય છે. જૈન પરિભાષા પ્રમાણે "ખડ્ગાસન મૂર્તિ" તરીકે તે ઓળખાય છે. શાસ્ત્રકારા પણ તેમ જણાવે છે. તેમના કેટલાંક પરિકરામાં યક્ષ યક્ષિણી વગેરેને અંક્તિ કર્યા હોવાનું માલૂમ પડે છે. જેમ લાંછન આવશ્યક હાય છે, તેમ યક્ષયિક્ષણી પરિકરમાં અવશ્ય કરવામાં આવે છે.

અજિતનાથ સાથે યક્ષ મહાયક્ષ નામે અને તેની સાથે યક્ષિણી અજિતાબાલા હોય છે. જૈનશાસ્ત્રના પ્ર'થામાં આ યક્ષ અને યક્ષિણીના ઉલ્લેખ છે. અજિતનાથ ખડ્ગાસનમાં હોય છે. અર્થાત્ તે ખે હાથ લટકતા રાખીને ઊભેલા હોય છે. તેના ચામરધારી સગરચક્રી નામે છે. શિલ્પમાં શાસ્ત્રીય પ્ર'થાનાં વર્ણન પ્રમાણે અજિતનાથની મૂર્તિઓ કરવામાં આવે છે. સામાન્ય રીતે અજિતનાથ જિનની ખેઠકની નીચે હાથીનું ચિક્ષ હોવું જોઈએ અને તેમની ખેઠકની બંને બાજુએ યક્ષ અને યક્ષિણીની પ્રતિમાઓ કંડારેલી હોલી જોઈએ. પરંતુ દેવગઢના કિલ્લામાંથી મળેલી અજિતનાથની પ્રતિમા ખડ્ગાસનમાં છે પણ વિશેષમાં તેમાં બંને બાજુએ ચામરધારી અને તેની આગળના ભાગે બે ભક્તો છે.

જૈન ય્રંથામાં અજિતનાથનું નામ અને તેમનું પ્રતીક જાણીતાં છે. જિનની માતાએ તેના કેટલાંક સ્વપ્નામાં હાથીને જોયા. હાથી ભારતમાં રાજવીના વૈભવ તરીકે જાણીતા છે. તેના જન્મ પછી તેના પિતાના તમામ શત્રુઓને જિતી લેવામાં આવ્યા હતા તેથી તેનું નામ "અજિત" પાડવામાં આવ્યું. તેમનું પ્રતીક હાથી છે અને યક્ષના હાથમાં યુધ્ધને યાગ્ય સાધના જેવાં કે ભાલા, અંકુશ, ગદા વગેરે આપેલા છે અને યક્ષિણીના હાથમાં પાશ, અંકુશ વગેરે સાધના સાંસારિક વિજયના ભાવ ખતાવે છે. જયારે યક્ષના હાથમાં રદ્રાક્ષની માળા છે. વરદમુદ્રા અને અભયમુદ્રા યક્ષિણીના હાથમાં આવા તેમક વિજય ખતાવે છે.

(૩) **સંભવનાથ** : ત્રીજા તીર્થ કર સંભવનાથ છે, તેમનું સંભવનાથ નામ શાથી પડ્યું તે માટે શાસ્ત્રકારા કેટલીક કથાએા આપે છે. તેમનું લાંછન અધ છે. તેમના યક્ષ અને યક્ષિણી અનુક્રમે ત્રિમુખ અને દુરિતારિ તરીકે જાણીતાં છે. જૈન પ્રાંથા પ્રમાણે સંભવનાથે કેવળત્રાન શાલવક્ષ નીચે મેળવ્યું. તેના ચામરધારી સત્યવીર્ય નામે છે. જિનના કુળ સંબંધી જૈન ઇતિહાસમાંથી આપણને માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે. તેના પિતા દઢરાજ નામે રાજ્ય હતા તેની માતા સુષેણા નામે હતી. તેમના જન્મ બ્રાવસ્તીમાં થયેલા કહેવાય છે. તેમના નામ વિશે જૈન પ્રાંથામાં રસદાયક હકીક્ત છે. તેના પિતા—રાજા પાતાના રાજ્ય વિસ્તાર મરકીના રાગને કારણે ઉજ્જ થઈ ગયા હતા તેના કારણે ઉજ્જ થઈ ગયા હતા તેના કારણે તે નિરાશ થઈ ગયા હતા. આ જ સમયે તેને ત્યાં પુત્રજન્મ થયાના આનંદદાયક સમાચાર મળ્યા. તેથી તેને થયું કે હવે સારા સમય આવે તેવા સંભવ છે તેથી બાળકનું નામ પણ સંભવ પાડવામાં આવ્યું. જિનનું પ્રતીક અશ્વ છે. ભારતમાં અશ્વને મંગળ ચિદ્ધ તરીકે ગણવામાં આવે છે. યક્ષનું પ્રતીક નાળિયા છે. સંસ્કૃતમાં સર્વ તાલક (ચારે બાજુએથી) શુકનિયાળ શબ્દ છે. યક્ષિણીનું નામ દુરિતારિ છે જેના અર્થ "દુશ્મનાના વિજેતા" થાય છે. તેના પ્રતીકા વરદમુદ્રા સર્પ અને અલય છે.

શ્રીત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર (પર્વ ૩–સર્ગ-૧)માં શ્રી સંભવનાથના માતાનું નામ સેનાદેવી અને પિતાનું નામ જિતારિ આપેલું છે. રાજા ઇક્લાકુ કુળના અને શ્રાવસ્તી નામે નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. પ્રભુ સંભવનાથ ગર્ભમાં હતા ત્યારે શંખા (શીંગ)નું ધાન્ય ઘણું થયું હતું તેથી રાજાએ તેમનું સંભવનાથ અથવા શંભવનાથ એવું નામ પાડયું. (પૃ. ૧૦) આ તમામ પ્રતીકા માંગલિક વિચાર અથવા શુભ આશય બતાવે છે.

સંભવનાથની ખૂબ થાડી પ્રતિમાઓ મળી આવી છે પરંતુ જે થાડીક મળી આવી છે તેમાં મૂર્તિશાસ્ત્રની કલા જણાય છે અને જૈનશાસ્ત્રીય શ્રંથે:ની વ્યાખ્યા આપતા હોય તેવા સૂત્ર સમાન તે છે. સંભવનાથ તીર્થ કરના પરિકર નીચે લાંછન તરીકે ઘોડા અને બન્ને બાજુ ખૂણા ઉપર યક્ષયક્ષિણીઓ કાતરવામાં આવે છે. કેટલાંકમાં તો તારણા, ચામરધારી દેવા, ઇંદ્રો, નવશ્રહા વગેરે કંડારેલા જણાય છે.

(૪) અભિનન્દનનાથ: ચોથા તીર્થ કર અભિનન્દનનાથના વર્ણ સુવર્ણના જેવા હોય છે. તેમનું લાંછન વાનર (કપિ) હોય છે. જુદા જુદા જેન ત્ર ચામાંથા એકત્ર કરવામાં આવેલા ચાથા તીર્થ કરના મૂર્તિ વિષયક ચિદ્ધોમાં વૃક્ષ કરવામાં આવે છે. જે વૃક્ષ નીચે તેમને કેવળજ્ઞાન થયું તે રાયણનું વૃક્ષ છે. બીજા શ્રંથા પ્રમાણે તે વૈશા-લિવૃક્ષ છે. આ વૃક્ષ નીચે તે કાયોત્સર્ગ કરીને રહ્યા. અર્થાત્ તે ખડ્ગાસનમાં ભભેલા છે. અભિનન્દનનાથના શિલ્પમાં આ બધા પ્રકારના ચિદ્ધો છે પરંતુ આ જિનની આકૃતિઓ ખૂબ એાછી મળે છે. આ પ્રભુના શાસનદેવતા તરીકે શ્યમ

ક્રાંતિવાળા યક્ષ હાથીના વાહન ઉપર બેસનાર છે. તેની બે દક્ષિણભૂજાઓમાં બી**જો**ર અને અક્ષસૂત્ર ધારણ કરે છે. તેની બે વામ ભુજાઓમાં નકલ અને અંક્રશ રાખનાર યક્ષેશ્વર નામે યક્ષ છે. નિત્ય પ્રભુપાસે રહેનારી શાસનદેવતા નામે કાલિકા. ધર્માન ધિકારીઓના જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે અભિનન્દનનાથનું જન્મ સ્થળ અયોધ્યા છે. અને વંશ ઈલ્વાકુ છે, તેના પિતા નામે રાજા સંવર અને રાજાને સિધ્ધાર્થા નામે રાણી હતી. એક હજાર સાધુઓની સાથે તે માક્ષ પામ્યા. સપાર્શનાથ સિવાયના પહેલા અગિયાર તીર્થ કરાએ સાધુઓના સમૃહમાં માક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતા. તેના પ્રતીકની ચર્ચા કરતાં કેટલીક મુશ્કેલી ઉભી થાય છે. તેમનું મુખ્ય પ્રતીક કપિ છે. તેના પ્રતીકને હરિ--વાંદરાના અર્થમાં જિનની માતાઓના સ્વય્નામાંનું એક લઈએ તા તેની યાગ્યતા ખરાખર સમજાય છે. પણ સંસ્કૃતમાં હરિના અર્થ સિંહ પણ થાય છે. સિંહ મહાવીરનું પણ પ્રતીક છે. યક્ષ અને યક્ષિણીના લક્ષણથી આ જિન એાળખી શકાય છે. યક્ષતું નામ ઈશ્વર અને યક્ષિણી કાલી નામે છે. આ ળંને શૈવ ધર્મના દેવા છે અને પ્રાહ્મણધર્મમાંથી લીધેલા જણાય છે. જિનના કપિને શિવ અથવા ઈશ્વરના કપિના અવતાર સાથે જોડવામાં આવે છે. તેના નામતું યથાર્થ પણ જૈન ગુ<sup>ં</sup>થામાં સ્પષ્ટ રીતે જણા**વેલું** છે. તે પ્રમાણે જ્યારે પ્રભુ ગર્ભમાં હતા ત્યારે કુળ, રાજ્ય અને નગરી સર્વ અભિનંદ (હર્વ) પામ્યા હતા તેથી માતાપિતાએ તેમને અભિનન્દન નામ આપ્યું કારણ ઈન્દ્ર અને બીજાએા તરફથી તેને અભિનન્દન મળતા २६ेतां ६तां. (अभिनन्दाते देवेन्द्रादिभिरित्यभिनन्दनः।)

(૫) સુમતિનાથ: પાંચમા તોર્થ કર સુમતિનાથના માતા મંગળાદેવીએ કો ચ-પક્ષીના ચિક્ષવાળા સુવર્ણ વણી પુત્રરત્નને જન્મ આપ્યા. આ તીર્થ કરની શાસનદેવી મહાકાલો છે.

જૈન સાહિત્યમાંથી તેનું પ્રતીક કોંચ અથવા રક્તહંસ જાણી શકાય છે. તેના સંબંધો કેવળવૃક્ષ પ્રિયંગુ છે. તેના યક્ષ અને યક્ષિણીઓ તુમ્બુર અને મહાકાલો છે. તેમને ચામરધારી મિત્રવીર્ય છે. તેમના શિલ્પો મૂર્તિ શાસ્ત્રને લગભગ મળતા આવે છે. પરંતુ બીજાં જિનની મૂર્તિઓ કરતાં આ મૂર્તિ કાંઈ જૂદી પડે છે, તેના શિલ્પમાં બંને બાજુએ ફૂલના હાર અથવા મદંગ લઈને ઉડતી આકૃતિઓ હોય છે અને કવચિત્ તેના ફરતી બીજા જિનની નાની નાની પ્રતિમાઓ હોય છે જે મુખ્ય મૂર્તિની સાથે મળીને કુલ ૨૪ ની સંખ્યા થાય છે. તેનું સિંહાસન શબ્દ પ્રમાણે બે સિંહયુગ્મથી બનેલું જણાય છે. મુખ્ય પ્રતિમાની બંને બાજુએ હાથીયુગ્મ જળના અભિષેક કરતાં અથવા ઉપરના ભાગે ઊલેલા બતાવેલા છે. જિનના મુખ્ય લાંહન ઉપરાંત તેના ભદ્રપીઠ ઉપર ચક્રનું ચિદ્ધ છે.

મૃતિના પગની નીચે દાતાની મૃતિ છે. ઉત્તરભારતમાં ઘણે સ્થળેથી સુમૃતિનાથની મૃતિ એ મળી આવી છે.

સમિતિનાથનં જન્મસ્થળ અને તેમના માતાપિતાની વિગતા જૈન પર પરાગત ઇતિહાસમાં ખતાવેલી છે. તેમનું જન્મસ્થળ અયોધ્યા (સાકેત) હતું. આ નગરીમાં ઇક્ષ્વાક વંશમાં તિલકરૂપ રાજા નામે મેઘરથ તેમના પિતા અને માતાનું નામ મંગલા હતું. તેમણે કેવી રીતે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું અને કઈ પાલખીમાં તેમને લઈ જવાતા તે તમામ વિગતા ઉત્તરપુરાણમાંથી મળી આવે છે. ત્રિષષ્ટિશલાકા-પુરુષ ચરિત્ર પર્વ ૩ –સર્ગ ૩ પ્રમાણે અભયંકરા નામની શિબિકા ઉપર આરૂઢ થઈને સૂર, અસૂર અને મનુષ્યોની સાથે સહસ્રામ્રવનમાં પ્રભૂ પધાર્યા. દરેક તીર્થ કર શા માટે તે નામથી ઓળખાય છે તે દરેકની જુદી જુદી કથાઓ આપેલી છે. તે પ્રમાણે આ બાળક સુમતિનાથના જન્મ પહેલાં તેના માતાની સુમતિ (બુદ્ધિ) ખુબ તીક્ષ્ણ હતી. રાણીની તેજસ્વિતા સાબિત કરવા માટે બીજી કથા સાલામનના ન્યાયને મળતી પ્રચલિત છે. એક વૃષ્ધ બ્રાહ્મણ મૃત્યુ પામ્યા ત્યારે તેને બે પત્ની હતી. વ'ને વચ્ચે એકજ પુત્ર હતો. તે પુત્ર ક્રોના તે ઝગડા પતાવવા તેઓ રાણી પાસે ગઈ તેણે સાલામનના જેમજ હુકમનામું કરમાવ્યું કે મારા ઉદરમાં ત્રણ ગ્રાનને ધારણ કરનાર તીર્થ કર ઉત્પન્ન થયેલા છે. તેમના જન્મ થાય તે પછી અશાકવૃક્ષ નીચે બેસીને તે તમારા વિવાદના નિર્ણય કરશે પુત્રની ખરી માતા કાળક્ષેપ સહન કરી શકી નહીં તેથી ધાર્યું પરિણામ આવ્યું. જિનનું લાંછન હંસ છે જે સરસ્વતી બુ**દ્ધિની દે**વીનું પણ પ્રતીક છે. તીર્થ કરના જીવનની પાછળ "સમિત" સારી બુદ્ધિના મધ્યવતી વિચાર રજૂ થાય છે. કેટલાક તોથ"કરાના નામ માટે વાસ્તવિક ચીજોને પ્રતીક તરીકે મકવામાં આવે છે. જેમકે તીર્થ કર ચંદ્રપ્રભનું પ્રતીક ચંદ્ર બીજના આકારના ચંદ્ર હોય છે (ચંદ્રપ્રભ એટલે ચંદ્રની પ્રભા જેવું).

5. પદ્મિમલ : જૈન મુંથા છઠ્ઠા તીર્થ કર પદ્માપ્રલનું મૂર્તિ શાસ્ત્રના ચિદ્ધન તરીકે રાતું કમળ જણાવે છે. તેમના કેવળજ્ઞાન માટેનું વૃક્ષ છત્રાલ છે. તેમના યક્ષ કુસુમ અને શાસનદેવી શ્યામા છે. દિગમ્ભર પ્રમાણે મનાવેગા છે. તેમના યામરધારી તેમના સમકાલીન રાજ્ય યમદુતિ છે. સાહિત્ય અને શિલ્પમાં સરખી વિગતા મળે છે પદ્મપ્રલની સંખ્યાળધ પ્રાચીન અર્વાચીન પ્રતિમાઓ મળી આવે છે. મૂર્તિ વિધાનની દહ્યિએ જોઇએ તો ઉપરના વર્ણન પ્રમાણે મૂર્તિ ઓનું વર્ણન મળતું આવે છે. તેમાં સિંહાસન બતાવતા તેમના લદ્ગપીઠ નીચે બે સિંહા છે. જૈનપુરાણો પ્રમાણે તેમનું જન્મસ્થાન કૌશામ્બી છે. તેના પિતાનું નામ ધરણ અને

માતાનું નામ સુસીમા છે. તેના નામ માટે ખે સ્પષ્ટીકરણ કરેલા છે. એક તેના વર્લ રક્તકમળ જેવા હાઈને તેનું નામ 'પદ્મપ્રભુ' પાડવામાં આવ્યું હતું. બીજું તેની માતાના ગર્ભમાં જ્યારે જિન હતા ત્યારે માતાને પદ્મની શય્યાના દાહદ થયા હતા તેમની વ્યક્ત કરેલી ઇચ્છાને સંતાષવામાં આવી તેથી તેનું નામ પદ્મપ્રભુ પાડવામાં આવ્યું. તેના યક્ષનું નામ ક્રસમ છે જેના અર્થ પણ પુષ્પ થાય છે. આ રીતે તેના નામ પ્રમાણે તેના પ્રતીકા જણાય છે. ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિતમાં પદ્મપ્રભની શાસનદેવતા અચ્યુતા ખતાવેલી છે.

હ. સુપાર્શ્વનાથ: શાસ્ત્ર પ્રમાણે સાતમા તીર્થ કર સુપાર્શ્વનાથનું લાંછન સ્વસ્તિક કહેવાય છે. આ ઉપરાંત કેટલાંક શ્રંથામાં સર્પનું ચિદ્ધ સુરાભન માટે વધારાનું ખતાવવામાં આવેલું છે. શ્રંથા પ્રમાણે સર્પની કૃણાની સંખ્યા માટે સ્પષ્ટ નિયમ છે. કૃણાની સંખ્યા એક અથવા પાંચ હાય છે. તેમનું કેવલવૃક્ષ શિરીષ છે. તેમના યક્ષ અને યક્ષિણીઓ માતંગ અને શાંતિ અનુક્રમે છે. જ્યારે દિગમ્ભર પ્રમાણે વરનન્દિ અને કાલી છે. તેમના ચામરધારી ધર્મવીર્ય નામે છે.

પુરાણોના આધારે સુપાર્શ્વનાથના પિતા ક્ષત્રિય રાજ્ય સુપ્રતિષ્ઠ હતા. તેની માતા રાણી પૃથિયી નામે હતી. તેમનું જન્મસ્થળ વારાણસી અને રાજયપ્રદેશ કાશી હતું. બીજા તીર્થ કરોની જેમ તેણે પાંચહજાર સાધુઓ સાથે માેક્ષ મેળવ્યો.

શિલ્પમાં સુપાર્ધનાથ કાં તો એકલા અથવા સમૃહમાં રજૂ કરાતાં હોય છે. સુપાર્ધનાથની મૂર્તિના મુખ્ય લક્ષ્ણમાં પાંચ સપેની કૃણા હોય છે. જયારે પાર્ધનાથમાં સાત કૃણા હોય છે. કેટલીકવાર પાંચ કૃણા કે સાત કૃણા કઈ મૂર્તિમાં હોય છે તે ગ્રાનના અભાવે પાર્ધનાથ અને સુપાર્ધનાથની મૂર્તિઓમાં ભૂલ થતી હોય છે. આ જિન મૂર્તિને ઓળખવા માટે બીજું એક ચિદ્ધ સ્વસ્તિકનું હોય છે. તેમનું નામ સુપાર્ધનાથ કેમ પડ્યું તે માટે કહેવાય છે કે પ્રભુ ગર્ભમાં હતા તે વખતે તેમની માતાની બંને બાજુઓ ખૂબ સુંદર દેખાવની થઈ તેથી રાજ્યએ પ્રભુનું સુપાર્ધ એવું નામ પાડ્યું. શેમનો પાર્થાવસ્ય સુપાર્થ (હેમચંદ્ર) અનુશ્રુતિ પ્રમાણે તીર્થ કરની માતાને તેના શરીરની બંને બાજુએ રક્તપિત્ત કાઢ થયેલા હતા. આ લયંકર રાગ બાળકના જન્મ પહેલાં મટી ગયા હતા તેથી તે સુઃ (સારી) પાર્શ્વ (બાજુ) નામે ઓળખાયા. આ તીર્થ કરનું સ્વસ્તિક ચિદ્ધ પણ ધ્યાન ખેંચે તેવું છે કારણ સ્વસ્તિક મંગળચિદ્ધોમાંનું એક ગણાય છે.

૮٠ ચ'દ્રપ્રભઃ ખીજી મૃતિ એ કરતાં ચંદ્રપ્રભની મૃતિ જુદી હોય છે. માતા લક્ષ્મણાદેવીએ ચ'દ્રના ચિહ્નવાળા ચ'દ્રવણી પુત્રરત્નને જન્મ આપ્યા. તેના પિતાનું નામ રાજા મહાસેન હતું એમ જૈન્ય ઘોમાંથી જણાય છે. તેનું લાંછન ચ'દ્ર કે

ખીજના ચંદ્ર છે. જે વૃક્ષ નીચે તેમને કેવલજ્ઞાન થયું તે વૃક્ષ નાગકેશર છે. તેના યક્ષ અને યક્ષિણોઓ અનુક્રમે વિજય અને ભૃકૃટિ છે. કેટલાંકના મતે ભૃકૃટિને બદલે જ્વાલામાલિની યક્ષિણી હાય છે. તેને માન આપતા ચામરધારી દાનવીર્ય છે. જિન ચંદ્રપ્રભના ઘણા સુંદર શિલ્પના નમૂનાઓ મળા આવ્યાં છે આ બધા નમૂનાઓમાં શિલ્પવિષયક પ્રંથામાં અથવા જૈન શાસ્ત્રીય પ્રંથામાં જિનનું જે વર્ણન મળે છે તે પ્રમાણે ચંદ્રપ્રભની મૂર્તિઓમાં જણાય છે. ભારતના શિલ્પીઓએ મંદિરામાં ભક્તોની જરૂરિયાત અને પૂજારીની માંગ પ્રમાણે મૂર્તિઓ કંડારેલી છે. શિલ્પમાં જિનની બે પ્રકારની આકૃતિઓ મળે છે એક ખેઠેલી અને બીજ ઊલેલી. જેમાં મુખ્ય આકૃતિ—તીર્થ કર, તેના યક્ષ-યક્ષિણીઓ અને ચામરધારીઓથી વીંટળાયેલી હોય છે. તેના નામ અને લાંછન સ્વયંસપષ્ટ છે. તેનું નામ ચંદ્રપ્રભ છે. કારણ તેનું તેજ (પ્રભા) ચંદ્ર જેવું છે. બીજ પણ કથા તેના નામ સંબંધી પ્રચલિત છે. "તેના જન્મ પહેલાં તેની માતા ચંદ્રપુરીષ્ટ્રના રાજપૂત રાજાની પત્નીને સોમ (ચંદ્ર)નું પાન કરવાનું દોહદ થયું".

તેની તૃષ્ણાને શાંત પાડવા એક રાત્રે તેના હાથમાં પાણી ભરેલી તાસક મૂકવામાં આવી. આ તાસક એવી રીતે ગાઠવવામાં આવી હતી કે તે પાણીમાં ચંદ્રનું પ્રતિબિંખ પડે. જ્યારે બાળકના જન્મ થયા ત્યારે તે ચંદ્રના જેવા તેજસ્વી અને શ્વેત જણાયા તેને કારણે તેનું લાંહન ચંદ્ર થયું અને તે ચંદ્રપ્રભ તરીકે ઓળખાય છે. આથી ચંદ્ર તેમનું લાંહન છે એ જાણીતી હકીકત છે કે જિનની માતાઓને થતાં સ્વપ્નામાં ચંદ્રના સ્વપ્નના સમાવેશ થાય છે.

૯- સુવિધિનાથ : નવમા તીર્થ કરના ખે નામ છે એક સુવિધિનાથ અને ખીજું નામ પુષ્પદન્ત છે. તેના પ્રતીક સંબ'ધી પણ થોડોક વિવાદ છે. કેટલાકના મતે પ્રતીક મકર છે. તે મગરના ચિદ્ધયુક્ત શ્વેતવર્ણ વાળા છે. ત્યારે ખીજાના મતે પ્રતીક કરચલા છે. તેના યક્ષ અને યક્ષિણી અજિત અને સુતારાદેવી અનુક્રમે છે. દિગમ્બર સુતારી દેવીને બદલે મહાકાલી યક્ષિણી કહે છે. ચામરધારી મધવતરાજ નામે છે. જે ધાર્મિક વૃક્ષ નીચે તેને કેવલત્તાન પ્રાપ્ત થયું તે એક મત પ્રમાણે નાગવૃક્ષ છે અને ખીજા મત પ્રમાણે મલ્લિવૃક્ષ છે.

ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત પ્રમાણે આ તીર્થ કરનું જન્મસ્થળ કાકન્દીનગર હતું તેમ જાણી શકાય છે. તેના પિતા સુત્રીવ નામે રાજવી હતા અને તેની માતા રામાદેવી નામે જાણીતી હતી. તેનું નિર્વાણ સ્થળ સમેત શિખર અથવા પારસનાથ પર્વત કહેવાય છે.

૪. બનારસ જિલ્લામાં ચ'દ્રાવતી પણ કહેવાય છે.

સુવિધિનાથની મૂર્તિઓ બીજા તીર્થ કરોના મુકાખલે જૂજ મળે છે. આ જિન બીજા ત્રેવીસ તીર્થ કરની સાથે સમૂહમાં હેાય છે. કેટલાક શિલ્પમાં તેના બધા લક્ષણોમાં લાંછનમાં કરક જણા**ય છે.** તેમાં કરચલાનું પ્રતીક દેખાય છે. તીર્થ કરના વ'ને નામાના મૂળ જૂદા જણાય છે. સુવિધિનાથતું નામ પાડવાનું કારણ કે જ્યારે રાજવંશના સંબ<sup>ન</sup>ધીએા આંતરિક યુદ્ધ કરી ર**હ્યા તે પછ**ી યુ**દ્ધને અંતે** ધાર્મિક વિધિ કરવામાં આવી હતી. વ્યસ્ત કુટુંબીએા માટે તેના જન્મ સુવિધિ સ્થાપનારા પુરવાર થયા. તીર્થ કરનું બીજું નામ પુષ્પદંત એમ વ્યક્ત કરે છે કે જિનના દાંત પુષ્પની કળી જેવા દેખાતા હતા. તેના નામનાે હેતુ પ્રથમ દષ્ટિએ સમસ્યારૂપ છે, સ્પષ્ટ નથી તેવું જ તેના લાંછન માટે જેમકે મગર કે કરચલાે કાેઇપણ જિનની માતાએ સ્વપ્નમાં જાેયેલાં નથી. તેના પિતા કાકન્દીના રાજવી હતા. કાકન્દી કાકન્દીનગરથી પણ એાળખાય છે. જો કે સંસ્કૃતમાં કિષ્ક્રિન્ધા**નગર** તરીકે જાણીતું છે. તેના પિતાનું નામ સુત્રીવ અને માતાનું નામ રામા છે. આ ખર્ધા નામા રામાયણ સાથે એક યા બીજી રીતે સંકળાયેલા છે. રા**માય**ણની કિષ્કિન્ધા નગરી દરિયા કિનારે છે તેથી જળચર પ્રાણી કાચબા કે મગર આ તીર્થ કરનું પ્રતીક બને છે. તેના યક્ષનું વાહન પણ જળચર કર્મ છે. અને તેની યક્ષિણી સુતારાદેવીની પાસે કુંભ છે જે પાણીની સાથે ગાઢ સંબંધ ધરાવે છે.

શ્રી ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત્ર સર્ગ ૭ (પર્વ-3) માં તીર્થ કરના નામ વિશે નોંધેલું છે કે ત્રભુ જ્યારે ગર્ભમાં હતા ત્યારે તેની માતા સર્વ વિધિમાં કુશળ થયા હતા તેથા 'સુવિધિ' અને પુષ્પના દાહદથી પ્રભુને દાંત આવ્યા હતા તેથા 'પુષ્પદંત' એ પ્રમાણે પ્રભુનાં બે નામ માતાપિતાએ માટા ઉત્સવથી શુભ દિવસે સ્થાપન કર્યા.

૧૦ શીતલનાથ: મલય રાજ્યના ક્ષત્રિય કુટું ખમાં શ્રીવત્સના લાંછનવાળા અને સુવર્શુ જેવી કાંતિવાળા આ જિનના જન્મ થયા હતા, તેનું જન્મસ્થાન ભિદ્રકપુર અથવા ભિદ્દલપુર (કેટલાકના મતે ભદ્રપુર) છે. તેના પિતાનું નામ રાજ્ય દઢરથ અને માતાનું નામ રાશ્યો નન્દા અથવા સનન્દા હતું. તેના ચામરધારી રાજ્ય સીમંધર હતા. જે વૃક્ષની નીચે તેને કેવલગ્ઞાન થયું તે બિલ્વવૃક્ષ છે. જૈન પ્રચાય પ્રમાણે તેના યક્ષનું નામ બહ્યા અને યક્ષિણીનું નામ અશાકા, દિગમ્બર પ્રમાણે માનવી આપેલું છે. તેના લાંછન તરીકે દિગમ્બરા અશ્વત્ય વૃક્ષ બતાવે છે ત્યારે શ્વેતામ્બરા શ્રીવત્સ (કલ્પવૃક્ષ) કહે છે. શીતલનાથની સ્વતંત્ર પ્રતિમા જૂજ મળી આવે છે. જો કાઈ પ્રતિમા મળી આવે તો તેમાં ઉપર જણાવેલા મૂર્તિઓ અંગેના લક્ષણો તેમાં હોય તે નિઃશંક અપેક્ષિત છે.

આ જિન લોકાના સંતાપની ગરમી લઈ લેતા હતા તેથી તે લોકા માટે

શીતલનાથ થયા. તેના નામ અંગેની ખીજ માન્યતા આ પ્રમાણેની છે. દસમા તીર્થ કરને તાવથી તપ્ત થયેલા દરદીઓને શીતલતા આપવાની અદ્દભૂત શક્તિ હતી. તેના જન્મ પહેલાં તેની માતા નંદાદેવીએ પોતાના પતિના અંગ ઉપર હાથ મૂકયો તો તે તાવથી તમ હતા માત્ર તેના સ્પર્શથી તાવ દૂર થયો અને અંગ શીતળ થયું, તે પહેલાં કેટલાયે વૈદ્યોએ તેના તાવ દૂર કરવા પ્રયત્ન કર્યો હતા પણ તે વ્યર્થ ગયા હતા આથી રાજાએ પ્રભુનું શીતળ એવું નામ પાડયું. સાધુ થયા પછી તેના સમગ્ર જીવન દરમ્યાન શીતલતાની શક્તિ એક સરખી તેના જીવનમાં ચાલુ રહી માટે તે શીતલનાથ કહેવાયા. તેના લાંછન વિશે વિશેષ કાંઈ સ્પષ્ટતા કરવાની રહેતી નથી. તેનું કેવળવૃક્ષ તેના શીતળ અંયડા માટે જાણીતું છે. તેવી જ રીતે શીવત્સ ચિદ્ધ મંગળ અને કલ્યાણકારી છે.

૧૧. શ્રેયાંસનાથ: જૈન ગ્રંથા પ્રમાણે અગિયારમાં જિનનું પ્રતીક ગેંડા છે અને તેમના વર્ણ સુવર્ણવર્ણી છે. દિગમ્બરના મતે યક્ષ અને યક્ષિણી ઈશ્વર અને ગૌરી અનુક્રમે છે. પરંતુ શ્વેતામ્બર તેનો શાસનદેવીનું નામ માનવી આપે છે. તેનું પવિત્ર વક્ષ તુમ્બર છે. રાજા ત્રિપિષ્ટ વાસુદેવ તેના ચામરધારી હતા. શ્રેયાંસનાથના જે શિલ્પા મલ્યા છે. તેમાં મૂર્તિ શાસામાં જણાવ્યા પ્રમાણેના લક્ષણા છે. બનારસ પાસે સારનાથ જિનનું સ્થાનક છે ત્યાં આ જિનનું મંદિર છે. જૈન પુરાણોમાં તેના વંશની હકીકતો આપેલી છે. તેના પિતા ઈક્ષવાકુ વંશના ક્ષત્રિય રાજકુમાર વિષ્ણુરાજ નામે હતો અને તેની માતા વિષ્ણુદેવી નામે હતી. તેમનું જન્મસ્થાન સિંહપુરી એટલે કે આજનું સારનાથ ગણાય છે. જૈન કથા પ્રમાણે આ તીર્થ કરનું મૂળ નામ વિષ્ણુ હતું જે પાછળથા શ્રેયાંસ નામથી વિષ્યાત થયું.

તેના નામની સાર્થકતા માટે અતિહાસિક કથા સમજાવેલી છે. રાજ વિષ્ણુ-દેવને સુંદર રાજગાદી હતી પરંતુ કમનસીએ તેના કબજો એક દુષ્ટાત્માએ લઇ લીધા હતા. આથી તેના ઉપર એસવાની કાઇ હિંમત કરતું નહીં. તેની પત્નીએ તેના ઉપર ગમે તે જોખમે એસવાની પ્રયળ ઇચ્છા કરી ત્યારે તે સગર્ભા હતી. બધાના આશ્ચર્ય વચ્ચે તેને કાઇપણ જાતની હાની થઇ નહીં. આથી જ્યારે તેને પુત્ર જન્મ્યા ત્યારે તેને શ્રેયાંસ નામ આપવામાં આવ્યું.

ત્રેયાંસનાથ એટલે કલ્યાણકારી દેવ. તેણે તેની માતાને દુષ્ટાત્માથી મુક્ત કરી અને જગતનું શ્રેય કર્યું. માતા અતે બાળકની આ કથનીને કારણે તેનું પ્રતીક ખૂબ જ યોગ્ય અને સાર્થ છે. ગેંડામાં શ્રેયના સર્વ ગુણા છે.

રર. વાસુપૂજ્ય: ભારમા તીર્થ કર વાસુપૂજ્યનું ચિદ્ધ જૈન શ્રંથા પ્રમાણે મહિષ (Buffalo) છે. આ મૂર્તિના બીજા લક્ષણામાં શાસનદેવતા અને શાસનદેવી કુમાર અને ચંડા અનુક્રમે (દિગમ્ળરના મતે ગાંધારી) છે જે વૃક્ષની નીચે તેને કેવલા તાન થયું તે અભિધાન ચિન્તામણી પ્રમાણે પાટલિક વૃક્ષ છે. અને ઉત્તરપુરાણ પ્રમાણે કદમ્ભ વૃક્ષ છે. તેના ચામરધારી રાજ દરપિષ્ટ વાસુદેવ છે. ઉત્તરભારતમાંથી વાસુપૂજ્યની એક પ્રતિમા મળી આવેલી છે તે ભાગલપુરના જૈન મંદિરમાં છે. આ મૂર્તિ ઉપર આપેલા વર્ણનને મળતી આવે છે. શ્રી ત્રિવષ્ઠિશલા કાપુરુષ પ્રમાણે તેના પિતાનું નામ વસુપૂજ્ય હતું. તે ઇક્ષવાકુ વંશના ક્ષત્રિય રાજ હતા તેની માતા જયાવતી હતી તેનું જન્મ સ્થાન ચંપાપુરી (હાલનું ભાગલપુર) છે. તેના નામના અર્થ જુદી જુદી રીતે સમજવાય છે. તે વસુપૂજ્યના પુત્ર હાઇને વાસુપૂજ્ય કહેવાતા. તે જયારે માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે ઇન્દ્રદેવ તેના પિતાને ધન (વસુ) આપતા. તેથી તે વાસુપૂજ્ય કહેવાયા. દેવ વસુઓ તેની પૂજા કરતાં હતાં તેથી તે વાસુપૂજ્ય તરીકે ઓળખાયા. વાસુપૂજ્ય પદ્મ વર્ણના છે. તેના પ્રતીકના અર્થ એ રીતે સમજવી શકાય કે પ્રાચીન ભારતમાં પશુઓ જ મુખ્ય ધન ગણાનું તેને કારણે તેનું લાંઇન મહિષ છે આ લાંઇન સુયાગ્ય છે.

૧૩. વિમલનાથ : જૈન પ્રાંથા પ્રમાણે વિમલનાથ, તપેલા સુવર્ણના જેવી કાંતિવાળા, તેરમા જિનનું લાંછન વરાહ છે. તેમના યક્ષ ષષ્મુખ અને યક્ષિણી વૈરાટી દિગમ્પર પ્રમાણે છે. શ્વેતામ્ખર પ્રમાણે યક્ષ શ્વેતામ અને યક્ષિણી વિદિતા છે અને તેના ચામરધારી તરીકે રાજા કરજ બજાવે છે તેનું નામ સ્વયંભૂ –વાસુદેવ છે. તેનું કેવલવૃક્ષ જમ્બુ છે.

તીર્થ કરના પિતાનું નામ કૃતવર્મા અને માતાનું નામ સુરમ્યા (? શ્યામા) જૈનમું થામાં આપેલું છે. તેના જન્મ કાંપિલ્ય (કૃરખાબાદમાં આવેલું – કાંપિલ)માં થયા હતા. આ નગરી પાંચાલની દક્ષિણની રાજધાની હતી. દરેક તીર્થ કરના નામની યથાર્થતા માટે અનેક કથાએ છે તેમ આ તીર્થ કર માટે પણ રસપ્રદ કથા છે તેણે પાતાનું નામ વિમલનાથ (ચાકખાઈના દેવ) પ્રાપ્ત કર્યું કારણ તેની પાસે છુદ્ધિની સ્પષ્ટતા–વિમલતા હતી. આ છુદ્ધિની વિમલતા તેણે તેની માતાને પાતાના જન્મ પહેલાં આપી હતી અને તેનો ઉપયોગ તેની માતાએ નીચે પ્રમાણે કર્યો. એક માણસ અને તેની પત્ની સમજ વગર રાક્ષસીવાળા એક મંદિરમાં રહેતા હતા. આ મંદિરમાં એક રાક્ષસી રહેતી હતી. આ રાક્ષસી પેલી સ્ત્રીના પતિના પ્રેમમાં પડી અને તેણે તેની સાચી પત્નીનું રૂપ ધારણ કર્યું. તેથી આ પુરૂષ દુઃખી થઈ ગયા અને આ બ'નેમાંથી તેની સાચી પત્ની કઇ તે શાધવા અસમર્થ થયા. અને તેણે કાંપિલપુરના રાજને આ બ'નેમાંથી પાતાની સાચી પત્ની શાધી પત્ની શાધી આપવા વિનંતી કરી. રાણીએ પાતે પાતાનો હાંશિયારીથી તેની સાચી પત્ની શાધી આપી.

રાણી જાણાતી હતી કે ડાકણ એકલીજ લાંખે સુધી પહેાં ચી શકે. મનુષ્યમાં અમુક અંતરથી લાંખે સુધી પહેાંચવાની શક્તિ હોતી નથી. તેથી તેણે તે સ્ત્રીના પતિને ઘણે દૂર ઉભો રાખ્યા અને તેની ખંને પત્નીઓને (સાચી અને બનાવટી) પતિવ્રતા સાળીત કરવા તેમના પતિને તેટલે અંતરેથી સ્પર્શવા કહ્યું. ખંનેએ પ્રયત્ન કર્યો. પરંતુ માનવસ્ત્રી તેના પતિને ઘણા પ્રયત્ન કરવા છતાં દૂરથી સ્પર્શી શકી નહીં. જ્યારે ડાકણ પત્ની તેના મૂળ લક્ષણ પ્રમાણે તે પુરૂષને સ્પર્શી. રાણીએ આ રીતે સાચી અને બનાવટી પત્ની વચ્ચેના ભેદ તે પુરૂષને ઉકેલી આપ્યા.

તીર્થ કરની છુદ્ધિની તીવ્રતાના પ્રતીકર્ષે વરાહનું લાંછન આપવામાં આવ્યું છે. વરાહ તેની તીવ્રતા માટે જાણીતું છે. બૌદ્ધ મારિચીનું પ્રતીક પણ વરાહ છે. મારિચી ઉપઃ કાળના ફેંકાતા કિરણાની દેવી છે. વિમલનાથની કેટલીક પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાંથી મળી આવી છે.

૧૪. અન તનાથ: બધા તીર્થ કરોમાં અનન્તનાથનું ચિદ્ધ જુદુ તરી આવે છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેનું પ્રતીક બાજ પક્ષી છે જ્યારે દિગમ્બર તેનું પ્રતીક રો છ કહે છે. તેના અનુચરા યક્ષ અને યક્ષિણી અનુક્રમે પાતાલ અને અનન્તમિત (શ્વેતામ્બર પ્રમાણે અંકુશા) છે. તેના ચામરધારી રાજ્ય પુરૂષોત્તમ વાસુદેવ છે. તેના કેવલગ્રાનનું વૃક્ષ અશ્વત્ય છે.

જૈન પુરાણા તેના પિતાનું નામ સિંહસેન અને માતાનું નામ જયશ્યામાં (? સુયશા) આપે છે. તે અયાષ્ટ્રાના રાજા હતા. અયાષ્ટ્રામાં તીર્ધ કરના જન્મ થયા હતા. તેનું નામ અનન્તનાથ રાખવામાં આવ્યું કારણ તેની માતાએ અનન્ત માતા સ્વપ્નામાં જોયાં હતાં. જૈન પ્રણાલી પ્રમાણે અનન્ત દારા (જે અયાષ્ટ્રામાં ખોનકાર્યક્ષમ) રહ્યો હતાં તે તીર્થ કરના જન્મ પછી અનેક રાગાને મટાડવા ખૂબ શક્તિશાળી થઈ ગયા. શક્તિ અને જવતત્ત્વોની સાથેના યુદ્ધને માટે તેમનું પ્રતીક ખાજ અથવા રોં છ સુયાગ્ય છે. તેના યક્ષ અને યક્ષિણીઓના હાથમાં યુદ્ધના શસ્ત્રો આપવામાં આવ્યા છે તે પણ ઉપર પ્રમાણેના વિચારને સમર્થન આપે છે. બીજા મત પ્રમાણે જ્યારે પ્રભુ ગર્ભમાં હતા તે વખતે પિતા સિંહસેને શત્રુઓના અનંત ખળને જત્યું હતું તેથી તે પ્રભુનું અનંતજત્ એવું નામ પાડયું.

૧૫. ધમંનાથ: પંદરમા તીર્થ કર ધર્મનાથની મૂર્તિ વજ-દંડ અથવા વજના પ્રતીકથી ઓળખી શકાય છે. જે યક્ષદંપતી તેમની પાસે હોય છે તેઓના નામ અનુક્રમે કિન્નર અને કંદર્પા (દિગમ્બરના મતે માનસી) છે તેમના ચામરધારી પુંડરિક-વાસુદેવ છે. તેમનું કેવલજ્ઞાનનું દૃક્ષ દિધિપર્ણ અથવા સપ્તચ્છદ છે. આ તીર્થ કરના પિતા ભાનુ નામે રાજા હતા અને માતા સુવ્રતા નામે હતી. પ્રસુ જ્યારે

ગર્ભમાં હતા ત્યારે તેની માતાને ધર્મ કરવાના દાહદ થયા હતા. તેથી ભાનુ રાજ્યએ તેમનું નામ 'ધર્મ' એવું પાડયું. તેમના જન્મ રત્નપુરમાં થયેલા.

ધર્મનાથની જે પ્રતિમાઓ મળે છે તેમાં ઉપર પ્રમાણેના લક્ષણા જણાય છે. નાગપુર મ્યુઝિયમમાં આ પ્રમાણેના લક્ષણાવાળી બે મૂર્તિઓ સચવાયેલી છે. તેમાં લાંછન વજનું છે. પરંતુ તેના ચામરધારી રાજવીના પાષાક ધારણ કરે છે. ગુજરાતમાં પણ તીર્થ કર ધર્મનાથની મૃતિઓ કેટલાંક મંદિરામાં બેસાડેલી જોવામાં આવે છે.

બીજી કથા પ્રમાણે તેનું નામ ધર્મનાથ છે કારણ તેણે માનવજાતને દુઃખમાંથી ઉગારી છે. ઉપરાંત જ્યારે આ જિન તેની માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે તેની માતાએ ઘણાં ધાર્મિક કાર્યો કર્યા હતા. તેથી બાળકનું નામ ધર્મનાથ રાખવામાં આવ્યું.

તીર્થ કરતું પ્રતીક નામ પ્રમાણે યમના દંડ સાથે સંબંધ ધરાવે છે. યમરાજનું બીજું નામ ધર્મનાથ કે ધર્મરાજ છે તેથી બંનેનાં પ્રતીકા એકસરખા જણાય છે.

૧૬. શાંતિનાથ: સાળમા તીર્થ કર શાંતિનાથનું સ્થાન બીજા બધા તીર્થ કરાનમાં મહત્ત્વનું છે. માતા અચિરાદેવીએ મૃગના અંકવાળા કનકવર્ણી કુમારને જન્મ આપ્યા તેથી શાંતિનાથનું લાંછન મૃગ (હરિષ્ણુ) છે. યક્ષ અને યક્ષિણી અનુક્રમે દિગમ્બર પ્રમાણે કિંપુરૂષ અને મહામાનસી નામે છે. શ્વેતાંબર પ્રમાણે ગરૂક અને નિર્વાણી યક્ષ અને યક્ષિણી છે. તેના ચામરધારી તરીકે રાજા પુરૂષદત્ત સેવા આપે છે. જે ઘક્ષની નીચે તેને કેવલત્રાન થયું તે નંદીવૃક્ષ છે. શાંતિનાથ તીર્થ કરની મૂર્તિઓ ઠીક પ્રમાણમાં મળી આવી છે. આ ઉપરાંત શાંતિનાથ ભગવાનના સ્વતંત્ર મંદિરા અને પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાંથી મળી આવે છે. આ તમામ મૂર્તિઓ ઉપર આપેલા વર્ણનને મળતી આવે છે. કેટલીક વખત શિલ્પોમાં તેમના લાંછન બે મૃગની વચમાં ચક્ર હોય છે તેમના યક્ષ અને યક્ષિણી મૂર્તિના નીચેના ભાગમાં ગાખમાં મૂરેલા હોય છે. જિનના માતાપિતા અંગેની માહિતી જૈન શ્રંચામાંથી મળી આવે છે તે પ્રમાણે તેના પિતા રાજા વિશ્વસેન અને માતા અચિરા છે. તે હસ્તિનાપુરમાં જનમ્યા હતા રાજાએ માટી સમૃદ્ધિથી પુત્રના જન્મ મહાત્સવ કર્યો. જ્યારે આ ગર્ભ તેની માતાના ઉદરમાં અવ્યા ત્યારે દેશમાંથી સર્વ અશિવ ઉત્પાત શાંત થયા હતા તેથી રાજાએ પુત્રનું શાંતિનાથ એવું નામ આપ્યું.

જૈન ઇતિહાસ પ્રમાણે તીર્થ કરોમાં શાંતિનાથ મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. ભૂલાતા જતા જૈનધર્મ વિસ્મૃતિમાં જતા રહેતા હતા તેને શાંતિનાથે કદી પછ્ અદશ્ય ના થાય તે રીતે પુનર્જી વિત કર્યો. ખીજી પણ આશ્ચર્યકારક હકીકત એ છે કે શાંતિનાથ તીર્થ કર પાતે સમગ્ર ભારતના ચક્રવતી થનાર સો પ્રથમ તીર્થ કર હતા. તેના નામ સંખંધી કથા એ છે કે શાંતિનાથના જન્મ પહેલાં તેની માતાએ રાજ્યમાં જે મરકીના રાગચાળા ફેલાયા હતા તેના ભાગ બનેલા રાગીઓ ઉપર "શાંતિ"નું પાણી છાંટોને રાગને હળવા કર્યા હતા તેથી તેનું નામ શાંતિનાથ પાડવામાં આવ્યું.

તેનું પ્રતીક ખે મૃગની વચમાં ચક છે તે ખૌદ પ્રતીક સારનાથમાં 'ધર્મ ચકુ-પ્રવર્તન'નું છે તેની સાથે સંપૂર્ણ પણે સામ્ય ધરાવે છે. એમ કહેવાય છે કે શાંતિનાથે પાયમાલ થતા જૈનધર્મને પુનર્જા વિત કર્યો હતા. ખીજી રીતે એમ પણ કહેવાય છે કે તેણે નવા જૈનધર્મ ઉપદેશ્યા તેથી જ તેણે ચકુ અને ખે મૃગનું પ્રચલિત પ્રતીક સ્વીકાર્યું.

૧૭. કુંચુનાથ: કુંચુનાથ સત્તરમા તીર્થ કર છે. જૈન પ્રણાલી પ્રમાણે આ તીર્થ કરનું પ્રતીક જૈન સાહિત્યમાં અજ (બકરા) છે. તેના યક્ષ ગ'ધર્વ અને યક્ષિણી ખલા (દિગમ્બર પ્રમાણે વિજ્યા) છે તેના સમકાલીન રાજ્ય જે ચામરધારી છે તે કુણાલ છે જે વૃક્ષ નીચે આ જિનને કેવલજ્ઞાન થયું તે તિલકતર છે. કુંચુનાથની મૂર્તિઓ ખાસ મળતી નથી. જૈનપુરાણા પ્રમાણે તેના પિતાના જીદા જુદા નામ મળે છે. જેમ કે સ્રરસેન, સ્પ, શિવરાજ (શ્વેતામ્બર પ્રમાણે) અને માતાનું નામ શ્રીકાંતા અથવા શ્રીદેવી છે. તેના પિતા કુર વંશના હતા અને તેમની રાજધાની હસ્તિનાપુર, ત્યાં જિનના જન્મ થયો હતા. તે પણ તેના પુરાગામી પ્રમાણે ચક્રવર્તી રાજ્ય હતા. અભિધાન ચિંતામણીમાં તેમના નામની ઉત્પત્તિ વિશે એ કથા આપેલી છે: એક, જિન જમીન ઉપર દઢતાથી ઊભા રહ્યા માટે તે કુંચુનાથ કહેવાય. બીજું તેના જન્મ પહેલાં તેની માતાએ સ્વય્નમાં રત્નોના ઢળ (કુંથ) જોયા તેથી તેમને કુંચુનાથ નામ આપવામાં આવ્યું.

૧૮. અરનાથ: અઢારમા તીર્થ કર અરનાથનું પ્રતીક નન્દ્યાવર્ત (એક પ્રકારના સ્વસ્તિક) અથવા મીન છે, તેના યક્ષ નામે યક્ષેન્દ્ર છે અને યક્ષિણી ધારણી દેવી છે. દિગમ્પર મતે યક્ષિણી અજિતા છે જે વૃક્ષ નીચે તેમને જ્ઞાન થયું તે વૃક્ષ ચૂત (આંબાનું વૃક્ષ) છે. તેના ચામરધારી ગાવિ દરાજ છે. તીર્થ કર અરનાથની મૂર્તિ એ! કવચિત જોવામાં આવે છે. મશુરામાંથી મળેલી આ તીર્થ કરની મૂર્તિ એ! કશાન સમયની જણાય છે.

<sup>4.</sup> The Jain Stupa and other antiquities of Mathura by V. A. Smith.

તીર્થ કરના માતા મહાદેવીએ નંદાવર્તાના લાંછનવાળા અને સર્વ લક્ષણોએ પૂર્ણ એવા એક કનકવર્ણી પુત્રને જન્મ આપ્યા, તેનું 'અર' એવું નામ પાડવામાં આવ્યું. કારણ તેની માતાએ સ્વપ્તમાં રત્નાનું ચક્ર (અર) જોયું હતું.

અરનાથના પિતા ચંદ્રવંશી ક્ષત્રિય રાજકુમાર હતા અને તે સુદર્શન નામે જાણીતા હતા. જિનની માતાનું નામ મિત્રસેના. તેમની રાજધાની હસ્તિનાપુર હતી. હસ્તિનાપુરમાં અરનાથના જન્મ થયા હતા. અને પણ ચક્રવતી થયા હતા. તેમનું પ્રતીક નન્દાવર્ત કે મીન છે. ખંને ચિદ્ધો અષ્ટમંગલમાં ગણાય છે.

૧૯. મલ્લિનાથ: ઓગણીસમા તીર્થ કર મલ્લિનાથનું પ્રતીક જૈન શ્ર'થા કુંલ (ઘટ) આપે છે. આ ચિદ્ધ તેમના આગલા તીર્થ કરા અને તેમના પછીના તીર્થ કરાયી તેમને જુદા પાડે છે. તેમનાં યક્ષ–યક્ષિણીઓ અર્થાત્ શાસનદેવતા કુખેર અને ધરણપ્રિયા (દિગમ્ખર પ્રમાણે અપરાજિતા) છે તેમની બાજુએ ચામરધારી તરીકે રાજ સલુમ છે તેમનું કેવલગ્રાનનું વૃક્ષ અશાક છે.

મિલ્લનાથની પ્રતિમાએા તથા મંદિરા ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં મળા આવે છે. આ પ્રતિમાએામાં મૂર્તિ'શાસ્ત્ર પ્રમાણેના લક્ષણા જણાય છે. તેમનું લાંછન ભદ્રપીઠ ઉપર ખતાવેલું હાેય છે અને શાસનદેવતા મૂર્તિ'ના છેવટના ખૂણામાં હાેય છે.

તેના પિતા ભંગ—ભંગાળ દેશના મિથિલાના રાજ્ય કુંભ નામે હતા અને તે ઈક્ષ્વાકુ વંશના હતા. તેમની રાણીનું નામ પ્રભાવતી હતું. શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય પ્રમાણે મિલિનાથ સ્ત્રી હતા. પરંતુ શિલ્પ જોતાં અને નામને અંતે 'નાથ' જોડાયેલું હાઇને આ સંપ્રદાયની સ્ત્રી તરીકેની માન્યતા ભંધખેસતી આવતી નથી. ઉપરાંત વધુમાં મૃતિઓ ઉપર સ્ત્રીના કાઇપણ જાતના ચિદ્ધ જણાતા નથી. આ જિનનું નામ મિલ્લ પાડવામાં આવ્યું કારણ કે જયારે ભાળક ગર્ભમાં હતું ત્યારે તેની માતાને મિલ્લિક્લની સુગંધીત શય્યા ઉપર શયન કરવાના દાહદ થયા હતા. તેમનું લાંછન ઘટ છે તે કદાચ જિનની માતાનું નવમું સ્વપ્ન છે. ઘટ અષ્ટમંગલ ચિદ્ધોમાંનું એક છે.

રુ. મુનિસુવત: જૈન શ્રંથા પ્રમાણે આ વીસમા તીથે કરનું પ્રતીક કૂર્મ જણાય છે. યક્ષ વરણ અને યક્ષિણી નરદત્તા (દિગમ્બર પ્રમાણે બહુરપિણી) છે. જે રાજ જિનના ચામરધારીની સેવા બજાવે છે તે રાજ અજિત છે. જે વૃક્ષ નીચે કેવલજ્ઞાન થયું તે પવિત્ર વૃક્ષ ચંપક છે. જિનના પિતા મગધના રાજ સુમિત્ર અને તેના માતા સામા—કેટલાક શ્રંથાને આધારે પદ્માવતી છે. તેના વંશ હરિવંશ ગણાય છે અને તેની રાજધાની રાજગૃહ છે. તેમની માતાએ મુનિની જેમ વ્રતો (સુવ્રતો) ધારણ કર્યા હતા તેથી પિતાએ તેમનું નામ સુવ્રત પાડયું

તેમનું પ્રતીક કૂર્મ છે જે સ્થિરતા અને ધીમી ગતિ પાતાના વત પાલન માટે જરૂરી ખતાવે છે. તીર્થ કર મુનિસુવત તમાલ જેવા શ્યામ કાંતિવાળા હતા. મુનિસુવતની બહુ જ થાડી પ્રતિમાઓ મળી આવે છે.

ર૧. નિમનાથ: આ તીર્થ કરની સાથે જે પ્રતીક જોડાયેલું છે તે નીલાત્પલ અને દિગમ્બર પ્રમાણે અશાક વૃક્ષ છે આ તીર્થ કરના શાસનદેવતા ભૃકૃટિ અને ગાંધારી અનુક્રમે યક્ષ અને યક્ષિણી છે. દિગમ્બર મતે યક્ષિણી ચામુંડી છે.

જે રાજ ચામર ધારણ કરે છે તે વિજયરાજ છે. જે વૃક્ષની નીચે આ તાર્થ કરે એસીને કેવલત્રાન પ્રાપ્ત કર્યું તે બકુલ છે. માત્ર કમળના પ્રતીકવાળી મૂર્તિ મળી આવી તે જેમાં એ શંખની વચ્ચે કમળનું ચિદ્ધ છે. આ તીર્થ કરની મૂર્તિ મળી આવી છે જેમાં એ શંખની વચ્ચે કમળનું ચિદ્ધ છે. આ તીર્થ કરની મૂર્તિઓ ગુજરાતમાંથી જૂજ મળી આવી છે. પદ્મનાલ તીર્થ કરનું પ્રતીક પણ કમળ છે તેથી નિમનાથનું પ્રતીક જુદું પાડવા માટે કમળની એ બાજુએ શંખ મુકેલા જણાય છે. જૈન ઉત્તરપુરાણ પ્રમાણે તેના પિતા ખંગાળની મિથિલાના ક્ષત્રિય રાજા હતા. એક મત પ્રમાણે તે પ્રદેશ મિથિલા નહીં પણ મથુરા હોવું જોઈએ. રાણીનું નામ વિષ્યલા અથવા વપ્રા હતું. જૈન- શ્રંથા પ્રમાણે તીર્થ કરના નામ વિશેની સમજૂતી આ પ્રમાણે આપી છે.

એક મત પ્રમાણે જિન જ્યારે માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે શત્રુઓએ મિથિલા નગરી રૂંધેલી હતી, તે વખતે વપ્રાદેવી મહેલ ઉપર ચડચા હતા, તેમને જોઇને ગર્ભના પ્રભાવથી સર્વા શત્રુઓ આવી વિજયરાજને નમી પડચા હતા, તે ઉપરથી રાજાએ પ્રભુનું નામ નિમ એવું પાડયું બીજા મત પ્રમાણે જિન જ્યારે માતાના ગર્ભમાં હતા ત્યારે તેના પિતાના દુશ્મનાએ તાબે થઈને પ્રણામ કર્યા તેથી તે નિમનાથ તરીકે આળખાયા. નીલકમલથી લાંછિત અને સુવર્ણ કાંતિવાળા કુમારને દેવીએ જન્મ આપ્યા. તેથી તેમનું લાંઇન નીલાત્પલ યાગ્ય જ છે.

રર. નેમિનાથ: જૈન આગમાને આધારે ભાવીસમા તીર્થ કર નેમિનાથનું પ્રતીક શંખ છે. તેમના શાસનદેવતા યક્ષ ગામેધ અને યક્ષિણી અંભિકા (દિગન્બર પ્રમાણે કૃષ્માણિકની) છે તેના ચામરધારી રાજા ઉપ્રસેન છે અને જે વૃક્ષ નીચે કેવલત્રાન થયું તે વૃક્ષ મહાવેશુ અથવા વેતસ છે. જિનનું કુટું બ અને માતાપિતા જૈન સંપ્રદાય પ્રમાણે જાણીતા હતા. તેથી તેમના પ્રચાર વધુ થયા હોવાનું માલમ પડે છે. તેના પિતાનું નામ સમુકવિજય હતું અને તે સૌરપુરી કે દ્વારકાના રાજા હતા. તેના વંશ હરિવંશ નામે જાણીતા છે. તેની રાણીનું નામ શિવાદેવી હતું. તીર્થ કર નેમિનાથ શ્રીકૃષ્ણ અને બલરામના પિતરાઇ લાઇ થાય તે હકીકત ધ્યાન ખેં ચે તેવી છે.

કેટલાંયે જૈન મંદિરામાંથી તેમના જીવનના ભવ્ય પ્રસંગા આક્ષેખાયેલા મળે છે. રાધાકૃષ્ણની કથાની જેમ નેમિનાથ અને તેમની પત્ની રાજુલની કથાએ! શિલ્પમાં કંડારાયેલી છે. કેટલાંયે કવિઓએ તેમની બારમાસી રચી છે. આ રીતે જોતાં બીજા બધાં તીર્થ કરા કરતાં નેમિનાથનું ચરિત્ર જૈન સમાજમાં વધુ એ!તપ્રાત થયેલું જણાય છે.

તેમનું ખીજું નામ અરિષ્ટનેમિ પણ જાણીતું છે. તેમના નામની સાર્થં કતા માટે જૈન ત્રાંથા જુદી જુદી કથાએ આપે છે. તેઓ જ્યારે માતાના ગર્ભમાં હતા, ત્યારે તેમની માતાએ રત્નાનું ચક્ર સ્વપ્નામાં જોયું તેથી તેમનું નામ ચરિતાર્થ થયું છે. ખીજા મતે ધર્મ ચક્રના પરિઘ સમાન (પ્રાણિમાત્ર ઉપર એક સરખી કલ્યાણ ભાવના) આદર્શો ધરાવતા હોવાથી તેમનું નામ નેમિનાથ પડયું હોવાનું કહેવાય છે. તેમણે દ્વારકામાં વરદત્તને ત્યાં પ્રથમ ભિક્ષા લીધી હતી.

નેમિનાથ ભગવાનની સેંકડાે મૃતિ એ ગુજરાતમાંથી મળે છે કારણ ગિરનાર એ તેમનું મુખ્ય તપસ્થાન–જ્ઞાનભૂમિ, દીક્ષાસ્થાન અને નિર્વાણસ્થાન ગણાય છે. નેમિનાથ ભગવાનનાં સ્વતંત્ર મંદિરા પણ છે. તે બધામાં તેમની ભવ્ય પ્રતિમાઓ સ્થાપન કરવામાં આવી છે.

તેમનું પ્રતીક શંખ નેાંધપાત્ર છે કારણ તેમનું નિવાસસ્થાન દરિયા પાસે હાેઈને ત્યાંથી ઘણા શંખા મળા આવે છે તેથી અથવા શંખથી શ્રીકૃષ્ણના વૈષ્ણવ કુટું ખ સાથેના પાતાના સંબંધ બતાવે છે આ રીતે તીર્થ કર નેમિનાથને પૌરાણિકની સાથાસાથ અતિહાસિક વ્યક્તિ તરીકે પણ એળખવામાં આવે છે.

ર૩. પાર્શ્વનાથ: પાર્શ્વનાથ ત્રેવીસમા તીર્થ કર જૈન ધર્મના સૌથી માટા તીર્થ કરોમાંના એક છે. તે સર્પના લાંછતવાળા નીલવર્ણા છે. એતિહાસિક દષ્ટિએ તે જૈન ધર્મના સાચા સ્થાપક કહી શકાય તેમને એતિહાસિક વ્યક્તિ તરીકે પણ માનવામાં આવે છે. મહાવીર સ્વામીના ચરિત્રમાં તેમનાં પૂર્વ જે પાર્શ્વના પ્રચલિત ધર્મને માનના હોવાનું જણાવ્યાથી મહાવીર પહેલાં પાર્શ્વનાથ પ્રસ્થાપિત જૈનધર્મ જિવંત હતા એમ સમજ્ય છે. તેમનું લાંછન નાગ—સર્પ છે તે સર્વ વિદિત છે. શિલ્પમાં પાર્શ્વનાથના મસ્તક ઉપર નાગની કૃણા હોય છે. આ કૃણા કવચિત ત્રણ અથવા સાત અથવા અગિયાર હોય છે. તેના ભદ્રપીડના આગળના ભાગમાં પણ સર્પ નું લાંછન કોરેલું હોય છે. તેમના યક્ષ નામે પાર્શ્વ અથવા વામન અથવા ધરણેન્દ્ર છે જયારે યક્ષિણી પદ્માવતી છે. જે રાજ્ય આ તીર્થ કરવા ચામરધારી બને છે તે રાજ્ય અજિતરાજ છે. દેવદાર વૃક્ષ નીચે તેમને કેવલજ્ઞાન થયું હતું. પાર્શ્વનાથની પ્રતિમાએમાં બે પ્રકારો જે. પ

મળે છે એક ઊભી કાયાત્સર્ગવાળી અને બીજી ખેડેલી. દરેક મૂર્તિમાં તેમના માથા ઉપર ધરહ્યુ નાગની છાયા હાય છે. નાગ તેમનું આવશ્યક ચિદ્ધ છે.

પાર્શ્વનાથની સંખ્યાળંધ મૂર્તિઓ મળી આવે છે કેટલીકવાર શિલ્પમાં સર્પના ગુંચળા કંડારેલા જણાય છે. પાર્શ્વના યક્ષના હાથમાં પણ સર્પ હાય છે. યક્ષિણીના વાહન તરીકેનાગ હાય છે. જૈન પુરાણા અને પાર્શ્વનાથચરિતમાંથી પાર્શ્વનાથના પાતાના અને કુંટું ખના ઇતિહાસ મળી આવે છે. તે ઈ.સ. પૃ. ૮૧૭માં જન્મ્યા અને ઈ.સ. પૃ. ૭૧૭માં નિર્વાણ પામ્યા. તેના પિતા અશ્વસેન વારાણસી નગરીમાં ઈક્ષ્વાકુ વંશના રાજ્ય હતા. તેની માતાનું નામ વામા દેવી અથવા હૃદ્ધા હતું. પાર્શ્વ કુશળ યોદ્ધો હતો. તેની માતાનું નામ વામા દેવી અથવા હૃદ્ધા હતું. પાર્શ્વ કુશળ યોદ્ધો હતો. તેણા કલિંગ સુધી પાતાના વિજય ફેલાવ્યા હતા. તે કાશલના રાજા પ્રસેન-જિત્તની પુત્રીને પરણ્યો હતા. સિદ્ધાર્થની જેમ, તેણે સાધુછવન ગાળવાને માટે તેની પત્નીને પાતાની ત્રીસ વર્ષની ઉંમરે ત્યછ દીધી હતી. તેણે પ્રેમ અને વિશ્વભ'ધુત્વના સિદ્ધાંતાના ઉપદેશ ૭૦ વર્ષ સુધી આપ્યા હતા અને છેવટે સમેત શિખર ઉપર માક્ષ મેળવ્યા સમેત શિખર દક્ષિણ બિહારમાં આવેલું છે અને પાર્શ્વનાથના નામ ઉપરથી તે 'ગિરિ પાર્શ્વનાથ કહેવાય' છે.

પાર્શ્વનાથના ઇતિહાસની સાથાસાથ કેટલીક પૌરાણિક કથાએાનં મિશ્રણ પણ મળે છે. તે પ્રમાણે તેમના જીવનમાં એક નાગે મહત્ત્વના ભાગ ભજવ્યા હતા. કઠ નામના એક સાધુ સર્પ ને બાળી નાંખતા હતા તે સર્પ ને પાર્ધ નાથે તેમાંથી ખચાવ્યો હતા. સર્પ અને પાર્શ્વનાથ સંકળાયેલા હોય તે રીતે મૂર્તિઓમાં જોઈ શકાય છે. એક દિવસ પાશ્વે જોયું કે કઠ સાધ લોકાથી વી'ટળાયેલા છે અને પ'ચાગ્નિન' આકરું તપ તે કરી રહ્યા છે. પાશ્વે વધારામાં જોયું કે કઠે એક માટા સર્પને અગ્નિ ઉપરની તવીમાં નાંખેલાે છે. આથી પાશ્વે સાધુ કઠને પાતાના તપની સાથે સસંગત ન હોય. એવી નિર્દયતાનું કારણ પૂછ્યું. કઠે જવાય આપ્યા કે રાજાઓ અધો અને ગજો વિશે કદાચ સમજે પણ યાંગીઓએ માત્ર ધર્મ સમજવા જોઈએ. પાશ્વે એ અગ્નિ છુઝાવી નાંખ્યા. અગ્નિથી પીડા પામેલા સર્પ બહાર આવ્યા અને પાર્ધાએ લોકાને સર્પ તરફ માનની દર્ષિથી જોવા કહ્યું. તેઓની પૂજનને કારણે સર્પ ના ધરણના નામે પુનર્જન્મ થયો. ધરણ પાતાલ લાેકના નાગાના સમૃદ રાજા હતા અને કઠ સાધુના પાતાના ખાટા તપને કારણે મેઘમાલિન નામના અસરના રૂપે પુનર્જન્મ થયો. એક દિવસ પાર્શ્વએ પાતાના મહેલની દિવાલ ઉપર અર્હત નેમિનું ચિત્ર જોયું. અર્હત નેમિએ પોતાના જીવનના પ્રારંભમાં વ્રત લીધા હતા. તેથી પા**ર્ધાનાથે** પણ વ્રત કરવાનુ**ં નક્કી કર્યું. આથી** પાર્ધાનાથ જગાએ જગાએ ભટેક છે અને સાધુજીવન ગાળ છે. લોકોને ઉપદેશ આપે છે. કૌશામ્બીના જંગલમાં કાયોત્સર્ગમાં ઊભા રહીને તપ કરે છે ત્યારે સર્પરાજ ધરણ પાર્યને માન આપવા માટે આવે છે અને તેના મસ્તક ઉપર ત્રણ દિવસ માટે પોતાની કૃણાનું છત્ર ધરે છે અને તે રીતે તેને સૂર્યથી રક્ષણ આપે છે. કઠના આત્મા અસુર મેઘમાલિન ભગવાન પાર્ય ઉપર વાઘ, હાથી વગેરે સ્વરૂપે હુમલા કરે છે મેઘમાલિન પાર્યાનાથને ધિક્કારે છે તે તરફ ધરણનું ધ્યાન દારે છે. અને ધરણ કહે છે કે "તે પાર્યાનાથને કાંઇ નુકશાન કર્યું નથી પણ પાર્યાનાથે તને પાપમાંથી ઉગાર્યો છે કારણ તે અશાસ્ત્રીય યત્ત કરતાં ધરણને અગ્નિમાં બાળતા પાપ કર્યું હતું."

જૈન સાહિત્યમાં પાર્શ્વનાથના નામ સંખંધી જુદી જુદી વિગતા આપેલી છે. એક એ કે તે બધા વિચારાને જ્ઞાનથી સ્પર્શ છે. બીજું નામ તેમને આપવામાં આવ્યું કારણ તેના જન્મ પહેલાં તેની માતા પલંગ ઉપર સૂતેલી હતી ત્યારે તેણે એક કાળા સપિને ગૂંચળું વળીને પડેલા જોયા. બીજી કથા આ પ્રમાણે છે પાર્શ્વનાથના જન્મ પહેલાં તેની માતા પલંગ ઉપર સૂતી હતી ત્યારે તેણે એક કાળા સપિને જતા જોયો હતા. પછી તરત જ તેણે આ વાર્તા તેના પતિને કહી હતો. તે સંભારીને અને એ ગર્ભના પ્રભાવ હતા એમ નિર્ણય કરીને રાજાએ કુમારનું પાર્શ્વ એવું નામ પાડ્યું.

આ વિગત પાર્ધાનાથ ચરિતમાં પણ આપેલી છે. ત્રીજી વિગત એ રીતે બતાવેલી છે કે તે પાર્ધા નામના યક્ષનો અધિપતિ-નાથ હતા. તેના લાંછન સર્પા વિશે ભાગ્યે જ કાંઈ કહેવાનું બાડા રહે છે તેના જીવનમાં અને પરંપરા પ્રમાણે સર્પા મહત્ત્વનો ભાગ ભજવે છે. ગણધર-સાર્ધા શતક પ્રમાણે પાર્ધાને નાગની નવ કૃણા છત્ર તરીકે હાય છે. (પાર્શ્વનાથ नवफणधरण) જો કે જુદા જુદા શ્રંથામાં કૃણાની સંખ્યા જુદી જુદી બતાવેલી હાય છે.

ર૪. મહાવીર: ચોવીસમા અને છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીર જૈંદ સંપ્રદાયમાં સૌથી મહાન ગણાય છે. જૈનધર્મ, ઇતિહાસ અને મૂર્તિશાસ્ત્રમાં તેમનું સ્થાન સ્થિર છે. તેમના જીવનના કેટલાંથે પ્રસંગા જૈન મંદિરામાં સ્તંભો, છતા અને બીંતો ઉપર કાતરેલા કે ચીતરેલા મળા આવે છે. જૈન તીર્થ કરામાં તે સિંહ સમાન હાઇને તેનું પ્રતીક સિંહ છે. તેના યક્ષ માતંગ અને યક્ષિણી સિદ્ધાયિકા છે. તેમના ચામરધારી તરીકે મગધના રાજા શ્રેણિક અથવા બિંગિસાર નામે જાણીતા થયેલા રાજા છે. શાલયક્ષ હેઠળ તેમને કેવલત્રાન થયું છે ઉત્તર અને દક્ષિણ ભારતના તમામ જૈન સ્થળોએથી મહાવીરની દરેક કદની અસંખ્ય મૂર્તિ શેમ મળી આવી છે. અખંડિત મળેલી મૂર્તિ ઓમાં ઉપર જણાવેલ મૂર્તિનું લક્ષણ

દેખાય છે. મહાવીરની ઊલેલી અને બેઠેલી મૂર્તિઓ માટી સંખ્યામાં અનેક કદની નાનીથી માંડીને પૂર્ણકાય સુધીની મળેલી છે. મુખ્યત્વે મહાવીર તીર્થ કરની બેઠેલી મૂર્તિઓ મળી આવી છે અને લગભગ બધા તીર્થ કરાની પણ બેઠેલી મૂર્તિઓ મળે છે. તેમના ચરિત્રને લગતા ઘણા ગ્રાંથા લખાયા છે. જૈન ગ્રાંથા જેવાં કે કલ્પસૂત્ર, ઉત્તરપુરાણ, ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત, વર્ષ માનચરિતમાંથી તેમના જીવન વિશે વિપુલ સામગ્રી મળે છે. તેના જીવનની કેટલીક અગત્યની વિગતા પૂજા અને મૂર્તિઓ સાથે સંકળાયેલી હોય છે. પાંચ કલ્યાણક જિનના જીવનમાં મહત્ત્વના સમય ગણાય છે. આ કલ્યાણકા પણ વર્ધમાનના જીવનના રસપ્રદ પ્રસંગા સાથે સંકળાયેલા છે. ઇક્ષવાક વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા સિદ્ધાર્થ નામે પ્રખ્યાત રાજા અને તેને ત્રિશલા નામે મુખ્ય પટરાણી હતી. ત્રિશલાદેવીએ સિંહના લાંછનવાળા, સવર્ણસમાન ક્રાંતિવાળા સુંદર પુત્રને જન્મ આપ્યા. આ પુત્ર ગર્ભમાં હતા ત્યારે રાજાએ કહ્યું અમારા ઘરમાં, નગરમાં અને માંગલ્યમાં ધનાદિકની વૃદ્ધિ થયેલી છે તેથી તેનું વર્ધ માન એવું નામ પાડ્યું. ઉત્તર બિહારના વિદિશાના રાજવી કુટુંબમાં વર્ધ માનના જન્મ થયા હતા. તેના પિતા સિદ્ધાર્થ કુંડપુરમાં રાજ્ય કરતા હતા. કુંડપુર નાત અથવા નાય ટાળીનું નિવાસસ્થાન હતું. તેના માતા રાણી ત્રિશલા નામે જાણીતા હતા. તેના જન્મ સાથે કથા સંકળાયેલી છે કે તીર્થ કરના જન્મ જાલં-ધરના એક કુટું બની બ્રાહ્મણ ઋષભદત્તની પત્ની દેવનન્દાને ત્યાં થવાના હતા પણ ઈન્દ્રએ જાણ્યું કે પ્રણાલી પ્રમાણે જિને ખાદ્મણને ત્યાં જન્મ ન લેવા જોઈએ તેથા તેના ગર્ભ ક્ષત્રિય કુળની રાણી ત્રિશલાના શરીરમાં દાખલ કરાયેા. બાળક વર્ષમાને પાત ભવિષ્યમાં માટા ઉપદેશક થશે તેવા ચિદ્ધો તેણે નાનપણમાં જ ખતાવ્યા. પાતે ત્રીસ વર્ષ નું ગૃહસ્થીજીવન ગાળ્યું પરંતુ પાતાના માતાપિતાના મૃત્યુ પછી તેણે સંન્યાસી જીવન ગાળવાના નિર્ણય કર્યો તે માટે પાતાના ભાઇની મંજૂરી માંગી. પરંતુ વડીલળ ધુના આગ્રહથી એક વર્ષ ગૃહસ્થાશ્રમમાં વધુ રહ્યા છતાં પાતાનું જીવન સાધુ જેવું પ્રભુ પરાયણ રાખતા. આવી પ્રતિમા જિવંત સ્વામી તરીક ઓળખાય છે. પાતે સાનું, ઝવેરાત સર્વ સ્વના ત્યાગ કર્યો અને તમામ મિલ્કત દાનમાં અને સગાસંબ ધીઓમાં વહેંચી નાંખી. પાતે પાતાની પાલખીમાં સદરવન (શ્વેત) અથવા સારથીખંડ (દિગમ્યર પ્રમાણે કુંડનગર-વૈશાલી)માં પ્રવેશ્યા અને અશાકવક્ષ નીચે પોતાના કિંમતી વસ્ત્રો અને અલંકારા વગેરે તજીને સન્યાસી જીવનમાં પ્રવેશીને આકારામાં આકરા તપ અને વત શરૂ કર્યા.

પૂજનીય સાધુએ એક વર્ષ અને એક મહીના વસ્ત્રો પહેર્યા ત્યારભાદ તે વસ્ત્રો વગર ક્રવા લાગ્યા. પાતાની પાસે વાસણુ પણ નહીં, વાસણને બદ**લે** પાતાના હાથના ઉપયાગ કરવા લાગ્યા મહાવીરે પૂરાં ભાર વર્ષ અને છ મહિના આકરંતપ કર્યું, પોતાના શરીર પ્રત્યે બિલકુલ બેદરકાર રહ્યા. અર્થાત્ શરીરની દરકાર તદ્દન મૂઝા દીધી. સંપૂર્બુ ધૈર્ય અને સમભાવ સાથે તે પોતાનું તપ ચાલુ રાખ્યું અને પોતાના શરીરની શિથિલતાથી પણ તે હતોત્સાહ ન થયા. તેને પોતાને જીવન સાથે બાંધી દે કે રક્તિ થાય તેવું કાંઈ તેને ન હતું. આવા બંધન ચાર પ્રકારના હોય છે: (૧) પોતાના અધિકારની હોય તેવી ચીજો, જગા, સમય અને અનુરાગ. (૨) આ જગત કે બીજા જગતની જેણે ઇચ્છા નથી કરી. (૩) જીવન કે મૃત્યુની જેણે સ્પૃહા નથી કરી. (૪) દુનિયાના ઉત્તમાત્તમ બંધનાને પણ જેણે દૂર રાખ્યા છે, તેણે પોતે માત્ર પોતાના કર્મા ખપાવવાનું જ કાર્ય કર્યું છે.

મહાવીરે જીવનના ત્રીજન તબક્કામાં કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ભાર વર્ષના તપ અને ધ્યાન પછી મહાવીર બે તાલીસ વર્ષની ઉંમરે તૃં ભિકગ્રામ અથવા જૃંભિકગ્રામ કે જે પાર્શ્વનાથની ટેકરીએાથી દૂર નથી ત્યાં ગયા. ત્યાં ઋતુવાલિક કે ઋજુવાલિક નદીને કિનારે શાલવૃક્ષના છાયામાં છું ટણીએ જેમ ગાયને દોહવા બેસવું પડે તેમ संपर्य कासन બેઠા ત્યાં તેમને સંપૂર્ણ જ્ઞાન-કેવલજ્ઞાન થયું અને ત્યારથી તે જિન કે અહર્ત બન્યા.

त्यारभाह पेति ७ पहेराक तरीके पीतानुं छवन विताववा क्षाण्या अपने ते રીતે તેમણે ત્રીસ વર્ષ સુધી પાતાના સિદ્ધાંતા ઉપદેશ્યા અને ત્યારળાદ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કર્યું. તેમના ઉપદેશના મુખ્ય સૂર એ હતા કે જન્મ કે **જા**તિનું મહત્ત્વ નથી. શાસ્ત્રોનું પ્રામાણ્ય પણ મહત્ત્વનું નથી માત્ર કર્મ સર્વસ્વ છે. તપ દારા કર્મના નાશ કરવામાં આવે તા જન્મમરણની ઘટમાળમાંથી મુક્ત થઇ શકાય. *ખુ*દ્ધની જેમ મહાવીરે શ્રીમાંત લાેકામાં સાે પ્રથમ ઉપદેશ શરૂ કર્યા તાેપણ તેના અ**નુ-**યાયીઓ મધ્યમવર્ગમાંથી ઘણા મળી આવે છે. સૌ પ્રથમ તેના ટેક્રેદારા રાજવીઓ અને નાના નાના રાજાઓ હતા. દિગમ્બર અને શ્વેતામ્બર કથાઓમાં મહાવીર જે રાજવીઓને મધ્યા તેઓના નામ આપેલા છે અને જણાવે છે કે વિદેહના રાજા ચેતક તેના સિદ્ધાંતાના કેવી રીતે આશ્રિત બન્યા. અંગ દેશના રાજા કૃશાકે તેને <sup>ઉષ્</sup>માભર્યો આવકાર આપ્યા. જ્યારે તે કૌશાસ્પી ગયા ત્યારે ત્યાંના **રાજા** શતાનિક તેને ખૂબ માન આપ્યું અને તેના ઉપદેશને ખૂબ રસથી સાંભળ્યા અને તે તેના સંઘમાં ભળી ગયો. દિગમ્ળર પ્રમાણે તેણે ઉપદેશના ત્રીસ વર્ષ દરમ્યા**ન** મગધ, બિહાર, પ્રયાગ, કૌશામ્બી, ચ\*પાપુરી અને બીજા ઉત્તરભારતના શક્તિશાળી રાજવીઓને જૈનધર્મમાં લેળવ્યાં. જૈન પ્રંથાને આધારે આ જિને ઘણાં સ્થળાની મુલાકાત લીધી હતી. પોતાના ધાર્મિક અધિકાર પ્રમાણે પહેલું ચામાસ તેમણે અસ્થિય્રામ નામના શહેરમાં ગાળ્યું હતું. ત્યારભાદ તેણું ત્રણુ ચોમાસા ચંપા અને પૃષ્ઠચંપામાં ગાળ્યાં, વૈશાલી પાસે વાિલુજ્યગ્રામમાં ભાર, રાજગૃહની પાસે નાલન્દા ગ્રામમાં ચૌદ, મિથિલામાં છ, ભિદિકામાં ખે, શ્રાવસ્તિમાં એક, પિલુત-ભૂમિમાં એક અને છેલ્લું ચોમાસું 'પાપા'માં ગાળ્યું જયાં તેમણે નિર્માણ ક્ષેત્ર પ્રાપ્ત કર્યું હતું. તેમના પ્રથમ શિષ્ય ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિ હતા. તેણે ઉત્તમ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું અને તેના દક્ષિ પામેલા શિષ્યોમાં તે મુખ્ય છે. પાપામાં પદ્માસનમાં ખેસીને તેમણે પંચાવન ઉપદેશ આપ્યા, તેમાં તમામ કર્મના પરિણામા સમજવ્યા. આ તમામ સંભાષણોનું પુનરાવર્તન કરતાં છેવટના મુખ્ય ઉપદેશ કરમાં આપતાં હર વર્ષની ઉ'મરે તે નિર્વાણ પામ્યા. આ સમય ઈ.સ. પૂ. પરહના ગણાય છે.

તેમના નામ અને પ્રતીક આ પ્રમાણે સમજાવી શકાય. તેમના મુખ્ય બે નામાં 'વર્ધ'માન' અને 'મહાવીર'થી એ જાણીતા છે. જ્યારે બાળક ક્ષતિયાણી ત્રિશલા માતાના ગર્ભમાં હતું ત્યારે કુટું બના ખજાના–સોનું, ચાંદી, ધન, ધાન્ય, રતના, મોતી, કિંમતી પચ્ચરા વગેરે–અઢળક વધ્યાં, તેથી રાજકુમારનું 'વર્ધ'માન' નામ પાડવામાં આવ્યું. તે વીર કે મહાવીર પણ કહેવાયા કારણ તેણે તેમના અનેક કમેનિ પાછા હઠાવ્યા. પ્રજાને સત્કર્મા કરવા પ્રેરણા આપી. આમ જુદા જુદા કારણાસર તેમનાં નામા પાડયાં હોવાનું શાસ્ત્રકારા કહે છે.

તે આધ્યાત્મિક વીર હાઇને તેનું લાંછન ખૂખ જ યોગ્ય રીતે સિંહ આપવામાં આવ્યું છે. તેના તપ, તેના મુશ્કેલ કાર્યો, તેની સહિષ્ણતા વગેરે તેના સિંહ જેવા વ્યક્તિત્વની સચાટ સાખિતી આપે છે. જૈન તીર્થ કરોમાં તે સિંહના આત્મા સમાન છે, તે જ કારણે તેની યક્ષિણી સિદ્ધાવિકાને તેનું વાહન સિંહ આપેલું છે. તેના યક્ષ માતંગ હાથી ઉપર સ્વારી કરે છે. આ લક્ષણ પણ રાજવીની શક્તિના વૈસવ ખતાવે છે. આ ખેને વાહનો વર્ષમાનના દુન્યવી અને આધ્યાત્મિક છવન સાથે સંકળાયેલા છે.



#### પ્રકરણ-3

### યક્ષો

યક્ષા અને યક્ષિણીઓ કે શાસનદેવતાએ જૈન દેવદેવીઓમાં કેવી રીતે સ્થાન પામ્યા તે સંખ'ધી કાંઈ કહી શકાય એમ નથી. ચાક્કસાઈપૂર્વ ક જોઈએ તા એટલું સ્પષ્ટ કહી શકાય કે જૈન સિદ્ધાંતાની સાથે આ દેવાના અસ્તિત્વના કાંઇ મેળ ખાતા નથી. પરંતુ આ ગૌણ દેવાના અસ્તિત્વમાં વિવિધ વિચારાનું મિશ્રણ જણાય છે. યક્ષા અને શાસનદેવતાઓના નામા જોઈએ તા તેઓનું હિંદુઓના દેવા સાથે સામ્ય જણાય છે. ઉપરાંત તેઓની સાથે સંકળાયેલા ચિદ્ધો કે પ્રતીકા પણ હિંદુઓનાં જણાય છે. હિંદુઓના સાહિત્યને આધારે કહી શકાય કે કેટલીક લાેકપ્રિય માન્યતાઓમાંથી યક્ષાે ઉત્પન્ન થયા. બૌદ્ધ અને જૈનધર્મ પહેલાં યક્ષાની ઉત્પત્તિ મનાય છે. યક્ષાના રાજા કુએર કે વૈશ્રવણ કે જે શિવના કાશાધ્યક્ષ અને અલકાનગરીના પતિ હતા તેના ઉલ્લેખ વાર વાર હિંદુ પ્રથામાં મળે છે. એના અનચરા ઘણા છે અને તેમાંના કેટલાંકના જૈન શાસ્ત્રીય પ્રાંથામાં ઉલ્લેખ મળ છે. જેમકે–પૂર્ણ ભૂર, મણિલુદ, શાલિલુદ, સુમનસુદ્દ, લક્ષરક્ષ, પૂર્ણરક્ષ, શ્રવણ, સર્વ યશસ્, સર્વકામ, સમૃદ્ધ, અમાઘ, અસ્મત. તેમાંના મણિલદ્ર જેનું બીજું નામ યક્ષેન્દ્ર કે યક્ષપતિ છે તેની મૂર્તિઓ ભારતની સરહદ ઉપરથી મળી હોવાને કારણે તેની પ્રાચીનતા માનવામાં આવે છે. આ ચર્ચામાંથી વિદ્વાના એકમત થયા કે મણિલદ્ર યક્ષ છે. મણિલદની મૂર્તિના જૈન ઉદ્દલવ જણાય છે અને મણિલદનું નામ યક્ષેન્દ્ર જૈન યક્ષાની યાદીમાં આપેલું છે. વળી મૂર્તિના ભદ્રપીઠમાં જે લેખ છે તે મથુરાના જૈન લેખા જેવા વંચાય છે. ભારતીય પ્રણાલી પ્રમાણે યક્ષાે ધનન રક્ષણ કરતા દેવતાએ। છે. આથી સ્વાભાવિક રીતે ધનિક વર્ગોના જૈનાએ યક્ષોને તેમના ઉત્તમ દેવામાં સ્વીકાર્યા છે.

આગલા પ્રકરણમાં દરેક તીર્થ કરની સાથે તેના યક્ષનું નામ આપણે જોઈ ગયા છીએ, પરંતુ યક્ષોના સામાન્ય લક્ષણાનું વર્જુન તેમાં આપેલું નથી. યક્ષો તીર્થ કરોના ભક્ત છે. જૈન માન્યતા પ્રમાણે અનુચરા તરીકે દરેક તીર્થ કરની સેવા કરવા માટે ઇન્દ્ર એક યક્ષ અને એક યક્ષિણીને નીમે છે. યક્ષ તીર્થ કરની જમણી બાજુએ અને યક્ષિણી તેની ડાબી બાજુએ હોય છે. આથી તેઓ શાસન-દેવતા કે અનુચર દેવતા તરીકે પણ આળખાય છે. હેમચંદ્ર પ્રમાણે યક્ષ જિનના

અમુક ધાર્મિક આત્મામાંથી જન્મે છે તેથી એમ કહી શકાય કે યક્ષ જિનના શિષ્યોના નાયક છે અને યક્ષિણી તેની સૌ પ્રથમ શ્રાવિકા છે. બુદ્ધની મૂર્તિઓમાં જેમ તેના ભક્તો પ્રતિમાને છેડે હોય છે તેવી જ રીતે તીર્થ કરની મૂર્તિઓ માં પણ યક્ષા-યક્ષિણીઓ છેવટના એટલે કે તીર્થ કર બેસે છે તે ભદ્રપીઠના ખૂણાના ભાગમાં સ્થાન ધરાવે છે. ધીરે ધીરે યક્ષાએ જૈનામાં મહત્ત્વનું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું તેથી તીર્થ કરાેના પરિકરાે સિવાય પણ યક્ષ–યક્ષિણીએાની સ્વતાંત્ર પ્રતિમાેએા **જો**વામાં આ**વે છે.** ગુજરાતમાંથી પણ તેવી કેટલીક મળી છે. પરંતુ ચોવીસે યક્ષ-યક્ષિણીઓની પ્રતિમાંએ ખાસ મળી નથી. થાડી ઘણી મૂર્તિઓ જુદી જુદી ઉપલબ્ધ થઇ છે. જૈન મ દિરામાંથી યક્ષયક્ષિણીઓની અભિનવકલા વ્યક્ત કરતી સંખ્યાળંધ મૂર્તિઓ મળી છે તેમાં અદિતીય શિલ્પસૌષ્ડવ અને લાવણ્ય જણાય છે. આ મૂર્તિ ઓમાંથી જાણે ભાવવાહી સૌન્દર્ય નીતરતું હોવાનું માલૂમ પડે છે. માન્યતા પ્રમાણે યક્ષા સમૃદ્ધિના અર્ધ દેવા અર્થાત્ ગૌણદેવા છે. સમૃદ્ધિના શ્રેષ્ઠ દેવ કૃખેર તેમના નાયક છે. આથી પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે જૈન દેવામાં વક્ષાને શા માટે મહત્ત્વનું સ્થાન આપવામાં આવે છે? અને શા માટે તેઓ (યક્ષો) તીર્થ કરની સાથે સંકળાયેલા છે? એમ ચાક્કસપણે મનાય છે કે યક્ષા અને યક્ષિણીએ જિનાના અગ્રિમ ભક્તો છે અને તેઓ ધનિક વેપારી વર્ગના છે ને તેમાંના કેટલાંક શ્રેષ્ઠીએ છે. મૂર્તિઓમાં પણ તેઓ સુંદર અને કિંમતી ઝવેરાત પહેરેલા તેમજ હાથમાં ધનની કેાથળા વગેરે સાથે હેાય છે. . જૈનસાહિત્યમાં કેટ**લી**ક અર્ધ**ે પ**ૌરા**ણિક કથાએા** કેટલાંક યક્ષાે અને યક્ષિણીએાનું મૂળ-ઉત્પત્તિ બતાવે છે. દરેક યક્ષ કે શાસનદેવતાના મૂર્તિ શિલ્પોના આવશ્યક લક્ષણો-પરિચય અર્થાત શાસ્ત્રિયવિધાના અત્રે રજૂ કરવામાં આવ્યાં છે. પરિકરે(માંથી મળતી યક્ષની મૂર્તિઓ તથા સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓના વર્ણના જોઇએ.

•. ગામુખ : સૌ પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવના યક્ષ તરીકે ગામુખ સંકળાયેલા છે. જૈન ધર્મના બંને સંપ્રદાયોના શ્રંથો ગામુખ યક્ષના લક્ષણમાં એકમત છે. તેના જમણા હાથમાં વરદમુરા અને અક્ષમાલા છે જ્યારે ડાળા હાથમાં પાશ (દિગમ્બર પ્રમાણે પરશુ) અને બિજોફ છે કેટલાક શ્રંથા પ્રમાણે તેનું વાહન વૃષ્ણ છે જ્યારે બીજાં શ્રંથા પ્રમાણે ગજ છે. તેના વર્ણ સાનેરી કરવામાં આવે છે ઉપરાંત દિગમ્બર શ્રંથા પ્રમાણે તેના મસ્તક ઉપર ધર્મચક્રનું પ્રતીક હાય છે. ગામુખના મૂર્તિઓ બે પ્રકારના મળે છે. તીર્થ કરવા સ્વતંત્ર યક્ષના મૂર્તિ માટા કદની હાય છે અને બીજા પ્રકારમાં તીર્થ કરના અનુચર તરીકે સંકળાયેલી હાય તે તે મૂર્તિ નાના કદની કરવામાં આવે છે. તેના તીર્થ કર આદિનાથ છે.

યક્ષા ૭૩

ભારતમાંના ઘણાંયે જૈન સ્થાનેકામાંથી આદિનાથ તીર્થ કરની મૂર્તિઓ મળા આવે છે. ળંને પ્રકારની યક્ષની મૂર્તિઓમાં મૂર્તિ શાસ્ત્રના લક્ષણ પ્રમાણે મૂર્તિઓ થયેલી જણાતી નથી. યક્ષની ગ્વાલિયરમાંથી મળેલી મૂર્તિઓના હાથમાં દંડ, પરશુ વગેરે જણાય છે. કેમેકે મૂર્તિકારે યક્ષની મૂર્તિ ખનાવવામાં કેટલીક છૂટ લીધેલી હોય એમ જણાય છે. આ યક્ષનું નામ અને પ્રતીક નીચે પ્રમાણે સમજવી શકાય. તેનું વયલના જેવું મુખ, વયવાહન અને ધર્મ ચક્ર પ્રતીક વગેરે ઋષભનાથ કે વયલનાથ સાથેના તેમના ઘનિષ્ઠ મંળંધ બતાવે છે. ઋષભનાથમાં પણ વૃષ અને ધર્મ ચક્ર મહત્ત્વનાં લક્ષણો છે. બીજા એક પ્રંથના આધારે આ યક્ષ મહાદેવ અથવા ધર્મની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વયલદેવ સૌ પ્રથમ જૈન ઉપદેશક હતા તેથી તેમનું પ્રતીક વયલ છે, જે ધર્મનું પ્રતીક છે. રૂપમંડન અને રૂપાવતારના કર્તા આ યક્ષનું વાહન હાથી હોવાનું જણાવે છે. આવી ગ્રામુખ યક્ષની એક પ્રતિમા શત્રું જય ઉપર મોતીશાની ટુંકમાં મુખ્ય દેરાસરમાં છે. તેને ચાર હાથ છે તેમાં વરદ, અંકુશ, પાશ અને માલા વગેરે ધારણ કર્યા છે. આ યક્ષ અર્ધ પદ્માસનમાં હાથી ઉપર અારૂ થયેલાં બતાવેલાં છે.

- ર. મહાયક્ષ: બીજા તીર્થ કર અજિતનાથ ભગવાનના આ યક્ષ છે. દિગમ્યર તેમજ શ્વેતામ્બર બ્રંથાના પ્રમાણે આ યક્ષ હાથી ઉપર સવારી કરે છે તેને ચારમુખ અને આઠ હાથ હોય છે. આઠે હાથમાં શસ્ત્રા ધારણ કરેલાં છે. જુદા જુદા ગ્રંથા શસ્ત્રો તેમજ હાથની સંખ્યા પણ જુદી જુદી જણાવે છે. શસ્ત્રોની બાળતમાં બધા પ્રંથા એકમત થતા નથી. શ્વેતામ્બર પ્ર'થા પ્રમાણે તેમના જમણા હાથમાં વરદ, મુદ્દગર, અક્ષમાલા અને પાશ અને ડાળા હાથમાં ખિજોરં, અભય, અંકુશ અને શક્તિ ધારણ કરેલાં હાય છે. જ્યારે દિગમ્ભર ગંથા પ્રમાણે ચક્ર, ત્રિશળ, પદ્મ અને અંકુશ ડાયા હાથમાં અને ખડ્ગ, દંડ, પરશુ અને વરદમુદ્રા જમણા હાથમાં આપેલાં હૈાય છે. આ ખંને સંપ્રદાયના પ્રાંથા પ્રમાણે મૂર્તિના વર્ણમાં પણ સેદ છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષના શ્યામવર્ણ અને દિગમ્બર પ્રમાણે યક્ષના સાનેરી વર્ણ. મહાયક્ષની સ્વતંત્ર મૂર્તિઓ મળતી નથી પણ અજિતનાથ તીર્થ કરની સાથે જોવામાં આવે છે તેથી અજિતનાથ તીર્થ કરતું લાંછન પણ સાથે જણ<sub>'</sub>ય છે. અજિતનાથ તીર્થ કરતું લાંછન ગજ છે અને તે પ્રતીક મહાયક્ષનું પણ છે. મહાયક્ષને ચાર મુખ હેાવાને કારણે આઠ હાથ બતાવેલા છે. આ યક્ષની કાઈ સ્વતંત્ર પ્રતિમા જાણવામાં આવી નથી, પરંતુ અજિતનાથ ભગવાનના પરિકરામાંથી તેની કેટલીયે નાની માટી મૂર્તિઓ જોવામાં આવે છે.
- ૩. ત્રિમુખ: ત્રીજા તીર્થ કર સંભવનાથ-સ્વામિના યક્ષ ત્રિમુખ છે.
  દિગમ્ભર અને શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષને ત્રણ નેત્ર, ત્રણ મુખ, છ હાથ હોય છે.

આ યક્ષના વર્ણ શ્યામ છે. તે મયૂર ઉપર સ્વારી કરે છે. પરંતુ હાથમાંના શસ્ત્રો માટે બંને સંપ્રદાયના પ્રંથા એકમત થતા નથી. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેની જમણી બાજુની ભુજઓમાં નકુલ, ગદા અને અભયમુદ્રા અને ડાખી ત્રણ ભુજએમાં ખિજોરં, અક્ષસત્ત્ર અને માળા (હાર) હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં નીચે પ્રમાણે છ ચીજો હાય છે: જમણા હાથમાં ચક્ર, તલવાર અને અંકુશ, ડાબા હાથમાં દંડ, ત્રિશળ અને કટારી (કરવત) હાય છે. ત્રિમુખની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ મળતી નથી. પરંતુ ત્રીજા જિન મંભવનાથના પરિકરામાં યક્ષની નાની મેતી આકૃતિઓ કંડારેલી નજરે પડે છે. આ આકૃતિઓ શાસ્ત્રીય વર્ણનને બ ધબેસતી આવે છે. તેનું વાહન માર છે અને યક્ષિણીનું વાહન કેટલાંકના મતે હંસ છે. યક્ષિણી પ્રત્રપ્તિ વિદ્યાદેવી ગણાય છે. બીજી વિદ્યાદેવીઓનું વાહન મયુર છે. આયક્ષને ત્રણ મુખ હોવાને કારણે તે ત્રિમુખના નામે ઓળખાય છે.

જ. **યસેશ્વર-યક્ષનાયક: ગાે**થા તીર્થ કર અભિનન્દનના યક્ષ યક્ષેશ્વર છે. તેનું વાહન હાથી છે. તેના વર્ણ શ્યામ છે. તેને ચાર હાથ છે. તેના વર્શ નમાં જુદા જુદા સંપ્રદાય જુદા જુદા મત ધરાવે છે. શ્વેતામ્ખર પ્રમાણે યક્ષના જમણા હાથમાં બિજોરૂં. અક્ષમાળા અને ડાળા હાથમાં નકલ અને અંકશ હોય છે. જ્યારે બીજા મત પ્રમાણે તેના હાથમાં ધનુષ, ઢાલ, તલવાર વગેરે આયુધા ધારણ કરે છે ખીજા યક્ષાની જેમ આ યક્ષની પણ સ્વતંત્ર પ્રતિમાએ મળતો નથી. અભિનન્દન જિનની પ્રતિમાના પરિકરમાં આ યક્ષની આકૃતિ કંડારેલી હોય છે. શાસ્ત્રીય ગ્રંથાની સાથે તેનું લાંછન મળતું આવે છે. યક્ષાના રાજા તરીકે આ યક્ષ યક્ષેશ્વરને વર્ણવવામાં આવે છે. આ યક્ષને શિલ્પ રત્નાકરમાં ઇશ્વર નામ આપવામાં આવ્યું છે. યક્ષોના રાજા હાેઇને ખૂબ શક્તિશાળી હાેય છે. તેનું પ્રતીક હાથી છે. તેના હાથમાં અંક્ષ્શ છે. અંક્ષ્શ હાથી માટે ઉપયોગી બને છે. તે હાથીના વાહન ઉપર બેસનાર છે. યસેશ્વર એ સર્વે યસાના અધિપતિ મનાતા હાઇ તેનું વર્ણન રાજા જેવું દબદબાભર્યું શાસ્ત્રકારાએ કલ્પ્યું છે. યક્ષાના પ્રમુખ કબેર મનાય છે. અને આ યક્ષનું વર્ણન પણ કુબેરને મળતું આવે છે. બૌદ્ધ સંપ્રદાયમાં કુબેરનું સ્થાન જ ભલે લીધું છે, તેને અનુરૂપ વર્ણન જૈન સંપ્રદાયમાં યક્ષનાયકનું છે. યક્ષનાયક યક્ષની એક પ્રતિમા શત્રું જ્ય ઉપર ચામુખજીની ડુંકમાં, ઉપરના એક મંદિરની અંદર ગાખલામાં ખેસાડેલી છે, તેમાં તેને ચાર હાથ છે, પર'ત બે હાથ ઢી'ચણ ઉપર ટેકવેલા છે અને બીજા બે હાથમાં આયુધા આપેલાં છે તેના વાહન તરાકે તેની પાસે હાથી મુકેલા છે.

૫. તુમ્યાર : પાંચમા તીર્થ કર સુમતિનાથ પ્રભુના તીર્થમાં શ્વેત વર્ણ-

યક્ષાે

વાળા, ગરૂડના વાહનવાળા, બે દક્ષિણ ભુજામાં વરદ અને શક્તિને ધારણ કરવાવાળા તથા બે વામ ભુજામાં ગદા અને પાશને રાખનારા તેમજ સદા સાનિષ્યમાં રહેનારા તું છુર નામે યક્ષ શામનદેવતા થયા. તેનું વાહન ગરૂડ જૈનધર્મના બંને સંપ્રદાયામાં સ્વીકારાયેલું છે. દિગમ્બર પ્રમાણે તેના બે હાથમાં બે સર્પ, કૃળ અને વરદ હાય છે. આ ઉપરાંત દિગમ્બર શાસ્ત્રો તુમ્બુરના યન્નાપવિત રૂપે પણ સર્પ બતાવે છે. ધર્મમાં તુમ્બુરને ગંધર્વ તરીકે જણાવે છે તેમજ દેવાના વાદ્ય વગાડનાર તરીકે એાળખાવે છે. જૈન દેવતાગણમાં તે સમતિનાથના અનુચર તરીકે જણાવે છે તેથી વાજિંગોને બદલે તેના હાથમાં નિષ્પ્રાણ આયુધા બતાવેલા છે. તે અને તેની યક્ષિણી પુર્ષદત્તા પક્ષી ઉપર સ્વારી કરે છે. યક્ષનું વાહન ગરૂડ અને યક્ષિણીનું ચક્રવાક્ષ્ પક્ષી છે. જિન સુમતિનાથનું વાહન પણ ચક્રવાક્ષ્ (હંસ) છે. તું બુરૂ યક્ષનીનાની માટી કેટલીક પ્રતિમાઓ સુમતિનાથ ભગવાનના પરિકરામાંથી મળે છે. પરંતુ તું બુરૂ યક્ષની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ સુમતિનાથ ભગવાનના પરિકરામાંથી મળે છે.

- 5. કુસુમ અથવા પુષ્પયક્ષ : છઠ્ઠા તીર્થ કર પદ્મપ્રભ ભગવાનના કુસુમ યક્ષનો વર્જુ નીલ છે. શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર પ્રમાણે તેનું પ્રતીક કાળિયાર (મૃગ) છે. છતાં પણ આ બંને સંપ્રદાયમાં તેના હાથમાંના આયુધા માટે ભિન્ન મત છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષને ચાર હાથ હાય છે તેમાંના જમણાં હાથમાં ફળ અને અભય અને ડાબા હાથમાં અક્ષમાળા અને નકુલ હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે યક્ષના હાથમાં કુન્ત (ભાલા), વરદમુદ્દા, ખેટક (ઢાલ) અને અભયમુદ્દા હાય છે. યક્ષનું નામ કુસુમ અથવા પુષ્પ છે. તેના તીર્થ કરનું પ્રતીક પણ પુષ્પ (રાતું કમળ) છે. તેનું (યક્ષનું) પ્રતીક હરણ છે, તે તેની ચપળતા, ઝડપ વગેરેના ભાવ રજૂ કરે છે. માટે જ તેની યક્ષિણીનુ નામ મનાવેગા એટલે મનના જેવા વેગવાળી હચિત આપેલું છે. આ યક્ષની પણ સ્વતંત્ર મૂર્તિઓ મળતી હોવાનું માલમ પડયું નથી.
- ૭. માત' મથવા વસ્તનિ : સુપાર્ધ નાથ પ્રભુના તીર્થ માં થયેલા શ્યામ શરીરવાળા, 'હસ્તીના વાહન ઉપર બેસનારા', બે જમણી ભુજામાં બિલ્વ અને પાશને ધારણ કરવાવાળા અને બે વામભુજામાં નકુલ અને અકુશને ધારણ કરવાવાળા માતંગ નામે યક્ષ સુપાર્ધ પ્રભુની પાસે રહેનારા શાસન દેવતા થયા. તેનું પ્રતીક બ'ને સંપ્રદાયમાં જુદું છે. શ્વેતામ્બર તેને હાથીનું વાહન આપે છે. જ્યારે દિગમ્બર પ્ર'થકારા તેને સિંહ ઉપર સ્વારી કરાવે છે. તેવી જ રીતે યક્ષના હાથમાં ધારણ કરવાની વસ્તુઓમાં પણ કરક છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં બિલ્વફળ, પાશ, નકુલ અને અંકુશ હાય છે. જ્યારે દિગમ્બર બ્રાંથકારા પૈડી પ્રવચનસારાહાર પ્રમાણે દંડ, ભાલા, સ્વસ્તિક અને ધ્વજ તેના હાથમાં

- ખતાવે છે. પ્રતિષ્ઠાસાર સંગ્રહકાર તેને ખે હાથ હાવાનું અને તેનું માેં લાંક હાવાનું કહે છે. સુષાર્શ્વનાથની પ્રતિમાના પરિકર ઉપર આ યક્ષની આકૃતિ હાય છે તે મૃતિ લક્ષણ પ્રમાણે યથાર્થ જણાય છે. તેનું નામ માતંગ (હાથી) છે તેથી તેને હાથોનું વાહન આપેલું છે. તેથી જ તેના હાથમાં અંકુશ પણ આપેલું છે. દિગમ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં સ્વસ્તિક છે તે તેના જિન સુષાર્શ્વનાથનું લાંછન છે. 'ગુજરાતનું મૃતિ વિધાન' (પૃ. ૪૭૯)માં લેખક લખે છે કે ''મૃતિ વિધાયક શિલ્પિઓ આયુધા કે ઉપકરણા મૃકવામાં કેટલીક વખત સ્વતંત્રતા લેતા હાય છે તેથી જ માતંગ યક્ષની પ્રતિમામાં નકુલના બદલે સર્પ મૃકયા હાય તે બનવા જોગ છે.''
- તિજય : તીર્થ કર ચંદ્રપ્રભુના શાસનદેવતા વિજય નામે યક્ષ હંસના વાહનવાળા, દક્ષિણ ભુજામાં ચક્ર, અને વામ ભુજામાં મુદ્દગરને ધારણ કરનારા છે. દિગમ્બર પ્રાંથ પ્રમાણે તેને ત્રણ આંખો હોય છે. તેના ચાર હાથની અંદર ફળ, અક્ષમાળા, પરશુ અને વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. શ્વેતામ્બરા પણ ચાડાંક ફેરફાર સાથે તેને ત્રણ ચક્ષુઓ હોય છે તેમ જણાવે છે. વળા તેનું વાહન હંસ હાય છે તેના ખે હાથમાં ચક્ર અને ગદા ધારણ કરે છે. તે વિજય નામે જાણીતા છે. તેના વર્ણ શ્યામ કરવામાં આવે છે. આ યક્ષની સ્વતંત્ર પ્રતિમા મળતી નથી પણ ચંદ્રપ્રભ તીર્થ કરના શિલ્પમાં યક્ષની આકૃતિ હોય છે.
- દ. અજિત: બંને સંપ્રદાયોએ જિન સુવિધિનાથના આ યક્ષનું વાહન કૂર્મ સ્વીકારેલું છે. બીજાં લક્ષણોમાં બંને સંપ્રદાયોમાં ફેર છે. શ્વેતામ્બર મૂર્તિના હાથમાં બિજોરં, અક્ષમાળા, નકુલ અને કુન્ત (ભાલા) હાય છે. દિગ બર ગ્રંથ પ્રમાણે મૂર્તિના હાથમાં શક્તિ, વરદમુદ્રા, ફળ, અને અક્ષમાળા હાય છે. તેનું પ્રતીક તેની યક્ષિણીના પ્રતીકની જેમ (દિગમ્બર પ્રમાણે) કૂર્મ હાય છે. શ્વેતાંબર પ્રમાણે તેના હાથમાં ઘટ હાય છે. ઘટને જળ સાથે સંખંધ હાય છે જો કે બધા સંપ્રદાયો જિન સુવિધિનાથના લાંબનની જેમ તેના સંખંધ જળચર—મગર કે કરચલા સાથે સ્વીકાર છે. શ્રી ત્રિષ્ષ્કિશલાકાપુરૃષ (પર્વ ૩ સર્ગ હ) પ્રમાણે પ્રભુશ્રી સુવિધિનાથના તીર્થમાં શ્વેત અગવાળા, કાચબાના વાહનવાળા, બે દક્ષિણ સુજાઓમાં બિજોરે અને અક્ષસ્ત્ર તથા બે વામ સુજાઓમાં નકુલ અને ભાલાને ધારણ કરનારા અજિત નામે યક્ષ પ્રસુની નજીક રહેનારા શાસનદેવતા થયો.

ખાબતમાં થાડા ફરક છે. ધનુષ, દંડ, ઢાલ, તલવાર વરદ મુદ્રા વગેરે જણાવી ખાકીના શ્વેતમ્બર પ્રમાણે કહે છે. બાહ્મણધર્મના દેવ બ્રહ્માની સાથે આ યક્ષમાં ઘણું સામ્ય જણાય છે. જેમકે બ્રહ્માને ચારમુખ (ચતુર્મુખ) છે, પદ્માસન પણ બ્રહ્માની જેમ આ યક્ષને પણ આપવામાં આવેલું છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેની યક્ષિણી અશાકાને પદ્માસન હાય છે. પર'તુ દિગમ્બર પ્રમાણે યક્ષિણીને તેના રથ માટે કાળા વરાહ હોય છે. તેનું ચિદ્ધ ઉષા હોવાથી તે જૈનાની ઉષાદેવી કહેવાય છે.

- ૧૧. ઈશ્વરયક્ષ: અગિયારમા તોર્થ કર શ્રેયાંસનાથના યક્ષને બધા સંપ્રદાયો વૃષભનું વાહન આપે છે. તેને ત્રણુ આંખો અને ચાર હાથ હોય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે આ યક્ષના હાથમાં ત્રિશલ, દંડ, અક્ષમાળા અને ફળ હોય છે. આ યક્ષની મૂર્તિના હાથમાં શ્વેતામ્બર પ્રમાણે બે દક્ષિણ હાથમાં બિજોર અને ગદા છે અને બે વામ ભુજામાં નકુલ અને અક્ષમાળા છે. આ યક્ષ વૃષભ વાહનવાળા છે. તે શ્વેતકાંતિને ધારણ કરે છે. બ્રાહ્મણ ધર્મના શિવ કે ઈશ્વરના જેવું તેનું સામાન્ય વર્ણન લાગે છે. તેની યક્ષિણીનું નામ દિગમ્બર પ્રમાણે ગૌરી છે. શ્વેતાઅપર પ્રમાણે યક્ષિણી માનવી નામે છે અને તે હાથી ઉપર સ્વારી કરે છે. આમાં જોઈ શકાય છે કે બ્રાહ્મણધર્મના જૂના દેવા પણ તોર્થ કરની પાસે ગૌણ બને છે અને સપતની સેવામાં હાજર થાય છે.
- ૧૨٠ કુમાર : વાસુપૂજ્ય તીર્થ કરના યક્ષ કુમાર નામે છે. દિગમ્બર અને શ્વેતામ્પર યક્ષ કુમારને શ્વેતવર્ણના કહે છે. ઉપરાંત તેને હંસનું વાહન આપે છે. દિગમ્પર તેને ત્રણમુખવાળા અને છ સુજવાળા કહે છે, શ્વેતામ્પર તેને ચતુર્સુ જ કહે છે. દિગમ્પર પ્રમાણે ધતુષ, નકુલ, કૃલ, ગદા, વરદ વગેરે આયુધો તેના હાથમાં હોય છે. જ્યારે શ્વેતામ્પર પ્રમાણે બીજોરં, તીર, નકુલ અને ધતુષ તેના હાથમાં હોય છે. આ યક્ષતું નામ કુમાર છે તેતું સામ્ય ધ્રાસણધર્મના કુમાર શિવપુત્ર—કાર્તિ કેય સાથે છે. પરંતુ કાર્તિ કેયનું વાહન મયૂર છે જ્યારે આ યક્ષ કુમારનું વાહન હંસ છે. પરંતુ બીજા યક્ષ ચતુર્મુ ખ જે ધ્રહ્માનું બીજું નામ છે. તેનું વાહન મોર છે જ્યારે ધ્રહ્માનું વાહન હંસ છે. આ બંને યક્ષાના વાહના કે પ્રતીક્રામાં ન સમજય તેવું વેષમ્ય છે. કુમાર યક્ષની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ કાઈ સ્થળે મળી હોય તેવું જાણવામાં નથી.
- ૧૩. ષણમુખ અથવા ચતુર્મુખ યક્ષ : આ યક્ષનો વર્ણ શ્વેત હોય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે તે ચતુર્મુખ યક્ષ કહેવાય છે અને શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તે ષણમુખ યક્ષ છે. બંને સપ્રદાય તેને વાહન મયૂર આપે છે. એક મત પ્રમાણે ચતુર્મુખને બાર હાથ હોય છે અને બીજા મત પ્રમાણે તેને આઠ હાથ હોય છે. ષણમુખને બાર હાથ હોય છે. તેમાં તે નીચેના આયુધા ધારણ કરે છે:

કળ, ચક્ર, બાહ્યુ, તલવાર પાશ, અક્ષસ્ત્ર, નકુલ, ચક્ર, ધનુષ, ઢાલ, અંકુશ અને અભય ચતુર્મું ખના આઠ હાથ હોય તા તેમાં પરશુ, વાંકી કટાર, અક્ષમિશ્ર (?), ઢાલ, દંડ વગેરે આયુધા હોય છે. હિંદુધર્મશાસ્ત્રમાં જહ્યાવ્યા પ્રમાણે કુમાર કે કાર્તિ કેય સાથે ષણમુખ યક્ષનું સામ્ય જણાય છે. શ્વેતામ્બર યક્ષ ષણમુખ કહેવાય છે જેને છ મુખ અને બાર હાથ હોય છે જે કાર્તિ કેયનું બીજું નામ છે વળી તેનું વાહન મયૂર છે, જેના ઉપર કાર્તિ કેય સ્વારી કરે છે. મયૂર તે કાર્તિ કેયનું પ્રતીક છે. આ યક્ષ જિન વિમલનાથના છે.

૧૪. પાતાલયક્ષ: અનંતનાથ ભગવાનના આ યક્ષ છે. શ્વેતાબર અને દિગમ્બર પ્રમાણે આ યક્ષને ત્રણ મુખ અને છ હાથ હાય છે. તેના વર્ણ રાતા હાય છે તેનું વાહન મગર છે. દિગમ્બરના મતે તેના હાથમાં અંકુશ, ભાલા, ધનુષ, પાશ, હળ અને કળ હાય છે. તેના મસ્તક ઉપર નાગની ત્રણ કૃણાવાળું છત્ર હાય છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેના જમણા હાથમાં પદ્મ, તલવાર, અને પાશ, હાય છે. ડાબા હાથમાં નકુલ, કૃળ અને અક્ષમાળા હાય છે. તેનું નામ પાતાલ નાગરાજા અતન્ત સાથે સંકળાયેલું જણાય છે.

નાગરાજા પણ પાતાલકોકના કહેવાય છે. તેથી જ તેને પ્રતીક રૂપે ત્રણ કૃણાવાળા નાગનું છત્ર આપવામાં આવેલું છે. નાગ લોકોના તે અધિષ્ઠાતા દેવ જણાય છે અને તેની સાથેનું હળ ખેતીનું પ્રતીક બને છે. આ યક્ષની પરિકર સિવાયની કાઇ પ્રતિમા મળી હોય એમ જણાતું નથી.

૧૫. કિન્નરચક્ષ: બંને સંપ્રદાયા પ્રમાણે આ યક્ષને છ હાથ અને ત્રણ મુખ હાય છે. જયારે શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેનું વાહન કૂર્મ છે અને દિગમ્બર તેનું વાહન મત્સ્ય (માછલું) આપે છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં બિજોરં, ગદા, અભય, નકલ, પદ્મ, અને અક્ષસ્ત્ર હાય છે. રક્તવણીં અને તેજસ્વી કિન્નર નામના યક્ષ શાસનદેવતા થયા. દિગમ્બર ચક્ર, વજ, અંક્ષ્ય, ગદા, અક્ષસ્ત્ર અને વરદમુદ્રા યક્ષના હાથમાં હોવાનું જણાવે છે. દેટલીકવાર યક્ષના પ્રતીકા સમસ્યાર્પ હોય છે. તેથી સ્પષ્ટ થાય છે દે યક્ષના વિચાર (કલ્પના) પ્રાચીન પ્રણાલીમાંથી ઉદ્દર્ભવ્યો હોય. સામાન્ય રીતે કિન્નરા અશ્વમુખી માનવ આકૃતિઓ મનાય છે અને કુખેર તેમના નાયક ગણાય છે. ધીરે ધીરે આ યક્ષાને નાગ, કિન્નર, ગરૂક, ગંધર્વ વગેરે સાથે સંકળાયેલા જોઈએ છીએ. જો કે જિનાની સાથે જે સ્વરૂપે આપણે આ યક્ષાને જોઈએ છીએ તે જૈનાની નવી શાધ છે. જૈના પ્રમાણે યક્ષને ત્રણ મુખ તે મૌલિક વિચાર છે. યક્ષને દિગમ્બરે આપેલું મતસ્યનું પ્રતીક

યક્ષા ૭૬

શ્વેતામ્બરે આપેલા યક્ષિણી કંદર્પાના પ્રતીકસાથે મેળ ખાય છે. આ યક્ષ ધર્મનાથ ભગવાનના છે.

૧૬. ગરૂડયક્ષ: શ્રી ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત (સર્ગ પ, પર્વ પ) પ્રમાણે વરાહ વાહનવાળા શ્યામવર્ણુ ધારણ કરના રા, વરાહના જેવા મુખવાળા ગરૂડ નામે યક્ષ શાંતિનાથ પ્રભુના શાસનદેવતા થયા. હેમચંદ્રાચાર્ય તેને હાથીનું વાહન આપે છે. આ યક્ષને ચાર હાથ હાય છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં બિજોરં, પદ્મ, નકુલ અને અક્ષસ્ત્ર હાય છે. જ્યારે દિગમ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં પદ્મ, ફળ વજ અને ચક્ર હાય છે. ગરૂડયક્ષ શાન્તિનાથ તીથે કરના સેવક છે. કેટલીક પ્રતિમામાં તે વાહન વરાહ ઉપર સ્વારી કરે છે અને તેના હાથમાં ગદા, અક્ષસ્ત્ર બિજોરં અને સર્પ હાય છે. પૌરાણિક પક્ષી ગરૂડ તેના એક પંજામાં હાથી અને બીજામાં કૂર્મ પકડે છે તેથી ગરૂડયક્ષનું પ્રતીક હાથી સાભિપાય આપેલું જણાય છે.

વરુ. મ'ધવ'યક્ષ: આ કું શુનાય જિનના યક્ષ છે. દિગમ્બર પ્રમાણે આ યક્ષ પક્ષી (પક્ષીનું નામ નથી આપેલું) ઉપર સવારી કરે છે અને તેને ચાર હાય હાય છે. તેના ઉપલા હાયમાં સર્પ, અને પાશ ને નીચેલા બે હાયમાં ધનુષ હાય છે. શ્વેતામ્બર તેનું વાહન હંસ આપે છે અને તેના ચાર હાયમાં વરદ, પાશ, બિજોરં અને અંકુશ આપે છે. ગ'ધવે ગૌણ દેવતાઓ તરીકે ગણાય છે અને તેઓ દેવાના ગવૈયાઓ તરીકે જાણીતા છે. યક્ષો દરેક જાતના ગૌણ દેવામાંથી ઉદ્દભવેલા છે. તેથી સ્વાભાવિક રીતે ગ'ધવેનિ પણ યક્ષોમાં સ્થાન મળેલું છે. તેનું વાહન પક્ષી કે હંસ છે. પક્ષીઓ એટલે આકાશમાંથી આવતા કલરવ. આકાશમાં ગ'ધવન્ગર હાવાની કલ્પના છે તેથી તેના વાહનના અર્થ અહીં બ'ધબેસતા કરવામાં આવેલા છે. ત્રિષ્ષિશલાકાપુરુષ ચરિત્ર (પર્વ-ક સર્ગ'-ક) પ્રમાણે ગ'ધવ યક્ષને રથનું વાહન હાય છે. તેમજ તે સ્થામ વર્ણવાળા હાય છે.

૧૮. યક્ષેન્દ્ર: આ યક્ષ અરનાથ તીર્થ કરના છે. તે શ્યામવર્ષીના છે. જૈનધર્મના ભંને સંપ્રદાયોના મતે આ યક્ષને છ મુખ, ભાર હાથ અને ત્રણ નેત્ર હાય છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે આ યક્ષને છ મુખ હાઈને તે ષણમુખ નામે પણ ઓળખાય છે. તેનું વાહન શંખરથ છે અને તેમના હાથમાં બિજોરં, બાલ, તલવાર, મુદ્દગર, પાશ અને અભય તેમજ નકુલ, ધનુષ, ઢાલ, શળ, અંકુશ અને અક્ષમત્ર હાય છે. દિગમ્બર પ્રાંથ પ્રવચનસારાહાર તેનું વાહન મયૂર હાવાનું કહે છે દિગમ્બર તેને ખેન્દ્ર કહે છે, અને તેના બાર હાથમાં ધનુષ, વજ, પાશ, ગદા, અંકુશ, વરદ, બાલ, કૃળ, માળા વગેરે હાવાનું સૂચવ્યું છે. જુદા જુદા પ્રથકારા તેના વાહના માટે વિવિધતાઓ નોંધે છે. ત્રિષ્ઠિકશલાકા અને શિલ્પરત્નાકર તેનું તેના વાહના માટે વિવિધતાઓ નોંધે છે. ત્રિષ્ઠિકશલાકા અને શિલ્પરત્નાકર તેનું

વાહત શંખ સ્વવે છે. નામ અને વર્ણન પ્રમાણે બ્રાહ્મણધર્મના–ષડાનન–કાર્તિકેય સાથે જૈનધર્મના આ યક્ષનું વિધાન માટે ભાગે સામ્ય ધરાવે છે. ષડાનનનું વાહન મયુર છે તે હિંદુ અને જૈન ખંને એ સ્વીકારેલું છે. વિમલનાથના ષણમુખ યક્ષની સાથે આ યક્ષનું સામ્ય જણાય છે. ખેન્દ્ર નામ (ખ = આકાશ અને ઈન્દ્ર) આકાશી ઈન્દ્રના ભાવ ધરાવે છે. ઈન્દ્ર દિક્ષાલામાંના એક છે. યક્ષ હાથમાં વજ ધારણ કરે છે.

- ૧૯. કુંખેર: દિગમ્બર તેમજ શ્વેતામ્બર બંને સંપ્રદાયા મિલ્લનાથ ભગવાનના આ યક્ષ કુંખેરની મૂર્તિ એ અંગેના લક્ષણા સરખાં આપે છે. શિલ્પરત્નાકર અને ત્રિષ્ઠિશલાકા કુંખેરના વર્ણું મેઘધનુષ જેવા જણાવે છે. બીજ ગ્રંથકાર શ્વેતવર્ણું કહે છે. તેનું વાહન હાથી છે. તેને આઠ હાથ અને ચાર મુખ કરવામાં આવે છે. શ્વેતામ્બર કુંખેરયક્ષના જમણા હાથમાં વરદ, પરશુ, ત્રિશ્રલ અને અભય બતાવે છે જયારે ડાખા ચાર હાથમાં બિજોરૂં, શક્તિ, મુદ્દગર અને અક્ષસ્ત્ર આપે છે. દિગમ્બર મૂર્તિના હાથમાં ઢાલ, ધનુષ, દંડ, પદ્દમ, તલવાર, પરશુ, પાશ અને વરદમુદ્દા આપે છે. કુંખેર મિલ્લનાથના યક્ષ છે. યક્ષોની યાદીમાં કુંખેર યક્ષોના અધિપતિ મનાય છે. કુંખેરની કલ્પના વૈદિક, જૈન અને બીહ ત્રણે સંપ્રદાયામાં એક સરખા સ્વીકારી હોવા છતાં ત્રણેના વિધાનામાં ફેર જણાય છે. તેને સ્વતંત્ર દેવ તરીકે સ્વીકારતાં નથી. કુંખેર ઉત્તર દિશાના દિકૃપાલ મનાય છે. યક્ષ કુંખેરની દિકૃપાલ તરીકેની અનેક પ્રતિમાઓ મળી આવે છે પણ આ યક્ષની કાઈ સ્વતંત્ર મૂર્તિ જૈન યક્ષ તરીકે મળતી નથી.
- રેંગ. વર્ષ : ત્રણ નેત્રવાળા, ચાર મુખવાળા, શ્વેતવર્ણા, જટાધારી, વૃષભપર ખેસનારા, ચાર દક્ષિણ ભુજામાં બિજોરં, ગદા, બાળુ તથા શક્તિ અને ચાર વામ ભુજામાં નકુલ, અક્ષસૂત્ર, ધનુષ્ય અને પરશુ ધારણ કરનાર વગ્રણ નામે યક્ષ મુનિસુતસ્વામીના શાસનદેવતા થયા. દિગમ્બર પ્રંથા પ્રમાણે તેને આઠ મસ્તક અને ચાર હાથ હાય છે, પરંતુ શ્વેતામ્બર તેને આઠ મસ્તક અને આઠ હાથવાળા ગણાવે છે. દિગમ્બર પ્રમાણે તેના હાથમાં ઢાલ, તલવાર, ફળ અને વરદ હાય છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે બિજોરં, ગદા, ભાલા તીર, નકુલ, પદ્મ, ધનુષ અને પરશુ તેના હાથમાં હાય છે. હિંદુ ધર્મ શાસ્ત્રના સમુદ્રના દેવ વગ્રણ અને પશ્ચિમ દિશાના દિકૃપાલને જિન મુનિસુત્રનના યક્ષનું વગ્રણ સાથેનું સામ્ય ખતાવવાના પ્રયત્ન જણાય છે. તેનું વિધાન લગ્નમ ચતુર્મ ખ શિવના જેવું નિગ્યું છે તે તેના હાથમાં માતુલુંગ, ગદા, અને નકુલ ધારણ કરે છે. આ વસ્તુઓ બૌહધર્મના જેલલ અને હિંદુધર્મના કુખેરના પણ પ્રતીકા છે.

રા. ભૂકુંદિ: શ્વૈતામ્બર અને દિગમ્બરના વર્ણન પ્રમાણે ત્રણ નેત્રવાળા. ચાર મુખવાળા, સુવર્ણ જેવા વર્ણવાળા, વૃષભના વાહન ઉપર ખેસનારા યક્ષ ભૂકૃટિ છે. તેની ચાર દક્ષિણ ભુજમાં બીજોરં, શક્તિ, મુદ્દગર અને અભય તથા ચાર વામ ભુજમાં નકુલ, ક્રસ્તી, વજ અને અક્ષમાલાને ધારણ કરનારા આ યક્ષ નિમનાથ ભગવાનના છે. દિગમ્બર પ્રથકારા પ્રમાણે તેના હાથમાં ઢાલ, તલવાર, ધનુષ, બાણ, અંકુશ, પદ્મ, ચક્ર અને વરદ હાય છે. જયારે શ્વેતામ્બર તેના હાથમાં કેટલીક જૂદી ચીજો મૂકે છે. જેમકે બિજોરં, ભાલા, મુદ્દગર, અભય, નકુલ, પરશુ, વજ અને અક્ષસ્ત્ર. આ યક્ષનું બોજું નામ નન્દિગ (શિવના નંદિ ઉપર સ્વારી કરનાર) છે. શિવના મુખ્ય અનુચર નન્દિ સાથે આ થક્ષે સંબંધ જોડયો હાય એમ લાગે છે. તેણે એક વખત ભુકૃટિયુક્ત સ્વરૂપ ધારણ કરેલું તેને કારણે તે જૈન યક્ષમાં ભુકૃટિ તરીકે ઓળખાય છે. રર. ગામેધ અથવા ગામેદ : તેમિનાથ તીથે કરના આ યક્ષ છે. નેમિનાથનું

ર. જાંમેધ અથવા ગામેદ: તેમિનાથ તીથે કરના આ યક્ષ છે. તેમિનાથનું બીજું નામ અરિષ્ટનેમિ પણ છે. જૈન ધર્મના બંને સંપ્રદાયા શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર આ યક્ષને ત્રણ મુખ, છ હાથ હોવામાં સંમત છે. આ યક્ષ શ્વામવર્ણી છે. તેનું વાહન માનવ છે. જેમ નીઝડ્ય દિક્પાલનું વાહન તદ્દન જુદું છે. શ્વેતાંબર તેના હાથમાં બિજોરં, પરશુ, ચક્ર, નકુલ ત્રિગ્રળ, અને શક્તિ (ભાલા) આપે છે. દિગમ્બર સંપ્રદાય તેના હાથમાં નીચેની વસ્તુઓ આપે છે: હથાડા, પરશુ, દંડ, ફળ, વજ અને વરદમુદ્રા ગામેધની કેટલીક આકૃતિઓ મળી આવી છે આ આકૃતિઓ શાસ્ત્રીય પ્રાંથામાં આપેલા લક્ષણા પ્રમાણે જણાય છે તે યક્ષ છે, અને તેનું સ્વરૂપ કુખેર જેવું છે. બંને સંપ્રદાયો તેને જુદાં પ્રતીકા આપે છે. આ બે પ્રતીકા આનું સપ્તર્થન કરે છે. એક તો 'નરવાહન' નામ જે કુખેરનું છે દિગમ્બરા પ્રમાણે પુષ્પયાન પણ કહેવાય છે (અર્થાત્ પુષ્પ નામના રથમાં ફરતા). આ પ્રતીક પણ કુખેરના ત્રણ કહેવાય છે (અર્થાત્ પુષ્પ નામના રથમાં ફરતા). આ પ્રતીક પણ કુખેરના સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપે છે. કારણ કુખેરના સ્થને પુષ્પ અથવા પુષ્પકમ્ નામે એાળખવામાં આવે છે. આ પુષ્પસ્થ પહેલા રાવણ અને પછી રામ પાસેથી છીનવી લીધેલા હોય તેમ જણાય છે.

રેંગ. પાર્શ્વિયસ અથવા ધરેણેન્દ્ર: યક્ષોમાં તીર્થ કર પાર્શ્વનાથના યક્ષ ઘણું અગત્યનું સ્થાન ભોગવે છે. શ્વેતામ્બર કે દિગમ્બર ખંને સંપ્રદાય પ્રમાણે તેનું પ્રતીક સર્પ અને સર્પની કૃણાનું છત્ર છે. કૂર્મ તેનું વાહન છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેના ચાર હાથમાં નકુલ, સર્પ, બિજોફં અને સર્પ (ક્રીથી) હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે સર્પ, પાશ અને વરદ હાય છે. પાર્શ્વનાથની મૂર્તિઓમાં પાર્શ્વ યક્ષ સ્પષ્ટ રીતે જોઈ શકાય છે.

के. ६

જૈન સાહિત્યમાંથી જાણી શકાય છે કે કઠ નામના ઢાંગી સાધુ (પાછળથી મેઘમાલિન) તેને (સર્પને) પવિત્ર અગ્નિમાં બાળો નાંખતાં હતાં અને તમાંથી જિન પાર્શ્વનાથે તેને કેવી રીતે બચાવ્યો તેની વિગતો જાણવા મળે છે. જયારે પાર્શ્વનાથ જિન કાયોત્સર્ગ આસનમાં હતા ત્યારે મેઘમાલિને તેમના ઉપર હુમલા કર્યો ત્યારે તે જ સર્પે આભારવશ થઇને પાર્શ્વનાથનું રક્ષણ કર્યું. આ સર્પ પાતાળલાકમાં ધરણેન્દ્ર અથવા નાગેન્દ્ર યક્ષ તરીકે જન્મ્યો. તેનું નામ ધરણેન્દ્ર અથવા ધરણીધર શેષનાગ (સર્પોના રાજા) સાથે સામ્ય ધરાવે છે. મૂર્તિ શાસ્ત્ર પ્રમાણે યક્ષનું પ્રતીક સર્પ જણાય છે અને સાથાસાથ સર્પની કૃણા પણ હાય છે. તેના હાથમાં સર્પોના રાજા વાસકિ કે જે કાશ્યપના પુત્ર હતા તેને ધારણ કરે છે. તેનું વાહન કૃમે તે કમઠ. કૂર્મ ઉપર તે પાતાનું પ્રભુત્વ બતાવે છે તે ઘણા યુગા સુધી તેના અને તેના દેવના દુશ્મન રહેલા છે. શ્રી ત્રિપષ્ઠિશલાકાપુરુષ ચરિત્ર (પર્વ – ૯, સર્ગ – ૩)માં પાર્શ્વ વિશે લખે છે કે પાર્શ્વ નાથના તીર્શ માં કાચબાના વાહનવાળા, કૃષ્ણ વર્ણ ધરનારા હાથીના જેવાં મુખવાળા, નાગની કૃણાના છત્રથી શાલતા, ચાર ભુજાવાળા, ખે વામ ભુજામાં નકુલ તથા સર્પ તથા બે દક્ષિણ ભુજામાં બિજોરૂં અને સર્પ ધારણ કરનારા પાર્શ્વ નામે યક્ષ શાસનદેવતા થયો.

**૨૪. માત'ગ યક્ષઃ** તે મહાવીર ભગવાનના યક્ષ છે. બધા યક્ષામાં ખૂબ અગત્યના અને છેલ્લા છે. તેના મૂર્તિ વિષયક લક્ષણામાં ખંને સંપ્રદાયામાં ઝાઝા કરક જણાતા નથી. ખંને સંપ્રદાય તેમને ખે હાથવાળા અને હાથી ઉપર સ્વારી કરતાં વર્ણ વે છે. તે કૃષ્ણવર્ણી છે પરંતુ શ્વેતામ્બર તેના જમણા હાથમાં નકુલ અને ડાળા હાથમાં બિજોરૂં આપે છે, જ્યારે દિગમ્ભર વરદમુદા અને બિજોરું આપે છે. વધારામાં દિગમ્ભર તેના મસ્તક પાછળ ધર્મચકનું પ્રતીક મૂકવાનું સૂચવે છે. માતંગ યક્ષની સ્વતંત્ર પ્રતિમાએ મળતી નથી. પરંતુ જિન મહાવીરની પ્રતિમાની સાથે માતંગ યક્ષની પ્રતિમા જણાય છે અને યક્ષની પ્રતિમા મૂર્તિ શાસ્ત્રના લક્ષણને અનુરૂપ દેખાય છે. આ યક્ષનું પ્રતીક હાથી છે અને તે તેના માતંગ હાથી નામ સાથે બિલકલ અનુરૂપ છે. તેનાં બીજાં પ્રતીકાે શ્વેતાસ્બર અથવા દિગસ્બર પ્રમાણે નકુલ અને બિ**જો**રૂં (માતુલુંગ કે બીજપૂરક) યક્ષોના અધિપતિ કુબેરની સાથે તેનું સામ્ય જણાય છે. દિગમ્પર શ્રંથને આધારે તેના મસ્તક પાછળ ધર્મચકુનું પ્રતીક છે. ગામુખ. આદિનાથના યક્ષ અને મહાવીર સ્વામી જે જૈનધર્મ ના પુનરૃદ્ધાર કરનાર છે તેના યક્ષનું પ્રતીક પણ ધર્મ ચક્ર છે. માતંગ સુપાર્શના પણ યક્ષ છે અને શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તે હાથી ઉપર સવારી કરે છે. પરંતુ સુપાર્શ્વના માતંગને ચાર હાથ હોવાનું જણાવેલું છે જ્યારે મહાવીરના માતંગ યક્ષને કુકત ખે હાથ હાેવાનું કહ્યું છે.

## પ્રકરણ ૪ યક્ષિણીએ।

યક્ષાની જેમ યક્ષિણીઓ પણ જૈન ધર્મમાં મહત્તનું સ્થાન ધરાવે છે. તેઓ માત્ર કાલ્પનિક નથી પણ જૈન શ્રંથા પ્રમાણે તાર્થ કરની યક્ષિણીઓ શ્રાવિકાઓની અત્રણીઓ હોઇ તાર્થ કરોની અનુચારીઓ મનાય છે અને તેઓએ પણ યક્ષની જેમ અર્ધ દેવત્વ મેળવેલું છે. જૈન મૃતિ ઓમાં યક્ષિણીઓની રજૂઆત પ્રમાણે તેઓ દૈવી તત્ત્વાની સાથે સંકળાયેલી છે અને તેઓને માટે વિવિધ પ્રતીકા છે. યક્ષિણીઓની મૃતિ ઓમાં તેનું મૃલ્ય જેતાં કેટલાંકમાં જૈન અને બ્રાહ્મણધર્મનું મિશ્રણ જણાય છે. કેટલીક શાસનદેવીના નામ અને પ્રતીકા જેમ કે ચકે ધરી, નિર્વાણી દેવી, અંખિકા વગેરમાં પ્રાચીન બ્રાહ્મણ ધર્મની દેવીઓના મૂળ વિચારા જણાય છે. યક્ષિણીઓમાંની મોટી સંપ્યા જૈન વિદ્યાદેવીઓના વર્ગમાં સમાયેલી જણાય છે. આ દેવીઓ બ્રાહ્મણો-સ્ત્રીદેવતાઓ સાથે ઘણું સામ્ય ધરાવે છે. ટૂંકમાં, બ્રાહ્મણ ધર્મના દેવવું દમાંથી જૈન યક્ષિણીઓની કલ્પના કરવામાં આવેલી છે. યક્ષિણીઓ અને તેઓના યક્ષેની મૃતિ એ પ્યાનપૂર્વ કશિલ્પીઓએ તીર્થ કરવામાં આવેલી છે. કર્યક્ષણીઓ અને તેઓના યક્ષેની મૃતિ ઓ ખ્યાનપૂર્વ કશિલ્પીઓએ તીર્થ કરવામાં આવેલી છે. કર્યક્ષણીઓ અને તેઓના યક્ષેની મૃતિ ઓ ખ્યાનપૂર્વ કશિલ્પીઓએ તીર્થ કરની મૃતિ એ જેને ડે કરેલી જણાય છે.

૧. એકે શ્વરી: ગામુખ યક્ષ સાથેની શાસનદેવી ચક્રેશ્વરી છે. શ્વેતામ્બરા અને દિગમ્ખરા યક્ષિણા ચક્રેશ્વરીને ખ'ને હાથમાં ચક્ર આપે છે અને તેની સાથે ગરૂડ ઉપર સ્વાર થયેલી વર્ણ વે છે. તેના વર્ણ ગામુખની માકક સુવર્ણ જેવો કાંતિવાળા કરવામાં આવે છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે આ યક્ષિણીને આઠ હાથ હેાય છે અને તેમાં વરદ. ળાણ, ચક્ર, પાશ, ધતુષ, વજી, ચક્ર અને અંકુશ ધારણ કરે છે. રૂપમંડન. રપાવતાર, નિર્વાણકલિકા, ત્રિષષ્ઠિશલાકા પુરુષ, પ્રવચનસારાહાર વગેરે તેનું વાહન ગરૂડ હોવાનું જણાવે છે. દિગમ્ખર ચક્રેધરીને ખાર અથવા ચાર હાથ હોવાનું કહે છે. જો બાર હાથ હાય તા તેમાં નીચે પ્રમાણે વસ્તુઓ હાય છે: આઠમાં ચક્રી, એકમાં બિ**જો**રૂં એકમાં અભયમુદ્રા અને બેમાં વજો. જો ચાર હાથ હાય તા તેના ચારહાથમાં ચક્રો ધારણ કરે છે. ચક્રેશ્વરીની પ્રતિમાએા ઋષભ જિનની મૂર્તિ સાથે અથવા સ્વતંત્ર પ્રતિમાએ જૈન સ્થાનકમાંથી મળી આવે છે. યક્ષિણી ચક્રેશ્વરી પહેલા તીર્થ કરની શાસનદેવી હાઈને તેની અગત્યના કારણે તેની અનેક મૂર્તિઓ મળી આવે છે. તેનું નામ અને ચક્રના પ્રતીક અને ગરૂડવાહનને કારણે તે વિષ્ણની પત્ની વૈષ્ણવી પ્રકારની છે. આ રીતે હિન્દુધર્મમાં વૈષ્ણ્યી અને જૈનાની ચક્રેશ્વરીનું કલાવિધાન કેટલેક અંશે નહિ પણ માટેભાગે સંપૂર્ણ મળતું આવે છે. વિષ્ણુતું ખીજું નામ ચકેશ્વર છે. કેટલાક પ્રંથા તેના પ્રતીક તરીકે ખિજેરું આપે છે. જે સામાન્ય રીતે ઘણા યક્ષા સાથે સંકળાયેલું છે. યક્ષિણીએ ઉપર વ્યાહ્મણધર્મની દેવીએ ની તેમજ ગૌહા-દેવતા યક્ષોની પણ અસર જણાય છે. રૂપાવતારના કર્તા યક્ષિણી ચકેશ્વરીને ગરૂડ

ઉપર પદ્માસનવાળીને ખેડેલી નિરૂપે છે. કાઈ કાઈ ગ્રંથકારા તેના માટે સાેળ હાથના ઉલ્લેખા પણ નાેંધે છે. આ બધાં વર્ણુના ઉપરથી ચકેશ્વરીના વધુ પ્રકારા જાણી શકાય છે.

- ર. અજિતા અથવા રોહિલી: એક જ સંપ્રદાયની જુદી જુદી શાસ્ત્રીય રચનાઓમાં તેના વાહનમાં ભેદ જણાય છે. ઘણા શ્વેતામ્બર શ્રંથા અને દિગમ્બર પ્રાંથા જેવાં કે નિર્વાણક લિકા શિલ્પરત્નાકર ત્રિષ્ઠિશ લાકાપુરુષચરિત્ર વગેરે તેનું આસન લાહાસન જણાવે છે પરંતુ "આચાર દિનકર" નામના શ્વેતામ્બર શ્રંથ તેનું વાહન વૃષ્ઠ આપે છે, રપાવતારના કર્તા તેનું વાહન મકર જણાવે છે. તેના વર્લુ શ્વેત છે તેના હાથમાં જે આયુધા હાય છે તે શ્વેતામ્બર પ્રમાણે વરદ મુદ્રા, પાસ, બિજોર, અને અંકશ અને દિગમ્બર પ્રમાણે વરદ, અભય, શંખ અને ચક્ર છે. આ યક્ષિણીના મૃતિઓ ભાગ્યે જ મળે છે, જે એકાદ મળી આવી છે તેમાં તેનું વાહન વૃષ્ઠ જણાય છે. યક્ષિણીનું નામ અને તેનું પ્રતીક તેના જિન અજિતનાથ સાથે સંકળાયેલા છે. અજિતનાથના નામ ઉપરથી તે અજિતા "અજેય" કહેવાય છે. દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં તેનું અપર નામ રોહિણી નોંધેલું છે. તેનું આસન લાહાસન તેનામાં રહેતી દઢતા અને ધાતુ જેવી તાકાત બતાવે છે. અજિતાની સ્વતંત્ર પ્રતિમા જૂજ મળે છે. પણ અજિતનાથ ભગવાનના પરિકરામાંથી તેની પ્રતિમાએ મળી આવે છે.
- 3. દુરિતારિ અથવા પ્રજ્ઞાપ્ત: યક્ષિણી દુરિતારિ નામ શ્વેતામ્બર પ્રમાણે છે જયારે તેનું બીજું નામ પ્રજ્ઞપ્તિ દિગમ્બર પ્રમાણે છે. નિર્વાણકલિકા તથા શિલ્પ-રત્નાકર પ્રમાણે દુરિતારિનું વાહન વેટું (મેષ) છે. તેના ગૌરં વર્લું છે. યક્ષિણીને ચાર હાથ છે તેના જમણા બે હાથમાં વરદ, અક્ષસ્ત્ર અને ડાબા બે હાથ સર્પ અને અભયથી શાલે છે. દિગમ્બર પ્રમાણે પ્રજ્ઞપ્તિને પક્ષીનું વાહન હાય છે. તેને છ હાથ હોય છે. તેના હાથમાં પરશુ, અર્ધ ચંદ્ર, કૃળ, તલવાર, યષ્ટ (દંડા) અને વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. દુરિતારિનું પ્રતીક મેષ, અગ્નિની પત્ની સાથેના તેના સંબંધ હોવાનું બતાવે છે. તેવી જ રીતે વરદમુદ્રા અને અક્ષસ્ત્ર પણ તે ધારણાને સમર્થન આપે છે. પ્રજ્ઞપ્તિના વિચાર વિદ્યાની દેવી સરસ્વતીમાંથી ઉદ્દલવેલા જણાય છે. તેનું વાહન પક્ષી તે માર હોવાનું સંભવે છે. કાઈ કાઈ શ્રં થકારા તેનું હંસ વાહન નોંધે છે. આ યક્ષિણીના પતિ ત્રિમુખ પણ મયૂર ઉપર સવારી કરે છે. પ્રજ્ઞપિત એટલે જેનામાં પ્રજ્ઞા છે તે. તેથી તેના સંબંધ સરસ્વતી સાથે ગાઢ રીતે સંકળાયેલા જોઇ શકાય છે. ત્રિમુખ યક્ષ અને દુરિતારિ દેવી બન્ને સંભવનાથ પ્રભુના શાસન-દેવતા થયા તેઓ નિરંતર પ્રભુની પાસે આત્મરક્ષકની જેમ રહે છે. સંભવનાથના પરિકરમાંથી આ યક્ષિણીની મૂર્તિઓ મળે છે.

યક્ષિણીએા ૮૫

૪. કાલિકા : તીર્થ કર અભિનન્દનની આ યક્ષિણીના વર્ણન મા2 ળંને સંપ્રદાયા જુદા પડે છે. દિગમ્ખરા તેને બોજું નામ વજશું ખલા આપે છે, તેનું વાહન હંસ આપે છે. અને તેના ચાર હાથમાં સર્પ, પાશ, અક્ષસત્ર અને ફળ ધારણ કરાવે છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષિણી કાલી નામ પ્રમાણે શ્યામ વર્ણવાળી પદ્માસન ઉપર બેઠેલી હાય છે. અને તેના હાથમાં વરદ, પાશ, સર્પ, અને આંકશ હાય છે. આ નિત્ય પ્રભુ પાસે રહેનારી હાઈને શાસનદેવતા થઈ. વજશું ખલા કે કાલી યક્ષિણી છે અને તે વિદ્યાદેવીઓમાં પણ સ્થાન ધરાવે છે. યક્ષિણીના લક્ષણ પ્રમાણે તેના હાથમાં બિજોર્ અને અંકશ હાય છે અને વિદ્યાદેવી પ્રમાણે તેની પાસે અક્ષસત્ર અને હંસ વાહન હાય છે. કાલી વિદ્યાદેવી પ્રમાણે તેની પાસે અક્ષસત્ર અને હંસ વાહન હાય છે. કાલી વિદ્યાદેવી પ્રમાણે તેની પાસે અક્ષસત્ર અને તે વરદ અને નાગ છે. અને યક્ષિણી તરિકિના બીજાં પ્રતીકા ધારણ કરે છે. અને તે વરદ અને નાગ છે. અને યક્ષિણી તરિકિના બીજાં પ્રતીકા પાશ અને અંકશ છે. વજશું ખલાને વિદ્યાદેવી તરીકે ગણવામાં આવે તો તે હાથમાં શું ખલા ધારણ કરે છે આ શું ખલાથી તેનું નામ સાર્થ થાય છે. તેને યક્ષ યક્ષેશ્વર તરીકે ઓળખાય છે. હિંદુધર્મની કાલીદેવીની તો સેંકડા પ્રતિમાઓ મળે છે, પરંતુ જૈન યક્ષિણી તરીકેની તેની મૃતિ અભિનંદન જિનના પરિકર સિવાય કવચિત જ જેવામાં આવે છે.

- પ. મહાકાલી અથવા પુરુષદત્તા : શ્વેતામ્પર પ્રમાણે મહાકાલી કમલાસન ઉપર ખિરાજે છે. તે તેના ચાર હાથમાં વરદ, પાશ, ખિર્જોર અને અંક્ષશ ધારણ કરે છે. સુવર્ણના જેવી કાંતિવાળી આ યક્ષિણી નિરંતર પ્રભુ પાસે રહેનારી મહાકાલી શાસનદેવી થઈ. દિગમ્પર પ્રમાણે પુરુષદત્તા ગજસ્વારી કરે છે અને તેના હાથમાં ચક્ર, વજ, કળ અને વરદમૃદ્રા ધારણ કરે છે. ખિજોર, અંક્ષશ અને પાશ મહાકાલીના હાથમાં તેના યક્ષિણી તરીકેના લક્ષણ પ્રમાણે છે. તેનું બીજું લક્ષણ પુરુષદત્તા તે અડધું વિદ્યાદેવી અને અડધું યક્ષિણીનું સ્વરૂપ છે. વિદ્યાદેવી પ્રમાણે પુરુષદત્તા કેયલ ઉપર સ્વારી કરે છે અને હાથમાં વજ અને પદ્મ ધારણ કરે છે. તે ગજેન્દ્ર (ગજસ્વાર) છે અને તેના હાથમાં વજ અને ખિજારૂં યક્ષિણી તરીકે ધારણ કરે છે. આ યક્ષિણી સમતિનાથ જિનની છે. તેના યક્ષ તું ખુર સદા પ્રભુના સ.નિષ્યમાં રહેનારા શાસનદેવતા થયા.
- ક. અચ્યુતા અથવા શ્યામા, મનાવેગા: પદ્મપ્રભ જિનની યક્ષિણી શ્વેતામ્બર પ્રમાણે અચ્યુતા અથવા શ્યામાના નામે ઓળખાય છે અને દિગમ્બર પ્રમાણેનું તેનું નામ મનાવેગા છે. શાસ્ત્ર પ્રમાણે શ્વેતામ્બરની મૂર્તિ માનવસ્વાર હેાય છે અને તેના ચાર હાથમાં વરદ, વીણા, ધનુષ, અને અભય હાય છે. દિગમ્બર યક્ષિણી મનાવેગા ઘોડેસ્વાર હાય છે અને તેના હાથમાં તલવાર, ભાલા, કૂળ અને યક્ષિણી મનાવેગા ઘોડેસ્વાર હાય છે અને તેના હાથમાં તલવાર, ભાલા, કૂળ અને

વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. અચ્યુતા અથવા શ્યામા નામના સંભંધ સ્વાભાવિક રીતે અચ્યુત અથવા વિષ્ણુ અથવા શ્યામ સાથે જોડાયેલા જણાય છે. નિર્વાણકલિકાકાર બાણના બદલામાં તેના હાયમાં વીણા હોવાનું સૂચવે છે. તેનું વીણાનું પ્રતીક તેને વિદ્યાદેવી તરીકે લાયક બનાવે છે. દિગમ્બરની મનાવેગા ઘોડેસ્વાર હોય છે તેથી તેના હાથમાં તલવાર, તીર વગેરે ધારણ કરે છે. તેનું વાહન મનુષ્ય હોવાથી તે યક્ષિણીનું સ્વરૂપ બતાવે છે. યક્ષ પણ નરવાહન હોય છે. મનાવેગા એટલે "મનના જેવું ઝડપી" તે તેના અશ્વના વાહન સાથે બંધબેસતું આવે છે. અશ્વ ઝડપી હોય છે. યક્ષિણી અચ્યુતા કુસુમ યક્ષ સાથેની છે. તે શ્યામ અંગવાળી, પુરુષના વાહનવાળી, બે દક્ષિણ સુજમાં વરદ તથા બાણને ધારણ કરનારી અને બે વામ સુજમાં કાર્યુંક તથા અસ્યુતા નામે યક્ષિણી પદ્મ-પ્રસુની શાસનદેવી થઈ.

- હ. શાન્તા અથવા કાલી: શ્વેતામ્બર પ્રાંથા પ્રમાણે શાન્તા હાથી ઉપર સ્વારી કરે છે. તેના હાથ વરદ, અક્ષસત્ર, ત્રિશલ અને અલયથી શાલે છે. તે સુવર્ણ સરખી કાંતિવાળી છે. દિગમ્બર પ્રમાણે યક્ષિણીનું નામ કાલી છે. તે વૃષભ ઉપર સ્વારી કરે છે અને તેના હાથમાં ત્રિશળ, કળ, વરદ અને ઘંટા ધારણ કરે છે. માતંગ એટલે હાથી, માતંગ યક્ષની પત્ની સ્વાભાવિક રીતે હાથનું વાહન રાખે છે તે યોગ્ય છે. તેનાં બીજાં પ્રતીકા લડાયક યક્ષિણીના તેમજ વિદ્યાદેવીના એટલે કે બંનેના લક્ષણને લાયક છે. કાલીએ પણ પાતાનું સ્થાન વિદ્યાદેવીઓમાં જમાવેલું છે તેના પ્રતીકા વૃષભ, ઘંટા, અને ત્રિશળ હિંદુ શૈવ દેવી તરીકે તેનું સામ્ય બતાવે છે. જયારે બીજા હાથમાં રહેલું બિજોર તેને અચૂક યક્ષિણીના લક્ષણ તરીકે એાળખાવે છે. જિન સુપાર્શની આ યક્ષિણી છે
- ૮. બ્રકુંિટ અથવા જ્વાલામાલિની: ભગવાન ચંદ્રપ્રભ પ્રભુની શાસનદેવી, હંસના વાહનવાળી અને પીળા અંગવાળી છે. તેના ચાર હાથમાં તલવાર, મૃદ્દગર પરશુ અને ઢાલ શાબે છે. દિગમ્ભર પ્રમાણે આ શાસનદેવી જ્વાલામાલિની અથવા જ્વાલાના નામે ઓળખાય છે. તે મહિષ ઉપર સ્વારી કરે છે. તેને અષ્ટભુજ હોય છે. તેના હાથમાં ચક્ર, વજ, ભાણ, પાશ, ઢાલ, ત્રિશલ, તલવાર અને ધનુષ વગેરે હોય છે. કેટલાક ગ્રંથકારા તેનું વાહન વરાહ, હંસ કે ખિડાલ (ખિલાડી) હોવાનું પણ કહે છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય પ્રમાણે ભુકૃટિ હંસવાહિની છે. તેના પતિ યક્ષ વિજયનું પણ વાહન હંસ છે. તેના ખીજાં પ્રતીકામાં કેટલાંક તેના હાથમાં યક્ષિણી—શાસનદેવતાને યોગ્ય આપે છે. જ્વાલામાલિની કે જ્વાલિની અથવા મહાજ્વાલા શ્વેતામ્બરમાં પણ જાણીતી છે અને તે વિદ્યાદેવીના કાર્યા કરે છે. તેનું પ્રતીક મહિષ

યક્ષિણીએા ૮૭

તેના પતિ વિજયની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વિજય બ્રાહ્મણ ધર્મમાં મહિષસ્વાર યમના સમાન જણાય છે. ચંદ્રપ્રભ ભગવાનના પરિકરામાંથી આ યક્ષિણીની કેટલીક મૂર્તિઓ મળે છે.

- 4. સુતારા અથવા મહાકાલી : શ્વેતારભર સંપ્રદાય પ્રમાણે સુતારા યક્ષિણી સુવિધિનાથ તીર્થ કર સાથે સંકળાયેલી છે. આ શ્રંથા પ્રમાણે તે વૃષભવાહન રાખે છે. તેને ચાર હાથ હાય છે જેમાં વરદ, અક્ષસ્ત્ર, કુંભ અને અંક્ષ ધારણ કરે છે. દિગમ્બર તેને મહાકાલીના નામે એલ્લખે છે. તેનું વાહન કુર્મ છે અને તેના હાથમાં વજ, મુદ્દગર, ફળ અને વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. યક્ષિણીની જેમ તેના પતિ અજિત યક્ષનું વાહન પણ કૂર્મ છે. સુતારા અથવા મહાકાલીના નામ પ્રમાણે તેનામાં યક્ષિણીના ગુણા છે. સુતારા કે મહાકાલી યક્ષિણીમાં શૈવ લક્ષ્ણા જણાય છે અને મહાકાલો યક્ષિણીમાં વિદ્યાદેવીના હક્ષણો છે અને તે પ્રમાણે તેના હાથમાં પ્રતીકા આપેલાં છે. આ યક્ષિણી સુવિધિનાથ પ્રસુની પાસે રહેનારી શાસનદેવી થઈ.
- ૧૦. અશેકા અથવા માનવી: તીર્થ' કર શીતલનાથની યક્ષિણીનું વર્ણન જૈન ધર્મનાં બંને સંપ્રદાયોમાં જુદું છે. શ્વેતામ્બર ગ્રંથા પ્રમાણે યક્ષિણી અશાકાની મૃતિ' કમળ ઉપર બેઠેલી કરવામાં આવે છે અને તેના હાથમાં વરદ, પાશ, ફળ અને અંક્ષા ધારણ કરે છે. દિગમ્બર ગ્રંથા બ્રહ્મયક્ષ સાથે માનવી યક્ષિણીને વરાહ ઉપર સ્વારી કરતી બતાવે છે. તેના વર્ણ હરિત છે અને તેના હાથમાં ફળ, વરદ, ધતુષ વગેરે હોવાનું નોંધે છે. માટા ભાગની યક્ષિણીઓની જેમ આ યક્ષિણીમાં પણ બે પ્રકારના લક્ષણો છે. એક યક્ષિણીનું અને બીજું વિદ્યાદેવીનું લક્ષણ. વિદ્યાદેવી પ્રમાણે તેનું નામ માનવી છે અને તેને નીલાત્પલ ઉપર બેઠેલી વર્ણવેલી છે. યક્ષિણી પ્રમાણે પણ શ્વેતામ્બર તેને વાદળી કમળ ઉપર બેસાડે છે. તેના યુધ્ધવિષયક શસ્ત્રો જેવાં કે અંકુશ, પાશ, ધનુષ વગેરે યક્ષિણીના લક્ષણને બરાબર ખંધ બેસે છે. વિદ્યાદેવીના સ્વરૂપે તેના હાથમાં યાગ્ય રીતે વરદ અને ફળ આપેલાં છે અને તે નીલ કમળ ઉપર બેસે છે. આ યક્ષિણી મૃગ જેવાં નીલવર્ણવાળી, મેઘના વાહનવાળી અને ચત્રુર્ણ જા છે. આ યક્ષિણી બ્રહ્મયક્ષની છે.
- ર૧. માનવી અથવા ગોરી: આ અગિયારમી યક્ષિણી અગિયારમા તીર્થ કર શ્રેયાંસનાથની શાસનદેવતા છે. દિગમ્પર પ્રમાણે યક્ષિણી ગૌરી મૃગ ઉપર સ્વારી કરે છે. અને તેના હાથમાં મુદ્દગર પદ્મ, કુંભ, કળશ અને વરદ શાભે છે. શ્વેતામ્પર પ્રમાણે જ આ યક્ષિણોનું નામ માનવી અથવા શ્રીવત્સાદેવી છે અને તે સિંહ ઉપર સ્વારી કરે છે. તે ગૌર વર્ણની છે તેના હાથમાં વરદ, મુદ્દગર, નકુલ, અને અંકુશ

૧. ત્રિષષ્ઠિશલાકા પુરુષચરિત્ર પર્વ ૪ સર્ગ ૧.

હોય છે. ત્રિષ્પિકારે નકુલના ખદલે વજ નેાંષ્યું છે. જયારે શિલ્પરત્નાકર નકુલના ખદલે કળશ હોવાનું કહે છે. ગૌરી નામ ધ્રાહ્મણધર્મની ગૌરી શિવની પત્ની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. અહીં ગૌરી દિગમ્ખર પ્રમાણે યક્ષ ઇશ્વરની પત્ની છે તેનું બીજું લક્ષણ વિદ્યાદેવીનું છે. શ્વેતામ્ખર તેનું નામ શ્રીવત્સા કે માનવો આપે છે. આ નામ દિગમ્ખર યક્ષિણો માનવો જે શાન્તિનાથની યક્ષિણો છે તેની સાથે વિરાધાભાસી જણાય છે. શીતલનાથનું પ્રતીક શ્રોવત્સ છે તેમાંથી તેનું નામ શ્રીવત્સા થયું હોય તેમ સંભવો શકે છે. દેવીના હાથમાં જે સાધના છે તે યુધ્ધવિષયક છે અને તે યક્ષિણીને લાયક છે અને બીજાં સાધના વિદ્યાદેવીના પ્રતીક જેવાં છે. માનવીદેવીનાં ત્રણ જુદાં જુદાં વિધાનો જુદાં જુદાં શ્રે શ્રોમાંથી જાણવા મળે છે.

૧૨. ચાંડા અથવા ગાંધારી: શ્વેતામ્ભર તેને ચાંડા અથવા પ્રચાંડા નામે ઓળખે છે. તે કુમાર યક્ષ સાથે હોય છે તે નામ પ્રમાણે શ્યામવર્ણ વાળી છે. તે અશ્વ ઉપર સ્વારી કરે છે. અને તેના હાથમાં વરદ, શક્તિ, પુષ્પ અને ગદા ધારણ કરે છે. દિગમ્ભર પ્રમાણે આ યક્ષિણી મગર ઉપર સવારી કરે છે અને તેના હાથ ગદા, ખે કમળ અને વરદમુદ્રાથી સજ્જ હાય છે. ઉપરની યક્ષિણીઓની જેમ આ યક્ષિણી પણ વિદ્યાદેવી તરીકે કામ કરે છે તેથી તેનું બીજું નામ ગાંધારી છે. યક્ષિણી ગાંધારીનું વાહન મગર અને જૈનાની સાળ વિદ્યાદેવીઓમાં દશમી વિદ્યાદેવી ગાંધારીનું વાહન કૂર્મ છે તેથી આ ખંને વચ્ચે કાંઈ સંખંધ હાય તેમ લાગે છે. ચંડા કે પ્રચાંડા નામ પ્યાસણધર્મના ચંડા કે ચંડીદુર્ગા સાથેના સામ્યના નિર્દેશ કરે છે. આ યક્ષિણી વાસુપૂજ્ય તીર્થ કરની છે. ચંડા યક્ષિણીની કાઈ સ્વતંત્ર મૂર્તિ મળ્યાનું જાણમાં નથી પણ તે વાસુપૂજ્યના પરિકરોમાં યક્ષ સાથે હોય છે

૧૩. વિદિતા અથવા વિજયા અથવા વૈરાટી: ૧૯મુખ યક્ષની નાયિકા વિદિતા છે જે વિજયા નામે પણ ઓળખાય છે શ્વેતામ્બર આ યક્ષિણીને વિદિતા કે વિજયાના નામે ઓળખે છે. તેમના શાસ્ત્રીય પ્ર'શે પ્રમાણે તે હરિતાળના જેવાં વર્ણવાળી અને કમલાસના છે અને તેના ચાર હાથમાં બાણ, પાશ, ધનુષ અને સર્પ ધારણ કરે છે. દિગમ્બરો વિમલનાથની શાસનદેવી વૈરાટી જણાવે છે. વૈરાટી સર્પ ઉપર સ્વાર થાય છે અને તેના બે હાથમાં સર્પ, ત્રીજમાં ધનુષ અને ચોથામાં બાણ ધારણ કરે છે. વૈરાટી બીજી યક્ષિણીઓની જેમ વિદ્યાદેવી પણ છે. વિદિતાના અર્થ 'ત્રાનયુક્ત" કરવામાં આવે છે આ અર્થ પણ વિદ્યાદેવીના મધ્યમવર્તી વિચાર બતાવે છે. વિદિતા અથવા વિજયા પીતવણી છે, તેના હાથમાં ધનુષ્ય બાણ, સર્પ, અને યક્ષ હાય છે તેનુ વાહન સર્પ દુર્ગાના પ્રતીકમાંથી લીધેલું લાગે છે. વિજયા તેનું પ્રાચીન વિજયા નામ જાળવી રાખે છે. તેરમા તીર્થ કર વિમલ-

ચક્ષિણીએા ૮૬

નાથની આ યક્ષિણી છે. આ યક્ષિણીની નાનીમાેટી કેટલીક મૂર્તિઓ વિમલનાથ ભગવાનના પરિકરામાંથી મળવા સંભવ છે.

૧૪. અંકુશા અથવા અનન્તમતી: મૂર્તિ શાસ્ત્રના નિયમ પ્રમાણે શ્વેતા-મ્બરની યક્ષિણી અંકુશા કમલાસન ઉપર બિરાજે છે અને તે ગૌરવર્ણી છેતેને ચાર હાથ હોય છે તેમાં તે તલવાર—ખડ્ગ પાશ, ઢાલ અને અકુંશ ધારણ કરે છે. તેથી તે અંકુશા પણ કહેવાય છે. દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં આ યક્ષિણી અનન્તમતીના નામે જાણીતી છે અને તેના વર્ણનમાં તેને હંસવાહિની કહેલી છે. તેના હાથમાં ધનુષ, બાણ, કૃળ અને વરદ હોય છે, યક્ષિણી અંકુશા—અનન્તમતી અનંતનાથ જિનની શાસન-દેવતા છે. અથી અનન્તમતી નામ જિનના નામ અનન્તનાથમાંથી સ્પષ્ટપણે પડેલું જણાય છે. બીજ યક્ષિણીઓની જેમ આ યક્ષિણી પણ વિદ્યાદેવી છે. બાદમણ ધર્મમાં બ્રહ્માની પત્ની સરસ્વતી ગણાય છે (?) તેનું વાહન હંસ છે. અનન્તમતી વિદ્યાદેવી હોઇને તેને હંસવાહિની તરી કે ઓળખવામાં આવે છે. યક્ષિણી અંકુશા પાતાલ નામના યક્ષ સાથે સંકળાયેલી છે.

પ્પ કે દર્મા- સાનસી : કિન્નર યક્ષ સાથેની યક્ષિણી કે દર્મા છે. તે ગૌરવણી છે. શ્વેતામ્બર શ્રંથા તેનું અશ્વવાહન અથવા મત્સ્યવાહન બતાવે છે. શિલ્પમાં તેના ચાર હાથ કરવામાં આવે છે. તેમાં ઉત્પલ, અ કુશ, પદ્મ અને અભય શાભે છે. આ યક્ષિણીને દિગમ્બર શ્રંથા ધર્મનાથની યક્ષિણી તરીં કે માનસીને જણાવીને તેનું વાહન વ્યાઘ્ર બતાવે છે. તેને છ હાથ હાય છે તેમાં તે પદ્મ, ધનુષ, વરદ, અ કુશ, બાલ્યુ અને ઉત્પલ ધારલ્યુ કરે છે. યક્ષિણીનું પ્રતીક મત્સ્ય છે કારલ્યુ દિગંબર શ્રંથા પ્રમાણે તેના યક્ષ કિન્નરનું વાડન પણ મત્સ્ય છે. (ઘર્મ સ્ય किचरे यક્ષ… મીનવાદન) કંદર્પા અને બાહ્માલ્યુધર્મના દેવ કંદર્પ અથવા કામદેવની સાથે તેને કાંઈક સંખંધ હાય એમ લાગે છે. તેવી જ રીતે માનસીને પણ "મનસીજ" સાથે મેળ જણાય છે. બંનેના સમાન અર્થ થાય છે. આ રીતે બીજું નામ પન્નગાદેવી—સર્પોની દેવી પણ મનસામાંથી ઉદ્દભવેલી જણાય છે. મનસા સર્પોની દેવી છે. માનસીની ગણના વિદ્યાદેવીમાં પણ કરવામાં આવી છે. તેનું પ્રતીક સર્પ છે. તેનું વ્યાઘ્રવાહન—વાગીશ્વરી વિદ્યાદેવીની સાથે બંધબેસતું આવે છે. આ યક્ષિણી જિન ધર્મનાથની છે.

૧૧. નિર્વાણી અથવા મહામાનસી: ગરૂડ યક્ષની આ યક્ષિણી છે. શ્વેતાસ્બર શ્રંથાના અહેવાલ પ્રમાણે ગૌર અંગવાળી નિર્વાણી પદ્માસનમાં હાય છે તેને ચાર ભુજા કરવામાં આવે છે તેમાં તે પુસ્તક, ઉત્પલ, કમંડલુ અને કમળ ધારણ કરે છે. દિગંભર શ્રંથા મહામાનસીનું વર્ણન આપે છે તે પ્રમાણે તેનું વાહન મયૂર છે અને તેના હાથમાં ચક્ર, કૃળ, તલવાર અને વરદમુદ્રા હાય છે. તેનું ખીજું નિર્વાણી નામ નિર્વાણના પૃષ્ણુ ભાવ રજૂ કરે છે. તેના હાથમાંનું પુસ્તક, પદ્મ, કમડલું વગેરે ષ્રદ્ધાની પત્ની સરસ્વતીના પ્રતીકા. મહામાનસીને વિદ્યાદેવી તરીકે માનેલી છે તેથી મહામાનસી યક્ષિણી તેના હાથમાં જે વસ્તુઓ ધારણ કરે છે તેમાં સરસ્વતી—શ્રુતદેવતા વિદ્યાદેવીના ખ્યાલ આવે છે. માનસો એટલે સરસ્વતી અને મહામાનસી એટલે કે "વિદ્યાની મહાનદેવી" દેવીઓમાં સવે શ્રેષ્ઠ દેવી, તેનું મયુરનું પ્રતીક સરસ્વતી સાથે સંકળાયેલું છે. સરસ્વતી નદીની દેવી છે વિદ્યાદેવી તરીકે તેનું વાહન મયુર પક્ષી છે. સેાળમા તીર્થ કર શાન્તિનાથની આ યક્ષિણી છે.

૧૭. ખલા અથવા વિજયા: યક્ષ ગંધવંની આ યક્ષિણી છે. ×વેતા મ્બર પ્રાંથા પ્રમાણે ગૌરવણીં, આ યક્ષિણી મયુર ઉપર સ્વારી કરે છે અને તેના હાથમાં ખિજોર, ત્રિશળ, ભુશણડી અને પદ્મ હાય છે. શિલ્પરત્નાકર તેને સુવર્ણ જેવા વર્ણવાળી જણાવે છે. દિગખર શાસ્ત્રો પ્રમાણે વિજયાનું વર્ણન જુદું જણાઈ આવે છે. વિજયાનું વર્ણન સાહિત્ય પ્રમાણે તે દિગંખરની યક્ષિણી છે અને તે શ્યામ વરાહ (कृष्ण शक्तर) ઉપર સવારી કરે છે. તેના હાથમાં શંખ, તલવાર, ચક્ર અને વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. શ્વેતા મ્ખરની યક્ષિણી ખલા કે અચ્યુતા મયુરવાહન ધરાવે છે. મયુર સરસ્વતીનું વાહન છે તેના યક્ષ ગંધર્વ સૂર્ય ઉપર સ્વાર થાય છે અને તે દેવી ગવૈયો છે. સરસ્વતી પણ સંગીતકલાની અધિષ્ઠાતા મનાય છે. બિજોર્ગ પ્રતીક યક્ષનું લક્ષણ છે અને તે પતિ અને પત્ની ખંને ધારણ કરે છે દિગંખરની વિજયા વરાહ ઉપર સ્વારી કરે છે તે હિંદુધર્મ શાસ્ત્રની વારાહી દેવીની સાથે કેટલું ક સામ્ય ધરાવે છે આ યક્ષિણીનું સ્વરૂપ બોહધર્મની મારીચીને પણ કેટલેક અંશે અનુસરે છે. તેનાં ખીજાં પ્રતીકા દિગમ્બર શ્રંથાના આધારે ચક્ર, તલવાર, શંખ અને વરદ છે, જે વારાહીમાંથી લીધેલાં જણાય છે. જિન કું યુનાથની આ યક્ષિણી છે.

૧૮. ધારિષ્ણી અથવા તારા: યક્ષેન્દ્ર સાથેની આ યક્ષિણીને જૈનધર્મના ખંને સંપ્રદાયો જુદી રીતે વર્ણું છે. શ્વેતામ્બર પ્રાંથા યક્ષિણી ધારિણીને કમળ ઉપર ખેઠેલી, નીલવર્ણું વાળી, ચાર હાથવાળી વર્ણું વે છે તેના હાથમાં માતુલિંગ, ખે કમળ અને અક્ષસત્ર હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે યક્ષિણી તારા હંસવાહિની છે અને તેના હાથમાં સર્પ, વજ, મૃગ અને વરદમુદ્રા ધારણ કરે છે. યક્ષિણી ધારિણી યક્ષનું પ્રતીક ખિજોરં ખીજાં પ્રતીકાની સાથે ધારણ કરે છે. તારાના સંભંધ ધાદ્યાલુધર્મની તારા સાથે સાંકળી શકાય એમ છે. તેના હાથમાં સર્પનું પ્રતીક ખીજા સંપ્રદાયના દેવતાના હાથમાં હોય છે તેમ બતાવેલું છે. અઢારમા તીર્થ કર અરનાથની આ યક્ષિણી છે.

યક્ષિણીએા ૯૧

૧૯. વૈરાિટ અથવા અપરાજિતા : શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષિણી પદ્માસના કરવામાં આવે છે. તેના હાથમાં વરદ, અક્ષસ્ત્ર, બિજોર, અને શક્તિ હોય છે. દિગં ખરા મિલલનાથ ભગવાનની યક્ષિણી તરીકે અપરાજિતાને જણાવીને તેને સિંહનું વાહન આપે છે. તેના હાથમાં બિજોર, તલવાર, ઢાલ અને વરદમુદ્રા કરવામાં આવે છે. બિજોર, બન્ને પ્રકારની યક્ષિણીમાં છે. યક્ષિણી બિજોર, અવશ્ય ધારણ કરે છે. વૈરાિટ નામ વિદ્યાદેવીના સંબધમાં ગણાય છે. વિદ્યાદેવી તરીકે તેનું વાહન સિંહ કરવામાં આવે છે દિગમ્બરનું યક્ષિણી સ્વરૂપ અપરાજિતા છે. તેનું પ્રતીક સિંહ છે. તેરમા તીર્થ કર વિમલનાથની યક્ષિણી વૈરાેટીને દિગમ્બરની વિજયા તરીકે આપણે જોઈ ગયા. વિજયા અને અપરાજિતા બંનેના અર્થ સરખા કરવામાં આવે છે આ બંને પાછળના મૂળ વિચાર બ્રાહ્મણધર્મની દુર્ગામાંથી ઉદ્દલવેલા હાય એમ જણાય છે. એગણીસમા મલ્લિનાથ પ્રભુની આ શાસન દેવતા છે. તેના યક્ષ કૃષેર છે. આ યક્ષિણીના વર્ણ શ્યામ કરવામાં આવે છે.

રુઃ નરદત્તા અથવા ખહુર્પિણી : શ્વેતામ્બર સાહિત્ય પ્રમાણે ગૌરવણી, લદ્રાસન પર બેસનારી નગ્દત્તા નામે મુનિસુત્રતનાથની શાસન દેવી થઈ. તેના ચાર હાથ કરવામાં આવે છે. તેમાં વરદ, અક્ષસ્ત્રત્ર, બિજોરં અને ત્રિશળ (અથવા કુંભ) ધારણ કરે છે. દિગમ્બર પ્રાથકારા તેનું બહુર્પિણો નામ આપે છે. આ યક્ષિણી કૃષ્ણસપં (નાગ) ઉપર સ્વારી કરે છે. અને તેના હાથમાં ઢાલ, ફળ, ખડ્ગ અને વરદ હોય છે. વરણ યક્ષ સાથેની યક્ષિણી વરદત્તા હોવાનું રૂપાવતાર કહે છે. જ્યારે શિલ્પરત્નાકર તેનું નરદત્તા કે અચ્છુપ્તા નામ જણાવતાં, તેના વર્ણ સવર્ણ સમાન અને લદ્રાસનવાળી ખેટેલી હોવાનું કહે છે. નરદત્તા અથવા બહુરપિણીના પ્રતીકા અને તેમના યક્ષનો શૈવ ગુણ બતાવે છે કે આ યક્ષિણીઓ દુર્ગાનું સ્વરૂપ અથવા પ્રાક્ષણોમી શક્તિનું સ્વરૂપ છે. તે રીતે વરદત્તાનું વાહન સિંહ જણાવે છે. યક્ષિણી પ્રમાણે તેના હાથમાં બિજોર્ અને ઘટ હોય છે. વરણની પત્નીની સાથે કુંભ સંકળાયેલા હાય છે. નરદત્તા અને સુમતિનાથની યક્ષિણી પુરૂષદત્તા ખંતે એકસરખા અર્થ બતાવે છે અને તેમનું ઉદ્ભવસ્થાન પણ એક જ હાવાનું સંભવે છે.

રા. ગાંધાની અથવા ચામુંડા : શ્વેતામ્બર પ્રમાણે હંસના વાહન ઉપર બેસનારી છે. તે શ્વેત અંગવાળી છે. યક્ષિણી ગાંધારી અશ્વ ઉપર સ્વારી કરે છે. તેને ચાર હાથ હાય છે. તેના હાથમાં વરદમુદ્રા, ખડ્ગ, બિજોર અને ભાલા (કુન્ત) હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે આજ યક્ષિણીનું સ્વરૂપ ચામુંડા મકર ઉપર સ્વારી કરે છે. અને તેના હાથમાં અક્ષસ્ત્ર, દંડ, ઢાલ અને ખડ્ગ હાય છે. ગાંધારી અને ચામુંડા નામા વાસપૂજયની યક્ષિણીના સંભંધમાં વપરાયેલા છે તેથી એમ જણાય છે કે સુવતનાથની ગાંધારી અથવા ચામુંડા યક્ષિણીની કાંઇક અકળ રીતે અદલાબદલી થઈ ગઈ હોય એમ માનવાને કારણ મળે છે. વાસુપૂજયની બાબતમાં શ્વેતામ્બરની યક્ષિણી ચંડા છે. જયારે ગાંધારી જે અહીં શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષિણી છે તે દિગમ્બર પ્રમાણે વાસુપૂજયની યક્ષિણી બને છે. વાસુપૂજય સાથે સંકળાયેલી યક્ષિણી ગાંધારી મકર ઉપર સ્વારી કરે છે જયારે શ્વેતામ્બર પ્રમાણે યક્ષિણી અધ ઉપર સ્વારી કરે છે. વિદ્યાદેવી તરીકે પણ ગાંધારીની ગણના કરેલી છે યક્ષિણી ગાંધારીના પ્રતીકે વરદ, બિજોરૂં અને હંસ વાહન તેને વિદ્યાદેવી તેમજ યક્ષિણી ખંને માટે યાગ્ય ગણાવે છે. દિશમ્બર પ્રમાણે ચામુંડા કુસુમમાલિની તરીકે એમળખાય છે. તેનું વાહન મકર નામ પ્રમાણે યોગ્ય જ છે કારણ કુસુમમાલી અથવા કામદેવનું વિશિષ્ટ ચિદ્યન મકરકેતન છે. જિન નિમનાથની આ યક્ષિણી છે.

રર. અંબિકા કુષ્માણ્ડિની અથવા આસા: ભાવીસમા તીર્થ કર નેમિનાથની યક્ષિણીનું શ્વેતા અર પ્રમાણેનું વર્ણન સુવર્ણ સમાન કાંતિવાળી, સિલના વાહન પર બેસનારી છે તેના હાથમાં આંબાની લૂમ પાશ, બાળક અને અંકુશ હાય છે. યક્ષિણીની દિગમ્બર મૃતિ પણ અંબિકાને સિંહ સ્વાર કહે છે અને તેને બે હાથ હાય છે તેમાં આંબાની લૂમ અને બાળક હાય છે. આ બંને પ્રકારની મૃતિ એ! જૈન સ્થાનેકામાં મળી આવે છે. તેના હાથમાં આંબાના ફળને કારણે તે આત્રા કહેવાય છે. તેના નામ અને દેખાવથી તે દુર્ગા સાથે સામ્ય ધરાવે છે. અંબા, આંબાલિકા અને અંબિકા દુર્ગાનાં નામો છે. તેનું બીજું નામ કૃષ્માણડી છે તે પણ દુર્ગાનું નામ છે. ભગવાન શિવની સાથે સંકળાયેલી કૃષ્માણ્ડ નામની પર્વતાળ પ્રદેશની આ એક જાત છે. તેથી શક્ય છે કે યક્ષિણી કૃષ્માણડી આ જાતિની યક્ષિણી હોય. આ જાતિ ઉત્તર હિમાલયના પ્રદેશની છે.

જૈન સંપ્રદાયમાં અંખા—અંબિકાની પૂજા થાય છે. ભગવાન નેમિનાથની શાસનદેવી તરીકે અંબિકાનું સ્થાન છે છતાંપણ તેનું મહત્ત્વ શાસનદેવી કરતાં એક સ્વતંત્રદેવી તરીકે જૈનધર્મના બંને સંપ્રદાયો—શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બરે સ્વીકારેલું છે. અનેક સ્થળોએ આવેલાં જૈનમં દિરામાં અંબિકાની પ્રતિમાઓ નજરે પડે છે આચાર દિનકરના ભગવતી મંડલમાં અંબિકાને જ મુખ્ય દેવી તરીકે જણાવેલ છે ઉપરાંત તેના પરિવારમાં માતૃકાઓ, સાળ વિદ્યાદેવીઓ, ચાસઠ યાળિણીઓ, બાવન વીર, અપ્ય ભેરવ, દસ દિકૃપાલ, નવત્રહ અને ક્ષેત્રપાલ વગેરે દેવતાઓની નોંધ આપેલી છે. કેટલાંક શ્રંથકારા તેને કુલ્માંડી અગર આમ્રકુલ્માંડી તરીકે પણ ઓળ-ખાવે છે.

ધ્રાહ્મહ્યુધર્મમાં અંબિકાનું સ્થાન જગદં બિકા તરીકે બતાવવામાં આવ્યું છે. તેને સાક્ષાત્ ભગવતી દુર્ગાનું મુખ્ય સ્વરૂપ માની પૂજવામાં આવે છે. અર્થાત્ અંબાનું સ્થાન સર્વશ્રેષ્ઠ દેવી તરીકે મનાય છે. છતાં પણ જૈન શાસનદેવી અંબિકા અને ધ્રાહ્મહ્યુધર્મમાં અંબા-બંનેના સ્વરૂપા જુદાં જ છે.

અંખિકા યક્ષિણીની ઘણી પ્રતિમાએ (નાની અને માટી) મળી આવે છે. તેવી જ રીતે અંખિકાની <sup>ર</sup>પ્રાચીન પ્રતિમાએ મળી આવ્યાના ઉલ્લેખો છે. તેને કલા-કૌશલ્યના સુંદર નમૂના તરીકે ગણાવી શકાય.

અં બિકાદેવીની આરાધના અનેક આચાર્યોએ કરી ઢોવાની નેાંધ આવશ્યકસૂત્ર ઉપરની હરિલદ્રની ટીકામાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

**ર૩. પદ્માવતી** : શ્રી ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરૂષ ચરિત્ર (પર્વ - ૯ સર્ગ - ૩)માં પદ્માવતીનું વર્ણન આ રીતે કરેલું છે. કુકંટ જાતિના સર્પના વાહનવાળી, સુવર્ણના જેવા વર્ણીવાળી, બે દક્ષિણ ભુજામાં પદ્મ અને પાશને ધારણ કરતી તથા બે વામ ભુજામાં કળ અને અંકુશ ધારણ કરનારી પદ્માવતી નામે યક્ષિણી શાસનદેવી થઈ. જૈનધર્મના **ખ'ને** સંપ્રદાયામાં પદ્માવતી આવકાર પામેલી યક્ષિણી છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે પદ્માવતીને સપ સાથે કુકડાનું વાહન હોવાનું નોંધાયેલું છે. તેના હાથમાં પદ્મ, પાશ, કળ અને અંકુશ ધારણ કરે છે. દિગમ્ખર સંપ્રદાય પ્રમાણે પદ્માવતી યક્ષિણીને તેના હાથની સંખ્યા પ્રમાણે ચાર પ્રકારની વર્ણું વેલી છે. કેટલાક ગ્રાંથ તેને સર્પ અને કુંકડાનું વાહન આપે છે. બીજા તેને પદ્માસના કહે છે. તેના ચતુર્ભુજ સ્તરૂપમાં તેના હાથમાં અ'કુશ અક્ષસુત્ર અને ખે પદ્મ હાેય છે. જો તેને છ ભૂજાવાળી બતાવવામાં આવે તા તેના છ હાથમાં આ પ્રમાણે શસ્ત્રો હાય છે: પાશ, ખડ્ગ, ભાલા, અર્ધ ચંદ્ર, ગદા અને મુશલ જો તેને આઠ હાથ હેાય તા પાશ અને ખીજાં સાધના ધારણ કરે છે. ચોવીસ હાથ હોય તેા તેના હાથમાં શંખ, તલવાર, ચક્ર, અર્ધ ચંદ્ર, પદ્મ, નીલાત્પલ, ધનુષ્ય, શક્તિ, પાશ, ઘંટા, બાળુ, મુશલ, ઢાલ, ત્રિશળ, પરશુ, કુન્ત, વજ, માળા, કુળ, ગદા, પત્ર, **પ**લ્લવ, પર્ણ અને વરદમુદ્રા હેાય છે. પાર્શ્વ-નાથ તીર્થ કરની સાથે પદ્માવતી યક્ષિણીની મૂર્તિ નજરે પડે છે. પદ્માવતીની કથામાં તે હંમેશ સર્પ સાથે સંકળાયેલી હેાય છે અને તે પાતાળદેશવાસિની કહેવાય છે. તેનું સર્પ'નું પ્રતીક શિલ્પમાં સુંદર રીતે ક'ડારેલું હેાય છે, તે જ પ્રમાણે તેનું ખીજું પ્રતાક પદ્મ, તેમાંથા તેનું નામ પદ્માવતા પડેલું જણાય છે. બંગાળમાં પદ્માવતી તેના પ્રતીક સર્પ સાથે સર્પની દેવી મનસા તરીકે પણ પૂજાય છે અને તે જરત્કારૂની પત્ની છે. પદ્મપુરાણ અને બેહુલા (વિપુલા) ચરિતમાં બેહુલા વેપારી

ર. ગુજરાતનું મૃતિ વિધાન (પૃ. ૪૯૪)-ક ભા. દવે.

ચંદ અને પદ્માવતીની કથા આપેલી છે. જૈન પદ્માવતી અને બ્રાહ્મણધર્મની મનસાના ઉદ્દર્ભવ જૈન કથાએમાંથી થયેલા જણાય છે. સાધુ જરતકાર તે જ જૈન કથાએમાં કઠ છે અને તે જ પાછળથી પાતાળના રાજા શેષ થયા એવી માન્યતા છે. તેના યક્ષ પાર્થ છે. અને તે જિન ભગવાન પાર્શ્વનાથની શાસનદેવી છે. પદ્માવતીની સંખ્યાળધ પ્રતિમાઓ મળે છે.

વૈદિકધર્મમાં પદ્માવતીની કલ્પના દેવી—કવચમાં થયેલી છે તેમાં पद्मावती पद्मकोशे જણાવી તેનું સ્થાન પદ્મકેશ ઉપર હોવાનું વરાહ પુરાણકારે સ્વવ્યું છે. જૈનસંપ્ર-દાયમાં પદ્માવતીનું સ્થાન એક તાંત્રિકદેવી તરીકે ઊંચું મહત્ત્વ ધરાવે છે તેની ઉપાસનાના પ્રાથ ''ભૈરવ પદ્માવતી કલ્પ'' વધારે જાણીતા છે. અનેક તંત્રપ્ર'થા તેની ઉપાસના માટે ઉપલબ્ધ છે. જૈન સંપ્રદાયમાં જે ચાર તીર્થ' કરા અને ચાર શાસનદેવીએ મુખ્ય ગણાય છે તેમાં પદ્માવતીની પણ ગણના થાય છે. ખૌદ્ધપ્રથ સાધનમાલામાં બૌદ્ધોની તારા સાથે જૈન યક્ષિણી પદ્માવતીની પ્રતિમામાં સામ્ય છે તેમ નોંધેલું છે.

રક. સિદ્ધાયિકા: શ્વેતાંખર પ્રમાણે છેલ્લા તીર્થ કર મહાવીરની આ યક્ષિણી નીલવર્ણી છે અને સિંહની સ્વારી કરે છે. તેને ચાર હાય હોય છે તેના હાયમાં તે પુસ્તક, અલય, બિજોરું અને બાલુ ધારલ કરે છે. નિર્વાણકલિકા અને ત્રિષહિકાર બિજોરાંને બદલે વીલા જહાવે છે. દિગમ્પર પ્રમાણે આ યક્ષિણીને એ હાય હોય છે અને તેમાં તે વરદમુદ્રા અને પુસ્તક ધારલ કરે છે અને તેનું વાહન સિંહ છે. સિદ્ધાયિકા નામ વૈદિક સિદ્ધાંબિકા સાથે કેટલું ક સામ્ય ધરાવે છે પણ ખંનેના આયુધામાં સામાન્ય તફાવત જણાય છે. તેના યક્ષ માતંગ છે. પદ્માવતીની જેમ સિદ્ધાયિકાની મૂર્તિઓ મહાવીરના શિલ્પામાં જણાય છે. આ મૃર્તિઓમાં સિંહ અને પુસ્તકનું પ્રતીક મહત્ત્વનું સ્થાન ભાગવે છે. સિદ્ધાયિકા સાથે સંકળાયેલું ખૂબ અગત્યનું પ્રતીક સિંહ છે. તેનું પ્રતીક સિંહ તેના દેવ મહાવીર સાથે પણ જોડાયેલું છે. તેના બીજાં પ્રતીકા પુસ્તક અને વીલા તેને વિદ્યાદેવીના સ્વરૂપ તરીકે ઓળખાવે છે. વિદ્યાદેવીને સિંહનું વાહન આપવાનું માત્ર જૈનામાં જ જણાય છે. તેવી જ રીતે બનારસમાં વાગીશ્વરીની પ્રતિમા સિંહ ઉપર બિરાજેલી છે. સિદ્ધાયિકાનું બીજું પ્રતીક બિજોર્ છે અને તે પ્રતીક તેનું યક્ષિણીનું સ્વરૂપ વ્યક્ત કરે છે.

### प्रकृत्यु प

# દિફપાલા અને પ્રતિહારો

ધાદ્માણધર્મમાં જેમ દિકપાલાનું સ્થાન મહત્ત્વનું છે તેમ જૈનધર્મના ખંને સંપ્રદાયોએ અગત્યના કેટલાક દેવતાઓને દિકપાલાનું સ્થાન આપેલું છે. હિંદુ શાસ્ત્ર-કારાેએ ચાર દિશા અને ચાર વિદિશા મળી કુલ આઠ દિકૃપા<mark>લાેની</mark> કલ્પના કરી છે **આ** આઠે દિશાના અધિપતિ દેવા પાેતપાેતાના દિશાનું રક્ષણ કરતાં હાેવાને કાર**ણ** દિશાએોતું પૂજન અર્ચાન વળેરેમાં તેઓનું પૂજન કરવામાં આવે છે. પૂર્વથી આરંભી ઈશાન પર્ય ત આઠે દિશાએાના અતુક્રમે ઈન્દ્ર, અગ્નિ, યમ, નિઋતી, વરૂણ, વાયુ, કુખેર અને ઈશાન તેના દેવા છે. તેમાં જૈનાએ નાગ અને પ્રહ્માની ગણતરી કરીને દસ દિકૃપાલા કલ્પ્યાં છે. કુખેર અને નિઋતીને દેવા તરીકે કલ્પ્યા હેાવા છતાં તેનાં વર્ણ<sup>૧</sup>ના યક્ષ જેવાં નાંધાયાં છે. આ દિકપાલાે દિશાએાનું રક્ષણ કરવા માટે જાણીતા છે તેમનાે ઉદ્દભવ અથવા તેમની કલ્પના અર્ધ દેવી રાજવીઓ કે જે ચાક્કસ દિશાએાના પ્રદેશાના રક્ષણની જવાબદારી લે છે તેમાંથી થયેલી જણાય છે. આ વિચારા બ્રાહ્મણધર્મ સાથે વધુ બંધબેસતા આવે છે. જૈન દેવવૃંદમાં ઘણા દેવા બ્રાહ્મણધર્મમાંથી સ્વીકારાયેલા છે તેવી જ રીતે જૈનાએ દિકપાલાને પણ સોધેસીધા સ્વીકારી લીધેલા જણાય છે. જૈનધર્મના દિકુપાલાના મુખ્ય લક્ષણો બાહ્મણધર્મના દિક્ષ્યાલાને પૂરેપૂરાં મળતાં આવે છે. છતાં પણ જૈન-ધર્મમાં દિક્ષ્યાલાનું સ્થાન સ્પષ્ટ છે. તે હંમેશ તીર્થ કરાના ગૌણ (મદદનીશ) ગણાય છે. તેવી જ રીતે બૌદ્ધધર્મમાં પણ દિશાઓના મુખ્ય દેવતા સર્વસંભાળ રાખે છે. કેટલાંક યક્ષાના નામ અને સ્વભાવ દિકૃપાલામાં તેમનું મૂળ જૂએ છે. સૌ પ્રથમ કેાબ ? યક્ષો કે દિકૃપાલા એ વિવાદાસ્પદ પ્રશ્ન છે છતાં પણ દિકૃપાલા ઉપર યક્ષાની અસર સ્પષ્ટપણે જોઈ શકાય છે. દિક્પાલા જેવાં કે ઈન્દ્ર, ઈશાન, ષ્રદ્ધા. અને નાગને જૈન દેવવું દામાં દાખલ કરેલાં છે અને તેમની પત્નીઓના વર્ષીન પણ સ્વતંત્ર રીતે શિલ્પના પ્રાંથામાં આલેખેલાં છે. દિકૃપાસાનું ખીજૂ લક્ષણ લાેકપાલાનું અને તેથા તેઓ તે રીતે આળખાય છે, તેને વાસ્ત્રદેવતા તરીકે પણ પુજવામાં આવે છે. એક શ્વેતામ્બર શ્રંથ પ્રમાણે તેઓ કુમારા તરીકે કાર્ય બજાવે છે અને તેએ દિક્ષ્યાલા કરતાં થાડાંક જુદાં પડે છે. શ્વેતામ્બરા અને દિગમ્ખરા પ્રમાણે દસ દિકૃપાલાનું વર્ણન નીચે પ્રમાણે છે.

૧. ઈન્દ્ર : ઋડવેદમાં ઈન્દ્ર મુખ્ય દેવામાંના એક છે. તે જગતના પાલક દેવ ગણાય છે. ઈન્દ્ર અંગેના ઘણાં સકતો ઋડવેદમાંથી મળા આવે છે. જૈન મંદિરામાં બહારની બાજુ દિક્પાલાના મૂર્તિશિલ્પા મૂકેલાં જોવામાં આવે છે. જૈનાના નિર્વાણકલિકા, આચાર દિનકર અને પ્રતિષ્ઠાસારાહ્વારમાં દિક્પાલાનાં વર્ણન આપેલાં છે તે બધાં હિંદુ મૂર્તિ વિજ્ઞાનને અક્ષરશઃ મળતાં આવે છે, છતાં પણ શ્વેતામ્બર અને દિગમ્બર શ્રંથા પ્રમાણે દિક્પાલ ઈન્દ્રના વર્ણનમાં સહેજ કરક છે. ઈન્દ્રના મુખ્ય લક્ષણામાં તેના હાથી ઐરાવત અને તેનું શસ્ત્ર વજ છે. ઈન્દ્ર પૂર્વિદેશાના રખેવાળ છે તેની પત્ની શચીના નામે ઓળખાય છે. એક શ્રંથ પ્રમાણે ઈન્દ્રને એક હજાર આંખવાળા કહેલા છે અને ધાલાણધર્મમાં ઈન્દ્રને એક હજાર આંખા છે તેવા ઉલ્લેખ મળે છે. તે જ વિચાર જૈનધર્મે અપનાવેલા જોઈ શકાય છે. મહાવીરના માતંગ યક્ષ અથવા અરનાથના મહેન્દ્ર યક્ષનું વર્ણન ઈન્દ્રના પ્યાલ સાથે બંધબેસતું આવે છે. પંચમહાભૂતના મૂર્તિમંતદેવ ગણાય છે, તેથી તે દેવા અને મનુષ્યા વચ્ચે મધ્યસ્થ હાઈને મનુષ્યાએ આપેલા હવિને દેવતાઓને પહેલિયાડવાનું કાર્ય કરે છે.

ર. અગ્નિ: શ્વેતામ્યર અને દિશમ્યર ળંનેના મત પ્રમાણે અગ્નિ મેષ ઉપર સ્વારી કરે છે. તે શક્તિ અને સાત શિખા (જ્યાત) ધારણ કરે છે. શ્વેતામ્યર શ્રંથ પ્રમાણે તેના હાથમાં ધનુષ અને બાળુ હોય છે. આચારદિનકર તેના ખે હાથમાં શક્તિ તથા માલા આપે છે. પણ તેના વાહના વેશભૂષા વગેરે હિંદુમૂર્તિ વિધાનને અનુરપ છે. જ્યારે દિગમ્યર તેના હાથમાં યક્ષના કુંભ અને વલયમાં અક્ષસૂત્ર આપે છે. તે અગ્નિકાળુના પ્રદેશ સંભાળે છે. બ્રાહ્મળુધર્મના અગ્નિદેવ અને જૈનધર્મના દિક્પાલ અગ્નિમાં ઝાઝા કરક નથી. વૈદિક દેવામાં અગ્નિનું સ્થાન મહત્ત્વનું છે. પૌરાશિક દષ્ટિએ તે બ્રાહ્મળુધર્મમાંથી જૈન અગ્નિની મૂર્તિ ઉદ્દભવી હોય તેમ જળાય છે. તેના હાથમાં રહેલા ધનુષ અને બાળુ ધ્યાન ખે એ છે. કાર્તિ કેયના હાથમાં જે આયુધા આપેલાં છે તે અગ્નિની પાસે પણ છે. અગ્નિકાર્તિ કેયના દેવ ગળાય છે. આધ્યાત્મક રીતે અગ્નિને શિવનું અપર સ્વર્ધ માનવામાં આવે છે. યક્ષના કુંભ તેમજ અક્ષસૂત્ર આ બંને પ્રતિકાથી અગ્નિને યક્ષના પુરાહિત ગળી શકાય.

દિકૃપાક્ષાની પ્રતિમાંએ પ્રાચીન મંદિરાની ફરતી જંઘાઓમાંથી મળે છે. તેવી જ રીતે દિકૃપાલ અગ્નિની નાનીમાટી પ્રતિમાંએ મળી આવે છે. અગ્નિની ભાગ્યે જ સ્ત્રતંત્ર પ્રતિમાં મળી આવે છે.

તેની પત્નીનું નામ સ્વાહા છે. સ્વાહા પણ યત્રાના ખ્યાલ આપે છે. સ્વાહા સ્વાય ભુવ મન્વ તરના બ્રહ્માના માનસપુત્ર દક્ષ પ્રજાપતિની સાળ કન્યાંઓ પૈકીની એક હતી. તેને ષ્યક્ષાએ કલ્પના પ્રારંભમાં તેને પૂર્વ અને દક્ષિણ દિશાની મધ્યમાં આવેલી વિદિશામાં સ્થાન આપી અગ્નિને તેના અધિપતિ બનાવ્યાે.

- **૩. યમ :** મૃત્યુના રા**જ ય**મ દક્ષિણ દિશાના રખેવાળ છે. શ્વેતાસ્પર અને દિગમ્ખર પ્રમાણે તે મહિષ ઉપર સ્વારી કરે છે અને હાથમાં દંડ ધારણ કરે છે. જૈન સંપ્રદાયમાં યમને સૂર્ય પુત્ર તરીકે એાળખવામાં આવે છે. અને તેની સાથે તેની પત્ની છાયા હેાય છે. તેનું રૂપવિધાન હિંદુ મૂર્તિ વિધાન પ્રમાણે છે. તેનું મુખ્ય કાર્ય માત્ર દિશાએાની રખેવાળા નહીં પણ જે આત્માએા મૃત્યુલાેકમાં<mark>થ</mark>ા ચાલ્યા જાય તેના ગુણ અને દુર્ગુણને આધારે ન્યાય આપવાનું કાર્ય છે. જૈન યમ અને બ્રાહ્મણધર્મના યમ ખંનેના કાર્યો એકસરખાં છે. જૈન યમની પત્નીનું નામ છાયા છે જ્યારે વ્યાદ્મારાધર્મમાં સૂર્યની પત્નીનું નામ છાયા છે. આ એક મહત્ત્વના કરક છે. જૈના યમની પત્નીને છાયા નામ આપે છે તે સાર્થ છે કારણ યમ ું ધર્મરાજાના નામે પણ એાળખાય છે અને સૂર્ય પણ તે જ સંગ્રાથી જાણીતા છે. આના અનુસંધાનમાં ચંદ્રપ્રભના યક્ષ વિજય અથવા સ્યામની વચ્ચે સામ્ય છે. આ સામ્ય યમના નામ અને તેના પ્રતીકા સાથેનું છે. વિજયના અર્થ યમ થાય છે. અને શ્યામની પત્ની જ્વાલિની મહિષ ઉપર સ્વારી કરે છે તેમજ દક્ષિણ દિશાના દિકુપાલનું વાહન પણ મહિષ છે. યમને દક્ષિણ દિશાના અધિપતિ કહેવામાં આવે છે. દિકપાલાની સ્વતંત્ર પૂજા થતી નહીં હોવાને કારણે તેમનાં ખીજાં દેવાનાં જેવાં સ્વતંત્ર મંદિરા મળતાં નથી.
- **૪. નૈઋત :** નૈઋત્ય દિશાના રક્ષકદેવ નૈઋત છે તે દિકૃપાલ હોવા છતાં તેનું સ્વરૂપ રાક્ષસ જેવું કુર હાેવાનું જણાય છે અને શ્વેતામ્ખર ગ્રાંથા પ્રમાણે તેનું વાહન શંગ અથવા પ્રેતવાહન હોય છે. આ દિકપાલ વ્યાદ્મચર્મ પહેરે છે અને તેના હાથમા મુદ્દગર, ગદા અથવા ખડ્ગ અને ધનુષ (પિનાક) હાય છે. દિગમ્બર પ્રમાણે આ દેવતું વાહન રીં છ છે અને તેમના હાથમાં શ્વેતામ્ખર પ્રમાણેના આયુધા હાય છે. દિકપાલ કે લાકપાલના ખ્યાલ બ્રાહ્મણધર્મ**ના અ**સર પ્રમાણે છે. છતાં તેનું મૂળ જૈન છે તે માટે તેના પ્રતીકમાં રી'છનું વાહન અને વ્યાઘ્રચર્મ તેમજ ધનુષ છે. ઈન્દ્ર અને યમની માકક નૈત્રહ્યની પ્રતિમાંઓ મળી નથી. પરંત કેટલાંક પ્રાચીન મંદિરાની ઝંઘામાં તેની મૂર્તિ એા નૈઋત્ય ખૂર્ણા ઉપર મૂકેલી હોય છે. ã. u

- પ. વરૂષ્ય : પશ્ચિમ દિશાના દિકૃપાલ વરૂષ્ય છે. તેમના વાહન માટે શ્વેતામ્બર ગ્રંથાની અંદર પણ કરક છે. દિગમ્બર ગ્રંથા પ્રમાણે તેનું વાહન મકર છે. જ્યારે શ્વેતાંબરના મતે મત્સ્ય છે. છતાં બંને સંપ્રદાયા પ્રમાણે તેના હાથમાં પાશ છે અને સમુદ્રરૂપી વસ્ત્રો ધારણ કરે છે. દિગંબર પ્રમાણે તેની મૂર્તિઓમાં અલંકારા માતા અને પરવાળા ખતાવવામાં આવે છે અને હાથમાં પાશ ધારણ કરે છે. વરણ વેદમાં જાણીતા દેવ છે. વેદના કેટલાંક સક્તોમાં વરણની સ્તૃતિ ઈન્દ્ર સાથે પણ કરેલી જોવામાં આવે છે. વરૂણ એ વૈદિક દેવ હાઈ, દેવ-મંદિરમાં દિક્ષ્પાલ તરીકે જ નહિ પણ પંચમહાભૂતો પૈકી એકના અધિપતિ તરીકે તેનું સ્થાન ઊંચું છે. વરૂણનું જૈનસ્વરૂપ મત્સ્યના પ્રતીકથી જુદું તરી આવે છે. બ્રાહ્મણધર્મના પશ્ચિમ દિશાના રખેવાળ દેવની સાથે આ યક્ષ વરૂણનું સામ્ય જણાય છે. મકર, પાશ, મોક્તિક વગેરે તેનાં પ્રતીકા છે. આ તમામ પ્રતીકા પશ્ચિમ અને સમુદ્રની સાથે સંકળાયેલાં છે. યક્ષામાં એક યક્ષનું નામ વરણ છે. જે મનિસવ્રતનાથના યક્ષ છે. તેનું વાહન ૧૫ભ છે. જિન અનન્તનાથના યક્ષ પાતાલ નામે છે તેનું વાહન મકર છે અને તેના પ્રતીકામાં પાશ છે. દિકપાલ વરૂ હામાં યક્ષા વરૂ અને પાતાલની તે અસર થઈ હાઈ તે સંભવિત છે. જૈનાના આચારદિનકર અને પ્રતિષ્ઠાસારાદ્વાર નામના પ્રાથામાં હિંદુ ધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણેનાં વર્ણીના આપેલાં છે. શ્વેતાંખર અને દિગંખર સંપ્રદાય પ્રમાણે વરૂણના વાહનમાં માત્ર કરક છે. ખાકા ખધું હિંદધર્મશાસ્ત્ર પ્રમાણે જ વર્ણન છે.
- 5. વાયુ : બ્રાહ્મણ ધર્મમાં વાયુ પંચમહાભૂતામાંના એક દેવ ગણાય છે. તેનું સ્થાન દિક્પાલામાં પણ છે. જૈન શ્રંથાના આધાર પ્રમાણે તેનું વાહન મૃગ છે. જેટલાંક શ્વેતામ્બર શ્રંથા તેને વજનું આયુધ આપે છે. તેના વર્ણ શ્વેત કહે છે જયારે બીજા શ્રંથા તેને ધ્વજનું પ્રતીક આપે છે. દિગમ્બર શ્રંથ પ્રતિષ્ઠાસારાહ્વાર પ્રમાણે તેના હાથમાં કાષ્ઠનું આયુધ (વૃક્ષાયુધ) હાય છે. વાયુ વાયવ્ય કાણના રખેવાળ કે અધિષ્ઠાતા દેવ ગણાય છે. જૈન વાયુ અને બ્રહ્મણધર્મના વાયુમાં ખાસ ક્રમ્ક જણાતા નધી. વાયુના હાથમાં વજ તે કાંઈક નવા વિચાર ખતાવે છે તેવી જ રીતે તેના હાથમાં વૃક્ષાયુધ (લાકડાનું આયુધ) છે તે બ્રાહ્મણધર્મમાં જાણીતું નથી. વાયુ દિક્પાલની સાથે જિન પ્રદાપ્રભુના કુસમ યક્ષ કાંઈક સામ્ય ધરાવે છે. યક્ષ કુસમને બંને સંપ્રદાયા પ્રમાણે મૃગનું વાહન હાય છે.
- કુળેર : ઉત્તર દિશાના રખેવાળ કુળેરને શ્વેતામ્બર જૈના નરવાહન આપે છે. તે ખૂબ અલ કારા પહેરે છે અને હાથમાં ગદા ધારણ કરે છે. શ્વેતામ્બર

પ્રમાણે તે ઈન્દ્રના કાયાધ્યક્ષ અને યક્ષાના રાજ્ય છે. કૈલાસ ઉપર તે પ્રભૂત્વ ધરાવે છે. દિગમ્ખર ત્ર'થ પ્રતિષ્ઠાસારાહારમાં તે પુષ્પક વિમાનમાં ખેઠેલા હોવાનું જણાવ્યું છે. આ વર્ણન ઉપરથા તેનું સ્વરૂપ સુખી વાણિયા જેવું લાગે છે. કુબેરને ઓળખવા માટે તેની સ્થૂળ કાયા, વિશાળ ઉદર, ગદા અને નાર્ણાની ક્રાથળી ધ્યાન ખેંચે છે. એક મત પ્રમાણે તેને બે હાથ અને ખીજા મત પ્રમાણે તેને ચાર હાથ હેાય છે. જૈન કખેરના શિરાભૂષ્ણમાં જિનની નાની આકૃતિ મૂકવામાં આવે છે. કુખેર શિવને ખદલે ઇન્દ્રના ખુજાનથી સિવાય ક્રાઇપણ રીતે, જૈન કુખેર ત્રાહ્મણધર્મના કુબેરથી જુદા દેખાતા નથી. જૈન અને બ્રાહ્મણ ખંને ધર્મોમાં કુબેરના નરવાહન, અલંકારા, ગદા વગેરે સમાન છે. શિવને બદલે શક કે ઈન્દ્રના ખજાનચી કહેવામાં તેની શ્રેષ્ઠતા જણાય છે. જૈન અને બૌદ્ધધર્મમાં ઈન્દ્રની જયેષ્ઠતા ખતાવેલી છે. જિનાના અનુચરામાં કખેર (ભગવાન મલ્લિનાથના) યક્ષ છે અને તે હાથી ઉપર સ્વારી કરે છે, અને તેના હાથમાં ગદા અને બિજોરૂં છે. કારણ કે તે મક્ષાના રાજ્ય છે. બીજો યક્ષ ગામેધ નામે છે તે લગવાન નેમિનાથના છે. તે કુખેર જેવા જ છે તેનું નરવાહન છે અને તેનું બૌદ્ધ કૃષ્મેર સાથે પણ સામ્ય જણાય છે. તે અહીં નેાંધવું જરૂરી છે કે નરવાહન અથવા પુષ્પક-વિમાન એક (પ્રકારની પાલખી) હિમાલયના પ્રદેશમાં ખૂખ પ્રચલિત છે અને કૈલાસ હિમાલયના એક ભાગ છે. કુખેરની સ્વતાંત્ર પ્રતિમારેમાં વૈદિક, જૈન અને બૌદ્ધ ત્રણે સંપ્રદાયામાંથી મળે છે. તે યક્ષરાજ હાવાથી યક્ષ પૂજામાં તેતું સ્થાન અત્ર ભાગ ભજવે છે. મંદિરાની ખહારની ખાજ ઉત્તર દિશાની ભી'તમાં મુખેરની મૂર્તિ'એ મુકેલી છે.

૮. ઈશાન : ઈશાને કાં ખુને રખેવાળ દેવ છે. શ્વેતામ્બર પ્રમાણે તેનું વૃષભવાહન છે અને તેના હાથમાં ધનુષ અને ત્રિશ્રળ હાય છે. તે જટામુક્કટ ધારણ કરે છે, તેના શરીર ઉપર સર્પો વો ટળાયેલા હાય છે. દિગમ્બર પ્ર'થા તેના પ્રતીક તરીકે ધનુષને બદલે કપાલ (ખાપરી) આપે છે.

ખાલાબુધર્મમાં ઇશાનને શિવ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે અને તેમાંથી જૈન દેવવ દમાં તે સ્વિકારાયેલા જબાય છે. કપાલ, ધતુષ કે જે પિનાક નામે જાબીતું છે અને સર્પો શિવના જાબીતાં પ્રતીકા છે. પ્રાગૈતિહાસિક કાળમાં શૈવધર્મ લારતના ઇશાનકાબુના પ્રદેશા, તેમાં ખાસ કરીને તિખેટ, સિક્કિમ અને ભૂતાનમાં ફેલાયાની શકયતા છે. ત્યાંના લેહા આજે પણ શૈવધર્મમાં શ્રષ્ધા ધરાવે છે. શ્રેયાંસનાથના યક્ષ ઈશ્વર ઉપર ઇશાનની અસર જબાય છે કારણ તેનું વાહન વૃષભ છે. તેને ત્રણ ચક્ષુઓ છે, ઉપરાંત તેના હાથમાં ત્રિશળ વગેરે ધારણ કરે છે.

ઈશાન એટલે શિવ. ઈશાન સ્વરૂપે દિકૂપાલનું કામ કરતા હેાવાથી, દરેક મંદિરમાં ઈશાનખૂણામાં તેમની મૂર્તિ મૂકવામાં આવે છે. તેમના નામ ઉપરથી તેઓ જે વિદિશાના અધિપતિ છે તેનું નામ ઈશાન પાડવામાં આવ્યું છે.

- ધ્યક્ષા: ખાલાગુધર્મની જેમ જૈનધર્મમાં દિક્પાલ ખ્રહ્માને ઉર્ધ્વ પ્રદેશની સંભાળનું કામ સોંપાયેલું છે. શ્વેતામ્બર પ્રાંથા તેને ચતુર્મુખ કહે છે તેનું હંસ વાહન છે. પુસ્તક અને કમળ હાથમાં ધારણ કરે છે. દિગમ્બરા આઠ દિક્પાલી વધુ સ્વીકારતા નથી તેને કારણે તેઓએ ખ્રહ્મા અને નાગને દિક્પાલીની યાદીમાં રજૂ કરેલા નથી.
- ૧૦٠ નાગ : નાગનું આસન કમલ છે. તેના હાથમાં સર્પ દ્વાય છે. તે પાતાળ-લાક કે જે સર્પોના પ્રદેશ છે તેના ઉપર રાજ કરે છે.

ખ્રહ્માં ધર્મમાં ખ્રહ્મા અને નાગને જે રીતે વર્લા વ્યા છે તે રીતે જ જૈનધર્મમાં વર્લું વેલા છે. ખંતે દિક્ષાલાનાં પ્રતીકા એક સરખાં છે. ખ્રહ્મા તેના ચાર હાથમાંના એકમાં પુસ્તક ધારણ કરે છે. પુસ્તક તે જ વેદો છે. એ નોંધવું ઘણું રસપ્રદ છે કે જૈનાએ જેના ઉપેક્ષા કરી છે તે વેદને ખ્રહ્માના પ્રતીક તરીકે અહીં જૈના સ્વીકારે છે તે ઘણું વિચિત્ર જણાય છે.

સામાન્ય રીતે દિશા અને વિદિશાના અધિપતિઓને ક્ષેાકપાલ કહેવામાં આવે છે જ્યારે દિક્પાક્ષાની સંખ્યા દસ છે. ઉપર આકાશ અને નીચે પાતાળ (ઊપ્વ' અને અધા)ને દિશાઓ તરીકે સ્વીકારતાં તેના બ્રહ્મા તથા અનંત (નાગ)ને દિક્પાક્ષામાં ગણાવવામાં આવે છે. હિંદુધર્મશાસ્ત્રે આઠ ક્ષેાકપાલ ગણાવ્યા છે, પણ જૈનગ્રંથા દશની નોંધ આપે છે અને એ રીતે દશે દિક્પાક્ષાનાં વિધાના રજૂ કર્યા છે. સામાન્ય રીતે મંદિરાની બહારની જંઘામાંથી આઠ દિક્પાક્ષાની મૂર્તિઓ મળી આવે છે પણ નાગ (અનંત) અને બ્રહ્માની દિક્પતિ તરીકેની મૂર્તિઓ મળી હોય એમ બાલુમાં નથી.

#### પ્રતિહારા

હિંદુ મંદિરાની જેમ જૈન ધર્મમાં પણ મુખ્ય દેવના દારપાળા (પ્રતિહારો) તે દારની શાખામાં મુકવાના નિયમ શિલ્પના શ્રંથામાંથી જણાય છે. તે પ્રમાણે જૈનમ દિરામાં તેની દિશા પ્રમાણે દરેક દારના દારપાળા બનાવવામાં આવે છે. રૂપમંડન અને રૂપાવતાર જેવા શ્રંથા આ દારપાળાના આયુધા, ઉપકરણા અભિધાના શ્રાસ્ત્રીય રીતે બનાવવાની સૂચના આપે છે તે આ પ્રમાણે છે:

| ના | મ             | દિશા          | કઈ બાજ            | જમણા હાથમાં      | ડાળા હાથમાં       |
|----|---------------|---------------|-------------------|------------------|-------------------|
| ٩  | ઇંદ્ર         | પૂર્વ દિશા    | ડાળી બાજુ         | <b>५</b> स-वन्म  | અ કુશ–દંડ         |
| ર  | ઇંદ્રજય       | ,,            | જમણી બાજુ         | અ કુશ-દંડ        | ક્લ-વજ            |
| 3  | માહેન્દ્ર     | દક્ષિગુ       | ડાળી ળાજુ         | વજા–વજા          | <b>ક્લ-દ</b> ૈડ   |
| 8  | વિજય          | ,,            | જમણી બાજુ         | ક્લ–દંડ          | વજ-વજ્            |
| ય  | ધરણેન્દ્ર     | પશ્ચિમ        | ડાળી બાજુ         | વજ-અભય           | સપ′–દંડ           |
| ٤  | <b>પ</b> દ્મક | ,,            | જમણી ખાજુ         | સ <b>પ'</b> –કંડ | વજ/–અભય           |
| Ŋ  | સુનાભ         | <b>ઉ</b> त्तर | ડાળી ળા <b>જુ</b> | ક્લ– <b>ખ</b> સો | ળ સી–દંડ          |
| 4  | સુર–દુ દુ     | ભિ "          | જમણી બાજુ         | ળ સી–દ ડ         | ક્લ~ળ <b>ં</b> સી |

પ્રાચીન જૈનમ દિરામાં શાસ્ત્રીય લક્ષ્રણયુક્ત દ્વારપાળા પ્રત્યેક દારે મૂકેલા જોવામાં આવે છે. આ રીતે પ્રતિહારા દેવમ દિરામાં મુકવામાં આવે તાે ગામ, નગર અને પુરના સર્વ વિધ્નાના નાશ થાય એવી ક્લશ્રુતિ શિલ્પશાસ્ત્રકારા જણાવે છે.

#### प्रक्षि ६

## **જૈન** સંપ્રદાયમાં ગ્રહેા

પ્રાચીન ષ્રાહ્મણધર્મની પ્રણાલીને અનુસરીને પ્રહાની પદ્ધતિને મૂર્તિ સ્વરૂપે જૈનોએ આલેખ્યાં. તેમાંથી એક પ્રકાર દેવાના ઊભા થયા તે જ્યાતિષ્ક દેવા તરીકે જાણીતા થયા. આ બધા દેવા ગૌણદેવા મનાય છે. આ દેવાના લક્ષણા શિલ્પમાં તેના મૂળ સ્વભાવ પ્રમાણે રજૂ થયાં પરંતુ તેના વિશિષ્ટ લક્ષણાને કારણે તે સ્પષ્ટપણે જૈન ભાવના હાય તેમ જણાય છે. આ દેવાની સાથે જે વિધિવિધાન સંકળાયેલાં છે તેમાંથી અનુમાન કરી શકાય એમ છે કે વ્યક્તિગત અને સંયુક્ત રીતે આ ત્રહોની પૂજા જૈનામાં પ્રચલિત છે. તેથા આ ત્રહોની મૂર્તિએા જુદી કે સમૂહમાં, ષ્રાહ્મણધર્મની જેમ નવત્રહોની તક્તી જૈનામાં થવા લાગી. જૈન શાસ્ત્રાય ત્રંથોને આધારે નવે ત્રહોની જુદી જુદી આકૃતિએા ભાગ્યે જ મળે છે. કારણ આ બધા ત્રહો જુદા જુદા કે એક જ પદામાં બનાવવાની પર પરા જૈનમ દિરામાં હોવાનું માલુમ પડયું છે. જૈન મૂર્તિશાસ્ત્રમાં દિશાઓના દેવ તરીકે ત્રહોનું પ્રધાનય વિશેષ બતાવેલું છે. જ્યાતિષશાસ્ત્રના દેવાનું જૈન મૂર્તિશાસ્ત્રમાં આ નવું લક્ષણ છે. ત્રહોની સંખ્યા નવ ત્રણાય છે. તેમનાં નામા આ પ્રમાણે છે. સૂર્ય, મંત્રળ, બુધ, ગુરૂ (બુહસ્પતિ), શુક્ર, શનિ, રાહુ અને કેતુ.

- ૧. સૂર્ય : જૈનધર્મના શ્વેતાંબર બ્રંથા પ્રમાણે સૂર્ય દેવ સાતઘાડાથી ખેંચાતા રથમાં વિહાર કરે છે અને તેના બેઉ હાથમાં કમળ ધારણ કરે છે. તે પૂર્વ દિશાના દેવ છે અને રન્ના દેવીના પતિ છે. રન્ના દેવી આ સંપ્રદાયમાં વિશેષ સ્થાન મેળવે છે. દિગંગર વર્ણન પણ લગભગ તેને મળતું આવે છે. આ રીતે સૂર્યનું વર્ણન હિંદુ વૈદિકધર્મ પ્રમાણે જ મળે છે. સૂર્ય પૂર્વમાંથી ઉગતા હોવાથી તે પૂર્વ દિશાના અધિપતિ ગણાય છે. દિગંગર બ્રંથ આચાર-દિનકરમાં સૂર્યનું સાદું સ્વરૂપ આપેલું છે.
- ૨. અ'દ્ર: શ્વેતાંબર પ્રમાણે ચંદ્ર દસ શ્વેત ઘોડાએથી ખેંચાતા રથમાં સ્વારી કરે છે. તેના હાથમાં અમૃત કુંભ હોય છે. આ ચારદિનકર પણ હાથમાં અમૃત કુંભ હોય છે. આ ચારદિનકર પણ હાથમાં અમૃત કુંભ હોવાનું સૂચવે છે. તે તારાઓના અધીશ છે, તે વાયવ્ય કાેેેેેંગુની દિશાઓના ખ્યાલ રાખે છે. આ રીતે હિંદુધર્મશાસ્ત્રો પ્રમાણેનું ચંદ્રનું વર્ણન આપેલું છે. દિગમ્બર પ્રમાણે આ ત્રહના વર્ણનમાં તેનાં પ્રતીકાે બતાવેલાં નથા. છતાં પણ નિર્વાણકલિકા નામના

શ્રંથમાં તા શિલ્પરત્નના શ્લાેકા નવશ્રહના વિધાન માટે શબ્દેશબ્દ **લીધેલા હાેય** તેમ જણાય છે.

- 3. મંગળ : શ્વેતાંબર બ્રાંથા પ્રમાણે મંગળ બ્રહની મૂર્તિ જમીન ઉપર ઊલેલી કરવામાં આવે છે. આચારદિનકર તેના હાથમાં કુહાડા આપે છે. બીજ પ્રકારની મૂર્તિ શિલ્પરત્નાકર પ્રમાણે તેને ચાર હાથ હોય છે. તેમાં વરદ, શક્તિ, ત્રિશ્રળ અને ગદા હોય છે. આ વર્ણન સાથે નિર્વાણકલિકાકાર સંમત થાય છે. તે સૂમિપુત્ર તરીકે જાણીતા છે તે દક્ષિણ દિશાના અધિષ્ઠાતા દેવ છે. દિગંબર બ્રાંથ પ્રમાણે આ બ્રહના હાથમાં માત્ર ભાલા હાય છે. આ રીતે મંગળ માટે બે પ્રકારનાં વર્ણના મળે છે. તેનાં વાહન માટે પણ મત જુદાં પડે છે. વિષ્ણુધર્મોત્તરકાર આઠ ધાડા જોડેલા સાનાના રથમાં તેને બેસાડે છે. જ્યારે બ્રોતત્ત્વનિધિકાર આઠ બકરાં જોડેલાં રથમાં બેઠેલાં જણાવે છે.
- ૪. પ્યુધ: બુધની મૂર્તિ માટે શ્વેતાંબર ત્રાંથા એ પ્રકાર બતાવે છે. એક પ્રકારમાં બુધને હંસવાહન હોય છે અને તેના હાથમાં પુસ્તક ધારણ કરે છે. બીજા પ્રકાર પ્રમાણે તેનું વાહન સિંહ છે અને તેના હાથમાં ખડ્ગ, શલ, ગદા અને વરદ હોય છે. આચારદિનકર બુધને ચંદ્રના પુત્ર તરીકે ઓળખાવે છે અને ઉત્તર દિશાના અધિપતિ જણાવે છે. દિગંખરા આ ત્રહના લક્ષણમાં માત્ર પુસ્તક તેના હાથમાં હોવાનું જણાવે છે. બાડાનું વર્ણન હિંદુમૂર્તિ વિધાનને અનુરૂપ છે.
- પ. વ્યક્રમિતિ શ્વેતાંબર શ્રંથા પ્રમાણે આ દેવાના જુદા હેવાલા મળે છે. એક પ્રકારમાં હંસવાહન અને હાથમાં પુસ્તક હાય છે. ખીજા પ્રકારમાં તેને ચાર હાથ હાય છે અને તેના હાથમાં અક્ષસૂત્ર, દંડ, કમંડલુ અને વરદ ધારણ કરે છે. તેને ઇશાન કાેેે અધિષ્ઠાતા દેવ તરીકે આચાર દિનકરકાર જણાવે છે. દિગંખર પ્રમાણે વ્યક્રમિત કમળ ઉપર બિરાજે છે અને તેના હાથમાં પુસ્તક, કમંડળુ, અક્ષસત્ર અને કમળ હાય છે. તેઓ દેવાના પુરાહિત અથવા ગુરૂ હાેવાથા તેમને કેવળ ગુરૂથી પણ ઓળખવામાં આવે છે.
- 5. શકું: શ્વેતાંબર શ્રંથા પ્રમાણે તેનું વાહુન સર્પ છે અને તેનું પ્રતીક કુંભ છે. તે દૈત્યાના આચાર્ય તરીકે જાણીતા છે અને અગ્નિ કાણના પ્રદેશાના અધિષ્ઠાતા દેવ છે. દિગંભર શાસ્ત્ર પ્રમાણે તેને ચાર હાથ હાય છે તેમાં તે સૃત્ર, સર્પ, પાશ અને અક્ષસૂત્ર ધારણ કરે છે. પ્રતિષ્ઠાસારાહાર પણ તે જ મત ધરાવે છે. આચાર દિનકર પણ શુકૃતા સર્પવાહન અને તેના હાથમાં કુંભ આપવા સાથે સંમત થાય છે.

- ૭. શનિ : શ્વેતાંબર પ્રમાણે શનિનું વાહન કૂર્મ છે અને તેના હાથમાં પરશુ ધારણ કરે છે. તે પશ્ચિમ દિશાના અધિષ્ઠાતા દેવ છે. દિગંભર વધુમાં તેના હાથમાં ત્રિસ્ત્ર (ઉપવીત) આપે છે. તેના વાહનમાં જુદા જુદા પ્રથકારા જુદા જુદા મત દર્શાવે છે. અલિલિપિતાર્થ ચિન્તામણિમાં તેને ગીધ ઉપર બેઠેલા જણાવે છે જયારે રૂપમંડનકાર તેને પાડા ઉપર બેઠેલા કહે છે. અંશમદ્ભેદાગમ પદ્મા ઉપર બેઠા હોવાનું સૂચન કરે છે અને શ્રીતતત્ત્વનિધિકાર તેને આઠ ગીધ જોડેલા રથમાં બેઠેલા જણાવીને તેના ચાર હાથમાં બાણ, તલવાર, ધનુષ અને અભય હોવાનું જણાવે છે.
- ૮٠ રાહુ : શ્વેતાંબર પ્રમાણે રાહુ સિંહસ્વાર છે. તેના હાથમાં પરશુ ધારણ કરે છે. તે નૈઋત્ય દિશાના અધિષ્ઠાતા દેવ છે. દિગંબર પ્રમાણે રાહુનું પ્રતીક ધ્વજ છે. શ્રીતત્ત્વનિધિકાર તેને સિંહ જોડેલા રથમાં બેઠેલા વર્ણું વે છે. તેનું મુખ ભયંકર હોય છે. સામાન્ય રીતે નવપ્રહમંડળમાં રાહુનું માત્ર માથું જ કાતરેલું હે!ય છે તેથી તેનાં આયુધા વગેરે જણાતાં નથી.
- ૯, કેતુ: શ્વેતાંબર કેતુને સર્પ દેવ તરી કે ગણે છે. તે નાગ ઉપર સવારી કરે છે. અને તેનાં પ્રતીકામાં પણ નાગ ધારણ કરે છે. તે કાઈ પણ દિશાના અધિષ્ઠાતા દેવ નથી. હિંદુધર્મમાં છળકપટથી દેવમ કળમાં અમૃત પીતાં રાહુના વિષ્ણુએ ચક્રથી વધ કર્યો, આથી માથાના ભાગ તે રાહુ અને ધડના ભાગ કેતુ કહેવાયા. અભિલયિતાર્થ ચિન્તામણી પ્રમાણે કેતુના પેટ નીચેના ભાગ સર્પપુચ્છ જેવા હાય છે. શ્રીતત્ત્વનિધિ તેને કખૂતર જોડેલા રથમાં બેસાડે છે. જ્યારે વિષ્ણુધર્મોત્તકાર તેને દસ લોડાના રથ જણાવે છે.

ડું કમાં નવ ગ્રહના સ્વરંપા માથે કિરીટ મુક્ટવાળા અને શરીરના સર્વ આલ્યુષણાથી શાલતા કરવા, જૈન સંપ્રદાયમાં ગ્રહોનું મૂર્તિ વિધાન, હિંદુમૂર્તિ વિધાનને લગભગ મળતું આવે છે. જૈનમંદિરામાં કેટલીક વખત મૃર્તિ નીચેના પાદપીઠમાં નવે ગ્રહ કાતરેલા મળે છે. આ સિવાય મંદિરાનાં શિલ્પા અને દાર ઉપર પણ નવગ્રહા કંડારેલા મળી આવે છે. પણ નવ ગ્રહાની સ્વતંત્ર પ્રતિમા (સૂર્ય સિવાય) જોવામાં આવતી નથી.

#### પ્રકરણ-૭

# શ્રુતદેવીએ અને વિદ્યાદેવીએ

જૈનેમૃતિ શાસ્ત્રમાં દેવા અંગેની જે કંઇ વિભાવનાઓ જોવા મળે છે તેમાં એક પણ વિભાવના મૌલિક નથી જણાતી, પરંતુ વિદ્યાદેવીઓની કલ્પના જૈનધર્મમાં મૌલિક છે. વિદ્યાદેત્રીઓની સંખ્યા સાળ છે. ભારતના કાઈપણ ધર્મામાં વિદ્યાદેવી-ઓની વિપક્ષ સંખ્યા નથી. જૈનધર્મના ખંને સંપ્રદાયા સાળ વિદ્યાદેવીઓના સ્વીકાર કરે છે. પરંતુ એક શ્રતદેવી અથવા સરસ્વતી તે બ્રાહ્મણધર્મની વિદ્યાદેવીઓને મળતી આવે છે. આ શ્રુતદેવી-સરસ્વતી સાળે વિદ્યાદેવીની અધિષ્ઠાતા દેવી છે અને તેની પૂજા સાળ ગૌણ વિદ્યાદેવીઓ પહેલાં થાય છે. સરસ્વતીનું નામ ''શ્રુતદેવી'' છે. "બ્રુતિની દેવા" અર્થાત્ વેદાની દેવા. વેદા સાંભળીને (બ્રુ–ધાતુ) સચવાયેલાં. આ નામ પાછળ રહસ્ય રહેલું છે. જૈન ગ્રંથા પ્રમાણે શ્રુતદેવીનું વર્ણન ધ્રહ્માની પત્ની પ્યાહ્મણીની સાથે મળતું આવે છે. પ્રદ્માના પાતાના હાથમાં શાસ્ત્રીય પ્ર<sup>ા</sup>થા અ**થ**વા વેદ હાય છે. બ્રાહ્મણાની જેમ જૈના કાર્તિક માસની શકલ પંચમીએ સરસ્વતીની ખાસ પૂજા કરે છે. આ દિવસને જ્ઞાનપ ચમી તરીકે જૈના ઓળખે છે. આ દિવસે ભકતા ઉપવાસ કરે છે અને શાસ્ત્રના ગ્રંથોની પૂજા કરે છે. ખીજી સાળ વિદ્યાદેવીએ અંગેના ખ્યાલ તેમના નામ અને પ્રતીકાથી જોવામાં આવે તા તેઓનું સામ્ય જૈન યક્ષિણીએ સાથે વધુ જણાય છે. તેથી એમ અનુમાન કરી શકાય કે વિદ્યા-દ્વેવીઓના વિચાર યક્ષિણીઓમાંથી ઉદ્દભવ્યા હશે. યક્ષિણીઓ જૈનધર્મના તાર્થ કરા સાથે પુરાણામાં અને વિધિવિધાનામાં સંકળાયેલી છે. સાળ વિદ્યાદેવીઓ પ્રથમ દિષ્ટિએ સાળ કળા અને વિજ્ઞાનની દેવી તરીકે જણાય છે. પરંતુ જૈનધર્મના શ્રંથા भीलों क विचार रक्टू करे छे, के तेमनी पूलाधी लक्ष्तो ज्ञान, यारित्र, यतन अने અનેક પ્રકારના માનસિક ગુણા મેળવે છે. ખર્ જોતાં આ ગુણા બધા જ શિક્ષણના પાયામાં હાય છે પછી તે સાહિત્ય હાય. કલા હાય કે વિજ્ઞાન હાય!

સરસ્વતી અથવા જુતદેવી: શ્વેતાંબર પ્રમાણે આ દેવીનુ વાહન હંસ છે. તેને ચાર હાથ છે. તેમાં તે કમળ, વરદ, પુસ્તક અને અક્ષસૂત્ર ધારણ કરે છે. દિગમ્બર શ્રંથા સરસ્વતીને મયૂરનું વાહન આપે છે. શ્રુતદેવીની ઘણી મૂર્તિઓ મળેલી છે. તેમાં પુસ્તક, કમળ અથવા હંસના પ્રતીકા ધ્યાન ખેંચે છે. શ્વેતાંભર ત્રંથા પ્રમાણે શ્રુતદેવી-વિદ્યાની દેવી દિક્પાલ શ્રહ્માની પત્ની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. જેમકે વીણા, પુસ્તક અને અક્ષસૂત્ર સામાન્ય રીતે ભંને પ્રકારની પ્રતિમામાં જણાય છે. શ્રદ્ધાના લક્ષણોમાં તેમનું વાહન હ'સ મુખ્ય છે. દિગંભરાએ સરસ્વતીની ભાળતમાં હ'સવાહનને સ્થાને મયૂર વાહન આપેલું છે. સરસ્વતી ધ્રાહ્મણધર્મ પ્રમાણે નદીની દેવી પણ છે. સરસ્વતી દેવીને વિશાળ જૈન સાહિત્યની અધિષ્ઠાતા દેવી ગણવામાં આવે છે.

૧. રાહિષ્ણી વિદ્યાદેવી જૈનાના ખંને સંપ્રદાયા પ્રમાણે આ દેવીનું વર્ણન જુદું પડે છે. શ્વેતામ્ખર પ્રમાણે તેનું વાહન ગાય છે, અને તેના હાથમાં શંખ, અક્ષસત્ર, ધનુષ અને બાણ ધારણ કરે છે. જ્યારે દિગંબર પ્રમાણે તેના હાથમાં કુંભ, શંખ, કમળ અને ફળ હોય છે.

દિગંભર સંપ્રદાયની ઘણી યક્ષિણાએ અને વિદ્યાદેવીઓનાં નામ સરખાં જણાય છે તેવી જ રીતે અજિતનાથના યક્ષ મહાયક્ષની પત્નીનું નામ રાહિણી છે. ∗વેતાંબર શ્રંથા પ્રમાણે રાહિણી સંગીતકલાની અધિષ્ઠાત્રી છે. દિગંભર માને છે કે આ વિદ્યાદેવી રાહિણીની પૂજા કરવાથી ભક્ત સાચી દષ્ટિ (સમ્યગ્ દષ્ટિ) પામે છે.

ર. મરાપ્તિ : શ્વેતાંબર પ્રમાણે પ્રગ્રપ્તિનું વાહન મયૂર છે. તેના વર્ણ શ્વેત છે. આચાર દિનકર પ્રમાણે તેને બે હાથ છે તેમાં તે કમળ અને શક્તિ ધારણ કરે છે. જ્યારે શ્વેતાંબરના નિર્વાણકલિકા પ્રથ પ્રમાણે તેના હાથમાં વરદ, શક્તિ, માતુલિંગ અને શક્તિ છે. દિગંબર પ્રથકારા પ્રગ્રપ્તિની મૂર્તિના હાથમાં તલવાર અને ચક્ર હોવાનું કહે છે.

સંભવનાથ તીર્થ કરની દિગંખર સંપ્રદાય પ્રમાણેની યક્ષિણીના નામ સાથે આ પ્રત્રપ્તિના નામનું સામ્ય છે, તેથી એમ જણાય છે કે આ પ્રત્રપ્તિએ યક્ષિણી પ્રત્રપ્તિના પતિ યક્ષ ત્રિમુખ પાસેથી મયૂર વાહન આપનાવેલું હાય! વિદાદેવીનું લક્ષણ પદ્મ અને મયૂર હાય છે. પ્રત્રપ્તિ એટલે પ્રત્રા = ખુદ્ધિ અર્થાત્ સરસ્વતી. તેથી આ વિદ્યાદેવી પ્રત્રપ્તિના નામે ઓળખાય છે.

રુ **વજશું ખલા** : શ્વેતાંબર ગ્રાંથા પ્રમાણે વિદ્યાદેવી વજશું ખલાના બે સ્વરૂપા જાણીતાં છે. એક સ્વરૂપ પ્રમાણે તે કમલાસન ઉપર બિરાજે છે તેના વર્જુ શંખ જેવા છે. તે હાથમાં શું ખલા અને ગદા ધારણ ક**રે** છે. બીજા સ્વરૂપ પ્રમાણે તે આસન કમળ ઉપર બેઠેલી **હે**ાય છે. પણ તેને ચાર હાથ હેાય છે તેમાં વરદમુદ્રા, શું ખલા, કમળ અને શું ખલા ધારણ કરે છે. દિગંબર ગ્રાંથ પ્રમાણે આ વિદ્યાદેવીના હાથમાં માત્ર શુંખલા જ હાેય છે. આચાર દિનકર પ્રમાણે તેને બે હાથ છે તેમાં તે ગદા અને શક્તિ મૂકે છે.

અભિનન્દન તીર્થ કરની યક્ષિણીનું નામ પણ વજ્રશૃ ખલા છે છતાં પણ ખંને દેવીઓમાં સામ્ય જણાતું નથી. વિદ્યાદેવી વજ્રશૃ ખલાની જેમ શ્વેતાંબર પ્રમાણે યક્ષિણીનું આસન ક્રમળ છે. દિગંબર ગ્રંથ પ્રમાણે વજ્રશૃ ખલા વિદ્યાદેવી તેના પૂજકાને શુભાશિષો અને સારી ટેવા આપે છે.

- ૪. વળ'કુરા : શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના પ્રંથામાં વજંકુશા વિદ્યાદેવીના બે સ્વરૂપા જણાય છે. તેના વર્ણ સુવર્ણ સમાન છે. એકમાં તે ગજસ્વાર છે. આચાર દિનકર પ્રમાણે તેના હાથમાં તલવાર, વજ, ઢાલ અને ભાલા ધારણ કરે છે. અને બીજાં સ્વરૂપમાં પણ તે ગજસ્વાર હાય છે પરંતુ તેના હાથમાં વરદમુદ્રા, વજ, માતુલું ગ અને અંકુશ હાય છે. દિગ'બર પ્રથકારા તેનું વાહન પુષ્પયાન (પુષ્પકવિમાન) કહે છે અને તેના હાથમાં અંકુશ અને વીણા આપે છે. આ વિદ્યાદેવીના વર્ણન પ્રમાણે શ્વેન્તાંબર સંપ્રદાયમાં અનન્તનાથની યક્ષિણીનું નામ અંકુશા સાથે સાગ્ય જણાય છે. તેમાં કેટલાંક પ્રતીકા શ્વેનાંબરનાં અને કેટલાંક દિગમ્બરના પ્રતીકા છે. જેમકે તલવાર, ભાલા, અંકુશ, વગેરે યક્ષિણીને—મળતા આવે છે. હાથીનું પ્રતીક, વજંકુશા નામ એમ માનવાને પ્રેરે છે કે આ વિદ્યાદેવીને અને ઈન્દ્રને કાંઇક સંબંધ હશે. દિગંભરાએ તેના હાથમાં વીણા આપેલી છે જે માત્ર સરસ્વતીનું પ્રતીક બતાવે છે.
- પ. અપ્રતિચકા અથવા જ' ખુનદા: શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય પ્રમાણે અપ્રતિચકા વિદ્યાદેવીનું વાહન ગરુડ છે અને તેના ચારે હાથમાં ચક્ર હોય છે. દિગમ્બર તેને જ' ખુનદા તરીકે ઓળખે છે અને તેને મયૂરવાહન આપે છે અને તેના હાથમાં ખડ્ગઃ અને ભાલા હાય છે.

અપ્રતિચકા નામ અને પ્રતીક પ્રમાણે ઋષનાથની યક્ષિણી ચકેશ્વરી સાથે સામ્ય ધરાવે છે. આ વિદ્યાદેવીને વિષ્ણુની પત્ની ગૈષ્ણુવી સાથે સંબ'ધ દ્વાય તેમ લાગે છે જ્યારે જ'બુનકાને કાર્તિ'કેયની પત્ની કૌમારી સાથેના સંબ'ધ દેખાય છે. તે બ'નેમાં મય્ર અને ભાલા સરખા જણાય છે.

ક. પુરુષદત્તા : શ્વેતાંભર શ્રંથામાં વિદ્યાદેવી પુરુષદત્તાનાં ખે સ્વરૂપા બતાવેલાં છે. આચાર દિનકર પ્રમાણે તેને ખે હાથ હોય છે તેમાં ઢાલ અને તલવાર ધારણ કરે છે. ખીજાં સ્વરૂપમાં તેના વર્ણ મુવર્ણ જેવા છે. તેને ચાર હાથ હાય છે તેમાં તે વરદ, તલવાર, ભિજોરું અને ઢાલ શખે છે. તે મહિષ ઉપર સ્વારી કરે છે. દિગંખરા પ્રમાણે તેના હાથમાં વજ અને કમળ હાય છે અને તે મયૂરની સ્વારી કરે છે. સમિતનાથ તીર્થ કરના યક્ષ તું બુરના યક્ષિણી પત્ની પુરુષદત્તાનું વર્ણન આ પ્રકારનું છે. મહિષ-

વાહન વિદ્યાદેવીના મૂળ સંત્ર ધ યમની પત્ની સાથેના બતાવે છે. યમ હંમેશ મહિષની પીઠ ઉપર સ્વારી કરે છે.

- ૭. કાલી: આ વિદ્યાદેવીની દિગંભર પ્રમાણેની મૂર્તિ મૃગ ઉપર સ્વારી કરે છે. શ્વેતાંભર કાલીનાં બે સ્વરૂપે આપે છે તે કમળ ઉપર ભિરાજે છે તેને વર્ણ શ્યામ છે. આચારદિનકર તેના બે હાથમાં ગદા અને વરદ હોવાની નોંધ કરે છે. અથવા જો ચાર હાથ હોય તો તેમાં અક્ષસૃત્ર, ગદા, વજ અને અલય હેવાનું જણાવે છે. દિગંભર શ્રંથકારાના મતે તેના બે હાથમાં દંડ તથા ખડ્ગ હોય છે. અભિનંદન તીર્થ કરની શ્વેતાંભર પ્રમાણેની યક્ષિણો કાલિકાના નામ અને અમુક પ્રતાકા સાથે આ વિદ્યાદેવીને સામ્ય છે. દિગંભર દેવીને પણ સુપાર્શ્વ નાથની આ જ સંપ્રદાયની યક્ષિણી (કાલી) સાથે પણ સામ્ય છે. અને તેની વાયુની પત્નીના ખ્યાલમાંથી તેની રચના થઈ હોય એમ જણાય છે કારણ આ ખંનેમાં હરણ વાહન છે તેથી ચાક્કસ અનુમાન થઈ શકે છે.
- c. મહાકાલી : શ્વેતાંબર પ્રમાણે આ દેવીના ખે પ્રકારનાં વર્ણન મળે છે. એક પ્રમાણે તેનું નરવાહન છે આ ચાર દિનકર પ્રમાણે તે હાથમાં ફળ, અક્ષસ્ત્ર, ઘંટા અને વરદમુલ ધારણ કરે છે. ખીજા પ્રકારમાં પણ તેનું નરવાહન છે અને તેના હાથમાં અક્ષસ્ત્ર, વજ, અભયમુલ અને ઘંટા હોય છે. તેના વર્ણ તમાલ- વૃક્ષસમાન કાંતિવાળા છે. મહાકાલીના દિગંબર સ્વરૂપ પ્રમાણે તે શળ ઉપર ઊભેલી હોય છે, અર્થાત્ તેનું વાહન શળ કહેવાય છે. અને હાથમાં ધનુષ, ખડ્ગ, ફળ અને ચક્ર ધારણ કરે છે.

જૈન મૂર્તિ શાસ્ત્રમાં મહાકાલી નામની યક્ષિણી શ્વેતાંબર સંપ્રદાય પ્રમાણે સુમતિનાથની અને દિગંબર પ્રમાણે સુવિધિનાથની મહાકાલી છે વિદાદેવી મહાકાલીમાં ધ્રાહ્મણુધર્મની કાલીના સ્વભાવ અને ગુણ વધારે જોવામાં આવે છે. આ યક્ષિણી સાથે ગુણમાં સામ્ય નથી. તલવાર, ઘંટા, અક્ષસ્ત્ર વગેરે પ્રતીકા તાંત્રિક લક્ષ્ણો જેવાં છે. કાલીનું સાચું નિશાન દેવીના પગ આગળ રહેલું શબ છે. દિગંબર સંપ્રદાયના શ્રંથા જણાવે છે કે આ દેવી તેના ભક્તોને સમાધિ આપે છે.

હ. ગોરી: શ્વેતાંબર પ્રમાણે ગૌરીનું ગોધા (ઘા) આસન હાયછે. તેના વર્ણ સુવર્ણ સમાન કાંતિવાળા છે તેને ચાર હાથ કરવામાં આવે છે તેમાં તે વરદ, મુસલ, અક્ષસત્ર અને કમળ ધારણ કરે છે. દિગંભર પ્રમાણે ગૌરીનું ગોધાસન હાય છે અને તેના બે હાથમાં માત્ર કમળ ધારણ કરે છે. શ્રેયાંસનાથની દિગંભર પ્રમાણે યક્ષિણો ગૌરી છે તેનાં કેટલાક પ્રતીકા જેવાં કે કમળ, વરદ આ વિદ્યાદેવીના જેમ જ છે. ગોધાસન આફ્યાફ્યલ્યમાનો ગૌરી કે દુર્ગા સાથે પૌરાણિક રીતે સંકળાયેલું છે. ગોધાસન,

કુંભ અને કેમળ ઉપરથી અનુમાન કરી શકાય છે, કે પ્રાહ્મણધર્મની ગંગાદેવી સાથે આ વિદ્યાદેવીને સંબંધ હશે.

- ૧٠. માંધારી: શ્વેતાંખર સંપ્રદાયની ગાંધારીનું કમલાસન છે તેના વર્ણું નીલ છે. અને તેના ચાર હાથમાં મુસલ, વરદ, વજ અને અલય હાય છે અગર ખે હાથમાં વજ તથા વરદ હાય છે. દિગ'ખર પ્રમાણે દેવીનું વાહન કૂર્મ (કાચખા) હાય છે અને તેના ખંને હાથમાં ચક્ર અને તલવાર ધારણ કરે છે. તોર્થ કર નિમનાથની શ્વેતાંખર પ્રમાણે યક્ષિણીનું પણ ગાંધારી નામ છે. પરંતુ તેનું વાહન હંસ છે, તે તેને સરસ્વતીની પ્રકૃતિ આપે છે. જિન વાસપૂજ્યની દિગંખરા પ્રમાણે યક્ષિણી ગાંધારી મકર ઉપર સ્વારી કરે છે પરંતુ ગાંધારી વિદ્યાદેવી કૂર્મ ઉપર સ્વારી કરે છે. પ્રત્તુ ગાંધારી વિદ્યાદેવી શકાય એમ છે. આ પહેલાંની વિદ્યાદેવી ગૌરી, ગંગા સાથે સંકળાઈ હોય તેવું અનુમાન કરવામાં આવ્યું હતું.
- ૧૧. મહાજવાલા અથવા જવાલામાલિની : શ્વેતાંબરના ગ્રંથ આચાર દિનકર આ દેવીનું વાહન બિડાલ(બિલાડી) જણાવે છે અગ્નિજવાળાથી જેના બન્ને હાથ શાલે છે તેવી શ્વેત વર્ણવાળી મહાજવાલા હાય છે. પણ તે સિવાયના બીજાં પ્રતીકા તેમાં દર્શાવેલાં નથી, પરંતુ આ જ સંપ્રદાયના બીજો ગ્રંથ નિર્વાણક-લિકા તેનું વાહન વરાહ બતાવે છે, અને તેના હાથમાં અસંખ્ય આયુધા હાવાનું જણાવે છે, પણ તેનું વર્ણન તેમાં આપેલું નથી.

દિગં ખરની મૂર્તિઓમાં તેનું વાહન મહિષ છે અને તેના હાથમાં આયુધા હાય છે. જેવાં કે ધનુષ, ઢાલ તલવાર અને ચક્ર. ચંદ્રપ્રભ તીર્થ કરની દિગં ખર પ્રમાણે જવાલામાલિની યક્ષિણીનું પણ આવું જ નામ છે. શ્વેતાં ખર યક્ષિણીનું વાહન ખિડાલ છે જે આ વિદ્યાદેવીનું છે, જયારે દિગં ખર યક્ષિણીનું વાહન મહિષ છે જવાલામાલિનીના વિચાર યમનું વાહન મહિષ, અને તેની પત્નીમાંથા ઉદ્દભવેલા જણાય છે. બ્રાહ્મણધર્મની દેવી ષષ્ઠીનું વાહન ખિડાલ છે. આ ખે- બ્રાહ્મણ કે જૈન— માંથી કયા વિચાર જૂના હશે તે કહેવું કઠીન છે.

૧૨. માનવી: આ શ્વેતાંબરના એક પ્રંથ પ્રમાણે આ વિદ્યાદેવી નીલવણી છે તેનું આસન કમલ અને વૃક્ષની શાખા છે. શ્વેતાંબરના બીજા પ્રંથ પ્રમાણે તે કમળ ઉપર બિરાજે છે અને તેના ચાર હાથમાં વરદ, પાશ, અક્ષસત્ર અને વૃક્ષની શાખા હોય છે દિગંબર પ્રમાણે તે નીલવણી છે. તેનું વાહન વરાહ છે અને હાથમાં માત્ર ત્રિશ્ળ ધારણ કરે છે. શ્રેયાંસનાથની શ્વેતાંબર યક્ષિણીનું નામ અને શીતલનાથની દિગંબર યક્ષિણીનું નામ આ વિદ્યાદેવીને મળતું છે. દિગંબર પ્રમાણે શીતલનાથની

યક્ષિણીનું નામ અને વાહન સરખાં છે, વળી આ વિદ્યાદેવીને નીલવર્ણી કરવા ઉપર ભાર મુકવામાં આવેલા છે તેથી એમ જણાય છે કે બ્રાહ્મણધર્મની નીલ-સરસ્વતીને આ વિદ્યાદેવી સાથે કંઈક સબ'ધ હશે. વારાહીનું વાહન વરાહ છે તેની સાથે આ વરાહનું પ્રતીક સાંકળી શકાય એમ છે.

- ૧ક. વૈરાતી: શ્વેતાંબર ત્રંથ પ્રમાણે આ દેવી સર્પવાહિની છે. તે શ્યામવણી છે, અને તેના હાથમાં તલવાર, સર્પ, ઢાલ અને સર્પ ધારણ કરે છે. દિગં બરની વિદ્યાદેવી સિંહ ઉપર સ્વારી કરે છે અને તેના હાથમાં સર્પનું પ્રતીક છે. વિમલનાથની દિગં બર યક્ષિણીનું વૈરાતી નામ છે. આ બંનેમાં તેનું (યક્ષિણી) વાહન અને પ્રતીક સર્પ છે. દિગં બર પ્રંથમાં યક્ષિણીને વિદ્યાદેવી તરીકે આફ્વાહન કરવામાં આવે છે. તેથી આ વિદ્યાદેવી અને દિગં બરની યક્ષિણીમાં સમાનતા છે.
- ૧૪. અચ્યુપ્તા શ્વેતાંબર સાહિત્યમાં અચ્યુપ્તાને અધ ઉપર સ્વારી કરતી ખતાવેલી છે. તે વિજળો સમાન કાંતિ ધારણ કરે છે અને તેના હાથમાં ધનુષ, તલવાર, ઢાલ અને બાણુ હોય છે દિગંબર પ્રાથકારા પણ આવું જ વર્ણન વિદ્યા-દેવી અચ્યુપ્તાનું આપે છે. પણ વિશેષમાં તેના હાથમાં માત્ર ખડ્ગ હોવાનું સૂચવે છે. તેનું વાહન અધ છે.
- ૧૫. માનસી: શ્વેતાં ખરની કલ્પના પ્રમાણે માનસીની મૃર્તિના બે પ્રકાર છે. એક પ્રકાર પ્રમાણે તેનું વાહન હંસ છે. તેના વર્જુ શ્વેત છે. આચાર દિનકર તેના હાથમાં વરદ અને વજ હોવાનું કહે છે. ખીજા પ્રકાર પ્રમાણે તેનું વાહન સિંહ છે તેને ચાર હાથ હોય છે, તેમાં તે વરદમુદ્રા, વજ, અક્ષસૂત્ર અને વજ ધારણુ કરે છે. તેનાં હાથમાં અક્ષમાલાના કંકણ હોય છે. દિગં ખરા શ્વેતાં ખરાને મળતું જ વર્જુન રજૂ કરે છે પરંતુ વધુમાં તેના હાથમાં વાહન સર્પ આપે છે.

માનસી નામ, તેનું હંસવાહન, તેના પ્રતીક વજ વગેરેમાં અનેક વિચારાનું મિત્રણ જણાય છે. વાહન હંસનું પ્રતીક ખૂબ યોગ્ય રીતે બતાવેલું છે તેથી તે પ્રણાલીગત વિદ્યાદેવીના પ્રતીક સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વિદ્યાની બૌદ્ધદેવી વાગી-શ્વરી છે. તે સિંહસ્વાર છે અને તેનું મંદિર બનારસમાં છે. છતાં પણ કેટલાંક પ્રતીકા એક ખીજાં સાથે સંકળાયેલા હોય એમ જણાય છે. જેમકે વાહન સિંહ. દિગંબર સંપ્રદાયની વિદ્યાદેવીનું વાહન સર્પ છે. તેનું કારણ માનસી અને મનસાના શાબ્દિક અર્થ એક હોવાથી શક્ય બને છે

૧૬. મહામાનસી: સાળમાં અને છેલ્લી વિદ્યાદેવીના વર્જુ શ્વેત છે. શ્વેતાં-અરા તેને સિંહવાહન આપે છે અને તેને ચાર હાથ હાય છે તેમાં તે વરદ, કમંડલુ, તલવાર અને ઢાલ રાખે છે. દિગંભર પ્રંથકારા આ વિદ્યાદેવીને હંસવા**હિની** કહે છે અને તેના હાથમાં અક્ષસ્ત્ર, વરદમુદ્રા, અંકુશ અને માળા હોય છે.

આ વિદ્યાદેવીના ખ્યાલ વાગીશ્વરીના વિચારમાંથી ઉદ્દલવેલા જણાય છે. તેનું તલવારનું પ્રતીક જિન શાન્તિનાથની દિગંભર યક્ષિણી નિર્વાણી સાથે અનુર્ય છે. તેના હાથમાંના પ્રતીકા પુસ્તક, કમંડલુ અને પદ્મ તેની પ્રકૃતિ યક્ષિણી કરતાં વિદ્યાદેવી સાથે વધુ ભંધખેસતા આવે છે. શ્રુતદેવી મહામાનસીના દિગંભર સંપ્રદાય પ્રમાણેના ખ્યાલ યક્ષિણી કે વિદ્યાદેવી પ્રમાણે તેના પ્રતીક જેવાં કે મયુર, હંસ, અક્ષસ્ત્ર વગેરે વિદ્યાદેવી તરીકે વધુ યાગ્ય જણાયાં છે.

વિદ્યાદેવીઓની સ્વતંત્ર પ્રતિમાઓ જૈન મંદિરામાં પૂજાતી હોવાનું જાણમાં નથી. પણ જૈનમંદિરનાં રંગમંડપનાં ગોળગું ખજના દરેક સ્તંભ ઉપર એક એક વિદ્યાદેવીને તેના આયુધા અને વાહના સાથે મૃંદેલી જોવામાં આવે છે. એમાં પ્રત્યેક દેવી ઊભી, શરીર ઉપર સુંદર અલ કારાયુક્ત તેમજ વસ્ત્રાથી શાભતી અને તેના વાહન સાથે કલાયુક્ત શિલ્પ અને સૌષ્ટવસહિત શાસ્ત્રીય રીતે ખનાવેલી નજરે પડે છે. ટૂંકમાં વિદ્યાદેવીઓની સેવ્યપ્રતિમાઓ મળતી નથી હતાં શંગારમૂર્તિઓનાંથી તેનાં સ્વરૂપા મળી આવે છે.

#### प्रકरेख ८

## અન્ય જૈનદેવતાએા

કેટલાંક દેવતાઓના સમાવેશ કાઇપણ વર્ગમાં થઇ શકે તેમ નથી પરંતુ. જૈન મંદિરામાં અને ખડક શિલ્પામાં તેઓએ સ્થાન મેળવેલું હાઇને આ પ્રકરણમાં ખીજા જૈન દેવતાઓનું વર્ણન કરવાનું ધાર્યું છે. નૈગમેષ અથવા નમેશા અને શાન્તિદેવીનું મૂળ બ્રાહ્મણ ધર્મનું જણાય છે. આ દેવા જૈનધર્મમાં છે પરંતુ તે રૂપાંતરિત થયેલા જણાય છે. જૈનધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાંત અહિંસાને પાછળથી ખીદ્ધધર્મએ અપનાવ્યા અને તેની સાથાસાથ તંત્રની ગૌણ દેવીઓને પણ સ્વીકારી. બ્રાહ્મણધર્મમાં સૌ પ્રથમ પૂજન ગણેશ અને લક્ષ્મીનું થાય એવા રિવાજ છે તેવા રીતે જૈના વ્યાપારી વર્ગ સાથે આ દેવાને અગત્ય અને માન આપે છે.

૧. હરિણે ગમેષી અથવા ને ગમેષ: જૈન કલામાં તેને પુરુષ તરી કે કંડાર-વામાં આવે છે. તેનું મસ્તક મેષ કે હરિણનું હોય છે. તે ઇન્દ્રના અનુચર છે. મથુરાના પ્રાચીન શિલ્પોમાં આ દેવની આકૃતિ મળી આવી છે. તેમાં આ દેવનું મસ્તક મેષતું છે.

આ દેવનાં વિવિધ નામા કલ્પસ્ત્ર, નેમિનાથચરિત અને અંતગડદસાએનાં મળી આવે છે. તે મુખ્યત્વે ઇન્દ્રના પાયદળના સેનાપતિ છે. ઇન્દ્રના હુકમથી તેણું મહાવીરના ગર્ભ બ્રાહ્મણી દેવનન્દાના શરીરમાંથી ક્ષત્રિયાણી ત્રિશલાના શરીરમાં મૂકયો હતા, તેથી તેને સંતાન જન્મનું વરદાન આપવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થઇ. પાછળના સાહિત્યમાં તેથી તે બાળેકાનાં જન્મ સાથે સંકળાયેલા દેવ ગણાય છે. તેના બે સ્વરૂપ છે એક ઉપકારક અને બીજું અપકારક.

આ દેવના સ્વરૂપના ખ્યાલ મૌલિક જણાતા નથી. આ દેવની સાથે ત્રણ વિચારા સંકળાયેલા છે. હરિણુમુખ, અજમુખ અને જન્મ આપવાની શક્તિ. તેથી એમ માની શકાય કે પુરાણુના દક્ષ પ્રજાપતિમાંથી આ દેવની કલ્પના કરવામાં આવી હાય! પ્રજાપતિ તરીકે ઉત્પત્તિ અને જન્મોના કાર્યો સાથે મૂળભૂત રીતે સંકળાયેલાં હાય. બ્રાહ્મણુધર્મના પુરાણામાં શિવના એક પ્રસંગ ટાંકેલા છે, કે પાતાની પત્ની સતીના આત્મબલિદાનથી ખૂબ ગુસ્સે થઇને દક્ષ કે જેણે મૃગનું સ્વરૂપ લીધું હતું તેના પીછા કર્યા અને આખરે તેના શિરચ્છેદ કર્યા. શિવે પાછળથી તેને પુનર્જી વિત કર્યો. ખીજી કથા પ્રમાણે શિવના કપાયેલા એક વાળમાંથી એક ક્રોધી રાક્ષસ પેદા થયા અને તેણે દક્ષના શિરચ્છેદ કર્યો અને તેની ડાેક ઉપર બકરાનું માથું મૂકયું.

ર. ક્ષેત્રપાલ: શ્વેતાંબર બ્રાંથામાં ક્ષેત્રપાલના સ્વરૂપના બે વર્બુન જોવા મળે છે. એક વર્બુનમાંથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે આયુધાયુક્ત તેને વીસ હાથ હાય હોય છે. માથે જટા હાય છે. ઉપવીત તરીકે સર્પ હાય છે અને તે કુતરાની સ્વારી કરે છે. તે આનંદ અને ખીજા ભૈરવાથી વીંટળાયેલા હાય છે, તેમજ તેની સાથે ચાસડ યાગિણીઓ હાય છે. ખીજા વર્બુન પ્રમાણે તેને છ હાથ હાય છે. તેમાં મુદ્દગર, પાશ, ડમર, ધનુષ, અંકુશ અને ગેડિકા હાય છે.

આ દેવતાની કેટલીક મૃતિ ઓ મળી આવી છે. ક્ષેત્રપાલ ભૈરવ છે અને તે યેાગિણીઓના અધિપતિ છે. તેના નામ પ્રમાણે તેનું કાર્ય ખેતરાનું રક્ષણ કરવાનું છે, તેથી તેની પાસે કૃતરા હોય છે જે ખેતરની સંભાળ રાખે છે અને તેના માલિકને ક્રાઈ પણ આક્રમેકાની સામે રક્ષણ આપે છે. બ્રાહ્મણધર્મના ભૈરવા જેવાં કે કાલભૈરવ અને બટુકભૈરવ હંમેશ કૃતરાની સાથે સંકળાયેલા છે. દ્રે કમાં, ક્ષેત્રપાળના બટુકભૈરવ સાથેના સંબંધ જૈન બ્રંથોમાં બતાવેલા છે. દીપાર્ણવ બ્રંથમાં ક્ષેત્રપાલનું વર્ણન ઉપર આપેલાં વર્ણન કરતાં કાંઈક જુદું છે. દીપાર્ણવના અ. ૨૪: શ્લા. ૩૦–૩૧–૩૨માં ક્ષેત્રપાળનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે આપેલું છે:

ક્ષેત્રપાળનું સ્વરૂપ મહાકાય કરવામાં આવે છે. તે ઊંચા કેશવાળા, શ્યામ-વર્ણના હોય છે. તેને ત્રણુ પીળા (પિંગલ) આંખા હોય છે. પત્રમાં પાદુકા પહેરેલા ક્ષેત્રપાળ નગ્ન અને વિકૃત દાંતાવાળા કરવામાં આવે છે. તેના છ હાથમાંના ડાળા હાથમાં મુદ્દગર, પાશ અને ડમરૂ તેમજ જમણા હાથમાં ચાપ, અંકુશ અને દંડ હોય છે. તે જિનપ્રસની દક્ષિણ—જમણી બાજુ કે ઈશાન તરફ કે દક્ષિણાસિમુખે તેની સ્થાપના કરવામાં આવે છે. આ ઉપરાંત ખીજું વર્ણન ક્ષેત્રપાલનું છે તેમાં તે નગ્ન હોય છે. તેમનું સ્વરૂપ ઘંટાથી શાસનું, કરવત અને ડમરૂ જમણા બે હાથમાં તથા ડાળા હાથમાં ત્રિશ્લ અને ખાપરીનું પાત્ર ધારણ કરે છે અને તેનું યગ્રોપવીત મુંડમાલાનું કરવામાં આવે છે.

3. ગણેશ: ગણપતિની મૂર્તિ એમાં તેના હાથની સંખ્યા જુદી જુદી હોય છે જેમકે બે, ચાર, છ, નવ, અઢારથી એકસાે આઠ સુધીની. આચાર દિનકરના વર્ણન પ્રમાણે ગણપતિ લંબાદર હાેય છે અને તેના હાથમાં પરશુ, વરદ, માદક અને અભય હાેય છે. તેનું વાહન મૂષક કરવામાં આવે છે.

જે. ૮

સામાન્ય રીતે ચાર હાથવાળા ગણપતિ પ્રમાણભૂત ગણાય છે. પ્રતીકા પરશુ, માદક અને મૂષક ધાલણ ધર્મના પ્રશામાં હોય છે તેવાં જ પ્રતીકા જૈનધર્મના ગણેશને આપવામાં આવ્યા છે. તેથી આપણે અનુમાન કરી શકીએ કે જૈનધર્મે ઘણી બાબતામાં ધાલણ ધર્મના દેવાનું એકચ સ્વીકાર્યું છે તેનું જ એકચ ગણેશની મૂર્તિમાં પણ જણાય છે.

પ. શ્રી અથવા લક્ષ્મી: લક્ષ્મી અશ્વર્ય અને સોંદર્યની મુખ્ય દેવી છે. ધનની દેવી શ્રીને દિગમ્બર ગ્રંથામાં ચાર ભુજાળી કહી છે અને તેના હાથમાં પુષ્પ અને કમળ હાય છે. આ દેવી શ્વેતાંબર ગ્રંથ પ્રમાણે ગજારઢા–ગજસ્વાર છે અને તેના હાથમાં કમળા ધારણ કરે છે.

ળન્ને સંપ્રદાયમાં જૂની માન્યતાને દઢપણું માનનારા જૈના લક્ષ્મીની પૂજાને મહત્ત્વનું સ્થાન આપે છે. ખાસ કરીને ધનતેરસને દિવસે લક્ષ્મીની પૂજા ખૂળ વૈસવ સાથે કરવામાં આવે છે. તે જ દિવસે શ્વેતાંબર સ્ત્રીઓ તેમના અલંકારાને સાફ કરે છે, તેમાં દેવી લક્ષ્મી તરફના તેમના આદર જણાય છે. જૈન લક્ષ્મીનું વર્ણન જોતાં બ્રાહ્મણુધર્મની શ્રી અથવા કમલામાં કાંઇ ફરક જણાતા નથી. પરંતુ એક મુદ્દો ધ્યાન ખેં ચે તેવા છે કે જૈનલક્ષ્મી ગજસ્વારી કરે છે અને ગજસ્વારી તે જૈનધર્મના મૌલિક વિચાર જણાય છે. જૈનધર્મમાં લક્ષ્મીના ખ્યાલ ઘણા જૂના હોય એમ લાગે છે કારણ ત્રિશલાના સ્વપ્નામાંના એકમાં લક્ષ્મી છે અને તેના ઉલ્લેખ સુવિખ્યાત જૈન શ્રંથ કલ્પસ્ત્રમાંથી મળી આવે છે.

પ. શાન્તિદેવી: શ્વેતાંબર ત્રાંથામાં શાન્તિદેવીને કમળ ઉપર બેઠેલા વર્જુવવામાં આવેલા છે અને તેના ચાર હાથ હોય છે તેમાં વરદ, અક્ષસૂત્ર, કમંડળ અને કુંભ ધારણ કરે છે. શાન્તિદેવીના વિચાર જૈનધમ ના મૌલિક છે. બ્રાહ્મણધર્મ કે બૌદ્ધધર્મમાં આ વિચારને મળતી સમાન દેવી જણાતી નથી. જૈના માને છે કે આ દેવીનું કાર્ય જૈનાના ચાર પ્રકારના સંધોના શાસનની ઉન્નતિ કરવાનું છે.

## ચાસક યાગિણીએા

કેટલાંક જૈન શ્રંથોમાં યાગિણીઓના ઉલ્લેખ આવે છે, તેની સંખ્યા ત્રાસઠની બતાવેલી છે. તેમાંના કેટલાંક નામા આ પ્રમાણે છે: મહાયાગિની, સિદ્ધ-ગાગિની, યુગેશ્વરી, પ્રેતાક્ષી, ડાકિણી, કાલી, કાલરાત્રિ, નિશાચરી, કિલંકારી, ભટ્ટાલી, ભૂતડામરી, કુમારિકા, ચંડિકા, વારાહી, કંકાલી, ભુવનેશ્વરી, કુષડલી, લક્ષ્મી, કરાલી, વિસતી વગેરે. બીજા શ્રંથોમાં થોડાંક ફેરફાર સાથે યાગિણીઓનાં નામાની યાદી નીચે પ્રમાણે આપેલી છે: દિવ્યયાગી, મહાયાગી, સિદ્ધયાગી, ગણે- અન્ય જૈનદેવતાએા ૧૧૫

શ્વરી, પ્રેતાક્ષી, ડાકિલ્લો, કાલો, કાલરાત્રિ, નિશાચરી, હ્રોંકારી, સિહિ, વૈતાલા, કિલંકારી, ભૂતડામરી, લિધ્વેંકશી, મહાકાલી, શુષ્ઠાંગી, નરભોજિની, કૂત્કારી, વીર-ભદ્રાંશી, ધૂમ્રાક્ષી, કલહપ્રિયા, રાજસી, ધોરરક્તાક્ષી, વિરપાક્ષી, ભયંકરી, વૈરી, કોમારિકા, ચંડી, કંકાલો, ભુવનેશ્વરી, કુંડલા, જલકી (?), લક્ષ્મી, યમદ્ભતી, કરતાપની, કેશકી,—ભક્ષલ્લી, યક્ષ કોમારી, યન્ત્ર—વાહિની, વિશાલા, કામકી, યક્ષિલ્લી, પ્રેતભક્ષિલ્લી, ધૂર્જાટી, કિંકરી, કપાલા અને વિસંશ્લુલી. જૂદા જૂદા શ્રંથામાં આ નામોની યાદી ઘણી લાંબો છે. તેમાં કેટલાંક નામા અજ્લ્યા જલાય છે. છતાં પહ્યુ તેઓની યાદીમાં કુલ ચાસઠ નામા જણાતા નથી. કેટલાંક નામા બાદ્મલ્લુધર્મની ચાંગિલ્લુંઓના જેવાં જ છે છતાં પણ ઘણાં નામો જૈનધર્મમાં તદ્દન જૂદા જણાય છે. તાંત્રિક યાંગિલ્લુંઓના ધર્મ જૈનેમાં કેવી રીતે ચાલુ થયો તેનું કારલા જાણવા મળતું નથી. સામાન્ય રીતે યાંગિલ્લુંઓને શિવ અથવા પાર્વતીના અનુચરા મનાય છે, પરંતુ જૈનધર્મમાં યાંગિલ્લીઓને ભૈરવાના સેનાપતિ ક્ષેત્રપાલથી ગૌણ ગણવામાં આવે છે.

## આગમસારસંબ્રહમાં ચાસઠ યાંત્રિણીના નામ આ પ્રમાણે છે:

- ૧. વારાહી, ૨. વામની, ૩. ગરૂડા, ૪. ઇન્ડ્રાણી, ૫. આગ્નેયી, ૬. વામ્યા, ૭. નૈઋત્યા, ૮. વારૂણી, ૯. વાયવ્યા, ૧૦. સૌમ્યા, ૧૧. ઇશાની, ૧૨. ધ્રાક્ષણી, ૧૩. વૈષ્ણુની, ૧૪. માહેશ્વરી, ૧૫. વૈમાનિકા, ૧૬, શિલા, ૧૭. શિવદૂતિ, ૧૮. ચામુંડા. ૧૯. જયા, ૨૦. વિજયા, ૨૧. અજિતા, ૨૨. અપરાજિતા ૨૩. હરસિદ્ધિ, ૨૪. કાલિકા, ૨૫. ચંડા, ૨૬. સુચંડા, ૨૭. કનકદત્તા, ૨૮. સુદંતા, ૨૯. ઉમા, ૩૦. ઘંટા, ૩૧. સુઘંટા, ૩૨. પાંસુપ્રિયા, ૩૩. આશાપુરા ૩૪. લેાહિતા, ૩૫. અંભા, ૩૬. અસ્થિભક્ષી, ૩૭. નારાયણી, ૩૮. નારસિંહી, ૩૯. કોમારા, ૪૦. વાનરતિ, ૪૧. અંગા, ૪૨. વંગા, ૪૩. દોર્ઘદંધ્ર, ૪૪. યમદંધ્રા, ૪૫. પ્રભા, ૪૬. સુપ્રભા, ૪૭. લંભા, ૪૮. લંભાદિ, ૪૯. ભદા, ૫૦. સુલદા, ૫૧. કાલિ, ૫૨. રોદી, ૫૩. રોદ્રમુખી, ૫૪. કરાળા, ૫૫. વિકરાળા, ૫૬. સાક્ષી, ૫૭. વિકટાક્ષી, ૫૮. તારા, ૫૯. સુતારા, ૬૦. રંજની કરી, ૬૧. રંજના, ૬૨, શ્વેતા, ૬૩. ભદકાલી, ૬૪. ક્ષમાકરી.
- 5. મિલ્લિક: તીર્થ કરોના અનુચરા તરીક યક્ષ-યક્ષિણીઓ, (શાસનદેવતા) સ્વીકારેલા છે. આ સિવાય પણ કેટલાક યક્ષોના ઉલ્લેખો જૈનધર્મ શાસ્ત્રોમાંથી મળે છે. તેમાં મિલ્લિક મુખ્ય હોઈ તેને યક્ષેન્દ્ર તરીકે સંબોધવામાં આવે છે. મિલ્લિક યક્ષની પ્રતિમાઓ ગુજરાતમાંથી તેમજ સિરાહી રાજ્યના ગિરિવર, માલગામ અને મગરીવાડામાંથી પણ મળી આવે છે. દીપાણ વ તેનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે આપે છે:-

મિશ્લિક દેવ શ્યામવર્શના હોય છે. તે ઐરાવત હાથી ઉપર બિરાજે છે. તે વરાહના જેવા મુખવાળા છે. તે દાંત ઉપર જિન ચૈત્ય ધારણ કરે છે. તે છ લુજાવાળા છે. તેમના જમણા હાથામાં ઢાલ, ત્રિશ્લ, માળા હોય છે. અને ડાબા હાથામાં પાશ, અંકુશ અને શક્તિ કે તલવાર ધારણ કરે છે. આ મિશ્લિક બધી જાતની કામના પૂર્ણ કરવાવાળા છે."

૭. ઘ'ટાકર્ષુ મહાવીર: જૈન ક્રિયાવિધિમાં દેવી પૂજનના ભાવનવીરમાં ઘ'ટાકર્ષુનું નામ આવે છે તેમજ અષ્ટાત્તરી સ્તાત્રમાં પણ આગલે દિવસે રાત્રિએ ઘ'ટાકર્ષું એકસા એક વાર ગણવાનું વિધાન છે. પ'ચકલ્યાણ અષ્ટભદ્રી જિન પ્રાસાદમાં તેનું સ્વરૂપ કરવાનું કહેલું છે. તેથી ઘ'ટાકર્ષું તદ્દન અર્વાચીન જણાતા નથી.

ઘંટાકર્જીનું સ્વરૂપ અઢાર હાથાનું છે. હમણાં ઘંટાકર્જીની સ્થાપના કેટલેક સ્થળ થતી જોવા—સાંભળવામાં આવે છે. ઉત્તર ગુજરાતમાં વિજ્ઞપુર પાસે મહુડી ગામે આચાર્ય શ્રી બુદ્ધિસાગરજી મહારાજે તેની પહેલવહેલી સ્થાપના આશરે પંચાવન વર્ષ પૂર્વે કરી હતી તે તરફ શ્રદ્ધાને કારણે ખીજ સ્થળામાં પણ ઘંટા-કર્ણીની પટ રૂપે અથવા આકૃતિની મૂર્તિનું પણ સ્થાપન થાય છે. સામાન્ય રીતે ઘંટાકર્જી મહાવીરને બે હાથ હોય છે અને આકૃતિ ઊભેલી હોય છે. ઊભી ધનુષ્ય ચડાવેલ, પાછળ તીર—ભાથાના સંગ્રહ અને કેડે તલવાર લટકાવેલી અને પગ આગળ વજ અને ગદા નીચે પડેલાં દેખાડવામાં આવે છે. તે પટ આકૃતિની મૂર્તિના ફરતા નિશા આદિમંત્રા કાતરવામાં આવે છે. કાઈક સ્થળ તેના કાને અને હાથ ઘંટિકાએ લટકાવેલી હોય છે.

અગ્નિપુરાણ અ. ૪૬માં ઘંટાકર્ણનું સ્વરૂપ વર્ણવેલું છે. તે વર્ણન પ્રમાણે ઘંટાકર્ણદેવ પાપ અને રાગના નાશ કરનારા છે. તેમને અઢાર ભુજાઓ છે તેમાં તે વજ, તલવાર, દંડ, ચક્ર, મુશળ,અંકુશ, મુદ્દગર, બાણ, તર્જાની, ઢાલ, શક્તિ, મસ્તક, નાગપાશ, ધનુષ, ઘંટા, કુઠાર અને બે ત્રિશ્લ ધારણ કરે છે.

કેટલાંક વિદાનાની માન્યતા છે કે ઘટાકર્ષુ બાવન વીરમાંના એક છે. કેટલાંક તેને મહાદેવના ગણુ માને છે, તા કાઈ તેને કાર્તિક સ્વામીનું રૂપ માને છે. કેટલાંકના મતે ઘટાકર્ષુ દેવની પ્રતિમા વિશે પ્રાચીન સાહિત્ય નથી તેમજ તેની કલ્પના પણ નથી અથવા તેની આકૃતિ કેવી બનાવવી તેના પણ કચાંય જૂના પાઠ મળતા નથા. તેઓ એમ માને છે કે આ ઘટાકર્ષુ દેવ મહાદેવના ગણ કહેવાય છે તેનું સ્વરૂપ હપર જોયું તેમ અગ્નિપુરાણ અધ્યાય ૪૬માં સવિસ્તર આપેલું છે. બે હાથવાળી અન્ય જૈનદેવતાએ। ૧૧૭

ધનુષ્ય અને બાહ્યુ ચડાવેલી આકૃતિ અર્જુન વીરની છે તે વિશે પ્રાચીન સમયમાં એવી માન્યતા હતી કે રામાયહા કે મહાભારતાદિની યુદ્ધની કથાઓ વંચાય ત્યારે સભામાં કાઈ વિષ્ન ન થાય તેથી દરવાજના મથાળે તેવી મૂર્તિનું ચિદ્ધ મૂકાતું, અને તેની ચારે તરફ ઘંટાકર્હ્યું મંત્રા લખાતા. તેને આધુનિક લાકા ઘંટાકર્લ્યું માનવા લાગ્યા એવો લાકિક માન્યતા છે. ઘંટાકર્લ્યુંના મંત્ર જૈન વિધિમાં નીચે પ્રમાણે છે.

"હે ઘંટાકર્જુ મહાવીર, સર્વભૃત પ્રાણી હિતની રક્ષા કરાે, ઉપસર્ગ, ભય અને દુઃખ સામે મહાયળવાન એવા તમાે અમારું રક્ષણ કરાે. હે ઘંટાકર્જુ મહાવીર, સર્વવ્યાધિના નાશ કરાે. વિસ્ફાટક ભય આદિ સામે હે મહાયળ અમારું રક્ષણ કરાે."

સ્કંદપુરાણના કાશીખંડમાં ભાવનવીરના નામા આપેલાં છે. ચાસઢ ક્ષેત્રપાલ પણ બતાવેલા છે. ક્ષેત્રપાલ અને ભૈરવાદિ રૂપામાં કેટલીક સમાનતા છે. આ ક્ષેત્રપાલાનું સ્વરૂપ, આયુધ, વર્ણુ, વાહન હજુ જોવાં મળતાં નથી. આચારદિનકરમાં બાવનવીરના માત્ર નામા આપેલાં છે. તેના આયુધાદિ તેમાં પણ બતાવેલાં નથી. બાવનવીરના અન્ય લીકિક નામા પાડ વગરના જોવામાં આવેલા છે. તેમાં કાતરિયાવીર, પારવિયાવીર, અગાશિયાવીર, કુલણ્યાવીર જેવાં લીકિક નામા છે. તેને કાઈ શાસ્ત્ર પ્રમાણ હાય તેમ દેખાતું નથી. તેથી તે કાઈ ગ્રામીણ તાંત્રિકાની તે રચના લાગે છે. ઉત્તર ગુજરાતમાં ઊંઝા પાસે એક નાનકડા ગામડામાં બાવન વીરમાંના એકનું નાનું મંદિર છે. પાટણ નજીક અનાવાડા પાસે વીરનું સ્થાનક છે.

જૈનદર્શનમાં તાંત્રિક વિદ્યા કદાચ પાછલા યુગમાં પ્રવેશ પામી હોય એ સંભવિત છે, કારણ જૈનદર્શનમાં માત્ર સાત્ત્વિક વૃત્તિ જણાય છે. તેથી તેના પારંભકાળમાં તાંત્રિક વિદ્યાના પ્રવેશ થયા હોય એમ માનવા મન સંકાચ પામે છે. બૌહદર્શનમાં પણ આવી જ સ્થિતિ હતી. ગૌતમણું પાતાની હયાતીમાં જ પાતાની જાતની પ્રતિમાના વિરોધ કર્યો હતા. તેથી દેવદેવીઓનું સ્થાન ત્યાં સંભવી શકતું નથી. પરંતુ બૌહસંપ્રદાયમાં પાછળથી તાંત્રિક વિદ્યાના પ્રચાર એટલા બધા વધી ગયા કે દેશના અન્ય સંપ્રદાયના મુખ્ય દેવદેવીઓને ગૌણ ગણી તેમના દેહ પર પાતાના સંપ્રદાયના દેવદેવીઓની, નૃત્યના ભાવવાળી કલ્પના મૃતિઓ રચવામાં આવી હતી. હાલણધર્મના પ્રધાનદેવ હાલાની ચત્તી કે ઊંધી સૂતેલી મૃતિ પર બૌહની તારાદેવી કે અન્યદેવીઓની નૃત્ય કરતા ભાવવાળી મૃતિઓની રચના તાંત્રિકાએ કરી હતી. આવી અયાગ્ય અને અન્ય સંપ્રદાયને આધાત પહોં-

ચાડનારી પ્રવૃત્તિ સામે પ્રખળ વિરોધ ઊઠવો હતા જેના પરિણામે શ્રીમદ્ શંકરાચાર્ય જેવા અવતારી પુરુષોએ બૌદ્ધ સંપ્રદાયનું ખંડન કરવાની પ્રવૃત્તિ હાથ ધરેલી. આર્થી બૌદ્ધ સંપ્રદાયનું પ્રાખલ્ય સમયે સમયે ઘટતું ગયું. આખરે બૌદ્ધધર્મને ભારતમાંથી દેશવટા લેવા પડ્યો.

ખીજી બાજુ જૈન ધર્મના પૂર્વાચાર્યોએ પોતાના સમકાલીન અન્ય સંપ્ર-દાયોની આવા પ્રકારની લાગણી ન દુઃખાવવાનું ડહાપણ વાપર્યું. જેને કારણે ભારતમાં આ સંપ્રદાય ફાલ્યા અને ખૂબ વિસ્તર્યા અને તેથી તે આજે પણ સસ્થિતિમાં ટકા રહેલા છે.

જૈનધર્મમાં તાંત્રિક વિદ્યાના શ્રંથા હશે એવું તેમના દેવદેવીઓના સ્વરૂપાે તથા તેમના ધ્યાનસ્તુતિ ઉપરથી લાગે છે અને તેવી મૂર્તિઓ પણ થવા લાગી. પદ્માવતી દેવી અને તેનાં સ્વરૂપાે, ચાેસઠ યાેગિણીઓ, બાવનવીર, ક્ષેત્રપાલ, ભૈરવાદિ સ્વરૂપાે અને ઘંટાકર્ણુ પણ એ જ દર્શાવે છે.

#### પદ્માવતી :

"પદ્માવતી કલ્પમાં ચાર ભુજાયુક્ત પદ્માવતીની સ્તુતિ નીચે પ્રમાણે આપેલી છે. પાર્શ્વનાથ પ્રભુની શાસનદેવી પદ્માવતીના ચાર હાથમાં કમળ, પાશ, અંકશ અને ફળ ધારણ કરેલાં છે તેને કુકડા અને સર્પનું વાહન છે, માથે ત્રણ કે પાંચ કુચુ: છે. તે ત્રણ નેત્રવાળી છે. રાતા પુષ્પના વર્ણવાળી એવી પદ્માવતી અમારું રસ્ણ કરા."

ઉપર વર્ણ વેલી પદ્માવતીના વર્ણનથી तहन જુદી 'પદ્માવતી દંડક' (पद्मावती दंडक')માંથી ધ્યાન ખેંચે તેવુ પદ્માવતીનું વર્ણન નીચે આપેલું છે:

''શ્રી પાર્ધાનાથ પ્રભુની પાદ સેવિકા પદ્દમાવતી દેવી મનુષ્યના ભવના ભય હરનારી છે. જમણી તરફ દક્ષિણે નાગદેવ ભવજલનું તારણ કરનાર અને ભયરહિત કરનાર છે. ડાળી તરફ ગણ રક્ષા કરનારા અને દૈત્ય દાનવના ભય નાશ કરનારા છે. હંસ પર બેઠેલી આ દેવી ત્રણ લોકને મોહિત કરનારી છે.

તેણે ચેલીશ હાથામાં જુદા જુદા આયુધા ધારણ કરેલા છે. જમણા હાથમાં વજ અને ડાળા હાથમાં આંકુશ શાલે છે. ઉપરાંત ડાળા હાથમાં કમલ, ચક્ર, છત્ર, ડમર, ઢાલ, ખપ્પર, ખડ્ગ, ધતુષ, બાણ, મુસલ, હળ અને જમણા હાથમાં મસ્તક, તલવાર, અશ્વિજવાલા, મુંડમાળા, વરદ, ત્રિશળ, પરશુ, તાગ, મુદ્દગર અને દંડ વગેરે છે. નાગપાશ દુર્જનાની દુષ્ટાના નાશ કરવા માટે ધારણ કરે છે. આવી દેવીના પૂજનથી કામની ઇચ્છાવાળા મનનું અભિષ્ટ કળ મળે છે. તેનું શરીર સાેળ

શિષ્ણગારથી સજેલું છે. તેમનાં નેત્રા કમળના જેવાં શાભી રહ્યા છે. મૂળ ચંદ્રમાના શીતળ તેજથી શાભે છે તેણે રાતાં વસ્ત્રો પહેરેલાં છે. એવી પદ્દમાવતીના ચરણો અષ્ટવિધ પ્રકારે સુવર્ણપાત્રમાં પૂજવા. જે નરનારી, ભાવસહિત તેની પૂજા કરે છે તેને પશુ, અનાજ અને સંપત્તિ વધે છે."

ભૈરવ પદ્માવતી કલ્પમાં પદ્માવતીના છ પર્યાય નામા આપેલાં છે:

- ૧. તોતલા, ૨. ત્વરિતા, ૩. નિત્યા, ૪. ત્રિપુરા, ૫. કામસાધિની અને ૬. ત્રિપુર•ીરવી. આ ૭ પર્યાયદેવીઓના સ્વરૂપા આ પ્રમાણે છે:
  - ૧. તાતલા–પાશ, વજ, કળ અને કમળ ચાર હાથમાં ધારણ કરેલા છે,
- ર. ત્વરિતા—શંખ, કમળ, અભય અને વરદ ચાર હાથમાં ધારણ કરેલાં છે સૂર્યના જેવાે વર્ણ છે.
- 3. નિત્યા-પાશ, અંકુશ, કમળ અને અક્ષમાલ ચારે હાથમાં ધારણ કરેલાં છે. હંસનું વાહન છે. સૂર્ય જેવા વર્ણ છે. જટામાં ખીજના ચંદ્ર ધારણ કરેલા છે
- ૪. ત્રિપુરા–શલ, ચક્ર, કળશ (?), કમળ, ધનુષ, બાહ્યુ, ફળ અને અંકુશ એમ આઠ હાથામાં ધારણ કરેલાં છે. કંકુ વર્ણના દેવી છે.
- પ. કામસાધિની—શંખ, કમળ, ફળ અને કમળ ચારે હાથમાં ધારણ કરેલાં છે. બાંધુકના પુષ્પ જેવા વર્ણ છે. કુર્કુટ—સર્પાનું વાહન છે.
- ક. ત્રિપુરભૈરવી-પાશ, ચક્ર, ધનુષ, બાણ, ઢાલ, તલવાર, ફળ અને કમળ એ આઢ ભુજાઓમાં ધારણ કરેલા છે. ઇંદ્રગાપ જેવા વર્ણ છે.ત્રણ નેત્ર છે.

માથા ઉપર સર્પાની ફેંગ્રેાવાળી, કુર્કુંટ સર્પાના વાહનવાળી, વિસ્તીર્ણુ રાતા કમળાના જેવા આસનવાળી, રાતા વર્ણું વાળી, કમળ સરખા મુખવાળી, ત્રણ નેત્રવાળી, વરદ, અંકુશ, પાશ અને દિવ્ય ફળ જેના હાથમાં છે એવી પદ્માવતી દેવીનું જપ કરનારા સત્પુરુષોએ આ ફળ દેનારી દેવીનું ધ્યાન ધરવાનું આ શ્રંથમાં જણાવેલું છે

છ કાર્ય સિહિમાં તે દેવીના આસન અને વર્ણ પૃથકુ પૃથકુ કહેલાં છે.

- (૧) આકર્ષણ સિદ્ધિમાં દંડાસન અને અરુણવર્ણ
- (२) वश्यक्रभीमां स्वस्तिक्षासन अने रक्तक्षुसुभवर्षा
- (3) શાંતિ પૌષ્ટિકર્મમાં પદ્માસન અને ચંદ્રકાંતવર્ણ.
- (૪) વિદેશાચ્ચાન કર્મમાં કર્કુંટાસન અને ધૂમ્રવર્ણ
- (૫) સ્ત ભન કર્મમાં પીતવર્ણ અને વજાસન
- (૬) નિષેધકર્મમાં કૃષ્ણવર્ણ અને ઉચ્ચભદ્રપીઠ

આ રીતના છ પ્રયોગામાં સાધકના આસન અને દેવીના વર્ણ ભિન્ન ભિન્ન જણાવેલાં છે.

## પરિશાષ્ટ ૧

#### સિહ્રચક કે નવદેવતા :

જૈનધર્મના દરેક મંદિરમાં સિદ્ધચંક પૂજા માટે રાખવામાં આવે છે તે ઘાયું જ માનીતું, તાંત્રિક યંત્ર છે. તેમાં પંચ પરમેષ્ઠિન અને ચાર માક્ષ માટે જરૂરી તત્ત્વા મળીને કુલ 'નવપદ' દાય છે. ચાંદીની કે પિત્તળની તાસકમાં પાંચ નાની આકૃતિઓ કારેલી હાય છે. આ પાંચ પરમેષ્ઠીમાં અર્હત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ હાય છે, અને ચાર તત્ત્વામાં ત્રિરત્ના અને તપ અર્થાત, સમ્યગ્ દાન, સમ્યગ્ ચરિત્ર, સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્ તપ. શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયમાં સિદ્ધચક્રની આકૃતિ ઘણી પ્રિય હાય છે તે સમય જૈન ધર્મના મુખ્ય પ્રાણ છે. દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં તેની પૂજા નવદેવતા તરીકે થાય છે. આ બંને સંપ્રદાયમાં નવપદની માન્યતા છે પરંતુ પંચ પરમેષ્ઠી સિવાયના ચાર પદ દિગમ્બરના મતે જિનમૃતિ અથવા ચૈત્ય, જિન–મંદિર એટલે ચૈત્યાલય, ધર્મચક્ર અને શ્રુત એટલે તીર્થ કરની વાણી છે.

શ્વેતામ્બર પ્રમાણે સિદ્ધચકૃતી આકૃતિ પૂજા માટે આઠ કમલદલની કરવામાં આવે છે. તેમાં મધ્યમાં અહીત્નું સ્થાન હોય છે. તેના ઉપર સિદ્ધ, તેની નીચે ઉપાધ્યાય, જમણીબાજુએ આચાર્ય અને ડાબી બાજુએ સાધુનું સ્થાન હોય છે. સિદ્ધ અને આચાર્યની વચમાં સમ્યક્ દર્શન મૂકવામાં આવે છે. આચાર્ય અને ઉપાધ્યાયની વચમાં સમ્યક્ ગ્રાનના મંત્ર, ઉપાધ્યાય અને સાધુની વચમાં સમ્યક્ ચરિત્રના મંત્ર અને છેલ્લે સાધુ અને સિદ્ધની વચમાં સમ્યક્ તપના નમસ્કાર મંત્ર મૂકવામાં આવે છે. પૂજા માટેના આ મંત્રાનું માનવાકાર સ્વરૂપ હોતું નથી. અર્હત્ અને સિદ્ધની આકૃતિ પદ્માસનમાં ધ્યાનમુદ્રામાં હોય છે. બાકીના ત્રણ પરમેષ્ઠીન્ માત્ર પદ્માસનમાં હોય છે, પરંતુ તેમના ડાબા હાથ ખાળામાં અને જમણા હાથમાં વ્યાખ્યાન મુદ્રા હોય છે અને મુખ ઉપર મુહપત્તિ (મુખપદ્કા) ધારણ કરે છે.

તાંત્રિકપૂજા માટે પાંચ પરમેષ્ઠિનના વર્ણમાં ક્રસ્ક હોય છે જેમકે અર્હત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ અનુક્રમે શ્વેત, રક્ત, પીત, નીલ અને શ્યામ વર્ણના હોય છે. નવપદમાંના બાકીના ચારના વર્ણ ધ્યાન ધરવા માટે સફેદ કહેલા છે. દિગમ્બર તંત્રમાં બે પ્રકારના સિદ્ધચક્ર હોય છે તે લઘુસિદ્ધચક્ર અને બૃહત્ સિદ્ધચક્ર તરીકે જાણીતાં છે.

પરિસિષ્ટ ૧ ૧૨૧

દ્રંકમાં, સિદ્ધ્વક્રમાં જૈનધર્મના મહત્ત્વનાં સત્રા કારેલાં હોય છે તેથી તેનું મહત્ત્વ એટલું ળધું છે કે કાઈ પણ શ્વેતામ્બરનું મંદિર સિદ્ધ્વક વગર પૂર્ણ ગણી શકાય નહીં. વર્ષમાં બે વખત—પાનખર અને વસંત ત્રહનુમાં તેની આઠ પ્રકારે આઠ દિવસ સુધી પૂજા કરવામાં આવે છે. આ આઠ દિવસ દરમ્યાન એકાદ દિવસ જળયાત્રા કરવામાં આવે છે. આ દિવસે સિદ્ધ્વકને શહેરની પાસેના તળાવમાં લઈ જઈને વિધિપૂર્વ ક સ્નાન કરાવવામાં આવે છે. ખરું જોતાં આ પ્રકારના સ્નાન કરાવ્યા પછી આઠ પ્રકારની પૂજા કરાય છે.

## પરિશિષ્ટ ર

#### માણવક સ્ત'ભ-માનસ્ત'ભ

જૈનમંદિરાની પાસે માનસ્તંભ મૂકવાના રિવાજ હોય છે. આ માનસ્તંભનું પ્રયોજન તેના દર્શનમાત્રથી દર્શ કાના મદ દૂર થાય છે અને તેના મનમાં ધાર્મિક શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે.

ચિતાડમાં ઈ. સ. ૧૧૦૦ માં સુંદર ક્યાર્તિસ્તંભ ઉભા કરવામાં આવ્યા છે જે ૮૦ ફૂટ ઊંચા છે અને તેને આઠ માળ છે. આ સ્તંભ દિગમ્ળર સંપ્રદાયના છે. સ્તંભના છેક ઉપરના મજલા ઉપર મંડપ છે જેમાં ચૌમુખા મૃર્તિ મૂકેલી છે. જૈનશાસ્ત્રમાં આવા સ્તંભને માણવકસ્તંભ કે માનસ્તંભ કહેવામાં આવે છે, સ્તંભના છેક નીચેના ભાગે અને છેક ઉપરના ભાગે મૃર્તિઓ મૂકવામાં આવે છે.

સમવાયાંગ સૂત્રમાં માણવકસ્ત લને જિનના અસ્થિ અવશેષને સાચવવા માટેના સ્તંભ કહે છે. રત્નજડિત મંજૂષામાં અસ્થિ અવશેષ મૂળને તેને લટકાવવામાં આવે છે આવા સ્તંભો જુદા જુદા ઇંદ્રોની સુધર્મા સભામાં હોય છે. ઇંદ્રએ આ ધ્વજ રાપેલા હોવાથી તેને ઇન્દ્રધ્વજ તરાંકે પણ ઓળખવામાં આવે છે.

આદિપુરાણ આવા સ્તંભનું વર્ણન આપે છે. આ સ્તંભ સમવસરણના પહેલા પ્રકારમાં કરવામાં આવે છે સ્તંભના નીચેના ભાગે ચારે બાજુઓમાં જિનની સાનાની ચાર મૂર્તિઓ મૂકવામાં આવે છે. સ્તંભ ઘણા ઊંચો હાય છે અને તે ઘંટા અને ચામર વગેરેથા શાભે છે, તે ત્રણ ગાળાકાર પીઠ ઉપર હાય છે, તેની ટાચ ઉપર ત્રિછત્રા હાય છે આવા સ્તંભ કે ધ્વજ રાપવાની પહ્લતિ ઘણા જૂની છે. વેદના સમયમાં લાકડાના સ્થૂણા કે વૈદિક યત્ર વખતના યૂપની યાદ આપે છે. બેસનગરમાં જેમ વાસુદેવમંદિરની સામે ગરુડધ્વજ ઊભા કરવામાં આવ્યા હતા. દેવગઢમાંથી પણ આવા પ્રકારના સ્તંભ મળી આવ્યા છે, પરંતુ તેમાં કેટલાક કેરફાર નોંધપાત્ર છે. જેમકે ટાચ ઉપર ચાર પ્રતિમાંઓ ઉપરાંત ચાર ગૌણદેવતાઓ—યક્ષિણી અને ક્ષેત્રપાલ નીચેના ભાગે મૂકવામાં આવે છે. સ્તંભની ટાચ ઉપર કેટલીકવાર ગણધર અથવા મુખ્ય આચાર્ય—જે જિનાના સમૂહમાં હેલ્ય છે તેને મૂકવામાં આવે છે. દિગમ્બર સંપ્રદાયમાં પણ આવા સ્તંભ ઘણાં જ લાકપ્રિય છે. હેમચંદ્રાચાર્ય અભિધાન ચિન્તામણિ (૧–૪૭–૪૮)માં સ્તંભને માટે ધ્વજ શબ્દ વાપરે છે. તે તીર્થ કરના લાંછન તરીકે ગણવામાં આવે છે. જયારે પ્રતિષ્ઠાસારાહારમાં તેને જિનના કુટું બના અપ્રદૃત તરીકે ગણાવે છે.

પરિશિષ્ડ ર ૧ ૧૱

માનસ્તાંભનું વિસ્તૃત વર્શન આવશ્યકનિર્યુક્તિ આપે છે તે આ પ્રમાણે છે 🤃 વીયીઓની વચ્ચાવચ એક માનસ્ત લ હાય છે તે આકારમાં ગાળ અને તેને ચાર ગાપુરદાર તથા ધ્વજ પતાકાં હોય છે, તેની ચારે બાજુ સુંદરવન ખંડ હાય છે તેમાં પૂર્વ દિશાના ક્રમ પ્રમાણે સામ, યમ, વરણ અને કુબેર લાકપાલ હાય છે. તેઓને માટે રમણીય ક્રીડાનગર હાય છે, માનસ્તંભ ધીરે ધીરે ઉપર જતાં નાના (સાંકડા) થતા જતા હાય છે અને તે ત્રણ ગાળાકાર પીઠ ઉપર હાય છે. માનસ્ત <mark>ંભની ઊંચાઇ તીર્થ કરની શ</mark>રીરાકૃતિથી ખાર ગણી ખતલાવેલી છે માનસ્ત ંભ ત્રણ ખંડામાં વિભાજિત થાય છે તેના મૂળ ભાગ વજદારાથી યુક્ત, મધ્ય ભાગ સ્ક્ટિક મણિમય વૃત્તાકાર તથા ઉપરનાે ભાગ વૈદૂર્ય મણિમય હાય છે અને તેની ચારે ખાજુ ચામર, ઘંટા, કિંકિણી, રત્નહાર વગેરે ધ્વજાઓથી શાલે છે. માન-સ્તંભની ટાચ ઉપર (શિખર ઉપર) ચારે દિશાએામાં આઠ આઠ પ્રતિહાર્યો સાથે એક એક જિનેન્દ્રની પ્રતિમા ખિરાજે છે પ્રતિહાર્યોના નામ અશાકવૃક્ષ, દિવ્ય પુષ્પવૃષ્ટિ, દિવ્યધ્વનિ, ચામર, આસન, ભામંડલ, દું દુભી અને છત્ર. દરેક માનસ્તં ભની પૂર્વ વગેરે ચારે દિશામાં એક એક વાપિકા હોય છે. પૂર્વથી શરૂ થયેલી વાપિકાઓના નામ આ પ્રમાણે છે: નંદોત્તરા, નંદા, નંદીમતી અને ન'દીધોષા, દક્ષિણ માનસ્તં ભની વાપિકાઓ છે વિજયા, વૈજયન્તા, જયન્તા અને અપરાજિતા. પશ્ચિમ માનસ્તંભની વાપિકાએ છે અશાકા, સપ્રતિયુદ્ધા, કમુદા અને પુંડરિકા. ઉત્તર માનસ્તંભની વાષિકાએોના નામ છે હૃદયાન દા, મહાન દા, સુપ્રતિબુદ્ધા અને પ્રભંકરા. આ વાષિકાએો ચારે તરક વેલ્કિંગો અને તારહોાથી યુક્ત તથા જલક્રીડાને ચાગ્ય દિવ્ય દ્રવ્યા અને સાપાનાથી યુક્ત હાય છે

# પરિશિષ્ટ ૩

## ર્જનતીથ° કરાના ભૂત, વત°માન, અને ભાવિ ચાવીશીઓનાં ક્રમ, ⊶નામ અને લાંછન :

### વત<sup>ર</sup>માન ચાવીશી

| ુકુમ             | તીર્થ કર                      | લાંછન                |
|------------------|-------------------------------|----------------------|
| ۹.               | ઋષભદેવ                        | <b>પ</b> ાહિયા       |
| ર.               | અજિતનાથ                       | હાથી                 |
| .3,              | સ ભવનાથ                       | ધાડા                 |
| ٧.               | અભિનંદન                       | વાંદરા               |
| ч.               | સુમતિનાથ                      | ક્ર <b>ી ચ</b> પક્ષી |
| · <b>\$</b> .    | પદ્મપ્રભુ                     | इ <b>भ</b> ण         |
| ٠७.              | સુપાર્શ્વનાથ                  | <b>સ્વ</b> સ્તિક     |
| ۷.               | ચ <b>ં</b> દ્રપ્રભુ           | ચ દ્રમા              |
| ૯.               | સુવિધિનાથ                     | મગર                  |
|                  | શીતલનાથ                       | શ્રીવત્સ             |
| <b>99.</b>       | શ્રેયાંસ <b>નાથ</b>           | કો.ુંડા              |
| ૧૨.              | વાસુપૂજ્ય                     | યાડેા                |
| <sup>∞</sup> 93. | વિમલનાથ                       | વરાહ                 |
| <b>૧૪</b> .      | અનંતનાથ                       | સી ચાણા પક્ષી        |
| ૧૫.              | ધર્મનાથ                       | ďoN                  |
| 95.              | શાંતિનાથ                      | હરણ                  |
| <b>୍ବ</b> ଓ.     | કુ <sup>.</sup> થુના <b>થ</b> | બકરા                 |
| · <b>૧</b> ૮•    | અરનાથ                         | ન ઘાવર્ત             |
| ૧૯.              | મલ્લિનાથ                      | કળશ                  |
| <b>२०.</b>       | મુ <b>નિ</b> સુવ્રત           | કાચળા                |
| . ૨ ૧.           | નમિનાથ                        | નીલક્રમલ             |
| <b>૨૨.</b>       | તેમિનાથ                       | ∕ શંઅ                |
| <b>~3.</b>       | પાર્શ્વનાથ                    | સપ <b>'</b>          |
| ૨૪.              | મહાવીરપ્રભુ                   | સિ'હ                 |

પરિશિષ્ડ ૩ ૧ ૧૨૫:

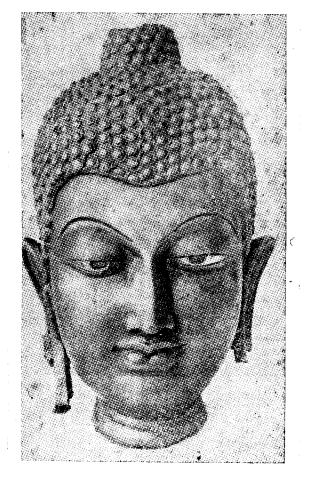
# અતિત: ભૂત: ચાવીશી

| <del>} } </del> | તીર્થ કર         | લાંછન                 |
|-----------------|------------------|-----------------------|
| ۹.              | શ્રી કૈવલત્તાન   | સિંહ                  |
| ર.              | નિર્વાણી         | સપ્                   |
| 3.              | સાગર             | શ*ખ                   |
| ٧.              | મહાયશ            | નીલક્રમલ              |
| ે પ્            | વિમલ             | કા ચંબા.              |
| ζ.              | સર્વાનુસૂતિ      | કળશ                   |
| <b>9.</b>       | શ્રીધર           | ન'ઘાવત'               |
| ۷.              | શ્રીદત્ત         | ળકરા:                 |
| ૯.              | દામાેદર          | હરણ                   |
| ૧૦,             | સુતે <b>બ</b>    | day.                  |
| 99.             | સ્વામીનાથ        | <b>ળાજપક્ષી</b> .     |
| 9 <b>२.</b>     | મુનિસુવ્રત       | વરાહ                  |
| <b>૧૩.</b>      | શ્રોસુમતિ        | પાડા                  |
| <b>રે૪.</b>     | શિવગતિ           | ગ ડા                  |
| ૧૫ <b>.</b>     | અસ્ત્રાગ         | શ્રીવ <sub>લ્</sub> સ |
| ٦ ١٠,           | નમિશ્રું ગ       | મગર:                  |
| <b>৭৩</b> ,     | અનિલ             | ચ દ્રમા               |
| ۹۷.             | યશાધર            | સ્વસ્તિક <b>્</b>     |
| ૧૯.             | કૃતા <b>ર્થ</b>  | ક્રમળ:                |
| २०,             | જિનેશ્વર         | ક્રી ચપક્ષી           |
| ૨૧ <b>.</b>     | શુદ્ધમતિ         | વાંદરા.               |
| રર,             | શિવ કર           | ધાેડા.                |
| ૨૩ <b>.</b>     | સ્યા <b>ન</b> દર | હાથા                  |
| २४.             | સંપ્રતિ          | <b>પા</b> ઠિયા:       |
|                 |                  |                       |

## અનાગત : ભાવિ : ચાવીશી

| <del>ક્રેમ</del> | તીર્થ કર               | લાંછન                   |
|------------------|------------------------|-------------------------|
| ۹.               | પદ્મનાભ                | સિંહ                    |
| ર.               | સુરદેવ                 | સર્પ                    |
| 3.               | સુપાર્શ્વ              | શંખ                     |
| ٧.               | સ્ <b>વય</b> પ્રભ      | નીલકમલ                  |
| ·ų,              | સર્વાનુભૂતિ            | કા <i>ચ</i> બે <b>ા</b> |
| ٤.               | દેવશ્રુત               | . કળ <b>શ</b>           |
| <b>9.</b>        | ઉદય                    | ન ઘાવત                  |
| ۷.               | પેઢાલ                  | ળકરા                    |
| Ŀ.               | પાેદીલ                 | હરણ                     |
| ~{o.             | શત <b>્રાતિ'</b>       | <b>d</b> ∞⁄             |
| ૧૧,              | સુવ્રત                 | <i>ખાજ</i> પક્ષો        |
| ૧૨.              | અમમ                    | વરાહ                    |
| ે ૧૩.            | નિષ્ક્રાય              | પાડેા                   |
| <b>१४.</b>       | નિષ્પુલાક              | ગે.3ા                   |
| વ્યુ.            | નિર્મ મ                | શ્રીવત્સ                |
| ٩٤.              | ચિત્રગુ <sup>ા</sup> ત | મગર                     |
| ৭৩.              | સમાધિ                  | ચંદ્રમા                 |
| 9.4.             | સંવર                   | સ્વસ્તિક                |
| ૧૯.              | યશાધર                  | ક્રમળ                   |
| ેર ૦,            | વિજય                   | ક્રી ચપક્ષી             |
| ર૧.              | મલ્લિ                  | વાંદરા                  |
| ્ર્વર.           | શ્રીદેવ                | ઘાેડા                   |
| ૨૩.              | અન તવીર્ય              | હાથી                    |
| ૨૪.              | <b>લ</b> ક્કૃત         | પાહિયા                  |

# ચિત્રસૃચિ



ઋલ્લાલેલ (પૃ. ૪૬)

૧૧૮ જૈનમૂર્તિવિધાન



નેમિનાથ (પૃ. ૬૪)



ં સંત્રાવસરહ્યું (પૃ. કપ)



પાર્થિતાથ (પૃ. ૬૫)



સહસ્ત્રફ્**લાં પાર્ધાનાથ** (પૃ. ૧૬)

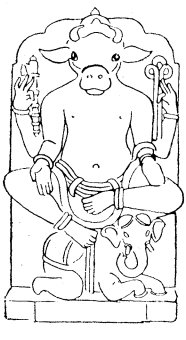


જીવ'તસ્વામી (પૃ . ૬૮)

**ાંચ**ત્રસૂચિ



ચકેશ્વરી (પૃ. ૮૩)

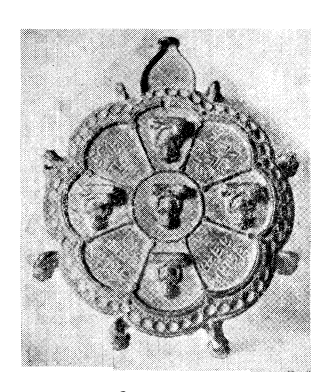


ગામુખ (મૃ. ૭૨)

<sup>ર</sup>ચત્ર સૂચિ **૧૩૫** 

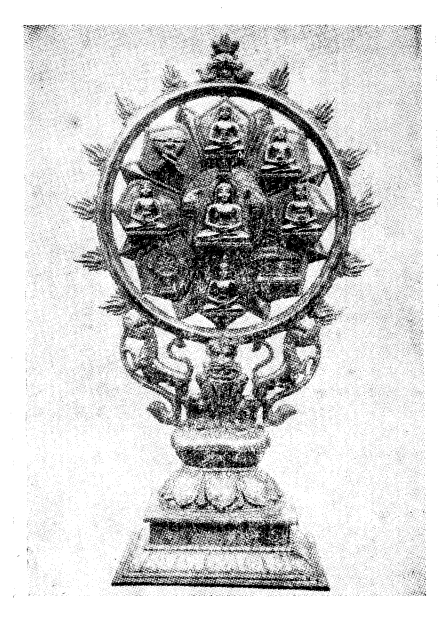


અ'બિકા (પૃ. ૬૨)



સિદ્ધચક્ર (પૃ. ૧૨૦)

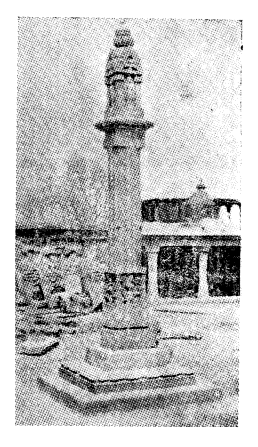
ચિત્રસ્ચિ ૧૩૭



નવદેવતા (પૃ. ૧૨૦)

૧૩૮ જૈતર

## જૈનમૂર્તિ**ા**વધાન



માંષ્ક્રવક સ્ત'ભ (પૃ. ૧૨૨)

# સંદર્ભ ગ્રંથ સૂચિ

अग्निपुराण अमिल्रषितार्थ चि तामणि अंशुमद् भेदागम आचार दिनकर आवश्यक चुर्णि ज्ञानाण वतंत्र त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरित्र दीपाणीय वास्तुविद्या सं. प्र. ओ. सामपुरा शिल्पश्ताकर क्षीराण व (श्री विश्वकर्माप्रणित) सं. प्र. ओ. सामपुरा શ્રી ગિરિરાજ સ્પર્શના – મુનિરાજ નિત્યાનંદ વિજયછ ગુજરાતનું મૂર્તિ વિધાન - ક. ભા. દવે મંદિરાનું નગર શત્રુંજ્ય – ફ. હ. દાેશી જૈનતીર્થાનું વર્ણન - પ્ર. મુનિરાજ શ્રી કનકવિજયજી રાણકપુર (પ'ચતીથી<sup>૧</sup>) – પ'. અ'બાલાલ પ્રેમચ'દ શાહ રાહ્યકપુરનાં મંદિર – પ્ર. આહાંદજી કલ્યાહ્યજી શ્રી શત્રું જય સૌરભ યાને શ્રી જિનતોર્થ દર્શન – પ્ર. જય તિલાલ પ્રભુદાસ તથા વરજીવનદાસ રેવાલાલ

शंभिश्वर महातीर्थ – श्री कथं तिविक्थल खण्डहरों का वैमव – मुनि कान्तिसागर प्राचीन भारतीय मृति विज्ञान – डॉ. वासुदेव उपाध्याय मृति विज्ञान (मराठी) – ग. ह. खरे श्री भहावीर जैन विद्यालय सुवर्ण महात्सव ग्रंथ भारतीय संस्कृतिमें जैन वर्मका योगदान – डॉ. हीरालाल जैन Aspects of Jain Art and Architecture editors U.P. Shah M.A. Dhaky The Heart of Jainism by Sinclair Stevenson The Jain Iconography – B. C. Bhattacharya Jain Tirthas in India and their Architecture-Sarabhai Nawab Mahavira-His times and his philosophy of life by Dr. H. Jair. Religion and culture of the jains by Dr. Jyotiprasad Jain Studies in Jaina Art – U. P. Shah Vastushastra Vol. II by D. N. Shukla

## લેખક પરિચય

ડાં. પ્રિયળાળાળહેન જે. શાહ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષય સાથે એમ. એ. થયા છે ત્યારળાદ પીએચ. ડી. ની ઉપાધિ માટે લલિતકલાવિષયક મહાનિખંધ લખ્યો. તેમની આ ખંને ડિબ્રીઓ મુંબઈ યુનિવર્સિટીની છે. ત્યારળાદ મ્યુઝિયમ અને લિલિતકલાઓના વધુ અભ્યાસ માટે પેરિસની સારબાન યુનિવર્સિટીની ડી. લિટ્.ની ઉપાધિ પ્રથમ વર્ગમાં પ્રાપ્ત કરી. ૧૯૫૫થી તેઓએ અમદાવાદની એચ. કે. આર્ટ્સ કાલેજમાં ભારતીય સંસ્કૃતિના વડા તથા પ્રાપ્યાપક તરીકે સેવાએ આપ્યા બાદ ૧૯૬૩માં રાજકાટની માતુષ્રી વીરબાઈમા મહિલા કાલેજનાં આચાર્ય-પદે નિમાયાં. રાજકાટમાં અનેક શિક્ષણાસંસ્થાઓ અને સામાજિક સંસ્થાઓમાં પણ પાતાની સેવાએ એમણે આપી છે. લેખકનાં સત્તરેક જેટલાં સંપાદના—પ્રકાશના છે તે નીચે પ્રમાણે છે.

- ૧. વિષ્ણુધર્મોત્તર પુરાણ ભા. ૧ (સં.)
- ર. વિષ્ણુધર્મીત્તર પુરાણ ભા. ર (અ'.)
- ૩. કૃષ્ણગીતિ (સં.)
- ૪. શુંગારહારાવલી (સં.)
- પ. વસ્તુરત્નકાશ (સં.)
- ૬. નૃત્તસંગ્રહ (સં.)
- ૭-૮. નૃત્યરતને કાશ (સં.) (ભા. ૧ અને ૨)
  - ૯. મુદ્રાવિધિવિચાર પ્રકરણ (અં.)
  - ૧૦. પ્રમાણમંજરી (સં.)
  - ૧૧. નૃત્યાધ્યાય (સં.)
  - ૧૨. ભારતીય પુરાતત્ત્વવિદ્યા (અનુવાદ)
  - ૧૩. પ્રાચીન ભારતીય શિલ્પકળા અને સ્થાપત્ય (ગુજરાતી)
  - ૧૪. હિંદુમૂર્તિ વિધાન (ગુજરાતી)
  - ૧૫. તિએટ (ગુજરાતી)
- 16-17. Descriptive Catalogue of Sanskrit manuscripts Part I & II

# पुरतक परियय

જૈનમૂર્તિ વિધાનના પુસ્તકમાં જૈન મૂર્તિ ઓની ઓળખ આપવામાં આવી છે. જૈનમૂર્તિ ઓ અને તેમનાં લક્ષણોના સાચા અર્થમાં અલ્યાસ થઇ શકે તે માટે જૈનધર્મના પરિચય પણ આપેલા છે. ઉપરાંત જૈનમૂર્તિ ઓમાં વિશિષ્ટ લક્ષણ લાંછનાની પણ માહિતી આપેલી છે. જે જૈનમૂર્તિ ઓના પરિચય માટે પાયાગ્રપ છે. આ પ્રથમાં તીર્થ કરની મૂર્તિ ઓ ઉપરાંત યક્ષા કે શાસનદેવતાઓની મૂર્તિ ઓ, યક્ષિણીઓ, અન્દરિક્ષાલા, નવપ્રહા, શ્રુતદેવીઓ અને વિદ્યાદેવીઓ તેમજ અન્ય જૈનદેવતાઓનાં લક્ષણોના ખ્યાલ આપવામાં આવ્યા છે. જેમાં હરિણે અમેષી અથવા નૈગમેષ, ક્ષેત્રપાલ, ગણેશ, શ્રી અથવા લક્ષ્મી, શાન્તિ દેવી, યાંગિણીઓ, મણિલદ, ઘંટાકર્ણ મહાવીર વગેરેનું લક્ષણો સહિત વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. પરિશિષ્ટમાં સિદ્ધચક, તીર્થ કરોની ચાવીસીઓનાં ક્રમ, નામ અને લાંછન જણાવવામાં આવ્યાં છે. આ પુસ્તકમાં જરૂરી એવાં કેટલાંક ચિત્રા મૂકીને પુસ્તકની ઉપયોગિતામાં વધારા કર્યો છે. જૈનધર્મ અને તેમાં પણ મુખ્યત્વે મૂર્તિ શાસ્ત્રના અલ્યાસ કરવા કચ્છતા જિત્ર સુઓને તેમજ એમ. એ. ના ભારતીય સંસ્કૃતિના વિદ્યાર્થીઓને આ પુસ્તક લાભદાયી થશે તે નિઃશંક છે. તેથી જ આ પુસ્તકની ઉપયોગિતા વિશેષ જણાય છે.

# પરામર્શક શ્રીના અભિપ્રાયમાંથી

આ વિષય ંએમ.એ. ના ભારતીય સંસ્કૃતિ વિષયમાં આવે છે. તે વિશ ગુજરાતમાં હજુ કાેઈ શ્રંથ પ્રકાશિત થયા નથી. આ શ્રંથ એના અભ્યાસક્રમને ઘણે અંશે આવરી લે છે. આથી એ વહેલી તકે પ્રકાશિત થાય, તા વિદ્યાર્થી એાની જર્રિયાત સંતાષાશે.