

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

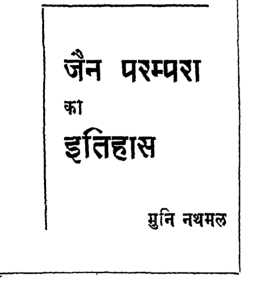
## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.



प्रथम संस्करण १००० : मूल्य ३ हपये ३७ न० पै० द्वितीय संस्करण ११०० · मूल्य ३ रुपये ३७ न० पै० © ©

मुद्रक रेफिल आर्ट प्रेस ३१, वड़तल्ला स्ट्रीट कलकत्ता-७

| जैन दर्गन ग्रन्थमाला : तेरहवां पुष्प |

प्रकाशक— सेठ मन्नालालजी सुराना मेमोरियल ट्रस्ट ¤१, सदर्न एवेन्यू, कलकत्ता-२६ प्रबन्घक ---आदर्श साहित्य संघ चूरू ( राजस्थान )

#### 0

छगनलाल शास्त्री

प्रबन्ध-सम्पादक

## प्रज्ञापना

जेन परम्परा उतनी ही प्राचीन है, जितनी आत्मा की परम्परा और आत्मा का दर्शन । उसके इतिद्वत्त के आकलन का अर्थ है अघ्यात्म-उत्कर्प के वहुमुखी विकास का आकलन ।

महान् द्रष्टा, जनवन्द्य आचार्य श्री तुलसी के अन्तेवासी मुनि श्री नथमलजी ढारा रचे 'जैन दर्ञन के मौलिक तत्त्व' से ग्रहीत 'जैन परम्परा का इतिहास' नामक यह पुस्तक जैन सस्कृति, विचार-दर्शन और आचार-परम्परा के प्राग्-ऐतिहासिक एव ऐतिहासिक काल के विविध पहलुओ पर पर्याप्त प्रकाग डालती है ।

प्रागैतिहासिककालीन कुलकर-व्यवस्था, धर्म-तीर्थ-प्रवर्तन, सामाजिक जीवन का विकास, ऐतिहासिककालीन व्यवस्थाए, सघीय परम्पराए, जैन साहित्य का सर्वतोमुखी विकास, जैन धर्म का समाज पर प्रभाव, सव-व्यवस्था और चर्या प्रसृति अनेक विपयो का मुनि श्री ने इसमे सूक्ष्म अन्वेयण पूर्वक विवेचन किया है।

श्री तेरापन्थ द्विगताव्दी समारोह के अभिनन्दन में इस पुस्तक के प्रकागन का दायित्व सेठ मन्नालालजी सुराना मेमोरियल ट्रस्ट, कलकत्ता ने स्वीकार किया यह अत्यन्त हर्ष का विथय है ।

तेरापत्र का प्रसार, तत्सम्वन्धी सोहित्य का प्रकाशन, अणुव्रत आन्दोल्रन का जन-जन में सचार ट्रस्ट के उद्देश्यों में से मुख्य है। इस पुस्तक के प्रकाशन द्वारा अपनी उद्देश्यपूर्ति का जो महत्त्वपूर्ण कदम ट्रस्ट ने उठाया है, वह सर्वथा अभिनन्दनीय है।

जन-जन मे सत्तत्त्र-प्रसार, नैतिक जागरण की प्रेरणा तया जन-सेवा का उद्देश्य लिये चलने वाले इस ट्रस्ट के सस्थापन द्वारां प्रमुख समाजसेवी, साहित्यानुरागी श्री हनूतमलजी सुराना ने समाज के साधन सम्पन्न व्यक्तियो के समक्ष एक अनुकरणीय कदम रखा है। इसके लिए उन्हे सादर घन्यवाद है।

## [ ख ]

आदर्श साहित्य संघ, जो सत्साहित्य के प्रकाशन एवं प्रचार-प्रसार का ध्येय लिए कार्य करता आ रहा है, इस महत्त्वपूर्ण प्रकाशन का प्रबन्धाभार ग्रहण कर अत्यधिक प्रसन्नता अनूभव करता है।

जैन परम्परा का इतिवृत्त जानने में यह पुस्तक विशेष रूप से सहायक सिद्ध होगी, ऐसी आशा है।

सरदारशहर (राजस्थान) जयचन्दलाल दफ्तरी आषाढ कृष्णा ११, २०१७ व्यवस्थापक

## आदर्श साहित्य संघ

#### द्वितीय संस्करण

जैन परम्परा का इतिवृत जानने में यह पुस्तक विशेष रूप से सहायक सिद्ध हुई है, यह कहना अतिशयोक्ति पूर्ण नहीं है। पुस्तक का द्वितीय सस्करण इसका ज्वलन्त प्रमाण है। हमें आशा ही नहीं पूर्ण विख्वास है कि साहित्यानुरागी समाज संघ द्वारा प्रकाशित पुस्तकों से लाभान्वित हो समय-समय पर इसका मार्ग-दर्शन करता रहेगा।

चूरू (राजस्थान) व्यवस्थापक भादव शक्ला १ स० २०२६ आदर्श साहित्य सघ

# विषयानुकमणिका

| C | १.  | जैन सस्कृति का प्राग् ऐतिहासिक काल | १   |
|---|-----|------------------------------------|-----|
|   | Ś   | ऐतिहामिक काल                       | 38  |
|   | ર્. | जैन-साहित्य                        | १९  |
|   | ٢.  | जैन वर्म का समाज पर प्रभाव         | १०६ |
|   | ¥.  | सघ-व्यवन्था और चर्या               | १इर |

० जैन संस्कृति का प्राग् ऐतिहासिक काल सामूहिक परिवर्त्त न । कूलकर-व्यवस्था •विवाह-पद्धति , खाद्य-समस्या का समाधान अध्ययन और विकास राज्य-तन्त्र और दण्डनीति ⊿ धर्मतीर्थ-प्रवर्त्तन साम्राज्य-लिप्सा और युद्ध का प्रारम्भ क्षमा विनय अनासक्त योग श्रामण्य की ओर ऋषमदेव के पञ्चात् सौराष्ट्र की आध्यात्मिक चेतना

## सामूहिक परिवर्तन

विश्व के कई भागों में काल को अपेक्षा से जो सामूहिक परिवर्तन होता है, उसे 'क्रम-ह्वासवाद' या 'क्रम-विकासवाद' कहा जाता है। काल के परिवर्तन से कभी उन्नति और-कभी अवनति हुआ करती है। उस काल के मुख्यतया दो भाग होते है—अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी।

अवसर्पिगी मे वर्ण, गन्व, रस, स्पर्श, संहनन, सस्थान, आयुष्य, शरीर, मुख आदि पदार्थो की क्रमश: अवनति होती है।

उत्सर्पिणी में उक्त पदार्थो की क्रमगः उन्नति होती है। पर वह अवनति और उन्नति समूहापेक्षा से है, व्यक्ति की अपेक्षा से नही।

अवसर्पिणी की चरम सीमा ही उत्सर्पिगी का प्रारम्भ है और उत्सर्पिगी का अन्त अवसर्पिगी का जन्म है। क्रम्श. यह काल-चक्र चलता रहता है। प्रत्येक अवसर्पिणी और उत्सर्पिणी के छह-छह भाग होते है -----

- (१) एकान्त-सुपमा
- (२) सुपमा

i

- (३) सुपम-दुःपमा
- (४) दुपम-सुपमा
- (५) दुपमा
- (६) दुपम-दुपमा

ये छड् अवसर्पिगी के विभाग है। उत्पर्पिणी के छह विभाग डम व्यति-क्रम से होते है:---

(१) दुपम-दुःपमा

- (२) दुपमा
- (३) दुपम-सुपमा
- (४) मुपम-दूःपमा
- ( ५ ) मुपमा
- (६) एकान्त-मुपमा

आज हम अवसर्पिणी के पांचवें पर्व---दुःपमा में जी रहे है। हमारे युग का जीवन-क्रम एकान्त-सुषमा से जुरू होता है। उस समय भूमि स्तिग्व थी। वर्ण, गन्ब, रस और स्पर्श अत्यन्त मनोज्ञ थे। मिट्टी का मिठास आज की चीनी से अ तन्त-गुगा अधिक या। कर्म-भूमि थी किन्तुअभी कर्म-पुग का प्रवर्तन नही हुआ था। पदार्थ अति स्निग्व थे, इसलिए उस जमाने के लोग तीन दिन से थोड़ी-सी वनस्पति खाते और तृप्त हो जाते। खाद्य-पदार्थ अप्राकृतिक नही थे। विकार बहुत कम थे, इसलिए उनका जीवन-काल बहुत लम्बा होता था। वे तीन पल्य तक जोते थे । अकाल मृत्यु कभी नही होती थी । वातावरण की अत्यन्त अनुकलता थी। उनका बरीर तीन कोस ऊँचा होता था। वे स्वभाव से ज्ञान्त और सन्तुष्ट होते थे। यह चार कोड सागर का एकान्त सुखमय काल-विभाग बीत गया। तीन कोडाकोड सागर का दूसरा सुखमय भाग शुरू हुआ। इसमें भोजन दो दिन से होने लगा। जीवन-काल दो पल्य का हो गया और शरीर की ऊँचाई दो कोस को रह गई। इनकी कमी का कारण था भूमि और पदार्थों की स्तिग्वता की कमी । काल और आगे वढा । तीसरे सूख-दूखमय काल-विभाग में और कमो आ गई। एक दिन से भोजन होने लगा। जीवन का काल-मान एक पल्य हो गया और शरीर की ऊँचाई एक कोस की हो गई। इम युग की काल-मर्यादा थी एक कोडाकोड़ सागर। इसके अन्तिम चरण मे पदार्थों की स्निग्धता में बहुत कमी हुई । सहज नियमन टूटने लगे, तब कृत्रिम व्यवस्था आई और इसी दौरान मे कुलकर-व्यवस्था को जन्म मिला ।

यह कर्म-प्रुग के शैशव-काल को कहानी है। समाज-संगठन अभी हुआ नही था। यौगलिक व्यवस्था चल रही थी, एक जोडा ही सब कुछ होता था। न कुल था, न वर्ग और न जाति। समाज और राज्य की बात बहुत दूर थी। जन-संख्या कम थी। माता-पिता को मौत से दो या तीन मास पहले एक युगल जन्म लेता, वही दम्पत्ति होता। विवाह-संस्था का उदय नही हुआ था। जीवन की आवश्यकताएँ बहुत सीमित थी। न खेती होती थी, न काडा बनता था और न मकान बनते थे, उनके भोजन, वस्त्र और निवास के साधन कल्प-नृक्ष थे, श्रुगार और आमोद-प्रमोद, विद्या, कला और विज्ञान का कोई नाम नही जानता था। न कोई वाहन था और न कोई यात्री । गांव वसे नही थे। न कोई स्वामी था और न कोई सेवक। जासक और जासित भी नही थे। न कोई गोपक या और न कोई जोपित । पति-पत्नी या जन्य-जनक के सिवा सम्बन्ध जैसी कोई वस्तु ही नही थी।

धर्म और उसके प्रचारक भी नहीं थे, उस समय के लोग सहज घर्म के अधिकारी और गांत-स्वभाव वाले थे। चुगली, निन्दा, आरोप जैसे मनोभाव जन्मे ही नहीं थे। हीनता और उत्कर्प की भावनाए भी उत्पन्न नहीं हुई थी। लड़ने-भगड़ने की माननिक ग्रन्थियाँ भी नहीं वनी थी। वे शस्त्र और शास्त्र दोनो से अनजान थे।

अन्नह्यचर्य सीमित था, मारकाट और हत्या नहीं होती थी। न संग्रह था, न चोरी और न असत्य । वे सदा सहज आनन्द और शान्ति मे लीन रहते थे।

काल-चक्र का पहला भाग ( अर ) वीता । दूसरा और तीसरा भी लगभग वीत गया ।

सहज समृद्धि का क्रमिक ह्वास होने लगा। भूमि का रस चीनी से अनन्त-गुण मीठा था, वह कम होने लगा । उसके वर्ण, गन्व और स्पर्श की श्रेप्ठता भी कम हुई ।

युगल मनुप्यो के गरीर का परिमाण भी घटता गया । तीन, दो कोर एक दिन के वाद भोजन करने को परम्परा भी टूटने लगी । कल्प-वृक्षो की शक्ति भी क्षीण हो चली ।

यह यौगलिक व्यवस्था के अन्तिम दिनो की कहानी है।

## ्र कुलकर-व्यवस्था म

असख्य वर्षों के वाद नए युग का आरम्भ हुआ। योगल्कि व्यवस्था घीरे-घीरे टूटने लगी। दूसरी कोई व्यवस्था अभी धन्म नही पाई। सक्रान्ति-काल चल रहा था। एक ओर आवश्यकता-पूर्ति के साधन कम हुए तो दूसरी ओर जन-संख्या और जीवन की आवश्यकताए कुछ वडी। इस स्थिति मे आपसी संवर्थ और लूट-खनीट होने लगी। परिस्थिति की विवयता ने क्षमा. शान्ति.

सौम्य आदि सहज गुणो में परिवर्तन ला दिया । अपराधी मनोवृत्ति का बीज अंकुरित होने लगा ।

उस युग के मनुष्य अति-मात्र ऋजु, मर्यादा-प्रिय और स्वयं शासित थे। खेद-प्रदर्शन, निषेध और तिरस्कार—ये मृत्यु-दण्ड से अधिक होते ।

मनुष्य प्रकृति से पूरा भला ही नही होता और पूरा बुरा ही नही होता। उसमे भलाई और बुराई दोनो के बोज होते है। परिस्थिति का योग पा वे अकुरित हो उठते है। देश, काल, पुरुषार्थ, कर्म और नियति की सह-स्थिति का नाम है परिस्थिति । वह व्यक्ति की स्वभावगत वृत्तियो की उत्तेजना का हेतु बनती है। उससे प्रभावित व्यक्ति बुरा या भला बन जाता है।

जीवन की आवश्यकताए कम थी, उसके निर्वाह के साधन सुलभ थे। उस समय मनुष्य को सग्रह करने और दूसरो द्वारा अधिकृत वस्तु को हडवने की बात नही सूफी । इनके बीज उसमें थे, पर उन्हें अकुरित होने का अवसर नही मिला ।

ज्यो ही जीवन की थोड़ी आवश्यकताए वढी, उसके निर्वाह के साधन कुछ टुर्लभ हुए कि लोगों में सग्रह और अपहरण की भावना उभर आईं। जब तक लोग स्वय शासित थ, तब तक बाहर का शासन नही था। ज्यो-ज्यो स्वगत-शासन टूटता गया, त्यो-त्यो बाहरी जासन बढ़ता गया—यह कार्य-कारणवाद और एक के चले जाने पर दूसरे के विकसित होने की कहानी है।

۲. j

# विवाह-पद्धति

नाभि अन्तिम कुलकर थे। उनको पत्नी का नाम था--- 'महदेवा'। उनके पुत्र का जन्म हुआ। उनका नाम रखा गया 'उसभ' या 'ऋ्पभ'। इनका शैंगव बदलते हुए युग का प्रतीक था। युगल के एक साथ जन्म लेने और मरने की सहज-व्यवस्था भी गिथिल हो गई। उन्ही दिनो एक युगल जन्मा, थोडे समय वाद पुरुष चल वसा। स्त्री अकेली रह गई। इघर ऋपभ युवा हो गए। उनने पर-म्परा के अतिरिक्त उस कन्या को स्वय व्याहा----यही से विवाह-पद्धति का उदय हुआ। इसके बाद लोग अपनी सहोदरी के सिवा भी दूसरी कन्याओ से विवाह करने लगे।

समय ने करवट ली । आवश्यकता-पूर्ति के सायन सुलभ नही रहे । यौगलिको मे क्रोब, अभिमान, माया और लोभ वढने लगे । हाकार, माकार ऑर विक्कार-नीतियो का उल्लघन होने लगा । समर्य जासक की मांग हुई ।

कुलकर व्यवस्या कर अन्त हुया । ऋपभ पहले राजा बने । उन्होने अयोघ्या को राजवानी वनाया । गाँवों और नगरो का निर्माण हुआ । लोग अरण्य-वासी से हट भवन-वासी वन गए । ऋपभ की क्रान्तिकारी और जन्मजात प्रतिभा से लोग नए युग के निर्माण की ओर चल पड़े ।

ऋष्यभदेव ने उग्र, भोग, राजन्य और क्षत्रिय—ये चार वर्ग स्थापित किए । आरक्षक वर्ग 'उग्न' कहलाया । मत्रो आदि जामन को चलाने वाले 'भोग', राजा के समस्यिति के लोग 'राजन्य' और जेप 'क्षत्रिय' कहलाए ।

#### खाद्य-समस्या का समधान

कुलकर युग मे लोगों की भोजन-सामग्री थी — कन्द, मूल, पत्र, पुष्प और फल'। वढती हुई जन-सख्या के लिए कन्द आदि पर्याप्त नही रहे और वन-वासी लोग ग्रह-वासी होने लगे। तव अनाज खाना सीखा। वे पकाना नही जानते थे ओर न उनके पास पकाने का कोई सावन था। वे कच्चा अनाज खाते थे। समय बदला। कच्चा अनाज हुप्पाच्य हो गया। लोग ऋष्पभदेव के पास पहुँचे और अपनी समस्या का उनसे समाधान मांगा। ऋष्पभदेव ने अनाज को हायों से घिसकर खाने की सलाह दी। लोगो ने वैसा ही किया।कृष्ठ समय बाद वह विधि भी असफल होने लगी । ऋषभदेव अग्नि की बात जानते थे। किन्तु वह काल एकान्त स्निग्ध था । वैसे काल में अग्नि उत्पन्न हो नही सकती । एकान्त स्निग्ध और एकान्त रूक्ष—दोनो काल अग्नि की उत्पत्ति के योग्य नही होते । समय के चरण आगे बढे । काल स्निग्ध-रूक्ष बना तब वृक्षो की टक्कर से अग्नि उत्पन्न हुई, वह फैली । बन जलने लगे । लोगो ने उस अपूर्व वस्तु को देखा और उसकी सूचना ऋषभदेव को दी । उनने पात्र-निर्माण और पाक-विद्या सिखाई । खाद्य-समस्या का समाधान हो गया ।

#### अध्ययन और विकास

राजा ऋषभदेव ने अउने ज्येब्ठ पुत्र भरत को ७२ कलाए सिखाई । बाहुबली को प्राणी की लक्षण-विद्या का उपदेश दिया । बडी प्रुत्री ब्राह्मी को १० लिपियो और सुन्दरी को गणित का अव्ययन कराया । घनुर्वेद, अर्थ-शास्त्र, चिकित्सा, क्रीड़ा-विधि आदि आदि का प्रवर्तन कर लोगो को सुज्यवस्थित और सुसस्कृत बना दिया ।

अग्नि की उत्पत्ति ने विकास का स्रोत खोल दिया। पात्र, औजार, वस्त्र, चित्र आदि-आदि शिल्प का जन्म हुआ। अन्न-पाक के लिए पा<u>त्र-</u>निर्माण आवश्यक हुआ। कृषि, ग्रह-निर्माण आदि के लिए औजार आवश्यक थे, इसलिए लोहकार-शिल्प का आरम्भ हुआ। वस्त्र-वृक्षो को कमी ने वस्त्र-शिल्प और ग्रहाक<u>ार कल्प-वृ</u>क्षो की कमी ने ग्र<u>ह-शि</u>ल्प को जन्म दिया।

नख, केश आदि काटने के लिए नापित-शिल्ग (क्षौर-कर्म) का प्रवर्तन हुआ । इन पांचो हिल्गो का प्रवर्तन अग्नि की उत्पत्ति के बाद हुआ ।

पदार्थ बढे, तब पांरग्रह मे ममता बढी,<sup>3</sup> सग्रह होने लगा । कौटुम्बिक ममत्व भी बढा४ । लोकैवणा और धनैषणा के भाव जाग उठे ।

## राज्यतंत्र और दण्डनीति

कुलकर व्यवस्था मे तीन दण्ड-नीतियाँ प्रचलित हुई । पहले कुलकर

٤]

विमलवाहन के समय में 'हाकार' नीति का प्रयोग हुआ । उस समय के मनुष्य स्वय अनुशासित और लज्जाशील थे । ''हा ! तूने यह क्या किया,'' ऐसा कहना गुरुतर दण्ड था ।

दूसरे कूलकर चक्षुष्मान् के समय भी यही नीति चली ।

तीसरे और चौथे—्य्शस्वी और <u>अभिचन्द्र क</u>ुलकर के समय मे छोटे अप-राघ के लिए 'हाकार' और बड़े अपराध के लिए 'माकार' ( मत करो ) नीति का प्रयोग किया गया ।

पांचवें, छठे और सातवें— प्रश्नेणि, महदेव और नाभि कुलकर के समय मे 'धिकार' नीति और चली । छोटे अपराध के लिए 'धिकार' नीति का प्रयोग किया गया ।

अभी नाभि का नेतृत्व चल ही रहा था। युगलो को जो कल्पवृक्षो से प्रकृति-सिद्ध भोजन मिलता था, वह अपर्थात हो गया। जो युगल झान्त और प्रसन्न थे, उनमे क्रोब का उदय होने लगा। आपस मे लडने-फगडने लगे। 'धिक्कार' नीति का उल्लधन होने लगा। जिन युगलो ने क्रोध, लडाई जैसी स्थितियां न कभी देखी और न कभी सुनी – वे इन स्थितियो से घबडा गए। वे मिले और ऋपभकुमार के पास पहुंचे और मर्यादा के उल्लघन से उत्पन्न स्थिति का निवेदन किया। ऋषभ ने कहा – "इस स्थिति पर नियन्त्रण पाने के लिए राजा की आवश्यकता है।"

"राजा कौन होता है ?"—युगलो ने पूछा ।

ऋष्पभ ने राजा का कार्यसमम्भाया । शक्ति के केन्द्रीकरण की कल्पना उन्हें दी । युगलो ने कहा— 'हम मे आप सर्वाधिक समर्थ है । आप ही हमारे राजा वर्ने ।''

ऋषभकुमार वोले— "आप मेरे पिता नाभि के पास जाइये, ज्वसे राजा की याचना कीजिये। वे आपको राजा देंगे।" वे चले, नाभि को सारी स्थिति से परिचित कराया। नाभि ने ऋषभ को उनका राजा घोपित किया। वे प्रमन्न हो लौट गए ।

ऋषम का राज्याभिषेक हुआ। उन्होने राज्य-सचालन के लिए नगर

असाधु लोगो पर शासन और साधु लोगो की सुरक्षा के लिए उन्होने अपना मन्त्रि-मण्डल बनाया ।

चोरी, लूट-खसोट न हो, नागरिक जीवन व्यवस्थित रहे—इसके लिए उन्होंने आरक्षक-दल स्थापित किया ।

राज्य की शक्ति को कोई चुनौती न दे सके, इप्तलिए उन्होने चतुरंग सेना और सेनापतियो की व्यवस्था की <sup>६</sup> ।

साम, दाम, भेद और दण्ड-नीनि का प्रवर्त्तन कियाण ।

परिमाण—थोडे समय के लिए नजरबन्द करना—क्रोधपूर्ण शब्दो मे अप-राधी को ''यही बैठ जाओ'' का आदेश देना ।

मण्डल-बन्ध - नजरबन्द करना - नियमित क्षेत्र से बाहर जाने का आदेश देना।

चारक — कैद मे डालना ।

छविच्छेद---हाथ-पैर आदि काटना ८ ।

ये चार दण्ड भरत के समय मे चले । दूसरी मान्यता के अनुसार इनमे से पहले दो ऋपभ के समय मे चले और अन्तिम दो भरत के समय° ।

आवश्यक निर्युक्ति (गाथा २१७, २१८) के अनुसार बन्ध—( वेडी का प्रयोग ) और घात—( डडे का प्रयोग ) ऋषभ के राज्य मे प्रवृत्त हुए तथा मृत्यु-दण्ड भरत के राज्य मे चला।

औषघ को व्याधि का प्रतिकार माना जाता है— वैसे दण्ड अपराध का प्रतिकार माना जाने लगा १० । इन नीतियो मे राजतन्त्र जमने लगा और अधिकारी चार भागो मे बँट गए । आरक्षक-वर्ग के सदस्य 'जग्न', मन्त्रि-परिषद् के सदस्य 'भोग', परामर्शदात्री समिति के सदस्य या प्रान्तीय प्रतिनिधि 'राजन्य' और शेष कर्मचारी 'क्षत्रिय' कहलाए १ ।

ऋषभ ने अपने ज्येष्ठ पुत्र भरत को अपना उत्तराधिकारी चुना । यह क्रम राज्यतन्त्र का अग बन गया । यह युगो तक विकसित होता रहा ।

#### घर्म-तीर्थ-प्रवर्तन

कर्त्तव्य बुद्धि से लोक-व्यवस्था का प्रवर्तन कर ऋषभदेव राज्य करने लगे। वहुत लम्वे समय तक वे राजा रहे। जीवन के अन्तिम भाग मे राज्य त्याग कर वे मुनि वने। मोक्ष-धर्म का प्रवर्तन हुआ। यौगलिक काल मे क्षमा, सन्तोष आदि सहज धर्म ही था। हजार वर्ष की साधना के वाद भगवान् ऋषभदेव को कैवल्य-लाभ हुआ। साधु-साघ्वी श्रावक-श्राविका---इन चार तीर्थो की स्थापना की। मुनि-धर्म के पाँच महाव्रत और ग्रहस्थ-धर्म के वारह व्रतो का उपदेश दिया। साधु-साध्वियो का सघ बना, श्रावक-श्राविकाए भी बनी।

## साम्राज्य-लिण्सा और युद्ध का प्रारम्भ

भगवान् ऋषभदेव कर्म-युग के पहले राजा थे। अपने सौ पुत्रो को अलग-अलग राज्यो का भार सौप वे मुनि वन गए । सबसे वडा पुत्र भरत था। वह चक्रवर्ती सम्राट् वनना चाहता था। उसने अपने १९ भाइयो को अपने अवोन करना चाहा। सबके पास दूत भेजे । ९८ भाई मिले । आपस मे परामर्ज कर भगवान् ऋषभदेव के पास पहुँचे । सारी स्थिति भगवान के सामने रखी। द्विविधा की भाषा में पूछा-भगवन् ! क्या करें ? बड़े भाई से लड़ना नही चाहते और अपनी स्वतन्त्रता को खोना भी नही चाहते । भाई भरत ललचा गया है। आपके दिये हुए राज्यो को वह वापिस लेना चाहता है। हम उससे लडें तो भ्रातृ-युद्ध की गलत परम्परा पड़ जाएगी । विना लडे राज्य सौप दें तो साम्राज्य का रोग वढ जाएगा। परम पिता ! इस द्विविधा से उवारिए । भगवान् ने कहा--- पूत्रो ! तुमने ठीक सोचा । लडना भी वुरा है और क्लीव वनना भी बूरा है। राज्य दो परो वाला पक्षी है। उसका मजबूत पर युद्ध है। उसकी उडान में पहले वेग होता है जन्त में थकान। वेग में से चिनगारियाँ उछलती है। उडाने वाले लोग उससे जल जाते है। उडने वाला चलता-चलता थक जाता है। शेष रहती है निराशा और अनुताप । पुत्रो। तुम्हारी समभ सही है। युद्ध बुरा है--विजेता के लिए भी और पराजित के लिए भी । पराजित अपनी सत्ता को गँवा कर पछनाता है और विजेता कुछ नही पा कर पछताता है। प्रतिशोध की चिता जलाने वाला उसमे

स्वयं न जले—यह, कभी नही होता। राज्य रूपी पक्षी का दूसरा पर दुर्वल है। .वह है कायरता। मैं तुम्हे कायर बनने की सलाह भी कैसे दे सकता हूँ ? पुत्रो। मैं तुम्हे ऐसा राज्य देना चाहता हूं, जिसके साथ लड़ाई और कायरता की कडियाँ जुडी हुई नही है।

भगवान् ने कहा – सयम का क्षेत्र निर्वाध राज्य है। इसे लो । न तुम्हे कोई अधीन करने आयेगा और न वहाँ युद्ध और कायरता का प्रसंग है ।

पुत्रो ने देखा पिता उन्हें राज्य त्यागने की सलाह दे रहे है । पूर्व कल्पना पर पटाक्षेप हो गया । अकल्पित चित्र सामने आया । आखिर वे भी भगवान् के वेटे थे । भगवान् के मार्ग-दर्शन का सम्मान किया । राज्य को त्याग स्वराज्य की ओर चल पड़े । इस राज्य की अपनी विशेषताए है । इसे पाने वाला सब कुछ पा जाता है । राज्य की ओहकता तब तक रहती है । जब तक व्यक्ति स्वराज्य की सीमा मे नही चला आता । एक सयम के बिना व्यक्ति सब कुछ पाना चाहता है । सयम के आने पर कुछ भी पाए बिना सब कुछ पाने की कामना नष्ट हो जाती है ।

त्याग शक्तिशाली अस्त्र है इसका कोई। प्रतिद्वन्द्वी नही है। भरत का आक्रामक दिल पसीज गया। वह दौड़ा-दौड़ा आया। अपनी भूल पर पछतावा हुआ। भाइयो से क्षमा मांगी। स्वतन्त्रता पूर्वक अपना-अपना राज्य सम्हालने को कहा। किन्तु वे अब राज्य-लोभी सम्राट् भरत के भाई नही रहे थे। वे अकिञ्चन, जगत् के भाई बन चुके थे। भरत का भ्रातृ-प्रेम अब उन्हें नही छल्लचा सका। वे उसकी लालची आँखो को देख चुके थे। इसलिए उसकी ्रें गोली आँखो क्रा उन पर कोई असर नही हुआ । भरत हाथ मलते हुए घर लौट गया ।

साम्राज्यवाद एक मानसिक प्यास है। वह उभरने के वाद सहसा नहीं वुभनी। भरत ने एक-एक कर सारे राज्यो को अपने अधीन कर लिया। वाहुवलि को उसने मही छुआ। अट्ठानवें भाइयो के राज्य-त्याग को वह अव भी नही भूला था। अन्तर्द्वन्द्व चलता रहा। एकछव राज्य का सपना पूरा नही हुआ। असयम का जगत ही ऐसा है, जहाँ सब कुछ पाने पर भी व्यक्ति को अकिज्जनता की अनुभूति होने लगती है। क्षमा

दूत के मुह से भरत का सन्देश सुन वाहुवलि की भृकुटि तन गई। दवा हुआ रोप उभर आया। 'कांपते ओठो से कहा—दूत ! भरत अव भी भूखा है ? अपने अठ्ठानवें सो आइयो का राज्य हडप कर भी तृत नही वना । हाय ! यह कैसी हीन मनोदशा है । साम्राज्यवादी के लिए निपेध जैसा कुछ होता ही नहीं। मेरा बाहु-बल किंससे कम है ? क्या मैं दूसरे राज्यो को नही हड़प ' सकता ? किन्तु यह मानवता का अपमान व शक्ति का दुरुपयोग और व्यवस्था का भग है । मैं ऐसा कार्य नहीं कर सकता । व्यवस्था के प्रवर्तक हमारे पिता है । उनके पुत्रो को उसे तोड़ने में लजा का अनुभव होना चाहिए । बक्ति का प्राधान्य पजु-जगत् का चिह्न है । मानव-जगत् मे विवेक का प्राधान्य होना चाहिए । शक्ति का सिदान्त पनपा तो वच्चो और वूढो का क्या बनेगा ? युवक उन्हे चट कर जाएगे । रोगी, टुर्वल और अपग के लिए यहाँ कोई स्यान नही रहेगा । फिर तो यह सारा विश्व रौद्र वन जाएगा । क्रूरता के साथी है, ज्वाला-स्फुलिंग, ताप और सर्वनाज । क्या मेरा भाई अभी-अभी समूचे जगत् को सर्वनाल की ओर ढकेलना चाहता है ? आक्रमण एक उन्माद है । आक्रान्ता उससे वेभान हो दूसरो पर टूट पडता है ।

की विशेषता है। किन्तु उसकी भी एक सीमा है। मैंने उसे भी निभाया है। तोड़नेवाळा सममता ही नही तो आखिर जोड़ने वाला कब तक जोडे ?

भरत को विशाल सेना 'बहली' की सीमा पर पहुँच गई। इधर बाहुबलि अपनी छोटी-सी सेना सजा आक्रमण को विफल करने आ गया। भाई-भाई के बीच युद्ध छिड़ गया । स्वाभिमान और स्वदेश-रक्षा की भावना से भरी. हुई बाहुबलि की छोटी-सी सेना ने सम्राट् की विशाल सेना को भागने के लिए विवश कर दिया। सम्राट् के सेनानी ने फिर पूरी तैयारी के साथ आकमण किया। दुबारा भी मुह की खानी पड़ी। लम्बे समय तक आक्रमण और बचाव की लड़ाइयां होती रहीं। आखिर दोनों भाई सामने आ खड़े हुए। तादारम्य आँखो पर छा गया। संकोच के घेरे में दोनो ने अपने आपको छिपाना चाहा, किन्तु दोनो विवश थे। एक के सामने साम्राज्य के सम्मान का प्रश्न था, दूसरे के सामने स्वाभिमान का। विनय और वात्सल्य की मर्यादा को जानते हुए भी रण-भूमि में उत्तर आंधे। इष्टि-युद्ध, मुष्ठि-युद्ध आदि पांच प्रकार के युद्ध निर्णीत हुए। उन सब मे सम्राट् पराजित हुआ। विजयी हुआ बाहुबलि । भरत को छोटे भाई से पराजित होना बहुत चुभा । वह आवेग को रोक न सका । मर्यादा को तोड बाहुबलि पर चक्र का प्रयोग कर डाला। इस अप्रत्याशित घटना से बाहबलि का खुन उबल गया। प्रेम का स्रोत एक साथ ही सूख गया । बचाव की भावना से विहीन हाथ उठा तो सारे सन्न रह गये। भूमि और आकाश बाहुबलि की विरुदावलियो से गूज उठे। भरत अपने अविचारित प्रयोग से लजित हो सिर भुकाए खडा रहा। सारे लोग भरत की भूल को भुला देने की प्रार्थना मे लग गये।

ेएक साथ लाखों कण्ठो से एक ही स्वर गूँजा—''महान् पिता के पुत्र भी महान् होते है। सम्राट् ने अनुचित किया पर छोटे भाई के हाथ से बडे भाई की हत्या और अधिक अनुचित कार्य होगा ? महान् ही क्षमा कर सकता है। क्षमा करने वाला कभी छोटा नही होता। महान् पिता के महान् पुत्र ! हमे क्षमा कीजिए, हमारे सम्राट् को क्षमा कीजिए।'' इन लाखो कण्ठो की विनम्र स्वर-लहरियो ने बाहुबलि के शौर्य को मार्गान्तरित कर दिया। बाहुबलि ने अपने आपको सम्हाला। महान् पिता की स्मृति ने देग का

१२]

शमन किया। उठा हुआ हाथ विफल नही लौटता। उसका प्रहार भरत पर नही हुआ। वह अपने सिर पर लगा। सिर के वाल उखाड फैके और अपने पिता के पथ की ओर चल पड़ा।

#### विनय

वाहुवलि के पैर आगे नही वढे। वे पिता को शरण में चले गए पर उनके पास नहीं गए । अहकार अव भी वच रहा था । पूर्व दीक्षित छोटे भाइयो को नमस्कार करने की बात याद आते ही उनके पैर रुक गए । वे एक वर्ष तक घ्यान मुद्रा में खड़े रहे । विजय और पराजय की रेखाए अनगिनत होती है । असतोष पर विजय पाने वाले वाहुवलि अह से पराजित हो गए । उनका त्याग और क्षमा उन्हें आत्म-दर्शन की ओर ले गए । उनके अह ने उन्हे पीछे ढकेल दिया । बहुत लम्वी घ्यान-मुद्रा के उपरान्त भी वे आगे नही वढ सके ।

"ये पर स्तब्ध क्यो हो रहे हैं ? सरिता का प्रवाह रुक क्यो रहा है ? इन चट्टानो को पार किए विना साध्य पूरा होगा ?" ये शब्द बाहुबलि के कानो को वीध हृदय को पार कर गए । बाहुबलि ने आँखें खोली । देखा, झाहाी और सुन्दरी सामने खड़ी है । बहिनो को विनम्र-मुद्रा को देख उनकी आँखें भुक गई । अवस्था से छोटे-बडे की मान्यता एक व्यवहार है । वह सार्वभौम सत्य नही है । ये मेरे पैर गणित के छोटे से प्रश्न मे उलम गए । छोटे भाइयो को मैं नमस्कार कैसे कहूँ — इस तुच्छ चिन्तन में मेरा महान् साघ्य विलीन हो गया । अवस्था लौकिक मानदण्ड है । लोकोत्तर जगत् में छुटपन और बडप्पन के मानदण्ड बदल जाते है । वे भाई मुभ्भसे छोटे नही है । उनका चारित्र विशाल है । मेरे अह ने मुझे और छोटा बना दिया । अब मुझे अबिलम्ब भगवान् के पास चलना चाहिए ।

पैर उठे कि वन्वन टूट पड़े। नम्रता के उत्कर्ष में समता का प्रवाह बह चला। वे केवली वन गए। सत्य का साक्षात् ही नही हुआ, वे स्वय सत्य बन गए। शिव अव उनका साध्य नही रहा, वे स्वय शिव वन गए। आनन्द अव उनके लिए प्राप्य नही रहा, वे स्वय आनन्द वन गए।

#### अनासक्त योग

भरत अब असहाय जैसा ही हो गया । भाई जेसा शब्द उसके लिए अर्थ-वान् नही रहा । वह सम्राट बना रहा किन्तु उसका हृदय अब साम्राज्यवादी नही रहा । पदार्थ मिलते रहे पर आसक्ति नही रही । वह उदासीन भाव से राज्य सचालन करने लगा ।

अभियुक्त ने वैसा ही किया। बड़ी सावधानी से नगर में घूम आया और सम्राट् के सामने प्रस्तुत हुआ।

सम्राट ने पूछा—नगर में घूम आये ? जी, हॉ । अभियुक्त ने सफलता के भाव से कहा ।

सम्राट—नगर में कुछ देखा तुमने ?

अभियुक्त----नही, सम्राट् ! कुछ भी नही देखा ।

सम्राट-कई नाटक देखे होगे ?

अभियुक्त--जी, नही । मौत के सिवाय कुछ भी नही देखा !

सम्राट-कुछ गीत तो सुने होगे ?

अभियुक्त—सम्राट की साक्षी से कहता हूँ । मौत को गुनगुनाहट के सिवाय कुछ भी नही सुना ।

सम्राट-मौत का इतना डर ?

अभियुक्त — सम्राट इसे क्या जाने ? यह मृत्यु-दण्ड पाने वाला ही समभ सकता है।

सम्राट----क्या सम्राट अमर रहेगा ? कभो नही । मौत के मुँह से कोई नही बच सकता । तुम एक जीवन की मौत से डर गए । न तुमने नाटक देखे और

88]

न गीत सुने। में मौत की लम्बी परम्परा से परिचित हूँ। यह साम्राज्य मुझे नही लूभा सकता।

सम्राट्को करुणापूर्ण आँदो ने अभियुक्त को अभय बना दिया । मृत्यु-दड उसके लिए केवल जिसा-प्रद या । सम्राट्की अमरत्व-निष्टा ने उसे मौत से सदा के लिए उवार लिया ।

#### श्रामण्य की ओर

सम्राट्भरन नहाने को थे। स्नान-घर में गए, अगूठी सोली। अंगुली की गोभा घट गई। फिर उसे पहना, गोभा वढ गई। पर पदार्थ से रोभा वढती है, यह मौन्दर्य ग्रुनिम है—उस चिन्तन में लगे और लगे महज सौन्दर्य को ढूँबने। भावना का प्रवाह आगे वटा। वर्भ-मन्ठ को घो डाला। क्षगों में ही मुनि बने, बोतराग बने और केवली बने। भावना की युद्धि ने ब्यवहार को सीमा तोड दी। न वेप बदला, न राज-प्रामाद से बाहर निकले किन्तु इनका लान्तरिक संबम इनसे बाहर निकल्य गया और वे पिता के पथ पर चले पडे।

#### ऋषभदेव के पश्चात्

काल का चौथा 'हु ख-मुखमय' चरण आया। वयालीस हजार वर्ष कम एक कोडाकोड सागर तक रहा। इस अवधि मे कर्म-क्षेत्र का पूर्ण विकास हुआ और वर्म-सम्प्रदाय भी बहुत फठे-फूठे। जैन घर्म के वीस तीर्थ इर और हुए, यह सारा दर्शन प्राग् ऐतिहासिक युग का है। इतिहास अनन्त — अतीत की चरग-घूलि को भी नही छू सका है। वह पाँच हजार वर्ष को भी कल्पना को आँख से देख पाता है।

#### सोराष्ट्र की आध्यात्मिक चेतना

वौद्ध साहित्य का जन्म-काल महात्मा युद्ध के पहले का नही है। जैन साहित्य का विगाल भाग मगवान् महावीर के पूर्व का नही है। पर थोडा भाग भगवान् पार्श्व की परम्परा का भी उसी मे मिश्रित हे, यह बहुत सभव है। भगवान् अरिष्टनेमि की परम्परा का साहित्य उपलब्ध नही है।

१६ ]

वेदों का अस्तित्व १ हजार वर्ष प्राचीन माना जाता है। उपलब्ध-साहित्य श्रीकृष्ण के युग का उत्तरवर्ती है। इस साहित्यिक उपलब्धि द्वारा कृष्ण-युग तक का एक रेखा-चित्र खीचा जा सकता है। उससे पूर्व की स्थिति सुदूर अतीत में चली जाती है।

छान्दोग्य उपनिषद् के अनुसार श्रीकृष्ण के आध्यास्मिक गुरु घोर आंगि-रस ऋषि थे<sup>९ २</sup>।

जैन आगमो के अनुसार श्रीकृष्ण के आध्यात्मिक गुरु बाईसवें तीर्थं इर अरिष्टनेमि थे<sup>13</sup>। घोर आंगिरस ने श्रीकृष्ण को जो घारणा का उपदेश दिया है, वह विचार जैन-परम्परा से भिन्न नही है। तू अक्षित-अक्षय है, अच्युत-अविनाशी है और प्राण-सशित-अतिसूक्ष्मप्राण हैं। इस त्रयी को सुन कर श्रीकृष्ण अन्य विद्याओ के प्रति तृष्णा-हीन हो गए<sup>9 ४</sup>। वेदो में आत्मा की स्थिर मान्यता का प्रतिपादन नही है। जैन दर्शन आत्मवाद की भित्ति पर ही अवस्थित है<sup>9 ५</sup>। संभव है अरिष्टनेमि ही वैदिक साहित्य में आंगिरस के रूप मे उल्लिखित हुए हो अथवा वे अरिष्टनेमि के ही विचारो से प्रभावित कोई दूसरे व्यक्ति हो।

कृष्ण और अरिष्ठटनेमि का पारिवारिक सम्बन्ध भी था। अरिष्ठनेमि समुद्र-विजय और कृष्ण वसुदेव के पुत्र थे। समुद्रविजय और वसुदेव सगे भाई थे। कृष्ण ने अरिष्ठटनेमि के विवाह के लिए प्रयत्न किया<sup>9 ६</sup>। अरिष्टनेमि की दीक्षा के समय वे उपस्थित थे<sup>9 ७</sup>। राजिमती को भी दीक्षा के समय मे उन्होने भावुक शब्दो मे आशीर्वाद दिया<sup>9 ८</sup>।

कृष्ण के प्रिय अनुज गजसुकुमार ने अरिष्टनेमि के पास दीक्षा ली १९ ।

कृष्ण की म पलियां अरिष्टनेमि के पास प्रत्नजित हुई<sup>२०</sup>। कृष्ण के पुत्र और अनेक पारिवारिक लोग अरिष्टनेमि के शिष्य बने<sup>२९</sup>। अरिष्टनेमि के और कृष्ण के वार्तालापो, प्रश्नोत्तरी और विविध चर्चाओं के अनेक उल्लेख मिलते है<sup>२२</sup>।

वेदो में कृष्ण के देव-रूप की चर्चा नही है। छान्दोग्य उपनिषद् में भी कृष्ण के यथार्थ रूप का वर्णन है<sup>२ ३</sup>। पौराणिक काल में कृष्ण का रूप-परिवर्तन होता है। वे सर्व-शक्तिमान् देव बन जाते है। कृष्ण के यथार्थ-रूप का वर्णन जैन आगमो मे मिलता हे<sup>२४</sup>। अरिप्टनेमि और उनकी वाणी से वे प्रभावित थे, इसे अस्वीकार नहीं किया जा सकता ।

उस समय सौराष्ट्र की आव्यात्मिक चेतना का आलोक समूचे भारत को आलोकित कर रहा या ।

ऐतिहासिक काल तीर्थंकर पार्झ्वताथ भगवान् महावीर जन्म और परिवार नाम और गोत्र यौवन और विवाह महाभिनिष्क्रमण साधना और सिद्धि तीर्थ-प्रवर्त्तन श्रमण-संघ-व्यवस्था निर्वाण उत्तरवत्तीं सघ-परंपरा तीन प्रघान परम्पराएँ सम्प्रदाय-भेद (निह्नव विवरण) बहुरतवाद • जीव प्रादेशिकवाद -अव्यक्तवाद - ? सामुच्छेदिकवाद-द्र**े**क्रियवाद त्रैराशिकवाद -अबद्धिकवाद श्वेताम्बर-दिगम्बर सचेलत्व और अचेलत्व का आग्रह और समन्वय दृष्टि चैत्यवास और सविग्न स्थानकवासी तेरापथ

#### तीर्थंकर पार्श्वनाथ

तेईसर्वे तीर्यकर भगवान् पार्श्वनाथ ऐतिहासिक पुरुष है । उनका तीर्थ प्रवर्तन भगवान् महावीर से २५० वर्ष पहले हुआ । भगवान् महावीर के समय तक उनकी परम्परा अविच्छिन्न थी । भगवान् महावीर के माता-पिता भगवान् पार्श्वनाथ के अनुयायी थे । भगवान् महावीर ने समय की मांग को पहचान पच महाव्रत का उपदेश दिया । भगवान् पार्श्वनाथ के शिष्य भगवान् महावीर व उनके शिष्यो से मिले, चर्चाएँ की ओर अन्ततः पचयाम 'स्वीकार कर भगवान् महावीर के तीर्थ मे सम्मिलित हो गए ।

धर्मानन्द कौसम्बी ने भगवान् पार्श्व के वारे मे कुछ मान्यताए प्रस्तुत की है<sup>9</sup> : —

"ज्यादातर पाश्चात्य पण्डितो का मत है कि जैनो के २३ वें तीर्थंकर पार्श्व ऐतिहासिक व्यक्ति थे। उनके चरित्र में भी काल्पनिक वातें है। पर वे पहले तीर्यंकरो के चरित्र में जो वातें है, उनसे बहुत कम है। पार्श्व का शरीर ६ हाथ लम्वा था। उनकी आयु १०० वर्प की थी। सोलह हजार साघु-लिष्य, अडतीस हजार साघ्वी-शिष्याएँ, एक लाख चौसठ हजार श्रावक तथा तीन लाख उनतालीस हजार श्राविकाए इनके पास थी। इन सब वातो में जो मुख्य ऐतिहासिक वात है, वह यह है कि चौबीसवें तीर्थंकर वर्धमान के जन्म के एक सौ अठहत्तर साल पहले पार्श्व तीर्थंकर का परिनिर्वाण हुआ।

वर्षमान या महावीर तीर्थं कर वुद्ध के समकालीन थे, इस वात को सव लोग जानते है। वुद्ध का जन्म वर्यमान के जन्म के कन से कन १५ साल वाद हुआ होगा। इसका अर्य यह हुआ कि वुद्ध का जन्म तथा पार्श्व तीर्थकर का परि-निर्वाण इन दोनो में १९३ साल का अन्तर था। मरने के पूर्व लगभग ५० साल तो पार्श्व तीर्थं कर उनदेश देते रहे होगे। इम प्रकार वुद्ध-जन्म के करोब दो सौ तैतालीस वर्ष पूर्व पार्श्व मुनि ने उपदेश देने का काम शुरू किया। निर्म्रन्य श्रमणो का सघ भी पहले-पहल उन्हीने स्थापित किया होगा। उत्पर दिखाया जा चुका है कि परीक्षित का राज्य-काल बुद्ध से तीन शता-विदयों के पूर्व नही जा सकता<sup>3</sup> । परीक्षित के बाद जनमेजय गद्दी पर आया और उसने कुछ देश मे महायज्ञ कर वैदिक धर्म का ऋण्डा फहराया । इसी समय काशी देश मे पार्श्व एक नई संस्कृति की नीव डाल रहे थे । पार्श्व का जन्म वाराणसी नगर मे अश्वसेन नामक राजा की नामा नामक रानी से हुआ । ऐसी कथा जैन ग्रन्थो में आई है<sup>3</sup> । उस समय राजा ही अधिकारी, जमीदार हुआ करता था । इसलिए ऐसे राजा के यह लड़का होना कोई असम्भव बात नही है । पार्श्व की नई संस्कृति काशी राज्य मे अच्छी तरह टिकी रही होगी क्योकि बुढ को भी अपने पहले शिष्यो को खोजने के लिए वाराणसी ही जाना पडा था ।

पार्श्व का घर्म विल्कुल सीधा-सात्रा था । हिसा, असत्य, स्तेय तथा परि-ग्रह—इन चार बातो के त्याग करने का उपदेश देते थे४ । इतने प्राचीन काल मे अहिंसा को इतना सुसम्बद्घ रूप देने का यह पहला ही उदाहरण है ।

सिनाई पर्वत पर मोजेस को ईश्वर ने जो दश आज्ञाए (Ten Commandments) सुनाई, उनमे हत्या मत करो, इसका भी समावेस था। पर उन आज्ञाओ को सुनकर मोजेस और उनके अनुयायी पैलेस्टाइन मे घुसे और वहाँ खून की नदियाँ बहाई। न जाने कितने लोग्गे को कल्ल किया और न जाने कितनो युवती स्त्रियो को पकड कर आपस मे बांट लिया। इन बातो को अहिंसा कहना हो तो फिर हिंसा किसे कहा जाय ? तात्पर्य यह है कि पार्श्व के पहले पृथ्वी पर सच्ची अहिंसा से भरा हुआ धर्म या तत्त्व-ज्ञान था ही नही।

पार्श्व मुनि ने एक और भी वात की । उन्होने अहिंसा को सत्य, अस्तेय और अपरिग्रह — इन तीनो नियमों के साथ जकड़ दिया । इस कारण पहले जो अहिंसा ऋिषि-मुनियो के आचरण तक्त ही थी और जनता के व्यवहार मे जिसका कोई स्यान न था, वह अब इन नियमो के सम्बन्ध से सामाजिक एव व्यावहारिक हो गई ।

पार्श्व मुनि ने तीसरी वात यह की कि अपने नवीन घर्म के प्रचार के लिए उन्होने सघ बनाए । बौद्ध साहित्य से इस बात का पता लगता है कि बुद्ध के समय जो सघ विद्यमान थे, उन सवो मे जैन साधु और साव्त्रियो का संघ सवसे वडा था।

पार्श्व के पहले ब्राह्मणो के बड़े-बडे समूह थे, पर वे सिर्फ यज-याग का प्रचार करने के लिए ही थे। यज्ञ-याग का तिरस्कार कर उपका त्याग करके जगलो मे तपस्या करने वालो के सघ भी थे। तपस्या का एक अग समक्ष कर ही वे अहिंसा घर्म का पालन करते थे पर समाज में उसका उपदेश नही देते थे। वे लोगो से बहुत कम मिलते-जुलते थे।

बुद्ध के समय जो श्रमण थे, उनका वर्णन आगे किया जायगा। यहाँ पर इतना ही दिखाना है कि वुद्ध के पहले यज्ञ-याग को धर्म मानने वाले ब्राह्मण थे और उसके वाद यज्ञ-याग से ऊव कर जगलों में जाने वाले तपस्वी थे। वुद्ध के समय ऐसे ब्राह्मण और तपस्वी न थे—ऐसी वात नहीं हे। पर इन दो प्रकार के दोपो को देखने वाले तीसरे प्रकार के भी सन्यासी थे और उन लोगों में पार्थ्व मुनि के जिप्पो को पहला स्थान देना चाहिए।

जैन परम्परा के अनुमार चातुर्याम वर्म के प्रयम प्रवर्तक भगवान् अजितनाथ और अन्तिम प्रवर्तक भगवान् पार्श्वनाथ है। दूसरे तीर्थंकर से लेकर तेईसवें तीर्थंकर तक चातुर्याम धर्म का उपदेश चला। वेवल भगवान् ऋषभदेव और भगवान् महावीर ने पच महाव़त धर्म का उपदेश दिया। निर्म्रन्थ श्रमणो के सघ भगवान् ऋषभदेव से ही रहे है, किन्तु वे वर्त्तमान इतिहास की परिघि से परे है। इतिहास की टप्टि से कौमम्वोजी को सघवद्धता सम्वन्वी घारणा सच भी है।

#### भगवान् महावीर

संसार जुआ है। उसे 'खीचने वाले दो वैल है — जन्म और मौत। संसार का दूसरा पार्थ्व है — मुक्ति। वहाँ जन्म और मौत दोनो नहीं। वह अमृत है। वह अमरत्व की सावता का माघ्य है। मनुष्य किमी साघ्य की पूर्ति के लिए जन्म नही लेता। जन्म लेना ससार की अनिवार्यता है। जन्म लेने वाले मे योग्यता होती है, सस्कारो का संचय होता है। इसलिए वह अपनी योग्यता के अनुकूत्र अपना माघ्य चुन लेता है। जिसके जैसा विवेक, उसके वैसा ही साध्य

-

और वैसी ही साधना— एक तथ्य है। इसका अपवाद कोई नहीं होता। भगवान् महावीर भी इसके अपवाद नही थे।

## जन्म और परिवार

दुषमा सुषमा ( चतुर्थं अर) पूरा होने में ७४ वर्ष ११ महीने ७॥ दिन बाकी थे । ग्रीष्म ऋतु थी । चैत्र का महीना था । शुक्ला त्रयोदशी की मध्यरात्रि की वेला थी । उस समय भगवान् महावीर का जन्म हुआ था । यह ई० पूर्व ५९९ की बात है । भगवान् की माता त्रिशला क्षत्रियाणी और पिता सिद्धार्थ थे । वे भगवान् पार्श्व की परम्परा के श्रमणोपासक थे । भगवान् की जन्म-भूमि क्षत्रिय कुण्डग्राम नगर था । वैशाली, वाणिज्यग्राम, ब्राह्मण-कुण्डनगर, क्षत्रिय-कुण्डग्राम जन्मभूमि के बारे मे तीन मान्यताएं है ४ ।

#### १--- श्वेताम्बर मान्यता

''प्राचीन मान्यतानुसार लखीसराय स्टेशन से नैऋत्य दक्षिण में १८ मील, सिकन्दरा से दक्षिण मे २ मील, नवादा से पूर्व में ३⊏ मील औत जमुई से पश्चिम में १४ मील दूर नदी के किनारे लखवाड़ गॉव है, जो लिच्छवियों की भूमि थी। यहाँ जैन पाठशाला है और भगवान् महावीर स्वामी का मन्दिर भी। लखवाड से दक्षिण में तीन मील पर नदी किनारे कुडेघाट है । वहाँ भगवान महावीर के दीक्षा-स्थान पर दो जैन मन्दिर है और भाया तल हटी भी है। वहाँ से एक देवड़ा की, दो किंद्रआ की, एक सकसकिया की और तीन चिकना की--ऐसी कुल सात पहाडी घाटियाँ है, जिन्हे पार करने पर ३ मील दूर 'जन्म-स्थान' नामक भूमि है। वहां भगवान महावीर स्वामी का मन्दिर है। चिकना के चढाव से पूर्व मे ६ मील जाने पर लोधापानी नामक स्थान आता है। वहाँ शीतल जल का भरना है, पुराना पक्का कुओं है, पुराने खडहर है ं और टीला भी, जिसमे से पुरानी गजिया ईटें मिलती है। वास्तव में यही भगवान् महावीर का 'जन्म स्यान' है। जिसका दूसरा नाम 'क्षत्रियकुड' है। किसी भी कारणवस क्यो न हो पर आज वहॉ पर कोई मन्दिर नही है बल्कि जहॉ मन्दिर है, वहॉ २१० वर्ष पहले भी वह था और उसके पूर्व में ३ कोस पर क्षक्षियकुंड-स्थान माना जाता था- यह इस समय की तीर्थ-भूमियो के उत्लेख से बराबर जान सकते है।

२४ ]

से वरावर जान सकते है । अर्थात् लोधापानी का स्थान ही असली क्षत्रियकुड की भूमि है ।''

#### २----दिगम्बर-मान्यता

कई बातो मे दिगम्बर-सघ, क्वेताम्बर-सघ से विलकुल अलग मत रखता है। वैसे ही कई एक तीर्थ-भूमियो के वारे में भी अपना अलग विचार रखता है। दिगम्बर सम्प्रदाय भगवान् महावीर का जन्म-स्थान कुँडपुर मे मानता है पर उसका अर्थ 'कुँडलपुर' ही करते है। राजग्रही व नालन्दा के पास आया कुँडल-पुर ही उनकी वास्तविक जन्म-भूमि है।

श्वेताम्वर सघ इस कुँडलपुर को 'बडगाँव' के नाम से पहचानता है, जिसके दूसरे नाम गुब्वरगाँव (गुरुवर ग्राम) तथा कुँडलपुर है। सवत् १६६४ मे यहाँ पर कुल १६ जिनालय थे, किन्तु आज केवल एक श्वेताम्वर जिनालय, धर्मजाला और उसके वीच का श्री गौतम स्वामी का पाटुका-मन्दिर है।

दिगम्बर मान्यतानुसार नालन्दा स्टेगन से पश्चिम मे २ मील पर आया कुँडलपुर ही भगवान् महावीर का जन्मस्थान---क्षत्रियकुण्ड है ।

#### ३---पारुचात्य विद्वानो की मान्यता

"पाश्चात्य सजोवक विद्रइ्-वर्ग क्षत्रियकुण्ड के विषय मे तीसरा ही मत रखता है। उनका कहना है कि वैशाली नगरी, जिसका वर्तमान मे वेसाउपट्टी नाम है अयवा उपका उपनगर ही वास्तविक क्षत्रियकुण्ड है।

सर्व प्रथम उपरोक्त मान्यता को डा० हर्मन जैकोवी तथा डा० ए० एफ० आर० होर्नले आदि ने करार दिया तत्रा पुरातत्त्ववेत्ता पडित श्री कल्याण-विजयजी महाराज एव इतिहास-तत्त्व-महोदवि आचार्य श्री विजयेन्द्र सूरिजी ने एक स्वर से अनुमोदन किया। फल्लत यह मत सशोधित रूप मे अधिक विश्वसनीय बनता जा रहा है।''

कोछाग-सन्तिवेश----ये उसके पार्श्ववर्ती नगर और गांव थे।

त्रिशला देशाली गणराज्य के प्रमुख चेटक की वहन थी । सिद्धार्थ क्षत्रिय-कुण्ड ग्राम के अधिपति थे ।

भगवान् के बडे भाई का नाम नन्दिवर्धन था। उनका विवाह चेटक की

पुत्री ज्येष्ठा के साथ हुआ था<sup>६</sup> । भगवान् के काका का नाम सुपार्श्व और बडी बहन का नाम सुदर्शना था॰ ।

#### नाम और गोत्र

भगवान् जब त्रिशला के गर्भ में आए, तव से सम्पदाएँ बढ़ी, इसलिए माता-पिता ने उनका नाम वर्धमान रखा । वर्धमान ज्ञात नामक क्षत्रियकुल मे उत्पन्न हुए, इसलिए कुल के आघार पर उनका नाम ज्ञात-पुत्र हुआ ।

साघना के दीर्घकाल में उन्होने अनेक कब्टो का वीर-वृत्ति से सामना किया। अपने लक्ष्य से कभी भी विचलित नही हुए। इसलिए उनका नाम महावी्र हुआ <sup>9</sup> । यही नाम सबसे अघिक प्रवलित है।

सिद्धार्थ कश्यप-गोत्रीय क्षत्रिय थे<sup>, १</sup> । पिता का गोत्र ही पुत्र का गोत्र-होता है । इसलिए महावीर कर्यप-गोत्रीय कहलाए ।

#### यौवन और वित्राह

बाल-कीड़ा के बाद अध्ययन का रामय आता है। तीर्थकर गर्भ-काल से ही अवधि-ज्ञानी होते है। महावीर भी अवधि-ज्ञानी थे<sup>९२</sup>। वे पढने के लिए गए। अध्यापक जो पढाना चाहता था, वह उन्हे ज्ञात था। आखिर अच्यापक ने कहा---आप स्वय सिद्ध है। आपको पढ़ने की आवश्यकता नही।

यौवन आया । महावोर का विवाह हुआ । वे सहज विरक्त थे । विवाह करने की उनकी इच्छा नही थी । पर माता-पिता के आग्नह से उन्होने विवाह किया <sup>93</sup>।

दिगम्बर-परम्परा के अनुसार महावीर अविवाहित ही रहे। इवेताम्बर-साहित्य के अनुसार जनका विवाह क्षत्रिय कन्या यगोदा के साथ हुआ<sup>९४</sup> । जनके प्रियदर्शना नाम की एक कन्या हु<sup>द्द९५</sup> । उसका विवाह सुदर्शना के पुत्र (अपने भोनजे) जमालि के साथ किया<sup>९६</sup> ।

उनके एक शेषवती ( दूसरा नाम यशस्वती ) नाम की दौहित्री—घेवती हुई १० । वे ग्रहस्थी में रहे पर उनकी वृत्तियाँ अनासकत थी ।

२६ ]

### महाभिनिष्क्रमण

वे जब २ = वर्ष के हुए तव उनके माता-पिता का स्वर्गवास हो गया १ < । उन्होने तत्काल श्रमण वनना चाहा पर नन्दिवर्धन के आग्रह से वैसा हो न सका। उनने महावीर से घर मे रहने का आग्रह किया। वे उसे टाल न सके। दो वर्ष तक फिर घर मे रहे। यह जीवन उनका एकान्त-विरक्तिमय वीता। इस समय उन्होने कच्चा जल पीना छोड दिया, रात्रि-भोजन नही किया और ब्रह्मचारी रहे १ ।

३€ वर्षको अवस्था ने उनका अभिनिष्क्रमण हुआ। वे अमरत्व की सायना के लिए निकल गए। आज से सब पाप-कर्म अकरणीय है—इस प्रतिज्ञाके साथ वे श्रमग वने २०।

वान्ति उनके जीवन का साव्य था । क्रान्ति था उसका सहचर परिणाम । उन्होने वारह वर्ष तक शान्त, मौन और दीर्घ तपस्वी जीवन विताया ।

## साधना और सिद्धि

जहॉ हित है, अहित है ही नहीं---ऐसा धर्म किसने कहा ? जहॉ यथार्यवाद है, अर्थवाद है ही नहीं---ऐसा धर्म किसने कहा ?

यह पूछा — श्रमणो ने, ब्राह्मणो ने, ग्रहस्थो ने और अन्यान्य दार्शनिको ने जम्बू से और जम्बू ने पूछा मुखर्मा से । यह प्रश्न अहित से तपे और अर्थवाद से उन्वे हुए लोगो का था ।

जम्बू बोले — गुरुदेव ! मेरी जिज्ञासाएँ उभरती आ रही है । लोग भगवान् महावीर के धर्म को गहरी श्रद्धा से सुन रहे है । जनके जीवन के बारे मे बडे कुनूहल भरे प्रब्न पूछ रहे है । जनने मुफमे भी कुत्हल भर दिया है । मै उनके जीवन का दर्शन चाहता हूँ । आपने जनको निकटता से देखा है, सुना है, निश्चय किया है, इसलिए में आपसे जनके ज्ञान, श्रद्धा और शील के बारे मे कुछ सुनना चाहता हूँ ।

मुघर्मा वोर्ले — जम्बू । जिस घर्म से दूसरे लोगो को और मुभ्के महावीर के जोवन-दर्शन की प्रेरणा मिली है, उसका महावीर के पौद्गलिक जीवन से लगाव नही है ।

२५ ]

आध्यात्मिक जगत् में ज्ञान, दर्शन, और शील की सगति ही जीवन है। भगवान् महावीर अनन्त ज्ञानी, अनन्त दर्शनी और खेदज्ञ थे—यह है उनके यशस्वी जीवन का दर्शन । जो दूसरो के खेद को नही जानता, वह अपने खेद को भी नही जानता । जो दूसरो की आत्मा में विश्वास नहीं करता, वह अपने आपमे भी विश्वास नहीं करता ।

भगवान् महावीर ने आत्मा को आत्मा से तोला। वे आत्म-तुला के मूर्त्त-दर्शन थे। उनने खेद सहा, किन्तु किसी को खेद दिया नही। इसलिए वे खेदज्ञ थे। उनकी खेदज्ञता से धर्म का अजस्र प्रवाह बहा।

भगवान् महावीर का जीवन घटना-बहुल नही, तपस्या-बहुल है। वे दीर्घ तपस्वी थे। उनका जीवन-दर्शन घर्म का दर्शन है। घर्म उनकी वाणी का प्रवाह नही है। वह उनकी साधना से फुटा है।

उनने देखा — ऊपर, नीचे और बीच मे सब जगह जीव है। वे चल भी है और अचल भी। वे नित्य भी है और अनित्य भी। आत्मा कभी अनात्मा नहीं होती, इसलिए वह नित्य है। पर्याय का विवर्त्त चलता रहता है, इसलिए वह अनित्य है। जन्म और मौत उसीके दो पहलू है। दोनो दुख है, दुख का हेतु विषमता है। विषमता का बीज है — राग और द्वेष। भगवान् ने समता घर्म का निरूपण किया। उसका मूल है — वीतराग-भाव।

भगवान् ने सवके लिए एक धर्म कहा । वडो के लिए भी और छोटो के लिए भी ।

भगवान् ने क्रियावाद, अक्रियावाद, अज्ञानवाद और विनयवाद आदि सभी वादो को जाना और फिर अपना मार्ग चुना<sup>२९</sup>। वे स्वय-सम्बुद्ध थे। भगवान् निर्ग्नन्थ बनते ही अपनी जन्म-भूमि से चल पड़े। हेमन्त ऋतु था। भगवान् के पास केवल एक देव-दूब्य वस्त्र था। भगवान् ने नही सोचा कि सर्दी मे मैं वह वस्त्र पहनूँगा। वे कब्ट-सहिष्णु थे। तेरह महीनो तक वह वस्त्र भगवान् के पास रहा। फिर उसे छोड भगवान् पूर्ण अचेल हो गए। वे पूर्ण असग्रही थे।

काटने वाले कीड़े भगवान् को चार महीने तक काटते रहे। लहू पीते और माँस खाते रहे। भगवान् अडोल रहे। वे <u>क्षमा-शू</u>र थे। भवगान् प्रहर-प्रहर तक किसी ल्क्ष्य पर ऑखे टिका ष्यान करते । उस समय गांव के वाल-वच्चे उवर से आ निकलते और भगवान् को देखते ही हल्ला मचाते, चिल्लाते । फिंग् भी वे स्विर रहते । वे ध्यान-लीन थे ।

भगवान् को प्रतिकूठ कण्टो की भांति अनुकूठ कष्ट भी सहने पडते । भग-वान् जव कभी जनाकीर्ण वस्ती में ठहरते, उनके सौन्दर्य से ललचा अनेक ललनायें उनका प्रेम चाहती । भगवान् उन्हे साथना की वाघा मान उनसे परहेज करते । वे स्व-प्रवेगी (आरम-लीन) थे ।

सावना के लिए एकान्तवास और मोन—थे आवय्यक है । जो पहले अपने को न साधे, वह दूसरो का हित नहीं साध सकता । स्वय अपूर्ण पूर्णता का मार्ग नही दिखा सकता ।

भगवान् ग्रहस्थो से मिलना-जुलना छोड घ्यान करते, पूछने पर भी नही वोलते । लोग घेरा डालते तो ये दूसरी जगह चले जाते ।

कई आदमी भगवान् का अभिवादन करते। फिर भी वे उनसे नही बोलते। कई आदमी भगवान् को मारते-पीटते, किन्तु उन्हे भी वे कुछ नही कहते। भगवान् वैसी कठोरचर्या – जो सवके लिए सुलभ नही हे, मे रम रहे थे।

भगवान् असह्य कथ्टो को सहते । कठोरतम कथ्टो की वे परवाह नही करते । व्यवहार-दृष्टि मे उनका जीवन नीरम था । वे तृत्य और गीतो मे जरा भी नही लल्लवाते । दण्ड-युद्ध, मुष्ठि-युद्ध आदि लढाइयाँ देखने को उत्सुक भी नही होते ।

सहज आनन्द और आस्मिक चेतन्य जाग्रन नही होता, तब तक वाहरी उपकरणो के द्वारा आमोद पाने की चेव्टा होती है। जिनके चैतन्य का पर्दा खुल जाता है, सहज सुख़ का स्रोत फूट पडता है—ने नीरस होते ही नही। वे सदा समरन रहने हे। बाहरी माधनो के द्वारा अन्तर के नीरस भाव को सरस बनाने का यत्न करनेवाले भले ही उसका मूल्य न आक सकें।

भगवान् स्त्री-कथा, भक्त-कथा, देश-कथा और राज-कथा मे भाग नही लेते । उन्हे मव्यस्थ भाव से टाल देते । ये सारे कब्ट अनुकूल और प्रतिकूल, जो माथना के पूर्ण विराम है, भगवान् को लक्ष्य-च्युत नही कर सके । भगवान् ने विजातीय तत्त्वो (पुढ्गल-आसक्ति) को न शरण दी और न उनकी शरण ली । वे निरपेक्ष भाव से जीते रहे ।

निरपेक्षता का आधार वैराग्य-भावना है । रक्त-द्विष्ट आत्मा के साथ अपे-क्षाएँ जुडी रहती है । अपेक्षा का अर्य है ---दुर्बछता । व्यक्ति का सबल और दुर्बल होने का मापदण्ड अपेक्षाओं की न्यूनाधिकता है ।

भगवान् श्रमण बनने से दो वर्ष पहले ही अपेक्षाओ को ठुकराने लगे। सजीव पानी पीना छोड दिया, अपना अकेलापन देखने लग गए, क्रोध, मान, माया और लोभ की ज्वाला को शान्त कर डाला। सम्यग्-दर्शन का रूप निखर उठा। पौद्गलिक आस्थाए हिल गई ।

भगवान् ने मिट्टी, पानी, अग्नि, वाय्, वनस्पति और चर जीवो का अस्तित्व जाना । उन्हे सजीव मान उनकी हिसा से विलग हो गए <sup>।</sup>

अचर जीव दूसरे जन्म में चर और चर जीव दूसरे जन्म में अचर हो सकते है। राग-द्वेष से बधे हुए सब जीव सब प्रकार की योनियो में जन्म लेते रहते है।

यह संसार रग-भूमि है। इसमें जन्म-मौत का अभिनय होता रहता है। भगवान् ने इस विचित्रता का चिन्तन किया और वे वैराग्य की दृढ भूमिका परु पहुँच गए।

भगवान् ने ससार के उपादान को ढूढ निकाला। उसके अनुसार उनाधि परिग्नह से बचे हुए जीव ही कर्म-बद्ध होते है। कर्म ही ससार-अत्रयग का हेतु है। वे कर्मो के स्वरूप को जान उनसे अलग हो गए। भगवान् ने स्वय अहिसा को जीवन मे उतारा। दूयरो को उसका मार्ग-दर्झन दिया। वासना को सर्व कर्म-प्रवाह का मूल्ज नान भगवान् ने स्त्री-सग छोडा।

अहिंसा और ब्रह्मचर्य----ये दोनो साधना के आवारभूत तत्त्व है। अहिंसा अवैर साधना है। ब्रह्मचर्य जीवन की पवित्रता है। अवैर गाव के बिना आत्म साम्य की अनुभूति और पवित्रता के बिना विकास का मार्ग-दर्शन नही हो सकता। इसलिए भगवान् ने उन पर बडी सूक्ष्म दृष्टि से मनन किया।

भगवान् ने देखा---बन्ध कर्म से होता है। उनने पाप को ही नही, उसके मूल को ही उखाड फेंका। भगवान् अपने लिए बनाया हुआ भोजन नहीं लेते । वे शुद्ध भिक्षा के द्वारा अपना जीवन चलाते । आहार का विवेक करना अहिंसा और ब्रह्मचर्य – इन दोनो की दृष्टि से महत्त्व पूर्ण है । जीव-हिंसा का हेतुभूत आहार जैंसे सदोष होता है, वैसे ही ब्रह्मचर्य में बाधा डालने वाला आहार भी सदोप है । आहार की मीमासा में अहिंसा-विशुद्धि के बाद ब्रह्मचर्य की विशुद्धि की ओर ध्यान देना सहज प्राप्त होता है । भगवान् आहार-पानी की मात्रा के जानकार थे । रस-ग्रद्धि से वे किनारा करते रहे । वे जीननवार में नहीं जाते और दुर्भिक्ष भोजन भी नही लेते । उनने सरझ भोजन का सकल्प तक नहीं किया । वे सदा अनासक्त और यात्रा-निर्वाह के लिए भोजन करते रहे । भगवान् ने अनाशक्ति के लिए शरीर की परिचर्या को भी त्यान रखा था । वे खाज नहीं खनते । आँख को भी साफ नहीं करते । भगवान् सग-त्याग की दृष्टि से ग्रहस्थ के पात्र मे खाना नहीं खाते और न उनके वस्त्र ही पहनते ।

भगवान् का दृष्टि-सयम अनुत्तर था । वे चलते समय इधर-उघर नही देखते, पीछे नही देखते, तुलाने पर भी नही वोलते, सिर्फ मार्ग को देखते हए चलते ।

भगवान् प्रकृति-विजेता थे। वे सर्दी में नगे वदन घूमते। सर्दी से डरे विना हाथों को फैला कर चलते। भगवान् अप्रतिवन्धविहारी थे, परिव्राजक थे। बीच-वीच में शिल्प-जाला, सूना घर, कोपडी, प्रपा, दुकान, लोहकारशाला, विश्वाम यह, आराम-ग्रह, व्यशान, कृक्ष-मूल आदि स्थानों में ठहरते। इस प्रकार भगवान् वारह वर्ष और साढे छह. मास तक कठोर चर्या का पालन करते हुए आत्म-समाधि में लीन रहे। भगवान् साथना-काल में समाहित हो गए। वे अपने-आप में समा गए। भगवान् दिन-रात यतमान रहते। उनका अन्त करण सतत क्रिया-बील या आत्मान्देपी हो गया।

भगवान् अप्रमत्त वन गए । वे भय और दोषकारक प्रवृत्तियो से हट सतत जागरूक वन गए ।

ध्यान करने के लिए समावि ( आत्म-लीनता या चित्त-स्वास्थ्य ), यतना और जागरूकता---ये सहज-अपेक्षित है । भगवान् ने आत्मिक वातावरण को ध्यान के अनुकूल वना लिया । वाहरी वातावरण पर विजय पाना व्यक्ति के सामर्थ्य की बात है, उसे बदलना उसके सामर्थ्य से परेभी हो सकता है। आत्मिक वातावरण बदला जा सकता है। भगवान् ने इस सामर्थ्य का पूरा उपयोग किया। भगवान ने नीद पर भी विजय पाली। वे दिन-रात का अधिक भाग खड़े रह कर घ्यान मे विताते। विश्वाम के लिए थोडे समय लेटते, तब भी नीद नही लेते। जब कभी नीद सताने लगती तो भगवान् फिर खडे होकर ध्यान मे लग जाते। कभी-कभी तो सर्दी की रातो मे घडियो तक बाहर रह कर नीद टालने के लिए घ्यान-मझ हो जाते।

भगवान् ने पूरे साधना-काल में सिर्फ एक मृहूर्त्त तक नीद ली । शेष सारा समय ध्यान और आत्म-जागरण में बीता ।

भगवान् तितिक्षा की परीक्षा-भूमि थे। चड-कौशिक सॉप ने उन्हे काट खाया। और भी सॉप, नेवले आदि सरीसृप जाति के जन्तु उन्हे सताते। पक्षियो ने उन्हे नोचा।

भगवान् को मौन और जून्य ग्रह-वास के कारण अनेक वष्ट झेलने पडे । ग्राम-रक्षक, राजपुरुष और दुष्कर्मा व्यक्तियो का कोप-भाजन बनना पडा । उनने कुछ प्रसगों पर भगवान् को सताया, यातना देने का प्रेयरन किया ।

भगवान् अबहुवादी थे। वे प्राय मौन रहते थे। आवश्यकता होने पर भी विशेष नहीं बोलते। एकान्तस्थान में उन्हें खड़ा देख लोग पूछते— तुम कौन हो ? तब भगवान् कभी-कभी बोलते। भगवान् के मौन से चिढ कर वे उन्हें सताते। भगवान् क्षमा-धर्म को स्व-धर्म मानते हुए सब कुछ सह लेते। वे अपनी समाधि (मानसिक सन्तुलन या स्वास्थ्य) को भी नही खोते।

कभी-कभी भगवान् प्रश्नकर्ताको संक्षिप्त सा उत्तर भी देते। मैं भिक्षु हूँ, यह कह कर फिर अपने ध्यान मे लीन हो जाते।

देवो ने भी भगवान् को अछूता नही छोडा। उनने भी भगवान् को घोर उपसर्ग दिये। भगवान् ने गन्व, शब्द और स्पर्श सम्बन्धी अनेक कष्ट सहे।

सामान्य बात यह है कि कष्ट किसी के लिए भी इष्ट नही होता। स्थिति यह है कि जीवन मे कष्ट आते है। फिर वे प्रिय लगें या न लगें। कुछ व्यक्ति कष्टो को विशुद्धि के लिए वरदान मान उन्हें हुँस-हँसु झेल लेते है। कुछ व्यक्ति

३२ ]

अवीर हो जाते है। अघीर को कष्ट सहन करना पडता है, घीर कष्ट को सहते है।

साधना का मार्ग इससे और आगे है। वहाँ कष्ट निमत्रित किये जाते है। साधनाशील उन्हें अपने भवन का दृढ स्तम्भ मानते है। कष्ट आने पर साधना का भवन गिर न पडे, इस दृष्टि से वह पहले ही उसे कष्टो के खभो पर खडा करता है। जो जान-वूभ कर कष्टो को न्यौता दे, उसे उनके आने पर अरति और न आने पर रति नही हो सकती। अर्त्त और रति—ये दोनो साधना की वाधाएँ है। भगवान् महावीर इन दोनों को पचा लेते थे। वे मध्यस्थ थे।

मव्यस्य वही होता है, जो अरति और रति की ओर न फुके ।

भगषान् तॄण-स्पर्श को सहते । तिनको के आसन पर नगे बदन बैठते और लेटते और नगे पैर चलते तव वे चुभते । भगषान् उनकी चुभन से घबरा कर वस्त्र-घारी नही वने ।

भगवान् ने जोत-स्पर्श सहा । शिजिर मे जव ठण्डी हवाए फुकारें मारती लोग उनके स्पर्शमात्र से काँप उठते, दूसरे साधु पवन-शून्य (निर्वात) स्थान की खोज मे लग जाते और कपड़ा पहनने की वात्त सोचने लगा जाते, कुछ तापस धूनी तप सर्दी से बचते, कुछ लोग ठिठुरते हुए किंवाड को बन्द कर विश्राम करते, वैसी कडी और असह्य सर्दी मे भी भगवान् शरीर-निरपेक्ष होकर खुले वरामदो और कभी-कभी खुले द्वार वाले स्थानो में बैठ उसे सहते । भगवान् ने आतापनाएं ली । सूर्य के सम्मुख होकर ताप सहा । वस्त्र न

पहनने के कारण मच्छर व क्षुद्र जन्तु काटते । वे उसे समभाव से सह लेते । भगवान् ने साधना की कसौटी चाही । वे वैसे जनपदो में गए, जहाँ के लोग जैन साधुओं से परिचित नही थे २२ । वहाँ भगवान् ने स्थान और आसन सम्बन्धी कष्टो को हसते-हसते सहा । वहाँ के लोग रूक्ष-भोजी थे, इसलिए उनमे कोब की मात्रा अबिक थी । उसका फल भगवान् को भी सहना पडा ।

भगवान् वहाँ के लिये पूर्णतया अपरिचित थे, इसलिए कुत्ते भी उन्हें एक ओर से दूसरी ओर सुविधापूर्वक नही जाने देते । वहुत सारे कुत्ते भगवान् को षेर लेते । तव कुछ एक व्यक्ति ऐसे थे, जो उनको हटाते । वहुत से लोग ऐसे थे

जो कुत्तो को भगवान् को काटने के लिए प्रेरित करते। वहाँ जो दूसरे श्रमण थे, वे लाठी रखते, फिर भी कुत्तो के उपद्रव से मुक्त नही थे। भगवान् के पास अपने बचाव का कोई साधन नही था, फिर भी वे शान्तभाव से वहॉ धूमते रहे।

भगवान् का संयम अनुत्तर था। वे स्वस्थ दशा में भी अवमौदर्य करते (कम खाते), रोग होने पर भी वे चिकित्सा नही करते, औपघ नही लेते। वे विरेचन, वमन, तैल्ल-मर्दन, स्नान, दतौन आदि नही करते। उनका पथ इन्द्रिय के कांटो से अबाध था। कम खाना और औषध न लेना स्वास्थ्य के लिए हित-कर है। भगवान् ने वह स्वास्थ्य के लिए नही किया। वे वही करते जो आत्मा के पक्ष में होता। उनकी सारी कठोरचर्या आत्म-लक्षी-थी। अन्न-जल के बिना दो दिन, पक्ष, मास, छह मास बिताए। उत्तटुक, गोदोहिका आदि आसन किए, ध्यान किया, कपाय को जीता, आसक्ति को जीता, यह सब निरपेक्ष भाव से किया। भगवान् ने मोह को जीता, इसलिए वे 'जिन' कहलाए। भगवान् की अप्रमत्त साधना सफल हुई।

ग्रीष्म ऋतु का वैशाख महीना था । शुक्ल दशमो का दिन था । छाया पूर्व की ओर ढल चुकी थी । पिछले पहर का समय, विजय मुहूर्त और उत्तरा-फाल्गुनी का योग था । उस वेला में भगवान् महावीर जभियग्राम नगर के बाहर ऋजु-बालिका नदी के उत्तर किनारे श्याम गाथापति की कृषि-भूमि मे व्यावृत नामक चैत्य के निकट, शाल-वृक्ष के नीचे 'गोदोहिका' आसन में बैठे हुए ईशानकोण की ओर मुह कर सूर्य का आताप ले रहे थे।

दो दिन का निर्जल उपवास था। भगवान् शुक्ल घ्यान में लीन थे। ध्यान का उत्कर्ष वढा। खपक श्रोणी ली। भगवान् उत्क्रान्त बन गए। उत्क्रान्ति के कुछ ही क्षणो मे वे आत्म-विकास की आठ, नौ ओर दशवी भूमिका को पार कर गये। बारहवी भूमिका में पहुँचते ही उनके मोह का बन्धन पूर्णा शतः टूट गया। वे वीतराग बन गए। तेरहवी भूमिका का प्रवेश-द्वार खूला। वहाँ ज्ञानावरण, दर्शना वरण और अन्तराय के सम्बन्ध भी पूर्णतः टूट पड़े।

भगवान् अब अनन्त ज्ञानी, अनन्त-दर्शनी और अनन्त-वीर्य बन गए।

अव वे सर्व लोक के, सर्व जीवो के, सर्वभाव जानने-देखने लगे । उनका साधना-काल समाप्त हो चुका । अव वे सिद्धि-काल की मर्यादा में पहुँच गए<sup>२ 3</sup>। तेरहवें वर्ष के सातर्वे महीने में केवली वन गए ।

## तीर्थ-प्रवर्त्तन

भगवान् ने पहला प्रवचन देव-परिपद् में किया । देव अति विलासी होते है । वे व्रत और सयम स्वीकार नहीं करते । भगवान् का पहला प्रवचन निष्फल हुआ <sup>२४</sup> ।

भगवान् जभियग्राम नगर से विहार कर मब्यम् पावापुरी पधारे । वहाँ ् सोमि<u>ल</u>ुनामक ब्राह्मण ने एक विराट् यज्ञ आयोजन कर रखा था । उस अनुष्ठान की पूर्ति के लिए वहाँ इन्द्रभूति प्रमुख ग्यारह वेदविद् ब्राह्मण आये हुए थे<sup>२५</sup> ।

भगवान् को जानकारी पा उनमें पाण्डित्य का भाव जागा । इन्द्रभूति उठे । भगवान् को पराजित करने लिए वे अपनी शिप्य-सम्पदा के साथ भगवान् के समवसरण में आये ।

उन्हें कई जीव के वारे में सन्देह था। भगवान् ने उनके गूढ प्रश्न को स्वय सामने ला रखा। इन्द्रभूति सहम गए। उन्हें सर्वथा प्रच्छन्न अपने विचार के प्रकागन पर अचरज हुआ। उनकी अन्तर आत्मा भगवान् के चरणों मे भुक गई।

भगवान् ने उनका सन्देह-निवर्तन किया । वे उठे, नमस्कार किया और श्रद्धा-पूर्वक भगवान् के शिष्य बने । भगवान् ने उन्हे छह जीव-निकाय, पांच महाव्रत और पञ्चीस भावनाओ का उपदेश दिया<sup>२६</sup> ।

इन्द्रभूति गौतम गोत्री थे । जैन-साहित्य मे इनका सुविथुत नाम गौतम है । भगवान् के साथ इनके सम्वाद और प्रश्नोत्तर इसी नाम से उपलब्ध होते है । वे भगवान् के पहले गणवर और ज्येष्ठ थिष्य वने । भगवान् ने उन्हें श्रद्धा का सम्वल तर्क का वल्ल दोनो दिए । जिज्ञासा की जाग्रति के लिए भगवान् ने कहा — ''जो सशय को जानता है, वह ससार को जानता है, जो सशय को नही जानता, वह ससार को नही जानता ? थ ।"

इसी प्रेरणा के फलस्वरूप उन्हे जव-जव सजय हुआ, कुतूहल हुआ, श्रद्धा हुई वे कट भगवान् के पास पहुँचे और उनका समाधान लिया<sup>०</sup> ९ ।

तर्क के साथ श्रद्धा को संतुलित करते हुए भगवान् ने कहा – गौतम<sup>ा</sup> कई व्यक्ति प्रयाण की वेला में श्रद्धाशील होते है और अन्त तक श्रद्धाशील ही बने रहते है।

कई प्रयाण की वेला में श्रद्धाशील होते है किन्तु पीछे अश्रद्धाशील बन जाते है।

कई प्रयाण की बेला में सन्देहशील होते है किन्तु पीछे श्रद्धाशील बन जाते है ।

जिसकी श्रद्धा असम्यक् होती है, उसमे अच्छे या बुरे सभी तत्त्व असम्यक् परिणत होते है।

जिसकी श्रद्धा सम्यक् होती है, उसमें सम्यक् या असम्यक् सभी तत्त्व सम्यक् परिणत होते है<sup>२९</sup> । इसलिए गौतम <sup>1</sup> तू श्रद्धाशील बन । जो श्रद्धाशील है, वही मेधावी है ।

इन्द्रभूति की घटना सुन दूसरे पडितो का क्रम बध गया। एक-एक कर वे सब आये और भगवान् के शिष्य बन गये। उन सब के एक-एक सन्देह था<sup>3</sup>। भगवान् उनके प्रच्छन्न सन्देह नो प्रकाश में लाते गए और वे उसका समाधान पा अपने को समर्थित करते गए। इस प्रकार पहले प्रवचन में ही भगवान् की शिष्य सम्पदा समुद्ध हो गई।

भगवान् ने इन्द्रभूति आदि ग्यारह विद्वान् शिष्यो को गणघर पद पर नियुक्त किया और अब भगवान् का तीर्थ विस्तार पाने लगा। स्त्रियो ने प्रव्रज्या ली। साध्वी सघ का नेतृत्व चन्दनबाला. को सौपा। आगे चलकर १४ हजार साधु और ३६ हजार साघ्वियाँ हुई ।

स्त्रियो को साध्वी होने का अधिकार देना भगवान् महावीर का विशिष्ट मनोबल था। इस समय दूसरे धर्म के आचार्य ऐसा करने मे हिचकते थे। आचार्य विनोबा भावे ने इस प्रसग का बड़े मार्मिक ढग से स्पर्श किया है — उनके शब्दो में — "महावीर के सम्प्रदाय में — स्त्री-पुरुषो का किसी प्रकार कोई भेद नही किया गया है। पुरुषो को जितने अधिकार दिए गए है, वे सब अधिकार बहनो को दिए गए थे। मैं इन मामूली अधिकारो की बात नही करता हूँ, जो इन दिनो चलता है और जिनकी चर्चा आजकल बहुत चलती

है। उस समय ऐसे अनिकार प्राप्त करने की आवश्यकता भी महसूस नही हुई होगी। परन्तु में तो आध्यात्मिक अघिकारो की वात कर रहा हूँ।

पुरुपो को जितने आव्यात्मिक अधिकार मिलते है, उतने ही स्त्रियो को भी अधिकार हो सकते हे । इन आव्यात्मिक अधिकारो मे महावीर ने कोई भेद-बुद्धि नही रखी, जिसके परिणाम-स्वरूप उनके शिष्यो में जितने श्रमण थे, उनसे ज्यादा श्रमणियाँ थी । वह प्रया आज तक जैन वर्म में चलो आई है । आज भी जैन सन्यासिनी होती हे । जैन वर्म में यह नियम है कि सन्यासी अकेले नहीं घूम सकते है । दो से कम नहीं, ऐसा सन्यासी और सन्यासिनियों के लिए नियम है । तदनुसार दो-दो वहनें हिन्दुस्तान में घूमती हुई देखते है । विहार, मारवाड, गुजरात, कोल्हापुर, कर्नाटक जोर तमिलनाड की तरक इस तरह घूमती हुई देखने को मिलती है, यह एक बहुत वडी विशेपता माननी चाहिए ।

महावीर के पीछे ४० ही साल के वाद गौतम वुद्ध हुए, जिन्होने स्त्रियो को सन्यास देना उचित नही माना । स्त्रियो को सन्यास देने मे धर्म-मर्यादा नही रहेगी, ऐसा अन्दाजा उनको था । लेकिन एक दिन उनका शिष्य आनन्द एक बहन को ले आया और बुद्ध भगवान् के सामने उसे उपस्थित किया और वुद्ध भगवान् से कहा कि "यह वहन आपके उपदेश के लिए सर्वथा पात्र है, ऐसा मैंने देख लिया है । आपका उग्रदेश अर्थात् सन्यास का उपदेश इसे मिलना चाहिए ।" तो बुद्ध भगवान् ने उसे दीक्षा दी । और वोले कि—"हे आनन्द, तेरे आग्रह और प्रेय के लिए यह काम मैं कर रहा हूँ । लेकिन इससे अपने सम्प्रदाय के लिए एक वडा खतरा मैंने उठा लिया है ।" ऐसा वाक्य बुद्ध भगवान् ने कहा और वैसा परिणाम वाद मे आया भी । बौद्धो के इतिहास मे बुद्ध को जिस खतरे का अन्देशा या, वह पाया जाता है । यद्यपि वोद्ध धर्म का इतिहास पराक्रमजाली है । उसमे दोप होते हुए भी वह देश के लिए अभिमान रखने के लायक है । लेकिन जो डर बुद्ध को या वह महावीर को नही था, यह देखकर आरक्यर्य होता है । महावीर निडर दीख पढ़ते हे । इसका मेरे मन पर बहुत असर है । इसीलिए मुझे महा-वीर की तरफ विशेय आकर्पण है । बुद्ध की महिमा भी बहुत है । सारी दुनिया 35]

मे उनकी कहणा की भावना फुल्ल रही है, इसीलिए उनके व्यक्तित्व में किसी प्रकार की न्यूनता होगी, ऐसा मैं नही मानता हूँ। महापुरुषो की भिन्न-भिन्न वृत्तियाँ होती है, लेकिन कहना पड़ेगा कि गौतम बुद्ध को व्यावहारिक भूमिका छू सकी और महावीर को व्यावहारिक भूमिका छू नही सकी। उन्होने स्त्री-पुरुषो मे तत्त्वतः भेद नही रखा। वे इतने दृढप्रतिज्ञ रहे कि मेरे मन में उनके लिए एक विशेष ही आदर है। इसी मे उनकी महावीरता है।

रामकृष्ण परमहंस के सम्प्रदाय में स्त्री सिर्फ एक ही थी और वह थी श्री ज़ारदा देवी, जो रामकृष्ण परमहस की पत्नी थी और नाममात्र की ही पत्नी थी। वैसे तो वह उनकी माता ही हो गई थी और सम्प्रदाय के सभी भाइयो के लिए वह मातृ-स्थान में ही थी। परन्तु उनके सिवा और किसी स्त्री को दीक्षा नही दी गई।

महावीर स्वामी के बाद २५०० साल हुए, लेकिन हिम्मत नही हो सकती थी कि बहनो को दीक्षा दे। मैंने सुना कि चार साल पहले रामकृष्ण परमहस मठ मे स्त्रियो को दीक्षा दी जाय – ऐसा तय किया गया। स्त्री और पुरुष का आश्रम अलग रखा जाय, यह अलग बात है लेकिन अब तक स्त्रियो को दीक्षा ही नही मिलती थी, वह अब मिल रही है। इस पर से अंदाज लगता है कि महागीर ने २५०० साल पहले उसे करने में कितना बड़ा पराक्रम किया<sup>39</sup>।

ग्रहस्य उपासक और उपासिकाएँ, आवक और आविकाएँ कहलाए। आनन्द आदि १० प्रमुख आवक बने। ये वारह व्रती थे। इनकी जीवन-चर्या का वर्णन करने वाला एक अग ( उपासक दशा ) है। ज़यन्ती आदि आविकाएँ थी, जिनके प्रौढ़ तत्त्व-ज्ञान की सूचना भगवती से मिलती है <sup>3</sup>। घर्म-आराघना के लिए भगवान् का तीर्थ सचमुच तीर्थ वन गया। भगवान् ने तीर्थ चतुष्टय ( साधु-साघ्वी, आवक-आविका ) की स्थापना की, इसलिए वे तीर्यंकर कहलाए ।

#### श्रमण-संघ-व्यवस्था

भगवान् ने अमण-सघ की बहुत ही सुदृढ़ व्यवस्था की। अनुशासन की

हण्टि से भगवान् का संघ सर्वोपरि था । पाँच महावत और वत—ये मूल गुण ये। इनके अतिरिक्त उत्तर गुणो की व्यवस्था की। विनय, अनुसासन और आत्म-विजय पर अधिक वल दिया। व्यवस्था की हप्टि से श्रमण-संघ को ११ या ६ भागो मे विभक्त किया<sup>33</sup>। पहले सात गणधर सात गणो के और आठवें, नर्वे, दशवें, तथा ग्यारहवें क्रमश आठवें और नर्वे गण के प्रमुख थे।

गणो की सारणा-वारणा और शिक्षा दीक्षा के लिए पद निध्चित किए<sup>.</sup> (१) आचार्य (२) उपाव्याय (३) स्थविर (४) प्रवर्त्तक (५) गणी (६) गणधर (७) गणावच्छेदक ।

सूत्र के अर्य की वाचना देना और गण का सर्वोपरि सचालन का कार्य आचार्य के जिम्मे था।

सूत्र की वाचना देना, शिक्षा की वृद्धि करना उपाघ्याय के जिम्मे था। श्रमणो को सयम मे स्थिर करना, श्रामण्य से डिगते हुए श्रमणो को पुन:

स्थिर करना, उनकी कठिनाइयो का निवारण करना स्थविर के जिम्मे था।

आचार्य द्वारा निर्दिष्ट वर्म-प्रदृत्तियो तया सेवा--कार्य मे श्रमणो को नियुक्त करनो प्रवर्त्तक का कार्य था ।

श्रमणो के छोटे-छोटे समूहो का नेतृत्व करना गणी का कार्य था।

श्रमणो की दिनचर्या का ध्यान रखना---गणघर का कार्य आ।

धर्म-ञासन भी प्रभावना करना, गण के लिए विहार व उपकरणो की खोज तथा व्यवस्था करने के लिए कुछ साघुओं के साथ सघ के आगे-आगे चल्रना, गण की सारी व्यवस्था की चिन्ता करत्रा गणावच्छेदक का कार्य था <sup>3</sup> ४ । इनकी योग्यता के लिए विशेप मानदण्ड स्थिर किए । इनका निर्वाचन नही होता था । ये आचार्य द्वारा नियुक्त किए जाते थे । किन्तु स्थविरो की सहमति होती थी <sup>3</sup>

### নিৰ্বাগ

भगवान् तीस वर्ष की अवस्था मे श्रमण वने । साढे वारह वर्ष तक तपस्वी जीवन विताया । तीस वर्ष तक घर्मोपदेश किया । भगवान् ने काशी, कोशल, पचाल, कलिंग, कम्चोज, कुरु-जांगल, वाह्लीक, गांघार, सिंधु सौवीर आदि देशो मे विहार किया ।

भगवान् के चौदह हजार साधु और ३६ हजार साघ्वियाँ बनी। नन्दी के अनुसार भगवान् के चौदह हजार साधु प्रकीणंकार थे <sup>3 ६</sup>। इससे जान पडता है, सर्व साधुओ की सख्या और अधिक हो। १ लाख १६ हजार श्रावक<sup>39</sup> और ३ लाख १८ हजार श्राविकाएं थी <sup>3 टे</sup>। यह व्रती श्रावक श्रावकाओ की सख्या प्रतीत होती है। जैन धर्म का अनुगमन करने वालो की सख्या इससे अधिक थी, ऐसा सम्भव है। भगवान् के उपवेश का समाज पर व्यापक प्रभाव हुआ। उनका क्रान्ति-स्वर समाज के जागरण का निमित्त बना। उसका विवरण इसी खण्ड के अन्तिम अध्याय मे मिल सकेगा। वि० पू० ४७० (ई० पू० १२७) पावापुर मे कार्तिक कृष्णा अमावस्या को भगवान् का निर्वाण हुआ।

## उत्तरवर्ती संघ-परम्परा

भगवान् के निर्वाण के पश्चात् सुधर्मा स्वामी और जम्बू स्वामी <u>ये दो</u> आचार्य नेवली हुए। प्रभव, शय्यम्भव, यशोभद्र, सम्भूतिवज्य, भद्रबाहु और स्थूलभद्र <u>ये</u> छह आचार्य 'श्रूत-केवली' हुए <sup>३९</sup>।

(१) महागिरि (२) सुहस्ती (३) गुणसुन्दर (४) कालकाचार्य (४) स्कन्दिलाचार्य (६) रेवतिमित्र (७) मगु (०) घर्म (१) चन्द्रगुप्त (१०) आर्य-वज्र—ये दस पूर्वघर हुए ।

तीन प्रधान परम्पराएँ ----

(१) गणधर-वश

(२) वाचक-वंश-विद्याधर-वश

(३) युग-प्रधान

आचार्य सुहस्ती तक के आचार्य गणनायक और वाचनाचार्य वोनो होते थे। वे गण की सार-सस्हाल और गण की शैक्षणिक व्यवस्था — इन दोनो के उत्तरदायित्वो को निभाते थे। आचार्य सुहस्ती के बाद थे कार्य विभक्त हो गए। चारित्र की रक्षा करने वाले 'गणाचार्य' और श्रुतज्ञान की रक्षा करने वाले 'वाचनाचार्य' कहलाए। गणाचार्यो की परम्परा (गणधरवज्ञ) अपने २ गण के गुरू-शिष्य क्रम से चलती है। वाचनाचार्यो और युग-प्रधानो की परम्परा एक ही गण से सम्बन्धित नही है। जिस किसी भी गण या जाखा में

Yo ]

एक के बाद दूसरे समर्थ वाचनाचार्य व युग-प्रधान आचार्य हुए है, उनका क्रम जोडा गया है।

आचार्य सुहस्ती के वाद भी कुछ आचार्य गणाचार्य और वाचनाचार्य दोनो हए है । जो आचार्य विनेप लक्षण-सम्पन्न और अपने युग मे सर्वोपरि प्रभावशाली हुए, उन्हे युग-प्रधान माना गया । वे गणाचार्य और वाचनाचार्य दोनो मे से हुए है ।

हिमवंत की स्थविरावलि के अनुसार वाचक-वश या विद्याधर-वश की परम्परा इस प्रकार है४०।

- (१) आचार्य मुहस्ती
- (२) आर्य बहुल और वलिसह
- (३) आचार्य ( उमा ) स्वाति
- (४) आचार्य श्यामाचार्य

(४) आचार्य सांडिल्य या स्कन्दिल ( वि० स० ३७६ से ४१४ तक युग-प्रधान)

- (६) आचार्य समुद्र
- (७) आचार्य मगुसूरि
- (८) आचार्य नन्दिलसूरि
- (१) आचार्य नागहस्तीसूरि
- (१०) आचार्य रेवतिमित्र
- (११) आचार्य सिंहसूरि

(१४) आचार्य भूतदिन्न (१६) आचार्य लोहित्यमूरि

(१९) आचार्य कालिकाचार्य (चतुर्थ)

(२०) आचार्य सत्यमित्र (अन्तिम पूर्वविद् )

(१२) आचार्य स्कन्दिल (वि० स० ५२६ वाचनाचार्य)

(१७) आचार्य दुष्यगणी ( नन्दी सूत्र मे इतने ही नाम है )

(१८) आचार्य देववाचक (देवर्द्धिगणी क्षमाश्रमण)

- (१३) आचार्य हिमवन्त क्षमाश्रमण
- (१४) आचार्य नागार्जुनसूरि

दुस्सम-काल-समण-संघत्यव और विचार-श्रेणी के अनुसार 'युग-प्रधान पट्टावली' और समय :—

| Black and the set             |                         |
|-------------------------------|-------------------------|
| (१) आचार्यो के नाम            | समय (वीर निर्वाण से)    |
| १गणधर सुघमौ स्वामी            | १ से २०                 |
| ६आचार्य जम्बू स्वामी          | २० से ६४                |
| ३ – आचार्य प्रभव स्वामी       | ६४ से ७४                |
| ४—-आचार्य शय्यभवसूरि          | ७४ से ६८                |
| <b>१</b> आचार्य यशोभद्रसूरि   | १८ से १४८               |
| ६आचार्य संभूतिविजय            | १४८ से १४६              |
| ७ — आचार्य भद्रबाहु स्वामी    | १५६ से १७०              |
| द—-आचार्य स्थूलभद्र           | १७० से २१५              |
| ε—आचार्यं महागिरि             | २१४ से २४४              |
| १० — आचार्य सुहस्तिसूरि       | २४५ से २९१              |
| ११आचार्यं गुणमुन्दरसूरि       | २९१ से ३३४              |
| १२आचार्य ध्यामाचार्य          | इइप्र से ३७६            |
| १३आचार्य स्कन्दिल             | ३७६ से ४१४              |
| १४—-आचार्य रेवतिमित्र         | ४१४ से ४४०              |
| १५आचार्य धर्मसूरि             | , ४५० से ४९४            |
| १६आचार्यं भद्रगुप्तसूरि       | ४९४ से ४३३              |
| १७—आचार्य श्री गुप्तसूरि      | ४३३ से ४४८              |
| १८आचार्य वज्रस्वामी           | १४८ से १८४              |
| १९ — आचार्ग आर्यरक्षित        | रू४ से ४१७              |
| २०—आचार्य दुर्बलिकापुष्यमित्र | र्रह७ से ६१७            |
| २१—आचार्य वज्त्रसेन सूरि      | ६ <b>१७ से ६२०</b>      |
| २२आचार्य नागहस्ती             | ६२० से <b>६</b> ८९      |
| २३ आचार्य रेवतिमित्र          | इन्ह से ७४ <del>न</del> |
| २४—आचार्य सिंहसूरि            | ७४८ से ५२६              |
| २५—आचार्य नागार्जुनसूरि       | <b>⊳२६ से ६०४</b>       |
|                               |                         |

۲۶ ]

| २६—आचार्य भूतदिन्न सूरि              | १०४ से १८५३     |
|--------------------------------------|-----------------|
| २७—आचार्य कालिक सूरि ( चतुर्थ )      | १७३३ से १९४     |
| २८आचार्य सत्यमित्र                   | ९९४ से १०००     |
| २६आचार्य हारिछ                       | १००० से १०५५    |
| ३०आचार्य जिनभद्रगणि-क्षमाश्रमण       | १०४४ से १११४    |
| ३१आचार्य ( उमा ) स्वाति सूरि         | १११५ से ११६०    |
| ३२—-आचार्य पुष्यमित्र                | ११६० से १२४०    |
| ३३आचार्य सभूति                       | १२५० से १३००    |
| ३४आचार्य माठर सभूति                  | १३०० से १३६०    |
| ३४आचार्य धर्म-ॠपि                    | १३६० से १४००    |
| ३६आचार्य ज्येष्ठांगगणी               | १४०० से १४७१    |
| ३७—आचार्य फल्गुमित्र                 | १४७१ से १५२०    |
| ३५आचार्य धर्मघोप                     | १४२० से १४६८    |
| ( २ ) वाल्भी-युगप्रधान-पट्टावली      |                 |
| १—आर्य सुधर्मा स्वामी                | २० वर्ष         |
| २—आचार्य जम्वू स्वामी                | ४४ वर्ष         |
| ३—आचार्य प्रभव स्वामो                | ११ वर्ष         |
| ४ः≕आचार्य                            | २३ वर्ष         |
| प्र—आचार्य यशोभद् <del>र</del>       | <b>५० वर्ष</b>  |
| ६ आचार्य सम्भूतिविजय                 | <b>म्न वर्ष</b> |
| ७ — आचार्य भद्रवाहु                  | १४ वर्ष         |
| <ul> <li>आचार्य स्थूलभद्र</li> </ul> | ४६ वर्ष         |
| ६आचार्य महागिरि                      | ३० वर्ष         |
| १०—आचार्य सुहस्ती                    | ४५ वर्ष         |
| <b>१</b> १आचार्य गुणसुन्दर           | ४४ वर्ष         |
| १२—-आचार्य कालकाचार्य                | ४१ वर्ष         |
| १३—आचार्य स्कन्दिलाचार्य             | ३८ वर्ष         |
| १४आचार्य रेवतिमित्र                  | ३६ वर्ष         |
|                                      |                 |

[ ¥₹

| אא ]                 | जैन परम्परा का इतिहास |
|----------------------|-----------------------|
| १५आचार्य मंगु        | ২০ বর্ঘ               |
| १६आचार्य धर्म        | २४ वर्ष               |
| १७—आचार्य भद्रगुप्त  | ४१ वर्ष               |
| १८ —आचार्य आर्यवज्ञ  | ३६ वर्ष               |
| १६आचार्य रक्षित      | १३ वर्ष               |
| २०—आचार्य पुष्यमित्र | २० वर्ष               |
| २१—आचार्य वज्रसेन    | ३ वर्ष                |
| २२आचार्य नागहस्ती    | ६९ वर्ष               |
| २३आचार्य रेवतिमित्र  | <b>५</b> ६ वर्ष       |
| २४—आचार्य सिंहसूरि   | ७८ वर्ष               |
| २५आचार्यं नागार्जुन  | ७८ वर्ष               |
| २६—आचार्य भूतदिन्न   | ৩৫ বর্ষ               |
| २७आचार्य कालकाच      | र्य ११ वर्ष           |
|                      | ਕਰ ਨਵਾ ਰਹੰ            |

कुल हुद १ वप

|                                 | 30 6-1           |
|---------------------------------|------------------|
| ( ३ ) माथुरी-युगप्रधान-पट्टावली |                  |
| <b>१</b> —अार्य सुधर्मा स्वामी  | <u>و</u> لا      |
| २आचार्य जम्बू स्वामी            | १५3              |
| ३आचार्य प्रभव स्वामी            | <b>१</b> ६—-     |
| ४आचार्य शय्यभव                  | १७ —व            |
| ५ —आचार्य यशोभद्र               | <b>१</b> ज == 3  |
| ६ त्राचार्य सम्भूत विजय         | १६—-३            |
| ७ —आचार्य भद्रवाहु              | २० <del></del> 8 |
| ८आचार्य स्थूलभद्र               | २१ <del></del> 3 |
| <b>९</b> आचार्य महागिरि         | २२—३             |
| १०आचार्य सुहरती                 | २३३              |
| ११आचार्य बलिसह                  | २४अ              |
| १२आचार्य स्वाति                 | <b>२५</b> — अ    |
| <b>१३</b> —-आचार्य श्यामाचार्य  | २६अ              |
|                                 |                  |

आचार्य सांडित्य आचार्य समुद्र -आचार्य मंगु आचार्य आर्यधर्म आचार्य भद्रगुप्त आचार्य वज्ज आचार्य रक्षित आचार्य आनन्दिल आचार्य नागहस्ती आचार्य रेवतिमित्र **माचार्य ब्रह्म-दीपक सिंह ाचार्य स्कन्दिलाचा**र्यं भाचार्य हिमवत

२७—आचार्य नागार्जुन २५—आचार्य गोविन्द २९—आचार्य भूतदिन्न सम्प्रदाय भेद ३०—आचार्य लौहित्य ३१—आचार्य दूष्यगणि ३२—आचार्य देवर्द्धिगणि

## (निह्नव विवरण)

विचार का इतिहास जितना पुराना है, लगभग उतना ही पुराना विचार-भेद का इतिहास हे । विचार व्यक्ति-व्यक्ति की ही उपज होता है, किन्तु सघ मे रूड होने के वाद सघीय कहलाता है ।

ती श्वेकर वाणी जैन-सघ के लिए सर्वो परि प्रमाण है। वह प्रत्यक्ष दर्शन है, इसलिए उसमे तर्क की कर्क शता नही है। वह तर्क से वाधित भी नही है। वह सूत्र-रूप है। उसकी व्यास्या में तर्क का लची लापन आया है। भाष्यकार और टीकाकार प्रत्यक्षदर्शी नहीं थे। उन्होने सूत्र के आगय को परम्परा से समस्ता। कही समभ में नहीं आया, हृदयगम नहीं हुआ तो अपनी युक्ति और जोड़ दी। लम्वे समय में अनेक सम्प्रदाय वन गए। व्वेताम्बर और दिगम्बर जैसे जासन भेद हुए। भगवान् महावीर के समय में कुछ श्रमण वस्त्र पहनते, भी कुछ नहीं पहनते। भगवान् महावीर के समय में कुछ श्रमण वस्त्र पहनते, भी कुछ नहीं पहनते। भगवान् स्वय वस्त्र नहीं पहनते थे। वस्त्र पहनने से मुक्ति होती ही नही या वस्त्र नहीं पहनने से ही मुक्ति होती है, ये दोनो बाते गौण है----मुख्य वात है---राग द्वेप से मुक्ति। जैन परम्परा का भेद मूल तत्त्वो की अपेक्षा ऊग्री वातो या गोण प्रश्नो पर अधिक टिका हुआ है।

गोशालक जैन-परम्परा से सर्वथा अलग हो गया, इसलिए उसे निह्नव नहीं माना गया । योडे से मत्त-भेद को लेकर जो जैन शासन से अलग हुए, उन्हें निह्निव माना गया<sup>४ ३</sup> ।

## बहुरतबाद

(१) जमाली पहला निह्नव था। वह क्षत्रिय-पुत्र और भगवान् महावीर का दामाद था। माँ-वाप के लगाघ प्यार और अतुल ऐक्वर्य को ठुकरा वह निर्ग्रन्थ वना। भगवान् महावीर ने स्वय उसे प्रव्नजित किया। पॉच सौ व्यक्ति उसके साथ थे। मुनि जमाली अब आगे वढने लगा। ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना मे अपने-आप को लगा दिया। सामायिक आदि ग्यारह अग

पढे। विचित्र तप-कर्म – उपवास, बेला, तेला यावत् अर्ढ मास और मास की तपस्या से आत्मा को भावित करते हुए विहार करने लगा ।

एक दिन की बात है, ज्ञानी और तपस्वी जमाली भगवान् महावीर के पास आया । वन्दना की, नमस्कार किया और बोला—भगवन् । मैं आपकी अम्यनुज्ञा पा कर पाँच सौ निर्ग्नच्यो के साथ जनपद विहार करना चाहता हूँ। भगवान् ने जमाली की बात सुनली । उसे आदर नही दिया । मौन रहे। जमालो ने दुबारा और तिबारा अपनी इच्छा को दोहराया । भगवान् पहले की भॉति मौन रहें । जमाली उठा । भगवान् को वन्दना की, नमस्कार किया । बहुशाला नामक चैत्य से निकला । अपने साथी पाँच सौ निर्ग्रन्यो को ले भगवान से अलग विहार करने लगा ।

श्रावस्ती के कोष्ठक चैत्य मे जमाली ठहरा हुआ था। सयम और तप की साधना चल रही थी। निग्न न्य-शासन की कठोरचर्या और वैराग्यवृद्धि के कारण वह अरस-विरस, अन्त-प्रान्त, रूखा-सूखा, कालातिकान्त, प्रमाणतिकान्त विपुछ वेदना होने लगी । कर्कश--- कटु दु.ख उदय मे आया । पित्तज्वर से शरीर जलने लगा। घोरतम वेदना से पीडित जमाली ने अपने साधुओ से कहा-देवानुशिय । बिछौना करो । साधुओ ने विनयावनत हो उसे स्वीकार किया। बिछौना करने लगे। वेदना का वेग बढ रहा था। एक-एक पल भारी हो रहा था। जमाली ने अधीर स्वर से पूछा----मेरा बिछौना बिछा दिया या बिछा रहे हो ? अमणो ने उत्तर दिया---देवानुप्रिय ' आपका बिछौना किया नही, किया जा रहा है । दूसरी बार फिर पूछा—देवानुप्रिय <sup>।</sup> बिछौना किया या कर रहे हो ? अमण निग्न न्य होले---देवानुप्रिय ! आपका बिछौना किया नही, किया जा रहा है। इस उत्तर ने वेदना से अधीर बने जमाली को चौका दिया। शारीरिक वेदना की टक्कर से सैद्धान्तिक धारणा हिल उठी। विचारो ने मोड़ लिया। जिमाली सोचने लगा---भगवान् चलमान को चलित. उदीर्यमाण को उदरित यावत् निर्जोर्थमाण को निर्जीर्ण कहते है, वह मिथ्या है। यह सामने दिख रहा है। मेरा बिछौना बिछाया जा रहा है, किन्तु बिछा नही है । इसलिए क्रियमाण अक्रुत, सस्तीर्थमाण असंस्तृत है---

४६ ]

किया जा रहा है किन्तु किया नहीं गया है, विछाया जा रहा है किन्तु बिछा नहीं है—का सिद्धान्त सही है। इसके विपरीत भगवान् का क्रियमाण कृत और संस्तीर्यमाण सस्तृत-करना शुरू हुआ, वह कर लिया गया, बिछाना शुरू किया, वह विछा लिया गया- यह सिद्धान्त गलत है। चलमान को चलित, यावत् निर्जी-र्यमाण को निर्जीर्ण मानना मिथ्या है। चलमान को अचलित यावत् निर्जीर्यमाण को अनिर्जीर्ण मानना सही है। वहुरतवाद-कार्य की पूर्णता होने पर उसे पूर्ण कहना ही यथार्य है। इस सैद्धान्ति र्जिथल-पुथल ने जमाली की शरीर वेदना को निर्वीर्य वना दिया । उसने अग्ने साघुओ को वुलाया और अपना सारा मानसिक आन्दोलन कह सूनाया । श्रमणो ने आश्चर्य के साथ सुना । जमाली भगवान् के सिद्धान्त को मिथ्या और अपने परिस्थिति-जन्य अपरिपक्व विचार को सत्य बता रहा है। माथे-माथे का विचार अलग-अलग होता है। कुछेक श्रमको को जमाली का विचार रुचा, मन को भाया, उस पर श्रद्धा जमी । वे जमाली की शरण मे रहे। कुछ एक जिन्हे जमाली का विचार नही जचा, उस पर श्रद्धा या प्रतीति नही हुई, वे भगवान् की ज्ञरण मे चले गए । योड़ा समय वीता । जमाली स्वस्य हुआ । श्रावस्ती से चला । एक गांव से दूसरे गांव विहार करने लगा । भगवान् उन दिनो चम्रा के पूर्णभद्र-चैत्य मे विराज रहे थे। जमाली वहाँ आया। भग-वान् के पास बैठकर दोल्ला—-देवानुष्र्यि ! आपके बहुत सारे शिष्य असर्वज्ञ-दशा में गुरुकुल से अलग होते है ( छदमस्थापक्रमण करते है )। वैसे मैं नही हुआ हूँ। में सर्वज्ञ ( अर्हत्, जिन, केवली ) होकर आप से अलग हुआ हूँ । जमाली की यह वात मुनकर भगवान् के ज्येष्ठ अन्तेवासी गौतम स्वामी बोले - जमाली । सर्वज्ञ का ज्ञान-दर्शन ज्ञैल-स्तम्भ और स्तूप से रुद्ध नही होता। जिमाली ! यदि तुम सर्वज्ञ होकर भगवान् से अलग हुए हो तो लोक शाश्वत है या अशाख्वत ? जीव भाश्वत है या अशाश्वत ? इन दो प्रश्नो का उत्तर दो । गौतम के प्रश्न सुन वह शकित हो गया। उनका यथार्थ उत्तर नही दे सका। मौन हो गया। भगवान् वोले--- ''जमाली ! मेरे अनेक छदुमस्थ शिष्य भी मेरी भांति प्रश्नो का उत्तर देने में समर्थ है। किन्तु तुम्हारी भांति अपने आपको सर्वज्ञ कहने मे समर्थ नही है।

जमाली ! यह लोक शाश्वत भी है और अशाश्वत भी । लोक कभी नहीं था, नही है, नही होगा—ऐसा नही है । किन्तु यह था, है और रहेगा । इसलिए यह शाश्वत है । अवसर्पिणी के बाद उत्सर्पिणी होती है । उत्सर्पिणी के बाद फिर अवसर्पिणी—इस काल-चक्र की टण्टि से लोक अशाश्वत है । इसी प्रकार जीव भी शाश्वत और अशाश्वत दोनो है । त्रैकालिक सत्ता की टण्टि से वह शाश्वत है । वह कभी नैरयिक बन जाता है, कभी तिर्यञ्च, कभी मनुष्य और कभी देव । इस रूपान्तर की टण्टि से वह अशाश्वत है ।" जमाली ने भगवान् की बातें सुनी पर वे अच्छी नही लगी । उन पर श्रद्धा नही हुई । वह उठा, भगवान् से अलग चला गया । मिथ्या-प्ररूपणा करने लगा—झूठी बातें कहने लगा । मिथ्या-अभिनिवेश ( एकान्त आग्रह ) से वह आग्रही बन गया । दूसरो को भी आग्रही बनाने का जी भर जाल रचा । बहुतो को भगडाखोर बनाया । इस प्रकार की चर्ची चल्ती रही । लम्बे समय तक श्रमण वेश मे साधना की । अन्त काल में एक पक्ष की सले-खना की । तीस दिन का अनसन किया । किन्तु मिथ्या-प्ररूपणा या भूठे आग्रह की आलोचना नही की, प्रायश्वित्त नही किया । इसलिए आयु पूरा होने पर वह लान्तककल्प (छठे देव लोक) के नीचे किल्विधिक ( निम्न श्रेणी का ) देव बना ।

गौतम ने जाना—जमाली मर गया है। वे उठे। भगवान् के पास आये, वन्दना-नमस्कार कर बोले—भगवान्। आपका अन्तेवासी कुशिष्य जमाली मर कर कहाँ गया है ? कहाँ उत्पन्न हुआ है ? भगवान् बोले—गौतम <sup>1</sup> वह किल्वि-षिक देव बना है।

गौतम-भगवान् । किन कर्मो के कारण किल्विषिक देव-योनि मिलती है ?

भगवान्—गौतम ! जो व्यक्ति आचार्य, उपाध्याय, कुल, गण और सघ के प्रत्यनीक (विद्वेषी) होते है, आचार्य और उपाध्याय का अपयश बखानते है, अवर्ण बोलते है और अकीर्ति गाते है, मिथ्या प्रचार करते है, एकान्त आग्रही होते है, लोगो में पांडित्य के मिथ्याभिमान का भाव भरते है, वे साधुपन की विराधना कर किल्विपिक देव बनते है।

गोतम—भगवान् ! जमाली अणगार अरस-त्रिग्म, अन्त-प्रान्त, रूखा-

सूला आहार फरता था । वह अरस-जीवी यावत् तुच्छ-जीवी था । उथशान्त-जीवी, प्रशान्त-जीवी और विविक्त-जीवी था । )

भगवान्-- हाँ गौतम । वह ऐसा था ।

गौतम- तो फिर भगवन् । वह किल्विपिक देव क्यो वना ?

भगवान् गौतम ! जमाली अणगार आचार्य और उपाध्याय का प्रत्यनीक था। उनका अयश वखानता, अवर्ण बोलता और अकीर्ति गाता था। एकान्त-आग्नह का प्रचार करता और लोगो को मिथ्याभिमानी वनाता था। इसलिए वह साधुपन का आराधक नहीं बना। जीवन की अन्तिम घड़ियों में भी उसने मिथ्या स्थान का आलोचन और प्रायध्चित नहीं किया। यही हेतु है गौतम ! वह तपस्वी और वैरागी होते हुए भी किल्विपिक देव बना। सलेखना और अनग्न भी उसे आराधक नहीं बना सके।

गौतम-भगवान् । जमाली देवलोक से लौट कर कहाँ उत्पन्न होगा ?

भगवान्—गौतम <sup>।</sup> जमाली देव, अनेक वार तिर्यंच, मनुष्य और देव-गति मे जन्म लेगा । ससार-भ्रमण करेगा । दीर्घकाल के बाद साधुपन ले, कर्म खपा सिढ-वुद्ध-मुक्त होगा ।

#### जीव प्रादेशिकवाद

(२) दूसरे निह्नव का नाम तिप्यगुप्त है। इनके आचार्य वस्तु चतुर्दशपूर्वी थे। वे तिप्यगुप्त को आत्म-प्रवाद-पूर्व पढा रहे थे। उसमे भगवान् महावीर और गौतम का सम्वाद आया। गौतम ने पूछा---भगवान् । वया जीव के एक प्रदेश को जीव कहा जा सकता है ?

भगवान्---नही ।

गौतम-भगवान् । क्या दो, तीन यावत् सख्यात प्रदेश से कम जीव के प्रदेशो को जीव कहा जा सकता हे ?

भगवान्— नही । असस्यात प्रदेशमय चैतन्य पदार्थ को ही जीव कहा जा सकता है ।

यह सुन तिष्यगुप्त ने कहा-अन्तिम प्रदेश के विना शेष प्रदेश जीव नही है । इमलिए अन्तिम प्रदेश ही जीव है । गुरु के समफाने पर भी अपना आग्रह नही छोडा । तव उन्हें सघ से पृथक् कर दिया । ये जीव-प्रदेश सम्बन्धी आग्रह के कारण जीव-प्रादेशिक कहलाए ।

#### अव्यक्तवाद

(३) श्वेतविका नगरी के पौछाषाढ़ चैत्य मे आचार्य आषाढ विहार कर रहे थे । उनके शिष्यों में योग-साधना का अभ्यास चछ रहा था। आचार्य का आकस्मिक स्वर्गवास हो गया। उनने सोचा-शिष्यों का अभ्यास अधूरा रह जाएगा। फिर अपने शरीर में प्रविष्ट हो गए। शिष्यों को इसकी कोई जानकारी नहीं थी। योग-साधना का क्रम पूरा हुआ। आचार्य देव रूप में प्रगट हो बोले-श्रमणो ! मैंने असंयत होते हुए भी संयतात्माओ से वन्दना कराई, इसलिए मुभे क्षमा करना। सारी घटना सुना देव अपने स्थान पर चले गए। श्रमणो को सन्देह हो गया कि कौन जाने कौन साधु है और कौन देव ? निश्चयपूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता। यह अव्यक्त मत कहलाया। आषाढ़ के कारण यह विचार चला। इसलिए इसके आचार्य आषाढ है-ऐसा कुछ आचार्य कहते है, पर वास्तव में उसके प्रवर्त्तक आषाढ के शिष्य ही होने चाहिए।

#### सामुच्छेदिकंवाद

(४) अश्वमित्र अपने आचार्य कौण्डिल के पास पूर्व-ज्ञान पढ रहे थे। पहले समय के नारक विच्छित्न हो जायेंगे, दूसरे समय के भी विच्छित्न हो जायेंगे, इस प्रकार सभी जीव विच्छित्न हो जायेंगे— यह पर्यायवाद का प्रकरण चल रहा था।

उनने एकान्त-समुच्छेद का आग्रह किया ! वे संघ से पृथक् कर दिये गए। उनका मत ''सामुच्छेदिवाद'' कहलाया ।

#### ৱু ক্রিযবাব

(१) गग मुनि आचार्य धनगुप्त के शिष्य थे। वे शरद् ऋतु मे अपने आचार्य को वन्दना करने जा रहे थे। मार्ग में उल्लुका नदी थी। उसे पार करते समय सिर को सूर्य की गरमी और पैरों को नदी की ठंडक का अनुभव हो रहा था। मुनि ने सोचा - आगम में कहा है---एक समय मे दो क्रियाओ की अनुभूति नही होती। किन्तु मुझे एक साथ दो क्रियाओं की अनुभूति हो रही है। गुरु के पास पहुँचे और अपना अनुभव सुनाया। गुरु ने कहा---वास्तव मे एक समय में एक ही क्रिया की अनुभूति होती है। मृन का क्रम बहुत सूक्ष्म है,

20]

इसलिए हमे उसकी पृथकता का पता नही चलता | गुरू की बात उन्हे नही जची । वे सघ से अलग होकर "द्वैक्रियवाद" का प्रचार करने लगे ।

## त्रै राशिकवाद

(६) छठे निह्नव रोहगुप्त ( षडुलूक ) हुए । वे अन्तरजिका के भूतग्रह चैत्य मे ठहरे हुए अपने वाचार्य श्री गुप्त को वन्दना करने जा रहे थे । वहाँ पोट्टशाल परिव्राजक अपनी विद्याओं के प्रदर्शन से लोगों को अचम्भे में डाल रहा था और दूसरे सभी घार्मिको को वाद के लिए चुनौती दे रहा था । आचार्य ने रोहगुप्त को उसकी चुनौती स्वीकार करने का आदेश दिया और मयूरी, नकुली, विडाली, व्याघ्री, सिंही आदि अनेक विद्याए भी सिखाई ।

रोहगुप्त ने उसकी चुनौतो को स्वीकार किया । राज-सभा मे चर्चा का प्रारम्भ हुआ ।

पोट्टशाल ने जीव और अजीव — इन दो राशियो की स्थापना की । रोहगुप्त ने जीव, अजीव और निर्जीव—इन तीन राशियो की स्थापना कर उसे पराजित कर दिया ।

पोट्टशाल की वृश्चिकी, सर्पी, मूषिकी आदि विद्याए भी विफल करदी । उसे पराजित कर रोहगुप्त अपने गुरु के पास आये, सारा घटनाचक्र निवेदित किया । गुरु ने कहा --- राशि दो हैं । तूने तीन राशि की स्थापना की, यह अच्छा नहीं किया । वापस सभा मे जा, इसका प्रतिवाद कर। आग्रहवश गुरु की बात स्वीकार नही सके । गुरु उन्हे 'कुत्रिकापण' मे लेगये । वहाँ जीव मांगा, वह मिल गया, अजोव मांगा, वह भी मिल गया, तीसरी राशि नहीं मिली । गुरु राज-सभा में गए और रोहगुप्त के पराजय की घोषणा की । इस पर भी उनका आग्रह कम नहीं हुआ । इसलिए उन्हे सघ से अलग कर दिया गया ।

### अबद्धिकवाद

(७) सातवें निह्न व गोष्ठामाहिल थे । आर्यरक्षित के उत्तराधिकारी दुर्वलिका पुष्यमित्र हुए । एक दिन वे विन्ध्य नामक मुनि को कर्म-प्रवाद का बन्धाधिकार पढा रहे थे । उसमे कर्म के दो रूपो का वर्णन आया । कोई कर्म गीली दीवार पर मिट्टी की भाँति आत्मा के साथ चिपक जाता है—एक रूप हो जाता है । और कोई कर्म सूखी दीवार पर मिट्टी की भाँति आत्मा का स्वर्ज कर नीचे गिर जाता है---अलग हो जाता है।

गोष्ठामाहिल ने यह सुना । वे आचार्य से कहने लगे—आत्मा और कर्म यदि एक रूप हो जाए तो फिर वे कभी भी अलग-जलग नहीं हो सकते । इसलिए यह मानना ही सगत है कि कर्म आत्मा का स्पर्ज करते है, उससे एकीभूत नहीं होते । वास्तव में वन्ध होता ही नहीं । आचार्य ने दोनो दशाओ का मर्म वताया पर उनने अपना आग्रह नहीं छोड़ा । आखिर उन्हें सघ से पृथक कर दिया ।

जमाली, रोहगुप्त और गोष्ठामाहिल के सिवाय जेप निह्नव आ प्रायदिचत्त ले फिर से जैन-परम्परा में सम्मिलित हो गए। जो सम्मिलित नही हुए उनकी भी अब कोई परम्परा प्रचलित नही है।

| {           |                      |                |                             |
|-------------|----------------------|----------------|-----------------------------|
| आचार्य      | मत-स्थापन            | उत्पत्ति-स्थान | कालमान                      |
| जमाली       | वहुरतवाद             | श्रावस्ती      | कैवल्य के १४ वर्ष पश्चात्   |
| तिष्यगुप्त  | जीवप्रादेशिक-        | ऋषभपुर         | कैवल्य के १६ वर्ष पश्चात्   |
|             | वाद                  | ( राजग्रह )    |                             |
| आपाढ-       | अव्यक्तवाद           | श्वेतविका      | निर्वाण के ११४ वर्ष परचात्  |
| शिप्य       |                      |                |                             |
| अश्वमित्र   | सामुच्छेदिक-         | मिथिला         | निर्वाण के २२० वर्ष पञ्चात् |
|             | वाद                  |                |                             |
| गग          | <b>द्वै</b> क्रियवाद | उल्लुकातीर     | निर्वाण के २२द वर्ष पश्चात् |
| रोहगुप्त    | त्रैरागिकवाद         | अन्तरजिका      | निर्वाण के ५४४ वर्ष पश्चात् |
| ( पडुलूक)   |                      |                |                             |
| गोष्ठामाहिल | अवद्धिकवाद           | दशपुर          | निर्वाण के ६०६ वर्ष पश्चात् |
|             |                      |                |                             |

स्थानांग में सात निह्नवो का ही उल्लेख है। जिनभद्र गणी आठर्वे निह्नव वोटिक का उल्लेख और करते है, जो वस्त्र त्याग कर सघ से पृथक् हुए थे ४२।

यंत्र देखिए :----

## क्वेताम्बर-दिगम्बर

दिगम्बर- सम्प्रदाय की स्थापना कव हुई ? यह अव भी अनुसन्वान सापेक्ष है। परम्परा से इसकी स्थापना विक्रम की सातवी शताब्दी में मानी जाती है। श्वेताम्वर नाम कव पडा-----यह भी अन्वेपण का विषय है। श्वेताम्वर और दिगम्वर दोनो सापेक्ष शब्द है। इनमे से एक का नाम-करण होने के बाद ही दूसरे के नाम-करण की आवश्यकता हुई है।

भगवान् महावीर के सघ में सचेल और अचेल दोनों प्रकार के श्रमणों का समवाय था । आचारांग १।⊏ में सचेल और अचेल दोनों प्रकार के श्रमणों के मोह-विजय का वर्णन है ।

सचेल मुनि के लिये वस्त्रैपणा का वर्णन आचारांग २।५ मे है । अचेल मुनि का वर्णन आचारांग १।६ मे है । उत्तराब्ययन २।१३ मे अचेल और सचेल दोनो अवस्थाओ का उल्लेख है । आगम-काल मे अचेल मुनि जिनकल्पित<sup>४ ३</sup> और सचेल मुनि स्थविरकल्पिक कहलाते थे<sup>४४</sup> ।

भगवान् महावीर के महान् व्यक्तित्व के कारण आचार की द्विविवता का जो समन्वित रूप हुआ, वह जम्वू स्वामी तक उसी रूप में चला। उनके पश्चात् आचार्य परम्परा का भेद मिलता हे। श्वेताम्बर पट्टावली के अनुसार जम्वू के पश्चात् कय्यम्भव, यगोभद्र, सम्भूत विजय और भद्रवाहु हुए और दिगम्बर-मान्यता के अनुसार नन्दी, नन्दीमित्र, अपराजित, गोवर्धन और भद्रवाहु हुए।

जम्बू के पश्चात् कुछ समय तक दोनो परम्पराएँ आचार्यों का भेद स्वीकार करती है और भद्रवाहु के समय फिर दोनो एक वन जाती है । इस भेद और अभेद से सैद्धान्तिक मतभेद का निष्कर्प नहीं निकाला जा सकता । उस समय सघ एक था, फिर गण और शाखाएँ अनेक थी । आचार्य बोर चतुर्दलपूर्वी भी अनेक थे । किन्तु प्रभव स्वामी के समय से ही कुछ मतभेद के अकुर फूटने लगे हो, ऐसा प्रतीत होता है ।

जय्यम्भव ने दलवै० में—'वस्त्र रखना परिग्रह नही है'—इस पर जो बल दिया है और ज्ञातपुत्र महावीर ने सयम और लज्जा के निमित्त वस्त्र रखने को परिग्रह नही कहा है—इस वाक्य द्वारा भगवान् के अभिमत को साक्ष्य किया

है<sup>४५</sup>। उउसे आन्तरिक मत-भेद की सूचना मिलती है ।कुछ शताब्दियो के पश्चात् शय्यम्भव का 'मुच्छा परिग्गहो वुत्तो' वाक्य परिग्रह की परिभाषा बन गया । उमास्वाति का 'मूच्छी-परिग्रह-सूत्र' इसी का उपजीवी है४<sup>६</sup> ।

जम्बू स्वामी के पश्चात् 'दस वस्तुओं' का लोप माना गया है। उनमे एक जिनकल्पिक अवस्था भी है४९। यह भी परम्परा-भेद की पुष्टि करता है। भद्रबाहु के समय (वी० नि० १६० के लगभग) पाटलिपुत्र मे जो वाचना हुई, उन दोनो परम्पराओ का मत-भेद तीव्र हो गया। इससे पूर्व श्रुत विषयक एकता थी। किन्तु लम्बे दुष्काल में अनेक श्रुतवर मुनि दिवंगत हो गए। भद्रबाहु की अनुपस्थिति में ग्यारह अगो का सकलन किया गया। वह सब को पूर्ण मान्य नही हुशा। दोनो का मत-भेद साख्ट हो गया। माथुरी वाचना में श्रुत का जो रूप स्थिर हुआ, उसका अचेलत्व-समर्थको ने पूर्ण बहिष्कार कर दिया। इस प्रकार आचार और श्रुत विषयक मत-भेद तीव्र-होते-होते वीर-निर्वाण की सातवी शताब्दी मे एक मूल दो भागो में विभक्त हो गया।

श्वेताम्बर से दिगम्बर-शाखा निकली, यह भी नही कहा जा सकता और दिगम्बर से श्वेताम्बर शाखा का उद्भव हुआ, यह भी नही कहा जा सकता। एक दूसरा सम्प्रदाय अपने को मूल और दूसरे को अपनी शाखा बताता है। पर सच तो यह है कि साधना की दो शाखाएं, समन्वय और सहिष्णुता के विराट् प्रकाण्ड का आश्रय लिए हुए थी, वे उसका निर्वाह नहीं कर सकी, काल-गरियाक से पृथक हो गई। अथवा यो कहा जा सकता है कि एक दिन साधना के दो बीजो ने समन्वय के महातरु को अकुरित किया और एक दिन वही महातरु दो भागो में विभक्त हो गया। किंवदन्ती के अनुसार वीर निर्वाण ६०१ वर्ष के पश्चात् दिगम्बर-सम्प्रदाय का जन्म हुआ, यह श्वेताम्बर मानते है और दिगम्बर-मान्यता के अनुसार वीर-निर्वाण ६०६ में श्वेताम्बर सम्प्रदाय का प्रारम्भ हुआ।

# सचेलत्व और अचेलत्व का आग्रह और समन्वय दृष्टि

जब तक जैन-शासन पर प्रभावशाली व्यक्तित्व का अनुशासन रहा, तब तक सचेलत्व और अचेलत्व का विवाद उग्र नही बना । कुन्द-कुन्द ( जिसका समय विक्रम की दूसरी शताब्दी है ) के समय यह विवाद तीव्र हो उठा था<sup>४८</sup> ।

४४ ]

वीच-बीच में इसके समन्वय के प्रयत्न भी होते रहे है। यापनीय सघ (जिसकी स्यापना वी० नि० की सातवी शताब्दी के लगभग हुई) श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनो परम्पराओ का समन्वित रूप था। इस संघ के मुनि अचेलत्व आदि की दृष्टि से दिगम्बर-परम्परा का अनुसरण करते थे और मान्यता की दृष्टि से श्वेताम्बर थे। वे स्त्री-मुक्ति को मानते थे और श्वेताम्बर-सम्मत आगम-प्राहित्य का अच्ययन करते थे।

समन्वय की दृष्टि और भी समय-समय पर प्रस्कुटित होती रही है। कहा गया है :----

कोई मुनि दो वस्त्र रखता है, कोई तीन, कोई एक और कोई अचेल रहता है। वे परस्पर एक दूसरे की अवज्ञा न करें। क्योकि यह सब जिनाज्ञा-सम्मत है। यह आचार-भेद जारीरिक शक्ति और धृति के उत्कर्प और अपकर्ष के आधार पर होता है। इसलिए सचेल मुनि अचेल मुनियो की अवज्ञा न करें और अचेल मुनि सचेल मुनियों को अपने से हीन न मानें। जो मुनि महाव्रत-वर्म का पालन कर्ते हे और उद्यत-विहारी है, वे सव जिनाज्ञा में है४°।

# चैत्यवास और संवि़म

स्यानांग सूत्र मे भगवान् महावीर के नौ गणो का उल्लेख मिलता है<sup>५</sup>• । इनके नाम क्रमश इस प्रकार है '----

| १गोदास-गण   | २उत्तर-वलिस्सइ-गण | ३उद्देह-गण          |
|-------------|-------------------|---------------------|
| ४ चारण-गण   | ५ — उडुपाटित्त-गण | ६—वेश-पाटिक-गण      |
| ७कामद्धि-गण | द-मानव-गण         | <b>९</b> — कोटिक-गण |

गोदास भद्रवाहु स्वामी के प्रथम शिष्य थे। उनके नाम से गोदास-गण का प्रवर्तन हुआ। उत्तर वलिस्सइ आर्य महागिरि के शिष्य थे। दूसरे गण का प्रवर्तन इनके द्वारा हुआ।

आर्य सुहस्नी के शिष्य स्थविर रोहण से उद्देह-गण, स्थविर श्री गुप्त से चारण-गण, भद्रयश से उडुपाटित-गण, स्थविर कार्माद्ध से वेशपाटिक-गण और उसका अन्तर कुल कार्मार्द्धगण, स्थविर ऋषिगुप्त से मानव-गण और स्थविर सुस्थित-सुप्रतिबुद्ध से कोटिक गण प्रवर्तित हुए<sup>५ ९</sup> ।

आर्य सुहस्ती के समय शियिलाचार की एक स्फुट रेखा निर्मित हुई थी।

वे स्वयं सम्राट् सम्प्रति के आचार्य बन कुछ सुविधा के उपभोक्ता बने थे। पर आर्य महागिरि के सकेत से शीझ ही, सम्हल गए थे। माना जाता है कि उनके सम्हल जाने पर भी एक शिथिल परम्परा चल पड़ी।

वी० ति० की नवी शताब्दी ( ५५०) में चैत्यवास की स्थापना हुई । कुछ शिथिलाचारी मुनि उग्र-विहार छोड़ कर मदिरो के परिपार्श्व में रहने लगे । वी० नि० की दशवी शताब्दी तक इनका प्रभुत्व नही बढा । देवर्द्धिगणी के दिवंगत होते ही इनका सम्प्रदाय शक्तिशाली हो गया । विद्या-बल और राज्य-बल दोनो के द्वारा उन्होंने उग्र-विहारी श्रमणो पर पर्यात प्रहार किया । हरिभद्रसूरि ने 'सम्बोध-प्रकरण' मे इनके आचार-विचार का सजीव वर्णन किया है ।

अभयदेव सूरि देवर्द्धिगणी के पश्चात् जैन-शासन की वास्तविक परम्परा का लोप मानते है<sup>५२</sup>।

चैत्यवास से पूर्व गण, कुल और ज्ञाखाओं का प्राचुर्य होते हुए भी उनमें पारस्परिक विग्नह या अपने गण का अहकार नही था। वे प्राय अविरोधी थे। अनेक गण होना व्यवस्था-सम्मत था। गणो के नाम विभिन्न कारणो से परिवर्तित होते रहते थे। भगवान् महावीर के उत्तराधिकारी सुधर्मा के नाम से गण को सौधर्म गण कहा गया।

सामन्त भद्रसूरि ने वन-वास स्वीकार किया, इसलिए उसे वन-वासी गण कहा गया ।

चैत्यवासी जाखा के उद्भव के साथ एक पक्ष सविग्न, विधि-मार्ग या सुविहित मार्ग कहलाया और दूसरा पक्ष चैत्यवासी ।

### स्थानक वासी

इन सम्प्रदाय का उंद्भव मूर्ति-पूजा के अस्वीकार पक्ष मे हुआ। वि० को सोलहवी शताब्दी मे लोकाशाह ने मूर्ति-पूजा का विरोध किया और आचार की कठोरता का पक्ष प्रबल किया। इन्ही लोकाशाह के अनुयायियो में से स्थानकवासी सम्प्रदाय का प्रादुर्भाव हुआ। यह थोड़े ही समय में शक्तिशाली दन गया।

#### तेरापंथ

स्थानक नासी सम्प्रदाय के आचार्य श्री रुषनाथजी के शिष्य 'संत भीखणजी'

५६ ]

(आचार्य भिक्षु) ने वि० त.० १=१७ मे तेरापय का प्रवंतन किया। आचार्य भिक्षु ने आचार-गृद्धि और सगठन पर वल दिया। एक सूत्रता के लिए उन्होने अनेक मर्यादाओ का निर्माण किया। जिप्य-प्रया को समाप्त कर दिया। थोडे ही समय में एक आचार्य, एक आचार और एक विचार के लिए तेरापथ प्रसिद्ध हो गया। आचार्य भिक्षु आगम के अनुशीलन द्वारा कुछ नये तत्त्वों को प्रकाश मे लाए। सामाजिक भूमिका में उन समय वे कुछ अपूर्व से लगे। आध्यात्मिक-ट्टव्टि से वे बहुन ही मूल्यवान है, कुछ तथ्य तो वर्तमान समाज के भी पय-दर्शक वन गए हैं।

उन्होने कहा---

(१) धर्म को जाति, ममाज और राज्यगत नीति से मुक्त रखा जाय ।

(२) माधन-जुद्धि का उनना ही महत्त्व है, जितना कि नाध्य का।

(३) हिंनक सायनो से अहिंना का विकास नही किया जा सकता।

(४) हृदय-परिवर्तन हुए विना किमो को अहिंमक नही वनाया जा मकता ।

( ५ ) आवज्यक हिंना को अहिंमा नही मानना चाहिए।

( ६ ) धर्म और अधर्म क्रिया-काल में ही होते है, उसके पहले-पीछे नहीं होते ।

(७) वडो की सुरक्षा के लिए छोटे जीवो का वघ करना अहिंमा नही है ।

उन्होने दान और दया के घार्मिक विखासो की आलोचना की और उनकी ऐतिहासिक आघ्यात्मिकता को अस्वीकार किया ।

मिथ-धर्म को अमान्य करते हुए उन्होने आगम की भाषा में कहा-

''मंक्षेप में किया के दो स्थान हे। १----धर्म, २----अधर्म<sup>५ ३</sup>। धर्म और अधर्म का मिश्र नहीं होता।'' ः

गौतम स्वामी ने पूछा — "भगवन् ! अन्य तीर्थिक ऐसा कहते है, प्रज्ञापना और प्ररूपणा करते है — एक जीव एक समय मे दो कियाएँ करता है । वे दो कियाएँ है — सम्यक् और मिथ्या । जिस समय सम्यक् किया करता है, उस समय मिथ्या किया भी करता है और जिस समय सिथ्या किया करता है, उस समय मम्यक् क्रिया भी करता है । सम्यक् क्रिया करने के द्वारा मिथ्या किया करता है

14

और मिथ्या किया करने के द्वारा सम्यक् किया करता है -- इस प्रकार एक जीव एक समय मे दो कियाएँ करता है। यह कैसे है भगवन् ? "

भगवान्—गौतम । एक जीव एक समय मे दो कियाए करता है—यह जो कहा जाता है, वह सच नही है—में इस प्रकार कहता हूँ, प्रज्ञापना और प्ररूपणा करता हूँ । एक जीव एक समय में एक ही क्रिया करता हे — सम्यक् या मिध्या । जिस समय सम्यक् क्रिया करता है, उस समय मिध्या क्रिया नहीं करता और जिस समय मिध्या क्रिया करता है, उस समय मिध्या क्रिया नहीं करता और जिस समय मिध्या क्रिया करता है, उस समय सम्यक् क्रिया नहीं करता । सम्यक् क्रिया करने के द्वारा मिध्या क्रिग नहीं करता और मिध्या क्रिया करने के द्वारा सम्यक् क्रिया नहीं करता है । इस प्रकार एक जीव एक समय मे एक ही क्रिया करता है — सम्यक् या मिध्या ४ - ''

ये विचार आदि-काल में बहुन ही अपरिचित से लगे किन्तु अब इनकी गहराई से लोगो का निकट परिचय हुआ है ।

तेरापथ के आठ आचार्य हो चुके है । वर्तमान नेता आचार्य श्री तुलसी है । अणुव्रत-आन्दोलन जो अहिंसा, मैत्रो, घर्म-समन्वय और घर्म के सम्प्रदायातीत रूप का ज्वलत प्रतीक है, आचार्य श्री के विचार-मन्थन का नवनीत है ।

आन्दोलन-प्रवर्तक के व्यक्तित्व पर ज़ैन धर्म का समन्वयवाद और असाम्प्र-दायिक धार्मिकता की अमिट छाप है।

४९ ]

जैन-साहित्य आगम आगमो का रचनाक्रम चौदहपुर्व आगमो की भाषा आगमो का प्रामाण्य और अप्रामाण्य आगम-विभाग गव्द-भेद नाम विभक्ति आख्यात विभक्ति ঘানু-রূদ धातु-प्रत्यय तद्धित आगम-वाचनाएँ आगम-विच्छेद का क्रम आगम का मौलिक रूप अनुयोग लेखन और प्रतिक्रिया लेख-सामग्री आगम लिखने का इतिहास प्रतिक्रिया कल्प्य-अकल्प्य-मीमांसा अङ्ग-उपाङ्ग तथा छेद और मूल आगमो का वर्तमान रूप और सख्या आगम का व्याख्यात्मक साहित्य भाष्य और भाष्यकार टीकाएँ और टीकाकार

परवर्ती-प्राकृत-साहित्य संस्कृत-साहित्य प्रादेशिक-साहित्य गुजराती-साहित्य राजस्थानी-साहित्य हिन्दी-साहित्य

#### भागम

जैन-साहित्य आगम और आगमेतर---इन दो भागो मे वटा हुआ है । साहित्य का प्राचीनतम भाग आगम कहलाता है ।

सर्वज्ञ और सर्वदर्जी भगवान् ने अपने आपको देखा ( आत्म-साक्षात् किया ) और समूचे लोक को देखा । भगवान् ने तीर्थ-चतुष्टय ( साघु, साध्वी, श्रावक, श्राविका) की स्थापना की । इसलिए वे तीर्यंकर कहलाए । भगवान् ने सत् का निरूपण किया तथा वन्व, वन्व-हेनु, मोक्ष और मोक्ष-हेनु का स्वरूप बताया १ ।

भगवान् की वाणी आगम बन गई। उनके प्रधान शिष्य गौतम आदि ग्यारह गणवरो ने उसे सूत्र-रूप में गूथा। आगम के दो विभाग हो गए। सूत्रागम और अर्थागम। भगवान् के प्रकीर्ण उपदेश को अर्थागम और उसके आधार पर की गई सूत्र-रचना को सूत्रागम कहा गया। वे आचार्यो के लिए निघि बन गए। इस लिए उनका नाम गणिपिटक हुआ। उस गुम्फन के मौलिक वारह भाग हुए। इसलिए उसका दूसरा नाम हुआ द्वादशांगी। वारह अग ये है---(१) आचार (२) सूत्रकृत (३) स्यान (४) समवाय (४) भगवती (६) ज्ञातृ-घर्मकथा (७) उपासक दशा (८) अन्त कृड्दशा, (६) अनुत्तरोपपातिक-दशा (१०) प्रश्न-व्याकरण (११) विपाक (१२) दृष्टिवाद। स्यविरो ने इसका पह्रवन किया। आगम-सूत्रो की सख्या हजारो तक पहुँच गई।

भगवान् के १४ हजार शिष्य प्रकरणकार (ग्रन्थकार) थे<sup>२</sup> । उस समय लिखने की परम्परा नही थी । सारा वाड्मय स्मृति पर आधारित था ।

#### आगमो का रचना-कम

दृष्टिवाद के पांच विभाग है: (१) परिकर्म (२) सूत्र (३) पूर्वानुयोग (४) पूर्वगत (४) चूलिका । चतुर्थ विभाग-पूर्वगत मे चोदह पूर्वो का समावेश होता है। इनका परिमाग बहुत ही विशाल है। ये श्रुत या शब्द-ज्ञान के समस्त विषयो के अक्षय-कोप होते है। इनकी रचना के वारे मे दो विचार धाराएँ है---एक के अनुसार भगवान् महावीर के पूर्व से ज्ञानराशि का यह भाग चला आ रहा था। इसलिए उत्तरवर्ती साहित्य-रचना के समय इसे पूर्व कहा गया । दूसरी विचारणा के अनुसार द्वादशांगी के पूर्व ये चौदह शास्त्र रचे गए, इसलिए इन्हें पूर्व कहा गया<sup>3</sup> । पूर्वो में सारा श्रुत समा जाता है । किन्तु साधारण बुद्धि वाले उसे पढ नही सकते । उनके लिए द्वादशांगी की रचना की गई<sup>४</sup>। आगम-साहित्य में अध्य-यन-परम्परा के तीन क्रम मिलते है । कुछ अमण चतुर्दश पूर्वी होते थे, कुछ द्वादशांगी के विद्वान् और कुछ सामायिक आदि ग्यारह अगो को पढते थे। चतुर्दश पूर्वी श्रमणो का अधिक महत्त्व रहा है । उन्हे श्रुत-केवली कहा गया है ।

| नाम                   | विषय                          | पद-परिमाण       |
|-----------------------|-------------------------------|-----------------|
| १ उत्पाद              | द्रव्य और पर्यायो की उत्पत्ति | एक करोड         |
| २अग्रायणीय            | द्रव्य, पदार्थ और जीवो का     |                 |
|                       | परिमाण                        | छियानवे लाख     |
| ३वीर्य-प्रवाद         | सकर्म और अकर्म जीवो के        |                 |
|                       | वीर्य का वर्णन                | सत्तर लाख       |
| ४अस्तिनास्ति-         | पदार्थ की सत्ता और अक्षता-    |                 |
| সবাব                  | का निरूपण                     | साठ लाख         |
| <b>५</b> ज्ञान-प्रवाद | ज्ञान का स्वरूप और प्रकार     | एक कम एक करोड   |
| ६ सत्य-प्रवाद         | सत्य का निरूपण                | एक करोड़ छह     |
| ७अत्म-प्रवाद          | आत्मा और जीव का निरूपण        | छब्बीस करोड     |
| दकर्म-प्रवाद          | कर्म का स्वरूप और प्रकार      | एक करोड़ अस्सी- |
|                       |                               | लाख             |
| ६प्रत्याख्यान-प्रवाद  | व्रत-आचार, विधि-निपेव         | चौरासी लाख      |
| १०विद्यानुप्रवाद      | सिद्धियों और उनके साधनो       | एक करोड दस-     |
|                       | কা নিরুণ্                     | लाख             |
| ११अवन्ध्य ( कल्याण    | । ) शुभाशुभ फल की अवश्य-      |                 |
|                       | भाविता का निरूपण              | छब्बीस करोड     |
|                       |                               |                 |

| १२—-प्राणायुप्रवाद | इन्द्रिय, श्वासोच्छवास, आयुष्य | एक करोड़        |
|--------------------|--------------------------------|-----------------|
|                    | और प्राण का निरूपण             | छञ्पन लाख       |
| १३— क्रियाविशाल    | शुभाशुभ क्रियाओ का निरूपण      | नौ करोड         |
| १४—लोकविन्दुसार    | लोक विन्दुमार लव्ति का स्वरूप  |                 |
|                    | और विस्तार                     | साढे वारह करोड़ |

उत्पाद पूर्व मे दस वस्तु और चार चूलिकावस्तु है। अग्नायणीय पूर्व में चौदह वस्तु ओर वारह चूलिकावस्तु है। वीर्यप्रवाद पूर्व में आठ वस्तु और आठ चूलिकावस्तु है। अस्ति-नास्ति-प्रवाद पूर्व में अठारह वस्तु और दस चूलिकावस्तु है। ज्ञान-प्रवाद पूर्व मे वारह वस्तु है। सत्य प्रवाद पूर्व मे दो वस्तु है। आत्म-प्रवाद पूर्व मे सोलह वस्तु है। कर्म-प्रवाद पूर्व मे तीस वस्तु है। प्रत्याख्यान पूर्व में वीस। विद्यानुप्रवाद पूर्व मे पन्द्रह। अवन्व्य पूर्व मे बारह। प्राणाय पूर्व मे तेरह। क्रियाविजाल पूर्व मे तीन। लोक विन्दुसार पूर्व मे पच्चीस। चौये से आगे के पूर्वो मे चुलिकावस्तु नही है<sup>५</sup>।

इनकी भाषा सस्कृत मानी जाती है। इनका विषय गहन और भाषा सहज सुवोध नही थी। इसलिए अल्पमति लोगो के लिए द्वादशांगी रची गई। कहा भी है ----

' वालस्त्रीमन्दमूर्खाणां, नृणां चारित्रकाडिक्षिणाम् ।

अनुग्रहार्थ तत्त्वज्ञै, सिद्धातपः प्राकृते कृनः ॥

आचारांग का स्थान पहला है । वह योजना की दृष्टि से है । रचना की दृष्टि से पूर्व का स्थान पहला है <sup>६</sup> ।

#### आगमों की भाषा

जैन आगमो की भाषा अर्घ-मागधी है। आगम-साहित्य के अनुसार तीर्थंकर अर्घ-मागधी में उपदेश देते हैं । इसे उस समय की दिव्य भाषा अौर इसका प्रयोग करने वाले को भाषार्य कहा है । यह प्राकृत का ही एक रूप है । यह मगध के एक भाग में वोली जाती है, इसलिए अर्घ-मागधी कहलाती है। इसमे मागधी और दूसरी भाषाओ — अठारह देशी भाषाओ के लक्षण मिश्रित है। इमलिए यह अर्घ-मागधी कहलाती है । भगवान महावीर के जिष्य मगध, मिथिला, कौशल आदि अनेक प्रदेश, वर्ग और जाति के थे।

इसलिए जैन-साहित्य की प्राचीन प्राकृत में देख शब्दो की बहुलता है। मागधी और देख शब्दो<u>का</u> मिश्रण अर्घ-मागधी कहलाता है। यह जिनदास महत्तर की व्याख्या है, जो सम्भवत सब से अधिक प्राचीन है। इसे आर्य भी कहा जाता है<sup>3 द</sup>। आचार्य हेमचन्द्र ने इसे आर्प कहा----उनका मूल आगम का ऋषि-भाषित शब्द है<sup>3 द</sup>।

## आगमों का प्रामाण्य और अत्रामाण्य

केवली, अवधि-ज्ञानी, मन पर्यव-ज्ञानी, चतुर्दश पूर्वधर और दशपूर्वधर की रचना को आगम कहा जाता है। आगम मे प्रमुख स्थान द्वादशांगी या गणि-पिटक का है। वह स्वत प्रमाण है। शेष आगम परत. प्रमाण है — द्वादशांगी के अविरुद्ध है, वे प्रमाण है, शेप अप्रमाण।

#### आगम-विभाग्न

आगम-साहित्य प्रणेता की दृष्टि से दो भागो में विभक्त होता है। (१) अग-प्रविष्ट (२) अनग-प्रविष्ट । भगवान् महावीर के ग्यारह गणधरो ने जो साहित्य रचा, वह अग-प्रविष्ट कहलाता है। स्थविरो ने जो साहित्य रचा, वह अनग-प्रविष्ट कहलाता है। बारह अगों के अतिरिक्त सारा आगम-साहित्य अनग-प्रविष्ट है। गणधरो के प्रश्न पर भगवान् ने त्रिग्दी – उत्पाद, व्यय और हौव्य का उपदेश दिया। उसके आधार पर जो आगम-साहित्य रचा गया, बह अंग-प्रविष्ट और भगवान् के मुक्त व्याकरण के आधार पर स्यविरो ने जो रचा, वह अनग-प्रविष्ट है।

द्वादशांगी का स्वरूप सभी तीर्थंकरो के समक्ष नियत होता है। अनग-प्रविष्ट नियत नही होता <sup>९४</sup>। अभी जो एकादश अग उपशव्य है वे सुधर्मी गणधर की वाचना के है। इसलिए सुधर्मी द्वारा रचित माने जाते है।

अनंग-प्रविष्ट आगम-साहित्य की दृष्टि से दो भागो में वटता है। कुछेक आगम स्थविरो के द्वारा रचित है और कुछेक निर्यू <u>ढ</u>ा जो आगम द्वादशांगी या पूर्वों से उद्घृत किये गए, वे निर्यू ढ कहलाते है। दशवैकालिक, आचारांग का दूसरा श्रुत-स्कन्ध, निशीथ, व्यवहार, वृहत्कल्प, दशाश्रुत-स्कन्ध—ये निर्यू ढ आगम है।

दशवैकालिक का निर्यूहन अपने पुत्र मनक की आराधना के लिए

६४ ]

आर्य <u>ग्रेयम्भव ने</u> किया <sup>भ</sup>। जेप आगमो के निर्यूहक श्रुत-केवल<u>ी भद्रबाह</u> है<sup>३ ६</sup>। प्रज्ञापना के कत्ती श्यामार्य, अनुयोग-द्वार के आर्य-रक्षित और नन्दी के देर्वाद्वर्गीण क्षमाश्रमण माने जाते है ।

भाषा को दृष्टि से आगमो को दो युगो में विभक्त किया जा सकता है। ई॰ पू॰ ४०० से ई॰ १०० तक का पहला युग है। इसमे रचित अंगो की भाषा अर्घ-मागघी है। दूसरा युग ई॰ १०० से ई॰ ४०० तक का है। इसमे रचित या निर्यूढ आगमों की भाषा जैन महाराष्ट्री प्राक्त है १०।

अर्ढ मागघी और जैन महाराष्ट्री प्राक्रत मे जो अन्तर है, उसका सक्षिप्त रूप यह है :---

## शब्द-भेद

१—अर्ध मागधी मे ऐसे प्रचुर शब्द है, जिनका प्रयोग महाराष्ट्री मे प्राय उपलब्ध नही होता, यथा—अज्फत्यिय, अज्फोवण्ण, अणुवीति, आधवणा, आधवेत्तग, आणापाणू, आवीकम्म, कण्हुइ, केमहालय, दुरूढ, पंचत्थिमिल्ल, पउकुब्ब, पुरत्थिमिछ, पोरेवच्च, महत्तिमहालिया, वक्क, विउस इत्यादि ।

२---ऐसे शव्दो की सख्या भी बहुत वडी है, जिनके रूप अर्धमागधी और महाराष्ट्री मे भिन्न-भिन्न प्रकार के होते है। उनके कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं:----

| अर्चमागघी | महाराष्ट्री  | जाया             | जत्ता       |
|-----------|--------------|------------------|-------------|
| अभियागम   | अव्भाअम      | णिगण, णिगिण (नझ) | नग          |
| भाउटण     | भाउचण        | णिगिणिण (नागण्य) | णगात्तण     |
| आहरण      | उआहरण        | तच्च (तृतीय)     | तइअ         |
| उप्पि     | उवरिं, अवरिं | तच्च (तथ्य)      | तच्छ        |
| किया      | किरिका       | तेगिच्छा         | चिइच्छा     |
| कीस, केस  | केरिस        | दुवाल सग         | बारसग       |
| केवचिर    | किअचिर       | दोच्य            | दुइअ        |
| गेहि      | गिद्धि       | नित्तिय          | গিন্দ্ব     |
| चियत्त    | चइअ          | निएय             | লিअअ        |
| छच्च      | खुक्क        | पडुप्पन्न        | पञ्चुप्पण्ण |

| पच्छेकम्म      | पच्छाकम्म   | वगगू            | वाआ    |
|----------------|-------------|-----------------|--------|
| पाय ( पाल )    | पत्त        | वाहणा ( उपानह ) | उवाणआ  |
| पुठो ( पृथक )  | पुहं, पिह   | सहेज्ज          | सहाअ   |
| पुरेकम्म       | पुराकम्म    | सीआण, सुसाण     | मसाण   |
| पुव्वि         | पुव्वं      | सुमिण           | सिमिण  |
| माय ( माल )    | अत्त, मेत्त | सुहम, सुहुम     | सण्ह   |
| माहण           | बम्हण       | सोहि            | सुद्धि |
| मिलक्खु, मेच्छ | मिलिच्छ     |                 |        |

और दुबालस, बारम, तेरस, अउण्वीसइ, बत्तीम, पणत्तीस, इगयाल, तेयालीस, पणयाल, अठयाल, एगट्टि, वावट्ठि, तेवट्ठि, छात्रट्ठि, अढसट्ठि, अउणत्तरि, बावत्तरि, पण्णत्तरि, सत्तहत्तरि, तेयासी, छलसीइ, बाणउइ प्रभृति संख्या-शब्दो के रूप अर्धमागधी मे मिलते है, महाराष्ट्री मे वैसे नही।

#### नाम-विभक्ति

१—अर्धमागधी मे पुर्झिंग अकारान्त शब्द के प्रथमा के एक वचन मे प्राय सर्वत्र 'ए' और क्वचित्'ओ' होता है, किन्तु महाराष्ट्री मे 'ओ' ही होता है ।

२-सप्तमो का एक वचन 'स्ति' होता है जब महाराष्ट्री मे 'स्मि'।

३—च्नुर्थी के एक वचन में 'आए' या 'आते' होता है, जैसे देवाए, सवणयाए, गमणाए, अट्ठाए, अहिताते, असुभाते, अखभाते (ठा० पत्र ३१८ ) इत्यादि, महाराष्ट्री मे यह नही है ।

४ ---अनेक शब्दो के तृतीया के एक वचन मे सा' होता है, यया ---मगसा, वयमा, कायसा, जोगसा, वऌसा, चक्खुमा, महाराष्ट्री मे इनके स्थान मे क्रमश मणेग, वएण, काएण, जोगेण, वऌेण, चक्खुणा।

५--- 'कम्म' और 'धम्म' शब्द के तृतीया के एक वचन में पाली की तरह 'कम्मुणा' और 'धम्मुणा' होता है, जबकि महाराष्ट्री मे 'कम्मेग' और 'धम्मेण'। ६----अर्धमागधी मे 'तत्' शब्द के अचमी के बहुव र्रन मे 'तेब्भो' रूप मी देखा जाता है।

७ — 'युष्मत' शब्द का षष्ठी का एकवचन संस्कृत की तरह 'तव' और 'अस्मत्' का षष्ठी का बहुवचन 'अस्माक' अर्धमागधी में पाया जाता है, जो महाराष्ट्री मे नही है।

#### आख्यात-विभक्ति

१—अर्घमागधी में भूतकाल के बहुवचन में 'इसु' प्रत्यय है, जैसे – पुच्छिसु, गच्छियु, आमासिमु इत्यादि । महाराष्ट्री में यह प्रयोग ऌप्त हो गया है । धातु-रूप

१—- अर्थमागवी मे आइनखइ, कुव्वइ, भुवि, होनखती, बूया, अव्ववी, होत्या, हुत्या, पट्टारेत्या, आधं, दुरूहइ, विगिचए, तिवायए, अकासी, तिउट्टई, तिउ-ट्रिज्जा, पडिसवयाति, सारयती, घेच्छिइ, समुच्छिहिति, आहसु प्रभृति प्रभूत प्रयोगो मे घातु की प्रकृति, प्रत्यय क्षयवा----ये दोनो जिस प्रकार में पाये जाते है, महाराष्ट्री मे वे भिन्न-भिन्न प्रकार के देखे जाते है।

#### धातु-प्रत्यय

१ - अर्वमागधी में 'त्वा' प्रत्यय के रूप अनेक तरह के होते है: --

(क) टटु जैसे---कट्टु, सदहट्टु, अवहट्टु इत्यादि ।

्(ल) इता, एता, इत्ताण और एत्ताण: यथा—चइता, विडट्टिता, पासित्ता, करेत्ता, पासित्ताण, करेत्ताण इत्यादि ।

(ग) इत्तु यया --- दुरुहित्तु, जाणित्तु, वधित्तु, प्रभृति ।

(घ) चाः जैसे किचा, णचा, सोच्चा, भोच्चा, चेच्चा आदि।

(ड) इयाः यया--परिजाणिया, दुरुहिया आदि ।

(च) इनके अतिरिक्त विडक्वम्म, निसम्म, समिच्च, सखाए अणुवीति, लढु, लढ्ण,दिस्सा आदि प्रयोगो मे 'त्वा' के रूप भिन्न-भिन्न तरह के पाये जाते है ।

२----'तुम्' प्रत्यय के स्थान मे इत्तए या इत्तते प्रायः देखने मे आता है । जैसे----करित्तए, गच्छितए, सभुजित्तए, उवासमित्तते (विपा० १३), विहरित्तए आदि ।

३----ऋकारान्त धातु के 'त' प्रत्यय के स्थान मे 'ड' होता है, जैसे----कड, मड, अभिहड, वावड, सबुड, वियुड, वित्थड प्रमृति ।

# तद्वित

१--- 'तर' प्रत्यय का तराय रूा होता है, यथा अणिट्ठतराए, अव्यतराए, बहु-तराए, कंततराए इत्यादि ।

२—आउसो, आउसंतो, गोमी, बुसिम, भगवतो, पुरत्यिम, पचत्विम, ओयंसी, दोसिणो, पोरेवच्च आदि प्रयोगो में 'मतुप' और अन्य 'तद्धित' प्रत्ययो के जैसे रूप जैन अर्धमागधो मे देखे जाते है, महाराष्ट्री में वे भिन्न तरह के होते है।

महाराष्ट्री से जैन अर्थमागघी में इनके अतिरिक्त और भी अनेक सूक्ष्म भेद है, जिनका उल्लेख विस्तार-भय से यहाँ नही किया गया है।

## आगम वाचनाएं

वीर-निर्वाण की दूसरी शताब्दी में (१६० वर्ष पक्षात् ) पाटलीपुत्र में १२ वर्षका दुर्भिक्ष हुआ <sup>9</sup>े। उस समय श्रमण-संघ छिन्त-भिन्त साहो गया। बहुत सारे बहुश्रुत मुनि अनशन कर स्वर्ग-वासी हो गए । आगम-ज्ञान की श्रुङ्कला ट्ट सी गई। दुर्भिक्ष मिटा तब सघ मिला। श्रमणो ने ग्यारह अंग सकलित किए। बारहर्वे अग के ज्ञाता भद्रबाहु स्वामी के सिवाय कोई नही रहा। वे नेपाल में महाप्राण-ध्यान की साधना कर रहे थे। संघ की प्रार्थना पर उन्होने बारहवें अग की वाचना देना स्वीकार कर लिया। पन्द्रह सौ साधु गए। उनमे पाँच सौ विद्यार्थी थे ओर हजार साधु उनकी परिचर्या में नियुक्त थे। प्रत्येक विद्यार्थी-साधु के दो-दो साधु परिचारक थे। अध्ययन प्रारम्भ हुआ। लगभग विद्यार्थी-साधु थक गए। एकमात्र स्थूलभद्र बच रहे। उन्हें दस पूर्व की वाचना दी गई। बहिनो को चमत्कार दिखाने के लिए उन्होने सिंह का रूप बना लिया। भद्रवाह ने इसे जान लिया। वाचना बन्द करदी। फिर बहुत आग्रह करने पर चार पूर्व दिये पर उनका अर्थ नही बताया । स्थूलभद्र पाठ की दृष्टि से अस्तिम श्रुत-केवली थे। अयं की दृष्टि से अन्तिम श्रुत-केवली भद्रबाहु ही थे। स्थूलभद्र के बाद दश पूर्व का ज्ञान ही शेष रहा । वुज्रस्वामी अन्तिम दश-पूर्वधर हुए । वज्रस्वामी के उत्तराधिकारी आर्य-रक्षित हुए । वे नौ पूर्व पूर्ण और देशवें पूर्व के २४ यविक जानते थे । आर्य-रक्षित के शिष्य दुर्बलिका पुर्ज्यमित्र ने नौ पूर्वों का अध्ययन किया किन्तु अनभ्यास के कारण वे नवें पूर्व को भूल गए । विस्मृति का यह-क्रम आगे बढता गया ।

६८]

अन परम्परा का इतिहास आगम-सकलन का दूसरा प्रयत्न वीर-निर्वाण ८२७ और ८४० के बीच हुआ। आचार्य स्कन्दिल के नेतृत्व मे आगम लिखे गए। यह कार्य मथुरा मे हुआ। इसलिए इसे माथुरी-वाचना कहा जाता है। इसी समय बहुभी में आचार्य नागार्जुन के नेतृत्व मे आगम सकलित हुए। उसे वल्लभी-वाचना या नागार्जुन वाचना कहा जाता है।

\_ [ ६६

वीर-निर्वाण को १० वो शताब्दी-माथुरी-वाचना के अनुयायियो के अनु-सार वीर-निर्वाण के ६८० वर्ष पश्चात् तया वल्लभी-वाचना के अनुयायियो के अनुसार वीर-निर्वाण के ६१३ वर्ष पश्चात् देवद्धिंगणी ने वल्लभी में फिर से आगमो का व्यवस्थित लेखन किया । इसके पश्चात् फिर कोई सर्वमान्य वाचना नहीं हुई । वीर की दसवी शताब्दी के पश्चात् पूर्वज्ञान की परम्परा विच्छिन्न हो गई<sup>9</sup> ।

#### आगम-विच्छेद का ऋम

भद्रवाहु का स्वर्गवास वीर-निर्वाण के १७० वर्ष पश्चात् हुआ । आर्थीदृष्टि से अन्तिम चार पूर्वो का विच्छेद इसी समय हुआ । दिगम्बर परम्परा के अनुसार यह वीर-निर्वाण के १६२ वर्ष पश्चात् हुआ ।

गान्दी दृष्टि से अन्तिम चार पूर्व स्थूलभद्र की मृत्यु के समय वीर-निर्वाण के २१६ वर्ष परचात् विच्छिन्त हुए । इनके वाद दशपूर्वो की परम्परा आर्यव्रत्भुतक चलो । उनका- स्वर्गवास वीर-निर्वाण के १७१ (विक्रम सवत् १०१) वर्ष पञ्चात् हुआ । उसी समय दगवां पूर्व विच्छिन्न हुआ । नवां पूर्व टुर्वलिका पुष्य-मित्र को मृत्नु के साय—वीर निर्वाण ६०४ वर्ष (वि० सवत् १३४) मे लुन हुआ ।

पूर्वज्ञान का विच्छेत वीर-निर्वाण (वि० सवत् ४३०) के हजार वर्ष पश्चात् हुआ ।

दिगम्बर मान्यता के अनुसार वीर-निर्वाण के ६२ वर्ष तक केवल ज्ञान रहा । अन्तिम केवली जम्बूस्वामी हुए । उनके परचात् १०० वर्ष तक चोदह पूर्वो का ज्ञान रहा । अन्तिम चतुर्दश पूर्वी भद्रवाहु हुए । उनके पश्चात् १८३ वर्ष तक दशपूर्व रहे । घर्मसेन अन्तिम दशपूर्वी थे । उनके पश्चात् ग्यारह अगो की

परम्परा २२० वर्ष तक चली । उनके अन्तिम अव्येता घ्रु वसेन हुए । उनके पश्चात् एक अग आवारांग का अध्ययन ११८ वर्ष तक चला । इसके अन्तिम अधिकारी लोहार्य हुए । वीर-निर्वाण ६८३ (वि॰ सवत् २१३) के पश्चात् आगम-साहित्य सर्वथा लुप्त हो गया । केवल ज्ञान के लोप की मान्यता में दोनो सम्प्रदाय एक मत है ' चार पूर्वो का लोप भद्रबाहु के पश्चात् हुआ , इसमे ऐक्य है । केवल काल-दृष्टि से आठ वर्ष का अन्तर है । श्वेताम्वर मान्यता के अनुसार उनका लोप वीर-निर्वाण के १७० वर्ष पश्चात् हुआ और दिगम्बर-मान्यता के अनुसार १६२ वर्ष पश्चात् । यहाँ तक दोनो परम्पराएँ आस-पास चलनी है । इसके पश्चात् उनमे दूरी बढती चलो जाती है । दशवें पूर्व के लोप की मान्यता मे दोनो मे काल का बडा अन्तर है । श्वेताम्बर परम्परा के अनुसार दशपूर्वी वीर-निर्वाण से १४८ वर्ष तक हुए और दिगम्बर परम्परा के अनुसार २४५ रुर्प तक । श्वेताम्बर एक पूर्व की परम्परा को देवर्द्धिगणि तक ले जाते और आगमो के कुछ मौलिक भाग को अब तक सुरक्षित मानते है । दिगम्बर वीर-निर्वाण ६८३ वर्ष पश्चात् आगमो का पूर्ण लोप स्वीकार करते है ।

#### आगम का मौलिक रूप

दिगम्बर-परम्परा के अनुसार वीर-निर्वाण के ६९३ के पश्चात्—आगमो का मौलिक स्वरूप लुप्त हो गया ।

श्वेताम्बर मान्यता है कि आगम साहित्य का मौलिक स्वरूग बडे परिणाम में लुत हो गया किन्तु पूर्ण नही, अब भी वह शेष है। अगो और उपांगों की जो तीन बार सकलना हुई, उसमे मौलिक रूप अवश्य ही बदला है। उत्तरवर्ती घट-नाओ और विचारगाओ का समावेश भी हुआ। स्थानांग में सात निह्नवो और नव गणो का उल्लेख स्वष्ट प्रमाग है। प्रश्न--ज्याकरण का जो विषय-वर्णन है, वह वर्तमान रूप में उपलब्ध नही है। इस स्थिति के उपरान्त भी अगो का अधिकांश भाग मौलिक है। भाषा और रचना-शैली की दृष्टि से वह प्राचीन है। आज के भाषा प्रथम श्रुत रचना-शैली की दृष्टि से जेप सब अगो से भिन्त है। आज के भाषाशास्त्री उसे ढाई हजार वर्ष प्राचीन वतलाते है। सूत्र कुतांग, स्थानांग

[ ەئ

और भगवती भी प्राचीन हे । इसमे कोई सन्देह नही, आगप का मूल आज भी सुरक्षित है ।

## अनुयोग

अनूयोग का अर्थ है--- सूत्र और अर्थ का उचित सम्वन्ध, वे चार हैं (१) चरणकरणानुयोग (२) घर्मकथानुयोग (३) गणितानुयोग (४) द्रव्यानुयोग । आर्य-वज्र तक अनूयोग के विभाग नहीं थे। प्रत्येक सूत्र में चारो अनुयोगों का प्रतिपादन किया जाता था । आर्य-रक्षित ने इन पढति मे परिवर्तन किया । इनके निमित्त उनके झिष्य दुर्वलिका पुष्यमित्र वने । आर्य-रक्षित के चार प्रमुख शिष्य थे दुर्वलिका-पुष्य, फल्गुरक्षित, विन्व्य और गोष्ठामाहिल । विन्व्य इनमे मेघावी था। उनने आर्य-रक्षित से प्रार्थना की ---''प्रभो ! मुझे महपाठ में अध्ययन-नामग्री बहुत विलम्ब से मिलती है । इसलिए गीघ्र मिले, ऐसी व्यवस्था कीजिए ।'' आर्य-रक्षित ने उसे आलापक देने का भार दुर्वलिका पुष्य को सौपा । कुछ दिन तक वे उसे वाचना देते रहे। फिर एक दिन दुर्वलिका पृष्य ने आर्य-रक्षित से निवेदन किया — गुरुदेव ! इसे वाचना दूँगा तो मेरा नवां पूर्व विस्मृत हो जाएगा । अव जो आर्यवर का आदेश हो वही कहूँ। आर्य-रक्षित ने सोचा---दुर्वलिका पुष्य की यह गति है। अब प्रज्ञा-हानि हो रही है। प्रत्येक सूत्र में चारो अनूयोगो को घारण करने की क्षमता रखने वाले अव अधिक समय तक नही रह नकेंगे। चिन्तन के पञ्चात् उन्होने आगमो को — चार अनुयोगो के रूप मे विभक्त कर दिया ? ॰ ।

आगमों का पहला संस्करण भद्रवाहु के समय में हुआ था और दूसरा संस्करण आर्य-रक्षित ने ( वीर-निर्वाण १०४-१९७ मे ) किया । इस संस्करण मे व्यारया की दुर्ष्ट्ता मिट गई । चारो अनुयोगो में आगमों का विभाग इस प्रकार किया —

| (१) चरण-करण-अनुयोग           | — कालिक सूत्र               |
|------------------------------|-----------------------------|
| (२) धर्मकयानुयोग             | - उत्तराघ्ययन आदि ऋषि-भाषित |
| (३) गणितानुयोग ( कालानुयोग ) | सूर्य प्रज्ञति आदि          |
| (४) द्रव्यानुयोग             | इप्टिवाद <sup>२ ९</sup>     |

दिगम्बर-परम्परा मे ये चार अनुयोग कुछ रूपान्तर से मिलते है । उनके नाम क्रमश: ये हैः—

(१) प्रथमानुयोग (२) करणानुयोग (३) चरणादुयोग (४) द्रव्यानुयोग<sup>२२</sup>। श्वेताम्बर-मान्यता के अनुसार चार अनुयोगो का विषय क्रमशः इस प्रकार है—

- (१) आचार
- (२) चरित, हष्टान्त, कथा आदि
- (३) गणित, काल
- (४) द्रव्य, तत्त्व

दिगम्बर-मान्यता के अनुसार चार अनुयोगो का विषय क्रमश: इस प्रकार है —

- (१) महापुरुषों के/जीवन-चरित्र
- (२) लोकलोक विभक्ति, काल, गणित
- (३) आचार
- (४) द्रव्य, तत्त्व।

दिगम्बर आगमो को ऌुत मानते है, इसीलिए वे प्रथमानुयोग में महापुराण और पुराण, करणानुयोग में त्रिलोक-प्रज्ञति, त्रिल्लोकसार, चरणानुयोग में मूलाचार और द्रव्यानुयोग में प्रवचनसार, गोम्मटसार आदि को समाविष्ट करते है ।

#### लेखन और प्रतिक्रिया

जैन-साहित्य के अनुसार लिपि का प्रारम्भ प्राग्-ऐतिहासिक है। प्रज्ञापना में १८ लिपियों का उल्लेख मिलता है<sup>२ ३</sup>। भगवान् ऋषभनाथ ने अपनी पुत्री ब्राह्मी को १८ लिपियां सिखाई — ऐसा उल्लेख विशेषाश्यक भाष्यवृत्ति, त्रिषष्टि शलाका पुरुष चरित्र आदि में मिलता है<sup>२ ४</sup>। जैन सूत्र वर्णित ७२ कलाओ में लेख-कला का पहला स्थान है<sup>२ ५</sup>। भगवान् ऋषभनाथ ने ७२ कलाओ का उपदेश किया तथा असि, मसि और कृषि — ये तीन प्रकार के व्यापार चलाए<sup>२ ६</sup>। इनमें आये हुए लेख-कला और मषि शब्द लिखने की परम्परा को कर्म-युग के आरम्भ तक ले जाते है। नन्दी सूत्र में तीन प्रकार का अक्षर-श्रुत ब्तुलाया है। इसमें पहला संज्ञासर है। इसका अर्थ होता है-अक्षर की आकृति - सस्थान लिपि। लेख-सामग्री

प्राग्-ऐतिहासिक काल में लिखने की सामग्री कैसी थी, यह निश्चय पूर्वक नही कहा जा सकता २७। राजप्रश्नीय सूत्र में पुस्तक रख का वर्णन करते हुए कम्विका (कामी), मोरा, गांठ, लिप्यासन (मषिपात्र) छदन, (ढक्कन) सांकली, मपि और लेखनी---इन लेख सामग्री के उपकरणो की चर्चा की गई है। प्रज्ञापना में 'पोत्यारा' शब्द आता है<sup>२८</sup> । जिसका अर्थ होता है — लिपिकार — पुस्तक-विज्ञान-आर्य----इसे शिल्पार्य में गिना गया है तथा इसी सूत्र में बताया गया है कि अर्घ-मागवी भाषा और ब्राह्मी लिपि का प्रयोग करने वाले भाषार्य होते है ? ९ । भगवती सूत्र के आरम्भ में ब्राह्मी लिपि को नमस्कार किया गया है, उसकी पृष्ठभूमि में भी लिखने का इतिहास है। भाव-लिपि के पूर्व वैसे ही द्रव्य-लिपि रहती है, जैसे भाव-श्रुत के पूर्व द्रव्य-श्रुत होता है। द्रव्य-श्रुत श्रुयमाण शब्द और पाठ्यमान शब्द दोनो प्रकार का होता है । इससे सिद्ध है कि द्रव्य-लिपि द्रव्य-श्रत से अतिरिक्त नही, उसी का एक अश है। स्थानांग मे पाँच प्रकार की पुस्तकें वतलाई है ३० ---(१) गण्डी (२) कच्छवी (३) मुण्टि (४) सपुट फलक (१) सुपाटिका । हरिभद्र सूरि ने भी दशवैकालिक टीका मे प्राचीन आचार्यो की मान्यता का उल्लेख करते हुए इन्ही पुस्तको का उल्लेख किया है 3 1 निशीथ चूर्णी में भी इनका उल्लेख है ३२ । अनुयोग द्वार का पोत्यकम्म (पुस्तक-कर्म) शब्द भी लिपि की प्राचीनता का एक प्रवल प्रमाण है। टीकाकार ने पुस्तक का अर्थ ताड-पत्र अथवा सपुटक-पत्र सचय किया है और कर्म का अर्थ उसमे वर्तिका आदि से लिखना । इसी सूत्र में आये हुए पोत्यकार (पुस्तककार) शब्द का अर्थ टीकाकार ने 'पुस्तक के द्वारा जीविका चलाने वाला' किया है । जीवा-भिगम (३ प्रति ४ अघि०) के पोत्यार (पुस्तककार) शब्द का भी यही अर्थ होता है। भगवान महावीर की पाठशाला में पढने लिखने की घटना भी तात्का-लिक लेखन-प्रथा का एक प्रमाण है । वीर-निर्माण की दूसरी बताव्दी में आक्रान्ता सम्राट् सिकन्दर के सेनापति निआक्स ते लिखा है 3 3--- 'भारतवासी लोग कागज वृनाते थे<sup>3 ४</sup>।' ईसवी के दुमरे शतक मे ताड़ पत्र और चौथे मे भोज-पत्र लिखने

के व्यवहार में लाए जाते थे<sup>34</sup> । वर्तमान में उपलब्ध लिखित ग्रन्थों में ई० स• पांचवीं मे लिखे हुए पत्र मिलते हैं<sup>3 ६</sup> । तथ्यों के आधार पर हम जान सकते हैं कि भारत में लिखने की प्रथा प्राचीनतम है । किन्तु समय-समय पर इसके लिए किन-किन साधनों का उपयोग होता था, इसका दो हजार वर्ष पुराना रूप जानना अति कठिन है । मोटे तौर पर हमें यह मानना होगा कि भारतीय वाङ्-मय का भाग्य लम्बे समय तक कण्ठस्थ-परम्परा में ही सुरक्षित रहा है । जैन, बौद्ध और बैदिक तीनों परम्पराओ के शिष्य उत्तराधिकार के रूप में अपने-अपने आचार्यों द्वारा विधान का अक्षय-कोष पाते थे ।

## आगम लिखने का इतिहास

जैन दृष्टि के अनुसार श्रूत-आगम की विशाल ज्ञान राशि १४ पूर्व में संचित है। वे कभी लिखे नही गए। किन्तु अमुक-अमुक परिणाम स्याही से उनके लिखे जा सकने की कल्पना अवश्य हुई है----द्वादशवर्षीय द्रष्काल के बाद मयुरा में आर्य-स्कन्दिल की अध्यक्षता में साधु-संघ एकत्रित हुआ। आगमों को संकलित कर लिखा गया और आर्य स्कन्दिल ने साधुओ को अनुयोग की वाचना दीं।इस लिए उनकी वाचना माथूरी वाचना कहलाई । इनका समय वीर-निर्माण ५२७ से ८४० तक माना जाता है । मथूरा वाचना के ठीक समय पर वस्त्रभी में नागार्जुन सुरि ने श्रमण-संघ को एकत्र कर आगमों को संकल्पित किया। नागा-र्जुन और अन्य श्रमणों को जो आगम और प्रकरण याद थे, वे लिखे गए । सक-लित आगमों की वाचना दी गई, यह 'नागार्जुनीय' वाचना कहलाती है । कारण कि इसमें नागार्जुं न की प्रमुखता थी। वीर-निर्माण ६८० वर्ष में देवद्विगणि क्षमाश्रमण ने फिर आगमो को पुस्तकारूढ किया और सघ के समक्ष उसका वाचना किया <sup>३७</sup> । यह कार्य बलभी में सम्पन्त हुआ । पूर्वोक्त दोनो वाचनाओं के समक्ष लिखे गए आगमों के अतिरिक्त अन्य प्रकरण-ग्रन्थ भी लिखे गए । दोनो वाचनाओ के सिद्धान्त का समन्वय किया गया और जो महत्वपूर्ण भेद थे उन्हे 'पोठान्तर' आदि वाक्यावली के साथ आगम, टीका, र्च्चूणि मे सग्रहीत किया गया ३८ । ÷.....

'୧୪ ]

## प्रतिक्रिया

आगमो के लिपि-बद्ध होने के उपरान्त भी एक विचारघारा ऐसी रही कि साघु पुस्तक लिख नही सकते और अपने साथ रख भी नही सकते । पुस्तक लिखने और रखने में दोष बताते हुए लिखा है । १—अर्क्षर लिखने मे कुन्यु आदि त्रस जीवो की हिसा होती है, इसलिए पुस्तक लिखना सयम विराघना का हेनु है<sup>3</sup> । २—पुस्तको को ग्रामान्तर ले जाते हुए कघे छिल जाते है, व्रण हो जाते है । ३—उनके छेदो की ठीक तरह 'पडिलेहना' नही हो सकती । ४—मार्ग में भार बढ़ जाता है । १—वे कुन्यु आदि जीवो के आश्रय होने के कारण अधिकरण है लयवा चोर आदि से चुराये जाने पर अधिकरण हो जाते है । ६—तीर्थंकरो ने पुस्तक नामक उपधि रखने को आज्ञा नही दी है । ७—उनके पास मे होते हुए सूत्र—गुणन में प्रमाद होता है—आदि–आदि – आदि । साघु जितनी बार पुस्तको को बांघते है, खोलते है और अक्षर लिखते है उन्हें उतने ही चतुर्लघुको का दण्ड आता है और आज्ञा आदि दोष लगते है×° । आचार्य भिक्षु के समय भी ऐसी विचारघारा थी । उन्होने इसका खण्डन भी किया है×° ।

### कल्प्य-अकल्प्य-मीमांसा

आगम सूत्रो मे साधु को न तो लिखने की स्पष्ट शब्दो में आज्ञा ही है और न निषेव भी किया है। लिपि की अनेक स्थानो में चर्चा होने पर साधु लिखते थे, इसकी कोई चर्चा नही मिलती। साधु के लिए स्वाध्याय और ध्यान का विद्यान किया है। उसके साथ लिखने का विधान नहीं मिलता। ध्यान कोष्ठो-पगत, स्वाच्याय और सद्ध्यान रक्त आदि पदो की भांति—'लेख रक्त' आदि शब्द नही मिलते<sup>४ २</sup>। साधु की उपयि-सख्या में भी लेखन सामग्री के किसी उप-करण का उल्लेख नहीं मिलता। ये सब पुराकाल में 'जैन साधु नहीं लिखते थे'— इसके पोषक है। ऐसा एक मन्तव्य है। फिर भी उनको लिखने का कल्प नहीं था —ऐसा उनके आधार पर नहीं कहा जा सकता। इनमें एक बात अवश्य ध्यान देने योग्य है। वह है उपवि को सख्या। कई आचार्यों का १४ उपघि से अधिक उपघि न रखने का आग्रहथा। आचार्य भिक्षु ने इसके प्रतिकार में यह बताया

कि साधू इनके अतिरिक्त उपकरण रख सकता है \* 3 । प्रक्न व्याकरण में साधू के लिए लगातार १९ उपघि गिनाये है४४। अन्य सूत्रों की साक्षी से उपघि का सकलन किया जाय तो उनकी सख्या ३० तक पहुँच जाती है। साध्वी के लिए ४ उपधि और स्थवीर के लिए ११ उपधि और अधिक बतलाए गए है ४ । अब प्रश्न यह होता है कि उपकरणो की इस सख्या से अतिरिक्त उपकरण जो रखे जाते है, वे कैंसे ? इसके उत्तर में कहना होगा कि वह हमारे आचार्यों की स्थापना है। सूत्र से विरुद्ध न समक्त कर उन्होने वैसी आज्ञा दी है। जैसा कि आचार्य भिक्षु ने कहा है<sup>४ ६</sup> । केवल लिखने के लिए सम्भवत<sup>.</sup> २०-२५ या उससे भी अधिक उपकरणो की जरूरत होती है। सूत्रो में इनके रखने की साफ शब्दों में आज्ञातो दूर चर्चातक नही है। इसी आधार पर कइयो ने पुस्तक-पन्नो तथा लेख-सामग्री रखने का विरोध किया । इस पर आचार्य भिक्षु ने कहा कि सूत्रो मे शुद्ध साधुओ के लिए लिखना चला बताया गया है४०। इसलिए पन्नें तथा लेख सामग्री रखने मे कोई दोष नही है। क्योंकि जो लिखेंगे, उन्हें पत्र और लेखनी भी रखने होगे । स्याही भी और स्यायी-पात्र भी४८ । आचार्य भिक्षु ने साधु को लिखना कल्पता है और जब लिखने का कल्प है तब उसके लिए सामग्री भी रखनी होगी, ऐसा स्थिर विचार प्रस्तुत ही नही किया अपितु प्रमाणों से समर्थित-भी किया है। इसके समर्थन में चार शास्त्रीय प्रमाण दिए है४९ । इनमें निशीथ की प्रशस्ति गाथा को छोड कर शेष तीनो प्रमाण लिखने की प्राचीनता के साधक है -इसमे कोई सन्देह नही । बहुविध-अवग्रह वाली मति-सम्पदा से साधुओ के लिखने की पद्धति की स्पष्ट जानकारी मिलती है। निशीथ की प्रशस्ति गाथा का लिखित (लिहिय) शब्द महतर विशाख गणि की लिपि का सूचक माना जाय तो यह भी लिखने का एक पुष्ट प्रमाण माना जा सकता है। किन्तु यदि इस लिखित शब्द को अन्य अर्थ में लिया जाय तो हमें मानना होगा कि मूल पाठ मे लिखने की बात नहीं मिलती । इसलिए हमें इसे आचार्यों के द्वारा की हुई सयौक्तिक स्थापना ही मानना होगा । पूर्ववर्ती आचार्यों ने शास्त्रो का विच्छेद न हो, इस इष्टि से आगे चल कर पुस्तक रखने का विधान किया, यह भी उनकी जीत-व्यवहार-परम्परा है<sup>५</sup> ।

હદ ]

## अंग-उपांग तथा छेद और मूल

ें दिगम्वर-साहित्य मे आगमो के दो ही विभाग मिलते है----अंग-प्रविष्ट और अग-वाह्य ।

श्वेताम्वर-परम्परा मे भी मूल-विभाग यही रहा । स्थानांग, नन्दी आदि मे यही मिलता है । आगम-विच्छेद काल मे पूर्वो और अगो के निर्यूहण और शेपांप रहे, उन्हे पृथक् सज्ञाएं मिली । निशीथ, व्यवहार, वृहत्कल्प और दशाश्रुत-स्कन्ध को छेद-सूत्र कहा गया ।

आगम-पुरुष की कल्पना हुई, तव अंग-प्रविष्ट को उसके अंग स्थानीय और वारह सूत्रो का उपांग-स्थानीय माना गया। पुरुष के जैसे दो पैर, दो जंघाएं, दो ऊरु, दो गात्रार्घ, दो वाहु, ग्रीवा और शिर--ये वारह अग होते है, वैसे ही आचार आदि श्रुत-पुरुप के वारह अग है। इसलिए ये अग-प्रविष्ट कह-लाते है<sup>५ ९</sup> ।

कान, नाक, आँख, जघा, हाय और पैर---ये उपांग है । श्रुत-पुरुष के भी औपपातिक आदि वारह उपांग है ।

वारह अगों और उनके उपांगो की व्याख्या इस प्रकार है :--- -

| अग                 | उपांग                 |
|--------------------|-----------------------|
| आचार               | औपपातिक               |
| सूत्र              | राजप्रश्नीय           |
| स्थान              | जीवाभिगम              |
| समवाय              | प्रज्ञापना            |
| भगवती              | सूर्य-प्रज्ञप्ति      |
| ज्ञातृवर्म कथा     | जम्वूद्वीप प्रज्ञप्ति |
| उपासकदशा           | चन्द्रप्रज्ञति        |
| अन्तकृद्-दशा       | कल्पिका               |
| अनुत्तरीपपातिक दशा | कल्पावतसिका           |
| प्रश्न-व्याकरण     | पुष्पिका              |
| विपाक              | पुष्प-चूलिका          |
| दृष्टिवाद          | चुण्णि-दशा"           |

ı

उपांग का प्रयोग उमास्वाति ने अपने तत्त्वार्ध-भाष्य मे किया है ५ ३।

अंग स्वतः और उपांग परतः प्रमाण है, इसलिए अर्थाभिव्यक्ति की दृष्टि से यह प्रयोग समुचित है।

छेद का प्रयोग उनके भाष्यों में मिलता है। मूल का प्रयोग सभवतः सबसे अधिक अर्वाचीन है। दशवैकालिक, नन्दी, उत्तराघ्ययन और अनुयोगद्वार-----ये चार मूल माने जाते है। कई आचार्य महानिशीथ और जीतकल्प को मिला छेद्द-सूत्र छह मानते है। कई जीतकल्प के स्थान में पंचकल्प को छेद-सूत्र मानते है।

मूल-सूत्रो को सख्या मे भी एक मत नही है। कई आचार्य आवश्यक और ओघ-निर्युक्ति को भी मूल-सूत्र मान इनकी संख्या छह बतलाते है। कई ओघनिर्युक्ति के स्थान में पिण्ड-निर्युक्ति को मूल-सूत्र मानते है।

कई आचार्य नन्दी और अनुयोगढ़ार को मूल-सूत्र नही मानते । उनके अनुसार ये चूलिका-सूत्र है । इस प्रकार अग-बाह्य श्रुत की समय-प्रमय पर विभिन्न रूपों मे योजना हुई है ।

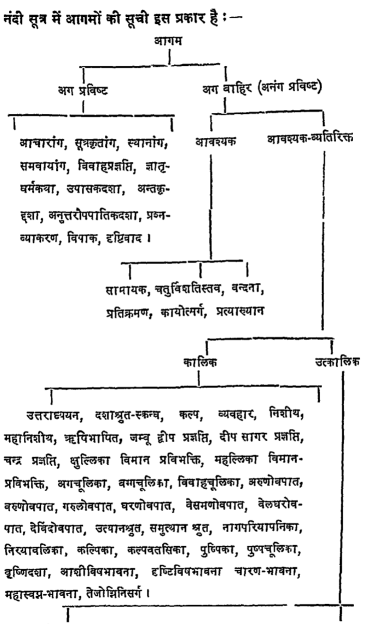
## आगमों का वर्तमान रूप और संख्या

द्वादशवर्षीय दुर्भिक्ष के पक्ष्वात् देवर्द्धिगणि क्षमाश्रमण के नेतृत्व में श्रमण-सघ मिला। बहुत सारे बहु-श्रुत मुनि काल कर चुके थे। साधुओ की सख्या भी कम हो गई थी। श्रुत की अवस्था चिन्तनीय थी। दुर्भिक्ष जनित कठि-नाइयों से प्रासुक भिक्षाजीवी साधुशो की स्थिति बड़ी विचारणीय थी। श्रुत की विस्मृति हो गई।

देवद्धिगणि ने अवशिष्ट सब को वलभी मे एकत्रित किया। उन्हे जो श्रुत कण्ठस्थ था, वह उनसे सुना। आगमों के आलापक छिन्न-भिन्न न्यूनाधिक मिले। उन्होंने अपनी मति से उनका संकलन किया, संपादन किया और पुस्तकारूढ़ किया।

आगमो का वर्तमान संस्करण देवद्धिगणि का है। अंगो के कर्त्ता गणवर हैं। अग बाह्य-श्रुत के कर्त्ता स्थविर है। उन सबका सकलन और सम्पादन करने वाले देवद्धिगणि है। इसलिए वे आगमों के वर्तमान-रूप के कर्त्ता भी माने जाते हैं ५४।

ଓନ ]



दशवैकालिक, कल्पिकाकल्पिक, चुल्लकल्प श्रुत, महाकल्प श्रुत,

औषपातिक, राजप्रश्नीय, जीवाभिगम, प्रज्ञापना, महाप्रज्ञापना, प्रमादाप्रमाद, नन्दी, अनुयोगद्वार, देवेन्द्रस्तव, तन्दुल्वैचारिक, चन्द्रावेष्यक, सूर्यप्रज्ञप्ति, पौरुषी मंडल, मंडल प्रवेश, विद्या-चरण-विनिश्चयं, गणि-विद्या, ध्यान-विभक्ति, मरण-विभक्ति, आत्म-विशोधि, वीतराग-श्रुत, सलेखना-श्रुत, विद्वार-कल्प, चरणविधि, आतुर-प्रत्याख्यान, महा-प्रत्याख्यान । ( न० ४६ )

इनमें से कुछ आगम उपलब्ब नही है। जो उपलब्ध है, उनमें मूर्ति-पूजक सम्प्रदाय कुछ निर्युत्तियो को मिला ४१ या ८४ आगमों को प्रमाण मानता है। ४**४ आगमों की सूची** 

| (१) आचारांग                 | (२१) पुष्पिका           |
|-----------------------------|-------------------------|
| (२) सूत्रकुतांग             | (२२) पुष्प-चूलिका       |
| (३) स्थानांग                | (२३) चृष्णि-दशा         |
| (४) समवायांग                | (२४) आवश्यक             |
| (५) व्याख्या प्रज्ञति       | (२४) दशवैकालिक          |
| <b>(</b> ६) ज्ञातृ धर्म कथा | (२६) उत्तराघ्ययन        |
| (७) उपासकदशा                | (२७) पिण्ड-निर्युक्ति   |
| (८) अन्तकुर्दशा             | अथवा ओघ-निर्युक्ति      |
| (१) अनुत्तरौपपातिक          | ै (२८) नन्दी            |
| (१०) प्रश्न-व्याकरण         | (२१) अनुयोगढार          |
| (११) विपाक                  | (३०) निशीय              |
| (१२) औपपातिक                | (३१) महा-निशीथ          |
| (१३) राजप्रश्नीय            | (३२) वृहत्कल्प          |
| (१४) जीवाजीवामिगम           | (३३) व्यवहार            |
| (१५) प्रज्ञापना             | (३४) दशाश्रुत-स्कध      |
| (१६) सूर्य-प्रज्ञसि         | (३४) पचकल्प (विच्छिन्त) |
| (१७) चन्द्र-प्रज्ञप्ति      | (३६) आतुर-प्रत्याख्यान  |
| (१८) जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्ति  | (३७) भक्त-परिज्ञा       |
| (१९) ,कल्पिका               | (३८) तन्दुल-वैचारिक     |
| २०) कल्पावतसिका             | (३९) चुन्द्र-वेझ्यक     |

50 ]

| (४०) देवेन्द्रस्तव                | (४३) चतुःशरण                             |
|-----------------------------------|------------------------------------------|
| (४१) गणि-विद्या                   | (४४) वीरस्तव                             |
| (४२) महा-प्रत्याख्यान             | (४१) संस्तारक                            |
| <b>४४ आगमों की सूची</b>           |                                          |
| १ से ४५पूर्वोक्त                  |                                          |
| ४६ फल्प-सूत्र ( पर्यूषणकल्प, जिन- | -चरित, स्थविरावलि, समाचारी )             |
| ४७यतिजीत-कल्प (सोमप्रभ सूरि       | ) (                                      |
| ४८श्रद्धाजीत-कल्प ( घर्मघोषसूरि   | / दोमो जीत-कल्प<br>) {                   |
| ४१पाक्षिक-सूत्र (                 |                                          |
| ४०                                | त् सूत्र के अग हैं।                      |
| ५१ वंदितु                         | ६ ६अगचूलिया                              |
| ५२ऋषि-भाषित                       | ७०वग्गचूलिया                             |
| ५३अजीव-कल्प                       | ७१वृद्ध-चतु शरण                          |
| १४गच्छाचार                        | ७२—जम्वू-पयन्ता                          |
| ४५मरण-समाधि                       | ७३आवश्यक-निर्युक्ति                      |
| ४६- सिद्ध-प्राभृत                 | ७४दशवैकालिक-निर्युक्ति                   |
| <b>५७</b> तीर्थोट्गार             | ७५उत्तराघ्ययन-निर्युक्ति                 |
| <b>५</b> ८आराधना-पताका            | ७६आचारांग-निर्युक्ति                     |
| ५९द्वीपसागर प्रज्ञप्ति            | ७७सूत्रकृतांग-निर्युक्ति                 |
| ६०—ज्योतिप-करण्डक                 | ७८ सूर्य-प्रज्ञसि                        |
| ६१अंग-विद्या                      | ७१चुहत्कल्प-निर्युक्ति                   |
| ६२तिथि-प्रकीर्णक                  | <oव्यवहार< td=""></oव्यवहार<>            |
| ६३ — पिण्ड-विशुद्धि               | ∽१दशाश्रुतस्कध-निर्युक्ति                |
| ६४सारावलि                         | <२                                       |
| ६५पर्यन्ताराधना                   | ( अनुपलच्च )                             |
| ६६— जीव-विभक्ति                   | <b>५३ससक्त, निर्यु</b> फ्ति              |
| ६७                                | <ul> <li>४ विनेप-आवश्यक-भाष्य</li> </ul> |
| ६८पोनि-प्राशृत                    |                                          |

स्यानकवासी और तेरापन्थ के अनुसार मान्य आगम ३२ है। वे ये है :---

| ा आगम<br>।                       |                 |           |              |      |  |
|----------------------------------|-----------------|-----------|--------------|------|--|
|                                  |                 |           |              |      |  |
| अंग उपांग                        |                 | मूल       | छेद          |      |  |
| १                                | १ औपपातिक       | १दशवै-    | १निशीथ       |      |  |
| २-सूत्रकृतांग                    | २राजप्रश्रीय    | कालिक     | २व्यवहार     |      |  |
| ३-स्थानांग                       | ३जीवाभिगम       | २-उत्तरा- | ३च्रहत् कल्प |      |  |
| ४-समवायांग                       | ४-प्रज्ञापना    | ध्ययन     | ४-दशाश्रुत-  |      |  |
| <b>५</b> भगवती                   | ४ - जम्बूद्वीप- | ३अनुयोग-  | स्कन्ध       |      |  |
| ६ज्ञातृधर्मकथा प्रज्ञप्ति        |                 | द्वार     |              |      |  |
| ७ उपासकदशा ६ चन्द्र-प्रज्ञसि     |                 | ४तन्दी    |              |      |  |
| <                                |                 |           | १ आव         | श्यक |  |
| <b>६–अनुत्तरौप- द−निरयावलिका</b> |                 |           |              |      |  |
| पातिक ६ कल्पवतंसिका              |                 |           |              |      |  |
| १०प्रश्न-व्याकरण १०पुष्पिका      |                 |           |              |      |  |
| ११-विपाक ११-पुष्पिचूलिका         |                 |           |              |      |  |
|                                  | १२द्विष्णदेशा   |           |              |      |  |
| आगम का व्याख्यात्मक साहित्य      |                 |           |              |      |  |

आगम के व्याख्यात्मक साहित्य का प्रारम्भ निर्युक्ति से होता है और वह ''स्तबक" व जोडो-तक चलता है ।

इनका समय विक्रम की पाँचवी, छठी शताब्दी है। वृहत्कल्प की तिर्युक्ति भाष्य-मिश्रित अवस्था में मिलती है, व्यवहार-निर्यूक्ति भी भाष्य में मिली हुई है —

भाष्य और भाष्यकार

| १दशवैकालिक-भाष्य | ४ निशीथ-भाष्य                        |
|------------------|--------------------------------------|
| २ व्यवहार-भाष्य  | ५विशेषावश्यक-भाष्यजिनभद्र क्षमाश्रमण |
|                  | ( सातवी शताब्दी )                    |
| ३                | ६-पचकल्प-भाष्य-घर्मसेन गणी           |
|                  | ( छठी शताब्दी )                      |

निर्युक्ति और भाष्य पद्यात्मक है, वे प्राकृत भाषा में लिखे गए है ।

## चूर्णियाँ और चूर्णिकार

चूर्णियों गद्यात्मक है। इनकी भाषा प्राकृत या संस्कृत-मिश्चित प्राकृत है। निम्न आगम ग्रन्थो पर चूर्णियां मिलती हैं :----

| १आवश्यक       | १०दशाश्रृत-स्कघ    |
|---------------|--------------------|
| १—दशवैकालिक ' | ११वृहत्कल्प        |
| ३नन्दी        | १२जीवाभिगम         |
| ४—अनुयोगद्वार | १३ — भगवती         |
| ५उत्तराध्ययन  | १४ – महा-निशीथ     |
| ६ — आचारांग   | १५ — जीतकल्प       |
| ७ सूत्रकृतांग | १६—~पचकल्प         |
| न्जीथ         | १७ – ओघ-निर्युक्ति |
| €यवहार        | _                  |

# टीकाएं और टीकाकार 🧳

आगमों, के .-पहले संस्कृतन्टीकाकार हरिभद्र सूरि है । उन्होंने आवक्यक, दशवैकालिक, नन्दी, अनुयोगद्वार, जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्ति और जीवाभिगम पर टीकाएं लिखी ।

विक्रम की तीसरी शताब्दी मे, उमास्वाति ने जैन-परम्परा में जो संस्कृत-वाङ्मय, का, द्वार खोल़ा, वह अब विस्तृत होने लगा । शीलांक सूरि ने, आचारांग और सूत्रकृतांक पर टीकाएं लिखी । शेष नव अंगो के टीकाकार है-अभयदेव सूरि । अनुयोगद्वार प्रर मलधारी हेमचन्द्र की टीका है । नन्दी, प्रज्ञापना, व्यवहार, चन्द्र-प्रज्ञप्ति, जीवाभिगम, आवश्यक, वृहत्कल्प, राजप्रश्नीय आदि के टीकाकार मल्यगिरि हैं ।

आगम-साहित्य की समृद्धि के साथ-साथ न्याय-शास्त्र के साहित्य का भी, विकास, हुआ । वैदिक और बौद्ध न्याय-शास्त्रियो ने अपने-अपने तत्त्वों को तर्क की कसौटी पर कस कर जनता के सम्मुख, रखने का, यत्न किया । तब जैन न्याय -शास्त्री भी इस ओर मुड़े । विक्रम की पांचवी शताब्दी में न्याय का जो नया स्रोत चला, वह बारहवी शताब्दी में बहुत व्यापक हो चला ।

अठारहवी शताब्दी के उत्तराई में न्याय-शास्त्रियों की गति कुछ शिथिल हो गई। आगम के व्याख्याकारों की परम्परा आगे भी चली। विक्रम की १९ वी सदी मे श्रीमद् भिक्षु स्वामी और जयाचार्य आगम के यशस्वी व्याख्याता हुए। श्रीमद् भिक्षु स्वामी ने आगम के सैकडों दुरूह स्थलो पर प्रकीर्ण व्याख्याएं लिखी हैं। जयाचार्य ने आचारांग प्रथम श्रुत-स्कन्ध, ज्ञाता, प्रज्ञापना, उत्तरा-ध्ययन (२७ अध्ययन) और भगवती सूत्र पर पद्यात्मक व्याख्या लिखी। आचा-रांग (द्वितीय श्रुत-स्कध) का वार्तिक और आगम-स्पर्शी अनेक प्रकरण रचे।

इस प्रकार जैन-साहित्य आगम, आगम-व्याख्या और न्याय-शास्त्र से बहुत ही समृद्ध है। इनके आधार पर ही हम जैन दर्शन के हृदय को छूने का यत्न करेंगे। परवर्ती-प्राकृत साहित्य

क्षागम-स्रोप के पश्चात् दिगम्बर-परम्परा में जो साहित्य रचा गया, उसमे सर्वोपरि महत्त्व षट्-खण्डागम और कषाय-प्राभ्टत का है ।

<u>5</u>8]

पूर्वों और अगो के वचे-खुचे अंशो के लुप्त होने का प्रसंग आया। तब आचार्य घरसेन (विक्रम दूसरी शताब्दी) ने भूतवलि और पुष्यदन्त नाम दो साधुओ को श्रुताभ्यास कराया। इन दोनों ने षट्खण्डागम की रचना की। लग-भग इसी समय मे आचार्य गुणधर हुए। उन्होने कपाय-प्राभृत रचा। ये पूर्वो के शेशांप है। इसलिए इन्हें पूर्वो से उद्घृत माना जाता है। इन पर प्राचीन कई टीकाए लिखी गई है, वे उपलब्ब नही है। जो टीका वर्तमान मे उपलब्ब, है, वह आचार्य वीरसेन की है। इन्होने विक्रम सवत् ८७३ मे षटखण्डागम की ७२ हजार ब्लोक-प्रमाण घवला टीका लिखी।

कषाय-पाहुड पर २० हजार क्लोक-प्रमाण टीका लिखी । वह पूर्ण न हो सकी, वीच मे ही उनका स्वर्ग-वास हो गया । उसे उन्ही के शिष्य जिनसेना-चार्य ने पूर्ण किया । उसकी पूर्ति विक्रम सम्वत् ८६४ मे हुई । उसका शेष भाग ४० हजार क्लोक-प्रमाण और लिखा गया । दोनो को मिला इसका प्रमाण ६० हजार क्लोक होता है । इसका नाम जय-धवला है । यह प्राकृत और संस्कृत के सकान्ति काल की रचना है । इसीलिए इसमे दोनों भाषाओ का मिश्रण है ।

पट्-खण्ड का अन्तिम भाग महा-वध है । इसके रचयिता आचार्य भूतवलि है । यह ४१ हजार ब्लोक-प्रमाण है । इन तीनों ग्रन्थो मे कर्म का बहुत ही सूक्ष्म विवेचन है ।

विक्रम की दूसरी शती में आचार्य कुन्झ्कुन्द हुए । इन्होने अब्यात्मवाद का एक नया स्रोत प्रवाहित किया । इनका भुकाव निश्चयनय की ओर अधिक था । प्रवचनसार, समयसार और पंचास्तिकाय-----ये इनकी प्रमुख रचनाए है । इनमे आत्मानुभूति की वाणी आज भी उनके अन्तर-दर्शन की साक्षी है ।

विक्रम दशवी शताव्दी में आचार्य नेमिचन्द चक्रवर्ती हुए । उन्होने गोम्मट-सार और लब्विसार-क्षपणासार---इन दो ग्रन्थो की रचना की । ये बृहुत ही--महत्त्वपूर्ण माने जाते है । ये प्राक्रत-शौरसेनी भाषा की रचनाएँ है ।

श्वेताम्बर-त्राचार्यो ने मध्ययुग में जैन-महाराष्ट्री मे लिखा । विक्रमःकी तीसरी शती मे शिवशर्म सूरि ने कम्मपपडी, उमास्वाति ने जम्बूढीप समास . लिखा। विक्रम की छठी शताब्दी में सघदास क्षमाश्रमण ने वासुदेव हिन्दी नामक एक कथा ग्रन्थ लिखा, इसका दूसरा खण्ड धर्मसेनगणी ने लिखा भाषा इसमे वसु-देव के पर्यटन के साथ-साथ अनेक लोक-कथाओ, चरित्रो, विविध वस्त्रो, उत्सवो और विनोद-साधनो का वर्णन किया है। जर्मन विद्वान् आल्सफोर्ड ने इसे वृहत्कथा के समक्ष माना है भाषा

विक्रम की सातवी शताब्दी में जिनभद्रगणी क्षमाश्रमण हुए । विशेषावश्यक भाष्य इनकी प्रसिद्ध कृति है । यह जैनागमो की चर्चाओं का एक महान् कोष है । जीतकल्प, विशेषणवती, वृहत्-संग्रहणी और वृहत्-क्षेत्र-समास भी इनके महत्व-पूर्ण ग्रन्थ है ।

हरिभद्र सूरि विक्रम की आठवी शती के विद्वान् आचार्य है। ''समराइच कहा'' इनका प्रसिद्ध कथा-ग्रन्थ है। सस्कृत-युग में भी प्राकृत-भाषा में रचना का कम चलता रहा है।

मध्य काल में निमित्त, गणित, ज्योतिष, सामुद्रिक शास्त्र, आयुर्वेद, मन्त्र-विद्या, स्वप्न-विद्या, शिल्प-शास्त्र, व्याकरण, छन्द, कोष आदि अनेक विषयक ग्रन्थ लिखे गए है<sup>५०</sup>।

## संस्कृत साहित्य

विशिष्ट व्यक्तियो के अनुभव, उनकी संग्रहात्मक निधि, साहित्य और उसकी आधार भाषा — ये तीनो चीर्जे दुनियां के सामने तत्त्व रखा करती है। सूरज, हवा और आकाश की तरह ये तीनो चीर्जे सबके लिए समान है। यह एक ऐसी भूमिका है, जहाँ पर साम्प्रदायिक, सामाजिक और जातीय या इसी प्रकार के दूसरे-दूसरे सब भेद मिट जाते है।

संस्क्रत-साहित्य के समृद्धि के लिए किसने प्रयास किया या किसनेन किया— यह विचार कोई महत्व नहीं रखता। वाड्मय-सरिता सदा अभेद की भूमि मे बहती है। फिर भी जैन, वौढ़ और वैदिक की त्रिपय-गामिनी विचार घाराएं है वे त्रिपयगा (गगा) की तरह लम्बे अर्से तक बही है।

प्राचीन वैदिकाचार्यों ने अपने सारभूत अनुभवों को वैदिक संस्कृत में रखा । जैनो ने अर्धमागधी भाषा और बौद्धो ने पाली भाषा के माध्यम से अपने विचार प्रस्तुत किए । इसके बाद मे इन तीनों धर्मों के उत्तरवर्त्ती आचार्यों ने जो साहित्य

**۶**ξ ]

वनाया, वह लौकिक (वर्त्तमान में प्रचलित) संस्कृत को पह्नवित करने वाला ही है।

लौकिक संस्कृत मे लिखने के सम्बन्ध में किसने पहल की और कौन पीछे से लिखने लगा, यह प्रक्त हो सकता है किन्तु ग्रन्थ किसने कम रचे और किसने अधिक रचे — यह कहना जरा कठिन है।

सक्कय पागय चेव, पसत्य इसि भासिय ५०

सस्कृत और प्राकृत-----थे दोनो श्रेष्ठ भाषाएं है और ऋषियो की भाषाए है। इस तरह आगम-प्रणेताओ ने संस्कृत और प्राकृत की समकक्षता स्वीकार करके सस्कृत का अध्ययन करने के लिए जैनो का मार्ग प्रशस्त वना दिया।

संस्कृत भाषा तार्किको के तीखे तर्क-वाणो के लिए तूणीर बन चुकी । इसलिए इस भाषा का अघ्ययन न करने वालो के लिए अपने विचारो की सुरक्षा खतरे में थी । अत सभी दार्शनिक सस्कृत-भाषा को अपनाने के लिए तेजी से पहल करने लगे ।

जैनाचार्य भी इस दौड़ मे पीछे नही रहे। वे समय की गति को पहचान ने वाले थे, इसलिए उनकी प्रतिभा इस ओर चमकी और स्वयं इस ओर मुड़े। उन्होने पहले ही कदम मे प्राकृत-भाषा की तरह संस्कृत-भाषा पर भी अधिकार जमा लिया।

जिस तरह से बैदिक लोग वेदो को और बौद्ध त्रिपिटक को स्वत प्रमाण मानते है, उसी प्रकार जैनो के लिए गणिपिटक (द्वादशांगी) स्वत प्रमाण है। गणिपिटक के अग मे जो चौदह पूर्व थे, वे संस्कृत भाषा मे ही रचे गए—परम्परा से ऐसी अनुश्रुती चल रही है। किन्तु उन पूर्वो के विच्छिन्न हो जाने के कारण उनको संस्कृत का क्या रूप था, यह बताने के लिए कोई सामग्री उपलब्ब नही है। जैन-साहित्य अभी जो उपलब्ध हो रहा है, वह विक्रम सम्वत् से पहले का नही है। इतिहासकार यह मानते है कि विक्रम की तीसरी शताब्दी मे उमा-स्वाति ने तत्त्वार्थ-सूत्र (मोक्ष-शास्त्र) की रचना की। जैन-परम्परा मे संस्कृत कल्पवृक्ष का यह पहला फूल था। उमास्वाति ने सम्यग् दर्शन, सम्यग्-ज्ञान और सम्यग्-चरित्र जिन्हें जैन दर्शन मोक्ष-मार्भ के रूप मे मानता है, को सूत्रों मे मुख्यवस्थित किया। जैनेतर विद्वानों के लिए जैन-दर्शन का परिचय पाने के लिए यह ग्रन्थ आज भी प्रमुख साधन है । उमास्वाति ने और भी अनेक ग्रन्थो की रचना की, जिनमे 'प्रशमरति' एक अत्यन्त महत्वपूर्ण ग्रन्थ है । उसमें प्रशम और प्रशम से पैदा होने वाले आनन्द का सुन्दर निरूपण और प्रासङ्गिक बहुत से तथ्यो का समावेश है, जैसे----

काल, क्षेत्र, मात्रां, सांत्म्य, द्रव्य-गुरु-लाघवं स्वबलम् ज्ञात्वा योऽम्यवहार्य भुड्कते कि भेषजैस्तस्य ॥ उमास्वाति की प्रतिभा तत्त्वो का संग्रह करने में बडी कुु्शल थी । तत्त्वार्थ-सूत्र में वह बहुत चमकी है । आचार्य हेमचन्द्र ने भी कहा है—

--- 'उपोमास्वातिं संग्रहीतार ५९----'

इतिहासकार मानते है कि सिद्धसेन दिवाकर चौथी और पांचवीं शताब्दी के बीच में हुए, वे महान् तार्किक, कवि और साहित्यकार थे। उन्होंने बत्तीस बत्ती-सियों (ढार्त्रिशत् ढात्रिशिका) की रचना की। वे रचना की टब्टि से महत्त्वपूर्ण है। उनमें भावो की गहनता और तार्किक प्रतिभा का चमरकार है। इनके विषय में कलिकाल सर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र के ये विचार है----

> क्व सिद्धसेनस्तुतयो महार्था<sup>. २</sup> अशिक्षितालापकला क्व चैपा ? तथापि यूथाघिपते: पथस्थ:, स्खलद्गति स्तस्य शिशूर्न शोच्य:। <sup>६०</sup>

'अनुसिद्धसेन कवय:, सिद्धसेन चोटी के कवि थे ६९ । उन्होने अनेकान्त दृष्टि की व्यवस्था की और अनेक दृष्टियो का सुन्दर ढग से समन्वय किया । आगमो में जो अनेकान्त के बीज बिखरे हुए पडे थे, उनको पल्लवित करने मे सिद्धसेन और समन्तभद्र------ये दोनों आचार्य स्मरणीय है। भारतीय न्याय-शास्त्र पर इन दोनों आचार्यों का वरद हाथ रहा, यह तो अति स्पष्ट है। सिद्धसेन ने भगवान् महा-दीर की स्तुति करते हुए साथ मे विरोधी दृष्टिकोणों का भी समन्वय किया----

> स्वचिन्नियतिपक्षपातगुरु गम्यते ते वचः स्वभावनियता प्रजा. समयतत्रवृत्ताः क्वचित् ?

55]

स्वय कृतभूज. न्वचित् परकृतोपभोगाः पुन-नवी विगद-वाद ! दोष-मलिनोऽस्यहो विस्मय. ६२ । परमात्मा मे अपने को विलीन करते हुए सिद्धसेन कहते है---न शब्दो, न रूप रसो नापि गन्धो. स्पर्शलेशो न वर्णो न लिझम्। न वा पर्वापरत्वं यस्यास्ति त न सज्ञा. गतिमे जितेन्द्र-<sup>६ ३</sup>॥ एक परात्मा स

जैन-न्याय को परिभापाओ का पहला रूप न्यायावतार में ही मिलता है। आचार्य समन्तभद्र के विपय में दो मत हैं---कुछ एक इतिहासकार इनका अस्तित्व सातवी गताव्दी मे मानते है और कुछ एक चौथी काताब्दी मे <sup>६४</sup>। उनकी रचनाए देवागम-स्त्रोत, युक्त्यनुशासन, स्वयभू-स्त्रोत आदि है। आधुनिक युग का जो सव से अधिक प्रिय शब्द 'सर्वोदय' है, उसका प्रयोग आचार्य समन्त-भद्र ने वडे चामत्कारिक ढग से किया है---

| सर्वान्तवत्     | तद्     | गुणमुख्यकल्प,          |
|-----------------|---------|------------------------|
| सर्वान्त्वशूत्र | मञ्च    | मिथोऽनपेक्षम् ।        |
| सर्वापदामन्तकर  |         | निरन्त,                |
| सर्वोदय         | तीर्थमि | द तवैव <sup>६</sup> "॥ |

विक्रम की तीसरी शताब्दी में जैन परमारा में जो संस्कृत-साहित्य किशोरा-वस्था में था, वह पांचवी से अठारहवी शताब्दी तक तरुणावस्था में रहा । अठारहवी गताब्दी में उपाव्याय यशोविजयजी हुए, जो एक विशिष्ट श्रुत-घर विद्वान् थे । जिन्होने संस्कृत-साहित्य को खूव समृद्ध बनाया । उनके कुछ एक तथ्य भविष्य की बात को स्पष्ट करने वाले या कान्त-दर्शन के प्रमाण है ।

आत्मप्रवृत्तावति जागरूक, परप्रवृत्तौ वघिरान्वमूक: । सदा चिदानन्दपदोपभोगी, लोकोत्तरं साम्यमुपैति योगी <sup>६ ६</sup>॥ महात्मा गांघीजी को जो र्भेट स्वरूप तीन वन्दर मिले थे, उनमें जो आरो-पित कल्पनाए है, वे इस श्लोक के 'वघिरान्घमूक' शब्द में स्पष्ट संकेतित है ।

उपाध्याय यशोविजयजी ने केवल दर्शन-क्षेत्र में ही समम्वय नही किया बल्कि योग के विषय में भी बहुत बडा समन्वय प्रस्तुत किया । पातझल योग-सूत्र का तुलनात्मक विवरण, योगदीपिका, योगविंशिका की टीका आदि अनेक ग्रन्थ उसके प्रमाण है ।

इन्होने नव्य-न्याय की शैली मे अधिकार पूर्वक जैन-न्याय के ग्रन्थ तैयार किए । बनारस मे विद्वानो से सम्पर्क स्थापित करके जैन-न्याय की प्रतिष्ठा बहुत बढाई । ये 'लघुहुरिभद्र' के नाम से भी प्रसिद्ध हुए ।

हरिभद्र सूरि का समय विक्रम की आठवी शताब्दी माना जाता है। इन्होने १४४४ प्रकरणों की रचना की ऐसा सुप्रसिद्ध है <sup>६</sup>०। इनमे से जो प्रकरण प्राप्त है, वे इनके प्रखर पाण्डित्य को बताने वाले है। अनेकान्त-जयपताका आदि आकर (बड़े) ग्रन्थ दार्शनिक जगत् के गौरव को पराकाष्ठा तक पहुंचा देते है। यशोविजय ने योग के जिस मार्ग को विशुद्ध बनाया उसके आदि बीज हरिभद्र सूरि ही थे। योग-दृष्टि-समुच्चय, योग-विन्दु, योग-विशिका आदि समन्वयात्मक ग्रन्थ योग के रास्ते मे नये कदम थे। दिइनाग-रचित न्याय-प्रवेश की टीका लिख कर इन्होने जैनो को बौद्ध-न्याय का अध्ययन करने के लिए प्रेरित किया। समन्वय की दृष्टि से इन्होंने नई दिशा दिखाई। लोकतत्त्व-निर्णय की कुछ एक सूक्तियाँ दृष्टि में ताजगी भर देती है जैसे—

> पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद् वचन यस्य, तस्य कार्य. परिग्नह<sup>.</sup> ॥

दार्शनिक-मूर्धन्य अकलंक, उद्योतन सूरि जिनसेन, सिद्धर्षि आदि-आदि अनेक दूसरे-दूसरे बड़े प्रतिभाशाली साहित्यकार हुए। समस्त साहित्यकारो के नाम बताना और उनके ग्रन्थो की गणना करना जरा कठिन है। यह स्पष्ट है कि जैनाचार्थों ने प्रचलित समस्त विषयों में अपनी लेखनी उठाई। अनेक ग्रन्थ ऐसे वृहत्काय बनाए, जिनका श्लोक-परिमाण १० हजार से भी अधिक है। सिद्धर्षि की बनाई हुई 'उपमिति-भव-प्रपञ्च कथा' कथा-साहित्य का एक उदाहरणीय ग्रन्थ है। कुवल्य्यमाला, तिलक मज्जरी, यशस्तिलक-चम्पू आदि अनेक गद्यात्मक ग्रन्थ भाषा की टटिट से बडे महत्त्वपूर्ण है। चरित्रात्मक काव्य भी बहुत वड़ी

[ 03

सस्या मे लिखे गए । जो सस्कृत नही नानते है, उनका भी सस्कृत के प्रति जो आकर्पग है उसका एकमात्र यही कारण हे कि उसमे महापुरुषो के जीवन-चरित्र सकलित दिये गए है ।

नीति-जास्त्र और अर्थ-जास्त्र के जो ग्रन्थ लिखे गए, उनकी भापा ने भी लोगो को अपनी ओर अधिक आक्रुप्ट किया । सस्कृत-साहित्य की रसभरी सूक्तियां और अपनी स्वतन्त्र विनेषताए रखने वाले सिद्धान्त जन-जन की जवान पर आज भी अपना स्थान वनाये हुए है ।

आचार्य हेमचन्द्र ने अर्हन्नीति नामक जो एक सक्षित ग्रन्थ वनाया है, उसमे कुछ एक ऐमे तत्त्व है जो युद्र के नगे मे अपने विवेक को खो वैठे है, उनके भी विवेक को जगाने वाले है । उदाहरण के तौर पर एक क्लोक पढिए—

> सन्दिग्वो विजयो युद्धे, ऽसन्दिग्वः पुरुषक्षयः। सत्स्वन्येप्वित्नुपायेपु, भूपो युद्ध विवर्जयेत्<sup>६</sup>८॥

व्याकरण भाषा का आधार होता है। गुजरात और वगाल में पाणिति-व्याकरण का प्रचलन वहुत थोडा था। वहाँ पर कालापक और कातन्त्र व्याकरण को मुख्यता थी। किन्तु ये दोनो व्याकरण सर्वाङ्गपूर्ण और सांगोपांग नही थे। जाचार्य हेमचन्द्र ने सांगोपांग 'सिद्ध हेम शब्दानुशासन' नामक व्याकरण की रचना को। उनका गौरव बड़े श्रद्धा भरे जब्दो मे गाया गया है----

> किं स्तुमः शब्दपाओघेर्हेमचन्द्रयतेर्मतिम् । एकेनापि हि येनेदृक्, कृत शब्दानुशासनम् ॥

व्याकरण के पाँव अग है ! सूत्र, गणगाठ सहित वृत्ति, घातुपाठ, उणादि और लिङ्गानुशासन । इन सब अगो की स्वय अकेले हेमचन्द्र ने रचना करके सर्वया स्वतन्त्र व्याकरण वनाया । जैनो के दूसरे भी चार व्याकरण हैं — विद्या-नन्द, मुष्टि, जैनेन्द्र ओर शाकटायन ।

अठारहनी जताब्दी के बाद सस्कृत का प्रवाह सर्वथा रुक गया हो, यह वात नही । वीसवी सदी में तेरापंथ सम्प्रदाय के मुनि श्री चौथमल्जी ने 'भिक्षु गव्दानुशासन' नामक महाव्याकरण की रचना की । आचार्य लावण्य सूरि ने

धातु-रत्नाकर के सकलन में बहुत बड़ा प्रयत किया । इस सदी में दूसरे भी बहुत से प्रयत संस्कृत-साहित्य की रचना के लिए हुए ।

जैनो ने केवल साहित्य-प्रणयन के द्वारा ही संस्कृत के गौरव को नही बढाया किन्तु साहित्य को सुन्दर अक्षरों में लिपिबद्ध करके पुस्तक भण्डारों में उसकी सुरक्षा करते हुए संस्कृत की घारा को अविच्छिन्न रूप से चालू रखा। बहुत से बौद्ध और वेदिक-शास्त्रो की प्रतिलिपियाँ आज भी जैन-भण्डारों में सुरक्षित है।

जैनाचार्यो ने बहुत से जैनेतर-ग्रन्थो की टीकाएं बना कर अपने अनेकान्त-वादी दृष्टिकोण का सुन्दर परिचय दिया । भानुचन्द्र और सिद्धचन्द्र की बनाई हुई जो कादम्बरी की टीका है, उसे पडितो ने मुख्य रूप से मान्य किया है । जैना-चार्यो ने रघुवश, कुमारसम्भव, नैषध आदि अनेक काव्यो की टीकाए बनाई है । सारस्वत, कातन्त्र आदि व्याकरण, न्याय-शास्त्र तथा और भी दूसरे विषयो को लेकर इस तरह अपनी लेखनी चलाई कि साहित्य सभी की समान सम्पत्ति है---यह कहावत चरितार्थ हो गई ।

कलिकाल सर्वज्ञ आचार्य हेमचन्द्र का समय संस्कृत के ह्वास को ओर भुकने वाला समय था। आचार्य हेमचन्द्र प्राकृत और अपश्च श के समर्थक थे। फिर भी उन्होने संस्कृत-साहित्य को खूब समृद्ध बनाया। फलतः उसके रुके हुए प्रवाह को अन्तिम, स्वास गिनने का मौका न मिल सका। आचार्य हेमचन्द्र ने पूर्वाचार्यों की आलोचनाएं की और उनकी विशेषताओ का आदर भी किया। 'सूक्ष्मदर्शिना घर्म-कोर्तिना' आदि को जेनेतर आचार्यों के विषय मे इनके उद्गार निकले है, वे इनकी उदार-वृत्ति के परिचायक है।

समस्त जैन विद्वानो के प्रौढतम तर्कों, नये-नये उन्मेपवाले विचारो, चिर-काल के मन्यन से तैयार की हुई नवनीत जैसी सुकुमार रचनाओ, हिमालय जैसे उज्जवल अनुभवो और सदाचार का निरूपग सस्क्रत भाषा मे हुआ है। मघ्ययुग जैनाचार्यो ने अलौकिक सस्क्रत-भाषा को जनसायारग की भाषा करने का जो प्रयत्न किया है, सम्भवत उसका मूल्यांकन ठीक नही हो पाया। आगमो को वृत्तियो और टीकाओं में संस्क्रत-भाषा को व्यापक बनाने के लिए मघ्ययुग के इन आचार्यो ने प्रान्तीय शब्दो का बहुत सम्रह किया। उत्तरवर्ती सस्कृत-लेखक भी उसी पढ़ति का अनुसरण करते तो आज सस्कृत को मृत-भाषा की उपाधि न मिलती । यह सम्भव नही कि कोई भी भाषा जन-सम्पर्क से दूर रह कर चिरजीवी वन सके । कोरे साहित्यिक रूप मे रहने वाली भापा ज्यादा टिक नही सकती ।

अनेक व्यक्तियों ने संस्कृत को उपेक्षा की नजर से देखा किन्तु समय-समय पर उन्हें भी इसकी अपेक्षा रखनी पड़ी है। इसका स्पब्ट कारण यह है कि संस्कृत मे लोगों के श्रद्धा-स्पद धार्मिक विचारों का संग्रह और बहुत से स्तुत्यात्मक ग्रन्थ है। आचार्य हेमचन्द्र ने परमार्हत राजा कुमारपाल के प्रात स्मरण के लिए वीतराग-स्तव बनाया <sup>६</sup> । उसका पाठ करते हुए भावुक व्यक्ति भक्ति-सरिता में गोते खाने लग जाते है।

तव प्रेप्योऽस्मि दासोऽस्मि, सेवकऽस्म्यस्मि किङ्कर ।

ओमिति प्रतिपद्यस्व, नाथ नात पर ब्रुवे**०**०॥

इस क्लोक में आचार्य हेमचन्द्र वीतराग के चरणों में आत्म-समर्पण करके भार-मुक्त होना चाहते हैं। और कही पर यह कह घैठते है कि ---

कल्याणसिद्ध्यै साधीयान्, कलिरेव कपोपल ।

विनाग्नि गन्ध-महिमा काकतुण्डस्य नैधते७१॥

वीतराग मे भक्ति-विभोर वन कर आचार्य हेमचन्द्र कलिकाल के कष्टो को भी भूल जाते है।

काव्य के क्षेत्र मे भी जैनाचार्य पीछे नही रहे। त्रिपष्टिशलाका पुरुपचरित्र, शान्तिनाथ चरित्र, पद्मानन्द महाकाव्य और भरत-बाहुवलि आदि काव्य काव्य-जगत् मे र्जीर्पस्थानीय है। उनकी टीकाएंन होने के कारण आज भी उनका प्रचार पर्याप्त नही है। बहुत सारे काव्य आज भी अप्रकाशित है, इसलिए लोग उनकी विशेषताओ से अपरिचित है। अष्टलक्षार्थी काव्य मे 'राजानो ददते सौख्यम्' इन थाठ अक्षरो के आठ लाख अर्थ किये गये है। इससे आचार्य ने दो तथ्य हमारे सामने रखे है—एक तो यह कि वर्णों मे अनन्त पर्याप्त है। दूसरा तथ्य यह कि सस्कृत मे एक ऐसा लचीलापन है कि जिससे वह अनेक विवर्तों (परिवर्तनो) को सह सकता है । सप्त-सन्धान काव्य मे बुद्धि की विलक्षणता है। वह मानस को आश्चर्य-विभोर किये देती है। प्रत्येक इलोक मे सात व्यक्तियो

का जोवन-चरित्र पढा जाता है।

183

उन्होने शब्द-लालित्य के साथ भाव-लालित्य का भी पूरा घ्यान रखा है । दुष्ट स्वभाव वाले व्यक्तियो के बीच दरार डालने की विशाल शक्ति होती है । उसकी विशालता के सामने कवि को वड़े बड़े समुद्र और पहाड़ भी छोटे से दीखने लगते है ।

भवतात् तटिनीश्वरोन्तरा विषमोऽग्तु क्षितिभृच्योन्तरा ।

सरिदस्तु जलाधिकान्तरा पिशुनो मास्तु किलान्तरावयो ७२ ॥

अपने बडे भाई सम्राट् भरत को मारने के लिए पराक्रम-मूर्ति बाहुबलि की मुष्टि ज्योहि उठती है, त्योही देववाणी से वह शान्त हो जाती है। कवि इस स्थिति को ऐसे सुन्दर ढग से रखता **है** कि पाठक शमरस-विभोर बन जाते है<sup>७ 3</sup>।

> अयिबाहुबले कलहायवल, भवतो भवदायतिचारु किमु प्रजिघांसुरसित्वमपि स्वगुरुं,

यदि तद्गुरुशासनकृतक इह ॥ ६९ ॥ न्य ! सहर-संहर कोपमिम तव येन पथा चरितरवपिता तां सरणि हि पितू: पदवी. सर जहत्यनद्यास्तनयाः क्वचन ॥ ७१ ॥ त घरिणी हरिणीनयना नयते. भूप <sup>।</sup> भवन्तमलम् यदि बरातां विधिरेप तदा भविता. विधुरो इहा क्षयत ॥ ७२ ॥ গৃহদাননরুপ मुष्टिमिमां सहते भुवि को, त्तव हरिहेतिमिवाधिकघातवतीम् । भरता चरित चरित मनसा, स्मर मा स्मर केलिमिव श्रमण ॥ ७३ ॥ अयि साधय साधुपद साधय **शान्तर**सं तरमा सरसम् । মজ

मन. किल धावतु ते ॥ ७४ ॥

ক্ষুৰ্থমঙ্গৰজ

वशनभस्तरणे ।

तरणाय

इति यावदिमा गगनाङ्गणतो, मरुतां विचरन्ति गिर शिरस: । अपनेतुमिमांश्चिकुरानकरोट्, वलमात्मकरेण स तावदयम् ॥७५॥

अप्रकाशित महाकाव्य की गरिमा से लोग अवगत हो इस दृष्टि से उसके कुछ श्लोक यहाँ प्रस्तुत किये गए है ।

मुझे आशका है कि विषय अधिक लम्बा न हो जाय । फिर भी काव्यरस का आस्वाद छोडना जरा कठिन होता है । खैर, काव्य-पराग का थोडा-सा आस्वाद और चख लें ।

अहह चुल्लिग्रहेपु वधूकर-प्रथितभस्ममहावसना अपि ।

गुरुतरामपि जाग्नति यामिनी, हुनभुजोपि हिमै स्मदुता इव ४ ॥

कवि यहाँ पर रात्रि-जागरण का वर्णन करता हुआ पाठको के दिलो में भी सर्दी की विभीषिका पैदा करता है। कवि विश्व की गोद में रमने वाले चेतन और अचेतन पदार्थों का निकटता से अनुभव करता है। उनमें वह किसी की भी उपेक्षा नहीं करता। महस्थल के मुख्य वाहन ऊँट तो भूले भी कैसे जा सकते है। उनके वारे में वह बड़े मजेदार ढग से कहता है---

> भरे यथा रोहति भूरि रावा, निरस्यमाने रवणास्तथासन्। सदैव सर्वाङ्ग वहिर्मुखानां, हिताहितज्ञानपरांगमुखत्वम् ।।

यहाँ हमने अतीत के साहित्य पर एक सरसरी नजर डाली है या यो कहिए कि 'स्थाली पुलाक' के न्यायानुसार हमने कुछ एक स्थलो की परीक्षा की है। सिर्फ सुन्दर अतीत की रट लगाने से भविष्य उज्ज्वल वना नही करता। इतलिए ताजी दृष्टिवालों को वर्तमान देखना चाहिए। जिस युग में यह आवाज वुलन्द हो रही है कि सस्कृत मृत-भाषा है, उस युग मे भी जैन उसे सजीव वना रहे है। आज भी नये काव्य, टीकाए, प्रकरण और दूसरे ग्रन्थ वनाए जा रहे है। आज भी नये काव्य, टीकाए, प्रकरण और दूसरे ग्रन्थ वनाए जा रहे है। अणुव्रत-आन्दोलन के प्रवर्तक आचार्य श्री तुलसी इस विषय मे बहुत वडा प्रयत्न कर रहे है। आचार्य श्री के व्रनेक शिष्य आशुकवि है। बहुत-सी माघ्वियां वडी तत्परता से सस्कृत के अध्ययन मे सलम्न है। सभी क्षेत्रों मे यदि इस तरह का व्यापक प्रचार हो तो आशा की जाती है कि मृत कही जाने वाल्ठी संस्कृत-भाषा अमृत बन जाय ।

शान्त रस के आस्वाद के साथ अब मैं इस विषय को पूरा कर रहा हूँ। गोति-काव्य की मधुर-ऌहरियाँ सुनने से सिर्फ कानो को ही तृप्त नही करती बल्कि देखने से आँखो मे भी अनूठा उल्लास भर देती है।

> शत्रुजना: सुखिन समे, मत्सरमपहाय, सन्तु गन्तु मनसोत्यमी, शिवसौख्यग्रहाय। सक्वद प यदि समतालवं हृदयेन लिहन्ति विदित-सारतत इह रति, स्वत एव वहन्ति<sup>७६</sup>।।

## प्रादेशिक साहित्य

दिगम्बर-आचार्यो का प्रमुख विहार-क्षेत्र दक्षिण रहा । दक्षिण की भाषाओ में उन्होने विपुल साहित्य रचा ।

कन्नड भाषा में जैन कवि पोन्न का शान्तिपुराण, पप का आदिपुराण और पम्पभारत आज भी बेजोड़ माना जाता है। रन्न का गदा-युद्ध भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। ईसा की दसवी शती से १६ वी शती तक जैन महर्षियो ने काव्य, व्याकरण, शब्द कोष, ज्योतिष, वैद्यक आदि विविध विषयो पर अपने ग्रन्थ लिखे और कर्णाटक-संस्कृति को पर्याप्त समृद्ध बनाया। दक्षिण भारत की पांच द्राविड-भाषाओं में से कन्नड़ एक प्रमुख भाषा है। उसमे जैन-साहित्य और साहित्यकार आज भी अमर है०७। तामिल भी दक्षिण की प्रसिद्ध भाषा है। इसका जैन-साहित्य भी बहुत समृद्ध है। इसके पाँच महाकाव्यो मे से तीन महाकाव्य चिन्तामणि, सिलप्पडिकारम् और वल्तेतापति – जैन कवियो द्वारा रचित है। नन्नोल तामिल का विश्रुत व्याकरण है। कुरल और नालदियार जैसे महान् ग्रन्थ भी जैन महर्षियो की कृति है।

### गुजराती साहित्य

उत्तर भारत क्वेताम्बर-आचार्यों का विहार-क्षेत्र रहा। उत्तर भारत की भाषाओं में दिगम्बर-साहित्य प्रचुर है। पर क्वेताम्बर-साहित्य की अपेक्षा वह कम है। आचार्य हेमचन्द्र के समय से गुजरात जैन-साहित्य और संस्कृति से प्रभावित रहा है। आनन्दघनजी, यशोदिजयजी आदि अनेक योगियो व

દદ્દ ]

महर्पियो ने इस भाषा में लिखा। विगेष जानकारी के लिए 'जैन गुर्जर कविओ' देखिए।

#### राजस्थानी साहित्य

राजस्थानी में जैन-साहित्य विशाल हे। इस सहस्राव्वी में राजस्थान जैन-मुनियो का प्रमुख विहार-स्थल रहा है। यति, सविझ, स्थानकवासी और तेरापन्य सभी ने राजस्थानी में लिखा है। रास और चरित्रो की सख्या प्रचुर है। पूज्य जयमलजी का प्रदेशी राजा का चरित वहुत ही रोचक है। जवि समय नुन्दरजी की रचनाओ का संग्रह अगरचन्दजी नाहटा ने अभी प्रकाशित किया है। फुटकल ढालो का संकलन किया जाए तो इतिहास को कई नई फांकियां मिल सकती है।

राजस्थानी भाषाओं का स्रोत प्राक्त और अपश्र श है । काल-परिवर्तन के साथ-साथ दूसरी भाषाओं का भो सम्मिश्रण हुआ है ।

राजस्थानी साहित्य तीन झैलियो मे लिखा गया है—(१) जैन गैली (२) चारगी बैली (३) लोकिक बैली। जैन बैली के लेखक जैन-साधु और यति लघवा उनसे सम्वन्ध रखने वाले लोग है। इस बैली में प्राचीनता की मलक मिलती है। अनेक प्राचीन शब्द और मुहावरे इसमे आगे तक चले आये है।

जैनो का सम्बन्ध गुजरात के साथ विशेप रहा है। अतः जैन शैली मे गुजराती का प्रभाव भी दृष्टिगोचर होता हे। चारणी शैली के लेखक प्रधानतया चारण और गौण रूप मे अन्यान्य लोग है (जैनो, ब्राह्मणो, राजपूतो, भाटो आदि ने भी इस शैली में रचना की है)। इसमे भी प्राचीनता की पुट मिलती हे पर वह जैन शैली से भिन्न प्रकार को है, यद्यपि जैनों की अपश्च का रचनाओ मे भी, विशेप कर युद्ध-वर्णन मे, उसका मूल देखा जा सकता है। डिंगल वस्तुत अपश्च ंग शैली का ही विकसित रूप है ७८।

तेरापन्य के आचार्य भिक्षु ने राजस्थानी-साहित्य मे एक नया स्रोत वहाया। अघ्यात्म, अनुशासन, ब्रह्मचर्य, धार्मिक-समीक्षा, रूपक, लोक-कथा और अपनी अनुभूतियो से उसे व्यापकता की ओर ले चले। उन्होने गद्य भी वहुत लिखा। उनकी सारी रचनाओं का प्रमाण ३५ हजार क्लोक के लगभग है। मारवाडी के ठेठ शन्दों में लिखना और मनोवैज्ञानिक विक्लेपण करना

उनकी अपनी विशेषता है। उनकी वाणी का स्रोत क्रान्ति और शान्ति दोनो धाराओ में बहा है। ब्रह्मचारी को मित-भोजी होना चाहिए। अमित-भोजी की शारीरिक और मानसिक दुर्दशा का उन्होने सजीव चित्र खीचा है :---

अति आहार थी दूख हुवै, गलै रूप बल गात। परमाद निद्रा आलस हुवै, बलै अनेक रोग होय जात ॥ अति आहार थी विषय बधै, धणोइज फाटैपेट। ऊरतां. हांडी फाटै नेट ° ॥ धान अमाऊ फाटै पेट अत्यन्त रे, बन्ध हवै नाडियां। बले श्वास लेवे, अबखो थको ए॥ बलै होवे अजीरण रोग रे। मुख बासै बुरो, पेट आले आफरो ए॥ ते उठै उकाला पेट रे, चालै कलमली। बले छुटै मुख थूकनी ए ॥ डील फिरै चक्डोल रे, पित घुमे घणा। चालै मुजल बलें मुलकणी ए ॥ आवे मीठी घणी डकार रे। बले आवै गुचलका, जद आहार भाग उलटो पडै ए ॥ हांडी फाटै नेट रे, अधिको ऊरियां। तो पेट न फाटै किंग बिधै ए ॥ ब्रह्मचारी इम जाण रे, अधिको नही जीमिए। उणोदरी में ए गुण घणा ए < ° ॥

नव पदार्थ, विनोत-अविनोत, ज्ञताव्रत, अनुकम्पा, शील रो नवबाड़ आदि, उनकी प्रमुख रचनाएं है ।

तेरापंथ के चतुर्थ आचार्य श्रीमजयाचार्य महाकवि थे। उन्होंने अपने जीवन में लगभग साढ़े तीन लाख श्लोक प्रमाण गद्य-पद्य लिखे।

उनकी लेखनी में प्रतिभा का चमत्कार था। वे साहित्य और अध्यात्म के क्षेत्र में अनिरुद्ध गति से चले। उनकी सफलता का स्वतः प्रमाण उनकी अमर कृतियाँ है। उनका तत्त्व-ज्ञान प्रौढ़ था। श्रद्धा, तर्क और व्युत्मति की त्रिवेणी में आज भी उनका हृदय वोल रहा है। जिन-वाणी पर उनकी अटूट श्रद्धा थी। विचार-भेद की दुनियां के लिए वे तार्किक थे। साहित्य, सगीत, कला, सस्कृति — ये उनके व्युत्पत्ति-क्षेत्र थे। उनका सर्वतोन्मुखी व्यक्तित्व उनके युग-पुरुप होने की साक्षी भर रहा है।

#### कुशल टीकाकार

जयाचार्य ने जैन-आगमों पर अनेक टीकाए लिखी<sup>८ ९</sup> । उनकी भाषा मार-वाड़ी है—--गुजराती का कुछ मिश्रण है । वे पद्य-बद्ध है । संगीत को स्वर लहरी से थिरकती गीतिकाओ में जैन तत्त्व-मीमांसा चपलता से तैर रही है । उनमे अनेक समस्याओं का समाधान और विशद आलोचना-आत्मलोचनाएं है । सबसे वड़ी टीका भगवती सूत्र की है, उसका ग्रन्थमान करीब ८० हजार क्लोक है । सही क्ष्य में वे थे कुशल टीकाकार ।

### वातिककार और स्तवककार

क्षाचारांग-द्वितीय श्रुतस्कघ के जटिल विपयो पर उन्होने वार्तिका लिखा । उसमें विविघ उलक्तन भरे पाठो को विशद चर्चा के साथ सुलक्ताया है । और विसवाद-स्यानीय स्यलो को बड़े पुल्ट प्रमाणों से संवादित किया है । यो तो उस समूचे जास्त्र का टब्बा भी उन्होने लिखा ।

#### एक तुलनात्मक दृष्टि

अभय देव<sup>८२</sup>, शोलांकाचार्य<sup>८3</sup>, शांत्याचार्य<sup>८४</sup>, हरिभद्र<sup>८५</sup>, मलघारी हेमचन्द्र<sup>८६</sup>, और मलयगिरि<sup>८७</sup>,---जैन-आगमों के प्रसिद्ध संस्कृत-टीकाकार हुए हैं। इनकी टीकाओ मे आगमिक टीकाओ की अपेक्षा दार्शनिक चर्चाओ का बाहुल्य है।

इनके पहले आगमो की टोकाए प्राक्तत में लिखी गई । वे नियुक्ति < , भाष्य < और चूर्णि \* के नाम से प्रसिद्ध है । इनमे आगमिक चर्चाओ के अतिरिक्त जैन दर्शन की तर्क सगत व्याख्याए भी मिलती है । जैन तत्त्वो की तार्किक व्याख्या करने में विशेव्यावश्यक भाष्यकार जिनभद्र ने अनूठा कौशल दिखाया है । निर्युक्ति और भाष्य पद-बद्ध है और चूर्णियां गद्यमय । चूर्णियों मे मुख्यतया भाष्य का विषय सक्षेत्र मे लिखा गया है ।

जैन आचार्य लोक भाषा के पोपक रहे है। इसलिए जैन-साहित्य भाषा

की दृष्टि से भी बहुत महत्त्वपूर्ण है। उत्तर भारत और दक्षिण भारत की विविध भाषाए आज भो जैन-वर्म की व्यापकता की गाथा गा रही है। पायचन्दसूरि और घर्म सिह<sup>9</sup> नुनि ने गुजराती में टब्वा लिखे<sup>93</sup>। विस्तृत टीकाओ में रस पान जिनके लिए सुगम नही था, उनके लिए ये बड़े उपयोगी बने। दूसरे, ज्यो-ज्यो संस्कृत का प्रसार कम हो रहा था, त्यो-त्यो लोग विषय से दूर होते जा रहे थे। इनकी रचना उस कमी की पूर्ति करने में सफल सिद्ध हुई। हजारो जैन मुनि इन्ही के सहारे सिद्धान्त के निष्णात वने।

जयाचार्य २० वी सदी के महान् टीकाकार है। उनकी टीकाएं सैद्धान्तिक चर्चाओं से भरी पूरी है। शास्त्रीय विषय का आलोड़न-प्रत्यालोड़न मे वे इतने गहरे उतरे जितना कि एक सफल टीकाकार को उत्तरना चाहिए। दाशंनिक व्याख्याएं लम्बी नही चली है। सैद्धान्तिक विधि-निषेध और विसवादो पर उनकी लेखनी तब तक नहीं रुकी, जब तक जिज्ञासा का धागा नहीं टूटा। एक वात को सिद्ध करने के लिए अनेक प्रमाण प्रस्तुत करने में उन्हें अपूर्व कौशल मिला है। सिद्धान्त समालोचना की दृष्टि से उनकी टीकाए वेजोड़ है----यह कहा जा सकता है और एक समीक्षक की दृष्टि से कहा जा सकता है।

#### प्रबन्धकार

आपने करीव १६ प्रबन्ध लिखे । उनमें कई छोटे है और कई वडे । भाषा सहज और सरस है । सभी रसो के वर्णन के वाद ज्ञान्त-रस की घारा वहाना उनकी अपनी विशेषता है । जगह-जगह पर जैन-संस्कृति और तत्त्व-ज्ञान की स्फुट छाया है । इनके अव्ययन से पाठक को जीवन का लक्ष्य समफने में वड़ी संफ-लता मिलती है । कवि की भावुकता और सगीन की मधुर स्वर-लहरी से जग-मगाते ये प्रबन्ध जीवन की सरसता ओर लक्ष्य-प्राप्ति के परम उपाय है ।

#### अध्यात्मोपदेव्टा

उनकी लेखनी की नोक अध्यात्म के क्षेत्र में बड़ी तीखी रही है । आराधना मोहजीत, फुटकर ढार्ले – ये ऐसी रचनाएं है, जिनमें अचेतन को चेतनावान् बनाने की क्षमता है ।

- 200]

### विविध रचनाएं -- चर्चा का नया स्रोत

भ्रम विघ्वंसन, जिनाज्ञा मुखमडन, कुमति विहडन, सदेह विपौपवि आदि चार्चिक ग्रन्य, श्रद्धा की चौपाई, फुटकर ढार्ले आदि सस्कृति के उद्वोघक ग्रन्थ, उनको कुगाग्रीयता के सजग प्रहरी है ।

### आगम समन्वय के स्रब्टा

आचार्य भिक्षु की विविध रचनाओ का जैन-आगमो से समन्वय किया, यह आपकी मौलिक सूभ है। आपने इन कृत्तियों का नाम रखा 'सिद्धान्त सार'। आचार्य भिक्षु की विचार-घारा जैन सूत्रो से प्रमाणित है, यह स्वतः नितर आया है। इसके पहले आगम से दर्शन करने की प्रणाली का उद्गम हुआ प्रतीत नही होता। जयाचार्य इसके स्नष्टा है।

### स्तुतिकार

जयाचार्य का हृदय जितना तात्त्विक था, उतना ही श्रद्धालु। उन्होने तीर्थकर, आचार्य और साबुओ की स्तुति करने मे कुछ उठा नही रखा। वे गुण के साथ गुणी का आदर करना जानते थे। उनकी प्रसिद्ध रचना 'चौवीसी' भक्ति-रस की सजल सरिता है। सिद्धसेन, समन्तभद्र, हेमचन्द्र और आनन्दघन जैसे तपस्वी लेखको की दार्घनिक स्तुतियों के साथ जयाचार्य ने एक नई कडी जोड़ी। उनकी स्तुति-रचना में आत्म-जागरण का उद्वोध है। साधक के लिए दर्घन और आत्मोद्वोव ----ये दोनो आवश्यक है। आत्मोद्वोध के विना दर्घन में आग्रह का भाव वढ जाता है। इसलिए दार्चनिक की ख्यात्ति पाने से पहले अध्यात्म की जिस्ता पाना जरूरी है।

#### जीवनी-लेखक

भारत के प्राच्य साहित्य में जीवनियाँ लिखने की प्रथा रही है। उसमें अतिरंजन अधिक मिलता है। अपनी कया अपने हाथो लिखना ठीक नही समफा जाता था। इसलिए जिन किन्ही की लिखी गई, वे प्राय: दूसरो के ढारा लिखी गईं। दूसरे व्यक्ति विशेष श्रद्धा या अन्य किशी स्वार्थ से प्रेरित हो लिखते, इसलिए इनकी कृति में यथार्थवाद की अपेक्षा अर्थ-वाद अधिक रहता। जयाचार्य इसके अपवाद रहे है। उन्होने बीसियो छोटी-मोटी जीवनियाँ लिखी। सबमे यथार्थ-दृष्टि का पूरा-पूरा ध्वान रखा। वस्तू स्थिति को स्पष्ट

करने के सिवाय वे आगे नही बढे । जीवनी के लेखको में जयाचार्य का एक विशिष्ट स्थान है । भिक्षुजश रसायन, हेम नवरसो आदि आपकी लिखी हुई प्रख्यात जीवनियाँ है ।

## इतिहासकार

तेरापथ के इतिहास को सुरक्षित रखने का श्रेय जयाचार्य को ही है । उन्होने आचार्य भिक्षु की विशेष घटनाओं का संकलन कर एक महत्त्वपूर्ण कार्य किया । साधु-साघ्वियो की 'ख्यात' का सग्नह करवाया । इस दिशा मे और भी अनेक कार्य किए ।

### मर्यादा पुरुषोत्तम

जयाचार्य की शासन-शैली एक कुशल राजनीतिज्ञ की सी थी। वे अनु-शासन और संगठन के महान् निर्देशक थे। उन्होने संघ को सुव्यवस्थित रखने के लिए छोटे-बड़े अनेक मर्यादा-ग्रन्थ लिखे। आचार्य भिक्षु रचित मर्यादाओं की पद्य-बद्ध रचनाए की । आचार्य भिक्षुक्रुत 'लिखनो की जोड़' एक अपूर्व रचना है।

### गद्य-लेखक

प्राचीन लोक-साहित्य में गद्य बहुत कम लिखा गया । प्रत्येक रचना पद्यो में ही की जाती । जयाचार्य बहुत बड़े गद्य-लेखक हुए है । उन्होने 'आचार्य भिक्षुके दृष्टान्त' इतनी सुन्दरता से लिखे है, जो अपनी प्रियता के लिए प्रसिद्ध है । महान्-शिक्षक

जीवन-निर्माण के लिए शिक्षा नितान्त आवश्यक तत्त्व है। शिक्षा का अर्य तत्त्व की <del>जान</del>कारी नही। उसका अर्थ है जीवन के विश्लेष्ण से प्राप्त होने-वालो जीवन-निर्माण की विद्या। जयाचार्य ने एक मनोवैज्ञानिक की भाँति अपने संघ के सदस्यो की मानसिक वृत्तियो का अव्ययन किया। गहरे मनन और चिन्तन के बाद उस पर लिखा। यद्यपि इस विश्य पर कोई स्वतन्त्र ग्रन्थ नही लिखा, कई फुटकर ढालें लिखी, किन्तु उनमें मानव की मनोवृत्तियो का जिस सजीवता के साथ विश्लेषण हुआ है वह अपने ढग का निराला है। जीवन को बनाने के लिए, मनकी वृत्तियो को सुवारने के लिए, जो सुफाये है, वे अच्चक है। आचार्य श्री तुलसी की राजस्थानी मे अनेक रचनाए है। उनमे कालू यशोविलास प्रमुख कृति है। उसमे अपने गुघदेव काल्गणी के जीवन का सांगोंपांग वर्णन है। उसका एक प्रसंग यह है ----

मेवाड के लोग श्रीकाऌुगणी को अपने देश पधारने की प्रार्थना करने आये है। उनके हृदय में बडी तडफ है। उनकी अन्तर-भावना का मेवाड़ की मेदिनी में आरोप कर आपने वडा सुन्दर चित्रण किया है :---

> ''पतित-उघार पधारिए, सगे सवल लहि थाट। मेदपाट नी मेदिनी, जोवे खडि-खड़ि वाट॥ सघन शिलोच्चयनै मिपे, ऊचा करि-करि हाथ। चंचल दल शिखरी मिषे, दे फाला जगनाथ॥ नयणां विरह तुमारडै, भरे निफरणा जास। भ्रमराराव भ्रमे करी, लह लांवा निःश्वास॥ कोकिल कूजित व्याज थी, व्रतिराज उडावे काग। अरघट खट खटका करी, दिल खटक दिखावे जाग॥ मैं अचला अचला रही, किम पहुचै मम सन्देश। इम फ़ुर फ़ुर मनु झूरणा, सकोच्यो तनु सुविशेष'' <sup>9</sup>॥

इसमे केवल कवि-हूदय का सारस्य ही उद्वेलित नही हुआ है, किन्तु इसे पढते-पढते मेवाड के हरे-भरे जगल, गगनवुम्बी पर्वतमाला, निर्फर, भेवरे, कोयल, घड़ियाल और स्तोकभूभाग का साक्षात् हो जाता है। मेवाड़ की ऊंची भूमि मे खड़ी रहने का, गिरिश्टह्वला मे हाथ ऊंचा करने का, वृक्षो के पवन-चालित दलो मे आह्वान करने का, मधुकर के गुझारव मे दीर्घोष्ण निश्चास का, कोकिल-कूजन मे काक उडाने का आरोपण करना आपकी कवि-प्रतिभा की मौलिक सूफ है। रहेंट की घडियो मे दिल की टीस के साथ-साथ रात्रि-जागरण की कल्पना से वेदना मे मामिकता आ जाती है। उसका चरम रूप अन्तर्जगत् मे न रह सकने के कारण वहिर्जगत् में आ साकार बन जाता है। उसे कवि-कल्पना सुनाने की अपेक्षा दिखाने में अधिक सजीव हुई है। अन्तर्-व्यथा से पीडित मेवाड की मेदिनी का कृश शरीर वहाँ की भौगोलिक स्थिति का सजीव चित्र है।

मघवा गणी के स्वर्ग-वास के समय कालुगणी के मनोभावो का आकलन करते हुए आपने गुरु-शिष्य के मधुर सम्बन्ध एव विरह-वेदना का जो सजीव वर्णन किया है, वह कवि की लेखनी का अद्भूत चमत्कार है :---

> "नेहडला री क्यारी म्हांरी, मूकी निराधार। इसडी कां कोधी म्हारा, हिवड़े रा हार॥ चितडो लाग्यो रे. मनडो लाग्यो रे। खिण खिण समरूं, गुरु थांरो उपगार रे॥ बिसराये म्हांरा, जीवन - आधार। किम विमल विचार चारू. अब्बल आचार रे॥ कमल ज्युँ अमल, हृदय अविकार । आज सुदि कदि नही, लोपी तुज कार रे॥ बह्यो बलि बलि तुम, मीट विचार। तो रे क्यां पधास्वा, मोये मूकी इह वार रे॥ स्व स्वामी रु शिष्य-गुरु, सम्बन्ध विसार ९४। पिण सांची जन-श्रुति, जगत् मफर रे॥ एक पक्खी प्रीत नही, पडै कदि पार। करत, पपैयो पुकार रे॥ पिऊ पिऊ नही मुदिर नै, फिकर लिगार ९५। पिण

जैन- व था-साहित्य में एक प्रसग आता है । गजसुकुमार, जो श्रीकृष्ण के छोटे भाई थे, भगवान् अरिष्टनेमि के पास दीक्षित बन उसी रात को ध्यान करने के लिए इमशान चले जाते हैं । वहाँ उनका क्वसुर सोमिल आता है । उन्हें साधु-मुद्रा मे देख उसके कोध का पार नही रहता । वह जलते अंगारे ला मुनि के शिर पर रख देता है । मुनि का शिर खिचडी की भॉति कलकला उठता है । उस दशा में वे अध्यात्म की उच्च भूमिका में पहुँच 'चेतन-तन-भिन्नता' तथा 'सम शत्रौ च मित्रे च' की जिस भावना मे आरूढ़ होते है, उसका साकार रूप आपकी एक कृति में मिलता है । उसे देखते-देखते द्रष्टा स्वयं आत्म-चिभोर बन जाता है । अध्यात्म की उत्ताल ऊर्मियाँ उसे तन्मय किए देती है :---

"जब घरे शीश पर खीरे, ध्यावे यों धृति घर घीरे। है कौन वरिष्ठ भुवन मे जो मुभक़ो आकर पीरे॥ मैं अपनो रूप पिछानूँ, हो उदय ज्ञानमय भानू। वास्तव मे वस्तु पराई, क्यों अपनी करके मानू॥ मैंने जो सकट पाये, सव मात्र इन्ही के कारण। अव तोडूँ सब जजीरे, ध्यावे यो धृति धर घीरे॥

कवके ये वन्धन मेरे, अवलौ नही गये विखेरे। जव से मैंने अपनाये, तव से डाले दृढ डेरे॥ सम्बन्ध कहा मेरे से, कहा भैंस गाय केलागे। है निज गुग असली हीरे, घ्यावे यो धृति घर घीरे॥

मैं चेतन चिन्मय चारू, ये जड़वा के अधिकारू। मैं अक्षय अज अविनाशी, ये गलन-मिलन विशरारू॥ क्यो प्रेम इन्ही से ठायो,

दुर्गति की दलना पायो। अब भी हो रहूँ प्रतीरे, ष्यावे यो घृति घर घीरे॥

यह मिल्यो सखा हितकारी, उत्तार्ष्ड अघ की भारी। नहिं द्वेप-भाव दिल लाऊँ, कैवल्य पलक मे पाऊँ॥ सचिदानन्द वन जाऊँ, लोकाग्र स्थान पहुँचाऊँ। प्रक्षय हो भव प्राचीरे, ब्यावे यो घृत घर घीरे॥

नहिं मरू न कबही जन्मू, कहिं परूं न जग फंफट में। फिर जरूँ न आग-लपट मे, फर पडून प्रलय - फपट में।। दुनियां के दारुण दुख में, घवकत शोकानल घुक में। नहिं घुकू सहाय सभीरे, घ्यावे यो घृति घर घीरे॥

नहिं वहूँ सलिल-स्रोतो मे, नहिं रहूँ भग्न पोतो में, नहिं जहूँ रूप मैं म्हारो, नहिं लहूँ कप्ट मौतो में॥ नहिं खिदूं घार तल्वारां,

नहिं भिद्रं भस्ल भलकारां, चहे आये शत्रु सभीरे, घ्यावे यो धृति घर घीरे।''

इसमे आत्म-स्वरूप, मोक्ष, ससार-भ्रमण और जड़-तत्त्व की सहज-सरल व्याख्या मिलती है । वह ठेठ दिल के अन्तरतल मे पैठ जाती है । दार्शनिक की नीरस भाषा को कवि किस प्रकार रस-परिपूर्ण वना देता है, उसका यह एक अनुपम उदाहरण है<sup>९ ६</sup> ।

### हिन्दी-साहित्य

हिन्दी का आदि स्रोत अपभ्र श है। विक्रम की दसवी शताब्दी से जैन विद्वान् इस ओर फ़ुके। तेरहवी शती मे आचार्य हेमचन्द्र ने अपने प्रसिद्ध व्याकरण सिद्धहेमशब्दानुशासन में इसका भी व्याकरण लिखा। उसमे उदाहरण-स्थलो मे अनेक उत्क्रण्ट कोटि के दोहे उद्धृत किए है। स्वेताम्बर और दिगम्बर दोनो परम्पराओ के मनीषी इसी भाषा में पुराण, महापुराण, स्तोत्र आदि लिखते ही चले गए। महाकवि स्वयम्भू ने पद्मचरित लिखा। राहुल्जी के अनुसार तुलसी रामायण उसमे बहुत प्रभावित रहा है। राहुल्जी ने स्वयम्भू को दिश्व का महा कवि माना है। चतुर्मुखदेव, कवि रइघु, महाकवि पुष्पदन्त के पुराण अपभ्र श मे है। योगीन्द्र का योगासर और परमात्म प्रकाश सत-साहित्य के प्रतीक ग्रन्थ हैं।

हिन्दी के नए-नए रूपो में जैन-साहित्य अपना योग देता रहा। पिछल्ली चार-पाँच शताब्दियो मे वह योग उऌास-वर्धक नही रहा। इस शताब्दी मे फिर जैन-समाज इस ओर जागरूक है-- ऐसा प्रतीत हो रहा है।

जैन धर्म पर समाज का प्रभाव धर्म और समाज बिहार का क्रान्ति घोष तत्त्वचर्चा का प्रवाह बिम्बसार-श्रेणिक चेटक रार्जार्ष सलेखना विस्तार और सक्षेप जैन संस्कृति और कला कला चित्रकला लिपिकला मुर्तिकला और स्थापत्यकला

### धर्म और समाज

धर्म असामाजिक—वैयक्तिक तत्त्व है । किन्तु धर्म की आरावना करने वाल्रो का समुदाय वनता है, इसलिए व्यवहार मे धर्म भी सामाजिक वन जाता है ।

सभी तीयंकरो की भाषा में धर्म का मौलिक रूप एक रहा है। धर्म का साघ्य मुक्ति है, उसका साधन दिरूप नही हो सकता। उसमे मात्रा-भेद हो सकता है, किन्तु स्वरूा भेद नही हो सकता। मुक्ति का अर्थ है--- बाह्य का पूर्ण त्याग-----सूदम जरीर का भी त्याग। इसीलिए मुमूक्षु-वर्ग ने वाह्य के अस्वीकार पक्ष को पुष्ट किया। यही तत्त्व भिन्न भिन्न युगो मे निर्ग्रन्थ-प्रवचन, जिन-वाणी और जैन-धर्म की सजा पाता रहा है। भारतीय मानस पर त्याग और तपस्या का प्रतिविम्ब है, उसका मूल जैन-धर्म ही है।

अहिंसा और सत्य की सावना को समाज-व्यापी बनाने का श्रेय भगवान् पार्श्व को है। भगवान् पार्श्व अहिंसक परम्परा के उन्नयन द्वारा वहुत लोकप्रिय हो गए थे। इसकी जानकारी हमे ''पुरिमादाणीय'' – पुरुपादानीय विशेषण के द्वारा मिलती है। भगवान् महावीर भगवान् पार्श्व के लिए इस विशेषण का सम्मानपूर्वक प्रयोग करते थे। यह पहले वताया जा चुका है – आगम की भाषा मे सभी तीर्यंकरो ने ऐमा ही प्रयत्न किया। प्रो० तान-युनुशान के अनुसार अहिंसा का प्रचार वैज्ञानिक तथा स्वष्ट रूप से जैन तीर्थंकरो द्वारा और विशेषकर २४ तीर्थंकरो द्वारा किया गया है, जिनमे अन्तिम महावीर-वर्धमान थे'।

### विहार का ऋान्ति-घोष

भगवान् महावीर ने उसी शाश्वत सत्य का उपदेश दिया, जिसका उनसे पूर्ववर्त्ती तीर्यंकर दे चुके थे। किन्तु महावीर के समय की परिस्थितियो ने उनकी वाणी को ओजपूर्ण वनाने का अवसर दिया। हिंसा का प्रयोजन पक्ष सदा होता है—कभी मन्द कभी तीव्र । उस समय हिंसा सद्धान्तिक पक्ष में भी स्वी-कृत थी। भगवान् ने इस हिंसा के आचरण को दोहरी मूर्खता कहा। उन्होंने कहा—प्रातः स्नानादि से मोक्ष नही होता <sup>3</sup>। जो सुवह और शाम जल का स्पर्श करते हुए—जल स्नान से मुक्ति बतलाते है, वे अज्ञानी है '। हुत से जो मूक्ति बतलाते है, वे भी अज्ञानी है ''।

स्नान, हवन आदि से मुक्ति बतलाना अपरीक्षित बचन है । पानी और अभ्नि में जोव है । सब जीव सुख चाहते है—इसलिए जीवों को दुख देना मोक्ष का मार्ग नही है—यह परीक्षित बचन है ६ ।

जाति की कोई विशेषता नही है ७ । जाति और कुछ त्राण नही बनते < । जाति-मद का घोर विरोध किया । ब्राह्मणो को अपने गणों का प्रमुख बना उन्होने जोति समन्वय का आदर्श उपस्थित किया ।

उन्होने ऌोक-भाषा में उपदेश देकर भाषा के उन्माद पर तीव्र प्रहार किया ९ । आचार घर्म को प्रमुखता दे, उन्होने विद्या-मद की बुराई की ओर स्पष्ट संकेत किया १९ ।

लक्ष्य का विपर्यय समभाते हुए भगवान् ने कहा—''जिस तरह कालकूट विष पीने वाले को मारता है, जिस तरह उल्टा ग्रहण किया हुआ शस्त्र शस्त्र-घारी को ही घातक होता है और जिस तरह विधि से वश नही किया हुआ बैताल मन्त्रधारी का ही विनाश करता है, उसी तरह विषय की पूर्ति के लिए ग्रहण किया हुआ घर्म आत्मा के पतन का ही कारण होता है ° ° ।

वैषम्य के विरुद्ध आत्म-सुला का मर्म समफाते हुए भगवान् ने कहा---''अत्येक दर्शन को पहले जानकर मैं प्रश्न करता हूँ,'' हे वादियो । तुम्हे सुख अप्रिय है या दुःख अप्रिय ? यदि तुम स्वीकार करते हो कि दु ख अप्रिय है तो तुम्हारी तरह ही सर्व प्राणियो को, सर्व भूतो को, सर्व जीवो को और सर्व सत्वों को दु ख महा भयकर, अनिष्ट और अशान्तिकर है <sup>3 र</sup> । यह सब समफ कर किसी जीव की हिंसा नही करनी चाहिए ।

इस प्रकार भगवाने को वाणी में अहिंसा की समग्रता के साथ-साथ वेषम्य, जातिवाद, भाषावाद और हिंसक मनोभाव के विरुद्ध कान्ति का उच्चतम घोष था। उसने समाज की अन्तर्-चेतना को नव जागरण का संदेश दिया।

### तत्त्व चर्चा का प्रवाह

भगवान् महावीर की तपः पूत वाणी ने श्रमणों को आक्वष्ट किया । भगवान् पार्श्व की परम्परा के श्रमण भगवान् महावीर के तीर्थ मे सम्मिलित हो गए<sup>९ ३</sup>। अन्य तीर्थिक सन्यासी भी भगवान् की परिषद् में आने लगे <u>। अम्बड, <sup>९</sup> ४</u> स्कन्दक, पुद्गल<sup>९ ५</sup> और शिव<sup>९ ६</sup> आदि परिव्राजक भगवान् के पास आए, प्रित्न किए और समावान पा भगवान् के शिष्य वन गए ।

कालोदायी आदि अन्य यूथिको के प्रसग भगवान् के तत्त्व-ज्ञान की व्यापक चर्चा पर प्रकाश डालते है<sup>९०</sup>। भगवान् का तत्त्व-ज्ञान वहुत सूक्ष्म था। वह युग भी धर्म-जिज्ञासुओ से भरा हुआ था। सो<u>मिल्</u> ज्ञाह्मण,<sup>१८</sup> तूगिया नगरी के श्रमणोपातक,<sup>९९</sup> जयन्ती श्राविका,<sup>२०</sup> माकन्दी,<sup>२९</sup> रोह, पिंगल<sup>२०</sup> आदि श्रमणो के प्रश्न तत्त्व-ज्ञान की वहती धारा के स्वच्छ प्रतीक है।

### विम्वसार श्रेणिक

भगवान् जीवित घर्म थे । उनका सयम अनुत्तर था । वह उनके शिष्यो को भी सयममूर्ति वनाए हुए था । महानिर्ग्रन्थ अनाथ के अनुत्तर सयम को देखकर मगव सम्राट् विम्वसार — श्रेणिक भगवान् का उपासक वन गया । वह जीवन के पूर्व काल में बुद्ध का उपासक था । उसकी पटाराज्ञो चेल्रणा महावीर की उपासिका थी । उसने सम्राट् को जैन बनाने के अनेक प्रयत्न किये । सम्राट् ने उसे बौद्ध बनाने के प्रयत्न किये । पर कोई भी किसी ओर नही भुका । सम्राट् ने महानिर्ग्रन्थ अनाथ को ध्यान-लीन देखा । उनके निकट गए । वार्तालाप हुआ । अन्त मे जैन वन गए<sup>२ ३</sup> ।

इसके परचात् श्रेणिक का जैन प्रवचन के साथ धनिप्ट सम्पर्क रहा । सम्राट् के <u>पुत्र औ</u>र महामन्त्री अभयकुमार जैन थे । जैन-परम्परा में आज भी अभयकुमार की बुद्धि का वरदान मांगा जाता है । जैन-साहित्य मे अभयकुमार सम्वन्धी अनेक घटनाओं का उल्लेख मिलता है <sup>२४</sup> ।

श्रेणिक की २३ रानियां भगवान् के पास प्रव्रजित हुई<sup>२५</sup> । उसके अने<u>क पुत्र</u> भगवान् के शिष्य वने <sup>२६</sup> । सम्राट् श्रेणिक के अनेक प्रसंग आगमो मे उहिःखित है <sup>२९</sup> ।

#### चेटक

वैजाली १८ देशो का गणराज्य था। उसके प्रमुख महाराजा चेटक थे। वे भगवान् महावीर के मामा थे। जैन-श्रावकों में उनका प्रमुख स्थान था। वे बाँरह व्रती श्रावक थे। उनके सात कन्याएँ थी। वे जैन के सिवाय किसी दूसरे के साथ अपनी कन्याओं का विवाह नहीं करते थे।

श्रेणिक ने चेलणा को कूटनीतिक ढंग से व्याहा था । चेटक के सभी जामाता प्रारम्भ से ही जैन थे । श्रेणिक पीछे जैन बन गया ।

| चेटक की पुत्रियों | चेटक के जामाताओं     | उनकी राजघानी |
|-------------------|----------------------|--------------|
| के नाम            | के नाम               | के नाम       |
| प्रभावती          | उदायन                | सिध् सौवीर   |
| पद्मावती          | दधिवाहन              | चम्पा        |
| मृगावती           | शतानीक               | कौशम्बी      |
| হিৰ <b>া</b>      | चण्ड प्रद्योत        | अवन्ती       |
| ज्येठा            | भगवान् के भाई नन्दिव | न कुण्डग्राम |
| सुज्येष्ठा        | (साब्वी बन गई)       |              |
| चेलणा             | बिम्बसार ( श्रेणिक ) | मगध          |

अपने दौहित्र कोणिक के साथ चेटक का भीषण सग्राम हुआ था। संग्राम भूमि में भी वे अपने व्रतो का पालन करते थे। अनाक्रमणकारो पर प्रहार नही करो थे। एक दिन में एक बारु से अधिक शस्त्र-प्रयोग नहीं करते थे। इनके गणराज्य मे जैन-घर्म का समुचित प्रसार हुआ। गणराज्य के अठारह सदस्य-नृप नौ मल्लवी और नौ लिच्छवी भगवान् के निर्वाण के समय वही पौषध किये हुए थे।

#### ব্যজি

भगवान् के पास थाठ राजा दीक्षित हुए--इसका उल्लेख स्थानांग सूत्र में मिलता है। उनके नाम इस प्रकार है:-- (१) वीरांगक (२) वीरयशा (३) सजय (४) एणेयक (४) सेय (६) शिव (७) उदायन (८) शंख--काशी-वर्घन । इनमे वीरांगक, वीरयशा और सजय---ये प्रसिद्ध है। टीकाकार अभय-देव सूरि ने इसके अतिरिक्त कोई विवरण प्रस्तुत नहो किया है। एणेयक श्वेत-विका नरेश प्रदेशी का सम्बन्धी कोई राजा था। सेय अमलकत्या नगरी का अधिपति था। शिव हस्तिनापुर का राजा था। उसने सोचा--मे वैभव से सम्पन्न हूँ, यह मेरे पूर्वकृत शुभ कर्मों का फल्क है। मुझे वर्तमान में

भो शुभ कर्म करने चाहिए । यह सोच राज्य पुत्र को सौपा । , स्वय दिशा-प्रोक्षित तापस वन गया । दो-दो उपवास की तपस्या करता और पारणा मे पेड़ से गिरे हुए पत्तों को खालेता, इस प्रकार की चर्या करते हुए उसे विभग अवधि-जान उत्पन्न हुवा । उससे उसने सात द्वीप और सात समुद्रो को देखा । यह विश्व सात द्वीप और सात समुद्र प्रमाण है, इसका जनता में प्रचार किया ।

भगवान् के प्रवान जिप्य गौतम भिक्षा के लिए जा रहे थे। लोगों में जिव राजर्पि के सिद्धान्त की चर्चा सुनी। वे भिक्षा लेकर लौटे। भगवान् से पूछा—भगवन् ! द्वीप-समुद्र कितने है ? भगवान् ने कहा— असत्य है। गौतम ने उसे प्रचारित किया। यह वात शिव राजर्पि तक पहुँची। वह सदिग्ध हुआ और उसका विभग अवधि लुप्त हो गया। वह भगवान् के समीप आया, वार्तालाप कर भगवान् का शिष्य वन गया <sup>2</sup> < ।

उदायन सिन्घु, सौवीर आदि सोलह जनपदो का अधिपति था। दस मुकटवद्ध राजा इसके आघीन थे। भगवान् महावीर लम्वी यात्रा कर वहाँ पघारे। राजा ने भगवान् के पास मुनि-दीक्षा ली।

वाराणसी के राजा शख के वारे में कोई विवरण नही मिलता । अन्तक़ुद् दशा के अनुसार-भगवान् ने राजा अलक को वाराणसी में प्रव्रज्या दी थी। सभव है यह टन्ही का दूसरा नाम है ।

उस युग में जासक-सम्मत वर्म को अविक महत्त्व मिलता था। इसलिए राजाओ का वर्म के प्रति आकृप्ट होना ठल्लेखनीय माना जाता। जैन-वर्म ने समाज को वेवल अपना अनुगामी वनाने का यल नही किया, वह उसे व्रती वनाने के पक्ष पर भी वल देता रहा। शाश्वत सत्यों की आराधना के साथ-साथ समाज के वर्तमान दोपों से वचने के लिए भी जैन-श्रावक प्रयत्नशील रहते थे। चारित्रिक उच्चता के लिए भगवान् महावीर ने जो आचार-सहिता दी, वह समाज में मानसिक स्वास्थ्य का वातावरण बनाए रखने मे सक्षम है। वारह व्रतो के अतिचार इस दृष्टि से माननीय है १९ ।

स्यूल प्राणातिपात-विरमण-व्रत के पाँच प्रधान अतिचार है, जिन्हें श्रमणो-पासक को जानना चाहिए और जिनका आचरण नही करना चाहिए। वे इस प्रकार हैं :---(१) वन्धन----बन्धन से बांधना (२) वध---पीटना (३) छवि--

च्छेद — चमड़ी या अवयवों का छेदन करना (४) अतिभार — अधिक भार लादना (५) भक्तपानविच्छेद — भोजन-पानी का विच्छेद करना — (आश्रित प्राणी को भोजन-पानी न देना)

चतुर्थ स्थूल मैथुन-विरमण व्रत के पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है :----

स्थूल परिग्नह-परिमाण व्रत के पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है :---

सातवाँ उग्भोग परिभोग व्रत दो प्रकार का कहा गया है—भोजन से और कर्म से । उसमे से भोजन सम्बन्धी पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है :---(१) सचित्ताहार —प्रत्याख्यान के उपरान्त — सचित्त — सजीव वनस्पति आदि का आहार करना (२) सचित्त प्रतिवद्धाहार — सचित्त वस्तु के साथ लगी अचित्त वस्तु का भोजन करना - जैंसे गुठली सहित सूखे वेर या खजूर खाना । (३) अपक्ष्वौपधि-भक्षण - अग्नि से न पकी औषधि — वनस्पति - शाकभाजी का भक्षण करना (४) हुब्पक्वौपधिभक्षण — अर्ढ पकी औषधि — वनस्पति का भक्षण करना और (५) तुच्छौपधि — असार वनस्पति — शाकभाजी का भक्षण करना ।

۰.

धधा (३) शाकट-कर्म - गाड़ी आदि वाहन बनाने बेचने या चलाने का काम करना (४) भाटक कर्म—-गाड़ा वगैरह वाहन भाड़े पर चलाने का काम (५) स्फोट-कर्म—जिसमे भूमि खोदने, पर्वत आदि स्कोट करने का काम हो (६) दन्त-वाणिज्य—हाथी-दांत आदि प्राणियो के अवयवो का व्यापार (७) लाक्षावाणिज्य – लाख वगैरह का व्यापार (८) रस-वाणिज्य — मदिरा वगैरह का व्यापार (९) केशवाणिज्य—केश का व्यापार (१०) विष-वाणिज्य — जहरीली वस्तुएं और शस्त्रादि का व्यापार (११) यन्त्रपीलन-कर्म—तिल, ऊल वगैरह पीलने का काम (१२) निल्जी छन कर्म—बैल आदि को नपुसक करने का काम (१३) दावाग्ति वापन--वन आदि को अग्ति लगा साफ करने का घन्धा (१४) सरदहतालाब-शोषण—सरोवर, दह, तालाब आदि के शोपण का काम और (१५) असतीजनपोषण —आजीविका के लिए वेश्यादि का पोषण अथवा पक्षियो का खेल-तमाशा, मांस, अण्डे आदि के व्यापार के लिए पोषण ।

आठवें अनर्थ विरमण व्रत के पाँच अतिचार है, जिन्हे श्रमणोपासक को जानवा चाहिए और जिनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है :--(१) कन्दर्प---कामोत्तेजक बातें करना (२) कौत्कुच्य---भौहे, नेत्र, मुह, हाथ, पैर आदि को विक्रत कर परिहास उत्पन्न करना (३) मौखर्य---वाचालता, असबद्ध आल्राप (४) सयुक्ताविकरण----हिंसा के साधन शस्त्रादि-तैयार रखना और (५) उपभोग परिभोगा तिरिक्तता-----उपभोग परिभोग वस्तुओ की अधिकता ।

दसर्वे देशावकाशिक व्रत के पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए। वे इस प्रकार है :---(१) आनयन- प्रयोग—मर्यादित क्षेत्र के बाहर से सन्देशादि द्वारा कोई वस्तु मगाना (२) प्रेष्यण-प्रयोग—मर्यादित क्षेत्र के बाहर भृत्यादि द्वारा कुछ भेजना (२) शब्दानुपात — खाँसी वगैरह शब्दो द्वारा मर्यादित क्षेत्र के बाहर किसी को मनोगत भाव व्यक्त करना (४) रूपानुपात—रूप दिखा कर अथवा इ गितो द्वारा मर्यादित क्षेत्र के बाहर किसी को मनोगत भाव प्रगट करना (४) बहि पुद्गल प्रक्षेप—ककर आदि फेंक कर इशारा करना ।

वारहर्वे यथासविभाग व्रत के पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है . (१) सचित्त-निक्षेप—साघु को देने योग्य आहारादि पर सचित वनस्पति वगैरह रखना (२) सचित्त-पिधान—आहार आदि सचित्त वस्सु से ढकना (३) कालाति-कम—साघुओ को देने के समय को टालना (४) परव्यपदेश—'यह वस्सु दूसरे की है'—ऐसा कहना और (४) मत्सरिता – मार्स्सर्यपूर्वक दान देना । संलेखना

अपश्चिममारणांतिक-सञ्जेखनाजोषणाराधना के पाँच अतिचार श्रमणोपासक को जानने चाहिए और उनका आचरण नही करना चाहिए । वे इस प्रकार है ----(१) इहलोकशसा----'मैं राजा होऊ'----ऐसी इहलौकिक

कामना (२) परलोकाशंसा-प्रयोग—'मैं देव होऊ'—ऐसी परलोक की इध्छा करना (३) जीविताशंसा-प्रयोग—'मैं जीवत रहूँ'—ऐसी इच्छा करना (४) मरणाशंसा-प्रयोग—'मैं शोध्र मरू'—ऐसी इच्छा करना और (५) कामभोगाशंसा-प्रयोग— कामभोग की कामना करना ३°।

इनमें से कुछेक अतिचारो के वर्णन से केवल आघ्यात्मिकता की पुष्टि होती है। किन्तु इसमे अधिकांश ऐसे है जो आघ्यात्मिकता की पुष्टि के साथ-साथ जीवन के व्यावहारिक पक्ष को भी समुन्नत बनाए रखते है। दिग्ज़त के अतिचारो में आक्रमण, साम्राज्य-लिप्सा और भोग-विस्तार का भाव दिया है। ऊर्ध्व दिशा और अधो दिशा में जाने के साधनो पर अंकुश लगाया गया है। इन व्रतो और अधो दिशा में जाने के साधनो पर अंकुश लगाया गया है। इन व्रतो और अत्तिचार—निषेधो का आज के चारित्रिक मूल्यो को स्थिर रखने में महत्त्वपूर्ण योग है। डा<u>० अल्</u>टेकर ने इसका अंकन इन शब्दो में किया है –''हमारे देश मे आने वाले यूनानी, चीनी एव मुसलमान यात्रियों ने बड़ी बड़ी प्रश्वसात्मक बातें कही है। इससे यह सिद्ध होना है कि सदाचार और तपस्या सम्बन्धी भगवान् महावीर आदि महात्माओ के सिद्धान्त हमारे पूर्वजों के चरित्र मे मूत्तिमन्त हुए थे। हम मे यह दुर्बलता जो आज दिखाई पड रही है, वह विदेशी दासता के कारण ही उत्पन्न हुई है। इसलिए समाज से अष्टाचार को दूर करने के लिए आज अणुव्रत के प्रचार की अत्यन्त आवश्यकता है <sup>3</sup> ।"

भगवान् महावीर के युग में जैन-धर्म भारत के विभिन्न भागो मे फैला। सम्राट् अशोक के पुत्र सम्प्रति ने जैन-धर्म का सन्देश भारत से बाहर भी पहुँचाया। उस समय जैन-मुनियों का विहार-क्षेत्र भी विस्तृत हुआ। श्री विश्वम्भरनाथ पाण्डे ने अहिसक-परम्परा की चर्चा करते हुए लिखा है— ''ई॰ सन् की पहली शताब्दी मे और उसके बाद के हजार वर्षों तक जैन-धर्म मध्य पूर्व के देशो में किसी न किसी रूप मे यहूदी धर्म, ईसाई धर्म और इस्लाम धर्म को प्रभावित करता रहा है।'' प्रसिद्ध जर्मन इतिहास-लेखक बान क्रेमर के अनुसार मध्यपूर्व मे प्रचलित 'समानिया' सम्प्रदाय 'श्रमण' शब्द का अपश्र श है। इतिहास-लेखक जी॰ एफ॰ सूर लिखता है कि ''हजरत ईसा के जन्म की शताब्दी से पूर्व ईराक, ध्योम और फिलस्तीन से जैन-मुनि और बौद्ध-भिक्ष् सैकड़ो की सख्या मे फैले हुए थे। 'सिया हत नाम ए ना सिर' का लेखक लिखता है कि इस्लाम घर्म के कलन्दरी तबके पर जैन-घर्म का काफी प्रभाव पडा था। कल-दर चार नियमो का पालन करते थे —साधुता, शुद्धता, सत्यता और दरिद्रता। वे अहिंसा पर अखण्ड विश्वास रखते थे <sup>3 र</sup>।

महात्मा ईसु क्राइस्ट जैन सिद्धान्तो के सम्पर्क मे आये और उनका प्रभाव ले गए थे। रामस्वामी अय्यर ने इस प्रसंग की चर्चा करते हुए लिखा है— ''यहूदियो के इतिहास लेखक 'जोजक्स' के लेख से प्रतीत होता है कि पूर्वकाल में गुजरात प्रदेश द्राविडो के तावे मे था और गुजरात का पालीताणा नगर तामिलनाड प्रदेश के अधीन था। यही कारण है कि दक्षिण से दूर जाकर भी यहूदियो ने पालीताणा के नाम से ही ''पैलिस्टाइन'' नाम का नगर वसाया और गुजरात का पालीताणा ही पैलिस्टाइन हो गया। गुजरात का पालीताणा जैनो का प्राचीन और प्रसिद्ध तीर्थ स्थान है। प्रतीत होता है कि ईसू स्त्रीष्ट ने इसी पालीताणा मे आकर बाईविल लिखित ४० दिन के जैन उपवास द्वारा जैन शिक्षा लाभ की थी<sup>3 3</sup>।''

जैन घर्म का प्रसार अहिंसा, शान्ति, मैत्री और संयम का प्रसार था। इसलिए उस युग को भारतीय इतिहास का स्वर्ण-युग कहा जाता है। पुरातत्त्व-विद्वान् पी॰ सी॰ राय चौवरी के अनुसार----'यह धर्म धीरे-धीरे फैला, जिस प्रकार ईसाई धर्म का प्रचार यूरोप मे घीरे-धीरे हुआ। श्रेणिक, कुणिक, चन्द्रगुप्त, सम्प्रति, खारवेल तथा अन्य राजाओ ने जैन-धर्म को अपनाया। वे शताब्द भारत के हिन्दू शासन के वैभवपूर्ण युग थे। जिन युगो मे जैन-धर्म सा महान् घर्म प्रचारित हुआ ३४।''

कभी-कभो एक विचार प्रस्फुटित होता है—जैन धर्म के अहिंसा-सिद्धान्त ने भारत को कायर बना दिया, पर यह सत्य से दूर है। अहिंसक कभी कायर नही होता। यह कायरता और उसके परिणामस्वरूप परतन्त्रता हिसा के उत्कर्ष से, आपसी दैमनस्य से आई और तब आई जब जैन-धर्म के प्रभाव से भारतीय मानस दूर हो रहा था।

भगवान् महावीर ने समाज के जो नैतिक मूल्य स्थिर किए, उनमे ये बातें सामाजिक और राजनीतिक दृ<sup>र्</sup>ट से भी अधिक महत्वपूर्ण थी। पहिली सकल्प- हिसा का त्याग-अनाक्रमण और दूसरी-परिग्नह का सीमाकरण । यह लोक-तन्त्र या समाजवाद का प्रधान सूत्र है । वाराणसी सस्कृत विश्व-विद्यालय के उपकुलपति आदित्यनाथ का ने इस तथ्य को इन शव्दों मे अभिव्यक्त किया है---''भारतीय जीवन में प्रज्ञा और चारित्र्य का समन्वय जैन और बोढ़ों की विशेष देन है । जैन दर्शन के अनुसार सत्य-मार्ग-परम्परा का अन्धानुसरण नहीं है, प्रत्युत तर्क और उपपत्तियो से सम्मत तथा बौद्धिक रूप से सन्तुल्ति दृष्टिकोण ही सत्य मार्ग है । इस दृष्टिकोण को प्राप्ति तभी सम्भव है जब मिथ्या विश्वास पूर्णंत दूर हो जाय । इस बौद्धिक आधार शिला पर ही अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, अररिग्नह के बल से सम्यक् चारित्र्य को प्रतिष्ठित किया जा सकता है ।

जैन धर्भ का आचार-शास्त्र भी जनतन्त्रवादी भावनाओं से अनुप्राणित है। जन्मत सभी व्यक्ति समान है और प्रत्येक व्यक्ति अपनी सामर्थ्य और रुचि के अनुसार ग्रहस्थ या मुनि हो सकता है।

अपरिग्रह सम्बन्धी जैन धारणा भी विशेषत उल्लेखनीय है। आज इस बात पर अधिकाधिक बल देने की आवश्यकता है, जैसा कि प्राचीन काल के जैन विचारकों ने किया था। 'परिमित्त परिग्रह' उनका आदर्श वाक्य था। जैन विचारको के अनुमार परिमित्त-परिग्रह का सिद्धान्त प्रत्येक ग्रहस्थ के लिए अनि-वार्य रूप से आचरणीय था। सम्भवत भारतीय आकाश में समाजवादी समाज के विचारो का यह प्रथम उद्घोष था <sup>3 भ</sup>।''

प्रत्येक आत्मा मे अनन्त शक्ति के विकास की क्षमता, आत्मिक समानता, क्षमा, मैत्री, विचारो का अनाग्नह आदि के बीज जैन-घर्म ने बोए थे । महात्मा गांधी का निमित्त पा, वे केवल भारत के ही नही, विख्व की राजनीति के क्षेत्र में पछवित हो रहे हैं ।

### विस्तार और संक्षेप

भगवान् महावीर की जन्म-भूमि, तपोभूमि और विहारभूमि बिहार था। इसलिए महावीर कालीन जैन-धर्म पहले बिहार में पछवित हुआ। काल क्रम से वह बंगाल, उडीसा, उत्तरभारत, दक्षिणभारत, गुजरात, महाराष्ट्र, मध्यप्रान्त और राजपुताने में फैला। विक्रम की सहसाब्दी के पश्चात् शैव, र्लिंगायत, वैष्णव आदि वैदिक सम्प्रदायो के प्रवल विरोध के कारण जैन-धर्म का प्रभाव सीमित हो गया। अनुयायियो की अल्प सख्या होने पर भी जैन-धर्म का सैद्धोन्तिक प्रभाव भारतीय चेतना पर व्याप्त रहा। बीच-बीच मे प्रभावशाली जैनाचार्य उसे उद्वुद्ध करते रहे। विक्रम की वारहवी शताब्दी मे गुजरात का वातावरण जैन-धर्म से प्रभावित था।

गूर्जर-नरेश जयसिंह और कुमारपाल ने जैन-धर्म को बहुत ही प्रश्रय दिया और कुमारपाल का जीवन जैन-आचार का प्रतीक वन गया था। सम्राट् अकवर भी हीरविजयसूरि से प्रभावित थे। अमेरिकी दार्शनिक विलड्यूरेन्ट ने लिखा है — ''अकवर ने जैनों के क्हने पर शिकार छोड़ दिया था और कुछ नियत तिथियो पर पशु-हत्याएँ रोक दी थी। जैन-धर्म के प्रभाव से ही अकवर ने अपने द्वारा प्रचारित दीन-इलाही नामक सम्प्रदाय मे मांस-भक्षण के निषेघ का नियम रखा था<sup>3 ६</sup>।

जैन मत्री, दण्डनायक और अघि हारियो के जीवन-वृत्त बहुत ही विस्तृत हैं। वे विवर्मी राजाओ के लिए मी विश्वास-पात्र रहे है। उनकी प्रामाणि-कता और कर्तव्यनिष्ठा की व्यापक प्रतिष्ठा थी। जैनत्व का अकन पदार्थो से नही, किन्तु चारित्रिक मूल्यो से ही हो सकता है।

#### जैन संस्कृति और <u>कला</u>

माना जाता है—-आर्य भारत की उत्तर-पश्चिम सीमा पर ई० सन् से रूगभग ३००० वर्ष पूर्व आये । आर्यो से पहले वसने वाले पूस, भद्र, उर्वक्ष, सुहत्रू, अनु, कुनाज, झवर, नमुचि, व्रात्य आदि मुख्य थे । जैन-धर्मो मे व्रतो की परम्परा बहुत ही प्राचीन है । उसके सवाहक श्रमण व्रती थे । उनका अनग मी समाज व्रात्य था—यह मानने में कोई कठिनाई नही है ।

प्राग्-वैदिक और दैदिक कारू मे तपो-धर्म का प्रावल्य था। तपो-धर्म का परिव्हुत्र विकास ही जैन-धर्म हे—कुछ विद्वान् ऐसा मानते है <sup>3</sup> । तपस्या जैन-साधना-पद्धति का प्रमुख अग है। भगवान् महावीर दीर्घ-तपस्वी कहलाते थे। :जैन-श्रमणो को भी तपस्वी कहा गया है। ''तवे सूरा अणगारा'' तप में झूर अणगार होते है—यह जैन-परम्परा का प्रसिद्ध वाक्य है।

भगवान महावीर के समय में जैन-घर्म को निग्न न्थ-प्रवचन कहा जाता .

था । बौद्ध-साहित्य में भगवान् का उल्लेख 'निग्गठ नातपुत्त' के नाम से हुआ है । वर्तमान मे वही निर्ग्रन्थ-प्रवचन जैन-धर्म के नाम से प्रसिद्ध है ।

त्रात्य का मूल वर्त है । व्रत शब्द आत्मा के सान्मिध्य और बाह्य जगत् के दूरत्व का सूचक है । तप के उद्भव का मूल जीवन का समर्पण है । जैन-परम्परा तप को अर्हिसा, समन्वय, मैत्री और क्षमा के रूप मे मान्य करती है । भगवान् महावीर ने अज्ञानपूर्ण तप का उतना ही विरोध किया है, जितना कि ज्ञानपूर्ण तप का समर्थन । अहिंसा पालन में बाधा न आये, उतना तप सब साघको के लिए आवश्यक है । विशेष तप उन्ही के लिए है---जिनमें आत्मबल या दैहिक विराग तीव्रतम हो । इस प्रकार जैन-संस्कृति आध्यात्मिकता, त्याग, सहिष्णुता, अहिंसा, समन्वय, मैत्री, क्षमा, अपरिग्रह और आत्म-विजय की धाराओ का प्रतिनिधित्व करती हुई विभिन्न युगो में विभिन्न नामो द्वारा अभिव्यक्त हुई है ।

एक शब्द मे जैन-सस्कृति की आत्मा उत्सर्ग है। बाह्य स्थितियो में जय पराजय की अनवरत श्रृङ्खला चलती है। वहाँ पराजय का अन्त नही होता। उसका पर्यवसान आत्म-विजय में होता है। यह निर्द्वन्द्व स्थिति है। जैन-विचार धारा की बहुमूल्य देन सयम है।

सुख का वियोग मत करो, दु.ख का सयोग मत करो—सबके प्रति संयम करो <sup>३</sup> ८ । सुख दो और दु.ख मिटाओ की भावना मे आत्म-विजय का भाव नही होता । दु:ख मिटाने को वृत्ति ओर नोवण, उत्रीड़न तया अपहरण, साथ-साथ चल्रते है । इघर शोवग और उघर दुख मिटाने की वृत्ति—यह उच्च सस्कृति नही ।

मुख का वियोग और दुःख का सयोग मत करो—यह भावना आत्म-विजय की प्रतीक है। सुख का वियोग किए बिना शोपण नही होता, अधिकारो का हरण और द्वन्द्व नही होता।

सुख मत लूटो और दुख मत दो —इस उदात्त-भावना में आत्म-विजय का स्वर जो है, वह है ही । उसके अतिरिक्त जगत् की नैक्षगिक स्वतन्त्रता का भी महान् निर्देश है ।

प्राणीमात्र अपने अधिकारो में रमणशील और स्वतन्त्र है, यही उनकी सहज सुख की स्थिति है ।

सामाजिक सुख-सुविवा के लिए इसकी उपेक्षा की जाती है, किन्तु उस उपेक्षा को शाश्वत-सत्य समफता भूल से परे नही होगा ।

दग प्रकार का संयम<sup>3</sup>९, दश प्रकार का सवर<sup>४०</sup> और दश प्रकार का विरमण है वह सव स्वात्मोन्मुखी वृत्ति है, या वह निवृत्ति है या है निवृत्ति-सवलित प्रवृत्ति।

दश आशसा के प्रयोग संसारोग्मुखी वृत्ति है<sup>४९</sup>। जैन-सस्कृति में प्रमुख वस्तु है 'दृष्टिसम्धनता'—सम्यक् दर्शन । ससारोग्मुखी वृत्त अपनी रेखा पर और आत्मोन्मुखी वृत्ति अपनी रेखा पर अवस्थित रहती है, कोई दुविधा नही होती । अव्यवस्था तव होती है, जव दोनों का मूल्यांकन एक ही दृष्टि से किया जाय । ससारोग्मुखी वृत्ति मे मनुष्य अपने छिए मनुष्येतर जीवो के जीवन का अधिकार स्वीकार नही करते । उनके जीवन का कोई मूल्य नही थॉंकते । दुख मिटाने और सुखी वनाने की वृत्ति व्यवहारिक है, किन्तु क्षुद्र-भावना, स्वार्थ और सकुचित वृत्तियो को प्रश्नय देनेवाली है । आरम्भ और परिग्रह—ये व्यक्ति को धर्म से दूर किये रहते है<sup>४२</sup> । बड़ा व्यक्ति अपने हित के छिए छोटे व्यक्ति की, वडा राष्ट्र अपने हित के लिए छोटे राष्ट्र की निर्मम उपेक्षा करते नही सकुचाता ।

वड़े से भी कोई वडा होता है और छोटे से भी कोई छोटा। वडे द्वारा अपनी उपेक्षा देख छोटा तिलमिलाता है, किन्तु छोटे के प्रति कठोर बनते वह नही सोचता। यहाँ गतिरोघ होता है।

जैन विचारघारा यहाँ वताती है— दुःखनिवर्तन और सुख-दान की प्रवृत्ति को समाज को विवशात्मक अपेक्षा समभो, उसे घ्रुव-सत्य मान मत चलो । सुख मत लूटो, दुख मत दो—-इसे विकसित करो । इसका विकास होगा तो दुःख मिटाओ, सुखी बनाओ की भावना अपने आप पूरी होगी । दुःखी न बनाने की भावना बढेगी तो दुःख अपने आप मिट जाएगा । सुख न लूटने की भावना दढ होगी तो सुखी बनाने की आवश्यकता ही क्या होगी ?

सक्षेप में तत्त्व यह है---दु.ख-सुख को ही जीवन का ह्यास और विकास

मत समको । संयम जीवन का विकास है कोर असयम ह्रास । असंयमी थोड़ों को व्यावहारिक लाभ पहुचा सरता है । किन्तु वह छलना, क्रूरता और कोषण को नही त्याग सकता ।

सयमी थोड़ो का व्यवहारिक हित न साघ सके, फिर भी वह सबके प्रति निश्छल, दयालु और शोषण मुक्त रहता है । मनुष्य जीवन उच्च संस्कारी बने, इसके लिए उच्च वृत्तियाँ चाहिए, जैसे ----

(१) आर्जव या ऋजुभाव, जिससे विश्वास बढे ।

(२) मार्दव या दयालुता, जिससे मैत्री बढ़े।

(३) लाघव या नम्रता, जिससे सहृदयता बढे।

(४) क्षमा या सहिब्णुना, जिससे घैर्य बडे।

(१) शौच या पवित्रता, जिससे एकता बढे।

(६) सत्य या प्रामाणिकता, जिससे निर्भयता बढे ।

(७) माध्यस्थ या आग्रह-हीनता, जिससे सत्य स्वीकार की शक्ति बढे।

किन्तु इन सबको सयम की अपेक्षा है। ''एक ही साधै सब सधै'' संयम की साधना हो तो सब सब जाते हैं, नहीं तो नहीं। जैन विचारधारा इस तथ्य को पूर्णता का मध्य-विन्दु मान कर चलती है। अहिंसा इसी की उपज है<sup>४ 3</sup>, जो 'जैन-विचारणा' की सर्वोपरि देन मानी जाती है।

प्रवर्तक-घर्म पुण्य या स्वर्गको ही अन्तिम साध्य मानकर रुक जाता था। उसमें जो मोक्ष पुरुषार्थकी भावनाका उदय हुआ, वह निवर्तक-घर्मया श्रमण सस्कृतिका ही प्रभाव है।

अहिंसा और मुक्ति—अमण-संन्कृति को ये दो ऐसी आलोक रेखाए है, जिनसे जीवन के वास्तविक मूल्यो को देखने का अवसर मिलता है।

जब जीवन का धर्म—अहिंसा या कष्ट—सहिष्णुता और साध्य—मुक्ति या स्वातन्त्र्य बन जाता है, तब व्यक्ति, समाज और राष्ट्र की उन्नति रोके नही इकती । आज की प्रगति की कल्पना के साथ ये दो घाराएं और जुड जायें तो साम्य आयेगा, भोगपरक नही किन्तु त्यागपरक , चुत्ति बढेगी— दानमय नही किन्तु अग्रहणमय, नियत्रण बढेगा—दूसरो का नही किन्तु अपना ।

अहिंसा का विकास संयम के आधार पर हुआ है। जर्मन विद्वान् अलबर्ट

स्वीजर ने इस तथ्य का वढी गम्भीरता से प्रतिपादन किया है। उनके मतोनुसार "यदि अहिंसा के उपदेश का आधार सचमुच ही करुणा होती तो यह समफ़ना कठिन हो जाता कि उसमें मारने, कप्ट न देने की ही सीमाएँ कैसे वच सकी और दूसरो को सहायता प्रदान करने की प्रेरणा से वह कैसे विलग रह सकी है ? यह दलील कि सन्यास की भावना मार्ग में वाधक बनती है, सत्य का मिथ्या आभास मात्र होगा। थोड़ी से थोडी करुणा भी इस समुचित सीमा के प्रति विद्रोह कर देती। परन्तु ऐसा कभी नही हुआ।

वतः अहिंसा का उपदेश करुणा की भावना से उत्पन्न न होकर ससार से पवित्र रहने की भावना पर आवृत है। यह मूलतः कार्य के आचरण से नही अधिकतर पूर्ण वनने के आचरण से सम्वन्धित है। यदि प्राचीन काल का धार्मिक भारतीय जीवित प्राणियो के साथ के सम्पर्क मे अकार्य के सिद्धान्त का दढ़ता पूर्वक अनुसरण करता था तो वह अपने लाभ के लिए, न कि दूसरे जीवों के प्रति करुणा के भाव से। उसके लिए हिंसा एक ऐसा कार्य था, जो वर्ज्य था।

यह सच है कि अर्हिसा के उपदेश में सभी जीवो के समान स्वभाव को मान लिया गया है परन्तु इसका आविर्भाव करुणा से नही हुआ है। भारतीय सन्याम में क्षकर्म का साधारण सिद्धान्त ही इसका कारण है।

अहिंसा स्वतन्त्र न होकर करुणा की भावना की अनुयायी होनी चाहिए। इस प्रकार उसे वास्तविकता से व्यावहारिक विवेचन के क्षेत्र मे पदार्पण करना चाहिए। नैतिकता के प्रति शुद्ध भक्ति उसके अन्तर्गत वर्तमान मुसीवतो का सामना करने की तत्परता से प्रकट होती है।

पर पुनर्वार कहना पडता है कि भारतीय विचारधारा हिसा न करना और किसी को क्षति न पहुँचाना, ऐसा ही कहती रही है तभी वह शताब्दी गुजर जाने पर भी उस उच्च नैतिक विचार की अच्छी तरह रक्षा कर सकी, जो इसके साथ सम्मिलित है।

जैन-घर्म में सर्व प्रथम भारतीय संन्यास ने आचारगत विशेषता प्राप्त की । जैन-घर्म मून्ठ से ही नही मारने और कप्ट न देने के उपदेश को महत्त्व देता है जब कि उपनिपदो में इसे मानो प्रसग३ग कह दिया गया है । साधारणत यह

कैसे संगत हो सकता है कि यज्ञों में जिनका नियमित कार्यथा पशु-हत्या करना, उन ब्राह्मणों में हत्यान करने का विचार उठा होगा ? ब्राह्मणों ने अहिंसा का उपदेश जैनो से ग्रहण किया होगा, इस विचार की ओर संकेत करने के पर्याप्त कारण है।

हत्या न करने और कष्ट न पहुँचाने के उपदेश की स्थापना मानव के आध्यात्मिक इतिहास मे महानतम अवसरो में से एक है। जगत् और जीवन के प्रति अनासक्ति और कार्य-त्याग के सिद्धान्त से प्रारम्भ होकर प्रचीन भारतीय विचारधारा इस महान् खोज तक पहुँच जाती है, जहाँ आचार की कोई सीमा नही। यह सब उस काल मे हुआ जब दूसरे अचलो में आचार की उतनी अ.धक उन्नति नही हो सकी थी। मेरा जहाँ तक ज्ञान है जैन-धर्म मे ही इसकी प्रथम स्पष्ट अभिव्यक्ति हुई ४४।

सामान्य घारणा यह है कि जैन-संस्कृति निराशावाद या पलायनवाद की प्रतीक है। किन्तु यह चिन्तन पूर्ण नही है। जैन-संस्कृति का मूल तत्त्ववाद है। कल्पनावाद में कोरी आशा होती है। तत्त्ववाद मे आशा और निंगशा का यथार्थ अकन होता है। ऋग्वेद के गीतों में वर्तमान भावना आशावादी है। उसका कारण तत्त्व-चिन्तन की अल्पता है। जहाँ चिन्तन को गहराई है वहाँ विषाद की छाया पाई जाती है। उषा को सम्बोधित कर कहा गया है कि वह मनूष्य-जीवन को क्षीण करती है४५ । उल्लास और विषाद विषव के यथार्थ रूप है । समाज या वर्तमान के जीवन की भूमिका में केवल लल्लास की कल्पना होती है। किन्तु जब अनन्त अतीत और भविष्य के गर्भ में मनुष्य का चिन्तन गतिशील होता है, समाज के कृत्रिम बन्धन से उन्मुक्त हो जब मनुष्य 'व्यक्ति' स्वरूप की कोर दृष्टि डालता है, कोरी कल्पना से प्रसूत आशा के अन्तरिक्ष से उतर वह पदार्थ की भूमि पर चला जाता है, समाज और वर्तमान की वेदी पर खड़े लोग कहते है - यह निराशा है, पलायन है। तत्त्व-दर्शन की मुमिका में से निहारने वाले लोग कहते हैं कि यह वास्तविक आनन्द की ओर प्रयाण है। पूर्व औपनिषदिक विचारघारा के समर्थको को ब्रह्मद्विष् (वेद से घृणा करने वाल्ले ) देवनिन्द (देवताओ की निन्दा करने वाल्ले ) कहा गया । भगवान् पार्श्व उसी परम्परा के ऐतिहासिक व्यक्ति है। इनका समय इमें उस

१२न ]

काल मे ले जाता है जब ब्राह्मण-ग्रन्थो का निर्माण हो रहा था । जिसे पलायन-वाद कहा गया । उससे उपनिपद्-साहित्य मुक्त नही रहा ।

परिग्रह के लिए सामाजिक प्राणी कामनाएँ करते है। जैन उपासको का कामना सूत्र है---

(१) कव में अल्प मूल्य एव वहू मूल्य परिग्रह का प्रत्याख्यान करूँगा ४ ६।

(२) कव में मुण्ड हो गृहस्थपन छोड़ साधूवत स्वीकार करूँगा<sup>४७</sup>।

(३) कव मैं अपश्चिम-मारणान्तिक-सलेखना यानी अन्तिम अनशन में शरीर को फोसकर—-जुटाकर भूमि पर गिरी हुई वृक्ष की डाली की तरह अडोल रह कर मृत्यु की अभिलापा न करता हुआ विचर्ख गा४८।

जैनाचार्य धार्मिक विचार मे बहुत ही उदार रहे है। उन्होने अपने अनुयायियो को केवल धार्मिक नेतृत्व दिया। उन्हें परिवर्तनशील सामाजिक व्यवम्या मे कभी नही बांधा। समाज-व्यवस्था को समाज-शास्त्रियो के लिए सुरक्षित छोड दिया। धार्मिक विचारो के एकत्व की दृष्टि से जैन-समाज है किन्तु सामाजिक वन्धनो की दृष्टि से जैन-समाज का कोई अस्तित्व नही है। जैनो की सख्या करोडो से लाखो मे हो गई, उसका कारण यह हो सकता है और इस सिद्धान्तवादिता के कारण वह धर्म के विशुद्ध रूप की रक्षा भी कर सका है।

जैन-सस्कृति का रूप सदा व्यापक रहा है। उसका द्वार सबके लिए खुला रहा है। भगवान् ने अहिंसा-धर्म का निष्टपण उन सबके लिए किया—जो आत्म-उपासना के लिए तत्पर थे या नही थे, जो उपासना-मार्ग सुनना चाहते ये या नही चाहते थे, जो शस्त्रीकरण से दूर थे या नही थे, जो परिग्नह की उपाधि से बन्धे हुए थे या नही थे, जो पौद्गलिक सयोग में फैंसे हुए थे या नही थे---और सबको धार्मिक जीवन बिताने के लिए प्रेरणा दी और उन्होने कहा '---

(१) धर्म की आराधना में स्त्री-पुरुष का भेद नही हो सकता । फलवस्वरूप-श्रमण, श्रमणी, श्रावक और श्राविका----ये चार तीर्थ स्थापित हुए४९ ।

(२) धर्म की आराधना में जाति-पॉति का भेद नहीं हो सकता । फलस्वरूप सभी जातियों के लोग उनके संघ में प्रव्नजित हुए ° ।

(३) धर्मकी आराधना मे क्षेत्रका भेद नही हो सकता। वह गाँव में भी की जासकती है और अरण्य मे भी की जासकती है<sup>५९९</sup>।

(४) धर्म की आराधना में वेष का भेद नही हो सकता। उसका अधिकारु श्रमण को भी है, ग्रहस्थ को भी है<sup>५२</sup>।

(१) भगवान् ने अपने श्रमणो से कहा---- धर्म का उपदेश जैसे पुण्य को दो, वैसे ही तुच्छ को दो । जैसे तुच्छ को दो, वैसे ही पुण्य को दो<sup>भ ३</sup> ।

इस व्यापक दृष्टिकोण का मूल असाम्प्रदायिकता और जातीयता का अभाव है। व्यवहार-दृष्टि मे जैनो के सम्प्रदाय है। पर उन्होने घर्म को सम्प्रदाय के साथ नही बांघा। वे जैन-सम्प्रदाय को नही, जैनत्व को महत्त्व देते है। जैनत्व का अर्थ है— सम्यक्-दर्शन, सम्यक्-ज्ञान और सम्यक् चारित्र की आराघना। इनको आराधना करने व:ला अन्य सम्प्रदाय के वेष में भी मुक्त हो जाता है, यहस्य के वेष में भी मुक्त हो जाता है। शास्त्रीय शब्दों में उन्हें क्रमश अन्य-लिंग सिद्ध और यह-लिंग-सिद्ध कहा जाता है भू ।

इस व्यापक और उदार चेतना की परिणति ने ही जैन आचार्यों को यह कहने के लिए प्रेरित किया -

पक्षपातो न मे वीरे, न द्वेष. कपिलादिषु ।

युक्तिमद् वचन यस्य, तस्य कार्य परिग्रह ॥

(हरिभद्र सूरि)

भव-बीजांकुर-जनना, रागाद्याः क्षयमुपागता यस्य ।

ब्रह्मा वा विष्णु वीं, हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥ ( आचार्य हेमचन्द्र )

स्वागमं रागमात्रेण, द्वेषमात्रात् परागमम् । न श्रयामस्त्यजामो वा, किन्तु मध्यस्थया दृशा ॥

( उपाध्याय यशोविजय )

सहज ही प्रश्न होता है---जैन-संस्कृति का स्वरूप इतना व्यापक और उदार था, तब वह लोक-संग्रह करने में अधिक सफल क्यो नही हुई ?

इसके समाधान में कहा जा सकता है---जैन दर्शन की सूक्ष्म सिद्धान्त-वादिता, तपोमार्ग की वठोरता, अहिंसा की सूक्ष्मता और सामाजिक बन्धन

का अभाव—ये सारे तत्त्व लोक सग्राहात्मक पक्ष को अशक्त करते रहे है । जैन-साघु-सघ का प्रचार के प्रति उदासीन मनोभाव भी उसके विस्तृत न होने का प्रमुख कारण वना है ।

#### कला

कला विशुद्ध समाजिक तत्त्व है । उसका धर्म या दर्शन से कोई सम्वन्ध नही है । पर धर्म जब जासन वनता है, उसका अनुगमन करने वाला समाज बनता है, तव कला भी उसके सहारे पर्छ वत होती है ।

जैन-परम्परा में कला शब्द वडुत ही व्यापक अर्थ मे व्यवहुत हुआ है। भगवान् ऋपभदेव ने अपने राजस्व काल मे पुरुपो के लिए वहत्तर और स्त्रियो के लिए चौसठ कलाओ का निरूपग किया<sup>५५</sup>। टीकाकारो ने कला का अर्थ वस्तु-परिज्ञान किया है। इसमे लेख, गणित, चित्र, नृत्य, गायन, युद्ध, काव्य, वेय-भूषा, स्थापत्य, पाक, मनोरंजन आदि अनेक परिज्ञानो का समावेश किया गया है।

धर्म भी एक कला है। यह जोवन को सबसे वड़ी कला है। जीवन के सारस्य की अनुभूति करने वाले तपस्वियों ने कहा है—जो व्यक्ति सब कलाओं में प्रवर धर्म-कला को नहीं जानता, वह वहत्तर कलाओं में कुशल होते हुए भी अकुशल है<sup>५६</sup>। जैन-धर्म का आत्म-पक्ष धर्म-कला के उन्नयन मे ही सलग्न रहा। बहि्रग-पक्ष सामाजिक होता है। समाज-विस्तार के साथ-साथ ललित्त-कला का भी विस्तार हुआ।

#### चित्र-कला

जैन-चित्रकला का श्रीगणेग तत्त्व-प्रकाणन से होता है। गुरु अपने शिष्यो को विश्व-ज्यवस्या के तत्त्व स्थापना के द्वारा समफाते है। स्थापना तदाकार और अतदाकार दोनो प्रकार की होती है। तदाकार स्थापना के दो प्रयोजन है-तत्त्व प्रकागन और स्मृति। तत्त्व-प्रकाशन-हेतुक स्थापना के आधार पर चित्र-कला और स्मृति हेतुक स्थापना के आधार मूर्तिकला का विकास हुआ। ताडपत्र और पत्रो पर ग्रन्थ लिखे गए और उनमे चित्र किए गए। विक्रम की दूसरी सहस्राब्दी मे हजारो ऐसी प्रतियां लिखी गई, जो कलात्मक चित्राक्वतियो के कारण अस्तुस्य सी है। ताडपत्रीय या पत्रीय प्रतियो के पट्ठो, चातुर्माक्षिक प्रार्थनाओ, कल्याण, मन्दिर, भक्तामर आदि स्तोत्रो के चित्रो को देखे बिना मध्यकालीन चित्र-कला का इतिहास अधूरा ही रहता है ।

योगी मारा गिरिगुहा (रामगढ की पहाड़ी, सरगुजा) और सितन्तवासल (पदुदुकोटै राज्य) के भित्ति-चित्र अत्यन्त प्राचीन व सुन्दर है ।

चित्र कला की विशेष जानकारी के लिए जैन चित्रकल्पद्रुम देखना चाहिए लिपि-कला

अक्षर-विन्यास भी एक सूकुमार कला है । जैन साधुओ ने इसे बहुत ही विकसित किया । सौन्दर्य और सूक्ष्मता दोनो दृष्टियो से इसे उन्नति के शिखर तक ले गए ।

पन्द्रह सौ वर्ष पहले लिखने का कार्य प्रारम्भ हुआ और वह अब तक विकास पाता रहा है । लेखन-कला में यतियो का कौशल विशेष रूप मे प्रस्फुटिंत हुआ है ।

तेरापथ के साधुओं ने भी इस कला में चमत्कार प्रदर्शित किया है। सूक्ष्म लिपि मैं ये अग्रणी है। कई मुनियो ने ११ इच लम्बे व ५ इच चौड़े पन्ने मे लगभग ८० हजार अक्षर लिखे है। ऐसे पत्र आज तक अपूर्व माने जाते रहे है।

### मूर्ति-कला और स्थापत्य-कला

कालक्रम से जैन-परम्नरा में प्रतिमा-पूजन का कार्य प्रारम्भ हुआ । सिद्धान्त की दृष्टि से इसमें दो धाराएं है । कुछ जैन सम्प्रदाय मूर्ति-पूजा करते है और कुछ नही करते । किन्तु कला की दृष्टि से यह महत्वपूर्ण विषय है ।

वर्तमान में सबसे प्रचीन जैन-मूर्ति पटना के लोहनीपुर स्थान से प्राप्त हुई है। यह मूर्ति मौर्य-काल की मानी जाती है और पटना म्यूजियम में रखी हुई है। इसकी चमकदार पालिस अभी तक भी ज्यो की त्यो बनी है। लाहौर, मथुरा, लखनऊ, प्रयाग आदि के म्यूजियमों में भी अनेक जैन-मूर्तियां मौजूद है। इनमे से कुछ गुप्त कालीन है। श्री वासुदेव ज्याध्याय ने लिखा है कि मथुरा में २४ वें तीर्थं कर वर्धमान महावीर की एक मूर्ति मिली है जो कुमारगुप्त के समय में तैयार की गई थी। वास्तव में मथुरा में जैन मूर्ति-कला की दृष्टि से भी वहुत काम हुआ है। श्री रायक्तब्णदास ने लिखा है कि मथुरा की शुग-कालीन कला मुल्यत जैन-सम्प्रदाय की हैप्थि।

खण्डगिरि और उदयगिरि में ई० पू० १८८-३० तक की शुग-कालीन मूर्ति-गिला के अद्भुत चातुर्य के दर्शन होते है। वहाँ पर इस काल की कटी हुई सौ के लगभग जैन गुफाए है, जिनमे मूर्ति-शिल्प भी है। दक्षिण भारत के अलगामले नामक स्थान मे खुदाई से जो जैन-मूर्तिया उपलब्ध हुई है, उनका समय ई० पू० ३००-२०० के लगभग वताया जाता है। उन मूर्तियो की सौम्याकृति द्राविडकला में अनुपम मानी जाती है। अवण वेलगोला की प्रसिद्ध जैन-मूर्ति तो ससार की अद्भुत वस्तुओ में से है। वह अपने अनुपम सौन्दर्य और अद्भुत शान्ति से प्रत्येक व्यक्ति को अपनी ओर आकृष्ट कर लेती है। यह विश्व को जैन मूर्ति-कला की अनुपम देन है।

मौर्य और गुंग-काल के पश्चात् भारतीय मूर्ति-कला की मुख्य तीन घाराएँ है :----

(१) गांवार-कला --- जो उत्तर-पश्चिम मे पनपी ।

(२) मथुरा-कला —जो मथुरा के समोपवर्ती क्षेत्रो में विकसित हुई ।

(३) अमरावती को कला ---जो कृष्णा नदी के तट पर पछवित हुई ।

जैन मूर्ति-कत्रा का विकास मथुरा-कला से हुआ ।

जैन स्थापत्य-कला के सर्वाधिक प्राचीन अवगेय उदयगिरि, खण्डगिरि एव जुनागढ की गुफाओ में मिलते है।

उत्तरवर्ती स्थापत्य की दृष्टि से चितोड का कीर्ति-स्तम्भ, आवू के मन्दिर एव राणकपुर के जैन मन्दिरो के स्तम्भ भारतीय झैली के रक्षक रहे है।

संघ व्यवस्था और चर्या भगवान् महावीर के समकालीन धर्म-सम्प्रदाय संघ-व्यवस्था और संस्कृति का उन्नयन समाचारी आचार्य के छह कर्त्तव्य दिनचर्या श्रावक सघ श्रावक के छह गुण शिष्टाचार जैनपर्व

### भगवान् महावीर के समकालीन घर्म-सम्प्रदाय

भगवान महावोर का युग घार्मिक मतवादी और कर्मकाण्डो से सकुल था। बौद्ध साहित्य के अनुसार उस समय तिरेसठ श्रमण-सम्प्रदाय विद्यमान थे। जैन-साहित्य में तीन सौ तिरेसठ घर्म-मतवादो का उल्लेख मिलता है<sup>2</sup>। यह भेदोपभेद को विस्तृत चर्चा है। सक्षेप मे सारे सम्प्रदाय चार वर्णो मे समाते थे। भगवान ने उन्हें चार समवसरण कहा है। वे है :---

(१) क्रियावाद (२) अक्रियावाद (३) विनयवाद (४) अज्ञानवाद<sup>3</sup>।

वौद्ध साहित्य भी सक्षित दृष्टि से छुह<u>ध्रमण</u>-सम्प्रदायों का उल्लेख करता है । उनके मतवाद ये है • —

(१) अफ़ियावाद (२) निपतिवाद (३) उच्छेत्वाद (४) अन्योन्यवाद (५) चानुर्याम सबरवाद (६) विक्षेपवाद ।

और इनके आचार्य क्रमण ये है :---

(१) पूरण कश्यप (२) मवखलिगोशाल (३) अजित केश कवलि (४) पकुघकात्यायन (४) निर्ग्नन्य ज्ञात पुत्र (६) सजयवेलट्टिपुत्र<sup>४</sup> ।

अक्रियावाद और उच्छेदवाद-ये दोनो ल्गभग समान है ।

इन्हें अनात्मशदीया नास्तिक कहा जा मकता है। दगाश्रुत स्कन्ध (छठी दगा) में अक्रियावाद का वर्णा इस प्रकार है —

नास्तिकवादी, नास्तिक प्रज्ञ नास्तिक दृष्टि, नो सम्यग्**वादी, नो** नित्यदादी—उच्छेदवादी, नो परलोकवादी—ये अक्रियावादी हैं ।

इनके अनुसार इहलोक नही है, परलोक नही है, माता नही है, पिता नही है, अरिहन्त नही है, चक्रवर्ती नही है, वलदेव नही है, वासुदेव नही है, नरक नही है, नैरयिक नही है, सुक्रुत और दुष्क्रुत के फल में अन्तर नही है, सुचीर्ण कर्म का अच्छा फल नही होता, दुक्चीर्ण कर्म का बुरा फल नही होता, कल्याण और पाप अफल है, पुनर्जन्म नही है, मोक्ष नही है<sup>4</sup>।

सूत्र कृतांग में अक्रियावाद के कई मतवादो का वर्णन हे । वहाँ अनारमवाद,

भात्मा के अकर्तृत्वाद, मायावाद, बन्ध्यवाद या नियतवाद---इन सबको अक्रियावाद कहा है <sup>६</sup>।

नियतिवाद की चर्चा भगवती (१४) और उपासक दशा (७) में मिलती है।

धन्योन्यवाद सब पदार्थों को बन्ध्य और नियत मानता है, इसलिए उसे अक्रियावाद कहते हैं। इनका वर्णन इन शब्दो मे है— सूर्य न उदित होता है और न अस्त होता है, ७ चन्द्रमा न बढता है न घटता है, जल प्रवाहित नही होता है, वायु नही बहती है—यह समूचा लोक बन्ध्य और नियत है< ।

विक्षेपवाद का समावेश अज्ञानवाद मे होता है। सूत्र कृतांग के अनुसार---''अज्ञानवादी तर्क करने में कुशल होने पर भी असबद्धभाषी है। वयोकि वे स्वयं सन्देह से परे नही हो सके है°। यह सजयवेलट्टिपुत्र के अभिमत की ओर सकेत है°°।

भगवान् महावीर क्रियावाद, अक्रियावाद, विनयवाद, और अज्ञानवाद की समीक्षा करते हुए दीर्घकाल तक सयम में उपस्थित रहे<sup>99</sup>। भगवान् ने क्रिया-वाद का मार्ग चुना। उनका आचार आत्मा, कर्म, पुनर्जन्म और मुक्ति के सिद्धान्त पर स्थिर हुआ। उनकी संस्कृति को हम इसी कसौटी पर परख सकते है।

कुछेक विद्वानो की चिन्तनघारा यह है कि यज्ञ आदि कर्मकाण्डों के विरोध मे जैन-धर्म का उद्भव हुआ । यह म्रमपूर्ण है । अहिंसा और संयम जैन-सर्रुति का प्रधान सूत्र है । उसकी परम्परा भगवान् महावीर से बहुत ही पुरानी है । भगवान् ने अभने समय की बुराईयो व अविवेकपूर्ण घार्मिक क्रियाकाण्डो पर हिंसा प्रधान यज्ञ, जातिवाद, भाषावाद, दास प्रथा आदि पर तीन्न प्रहार किया किन्तु यह उनकी अहिंसा का समग्र रूप नही है । यह केवल उसकी सामयिक व्याख्या है । उन्होने अहिंसा की जो शाश्वत व्याख्या दी उसका आधार संयम की पूर्णता है । उसका सम्बन्ध उन्होने उसी से जोड़ा है जो पार्श्वनाथ आदि सभी तीर्थकरो से प्रचारित की गई<sup>9 र</sup> ।

भारतीय संस्कृति वैदिक और प्राग्वैदिक दोनो घाराओ का मिश्रत रूप है। श्रमण संस्कृति प्राग् वैदिक है। भगवान् महावीर उसके उन्नायक थे।

१३न ]

उन्होने प्राचीन परम्पराओ को आगे बढ़ाया । अपने सम सामयिक विचारो की परीक्षा की और उनके आलोक में अपने अभिमत जनता को समफाए । उनके विचारों का आलोचना पूर्वक विवेचन सूत्र इतांग में मिलता है । वहाँ पच महाभूतवाद<sup>93</sup>, एकात्मवाद<sup>98</sup>, तज्जीवतच्छरीरवाद<sup>94</sup>, अकारकवाद<sup>96</sup>, पष्ठात्मवाद<sup>99</sup>, नियतिवाद<sup>32</sup>, सृष्टिवाद<sup>98</sup>, कालवाद, स्वभाववाद, यदच्छा-वाद, प्रकृतिवाद आदि अनेक विचारो की चर्चा और उन पर भगवान् का दृष्टि-कोण मिलता है ।

### संघ-व्यवस्था और संस्कृति का उन्नयन

संस्कृति की सावना अकेले मे हो सकती है पर उसका विकास अकेले मे नही होता, उसका प्रयोजन ही नही होता, वह समुदाय में होता है । समुदाय मान्यता के वल पर वनते है । असमानताओ के उपरान्त भी कोई एक समानता आती है और लोग एक भावना मे जुड जाते है ।

जैन साहित्य में चर्या या सामाचारी के लिए 'विनय' शब्द का प्रयोग होता है। उत्तराब्ययन के पहले और दशवैकालिक के नवें अब्ययन मे विनय का सूक्ष्म दृष्टि से निरूपण किया गया है। विनय एक तपस्या है। मन, वाणी और शरीर को सयत करना विनय है, वह संस्कृति है। इसका वाह्य रूप लोकोपचार विनय है। इसे सम्यता का उन्नयन कहा जा सकता है। इसके सात रूप है ----

१---अम्यासवर्तिता----अपने वडो के समीप रहने का मनोभाव ।

२---परछन्दानुवर्तिता---अपने वडो की इच्छानुसार प्रवृत्ति करना ।

३---कार्य-हेतु---गुरु के द्वारा दिये हुए ज्ञान आदि कार्य के लिए उनका सम्मान करना ।

४----कृतप्रतिकर्तृता---कृतज्ञ होना, उपकार के प्रति कुछ करने का मनोभाव रखना । ५ -- आर्त्त-गवेषणता ---आर्त्त व्यक्तियों की गवेषणा करना।

६-देश-कालज्ञता-देश और काल को समफ कर कार्य करना।

७ — सर्वार्थ-प्रतिलोमता — सब अर्थों में प्रयोजनों के अनुकूल प्रवृत्ति करना <sup>२</sup>०।

#### सामाचारी

श्रमण-सघ के लिए दस प्रकार की सामाचारी का विधान है२१।

- २---नैषेघिकी---कार्य से निद्रत्त होकर आए तब नैषेधिकी---मैं निद्रुत्त हो चुका हूँ---कहे ।
- ३---आपृच्छा---अपना कार्य करने की अनुमति लेना ।
- ४—प्रतिपृच्छा— दूसरो का कार्य करने की अनुमति लेना।
- ४---छन्दना---भिक्षा मे लाए आहार के लिए सार्धामक साधुओ को आमंत्रित करना ।
- ६—इच्छाकार—कार्य करने की इच्छा जताना, जैसे—आप चाहे तो मैं आपका कार्य करूं ?
- ७---मिथ्याकार भूल हो जाने पर स्वयं उसकी आलोचना करना ।

५---तथाकार---आचार्य के वचनो को स्वीकार करना ।

- ९-—अम्युत्थान —आचार्य आदि गुरुजनो के आने पर खड़ा होना, सम्मान करना ।

जैसे शिष्य का आचार्य के प्रति कर्त्तव्य होता है, वैसे ही आचार्य का भी शिष्य के प्रति कर्त्तव्य होता है। आचार्य शिष्य को चार प्रकार की विनय-प्रतिपत्ति सिखा कर उऋग होता है :---

१ — आचार-विनय २ — श्रुत-विनय ३ — विक्षेपणा-विनय और ४ – दोष-निर्घात-विनय<sup>२ २</sup> ।

३ - गुरु-पूजा-अपने वड़े अर्थात् स्थविर साधुओ को भक्ति करना ।

२--विनय-सवके साथ नम्रता से व्यवहार करना ।

सूत्र और अर्थ मे चतुर्विध-सघ को स्थिर करना ।

रखना चाहिए :---१--- सूत्रार्थ स्थिरीकरण -- सूत्र के विवादग्रग्त अर्थ का निश्चय करना अथवा

संघ की व्यवस्था के लिए आचार्य को निम्नलिखित छह वातो का घ्यान

## आचार्य के छह कर्त्तव्य

- (४) आत्मा को श्रेष्ठ मार्ग मे लगाना ।
- ( 3 ) आकांक्षा का छेदन करना ।
- (२) टुप्ट के दोप को दूर करना।
- (१) कृपित के क्रोघ को उपशान्त करना ।

दोप-निर्घात-विनय के चार प्रकार है :---

- (४) वर्म-स्थित व्यक्ति के हित- सुख और मोक्ष के लिए तत्पर रहना ।
- (३) घर्म से गिरे हुए को घर्म मे स्थिर करना ।
- (२) जिसने घर्म देखा है, उसे साधमिक बनाना ।
- (१) जिसने धर्म नही देखा, उसे धर्म-मार्ग दिखा कर सम्यक्तवी वनाना ।
- विक्षेपणा-विनय के चार प्रकार है :----
- (४) नि शेप पढा़ना---विस्तार पूर्वक पढाना ।
- (३) हितकर विषय पढाना ।
- (२) अर्थ पढाना ।
- (१) सूत्र पढाना ।

### श्रत-विनय के चार प्रकार है ----

(४) एकाकी विहार सामाचारी---एकल विहार की विघि ।

# (३) गण सामाचारी - गण की व्यवस्था की विधि।

(१) सयम सामाचारी-सयम के आचरण की विधि। (२) तप सामाचारी----तपश्चरण की विधि।

# आचार-विनय के चार प्रकार है :----

जैन परम्परा का इतिहास

४—-शैक्ष बहुमान -- शिक्षा-ग्रहण करने वाले और नव दीक्षित साधुओं का सत्कार करना ।

५----दानपति श्रद्धा वृद्धि---दान देने मे दाता की श्रद्धा बढाना ।

बढाना २३।

शिष्य के लिए चार प्रकार की विनय-प्रतिपत्ति आवश्यक होती है :---

१-- उपकरण- उत्पादनता २--- सहायता ३--- वर्ण-सज्वलनता ४--- भारप्रत्यव-रोहणता ।

उपकरण-उत्पादन के चार प्रकार है :---

- (१) अनुत्पन्न उपकरणो का उत्पादन।
- (२) पुराने उपकरणो का सरक्षण और संघ गोपन करना ।
- (३) उपकरण कम हो जाए तो उनका पुनरुद्धार करना ।
- (४) यथाविधि सविभाग करना ।

सहायता के चार प्रकार है :----

- (१) अनुकूल बचन बोलना ।
- (२) काया द्वारा अनुकुल सेवा करना ।

- (१) यथार्थ गुणो का वर्णन करना।

- वर्ण-सज्वलनता के चार प्रकार है ----

(२) अवर्णवादी को निष्त्तर करना।

(४) अपने से वृद्धों की सेवा करना । भारप्रत्यवरोहणता के चार प्रकार है ----

(४) अकृटिल व्यवहार करना ।

( ३ ) यथार्थ गुण वर्णन करने वालो को बढावा देना ।

(१) निराधार या परित्यक्त साधुओ को आश्रय देना ।

(२) नव दीक्षित साधु को आचार-गोचर को विधि सिखाना ।

( ३ ) साधर्मिक के रुग्ण हो जाने पर उसकी यथाशक्ति सेवा करना । (४) सार्धामको में परस्पर कलह उत्पन्त होने पर किसी का पक्ष लिए।

- ( ३ ) जैसे सुख मिले वैसे सेवा करना ।

**१४२** ]

विना मघ्यस्थ भाव से उसके उपशमन, क्षमायाचना आदि का प्रयत्न करना, ये मेरे सार्घामक किस प्रकार कल्रह-मुक्त होकर समाधि सम्पन्न हो, ऐसा चिन्तन करते रहना २४)

### दिनचर्या

अपर राघि में उठ कर बात्मालोचन व धर्म जाशरिका करना—यह चर्या का पहला अग है<sup>२</sup>े। स्वाध्याय, ध्यान आदि के पश्चात् आवश्यक कर्म करना<sup>२६</sup>। आवश्यक—अवश्य करणीय कर्म छह हैं :---

१---सामाविक---समभाव का अभ्यास, उसकी प्रतिज्ञा का पुनरावर्तन ।

२----चतुर्विशस्तव --चोवीस तीर्थं करो को स्तुनि ।

३---वन्दना-- प्राचार्य को दगावर्त्त-वन्दना ।

४—प्रतिक्रमण—कृत दोपो की आलोचना।

५ - कार्योत्सर्ग-काया का स्थिरीकरण-स्थिर-चिन्तन ।

६---प्रत्याख्यान---त्याग करना ।

इस आवञ्यक कार्य से निवृत्त होकर सूयर्दोय होते-होते मुनि भाण्ड-उपकरणो का प्रतिलेखन करे, उन्हें देखे। उसके परचात् हाथ जोड कर गुरु से पूछे—मैं क्या करूँ? आप मुझे आजा दें—मैं किसी की सेवा मे लगूँ या स्वाध्याय मे ? यह पूछने पर आचार्य सेवा मे लगाए तो अम्लान-भाव से सेवा करे और यदि स्वाध्याय में लगाए तो स्वाध्याय करे २०। दिनचर्या के प्रमुख अग है—स्वाध्याय और घ्यान । कहा है :---

स्वाच्यायाद् घ्यानमध्यास्तां, घ्यानात् स्वाच्याय मामनेत् ।

ध्यान - स्वाच्याय - सपत्त्या, परमात्मा प्रकाशते ॥

स्वाध्याय के पश्चात् ध्यान करे और घ्यान के पश्चात् स्वाध्याय । इस प्रकार घ्यान और स्वाघ्याय के क्रम से परमात्मा प्रकाशित हो जाता है । आगमिक काल-विभाग इस प्रकार रहा है—दिन के पहले पहर मे स्वाघ्याय करें, दूसरे में घ्यान, तीसरे में भिक्षा-चर्या और चौथे में किर स्वाध्याय २८।

रात के पहले पहर मे स्वाघ्याय करे, दूसरे मे घ्यान, तीसरे मे नीद ले और चौथे मे फिर स्वाघ्याय करे॰।

पूर्व रात में भी आवश्यक कर्म करे ३९। पहले पहर में प्रतिलेखन ३१ करे

(इ) बाल-क्रीड़ा अर्थात् जुआ अइदि कुव्यसनो का त्थाग करना ।

(घ) विकार उत्पन्न करने वाले वचन न कहना ।

(ग) चमकीला-भड़कीला वेष न रखते हुए सादे वस्त्र पहनना ।

(ख) बिना कार्य दूसरे के घर न जाना ।

स्थान को आयतन कहते है, वहाँ आना-जाना रखना । ' ì i

२--- शील ( आचार )-- इसके छह प्रकार है :---(क) जहाँ बहुत से शीलवान् बहुश्रुत साधमिक लोग एकत्र हो, उस

स्वीकार करना । (घ) ग्रहण किये हुए वर्तों को सम्यग् प्रकार पालना ।

(ग) गुरु के समीप कुछ काल के लिए अथवा सदा के लिए वर्तों को

(ख) व्रतो के भेद और अतिचारो को सांगोपांग जानना ।

(क) विनय और बहुमान पूर्वक व्रतो को सुनना ।

व्रतों का अनुष्ठान चार प्रकार से होता है-

१--- व्रतो का सम्यक प्रकार से अनुष्ठान ।

कहलाता है। इसके छह गुण है :---

भी हैं। श्रावक के छह गुण देश विरति चारित्र का पालन करने वाला श्रद्धा-सम्पन्न-व्यक्ति श्रावक

आवश्यक कर्म जैसे साधु-संघ के लिए है, वैसे ही श्रावक-सघ के लिए

२----दोनों पक्षों में पौषधोपवास ३४ ।

१---सामायिक के अगों का अनुपालन।

श्रावक की धार्मिक चर्या यह है :---

कहा है <sup>33</sup>।

श्राविकाएं भी है। ये चारो मिलकर ही चतुर्विध-संघ को पूर्ण बनाते हैं। भगवानु ने श्रावक-श्राविकाओ को साधु-साध्वियों के माता-पिता तूल्य

वैसे चौथे पहर भी करे<sup>32</sup>, यह मुनि की जागरुकतापूर्ण जीवन-चर्या है। श्रावक-संघ धर्म की आराधना मे जैसे साधु-साध्विंग संघ के अंग है, वैसे श्रावक-

जैन परम्परा का इतिहास

1888

(च) मघुर नीति से अर्थात् शान्तिमय मीठे वचनो से कार्य चलाना, कठोर वचन न बोलना ।

(३)---गुणवत्ता--- इसके पाँच प्रकार है : --

(१) वाचना, पृच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षा और धर्म-कथा रूप पाँच प्रकार का स्वाघ्याय करना ।

(२) तप, नियम, वन्दनादि अनुष्ठानो मे तत्पर रहना ।

(३) विनयवान् होना ।

(४) दुराग्रह नही करना ।

(१) जिनवाणी में रुचि रखना ।

४<del>–</del> ऋजु व्यवहार करना—निष्कपट होकर सरल भाव से व्यवहार करना ।

५----गुरु-सुश्रूवा ।

६---प्रवचन अर्थात् शाम्त्रो के ज्ञान मे प्रवीणता ३ ।

### হিাত্টাৰাব

िएगचार के प्रति जैन आचार्य बड़ी सूक्ष्मता से घ्यान देते है। वे आशातना को सर्वथा परिहार्य मानते है। किसी के प्रति अनुचित व्यवहार करना हिंमा है। आजातना हिंसा है। अभिमान भी हिंसा है। नम्रता का अर्य है कपाय-विजय। अम्युत्यान, अभिवादन, प्रियनिमन्त्रण, अभिमुखगमन, आसन-प्रदान, पहुंचाने के लिए जाना, प्राजलीकरण आदि-आदि शिष्टाचार के अग है। इनका विञद वर्णन उत्तराघ्ययन के पहले और दश्वर्यकालिक के नर्वे अच्ययन मे है।

श्रावक व्यवहार-दृष्टि से दूसरे श्रावको को भी चन्दना करते थे<sup>3 ६</sup> । धर्म-दृष्टि से उनके लिए वन्दनीय मुनि होते है । वन्दना की विवि यह है :----

तिक्खुत्तो आयाहिण पयाहिण (करेमि) वदामि नमसामि सक्कारेमि सम्माणेमि कल्लाण मंगल देवय चेइय पज्जुवासामि मत्यएण बदामि ।

जैन आचार्य आत्मा को तीन स्थितियो में विभक्त करते है ---

(१) वहिरात्मा- जिसे देह और आत्मा का भेद-ज्ञान न हो, मिथ्या-इण्टि ।

(२) अन्तरात्मा — जो देह और आत्मा को पृथक् जानता हो, सम्यग्-दृष्टि ।

(३) परमात्मा- जो चारित्र-सम्पन्न हो ।

नमस्कार महामन्त्र मे पॉच परमात्माओ को नमस्कार किया जाता है ।

यह आध्यात्मिक और त्याग-प्रधान संस्कृति का एक संक्षिप्त-सा रूप है। इसका सामाजिक जीवन पर भी प्रतिबिम्ब पड़ा है।

जैनपर्व

१----अक्षय तृनीया

२-----पर्युधण व दसलक्षण

३----महावीर जयन्ती

४----दीपावली

पर्व अतीत की घटनाओ के प्रतीक होते है। जैनो के मुख्य पर्व इक्षु तृतीया या अक्षय तृतीया, पर्युषण व दस लक्षण, महावीर जयन्ती और दीपावली है।

अक्षय तृतीया का सम्बन्ध आद्य तीर्थंकर भगवान् ऋषभनाथ से है । उन्होने वैशाख सुदी तृतीया के दिन बारह महीनो की तपस्या का इक्षु-रस से पारणा किया । इसलिए वह इक्षु तृतीया या अक्षय तृतीया कहलाता है ।

पर्युषण पर्व आराधना का पर्व है। भाद्र बदी १२ या १३ से भाद्र सुदी ४ या ५ तक यह पर्व मनाया जाता है। इसमें तपस्या, स्वाध्याय, घ्यान आदि आत्म-शोधक प्रवृत्तियो की आराधना की जाती है। इसका अन्तिम दिन सम्वत्सरी कहलाता है। वर्ष भर की भूलो के लिए क्षमा लेना और क्षमा देना इसकी स्वयभूत विशेषता है। यह पर्व मैत्री और उज्ज्वलता का संदेशवाहक है।

दिगम्बर-परम्परा में भाद्र शुक्ला पचमी से चतुर्दशी तक दस लक्षण पर्व मनाया जाता है । इसमें प्रतिदिन क्षमा आदि दस घर्मो मे एक-एक घर्म की आराघना की जाती है । इसलिए इसे दस लक्षण पर्व कहा जाता है ।

महावीर जयन्ती चैत्र शुक्ला १३ को भगवान् महावीर के जन्म दिवस के उपलक्ष में मनाई जाती है ।

दीपावली का सबंध भगवान् महावीर के श्तिर्वाण से है। कार्तिकी अमा-

वस्या को भगवान् का निर्वाण हुआ था। उस समय देवो ने और राजाओ ने प्रकाश किया था। उसी का अनुसरण दीप जला कर किया जाता है।

दीपावली की उत्पत्ति के सम्बन्ध में श्रीराम तथा भगवान् श्रीकृष्ण के जो प्रसग है वे केवल जन-श्रुति पर आवारित है, किन्तु इस त्योहार का जो सम्बन्ध जैनियो से है, वह इतिहास-सम्मत है। प्राचीनतम जैन ग्रन्यो में यह वात स्पब्ट शब्दों में कही गई है कि कार्तिक कृष्णा चतुर्दशी की रात्रि तथा अमावस्या के दिन प्रभात के वोच सन्धि-वेला में भगवान् महावीर ने निर्वाण प्राप्त किया था तथा इस अवसर पर देवो तथा इन्द्रो ने दीपमालिका सजाई थी।

आचार्य जिनसेन ने हरिवश पुराण मे जिसका रचना-काल शक सवत् १०७ माना गया है। स्पष्ट शब्दो मे स्वीकार किया है कि दीपावली का महोत्सव भगवान् महावीर के निर्वाण की स्मृति मे मनाया जाता है। दीपा-वली की उत्पत्ति के सम्बन्ध में यही प्राचीनतम प्रमाण है<sup>30</sup>।



- १४----छान्दो० उप० ३।१७)६ १४----आचा० १।१।१ १६---- उत्त० २२।६, द १७--- उत्त० २२।२५,२७ १८-उत्त० २२।३१ १६---अन्त, ०, ३१८ २०--- अन्त० ५११--२१----अन्त० १११-१०,२११---,४११-१० २२---ज्ञाता० ४, निर० पत्र ४३ २३---छान्दो० उप० ३।१७१६ २४-- ज्ञाता० १६, स्या० ६२६ पत्र ४१०, सम० १० पत्र १७, सम० १४८ पत्र १४२
- १३---जाता-४
- १२---छान्दो० उप० ३।१७१६
- ११--- त्रिवच्टि० १।२।१७४-७६
- १०--- त्रिषष्टि० १।२।२७५-६
- ६-स्या० ७।३।४४७
- ---स्या० ७।३।४४७
- ७--- त्रिपण्टि० १।२-६५६
- ६--- त्रिवष्टि० ११२१९२५-६३२
- ५--- त्रिपष्टि० १।२। म्ह३-६०२

ममेत्यादि च ममताऽभूजनानां तदादिका ॥ त्रिषष्टि २।१।२६

- ४----असो माता-पिता श्राता, भार्या पुत्रो ग्रहं घनम् ।
- ३----आव० नि० २११

- २---आव० नि० २११
- १---आव० नि० २०३

- : एक :
- प्रथम खण्ड

१---भा० सं० अ०

ः दोः

## जैन परम्परा का इनिहास 🛛 🕻 १५३

२५—-इन्द्रभूति, अझिभूति, वायुभूति, व्यक्त, सुधर्मा, मण्डित, मौर्यपुत्र, अकम्पित, अचलभ्राता, मेतार्य, प्रभास। २६---आचा० २।२४ २७--आचा० १।४।१।१४४ २८---भग० १।१ २६-- आचा० शाराप्राश्द४ ३०---- अभिभूति---- कर्म है या नही ? वायुभूति - गरीर और जीव एक है या भिन्त १ व्यक्त - पृथ्वी आदि भूत है या नही ? मुघर्मा --- यहाँ जो जैसा है वह परलोक मे भी वैसा होता है या नही ? मडित-पुत्र---वन्ध-मोझ है या नही ? मौर्य-पुत्र-देव है या नही ? अकम्पित - नरक है या नही ? अचल-भ्राता—पुण्य ही मात्रा भेद से सुख-दुख का कारण वनता है या पाग उससे पृथक है ? मेतार्य—आत्मा होने पर भी परलोक है या नही ? प्रभास---मोझ है या नही ? (वि० भा० १४४६-२०२४) ३१----- श्रः वर्षह अंक ह पृ० ३७-३६ ३२---भग० १२।१ ३३--जिनकी वाचना समान हो उनका समूह गण कहलाता है। आठवें-नवें तथा दसर्वे-ग्यारहवें गणधरो की वाचना समान थी, इसलिए उनके गण दो भी माने जाते है। सम० ३४-स्या० वू० ३।३।१७७ ३६-- नं० ४६ ३७---सम० ११४ ३५—सम० ११५

३ ९ – दृष्टिवाद के एक बहुत बड़े भाग की संज्ञा ''चतुर्दश-पूर्व है । उसके ज्ञाता को 'श्रूत-केवली कहते है ।

४०---देखो जैन० द० इ० पृ० १८०.१६०

४१ — समणस्सणं भगवओ महावीरस्स तित्थंसि सत्त पवतण निष्हगा पन्नता तंजहा बहुरता, जीवपएसिआ, अवत्तिया सामुच्छेइत्ता, दो किरिया, तेरासिया, अबद्धिया एएसि णं सत्तष्ह पवयणनिष्हगाण सत्त घम्मायरिया हुत्या-तजहा-जमालि तीसगुत्ते, आसाढे, आसमित्ते, गगे, छलुए गोट्टामाहिले, -एत्तेसि णं सत्तष्ह पवयण निष्हगाणं सत्तपत्ति नगरा हुत्या तंजहा-सावत्थी, उसभपुरं सेतविता, मिहिला, मुझगातीरं, पुरिमतरंजि, दसपुर निष्हग उत्पत्ति नगराइं — स्था० ७।१८ ज्थ

४२--वि० भा० २४४०-२६०२

- ४३----कल्प० ६।२५
- ४४-- कल्प० हाइ३
- ४५़ जंपि वत्थं व पायं वा, कम्बल पायपुञ्छलं। तं पि संजम-लज्जट्ठा, धारंति परिहरंति य ॥ न सो परिग्गहो वुत्तो, नायपुत्तेण ताइणा ॥ मुच्छा परिग्गहो वुत्तो, इइ वुत्तं महेसिणा ॥ सव्वत्थुवहिणा बुद्धा, सरक्खण परिग्गहे। अर्व अप्पणो वि देहम्मि नायरति ममाइयं॥ – दश वै० ६।२०,२१,२२

४६—त० सू० ७।१२

४७----गण-परमोहि-पुलाए, आहारग खग-उवसमे कप्पे । सजम-तिय केवल्ठि-सिज्भगाय जबुम्मि बुच्छिन्ता ॥ –वि० भा० २५९३

४८---- षट् प्रा० पृ० ६७ ४९----जो वि दुवत्य तिवत्थो, एगेण अचेलगो व संथरइ। ण हु ते हीलंति परं, सब्वे पि य ते जिणागाए. ॥१॥

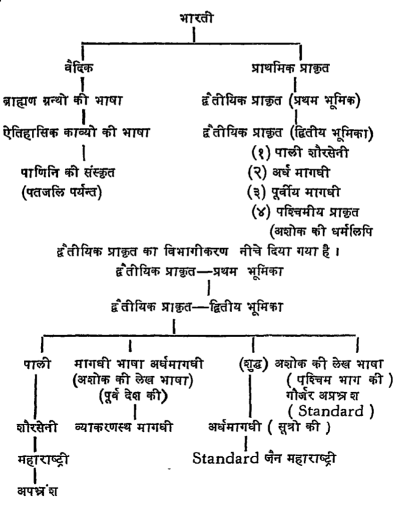
१४४ ]

-औष०

जे खलु विसरिसकप्पा, संघयण घिइयादि कारण पप्प । णऽ वमन्नइ ण य हीणं, अप्पाण मन्नई तेहिं ॥ २ ॥ सन्वे वि जिणाणाए, जहाविहिं कम्म खवणद्वाए। विहरति उजया खलुं. सम्म अभिजाणइ एवं ॥ ३ ॥ ---आचा० वू० १।६।३ 20-81550 ५२---देवड्ढि खमासमण जा, परंपर भाव ओ वियाणेमि । सिठिलायारे ठविया, दब्वेण परपरा बहुहा । ---आ० अ० १३----सू० २ा२,१४ ५४----जीवाभिगम ३।२।१०-४ ः तीनः १---जहजीवा वज्मति, मुच्चति जह य सकिलिस्सति । २---न० ४६ ३---- अर्वश्रुतात् पूर्व क्रियते इति पूर्वाणि, उत्पादपूर्वाऽ दीनि चतुर्दश । ---स्था० चू० १०११ ४----जइविय भूयावाए सन्वस्स वयोगयस्स ओयारो । ৰি০ মা০ ধ্যু १ ५- न० ५७, सम० १४ वां तथा १४७ वां ६---न० ७--- "भगवं च णं अद्धमागहीए भासाए धम्ममाइखइ"--- सम० प्र० ६० "तए ण समणे भगवं महावीरे कूणिअस्त रण्णो भिभिसारपुत्तस्स ...... अद्धमागहाए भासाए भासइ सावि य ण अद्धमागहा भासा तेसि सन्वेसि आरियमण।रियाण अप्पणे सभासाए पश्णिमेण ५रिणमइ.....

द—''देवा ण भंत्ते ! कयराए भासाए भासंति ? कयरा वा भासा भासिज्जमाणी विसिस्सति ? गोयमा ! देवाण अद्धमागद्वाए भासाए भासंति । सावि य ण अद्धमागहा भासा भासिज्जमाणी विसिस्सति'' । —भग० १।४

20-



११--- ''मगदद्धविसयभासाणिबद्ध अद्धमागह, अट्ठारसदेसीभासाणिमय वा अद्धमागह" (नि० चू०) १२---हेम० ८।१।३ १३---- सक्कता पागता चेव दुट्टा भणितीओ आहिया । सरमडलम्मि गिज्जते पसत्था इसिभासिता॥" (स्था० ७।३९४) १४---गणहरथेरकय वा आएसा मुझवागरणतो वा । धुवचलविसेसतो वा अगाणगेसु नाणत्त ॥ १५—दशवै० भूमिका १६----दशवै० भूमिका १७---- पा० स० म उपोद्घात पू० ३०-३१ १८-परि० पर्व डा१९३,९।४४-४८ १६---भग० २०१८ २०---चतुष्वैकैकसूत्रार्था--- ख्याने स्यात् कोपि नक्षम । ततोऽनुयोगाँश्चतुरः पार्थक्येन व्यधात् प्रभु । ---आव० कथा १७४ २२----प्रथमानुयोगमर्थाख्यान चरित पुराणमविपुण्यम् । वोविसमाधिनिधान बोवति बोध समीचीन: ॥ ४३ ॥ लोकालोकविभक्तेर्युगपारवृत्तेश्चतुर्गतीनांद्य । आदर्शमिव तथामतिरवैति करणानुयोगज्ञ ॥ ४४ ॥ गृहमेध्यनगाराणां चारित्रोत्पत्तिवृद्धिरक्षाङ्गम् । सम्यन्ज्ञान विजानाति ॥ ४४ ॥ चरणानुयोगसमय जीवाजीवसुतत्त्वे पुण्यापुण्ये च बन्धमोक्षौ च । द्रव्यानुयोगदीपः श्रुतविद्यालोकमातनुते ॥ ४६ ॥ 

३९-(क) सघ स अपडिलेहा, भारो अहिकरणमेव अविदिन्न सकामण पलिमथो, पमाए परिकम्मग लिहणा, १४७ वृ० नि० उ० ७३ (ख) पोत्यएमु धेप्पतएमु असजमो भवइ--दशवै० चू० पृ० २१ ननु---पूर्व पुस्तकनिरपेक्षैव सिद्धान्तादिवाचना ऽभूत्, साम्प्रत पुस्तक-सग्रहः क्रियते साधुभिस्तत् कथ सपतिमङ्गति ? उच्यते---पुस्तक-ग्रहण तु कारणिकं नत्वौत्सर्गिकम् । अन्मथा तु पुस्तकग्रहणे भूयांसो दोषाः प्रतिपादिनाः सन्ति --- বিহা০ হা০ ২৪ ४० --यावतो वारान् तत्पूस्तक बध्नाति मुँचति वा अक्षराणि वा लिखति ----चृ० नि० ३ उ० तावन्ति चतुर्लघूनि आज्ञादयश्च दोषा । ४१---कोई<sup>६</sup> मूढ मिथ्याती जीव इम कहै रे, साधु नै लिखणो कल्पै नाही रे । पाना पिण साधुनै राखणां रे, इम कहै घणाँ लोकाँ रै माँहि रे ॥

- ३७--- कल्प १ अघि० ६।१४८
- ३६---भा० प्रा० लि० मा० प० २

३८---वायणतरे पुण, नागार्जूनीयास्तु पठन्ति

- ३४---भा० प्रा० लि० मा० प० २
- ३४---भा० प्रा० छि० मा० प०
- ३३---ईसवी पूर्व चतुर्थ शतक
- ३२---१२ उ०
- ३१--- पत्र २४

- ३०--४-२
- २६—१ पद
- २८---१ पद
- २७---लेख-सामग्री के लिए देखो भा०प्रा०लि०मा०पृ० १४२-१५६,पुर त्रै० (पु॰ १ पृ॰ ४१ १-४३३ लिंबड़ी भंडार के सूचिपत्र के लेख)
- २६----जम्वू० वृ० २ वृक्ष
- २५----सम०, रा० प्र०, प्रश्न० ५ आस्रव
- २४--१३२
- २३----पहला पद
- **१**५५ |

४३---त॰ भा॰ टी॰ पृ॰ २३ १४--- "श्री देवर्द्धिगणिक्षमाश्रमणेन श्रीवीराद् अशीत्यधिकनवशत ( १८० ) वर्षे जातेन द्वादशवर्षीयदुर्भिक्षवशाद् बहुतरसाधुव्यापत्तौ बहुश्रुतविच्छित्तौ च जताया ... भव्यलोकोपकाराय श्रुतव्यक्तये च श्रीसघाग्रहात् मृतावशिष्ट-तदाकालीनसर्वसाधून् बलम्यामाकार्यं तन्मुखाद् विच्छिन्नावशिष्टान् न्यूनाधिकान् त्रूटिताऽत्रुटितान् आगमालापकान् अनुक्रमेण स्वमत्या पुस्तकारूढा कृगाः । ततो मूलनो गणधरभाषितानामपि सकलय्य

५२--- जम्बू० वृ० वक्ष १

(ग) निजी० गाथा-३

सजमो भवड । ---- न० नृ०

१०---कालं पुण पडुच्च चरणकरणठ्ठा अवोच्छित्ति निमित्त च गेण्हमाणस्स पोत्थए

(घ) श्रुतज्ञान का विपय मव द्रव्यो को जानना और देखना---नं०

(ख) कर्म-सत्य, लेखादि मत्य ----प्रश्न० सत्य-संवर द्वार

४९----(क) मति-सम्पदा आचार्य-सम्पदा ----दशा० ४ अ०

४८---जि० उप० ३१-४१

জি০ ত্তম০ ২१ ४६-जि० उप० २२

४७ - जि॰ उप० ३५-३८, दगा० ४, प्रश्त० द्वार ७, निशीय० उ० १०, नं०।

डग्यारै उभगरण स्वविर ने कह्या, सूत्र मू जोय कियो छै न्यार रे ॥

४३---जि० उप० ४४ - १० संवर-हार ४५ - नीम उपगरण साधु रै सूत्र थी कह्या, आर्या रै उपगरण अधिक च्यार ।

– জি০ ত্ত্বণ০ ২২ माय रे ॥

४२---भाणकोठ्रोवगए. सज्झाय सज्झाण रयस्स,---भग०, दशवै०

चवदे उपकरण सु अधिक नही राखणा रे, पाना राख्या तो उपगरण अधिका थाय रे। उपगरण अधिका राखे तै साध निक्चय नही रे, एहवी ऊधी परूपी लोकां

तत्संकलनान्तरं सर्वेषामपि आगमानां कर्ती श्री देवर्द्धिगणि क्षमाश्रमण एव जातः ।" ४४----पा० भा० सा० पृ० ६१ ४६--पा० भा० सा० पू० ९४ १७----पा० भा० सा० ५ म --- अनु० ५९---हेम० २।२।३५ ६०---अन्य० व्यव० ३ ६१--हेम० २।२।३९ ६२ तृ० डा० प ६३--एक० द्वा० १४ ६४ - रत० श्रा० प्रस्तावना पृ० १५७ ६६--अध्या० उप० ४।२ ६७--प्रभा० वृ० २०५, पट्० ( लघु० ) पट्० ( वृहर् ) ६८--लब्ब० २० ६९----भ्रीहेमचन्द्रप्रभवाद् वीतराग-स्तवादित । ----वीत० २०११ कुनारपालभूपाल., प्राप्नोतु फलमीप्सितम्----७०---वीत० २०।व ७१--वीत्त० १।५ ७२--भर० महा० ७३--भर० महा० पुर्ग १७ ७४--पद्० महा० ११।६७ ७४---पद्० महा० १७।१३३ ७६----शा० सु० १३।४,६ ৬৩---- ক০ ক০ ব০ ७=--सा० सं० भाग १९ अंक १-२ ( भाषा विज्ञान विशेषां क ) पृ० ७ १०० ७१---न० वा० ढाल १वी दोहा २,३

= ---- न वा • ढाल १ गाथा १--- १३, ३७, ३=

- श्---आचारांग: प्रयम श्रुतस्कंध, भगवती, ज्ञाता, विपाक, प्रज्ञापना, निशीथ, उत्तराघ्ययन (२२ अध्ययन) अनुयोग ढार।
- द२—इन्होंने नव-अंग—स्थानाङ्ग, समवायाङ्ग, भगवती, ज्ञाता, उपासक दशा, अन्तकृत् दशा, अनुत्तरौपपातिक दशा, प्रश्न व्याकरण और विपाक— पर टीकाए लिखी ।
- द३---इन्होंने आचारांग और सुत्रकृताङ्ग पर टीकाएं लिखी । ये वि० १० वी शताव्दी में हुए ।
- =४---इन्होने उत्तराघ्ययन पर टीका लिखी। इनका समय वि० १० वी शती है।
- ूर्---इन्होने दगवैकालिक पर टीका लिखी। इनका समय वि० १० वी गती है।
- द ६ ये अनुयोग द्वार के टीकाकार है। इनका समय वि० १२ वां शतक है।
- ८७—इन्होने राजप्रश्नीय, जीवाभिगम, प्रज्ञापना, नन्दी, सूर्यप्रज्ञप्ति चन्द्रप्रज्ञति आदि पर टीकाए लिखी । इनका समय वि० १२ वी शताव्दी है ।
- ८५ निर्युक्तियां भद्रवाहु द्वितीय की रचना है। इनका समय वि॰ ५ वी या छठी शताब्दी है।
- म्हरू संघदास गणी और जिनभद्र के भाष्य सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है। इनका समय वि० ७ वी शताब्दी है।
- ६० चूर्णिकारो में जिनदास महत्तर प्रसिद्ध है। इनका समय वि०७ वी प वी शताव्दी है।

- - .

११----इनका समय वि० १८ वी शताकी है।

६२---वालाववोध।

१३--कालु० यशो० २। १।४--

९५---कालु० यशो० १।५।१३-१४

९६---आचार्य श्री तुलसी ( जीवन पर एकदृष्टि ) पृ० ८१,६०,६१,६२,६३,६४

जैन परम्परा का इतिहास १६२ ] : चार : १-सम० ६, १६,७० २-वि० (दिसम्बर) १९४२ चीनी भारतीय संस्कृति मे अहिंसा-तत्त्व अंक—६ ३----सू० १। ७। १३ ४----सू० १।७।१४ ७--उत्त० १२।३७ न-सू० १1१३1११ ६--- उत्त० ६।१० १०---उत्त० ६।८।१० ११--उत्त० २०।४४ १२---आचा० १।४।२।६ १३ - उत्त० २३, भग० १।६, सू० २।७, भग० ६।३२, १४---भग० २।१ १५---भग० ११।१२ १६---भग० ११।६ १७---भग० ७।१०, १८।८ १८---भग० १८।१० १६---भग० २।५ २०-भग० १२।१ २१---भग० १८। इ २२---भग० २।१ २३----उत्त० २०।४६।४८, श्रे० शा० २४—उत्त० वृ० २५ — अन्त० २६ — ज्ञाता १, अनु० दशा० वर्ग १

- २७---निर० दशा० १०, स्या० ८।६९६, सम० १५२ समवाय,भग० २८ - भग० २ १ -- जैन० भा० वर्ष २ अक १ ३०--- जैन० भा० वर्ष २ अक १ पृ० ४४, ४६, ४७,४८ ३१---जैन० भा० वर्ष ६ अक ४२ पृ० ६८९ ३२ - वि० ( इलाहाबाद ) अहिंसक परम्परा ३३ -- मू० समाचार, २१ मार्च, १९३७ ३४--- जैन० भा० वर्ष ६ अंक ४१ पृ० ६६७ ३४----जैन० भा० वर्ष ६ अक ४२ पृ० ६९० 35-Our Oriental Heritage, page 467,471 ३७ — जैन० भा० वर्ष ६ अंक ४२ पृ० ६९० प्रवक्ता श्री आदित्यनाथ भा, उपकुलगति, वाराणसी संस्कृत विश्वविद्यालय । ३८ --- वेईदियाण जीवा असमारम्भमाणस्स चउविहे संजमे कज्जइ, तजहा--जिब्भामयाओ सोक्खाओ अववरोवेत्ता भवइ, जिब्भामएणं दुक्खेणं असजोगेत्ता भवइ, फासामयाओ सोक्खाओ अववरोवेत्ता भवइ, फासामयाओ दुक्खाओ असयोगेत्ता भवइ। ----स्था० ४-४ ३९ – दसविहे सजमे पन्नते तजहा-पुढविकायसजमे, अप्प-तेउ-वाउ-बणस्सइ-वेइदियसजमे तेइदियचउर्रिदिससजमे पचेदियसजमे-अजीवकायसजमे । ---स्था० १० - स्था० १० मणवइ-काय उवगरणसवरे, सूईकुसग्गसवरे ।
  - ४१ –दसविहे आससप्पत्रोगे पन्नते त जहा इह लोगाससप्पओगे, परलोगाससप्पत्रोगे, दुहुओलोगाससप्पत्रोगे, जीवियाससप्पओगे, मरणाससप्पत्रोगे, कामासंसप्पत्रोगे, भोगाससप्पओगे, लाभाससप्प ओगे, पूयाससप्पत्रोगे, सक्काराससप्पत्रोगे। – स्था० १०
  - ४२ —दो ठाणाइ अपरियाणित्ता आया णो केवलिपन्नत्त धम्म लभेज्जा सवणाए तजहा—आरम्भे चेव परिगहे चेव । —स्था० २।१ ४३ — सब्वे पाणा सब्वे भूया सब्वे जीवा सब्वे सत्ता न हन्तव्वा, न

अज्जावेयव्वा न परिघेतव्वा न परियावेयव्वा न उद्दवेयव्वा । एस धम्मे सुद्धे नितिए सासए। ---आचा० २ **vv**—Indian Thought and its Development (Page 79-84 ४६ — कयाणमह अप्पं वा बहुय वा परिग्गह परिचइस्सामि । 🐘 — स्था० ३ -स्था० ३ ४८ --- कयाणमहं अपच्छिममारणांतियसलेहणाझूसणाभुसिए, भतपाण पडियाइक्लओ पाअओए कालमणवकखमाणे विहरिस्सामि । ---स्था० ३ ४६--तित्थ पुण समणा समणीओ सावया सावियाओ य । –সন্ত ২০০৭ ४०----उत्त० १२ ११-गामे वा अदुवा रण्णे, नेव गामे नेव रण्णे धम्ममायाणह । ५२ — भिक्खाए वा मिहत्थे वा, सुव्वए कम्मई दिव । ----उत्त० ५।२२ ५३ -- जहा पुण्गस्स कत्थइ, तहा तुच्छस्स कत्यइ । जहा तुच्छस्स कत्यइ, तहा पुण्णस्स कत्यइ ।। ---आचा० २।६।१०२ १४—न० ५५ — जम्बू प्र०, वृक्ष २ ५६—-बावत्तरि कलाकुसला, पडिय पुरिसा अपडिया चेव। सन्व कलाण पवर, धम्मकल जेन याणति ॥ ५७ -- भा० मू० पृ० ५६ : पॉच : १---यानि च तोणि यानि च सट्टि ----मु० नि० (सभिय सुत्त) र----सू० वृ० १।१२

जन परम्परा का इतिहास

३---चत्तारि समीरिणाणिमाणि, पावादुया जाइं पुढो वयति । किरिय अक्तिरिय विणियति तइय, अन्नाणमाहसु चउत्थमेव ॥

सू० १।१२।१

४---दी० २

५---इन छह सघो में एक सघ का आचार्य पूरण कश्यप था। उसका कहना था कि ''किसी ने कुछ किया या करवाया, काटा या कटवाया, तकलीफ दी या दिलवाई, शोक किया या करवाया, कष्ट सहा या दिया, डरा या दूसरे को डराया, प्राणी की हत्या की, चोरी की, डकैती की, घर लूट लिया, वटमारी की, परस्त्रीगमन किया, असत्य वचन कहा, फिर भी उसको पाप नही लगता। तीक्ष्ण घार के चक्र से भी अगर कोई इस ससार के सब प्राणियो को मारकर ढेर लगा दे तो भी उसे पाप न लगेगा। ...गगा नदो के उत्तर किनारे पर जाकर भी कोई दान दे या दिलवाए, यज्ञ करे या करवाए, तो कुछ भी पुण्य नही होने का। दान, घर्भ संयम सत्य भाषण, इन सवो से पुण्य-प्राप्ति नही होती।'' इस पूरण कश्यप के वाद को अक्तिय-वाद कहते थे।

दूसरे संघ का आचार्य मक्खलि गोसाल था। उसका कहना था कि 'प्राणी के अपवित्र होने में न कुछ हेतु है न कुछ कारण। विना हेतु के और बिना कारण के ही प्राणी अपवित्र होते है। प्राणी की शृद्धि के लिए भी कोई हेतु नही है, कुछ भी कारण नही है। विना हेतु के और बिना कारण के ही प्राणी शुद्ध होते है। खुद अपनी या दूसरे की शक्ति से कुछ नही होता। बल, वीर्य, पुरुषार्थ या पराक्रम, यह सब कुछ नही है। सब प्राणी बलहोन और निवीर्य है—न्वे नियति (भाग्य) सगति और स्वभाव के द्वारा परिणत होते है—ज्वलमन्द और मूर्ख सवो के दु खो का नाग द० लाख के महाकल्पो के फेर में होकर जाने के वाद ही होता है।'' इस मक्डलि गोसाल के मत को सनार-शुद्धि-बाद कहते थे। इसो को नियतिवाद भी कह सकते है।

तीसरे सव का प्रमुख अजित केस कवली था। उसका कहना था कि ''दान यज्ञ, तया होम, यह सब कुछ नही है, भल्ले-वुरे कर्मो का फल नही मिलता, न इहल्लोक है न परलोक—चार भूतो से मिलकर मनुष्य बना है। जब वह मरता है

अकोविया आहु अकोवियेहिं, अणाणुवीइतु मुसं वयति ॥ — सू० १।१२।२ १० — छठे बड़े सब का आचार्य सजय वेरुट्ठ पुत्र था। वह कहता था —

कहते है। ----भा० स० अ० पृ० ४६-४७ बन्व्य और कुटस्य शब्द अधिक ध्यान देने योग्य है। ''वज्मा कुट्टा'' ----दी० २

ध----अण्णाणिया ता कुसला वि संता, असंथुया णो वितिगिच्छतिन्ना ।

प्र---चौथे सव का आचार्य पकुषकात्यायन था। उसका कहना था कि "सातो पदार्थ न किमी ने किये न करवाये। वे वेंघ्य, कूटस्थ तथा खबे के समान अचल है। वे हिलते नही, बदलते नही, आपस में कष्टदायक नही होते। और एक दूसरे को सुख दुख देने में असमर्थ है । पृथ्वी, आप, तेज, वायु, सुख दुख तथा जीव----ये ही सात पदार्थ है। इनमे मारनेवाला, मार-खानेवाला, सुननेवाला, कहनेवाला, जाननेवाला, जनानेवाला कोई नही। जो तेज शस्त्रो से दूसरे का सिर काटता है वह खून नही करता सिर्फ उसका शस्त्र इन सात पदार्शो के अवकाश (रिक्तस्थान) मे घुसता है, इतना ही।" इस मत को अन्योन्यवाद कटने है।

७—णाइचो उएइ ण अत्थमेति, ण चदिमा बढ्ढति हायती वा। सलिला ण सदति ण वति वाया, वक्तो णियतो कसिणे हु लोए ॥ — सू० १।१२।७

तो उसमें का पृथ्वी-धातु पृथ्वी में, आपो घातु पानी मे, तेजो घातु तेज में तथा वायु घातु वायु में मिल जाता है और दृन्द्रियां सब आकाश में मिल जाती है। मरे हुए मनुब्य को चार आदमी अरयी पर मुलाकर उसका गुणगान करते हुए ले जाते है। वहाँ उसको अस्थि सफेद्द हो जाती है और आहुति जल जाती है। दान का पागलपन मुर्खो ने उत्पन्न किया है। जो आस्तिकवाद कहते है, वे झूठ भाषण करते है। व्यर्थ ही बड़बड़ करते है। अक्लमन्द और मूर्ख दोनो ही का मृत्यु के बाद उच्छेद हो जाता है। मृत्यु के बाद कुछ भी अवशेष नहीं रहता।" केस कवली के इस मत को उच्छेदवाद कहते है।

६---१।१२।४-न

"परलोक है या नही, यह मैं नही समभना। परलोक है यह भी नही, परलोक नही है, यह भी नही।" अच्छे या वुरे कर्मों का फरु मिल्ता है, यह भी में नही मानता, नही मिलता, यह भी मैं नही मानता, वह रहता भी है, नहीं भी रहता। तथागत मृत्यु के बाद रहता है या रहता नही, यह मैं नही समभता। वह रहता है यह भी नही, वह नही रहता, यह भी नहीं। इस सजय वेल्ट्ठ पुत्र के वाद को विश्लेपवाद कहते थे। – भा० स० अ० पृ० ४६

११---किरियाकिरिय वेणइयाणुवायं, अण्गाणियाण पडियञ्च ठाण।

से मव्व वायं इति वेयइत्ता, उवट्ठिए संजम दीहराय॥ — सू०१।६।२७

- १२—से वेमि जे य अतीता जे य पडुपन्ना जे य आगमिस्सा अरिहता भगवता सब्वे ते एव—माइक्खति एव भासति एव पण्णवेति एव परूर्वेति—सब्वे पाणा जाव सत्ता पा हतव्वा ण अज्ञावेयव्वा ण परिघेतव्वा ण परितावैयव्वा ण उद्दवेयव्वा । एस घम्मेद्यु वे णीइए सासर समिच्च लोग खेयन्नेहि पवेदूए । स्रू०२।१।१६
- १३--- सू० १ १।१।७-न
- १४----सू० १।१।१।६-१०
- १६ सू० १।१।१।१३-१४
- १७----सू० १।१।११४-१६
- १८---सू० १।१।१।२-४
- १६---सू० १।१।३।५
- २०---भग० २४।७।८०२, स्था० ७।३।४८४, औप० (तवोधिकार)
- २१--- उत्त० २६।२-७
- २२---दगा० (चतुर्थी दशा)
- २३---- वर्म स॰ २ क्लोक २२ टीका पृ० ४६, प्र० सा॰ १४८ गाथा ९४१
- २४---दशा० ( चतुर्थी दगा )
- २५---दशवै० चूणि २।१२

१६८ ]

जैन परम्परा का इतिहास

1

- २६--- उत्तः २६।४८-५२
- २७---- उत्त० २६१८-१०
- २८--- उत्त॰ २६।१२
- २१--- उत्त० २६।१८
- ३०----उत्त० २६।४०-४३
- ३१--- उत्त० २६।२२-२३
- ३२---- उत्त० २६।३व
- ३३---स्था० ४
- ३४----उत्त० ४।२३
- ३४—धर्म० प्रक० ३३
- ३६—भग० १२
- ३७---नव भारत टाईम्स १९५९, 'भारत का राष्ट्रीय पर्व दीपावली'
  - लेखक--चच्चन श्रीवास्तव ।

इस ग्रन्थ में प्रयुक्त ग्रन्थ सूची और उनके संकेत अच्यात्मोपनिपद्---अच्या० उप० अनुयोग द्वार – अनु० अन्तकृत-अन्त० अन्ययोग व्यवच्छेद द्वात्रिंशिका----अन्य० व्यव० आगम अष्टोत्तरी-आ० अ० आचारांग----आचा० आचारांग वत्ति---आचा० व० आचार्य श्री तूलसी का जीवन चरित्र-आचा० तु० आवर्च्यक कथा-आव० कथा० आवश्यक चूर्णि--- आव० चूo आवध्यक नियुं क्ति---आव० नि० Indian thought and its Developments. उत्तराध्ययन -- उत्त • उत्तराच्ययनवत्ति -- उत्त० व० ऋगवेद-- ऋग् • एकविंगति द्वात्रिंगिका-एक० द्वा० Our Oriental Heritage. औपपात्तिक----औप० औपपातिक धर्म देशना --- औप० धर्म० कर्नाटक कवि चरित्र--- क० क० च० म ल्पमूत्र----- कल्प o काल्यशोविलास - कालू० यशो० छान्दोग्य उपनिपद् - छान्दो० उप० जम्बुद्वीप प्रज्ञति वृत्ति----जम्बू० वृ० जै॰ प॰ इ॰

जिनाज्ञा उपकरण-जिन० उप० जीवाभिगम ---- जीवा० जैन दर्शन का इतिहास-जैन० द० इ० जैन भारती- जैन० भा० तत्त्वार्थ सत्र--- त० स० तत्त्वार्थ सूत्र भाषानूसारिणी टीका-त० भा० टी० त्तीय द्वात्रिंशिका - तु० द्वा० दशवैकालिक----दशवैo दशवैकालिक चूर्णि----दशवै च्० दशवैकालिक नियु क्ति- दशवै० नि० दशाश्रुतस्कन्ध – दशा ० दीर्घनिकाय—दी० धर्मरत प्रकरण-----धर्म० प्रक० धर्म सग्रह टीका-धर्म० स० नन्दी वृत्ति--- म०वू० नन्दी सूत्र—नं० नव बाड- न० बा० नव भारत टाइम्स निरयावलिका----- निर० निशीथ चूणि-नि० च० निशीथ सूत्र---निशी ० पद्मानन्द महाकाव्य-पद० महा० परिशिष्ट पर्व- परि० प० पाइए भाषाओ अने साहित्य-पा० भा० साब पाइए सद्द महण्णवो---पा० स० म० प्रभाकर चरित्र प्रभा० च० प्रवचन सार---प्र० सा० प्रश्न व्याकरण — प्रश्न०

## १७० ]

1

प्रज्ञापना --- प्रज्ञा ० भगवती सूत्र-भग० भरत वाहुवली महाकाव्य -भर० महा० भारतीय प्राचीन लिपिमाला-भा० प्रा० लि० मा० भारतीय मूर्तिकला-भा० मू० भारतीय संस्कृति और अहिंसा---भा० स० अ० महावीर कथा—महा० क० मुम्बई समाचार---मु० युक्त्यनुशासन------युक्त्य० रत्नकरण्ड् श्रावकाचार --- रत्न० श्रा० राजप्रश्नीय-रा० प्र० लन्बर्हन्नीति----लघ्व० विश्ववाणी — वि o विशेपशतक — वि० श० विशेपावश्यक भाष्य-वि० भा० वीतरागस्तव-वीत० वृहत्कल्प नियुक्ति-नृ० नि० व्यवहार-व्यव० समवायांग-सम० समाचारी शतक-स० म० साहित्य सदेश-सा० सदेश सुत्त निपात-सु० नि० सूत्रकृतांग—सू० सूत्रकृतांग नृत्ति--- सू० नृ० स्थानांगनूत्ति -स्या० नू० स्थानागगुत--स्या० 

षट् दर्शन समुच्चय ( लघुद्दति )--- षट् ( लघु ) षट् दर्शन समुच्चय ( वृहद् वृत्ति )--- षट्० ( वृहद् ) षट्पद प्राभ्रत--- षट्० प्रा० हेम शब्दानुशासन--- हेम० ज्ञाता धर्म कथा---- ज्ञाता० त्रिषष्ठी रलाका पुरुष चरित्र--- त्रिषष्ठी०

१७२ ]

# लेखक की अन्य कृतियां

जैन दर्शन के मौलिक तत्त्व ( पहला भाग ) .. ( दूसरा भाग ) जैन धर्म और दर्जन ∽र्श्वन में ज्ञान-मीमासा प्रमाण-मीमांसा मासा मीमासा जन तत्त्व चिन्तन जीव अजीव प्रतिक्रमण ( सटीक ) वहिंसा तत्त्व दर्जन र्वाहसा वहिंना की सही समभ वहिंमा और उसके विचारक अथू-वोणा ( संस्कृत-हिन्दी ) आँखे खोलो अणुन्नत-दर्शन अणुव्रत एक प्रगति अणुव्रत-जान्दोलन एक अव्ययन जै० प० इ०

आचार्यश्री गुलसी के जीवन पर एक दृष्टि अनूभव चिन्तन मनन आज, कल, परसो विच्व स्थिति विजय यात्रा विजय के आलोक में वाल दीक्षा पर मनोवैज्ञानिक दृष्टिकोण श्रमण संस्कृति की दो धाराए सवोधि ( संस्कृत-हिम्दी ) कुछ देखा, कुछ सुना, कुछ समभा फूल और अंगारे (कविता) मुकुलम् ( संस्कृत-हिन्दी ) भिक्षात्रति धर्मवोध ( ३ भाग ) उन्नीसवी सदी का नया आविष्कार नयवाट दयादान धर्म और लोक व्यवहार भिक्षु विचार दर्शन संस्कृत भारतीय संस्कृतिश्च