

#### THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

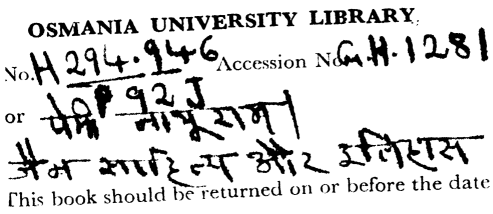
#### -The TFIC Team.

# TEXT FLY WITHIN THE BOOK ONLY

## TIGHT BINGING BOOK

# LIBRARY ONVERSAL

# UNIVERSAL LIBRARY



This book should be returned on or start narked below.

# जैन साहित्य और इतिहास

[ संस्कृत, प्राकृत तथा अपभ्रंश भाषाओंके विविध जैन-प्रन्थों और उनके रचयिताओंका परिचय और इतिहास ]

•

लेखक

नाथूराम प्रेमी

[अस्तंगत ' जैनहितैषी' के सम्पादक, ' माणिक्यचन्द्र जैनग्रन्थमाला'के मंत्री, और ' हिन्दीग्रन्थरत्नाकर'के संचालक ] प्रकाशक — हेमचन्द्र मोदी, ठि० हिन्दी-ग्रन्थ-रत्नाकर कार्यालय, हीराबाग, गिरगाँव, बम्बई

#### पहली बार

अप्रैल, १९४२

#### मूल्य तीन रुपये

मुद्रक----रघुनाथ दिपाजी देसाई, न्यू भारत प्रिंन्टिंग प्रेस, ६, केलेवाडी, गिरगाँव, बम्बई ४ जिसकी अविश्रान्त सेवा-ग्रुश्रूषाने अनेक लम्बी लम्बी और कप्टसाध्य बीमारियोंके समय मृत्युके मुँहमें जानेसे बचाया, जिसके पवित्र साहचर्यने पग्रुसे मनुष्य बनाया, कप्ट-कालमें धैर्य और साहस दिया, समाज-सुधार-कार्योंमें सदा उत्साहित किया, जिसने सव कुछ दिया ही, लिया कुछ भी नहीं, और जो अप्रत्याशितरूपसे परलोक-यात्रा करके हृदयमें सदाके लिए एक गहरी टीस छोड़ गई कि ' मैं उसे सुखी न कर सका '

अपनी उसी स्वर्गीया साध्वी पत्नीको

#### INTRODUCTION

Pt. Nathuram Premi's name is quite familiar to the student of Hindī literature, and the Orientalist knows him as the General Editor of the Māņikachandra D. Jaina Granthamālā which has issued some forty volumes containing unpublished Jaina works in Prākrit and Sanskrit and in which are lately published the magnificent volumes of Nyāyakumudacandra of Prabhācandra edited by Pt. Mahendrakumar and the Mahāpurāṇa of Puṣpadanta edited by Dr. P. L. Vaidya.

It was at the close of the last century that Oriental Scholars got access to the Jaina Bhandaras. Due to the efforts of some Provincial Governments many Jaina Mss. were brought to light: some of them were welcomed by European Universities that were taking keen interest in Indological studies and many others were collected and catalogued in India by experts. So far as Western India is concerned, the Reports prepared by Bhandarkar, Peterson and others contained such a rich harvest of new material that many scholars came to be interested in the study of Jaina literature and chronology as a part of Indian literature and history. Complaints were already being made against Indian literature in general that it was wanting in historical facts about the authors' and their dates; but the details about many Jaina authors and their contemporaries and predecessors brought to light by Bühler, Bhandarkar, Peterson etc. from literary sources and by Rice, Narasimhachar and others from epigraphic sources were not only reliable but proved also to be valuable landmarks in Indian history and literature. The various details about Jaina Nvāva

literature discussed by Pathak and Vidyabhushan evoked much interest, and for years together their conclusions held the ground.

Among the elderly Jaina scholars who were specially attracted by the results of Bhandarkar, Peterson, Pathak, Vidyabhushan etc., the names of Dalal, Jinavijayaji, Jugalkishore and Premi stand foremost; and their studies have been a source of inspiration to many Jaina scholars of the younger generation. With a remarkable forethought they realized the importance of Jaina collections of Mss., visited them, took down notes and their Praśastis and kept themselves busy in bringing to light important facts about Jaina authors and their compositions. Unluckily Dalal died a premature death; but that which stands against his name bears eloquent testimony to his earnest scholarship. The remaining three scholars are still amidst us and are continuing their studies in Indian literature in general and Jaina literature in particular.

Pt. Premiji wrote a number of monographs on various Jaina authors, and his Vidvadratnamālā (Bombay 1912) contained six essays on Jinasena-Guṇabhadra, Āśādhara, Amitagati, Vādirāja, Malliṣena and Samantabhadra. During subsequent years his desire to collect information about different Jaina authors and their works went on increasing, with the result that he contributed many papers to his Jaina Hitaishi with which later on Pt. Jugalkishore also came to be associated. Some of the Introductions of the volumes of Māṇikachandra D. Jaina Granthamālā show that both of them were bringing to light a large mass of facts. Pt. Premi's essay on the Jaina Hindī Literature (Jaina Hitaishi vols. XII. pp. 541-568, XIII. pp. 10-35), presented to the seventh session of the Hindī Sāhitya Sammelana, Jubbalpore, clearly shows how studiously he must have worked in different Bhaṇḍāras to collect historical and chronological data.

Though he spends a busy life as the Proprietor of the Hindi Grantha Ratnakara Karyalaya, Bombay, his yearning for research still continues unabated, and his note-books have gone on swelling for the last few years. He is a real scholar with whom the search for truth weighs above everything; and he never hesitates to set aside his personal predilections in the light of newly discovered facts. Thus he is a scholar and a sport; and a new fact, a novel interpretation or a fresh approach to the problem is always welcomed by him. Being a scholar of progressive mind, Premiji often thought that he should revise some of this earlier papers in the light of new facts and place before the scholars the unpublished material that was lying with him. The desire of our veteran scholar has materialised in this book; and it gives me great joy to introduce this volume to students of Indian literature in general and Jaina literature in particular.

The title of the book, Jaina Sāhitya aura Itihāsa, plainly indicates that the topics discussed here fall into two broad divisions: those dealing with problems connected with Jaina literature and others dealing with socio-historical topics relating to Jainism.

Yāpanīva Samgha was one of the important schisms in Jainism. and in some of the early inscriptions it is mentioned along with Digambara and Śvetāmbara Samghas. Pt. Premi's discussion about the Yāpanīya literature (pp. 41-60 & 571) is full of suggestions which need further investigation. In his essay on the Caityavāsa and Vanayāsa (pp. 347–69 & 570), he has laid under obligation both the Digambara and Svetāmbara sources, and traced this twofold tendency as developed in the Digambara and Svetāmbara ascetic organisation. In his discussion about the Jaina holy places (pp. 185-222), the literary evidence has been subjected to critical scrutiny, and a good deal of side-light is thrown on their history. Jaina monks toured from place to place excepting in the rainy season; and some interesting records of their journey have come down to us. Pt. Premi has presented to us a critical study of the Jaina holy places in the South (pp. 223–238) described by Śilavijaya in his Tirthamālā (Samvat 1740). It is a record of great topographical interest. Somewhat connected with the Jaina holy places is another paper (pp. 239-50) in which Premiji books historically at the quarrels raged in the Jaina community bout the ownership of holy places. This article should be an ye-opener to those who are wasting their energy and money on ndless litigation.

Turning to the literary papers, some of them are mainly devoed to the study of various authors; and naturally their works are numerated, their dates are discussed, and references to them are ut together from various sources. Devanandi and Śākatāyana pp. 93–128, 151–62) are eminent grammarians whose treatises n Sanskrit grammar, with their different commentaries, have ome down to us. Aśādhara and Amitagati (pp. 129-49, 172-82) vere versatile writers whose works have a great didactic value. 't. Premi's essay on Asadhara is packed with information; and sádhara impresses us as an outstanding personality of his age. Iastimalla and Vādicandra (pp. 260-271) were playwrights those Sanskrit dramas and other works have come to light. inasena I (pp. 420-33) Virasena, Jinasena II and Gunabhadra pp. 497-523) and Cāmundarāya and his contemporaries have eft a great stamp on subsequent Jaina works. Virasena was a eritable storehouse of Jaina learning, and his worthy pupil Jinaena was in no way inferior to his great master. The Purāņas omposed by Jinasena and Gunabhadra have served as a model o many other authors. The great works that some of them roduced and the royal patronage that they enjoyed have marked ut a definite period for them in the cultural history of Jainism. Laricandra (pp. 472-76), Vādībhasimha (pp. 477-82) Dhana. njaya (pp. 463-66), Vādirājasūri (pp. 397-405) and Mahāsena pp. 183-86) were worthy masters of Sanskrit language; and ome of their works possess great literary merit. Amrtacandra pp. 457-60) and Padmaprabha (pp. 453-56) were remarkable piritual poets, and their commentaries are a model of facile anskrit expression. Śrutasāgara (pp. 407-12) was mainly a ommentator and Śricandra (pp. 335–339) an annotator. Prabhāindra was a voluminous writer (pp. 335-339), but his fame.

•2

like that of Anantakirti (pp. 452) rests on his Nyāya treatises. Mallisena (pp. 413-419) was a poet, but his unique contributions are some Jaina Tantric and ritualistic texts that strike almost a new path in Jaina literature. Subhacandra (pp. 527-33) is one of the latest authors that composed works, both in Sanskrit and Prākrit, on different topics. In his essays on Puspadanta, Svayambhū and Tribhuvana Svayambhū (pp. 300-335, 370-96 & 571), Pt. Premiji has presented in a systematic form the great mass of material about these three luminaries of Apabhramsa literature whose bounds are being widened by new works that are coming to light in plenty, in different Jaina Bhandāras. He has been one of the pioneer workers in the field of Apabhramsa literature, and he has justly rescued the personality of Caturmukha from confusion (pp. 370 ff.). It is in the fitness of things that an eminent Hindī scholar like Premiji, with his close acquaintance with different phases of old-Hindi seen in Jaina works of successive centuries, should be attracted to the study of Apabhramsa authors like Puspadanta; and what he has achieved as a pioneer should be a point of legitimate pride to any scholar. He has distinguished three Dhanapālas (pp. 467–71) and four Vāgbhatas (pp. 483–88); and added short notes on Māghanandi and Gunabhadra (pp. 533-34).

Besides, Pt. Premiji has presented his study of different Jaina works, both in Prākrit and Sanskrit, putting together all the available information about their authors and dates. The Lokavibhāga, Tiloyapaṇṇatti (pp. 1–22 & 568) and Jambūdīvapaṇṇatti (pp. 251–59 & 572) are old Jaina texts dealing with cosmography. The notes on the commentaries of the Bhagavatī Ārādhanā (pp. 23– 40) are important; and after Pt. Premi wrote this paper first in the Anekānta, their value was recognised and some of them were subsequently printed too. The note on the Nayacakra (pp. 163– 172) gives good many details about Devasenasūri and his other compositions. His study of Nītivākyāmṛta (pp. 61–92), a work on Polity, shows how Pt. Premi approaches the texts from a wider and critical point of view. His comparative study of the Paümacariya and I admacarita (pp. 272–92 & 571) and the Jñānārṇava and Yogaśāstra (pp. 441–57 & 572) is still a fruitful line of exhaustive study which needs further investigation from different points of view. Important details are given about texts like the Kathākośa (pp. 431-39) Jinaśataka (pp. 460–62), Nemicaritakāva (pp. 491–95) and Jyotiḥprabhākalyāṇa (p. 496); and special attention is drawn to the works of Sumati, V**a**jranandi, Mahāsena and Prabhañjana which have not been discovered as yet (pp. 534–539). Pt. Premiji, with his usual progressive views, has written a few notes on some general topics connected with Jainism and Jaina community (p. 540 etc.)

It is beyond the scope of a short Introduction to give more details than these; but what I have briefly reviewed would convince any one that Pt. Premiji has covered a vast field of Jaina literature in this volume which should serve hereafter as a fine supplement to Winternitz's treatment of Jaina Literature in his History of Indian Literature Vol. II (Calcutta 1933).

It is merely an accident- of selection that Pt. Premi confines himself to Jaina literature, but his outlook is always wide. In his study of Nītivākyāmrta of Somadeva he has compared it with the Arthaśāstra. With him Jaina authors and texts do not stand isolated, but he is convinced of the need of studying them against the back-ground of Indian literature and history. In his discussions about Jinasena I, Jinasena II, Sākatāyana, Āśādhara, Somadeva and Prabhācandra, he takes into account their royal contemporaries and the then period of Indian history to the knowledge of which also he contributes new facts sometimes modifying and sometimes confirming the known details. He always uses earlier material whenever it is available and within his reach. Some of these articles are revised up to date, and as such this volume has become a mine of information for the student of Jaina literature. Differences of opinion held by others do not detract the value of facts that are laboriously: collected.

By his catholic outlook, readiness to correct himself, unbiased approach and balanced judgement, Pt. Premi is a model research scholar who is more after facts than mere ingenuity of interpretation and argument. Premiji never entered the portals of any College, nor did he get the advantage of studying in any University; he is, however, a self-made scholar who has taught himself, all through his career, by modest devotion to study and rigorous habits of work.

The quality of his work gives him a respectable place with our eminent scholars like Bhagawanlal Indraji and Gaurishankar Ojha. The Hindī language too should consider itself richer by this valuable work which contains solid facts of abiding interest and results of patient labour. Pt. Premiji has earned our gratitude by this publication.

Due to war conditions he had to withhold some of his notes, and publish the book as it stands now. I pray for a long and healthy life to Pt. Premiji that he might further enrich the field of Indian studies by his contributions.

Kolhapur, ) 5th March 42. )

A. N. UPADHYE

## दो शब्द

भारतीय इतिहासका अभीतक ूरा पूरा अनुसन्धान नहीं हुआ है । प्राचीन वेद-कालसे लगाकर प्रायः आधुनिक कालतकके राजनीतिक, धार्मिक, सामाजिक और साहि-त्यिक इतिहासके अनेक भाग अभी तक खांडित दशामें और अन्धकारमें ही पड़े हुए हैं। जैन संस्कृतिके इतिहासकी तो और भी बड़ी दुर्दशा है। इसका तो प्रमुख साहित्य भी अभीतक पूरा पूरा प्रकाशमें नहीं आया है। यहाँ अनुसन्धानकोंकी कठिनाई इस कारण और बढ़ जाती है कि स्वयं जैन समाजके भीतर एक ऐसा दल विद्यमान है जो प्रकाशन और समालोचनका विरोधी है। अतः यह कोई आश्चर्य नहीं जो इस क्षेत्रमें कार्य करनेवालोंकी संख्या अत्यल्प रही हो।

जिन थांड़ेसे व्यक्तियोंने कठिनाइयोंकी परवाह न करके जैन साहित्य और इतिहासको प्रकाशमें लानेका प्रयत्न किया है उनमें श्रीयुक्त पं० नाथूरामजी प्रेमीका नाम अग्रगण्य है। पंडितजीकी साहित्य-सेवायें जैनत्व तक ही सीमित नहीं रहीं, हिन्दी साहित्यके उद्धार और निर्माणमें भी उनका कार्य अद्वितीय और चिरस्मरणीय है। किन्तु जैन साहित्यमें तो उन्होंने एक नया युग ही स्थापित कर दिया है। आज जो जैन साहित्यके प्रकाशन और अनुसन्धानका कार्य चल रहा है उसपर प्रेमीजीके प्रयत्नोंकी प्रत्यक्ष या परोक्ष अभिट छाप लगी हुई है। नवीन खोजकोंके लिए प्रेमीजीके अनुसन्धान पथ-प्रदर्शकका काम देते हैं।

प्रेमीजीके खोजपूर्ण और अत्यन्त महत्त्वशाली लेख प्राय: जैन पत्रिकाओं और स्फुट पुस्तिकाओं तथा ग्रन्थोंकी भूमिकाओंमें समाविष्ट होनेसे सबके लिए सदा सुरुभ नहीं है और कुछ तो अप्राप्य ही हो गये हैं। बहुत कारुसे मेरा प्रेमीजीसे आग्रह था कि वे अपने इन लेखोंको एक जगह संग्रह कर दें तो नये खोजकोंको बड़ा सुभीता हो जाय। किन्तु वृद्धावस्था, अस्वास्थ्य और अन्य चिन्ताओंके कारण वे इस ओर बहुत समय तक प्रवृत्त न हो सके। अत्यन्त हर्षका विषय है कि अन्ततः प्रेमीजीने इस कार्यकी आव- श्यकताको प्रधान स्थान दिया और उपर्युक्त कठिनाइयोंके बढ़ते जानेपर भी वे इस कार्यमें जुट गये । न केवरु उन्होंने आपने पूर्व प्रकाशित लेखोंका संग्रह ही किया है, किन्तु उनमें आजतकके अनुसन्धानोंकी दृष्टिसे उचित परिवर्तन और परिवर्धन भी कर दिया है।

इन लेखोंमें अधिकांश जैनसाहित्यके इतिहाससे सम्बन्ध रखनेवाले हैं और कुछ जैन तीर्थों तथा धार्मिक सामाजिक संस्थाओंके इतिहासपर प्रकाश डालनेवाले । जिन्होंने कमी साहित्यिक इतिहासके किसी अंशका कुछ अनुसन्धान करनेका प्रयत्न किया है वे इन लेखोंकी गम्भीरता, महत्ता और लेखकके अपार परिश्रम तथा विवेकका अंदाज लगा सकेंगे । प्रेमीजीकी लेखन-शैली ऐसी सरल और सुन्दर है कि साहित्यसे प्रेम रखनेवाला कोई भी पाठक इन लेखोंको दिलचरपीसे पढ़ सकता है । क्या ही अच्छा होता यदि प्रेमीजी इसी शैलीसे अपनी शेष रचनाओंका भी संस्करण करके प्रकाशित करा सकते । किन्तु असाधारण विझोंके कारण वह महत्त्वपूर्ण कार्य फिल-हाल यहीं रुक गया है । हमें आशा और विश्वास है कि ये काले बादल शीघ्र ही नष्ट होंगे और वह शेष पुनीत कार्य भी सम्पन्न हो जायगा । तब तक हमें इन महत्त्व-शाली लेखोंके संग्रहसे पूरा लाभ उठाना चाहिए ।

किंग एडवर्ड कालेज, अमरावती १७-२-४२

हीरालाल जैन

### लेखककी ओरसे

सन् १९२१ के अन्तमें जव 'जैनहितैपी 'वन्द हुआ था, तभीसे यह सोचता रहा हूँ कि अपने लिखे हुए तमाम ऐतिहासिक लेखोंका एक संग्रह प्रकाशित कर दिया जाय। स्नेही मित्र भी इसके लिए हमेशा प्रेरणा करते रहे हैं;परन्तु अब तक यह कार्य न हो सका।

गत वर्ष जव इस कार्यको करने बैठा, तव देखा कि उन लेखोंको ज्योंका त्यों प्रकाशित नहीं किया जा सकता, क्योंकि पिछले ३० वर्पों में बहुत-सा अलभ्य साहित्य प्रकाशमें आ गया है, बहुतसे शिलालेख, ताम्रपत्र आदि आविष्कृत हो चुके हैं और बहुत-सी नई नई खोजें भी विद्वानोंने की हैं। जब तक उनकी रोशनीमें इन सबकी जाँच पड़ताल न कर ली जाय, तब तक यह एक निर्श्वक-सा काम होगा। अतएव यही निश्चय करना पड़ा कि प्रत्येक लेखका संशोधन कर लिया जाय।

परन्तु यह कार्य सोचा था, उतना सहज नहीं माऌम हुआ । अधिकांश लेखोंको तो बिल्कुल नये सिरेसे लिखना पड़ा और कुछ काफी परिवर्तन और संशोधन करनेके बाद ठीक हो सके। प्रतिदिन तीन चार घंटेसे कम समय नहीं दिया गया, फिर भी इसमें लगभग एक वर्ष लग गया।

इस संग्रहमें कुछ लेख ऐसे भी हैं, जो पहले कहीं प्रकाशित तो नहीं हुए हैं परन्तु जिनके विषयमें बहुत-सी तैयारी कर रक्खी गई थी, जैसे महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु, पद्मचरित और पउमचरिय, पद्मप्रभ मलधारि-देव, जिनशतकके टीकाकर्त्ता, चार वाग्भट, तीन धनपाल, आदि । ये सब भी इसी बीच लिख लिये गये और इस संग्रहमें दे दिये गये । सारे लेखोंके संशोधनमें अभी तीन चार महीने और लग जाते परन्तु इसी समय महायुद्धकी बिभीषिका भारतके बिल्कुल सिरपर आ पहुँची और उसके भयसे वम्बई नगर खाली होने लगा, इसलिए अब इतने समय तक ठहर-नेका साहस न रहा, न जाने कल क्या हो जाय, इसलिए जितना तैयार था, उतना ही पाठकोंकी सेवामें उपस्थित कर देना ठीक प्रतीत हुआ।

जो लेख ठीक नहीं किये जा सके और इस संग्रहमें नहीं दिये जा सके, उनमें भट्टाकलंक, समन्तभद्र, कुन्दकुन्द, उमास्वाति, विद्यानन्दि, दर्शनसार-विंवेचन, तारनपन्थ, परवार जाति आदि मुख्य हैं। यदि जीवित रहा, और परिस्थितियाँ अनुकूल हुईं, तो कमसे कम इस समय तो उनको ठीक करके प्रकाशित कर देनेकी भावना है। यद्यपि इस साठ वर्षकी उम्रमें और इस प्रलय-कालमें जीवित रहने और अनुकूल परिस्थितियोंकी आशा करना एक दुराशा ही है।

लेखोंमें अनेक दोष और त्रुटियाँ रह गई होंगीं, परन्तु उनके लिए मैं पाठकोंसे क्षमा नहीं माँगता। मनुष्यसे दोप और त्रुटियाँ होती ही हैं। केवल इतना विश्वास दिला देना चाहता हूँ कि किसी आग्रह या पक्षपातके वशीभूत होकर मैंने कोई निर्णय नहीं किया। अपनी अल्प बुद्धि और साधारण विवेकसे जो कुछ मुझे ठीक माल्रम हुआ है वही लिखा है और मैं समझता हूँ कि एक इतिहासके विद्यार्थीके लिए यह काफी है। मैं अपनेको इतिहासका एक तुच्छ विद्यार्थी ही मानता हूँ।

यद्यपि इस संग्रहके प्रायः सभी लेख अपने पूर्व रूपमें नहीं रहे हैं उनमें प्रायः आमूल परिवर्तन किया गया है; फिर भी सबसे पहले वे कब लिखे गये थे और कहाँ प्रकाशित हुए थे, लेख-सूचीमें इसकी सूचना दे दी गई है।

इस संग्रह-कार्यमें राजाराम काल्लेजके अर्धमागधीके प्रोफेसर डॉ० आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्याय एम० ए० ने बहुत अधिक सहायता दी है। बड़ी ही तत्परतासे अनेक प्रूफोंका संशोधन कर दिया है, समय समयपर अनेक बहु-मूल्य सूचनायें दी हैं, अपनी देख-रेखमें उपयुक्त नाम-सूची तैयार करा दी है, और साथ ही एक अँग्रेजी भूमिका भी लिख दी है। सुद्धद्वर प्रो० हीरालालजीने भी अनेक प्रूफोंका संशोधन करके, जयधवला, गणितसारसंग्रह आदिकी प्रशस्तियाँ भेजकर तथा अनेक प्रदनोंका उत्तर देकर बहुत सहायता दी है।

वास्तवमें इन दोनों विद्वान् मित्रोंके सौजन्य, आग्रह और सहयोगसे ही यह संग्रह प्रकाशित हो सका है और इस तरह दोनोंने ही मुझे सदाके लिए अपना ऋणी बना लिया है।

' जैन गुर्जरकविओ ' और ' जैन-साहित्यनो इतिहास ' के लेखक श्री मोहनलाल दलीचन्दजी देसाई बी० ए० एल एल० बी० ने अपने विशाल संग्रहके अनेक ग्रन्थ मुझे उपयोग करनेके लिए दिये हैं और पं० रामप्रसादजी शास्त्रीने ऐ० प० सरस्वती-भवनके बीसों ग्रन्थोंका उपयोग करने दिया है, इसके लिए उक्त दोनों महाशयोंका भी मैं बहुत कृतज्ञ हूँ।

पं० हीरालालजी शास्त्री, पं० फूलचन्दजी शास्त्री, साहित्याचार्य पं० राज-कुमार शास्त्रीने भी अनेक सूचनायें देनेकी कुपा की है ।

इनके सिवाय जिन जिन सजनोंके लेखों और ग्रन्थोंसे सहायता ली है, उनका उछेख यथास्थान कर दिया गया है। उन सब सजनोंका भी मैं हृदयसे कृतज्ञ हूँ।

मेरे पुत्र आयुष्मान् हेमचन्द्र मोदीने अनेक अँग्रेजी लेखों और उद्धरणोंका अनुवाद करने और अनेक लेखोंको सुव्यवस्थित करनेमें सहायता दी है ।

बम्बई २०-३-४२

नाथूराम प्रेमी

### प्रकाशककी ओरसे

मेरी स्वर्गीया माताकी मृत्युके समय पिताजीने दो हजार रूपया किसी ग्रुभकार्यमें लगानेका संकल्प किया था। यह प्रन्थ उन्हीं रूपयोंसे प्रकाशित किया जा रहा है। इसकी बिक्रीसे जो रुपया वसूल होगा, वह इसी खातेमें जमा किया जायगा और फिर किसी ऐसे ही कार्यमें लगाया जायगा। कागजकी इस बेहद महँगाईके समयमें भी ग्रन्थका मूल्य बहुत कम रक्खा गया है, जिससे अधिकसे अधिक इसका प्रचार हो सके।

लेख-सूची

पृ० सं०

| १    | लोकविभाग और तिलोयपण्णत्ति ( जैनहितैषी, १९१७ )              | १           |
|------|------------------------------------------------------------|-------------|
| २    | आराधना और उसकी टीकायें ( अनेकान्त, १९३१ )                  | २३          |
| ર    | यापनीय साहित्यकी खोज ( अनेकान्त, १९३९ )                    | ४१          |
|      | सोमदेवसूरिका नीतिवाक्यामृत ( जै० सा० सं०, १९२३ )           | ६१          |
| لع   | देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण ( जै० हि०, १९२१ )       | ९३          |
| હ    | पण्डितवर आशाधर ( जै० हि०, १९०९)                            | १२९         |
| ৩    | शाकटायन और उनका शब्दानुशासन ( जै० हि०, १९१६ )              | १५०         |
| ٢    | नयचक और देवसेनस्रि ( जै० हि०, १९२१ )                       | १६३         |
|      | आचार्य अमितगति ( जै० हि०, १९०८ )                           | १७२         |
| १०   | हमारे तीर्थक्षेत्र ( जै० सि० भा०, १९३९ )                   | १८५         |
| ११   | दक्षिणके तीर्थक्षेत्र ( अनेकान्त, १९४० )                   | २२३         |
| १२   | तीथोंके झगड़ोंपर ऐतिहासिक दृष्टिसे विचार ( जै० हि०, १९२१ ) | २३९         |
| १३   | जंबुदीवपण्णत्ति ( जै० सा० सं०, १९२४ )                      | २५१         |
| १४   | नाटचकार हस्तिमछ ( विक्रान्तकौरवकी भूमिका, १९२९ )           | २६०         |
| १५   | वादिचन्द्र सूरि ( जून १९०९ )                               | २६७         |
| १६   | पद्मचरित और पउमचरिय                                        | २७२         |
| ৾৻৻৽ | चामुण्डराय और उनके समकालीन आचार्य (जै० हि०, १९१६)          | २९३         |
| १८   | महाकवि पुष्पदन्त ( जै० सा० सं०, १९२३ )                     | ३०१         |
| १९   | श्रीचन्द्र और प्रभाचन्द्र ( अनेकान्त, १९४१ )               | <b>२</b> ३५ |
| २०   | साम्प्रदायिक द्वेषका एक उदाहरण ( जै० हि़०, १९०९ )          | ३४०         |
| २१   | वनवासी और चैत्यवासी सम्प्रदाय ( जै० हि०, १९२० )            | <b>३</b> ४७ |
|      | महाकविं स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु                        | ३७०         |
| २३   | वादिराजसूरि ( जैनहितैषी, १९१२ )                            | ३९६         |
| २४   | श्रुतसागरसूरि ( जै० हि०, १९२१ )                            | ४०६         |
|      | मलिपेणसूरि ( विद्वद्रत्नमाला, १९१२ )                       | ४१३         |
| २६   | आचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश ( ह० की मू०, १९३० )           | ४२०         |
|      |                                                            |             |

२७ हरिपेणका आराधना-कथाकोश ( जै० हि०, १९२० ) ४३४ २८ आचार्य ग्रुभचन्द्र और उनका समय (अनेकान्त, १९४०) 880 २९ आचार्य अनन्तकीर्ति ( जै० हि०, १९१५ ) ४५२ ३० पद्मप्रभ मलधारिदेव ४५३ ३१ आचार्य अमृतचन्द्र ( जै० हि०, १९२० ) ४५७ ३२ जिनशतकके टीकाकर्ता कौन हैं ? ४६१ ३३ महाकवि धनंजय ४६४ ४६७ ३४ धनपाल नामके तीन कवि ३५ महाकवि हरिचन्द्र ४७२ ३६ महाकवि वादीभसिंह (क्षत्रचूड़ामणिकी भूमिका, १९१०) ४७७ ४८३ ३७ चार वाग्भट ३८ कवि वादिराज ( जै० हि०, भाग ६ ) ४८९ ३९ नेमिचरितकाव्य ( जै० हि०, १९१६ ) ४९१ ४० ज्योतिःप्रभाकल्याण नाटक ४९६ ४१ तीन महान् ग्रन्थकर्त्ता ( जै० हि०, १९११ ) ४९७ ४२ मुनि रत्नसिंहका प्राणप्रिय काव्य (ंजै० हि०, १९०९ ) ५२४ ४३ जयकीर्तिका छन्दोनुशासन ( अनेकान्त, १९३१ ) ५२५ ४४ ज्ञानभूषण और ज्ञुभचन्द्र ( सिद्धान्तसारादिकी भूमिका, १९२२ ) ५२६ ४५ माधनन्दि योगीन्द्र ५३४ " " " " لوعلا ४६ महारक गुणभद्र " " " 77 ४७ कुछ अप्राप्य ग्रन्थ (१ सुमतिदेवके दो ग्रन्थ, २ वज्रनन्दिके दो प्रन्थ, ३ महासेनकी सुलोचना कथा, ४ प्रमंजनका यशोधर च०) ५३६ ४८ छान-बीन ( १ संघी, संघवी, सिंघई, सिंगई, २ साधु और साहु, ३ पतिपत्नीके समान नाम, ४ साधुओंका बहुपत्नीत्व, ५ पराशर-स्मृतिके इलोकका अर्थ, ६ परिग्रह-परिमाणव्रतके दासी-दास गुलाम थे, ७ भगवान महावीरका वंश, ८ शूद्रोंके लिए जिनमूर्तियाँ, ९ दक्षिणकी जैन जातियाँ, १० विक्रमादित्य और खारवेल, ११ यज्ञोपवीत और जैनधर्म, १२ जैनधर्म अनीश्वरवादी है ) ५४० ४९ परिशिष्ट ५६८ ५० नाम-सूची لولعلو

## लोक-विभाग और तिलोयपण्णत्ति

#### लोक-विभाग

लोक-विभाग बहुत ही प्राचीन ग्रन्थ है। श्रीयुत विन्सेंट ए० स्मिथने अपने इतिहास ( अर्ली हिस्ट्री ऑफ इंडिया ) के पृष्ठ ४७१ में इसका उल्लेख किया है और इसे शककी चौथी शताब्दिका बतलाया है। खोज करनेपर हमें इसकी एक प्रति स्वर्गीय विद्याप्रेमी सेठ माणिकचन्दजीके सरस्वती-भण्डारसे प्राप्त हो गई। इसकी श्लोक संख्या २२३० और पत्र-संख्या ७१ है। मट्टारक मुवन-कीर्तिके शिष्य ज्ञानभूषण मट्टारकके उपदेशसे किसी लेखकने इसकी प्रतिलिपि की थी। अतएव यह विक्रमुकी सोलहवीं शताब्दिकी लिखी हुई प्रति है। ज्ञानभूषण इसी शताब्दिमें हुए हैं।

प्रन्थकी भाषा संस्कृत और छन्द अनुष्टुप् है। इसमें १ जम्बूद्रीप, २ लवण-समुद्र, ३ मानुष क्षेत्र, ४ द्वीप-समुद्र, ५ काल, ६ तिर्यग्-लोक, ७ भवनवासि-लोक, ८ गति, ९ मध्य-लोक, १० व्यन्तर-लोक, ११ स्वर्ग और मोक्ष विभाग नामके ग्यारह अधिकार या अध्याय हैं। इसका मंगलाचरण यह है—

लोकालोकविभागज्ञान् भक्त्या स्तुत्वा जिनेइवरान् ।

व्याख्यास्यामि समासेन लोकतत्त्वमनेकधा ॥ १ ॥ अन्तिम प्रशास्तिके श्लोक ये हैं----

भव्येभ्यः सुरमानुषोरुसदासि श्रीवर्द्धमानाईता, यत्प्रोक्तं जगतो विधानमखिलं ज्ञातं सुधर्मादिभिः। आचार्यावलिकागतं विरचितं तत्सिंहसूरर्षिणा, भाषायाः परिवर्तनेन निपुणैः सम्मानिता (तं) साधुभिः॥ १ वैद्वे स्थिते रविसुते वृषभे च जीवे, राजोत्तरेषु सितपक्षमुपेत्य चन्द्रे । ग्रामे च पाटलि(क)नामनि पाण(ण्ड्य)राष्ट्रे, शास्त्रं पुरा लिखितवान् मुनिसर्वनन्दिः॥ २॥ संवत्सरे तु द्वाविंशे कांचीशसिंहवर्मणः । अर्शात्यग्रे शकाब्दानां सिद्धमेतच्छतत्रये ॥ ३॥ पञ्चादशशतानि षड्विंशत्यधिकानि वै ।

शास्त्रस्य संग्रहस्त्विदं छन्दसानुष्टुभेन च ॥ ४ ॥ इति लोकविभागे मोक्षविभागो नाम एकाद्शप्रकरणं समाप्तं ।

इति लोकावमांग माझावमांगा नाम एकादराप्रकरण समाप्त । अर्थात् देवों और मनुष्येंांकी सभामें भगवान् वर्द्धमान् अरहंतने भव्य जनोंके लिए जो जगत्का सारा स्वरूप कहा था और जिसे सुधर्म्भ स्वामी आदि गणधरोंने जाना था, वह आचार्योंकी परम्पराद्वारा चला आया, और उसे सिंहसूरिने भाषाका परिवर्तन करके रचा । निपुण साधुओंने इसका सम्मान किया ॥ १ ॥

जिस समय उत्तराषाढ़ नक्षत्रमें शनिश्चर, द्वेषभ (१)में बृहस्पति और उत्तरा-फाल्गुनीमें चन्द्रमा था, तथा शुक्लपक्ष था ( अर्थात् फाल्गुन शुक्ला पूर्णिमा थी) उस समय पार्णराष्ट्रके पार्टलिक ग्राममें इस शास्त्रको पहले सर्वनन्दि नामक मुनिने लिखा ॥ २ ॥

कांचीके राजा सिंहेंवर्माके २२ वें संवत्सरमें और शकके ३८० वें वर्षमें यह ग्रन्थ समाप्त हुआ || ३ ||

यह शास्त्रका संग्रह १५२६ अनुष्टुप् छन्दोंमें समाप्त हुआ है ।

१ ' वृषमे ' पाठ अशुद्ध दिखता है । वृष राशिमें उस समथ बृहस्पतिकी स्थिति ठीक नहीं बैठती ।

२-३ पं० के० भुजबलि शास्त्रोने बतलाया है कि यह 'पाण ' नहीं किन्तु पाण्डव राष्ट्र है जिसकी राजधानी उस समय कांची थी और पाटलिक याम वर्तमान कड्डलोर (Cuddalore) है। तामिल भाषाके 'पेरियपुराण 'आदि यंथोंमें इसे ' त्रिप्पदिरिपु-लियूर ' कहा गया है। ४ सिंहवर्मा 'पछव ' वंशके राजा थे और उनकी राजधानी 'कांची 'थी। प्रशस्तिके इन श्लोकोंको पढ़नेके बाद हमने देखा कि इसमें प्रन्थान्तरोंसे भी कुछ श्लोक उद्धृत किये गये हैं । सबसे पहले हमारी दृष्टि ' तिलोयपण्णत्ति ' पर पड़ी, क्योंकि इस प्रन्थकी पचासों गाथायें लोक-विभागमें उद्धृत हैं । इससे हमें इस निश्चयपर आना पड़ा कि तिलोय-पण्णत्ति लोकविभागसे भी पुराना ग्रन्थ है । परन्तु इसके बाद ही जब माल्र्म हुआ कि लोक-विभागमें त्रैलोक्यसारकी भी गाथाएँ मौजूद हैं, तब उसकी प्राचीनतामें सन्देह खड़ा हो गया, क्योंकि त्रैलो-क्यसार विक्रमकी ११ वीं शताब्दिका बना हुआ ग्रन्थ है, और यह एक तरहसे सुनिश्चित है । कारण, त्रैलोक्यसारकी संस्कृत-टीकामें पं० माधवचन्द्र त्रैविद्यदेव, जो त्रेलोक्यसारके कर्त्ता नेमिचन्द्रके शिष्य थे, स्पष्ट शब्दोंमें लिखते हैं कि यह ग्रन्थ मंत्रिवर चामुण्डरायके प्रतिबोधके लिए बनाया गया है और चामुण्डरायके बनाये हुए ' त्रिषष्टि-लक्षण-महापुराण'में उसके बननेका समय शक संवत् ९०० ( वि० सं० १०३५ ) लिखा हुआ है । कनड़ीके और भी कई ग्रन्थोंसे चामु-ण्डराय और नेमिचन्द्रका समय यही निश्चित होता है ।

लोक-विभागमें त्रैलेक्यसारकी गाथा देते समय स्पष्ट शब्दोंमें ' उक्तं च त्रैलेक्यसारे ' इस प्रकार लिखा है । इस कारण यह सन्देह नहीं हो सकता कि वे गाथाएँ किसी अन्य प्राचीन ग्रन्थकी होंगीं और उससे लोक-विभागके समान त्रैलोक्यसारमें भी ले ली गई होंगीं, क्योंकि त्रैलेक्यसार संग्रह-ग्रन्थ है । अतः सिद्ध हुआ कि लोक-विभाग त्रैलेक्यसारसे पीछेका, विक्रमकी ग्यारहवीं शताब्दिके बादका ग्रन्थ है ।

लोक-विभागमें त्रैलोक्यसारकी जो गाथायें उद्धृत की गई हैं उनमेंसे दो ये हैं —

वेलंघरभुजगविमाणाण सहस्साणि बाहिरे सिहरे | अंते बावत्तरि अडवीसं बादालयं लवणे ॥ दुतडादे सत्तसयं दुकोसअहियं च हेाइ सिहरादो | णयराणि हु गयणतले जोयण दसगुणसहस्सवासाणि ॥

ये त्रैलेक्यसारकी ९०३-४ नम्बरकी गाथाएँ हैं और लोक-विभागमें

१ नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तींके समयादिके विषयमें इमारा स्वतंत्र लेख ' आचार्य नेमिचन्द्र ' देखिए । ४२२ वें नम्बरके स्रोकके बाद उद्धृत की गई हैं। इसी प्रकारकी और भी चार पाँच गाथाएँ हैं। त्रैलेक्य-संग्रह नामके एक और ग्रन्थर्का भी कुछ गाथाएँ लोक-विभागमें उद्धृत की गई हैं, परन्तु वह प्राप्त नहीं हो सका। अतएव उसके विषयमें कुछ नहीं कहा जा सकता। आगे चलकर पाँचवें अध्यायके ४२ वें स्रोकके बाद ' उक्तं चार्षे ' लिखकर तीन स्रोक उद्धृत किये गये हैं, जो आदि-पुराणके तीसरे पर्वमें मौजूद हैं----

> ततस्तृतीयकालेऽस्मिन्व्यतिकामत्यनुकमात्। पल्योपमाष्टभागस्तु यदास्मिन्परिशिष्यते ॥ कल्पानोकहवीर्याणां क्रमादेव परिच्युतौ । ज्योतिरंगास्तदा वृक्षा गता मन्दप्रकाशतां ॥ पुष्पवन्तावथाषाढ्यां पौर्णमास्यां स्फुरत्प्रभौ सायाह्ने प्रादुरास्तां तौ गगनोभयभागयोः ॥

आदिपुराणमें इनका नम्बर ५५-५६-५७ है और अनेक प्रन्थकार आदिपुराणका ' आर्ष ' कहकर उल्लेख करते हैं। आदिपुराण विक्रमकी नौवीं राताब्दिके अन्तमें बना है। अतएव यह कहना होगा कि लोक-विभाग उससे पीछेका है, राक संवत् ३८० ( वि० सं० ५१५ ) का नहीं। तब ग्रन्थके अन्तमें जो समय लिखा है, उसका क्या अभिप्राय है !

प्रशस्तिके स्ठोकोंपर बहुत बारीकीके साथ विचार करनेपर इस प्रश्नका उत्तर मिल जाता है। पहले स्ठोकके ' भाषायाः परिवर्तनेन सिंहसूरर्षिणा विरचितं ' पदसे और दूसरे स्ठोकके ' शास्त्रं पुरा लिखितवान् मुनिसर्वनन्दिः ' पदसे माल्रम हुआ कि इस प्रन्थको पहले (प्राकृत) भाषामें सर्वनन्दि नामक मुनिने बनाया था, पीछे उसे भाषाका परिवर्तन करके सिंहसूरिने संस्कृतमें बनाया। अतः शक सवत् ३८० ( वि० सं० ५१५ ) मूल प्राकृत ग्रन्थके बननेका समय है, इस संस्कृत ग्रन्थके बननेका नहीं। इसके बननेका समय या तो लिखा ही नहीं गया, या लेखकोंकी गल्तीसे छूट गया है।

गरज यह कि उपलब्ध ' लोक-विभाग ' जो कि संस्कृतमें हैं बहुत प्राचीन प्रन्थ नहीं है। प्राचीनतासे उसका इतना ही सम्बन्ध है कि वह एक बहुत पुराने शक संवत् ३८० के बने हुए प्रन्थसे अनुवाद किया गया है। इस बातका निश्चय नहीं हो सका कि यह त्रैलोक्यसारसे कितने समय पीछे बना है। यदि इसके कर्त्ता सिंहसूरिके<sup>9</sup> बनाये हुए किसी अन्य ग्रन्थका पता लगता, तो उससे शायद इसका निश्चय हो जाता ।

तिलोय-पण्णत्ति

अब त्रिलोक-प्रज्ञप्तिको लीजिए । इसका प्राकृत नाम 'तिलोय-पण्णत्ति ' है । इसकी श्लोकसंख्या आठ हजार है । ग्रन्थका अधिकांश प्राकृत गाथा-बद्ध है । कुछ अंश गद्यमें भी है ।

इसका विषय इसके नामसे ही प्रकट है। त्रैलेक्यसारकी गाथा-संख्या एक हजार है, अतएव यह उससे अठगुना बड़ा है। ऐसा मालूम होता है कि त्रैलेक्यसार इसी प्रन्थका सार है। इसमें सामान्य जगत्स्वरूप, नारक-लोकस्वरूप, भवनवासी, मनुष्यलोक, तिर्यक्-लोक, व्यन्तर-लोक, ज्योतिलोंक, सुरलोक और सिद्धलेक नामके नौ महा अधिकार या अध्याय हैं। प्रत्येक अध्यायके भीतर छोटे छोटे और भी अनेक अध्याय हैं। इस ग्रन्थकी आरंभिक गाथा यह है—

#### अट्ठविह्नकर्मावियला णिट्टियकज्जा पणट्ठसंसारा। दिट्ठसयलट्टसारा सिद्धा सिद्धिं मम दिसंतु ॥

इसके बाद चार गाथाओंमें अरंहत, आचार्य, उपाध्याय और साधुओंको नमस्कार किया है। फिर एक बड़ी लम्बी पीठिका दी है, जिसमें मंगल, कारण, हेतु आदि बातोंपर खूब विस्तारसे विचार किया है। उसके अन्तमें लिखा है—

सासणपदमावण्णं पधाहरूवत्तणेण दोसेहिं । णिस्सेसेहिं विमुक्तं आइरियअणुक्कमायादं ॥ ८६ ॥ भव्वजणाणंदयरं वोच्छामि अहं तिलोयपण्णात्ति ।

णिब्भरभत्तिपसादिदवरगुरुचरणाणुभावेण ॥ ८७ ॥

इसमें तिलोय-पण्णत्तिको, भव्यजनानन्दकारिणी, प्रवाहरूपसे शाखती, निःशेष-दोषरहित और आचार्योंकी परम्पराद्वारा चली आई, ये विशेषण दिये हैं और कहा है कि इसे मैं श्रेष्ठ गुरुओंके चरणोंके प्रभावसे कहता हूँ। आगे नीची लिखी गाथाँएँ देकर ग्रन्थ समाप्त किया है---

१ सिंहसूरि नाम पूरा नहीं जान पड़ता । छन्दकी कठिनाईके कारण संक्षिप्त-सा किया गया है । पूरा नाम शायद सिंहनन्दि हो । पणमह जिणवरवसहं गणहरवसहं तहेव गुणवसहं । दुट्रूण य रिसिवसहं जदिवसहं धम्मसुत्तपाठए वसहं ॥ ५० चुण्णिसरूवछक्करणसरूवपमाण होदि किं जं तं । अट्ठसहस्सपमाणं तिलेायपण्णत्तिणामाए ॥ ५१ एवं आयरियपरंपरागए तिलेायपण्णत्तीए सिद्धलोयसरूवनिरू-वणपण्णत्ती णाम णवमो महाहियारो सम्मत्तो । मैग्गप्पभावणट्ठं पवयणभत्तिप्पचोदिदेण मया । भणिदं गंथप्पवरं सोहंतु बहुस्सुदाइरिया ॥ तिलेायपण्णत्ती सम्मत्ता । तिलेायपण्णत्ति कर्क्ता

पहली गाथासे मालूम होता है कि यह ग्रन्थ यतिवृषभाचार्यका बनाया हुआ है। ये यतिवृषभ आचार्य वही हैं, जिनका उल्लेख इन्द्रनन्दिकृत श्रुतावतारमें किया गया है और जिन्हें कषायप्राभृत नामक द्वितीय श्रुतस्कन्धके चूर्णि-सूत्रोंका कर्त्ता बतलाया है—

पार्श्वे तयोर्द्रयोरप्यधीत्य सूत्राणि तानि यतिवृषभः। यतिवृषभनामधेयो बभूव शास्त्रार्थनिपुणमतिः॥ १५५ तेन ततो यतिपतिना तद्राथावृत्तिसूत्ररूपेण।

रचितानि षट्सहस्रप्रन्थान्यथं चूर्णसूत्राणि ॥ १७६

अर्थात् गुणधर आचार्यने कषायप्राम्टतको जिन नागहस्ति और आर्य मंक्षुं मुनियोंके लिए व्याख्यान किया था, उन दोनेंकि पास यतिवृषभ नामक श्रेष्ठ यतिने उन्हें पढ़ा और फिर उनपर छह हजार श्लोकपरिमाण चूर्णि-सूत्र लिखे ।

१ ' चुण्णिसरूवत्थ ' भी पाठ है।

२ पंचास्तिकायकी अन्तिम गाथा इसीसे बिल्कुल मिलती जुलती है। पूर्वार्द्ध तो बिल्कुल एकन्सा है—

मग्गप्पभावणडं पवयणभत्तिप्पचोदिदेण मया।

भणिदं पवयणसारं पंचात्थियसंगहं सुत्तं ॥ १७३

३ नागद्दस्ति और आर्थमंगु नामसे इन्हीं आचार्योंका उछेख स्वेताम्बर-परम्परामें भी मिलता है। इसके विषयमें अधिक जाननेके लिए देखो ' धवलाकी भूभिका। ' जयधवला टीकामें यातिवृषभको कषाय-प्राभृतका वृत्ति-सूत्रकर्त्ता लिखकर उनसे वरकी याचना की हैं—-'' सो वित्तिसुत्तकत्ता जइवसहो मे वरं देउ।'' चूर्णि-सूत्र और वृत्ति-सूत्र पर्यायवाची माऌ्म पड़ते हैं।

जयधवलामें ( मंगलाचरणमें ) भी कहा है कि गुणधर आचार्यके मुखसे निकली हुई गाथाओंका अर्थ आर्यमंक्षु और नागहास्तिने अवधारण किया और उनसे सीखकर यतिवृषभने उनपर वृत्ति सूत्र लिखे।

धवला सम्पादक प्रो० हीरालालजीने अपनी भूमिकामें बतलाया है कि धवलामें कई जगह यतिवृषभके मतका उल्लेख किया गया है । हमारी समझमें यह मत कषाय-प्राभ्तकी वृत्तिका ही होगा।

धवलाकारने ' तिलोयपण्णत्ति ' का भी अनेक जगह उल्लेख किया है<sup>र</sup> और उसकी बहुत-सी गाथायें उद्धृत की हैं<sup>3</sup> ।

जपर उद्धृत की हुई तिलेग्यपण्णत्तिकी ५१ वीं पूरी गाथाका अर्थ ठीक ठीक नहीं लगता। गाथाके उत्तरार्धके अनुसार तिलेग्यपण्णात्ती आठ हजार स्रोक प्रमाण है और पूर्वार्धसे यह अभिप्राय जान पड़ता है कि यह प्रमाण उतना ही है जितना चूर्णि-ग्रन्थका और षट्करणस्वरूपका एकत्र करनेसे होता है। चूँकि इन्द्रनन्दिने कषायप्राभ्टतके चूर्णि-सूत्रोंका परिमाण छह हजार स्रोक बतलाया है, इसलिए षट्करण-स्वरूपका परिमाण दा हजार स्रोक होगा।

#### यैतिष्टषभका समय

यतिवृषभ कब हुए हैं, इसका बिल्कुल ठीक निर्णय करना तो बहुत कठिन है, फिर भी हम यह कह सकते हैं कि तिलोयपण्णत्ति प्रन्थ सर्वनान्दिके प्राकृत ' लोक-विभाग ' से बादका बना हुआ है। क्योंकि तिलोयपण्णत्तिकी काल-गण-

- १ 'यतिव्रृषभोपदेशात् सर्वधातिकर्मणां' इत्यादि । धवला अ० ३०२ एसो दंसणमोहणीयउवसामओ त्ति जइवसहेण भणिदं । — धवला अ० ४२५
- २ तिरियलोगो ति तिलोयपण्णत्तिमुत्तादो ।— धवला अ० १४३ तिले।यपण्णत्तिमुत्ताणुसारि ।— धवला अ० २५९
- ३ सत्प्ररूपणामें तिलोयपण्णत्तिके मुद्रित अंशकी सात गाथायें ज्योंकी त्यों उद्धृत हैं।

नाके अनुसार वीर-निर्वाणके एक इजार वर्ष बाद कल्किकी मृत्यु हुई है और शकके ६०५ वर्ष पहले वीर-निर्वाण हुआ है। अतएव कल्किकी मृत्युका संवत् ३९५ ( शक ) होता है।

कल्किकी मृत्युके बाद उसके पुत्र अजितंजयका दो वर्ष तक धर्म-राज्य करने-का भी उल्लेख है और फिर कहा है कि उसके बाद क्रमशः दिनोंदिन काल-माहा त्म्यसे धर्मका ऱ्हास होने लगा।

जान पड़ता है कि अर्जितजयके धर्म-राज्यके कुछ ही समय बाद तिलेग्यपण्णत्तिकी रचना हुई होगी | बहुत बाद हुई होती तो उसमें अजितंजयके बादके अन्य राजाओंका भी उल्लेख किया जाता जैसा कि पहलेके राजाओंका किया गया है | बाब्कि आश्चर्य नहीं जो अजिंतजयके राज्य-कालमें ही यतित्रघभ मौजूद हों | उन्होंने देखा होगा कि दो वर्ष तक तो इस राजाने धर्म-राज्य किया, पर अब उसमें व्यत्यय आ गया | यदि हमारा यह अनुमान ठीक हो तो शर रह काल लेक-विभागके तिलोयपण्णत्तिका रचना-काल मानना चाहिए, और यह काल लेक-विभागके रचना-कालसे कुछ पीछे पड़ता है |

इन्द्रनन्दिने अपने श्रुतावतारमें तिलोयपण्णत्तिके अनुसार ही वीर-निर्वाणके ६८३ वर्ष बाद तक अंगज्ञानका अस्तित्व माना है। उसके बाद अर्हद्वलि हुए और फिर कुछ समय बाद (तत्काल ही नहीं) माधनन्दि हुए। उनके स्वर्गवासके कुछ समय पीछे धरसेन हुए जिन्होंने भूतबलि-पुष्पदन्तको पढ़ाया और फिर भूतबालिने जिनपालितको। फिर एक गुणधरनामके आचार्य हुए जिनके शिष्य आर्यमंक्षु और नेगगहस्तिसे यतित्रूषभने कषायप्राभृत पढ़ा। इन्द्रनन्दिको यह पता नहीं था कि धरसेन और गुणधरमेंसे कौन पहले हुआ और कौन पीछे क्योंकि उनके समक्ष उक्त आचार्योंके अन्वयको बतलानेवाले न तो आगम ही थे और मुनिजन्ता ।

१-२ आर्य मंक्षु और नागहस्तिके कालका ठीक पता इवेताम्बर-साहित्यसे नहीं लगता। तपागच्छ पट्टावलीमें वी० नि० ४६७ में आर्यमंगुको बतलाया है, और कल्पसूत्रकी अवचूरिमें नागहत्थि (नागहस्ति) का समय वीर नि० संवत् ६३० वर्ष पाया जाता है। दोनोंके बीच काफी अन्तर है।

- ३ गुणधरधरसेनान्वयगुर्वोः पूर्वापरक्रमोऽस्माभिः ।
  - न ज्ञायते तदन्वयकथकागममुनिजनाभावात् ॥ १५१॥

यदि ये सब आचार्य लगातार हुए होते तो उनके समयका कुछ अनुमान हो सकता था, परन्तु कई जगह इनके बीच-बीचकी शृंखला टूटी हुई है,, इससे नहीं हो सकता । यदि यतिवृषभका उपर्युक्त काल श० सं० ४०० के लगभग अर्थात् वीर निर्वाण १००५ माना जाय तो फिर उक्त सब आचार्योंके अन्तराल-कालको ३२२ वर्ष (१००५–६८३=३२२) मानना होगा और यह कल्पनामें आ सकता है।

# पद्मनन्दि और यतिष्टषभ

इस प्रन्थके अन्तमें तीर्थकरोंके स्तवन-प्रसंगमें नीचे लिखी गाथा मिलती है-एस सुरासुरमणुसिंदवंदियं धोदघादिकम्ममलं । पणमामि वड्ढमाणं तित्थं धम्मस्स कत्तारं ॥ ७७

यही गाथा प्रवचनसारकी प्रारंभिक गाथा है। अब प्रश्न यह होता है कि वास्तवमें इस गाथाके मूल रचयिता कौन हैं? तिलोयपण्णत्तिके कर्त्ता या प्रवचनसारके कर्त्ता ?

प्रवचनसार ग्रन्थकी यह सबसे पहली गाथा है और ऐसे स्थानपर है कि जहाँसे अलग नहीं की जा सकती । इस गाथामें वर्द्धमान भगवानको नमस्कार करके आगेकी गाथामें 'सेसे पुण तित्थयरे ' रोष तेईस तीर्थकरोंको नमस्कार है। पहली गाथाको अलग कर देनेसे दूसरी गाथा लटकती हुई रह जाती है।

अब तिलोयपण्णत्तिमें इस गाथाकी अवस्थितिको देखिए । जो प्रति हमारे समक्ष है, उसमें २४ तीर्थकरोंकी स्तुतिकी २४ गाथाओंका कम इस प्रकार रक्खा है कि पहलेके आठ अधिकारोंके प्रारंभ और अन्तमें एक एक तीर्थकरकी एक एक गाथा-द्वारा स्तुति की गई है। ये सब १६ गाथायें हो जाती हैं। अब रहे देाष आठ तीर्थकर —कुन्थुनाथसे वर्द्धमान तक — सो उनकी आठ गाथायें प्रन्थके अन्तमें देकर २४ की संख्या पूरी कर दी गई है और इन्हीं आठमेंकी अन्तिम गाथा प्रवचन-सारकी उक्त गाथा है। बहुत सम्भव है कि ये सब गाथायें मूल प्रन्थकी न हों, पीछेसे किसीने जोड़ दी हों और उनमें प्रवचनसारकी उक्त गाथा आ गई हो।

डा० ए० एन० उपाध्येने इस विषयमें मुझे अपने पत्र (२३-६-४१) में लिखा है कि '' तिलोयपण्णत्ति और कुन्दकुन्दके प्रन्थोंमें इस तरहके समान स्रोक ज्यादा मिलते हैं। मेरा मत यह है कि इस प्रकारके स्रोक एक दूसरेसे लिये हुए नहीं किन्तु परम्परागत मौखिक साहित्यसे प्राप्त किये हुए हैं और वे एकाधिक आचार्योंके प्रन्थोंमें मिलते हैं । भगवती आराधना, मूलाचार, कुन्दकुन्दके ग्रन्थ, तिलोयपण्णत्ति आदि दिगम्बर ग्रन्थोंमें ही नहीं बाल्कि क्वेताम्बर सम्प्रदायके निर्युक्ति, प्रकीर्णक (पयण्णा) आदि ग्रन्थोंमें भी इस तरहके समान श्लोक हैं । इसी दृष्टिसे मैं उन श्लोकोंको परम्परागत कहता हूँ । जिस समय सब ग्रन्थ कण्ठस्थ रक्खे जाते थे उस समय ऐसा होना असम्भव नहीं । "

मैं इस बातको मानता हूँ; फिर भी यह प्रश्न रह जाता है कि क्या अपने स्वतंत्र ग्रन्थोंके मंगलाचरण या नमस्कारात्मक पद्य भी आचार्य स्वयं न बनाकर परम्परा गत पद्योंमेंसे ले लेते होंगे ? सैद्धान्तिक पद्योंका ज्योंका त्यों उपयोग कर लेना तो समझमें आता है, पर मंगलाचरण-गाथाओंका लेना कुछ अद्धुत-सा लगता है।

आचार्य कुन्दकुन्दका समय-निर्णय अभी तक ठीक ठीक नहीं हो सका है। परन्तु इन्द्रनन्दिने अपने श्रुतावतारमें जो कुछ लिखा है, उससे ऐसा माऌम होता है कि वे या तो यतिवृषभसे कुछ पीछे हुए हैं या लगभग एक ही समयके होंगे। क्येंकि यतिवृषभके बाद ही कुण्डकुण्डपुरमें पद्मनन्दि मुनिने षट्खण्डागमके पहले तीन खंडोंपर १२ इजार श्लोककी परिकैर्म नामकी टीका लिखी थी। इस टीकाके उल्लेख भी धवला टीकामें कई जगह मिलते हैं। कुन्दकुन्दका ही दूसरा नाम पद्मनन्दि है और इसलिए परिकर्म-टीकाके कर्ता ही समयसार आदि प्रन्थोंके कर्त्ता होंगे, ऐसा समझा जाता है। यदि यह ठीक है तो फिर कुन्दकुन्द यतिवृषभके ही समयके दा० सं० ४०० के लगभगके हो जाते हैं। और इसकी पुष्टि कुन्द-कुन्दके नियमसारकी सत्रहवीं गाथासे भी होती है जिसमें लोक-विभागका उल्लेख किया गया है—

#### चउदहमेदा भणिदा तेरिच्छा सुरगणा चउब्मेदा। एदेसिं वित्थारं लोयविभागेसु णादव्वं॥

इसपर पद्मप्रभ मलधारिदेवकी टीका है, '' एतेषां चतुर्गतिजीवभेदानां विस्तारः लोकविभागाभिधानपरमागमे दृष्टव्यः '' अर्थात् इन चतुर्गतिजीव-भेदोंका विस्तार

- १ श्रुतावतारके १६०–६१ पद्य देखो ।
- २ ति परियम्मे वुत्तं— धवला अ० १४१ ण च परियम्मेण सह विरोहो— धवला अ० २०३ आदि ।

लोक-विभागं नामके परमागममें देखना चाहिए।

यदि यह लोकविभाग परमागम पूर्वोक्त सर्वनन्दिका ही लोक विभाग है, तो इससे भी नियमसारके कर्त्ता कुन्दकुन्दका समय श० सं० ३८० के बाद सिद्ध होता है और इससे इन्द्रनन्दिके अभिप्रायकी पुष्टि हो जाती है कि कुन्दकुन्द (पद्मनन्दि) यतित्रुषभके समकालीन टीकाकर्त्ता हैं।

इस समयके माननेमें सबसे बड़ी बाधा यह है कि मर्करा (कुर्ग) के शिलाँ-लेखमें जो श० सं० ३८८ का लिखा हुआ है, चन्द्रनन्दि भट्टारकके पूर्वके पाँच गुरुओंका उल्लेख है और उन्हें कोण्डकुन्दान्वयका बतलाया है। यदि पाँच गुरुओंका समय सौ वर्ष ही मान लिया जाय और पहले गुरु गुणचन्द्रसे एक ही पीढ़ी पहले कुन्दकुन्दको माना जाय, तो फिर श० सं० २६८ के लगभगके ही वे ठहरते हैं और तब उनका यतित्रुषभके बाद मानना असंगत हो जाता है।

पर इसका समाधान एक तरहसे हो सकता है और वह यह कि कौण्डकुन्दा-न्वयका अर्थ हमें कुन्दकुन्दकी वंश-परम्परा न करके कोण्डकुंदपुर नामक स्थानसे निकली हुई परम्परा करना चाहिए । जैसे कि श्रीपुर स्थानकी परम्परा श्रीपुरान्वय, अरुंगलकी अरुंगलान्वय, कित्तूरकी कित्तूरान्वय, मथुराकी माथुरान्वय, आदि । अर्थात् जिस तरह पद्मनन्दि कोण्डकुंदके अन्वयके थे उसी तरह मर्कराके दान-पत्रमें बतलाये हुए मुनि भी कोण्डकुंदान्वयवाले हो सकते हैं, भले ही वे उनसे पहले हुए हों । चूँकि कोण्डकुंदपुरके अन्वयमें पद्मनन्दि बहुत प्रसिद्ध और प्रभाव-

१ मूलमें ' लोकविभागेपु ' शब्द बहुवचनान्त है, इसलिए यह आपत्ति की जाती है कि वहाँ लोकविभाग नामके किसी एक प्रन्थकी नहीं किन्तु लोकविभागसम्बन्धी अनेक प्रन्थोंको देखनेकी प्रेरणा हैं । परन्तु एक तो टीकाकार पद्मप्रभ उससे लोक-विभाग नामक आगम इष्ट बतलाते हैं, दूसरे बहुवचनका प्रयोग इस लिए भी इष्ट हो सकता है कि लोक-विभागके अनेक विभागों या अध्यायों में उक्त मेद देखने चाहिए ।

२ "...श्रीमान् कोंगणिमहाराजाधिगज-अविनीतनामधेयदत्तस्य देशी-गणं कौण्डकुंदान्वय-गुणचन्द्रभटार(प्र)शिष्यस्य अभयणंदिभटार तस्य शिष्यस्य शीलभद्रभटारशिष्यस्य जनाणंदिभटाराशिष्यस्य गुणणंदि-भटाराशिष्यस्य चन्द्रणन्दि भटारग्रें अष्टअशीतित्रयोशतस्य संवत्सरस्य माघमासं..."—कुर्ग इन्स्क्रप्शन्स ( ए० क० ई०) शाली आचार्य हुए, इस लिए, उनका एक नाम ही कोण्डकुंद या कुन्दकुन्द हो गया, जैसे तुम्बऌर ग्रामके तुम्बऌराचार्य । पर उनसे भी पहले कौण्डकुंदान्वय नहीं था, यह नहीं कहा जा सकता । अतएव मर्कराके दानपत्रसे पद्मनन्दिको यतित्रुषभके परवर्ती माननेमें कोई बाधा नहीं पड़ सकती ।

परन्तु इसपर डाक्टर ए० एन० उपाध्ये अपने पत्र (२३-६-४१) में लिखते हैं कि '' सत्कर्मप्राम्टत ( पट्खंडागम ) और कषायप्राम्टत ये दोनों दो स्वतन्त्र परम्पराओंके ग्रन्थ हैं । पहलीका सम्बन्ध धरसेनसे और दूसरीका गुणघरसे है । यतिवृषभने जो चूर्णि-टीका लिखी वह कषायप्रामृतपर और पद्मनन्दि या कुन्द कुन्दने जो परिकर्म-टीका लिखी वह पट्खंडागमके पहले तीन खंडोंपर । इन्द्र-नन्दिने कहनेके सुभीतेकी दृष्टिसे ही आगे पीछे उन टोकाओंका कथन किया है और १६० वें पद्येमें जो यह कहा है कि द्विविध सिद्धान्त गुरुपाटीसे कुण्डकुण्डपुरमें पद्मनन्दिको ज्ञात हुए, सो इससे यह निष्कर्ष नहीं निकल्ता कि पद्मनन्दि यति-वृषभके बाद हुए । क्योंकि दोनोंने एक ही ग्रन्थपर टीकायें नहीं लिखीं, पृथक्-ग्रन्थोंपर लिखी हें । पद्मनन्दिको जो दोनों सिद्धान्तोंका ज्ञान हुआ, सो उसमें यतिवृषभकी चूर्णिका भी अन्तर्भाव हो जाता है, ऐसा कोई उल्डेख नहीं है । "

पण्डित जुगलकिशोरजी मुख्तारकी भी लगभग यही राय है।

इसपर मेरा वक्तव्य यह है कि पद्मनन्दिको दोनों सिद्धान्तोंका जो ज्ञान हुआ उसमें यतित्रपभकी चूर्णिका अन्तर्भाव भल्ठे ही न हो, परन्तु इस बातका स्पष्ट उल्लेख है कि गुणधर आचार्यका दूसरा कषायप्राभृत सिद्धान्त उन्हें गुरुपरिपाटीसे प्राप्त हुआ, और उस कषायप्राभृतके कर्ता गुणधर आचार्यके और यतिवृषभके समयमें अधिकसे अधिक २०-२५ वर्षका ही अन्तर होगा। क्योंकि इन्द्रनन्दिके कथनानुसार गुणधर मुनिने वर्तमानके लोगोंकी शक्तिका विचार करके कषायप्राभृत (प्रायो-दोषप्राभृत) १८३ मूल सूत्र-गाथाओं और ५३ विवरण-गाथाओंमें बनाया और फिर १५ महा अधिकारोंमें विभाजित करके श्रीनागहस्ति और आर्यमंक्ष

१ एवं द्विविधो द्रव्यभावपुस्तकगतः समागच्छन् । गुरुपरिपाव्या ज्ञातः सिद्धान्तः कोण्डकुण्डपुरे ॥१६० मुनियोंके लिए उसका व्याख्यान किया और फिर उनके बाद उन सूत्रोंका अध्ययन करके यतिवृषभने चूर्णि-सूत्र रचे । इससे यह स्पष्ट समझमें आता है कि नागहस्ति और आर्यमंक्षु गुणधरके साक्षात् शिष्य थे, और यतिवृषभने उन्हींके निकट अध्ययन किया था। अतएव जिस द्वितीयं कषायप्राभृत सिद्धान्तको पद्मनन्दिने प्राप्त किया उसके कर्ता गुणधर यतिवृषभके समकालीन अथवा २०-२५ वर्ष ही पहले हुए थे और ऐसी दशामें पद्मनन्दि यतिवृषभके समसामयिक बल्कि कुछ पछिके ही होंगे। क्योंकि उन्हें दोनों सिद्धान्तोंका ज्ञान गुरुपरिपाटीसे प्राप्त हुआ था। अर्थात् एक दो गुरु उनसे पहलेके और मानने होंगे।

जयधवला टीकाके मंगलाचरणमें लिखा है कि वे आर्यमंक्षु नागहास्तिके सहित मुझे वर दें जिन्होंने गुणधरके मुखसे निकली हुई गाथाओंका सारा अर्थ अव-धारित किया, और वे वृत्तिसूत्रकर्त्ता यतिवृषम भी मुझे वर दें जो आर्य मंक्षुके शिष्य और नागहास्तिके अन्तेवासी थे<sup>3</sup> । इससे भी माल्र्म होतां है कि गुणधर-आर्यमंक्षु-नागहस्ति-यतिवृषभका साक्षात् गुरु-शिष्य सम्बन्ध था, इसलिए गुणधरका मूल सिद्धान्त कषायप्राभृत भी जो पद्मनन्दि मुनिको प्राप्त हुआ यतिवृषभसे २०–२५ वर्ष ही पहलेका समझना चाहिए । गरज यह कि इन्द्रनान्दिके श्रुतावतारके जिनुसार पद्मनन्दिका समय यतिवृषभसे बहुत पहले नहीं जा सकता । अब यह बात दूसरी है कि इन्द्रनान्दिने जो इतिहास दिया है, वही गुल्त हो और या ये पद्मनन्दि क्रिंन्द्र-

१ अथ गुणधरमुनिनाथः सकषायप्राभ्रतान्वयं ( ख्यं ? ) तत् प्रायो-दोषप्राभ्रतकापरसंज्ञां साम्प्रतिकशक्तिमपेक्ष्य ॥ १५२ व्यधिकाशीत्या युक्तं शतं च मूलस्त्रगाथानाम् । विवरणगाथानां च व्यधिकं पञ्चाशतमकार्षीत् ॥ १५३ एवं गाथास्त्र्त्राणि पंचदशमहाधिकाराणि । प्रविरच्य ( भज्य ) व्याचख्यौ स नागहस्त्यार्थमंक्षुभ्याम् ॥ १५४ २---देखो श्रुतावतारके १५५-५६ नम्बरके पद्य जो ऊपर उद्धृत हो चुके है ३---गुणहर-वयण-विणिग्गिय-गाहाणत्थोवहारिओ सब्वो । जेणज्जमंखुणा सो स-नागहत्थी वरं देऊ ॥ ७ जो अज्जमंखुसीसो अंतेवासी वि णागहत्थिस्स । सो विक्तिसुक्तकत्ता जहवसहो मे वरं देऊ ॥ ८ कुन्दके बादके दूसरे ही आचार्य हों और जिस तरह कुन्दकुन्द कोण्डकुण्डपुरके थे, उसी तरह पद्मनन्दि भी कोण्डकुण्डपुरके हों।

#### गुरु-परम्परा

भगवान वीरके निर्वाणके बादकी गुरुपरम्परा और काल-गणना जो तिलोय-पण्णत्तिमें दी है वह आगे उद्धृत की जाती है—

जादो सिद्धो वीरों तद्दिवसे गोदमो परमणाणी । जादे तसिंस सिद्धे सुधम्मसामी तदो जादो ॥ ६६ तंमि कद्कम्मणासे जंबूसामि त्ति केवली जादो । तत्थ वि सिद्धिपवण्णे केवलिणो णत्थि अणुवद्धा ॥ ६७ बासट्ठो वासाणि गोदमपहुदीण णाणवंताणं । धम्मपयट्टणकाले परिमाणं पिंडरूवेण ॥ ६८

अर्थ—जिस दिन श्रीवीर भगवान्का मोक्ष हुआ, उसी दिन गौतम गणधरको परम ज्ञान या केवल्न्ज्ञान हुआ और उनके सिद्ध होने पर सुधर्मा स्वामी केवली हुए। उनके कृत कमोंके नाश कर चुकने पर जम्बू केवली हुए। उनके बाद कोई केवली नहीं हुआ। इन गोतम आदि केवलियोंके धर्म-प्रवर्तनका एकत्रित समय ६२ वर्ष है।

कुंडलगिरम्मि चरिमो केवलणाणीसु सिरिधरो सिद्धो । चारणरिसीसु चरिमो सुपासचंदाहिधाणो य ॥ ६९ पण्णसमणेसु चरिमो वद्दरजसो णाम ओहिणाणीस ॥ चरिमो सिरिणामो सुदविणयसुसीलादिसंपण्णो ॥ ७० मउडधरेसुं चरिमो जिणदिक्खं धरदि चंदगुत्तो य । तत्तो मउडधरादो पव्वज्ञं णेव गेह्वंति ॥ ७१

अर्थ—केवल ज्ञानियोंमें सबसे अन्तिम श्रीधरे हुए जो कुंडलगिरिसे मुक्त हुए और चारण ऋद्विके धारक ऋषियोंमें सबसे अन्तिम सुपार्श्वचन्द्र हुए। इसी

१ सुधर्मा खामीका ही दूसरा नाम लोहार्य था।

२ भगवान् महावीरके बाद केवल तीन ही केवलज्ञानी हुए हैं, जिनमें जम्बूस्वामी अंतिम थे। ऐसी दशामें यह समझमें नहीं आता कि यहाँ श्रीधरको क्यों अंतिम केवली बतलाया और ये कौन थे तथा कब हुए हैं। शायद ये अन्तःकृतकेवली हों। तरह प्रज्ञाश्रमणोंमें सबसे अंतिम वइरजस या वज्रयशें हुए और अवधिज्ञानि-योंमें श्रुतविनयशीलादिसम्पन्न श्री (?) नामके मुनि । मुकुटधर राजाओंमें सबसे अन्तिम चन्द्रगुप्त (मौर्य?) ने जिनदीक्षा धारण की । इसके बाद किसी राजाने प्रव्रज्या या दीक्षा नहीं ग्रहण की ।। ६९-७१ ।।

णंदी य णंदिमित्तो विदिओ अवराजिदं तइं जाइं । गोवद्धणो चउत्थो पंचमओ भददबाहु त्ति ॥ ७२ ॥ पंच इमे पुरिसवरा चउदसपुव्वी जगम्मि विक्खादा । ते बारसअंगधरा तित्थे सिरिवड्ढमाणस्स ॥ ७३ ॥ पंचाण मेळिदाणं काळपमाणं हवेदि वाससदं । वारिंमि य पंचमए भरहे सुदंकवळी णत्थि ॥ ७४ ॥

अर्थ—नन्दिं, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन, और भद्रबाहु ये पाँच पुरुष-श्रेष्ठ चतुर्दशपूर्वधारी कहलाये । ये द्वादशांगके ज्ञाता थे । इन पाँचोंका एकत्रित समय एक सौ वर्ष होता है । इनके बाद भरत क्षेत्रमें इस पंचम कालमें और कोई श्रुतकेवली नहीं हुआ ॥ ७२-७४ ॥

पढमें। विसाहणामें। पुट्टिल्ले खत्तिओं जओ णागों। सिद्धत्थों धिदिसेणों विजओं बुद्धिल्लगंगदेवा य॥ ७५॥ एक्करसो य सुधम्मो दसपुव्वधरा इमे सुविक्खादा। पारंपरिउवगमदो तेसीदिसदं च ताण वासाणि॥ ७६॥

१ ' प्रज्ञाश्रमण ' ऋद्धिको धारण करनेवाले । धवलाटीकामें पण्ह-समणोंको नमस्कार किया गया है और प्रज्ञाश्रमणत्व ऋद्धिकी व्याख्या करते हुए लिखा है कि ' प्रज्ञा एव श्रवणं येषां ते प्रज्ञाश्रवणः । "

२ इवेतांबर सम्प्रदायमें अज वहर या आर्य वज्रके नामसे शायद इन्हींका उल्लेख मिलता है । कल्पस्त्र-स्थविरावलीके अनुसार ये आर्य सिंहगिरिके शिष्य और गोतमगोत्रीय थे । तपागच्छ-पट्टावलीके अनुसार ये दशपूर्ववित् थे, वीर नि० सं० ४९६ में इनका जन्म हुआ था, और ५८४ में स्वर्गवास । ये दक्षिणापथको गये थे ।——देखो धवला दू० भा०, भूमिका प्र० ३६ आदि ।

३ कहीं कहीं इनका नाम विष्णु भी मिलता है। पूरा नाम स्नायद विष्णुनन्दि होगा और उसीका संक्षेप कहीं विष्णु और कहीं नन्दि किया गया है।

## सव्वेसु वि काळवसा तेसु अदीदेसु भरहखेत्तम्मि। वियसंतभव्वकमळा ण संति दसपुव्विदिवसयरा ॥ ७७ ॥

अर्थ—विशाख, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, धृतिसेन, विजय, बुद्धिल्ल, गंगदेव और सुधर्म ये ग्यारह आचार्य दशपूर्वके धारी विख्यात हुए | ये सब एकके बाद एक १८३ वर्षमें हुए | इन सबके कालवश होनेपर भरत क्षेत्रमें भव्यरूपी कमलेंको प्रफुल्ठित करनेवाले दशपूर्वके धारक सूर्य फिर नहीं हुए || ७७

#### णक्खत्तो जयपालो पंडुअ-धुवसेण-कंस-आइरिया। एक्कारसंगधारी पंच इमे वीरतित्थम्मि॥ ७८॥ दोण्णिसया वीसजुदा वासाणं ताण पिंडपरिमाणं। तेसु अतींदे णत्थि हु भरहे एक्कारसंगधरा॥ ७९॥

अर्थ—नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, ध्रुवसेन और कंसार्य, ये पाँच आचार्य ग्यारह अंगोंके धारक हुए | इनके समयका एकत्र परिमाण २२० वर्ष होता है | इनके बाद ग्यारह अंगोंका धारक और कोई नहीं हुआ |

पढमो सुभइणामो जसभदो तह य होदि जसवाहू। तुरियो य लोयणामो एदे आयारअंगधरा ॥ ८० ॥ सेसेक्करसंगाणिं चोदसपुव्वाणमेक्कदेसधरा। एक्कसयं अट्ठारसवासजुदं ताण परिमाणं ॥ ८२ ॥ तेसु अदीदेसु तदा आचारधरा ण होंति भरहम्मि। गोदममुणिपहुदीणं वासाणं छस्सदाणि तेसीदी ॥ ८२ ॥

भादममुणिपहुद्राण वासाण छरसद्गाण तसादा ॥ ८२ ॥ अर्थ—सुभद्र, यशोभद्र, यशोबाहु, और लोह ये चार आचार्य आचारांगके धारक हुए। शेष कुछ आचार्य ग्यारह अंग चौदह पूर्वके एक अंशके ज्ञाता थे। ये सब ११८ वर्षमें हुएै। इनके बाद भरतक्षेत्रमें कोई आचारांगधारी नहीं हुआ। गौतमगणधरके बाद यहाँ तक ६८३ वर्ष हुए। यथा—

१ श्रुतावतार ( इन्द्रनंदिकृत ) में चारों ही आचायोंका सभय ११८ वर्ष बतलाया है। उसमें अंग-पूर्वांशज्ञानियोंका समय शामिल नहीं माऌम होता, पर यहाँ उनका समय शामिल बतलाया है। श्रुतावतारमें अंगज्ञानियोंके विनयंधर, श्रीधर, शिवदत्त, अईदत्त ये वार नाम भी बतलाये है। पर इनका समय जुदा नहीं दिया है। इससे जान पड़ता है कि इनका समय उन ११८ वर्षोंमें ही शामिल है। ६२ वर्षमें ३ केवलज्ञानी,

१००,, ५ श्रुतकेवली,

१८३ ,, ११ ग्यारह अंग और दशपूर्वधारी,

२२०,, ५ ग्यारह अंगके धारी,

११८ ,, ४ आचारांगके धारी,

६८३ छः सौ तिरासी वर्ष ।

२

बीस सहस्सं ति सदा सत्तारसवच्छराणि सुदतित्थं। धम्मपयट्टणहेटू विच्छिस्सदि कालदोसेण॥ ८३॥ तेत्तियमेत्ते काले जं मिस्सदि चाउरण्णसंघादो। अधिणीदुम्मेधा वि य असूयको तह य पाएण॥ ८४॥ सत्तभयअट्टमदेहिं संजुत्ता सछगारववरेएहिं। कल्हपिओ रागट्टो कूरो कोहादुओ लेाहो॥ ८५॥

अर्थ—( पंचमकाल २१००० वर्षका है। इसमें ६८३ वर्ष तक श्रुतज्ञान रहा, अतएव शेषके ) २०३१७ वर्ष तक धर्मप्रवृत्तिका हेतुभूत श्रुततीर्थ काल-दोषसे विच्छिन्न रहेगा। इतने समय तक चातुर्वर्ण संघमें प्रायः अविनीत, दुर्बुद्धि, ईर्षालु, सात भय और आठ मदों तथा शल्यादिसे युक्त कलहाप्रिय, रागी, क्रूर, कोधी और लोभी मुनि उत्पन्न होंगे || ८३–८५ ||

#### राजकाल-गणना

वीरजिणे सिद्धिगदे चउसद-इगिसट्टि-वासपरिमाणो । कालम्मि अदिककंते उप्पण्णो एत्थ सगराओ ॥ ८६ ॥ अहवा वीरे सिद्धे सहस्सणवकम्मि सगसयब्भहिये । पणसीदिम्मि अतीदे पणमासे सगणिओ जादो ॥ ८७ ॥ (पाठान्तरं)

चोद्दस-सहस्स-सगसय तेणउदी वासकालविच्छेदे ।

वीरेसरसिद्धीदो उप्पणो सगणिओ अहवा ॥ ८८ ॥ (पाठान्तरं)

णिव्वाणे वीरजिणे छव्वाससदेसु पंचवरिसेसु । पणमासेसु गदेसुं संजादो सगणिओ अहवा ॥ ८९ ॥ अर्थ—वीर भगवानके मोक्षके बाद जब ४६१ वर्ष बीत गये, तब यहाँपर राक नामका राजा उत्पन्न हुआ। अथवा भगवानके मुक्त होनेके बाद ९७८५ वर्ष ५ महीने बीतनेपर राक राजा हुआ। (यह पाठान्तर है।) अथवा वीरेश्वरके सिद्ध होनेके १४७९३ वर्ष बाद राक राजा हुआ। (यह पाठान्तर है।) अथवा वीर भगवानके निर्वाणके ६०५ वर्ष और ५ महीने बाद राक राजा हुआ॥ ८६–८९॥

णिव्वाणगदे वीरे चउसद-इगिसट्टि-वासविच्छेदे । जादो य सगणरिंदो रज्जं वस्सस्स दुसय बादाला ॥ ९३ ॥ दोण्णिसदा पणवण्णा गुत्ताणं चउमुहस्स बादालं । वस्सं होदि सहस्सं केई एवं परूवंति' ॥ ९४ ॥

अर्थ—वीर-निर्वाणके ४६१ वर्ष बीतनेपर शक राजा हुआ और इस वंशके राजाओंने २४२ वर्ष राज्य किया। उनके बाद गुप्त वंशके राजाओंका राज्य २५५ वर्ष तक रहा और फिर चतुर्मुख (कल्कि) ने ४२ वर्ष तक राज्य किया। कोई कोई इस तरह (४६१+२४२+२५५+४२=१०००) एक हजार वर्ष प्ररूपण करते हैं।

जं काले वीरजिणो णिस्सेयससंपयं समावण्णो । तक्काले अभिसित्तो पालयणामो अवांतिसुदो ॥ ९५ ॥ पालकरज्ञं सर्हि इगिसयपणवण्ण विजयवंसभवा । चालं मरुदयवंसा तीसं वंसा सु पुस्समित्तंमि ॥ ९६ ॥

१ इन गाथाओं से मालूम होगा कि इस समयसे लगभग १४०० वर्ष पहले भी महावीर भगवानके निर्वाण-कालके विषयमें सन्देह था। एक मत था कि उनका निर्वाण शकके ४६१ वर्ष पहले हुआ है और दूसरा था कि नहीं ६०५ वर्ष पहले हुआ है। (त्रैलोक्यसार और हरिवंशपुराण आदिमें यह दूसरा ही मत माना गया है।) इसके सिवाय तीसरे और चौथे मत भी थे जो बहुत ही विलक्षण थे। उनके विषयमें तो कोई कल्पना ही नहीं की जा सकती। उनके अनुसार शकसे इजार पाँचसौ नहीं किन्तु नौ हजार और चौदह इजार वर्ष पहले भगवानका निर्वाण हुआ था और बड़े आश्चर्यकी बात तो यह है कि उक्त मत-मेद उस समय एक महान् प्रन्थमें भी उल्लेख योग्य समझे गये! वसुमित्तअग्गिमित्ता सट्टी गद्दव्वया वि सयमेकं। णहवाहणे य चालं तत्तो भत्थट्टणा जादा ॥ ९७ ॥ भत्थट्टणाण कालो दोण्णिसयाइं हवंति बादाला । तत्तो गुत्ता ताणं रज्जे दोण्णियसयाणि इगितीसा ॥ ९८ ॥ तत्तो कर्क्का जादेा इंदसुदो तस्स चउमुद्दो णामो । सत्तरिवरिसा आऊ विग्रुणिय-इगिवीस रज्जत्तो ॥ ९९ ॥ अर्थ--जिस समय वीर भगवानका मोक्ष हुआ, ठीक उसी समय अवन्ति ( चण्डप्रद्योत ) का पुत्र पालक नामक राजा अभिषिक्त हुआ । उसने या उसके वंशने ६० वर्ष तक राज्य किया । उसके बाद १५५ वर्ष तक विजयवंशके १ पुन्नाटसंघके आचार्य जिनसेनने अपने हरिवंशपुराणमें उक्त राजवंशावलीका एक तरहसे अनुवाद किया है जो यहाँ दिया जाता है---वीरनिर्वाणकाले च पालको अभिषिच्यते ।

लोकेऽवन्तिसुतो राजा प्रजानां प्रतिपालकः ॥ ४८८ षष्टिवर्षाणि तद्राज्यं ततो विजयभूभुजाम् । शतं च पंचपंचाशद्वर्षाणि तदुदीरितम् ॥ ४८९ चत्वारिंशन्मुरुण्डानां भूमण्डलमखण्डितम् त्रिंशत्तु पुष्यमित्राणां षष्टिर्वस्वमिमित्रयोः ॥ ४९० शतं रासभराजानां नरवाहनमप्यतः । चत्वारिंशत्ततो द्वाभ्यां चत्धारिंशच्छतद्वयम् ॥ ४९१ भट्टवाणस्य तद्राज्यं गुप्तानां च शतद्वयम् एकत्रिंशच वर्षाणि कालविद्भिरुदाहृतम् ॥ ४९२ दिचत्वारिंशदेवातः कल्किराजस्य राजता। ततोऽजितंजयो राजा स्यादिन्द्रपुरसंस्थितः ॥ ४९३ २ सिरिजिणणिव्वाणगमणरयणीए उज्रेणीए चंडपज्रोअमरणे पालओ राजा अहिसित्तो । तेणं य अपुत्तउदाइमरणे कोणिअरजं पाडालिपुरं पि अहिडिअं । ----सिरि दुसमाकालसमणसंघ-थयं अवचूरि ( पट्टावलीसमुचय, ५० १७ ) ३ तपागच्छपट्टावली और मेरुतुंगकी विचार-श्रेणीमें पालकके बाद १५५ वर्षका राज्य काल नन्द-राजाओंका बतलाया है - ' सट्ठी पाल्यरण्णो पणवण्णसयं तु होइ णंदाणं ' जान पडता है. इसी नन्दवंशको यहाँ विजयवंश कहा गया है।

राजाओंने, ४० वर्ष तक मुरुदय ( मौर्य ?) वंशने और ३० वर्ष तक पुष्यमित्रने रॉज्य किया। फिर ६० वर्षतक वसुमित्रे अग्निमित्रने, १०० वर्षतक गर्दमिल्छ राजा-ओंने और ४० वर्ष तक नरवाहैन राजाने राज्य किया। इसके बाद भ्रत्यान्ध्रें राजा हुए जिनका राज्य २४२ वर्षतक रहा। इनके बाद गुप्तोंका राज्य २३१ वर्ष तक रहा और तब कल्कि उत्पन्न हुआ। वह इन्द्रका पुत्र था और चतुर्मुख उसका नाम था। वह ७० वर्ष तक जिया और ४२ वर्ष तक उसने राज्य किया। इस तरह भी सब मिलाकर (६०+१५५+४०+३०+६०+१००+४०+२४२+२३१+ ४२=१०००) एक हजार वर्ष होते हैं।

#### आचारंगधरादो पणहत्तरिजुत्तदुसयवासेसु । वोलीणेसुं बद्धो पट्टो कक्कीसणरवइणो ॥ १००

अर्थ—आचारांगधारियोंके बाद २७५ वर्ष बीतनेपर कल्कि राजा पट्टपर बैठा। अर्थात् आचारांगधारियोंके काल ६८३ में २७५ जोड़नेसे ९५८ हुए और उसमें कल्कि राज्यके ४२ वर्ष मिलानेसे पूरे एक हजार हो जाते हैं।

## अह साहियूण कक्की णियजोग्गे जणपदे पयत्तेण । सुकं जाचदि लुद्धो पिकं जाव ताव समणाओ || १०१ ||

१ मेरुतुंगकी विचारश्रेणीमें वसुमित्र अग्निमित्रके बदले बलमित्र और भानुभित्र नाम दिये हैं और गद्धव्वयाके बदले गर्दमिछ—

> बलमित्तभाणुमित्ता सहीवरिसाण चत्त्रणहवाणे । तह गद्दभिऌरजं तेरस वरिस सगस्स चउवरिसा ॥ ३

२ इरिवंशपुराणके कत्तांने 'गर्दभिछ 'को गर्दभ मानकर उसके पर्यायवाची शब्द 'रासभ 'का प्रयोग किया है। वास्तवमें गर्दभिछ एक राजवंश था जिसकी स्व० म० म० काशीप्रसाद जायसवालने खारवेलके राजवंशसे एकता सिद्ध की है। देखो सितम्बर १९३० का बिद्दार उड़ीसा रिसर्च सोसाइटीका जर्नल ।

३ ' नहपान ' को ही यहाँ नरवाहन लिखा है। मूलमें शायद ' णहवाण ' हो। ४ हरिवंशपुराणमें ' भत्थट्ठाणं ' की जगह ' भट्टवाणस्य ' लिखा है जो ठीक नहीं । मतलब व्यान्ध्रभृत्योंसे जान पड़ता है। ' भच्चंधाणं ' पाठ माननेसे उसकी छाया ' भृत्यान्ध्राणां ' हो सकती है। दाऊणं पिंडग्गं समणा कालोय अंतराणं पि। गच्छंति ओहिणाणं उप्पज्जइ तेसु एकं पि॥ १०२॥ अह कोवि असुरदेवा ओहीदो मुणिगणाण उवसग्गं। णादूणं तककी मारेदि हु धम्मदोहि त्ति॥ १०३॥ ककिसुतो अजिदंजयणामो रक्खंति णमदि तच्चरणे। तं रक्खदि असुरदेओ धम्मे रज्जं करेज्जं ति॥ १०४॥ तत्तो दोवे वासो सम्मं धम्मो पयट्टदि जणाणं। कमसो दिवसे दिवसे काल्लमहप्पेण हापदे ॥ १०५॥ एवं वस्ससहस्से पुह ककी हवेइ एक्केको। पंचसयवच्छरेसुं एकको तहय उवकक्की ॥ १०६॥

अर्थ — जब कल्किने अपने योग्य देशोंको यत्नपूर्वक जीत लिया, तब वह अतिशय छुब्ध बनकर जिस तिस श्रमण (जैनमुनि) से शुल्क या कर मॉंगने लगा। इसपर श्रमण अपना पहला ग्रास देकर भोजनमें अन्तराय हो जानेसे जाने लगे। उन मुनियोंमेंसे किसी एकको अवधिज्ञान हो गया। फिर कोई असुर अवधिज्ञानसे यह जानकर कि मुनियोंको उपसर्ग हो रहा है, आया और उसने धर्मद्रोही कल्किको मार डाला। कल्किका अजितंजय नामका पुत्र था। उसको असुरने बचा दिया और उससे धर्म-राज्य कराया। इसके बाद दो वर्ष तक लोगोंमें धर्मकी प्रवृत्ति अच्छी तरह होती रही परन्तु फिर दिनेंग दिन कालके माहात्म्यसे उसकी हीनता होने लगी। आगे इसी तरह प्रत्येक एक एक इजार वर्षमें एक एक कल्कि और प्रत्येक पाँच पाँच सौ वर्षमें एक एक उपकल्कि होगा।। १०१–१०६॥

कल्कि एक ऐतिहासिक राजा हुआ है। इसके विषयमें स्वर्गीय महामहोपा ध्याय काशीप्रसाद जायसवालने हिन्दू पुराणों और जैनग्रन्थोंके आधारसे एक विस्तृत लेख लिखा था और उसमें बतलाया था कि मालवाधिपति विष्णु यशो-धर्मा ही कल्कि है जिसका विजयस्तंभ मन्दसैार (ग्वालियर) में खड़ा है और जिसने मिहिरकुलको काश्मीरमें पराजित किया था। मन्दसोरका विजयस्तंभ

१ देखो जैनहितैषी भाग १३ अंक १२ में ' कल्कि अवतारकी ऐतिहासिकता ' इरीर्षक लेख। ईस्वी सन् ५५५–३४ में स्थापित किया गया था। जैनग्रन्थोंके समयके साथ भी यह समय मिल जाता है।

स्व० डा० काशीनाथ बापूजी पाठकने भी अपने एक लेखमें कल्किको ऐति-हासिक राजा बतलाया था, परन्तु वे विष्णुयशोधर्माको नहीं किन्तु मिहिरकुलको कल्कि मानते थे, जिसने ४० वर्ष राज्य किया और जो ७० वर्षकी अवस्थामें मरा। इस राजाका वर्णन चीनी यात्री हुएन्त्सांगने विस्तारसे लिखा है। राज-तरंगिणीमें भी इस दुष्ट राजाका वृत्तान्त दिया है।

कल्कि विष्णुयशोधर्मा था या मिहिरकुल, इसमें मत-भेद है परन्तु कल्कि ऐतिहासिक पुरुष है, यह प्रायः निश्चित है।

१ देखो जैनहितैषी भाग १३ अंक १२ में ' गुप्त राजाओंका काल, मिहिरकुल और कल्कि । '

# आराधना और उसकी टीकायें

## मूल ग्रन्थका परिचय

नाम — यह एक बहुत ही प्रसिद्ध और प्राचीन ग्रन्थ है । इसकी भाषा शौर-सेनी प्राकृत है । इसमें सब मिलाकर २१७० गाथाएँ हैं । इनमें सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र और सम्यक्तपरूप चार आराधनाओंका विवेचन है, इसी कारण इसका नाम ' आराधना ' है । यद्यपि यह ' भगवती आराधना ' के नामसे अधिक प्रसिद्ध है; परन्तु वास्तवमें ' भगवती ' नामका अंश नहीं, उसका एक विशेषण है । यदि नाम होता, तो ' भगवती ' नामका अंश नहीं, उसका एक विशेषण है । यदि नाम होता, तो ' भगवती ' नामका अंश नहीं, उसका एक विशेषण है । यदि नाम होता, तो ' भगवत्याराधना ' होता । स्वयं ग्रन्थ-कत्तीने भी मंगलाचरणमें ' आराधना ' नाम प्रकट किया है, ' वंदित्ता आरीहंते बुच्छं आराहणा कमसो । ' अर्थात् अरहंतोंकी वन्दना करके मैं 'आराधना' कहता हूँ । इसके सिवाय ग्रन्थान्तमें भी कहा है ' आराहणा सिवझेण पाणिदल्मोइणा रइदा ' अर्थात् पाणितल्मोजी शिवार्थने ' आराधना ' की रचना की । इस ग्रन्थके प्राचीन टीकाकार अपराजितसूरिने भी 'अपराजितसूरिणा...रचिता आराधना-टीका विजयोदया नाम्ना समाप्ता ' लेखकर इसका नाम ' आराधना ' ही प्रकट किया है । पण्डित आशाधरजीने अपनी टीकाका नाम ' मूलाराधना-दर्पण ' लिखा है । इससे भी मूल ग्रन्थका नाम ' आराधना ' ही प्रकट होता है । इसी तरह तीसरी टीकाका नाम भी ' आराधना-पंजिका ' है ।

मूल ग्रन्थकर्त्ताने एक जगह २१६४ नम्बरकी गाथामें 'आराधना ' के लिए स्वयं ' भगवती ' विशेषण दिया है; परन्तु वह विशेषण ही है, नाम नहीं और आराधनाके बाद दिया है। जान पड़ता है, आगे चलकर पूज्यतावश यही विशे-षण नाममें शामिल हो गया है।

श्रीआमितगतिसूरिने इस ग्रन्थके संस्कृत अनुवादरूप अपने ग्रन्थको भी आराधना ही कहा है, ' आराधनैषा यदकारि पूर्णा '। हाँ, विशेषण रूपमें अवस्य ही

जैनसाहित्य और इतिहास

उसके साथ 'भगवती ' पद लगाया है, ' आराधना भगवती कथिता स्वज्ञक्त्या।' यह प्रयोग भी मूलकी २१६४ नम्बरकी गाथाके समान है ।

विषय—यह प्रधानतः मुनि-धर्मका ग्रन्थ है। मुनि-धर्मकी अन्तिम सफलता शान्तिपूर्वक समाधिमरण है और इस समाधिमरणका—पण्डितपण्डितमरण, पण्डित-मरण आदिका—इसमें विशद और विस्तृत विवेचन है।

## मूल कर्त्ताका परिचय

ग्रन्थकत्तीने ग्रन्थान्तमें अपना परिचय इस प्रकार दिया है— अज्ञजिणणंदिगणि-सब्वगुत्तगणि-अज्ञमित्तणंदीणं । अवगमिय पादमूले सम्म सुत्तं च अत्थं च ॥ २१६१ ॥ पुब्वायरियणिवर्द्धा उवजीवित्ता इमा ससत्तीए । आराहणा सिवज्जेण पाणिदलभोइणा रइदा ॥ ६२ ॥ छदुमत्थदाइ एत्थ दु जं वद्धं होज्ज पवयणविरुद्धं । छदुमत्थदाइ एत्थ दु जं वद्धं होज्ज पवयणविरुद्धं । सोधंतु सुगीदत्था पवयणवच्छल्लदाए दु ॥ ६३ ॥ आराहणा भगवदी एवं भत्तीए वण्णिदा संती । संघस्स सिवज्जस्स य समाधिवरमुत्तमं देउ ॥ ६४ ॥ असुर-सुर-मणुअ-किण्णर-रवि-ससि-किंपुरिस-महियवरचरणो। दिसउ मम बोहिलाहं जिणवर्त्वारो तिहुवणिंदो ॥ ६५ ॥ स्रम-दम-णियम-धराणं धुदरयसुहुदुक्खविप्पजुत्ताणं ।

णाणुज्जोदियसल्लेहणमिम सुणमो जिनवराणं ॥ ६६ ॥ अर्थात्—आर्य जिननंदि गणि, आर्य सर्वगुप्त गणि और आर्य मित्रनन्दिके चरणोंके निकट मूल सूत्रों और उनके अर्थ या अभिप्रायको अच्छी तरह समझ करके, पूर्वाचार्योंद्वारा निबद्ध की हुई रचनाके आधारसे पाणितलभोजी ( करतलपर लेकर भोजन करनेवाले ) शिवार्यने यह ' आराधना ' अपनी शक्तिके अनुसार रची है । अपनी छद्मस्थता या ज्ञानकी अपूर्णताके कारण इसमें जो कुछ प्रवचनविरुद्ध लिखा गया हो, उसे सुगीतार्थ अर्थात् पदार्थको भले प्रकार समझनेवाले प्रवचन-वात्सल्य-भावसे शुद्ध कर लें । इस प्रकार भक्तिपूर्वक वर्णन की हुई भगवती आराधना संघको और शिवार्यको ( मुझे ) उत्तम समाधि दे । असुर-सुर-मनुष्य-

१ पं० आशाधरजीने अपनी टीकामें ' पुव्वायरियकयाणि य ' पाठ माना है ।

किन्नर-रवि-शशि-किंपुरुषोंके द्वारा पूज्य और तीन भुवनके इन्द्र भगवान महावीर मुझे बोधि दें । क्षम ( क्षमा ), दम ( इंद्रियदमन ) और नियमोंके धारक, कर्म-रहित, सुखदुःखविप्रयुक्त और ज्ञानके द्वारा सल्ठेखनाको उद्योतित करनेवाले जिन-वरों ( तीर्थकरों ) को नमस्कार हो ।

इससे माऌम होता है कि ग्रन्थकर्त्ताका पूरा नाम शिवार्य था। अपने तीनों गुरुओंके नामके साथ उन्होंने 'आर्य' विशेषण दिया है। इससे जान पड़ता है कि उनके साथ जो 'आर्य' शब्द है, वह भी विशेषण ही है और इसलिए उनका नाम शिवनन्दि, शिवगुप्त, शिवकोटि या ऐसा ही कुछ होगा, जो संक्षेपेमें 'शिव' कहा जा सकता है।

आदिपुराणके कर्ता भगवजिनसेनने अपने ग्रन्थके प्रारंभमें उनका शिवकोटि मुनीश्वर कहकर उल्लेख किया है—

#### शीतीभूतं जगद्यस्य वाचाऽऽराध्य चतुष्टयं । मोक्षमार्ग स पायान्नः शिवकोटिमुनीश्वरः ॥ ४९ ॥

अर्थात् वे शिवकोटि मुनीश्वर हमारी रक्षा करें, जिनकी वाणीद्वारा (निर्मित) चतुष्टयरूप ( दर्शन-ज्ञान-चरित्र-तपरूप ) मोश्चमार्गका आराधन करके यह जगत् शीतीभूत या शान्त हो रहा है।

अवश्य ही इस श्लोकमें ' आराधना'का कोई स्पष्ट उल्लेख नहीं है, परन्तु जिस ढॅगसे यह कहा गया है उससे ऐसा माऌम होता है कि जिनसेनस्वामीका आशय शायद इसी ' आराधना ' प्रन्थन्ने है, क्यों कि इसमें दर्शन, ज्ञान, चारित्र और तपरूप चार प्रकारकी आराधनाओंका ही विस्तृत व्याख्यान है और इसमें भी सन्देह नहीं है कि वह संसारको शीतीभूत करनेवाला है। इससे संभव है कि उनका पूरा नाम ' आर्य शिवकोटि ' हो।

समन्तभद्रका शिष्यत्व — श्री प्रभाचन्द्रके आराधना कथाकेश (गद्य) में और देवचन्द्रके 'राजावलि कथे ' (कनड़ी ) में शिवकोटिको स्वामी समन्त भद्रका शिष्य बतलाया है । इनके अनुसार वे काशी या कांचीके शैव राजा थे और उनके शिवलिंग फोड़कर उसमेंसे चन्द्रप्रभकी प्रतिमा प्रकट करनेके चमत्कार-को देखकर ¦वे जैन हो गये थे । परन्तु इन कथाओंपर अधिक विश्वास नहीं किया जा सकता । इतिहासदृष्टिसे ये लिखी भी नहीं गई हैं । जैनधर्मका प्रभाव प्रकट करना ही इनका उद्देश्य जान पड़ता है । यह कदापि संभव नहीं कि शिवकोटि अपने इतने बड़े प्रन्थमें अपने इतने बड़े उपकारी गुरु समन्तभद्रका उल्लेख न करें। कमसे कम उनका नामस्मरण तो अवश्य करते। परन्तु वे अपने गुरुओंके नाम जुदा ही बतलाते हैं।

हीरेषेणकृत कथाकोश उपलब्ध कथाकोशोंमें सबसे पुराना श० सं० ८५३ ( वि० सं० ९८८ ) का बना हुआ है । इस ग्रन्थमें जब कि प्रभाचन्द्रके गद्य-कथाकोशकी अन्य प्रायः सभी कथायें दी हुई हैं, तब उक्त शिवकोटि और समन्तभद्रवाली कथा नहीं है, इससे मालूम होता है कि समन्तभद्रके शिष्यत्वकी उक्त कल्पना उसके बाद की है ।

शिवकोटिका सबसे पुराना उल्लेख आदिपुराणमें मिलता है। जिनसेनस्वामीको शायद इस बातका पता था कि वे किसके शिष्य हैं। यदि वे उन्हें समन्तभद्रका शिष्य समझते होते तो समन्तभद्रके बाद ही उनकी स्तुति करते। सो न करके उन्होंने बीचमें श्रीदत्त, यशोभद्र और प्रभाचन्दकी प्रशस्ति लिखकर फिर शिव-कोटिका स्मरण किया है।

कवि हस्तिमछ (वि० की चौदहवीं शताब्दि) ने 'विकान्तकौरव 'में समन्तभद्रके शिवकोटि और शिवायन दो शिष्य बतलाये हैं और उन्हींके अन्वयमें वीरसेन जिनसेनको बतलाया है, परन्तु इस बातका कोई पुष्ट प्रमाण नहीं है कि समन्तभद्रकी शिष्यपरम्परामें वीरसेन जिनसेन हुए हैं। शिवकोटि तो खैर ठीक परन्तु ये 'शिवायन' और कौन हैं ? कहीं 'सिवज्जेण' (शिवार्येण) पद ही तो किसी गुलतफहमीसे शिवायन नहीं बन गया है ? अन्यत्र कहीं भी शिवायनका कोई उल्लेख अब तक नहीं मिला।

इस तरह शिवकोटि समन्तभद्रके शिष्य नहीं माने जा सकते ।

अन्य दो रचनायें—' आराधना ' के अतिरिक्त शिवकोटि आचार्यकी दो रचनायें और बतलाई जाती हैं, जिनमेंसे एक ' रत्नमौला ' है।

१ पं० परमानन्द शास्त्रीने अपने एक लेख ( अनेकान्त वर्ष २, किरण ६ ) में बतलाया है कि शिवार्यने गाथा २०७९-८३ में स्वामी समन्तभद्रकी तरह गुणव्रतोंमें भोगोपभोग परिमाणको न गिनकर देशावकााशिकको ग्रहण किया है और शिक्षाव्रतोंमें देशावकाशिकको न लेकर भोगोपभोगपरिमाणका विधान किया है। यदि वे समन्तभद्रके शिष्य होते तो इस विषयमें उनका अनुसरण अवश्य करते।

२ माणिकचन्द्र-ग्रन्थमालाके २१ वें ग्रन्थ 'सिद्धान्तसारादिसंग्रह 'में प्रकाशित ।

इस संस्कृत ग्रन्थमें केवल ६७ अनुष्टुप् श्ठोक हैं। इसका अन्तिम श्ठोक इस प्रकार है—

## यो नित्यं पठति श्रीमान् रत्नमालामिमां परा। स शुद्धभावतेा नूनं शिवकोटित्वामाप्नुयात् ॥ ६७॥

इमारी समझमें यह ग्रन्थ आराधनाके कर्त्ताका कदापि नहीं है। या तो किसीने जान बूझकर अपनी बातोंको अधिक प्रामाणिक बतलानेकी नीयतसे इसे शिवको-टिके नामसे प्रसिद्ध किया है और या वे कोई दूसरे ही शिवकोटि होंगे। एक तो रत्नमालाकी रचना बहुत ही साधारण है, उसमें कोई प्रौढ़ता नहीं है, दूसरे उनके बादके किसी भी ग्रन्थकर्त्ताने इस ग्रन्थका उल्लेख नहीं किया है, किसीने इसका कोई पद्य प्रमाण रूपमें भी पेश नहीं किया है, तीसरे इसमें लिखी हुई कुछ बातें बुरी तरह खटकनेवाली हैं। इस ग्रन्थका नीचे लिखा हुआ ख्लेक देखिए----

# कल्रौ काले वने वासो वर्ज्यते मुनिसत्तमेः ।

# स्थीयेत च जिनागारे ग्रामादिषु विरोषतः ॥ २२ ॥

अर्थात् इस कलिकालमें मुनियोंको वनमें न रहना चाहिए। श्रेष्ठ मुनियोंने इसको वर्जित किया है। इस समय उन्हें जैन-मन्दिरोंमें विशेष करके ग्रामादिकोंमें रहना चाहिए।

इससे साफ प्रकट होता है कि यह उस समयकी रचना है जब दिगम्बर सम्प्र-दायमें 'चैत्य वास ' अच्छी तरह चल रहा था, और उसके अनुयायी इतने प्रबल हो गये थे कि उन्होंने ,वनोंमें रहना वर्जित तक बतला दिया था। मन्दिरों या प्रामोंमें रहनेको किसी तरह जायज बतलाना एक बात है और उन्हींमें रहना चाहिए, वनमें नहीं, यह दूसरी बात है। यह तो भगवती आराधनासे भी विरुद्ध है।

रत्नमालाका ६५ वाँ स्ठोक इस प्रकार है—

## सर्वमेवविधिर्जैनः प्रमाणं लौकिकः सतां।

#### यत्र न वतहानिः स्यात्सम्यक्त्वस्य च खंडनं ॥ ६५ ॥

यह श्रीसोमदेवसूरिकृत यशस्तिलक चम्पूके उपासकाध्ययनके नीचे लिखे श्ठोकको बिगाडकर बनाया गया है—

सर्वमेव हि जैनानां प्रमाणं लौकिको विधिः । यत्र सम्यक्त्वहानिर्न यत्र न वतदूषणम् ॥ यशस्तिलककी रचनाका समय शक संवत् (८८१ वि० सं० १०१६) है, अतएव रत्नमाला उससे पीछेके किसी समयकी रचना है'।

अवणबेल्गोलके १०५ वें शिलालेखमें जो वि० सं० १४५५ का है, शिव-कोटिको तत्त्वार्थसूत्रका टीकाकार बतलाया है, ' संसारवाराकरपोतमेतत्तत्त्वार्थ-सूत्रं तदलंचकार । ' अर्थात् जिन्हेंने संसार समुद्रको पार करनेके लिए पोत ( जहाज ) के समान यह तत्त्वार्थरात्र अलंकृत किया । इसमें जो ' एतत् ' ( यह ) शब्द पड़ा हुआ है, उससे पंडित जुगलकिशोरजी मुख्तारने यह अनुमान किया है कि उद्धरणका उक्त पद्य तत्त्वार्थसूत्रकी उसी शिवकोटिकृत टीकाकी प्रशस्तिका एक श्लोक है, जो शिलालेखमें एक विचित्र ढंगसे शामिल कर लिया गया है। अन्यथा शिलालेखके पद्योंके अनुक्रममें इस ' एतत् ' शब्दकी और किसी तरह संगति नहीं बिठाई जा सकती । यद्यपि अभी तक उक्त तत्त्वार्थटीका उपलब्ध नहीं हुई है; परन्तु, जहाँ तक हमारा खयाल जाता है, उसका अस्तित्व जरूर है और वह शिवके।टिकी ही बनाई हुई होगी। परन्तु वे आराधनाके कर्त्ता शिवार्य या शिवकोटिसे भिन्न कोई दूसरे ही शिवकोटि होंगे और आश्चर्य नहीं जो रत्नमालाके कत्ती शिवकोटिकी ही वह रचना हो । यह भी असंभव नहीं है कि उनके गुरुका नाम भी समन्तभद्र हो । शिवकोटिके समान समन्तभद्र नामको धारण करनेवाले भी अनेक भट्टारक हो सकते हैं। एक समन्तभद्रका नाम तो पाठकोंने भी सुना होगा, जिन्होंने अष्टसहस्रीपर एक ' विषमपदतात्पर्यटीका ' लिखी है और जिनका समय पं० जुगलकिशोरजी .विकमकी तेरहवीं शताब्दिके लगभग अनुमान करते हैं ? । ये लघु समन्तभद्र कहलाते थे ।

तत्त्वार्थसूत्रकी यदि यह टीका इतनी प्राचीन होती जितनी कि आराधना है, तो उसका उल्लेख दूसरे टीकाकारोंने अवश्य किया होता और वह सर्वार्थसिद्धि-टीकासे भी प्राचीन होती। परन्तु अभीतक किसी भी प्राचीन ग्रन्थमें उसका किसी भी रूपमें कोई उल्लेख नहीं मिला है।

इन सब वातोंसे हम इस निश्चयपर पहुँचते हैं कि आराधनाके कर्त्ता न १ सिद्धान्तसारादिसंग्रहकी मेरी लिखी हुई भूमिकामें इस विषयपर कुछ विस्तारसे लिखा गया है।

२ देखो ' स्वामि समन्तभद्र ' के पृष्ठ २२९ की टिप्पणी ।

तो समन्तभद्रके शिष्य थे, न जिनदीक्षा लेनेके पहले वे शैव राजा थे और न उनका बनाया हुआ आराधनाके अतिरिक्त कोई दूसरा ग्रन्थ ही उपलब्ध है। रत्नमाला और तत्त्वार्थटीकाके कर्त्ता कोई दूसरे शिवकोटि थे।

## गुरु-परम्परा और सम्प्रदाय

दिगम्बर सम्प्रदायकी पट्टावालियों, शिलालिपियों और श्रुतावतार, हरिवंशपुराण आदि प्रन्थोंमें जो गुरुपरम्परायें मिलती हैं उनमेंसे किसी परम्परामें जिननन्दि, सर्वगुप्त और मित्रनन्दिके नाम नहीं मिलते । परन्तु इनमेंसे सर्वगुप्तका उल्लेख यापनीय संघके आचार्य शाकटायनने अपने व्याकरणमें किया है—' उपर्सवगुप्तं व्याख्यातारः ' ( १-३-१०४ ) अर्थात् सारे व्याख्याता सर्वगुप्तसे नीचे हैं— उनके जैसा काई दूसरा व्याख्याता नहीं । शायद इन्हीं सर्वगुप्तके चरणोंके निकट बैठकर शिवार्यने सूत्र और उनका अर्थ अच्छी तरह आयत्त करके आराधनाकी रचना की थी । शाकटायनके उक्त उल्लेखसे हमारा अनुमान है कि शिवार्य या शिवकोटि यापनीय संघके ही आचार्य हैं और इसीलिए दिगम्बर गुरुपरम्परामें उनके गुरुओंका कोई उल्लेख नहीं मिलता ।

इस अनुमानकी पुष्टि और भी कई प्रमाणोंसे होती है जिन्हें हमने विस्तारके साथ अन्येत्र लिखा है। यहाँ संक्षेपमें उनमेंसे थोड़ी सी बातें दी जाती हैं——

१ भगवती आराधनाकी उपलब्ध टीकाओंमें सबसे पुरानी टीका अपराजित-सूरिकी है और जैसा कि आगे बतलाया जायगा वे निश्चयसे यापनीय संघके हैं । ऐसी दशामें मूल ग्रन्थकर्त्ता शिवार्यके भी यापनीय होनेकी अधिक संभावना है ।

२ यापनीय संघ श्वेताम्बरोंके समान सूत्र-प्रन्थोंको (श्वेताम्बर आगमोंको) मानता है और आराधनामें सैकड़ों गाथायें ऐसी हैं जो सूत्र-ग्रन्थोंमें मिलती हैं।

३ दस स्थितिकल्पोंके नामेंविली गाथा जीतकल्पभाष्य और अनेक खेताम्बर टीकाओं तथा निर्युक्तियोंमें मिलती है। आचार्य प्रभाचन्द्रने अपने प्रमेयकमल-मार्तण्डमें भी इसे खेताम्बर गाथा मानी है।

४ आराधनाकी ६६५-६६६ नं० की गाथायें दिगम्बरेंकि मुनियोंके आचारसे मेल नहीं खातीं। उनमें बीमार मुनिके लिए चार मुनियोंके द्वारा

१ देखों ' यापनीय साहित्यकी खोज ' शीर्षक लेख और अनन्तकीर्तिमालामें प्रकाशित भगवती आराधनाकी भूमिका । भोजन-पान लानेका निर्देश है। इसपर स्व० पं० सदासुखजीने अपनी वचनिकामें और दीवान अमरचन्दजीने अपने कविवर वृन्दावनजीको लिखे हुए पत्रमें आपत्ति की है'।

५ आराधनाकी ४२८ वीं गाथा आचारांग और जीतकल्प ग्रन्थोंका उल्लेख करती है जो श्वेताम्बर सम्प्रदायके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं।

६ शिवार्यने अपनेको ' पाणितलभोजी ' अर्थात् इथेलियोंपर भोजन करने-वाला लिखा है । यापनीय संघके साधु श्वेताम्बर साधुओंके समान पात्र-भोजी नहीं बह्कि दिगम्बरोंके समान कर-पात्रभोजी थे ।

शिवार्य जब यापनीय संघके थे, तब भगवजिनसेनने उनका स्मरण क्यों किया ? इस विषयमें हमारा खयाल है कि उस समयके विद्वानोंमें इतनी उदारता थी और वे इसमें कोई दोष नहीं समझते थे। उन्होंने इसी दृष्टिसे सिद्धसेनाचार्यकी भी प्रशंसा की है।

# मूल कर्त्ताका समय

भगवजिनसेनने शिवार्यकी स्तुति की है और शाकटायनने उनके गुरु सर्व-गुप्तको बड़ा भारी व्याख्याता बतलाया है, इससे वे इन दोनों प्रन्थकर्त्ताओंसे तो निश्चयपूर्वक पहलेके हैं । कितने पहलेके हैं, यह तो नहीं बतलाया जा सकता । परन्तु ऐसा माल्रम होता है कि बहुत पहलेके हैं । आराधनाके चालीसवें 'विजहना' नामक अधिकारमें जो आराधक मुनिके मृतकसंस्कारका वर्णन है, उससे इसकी प्राचीनतापर प्रकाश पड़ता है । उसके अनुसार उस समय मुनिके मृतक शरीरको बनमें किसी अच्छी जगहपर यों ही छोड़ दिया जाता था और उसे पशु-पक्षी समाप्त कर देते थे । इस प्रन्थपर जैसा कि आगे बतलाया गया है कई प्राकृत टीकायें थीं और प्राकृत टीकाओंके लिखे जानेका समय छठी सातवीं शताब्दिके बाद नहीं माल्र्म होता । फिर तो संस्कृतटीकाओंका काल आ जाता है ।

बाद नहां मार्ल्स हाता । फर तो संस्कृतटाकाआका काल आ जाता हू । इस प्राचीन ग्रन्थपर अनेक टीकायें लिखी गई हैं, जिनमेंसे नीचे लिखी उपलब्ध हैं-----

१ देखो ' वृन्दावनविलास ' में मेरी लिखी हुई भूमिका ।

२ भगवती आराधनाकी भूमिकामें इस विधिको कुछ विस्तारके साथ लिखा गया है। 'पाठक वहाँसे देख लें।

## टीकाओंका परिचय

१ विजयोदया — यह टीका छप चुकी है। इसके कर्त्ता अपराजितसूरि हैं जो चन्द्रनन्दि महाकर्मप्रकृत्याचार्यके प्रशिष्य और बलदवेसूरिके शिष्य थे, आरातीय आचार्योंके चूड़ामणि थे, जिनशासनका उद्धार करनेमें धीर वीर तथा यशस्वी थे और नागनन्दि गणिके चरणोंकी सेवासे उन्हें ज्ञान प्राप्त हुआ था। श्रीनन्दिगणिकी प्रेरणासे उन्होंने यह विजयोदया टीका लिखी थी।

'' चन्द्रनन्दिमहाकर्मप्रकृत्याचार्यशिष्येण आरातीयसूरिचूलामणिना नागनन्दि-गणिपादपद्मोपसेवाजातमतिलवेन वलदेवसूरिशिष्येण जिनशासनोद्धरणधीरेण लब्ध-यशःप्रसरेणापराजितसूरिणा श्रीनन्दिगणिना वचोदितेन रचिता आराधनाटीका श्रीविजयोदया नाम्ना समाप्ता। "

पं० आशाधरजीने अपने मूलाराधनादर्पणमें अनेक स्थैलोंपर अपराजित सूरिका 'श्रीविजयाचार्य 'नामसे उल्लेख किया है और अनगारधर्मामृतटीका ( पृ० ६७३ ) में भी एक जगह लिखा है, ' एतच्च श्रीविजयाचार्यविरचित-संस्कृतमूलाराधनटीकायां सुस्थितसूत्रे विस्तरतः समर्थित दृष्टव्यम् । '' इससे जान पड़ता है कि अपराजितसूरि 'श्रीविजयाचार्य 'भी कहलाते थे । विजयोदया नाम भी इसी लिए रक्खा गया है ।

अपराजितसूरि भी यापनीयसंघके थे। इस विषयमें अब कोई सन्देह नहीं रह गया है। क्योंकि उन्होंने 'दशवैकालिक ' सूत्र पर भी विजयोदया नामकी टीका लिखी थी जिसका उल्लेख ११९७ वीं गाथाकी टीकामें वे स्वयं इस प्रकार करते हैं, ''दशवैकालिकटीकायां श्रीविजयोदयायां प्रपंचिता उद्रमादिदोषा इति नेह प्रतन्यते।'' अर्थात् उद्रमादि दोषोंका वर्णन दशवैकालिककी विजयोदया टीकामें किया है, इस लिए अब उसे नहीं किया जाता। यह बतलानेकी जरूरत नहीं कि 'दशवैकालिक ' प्रसिद्ध श्वेताम्बर सूत्रग्रंथ है और उसे यापनीय संघ भी मानता था।

पं० सदासुखजीके सामने वचनिका लिखते समय यही टीका मौजूद थी। इस लिए वे ४२७ वीं गाथाकी वचनिकामें लिखते हैं, '' इनिका विशेष बहु ज्ञानी होइ सो आगमके अनुसारि जाणि विशेष निश्चय करो। बहुरि इस प्रन्थकी टीकाका

१ देखो गाथा नं० ४४, ५९५, ६८१, ६८२, १७१२, १९९९ की टीका ।

कत्ती खेताम्बर है, दूसरी गाथाके अर्थमें वस्त्र पात्र कम्बलादि पोषे है, कहै है, तातें प्रमाणरूप नाहीं है। " चूँ कि उन्हें यापनीय संघके स्वरूपका कुछ पता नहीं था, इसलिए उन्होंने अपराजितस्र्रिको खेताम्बर समझ लिया था। वास्तवमें वे यापनीय थे और यापनीयसंघके बहुतसे सिद्धान्त खेताम्बरसम्प्रदाय जैसे हैं। वे आचारांग, उत्तराध्यन आदि आगमोंका मानते हैं और अपराजितस्र्रि जगह जगह उनके उद्धरण देकर अपने विपयका निरूपण करते हैं। उनके यापनीय होनेके और भी अनेक प्रमाण मैंने अपने 'यापनीय साहित्यकी खोज ' शीर्षक लेखमें दिये हैं, पाठक वहाँसे देख सकते हैं।

अपराजितसूरिका ठीक समय तो नहीं माऌम हो सका, परन्तु अनुमान यह है कि वे विक्रमकी नवीं शताब्दिके पहलेके ही होंगे। गंगवंशके पृथ्वीकोङ्गणि महा-राजका एक दौनपत्र श० सं० ६९८ (वि॰ सं० ८३३) का मिला है। उसमें यापनीयसंघके चन्द्रनन्दि, कीर्तिनन्दि और विमलचन्द्रको ' लेकतिलक ' जैनमन्दिरके लिए एक गाँव दिये जानेका उल्लेख है। अपराजितसूरि शायद इन्हीं चन्द्रनन्दिके प्रशिष्य होंगे। उक्त दानपत्रमें उनके एक शिष्य कुमारनन्दिकी ही गुरुपरम्परा दी है, दूसरे शिष्य शायद बलदेवसूरि हों और उनके शिष्य अपराजित। २ मूलाराधना-दर्पण — इसके कर्त्ता पं० आशाधरजी हैं जिनके अनेक प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं और जिनके समय आदिके विषयमें काफी लिखा जा चुका हें। <sup>3</sup> यह टीका भी विजयोदया टीकाके साथ छप चुकी है। कारंजाकी जिस

प्रतिके आधारसे यह छपी है उसमें अन्तकी। प्रश्नस्तिका एक पृष्ठ नष्ट हो गया है, इसलिए यह न माल्रम हो सका कि यह टीका किस संवतमें लिखी गई थी। पं० आशाधरजीसे पहले अमितगतिकी संस्कृत आराधना बन चुकी थी।

१ इंडियन एण्टिक्वेरी जिल्द २ पृ० १५६-५९ ।

२ चन्द्रनन्दिको अपराजितसूरिने महाकर्मप्रकृत्याचार्य लिखा है। श्रवणबेल्गोलके ५४ वें शिलालेखमें जो श० सं० १०५० का है, अनेक आचार्योंके साथ एक कर्ग-प्रकृति भट्टारकको भी नमस्कार किया गया है। ये बहुत करके चन्द्रनन्दि आचार्य होंगे। उक्त शिलालेखसे समयपर कोई प्रकाश नहीं पड़ता है।

३ देखो, 'अनेकान्त ' वर्ष ३, अंक ११-१२ में मेरा लिखा ' पं० प्र० आशाधर ' शीर्षक विस्तृत लेख। इसके सिवाय उनके सामने भगवती आराधनाका एक और भी कोई पद्यानुवाद था जिसके सौसे ऊपर पद्य उन्होंने अपनी टीकामें उद्धत किये हैं। जान पड़ता है इसी लिए अपनी टीकाका नाम उन्होंने मूलाराधना-दर्पण रक्खा है। कोई यह न समझ ले कि यह किसी संस्कृत आराधनाकी टीका है।

३ आराधना-पञ्जिका—पूनेके भाण्डारकर-प्राच्यविद्यासंशोधक-मन्दिरमें इसकी एक प्रति है'। १५-१६ वर्ष पहले मैंने इसे देखा था और इसके अन्तकी लेखक-प्रशस्तिको नकल कर लिया था, जो इस प्रकार है— कुन्दावदातयशसा सहवासिवंशापद्माकरद्युमणिना गुणिनां वरेण ! श्रीदेवकीर्तिविवुधाय बुधप्रियाय दत्तं यशोधवलनामधुरंधरेण ॥ श्रीदेवकीर्तिपण्डितच्छात्रेण काहत्याकनाम्ना लिखितामिति ।

संवत् १४१६ वर्षे चैत्रसुदिपञ्चम्यां सोमवासरे सकलराजशिरो-मुकुटमाणिक्यमरीचिपिंजरीकृतचरणकमलपादपीठस्य श्रीपेरोज-साहेः सकलसाम्राज्यधुरीबिभ्राणस्य समये श्रीदिल्ल्यां श्रीकुन्दकु-न्दचार्यान्वये सरस्वतीगच्छे बलात्कारगणे भद्टारकश्रीरत्नकीर्तिदे-वपद्टोदयाद्रितरुणतरणित्वमुर्वींकुर्वाणं भद्टारकश्रीप्रभाचन्द्रदेव-त-त्सिष्याणां ब्रह्म नाधूराम । इत्याराधनापंजिकायां (?) ग्रन्थ आत्म-पठनार्थं लिखापितम् । शुभस्तु मंगलमहाश्रीः । समस्तसंघस्य शुभम् । अग्रोतकान्वये साधु नयपाल तत्पुत्र कुलधरः तथा गोहिलगोत्र साधु खेतल साधु राजा तस्य पुत्र वीरपाल लिखापितम् ।

इसके न तो मंगलाचरणादि प्रारंभिक अंशको मैं नोट कर सका और न टीकाकर्त्ताके अन्तिम उल्लेखको, जिससे यह बतलाया जा सकता कि इसके कर्त्ता कौन हैं । मेरा अनुमान है कि शायद यह पंजिका प्रमेयकमलमार्तण्ड आदिक़े कर्त्ता आचार्य प्रभाचन्द्रकी हो । उनके प्रन्थोंकी सूचीमें एक आराधना-पंजिका-का उल्लेख है । पूर्वोक्त प्रशस्तिसे तो इस टीकाके लिखने लिखानेवालेंका ही पता लगता हैं । यह एक विचित्र बात है कि इसमें तीन बारके लिपिकारोंका उल्लेख सुरक्षित है । इसकी एक प्रति श्रीदेवकीर्ति पण्डितके विद्यार्थी काहत्याकने लिखी थी और सहवासीवंशके यशोधवल नामक धुरंधर या पण्डितने बुद्धिमानेंके

१ नं० ६७९ आफ १८९५-९६,९८-९९

प्यारे आंदेवकीर्ति पण्डितको मेंट दी थी। इस प्रतिके लिखे जानेका समय नहीं दिया है। इस प्रतिपरसे जो दूसरी प्रति लिखी गई, वह रत्नकीर्ति भट्टारकके पट्टशिष्य श्रीप्रभाचन्द्रदेवके शिष्य ब्रह्मचारी नाथूरामने संवत् १४१६ की चैत सुदी ५ सोमवारको अपने पढ़नेके लिए दिछीमें लिखाई, जिस समय कि बादशाह फीरोज़शाह तुग़लकका राज्य था।

इस दूसरी प्रतिपरसे तीसरी प्रति अग्रोतक या अग्रवालवंशके नयपाल साह़के पुत्र कुलधर, गोहिलगोत्री साहू खेतल और साहू राजाके पुत्र वीरपालने लिखाई। किस समयमें लिखाई गई, यह नहीं लिखा है।

यह पद्धति बहुत ही अच्छी है। इस प्रकार यदि ग्रन्थ-लेखक (लिपिकर्त्ता) अपने पहलेकी मातृका प्रतियोंकी लेखक-प्रशस्तियाँ भी पूरी लिख दिया करें, तो बहुत लाभ हो। परन्तु तिथि और संवत् भी लिखना न छोड़ना चाहिए।

दूसरे लिपिकर्त्ताने अपना संवत् १४१६ दिया है और उसने वह प्रति अप-नेसे पहलेकी प्रति परसे की है। इससे टीकाके निर्माण-कालके विषयमें इतनी बात निश्चयपूर्वक कही जा सकती है कि यह टीका चौदहवीं शताब्दिके बादकी नहीं है।

८ - भावार्थ-दीपिका टीका - यह टीका भी पूनेके भाण्डारकर-प्राच्य-विद्या-संशोधक मन्दिरमें हैं । इसका प्रारंभका और अन्तका अंश इस प्रकार है----

श्रीमन्तं जिनदेवं वीरं नत्वामरार्चितं भक्त्या । वृत्तिं भगवत्याराधनासुग्रन्थस्य कुर्वेऽहम् ॥ १ ॥ घनघटितकर्मनाशं गुरुं च वंशाधिपं च कुन्दाह्नं । वंदे शिरसा तरसा ग्रन्थसमाप्तिं समीप्सुरहम् ॥ २ ॥ वाग्देवीं श्रीजैनीं नत्वा संप्रार्थ्य प्रंथसंसिद्धिं । सरलां मुग्धां विरचे वृत्तिं भावार्थदीपिकासंज्ञां ॥ ३ ॥ कृतेयं सद्वृत्तिः शिवजिदरुणाख्येन विदुषा, गुणानां सत् व्यातिर्व्यपहृतसमस्ताघनिकरा । प्रवक्तुः श्रोतुर्या वितरति दिवं मुक्तिमपरां, चिरं जीयादेषा बुधजनमनोरंजनकरी ॥ आराधना और उसकी टीकार्ये

汱

महासंघे गच्छे गिरिगगबलात्कारपदके, गुरो नन्द्याम्नायेऽन्वयवरगुरौ कुन्दमुनिपे ।

::<

सुजातो वै स्रिर्जयपुरपदस्थो मुनिवरः ॥ २ ॥ महेन्द्रस्तत्पट्टे गुरुगुणनिधिः क्षेमसुवृषा, तदीयः सच्छिष्यो गुणनिधिदयाचन्द्रविवुधः, तदीयः सच्छिष्यो गुणनिधिदयाचन्द्रविवुधः, तदीयः सच्छिष्यः ग्रिवजिदरुणो भक्तिनिरतः ॥ ३ ॥ तदीयः सच्छिष्यः शिवजिदरुणो भक्तिनिरतः, गुरूणामाज्ञावान् धृतजिनसुधर्मोऽभवदिह । तदीयः सत्पुत्रो मणिजिदरुणाख्यो ऌघुमति-स्तदर्थं वृत्तिर्वा प्रकटितपथाकारि रुचिरा ॥ ४ ॥ समे वस्वेकार्थेंदुमिति ग्रुभपक्षे ग्रुचिभवे, त्रयोदश्येह्रॉत्ये (?) चरमसमये वारधिषणे ऽनुराधानक्षत्रे ग्रुभसुयरार्द्धिप्रजननी, चिरं जीयादेषा भुवि जिनमतोद्योतनकरी ॥

यह टीका शिवजिदरुण अर्थात् पं० शिवजीलालने अपने सुपुत्र मणिजिदरुण (मणिजीलाल या मणिलाल) के लिए बनाई है । वे जयपुरके भट्टारककी गदीके पण्डित थे । उन्होंने अपनी गुरुपरम्परा इस प्रकार दी है—भट्टारक महेन्द्रकीर्तिके शिष्य भट्टारक क्षेमकीर्ति, उनके पं० निहालचन्द, निहालचन्दके शिष्य दयाचन्द्र, दयाचन्द्रके दिलसुख और दिलसुखके शिवजीलाल । प्रशस्तिके पाँचवें पद्यमें टीका निर्माणका समय दिया हुआ है, परन्तु उसका पहला चरण कुछ अशुद्ध-सा हो गया है, इस कारण वह ठीक नहीं बतलाया जा सकता । संवत् १८१८ की जेठ सुदी १३ गुरुवारको टीका समाप्त हुई है । पं० शिवजीलाल पं० सदासुखजीके ही समकालीन विद्वान् थे और एक प्रकारसे उनके प्रतिपक्षी थे । उस समय तेरहपन्थ और बीसपन्थमें बहुत कटुता बढ़ी हुई थी । शिवजीलालका एक तेरहपन्थ-खण्डन नामका ग्रन्थ भी है । उन्होंने रत्नकरण्ड, चर्चासंग्रह, बोधसार,

쑸

꼯

दर्शनसार,, अध्यात्मतरंगिणी आदि अनेक ग्रन्थोंकी भाषावचनिकायें लिखी हैं। वे कट्टर बीसपन्थी थे।

५— संस्कृत आराधना — माथुरसंघके आचार्य अमितगतिके बनाये हुए धर्मपरीक्षा, उपासकाध्ययन, सुभाषितरत्नसंदोह, पंचसंग्रह आदि ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं । ये नेमिषेण आचार्यके प्रशिष्य और माधवसेनके शिष्य थे । इन्होंने अपने अनेक ग्रन्थोंमें रचनाका समय दिया है, इस लिए उनका समय निर्णीत है । वे विक्रमकी ग्यारहवीं सदीके विद्वान् हैं । आचार्य शिवकोटिकी आराधनापर उन्होंने टीका तो नहीं लिखी है, परन्तु उसका संस्कृत पद्योंमें अनुवाद किया है जो विजयोदया और दर्पणके साथ प्रकाशित हो चुका है । पं० आशाधरजीने अपने अनगारधर्मामृतकी टीकामें इस संस्कृत ' आराधना 'के कुछ श्रोक उद्धृत भी किये हैं ।

इसकी रचना भगवती आराधनाकी प्रत्येक गाथाका अभिप्राय लेकर मुख्यतः संस्कृत अनुष्टुप् स्ठोकोंमें की गई है, बीच बीचमें दूसरे छन्द भी हैं। रचना प्रायः अनुवादरूप ही है।

जिस प्रतिपरसे उक्त मुद्रण हुआ है, उसमें प्रारंभके १९ श्लोक नहीं है, नष्ट हो गये हैं।

संस्कृत आराधनाका अन्तिम अंश इस प्रकार है—

आराधना भगवती कथिता स्वशक्त्या, चिन्तामणि वितरितुं वुधचिन्तनानि । अह्वाय जन्मजलधिं तरितुं तरण्डं, भव्यात्मना गुणवती ददतां समाधिम् ॥ १२ ॥

श्रीदेवसेनोऽजनि माथुराणां गणी यतीनां विहितप्रमोदः । तत्त्वावभासी विहितप्रदेाषः सरोरुहाणामिव तिग्मरदिमः ॥ धृतजिनसमयोऽजनिमहनीयो गुणमणिजलधेस्तदनु यतिर्यः । शमयमनिल्योऽमितगतिसूरिः प्रदलितमदनो पदनतसूरिः ॥ सर्वशास्त्रजलराशिपारगो नेमिषेणमुनिनायकस्ततः । सोऽजनिष्ट भुवने तमोपहः शीतरशिमरिव यो जनप्रियः ॥ माधवसेनोऽजनि मुनिनाथो ध्वंसितमायामदनकदर्थः । तस्य गरिष्ठो गुरुरिव शिष्यस्तत्त्वविचारप्रवणमनोषः ॥ १७ शिष्यस्तस्य महयिसोऽमितगतिर्मागत्रयाऌम्बिनी-

मेनां कल्मषमोषिणीं भगवतीमाराधनां श्रेयसीम् ॥ १८ ॥ आराधनेषा यदकारि पूर्णा मासैश्चतुर्भिर्न तदस्ति चित्रं । महोद्यमानां जिनभाक्तिकानां सिद्ध्यन्ति कृत्यानि न कानि सद्यः॥१९॥ स्फुटीकृता पूर्वजिनागमादियं मया जने यास्यति गौरवं परं । प्रकाशितं किं न विशुद्धबुद्धिना महार्धतां गच्छति दुग्धतो घृतं ॥२०॥

अन्य टीकायें और टिप्पण

विजयोदया टीकामें पहली गाथाकी टीकाका प्रारंभ करते हुए लिखा है '' सिद्धे जयप्पसिद्धे इत्यादि । अत्रान्ये कथयन्ति निवृत्तविषयरागस्य निराकृतसकलपरिग्रहस्य क्षीणायुषस्साधकस्याराधना विधानावबोधनार्थमिदं शास्त्रं तस्याविष्ठप्रसिद्धचर्थामियं मंगलस्य कारिका गाथेति । असंयतसम्यग्दष्टि संयतासंयता-संयतस्य वा निवृत्तविषयरागता सकलग्रन्थपरित्यागो वास्ति । क्षीणायुष इति चानुपपन्नं । अक्षीणायुषोप्याराधकतां दर्शयिष्यति सूत्रं ' अणुलोमा वा सत्तू चारित्ताविणासया हवे जस्स ' इति । ''

अर्थात् यहाँ ' अन्य ' कहते हैं कि जिसके विषयाराग निवृत्त हो गये हैं, जो सकल परिग्रहसे रहित है, जिसकी आयु क्षीण हो गई है, उस साधकको आराध-नाकी विधि बतलानेके लिए यह शास्त्र है और उसकी विभरहित सिद्धिके लिए यह मंगलकारिका गाथा है। परन्तु जब असंयतसम्यग्दष्टि, संयतासंयत और प्रमतसंयत आदि भी आराधक या साधक हैं, तब उन्हें निवृत्तविषयराग और निराकृतसकलपरिग्रह कैसे कह सकते हैं ? क्यों कि असंयतसम्यग्दष्टि और संयतां-संयतके निवृत्तविषयरागता और सकलपरिग्रहपरित्याग नहीं बन सकता है। इसी तरह क्षीणायुष कहना भी नहीं बन सकता है, क्यों कि ' अणुलोमा वा सत्तू ' आदि सूत्रमें अक्षीणायु भी आराधक होता है, ऐसा दिखलाया है।

इस उल्लेखसे ऐसा मालूम होता है कि विजयोदया टीकाकारके सामने कोई टीका थी, जिसमें ' सिद्धे जयप्पसिद्धे ' आदि गाथाकी टीकामें साधकको निवृत्त-

१ पनेकी प्रतिमें और बम्बईकी प्रतिमें भी ' विराधना ' पाठ है ।

विषयराग, निराकृतसकलपरिग्रह और क्षीणायुष विरोषण दिये हैं; परन्तु इन विरोषणोंका देना वे ठीक नहीं समझते हैं।

इसके सिवाय उन्होंने और भी कई जगह 'अत्र परा व्याख्या' 'अत्रान्ये व्याच-क्षते ' आदि कहकर अपना मत-भेद प्रकट किया है, इतना ही नहीं किन्तु अनेक स्थलोंपर तो वे उन पूर्ववर्तिनी टीकाओंका खण्डन करते हुए भी पाये जाते हैं। इससे उनके समक्ष अन्य टीकायें जरूर थीं, यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है।

पं० हीरालालजी शास्त्रीने जैनसिद्धान्तभास्कर (भाग ५, किरण ३) में अन्य टीकाओंके सम्बन्धमें कुछ और भी प्रकाश डाला है और वह यह कि—

१ पं० आशाधरने गाथा नं ४३० की व्याख्यामें मनुष्य-भवकी दुर्लभता बत-लाते हुए ' चुल्लय पासं धण्णं ' आदि गाथाका उल्लेख करनेके बाद लिखा है, '' एते चुल्लीभोजनादिकथासम्प्रदायाः दशापि प्राकृतटीकादिषु विस्तरेणोक्ताः प्रतिपत्तव्याः । ''

२ गाथा नं० ५२५ की व्याख्यामें लिखा है, षट्त्रिंशद्गुणा यथा—अष्टैं। ज्ञानाचाराः, अष्टौ दर्शनाचाराश्च, तपो द्वादशाविधं, पंचसमितयः तिस्रो गुप्तयश्चेति संस्कृतटीकायां । प्राकृतटीकायां तु अष्टाविंशति मूलगुणाः आचारवत्त्वादयश्चाष्टौ, इति षट्त्रिंशत् ।

३ गाथा नं० ५५० के ' काउसग्ग ' पदकी व्याख्या करते हुए लिखा है, ' काउसग्गं सामायिकदण्डकस्तवप्रयोगपूर्वकं बृहत्सिद्धभक्तिं कृत्वोपविश्य लघु-सिद्धभक्तिं करोतीति प्राकृतटीकाम्नायः । '

४ इनसे एक प्राकृतटीका और एक संस्कृतटीकाके अस्तित्वका स्पष्ट पता लगता है। इनके सिवाय जान पड़ता है कि कुछ और भी गद्यात्मक टीकायें थीं, जिनके कर्त्ता मूलगाथाओंके कुछ भिन्न भिन्न पाठ निर्देश करते थे और टीका भी भिन्न करते थे। यथा----

गाथा नं० १८१८---एषा प्राकृतटीकाकारमतेन व्याख्या। अन्ये 'संयम-

१ पं० जुगरुकिशोरजी मुख्तारने ( अनेकान्त वर्ष २, किरण १ में ) ' किमिरागकंबरुस्सव ' आदि गाथा ( नं० ५३७ ) की टीका ( मूलाराधनादपेण ) का एक उद्धरण और दिया है ाजिसमें संस्कृतटीकाका और उल्लेख है । मेज्झाणीति ' पठित्वा अमेध्ययोग्यात्स्वयमञुचीनि सन्तीत्यर्थमाहुः । अपरे पुनः सलिलादीनित्यादिसूत्रं सामान्येन व्याख्यायोत्तरसूत्रेण प्रकृतं देहाग्राचित्वं अनुसंदधते।

गाथा १९६७ अन्ये तु वासे वासे इति पठित्वा वर्षे वर्षे इत्यर्थं व्याचकुः । अपरे मासे मासे इति पाठं मत्वा एव शब्दं विकल्पार्थमीषुः ।

गाथा १९६८—अन्ये ' एगंता सलोगा ' इति पठित्वा एकान्तपरैः प्रायेणा-हत्त्या इत्यर्थं प्रतिपन्ना; × × × अपरे तु ' दूरमगोढ़ा ' इत्यस्य निषद्यास्थान-स्तंमापेक्षया बह्रधः प्रवेशेत्यर्थमाहुः ।

५ अमितगतिके संस्कृतपद्यानुवादके अतिरिक्त एक और पद्यानुवाद किसी आचार्यका है जिसके लगभग सौसे अधिक पद्य आशाधरजीने अपनी टीकामें ' उक्तं च ' ' तथोक्तं ' इत्यादिके रूपमें उद्धृत किये हैं। उनमेंसे एक यहाँ दिया जाता है—

मूल-पडिचोदणासहणवायखुभिदपडिवयणईधणाइद्रो ।

चंडो हु कसायग्गी सहसा संपज्जिलेजाहि'॥ २६५ अनु॰—प्रतिवचनेन्धनजनितः प्रतिकूलाचरणपवनसंचलितः।

चण्डः कषायद्हनः सहसा संप्रज्वलेत्पापः॥

इसी गाथाका अमितगतिकृत पद्यानुवाद यह है—

वाक्यासहिष्णुतावात्या प्रेरितः कोपपावकः ।

उदेति सहसा चंडो भूरिप्रत्युत्तरेन्धनः ॥ २६५

पं० आशाधरजीके सामने मूलग्रन्थके कुछ टिप्पण भी थे। उनमेंसे एक तो श्रीचन्द्रकृत टिप्पर्णे था, जिसका उल्हेख गाथा नं० ५८९ की टीकामें इस प्रकार किया है—'' श्रीचन्द्रटिप्पणके त्वेवमुक्तम्।''

इसके सिवाय एक और टिप्पणकी खोज पं० जुगलकिशोरजी मुख्तांर (अनेकान्त वर्ष १, कि०१) ने आराधना-दर्पणसे लगाई है, जो जयनन्दिका **है**-

१ इसी गाथाका अमितगतिवृत पद्यानुवाद भी साथ ही उद्धृत किया गया है जिससे और भी स्पष्ट हो जाता है कि यह दूसरा ही पद्यानुवाद है।

२ ये वही श्रीचन्द्र हैं जिन्होंने पुष्पदन्तके उत्तरपुराण और रविषेणके पद्मचरितके टिप्पण और पुराणसार आदि ग्रन्थ लिखे हैं, जो भोजदेवके समयमें १०८७ में थे और जिनके गुरुका नाम श्रीनन्दि था ।

जैनसाहित्य और इतिहास

गाथा नं० १९९९ — कम्मेत्यादि । अत्र स कर्ममलः मिथ्यात्वादिस्तोक-कर्माणि । सिद्धिं सर्वार्थसिद्धिमिति जयनान्दिटिप्पणे व्याख्या ।

इन सब उल्लेखेंसि मालूम होता है कि भगवती आराधनापर पूर्वोक्त उपलब्ध टीकाओंके अतिरिक्त और भी अनेक टीकायें थीं जे। अपराजितस्ररिके सामने थीं और पं० आशाधरके सामने भी । यह नहीं कहा जा सकता कि जो अपराजित-स्ररिको प्राप्त थीं वे ही पं० आशाधरको मिली थीं, अथवा वे उनके अतिरिक्त थीं । दोनोंकी संभावना है । पं० आशाधरने जयनान्दि और श्रीचन्द्रके दो टिप्पणोंका भी उपयोग किया है । साथ ही एक अमितगतिका तथा दूसरा किसी अज्ञातनाम आचार्यका, इस तरह दो संस्कृत पद्यानुवाद, भी उनके समक्ष थे ।

जिस ग्रन्थपर इतने अधिक टीका टिप्पण अनुवादादि किये गये, उसकी महत्ताके विषयमें क्या कहना है । बहुत कम ग्रन्थ ऐसे हैं जिनको इतनी अधिक टीकाओंका सौभाग्य प्राप्त हुआ हो ।

# यापनीय साहित्यकी खोज यापनीय संघ

जैनधर्मके मुख्य दो सम्प्रदाय हैं, दिगम्बर और श्वेताम्बर । इन दोनोंके अनुयायी लाखों हैं और साहित्य भी विपुल है, इसलिए इनके मतों और मत-भेदेंसि साधारणतः सभी परिचित हैं, परन्तु, इस बातका बहुत ही कम लोगोंको पता है कि इन दोके अतिरिक्त एक तीसरा सम्प्रदाय भी था जिसे 'यापनीय ' या

'गोप्य' संघ कहते थे और जिसका इस समय एक भी अनुयायी नहीं है। यह सम्प्रदाय भी बहुत प्राचीन है। देर्शनसारके कर्त्ता देवसेनस्र्रिके कथनानुसार कमसे कम वि० सं० २०५ से तो इसका पता चलता ही है और यह समय दिगम्बर-स्वेताम्बरें उत्पत्तिसे सिर्फ ६०-७० वर्ष बाद पड़ता है। इसलिए यदि मोटे तौरपर यह कहा जाय कि ये तीनों ही सम्प्रदाय लगभग एक ही समयके हैं तो कुछ बड़ा दोष न होगा, विशेष कर इसलिए कि सम्प्रदायोंकी उत्पत्तिकी जो तिथियाँ बताई जाती हैं वे बहुत सही नहीं हुआ करतीं।

किसी समय यह सम्प्रदाय कर्नाटक और उसके आसपास बहुत प्रभावशाली रहा है। कदम्ब, राष्ट्रकूर्ट और दूसरे वंशोंके राजाओंने इस संघको और इसके

- १ कल्ठाणे वरणयरे दुण्णिसए पंचउत्तरे जादे ।
  - जावणियसंघभावो सिरिकलसादो हु सेवडदो ॥ २९ ॥
- २ छत्तीसे वरिससए विक्रमरायस्स मरणपत्तस्स ।
- 🔻 सोरहे वलहीए उप्पण्गो सेवडो संघो || १ ||

रवेताम्बर सम्प्रदायके अनुसार दिगम्बरोंकी उत्पत्ति वीरनिर्वाणके ६०९ वर्ष बाद (वि० सं० १३९ में ) हुई है ।

- ३ कदम्बवंशी राजाओंके दानपत्र, देखो जैनहितैषी, भाग १४, अंक ७-८ ।
- ४ देखो, इं० ए० १२ ५० १३-१६ में राष्ट्रकूट प्रभूतवर्षंका दानपत्र ।

५ देखो इं० ए० जिल्द २ प० १५६-५९ में पथ्वीकोंगणि महाराजका दानपत्र ।

जैनसाहित्य और इतिहास

आचायोंको अनेक भूमि-दानादि किये थे। प्रसिद्ध श्वेताम्बराचार्य हरिभद्रसूरिने अपनी ललितविस्तरामें यापनीयतंत्रका सम्मान-पूर्वक उल्लेख किया है।

श्रुतकेवलिदेशीयाचार्य शाकटायन ( पाल्यकीर्ति ) जैसे सुप्रसिद्ध वैयाकरण इस सम्प्रदायमें उत्पन्न हुए हैं। पउमचरिउ और अरिष्टिनेभिचरिउके कर्ता अपभ्रंश भाषाके महाकवि स्वयंभू और त्रिभुवन स्वयंभू भी इसी सम्प्रदायके माऌम होते हैं।

इस संघका लेप कब हुआ और किन किन कारणोंसे हुआ, इन प्रश्नोंका उत्तर देना तो बहुत परिश्रम-साध्य है, परंतु अभी तककी खोजसे यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि विक्रमकी पन्द्रहवीं शताब्दि तक यह सम्प्रदाय जीवित था। कागबाड़ेके श० सं॰ १३१६ (वि० सं० १४५१) के शिलालेखमें, जो<sup>3</sup> जैनमन्दिरके मौंहिरेमें है, यापनीय संघके धर्मकीर्ति और नागचन्द्रके समाधि-ले-खोंका उल्लेख है। इनके गुरु नेमिचन्द्रको तुलुवराज्यस्थापनाचार्यकी उपाधि दी हुई है, जो इस बातकी द्योतक है कि वे एक बड़े राज्यमान्य व्यक्ति थे और इस-लिए संभव है कि उनके बाद भी सौ पचास वर्ष तक इस सम्प्रदायका अस्तित्व रहा हो।

## यापनीय साहित्यका क्या हुआ ?

बेलगाँवके ' दोड्ड बस्ति ' नामक जैनमन्दिरकी श्रीनेमिनाथकी मूर्तिके नीचे एक खंडित लेखें है, जिससे माऌ्म होता है कि उक्त मन्दिर यापनीय संघके किसी पारिसय्या नामक व्यक्तिने शक ९३५ ( वि० सं० १०७० ) में बनवाया था और आजकल उक्त मन्दिरकी यापनीयोंद्वारा प्रतिष्ठित प्रतिमा दिगम्बरियोंद्वारा पूजी जाती है।

जिस तरह यापनीय संघकी उक्त प्रतिमा इस समय दिगम्बर संप्रदायद्वारा मानी-पूजी जाती है, क्या आश्चर्य है जो उनके कुछ साहित्यका भी समावेद्य उसके साहित्यमें हो गया हो ! यापनीय संघकी प्रतिमायें निर्वस्त्र होती हैं, इसलिए

- १ श्रीहरिभद्रसूरिका समय आठवीं शताब्दि है।
- २ देखो प्राचीन लेखमाला भाग १ पृ० ६८-७२ ।

३ देखो बाम्बे यू० जर्नेलके मई १९३३ के अंकमें प्रो० ए० एन० उपाध्याय एम० ए० का ' यापनीय संघ ' नामक लेख और जैनदर्शन वर्ष ४ अंक ७ में उसका अनुवाद । ४ देखो जैनदर्शन वर्ष ४, अंक ७ सरसरी तौरसे नहीं पहिचानी जा सकर्ती कि वे दिगम्बर संप्रदायकी हैं या याप-नीयकी । इसी तरह यापनीय संघका बहुत-सा साहित्य भी तो ऐसा हो सकता है जो स्थूल दृष्टिसे दिगम्बर सम्प्रदाय जैसा ही माल्रम हो । उदाहरणके लिए हमारे सामने शाकटायन व्याकरण है ही । वह दिगम्बर सम्प्रदायमें सैकड़ों वर्षोंसे केवल मान्य ही नहीं है उसपर बहुत-से दिगम्बर विद्वानोंने टीकायें तक लिखी हैं ।

शाकटायनाचार्यके व्याकरणके अतिरिक्त दो और ग्रन्थ प्रकाशमें आये हैं जिनमेंसे एकका नाम 'स्त्री-मुक्ति प्रकरण ' और दूसरेका 'केवलि-भुक्ति प्रकरण ' है । इन ग्रन्थोंमें नामके अनुसार स्त्रीका उसी भवनें मोक्ष हो सकता है और केवली भोजन करते हैं, इन दो बातोंको सिद्ध किया गया है । चूँकि ये दोनों सिद्धान्त दिगम्बर सम्प्रदायसे विरुद्ध हैं, शायद इसीलिए इनका संग्रह दिगम्बर भण्डारोंमें नहीं किया गया परन्तु खेताम्बर सम्प्रदाय इन बातोंको मानता है इसलिए उसके भण्डारोंमें यह संग्रहीत रहा ।

पाल्यकीर्ति ( शाकटायन ) का एक साहित्याविषयक ग्रन्थ भी था जिसका मत राजशेखरने अपने महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ काव्य-मीमांसामें उद्धृत किया है ।

जैसा कि पाठकेंकिंग आगे चलकर माऌम होगा यापनीय संघ सूत्र या आगम-ग्रन्थोंको भी मानता था और उनके आगमेंकी वाचना उपलब्ध वछभी वाचनासे, जो श्वेताम्बर संप्रदायमें मानी जाती है, शायद कुछ भिन्न थी। उसपर उनकी स्वतंत्र टीकार्ये भी होंगीं जैसी कि अपराजितस्रिकी दशवैकालिक सूत्रपर एक टीका थी। इस सब साहित्यमेंसे कुछ न कुछ साहित्य ज़रूर भिलना चाहिए।

जिस संप्रदायके अस्तित्वका पन्द्रहवीं शताब्दि तक पता लगता है और जिसमें शाकटायन और स्वयंभू जैसे प्रतिभाशाली विद्वान् हुए हैं, उसका साहित्य सर्वथा ही नष्ट हो गया होगा, इस बातपर सहसा विश्वास नहीं किया जा सकता। वद्द अवश्य होगा और दिगम्बर-श्वेताम्बर भण्डारोंमें ज्ञात-अज्ञात रूपमें पड़ा होगा।

विक्रमकी बारहवीं-तेरहवीं शताब्दि तक कनड़ी साहित्यमें जैन विद्वानोंने एकसे एक बढ़कर सैकड़ों ग्रन्थ लिखे हैं। कोई कारण नहीं है कि जब उस समय तक यापनीय संघके विद्वानोंकी परम्परा चली आ रही थी तब उन्होंने भी कनड़ी साहित्यको दस-बीस ग्रन्थ भेंट न किये हों।

१ जैन साहित्य-संशोधक भाग २ अंक ३,४ में ये प्रकरण प्रकाशित हा चुके हैं।

जैनसाहित्य और इतिहास

यापनीय संघके साहित्यकी एक बड़ी भारी उपयोगिता यह है कि जैनधर्मका तुलनात्मक अध्ययन करनेवालोंको उससे बड़ी सहायता मिलेगी। दिगम्बर-श्वेताम्बर मत-भेदोंके मूलका पता लगानेके लिए यह दोनोंके बीचका और दोनोंको परस्पर जोड़नेवाला साहित्य है और इसके प्रकाशोंमें आये बिना जैनधर्मका प्राराम्भिक इति-हास एक तरहसे अपूर्ण ही रहेगा।

#### यापनीय सम्प्रदायका स्वरूप

मैंने अपने देर्शनसार-विवेचना और उसके परिशिष्टमें यापनीयोंका विस्तृत परिचय प्रमाणोंके सहित दिया है। यहाँ में उसकी पुनरावृत्ति न करके सार-मात्र लिख देता हूँ, जिससे इस लेखका अग्रिम भाग समझनेमें कोई असुविधा न हो। ललितविस्तराके कर्त्ता हरिभद्रसूरि, पट्दर्शनसमुच्चयके टीकाकार गुणरत्नसूरि और षट्प्राम्हतके व्याख्याता श्रुतसागरसूरिके अनुसार यापनीय संघके मुनि नम रहते थे, मोरकी पिच्छि रखते थे, पाणितलभोजी थे, नम मूर्तियाँ पूजते थे और वन्दना करनेवाले श्रावकोंको 'धर्म-लाभ' देते थे। ये सब बातें तो दिगम्बरियों जैसी थीं, परन्तु साथ ही वे मानते थे कि स्त्रियोंको उसी भवमें मोक्ष हो सकता है, केवली भोजन करते हैं और सम्रन्थावस्था और परशासनसे भी मुक्त होना सम्भव है। इसके सिवाय शाकटायनकी अमोघवृत्तिके कुछ उदाहरणोंसे माल्र्म होता है कि यापनीय संघमें आवश्यक, छेद-सूत्र, निर्युक्ति और दशवैकालिक आदि ग्रन्थोंका पठन-पाठन होता था<sup>8</sup>, अर्थात् इन बातोंमें वे श्वेताम्बरियोंके समान थे।

१-२ देखो जैनहितेषी भाग १३ अंक ५-६ और ९-१० ।

३ '' या पंचजैनाभासरंचलिकारहितापि नग्नमूर्तिरपि प्रतिष्ठिता भवति सा न वन्दनीया न चार्चनीया च । ''-षट्प्राभृतटीका पृष्ठ ७९ । श्रुतसागरके इस वचनसे माऌम होता हे कि यापनीयोंद्वारा प्रतिष्ठित प्रतिमायें नग्न होती थीं क्योंकि उनके विश्वासके अनुसार यापनीय पाँच जैनाभासोंके अर्न्तगत है ।

४ एतकमावश्यकमध्यापय । इयमावश्यकमध्यापय ।-अमोधवृत्ति १-२-२०३-४ भवता खलु छेदसूत्रं वोढव्यम् । निर्युक्तिरधीष्व । निर्युक्तिरधीते । ४-४-१३३-४० कालिकसूत्रस्यानध्यायदेशकालाः पठिताः । ३-२-४७ अथो क्षमाश्रमणैस्ते ज्ञानं दीयते १-२-२०१

## अपराजितसूरि यापनीय थे

यापनीय संघकी मानताओंका थोड़ा-सा परिचय देकर अब हम यह बतलाना चाहते हैं कि क्या सचमुच ही कुछ यापनीय साहित्य ऐसा है जिसे इस समय दिगम्बर सम्प्रदाय अपना मान रहा है, जिस तरह कि कुछ स्थानोंमें उनके द्वारा प्रतिष्ठित प्रतिमाओंको ? इसके प्रमाणमें हम सबसे पहले मूलाराधनाकी टीका श्रीविजयोदयाको उपस्थित करते हैं, जो अपराजितसूरि या श्रीविजयाचार्यकी बनाई हुई है।

यह टीका भगवती आराधनाके वचनिकाकार पं॰ सदासुखर्जाके सम्मुख थी। सबसे पहले उन्होंने ही इसपर सन्देह किया था और लिखा था कि इस प्रन्थकी टीकाका कत्ती श्वेताम्बर है। वस्त्र, पात्र, कम्बलादिका पोषण करता है, इसलिए अप्रमाण है। सदासुखर्जी चूँकि यापनीय संघसे परिचित नहीं थे, इसलिए वे अपराजितसूरिको स्वेताम्बरके सिवाय और कुछ लिख भी नहीं सकते थे। इसी तरह स्व॰ डॉ॰ के॰ बी॰ पाठकको भी अमोधत्रुत्तिमें आवश्यक, छेदसूत्र, निर्युक्ति आदिके उदाहरण देखकर शाकटायनको स्वेताम्बर मान लेना पड़ा था, जो कि निश्चित रूपसे यापनीय थे।

अपराजितसूरिके यापनीय होनेका सबसे स्पष्ट प्रमाण यह है कि उन्होंने दश-वैकालिक सूत्रपर स्वयं एक टीका लिखी थी और उसका भी नाम इस टीकाके समान 'श्रीविजयोदया ' था । इसका जिक्र उन्होंने स्वयं ११९७ नम्बरकी गाथाकी टीकामें किया है, '' दशवैकालिकटीकायां प्रपंचिता उद्गमादिदोषा इति नेह प्रतन्यते । '' अर्थात् मैंने उद्गमादि दोषोंका वर्णन दशवैकालिक टीकामें किया है, इसलिए अब उसे यहाँ नहीं करता । दिगम्बर सम्प्रदायका कोई आचार्य किसी अन्य सम्प्रदायके आचार-ग्रन्थकी टीका लिखेगा, यह एक तरहसे अद्भुत-सी बात है जब कि दिगम्बर सम्प्रदायकी दृष्टिमें दशवैकालिकादि सूत्र नष्ट हो चुके हैं । वे इस नामके किसी ग्रन्थके अस्तित्वमें मानते ही नहीं हैं ।

यहाँ यह बतला देना आवश्यक है कि श्वेतांबर संप्रदाय-मान्य जो आगम ग्रन्थ हैं यापनीयसंघ शायद उन सभीको मानता था; परन्तु ऐसा जान पड़ता है कि दोनोंके आगमेंगेंमें कुछ पाठ-भेद था और इसका कारण शायद यह हो कि उपलब्ध बऌभी-वाचनासे पहलेकी कोई वाचना (संभवतः माथुरी वाचना) यापनीय संघके पास थी। क्यों कि विजयोदया टीकामें आगमोंके जो उद्धरण दिये गये हैं वे श्वेताम्बर आगमोंमें बिल्कुल ज्योंके त्यों नहीं, कुछ पाठ-भेदके साथ मिलते हैं।

# अचेलकताकी चर्चामें यापनीयत्व

जिस ४२७ नं० की गाथाकी टीकापरेसे पं० सदासुखजीने टीकाकारको इंवेतांबरी करार दिया है, वह यह है—

## आचेळक्कुद्देसियसेज्ञाहररायपिंडकरियम्मे । वद्जेट्ठपडिकम्मणे मासं पज्जो सवणकप्पो ॥

इस गाथामें दरा प्रकारके अमणकल्प अर्थात् अमणों या जैन साधुओंके आचार गिनाये हैं, उनमें सबसे पहला अमणकल्प आचेलक्य या निर्वस्नता है। साधुओंको क्यों नम्न रहना चाहिए, और निर्वस्त्रतामें क्या क्या गुण हैं, वह कितनी आवश्यक है, इस बातको टीकाकारने खूब विस्तारके साथ लगभग देा पेजमें स्पष्ट किया है और उसका बड़े जोरेंसि समर्थन किया है। उसके बाद रांका की है कि यदि ऐसा मानते हो, अचेलकताको ही ठीक समझते हो, तो फिर पूर्वागमोंमें जो वस्त्र-पात्रादिका ग्रहण उपदिष्ट है, सो कैसे ?

पूर्वागमोंमें वस्त्रपात्रादि कहाँ कहाँ उपदिष्ट हैं, इसके उत्तरमें आगे उन पूर्वा-गमोंमेंसे नाम और स्थानसहित अनेक उद्धरण दिये हैं। जिन आगमोंके वे उद्धरण हैं, उनके नामोंसे और उन उद्धरणोंका जो आभिप्राय है, उससे साफ समझमें आ जाता है कि वे कोई दिगम्बर सम्प्रदायके आगम या शास्त्र नहीं हैं बल्कि वही हैं जो श्वेताम्बर सम्प्रदायमें उपलब्ध हैं और थोड़ेसे पाठ-भेदके साथ यापनीय संघमें माने जाते थे।

अक्सर ग्रन्थकार किसी मतका खंडन करनेके लिए उसी मतके ग्रन्थोंका भी हवाला दिया करते हैं और अपने सिद्धान्तको पुष्ट करते हैं। परन्तु इस टीकामें ऐसा नहीं है। इसमें तो टीकाकारने अपने ही आगमोंका हवाला देकर अचेलकता सिद्ध की है और बतलाया है कि अपवादरूपसे अवस्था-विशेषमें ही वस्त्रका उपयोग किया जा सकता है, सदा नहीं।

१ अधैवं मन्यसे पूर्वांगमेषु वस्त्रपात्रादियहणमुपदिष्टं तथा (तत्कथं ?)

पहला उद्धरण ' आचार-प्राणिधि ' का है' और यह आचार-प्राणिधि दशवैका-लिक सूत्रके आठवें अध्ययनका नाम है । उसमें लिखा है कि पात्र और कम्ब-लकी प्रतिलेखना करना चाहिए कि वे निर्जन्तुक हैं या नहीं। <sup>रे</sup> और फिर कहा है कि प्रतिलेखना तो तभी की जायगी जब पात्र-कम्बलादि होंगे, उनके बिना वह कैसे होगी<sup>3</sup> ? दूसरा उद्धरण आचारांगसूत्रका है । उसके ' लोक-विचय ' नामके दूसरे अध्ययनके पाँचवें उद्देश्यमें भी कहा है कि भिक्षु पिच्छिका, रजो-हरण, उग्गह और कटासन इनमेंसे कोई उपधि रक्खे।

इसके आगे वत्थेसणा ( वस्त्रेपणा ) और पाएषणा ( पात्रेपणा ) के तीन उद्धरण दिये हैं जिनका सारांश यह है कि जो साधु हीमान या लजालु हो, वह एक वस्त्र तो धारण करे और दूसरा प्रतिलेखनाके लिए रक्खे, जिसका लिंग बेडौल जुगुप्साकर हो वह दो वस्त्र तो धारण करे और तीसरा प्रतिलेखनाके लिए रक्खे और बिसे शीतादि परिषह सहन न हो वह तीन वस्त्र धारण करे और चौथा प्रतिलेख-नाके लिए रक्खें । यदि मुझे तूंबी, लकड़ी या मिट्टीका अल्पप्रमाण, अल्पबीज, अल्पप्रसार, और अल्पाकारवाला पात्र मिलेगा, तो उसे ग्रहण करूँगाँ।

्रहन उद्धरणोंको देकर पूछा है कि यदि वस्त्र-पात्रादि ग्राह्य न हों तो फिर ये सूत्र कैसे लिये जाते हैं ? "

इसके आगे भावना ( आचारांगसूत्रका २४ वॉं अध्ययन ) का उद्धरण दिया है कि भगवान् महावीरने एक वर्ष तक वस्त्र धारण किया और उसके बाद वे अचेलक ( निर्वस्त्र ) हा गये । <sup>2</sup>

१—आचारप्रणिधौ भणितं । २-३-प्रतिलिखेत्पात्रकम्बलं घ्रुवमिति । असत्सु पात्रादिपु कथं प्रतिलेखना घ्रुवं क्रियते । ४-आचारस्यापि दितीयाध्यनो लोकविचयो नाम, तस्य पञ्चमे उद्देशे एवमुक्तम् । पडिलेहणं पादपुंछणं उग्गहं कडासणं अण्णदरं उपधिं पावेज्ज इति । ५-तथा वत्थेसणाए दुत्तं तत्थ एसे हिरिमणे सेगं बत्थं वा धारेज्ज, पडिलेहणं विदियम् । तत्थ एसे जुग्गिदे दुवे बत्थााण धारेज्ज पडिलेहेणं तिदियम् । तत्थ एसे परिस्सहं अणधिहासस्स तगो वत्थाणि धारेज्ज पडिलेहणं चउत्थम् ।

६ पुनरचोक्तं तत्रैव — आलाबुपत्तं वा दारुगपत्तं वा मट्टिगपत्तं वा अप्पपाणं अप्पबीजं अप्पसरिदं तथा अप्पाकारं पात्रलाभे सति पडिग्गहिस्सामीति ।

७ वस्त्रपात्रे यदि न याह्ये कथमेतानि सूत्राणि नीयन्ते ?

८ वरिसं चीवरधारी तेन परमचेलके तु जिणे।

सूत्रकृतांगक पुण्डरीक अध्ययनमें कहा है कि साधुको किसी वस्त्रपात्रादिकी प्राप्तिके मतलबसे धर्मकथा नहीं कहनी चाहिएँ और निशीथसूत्रके दूसरे उद्देश्यमें भी कहा है कि जो भिक्षु वस्त्र-पात्रोंको एक साथ ग्रहण करता है उसे लघुमासिक प्रायश्चित्त लेना पड़ता है।

शंकाकार कहता है कि इस तरह सूत्रेंगें जब वस्त्र-ग्रहण निर्दिष्ट है, तब अचेल्ता कैसे बन सकती है<sup>3</sup> ! इसके समाधानमें टीकाकार कहते हैं कि आगममें अर्थात् आचारांगादिमें आर्यिकाओंको तो वस्त्रकी अनुज्ञा है परन्तु भिक्षुऑको नहीं है। और जो है वह कारणकी अपेक्षा है। जिस भिक्षुके शरीरावयव लज्जाकर हैं और जो परीपह सहन करनेमें असमर्थ है वही वस्त्र ग्रहण करता है<sup>8</sup> | और फिर इस बातकी पुष्टिमें आचारांग तथा कल्पं (बृहत्कल्प) के दो उद्धरण देकर आचारांगका एक दूसरा सूत्र बतलाया है जिसमें कारणकी अपेक्षा वस्त्र ग्रहण करनेका विधान है<sup>6</sup> और फिर उसकी टीका करते हुए लिखा है—यह जो कहा है कि हेमन्त ऋतुके समाप्त हो जाने पर परिजीर्ण उपधिको रख दे, सो इसका अर्थ यह है कि यदि शीतका कष्ट सहन न हो तो वस्त्र ग्रहण कर ले और फिर ग्रीष्मकाल आ जाने पर उसे उतार दे । इसमें कारणकी अपेक्षा ही ग्रहण कहा गया है । परन्तु जीर्णको छोड़ दे, इसका मतल्डब यह नहीं हो सकता कि हढ़ (मजबूत) को न छोड़े । अन्यथा अचेल्ता-वचनसे विरोध आ जायगा। वस्त्रकी परिजीर्णता प्रक्षाल्यनादि संस्कारके अभावसे कही

१-ण कहेजो धम्मकहं बत्थपत्तादिहेदुमिदि ।

२-कासिणाइं वत्थकंबलाइं जो भिक्खू पडिग्गहिदि पज्जदि मासिगं लहुगं इदि ।

२-एवं सूत्रनिर्दिष्टे चेले अचेलता कथं इति ।

४-आर्थिकाणामागमे अनुझातं वस्त्रं, कारणापेक्षया भिक्षृणान् । ह्रीमानयोग्यरारीरावयवो दुरचर्माभिलम्बमानवीजां वा परीषहसहने वा अक्षमः स गृह्णति ।

५-हिरिहेनुकं व होइ देहदुगुंछंति देहे जुग्गिदगे धारेज सियं वत्थं परिसहाणं च ण विहासीति :

६-दितीयमपि सूत्रं कारणमपेक्ष्य वस्त्रग्रहणमित्यस्य प्रसाधकं आचारांगे विद्यते---- ' अह पुण एवं जाणेज्ज । पातिकंते हेमंतेहिं सुपडिवण्णे से अथ पडिजुण्णमुवधिं पदिठ्ठावेज्ज । '

गई है, दढ़का त्याग करनेके लिए नहीं और यदि ऐसा मानोगे कि संयमके लिए पात्र-ग्रहण सिद्ध है तो यह ठीक नहीं है। क्यों कि अचेलताका अर्थ है परिग्रहका त्याग और पात्र परिग्रह है, इसलिए उसका त्याग सिद्ध है। अर्थात् वस्त्र-पात्र-ग्रहण कारणसांपेक्ष है। जो उपकरण कारणकी अपेक्षा ग्रहण किये जाते हैं उनका जिस तरह ग्रहणका विधान है उसी तरह उनका परिहरण भी अवश्य कहना चाहिए । इसलिए बहुतसे सूत्रोंमें अर्थाधिकारकी अपेक्षा जो वस्त्र-पात्र कहे हैं सो उन्हें ऐसा मानना चाहिए कि कारणसापेक्ष ही कहे गये हैं । और जो भावना ( आचा-रांगका २४ वाँ अध्ययन ) में कहा है कि भगवान् महावीरने एक वर्ष तक चीवर धारण किया और उसके बाद वे अचेलक हो गये, सो इसमें बहुत सी विप्रत्तिपत्तियाँ हैं, अर्थात् बहुतसे विरोध और मत-भेद हैं। क्योंकि कुछ लोग कहते हैं कि उस वस्त्रको जो वीर जिनके शरीरपर लटका दिया गया था, लटका देनेवाले मनुष्यने ही उसी दिन ले लिया था। दूसरे कहते हैं कि वह कॉटों और डालियों आदिसे उलझते उलझते छह महीनेमें छिन्न भिन्न हो गया था। कुछ लेग कहते हैं कि एक वर्षसे कुछ अधिक बीत जानेपर खंडलक नामक ब्राह्मणने उसे ले लिया था और दूसरे कहते हैं कि जब वह हवासे उड़ गया और भगवानने उसकी उपेक्षा की, तो लटकानेवालेने फिर उनके कन्धेपर लटका दिया। इस तरह अनेक विप्रत्तिपत्तियाँ होनेके कारण इस बातमें कोई तत्त्व नहीं दिखलाई देता । यदि सचेल लिंग प्रकट करनेके लिए भगवान्ने वस्त्र ग्रहण किया था, तो फिर उसका विनाश क्यों इष्ट हुआ ? उसे सदा ही धारण किये रहना था। यदि उन्हें पता था कि वह नष्ट हो जायगा

१-हिमसमये शीतबाधासद्दः परियह्य चेलं तस्मिन्निष्कान्ते यीष्मे समायाते प्रतिष्ठापयेदिति कारणमपेक्ष्यं ग्रहणमाख्यातम् । परिजीर्णविशेषोपादानाद्दृढानामपरित्याग इति चेत् अचेल्ता-वचनेन विरोधः । प्रक्षालनादिसंस्कारविरहात्परिजीर्णता वस्त्रस्य कभिता, न तु दृढ़स्य त्याग-कथनार्थं पात्रप्रतिष्ठापनास्त्रेणोक्तेति ।

२-संयमार्थं पात्रग्रहणं सिद्धवति इति मन्यसे, नैव। अचेल्ता नाम परिग्रहत्यागः पात्रं च परिग्रह इति तस्यापि त्यागः सिद्ध एवेति । तस्मात्कारणापेक्ष वस्त्रपात्रग्रहणम् । यदुपकरणं ग्रह्यते कारणमपेक्ष्य तस्य ग्रहणविधिः ग्रहीतस्य च परिहरणमवश्यं वक्तव्यमेव । तस्माद्वस्त्रं पात्रं चार्थाधिकारमपेक्ष्य सूत्रेषु बहुषु यदुर्क्त तत्कारणमपेक्ष्य निर्दिष्टमिति ग्राह्यम् ।

8

जैनसाहित्य और इतिहास

तो फिर उसका ग्रहण करना निर्श्वक हुआ और यदि पता नहीं था तो वे अज्ञानी सिद्ध हुए । और फिर यदि उन्हें चेलप्रज्ञापना वांछनीय थी, तो फिर यह वचन मिथ्या हो जायगा कि प्रथम और अन्तिम तीर्थकरका धर्म आचेलक्य (निर्वस्त्रता) था'।

और जो यह कहा है कि जिस तरह में अचेलक हूँ उसी तरह पिछले जिन ( तीर्थकर ) भी अचेलक होंगे, सो इससे भी विरोध आयगा। इसके सिवाय वीर भगवानके समान यदि अन्य तीर्थकरोंके भी वस्त्र थे तो उनका वस्त्र-त्याग-काल क्यों नहीं बतलाया जाता है ? इसलिए यही कहना उचित माल्र्म होता है कि सब कुछ त्यागकर जब जिन ( वीर भगवान् ) स्थित थ तब किसीने उनके ऊपर वस्त्र डाल दिया था और वह एक तरहका उपसर्ग था।

इसके बाद कहा है कि परीषह-सूत्रोंमें ( उत्तराध्ययनमें ) जो शीत-दंश-मसक-तृणस्पर्श-परीपहोंके सहनके वचन हैं वे सब अचेलताके साधक हैं | क्योंकि जो सचेल या सवस्त्र हैं उन्हें शीतादिकी बाधा होती ही नहीं है<sup>3</sup> |

फिर उत्तराध्ययनकी ऐसी नौ गाथांयें उद्धृत की हैं जो अचेलताको प्रकट

२-यदुक्तं 'यथाइमचेली तथा होउ पच्छिमो इति होक्खदिति' तेनापि विरोध: । किं च जिनानामितरेषां वस्त्रत्यागकालः वीरजिनस्येव किं न निर्दिइयते यदि वस्त्रं तेषामपि भवेत् । एवं तु युक्तं वक्तुं सर्वत्यागं कृत्वा स्थिते जिने केनचिद्रस्तं वस्तुं निक्षिप्तं उपसर्गं इति ।

३--इदं चाचेलताप्रसाधनपरं शीतदंशमशकतृणस्पर्शपरीषद्दनवचनं परीषद्दसूत्रेषु । नद्दि सचेलं शीतादयो वाधन्ते । करती हैं और इस तरह इस आचेलक्य श्रमणकल्पकी समाप्त की गई है। इससे अच्छी तरह स्पष्ट हो जाता है कि व्याख्याकार यापनीय संघके हैं और वे उन सब आगमोंको मानते हैं जिनके उद्धरण उन्होंने अचेलताके प्रकर-णमें दिये हैं। उनका अभिप्राय यह है कि साधुओंको नम रहना चाहिए, नम रहनेकी ही आगमोंकी प्रधान आज्ञा है और कहीं कहीं जो वस्त्रादिका उल्लेख मिलता है सो उसका अर्थ इतना ही है कि यदि कभी अनिवार्य जरूरत आ पड़े, श्रीतादिकी तकलीफ बरदाश्त न हो, या शरीर बेडोल घिनौना हो तो कपड़ा प्रहण किया जा सकता है परन्तु वह प्रहण करना कारणसोपक्ष है और एक तरहसे अपवादरूप है?। भगवान् महावीरकी वे उन सब भिन्न भिन्न कथाओंका उल्लेख करते हैं जो उनके कुछ काल तक वस्त्रधारी रहनेके सम्बन्धमें श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें प्रचलित रही हैं और दिगम्बर सम्प्रदायमें जिनका कहीं जिक्र तक नहीं है।

१-स्थानाभावसे यहाँ उत्तराध्ययनकी चार ही गाथायें दी जाती हैं----

परिचत्तेसु वत्थेसु ण पुणो चेलमादिए । अचेलपवरो भिक्खू जिणरूबधरे सदा ॥ अचेलगस्स लूहस्स संजयस्स तवस्सिणो । तणेसु सयमाणस्स णं ते होदि विराहिणा ॥ ण मे णिवारणं अत्थि छवित्ताणं ण विज्जई । अहं तु अग्गि सेवामि इदि भिक्खू ण चिंतए ॥ आचेलक्को य जो धम्मो जो वायं पुणरुत्तरो । देसिदो वड्ढमाणेण पासेण य महप्पणा ॥

२ इस विषयमें यापनीय संघकी तुल्ना शुरूके भट्टारकोंसे की जा सकती है। वे थे तो दिगम्बर सम्प्रदायके ही अनुयायी, श्रीकुन्दकुन्दकी आम्नायके माननेवाले और नग्नताके पोषक, परन्तु अनिवार्य आवश्यकता होनेपर वस्त्रोंका भी उपयोग कर लेते थे। यों तो वे अपने मठोंमें वस्त्र छोड़कर नग्न ही रहते थे और भोजनके समय भी नग्न हो जाते थे। श्रीश्रुत-सागरसूरिने षट्पाहुड टीकामें इसे अपवादवेष कहा है। यथा---

" कलौ किल म्लेच्छादयो नग्नं दृष्ट्वा उपद्रवं यतीनां कुर्वन्ति, तेन मण्डपदुगें श्रीवसन्त-कीर्तिना स्वामिना चर्यादिवेलायां तट्टीसारादिकेन शरीरमाच्छाद्य पुनस्तन्मुञ्चति इत्युपदेश: कृत: संयामिनां । इत्यपवादवेष: । " अर्थांत् कलिकालमें यतियोंको नग्न देखकर म्लेच्छांदि विजयोदया टीकाका यह एक हैं। प्रसंग उसे यापनीय सिद्ध करनेके लिए काफी है और इसी लिए यह खास तौरसे पाठकोंके सामने पेश किया गया है। और भी कई प्रसंग और उद्धरण दिये जा सकते हैं परन्तु उनमें जो दिगम्बर-यापनीय भेद हैं वे इतने सूक्ष्म हैं कि उन्हें जल्दी नहीं समझाया जा सकता और उनपर विवाद भी किया जा सकता है।

## अपराजितसूरिकी गुरु-परम्परा

श्रीविजयोदया टीकाके अनुसार अपराजितसूरि बलदेवसूरिके शिष्य और चन्द्रनन्दि महाप्रकृत्याचार्यके प्रशिष्य थे। नागनन्दि गणिकी चरण-सेवासे उन्हें ज्ञान प्राप्त हुआ था और श्रीनन्दिगणिके कहनेसे उन्होंने यह टीका लिखी थी। वे आरातीय सूरियोंमें श्रेष्ठ थे। श्रीविजय उनका दूसरा नाम थों और शायद इसीसे इस टीकाका तथा दशवैकालिक टीकाका नाम श्रीविजयोदया रक्खा गया है।

दिगम्बर-सम्प्रदायके किसी भी संघकी गुर्वावली या पट्टावलीमें यह गुरुपरम्परा

उपद्रव करते हैं, इससे मण्डपदुर्ग (मांडलगढ़) में वसन्तकीतिं स्वामीने मुनिथोंको यह उपदेश किया कि आहारादिके लिए निकलते समय चटाई, सादड़ी (बाँस या खजूरके पत्तोंसे बनी हुई चटाईके टुकड़े) से शरीर ढँक लेना और फिर उसे छोड़ देना। यह अपवाद-वेश है। तत्त्वार्थटीकामें इन्हीं श्रुतसागरने इसे द्रव्यलिंग कहा है। यथा—'' द्रव्यलिङ्गिनः असमर्था महर्षयः शीतकालादों कम्बलादिकं गृहीत्वा न प्रक्षालयन्ते न सीव्यन्ति न प्रयत्नादिकं कुर्वन्ति अपरकाले परिहरंतीति। '' अर्थात् द्रव्यलिंगी असमर्थ महर्षि शीतकालादिमें कम्बला-दिक ग्रहण कर लेते हैं, परन्तु न उन्हें धोते हैं, न सींते हैं, न उनके लिए कुछ प्रयत्न करते हैं और फिर उसे छोड़ देते हैं।

 नहीं मिलती और यह आरातीय पद भी विनयदत्त, श्रीदत्त और अर्हदत्त, इन चार आचार्योंके सिवार्य और किसी भी आचार्यके लिए व्यवहृत नहीं किया गया है। सर्वार्थसिद्धि टीकाके अनुसार भगवान्के साक्षात् शिष्य गणधर और श्रुतकेव-लियोंके बाद जो आचार्य हुए और जिन्होंने दशवैकालिकादि सूत्र उपनिबद्ध किये हैं वे आरातीय कहलाते हैं<sup>2</sup>। चूँकि अपराजितसूरिने दशवैकालिककी टीका लिखी थी, शायद इसीलिए वे 'आरातीय-चूडामणि ' कहलाते हों। दिगम्बर सम्प्रदायके अनुसार दशवैकालिकादि अंगबाह्य श्रुत तो हैं; परन्तु उसकी दृष्टिमें वे छिन्न हो गये हैं और जो उपलब्ध हैं वे अप्रमाण हैं। अतएव दिगम्बर सम्प्रदायका कोई भी आचार्य इस पदवीका धारक नहीं है।

# यापनीयोंका नन्दिसंघ

गंगवंशी पृथ्वीकोङ्गणि महाराजका शक ६९८ (वि० सं० ८३३) का एक दान पत्रै मिला है जो श्रीपुर (शिरूर) के 'लोकतिलक 'नामक जैनमंदिरको 'पौन्नाहि 'नामक ग्रामके रूपमें दिया था। उसमें जो गुरुपरम्परा दी है वह इस प्रकार है—शीचन्द्रनन्दि गुरु, उनके शिष्य कुमारनन्दि, उनके कीर्तिनन्दि और उनके विमलचन्द्राचार्य। इन्हें श्रीमूलर्मूलगणाभिनन्दित नंदिसंघ, एरे गित्तूर

१----विनयधरः श्रीदत्तः शिवदत्तांऽन्योऽर्हदत्तनामैते ।

आरातीयाः यतयस्ततोऽभवन्नङ्गपूर्वेधराः ॥ २४ -----श्रुतावतार २----त्रयो वक्तारः सर्वज्ञतीर्थकरः इतरो वा श्रुतकेवली आरातीयश्चेति ।

-----अनगारधर्मामृतटीका ए० ६७३

आरातीयेः पुनराचार्येः काल्दोषात्संक्षिप्तायुर्मतिबल्शिष्यानुग्रहार्थं दशवैकालिकाद्युपनिबद्धं तत्प्रमाणमर्थतस्तदेवेदमिति क्षीरार्णवजलं घटगृहीतमिव । -----अ० १, मृत्र २० ३–इण्डियन एण्टिक्वेरी २–१५६–५९ श्रीमूल्शरणाभिनन्दितनन्दिसंघान्वयपरेगित्तूरनाम्नि

गणे मूलिकलगच्छे स्वच्छतरगुणकिरणप्रततिप्रह्लादितसकल्लोकश्चन्द्र इवापरश्चन्द्रनन्दिनामा गुरुरासीत् ··· ।

४--'श्रीमूल्मूल्शरणाभिनन्दित' पाठ शायद ठीक नहीं है । सम्भव है पढ़नेवालेने 'गण को 'शरण' पढ लिया हो ।

नामक गण और मूलिकल गच्छका बतलाया है। हमारा खयाल है कि जिस तरह मूल संघके अन्तर्गत एक नन्दिसंघ है, उसी तरह यापनीय संघके अन्तर्गत भी एक नन्दिसंघ था । इसके प्रमाणमें हम राष्ट्र-कूटनरेश द्वि० प्रभूतर्वधेक एक दीन-पत्रको पेश कर सकते हैं, जिसके द्वारा शक ७३५ ( वि० सं० ८७० ) को यापनीय-नन्दिसंघके विजयकीर्तिके शिष्य अर्ककीर्ति मुनिको मान्यपुरके ( मैसूर राज्यके नेल मंगल ताल्लुकेके मौने नामक ग्रामके ) शिलाग्राम जिनेन्द्रभवनको एक गाँव भेंट किया गया था। उसमें स्पष्टतासे ' श्रीयापनीय-नन्दिसंघ-पुंनागवृक्षमूलगण ' लिखा हुआ है । इस नन्दि-संघके अन्तर्गत उसकी शाखारूप पुंनागवृक्षमूल नामका गण था। जिस तरह मूलसंघके अन्तर्गत, देशीय, काणूर आदि गण हैं, उसी तरह यापनीय नन्दिसंघमें यह भी था। रायबागेंके शिलालेखमें जो ई० स० १०२० का लिखा हुआ है, यापनीयसंघ-पुन्नागवृक्षमूलगणके कुमारकींर्तिदेवको कुछ दान दिया गया है । इसी तरह कोल्हापुरके ' मंगलवारबस्ति ' नामक जैनमन्दिरकी एक प्रतिमाके नीचे भी एक शिलालेख है जिससे मालूम होता है कि पुंजागवृक्षमूलगण-यापनीयसंघके विजयकीर्ति पण्डितके शिष्य और रविष्णके भाई वोमिष्णने उसकी प्रतिष्ठा कराई थी। इन दो लेखोंमें यापनीयसंघ पुन्नागत्रक्षमूलगणका उल्लेख तो है परन्तु नन्दि-संघका नहीं है, फिर भी यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि नन्दिसंघ यापनीयोंमें भी था और उसके अन्तर्गत पुन्नागवृक्षमूल गण था।

## द्रविड संघमें भी नन्दिसंघ

यापनीय संघ ही नहीं द्रविड़ या द्रमिल संघमें भी नन्दिसंघ नामका संघ था,

१-इं० ए० जिल्द १२, ५० १३-१६ ... श्रीयापनीयनन्दिसंघपुंनागवृक्षमूलगणे श्रीकीर्त्याचार्यांन्वये...।

२-जर्नल आफ दि बाम्बे हिस्टारिकल सुसाइटी जिल्द ३, ५४० १६२-२००

३- प्रो० के० जी० कुंडनगरने कनड़ी मासिक पत्र 'जिनविजय ' (सन १९३२) में यह और यापनीयोंके अन्य लेख प्रकाशित किये थे। इनका उल्लेख प्रो० उपाध्यायने अपने 'यापनीय संघ ' शीर्षक लेखमें किया है। देखो जैनदर्शन वर्ष ४, अंक ७। जिसका उल्लेख कई शिलालेखोंमें मिलता है' और यह एक मार्केकी बात है कि देवसेनसूरिने यापनीयके समान द्रविड़ संघको भी जैनाभासोंमें गिना है'।

प्रायः प्रत्येक संघर्मे गण, गच्छ, अन्वय, बलि आदि शाखायें रहती थीं । कभी कभी गण-गच्छादिकाे संघ और संघोंकाे गण या गच्छ भी लिख दिया जाता था । मतलब सबका मुनियोंके एक समूहरे था ।

## संघों और गणोंके नामोंकी उपपत्ति

इन संघों या गणेंसि कुछके नाम देशोंके नामसे जैसे द्रविड़, माथुर, लाड़-बागड़ आदि, कुछ ग्रामोंके नामसे जैसे कित्तूरै, नामिऌ्रै, तगरिलें, श्रीपुर्र, हनसोगे आदि, और कुछ दूसरे चिह्नोंसे रक्खे गये हैं।

इन्द्रनन्दिने श्रुतावतारमें लिखा है कि जो मुनि शाल्मलिवृक्षमूलसे आये उनका अमुक नाम पड़ा, जो अशोकवाटिकासे आये उनका अमुक । इस विषयमें जो मत-मेद हैं उनका भी उन्होंने उल्हेख कर दिया है । यद्यपि वृक्षोंसे नामोंकी कोई ठीक उपपत्ति नहीं बैठती है फिर भी यह माननेमें कोई हर्ज नहीं कि शुरू शुरूमें कुछ संघों या गणोंके नाम वृक्षेंापरसे भी पड़े थे।

ये पुन्नागवृक्षमूलगण और श्रीमूलमूलगण भी इसी तरहके माल्रम होते हैं । पुंनाग नागकेसरको कहते हैं और श्रीमूल शाल्मलि या सेमरको । बंगला भाषामें

१-श्रीमद्द्रमिलसंघेस्मिन्नन्दिसंघेऽस्त्यरुंगलः ।

अन्वयो भाति योऽरोषशास्त्रवारीशपारगः ॥

...श्रीमद्द्रमिणगणदनन्दिसंघदरुङ्गलान्वयदाचार्यावलियेन्ते दोडे...

— जैनशिलालेखसंग्रह पू० ३९७

२-दक्खिणमहुराजादे। दाविडसंघो महामोहो ।

३-७-इन नामोंके स्थान कर्नाटकमें अब भी हैं। बलि, गच्छ और अन्वयके नाम इन्हींपरसे रक्खे गये हैं। गित्तूर और कित्तूर एक ही हैं। कित्तूरका पुराना नाम कीर्तिपुर है जो पुन्नाट देशकी राजधानी था। ' एरे ' कनडी में ' बड़े ' को कहते हैं। कित्तूर और ' एरे ागेत्तूर ' दोनों ही नामके गण या गच्छ हैं।

८-ये शाल्मलिमहादुममूलाचतयोऽभ्युपगताः, ये खण्डकेसरदुममूलान्मुनयः समागताः प्रथितादशोकवाटात्समागता ये मुनीश्वराः इत्यादि । सेमरको ' शिमूल ' कहते हैं जे। 'श्रीमूल'का ही अपभ्रंश माऌ्म होता है। कनड़ीमें भी सेमरके लिए सम्भव है कि शिमूल या श्रीमृलसे ही मिलता जुलता कोई शब्द हो।

संस्कृत कोषोंमें नन्दि भी एक वृक्षका नाम है, इससे कल्पना होती है कि शायद नन्दिसंघ नाम भी उक्त वृक्षके कारण पड़ा होगा । ऐसी दशामें मूल संघके समान अन्य संघोंमें भी नन्दि संघ होना स्वाभाविक है ।

हमारा अनुमान है कि पृथ्वीकौङ्गणि महाराजके दानपत्रमें जिन चन्द्रनन्दि आचार्यका उल्लेख है, उनके ही प्रशिष्य अपराजितसूरि होंगे। उक्त दानपत्रमें उनके एक शिष्य कुमारनन्दिकी ही शिष्य-परम्परा दी है, संभव है दूसरे शिष्य बलदेवकी परम्परामें अपराजितसूरि हुए हों।

दानपत्रमें दिगम्बर सम्प्रदायके मूलसंघान्तर्गत नन्दिसंघसे पृथक्त्व प्रकट करनेके लिए ही शायद ' श्रीमूलमूलगणाभिनन्दित ' विशेषण दिया गया है ।

# क्या शिवार्य भी यापनीय थे १

अपराजितसूरिके विषयमें विचार करते समय मूल भगवती आराधनामें भी कुछ बोतें ऐसी मिली हैं जिनसे उसके कर्ता शिवार्य भी यापनीय संघके माऌ्म होते हैं । देखिए—

१ इस ग्रन्थकी प्रशस्तिमें लिखा है कि आर्य जिननन्दि गणि, आर्य सर्वगुप्त गणि और आर्य मित्रनान्दि गणिके चरणोंसे अच्छी तरह सूत्र और उनका अर्थ समझकर और पूर्वाचार्योंकी रचनाको उपजीव्य बनाकर 'पाणितलभोजी' शिवार्यने यह आराधना रची'। हम लोगोंके लिए प्रायः ये सभी नाम अपरिचित हैंे।

१----अज्ञाजिणणंदिगाणेअज्ञमित्तणंदीणं ।

अवगमियपायमूले सम्मं सुत्तं च अत्थं च ॥ २१६१

पुव्वायरियणिवद्धा उपजीवित्ता इमा ससत्तीए ।

आराहणा सिवजेण पाणिदलभोइणा रइदा ॥ २१६२

२---यापनीय संघके मुनियोंमें कीर्तिनामान्त अधिकतासे हैं-जैसे पाल्यकीति, रविकीर्ति, विजयकीर्ति, धर्मकीर्ति, आदि । नन्दि, गुप्त, चन्द्र, नामान्त भी काफी हैं जैसे-जिननन्दि, मित्र-नन्दि, सर्वगुप्त, नागचन्द्र, नेमिचन्द्र । पर इनस किसी संघका निश्चयपूर्वंक निर्णय नहीं हो सकता हे । अपराजितसूरिकी परम्पराके समान यह परम्परा भी दिगम्बर सम्प्रदायकी किसी पट्टावली या गुर्वावली आदिमें नहीं मिलती। इस धारणाके सही होनेका भी कोई पुष्ट और निर्भ्रान्त प्रमाण अभी तक नहीं मिला है कि शिवकोटि और शिवार्य एक ही हैं जो स्वामि समन्तभद्रके शिष्य थे, जो कुछ प्रमाण इस सम्बन्धमें दिये जाते हैं, वे बहुत पीछेके गढ़े हुए मालूम होते हैं। स्वयं शिवार्य ही यह स्वीकार नहीं करते कि मैं समन्तभद्रका शिष्य हूँ।

र अपराजितसूरि यदि यापनीय संघके थे तो अधिक सम्भावना यही है कि उन्होंने अपने ही सम्प्रदायके ग्रन्थकी टीका की होगी ।

३ आराधनाकी गाथायें काफी तादादमें क्वेताम्बर सूत्रेंमिं मिलती हैं, इससे शिवार्यके इस कथनकी पुष्टि होती है कि पूर्वाचार्योंकी रची हुई गाथायें उनकी उपजीव्य हैं।

४ जिन तीन गुरुओंके चरणोंमें बैठकर उन्होंने आराधना रची है, उनमेंसे ' सर्वगुप्त गणि ' शायद वही हैं, जिनके विषयमें शाकटायनकी अमोघट्टत्तिमें लिखा है कि '' उपसर्वगुप्तं व्याख्यातारः । '' १-३-१०४। अर्थात् सारे व्याख्याता या टीकाकार सर्वगुप्तसे नीचे हैं। चूँकि शाकटायन यापनीय संघके थे इसलिए विशेष सम्भव यही है कि सर्वगुप्त यापनीय संघके ही सूत्रों या आगमोंके व्याख्याता हों।

५ शिवार्यने अपनेको ' पाणितलभोजी ' अर्थात् हाथोंमें ग्रास लेकर मोजन करनेवाला कहा है। यह विशेषण उन्होंने अपनेको श्वेताम्बर सम्प्रदायसे अलग प्रकट करनेके लिए दिया है। यापनीय साधु हाथपर ही मोजन करते थे।

६ आराधनाकी ११३२ वीं गाथामें 'मेद्स्स मुण्णिस्स अक्खाणं ' (मेतार्यमुनेराख्यानम्) अर्थात् मेतार्यमुनिकी कथाका उल्लेख किया गया है। पं० सदासुखजीने अपनी वचनिकामें इस पदका अर्थ ही नहीं किया है। यही

१----देखों ' आराधना और उसकी टीकायें ' शोर्षक लेख ।

२-अनन्तकीर्ति-ग्रन्थमालामें प्रकाशित भगवती आराधना वचनिकाके अन्तमें उन गाथा-ओंकी एक सूची दी है जो मूलाचार और आराधनामें एक-सी हैं और पं० सुखलालजी-द्वारा सम्पादित ' पंच प्रतिक्रमण सूत्र 'में मूलाचारकी उन गाथाओंकी सूची दी है जो भद्र-बाहुकृत ' आवश्यकनिर्युक्ति 'में भी हैं। हाल नई हिन्दी टीकाके कर्त्ता पं० जिनदासजी शास्त्रीका भी है। संस्कृतटीकाकार पं० आशाधरजीने तेा इस गाथाकी विशेष टीका इसलिए नहीं की है कि वह सुगम है परन्तु आचार्य अमितगतिने इसका संस्कृतानुवाद करना क्यों छोड़ दिया ? वे मेतार्यके आख्यानसे परिचित नहीं थे, शायद इसी कारण ।

मेतार्यमुनिकी कथा श्वेताम्बर सम्प्रदायमें बहुत प्रसिद्ध है<sup>3</sup> । वे एक चाण्डा-लिनीके लड़के थे परन्तु किसी सेठके घर पले थे । अत्यन्त दयाशील थे । एक दिन वे एक सुनारके यहाँ भिक्षाके लिए गये । उसने अपनी दूकानमें उसी समय सोनेके जौ बनाकर रक्खे थे । वह भिक्षा लानेके लिए भीतर गया और मुनि वहीं दूकानमें खड़े रहे जहाँ जौ रक्खे थे । इतनेमें एक कौंच ( सारस ) पक्षीने आकर वे जौ चुग लिये । सुनारको सन्देह हुआ कि मुनिने ही जौ चुरा लिये हैं । मुनिने पक्षीको चुगते तो देख लिया था परन्तु इस भयसे नहीं कहा कि यदि सच बात माल्र्म हे। जायगी तो सुनार सारसको मार डालेगा और उसके पेटमेंसे अपने जौ निकाल लेगा । इससे सुनारको सन्देह हो गया कि यह काम मुनिका ही है, इसने **ई**। जौ चुराये हें । उसने उन्हें बहुत कष्ट दिया और अन्तमें भीगे चमड़ेमें क<del>स</del> दिया । इससे उनका शरीरान्त हो गया और उन्होंने केवल-ज्ञान प्राप्त किया । मेरी समझमें इस ढंगकी कथा दिगम्बर सम्प्रदायमें नहीं है ।

७ दश स्थितिकल्पोंके नामवाली गाथा जिसकी टीकापर अपराजितसूरिको यापनीय संघ सिद्ध किया गया है, जीतकल्प-भाष्यकी १९७२ नं० की गाथा है। श्वेता-म्बर सम्प्रदायकी अन्य टीकाओं और निर्युक्तियोंमें भी यह भिलती है और आचार्य प्रभाचन्द्रने अपने प्रभयकमलमार्तण्डके स्त्रो-मुक्ति-विचार (नया एडीशन पृ० १३१) प्रकरणोंमें इसका उल्लेख श्वेताम्बर सिद्धान्तके रूपमें ही किया है— ''नाचालेक्यं नेष्यते (अपि ईष्यतेव) 'आचेलक्कुद्देसिय-सेज्जाहर-रायपिंड-कियिकम्मे ' इत्यादेः पुरुषं प्रति दशविधस्य स्थितिकल्पस्य मध्ये तदुपदेशात्। ''

आराधनाकी ६६५ और ६६६ नम्बरकी गाथायें भी दिगम्बर सम्प्रदायके

१-देग्वो आवश्यन-निर्युक्ति गाथा ८६७-७०।

२--चाण्डालिनीके लड़केका मुनि होना भी शायद दिगम्बर-सम्प्रदायके अनुकूल नहीं है । ३----चतारिजणा भत्तं (पाणय) उवकप्पंति अगिलाणए पाउग्गं । छंडियमवगददोसं अमाइणो लद्धिसंपणा ॥ साथ मेल नहीं खाती हैं। उनका अभिप्राय यह है कि लब्धियुक्त और मायाचार रहित चार मुनि ग्लानिरहित होकर क्षपकके योग्य निर्दोप भोजन और पानक (पेय) लोवें। इसपर पं० सदासुखजीने आपति की है और लिखा है कि '' यह भोजन लानेकी बात प्रमाणरूप नाहीं है। '' इसी तरह ' सेज्जागासणिसेजों ' आदि गाथापर (जो मूलाचारमें भी है) कविवर वृन्दावनदासजीको दांका हुई थी और उसका समाधान करनेके लिए दीवान अमरचन्दर्जीको पत्र लिखा था। दीवानजीने उत्तर दिया था कि '' इसमें वैयाव्यत्ति करनेवाला मुनि आहार आदिसे मुनिका उपकार करे; परन्तु यह स्पष्ट नहीं किया है कि आहार स्वयं हाथसे बनाकर दे। मुनिकी ऐसी चर्या आचारांगमें नहीं बतलाई है '।''

८ आराधनाका चालीसवाँ 'विजहना ' नामका अधिकार भी विलक्षण और दिगम्वर सम्प्रदायके लिए अभूतपूर्व है, जिसमें मुनिके मृत शरीरको रात्रि-भर जागरण करके रखनेकी और दूसरे दिन किसी अच्छे स्थानमें वैसे ही (बिना जलाये) छोड़ आनेकी विधि वर्णित है<sup>3</sup>। अन्य किसी दिगम्बर ग्रन्थमें अभी तक यह पारसी लोगों जैसी विधि देखनेमें नहीं आई है।

९ नम्बर १५४४ की गाथामें कहा है कि घोर अवमे।दर्य या अल्प मोजनके कष्टसे बिना संक्लेश बुद्धिके भद्रबाहु मुनि उत्तम स्थानको प्राप्त हुएँ । परन्तु दिगम्बर सम्प्रदायकी किसी भी कथामें भद्रबाहुके इस जनादर-कष्टके सहनका उल्लेख नहीं है ।

१० नं० ४२८ की गाथामें आधारवत्त्व गुणके धारक आचार्यको 'कप्पववहारधारी' विरोषण दिया है और कल्प-व्यवहार, निशीथ सूत्र, श्वेताम्बर सम्प्रदायके प्रसिद्ध

१----सेज्ञागासणिसेज्ञा तहा उवहिपडिलिहरणहि उवगाहो |----मूलाचार ३९१ आहारोसयभोयणविकिंचणं वंदणादीणं ॥

—भगवती आराधना ३१०

२---देखो ' आराधना और उसकी टीकायें ' शीर्षक लेख ।
 ३---देखो भ० अ० वचनिकाकी भूभिका पृष्ठ १२ और १३
 ४--ओमोदारिए घोराए भद्दबाहुअसंकिलिहमदी ।
 घोराए विगिछाए पडिवण्णो उत्तमं ठाणं ।।
 ५--चोद्दस-दस-णव-पुव्वी मतामदी सायरोव्व गंभीरो ।
 कप्यववहारधारी होदि हु आधारवं णाम ।।

प्रसंघमें जानेवाले मुनिकी 'आयार-जीद-कप्पगुणदीवणा ' होती है । विजयोदया परसंघमें जानेवाले मुनिकी 'आयार-जीद-कप्पगुणदीवणा ' होती है । विजयोदया टीकामें इस पदका अर्थ किया है, 'आचारस्य जीतसंज्ञितस्य कल्पस्य गुण-प्रकाशना । ' और पं० आशाधरकी टीकामें लिखा है, 'आचारस्य जीदस्य कल्पस्य च गुणप्रकाशना । एतानि हि शास्त्राणि रत्नत्रयतामेव दर्शयन्ति । ' पं० जिनदासशास्त्रीने हिन्दी अर्थमें लिखा है कि 'आचारशास्त्र, जीतशास्त्र और कल्पशास्त्र इनके गुणोंका प्रकाशन होता है । ' अर्थात् तीनोंके मतसे इन नामोंके शास्त्र हैं और यह कहनेकी जरूरत नहीं कि आचारांग और जीतकल्प स्वेताम्बर सम्प्रदायके प्रसिद्ध ग्रन्थ हैं ।

इन सब बातोंसे मेरा अनुमान है कि शिवार्य भी यापनीय संघके आचार्य होंगे | पण्डित जन सावधानीसे अध्ययन करेंगे तो इस तरहकी और भी अनेक बातें मूल प्रन्थमें उन्हें मिलेंगीं जो दिगम्बर सम्प्रदायके साथ मेल नहीं खातीं | मैने तो यहाँ दिग्दर्शन मात्र किया है | साम्प्रदायिक आग्रहसे और पाण्डित्यके जोरसे खींच-तान करके मेल बिठाया जा सकता है, परन्तु इतिहासके विद्यार्थी ऐसे पाण्डित्यसे दूर रहते हैं, उनके निकट सत्यकी खोज ही बड़ी चीज है |

अन्तमें मैं फिर इस बातपर जोर देता हूँ कि यापनीय संघके साहित्यकी खोज होनी चाहिए, जो न केवल हमारे प्राचीन मॉन्दरोंमें ही बन्द पड़ा है बल्कि विज-योदयाटीका और मूलाराधनाके समान उसे हम अबतक कुछका कुछ समझते रहे हैं। अपभ्रंश भाषाके महाकवि स्वयंभूको महापुराण ( पुष्पदन्तकृत ) की टिप्पणीमें यापनीय संघका लिखा है। स्वयंभूको पउमचरिय और हरिवंशपुराण उपलब्ध हैं। पुष्पदन्तने अपने महापुराणमें स्वयंभूका स्मरण किया है।

रााकटायनने अपने एक सूत्रों कहा है, 'उपविशेषवादिनं कवयः' ( १-३-१०४) अर्थात् सारे कवि विशेषवादिसे नीचे हैं और वादिराजसूरिने अपने पार्श्वनाथचरितमें उनके ' विशेषाभ्युदय ' काव्यकी प्रशंसा की है। ये विशेषवादि भी यापनीय संघके जान पड़ते हैं।

१-आयारजीदकप्पगुणदीवणा अत्तसोधिनिज्झंझा ।

अजजमद्दव-लाघव-तुद्धी पल्हादणं च गुणाः ।!

यही गाथा जरासे पाठान्तरके साथ १३० वें नम्बरपर भी है। उसमें 'तुट्ठी पल्हादणं च गुणा: ' की जगह ' भत्ती पल्हादकरणं च ' पाठ है।

# सोमदेवसूरिका नीतिवाक्यामृत

# ग्रन्थपरिचय

सोमदेवसूरिका ' नीतिवाक्यामृत ' संस्कृत साहित्य-सागरका एक अमूल्य और अनुपम रतन है । इसका प्रधान विषय राजनीति है । राजा और उसके राज्य-शासनसे सम्बन्ध रखनेवाली प्रायः सभी आवश्यक बातोंका इसमें विवेचन किया गया है । यह सारा ग्रन्थ गद्यमें है और सूत्र पद्धतिसे लिखा गया है । इसकी प्रति-पादनदौली बहुत ही सुन्दर, प्रभावशालिनी और गभीर है । बहुत बड़ी बातको एक छोटेसे वाक्यमें कह देनेकी कलामें इसके कर्त्ता सिद्धहस्त हैं । जैसा कि ग्रन्थके नामसे ही प्रकट होता है, इसमें विशाल नीति-समुद्रका मन्थन करके सारभूत अमृत संग्रह किया गया है और इसका प्रत्येक वाक्य इस बातकी साक्षी देता है । यह ग्रन्थ ३२ समुद्देशोंमें विभक्त है और प्रत्येक समुद्देशमें उसके नामके

यह ग्रन्थ ३२ समुद्दशाम विभक्त हे आर प्रत्यक समुद्दशम उसके नामक अनुसार विषय प्रतिपादित हैं ।

## प्राचीन राजनीतिक साहित्य

राजनीति, चार पुरुषाथाँमिंसे दूसरे अर्थपुरुषार्थके अन्तर्गत है। जो लोग यह समझते हैं कि प्राचीन भारतवासियोंने 'धर्म ' और 'मोक्ष 'को छोड़कर अन्य पुरुषार्थोंकी ओर ध्यान नहीं दिया, वे इस देशके प्राचीन साहित्यसे अपरिचित हैं। यह सच है कि पिछले समयमें इन विषयोंकी ओरसे लोग उदासीन होते गये, इनका पठन पाठन बन्द होता गया और इस कारण इनके सम्बन्धका जो साहित्य था वह धीरे धीरे नष्टप्राय होता गया और इस कारण इनके सम्बन्धका जो साहित्य राजनीति आदि विद्याओंकी भी यहाँ खूब उन्नति हुई थी और इनपर अनेकानेक प्रन्थ लिखे गये थे।

उक्त प्रन्थोंमेंसे राजनीतिका महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ 'कौटिलीय अर्थशास्त्र ' अबसे

# जैनसाहित्य और इतिहास

लगभग २२०० वर्ष पहले मौर्यवंशीय सम्राट् चन्द्रगुप्तके' लिए आर्य चाणक्यने निर्माण किया था । नन्दवंशका समूल उच्छेद करके उसके सिंहासनपर चन्द्र-गुप्तको आसीन करानेवाले चाणक्य कितने बड़े राजनीतिज्ञ थे, यह बतलानेकी आवश्यकता नहीं है। उनकी राजनीतिज्ञताका सबसे अधिक उज्ज्वल प्रमाण यह अर्थशास्त्र है। यह एक अद्भुत प्रन्थ है और उस समयकी शासन-व्यवस्थापर ऐसा प्रकाश डालता है जिसकी पहले किसीने कल्पना भी न की थी। इसे पढ़नेसे माल्ट्म होता है कि उस प्राचीन काल्में भी इस देशने राजनीतिमें आश्चर्यजनक उन्नति कर ली थी। इस प्रन्थमें मनु, भारद्वाज, उशना ( शुक्र ), बृहस्पति, विशालाक्ष, पिशुन, पराशर, वातव्याधि, कौणपदन्त और बाहुदन्तीपुत्र नामक प्राचीन आचायोंके राजनीतिसम्बन्धी मतोंका जगह जगह उल्लेख मिलता है। आर्य चाणक्य प्रारंभमें ही कहते हैं कि पृथिवीके लाभ और पालनके लिए पूर्वाचार्योंने जितने अर्थशास्त्र प्रस्थापित किये हैं, प्रायः उन सबका संग्रह करके यह अर्थशास्त्र लिखा जाता है<sup>3</sup>। इससे माल्ट्म होता है कि चाणक्यसे भी पहले इस विषयके

अनेकानेक ग्रन्थ मौजूद थे और चाणक्यने उन सबका अध्ययन किया था। चाणक्यके बादका एक और प्राचीन ग्रन्थ उपलब्ध है जिसका नाम 'नीतिसार' है और जिसे संभवतः चाणक्यके ही शिष्य कामन्दक नामक विद्वानने अर्थशास्त्रको संक्षिप्त करके लिखा है<sup>8</sup>। अर्थशास्त्र प्रायः गद्यमें है; परन्तु नीतिसार स्ठोकबद्ध है।

१ जान पड़ता है कि चन्द्रगुप्त मोर्य जैनधर्मके उपासक थे। 'तिलीयपण्पत्ति 'नामक प्राकृत यन्थमें—जो विक्रमकी पाँचवीं शताब्दिके लगभगका है—लिखा है कि मुकुटधारी राजाओंमें सबसे अन्तिम राजा चन्द्रगुप्त था जिसने जिनदीक्षा ली।——देखो ' लोकविभाग और तिलीयपण्णति ' शीर्षक लेख।

> २ सर्वशास्त्रानुपकम्य प्रयोगानुपलम्य च । कौटिल्येन नरेन्द्रार्थे शासनस्य विधिः कृतः ॥ येन शास्त्रं च शस्त्रं च नन्दराजगता च भूः । अमर्षेणोद्धृतान्याशु तेन शास्त्रमिदं कृतम् ॥

३-पृषिव्या लामे पालने च यावन्त्यर्थशास्त्राणि पूर्वांचार्यैः प्रस्थापितानि प्रायशस्तानि संह्रत्येकमिदर्थशास्त्रं कृतम् ।

४-देखो गुजराती प्रेस बम्बईके ' कामन्दकीय नीतिसार ' की भूमिका ।

यह भी अपने ढंगका अपूर्व और प्रामाणिक ग्रन्थ है और अर्थशास्त्रको समझनेमें इससे बहुत सहायता मिलती है। इसमें भी विशालाक्ष, पुलोमा, यम आदि प्राचीन नीतिग्रन्थकर्त्ताओंके मतोंका उल्लेख है।

कामन्दकके नीतिसारके बाद जहाँ तक हम जानते हैं, यह नीतिवाक्यामृत ग्रन्थ ही ऐसा बना है, जो उक्त दोनों प्रन्थोंकी श्रेणीमें रक्खा जा सकता है और जिसमें शुद्ध राजनीतिकी चर्चा की गई है। इसका अध्ययन भी कौटिलीय अर्थ-शास्त्रके समझनेमें बड़ी भारी सहायता देता है।

नीतिवाक्यामृतके कर्ताने भी अपने द्वितीय ग्रन्थ (यशस्तिल्क) में गुरु, शुक्र विशालाक्ष, भारद्वाजके नीतिशास्त्रोंका उल्लेख किया है'। मनुके भी बीसों स्ठोकोंको उद्धृत किया है । नीतिवाक्यामृतमें विष्णुगुप्त या चाणक्यका और उनके अर्थशास्त्रका उल्लेख है<sup>3</sup> । बृहस्पति, शुक्र, भारद्वाज, आदिके अभिप्रायोंको भी उन्होंने नीतिवाक्यामृतमें संग्रह किया है, जिसका स्पष्टीकरण नीतिवाक्यामृतकी संस्कृत टीकासे होता है । स्मृतिकारोंसे भी वे अच्छी तरह परिचित माल्र्म होते हैं<sup>×</sup> । इससे हम कह सकते हैं कि नीतिवाक्यामृतके कर्ता पूर्वोक्त राजनीतिके १-" न्यायादवसरमल्भमानस्य चिरसेवकसमाजस्य विश्वप्तय इव नर्मसचिवोक्तयः प्रति-पन्नकामचारव्यवहारेषु स्वैरविहारेषु मम गुरुशुक्रविशालाक्षपरीक्षितपराशरमीमभीष्मभारद्वाजादि-

प्रणीतनीतिशास्त्रश्रवणसनाथं श्रुतपथमभजन्त । "--- यशस्तिलमचम्पू, आश्वास २, पृ० २३६।

२ '' दूषितोऽपि चरेद्धर्म यत्र तत्राश्रमे रतः ।

समं सर्वेषु भूतेषु न लिङ्गं धर्मकारणम् ॥

इति कथमिदमाह वैवखतो मनुः । "----यशस्तिल्क आ० ४, पृष्ठ १०० । यह श्लेक मनुस्मृति अ० ६ का ६६ वाँ श्लोक है । इसके सिवाय यशस्तिल्क आश्वास ४, पृ० ९०--९१-----११६ (प्रोक्षितं भक्षयेत्), ११७ (क्रीत्वा स्वयं), १२७ (सभी श्लोक) १४९ (सभी श्लोक), २८७ (अधीत्य) ये श्लोक भी मनुस्मृतिमें ज्योंके त्यों मिलते हैं। यद्यपि वहाँ यह नहीं लिखा है कि ये मनुके हैं। 'उक्तं च 'रूपमें ही दिये हैं।

३--नीतिवाक्यामृत पृ० ३६ स्त्र ९, पृ० १०७ सूत्र ४, ५० १७१ सू० १४ आदि ।

४ '' विप्रकीतावूढापि पुनर्विवाह्रदीक्षामईतीति स्मृतिकाराः ''—नी० वा० ए० ३७७, स० २७; '' श्रुतेःस्मृतेर्वाद्यवाद्यतरे ''— यशस्तिल्क आ० ४, ए० १०५; '' श्रुतिस्मृतीभ्यामतीव बाद्ये '' यशस्तिल्क आ० ४, पृ० १११; '' तथा च स्मृतिः '' ए० ११६; और '' इति स्मृति-कारकीर्तितमप्रमाणीक्टत्य '' पृ० २८७ । साहित्यसे यथेष्ट परिचित थे । बहुत संभव है कि उनके समयमें उक्त सबका सब साहित्य नहीं तो उसका आधिकांश उपलब्ध हो । कमसे कम पूर्वोक्त आचा-योंंके ग्रन्थोंके सार या संग्रह आदि अवश्य उन्हें मिले होंगे ।

इन सब बातेंगि और नीतिवाक्यामृतको अच्छी तरह पढ़नेसे हम इस परिणाम-पर पहुँचते है कि नीतिवाक्यामृत प्राचीन नीतिसाहित्यका सारभूत अमृत है। जिस तरह कामन्दकने चाणक्यके अर्थशास्त्रके आधारसे संक्षेपमें अपने नीतिसा-रका निर्माण किया है, उसी प्रकार सोमदेवस्र्रिने उनके समयमें जितना नीतिसा-हित्य प्राप्त था उससे और अर्थशास्त्रके आधारसे यह नीतिवाक्यामृत निर्माण किया। दोनोंमें अन्तर यह है कि नीतिसार श्लोकबद्ध है और नीतिवाक्यामृत गद्य। यहाँ हम अर्थशास्त्र और नीतिवाक्यामृतके कुछ ऐसे अवतरण देते हैं जिनसे दोनोंकी समानता प्रकट होती है—

१—-दुष्प्रणीतः कामकोधाभ्यामज्ञानाद्वानप्रस्थपरिव्राजकानपि कोपयति, किमङ्क पुनर्ग्रहस्थान् । अप्रणीतो हि मात्स्यन्यायमुद्धावयति । बलीनबलं प्रसते दण्डधराभावे । —अर्थशास्त्र अध्याय ४,१५

दुष्प्रणीतो हि दण्डः कामकोधाभ्यामज्ञानाद्वा सर्वजनविद्वेषं करोति । अप्रणीतो

हि दण्डो मात्स्यन्यायमुद्भावयति । बलीयानबलं ग्रसते ( इति मात्स्यन्यायः ) । ——नीतिवा० पृ० १०४–५ ।

ब्रह्मचर्यमाषेाडशाद्वर्षात्तते। गोदानपूर्वकं दारकर्म चास्य । — नी० १६७ । ३— पुरोहितमुदितोदितकुल्झीलं षडंगे वेदे दैवे निमित्ते दण्डनीत्यां च अभि-

विनीतमापदां दैवमानुषीणां अथर्वभिरुपायैश्च प्रतिकर्त्तारं कुर्वीत । अर्थ० ९,१५ ।

पुरोहितमुदितकुलशीलं षडंगवेदे दैवे निमित्ते दण्डनीत्यामभिविनीतमापदां दैवीनां मानुषीणां च प्रतिकर्त्तारं कुर्वीत । नीति० पृ० १५९ ।

१ यशस्तिल्क आ० ४ ९० १०० में नीतिकार भारद्वाजके षाड्गुण्य प्रस्तावके दो श्लोक और विशालाक्षके कुछ वाक्य दिये हैं। ये विशालाक्ष संभवत: वे ही नीतिकार है जिनका उल्लेख अर्थशास्त्र और नीतिसारमें किया गया है। ४ परमर्मज्ञः प्रगल्भः छात्रः कापटिकः ।—अर्थ० अ० ११, पृ० ७, ३ परमर्मज्ञः प्रगल्भः छात्रः कापटिकः ।—नी० पृ० १७३

५—-अ्र्यते हि ग़ुकसारिकाभिः मन्त्रो भिन्नः श्वभिरन्यैश्च तिर्यग्योनिभिः । तस्मान्मन्त्रोद्देशमनायुक्तो नोपगच्छेत् । —-अर्थ० अ० १५, प्र० ११,४० अनायुक्तो न मन्त्रकाले तिष्ठेत् । श्रूयते हि ग़ुकशारिकाभ्यामन्यैश्च तिर्यग्भिर्मन्त्र भेदः कृतः । —-नीति० पृ० ११८

६---द्रादशवर्षा स्त्री प्राप्तव्यवहारा भवति । षोडशवर्षः पुमान् । ----अर्थ० द्वि० खण्ड, तृ० अ० १-२

द्वादरावर्षा स्त्री षोडरावर्षः पुमान् प्राप्तव्यवहारौ भवतः । —नीति० ३७३

इस तरहके और भी अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं। परन्तु इससे नीतिवाक्यामृतका महत्त्व कम नहीं होता। ऐसे विषयोंके प्रन्थोंका अधिकांश भाग संग्रहरूप ही होता है। क्योंकि उसमें उन सब तत्त्वोंका समावेश तो नितान्त आवश्यक ही होता है जो प्रन्थकर्त्ताके पूर्व-लेखकोंद्वारा उस शास्त्रके सम्बन्धमें निश्चित हो चुकते हैं। उनके सिवाय जो नये अनुभव और नये तत्त्व उपलब्ध होते हैं उन्हें ही वह विशेषरूपसे अपने प्रन्थमें लिपिबद्ध करता है और हमारी समझमें नीतिवाक्यामृत ऐसे तत्त्वोंसे खाली नहीं है। प्रन्थकर्त्ताकी स्वतंत्र प्रतिभा और मौलिकता उसमें जगह जगह प्रस्फुटित हो रही है।

## ग्रन्थकर्ताका परिचय

गुरुपरम्परा — जैसा कि पहले कहा जा चुका है नीतिवाक्यामृतके कर्त्ता श्रीसोमदेवसूरि हैं। वे देवसंघके आचार्य थे। दिगम्बर-सम्प्रदायके सुप्रसिद्ध चार संघोंमेंसे यह एक है।

सोमदेवके गुरुका नाम निमिदेव और दादागुरुका नाम यशोदेव था। यथा----

श्रीमानस्ति च देवसंघतिलको देवो यशःपूर्वकः

शिष्यस्तस्य बभूव सद्गुणनिधिः श्रीनेमिदेवाह्वयः । तस्याश्चर्यतपः स्थितेस्त्रिनवतेर्जेतुर्महावादिनां,

नीतिवाक्यामृतकी गद्यप्रशस्तिसे भी यह माऌ्म होता है कि वे नेमिदेवके शिष्य थे। साथ ही उसमें यह भी लिखा है कि वे महेन्द्रदेव भटारकके अनुज हमें और कोई भी बात ज्ञात नहीं है। न तो कोई रचना ही उपलब्ध है और न अन्य किसी ग्रन्थादिमें इनका कोई उल्लेख ही मिला है । इनके पूर्वके आचार्योंके विषयमें भी कुछ ज्ञात नहीं है । सोमदेवसूरिकी शिष्य-परम्परा भी अज्ञात है । यशस्तिलकके टीकाकार श्रीश्रुतसागरसूरिने एक जगह लिखा है कि वादिराज और वादीभसिंह दोनों ही सोमदेवके शिष्य थे'; परन्तु इसके लिए उन्होंने जो प्रमाण दिया है वह किस ग्रन्थका है, यह नहीं बतलाया। यशस्तिलककी रचना शकसंवत् ८८१ ( विक्रम १०१६ ) में समाप्त हुई है और वादिराजने अपना पार्श्वनाथचरित शक संवत् (वि० १०८२) में पूर्ण किया है; अर्थात् दोनोंके बीचमें ६६ वर्षका अन्तर है। ऐसी दशामें उनका गुरु-शिष्यका नाता होना दुर्घट जान पड़ता है । इसके सिवाय वादिराजके गुरुका नाम मतिसागर था और वे द्रविड संघके आचार्य थे । अब रहे वादीभसिंह, सो उनके गुरुका नाम पुष्पषेण था और पुष्पपेण अकलंकदेवके गुरुभाई थे, इसलिए उनका समय सोमदेवसे बहुत पहले जा पड़ता है। ऐसी अवस्थामें वादिराज और वादीभसिंहको सोमदेवका शिष्य नहीं माना जा सकता । ग्रन्थकर्तांके गुरु बड़े भारी तार्किक थे । उन्हेंने तिरानवे वादियोंको पराजित करके विजय-कीर्ति प्राप्त की थीर ।

इसी तरह महेन्द्रदेव भट्टारक भी दिग्विजयी विद्वान् थे। उनका 'वादीन्द्र-कालानल ' उपपद इस बातकी घोषणा करता है।

तार्किकत्व—-श्रीसोमदेवसूरि भी अपने गुरु और अनुजके सदृश बड़े भारी तार्किक विद्वान् थे । वे इस ग्रन्थकी प्रशस्तिमें कहते हैं:—

अल्पेऽनुग्रहधीः समे सुजनता मान्ये महानादरः,

सिद्धान्तोऽयमुदात्तचित्रचरिते श्रीसोमदेवे मयि ।

२ यशस्तिलकको ऊपर उद्धृत हुए श्लोकमें उन महावादियोंकी संख्या जिनको श्रीनेमिदेवने

पराजित किया था--तिरानवे है; परन्तु नीतिवाक्यामृतकी गद्यप्रशस्तिमें पचपन है |

यः स्पर्धेत तथापि दर्पदृढताप्रौढिप्रगाढाग्रह— स्तस्याखर्वितगर्वपर्वतपविर्मद्वाक्कृतान्तायते ॥

सारांश यह कि मैं छोटोंके साथ अनुग्रह, बराबर्रावालेंके साथ सुजनता और बड़ोंके साथ मह्मन् आदरका वर्ताव करता हूँ। इस विषयमें मेरा चरित्र बहुत ही उदार है। परन्तु जो मुझे ऐंठ दिखाता है, उसके लिए, गर्वरूपी पर्वतको विध्वंस करनेवाले मेरे वज्र-वचन कालस्वरूप हो जाते हैं।

#### दर्पान्धबोधबुधसिन्धुरसिंहनादे, वादिद्विपोदऌनदुर्धरवाग्विवादे । श्रीसोमदेवमुनिपे वचनारसाले, वागीइवरोऽपि पुरतोऽस्ति न वादकाले ॥

भाव यह कि अभिमानी पण्डित गर्जोंके लिए सिंहके समान ललकारनेवाले और वादिगजोंको दलित करनेवाला दुर्धर विवाद करनेवाले श्रीसोमदेव मुनिके सामने, वादके समय वागीश्वर या देवगुरु बृहस्पति भी नहीं ठहर सकते । यशास्तिलक चम्पूकी उत्थानिकामें कहा है—

#### आजन्मकृदभ्यासाच्छुष्कात्तर्काचृणादिव ममास्याः । मतिसुरभेरभवदिदं सूक्तिपयः सुकृतिनां पुण्यैः ॥ १७

अर्थात् मेरी जिस बुद्धिरूपी गौने जीवन-भर तर्करूपी सूखा घास खाया, उसीसे सजनोंके पुण्यसे अब यह काव्यरूपी दुग्ध उत्पन्न हो रहा है। इस उक्तिसे अच्छी तरह प्रकट होता है कि श्रीसोमदेवसूरिने अपने जीवनका बहुत बड़ा भाव तर्कशा-स्त्रके अभ्यासमें ही व्यतीत किया था। उनके स्याद्वादाचलसिंह, वादीभपंचानन और तार्किकचक्रवर्ती पद भी इसी बातके द्योतक हैं।

परन्तु वे केवल तार्किक ही नहीं थे, काव्य, व्याकरण, धर्मशास्त्र और राज-नीति आदिके भी धुरंघर विद्वान् थे।

#### असहायमनादर्शं रत्नं रत्नाकरादिव ।

मत्तः काव्यमिदं जातं सतां हृदयमण्डनम् ॥१४— प्रथम आखास समुद्रसे निकले हुए असहाय, अनादर्श और सजनोंके हृदयकी शोभा बढ़ा-ावाले रत्नकी तरह मुझसे भी यह असहाय (मौलिक), अनादर्श (बेजोड़) मौर हृदय मण्डन काव्य-रत्न उत्पन्न हुआ।

#### कर्णाञ्जलिपुटैः पातुं चेतः सूक्तामृते यदि ।

श्रूयतां सोमदेवस्य नव्याः काव्योक्तियुक्तयः ॥२४६ - द्वितीय आ० यदि आपका चित्त कार्नोकी अंजुलिसे सूक्तामृतका पान करना चाहता है, तो गेमदेवकी नई नई काव्योक्तियाँ सुनिए।

#### लोकवित्त्वे कवित्वे वा यदि चातुर्यचञ्चवः।

सोमदेवकवेः सूक्तिं समभ्यस्यन्तु साधवः ॥ ५१३ ॥ –तृतीय आ॰ यदि सजनोंकी यह इच्छा हो कि वे लोकव्यवहार और कवित्वमें चातुर्य प्राप्त हों तो उन्हें सोमदेव कविकी सूक्तियोंका अभ्यास करना चाहिए ।

#### मया वागर्थसंभारे भुक्ते सारस्वते रसे । कवयोऽन्ये भविष्यन्ति नूनमुच्छिष्टभोजनाः॥-चतुर्थ आ०पृ० १६५

में शब्द और अर्थपूर्ण सारे सारस्वत रस ( साहित्य रस ) को भोग चुका हूँ, भतएव अब जो अन्य कवि होंगे, वे निश्चयसे उच्छिष्टभोजी या जूठा खानेवाले ौंगे, वे कोई नई बात न कह सर्केंगे ।

#### अरालकालब्यालेन ये लीढा साम्प्रतं तु ते ।

शब्दाः श्रीसोमदेवेन प्रोत्थाप्यन्ते किमद्धुतम् ॥ -पं० आ० १६५ समयरूपी विकट अजगरेने जिन शब्दोंको निगल लिया था, अतएव जो मृत हो गये थे, यदि उन्हें श्रीसोमदेवने उठा दिया—जिला दिया तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं होना चाहिए । ( इसमें ' सोमदेव ' शब्द रिष्ठष्ट है । सोम चन्द्रवाची है और चन्द्रकी अमृत-किरणोंसे विषमूर्च्छित जीव सचेत हो जाते हैं । )

उद्धृत्य शास्त्रजलधेर्नितले निमग्नैः पर्यागतैरिव चिरादभिधानरत्नैः । या सोमदेवविदुषा विद्विता विभूषा वाग्देवता वहतु सम्प्रति तामनर्घाम् ॥ प० आ०, पृ० २६६ चिरकालसे शास्त्रसमुद्रके बिल्कुल नीचे डूबे हुए शब्द-रत्नोंका उद्धार करके सोमदेव पण्डितने जो यह बहुमूल्य आभूषण ( काव्य ) बनाया है, उसे श्रीसरस्वती देवी धारण करें।

इन उक्तियेंगि इस बातका आभास मिलता है कि आचार्य सोमदेव किस श्रेणीके कवि थे और उनका उक्त महाकाव्य कितना महत्त्वपूर्ण है । पूर्वोक्त उक्ति-योंमें अभिमानकी मात्रा विशेष रहनेपर भी वे अनेक अंशोंमें सत्य जान पड़ती हैं । सचमुच ही यशस्तिलक शब्द-रत्नोंका खजाना है और जिस तरह माघकाव्यके विषयमें कहा जाता है, उसी तरह यदि कहा जाय कि इस काव्यको पढ़ लेनेपर फिर कोई नया शब्द नहीं रह जाता, तो कुछ अत्युक्ति न होगी । इसी तरह इसके द्वारा सभी विषयोंकी व्युत्पत्ति हो सकती है । व्यवहारदक्षता बढ़ानेकी तो इसमें ढेर सामग्री है । महाकवि सोमदेवके वाक्कछोल्पयोनिधि, कविराजकुंजर और गद्यपद्यविद्याधर चक्रवर्ती विशेषण उनके श्रेष्ठकवित्त्वके ही परिचायक है ।

धर्माचार्यत्व — यद्यपि अभी तक सोमदेवसूरिका कोई स्वतंत्र धार्मिक प्रन्थ उपलब्ध नहीं है, परन्तु यशस्तिलकके अन्तिम दो आश्वास, जिनमें उपासका-ध्ययन या श्रावकोंके आचारका निरूपण किया गया है, इस बातके साक्षी हैं कि वे धर्मके बड़े भारी मर्मज्ञ थे । स्वामी समन्तभद्रके रत्नकरण्डके बाद श्रावकोंका आचारशास्त्र ऐसी उत्तमता, स्वाधीनता और मार्मिकताके साथ इतने विस्तृत-रूपमें आजतक किसी भी विद्वान्की कल्मसे नहीं लिखा गया । जो लोग यह समझते हैं कि धर्मग्रन्थ तो परम्परासे चले आये हुए ग्रन्थोंके अनुवादमात्र होते है, उनमें ग्रन्थकर्ता विशेष क्या कहेगा, उन्हें यह उपासकाध्ययन अवश्य पढ़ना चाहिए और देखना चाहिए कि धर्मशास्त्रोंमें भी मौलिकता और प्रतिभाके लिए कितना विस्तृत क्षेत्र है । नीतिवाक्यामृतकी प्रशस्तिमें लिखा है:—

> सक**ळसमयतर्के नाकलंकोऽसि वादिन्** न भवसि समयोक्तौ हंससिद्धान्तदेवः । न च वचनविलासे पूज्यपादोऽसि तत्त्वं वदसि कथमिदानीं सोमदेवेन सार्धम् ॥

अर्थात् हे वादी, न तो तू समस्त दर्शन-शास्त्रोंपर तर्क करनेके लिए अकलंक-देवके तुल्य है; न जैनसिद्धान्तको कहनेके लिए इंस सिद्धान्तदेव है और न व्याक- रणमें पूज्यपाद है, फिर इस समय सोमदेवके साथ किस बिरतेपर बात करने चला है ? '

इस उक्तिसे स्पष्ट है कि सोमदेवसूरि तर्क और सिद्धान्तके समान व्याकरणशा-स्त्रके भी पण्डित थे ।

राजनतिज्ञता — सोमदेवके राजनीतिज्ञ होनेका प्रमाण यह नीतिवाक्यामृत तो है ही, इसके सिवाय उनके यशस्तिलकमें भी यशोधर महाराजका चरित्रचित्रण करते समय राजनीतिकी बहुत ही विशद और विस्तृत चर्चा की गई है। पाठ-

कोंको चाहिए कि वे इसके लिए यशस्तिलकका तृतीय आश्वास अवश्य पढ़ें । यह आश्वास राजनीतिके तत्त्वोंसे भरा हुआ है। इस विषयमें वह अद्वितीय है। वर्णन करनेकी शैली बड़ी ही सुन्दर है। कवित्वकी कमनीयता और सरसतासे राजनीतिकी नीरसता न माऌ्म कहाँ चली गई है। नीतिवाक्यामृतके अनेक अंशोंका अभिप्राय उसमें किसी न किसी रूपमें अन्तर्निहित जान पड़ता है भे जहाँ तक हम जानते हैं जैन विद्वानों और आचार्योंमें — दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनोंमें — एक सोमदेवने ही राजनीतिशास्त्रपर कलम उठाई है। अतएव जैन विद्वानों द्वारा निर्मित साहित्यमें उनका नीतिवाक्यामृत अद्वितीय है। कमसे कम अब तक तो इस विषयका कोई दूसरा ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हुआ है।

१ अकलंकदेव----अष्टशती, राजवातिक आदि यन्थोंके रचियता | हंस सिद्धान्तदेव--थे कोई सैद्धान्तिक आचार्य जान पड़ते हैं | पूज्यपाद----जैनेन्द्र व्याकरणके कर्ता देवनन्दि ।

२ नीतिवाक्यामृत और यशस्तिलकके कुछ समानार्थक वचनोंका मिलान कीजिए----

चारायणो निशि, तिमिः पुनरस्तकाले, मध्ये दिनस्य धिषणश्चरकः प्रभाते । भुक्तिं जगाद नृपते मम चैष सर्गस्तस्याः स एव समयः क्षुधितो यदैव॥३२८॥ —यशस्तिलक, आ० ३, पृ० ५०९

( पूर्वोक्त पद्यमें चारायण, तिमि, धिषण और चरक इन चार आचायोंके मतोंका उल्लेख किया गया है।)

ख----कोकवदिवाकाम: निशिभु औत । चकोरवन्नक्तंकामःदिवापकम् ।--- नी० पृ० २५७ अन्ये त्विदमाहुः----

यः कोकवद्विवाकामः स नक्तं भोक्तुमईति ।

स भोक्ता वासरे यश्च रात्रौ रन्ता चकेाखत् ॥ ३३०॥—यशस्तिलक, आ० २

प्रन्थ-रचना—इस समय सोमदेवसूरिके केवल दो ही ग्रन्थ उपलब्ध हैं — नीतिवाक्यामृत और यशस्तिलकचम्पू । इनके सिवाय जैसा कि नीतिवाक्यामृतकी प्रशस्तिसे मालूम होता है तोन ग्रन्थ और भी हैं — १ युक्तिचिन्तामणि, २ त्रिवर्गमहेन्द्रमातलिसंजल्प और ३ षण्णवतिप्रकरण । परन्तु अभीतक ये कहीं प्राप्त नहीं हुए हैं । इस लेखके अन्तमें जो 'दान-पत्र ' दिया गया है उसमें उन्हें 'स्याद्वादोपनिषत् 'का और अनेक सुभाषितोंका भी कर्त्ता बतलाया है । उक्त ग्रन्थोंमेंसे युक्तिचिन्तामणि तो अपने नामसे ही तर्कग्रन्थ मालूम होता है, दूसरा शायद नीतिविषयक हो । महेन्द्र और उसके सारथी मातलिके संवादरूपमें उसमें त्रिवर्ग अर्थात् धर्म, अर्थ और कामकी चर्चा की गई हो । तीसरेके नामसे सिवाय इसके कि उसमें ९६ प्रकरण या अध्याय हैं, विषयका कुछ भी अनुमान नहीं हो सकता है । चौथेमें स्याद्वाद-न्यायका विवेचन होगा ।

विशाल अध्ययन — यशस्तिलक और नीतिवाक्यामृतके पढ़नेसे माल्रम होता है कि सोमदेवस्त्रीरका अध्ययन बहुत ही विशाल था। ऐसा जान पड़ता है कि उनके समयमें जितना साहित्य — न्याय, व्याकरण, काव्य, नीति, दर्शन आदि सम्बन्धी उपलब्ध था, उस सबसे उनका परिचय था। केवल जैन ही नहीं, जैनेतर साहित्यसे भी वे अच्छी तरह परिचित थे। यशस्तिलकके चौथे आश्वासमें ( पृ० ११३ में ) उन्होंने लिखा है कि उर्व, भारवि, भवभूति, भर्न्ट्रेहरि, भर्त्ट्रमेण्ठ, कण्ठ, गुणाढच, व्यास, भार्से, वेास, कालिबैास, बाणॅ, मयूर, नारायण, कुमार, माघ और राजशेखर आदि महाकवियोंके काव्योंमें नम्न क्षपणक या दिगम्बर साधुओंका उल्लेख क्यों आता है ? उनकी इतनी अधिक प्रसिद्धि क्यें। है ?

१ माणिकचन्द-यन्थमालाके 'तत्त्वानुशासनादि संग्रह 'में 'अध्यात्मतर्रगिणो ' नामका ४० पद्योंका एक छोटा-सा प्रकरण प्रकाशित हुआ है। बम्बईके ऐ० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें इसकी जो प्रति है उसमें इसका नाम 'योगमार्ग ' लिखा है और यही नाम ठीक माल्र्म होता है। संभव है, यह ' षण्णवतिप्रकरण'में का ही एक प्रकरण हो अथवा अन्य किसी सोमदेवका हो। २ भास महाकविका ' पेया सुरा प्रियतमामुखमीक्षणीयं ' आदि पद्य भी पाँचवें आश्वासमें ( पू० २५० ) उढूत है। ३ रघुवंशका भी एक जगह ( आश्वास ४, पृ० १९४ ) उछेख है। ४ बाण महाकविका एक जगह और भी ( आ० ४, पृ० १०१ ) उछेख है और लिखा है कि उन्होंने शिकारकी निन्दा की है।

इससे माऌ्म होता है कि वे पूर्वोक्त कवियोंके काव्योंसे अवश्य परिचित थे। प्रथम आश्वासके ९० वें पृष्ठमें उन्होंने इन्द्र, चन्द्र, जैनेन्द्र, आपिशल और पाणिनिके व्याकरणोंका जिक्र किया है। पूज्यपाद ( जैनेन्द्रके कर्त्ता ) और पाणिनिका उँलिख और भी एक-दो जगह हुआ है। गुइ, गुक्र, विशालाक्ष, परी-क्षित, पराशर, भीम, भीष्म, भारद्वाज आदि नीतिशास्त्रप्रणेताओंका भी कई जगह स्मरण किया गया है। कौटिलीय अर्थशास्त्रसे तो वे अच्छी तरह परिचित हैं ही । हमारे एक पण्डित मित्रके कथनानुसार नीतिवाक्यामृतमें सौ सवा सौके लगभग ऐसे शब्द हैं जिनका अर्थ वर्तमान कोशोंमें नहीं मिलता । अर्थशास्त्रका अध्येता ही उन्हें समझ सकता है । अँक्वविद्या, गँजविद्या, रत्नपरीक्षाँ, कामशास्त्र, वैर्द्यंक आदि विद्याओंके आचायोंका भी उन्होंने कई प्रसंगोंमें जिकर किया है । प्रजापतिप्रोक्त चित्रंकैर्म, वराहमिहिरकुत प्रतिष्ठीकाण्ड, आदित्यमैत, निमित्तांध्याय, महाभौरैत, रत्नपरीक्षौं, पतंजलिका योगशौस्त्र और वरेर्देचि, व्यैंसि, हरप्रबोर्धे, कुमारिलैंकी उक्तियोंके उद्धरण दिये हैं। सैद्धीन्ति वैशेषिक, तार्किक वैशेषिक, पाशु-पत, कुलाचार्य, सांख्य, दशबल-शासन, जैमिनीय, बाईस्पत्य, वेदान्तवादि, कणाद १------ पूज्यपाद इव राब्दैतिहोषु ... पणिपुत्र इव पदप्रयोगेषु " यरा० आ० २, ५० २३६ २, ३, ४, ५, ६--- " रोमपाद इव गजविद्यासु, रैवत इव हयनयेपु, शुकनाश इव रत्नपरीक्षासु, दत्तक इव कन्तुसिद्धान्तेषु ''--आ० ४, ५० २३६-२३७ | ' दत्तक ' कामशास्त्रके प्राचीन आचार्य हैं। वात्स्यायनने इनका उद्येख किया है। ' चारायण ' भी कामझास्त्रके आचार्य हैं । इनका मत यशस्तिलकके तीसरे आरवासके ५०९ पृष्ठमें चरकके साथ प्रबट किया गया है।

७, ८, ९, १०, ११—उक्त पाँचों अन्थोंके उद्धरण यश० के चौथे आश्वासके पृ० ११२–१३ और ११९ में उद्धृत हैं। महाभारतका नाम नहीं है, परन्तु 'पुराणं मानवो धर्म: सांगो वेदश्चिकित्सितम् ' आदि इलोक महाभारतसे ही उद्धृत किया गया है।

१३ — यशस्तिलम आ० ६, पृ० २७६-७७।

१४---१५--अ० ४, पू० ९९ ।

१६----१७--आ० ५, पू० २५१-५४

१८---इन सब दर्शनोंका विचार पाँचवें आश्वासके पृ० २६९ से २७७ तक किया गया है। ताथागत, कापिल, ब्रह्माद्वैतवादि, अवधूत आदि दर्शन-सिद्धान्तोंपर विचार किया है। इनके सिवाय मतर्फ्ज, भृगु, भर्ग, भरत, गौतम, गर्ग, पिंगल, पुलह, पुलोम, पुलस्ति, पराशर, मरीचि, विरोचन, धूमध्वज, नीलपट, ग्राहिल, आदि अनेक प्रसिद्ध और अप्रसिद्ध आचार्योंका नामोल्ठेख किया है। बहुतसे ऐतिहा-सिक दृष्टान्तोंका भी उल्लेख किया गया है। जैसे यवनदेश (यूनान ?) में मणिकुण्डला रानीने अपने पुत्रके राज्यके लिए विषदूषित शराबके कुरलेसे अज-राजाको, स्रसेन (मथुरा) में वसन्तमतीने विषमय आलतेसे रॅंगे हुए अधरोंसे सुरतविलास नामक राजाको, दशार्ण (भिलसा) में वृकोदरीने विपलिप्त करधनीसे मदनार्णव राजाको, मगध देशमें मदिराक्षीने तीखे दर्पणसे मन्मथविनोदको, पाण्ड्य देशमें चण्डरसा रानीने कबरीमें छुपी हुई छुरीसे मुण्डीर नामक राजाको मार डालौ। इत्यादि। पौराणिक आख्यान भी बहुतसे आये हैं। जैसे प्रजापति ब्रह्माका चित्त अपनी लड़कीपर चलायमान हो गया, वररुचि या कात्यायनने एक दासीपर रीझकर उसके कहनेसे मद्यका घड़ा उठायौ, आदि। इन सब बातोंसे पाठक जान सकेंगे कि आचार्य सोमदेवका ज्ञान कितना विस्तृत और व्यापक था।

#### लोको युक्तिः कलाइछन्दोऽलंकाराः समयागमाः। सर्वसाधारणाः सद्भिस्तीर्थमार्ग इव स्मृताः॥

अर्थात् सजनोंका कथन है कि व्याकरण, प्रमाणशास्त्र (न्याय), कलायें, छन्दःशास्त्र, अलंकारशास्त्र और (अईत, जैमिनि, कपिल, चार्वाक, कणाद, बुद्धादिके) दर्शनशास्त्र तीर्थमार्गके समान सर्वसाधारण हैं। अर्थात् जिस तरह गंगादि तीर्थोंके मार्गपर ब्राह्मण भी चल सकते हैं और चाण्डाल भी, उसी तरह

१----देखो आऱवास ५, ५० २५२-५५ और २९९ ।

२ यशस्तिल्क आ० ४, १० ५३। इन्हीं आख्यानोंका उल्लेख नीतिवाक्यामृत ( १० २३२ ) में भी किया गया है। आश्वास ३–१० ४३१ और ५५० में भी ऐसे ही कई ऐतिहासिक दृष्टान्त दिये गये हैं।

३ यश० आ० ४ पू० १३८-३९ ।

इनपर भी सबका अधिकार है'।

इस उक्तिंसे पाठक जान सकते हैं कि उनके विचार ज्ञानके सम्बन्धमें कितने उदार थे। उसे वे सर्वसाधारणकी चीज समझते थे और यही कारण है जो उन्होंने धर्माचार्य होकर भी अपने धर्मसे इतर धर्मके माननेवालोंके साहित्यका भी अच्छी तरहसे अध्ययन किया था, यही कारण है जो वे पूज्यपाद और भट्ट अक-लंकदेवके साथ पाणिनि आदिका भी आदरके साथ उल्लेख करते हैं और यही कारण है जो उन्होंने अपना यह राजनीतिशास्त्र बीसों जैनेतर आचायोंके विचारोंका सार खींचकर बनाया है। उनकी यह नीति नहीं थी कि ज्ञानका मार्ग भी संकीर्ण कर दिया जाय और संसारके विशाल ज्ञान-भाण्डारका उपयोग करना छोड़ दिया जाय।

# ग्रन्थकर्ताका समय और स्थान

नीतिवाक्यामृतके अन्तकी प्रशस्तिमें इस बातका कोई जिन्न नहीं है कि वह कब और किस स्थानमें रचा गया था; परन्तु यशस्तिलक चम्पूके अन्तमें इन दोनों बातोंका उल्लेख है—

'' शकनृपकालातीतसंवत्सरशतेष्वष्टस्वेकाशीत्याधिकेषु गतेषु अङ्कतः (८८१) सिद्धार्थसंवत्सरान्तर्गतचैत्रमासमदनत्रयोदश्यां पाण्ड्ये-सिंहल-चोल-चेरमप्रभृतीन्मद्दीपतीन्प्रसाध्य मेळैपाटीप्रव-र्घमानराज्यप्रभावे श्रीकृष्णराजदेवे सति तत्पादपद्मोपजीविनः सम-धिगतपञ्चमहाशब्दमहासामन्ताधिपतेश्चालुक्यकुलजन्मनः सामन्त-

१ '' लोको व्याकरणशास्त्रम्, युक्तिः प्रमाणशास्त्रम्,... समयागमाः जिनजैमिनिक-पिल्कणचरचार्वाकशाक्यानां सिखान्ताः । सर्वंसाधारणाः सद्भिः कथिताः प्रतिपादिताः । क इव तीर्थ मार्ग इव । यथा तीर्थमार्गे ब्राह्मणाश्चलन्ति, चाण्डाला अपि गच्छन्ति, नास्ति तन्न दोष: । ''—श्वतसागरी टीका ।

२ पाण्ड्य=वर्तमानमें मदासका 'तिनेवली '। सिंहल=सिलोन या लंका । चोल= मदरासका कारोमण्डल । चेर=केरल, वर्तमान त्रावणकोर । ३ मुद्रित यन्थमें 'मेल्याटी ' पाठ है । महापुराणमें पुष्पदन्तने इसीका अपन्नंशरूप 'मेलाड़ि ' दिया है । उत्तर अर्काट जिलेकी वाँदिवाश तहसीलका मेलाड़ि गाँव यही है । शक सं० ८८१ के लगभग यहाँ कृष्ण तृतीयकी छावनी रही थी । इसका जिक्र कई शिलालेखों और महापुराणमें है । राज-धानी मान्यखेटमें ही थी ।

#### चूडामणेः श्रीमदरिकेसरिणः प्रथमपुत्रस्य श्रीमद्वद्यंगराजस्य लक्ष्मी-प्रवर्धमानवसुधारायां गङ्गधारायां विनिर्मापितमिदं काव्यमिति । ''

अर्थात् चैत्र सुदी १३, शकसंवत् ८८१ ( विक्रम संवत् १०३६ ) को जिस समय श्रीकृष्णराजदेव पाण्ड्य सिंहल, चोल, चेर आदि राजाओंको जीत कर मेलपाटी नामक सेना-शिविरमें थे उस समय उनके चरणकमलोपजीवी सामन्त बद्दिगकी—जो चालुक्यवंशीय अरिकेसरीके प्रथम पुत्र थे—राजधानी गंगधारामें यह काव्य समाप्त हुआ।

कृष्णराजदेव (तृतीय कृष्ण) राष्ट्रकूट या राठौर वंशके महाराजा थे और इनका दूसरा नाम अकालवर्ष था। ये अमोधवर्ष तृतीयके पुत्र थे। इनका राज्य-काल कमसे कम ८६७ से ८९४ तक प्रायः निश्चित है। ये दक्षिणके सार्वभौम-राजा थे और बड़े प्रतापी थे। इनके अधीन अनेक माण्डलिक या करद राज्य थे। कृष्णराजने—जैसा कि सामदेवसूरिने लिखा है—सिंहल, चोल, पाण्ड्य और चेर राजाओंको युद्धमें पराजित किया था। इनके समयमें कनड़ी भाषाका सुप्रसिद्ध कबि पोन्न हुआ है जो जैन था और जिसने शान्तिपुराण नामक श्रेष्ठ प्रन्थकी रचना की है। महाराज कृष्णराज देवके दरबारसे उसे ' उभयभाषाकविचक्रवर्ती ' की उपाधि मिली थी।

राष्ट्रकूटेंकि समयमें दक्षिणका चालुक्यवंश ( सोलंकी ) हतप्रम हो गया था। क्योंकि इस वंशका सार्वभौमत्व राष्ट्रकूटेंनि छीन लिया था। अतएव जब तक राष्ट्रकूट सार्वभौम रहे तब तक चालुक्य उनके आज्ञाकारी सामन्त या माण्डलिक राजा बनकर रहे। जान पड़ता है कि अरिकेसरिका पुत्र बद्दिग ऐसा ही एक सामन्तराजा था जिसकी गंगधारा नामक राजधानीमें यशस्तिलककी रचना. समाप्त हुई है।

चालुक्योंकी एक शाखा ' जोल ' नामक प्रान्तपर राज्य करती थी जिसका एक भाग इस समयके धारवाड़ जिलेमें आता है और श्रीयुक्त आर॰ नरसिंहा-चार्यके मतसे चालुक्य अरिकेसरीकी राजधानी ' पुलगेरी'में थी जो कि इस समय ' लक्ष्मेश्वर'के नामसे प्रसिद्ध है। गंगधारा भी शायद वही है।

१ मुद्रित पुस्तकमें ' श्रीमद्रागराजप्रवर्धमान----' पाठ है ।

इस अरिकेसरीके ही समयमें कनड़ी भाषाका सर्वश्रेष्ठ कवि पम्प हो गया है जिसकी रचनापर मुग्ध होकर अरिकेसरीने धर्मपुर नामका एक ग्राम पारितोषिकमें दिया था। पम्प जैन था। उसके बनाये हुए दो ग्रन्थ ही इस समय उपलब्ध हैं—एक आदिपुराण चम्पू और दूसरा भारत या विक्रमार्जुनविजय। पिछले प्रन्थमें उसने अरिकेसरीकी वंशावली इस प्रकार दी है—युद्धमल्छ—अरिकेसरी-नारसिंह—युद्धमल्छ—बद्दिग—युद्धमल्ल—नारसिंह और अरिकेसरी । उक्त प्रन्थ शक संवत् ८६३ ( वि० ९९८ में ) समाप्त हुआ है, अर्थात् वह यशस्तिलकसे कोई १८ वर्ष पहले बन चुका था। इसकी रचनाके समय अरिकेसरी राज्य करता था, तब उसके १८ वर्ष बाद—यशस्तिलककी रचनाके समय-उसका पुत्र राज्य करता होगा, यह सर्वथा ठीक जँचता है।

काव्यमालाद्वारा प्रकाशित यशास्तिलकर्मे अरिकेसरीके पुत्रका नाम 'श्रीमद्वाग-राज 'मुद्रित हुआ है; परन्तु हमारी समझमें वह अशुद्ध है। उसकी जगह 'श्रीमद्वदिगराज 'पाठ होना चाहिए। दानवीर सेठ माणिकचंदजीके सरस्वती-मंडारकी वि० सं० १४६४ की लिखी हुई प्रतिमें 'श्रीमद्वद्यगराजस्य 'पाठ है और इससे हमें अपने कल्पना किये हुए पाठकी शुद्धतामें और भी अधिक विश्वास होता है। ऊपर जो हमने पम्पकवि-लिखित अरिकेसरीकी वंशावली दी है, उस-पर पाठकोंको जरा बारीकीसे विचार करना चाहिए। उसमें युद्धमछ नामके तीन, अरिकेसरी नामके दो और नारसिंह नामके दो राजा हैं। अनेक राजवंशोंमें प्रायः यही परिपार्टी देखी जाती है कि पितामह और पौत्र या प्रपितामह और प्रपौत्रके नाम एकसे रक्खे जाते थे, जैसा कि उक्त वंशावलीसे प्रकट होता है '। अतएव हमारा अनुमान है कि इस वंशावलीके अन्तिम राजा अरिकेसरी ( पम्पके आश्रयदाता ) के पुत्रका नाम बदिग ही होगा जो कि लेखकोंके प्रमादसे 'वद्यग'

१ दक्षिणके राष्ट्रकूटोंकी वंशावलीमें भी देखिए कि अमोघवर्ष नामके चार, कृष्ण या अकालवर्ष नामके तीन, गोविन्द नामके चार, इन्द नामके तीन और कर्क नामके तीन राजा लगभग २५० वर्षके बीचमें ही हुए हैं।

२ श्रद्धेय पं० गौरीशंकर हीराचन्द ओझाने अपने 'सोलंकियोंके इतिहास ' (प्रथम भाग) में लिखा है कि सोमदेवसूरिने अरिकेसरीके प्रथम पुत्रका नाम नहीं दिया है; परन्तु ऐसा उन्होंने यशस्तिलककी प्रशस्तिके अशुद्ध पाठके कारण समझ लिया है; वास्तवमें नाम दिया है और वह 'बद्दिग 'ही है। या ' वाग ' बन गया है ।

श्रीसोमदेवसूरिने नीतिवाक्यामृतकी रचना कब और कहाँपर की थी, इस बातका विचार करते हुए हमारी दृष्टि उसकी संस्कृत टीकाके निम्नलिखित वाक्योंपर जाती है।

'' अत्र तावदखिलभूपालमौलिलालितचरणयुगलेन रघुवंशावस्थायिपराक्रम-पालितकस्य ( कृत्स्न ) कर्णकुञ्जेन महाराजश्रीमहेन्द्रदेवेन पूर्वाचार्यकृतार्थशास्त्र-दुरवबोधग्रन्थगौरवखिन्नमानसेन सुबोधललितलघुनीतिवाक्यामृतरचनासु प्रवर्तितः सकलपारिषदत्वान्नीतिग्रन्थस्य नानादर्शनप्रतिबद्धश्रोतॄणां तत्तदभीष्टश्रीकण्ठाच्युत-विरंच्यईतां वाचनिकनमस्कृतिसूचनं तथा स्वगुरोः सोमदेवस्य च प्रणामपूर्वकं शास्त्रस्य तत्कर्तृत्वं ख्यापयितुं सकलसत्त्वकृताभयप्रदानं मुनिचन्द्राभिधानः क्षपणक-वतधर्त्तां नीतिवाक्यामृतकर्त्तां निर्विष्नसिद्धिकरं...श्ठोकमेकं जगाद—'' पृष्ठ २

इसका अभिप्राय यह है कि कान्यकुब्जनरेश्वर महाराजा महेन्द्रदेवने पूर्वाचार्य-कृत अर्थशास्त्र ( कौटिलीय अर्थशास्त्र ? ) की दुर्बोधता और गुरुतासे खिन्न होकर ग्रन्थकर्त्ताको इस सुवेाध, सुन्दर और लघु नीतिवाक्यामृतकी रचना करनेमें प्रवृत्त किया।

कन्नौजके राजा महेन्द्रपालदेवका समय वि० संवत् ९६० से ९६४ तक निश्चित हुआ है । कर्पूरमंजरी और काव्य-मीमांसा आदिके कर्त्ता सुप्रसिद्ध कवि राजशेखर इन्हीं महेन्द्रपालदेवके उपाध्याय थे । परन्तु हम देखते हैं कि यशस्तिलक वि० संवत् १०१६ में समाप्त हुआ है और नीतिवाक्यामृत उससे भी पीछे बना है । क्योंकि नीतिवाक्यामृतकी प्रशस्तिमें ग्रन्थकर्त्ताने अपनेको यशोधरमहाराजचरित या यशस्तिलक महाकाव्यका कर्ता प्रकट किया है औ<sup>-</sup> इससे प्रकट होता है कि उक्त प्रशस्ति लिखते समय वे यशस्तिलकको समाप्त क चुके थे । ऐसी अवस्थामें महेन्द्रपालदेवसे कमसे कम ५०-५१ वर्ष बाद नीति वाक्यामृतका रचना-काल ठहरता है । तब समझमें नहीं आता कि टीकाकारने सोमदेवको महेन्द्रपालदेवका समसामयिक कैसे ठहरा दिया । आश्चर्य नहीं जो उन्होंने किसी सुनाई किंवदन्तीके आधारसे पूर्वोक्त बात लिख दी हो ।

१ देखो नागरीप्रचारिणी पत्रिका ( नवीन संस्करण ), भाग २, अंक १ में स्वर्गीय पं० चन्द्रधर शर्मा गुलेरीका ' अवन्तिसुन्दरी ' शीर्षक नोट । नीतिवाक्यामृतके टीकाकारका समय अज्ञात है, परंतु यह निश्चित है कि वे मूल ग्रन्थकर्तासे बहुत पीछे हुए हैं, क्योंकि और तो क्या वे उनके नामसे भी अच्छी तरह परिचित नहीं हैं । यदि ऐसा न होता तो मंगलाचरणके स्लोककी टीकामें जो ऊपर उद्धृत हो चुकी है, वे ग्रंथकर्ताका नाम ' मुनिचन्द्र ' और उनके गुरुका नाम ' सोमदेव ' न लिखते । इससे भी माऌ्म होता है कि उन्होंने प्रन्थकर्त्ता और महेन्द्रदेवका समकालिकत्व किसी किंवदन्तीके आधारसे या यों ही लिख दिया है ।

सोमदेवसूरिने यशस्तिलकमें एक जगह जो प्राचीन महाकवियोंकी नामावली दी है, उसमें सबसे अन्तिम नाम राजशेखैरका है। इससे माऌ्म होता है कि राजशेखरका नाम सोमदेवके समयमें प्रसिद्ध हो चुका था, अतएव राजशेखर उनसे अधिक नहीं तो ५० वर्ष पहले अवश्य हुए होंगे और महेन्द्रदेवके वे उपाध्याय थे। इससे भी नीतिवाक्यामृतका उनके समयमें या उनके कहनेसे बनना कम संभव जान पड़ता है।

और यदि कान्यकुब्ज-नेरेशके कहनेसे सचमुच ही नीतिवाक्यामृत बनाया गया होता, तो इस बातका उल्लेख प्रन्थकर्ता अवश्य करते; बब्कि महाराजा महेन्द्र-गलदेव इसका उल्लेख करनेके लिए स्वयं उनसे आग्रह करते ।

इसकी अपेक्षा तो यह अधिक संभव माऌ्म होता है कि नींतिवाक्यामृत चालुक्य अरिकेसरीके पुत्र बद्दिगके लिए ही बनाया गया हो ।

#### नीतिवाक्यामृतके टीकाकार

संस्कृतटीका—जिस एक प्रतिके आधारसे यह टीका मुद्रित हुई है, उसमें कहीं भी टीकाकारका नाम नहीं दिया है। परन्तु टीकाकारने प्रन्थके आरंभमें जो मंगलाचरणका स्ठोक लिखा है, उससे अनुमान होता है कि उनका नाम बहुत करके ' हरिबल ' होगा।

## हरिं हरिबलं नत्वा हरिवर्ण हरिप्रभम् । हरीज्यं च ब्रुवे टीका नीतिवाक्यामृतोपरि ॥

१ " तथा उर्व-भारवि-भवभूति-भर्तृहरि-भर्तृमेण्ठ-गुणाट्य-व्यास-भास-बोस-काल्टिदास-बाण-ग्यूर-नारायण-कुमार-माघ-राजशेखरादिमहाकविकाव्येषु तत्र तत्रावसरे भरतप्रणीते काव्याध्याये ग्वर्जनप्रसिद्धेषु तेषु तेषूपाख्यानेषु च कथं तद्विषया महती प्रसिद्धिः । "

यह स्रोक मूल नीतिवाक्यामृतके निम्नलिखित मंगलाचरणका बिल्कुल अनुकरण है—

#### सोमं सोमसमाकारं सोमाभं सोमसंभवम् । सोमदेवं मुनिं नत्वा नीतिवाक्यामृतं ब्रुवे ॥

जब टीकाकारका मंगलाचरण मूलका अनुकरण है और मूलकारने अपने मंग-लाचरणमें अपना नाम भी पर्यायान्तरसे व्यक्त किया है, तब बहुत संभव है कि टीकाकारने भी अपने मंगलाचरणमें अपना नाम व्यक्त करनेका प्रयत्न किया हो और ऐसा नाम उसमें 'हरिबल' ही हो सकता है जिसके आगे मूलके सोमदेवके समान 'नत्वा ' पद पड़ा हुआ है। यह भी संभव है कि हरिबल टीकाकारके गुरुका नाम हो और यह इसलिए कि सोमदेवको उन्होंने मूल ग्रन्थकर्ताके गुरुका नाम समझा है। यद्यपि यह केवल अनुमान ही है, परन्तु यदि उनका या उनके गुरुका नाम हरिबल हो, तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं है।

टीकाकारने मंगलाचरणमें हरि या वासुदेवको नमस्कार किया है । इससे माऌ्म होता है कि वे वैष्णव थे ।

वे कहाँके रहनेवाले थे और किस समयमें उन्होंने यह टीका लिखी है, इसके जाननेका कोई साधन नहीं है । परन्तु यह बात निःसंशय होकर कही जा सकती है कि वे बहुश्रुत विद्वान् थे और एक राजनीतिके प्रन्थपर टीका लिखनेकी उनमें यथेष्ट योग्यता थी । इस विषयके उपलब्ध साहित्यका उनके पास काफी संग्रह था और टीकामें उसका पूरा पूरा उपयोग किया गया है । नीतिवाक्यामृतके अधिकांश वाक्योंकी टीकामें उस वाक्यसे मिलते जुलते अभिप्रायवाले उद्धरण देकर उन्होंने मूल अभिप्रायको स्पष्ट करनेका भरसक प्रयत्न किया है । विद्वान् पाठक समझ सकते हैं कि यह काम कितना कठिन है और इसके लिए उन्हें कितने ग्रन्थोंका अध्ययन करना पड़ा होगा; स्मरण-शक्ति भी उनकी कितनी प्रखर होगी ।

यह टीका पचासों ग्रन्थकारोंके उद्धरणोंसे भरी हुई है। उसमें अनेक नाम बिल्कुल अपरिचित हैं और अनेक ऐसे हैं जिनके नाम तो प्रसिद्ध हैं; परन्तु रचनायें इस समय अनुपलब्ध हैं। इस दृष्टिसे यह टीका और भी बड़े महत्त्वकी है कि इससे राजनीति या सामान्यनीतिसम्बन्धी प्राचीन ग्रन्थकारोंकी रचनाके सम्बन्धमें अनेक नई नई बातें माऌ्म होगीं। कनड़ी टीका—नीतिवाक्यामृतपर जैन विद्वानोंके भी टीका-ग्रन्थ होने चाहिए। पं० के० मुजबलि शास्त्रीने (जै० सि० भा० भाग २ अंक १) कनड़ीभापाके कवि नेमिनाथकी एक कनड़ी टीकाका परिचय दिया है जो कार-कलके जैन छात्रावासमें मौजूद है। नेमिनाथ किसी राजाके सान्धिविग्रहिक मंत्री थे और उन्होंने मेघचन्द्रत्रैविद्यदेव और वीरनन्दिका स्मरण किया है। ये मेघचन्द्र वही हैं जिन्हें आचारसारके कत्त्री वीरनन्दिका स्मरण किया है। ये मेघचन्द्र वही हैं जिन्हें आचारसारके कत्त्री वीरनन्दिने अपना गुरु बतलाया है। श्रवण-बेल्गोलके शिलालेख नं० ४७–५०–५२ के अनुसार मेघचन्द्रका स्वर्गवास शक १०३७ (वि० सं० ११७२) में हुआ था और वीरनन्दिने अपने आचार-सारकी कनड़ी टीका शक १०७६ (वि० सं० २२११) में लिखी थी। नेमिनाथने नीतिवाक्यामृतकी यह टीका वीरनन्दिकी आज्ञासे लिखी थी। अतएव उनका समय विक्रमकी बारहवीं शताब्दिका अन्त या तेरहवीं शताब्दिका प्रारंभ मानना चाहिए। यह टीका संभवतः संस्कृतटीकाके ही आधारसे लिखी गई है।

#### संस्कृत टीकाकारपर आक्षेप

माणिकचन्द-प्रन्थमालामें जो 'नीतिवाक्यामृत 'प्रकाशित हुआ है, उसके संशोधक पं० पन्नालालजी सोनीने अपनी टिप्पणियोंमें टीकाकारपर कुछ आक्षेप किये हैं,—-

१—टीकाकारने जो मनु, ग्रुक्र और याज्ञवल्क्यके स्रोक उद्धृत किये हैं, वे मनुस्मृति, ग्रुक्रनीति और याज्ञवल्क्यस्मृतिमें नहीं हैं । यथा पृष्ठ १६५ की टिप्पणी—'' स्रोकोऽयं मनुस्मृतौ तु नास्ति । टीकाकर्त्रा स्वदौष्टयेन प्रन्थकर्तृपरा-भवाभिप्रायेण बहवः स्रोकाः स्वयं विरचय्य तत्र तत्र स्थलेषु विनिवेशिताः । ' अर्थात् यह स्रोक मनुस्मृतिमें तो नहीं है, टीकाकारने अपनी दुष्टतावश मूल-कर्त्ताको नीचा दिखानेके अभिप्रायसे स्वयं ही बहुतसे श्रोक बनाकर जगह जगह घुसेड दिये हैं ।

२—इस टीकाकारने—जो कि निश्चयपूर्वक अजैन है—बहुतसे सूत्र अपने मतके अनुसार स्वयं बनाकर जोड़ दिये हैं। यथा पृष्ठ ४९ की टिप्पणी—'' अस्य प्रन्थस्य कर्त्ता कश्चिदजैनविद्वानस्तीति निश्चितं। अतस्तेन स्वमतानुसारेण बहूनि सूलाणि विरचय्य संयोजितानि। तानि च तत्र तत्र निवेदयिष्यामः। '' पहले आक्षेपके सम्बन्धमें हमारा निवेदन है कि सोनीजी वैदिक साहित्य और उसके इतिहाससे सर्वथा अनाभिज्ञ हैं; फिर भी उनके साहसकी प्रशंसा करनी चाहिए कि उन्होंने मनु या ग़ुक्रके नामके किसी ग्रन्थके किसी एक संस्करणको देखकर ही अपनी अद्भुत राय दे डाली।

सोनीजीने सारी टीकामें मनुके नामके पाँच श्लोकोंपर, याज्ञवल्क्यके एक श्लोकपर, और ग्रुक्रके दो श्लोकोंपर अपने नोट दिये हैं कि ये श्लोक उक्त आचार्योंके प्रन्थोंमें नहीं हैं। सचमुच ही उपलब्ध मनुस्मृति, याज्ञवल्क्यस्मृति और ग्रुक्रनीतिमें उद्धृत श्लोंकोंका पता नहीं चलता। परन्तु जैसा कि सोनीजी समझते हैं, इसका कारण टीकाकारकी दुष्टता या मूलकर्ताको नीचा दिखानेकी प्रत्रुत्ति नहीं है।

बात यह है कि हिन्दू धर्म-शास्त्रों में समय समय पर बहुत कुछ परिवर्तन होते रहे हैं । अपने निर्माण-समयमें वे जिस रूपमें थे, इस समय उस रूपमें नहीं मिलते । उनके संक्षिप्त संस्करण भी हुए हैं और प्राचीन प्रन्थोंके नष्ट हो जानेसे वे फिर संग्रहीत किये गये हैं । इसके सिवाय एक स्थानकी प्रातिके पाठोंसे दूसरे स्थानोंकी प्रतियोंके पाठ नहीं मिलते । इस विषयमें प्राचीन साहित्यके खोजियोंने बहुत कुछ छान-बीन की है और इस विषयपर बहुत कुछ प्रकाश डाला है । कौटिलीय अर्थशास्त्रकी भूमिकामें उसके सुप्रासिद्ध सम्पादक पं० आर० शामशास्त्री लिखते हैं----

''अतश्च चाणक्यकालिकं धर्मशास्त्रमधुनातनाद्याज्ञवल्क्यधर्मशास्त्रदन्यदेवासीदिति प्रतिभाति । एवमेव ये पुनर्मानव-बाईस्पत्यौशनसा भिन्नाभिप्रायास्तत्र तत्र कौटि-त्येन परामृष्टाः न तेऽअधुनोपलभ्यमानेषु ततद्धर्मशास्त्रेषु दृश्यन्त इति कौटिल्यपरा-मृष्टानि तानि शास्त्राण्यन्यान्येवेति बाढं सुवचम् । ''

अर्थात् इससे माऌ्म होता है कि चाणक्यके समयका याज्ञवल्क्य धर्मशास्त्र वर्तमान याज्ञवल्क्य शास्त्र (स्मृति) से कोई जुदा ही था। इसी तरह कौटिल्यने अपने अर्थशास्त्रमें जगह जगह बाईस्पत्य, औशनस आदिसे जो अपने भिन्न अभिप्राय प्रकट किये हैं वे अभिप्राय इस समय मिलनेवाले उन धर्मशास्त्रोंमें नहीं दिखलाई देते । अतएव यह अच्छी तरह सिद्ध होता है कि कौटिल्यने जिन शास्त्रोंका उल्लेख किया है, वे इनके सिवाय दूसरे ही थे।

स्वर्गीय बाब रमेशचन्द्र दत्तने अपने 'प्राचीन सभ्यताके इतिहास ' में लिखा

है कि प्राचीन धर्म-सूत्रोंको सुधार कर उत्तरकालमें स्मृतियाँ बनाई गई हैं---जैसे कि मनु और याज्ञवल्क्यकी स्मृतियाँ। जो धर्मसूत्र खोये गये हैं उनमें एक मनुका सूत्र भी है जिससे कि पीछेके समयमें मनुस्मृति बनाई गई है। '

याज्ञवल्क्य स्मृतिके सुप्रसिद्ध टीकाकार विज्ञानेश्वर लिखते हैं, 'याज्ञवल्क्य-शिष्यः कश्चन प्रश्नोत्तररूपं याज्ञवल्क्यप्रणीतं धर्मशास्त्रं संक्षिप्य कथयामास, यथा मनुप्रोक्तं भृगुः । ' अर्थात् याज्ञवल्क्यके किसी शिष्यने याज्ञवल्क्यप्रणीत धर्म-शास्त्रको संक्षिप्त करके कहा, जिस तरह कि भृगुने मनुप्रणीत धर्मशास्त्रको संक्षिप्त करके मनुस्मृति लिखी है । इससे माल्र्म होता है कि उक्त दोनों स्मृतियाँ, मनु और याज्ञवल्क्यके प्राचीन शास्त्रोंके उनके शिष्यों या परम्पराशिष्यों द्वारा निर्मित किये हुए सार हैं और इस बातको तो सभी जानते हैं कि उपलब्ध मनुस्मृति भृगुप्रणीत हैं-स्वयं मनुप्रणीत नहीं ।

बम्बईके गुजराती प्रेसके मालिकोंने कुल्लूकभट्टकी टीकाके सहित मनुस्मृतिका एक सुन्दर संस्करण प्रकाशित किया है । उसके परिशिष्टमें ३५५ श्ठोक ऐसे हैं जो वर्तमान मनुस्मृतिमें तो नहीं मिलते हैं; परन्तु हेमाद्रि, मिताक्षरा, पराशर-माधवीय, स्मृतिरत्नाकर, निर्णयसिन्धु आदि ग्रन्थोंमें मनु, वृद्ध मनु और बृहन्मनुके नामसे ' उक्तं च 'रूपमें उद्धृत किये हैं । इसके सिवाय सैकड़ों श्ठोक क्षेपक-रूपमें भी दिये हैं, जिनकी कल्लूक भट्टने भी टीका नहीं की है ।

हमारे जैनग्रन्थोंमें भी मनुके नामसे अनेक श्ठोक उद्धृत किये गये हैं जो इस मनुस्मृतिमें नहीं हैं । उदाहरणार्थ पं० टोडरमछजीने अपने मोक्षमार्गप्रकाशके पाँचवें अधिकारमें मनुस्मृतिके तीन श्ठोक दिये हैं, जो वर्तमान मनुस्मृतिमें नहीं हैं । इसी तरह ' द्विजवदनचेपट ' नामक दिगम्बर जैनग्रन्थमें भी मनुके नामसे ७ इलोक उद्धृत हैं जिनमेंसे वर्तमान मनुस्मृतिमें केवल २ मिलते हैं, शेष ५ नहीं<sup>3</sup> ।

१ रमेशनानूने अपने इतिहासके चौथे भागमें इस समय मिलनेवाली पृथक् पृथक् बीसों स्मृतियोंपर अपने विचार प्रकट किये हैं और नतलाया है कि अधिकांश स्मृतियाँ बहुत पीछेकी बनी हुई हैं और बहुतोंमें –जो प्राचीन भी हैं –––-बहुत पीछे तक नई नई बातें शामिल की जाती रही है ।

२ देखो मोक्षमार्गंप्रकाशका बम्बईका संस्करण, पृष्ठ० २०१ ।

३ ' द्विजवदनचपेट ' संस्कृत ग्रन्थ है । कोल्हापुरके श्रीयुत पं० कछाप्पा भरमाप्पा निटवेने ' जैनबोधक 'में और स्वतंत्र पुस्तकाकार भी, अबसे बहुत पहले, मराठी टीकासहित प्रकाशित किया था । गुकनीति जो इस समय मिलती है उसके विषयमें तो विद्वानोंकी यह राय है कि वह बहुत पीछेकी बनी हुई है—पाँच छः सौ बर्षसे पहलेकी तो वह किसी तरह हो ही नहीं सकती । गुक्रका प्राचीन प्रन्थ इससे कोई पृथक् ही ग्रन्थ था '। कौटिलीय अर्थशास्त्रमें लिखा है कि गुक्रके मतसे दण्डनीति एक ही राजविद्या है, इसीमें सब विद्यांयें गर्भित हैं; परन्तु वर्तमान गुक्रनीतिका कर्त्ता चारों विद्याओंको राजविद्या मानता है—' विद्याश्चतस एवेताः ' आदि ( अ० १ स्लो० ५१ )। अतएव इस गुक्रनीतिको गुक्रकी मानना भ्रम है।

इन सब बातोंपर विचार करनेसे इम टीकाकारपर यह दोष नहीं लगा सकते कि उसने स्वयं ही श्लोक गढ़कर मनु आदिके नामपर मढ़ दिये हैं। हम यह नहीं कहते कि वर्तमान मनुस्मृति उक्त टीकाकारके बादकी है, इस लिए उस समय यह उपलब्ध न होगी। क्योंकि टीकाकारसे भी पहले मूलकर्त्ता श्रीसोमदेव-सूरिने भी मनुके बीसों श्लोक उद्धृत किये हैं और वे वर्तमान मनुस्मृतिमें मिलते हैं; अतएव टीकाकारके समयमें भी यह मनुस्मृति अवश्य होगी; परन्तु इसकी जो प्रति उन्हें उपलब्ध होगी, उसमें टीकोद्धृत श्लोकोंका रहना असंभव नहीं माना जा सकता। यह भी संभव है कि किसी दूसेर ग्रन्थकर्त्ताने इन श्लोकोंको मनुके नामसे उद्धृत किया हो और उस ग्रन्थके आधारसे टीकाकारने भी उद्धृत कर लिया हो। जैसे कि अभी मोक्षमार्गप्रकाशके या दिजवदनचपेटके आधारसे उनमें उद्घृत किये हुए मनुस्मृतिके श्लोकोंको कोई नया लेखक अपने ग्रन्थमें भी लिख दे।

याज्ञवल्क्यस्मृतिके स्ठोकके विषयमें भी यही बात कही जा सकती है। अब रही शुक्रनीति, सो उसकी प्राचीनतामें तो बहुत ही संदेह है। वह तो इस टीका-कारसे भी पीछेकी रचना जान पड़ती है। इसके सिवाय शुकके नामसे तो टीका-कारने दो चार नहीं १७० के लगभग स्ठोक उद्धृत किये हैं। तो क्या टीका-कारने दो चार नहीं १७० के लगभग स्ठोक उद्धृत किये हैं। तो क्या टीका-कारने वे सबके सब ही मूलकर्त्ताको नीचा दिखानेकी गरजसे गढ़ लिये होंगे ? और मूलकर्त्ता तो इसमें अपनी कोई तौहीन ही नहीं समझते हैं। उन्हेंने तो अपने यशस्तिलकमें न जाने कितने विद्वानोंके वाक्य और पद्य जगह जगह उद्धृत करके अपने विषयका प्रतिपादन किया है।

दूसरा आक्षेप यह है कि टीकाकारने स्वयं ही बहुतसे सूत्र ( वाक्य ) गढ़कर

१ देखो गुजराती शुक्रनीतिकी भूमिका ।

मूलमें शामिल कर दिये हैं। विद्यावृद्धसमुद्देशके, नीचे लिखे २१ वें, २३ वें और २५ वें सूत्रोंको आप टीकाकर्त्ताका बतलाते हैं—

१—'' वैवाहिकः शालीनो जायावरोऽघोरो ग्रहस्थाः ॥ " २१ २—बालाखिल्य औदुम्बरी वैश्वानराः सद्यःप्रक्षल्यकश्चेति वानप्रस्थाः ॥ २३

३---- '' कुटीरकबह्रोदकहंस-परमहंसा यतयः '' ॥ २५

इसका कारण आपने बतलाया है कि मुद्रित पुस्तकमें और हस्तलिखित मूल-पुस्तकमें ये सूत्र नहीं हैं। परन्तु—

१——जब तक दश पाँच हस्तलिखित प्रतियाँ प्रमाणमें पेश न की जा सकें, तब तक यह नहीं माना जा सकता कि मुद्रित और मूलपुस्तकमें जो पाठ नहीं है वे मूलकर्त्ताके नहीं है–ऊपरसे जाड़ दिये गये हैं। इस तरहके हीन अधिक पाठ जुदी जुदी प्रतियोंमें अकसर मिलते हैं।

२—मूलकर्त्ताने पहले वर्णोंके भेद बतलाकर फिर आश्रमोंके भेद बतलाये हैं-ब्रह्मचारी, ग्रहस्थ, वानप्रस्थ और यति । फिर ब्रह्मचारियोंके उपकुर्वाण, नैष्ठिक, और कतुप्रद ये तीन भेद बतलाकर उनके लक्षण दिये हैं । इसके आगे ग्रहस्थ, वानप्रस्थ और यतियोंके लक्षण क्रमसे दिये हैं; तब यह स्वाभाविक और क्रम-प्राप्त है कि ब्रह्मचारियोंके समान ग्रहस्थों, वानप्रस्थों और यतियोंके भी भेद बतलोय जायँ और वे ही उक्त तीन सूत्रोंमें बतलाये गये हैं । तब यह निश्चय-पूर्वक कहा जा सकता है कि प्रकरणके अनुसार उक्त तीनों सूत्र अवश्य रहने चाहिए और मूलकर्त्ताने ही उन्हें रचा होगा । जिन प्रतियोंमें उक्त सूत्र नहीं हैं; उनमें उन्हें भूलसे ही छूटे हुए समझना चाहिए ।

३ — यदि इस कारणसे ये मूलकर्त्ताके नहीं है कि इनमें बतलाये हुए भेद जैनमतसम्मत नहीं हैं, तो उपकुर्वाण, कृतुप्रद आदि ब्रह्मचारियोंके भेद भी किसी जैनग्रन्थमें नहीं लिखे हैं, तब उनके सम्बन्धके जितने सूत्र हैं, उन्हें भी मूलकर्त्ताके नहीं मानने चाहिए । यदि सूत्रोंके मूलकर्ताकृत होनेकी यही कसौटी ठहरा दी जाय, तब तो इस ग्रन्थका आधेसे भी अधिक भाग टीकाकारकृत ठहर जायगा । क्योंकि इसमें सैकड़ों ही सूत्र ऐसे हैं जिनका जैनधर्मके साथ कुछ भी सम्बन्ध नहीं है और कोई भी विद्वान् उन्हें जैनसम्मत सिद्ध नहीं कर सकता । ४— जिस तरह टीका-पुस्तकमें अनेक सूत्र अधिक हैं और जिन्हें सोनीजी टीकाकर्ताकी गढ़न्त समझते हैं, उसी प्रकार मुद्रित और मूलपुस्तकमें भी कुछ सूत्र अधिक हैं ( जे। टीकापुस्तकमें नहीं हैं ), तब उन्हें किसकी गढ़न्त समझनी चाहिए ? विद्याद्वद्वसमुद्देशके ५९ वे सूत्रके आगे निम्नलिखित पाठ छूटा हुआ है जो मुद्रित और मूलपुस्तकमें मौजूद हैं:—

'' सांख्यं योगो लोकायतं चान्वीक्षिकी । बौद्धाईतोः श्रुतेः प्रतिपक्षत्वात् ( नान्वी-क्षिकीत्वं ), प्रकृतिपुरुषज्ञो हि राजा सत्त्वमवलम्बते । रजः फलं चाफलं च परि-इरति, तमोभिर्माभिभूयते । ''

भला इन सूत्रोंको टीकाकारने क्यों छोड़ दिया ? इसमें कही हुई बतिं तो उसके प्रतिकूल नहीं थीं ? और मुद्रित तथा मूलपुस्तक दोनों ही यदि जैनोंके लिए विशेष प्रामाणिक मानी जावें तो उनमें यह अधिक पाठ नहीं होना चाहिए था | क्योंकि इसमें वेदविरोधी होनेके कारण जैन और बौद्धदर्शनको आन्वी-क्षिकीसे बाहर कर दिया है और मुद्रित पुस्तकमें तो मूलकर्ताके मंगलाचरण तकका अभाव है | वास्तविक बात यह है कि न इसमें टीकाकारका दोष है और न मुद्रित करानेवालेका | जिसे जैसी प्रति मिली है उसने उसीके अनुसार टीका लिखी है और पाठ छपाया है | एक प्रतिसे दूसरी और दूसरीसे तीसरी इस तरह प्रतियाँ होते होते लेखकोंके प्रमादसे अकसर पाठ छूट जाते हैं और टिप्पण आदि मूलमें शामिल हो जाते हैं |

#### परिशिष्ट

अभी हाल ही परभणीके श्री शं० ना० जोशीको एक ताम्रपट प्राप्त हुआ है, जो भारत-इतिहास-संशोधन मंडल पूनेके त्रैमासिक पत्रे (भाग १३ अंक ३) में प्रकाशित हुआ है। इससे कुछ नई बातें माल्र्म हुई हैं, जो यहाँ प्रकट की जाती हैं।

ताम्रपत्रकी प्रतिलिपि भी इस लेखके साथ प्रकाशित की जाती है। इसकी लिपि कनड़ी और भाषा संस्कृत है। पूरा लेख ५१ पंक्तियोंमें तॉबेके तीन पत्रोंप खुदा हुआ है जो एक मोटे तारमें नत्थी है। इसका सारांश यह है—

पहले मंगलाचरणके पद्यमें कहा गया है कि संसारमें उस जैनशासनकी जय ह

१ यह पत्र मराठीमें निकलता है।

जिसने धर्म-चक्रके आरोंसे पापोंको विदालेत कर दिया है, जो त्रिजगत्के अधीश्वरों-द्वारा वंदनीय है, मंगलेंका मन्दिर है और अत्यन्त मनोज्ञ पंचकल्याणरूपी लक्ष्मीको धारण करता है । आगे कहा है कि सूर्यवंशैसे उत्पन्न हुए प्रसिद्ध चालुक्य ( सोलंकी ) वंशमें युद्धमल नामका एक राजा हुआ, जो सपाद-लक्ष ( सवालख ) प्रदेशका स्वामी था, और जिसने तैलसे भरी हुई वापीमें मत्त हाथियोंको स्नान करानेका उत्सव किया । उसका पुत्र अरिकेसरी हुआ, कलिंगर्त्रेय सहित वेंगी 3 प्रदेशकी रक्षा की । ( ४ ) अरिकेसरीके चन्द्र-सूर्यके समान नरसिंह और भद्रदेव नामके दो पुत्र हुए । ( ५ ) इनमेंसे नरसिंहके युद्धमल नामका पुत्र हुआ और उसके बन्दीजनों ( माटों ) के लिए चिन्तामणिके तुल्य बद्दिग हुआ। ( ६ ) इसने अत्यन्त पराक्रमशाली भीम नामक राजाको जल-युद्धमें अनायास ही पकड़ लिया। ( ७) बद्दिगके युद्धमहु हुआ, जो अत्यन्त उदार, पराक्रमी, कीर्ति-शाली और प्रतापी था (८) इसके नरसिंहराज और नरसिंहराजके अरिकेसरी नामक पुत्र हुआ। ( ९-११) सुप्रसिद्ध राष्ट्रकूट कुलकी कन्या लोकांबिका इसकी पत्नी हुई । ( १२ ) इन दोनोंसे शिव-पार्वतीसे कार्तिकेयके समान भद्रदेव नामक पुत्र हुआ । (१३) और उससे अरिकेसरी नामक तेजस्वी राजा हुआ । (१४) श्रीगौडसंघमें यशोदेव नामक आचार्य हुए जो मुनिमान्य थे और जिनका उग्र तपके प्रभावसे शासन-देवतासे समागम हुआ । ( १५ ) उन महान् ऋदिके धारक महानुभावके शिष्य नेमिदेव हुए, जो स्याद्वाद समुद्रके उस पार तक देखने-वाले और परवादियोंके दर्परूपी वृक्षोंके छेदनेके लिए कुठार थे। (१६) जिस तरह खानमेंसे अनेक रत्न निकलते हैं, उसी तरह उन तपोलक्ष्मीपतिके बहुतसे ारीष्य हुए। (१७) उनमें सैकड़ोंसे छोटे श्री सोमदेव पंडित हुए, जो तप, शास्त्र और यशके स्थान थे।

१ महामहोपाध्याय पं० गौरीशंकरजी ओझाने अपने 'सोलंकियोंका इतिहास'में चौलुक्य नरेशोंको चन्द्रवंशी लिखा है और इसके लिए अनेक शिलालेखोंके प्रमाण दिये हैं। केवल इसी लेखमें सूर्यवंशी लिखा है।

२ त्रिकलिंग अर्थात् तैलंगन या तिलंगाना ।

३ वेंगी राज्यकी सीमा उत्तरमें गोदावरी नदी, दक्षिणमें कृष्णा नदी, पूर्वमें समुद्रतट और पश्चिममें पश्चिमी घाट थी। इसकी राजधानी वेंगी नगर थी, जो इस समय पेड्ड वेंगी (गोदावरी जिला) नामसे प्रसिद्ध है। ये भगवान् सोमदेव समस्त विद्याओंके दर्पण, यशोधरचरितके (यशस्तिलक चम्पूके ) रचयिता, स्याद्वादोपनिषत्के कर्त्ता, और दूसरे भी सुभाषितोंके निर्माता हैं। तमाम महासामन्तोंके मस्तकोंकी पुष्पमालाओंसे जिनके चरण सुगन्धित हैं; जिनका यशःकमल समस्त विद्वज्जनोंके कानोंका आभूषण है और तमाम राजा-ओंके मस्तक जिनके चरण-कमलेंसे शोभायमान् होते हैं।

स्वस्ति । श्रीपृथिवीवछभ महाराजाधिराज परमेश्वर परमभट्टारक श्रीमत् अमेाघवर्षदेवैके चरणेंका ध्यान करनेवाले अकालवर्ष श्रीकृष्णराजेदेवके सेवक (पादपद्मोपजीवी) महासामन्ताधिपति चालुक्यवंशोद्भव और गन्धवारण, गन्धेम, विद्याधर, प्रियगछ, त्रिभुवनमछ, उदात्तनारायण, प्रत्यक्षवाद्वलि, विक्रमार्जुन, गुणनिधि, गुणार्णव, सामन्तचूडामणि आदि अनेक विरुदावालियोंसे शोभित उस अरिकेसरीने अपनी लेंबुलपाँटक नामक राजधानीके अपने पिता श्रीमत् बद्यगके ' ग्रुभधामजिनालय ' नामक मन्दिर ( बसति ) की मरम्मत ( खण्डस्फुटित ), चूनेकी कर्ल्ड करने ( नवसुधाकर्म ), और पूजोपहार चढानेके लिए ( बलिनि-वेद्यार्थ ) शकके ८८८ वर्ष बीत जाने और क्षय संवत्सरके ग्रुरू होनेपर वैशाख पूर्णिमा, बुधवारके दिर्न पूर्वोक्त श्री सोमदेवसूरिका सब्विदेश सहस्रान्तर्गतं रेपाक द्वादशोंमेंका बनिकटुपुछ नामका गाँव त्रिभोगाभ्यन्तरसिद्धि और सर्वनमस्य सहित जल्धारा छोड़कर दिया । उसके पूर्वमें दरियूरु, दक्षिणमें इलिन्दिक्वट, पश्चिममें वेछालपट्ट और उत्तरमें कट्टाकूरु, इस प्रकार चार

१ राष्ट्रकूटनरेश जगत्तुंगके दूसरे पुत्र अमोधवर्ष तृतीय ।

२ अमोधवर्षं तृतीयके पुत्र । इन्हीके समयमें यशस्तिलक चम्पूकी रचना हुई थी ।

३ निज़ाम स्टेटके करीम नगर ज़िलेका 'वेमुलवाडा ' नामका गाँव ।

४ श्रीयुत जी० एच० खरे महारायने गणना करके देखा तो माऌम हुआ कि वैशाख पूर्णि-माको बुधवार नहीं आता है । अप्रेल सन् ९६६ को यह दिन पड़ता है । ताम्रपटके लिखने-वालेकी भूल जान पड़ती है ।

५ श्रीयुत खरे महाशयने हैद्राबादके इंजीनिअर श्रीयुत गाडगीलकी सहायतासे सब्बि और दरियूरुके सिवाय अन्य सब गाँवोंके वर्तमान नामोंका पता लगा लिया है। ये सब करीमनगर ज़िलेमें हैं। इनके नाम क्रमसे इस प्रकार हैं—रेपाक, वोंटुडपुछ (वनिक-टुपलु), इछन्दकुट (इलिन्दिकुट), वछन् पुटला (वेछालपट्टु), कुटकूर (कट्टाकूरु) सीमाओंसे युक्त उक्त गाँव है। आगे १९-२०-२१-२२ नंबरके स्ठोक प्रायः सभी दानपत्रोंमें पाये जाते हैं, इसलिए उनका अर्थ लिखनेकी आवश्यकता नहीं माल्ट्रम होती। २३ वें स्ठोकमें लिखा है कि यह 'शुभधाम जिनालय'का शासन (दान) राजा अरिकेसरीने दिया, कवि पेद्दण भट्टने कहा (रचा) और रेव नामक शिल्पीने उत्कीर्ण किया (खोदा)।

१—इस दानपत्रमें दी हुई राष्ट्रकूटनरेश श्रीकृष्णराजदेवके महासामन्त चालुक्यवंशी अरिकेसरीकी पूर्व-परम्परा महाकवि पम्पके ' विक्रमार्जुनविजय ' ( पम्प भारत ) से मिलती है ।

२—यशस्तिलककी रचना शक संवत् ८८१ में हुई थी और उस समय अरिकेसरीका प्रथम पुत्र बद्दिग राज्य करता था। यह दानपत्र उससे ७ वर्ष बाद बद्दिगके पुत्र अरिकेसरीके समयमें उत्कीर्ण हुआ है।

४— जिस बदिगके समयमें यशस्तिलककी रचना हुई है, वह जैनधर्मका उपासक होगा, क्योंकि उसके बनवाये हुए ' शुभधाम जिनालय ' नामक मंदिरके लिए उसके पुत्रे अरिकेसरीने यह दान किया था।

५ — श्रीसोमदवसूरिके नीतिवाक्यामृत और यशस्तिलक चम्पू इन दो उपलब्ध अन्थोंके सिवाय युक्तिचिन्तामणि, त्रिवर्गमहेन्द्रमातलिसंजल्प और षण्णवति प्रकरण इन तीन प्रन्थोंका उल्लेख मिलता था। परन्तु इस दानपत्रसे स्याद्वादोपनिषत्का और भी पता चलता है जो कि नीतिवाक्यामृतके बादकी रचना होगी। इनके रसिवाय उनके अन्य भी कुछ सुभाषित थे।

६ — यशास्तिलककी प्रशस्तिके अनुसार ये देवसंघ-तिलक या देवसंघके आचार्य १ महामहोपाध्याय पं० गौरीशंकरजी ओझाने अपने ' सीलंकियोंका इतिहास 'में नेरूर गाँवसे मिले हुए एक ताम्रपत्रका उल्लेख किया है, जां शक संवत् ६२२ ( वि० सं० ७५७ ) का है और जिसके अनुसार महाराजाधिराज विजयादित्यने पूज्यपादके शिष्य उदयदेवको ' शंखजिनेन्द्र ' नामक जैनमन्दिरके निमित्त कर्दम नामका गाँव दान किया था। अर्थात् सोमदेवसूरिसे लगभग ढाई सौ वर्ष पहले भी मुनि दान लिया करते थे। थे, परन्तु इस दान-पत्रसे स्पष्ट होता है कि गौडसंघके थे और यह संघ अभी तक बिलकुल ही अश्रुतपूर्व है। जिस तरह आदिपुराणके कर्ता जिनसेनका सेनसंघ या सेनान्वय पंचस्तूपान्वय भी कहलाता था, शायद उसी तरह सोमदेवका देवसंघ भी गौडसंघ कहलाता हो। सम्भव है, यह नाम देशके कारण पड़ा हो। जैसे द्रविड़ देशका द्राविड़संघ, पुन्नाट देशका पुन्नाटसंघ, मथुराका माथुरसंघ, उसी प्रकार गौड देशका यह गौडसंघ होगा। गौड बंगालका पुराना नाम है, उस गौडसे तो शायद इस संघका कोई सम्बन्ध न हो; परन्तु दक्षिणमें ही कोई गोल, गोल, या गौड देश रहा है जिसका उल्लेख श्रवणबेल्गोलके अनेक लेर्खोमें (१२४, १३०, १३८, ४९१) मिलता है। गोछाचार्य नामके एक आचार्य भी हुए हैं जो वीरनन्दिके शिष्य थे और पहले गोल्ठ देशके राजा थे। रन्ल-डमें मेद नहीं होता है, इसलिए गोल और गोडको एक माननेमें कोई प्रत्यवाय नहीं है।

७—यह दानपत्र शक संवत् ८८८ ( विक्रम संवत् १०२३) का अर्थात् विक्रमकी ग्यारहवीं शताब्दिके प्रथम पादका है; फिर भी उस समय दिगम्बर सम्प्र-दायके मुनियोंमें चैत्यवासका प्रचार हो गया था, अर्थात् वे वनोंमें न रहकर मन्दिरोंमें रहते थे और मन्दिरोंके लिए स्वयं उनके नामसे गाँव दान किये जाते थे । यह संभव है कि वे नम रहते हों; परन्तु यशस्तिलकके शब्दोंमें वे पूर्व मुनियोंकी छायामात्र ही थे । पिछले समयके महन्तों या भट्टारकोंका उन्हें पूर्वज समझना चाहिए । मूलाचार आदिमें वर्णित मुनियोंके चरित्रसे उनकी तुलना नहीं हो सकती । स्वयं सोमदेवसूरि कहते हैं कि '' एको मुनिर्भवेह्नम्यो न लभ्यो वा यथागमम् '' अर्थात् आगमोक्त मुनि तो एकाध मिले भी और न भी मिले । उनके समयमें तो '' एतच्चित्रं यदद्यापि जिनरूपधरा नराः '' यही आश्चर्य था कि अब भी दिगम्बर-रूपके धारण करनेवाले मनुष्य हैं ।

८—इस समय निजाम राज्यमें जो मलखेड़ नामका छोटा-सा गाँव है वह उस समय राष्ट्रकूट-नरेशोंकी राजधानी मान्यखेट थी, और इस समय 'मेल्पाडि ' नामका जो गाँव उत्तर अर्काट ज़िलेके वाँदिवाश तालुकेमें है, वह मेल्पाटी मालूम होता है। एपिग्राफिआ इंडिकाकी जिल्द ४ पृष्ठ २७८ में जो कऱ्हाड-ताम्रपत्र प्रकाशित हुए हैं, वे फागुन वदी १३ शकसंवत् ८८० के हैं। उस समय राष्ट्रकूट राजा कृष्णराज (तृतीय) का मुकाम मेल्पाटीमें था और उक्त मुकामपर ही उसने ताम्रपत्रोक्त दान किया था। यशस्तिलकमें सेामदेवसूरि भी चैत्र सुदी १३ शक संवत् ८८१ को कृष्णराजका मेल्पाटीमें मुकाम बतलाते हैं और इससे बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि मेल्पाटीमें राष्ट्रकूट नरेश कृष्णका कुछ समय तक सेनासन्निवेश रहा था।

आगे दानपत्रकी प्रतिलिपि दी जाती है—— ओं

जयति जगति जैनं शासनं धर्मचक्रक्रकचविदालितैनश्चक्रवालं नमस्यम् । त्रिजगदधिपवंद्यं मन्दिरं मंगलानां दधदधिकमनोत्तं पंचकल्याणलक्ष्मीम् ॥१॥ अस्त्यादित्यभवो वंशश्चालुक्य इति विश्रुतः। तत्राभूद्युद्धमल्ठाख्यः नृपतिर्विक्रमार्ण्णवः॥२ सपादलक्षभूभर्त्ता तैलवाप्यां सपोदने । अवगाहोत्सवं चक्रे शक्रश्रीम्मददन्तिनाम् ॥३ सकलिंगत्रयां वेंगिं योऽवतिस्म पराक्रमात् । पुत्रो जयश्रियःपात्रं तस्यासीदरिकेसरी ॥४ नरसिंहो भद्रदेवस्तेजः कान्तिनिधी स्वयं। तस्याभूतां सुतौ साक्षात्सूर्यंचन्द्रमसाविव ॥५ तत्राभून्नरसिंहस्य युद्धमल्ठस्तनूभवः । वन्दिचिन्तामणिस्तस्य बद्दिगोऽजनि नन्दनः ॥६ नानादुर्द्वरियुद्धलब्धविजयश्रीसंगमाकर्ण्णनाद्

भीमः पाण्डव एष इत्यसुहृदो यस्मात्परः बिम्यति । भीमं भीमपराऋमैकनिलयन्तं हेलयैवाग्रहीदु-

उग्रं ग्राहमिवान्तरंबुसमरे दोर्व्विक्रमाद् बद्दिगः ॥ ७ ॥ औदार्थ्यनिर्जितसुरदुमकामधेनोदोंर्विक्रमक्रमतिरस्कृतकार्त्तवीर्य्यात् । तस्मादजायत सुतः कमनीयकीर्तिः श्रीयुद्धमछन्टपतिः प्रथितः प्रतापः ॥ ८ ॥ कुर्व्वन्निवात्र निजनाम यथार्त्थमुच्चैराविर्भवद्धुजपराक्रमडंबरेण । शातासि तीव्रनखराग्रविदारितारिवक्षस्थलोजनिततो नरसिंहराजः ॥ ९ ॥ माद्यद्दुर्द्वरवैरिवारणशिरः कुट्टाकदोःशालिनः

सिंहस्येव स केसरीह नरसिंहस्य स्फुरद्विक्रमः । तस्यासीदरिकेसरीति तनथो (यः) झून्य कृतं देौरावं येनोद्यात्क्षितिभृत्प्रधानकटकाक्रान्तिकृमाक्रीडया ॥ १० ॥ आर्य्यच्छत्रयुगं हिमांशुविरादं हैमारविन्दांकितं मायूरातपवारणं च ककुदं यद्यौवराज्यश्रियः । अग्रे धावति यस्य सम्प्रति स किं वर्ण्येत वीराग्रणी-द्वार्वारोरुपराक्रमो गुणमणिः सामन्तचूडामणिः ॥ ११ ॥ राष्ट्रकूटकुले ख्याते जाता लोकांबिका सती । वीरश्रीरिव वीरस्य तस्यासीत्सुदती प्रिया ॥ १२ ॥ भद्रदेव इति नन्दनस्तयोः शक्तिमान्सविनयस्सदक्षिणः । शैलराजतनयात्रिनेत्रयोः कार्तिकेय इव कीर्तिमानभूत् ॥ १३ ॥ तस्मादजनि तेजस्वी राजा नाम्नारिकेसरी । आनन्दचन्द्रवच्चके कान्त्या कुवलयस्य यः ॥ १४ ॥ श्रीगौडसंघे मुनिमान्यकीर्तिर्न्नाम्ना यशोदेव इति प्रजज्ञे । बभूव यस्योग्रतपः प्रभावात्समागमः शासनदेवताभिः ॥ १५ ॥ शिष्यो भवत्तस्य महर्द्धिभाजः स्याद्वादरलाकरपारदृश्वा । श्रीनेमिदेवः परवादिदर्प्पद्वमावलीच्छेदकुठारनेमिः ॥ १६ ॥ तस्मात्तपःश्रियो भर्त्ता (र्त्तुः) हो (लो ) कानां हृदयंगमाः । बभूवुर्बहवः शिष्या रत्नानीव तदाकरात् ॥ १७ ॥ तेषां शतस्यावरजः शतस्य तयाभवत्पूर्वज एव घीमान् । श्रीसोमदेवस्तपसः श्रुतस्य स्थानं यशोधाम गुणोर्जितश्रीः ॥ १८ ॥

अपि च यो भगवानादर्शस्समस्त-विद्यानां विरचयिता यशोधरचरितस्य कर्त्ता स्याद्वादोपनिषदः कवि(वयि)ता चान्येषामपि सुभाषितानामखिलमहासाम(न्तसी) मन्तप्रान्तपर्य्यस्तोत्तंसस्वक्सुरभिचरणस्सकलविद्वज्जनकर्णावतंसीभवद्यशःपुण्डरीकः

सूर्य्य इव सकलावनिभृतां शिरःश्रोणिषु शिखण्डमण्डनायमानपादपद्मोभूत् । स्वस्त्यकालवर्षदेवश्रीपृथिवीवऌभमहाराजाधिराजपरमेश्वरपरमभट्टारकश्रीमदमोघव-र्षदेवपादानुध्यातप्रवर्द्धमानविजयराज्यश्रीकृष्णराजदेवपादपद्मोपजीविना ॥ स्वस्ति समधिगतंपचमहाशब्दमहासामन्ताधिपतिसमस्तभुवनसंस्तूयमानचालुक्यवंशोद्धवपाम्ब-रांकुशाम्मनगन्धवारणगन्धेभविद्याधरप्रियगऌत्रिभुवनमऌोदात्तनारायणप्रत्यक्षवाद्वलि -विक्रमार्ज्जुनगुर्णानिधिगुणार्ण्यवसामन्तचूडामणिप्रमुखानेकप्रशास्तिविजयांकमालिकालं-कृतेन (लें) बुल्पाटकनामधेयनिजराजधान्यां निजपितुः श्रीमद्वद्यगस्य शुभधाम<sup>-</sup> जिनाल्याख्यवस (तेः) खण्डस्फुटितनवसुधाकर्मबलिनिवेद्यार्त्य शकाब्देष्वष्टाशी-त्यधिकेष्वष्टशतेषु गतेषु (प्रव) त्तमानक्षयसंवत्सरवैशाखपो (पौ) र्णामास्या (स्यां) बुधवारे तेन श्रीमदरिकेसरिणा अनन्तरोक्ताय तस्मै श्रीमत्सोमदेवसूरये सब्विदेशसह-सान्तर्गतरेपाकद्वादशग्रामी मध्ये कुत्तुंवृत्ति वनिकटुपुलुनामा ग्रामः त्रिभोगाभ्यन्तर-ासीद्विसर्व्वनमस्यस्सोदकधारन्दत्तः ॥ तस्य पूर्व्वतः दरियूरु। दक्षिणतः इलिन्दिकुट । पश्चिमतः वेल्ठालपट्टु। उत्तरतः कट्टाक्रूरु। एवं चतुराघाटघटितभूमिखात-सूर्य्योत्तरीयः॥

सामान्ये। यन्धर्म्ससेतुर्न्ट्रपाणां काले काले पालनीयो भवद्भिः । सर्व्वानेतान्भावि ( नः ) पार्त्थिवेन्द्रान्भूयो भूयो याचते रामचन्द्रः ॥ १९ ॥ बहुभिर्व्वसुधा दत्ता राजभिस्सगरा ( दिभिः ) । यस्य यस्य यदा भूमिस्तस्य तस्य तदा फलम् ॥ २० ॥ मद्रंशजाः परमद्दीपतिवंशजा वा पापादपेतमनसो ( भु ) वि भावि भूपाः । ये पालयन्ति मम धर्म्ममिमं समस्तं तेषां मया विरचितोंजलिरेष मूर्ड्यि्न ॥२१॥ स्वदत्तां परदत्तां वा यो हरत वसुन्धराम् । षष्टिर्व्वर्षसहस्राणि विष्ठायां जायते कृमिः ॥ २२ ॥ अरिकेसरिणा दत्तं कथितं कविपेद्दणेन भट्टेन । शासनमिदमुत्कीर्णो शुभधामजिनालस्य रेवेण ॥ २३ ॥

# देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

# जैनेन्द्र और ऐन्द्र

मुग्धबोधकर्ता पं० बोपदेवने जिन आठ वैयाकरणोंके नामोंका उल्लेख किया है, उनमें एक 'जैनेन्द्र ' भी है'। ये जैनेन्द्र अथवा जैनेन्द्र व्याकरणके कर्त्ता कौन थे इस विषयमें इतिहासज्ञोंमें कुछ समय तक बड़ा विवाद चला था। डॉ० कीलहार्नने इसे जिनदेव अथवा भगवान् महावीरद्वारा इन्द्रके लिए कहा गया बतलाया थों और इसके सुबूतमें उन्होंने कल्पसूत्रकी समयसुन्दरकृत टीका, और लक्ष्मीवल्लभकृत उपदेशमाला-कर्णिकाका यह उल्लेख पेश किया था कि जिनदेव महावीर जिस समय आठ वर्षके थे उस समय इन्द्रने शब्दलक्षणसंबंधी कुछ प्रश्न किये और उनके उत्तररूप यह व्याकरण बतलाया गया, इसलिए इसका नाम जैनेन्द्र पड़ाँ।

श्वेताम्बरसम्प्रदायके और भी कई ग्रन्थोंमें इस प्रकारके उल्लेख मिलते हैं । कल्पसूत्रकी विनयविजयकृत सुबोाधिकाँ टीकामें लिखा है कि भगवानको माता-

१----इन्द्रश्चन्द्रः काशकुत्स्नापिशलीशाकटायनाः ।

पाणिन्यमरजैंनेन्द्रो जयन्त्यष्टौ च शाब्दिकाः ॥—धातुपाठ

२ इंडियन एन्टिक्वेरी १०, पृ० २५१

३-यदिन्द्राय जिनेन्द्रेण कौमारेपि निरूपितम् ।

ऐन्द्रं जैनेन्द्रमिति तत्प्राहुः शब्दानुशासनम् ॥

४ [ शकः ] यत्र भगवान् तिष्ठति तत्र पण्डितगेहे समाजगाम । आगत्य च पण्डितयोग्ये आसने भगवन्तं उपवेश्य पण्डितमनोगतान् सन्देहान् पप्रच्छ, श्रीत्रीरोपि बालोयं किं वक्ष्यती-त्युत्कर्णेषु सकल्लोकेषु सर्वाणि उत्तराणि ददौ, ततो ' जैनेन्द्रव्याकरणं ' जन्ने । यतः —

सको य तस्तमक्खं भगवंतं आसणे निवेसित्ता । सद्दस्त लक्खणं पुच्छे वागरणं अवयवा इंदं ॥ पिताने पाठशालामें गुरुके पास पढ़नेके लिए भेजा है, यह जानकर इन्द्र स्वर्गसे आया और पण्डितके घर, जहाँ भगवान् थे वहाँ, गया। उसने भगवानसे पण्डितके मनमें जो जो सन्देह थे, उन सबको पूछा। जब सब लोग यह सुननेके लिए उत्कर्ण हो रहे थे कि देखें यह बालक क्या उत्तर देता है, तब भगवान् वीरने सब प्रश्नोंके उत्तर दे दिये, और तब 'जैनेन्द्र व्याकरण ' बना।

परन्तु इस प्रसंगके वे सब उल्लेख अपेक्षाकृत अर्वाचीन ही हैं जिनमें भगवानके उत्तररूप इस व्याकरणका नाम ' जैनेन्द्र ' बतलाया है । प्राचीन उल्लेखोंमें इसका नाम जैनेन्द्रकी जगह ' ऐन्द्र ' प्रकट किया है, जैसा कि आवश्यकसूत्रकी हारिभद्रीयवृत्तिके पृष्ठ १८२ में लिखा है ।

इसी प्रकार सुप्रसिद्ध आचार्य हेमचन्द्रने अपने योगशास्त्रके प्रथम प्रकाशमें लिखों है कि भगवानने इन्द्रके लिए जो शब्दानुशासन कहा, उपाध्यायने उसे सुनकर लोकमें 'ऐन्द्र 'नामसे प्रकट किया। अर्थात् इन्द्रके लिए जो व्याकरण कहा गया, उसका नाम 'ऐन्द्र 'हुआ।

प्राचीन कालमें इन्द्रनामक आचार्यका बनाया हुआ एक संस्कृत व्याकरण थौ । उसका उल्लेख अनेक ग्रन्थोंमें मिलता है । ऊपर दिये हुए बापदेवके क्लोकमें भी

१-शक्रस्य तत्समक्षं लेखाचार्यसमक्षं भगवन्तं तीर्थकरं आसने निवेश्य शब्दस्य लक्षणं पृच्छति । भगवता च व्याकरणं अभ्यधायि । व्याक्रियन्ते लौकिकसामयिकाः शब्दाः अनेन इति व्याकरणं शब्दशास्त्रम् । तदवयवाः केचन उपाध्यायेन गृहीताः, ततश्च ऐन्द्रं व्याकरणं संजातम् ।

२-मातापितृभ्यामन्येद्युः प्रारब्धेऽध्यापनोत्सवे । आः सर्वज्ञस्य शिष्यत्वमितीन्द्रस्तमुपास्थित ॥ ५६ ॥ उपाध्यायासने तस्मिन्वासवेनोपवोशितः । प्रणम्य प्रार्थितः स्वामी शब्दपारायणं जगौ ॥ ५७ ॥ इदं भगवतेन्द्राय प्रोक्तं शब्दानुशासनम् । उपाध्यायेन तच्छूत्वा लोकेष्वैन्द्रमितीरितम् ॥ ५८ ॥

३ डाँ० ए० सी० बर्नेलने इन्द्रव्याकरणके विषयमें चीनी तिव्वतीय और भारतीय साहित्यमें जो जो उछेख मिलते हैं उनको संयह करके ' ओन दि ऐन्द्रस्कूल ऑफ संस्कृत यामेरियन्स ' नामकी एक बड़ी पुस्तक लिखी है ।

# देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

उसका नाम है । हरिवंशपुराणके कत्तीने देवनन्दिको ' इंद्रचंद्रार्कजैनेंद्र-व्यापिव्याकरणोक्षिणः ' विशेषण दिया है । शब्दार्णवचंद्रिकाकी ताड़पत्रवाली प्रतिमें, जो १३ वीं शताब्दिके लगभगकी लिखी हुई माॡम होती है, ' इंद्रश्चन्द्रः शकटतनयः ' आदि श्लोकमें इन्द्रके व्याकरणका उछेख किया है । बहुत अधिक समय हुआ यह नष्ट हो गया है'। जब यह उपलब्ध ही नहीं है तब इसके विषयमें कुछ कहनेकी आवश्यकता प्रतीत नहीं होती। यद्यपि आजकलके समयमें इस बातपर कोई भी विद्वान् विश्वास नहीं कर सकता है कि भगवान् महावीरने भी कोई व्याकरण बनाया होगा और वह भी मागधी या प्राकृतका नहीं, किन्दु ब्राह्मणोंकी खास भाषा संस्कृतका । तो भी यह निस्सन्देह है कि वह व्याकरण ' जैनेन्द्र ' तो नहीं था । यदि बनाया भी होगा तो वह ' ऐन्द्र ' ही होगा । क्यों कि हरिभद्र-सूरि और हेमचंद्रसूरि उसीका उल्लेख करते हैं, जैनेन्द्रका नहीं । जान पड़ता है, विनयविजय और लक्ष्मीवल्लभने पीछेसे ' ऐन्द्र ' को ही ' जैनेन्द्र ' बना डाला है । उनके समयमें भी ' ऐन्द्र ' अप्राप्य था, इसलिए उन्होंने प्राप्य ' जैनेन्द्र ' को ही भगवान महावीरकी कृति बतलाना विशेष सुकर और लाभप्रद सोचा ।

हरिभद्रसूरि विक्रमकी आठवीं शताब्दिके और हेमचन्द्रसूरि तेरहवीं शतादिके विद्वान् हैं जिन्हेंनि ' ऐन्द्र ' को भगवानका व्याकरण बतलाया है; परंतु 'जैनेन्द्र' को भगवत्प्रणीत बतलानेवाले विनयाविजय और लक्ष्मीवछभ विक्रमकी अठारहवीं शताब्दिमें हुए हैं।

#### भगवद्वाग्वादिनी

विनयविजयजीके इस उल्लेखने बड़ा काम किया कि भगवत्प्रणीत व्याकरणका नाम 'जैनेन्द्र 'है। बहुत संभव है कि भगवत्प्रणीत व्याकरणको 'जैनेन्द्र ' लिखते समय उनका लक्ष्य इस देवनन्दि या पूज्यपादकृत 'जैनेन्द्र 'पर ही रहा हो; परन्तु जान पड़ता है कि वे इस विषयमें उक्त उल्लेखके सिवाय और कुछ प्रयत्न नहीं कर सके। यह काम बाकी ही पड़ा रहा कि जैनेन्द्र व्याकरण लोगोंके समक्ष उपस्थित कर दिया जाय और उसे उनके कुछ समय बाद वि० सं० १७९७ में एक विद्वान्ने पूरा किया। उन्होंने साक्षात्

१ '' तेन प्रणष्टमैन्द्रं तदस्माद्याकरणं भुवि ''----कथासरित्सागर, तरंग ४

महावीर भगवानका बनाया हुआ व्याकरण तैयार कर दिया और उसका दूसरा नाम ' भगवद्वाग्वादिनी ' रक्खा !

इस भगवद्वाग्वादिनीकी एक प्रति भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टिट्यूटमें है, जो तक्षक नगरमें रत्नर्षि नामक लेखकद्वारा वि० सं० १७९७ में लिखी गई थी। इसकी पत्रसंख्या ३०, और श्लोकसंख्या ८०० है। प्रति बहुत शुद्ध है। जैनेन्द्रका सूत्रपाठ मात्र है और वह सूत्रपाठ है जिसपर शब्दार्णवचन्द्रिका टीका लिखी गई है। इस वाग्वादिनीके आविष्कारकने शक्ति भर इस बातको सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है कि इसके कर्त्ता साक्षात् महावीर भगवान् हैं, दिगम्बरी देवनन्दि नहीं। उनकी सब युक्तियाँ हमने इस प्रन्थके अन्तमें उद्धृत कर दी हैं। उन सबपर विचार करनेकी यहाँ आवश्यकता प्रतीत नहीं होती।

हमारा अनुमान है कि डॉ॰ कीलहार्नके हाथमें यह 'भगवद्वाग्वादिनी 'की प्रति अवश्य पड़ी होगी और इसीकी कृपासे प्रेरित होकर उन्होंने अपना पूर्वोक्त लेख लिखा होगा। उनके लेखमें जो स्ठोकादि प्रमाणस्वरूप दिये गये हैं वे भी सब इसी परसे लिये गये जान पड़ते हैं।

डॉ० कीलहार्नके इस भ्रमको सबसे पहले स्व० डॉ० के० बी० पाठकने दूर किया और अब तो जैनेन्द्र व्याकरणकी काफी प्रासिद्ध हो चुकी है।

# देवनन्दि और पूज्यपाद

श्रवणबेल्गोलके शिलालेख नं० ४० ( ६४ ) में लिखा है कि उनका पहला नाम देवनन्दि था, बुद्धिकी महत्ताके कारण वे जिनेन्द्रबुद्धि कहलाये और देवोंने उनके चरणोंकी पूजा की, इस कारण उनका नाम पूज्यपाद हुआ।

१ यो देवनन्दिप्रथमाभिधानो बुद्धया महत्या स जिनेन्द्रबुद्धिः ॥२॥ श्रीपूज्यपादोऽजनि देवताभिर्यत्पूजितं पादयुगं यदीयम् ॥३॥ जैनेन्द्रं निजशब्दभागमतुलं सर्वार्थसिद्धिः परा सिद्धान्ते निपुणत्वमुद्धकवितां जैनाभिषेकः स्वकः । छन्दः सूक्ष्मधियं समाधिशतकं स्वास्थ्यं यदीयं विदा– माख्यातीह स पूज्यपादमुनिपः पूज्यो मुनीनां गणैः ॥४॥ श्रवणबेल्गोलके नं० १०८ (२८५) के मंगराज कविकृत शिलालेखैंसे भी जो शकसंवत् १३६५ (वि० सं० १५००) का लिखा हुआ है, यही दे। नाम प्रकट होते हैं।

जिनेन्द्रबुद्धि नामके एक और वैयाकरण हो गये हैं जिनका बनाया हुआ पाणिनि व्याकरणकी काशिका वृत्तिपर एक न्यास है। वे बोधिसत्त्वदेशीयाचार्य या बौद्ध साधु थे।

नन्दिसंघ-पट्टावलीसे भी देवनन्दिका दूसरा नाम पूज्यपाद प्रकट होता है रे।

इनका संक्षिप्त नाम ' देव ' भी था । आचार्य जिनसेनै और वादिरार्जसूरिने इन्हें इसी संक्षिप्त नामसे स्मरण किया है ।

अनेक लेखकोंने उन्हें केवल देवनन्दि नामसे और केवल पूज्यपाद नामसे स्मरण किया है और दोनें। नामोंसे उन्हें वैयाकरण माना है।

महाकवि धनंजयकी नाममालामें एक स्ठोक है जिसमें पूज्यपादको लक्षण-प्रन्थ ( व्याकरण ) का कर्त्ता माना है ' ।

१-- श्रीपूज्यपादोद्धृतधर्भराज्यस्ततः सुराधीश्वरपूज्यपादः । यदीयवैदुष्यगुणानिदानीं वदन्ति शास्त्राणि तदुद्धृतानि ॥ १५ ॥ भृतविश्वबुद्धिरयमत्र योगिभिः कृतकृत्यभावमनुबिभ्रदुच्चकैः । जिनवद्धभूव यदनङ्गचापहृत्स जिनेन्द्रबुद्धिरिति साधुवर्णितः ॥ १६ ॥ श्रीपूज्यपादमुनिरप्रतिमोषधर्द्धिर्जीयाद्विदेहजिनदर्शनपूतगात्रः । यत्पादधौतजल्संस्पर्शनप्रभावात् कालायसं किल तदा कनकीचकार ॥१७॥

२-यशःकीर्तिर्यशोनन्दी देवनन्दी महामतिः । श्रीपूज्यपादापराख्यो गुणनन्दी गुणाकरः ॥

३-कवीनां तीर्थक्वद्देवः किं तरां तत्र वर्ण्यते ।

शब्दाश्च येन सिद्धयन्ति साधुत्वं प्रतिलंभिताः ॥ १८ ॥ —-पार्श्वनाथचरित प्रं० सर्ग

५-प्रमाणमकलंकस्य पूज्यपादस्य लक्षणम् । धनंजयकवेः काव्यं रतन्त्रयमपश्चिमम् ॥ २० ॥ मेघचन्द्रको पूज्यपादके समान व्याकरणका ज्ञाता बतलाया है। इससे पूज्य-पादका वैयाकरण होना सिद्ध है। ये मेघचन्द्र आचारसारके कर्ता वीरनन्दि सिद्धान्तचक्रवर्तिके गुरु थे और इनका स्वर्गवास शक संवत् १०३७ ( वि० सं० ११७२ ) में हुआ था।

अनगारधर्मामृतटीकाकी प्रशस्तिमें (वि० सं० १३००) पण्डित आशाधरजीने लिखा है कि मैंने जैन न्याय और जैनेन्द्र व्याकरणशास्त्र पण्डित महावीरसे धारा नगरीमें पढ़े—'' धारायामपठजिनप्रमितिवाक्शास्त्रे महावीरतः । '' और 'जिनप्रमितिवाक्शास्त्रे 'की टीकामें लिखा है—'' जैनेन्द्रं प्रमाणशास्त्रं जैनेन्द्र-व्याकरणं च । '' सागार और अनगारधर्मामृतटीकामें उन्होंने कई जगह व्याकरणके सूत्र दिये हैं और वे देवनन्दिकृत इसी जैनेन्द्रव्याकरणके हैं।

वृत्तविलास ( वि० सं० १२१७ ) ने अपने ' धर्मपरीक्षा ' नामक कनड़ी काव्यकी प्रशस्तिमें पूज्यपाद आचार्यकी बड़ी प्रशंसा लिखी है और वे जैनेन्द्र-व्याकरणके रचयिता थे, इस बातका स्पष्ट उल्लेख किया है। साथ ही उनकी अन्यान्य रचनाओंका भी परिचय दिया है।

लिखा है कि व्रतीन्द्र पूज्यपादने-जिनके चरणकमलोंकी अनेक भव्य आराधना करते थे और जो विश्व-भरकी विद्याओंके श्रंगार थे-प्रकाशमान् जैनेन्द्र व्याकरणकी रचना की, पाणिनिकी टीका लिखी, टिप्पणद्वारा ( सर्वार्थसिद्धि नामक तत्त्वार्थ-सूत्रटीका) तत्त्वार्थका अर्थावबोधन किया और पृथ्वीकी रक्षाके लिए यंत्र-मंत्रादि शास्त्रकी रचना की

आचार्य ग्रुभचन्द्रने ज्ञानार्णवके प्रारंभमें देवनन्दिकी प्रशंसा करते हुए लिखा है कि जिनकी वाणी देहधारियोंके शरीर वचन और मनसम्बन्धी मैलको मिटा

१-सिद्धान्ते जिनवीरसेनसदृशः शास्त्राब्जिनीभास्करः,

षट्रतर्केष्वकलंकदेवविबुधः साक्षादयं भूतले ।

सर्वव्याकरणे विपश्चिदधिपः श्रीपूज्यपादः स्वयं,

त्रैविद्योत्तममेघचन्द्रमुनिपो वादीभपञ्चाननः ॥

२–भरदिं जैनेन्द्रभासुरं=एनल् ओरेदं पाणिनीयक्के टीकुं, बरेदं तत्त्वार्थमं टिप्पणदिन् ओरपिदं यंत्रमंत्रादिशास्त्रोत्करमं भूरक्षणार्थं विरचिसि जसमुं ताळ्दिदं-विश्वविद्या-भरणं भव्यालियाराधितपदकमलं पूज्यपादं व्रतीन्द्रम् ॥ '' देती है, उन देवनन्दीको मैं नमस्कार करता हूँ । उन्हेंनि देवनन्दीकी वाणीकी जो विशेषता बतलाई है, वह उनके तीन प्रन्थोंको लक्ष्य करके है। शरीरके मैलको नाश करनेके लिए वैद्यकशास्त्र और वचनका मैल दूर करनेके लिए समाधितंत्र; तब वचन-दोषको दूर करनेवाली उनकी रचना जैनेंद्र व्याकरण ही हो सकती है।

इनके सिवाय विक्रमकी आठवीं शताब्दिके बाद कनड़ी भाषामें जितने काव्य-ग्रन्थ लिखे गये हैं, प्रायः उन सभीके प्रारंभिक श्लोकोंमें पूज्यपादकी प्रशंसा की गई है<sup>र</sup>े।

जैनेन्द्रकी प्रत्येक हस्तलिखित प्रतिके प्रारंभमें जो श्ठोक मिलता है, उसमें प्रन्थकर्त्ताने ' देवनन्दितपूजेशं ' पदमें जो कि भगवानका विशेषण है अपना नाम भी प्रकट कर दिया है। <sup>3</sup> संस्कृत प्राकृत प्रन्थोंके मंगलाचरणोंमें यह पद्धति अनेक विद्वानोंने स्वीकार की है<sup>8</sup>। इससे स्वयं प्रन्थकर्ताके वचनोंसे भी जैनेन्द्रके कर्ता ' देवनन्दि ' ठहरते हैं।

गणरत्नेमहोदधिके कर्ता खेताम्बर विद्वान् वर्धमान और हैम शब्दानुशासनके लघुन्यास बनानेवाले कनकप्रभ भी जैनेन्द व्याकरणके कर्ताका नाम देवनन्दि ही बर्तिलाते हैं। अतः अब इस विषयमें किसी प्रकारका कोई सन्देह बाकी नहीं रह गया कि यह व्याकरण देवनन्दि या पूज्यपादका बनाया हुआ है।

अपार्क्ज्वन्ति यद्वाचः कायावाक्चित्तसंभवम् ।
 कलङ्कमङ्गिनां सोऽयं देवनन्दी नमस्यते ॥

२ देखें। हिस्ट्री आफ दि कनड़ी लिटरेचर ।

३ लक्ष्मीरात्यन्तिकी यस्य निरवद्याऽवभासते ।

देवनन्दितपूजेशं नमस्तरमे स्वयभुवे ॥

४ क—-नीतिवाक्यामृतके मंगलाचरणमें सोमदेव कहते हैं—

सोमं सोमसमाकारं सोमामं सोमसंभवम् ।

सोमंदेवं मुनि नत्वा नीतिवाक्यामृतं ब्रुवे ॥

ख---आचार्य अनन्तवीर्थं ल्घीयस्त्रयकी वृत्तिके प्रारंभमें कइते हैं----

जिनाधीश मुनिं चन्द्रकमलंक पुनः पुनः ।

अनन्तवीर्यमानौमि स्याद्वादन्यायनायकम् ॥

५ शालातुरीय-शकटाङ्गज-चन्द्रगो।मि-दिग्वस्त्र-भर्तुहरि-वामन-भेाजमुख्या: ।

# पहला जैन व्याकरण

जहाँ तक इम जानते हैं, जैनोंका सबसे पहला संस्कृत व्याकरण यही है। अभी तक इसके पहलेका कोई भी व्याकरण-ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हुआ है। शाकटायन, सिद्धहेमशब्दानुशासन आदि सब इससे पीछेके हैं। इसके सूत्र बहुत ही संक्षिप्त हैं। संज्ञाकृत लाघवको भी इसमें स्वीकार किया है, जब कि पाणिनीयमें संज्ञाकृत लाघव ग्रहण नहीं किया है। यह अनेकशेष व्याकरण है।

#### दो तरहके सूत्र-पाठ

जैनेन्द्र व्याकरणके मूल सूत्र-पाठ दो प्रकारके उपलब्ध हैं-एक तो वह जिस-पर आचार्य अभयनन्दिकी ' महावृत्ति ' तथा श्रुतकीर्तिकृत ' पंचवस्तु ' नामकी प्रक्रिया है; और दूसरा वह जिसपर सोमदेवसूरिकृत ' शब्दार्णव-चन्द्रिका ' और गुणनेन्दिकृत ' प्रक्रिया ' है । पहले प्रकारके पाठमें लगभग ३००० और दूसरेमें लगभग ३७०० सूत्र हैं, अर्थात् एकसे दूसरेमें कोई ७०० सूत्र अधिक हैं, और जो ३००० सूत्र हैं वे भी दोनोंमें एकसे नहीं हैं । अर्थात् दूसरे सूत्र-पाठमें पहले सूत्र-पाठ से से को दोनोंमें एकसे नहीं हैं । अर्थात् दूसरे सूत्र-पाठमें पहले सूत्र-पाठके सेकड़ों सूत्र परिवर्तित और परिवर्धित भी किये गये हैं । पहले प्रकारका सूत्र-पाठ पाणिनीय सूत्र-पाठके ढंगका है, वर्तमानदृष्टिसे वह कुछ अर्ण़-सा जान पड़ता है और इसी लिए महावृत्तिमें बहुतसे वार्तिक तथा उप-संख्यान आदि बनाकर उसकी पूर्णता की गई दिखलाई देती है, जब कि दूसरा पाठ प्रायः पूर्ण-सा जान पड़ता है और इसी कारण उसकी टीकाओंमें वार्तिक आदि नहीं दिखलाई देते । दोनों पाठोंमें बहुत-सी संज्ञायें भी भिन्न प्रकार की हैं । इन भिन्नताओंके होते हुए भी दोनों पाठोंमें समानताकी भी कमी नहीं है । दोनोंके अधिकांश सूत्र समान हैं, दोनोंके प्रारंभका मंगलाचरण बिलकुल एक है

दोनोंके कर्ताओंका नाम भी देवनन्दि या पूज्यपाद लिखा हुआ मिलता है । जोर दोनोंके कर्ताओंका नाम भी देवनन्दि या पूज्यपाद लिखा हुआ मिलता है ।

#### असली सूत्रपाठ

अब प्रश्न यह है कि इन दोनेंमिंसे स्वयं देवनन्दि या पूज्यपादका बनाया हुआ असली सूत्र-पाठ कौन-सा है ?

ँ हमारे खयालमें आचार्य देवनन्दि या पूज्यपादका बनाया हुआ सूत्र-पाठ वही है जिसपर अभयनन्दिने अपनी महात्रत्ति लिखी है । यह सूत्रपाठ उस समयतक तो ठीक समझा जाता रहा जब तक शाकटायन व्याकरण नहीं बना । शायद शाकटायनको भी जैनेन्द्रके होते हुए एक जुदा जैन व्याकरण बनानेकी आवश्यकता इसी लिए महसूस हुई कि जैनेन्द्र अपूर्ण है, और इसलिए बिना वार्तिकों और उपसंख्यानों आदिके उससे काम नहीं चल सकता परन्तु जब शाकटायन जैसा सर्वाङ्गपूर्ण व्याकरण बन चुका, तब जैनेन्द्र व्याकरणके भक्तोंको उसकी त्रुटियाँ खटकने लगीं और उनमेंसे आचार्य गुणनन्दिने उसे सर्वागर्प्ण बनानेका प्रयत्न किया । इस प्रयत्नका फल ही यह दूसरा सूत्र-पाठ है जिसपर सोमदेवकी शब्दार्णव-चन्द्रिका रची गई है । इस सूत्र-पाठको बारीकीके साथ देख-नेसे माल्ट्रम पड़ता है कि गुणनन्दिके समय तक व्याकरण-सिद्ध जितने प्रयोग होने लगे थे उन सबके सूत्र उसमें मौजूद हैं और इसलिए उसके टीकाकारोंको वार्तिक आदि बनानेके झंझटेंामें नहीं पड़ना पड़ा है । अभयनन्दिकी महावृत्तिके ऐसे बीसों वार्तिक हैं जिनके इस दूसरे पाठमें सूत्र ही बना दिये गये हैं ।

र्णवमें प्रवेश करनेके लिए सोमदेवकुत वृत्तिको नौकाके समान बतलाया है। ' इससे जान पड़ता है कि आचार्य गुणनन्दिके बनाये हुए व्याकरण ग्रन्थकी यह टीका है और उसका नाम शब्दाणव है। इस टीकाका ' शब्दार्णव-चन्द्रिका ' नाम भी तभी अन्वर्थक होता है, जब मूल सूत्र-ग्रन्थका नाम शब्दार्णव हो। हमारे इस अनुमानकी पुष्टि प्राक्रियाके अन्तिम श्लोकसे और भी अच्छी तरहसे हो जाती है जिसका आज्ञाय यह है कि गुणनन्दिने जिसके ज्ञारीरको विस्तृत किया है, उस ज्ञाब्दार्णवको जाननेकी इच्छा रखनेवालेंकि लिए तथा आश्रय लेनेवालेंकि लिए यह प्रक्रिया साञ्चात् नावके समान काम देगी । इसमें ' शब्दार्णव ' को जो ' गुणनन्दि-तानितवपुः ' विशेषण दिया है, वह विशेष ध्यान देने योग्य है। उससे साफ समझमें आता है कि गुणनन्दिके जिस व्याकरणपर ये दोनों टीकायें-- शब्दार्णव-चन्द्रिका और प्रक्रिया— लिखी गई हैं उसका नाम ' शब्दार्णव ' है और वह १--श्रीसोमदेवयतिनिर्मितिमादधाति या नौः प्रतीतगुणनन्दितशब्दवाधौं । सेयं सताममलचेतसि विस्फुरन्ती वृत्तिः सदा नुतपदा परिवर्तिषीष्ट ॥ निर्शातं बहुतद्वितं कृतमिहाख्यातं यशःशालिनम् । सैषा श्रीगुणनन्दितानितवपुः राब्दार्णवं निर्णयं, नावत्याश्रयतां विविक्षुमनसां साक्षात्स्वयं प्रक्रिया ॥

मूल ( असली ) जैनेन्द्र व्याकरणके संक्षिप्त शरीरको तानित या विस्तृत करके बनाया गया है।

शब्दार्णवचन्द्रिकाके प्रारंभका मंगलाचरण भी इस विषयमें ध्यान देने योग्य है', जिसमें प्रन्थकर्ताने भगवान् महावीरके विशेषणरूपमें क्रमसे पूज्यपादका, गुण-नन्दिका और अपना ( सोमामर या सोमदेवका ) उल्लेख किया है और इससे वे निस्सन्देह यही ध्वनित करते हैं कि मुख्य व्याकरणके कर्ता पूज्यपाद हैं, उसको विस्तृत करनेवाले गुणनन्दि हैं और फिर उसकी टीका करनेवाले सोमदेव ( स्वयं ) हैं । यदि यह चन्द्रिका टीका पूज्यपादके व्याकरणकी ही होती, तो मंगलाचरणमें गुणनन्दिका नाम लानेकी कोई आवश्यकता नहीं थी। गुणनन्दि उनकी गुरु-परम्परामें भी नहीं हैं, जो उनका उल्लेख करना आवश्यक होता । अतः यह सिद्ध है कि चन्द्रिका और प्रक्रिया दोनोंके ही कर्ता यह समझते थे कि हमारी टीकायें असली जैनेन्द्रपर नहीं किन्तु उसके 'गुणनन्दि-तानितवपुः ' शब्दार्णवपर बनी हैं ।

२----शब्दार्णव-चन्द्रिका और जैनेन्द्र-प्रक्रिया इन दोनों ही टीकाओंमें 'एकशेष' प्रकरण है; परन्तु अभयनन्दिकृत ' महात्रत्ति ' वाले सूत्रपाठमें एकशेषको अनाव-श्यक बतलाया है—" स्वामाविकत्वादमिधानस्यैकशेषानारम्भः । " (१-१-९९) और इसी लिए देवनन्दि या पूज्यपादका व्याकरण ' अनेकरोष ' कहलाता है । चन्द्रिका टीकाके कर्तो स्वयं ही '' आदावुपज्ञोपक्रमम् '' ( १-४-११४ ) सूत्रकी टीकोंम उदाहरण देते हैं '' देवोपज्ञमनेकशेषव्याकरणम् । '' यह उदाहरण अभय-नन्दिकृत महावृत्तिमें भी दिया गया है । इससे सिद्ध है कि शब्दार्णव-चन्द्रिकाके कर्ता भी उसी व्याकरणको देवोपज्ञ या देवनन्दिकृत मानते हैं, जो अनेकशेष है, अर्थात् जिसमें ' एकशेष ' प्रकरण नहीं है और ऐसा व्याकरण वही है जिसकी टीका अभयनन्दिने की है।

३----आचार्य विद्यानन्दि अपने तत्त्वार्थ स्रोकवार्तिक पृष्ठ २६५ में 'नैगमसंग्रह--' आदि सूत्रकी व्याख्या करते हुए लिखते हैं, '' नयश्च नयौ च नयाश्च नया

सिद्धं समुन्नतपदं वृषभं जिनेन्द्रं सच्छब्दलक्षणमहं विनमामि वीरम् ॥

२ इस प्रक्रियाका भी नाम ' शब्दार्णव-प्रक्रिया ' होगा, जैनेन्द्र-प्रक्रिया नहीं ।

इत्येकशेषस्य स्वाभाविकस्याभिधाने दर्शनात् केषांचित्तथा वचनोपलम्भाच न विरुद्ध यते । '' इसमें स्वाभाविकतांके कारण, एकशेषकी अनावश्यकता प्रतिपादन की है और यह अनावश्यकता जैनेन्द्रके वास्तविक सूत्र-पाठमें ही उपलब्ध होती है । '' स्वाभाविकत्वादभिधानस्यैकशेषा नारम्भः '' (१–१–९९) यह सूत्र शब्दार्णव-वाले पाठमें नहीं है, अतः विद्यानन्द भी पूर्वोक्त सूत्रवाले जैनेन्द्र-पाठके मानने-वाले थे । पाठकोंको यह स्मरण रखना चाहिए कि उपलब्ध व्याकरणोंमें ' अनेक-शेष ' व्याकरण केवल देवनन्दिकृत ही है, दूसरा नहीं ।

४—-तत्त्वार्थ-टीका 'सर्वार्थसिद्धि 'के कर्ता स्वय पूज्यपाद या देवनन्दि हैं। इस टीकांमें अध्याय ५, सूत्र २४ की व्याख्या करते हुए वे लिखते हैं, '''अन्यतोऽपि' इति तसि कृते सर्वतः । '' और इसी सूत्रकी व्याख्या करते हुए राजवार्तिककार लिखते हैं, '' ' दृश्यतेऽन्यतोपीति ' तसि कृते सर्वेषु भवेषु सर्वत इति भवति । '' जान पड़ता है कि या तो सर्वार्थसिद्धिकारने इस सूत्रको संक्षेप करके लिखा होगा, या लेखकों तथा छपानेवालेंने प्रारंभका ' दृश्यते ' शब्द छोड़ दिया होगा । वास्तवर्मे यह पूरा सूत्र ' दृश्यतेऽन्यतोपि ' ही है और यह अभयनन्दिवाले सूत्र-पाठके अ० ४ पा० ७ का ७५ वॉ सूत्र है । परन्तु शब्दार्णववाले पाठमें न तो यह सूत्र है और न इसके प्रतिपाद्यका विधानकर्ता कोई दूसरा सूत्र है । इससे सिद्ध है कि पूज्यपादका असली सूत्रपाठ वही है जिसमें उक्त सूत्र मौजुद है ।

५— मट्टाकलंकदेवने तत्त्वार्थराजवार्तिकमें ' आद्ये परोक्षं ' (अ० १, सू० ११) की व्याख्यामें '' सर्वादि सर्वनाम । '' ( १–१–३५ ) सूत्रका उल्लेख किया है, इसी तरह पण्डित आशाधरने अनगारधर्मामृतटीका ( अ० ७ क्ष्ठो० २४) में '' स्तोके प्रतिना '' ( १–३–३७ ) और '' भार्थे '' ( १–४–१४ ) इन दो सूत्रोंको उद्धृत किया है और ये तीनों ही सूत्र जैनेन्द्रके अभयनन्दित्रत्तिवाले सूत्रपाठमें ही हैं । शब्दार्णववाले पाठमें इनका अस्तित्व ही नहीं है । अतः अक-लंकदेव और पं० आशाधर इसी अभयनन्दिवाले पाठको ही माननेवाले थे । अकलंकदेव वि० की आठवीं नौवीं शताब्दिके और आशाधर १३ वीं शता-बिदके विद्वान् हैं ।

६ — पं० श्रीलालजी शास्त्रीने शब्दार्णव-चन्द्रिकाकी भूमिकामें लिखा है कि '' आचार्य पूज्यपादने स्वनिर्मित ' सर्वार्थसिद्धि ' में ' प्रमाणनयैरधिगमः ' ( अ० १ सू॰ ६ ) की टीकामें यह वाक्य दिया है — ' नयशब्दस्याल्पाच्तरत्वात्पूर्व- निपातः प्राप्नोति नैष दोषः अभ्यर्हित्वात्प्रमाणस्य तत्पूर्वनिपातः। ' और अभयनन्दि-वाले पाठमें इस विषयका प्रतिपादन करनेवाला कोई सूत्र नहीं है। केवल अभयनन्दिका ' अभ्यहितं पूर्वे निपतति ' वार्तिक है । यदि अभयनन्दिवाला सूत्र-पाठ ठीक होता तो उसमें इस विषयका प्रतिपादक सूत्र अवश्य होता जो कि नहीं है। पर शब्दार्णववाले पाठमें ' अर्च्य ' ( १-३-११५ ) ऐसा सूत्र है जो इसी विषयको प्रतिपादित करता है । इसलिए यही सूत्र-पाठ देवनान्दिकृत है । '' इसपर हमारा निवेदन यह है कि '' अल्पाच्तरम् '' ( २-२-३४ ) यह सूत्र पाणिनिका है और इसके ऊपर कात्यायनका '' अभ्यहितं च '' वार्तिक तथा पतंजलिका '' अभ्यहितं पूर्व निपतति '' भाष्ये है । इससे माऌम होता है कि पूज्यपादने अपनी सर्वार्थसिद्धि टीकाके इस स्थलमें पाणिनि और पतंजलिके ही सूत्र तथा भाष्यके। लक्ष्य करके उक्त विधान किया है । अब प्रश्न होगा कि जब सर्वार्थसिद्धिकार स्वयं एक व्याकरणके कर्ता हैं, तब उन्होंने पाणिनिका और उसके भाष्यका आश्रय क्यों लिया ? उत्तर यह है कि पुज्यपाद स्वामी सर्वार्थसिद्धिकी रचनाके समय अपना व्याकरण भले ही बना चुके हों, परन्तु उसने विशेष प्रसिद्ध लाभ नहीं की थी और इस कारण स्वयं उनके ही हृदयमें उसकी इतनी प्रमाणता नहीं थी कि वे अन्य प्रसिद्ध व्याकरणों, उनके वार्तिकों और भाष्योंको सर्वथा भुला दें या उनका आश्रय न लें। यह निश्चय है कि उन्होंने अपनी सर्वार्थ-सिद्धिमें अन्य वैयाकरणोंके भी मत दिये हैं और अनेक बार पतंजलिके महाभाष्यके वाक्य।

सर्वार्थांसिद्धि अ० ४ सूत्र २२ की व्याख्यामें लिखा है—'' यथाहु:-द्रुतीयां तपरकरणे मध्यमविलम्बितयेारुपसंख्यानमिति। '' इसकी अन्य पुरुषकी ' आहु: ' किया ही कह रही है कि ग्रन्थकर्ता यहाँ किसी अन्य पुरुषका वचन दे रहे हैं। अब पतंजलिका महाभाष्य देखिए। उसमें १-२-१ के ५ वें वार्तिकके भाष्यमें बिलकुल यही वाक्य दिया हुआ है—एक अक्षरका भी हेरफेर नहीं है। इससे स्पष्ट है कि सर्वार्थसिद्धिके कर्त्ताने अन्य व्याकरण-ग्रन्थोंके भी प्रमाण दिये हैं।

१ तत्त्वार्थराजवार्तिकमें इसी ' प्रमाणनयैरथिगमः ' सूत्रकी व्याख्यामें पतंजलिका यह भाष्य ज्योंका त्यों अक्षरशः दिया है । अभयनन्दिका भी यही वार्तिक है । परन्तु तब तक अभयनन्दिका अस्तित्व ही न था ।

२ राजवार्तिक और इल्लोकवार्तिकमें भी यह वाक्य उद्धृत किया गया है ।

सर्वार्थासिद्धि अ० ७ सूत्र १६ की व्याख्यामें लिखा है, ''शौस्त्रेऽपि ' अश्व-वृषयोमैंथुनेच्छायामि' त्येवमादिषु तदेव गृह्यते । '' यह पाणिनिके ७-१-५१ सूत्रपर कात्यायनका पहला वार्तिक है । वहाँ '' अश्ववृषयोर्भेथुनेच्छायाम् '' इतने शब्द हैं और इन्हींको सर्वार्थसिद्धिकारेन लिया है । यहाँ कात्यायनके वार्तिकको उन्होंने ' शास्त्र ' शब्दसे व्यक्त किया है ।

सर्वार्थसिद्धि अ० ५ सूत्र ४ की व्याख्यामें ' नित्य ' शब्दको सिद्ध करनेके लिए पूज्यपाद स्वामी लिखते हैं, '' नेः ध्रुवे त्यः इति निष्पादितत्वात् । '' परन्तु जैनेन्द्रमें ' नित्य ' शब्दको सिद्ध करनेवाला कोई सूत्र ही नहीं है, इस लिए अभयनन्दिने अपनी वृत्तिमें '' ङ्येस्तुट् '' ( ३--२-८१ ) सूत्रकी व्याख्यामें '' नेर्ध्रुवः इति वक्तव्यम् '' यह वार्तिक बनाया है और ' नियतं सर्वकालं भवं नित्यं ' इस तरह स्पष्ट किया है । जैनेन्द्रमें ' त्य ' प्रत्यय ही नहीं है, इसके बदले ' य ' प्रत्यय है । इससे माऌ्म होता है कि सर्वार्थसिद्धिकारने पूर्वोक्त बात स्वनिर्मित व्याकरणको लक्ष्यमें रखकर नहीं कही है । अन्य व्याकरणोंके प्रमाण भी वे देते थे और यह प्रमाण भी उसी तरहका है ।

कुछ स्थानोंमें उन्होंने अपने निजके सूत्र भी दिये हैं। जैसे पाँचवें अध्यायके व्याख्यानमें लिखा है '' 'विशेषणं विशेष्येण' इति वृत्तिः।'' यह जैनेन्द्रका १-३-५२ वाँ सूत्र है। यह सूत्र शब्दार्णव-चन्द्रिका (१-३-४८) वाले पाठमें भी है।

इन सब प्रमाणोंसे यह बात अच्छी तरह सिद्ध हो जाती है कि जैनेन्द्रका असली सूत्र-पाठ वही है जिसपर अभयनन्दिकृत वृत्ति है। राब्दार्णव-चन्द्रिकावाला पाठ असली सूत्र-पाठको संशोधित और परिवर्धित करके बनाया गया है और उसका यह संस्करण संभवतः गुणनन्दि आचार्यकृत है।

अब प्रश्न यह है कि जब गुणनन्दिने मूल ग्रंथमें इतना परिवर्तन और संशोधन किया, तब उस परिवर्तित ग्रन्थका नाम जैनेन्द्र ही क्यों रक्खा ? इसके उत्तरमें निवेदन है कि एक तो शब्दार्णव-चन्द्रिका और जैनेन्द्र-प्रक्रियाके पूर्वेछिखित श्लोकोंसे गुणनन्दिके व्याकरणका नाम 'जैनेन्द्र ' नहीं किन्तु ' शब्दार्णव ' माऌ्म

१ तत्त्वार्थराजवार्तिकमें भी है '' शास्त्रेऽपि अश्ववृषयोर्मेंथुनेच्छायामित्येवमादौ तदेव कर्माख्यायते । ''

जैनसाहित्य और इतिहास

होता है। सम्भव है कि अर्ध-दग्ध लेखकोंकी कृपासे इन टीका-ग्रंथोंमें 'जैनेन्द्र ' नाम शामिल हो गया हो। दूसरे यदि 'जैनेन्द्र 'नाम हो भी, तो ऐसा कुछ अनुचित नहीं है। क्यों कि गुणनन्दिका प्रयत्न कोई स्वतंत्र ग्रंथ बनानेकी इच्छासे नहीं किन्तु पूर्वनिर्मित 'जैनेन्द्र 'को सर्वागपूर्ण बनानेकी सदिच्छासे है और इसीलिए उन्होंने जैनेन्द्रके आधेसे अधिक सूत्र ज्योंके त्यों रहने दिये हैं, तथा मंगलाचरण आदि भी उसका ज्योंका त्यों ख्खा है।

हमारा विश्वास है कि गुणनन्दि इस संशोधित और परिवर्तित सूत्र-पाठको ही तैयार करके न रहे गये होंगे, उन्होंने इसपर कोई वृत्ति या टीका-ग्रन्थ भी अवश्य लिखा होगा, जो उपलब्ध नहीं है। सनातन जैनग्रंथमालामें जो जैनेन्द्र-प्रक्रिया छपी है, वह जैसा कि हम आगे सिद्ध कोंगे गुणनन्दिकी बनाई हुई नहीं है।

#### जैनेन्द्रकी टीकायें

पूज्यपादस्वामीकृत असली जैनेन्द्रकी इस समय तक केवल चार ही टीकायें उपलब्ध हैं— १ अभयनन्दिकृत 'महावृत्ति,' २ प्रभाचन्द्रकृत 'शब्दांभोजभास्कर न्यास', ३ आर्यश्रुतकीर्तिकृत 'पंचवस्तु प्रक्रिया', और ४ पं० महाचन्द्रकृत 'लघु जैनेन्द्र '। परन्तु इनके सिवाय इसकी और भी कई टीकायें होनी चाहिए। पंच-वस्तुके अन्तके श्र्यांकेमें जैनेन्द्र शब्दागम या जैनेन्द्र व्याकरणको महलकी उपमा दी है। वह मूलसूत्ररूप स्तम्भोंपर खड़ा किया गया है, न्यासरूप उसकी भारी रत्नमय भूमि है, वृत्तिरूप उसके किवाड़ हैं, भाष्यरूप शय्यातल है, टीकारूप उसके माल या मंजिल हैं और यह पंचवस्तु टीका उसकी सोपानश्रेणी है। इसके द्वारा उक्त महलपर आरोहण किया जा सकता है। इससे माल्र्म होता है कि पंच-वस्तुके कर्ताके समयमें इस व्याकरणपर १ न्यास, २ वृत्ति, ३ भाष्य और ४ कई टीकाएँ, इतने टीका-ग्रन्थ मौजूद थे।

न्यास---- उक्त टीकाओंमेंसे 'न्यास' तो शायद स्वयं पूज्यपादका ही

१ सूत्रस्तम्भसमुद्धृतं प्रविलसन्न्यासोरूरत्नक्षिति-श्रीमद्वृत्तिकपाटसंपुटयुतं भाष्योऽथराय्यातलम् । टीकामालमिहारुरुक्षुरचितं जैनेन्द्रशब्दागमं प्रासादं पृथुपंचवस्तुकमिदं सोपानमारोहतात् ॥

#### देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

होगा जो अभी तक अनुपलब्ध है। शिमोगा जिलेकी नगर तहसीलके ४६ वे शिलालेखोंम लिखा है कि पूज्यपादने एक तो ( अपने व्याकरणपर ) जैनेन्द्र-संज्ञक न्यास और दूसरा पाणिनि व्याकरणपर शब्दावतार नामक न्यास बनाया। इसके सिवाय वैद्यकशास्त्र और तत्त्वार्थ-टीका भी लिखेती।

यह निश्चय है कि पूज्यपाद केवल सूत्र-ग्रन्थ बनाकर ही न रह गये होंगे | अपनी मानी हुई अतिशय सूक्ष्म संज्ञाओं और परिभाषाओंका स्पष्टीकरण करनेके लिए उन्हें कोई टीका या वृत्ति अवश्य बनानी पड़ी होगी जिस तरह कि शाक-टायनने अपने व्याकरणपर अमोघवृत्ति नामकी स्वोपज्ञटीका बनाई |

आचार्य विद्यानन्दने अष्टसहस्री ( पृष्ठ १३२ ) में 'प्यखे कर्मण्युपसंख्यानात् का ' यह वचन उद्धृत किया है। यह किसी व्याकरण प्रन्थका वार्तिक है; परन्तु पाणिनिके किसी भी वार्तिकमें यह नहीं मिलता। अभयनन्दिकी महावृत्तिमें अवश्य ही '' प्यखे कर्मणि का वक्तव्या '' (४-१-२-३८) इस प्रकारका वार्तिक है; परन्तु अभयनन्दिकी वृत्ति विद्यानन्दसे पीछेकी बनी हुई है, इसलिए विद्यानन्दने यह वार्तिक अभयनन्दिकी वृत्तिसे नहीं किन्तु अन्य ही किसी ग्रन्थसे लिया होगा और वह स्वयं पूज्यपादकृत न्यास होगा।

भाष्य---जैनेन्द्रके भाष्यका अभी तक पता नहीं लगा।

आगे हम उपलब्ध टीकाग्रन्थोंका परिचय देते हैं—

१-महाव्यत्ति। इसकी एक प्रैति पूनेके भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टिटयूटमें मौजूद है और एक प्रति बम्बईके सरस्वती-भवनमें भी है। पूनेकी प्रतिमें इसकी श्लोक-संख्या १२००० के लगभग है। प्रारंभके ३१४ पत्र एक लेखकके लिखे हुए और शेष ७४ पत्र, चैत्र सुदी २ सं० १९३३ को किसी दूसरे लेखकके लिखे हुए हैं। प्रतिके दोनों ही भाग जयपुरके लिखे हुए मालूम होते हैं। कई स्थानोंमें

१–न्यासं जैनेन्द्रसंज्ञं सकल बुधनुतं पाणिनीयस्य भूयो न्यासं शब्दावतारं मनुजततिद्दितं वैद्यशास्त्रं च कृत्वा। यस्तत्त्वार्थस्य टीकां व्यरचयदिह तां भात्यसौ पूज्यपाद-स्वामी भूपालवन्द्यः स्वपरहितवचः पूर्णंदृग्बोधवृत्तः॥ २ नं० ५९० A और B सन् १८७५–७६ की रिपोर्ट । 2019

कुछ पंक्तियाँ छूटी हुई हैं और अन्तमें कोई प्रशस्ति आदि नहीं है । इस महावृत्तिके कर्ता अभयनन्दि मुनि हैं । उन्होंने न तो अपनी गुरु-परम्पराका ही परिचय दिया है और न ग्रन्थ-रचनाका समय ही दिया है परन्तु सूत्र ३–२–५५ की टीकामें एक जगह उदाहरण दिया है— '' तत्त्वार्थवार्तिकमधीयते । '' इससे माऌ्म होता है कि मट्टाकलंकदेवके बाद अर्थात् वि० की आठवीं नवीं शताब्दिके बाद—और पंचवस्तुके पूर्वोछिखित स्ठोकमें इसी वृत्तिका उछेख जान पड़ता है, इस लिए आर्य श्रुतकीर्तिके अर्थात् विक्रमकी बारहवीं शताब्दिके पहले किसी समयमें वे हुए हैं । जैनेन्द्रकी उपलब्ध टीकाओंमें यही टीका सबसे प्राचीन माऌ्म होती है ।

२ शब्दांभोजभास्कर न्यास । बम्बईके सरस्वती-भवनमें इसकी दो अपूर्ण प्रतियाँ मौजूद हैं । एक प्रतिमें १४ वें पत्रेसे २९९ तक और फिर ६२० वें पत्रसे ७०३ तकके ही पत्र हैं । १४ वें पत्रपर पहले अध्यायके पहले पादका १९ वाँ सूत्र चालू है और ७०३ पेजपर चौथे अध्यायके तीसरे पादका २११ वाँ सूत्र है । यह प्रति बहुत प्राचीन और शुद्ध है परन्तु आगसे झुलसी हुई है । दूसरी प्रतिमें केवल तीन अध्याय हैं । इसकी श्लोक संख्या १२००० है । इससे जान पड़ता है कि सम्पूर्ण प्रन्थ १६००० के लगभग होगा ।

अभयनन्दिकी वृत्तिसे यह बड़ा है और उससे पीछे बना है। इसमें महा-वृत्तिके शब्द ज्योंके त्यों ले लिये गये हैं और तीसरे अध्यायके अन्तके एक स्रोकेमें अभयनन्दिको नमस्कार भी किया है।

१-ओं नमः । श्रीमत्सर्वज्ञवीतरागतद्वचनतदनुसारिगुरुभ्यां नमः ।

देवदेवं जिनं नत्वा सर्वसत्त्वाभयप्रदम् ।

शब्दशास्त्रस्य सूत्राणां महावृत्तिार्विंरच्यते ॥ १ ॥

यच्छन्दलक्षणमसुत्रजपारमन्यैख्यक्तमुक्तमभिधानविधौ दरिद्रैः ।

तत्सर्वलेोकहृदयप्रियचारुवाक्यैर्व्यक्तीकरोत्यभयनन्दिमुनिः समस्तम् ॥ २ ॥ शिष्टाचारपरिपालनार्थमादाविष्टदेवतानमस्कारलक्षणं मंगलमिदमाहाचार्यः ।

इत्यभयनन्दिविरचितायां जैनन्द्रव्याकरणमहावृत्तौ पञ्चमाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः। समाप्तरचायं पञ्चमोऽध्यायः।

> २—नमः श्रीवर्धमानाय महते देवनन्दिने । प्रभाचन्द्राय गुरवे तस्मैचाभयनन्दिने ॥

#### देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

इसके कर्त्ता प्रभाचन्द्राचार्य हैं और वे प्रमेयकमलमार्तण्ड और न्याय-कुमुदचन्द्रके ही कर्त्ता माल्र्म होते हैं । क्योंकि इसके प्रारंभमें ही यह कहा गया है कि अनेकान्तकी चर्चा उक्त दोनों प्रन्थोंमें की गई है, इस लिए यहाँ नहीं करते । अवश्य ही इसमें उन्होंने अपने ही प्रन्थोंकी देखनेके लिए कहा है, '' अथ कोऽयमनेकान्तो नामेत्याह—अस्तित्वनास्तित्वनित्यत्वानित्यत्वसामान्यासामान्याधि-करण्यविशेषणविशेष्यादिकोऽनेकान्तः स्वभावो यस्यार्थस्यासावनेकान्तः अनेकान्तात्मक इत्यर्थः । तत्र च प्रतिष्ठितमिथ्याविकल्पकल्पिताशेषविप्रतिपत्तिः प्रत्यक्षादिप्रमाणमेव प्रत्यस्तमयतीतिं (?) तद्धिततया तदात्मकत्वं चार्थस्य अध्यक्षतोनुमानादेश्च यथा सिद्धचति तथा प्रपंचतः प्रमेयकमलमार्तण्डे न्यायकुमुदचन्द्रे च प्रतिरूपितमिह दृष्टव्यम् ।

इसके मंगलाचरणमें पूज्यपाद और अकलंकको नमस्कार किया गया है। अन्तकी प्रशस्ति देखनेको मिली नहीं । उससे शायद कुछ विशेष प्रकाश पड़े । ३---पंचवस्तु । मांडारकर रिसर्च इन्स्टिटयूटमें इसकी दो प्रतियाँ मौजूद हैं, जिनमें एकै ३००-४०० वर्ष पहलेकी लिखी हुई है और बहुत शुद्ध है । पत्रसंख्या ९१ है । इसपर लेखकका नाम और प्रति लिखनेका समय आदि नहीं है । इसके अन्तमें केवल इतना लिखा हुआ है---'' क्रीतरियं देवनंद्याचार्यस्य परवादिमथनस्य ॥ छा ॥ शुभं भवतु लेखकपाठकयोः ॥ श्रीसंघस्य ॥ ''

र्दूसरी प्रति रत्नकरण्डश्रावकाचारवचनिका आदि अनेक भाषाग्रन्थोंके रचयिता सुप्रसिद्ध पण्डित सदासुखजीके हाथकी संवत् १९१० की लिखी हुई है ।

१ नं० १०५९ सन् १८८७-९१ की रिपोर्ट । २ नं० ५९० सन् १८७५-७६ की रिपोर्ट । इस ग्रन्थकी एक प्रति परताबगढ़ (मालवा) के पुराने दि० जैनमन्दिरके मंडा-रमें भी है । देखो जैनमित्र ता० २६ अगस्त १९१५ ।

३---अब्दे नमश्चन्द्रविधिस्थिरांके शुद्धेसहर्स्यम (?) युक्चतुर्थ्याम् । सत्प्रक्रियाबन्धनिबन्धनेयं सद्वस्तुवृत्तीरदनात्समाप्ता ( ? ) ॥ श्रीमन्नराणामधिवेशराज्ञि श्रीरामसिंहे विलसत्यलेखि । श्रीमद्भुधेनेह सदासुखेन श्रीयुक्फतेलालनिजात्मबुद्धच्ये ॥ शाब्दीयशास्त्रं पठितं न यैस्तैः स्वदेहसंपालनभारवद्भिः । किं दर्शनीयं कथनीयमेतद् वृथांगसंधावपलापवद्भिः ॥ यइ प्रति भी प्रायः शुद्ध है । यह टीका प्रक्रिया बद्ध है और बड़े अच्छे ढंगसे लिखी गई है। इसकी श्लोक-संख्या ३३०० के लगभग है। प्रारंभके विद्यार्थियोंके लिए बड़ी उपयोगी है।

इस ग्रन्थके आदि-अन्तमें कहीं भी कत्तीका नाम नहीं है । केवल एक जगह पाँचवें पत्रमें नाम आया है, जिससे मालूम होता है कि पंचवस्तुके रचयिता आर्य श्रुतकीर्ति हैं'।

कनड़ी भाषाके चन्द्रप्रभचरित नामक ग्रन्थके कर्ता अग्गल कविने श्रुतकीर्तिको अपना गुरु बतलाया है—-'' इदु परमपुरुनाथकुलभूभृत्समुद्भूतप्रवचनसरित्सरि-न्नाथ-श्रुतकीर्तित्रैविद्यचकवर्तिपदपद्मनिधानदीपवर्तिश्रीमदग्गलदेवविरचिते चन्द्र-प्रभचरिते—'' इत्यादि । और यह चरित शक संवत् १०११ ( वि० सं० ११४६) में बनकर समाप्त हुआ है । अतएव यदि आर्य श्रुतकीर्ति और श्रुतकीर्ति त्रैविद्य, चक्रवर्ति एक ही हों तो पंचवस्तुको भी अभयनन्दि महाद्यीत्तके पीछेकी— विक्रमकी बारहवीं शताब्दिके प्रारंभकी—रचना समझना चाहिए । नंदिसंघकी गुर्वावलीमें श्रुतकीर्तिको वैयाकरण-भास्कर लिखा है ।

ये नन्दिसंघ, देशीयगण और पुस्तकगच्छके आचार्य थे। श्रुतकीर्ति नामके और भी कई आचार्य हो गये हैं।

संज्ञास्वरप्रकृतिहरूजविसर्गजन्मा संधिस्तु पंचक इतीत्थमिहाहुरन्ये ।

तत्र स्वरप्रकृतिहल्जविकल्पतोऽस्मिन्संधिं त्रिधा कथयति श्रुतकीर्तिसर्यः ॥ २—–त्रैविद्यः श्रुतकीर्त्याख्यो वैयाकरणभास्करः ।

३ देखो जैनमित्र ता० २६ अगस्त १९१५ ।

—महावृत्ति शुंभत्सकल्रबुधपूज्यां सुखकरीं, विलोक्योद्यद्ज्ञानप्रभुविभयनन्दीप्रवहिताम् । अनेकैः सच्छब्दैर्भ्रमविगतकैः संदृढभूतां ( १ ) प्रकुर्वेऽहं ( टीकां ) तनुमतिमहाचन्द्रविबुधः ( १ ) प्राकृत और भाषामें कई ग्रन्थ लिखे हैं ।

५ — जैनेन्द्र – प्रक्रिया । यह न्यायतीर्थ न्यायशास्त्री पं० बंशीधरजीने हाल ही लिखी है । इसका केवल पूर्वार्ध ही छपकर प्रकाशित हुआ है ।

# शब्दार्णवकी टीकायें

जैनेन्द्र-सूत्र-पाठके संशोधित परिवर्धित संस्करणका नाम-जैसा कि पहले लिखा जा चुका है----शब्दार्णव है। इसके कर्ता आचार्य गुणनन्दि हैं। यह बहुत संभव है कि सूत्र-पाठके सिवाय उन्होंने इसकी कोई टीका या वृत्ति भी बनाई हो जो कि अभीतक उपब्ध नहीं हुई है।

गुणनन्दि नामके कई आचार्य हो गये हैं। एक गुणनन्दिका उल्लेख अवण-बेल्गोलके ४२, ४३ और ४७ वें नम्बरके लिखालेखोंमें मिलता है। ये बलाक-पिच्छके शिष्य और ग्रधपिच्छके प्रशिष्य थे। तर्क, व्याकरण और साहित्य शास्त्रोंके बहुत बड़े विद्वान् थे। इनके ३०० शास्त्रपारंगत शिष्य थे और उनमें ७२ शिष्य सिद्धान्तशास्त्री थे। आदि पंपके गुरु देवेन्द्र भी इन्हींके शिष्य थे'। कर्नाटक-कवि-चरितके कर्ताने इनका समय वि० संवत् ९५७ निश्चय किया है। क्योंकि इनके शिष्य देवेन्द्रके शिष्य आदि पंपके गुरु देवेन्द्र भी इन्हींके शिष्य थे'। कर्नाटक-कवि-चरितके कर्ताने इनका समय वि० संवत् ९५७ निश्चय किया है। क्योंकि इनके शिष्य देवेन्द्रके शिष्य आदि पंपका जन्म वि० सं० ९५९ में हुआ था और उसने ३९ वर्षकी अवस्थामें अपने सुप्रसिद्ध कनड़ी काव्य भारतचम्पू और आदिपुराण निर्माण किये हैं। हमारा अनुमान है कि ये ही गुणनन्दि शब्दार्णवके कर्त्ता होंगे। चन्द्रप्रभचरित महाकाव्यके कर्त्ता वीरनन्दिका समय शक संवत ९०० के लगभग निश्चित होता है। क्यों कि वादिराजस्रिने अपने पार्श्वनाथकाव्यमें उनका स्मरण किया है और वीरनन्दिकी गुरुपरम्परा इस प्रकार है—१ श्री गुणनन्दि, २ विबुध गुणनन्दि, ३ अभयनन्दि और ४ वीरनन्दि। यदि पहले गुणनान्दि और वीरनन्दिके बीचमें हम ७८ वर्षका अन्तर मान लें, तो पहले गुणनन्दिका समय वही शक संवत् ८२२ या वि० सं० ९५७ के ल्याभग आ जायगा। इससे यह

निश्चय होता है कि वीरनन्दिकी गुरुपरम्पराके प्रथम गुणनन्दि और आदि पम्पके

१----तच्छिष्यो गुणनन्दिपण्डितयतिश्चारित्रचक्रेश्वरः, तर्कव्याकरणादिशास्त्रनिपुणः साहित्यविद्यापतिः । मिथ्यात्वादिमदान्धसिन्धुरघटासंघातकण्ठीरवो, भन्याम्भोजदिवाकरो विजयतां कन्दर्पदर्पापहः ॥ ११२

गुरु देवेन्द्रके गुरु गुणनन्दि एक ही होंगे और जैसा कि हम पहले लिख चुके हैं बहुत संभव है कि ये ही शब्दार्णवके कर्त्ता हों।

गुणनन्दि नामके एक और आचार्य शक संवत् १०३७ (वि० सं० ११७२) में हुए हैं जो मेघचन्द्र त्रैविद्यके गुरु थे ।

राब्दार्णवकी इस समय दो टीकायें उपलब्ध हैं और दोनों ही सनातन-जैनग्रन्थमालामें छप चुकी हैं— १ शब्दार्णवचन्द्रिका, और २ शब्दार्णव-प्रकिया। **१ शब्दार्णव-चन्द्रिका**। इसकी एक बहुत ही प्राचीन और अतिशय जीर्ण प्रति भाण्डार्रंकर रिसर्च इन्टिटयूटमें है। यह ताड़पत्रपर नागरी लिपिमें है। इसके आदि अन्तके पत्र प्रायः नष्ट हो गये हैं। छपी हुई प्रतिमें जो गद्य-प्रशस्ति है, बह इसमें नहीं है और अन्तमें एक श्लोक है जो पूरा नहीं पढ़ा जाता—

इन्द्रश्चंद्रःशकटतनयः पाणिनिः पूज्यपादो यत्प्रोवाचापिशालिरमरः काशकृत्स्त.....शब्दपारायणस्येति ।

इसके कर्त्ता श्रीसोमदेव मुनि हैं। ये शिलाहार वंशके राजा भोजदेव (द्वितीय) के समयमें हुए हैं और अर्जुरिका नामक ग्रामके त्रिभुवनतिलक नामक जैन-मन्दिरमें——जो कि महामण्डलेश्वर गंडरादित्यदेवका बनवाया हुआ था— उन्होंने इसे शक संवत् ११२७ (वि० सं० १२६२) में बनाया है। यह ग्राम इस समय आजरें नामसे प्रसिद्ध है और कोल्हापुर राज्यमें है। वादीभवज्रांकुश श्रीवि-श्रोलकीर्ति पण्डितदेवके वैयावृत्यसे इस ग्रन्थकी रचना हुई है <sup>3</sup>।

१ नं० २५ सन् १८८०-८८ को रिपोर्ट ।

२ ये विशालकीर्ति वे ही माऌम होते हैं जिनका उछेख पं० आशाधरने अपने अनगार-धर्मामृतकी प्रशस्तिकी टीकामें 'वादीन्द्र विशालकीर्ति 'के नामसे किया है और जिनको उन्होंने न्यायशास्त्रमें पारंगत किया था। पं० आशाधर वि० सं० १२४९ के लगभग धारामें आये थे और वि० सं० १३०० तक उनके अस्तित्वका पता लगता है। अतः वे सोमदेवका वैयावृत्य करनेवाले विशालकीर्ति हो सकते हैं। पं० आशाधरके पाससे पढ़कर ही वे इक्षिणकी ओर चले आये होंगे।

३ स्वस्ति श्रीकोल्हापुरदेशांतर्वर्त्यांर्जुरिकामहास्थानयुधिष्ठिरावतारमहामण्डलेश्वरगंडरादित्यदेव-निर्मापितत्रिभुवनतिल्कजिनाल्ये श्रीमत्परमपरमेष्ठिश्रीनेमिनाथश्रीपादपद्माराधनबलेन वादीभवज्रां-कुशश्रीविशालकीर्तिपंडितदेववैयावृत्यतः श्रीमच्छिलाहारकुल्कमल्मार्तण्डतेजःपुंजराजाधिराजपर-

## देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

इस ग्रन्थके मंगलेंचिरणके पहले श्ठोकमें पूज्यपाद, गुणनन्दि और सोमदेव ये विशेषण वीर भगवानको दिये हैं और दूसरे श्ठोकमें कहा है कि यह टीका मूलसंघीय मेघचन्द्रके शिष्य नागचन्द्र ( मुजंगसुधाकर ) और उनके शिष्य हरिचन्द्र यतिके लिए बनाई जाती है।

गुणनन्दिकी प्रशंसा चुरादि धातुपाठके अन्तमें भी एक पद्यमें की गई है, जिसका अन्तिम चरण यह है—'' शब्दब्रह्मा स जीयाद्रुणनिधिगुणनंदिव्रती-शस्मुसौख्यः। '' इसमें शब्दब्रह्मा विशेषण देकर गुणनन्दिको शब्दार्णव-व्याकरणका कर्ता ही प्रकट किया गया है।

ये मेघचैन्द्र आचारसारके कर्ता वीरनन्दि सिद्धान्तचक्रवर्तीके गुरु ही माऌ्म होते हैं । इन्हें सिद्धान्तज्ञतामें जिनसेन और वीरसेनके सटरा, न्यायमें अकलंकके समान और व्याकरणमें साक्षात् पूज्यपादसटरा बतलायाँ है । श्रवण-बेल्गोलके नं० ४७, ५० और ५२ नम्बरके शिलालेखोंसे माऌ्म होता है कि इनका स्वर्गवास राक संवत् १०३७ ( वि० सं० ११७२ ) में और उनके शुभचन्द्रदेव नामक शिष्यका स्वर्गवास राक संवत् १०६८ ( वि० सं० १२०३ ) में हुआ था । तथा उनके दूसरे शिष्य प्रभाचंद्रदेवने शक सं० १०४१ ( वि० सं० ११७६ ) में एक महापूजाप्रतिष्ठा कराई थी । जब सोमदेवने शब्दार्णव-चन्द्रिका मेघचन्द्रके प्रशिष्य हरिचन्द्रके लिए शक सं० ११२७ ( वि० सं० १२६२ ) में बनाई थी, तब मेघचन्द्रका समय वि० सं० ११७२ के लगभग माना जा सकता है ।

मेश्वरपरमभट्टारकपश्चिमचक्रवर्तिश्रीवीरभोजदेवविजयराज्ये शकवर्षेकसहस्रेकशतसप्तविंशति ११२७ तमकोधनसंवत्सरे स्वस्ति समस्तानवद्यविद्याचक्रचक्रवर्तिश्रीपूज्यपादानुरक्तचेतसा श्रीमत्सोम-देवमुनीश्वरेण विरचितेयं शब्दार्णवचन्द्रिका नाम वृत्तिरिति । इति श्रीपूज्यपादकृतजैंनेन्द्र-महाव्याकरणं सम्पूर्णम् । "

१-श्रीपूज्यपादममलं गुणनन्दिदेवं सोमामरव्रतिपपूजितपादयुग्मम् । सिद्धं समुन्नतपदं वृषमं जिनेन्द्रं सच्छब्दलक्षणमहं विनमामि वीरम् ॥ १ ॥ श्रीमूलसंघजलजप्रतिबोधभानोर्मेघेन्दुदीक्षितभुजंगसुधाकरस्य । राद्वान्ततोयनिधिव्रद्धिकरस्य वात्तें रेभे हरींदयतये वरदीक्षिताय ॥ २ ॥ नागचन्द्र नामके दो विद्वान् हो गये हैं, एक पम्प रामायणके कर्ता नागचन्द्र जिनका दूसरा नाम अभिनव पम्प था, और दूसरे लब्धिसारटीकाके कर्ता नागचन्द्र । पहले गृहस्थ थे और दूसरे मुनि । अभिनव पम्पके गुरुका नाम बालचन्द्र था जो मेघचन्द्रके सहाध्यायी थे और दूसरे स्वयं बालचन्द्रके शिष्य थे । इन दूसरे नाग-चन्द्रके शिष्य हरिचन्द्रके लिए यह वृत्ति बनाई गई है । इन्हें जो ' राद्धान्ततोय-निधिवृद्धिकर ' विशेषण दिया है उससे माल्ट्म होता है, कि ये सिद्धान्तचक्रवर्ती या सिद्धान्त शास्त्रोंके ज्ञाता या टीकाकार होंगे ।

२— राब्दाणव-प्रकिया। यह जैनेन्द्र-प्रक्रियाके नामसे छपी है; परन्तु वास्तवमें इसका नाम शब्दार्णव-प्रक्रियों ही होगा। हमें इसकी कोई हस्तलिखित प्रति नहीं मिल सकी। जिस तरह अभयनन्दिकी वृत्तिके बाद उसीके आधारसे प्रक्रियारूप पंचवस्तु टीका बनी है, उसी प्रकार सोमदेवकी शब्दार्णव-चन्द्रिकाके बाद उसीके आधारसे यह प्रक्रिया बनी है। प्रकाशकोंने इसके कर्ताका नाम गुणनन्दि प्रकट किया है; परन्तु जान पड़ता है कि इसके अन्तिम श्लोकमें गुण-नन्दिका नाम देखकर ही उन्होंने भ्रमवश इसके कर्त्ताका नाम गुणनन्दि समझ लिया है<sup>2</sup>।

१ छपी हुई प्रतिके अन्तमें " इति प्रक्रियावतारे कृद्विधिः समाप्तः । समाप्तेयं प्रक्रिया। " इस तरह छपा है । इससे भी इसका नाम जैनेन्द्र-प्रक्रिया नहीं जान पड़ता ।

> सत्संधिं दधते समासमभितः ख्यातार्थनामोन्नतं निर्ज्ञातं बहुतद्धितं कृतमिहाख्यातं यश्तःशालिनम् । सैषा श्रीगुणनन्दितानितवपुः शब्दार्णवं निर्णयं नावत्याश्रयतां विविक्षुमनसां साक्षात्स्वयं प्रक्रिया ॥ १ दुरितमदेभनिशुंभकुम्भस्थल्भेदनक्षमोग्रनस्तैः । राजन्मृगाधिराजो गुणनन्दी भुवि चिरं जीयात् ॥ २ सन्मार्गे सकलसुखप्रियकरे संज्ञापिते सद्वने दिग्वासस्सुचरित्रवानमलकः कांतो विवेकी प्रियः । सोयं यः श्रुतकीर्तिदेवयातिपो भट्टारकोत्तंसको रंरम्यान्मम मानसे कविपतिः सद्राजहंसश्चिरम् ॥ ३

इनमेंसे पहले पद्यसे यह स्पष्ट है कि गुणनन्दिके शब्दार्णवके लिए यह प्रक्रिया नावके समान है और दूसरे पद्यमें कहा है कि सिंहके समान गुणनन्दि पृथ्वीपर सदा जयवन्त रहें । यदि इसके कत्ती स्वयं गुणनन्दि होते तो वे स्वयं ही अपने लिए यह कैसे कहते कि वे गुणनन्दि सदा जयवन्त रहें ? इससे तो साफ़ प्रकट होता है कि गुणनन्दि ग्रन्थकर्त्तासे कोई पृथक् ही व्यक्ति है जिसे वह श्रद्धास्पद समझता है ।

तीसरे पद्यमें भट्टारकशिरोमणि श्रुतकीर्ति देवकी प्रशंसा करता हुआ कवि कहता है कि वे मेरे मनरूप मानसरोवरमें राजहंसके समान चिरकाल्तक विरा-जमान रहें। इसमें भी ग्रन्थकर्त्ता अपना नाम प्रकट नहीं करते हैं; परन्तु ऐसा जान पड़ता है कि वे श्रुतिकीर्तिदेवके कोई शिप्य होंगे और संभवत: उन श्रुति-कीर्तिके नहीं जो पंचवस्तुके कर्त्ता हैं। ये श्रुतिकीर्ति पंचवस्तुके कर्त्तासे पृथक् जान पड़ते हैं। क्योंकि इन्हें प्रक्रियाके कर्त्ताने 'कविपति 'बतलाया है, व्याक-रणज्ञ नहीं। ये वे ही श्रुतिकीर्ति माल्ट्म होते हैं जिनका समय प्रो० पाठकने शक संवत् १०४५ या वि० सं० ११८० बतलाया है'। श्रवणवेल्गोलके जैन गुरु-ओंने 'चार्कीर्ति पंडिताचार्य 'का पद शक संवत् १०३९ के बाद धारण किया है और पहले चार्क्कीर्ति इन्हीं श्रुतकीर्तिके पुत्र थे'। श्रवणवेल्गोलके १०८ वें शिलालेखमें इनका जिक है और इनकी बहुत ही प्रशंसा की गई है।

य शिलल्खम इनको जिन्न हे आर इनको बहुत हा प्रशंस को गई हू । प्रक्रियांके कर्त्ताने इन्हें भट्टारकोत्तंस और श्रुतकीर्तिदेवयातिप लिखा है और इस लेखमें भी भट्टारकयति लिखा है । अतः ये दोनों एक मालूम होते हैं । आश्चर्य नहीं जो इनके पुत्र और शिष्य चारुकीर्ति पण्डिताचार्य ही इस प्रक्रियांके कर्त्ता हों ।

# देवनन्दिका समय

१- लिङ्गानुशासनके कर्त्ता पं० वामन राष्ट्रकूट राजा जगत्तुंग या गोविन्द

- १ देखों ' सिस्टिम्स आफ संस्कृत मामर ' पृष्ठ ६७
- २ देखो ' कर्नाटक जैन कवि ' पृष्ठ २० ।
  - ३ तत्र सर्वशरी।रिरक्षाकृतमति।र्वीजितेन्द्रियः । सिद्धशासनवर्द्धनप्रतिलब्धकीर्तिकालापकः ॥ २२ ॥ विश्रुतश्रुतकीर्तिभट्टारकयतिस्समजायत । प्रस्फुरद्वचनामृतांशुविनाशिता।खिलहृत्तमाः ॥ २३ ॥

तृतीयके समयंभं हुए हैं और इस राजाने शक ७१६ से ७३६ (वि० ८५१---८७१) तक राज्य किया है। यह प्रन्थकर्ता जैनेन्द्रका उल्लेख करता है। अर्थात् वि० सं० ८५० के लगभग जैनेन्द्र प्रख्यात व्याकरणोंमें गिना जाने लगा था। अतएव वह इस समयसे भी पहलेका बना हुआ होना चाहिए।

२ '' सर्वादिः सर्वनाम '' ( १-१-३५ ) सूत्र जैनेन्द्रका है, और उसका उल्लेख राजवार्तिक अध्याय १ सूत्र ११ की व्याख्यामें किया गया है। अतएव जैनेन्द्र व्याकरण राजवार्तिकसे पहलेका बना हुआ है। राजवार्तिकके कर्ता अकलंक-देवका समय पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्यने वि॰ सं० ७७७ से लेकर ८३७ तक सिद्ध किया है। तब जैनेन्द्र व्याकरण वि॰ सं० ८०० से पहले बन चुका था। अब यह देखना चाहिए कि कितने पहले।

३—मर्करा ( कुर्ग ) में एक प्राचीन ताम्रे-पत्र शक संवत् ३८८ ( वि० सं॰ ५२३ ) का लिखा हुआ मिला है । उस समय गंगवंशीय राजा अविनीत राज्य करता था । अविनीत राजाका नाम भी उक्त दान-पत्रमें है । उसमें कुन्द-कुन्दान्वय और देशीयगणके मुनियोंकी परम्परा इस प्रकार दी हुई है — गुणचन्द्र – अभयनन्दि – शीलभद्र – जनानन्दि – गुणनन्दि और चन्द्रनन्दि । पूर्वोक्त अविनीत राजाके बाद उसका पुत्र दुर्विनीत राजा हुआ है । 'हिस्ट्री आफ कनड़ी लिटरेचर' और 'कर्नाटक कविचरित्र ' ( कनड़ी ) के अनुसार इस राजाका राज्यकाल ई॰ सन् ४८२ से ५१२ ( वि॰ ५३९–६९ ) तक है । यह कनड़ी भाषाका कवि था । भारविके किरातार्जुनीय काव्यके १५ सगोंकी कनड़ी टीका इसने लिखी थी। कर्ना-टक-कविचरित्रके कर्ता लिखते हैं कि यह राजा पूज्यपाद यतीन्द्रका शिष्य था । अतः पूज्यपादकां हमें विक्रमकी छठी शताब्दिके प्रारंभका प्रन्थकर्ता मानना चाहिए । मर्कराके उक्त ताम्रपन्नसे भी यह बात पुष्ट होती है । वि॰ संवत् ५२३ में अविनीत राजा था। उसके १६ वर्ष बाद वि॰ सं॰ ५३९ में उक्तके पुत्र दुर्विनीतका राजा होना सर्वथा संभव है और जिन चन्द्रनन्दिके समय उक्त ताम्र-पट लिखा गया है, सम्भवतः

१ व्याडिप्रणीतमथ वाररुचं सचान्द्रं जैनेन्द्रलक्षणगतं विविधं तथान्यत् । लिङ्गस्य लक्ष्म ही समस्य विशेषयुक्तमुक्तं मया परिमितं त्रिदशा इहार्याः ॥३१ २ इंडियन एण्टिक्वेरी जिल्द १, पृष्ठ ३६३–६५ और एपियाफिका कर्नाटिका, ाजिल्द १ का पहला लेख । ३ आर० नरसिंहाचार्य एम० ए० कृत ।

## देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

उन्हींकी शिष्य-परम्परामें बल्कि उन्हींके शिष्य या प्राशिष्य जैनेन्द्रके कर्ता देवनन्दि या पूज्यपाद होंगे क्योंकि ताम्रपत्रकी मुनि-परम्परामें नन्द्रन्त नाम अधिक हैं, और इनका भी नाम नन्द्रन्त है; अतः जबतक कोई प्रमाण इसका विरोधी न भिले, तब तक हमें देवनन्दिको कुन्दकुन्दाम्नाय और देशीय गणके आचार्य चन्द्रनन्दिका शिष्य या प्राशिष्य माननेमें कोई दोप नहीं दिखता। उनका समय प्रायः विक्रमकी छठी शताब्दिका प्रारम्भ ही समझना चाहिए।

४— इस समयकी पुष्टिनें एक और भी प्रमाण मिलता है। वि० सं० ९९० में बने हुए 'दर्शनसार' नामक प्राकृत प्रन्थेंभें लिखा है कि पूज्यपादके शिष्य वज्रनन्दिने वि०सं० ५२६में दक्षिण मथुरा या मदुरामें द्राविडसंवकी स्थापनी की। इससे भी पूज्यपादका समय छठी शताब्दिका प्रारम्भ ठीक ज्ञात होता है।

### प्रो० पाठकके प्रमाण

स्वर्गीय डा० काशीनाथ बापूजी पाठकने अपने शाकटायन व्याकरणसम्बन्धी लेखेंमें जो जो प्रमाण जैनेन्द्रका समय निर्णय करनेके लिए दिये हैं उन सबको भी हम यहाँ उपयोगी समझकर दे देना चाहते हैं, यद्यपि वे सब शब्दार्णव-चन्द्रिकाके सूत्र-पाठको असली जैनेन्द्र-सूत्रपाठ मानकर दिये हैं।

१—-जैनेन्द्रकों एक सूत्र है—' हस्तादेयंनुद्यस्तेये चेः ' ( २-३-३६ )। इस सूत्रके अनुसार ' चि ' का ' चाय ' हो जाता है, उस अवस्थामें जब कि हाथसे ग्रहण करने योग्य हो, उत् उपसर्गके बाद न हो और चोरी करके न लिया गया हो। जैसे ' पुष्पप्रचायः '। हस्तादेय न होनेसे पुष्पप्रचय, उत् उपसर्ग

१ सिरिपुजजपादसीसो दाविडसंघरस कारगो दुहो | णाभेण वज्जणंदी पाहुडवेदी महासःथो || पंचसए छब्बीसे विक्कमरायस्स मरणपत्तस्स | दक्खिणमहुरा जादो दाविडसंघो महामोहो ||

२ देखों इंडियन एण्टिक्वेरी जिल्द ४३, पृष्ठ २०५-१२ |

३ इन प्रमाणोंमें जहाँ जहाँ जैनेन्द्रका उछेख हो वहाँ वहाँ श ब्दाणेव-चन्द्रिकाका सूत्र-पाठ समझना चाहिए । सूत्रोंके नम्बर भी उसीके अनुसार दिये गये हैं । होनेसे ' पुष्पाचय ' और चोरी होनेसे ' पुष्पप्रचय ' होता है'। इस सूत्रमें उत् उपसर्गके बाद जो ' चाय ' होनेका निषेध किया गया है, वह पाणिनिमें, उसक वार्तिकमें और भाष्यमें भी नहीं है । परन्तु पाणिनिकी काशिकावृत्तिमें ३-३-४० सूत्रके व्याख्यानमें हैं— ' उच्चयस्य प्रतिषेधो वक्तव्यः । ' इससे सिद्ध होता है कि काशिकाके कर्त्ता वामन और जयादित्यने इसे जैनेन्द्रपरसे ही लिया है और चीनी यात्री इत्सिंगने अपने यात्रा-विवरणमें लिखा है कि जयादित्यकी मृत्यु वि० सं० ७१७ में हो चुकी थी अतः जैनेन्द्रव्याकरण वि० सं० ७१७ से भी पहलेका बना हुआ होना चाहिए ।

२—पाणिनि व्याकरणका सूत्र हैं---' शरद्वच्छुनकदर्भाद् भृगुवत्साग्रायणेषु । ' ४--१-१०२ इसके स्थानमें जैनेन्द्रका सूत्र इस प्रकार हैं---' शरद्वच्छुनकदर्भा-मिशर्मकृष्णरणात् भृगुवत्साग्रायणवृषगणब्राह्मणवसिष्ठे । ' ३--१-१३४ ।

इसीका अनुकरणकारी सूत्र शाकटायनमें इस तरह का है---- ' शरद्रच्छुनकरणा-निशर्मकृष्णदर्भाद् भृगुवत्सवसिष्ठवृषगणब्राह्मणाग्रायणे ' २-४-३६ ।

इस सूत्रकी अमाववृत्तिमें ' आग्निशर्मायणो वार्षगण्यः । आग्निशर्मिरन्यः । ' इस तरह व्याख्या की है ।

इन सूत्रोंसे यह बात माऌ्म होती है कि पाणिनिमें 'वार्षगण्य ' शब्द सिद्ध नहीं किया गया है जब कि जैनेन्द्रमें किया गया है। 'वार्पगण्य ' सांख्यकारि-काके कत्ती ईश्वरकृष्णका दूसरा नाम है और सुप्रसिद्ध चीनी विद्वान् डा० टक्कुसुके मतानुसार ईश्वरकृष्ण वि० सं० ५०७ के लगभग विद्यमान् थे। इससे निश्चय हुआ कि जैनेन्द्रव्याकरण ईश्वरकृष्णके बाद—वि० सं० ५०७ के बाद और काशिकासे पहले—वि०सं० ७१७ से पहले—किसी समय बना है।

३—जैनेन्द्रका और एक सूत्र हैै—' गुरूदयाद् भाद्यक्तेऽब्दे ' ( ३-२ -२५ ) शाकटायनने भी इसे अपना २-४-२२४ वाँ सूत्र बना लिया है । हेमचन्द्रने थोड़ा-सा परिवर्तन करके ' उदितगुरोर्भाद्यक्तेऽब्दे ' ( ६-२-२५ )

१ ' इस्तादेये ' इस्तेनादानेऽनुदि वाचि चित्रो घञ भवत्यस्तेये । पुष्पप्रचाय: । इस्ता-देय इति किं ? पुष्पप्रचयं करोति तरुशिखरे । अनुदीति कि ? फलोच्चय: । अस्तेय इति किं ? फलप्रचयं करोति चौथेंण ( शब्दार्णव-चन्द्रिका पृष्ठ ५६ )

२ पाणिनिका मुत्र इस प्रकार हैं--- ' हस्तादाने चेरस्तेये ' ( ३-३-४० )

बनाया है । इस सूत्रमें द्वादशवर्षात्मक बाईस्पत्य संवत्सरपद्धतिकां उछिख किया गया है । यह पद्धति प्राचीन गुप्त और कदम्बवंशी राजाओंके समय तक प्रचलित थी, इसके कई प्रमाण पाये गये हैं । प्राचीन गुप्तोंके शक संवत् ३९७ से ४५० ( वि० सं० ४५४ से ५८५ ) तकके पाँच ताम्रपत्र पाये गये हैं । उनमें चैत्रादि संवत्सरोंका उपयोग किया गया है और इन्हीं गुप्तोंके समकालीन कदम्ब-वंशी राजा मृगेशवर्माके ताम्रपत्रमें भी पौष संवत्सरका उछिख है । इससे माल्स्म होता है कि इस बृहस्पस्ति संवत्सरका सबसे पहले उछेख करनेवाले जैनेन्द्रव्याक-रणके कर्त्ता हे और इसलिए जैनेन्द्रकी रचनाका समय ईसवी सन्की पाँचवीं शताब्दिके उत्तरार्ध ( विक्रमकी छठी शताब्दीके पूर्वार्ध) के लगभग होना चाहिए । यह तो पहले ही बताया जा चुका है कि जैनेन्द्रकी रचना ईश्वरकृष्णके पहले अर्थात् वि० सं० ५०७ के पहले नहीं हो सकती, क्योंकि उसमें वार्पगण्यका उछेख है ।

यदि जैनेन्द्रका स्वयं देवनन्दिकृत न्यास उपलब्ध हो जाय, जिसके कि होनेका हमने अनुमान किया है, और उसमें इन सूत्रोंके विपयको प्रतिपादन करनेवाले वार्तिक आदि मिल जायँ— मिल जानेकी संभावना भी बहुत है— तो अवश्य ही पाठक महाशयके प्रमाण बहुत ही उपयोगी सिद्ध होंगे और इसी लिए हमने इन्हें यहाँ दे दिया है।

१ इस संवत्सरकी उन्पत्ति बृहस्पतिकी गति परसे हुई है, इस कारण इसे बाईस्पत्य संवत्सर कहते हैं | जिस समय यह माऌम हुआ कि नक्षत्रमण्डलमेंसे वृहस्पतिकी एक प्रद-धिणा लगभग १२ वर्षमें होती है, उसी समय इस संवत्सरको उत्पत्ति हुई होगी, ऐसा जान पड़ता है । जिस तरह स्र्यंकी एक प्रदक्षिणाके कालको एक सौर वर्ष और उसके १२ वें भागको मास कहते हैं, उसी तरह इस पद्धतिमें गुरुके प्रदक्षिणा-कालको एक गुरु-वर्ष और उसके लगभग १२ वें भागको गुरु-मास कहते थे । स्र्यंसानिध्यके कारण गुरु-वर्ष और उसके लगभग १२ वें भागको गुरु-मास कहते थे । स्र्यंसानिध्यके कारण गुरु-वर्षमें कुछ दिन अस्त रहकर जिस नक्षत्रमें उदय हाता है, उसी नक्षत्रके नाम गुरु-वर्षके मासोंके नाम रखे जाते थे । ये गुरुके मास वस्तुतः सौर वर्षोंके नाम है, इस कारण इन्हें चैन्न संवत्सर, वैशाख संवत्सर आदि कहते थे । इस पद्धतिको अच्छी तरह समझनेके लिए लिए स्वर्गीय पं० शंकर बालम्र्अण दीाक्षितका 'भारतीय ज्योतिःशाम्त्राचा इतिहास ' और डा० फ्लीटके ' गुप्त इग्स्किप्शन्स'में इन्हीं दीक्षित महाशयका अंगरेजी निबन्ध पढना चाहिए ।

## जैनेन्द्रोक्त अन्य आचार्य

पाणिनि आदि वैयाकरणोंने जिस तरह अपनेसे पहलेके वैयाकरणोंके नामोंका उल्लेख किया है, उसी तरह जैनेन्द्रसूत्रोंमें भी नीचे लिखे पूर्वाचार्योंका उल्लेख मिलता है—

१ राद् भूतबलेः ।३-४-८३, २-गुणे श्रीदत्तस्यास्त्रियाम् । १-४-३४

३-कृवृषिमृजां यशोभद्रस्य। २-१-९९, ४-रात्रैः कृतिप्रभाचन्द्रस्य। ४-३-१८०

५-वेत्तेः सिद्धसेनस्य । ५-१-७,६-चतुष्टयं समन्तमद्रस्य । ५-४-१४० । जहाँतक हम जानते हैं इन छहें। आचार्यों में किसीका भी कोई व्याकरण ग्रन्थ नहीं है । परन्तु जान पड़ता है इनके अन्य ग्रन्थों में कुछ भिन्न तरहके शब्दप्रयोग किये गये होंगे और उन्हींको व्याकरण-सिद्ध करनेके लिए ये सब सूत्र रच गये हैं । शाकटायनने भी इसीका अनुकरण करके तीन आचार्योंके मत दिये हैं । पूर्वोक्त आचार्यों मेंसे सिद्धसेन और समन्तभद्रके ग्रन्थ उपलब्ध हैं । उनके शब्द-प्रयोगोंकी बारीकीके साथ जाँच करनेसे इनकी सत्यता प्रमाणित हो सकती है ।

१ भूतवलि । भूतबलिका ठीक ठीक समय निश्चित करना कठिन है । इतना ही कहा जा सकता है कि वे वीर नि० सं० ६८३ के बाद हुए हैं । २ स्वामी समन्तभद्र और ३ सिद्धसेनका समय भी अभी तक एक

तरहसे अनिश्चित-सा ही है। **४ श्रीदत्त** । आचार्य विद्यानन्दने अपने तत्त्वार्थश्ठोकवार्तिकमें श्रीदत्तके 'जल्प-निर्णय ' नामक ग्रन्थका उल्लेख किया है जिससे माऌ्म होता है कि ये ६३ वादि-योंके जीतनेवाले बड़े भारी तार्किक थे । आदिपुराणके कर्ता जिनसेनसूरिने भी

इनका स्मरण किया है और इन्हें वादि-गजोंका प्रभेदन करनेके लिए सिंह बतलीया है। वीरनिर्वाण संवत् ६८३ के बाद जो चार आरातीय मुनि हुए हें, उनमें भी एकका नाम श्रीदत्त है। उनका समय वीरनिर्वाण सं० ७०० ( शक सं० ९५ वि० सं० २३०) के लगभग होता है। यह भी संभव है कि आरातीय

१–२ इसके लिए पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारका 'स्वामी समन्तभद्र ' और प्रा० हीरालालजीकी थवलाकी 'भूमिका ' दोखिए।

३ द्विप्रकारं जगौ जल्पं तत्त्व-प्रातिभगोचरम् । त्रिषष्टेर्वादिनां जेता श्रीदत्तो जल्पनिर्णये ॥ ४ श्रीदत्ताय नमस्तरमै तपः श्रीदीप्तमूर्तथे । कण्ठीरवायितं येन प्रवादीभप्रभेदने ॥४५ देवनन्दि और उनका जैनेन्द्र व्याकरण

श्रीदत्त दूसरे हों और जल्प-निर्णयके कर्त्ता दूसरे, तथा इन्हीं दृसरेका उल्लेख जैनेन्द्रमें किया गया हो।

५ यशोभद्र । आदिपुराणमें संभवतः इन्हीं यशोभद्रका स्मरण करते हुए कहा है कि विद्वानोंकी सभामें जिनका नाम कीर्तन सुननेसे ही वादियोंका गर्व खर्व हो जाता है । 'इनके विषयमें और कोई उल्लेख नहीं मिला और न यही माऌ्म हुआ कि इनके बनाये हुए कौन कौन ग्रन्थ हैं ।

**६ प्रभाचन्द्र** । आदिपुराणमें जिनसेन स्वामीने प्रभाचन्द्र कविकी स्तुति की है, जिन्हेंनि चन्द्रोदयकी रचना की थी परन्तु ये प्रभाचन्द्र न्यायकुमुदचन्द्रके कर्त्तासे भिन्न कोई दूसरे ही प्राचीन ग्रन्थकर्ता हैं । हरिवंशपुराणमें भी इनका स्मरण किया गया है । ये कुमारसेनके शिष्य थे । <sup>२</sup>

#### पूज्यपादके उपलब्ध ग्रन्थ

जैनेन्द्रके सिवाय पूज्यपादस्वामीके बनाये हुए अब तक कवल चार ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं और ये चारों ही छप चुके हैं—

१—सर्वार्थसिद्धि । आचार्य उमास्वातिकृत तत्त्वार्थस्त्रपर दिगम्बर सम्प्र-दायकी उपलब्ध टीकाओंमें सबसे पहली टीका । अन्य सब टीकार्ये इसके बादकी हैं और वे सब इसको आगे रखकर लिखी गई हैं ।

२**— समाधितंत्र**। इसमें लगभग १०० श्लोक हैं, इसलिए इसे समाधिशतक भी कहते हैं। यह अध्यात्मका बहुत ही गम्भीर और तात्विक ग्रन्थ है। इसपर कई संस्कृत टीकायें लिखी गई हैं।

३---**इप्टोपदे्रा** । यह केवल ५१ श्लोकोंका छोटा-सा ग्रन्थ है और सुन्दर तथा उपदेशपूर्ण है । पं० आशाधरने इसपर एक संस्कृत टीका लिखी है ।

४— दराभक्ति ( संस्कृत )—प्रभाचन्द्राचार्यने अपने कियाकलापमें इसका कत्ती पूज्यपाद या पादपूज्यको बतलाया है । सिद्धभक्ति आदिका अप्रतिहत प्रवाह और गंभीर हौली देखकर यह समव भी माल्रम होता है ।

१–विदुष्विणीपु संसत्सु यस्य नामापि कीर्तितम् ।

निखर्वयति तद्वर्वे यशोभद्रः स पातु नः ॥ ४६ ॥

२ देखो न्यायकुमुदचन्द्रकी भूमिका ।

#### अनुपलब्ध ग्रन्थ

**शब्दावतार न्यास** और जैनेन्द्र न्यास — पूज्यपादका पाणिनि व्याक-रणपर ' शब्दावतार ' नामका न्यास है और जैनेन्द्रपर स्वोपज्ञ न्यास भी है जिनका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है और जो अभीतक अप्राप्य हैं।

वैद्यक ग्रन्थ — ग़ुभचन्द्राचार्यकृत ज्ञानार्णवके पूर्वोद्धृत श्ठोकके ' काय ' शब्दसे यह बात ध्वनित होती है कि पूज्यपादस्वामीका कोई वैद्यक ग्रन्थ भी था ।

पूनेके भाण्डारकर रिसर्च इन्टिटचूटमें ' पूज्यपादकृत वैद्यक ' नामका एक ग्रन्थ हैं । परन्तु वह आधुनिक कनड़ीमें लिखा हुआ कनड़ी भाषाका ग्रन्थ है । उसमें न तो कहीं पूज्यपादका उल्लेख है और न वह उनका बनाया हुआ मालूम होता है । ' वैद्य सार ' नामका एक और ग्रन्थ अभी जैनसिद्धान्तभास्करमें प्रकाशित हुआ है और पूज्यपादका बतलाया गया है परंतु वह निश्चयसे उनका नहीं है ।

विजयनगरके हरिहरराजाके समयमें एक मंगराज नामके कनड़ी कवि हुए हैं। वि० सं० १४१६ के लगभग उनका अस्तित्व-काल है। स्थावर विषोंकी प्रक्रिया और चिकित्सापर उन्होंने खगेन्द्रमाणिदर्पण नामका एक ग्रन्थ लिखा है। वे उसमें आपको पूज्यपादका शिष्य बतलाते हैं और यह भी लिखते हैं कि यह ग्रन्थ पूज्यपादके वैद्यक ग्रन्थसे संगृहीत है। अभी हाल ही शोलापुरसे उग्रदित्या-चार्यका 'कल्याणकारक ' नामका वैद्यक ग्रन्थ प्रकाशित हुआ है। उसमें भी अनेक जगह ' पूज्यपादेन भाषितः ' कहकर पूज्यपादके वैद्यक ग्रन्थका उल्लेख किया गया है। उग्रादित्य राष्ट्रक्रुट अमोघवर्षके समयके बतलाये गये हैं; परन्तु हमें इसमें सन्देह है। उसकी प्रशस्तिकी भी बहुत सी बातें सन्देहास्पद हैं।

हमारी समझमें जब तक ये सब ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हो जाते हैं तब तक इनके विषयमें यह कहना कठिन है कि ये उन्हींके बनाये हुए हैं, या उनका नाम धारण करनेवाले दूसरोंके है।

सार-संग्रह—धवला ( वेदनाखंड ) के एक उद्धरणके आधारसे 'सारसंग्रह' नामक एक और ग्रन्थके होनेका अनुमान होता है—'' तथा सारसंग्रहेऽप्युक्तं

१ नं० १०६६, सन् १८८७-९१ की रिपार्ट !

पूज्यपादैः अनन्तपर्यायात्मकस्य वस्तुनेाऽन्यतमपर्यायाधिगमे कर्तव्ये जात्यहेत्वपेक्षो निरवद्यप्रयोगो नय इति । " यह कोई न्याय या सिद्धान्तका ग्रन्थ जान पड़ता है ।

'जैनाभिषक 'नामके एक और ग्रन्थका जिकर ''जैनेन्द्रं निजशब्दभाग-मतुलं'' आदि श्लोकमें किया गया है। यह श्लोक ऊपर दिया जा चुका है। कनड़ी पूज्यपादचरितमें पूज्यपादके बनाये हुए 'अर्हत्प्रतिष्ठालक्षण ' और 'शान्त्यष्टक 'ये दो ग्रन्थ और भी बतलाये हैं।

## पूज्यपाद-चरित

कनड़ी भाषाके इस चरितको चन्द्रय्य नामक कविने दुःषम कालके परिधावी संवत्सरकी आश्विन शुक्ल ५, शुक्रवार, तुलालममें समाप्त किया है। यह कवि कर्नाटक देशके मलयनगरकी ' व्राह्मणगली ' का रहनेवाला था।

चरितका सारांश यह है—

कर्नाटक देशके 'कोल्ले ' नामक ग्रामके माधवभट्ट नामक ब्राह्मण और श्रीदेवी ब्राह्मणीसे पूज्यपादका जन्म हुआ । ज्योतिपियोंने बाल्कको त्रिलोकपूज्य बतलाया, इस कारण उसका नाम पूज्यपाद रक्त्वा गया । माधवभट्टने अपनी स्त्रीके कहनेसे जैनधर्म स्वीकार कर लिया । भट्टजीके सालेका नाम पाणिनि था, उसे भी उन्होंने जैनी बननेको कहा, परन्तु प्रतिष्ठाके खयालसे वह जैनी न होकर मुडीगुंडग्राममें वैष्णव संन्यासी हो गया । पूज्यपादकी कमलिनी नामक छोटी बाहिन हुई, वह गुणभट्टको ब्याही गई, और गुणभट्टको उससे नागार्जुन नामक पुत्र हुआ ।

ू पूज्यपादने एक बगीचेमें एक सॉपके मुँहमें फॅंसे हुए मेंडकके। देखा । इससे उन्हें वैराग्य हो गया और वे जैन साधु बन गये ।

पाणिनि अपना व्याकरण रच रहे थे। वह पूरा न हो पाया था कि उन्होंने अपना मरण-काल निकट आया जान कर पूज्यपादसे कहा कि इसे तुम पूरा कर दे।। उन्होंने पूरा करना स्वीकार कर लिया।

पाणिनि दुर्ध्यानवंश मरकर सर्प हुए । एक बार उसने पूज्यपादको देखकर फूत्कार किया, इसपर पूज्यपादने कहा, विश्वास रक्खो, भैं तुम्होरे व्याकरणको

१ इसके लिए प्रो० हीरालालजी जैन लिखित धवला ( पुस्तक १ ) की भूमिकाके पृष्ठ ६०–६१ देखिए। पूरा कर दूँगा । इसके बाद उन्हेंनि पाणिनि व्याकरणको पूरा कर दिया ।

इसके पहले वे जैनैन्द्र व्याकरण, अईत्प्रतिष्ठालक्षण और वैद्यक ज्योतिप आदिके कई ग्रन्थ रच चुके थे।

गुणभट्टके मर जानेसे नागार्जुन अतिशय दरिद्री हो गया। पूज्यपादने उसे पद्मावतीका एक मन्त्र दिया और सिद्ध करनेकी विधि भी बतला दी। उसके प्रभावसे पद्मावतीने नागार्जुनके निकट प्रकट होकर उसे सिद्ध-रसकी वनस्पति बतला दी।

इस सिद्ध-रससे नागार्जुन सोना बनाने लगा। उसके गर्वका परिहार करनेके लिए पूज्यपादने एक मामूली वनस्पतिसे कई घड़े सिद्ध-रस बना दिया। नागार्जुन जब पर्वतोंको सुवर्णमय बनाने लगा, तब धरणेन्द्र-पद्मावतीने उसे रोका और जिनालय बनानेको कहा। तदनुसार उसने एक जिनालय बनवाया और पार्श्व-नाथकी प्रतिमा स्थापित की।

पूज्यपाद पैरोंमें गगनगामी लेप लगाकर विदेहक्षेत्रको जाया करते थे। उस समय उनके शिष्य वज्रनन्दिने अपने साथियोंसे झगड़ा करके द्राविड़ संघकी स्थापना की।

नागार्जुन अनेक मंत्र तंत्र तथा रसादि सिद्ध करके बहुत ही प्रसिद्ध हो गया। एक बार दो सुन्दरी स्त्रियाँ आईं जो गाने नाचनेमें कुशल थीं। नागार्जुन उनपर मोहित हो गया। वे वहीं रहने लगीं और कुछ समय बाद ही उसकी रसगुटिका लेकर चलती बनीं।

पूज्यपाद मुनि बहुत समयतक योगाभ्यास करते रहे ! फिर एक देव-विमानमें बैठकर उन्होंने अनेक तीथोंकी यात्रा की । मार्गमें एक जगह उनकी दृष्टि नष्ट हो गई थी, सा उन्होंने एक शान्त्यष्टक बनाकर ज्योंकी त्यों कर ली । इसके बाद उन्होंने अपने ग्राममें आकर समाधिपूर्वक मरण किया ।

इस चरितपर कोई टीका-टिप्पणी करना व्यर्थ है। इस तरहके न जाने कितने मनगढ़न्त और ऊलजल् किस्से हमारे यहाँ इतिहासके नामसे चल रहे हें। इस लेखके लिखनेमें हमें श्रद्धेय मुनि जिनविजयजी और पं० बेहचरदास जीवराजजी न्याय-व्याकरण तीर्थसे बहुत अधिक सहायता भिली है। इस लिए हम उक्त दोनों सजनोंके अत्यन्त कृतज्ञ हैं। मुनिमहोदयकी कृपासे हमको जो साधन-सामग्री प्राप्त हुई है; वह यदि न मिलती तो यह लेख शायद ही इस रूपमें पाठकोंके सम्मुख उपस्थित हो सकता।

# परिशिष्ट

## [ भगवद्वाग्वादिनीका विदेोष परिचय ]

इसके प्रारंभमें पहले ' लक्ष्मीरात्यन्तिकी यस्य ' आदि प्रसिद्ध मंगलाचरणका श्ठोक लिखा गया था। परन्तु पीछेसे उसपर हरताल फेर दी गई है और उसकी जगह यह श्लोक और उत्थानिका लिख दी गई है—

#### ओं नमः पार्श्वाय

त्वरितमहिमदूतामंत्रितेनाद्धुतात्मा, विषममपि मघोना पृच्छता शब्दशास्त्रम् । श्रुतमदरिपुरासीद् वादिवृन्दाय्रणीनां परमपदपटुर्थः स श्रिये वीरदेवः ॥ अष्टवार्षिकोऽपि तथाविधभक्ताभ्यर्थनाप्रणुन्नः स भगवानिदं प्राह-सिद्धिरने-

कान्तात् । १-१-१।

इसके बाद सूत्रपाट ग़ुरू हो गया है । पहले पत्रके ऊपर मार्जिनमें एक टिप्पणी इस प्रकार दी है जिसमें पाणिनि आदि न्याकरणोंको अप्रामाणिक ठहराया है—

" प्रमाणपदव्यामुपेक्षणीयानि पाणिन्यादिप्रणीतसूत्राणि स्यात्कारवादित्रदूरत्वात्प-रित्राजकादिभाषितवत् । अप्रमाणानि च कपोलकल्पनामलिनानि हीनमातृ-कत्वात्तद्वदेव । "

इसके बाद प्रत्येक पादके अन्तमें और आदिमें इस प्रकार लिखा है जिससे इस सूत्र-पाठके भगवत्प्रणीत होनेमें कोई सन्देह बाकी न रह जाय—

'' इति भगवद्वाग्वादिन्यां प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः । ओंनमः पार्श्वाय । स भगवानिदं प्राह । ''

सर्वत्र 'नमः पार्श्वाय 'लिखना भी हेतुपूर्वक है। जब ग्रन्थकर्ता स्वयं महा-वीर भगवान् हैं तब उनके ग्रन्थमें उनसे पहलेके तीर्थकर पार्श्वनाथको ही नम-स्कार किया जा सकता है। देखिए, कितनी दूरतक विचार किया गया है!

आगे अध्याय २ पाद २ के ' सह्बह्चल्यापतेरिः ( ६४ ) सूत्रपर निम्न प्रकार टिप्पणी दी है और सिद्ध किया है कि यदि यह व्याकरण भगवत्कृत न हो तो फिर सिद्धहैमके अमुक सूत्रकी उपपत्ति नहीं बैठ सकती !----

'' इदं शब्दानुशासनं भगवत्कर्तृकमेव भवति । ' सह्वह्चल्यपतेरिर्धाञकृत्तृ-जन्नमेः किर्लिट् चवत्- ङो सासहिवावाहचाचलिपापति, ससिचाकिदधिजाज्ञेनेमीति सिद्धहैमसूत्रस्याऽन्यथानुपपत्तेः । शर्ववर्मपाणिन्योस्तु ' आहवर्णोपधालोपिन किर्द्वेच १, आहगमहनजनः किकिनौ लिट् चेति २ । '' इसके बाद ३-२-२२ सूत्रपर इस प्रकार टिप्पणी दी है—

'' कथं न ह्यचः प्राग्भरतेष्वादि क्षेत्रादिनियापि शिक्षाविशेषाः ।

कुमारशब्दः प्राच्यानामाश्विनं मासमूचिवान् ।

मैथुनं तु भिषक्तंत्रे वाचकं मधुसर्पिपः ॥

इत्याद्यन्यथानुपपत्तेरिति बौटिकतिमिरोपलक्षणम् ।"

इसके बाद ३-४-४२ सूत्र ( स्तेयाईंत्यं ) पर फिर एक टिप्पणी दी है— '' इदं शब्दानुशासनं भगवत्कर्तृकमेव भवति । अईतस्तोन्त च १, सहाद्वा २, सखिवणिग्दूताद्यः ३, स्तेनान्नलुक् चे ४, ति सिद्धहैमसूत्रान्यथानुपपत्तेः । पाणिन्यादौ त्वाईत्यशब्दं प्रति सूत्राभावात् । कथं सरस्वतीकंठाभरणे तदाप्तिः । ऐन्द्रानुसारादर्हतशब्दतश्चेति पश्य । "

फिर ३-४-४० सूत्र ( रात्रैः प्रभाचन्द्रस्य ) पर एक टिप्पणी है | इसमें बौटिकों या दिगम्बरियोंका सत्कार किया गया है—

'' इदं शब्दानुशासनं भगवत्कर्तृकमेव भवति । रात्रेः प्रभाचन्द्रस्य सूत्रस्य प्रक्षेपता स्फुटत्वात् । अतो बौटिकैतिमिरोपलक्षणे—

देवनन्दिमतां मोहः प्रक्षेपरजसोपि चेत् ।

चिराय भवता रात्रेः प्रभाचन्द्रस्य जीव्यतां ॥

पंचोत्तरः कः स्वचानासीः प्रभेन्देाः नम यस्य यः ( ? )।

विस्मये। रमयेः शिष्ट्या स तं चेद्देवनन्दिनम् ॥ इति ।

विक्रमादृतुखयुगाब्दे ४०६ देवनन्दी, ततो गुणनंदि-कुमारनंदि लोकचंद्रा-नंतरं मुनिरैयुगाब्दे प्रथमः प्रभाचन्द्र इति बौटिके । "

इसी तरह ४-३-७ ( वेत्तेः सिद्धसेनस्य ) सूत्रपर लिखा है—

'' वेत्तेः सिद्धसेनस्य, चतुष्ट्य समंतभद्रस्य प्रक्षेपेऽर्वाच्यता स्फुटत्वात्, रात्रेः प्रभाचन्द्रस्य वदिति वौटिकतिमिरोपलक्षणे । ''

अन्तमें ५-४-६५ ( शब्छोमि ) सूत्रपर एक टिप्पणी दी है जिसमें पाणिनि आदि वैयाकरणोंकी असर्वज्ञता सिद्ध की गई है—

'' प्रयोगाशातना माभूदनादिसिद्धा हि प्रयोगाः । ज्ञानिना तु केवलं ते प्रका-श्यंते न तु क्रियंत इति । अत एव शश्छोटीति पाणिनीयसूत्रं वर्गप्रथमेभ्यः शकारः १ यह ' बौटिकमततिमिरोपलक्षण ' नामका कोई ग्रंथ है और संभवतः वाग्वादिनीके कर्ताका ही बनाया द्वआ है । स्वरयवरपरः शकाश्छकारं नवेति शर्ववर्भकर्तृककालापकसूत्रानुसारि । अत एव पाणिन्यादयोऽसर्वज्ञा इति सिद्धम् । अत एव तेषां तत्त्वत आप्तत्वाभाव इति सिद्धिः । नब्भ्यः प्रभृतीनिसूत्रे निर्जरसैर्मुख्या यदि युक्तिस्ते मस्करिणैव भवत्कृतमास्ते न तु सारस्वतवाग्देव्या । शश्छोटिप्रमुखैः सूत्रैस्तच्छश्रुप्रभृतिपदादर्शी कालापापद्युजीवी पाणिनिरजिनत्वं प्रति नाव्यक्तः । "

जहाँ सूत्रपाठ समाप्त होता है, वहाँ लिखा है:—

इत्याख्यद्भगवानईन्श्रुत्वेन्द्रस्तु मुदं वहन् ।

वादिवक्त्राब्जचन्द्रः स्वमंदिराभिमुखोऽभवत् ॥

आगे ग्रन्थ-प्रशस्ति देखिए----

'' ओं नमः सकलकलाकौरालपेरालरालिने पार्खाय पार्श्वपार्श्वाय । स्वस्ति तत्प्रवचनसुधासमुद्रलहरीस्नायिभ्यो महामुनिभ्यः । परिसमाप्तं च जैनेन्द्रं नाम महाव्याकरणम् । तदिदं यत्स्वयं श्रीवीरप्रभुर्मधोने पृच्छते प्रकारायांचकार । सपा-दलक्षव्याख्यानकपरमतमदांधकारापहारपरममिति । नमः श्रीमच्चरमपरमेश्वरपादप्र-सादविरादस्याद्वादनयसमुपासनगुणकोटिमत्कौटिकगणाविर्भूतचिद्विभूतिविमलचंद्रचां-द्रकुलविपुलबृहत्तपोनिगमनिर्गतनागपुरीयस्वच्छगच्छसमुत्थमुत्पविपार्श्वचंद्रशाखासु – खाकृतसुकृतिवररामेंद्रूपाध्यायचारुचरणारविंदरजोराजीमधुकरानुकरवाचकपदवीपवि---त्रिताक्षयचंद्रचरणेभ्यः ससुधी रक्तचंद्रम् । श्रीवीरात् २२६७ विक्रमन्टपात्तु सं० १७९७ फाल्गुनसितत्रयोदरी मौमे तक्षकाख्यपुरस्थेन रत्नार्षिणा दर्शनपावित्र्याय लिखितं चिरं नद्यात् । ''

ग्रन्थके पहले पत्रकी खाली पीठपर भी कुछ टिप्पणियाँ हैं और उनमें अधि-कांश वे ही हैं जो ऊपर दी जा चुकी हैं। शेष इस प्रकार हैं—

ओं नमः पार्श्वाय

जैनेन्द्रमैन्द्रतः सिद्धहैमतो जयहेमवत् । प्रकृत्यंतरदूरत्वान्नान्यतामेतुमईति ॥ कथं । इंद्रश्चंद्रः काशकृत्स्नापिशलीशाकटायनाः । पाणिन्यमरजैनेंद्रा जयंत्यष्टौ हि शाब्दिकाः ॥ इति (१) चतुर्थी तद्धितानुपलक्षणात् ।

यदिंद्राय जिनेंद्रेण कौमारेऽपि निरूपितं। ऐंद्रं जैनेंद्रमिति तत्प्राहुः शब्दानुशासनं ॥ यदावश्यकनिर्थुक्तिः—

> अह तं अम्मापिअरो जाणित्ता अहियअहवासं तु । कयकोउअलंकारं लेहायरिअस्स उवणिंति ॥

सको अ तस्तमक्खं भयवंतं आसणे निवेसित्ता i

सद्दरस लक्खणं पुच्छे वागरणं अवयवा इंदं ।। इति ।।

तदवयवाः केचन उपाध्यायेन गृहीताः । ततश्चेन्द्रं व्याकरणं संजातभिति हरिभद्रः ॥ यत्तु देवनंदिबौटिकं पूज्यपाद

इतीच्छंतस्तद्गुरुकाः पूज्यपादस्य लक्षणं ।

हिसंधानकवेः काव्यं रतत्रयमपश्चिमम् ।

इति धनंजयकोषात्तदयुक्तं । नेति चेत्कथं जैनेन्द्रमिति । द्वादशस्वरमध्यमिति चेन्न इतरोपपदस्याभावात् । जैनकुमारसम्भववद्गतिरिति चेन्न । कुमारवदिंद्रं प्रति श्ठेपा-भावात् थारीतिकततद्वितभावाच्च । तर्हि

लक्ष्मीरात्यंतिकी यस्य निरवद्यावभासते । देवनंदितपूजेशे नमस्तस्मै स्वयंभुवे ॥ का गतिरिति चेत् ।

लक्ष्मीरात्यंतिकीपद्यनुपज्ञेशस्य किंतरां । ऐंद्रत्वयकि तत्त्वार्थे मोक्षमार्गस्य पर्यंवत् ॥ मिवादयश्चेत्प्रथमं यदि हैमेत्वपेक्ष्यते ।

कालापकादि न तथा पट्वैन्द्रं महते कृतिः ॥

पूर्वत्र । मिप् वस् मस् १ सिप् थस् थ २ तिप् तस् झि ३ इड् वहि महि १ थस आथां ध्वं २ त आताम् झङ् ३ इति ।

आख्यातरीतिं प्रति देवराजे मिब्वस्मसो यः पितः रादितोदाः ।

जीवं प्रपन्नाहममात्थ विश्वे तत्त्वादिमं स्वां मतिमात्मनीथं ।।

तर्हि सिद्धसेनादिविशेषोपि दुर्निवार इति चेन्न

जातामात्रोपि चिद्वीर्थं प्रत्यात्मशरणो सि यः ।

जनताका वराकीयं परात्मन् वीर तत्पुर ॥

इति बौटिकमततिमिरोपलक्षणस्य तुर्थेऽवकाशे इन्द्रजिनेन्द्रौ प्रत्युत्तरिणौ यदतोङे-टातद्विततस्त्वमसिमिबिड्ढौरेयमद्रैंद्रं जैनेन्द्रं व्याकरणानां। सिद्धिमनेकांतादिच्छों अः× क×पाई त्यतथारीते हैमागीकृतवर्त्मन्प्रक्षेपार्यविजेयचिरंजीया इति प्रसन्न चन्द्रोत्पले(?)

१ इसके आगे ४-३-७ सूत्रकी टिप्पणी जैसा ही लिखा है और फिर ३-४-४० सूत्रकी टिप्पणीके 'देवनन्दिमतां' आदि दो इलोक दिये हैं।

२ इसकें आगे ५-४-६५ सूत्रकी टिप्पणी दी है।

# पण्डितवर आशाधर

## विशाल अध्ययन और प्रतिभा

इस ग्रन्थके कत्ती पण्डित आशाधर एक बहुत बड़े विद्वान् हो गये हैं। शायद दिगम्बर सम्प्रदायमें उनके बाद उन जैसा बहुश्रुत, प्रतिभाशाली, प्रौढ़ ग्रन्थकर्त्ता और जैनधर्मका उद्योतक दूसरा नहीं हुआ। न्याय, व्याकरण, काव्य, अलंकार, शब्दकोश, धर्मशास्त्र, योगशास्त्र, वैद्यक आदि विविध विषयेंापर उनका अधिकार था। इन सभी विपयोंपर उनकी अस्खलित लेखनी चली है और अनेक विद्वानोंने चिरकाल तक उनके निकट अध्ययन किया है।

उनकी प्रतिभा और पाण्डित्य केवल जैन शास्त्रों तक ही सीमित नहीं था, इतर शास्त्रोंमें भी उनकी अवाध गति थी। इसीलिए उनकी रचनाओंमें यथास्थान सभी शास्त्रोंके प्रचुर उद्धरण दिखाई पड़ते हैं और इसी कारण अष्टांगहृदय, काव्यालंकार, अमरकोश जैसे प्रंथोंपर टीका लिखनेके लिए वे प्रवृत्त हुए। यदि वे केवल जैनधर्मके ही विट्रान् होते तो मालवनरेश अर्जुनवर्माके गुरु बाल-सरस्वती महाकवि मदन उनके निकट काव्यशास्त्रका अध्ययन न करते और विन्ध्यवर्माके सन्धिविग्रह-मन्त्री कवीश बिल्हण उनकी मुक्तकण्ठसे प्रशंसा न करते। इतना बड़ा सम्मान केवल साम्प्रदायिक विट्रानोंको नहीं मिला करता। वे केवल अपने अनुयायियोंमें ही चमकते हैं, दूसरों तक उनके ज्ञानका प्रकाश नही पहुँच पाता।

उनका जैनधर्मका अध्ययन भी बहुत विशाल था। उनके प्रन्थोंसे पता चलता है कि अपने समयके तमाम उपलब्ध जैन-साहित्यका उन्होंने अवगाहन किया था। विविध आचार्यों और विद्वानोंके मत-मेदोंका सामंजस्य स्थापित करनेके लिए उन्होंने जो प्रयत्न किया है वह अपूर्व है। वे 'आर्ष संदर्धात न तु विधटयेत ' के माननेवाले थे, इसलिए उन्होंने अपना कोई स्वतंत्र मत तो कहीं प्रतिपादित नहीं किया है; परन्तु तमाम मत-मेदोंको उपस्थित करके उनकी विशद

९

चर्चा की है और फिर उनके बीच किस तरह एकता स्थापित हो सकती है, सो बतलाया है।

पण्डित आशाधर गृहस्थ थे, मुनि नहीं । पिछले जीवनमें वे संसारसे उपरत अवश्य हो गये थे, परन्तु उसे छोड़ा नहीं था, फिर भी पीछेके ग्रन्थकर्त्ताओंने उन्हें सूरि और आचार्य-कल्प कहकर स्मरण किया है और तत्कालीन मट्टारकों और मुनियोंने तो उनके निकट विद्याध्ययन करनेमें भी कोई संकोच नहीं किया है । इतना ही नहीं, मुनि उदयसेनने उन्हें 'नय-विश्वचक्षु ' तथा ' कलि-कालिदास ', और मदनकीर्ति यतिपतिने 'प्रज्ञापुंज ' कहकर अभिनन्दित किया था । वादीन्द्र विशालकीर्तिको उन्होंने न्यायशास्त्र और मट्टारकदेव विनयचन्द्रको धर्मशास्त्र पढ़ाया था । इन सब बातोंसे स्पष्ट होता है कि वे अपने समयके अद्वितीय विद्वान् थे ।

## धारानगरी और नालछा

उन्होंने ग्रन्थ-प्रशस्तियोंमें अपना परिचय देते हुए लिखा है कि 'जिनधमींदयार्थ यो नलकच्छपुरेऽवसत् ' अर्थात् जो जैनधर्मके उदयके लिए धारानगरीको छोड़ कर नलकच्छपुर (नालछा) में आकर रहने लगा। उस समय धारानगरी विद्याका केंद्र बनी हुई थी। वहाँ भोजदेव, विन्ध्यवर्मा, अर्ज्जनवर्मा जैसे विद्वान् और विद्वानोंका सम्मान करनेवाले राजा एकके बाद एक हो रहे थे। महाकवि मदनकी 'पारिजात-मञ्जरी ' के अनुसार उस समय विशाल धारानगरीमें चौरासी चौराहे थे और वहाँ नाना दिशाओंसे आये हुए विविध विद्याओंके पण्डितों और कला-कोविदोंकी भीड़ लगी रहती थी। वहाँ 'शारदा-सदन 'नामका एक दूर दूर तक ख्याति पाया हुआ विद्यापीठ था। स्वयं आशाधरजीने मी धारामें ही व्याकरण और न्यायशास्त्रका अध्ययन किया था। ऐसी धाराको मी जिसपर हरएक विद्वानको मोह होना चाहिए पण्डित आशाधरने जैनधर्मके ज्ञानको। छप्त होते देखकर उसके

उदयके लिए छोड़ दिया और अपना सारा जीवन इसी कार्यमें लगा दिया। वे लगभग पैंतीस वर्षके लम्बे समयतक नालछामें ही रहे और वहाँके नेमि-चैत्यालयमें एकनिष्ठतासे जैनसाहित्यकी सेवा और ज्ञानकी उपासना करते रहे।

१ चतुरशीतिचतुष्पथसुरसदनप्रधाने ... सकलदिगन्तरोपगतानेकत्रैविद्यसहृदयकलाकोविद-रसिकसुकविसंकुले ...

उनके प्रायः सभी ग्रन्थोंकी रचना नालछाके उक्त नेमि-चैत्यालयमें ही हुई है और वहीं वे अध्ययन अध्यापनका कार्य करते रहे हैं। कोई आश्चर्य नहीं, जे उन्हें धाराके 'शारदा-सदन 'के अनुकरण पर ही जैनधर्मके उदयकी कामनारे 'श्रावक-संकुल 'नालछेके उक्त चैत्यालयको अपना विद्यालय बनानेकी भावन उत्पन्न हुई हो। जैनधर्मके उद्धारकी भावना उनमें प्रबल थी।

ऐसा माऌम होता है कि गृहस्थ रहकर भी कमसे कम 'जिनसहस्रनाम ' क रचनाके समय वे संसार देहभोगोंसे उदासीन हो गये थे और उनका मोहावेश शिथिल हो गया था । हो सकता है कि उन्होंने कोई गृहस्थकी उच्च प्रतिम धारण कर ली हो, परन्तु मुनि-वेश तो उन्होंने धारण नहीं किया था, यह निश्चय है । हमारी समझमें मुनि होकर वे इतना उपकार शायद ही कर सकते जितन कि गृहस्थ रहकर ही कर गये हैं ।

अपने समयके तपोधन या मुनि नामधारी लोगोंके प्रति उनको कोई श्रद्ध नहीं थी, बल्कि एक तरहकी वितृष्णा थी और उन्हें वे जिनशासनको मलिन करनेवाला समझते थे जिसको कि उन्होंने अपने धर्मामृतमें एक पुरातन स्रोकके उद्धृत करके व्यक्त किया है।

पण्डितजी मूलमें मांडलगढ़ ( मेवाड़ ) के रहनेवाले थे। शहाबुद्दीन गोरीवे आक्रमणोंसे त्रस्त हेकिर चरित्रकी रक्षाके लिए वे मालवाकी राजधानी धारामें बहुत-से लोगोंके साथ आकर बस गये थे।

#### वंश-परिचय

वे व्याघ्रेरवाल या बघेरवाल जातिके थे जो राजपूतानेकी एक प्रसिद्ध वैश्यजाति है । उनके पिताका नाम सल्ठक्षण, माताका श्रीरत्नी, पत्नीका सरस्वती और पुत्रका छाहड़ था । इन चारके सिवाय उनके परिवारमें और कौन कौन थे, इसका कोई उल्लेख्नुनईी मिलता ।

मालव-नरेश अर्जुनवर्मदेवका भाद्रपद सुदी १५ बुधवार सं० १२७२ का एक दानपत्र मिला है, जिसके अन्तमें लिखा है—'' रचितमिदं महासान्धि० राजा सलखणसंमतेन राजगुरुणा मदनेने ।'' अर्थात् यह दानपत्र महासान्धि-विग्रहिक मंत्री राजा सलखणकी सम्मतिसे राजगुरु मदनने रचा । इन्हीं अर्जुनवर्माके राज्यमें पं० आशाधर नालछेमें जाकर रहे थे और ये राजगुरु मदन भी वही हैं जिन्हें पं० आशाधरजीने काव्य-शास्त्रकी शिक्षा दी थी । इससे अनुमान होता है कि उक्त राजा सलखण ही संभव है कि आशाधरजीके पिता सल्ठक्षण हों ।

जिस समय यह परिवार धारामें आया था उस समय विन्ध्यवर्माके सन्धि-विग्रहिक मंत्री (परराष्ट्र-सचिव) बिल्हण कवीश थे। उनके बाद कोई आश्चर्य नहीं जो अपनी योग्यताके कारण सह्वक्षणने भी वह पद प्राप्त कर लिया हो और सम्मानसूचक राजाकी उपाधि भी उन्हें मिली हो। पण्डित आशाधरजीने 'अध्यात्म-रहस्य' नामका प्रन्थ अपने पिताकी आज्ञासे निर्माण किया था। यह प्रन्थ वि० सं० १२९६ के बाद किसी समय बना होगा। क्योंकि इसका उछेख सं० १३०० में बनी हुई अनगारधर्मामृतटीकाकी प्रशस्तिमें तो है, परन्तु १२९३ में बने हुए जिनयज्ञकल्पमें नहीं है। यदि यह सही है तो मानना होगा कि आशाधरजीके पिता १२९६ के बाद भी कुछ समय तक जीवित रहे और उस समय वे बहुत ही वृद्ध थे। संभव है कि उस समय उन्होंने राज-कार्य भी छोड़ दिया हो।

पण्डित आशाधरजीने अपनी प्रशस्तिमें अपने पुत्र छाहड़को एक विशेषण दिया है, ''रांजेतार्जुनभूपतिम्।'' अर्थात् जिसने राजा अर्जुनवर्मको प्रसन्न किया। इससे हम अनुमान करते हैं कि राजा सलखणके समान उनके पोते छाहड़को भी अर्जुनवर्मदेवने कोई राज्य-पद दिया होगा। अक्सर राजकर्मचारियोंके वंशजोंको एकके बाद एक राज-कार्य मिलते रहते हैं। पं० आशाधरजी भी कोई राज्य-पद पा सकते थे परन्तु उन्होंने उसकी अपेक्षा जिनधर्मोदयके कार्यमें लग जाना ज्यादा कल्याणकारी समझा।

उनके पिता और पुत्रके इस सम्मानसे स्पष्ट होता है कि एक सुसंस्कृत और १ अमेरिकन ओरियंटल सोसाइटीका जर्नल वा० ७ और प्राचीन लेखमाला भाग १ पृ० ६-७। राजमान्य कुल्में उनका जन्म हुआ था और शायद इसीलिए बाल-सरस्वती मदनोपाध्याय जैसे लोगोंने उनका शिष्यत्व स्वीकार करनेमें संकोच न किया।

वि० सं० १२४९ के लगभग जब शहाबुद्दीन गोरीने पृथ्वीराजको क़ैद करके दिर्ल्छीको अपनी राजधानी बनाया था और अजमेरपर भी अधिकार कर लिया था, तभी पण्डित आशाधर मांडलगढ छोड़कर धारामें आये होंगे। उस समय वे किशोर ही होंगे, क्योंकि उन्होंने व्याकरण और न्याय-शास्त्र वर्ही आकर पढ़ा था। यदि उस समय उनकी उम्र १५-१६ वर्षकी रही हो तो उनका जन्म वि० स० १२३५ के आसपास हुआ होगा। उनका अन्तिम उप-लब्ध ग्रंथ (अनगारधर्मामृतटीका) वि॰ स० १३०० का है। उसके बाद वे कबतक जीवित रहे, यह पता नहीं। फिर भी निदान ६५ वर्षकी उम्र तो उन्होंने अवश्य पाई और उनके पिता तो उनसे भी अधिक दीर्घजीवी रहे। अपने समयमें उन्होंने धाराके सिंहासनपर पाँच राजाओंको देखा----

#### समकालीन राजा

१ विन्ध्यवर्मा----जिस समयमें वे धारामें आये उस समय यही राजा थे। ये बड़े वीर और विद्यारसिक थे। कुछ विद्वानोंने इनका समय वि० सं० १२१७ से १२३७ तक माना है। परन्तु हमारी समझमें वे १२४९ तक अवश्य ही राज्यासीन रहे हैं जब कि शहाबुद्दीन गोरीके आक्रमणोंसे त्रस्त होकर पण्डित आशाधरका परिवार धारामें आया था। अपनी प्रशास्तिमें इसका उन्होंने स्पष्ट उल्लेख किया है।

२ सुभटवर्मा — यह विन्ध्यवर्माका पुत्र था और बड़ा वीर था। इसे सोहड़ भी कहते हैं। इसका राज्यकाल वि० स० १२३७ से १२६७ तक माना जाता है। परन्तु वह १२४९ के बाद १२६७ तक होना चाहिए। पण्डित आशाधरके उपलब्ध प्रन्थोंभें इस राजाका कोई उल्लेख नहीं है।

३ अर्जुनवर्मा—-यह सुभटवर्माका पुत्र था और बड़ा विद्वान्, कवि और गान-विद्यामें निपुण था। 'अमरुशतक' पर इसकी 'रससंजीविनी' नामकी टीका बहुत प्रसिद्ध है जा कि इसके पांडित्य और काव्यमर्मज्ञताको प्रकट करती है । इसीके समयमें महाकवि मदनकी 'पारिजातमंजरी' नाटिका वसन्तोत्सवके मौकेपर खेली गई थी। इसीके राज्य-कालमें पं० आशाधर नालछामें जाकर रहे थे। इसके समयके तीन दान-पत्र मिले हैं। एक मांड्रोमें वि० सं० १२६७ का, दूसरा भरोंचमें १२७० का और तीसरा मान्धातमें १२७२ का। इसने गुजरात-नरेश जयसिंहको हराया था।

**४ देवपाल**—अर्ज़ुनवर्मांके निस्सन्तान मरने पर यह गद्दीपर बैठा । इसकी उपाधि साहसमछ थी । इसके समयके सं० १२७५, १२८६ और १२८९ के तीन शिलालेख और १२८२ का एक दॉन-पत्र मिला है । इसीके राज्य-कालमें वि० सं० १२८५ में जिनयज्ञ-कल्पकी रचना हुई थी ।

५ जैतुगिदेव (जयसिंह द्वितीय)—यह देवपालका पुत्र था । इसके समयके १३१२ और १३१४ के दो शिलालेख मिले हैं। पं० आशाधरने इसीके राज्य-कालमें १२९२ में त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्र, १२९६ में सागारधर्मामृत-टीका ओर १३०० में अनगारधर्मामृत-टीका लिखी।

#### ग्रन्थ-रचना

वि० सं० १३०० तक पं० आशाधरजीने जितने प्रन्थोंकी रचना की, उनका विवरण नीचे दिया जाता है—

१ प्रमेयरत्नाकर — इसे स्याद्वाद विद्याका निर्मल प्रसाद बतलाया है। यह गद्य ग्रंथ है और बीच बीचमें इसमें सुन्दर पद्य भी प्रयुक्त हुए हैं। अभीतक यह कहीं प्राप्त नहीं हुआ है।

२ भरतेश्वराभ्युदय — यह सिद्धयङ्क है, अर्थात् इसके प्रत्येक सर्गके अन्तिम वृत्तमें 'सिद्धि' शब्द आया है। यह स्वोपज्ञटीकासहित है। इसमें प्रथम तीर्थंकरके पुत्र भरतके अभ्युदयका वर्णन होगा। संभवतः महाकाव्य है। यह भी अप्राप्य है।

**३ ज्ञानदीपिका** — यह धर्मामृत ( सागार-अनगार ) की स्वोपज्ञ पंजिका टीका है । कोल्हापुरके जैन मठमें इसकी एक कनड़ी प्रति थी, जिसका उपयोग स्व॰ पं॰ कल्लापा भरमाप्पा निटवेने सागारधर्मामृतकी मराठी टीकामें किया था और उसमें टिप्पणीके तौरपर उसका अधिकांश छपा दिया था । उसीके आधारसे माणिकचन्द — प्रन्थमालाद्वारा प्रकाशित सागारधर्मामृत सटीकमें भी उसकी अधि-कांश टिप्पणियाँ दे दी गई थीं । उसके बाद माऌम हुआ कि उक्त कनड़ी प्रति जलकर नष्ट हो गई ! अन्यत्र किसी भण्डारमें अभीतक इस पंजिकाका पता नहीं लगा । **४ राजीमती-विप्रलंभ**—यह एक खण्ड-काव्य है और स्वोपज्ञटीकासहित है । इसमें राजीमतीके नेमिनाथ-वियोगका कथानक है । यह भी अप्राप्य है ।

**५ अध्यात्म-रहस्य**—योगाभ्यासका आरम्भ करनेवालेंकि लिए यह बहुत ही सुगम योगशास्त्रका ग्रन्थ है। इसे उन्होंने अपने पिताके आदेशसे लिखा था। अप्राप्य है।

**६ मूलाराधना-टीका**—यह शिवार्यकी प्राकृत आराधनाकी टीका है जो कुछ समय पहले शोलापुरसे अपराजितसूरि और अमितगतिकी टीकाओंके साथ प्रकाशित हो चुकी है। जिस प्रतिपरसे वह प्रकाशित हुई है उसके कुछ पृष्ठ खो गये हैं, जिनमें सम्पूर्ण प्रशस्ति रही होगी।

७ इष्टोपदेश-टीका—आचार्य पूज्यपादके सुप्रसिद्ध ग्रन्थकी यह टीका माणिकचंद्र-जैन-ग्रन्थ-मालाके तत्त्वानुशासनादि-संग्रहमें प्रकाशित हो चुकी है।

८ भूपालुचतुर्विंशतिका-टीका—भूपालकविके प्रसिद्ध स्तोत्रकी यह टीका भी अबतक नहीं मिली ।

**९ आराधनासार-टीका**-यह आचार्य देवसेनके आराधनासार नामक प्राकृत ग्रंथकी टीका है। अप्राप्य।

**१० अमरकोष-टीका**--- सुप्रसिद्ध कोषकी टीका । अप्राप्य ।

**११ कियाकलाप**—बम्बईके ऐ० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें इस ग्रंथकी एक नई लिखी हुई अग्नुद्ध प्रति है, जिसमें ५२ पत्र हैं और जो १९७६ श्लोक प्रमाण है। यह ग्रन्थ प्रभाचन्द्राचार्यके क्रियाकलापके ढंगका है। ग्रन्थमें अन्त-प्रशस्ति नहीं है।<sup>२</sup>

१ विन्ध्यवर्मा जिसकी गदीपर बैठा था, उस अजयवर्माके भाई लक्ष्मीवर्माना यह पौत्र था। २----प्रारम्भके दो पद्य ये हैं----

जिनेन्द्रमुन्मूलितकर्मबन्धं प्रणम्य सन्मार्गकृतस्वरूपं । अनन्तबोधादिभवं गुणौधं क्रियाकलापं प्रकटं प्रवक्ष्ये ॥ १ ॥ योगिध्यानैकगम्यः परमविशदद्यिवश्वरूपः सतच । स्वान्तस्थे मैव साध्यं तदमलमतयस्तत्पदध्यानबीजं, चित्तस्थैर्ये विधातुं तदनवगुणप्रामगाढ़ामरागं, तत्पूजाकर्म कर्मच्छिदुरमति यथासूत्रमासूत्रयन्तु ॥ २ ॥ **१२ काव्यालंकार-टीका**—अलंकारशास्त्रके सुप्रसिद्ध आचार्य रुद्रटके काव्यालंकारपर यह टीका लिखी गई है। अप्राप्य।

**१३ सहस्त्रनामस्तवन सटीक**—पण्डित आशाधरका सहस्रनाम स्तोत्र सर्वत्र सुलभ है। छप भी चुका है। परन्तु उसकी स्वोपज्ञ टीका अभीतक अप्राप्य है। बम्बईके सरस्वती-भवनमें इस सहस्रनामकी एक टीका है परन्तु वह श्रुतसागरसूरिकृत है।

**१४ जिनयज्ञकल्प सटीक**—जिनयज्ञकल्पका दूसरा नाम प्रतिष्ठासारोद्धार है। यह मूल मात्र तो पण्डित मनोहरलालजी शास्त्रीद्वारा सं० १९७२ में प्रका-शित हो चुका है। परन्तु इसकी स्वोपज्ञ टीका अप्राप्य है। इस ग्रन्थको पण्डित-जीने अपने धर्मामृतशास्त्रका एक अंग बतलाया है।

१५ त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्र सटीक-यह प्रन्थ कुछ समय पूर्व माणिकचन्द्र-ग्रन्थमालांमें मराठी अनुवादसहित प्रकाशित हो चुका है। संस्कृत-टीकाके अंश टिप्पणीके तौरपर नीचे दे दिये गये हैं।

१६ नित्यमहोद्योत—यह स्नान-शास्त्र या जिनाभिषेक अभी कुछ ही समय पहले पण्डित पन्नालालजी सोनीद्वारा संपादित ' अभिषेकपाठ-संग्रह ' में श्रीश्रुत-सागरसूरिकी संस्कृतटीकासहित प्रकाशित हो चुका है।

१७ रत्नत्रय-विधान---यह छोटा-सा आठ पत्रोंका ग्रन्थ बम्बईके ऐ० प० सरस्वती-भवनमें है।

२८ अर्छागहृदयोद्योतिनी टीका — यह आयुर्वेदाचार्य वाग्भटके सुप्रसिद्ध ग्रन्थ वाग्भट या अष्टांगहृदयकी टीका है और अप्राप्य है।

१९-२० सागार और अनगार-धर्मामृतकी भव्यकुमुद्दचन्द्रिका टीका-यह टीका पृथक् पृथक् दो जिल्दोंमें प्रकाशित हो चुकी हैं।

१ — इसका मंगलाचरण यह है —

श्रीवर्धमानमानम्य गौतमादींश्च सद्गुरून्

रत्नत्रयविधिं वक्ष्ये यथाम्नायां विमुक्तये ॥

२ ' आशाधरविरचित पूजापाठ ' नामसे लगभग चारसौं पृष्ठका एक ग्रन्थ श्री नेमीशा आदप्पा उपाध्ये, उदगाँव ( कोल्हापुर ) ने कोई २० वर्ष पहले प्रकाशित किया था । परन्तु उसमें आशाधरकी मुस्किल्से दो चार छोटी छोटी रचनायें होंगी, शेष सब दूसरोंकी हैं । और जो हैं वे उनके प्रासिद्ध ग्रन्थोंमेंसे ली गई जान पड़ती हैं । इन बीस प्रन्थोंमेंसे मूलाराधना-टीका, इष्टोपदेश-टीका, सहस्रनाम मूल (टीका नहीं), जिनयज्ञकल्प मूल (टीका नहीं), त्रिषष्टिस्मृति, धर्मामृतके सागार अनगार भागोंकी भव्य-कुमुदचंद्रिका टीका और नित्यमहोद्योत मूल (टीका नहीं) ये प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं और क्रियाकलाप उपलब्ध है। भरताभ्युदय और प्रमेय-रत्नाकरके नाम सोनागिरके भट्टारकजीके भण्डारकी सूचीमें अबसे लगभग २८ वर्ष पहले मैंने देखे थे। संभव है वे वहाँके भण्डारमें हों। हमारे खयालमें आशाधरजीका साहित्य नष्ट नहीं हुआ है। प्रयत्न करनेसे वह मिल सकता है।

#### रचनाका समय

पहले लिखा जा चुका है कि पण्डित आशाधरजीकी एक ही प्रशस्ति है जो कुछ पद्योंकी न्यूनाधिकताके साथ उनके तीन मुख्य ग्रन्थोंमें मिलती है ।

जिनयज्ञकल्प वि० सं० १२८५ में, साम्रारधर्मामृत-टीका १२९६ में और अनगारधर्मामृत टीका सं० १३०० में समाप्त हुई है। जिनयज्ञकल्पकी प्रशस्तिमें जिन दस प्रन्थोंके नाम दिये हैं, वे १२८५ के पहलेके बने हुए होने वाहिए। उसके बाद सागारधर्मामृत-टीकाकी समाप्ति तक अर्थात् १२९६ तक काव्यालंकार-टीका, सटीक सहस्रनाम, सटीक जिनयज्ञकल्प, सटीक त्रिषष्टिस्मृति और नित्यमहोद्योत ये पाँच प्रन्थ बने। अन्तमें १३०० तक राजीमती-विप्रलम्भ, अध्यात्मरहस्य, रत्नत्रयविधान और अनगारधर्म-टीकाकी रचना हुई। मोटे तौरपर यही प्रन्थ-रचनाका समय है।

त्रिषष्टिस्मृतिकी प्रशस्तिसे माऌ्म होता है कि वह १३९२ में बना है । इष्टो-पदेश टीकामें समय नहीं दिया ।

## सहयोगी विद्वान्

१ पण्डित महावीर---ये वादिराज पदवींसे विभूषित पं० धरसेनके शिष्य शिष्य थे। पं० आशाधरजीने धारामें आकर इनसे जैनेन्द्र व्याकरण और जैन न्यायशास्त्र पढ़ा था।

' २ उद्यसेन मुनि—जान पड़ता है, ये कोई वयोज्येष्ठ प्रातिष्ठित मुनि थे और कवियोंके सुहृद् थे । इन्होंने पं० आशाधरजीको ' कलि कालिदास ' कहकर अभिनन्दित किया था । **२-४ वादीन्द्र विशालकीर्ति और मदनकीर्ति यतिपति**— विशाल-कीर्तिको पं० आशाधरने न्यायशास्त्र पढ़ाया था और इस परम अस्त्रका अभ्यास करके उन्होंने विपक्षियोंको जीता था। मदनकीर्ति विशालकीर्तिके शिष्य थे। पण्डित मदनकीर्तिके विषयमें राजशेखरसूरिके 'चतुर्विशति-प्रबन्ध' में जो वि० सं० १४०५ में निर्मित हुआ है और जिसमें प्रायः ऐतिहासिक कथायें ही दी हैं 'मदनकीर्ति-प्रबन्ध ' नामका एक प्रबन्ध है। उसका सारांश यह है कि मदनकीर्ति वादीन्द्र विशालकीर्तिके शिष्य थे। वे बड़े भारी विद्वान् थे। चारों दिशाओंके वादियोंको जीतकर उन्होंने 'महाप्रामाणिक-चूडामणि ' पदवी प्राप्तकी थी। एक बार गुरुके निपेध करनेपर भी वे दक्षिणापथको प्रयाण करके कर्नाटकमें पहुँचे। वहाँ विद्वस्प्रिय विजयपुरनरेश कुन्तिभोज उनके पाण्डित्यपर मोहित हो गये और उन्होंने उनसे अपने पूर्वजोंके चरित्रपर एक ग्रन्थ निर्माण करनेको कहा। कुन्तिभोजकी कन्या मदन-मञ्जरी सुलेखिका थी। मदनकीर्ति पद्य रचना करते जाते थे और मज्जरी एक पर्देकी आड़ में बैठकर उसे लिखती जाती थी।

कुछ समयमें दोनोंके बीच प्रेमका आविर्भाव हुआ और वे एक दूसरेको चाहने लगे। जब राजाको इसका पता लगा तो उसने मदनकीर्तिको वध करनेकी आज्ञा दे दी। परन्तु जब उनके लिए कन्या भी अपनी सहेलियोंके साथ मरनेके लिए तैयार हो गई, तो राजा लाचार हो गया और उसने दोनोंको विवाह-सूत्रमें बाँध दिया। मदनकीर्ति अन्त तक गृहस्थ ही रहे और विशालर्कार्तिद्वारा बार बार पत्रोंसे प्रबुद्ध किये जाने पर भी टससे मस नहीं हुए।

श्रीसोमदेवमुनिकृत शब्दार्णवचन्द्रिकाकी प्रशस्तिसे माऌ्म होता है कि उन्होंने कोल्हापुर प्रान्तान्तर्गत अर्जुरिका नामक ग्राममें शक संवत् ११२७ ( वि० सं० १२६२ ) में वादीभवज्रांकुश विशालकीर्ति पण्डितदेवके वैयावृत्यसे अपने इस प्रन्थकी रचना की और उस समय वहाँ शिलाहारवंशीय वीर भोजदेवका राज्य थी।

१ " स्वस्ति श्रीकोल्हापुरदेशान्तवर्त्यार्जुरिकामहास्थानयुधिष्ठिरावतारमहामण्डलेश्वर-गंडरादित्यदेवनिर्मापितत्रिभुवनतिल्कजिनालये श्रीत्परमपरमेष्ठिश्रीनेमिनाथश्रीपादपद्माराधनबलेन वादीभवज्रांकुशश्रीविशालकीर्तिपंडितदेववैयावृत्यतः श्रीमच्छिलाहारकुल्कमलमार्तण्डतेजःपुज्ज-राजाधिराजपरमेश्वरपरमभट्टारकपश्चिमचक्रवर्ति-श्रीवीरभोजदेवविजयराज्ये शकवर्षेकसहस्त्रैकशत. सप्तविंशति ११२७ तम क्रोधनसंवत्सरे स्वस्ति समस्तानवद्य-विद्याचक्रवर्तिश्रीपूज्यपादानुरक्त-चेतसा श्रीमत्सोमदेवमुर्नाश्वरेण विरचितेयं शब्दार्णवचन्द्रिका नामवृत्तिरिति । इति श्रीपूज्य-पादकुतजैनेन्द्रमहाव्याकरणं सम्पूर्णम् । यह समय पं० आशाधरके समयसे मेल खाता है और यह अनुमान करनेके लिए ललचाता है कि विशालकीर्ति अपने शिष्य मदनकीर्तिको समझानेके लिए शायद कोल्हापुरकी तरफ गये हों और तभी उन्होंने सोमदेवकी वैयावृत्ति की हो। प्रबन्धवर्णित विजयपुरनरेश कुन्तिभोज और सोमदेववर्णित वीर भोजदेव भी एक ही माल्र्म होते हैं।

यह प्रबन्ध मदनकीर्तिसे कोई सौ वर्ष बाद लिखा गया है। इससे सम्भव है कि इसमें कुछ अतिरायो।कि हो, घटनाको कुछ गहरा रंग दे दिया गया हो या तोड़ा मरोड़ा गया हो, परन्तु इसमें कुछ तथ्य जरूर है।

मदनकीर्तिकी बनाई हुई ' शासनचतुस्त्रिंशतिका ' नामक पाँच पत्रोंकी एक पोथी हमारे पास है जिसमें मंगलाचरणके एक अनुष्टुप श्लोकके आतिरिक्त २४ शार्दूलविक्रीडित वृत्त हैं और प्रत्येकके अन्तमें ' दिग्वाससां शासनं ' पद है । यह एक प्रकारका तीर्थक्षेत्रोंका स्तवन है जिसमें पोदनपुर, बाहुबलि, श्रीपुर-पार्श्वनाथ, शंख जिनेश्वर, दक्षिण गोम्मट, नागद्रह-जिन, मेदपाट ( मेवाड़ ) के नागफणी प्रामके पछी-जिनेश्वर, माल्वाके मङ्गलपुरके अभिनन्दन जिन, आदिकी स्तुति हैं ।

इसमें जो म्लेच्छोंके प्रतापका आगमन बतलाया है, उससे ये पं० आशा-धरजीके ही समकालीन मालूम होते हैं। रचना इनकी प्रौढ़ है। पं० आशाधरजीकी प्रशंसा इन्हींने की होगी। अभीतक इनका और कोई ग्रन्थ नहीं मिला है।

५ बिल्हण कवीरा---बिल्हण नामके अनेक कवि हो गये हैं। उनमें विद्यापति बिल्हण बहुत प्रसिद्ध हैं, जिनका बनाया हुआ विक्रमांकदेव-चरित है।

१ इस प्रतिमें लिखनेका समय नहीं दिया है परन्तु वह दो तीनसौ वर्षसे कम पुरानी नहीं मालूम होती। जगह जगह अक्षर उड गये हैं जिससे बहुतसे पद्य पूरे नहीं पढे जाते।

२ श्रीजिनप्रभस्रिके ' विविध तीर्थकल्प ' में ' अवन्तिदेशस्थ अमिनन्दनदेवकल्प ' नामका एक कल्प है, जिसमें अमिनन्दन जिनकी भग्न मूर्तिके जुड़ जाने और अतिशय प्रकट होंनेकी कथा दी है । शासनचतुस्त्रिंशतिकांका मंगलपुरवाला पद्य यह है—

> श्रीमन्मालवदेशमंगलपुरे म्लेच्छप्रतापागते भग्ना मूर्तिरथोभियोजितशिराः सम्पूर्णतामाययौ । यस्योपद्रवनाशिनः कलियुगेऽनेकप्रभावैर्युतः, स श्रीमानभिनन्दनः स्थिरयतं दिग्वाससां शासनं ॥ ३४ ॥

यह कवि काश्मीरनरेश कल्डाके राज्य-कालमें वि० सं० १११९ के लगभग काश्मीरसे चला था और जिस समय धारामें पहुँचा उस समय भोजदेवकी मृत्यु हो चुकी थी। इससे वे आशाधरके प्रशंसक नहीं हो सकते। भोजकी पॉंचवीं पड़िंकि राजा विन्ध्यवर्माके मंत्री बिल्हण उनसे बहुत पीछे हुए हैं। चौर-पंचासिका या बिल्हण-चरितका कर्ता बिल्हण भी इनसे भिन्न था। क्योंकि उसमें जिस वैरिसिंह राजाकी कन्या शशिकलाके साथ बिल्हणका प्रेम-सम्बन्ध वर्णित है वह वि० सं० ९०० के लगभग हुआ है। शार्ङ्गधर-पद्धति, सक्तमुक्तावली आदि सुभाषित-संग्रहोंमें बिल्हण कविके नामसे ऐसे बहुतसे स्लोक मिलते हैं जो न विद्यापति बिल्हणके विक्रमांकदेवचरित और कर्णसुन्दरी नाटिकामें हैं और न चौर-पंचासिकामें। क्या आश्चर्य है जो वे इन्हीं मंत्रिवर बिल्हण कविके हों।

मांड्रोमें मिले हुए विन्ध्यवर्माके लेखमें इन बिल्हणका इन शब्देंमिं उल्लेख किया है–'' विन्ध्यवर्म-नृपतेः प्रसादभूः । सान्धिविग्रहकबिल्हणः कविः ।'' अर्थात् बिल्हणकवि विन्ध्यवर्माके कृपापात्र और परराष्ट्र-सचिव थे ।

**६-पं० देवचन्द्र**-इन्हें पण्डित आशाधरजीने व्याकरण-शास्त्रमें पारंगत किया था।

७-भट्टारक विनयचन्द्र ---- इष्टोपदेशकी टीकाके अनुसार ये सागरचन्द्र मुनीन्द्रके शिष्य थे और इन्हें पण्डितजीने धर्मशास्त्रका अध्ययन कराया था। इन्हींके कहनेसे उन्होंने इष्टोपदेशकी टीका बनाई थी।

८-महाकवि मदनोपाध्याय - हमारा अनुमान है कि ये विन्ध्यवर्माके संधिविग्रहिक मंत्री बिल्हण कवीशके ही पुत्र होंगे । ' बाल-सरस्वती ' नामसे ये प्रख्यात थे और मालवनरेश अर्जुनवर्माके गुरु थे। अर्जुनवर्माने अपनी अमरु-शतककी संजीविनी टीकामें जगह जगह ' यदुक्तमुपाध्यायेन बाल-सरस्वत्यापर-नाम्ना मदनेन ' लिखकर इनके अनेक पद्य उद्धृत किये हैं। उनसे माल्म होता है कि मदनका कोई अलंकारविषयक ग्रन्थ था। महाकवि मदनकी पारिजातमंजरी नामकी एक नाटिका थी, जिसके दो अंक धारकी 'कमाल मौला' मसजिदमें पत्थरोंपर खुदे हुए मिले हैं। अनुमान किया जाता है कि शेष अंकोंके पत्थर भी उक्त मसजिदमें ही कहीं लगे होंगे। पहले यह नाटिका महाराजा भोज-

१ देखिए आगे प्रशस्तिके ६-७ वें पद्य।

देवद्वारा स्थापित शारदा-सदन नामक पाठशालामें उत्कीर्ण करके रक्खी गई थी और वहीं खेली गई थी। अर्जुनवर्मदेवके जो तीन दान-पत्र मिले हैं वे इन्हीं मदनोपाध्यायके रचे हुए हैं। उनके अंतमें लिखा है—'' रचितभिदं राजगुरुणा मदनेन।' मदन गौड़ ब्राह्मण थे। पण्डित आशाधरजीने इन्हें काव्य-शास्त्र पढ़ाया था।

९--पंडित जाजाक---इनकी प्रेरणासे पण्डितजीने प्रतिदिनके स्वाध्यायके लिए त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्रकी रचना की थी। इनके विषयमें और कुछ नहीं मालूम हुआ।

**१० हरदेव**—ये खण्डेलवाल आवक थे और अल्हण-सुत पापा साहुके दो पुत्रोंमेंसे (बहुदेव और पद्मसिंहमेंसे) बहुदेवके पुत्र थे। उदयदेव और स्तंभदेव इनके छोटे भाई थे। इन्हींकी विज्ञाप्तिसे पंडितजीने अनगारधर्मामृतकी भव्यकुमुद-चन्दिका टीका लिखी थी।

**११ महीचन्द्र साहु**—ये पौरपाट वंशके अर्थात् परवार जातिके समुद्धर श्रेष्ठीके लड़के थे । इनकी प्रेरणासे सागारधर्मामृतकी टीकाकी रचना हुई थी और इन्हींने उसकी पहली प्रति लिखी थी।

**१२ धनचन्द्र**—इनका और कोई परिचय नहीं दिया है । सागार धर्म-टीकाकी रचनाके लिए इन्होंने भी उपरोध किया था ।

**१३ केल्हण** — ये खण्डेलवालवंशके थे और इन्होंने जिन भगवानकी अनेक प्रतिष्ठायें कराके प्रतिष्ठा प्राप्त की थी। सूक्तियोंके अनुरागसे अर्थात् सुन्दर कवित्व-पूर्ण रचना होनेके कारण इन्होंने ' जिनयज्ञ-कल्प 'का प्रचार किया था। यज्ञ-कल्पकी पहली प्रति भी इन्होंने लिखी थी।

१४ धीनाक—ये भी खण्डेलवाल थे। इनके पिताका नाम महण और माताका कमलश्री था। इन्होंने त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्रकी सबसे पहली प्रति लिखी थी।

कवि अहर्द्दास — ये मुनिसुव्रतकाव्य, पुरुदेवचम्पू और भव्यजनकंठारभरणके कर्ता हैं। पं०जिनदास शास्त्रीके खयालसे ये भी पांडित आशाधरके शिष्य थे। परन्तु इसके प्रमाणमें उन्होंने जो उक्त ग्रन्थोंके पद्य उद्धृत किये हैं, उनसे तो इतना ही मालूम

अपौरपाट और परवार एक ही हैं, इसके लिए देखिए ' परवार जातिके इतिहासपर प्रकाश ' शीर्षक लेख। होता है कि आशाधरकी सूक्तियोंसे और ग्रन्थोंसे उनकी दृष्टि निर्मल हो गई थी। वे उनके साक्षात् शिष्य थे, या उनके सहवासमें रहे थे, यह प्रकट नहीं होता। पण्डित आशाधरजीने भी उनका कहीं स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है। अब उन पद्योंपर विचार कीजिए।

मुनिसुव्रत काव्यके अन्तमें कहा है कि कुमार्गोंसे भरे हुए संसाररूपी वनमें जो एक श्रेष्ठ मार्ग था, उसे छोड़कर मैं बहुत काल तक भटकता रहा, अन्तमें बहुत थककर किसी तरह काललब्धिवश उसे फिर पाया। सो अब जिन-वचनरूप क्षीरसागरसे उद्धृत किये हुए धर्मामृत (आशाधरके धर्मामृतशास्त्र ?)को सन्तोषपूर्वक पी पीकर और विगतश्रम होकर मैं अईट्मगवानका दास होता हूँ।

मिथ्यात्व-कर्म-पटलसे बहुत काल तक ढॅंकी हुई मेरी दोनों आँखें जो कुमार्गमें ही जाती थीं, आशाधरकी उक्तियोंके विशिष्ट अंजनसे स्वच्छ हो गई और इस लिए अब मैं सत्यथका आश्रय लेता हूँ। <sup>3</sup>

इसी तरह पुरुदेवचम्पूके अन्तमें आँखोंके बदले अपने मनके लिए कहा कि '' मिथ्यात्वकी कीचड़से गॅंदले हुए मेरे इस मानसमें जो कि अब आशाधरकी सूक्तियाँकी निर्मलीके प्रयोगसे प्रसन्न या स्वच्छ हो गया है। <sup>3</sup>

भव्यकण्ठाभरणमें भी आशाधरसूरिकी इसी तरह प्रशंसा की है कि उनकी सूक्तियाँ भवभीह ग्रहस्थें। और मुनियोंके लिए सहायक हैं ।

ं इन पद्योंमें स्पष्ट ही उनकी सूक्तियों या उनके सद्ग्रन्थोंका ही संकेत है जिनके द्वारा अईद्दासजीको सन्मार्गकी प्राप्ति हुई थी, गुरु-शिष्यत्वका नहीं।

हाँ, चतुर्विशति-प्रबन्धकी पूर्वोक्त कथाको पढ़नेके बाद हमारा यह कल्पना कर-नेको जी अवश्य होता है कि कहीं मदनकीर्ति ही तो कुमार्गभें ठोकरें खाते खाते अन्तमें आशाधरकी सूक्तियोंसे अईदास न बन गये हों । पूर्वोक्त ग्रन्थोंमें जो भाव

१----धावन्कापथसंभृते भववने सन्मार्गमेकं परम्

त्यक्त्वा श्रांततराश्चिराय कथमप्यासाद्य कालादमुम् । सद्धर्मामृतमुद्धृतं जिनवचःक्षीरोदधेरादरात् , पायं पायमितः श्रमः सुखपथं दासो भवाम्यईतः ॥ ६४ ॥

२—-मिथ्यात्वकर्मपटलैश्चिरमावृते मे युग्मे हशेः कुपथयाननिदानभूते । आशाधरोक्तिलसदंजनसंप्रयोगैरच्छीकृते पृथुलसत्पथमाश्रितोऽस्मि ॥६५॥

३——मिथ्यात्वपंककलुषे मम मानसेऽस्मिन्नाशाधरोक्तिकतकप्रसरैः प्रसन्ने ।

व्यक्त किये गये हैं, उनसे तो इस कल्पनाको बहुत पुष्टि मिलती है और फिर यह अर्हद्दास नाम भी विशेषण जैसा ही मालूम होता है । सम्भव है उनका वास्तविक नाम कुछ और ही रहा हो । यह नाम एक तरहकी भावुकता और विनयशीलता ही प्रकट करता है ।

इस सम्बन्धमें एक बात और भी नोट करने लायक है कि अईद्दासजीके ग्रन्थोंका प्रचार प्रायः कर्णाटक प्रांतमें ही रहा है जहाँ कि वे चतुर्विशातिप्रबन्धकी कथाके अनुसार सुमार्गसे पतित होकर रहने लगे थे और जैसा कि शब्दार्णवचद्रि-काकी प्रशस्तिसे मालूम होता है उनके गुरु विशालकीर्ति भी वहाँ पहुँच गये थे । खूब संभव है कि उन्हींके प्रयत्नसे वे सत्यथपर फिर लौट आये हों और अईद्दास बनकर वहीं रहने लगे हों ।

इतना सब लिख चुकनेके बाद हम पं० आशाधरजीके अन्तिम प्रन्थ अनगार-धर्मामृत टीकाकी अन्त्य प्रशस्ति उद्धृत कर देते हैं जिसके आधारपर पूर्वेाक्त सब बातें कही गई हैं । यह उनकी मुख्य प्रशस्ति है, अन्य प्रन्थोंकी प्रशस्तियाँ इसीमें कुछ पद्य कम ज्यादा करके बनी हैं । उन न्यूनाधिक पद्योंको भी हमने टिप्पणीमें दे दिया है ।

### मुख्य प्रशस्ति

श्रीमानस्ति सपौदलक्षविषयः शाकम्भरीभूषण— स्तत्र श्रीरतिधाम मण्डलेंकरं नामास्ति दुर्ग महत् ।

१-२-सपादलक्षको भाषामें सबालख कहते हैं। नागौर (जोधपुर) के आसपासका प्रदेश सबालख नामसे प्रसिद्ध है। वहाँ पहले चौहान राजाओंका राज्य था। फिर साँभर और अजमेरके चौहान राजाओंका सारा देश सपादलक्ष कहलाने लगा, और उसके सम्बन्धसे चौहान राजाओंको ' सपादलक्षीय नृपति ' विशेषण दिया जाने लगा। साँभरको ही शाकंभरी कहते हैं। साँभर झील जो नमकका आकर है, उस समय सबालख देशकी सिंगार थी, अर्थात् साँभरका राज्य भी तब सबालखमें शामिल था। मण्डल्कर दुर्ग अर्थांत मांडल्गढ़का किला इस समय मेवाड़ राज्यमें है, परन्तु उस समय मेवाड़का सारा पूर्वाय भाग चौहानोंके अधीन था। चौहान राजाओंके बहुतसे शिलालेख वहाँ मिले हैं। पृथ्वीराजके समय तक वहाँके अधिकारी चौहान रहे हैं। अजमेर जब मुसलमानोंके कब्जेमें आया तब मांडलगढ़ भी उनके हाथ चला गया। श्रीरत्न्यामुदपादि तत्र विमलव्याघ्रेरवालान्वया-च्छ्रीसल्ठक्षणतो जिनेन्द्रसमयश्रद्धाल्उराशाधरः ॥ १ ॥ सरैस्वत्यामिवात्मानं सरस्वत्यामजीजनद् । यः पुत्रं छाहडं गुण्यं रांजितार्जुनभूपतिम् ॥२ '' व्याघ्रेरवालवरवंशसरोजहंसः काव्यामृतोघरसपानसुतृप्तगात्रः । सल्ठक्षणस्य तनयो नयविश्वचक्षुराशाधरो विजयतां कलिकालिदासः '' ॥ ३ ॥ इत्युदयसेनमुनिना कविसुहृदा योऽभिनन्दितः प्रीत्या । '' प्रज्ञापुंजोऽसी '' ति च योऽभिहितो मदनकीर्तियतिपतिना <sup>\*</sup> ॥ ४ <sup>3</sup> ॥ मॅलेच्छेशेन सपादलक्षविषये व्याप्ते सुवृत्तक्षति-त्रासाद्विन्ध्यनरेन्द्रदोःपरिमलस्फूर्जतित्रवर्गौजसि । प्राप्तो मालवमण्डले बहुपरीवारः पुरीमावसन् यो धारामपटजिनप्रमितिवाक्शास्त्रे महावीरतः ॥ ५ ॥

१----अर्थात् अपने आपको जिस तरह सरस्वती (वाग्देवता) में प्रकट किया उसी तरह जिसने अपनी पत्नी सरस्वतीमें छाहड़ नामक गुणी पुत्रको जन्म दिया।

२ मूलाराधना टीका (सोलापुर) जिस प्रतिपरसे प्रकाशित हुई है, उसमें प्रशस्तिके ये चार ही पद्य मिले हैं और संपादक पं० जिनदास शास्त्रीने प्रशस्तिको अपूर्ण लिखा है। शायद आगेका पत्र गायब है।

३ त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्रकी प्रशस्तिमें प्रारम्भके दो पद्योंके बाद 'व्याग्नेरवाल' आदि पद्य न न होकर 'म्लेच्छेशेन' आदि पाँचवाँ पद्य है। उसके बाद 'श्रीमदर्जुनभूपाल' आदि आठवाँ और फिर 'योद्राग्व्याकरणाब्धि ' आदि नवाँ पद्य दिया है।

४ म्लेच्छेरोन साहिबुदिनतुरुष्कराजेन । ----भव्यकुमुदचन्द्रिका टीका ।

इस म्लेच्छराजाको ' साहिबुद्दीन तुरुष्क ' बतलाया है । यह गजनीका बादशाह शहा-बुद्दीन गोरी ही है । इसने वि० सं० १२४९ (ई० स० ११९२) में पृथ्वीराजको हराकर दिछीको अपनी राजधानी बनाया था । उसी वर्ष अजमेरको भी अपने अधीन करके और अपने एक सरदारको सारा कारोबार सोंपकर वह गजनी लौट गया था । शहाबुद्दीनने पृथ्वी-राज चौहानसे दिछीका सिंहासन छीनते ही अजमेरपर धावा किया होगा, क्योंकि अजमेर भी पृथ्वीराजके अधिकारमें था और उसी समय सपादलक्ष देश उसके अत्याचारोंसे व्याप्त हो रहा होगा । इसी समय अर्थात् विक्रम संवत् १२४९ के लगभग पं० आशाधर मांडलगढ छोडकर धारामें आये होंगे । '' आशाधर त्वं मयि विद्धि सिद्धं निसर्गसौदर्यमजर्यमार्यं । सरस्वतीपुत्रतया यदेतदर्थे परं वाच्यमयं प्रपञ्चः '' ॥ ६ ॥ इत्युपश्ठोकितो विद्वद्विल्हणेन कवीशिना । श्रीविन्ध्यैभूपतिमहासान्धिविग्रहिकेण यः ॥ ७ ॥ श्रीमदर्जुनभूपालराज्ये श्रावकसंकुले । जिनधर्मोदयार्थं यो नेलकच्छपुरेऽवसत् ॥ ८ ॥ यो द्राग्व्याकरणाब्धिपारमनयच्छुश्रूषमाणान्न कान् , षट्तर्कीपरमास्त्रमाप्य न यतः प्रत्यर्थिनः केऽक्षिपन् । चेरुः केऽस्खलितं न येन जिनवाग्दीपं पाथ प्राहिताः, पीत्वा काव्यसुधां यतश्च रसिकेष्वापुः प्रतिष्ठां न के<sup>3</sup> ॥ ९ ॥

१-अनगारधर्मामृतर्का मुद्रित टीकामें विन्ध्यभूपतिका ग्वुलासा 'विजयवर्मन मालवाधिपति: ' किया है; परन्तु हमारे अनुमानसे लिपिकारके दांषसे अथवा प्रूफ-संशोधक की असावधानीसे ही 'विन्ध्यवर्म'की जगह 'विजयवर्म' हो गया है। परमारवंशकी वंशावलियों और शिलालेग्वोंमें विन्ध्यवर्माका 'विजयवर्मा' नामान्तर नहीं मिल्ता। श्रीयुत लेले और कर्नल लुअर्डने विन्ध्यवर्माका समय वि० सं० १२१७ से १२३७ तक निहिचत किया है; परन्तु पं० आशाधरजीके उक्त कथनसे कमसे कम १२४९ तक विन्ध्यवर्माका राज्य-काल माना जाना चाहिए। उक्त विद्वानोंने विन्ध्यवर्मांके पुत्र और उत्तराधिकारी मुभटवर्मा (सोइड़)का समय १२३७ से १२६७ तक माना है, परन्तु सुभटवर्मा १२३७ में राजा था, इसका कोई पुष्ट प्रमाण नहीं है, वह १२४९ के बाद ही राजपदपर आया होगा।

२ नलकच्छपुरको इस समय नालछा कहते हैं। यह स्थान धार (मालवा) से १० कोसकी दूरीपर है। अब भी वहाँपर श्रावकोंके कुछ घर हैं, जैनमन्दिर भी है।

३--त्रिपष्टिस्मृतिकी प्रशस्तिमें इस पद्यका नंबर पाँच है। उसके आगे नीचे लिखे पद्य हैं---

धर्मामृतादिशास्त्राणि कुशाग्रीयधियामिव । यः सिद्धचकं महाकाव्यं रसिकानां मुदेऽसृजत् ॥ ६ ॥ सोहमाशाधरः कण्ठमलंकर्तुे सधर्मिणाम् । पञ्जिकालंकृतं ग्रन्थामेमं पुण्यमर्रारचम् ॥ ७ ॥ क्वार्षमन्धिः क मद्वीस्तैस्तथाप्येतछूतं मया । पुण्यैः सद्भचः कथारत्नान्युद्धृत्य ग्राथतान्यतः ॥ ८ ॥

१०

स्याद्वादविद्याविश्चदप्रसादः प्रमेयरलाकरनामधेयः । तर्कप्रबन्धे निरवद्यपद्यपीयूषपूरो वहति स्म यस्मात् ॥ १० ॥ सिद्धचङ्कं भरतेश्वराभ्युदयसत्काव्यं निबन्धोज्ज्वलं, यस्त्रैविद्यकवीन्द्रमोदनसहं स्वश्रेयसेऽरीरचत् । योईद्वाक्यरसं निबन्धरुचिरं शास्त्रं च धर्मामृतं, निर्माय न्यदधान्मुमुक्षुविदुषामानन्दसान्द्रे हुदि ॥ ११ ॥ राजीमतीविप्रलम्मं नाम नेमीश्वरानुगम् । व्यधत्त खण्डकाव्यं य : स्वयंक्रतनिबन्धनम् ॥ १२ ॥ आदेशात्पितुरध्यात्मरहस्यं नाम यो व्यधात् । शास्त्रं प्रसन्नगम्भीरं प्रियमारब्धयोगिनाम् ॥ १३ ॥ यो मूलाराधनेष्टेषिदेशादिपु निबन्धनम् । द्यधत्तामरकोषे च कियाकलापमुज्जगौ ॥ १४ ॥

संक्षिप्यतां पुराणानि नित्यस्वाध्यायसिद्धये । इति पण्डितजाजाकाद्विज्ञसिः प्रेरिकात्र मे ॥ ९ ॥ यच्छद्मस्थतया किञ्चिदत्रास्ति स्खलितं मम । तत्संशोध्य पठन्त्वेनं जिनशासनभाक्तिकाः ॥ १० ॥ महापुराणान्तस्तत्त्वसंग्रहं पठतामिमं । त्रिपष्टिस्मृतिनामानं दृष्टिदेवी प्रसीदतु ॥ ११ ॥ प्रमारवंशवार्धीन्दुदेवपालनृपात्मजे । श्रीमज्जैतुगिदेवेऽसि स्थाम्नावन्तमिवत्यलम् ॥ १२ ॥ नलकच्छपुरे श्रीमन्नेमिचैत्यालयेऽसिधत् । ग्रंथोऽय द्विनवद्वयेकविकमार्कसमात्यये ॥ १३ ॥ खाण्डिल्यवंशे महणकमल्श्रीसुतः सुदृक् । धीनाको वर्धतां येन लिखितास्याद्यपुस्तिका ॥ १४ ॥

१ इसके आगेके ' राजीमती ' और ' आदेशात् ' आदि दो पद्य सागारधर्मामृत और जिनयज्ञकल्पकी प्रशस्तियोंमें नहीं हैं।

२ पहले अमवश यह समझ लिया था फि अमरकोशकी जो पं० आशाधरकी लिखीं टीका है, उसका नाम 'क्रिया-कलाप' होगा। इस विषयमें मेरे 'विद्रद्रलमाला'के रौद्रटस्य व्यधात्काव्यालंकारस्य निबन्धनम् । सहस्रनामस्तवनं सनिबन्धं च योईताम् ॥ १५ ॥ सनिबन्धं यश्च जिनयज्ञकल्पमरीरचत् । त्रिषष्ठिस्मृतिशास्त्रं यो निबन्धालङ्कृतं व्यधात् १६ ॥ योईन्महाभिषेकार्चाविधिं मोहतमोरविम् । चके नित्यमहोद्योतं स्नानशास्त्रं जिनेशिनाम् ॥ १७ ॥ रत्नत्रयविधानास्य पूजामाहात्म्यवर्णकम् । रत्नत्रयविधानाख्यं शास्त्रं वितनुते स्म यैः ॥ १८ ॥

लेखका अनुसरण करके प्रायः सभी विद्वानोंने इस गुल्तीको दुहराया, यहाँतक कि पं० पन्ना-लालजी सोनीने भी अपने अभिपेकसंग्रहकी भूमिकामें यही माना। साहित्याचार्य पं० विश्वेश्वर-नाथ रेड भी अपने पिछले जन्थ 'राजा भोज'में 'अमरकोशकी क्रियाकलाप-टीका 'लिख गये है। वास्तवमें क्रिया-कलाप पं० आशाधरका एक अलग जन्थ है।

१ इस पद्यके आगे जिनयज्ञकल्पमें नीचे लिखे पद्य दिये हैं----

प्राच्यानि संचर्च्य जिनप्रतिष्ठाशास्त्राणि दृष्ट्वा व्यवहारमैन्द्रं । आम्नायविच्छेदतमश्छिदेयं ग्रन्थः कृतस्तेन युगानुरूपः ॥ १८ ॥ खाण्डिल्यान्वयभूषणाल्हणसुतः सागारधर्मे रतो, वास्तव्यो नलकच्छचारुनगरे कर्ता परोपाक्रियाम् । सर्वज्ञार्चनपात्रदानसमयोद्योतप्रतिष्ठाग्रणीः, पापासाधुरकारयत्पुनरिमं कृत्वोपरोधं मुहुः ॥ १९ ॥ विक्रमवर्षसपंचाशीति द्वादशशतेवष्तीतेषु, आश्विनसितान्त्यदिवसे साहसमह्यापराख्यस्य । श्रीदेवपालन्टपतेः प्रमारकुल्शेखरस्य सौराज्ये, नलकच्छपुरे सिद्धो ग्रन्थोयं नेमिनाथचैत्यग्रहे ॥ २० ॥ अनेकाईत्प्रतिष्ठाप्तप्रतिष्ठैः केल्हणादिभिः । सद्यः सूक्तानुरागेण पठित्वायं प्रचारितः ॥ २१ ॥ नन्द्यात्खाण्डिल्यवंशोत्थः केल्हणो न्यासवित्तरः । लिखतो येन पाठार्थमस्य प्रथमपुस्तकम् ॥ २३ ॥

आयुर्वेदविदामिष्टं व्यक्तुं वाग्भटसंहिताम् । अष्टाङ्गहृदयोद्योतं निबन्धमसृजच यैः ॥ १९ ॥ सोहमाशाधरोऽकार्षे टीकामेतां मुनिप्रियाम् । स्वोपज्ञधर्मामृतोक्तयतिधर्मप्रकाशिनीम् ॥ २० ॥ शब्दे चार्थे च यरिंकचिदत्रास्ति स्वलितं मम। छन्नस्थभावात् संशोध्य सूरयस्तत्पठान्त्वमाम् ॥ २१॥ नलकच्छपुरे पौरपौरस्त्यः परमाईतः । जिनयज्ञगुणौचित्यकृपादानपरायणः ॥ २२ ॥ खंडिल्यान्वयकल्याणमाणिक्यं विनयादिमान् । साधुः पापाभिधः श्रीमानासीत्पापपराङ्मुखः ॥ २३ ॥ तत्पत्रो बहुदेवोऽभूदाद्यः पितृभरक्षमः । द्वितीयः पद्मसिंहश्च पद्मालिंगितविग्रहः ॥२४ ॥ बहुदेवात्मजाश्चासन् हरदेवः स्फुरद्गुणः । उदयी स्तम्भदेवश्च त्रयस्त्रैवर्गिकाहताः ॥२५ ॥ मुग्धबुद्धिप्रबोधार्थं महीचन्द्रेण साधुना । धर्मामुतस्य सागारधर्मटीकास्ति कारिता ॥ २६ ॥ तस्यैव यतिधर्मस्य कुशाग्रीयधियामपि । सुदुर्बोधस्य टीकाये प्रसादः क्रियतामिति ॥ २७ ॥ हरदेवेन विज्ञप्तो धनचन्द्रोपरोधत । पंडिताशाधारश्चके टीकां क्षोदक्षमामिमाम् ॥ २८ ॥ विद्वद्भिर्भव्यकुमुदचन्द्रिकेत्याख्ययोदिता । द्विष्टाप्याकल्पमेषास्तां चिन्त्यमाना मुमुक्षुभिः ॥ २९ ॥ प्रमारवंशवाधीन्दुदेवपालनृपात्मजे । श्रीमजैतुगिदेवेसिस्थाम्नाऽवन्तीनऽवत्यलम् ॥ ३० ॥

१ यद्द पद्य सागारधर्मामृत-टीकामें और जिनयज्ञकल्पमें ११ नंबरके बाद दिया है । २ इसके बदले सागारधर्मामृत-टीकामें नीचे लिखा हुआ पद्य है— सोऽहमाशाधरो रम्यामेतां टीकां व्यरीरचम् । धर्मामृतोक्तसागारधर्माध्यायगाेचराम् ॥ १८ ॥ नलकच्छपुरे श्रीमन्नेमिचैत्यालयेऽसिधत् । विक्रमाब्दरातेष्वेषा त्रयोदरासु कार्तिके ॥ ३१ ॥

१ इसके स्थानपर सागारपर्मांग्रतमें निम्न रखंक हैं---नलकच्छपुरे श्रीमन्नेमिचैत्यालयेऽसिधत् । टीकेयं भव्यकुमुदचन्द्रिकेत्युदिता बुधैः ॥ २० ॥ षण्णवद्वयेकसंख्यानविकमांकसमात्यये । सत्तम्यामसिते पौषे सिद्धेयं नंदताचिरम् ॥ २१ ॥ श्रीमान् श्रेष्ठिसमुद्धरस्य तनयः श्रीपौरपाटान्वय--व्योमेन्दुः सुकृतेन नन्दतु महीचन्द्रो यदम्यर्थनात् । चके श्रावकधर्मदीपकमिमं प्रन्थं बुधाशाधरो प्रन्थस्यास्य च लेखितोऽपि विदधे येनादिमः पुस्तकः ॥॥ २२ ॥ इष्टेापदेश-टीकाकी प्रशस्तिमें नीचे लिखे तीन पद्य मिलते हैं---विनयेन्दुमुनेर्वाक्याद्भव्यानुग्रहहेतुना । इष्टेापदेशटीकेयं कृताशाधरधीमता ॥ २ ॥ उपशम इव मूर्त्तः सागरेन्दुमुनीन्द्रादजनि विनयचन्द्रः सचकोरैकचन्द्रः । जगदमृतसगर्भा शास्त्रसन्दर्भगर्भः शुचिचरितवरिष्णोर्यस्य धिन्वंति वाचः ॥ जयन्ति जगतीवन्द्या श्रीमन्नेमिजिनांह्रयः । रेणवोऽपि शिरोराज्ञामारोहन्ति यदाश्रिता ।३।

# शाकटायन और उनका शब्दानुशासन

#### शाकटायन या पाल्यकीर्ति

शाकटायन नामके एक बहुत प्राचीन आचार्य हो गये हैं जिनके मतका उल्लेख पाणिनिने अपनी अष्टाध्यायीमें किया है। ऋग्वेद और शुक्ल यजुर्वेदके प्रातिशा-ख्यामें तथा यास्काचार्यके निरुक्तमें भी इनका जिक्र है। इनका समय इतिहासज्ञोंने ईस्वी सन्से लगभग एक हजार वर्प पहले अनुमान किया है' और उनका उल्लेख करनेवाले पाणिनिका साढ़े छह सौ वर्ष पहले। इन शाकटायनका कोई व्याकरण-ग्रन्थ था जो अब मिलता नहीं है।

परन्तु शाकटायन नामका एक और व्याकरण ग्रन्थ है जिसके कर्त्ता जैन थे। वे भी शाकटायन नामसे प्रसिद्ध हैं। परन्तु यह बहुत कम लोग जानते हैं कि उनका वास्तविक नाम पाल्यकीर्ति था।

वादिराजसूरिने अपने ' पार्श्वनाथ-चरित ' काव्यमें उनका स्मरण इस प्रकार किया है—

कुतस्त्या तस्य सा शक्तिः पाल्यकीर्तेर्महौजसः ।

श्रीपदश्रवणं यस्य शाब्दिकान्कुरुते जनान् ॥

अर्थात् , उस महातेजस्वी पाल्यकीर्तिकी शक्तिका क्या वर्णन किया जाय जिसका 'श्री ' पद-श्रवण ही लोगोंको शाब्दिक या व्याकरणज्ञ कर देता है ।

शाकटायनकी अमोधवृत्ति नामकी एक स्वोपज्ञ टीका है। उसका आरंभ 'श्रीवीरममृतं ज्योतिः' आदि मंगलाचरणसे होता है। वादिराजसूरिने इसी मंगलाचरणके 'श्री' पदको लक्ष्य करके यह बात कही है कि पाल्यकीर्ति

( शाकटायन ) के व्याकरणका आरम्भ करनेपर लोग वैयाकरण हो जाते हैं । पूर्वोक्त श्ठोककी टीका आचार्य शुभचन्द्र अपनी ' पार्श्वनाथचरित-पंजिका'में इस प्रकार करते हैं—-'' तस्य पाल्यकीर्तेः महौजसः श्रीपदश्रवणं । श्रिया उपल्र-

१-२ देखो डा० श्रीपाद कृष्ण बेलवलकरका ' सिस्टिम आफ संस्कृत ग्रामर । '

शाकटायन और उनका शब्दानुशासन

क्षितानि पदानि शाकटायनसूत्राणि तेषां श्रवणं आकर्णनं ।'' इससे यह स्पष्ट होता है कि पंजिकाकार शुभचन्द्र पाल्यकीर्तिको शाकटायन-सूत्रोंका कर्त्ता मानते थे ।

शाकटायन प्रक्रिया-संग्रहके मंगलांचरणमें जिनेश्वरको पाल्यकीर्ति और मुनीन्द्र विशेषण दिये हैं, जो श्रिष्ठ हैं । उसके द्वारा एक अर्थमें जिनेश्वरको और दूसरे अर्थमें प्रसिद्ध वैयाकरण पाल्यकीर्तिको नमस्कार किया है । शाकटायनकी प्रक्रिया बनाते समय यह सम्भव नहीं कि अभयचन्द्र उसके मूल कर्त्ताको छोड़कर अन्य किसी वैयाकरणको नमस्कार करते । इससे भी शाकटायनका वास्तव नाम पाल्यकीर्ति निश्चित होता है ।

#### शाकटायन या शब्दानुशासन

स्वयं ग्रन्थकर्त्ताने और टीकाकारोंने भी इस व्याकरणका नाम 'शब्दानुशासन' बतलाया है। शाकटायन नाम तो पीछे प्रसिद्ध हुआ जान पड़ता है। जिस तरह कवियोंमें कालिदासकी अधिक प्रसिद्धि होनेके कारण पीछेके अनेक कवि कलिदास कहलाने लग, उसी तरह बहुत बड़े वैयाकरण होनेके कारण लोग पाल्यकीर्तिको भी शाकटायनाचार्य कहने लगे और उनके व्याकरणको शाकटायन।

### वैदिक शाकटायन प्राचीन है

जब सन् १८९३ में मि० गुस्तव आपर्टने 'शाकटायन-प्रक्रियासंग्रह ' प्रकाशित किया, तब उन्होंने उसकी भूमिकामें बतलाया कि ये वही शाकटायन हैं जिनका उल्लेख पाणिनिने किया है और इसके प्रमाणमें दो चार सूत्र ऐसे भी पेश कर दिये जो वैदिक शाकटायनके उन सूत्रोंसे मिलते जुलते थे जिनकी चर्चा पाणिनिने की है और अन्तमें यह भी कहा कि ये शाकटायन जैन थे। परन्तु जब उनके कथनपर गहराईसे विचार किया तब वह निस्सार साबित हुआ और अब तो उसपर कोई भी विश्वास नहीं करता है।

#### शाकटाय यापनीय थे

शाकटायन या पाल्यकीर्ति किस सम्प्रदायके थे पहले इस विपयमें काफी मत-भेद रहा । दिगम्बर सम्प्रदायके लोग पहले उन्हें अपने सम्प्रदायका मानत रहे, क्योंकि उनके यहाँ उनके व्याकरणका काफी प्रचार था और मुनि दयापाल आदि

१ मुनीन्द्रमभिन्द्याहं पाल्यकीर्ति जिनेश्वरम् । मन्दबुद्धचनुरोधेन प्रक्रियासंग्रहं ब्रुवे ।।

दिगम्बर विद्वानोंने उसपर टीकाग्रन्थ भी लिखे थे। उसके बाद स्व० डाक्टर के० बी० पाठक आदिने खेताम्बर बतलाया क्येंकि शाकटायन-सूत्रोंमें आवश्यक-निर्युक्ति, छेद-सूत्र, कालिक-सूत्र आदि खेताम्बरमान्य ग्रन्थोंका आदरपूर्वक उल्लेख किया गया है। परन्तु अब यह बिल्कुल निश्चित हो चुका है कि वे इन दोनों सम्प्रदायोंसे पृथक् तीसरे यापनीय सम्प्रदायके थे, जो उक्त दोनों सम्प्रदायोंके बीचकी एक कड़ी था और अब नष्ट हो चुका है। क्येंा कि—

१ विक्रमकी तेरहवीं शताब्दिके मलयगिरि नामक श्वेताम्बराचार्यने नन्दिसू-त्रकी टीकामें उन्हें यापनीय यतियोंका अग्रणी लिखा है'।

२ यापनीय सम्प्रदाय खेताम्बरोंके समान स्त्रियोंका उसी भवेमें मोक्ष होना और केवलियोंका आहार करना मानता था जो दिगम्बर सम्प्रदायके सिद्धान्तोंसे विरुद्ध है। इन दोनों विषयोंपर शाकटायनका बनाया हुआ 'स्त्रीनिर्वाण-केवलि-भुक्ति प्रकरण ' नामका एक छोटा-सा प्रन्थ उपलब्ध हुआ है और वह प्रकाशित भी हो चका है। ' उसमें स्त्रीमुक्तिपर ५५ और केवलिभुक्तिपर ३४ कारिकायें हैं। इनमें वे सब युक्तियाँ दी गई हैं जो इन बातोंको माननेवालोंकी ओरसे दिगम्बरोंके प्रति उपस्थित की जाती हैं। इसका कुछ अंश इस प्रकार है—

प्रारम्भ—प्रणिपत्य भुक्तिमुक्तिप्रदममलं धर्ममईतो दिशतः । वक्ष्ये स्त्रीनिर्वाणं केवलिभुक्तिं च संक्षेपात् ॥ १ ॥ अस्ति स्त्रीनिर्वाणं पुंवद्यदविकल्हेतुकं स्त्रीपु । न विरुद्धयते हि रत्नत्रयसम्पन्निर्टृतेहेंतुः ॥ २ ॥ रत्नत्रयं विरुद्धं स्त्रीत्वेन यथामरादिभावेन । इति वाझ्मात्रं नात्र प्रमाणमाप्तागमोऽन्यद्वा ॥ ३ ॥

अन्त— विग्रहगतिमापन्नाद्यागमवचनं सर्वमेतस्मिन् । मुक्तिं ब्रवीति तस्मादुष्टव्या केवलिनि भुक्तिः ॥ ३२ ॥

१ शाकटायनं।ऽपि यापनीययतिम्रामाम्रणीः स्वोपश्वशब्दानुशासनकृत्तावादौ भगवतः स्तुति-मेवमाह ' श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नेत्वादि सर्ववेधसान् । ' अत्र च न्यासकृतव्याख्या—सर्ववेधसां सर्वेश्वानां सकल्शास्त्रनुगतपरिशानानां आदिं प्रभवं प्रथममुत्पत्तिकारणमिति।—नन्दिसूत्र पृ० २३ २ देखो जैनसाहित्यमंशोधक भाग २, अंक ३ । नानाभोगाहारो निरन्तरः सो विशेषतो नाभूत (?) युक्त्या भेदेनाङ्गस्थितिपुष्टिक्षुच्छमास्तेन ॥ ३३ ॥ तस्य विशिष्टस्य स्थितिरभविष्यत्तेन सविशिष्टेन । यद्यभविष्यदिद्वैषां सालीतरभोजनेनेव ॥ ३४ ॥

ति स्त्रीनिर्वाण-केवलिभुक्तिप्रकरणं भगवदाचार्यशाकटायनकृदन्तपादानामिति । न्द्रहवीं शताब्दिमें एक विद्वान्ने अपने समयमें उपलब्ध जैनग्रन्थोंकी एक बड़ी खोजके साथ संस्कृतमें लिखी थी। उसमें कौन ग्रन्थ, किस भाषामें, 1, किस समय, किस विषयपर, कितने परिमाणका लिखा है इसका संक्षिप्त ण जहाँ तक उपलब्ध हो सका दिया है। इस सूचीका नाम बृहट्टिपणिका उसमें भी इस प्रकरणका विवरण इस प्रकार दिया है—'' केवलिभुक्ति-

क्तेप्रकरणम् । शब्दानुशासनकृतशाकटायनाचार्यकृतं तत्संग्रहरूोकाश्चं ९४।'' ादिवेताल शान्तिसूरिने उत्तराध्ययन टीकाके २६ वें अध्यायमें, रत्नप्रभने हरावतारिकामें और यशोविजय उपाध्यायने अध्यात्ममतपरीक्षा तथा शास्त्रवार्ता-यमें इस प्रकरणकी अनेक कारिकायें उद्धृत की हैं । इसी तरह आचार्य वन्द्रने अपने प्रमेयकमलमार्तण्ड और न्यायकुमुदचन्द्रमें स्त्री-मुक्ति और डे-मुक्तिका पूर्वपक्ष इसी प्रकरणसे लिया है और इसकी एक एक दलीलका न किया है ।

े शाकटायनकी अमोधवृत्तिमें आवश्यक, छेदसूत्र, निर्युक्ति, कालिक सूत्र र प्रन्थोंका जिस तरह उल्लेख किया है उससे ऐसा माऌ्म होता है कि उनके दायमें इन ग्रन्थोंके पठन-पाठनका प्रचार था और ये ग्रन्थ दिगम्बर-सम्प्रदायके हैं जब कि यापनीयसंघ इन ग्रन्थोंको मानता था।

अमेषित्रतिमें ' उपसर्वगुप्तं व्याख्यातारः ' कहकर शाकटायनने सर्वगुप्त ॥र्थको सबसे बड़ा व्याख्याता बतलाया है और ये सर्वगुप्त वही जान पड़ते हैं के चरणोंके समीप बैठकर आराधनाके कर्ता शिवार्यने सूत्र और अर्थको अच्छी समझा था । और चूँकि शिवार्य भी बहुत करके यापनीय साम्प्रदायके थे रव उनके गुरुको श्रेष्ठ व्याख्याता बतलानेवाले शाकटायन भी यापनीय होंगे ।

: यह संख्या अनुष्टुप् श्लोकोंके हिसाबसे दी है । २ देखो ५० ४४ में 'यापनीय यकी खोज ' शीर्षक लेखकी टिप्पणियाँ । ५ शाकटायनको ' श्रुतकेवलिदेशीयाचार्य ' लिखा है और चिन्तामणि-टीकाके कत्त्रां यक्षवर्माने तो उन्हें ' सकलनज्ञानसाम्राज्यपदमाप्तवान् ' माना है । परन्तु दिगम्बर सम्प्रदायके अनुसार वीर-निर्वाण ६८३ वर्षके लगभग ही श्रुतकेवलियों या एकदेशश्रुतकेवलियोंका विच्छेद हो गया था । अतएव उनका श्रुतकेवलिन देशीय होना यापनीयसंघकी मानताके अनुसार ही ठीक बैठ सकता है ।

#### शाकटायनकी रचनायें

शाकटायनकी इस समय तीन ही रचनायें उपलब्ध हैं, शब्दानुशासनका मूल सूत्रपाठ, उसकी अमोधवृत्ति और ऊपर जिसका जिक आ चुका है, वह 'स्त्रीमुक्ति-केवलिमुक्ति प्रकरण' | इनके सिवाय संस्कृतके मुप्रसिद्ध आचार्य राजशेखरने अपनी काव्य-मीमांसामें पाल्यकीर्तिके मतका उल्लेख करते हुए लिखा है—'' यथा तथा वास्तु वस्तुनो रूपं वक्तृप्रकृतिविशेपायत्तातु रसवत्ता | तथा च यमर्थ रक्तः स्तौति तं विरक्तो विनिन्दति मध्यस्थस्तु तत्रोदास्ते, इति पाल्यकीर्तिः । '' इससे माल्र्म होता है कि पाल्यकीर्तिं या शाकटायनका कोई साहित्य-विषयक प्रन्थ भी था जो अभी तक कहीं मिला नहीं है । क्या आश्चर्य जो उनके और भी प्रन्थ हों, जिन्हें हम नहीं जानते । 'स्त्रीमुक्ति-केवलिभुक्ति ' प्रकरणसे माल्र्म होता है कि वे बड़े भारी तार्किक और सिद्धान्तज्ञ भी थे ।

### शब्दानुशासनकी टीकायें

शाकटायनके शब्दानुशासनपर अब तक नीचे लिखीं सात टीकायें प्राप्त हुई हैं— १ अमोघवृत्ति—स्वयं सूत्रकारकी ही लिखी हुई है और यही उसकी सबसे बड़ी टीका है। राष्ट्रकूटनरेश अमोघवर्षको लक्ष्य करके उसका यह नामकरण किया गया था। क्योंकि अमोघवर्षके समयमें ही शाकटायन हुए हैं जैसा कि आगे चलकर बतलाया जायगा।

२ शाकटायन न्यास—यह अमोघत्रात्तिपर प्रभाचन्द्राचार्यकृत न्यास है'। इस ग्रन्थके सिर्फ दो अध्याय उपलब्ध हैं । परन्तु उनसे टीकाकारके सम्बन्धमें कुछ

१ शब्दानां शासनाख्यस्य शास्त्रस्यान्वर्थनामतः प्रसिद्धस्य महामोघवृत्तेरपि विशेषतः । सूत्राणां च विवृतिर्विख्याते च यथामतिः । ग्रन्थस्यास्य च न्यासेति (१) क्रियते नामनामतः ॥ विशेष प्रकाश नहीं पड़ता । पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्यके खयालमें ये प्रभाचन्द्र न्यायकुमुदचन्द्र आदिके कर्त्तांसे भिन्न कोई दूसरे ही प्रभाचन्द्र हैं । संभव है कि वे यापनीय संघके ही हों ।

३ चिन्तामाणि टीका ( लघीयसी वृत्ति )—यह अमोघवृत्तिको ही संक्षिप्त करके रची गई है। इसके कर्त्ताका नाम यक्षवर्मा है। इनके विषयमें और कुछ माल्र्म नहीं है। ये कोई गृहस्थ विद्वान् थे।

**४ माणिप्रकाशिका**—' मणि ' अर्थात् ' चिन्तामणि ' को प्रकाशित करनेवाली टीका । इसके कर्ता आजितसेनाचार्य हैं ।

५ प्रक्रिया संग्रह—यह पाणिनिकी सिद्धान्तकौमुदीके ढंगकी प्रक्रिया टीका है । इसके कर्त्ता अभयचन्द्राचार्य हैं । प्रकाशित हो चुकी है ।

**५ शाकटायन टीका**—भावसेन त्रैविद्यदेवकृत । कातन्त्रकी रूपमाला टीकाके कत्ती भी यही माऌम होते हैं । ये 'वादिपर्वतवज्र 'कहलाते थे । इनका बनाया हुआ एक ' विश्वतत्त्वप्रकाश 'नामका ग्रन्थ भी उपलब्ध है ।

७ रूपसिद्धि—यह लघुकौमुदीके समान छोटी टीका है। इसके कर्त्ता दयापाल मुनि हैं। ये द्रविड़संघके थे। इनके गुरुका नाम मतिसागर था। ये पार्श्वनाथ-चरित और न्याय-विनश्चय आदिके कर्त्ता वादिराजसूरिके संघर्मा थे। पार्श्वनाथचरितकी रचना श० सं० ९४७ (वि० सं० १०५२) में हुई थी, अतएव इनका भी यही समय समझना चाहिए। यह टीका प्रकाशित हो चुकी है।

#### अमोधवृत्ति स्वोपज्ञ है

अमोघत्रत्ति स्वयं शाकटायन या पाल्यकीर्तिकी है, इसे स्व० डा० के० बी० पाठकने बहुत अच्छी तरह प्रतिपादित किया है। वे कहते हैं —

श्रीवीरममृतं ज्योतिर्नत्वादिं सर्ववेधसां शब्दानुशासनस्येयममोघावृत्तिरुच्यते । अविघ्नेनेष्ट्रप्रसिद्धचर्थं मंगलमारभ्यते—

नमः श्रीवर्द्धमानाय प्रबुद्धाशेषवस्तवे । येन शब्दार्थसम्बन्धाः सार्वेण सुनिरूपिताः ॥ शब्दो वाचकः अर्थो वाच्यः तयोः सम्बन्धे। योग्यता अथवा शब्दो आगमः

१ हितैषिणां यस्य नृणामुदात्तवाचा निबद्धा हित-रूपसिद्धिः । वन्द्यो दयापालमुनिः स वाचा सिद्धस्सताम्मूर्द्धनि यः प्रभावैः ॥ १५ ——श्रवणबेल्गोलका ५४ वाँ शिलालेख अर्थः प्रयोजनं । अभ्युदयो निःश्रेयसं च । तयोः सम्बन्ध उपायोपेयभावः । ते येनं सर्वसत्वहितेन सता तत्त्वतः प्रज्ञापिताः तस्मै परमाईत्यमहिम्ना विराजमानाय भगवते वर्द्धमानाय षडपि द्रव्याणि अरोषाणि अनन्तपर्यायरूपाणि साकल्येन साक्षात्कुर्वते नमः कुर्वे इत्युपस्कारः । एवं कृतमंगलरक्षाविधानः । परिपूर्णमल्पग्रन्थं लघूपायं राब्दानुशासनशास्त्रामिदं महाश्रमणसंघाधिपतिर्भगवानाचार्यः शाकटायनः प्रारभते । शब्दार्थज्ञानपूर्वकं च सन्मार्गानुष्ठानं । अ इ उ ण । ऋक् । ए ओ ङ् ।.... हल् ।। १३ ।। इति वर्णसमाम्नायः क्रमानुबन्धोपादानः प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघ-वार्थः । सामान्याश्रयणादीर्घण्डतानुनासिकानां ग्रहणं ।

> श्रियं कियादः सर्वज्ञानज्योतिरनीक्वरीं । विश्वं प्रकाशयच्चिन्तामणिश्चिन्तार्थसाधनः ॥ १ नमस्तमः प्रभावाभिभूतभूद्योतहेतवे । लोकोपकारिणे शब्दब्रह्मणे द्वादशात्मने ॥ २ स्वस्ति श्रीसकलज्जानसाम्राज्यपदमाप्तवान् । महाश्रमणसंवाधिपतिर्थः शाकटायनः ॥ ३ ॥ एकः शब्दाम्बुधिं बुद्धिमन्दरेण प्रमध्य यः । सयराश्रीः समुद्दधे विश्वं व्याकरणमृतम् ॥ ४ ॥ स्वल्पग्रन्थं सुखोपायं सम्पूर्णं यदुपक्रमं । शब्दानुशासनं सार्वमईच्छासनवत्परम् ॥ ५ ॥ इर्ष्टिर्नेष्टा न वक्तव्यं वक्तव्यं सूत्रतः पृथक् । संख्यातं नोपसंख्यानं यस्य शब्दानुशासने ॥ ६ ॥ तस्यातिमहतीं वृत्तिं संहृत्येयं लघीयसी । सम्पूर्णलक्षणा वृत्तिर्वक्ष्यते यक्षवर्मणा ॥ ७ ॥ ग्रन्थविस्तरभीरूणां सुकुमाराधियामयं । गुश्रुषादिगुणान्कर्तुं शास्त्रे संहरणोद्यमः ॥ ८ ॥ शब्दानुशासनस्यान्वर्थायाश्चिन्तामणेरिदं । वृत्तेर्प्रन्थप्रमाणं (हि) षट्सहस्रं निरूपितं ॥ ९ ॥ इन्द्रचन्द्रादिभिः शाब्दैर्यदुक्तं शब्दलक्षण । तदिहास्ति समस्तं च यन्ने हास्ति न तत्कचित् ॥ १० ॥

गणधातुपाठयोगेण धातून् लिंगानुशासने लिङ्गगतं । औणादिकानुणादौ शेषं निःशेषमत्र वृत्तौ विद्यात् ॥ ११ ॥ बालाबलाजनोप्यस्या वृत्तरेभ्यासवृत्तितः । समस्तं वाड्ययं वेत्तिवर्षेणैकेन निश्चयात् ॥ १२ ॥

तत्र सूत्रस्यादावयं मङ्गलश्लोकः । नमः श्रीवर्द्धमानायेत्यादि । शब्दार्थसम्बन्धार्था वाचकवाच्ययोग्यता अथवा आगमप्रयोजनोपायोपेयभावाः ते येन सर्वसत्त्वहितेन तत्त्वतः प्रज्ञापिताः तस्मै श्रीमते महावीराय साक्षात्क्वत्सकलद्रव्याय नमः करोमीत्य-ध्याहारः । विन्नप्रशमनार्थमर्हद्देवतानमस्कारं परममङ्गलमारभ्य भगवानाचार्थः शाक-टायनः शब्दानुशासनं शास्त्रमिदं प्रारभते ।

धर्मार्थ काममोक्षेपु तत्त्वार्थावगतिर्यतः । शब्दार्थज्ञानपूर्वति वेद्यं व्याकरणं बुधैः ॥ अ इ उ ण् ऋक । ए औ ङ् ।...हल इति वर्ण समाम्नायः क्रमानुबाधोपादानः

प्रत्याहारयन् शास्त्रस्य लाघवार्थः । सामान्यग्रहणाद्दीर्घ'छतानुनासिकानां ग्रहणम् । —-चिन्तामणि टीका

चिन्तामणिके कर्त्ता यक्षवर्माने उपरिलिखित सातवें श्लांकमें कहा है कि '' यह उसकी छोटी वृत्ति है जिसे मैंने उसकी (शाकटायनकी) बहुत बड़ी वृत्तिसे संक्षिप्त करके बनाया है। '' वे यह नहीं कहते कि यह मेरी स्वतन्त्र रचना है। अब यह देखना चाहिए कि वह अति महती या बहुत बड़ी वृत्ति कौन-सी है जिसको संक्षिप्त करके यह लिखी गई है । विचार करके देखा जाय तो माल्रम होगा कि वह वृत्ति और कोई नहीं, अमेाघवृत्ति ही है। क्यों कि एक तो उपलब्ध वृत्तियोंमें वही सबसे बड़ी है । दूसरे ऊपर लिखी हुई दोनों प्रशस्तियोंके कुछ भाग समान हैं, जो यह बतलाते हैं कि एक वृत्ति दूसरीको देखकर या उसीको संक्षेप करके बनाई गई है। ' इति वर्णसमाम्नायः ' आदि पाठ दोनोंके मिलते जुलते हुए हैं। अन्तर केवल यह है कि जहाँ अमोघवृत्तिमें ' सामान्याश्रयणात् ' लिखा गया है वहाँ चिन्तामणिमें ' सामान्यग्रहणात् ' है । तीसरे यक्षवर्माने जिस मंगलक्ष्ठोककी 'नमः श्रीवर्द्धमानायेत्यादि ' प्रतीक दी है वह अमोघवृत्तिमें ही मिलती है । मूलका या अन्य किसी वृत्तिका यह श्लोक नहीं है । इस स्ठोंकके उत्तरार्द्वकी व्याख्या भी अमोघवृत्तिसे थोड़ा बहुत इधर उधर करके नकल कर दी गई है। इन सब बातोंसे यह निश्चय हो जाता है कि चिन्ता-मणि टीका अमोघवृत्तिसे पीछे बनी है और वह अमोघवृत्तिका ही संक्षेप है।

٢

यक्षवर्माने अपनी टीका अमोघवृत्तिको ही कुछ फेर फार करके बनाई है, यह बात दोनों टीकाओंका मिलान करनेसे अच्छी तरह समझमें आ जाती है। कुछ उदाहरण लीजिए—

नामदुः १–१–१७

—मूल शाकटायनसूत्र

यन्नामधेयं संव्यवहाराय हटान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दुसंज्ञं वा भवति | देव-दत्तीया दैवदत्ताः | षडनयानाहुः सिद्धसेनीया सैद्धसेनाः | -----अमोधवृत्ति

यन्नामधेयं संव्यवहाराय इटान्नियुज्यते देवदत्तादि तद्दु संज्ञं वा भवति । देव-दत्तीया दैवदत्तः । ----चिन्तामणिटीका

कहीं कहींपर तो यक्षवर्माने अमोघवृत्ति ज्योकी त्यों नकलमर कर दी है। जैसे—ख्याते दृश्ये ४-३-२०७। —मूल

भूतेऽनद्यतने ख्याते लेकविज्ञाते दृश्ये प्रयोक्तुः शक्यदर्शने वर्तमानाद्धातोर्ल-र्ङ्प्रत्ययो भवति । लिडपवादः । अरुणदेवः पाण्डचम् । अदहदमोघवर्षोरातीन् । ख्यात इति किम ? चकार कटं देवदत्तः । दृश्य इति किम् ? जघान कंसं किल वासुदेवः । अनद्यतने इति किम ? उदगादादित्यः । ——अमोघवृत्तिः

उक्त सूत्रपर चिन्तामणिकी टीका भी इसी प्रकार है । अन्तर सिर्फ इतना ही है कि अमोघमें जहाँ 'लङ् प्रत्ययो 'लिखा है वहाँ चिन्तामणिमें केवल 'लङ्' लिखा है, 'प्रत्यय ' छोड़ दिया है ।

उपर्युक्त बातोंसे यह तो सिद्ध हो गया कि चिन्तामणि अमोधवृत्तिसे पीछे बनी है और उसीको संकोच करके बनाई गई है। अब यह देखना है कि अमोधवृत्तिका कर्त्ता कौन है ? चिन्तामणि टीकाके पूर्व ३-४-५-६-७ श्ठोकोंका अर्थ अच्छी तरह लगानेसे इसका भी निश्चय हो जायगा।

३–जिन्होंने सकलज्ञानरूपी साम्राज्य पदको प्राप्त किया है और जो बड़े भारी साधुसमाजके अगुआ थे, वे शाकटाथनाचार्य जयवंत हो।

४—जिन अकेलेने बुद्धिरूप मन्दराचलसे शब्द-समुद्रका मंथन करके, उसमेंसे यशरूप लक्ष्मीके साथ साथ सम्पूर्ण व्याकरणोंका साररूप यह अमृत निकाला,

५-जिनका रचा हुआ शब्दानुशासन आईत् धर्मकी तरह स्वल्प-ग्रन्थ ( प्रमाणमें) थोडा ), सुख-साध्य और सम्पूर्ण है,

६-जिन ( शाकअयन मुनि ) के शब्दानुशासनमें इष्टि, उपसंख्यान, वक्तव्य, न वक्तव्य आदिका झगड़ा नहीं है, ७–उनकी ( तस्य शाकटायनस्य ) बड़ी भारी वृत्ति ( अमोघवृत्ति ) को संकोच

करके यह छोटी-सी परन्तु सम्पूर्ण लक्षणोंवाली वृत्ति मैं ( यक्षवर्मा ) कहूँगा । ध्यान रखना चाहिए कि ये पाँचों श्लोक शाकटायनका वर्णन करनेवाले हैं । इनमेंके 'य: ' ( श्लोक ३-४ ), यदुपक्रम शब्दका 'यत् ' ( श्लोक ५ ) और 'यस्य ' ( श्लोक ६ ) ये तीनों सम्बन्धचोतक सर्वनाम सातवें श्लोकके ' तस्य ' शब्दसे सम्बन्ध रखते हैं । यह 'तस्य' शब्द कर्तरि षष्ठिमें बनाया गया है और यह सातवें पद्यका मुख्य वाक्यांश है । अन्वय इस तरह होता है—' यदुपक्रमं शब्दानु-शासनं सार्वे तस्य महतीं वृत्तिं संहृत्य इयं लघीयसी वृत्तिर्वक्ष्यते यक्षवर्मणा ' अर्थात् जिसका बनाया हुआ सर्वोपयोगी शब्दानुशासन नामक व्याकरण है, उसीकी बनाई हुई बहुत बड़ी टीकाको संकोचकर मैं यह छोटी-सी टीका बनाता हूँ । इससे निश्चय हो गया कि मूल शब्दानुशासन और उसकी अमोघवृत्ति टीका ये दोनों ग्रन्थ एक ही शाकटायनने बनाये हैं ।

मि० राइस साहबने इसके लिए चिदानन्द कविके 'मुनिवंशाम्युदय 'नामक कनड़ी काव्यसे एक प्रमाण दिया है। यह कवि मैसूरके चिक्कदेवराजाके समयमें (ई० सन् १६७२-१७०४) हुआ है और 'चारुकीर्ति पांडेतदेव 'इसकी उपाधि थी। कविके कनड़ी स्लोकोंका अर्थ यह है—

'' उस मुनिने अपने बुद्धिरूप मन्दराचलसे श्रुतरूप समुद्रका मन्थन कर यशके साथ व्याकरणरूप उत्तम अमृत निकाला। शाकटायनने उत्कृष्ट शब्दानुशासनको बना लेनेके बाद अमोघव्टत्ति नामकी टीका—जिसे बड़ी शाकटायन कहते हैं---बनाई जिसका कि परिमाण १८००० है। जगत्प्रसिद्ध शाकटायन मुनिने व्याक-रणके सूत्र और साथ ही पूरी वृत्ति भी बनाकर एक प्रकारका पुण्य सम्पादन किया। एक बार अविद्धकर्ण सिद्धान्तचक्रवर्ती पद्मनन्दिने मुनियोंके मध्य पूजित शाकटायनको मन्दर पर्वतके समान धीर विशेषणसे विभूषित किया।

गणरत्नमहोदधिके कत्ती वर्धमान कवि—जो विक्रम सं० ११९७ में हुए हैं— अपने ग्रन्थेमें शाकटायनके नामसे जिन जिन बातोंको उद्धृत करते हैं वे अमोव-वृत्तिमें ही मिलती हैं, मूलसूत्रोंमें नहीं । इससे मालूम होता है कि वर्धमान जानते थे कि अमोघवृत्ति शाकटायनकी ही है और इसीलिए उन्होंने उसके उदाहरण शाकटायनके नामसे देना अनुचित न समझा ।

शाकटायनस्तु कर्णे टिरिटिरिः कर्णे चुरु-चुरुरित्याह ।

—गणरत्न पृष्ठ ८२ और अमोघवृत्ति २।१।५७

शाकटायनस्तु अद्य पंचमी अद्य द्रितीयेत्याह । ----गणरत पृ० ९०, अमोघवृत्ति २।१।७९

इसके सिवाय नन्दिसूत्रकी मलयगिरिकृत टीकाका उद्धरण ऊपर दिया जा चुका है जिसमें टीकाकर्त्ताने 'श्रीवीरममृतं ज्योतिः ' आदि मंगलाचरणको शाकटा-यनकी स्वोपज्ञवृत्तिका बतलाया है। इससे सिद्ध है कि अमोघवृत्ति स्वयं शाकटा-यनकी बनाई हुई है।

#### रचना-काल

जपर ' ख्यांते दृश्ये ' सूत्रकी जें। अमोघट्टति दी है, उसमें एक उदाहरण है—'' अदहदमोघवर्षोऽरातीन् । '' अर्थात् अमोघवर्षने रात्रुओंको जला दिया। इस उदाहरणमें ग्रन्थकर्त्ताने अमोघवर्ष (प्रथम) की अपने रात्रुओंपर विजय पानेकी जिस घटनाका उल्लेख किया है, ठीक उसीका जिक राकसंवत् ८३२ (वि० सं० ९६७) के एक राष्ट्रक्रूट-शिलोलेंखमें इन राब्दोंमें किया है—'' भूपालान् कण्टकामान् वेष्टगित्वा ददाह।'' और इसका भी अर्थ लगभग वही है; अमोघवर्षने उन राजाओंको घेरा और जला दिया जो उससे एकाएक विरुद्ध हो गये थे। उक्त शिलालेख अमोघवर्षके बहुत पीछे लिखा गया था, इसलिए उसमें परोक्षार्थवाली 'ददाह ' किया दी है। उसके लेखकके लिए उक्त घटनाका स्वयं देखना अशक्य था। परन्तु अमोघवर्षके कर्त्ताके लिए राक्य था, इसलिए उसने 'अदहत् ' यह लङ् प्रत्ययकी किया दी है। अर्थात् यह उसके समक्षकी घटना होगी।

बगमुराके दान<sup>3</sup>-पत्रमें जेा श० सं० ७८९ ( वि० सं० ९२४ ) का लिखा हुआ है इस घटनाका उल्लेख है । उसका सारांश यह है कि गुजरातके माण्डलिक राजा एकाएक बिगड़ खड़े हुए और उन्होंने अमोघवर्षके विरुद्ध हथियार उठाये,

१ इसी सूत्रकी वृत्तिमें एक उदाहरण और है—' अरुणद्देवः पाण्ड्यम् 'अर्थात् देवने पाण्ड्यनरेशको रोका । अमोधवर्षके शर्वदेव, तुंगदेव, आदि अनेक नाम हैं । इस देवसे भी उन्हींका मतलब जान पड़ता है । उन्होंने इसके अनुसार किसी पाण्ड्य राजाको रोका या कैद कर लिया होगा ।

२ एपियाफिआ इंडिका जिल्द १, १० ५४। ३

तब उसने उनपर चढ़ाई कर दी और उन्हें तहस नहस कर डाला। इस युद्धमें ध्रुव घायल होकर मारा गया।

अमोघवर्ष श० सं० ७३६ ( वि० सं० ७७१) में सिंहासनपर बैठे थे और यह दानपत्र श० सं० ७८९ ( वि० सं० ८२४ ) का है। अतः सिद्ध है कि अमोघवृत्ति ७३६ और ७८९ के बीच किसी समय लिखी गई है और यही पाल्यकीर्ति या शाकटायनका समय है।

महाराजा अमोधवर्ष (प्रथम) जैन विद्वानोंक बड़े भारी आश्रयदाता थे। भगवाजिनसेनको वे अपना गुरु मानते थे और अन्तमें तो उन्होंने शायद जैन-धर्मके विवेकसे राज्यका त्याग भी कर दिया था। अतएव यदि वैयाकरण शाकटायनने उनके जैन धर्म और साहित्यके प्रेमी होनेके नाते अपनी वृत्तिका नाम अमोधवृत्ति रक्खा हो तो कोई आश्चर्य नहीं और फिर ' अदहदमोधवर्धेाऽ रातोन् ' उदाहरणसे तो अमोधवृत्तिके कर्त्ताकी समकालीनता स्पष्ट ही हो रही है।

## शाकटायनके पूर्ववर्ती आचार्य

शाकटायनने अपनी पूर्व गुरु-परम्पराका कोई उल्लेख नहीं किया है, यहाँ तक कि अपने गुरुका नाम भी नहीं दिया है। प्रकरण और सूत्र-ग्रन्थमें तो खैर इसके लिए स्थान नहीं था, पर अमोघवृत्तिमें गुंजाइश थी और संभव है उसमें प्रशस्ति रही भी हो; परन्तु जे। प्रतियाँ उपलब्ध हैं उनमें शायद प्रति-लिपिकारोंकी कृपासे वह नहीं रही है।

अमोघवर्ष (प्रथम) के पिता प्रभूतवर्ष या गोविन्दराज तृतीयका जो दान-पत्र कदंब (मैसूर) में मिला है वह राक सं० ७७५ का अर्थात् अमोघवर्षके राजा होनेसे एक वर्ष पहलेका है। उसमें अर्ककीर्ति मुनिको मान्यपुर प्रामके शिलाग्राम जिनेन्द्र-भवनके लिए एक गाँव दान करनेका उल्लेख है। अर्ककीर्ति यापनीय-नन्दिसंघ-पुंनागट्टक्षमूल्गणके थे। अर्ककीर्तिके गुरुका नाम विजयकीर्ति और प्रगुरुका श्रीकीर्ति था। बहुत संभव है कि पाल्यकीर्ति ( शाकटायन ) इसी परम्पराके हों, और आश्चर्य नहीं जो अर्ककीर्तिके ही शिष्य या उनके संघर्मा हों।

१ विवेकास्यक्तराजेन राज्ञेयं रत्नमालिका । रचितामोघवर्षेण सुधियां सदलंकृतिः ॥—–प्रश्नोत्तरस्तमाला शाकटायन सूत्र-पाठमें इन्द्र, सिद्धनन्दि और आर्य वज्र इन तीन पूर्वाचायेंका मत दिया है। ये तीनों दिगम्बर सम्प्रदायके नहीं माऌ्म होते। या तो ये यापनीय सम्प्रदायके ही होंगे या फिर श्वेताम्बर सम्प्रदायके।

इन्द्र—-गोम्मटसार ( जीवकाण्ड ) में पाँच तरहके पाँच मिथ्यादृष्टियोंके उदाहरण देते हुए लिखा है—

एयंत बुद्धदरसी विवरीओ बम्ह तावसे। विणओ ।

इंदो वि य संसइयो मक्कडिओ चेव अण्णाणी ॥ १६ ॥

अर्थात् बौद्ध एकान्ती, ब्रह्म ( याशिक ) विपरीत, तापस वैनयिक, इन्द्र संशयी और मस्करि ( आजीवक ) अज्ञानी मिथ्यादृष्टियोंके उदाहरण हैं । इनमेंसे इन्द्रको टीकाकारने श्वेताम्बर गुरु बतलाया है । परन्तु इन्द्र नामके श्वेताम्बराचार्यका अभीतक कोई उल्लेख नहीं मिला है । बहुत सम्भव है कि वे यापनीय ही हों और श्वेताम्बरतुल्य होनेसे श्वेताम्बर कह दिये गये हें। द्विकोटिंगत ज्ञानको संशय कहते हैं, जो श्वेताम्बर सम्प्रदायमें घटित नहीं हो सकर्ता । परन्तु यापनीयोंको कुछ श्वेताम्बर और कुछ दिगम्बर होनेके कारण एक तरहसे संशय-मिथ्यादृष्टि कहा जा सकता है । बहुत सम्भव है कि शाकटायन-सूत्रकारने इन्हीं इन्द्र गुरुका उल्लेख किया हो और यापनीय सम्प्रदायके ये कोई प्रसिद्ध आचार्य रहे हों ।

सिद्धनन्दि—इनके विषयमें हम कुछ नहीं जानते; परन्तु ये भी यापनीय ही माऌम होते हैं । नन्द्यन्त नामधारी आचार्य यापनीयोंमें भी बहुत हुए हैं— चन्द्रनन्दि, मित्रनन्दि, कीर्तिनन्दि, कुमारनन्दि आदि ।

आर्य वज्र—श्वेताम्बर सम्प्रदॉयॅंकी कल्पसूत्र-स्थविरावलीमें अज वहर ( आर्य वज्र ) नामके एक आचार्यका नाम मिलता है जो आर्य सिंहगिरिके शिष्य और गोतम गोत्रके थे । तपागच्छ-पट्टावलीके अनुसार दशपूर्वधारियोंमें उनकी गणना होती है और वीर नि० सं० ५८४ में उनका स्वर्गवास हुआ था । संभव है, शाकटायनने इन्हींका उल्लेख किया हो । सम्प्रदाय-भेद होनेके पहले होनेके कारण तीनों सम्प्रदायवाले इनका उल्लेख कर सकते हैं । तिलोयपण्णातिके वज्रयश नामक ऑन्तम प्रज्ञाश्रमण भी शायद यही हों ।

# नयचक और देवसेनसूरि

#### नयचक्र

आचार्य विद्यानन्दने अपने श्लोकवार्तिकके 'नय-विवरण 'नामक प्रकरणके अन्तमें लिखा है—

संक्षेपेण नयास्तावद्याख्याताः सूत्रसूचिताः ।

तद्विशेषः प्रपञ्चेन संचिन्त्या नयचक्रतः ॥

अर्थात् तत्त्वार्थसूत्रमें जिन नयोंका उल्लेख है, उनका हमने संक्षेपमें व्याख्यान कर दिया । यदि उनका विस्तारसे और विशेषतापूर्वक स्वरूप जाननेकी इच्छा हो तो ' नयचक्र ' से जानना ।

इस उल्लेखसे मार्ट्स होता है कि विद्यानन्द स्वामीसे पहले 'नयचक्र 'नामका कोई ग्रन्थ था जिसमें नयोंका स्वरूप खूब विस्तारके साथ दिया गया है । परन्तु वह नयचक्र यही देवसेनसूरिका नयचक्र था, ऐसा नही जान पड़ता । क्योंकि यह बिलकुल ही छोटा है । इसमें कुल ८७ गाथांय हैं और माइल धवलके बृहत् नयचक्रमें भी नयसम्बन्धी गाथाओंकी संख्या इससे अधिक नहीं है । इन दोनों ही ग्रन्थोंमें नयोंका स्वरूप संक्षेपमें लिखा गया है, भले ही वह स्वामी विद्यानन्दके नय-विवरणसे कुछ ज्यादा हो । नय-विवरणकी श्लोकसंख्या ११८ है और उसमें नयोंका स्वरूप बहुत ही उत्तम रीतिसे नयचक्रकी भी अपेक्षा स्पष्टतासे लिखा है । ऐसी दशामें यह संभव नहीं कि श्लोकवार्तिकके कर्ता अपने पाठकोंसे देवसेनसूरिके नयचक्रपरसे विस्तारपूर्वक नयोंका स्वरूप जाननेकी सिफारिश करते । इसके सिवाय जैसा कि आगे चलकर बतलाया जायगा, देवसेनसूरि विद्यानन्द स्वामीके पीछेके ग्रन्थकर्ता हैं । अतः श्लोकवार्त्तिकमें जिस नयचक्रका उल्लेख है, वह कोई दूसरा ही नयचक्र होगा ।

श्वेताम्बरसंप्रदायमें 'मछवादि ' नामके एक बड़े भारी तार्किक हा गये हैं।

आचार्य इरिभद्रने अपने 'अनेकांत-जयपताका ' नामक ग्रंथमें वादिमुख्य मछवा-दिकृत ' सन्मति-टीका'के कई अवतरण दिये हैं और श्रद्धेय मुनि जिनविजयजीने अनेकानेक प्रमाणोंसे हरिभद्रसूरिका सैमय वि० स० ७५७ से ८२७ तक सिद्ध किया है। अतः आचार्य मर्छवादि विक्रमकी आठवीं शताब्दिके पहलेके विद्वान् हैं, यह निश्चय है और विद्यानन्दस्वामी विक्रमकी नवीं शताब्दिमें हुए हैं, यह भी प्रायः निश्चित-सा है।

यह भी सम्भव है कि देवसेनके अतिरिक्त अन्य किसी दिगम्बराचार्यका भी कोई नयचक्र हो और विद्यानन्दस्वामीने उसका उल्लेख किया हो। माइल धवलके बृहत् नयचक्रके अन्तकी गाथा ( जो केवल बम्बईवाली प्रतिमें है, मोरेनाकी प्रतिमें नहीं है) यदि ठीक हो तो उससे इस बातकी पुष्टि होती है। वह गाथा इस प्रकार है—

१ देखो, जैनसाहित्यसंशोधनना पहला अंन । २ श्वेताम्बर-परम्पराके अनुसार वीर संवत ८८४ में मछवादिने बौद्धोंको पराजित निया था । दुैसमीरणेण पोयं पेरियसंतं जहा ति ( चि ) रं नहं। सिरिदेवसेनमुणिणा तह णयचकं पुणो रइयं ॥

इसका अभिप्राय यह है कि दुःषमकालरूपी आँधीसे पोतके ( जहाजके ) समान जो नयचक्र चिरकालसे नष्ट हो गया था उसे देवसेन मुनिने फिरसे रचा | इससे मालूम होता है कि देवसेनके नयचक्रसे पहले भी कोई नयचक था जो नष्ट हो गया था और बहुत सम्भव है कि देवसेनने यह उसीका संक्षिप्त उद्धार किया हो |

उपलब्ध ग्रन्थोंमें नयचक नामके तीन ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं—१ आलाप-पद्धति, २ लघु नयचक, और ३ बृहत् नयचक। इनमेंसे पहला ग्रन्थ आलापपद्धति संस्कृतमें है और शेष दो प्राकृतमें।

१ आलापपद्धति — इसके कर्त्ता भी देवसेन ही हैं। भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टिटयूट पूनामें इस ग्रन्थकी एक प्रति है, उसके अन्तमें प्रति-लेखकने लिखा है—'' इति सुखबोधार्थमालापपद्धतिः श्रीदेवसेनविरचिता समाप्ता। इति श्रीनयचक सम्पूर्णम्। '' उक्त पुस्तकाल्यैकी सूचीमें भी यह नयचक नामसे ही दर्ज है। बासोदाके भंडारकी सूचीमें भी—-जो बम्बईके दिगम्बरजैनमान्दिरके सरस्वतीभण्डारमें है— इसे ' नयचक संस्कृत गद्य 'के नामसे दर्ज किया है। पं० शिवजीलालकृत दर्शनसार-वचनिकामें देवसेनके संस्कृत नयचक्रका जो उल्लेख है वह भी जान पड़ता है, इसी आलाप-पद्धतिको लक्ष्य करके किया गया है। यद्यपि आलाप-पद्धतिमें नयचक्रका ही गद्यरूप सारांश है और वह नयचक्रके ऊपर ही लिखी गई है, इस लिए कुछ लोगों द्वारा दिया गया उसका यह ' नयचक ' नाम एक सीमातक क्षम्य भी हो सकता है; परन्तु वास्तवमें इसका नाम ' आलाप-पद्धति ' ही है, नयचक नहीं।

आलापपद्धतिके प्रारम्भमें ही लिखा है—'' आलापपद्धतिर्वचनरचनानुक्रमेण नयचकस्योपरि उच्यते।'' इससे माल्र्म होता है कि आलापपद्धति प्राकृत नय-चक्रपर संस्कृतमें प्रश्नोत्तररूपसे लिखी गई है। आलाप अर्थात् बोलचालकी

१ कारंजाकी प्रतिमें भी यह गाथा है।

२ सन् १८८४-८६ की रिपोर्टके ५१९ वें नम्बरका ग्रन्थ ।

पद्धतिपर अथवा वचन-रचनाके ढंगपर यह 'सुख-बेाधार्थ' या सरलतासे समझमें आनेके लिए बनाई गईं है। इसकी प्रत्येक प्रतिमें इसे 'देवसेनकृता' लिखा भी मिलता है, जिससे यह निश्चय हो जाता है कि यह नयचक्रके कर्त्ता देवसेनकी ही रची हुई है—अन्य किसीकी नहीं।

२ लघु नयचका। श्रीदेवसेनसूरिका वास्तविक नयचक यही है। इसके साथ जो ' लघु ' विशेषण लगाया गया है वह दूसरे बड़े प्रन्थको देखकर लगा दिया गया है; परन्तु वास्तवमें उस दूसरे ग्रन्थका नाम ' द्रव्यस्वभावप्रकाश ' है और उसके कर्त्ता ' माइल धवल ' हैं जैसा कि आगे सिद्ध किया गया है। इसलिए इसका नयचक्रके ही नामसे उल्लेख किया जाना चाहिए।

श्वेतम्बराचार्य यशाविजयजी उपाध्यार्यने अपने 'द्रव्यगुणपर्यय रासा' (गुजराती) में देवसेनके नयचक्रका कई जगह उल्लेख किया है और उक्त रासेके आधारसे ही लिखे गये 'द्रव्यानुयोगतर्कणा ' नामक संस्कृत प्रन्थमें भी उक्त उल्लेखोंका अनुवाद किया गया है। उसमें कहा है कि दिगम्बर देवसेनकृत नयचक्रमें ये नय, उपनय, और दोनों मूल नय भी, इसी प्रकार बतलाये गये हैं और यद्यपि ये दिगम्बरमतानुगत हैं, तथापि सभी सर्वज्ञप्रणीत सदागमोंके अनुकूल हैं, इनमें कोई विसंवाद नहीं है। इस विषयमें दिगम्बर स्वेताम्बर समान-तंत्र हैं।

नयाश्चोपनयाश्चेते तथा मूलनयावपि ।

इत्थमेव समादिष्टा नयचक्रेऽपि तत्कृता ॥ ८ ॥

एते नया उक्तलक्षणाश्च पुनरुपनयास्तथैव द्वौ मूलनयावपि निश्चयेनेत्थममुना प्रकारेणैव नयचकेऽपि दिगम्बरदेवसेनकृते शास्त्रे नयचकेपि तःकृता तस्य नयच-क्रस्य कृता उत्पादकेन समादिष्टं कथितं । एतावता दिगम्बरमतानुगतनयचक्रग्रन्थ-पाठपठितनयेापनयमूलनयादिकं सर्वमपि सर्वज्ञप्रणीतसदागमोक्तयुक्तियेाजनासमानतं-त्रत्वमेवास्ते न किमपि विसंवादितयास्तीति<sup>1</sup> ।

उक्त ' तर्कणा ' में जो नयोंका स्वरूप दिया है, वह बिलकुल ' नयचक ' का अनुवाद है और उसे स्वयं ग्रन्थकर्त्ता भोजसागरने स्वीकार किया है । इससे निश्चय हो जाता है कि उपाध्याय यशोविजयजी और तर्कणाके कर्ता भोजसागर इसी नयचक्रको देवसेनका रचा हुआ समझते थे।

१ ' द्रव्यानुयोगतर्कणा ' अध्याय ८, इलोक ८, पृष्ठ ११५ ।

दर्शनसारकी वचनिकाके कर्ता पं० शिवजीलालजीने देवसेनसूरिके बनाये जिन सब ग्रन्थोंके नाम दिये हैं उनमें प्राकृत नयचक्र भी है। अर्थात् उनके मतसे भी यह देवसेनकी ही कृति है।

यह नयचक ( लघु ) बृहत् नयचक ( द्रव्यस्वभावप्रकाश ) मेंसे छाँटकर जुदा निकाला हुआ नहीं है । यह बात इस प्रन्थको आदिसे अंततक अच्छी तरह पढ़ जानेसे ही ध्यानमें आ जाती है । इसकी रचना-पद्धतिसे ही माल्रम हो जाता है कि यह सम्पूर्ण प्रन्थ है और स्वतंत्र है । नयोंको छोड़कर इसमें अन्य विषयोंका विचार भी नहीं किया गया है । इसके अंतकी नं० ८६ और ८७ की गाथाओंके ' लवण व एस भणियं नयचक स्वलसत्थसुद्धियरं ' और ' तो णाटुं कुणह मई नयचके दुणयतिमिरमत्तंडे ' पदोंसे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि इसका नाम नयचक ही है, उसके साथ कोई ' लघु ' आदि विशेषण नहीं है ।

**३** बृहत् नयचक्र । इसका वास्तविक नाम ' दव्वसहावपयास ' ( द्रव्य-स्वभाव-प्रकाश ) या ' द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक ' है । ग्रन्थकर्ताने स्वयं इस नामको ग्रन्थके प्रारम्भमें और अन्तमें कई जगह व्यक्त किया है । नयचक्र नाम हो भी नहीं सकता, क्योंकि नयोंके अतिरिक्त द्रव्य, गुण, पर्याय, दर्शन, ज्ञान, चारित्र आदि अन्य अनेक विषयोंका भी इसमें वर्णन किया गया है । यह एक संग्रह-ग्रन्थ है । जिस तरह इसमें भगवत्कुंदकुंदाचार्यकृत पंचास्तिकाय, प्रवचनसार आदिकी गाथाओंको और उनके अभिप्रायोंको संग्रह किया गया है, उसी तरह लगभग पूरे नयचक्रको भी इसमें शामिल कर लिया गया है; यहाँ तक कि मंगला-चरणकी और अंतकी नयचक्रकी प्रशंसासूचक गाथायें भी नहीं छोड़ी हैं । जान पड़ता है कि नयचक्रकी उक्त प्रशंसासूचक गाथाओंके कारण ही लोगोंको भ्रम हो गया है और वे इसे ' बृहत् नयचक्र ' कहने लगे हैं ।

इसके प्रारम्भकी उत्थानिकामें लिखा है, '' श्रीकुंदकुंदाचार्यकृतशास्त्राणां सारार्थं परिगृह्य स्वपरोपकाराय द्रव्यस्वभावप्रकाशकं नयचक्रं मोक्षमार्गं कुर्वन् गौथाकर्ता... इष्टदेवताविशेषं नमस्कुर्वन्नाह—। '' इसमें ' द्रव्यस्वभावप्रकाशक ' यह नयचक्रका विशेषण है । संग्रहकर्ताका इससे यह अभिप्राय भी हो सकता है कि यह नयचक्र-युक्त द्रव्यस्वभावप्रकाशक ग्रन्थ है ।

१ बम्बईवाली प्राचीन प्रतिमें यहाँ 'गाथाकर्त्ता 'ही पाठ है, जब कि मोरेनाकी। ' ग्रन्थकर्ता 'है। वास्तवर्मे गाथाकर्ता ही होना चाहिए। यही पाठ छपना भी चाहिए थामें अब हमें यह देखना चाहिए कि इस ' द्रव्यस्वभावप्रकाश ' के कर्ता कौन हैं। दव्वसहावपयासं दोहयबंधेण आसि जं दिहं।

तं गाहाबंधेण य रइयं माइछधवलेण ।।

दुसमीर-पोयमि ( नि ) वाय पा ( या ) ता ( णं ) सिरिदेवसेणजोईणं । तेसिं पायपसाए उवल्डद्वं समणतचेण ॥

पहली गाथाका अर्थ यह है कि जो 'दव्वसहावपयास' नामका ग्रन्थ दोहाछंदेंाेमें था, उसीको माइल धवलने गाथाओंमें रचा ।

दूसरी गाथा बहुत कुछ अस्पष्ट है; फिर भी उसका अभिप्राय लगभग यह है कि श्रीदेवसेन योगीके चरणोंके प्रसादसे यह ग्रन्थ बनाया गया।

यह गाथा बम्बईकी प्रतिमें नहीं है, मोरेनाकी प्रतिमें है। बम्बईकी प्रतिमें इसके बदले ' दुसमीरणेण पोयं पेरियसंत ' आदि गाथा है, जो ऊपर एक जगह उद्धृत की जा चुकी है और जिसमें यह बतलाया गया है कि देवसेनमुनिने पुराने नष्ट हुए नयचक्रको फिरसे बनाया।

मोरेनावाली प्रतिकी गाथा यदि ठीक है तो उससे केवल यही मालूम होता है कि माइल धवलका देवसेनसूरिसे कुछ निकटका गुरु-शिष्यसम्बन्ध थी। बम्बईवाली प्रतिकी गाथा माइल धवलसे कोई सम्बन्ध नहीं रखती है, वह नयचक और देवसेनसूरिकी प्रशंसावाचक अन्य तीन चार गाथाओंके समान एक जुदी ही प्रशस्ति-गाथा है।

एक गाथामें कहा है कि दोहा छंदमें रचे हुए 'द्रव्य-स्वभाव-प्रकाश 'को सुनकर सुहंकर या शुभंकर नामके कोई सजन—जो संभवतः माइल धवलके मित्र होंगे—हॅंसकर बोले कि दोहोंमें यह अच्छा नहीं लगता; इसे गाथाबद्ध कर दो। रें इससे भी यही माल्स होता है कि 'दव्वसहावपयास 'पहले दोहाबद्ध या और उसे माइल धवलने गाथाबद्ध किया है। माइल धवल 'गाथाकर्ता 'ही हैं,

१ कारंजाकी प्रतिर्मे 'माइछधवलेण 'पर 'देवसेनशिष्येण ' टिप्पण भी है जिससे और भी स्पष्ट हो जाता है कि वे देवसेनके शिष्य थे। देखो सी० पी० बरार गवर्नमेंटद्वारा प्रकाशित हस्तलिखित जन्थोंका स्चीपत्र पृष्ठ, ७३५।

२ सुणिऊण दोहरत्थं सिग्घं हसिऊण सुहंकरो भणइ । एत्थ ण सोहइ अत्थो गाहाबंधेण तं भणइ ॥ इसका खुलासा इस ग्रन्थकी उत्थानिकासे भी हो जाता है, जहाँ लिखा है कि गाथाकर्ता ( ग्रन्थकर्ता नहीं ) इष्टदेवताको नमस्कार करते हुए कहते हैं ।

नीचे लिखी गाथाओंसे भी यह प्रकट होता है कि इस ग्रन्थके कर्ता देवसेनसूरि नहीं कितु माइछ धवल हैं----

> दारियदुण्ययदणुयं परअप्परिक्खतिक्खखरधारं । सव्वण्हुविण्हुचिण्हं सुदंसणं णमह णयचक्कं ॥ सुयकेवलीहिं कहियं सुअसमुद्दअमुदमयमाणं । बहुमंगमंगुरावि य विराइयं णमह णयचकं ॥ सियसद्दसुणयदुण्णयदणुदेहविदारणेक्कवरवीरं । तं देवसेणदेवं णयचक्कयरं गुरुं णमह ॥

इनमेंसे पहली दो गाथाओंमें नयचककी प्रशंसा करके कहा है कि ऐसे विशेषणोंसे युक्त नयचक्रको नमस्कार करो और तीसरी गाथामें कहा है कि दुर्नयरूपी राक्षसको विदारण करनेवाले श्रेष्ठ वीर गुरु देवसेनको जो नयचक्रके कर्ता हैं—-नमस्कार करो । यदि इस ग्रंथके कर्ता स्वयं देवसेन होते तो वे अपने लिए गुरु आदि शब्दोंका प्रयोग न करते और न यही कहते कि तुम उन देवसेनको और उनके नयचक्रको नमस्कार करें। ।

इन सब बातोंसे सिद्ध है कि छोटे नयचकके कर्ता ही देवसेन हैं और माइल धवल उन्हींको लक्ष्य करके उक्त प्रशंसा करते हैं। माइल धवलने देवसेन सूरिके पूरे नयचक्रको अपने इस ग्रन्थमें अन्तर्गर्भित कर लिया है, ऐसी दशामें उनका इतना गुणगान करना आवश्यक भी हो गया है।

माइल्छ धवलने इसके सिवाय और भी कोई ग्रंथ बनाये हैं या नहीं और ये कब कहाँ हुए हैं, इसका हम कोई पता नहीं लगा सके। संभवतः व देवसेनके ही शिष्येंभिं होंगे जैसा कि मेरिनाकी प्रतिकी अंतिम गाथासे और देवसेनके लिए श्रेष्ठ गुरु शब्दका प्रयोग देखनेसे जान पड़ता है। कारंजाकी प्रतिके टिप्पणसे भी यही माऌम होता है।

#### देवसेनसूरि

नयचक्रके संबंधमें इतनी चर्चा करेके अब संक्षेपमें इसके कर्ता देवसेनसूरिका परिचय दिया जाता है। इनका बनाया हुआ एक 'भावसंग्रह' नामका ग्रन्थ है। उससे माऌ्म होता है कि इनके गुरुका नाम श्रीविमलसेन गणधर (गणी) था'। दर्शनसार नामक ग्रन्थके अंतमें वे अपना परिचय देते हुए कहते हैं कि पूर्वाचार्योंकी रची हुई गाथाओंको एक जगह संचित करके श्रीदेवसेन गणिने धारानगरीमें निवास करते हुए पार्श्वनाथके मंदिरमें माघ सुदी दरावीं विक्रम संवत् ९९० को यह दर्शनसार नामक ग्रन्थ रचों। इससे निश्चय हो जाता है कि उनका आस्तित्वकाल विक्रमैकी दरावीं शताब्दिका अन्त है। अपने अन्य किसी ग्रन्थमें उन्होंने ग्रंथ रचनाका समय नहीं दिया है।

यद्यपि इनके किसी ग्रन्थमें इस विषयका उल्लेख नहीं है कि वे किस संघके आचार्य थे; परन्तु दर्शनसारके पढ़नेसे यह बात स्पष्ट हो जाती है कि वे पद्म-नंदि या कुन्दकुन्दकी अन्वयके आचार्य थे। दर्शनसारमें उन्होंने काष्ठासंघ, द्रविडसंघ, माथुरसंघ और यापनीयसंघ आदि सभी जैन संघोंकी उत्पत्ति बतलाई है और उन्हें जैनाभास कहा है; अतएव वे इन संघोंमेंसे किसी संघके नहीं थे।

दर्शनसारकी ४३ वीं गाथोंमें लिखा है कि यदि आचार्य पद्मनन्दि (कुन्दकुन्द) सीमन्धर स्वामीद्वारा प्राप्त दिव्यज्ञानके द्वारा बोध न देते तो मुनिजन सचे मार्गको कैसे जानते ? इससे यह निश्चय हो जाता है कि वे श्रीकुन्दाचार्यकी आम्नायके थे। इसके सिवाय अपने किसी गणगच्छादिका उछ्छेख उन्होंने नहीं किया है।

१—सिरिविमलसेणगणहरसिस्सो णामेण देवसेणो ति । अबुहजणबोइणत्थं तेणेयं विरइयं सुत्तं ॥ २—पुव्वायरियकयाइं गाहाइं संचिऊण एयत्थ । सिरिदेवसेणगणिणा धाराए संवसंतेण ॥ ४९ ॥ रइओ दंसणसारो हारो भव्वाण णवसए नवए । सिरिपासणाहगेहे सुविसुद्धे माहसुद्धदसमीए ॥ ५० ॥ ३–दर्शनसारकी अन्य गाथाओंमें जहाँ जहाँ संवत्का उछेख किया हैं, वहाँ वहाँ ' विक्कमरायस्य मरणपत्तस्स ' पद देकर विक्रम संवत् ही प्रकट किया है । इसके सिबाय धारा ( माल्वा ) में विक्रम संवत् ही प्रचल्ति रहा है । ४—जइ पउमर्णदिणाहो सीमंधरसामिदिव्वणाणेण ।

ण विवोहइ तो समणा कहं सुमग्गं पयाणंति ॥

भावसंग्रह ( प्राकृत ) में जगह जगह दर्शनसारकी अनक गाथायें उद्धृत की गई हैं और उनका उपयोग उन्होंने स्वनिर्मित गाथाओंकी भाँति किया है। इससे इस विषयमें काई संदेह नहीं रहता कि दर्शनसार और भाव-संग्रह दोनोंके कत्ती एक ही देवेसन हैं।

इनके सिवाय आराधनासार और तत्त्वसार नामके ग्रंथ भी इन्हीं देवसेनके बनाये हुए हैं और जो प्रकाशित हो चुके हैं।

पं० शिवजीलालने इनके ' धर्मसंग्रह ' नामके एक और ग्रंथका उल्लेख किया हैं; परंतु वह अभीतक हमारे देखनेमें नहीं आया ।

# आचार्य अमितगति

## परमार राजाओंका जैन विद्वानोंके प्रति सद्भाव

माल्वेम विद्याप्रेमी और विद्वान् परमार-वंशके राजाओंके काल्में जो अनेक जैन विद्वान् हो गये हैं, उनमें आचार्य अमितगतिका एक विरोष स्थान है। इस वंशके राजा जैनधर्मके प्रति आदर-भाव रखते थे। प्रद्युम्नचरित काव्यके कर्त्ता आचार्य महासेन मुंजराजाद्वारा पूजित थे। इसी तरह महासेन महाराजा सिन्धुल्के महामहत्तम ( महामात्य ) श्रीपर्पटके गुरु थे। न्यायकुमदचन्द्र और प्रमेयकमलमार्तण्डके कर्ता प्रभाचन्द्र धाराधीश भोजदेवद्वारा सम्मानित थें। महाकवि धनपालने अपने प्रसिद्ध गद्य-काव्य 'तिलक-मंजरी'की रचना राजा भोजके कहनेसे की थी और राजा भोजने उन्हें अपनी सभामें 'सरस्वती'की पदवीसे सम्मानित किया था। दुबकुण्डके वि० सं० ११४५ के लेखके अनुसार जैनाचार्य शान्तिषेणने भोजदेवकी सभामें अम्बरसेन आदि जैन विद्वानोंका अपमान करनेवाले पण्डितोंको हराया था। इसी तरह भोजके वंशज अर्जुनदेवके सान्धिविग्रहिक मंत्री सलखण सम्भवतः पण्डित आशाधरके पिता थे और गुरु बालसरस्वती मदनोपाध्याय शिष्य थे। इससे पता लगता है कि उक्त सब राजाओंके कालमें जैन विद्वानोंकी काफी प्रतिष्ठा थी और उनका जैनधर्मके प्रति सद्भाव था।

साहित्याचार्य पं० विश्वेश्वरनाथ रेउके कथनानुसार अमितगति वाक्पतिराज मुंजकी सभाके एक रत्न थे<sup>8</sup>। वे बहुश्रुत विद्वान् थे और उन्होंने विविध विषयोंपर प्रन्थ लिखे थे। उनके तमाम उपलब्ध प्रन्थ संस्कृतमें हैं, प्राकृत या अपभ्रंशका अब तक कोई प्रन्थ नहीं मिला है।

२ देखो जैनशिलालेखसंग्रहका लेख नं० ५५—-श्रीधाराधिपभोजराजमुकुटप्रोताश्मर-श्मिच्छटा ... श्रीमान्प्रभाचन्द्रमा ।

३ देखो, ' पण्डितवर आशाधर ' लेख ! १० १३२

४ देखो, श्रीविश्वेश्वरनाथ रेउर्जीका ' राजा भोज '।

## काष्ठासंघ और माथुर संघ

आमितगति माथुरसंघके आचार्य थे। देवसेनसूरिने अपने 'दर्शनसार' में जे पाँच जैनाभास बतलाये हैं, उनमें एक माथुरसंघ भी है। इसे निःपिच्छिक भी कहते हैं। क्योंकि इस संघके अनुयायी मुनि मोर-पिच्छि या गो-पिच्छि नहीं रखते थे।

जैसा कि मैंने लेखान्तरोंमें बतलाया है, प्रायः सभी संघों, गणों और गच्छोंके नाम स्थानों या देशोंके नामसे पड़े हैं, माथुरसंघ नाम भी स्थानके कारण पड़ा है—मथुरा नगर या प्रान्तका जो मुनिसंघ वह माथुर संघ।

दर्शनसारमें काष्ठासंघकी उत्पत्ति आचार्य जिनसेनके सतीर्थ वीरसेनके शिष्य कुमारसेन द्वारा वि० सं० ७५३ में हुई बतलाई गई है, जो नन्दी-तटमें रहते थे और कहा है कि उन्होंने कर्कश केश, अर्थात् गौकी प्रछकी पिच्छि, प्रहण करके सारे बागड़ देशमें उन्मार्ग चलायौ । फिर इसके दो सौ वर्ष बाद, अर्थात् वि० सं० ९५३ के लगभग मथुरामें माथुरोंके गुरु, रामसेनने, निःपिच्छिक रहनेक उपदेश दिया; कहा कि न मयूरपिच्छि रखनेकी जरूरत है और न गोपुच्छर्क पिच्छि । इससे जान पड़ता है कि काष्ठासंघर्का ही एक शाखा माथुरसंघ है ।

इस बातकी पुष्टि सुरेन्द्रकीर्ति आचार्यकी वनाई हुई पट्टावलीसे भी होता है जिसमें कहा है कि काष्ठासंघमें नन्दितट, माथुर, बागड़ और लाड़-बागड़ ये चार प्रसिद्ध गच्छ हुएँ । यह स्पष्ट है कि ये चारों नाम स्थानों और प्रदेशोंके नामोंपर रक्खे गये

१ पं० बुलाकीचन्द्रकृत 'वचन-कोश'में जो वि० सं० १७३७ का बना हुआ है, लिखा है कि काष्ठासंघकी उत्पत्ति उमास्वामीके पट्टाधिकारी लोहाचार्य-द्वारा अगरे)हा नगरमें हुई और काठकी प्रतिमा-पूजाका विधान करनेसे उसका काष्ठासंघ नाम पड़ा; परन्तु उक्त कथा सर्वथ अविश्वसनीय है | काठकी प्रतिमाकी बात तो बिल्कुल बे-सिरपैरकी है । काठकी प्रति माका पूजना किसी भी सम्प्रदायमें निषिद्ध नहीं है, यद्यपि काठ-प्रतिमा टिकाऊ न होनेसे बनाई नहीं जाती ।

२ देखो दर्शंनसारकी ३१ से ४१ नम्बर तककी गाथायें ।

३—काष्ठांसंघो भुवि ख्यातो जानन्ति नृसुरासुराः । तत्र गच्छाश्च चत्वारो राजन्ते विश्रताः क्षितौ ॥ श्रीनन्दितटसंज्ञश्च माथुरो बागड़ाभिधः । लाइ-बागड़ इत्येते विख्याताः क्षितिमण्डले ॥ हैं। कुमारसेन नन्दितटके थे, उससे नन्दितटगच्छ; रामसेन मथुराके थे, उससे माथुर गच्छ और बागड़से (सागवाड़ेके आसपासके प्रदेशको अब भी बागड़ कहते हैं) बागड़गच्छ और लाट (गुजरात) और बागड़से लाड़-बागड़ गच्छ। लाट और बागड़ बहुत समय तक एक ही राजवंशके अधीन रह चुके हैं।

गण, गच्छ और संघ कहीं-कहीं पर्यायवाची रूपमें भी व्यवहृत हुए हैं ।

माथुरसंघको जीव-रक्षाके लिए किसी तरहकी पिच्छि न रखनेके कारण ही जैनाभास कहा है, या और किसी कारणसे, यह समझमें नहीं आता। अन्यथा उस संघके आचार्य अमितगातिके ग्रन्थोंसे तो उनका कोई ऐसा सिद्धान्त भेद नहीं माल्ट्म होता, जिससे उन्हें जैनाभास कहा जाय। उनके ग्रन्थोंका पठन-पाठन भी दिगम्बर सम्प्रदायमें बराबर होता चला आया है।

बहुत सम्भव है कि मयूरपुच्छ और गोपुच्छकी पिच्छि रखनेका विवाद उस समय इतना बढ़ गया हो कि माथुरसंधके आचार्योंने चिढ़कर किसी भी तरहकी पिच्छि न रखना ज्यादा पसन्द किया हो। संघ-भेद अकसर ऐसे छोटे-छोटे कारणों और मतसहिष्णुताके अभावमें होते रहे हैं।

एक अनुमान यह भी होता है कि काष्ठासंघके मुनि चैत्यवासी या मठवासी हो गये थे, मन्दिरोंके लिए भूमि-ग्रामादि ग्रहण करने लगे थे। इसी कारण शायद उन्हें जैनाभास कहा गया हो ।

दर्शनसारकी रचना वि० सं० ९९० में हुई है । उसमें जो काष्ठासंघ-की उत्पत्तिका समय वि॰ सं० ७५३ बतलाया है, उसके बिलकुल ठीक होनेमें हमें सन्देह है । इस विषयमें हमने दर्शनसार-विवेचनामें विस्तारके साथ लिखा है । सन्देह होनेका सबसे बड़ा कारण यह है कि दर्शनसारके अनुसार गुण-भद्रकी मृत्युके पश्चात् विनयसेनके शिष्य कुमारसेनने काष्ठासंघकी स्थापना की थी और गुणभद्र स्वामीने अपना उत्तरपुराण श० सं० ८२०, अर्थात् वि॰ सं० ९५३ में समाप्त किया है । यदि इस ९५५ संवत्को ही उनका मृत्यु-काल मान लिया जाय तो काष्ठासंघकी उत्पत्ति ७५५ से लगभग दो सौ वर्ष पीछे चली जाती है ।

१ इस विषयपर ' वनवासी और चैत्यवासी सम्प्रदाय ' शीर्षक लेखमें अधिक विस्तारके साथ लिखा गया है । २ दर्शनसार गाथा ३०–३२। इसी तरह अमितगतिने अपना सुभाषितरत्नसंदोह वि० सं० १०५० में समाप्त किया है और उन्होंने अपनी गुरुपरम्पराके पाँच पूर्वजोंका उल्लेख किया है जिनमें सबसे पहले वीरसेन हैं। यदि प्रत्येक पूर्वजका समय २० वर्ष भी माना जाय, तो सौ वर्ष हो जाता है, अर्थात् वीरसेनका समय वि० स० ९५० के लगभग होगा और उक्त वीरसेन ही माथुरसंघके स्थापक नहीं थे, रामसेन थे और यदि वे वीरसेनसे दो-तीन पीढ़ी ही पहले हुए हों, तो उनका समय भी दर्शनसारमें बतलाये हुए माथुरसंघकी स्थापनाके समयसे अर्थात् वि० सं० ९५३ से पहले चला जाता है।

लाइ-बागड़ संघ भी जो काष्ठासंघकी एक शाखा है, काफी प्राचीन माल्म होता है। दुंबकुण्डके जैनमन्दिरके प्रशस्ति-लेखके रचयिता, विजयकीर्ति मुनि, लाड़-बागड़ संघके हैं। वे शान्तिषेणके शिष्य थे। इन शान्तिषेणके पहलेके देव-सेन, कुलभूषण और दुर्लभसेन नामक गुरुओंका भी उसमें उल्लेख है। शान्ति-षेण दुर्लभसेनके शिष्य थे। अर्थात् विजयकीर्तिंसे कमसे कम सौ वर्ष पहले देवसेन गुरु होंगे। उक्त लेख भाद्र सुदी ३ वि० सं० ११४५ का लिखा हुआ है। अर्थात् वि० सं० १०४५ से भी पहले तक इस संघकी परम्परा जा पहुँचती है।

इसी तरह प्रद्युम्नचरित काव्यके कर्त्ता मैहासेन परमार-राजा मुंजके समयमें वि० सं० १०५० के लगभग हुए हैं। ये भी लाड़-बागड़ संघके थे। इन्होंने अपने गुरु गुणाकरसेन और दादा गुरु जयसेनका उल्लेख किया है, जो वि०स०१००० के लगभग हुए होंगे या उससे कुछ पहले।

१ दर्शनसार गाथा ४० ।

२ ग्वालियरसे ७९ मील नैऋतमें कुनू नदीकी बाईं ओर ' दुबकुंड ' नामक स्थानमें यह जैनमन्दिर है और एपियाफिआ इण्डिका जिल्द २, पृष्ठ ३७-४० में उक्त लेख छपा है।

३ प्रद्युम्नचरित माणिकचन्दजैन-यन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है। जिस प्रतिके आधारसे वह छपा था, उसमें प्रशस्ति नहीं थी। परन्तु कारंजाके मंडारमें जो प्रति है, उसमें प्रशस्ति है, जो आगे ' महासेनाचार्य ' शीर्षक लेखमें उद्धृत की गई है।

### गुरु-ज्ञिष्य-परम्परा

अमितगतिकी गुरुपरम्परा इस प्रकार हैं---सिद्धान्तपारगामी वीरसेन, उनके शिष्य देवसेन, देवसेनके शिष्य अभितगति ( प्रथम ), उनके नेमिषेण, नेमिषेणके माधवसेन और उनके शिष्य अमितगति ।

और अमितगतिकी शिष्य-परम्पराका पता अमरकीर्तिके छैक्कम्मोवएस (षट्कर्मोपदेश) से लगता है, जो इस प्रकार है—अमितगति, शान्तिषेण, अमरसेन, श्रीषेण, चन्द्रकीर्ति और चद्रकीर्तिके शिष्य अमरकीर्ति । अमरकीर्तिने अपना यह अपभ्रंश भाषाका ग्रन्थ भादों सुदी १४ वि० सं० १२४७ को समाप्त किया था ।

### ग्रन्थोंका परिचय

अमितगतिसूरिके अबतक नीचे लिखे ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं —

**रे सुभाषितरत्नसन्दोह** — यह एक स्वोपज्ञ सुभापित ग्रन्थ है। इसमें सांसारिक विषयानिराकरण, मायाहंकार-निराकरण, इन्द्रियानेग्रहोपदेश, स्त्रीगुणदोष-विचार, देवानेरूपण आदि बत्तीस प्रकरण हैं और प्रत्येकमें बीस-बीस पच्चीस पच्चीस पद्य हैं। सुगम संस्कृतमें प्रत्येक विषयका बड़ी सुन्दरतासे निरूपण किया गया है। सभी पद्य कण्ठ करने लायक हैं। ग्रन्थके उपान्तमें २१७ श्ठोकोंमें आवक-धर्म-निरूपण है, जिसे एक छोटा-सा आवकाचार समझना चाहिए। पूरे ग्रन्थमें ९२२ पद्य हैं। निर्णयसागरकी काव्यमालामें यह बहुत समय पहले प्रकाशित हो चुका है। कलकत्तेकी सिद्धान्त-प्रचारिणी सभा इसे हिन्दी अनुवादसहित भी प्रकाशित कर चुकी है। यह विक्रम संवत् १०५० पौष सुदी पंचमीको समाप्त हुआ था, जब कि राजा मुंज पृथिवीका पालन करते थे।

२ धर्मपरीक्षा—यह संस्कृत साहित्यमें अपने ढंगका एक निराला ही काव्य-ग्रन्थ है। इसमें हिन्दू पुराणोंकी ऊटपटांग कथाओं और मान्यताओंको बड़े ही मनोरंजक रूपमें मजाक करते हुए अविश्वसनीय ठहराया है। सारा ग्रन्थ एक सुन्दर कथाके रूपमें श्लोकबद्ध है। श्लोकोंकी संख्या १९४५ है। यह ग्रन्थ

१ आगे दी हुई प्रशस्तियाँ देखिए !

२ इस ग्रन्थका विस्तृत परिचय प्रो० हीरालालजी जैनने जैन-सिद्धान्तभास्कर भाग २ अंक ३ में दिया है। हरिभद्रसूरिके धूर्ताख्यान नामक प्राकृत ग्रन्थके ढंगका है। कमसे कम धूर्ताख्यानकी छाया इसमें अवश्य है। यह बात ग्रन्थकर्त्ताका आग़्ु-कवि होना प्रकट करती है कि केवल दा महीनेमें ही उन्होंने इस ग्रन्थको रच डाला था'।

यह ग्रन्थ विकम संवत् १०७० में समाप्त हुआ था। अबसे लगभग ४० वर्ष पहले इसे स्व० गुरुजी पं० पन्नालालजीने हिन्दी-अनुवाद सहित बम्बईसे प्रकाशित किया था। साँगलीसे इसका एक संस्करण मराठी टीकासाहित भी छप चुका है।

३ पंचसंग्रह—इसे संस्कृतश्लोकबद्ध पंचसंग्रह कहना चाहिए । अज्ञातनाम-कर्तृक प्राकृत पंचसंग्रहको ही सुगम संस्कृतमें श्लोकबद्ध करके यह रचा गया जान पड़ता है । यह विक्रम-संवत् १०७३ में मसूतिकापुर नामक स्थानमें बनकर समाप्त हुआ था । इसकी प्रशस्तिसे माऌ्म होता है कि इनके गुरु माधवसेनके समयमें सिन्धुपति या सिन्धुल पृथ्वीकी रक्षा करते थे । यह माणिकचन्द-जैनग्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है ।

**४ उपासकाचार** अमितगतिश्रावकाचार नामसे इसकी प्रसिद्धि है । उपलब्ध श्रावकाचारोंमें यह बहुत विशद, सुगम और विस्तृत है । रचना बहुत ही सुन्दर और काव्यमयी है । इसकी श्लोकसंख्या १३५२ है । इस ग्रन्थके अन्तमें कर्ताने अपनी गुरु-परम्परा तो दी है, परन्तु रचनाका समय, स्थान आदि नहीं दिया है । संभव है, प्रशस्तिके एक दो पद्य लिपिकर्त्ताओंकी कृपासे छूट गये हों । यह अनन्तकीर्ति-ग्रन्थमालामें स्व० पं० भागचन्दजीकी भाषायचनिका-सहित प्रकाशित हो चुका है ।

५ आराधना—यह शिवार्यकी प्राकृत आराधनाका पद्यबद्ध संस्कृत अनुवाद है, जो केवल चार महीनेमें पूर्ण किया गया था। इसमें ग्रन्थकर्त्ताने देवसेनसे

१-अमितगतिरिवेदं स्वस्य मासद्वयेन । प्रथितविशदकीर्तिः काव्यमुद्भूतदोषम् ।।

अभी अभी हरिषेणकृत ' धम्मपरिक्सा ' नामक अपग्रंश भाषाका एक प्रन्थ देखनेको मिला जो संस्कृत धर्मपरीक्षासे पहलेका—वि० सं० १०४० का—बना हुआ है और हरिषेणने लिखा है कि पहले धर्मपरीक्षा जयरामकृत गाथाबद्ध थी, उसे भैंने पद्धड़िया छन्दमें किया। जान पड़ता है, अमितगतिने अपना संस्कृत ग्रंथ उक्त दोमेंसे किसी एकके आधारसे बनाया है। शायद इसी लिए उसके बननेमें केवल दो ही महीने लगे। कथानक, पात्रोंके नाम आदि धम्मपरिक्सा और धर्मपरीक्षाके बिल्कुल एक है। लेकर अपने तककी गुरुपरम्परा दी है; परन्तु समय और स्थान नहीं दिया है। शोलापुरसे प्रकाशित हो चुका है।

६ सामयिक पाठ----यह एक सौ बीस पद्योंका छोटा-सा प्रकरण है। इसके अन्तमें लिखा है---

'' वृत्तवंशशतेनेति कुर्वता तत्त्वभावनां । सद्योऽभितगतेरिष्टा निवृत्तिः क्रियते करे । इति द्वितीय भावना समाप्ता । ''

इससे माऌम होता है कि इस ग्रन्थका नाम सामायिक पाठ नहीं है, या तो तत्त्वभावना होगा या कुछ और । 'इति द्वितीय भावना'से यह भी अनुमान होता है कि सम्पूर्ण ग्रन्थ बड़ा है और उसकी यह दूसरी भावना या दूसरा अध्याय है । माणिकचन्द्र-ग्रन्थमालाके सिद्धान्तसारादिसंग्रहमें यह एक ही कापी परसे प्रकाशित हुआ है जिसे ब्रह्मचारी शीतलप्रसादजी किसी पुस्तक-भंडारसे नकल करके लाये थे।

**9 भावना-द्वात्रिंशतिका** - ३२ पद्योंका यह भी एक प्रकरण है, जो सामायिक पाठ नामसे कई स्थानेंसि प्रकाशित हो चुका है। पाठ करने योग्य सुन्दर रचना है। संभव है, यह भी पूर्वोक्त तत्त्वभावना या ऐसे ही किसी नाम-वाले ग्रन्थका एक अध्याय हो।

८ योगसार प्राभृत—इस ग्रन्थके कर्त्ताका नाम भी अमितगति है, परन्तु इसके कर्त्ता शायद इन अमितगतिके दादा गुरुके गुरु अमितगति हों | क्योंकि ये अमितगति अपने प्रत्येक ग्रन्थके प्रायः प्रत्येक प्रकरण या अध्यायके अन्तमें अपना अमितगति नाम श्ठिष्ट रूपसे देते हैं | उनकी यह विशेषता योग-सारमें नहीं है | इस ग्रन्थके अन्तमें कोई गुरु-परम्परा भी नहीं दी है' |

अपने नामके साथ दिया हुआ ' वीतराग ' विशेषण भी इनके प्रथम अमित-

१–दृष्ट्वा सर्वे गगननगरस्वप्नमायोपमानं निःसंगात्मामितगतिरिदं प्राभ्टतं योगसारं ब्रह्मप्राप्त्या परममकृतं स्वेषु चात्मप्रतिष्ठम् नित्यानन्दं गलितकलिलं सूक्ष्ममत्यक्षलक्ष्यम् ॥ योगसारामिदमेकमानसः प्राभ्टतं पठति योऽभिमानतः ॥ स्वस्वरूपमुपलक्ष्य सोऽवितः ( चिरः ) सम्प्रयाति भवदोषवंचितम् ॥ इति श्रीअमितगतिवीतरागविरचितायामध्यात्मतरंगिण्यां नवमोधिकारः । गति होनेके अनुमानको सहारा देता है । यह जैनसिद्धान्त-प्रकाशिनी संस्था-द्वारा हिन्दी-अनुवाद-सहित प्रकाशित हो चुका है ।

कुछ ग्रन्थ-सूचियोंमें जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, चन्द्रप्रज्ञप्ति, सार्द्धद्वयद्वीपप्रज्ञप्ति और व्याख्याप्रज्ञप्ति इन चार ग्रन्थोंको और भी अमितगति-कृत बतलाया है। परन्तु अभी तक ये कहीं उपलब्ध नहीं हुए हैं।

उपलब्ध ग्रन्थोंमें सुभाषितरतसन्दोह वि॰ सं॰ १०५० की रचना है। इसके पहलेकी किसी रचनाका हमें पता नहीं। यह ग्रन्थ काफी प्रौढ़ है। अधिक नहीं तो उस समय ग्रन्थकर्त्ताकी अवस्था २५-३० वर्षकी अवस्य होगी। इस दृष्टिसे हम श्रीअमितगतिका जन्म-काल वि॰ सं॰ १०२० के लगभग मान सकते हैं। पंच-संग्रह वि॰ संवत् १०७३ में समाप्त हुआ है, अतएव उस समय वे ५० वर्षसे ऊपर होंगे।

#### समकालीन राजा

अपने प्रन्थोंमें उन्होंने मुंज और सिन्धुल्का उछिख किया है। ये दोनों मालवेके परमार राजा थे और उनकी राजधानी धारा थी। ये मुंज वही हैं, जिनके विषयमें कहा गया है कि यशःपुंज मुंजराजाके चले जानेपर लक्ष्मी तो विष्णुके पास चली जायगी और वीरश्री वीरोंके घर, परन्तु सरस्वती बिल्कुल निरा-वलम्ब हो जायगी–उसका कोई आश्रयदाता न रहेगा । मुंज सरस्वती और सरस्वती-सेवकोंके ऐसे ही आश्रयदाता थे। उनका दूसरा नाम वाक्पतिराज था । वे स्वयं भी विद्वान् और कवि थे। उनका बनाया हुआ कोई स्वतंत्र प्रन्थ तो अब तक नहीं मिला है, परन्तु कुछ प्रन्थोंमें उनके कुछ पद्य मिले हैं । उनकी

१ लक्ष्मीर्यास्यति गोविन्दे वीरश्रीवीरवेश्मनि ।
 गते मुंजे यशःपुंजे निरालम्बा सरस्वती ।। ----प्रबन्धचिन्तामणि
 २ प्रीत्या योग्य इति प्रतापवसतिः ख्यातेन मुंजाख्यया

यः स्वे वाक्पतिराजभूमिपतिना राज्येऽभिषिक्तः स्वयम् ॥—तिल्क-मंजरी ३ परमारनरेश अर्जुनवर्मदेवने अमरुशतककी रसिक-संजीविनी टीकामें २२ वें श्लोककी टीकामें यह कहकर एक पद्य उद्धृत किया है कि यह हमारे पूर्वज वाक्पतिराज अपरनाम मुंजका है । राजधानी उज्जयिनीमें थी' | वे राजा सीयक, श्रीहर्ष या सिंहमटके पुत्र थे, बड़े ही पराक्रमी | कर्णाटक, लाट, केरल, चोलके राजाओंको उन्होंने जीता | कल-चुरिनरेश युवराज देव ( द्वितीय ) को हराकर उसकी राजधानी त्रिपुरीको लूटा, मेवाड़पर चढ़ाई करके आहाड़को नष्ट किया और चित्तौरगढ़ और उसके पासके प्रदेशको अपने राज्यमें मिला लिया | उन्होंने सोलकी राजा तैलप द्वितीयको छह बार हराया, पर सातवीं बार गोदावरीके पासके युद्धमें वे कैद कर लिये गये और वि० सं० १०५० और १०५४ के बीच मार डाले गये | सुभाषितरतन-संदोहकी रचनाके समय वे जीते थे | तिलकमंजरीके कर्त्ता धनपाल, नवसाइसांक-चरित-कर्ता पद्मगुप्त या परिमल, दशरूपावलोक-टीकाके कर्त्ता धनिक, पिंगल-छन्दः-सूत्रके टीकाकार इलायुध और अमितगति इस राजाकी ही सभाके रत्न थे |

सिन्धुल, सिन्धुराज, कुमारनारायण या नवसाइसांक मुंजके छोटे भाई और प्रसिद्ध राजा भोजके पिता थे | पद्मगुप्तने इन्हींकी आज्ञासे ' नवसाहसांक-चरित' नामका ऐतिहासिक काव्य लिखा था | मुंजने अपने जीते जी ही भोजको गोद ले लिया था | परन्तु भोज नावालिग ये, इसलिए मुंजकी मृत्युके समय सिन्धुल ही राजगद्दीपर बैठ गये थे | इन्होंने हूणोंको तथा दक्षिण कोशल, बागड़, लाट और मुरलवालोंको युद्धमें इराया था | ये गुजरात-नरेश सोलंकी चामुण्डराजके साथकी लड़ाईमें मारे गये | वि० सं० १०५४ और १०६६ के बीच किसी समय इनके मारे जानेका अनुमान किया गया है |

भक्तामर-चरित, प्रबन्धचिन्तामणि, भोजप्रबन्ध आदि ग्रन्थोंमें राजा मुंजके द्वारा सिन्धुलके अन्धे किये जाने और भोजको वध करनेके लिए भेजनेकी जो कथायें मिलती हैं, वे सभी कपोलकल्पित मालूम होती हैं। इतिहाससे उनकी कोई पुष्टि नहीं होती।

आगे अमितगतिके ग्रन्थोंकी प्रशस्तियाँ उद्धृत की जाती हैं----

१ वाक्पतिराजके एक दान-पत्रसे ( इं० एण्टिक्वेरी, जिल्द ६, ५० ५१-५२ ) और परि-मलके नवसाहसांक-चरितसे मालूम होता है कि मुंजके समय राजधानी उज्जयिनी थी। उसके बाद धाराको भोजदेवने अपनी राजधानी बनाया था।

### ग्रन्थ-प्रज्ञस्तियाँ

सुभाषितरत्नसन्दोह—

आशीर्विध्वस्तकन्तोर्विपुलशमभृतः श्रीमतः कान्तकीर्तिः सूरेर्यातस्य पारं श्रुतसलिलनिधेर्देवसेनस्य शिष्यः । विज्ञाताशेषशास्त्रो वतसमितिभृतामग्रणीरस्तकोपः श्रीमान्मान्यो मुनीनाममितगतियतिस्तयक्तनिःशेषसंगः ॥९१५ अलंध्यमहिमालयो विमलसत्त्ववात्रलधि-र्वरस्थिरगभीरतो गुणमणिः पयोवारिधिः । समस्तजनता सतां श्रियमनश्वरीं देहिनां सदाऽमृतजलच्युतो विबुधसेवितो दत्तवान् ॥ ९१६ ॥ तस्य ज्ञातसमस्तशास्त्रसमयः शिष्यः सतामग्रणीः श्रीमान्माथुरसंघसाधुतिल्कः श्रीनेमिषेणोऽभवत् । शिष्यस्तस्य महात्मनः शमयुतो निर्धूतमोहद्विषः श्रीमन्माधवसेनसूरिरभवत्क्षोणीतले पूजितः ॥ ९१७ ॥ कोपारातिविधातकोऽपि सकृपः सोमोऽप्यदोषाकरो जैनोऽप्युग्रतरस्तपो गतभयो भीतोऽपि संसारतः । निष्कामोऽपि समिष्टमुक्तिवनितायुक्तोऽपि यः संयतः सत्यारोपितमानसे। धृतवृषोऽप्यच्र्थः प्रियोऽप्यप्रियः ॥ ९१८ ॥ दलितमदनरात्रोर्भव्यनिव्यीजबन्धोः रामदमयममूर्तिश्चन्द्रशुभ्रोरुकीर्तिः । अमितगातिरभूद्यस्तस्य शिष्यो विपश्चिद् विरचितमिदमर्ध्यं तेन शास्त्रं पवित्रम् ९ १ ९ X समारूढे पूतत्रिदशवसतिं विक्रमनृपे सहस्रे वर्षाणां प्रभवति हि पंचाशदधिके । समाप्ते पंचम्यामवति धरणीं मुंजनृपतौ सिते पक्षे पौषे बुधहितमिदं शास्त्रमनघम् ९२२

धर्मपरीक्षा—

सिद्धान्तपाथोनिधिपारगामी श्रीवीरसेनोऽजनि सूरिवर्यः । श्रीमाथुराणां यमिनां वरिष्ठः कषायविध्वंसविधौ पटिष्टः ॥ १ ध्वस्ताशेषध्वान्तवृत्तिर्मनस्वी तस्मात्सूरिर्देवसेनोऽजनिष्ट । लोकोद्योती पूर्वशैलादिवार्कः शिष्टाभीष्टः स्थेयसोऽपास्तदोषः ॥ २ भासिताखिल्पदार्थसमूहे। निर्मलोऽमितगतिर्गणनाथः । वासरो दिनमणेरिव तस्माजायते स्म कमलाकरबोधी ॥ ३ नेमिषेणगणनायकस्ततः पावनं वृषमधिष्ठितो विभुः । पार्वतीपतिरिवास्तमन्मथो योगगोपनपरो गणार्चितः ॥ ४ कोपनिवारी शमदमधारी माधवसेनः प्रणतरसेनः । सोऽभवदस्माद्रलितमदोस्मा यो यतिसारः प्रशमितसारः ॥ धर्मपरीक्षामकृतवरेण्यां धर्मपरीक्षामखिल्शरण्याम् । शिष्यवरिष्ठोऽमितगतिनामा तस्य पटिष्ठोऽनघगतिधामा ।

#### पंचसंग्रह—

श्रीमाथुराणामनघद्युतीनां संघोऽभवद् वृत्तविभूपितानाम् हारो मणीनामिव तापहारी सूत्रानुसारी शशिरस्मिशुभ्रः ॥ १ माधवसेनगणी गणनीयः शुद्धतमोऽजनि तत्न जनीयः । भूयसि सत्यवतीव शशांकः श्रीमति सिन्धुपतावकलंकः ॥ २ शिष्यस्तस्य महात्मनोऽमितगतिर्मोक्षार्थिनामग्रणी-रेतच्छास्त्रमशेषकर्मसमितिप्रख्यापनायाकृत । वीरस्येव जिनेश्वरस्य गणभृद्धव्योपकारोद्यतो दुर्वारस्मरदन्तिदारणहरिः श्रीगौतमोऽनुत्तमः ॥ ३

तिसप्तत्यधिकेऽब्दानां सहस्रे शकविद्विषः मस्त्तिकापुरे जातमिदं शास्त्रं मनोरमम् ॥६ उपासकाचार और भगवती आराधनाकी प्रशस्तियाँ कोई विशेषता न होनेसे नहीं दी गईं।

## महासेनका प्रद्युम्न-चरित

ये लाट वर्गट या लाड़-बागड़ संघके आचार्य थे। इनका बनाया हुआ ' प्रद्युम्न-चरित ' काव्य नामका एक ही ग्रन्थ उपलब्ध है जो माणिकचन्द्रजैन-ग्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है। जिस एक प्रतिके आधारसे उक्त ग्रन्थ प्रका-शित हुआ था, उसमें कोई प्रशस्ति नहीं थी। परन्तु उसके बाद प्रो० हीरा-लालजी जैनको कारंजाके मंडारमें इसकी एक प्रति ऐसी मिली जिसमें नीचे लिखी प्रशस्ति दी हुई है—

श्रीलाटवर्गटनभस्तलपूर्णचन्द्रः शास्त्रार्णवान्तगसुधीस्तपसां निवासः । कान्ताकलावपि न यस्य शौरविभिन्नं स्वान्तं वभूव स मुनिर्जयसेननामा ॥ तीर्णागमांबुधिरजायत तस्य शिष्यः श्रीमदुणाकरगुणाकरसेनसूरिः । यो वृत्तबेाधतपसा यशसा च नूनं प्रापत्परामनुपमामुपमां मुनीनां ॥ २ तच्छिष्यो विदिताखिलेाहसमयो वादी च वाग्मी कविः शब्दब्रह्मविचित्रधामयशसां मान्यां सतामग्रणीः । आसीत् श्रीमहसेनसूरिरनघः श्रीमुंजराजार्चितः सीमा दर्शनबोधवृत्ततपसां भव्याब्जिनीबांधवः ॥ ३ श्रीसिन्धुराजस्य महत्तमेन श्रीपर्पटेनार्चितपादपद्मः । चकार तेनाभिहितः प्रबंधं स पावनं निष्ठितमङ्गजस्य ॥ ४ श्रीमत्काममहानरस्य चरितं संसारविच्छेदिनः श्रद्धाभक्तिपरा प्रबुद्धमनसा श्रण्वंति ये सत्तमाः । संवेगात्कथयन्ति ये प्रतिदिनं योऽधीयते संतत भूयासुः सकलास्त्रिलेकमहिताः श्रीवऌभेन्दुश्रियः ॥ ५ श्रीभूपतेरनुचरो मघनो विवेकी श्रंगारभावघनसागररागसारं । काव्यं विचित्रपरमाद्भुतवर्णगुम्फं संलेख्य कोविदजनाय ददौ सुन्नत्तं ॥ ६ श्रे. माणिक्येन लिखितं । सं• १५६९ वर्षें फाल्गुन सुदि ६ गुरौ ।

इसका भावार्थ यह है कि लाट-वर्गट संघमें सिद्धान्तोंके पारगामी जयसेन मुनि हुए और उनके शिष्य गुणाकरसेन । इन गुणाकरसेनके शिष्य महासेन सूरि हुए जो राजा मुंजके द्वारा पूजित थे और सिन्धुराज या सिन्धुलके महत्तम ( महामात्य ) पर्पटने जिनके चरणकमलेंकी पूजा की थीं । उन्हींने इस प्रद्युम्नचरित काव्यकी रचना की और राजाके अनुचर विवेकवान् मघनने इसे लिखकर कोविद-जर्नोंको दिया ।

इसके प्रत्येक सर्गके अन्तमें महासेनको सिन्धुराजके महामहत्तम पर्पटका गुरु लिखा है जो इस बातको सूचित करता है कि पर्पट जैनधर्मानुयायी थे और उन्हींके कहनेसे इस काव्यकी रचना हुई थी।

इसमें यद्यपि ग्रन्थ-निर्माणका समय नहीं दिया है परन्तु वह एक तरहसे निश्चित-सा है । क्योंकि मुंज और सिन्धुलका काल शिलालेखों और दूसरे साधनोंसे निर्णीत हो चुका है । राजा मुंजके दो दानपत्र वि० सं० १०३१ और १०३६ के मिले हैं और १०५० और १०५४ के बीच किसी समय तैलिपदेवने उनका वध किया था । इन्हीं मुंजदेवके समयमें वि० सं० १०५० में अमितगतिने अपना सुभाषित-रत्न-सन्दोह समाप्त किया था । राजा सिन्धुल सुप्रसिद्ध राजा भोजके पिता थे । इनकी मृत्यु गुजरातनरेश चामुण्डराय सोलंकीक साथकी लड़ाईमें वि० सं० १०६६ के कुछ पूर्व हुई थी । अर्थात् प्रद्युम्न-चरितकी रचना वि० सं० १०३१ से १०६६ के बीच किसी समय हुई होगी ।

लाड़-बागड़ संघ माथुरसंघके ही समान काष्ठासंघकी एक शाखा थी। इस संघर्मे अनेक प्रभावशाली आचार्य हुए हैं। जिनकी चर्चा अन्य लेखोंमें की गई है। महासेनकी और कोई रचना अभीतक देखने सुननेमें नहीं आई।

प्रद्यम्नचरित चतुदर्शसर्गात्मक बहुत ही सुन्दर और सरस काव्य है । खेद है कि यह पठन-पाठनमें नहीं रहा, पुस्तक-मंडारोंकी ही शोभा बढ़ाता रहा, इस लिए इसकी प्रसिद्धि नहीं हुई ।

# हमारे तीर्थक्षेत्र

## इतिहासमें तीर्थोंका स्थान

प्रत्येक धर्म और सम्प्रदायके इतिहासमें उसके तीर्थ-स्थानोंका एक विशेष स्थान रहता है। जैन-सम्प्रदायके सैकड़ों तीर्थ-स्थान हें परन्तु जहाँ तक हम जानते हैं उनके विषयमें इतिहासकी दृष्टिसे अभीतक विचार ही नहीं किया गया है और यदि किया गया है तो बहुत ही कम।

जनधर्मके मुख्य सम्प्रदाय दिगम्बर और श्वेताम्बर हैं। इन दोनोंके ही तीर्थ-स्थान हैं। उनमें बहुत-से ऐसे हैं जिन्हें दोनों ही एक ही स्थानमें मानते पूजते हैं और बहुत-से ऐसे भी हैं जिन्हें या तो दिगम्बरी ही मानते पूजते हैं या केवल श्वेताम्बरी; अथवा एक सम्प्रदाय एक स्थानमें मानता है और दूसरा दूसरे स्थानमें। यह अभिन्नता और भिन्नता एक इतिहासज्ञके लिए दोनों सम्प्रदायोंकी अभिन्नता और भिन्नताके समयोंका निर्णय करनेमें बहुत सहायक हो सकती है। किसी प्रान्त या प्रदेशमें एक सम्प्रदायके तीर्थ आधिक हैं और किसीमें दूसरेके। इससे उन प्रान्तोंमें उन तीर्थोंकी स्थापनाके समयकी या उससे बादकी सम्प्रदाय-विशेषकी बहुल्ता या प्रबल्ताका अनुमान भी किया जा सकता है। प्राचीन तीर्थ कौन-कौन थे और पीछे कौन कौन कब कब स्थापित हुए और किस भावनाकी

प्रबलताके कारण हुए, यह जानना भी इतिहासज्ञके लिए बहुत उपयोगी है। बहुतसे तीर्थन्स्थान एक समय बहुत प्रसिद्ध थे परन्तु इस समय उनका पता भी नहीं है, कि वे कहाँ थे और क्या हुए। इसी तरह जहाँ कुछ भी न था या एकाध मन्दिर ही था वहाँ बहुतसे नये नये मन्दिर निर्माण हो गये हैं और पिछले सौ-देा सौ बरसोंमें तो वे स्थान मन्दिरों और मूर्तियोंसे पाट दिये गये हैं। उनको प्राचीन तीर्थके रूपमें प्रसिद्ध करनेके भी प्रयत्न किये गये हैं। यह भी इतिहासकी एक महत्त्वकी सामग्री है।

चरण-चिह्नेंाकी पूजा, आयाग-पटेंाकी पूजा, स्तूप-पूजा, मूर्ति-पूजा और इन

सबका क्रम-विकास तथा मूर्ति-शिल्प और स्थापत्य-कलाके द्वाद्धि-ह्रासकी जानकारीके लिए भी तीर्थ-क्षेत्र अत्यन्त उपयोगी हैं ।

जैन-समाजकी पिछली शताब्दियोंकी मनोवृत्ति और कला-प्रेमका उत्कर्पापकर्ष भी इन तीथोंके इतिहासमें छुपा हुआ है।

## तीर्थोंके भेद

इस समय दिगम्बर-सम्प्रदायमें तीर्थक्षेत्रोंके दो ही भेद किये जाते हैं। एक तो ' सिद्धक्षेत्र ' जहाँसे तीर्थङ्कर या दूसरे महात्मा सिद्ध-पद या निर्वाणको प्राप्त हुए हैं और दूसरे ' अतिशय क्षेत्र ', जो किसी मूर्ति या तत्रस्थ देवताके किसी अतिशयके कारण बन गये हैं या जहाँ मन्दिरोंकी बहुल्ताके कारण दर्शनार्थी अधिक जाने लगे हैं और इस कारण उनका अतिशय बढ़ गया है।

प्राकृत निर्वाण-भक्तिके दो खण्ड हैं, एक निर्वाण-काण्ड और दूसरा अतिशय-क्षेत्रकाण्ड । इन दो खण्डोंके कारण ही शायद उक्त मान्यताका प्रचार हुआ है । निर्वाण-भक्ति ( संस्कृत ) के टीकाकार तीर्थक्करोंकी निर्वाण-भूमि और अन्येषां ( औरोंकी ) निर्वाण-भूमि कहकर सिद्ध-क्षेत्रोंके भी एक प्रकारसे दो भेद करते हैं । तीर्थक्करोंकी गर्भ-जन्म-तप-ज्ञान-भूमियाँ भी तीर्थक्षेत्रोंमें गिनी जाती हैं और

गिनी जानी चाहिए; पर वे उक्त दो भेदोंमें अन्तर्भुक्त नहीं हो सकतीं। जहाँतक हम जानते हैं— श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें सिद्धक्षेत्र और अतिशयक्षेत्र भेद नहीं माने जाते। श्रीजिनप्रभसूरिके विविध-तीर्थकल्पमें तथा अन्य ग्रन्थोंमें इस तरहका भेद-विधान नहीं मिलता।

#### लेखका उद्देश्य

प्राचीन तीर्थस्थान वास्तवमें कहाँ थे या कहाँ होने चाहिए और अब वे किन स्थानेंमिं माने जा रहे हैं, केवल इसी दृष्टिसे यह लेख लिखा गया है। गत जून महीनेमें (सन् १९३९) मैंने अपना अवकाशका समय सुद्धद्वर प्रो० हीरालालजी जैनके साथ श्रीगजपन्थ-क्षेत्रपर व्यतीत किया था और वहींसे मॉगीतुङ्गी क्षेत्रकी भी यात्रा की थी। उसी समय इस लेखको लिखनेकी प्रेरणा हुई और उनके सहयोगसे इसका कच्चा रूप वहीं तैयार किया गया। केवल इतिहास-दृष्टिसे ही यह लिखा गया है, श्रद्धालुओंकी श्रद्धा-भक्तिमें किसी प्रकारका अन्तराय डालनेके अभिप्रायसे नहीं। इस विषयमें छान-बीन करनेकी भी अभी काफी गंजाइश है। ऐसी बहत-सी सामग्री होगी, जो अभी तक अप्रकाशित पड़ी है और जिसकी ओर हमारा ध्यान नहीं जा सका है।

## तीर्थोंका साहित्य

दिगम्बर जैन-सम्प्रदायमें इस समय केवल दो ही छोटी-छोटी पुस्तकें उपलब्ध हैं जो तीर्थक्षेत्रोंके सम्बन्धमें यक्तिंचित्, सो भी अस्पष्ट और अधूरी, सूचनायें देती हैं और उन्हींको मुख्य मानकर यह लेख लिखा गया है। पहली है 'प्राकृत निर्वाण-काण्ड ' और दूसरी ' संस्कृत निर्वाण-भक्ति '। पहलीमें केवल १९ और दूसरीमें ३२ पद्य हैं।

दूसरी पुस्तक श्रीप्रभाचंद्राचार्यके क्रिया-कलापोंग संग्रहीत है और उसपर उनकी साधारण-सी टीका भी है। उनके कथनानुसार इसके कर्त्ता पूज्यपाद स्वामी हैं यद्यपि इसके लिए उन्होंने कोई प्रमाण नहीं दिया है । कुन्दकुन्दकी जितनी रचनायें उपलब्ध हैं वे सब प्राकृतमें हैं तथा पूज्यपादकी संस्कृतमें और चूँकि दोनों बहुमान्य आचार्य हैं शायद इसीलिए तमाम भक्तियोंका दोनोंमें बँटवारा कर दिया गया है।

पं० आशाधरका भी एक किया-कलाप नामका ग्रन्थ है और उसमें उन्होंने भी पूर्वोक्त किया-कलापकी अधिकांश भक्तियाँ संग्रहीत की हैं परन्तु उन्होंने उनके कर्त्ताओंके सम्बन्धमें इस तरहकी कोई बात नहीं लिखी है।

श्रीप्रभाचन्द्रने अपने क्रिया-कलापमें प्राकृत मिर्वाण-काण्डका संग्रह नहीं किया है परन्तु पं० आशाधरने उसके ( निर्वाणकाण्डके ) प्रारम्भकी पाँच गाथायें ही दी हैं । शेष गाथायें क्यों छोड़ दी गईं, यह समझमें नहीं आया । बम्बईके ' ऐलक पन्नालाल-सरस्वती-भवन ' की प्रति देखकर यह बात लिखी जा रही है जो बहुत अशुद्ध है । सम्भव है लेखकके प्रमादसे शेष गाथायें छूट गई हों ।

निर्वाण-भक्ति और निर्वाण-काण्ड इन दोनोंके ही ठीक समय निर्णयकी जरूरत है। अन्य ग्रन्थोंमें यदि कहीं इनके उद्धरण मिल जायँ तो इसपर कुछ प्रकाश पड़ सकता है। फिर भी यह निश्चित है कि ये दोनों पुस्तकें पं० आशाधरजीके

१ सिद्धभक्तिकी टीकाके अन्तमें श्रीप्रभाचन्द्रने इस प्रकार लिखा है—" संस्कृताः सर्वा भक्तयः पादपूज्यस्वामिकृताः प्राकृतास्तु कुन्दकुन्दाचार्यकृताः। " अर्थात् संस्कृतकी सारी भक्तियाँ पूज्यपादस्वामिकृत हैं और प्राकृतकी कुन्दकुन्दाचार्यकृत । पहलेकी हैं और वे विक्रमकी तेरहवीं शताब्दीके अन्तमें हुए हैं। अर्थात् कमसे कम छः सौ वर्ष पहलेकी तो ये हैं ही — पर इन दोनोंमें कुछ अधिक समता नहीं है। दोनों ही जुदा जुदा ढङ्गसे लिखी गई हैं। निर्वाण-काण्डमें तो तीर्थोंका उल्लेखमात्र करके और कहीं कहीं उनका स्थान-निर्देश करके, वहाँसे मुक्ति प्राप्त करनेवालोंको नमस्कार किया गया है और निर्वाण-भक्तिमें पहले बीस पद्योंमें केवल भगवान् महावीरके पाँचों कल्याणोंका वर्णन किया गया है और फिर आगेके बारह पद्योंमें कैलास, चंपापुर, गिरनार, पावापुर, सम्मेदशिखर, शत्रुखय आदिका उल्लेख करके दूसरे निर्वाण-स्थानोंका नाममात्र दे दिया है। पहलेके २० पद्योंको गढ़कर तो माल्ट्म होता है कि वे एक स्वतन्त्र स्तोत्रके पद्य हैं जिनके अन्तमें यह पद्य है —

'' इत्येवं भगवति वर्द्धमानचन्द्रे यः स्तोत्रं पठति सुसन्धयोर्द्वयोर्हि ।

सोऽनन्तपरमसुखं नृदेवलोके भुक्त्वान्ते शिवपदमक्षयं प्रयाति । "

इन दो पुस्तकोंके सिवाय तीर्थक्षेत्रोंकी खोजमें सहायता देनेवाली और कोई त्वतन्त्र रचना हमारे देखनेमें नहीं आई। हाँ, कथा-साहित्यसे कुछ बातें संग्रहीत की जा सकती हैं। श्वेताम्बर-साहित्यमें अवश्य ही विविध तीर्थकल्प, तीर्थमाला, विविध-प्रबन्ध आदि अनेक साधन हैं।

#### सर्वमान्य तीर्थ

दोनों भक्तियोंके अष्टापद ( कैलास ) चम्पा, ऊर्जयन्त ( गिरनार) और रात्रुझय, ऐसे तीर्थ हैं जिनके विषयमें कोई मत-भेद नहीं है और दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदाय इन्हें मानते हैं । अतएव इनके विषयमें यह कहा जा अकता है कि ये सबसे प्राचीन हैं और शायद तबसे हैं जब जैनशासन अविभक्त था, उसमें भेद नहीं हुए थे ।

#### पावापुर

पावापुर भी दोनों सम्प्रदायोंको मान्य है और एक ही स्थानमें माना जाता है। फिर भी कुछ इतिहासज्ञ उक्त स्थानके विपयमें सन्देह करते हैं। बौद्धधर्मके

१ श्रीयतिवृषभाचार्यकी ' तिलीयपण्णत्ति ' में क्षेत्र-मंगलका उदाहरण देते हुए पावा-नगरी, उज्जयंत और चम्पा तीन नामोंका उल्लेख करके आदि शब्द दे दिया है—

'' एदस्स उदाहरणं पावाणगरुजयंतचम्पादी । ''

सुप्रसिद्ध विद्वान् पं० राहुल सांकृत्यायनके मतानुसार गोरखपुर जिलेका पपउर (पापापुर) गाँव ही पावापुर है, जो पडरोनाके पास है और कसयासे १२ मील उत्तर-पूर्वको है। कसया गोरखपुरसे ३७ मील पूर्वमें है। मल लोगोंके गण-तन्त्रका संस्थागार (सभा-भवन) इसी पावानगरमें था। एक बार बुद्ध भगवान् पावाके आम्रवनमें ठहरे थे। जब वे बीमार हे। गये, तब वहाँसे कसया या कुसीनाराको चल पड़े और इसलिए उस बारह मीलके अन्तरको वे रास्तेमें २५ जगह बैठ-उठकर मध्याह्नसे सन्ध्याकालतक पार कर सके।

कल्पसूत्रमें लिखा है कि जिस रात्रिको महावीर भगवान्का निर्वाण हुआ उस रातको नव मछ और नव लिच्छवि इस तरह अटारह गण-राजाओंने प्रोषधोपवास किया और उनके धर्मोपदेशके अभावमें दीपक जलाकर प्रकाश किया । इससे भी अनुमान होता है कि मल्लोंके गण-तन्त्रके समीप ही भगवान्का निर्वाण हुआ होगा । डा० जैकोबी आदि पाश्चात्य विद्वानोंको भी वर्तमान पावापुरीके ठीक होनेमें सन्देह है ।

डा० त्रिभुवनदास ल० शाहने अपने 'प्राचीन भारतवर्ष 'नामक गुजराती ग्रन्थमें भिलसाके पासके साँची-स्तूपको भगवान महावीरका निर्वाण-स्थान सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है और उसीको अपापापुरी या पावापुरी बतलाया है।

माऌ्म नहीं वर्तमान पावापुरीमें उसकी प्राचीनताको प्रकट करनेवाले कोई चिह्न लेखादि हैं या नहीं और यदि हैं तो वे कितने प्राचीन हैं । यद्यपि इसकी सम्भावना बहुत कम है । क्योंकि प्राचीनताकी रक्षा करनेमें जैन-समाज उतना ही असावधान रहा है जितना नवीन निर्माण करनेमें कटिवद्ध । फिर भी इस सम्बन्धमें खोजकी जानी चाहिए । पपउरके आसपास भी खोजकी आवश्यकता है ।

### दिगम्बर और श्वेताम्बर तीर्थ

गजपन्थ, तुङ्गी, पावागिरि, द्रोणगिरि, मेढगिरि, कुंथुगिरि, सिद्धवरकूट, बड़वानी आदि तीर्थ ऐसे हैं जिन्हें केवल दिगम्बर सम्प्रदाय ही मानता पूजता है और इसी तरह फलवर्द्धि (फलोधी), अर्बुदाद्रि (आबू), स्तम्भ आदि कुछ ऐसे तीर्थ हैं जिन्हें दिगम्बर-सम्प्रदाय नहीं मानता और न उसके साहित्यमें इनका कोई उल्लेख मिलता है।

निर्वाणकाण्डके तारउर, पावागढ़, पावागिरि, कुन्धुगिरि, बड्वानी आदि

तीथोंका नामोल्लेख संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें भी नहीं है और निर्वाणभक्तिके सह्याद्रि, विंध्याद्रि, हिमवत्, वृषदीपक निर्वाण-काण्डमें दिखलाई नहीं देते । इससे अनुमान होता है कि ये दोनों भक्तियाँ पृथक् कालोंकी रचनायें हैं और सम्भव है कि इनके कर्ताओंके लिए एक दूसरेकी रचना अपरिचित रही हो । अब हम प्रत्येक तीर्थके विषयमें खोजकी दृष्टिसे प्रकाश डालनेकी चेष्टा करेंगे—केवल कैलास, गिरनार आदि सर्वमान्य तीर्थोंको छोड़ देंगे । अतिशय क्षेत्रोंके सम्बन्धमें किसी दूसरे लेखमें विचार किया जायगा ।

#### तारउर

#### बरदत्तो य वरंगो सायरदत्तो य तारवरणयरे । आहुट्टयकोडीओ णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ ३ ॥

निर्वाणकाण्डकी इस तीसरी गाँथामें इस स्थानसे वरांग, सागरदत्त, वरदत्तादि साढ़े तीन करोड़ मुनियोंका निर्वाण लिखा है। मुद्रित पुस्तकोंमें 'तारवरणयरे' पाठ है परन्तु हमारी समझमें 'तारउरणियडे' (तारापुरनिकटे) होना चाहिए। 'तारउर' तारापुरका अपभ्रंश है। सोमप्रभाचार्यके 'कुमारेंपालप्रतिबोध' नामक प्रन्थमें 'आर्यखपुटाचार्य-कथा'दी है। उक्त कथामें इसे तार्राउर (तारापुर) ही लिखा है और कहा है कि बच्छराजने पहले पहाड़के निकट बौद्धोंकी तारादेवीका

१ निर्वाण-काण्डकी कुछ प्रतियोंमें १९ वीं गाथाके बाद नीचे लिखी गाथा अधिक मिलती है जिसमें विंध्याचलका उहेेख है—

विंध्याचलम्मि रण्णे मेहणादो इंदजयसहियो ।

मेघव(उ)रणाम तित्थे (?) णिव्वाण गया णमो तेसिं ।।

२ निर्वाणकाण्डकी गाथाओंके नम्बर सब प्रतियोंमें एकसे नहीं हैं, कहीं कहीं गड़बड़ भी है। ३ गायकवाड़ ओरियंटल सीरीजमें प्रकाशित 'कुमारपाल-प्रतिबोध' पृष्ठ ४४३।

> ४--ताराइ बुद्धदेवीइ मंदिरं तेण कारियं पुव्वं । आसन्नगिरम्मि तओ भन्नइ ताराउरं ति इमो ॥ तेणेव तत्थ पच्छा भवणं सिद्धाइयाइ कारवियं । तं पुणकालवसेणं दिगंबरेहिं परिग्गहियं ॥ तत्थ ममाएसेणं अजियजिणिंदस्स मंदिरं तुंगं । दंडाहिव अभएणं जसदेवसुएण निम्मवियं ॥

मंदिर बनवाया था, इसीलिए उसे तारापुर कहते हैं। इसके बाद उसी बच्छराजने फिर सिद्धायिका देवींका मंदिर बनवाया जो कालवशा दिगम्बरियोंने ले लिया। अब वर्हीपर मेरे (कुमारपालके) आदेशसे अजितनाथका ऊँचा मंदिर यशोदेवके पुत्र दण्डाधिप अभयदेवने निर्माण किया।

यह कहनेकी आवश्यकता नहीं कि तारंगामें जो विशाल श्वेताम्बर मंदिर कुमारपाल महाराजका बनवाया हुआ मौजूद है, यह उसीका उल्लेख है।

तारापुरका तारउरसे तारंगा नाम कैसे बन गया, यद्द समझमें नहीं आता। सम्भव है यह तारागाँवसे अपभ्रष्ट हुआ हो। इस स्थानसे वरांगादिका मोक्ष जाना लिखा है। परन्तु वर्द्धमान भट्टारकके वरांग-चरितके अनुसार तो वरांग मुक्त नहीं हुए बल्कि सर्वार्थसिद्धिको गये हैं! इसके सिवाय उक्त चरितमें उनके देह-त्यागके स्थानका नाम तारंगा या तारपुर नहीं लिखा है। उन्होंने आनर्तपुर नगर बसाया था, वहाँ विशाल जिनालय बनवाकर प्रतिष्ठा कराई थी और फिर वहीं वरदत्त गणधरके समीप दीक्षा ले कर तपस्या की थी। श्रीजटा-सिंहनन्दिके वराङ्गचरितके अनुसार भी वराङ्ग वहींपर तपस्या करके सर्वार्थसिद्धिको गये हैं। भागवत पुराणके अनुसार द्वारका आनर्त्त देशमें ही थी और उसकी राजधानी आनर्त-पुरका वर्तमान तारंगासे कोई मेल नहीं बैठता।

संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें भी तारापुर या तारङ्गाका नाम नहीं है। यहाँ दो दिगम्बर मंदिर हैं जिनमेंसे एक संवत् १६११ का है और दूसरा १९२३ का। इसके पहलेका कोई चिह्न वहाँ नहीं रह गया है।

### पावागिरि

#### रामसुआ विण्णि जणा लाडनरिंदाण अट्ठकोडीओ । पावाए गिरिसिहरे णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ ५ ॥

अर्थात् पावाके गिरिशिखरसे रामके दो पुत्र और लाट-नरेन्द्र आदि पाँच करोड़ मुनियोंको मोक्ष प्राप्त हुआ।

इस समय बड़ोदासे २८ मीलकी दूरीपर चॉंपानेरके पासका पावागढ़ ही पावागिरि माना और पूजा जाता है।

यह पावागढ़ वास्तवमें एक बहुत विशाल पहाड़ी किला है जिसका प्राचीन

शिलोलेखोंमें ' पावकगढ़ ' नामसे उल्लेख भिलता है । यह पहले तोमरवंशी राजा-ओंके अधिकारमें था । चारण कवि चंदने अपने पृथ्वीराजरासोमें इस पावक-गढ़का अधिपति रामगोड़ तोमरको लिखा है । उसके पीछे यह सन् १४८३ में मुसलमानोंके अधिकारमें आया । उनके समयमें भी यह प्रसिद्ध किला गिना जाता था ।

यहाँ पहाड़के ऊपर आठ दस मन्दिरोंके खण्डहर पड़े हुए हैं जिनमेंसे तीन-चारका कुछ समय पहले जीणोंद्वार किया गया है। इन मन्दिरोंमें जो प्रतिमायें हैं उनमें सबसे प्राचीन प्रतिमा माघ सुदी ७ सोमवार वि० सं० १६४२ को भट्टारक वादिभूपणके उपदेशसे प्रतिष्ठित हुई है। १६४५, १६६५ और १६६९ की भी प्रतिमायें हैं परन्तु प्रतिमाल्टेखोंसे अथवा और किसी प्राचीन लेखसे इस स्थानका सिद्धक्षेत्र होना प्रकट नहीं होता।

पावागढ़के नीचे चॉंपानेर शहरके खण्डहर पड़े हुए हैं । किसी समय यह बड़ा भारी नगर था ।

श्रीरविषेणाचार्यकृत पद्मचरितके अनुसार रामचन्द्रके पुत्र लव-कुँराने अयोध्यामें ही दीक्षा ली थी; परन्तु इस बातका कोई उल्लेख नहीं है कि उनका निर्वाण पावागिरिसे हुआ था। अन्य किसी कथा-ग्रन्थमें भी इसका स्पष्ट निर्देश देखनेमें नहीं आया।

### पावागिरि ( द्वितीय )

#### पावागिरिवरसिंहेर सुवण्णभद्दाइ मुणिवरा चउरो । चलणाणईतडग्गे णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ १३ ॥

इस गाथामें एक दूसरे पावागिरिका निर्देश है जो चलना नदीके तटपर था और जहाँसे सुवर्णभद्रादि चार मुनियोंको मोक्ष हुआ था। संस्कृत निर्वाणभक्तिमें न तो उक्त चलना नदीका नाम है और न पावागिरिका, सिर्फ लिखा है—

१ दिगम्बर-जैन डिरैक्टरीके अनुसार पाँचवें फाटकके बाद छठेके बाहर भीतपर एक पद्मासन-प्रतिमा डेढ़ फीट ऊँची उस्कीर्ण है, जिसपर संवत् ११३४ लिखा है।

२ श्रीगुणभद्राचार्यकृत उत्तरपुराणमें तो रामचन्द्रके पुत्रोंका ही जिक्र नहीं हैं। लव-कुश नामके पुत्र ही उनके नहीं हुए । ' नद्यास्तटे जितरिपुश्च सुवर्णभद्रः । ' अर्थात् नदीके तटसे कर्मशत्रुको जीतनेवाले सुवर्णभद्रका मोक्ष हुआ ।

अभी तक इस दूसरे पावागिरिका कोई पता नहीं था; परन्तु अब कुछ धनिकों और पण्डितोंने मिलकर इन्दौरके पास ' ऊन ' नामक स्थानको पावागिरि बना डाला है और वहाँ धर्मशाला, मन्दिर आदि निर्माण कराके बाकायदा तीर्थ स्थापित कर दिया है। पिछले समयमें तीर्थ किस तरह निर्माण होते रहे हैं, मानो उसका यह एक ताजा उदाहरण है।

' महाराष्ट्रीय ज्ञान-कोष'के अनुसार ऊनमें एक जैन-मंदिर बारहवीं सदीका है। उसमें धारके परमार राजाका शिलालेख है। परन्तु जब तक किसी प्राचीन लेखमें उक्त स्थानका नाम ' पावागिरि ' लिखा हुआ नहीं मिलता, तब तक ऊनके विषयमें इतना ही कहा जा सकता है कि वह एक प्राचीन स्थान है और वहाँ किसी समय जैनोंने बड़े बड़े मन्दिर बनवा कर अपना वैभव और धर्म-प्रेम प्रकट किया था।

एक बात और है। निर्वाण-काण्डकी बहुत-सी प्रतियेंगेंमें यह गाथा ही नहीं है। पं० पन्नालालजी सोनीने अपने सम्पादित किये हुए 'क्रिया-कलाप 'में इस गाथा-पर टिप्पण दिया है कि 'गाथेयं पुस्तकान्तरे नास्ति।' यहाँके 'ऐलक पन्नालाल-सरस्वती-भवन'के गुटका ( २३५६ज) में जो निर्वाण-काण्ड है, उसमें भी यह नहीं है। यह गुटका कमसे कम दो सौ वर्षका पुराना जरूर होगा। इसलिए संभव है कि यह गाथा प्रक्षिप्त ही हो। किसी लेखकने यह पाठ टिप्पणमें लिख लिया हो और पीछे वह मूलमें शामिल हो गया हो।

इन दो पावाओंके विषयमें विचार करते समय हमारा ध्यान बुन्देलखण्डके दो अतिशय क्षेत्रोंकी तरफ भी जाता है, जिनमेंसे एक टीकमगढ़ ( ओरछा स्टेट ) से तीन मील दूर है और जिसे ' पपौरा ' कहते हैं । वहाँ बारहवीं शताब्दीसे लेकर उन्नीसवीं शताब्दी तकके बने हुए ८२ विशाल मन्दिर हैं । विक्रम संवत् १२०२ की चंदेल राजा मदनवर्मदेवके समयकी दो प्रतिमायें भी वहाँ हैं । इस स्थानसे दो मील पर ' उर ' नामकी एक नदी है और रमन्ना ( रमण्यारण्यक ) नामका बहुत घना जङ्गल मन्दिरोंके परकोटेसे ही लगा हुआ है । इस पपौरा या पपौरका पापापुर या पपउरसे मेल बैठता है । दूसरा अतिशयक्षेत्र ' पवाजी ' कहलाता है, जो तालबेहेट ( ललितपुर और झॉसीके बीच ) से मील उत्तरकी ओर है । वहाँ १३ भी एक भैंहिरेमें बारहवीं शताब्दीकी प्रतिमायें हैं। यह भौंहिरा एक पहाड़ीके मूलमें है और आसपास पहाड़ियाँ हैं। क्षेत्रसे आध मीलके फासिलेपर 'पवा 'नामक गाँव भी है और एक विशाल सरोवर। बेतवा (वेत्रवती) नदी भी कोई डेढ़ मीलपर है। यह 'पैवा 'नाम भी पावाके बहुत निकट है। पं० आशाधरजीने अपने किया-कलापमें निर्वाण-काण्डकी जो गाथायें दी हैं उनमें 'पावाए गिरिसिहरे 'पाठ है। उससे भास होता हैं कि 'पावा ' गाँवका नाम होगा और उसीके पासका कोई गिरि-शिखर मोक्ष-स्थान होगा।

पर यह तो एक कल्पना है। ढूँढ़-खोज करनेवालोंको दिशासूचन-भरके लिए लिख दी है।

#### गजपन्थ

#### सैत्तेव य बलभद्दा जदुवणरिंदाण अट्ठकोडीओ । गजपंथे गिरिसिहरे णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ ७ ॥

इस गाथामें गजपंथगिरिसे सात बलमद्र और यादव राजादि आठ करोड़ मुनियोंका मोक्ष-गमन बतलाया है। गाथाका एक और अधिक प्रचलित पाठ है ' संते जे बलमद्दा ' जिससे सातकी संख्याका बोध नहीं होता। दो बलमद्र, अर्थात् रामचन्द्र और बलदेव ( कृष्णके भ्राता ) का तो यह निर्वाण-स्थल है नहीं। क्योंकि जैसा कि आगे बतलाया है, उत्तरपुराणके अनुसार रामचंद्रका निर्वाण सम्मेदशिखरसे हुआ है और बलदेवका मोक्ष हुआ ही नहीं है, वे महेन्द्रस्वर्गको गये हैं । अन्य सात बलमद्र कहाँसे मुक्त हुए हैं, उत्तरपुराणसे इसका कोई पता नहीं चलता। उसमें बलमद्रोंके वैराग्य और दीक्षाके वर्णन तो दिये हैं, परन्तु मोक्ष-स्थानोंके निर्देशका आगव है। ग्रंथान्तरोंसे भी इसका कुछ पता नहीं चलता। और यह निर्वाणकाण्डमें भी नहीं बतलाया कि गजपंथ कहाँ था।

वर्तमान गजपंथ नासिकके निकट मसरूल गाँवके पासकी एक छोटी-सी पहाड़ीपर माना और पूजा जाता है; परंतु इस क्षेत्रका इतिहास तो विकम संवत् १९३९ से

१ पवाजीकी कल्पना टीकमगढ़ ( झाँसी)के पं०ठाकुरदासजी जैन बी० ए० से पूछताछ करते समय अचानक ही ध्यानमें आ गई। २ पं० पन्नालालजी सोनीदारा सम्पादित ' क्रियाकलाप'में यह गाथा तीसरे नम्बरपर दी हुई है। ही प्रारंभ होता है जब कि इसे नागौर ( मारवाड़ ) के भट्टारक क्षेमेन्द्रकीर्तिने स्थापित किया था। उन्होंने मसरूल गाँवमें आकर वहाँके पाटीलसे (मालगुजारसे) कहा कि मैं इस पासकी पहाड़ीपर जैन-तीर्थ बनाऊँगा और तुम्होर इस गाँवमें धर्मशाला। इसके लिए मुझे जगह चाहिए। गाँवका पार्टील उस समय उपस्थित नहीं था, उसके लड़के थे। उनसे जगहका सौदा तय नहीं हुआ तब भट्टारकजी अपने परिकरके साथ दूसरे गाँव चले गये जो म्हसरूलसे पास ही है और उसके निकट भी एक दूसरी पहाड़ी है। उस पहाड़ीमें भी कुछ गुफायें और मूर्तियाँ हैं, इसलिए उन्हें अगत्या वहीं तीर्थ स्थापन करनेका विचार करना पड़ा। इधर जब वृद्ध पार्टील अपने घर आया और उसने सब वृत्तान्त सुना तब लड़कोंसे अप्रसन्न हुआ और बोला, ''तुमने गलती की। जैनी लोग बड़े मालदार हैं, यहाँ धर्मशाला और मंदिर बन जानेसे हम लोगोंको और बस्तीवालोंको बहुत लाभ होगा।" आखिर वह तत्काल ही अपनी गाड़ी जोत कर उस गाँवको चल दिया और मट्टारकजीसे मिला। उसने मनामुनू कर सौदा पक्का कर लिया और उन्हें वापस लौटा लायां।

इसके बाद भट्टारकजीने धर्मशाला बनवाई और संवत् १९४२ में शोलापुरके सेठ नानचंद फतेहचंदजीने उनकी प्रेरणासे मंदिर-निर्माण कराया जिसकी प्रतिष्ठा १९४३ में की गई।

गजपंथकी पहाड़ीपर जो गुफायें और प्रतिमायें थीं उनका तो अब भक्तोंद्वारा इतना रूपान्तर हो गया है कि प्राचीनताका कोई चिह्न भी वहाँ बाकी नहीं रहा है। परन्तु उस समय भी यहाँ कोई ऐसा लेख या चिह्न नहीं था जिससे यह विश्वास किया जा सके कि १९३९ के पहले कभी इसका नाम गजपंथ रहा होगा।

दिगम्बर जैन डिरेक्टरीमें जो सन् १९१३ में प्रकाशित हुई थी, इस क्षेत्रका कुछ वर्णन दिया है । उसमें यहाँकी प्राचीनताका कोई उल्लेख नहीं है, अन्तमें सिर्फ इतना लिखा है कि '' यहाँ एक खांडित शिलालेख मिला है । जिसका सारांश यह है—' संवत् ११४१ में हंसराज-माता गोदी बाईने माणिक स्वामीके दर्शन करके अपना जन्म सफल किया'। "

यह शिला-लेख कहाँ है और इसका मूलरूप क्या है, यह जाननेका अब कोई १ लेखक लगभग २५ वर्ष पहले म्हसरूलमें लगभग दो महीने लगातार रहा था और उक्त वृद्ध पाटीलसे प्रायः हररोज ही मिलता था। पाटीलने स्वयं अपने मुँहसे यह इतिहास कहा था। उपाय नहीं है। परन्तु यह एक बड़ा अद्भुत उल्लेख है, क्योंकि निजाम स्टेटमें (अलेर स्टेशन से ४ मील ) जो कुल्पाक नामका तीर्थ है, वहाँके मूल नायककी प्रतिमा ही माणिक्य स्वामीके नामसे प्रख्यात है। श्रीजिनप्रभस्रिके (वि० सं० १३६४—८९) विविधतीर्थकल्पमें 'कोल्लपाक-माणिक्यदेवतीर्थकल्प 'नामका जो कल्प है, उसमें इस तीर्थका और माणिक्यस्वामीकी आश्चर्यजनक मूर्तिका विस्तृत वर्णन दिया है।

इसी तरह ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवन बम्बईके एक गुटकेमें ( २२२९ ख) एक विना शीर्षककी रचना है जिसमें १७ पद्य हैं और जो भट्टारक धर्मभू-षणके विविध शिष्योंके बनाये हुए हैं तथा जिनके अन्तमें प्रायः बनानेवाले शिष्यका नाम दिया हुआ है। उसमें भी कुल्पाक क्षेत्रके माणिक स्वामीका वर्णन किया है:—

> देस तिलंगमझार, सार कुलुपाक्ष सुजानों । मानिकस्वामी देव, आदि-जिन-भिंब बखानो ॥ चक्रपती भरतेस, तासकर मुद्रिक प्रतिमा । पूजी रावणराय, काज ( ल ?) दुस्सम युग-महिमा ॥ जलनिधि माशाति (?) तदा, संकरराय सपनज लहा । निज भुवने जिन आनि ने, तीनिकाल पूजे तहा ॥

इन प्रमाणेंसि स्पष्ट है कि माणिक्य स्वामीकी मूर्ति उक्त कुल्पाक तीर्थकी ही मूर्ति है। इसलिए उक्त लेखके सम्बन्धमें यह तो कहा ही नहीं जा सकता कि गजपंथमें ही माणिक्य स्वामीके दर्शन करके गोदीबाईने जन्म सफल किया था; तब यही कल्पना की जा सकती है कि उक्त शिलालेख किसी तरह किसीके द्वारा कुल्पाकसे यहाँ लाया गया होगा जिसका अब पता नहीं है। माणिक्यस्वामीका तीर्थ अब भी है और वहाँके अनेक पुराने शिलालेखों।में उसका उल्लेख भी है।

म्हसरूलके मंदिरमें 'गजपंथाचल मण्डलपूजा ' नामकी एक हस्तलिखित पुस्तक है। उसे पढ़कर तो यह करीब करीब निश्चित हो जाता है कि मट्टारक क्षेमेन्द्रकीर्ति ही इस तीर्थके सृष्टा और विधाता हैं। उक्त पुस्तकके अन्तकी नीचे लिखी हुई प्रशस्ति पढ़िए----

> " हेमकीर्तिमुनेः पट्टे क्षेमेन्द्रादियशः प्रभुः । तस्याज्ञया विराचितं गजपंथसुपूजनं ॥ २१ ॥

विदुषा शिवजिद्रक्तनामधेयेन मोहन—

प्रेम्णा यात्राप्रसिद्धचर्थं चैकाह्निराचितं चिरं ॥ २२ ॥ जीयादिदं पूजनं च विश्वभूषणवद्धुवं ।

तस्यानुसारते ज्ञेयं न च बुद्धिकृतं खिदं ॥ २३॥ इत्याशीर्वादः इति नागे।रपट्टविराजमानश्रीभट्टारकक्षेमेन्द्रकीर्तिविराचितं गजपंथमंडलपूजनविधानं समाप्तम्। संवत् १९३९माघशुक्लपंचमी सोमवासरे कोपरग्रामप्रतिष्ठायां समाप्तमिदम्।" अर्थात् हेमकीर्तिके पट्टके उत्तराधिकारी भट्टारक क्षेमेन्द्रकीर्तिकी आज्ञासे यह गजपंथ मडल पूजन रचा गया। इसे पं० शिवजीलालने, मोइनके प्रेमसे, यात्राकी प्रसिद्धिके लिए—अर्थात् लोग इस तीर्थको जान जायँ और यात्राकी आने लगे—केवल एक दिनमें बनाया। यह पूजन विश्व-भूषणके समान चिरंजीवी हो। यह उसीके अनुसार है, अपनी बुद्धिकृत नहीं है।

इस तरह इसके कर्त्ता पं० शिवजीलाल हैं; परंतु चूँकि वे तो आज्ञाकारी मात्र थे, इसीलिए अन्तमें यह भी लिख गये कि यह भट्टारक क्षेमेन्द्रकीर्ति-विरचित है !

कोपरगाँव ( जिला अहमदनगर ) की प्रतिष्ठाके अवसरपर सं० १९३९ में भट्टारकजीने पण्डितजीको बुलवाया होगा और उसी समय उनसे यह काम करा लिया होगा। पं० शिवजीलाल जयपुरके भट्टारकानुयायी पण्डित थे। उनका स्वर्गवास हुए बहुत अधिक वर्ष नहीं हुए हैं। उन्होंने संस्कृत और भाषामें अनेक प्रन्थोंकी रचना की थी। चर्चासंग्रह, तेरहपंथ-खण्डन, रत्नकरण्डकी वचनिका आदि उनके

१--उक्त प्रशस्तिका 'विश्वभूषणवत् ' पद झ्लिष्ट माऌम होता है। शायद इसमें सोना-गिरिकी गदीके भट्टारक विश्वभूषणका संकेत हो जो जगद्भूषणके शिष्य थे और संवत् १७२२ के लगभग मौजूद थे। ग्रन्थ सूचियोंमें उनके 'मांगीतुङ्गी-पूजन-विधान'का नाम मिलता हैं। शायद यह मण्डल-विधान उसीके ढङ्गपर उसीके अनुसार बनाया गया हो। पूरा निश्चय तो माँगीतुङ्गी-पूजनके मिलेनेपर ही हो सकता हैं।

जैनसिद्धान्तमास्कर वर्ष २, किरण १ के प्रतिमालेख-संग्रहमें एक ' सम्यग्दर्शनयंत्र'का उल्लेख है जो संवत् १७२२ का विश्वभूषणकी आम्नायके एक गृहस्थका दिया हुआ है और मैनपुरीके मन्दिरकी अजितनाथकी प्रतिमा सं० १६८८ में जगदभूषण भट्टारकदारा प्रतिष्ठित है।

जैनसाहित्य और इतिहास

मुख्य प्रन्थ हैं, जिनमें तेरहपंथकी खूब खबर ली गई है। भगवती-आराधनाकी एक संस्कृत टीका भी उनकी उपलब्ध है।

उक्त ' गजपंथ-मण्डल-विधान ' में दस कटनी बनानेकी विधि है जिनके अनुसार आठ करोड़ मुनि दस हिस्सेंग्में लाखों-हजारोंकी संख्यामें बाँट दिये गये हैं और इस तरह उक्त प्रत्येक विभक्त संख्याके पहले एक एक मुनिका नाम देकर सबको अर्घ्य दिया गया है। जैसे----

ॐ हीं बारहलक्ष तेतीस हजार मुनिसहित कनककीर्तिमुनि मोक्षपदं प्राप्तायार्ध्यम् । ओं हीं द्वादशलक्ष गुणतीसहजार मुनिसहित धर्मकीर्तिमुनि मोक्षपदप्राप्तायार्ध्यम् ।।

परंतु प्रत्येक अर्घ्यके साथ दिये हुए इन महासेन, हेमसेन, देवसेन, धर्मकीर्ति, कनककीर्ति, मेरुकीर्ति आदि नामोंसे साफ मालूम होता है कि ये सब कल्पित या मनगढ़न्त हैं । इस तरहके सेन-कीर्त्यन्त नाम पिछली भट्टारक-परम्परामें ही अधिक रहे हैं, ये प्रांचीन नहीं हैं । इसके सिवाय इस मण्डल-ावधानके अतिरिक्त और किसी भी प्राचीन ग्रन्थमें गजपन्थसे मुक्ति पानेवाले उक्त मुनियोंके नाम प्राप्त नहीं होते हैं ।

भट्टारक क्षेमेन्द्रकीर्तिके पहलेकी किसी भी पुस्तकमें वर्तमान गजपंथका उल्लेख अभी तक देखनेमें नहीं आया । इसके पहलेका गजपंथका कोई पूजन-पाठ भी उपलब्ध नहीं है ।

वि० सं० १७४६ में श्रीशिवविजयके शिष्य शीलविजय नामके श्वेताम्बर साधुने दक्षिण देशकी तीर्थयात्रा की थी जिसका वर्णन उन्होंने अपनी 'तीर्थ-माला 'में किया है। दक्षिण देशके प्रायः सभी श्वेताम्बर-दिगम्बर तीर्थोंकी यात्राको वे गये थे और उनका स्वयं आँखों देखा वर्णन उक्त पुस्तकमें है। श्रवण-बेल्गोल, मूडबिद्री आदिसे लौटते हुए वे कचनेर, दौलताबाद, देवगिरि,

१-अनन्तकीर्ति-यन्थमालामें प्रकाशित 'भगवती-आराधना' की विस्तृत भूमिकामें इस टीकाकी प्रशस्ति दी गईं है।

२ देखो श्रीविजयधर्मसूरिसम्पादित ' प्राचीन तीर्थमालासंग्रह ' प्रथम भाग पृष्ठ ११३ १२१ और आगेके पृष्ठोंमें हमारा ' दक्षिणके तीर्थक्षेत्र ' शीर्षक लेख। एलोरा, अहमदनगर और फिर नासिक, त्र्यम्बक, तुङ्गीगिरिका वर्णन करते हैं और जो तीर्थ दिगम्बर हैं उन्हें दिगम्बर ही लिखते हैं। वे नासिक और तुङ्गीगिरिका वर्णन करके भी गजपंथकी कोई चर्चा नहीं करते, तब यही अनुमान करना पड़ता है कि कमसे कम सं० १७४६ तक तो इस तीर्थका अस्तित्व यहाँ नहीं था।

### तुर्ङ्गीगिरि

### रामो सुग्गीव हणुउ गवयगवक्खो य णीलमहाणलोि । णवणवदीकोडीओ तुंगीगिरिणिव्वुदे वंदे ॥ ८ ॥

अर्थात् राम, इनुमान, सुग्रीव, गवय, गवाक्ष, नील, महानील आदि निन्या-नवे कोटि मुनि तुङ्गीगिरिसे मोक्ष गये। संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें लिखा है ' तुंग्यां तु संगरहितो बलभद्रनामा '। इसमें तुङ्गीगिरिसे केवल बलभद्रके मुक्त होनेका उल्लेख किया है।

वर्तमान क्षेत्र मांगीतुङ्गी गजपंथ (नासिक) से लगभग अस्सी मीलपर है। वहाँ पास ही पास दो पर्वत-शिखर हैं। उनमेंसे एकका नाम माँगी और दूसरेका तुङ्गी संभवतः इस कारण पड़ा है कि तुङ्गी अधिक ऊँचा (तुङ्ग) है और दूसरा माँगी उसके पीछे है। मराठीमें 'माँगे 'का अर्थ पीछे होता है।

मॉगी-शिखरकी गुफाओंमें कोई साढ़े तीन सौ प्रतिमायें तथा चरण हैं और तुङ्गीमें लगभग तीस | यहाँ एक विशेषता यह देखी गई कि अनेक प्रतिमायें साधुओंकी हैं जिनके साथ पीछी और कमण्डलु भी हैं और पास ही शिलाओंपर उन साधुओंके नाम भी लिखे हुए हैं | माँगीके एक शिलालेखमें वि० सं० १४४३ स्पष्ट पढ़ा जाता है | अन्य सब लेख इसके पीछेके हैं | पर माँगी या तुङ्गी नाम किसी भी पुराने लेखमें नहीं पढ़ा गया |

मॉगीगिरि अपेक्षाकृत अधिक विस्तीर्ण है और उसमें मूर्तियाँ और शिलालेख भी बहुत है; परन्तु उसका नाम निर्वाण-काण्ड या अतिशयक्षेत्र काण्ड आदिमें कहीं नहीं मिला । राम-हनुमानकी तपस्याका सूचक कोई चिह्न या लेखादि भी उसपर नहीं पाया जाता । हाँ, दोनों पर्वतोंके मध्यमें एक स्थान बतलाया जाता है कि वहाँ बलभद्रने कृष्णका दाह-संस्कार किया था । पर यह कथन निर्वाणकाण्डसे विरुद्ध जाता है। उसके अनुसार तो यहाँ राम ( बलभद्र ) का मोक्ष-स्थान सिद्ध होता है जब कि यादव बलभद्र तो गजपंथसे निर्वाण प्राप्त हुए हैं।

यद्यपि यह स्थान पाँच सौ वर्षसे भी अधिक पुराना है परन्तु 'तुर्झागिरि ' नामसे और फिर 'माँगीतुङ्गी ' के नामसे इसकी प्रसिद्धि कबसे हुई, यह निश्चय-पूर्वक नहीं कहा जा सकता । जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है शीलविजयके समयमें संवत् १७४६ में यह तुर्झागिरि नामसे प्रसिद्ध था। भट्टारक विख्वभूषणकी पूजाका नाम यदि मांगीतुङ्गी-पूजन हो, तो कहना होगा कि संवत् १७२२ के लगभग इसे माँगीतुङ्गी भी कहने लगे थे ।

एक अद्धुत बात यह है कि पं० आशाधर अपने त्रिषष्टिस्मृति-शास्त्रमें राम, हनुमान आदिका मोक्ष-स्थान सम्मेदशिखर मानते हैं'। इसी तरह रविषेणाचार्य अपने पद्मचरितमें भी हनुमानका मोक्ष या निर्वाण सम्मेदशिखरसे मानते हैं ं।

उत्तरपुराणके अनुसार भी सुग्रीव, हनुमान आदि पाँच सौ राजाओंके साथ रामचन्द्रने सम्मेदशिखरसे मोक्ष प्राप्त किया है ।

बम्बईके ' ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवन ' में एक गुटका है उसमें द्विज विश्वनाथकी एक रचना है जिसमें १३ छप्पय छन्द हैं, पर उसका नाम कुछ नहीं लिखा। उसमें गिरनार, शत्रुझय, मगसी-मंडन पार्श्वनाथ, अन्तरीक्ष, चम्पा-पुरी, पावापुरी, हस्तिनापुर, पैठन-मुनिसुव्रत, कुण्डलगिरि, पाली-शांतिजिन, गोपाचल (ग्वालियर) का वर्णन करके अन्तिम तेरहवें छप्पयमें इस प्रकार लिखा है-

> तुर्ङ्गीगिरिके माहिं सकल असुरासुर जाणे, शास्त्र सकल सिद्धांत नाम बलमद्र बखाने । सिद्धा बहु मुणिराज जाइ सिववनिता पाम्या, रोग-सोग·संताप-कष्ट आपद सहु वाम्या ॥ बलमद्रदेवने पूजवा, सकल संघ वंदो बली । द्विज विश्वनाथ इम उच्चरे, भजो भाव-मन-वच कली ॥ १३॥

- १-साकेतमेतत्सिद्धार्थवने श्रित्वा बलस्तपः । शिवगुप्तजिनात्सिद्धः सम्मेदेऽणुमदादियुक् ॥ ८० ॥
- २-निर्दग्धमोहनिचयो जैनेन्द्रं प्राप्य पुष्कलं ज्ञाननिधिम् । निर्वाणगिरावसिधच्छ्रीशैलः श्रमणसत्तमः पुरुषरविः ॥ ४५— पर्व १३

इसमें भी माँगी-तुङ्गी नहीं केवल तुङ्गीगिरि नाम है। द्विज विश्वनाथका ठीक समय मालूम नहीं हो सका, पर वे किसी अर्वाचीन भट्टारकके ही शिष्य थे।

### श्रमणगिरि या ऋष्यद्रि अंगानंगकुमारा विक्खापंचद्धकोडिरिसिसहिया । सुवण्णगिरिमत्थयत्थे णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ ९ ॥

अर्थात् श्रमणगिरिके मस्तकसे अंग-अनंगकुमार आदि साढ़े पाँच करोड़ विख्यात मुनियोंका निर्वाण हुआ ।

अमणगिरिके अपभ्रंश क्रमशः अवन, सवन, सोन, सोनागिरि हो जाते हैं, इसलिए साधारण समझ यह हो गई है कि दतिया स्टेटका वर्तमान सोनागिरि ही अमणगिरि सिद्धक्षेत्र है। परन्तु इस विषयमें सन्देह करनेकी काफी गुंजाइश है। निर्वाण-भक्तिका नवाँ पद्य इस प्रकार है—

द्रोणीमति प्रवरकुण्डलमेद्रुके च वैभारपर्वततले वरासेद्धकूटे ।

ऋष्यद्रिके च विपुलाद्रिबलाहके च विन्ध्ये च पोदनपुरे वृषदीपके च ॥

इसके 'ऋष्यद्रिके'का अर्थ टीकाकार श्रीप्रभाचन्द्रने 'श्रमैणागिरौ ' किया है । अर्थात् इसके अनुसार भी श्रमणगिरि सिद्धक्षेत्र है । परन्तु वैभार, बलाहक, विपुलाचलके साथ उल्लेख होनेसे यह खयाल आता है कि कहीं यह श्रमणगिरि भी वैभार आदि पाँच पर्वतोंमेंसे एक न हो । पाठक जानते हैं कि राजग्रहके पास पाँच पर्वत हैं जिनके नाम क्रमशाः वैभार, विपुल, उदय, रत्न और श्रमणगिरि हैं।

दिगम्बरजैनडिरेक्टरीमें यही पाँच नाम दिये हुए हैं परन्तु कहीं कहीं अमणगिरिको सुवर्णगिरि या सोनागिरि भी लिख दिया है और इसका कारण अमणके अपभ्रंश-रूपकी और सुवर्णके अपभ्रंशकी प्रायः समानता है।

श्रीविजयसागर साधुकी संवत् १६६४ में लिखी हुई तीर्थमालामें सुवर्णगिरि

१ ' सवणागिरिवरसिंहरे ' भी पाठ मिलता है ।

२ ऐ० प० स० भवनके एक गुटकेमें 'ऋष्यद्रिके'के स्थानपर 'रूप्याद्रिके' पाठ दिया है, जो बिल्कुल अद्भुत है। अमण सोना बनते-बनते चाँदी बन गया !

३ देखो पं० पन्नालालजी सोनी-द्वारा सम्पादित 'क्रिया-कलाप' पृष्ठ २२६।

और संवत् १५६५ की पं० हंससोम-रचित 'पूर्वदेशीय चैत्य-परिपाटी'में सोवनगिरि लिखा हुआ है ।

श्रीयतिवृषभकी 'तिलोय-पण्णत्ति'में विपुल, वैभार आदिके साथ ऋषिशैलका उल्लेख है—

> सुरखेयरमणहरणे गुणणामे पंचसेलणयरग्मि (णियडग्मि ?) विउलग्मि पव्वदवेर वीरजिणो अहकत्तारे। || ६४ ||

चउरस्से। पुव्वाए रिसिसेले। दाहिणाए वैभारो ।

णइरिदिदिसाए विउओ दोण्णि तिकोणहिदायारा ॥ ६५ ॥

षट्खंडागमकी वीरसेनस्वामिकृत धवलाटीकामें भी पंच-पहाड़ियोंका उल्लेख इस प्रकार किया गया है----

> पंचसेलपुरे रम्मे विउले पव्वदुत्तमे णाणादुमसमाइण्णे देव-दाणव•वंदिदे । महावीरेण अत्था कहियो भवियलोयस्स ॥

उक्त उल्लेखके पश्चात् उक्त ग्रन्थमें 'अत्रोपयोगिनौ श्लोकौ' कहकर निम्न लिखित दो प्राचीन श्लोक और भी उद्धृत किये हैं जो इन पहाड़ियोंके नामों (ऋषिगिरि, वैभार, विपुल, चन्द्र और पाण्डु) के सिवाय उनकी दिशाओं और आकारके सम्बन्धमें भी कुछ प्रकाश डालते हैं। ये ही श्लोक जयधवलांमें भी आये हैं—

> ऋषिगिरिरैन्द्राशायां चतुरस्रो याम्यदिशि च वैभारः । विपुर्लगिरिर्नैऋत्यामुभौ त्रिकोणौ स्थितौ तत्र ।। धनुराकारश्चंद्रो वारुण-वायव्य-सामदिक्षु ततः । वृत्ताकृतिरैशान्यां पाण्डुः सर्वे कुशाग्रवृत्ताः ।।

श्रीजिनसेनकृत हरिवंशपुराणके तृतीय सर्गमें इन पहाड़ियोंका उल्लेख इस प्रकार हुआ है—

> ऋषिपूर्वो गिरिस्तत्र चतुरस्रः सनिर्झरः । दिग्गजेन्द्र इवेन्द्रस्य ककुमं भूषयत्यलम् ॥ ५३ ॥

१ देखो श्रीविजयधर्मसूरि-सम्पादित 'प्राचीनतीर्थमाला-संग्रह' (प्रथम भाग) पृष्ठ ९ और १७।

वैभारो दक्षिणामाशां त्रिकोणाकृतिराश्रितः । दक्षिणापरदिग्मध्यं विपुलश्च तदाकृतिः ॥ ५४ ॥ सज्यचापाकृतिस्तिस्रो दिशो व्याप्य बलाहकः । शोभते पांडुको वृत्तः पूर्वोत्तरदिगन्तेर ॥ ५५ ॥ इस उल्लेखों चन्द्रेक स्थानमें बलाहक लिखा है ।

व्यासकृत महाभारतमें भी इन पाँच पर्वतोंका उल्लेख है। परन्तु नामोंमें कुछ अन्तर पड़ गया है—वैहार ( वैभार ), बराह, वृषभ, ऋषिगिरि और चैत्यक। इनमेंका बराह और निर्वाणभाक्ति तथा हरिवंशका बलाहक ( बराहक ) एक ही हैं और ऋषिगिरि तो श्रवणगिरि है ही।

बौद्धोंके ' चूलदुक्खक्खन्धसुत्त' ' में राजग्रहके समीपकी ऋषिगिरिकी काल-शिलाका वर्णन आया है जहाँ बहुतसे निग्गंठ साधु तपस्याकी तीव्र वेदना सह रहे थे। अतएव बौद्धोंके अनुसार भी राजग्रहके समीप ऋषिगिरि था जहाँ निर्प्रन्थ मुनि तपस्या करते थे और उसीका अपर नाम श्रमणगिरि है।

इन सब उल्लेखोंको देखते हुए ऐसा माल्र्म होता है कि राजग्रहके समीपके पाँच पर्वतोंमेंसे ही एक श्रमणगिरि होना चाहिए, वर्तमान सोनागिरि नहीं ।

वर्तमान सोनागिरि तीर्थ बहुत प्राचीन नहीं जान पड़ता। सिद्धक्षेत्रके रूपमें तो इसकी प्रसिद्धि बहुत आधुनिक माऌ्म होती है। इस समय वहाँ ७० ८० मन्दिरोंका समूह है जिनसे सारा पर्वत ढॅंक गया है। परन्तु दो-चारको छोड़कर रोष सब सौ-सवा सौ वर्षके भीतरके ही बने हुए हैं। वहाँ प्राचीन मूर्तियोंका प्रायः अभाव है और शिल्पकलाकी दृष्टिसे तो शायद एक भी मूर्ति ऐसी नहीं है जो कुछ महत्त्व रखती हो।

वहाँका मुख्य मन्दिर श्रीचन्द्रप्रभ भगवानका है (अनंगकुमारका नहीं)। उसका जीर्णोद्धार वि० सं० १८८३ में मथुराके सेठ लखमीचन्दजी द्वारा हुआ था। उसमें एक शिलोलेख भी लगा दिया गया है जो किसी जीर्ण मन्दिरके शिलालेखका सारांश बतलाया गया है। उसकी नकल हम यहाँ देते हैं—

> मन्दिरसह राजत भये, चंद्रनाथ जिनईस । पोशसुदी पूनम दिना, तीन-सतक-पैंतीस ॥

१ देखो त्रिपटकाचार्यं श्रीराहुल सांकृत्यायनदारा अनुवादित ' बुद्धचर्या ' पृष्ठ २३० ।

मूलसंघ अर गण करो ( ह्यो ), बलात्कार समुझाय । श्रवणसेन अरु दूसरे, कनकसेन दुइ भाय ॥ बीजक अक्षर बाँचके, कियो सु निश्चय राय । और लिख्या तो बहुत सौ सा नहिं परयो लखाय ॥ द्वादश सतक वरूतरा, पुन्यी जीवनसार । पारसनाथ-चरण तरें तासौं विदी ( धी ) विचार ॥

इसमें बतलाया गया है कि संवत् ३३५ पौष सुदी १५ का उक्त जीर्ण शिला-लेख था और उसमें मूलसंघ बलात्कारगणके अवणसेन-कनकसेन, दो भाइयोंका उल्लेख था। परन्तु जब तक उक्त मूललेखकी प्राप्ति न हो तब तक उसके विषयमें निश्चयपूर्वक कुछ भी नहीं कहा जा सकता और यह बात तो बिल्कुल ही समझमें नहीं आती कि जीर्णोद्धार करानेवालेंने इतनी महत्त्वपूर्ण वस्तुको सुरक्षित क्यें नहीं रक्त्वा और आखिर वह शिलालेख गया कहाँ १ नये लेखके साथ वह भी तो सुरक्षित रह सकता था।

मूल लेखमें जो मूलसंघ और बलात्कारगणका उल्लेख बतलाया जाता है उससे उसके संवत् ३३५ के होनेमें पूरा सन्देह है। क्योंकि विक्रमकी चौथी शताब्दीमें बलात्कारगणका अस्तित्व ही नहीं था। इसके सिवाय चौथी शताब्दिकी लिपि इतनी दुष्पाव्य होती है कि जीर्णोद्धार करनेवालोंके द्वारा वह पड़ी ही नहीं जा सकती थी।

हमारा अनुमान है कि मूल लेखमें संवत् सं० १३३५ होगा जो अस्पष्टताके कारण या टूटा होनेके कारण सं० ३३५ पढ़ लिया गया है। और वह लेख पूरा नहीं पढ़ा गया, इसे तो उक्त सारांश लिखनेवालेने स्वीकार भी किया है।

तेरहवीं चौदहवीं शताब्दिकी मूर्तियाँ और मन्दिर सोनागिरिके आसपासके प्रान्तमें और भी अनेक मिले हैं। उक्त सारांशमें ही पार्श्वनाथके पद-तलके एक लेखका समय सं० १२१२ दिया है। श्रमणसेन और कनकसेन नाम प्रतिष्ठाकारक मुनियोंके मालूम होते हैं।

यह जाननेका कोई साधन नहीं है कि तेरहवीं शताब्दिमें इस स्थानको श्रमण-गिरि कहते थे या नहीं और जब तक ऐसा कोई उल्लेख नहीं मिल जाता तब तक इस क्षेत्रका श्रमणगिरि होना और निर्वाण क्षेत्र होना संशयास्पद ही है।

यह बात भी नोट करने लायक है कि सोनागिरिके आसपास देवगढ़, खजराहा, आदि स्थान बहुत प्राचीन हैं और देवगढ़में तो गुप्तकाल तकके लेख मौजूद हैं। शिल्पकला भी वहाँकी अपूर्व है जब कि सोनागिरिमें यह कुछ भी नहीं है। प्राचीनताका एक भी निदर्शन वहाँ प्राप्य नहीं।

सोनागिरि गोपाचल (ग्वालियरके) के भट्टारकका एक शाखा-पीठ है जो गोपाचल-पीठकी स्थापनाके बादका है। अतः इस शाखा-पीठकी स्थापनाके लगभग ही इस तीर्थकी नींव डाली गई होगी।

### रेवा-तटके तीर्थ

दहमुहरायस्स सुआ कोडी पंचद्रमुणिवरें सहिया। रेवा उद्दर्याम्मं तीरे णिव्वाण गया णमो तेसिं॥१०॥ रेवाणइए तीरे<sup>°</sup> पच्छिमभायम्मिं सिद्धवरकूटे दो चक्की दह कप्पे आहुट्टयकोडिणिव्वुदे वंदे॥११॥ रेवाँतडम्मि तीरे संभवनाथस्स केवछुप्पत्ती। आहुट्टयकोडीओ निव्वाण गया णमो तेसिं॥

रेवा या नर्मदा नदी अमरकंटकसे लेकर खंभातकी खाड़ी तक १७७० मील लम्बी **है** | जब तक स्थानोंका ठीक ठीक निर्देश न मिले तब तक उसके तटके तीर्थ कहाँ कहाँ थे इसका निश्चय नहीं किया जा सकता | पहली गाथामें रेवाके दोनों किनारोंसे साढ़े पाँच कोटि मुनियोंका निर्वाण होना लिखा **है** जिसमें दशमुख राजा ( रार्वण ) के पुत्र प्रधान थे और दूसरी गाथामें रेवाके पश्चिम ( या दक्षिण ) भागके सिद्धवरकूटसे दो चक्रवर्ती और दश कर्न्दर्प या कामदेवोंका सिद्ध

१ किसी किसी प्रतिमें 'रेवाउहयतडग्गे ' पाठ है। २ 'रेवातडम्मि तीरे ' भी पाठ मिलता है।

३ श्रीपन्नालाल सरस्वती-भवनके गुटकेमें ' दक्खिणभायम्मि ' पाठ है ।

४ यह गाथा उक्त सरस्वतीभवनके गुटकेमें है। क्रियाकलापके सम्पादकने भी इसको टिप्पणमें दिया है।

५ स्वर्गीय रायवहादुर डा० हीरालालजीने सिद्ध किया था कि रावण जिस लंकाका राजा था वह सुदूर दक्षिणमें नहीं किन्तु अमरकंटक (नर्मदाके उद्रमस्थान) के पास थी। इसके लिए उन्होंने अपने लेखोंमें अनेक प्रमाण दिये हैं। नर्मदाके तटसे रावणके पुत्रोंका मोक्ष जाना इस संभावनाका पोषक है। होना बतलाया है। इसमें भी स्थानका निर्देश नहीं है कि वह कहाँ था, सिर्फ स्थानका नाम भर दिया है।

किसी किसी प्रतिमें ( सबमें नहीं ) रेवातटपर सम्भवनाथ तीर्थङ्करको केवल ज्ञानकी उत्पत्ति बतलाई है और उसके साथ भी साढ़े तीन कोटि मुनियोंका निर्वाण बतलाया है।

संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें इन निर्वाण-स्थलोंका जिक्र नहीं है परन्तु चूँकि विन्ध्या-चल रेवाके किनारे किनारे बहुत दूरतक चला गया है और उसमें 'विन्ध्ये ' पद दिया है, इसलिए इनका अन्तर्भाव अवश्य हो सकता है।

प्रारम्भिक गाथामें दशमुख राजाके पुत्रोंके नाम नहीं हैं कि वे कौन कौन थे । इंद्रजीत और कुम्भकर्णका निर्वाण तो आगेकी एक गाथामें 'चूलगिरि 'से बतलाया गया है ।

दूसरी गाथामें निर्दिष्ट किया हुआ ' सिद्धवरकूट ' इस समय बड़वाह ( इन्दौर ) से ६ मीलकी दूरीपर माना-पूजा जा रहा है और गजपन्थके समान इसकी स्थापनाका इतिहास भी बहुत पुराना नहीं है । इसके स्रष्टा और विधाता भी एक भट्टारकजी थे जिनका नाम महेंद्रकीर्ति था और जो इन्दौरकी गद्दीके अधिकारी थे । उन्होंने ओंकारेश्वरके राजीको प्रसन्न करके उससे जमीन प्राप्त की और संवत् **१**९५० के लगभग इस क्षेत्रकी नींव डाली । उस समय अजमेरसे निकल्नेवाले ' जैनप्रभाकर ' पत्रमें, जिसके सम्पादक शायद छोगालालजी बिलाला थे, यह प्रकाशित हुआ था कि नर्मदाकी धाराके हट जानेसे ओंकारेश्वरके पास पुराने मन्दिरोंके कुछ अवशेष निकल आये हैं और यह अनुमान किया गया है कि यहीं निर्वाण-काण्डका सिद्धवरकूट था। सबसे पहले इन्दौरके सेठ भूरजी सूरजमल मोदीने माघ सुदी १५ सं० १९५१ में एक मन्दिरका जीणोंद्धार कराके उसकी प्रतिष्ठा कराई । उसके बाद अन्य दो मंदिरोंका भी जीणोंद्धार हुआ और धर्मशालायें आदि बनाई गईं ।

मंदिर अवश्य जीर्ण-शीर्ण थे परन्तु जिस स्थानपर थे वह सिद्धवरकूट ही है, इसका और कोई पुष्ट प्रमाण नहीं है ।

संवत् १७४६ में तीर्थयात्राको निकलनेवाले श्रीशीलविजयजीने अपनी १ यह राजा भिलाला जातिका है और इस वंशका अधिकार सन् ११३५ से अबतक ओंकारेश्वरपर चला आ रहा है। ' तीर्थमाला'में नर्मदाके पासके तमाम जैन-अजैन तीर्थोंका वर्णन लिखा है। पहले दोवोंके मान्धाताका वर्णन करके, जो वर्तमान सिद्धवरकूटसे बहुत ही पास है, वे खंडवा और बुरहानपुरकी तरफ चले जाते हैं, खंडवाके दिगम्बर जैनेंका वर्णन भी करते हैं परन्तु इस क्षेत्रका जिक्र तक नहीं करते। इससे मालूम होता है कि उस समय इस तीर्थका अस्तित्व न था।

संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें भी इस तीर्थका नाम नहीं है।

### चूलगिरि

### वडवाणीवरणयरे दक्खिणभायम्मि चूलागीरीसिंहरे । इंदाजियकुंभयण्णो णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ १२

अर्थात् बड़वानी नगरसे दक्षिणकी ओर चूलगिरि-शिखरसे इन्द्रजीत-कुंभकर्णादि मुनि मोक्ष गये।

वर्तमानमें बड़वानी नगर मऊ स्टेशनसे लगभग ९० मील है और एक छोटी-सी रियासतकी राजधानी है। दि० जैन डिरेक्टरीके अनुसार चूलगिरिमें २२ मन्दिर हैं। मन्दिरोंके जीर्णोद्धारका समय वि० सं० १२३३, १३८० और १५८० है। प्रतिष्ठाचार्योंके नाम नन्दकीर्ति और रामचन्द्र हैं। एक अत्यन्त विशाल प्रतिमाके कारण इस तीर्थको 'बावन-गजा ' कहने लगे हैं।

दि० जैन डिरेक्टरीमें लिखा है कि 'बड़वानी 'नाम पुराना नहीं है। लगभग ४०० वर्ष पहले इसका नाम सिद्धनगर था; पीछे किसी समय बड़वानी हुआ होगा। वहाँकी रंगाराकी बावड़ीके एक लेखसे ऐसा ही माऌम होता है। परन्तु हमारी समझर्भे बड़वानी नाम चार सौ वर्षसे तो अधिक पुराना है, क्योंकि निर्वाण-काण्डकी रचनाका ठीक समय निश्चित न होनेपर भी वह छह-सात सौ वर्षसे कम पुराना तो हो ही नहीं सकता है। हाँ, सम्भव है कि सिद्धनगर बड़वानीके ही आसपास कहीं हो और वहीं सिद्धवरकूट भी रहा हो।

श्रीरविषेणाचार्यके पद्मचरितके ७८ वें पर्वमें यह तो लिखा है कि इन्द्रजीत-मेघनाद आदिने लंकामें ही दीक्षा ली थी परन्तु उसमें निर्वाण-स्थानका उल्लेख नहीं है। उत्तरपुराणमें भी इन्द्रजीत आदिका मोक्ष-स्थान नहीं बतलाया है परन्तु सुग्रीव, हनुमान, बिभीषण आदिके साथ रामचन्द्रका निर्वाण-स्थल सम्मेदशिखर लिखा है। यदि ' आदि ' शब्दसे इन्द्रजीत आदिका भी ग्रहण किया जाय तो फिर जनका मक्ति-स्थान सम्मेदशिखर होना चाहिए।

### द्रोणगिरि

### फैलहोडीवरगामे पच्छिमभायम्मि दोणगिरिसिहरे। गुरुदत्ताइमुणिंदा णिव्वाण गया णमो तेसिं॥ १४

अर्थात् फलहोड़ी ग्रामके पश्चिम भागमें जो द्रोणगिरि-शिखर है उसपरसे गुरुदत्तादि मुनि मोक्षको गये ।

इस समय बुन्देलखण्डकी बिजावर रियासतके सेंदपा गाँवके समीपका पर्वत द्रोणगिरि सिद्धक्षेत्र माना जाता है। सेंदपा ग्राममें एक मन्दिर और द्रोणगिरिपर २४ मन्दिर हैं। मूलनायक आदिनाथकी प्रतिमा संवत् १५४९ की प्रतिष्ठा की हुई है। शेष मन्दिर और प्रतिमार्ये आधुनिक हैं। पासमें कोई फलहोडी नामका ग्राम नहीं है और न कोई ऐसा प्राचीन लेख ही है जिसमें द्रोणगिरिका उल्लेख हो।

श्वेताम्बर सम्प्रदायका एक प्रसिद्ध तीर्थ जोधपुर रियासतमें मेड़ताके पास फलहोड़ी या फलोधी नामका है जिसका वर्णन श्रीजिनप्रभसूरिके विविध तीर्थ-कल्पमें (वि० १३६४–८९) इस प्रकार किया गया है—'' अत्थि सवालक्ख-देसे मेडतयनगरसमीवठिओ वीरभवणाइनाणाविहदेवालयाहिरामो फलबद्धीनामगामे तत्थ फलवद्धिनामाधिजाए देवीए भवणमुत्तुंगसिहरं चिट्टइ । " सन्देह होता है कि कहीं उक्त फलोधी ही किसी समय दिगम्बर-तीर्थ न रहा हो ।

### मेढगिरि

### अच्चलपुरवरणयरे ईसाणे भाए मेढगिरिसिहरे । आहुट्टयकोडीओ णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ १६

अर्थात् अचलपुर नगरके ईशान भागमें मेढगिरि-शिखरसे साढ़े तीन करोड़ मुनियेंका मोक्ष हुआ। मेढगिरि मेध्यगिरिका अपभ्रंश माऌम होता है। मेध्य शब्दका अर्थ पवित्र है। बौद्धधर्मके ' उपालिसुत्त ' (बुद्धचर्या पृष्ठ ४४९) में दण्डकारण्य, कलिंगारण्य, मेध्यारण्य और मातंगारण्यका उल्लेख आया है। आश्चर्य नहीं जो मेध्यारण्य और मेढगिरि एक ही हों। संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें ' प्रवरकुण्डलमेद्रके च ' पाठ है और उसकी टीकामें श्रीप्रभाचन्द्राचार्यने खुलासा किया है ' प्रवरकुण्डले प्रवरमेद्रके च । '

इस समय बराइके एलचपुरसे १२ मीलपर जो 'मुक्तागिरि' है, वही सिद्धक्षेत्र मेढगिरि बतलाया जाता है। परन्तु यह समझमें नहीं आता कि मेढगिरिका मुक्तागिरि नाम कैसे हो गया। न तो इन दोनों नामोंमें कोई उच्चारण-साम्य है और न अर्थ-साम्य।

रा० ब० डाक्टर हीरालालके 'लिस्ट आफ इंस्क्रिप्शन्स इन सी० पी० एण्ड बरार'में मुक्तागिरिके लेखोंका उल्लेख करते हुए लिखा है कि वहाँ ४८ मन्दिर हैं जिनमें कोई ८५ मूर्तियाँ हैं। उनमेंसे अनेकोंपर संवत् हैं जिनसे वे सन् १४८८ (सं० १५४५) से लगाकर १८९३ (सं० १९५०) तककी सिद्ध होती हैं।

अमरावतीसे खरपी नामक गाँव तक पक्की सड़क गई है और वहाँसे लगभग तीन मील मुक्तागिरि है। इस खरपी गाँवमें कारंजाके भट्टारक पद्मनन्दिकी समाधि है जिनका समय वि० सं० १८७६ है। दि० जैन डिरेक्टरीके अनुसार कारंजाकी गद्दीपर, जो मान्यखेटकी गद्दीकी शाखा थी, ३६ भट्टारक हो चुके हैं। संवत् १५०० के लगभग यह गद्दी स्थापित हुई थी। मुक्तागिरिके प्राप्त लेखोंमें कोई भी वि० सं० १५४० के पहलेका नहीं है। सम्भव है, कारंजामें पट्ट स्थापित होनेके बाद ही इस क्षेत्रकी प्रसिद्धि की गई हो और अचलपुर (एलचपुर) के ईशानकोणमें इस स्थानकी स्थिति होनेसे ही निर्वाणकाण्डके अनुसार इसे मेद्गिरि समझ लिया गया हो।

अचलापुर या अचलपुर एलचपुर ही है, इसका सबसे पुष्ट प्रमाण यह है कि आचार्य हेमचन्द्रको अपने प्राकृत-व्याकरणमें इस वर्ण-व्यत्ययके लिए एक सूत्रकी ही रचना करना पड़ी है—' अचलपुरे चलो: ' अचलपुरे चकार-लकारयोर्व्यत्ययो भवति अलचपुरं ॥ २, ११८। हेमचन्द्रके समयमें जो अलचपुर कहा जाता था, वही अब एलचपुर कहा जाने लगा है ।

डा० हीरालालके कथनानुसार तीवरखेड़में एक ताम्र-पट मिला है जो अचल-पुरमें लिखा गया था। उसमें राष्ट्रकूट राजाओंका उल्लेख है और वह शक संवत् ५५३ ( वि० सं० ६८८ ) का है। इससे मालूम होता है कि बहुत प्राचीन-कालसे एलचपुर अचलपुर नामसे विख्यात है।

### कुन्थु-गिरि

### वंसत्थलवरणयरे पच्छिम भायम्मि कुंथुगिरिसिहरे । कुलंदेसभूसणमुणी णिव्वाण गया णमो तेसिं ॥ १७ ॥

अर्थात् वंशस्थलपुरके पास पश्चिमकी ओरके कुंथुगिरिके शिखरसे कुलभूषण और देशभूषण मुनिका निर्वाण हुआ ।

निर्वाण-भक्तिमें इसका नाम नहीं आया है। 'वंसत्थलम्मि णयरे' और 'वंस-त्थलवर-नियडे 'दो पाठ मिलते हैं परन्तु हमारी समझमें 'वंसत्थलउरणियडे (वंशस्थलपुरनिकटे) पाठ होना चाहिए। श्रीरविषेणाचार्यके पद्मचरित (पर्व ४०) में वहाँके राजाको वंशस्थलपुरेश कहा है और उस स्थानको वंशस्थल्'। वंशस्थलके पास बाँसोंका घना जंगल था जिसका नाम वंशधर थों। इसी वंश-गिरिपर रामचन्द्रने जिनेन्द्रके सहस्तों चैत्य बनवाये । इससे मालूम होता है कि वंशस्थलपुरके समीप वंशगिरिपर चैत्य अौर चैत्यालय बने थे और वहींपर कुलभूषण-देशभूषणका मोक्ष हुआ था। ऐसी दर्शामें वंशगिरि ही कुन्थुगिरि होगा। यद्यपि पद्मपुराणमें उसे कुन्थुगिरि कहीं नहीं कहा है।

पद्मचरितमें आगे चलकर चालीसवें पर्वमें लिखा है कि रामके द्वारा चैत्य

१----वंशस्थलपुरेशश्च महाचित्तः सुरप्रभः । सलक्ष्मणं सपत्नीकं पद्मनाभमपूजयत् ॥ २ ॥
२----नानाजनोपभाग्येषु देशेषु निहितेक्षणौ । धारौ क्रमेण सम्प्राप्तौ पुरं वंशस्थलयुतिं ॥ ९ ॥
३-----अपश्यतां च तस्यान्ते वंशजालातिसंकटं । नगं वंशधराभिख्यं भित्वेयं भुवमुद्रतं ॥ ११ ॥
छायया तुङ्गश्टङ्गाणां यः सन्ध्यामिव संततं । दधाति निर्झराणां च हसतीव च शीकरैः ॥ १२ ॥ तत्र वंशगिरौ राजं ( ज्ञा ? ) रामेण जगदिन्दुना निर्मापितानि चैत्यानि जिनेशाना सहस्रशः ॥ २७ ॥ बननेसे इस तुङ्ग पर्वतका नाम रामगिरि प्रसिद्ध हुआ है'। वंशस्थलपुरमें रहते रहते ऊब जानेसे रामचन्द्र लक्ष्मणसे आगे कहीं स्थान बनाकर रहनेको कहते हैं। इस प्रसंगमें कहा है कि कर्णरवा नदीके आगे सुनते हैं कि रोमांचित करनेवाला दण्डकारण्य है जो भूमिगोचरियोंके लिए दुर्गम है'। रामगिरिसे चल कर दक्षिणांभाधि देखा और जानकीके कारण कोस-कोस चलकर दोनों भाई कर्णरवा नदीपर पहुँचे।

इस सब वर्णनसे कुन्थुगिरि इस समय जहाँ माना जाता है वहाँ नहीं होना चाहिए । क्येंकि वर्तमान कुन्थुगिरिके आगे दण्डकारण्य नहीं हो सकता ।

पद्मपुराणके उक्त रामगिरिका वर्णन हरिवंशपुराणमें भी है कि वहाँ कुछ दिन आरामसे रहकर वे पुरुषश्रेष्ठ ( पांडव ) कौशल देशमें पहुँचे और वहाँ भी कुछ महीने रह कर रामगिरि गये जो पूर्वकालमें रामलक्ष्मण-द्वारा सेवित था और जहाँ पर्वतपर रामचन्द्रने सैकड़ों चैत्यालय बनवाये थे<sup>3</sup> ।

यह कौशल दक्षिण कौशल या महाकौशल होगा जो गोदावरी और महानदीके बीच पूर्वकी ओर है। आधुनिक छत्तीसगढ़ महाकौशलमें ही है। रामचन्द्र भी चित्रक्रूटसे चल कर इसी महाकौशलमें आये होंगे। इसके आगे ही दंडकारण्य शुरू होता है।

चीनी यात्री हुएनत्सांग कलिंगकी राजधानीसे तीन सौ मील चल कर कौशल राजमें पहुँचा था। उसने इस राज्यका घेरा एक हजार मील बताया है।

> १—-रामेण यस्मात्परमाणि तस्मिन् जैनानि वेश्मानि विधापितानि । निर्नष्टवंशाद्रिवचः स तस्माद्रविप्रभो रामगिरिः प्रसिद्धः ॥ ४५ ॥

 इसके उत्तरमें उज्जैन, पश्चिममें महाराष्ट्र, दाक्षिणमें आन्ध्र और कलिंग और पूर्वमें उड़ीसा था। अर्थात् तापी नदी तटके बुरहानपुर, गोदावरीके नांदेड, छत्तीसगढ़के

रतनपुर और महानदीके उद्गमस्थान नवगढ़ तक इस देशकी सीमा रही होगी।

इमारे अनुमानसे कालिदासके मेघदूतका रामगिरि ही यह रामगिरि होगा | इसके आगे दण्डकारण्यका होना ठीक जान पड़ता है | कर्णरवा नदी शायद महानदी हो |

छत्तीसगढ़के सरगुजा स्टेटका रामगढ़ ही कालिदासका रामगिरि माना जाता है। यह लक्ष्मणपुर गाँवसे १२ मील है। इस टेकरीपर कई गुफायें हैं और बड़े बड़े पत्थरोंसे बनाये हुए मन्दिरोंके अवशेष हैं। एक गुफामें दोहजार वर्ष पहलेके प्राचीन चित्र भी हैं।

श्री उग्रादित्याचार्यने अपना ' कल्याणकारक ' नामक वैद्यक-ग्रन्थ भी शायद इसी रामगिरिपर रचा था—

वेंगीशत्रिकलिंगदेशजननप्रस्तुत्यसानूत्कटः

प्रोद्यद्वृक्षलताविताननिरतैः सिद्धैश्च विद्याधरैः ।

सर्वे मंदिरकंदरोपमगुहाचैत्यालयालंकृते

रम्ये रामगिराविदं विराचितं शास्त्रं हितं प्राणिनाम् ॥

इसमें रामगिरिके लिए जो विशेषण दिये हैं, गुहा-मन्दिरों और चैत्यालयोंकी जो बात कही है, वह भी इस रामगिरिके विषयमें ठीक जान पड़ती है। उग्रा-दित्यके समय भी वह सिद्ध और विद्याधरोंसे सेवित एक तीर्थ जैसा ही गिना जाता था।

इस सब बातोंके प्रकाशमें हम इस निर्णयपर पहुँचते हैं कि कुलभूषण-देशभूषण मुनिका मोक्षस्थान या तो यही रामगढ़ है या उसके आसपास कहीं महाकौशलमें ही होगा।

इस समय कुंथलगिरि निजाम-स्टेटरमें है और बासीं टाऊन रेल्वे स्टेशनसे लगभग २१ मील दूर है। वहाँपर मुनियोंके चरण-मन्दिरके सहित दस मन्दिर हैं। दिगम्बर जैन-डिरैक्टरीके अनुसार ये दसों मंदिर वि॰ सं॰ १९३१ के बादके बने हुए हैं। देशभूषण-कुलभूषणके मंदिरके विषयमें लिखा है कि इस प्राचीन मंदिरका जीर्णोद्धार ईडरके मट्टारक कनककीर्तिने सं॰ १९३२ में कराया था। प्राचीन मंदिरके या मूल नायककी प्रतिमाके लेखादिका कोई उल्लेख नहीं है।

### कोटि-शिला

### जसहररायस्स सुआ पंचसयाइं कलिंगदेसम्मि । कोडिसिलाप कोडिमुणी णिव्वाण गया णमो तेसि ॥

अर्थात् यशोधर राजाके पाँच सौ पुत्र और दूसरे एक करोड़ मुनि कोटिशिल-परसे मुक्त हुए। यह कोटि शिला तीर्थ कलिंग देशमें है। परंतु जिनप्रभय्तिने अपने विविधतीर्थकल्पमें उसे मगध देशमें बतलाया है और पूर्वाचार्योंकी कुछ गाथायें भी उद्धृत की है जिनमेंसे एकमें कहा है कि एक योजन विस्तारवाली कोटिशिला है और वह दशार्ण पर्वतके समीप है। वहाँ छह तीर्थकरोंके तीर्थोंमें अनेक करोड़ मुनि सिद्ध हुए हैं। एक और उद्धृत गाथामें कहा है कि उक्त शिलाको वासुदेव (कृष्ण) ने किसी तरह जानु तक उठाई। इसके पहलेके नारायणोंने उसे छत्रके समान बिल्कुल ऊपर तक, सिर तक, छाती तक, गर्दन तक, हृदय तक, कटि तक, ऊह तक और जानु तक उठाई थी।

हरिवंशपुराणके ५३ वें सर्गमें भी कोटि-शिलाके उठानेका वर्णन है और उसक विस्तार एक योजन लम्बा और एक योजन चौड़ा बतलाया है। पहले त्रिप्ट नारायणने बाँहोंसे उठाकर ऊपर फेंक दी थी, द्विप्टछने मूर्ड्या तक, स्वयंभुवने कण्ठ तक, पुरुषोत्तमने छाती तक, पुरुषसिंहने हृदय तक, पुण्डरीकने कटि तक, दत्तकने जंघा तक, लक्ष्मणने घुटनों तक और अब अन्तिम नारायण कृष्णने चार अंगुल उठाई। पद्मपुराणके अड़तालीसवें पर्वमें भी कोटि-शिलाका और उसका लक्ष्मणद्वारा उठाये जानेका वर्णन है। परन्तु इन दोनों ही प्रन्थोंमें वह कहाँ थी इसका कोई स्पष्ट निर्देश नहीं है।

तीर्थकल्पके कर्त्ता उसे मगधमें बतलाते हैं परन्तु पूर्वाचार्योंकी जिन गाथाओंको

१—–इह भरतखित्तमज्झे तित्थं मगहासु अत्थि कोडिसिला । अज वि जं पूइजइ चारण-सुर-असुर-जक्खेंहिं ।। २ ।। —कोटिशिलाकर

२——जोअणपिहुलायामा दसन्नपव्वयसभीवि कोडिसिला ।

जिणछक्कतित्थसिद्धा तत्थ अणोगाउ मुणिकोडी || १५ ||

३—छत्ते सिरभिम गीवावच्छे उअरे कडीइ ऊरूसु । जाणू कहमवि जाणू णीया स वासुदेवेण ॥ १८ ॥ वे उद्धृत करते हैं उनमें दशार्ण पर्वतके समीप बतलाया है । दशार्ण मालवेका ही एक भाग था जिसमेंसे दशार्ण या धसान नदी बहती है और जिसकी राजधानी विदिशा या भिलसा थी । कालिदासने मेघदूतमें मेघको उत्तरकी ओर जानेका मार्ग बतलाते हुए कहा है कि नर्मदा और विन्ध्यके उस ओर दशार्ण देश मिलेगा जिसकी राजधानी वेत्रवती (बेतवा) के किनारे विदिशा है । अभी तक दशार्ण देश और दशार्ण नदीके उल्लेख बहुत मिले हैं परन्तु दशार्ण पर्वतका नहीं मिला । सम्भव है, दशार्ण नदी जिस पर्वतसे निकल्ती है उसीका नाम दशार्ण पर्वत हो ।

निर्वाण-काण्डमें कोटि-ारीला कलिंग देशमें बतलाई है । कलिंग और मगधका सामंजस्य इस तरहसे हो सकता है कि उस समय (अशोकके बाद) कलिंग मगधके अधिकारमें होनेके कारण मगधमें ही गिना जाता होगा ।

महानदी, गोदावरी और पूर्वीघाट तथा समुद्रके बीचके प्रदेशका नाम कलिंग था । यह उड़ीसाके दक्षिणमें था ।

बौदोंके 'चूल-दुक्खक्खन्ध सुत्ते'में राजग्रहके समीप ऋषिगिरिकी काल-शिलाका वर्णन आता है जहाँ बहुतसे निर्म्रन्थ साधु तपस्याकी तीव्र कटु-वेदना सहन कर रहे थे। सम्भव है, तीव्र वेदनाके कारण बौद्धोंने कोटि-शिलाको ही काल-शिला कह दिया हो और यदि यह ठीक हो तो जिनप्रभसूरिका मगधमें कोटि-शिला तीर्थका बतलाना ठीक हो सकता है। ब्रह्मचारी शीतल प्रसादजी गंजाम जिलेके मालती पर्वतको कोटिशिला बतलाते हैं, परन्तु इसके लिए कोई विशेष आधार उनके पास नहीं है। गंजाम (मद्रास) कलिंगमें नहीं माना जा सकता।

यह आश्चर्य है कि दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंद्वारा इस समय किसी भी स्थानमें यह सिद्धक्षेत्र नहीं माना जाता और बिल्कुल ही भुला दिया गया है।

## रोसिन्दी-गिरि

### पासरस समवसरणे सहिया वरदत्त मुणिवरा पंच। रिस्सिंदे गिरिसिहरे णिव्वाण गया णमो तेसिं॥

१ देखो 'बुद्धचर्यां' ए० २३० ।

२ ' मद्रास व मैसूर प्रान्तके प्राचीन जैन-स्मारक ' पृष्ठ १०-१३ ।

अर्थात् पार्श्वनाथके समवसरणमें वरदत्तादि पाँच मुनियोंका मोक्ष हुआ । परन्तु रेसिन्दीगिरि कहाँ था, इसका कोई निर्देश नहीं है ।

उत्तरपुराण, पार्श्वनाथ-चरित आदि दिगम्बर कथा-ग्रन्थोंमें तो पार्श्वनाथके समवसरणका रोसिन्दीगिरिमें होनेका कोई उछेख नहीं है और न वरदत्तादि मुनियोंके मोक्ष जानेका। पं० पन्नालालजी सोनीद्वारा सम्पादित क्रियाकलापमें इस गाथाकी पहली पंक्ति 'पासस्स समवसरणे गुरुदत्तवरदत्तपंचरिसिपमुहा ' इस प्रकार दी है—परन्तु यह पाठ संशयास्पद है। क्योंकि इसके पहले गुरुदत्तादिका मोक्षस्थल द्रोणगिरि बतलाया जा चुका है। साथ ही यह प्रश्न भी उठता है कि यों तो वरदत्तका मोक्षस्थान भी 'तारउर'में कह दिया गया है। संभव है एक ही नामके दो मुनिराज रहे हें।

उक्त गाथाकी दूसरी पांक्ते किया-कलापके पाठमें 'गिरिसिंदे गिरिसिंहरे णिव्वाण गया णमो तेसिं ' इस तरह है — अर्थात् गिरीशेन्द्रके शिखरसे । बम्बईके गुटकेमें भी यही पाठ दिया है । यद्यपि अत्यन्त प्रचालित पाठ 'रिस्सिंदे ' ही है । फिर भी यदि यह ठीक हो तो यह हिमाल्यका पर्यायवाची हो सकता है । संस्कृत निर्वाण-भक्तिमें ' सह्याचले च हिमवत्यपि सुप्रतिष्ठे ' कहकर हिमवत् पर्वतको मोक्षस्थान माना है ।

अब ' रिस्सिन्दे ' पाठ पर विचार करना चाहिए । संभवतः शुद्ध पाठ 'रिस्सद्दि' होगा जो ' ऋष्यद्रि'का प्राकृत-रूप है । परन्तु इसे अमणगिरिका पर्यायवाची कहना कठिन है ।

इस समय नैनागिर क्षेत्रको रोसेन्दीगिरि बतलाया जाता है। यह स्थान मध्य-प्रदेशके सागर जिलेकी ईशान सीमाके पास पन्ना रियासतमें है।

नैनागिरि रेसिन्दीगिरि कैसे बन गया, यह समझमें नहीं आता ।

दिगम्बर जैन डिरैक्टरीके अनुसार पर्वतपर २६ और तलेटीमें ६ मन्दिर हैं। पर्वतपर मुख्य मन्दिर श्रेयान्सनाथका है, जो संवत् १७०८ का बना बतलाया गया है और उसका जीर्णोद्धार संवत् १९२१ में हुआ है। रोष सब मन्दिर १८४२ के बादके बने हुए हैं। इन मन्दिरोंमें या बाहर कोई ऐसा पुराना लेख नहीं है जिससे इसके रेसिन्दीगिरि होनेकी पुष्टि होती हो—वहाँकी सभी रचना— सभी सृष्टि पिछले सौ डेढ़ सौ वर्षोंकी है।

भैया भगवतीदासजीने निर्वाणकाण्डका संवत् १७४१ में भाषानुवाद किया

था । उसमें उन्नीसवीं गाथाका अनुवाद इस प्रकार हैं---'' समवसरन श्रीपास जिनंद, रेसन्दीगिरि नैनानंद । '' सो कहीं इस रेसिन्दीगिरिके विशेषण 'नैनानन्द'के कारण ही तो नैनागिर रेसन्दीगिरि नहीं बना दिया गया है ।

पहले लिखा जा चुका है कि निर्वाण भक्तिकी टीकामें 'ऋष्यद्रि'का अर्थ 'अमणणिरि' किया है और अमणगिरि पञ्च पर्वतोंमेंसे एक है, तब फिर यह ऋष्यद्रि और कौन-सा है ?

इसका उत्तर चोहे जो हो, परन्तु नैनागिर तो वह नहीं है, यह प्रायः निश्चित है ।

इस लेखमें पाठकोंने देखा होगा कि निर्वाणकाण्डमें जिन स्थानोंसे जिन जिन मुनियोंका मोक्ष जाना लिखा है, दूसरे ग्रन्थोंमें कहीं-कहीं वह नहीं लिखा या विरुद्ध लिखा है । इस विषयमें यह सूचित कर देना आवश्यक प्रतीत होता है कि बहुत पहलेसे ही ग्रन्थकर्त्ता आचार्योंमें कथा-सम्बन्धी मत-भेद रहा है । उदाहरणके तौरपर पद्मपुराणका रामचरित और उत्तरपुराणका रामचरित उपस्थित किया जा सकता है । हरिवंशके नेमिचरित और उत्तरपुराणको नेमिचरितमें भी अन्तर है । ऐसी दशामें निर्वाण-काण्डके विषयमें यही कहा जा सकता है कि उसके कर्त्ता उक्त दो परम्पराओंमेंसे किसी एकके माननेवाले होंगे और यह भी संभव है कि उक्त दोके सिवाय और भी कोई परम्परा रही हो जिसका अनुसरण उन्होंने किया हो ।

### परिशिष्ट

### (१)

इस लेखको समाप्त कर चुकनेके बाद बम्बईके ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवनमें हमें ' तीर्थार्चन-चन्द्रिका ' नामका प्रन्थ प्राप्त हुआ । यह ' श्रीवादिमत्तमातंग-मर्दन-जिनवाणीविलासिनी-भुजंगम-नायक-कविकुल-तिलक गुणभद्राचार्य 'का बनाया हुआ है और संस्कृत वृत्तोंमें है । इसमें तीन उच्छ्वास और १७३ पद्य हैं । पहले उच्छ्वासमें विपुलाचलपर उपस्थित होकर राजा श्रेणिकका तीर्थोंके सम्बन्धमें प्रश्न करनेका वर्णन है, दूसरेमें तीर्थोंका और तीसरेमें तीर्थार्चांके माहात्म्यका । दूसरे उच्छ्वासमें तीर्थंकरोंके गर्भ-जन्म, दीक्षा, तप और निर्वाण-कल्याणके स्थानोंके नाम-निर्देश-भर हैं और कोई बात ऐसी नहीं है जिससे वे स्थान कहाँ थे, इसका कोई पता लग सके । दूसरे उच्छ्वासमें निर्वाण-भक्तिका अनुसरण करते हुए निर्वाण-क्षेत्र इस प्रकार बतलाये हैं—-

> सम्मेदशिखरं शत्रुंजयो गजपथस्तथा । तुंगीगिरिद्रोंणगिरिहिंमवत्सह्यपर्वतौ ॥ ५२ ॥ ऋष्यद्रिको बिन्ध्यगिरिपाना (?) पोदनपत्तने । विपुलाद्रिश्च्नूलगिरिः गिरिसिद्धाद्रिकूटकम् ॥ ५३ ॥ षृथुसारे मेद्रूकाख्यो गिरिः स्वर्णगिरिस्तथा । ऊर्जयन्तस्तारवरं कैलासो वृषदीपकम् ॥ ५४ ॥ वैभारपर्वतश्चम्पापुरी दण्डात्मकस्तथा । मोक्षतीर्थान्यमून्यत्र जिनानामात्मयोगिनाम् ॥ ५५ ॥

प्रन्थकर्त्ताने न तो कोई रचना-समय दिया है और न अपनी गुरुपरम्परादिका ही उल्लेख किया है। प्रन्थकी प्रतिलिपि पं॰ शंकरलाल चौबेने वि॰ सं॰ १९८५ में की है, परन्तु जिस प्रतिसे की है वह कबकी लिखी हुई है इसका कोई निर्देश नहीं किया है। इसलिए प्रथकर्त्ताका समय अज्ञात ही रह जाता है। इसमें एक बड़े मजेकी बात देखी। दूसरे उच्छ्वासमें भगवान् राजा श्रेणिकको लक्ष्य कर उनके तीर्थसम्बन्धी प्रश्नका उत्तर देते-देते एक जगह कह बैठते हैं—

> इत्यादीनि च कैवल्य-ज्ञानकल्याणसंश्रयाः । अथोत्तरपुराणेऽन्यन्मदुक्ते पश्य विस्तरं ॥ ५० ॥ अंतः परं नराधीश विद्धि निर्वाण-संश्रयान् ।

यानधिष्ठाय जिनपाः मुक्तिलक्ष्मीस्वयंवृताः ॥ ५१ ॥

अर्थात् हे राजन्, इत्यादि ( ऊपर कहे हुए ) तीर्थ ज्ञानकल्याणके हैं । इनके सिवाय अन्य जो हैं उन्हें मेरे कहे हुए उत्तरपुराणमें विस्तारसे देख लेना ! भगवान् शायद यह भूल जाते हैं कि उत्तरपुराण मुझसे लगभग डेढ़ हजार वर्ष बाद रचा जानेवाला है ! ग्रंथकर्त्ता भी शायद इस धुनमें रचना-प्रसंग भूल बैठे हैं कि उन्हें श्रद्धालु पाठकोंपर यह प्रभाव डालना है कि मैं वही गुणभद्र हूँ जो उत्तरपुराणके कर्त्ता हैं । परन्तु ग्रन्थकी बिल्कुल तीसरे दर्जेकी रचना स्पष्ट बतला रही है कि भगवाजनसेनके शिष्य गुणभद्राचार्यकी रचनाके गुणोंकी उसमें गन्ध भी नहीं है । और यह 'अष्टादशभाषावाराविलासिनी-भुजंग'के अनुकरणपर अपने आप पसन्द कर लिया गया और अपने नामके साथ जोड़ा हुआ टाइटल ' जिनवाणीविलासिनीभुजंगम ' तो बहुत ही भदा है । जिनवाणीको विलासिनी बतलाकर उसका जार बनना बड़ी भारी धृष्टता है ।

(२)

इस लेखके प्रकाशित होनेपर श्रीयुत अगरचन्दजी नाहटाका जैनासिद्धान्त-भास्कर (भाग ६ किरण ३) में एक लेख प्रकाशित हुआ कि 'क्या पावागढ़ दिगम्बर तीर्थ है ? ' उस लेखमें उन्होंने जो कुछ लिखा उसका सारांश यह है—

१ घोलकाके महाराजा वीरधवलकी आज्ञासे तेजपाल मंत्रीने गोधराके राजा घूघुलपर आक्रमण किया। विजय-प्राप्तिके बाद घोलका लौटते हुए उन्हेंनि पावक-गिरिकी नैसार्गिक शोभा देखकर विचार किया कि इस पर्वतको जैनमन्दिरसे अलं-कृत कर तीर्थरूप बना दूँ और तब उन्होंने वहाँ आश्चर्यकारी ' सर्वतोभद्र ' नामक अर्हत्प्रासाद बनवा दिया। इन मंत्रीजीके अस्तित्वका अभीतक पता नहीं लगा है।

पं० लालचन्दजीने 'गुजरातना वीरमन्त्री तेजपालनो विजय' नामक पुस्त-कमें लिखा है कि उक्त मन्दिरकी मूर्तियोंको कुछ श्वेताम्बर जैन कारणवश कुछ वर्ष पहले वहाँसे उठा लाये और वे बड़ोदाके 'दादा पार्श्वनाथ' के मन्दिरमें स्थापित कर दी गईं । इसके बाद पावागढ़के उक्त श्वेताम्बर मन्दिरको दिगम्ब-रियोंने अपने अधिकारमें ले लिया ।

३ तेरहवीं, पन्द्रहवीं, सोलहवीं और अठारहवीं सदीके कई उल्लेख ऐसे हैं जिनसे मालूम होता है कि श्वेताम्बर सम्प्रदायमें पावकगढ़की बहुत महिमा रही है और वह शत्रुंजयके जोड़का तीर्थ समझा जाता था।

४ ' हमारे तार्थक्षेत्र ' शीर्षक लेखके अनुसार यहाँ सबसे प्राचीन दिगम्बर प्रतिमा सं० १६४२ की है । किसी प्रमाणसे इसका सिद्धक्षेत्र होना प्रकट नहीं होता । अतः इसकी दिगम्बर तीर्थरूपमें स्थापना अर्वाचीन ही प्रतीत होती है ।

अब नाहटाजीके उक्त लेखपर ' मेरा निवेदन ' यह है —

भाई नाहटाजीके हम कृतज्ञ हैं । उन्होंने अपना उपर्युक्त लेख पं० लालचन्द गाँधीकी लिखी हुई ' गुजरातना वीरमन्त्री तेजपालनो विजय ' नामक जिस गुजराती पुस्तकके आधारसे लिखी है उसको भी मँगाकर हमने पढ़ा। उसमें इस प्रकारके बीसों पुष्ट प्रमाण दिये गये हैं, जिनसे यह बात अच्छी तरह सिद्ध हो जाती है कि कमसे कम विक्रमकी तेरहवीं शताब्दीके बादसे पन्द्रहवीं शताब्दीतक श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें पावकगढ़ बहुत ही प्रख्यात रहा है और उसपर समय-समयपर अनेक जैनमन्दिर बनते रहे हैं । उस समयके बहुतसे लोगोंकी दृष्टिमें तो वह पालीताना या शत्रुंजयकी जोड़का तीर्थ रहा है । सुप्रसिद्ध जैन मंत्री तेजपालका समय वि० सं० १२७६ से १३०४ तक माना जाता है । शायद उन्होंने सबसे पहले पावकगढ़पर ' सर्वतोभद्र ' नामक विशाल जैन मन्दिर बनवाया और तभीसे श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें वह तीर्थरूपसे प्रख्यात हुआ। इसके पहले भी वह श्वेताम्बर तीर्थ था, इस प्रकारका कोई प्रामाणिक उल्लेख अभी तक हमारे देखनेमें नहीं आया।

पा, इस प्रभारभा माई प्रामाणिक उछिख अमा तक इमार देखनम नहा आया। हमने अपने लेखमें यही लिखा है कि वहाँके प्रतिमा-लेखोंसे अथवा और किसी प्राचीन लेखसे पावागढ़का सिद्धक्षेत्र होना प्रकट नहीं होता। परन्तु उसका यह अर्थ नहीं है कि खेताम्बर-सम्प्रदायके समान दिगम्बर-सम्प्रदायवाले इसे पहले पूज्य स्थान नहीं मानते थे या उनके प्राचीन मन्दिर वहाँ न थे।

वहाँके दिगम्बर-मन्दिरोंमें वि० सं० १६४२ से १६६९ तककी प्रतिष्ठित प्रतिमायें तो हैं ही, साथ ही दि० जैन डिरैक्टरीके अनुसार पाँचवें फाटकके बादकी एक भीतपर जा प्रतिमा उत्कीर्ण है वह वि० सं० ११३४ की है। इससे क्या यह नहीं कहा जा सकता है कि वहाँपर बहुत पहलेसे दिगम्बर जैन मन्दिर थे? पं० लालचन्दजी बड़ौदेमें रहते हैं। पावागढ़ वहाँसे समीप है। परन्तु जान पड़ता है उन्होंने स्वयं वहाँ जाकर कोई जाँच-पड़ताल नहीं की और अनुमानसे ही उन्होंने अपना निर्णय दे दिया है।

ऐसे अनेक स्थान और तीर्थ हैं जहाँ दोनों सम्प्रदायोंके मन्दिर सैकड़ेंा-हजारों वर्षोंसे चले आये हैं। तब यह क्यों न माना जाय कि पावागढ़में दिगम्बर मन्दिर भी पहले थे? मंत्रिवर तेजपालका समय ऐसा नहीं था कि दिगम्बर-श्वेताम्बर एक स्थानपर प्रेम-भावसे न रह सकते हों। उसके पहले और बादमें भी गुजरातमें दिगम्बर सम्प्रदाय रहा है और उनके धर्मस्थान रहे हैं, इसके सैकड़ों प्रमाण दिये जा सकते हैं।

पावागढ़से लगभग ४२ मील उत्तरकी ओर गोधरा नामका नगर है। पूर्व कालमें यह स्थान विशाल और समृद्ध था। वहाँ चालुक्यनरेश कृष्णके राज्य-काल-में माथुरसंघके आचार्य अमरकीर्तिने वि० सं० १२७४ में 'छक्कम्मोवएस ' (षट्कर्मोपदेश) नामक अपभ्रंश प्रन्थकी रचना की थी। इस प्रन्थमें वहाँके ऋषम-जिनेशके विशाल जैनमन्दिरका उल्लेख है— रिसहो जिणेसहो तहि चेईहरु, तुंगु सहासोहिउ णं ससहरु ।

दंसणेण जसु दुरिउ विलिज्जइ, पुण्णहेउ जं जणि मण्णिज्जइ ॥

अर्थात् वहाँ ऋषभ-जिनेशका ऊँचा, सभासे शोभित और चन्द्रमा जैसा 'चैत्यग्रह ' था जिसके दर्शनसे पाप विलीयमान हो जाते हैं और जिसे लोग पुण्यका हेतु मानते हैं।

गोधराके जिस राजा घूघुलको तेजपाल मंत्रीने पराजित किया था वह सम्भवतः अमरकीर्तिलिखित चालुक्य कृष्णराजका ही उत्तराधिकारी था। इस विजयके बाद ही तेजपालने गोधरामें अजितनाथका मन्दिर निर्माण कराया था और फिर उसके बाद पावागढ़ जाकर सर्वतोभद्र। जिस समय मंत्री तेजपालने गोधरामें श्वेताम्बर-मन्दिर निर्माण कराया उस समय जिस तरह वहाँ ऋषभ जिनेशका दिगम्बर-मन्दिर मौजूद था उसी तरह क्या यह असम्भव है कि पावागढ़में भी सर्वतोभद्र जिनालय-के पहले कोई दिगम्बर-मन्दिर रहा हो ? खासकरके पाँचवें फाटकके बादकी उस भीतमें उत्कीर्ण सं० १९३४ की प्रतिमाका खयाल रखते हुए।

जब पावागढ़की तलैटीका विशाल नगर चाँपानेर बरबाद हो गया, अनेक राजनीतिक उथल-पुथल होनेके कारण जब वहाँ कोई न रहा, तब यह स्वामा-विक है कि वहाँके मन्दिर खण्डहरोंमें परिणत हो जायँ और कुछ लोग प्रतिमा-ओंको भी अपने साथ ले जायँ। श्वेताम्बरोंके समान दिगम्बरोंने भी यही किया होगा। गरज यह कि पावागढ़को उस समय दोनोंने ही छोड़ दिया होगा और मन्दिर दोनोंके पड़े रहे होंगे।

इसके बाद ऐसा जान पड़ता है कि क्वेताम्बर भाइयोंने तो उक्त स्थानको बिलकुल भुला दिया, परन्तु दिगम्बर नहीं भूले और वि० सं० १९३७ में भट्टा-रक कनककीर्तिकी दृष्टि इस ओर गई और उनके उपदेशसे दिगम्बर मन्दिरोंके उद्धारका प्रारम्भ हो गया। बहुत करके कनककीर्तिजी ईडरकी गद्दीके भट्टारक थे।

अबसे लगभग २७ वर्ष पहले सन् १९१२ के मार्च महीनेके अन्तमें मैंने पावागढ़की यात्रा की थी और अपनी उस यात्राका विवरण जैनहितैषी (भाग ९, अं० १२) में प्रकााशित किया था। उसके नीचे लिखे अंशको पढ़कर पाठक देख सकते हैं कि उस समय भी मुझे यह भास हुआ था कि उक्त स्थानपर पहले श्वेताम्बर मन्दिर रहे होंगे और इस बातको मैंने छुपाया नहीं था।

'' छासिया तालाबके मार्गमें दाहिनी ओर एक जैन मन्दिर है। इसकी नये

सिरेसे मरम्मत की गई है। इसमें जो मुख्य प्रतिमा है वह जीर्णोद्वार करानेवाले-ने सं० १९६७ में स्थापित की है। रोष दो प्रतिमायें पुरानी है। एक तो सं० १६४२ माघ सुदी ७ सोमवारको वादिभूषण गुरुके उपदेशसे प्रतिष्ठित हुई है, और दूसरी प्रसिद्ध प्रतिमाप्रचारक जीवराज पापड़ीवालद्वारा सं० १५४८ में प्रतिष्ठा कराई हुई है। दूसरा एक मन्दिर और भी पासमें है। उसकी मरम्मत की गई है। उसमें एक कोले पाषाणकी प्रतिमा है। वह सं० १६६२ की है। वादिभूषण भट्टारकने उसकी भी प्रतिष्ठा कराई थी। प्रतिष्ठा करानेवाले अहमदाबादके एक हूमड़ आवक थे। पर्वतपर सब मिलाकर १० जीणे मन्दिर हैं, इनमेंसे तीनका तो जीर्णोद्धार हो गया है और एककी मरम्मत की गई है। शिखर बाकी है। तींसरा-चौथा मन्दिर दाहिनी तरफ धराशाथी हो रहा है। इसे हमने भीतर घुसकर देखा तो माऌ्म हुआ कि गर्भाल्यकी दो चौखटोंपर तो गणेशकी मूर्तियाँ हैं और उत्तर तरफकी बाहरी दीवालपर जे। तीन मूर्तियाँ हैं वे क्वेताम्बर सम्प्रदायकी हैं। उनकी भुजाओंमें बाजू-बन्द और हाथोंमें कंकण हैं। आसनमें हाथीका चित्र है। इसके आगे एक विराट् मन्दिर धराशायी हो रहा है। इसमें नन्दीश्वरद्वीपके समान चारों ओर ५२ जिनालय थे । इसी जगह सेठ चुन्नीलाल हेमचन्द्र जरीवालेने मान्दिर बनाकर वीर नि० सं० २४३७ में प्रतिष्ठा कराई है। आगे बड़े मान्दिरके सामने एक छोटी-सी देहरी है। यह अभी हाल ही बनी है। इसमे जा चरण हैं उनकी स्थापना सं॰ १९६७ में हुई है। इस देहरीकी पीठपर कहींका एक पुराना पड़ा हुआ पत्थर जड़ दिया गया है जिसमें ऋदि-सिद्धि-युक्त गणेशजीकी मूर्ति है । बड़े मन्दिरमें बड़ी प्रतिमा और छोटी-छोटी प्रतिमाएँ परंढा ( सोला-पुर) निवासी देाठ गणेश गिरिधरकी हैं और तीन जो पुरानी हैं वे क्रमसे १६४५, १६६५, और १९६९ की हैं। यह मंदिर बहुत विस्तारमें था और प्राचीन माल्रम होता है। मरम्मत केवल बीचके भागकी कर ली गई है। इसके पास ही दो मन्दिर और थे जिनमेंसे एकका तो मकान-सा बना लिया गया है। इस समय उसमें पर्वतके मन्दिरोंकी पूजा करनेवाले पुजारी रहते हैं । और एक बिल्कुल नामशेष है----दालान यों ही पड़ी है। मन्दिरके पास ही तालाब है।

ें यहाँसे कालिकाकी टोंकपर चढ़ना होता है। इसकी सीढ़ियेंभिं जो पत्थर लगाया गया है वह पहाड़ परसे ही संग्रह किया गया है। यह देखकर हमें खेद हुआ कि इन सीढ़ियोंभें मामूली पत्थर समझकर छह-सात जैन मूर्तियाँ लगा दी गई हैं । ये मूर्तियाँ बहुत करके श्वेताम्बर-सम्प्रदायकी हैं, क्योंकि उनमें लंगोटका चिह्न दिखाई देता है ।

'' यद्यपि इस समय पर्वतपर कोई श्वेताम्बर मन्दिर नहीं है और श्वेताम्बर-सम्प्रदायके यात्री भी यहाँ नहीं आते हैं, तो भी माऌ्म होता है कि यहाँपर पहले श्वेताम्बर-मन्दिर अवश्य रहे होंगे और ये प्रतिमायें उन्हीं मन्दिरोंकी होंगीं। पावागिरिको श्वेताम्बर-सम्प्रदायमें माऌ्म नहीं कि सिद्धक्षेत्र माना है या नहीं। ''

इतने समयके बाद नाहटाजी और पं० लालचन्दजी गाँधीकी कृपासे यह माल्र्म हुआ कि पावागढ़ सिद्धक्षेत्र न होनेपर भी क्वेताम्बर-सम्प्रदायका बहुत विख्यात तीर्थ रहा है और अब काल-माहात्म्यसे बिल्कुल रोष हो चुका है। खण्डहरोंकी दुर्दशाका पार नहीं रहता। वहाँके कीमतीसे कीमती शिल्प-कला पूर्ण पाषाणोंका उपयोग लोग ऐसी बेदर्दीके साथ करते है कि देखकर जी रो उठता है। पावागढ़के मन्दिरोंके अवशेषका जिस तरह सीढ़ियेंगें उपयोग हुआ है उसी तरह और न जाने किन किन कामोंमें हुआ होगा। उपयोग करनेवालेंकी नजरमें तो वे एक मामूली पत्थरसे ज्यादा महत्त्व नहीं रखते।

ऐसा माऌम होता है कि दिगम्बर-खेताम्बर मन्दिरोंके साथ-साथ पावागढ़पर हिन्दू मन्दिर भी रहे होंगे और उनकी गणेशकी मूर्तियोंका उपयोग जैन मन्दिरोंका जीर्णोद्वार करानेवालाने भी किया है ।

यह सम्भव है कि दिगम्बर जैन-मन्दिरोंका जीर्णोद्धार करानेवालोंने खेताम्बर मन्दिरके पत्थरोंका भी उपयोग किया हो। परन्तु यह निश्चय है कि खेताम्बर-प्रतिमाओंका उपयोग न किया होगा, क्योंकि खेताम्बर-प्रतिमाएँ सहजमें ही दिगम्बर नहीं बनाई जा सकतीं।

# दक्षिणके तीर्थक्षेत्र

[ वि० सं० १७४० के लगभगके एक यात्रीकी दृष्टिमें ] हमारे ग्रन्थ-भण्डारेंा और घरोंमें न जाने कितनी ऐतिहासिक सामग्री पड़ी हुई है जिसकी ओर बहुत ही कम ध्यान दिया गया है। बहुत-से ग्रन्थ-भण्डारोंकी नाममात्रकी सूचियाँ भी बन गई हैं, परन्तु सूचियाँ बनानेवालेंको शायद वह दृष्टि ही प्राप्त नहीं है जिससे वे ऐसी सामग्रीकी खोज कर सकें और उसको महत्त्व दे सकें। इसके लिए ज़रूरत है कि अब कोई व्यवस्थित प्रयत्न किया जाय।

लगभग २७-२८ वर्ष पहले मैं सोनागिर गया था और वहाँके भट्टारकजीसे मिला था। वहाँके ग्रन्थ-भण्डारको देखनेकी मेरी प्रबल इच्छा थी। भण्डार रिखलानेसे उन्होंने इंकार तो नहीं किया, परन्तु दिखलाया भी नहीं----आज-कल आज-कल करके टाल दिया । उसी समय मैंने उनके पास एक पुरानी बही देखी और एक बस्तेमें बँधे हुए कुछ काग्ज-पत्र | वही सौ-सवासौ वर्षकी पुरांनी थी। उन दिनों भट्टारक और उनके शिष्य पंडित या पाण्डे अपनी गद्दीके अनुशासनमें रहनेवाले स्थानोंका सालमें कमसे कम एक बार दौरा करते थे और अपना बँधा हुआ टैक्स वसूल किया करते थे। उक्त बहीमें उन स्थानोंकी सिलसिलेवार सूची थी और प्रत्येक स्थानके दो दो चार चार मुखि-योंके नाम भी लिखे थे। किस शिष्यके अधिकारमें कहाँसे कहाँ तकका क्षेत्र है, यह भी उससे मालूम हो जाता था।मैंने अपने गाँवका और उसके आसपासके परिचित स्थानों तथा मुखियोंका नाम भी उसमें देखा । मुखिया वे ही थे जिनके नाम मैंने अपनी दादीके मुँहसे सुन रक्खे थे। कहीं कहीं टैक्सकी रकम भी लिखी हुई थी। बस्तेमें कुछ सुन्दर सचित्र चिहियाँ भी थीं जो जन्मकुण्डलियोंके समान काफी लम्बी और गद्यपद्यमय थीं। वे गजरथ-प्रतिष्ठाएँ करनेवालोंकी तरफसे लिखी हुई थीं। उनमें प्रतिष्ठा करानेवालेके वंशका, स्थानका, वहाँके मुखियोंका, राज्यके शौर्य-वीर्यका और दूसरी आनुषंगिक बातोंका आतिशय्य-युक्त वर्णन था। कुछ चिहियाँ शिष्योंद्वारा उनके गुरु भद्यारकोंके नामकी भी थीं, जिनकी भाषा कुछ संस्कृत और कुछ देशी थी। मैंने चाहा कि उन कागज-पत्रोंको अच्छी तरह देख-कर कुछ नोट्स ले लूँ, परन्तु भद्यारकजीने दूसरे समयके लिए टाल दिया और फिर मैं कुछ न कर सका।

इसके बाद मैंने सन् १९१६ में मुनि श्रीजिनविजयजी द्वारा सम्पादित 'विज्ञप्ति त्रिवेणी' देखी, जिसमें तीन जैन साधुओं द्वारा अपने गुरुओंके नाम लिखी हुई बहुत विस्तृत कवित्वपूर्ण तीन संस्कृत चिंद्रियाँ छपी हैं, जिनसे उस समयकी ( वि॰ सं॰ १४८४ की ) अनेक धार्मिक, सामाजिक और राजनीतिक बातोंपर प्रकाश पड़ता है । उस समय जैन साधु जब किसी स्थानमें चातुर्मास करते थे तब अपने आचार्य या गुरुको खूब विस्तृत पत्र लिखकर भेजते थे और वह 'विज्ञप्ति' कहलाती थी ।

विज्ञप्ति-त्रिवेणीको और भट्टारकजीके बस्तेकी उक्त चिट्टियोंको देखकर मुझे विश्वास-सा हो गया है कि इस तरहकी अनेक चिट्टियाँ हमारे भण्डारोंमें-विशेष करके वहाँ, जहाँ भट्टारकोंकी गदियाँ रही हैं---पड़ी होंगी और प्रयत्न करनेसे वे संग्रह की जा सकती हैं। उनसे मध्यकालीन इतिहासपर बहुत कुछ प्रकाश पड़ सकता है।

स्वर्गीय ' गुरुजी ' पं० पन्नालालजी वाकलीवालने आरासे पं० जयचन्दजी, दीवान अमरचन्दजी और कविवर वृन्दावनजीकी जो चिहियाँ प्राप्त की थीं वे प्रकाशित हो चुकी हैं<sup>2</sup> । सभी जानते हैं कि वे कितने महत्त्वकी हैं ।

हमारा अनुमान है कि अधिकांश तीर्थक्षेत्रोंके सम्बन्धमें भी हमारे भण्डारों और निजी अथवा घरू कागज़-पत्रोंमें बहुत-सी सामग्री मिल सकती है। उस समय लोग बड़ी बड़ी लम्बी तीर्थ-यात्रायें करते थे और चार चार छह छह महीनोंमें घर लौटते थे। उनके साथ विद्वान् और त्यागी वती भी रहते थे। उनमेंसे कोई कोई अपनी यात्राओंका विवरण भी लिखते थे। प्राचीन गुटकों और पोथियोंमें ऐसे कुछ विवरण भिले भी हैं। क्षेताम्बर-सम्प्रदायके सुरक्षित और सुव्यवस्थित पुस्तक-भण्डारोंसे जब ऐसे अनेक यात्रा-वर्णन उपलब्ध हुए हैं, तब दिगम्बर भण्डारोंमें भी इनके मिलनेकी काफी संभावना है।

१ आत्मानन्द-जैनसभा, भावनगरदारा प्रकाशित ।

२ देखो, जैनग्रन्थरत्नाकर-कार्यालयद्वारा प्रकाशित ' वृन्दावन-विलास '।

इस लेखमें मैं ऐसे ही एक यात्रा-वर्णनका परिचय दिया जाता है। ' हमारे तीर्थक्षेत्र 'नामक लेखमें एक दो जगह ' तीर्थमाला ' नामकी एक पुस्तकसे कुछ प्रमाण दिये गये हैं। उसके कर्ता श्रीशीलविजयजी श्वेताम्बर सम्प्रदायके तपागच्छीय संवेगी साधु थे और उनके गुरुका नाम पं० शिवविजयजी था। उन्होंने पश्चिम, पूर्व, दक्षिण और उत्तर चारों दिशाओंके तीर्थोंकी पैदल यात्रा की थी और जो कुछ उन्होंने देखा सुना था उसे अपनी गुजराती माषामें पद्यबद्ध कर दिया था। इसके पहले भागमें ८५, दूसरेमें ५५, तीसरेमें १७३ और चौथेमें ५५ पद्य हैं। प्रत्येक भागके प्रारम्भमें मंगलाचरणके रूपमें दो दो तीन तीन दोहे और अन्तमें चार चार लाइनोंका एक एक 'कलस ' है। शेष सब चौपाइयाँ हैं।

पूर्वके तीथोंकी यात्रा उन्होंने वि० सं० १७११-१२ में, दक्षिणकी १७३१-३२ में, पश्चिमकी १७४६ में और उत्तरकी शायद १७४८ में की थी। ' शायद ' इस लिए कि पुस्तकके पद्य-भागमें संवत् नहीं दिया है, परन्तु अन्तकी पुष्पिकामें लिखा है— '' संवत् १७४८ वरपे मागसरमासे शुक्ठपक्षे त्रयोदशी तिथौ सोमवासेर लिखितम् '। ''

स्व० श्रीधर्मविजयस्रिने वि० सं० १९७८ में 'प्राचीन तीर्थमाला-संग्रह ' नामका एक संग्रह प्रकाशित किया था। '। उसमें भिन्न-भिन्न यात्रियोंकी लिखी हुई छोटी-बड़ी पचीस तीर्थमालायें हैं। शीलविजयजीकी तीर्थमाला भी उसीमें संग्रहीत है।

यों तो यह समस्त पुस्तक ही बड़े महत्त्वकी है, परन्तु हम इसकी दक्षिण-यात्राके अंशका ही विवरण पाठकोंके सामने उपस्थित करेंगे । क्योंकि यह अंश दिगम्बर सम्प्रदायके पाठकोंके लिए अधिक उपयोगी है । अबसे लगभग ढाईसौ वर्ष पहलेके दक्षिणके तीथों और दूसरे धर्म-स्थानोंके सम्बन्धमें इससे बहुत सी बातें मालूम होंगीं ।

स्वयं क्वेताम्बर होने पर भी लेखकने दक्षिणके समस्त दिगम्बर-सम्प्रदायके तीथोंका श्रद्धा-भक्तिपूर्वक वर्णन किया है और उनकी वन्दना की है।

१ यह लेखककी लिखी या लिखाई हुई पहली ही प्रति माऌम होती है और उक्त प्रति ही प्रकाशनके समय सम्पादकके सामने आदर्श प्रति थी।

١

२ श्रीयशोविजय-जैनयंथमाला, भावनगर-द्वारा प्रकाशित । मूल्य २॥ )

पृथ्वी-भ्रमणकी उपयोगिता दिखलानेके लिए उन्हेंनि एक गाथा उद्धृत की है—

दिसह विविहचरियं जाणिजड दुजणसजणविसेसे।

अप्पाणं च किलज्जइ हिंडज्जइ तेण पुहवीए ।।

अर्थात्—विविध प्रकारके चरित देखना चाहिए, दुर्जनों और सजनोंकी विशेषता जाननी चाहिए | इसके लिए पृथ्वी-भ्रमण आवश्यक है |

इस पुस्तकमें जो कुछ लिखा है लेखकने स्वयं पैदेल-यात्रा करके लिखा है; फिर भी बहुत-सी बातें सुनी-सुनाई भी लिखी हैं, जैसा कि उन्होंने स्वयं एक जगह कहा है—

जगमां तीरथ सुंदरू, ज्योतिवंत झमाल ।

पभणीस दीठां सांभल्यां, सुणतां अमी-रसाल ॥ ३ ॥

अथवा—

दर्ष्यिण दिसिनी बोली कथा, निसुणी दीठी जे मि यथा || १०८ || अपनी दक्षिण-यात्राका प्रारम्भ वे नर्मदा नदीके परले पारसे करते हैं और वहींसे दक्षिण देशमें प्रवेश करते हैं |

नदी निर्बदा पेलि पार, आव्या दष्यिणदेसमझारि ।

मानधाता तीरथ तिहां सुण्युं, शिवधर्मी ते मानि घणुं ॥

मान्धाताके विषयमें इतना ही कहकर कि इसे शिवधर्मी बहुत मानते हैं वे आगे खंडवा जाकर खानदेशके बुरहानपुरका वर्णन करने लगते हैं। यहाँ यह नोट करने लायक बात है कि मान्धाताका उल्लेख करके भी लेखक 'सिद्धवरकूट' का कोई जिक्र नहीं करते हैं और इसका कारण यही जान पड़ता है कि उस समय तक वहाँ सिद्धवरकूट नहीं माना जाता था।

बुरहानपुरमें चिन्तामणि पार्श्वनाथ, महावीर, शान्तिनाथ, नेमिनाथ, सुपार्श्वनाथके मन्दिर हैं और बड़े-बड़े पुण्यात्मा महाजन बसते हैं। उनमें एक ओसवालवंशके भूषण ' छीतू जगजीवन ' नामके संघवी ( संघपति ) हैं, जिनकी गृहिणीका नाम ' जीवादे ' है। उन्हेंने माणिक्यस्वामी, अन्तरीक्ष, आबू, गोडी

( पार्श्वनाथ ) और रात्रुंजयकी यात्रा की है । प्रतिष्ठांगं की हैं । वे संघके भक्त और सुपात्र-दानी हैं । दूसरे धनी पोरबाड़ वंशके सारंगधर ' संघवी हैं, जिन्होंने संवत् १७३२ में बड़ी भारी ऋद्विके साथ चैत्यबन्दना और मालवा, मेवाड़, आबू, गुजरात तथा विमलाचल ( रात्रुंजय ) की यात्रा करके अपनी लक्ष्मीको सफल किया है । तीसरे हैं दिगम्बर-धर्मके अनुयायी ' जैसल जगजीवनदास ' नामके बड़े भारी धनी, जिनकी शुभमति है और जो प्रतिदिन जिन-पूजा करते हैं । उनकी तरफसे सदावत जारी है, जिसमें आठ रुपया रेाज खर्च किया जाता है ।

इसके आगे मलकापुर ( जिला बुलढाना ) है । वहाँके शान्तिनाथ भगवान्को प्रणाम करता हूँ । वहाँसे देवलघाट चढ़कर बरारमें प्रवेश किया जाता है । देवलगाँवमें पहुँचकर मैंने नेमीश्वर भगवानको प्रणाम किया । इसके आगे समुद्र तक सर्वत्र दिगम्बर ही दिगम्बर बसते हैं—

हवि संघलि दीगम्बर वसिं, समुद्रसुधी ते घणूं उल्हसिं ॥ १३ ॥ फिर ' अन्तरीक्ष पार्श्वनाथ ' का वर्णन करते हैं----

शिरपुरनयर अन्तरीक पास, अमीझरो वासिमै सुविलास ।

आगे इस तीर्थके विपयमें एक दन्तकथा लिखी है कि रावणका भगिनीपति खरदूषण राजा बिना पूजा किये भोजन नहीं करता था। एक बार वह वनविहारको निकला और मन्दिर भूल गया। तब उसने बाल् और गोबरकी एक प्रतिमा बनाई और नमोकार मन्त्र पढ़कर उसकी प्रतिष्ठा करके आनन्दसे पूजा की। वह प्रतिमा यद्यपि वज्र-सदृश हो गई परन्तु कहीं पीछे कोई इसका आविनय न करे, इसलिए उसने उसे एक जल कूपमें विराजमान कर दिया और वह अपने नगरको चला आया।

इसके बाद उस कुएँके जल्से जब 'एलगरायें 'का रोग दूर हो गया, तब अन्तरीक्ष प्रभु प्रकट हुए और उनकी मंहिमा बढ़ने लगी। पहले तो यह प्रतिमा इतनी अधर थी कि उसके नीचेसे एक सवार निकल जाता था, परन्तु अब तो केवल एक धागा ही निकल सकता है!

१ वासिम सिरपुरसे १० मील दूर है।

२ जिसे राजा ' एल ' कहा जाता है शायद वही यह ' एलगराय ' है । आकोलाके गेजेटियरमें लिखा है कि एल राजाको कोट़ हो गया था, जो एक सरोवरमें नहानेसे अच्छा हो गया । उस सरोवरमें ही अन्तरीक्षकी प्रतिमा थी और उसीके प्रभावसे ऐसा हुआ था । इसके आगे ऌणेंगर गाँव और एलजपुरी अर्थात् एलिचपुरका उल्लेखमात्र करके कारंजा नगरका बहुत विस्तृत वर्णन किया है, जो यहाँ सबका सब उद्घृत कर दिया जाता है—

एलजपुर कारंजानयर, धनवंतलेक वसि तिहां सभर। जिनमन्दिर ज्योती जागता, देव दिगंबरकरि राजता ॥ २१ ॥ तिहां गच्छनायक दींगंबरा, छत्र-सुखासन-चामरधरा। आवक ते सुद्धधरमी वसिइ, बहुधन अगणित तेहनि अछइ ॥ २२ ॥ बंधरवालंवंश-सिणगार, नामि संघवी भोज उदार । समकितधारी जिनने नमइ, अवर धरमस्यूं मन नवि रमइ ॥ २३ ॥ तेहने कुले उत्तमआचार, रात्री भोजननो परिहार । नित्यई पूजामहोच्छव करइ, मोती-चोक जिनआगलि भरइ || २४ || पंचामृत अभिषेक धणी, नयणे दीठी ते म्हि भणी। गुरु सामी पुस्तकभण्डार, तेहनी पूजा करि उदार ॥ २५ ॥ संघ प्रतिष्ठा ने प्रासाद, बहुतीरथ ते करि आल्हाद । करनाटक कुंकण गुजराति, पूरब मालव ने मेवात ॥ २६ ॥ द्रव्यतणा मोटा व्यापार, सदावर्त पूजा विवहार । तप जप क्रिया महोच्छव घणा, करि जिनसासन सोहामणा ॥ २७ ॥ संवत सात सतरि सही, गढ़ गिरनारी जात्रा करी। लाख एक तिहां धन वावरी, नेमिनाथनी पूजा करी ॥ २८ ॥ हेममुद्रा संघवच्छल कीओ, लच्छितणो लाहो तिहां लीओ। परविं पाई सीआलिं दूध, ईपुरम उंनालि सुद्ध ।। २९ ।। अलाफूलिं वास्यां नीर, पंथीजननि पाई धीर । पंचामृत पकवाने भरी, पोषिं पात्रज भगति करी ॥ ३० ॥ भोजसंघवीसुत सोहामणा, दाता विनयी ज्ञानी घणा । अर्जुन संघवी पदारथ (?) नाम, शीतल संघवी करि ग्रुभ काम ॥ ३१ ॥ इसका सारांग्र यह है कि कारंजामें बड़े बड़े धनी लोग रहते हैं और

१-लोणोर बुलटाना ज़िलेमें मेहकरके दक्षिणमें १२ मीलपर है। बरारमें यह गाँव सबसे प्राचीन है। इसका पुराना नाम विरजक्षेत्र है।

प्रकाशमान जैन-मन्दिर हैं जिनमें दिगम्बरदेव विराजमान हैं। वहाँ गच्छनायक ( भट्टारक ) दिगम्बर हैं, जो छत्र, सुखासन ( पालकी ) और चँवर धारण करते हैं । गुद्धधर्मी श्रावक हैं, ाजेनके यहाँ अगणित धन है । बंधरवाल वंशके श्रंगार-रूप भोज-संघवी ( सिंघई ) बड़े ही उदार और सम्यक्त्वधारी हैं । वे जिन भगवानुको ही नमस्कार करते हैं। उनके कुलका आचार उत्तम है। रात्रि-भोजन-का त्याग है । नित्य ही पूजा-महोत्सव करते रहते हैं । भगवानके आगे मोतियोंका चौक पूरते हैं और पंचामृतसे अभिषेक करते हैं। यह मैंने आँखों देखकर कहा है। गुरु स्वामी ( भट्टारक ) और उनके पुस्तक-भंडारका पूजन करते हैं । उन्होंने संघ निकाला, प्रतिष्ठा की, प्रासाद ( मन्दिर ) बनवाये और आह्लादपूर्वक बहुतसे तीर्थेंकिं। यात्रा की । कर्नाटक, कोंकण, गुजरात, पूर्व, मालवा और मेवाड़से उनका बड़ा भारी व्यापार चलता है। जिनशासनको शोभा देनेवाले सदावर्त, पूजा, जप, तप, किया, महोत्सव आदि उनके द्वारा होते रहते हैं। संवत् १७०७ में उन्होंने गढ़ गिरनारकी यात्रा करके नेमि भगवान्की पूजा की, सोनेकी मोहरोंसे संघ-वात्सल्य किया और एक लाख रुपया खर्च करके धनका ' लाहा ' लिया । प्रपाओं ( प्याऊ ) पर शीतकालमें दूध, गर्मियोंमें गन्नेका रस और इलायची-वासित जल पन्थियोंको पिलाया और पात्रोंको भक्तिपूर्वक पंचामृत पकान खिलाया। ' भोज संघवी 'के पुत्र अर्जुन संघवी ' और ' शीतल संघवी ' भी बड़े दाता, विनयी, ज्ञानी और ग्रुभ काम करनेवाले हैं।

इसके आगे मुक्तागिरिके विषयमें लिखा है कि वह रात्रुंजयके तुल्य है और वहाँ चौबीस तीर्थकरोंके ऊँचे ऊँचे प्रासाद हैं—

> हवि मुगतागिरि जात्रा कहुं, रेात्रुंजतोलि ते पण लहुं । ते ऊपरि प्रासाद उतंग, जिन चौबीसतणा अति चंग ॥

इसके आगे सिंधषेडि, पातूर, ओसाबुदगिरि, कल्याण, और बिदर शहरका उल्लेख मात्र किया है, सिर्फ पातूरमें चन्द्रप्रभ और शान्तिनाथ जिनके मन्दिरोंको बतलाया है—

१ इस ' स्वामी ' शब्दका व्यवहार कारंजाके भट्टारकोंके नामोंके साथ अब तक होता हैं; जैसे वीरसेन स्वामी। सिंधेषेडि आंबों पातूरे, चन्द्रप्रभ जिन शांति सनूर ।

ओर्सावुदगिरि गढ़ कल्यांण, सहिर बिर्धर प्रसीद्धं ठाण ॥ इसके आगे तैलंगदेशके भागनगर गलकुंड्रें ( गोलकुंडा ) का वर्णन है । लिखा है कि उसका विस्तार चार योजनका है और कुतुबर्शाहका राज्य है । उसकी सेनामें एक लाख घुड़सवार और नौ लाख सिपाही हैं । गोलकुंडामें छत्तीसहजार वेश्यायें हैं और रातदिन नाच गान हुआ करता है । यहाँके श्रावक धनी, दानी, ज्ञानी, और धर्मात्मा हैं । मणि, माणिक्य, मूँगेके जानकार (जौहरी) और देव-गुरुकी सेवा करनेवाले हैं ।

वहाँ ओसवाल वंशके एक 'देवकरणशाह ' नामके बड़े भारी धनी हैं, जो १ महाराष्ट्रीय शानकोशके अनुसार जब जानोजी मॉसलेने निजामअलीको परास्त करके सन्धि करनेके लिए लाचार किया था, तब पेशवा स्वयं तो शिन्दखेडमें रह गया था और विश्वासराव तथा सिन्धियाको उसने औरंगाबाद मेज दिया था। इसके बाद साखरखेडमें बड़ी भारी लड़ाई हुई और निजामअली परास्त हुआ (ई० सन् १७५६)। इसी शिन्दखेडका शीलविजयजीने उल्लेख किया है। यह बरारमें ही है। २ आंबा बरारका ही कोई गाँव होगा। ३ आकोला जिलेकी बालपुर तहसीलका एक कस्बा। इसके पासके जंगलमें कई गुफायें और एक जैनमन्दिर भी है। संभव है, वह चन्द्रप्रम भगवान्का ही हो।

४ यह शायद ' ऊखलद ' अतिशय क्षेत्र हो, जो निजाम स्टेट रेलवेके मीरखेल स्टेशनसे तीन चार मील है ! यह स्थान पहाड्पर है, इसलिए ' गिरि ' कहा जा सकता है ।

५ कल्याणको आज कल ' कल्याणी ' कहते हैं । यह निजाम राज्यके बेदर जिलेकी एक जागीरका मुख्य स्थान हैं । चालुक्य-नरेश सोमेश्वर (प्रथम ) ने यहाँ अपनी राजधानी स्थापित की थी । सन् १६५६ में यहाँके गढ़ या किलेको औरङ्गजेबने फुतह किया था ।

६ यह निजाम राज्यका जिला 'बेदर' है। ७ हैदराबादसे पश्चिम पाँच मीलपर बसा हुआ पुराना शहर। इसीका पुराना नाम भागनगर था।

८ यह कुनुबशाहीका अन्तिम बादशाह अबूहसन-कुनुबशाह होगा, जो सन् १६७२ में गोलकुंडेकी गदीपर बैठा था। सितम्बर १६८७ में औरंगजेबने गोलकुंडा फतह किया और अबूहसनको गिरिफ्तार किया। ९ इन संख्याओं में कुछ अतिशयोक्ति हो सकती है। प्रो० इन्द्र विद्यावाचस्पति-लिखित ' मुगल-साम्राज्यका क्षय और उसके कारण ' नामक यन्थके अनुसार इस शहरमें बीस हजार वेश्यायें और अगणित शराबघर थे। चिन्तामणि चैत्यमें प्रतिदिन जिनपूजा और संघ-वात्सल्य करते हैं । उनकी ओरसे सदावर्त है । वे दीन-दुखियोंके लिए कल्पवृक्ष हैं । राजा उन्हें मानते हैं । ' उदयकरण ' और ' आसकरण ' सहित वे तीन भाई हैं—सम्यक्त्वी, निर्मल-बुद्धि, गर्वरहित और गुरुभक्त । उनके गुरु अंचल गच्छके हैं । वहाँ आदिनाथ और पार्स्वनाथके दो मन्दिर हैं । एक दिगम्बर मन्दिर बहुत बड़ा है ।

इसके आगे लिखा है कि कुछपाकपुर-मंडन माणिक-स्वामीकी सेवा करनी चाहिए | वहाँकी प्रतिमा भरतरायकी स्थापित की हुई है । इस तीर्थका उद्धार राजा शंकररायकी रानीने किया है । इस मिथ्याती राजाने ३६० शिवमन्दिर बनवाये और इसकी रानीने इतने ही जिनमन्दिर । इन मन्दिरोंका विस्तार एक कोसका है, जहाँ पूजन-महोत्सव हुआ करते हैं ।

इसके आगे द्रविड़ देशका प्रारम्भ हुआ है जिसके गंजीकीट, सिकाकीलि और और चेंजी चंजीउरि स्थानोंके नाम दिये हैं जिनमें सोने, चाँदी और रत्नोंकी अनेक प्रतिमायें हैं।

आगे जिनकांची, शिवकांची और विष्णुकांचीका उछिख है जिनमेंसे जिनकांचीके विषयमें बतलाया है कि वहाँ स्वर्गोपम जैनमन्दिर हैं और शिवकांचीमें बहुतसे शिवालय तथा विष्णुकांचीमें विष्णुमन्दिर हैं जहाँ पूजा, रथयात्रायें होती रहती हैं। इसके बाद कर्नाटक देशका वर्णन है जहाँ चोरोंका संचरण नहीं है। काबेरी नदीके मध्य श्रीरंगपट्टण बसा हुआ है। वहाँ नाभिमल्हार (ऋषभदेव),

१ कुल्पाक या माणिकस्वामी तीर्थ निजाम स्टेटमें सिकन्दराबादके पास हैं। वहाँ बहुतसे शिलालेख मिले हैं। दिगम्बर जैन डिरेक्टरीके अनुसार गजपन्थमें संवत् १४४१ का एक शिलालेख था जिसमें ' इंसराजकी मग्ता गोदूबाईने माणिकस्वामीका दर्शन करके अपना जन्म सफल किया ' लिखा है। पर अब इस लेखका पता नहीं है।

२ गंजीकोटि शायद मद्रास इलाकेके कडाप्पा जिलेका गंडिकोट है जिसे बोमनपल्लेके राजा कप्पने बसाया था और एक किला बनवाया था। फरिश्ताके अनुसार यह किला सन् १५८९ में बना था। विजयनगरके राजा हरिहरने यहाँ एक मन्दिर बनवाया था।

३ सिकाकोलि गंजाम जिलेकी चिकाकोल तहसील है। ४ चंजी कुछ समझमें नहीं आया। ५ चंजाउरि तंजौर है।

चिन्तामणि ( पार्श्व ) और वीर भगवान्के विहारों ( मन्दिर ) की मेंट की । वहाँ देवरांय नामक राजा है जो मिथ्यामती होने पर भी गुभमति है । भोज सरीखा दानी है और मद्य-मांससे दूर रहने वाला है । उसकी सेनामें पाँच लाख सिपाही हैं। वहाँ हाथी और चन्दन होते हैं। उसकी आमदनी ६५ लाखकी है जिसमेंसे १८ लाख धर्म-कार्यमें खर्च होता है । आठ लाख ठाकुर ( कृष्ण ) के लिए, चार लाख जिनदेवके लिए और छह लाख महादेवके लिए। रंगनाथकी मूर्ति सुवर्णकी है। हरि ( कृष्ण ) शयन मुद्रामें हैं और गंगाधर ( शिव ) वृषमारूढ़ हैं। इनकी पूजा बड़े ठाठसे होती है। इसी तरह सिद्धचक्र और आदिदेव ( ऋषभदेव ) की भी राजाकी ओरसे अच्छी तरह सेवा होती है । देवको चार गाँव लगे हुए हैं, जिनसे अढलक ( अपरिमत ) घन आता है । यहाँके श्रावक बहुत धनी, दानी और दयापालक हैं । राजाके ब्राह्मण मन्त्री विशालाक्ष जिन्हें बेलान्दुर पण्डिते भी कहते हैं विद्या, विनय और विवेकयुक्त हैं । जैनधर्मका उन्हें पूरा अभ्यास है। जिनौगमोंकी तीन बार पूजा करते हैं, नित्य एकासन करते हैं और भोजनमें केवल बारह वस्तुएँ लेते हैं। जैन शासनको दीप्त करते हैं। राज-धुरधर हैं । उन्होंने ' वीर-प्रासाद ' नामका विशाल मन्दिर बनवाया है, जिसमें पुरुषप्रमाण पीतलकी प्रतिमा है। सप्तधातु, चन्दन और रत्नोंकी भी प्रतिमायें

१ दोड्ड देवराजका समय ई० स० १६५९–७२ है और चिक्क देवराजका १६७२– १७०४ है। शीलविजयजीके समयमें अर्थात् १७८३ के लगभग चिक्कदेवराज ही होना चाहिए। इसने लिंगायत शैवधर्म छोड़कर वैष्णवधर्म स्वीकार किया था। श्रीरंगनाथकी सुवर्ण मूर्ति शायद इसीकी बनवाई हुई है।

२ मैस्रसे दक्षिण-पूर्व ४२ मीलपर येलान्दुर नामका एक गाँव है। विशालाक्ष उसी गाँवके रहनेवाले थे, इसलिए उन्हें येलांदुर पंडित भी कहते थे। चिकदेवराज जब नजर-बन्द थे तब विशालाक्षेने उनपर अत्यन्त प्रेम दिखलाया था। इस लिए जब सम् १६७२ में वे गद्दीपर बैठे इब उन्होंने इन्हें अपना प्रधान मन्त्री बनाया। सन् १६७७ में उन्होंने गोम्मटस्वामीका मस्तकाभिषेक कराया।

३ संभव है उस समय श्रोरंगपट्टणमें भी धवलादि सिद्धान्त रहे हों और मूडबिद्रीमें ही पीछे किसी समय वे ले जाये गये हों। हाल ही मालूम हुआ है कि वहाँ उनकी एक नहीं तीन ताडपत्रीय प्रतियाँ हैं। हैं । इस कार्यमें उन्होंने बीस हजार द्रव्य उत्साहसे खर्च किया है । ये पुण्यवन्त सात क्षेत्रोंका पोषण करते हैं । पण्डितप्रिय, बहुमानी और सजन हैं । प्रति वर्ष माघकी पूनोंको गोम्मटस्वामीका एकसौ आठ कल्र्शोंसे पंचामृत अभिषेक करते हैं । बड़ी भारी रथयात्रा होती है । गोम्मटस्वामी श्रीरंगपट्टणसे बारह कोसपर हैं, जो बाहुबल्किा लोकप्रसिद्ध नाम है । जैनमतके अनुयायी चामुण्डरायने यह तीर्थ स्थापित किया था । पर्वतके ऊपर अनुमान ६० हाथकी कायोत्सर्ग मुद्रावाली यह मूर्ति है । पास ही बिलगोल ( श्रवणबेल्गोल ) गाँव है । पर्वतपर दो और शेष ग्राममें इक्कीस मिलाकर सब २३ मन्दिर हैं । चन्द्रगुप्तराय ( चन्द्रगुप्त बस्ति ) नामक मन्दिर भद्रबाहु गुरुके अनज्ञन ( समाधिमरण ) का स्थान है । गच्छके स्वामीका नाम चारुकीर्ति ( मट्टारक पट्टाचार्य ) है । उनके अनुयायी श्रावक बहुत धनी और गुणी हैं । देवको सात गाँव ल्गे हुए हैं, जिनसे सात हजारकी आमदनी है । दक्षिणका यह तीर्थराज कलियुगमें उत्पन्न हुआ है !

इसके आगे कनकैगिरि है जिसका विस्तार पाव कोस है और जिसमें चन्द्रप्रेंभ-स्वामीकी देवी ज्वालामालिनी है ।

१ कनकगिरि मलेयूरका प्राचीन नाम है। यह याम मैसूर राज्यके चामराजनगर तालुकमें है। प्राचीन काल्में यह जैन-तीर्थके रूपमें प्रसिद्ध था और एक महत्त्वपूर्ण स्थान गिना जाता था। कलगिरि याममें सरोवरके तटपर शक संवत् ८३१ का एक शिलालेख मिला है जिसमें लिखा है कि परमानदी कोंगुणि वर्माके राज्यमें कनकगिरि तीर्थपर जैन-मन्दिरके लिए श्री कनकसेन मट्टारककी सेवामें दान दिया गया। (देखो मद्रास और मैसूरके प्राचीन जैन-स्मारक।) यहाँ पहले एक जैन मठ भी था, जो अब श्रवणबेलगोलके अन्तर्गत है। कनकगिरिपर बीसों शिलालेख मिले हैं। शक १५९६ के एक लेखमें इसे ' हेमाद्रि ' लिखा है जो कनकगिरिका ही पर्यायवाची है। शक सं० १७३५ में यहाँ देशीय गणके अग्रणी और सिद्धसिंहासनेश मट्टाकलंकने समाधिपूर्वक स्वर्ग-लाभ किया।

१-सन् १४०० (वि० सं० १४५७) के एक शिलालेखसे माऌम होता है कि शुभ-चन्द्रदेवने इस पर्वतपर चन्द्रप्रभस्वामीकी प्रतिमा स्थापित की थी। शीलविजयजीने शायद इन्हीं चन्द्रप्रभस्वामीका उल्लेख किया है। दशभक्त्यादि महाशास्त्रके कत्तो मुनि वर्डमानने कनका-चल या कनकगिरिके श्रीपार्श्वनाथ देवकी स्तुति की है। इससे शायद वहाँके मूल नायक पार्श्वनाथ रहे हों। कनकगिरी ज्वालामालिनी, देवी चन्द्रप्रभस्वामिनी ।

आगे शीलविजय कावेरी नदीको पार करके मलयाचलमें संचार करते हैं और और अजनगिरि स्थानमें विश्राम लेकर शान्तिनाथको प्रणाम करते हैं। वहाँ चन्दनके वन हैं, हाथी बहुत होते हैं और भारी-भारी सुन्दर वृक्ष हैं। फिर घाट उतरकर कालिकट बन्दर पहुँचते हैं जहाँ श्वेताम्बर मन्दिर हैं और गुजर (गुजराती) व्यापारी रहते हैं।

वहाँसे सौ कोसपर सुभरमेणी नामका ग्राम है। वहाँके संभवनाथको प्रणाम करता हूँ। फिर गोम्मेटस्वामीपुर है, जहाँ सात धनुषकी प्रतिमा है। यहाँसे आगे जैनोंका राज्य है। पाँच<sup>\*</sup> स्थानोंमें अब भी है। तुर्छ (तुलव) देशका बड़ा विस्तार है, लोग जिनाज्ञाके अनुसार आचार पालते हैं।

आगे बदरी नगरी या मूडबिद्रीका वर्णन है। यह नगरी अनुपम है, इसमें उन्नीस मन्दिर हैं। उनमें बड़ेबड़े मंडप हैं, पुरुष-प्रमाण प्रतिमायें हैं। वे सोनेकी हैं और बहुत सुन्दर हैं। चन्द्रप्रभ, आदीश्वर, शान्तीश्वर, पार्श्वके मन्दिर हैं जिनकी श्रावकजन सेवा करते हैं। जिनमती स्त्री राज्य करती है। दिगम्बर साधु हैं।

१-यह अंजनगिरि कुर्ग (कोडगु) राज्यमें है। इस समय भी वहाँ शान्तिनाथका एक कनडीमिश्रित संस्कृत शिलालेख मिला है, जिसमें लिखा है कि अभिनव चार्र्स्कार्ति पंडितने अंजनगिरिकी शान्तिनाथबस्तीके दर्शन किये और सुवर्णनदीमें पाई हुईं शान्तिनाथ और अनन्तनाथकी मूर्तियोंको विराजमान किया।

२-मुभरमणी शायद ' सुब्रह्मण्य ' का अपभ्रंश है | यह हिन्दुओंका तीर्थ है | यह तुलुदेशके किनारे पश्चिम घाटके नीचे विद्यमान है ।

३-गोम्मटस्वामीपुर शायद वही है जो मैसूरसे पश्चिमकी ओर १६ मीलकी दूरीपर जंगलमें है और जहाँ गोम्मटस्वामीकी १५ हाथ ऊँची प्रतिमा है।

४-यात्रीके कथनानुसार उस समय तुलुदेशमें कई छोटे छोटे राज्य थे। जैसे अजिल, चोट, बंग, मुल आदि।

५-दक्षिण कनाड़ा जिला तुलुदेश कहलाता है। अब सिर्फ वहींपर तुलु भाषा बोली जाती है। पहले उत्तर कनाड़ाका भी कुछ हिस्सा तुलु देशमें गर्मित था। शीलविजयजी के समय तक भी तुलु देशमें कई जैन राजा थे। कारकलके राजा भैररस ओडियरने जो गोम्मटदेवीके पुत्र थे ई० स० १५८८ से १५९८ तक राज्य किया है। ये जैन थे। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और झूद्र चारों वर्णके श्रावक हैं। जातियोंका यही व्यवहार है। ' मिथ्यादेवोंको कोई नहीं मानता। ताड़पत्रोंकी पुस्तकोंका भंडार है, जो ताँबेकी पेटियोंमिं रहती हैं। सात धातुकी, चन्दनकी, माणिक, नीलम, वैड्रयी, हीरा और विद्रुम ( मूँगा) रत्नोंकी प्रतिमायें हैं। बड़े पुण्यसे इनके दर्शन किये।

आगे कारकल याममें नौपुरुष ऊँची गोम्मटस्वामीकी प्रतिमा है। नेमिनाथके चैत्यमें बहुत-सी रत्न प्रतिमायें हैं। नाभिमल्हार (ऋपभदेव) की चौमुखी मूर्ति है।

आगे वरांग ग्राममें नेमिकुमारका मन्दिर है और पर्वतपर साठ मन्दिर हैं<sup>3</sup>। इस तरह तुलुव देशका वर्णन आह्लादपूर्वक किया।

आगे लिखा है कि सागर और मलयाचलके बीचमें जैन-राज्य हैं। वहाँ जिनवरकी झाँकीका प्रसार हैं। और कितना वर्णन करूँ ? वहाँसे पीछे लौटकर फिर कर्नाटकमें<sup>४</sup> आया, घाट चढ़कर विनुरि<sup>7</sup> आया, जहाँ रानी र्राज्य करती है जिसके नौ लाख सिपाही हैं। विनुरिमें दो सुन्दर मन्दिरोंकी बन्दना की।

१-नातितणां अहज विवहार, मिथ्यादेवतणो परिहार । ८३ । ' अहज ' का अर्थ ' यह ही ' होता है; परन्तु ' यही व्यवहार ' क्या ? सो कुछ स्पष्ट नहीं होता ।

२–मद्रास मैसूरके जैन स्मारकके अनुसार कारकलमें चौमुखा मन्दिर छोटी पहाड़ीपर है जिसे शक संवत् १५०८ में वेंगीनगरके राजा इम्मदि भेरवने बनवाया था।

३—कारकलसे तीर्थली जाते हुए बरांग माम पड़ता है। वहाँ विशाल मन्दिर है। इसके पास जंगल और बड़े बड़े पहाड़ हैं। इन पहाड़ों मेंसे ही किसीपर उस समय साठ मन्दिर रहें होंगे। दशभक्त्यादि महाशास्त्रके कर्त्ता वर्द्धमान मुनिने भी यहांके नेमिनाथ जिनका उल्लेख किया है।

४-वेणूरके पास कोई घाट नहीं है । संभव है, गंगवाडीके पास यात्रीने घाट चढा हो ।

५–विनुरि अर्थात् वेणूर । यह मूडबिद्रीसे १२ और कारकलसे २४ मील दूर है । यहाँ गोम्मटस्वामीकी २५ हाथ ऊँची मूर्ति है जिसका निर्माण वि० सं० १६६० में हुआ था। यह स्थान गुरुयुर नदीके किनारेपर है ।

६ वेणूरमें सन् १६८३ से १७२१ तक अजिलवंशकी रानी पदुमलादेवीका राज्य था, जो जैन थी। नौ लाख सेना अतिशयोक्ति जान पड़ती है। विनुरिसे फिर हुंबैसि आये, जहाँ पार्श्वनाथ और पद्मावती देवी है । वहाँ आसपास अनेक सर्प फिरते रहते हैं पर किसीका पराभव नहीं करते । ऐसे महिमा-धाम और वांछित काम स्थानकी पूजा की ।

फिर लिखा है कि चित्रगेढ़, बनेासीगाँबै और पवित्र स्थान बंकार्पुर देखा, जो मनोहर और विस्मयवन्त तीर्थ है—

चित्रगढ़ बनोसी गाम, बंकापुर दीटुं सुभधाम ।

तीरथ मनोहर विस्मयवन्त,.....

आगे यात्रीजीने लैक्ष्मेश्वरपुर तीर्थकी एक अपूर्व बात इस तरह लिखी है---

१ हूमच पद्मावती तीर्थ शिमोगा जिलेमें है और तीर्थलीसे १८ मील ट्र्र है। यहाँ मट्टारककी गद्दी है। यह जैनमठ आठवीं शताब्दीके लगभग स्थापित हुआ बताया जाता है। इस मठके अधिकारी बड़े बड़े विद्वान् हो गये हैं। पद्मावतीदेवीकी बहुत महिमा बतलाई जाती है।

२-भैसूर राज्यके उत्तरमें चित्तलदुर्ग नामका एक जिला है। चित्रगढ़ शायर यही होगा | यहाँ होय्साल राजवंशकी राजधानी रही है। गढ़ और दुर्ग पर्यायवाची हैं, इसलिए चित्तलदुर्गको चित्तलगढ या चित्रगढ कहा जा सकता है।

३--बनौसी शायद वनवासीका अपभ्रंश हो । उत्तर कनाड़ा जिलेकी पूर्व सीमापर वनवासी नामका एक गाँव है। इस समय इसकी जनसंख्या दो हजारके लगभग है। परन्तु पूर्वकालमें बहुत बड़ा नगर था और वनवास देशकी राजधानी था। १३ वीं शताब्दी तक यहाँ कदम्ब-वंशकी राजधानी रही है। यहाँके एक जैनमन्दिरमें दूसरीसे बारहवीं शताब्दी तकके शिलालेख हैं।

४ धारबाड़ जिलेका एक कस्बा है। भगवद्गुणमद्राचार्यने अपना उत्तरपुराण इसी बंकापुरमें समाप्त किया था। उस समय यह बनवास देशकी राजधानी था और राष्ट्रकूट नरेश अकालवर्षका सामन्त लोकादित्य यहाँ राज्य करता था। राष्ट्रकूट महाराज अमोधवर्ष (८५१-६९) के सामन्त 'बंकेयेरस ' ने इसे अपने नामसे बसाया था।

५ लक्ष्मेश्वर धारवाड़ जिलेमें मिरजके पटवर्धनकी जागीरका एक गाँव है। इसका प्राचीन नाम 'पुलिगेरे' है। यहाँ ' शंख-बस्ति ' नामका एक विशाल जैनमन्दिर है जिसकी छत ३६ खम्भोंपर थमी हुई है। यात्रीने इसीको ' शंख परमेश्वर ' कहा जान पड़ता है। इस शंखवस्तिभे छह शिलालेख प्राप्त हुए हैं। शक संवत् ६५६ के लेखके अनुसार चालुक्य-नरेश विक्रमादित्य ( द्वितीय ) ने पुलिगेरेकी शंखतीर्थ वस्तीका जीगोंद्वार कराया स्वामीके सेवकने अर्थात् किसी यक्षने आवकोंसे कहा कि नौ दिन तक एक शङ्खको फूलोंमें रक्खो और फिर दसवें दिन दर्शन करो । इस पर आवकोंने नौ दिन ऐसा ही किया और नवें दिन ही उसे देख लिया और तब उन्होंने शङ्खको प्रतिमारूपमें परिवर्तित पाया परन्तु प्रतिमाके पैर रांखरूप ही रह गये, अर्थात् यह दरावें दिनकी निशानी रह गई । रांखमेंसे नोमिनाथ प्रभु प्रकट हुए और इस प्रकार वे ' शंख परमेश्वर ' कहलाये ।

इसके बाद शीलविजयजी गदकि<sup>1</sup> रायहुबेली<sup>5</sup>, और रामरायके<sup>3</sup> लोकप्रसिद्ध बीजानगरमें<sup>3</sup> होते हुए ही बीजापुर आते हैं। बीजापुरमें शान्ति जिनेन्द्र और पद्मावतीके दर्शन किये। यहाँके श्रावक बहुत धनी गुणी और मणियोंके व्यापारी हैं। ईदलशाहकों बलवान् राज्य है, जो बड़ा प्रजा-पालक है और जिसकी सेनामें दो लाख सिपाही हैं।

और जिनपूजाके लिए भूमि दान की। इससे माऌम होता है कि उक्त बस्ति इससे भी प्राचीन है। हमारा अनुमान है कि अतिशय क्षेत्रकाण्डमें कहे हुए शंखदेवका स्थान यही है----

#### पासं सिरपुरि बंदमि होलगिरी संखदेवम्मि ।

जान पड़ता है कि लेखकांकी अज्ञानतासे 'पुलिगेरि 'ही किसी तरह 'होलगिरि 'ही गया है। उक्त पंक्तिके पूर्वार्धका सिरपुर (श्रीपुर) भी इसी धारवाड़ जिलेका शिरूर गाँव है जहाँका शक संवत् ७८७ का एक शिलालेख (इंडियन ए० भाग १२, ए० २१६) प्रकाशित हुआ है। स्वामी विद्यानन्दका श्रीपुर पार्श्वनाथ स्तोत्र संभवत: इसी श्रीपुरके पार्श्वनाथको लक्ष्य करके रचा गया होगा।

१-धारवाड् जिलेकी गदग तहसील । २-हुबली जिला बेलगाँव ।

३-४ विजयनगरका साम्राज्य तालीकोटकी लड़ाईमें सन् १५६५ में मुसलमानों द्वारा नष्ट हो गया और रामरायका वध किया गया। यह वहाँका अन्तिम हिन्दू राजा था। इसके समयमें यह साम्राज्य उन्नतिके शिखरपर या। यात्रीके समयके कुछ बरसों बाद पेद्दा विजय रामरायने पोतनूरसे राजधानी हटाकर विजयनगरमें स्थापित की थी।

५-सन् १६८३ के लगभग जब शीलविजयजीने यह यात्रा की थी, वीजापुरकी आदिल-शाही दुर्देशायस्त थी। उस समय अली आदिलशाह (दि०) का बेटा सिकन्दर आदिलशाह बादशाह था। औरङ्गजेबकी चढ़ाईयाँ हो रही थीं। १६८४ में शाहजादा आजमशाहको उसने वीजापुरकी चढ़ाईपर मेजा था। १६८६ में सिकन्दर कैद हो गया और १६८९ में उसकी मृत्यु हो गई। आगे करहिडा और कलिकुंड पार्श्वनाथके विषयमें लिखा है कि उनकी महिमा आज भी अखंड है। दिवालीके दिन ब्रह्मादिक सारे देव आकर प्रणाम करते हैं! इसके बाद कुछ स्थानेंकि नाम-मात्र दिये हैं— चारणगिरि, नवनिधि, रायबाग, हुकेरी<sup>3</sup>। इस तरफ पंचम, वणिक, छीपी<sup>\*</sup>, कंसार, वणकरें और चतुर्थ जातिके आवक हैं। ये सभी दिगम्बरी हैं, पर एक साथ भोजन नहीं करते। शिवाजीके मराठा राज्यके अधीन हैं। तुलजा देवीकी<sup>®</sup> सेवा करनेवाले लोग बहुत हैं।

फिर स्याहगढ़, मूगी पईठाणके नाम-मात्र हैं । पईठाणमें वाण गंगाके किनारे जीवित स्वामी मुनिसुव्रतकी प्रतिमा प्रकट हुई । यहाँ सिद्धसेन दिवाकर और इरिभद्रसूरि हुए । कविजनोंकी माता भारती भद्रकाली देवी दीपती हैं ।

आगे किसनेर, दौलताबाद, देवगिरि, औरङ्गाबादके नाम मात्र देकर इलोरिके विपयमें लिखा है कि देखकर हृदय उछसित हो गया। इसे विश्व-कर्माने बनाया है। फिर इमदानगरि, "नासिक, ज्यंबक, और तुङ्गगिरिका उछेखमात्र करके दक्षिण यात्रा समाप्त कर दी है"----

' दुष्यिण दिसिनी बोली कथा, निसुणी दीठी जे मि यथा।'

१-जान षड़ता हैं 'नवनिधि ' पाठ भूलसे छप गया है। 'तवनिधि ' होगा। यह स्तवनिधि तीर्थ है जो बेलगाँवसे ३८ और निपाणीसे ३ मील है। द० म० जैनसभाके जल्से अक्सर यहीं होते हैं। २-कोल्हापुर राज्यके एक जिलेका सदर मुकाम | ३-बेलगाँव जिलेकी चिकोर्डा तहसीलका एक कस्बा। ४-र्शिपी या दर्जां। ५ बुननेवाले।

६ शोलापुरसे २८ मीलकी दूरीपर तुलजापुर नामका करता है, उसके पास पहाड़की तलैटीमें तुलजादेवीका मन्दिर है। वहाँ हर साल बड़ा भारी मेला लगता है।

७ प्राचीन प्रतिष्ठानपुर और वर्तमान पैठण निजाम राज्यके औरङ्गाबाद जिलेकी एक तहसील है। विविध तीर्थकल्पके अनुसार यहाँ ' जीवंतसामि मुणिमुव्वय ' की प्रतिमा थी। ८ औरङ्गाबादके पासका 'कचनेर ' नामका अतिक्षय क्षेत्र। ९ एलोर या एलोराके गुफा-मन्दिर। १० अहमदनगर।

११ पं० के० मुजवलि शास्त्रीने इस लेखके कई स्थानोंका पता लगानेमें सहायता देनेकी क्रपा की है ।

# तीथौंके झगड़ेंगर ऐतिहासिक दृष्टिसे विचार

१—-पूर्व कालके तीर्थक्षेत्रों और वर्तमानके तीर्थोंमें जमीन आसमानका अन्तर पड़ गया है। साधारण लोग तो उस अन्तरकी कल्पना भी नहीं कर सकते। शत्रुंजय और सोनागिरि पर्वत इस समय जिस तरह नीचेसे ऊपर तक मन्दिरोंसे ढॅंक गये हैं, पहले इनकी यह दशा नहीं थी। ये सब मन्दिर बहुत ही अर्वाचीन हैं। जिस तरह अनेक तीर्थोंपर इस समय भी एक एक दो दो मन्दिर ही देखे जाते हैं, उसी तरह पहले सभी तीर्थोंपर थे। पहले इन पर्वतोंपर बहुत करके चरण-चिर्ह्लोकी ही स्थापना थी। उन्हींकी सब लोग मक्तिमावसे पूजा वन्दना करते थे; और इस कारण जुदा जुदा सम्प्रदायोंके बीच झगड़ेका कोई कारण ही उपस्थित न होता था। दिगम्बर-इवेताम्बर ही क्यों, दूसेर भावुक अजैनेंको भी अपनी श्रद्धा भक्ति चरितार्थ करनेके लिए वहाँ कोई रुकावट नहीं थी।

२---प्रायः जितने जैन तीर्थ हैं, वे सब विपुलजनाकीर्ण नगरों और सब प्रकारके कोलाहलेंसे दूर, ऊँचे पर्वतों और वनोंके बीच स्थापित हैं। जैन धर्मकी प्रकृति ही ऐसी है कि वह संसारके कोलाहलेंसे दूर, निर्जन और शान्त स्थानोंमें रहनेकी प्रेरणा करती है। मुनि और साधुजन ऐसे ही स्थानोंको पसन्द करते थे और उन्हींकी स्मृतिकी रक्षाके लिए स्मारकस्वरूप थे सब तीर्थ स्थापित हुए थे।

३—-इन स्मारकोंके दर्शन करनेके लिए और अपने मक्तिमावोंको चरितार्थ करनेके लिए बहुत दूर दूरके मक्तजन आया करते थे; परन्तु फिर भी किसीके द्वारा इन स्थानोंकी एकान्त शान्तता नष्ट करनेका प्रयत्न नहीं किया जाता था; क्योंकि इन एकान्त स्थानोंमें संसार-त्यागी और शान्ति-प्रयासी साधुजन ही रहते थे। गृहस्थजन इन बातोंको जानते थे और इस कारण वे भक्तिपूरित होनेपर भी तीर्थोंकी इस शान्तिमें बाधा डालना उचित नहीं समझते थे।

४—परन्तु आगे यह बात न रही । साधुजन स्वयं ही वनोंको छोड़कर गाँवोंके समीप आकर रहने लगे और ग्रहस्थोंके साथ उनका सम्पर्क बढ़ने लगा । धीरे धीरे चैत्यवासकी जड़ जमी और अन्तमें मुनिमार्ग शिथिल होकर चैत्यवासी या मठवासी भट्टारकों और महन्तोंके रूपमें परिणत हो गया । साधुओंकी इस शिथि-लताने चैत्यों और मन्दिरोंका प्रभाव बहुत बढ़ा दिया और जैनधर्मकी प्रभाव नाका सबसे बड़ा द्वार यही बन गया । भगवान समन्तभद्रके प्रभावनाङ्गके इस श्रेष्ठ लक्षणको लोग एक तरहसे भूल ही गये कि '' अज्ञानांधकारको जैसे बने, वैसे हटाकर जैनशासनके माहात्म्यको प्रकट करना ही सच्ची प्रभावना है बने, वैसे हटाकर जैनशासनके माहात्म्यको प्रकट करना ही सच्ची प्रभावना है ' । '' इसके बदलेमें यह उपदेश दिया जाने लगा कि '' विम्बाफलके बराबर मन्दिर बनाकर उसमें जौके दानेके बराबर भी प्रतिमा स्थापन करनेवाले ग्रहस्थके पुण्यका वर्णन नहीं हे। सकतों ! '' इसका फल यह हुआ कि मन्दिरों और प्रतिमाओंके बनवाने और स्थापन करानेका लोगोंपर एक प्रकारका खब्त सवार हो गया । लोग आँख बन्द करके इसी कामकी ओर द्युक पड़े । इतिहास साक्षी है कि पिछले ५००-६०० वर्षोंमें जैनसम्प्रदायके अनुयायियोंने अपने धर्मके नामसे यदि कुछ किया है तो वह मन्दिरों और प्रतिमाओंका निर्माण ही किया है ।

५ — ये चैत्यवासी और मठवासी सोधु दोनों ही सम्प्रदायोंमें हो गये थे; बल्कि श्वेताम्बर सम्प्रदायमें ते। यह शिथिलता शायद और भी पहले प्रविष्ट हो गई थी। इन साधुजनोंके उपदेशसे तीथोंमें भी मन्दिर बनाये जाने लगे और नये नये तीर्थ अतिशयक्षेत्र आदि नामोंसे स्थापित होने लगे। इन मन्दिरों और तीर्थोंके व्यय-निर्वाहके लिए धन-संग्रह किया जाने लगा, धन-संग्रह करनेकी नई नई तरकींबें निकाली गई और प्रबन्धके लिए कोठियाँ खोल दी गई। बहुत-सी कोठयोंकी मालिकी भी धीरे धीरे मट्टारकों और महन्तोंके अधिकारमें आ गई और अन्तमें उसने एक प्रकारसे धार्मिक दूकानदारीका रूप धारण कर लिया। यदि इस बीचमें दिगम्बर सम्प्रदायमें तेरह पंथका और श्वेताम्बर सम्प्रदायमें विधिमार्ग या संवेगी

> १—अज्ञानतिमिख्याप्तिमपाकृत्य यथायथम् । जिनशासनमाहात्म्यप्रकाशः स्यात्प्रभावना ॥ २—बिम्बाफलोन्नतियवोन्नतिमेव भक्त्या ये कारयन्ति जिनसद्मजिनाकृतिं वा । पुण्यं तदीयीमह वागपि नैव शक्ता स्तोतुं परस्य किमु कारयितुर्द्वयस्य ॥

साधुओंका उदय न होता तो यह दूकानदारी कौन-सा रूप धारण कर लेती, इसकी कल्पना करना भी कठिन है ।

६—यह सब हो गया था, तो भी तीर्थोंके लिए दिगम्बरी और श्वेताम्बरी झगड़ोंका सूत्रपात नहीं हुआ था। क्योंकि एक तो पहले तीर्थोंपर तीर्थकरों या सिद्धोंके चरणोंकी पूजा होती थी और वे चरण दोनोंको समान रूपसे पूज्य थे। दूसरे इस बातके भी प्रमाण मिलते हैं कि प्राचीन कालमें दिगम्बरी और श्वेताम्बरी प्रतिमाओं में कोई भेद न था । दोनों ही नम प्रतिमाओं को पूजते थे । श्रद्वेय मुनि जिनविजयजीने ( जैनहितैषी भाग १३, अंक ६ ) में लिखा है कि मथुराके कंकाली टीलेमें जो लगभग दो हजार वर्षकी प्राचीन प्रतिमाएँ भिली हैं, वे नम हैं और उनपर जो लेख हैं, वे श्वेताम्बर कल्पसूत्रकी स्थविरावलीके अनुसार हैं। इसके सिवा १७ वीं शताब्दीमें श्वेताम्बर विद्वान्, पं० धर्मसागर उपाध्यायने अपने ' प्रवचन-परीक्षा ' नामक ग्रन्थमें लिखा है कि '' गिरनार और रात्रुंजयपर एक समय दोनों सम्प्रदायोंमें झगड़ा हुआ, और उसमें शासन-देवताकी कृपासे दिगम्बरोंका पराजय हुआ। जब इन दोनों तीथोंपर श्वेताम्बर सम्प्रदायका अधिकार सिद्ध हो गया, तब आगे किसी प्रकारका झगड़ा न हो सके, इसके लिए श्वेताम्बर संघने यह निश्चय किया कि अबसे जो नई प्रतिमाएँ बनवाई जायँ, उनके पाद-मूलमें वस्त्रका चिह्न बना दिया जाय । यह सुनकर दिगम्बरियोंको कोध आ गया और उन्होंने अपनी प्रतिमाओंको स्पष्ट नम बनाना शुरू कर दिया। यही कारण है कि संप्रति राजा ( अशोकके पौत्र ) आदिकी बनवाई हुई प्रतिमाओंपर वस्त्र-लांछन नहीं है और आधुनिक प्रतिमाओंपर है। पूर्वकी प्रतिमाओंपर वस्त्र-लांछन भी नहीं है और स्पष्ट नमत्व भी नहीं है। इससे कमसे कम यह बात अच्छी तरह सिद्ध होती है कि पूर्वोक्त विवादके पहले दोनोंकी प्रतिमाओंमें भेद नहीं था और इस कारण दोनों एकत्र होकर अपनी उपासना-वृत्तिको चरितार्थ करते थे। उस समय तक लड़ने झगड़नेका कोई कारण ही नहीं था। परन्तु अब तो दोनोंकी प्रतिमाओं और उपासना-विधिमें इतना अन्तर पड़ गया है कि उसपर विचार करनेसे आश्चर्य होता है । पाठक यह जानकर आश्चर्य करेंगे कि गुजरातके कई प्रसिद्ध शहरोंमें जिनेन्द्र भगवानके विम्ब आज-कलकी फेशनके वस्त्राभूषण पहनते हैं। वीतराग भगवानकी उनके भक्तोंद्वारा इससे अधिक विडम्बना और क्या हो सकती है ?

७--- श्वेताम्बराचार्य रत्नमण्डनगणिकृत सुकृतसागर नामक ग्रन्थके--- ' पेथड़-तीर्थयात्राद्रय-प्रबन्ध ' में जो कुछ लिखा है उसका सारांश यह है कि '' सुप्रसिद्ध दानी पेथड़शाह शत्रुंजयकी यात्रा करके संवसहित गिरिनारमें पहुँचे। उनके पहले वहाँ दिगम्बर संघ आया हुआ था। उस संघका स्वामी पूर्ण (चन्द्र) नामका अग्रवालवंशी धनिक था। वह देहलीका रहनेवाला था। उसे ' अलाउदीन-शाखीनमान्य ' विशेषण दिया है जिससे माऌम होता है कि वह कोई राजमान्य पुरुष था। उसने कहा कि पर्वतपर पहले हमारा संघ चढ़ेगा; क्योंकि एक तो हम लोग पहले आये हैं और दूसंर यह तीर्थ भी हमारा है। यदि यह तीर्थ तुम्हारा है, तो इसका सुबूत पेश करो । यदि भगवान नेभिनाथकी प्रतिमापर अंचलिका और कटि-सूत्र प्रकट हे। जाय, तो हम इसे तुम्हारा तीर्थ मान लेंगे। भगवान भव्य जनोंके दिथे हुए आभरण सहन नहीं कर सकते, इसलिए इसमें कोई सन्देह नहीं कि यह तीर्थ हमारा है । इसपर स्वेताम्बरीय पेथड़शाह बोले कि भगवान् आभरणादि सहन नहीं कर सकते, इसका कारण यह है कि उनकी कीर्ति बारह योजन तक फैली हुई है। आमके वृक्षपर तोरणकी और लंकामें लहरोंको चाह नहीं होती । जिस तरह फलोधी ( मारवाड़ ) में प्रति-माधिष्ठित देव आभूषणापहारक हैं, उसी तरह यहाँ भी हैं। यदि यह तीर्थ तुम्हारा है, तो रौवोंका भी हो सकता है, क्येंकि यह पर्वत लिंगाकार है और गिरि-वारि-धारक है । इस तरह वादविवाद हा रहा था कि कुछ वृद्धजनोंने आकर कहा, अभी ते। इस झगड़ेको छोड़ दो और यात्राको चले। वहाँ इन्द्रमाला (फूलमाल) लेते समय इसका निर्णय हा जायगा। उस मालाको जो सबसे ज्यादा धन देकर ले सकेगा, यह तीर्थ उसीका सिद्ध हो जायगा । निदान दोनों संघ पर्वतपर गये और दोनोंने अभिंपक, पूजन, ध्वजारोपण, नृत्य, स्तुत्यादि कृत्य किये । इसके बाद जब इन्द्रमालाका समय आया तब श्वेताम्बर भगवानके दाहिने ओर और दिगम्बर बाई ओर बैठ गये। इसीसे निश्चय हो गया कि कौन हारेगा और कौन जीतेगा ! इन्द्रमालाकी बोली होने लगी। एक दूसरेसे अधिक बढ़ते बढ़ते अन्तमें श्वेताम्बरोंने ५६ धड़ी (पंसेरी) सोना देकर माला लेनेका प्रस्ताव किया । दिगम्बरी अमीतक तो बराबर बढ़े जाते थे; परन्तु अब वे घबराये और सलाह करने लगे । उन्होंने अपने संघपतिसे कहा---

छण्ठितैरिव भूत्वा च फलं कि तीर्थवालने ।

इमं न हि समादाय शैलेशं यास्यते गृहे ॥

अर्थात् इस तरह लुटकर तीर्थ लेनेसे क्या लाम होगा ? क्या इस पर्वतराजको उठाकर घर ले चलना है ? अन्तमें पूर्णचन्द्रजीने कह दिया कि आप ही माला पहन लीजिए । इससे दिगम्बरी मुरझा गये और अपना-सा मुँह लिये यात्रा करके नीचे उतर गये । ''

यह कथा यद्यपि श्वेताम्बरियोंकी धनाढचता, उदारता और गिरिनारपर श्वेता-म्बराधिकार सिद्ध करनेके मुख्य अभिप्रायसे लिखी गई है, तो भी इसमें बहुत कुछ ऐतिहासिक सत्य जान पड़ता है; और यह बात अनायास ही सिद्ध हो जाती है कि उस समय दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों एक ही मन्दिरमें उपासना करते थे और इन्द्रमालाकी बोली दोनोंके समूहके बीच बोली जाती थी | इसके सिवा यह भी माऌ्म होता है कि उस समय गिरिनारकी मूलनायक नेमिनाथकी प्रतिमा आभूपणोंसि सुसांजत और कटि-सूत्र तथा अंचलिकासे भी लांछित नहीं थी। इसी तरह उदाहरणके तौर पर जो फलोधी तीर्थकी प्रतिमाओंके विषयमें कहा है कि वहाँका प्रतिमाधिष्ठित देव भूपणापहारक है, सो जान पड़ता है कि वहाँ भी उस समय ( कमसे कम रत्नमंडन गणिके समयमें ) प्रतिमाओंको आमूपणादि नहीं पहनाये जाते थे। वीतराग प्रतिमाओंकी थे सब बिडम्बनाएँ बहुत पीछे की गई हैं। ८--- श्रीरत्नमन्दिरगणिकृत उपदेश-तरंगिणी ( पृ० १४८ ) में लिखा है---'' सुराष्ट्र देशके गोमण्डल ( गोंडल ) नामक गाँवके निवासी धाराक नामके संवपति थे। उनके ७ पुत्र, ७०० योद्धा, १३०० गाड़ियाँ और १३ करोड़ अशर्फियाँ थीं । वे शत्रुंजयकी यात्रा करके जब गिरनार तीर्थकी यात्राको गये जो कि ५० वर्षसे दिगम्बरोंके अधिकारमें था, तब वहाँ उन्हें खङ्गार नामक किलेदारसे लड़ना पड़ा और उसमें उनके सातों पुत्र और सारे योद्धा मारे गय । उसी समय जब उन्हेंनि सुना कि गोपगिरि अर्थात् ग्वालियरके राजा आम हैं और उन्हें वण्पभट्टि नामक श्वेताम्बराचार्यने प्रतिबोधित कर रक्खा है, तब वे ग्वालियर आये। उस समय वष्पभट्टिका व्याख्यान हो रहा था। स्वयं राजा और आठ श्रावक बैठे सुन रहे थे। धाराकने दिगम्बराधिकृत गिरनार तीर्थकी हालत सुनाई। गुरुने भी तीर्थकी महिमाका वर्णन किया। इसपर आम राजा प्रतिज्ञा कर बैठे कि गिरनारके नेमिनाथकी वन्दना किये बिना मैं भोजन ग्रहण नहीं करूँगा।

एक हजार आवकोंने भी यही प्रतिज्ञा की । तब राजा एक बड़े भारी संघके साथ चल पड़े। बत्तीस उपवास करके स्तंभ-तीर्थं अर्थात् खंभातमें पहुँचे। राजाका शरीर बहुत खिन्न हो गया था। यह देखकर गुरुने अम्बिकाको बुलाया और उसके द्वारा अपापमठ (?) से एक प्रतिमा मॅगवा ली। उसके दर्शन करके राजा प्रतिज्ञामुक्त हे। गये ! इसके बाद एक महीने तक दिगम्बरियोंसे विवाद हुआ और अन्तमें अम्बिकाने ' उर्जितसेल्सिहरे ' आदि गाथाएँ कहकर विवादकी समाप्ति कर दी। ( इन गाथाओंमें यह कहा गया है कि जो स्त्रियेंकी मुक्ति मानता है, वही सचा जैन मार्ग है और उसीका यह तीर्थ है।) इस तरह तीर्थ लेकर, दिगम्बर-श्वेताम्बरेंकी प्रतिमाओंमें नमावस्था और अञ्चलिकाका मेद कर दियौ । " उक्त अवतरणसे दे। बातें माळूम होती हैं । एक तो यह कि पहले दोनोंकी प्रतिमाओंमें कोई भेद नहीं था; और दूसरी यह कि इस घटनाके पहले गिरनार-पर ५० वर्षसे दिगम्बरियोंका अधिकार था।

है जो उन्होंने सं॰ १२८५ में निकाला था। उसमें २४ दन्तमय देवालय, १२० काष्ठ देवालय, ४५०० गाड़ियाँ, १८०० डोलियाँ, ७०० सुखासन, ५०० पालकियाँ, ७०० आचार्य, २००० स्वेताम्बर साधु, ११०० दिगम्बर, १९०० श्रीकरी,(?) ४००० घोड़े, २००० ऊँट और ७ लाख मनुष्य थे। यद्यपि यह वर्णन अतिशयोक्तिपूर्ण है, तो भी इससे यह माल्म होता है कि उस समय

१ " मुराष्ट्राया गामण्डलग्रामवास्तन्यः सप्तपुत्रः सप्तरातसुभटः १३ रातराकटसंघः १३ कोटिस्वर्णपति: सं० धाराक: श्रीशत्रुंजययात्रां कृत्वा ५० वर्षावधि दिगम्बराधिष्ठितरैंवत-यात्रावसरे ग्वङ्गारदुर्गपसैन्यैः सह युद्धे ७ पुत्र ७ मुभटक्षये श्रीवष्पभट्टिप्रतिबाधितं गांपगिरौ श्रीआमभूपति झात्वा तस्यामनृपस्य स्रिपार्श्वं व्याख्यानोपविष्टाष्टश्रार्डैः समं सं० धाराकः समागतः । तेन दिगम्बरगृहीततीर्थस्वरूपं कथितम् । गुरुभिस्तन्महिमाक्तौ आमनृपेण गिरिनारनेमिवन्दनं विना भोजनाभिग्रहो गृहीतस्ततः संधश्चचाल । १ लक्ष पोष्टिकानान् लक्षं त्रंगमाणाम्, ७ शतानि गजानाम्, विंशतिसहस्राणि श्रावनकुलानाम्, ३२ उपवासे: स्तम्भतीर्थे प्राप्तः । राज्ञः शरीरं खिन्नम् । गुरुभिरम्बिकां प्रत्यक्षीकृत्य अपापमठात् प्रतिभैका आनीता। नृपाभिग्रहो मुत्कलोजातः । मासमेकं दिगम्बेरैः सह वादः, पश्चादम्बिकया ' उजित सैलसिंहरे ' ति गाथया विवादो भग्नः तीर्थं लाखा दिगम्बरश्वेताम्बरजिनाचीनां नग्नावस्थाञ्चलिकाकरणेन विभेदः कृतः । इति यात्रोपदेशः । "

तीर्थ-यात्रा, पूजनाची आदि काय्योंमें दिगम्बरों और क्वेताम्बरोंमें इतनी विभिन्नता नहीं थी, जितनी कि अब है और इसी कारण इस संघमें क्वेताम्बरियोंके साथ ११०० दिगम्बर भी गये थे। दोनोंमें आजकलके समान वैर-भाव नहीं था और दिगम्बर-क्वेताम्बरोंकी मूर्तियोंमें भी कोई अन्तर नहीं था। यदि अन्तर होता तो वस्तुपालने दिगम्बरियोंके लिए दिगम्बर देवालयोंकी भी व्यवस्था की होती और उनकी भी संख्या दी होती। जब कि दोनोंके तीर्थ एक थे, एक ही तरहकी मूर्तियोंको पूजते थे, तब यह स्वाभाविक है कि तीर्थ-यात्राके संघ निकालनेवाले दानोंको साथ लेकर चलें।

१० - जान पड़ता है, गिरिनार पर्वतपर दिगम्बरों और स्वेताम्बरोंके वह विवाद कभी न कभी अवस्य हुआ है जिसका उल्लेख धर्मसागर उपाध्यायने किया है। यह कोई ऐतिहासिक घटना अवस्य है; क्योंकि इसका उल्लेख दिगम्बर साहित्यमें भी एक दूसरे ही रूपमें मिलता है। नन्दिसंघकी गुर्वावलीमें लिखा है-

पद्मनन्दी गुरुर्जाते। बलात्कारगणाम्रणी ।

पाषाणघटिता येन वादिता श्रीसरस्वती ॥ ३६ ॥

उज्जयन्तगिरौ तेन गच्छः सारस्वता भवेत् ।

अतस्तस्मै मुनीन्द्राय नमः श्रीपद्मनन्दिने ॥ ३७ ॥

और भी कई जगहें इस घटनाका जिक्र है कि गिरनारपर दिगम्बरें। और श्वेताम्बरोंका शास्त्रार्थ हुआ था और उसमें सरस्वतीकी मूर्तिमेंसे ये शब्द निकल्नेसे कि सत्य मार्ग दिगम्बरोंका है, श्वेताम्बर पराजित हो गये थे। इस सरस्वतीकी मूर्तिको वाचाल करनेवाले पद्मनन्दि भट्टारक थे जिनका समय उक्त गुर्वावलीमें विक्रम संवत् १३८५ से १४५० लिखा है। इनके शिष्य शुभचन्द्र और

१–आचार्थ कुन्दकुन्दका भी एक नाम पद्मनन्दि हैं; अतएव पीछेके लेखकोंने इस शास्त्रार्थ और विजयका मुकुट कुन्दकुन्दको भी पहना दिया है; परन्तु यह बड़ा भारी भ्रम है। ये पद्मनन्दि १४ वीं शताब्दिके एक भट्टारक हैं।

२-कविवर वृन्दावनजीने लिखा है----

सघसहित श्रीकुन्दकुन्द गुरु, बन्दन हेत गए गिरनार, वाद परयौ तहँ संशयमतिसों, साखी बदी अबिकाकार । 'सत्यपन्थ निर्म्रंथ दिगम्बर ' कही सुरी तहँ प्रगट पुकार, सो गुरुदेव बसौ उर मेरे, विधन हरन मंगल-करतार ॥ प्रशिष्य जिनचन्द्र थे । स्वेताम्बर ग्रन्थेंकिं यही घटना इस रूपमें वर्णित है कि अम्बिकादेवीने स्वेताम्बरोंकी विजय यह कहकर कराई थी कि जिस मार्गमें स्त्रीका मोक्ष माना है, वही सच्चा है । जीत चाहे किसीकी हुई हो, — क्येंकि शास्त्रार्थोंमें तो हम आजकल भी यही देखते हैं कि दोनों ही पक्षवाले अपनी अपनी जीतका ढिंढोरा पीटा करते हैं — परन्तु ऐसा माल्ट्रम होता है कि उक्त विवाद हुआ था और उसी समयसे दिगम्बरों और स्वेताम्बरोंमें विद्वेषका वह बीज विशेष रूपसे बोया गया जिससे आगे चलकर बड़े बड़े विषयमय फल उत्पन्न हुए । पिछले दिगम्बर-स्वेताम्बर साहित्यका परिश्रमपूर्वक परिशालन करनेसे इस घटनाका निश्चित समय भी माल्ट्रम हो सकता है; और हमारा अनुमान है कि दोनों ओरके प्रमा-णोंसे वह समय एक ही ठहरेगा ।

११—-मुग़ल बादशाह अकबरके समयमें हीरविजय स्रीर नामके एक सुप्रसिद्ध श्वेताम्बराचार्य हुए हैं । अकबर उन्हें गुरुवत् मानता था । संस्कृत और गुजरातीमें उनके सम्बन्धमें बीसों प्रन्थ लिखे गये हैं । इन प्रन्थोंमें लिखा है कि '' हीर-विजयजीने मथुरासे लौटते हुए गोपाचल ( ग्वालियर ) की बावन-गजी भव्याकृति मूर्तिके दर्शन किये । '' और यह मूर्ति दिगम्बर सम्प्रदायकी है, इसमें कोई सन्देह नहीं । इससे माल्रम होता है कि बादशाह अकबरके समय तक भी दोनों सम्प्रदायोंमें मूर्ति-सम्बन्धी विरोध तीव्र नहीं था । उस समय स्वेताम्बर सम्प्रदायके आचार्य तक नम मूर्तियोंके दर्शन किया करते थे ।

१२—-तपागच्छके स्वेताम्बर मुनि शीलविजयजीने वि० सं० १७३१-३२ में दक्षिणके तमाम जैन तीर्थोंकी वन्दना की थी जिसका वर्णन उन्होंने अपनी तीर्थ माला ( गुजराती ) में किया है । उससे माल्र्म होता है कि उन्होंने जैनबद्री, मूडबिद्री, कारकल, हूमच-पद्मावती आदि तमाम दिगम्बर तीर्थों और दूसरे मन्दिरोंकी भक्तिभावसे वन्दना की थी। बड़े उत्साहसे वे प्रत्येक स्थानकी और मूर्तियोंकी प्रशंसा करते देखे जाते हैं। इससे भी माल्र्म होता है कि उस समय भी

१ पुर्वोक्त पद्मनन्दिकी ही शिष्यपरम्परामें एक पद्मनन्दि मट्टारक और हुए हैं जिन्होंने रात्रुंजय पर्वतके दिगम्बर मन्दिरकी प्रतिष्ठा संवत् १६८६ में कराई थी |—देखो जैनमित्र भाग २२, अंक १५।

२ देखो, 'दक्षिणके तीर्थक्षेत्र ' शीर्षक लेख ए० २२३-३८

श्वेताम्बर साधु नममूर्तियोंका बुरी दृष्टिसे नहीं देखते थे और उनका अपने सम्प्र-दायकी मूर्तियोंके ही समान आदर करते थे।

?३—-ऐसा माऌम होता है कि दिगम्बर और श्वेताम्बर प्रतिमाओंमें भेद हो जानेके बाद भी बहुत समय तक दिगम्बरों और श्वेताम्बरोंमें मित्रता बनी रही है । बहुत समय तक इस खयालके लोग भी दोनों सम्प्रदायोंमें बने रहे हैं कि एक दूसरेके धर्म-कार्योंमें बाधा नहीं डालनी चाहिए और दोनोंको अपने अपने विश्वासके अनुसार पूजा अर्चा करने देना ही सज्जनता है । अनुसन्धान करनेसे इसके भी अनेक प्रमाण मिल सकते हैं ।

क — रात्रुंजय और आवूके पर्वतोंपर श्वेताम्बर मन्दिरोंके बीचों बीच दिगम्बर मन्दिरोंका आस्तित्व अब भी इस बातकी साक्षी दे रहा है कि उस समयके वैभव-सम्पन्न और समर्थ श्वेताम्बरी भी यह नहीं चाहते थे कि इन तीर्थोंपर हम ही हम रहें, दिगम्बरी नहीं आने पावें।

ख — गन्धार ( भरोंच ) एक प्रसिद्ध बन्दरगाह था। वहाँ एक पुराना दिगम्बर मन्दिर था। जब वह गिर गया और उसकी जगह नया श्वेताम्बर मन्दिर बनवाया गया, तब वहाँके श्वेताम्बर भाइयोंने दिगम्बर प्रतिमाओंको एक जुदा देवकुलिका ( देवली ) में स्थापित कर दिया। यह देवकुलिका अब भी मौजूद **है।** 

ग — बिहार शरीफों अबसे कोई ३० वर्ष पहले एक जैन मन्दिर हमने स्वयं देखा है जिसके अधिकारी श्वेताम्बर हैं । उसमें एक ओर दिगम्बरी वेदिका भी है और उसमें जो मूर्तियाँ हैं, उनका दर्शन पूजन दिगम्बरी भाई किया करते हैं।

ध—ओरिएण्टल कालेज लाहौरके प्रो० बनारसीदास जी एम० ए० से कुछ समय पहले माऌम हुआ था कि लाहौरके एक जैनमन्दिरमें दोनों सम्प्रदायोंकी मृर्तियाँ दो पृथक् पृथक् वेदिकाओंमें थीं और कुछ ही वर्ष हुए अब दोनोंके बीचमें दीवार चिनवा दी गई है।

ङ--पूना शहरमें एक ही अहातेके भीतर दिगम्बर और स्वेताम्बर मन्दिर अब तक हैं।

च — ग्वालियर राज्यके शिवपुरकलाँ नामक स्थानमें एक दिगम्बर मन्दिर ऐसा है जिसमें ७ – ८ श्वेताम्बर मृर्तियाँ हैं और एक श्वेताम्बर मन्दिर ऐसा है जिसमें ७ – ८ दिगम्बरी मूर्तियाँ हैं। पहले दोनें। मन्दिरोंमें दोनों सम्प्रदायके लोग जाते थे; परन्तु अब केवल भादों सुदी १० को धूप खेनेके लिए जाया करते हैं। छ—यापनीयसंघ दिगम्बर क्ष्वेताम्बरेंके अतिरिक्त एक तीसरा ही जैन-सम्प्रदाय था। सिद्धान्त-दृष्टिसे यह क्ष्वेताम्बर सम्प्रदायसे अधिक मिल्ता जुल्ता था, परन्तु इस संघके अनुयार्या नम मूर्तियोंकी ही स्थापना—पूजा किया करते थे। यह संघ अब लुप्त हो गया है परन्तु दक्षिणमें अनेक स्थानोंमें अब भी इस संघकी नम मूर्तियाँ मिल्ती हैं। बेल्गॉवके ' दोड्डवस्ति ' नामक जैन-मन्दिरमें नोमिनाथ तीर्थंकरकी एक मूर्ति है, जिसे यापनीय संघके एक श्रावकने द्या॰ सं॰ ९३५ में प्रतिष्ठित कराई थी। यह मूर्ति नम है और इसे अब दिगम्बर श्रावक ही पूजते हैं। इससे भी यही अनुमान होता है कि पहले क्ष्वेताम्बर सम्प्रदायकी प्रतिमायें भी नम बनाई जाती होंगी। जैन साधुओंके लिए वस्त्र-धारणका सर्वथा निपेध यापनीय सम्प्रदायमें भी नहीं था और क्ष्वेताम्बर सम्प्रदायके समान स्त्री मुक्ति और क्षेवलि-मुक्तिको भी वह मानता था।

१४— अकसर दिगम्बरी भाइयोंकी ओरसे यह अक्षेप किया जाता है कि स्वेताम्बरी भाई दिगम्बरी मन्दिरों और प्रतिमाओंपर अधिकार कर लिया करते हैं; और यही आक्षेप स्वेताम्बरियोंकी ओरसे दिगम्बरियोंपर किया जाता है। यह आक्षेप बहुत अंशोंमें सच्चा है; परन्तु इस आक्षेपके पात्र दोनों ही सम्प्रदायवाले हैं। इस विषयमें कोई भी सम्प्रदाय निर्दोष नहीं है। सम्प्रदाय-मोह चीज ही ऐसी है कि वह भिन्न सम्प्रदायवालोंके साथ उदारताका व्यवहार करनेमें संकुचित हुए बिना नहीं रह सकता। इसके सम्बन्धमें भी अनेक उदाहरण मिल सकते हैं—

क-श्रद्धेय मुनि जिनविजयजीसे माऌम हुआ कि सुप्रसिद्ध तीर्थ रिखबदेवका मुख्य मन्दिर दिगम्बर सम्प्रदायका है; परन्तु उसपर अधिकार स्वेताम्बरी भाइयोंका है।

ख- रोशन मुहल्ला आगरेके सुप्रसिद्ध श्वेताम्बर मन्दिर ( चिन्तामणि पार्श्व-नाथ) की मूलनायककी मूर्ति दिगम्बर सम्प्रदायकी है। (देखो जैनशासन वर्ष १)।

१५—जब कोई पूछता है कि अमुक तीर्थपर वास्तविक अधिकार किसका है, तो मैं कह दिया करता हूँ कि दोनोंका। दोनोंमेंसे चोहे जो पीछेका हो पर उसका अधिकार पहलेवालेसे कम नहीं ठहराया जा सकता। बब्कि उसपर ते। ऐसे जैनेतर लोगोंका भी अधिकार है जो जिनदेवपर श्रद्धा-भक्ति रखते हैं और उनका भक्तिभावसे-पूजन वन्दन करते हैं। जब दोनों ही सम्प्रदायवाले जिनदेवों

### तीर्थोंके झगड़ोंपर ऐतिहासिक दृष्टिसे विचार

और सिद्धोंके उपासक हैं और उपासना करना किसीकी जमींदारीका कोई खेत जोतना या फसल काट लेना नहीं है, तब उनका अधिकार कम या ज्यादा ठह-राया ही कैसे जा सकता है ? कुछ लोग पुराने दस्तावेज और तमस्तुक पेश करके अपना अधिकार सिद्ध करनेका प्रयत्न किया करते हैं; और सम्भव है उनसे उनका अधिकार सिद्ध भी होता हो, परन्तु क्या उनसे यह प्रश्न नहीं किया जा सकता कि उन दस्तावेजोंसे पहले भी तो ये दोनों सम्प्रदाय थे और तब क्या इनसे पहलेके प्रमाण-पत्रोंका तुम्हारे प्रतिपक्षींके पास होना सम्भव नहीं है ? और यह सिद्ध करना तो बाकी ही रह जायगा कि उन दस्तावेजोंके लिखनेवाले शासकोंको वैसे किसी सार्वजनिक धर्मस्थानके सम्बन्धमें दस्तावेज लिख देनेका अधिकार था या नहीं । यह सम्भव और स्वाभाविक है कि किसी समयपर किसी सम्प्रदायवालेंका ऐहिक वैभव और प्रभाव बढ़ गया हो और उस समय उनके समीपके तीर्थका प्रबन्ध उनके हाथमें आ गया हो और किसी समय उनके बदले दूसरोंके पास चला गया हो । परन्तु इससे यह सिद्ध नहीं हो सकता कि उस तीर्थका वास्तविक अधिकारी अमुक सम्प्रदाय ही था । जपर उपदेश-तरंगिणी ग्रन्थका जो अवतरण दिया गया है, उससे माऌम होता है कि संघवी धाराकके समयमें गिरनार तीर्थपर ५० वर्षसे दिगम्बीरयोंका अधिकार था और पीछे आम राजाकी कृपासे शायद वही अधिकार श्वेताम्बीरयोंके हाथमें चला गया। इसी तरहका एक उल्लेख तारंगा सिद्धक्षेत्रके सम्बन्धमें 'कुमारपाल-प्रतिबोध' नामक श्वेताम्बर ग्रन्थमें भी मिलता है । यह ग्रन्थ सोमप्रभसूरिका बनाया हुआ है और 'गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज'में प्रकाशित हुआ है। इसकी रचनाका समय विक्रम संवत् ५२४१ है। इसमें आर्य खपुटाचार्यकी कथामें लिखा है कि----

'' पहले उसने पर्वतके समीप तारौ नामकी बौद्ध देवीका मन्दिर बनवाया; इस कारण इस तीर्थको तारापुर कहते हैं। इसके बाद उसीने फिर वहींपर सिद्धायिका ( जैनदेवी ) का मन्दिर बनवाया। परन्तु कालवश्चसे उसे दिगम्बरियोंने ले लिया। अब वहींपर ( कुमारपाल राजा कहते हैं ) मेरे आदेशन्ने जसदेवके पुत्र दंडाधिप

१ तारंगा पर्वतकी तल्टेटीसे उत्तरकी ओर लगभग डेढ़ मीलकी दृरीपर तारादेवीकी मूर्ति अब भी मौजूद है और उसपर बौद्धोंकी एक प्रसिद्ध गाथा लिखी हुई है। अभयकी देखरेखमें अजित जिनेन्द्रका ऊँचा मन्दिर बनवाया गया है <sup>र</sup>। " इससे माऌ्म होता है कि कुमारपाल राजाके समय तक समूचे तारंगा तीर्थपर या कमसे कम सिद्धायिका देवीके मन्दिरपर दिगम्बरियोंका अधिकार था।

तारंगा पर्वतकी कोटि-शिलापर एक वेदी है। उसकी एक प्रतिमापर अब भी संवत् ११९० की वैशाख सुदी ९ का सिद्धराज जयसिंहके समयका लेख है<sup>3</sup> जिससे माऌम होता है कि उस समय, अर्थात् कुमारपाल महाराजके मन्दिर-निर्माणके पहले, वहाँपर दिगम्बरियोंके मन्दिर और प्रतिमाएँ थीं और कुमारपाल-प्रतिबोधके कथनानुसार सम्भव है कि पर्वतपर दिगम्बरियोंका ही अधिकार हो। इसी तरह पावागढ़पर इस समय सम्पूर्ण अधिकार दिगम्बरियोंका है; परन्तु पर्वतके ऊपर कई ऐस मन्दिरोंके खण्डहर पड़े हुए हैं जो क्वेताम्बर सम्प्रदायके हैं और किसी समय उक्त पावागढ़ क्वेताम्बर सम्प्रदायका भी प्रसिद्ध तीर्थ था। वहाँ सुप्रसिद्ध मंत्री तेजपालका बनवाया हुआ ' सर्वतोभद्र ' नामका एक विशाल मन्दिर था।

कदम्बवंशी राजाओंके जो ताम्रपर्त्रं प्रकाशित हुए हैं, उनमेंसे दूसरे ताम्रपत्रमें रवेताम्बर महाश्रमणसंघ और दिगम्बर महाश्रमणसंघके उपभोगके लिए कालवङ्ग नामक ग्रामके देनेका उल्लेख है। यह स्थान कर्नाटक प्रदेशमें धारवाड़ जिलेके आसपास कहींपर है। अवश्य ही उस समय वहाँपर कोई श्वेताम्बर संघका भी स्थान तीर्थादि होगा। परन्तु बहुत समयसे उस ओर खेताम्बरी माइयोंका एक तरहसे अभाव ही है, इस कारण उक्त स्थान या तो नष्ट-भ्रष्ट हो गया होगा या दिगम्बरियोंके अधिकारमें होगा।

१-कुमारपाल महाराजका यह विशाल मन्दिर अब भी वर्तमान है।

२-ताराइ बुद्धदेवीइ मंदिरं, तेण कारियं पुव्वं । आसन्नगिरम्मि तओ, भन्नइ ताराउरं ति इमो ॥ तेणेव तत्थ पच्छा, भवणं सिद्धाइयाइ कारवियं । तं पुण काल्वसेण, दियंवरेहिं परिग्गहियं ॥ तत्थ ममाएसेणं, आजयजिणिंदस्स मंदिरं तुंगं । दंडाहिवअभएणं जसदेवसुएण निम्मवियं ॥

३-देखो जैनमित्र भाग २२, अंक १२ । ४-इन ताम्रणत्रोंका विवरण देखा जैनहितेंषी भाग १४, अंक ७-८ ।

## जंबुदीव-पण्णत्ति

जैनसाहित्यमें करणानुयोगके ग्रन्थोंकी एक समय बहुत प्रधानता रही है। जिन ग्रंथोंमें ऊर्ध्वलोक, अधोलेक, और मध्यलोकका; चारों गतियोंका, और युगोंके परिवर्तन आदिका वर्णन रहता है, वे सब ग्रन्थ करणानुयोगके 'अन्तर्गत समझे जाते हैं। आजकल्की भाषामें हम जैनधर्मके करणानुयोगको एक तरहसे भूगोल और खगोल-शास्त्रकी समष्टि कह सकते हैं। दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें इस विपयके सैकड़ों ग्रन्थ हैं और उनमें अधिकांश बहुत प्राचीन हैं। इस विपयपर जैन लेखकोंने जितना अधिक लिखा है उतना शायद ही संसारंक किसी सम्प्रदायके लेखकोंने लितना अधिक लिखा है उतना शायद ही संसारंक किसी सम्प्रदायके लेखकोंने लिखा हा। परम्परासे यह विश्वास चला आता है कि इन सब परेक्ष और दूरवर्ती क्षेत्रों या पदार्थोंका वर्णन साक्षात् सर्वज्ञ भगवानने अपनी दिव्य-ध्वनिमें किया था। जान पड़ता है कि इसी अटल श्रद्धाके कारण इस प्रकारके साहित्यकी इतनी अधिक वृद्धि हुई और हजारों वर्प तक यह जैन-धर्मके सर्वज्ञप्रणीत होनेका अकाटच प्रमाण समझा जाता रहा।

हिंदुओंके पौराणिक भू-वर्णनको पढ़नेसे ऐसा माट्रम होता है कि दो टाई हजार बरस पहले भारतके प्रायः सभी संप्रदायवालेंका पृथ्वीके आकार प्रकार और द्वीप-समुद्र-पर्वतादिके सम्बन्धमें करीब करीब इसी प्रकारकी धारणायें थीं, जिस प्रकारकी जैनधर्मके करणानुयोगमें पाई जाती हैं | पृथ्वी थालीके समान गोल और चपटी है, उसमें अनेक द्वीप और समुद्र हैं, द्वीपके बाद समुद्र और समुद्रके बाद द्वीप, इस प्रकार क्रम चला गया है; जम्बूद्वीपके बीचमें नाभिके तुल्य सुमेरु पर्वत है, इत्यादि | परन्तु पीछेके आर्यभट, भास्कराचार्य आदि महान् ज्योतिषियोंने पूर्वोक्त विचारेंको बिलकुल ही बदल डाला | इसका फल यह हुआ कि इस

> १ लोकालोकविभक्तेर्युगपरिवृत्तेश्चतुर्गतीनां च । आदर्शभिव यथामतिखैति करणानुयोगं च ॥

> > --- रत्नकरण्ड श्रा०

विपयका जो प्रारंभिक हिन्दू साहित्य था उसका बढ़ना तो दूर रहा, वह धीरे धीरे क्षीण होता गया और इधर चूँकि जैन विद्रानोंका विश्वास था कि यह साक्षात् सर्वज्ञ प्रणीत है, अतएव वे इसे बढ़ाते ही चले गये।

यह करणानुयोगका वर्णन केवल इस विपयके स्वतंत्र ग्रन्थोंमें ही नहीं है, इसने प्रथमानुयोग या कथानुयोगादिके ग्रन्थोंका भी बहुत अधिक स्थान रोका है। दिगम्बर संप्रदायके महापुराण, हरिवशपुराण, पद्मपुराणादि प्रधान प्रधान पुराणोंमें तथा अन्य चरित्र-ग्रन्थोंमें भी यह खूब विस्तारके साथ लिखा गया है। स्वेताम्बर सम्प्रदायके कथा-ग्रन्थोंका भी यही हाल है। बल्कि उसके तो आगम-ग्रन्थोंमें भी इसकी विपुलता है। भगवती सूत्र (व्याख्याप्रज्ञप्ति) आदि अंग और जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्ति, सूर्यप्रज्ञप्ति, चन्द्रप्रज्ञप्ति आदि उपांग ग्रन्थ करणानुयोगके ही वर्णनसे लबालब भरे हुए हैं।

दिगम्बर संप्रदायमें इस विषयका सबसे प्राचीन ग्रन्थ लेक-विभाग है और उस के बादका ' तिलेखिपण्णत्ति ' ( त्रिलोकप्रज्ञप्ति ) । इन दोनों ग्रन्थोंका परिचय हम अन्यत्र दे चुके हैं । इस लेखों हम जंबुदीवपण्णत्तिका परिचय देना चाहते हैं । इसी नामका और एक ग्रन्थ माथुरसवान्वयी अमितगति आचार्यका भी कहा जाता है । अमितगतिने चन्द्रप्रज्ञप्ति और सार्द्वद्रयद्वीपप्रज्ञप्ति नामक ग्रन्थ भी इसी विपयपर लिखे थे । परन्तु ये तीनों ही अभीतक उपछब्च नहीं हैं । जंबुदीवपण्णत्ति नामका एक ग्रन्थ श्वेताम्बर संप्रदायका भी है । इसका संकलन करनेवाले गणधर सुधर्मास्वामी कहे जाते हैं । यह छठा उपांग है और आगम-रेलीसे लिखा हुआ है ।

दिगम्बरसम्प्रदायकी जंबुदीवपण्णत्तिकी देा प्रतियाँ हमने देखी हैं; एक स्वर्गीय दानवीर रोठ माणिकचन्द्रजीके चौपाटीके ग्रन्थ-भाण्डारमें है और दूसरी पूनेके भाण्डारकर ओरिएन्टल रिसर्च इन्स्टिट्यूटमें । पहली प्रति सावन वदि १२ सं० १९६० की लिखी हुई है और यह सेठजीने अजमेरसे लिखवाकर मँगवाई थी । दूसरी प्रतिपर उसके लिखे जानेका समय नहीं दिया है; परन्तु वह कुछ प्राचीन माल्र्म होती है।

१ इसकी श्लोकसंख्या ४१४६ है। मुर्शिदाबादके राय धनपतिसिंह बहादुरके द्वारा यह वाचनाचार्थ रामचन्द्रगणिकृत संस्कृतटीका और ऋपि चद्रमाणजीकृत भाषाटीकासहित छप चुका है। डॉ० ए० एन० उपाध्येके अनुसार इसकी भाषा सौरसेनी प्राकृत है। यह ग्रन्थ गाथाबद्ध है। इसमें १३ उद्देश या अध्याय, २४२७ गाथायें और भरत, ऐरा-वत, पूर्व विदेह, उत्तर विदेह, देवकुरु, उत्तरकुरु, लवणसमुद्र, ज्योतिषपटल आदिका वर्णन है। वर्णन तिलोकप्रज्ञप्तिकी अपेक्षा कुछ संक्षिप्त है।

इसके कर्ताका नाम सिरिपउमणंदि या श्रीपद्मनान्दि है। वे अपनी गुरुपरम्परा इस प्रकार बतलाते हैं—-वीरनन्दि, बलनन्दि, और पद्मनन्दि । अपने लिए उन्होंने गुणगणकलित, त्रिदण्डरहित, त्रिशल्यपरिशुद्ध, त्रिगारवरहित, सिद्धान्तपारगामी, तप-नियम-योग-युक्त, ज्ञानदर्शनचारित्रीद्युक्त और आरम्भकरणरहित विशेषण दिये हैं। उन्होंने अपने गुरुओंके भी ज्ञान और तप आदिकी प्रशंसा की है। उन्होंने श्रीविजय गुरुके निकट जिनवदनविनिर्गत सुपरिशुद्ध आगमको श्रवण करके, उनके ही कृपामाहात्म्यसे इस ग्रन्थकी रचना की है। वे विजयगुरुका विशेष परिचय नहीं देते, इससे उनकी गुरुपरम्परापर कोई प्रकाश नहीं पड़ता।

माघनन्दी नामके एक और विख्यात आचार्य थे जो राग-द्वेष-मोहसे रहित, श्रुतसागरके पारगामी, प्रगल्म मतिमान, और तपःसंयमसंपन्न थे। उनके शिष्य सकलचन्द्र गुरु हुए, जो नियमों और शीलका पालन करते थे, गुणी थे और सिद्धान्त महोदधिमें जिन्हेंने अपने पापोंको धो डाला था। इन्हींके शिष्य नैन्दिगुरुके लिए——जो सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र्यसम्पन्न थे——यह ग्रन्थ बनाया गया।

आचार्य पद्मनन्दि जिस समय बारानगरमें थे, उस समय यह ग्रन्थ रचा गया है। इस नगरकी प्रशंसामें लिखा है कि उसमें वापिकायें, तालाब, और भुवन बहुत थे, भिन्न भिन्न प्रकारके लोगोंसे वह भरा हुआ था, बहुत ही रम्य था, धनधान्यसे परिपूर्ण था, सम्यग्दष्टिजनोंसे, मुनियोंके समूहसे, और जैन मंदिरोंसे विभूषित था। यह नगर पारियत्त (पारियात्र) नामक देशके अन्तर्गत था। बारा नगरके प्रभु या राजाका नाम शक्ति या शान्ति था। वह सम्यग्दर्शनशुद्ध, वती, शील्सम्पन्न, दानी, जिनशासनवत्सल, वीर, गुणी, कलाकुशल और नरपातिसंपूर्जित था।

आचार्य हेमचन्द्रने अपने कोषभें लिखा हैै—'' उत्तरो विन्ध्यात्पारियात्रः ''। अर्थात् विन्ध्याचलके उत्तरमें पारियात्र है। यह पारियात्र शब्द पर्वतवाची और प्रदेशवाची भी है। विन्ध्याचलकी पर्वतमालाका पश्चिम भाग जे। नर्भदा तटसे शुरू

१ पूनेकी प्रतिमें सन्ति (शान्ति) और बम्बईकी प्रतीमें सत्ति (शाक्ती) पाठ है।

होकर खंभाततक जाता है और उत्तर भाग जो अर्बलीकी पर्वतश्रेणीतक गया है पारियात्र कहलाता है। अतः पूर्वोक्त बारानगर इसी भूभागके अन्तर्गत होना चाहिए। राजपूतानके कोटा राज्यमें एक बारा नामका कसबा है। जान पड़ता है कि वही बारानगर होगा। क्योंकि वह पारियात्र देशकी सीमाके भीतर ही आता है। नान्दिसंघकी पट्टावलैकि अनुसार बारामें एक भट्टारकेंकी गद्दी भी रही है और उसमें वि० सं० ११४४ से १२०६ तकके १२ आचार्योंके नाम दिये हैं। इससे भी जान पड़ता है कि सम्भवतः ये सब आचार्य पद्मनन्दि या माघनन्दिकी ही शिष्य-परम्परामें हुए होंगे और यही बारा (कोटा) जम्बूदीपप्रज्ञप्तिक निर्मित होनेका स्थान होगा।

ज्ञानप्रबोध नामक पद्यबद्ध भाषाग्रन्थमें कुन्दकुन्दाचार्यकी एक कथा दी है। उसमें कुन्दकुन्दको इसी बारापुर या बाराके धनी कुन्दश्रेष्ठी और कुन्दलताका पुत्र बतलाया है। पाठकोंसे यह बात अज्ञात न होगी कि कुन्दकुन्दका एक नाम पद्मनन्दि भी है। जान पड़ता है कि जम्बूद्वीपप्रज्ञप्तिके कर्ता पद्मनन्दिको ही भ्रमवश कुन्दकुन्दाचार्य समझकर ज्ञानप्रबोधके कर्ती कर्नाटक देशके कुन्दकुन्दका जन्म-स्थान बारी बतला बैठे हैं। पर इससे यह बात बहुत कुछ निश्चित हो जाती है कि कोटा राज्यके इसी बारामें यह ग्रन्थ निर्मित हुआ है।

शान्ति या शक्ति राजाको नरपतिसंधूजित लिखा है, और साथ ही 'बारानगरस्य प्रभुः ' कहा है। परन्तु उसका वंश आदि नहीं बतलाया है, जिससे राजपृतानेके इतिहासमें कुछ पता लगाया जा सके और उससे पद्मनन्दि आचार्यका निश्चित समय माॡम किया जा सके।

पद्मनन्दिने अपने संघ, गण, अन्वय आदिका कोई उल्लेख नहीं किया, इससे भी उनका समय निर्णय करना कठिन हां गया है। इस विपयमें उनकी गुरुपरम्परा और श्रीनन्दिकी गुरुपरम्परा भी — जिनके निमित्त यह ग्रन्थ बनाया गया—हमें कोई सहायता नहीं देती। पद्मनन्दि नामके अनेक आचार्य हो गये हैं परन्तु उनमें ऐसा कोई नहीं जान पड़ता जिसके गुरु बलनन्दि और प्रगुरु वीरनन्दि हों। इसी तरह श्रीनान्दि भी ऐसे कोई नहीं भिले जिनके गुरु सकलचन्द्र और

१ देखों जैनसिद्धान्तभास्कर किरण ४ और इंडियन एण्टिक्वेरीकी २० वीं जिल्द | २ सना है कि बारामें पद्मनन्दिकी कोई निषिद्या भी है। प्रगुरु माघनान्दि हों । फिर भी यह ग्रन्थ हमारे अनुमानसे काफी प्राचीन है और उस समयका है जब प्राकृतमें ही ग्रन्थ-रचना करनेकी प्रणाली अधिक थी, और जब संघ, गण आदि मेद अधिक रूढ़ नहीं हुए थे ।

ग्रन्थके अन्तरंगकी अच्छी तरहसे जाँच करनेसे संभव है, इस विपयमें कुछ अधिक प्रकाश पड़ सके।

इस ग्रन्थमें भगवान् महावीरके बादकी आचार्य-परम्परा इस प्रकार दी है----

विपुलाचलके ऊँचे शिखरपर विराजमान् वर्द्धमान् जिनेन्द्रने गौतममुनिको प्रमाण-नयसंयुक्त अर्थ कहा । उन्होंने लेाहार्थको और लेाहार्थने, जिनका नाम सुधर्मा भी है, जम्बूस्वामीको कहा । ये तीनों गणधर, गुणसमग्र और निर्मल चार ज्ञानके धारी थे । ये केवलज्ञानको प्राप्त करके मोक्षको प्राप्त हुए । इनके बाद नन्दि, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्धन और मद्रबाहु ये पाँच पुरुपश्रेष्ठ चौदह पूर्व और बारह अंगके धारक हुए । इनके बाद कमसे विशाखाचार्य, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, धृतिपेण, विजय, जुद्धिल, गंगदेव और धर्मसेन, ये दस पूर्वधारी हुए । फिर नक्षत्र, यशःपाल, पाण्डु, ध्रुवसेन, और कंस ये पाँच ग्यारह अंगके धारक हुए । इनके बाद सुमद्र, यशोमद्र, यशाबाहु और अन्तिम लोह ( लोहाचार्य ) ये आचारांगके धारक हुए ।

इस परम्परासे यह एक विशेष बात माॡम हुई कि सुधर्मास्वामीका दूसरा नाम लोहार्य भी था। लोहार्य नामके एक और भी आचार्य हुए हैं जो आचारांगधारी थे। उन्हें दूसरे लोहाचार्य समझना चाहिए। श्रवणबेल्गोलकी चन्द्रगुप्तवस्तिके शिलेखिके—- 'महावीरसवितरि परिनिर्वृते मगवत्परमर्पि-गौतमगणधरसाक्षाच्छिप्य-लेहार्य-जम्बु—-××' आदि वाक्यमें जो लोहार्यको गौतमगणधरका साक्षात् शिप्य लिखा है, उसका भी इससे खुलासा हो जाता है। अभीतक इस बातका स्पष्ट उल्लेख कहीं भी नहीं मिला था कि सुधर्मास्वामीका दूसरा नाम लोहार्य था।

इस परपम्परामें और त्रिलेकप्रज्ञप्तिकी परम्परामें कोई अन्तर नहीं है। आचार्य गुणभद्रकृत उत्तर-पुराण, ब्रह्म हेमचन्द्रकृत श्रुतस्कन्ध, और इन्द्रनन्द्रिकृत श्रुताव-तारमें भी बिलकुल यही परम्परा दी हुई है। परन्तु हरिवंशपुराण, नन्दिसंव-बलात्कारगण-सरस्वतीगच्छकी प्राकृत पट्टावली, सेनगणकी पट्टावली और काष्ठा-संघकी पट्टावलीमें नन्दिकी जगह विष्णु नाम मिलता है। इसके सिवाय नन्दिसंघकी

१ देखां, जैनसिद्धान्तमास्कर किरण १

दि

पूर्वोक्त पट्टावलीमें और काष्ठासंघकी पट्टावलीमें यशोबाहुके स्थानमें भद्रबाहु नाम है। जान पड़ता है नान्दिका पूरा नाम विष्णुनान्दि होगा और वही कहीं नन्दि और कहीं विष्णुरूपमें लिख दिया गया है। इसी तरह यशोबाहुका नामान्तर भद्रबाहु होगा।

लोहाचार्य तककी यह गुरुपरम्परा दिगम्बर संप्रदायमें एक-सी मानी जाती है। इसमें कोई मतभेद नहीं है। परन्तु श्वेताम्बर सम्प्रदायमें जम्बूस्वामीके बाद जो परम्परा मानी जाती है, वह इससे सर्वथा भिन्न है।

जंबुदीवपण्णत्तिका आदि और अंतका कुछ भाग नीचे दिया जाता है—

देवासुरिंदमहिदे दसद्धरूत्रूण कम्मपरिहीणे । केवल्णाणालेए सद्धम्मुवएसदे अरुहे ॥ १ ॥ अडविहकम्मरहिए अट्टगुणसमण्णिदे महावीरे । लेयग्गतिल्यभूदे सासयसुहसंटिदे सिद्धे ॥ २ ॥ पंचाचारसमग्गे पंचेंदियणिजिदे विगहमोहे । पंचाचारसमग्गे पंचेंदियणिजिदे विगहमोहे । पंचमहव्वयणिलए पंचमगइणायणायरिए ॥ ३ ॥ परसमयतिमिरदल्ले परमागमदेसए उवज्झाए । परमगुणरयणणिवहे परमागममाविदे वीरे ॥ ४ ॥ णाणागुणतवणिरए ससमयसब्भावगहियपरमत्थे । बहुविहजागज्जुत्ते जे लोए सव्वसाहुगणे ॥ ५ ॥ ते वंदिऊण सिरसा वोच्छामि जहाकमेण जिणदिटं । आयरियपरंपरया पण्णत्तिं दीवजल्धीणं ॥ ६ ॥

विउलगिरितुंगसिहरे जिणिंदइंदेण वड्ढमाणेण । गोदममुणिस्स कहिदं पमाणणयसंजुदं अत्थं ॥ ९ ॥ तेण वि लोहज्जस्स य लोहज्जेण य सुधम्मणामेण । गणधरसुधम्मणा खलु जंबूणामस्स णिद्दिहं ॥ १० ॥ चदुरमलबुद्धिसहिदे तिन्नेदे गणधेर गुणसमग्गे । केवल्णाणपईवे सिद्धिं पत्ते णमंसामि ॥ ११ ॥ णंदी य णंदिमित्तो अवराजिदमुणिवरो महातेओ । गोबड्टुणो महप्या महागुणो भद्दबाहू य ॥ १२ ॥

पंचेदे पुरिसवरा चउदसपुब्वी हवंति णायव्वा । बारस अंगधरा खलु वीरजिणिंदस्स णायव्वा ॥ १३ ॥ तह य विसाखायरिओ पोहिल्हो खत्तिओ य जयणामो । णागो। सिद्धत्थो वि य धिदिसेणो विजयणामो य ॥ १४ ॥ बुद्धित्छ-गंगदेवो धम्मसेणो य होइ पच्छिमओ । पारंपरेण एदे दसपुव्वधरा समक्खादा ॥ १५ ॥ णक्खत्तो जसपाले पंडू धुवसेण-कंस-आयरिओ । एँयारसअंगधरा पंचजणा होंति णिद्दिडा ॥ १६ ॥ णामेण सुभद्दमुणी जसभद्दो तह य होइ जसबाहू । आयारधरा णेया अपन्छिमो लोहणामो य ॥ १७ ॥ आयरियपरंपरया सायरदीवाण तह य पण्णत्ती । संखेवेण समत्थं वोच्छामि जहाणुपुन्वीए ॥ १८ ॥ \* 2: ::: परमेहिभासिदत्थं उद्धाधोतिरियलोयसंबंधं । जंबूदीवाणिबद्धं पुव्वावरदोसपरिहीणं ॥ १४० ॥ गणधरदेवेण पुणो अत्थं लद्भूण गंधिदं गंथं । अक्खरपदसंखेजं अणंतसत्थेहिं संजुत्तं ॥ १४१ ॥ आयरियपरंपरेण य गंथत्थं चेव आगयं सम्मं । उवसंहरीय लिहियं समासदो इह य णायव्वं ॥ १४२ ॥ णाणाणरवइमहिदो विगयभओ संगमंगउम्मुक्को । सम्मद्दंसणसुद्धो संजम-तव-सील-संपुण्णो ॥ १४३ ॥ जिणवर-वयण विणिग्गयपरमागमदेसओ महासत्तो । सिरिणिलओ गुणसहिओ सिरिविजयगुरु त्ति विक्खाओ ॥ १४४ ॥ सोऊण तस्स पासे जिणवयणविणिग्गयं अमदभूदं । रइदं किंचुँदेसे अत्थपदं तह व लद्भूणं ॥ १४५ ॥ 2: \* \* अह तिरिय-उड्ढलोएसु तेसु जे हैं।ति बहुवियप्पा दु। सिरिविजयस्स महप्पा ते सब्वे वण्णिदा किंचि ॥ १५३ ॥

१ ' एयारसंगधारी ' भी पाठ है । २ ' किंचिइरेसं ' भी है ।

४ 'रइयं' पाठ पूनेकी प्रतिमें हैं।

गयरायदोसमोहो सुदसायरपारओ मइ-पगब्मो । तवसंजमसंपण्णो विक्खाओ माघणंदिगुरू ॥ १५४ ॥ तस्सेव य वरसिस्से। सिद्धंतमहोदहिग्मि धुयकछसे। । णवणियमसीलकलिदो गुणउत्तो सयलचंदगुरू ॥ १५५ ॥ तस्सेव य वरसिस्से। णिम्मलवरणाणचरणसंजुत्तो । सम्मदंसणसुद्धो सिरिणंदिगुरु ति विक्खाओ ॥ १५६ ॥ तस्त णिमित्तं लिहियं जबूदीवस्त तहय पण्णत्ती । जो पढइ सुणइ एदं सो गच्छइ उत्तमं ठाणं ॥ १५७ ॥ पंचमहव्वयसुद्धो दंसणसुद्धो य णाणसंजुत्तो । संजमतवगुणसहिदो रागादिविवजिदो धीरो ॥ १५८ ॥ पंचाचारसमग्गो छजीवदयावरे। विगदमोहो । हरिस-विसाय-विहूणो णामेण य वीरणंदि ति ॥ १५९ ॥ तस्सेव य वरसिस्सो सुत्तत्थवियक्खणो मइपगब्भो । परपरिवादणियत्तो णिस्संगो सव्वसंगेसु ॥ १६० ॥ सम्मत्तअभिगदमणे। णाणे तह दंसणे चरित्ते य। परतंतिणियत्तमणो बलणंदि गुरु त्ति विक्खाओ ॥ १६१ ॥ तस्त य गुणगणकलिदो तिदंडरहिदो तिसल्लपरिसद्धो । तिण्णि वि गारवरहिदो सिस्सो सिद्धंतगयपारो ॥ १६२ ॥ तवणियमजोगजुत्तो उज्जुत्तो णाणदंसणचरित्ते । आरंभकरणरहिदेा णामेण य पउमणंदि त्ति ॥ १६३ ॥ सिरिगुरुविजयसयासे सोऊणं आगमं मुपरिसुद्धं । मुणि-पउमणंदिणा खलु लिहियं एयं समासेण ॥ १६४ ॥ सम्मद्दंसणसुद्धो कदवदकम्मो सुसीलसंपण्णो । अणवरयदाणसीलेो जिणसासणवच्छले। धीरो ॥ १६५ ॥ णाणागुणगणकलिओ णरवइसंपूजिओ कलाकुसले।। वाराणयरस्स पहू णरुत्तमो सत्तिभूपाले ॥ १६६ ॥

पोक्खरणिवावि-पउरे बहुभवणविहूसिए परमरम्मे । णाणाजणसंकिण्णे धणधण्णसमाउले दिव्वे ॥ १६७ ॥ सम्मादिडिजणोघे मुणिगणणिवहेहि मंडिए रम्मे । देसम्मि पारियत्ते जिणभवणविहूसिए दिव्वे ॥ १६८ ॥ जंबूदीवस्स तहा पण्णत्ती बहुपयत्थसंजुत्तं (त्ता) । लिहियं (या) संखेवेणं वाराए अच्छमाणेण ॥ १६९ ॥ छदुमत्थेण विरइयं जं किंपि हवेज पवयणविरुद्धं । सोधंतु सुगीदत्था तं पवयणवच्छलत्ताए ॥ १७० ॥ \* \* \* विउध-वइ-मउड-मणिगण-कर-सलिलसुधोयचारुपयकमलं । वरपउमणंदिणमियं वीरजिणिंदं णमंसामि ॥ १७६ ॥

इय जंबुदीवपण्णत्तिसंगहे पमाणपरिच्छेदा णाम तेरसो उद्देसो सम्मत्तो ॥१३ ॥

### नाव्यकार हस्तिमछ

दिगम्बर-जैन-साहित्यमें हस्तिमछका एक विशेष स्थान है। क्योंकि जहाँतक हम जानते हैं रूपक या नाटक उनके सिवाय और किसी दि० जैनकविके नहीं मिले हैं। श्रव्य काव्य तो बहुत लिखे गये परन्तु दृश्य काव्योंकी ओर किसीका ध्यान ही नहीं गया। हस्तिमऌने साहित्यके इस अंगको खूब पुष्ट किया। उनके लिखे हुए अनेक सुन्दर नाटक उपलब्ध हैं।

#### वंश-परिचय

हस्तिमछके पिताका नाम गोविन्द भट्ट था। वे वत्सगोत्री ब्राह्मण थे और दाक्षिणात्य थे। स्वामी समन्तभद्रके देवागम-स्तोत्रको सुनकर उन्होंने मिथ्यात्व छोड़ दिया था और सम्यग्दृष्टि हो गये थे। उन्हें स्वर्णयक्षी नामक देवीके प्रसादसे छह पुत्र उत्पन्न हुए — १ श्रीकुमार कवि, २ सत्यवाक्य, ३ देवरवछभ, ४ उदयभूषण, ५ हस्तिमछ और ६ वर्धमाने । अर्थात् वे अपने पिताके पाँचवें पुत्र थे। ये छहोंके छहों पुत्र कवीश्वर थे। इस तरह गोविन्द भट्टका कुटुम्ब अतिशय सुशिक्षित और गुणी था।

सरस्वतीस्वयंवरवऌभ, महाकवितऌज और सूक्ति-रत्नाकर उनके बिरुद थे'। उनके बड़े भाई सत्यवाक्यने उन्हें 'कवितासाम्राज्यलक्ष्मीपति 'कहकर उनकी

१—गोविन्दभष्ट इत्यासीद्विद्वान्मिथ्यात्ववार्जितः, देवागमनस्त्रस्य श्रुत्या सद्दर्शनान्वितः । अनेकान्त्यमतं तत्त्वं बहुमेने विदांवरः, नन्दनातस्य संजाता वर्धिताखिलकोविदाः ॥ दाक्षिणात्या जयन्तत्र स्वर्णयक्षीप्रसादतः, श्रीकुमारकविः सत्यवाक्यो देवरवछभः । उद्यद्भूषणनामा च हस्तिमल्ठाभिधानकाः, वर्धमानकविश्चेति षडभूवन्कवीश्वराः ॥ — वि० कौ०

२ अस्ति किल सरस्वतीस्वयंवरवछमेन भट्टारगोविन्दसूनुना इस्तिमछनाम्ना महाकवितछ-जेन विरचितं विक्रान्तकौरवं नाम रूपकमिति । ——वि० कौ० सूक्तियोंकी बहुत ही प्रैशंसा की है । राजावली कथाके कर्त्ताने उन्हें उभयभाषा-कवि-चक्रवर्ती लिखा है<sup>?</sup> ।

हास्तिमछने विकान्तकौरवके अन्तमें जो प्रशस्ति दी है, उसमें उन्होंने समन्तभद्र, शिवकोटि, शिवायन, वीरसेन, जिनसेन और गुणभद्रका उल्लेख करके कहा है कि उनकी शिष्य-परस्परामें असंख्य विद्वान् हुए और फिर गोविन्द भट्ट हुए जो देवागमको सुनकर सम्यग्दृष्टि हुए | परन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि वे उक्त मुनिपरम्पराके कोई साधु या मुनि थे | जैसी कि जैनग्रन्थकर्त्ताओंकी साधारण पद्धति है, उन्होंने गुरुपरम्पराका उल्लेख करके अपने पिताका परिचय दिया है |

हस्तिमछ स्वय भी गृहस्थ थे <sup>3</sup> । उनके पुत्र-पौत्रादिका वर्णन ब्रह्मसू रिने अपने प्रतिष्ठासारोद्धारमें किया है । स्वयं ब्रह्मसूरि भी उनके वंशमें हुए हैं । वे लिखते हैं कि पाण्डच देशमें गुडिपत्तनके शासक पाण्डच नरेन्द्र थे, जो बड़े ही धर्मात्मा, वीर, कलाकुशल और पण्डितोंका सन्मान करनेवाले थे । वहाँ वृषभ तीर्थकरका रत्न-सुवर्णजटित सुन्दर मन्दिर था, जिसमें विशाखनन्दि आदि विद्वान् मुनिगण रहते थे । गोविन्द मट्ट यहींके रहनेवाले थे । उनके श्रीकुमार आदि छह पुत्र थे । हस्तिमछके पुत्रका नाम पार्श्व पण्डित था जो अपने पिताके ही समान यशस्वी, धर्मात्मा और शास्त्रज्ञ थे । ये अपने वशिष्ठ काश्यपादि गोत्रज बान्धवोंके साथ होग्सल देशमें जाकर रहने लगे, जिसकी राजधानी छत्रत्रर्यपुरी थी । पार्श्व पांडितके चन्द्रप, चन्द्रनाथ और वैजय्य नामक तीन पुत्र थे । इनमें चन्द्रनाथ अपने

१ किं वीणागुणझंकृतैः किमथवा सांद्रैर्मधुस्यन्दिभि-विंभ्राम्यत्सहकारकोरकशिखाकर्णावतंसैरपि । पर्याप्ताः श्रवणोत्सवाय कवितासाम्राज्यलक्ष्मीपते सत्यं नस्तव हस्तिमछसुभगास्तास्ताः सदासूक्तयः ॥ —मै० क० २ कनडी आदिपुराणको पुष्पिकामें कविने स्वयं भी उभय-भाषाकविचक्रवर्ता ार्लखा है—" इत्युभयभाषाकविचक्रवर्तिहास्तिमछविरचितपूर्वपुराणमहाकथायां दशमपर्वम् । " ३ परवादिहास्तिनां सिंहो हस्तिमछस्तदुद्भवः । ग्रहाश्रमी बभूवाईच्छासनादिप्रभावकः ॥ १३ ॥

४ के० मुजर्बाल शास्त्रीका यह अनुमान है कि छत्रत्रयपुरी शायद द्वारसमुद्र (हलेवीडु) हो । यह होय्सल राजाओंकी राजधानी रही है । परिवारके साथ हेमाचल ( होन्नूरु ) में अपने परिवारसहित जा बसे और दो भाई अन्य स्थानोंको चले गये। चन्द्रपके पुत्र विजयेन्द्र हुए और विजयेन्द्रके ब्रह्मसूरि, जिनके बनाये हुए त्रिवर्णाचार और प्रतिष्ठा-तिलक ग्रन्थ उपलब्ध हैं।

### कविके भाई

कविके जो पाँच भाई थे, उनसे हम प्रायः अपरिचित हैं। सत्यवाक्यको हस्तिमछने 'श्रीमती-कल्याण ' आदि कृतियोंका कर्त्ता बतलाया है,' परन्तु उनका न तो यह ग्रन्थ ही अभीतक प्राप्त हुआ है और न अन्य कोई ग्रन्थ । नामसे ऐसा माऌ्म होता है कि श्रीमती-कल्याण भी बहूत करके नाटक होगा ।

श्रीकुमार कविका ' आत्म-प्रबोध ' नामका एक प्रन्थ प्रकाशित हो चुका है, परन्तु वे हास्तिमछके ही बड़े भाई हैं या कोई और, इसका निर्णय नहीं हो सका । वर्द्धमान कविको कुछ लोगोंने गगरत्नेंमहोदधिका ही कत्ती समझ लिया है परन्तु यह भ्रम है । गणरत्नके कर्त्ता स्वेताम्बर सम्प्रदायके हैं और उन्होंने सिद्ध-राज जयसिंह ( वि० सं० ११५१–१२०० ) की प्रशंसामें कोई काव्य बनाया था । दिगम्बर सम्प्रदायपर उन्होंने कटाश्च भी किये <sup>3</sup> हैं, और वे हस्तिमछसे बहुत पहले हुए हैं ।

#### कविका नाम

हस्तिमछका असली नाम क्या था, इसका पता नहीं चलता। यह नाम तो उन्हें एक मत्त हाथीको वशोंम करनेके उपलक्ष्यमें पाण्ड्य राजाके द्वारा प्राप्त हुआ था।<sup>\*</sup> उस समय उनका राजसभामें सैकड़ों प्रशंसा-वाक्योंसे सत्कार किया गया था। १ एवं खल्वसों श्रीमतीकल्याणप्रभृतीनां कृतीनां कर्त्रा सत्यवाक्येन स्किरसावर्जितचेतसा

जायसा कनीयानप्युपश्ठोकितः ।----भै० कल्याण ।

२ गणरत्नमहोदधिका रचनाकाल वि० सं० ११९७ है ।

३ अकल्पितप्राणसमासमागमा मलीमसांगा 'यृतभैक्ष्यवृत्तयः । निर्प्रन्थतां त्वत्परिपंथिनो गता जगत्पते किंत्वाजिनावलाम्बिनः ॥

--- ग० र० म० पृ० १६४

४ श्रीवत्सगोत्रजनभूषणगोपभट्टप्रेमैकधामतनुजो भुवि हस्तियुद्धात् । नानाकलाम्बुनिधिपाण्ड्यमहेश्वरेण श्ठोकैः शतैस्सदसि संकृतवान् बभूव ॥ —विक्रान्तकौरव इस हस्ति-युद्धका उल्लेख कविने अपने सुभद्राहरण नाटकमें भी किया है और साथ ही यह भी बतलाया है कि कोई धूर्त जैन मुनिका रूप धारण करके आया था और उसको भी हस्तिमऌने परास्त कर दिया था ।

#### पाण्ड्यमहीश्वर

हस्तिमछेने पाण्ड्यराजाका अनेक जगह उल्लेख किया है। वे उनके कृपापात्र थे और उनकी राजधानीमें अपने विद्वान् आप्तजनोंके साथ जा बसे थे। राजाने अपनी सभामें उन्हें खूब ही सम्मानित किया था। ये पाण्ड्यमहीश्वर अपने भुज-बलसे कर्नाटक प्रंदशपर शासन करते थें।

कविने इन पाण्ड्यमहीश्वरका कोई नाम नहीं दिया है। सिर्फ इतना ही माऌ्म होता है कि वे थे तो पाण्ड्यदेशके राजवंशके, परन्तु कर्नाटकमें आकर राज्य करने लगे थे।

दक्षिण कर्नाटकके कार्कल स्थानपर उन दिनों पाण्ड्यवंशका ही शासन था। यह राजवंश जैनधर्मका अनुयायी था और इसमें अनेक विद्वान् तथा कलाकुशल राजा हुए हैं। 'भव्यानेन्द 'नामक सुभाषित ग्रन्थके कर्त्ता भी अपनेको

> १ सम्यक्त्वं सुपरीक्षितं मदगजे मुक्ते सरण्यापुरे चारिमन्पाण्ड्यमहेश्वरेण कपटाद्धन्तुं स्वमभ्यागते ( तं ) । रौऌ्षं जिनमुद्रधारिणमपास्यासौ मदर्ध्वंसिना श्ठोकेनापि मदेभमछ इति यः प्रख्यातवान्स्ररिभिः ॥

> > — सुभद्राहरण

२ श्रीमत्पाण्ड्यमहीश्वरे निजभुजादण्डावलम्बीकृतं कर्नाटावनिमंडलं पदनतानेकावनीशेऽवति । तत्प्रीत्यानुसरन्स्वबन्धुनिवहैर्विद्वाद्भिराप्तैस्समं जैनागारसमेतसंतरनभे (१) श्रीहस्तिमल्ठोऽवसत् ॥ —-अंजनापवनंजय

३ भन्यानन्द शास्त्रकी एक प्रति ' ऐ० पन्नालाल सरस्वतीभवन ' में है । यह आत्मा-नुशासन, भर्तहरिशतकके ढंगकी सुन्दर प्रसादगुणयुक्त रचना है । इसमें नागचन्द्रका स्मरण किया गया है और इसके आधारपर पं० के० मुजबलिशास्त्रीने शक सं० १३५० के लगभग उसका निर्माण-काल निश्चित किया है । ' पाण्डयक्ष्मापति ' लिखते हैं, कोई विशेष नाम नहीं देते । हमारी समझमें ये हस्तिमछके आश्रयदाता राजाके ही वंशके अनन्तरवर्ती कोई जैन राजा थे और इन्होंने ही शायद श० सं० १३५३ ( वि० सं० १४८८ ) में कार्कलकी विशाल बाहुबलि प्रतिमाकी प्रतिष्ठा कराई थी<sup>3</sup> ।

पाण्ड्य महीश्वरकी राजधानी माऌ्म नहीं कहाँ थी। अंजनापवनजयके 'श्रीमत्पाण्ड्यमहीश्वरेण ' आदि पद्यसे तो ऐसा माऌ्म होता है कि संतरनम या संततगमें नामक स्थानमें हस्तिमछ अपने कुटुम्बके सहित जा बसे थे, इस लिए यही उनकी राजधानी होगी, यद्यपि यह पता नहीं कि यह स्थान कहाँपर था।

हाथीका मद उतारनेकी घटना ' सरण्यापुर ' नामक स्थानमें घटित हुई थी और वहाँकी राजसभामें ही उन्हें सत्कृत किया था। इस स्थानका भी कीई पता नहीं है। या तो यह संततगमका ही दूसरा नाम होगा या फिर किसी कारणसे पाण्ड्य राजा हस्तिमऌके साथ कहीं गये होंगे और वहाँ यह घटना घटी होगी।

# कविका मूल निवासस्थान

ब्रह्मसूरिने गोविन्द भट्टका निवासस्थान गुडिपत्तन बतलाया है और पं० के० भुजबलि शास्त्रीके अनुसार यह स्थान तंजौरका दीपंगुडि नामका स्थान है, जो पाण्ड्यदेशमें है। कर्नाटकका राज्य प्राप्त होने पर या तो वे स्वयं ही या उनका कोई वंशज कर्नाटकमें आकर रहने लगा होगा और उसीकी प्रीतिसे हस्तिमल्ड कर्नाटककी राजधानीमें आ बसे होंगे।

ब्रह्मसूरिके बतलाये हुए गुडिपत्तनका ही उल्लेख हस्तिमलने विक्रान्त कौरवकी प्रशस्तिमें द्वीपंगुडि नामसे किया है । उसमें भी वहाँके वृषभ जिनके मन्दिरका उल्लेख है जिनके पादपीठ या सिंहासनपर पाण्ड्य राजाके मुकुटकी प्रभा पड़ती थी । वृषभजिनके उक्त मन्दिरको ' कुश-लवरचित ' अर्थात् रामचन्द्रके पुत्र कुश और लवके द्वारा निर्मित बतलाया है ।

१ देखों के० मुजबलिशास्त्रीद्वारा सम्पादित प्रशस्तिसंग्रह १० १९।

२ डा० ए० एन्० उपाध्येने अजनापवनंजयकी दो प्रतियाँ देखकर सूचना दी है कि एक प्रतिमें ' सतगमे ' और दृसरी प्रतिमें संततगमे ' पाठ है। पहले पाठसे छन्दोमंग होता है, इस लिए दूसरा पाठ ठीक माऌम होता है।

#### हस्तिमछका समय

अय्यपार्थ नामक विद्वानने अपने जिनेन्द्रकल्याणाभ्युदय नामक प्रतिष्ठापाठमें लिखा है कि मैंने यह ग्रन्थ वसुनन्दि, इन्द्रनन्दि, आशाधर और हस्तिमछ आदि-की रचनाओंका सार लेकर लिखा है और उक्त ग्रन्थ श० सं० १२४१ ( वि० सं० १३९६ ) में समाप्त हुआ था। अतएव हस्तिमछ १३९६ से पहले हो चुके थे।

ब्रह्मसूरिने अपनी जो वंशपरम्परा दी है, उसके अनुसार हस्तिमछ उनके पितामहके पितामह थे। यदि एक एक पीढ़ीके पचीस पचीस वर्ष गिन लिये जायँ, तो हस्तिमछ उनसे लगभग सौ वर्ष पहलेके हैं और पं० जुगलकिशोरजी मुख्तार ब्रह्मसूरिको विक्रमकी पन्द्रहवीं शताब्दिका विद्वान् मानते हैं, अतएव हस्तिमछको विक्रमकी चौदहवीं शताब्दिका विद्वान् मानना चाहिए।

कर्नाटक-कवि-चरित्रके कर्त्ता और० नरसिंहाचार्थने हस्तिमऌका समय ई० सन् १२९० अर्थात् वि० सं० १३४७ निश्चित किया है, और यह ठीक माऌ्म होता है।

#### ग्रन्थ-रचना

हस्तिमछके अभी तक चार नाटक प्राप्त हुए हैं — विक्रान्त-कौरव, २ भैथिली-

- १ श्रीमद्दीपंगुडीशः कुश-लवरचितस्थानपूज्यो वृपेशः स्याद्वादन्यायचेकेश्वरगजवशकृद्धस्तिमल्ठाह्वयेन । गद्यैः पद्यैः प्रबन्धेर्नवरसभरितैरादृतोऽयं जिनेशः पायान्नः पादपीठस्थलविकटलसत्पाण्ड्यमौलिप्रभौघः ॥ १४ ॥
- २ यश्चाशाधरहरितमल्ठकथिते। यश्चेकसन्धीरितः तेम्यस्स्वाहृतसारआर्थरचितः स्याज्जैनपूजाक्रमः ॥ १९ ॥
- ३ शाकाब्देविधुवेदनेत्रहिमगे (१) सिद्धार्थसंवत्सरे माधे मासि विशुद्धपक्षदशमीपुष्यार्कवोरऽहनि । प्रन्थो रुद्रकुमारराज्यविषये जैनेन्द्रकल्याणभाक् सम्पूर्णोऽभवदेकशैलनगरे श्रीपालबन्धूर्जितः ॥----कारंजाकी प्रति ४ देखो यन्थ-परीक्षा तृतीय भाग, १ष्ठ ८ ।

जैनसाहित्य और इतिहास

२**६**६

कल्याण, ३ अंजनापवनंजय और ४ सुभद्राहरण । इनमेंसे पहले दो प्रकाशित हो चुके हैं और रोष दो शीघ्र ही प्रकाशित होंगे ।

इनके सिवाय १ उदयनराज, २ भरतराज, ३ अर्जुनराज, और ४ मेघेश्वर इन चार नाटकोंका उल्लेख और मिलता है'। इनमेंसे अर्जुनराज सुभद्राहरणका ही दूसरा नाम माऌ्म होता है। रोष तीन नाटक दक्षिणके भण्डारोंमें खोज करनेसे मिल सकेंगे।

' प्रतिष्ठा-तिलक ' नामका एक और ग्रन्थ आराके जैनसिद्धान्तभवनमें है । यद्यपि इस ग्रन्थमें कहीं हस्तिमल्लका नाम नहीं दिया है परन्तु अय्यपार्थने अपने जिनेन्द्रकल्याणाम्युदयमें जिन जिनके प्रतिष्ठापाठोंका सार लेकर अपना ग्रन्थ रचनेका उल्लेख किया है, उनमें हस्तिमल्ल भी हैं । अतएव निश्चयसे हस्तिमल्लका एक प्रतिष्ठापाठ है और वह यही है ।

आदिपुराँण ( पुरुचरित ) और आपुराँण नामके दो ग्रन्थ कनड़ी मापामें भी हस्तिमछके बनाये हुए उपलब्ध हैं । संस्कृतके समान कनड़ी भापापर भी उनका अधिकार था और शायद इसी कारण वे उभयभापाचक्रवर्ती कहलाते थे । यदि उनका जन्मस्थान दीपंगुडि है, जैसा कि ब्रह्मसूरिने लिखा है तो उनकी मातृभापा तामिल होगी और ऐसी दशामें कनड़ीपर भी उन्होंने संस्कृतके समान प्रयत्नपूर्वक अधिकार प्राप्त किया होगा ।

१ मि० आफ्रेग्नेके ' केटेलाग्स केटलाँगोरम ' ( सन् १८९१ लिपजि़ग ) में इन सब नाटकोंका उद्येख आपर्ट साहबकी ' लिस्ट आफ संस्कृत मेनु० इन सदर्न इंडिया ' ( जिल्द १-२ सन् १८८०-८५ ) के आधारसे किया गया है। यह लिस्ट दक्षिण भारतकी प्रायवेट लायब्रेरियोंको देखकर तैयार की गई थी और इस लिए आपर्ट साहबने उस समय गृहपुस्तकाल्योंमें इन ग्रन्थोंको स्वयं देखा होगा।

२ इस ग्रन्थके शुरूके ४१ पत्र साँगलीके श्री गुंडप्पा तवनापा आरवाड़ेके पास हैं और उन्हें देखकर डा० उपाध्येने अभी हाल ही 'हस्तिमछ एण्ड हिज आदिपुराण 'नामक अंग्रेजी लेख लिखा है। यह ग्रन्थ गद्यमें है और इसके प्रत्येक पर्वमें जो मंगलाचरण है वह जिनसेनके आदिपुराणका है।

३ मूडबिद्री और वरांगके जैनमठोंमें इस ग्रन्थकी इस्तलिखित प्रतियाँ सुरक्षित हैं।

# वादिचन्द्रसूरि

वादिचन्द्रसूरि अपने ज्ञानसूर्योदय नामक नाटकके कारण बहुत प्रसिद्ध हैं। कृष्णमिश्र यति नामक एक दण्डी परिव्राजकने बुन्देलखंडके चन्देलराजा कीर्तिवर्माके समयमें 'प्रबोधचन्द्रोदय ' नामक नाटककी रचना की थी। कहा जाता है कि वि० सं० ११२२ में उक्त राजाके समक्ष यह नाटक खेला भी गया था। इसके तीसरे अंकमें क्षपणक ( दिगम्बर जैन मुनि ) नामक पात्रको बहुत ही निन्दित और घृणित रूपमें चित्रित किया है । वह देखनेमें राक्षस जैसा माऌ्म होता है, और श्रावकोंको उपदेश देता है कि तुम दूरसे चरण-वन्दना करे। और यदि हम तुम्हारी स्त्रियोंके साथ अति प्रसंग करें, तो तुम्हे ईर्प्या न करनी चाहिए। फिर एक कापालिनी उससे चिपट जाती है, जिसके आलिंगनको वह मोक्ष-सुख समझता है और महामैरवके धर्ममें दीक्षित होकर कापालिनीकी जुठी शराब पीकर नाच करता है, आदि । शायद इसीका बदला चुकानेके लिए वादिचन्द्रने प्रबोधचन्द्रोदयके ही अनुकरणपर अपने नाटककी रचना की है। दोनोंकी एक ही भित्ति है और ढँग भी एक ही है। कहीं कहीं तो थोड़ेसे ज्ञब्दोंके हेरफेरसे बीसों श्लोक और गद्य वाक्य एक ही आज्ञयके मिलते हैं। दोनोंके पात्र भी प्रायः एकसे ही नाम धारण करनेवाले हैं। ज्ञानसूर्योदयकी ' अष्टशती ' प्रबेाधचन्द्रोदयकी ' उपनिषत् ' है, काम, कोध, लोभ, दंभ, अहंकार, मन, विवेक आदि एक-से हैं। सूर्योदयकी 'दया' चन्द्रोदयकी 'अद्धा' है। वहाँ दया खोई गई है, यहाँ श्रदा लापता है। वहाँ अष्टरातीका पति 'प्रबोध' है और यहाँ उपनिषत्का पति ' पुरुष ' है ।

ज्ञानसूर्योदयके कर्त्ताने प्रबोधचन्द्रोदयके समान बौद्धोंका मजाक तो उड़ाया ही है, साथ ही श्वेताम्बर सम्प्रदायकी भी खबर ली है और क्षपणककी जगह सितपट यतिको खड़ा कर दिया है ! गुजरातमें शायद उस समय दिगम्बर-श्वेताम्बर सम्प्रदायोंमें काफी विरोध था और उसीकी यह प्रतिध्वनि है । इस ग्रन्थके अन्तमें कविने अपना जो परिचय दिया है उससे माऌ्म होता है कि वे मूलसंघी ज्ञानभूषणभट्टारकके प्राशिष्य और प्रभाचन्द्रके शिष्य थे। माघसुदी अष्टमी वि० सं० १६४८ के दिन मधूक नगरमें यह ग्रन्थ पूर्ण हुआ।

मधूक नगर बहुत करके भावनगरका महुआ बन्देर होगा | महुआ नामका एक स्थान गुजरातमें भी है |

इस नाटककी उत्थानिकामें कमलसागर और कीर्तिसागर नामके दो ब्रह्म-चारियोंका उल्लेख है जिनकी आज्ञासे सूत्रधार इस नाटकको खेलनेकी इच्छा प्रकट करता है। ये दोनों वादिचन्द्रके शिष्य जान पड़ते हैं।

इस ग्रन्थका हिन्दी अनुवाद भैंने सन् १९०९ में जैन-ग्रन्थरत्नाकरकार्यालय-द्वारा प्रकाशित किया था, जो बहुत समयसे अप्राप्य है।

वादिचन्द्रसूरिका दूसरा ग्रन्थ ' पवनदूत ' नामका एक खण्डकाव्य है जिसकी पद्यसंख्या १०१ है। यह निर्णयसागर प्रेसकी काव्यमालाके तेरहवें गुच्छकमें प्रकाशित हा चुका है। मेरे स्वर्गीय मित्र पं० उदयलालजी काशलीवालने इसे सन् १९१४ में हिन्दी अनुवादसहित जैन-साहित्यप्रसारक कार्यालयद्वारा प्रकाशित किया था।

यह काव्य मेघदूतके ढॅंगका है । जिस प्रकार कालिदासके विरही यक्षने मेघके द्वारा अपनी पत्नीके पास सन्देश भेजा है उसी प्रकार इसमें उज्जयिनीके राजा विजयने अपनी प्राणप्रिया ताराके पास जिसे अशनिवेग नामका विद्याधर हर ले

> १-मूलसंघे समासाद्य ज्ञानभूपं बुधोत्तमः । दुस्तरं हि भवाम्भोधिं सुतरं मन्वते हृदि ॥ १ ॥ तत्पट्टामलभूषणं समभवद्दैगम्बरीये मते चञ्चद्वर्हकरः सभातिचतुरः श्रीमत्प्रभाचन्द्रमाः । तत्पट्टेऽजनि वादिव्टन्दतिलकः श्रीवादिचंद्रो यति-स्तेनायं व्यराचि प्रवाधतरणिर्भव्याब्जसम्बोधनः ॥ २ ॥ वसु-वेद-रसाब्जांके वर्षे माघे सिताष्टमीदिवसे श्रीमन्मधूकनगरे सिद्धोऽयं बोधसंरम्भः ॥ ३ ॥

२ वि० सं० १५०० का महुवा बन्दर ग्रामके लक्ष्मीनारायणके मन्दिरमें एक लेख है। उसमें महुवाका संरकृत नाम 'मधुमती' लिखा हैं।----भावनगर प्राचीन-शोध-संग्रह १-५६-५८ गया था, पवनको दूत बनाकर विरइ-सन्देश भेजा है। सुन्दर और सरस रचना है। इसके अन्तके पद्यमें कविके नामके सिवाय और कोई परिचय नहीं दिया गया है परन्तु हमारी समझमें ज्ञानस्यादेंयके कर्त्ता वादिचन्द्रकी ही यह रचना होनी चाहिए जो कि प्रभाचन्द्रके शिष्य थे। इसके उपान्त्य पद्य (१००) में ' श्रीविजयनृपतेः ' को जो ' श्रीप्रभाचन्द्रकीर्तेः ' विशेषण दिया गया है उससे कविके गुरुका नाम भी ध्वनित होता है।

इटावेके सरस्वतीमंडारों स्व० गुरुजीने (पं० पन्नालालजी वाकलीवालने) वादिचन्द्रसूरिके पार्श्वपुराण नामके प्रन्थको देखा था और उसकी प्रशास्ति मेरे पास भेज दी थी। उसमें प्रभाचन्द्रको बौद्ध आदि तमाम दर्शनिकोंसे बड़ा बतला कर कहा है कि उन प्रभाचन्द्र आचार्यके पट्टको सुशोभित करनेवाले वादिचन्द्र-सूरिने कार्तिक सुदी पंचमी सं० १६४० में बाल्मीक नगरमें १५०० स्ठोकप्रमाण इस पार्श्वपुराणको रचा।

बम्बईके पन्नालाल सरस्वती-भवनमें श्रीपाल आख्यान २१८२ ज

१–पादौ नत्वा जगदुपकृतावर्ध[र्थ ?]सामर्थ्यवन्तौ विघ्नध्वान्तप्रसरतरणेः शान्तिनाथस्य भक्त्या । श्रोतुं चैतत्सदसि गुणिना वायुदूताभिधानं काव्यं चक्रे विगतवसनः स्वल्पधीर्वादिचन्द्रः ॥

२--बौद्धो मूढति बौद्धगर्भितमतिः काणादको मूकति भट्टो भृत्यति भावनाप्रतिभटे। मीमांसको मन्दति । सांख्यः शिष्यति सर्वथैव क...नं वैशेषिको रंकति यस्य ज्ञानकृपाणतो विजयतां से।ऽयं प्रभाचन्द्रमाः ॥ १ तत्पट्टमण्डनं सूरिर्वादिचन्द्रो व्यरीरचत् पुराणमेतत्पार्श्वस्य वादिवृन्दशिरोमणिः ॥ २ रूर्त्याब्दे रसाब्जाङ्के वर्षे पक्षे समुज्ज्वले । कार्तिके मासि पंचम्यां वाल्मीके नगरे मुदा ॥ ३ पार्श्वनाथपुराणस्य नानाभेदार्थवाचिनः । पंचदशशतान्यत्र शेया श्लोकाः सुलेखकैः ॥ ४ ग्रन्थ है जिसकी भाषा गुजरातीमिश्रित हिन्दी है। उसके अन्तिम अंशैसे माऌ्म होता है कि विद्यानन्दिके पट्टपर मल्लिभूषण, उनके पट्टपर लक्ष्मीचन्द्रसूरि, फिर वीरचन्द्र, ज्ञानभूषण, प्रभाचन्द्र और उनके शिष्य वादिचन्द्र हुए। यह प्रबन्ध संवत् १६५१ में संघपति धनजी सवाके कहनेसे बना।

उक्त प्रशस्तिमें जो लक्ष्मीचन्द्र और वीरचन्द्र हैं, वे वही हैं जिनका उल्लेख ज्ञानभूषणने अपने सिद्धान्तसार भाष्यके मंगलाचरण 'लक्ष्मीवीरेन्दुसेवितं 'पदसे किया है । ज्ञानभूषण शायद सागवाड़ेकी गद्दीके भट्टारक थे ।

वादिचन्द्रसूरिके पाण्डवपुराण, होलिकाचरित्र और सुभगसुलोचनाचरित नामक

१–मूलसंघमांहां उदयो दिवाकर विद्यानंदि विशाल जी । तास पाटे गुरु मल्लिभूपण वाणी अमिय रसाल जी ॥ ५ ॥ तसपद लक्ष्मीचंद्र सूरि सोहे मोहे भवियण मन जी । वीरचंद्र नाम जे जंपे तस जीव्यूं धन धन्य जी || ६ || प्रगट पाट त अनुऋमे मानुं ज्ञानभूषण ज्ञानवंत जी । तस पद-कमल-भ्रमर अविचलजस प्रभाचंद जयवंत जी ॥ ७ ॥ जगमोहन पाटे उदयो वादीचंद्र गुणाल जी। नवरस गीतें जेणें गाये। चक्रवर्ति श्रीपाल जी || ८ || संवत सोल एकावना वर्षे कीधो य परबंध जी। भवियन थिरमन करीनें सुणज्यो नित्य संबंध जी ॥ ९ ॥ दान दीजे जिनपूजा कीजे समकित मनें राखिजे जी । सुत्रज भनिए णवकार गणिए असत्य न विभाषिजे जी ।। १० ।। लोभ तजीजे ब्रह्म धरीजे साँभल्यानुं फल एह जी । ए गीत जे नरनारी सुणसे अनेक मंगलतरु गेह जी || ११ || संघपति धनजी सवा बचनें कीधो ए परबंध जी । केवली श्रीपाल पुत्रसाहेत तुम्ह नित्य नित्य करो जयकारजी ॥ १२ ॥ इति श्री-श्रीपालाख्याने भट्टारकवादिचंद्रविरचिते चतुर्थोऽध्यायः समाप्त ।।छ।।श्री।। २ माणिकचन्द-जैनग्रन्थमालाका २१ वाँ ग्रन्थ।

दो ग्रन्थोंका उल्लेख और मिलता है जिनमेंसे पिछला ईडरके पुस्तक-भंडारमें है। गुजरातीमें भी इनके अनेक ग्रन्थ होनेका अनुमान किया जाता है। बहुत करके वे गुजरातके ही रहनेवाले थे।

वादिचन्दसूरिका एक और ग्रन्थ 'यशोधरचरित' भी है, जिसे उन्होंने अंकलेश्वर (भरोंच) के चिन्तामणि-मन्दिरमें रहकर वि० सं० १६५७ में पूर्ण किया था।

पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारको इस ग्रन्थकी जो प्रति भिली थी वह वि० सं० १६७३ की अर्थात् ग्रन्थ-रचनाके ३६ वर्ष बादकी ही लिखी हुई थी। उक्त प्रति वादिचन्द्रके पट्टपर ही विराजमान होनेवाले महीचन्द्र भट्टारकको एक धर्मात्मा स्त्रीके द्वारा भेट की गई थी।

> १–तत्पट्टविशदख्यातिर्वादिवृन्दमतछिका कथामेनां दयासिद्धचै वादिचन्द्रो व्यरीरचत् ॥ ८० ॥ अंकलेश्वरसुग्रामे श्रीचिन्तामणिमन्दिरे सप्तपंचरसाब्जांके वर्षेऽकारि सुशास्त्रकम् ॥ ८१ ॥

# पद्मचरित और पउमचरिय

## परिचय

आचार्य रविषेणका वद्मचैरित ( पद्मपुराण ) संस्कृतका बहुत ही प्रसिद्ध ग्रन्थ है और उसका हिन्दी अनुवाद तो उत्तर भारतके जैनोंमें घर घर पढ़ा जाता है, परन्तु विमल्सूरिके पउमचैरियको बहुत ही कम लोग जानते हैं, क्योंकि एक तो वह प्राकृतमें है और दूसरे उसका कोई अनुवाद नहीं हुआ।

रविषेणने पद्मचरितकी रचना महावीर भगवान्के निर्वाणके १२०३ वर्ष बाद अर्थात् वि० सं० ६३४ के लगभग और विमलसूरिने वीर नि० सं० ५३० या वि० सं० ६० के लगभग की <sup>४</sup>थी। इस हिसाबसे पउमचरिय पद्मचरितसे ४७० वर्ष पहलेकी रचना है। जिस तरह पउमचरिय प्राकृत जैन-कथा-साहित्यका सबसे प्राचीन ग्रन्थ है, उसी तरह पद्मपुराण संस्कृत जैन-कथा-साहित्यका सबसे पहला ग्रन्थ है।

विमलसूरि राहू नामक आचार्यके प्रशिष्य और विजयाचार्यके शिष्य थे<sup>5</sup>। विजय नाइलकुलके थे। इसी तरह रविषेण अर्हन्मुनिके प्रशिष्य और लक्ष्मणसेनके शिष्य

१-माणिकचन्द्र-जैन-यन्थमाला, बम्बईद्वारा प्रकाशित ।

२--जैनधर्मप्रसारक सभा भावनगर द्वारा प्रकाशित ।

३-दिशताम्यधिके समासहस्रे समतीतेऽर्धचतुर्थवर्षयुक्ते ।

जिनभास्करवर्द्धमानसिद्धे चरितं पद्ममुनेरिदं निबद्धम् ॥ १८५ ॥ ४-पंचेव वाससया दुसमाए तीसवरससंजुता ।

वीरे सिद्धिमुवगए तओ निबद्धं इमं चरियं ॥ १०३ ॥ ५-राहू नामायरिओ स-समय-परसमयगहियसब्भाओ । विजओ य तस्स सीसाे नाइलकुलवंसनंदियराे ॥ ११७ ॥ सीसेण तस्स रइयं राहवचरियं तु सूरिविमलेण । सोऊणं पुव्वगए नारायण-सीरि-चरियाइं ॥ ११८ ॥ थे। अईन्मुनिके गुरु दिवाकर यति और उनके गुरु इन्द्र थे।

नाइलकुलका उल्लेख नन्दिसूत्र-पट्टावलीमें मिलता है। भूतदिन्न आचार्यको भी जो आर्य नागार्जुनके शिष्य थे 'नाइलकुलवंशनंदिकर ' विशेषण दिया गया है। जैनागर्मोकी नागार्जुनी वाचनाके कर्त्ता यही माने जाते हैं। मुनि श्रीकल्याणविजयजी आर्य स्कन्दिल और नागार्जुनको लगभग समकालीन मानते हैं और आर्य स्कन्दिलका समय वि० सं० ३५६ के लगभग है। पुष्पिकामें विमल-सूरिको पूर्वधर कहा है।

रविषेणने न तो अपने किसी संघ या गण-गच्छका कोई उल्लेख किया है और न स्थानादिकी ही कोई चर्चा की है । परन्तु सेनान्त नामसे अनुमान होता है कि शायद वे सेनसंघके हों यद्यपि नामोंसे संघका निर्णय सदैव ठीक नहीं होता । इनकी गुरुपरम्पराके पूरे नाम इन्द्रसेन, दिवाकरसेन, अईत्सेन और लक्ष्मणसेन होंगे, ऐसा जान पड़ता है ।

उद्योतनसूरिने अपनी कुवल्यमालामें जो वि० सं० ८३५ के लगभगकी रचना है विमलसूरिके विमलांक (पउमचरिय) की और रविषेणके पद्म वरितकी (तथा जटिलमुनिके वरांगचरितकी भी) प्रशंसा की हैं । इससे मालूम होता है कि उनके सामने ये दोनों ही ग्रन्थ मौजूद थे।

१ आसीदिन्द्रगुरोर्दिवाकरयतिः शिष्योऽस्य चार्हन्मुनिः । तस्माँछिक्ष्मणसेनसन्मुनिरदः शिष्यो रविस्तत्स्मृतः ॥ ६९ ॥

२ देखो, 'वीर-निर्वाण-संवत् और जैन-कालगणना', नागरी-प्रचारिणी पत्रिका भाग १०-११

३—जारसियं विमलंको विमलंको तारिसं लहइ अत्थं ।

अमयमइयं च सरसं सरसंचिय पाइअं जस्स ।।

४-जेहिं कए रमणिंजे वरंग-पउमाणचरियवित्थारे ।

कहव ण सलाहणिजे ते कइणो जडिय-रविसेणो ॥

५-पुन्नाटसंघीय जिनसेनने और अपभ्रंश भाषाके कवि धवलने रविषेणके बाद जटिल-मुनिका उछेख किया है, इससे अनुमान होता हैं कि जटा-सिंहनन्दिका वरांगचरित र्शेयिद रविषेणके पद्मचरितके बादका हो ।

६--पउमचरियकी जयसिंहदेवके राज्य-कालमें एक ताड्पत्रपर लिखी गई वि०सं०११९८ की प्रति भड़ोचमें उपलब्ध हुई है। (देखो जैसलमेरके यन्थ-मंडारकी सूची ए० १७) आचार्य जिनसेन (पुन्नाटसंधीय) ने भी अपने हरिवंशपुराण (वि०सं० ८४०) में, उद्योतनसूरिके पाँच वर्ष बाद ही, रविषेणके पद्मचरितकी प्रशंसी की है।

# माकृतका पछवित छायानुवाद

दोनों ग्रन्थकर्ताओंने अपने अपने ग्रन्थमें रचना-काल दिया है, उससे यह स्पष्ट है कि पउमचरिय पद्मपुराणसे पुराना है और दोनों ग्रन्थोंका अच्छी तरह मिलान करनेसे माऌम होता है कि पद्मपुराणके कर्त्ताके सामने पउमचरिय अवश्य मौजूद था। पद्मपुराण एक तरहसे प्राकृत पउमचरियका ही पछावित किया हुआ संस्कृत छायानुवाद है। पउमचरिय अनुष्टुप् स्ठोकोंके प्रमाणसे दस हजार है और पद्मचरित अठारह हजार। अर्थात् प्राकृतसे संस्कृत लगभग पौने दो गुना है। प्राकृत ग्रन्थकी त्वना आर्या छन्दमें की गई है और संस्कृतकी अनुष्टुप् छन्दमें, इसलिए पद्मपुराणमें गद्य तो शायद दो गुनेसे भी अधिक होंगे। छायानुवाद कहनेके कुछ कारण —

🗸 १ दोनोंका कथानक बिल्कुल एक है और नाम भी एक है।

🗸 २ पर्वों या उद्देश्यों तकके नाम दोनोंके प्रायः एकसे हैं ।

√३ हरएक पर्व या उद्देश्यके अन्तमें दोनोंने छन्द बदल दिये हैं ।

(४ पउमचरियके उद्देश्यके अन्तिम पद्यमें 'विमल' और पद्मचरितके अन्तिम पद्यमें ' रवि ' शब्द अवश्य आता है । अर्थात् एक विमलाङ्क है और दूसरा ख्यङ्क । / ५ पद्मचरितमें जगह जगह प्राकृत आर्याओंका शब्दशः संस्कृत अनुवाद दिखलाई देता है । ऐसे कुछ पद्य इस लेखके परिशिष्टमें नमूनेके तौरपर दे दिये गये हैं और उसी तरहके सैकड़ों और भी दिये जा सकते हैं ।

पछवित कहनेका कारण यह है कि मूलमें जहाँ स्त्री-रूपवर्णन, नगर-उद्यानवर्णन आदि प्रसंग दो चार पद्योंमें ही कह दिये गये हैं वहाँ अनुवादमें ड्योढ़े दूने पद्य लिखे गये हैं । इसके भी कुछ नमूने अन्तमें दे दिये गये हैं ।

पउमचरियके कर्त्ताने चौथे उद्देश्यमें ब्राह्मणोंकी उत्पत्ति बतलाते हुए कहा है कि जब भरत चक्रवर्तीको मालूम हुआ कि वीर भगवानके अवसानके बाद ये लोग कुतीर्थी पाषण्डी हो जायँगे और झुठे शास्त्र बनाकर यज्ञोंमें पशुओंकी हिंसा करेंगे, तब उन्होंने उन्हें शीघ्र ही नगरसे निकाल देनेकी आज्ञा दे दी, और इस

१-कृतपद्मोदयोदयोता प्रत्यहं परिवर्तिता । मूर्तिः काव्यमयी लोके खेरिव खेः प्रिया ॥ ३४ ॥ कारण जब लोग उन्हें मारने लगे, तब ऋषभदेव भगवानने भरतको यह कहकर रोका कि हे पुत्र, इन्हें ' मा हण, मा हण '=मत मारो, मत मारो, तबसे उन्हें ' माहण ' कहने लगे।

संस्कृत 'ब्राह्मण ' शब्द प्राक्कतमें ' माहण ' (ब्राह्मण ) हो जाता है । इसलिए प्राक्कतमें तो उसकी ठीक उपपत्ति उक्त रूपसे बतलाई जा सकती है । परन्तु संस्कृतमें वह ठीक नहीं बैठती । क्योंकि संस्कृत ' ब्राह्मण ' शब्दमेंसे ' मत मारो ' जैसी कोई बात खींच-तानकर भी नहीं निकाली जा सकती । संस्कृत ' पद्मपुराण 'के कर्त्ताके सामने यह कठिनाई अवश्य आई होगी, परन्तु वे लाचार थे । क्योंकि मूल कथा तो बदली नहीं जा सकती, और संस्कृतके अनुसार उपपत्ति बिठानेकी स्वतंत्रता कैसे ली जाय ? इस लिए अनुवाद करके ही उनको सन्तुष्ट होना पड़ा ।——

यैस्मान्मा इननं पुत्र कार्षीरिति निवारितः ।

ऋषभेण ततो याता ' माहना ' इति ते श्रुतिम् ॥ ४-१२२

इस प्रसंगसे यही जान पड़ता है कि प्राकृत ग्रन्थसे ही संस्कृत ग्रन्थकी रचना हुई है।

परन्तु इसके विरुद्ध कुछ लोगोंने तो यह कहने तकका साहस किया है कि संस्कृतसे प्राकृतमें अनुवाद किया गया है। परन्तु मेरी समझमें वह कोरा साहस ही है। प्राकृतसे तो संस्कृतमें वीसों प्रन्थोंके अनुवाद हुए हैं बल्कि साराका सारा प्राचीन जैनसाहित्य ही प्राकृतमें लिखा गया था। भगवान् महावीरकी दिव्यध्वनि भी अर्धमागधी प्राकृतमें ही हुई थी। संस्कृतमें प्रन्थ-रचना करनेकी ओर तो जैनाचायोंका ध्यान बहुत पीछे गया है और संस्कृतसे प्राकृतमें अनुवाद किये जानेका तो शायद एक भी उदाहरण नहीं है।

१---मा हणसु पुत्त एए जं उसभजिणेण वारिओ भरहा ।

तेण इमे सयल चिय वुचंति य 'माहणा ' लोए ॥ ४-८४

२ उदाइरणार्थं भगवती आराधना और पंच-संग्रहके अमितगतिसूरिकृत संस्कृत अनुवाद, देवसेनके भावसंग्रहका वामदेवकृत संस्कृत अनुवाद, अमरकीर्तिके ' छक्कोमवएस ' का संस्कृत ' षट्कर्मोपदेश-माला ' नामक अनुवाद, सर्वनन्दिके लोकविभागका सिंहसूरिकृत संस्कृत अनवाद आदि । इसके सिवाय प्राकृत पउमचरियकी रचना जितनी सुन्दर, स्वाभाविक और आडम्बररहित है, उतनी पद्मचरितकी नहीं है। जहाँ जहाँ वह शुद्ध अनुवाद है, वहाँ तो ख़ैर ठीक है, परन्तु जहाँ पछवित किया गया है वहाँ अनावश्यक रूपसे बोझिल हो गया है। उदाहरणके लिए अंजना और पवनंजयके समागमको ले लीजिए। प्राकृतमें केवल चार पाँच आर्या छन्देंगें ही इस प्रसंगको सुन्दर ढंगसे कह दिया गया है, परन्तु संस्कृतमें बाईस पद्य लिखे गये हैं और बड़े विस्तारसे आलिंगन-पीडन, चुम्बन, दशनच्छद, नीवी-विमोचन, सीत्कार, आदि काम-कलायें चित्रित की गई हैं जो अश्लीलताकी सीमा तक पहुँच गई हैं।

### पउमचरियके रचना-कालमें सन्देह

विमलसूरिने स्वयं पउमचरियकी रचनाका समय वीर नि॰ सं॰ ५३० ( वि॰ ६० ) दिया है; परन्तु कुछ विद्वानेंनि इसमें सन्देह किया है । डा॰ हर्मन जैकोबी उसकी भाषा और रचना-शैलीपरसे अनुमान करते हैं कि वह ईसाकी चौथी पाँचवीं शताब्दिसे पहलेका नहीं हो सकतों। डा॰ कीथे, डा॰ बुलनैर आदि भी उसे ईसाकी तीसरी शताब्दिके लगभगकी या उसके बादकी रचना मानते हैं। क्योंकि उसमें 'दीनार ' शब्दका और ज्योतिषशास्त्रसम्बन्धी कुछ ग्रीक शब्दोंका उपयोग किया गया है। दी० ब० केशवराव ध्रुव तो उसे और भी अर्वाचीन कहते हैं । वे छन्देंकि क्रम-विकासके इतिहासके विरोषज्ञ माने जाते थे । इस ग्रन्थके प्रत्येक उद्देसके अन्तोंमें जो गाहिणी, शरभ आदि छन्दोंका उपयोग किया गया है, वह उनकी समझमें अर्वाचीन है। गीतिमें यमक और सगीन्तमें ' विमल ' शब्दका आना भी उनकी दृष्टिमें अर्वाचीनताका द्योतक है । परन्तु हमें इन दलीलोंमें कुछ अधिक सार नहीं दिखता । ये अधिकतर ऐसे अनुमान हैं जिनपर बहुत भरोसा नहीं रक्खा जा सकता, ये गलत भी हो सकते हैं और जब स्वयं ग्रन्थकर्त्ता अपना समय दे रहा है, तब अविश्वास करनेका कोई कारण भी तो नहीं दीखता। इसके सिवाय डा० विंटरनीज़, डा० लायमन, आदि विद्वान् वीर नि० ५३०को ही पउमचरियकी रचनाका काल मानते हैं। न माननेका उनकी समझमें कोई कारण भी नहीं है।

१ एन्साइक्लोपेडिया आफ रिलीजन एण्ड एथिक्स भाग ७, ५० ४३७ और माडर्न रिव्यू दिसम्बर सन् १९१४। २ कीथका संस्कृत साहित्यका इतिहास। ३ इन्ट्रोडक्शन टू प्राकृत।

# राम-कथाकी विभिन्न धारायें

राम-कथा भारतवर्षकी सबसे अधिक लोकप्रिय कथा है और इसपर विपुल साहित्य निर्माण किया गया है। हिन्दू, बौद्ध और जैन इन तीनों ही प्राचीन सम्प्रदायोंमें यह कथा अपने अपने ढॅंगसे लिखी गई है और तीनों ही सम्प्रदायवाले रामको अपना अपना महापुरुष मानते हैं।

अभी तक अधिकांश विद्वानेंका मत यह है कि इस कथाको सबसे पहले वाल्मीकि मुनिने लिखा और संस्कृतका सबसे पहला महा काव्य ( आदि काव्य ) वाल्मीकि-रामायण है। उसके बाद यह कथा महाभारत, ब्रह्मपुराण, पद्मपुराण, अभिपुराण, वायुपुराण आदि सभी पुराणोंमें थोड़े थोड़े हेर फेरके साथ संक्षेपमें लिपिबद्ध की गई है। इसके सिवाय अध्यात्म रामायण, आनन्द रामायण, अद्भुत रामायण नामसे भी कई रामायण ग्रन्थ लिखे गये। बृहत्तर भारतके जावा, सुमात्रा आदि देशोंके साहित्यमें भी इसका अनेक रूपान्तरोंके साथ विस्तार हुआ।

अद्भुत रामायणमें सीताकी उत्पत्तिकी कथा सबसे निराली है । उसमें लिखा है कि दण्डकारण्यमें गृत्समद नामके एक ऋषि थे । उनकी स्त्रीने प्रार्थना की कि मेरे गर्भसे साक्षात् लक्ष्मी उत्पन्न हो । इसपर उसके लिए वे प्रतिदिन एक घड़ेमें दूधको अभिमंत्रित करके रखने लगे कि इतनेमें एक दिन वहाँ रावण आया और उसने ऋषिपर विजय प्राप्त करनेके लिए अपने वाणोंकी नोकें चुभा चुभाकर उनके शरीरका बूँद बूँद रक्त निकाला और उसी घड़ेमें भर दिया । फिर वह घड़ा उसने मन्दोदरीको जाकर दिया और चेता दिया कि यह रक्त विषसे भी तीव्र है । परन्तु मन्दोदरी यह सोचकर उस रक्तको पी गई कि पतिका मुझपर सचा प्रेम नहीं है और वह नित्य ही परस्त्रियोंमें रमण किया करता है, इस लिए अब मेरा मर जाना ही ठीक है । परन्तु उसके योगसे वह मरी तो नहीं, गर्भवती हो गई । पतिकी अनुपस्थितिमें गर्भ धारण हो जानेसे अब वह उसे छुपानेका प्रयत्न करने लगी और आखिर एक दिन विमानमें बैठकर कुरुक्षेत्र गई और उस गर्भको जमीनमें गाड़कर वापस चली आई । उसके बाद हल जोतते समय वह गर्भजात कन्या जनकजीको मिली और उन्होंने उसे पाल लिया । वही सीता है ।

विष्णुपुराण (४-५) में भी लिखा है कि जिस समय जनकवंशीय राजा

सीरध्वज पुत्र-लाभके लिए यज्ञ-भूमि जोत रहे थे, उसी समय लाङ्गलके अग्रभागसे सीता नामक दुहिता उत्पन्न हुई ।

बौद्धोंके जातक ग्रन्थ बहुत प्राचीन हैं जिनमें बुद्धदेवके पूर्व-जन्मकी कथायें लिखी गई हैं । दशरथ जातकके अनुसार काशीनरेश दशरथकी सोलह हजार रानियाँ थीं । उनमेंसे मुख्य रानीसे राम लक्ष्मण ये दो पुत्र और सीता नामकी एक कन्या हुई । फिर मुख्य रानीके मरनेपर दूसरी जो पटरानी हुई उससे भरत नामका पुत्र हुआ । यह रानी बड़े पुत्रोंको हक मारकर अपने पुत्रको राज्य देना चाहती थी । तब इस भयसे कि कहीं यह बड़े पुत्रोंको मार न डाले, राजाने उन्हें बारह वर्षतक अरण्यवास करनेकी आज्ञा दे दी और वे अपनी बहिनके साथ हिमालय चले गये और वहाँ एक आश्रम बनाकर रहने लगे । नौ वर्षके बाद दशरथकी मृत्यु हो गई और तब मंत्रियोंके कहनेसे भरतादि उन्हें लेने गये, परन्तु वे अवधिके भीतर किसी तरह लैटनेको राजी नहीं हुए, इस लिए भरत रामकी पादुकाओंको ही सिंहासनपर रखकर उनकी ओरसे राज्य चलाने लगे । आख़िर बारह वर्ष पूरे होनेपर वे लौटे, उनका राज्याभिषेक हुआ और फिर सीताके साथ ब्याह करके उन्होंने १६ हजार वर्ष तक राज्य किया ! पूर्वजन्ममें ग्रुद्धोदन राजा दशरथ, उनकी रानी महामाया रामकी माता, राहुल-माता सीता, बुद्धदेव रामचन्द्र, उनके प्रधान शिष्य आनन्द भरत, और सारिपुत्र ल्क्ष्मण थे ।

इस कथामें सबसे अधिक खटकनेवाली बात रामका अपनी बहिन सीताके साथ ब्याह करना है। परन्तु इतिहास बतलाता है कि उस कालमें शाक्योंके राज-घरानेंमिं राजवंशकी शुद्धता सुरक्षित रखनेके लिए भाईके साथ भी बहिनका विवाह कर दिया जाता था। यह एक रिवाज था।

इस तरह हम हिन्दू और बौद्ध साहित्यमें राम-कथाके तीन रूप देखते हैं, एक वाल्मीकि रामायणका, दूसरा अद्धुत रामायणका और तीसरा बौद्ध जातकका।

### जैन रामायणके दो रूप

इसी तरह जैन-साहित्यमें भी राम-कथाके दो रूप मिलते हैं, एक तो पउमचरिय और पद्मचरितका और दूसरा गुणभद्राचार्यके उत्तरपुराणका । पद्मचरित या पउम-चरियकी कथा तो प्रायः सभी जानते हैं, क्योंकि जैनरामायणके रूपमें उसीकी सबसे अधिक प्रसिद्धि है, परन्तु उत्तरपुराणकी कथाका उतना प्रचार नहीं है जो उसके दुट वें प्र्वमें वर्णित है । उसका बहुत संक्षिप्त सार यह है— राजा दशरथ काशी देशमें वाराणसीके राजा थे। रामकी माताका नाम सुबाला और लक्ष्मणकी माताका नाम केकेयी था। भरत-शत्रुघ्न किसके गर्भमें आये थे, यह स्पष्ट नहीं लिखा। केवल ' कस्यांचित् देव्यां ' लिख दिया है। सीता मन्दोदरीके गर्भसे उत्पन्न हुई थी; परन्तु भविष्यदक्ताओंके यह कहनेसे कि वह नाशकारिणी है, रावणने उसे मंजूषामें रखवाकर मरीचिके द्वारा मिथिलामें भेजकर जमीनमें गड़वा दिया। दैवयोगसे हलकी नोकमें उलझ जानेसे वह राजा जनकको मिल गई और उन्होंने उसे अपनी पुत्रीके रूपमें पाल ली। इसके बाद जब वह ब्याहके योग्य हुई, तब जनकको चिन्ता हुई। उन्होंने एक वैदिक 'यज्ञ' किया और उसकी रक्षाके लिए राम-लक्ष्मणको आग्रहपूर्वक बुलवाया। फिर रामके साथ सीताको ब्याह दिया। यज्ञके समय रावणको आमंत्रण नहीं भेजा गया, इससे वह अत्यन्त कुद्ध हो गया और इसके बाद जब नारदके द्वारा उसने सीताके रूपकी अतिशय प्रशंसा सुनी तब वह उसको हर लानेकी सोचने लगा।

केकेयीके हठ करने, रामको वनवास देने, आदिका इस कथामें कोई जिक नहीं है। पंचवटी, दण्डकवन, जटायु, सूर्पनखा, खरदूषण आदिके प्रसंगोंका भी अभाव है। बनारसके पासके ही चित्रकूट नामक बनसे रावण सीताको हर ले जाता है और फिर उसके उद्धारके लिए लंकामें राम-रावण युद्ध होता है। रावणको मारकर राम दिग्विजय करते हुए लौटते हैं और फिर दोनों भाई बनारसमें राज करने लगते हैं। सीताके अपवादकी और उसके कारण उसे निर्वासित करनेकी भी चर्चा इसमें नहीं है। लक्ष्मण एक असाध्य रोगमें प्रसित होकर मर जाते हैं और इससे रामको उद्वेग होता है। वे लक्ष्मणके पुत्र पृथ्वीसुन्दरको राजपदपर और सीताके पुत्र अजितंजयको युवराजपदपर अभिषिक्त करके अनेक राजाओं, और अपनी सीता आदि रानियोंके साथ जिन-दीक्षा ले लेते हैं।

इसमें सीताके आठ पुत्र बतलाये हैं, पर उनमें लव-कुशका नाम नहीं है। दशानन विनमि विद्याधरके वंशके पुलस्त्यका पुत्र था। शत्रुओंको रुलाता था, इस कारण वह रावण कहलाया। आदि।

जहाँ तक मैं जानता हूँ, यह उत्तरपुराणकी राम-कथा श्वेताम्बर सम्प्रदायमें प्रचलित नहीं है । आचार्य हेमचन्द्रके त्रिषष्टिशलाकापुरुषचरितमें जो राम-कथा है, उसे मैंने पढ़ा है । वह बिल्कुल ' पउमचीरय ' की कथाके अनुरूप है । ऐसा मालूम होता है कि पउमचरिय और पद्मचरित दोनों ही हेमचन्द्राचार्यके सामने मौजूद थे । जैसा कि पहले लिखा जा चुका है, दिगम्बर सम्प्रदायमें भी इसी कथाका अधिक प्रचार है और पीछेके कवियोंने तो प्रायः इसी कथाको संक्षिप्त या पछवित करके अपने अपने ग्रन्थ लिखे हैं। फिर भी उत्तरपुराणकी कथा बिल्कुल उपेक्षित नहीं हुई है। अनेक कवियोंने उसका भी आदर्श मानकर काव्य-रचना की है। उदाहरणके लिए महाकवि पुष्पदन्तुको ही ले लीजिए। उन्होंने अपने उत्तर-पुराणके अन्तर्गत जो रामायण लिखी है, वह गुणभद्रकी कथाकी ही अनुकृति है। चामुण्डराय-पुराणमें भी यही कथा है।

पद्मचरिय और पद्मचरितकी कथाका अधिकांश वाल्मीकि रामायणके ढंगका है और उत्तरपुराणकी कथाका जानकी-जन्म अद्भुत रामायणके ढंगका | दशरथ बनारसके राजा थे, यह बात बौद्ध जातकसे मिलती जुलती है | उत्तरपुराणके समान उसमें भी सीता-निर्वासन, लव-कुश-जन्म आदि नहीं हैं |

जिर्थात् भारतवर्षमें राम-कथाकी जो दो तीन परम्परायें हैं, वे जैन सम्प्रदायमें भी प्राचीन कालसे चली आ रही हैं । पउमचरियके कर्त्ताने कहा है कि उस पद्म-चरितको में कहता हूँ जो आचार्योंकी परम्परासे चला आ रहा था और नामावली-निबद्ध था । इसका अर्थ मैं यह समझता हूँ कि रामचन्द्रका चरित्र उस समय तक केवल नामावलीके रूपमें था, अर्थात्, उसमें कथाके प्रधान-प्रधान पात्रोंके, उनके माता-पिताओं, स्थानों और भवान्तरों आदिके नाम ही होंगे, वह पछवित कथाके रूपमें न होगा और उसीकी विमलसूरिने विस्तृत चरितके रूपमें रचना की होगी । श्रीधर्मसेन गणिने वसुदेव-हिंडिके दूसरे खंडमें जो कुछ कहा है उससे भी यहां माल्र्म होता है कि उनका वसुदेवचरित भी गणितानुयोगके क्रमसे निर्दिष्ट था।

१-णामावलियनिबद्धं आयरियपरंपरागयं सन्वं ।

वोच्छामि पउमचरियं अहाणुपुव्विं समासेण ॥

२ जैनाचार्योंके अनेक कथा-यन्थोंमें परस्पर जो असमानता है, भिन्नता है, उसका कारण भी यही माऌम होता है।/उनके सामने कुछ तो ' नामावलीनिवद्ध ' साहित्य था और कुछ आचार्यपरम्परासे चली आई हुई स्मृतियाँ थीं / इन दोनोंके आधारसे अपनी अपनी रुचिके अनुसार कथाको पछवित करनेमें भिन्नता हो जाना स्वाभाविक है। एक ही संक्षिप्त प्लाटको यदि आप दो लेखकोंको देंगे तो उन दोनोंकी पछवित रचनार्ये निस्सन्देह भिन्न ही जायेंगीं। तिलोयपण्णत्तिमें जो करणानुयोगका यन्थ है, उक्त नामावलीनिवद्ध कथा-स्त्र दिये हुए है। उसमें कुछ श्रुत-निबद्ध था और कुछ आचार्यपरम्परागृत थे। ।

जब विमल्स् रि पूर्वोक्त नामावलीके अनुसार अपने ग्रन्थकी रचनामें प्रवृत्त हुए होंगे, तब ऐसा माल्रम होता है कि उनके सामने अवश्य ही कोई लोक-प्रचलित रामायण ऐसी रही होगी जिसमें रावणादिको राक्षस, वसा-रक्त-मांसका खाने-पीनेवाला और कुंभकर्णको छह छह महीने तक इस तरह सोनेवाला कहा है कि पर्वततुल्य हाथियोंके द्वारा अंग कुचले जाने, कानेंग्निं घड़ों तेल डाले जाने और नगाड़े बजाये जाने पर भी वह नहीं उठता था और जब उठता था तो हाथी भैंसे आदि जो कुछ सामने पाता था, सब निगल जाता थां। उनकी यह भूमिका इस बातका संकेत करती है कि उस समय बाल्मीकि रामायण या उसी जैसी कोई राम-कथा प्रचलित थी और उसमें अनेक अलीक, उपपत्तिविरुद्ध और अविश्वसीय बाते थीं, जिन्हें सत्य, सोपपत्तिक और विश्वासयोग्य बनानेका विमल्स् रिने प्रयत्न किया है। जैनधर्मका नामावलीनिबद्ध ढाँचा उनके समक्ष था ही और श्रुतिपरम्परा या आचार्यपरम्परासे आया हुआ कुछ कथासूत्र भी था। उसीके आधारपर उन्होंने पउमचरियकी रचना की होगी।

उत्तरपुराणके कर्त्ता उनसे और रविषेणसे भी बहुत पीछे हुए हैं, फिर उन्होंने इस कथानकका अनुसरण क्यें। नहीं किया, यह एक प्रश्न है। यह तो बहुत कम संभव है कि इन दोनों ग्रन्थेंका उन्हें पता न हो और इसकी भी संभावना कम है कि उन्हेंने स्वयं ही विमलसूरिके समान किसी लोकप्रचलित कथाको ही स्वतंत्र रूपसे जैनधर्मके साँचेमें ढाला हो क्येंकि उनका समय वि० सं० ९५५ है,

१ '' अरहंत-चक्कि-वासुदेव-गणितानुयेाग-क्रमणिद्विद्धं वसुदेवचरितं ति । तथ्य य किंचि सुयानिबंद्धं किंचि आयरइ-परपरागएण आगतं । ततो अवधारितं मे । ''

२ देखो आगे परिशिष्टमें पउमचरियकी नं० १०७ से ११६ तककी गाथायें।

३ महाकवि पुष्पदन्तने तो अपने उत्तरपुराणमें राम-कथाका प्रारंभ करते हुए वाल्मीकि और व्यासका स्पष्ट उल्लेख भी किया है----

वम्मीयवासवयणिहिं णडिउ, अण्णाणु कुमग्गकूवि पडिउ ।--- ६९ वीं सन्धि

अलियं पि सन्वमेयं उववत्तिविरुद्धपच्चयगुणेहिं,
 नय सद्दहंति पुरिसा हवंति जे पंडिया लोए ॥

जो बहुत प्राचीन नहीं है । हमारा अनुमान है कि गुणभद्रसे बहुत पहले विमल-तूरिके ही समान किसी अन्य आचार्यने भी जैनधर्मके अनुकूल सोपपत्तिक और विश्वसनीय स्वतंत्र रूपसे राम-कथा लिखी होगी और वह गुणभद्राचार्यको पुर-परम्पराद्वारा मिली होगी । गुणभद्रके गुरु जिनसेनस्वामीने अपना आदिपुराण कविपरमेश्वरकी गद्य-कथाके आधारसे लिखा था—'' कविपरमेश्वरनिगदित<u>गद्यक-थामातृकं प</u>ुरोश्चरितमें । '' और उसके पिछले कुछ अंशकी पूर्ति स्वयं गुणभद्रने भी की है । जिनसेनस्वामीने कविपरमेश्वर या कविपरमेश्वरको 'वागर्थसंग्रह' नामक अमग्र पुराणका कर्त्ता बतलाया है ं । अतएव मुनि सुव्रत तीर्थकरका चरित्र भी गुणभद्रने उसीके आधारसे लिखा होगा जिसके अन्तगत राम-कथा भी है । वामुण्डरायने भी कवि परमेश्वरका स्मरण किया है ।

गरज यह कि पउमचरिय और उत्तरपुराणकी राम-कथाकी दो धारायें अलग अलग स्वतंत्ररूपसे निर्मित हुई और वे ही आगे प्रवाहित होती हुई हम तक आई हैं। इन दो धाराओं में गुरुपरम्परा-मेद भी हो सकता है। एक परम्पराने एकधाराको अपनाया और दूसरीने दूसरीको। ऐसी दशामें गुणमद्र स्वामीने पउमचरियकी बारासे परिचित होनेपर भी इस खयालसे उसका अनुसरण न किया होगा कि वह रमारी गुरुपरम्पराकी नहीं है। यह भी संभव हो सकता है कि उन्हें पउमचरियके कथानककी अपेक्षा यह कथानक ज्यादा अच्छा माऌम हुआ हो।

पउमचरियकी रचना वि० सं० ६० में हुई है और यदि जैनधर्म दिगम्बर-धेताम्बर-भेदोंमें वि० सं० १३६ के लगभग ही विभक्त हआ है जैसा कि दोनों

१-देखो उत्तरपुराणकी प्रशस्ति ।

२–स पूज्यः कविभिर्लोंके कवीनां परमेश्वरः ।

वागर्थसंग्रहं कृत्स्नपुराणं यः समग्रहीत् ॥ ६० ॥---आदिपुराण

३ महामात्य चामुण्डरायका बनाया हुआ त्रिषष्टिलक्षणमहापुराण ( चामुण्डराय-पुराण ) तनडीभाषामें है । उसके प्रारम्भर्मे लिखा है कि इस चरित्रको पहले कूचि भट्टारक, तदनन्तर नन्दिमुर्नाश्वर, फिर कविपरमेश्वर और तदनन्तर जिनसेन-गुणभद्र आचार्य, एकके बाद एक, रास्परासे कहते आये हैं । इससे भी माऌम होता है कि कविपरमेश्वरका चौवीसों तीर्थ-तरोंका चरित्र था । चामुण्डरायके समान गुणभद्रने भी उसीके आधारसे उत्तरपुराण लिखा होगा और कविपरमेश्वरसे भी पहले नन्दिमुनि और कूचिभट्टारकके इस विषयके ग्रन्थ होंगे । सम्प्रदायवाले मानते हैं, तो फिर कहना होगा कि यह उस समयका है जब जैन-धर्म अविभक्त था। हमें इस प्रन्थमें कोई ऐसी बात भी नहीं मिली जिसपर दोमेंसे किसी एक सम्प्रदायकी कोई गहरी छाप लगी हो और जिससे हम यह निर्णय कर सकें कि विमलसूरि अमुक सम्प्रदायके ही थे। बल्कि कुछ बातें ऐसी हैं जो श्वेताम्बर-परम्पराके विरुद्ध जाती हैं और कुछ दिगम्बरपरम्पराके विरुद्ध। इससे ऐसा माल्र्म होता है कि यह एक तीसरी ही, दोनोंके बीचकी, विचार-धारा थी।

### पउमचरियके कुछ विशिष्ट कथन

१— इस ग्रन्थके प्रारम्भमें कहा गया है कि भगवान् महावीरका समवसरण विपुलाचलपर आया, तब उसकी खबर पाकर मगध-नरेश श्रोणिक वहाँ पहुँचे और उनके पूछनेपर गोतम गणधरने रामकथा कैही । दिगम्बर सम्प्रदायके प्रायः सभी कथा-ग्रन्थोंका प्रारम्भ इसी तरह होता है । कहीं कहीं गोतम स्वामीके बदले सुधर्मा स्वामीका नाम भी रहता है । परन्तु जहाँ तक हम जानते हैं श्वेताम्बर सम्प्रदायमें कथा-ग्रन्थोंका प्रारम्भ करनेकी यह पद्धति नहीं है । उनमें आम तौरसे सुधर्मा स्वामीने जम्बूसे कहा, इस तरह कहनेकी पद्धति है । जैसे कि संघदासवाचकने वसुदेव-हिंडिके प्रथमांशमें कहा है कि सुधर्म स्वामीने जम्बूसे प्रथमानुयोगत तीर्थकर-चक्रवर्ति-यादववंशप्ररूपणागत वसुदेवचरित कहाँ । अन्य ग्रन्थोंमें भी यही पद्धति है ।

२—जिन भगवानकी माताको जो स्वप्न आते हैं, उनकी संख्या दिगम्बर सम्प्रदायमें १६ बतलाई है, जब कि खेताम्बर सम्प्रदायमें १४ स्वप्न माने जाते हैं। परन्तु पउमचरियमें १५ स्वप्न हैं<sup>४</sup>। आवश्यककी हारिभद्रीय वृत्तिमें ( १० १७८)

१-वीरस्स पवरठाणं विउलगिरीमस्थये मणभिरामे । तह इंदभूयिकहियं सोणियरण्णस्स णीसेसं ॥ ३४ ॥ २-श्रेणिकप्रश्नमुद्दिश्य सुधर्मेा गणनायकः । यथोवाच मयाप्येतदुच्यते मोक्षलिप्सया ॥---क्षत्रचूड़ामणि ३ तत्थ ताव 'सुहम्मसामिणा जंबुनामस्स पढमानुओगे तित्थयर-चक्कवट्टि-दसार-वंसपरू-वणागयं वसुदेवचरियं कहियं 'ति तस्सेव पभवो कहेयव्वो, तप्पभवस्सय पभवस्स त्ति । ४ वसेह गय सीहे वेरसिरि दोंमं र्ससि रॅवि झॅयं च कलैसं च ।

सैरै सैोयरं विमीणं वरभैवणं रयेणकूडैंग्गी ॥ ६२ ॥-- तृ० उद्देस।

लिखा है कि विमान और भवन ये दो स्वप्न ऐसे हैं कि इनमेंसे जिन-माताओंको एक ही आता है। जो तीर्थकर देवत्वसे च्युत होकर आते हैं उनकी माता विमान देखती है और जो अधा लोकसे आते हैं उनकी माता भवन देखती है। परन्तु पउमचरियमें विमान और भवन दोनों ही स्वप्न मरुदेवीने एक साथ देखे हैं।

३— दूसरे उद्देसकी ३० वीं गाथामें भगवानको जब केवल-ज्ञान उत्पन्न हुआ, तब उन्हें ' अष्टकर्भरहित ' विशेषण दिया गया है े और यह विशेषण शायद दोनों सम्प्रदायेंकी दृष्टिसे चिन्तनीय है। क्योंकि केवल-ज्ञान होते समय केवल चार घातिया कर्मोंका ही नाश होता है, आठोंका नहीं।

४— दूसरे उद्देसकी ६५ वीं गाथामें पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति-को स्थावर और द्वीन्द्रियादि जीवेंकिं। त्रस कहा है। यह दिगम्बर मान्यता है। स्वेताम्बर सम्प्रदायके अनुसार पृथ्वी, जल और वनस्पति ही स्थावर हैं, अग्नि, वायु और द्वीन्द्रियादि त्रस हैं।

५—चौथे उद्देसकी ५८ वीं गाथामें भरत चक्रवर्तीकी ६४ इजार रानियाँ बतलाई हैं<sup>8</sup>। यह संख्या श्वेताम्बर-परम्पराके अनुसार है, दिगम्बर सम्प्रदायके अनुसार चक्रवर्तीकी ९६ इजार रानियाँ होती हैं<sup>8</sup>।

६ — पउमचरियके दूसरे उद्देसमें भगवान् महावीर बाल-भावसे उन्मुक्त होकर तीस बरसके हो गये और फिर एक दिन संवेग होनेसे उन्हेंनि प्रवज्या ग्रहण कर

१ पद्मचरितमें दिगम्बर सम्प्रदायके अनुसार स्वप्नोंकी संख्या १६ कर दी गई है----" अद्राक्षीत्योडशस्वप्नानि।ति श्रेयोविधायिन: ॥ "

- २ अह अटकम्मरहियस्स तस्स झाणोवओगजुत्तस्स | सयलजगुज्जोयगरं केवलणाणं समुप्पण्णं || ३०
- ३ पुढवि-जलु-जलण-मारुय-वणस्सई चेव थावरा भणिया । वेइंदियाइ जावउ, दुविहतसा सण्णि इयरे वा ॥ ६५

४ चउसहिसहस्साइं जुवईणं परमरूवधारीणं । वत्तीसं च सहस्सा राईणं बद्धमउडाणं ॥ ५८

५—पद्मचरितमें रविषेणने यह संख्या अपने सम्प्रदायके अनुसार संशोधित करके ९६ हजार कर दी है—'' पुरन्ध्रीणां सहस्राणि नवतिः षड्भिरन्विताः । '' ली । इसमें उनके विवाहित होनेकी कोई चर्चा नहीं है और कुमारावस्थामें ही दीक्षित होना प्रकट किया है । बीसवें उद्देसकी गाथा ९७–९८ से भी यही ध्वनित होता है कि मल्जिनाथ, अरिष्टिनेमि, पार्श्व, महावीर और वासुपूज्य ये पाँच तीर्थकर कुमार-कालमें ही घरसे निकल गये और दोष तीर्थकर पृथ्वीका राज्य भोगकर निष्कान्त हुए । कहनेकी आवश्यकता नहीं कि यह उल्लेख दिगम्बर-परम्पराके अनुकूल है । यद्यीप अभी अभी एक विद्वान्से मालूम हुआ है कि स्वेताम्बर सम्प्रदायके एक प्राचीन ग्रन्थमें भी महावीरको अविवाहित बतलाया है ।

सम्प्रदेशियक एक प्राचान ग्रन्थम मा महावारका आववाहित बतलाया हू परिश्रम करनेसे इस तरहकी और भी अनेक बातोंका पता लग सकेगा जिनमेंसे कुछ दिगम्बर सम्प्रदायके अधिक अनुकूल होंगी और कुछ खेताम्बर सम्प्रदायके | इन सब बातोंसे हमारा झुकाव इस तीसरी विचार-धाराके विषयमें इस ओर होता है कि वह उस समयकी है जब दिगम्बर और खेताम्बर सम्प्रदायोंके मत-भेद व्यवस्थित और दृढ़ नहीं हुए थे | उन्होंने आगे चल कर ही धीरे धीरे स्थायित्व और दृढत्व प्राप्त किया है | पहले वे किसी ग्रन्थके पाठ-भेदोंके समान साधारण

मत-भेद थे, परन्तु पीछे समयने और सम्प्रदाय-मोहने उन्हें मजबूत बना दिया। हमारा अनुमान है कि शायद यह तीसरी विचार-धारा वह है जिसका प्रति-निधित्व यापनीय संघ करता था और जो अब छप्त हो गया है और पउमचरिय शायद उसीके द्वारा बहुत समय तक सुरक्षित रहा है। इस बातकी पुष्टि महाकवि स्वयंभूके ' पउमचरिय ' से होती है जो यापनीय संघके थे और जिन्होंने अपने समक्ष उत्तरपुराणानुमोदित रामायण-कथाके रहते हुए भी पउमचरियका ही अनुसरण किया है।

> १—सुरवइदिन्नाहारो अंगुट्टयअमयलेवलेहेणं, उम्मुक्कबालभावो तीसइ वरिसो जिणो जाओ । अह अन्नया कयाई संवेगपरो जिणो मुणियदोसे, लोगंतियपरिकिण्णो पव्वज्जमुवागओ वीरो ॥ ३०

२— निद्धंतकणयवण्णा सेसा तित्थंकरा समक्खाया, मल्ठी अरिहनेमी पासेा वीरो य वासपुजो य || ९७ एए कुमारसीहा गेहाओ णिग्गया जिणवरिंदा, सेसा वि हु रायाणो पुहई भोत्तूण णिक्खंता || ९८

# परिशिष्ट

[ पउमचरिय और पद्मचरितके कुछ छायानुवादरूप उद्धरण ] सुव्वंति लोयसत्थे रावणपमुहा य रक्खसा सब्वे । वस-लोहिय-मंसाई-भक्खणपाणे कयाहारा ॥ १०७ ॥ किर रावणस्स भाया महाबलो नाम कुंभयण्णो ति । छम्मासं विगयभओं सेज्जासु निरंतरं सुयइ ॥ १०८ ॥ जद्द वि य गएसु अंगं पेलिज्जद्द गरुयपव्वयसमेसु । तेल्लघडेसु य कण्णा पूरिज्ञंते सुयंतस्स ॥ १०९ ॥ पडुपडहतूरसद्दं ण सुणइ सो सम्मुहं पि वज्जंतं। नय उट्टेइ महप्पा सेजाए अपुण्णकालम्मि ॥ ११० ॥ अह उद्विओ वि संतो असणमहा(णामह)घोरपरिगयसरीसे। पुरओ हवेज जो सो कुंजर महिसाइणो गिलइ ॥ १११ ॥ काऊण उद्रभरणं सुरमाणुसकुंजराइबहुएसु। पुणरवि सेजारूढो भयरहिओ सुयइ छम्मासं ॥ ११२ ॥ अन्नं पि एव सुव्वइ जइ इंदो रावणेण संगामे। जिणिऊण नियलबद्धो लंकानयरी समाणीओ ॥ १९२॥ को जिणऊण समत्थों इंदं ससुरासुरे वि तेलोके। जो सागरेपेरंतं जंबुद्दीवं समुद्धरइ ॥ ११४ ॥ एरावणो गइंदो जस्स यि वर्जं अमोहपहरत्थं। तस्स किर चिंतिएण वि अन्नो वि भवेज मसिरासी ॥ ११५ ॥ सीहो मएण निहुओ साणेण य कुंजरो जहा भग्गो। तह विवरीयपयत्थं कईहि रामायणं रइयं ॥ ११६ ॥ अलियं पि सव्वमेयं उववत्तिविरुद्धपद्मयगुणेहिं। न य सद्दहंति पुरिसा हवंति जे पंडिया लोप ॥ ११० ॥ एवं चिंतंतो चिंय संसयपरिहारकारणं राया। जिणद्रिसणुस्सुयमणो गमणुच्छाहो तओ जाओ ॥ ११८ ॥ -पउमचरिय दूसरा उ०

# आपुच्छिऊण सब्वं मायापियपुत्तसयणपरिवग्गं। तो मुयइ भूसणाइं कडिसुत्तयकडयवत्थाइं ॥ १३५ ॥

-----पद्मपुराण द्वि० प०

भगवन्तं गणाधीशं सोऽहं पृष्ठास्मि गौतमम् ॥ २४८ ॥ एवं चिन्तयतस्तस्य महाराजस्य धीमतः ।

श्रूयन्ते लौकिके ग्रन्थे राक्षसा रावणादयः । वसाशोणितमांसादिपानभक्षणकारिणः ॥ २३०॥ रावणस्य किल भ्राता कुम्भकर्णो महाबलः । घोरनिद्रापरीत: षण्मासान् शेते निरन्तरम् ॥ २३१ ॥ मत्तैरपि गजैस्तस्य क्रियते मर्दनं यदि । तप्ततैलकटाहै श्च पूर्येते अवणौ यदि ॥ २३२ ॥ भेरीशांखनिनादेपि सुमहानपि जन्यते । तथापि किल नायाति कालेऽपूर्णे विबुद्धताम् ॥ २३३ ॥ क्षुत्तृष्णा व्याकुलश्चासौ विबुद्धः सन्महोदरः । भक्षयत्यग्रतो दृष्ट्वा हस्त्यादीनपि दुर्द्धरः ॥ २३४ ॥ तिर्यग्भिर्मानुषेर्देवैः कृत्वा तृप्तिं ततः पुनः । स्वापित्येव विमुक्तान्यनिःशेषपुरुषस्थितिः ॥ २३५ ॥ अमराणां किलाधीशो रावणेन पराजितः । आकर्णाकृष्टनिर्मुक्तैर्वाणैर्मर्भविदारिभिः ॥ २४१ ॥ देवानामधिपः कासौ वराकः क्वैष मानुषः । तस्य चिंतितमांत्रेण यायाचो भस्मराशिताम् ॥ २४२ ॥ ऐरावतो गजे। यस्य यस्य वज्रं महायुधम् । समरुवारिधि क्षोणी योऽनायासात्समुद्धरेत् ॥ मृगैः सिंहवधः सोऽयं शिलानां पेषणं तिलैः वधो गंडूपदेनाहेर्गजेन्द्रशासनं शुना ॥ २४६ ॥ अश्रद्वेयमिदं सर्वे वियुक्तमुपपत्तिभिः ।

जैनसाहित्य और इतिहास

सिद्धाण णमुकारं काऊण य पंचमुट्टियं लोयं। चउहि सहस्सेहि समं पत्तो जइणं ( य जिणो ) परमदिक्खं ॥१३६॥ —-पउमचरिय तृ० उ०

> आष्टच्छनं ततः कृत्वा पित्रोबन्धुजनस्य च नमः सिद्धभ्य इत्युक्त्वा श्रीमण्यं प्रतिपद्यत ॥ २८३ ॥ अलंकोरैः समं त्यक्त्वा वसनानि महामुनिः । चकारासौ परित्यागं केशानां पंचमुष्टिभिः ॥ २८३ ॥ —-पद्मचरित तृ० प०

जे वि य ते पढमयरं पब्वज्जं गेह्विऊण परिवाडिया। ते वककिपरिद्वीणा तावसपासंडिणेा जाया ॥ ८५ ॥ ताण य सीसपसीसा मोहंता जणवयं कुसत्थेसु । भिग्गांगिरमादीया जाया बीजं वसुमईए ॥ ८६ ॥ —पउमचीरय च० उद्देश्य ये च ते प्रथमं भग्ना तृपा नाथानुगामिनः । वतारंभममी चक्रुः स्वबुद्धिपरिकल्पितम् ॥ १२४ ॥ तेषां शिष्याः प्रशिष्याश्च मोहयंतः कुहेतुभिः । जगद्गर्वपरायत्ताः कुशास्त्राणि प्रचक्रिरे ॥ १२५ ॥ भृगुरंगोंगिरा बह्निः कपिलोत्रिर्विदस्तथा । अन्ये च बहवोऽज्ञानाज्जाता बल्कलतापसाः ॥ १२६ ॥ ——पद्मचरित च० पर्व

पवं भवंतरकएण तवोबलेण पावंति देवमणुपसु महंत सोक्खं। को पत्थ दड्ढनीसेसकसायमोहा सिद्धा भवांति विमला मलपंकमुक्का ॥ २७१ ॥ ----प० चरिय प० उ०

एवं भवान्तरकृतेन तपोबलेण संप्राप्नुवंति पुरुषा मनुजेषु भोगान् । देवेषु चोत्तम गुणागुणभूषितांगः निर्दोधकर्मपटलाश्च भवंति सिद्धाः ॥ ४०५ —-पद्मचीरत प० प०

पयं हलहरचरियं निययं जो पढइ सुद्धभावेणं । सो लहइ बोहिलाभं बुद्धिबलाउं च अइपरमं ॥ ९३ ॥ उज्जयसत्थो वि रिव्रू खिप्पं उत्रसमइ तस्स उवसग्गो । अज्जिणइ चेव पुण्णं जसेण सरिसं न संदेहो ॥ ९४ ॥ रज्जरहिओ वि रज्जं लहइ धणत्थी महाधणं विउलं । उवसमइ तक्खणं चिय वाही सोमा य हॉति गहा ॥ ९५ ॥ महिल्त्थी वरमहिलं पुत्तत्थी गोत्तनंदणं पुत्तं । लहइ परदेसगमणे समागमं चेव बंधूणं ॥ ९६–५०च० ११८ उ० वाचयति श्र्णोति जनस्तस्यायुर्शुद्धिमीयते पुण्यम् । चाकुष्टलङ्गहस्तो रिपुरपि न करोति वैरमुपशममेति ॥ १५७ कि चान्यद्धर्मार्थी लभते धर्मे यशः परं यशसोऽर्थी । राज्यभ्रष्टो राज्य प्राप्नोति न संशयोऽत्र कश्चित्कृत्यः ॥ १५८ इष्टसमायोगार्थी लभते तं क्षिप्रतो धन धनार्थी । जायार्थी वरपत्नी पुत्रार्थी गोत्रनन्दनं प्रवरंपुत्रम् ॥१५९–५० १२३वॉ ५० १९ एवं वीरजिणेण रामचरियं सिद्धं महत्थं पुरा पच्छाखंडलभूइणा उ कहियं सीसाण धम्मासयं । भूओ साहुपरंपराप सयलं लोप ठियं पायडं एत्ताहे विमलेण सुत्तसहियं गाहानिबद्धं कयं ॥ १०२ —पउम० ११८ वॉं उ०

> अस्यत्र मिथिला नाम पुरी परमसुन्दरी । इन्द्रकेतोस्सुतस्तत्र जनको नाम पार्थिवः ॥ ३३ ॥ विदेहेतिप्रिया तस्य मनोबन्धनकारिणी । गोत्रसर्वस्वभूतेयं सीतेति दुहिता तयोः ॥ ३४ निवेद्यैवमसौ तेभ्यः कुमारं पुनरुक्तवान् । बाल मा याः विषाद त्वं तवेयं सुलभैव हि ॥ ३५ ॥ रूपमात्रेण यातोसि किमस्या भावमीदद्यां । ये तस्या विभ्रमा भद्र कस्तां वर्णयितुं क्षमः ॥ ३६ ॥ तया चित्तं समाकृष्टं तवेति किमिहाद्भुतं । धर्मध्याने दृढं वद्धं मुनीनामपि सा हरेत् ॥ ३७ ॥

आकारमात्रमत्रैतत्तस्या न्यस्तं मया पटे । लावण्यं यत्तु तत्तस्या तस्यामेवैतदीदृशम् ॥ ३८ ॥ नवयौवनसंभूतकान्तिसागरवीचिषु । सा तिष्ठति तरंतीव संसक्तास्तनकुंभयोः ॥ ३९॥ तस्या श्रोणी वगरोहा कान्तिसंप्लावितां युका । वीक्षितोन्मूलयत्स्वान्तं समूलमपि योगिनाम् ॥ ४० ॥ -पद्मचरित २८ वाँ पर्व इह जंबुदीवदीवे दक्तिखणभरहे महंतगुणकलिओ । मगहा णाम जणवओ नगरागरमंडिओ रम्मो ॥ १ गाम•पुर-खेडकब्बट-मडम्बदोणीमुहेषु परिकिण्णो। गोमहिसिवलवंपुण्णो धणणिवहणिरुद्धसीमपहो ॥ २ सत्थाहसेट्रिगणवइ-कोडुम्बियपमुहसुद्धजणणिवहो। मणिकणगरयणमोत्तियबहुधन्नमहंतकोट्ठारो ॥ ३ देसम्मि तम्मि लोगो विण्णाणवियक्खणो अइसुरूवो। बलविदवकंतिजुत्तो अहियं धम्मुज्जयमईओ ॥ ४ नडनटुछत्तलंखयणिचं णचंतगीयसदालो । णाणाहारपसाहिय मुंजाविज्ञंतपहियजणे। ॥ ५ अहियं वीवाहूसव-वियावडो गंधकुसुमतत्तिल्लो। बहुपाणखाणभोयण अणवरयं वड्विउच्छाहो ॥ ६ पुक्खरणीसु सरेसु य उज्जाणेसु य समंतओ रम्मो । ु परचक्कमारितकर-दुब्भिक्खविवज्जिओ मुइओ॥ ७–द्रि० उ० अथ जंबूमति द्वीपे क्षेत्रे भरतनामनि । मगधाभिख्यया ख्यातो विषयोऽस्ति समुज्ज्वलः ॥ १ निवासः पूर्णपुण्यानां वासवावाससन्निभः । व्यवहारैरसंकीर्णैः कृतलोकव्यवस्थितिः ॥ २ क्षेत्राणि दधते यस्मिन्नुत्खातान् लांगलाननैः । स्थलाब्जमूलसंघातान्महीसारगुणानिव ॥ ३ क्षीरसेकादिवोद्धूतैर्मन्दानिलचलद्दलैः । पुण्ड्रेक्षुवाटसंतानैर्व्याप्तानंतरभूतलः ॥ ४ ॥

अपूर्वपर्वताकारैर्विभक्तैः खलधामभिः । सस्यकूटैः सुविन्यस्तैः सीमांता यस्य संकटाः ॥ ५ ॥ उद्घाटकघटीसिक्तैर्यत्र जीरकजूटकैः । नितांतहरितैर्च्वी जटालेव विराजते ॥ ६ ॥ उर्वरायां वरीयोभिः यः शालेयैरलंकतः । मुद्रकोशीपुटैर्यस्मिन्नुदेशान्कपिलविषा ॥ ७ ॥ तापस्फुटितकोशीकैराजमाषैर्निरन्तराः । उद्देशा यत्र किर्मीरानिक्षोत्रिय-तुणोद्रमाः (१) ॥ ८ ॥ अधिष्ठितेस्थलीष्ट्रष्ठे श्रेष्ठगोधूमधामभिः । प्रशस्यैरन्यशस्यैश्च युक्तप्रत्यूहवर्जितैः ॥ ९ ॥ महामहिषप्रष्ठस्थगायद्रोपालपालितैः । कीटातिलंपटोट्ग्रीववलाकानुगतभ्वनिः ॥ १० ॥ विवर्णसूत्रसंबंधघण्टारटतिहारिभिः । क्षरद्भिरजरत्रासत्पीतक्षीरोदवत्पयः ॥ ११ ॥ सुस्वादुरससंपन्नेर्वाष्पच्छेचैरनंतरै : तुणैस्तृप्तिं परिप्राप्तैर्गोधनैः सितकक्षपूः ॥ १२ ॥ सारीकृतसमुद्देशः कृष्णसारैर्विसारिभिः। सहस्रसंख्यैर्गीर्वाणस्वामिनो लोचनैरिव ॥ १३ ॥ केतकीघूलिधवलाः यस्य देशाः समुन्नताः । गंगापुलिनसंकाशो विभांति जिनसेविताः ॥ १४ ॥ शाककंदलवाटेन श्यामलः श्रीधरः क्वचित् । वनपालकृतास्वादैर्नालिकेरैर्विराजितः ॥ १५ ॥ कोटिभिः शुकचंचूनां तथा शाखामृगाननैः । संदिग्धकुसुमैर्युक्तः पृथुभिः दाडिमीवनैः ॥ १६ ॥ वत्सपालीकराघृष्टमातुलिंगीफलांभसा । लिप्ताः कुकुमपुष्पाणां प्रकैरेहपशोभिताः ॥ १७ ॥ फलस्वादपयःपानसुखसंसुप्तमार्गगाः । वनदेवीप्रपाकाराः द्राक्षाणां यत्र मंडपाः ॥ १८ ॥ इत्यांदि 

# चामुण्डराय और उनके समकालीन आचार्य वीर-मार्तण्ड चाम्रण्डराय

जिस प्रकार स्वेताम्बर सम्प्रदायमें वस्तुपाल और तेजपाल मंत्रीकी प्रसिद्धि है उसी तरह दिगम्बर सम्प्रदायमें चामुण्डराय या चावुंडरायकी। उनका घरू नाम गोम्मट था और 'राय' राजा राचमछद्वारा मिली हुई पदवी थी, इसलिए गोम्मटराय नामसे भी उनका उल्लेख मिलता है। डा० आदिनाथ उपाध्येने अपने एक लेखमें सप्रमाण सिद्ध कर दिया है कि बाहुबलि स्वामीकी मूर्तिका नाम गोम्मट-जिन या गोम्मटेश्वर इसी कारण प्रसिद्ध हुआ है कि वह चामुण्डरायद्वारा निर्मापित हुई थी और आचार्य नेमिचन्द्रका पंच संग्रह भी गोम्मट-सार, गोम्मट-संग्रह, या गोम्मट-संग्रह-सूत्र इसीलिए कहलाया कि वह चामुण्डरायद्वारा उनके प्रक्षके अनुरूप धवलादि सिद्धान्तोंपरसे संग्रह किया गया था। अण्ण भी उनका एक बोलचालका नाम था। केवल 'राय 'या 'देव 'नामसे भी उनका उल्लेख किया गया है। चामुण्डराय ब्रह्म-क्षत्रिय कुलके थे'। इस कुलके विषयमें इमें कुछ पता नहीं। संभव है, उनके पूर्वज पहले ब्राह्मण रहे हों और पीछे क्षान्न-वृत्ति करने लगे हों।

वे गंगैवंशी राजा राचमछके अमात्य ( मंत्री ) और सेनापति थे । राचमछ

१ देखो अनेकान्त वर्ष, ४ अंक ३-४।

२ बाहुबलिचरितमें चामुंडरायको ' ब्रह्म-क्षत्रिय-वैश्यसुक्ति-सुमणि: ' कहा है ।

३ यह वंश भैसूर प्रान्तमें ईसाकी चौथीसे लेकर ग्यारहवीं सदीतक रहा है। आधुनिक मैस्एका अधिकांश भाग गंगराजाओंके ही अधिकारमें था। इनकी राजधानी पहले कोलार (पालार नदीके किनारे) थी, जो पीछे कावेरीके तटपर तलकाड चली गई थी। इस राज-वंशका जैनधर्मसे घनिष्ठ सम्बन्ध रहा हैं। गोम्मटसारके टीकाकर्त्ता अभयचन्द्रने इसे 'सिंह-नन्दिमुनीन्द्रामिनन्दित ' राजवंश कहा है। कई जगह सिंहनन्दिको इस राजवंशकी जड़ जमानेवाला भी बतलाया है।

जैनसाहित्य और इतिहास

(चतुर्थ) का राज्य-काल श० सं० ८९६ से ९०६ (वि० सं० १०३१-४१) तक निश्चित है। ये गंग-वज्र मारसिंहके उत्तराधिकारी थे। मारसिंह आचार्य अजितसेनके शिष्य थे और उन्हींके समीप बंकापुर (धारवाड़) में उन्होंने समाधिपूर्वक देहत्याग किया था। वे बड़े भारी योद्धा थे और उन्होंने अनेक जैनमन्दिर निर्माण कराये थे। जगदेकवीर राचमछ भी उन्हींके समान जैनधर्म-पर श्रद्धा रखते थे।

चामुण्डराय केवल महामात्य ही नहीं, वीर सेनापति भी थे। उन्होंने अपने स्वामीके लिए अनेक युद्ध जीते थे, गोविन्दराज, वेकोंडुराज आदि अनेक राजाओंको परास्त किया था और इसके उपलक्ष्यमें उन्हें समर-धुरंधर, वीर-मार्तण्ड, रणरंगसिंह, वैरिकुल-कालदण्ड, असहायपराक्रम, प्रतिपक्षराक्षस, भुजविक्रम, समर-परशुराम आदि विरुद प्राप्त हुए थे और कौन-सी उपाधि किस युद्धके जीतनेपर मिली, इसका भी उल्लेख मिलता है। अपनी सत्यप्रियताके कारण वे सत्ययुधिष्ठिर भी कहे जाते थे।

जैनधर्मनिष्ठ होनेके कारण जैन-ग्रन्थकारोंने उन्हें सम्यक्त्वरत्नाकर, शौचाभरण, गुणरत्नभूषण, देवराज आदि विशेषण भी दिये हैं<sup>\*</sup> ।

गोम्मटराय या चामुण्डराय तीन कामोंके लिए विख्यात हैं—गोम्मट-संग्रहसूत्र (गोम्मटसार), गोम्मट-शिखर या चन्द्रगिरिके ऊपरके गोम्मट-जिन और दक्षिण-कुक्कुट-जिन।गोम्मटसारमें आचार्यनेमिचन्द्रने इन तीनेंकी जय मनाई है। इनमेंसे गोम्मट-जिन नेमिनाथकी इन्द्रनीलमणिकी उस प्रतिमाके लिए कहा गया है जो

१ देखो जैनजिललेखसंग्रहका ३८ वाँ लेख।

२ आचार्य नेमिचन्द्रने श्लिष्टरूपमें तीर्थंकर भगवानको भी ऊपर लिखे विशेषण देकर चामुण्डरायका संकेत किया है —

पहले चामुण्डराय बस्तिमें थी परन्तु अब उसका पतौँ नहीं कि कहाँ गई और अब उसके बदलेमें एचणके बनवाये हुए मन्दिरमेंसे नेमिनाथकी दूसरी प्रतिमा लाकर स्थापित कर दी गई है जो पाँच फीट ऊँची है और दक्षिण-कुक्कुट-जिन बाहु-बलिस्वामीकी उस विशाल मूर्तिके लिए कहा गया है जो जगत्प्रासिद्ध है। एक प्रवाद था कि भरतचक्रवर्तीने उत्तरमें बाहुबलिकी प्रतिमा निर्माण कराई थी, जो कुक्कुट सपोंसे व्याप्त हो गई थी। इसे वही न समझ लिया जाय, यह उससे पृथक् है, इसे बतलानेके लिए दक्षिण विशेषण दिया गया है ।

उक्त बाहुबलि स्वामीकी विशाल प्रतिमाके सुन्दर और आकर्षक मुखके विषयमें कहा गया है कि उसे सर्वार्थसिद्धिके देवोंने और सर्वावधि-परमावधिज्ञानके धारी योगियोंने दूरसे देखाँ।

उनके बनवाये हुए जिनमन्दिरका नाम ' इंसिपभार ' या ' ईपत्प्राग्भार ' था जो कि शायद इस समय चामुण्डरायबस्तिके नामसे प्रसिद्ध है। कहा गया है कि उसका तलभाग वज्र जैसा है, और उसपर सोनेका कलश है<sup>3</sup>।

चामुण्डरायने एक स्तंभ भी बनवाया था जिसके ऊपर यक्षोंकी मूर्तियाँ थीं और जिनके मुक्रुटोंके किरण-जलसे सिद्धोंके चरण धुलते रहते थे<sup>8</sup>। डा० उपाध्येका खयाल है कि यह स्तंभ 'त्यागद ब्रह्मदेव 'स्तंभ है, जो विन्ध्यगिरिपर है।

ये गंगवज्र मारसिंहके गुरु अजितसेनाचार्यके ही शिष्य थे। अजितसेन अपने समयके बहुत बड़े प्रभावशाली आचार्य थे और वे आर्यसेनके शिष्य थे। गोम्मट-सारके कर्त्ताने उन्हें ऋद्रिप्राप्त गणधरदेवादि सदृश गुणी और भुवन-गुरु कहा

१ गोम्मटसंगहसुत्तं गोम्मटसिहरुवरि गोम्मटजिणे। य ।

गोम्मटरायविणिम्मियदक्खिणकुक्कुडजिणो जयउ ॥ ९६

- २ जेण विणिम्मियपडिमावयणं सब्वडसिद्धिदेवेहिं । सब्वपरमेहिजोगिहिं दिइं सो गोम्मटो जयउ ॥ ९६९
- ३ वज्जयलं जिणभवणं ईसिपभारं सुवण्णकलसं तु । तिहवणपडिमाणिकं जेण कयं जयउ सो राओ || ९७०

सिद्धलोक या आठवीं पृथवीका नाम 'ईषत्प्राग्भार 'है। उसीके अनुकरणमें यह नाम रक्तवा गया है। देखो, त्रिलोकसारकी ५५६ वीं गाथा।

४ जेणुब्भियथंभुवरिमजक्खतिरीटकिरणजलघोया। सिद्धाण सुद्धपाया सो राओ गोम्मटो जयउ ॥ ९७१ —क० का० है। चामुण्डरायके पुत्र जिनदेवन भी इन्हींके शिष्य थे।

चामुण्डराय जैनधर्मके उपासक तो थे ही, मर्मज्ञ विद्वान् भी थे। उनका कनड़ी भाषाका त्रिषष्टिलक्षणमहापुराण ( चामुण्डराय-पुराण ) प्रसिद्ध है । उपलब्ध गद्य-प्रन्योंमें यह सबसे प्राचीन गिना जाता है। इसके प्रारम्भर्मे लिखा है कि यह चरित्र पहले कूचि (?) मट्टारक, तदनन्तर नन्दिमुनीश्वर, तत्पश्चात् कविपरमेश्वर और फिर जिनसेन-गुणभद्र इस प्रकार परम्परा-क्रमसे चला आया है और उन्हींके अनुसार मैं भी लिखता हूँ।

गोम्मटसारके अन्तमें एक गाथा है जिससे ऐसा भास होता है कि गोम्मट-सारकी कोई देसी टीका (कनड़ी टीका)भी उन्हेंनि लिखी थी जिसका नाम वीरमत्तण्डी था।

चारित्रसार नामका एक संस्कृत ग्रन्थ भी चामुंडरायका बनाया हुआ कहा जाता है परन्तु वह एक तरहसे संग्रह ग्रन्थ है और बहुत करके तत्त्वार्थकी सर्वार्थसिद्धि-टीकापरसे संग्रह किया गया है।

# समसामयिक आचार्य

चामुण्डरायके समयमें अनेक बड़े बड़े विद्वान् आचार्य हो गये हैं। उनमेंसे एक तो उनके गुरु अजितसेन थे जिनका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है और जो बहुत करके सेनसंघके थे। उन्हें ' भुवनगुरु ' कहा गया है। <sup>'</sup> दूसरे हैं अभयनन्दि – जिनके वीरनन्दि, इन्द्रनन्दि, कनकनन्दि और नोमिचंद्र नामके शिष्य

१ --- गोम्मट्टसुत्तालिहिणे गोम्मटरायेण जा कया देसी।

सो ( सा ) राओ ( अइ ) चिरकालं णामेण य वीरमत्तंडी ||

इस गाथाका ठीक अन्वय नहीं बैठता। पाठ भी शायद कुछ अशुद्ध है। परन्तु यदि सचमुच ही चामुण्डरायकी कोई देसी या कनड़ी टीका हो, जिसका कि नाम 'वीर-मत्तंडी ' था, तो वह केशववर्णिकी कर्नाटकी वृत्तिसे जुदा ही होगी, यह निश्चित है। एक कल्पना यह भी होती है कि उन्होंने गोम्मटसारकी कोई देसी (कनड़ी) प्रतिलिपि की हो। केशवबर्णीकी कनडी-वृत्तिके लिए देखिए डा० उपाध्यायका ' जीवतत्त्वप्रदीपिका ऑन गोम्मट-सार: इट्स आधर एण्ड डेट ' शीर्षक लेख। — इंडियन कल्चर जिल्द ७, नं० १।

२ अजज्जसेणगुणगणसमूहसंधारिअजियसेणगुरू।

भुवणगुरू जस्सगुरू सो राओ गोम्मटो जयउ ॥ ७३३ ॥---जी० का ।

थे। इनर्भेसे नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती प्रसिद्ध गोम्मटसार और त्रिलेकसारके कत्ती हैं। वे स्वयं अपनेको अभयनन्दिका ही शिष्य लिखते हैं'।

वीरनन्दि और इन्द्रनन्दि उनके ज्येष्ठ गुरुभाई थे और इस लिए उन्होंने एक दो जगह उनको भी गुरुतुल्य मानकर नमस्कार किया है और अपनेको उनका वच्छ ( वस्त ) या शिष्य भी कहा है<sup>?</sup> ।

ये वीरनन्दि ही चन्द्रप्रभ महाकाव्यके कर्त्ता हैं । इन्होंने इस काव्यकी प्रश-स्तिमें लिखा है कि मेरे गुरुका नाम अभयनन्दि था जो देशीयगणके आचार्य थे । अभयनन्दिके गुरु विबुध गुणनन्दि और प्रगुरु ( दादागुरु ) गुणनन्दि थे<sup>3</sup> ।

रइयो तिलोयसारो खमंतु तं बहुसुदाइरिया ॥ 🦿 त्रि० सा० २----णमिजजण अभयणंदिं सुदसागरपारगिंदणंदिगुरुं। वरवीरणंदिणाइं पयडीणं पच्चयं वोच्छं ॥ ७८५---- क॰ का॰ णमह गुणरयणभूसणसिद्धतामियमहद्धिभवभावं । वरवीरणंदिचंदं णिम्मलगुणमिंदणंदिगुरुं ॥ ८९६—क० का० वीरिंदणंदिवच्छेणप्पसुदेणभयणंदिसिस्सेण । दंसणचीरत्तलद्धी सुसूयिया णेमिचंदेण ॥ ६४८---ल० सा० ३-बभूव भव्याम्बुजपद्मबन्धुः पतिर्मुनीनां गणभृत्समानः । सदम्रणीर्देशिगणाम्रगण्यो गुणाकरः श्रीगुणनन्दिनामा ॥ १ ॥ गुणग्रामाम्भोधेः सुकृतवसतेर्मित्रमहसा-मसाध्यं यस्यासीन्न किमपि महीशासित्मिव । स तच्छिष्ये। ज्येष्ठः शिशिरकरसौम्यः समभवत् प्रविख्याते। नाम्ना विबुधगुणनन्दीति भुवने ॥ २ ॥ मुनिजननुतपादः प्रास्तभिथ्याप्रवादः सकलगुणसमृद्धस्तस्य ाशिष्यः प्रसिद्धः । अभवदभयनन्दी जैनधर्माभिनन्दी स्वमहिमजितसिन्धुर्भव्यलेकिकबन्धुः ॥ २ ॥ भव्याम्भोजविबोधनोद्यतमतेर्भास्वत्समानत्विषः शिष्यस्तस्य गुणाकरस्य सुधियः श्रीवीरनन्दीत्यभूत् । स्वाधीनाखिलवाङ्मयस्य भुवनप्रख्यातकीर्तेः सतां संसत्सु व्यजयन्त यस्य जयिनो वाचाः कुतर्काङ्कुशाः ॥ चन्द्रप्रभचरित आचार्य नेमिचन्द्रने लिखा है कि जिनके चरणोंके प्रसादसे वीरनन्दि और इन्द्रनन्दि शिष्य संसार-समुद्रसे पार हो गये उन अभयनन्दि गुरुको नमस्कार हो 1 इससे भी माऌ्म होता है कि ये वीरनन्दि चन्द्रप्रभ काव्यके कर्च्ता ही हैं जो अपनेको अभयनन्दिका शिष्य बतलाते हैं । आगे इन सबके आस्तित्व-काल्पर जो विचार किया गया है, उससे भी यही निश्चय होता है ।

इन्द्रनन्दि नामके अनेक आचार्य हो गये हैं। हमारा खयाल है कि श्रुतावतार या श्रुतपंचमी कथाके कर्त्ता इन्द्रनन्दि यही होंगे, क्योंकि श्रुतावतारसे मालूम होता है कि वे सिद्धान्त शास्त्रोंसे खूब अच्छी तरह परिचित थे और गोम्मटसार ( कर्म-काण्ड ) में उन्हें श्रुतसागरपारगामी लिखा भी है।

कनकनन्दिके विषयमें इतना ही माऌ्म होता है कि गोम्मटसारकी रचनामें उनका भी हाथ था और वे शायद इन्द्रनन्दिमे छोटे थे। कर्मकाण्डकी एक गाथाके अनुसार उन्होंने इन्द्रनन्दि गुरुके पास सब सिद्धान्त सुनकर सत्त्व-स्थानकी रचना की थीं। पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारके अनुसार आराके जैनसिद्धान्त भवनमें कनकनन्दि आचार्यका रचा हुआ 'त्रिमंगी ' नामका एक प्रन्थ है, जो १४०० श्ठोक प्रमाण है और वे यही कनकनन्दि होंगे <sup>3</sup>।

त्रिलेकसारकी व्याख्याके कर्त्ता माधवचन्द्र त्रैविद्यदेव आचार्य नेमिचन्द्रके शिष्य माऌम होते हैं । मूलग्रन्थमें भी इनकी कई गाथायें समिलित हैं और वे मूलमें शामिल की गई हैं । गोम्मटसारमें भी इनकी कई गाथायें संग्रह की गई हैं जो संस्कृत टीकाकी उत्थानिकासे माऌम होती हैं । संस्कृत गद्यमय क्षपणासार भी जो कि लब्धिसारमें शामिल है, इन्हीं माधवचन्द्रका है ।

श्रीनेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तीकी गोम्मटसार और त्रिलोकसार नामकी दो रचनायें प्रसिद्ध हैं और ये दोनों ही संग्रह ग्रन्थ हैं। इन दोनोंकी ही अधिकांश गाथायें धवल सिद्धान्त और तिलोयपण्णत्तिसे सार रूपमें संग्रह की गई हैं। इनमेंसे

- १ जस्स य पायपसाएणणंतसंसारजर्लाहमुत्तिण्णो । वीरिंदणंदिवच्छो णमामि तं इंदणंदिगुरुं ॥ ४३६ ॥ क० का०
- २ वरइंदणंदिगुरुणो पासे सोऊण सयलसिद्धंतं ।

सिरिकणयणंदिगुरुणा सत्तडाणं समुद्दिछं ॥ ३९६ ॥ "

३ जैनहितैषी भाग १४, अंक ६, ५० १६५-६६।

गोम्मटसार तो चामुण्डरायकी ही प्रेरणासे उन्होंने बनाया है और जैसा कि पहले कहा जा चुका है उन्होंके गोम्मटराय नामपर इसका नामकरण किया गया है। गोम्मटसारका परिशिष्टरूप लब्धिसार भी यतिष्ट्रषमके कृपाय-प्राभृतपरसे इन्होंने संग्रह किया है। आचार्य नेमिचन्द्रकी अन्य किसी रचनाका हमें पता नहीं है। जिस तरह चक्रवर्ती अपने शासन-चक्रसे भारतवर्षके छह खण्डोंको साधता है, या अपने अधीन करता है, उसी तरह आचार्य नेमिचन्द्रने अपने बुद्धिरूप चक्रसे षट्खंडागमको साधा। इसीलिए वे सिद्धान्तचक्रवर्ती कहलीय।

#### समय-विचार

प्रारम्भमें ही कहा जा चुका है कि चामुण्डराय गंगनरेश राचमछके मंत्री थे और उनका राज्यकाल वि० सं० १०३१ से १०४१ तक है।

चामुण्डरायने अपना चामुण्डरायपुराण श० सं० ९०० अर्थात् वि० सं० १०३५ में समाप्त किया था।

कनड़ी भाषाके सुप्रसिद्ध कवि रन्नने अपना ' पुराण-तिलक ' ( अजितपुराण ) नामक ग्रन्थ श० सं० ९१५ अर्थात् वि० सं० १०५० में समाप्त किया था । उसने अपने ऊपर चामुण्डरायकी विशेष कृपा होनेका उल्लेख किया है ।

इससे चामुण्डरायका समय विक्रमकी ग्यारहवीं सदीका पूर्वार्ध निश्चित होता है। माधवचन्द्र त्रैविद्यदेवने तिलोयसार-टीकामें लिखा है कि चामुण्डरायको प्रति-बुद्ध करनेके लिए नेमिचन्द्र सि० च० ने इस प्रन्थकी रचना की और इसी तरह गोम्मटसारकी मन्दप्रबोधिका टीकाके कर्त्ता अभयचन्द्र कहते हैं<sup>3</sup> कि गंगनरेश

१ जह चक्केण य चक्की छक्खंड साहियं अविग्वेण ।

तह मइचकेण मया छक्खंड साहियं सम्मं ॥ ३९७-क० का०

२ श्रीमदप्रतिहताप्रतिमनिःप्रतिपक्षनिष्करणभगवन्नेमिचन्द्रसैद्धान्तदेवश्चतुरनुयोगचतुरुदधि-पारगश<u>्चामुण्डरायप्रति</u>बोधनव्याजेन अशेषविनेयजनप्रतिबोधनार्थं त्रिलोकसारनामानं ग्रन्थमा-रचयन्----

३ सिंहनन्दिमुनीन्द्रामिनन्दितगंगवंशल्लाम ... श्रीमद्राचमछदेवमहीवछभमहामात्यपदवि-राजमान रणरंगमछासहायपराक्रमगुणरत्नभूषण–सम्यक्त्वरत्ननिल्यादिविविधगुणयामनामसमा-सादितकीर्ति ... श्रीचामुण्डरायभव्यपुण्डरीक-द्रव्यानुयोगप्रश्नानुरूपम् ... ... गचमलके महामात्य चामुण्डरायके प्रश्नके अनुरूप यह ग्रन्थ बनाया गया । इससे उक्त दोनों ग्रन्थोंके कर्त्ता नेमिचन्द्र सि० च० और उनके सहयोगियों — वीरनन्दि, इन्द्रनन्दि, कनकनन्दि, माधवचन्द्र — का समय भी विक्रमकी ग्यारहवीं सदीका पूर्वार्ध ठहरता है।

श्रीवादिराजसूरिने अपना पार्श्वनाथचरित काव्य रा० सं० ९४७ (वि० सं० १०८२) में समाप्त किया हैं और उन्होंने उसके प्रारम्भमें पूर्व कवियोंकी स्तुति करते हुए वीरनन्दिके चन्द्रप्रभकाव्यका स्पष्ट उल्लेख किया है । अर्थात् वि० सं० १०८२ तक उक्त काव्यकी ख्याति हो चुकी थी और इससे भी पूर्वोक्त समयकी पुष्टि होती है ।

- १ शाकाब्दे नगवार्धिरन्ध्रगणने संवत्सरे क्रोधने मासे कार्तिकनाम्नि बुद्धमहिते शुद्धे तृतीया दिने । सिंहे पाति जयादिके वसुमर्ती जैनी कथेयं मया निष्पत्तिं गमिता सती भवतु वः कल्याणनिष्पत्तये ॥–पा० च०
- २ चन्द्रप्रभाभिसम्बद्धा रसपुष्टा मनःप्रिया । कुमद्वतीव नो धत्ते भारती वीरनन्दिनः ॥ ३०-पा० च०

# महाकवि पुष्पदन्त अपभ्रंश-साहित्य

महाकवि पुष्पदन्त अपभ्रंश भाषाके कवि थे। इस भाषाका साहित्य जैन-पुस्तक-भंडारोंमें भरा पड़ा है। अपभ्रंश बहुत समय तक यहाँकी लोक भाषा रही है और इसका साहित्य भी बहुत ही लोकप्रिय रहा है। राजदरबारोंमें भी इसकी काफी प्रतिष्ठा थी। राजशेखरकी काव्य-मीमांसासे पता चलता है कि राजसभाओंमें राजासनके उत्तरकी ओर संस्कृत कवि, पूर्वकी ओर प्राकृत कवि और पश्चिमकी ओर अपभ्रंश कवियोंको स्थान मिलता था। पिछले २५-३० वर्षोंसे ही इस भाषाकी ओर अपभ्रंश कवियोंको स्थान मिलता था। पिछले २५-३० वर्षोंसे ही इस भाषाकी जोर विद्वानोंका ध्यान आकर्षित हुआ है और अब तो वर्तमान प्रान्तीय भाषाओंकी जननी होनेके कारण भाषाशास्त्रियों और भिन्न भिन्न भाषाओंका इतिहास लिखने-वालोंके लिए इस भाषाके साहित्यका अध्ययन बहुत ही आवश्यक हो गया है। इधर इस साहित्यके बहुत-से प्रन्थ भी प्रकाशित हो गये हैं और हो रहे हैं। कई यूनीवर्सिटियोंने अपने पाळ्य-क्रममें भी अपभ्रंश ग्रन्थोंको स्थान देना प्रारंभ कर दिया है।

पुष्पदन्त इस भाषाके एक महान् कवि थे। उनकी रचनाओंमें जो ओज, जो प्रवाह, जो रस और जो सौन्दर्य है वह अन्यत्र दुर्लभ है। भाषापर उनका असाधारण अधिकार है। उनके शब्दोंका भंडार विशाल है और शब्दालंकार और अर्थालंकार दोनोंसे ही उनकी कविता समृद्ध है। उनकी सरस और सालंकार रचनायें न केवल पड़ी ही जाती थीं, वे गाई भी जाती थीं और लोग उन्हें पढ़-सुनकर मुग्ध हो जाते थे। स्थानाभावके कारण रचनाओंके उदाहरण देकर उनकी कला और सुन्दरताकी चर्चा करनेसे विरत होना पड़ा।

## कुल-परिचय और धर्म

पुष्पदन्त काश्यपगोत्रीय ब्राह्मण थे। उनके पिताका नाम केशवभष्ट और

माताका मुग्धा देवी था।

उनके माता पिता पहले शैव थे, परन्तु पीछे किसी दिगम्बर जैन गुरुके उपदेशामृतको पाकर जैन हो गये थे और अन्तमें उन्होंने जिन-संन्यास लेकर श्वरीर त्यागा था। नागकुमारचरितके अन्तमें कविने और और लोगोंके साथ अपने माता पिताकी भी कल्याण-कामना की है और वहाँ इस बातको स्पष्ट किया है । इससे अनुमान होता है कि कवि स्वयं भी पहले शैव थे।

कविके आश्रयदाता महामात्य भरतने जब उनसे महापुराणके रचनेका आग्रह किया, तब कहा कि तुमने पहले भैरव नरेन्द्रको माना है और उसको पर्वतके समान धीर वीर और अपनी श्रीविशेषसे सुरेन्द्रको जीतनेवाला वर्णन किया है। इससे जो मिथ्यात्वभाव उत्पन्न हुआ है, उसका यदि तुम इस समय प्रायश्चित्त कर डालो, तो तुम्हारा परलोक सुधर जाय े। इससे भी मालूम होता है कि पहले 'पुष्पदन्त शैव होंगे और शायद उसी अवस्थामें उन्होंने भैरवनरेन्द्रकी कोई यशोगाथा लिखी होगी।

स्तोत्र-साहित्यमें 'शिवमहिम्न स्तोत्र' बहुत प्रसिद्ध है और उसके कर्त्ताका नाम ' पुष्पदन्त ' है । असम्भव नहीं जो वह इन्हीं पुष्पदन्तकी उस समयकी रचना

१ मूल पंक्तियाँ कठिन होनेके कारण यहाँ उन्हें सख्कतच्छायासहित दिया जाता है। सिवभत्ताइं मि जिणसण्णासें वे वि मयाइं दुरियणिण्णासें। बंभणाइं कासवरिसिगोत्तइं गुरुवयणामियपूरियसोत्तइं ॥ मुद्धाएवीकेसवणामइं महु पियराइं होंतु सुहधामइं । [ शिवभक्तौ आप जिनसंन्यासेन द्वौ अपि मृतौ दुरितानिर्णाशेन । ब्राह्मणौ काश्यपऋषिगोत्रौ गुरुवचनामृतपूरितश्रोत्रौ । मुग्धादेविकेशवनामानौ मम पितरौ भवतां सुखधामनी ॥ ] ' गुरु ' शब्दपर मूल प्रतिमें ' दिगम्बर ' टिप्पण दिया हुआ है ।

२ णियसिरिविसेसणिज्जियसुरिंद, गिरिधीरवीरभइरवणरिंदु । पई मण्णिउ वण्णिउ वीरराउ, उप्पण्णउ जो मिच्छत्तभाउ । पच्छित्तु तासु जद्द करइ अज्जु, ता घडद तुज्झु परलोयकज्जु । ३ आगे बतलाया है कि यह यशोगाथा शायद ' कथामकरन्द ' नामकी होगी और उसका नायक भैरव-नरेन्द्र । भैरव कहाँके राजा थे, इसका अभी तक पता नहीं लगा ।

## महाकवि पुष्पदन्त

हो जब ये रौव थे। जयन्तभट्टने इस स्तोत्रका एक पद्य अपनी न्याय-मंजरीमें 'उक्तं च'रूपसे उद्धृत किया है। यद्यपि अभी तक जयन्तभट्टका ठीक समय विश्चित नहीं हुआ है, इस लिए जोर देकर नहीं कहा जा सकता। किर भी सम्भावना है कि जयन्त पुष्पदन्तके बादके होंगे और तब शिवमहिम्न इन्हीं पुष्पदन्तका होगा।

उनकी रचनाओंसे माऌ्म होता है कि जैनेतर साहित्यसे उनका प्रगाढ़ परिचय था । उनकी उपमायें और उत्प्रेक्षायें भी इसी बातका संकेत करती हैं ।

अपने ग्रन्थेंभें उन्होंने इस बातका कोई उछेख नहीं किया कि वे कब जैन हुए और कैसे हुए, अपने किसी जैनगुरु और सम्प्रदाय आदिकी भी कोई चर्ची उन्होंने नहीं की, परन्तु खयाल यही होता है कि पहले वे भी अपने माता पिताके ही समान द्यैव होंगे। यह तो नहीं कहा जा सकता कि वे माता-पिताके जैन होनेके बाद जैन हुए या पहले। परन्तु इस बातमें सन्देहकी गुंजाइरा नहीं है कि वे हड़ श्रद्धानी जैन थे।

उन्होंने जगह जगह अपनेको 'जिणपयभात्तें धम्मासत्तिं वयसंजुत्तिं उत्तमसत्तिं विय-लियसंकिं' अर्थात् जिनपदभक्त, वतसंयुक्त, विगलितशंक आदि विशेषण दिये हैं और 'मग्गियपण्डितपंडितमरणें ' अर्थात् 'पंडित-पण्डितमरण पानेकी तथा बोधि-समाधिकी आकांक्षा प्रकट की है।

'सिद्धान्तशेखर' नामक ज्योतिष ग्रंथके कर्त्ता श्रीपति मट्ट नागदेवके पुत्र और केशवभट्टके पौत्र थे। ज्योतिषरत्नमाला, दैवज्ञवछभ, जातकपद्धति, गणित-विलक, बीजगणित, श्रीपति-निबंध, श्रीपतिसमुच्चय, श्रीकोटिदकरण, ध्रुवमानस-करण आदि ग्रंथोंके कर्त्ता भी श्रीपति हैं। वे बड़े भारी ज्योतिषी थे। हमारा अनुमान है कि पुष्पदन्तके पिता केशवभट और श्रीपतिके पितामह केशवभट एक

- १ बलिजीमूतदधीचिषु सर्वेषु स्वर्गतामुपगतेषु ।
  - सम्प्रत्यनन्यगतिकस्त्यागगुणो भरतमावसति ॥ आदि ।
- २ यह ग्रन्थ कल्कत्तायूनीवर्सिटीने अभी हाल ही प्रकाशित किया है ।

३ गणिततिलक श्रीसिंद्दतिलकसूरिकृत टीकासहित गायकवाड ओरियण्टल सीरीजमें प्रकाशित हुआ है। ही थे<sup>9</sup>। क्यों कि एक तो दोनों ही काश्यप<sup>?</sup> गोत्रीय हैं और दूसरे दोनोंके समयमें भी अधिक अन्तर नहीं है ।

केशवभट्टके एक पुत्र पुष्पदन्त होंगे और दूसरे नागदेव। पुष्पदंत निष्पुत्र-कलत्र थे, परन्तु नागदेवको श्रीपति जैसे महान् ज्योतिषी पुत्र हुए। यदि यह अनुमान ठीक हो, तो श्रीपतिको पुष्पदन्तका भतीजा समझना चाहिए।

पुष्पदन्त मूलमें कहाँके रहनेवाले थ, उनकी रचनाओंमें इस बातका कोई उल्लेख नहीं मिलता । परन्तु उनकी भाषा बतलाती है कि वे कर्नाटकके या उससे और दक्षिणके द्रविड़ प्रान्तोंके तो नहीं थे । क्योंकि एक तो उनकी सारी रचना-ओंमें कनड़ी और द्रविड़ भाषाओंके शब्दोंका अभाव है, दूसरे अब तक अपभ्रंश भाषाका ऐसा एक भी ग्रंथ नहीं मिला है जो कर्नाटक या उसके नीचेके किसी प्रदेशका बना हुआ हो । अपभ्रंश साहित्यकी रचना प्रायः गुजरात, मालवा, बरार और उत्तरभारतमें ही होती रही है । अतएव अधिक संभव यही है कि वे इसी ओरके हों ।

श्रीपति ज्ये!तिषी रोहिणीखेडके रहनेवाले थे और रोहिणीखेड बरारके बुलढाना जिलेका रोहनखेड़ नामका गाँव जान पड़ता है। यदि श्रीपति सचमुच ही पुष्प-

१ भट्टकेशवपुत्रस्य नागदेवस्य नन्दनः, श्रीपती रोहिणीखं(खें)डे ज्योतिःशास्त्रमिदं व्यधात् ।

२ ज्योतिषरत्नमालाकी महादेवप्रणीत टीकामें श्रीपतिका काश्यप गोत्र बतलाया है— " काश्यपवंशपुण्डरीकखण्डमार्तण्डः केशवस्य पौत्रः नागदेवस्य सूनुः श्रीपतिः संहितार्थमाभ-धातुरिच्छुराह—ा "

३ महामहोपाध्याय पं० सुधाकर दिवेदीने अपनी 'गणिततरांगेणी'में श्रीपतिका समय श० सं० ९२१ बतलाया है और स्वयं श्रीपतिने अपने 'धीकोटिदकरण 'में अईगणसाधनके लिए श० सं० ९६१ का उपयोग किया है जिससे अनुमान होता है कि वे उक्त समय तक जीवित थे। घ्रुवमानसकरणके सम्पादकने श्रीपतिका समय श० सं० ९५० के आसपास बतलाया है। पुष्पदन्त श० सं० ८९४ की मान्यखेटकी ऌट तक बल्कि उसके भी बाद तक जीवित थे। अतएव दोनोंके बीच जो अन्तर है, वह इतना अधिक नहीं है कि चचा और भतीजेके बीच संभव न हो। श्रीपतिने उम्र भी शायद अधिक पाई हो।

४ बुलढाना जिलेके गजैटियरसे पता चला है कि इस रोहनखेडमें ईसाकी १५-१६ वीं शताब्दिमें खानदेशके सूबेदारों और बहमनी खान्दानके नवाबोंके बीच अनेक लड़ाइयाँ हुई है। दन्तके भतीजे हें। तो पुष्पदन्तको भी बरारका ही रहनेवाला मानना चाहिए । बरारकी भाषा मराठी है । अभी ग० वा० तगारे एम० ए०, बी० टी० नामक विद्वानने पुष्पदन्तको प्राचीन मराठीका महाकवि बतलाया है और उनकी रचनाओंमेंसे बहुतसे ऐसे शब्द चुनकर बतलाये हैं, जो प्राचीन मराठींसे मिलते जुलते हैं । वैयाकरण मार्कण्डेयने अपने 'प्राकृत सर्वस्व ' में अपभ्रंश भाषाके नागर, उपनागर और व्राचट ये तीन भेद किये हैं । इनमेंसे व्राचटको लाट (गुजरात) और विदर्भ (बरार) की भाषा बतलाया है । सो पुष्पदन्तकी अपभ्रंश वाचट होनी चाहिए ।

श्रीपतिने अपनी 'ज्योतिपरत्नमाला' पर स्वयं एक मराठी टीका लिखी थी, जो सुप्रसिद्ध इतिहासकार राजबाड़ेको मिली थी और उन्हेंने उसे सन् १९१४में प्रकाशित भी करा दिया था। मुझे उसकी प्रति अभी तक नहीं मिल सकी। उसके प्रारम्भका अंश इस प्रकार है—'' ते या ईश्वररूपा कालोतें मि। ग्रंथुकर्त्ता श्रीपति नमस्कारी ! मी श्रीपति रत्नाचि माला रचितो।'' इसकी भाषा गीताकी प्रसिद्ध टीका ज्ञानेश्वरीसे मिलती जुलती है। इससे भी अनुमान होता है कि श्रीपति बरारके ही होंगे और इस लिए पुष्पदन्तका भी वहींका होना सम्भव है।

सबसे पहले पुष्पदन्तकंा हम मेलाड़ि या मेलपाटीके एक उद्यानमें पाते हैं और फिर उसके बाद मान्यखेटमें । मेलाड़ि उत्तर अर्काट जिलेमें है जहाँ कुछ कालतक राष्ट्रकूट महाराजा कृष्ण तृतीयका सेनासन्निवेश रहा था और वहीं उनका भरत मंत्रीसे साक्षात् होता है। निजाम-राज्यका वर्तमान मलखेड़ ही मान्यखेट है।

यद्यपि इस समय मलखेड़ महाराष्ट्रकी सीमाके अन्तर्गत नहीं माना जाता, परन्तु. बहुतसे विद्वानोंका मत है राष्ट्रकूटोंके समयमें वह महाराष्ट्रमें ही गिना जाता थी । और इसलिए तब वहाँ तक वैदर्भी अपभ्रंशकी पहुँच अवश्य रही होगी।

१ देखो सद्यादि (मासिकपत्र ) का अप्रैल १९४१ का अंक, पृ० २५३-५६ ।

२ कुछ थोड़ेसे शब्द देखिए—उक्कुरड=उकिरडा (वूरा), गंजोछिय=गाँजलेले (दुली), चिक्लिछ=चिखल (कीचड़), तुप्प=तूप (धी), पंगुरण=पांधरूण (आंढ़ना), फेड=फेडणे (लौटाना), बोक्कड=बोकड़ (बकरा), आदि । राष्ट्रकूटोंकी राजधानी पहले नासिकके पास मयूरखंडीमें थी, जो महाराष्ट्रमें ही है। अतएव राष्ट्रकूट इसी तरफके थे। मान्यखेटको उन्होंने अपनी राजधानी सुदूर दक्षिणके अन्तरीपपर शासन करनेकी सुविधाके लिए बनाया था। क्योंकि मान्यखेटमें केन्द्र रख कर ही चोल, चेर, पाण्ड्य देशोंपर ठीक तरहसे शासन किया जा सकता था।

भरतको कविने कई जगह भरत भट्ट लिखा है। नाइल्लइ और सीलइय भी भट्ट विशेषणके साथ उल्लिखित हुए हैं। इससे अनुमान होता है कि पुष्प-दंतको इन भट्टोंके मान्यखेटमें रइनेका पता होगा और उसी सूत्रसे वे घूमते घामते उस तरफ पहुँचे हैंगि। बहुत संभव है कि ये लोग भी पुष्पदन्तेक ही प्रान्तके हों और महान् राष्ट्रकूटोंकी सम्पन्न राजधानीमें अपना भाग्य आजमानेके लिए आकर बस गये हों और कालान्तरमें राजमान्य हो गये हों। उस समय बरार भी राष्ट्रकूटोंके अधिकारमें था, अतएव वहाँके लोगोंका आवागमन मान्य-खेट तक होना स्वाभाविक है। कमसे कम विद्योपर्जीवी लोगोंके लिए तो 4 पुरन्दरपुरी ' मान्यखेटका आकर्षण बहुत ज्यादा रहा होगा।

भरत मंत्रीको कविने ' प्राकृतकविकाव्यरसावछन्ध ' कहा है और प्राकृतसे यहाँ उनका मतलब अपभ्रंशसे ही जान पड़ता है। इस भाषाको वे अच्छी तरह जानते होंगे और उसका आनंद ले सकते होंगे, तभी न उन्होंने कविको इतना उत्साहित और सम्मानित किया होगा ?

## व्यक्तित्व और स्वभाव

पुष्पदन्तका एक नाम ' खंडै ' था । शायद यह उनका घरू और बोलचालका नाम होगा । महाराष्ट्रमें खंड्रजी, खंडोबा नाम अब भी कसरतसे रक्खा १ (क) जो विहिणा णिम्मउ कव्वपिंडु, तं णिसुणे वि सो संचलिउ खंडु ।

----म० पु० सन्धि १ क० ६

(ख) मुग्धे श्रीमदनिन्द्यखण्डसुकवेर्बन्धुर्गुणैरुन्नतः । — म० पु० सन्धि ३ (ग) वाञ्छन्नित्यमहं कुतूहल्वती खण्डस्य कीर्तिः कृतेः । — म० पु० स० ३९

#### महाकवि पुष्पदन्त

जाता है । अभिमानमेर्रे, अभिमान-चिह्नें, काव्यरत्नौकर, कविकुलतिलैंक, सरस्वतीनिलय, कव्वपिसैछ ( काव्यपिशाच या काव्यराक्षस ) ये उनकी पदवियाँ थीं। यह पिछली पदवी बड़ी अद्भुत-सी है; परन्तु इसका उन्होंने स्वयं ही प्रयोग किया है। शायद अपनी महती कवित्वशक्तिके कारण ही यह पद उन्होंने पसन्द किया हो। ' अभिमानमेरु' पद उनके स्वभावको भी व्यक्त करता है । वे बड़े ही स्वामिमानी थे। महापुराणकी उँत्थानिकासे माऌूम होता है कि जब वे खलजनों-

----म० पु० १-३-१२ १ (क) तं सुणेवि भणइ अहिमाणमेरु। (ख) कं यास्यस्यमिमानरत्ननिल्यं श्रीपुष्पदन्तं विना ।--म० पु० सं० ४५ (ग) णण्णहा मंदिरि णिवसंतु संतु, अहिमाणमेरु गुणगणमहंतु ।

–ना० कु० १-२-२ २ वयसंजुत्तिं उत्तमसत्तिं वियलियसंकिं अहिमाणंकिं ।----य० च० ४-३१-३

३ भो भो केसवतणुरुह णवसररुहमुह कव्वरयणरयणायर । म० पु० १-४-१० ४-५ (क) तं णिसुणे वि भरहें वुत्तु ताव, भो कइकुलतिलय विमुक्कगाव। -म० ५० १-८-१

(ख) अग्गइ कइराउ पुष्फयंतु सरसइणिलउ । देवियहि सरूउ वण्णइ कइयणकुलतिलउ ।---य० च० १-८-१५

६ (क) जिणचरणकमलभत्तिछएण, ता जंपिउ कव्वपिसछएण। ---म० पु० १-८-८

(ख) बोल्लाविउ कइकव्वपिसल्लउ, कि तुहुं सच्चउ वप्प गहिल्लउ। --- म० पु० ३८-३-५

(ग) णण्णस्स पत्थणाए कव्वपिसछएण पहसियमुहेण ।----ना० अन्तिम पद्य

••••••महि परिभमंतु मेलाडिणयरु । •• و، अवहेरियखलयणु गुणमहंतु, दियहेहिं पराइउ पुष्फयंतु ।

णंदणवणि किर वीसमइ जाम, तहिं विण्णि पुरिस संपत्त ताम । पणवेष्पिणु तेहिं पवुत्तु एव, भो खंड गलियपावावलेव । परिभमिरभमररवगुमगुमंति, किं किर णिवसहि णिज्जणवणंति । कीरसरबहिरियदिच्चक्कवालि, पइसरहि ण किं पुरवीर विसालि । तं सणिवि भणइ अहिमाणमेरु, वर खजइ गिरिकंदरि कसेरु।

द्वारों अवहेलित और दुर्दिनोंसे पराजित होकर घूमते घामते मेलपार्टीके बाहर एक बगीचेमें विश्राम कर रहे थे, तब ' अम्मइय ' और ' इन्द्र ' नामक दो पुरुषोंने आकर उनसे कहा, ''आप इस निर्जन वनमें क्यें। पड़े हुए हैं, पासके नगरमें क्यें। नहीं चलते ? " इसके उत्तरमें उन्होंने कहा, ''गिरिकन्दराओंमें घास खाकर रह-जाना अच्छा परन्तु दुर्जनोंकी टेढ़ी भौंहें देखना अच्छा नहीं । माताकी कूँखसे जन्मते ही मर जाना अच्छा परन्तु किसी राजाके भ्रूकुंचित नेत्र देखना और उसके कुवचन सुनना अच्छा नहीं । क्योंकि राजलक्ष्मी दुरते हुए चँवरोंकी हवासे सोर गुणोंको उड़ा देती है, अभिषेकके जलसे सुजनताको धो डालती है, विवेकहीन बना देती है, दर्पसे फूली रहती है, मोहसे अंधी रहती है, मारणशीला होती है, सप्तांग राज्यके बोझेसे लदी रहती है, पिता-पुत्र दोनोंमें रमण करती है, विषकी सहोदरा और जड-रक्त है। लेग इस समय ऐसे नीरस, और निर्विशेष ( गुणाव-गुणविचाररहित ) हो गये हैं कि बृहस्पतिके समान गुणियोंका भी देष करते हैं । इस लिए मैंने इस वनकी शरण ली है और यहींपर अभिमानके साथ मर जाना ठीक समझा है।" पाठक देखेंगे कि इन पंक्तियेंगें कितना स्वाभिमान और राजाओं तथा दूसरे हृदयहीन लोगोंके प्रति कितने ज्वालामय उद्गार मरे हैं !

ऐसा माऌम होता है कि किसी राजाके द्वारा अवहेलित या उपेक्षित होकर ही वे घरसे चल दिये थे और भ्रमण करते हुए और बड़ा लम्बा दुर्गम रास्ता तय करके

णउ दुजनभउँहावंकियाइं, दीसंतु कलुसभावंकियाइं । वर णरवरु धवलच्छिहे होहु म कुच्छिहे मरउ सोणिमुहणिग्गमे । खलकुच्छियपहुवयणइं भिउडियणयणइं म णिहालउ सूरुग्गमे ।। चमराणिलउड्डावियगुणाइ, अहिसेयधोयसुयणत्तणाइ । अविवेयइ दप्पुत्तालियाइ, मोहंधइ मारणसीलियाइ । अविवेयइ दप्पुत्तालियाइ, मोहंधइ मारणसीलियाइ । सत्तंगरजभरभारियाइ, पिउपुत्तरमणरसयारियाइ । विससहजम्मइ जडरत्तियाइ, किं लच्छिइ विउसविरात्तियाइ । दंपइ जणु नीरसु णिव्विसेसु, गुणवंतउ जहिं सुरगुरुवि देसु । तहिं अम्हह लइ काणणु जि सरणु, अहिमाणें सहुं वरि होउ मरणु । मेलपाटी पहुँचे थे। उनका स्वभाव स्वाभिमानी और कुछ उग्र ते। था ही, अतएव कोई आश्चर्य नहीं जो राजाकी जरा-सी भी टेढ़ी मोंहको वे न सह सके हों और इसीलिए नगरमें चलनेके आग्रह करनेपर उन दो पुरुषोंके सामने ही राजाओंपर बरस पड़े हों। अपने उग्र स्वभावके कारण ही वे इतने चिढ़ गये और उन्हें इतनी वितृष्णा हो गई कि सर्वत्र दुर्जन ही दुर्जन दिखाई देने लगे, और सारा संसार निष्फल, नीरस, शुष्क प्रतीत होने लगों।

जान पड़ता है महामात्य भरत मनुष्य-स्वभावके बड़े पारखी थे। उन्होंने कवि-वरकी प्रकृतिको समझ लिया और अपने सद्व्यवहार, समादर और विनयशील-तासे सन्तुष्ट करके उनसे वह महान् कार्य करा लिया जो दूसरा शायद ही करा सकता।

राजाके द्वारा अवहेलित और उपेक्षित होनेके कारण दूसरे लोगोंने भी शायद उनके साथ अच्छा व्यवहार नहीं किया होगा, इसलिए राजाओंके साथ साथ औरोंसे भी वे प्रसन्न नहीं दिखलाई देते, उनको भी बुरा भला कहते हैं; परन्तु भरत और नन्नकी लगातार प्रशंसा करते हुए भी वे नहीं थकते।

उत्तरपुराणके अन्तमें उन्होंने अपना परिचय इस रूपमें दिया है, '' सिद्धि-विलासिनीके मनोहर दूत, मुग्धा देवीके शरीरसे संभूत, निर्धनों और धनियेंको एक दृष्टिसे देखनेवाले, सारे जीवोंके अकारण मित्र, शब्दसलिल्से बढ़ा हुआ है काव्य-स्रोत जिनका, केशवके पुत्र, काश्यपगोत्री, सरस्वतीविलासी, सूने पड़े हुए घरों और देवकुलिकाओंमें रहनेवाले, कलिके प्रबल पाप-पटलेंसि रहित, बेघरबार, पुत्रकलत्रहीन, नदियों वापिकाओं और सरोवरोंमें स्नान करनेवाले, पुराने वस्त्र और बल्कल पहिननेवाले, धूलधूसरित अंग, दुर्जनोंके संगसे दूर रहने-वाले, जमीनपर सोनेवाले और अपने ही हाथोंको ओढ़नेवाले, पंडित-पंडित-मरणकी प्रतीक्षा करनेवाले, मान्यखेट नगरमें रहनेवाले, मनमें अरहंतदेवका ध्यान करनेवाले, भरतमंत्रीद्वारा सम्मानित, अपने काव्यप्रबंधसे लोगोंको पुलकित करनेवाले और पापरूप कीचड़को जिन्होंने धो डाला है, ऐसे अभिमानमेइ पुष्पदन्तने, यह काव्य जिन-पदकमलोंमें हाथ जोड़े हुए भक्तिपूर्वक क्रोधनसंव-

१ देखो पिछले उद्धरण ।

२ जो जो दीसइ सो सो दुज्जणु, णिप्फलु णीरसु जं सुक्क उवणु ।

सत्रकी असाइ सुदी दसवींको बनाया ।

इस परिचयसे कविकी प्रकृति और उनकी निस्संगताका हमारे सामने एक चित्र-सा खिंच जाता है। एक बड़े भारी साम्राज्यके महामंत्रीद्वारा अतिशय सम्मानित होते हुए भी वे सर्वथा अकिंचन और निर्लिप्त ही रहे जान पड़ते हैं। नाममात्रके ग्रहस्थ होकर एक तरहसे वे मुनि ही थे।

एक जगह वे भरत महामात्यसे कहते हैं कि '' मैं धनको तिनकेके समान गिनता हूँ। उसे मैं नहीं लेता। मैं तो केवल अकारण प्रेमका भूखा हूँ और इसीसे तुम्हारे महलमें हूँ '। मेरी कविता तो जिन-चरणोंकी भक्तिसे ही स्फ़रायमान होती है, जीविका-निर्वाहके खयालसे नहीं । ''

इस तरहकी निष्पृहतामें ही स्वाभिमान टिक सकता है और ऐसे ही पुरुषको ' अभिमानमेरु ' पद शोभा देता है। कविने एक दो जगह अपने रूपका भी वर्णन कर दिया है, जिससे माऌ्म होता है कि उनका शरीर बहुत ही दुबला

- १ सिद्धिविलासिणिमणहरदूएं, मुद्धाएवीतणुसंभूएं । णिद्धणसधणले।यसमचित्तें, सव्वजीवणिक्कारणमित्तें ॥ २१ सद्सलिलपरिवाड्ट्रियसोत्तें, केसवपुत्तें कासवगोत्तें । विमलसरासइजणियविलासें, सुण्णभवणदेवउलणिवासें ॥ २२ कलिमलपवलपडलपरिचत्तें, णिग्धरेण णिप्पुत्तकल्तें । णइ-वावी-तलाय-सरह्णाणें, जर-चीवर-वक्कल-परिहाणें ॥ २३ धीरें धूली-धूसरियमें, दूरुयरुज्झिय-दुज्जणसंगें । महिसयणयलें करपंगुरणें, मग्गियपंडियपंडियमरणें ॥ २४ मण्णखेडपुरवरे णिवसंतें, मणे अरहंतु देउ झायतें । मरहमण्णणिर्जे णयणिलएं, कव्वपत्रंधजणियजणपुलएं ॥ २५ पुष्फयंतकइणा धुयपंकें, जइ आहमाणमरुणामकें । कयउ कत्वु मत्तिए परमत्थें, जिणपयपंकयमउलियहत्थें ॥ २६ कोहणसंवच्छरे आसाढए, दहमए दियहे चंदरुइरूढए ।
- २ धणु तणुसमु मज्झु ण तं गहणु, णेहु णिकारिमु इच्छमि । देवीसुअ सुदणिहि तेण हउं, णिलए तुहारए अच्छमि ॥—२० उत्तर पु० ३ मज्झु कइत्तणु जिणपयभत्तिहें, पसरइ णउ णियजीवियवित्तिहें।—उ० पु०

## महाकवि पुष्पदन्त

पतला और साँवला था। वे बिल्कुल कुरूप थे परन्तु सदा हँसते रहते थें। जब बोलते थे तो उनकी सफेद दन्तपंक्तिसे दिशाएँ धवल हो जाती थीं<sup>3</sup> । यह उनकी स्पष्टवादिता और निरहंकारताका ही निदर्शन है, जो उन्होंने अपनेको शुद्ध कुरूप कहनेमें भी संकोच न किया।

पुष्पदन्तमें स्वाभिमान और विनयशीलताका एक विचित्र सम्मेलन दीख पड़ता है। एक ओर तो वे अपनेको ऐसा महान् कवि बतलाते हैं जिसकी बड़े बड़े विशाल ग्रंथोंके ज्ञाता और मुद्दतसे कविता करनेवाले भी बराबरी नहीं कर सकते' और सरस्वतींसे कहते हैं कि हे देवी, अभिमानरत्ननिलय पुष्पदन्तके बिना तुम कहाँ जाओगी --- तुम्हारी क्या दशा होगी ' ? और दूसरी ओर कहते हैं कि मैं दर्शन, व्याकरण, सिद्धान्त, काव्य, अलंकार कुछ भी नहीं जानता, गर्भमूर्ख हूँ। न मुझमें बुद्धि है, न श्रुतसंग है, न किसीका बल है [

भावुक तो सभी कवि होते हैं परन्तु पुष्पदन्तमें यह भावुकता और भी बड़ी चढ़ी थी। इस भावुकताके कारण वे स्वप्न भी देखा करते थे। आदिपुराणके समाप्त हो जाने पर किसी कारण उन्हें कुछ अच्छा नहीं लग रहा था, वे

१ कसणसरीरें सुद्वकुरूवें मुद्धाएविगब्भसंभूवें । ११---- उ० पु०

२ णण्णस्स पत्थणाए कव्वपिसल्ठेन पहासियमुहेण, णायक्रमारचरित्तं रइयं सिरिपुष्फयंतेण ॥---णायकुमार च० पहसियतुडिं कइणा खंडें।

साम्यं विभ्रति (?) नैव जातु कविता शीघ्रं त्वतः प्राकृतेः ॥—-६६ वीं संधि

कं यास्यस्यभिमानरत्नानिलयं श्रीपुष्पदन्तं विना ॥ – ८० वीं संधि

६ णहु महु बुद्धिपरिग्गहु णहु सुयसंगहु णउ कासुवि केरउ बलु।--- उ० पु०

३ सियदंतपंतिधवलीकयासु ता जंपइ वरवायाविलासु ।

४ आजन्मं (?) कवितारसैकधिषणा सौभाग्यभाजो गिरां,

हृदयन्ते कवयो विशालसकलप्रन्थानुगा बोधतः ।

किन्तु प्रौढनिरूढगूढमतिना श्रीपुष्पदंतेन भाः,

५ लोके दुर्जनसंकुले हतकुले तृष्णावसे नीरसे,

सालंकाखचोविचारचतुरे लालित्यलीलाधरे ।

भद्रे देवि सरस्वति प्रियतमे काले कलेौ साम्प्रतं,

निर्विण्णसे हो रहे थे कि एक दिन उन्हें स्वप्नमें सरस्वती देवीने दर्शन दिया और कहा कि जन्ममरण-रोगके नाश करनेवाले अरहंत भगवानको, जो पुण्य-त्रक्षको सचिनेके लिए मेघतुल्य हैं, नमस्कार करो।' यह सुनते ही कविराज जाग उठे और यहाँ वहाँ देखते हैं तो कहीं कोई नहीं है, वे अपने घरमें ही हैं। उन्हें बड़ा विस्मय हुआ।' इसके बाद भरतमंत्रीने आकर उन्हें समझाया और तब वे उत्तरेपुराणकी रचनामें प्रवृत्त हुए।

कविके ग्रंथोंसे माऌम होता है कि वे महान् विद्वान् थे। उनका तमाम दर्शन-शास्त्रोंपर तो अधिकार था ही, जैनसिद्धान्तकी जानकारी भी उनकी असाधारण थी। उस समयके ग्रन्थकर्ता चाहे वे किसी भी भाषाके हों, संस्कृतज्ञ तो होते ही थे। यद्यपि अभी तक पुष्पदन्तका कोई स्वतंत्र संस्कृत ग्रन्थ उपलब्ध नहीं हुआ है, फिर भी वे संस्कृतमें अच्छी रचना कर सकते थे। इसके प्रमाणस्वरूप उनके वे संस्कृत पद्य पेश किये जा सकते हैं जो उन्होंने महापुराण और यशोधरचरितमें भरत और नन्नकी प्रशंसामें लिखे हैं। व्याकरणकी दृष्टिसे यद्यपि उनमें कहीं कहीं कुछ स्खलनायें पाई जाती हैं, परन्तु वे कवियोंकी निरंकुशताकी ही द्योतक हैं, अज्ञानताकी नहीं।

## कविकी ग्रन्थ-रचना

महाकवि पुष्पदन्तके अब तक तीन ग्रन्थ उपल्ब्ध हुए हैं और सौभाग्यकी बात है कि वे तीनों ही आधुनिक पद्धतिसे सुसम्पादित होकर प्रकाशित हो चुके हैं।

१ तिसट्टिमहापुरिसगुणालंकारु ( त्रिपष्टिमहापुरुषगुणालंकार ) या महापुराण । यह आदिपुराण और उत्तरपुराण इन दो खर्डोमें विभक्त है । ये दोनों अलग अलग भी मिलते हैं । इनमें त्रेसठ रालाका पुरुषोंके चरित हैं ।

१ मणि जाएण किं पि अमणोर्जे, कइवयदियहें केण वि कर्जे । णिव्विण्णउ थिउ जाम महाकइ, ता सिवणंतारे पत्त सरासइ । भणइ भडारी सुहयरुओहं, पणमइ अरुहं सुहयरुमेहं । इय णिसुणेवि विउद्धउ कइवरु, सयलकलायरु णं छणससहरु । दिसउ णिहालइ किं पि ण पेच्छइ, जा विम्हियमइ णियघरि अच्छइ । —महापुराण ३८-२ पहलेमें प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेवका और दूसरेमें रोष तेईस तीर्थंकरेंका और उनके समयके अन्य महापुरुषोंका । उत्तरपुराणमें पद्मपुराण ( रामायण ) और हरिवंश-पुराणे ( महाभारत ) भी शामिल हैं और ये भी कहीं कहीं पृथक् रूपमें मिलते हैं । अपभ्रंश ग्रंथोंमें सर्गर्का जगह सन्धियाँ होती हैं । आदिपुराणमें ८० और उत्तरपुराणमें ४२ सन्धियाँ हैं । दोनोंका श्लोकपरिमाण लगभग वीस हजार है । इसकी रचनामें कविको लगभग छह वर्ष लगे थे ।

यह एक महान् ग्रन्थ है और जैसा कि कविने स्वयं कहा है, इसमें सब कुछ है और जो इसमें नहीं है वह कहीं नहीं है?।

महामात्य भरतकी प्रेरणा और प्रार्थनासे यह बनाया गया, इसलिए कविने इसकी प्रत्येक सन्धिके अंतमें इसे ' महाभव्वभरताणुमण्णिए ' ( महाभव्यभरतानु-मानिते ) विशेषण दिया है और इसकी अधिकांश सन्धियोंमें प्रारम्भमें भरतका विविध-गुणकीर्तन किया है<sup>3</sup>।

जैनपुस्तकभण्डारोंमें इस ग्रन्थकी अनेकानेक प्रतियाँ मिलती हैं । इसपर अनेक टिप्पण-ग्रन्थ भी लिखे गये हैं, जिनमेंसे आचार्य प्रभाचंद्र और श्रीचंद्र मुनिके दो टिप्पण उपल्ल्ध भी हैं । श्रीचंद्रने अपने टिप्पणमें लिखा है — 'मूलटिप्पणिकां चालेक्यिकृतमिदं समुच्चयटिप्पणं । ' इससे माल्र्म होता है कि इस ग्रन्थपर स्वयं ग्रन्थकर्ताकी लिखी हुई मूल टिप्पणिका भी थी, जिसका उपयोग श्रीचन्द्रने किया हैं । जान पड़ता है कि यह ग्रन्थ बहुत लोकप्रिय और प्रसिद्ध रहा है ।

१ केवल हरिवंशपुराणको जर्मनीके एक विद्वान् ' आल्स डर्फ ' ने जर्मनभाषामें सम्पादित करके प्रकाशित किया है ।

२-अत्र प्राकृतलक्षणानि सकला नीतिः स्थितिच्छन्दसा-

मर्थालंकृतयो रसाश्च विविधास्तत्त्वार्थनिर्णीतयः ।

किञ्चान्यद्यदिहास्ति जैनचरिते नान्यत्र तद्विद्यते ।

द्वावेतौ भरतेशपुष्पदशनौ सिद्धं ययेारीहशम् ।

३ ये गुणकीर्तनके सम्पूर्ण पद्य महापुराणके प्रथम खंडकी प्रस्तावनामें और जैनसाहित्य-संशोधक खंड २ अंक १ के मेरे लेखमें प्रकाशित हो चुके हैं।

४ प्रभाचन्द्रकृत टिप्पण परमार राजा जयसिंहदेवके राज्यकालमें और श्रीचन्द्रका मोजदेवके राज्यकालमें लिखा गया है। देखो, आगेके पृष्ठोंमें ' श्रीचन्द्र और प्रभाचन्द्र ' शीर्षक लेख। महापुराणकी प्रथम सन्धिके छठे कड़वकमें जो 'वीरभइरवणरिंदु ' शब्द आया है, उसपर प्रभाचंद्रकृत टिप्पण है—''वीरभैरवः अन्यः कश्चिद्दुष्टः महा-राजो वर्तते, कथा-मकरन्दनायको वा कश्चिद्राजास्ति । '' इससे अनुमान होता है कि 'कथा मकरन्द 'नामका भी कोई ग्रन्थ पुष्पदंतने बनाया होगा जिसमें इस राजाको अपनी श्रीविशेषसे सुरेन्द्रको जीतनेवाला और पर्वतके समान धीर बतलाया है। भरत-मंत्रीने इसीको लक्ष्य करके कहा था कि तुमने इस राजाकी प्रशंसा करके जो मिथ्यात्वभाव उत्पन्न किया है, उसका प्रायश्चित्त करनेके लिए महापुराणकी रचना करो। यह बहुत करके अपभ्रंश भाषाका ही काव्य-ग्रंथ होगा और महापुराणसे पहलेका होगा।

२ णायकुमारचरिउ (नागकुमारचरित) | यह एक खंडकाव्य है । इसमें ९ सन्धियाँ है और यह णण्णणामंकिय (नन्ननामांकित) है । इसमें पंचमीके उपवासका फल बतलानेवाला नागकुमारका चरित है । इसकी रचना बहुत ही सुन्दर और प्रौढ़ है ।

यह मान्यखेटमें नन्नके मन्दिर ( महल ) में रहते हुए बनाया गया है। प्रारंभमें कहा गया है कि महोदाधिके गुणवर्म और शोभन नामक दो शिष्योंने प्रार्थना की कि आप पंचमी-फलकी रचना कीजिए, महामात्य नन्नने भी उसे सुननेकी इच्छा प्रकट की और फिर नाइल्ड और शीलभट्टने भी आग्रह किया।

३ जसहरचरिउ ( यशोधरचरित ) । यह भी एक सुन्दर खंडकाव्य है और इसमें ' यशोधर ' नामक पुराण-पुरुषका चरित वर्णित है । इसमें चार सन्धियाँ हैं । यह कथानक जैनसम्प्रदायमें इतना प्रिय रहा है कि सोमदेव, वादिराज, वासवसेन, सोमकीर्ति, हरिभद्र, क्षमाकल्याण आदि अनेक दिगम्बर-श्वेताम्बर लेखकोंने इसे अपने अपने ढंगसे प्राकृत और संस्कृतमें लिखा है ।

यह ग्रन्थ भी भरतके पुत्र और वल्लभनरेन्द्रके ग्रहमंत्रीके लिए उन्हींके महलमें रहते हुए लिखा गया थौ, इसलिए कविने इसके लिए प्रत्येक सन्धिके अन्तमें ' णण्णकण्णाभरण ( नन्नके कानोंका गहना ) विशेषण दिया है। इसकी

१ कोंडिण्णगोत्तणहदिणयरासु, वऌहणरिंदघरमहयरासु ।

णण्णहो मंदिरि णिवसंतु संतु, अहिमाणमेरु कइ पुष्फयतु ।

### महाकवि पुष्पदन्त

दूसरी, तीसरी और चौथी सन्धिके प्रारम्भमें नन्नके गुणकीर्तन करनेवाले तीन संस्कृत पद्य हैं'। इस ग्रंथकी कुछ प्रतियोंमें गन्धर्व कविके बनाये हुए कुछ क्षेपक भी शामिल हो गये हैं जिनकी चर्चा आगे की गई है। इसकी कई सटिप्पण प्रतियाँ भी मिलती हैं। बम्बईके ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवनमें (८०४ क) एक प्रति ऐसी है जिसमें ग्रन्थकी प्रत्येक पंक्तिकी संस्कृतच्छाया दी हुई है जो बहुत ही उपयोगी है।

उपलब्ध ग्रंथोंमें महापुराण उनकी पहली रचना है और यशोधरचरित सबसे पिछली रचना। इसकी अन्तिम प्रशस्ति उस समय लिखी गई है जब युद्ध और लूटके कारण मान्यखेटकी दुर्दशा हो गई थी, वहाँ दुष्काल पड़ा हुआ था, लोग भूखों मर रहे थे, जगह जगह नर-कंकाल पड़े हुए थे। नागकुमारचरित इससे पहले बन चुका होगा। क्योंकि उसमें स्पष्ट रूपसे मान्यखेटको ' श्रीकृष्णराजकी तलवारसे दुर्गम ' बतलाया है। अर्थात् उस समय कृष्ण तृतीय जीवित थे। परन्तु यशोधरचरितमें नन्नको केवल ' वल्लभनरेन्द्रग्रहमहत्तर ' विशेषण दिया है और वल्लभनरेन्द्र राष्ट्रकूटोंकी सामान्य पदवी थी। वह खोट्टिगदेवके लिए भी प्रयुक्त हो सकती है और उनके उत्तराधिकारी कर्कके लिए भी। महापुराण श०सं० ८८७ में पूर्ण हुआ था और मान्यखेटकी ऌट ८९४ के लगभग हुई। इस लिए इन सात बरसोंके बीच कविके द्वारा इन दो छोटे छोटे उपलब्ध ग्रंथोंके सिवाय और भी ग्रंथोंके रचे जानेकी सम्भावना है।

कोश-ग्रन्थ । आचार्य हेमचन्द्रने अपनी ' देसीनाममाला 'की स्वोपज्ञ वृत्तिमें किसी 'अभिमानचिह्न' नामक प्रन्थकर्ताके सूत्र और स्वविवृत्तिक पद्य उद्धृत किये हैं'। क्या आश्चर्य है जो अभिमानमेरु और आभिमानचिह्न एक ही हें। । यद्यपि पुष्पदन्तने प्रायः सर्वत्र ही अपने 'अभिमानमेरु' उपनामका ही उपयोग किया है, फिर भी यशोधरचरितके अन्तमें एक जगह आहेमाणंकिं ( अभिमानांक ) या अभिमानचिह्न भी लिखा है<sup>3</sup> । इससे बहुत सम्भव है कि उनका कोई देसी शब्दोंका. कोश ग्रन्थ भी स्वोपज्ञटीकासहित हो जो आचार्य हेमचन्द्रके समक्ष था ।

- २ देखो कारंजा-सीरीजका यशोधरचरित पृ०,२४,४७, और ७५ ।
- १ देखो, देसीनाममाला १–१४४, ६–९३, ७–१, ८–१२,१७।
- २ देखो यशोधरचरित, पृ० १००, पंक्ति ३ ।

## कविके आश्रयदाता

महाभात्य भरत | पुष्पदन्तने दो आश्रयदाताओंका उल्लेख किया है, एक भरतका और दूसरे नन्नका । ये दोनों पिता-पुत्र थे और महाराजाधिराज कृष्णराज ( तृतीय ) के महामात्य । कृष्ण राष्ट्रकूट वशका अपने समयका सबसे पराक्रमी, दिग्विजयी और अन्तिम सम्राट् था । इससे उसके महामात्योंकी योग्यता और प्रतिष्ठाकी कल्पना सहज ही की जा सकर्ता है । नन्न शायद अपने पिताकी मृत्युके बाद महामात्य हुए होंगे । यद्यापे उस काल्टेंम योग्यतापर कम ध्यान नहीं दिया जाता था, फिर भी बड़े बड़े राजपद प्रायः वंशानुगत होते थे ।

भरतके पितामहका नाम अण्णय्या, पिताका एयण और माताका श्रीदेवी था। वे कोण्डिन्य गोत्रके ब्राह्मण थे। कहीं कहीं इन्हें भरत भट्ट भी लिखा है। भरतकी पत्नीका नाम कुन्दव्वा था जिसके गर्भसे नन्न उत्पन्न हुए थे।

भरत महामात्य-वंशमें ही उत्पन्न हुए थे<sup>3</sup> परन्तु सन्तानक्रमसे चली आई हुई यह लक्ष्मी (महामात्यपद) कुछ समयसे उनके कुलसे चली गई थी जिसे उन्होंने बड़ी भारी आपत्तिके दिनोंमें अपनी तेजस्विता और प्रभुकी सेवासे फिर प्राप्त कर लिया थों।

भरत जैनधर्मके अनुयायी थे। उन्हें अनवरत-रचित-जिननाथ-भाक्ते और जिन-वर-समय-प्रासादस्तम्भ अर्थात् निरन्तर जिनभगवानकी भाक्ति करनेवाले और जैन-शासनरूप महलके स्तम्भालिखा है।

कृष्ण तृतीयके ही समयमें और उन्हींके सामन्त अरिकेसरीकी छत्रछायामें बने हुए नीतिवाक्यामृतमें अमात्यके अधिकार बतलाये गये हैं—आय, ब्यय, स्वामि-रक्षा और अजतंत्रकी पुष्टि। '' आयो ब्ययः स्वामिरक्षा तंत्रपोषणं चामात्यानामधि-कारः। '' उस समय साधारणतः रेवेन्यू-मिनिस्टरको अमात्य कहते थे। परन्तु भरत महामात्य थे। इससे माऌ्म होता है कि वे रेवेन्यूमिनिस्टरीके सिवाय राज्यके अन्य विभागोंका भी काम करते थे। राष्ट्रकूट-कालमें मन्त्रीके लिए ज्ञास्त्रज्ञके सिवाय रास्त्रज्ञ भी होना आवश्यक था, अर्थात् जरूरत होनेपर उसे युद्धक्षेत्रमें भी जाना पड़ता था।

२ तीव्रापद्दिवसेपु बन्धुरहितेनैकेन तेजस्विना, सन्तानक्रमतो गताऽपि हि रमाऽकृष्टा प्रभोः सेवया । यस्याचारपदं वदन्ति कवयः सौजन्यसत्यास्पदं, सोऽयं श्रीभरतो जयत्यनुपमः काले कलौ साम्प्रतम् ॥—म० पु०१५ वीं सन्धि

१ महमत्तवंसथयवडु गहीरु ( महामात्यवंशध्वजपटगमीर ) ।

## महाकवि पुष्पदन्त

एक जगह पुष्पदन्तने लिखा भी है कि वे वछभराजके कटकके नायक अर्थात् सेनापति हुए थे । इसके सिवाय वे राजाके दानमंत्री भी थे । इतिहासमें कृष्ण तृतीयके एक मंत्री नारायणका नाम तो मिलता है , जो कि बहुत ही विद्वान् और राजनीतिज्ञ था परन्तु भरत महामात्यका अब तक किसीको पता नहीं । क्योंकि पुष्पदन्तका साहित्य इतिहासज्ञेंके पास तक पहुँचा ही नहीं ।

पुष्पदन्तने अपने महापुराणमें भरतका बहुत कुछ परिचय दिया है । उसके सिवाय उन्होंने उसकी अधिकांश सन्धियोंके प्रारम्भमें कुछ प्रशस्तिपद्य पीछेसे भी जोड़े हैं जिनकी संख्या ४८ है<sup>3</sup>। उनमेंसे छह ( ५, ६, १६, ३०, ३५, ४८) तो शुद्ध प्राक्वतके हैं और शेष संस्कृतके । इनमेंसे ४२ पद्योंमें भरतका जो गुण-कीर्तन किया गया है, उससे भी उनके जीवनपर विस्तृत प्रकाश पड़ता है । उक्त सारा गुणानुवाद हो सकता है कि कवित्वपूर्ण होनेके कारण अतिशयोक्तिमय हो, परन्तु कविके स्वभावका देखते हुए उसमें सचाई भी कम नहीं जान पड़ती ।

व सारी कलाओं और विद्याओंमें कुशल थे, प्राकृत कवियोंकी रचनाओंपर मुग्ध थे, उन्होंने सरस्वती सुरभिका दूध पिया था। लक्ष्मी उन्हें चाहती थी। वे सत्यप्रतिज्ञ और निर्मत्सर थे। युद्धोंका बोझ ढोते ढोते उनके कन्धे घिस गये

> १ सोयं श्रीभरतः कलङ्करहितः कान्तः सुत्रृत्तः शुचिः, सज्ज्योतिर्मणिराकरो प्लुत इवानर्घ्यो गुणैर्भासते । वंशो येन पवित्रतामिह महामात्याह्वयः प्राप्तवान्, श्रीमद्रऌभराजशक्तिकटके यश्चाभवन्नायकः ।

२ हं हो भद्र प्रचण्डावनिपतिभवने त्यागसंख्यानकर्त्ता, कोऽयं श्यामः प्रधानः प्रवरकरिकराकारबाहुः प्रसन्नः । धन्यः प्रालेयपिण्डोपमधवलयशो धौतधात्रीतलान्तः, ख्यातो बन्धुः कवीनां भरत इति कथं पान्थ जानासि नो त्वम् ॥

३ देखो सालौटगीका शिलालेख, इं० ए० जिल्द ४, ५० ६० ।

४ बम्बईके सरस्वती-भवनमें महापुराणकी जो बहुत ही अशुद्ध प्रति है उसकी ४२ वीं सन्धिके बाद एक ' हरति मनसो मोहं ' आदि अशुद्ध पद्य अधिक दिया हुआ है जान पड़ता है अन्य प्रतियोंमें शायद इस तरहके और भी कुछ पद्य होंगे। थे, अर्थात् उन्होंने अनेक लड़ाइयाँ लड़ी थीं।

बहुत ही मनोहर, कवियोंके लिए कामधेनु, दीनदुखियोंकी आशा पूरी करने-वाले, चारों ओर प्रसिद्ध, परस्त्रीपराङ्मुख, सच्चरित्र, उन्नतमति और सुजनोंके उद्धारक थे

उनका रंग सॉवला था, हाथीकी सूंडके समान उनकी भुजायें थीं, अङ्ग सुडौल थे, नेत्र सुन्दर थे और वे सदा प्रसन्नमुख रहते थे<sup>3</sup> ।

भरत बहुत ही उदार और दानी थे। कविके शब्दोंमें बलि, जीमूत, दधीचि आदिके स्वर्गगत हो जानेसे त्याग गुण अगत्या भरत मंत्रीमें ही आकर बस गया था<sup>४</sup>।

एक सूक्तिमें कहा है कि भरतके न ते। गुणोंकी गिनती थी और न उनके शत्रुओंकी । यह बिल्कुल स्वामाविक है कि इतने बड़े पदपर रहनेवालेके, चोहे वह कितना ही गुणी और मला हो, शत्रु तो हो ही जाते हैं।

इस समयके विचारशील लोग जिस तरह मन्दिर आदि बनवाना छोड़कर विद्योपासनाकी आवश्यकता बतलाते हैं उसी तरह भव्यात्मा भरतने भी वापी, कूप, तड़ाग और जैनमन्दिर बनवाना छोड़कर वह महापुराण बनवाया जो संसार-समुद्रको आरामसे तरनेके लिए नावतुल्य हुआ। भला उसकी वन्दना करनेको

- १ .....णोसेसकला विण्णाणकुसलु । पाययकइकव्वरसावलुद्ध, संपीयसरासइसुरहिदुद्ध ॥ कमलच्छु अमच्छरु सच्चसधु, रणभरधुरधरणुग्धुटखंधु ।
- २ सविलासविलासिणिहियहथेणु, सुपसिद्धमहाकइकामधेणु । काणीणदीणपरिपूरियासु, जसपसरपसाहियदसदिसासु ॥ पररमाणिपरम्मुहु सुद्धसीलु, उण्णयमइ सुयणुद्धरणलीलु ।
- ३ श्यामरुचिनयनसुभगं लावण्यप्रायमङ्गमादाय । भरतच्छलेन सम्प्रति कामः कामाकृतिमुपेतः ॥

४ देखो, पृष्ठ ३०३ के टिप्पणका पद्य ।

५ धनधवलताश्रयाणामचलस्थितिकारिणां मुहुर्भ्रमताम् । गणनैव नास्ति लोके भरतगुणानामरीणां च ॥

## महाकवि पुष्पदन्त

किसका हृदय नहीं चाहतों।

इस महाकविको आश्रय देकर और प्रेमपूर्ण आग्रहसे महापुराणकी रचना कराके सचमुच ही भरतने वह काम किया, जिससे कविके साथ उनकी भी कीर्ति चिरस्थायी हो गई। जैनमन्दिर और वापी, कूप, तड़ागादि तो न जाने कब नाम-रोष हो जाते।

पुष्पदन्त जैसे फक्कड़, निर्लोभ, निरासक्त और संसारसे उद्विम कविसे महा-पुराण जैसा महान् काव्य बनवा लेना भरतका ही काम था। इतना बड़ा आदमी एक अर्किचनका इतना सत्कार, इतनी खुशामद करे और उसके साथ इतनी सहृदयताका व्यवहार करे, यह एक बड़ी भारी बात है।

पुष्पदन्तकी मित्रता होनेसे भरतका महल विद्याविनोदका स्थान बन गया। वहाँ पाठक निरन्तर पढ़ते थे, गायक गाते थे और लेखक सुन्दर काव्य लिखते थे<sup>\*</sup>।

#### गृह-मन्त्री नन्न

ये भरतके पुत्र थे। नन्नको महामात्य नहीं किन्तु वऌभनरेन्द्रका ग्रहमन्त्री लिखा है। उनके विषयमें कविने थोड़ा ही लिखा है परन्तु जो कुछ लिखा है, उससे माऌ्म होता है कि वे भी अपने पिताके सुयोग्य उत्तराधिकारी थे और कविका अपने पिताके ही समान आदर करते थे, तथा अपने ही महलमें रखते थे।

नागकुमारचरितकी प्रशस्तिके अनुसार वे प्रकृतिसे सौम्य थे, उनकी कीर्ति

१ वापीक्रूपतडागजैनवसतीस्त्यक्त्वेह यत्कारितं, भव्यश्रीभरतेन सुन्दरधिया जैनं पुराणं महत् । तत्कत्वा प्रवमुत्तमं रविकृतिः (१) संसारवार्धेः सुखं कोऽन्यत् ससहसो (१) स्ति कस्य दृदयं तं वन्दितुं नेहते ॥

- २ इह पठितमुदारं वाचकैर्गीयमानं इह लिखितमजस्रं लेखकैश्चारुकाव्यं। गतिवति कविमित्रे मित्रतां पुष्पदन्ते भरत तव ग्रहेस्मिन्भाति विद्याविनोदः।
- ३ सुद्दतुंगभवणवावारभारणिव्वहणवीरघवलस्स । कोंडिल्ठगोत्तणद्दससहरस्स पयईए सोमस्स ॥ १ कुंदव्वागब्भसमुब्भवस्स सिरिभरद्दभट्टतणयस्य । जसपसरभरियभुवणोयरस्स जिणचरणकमल्भसलस्स ॥ २ अणवरयरइयवराजिणहरस्स जिणभवणपूयणिरयस्स ॥

सोर लोकमें फैली हुई थी, उन्होंने जिनमन्दिर बनवाये थे, वे जिनचरणोंके भ्रमर थे और जिनपूजामें निरत रहते थे, जिनशासनके उद्धारक थे, मुनियोंको दान देते थे, पापरहित थे, बाहरी और भीतरी शत्रुओंको जीतनेवाले थे, दयावान्, दीनोंके शरण, राजलक्ष्मीके क्रीड़ासरोवर, सरस्वतीके निवास, तमाम विद्वानोंके साथ विद्या-विनोदमें निरत और शुद्धहृदय थे।

एक प्रशस्तिपद्यमें पुष्पदन्तने नन्नको उनके पुत्रों सहित प्रसन्न रहनेका आशी-र्वाद दिया है। ' इससे माऌ्म होता है कि उनके अनेक पुत्र थे। पर उनके नामोंका कहीं उल्लेख नहीं है।

कृष्णराज ( तृतीय ) के तो वे ग्रहमंत्री थे ही, परन्तु उनकी मृत्युके बाद खोट्टिगदेवकें और शायद उनके उत्तराधिकारी कर्क ( द्वितीय ) के भी वे मंत्री रहे होंगे | क्योंकि यशोधरचरितके अन्तमें कविने लिखा है कि जिस नन्नने बड़े भारी दुष्कालके समय—जब कि सारा जनपद नीरस हो गया था, दुस्सह दुःख व्याप्त हो रहा था, जगह-जगह मनुष्योंकी खोपड़ियाँ और कंकाल फैले पड़े थे, सर्वत्र रंक ही रंक दिखलाई पड़ते थे,—सरस भोजन, सुन्दर वस्त्र और ताम्बूलादिसे मेरी खातिर की, वह चिरायु हो । निश्चय ही मान्यखेटकी ऌट और बरवादीके बादकी दुर्दशाका यह चित्र है और तब खोट्टिगदेवकी मृत्यु हा चुकी थी ।

#### कविके कुछ परिचित जन

पुष्पदन्तने अपने ग्रन्थोंमें भरत और नन्नके सिवाय कुछ और लोगोंका मी

जिणसासणायमुद्धारणस्स मुणिदिण्णदाणस्स ॥ ३ कल्मिलकलंकपरिवज्जियस्स जियदुविहवइरिणियरस्स ॥ कारुण्णकंदणवजलहरस्स, दीणजणसरणस्स ॥ ४ ॥ णिवलच्छीकीलासरवरस्स, वाएसरिणिवासस्स ॥ णिरसेसविउसविज्जाविणोयणिरयस्स सुद्धीहययस्स ॥ ५ ॥

१ स श्रीमान्निह भूतले सह सुतैर्नन्नाभिधो नन्दतात् । २ जणवयनीरसि, दुरियमलीमसि, कइणिंदायरि, दुसहे दुहयरि पडियकवालइ, णरकंकालइ, बहुरंकालइ अहदुक्कालइ । पवरागारिं सरसाहारिं साण्हिं चेलिं, वरतंबोलिं, महु उवयारिउ पुण्णिं पेरिउ गुणभत्तिछउ, णण्णु महछउ । होउ चिराउसु... उल्लेख किया है । मेलपाटीमें पहुँचनेपर सबसे पहले उन्हें दो पुरुष मिले जिनके नाम अम्मइय और इन्द्रराय थे । ये वहाँके नागरिक थे और इन्हींने भरतमंत्रीकी प्रशंसा करके उनके यहाँ नगरमें चलनेका आग्रह किया था । उत्तरपुराणके अन्तमें सबकी शांति-कामना करते हुए उन्होंने संत, देवल्ल, भोगल्ल, सोहण, गुणवर्म, दंगइय और संतइयका उल्लेख किया है । इनमेंसे संतको बहुगुणी, दयावान् और भाग्यवान् बतलाया है । देवल्ल संतका पुत्र था जिसने महापुराणका सारी पृथिवीमें प्रसार किया । भोगल्लको चतुर्विधदानदाता, भरतका परमभित्र, अनुपमचरित्र और विस्तृतयज्ञावाला ब्हुलिलाया है । शोभन और गुणवर्मको निरन्तर जिनधर्मका पालनेवाला कहा है । नागकुमारचरितके अनुसार ये महोदाधिके शिष्य थे । इन्होंने नागकुमारचरितकी रचना करनेकी प्रेरणा की थी । दंगइय और संतइयकी भी शान्ति-कामना की है । नागकुमारचरितमें दंगइयको आशार्वाद दिया है कि उसका रत्नत्रय विद्युद्ध हो । नाइल और सीलइयका भी उल्लेख है । इन्होंने भी नाग-कुमारचरित रचनेका आग्रह किया था ।

## कविके समकालीन राजा

महापुराणकी उत्थानिकामें कहा है कि इस समय ' तुडिगु महानुभाव ' राज्य कर रहे हैं | इस ' तुडिगु ' शब्दपर टिप्पण-ग्रन्थमें ' कृष्णराजः ' टिप्पण दिया हुआ है | कृष्णराज दक्षिणके सुप्रसिद्ध राष्ट्रकृटवंशमें हुए हैं और अपने समयके महान् सम्राट् थे | ' तुडिगु ' उनका घरू प्राकृत नाम था | इस तरहके घरू नाम राष्ट्रकृट और चालुक्य वशके प्रायः सभी राजाओंके मिलते हें' |

विल्लभनेरन्द्र, बल्लभराय, शुभतुंगदेव और कण्हराय नामसे भी कविने उनका उल्लेख किया है।

शिलालेखों और दानपत्रेंमिं अकाल्वर्ष, महाराजाधिराज, परमेश्वर, परम-माहेश्वर, परमभट्टारक, पृथिवीवऌभ, समस्तभुवनाश्रय आदि उपाधियाँ उनके लिए प्रयुक्त की गई हैं ।

वऌभराय पदवी पहले दक्षिणके चौलुक्य राजाओंकी थी, पीछे जब उनका राज्य राष्ट्रकूटेंनि जीत लिया तब इस वंशके राजा भी इसका उपयोग करने लगे ।

१ जैसे गोज्जिग, बांदग, तुडिंग, पुट्टिंग, खोट्टिंग आदि ।

२ अरब लेखकोंने मानाकिरके बल्हरा नामक बलाढ्य राजाओंका जो उल्लेख किया है, वह मान्यखेटके 'वल्ठभराज' पद धारण करनेवाले राजाओंको ही लक्ष्य करके किया है।

ाया था और पैात्र भी छोटा था, इसालेए खोहिंगदेवको अधिकार मिला। कृष्ण तृतीय राष्ट्रकूट वंशके सबसे अधिक प्रतापी और सार्वभौम राजा थे। नके पूर्वजोंका साम्राज्य उत्तरमें नर्मदा नदीसे लेकर दक्षिणमें मैसूर तक फैला आ था जिसमें सारा गुजरात, मराठी सी० पी०, और निज़ाम राज्य शामिल ा। मालवा और बुन्देलखण्ड भी उनके प्रभावक्षेत्रमें थे। इस विस्तृत साम्राज्यको ष्ण तृतीयने और भी बढ़ाया और दक्षिणका सारा अन्तरीप भी अपने अधिकारमें र लिया। कहाड़ के ताम्रपत्रोंके अनुसार उन्होंने पाण्ड्य और केरलको हराया, !इल्ले कर वसूल किया और रामेश्वरमें अपनी कीर्तिबल्लरीको लगाया। ये ताम्रपत्र ई सन् ९५९ ( श० सं० ८८१ ) के हैं और उस समय लिखे गये हैं जब ष्णराज अपने मेलपाटीके सेना-शिविरमें ठहरे हुए थे और अपना जीता हुआ जय और धन-रत्न अपने सामन्तों और अनुगतोंको उदारतापूर्वक बाँट रहे थे । नके दो ही महीने बाद लिखी हुई श्रीसोमदेवसूरिकी यशस्तिलक-प्रशस्तिसे भी सकी पुष्टि होती है 3। इस प्रशस्तिमें उन्हें पाण्ड्य, सिंहल, चोल, चेर आदि शौंको जीतनेवाला लिखा है।

देवलीके<sup>8</sup> शिलालेखसे माऌ्म होता है कि उसने कांचीके राजा दन्तिगको १ एपिग्राफिया इंडिका जिल्द ४ पृ० २७८ ।

- २ वंदीणदिष्णधण-कणयपयरु महिपरिभमंतु मेलाडिणयरु ।
- ३ '' पाण्ड्यसिंहल-चोल-चेरमप्रभृतीन्महीपतीन्प्रसाध्य... ''।
- ४ जर्नेल बाम्बे बांच रा० ए० सो० जिल्द १८, ५० २३९ और लिस्ट आफ इन्स्क्रप्शन्स सी० पी० एण्ड बरार, ५० ८१ ।

और वप्पुकको मारा, पछव-नरेश अन्तिगको हराया, गुर्जरोंके आक्रमणसे मध्य भारतके कलचुरियोंकी रक्षा की और अन्य शत्रुओंपर विजय प्राप्त की । हिमा-लयसे लेकर लंका और पूर्वसे लेकर पश्चिम समुद्र तकके राजा उसकी आज्ञा मानते थे । उसका साम्राज्य गंगाकी सीमाको भी पार कर गया था ।

चोलदेशका राजा परान्तक बहुत महत्त्वाकांक्षी था। उसके कन्याकुमारीमें मिले हुए शिलालेखमें ' लिखा है कि उसने कृष्ण तृतीयको हराकर वीर चोलकी पदवी धारण की। किस जगह हराया और कहाँ हराया, यह कुछ नहीं लिखा। बल्कि इसके विरुद्ध ऐसे अनेक प्रमाण मिले हैं जिनसे सिद्ध होता है कि ई० स० ९४४ ( श० ८६६ ) से लेकर कृष्णके राज्य-कालके अन्त तक चोलमण्डल कृष्णके ही अधिकारमें रहा। तब उक्त लेखमें इतनी ही सचाई हो सकती है कि सन् ९४४ के आसपास वीरचोलको राष्ट्रकूटोंके साथकी लड़ाईमें थोड़ी-सी अल्पकालिक सफलता मिल गई होगी।

दक्षिण अर्काट जिलेके सिद्धलिंगमादम स्थानके शिलालेखमें जो कृष्म तृतीयके पाँचवें राज्य-वर्षका है उसके द्वारा कांची और तंजोरके जीतनेका उल्लेख है और उत्तरी अर्काटके शोलापुरम स्थामके ई० सं० ९४९-५० ( श० सं० ८७१ ) के शिलालेखमें लिखा है कि उस साल उसने राजादित्यको मारकर तोडयि-मंडल या चोलमण्डलमें प्रवेश किया । बह राजादित्य परान्तक या वीरचोलका पुत्र था और चोल-सेनाका सेनापति थाँ। कृष्ण तृतीयके बहनोई और सेनापति भूतुगने इसे इसके हाथीके हौदेपर आक्रमण करके मारा थां और इसके उपलक्षमें उसे वनवासी प्रदेश उपहार मिला था।

ई॰ सन् ९१५ ( शक सं॰ ८१७ ) में राष्ट्रकूट इन्द्र ( तृतीय ) ने परमार-राजा उपेन्द्र ( कृष्ण ) को जीता था और तबसे कृष्ण तृतीय तक परमार राजे राष्ट्रकूटोंके मांडलिक थे। उस समय गुजरात भी परमारोंके अधीन था।

परमारोंमें सीयक या श्रीहर्ष राजा बहुत पराक्रमी था। जान पड़ता है इसने कृष्ण तृतीयके आधिपत्यके विरुद्ध सिर उठाया होगा और इसी कारण कृष्णको उस

१ त्रावणकोर आर्कि० सीरीज जि० ३, ५० १४३, श्लोक ४८। २ मद्रास एपियाफिकल कलेक्शन १९०९ नं० ३७५। ३ ए० इं० जि० ५, ५० १९५। ४ ए० इ० जि० १९, ५० ८३। ५ आर्किलाजिकल सर्वे आफ साउथ इंडिया जि० ४, ५० २०१। पर चढ़ाई करनी पड़ी होगी और उसे जीता होगा। इस अनुमानकी पुष्टि श्रवण-बेल्गोलके मारसिंहके शिलालेखसे' होती है जिसमें लिखा है कि उसने कृष्ण तृतीयके लिए उत्तरीय प्रान्त जीते और बदलेमें उसे 'गुर्जर-राज' का खिताब मिला। इस किरह होलकेरीके ई० स० ९६५ और ९६८ के शिलालेखोंमें मारसिंहके दो सेना-पतियोंको ' उज्जयिनी-भुजंग ' पदको धारण करनेवाला बतलाया है। ये गुर्जर-राज और उज्जयिनी-भुजंग पद स्पष्ट ही कृष्णद्वारा सीयकके गुजरात और मालवंके जीते जानेका संकेत करते हैं।

सीयक उस समय तो दब गया, परन्तु ज्यों ही पराक्रमी कृष्णकी मृत्यु हुई कि उसने पूरी तैयारीके साथ मान्यखेटपर घावा बोल दिया और खोट्टिगदेवकेा परास्त करके मान्यखेटको बुरी तरह ऌटा और बरबाद किया ।

पाइय-लच्छी नाममालाके कर्त्ता धनपालके कथनानुसार यह ऌट वि०सं० १०२९ ( श० सं० ८९४ ) में हुई और शायद इसी लड़ाईमें खोट्टिगदेव मारा गया । क्योंकि इसी साल उत्कीर्ण किया हुआ खरडाका शिलालेखै खोट्टिगदेवके उत्तरा-धिकारी कर्क ( द्वितीय ) का है।

कृष्ण तृतीय ई॰ स॰ ९३९ ( श॰ सं॰ ८६१ ) के दिसम्बरके आसपास गद्दीपर बैठे होंगे । क्यों कि इस वर्षके दिसम्बरमें इनके पिता बदिग जीवित थे और कोछगलुकों शिलालेख फाल्गुन सुदी ६ शक स॰ ८८९ का है जिसमें लिखा है कि कृष्णकी मृत्यु हो गई और खोट्टिगदेव गद्दीपर बैठा । इससे उनका २८ वर्ष तक राज्य करना सिद्ध होता है, परन्तु किल्ड्र ( द॰ अर्काट ) के वीरत्तनेश्वर मन्दिरका शिलालेखं उनके राज्यके ३० वें वर्षका लिखा हुआ है । विद्वानोंका खयाल है कि ये राजकुमारावस्थामें, अपने पिताके जीते जी ही राज्यका कार्य सँमालने लगे थे, इसीसे शायद उस समयके दे। वर्ष उक्त तीस वर्षके राज्य-कालमें जोड़ लिये गये हैं ।

राष्ट्रकूटेंं और कृष्ण तृतीयका यह परिचय कुछ विस्तृत इस लिए देना पड़ा जिससे पुष्पदन्तके ग्रंथोंमें जिन जिन बातोंका जिक है, वे ठीक तौरसे समझमें आ

१ ए० इं० जि० ५, ए० १७९ । २ ए० इं० जि० ११, नं० २३-३३ । ३ ए० इं० जि० १२, ए० २६३ । ४ मद्रास ए० क० १९१३ नं० २३६ । ५ मद्रास एपियाफिक कलेक्शन सन् १९०२, नं० २३२ । जायँ और समय निर्णय करनेमें भी सहायता मिले।

#### समय-विचार

महापुराणकी उत्थानिकामें कविने जिन सब ग्रंथों और ग्रन्थकर्ताओंका उल्लेख किया है', उनमें सबसे पिछले ग्रन्थ घवल और जयधवल हैं'। पाठक जानते हैं कि वीरसेन स्वामीके शिष्य जिनसेनने अपने गुरुकी अधूरी छोड़ी हुई टीका जयधवलाको हा० सं० ७५९ में राष्ट्रकूटनरेश अमोघवर्ष (प्रथम) के समयमें समाप्त की थी। अतएव यह मिश्चित है कि पुष्पदन्त उक्त संवत्के बाद ही किसी समय हुए हैं, पहले नहीं।

रुद्रटका समय श्रीयुत काणे और दे के अनुसार ई० सन् ८००—८५० के अर्थात् रा० सं० ७२२ और ७७२ के बीच है। इससे भी लगभग उपर्युक्त परिणाम ही निकलता है।

अभी हाल ही डा॰ ए॰ एन॰ उपाध्येके। अपभ्रंश भाषाका 'धम्मपरिक्खा' नामका ग्रंथ मिला है जिसके कर्त्ता बुध (पंडित) हरिपेण हैं, जो धकड़वंशीय गोवर्द्धनके पुत्र और सिद्धसेनके शिष्य थे। वे मेवाड़ देशके चित्तौड़के रहनेवाले

१-अकलंक, कांपल (सांख्यकार), कणचर या कणाद (वैशेषिकदर्शनकर्ता), दिज (वेदपाठक), सुगत (वुद्ध), पुरंदर (चार्वाक), दन्तिल, विशाख (संगीतशास्त्रकर्ता), भरत (नाट्यशास्त्रकार), पतंजलि, भारवि, व्यास, कांइल (कुष्माण्ड कवि), चतुमुंख, स्वयंभु, श्रीहर्ष (हर्षवर्ऊन), द्रोण, ईशान, वाण, धवल-जयधवल-सिद्धान्त, रुद्रट, और यशश्चिह, इतनोंका उल्लेख किया गया है। इनमेंसे अकलंक, चतुर्मुख और स्वयंभु जैन हैं। अकलंक देव, जयधवला-कार जिनसेनसे पहले हुए है। चतुर्मुख और स्वयंभुका ठीक समय अभी तक निश्चित नहीं हुआ है परन्तु स्वयंभु अपने पडमचरियमें आचार्य रविपेणका उल्लेख करते हैं जिन्होंने विव संव ७३३ में पद्मपुराण लिखा था। इससे उनले पीळिक हैं। उन्होने चतुर्मुखका भी स्मरण किया है। स्वयंभु भी अपभ्रंश भाषाके महाकवि थे। इनके पडमचरिड (पद्मचरित) और अरिट्रनेमिचरिड (हरिवंशपुराण) उपलब्ध हैं। उनका स्वयंभु छन्द नामका एक छन्द-शास्त्र भी है। 'पंचमिचरिय ' नामका यन्थ मी उनका बनाया हुआ है, जा अभी तक कहीं प्राप्त नहीं हुआ है। उनका कोई अपभ्रंश भाषाका ज्याकरण भी था। ये स्वयंभु यापनीय संघके अनुयायी थे, ऐसा महापुराण-टिप्पणसे माऌम होता है।

२ णउ बुज्झिउ आयमसद्दधामु, सिद्धंत धवलु जयधवलु णाम ।

थे और उसे छोड़कर कार्यवश अचलपुर गये थे 1 वहाँपर उन्होंने वि॰ सं॰ १०४४ में अपना यह ग्रंथ समाप्त किया थों 1 इस ग्रंथके प्रारम्भमें अपभ्रंशके चतुर्मुख, स्वयंभु और पुष्पदन्त इन तीन महाकवियोंका स्मरण किया गया है<sup>3</sup> 1 इससे सिद्ध है कि वि० सं० १०४४ या श० सं० ९०९ से पहले ही पुष्पदन्त एक महाकविके रूपमें प्रसिद्ध हो चुके थे 1 अर्थात् पुष्पदन्तका समय ७५९ और ९०९ के बीच होना चाहिए 1 न तो उनका समय श० सं० ७५९ के पहले जा सकता है और न ९०९ के बाद 1

अब यह देखना चाहिए कि वे श० सं० ७५९ (वि० सं० ८९४) से कितने बाद हुए हैं।

कविने अपने ग्रंथोंमें तुडिर्गु, शुभतुंगं, वल्ठभनरेर्न्द्र और कण्हरायका उल्लेख किया है और इन सब नामोंपर ग्रंथोंकी प्रतियों और टिप्पण ग्रंथोंमें 'कृष्णराजः' टिप्पणी दी है। इसका अर्थ यह हुआ कि ये सभी नाम एक ही राजाके हैं। वल्ठभराय या वल्ठभनरेन्द्र राष्ट्रकूट राजाओंकी सामान्य पदवी थी, इसलिए यह भी माल्र्म हो गया कि कृष्ण राष्ट्रकूटवंशके राजा थे।

राष्ट्रकृटोंकी राजधानी पहले मयूरखंडी ( नासिक ) में थी, पीछे अमोघर्वष

- १ इह भेवाड़देसे जणसंकुले, सिरिउजपुरणिग्गयधकइकुले ।... गोवद्धणु णामें उप्पण्णओ, जो सम्मत्तरयणसंपुण्णओ ॥ तहो गोवद्धणासुपियगुणवइ, जा जिणवरपय णिच्चवि पणवइ । ताए जणिउ हरिसेणणाम सुओ, जो संजाउ विवुहकइविस्सुओ ॥ सिरिचित्तउडुचएवि अचलउरेहो, गउ णियकर्जे जिणहरपउरहो । तहिं छंदालंकारपसाहिइ, धम्मपरिक्ख एह ते साहिय ॥
- २ विक्रमणिवपरियत्तइ कालए, ववगए वरिस सहसचउतालए।
- ३ चउमुहु कव्वविरयणे सयंभुवि, पुष्फयंतु अण्णाणणिसंभुवि । तिण्णवि जोग्ग जेण तं सासइ, चउमुहमुहे थिय ताम सरासइ । जो सयंभु सोहेउ पहाणउ, अहकह लोयालोय वि याणउ । पुष्फयंतु णवि माणुसु बुच्चइ, जो सरसइए कयावि ण मुच्चइ ।
- ४ सुवणेक्स्रामु रायाहिराउ, जहि अच्छइ 'तुाडिगु' महाणुभाउ। म०पु०१-३-३ ५ सुहतुंगदेवकमकमलभसलु, णीसेस्रकलाविण्णाणकुसलु । म० पु० १-५-२
- ६ वऌभणरिंदघरमहत्तरासु ।----य० च० का प्रारंभ ।

## महाकवि पुष्पदन्त

(प्रथम) ने श० सं० ७३७ में उसे मान्यखेटमें प्रतिष्ठित की। पुष्पदंतने नागकुमारचरितमें कहा है कि कण्हराय (कृष्णराज) की हाथकी तलवाररूपी जल-वाहिनीसे जो दुर्गम है और जिसके धवलगृहेंकि शिखर मेघावलीसे टकराते हैं, ऐसी बहुत बड़ी मान्यखेट नगरी है'।

राष्ट्रकूटवंशमें कृष्ण नामके तीन राजा हुए हैं, एक तो वे जिनकी उपाधि राभतुंग थी। परन्तु उनके समय तक मान्यखेट राजधानी ही नहीं थी, इसलिए पुष्पदंतका मतलब उनसे नहीं हो सकता।

द्वितीय कृष्ण अमोधवर्ष (प्रथम) के उत्तराधिकारी थे, जिनके समयमें गुणभद्राचार्यने श० सं० ८२० में उत्तरपुराणकी समाप्ति की थी और जिन्होंने श० सं० ८३३ तक राज्य किया है। परन्तु इनके साथ उन सब बातोंका मेल नहीं खाता जिनका पुष्पदन्तने उल्लेख किया है। इसलिए कृष्ण तृतीयको ही हम उनका समकालीन मान सकते हैं। क्योंकि—

१—जैसा कि पहले बतलाया जा चुका है चोलराजाका सिर कृष्णराजने कटवाया थाँ, इसके प्रमाण इतिहासमें मिलते हैं और चोल देशका जीत कर कृष्ण तृतीयने अपने अधिकारमें कर लिया था। २—यह चोलनेरश 'परान्तक 'ही मालूम होता है जिसने वीरचोलकी पदवी धारण की थी।

३—धारानरेश-द्वारा मान्यखेटके ऌटे जानेका जो उल्लेख पुप्पदन्तने किया है,<sup>3</sup> वह भी कृष्ण द्वितीयके साथ मेल नहीं खाता । यह घटना कृष्णराज तृतीयकी मृत्युके बाद खोट्टिगदेवके समय की है और इसकी पुष्टि अन्य प्रमाणोंसे भी होती है। धनपालने अपनी 'पाइयलच्छी (प्राकृतलक्ष्मी) नाममाला' में लिखा है कि वि० सं० १०२९ में मालव-नरेन्द्रने मान्यखेटको ऌटाँ।

> १ सिरिकण्हरायकरयलाणिहिय असिजलवाहिणि दुग्गयरि । धवलहरसिहीरहयमेहउलि पविउल मण्णखेडणयरि ।।
> २ उब्बद्धजूडु भूमंगमीस, तोडेप्पिणु चोडहो तणउ सीसु ।
> ३ दीनानाथधनं सदाबहुजनं प्रोत्फुलवल्ठीवनं, मान्याखेटपुरं पुरंदरपुरीलीलाहरं सुन्दरम् ।
> धारानाथनरेन्द्रकोपशिखिना दग्धं विदग्धप्रियं, क्वेदानीं वसतिं करिष्यति पुनः श्रीपुष्पदन्तः कविः ॥
> ४–विक्कमकालस्स गए अउणुत्तीसुत्तरे सहस्सम्मि । मालवणरिंदधाडीए लूडिए मण्णखेडम्मि ॥ २७६ ॥

३२७

मान्यखेटको किस मालव-राजाने ऌटा, इसका पता परमार राजा उदयादित्यके समयके उदयपुर (ग्वालियर) के शिलालेखमें परमार राजाओंकी जो प्रशस्ति दी है उससे लगता है। उसके १२ वें पद्यमें लिखा है कि हर्पदेवने खाट्टिगदेवकी राजलक्ष्मीको युद्धमें छीन लियाँ।

ये हर्षदेव ही धारानरेश थे, जो सीयक (दितीय) या सिंहमट भी कहलाते थे, और जैसा कि पहले बताया जा चुका है, जिनपर कृष्ण तृतीयने चढ़ाई की थी। खोहिगदेव कृष्ण तृतीयके भाई और उत्तराधिकारी थे।

४ — महापुराणकी रचना जिस सिद्धार्थ संवत्सरमें शुरू की गई थी, उसी संवत्सरमें से)मदेवसूरिने अपना यशस्तिलक चम्पू समाप्त किया था और उस समय कृष्ण तृतीयका पड़ाव मेलपाटीमें था । पुष्पदन्तने भी अपने प्रंथ-प्रारंभके समय कृष्ण-राजका मेलपाटीमें रहनेका उल्लेख किया है । साथ ही यशस्तिलककी प्रशस्तिमें उनको चेल आदि देशोंका जीतनेवाला मी लिखा है<sup>3</sup> । ऐसी दशामें पुष्पदन्तका कृष्ण तृतीयके समयमें होना निःसंशयरूपने सिद्ध हो जाता है ।

पहले उक्त मेलपार्टीमें ही पुप्पदन्त पहुँचे थे, सिद्धार्थ संवत्सरमें ही उन्होंने अपना महापुराण प्रारंभ किया था और यह सिद्धार्थ रा० सं० ८८१ ही था। मेलपार्टी या मेलाडिमें रा० ८८१ में कृष्णराज थे, इसके और भी प्रमाण मिले हैं जो ऊपर दिये जा चुके हैं।

इन सब प्रमाणांसे हम इस निष्कर्षपर पहुँचते हैं कि श० सं० ८८१ में पुष्पदन्त मेलपार्टीमें भरत महामात्यसे मिले और उनके अतिथि हुए। इसी साल उन्होंने महापुराण शुरू करके उसे श० सं० ८८७ में समाप्त किया। इसके बाद उन्होंने नागकुमार चरित और यशोधर-चरित बनाये। यशोधर-चरितकी समाप्ति उस समय हुई जब मान्यखेट ऌ्टा जा चुका था। यह श० सं० ८९४ के लगभगकी

१ एपियाफिश इंडिका जिल्द १, ५० २२६।

२-श्रीहर्पदेव इति खोटिगदेवलक्ष्मीं, जग्राह यो युधि नगादसमप्रतापः।

३—" इाकनृपकालातीतसंवत्सरशतेष्वष्टस्वेकाशीत्यधिकेषु गतेषु अंकतः ८८१ सिद्धार्थ-संवत्सरान्तर्गतचेत्रमासमदनत्रयोदश्यां पाण्ड्य-सिंहल-चोल-चेरमप्रभृतीन्महीपतीन्प्रसाध्य मेल-पाटीप्रवर्द्धमानराज्यप्रभावे श्रीकृष्णराजदेवे सति तत्पादपद्मोपजीविनः समधिगतपंचमहाशब्द-महासामन्ताधिपतेश्चालुक्यकुलजन्मनः सामन्तचूडामणेः श्रीमदरिकेसरिणः प्रथमपुत्रस्य श्रीमद्व-दिगराजस्य लक्ष्मीप्रवर्धमानवसुंधरायां गंगधारायां विनिर्मापितमिदं काव्यमिति । " घटना है। इस तरह वे ८८१ से लेकर कमसे कम ८९४ तक, लगभग तेरह वर्ष, मान्यखेटमें महामात्य भरत और नन्नके सम्मानित अतिथि होकर रहे, यह निश्चित है। उसके बाद वे और कव तक जीवित रहे, यह नहीं कहा जा सकता।

बुध हरिषेणकी धर्मपरीक्षा मान्यखेटकी ऌटके कोई पन्द्रह वर्ष बादकी रचना है। इतने थोड़े ही समयमें पुष्पदन्तकी प्रतिभाकी इतनी प्रसिद्धि हो चुकी थी। हरिषेण कहते हैं कि पुष्पदंत मनुष्य थोड़े ही हैं, उन्हें सरस्वती देवी कभी नहीं छोड़ती, सदा साथ रहती है।

#### एक शंका

महापुराणकी ५० वीं सन्धिके प्रारंभमें जो 'दीनानाथधनं' आदि संस्कृत पद्य है और पृ० ३२७ के फुटनांटमें उद्धृत किया जा चुका है, और जिसमें मान्यखेटके नष्ट होनेका संकेत है, वह रा० सं०८९४ के बादका है और महापुराण ८८७ में ही समाप्त हो चुका था। तब रांका होती है कि वह उसमें कैसे आया ?

इसका समाधान यह है कि उक्त पद्य प्रन्थका अविच्छेद्य अंग नहीं है। इस तर-हके अनेक पद्य महापुराणकी भिन्न भिन्न संधियोंके प्रारंभमें दिये गये हैं। ये सभी मुक्तक हैं, भिन्न भिन्न समयमें रचे जाकर पीछेसे जोड़े गये हैं और अधिकांश महामात्य भरतकी प्रशंसाके हैं। ग्रन्थ-रचना-क्रमसे जिस तिथिको जो संधि प्रारंभ की गई, उसी तिथिको उसमें दिया हुआ पद्य निर्भित नहीं हुआ है। यही कारण है कि सभी प्रतियोंमें ये पद्य एक ही स्थानपर नहीं मिलते हैं। एक पद्य एक प्रतिमें जिस स्थानपर है, दूसरी प्रतिमें उस स्थानपर नहीं मिलते हैं। एक पद्य एक प्रतिमें जिस स्थानपर है, दूसरी प्रतिमें उस स्थानपर न होकर किसी और ही स्थानपर है। किसी किसी प्रतिमें उक्त पद्य न्यूनाधिक भी हैं। अभी बम्बईके सरस्वती-भवनकी प्रतिमें हमें एक पूरा पद्य और एक अधूरा पद्य अधिक भी मिला है जो अन्य प्रतियोंमें नहीं देखा गया।

यशोधरचरितकी दूसरी, तीसरी और चौथी सन्धियोंमें भी इसी तरहके तीन

१-हरति मनसो मोहं द्रोहं महाप्रियजंतुजं । भवतु भविनां दंभारंभः प्रशांतिकृतो । जिनवरकथा ग्रन्थप्रस्नागमितस्त्वया। कथय कमयं तोयस्तीते गुणान् भरतप्रभो। यह पद्य बहुत ही अशुद्ध है। \_\_\_\_\_४२ वीं संधिके बाद

२ आकल्पं भरतेश्वरस्तु जयताद्येनादरात्कारिता । श्रेष्ठायं भुवि मुक्तये जिनकथा तत्त्वामृतस्यन्दिनी ।—४३ वीं सन्धिके बाद संस्कृत पद्य नन्नकी प्रशंसाके हैं जो अनेक प्रतियोंमें हैं ही नहीं। इससे यही अनुमान करना पड़ता है कि ये सभी या अधिकांश पद्य भिन्न भिन्न समयोंमें रचे गये हैं और प्रतिलिपियाँ कराते समय पीछेसे जोड़े गये हैं। गरज यह कि 'दीनानाथधनं' आदि पद्य मान्यखेटकी ऌटके बाद ही लिखा गया है और उसके बाद जो प्रतियाँ लिखी गईं, उनमें जोड़ा गया है। निश्चय ही यह पद्य उसके पहले जो प्रतियाँ लिखी जा चुकी होंगी उनमें न होगा।

इस प्रकारकी एक प्रति महापुराणके सम्पादक डा० पी० एल० वैद्यको नॉंदणी (कोव्हापुर) के श्री तात्या साहब पाटीलसे मिली है जिसमें उक्त पद्य नहीं हैं 1 ८९४ के पहलेकी लिखी हुई इस तरहकी और भी प्रतियोंकी प्रतिलिपियाँ मिलनेकी संभावना है।

## एक और शंका

' महाकवि पुष्पदन्त और उनका महापुराण ' शीर्षक लेख मैंने ' भाण्डारकर इन्स्टिटयूट ' पूनाकी वि॰ सं॰ १६३० की लिखी हुई जिस प्रतिके आधारसे लिखा था उसमें प्रशस्तिकी तीन पंक्तियाँ इस रूपमें हैं—

पुष्फयंतकइणा धुयपंकें, जइ अहिमाणमेरुणामंकें ।

कयउ कव्वु भत्तिए परमत्थें, छसयछडे।त्तर कयसामत्थें ॥

कोहणसंवच्छरे आसाढए, दहमए दियहे चंदरुइरूढए ।

इसके ' छसयछडोत्तरकयसामत्थें ' पदका अर्थ उस समय यह किया गया था कि यह ग्रन्थ शकसंवत् ६०६ में समाप्त हुआ । परन्तु पीछे जब गहराईसे विचार किया गया तब पता लगा कि ६०६ संवत्का नाम क्रोधन हो ही नहीं सकता, चाहे वह शक संवत् हो, विक्रम संवत् हो, गुप्त संवत् हो, या कलचुरि संवत् हो । इसलिए उक्त पाठके सही होनेमें सन्देह होने लगा । ' छसयछडोत्तर ' तो खैर ठीक, पर ' कयसामत्थें ' का अर्थ दुरूह हो गया । तृतीयान्त पद होनेके कारण उसे कविका विशेषण बनानेके सिवाय और कोई चारा नहीं था । यदि बिन्दी निकालकर उसे सप्तमी समझ लिया जाय, तो भी ' कृतसामर्थ्ये ' का कोई अर्थ नहीं बैठता । अतएव शुद्ध पाठकी खोज की जाने लगी ।

सबसे पहले प्रो॰ हीरालालजी जैनने अपने 'महाकवि पुष्पदन्तके समयपर १ देखो, महापुराण प्र॰ खं॰, डा॰ पी॰ एल॰ वैद्य-लिखित भूमिका पृ॰ १७। २ स्व॰ बाबा दुलीचन्दजीकी ग्रन्थ-सूचीमें भी पुष्पदन्तका समय ६०६ दिया हुआ है।

## महाकवि पुष्पदग्त

विचार' लेखेमें बतलाया कि कारंजाकी प्रतिमें उक्त पाठ इस तरह दिया हुआ है-पुण्फयंतकइणा धुयपंकें, जइ अहिमाणमेरुणामंकें ।

कयउ कव्वु भत्तिए परमत्थे, जिणपयपंकयमउलियहत्थे ।

कोहणसंवच्छरे आसाढए, दहमइ दिवहे चंदरुइरूढए ॥

अर्थात् क्रोधन संवत्सरकी असाढ़ सुदी १० को जिन भगवानके चरण-कमलेंकि प्रति हाथ जोड़े हुए अभिमानमेरु, धृतपंक (धुल गये हैं पाप जिसके), और परमार्थी पुष्पदन्त कविने भक्तिपूर्वक यह काव्य बनाया।

यहाँ बम्बईके सरस्वती-भवनमें जो प्रति ( १९३ क ) है, उसमें भी यही पाठ है और हमारा विश्वास है कि अन्य प्रतियोंमें भी यही पाठ मिलेगा ।

ऐसा माऌ्म होता है कि पूनेवाली प्रतिके अर्द्धदग्ध लेखकको उक्त स्थानमें सिर्फ़ मिती लिखी देखकर संवत्-संख्या देनेकी जरूरत महसूस हुई और उसकी पूर्ति उसने अपनी विलक्षण बुद्धिसे स्वयं कर डाली !

यहाँ यह बात नोट करने लायक है कि कविने सिद्धार्थ संवत्सरमें अपना ग्रन्थ प्रारम्भ किया और क्रोधन संवत्सरमें समाप्त। न वहाँ राक संवत् दिया और न यहाँ।

## तीसरी शंका

लगभग पन्द्रह वर्ष पहले पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारको शंका हुई थी कि पुष्पदन्त प्राचीन नहीं है। उन्हेंनि इस विषयमें एक लेखें भी लिखा था और उसमें नीचे लिखी प्रशस्तिके आधारपर 'जसहरचरिउ 'की रचनाका समय वि० सं० १३६५ बतलाया था।

> किउ उवरोहें जस्स कइयइ एउ भवंतर । तहो भव्वहु णामु पायडमि पयडउ धर ॥ २९ ॥ चिरु पटणे छंगेसाहु साहु, तहो सुउ खेला गुणवंतु साहु । तहो तणुरुह वीसछ णाम साहु, वीरोसाहुणि यिहि सुलहु णाहु ॥ सोयारु सुणणगुणगणसणाहु, एक्कइया चिंतइ चित्ति लाहु । हो पंडियठक्कुर कण्हपुत्त, उवयारियवछहपरममित्त ॥ कइपुष्फयंति जसहरचरित्तु, किउ सुटु सद्दलक्खणविचित्तु । पेसहिं तहिं राउछ कउछ अज्जु (?), जसहरवियाहु तह जणियचोज्जु ।

१ जैनसााहित्य संशोधक भाग २, अंक ३-४।

२ देखो, जैनजगत् ( १ अक्टूबर सन् १९२६ ) में ' महाकवि पुष्पदन्तका समय '।

सयलहं भवभमणभवंतराइं, महु वंछिउ करहि णिरंतराइं ॥ ता साहुसमीहिउ कियउ सब्बु, राउलुविवाहु भवभमणु भब्बु । वक्खाणिउ पुरउ हवेइ जाम, संतुद्वउ वींसलु साहु ताम । जोइणिपुरवरि णिवसंतु सिंहु, साहुहि घरे सुत्थियणहु घुट्ठु ॥ पणसहिसहिय तेरहसयाइं, णिवविक्कम संवच्छरगयाइं । वइसाहपहिल्डिइ पक्तिय बीय, रविवारि समित्थउ मिस्सतीय ॥ चिरु वत्थुबंधि कइ कियउ जंजि, पद्धडियबंधि मइं रइउ तं जि । गंधब्वें कण्हडणंदणेण, आयहं भवाइं किय थिरमणेण ।

महु दोसु ण दिज्जइ पुव्विं कइउ, कइवच्छराइं तं सुत्तु लइउ ॥ परन्तु जान पड़ता है कि उस समय इन पंक्तियोंका ठीक ठीक अर्थ नहीं समझा गया था। वास्तवर्मे इसका भावार्थ यह है—

'' जिसके उपरोध या आग्रहसे कविने यह पूर्वभवोंका वर्णन किया ( अब मैं ) उस भव्यका नाम प्रकट करता हूँ । पहले पट्टण या पानीपतमें छंगे साहु नामके एक साहु थे। उनके खेला साहु नामके गुणी पुत्र हुए। फिर खेला साहुके बीसल साहु हुए जिनकी पत्नीका नाम वीरो था। वे गुणी श्रोता थे। एक दिन उन्होंने अपने चित्तमें सोचा ( और कहा ) कि हे कण्हके पुत्र पंडित ठक्कुर ( गन्धर्व ), वल्लभराय ( कृष्ण तृतीय ) के परम मित्र और उप-कारित कवि पुष्पदन्तने सुन्दर और इाब्दलक्षणविचित्र जो जसहरचारेत बनाया है उसमें यदि राजा और कौलका प्रसंग, यशोधरका आश्चर्यजनक विवाह और सबके भवांतर और प्रविष्ठ कर दो, तो मेरा मन-चाहा हो जाय। तब मैंने वही सब कर दिया, जो साहुन चाहा था—-राउछ ( राजा ) और कौलका प्रसंग, विवाह और भवांतर। फिर जब बीसल साहुके सामने व्याख्यान किया, सुनाया, तब वे संतुष्ट हुए । योगिनीपुर ( दिल्ही ) में साहुके घर अच्छी तरह सुस्थितिपूर्वक रहते हुए विकम राजाके १३६५ संवत्में पहले वैशाखके दूसरे पक्षकी तीज रविवारकी यह कार्य पूरा हुआ । पहले कवि ( वच्छराय ) ने जिसे वस्तुछन्दमें बनाया था, वही मैंने पद्धडीबद्ध रचा । कन्हड़के पुत्र गन्धर्वने स्थिर मनसे भवांतरोंको कहा है । इसमें कोई मुझे दोष न दे । क्यों।कि पूर्वमें वच्छरायने यह कहा था । उसीके

१ ' पट्टण ' पर ' पानीपत ' टिप्पणी दी हुई है ।

#### महाकवि पुष्पदन्त

सूत्रको लेकर मैंने कहा।"

इसके आगेका घत्ता और प्रशस्ति स्वयं पुष्पदन्तकृत है जिसमें उन्होंने अपना परिचय दिया है।

पूर्वोक्त पद्योंसे बिल्कुल स्पष्ट हा जाता है कि गन्धर्व कविने दिल्लीमें पानीपतके रहनेवाले बासल साहु नामक धनीकी प्रेरणासे तीन प्रकरण स्वयं बना कर पुष्पदन्तके यशोधरचरितमें पीछेसे सं० १३६५ में शामिल किये हैं और कहाँ कहाँ शामिल किये हैं, सो भी यथास्थान ईमानदारीसे बतला दिया है। देखिए----

१ पहली सन्धिके चौथे कड़वककी ' चाएण कण्णु विहवेण इंदु ' आदि पंक्तिके बाद आठवें कड़वकके अन्त तककी ८१ लाइनें गन्धर्वरचित हैं जिनमें राजा मारिदत्त और भैरवकुलाचार्यका संलाप है । उनके अन्तमें कहा है—-

गंधव्दु भणइ मइं कियउ एउ, णिव-जोईसहो संजोयभेउ।

अग्गइ कइरायपुष्फयंतु सरसइणिलउ ।

देवियहि सरूउ वण्णइ कइयणकुलतिलउ ॥

अर्थात् गन्धर्व कहता है कि यह राजा और योगीश (कॉलाचार्य) का संयोग-भेद मैंने कहा। अब आगे सरस्वतीनिलय कविकुलतिलक कविराज पुष्पदंत (मैं नहीं) देवीका स्वरूप वर्णन करते हैं।

२ पहली ही सन्धिके २४ वें कड़वककी 'पोढत्तणि पुटि पलटियंगु ' आदि लाइनसे लेकर २७ वें कड़वक तककी ७९ लाइनें भी गन्धर्वकी हैं। इसे उन्होंने ७९ वीं लाइनमें इस तरह स्पष्ट किया है—

जं वासवसेणिं पुब्व रइउ, तं पेक्खवि गंधव्वेण कहिउ

अर्थात् वासवसेनने पूर्वमें (ग्रन्थ) रचा था, उसको देखकर ही यह गंधर्वने कहाँ ।

१ श्रीवासवसेनके इस यशोधरचरितकी प्रति बम्बईमें (नं० ६०४ क) मौजूद है। यह संस्कृतमें है। इसकी अन्तिम पुष्पिकामें 'इति यशोधरचरिते मुनिवासवसेनकृते काव्ये … अष्टमः सर्गः समाप्तः ' वाक्य है। प्रारम्भमें लिखा है ' प्रमंजनादिभिः पूर्वं हरिपेणसमन्वितेः, यदुक्तं तत्कथं शक्यं मया बालेन भाषितुन्। ' इससे माऌम होता है कि उनसे पूर्व प्रमंजन और हरिषेणने यशोधरके चरित लिखे थे। इन कविवरने अपने समय और कुलादिका कोई परिचय नहीं दिया है। परन्तु इतना तो निश्चित है कि वे गन्धर्व कविसे पहले हुए हैं। इस यन्थकी एक प्रति प्रो० हीरालालजीने जयपुरके बाबा दुलीचन्दजीके भंडारमें भी देखी थी और उसके नोट्स लिये थे। हरिषेण शायद वे ही हों, जिनकी धर्मपरीक्षा (अपम्रंश) अमी डा० उपाध्येने खोज निकाली है। ३ चौथी संधिके २२ वें कड़वककी 'जजरिउ जेण बहुभेयकम्म' आदि १५ वीं पांक्तिसे लेकर आगेकी १७२ लाइनें भी गंधर्वकी हैं। इसके आगे भी कुछ लाइनें प्रकरणके अनुसार कुछ परिवर्तित करके लिखी गई हैं। फिर एक घत्ता और १५ लाईनें गंधर्वकी हैं जो ऊपर भावार्थसहित दे दी गई हैं।

इस तरह इस ग्रंथमें सब मिलाकर ३३५ पंक्तियाँ प्रक्षिप्त हैं और वे ऐसी हैं कि जरा गहराईसे देखनेसे पुष्पदन्तकी प्रौढ़ और सुन्दर रचनाके बीच छुप भी नहीं सकतीं । अतएव गंधर्वके क्षेपकोंके सहारे पुष्पदन्तको विक्रमकी चौदहवीं शताब्दिमें नहीं घसीटा जा सकता ।

इसके सिवाय बहुत थोड़ी ही प्रतियोंमें सो भी उत्तर भारतकी प्रतियोंमें ही यह प्रक्षिप्त अंश मिलता है। बम्बईके तेरहपंथी जैनमन्दिरकी जो वि० सं० १३९० की लिखी हुई अतिशय प्राचीन प्रति है, उसमें गन्धर्वरचित उक्त पंक्तियाँ नहीं हैं और ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवनकी दो प्रतियोंमें भी नहीं हैं।

१ अपरिवर्तित पाठ मुद्रित ग्रंथमें न होनेके कारण यहाँ दे दिया जाता है— सो जसवद्द सो कल्छाणमित्तु, सो अभयणाउ सो मारिदत्तु । वणिकुल्पंकयबोहणदिणेसु, सो गोवड्ढणु गुणगणविसेसु ॥ सा कुसुमावलि पालियति गुत्ति, सा अभयमइत्ति णरिंदपुत्ति । मन्वइं दुष्णयणिष्णासणेण, तउ चएवि चारु सण्णासणेण । कालें जंतें सन्वइ मयाइं, जिणधग्में सग्गग्गहो गहाइं ॥ २ बम्बईके सरस्वती-मचनमें जो (८०४ क) संस्कृतछायासहित प्रति है उसमें

'जिणधम्में सग्गग्गहो गहाइं'के आगे प्रक्षिप्त पाठकी 'गंधव्वें कण्इडणंदणेण' आदि केवल दो पंक्तियाँ न जाने कैसे आ पड़ी हैं। इस प्रतिमें इन दो पंक्तियोंको छोड़कर और कोई प्रक्षिप्त अंश नहीं है।

# श्रीचन्द्र और प्रभाचन्द्र

ये दो ग्रन्थकर्ता लगभग एक ही समयमें, एक ही स्थानपर, हुए हैं और दोनोंने ही महाकवि पुष्पदन्तके महापुराणपर टिप्पण लिखे हैं, इस लिए कुछ विद्वानोंने यह समझ लिया है कि प्रभाचन्द्र और श्रीचन्द्र एक ही हैं, लिपिकर्त्ता-ओंकी गल्तीसे कहीं कहीं जो 'श्रीचन्द्रकृत ' लिखा मिलता है, सो वास्तवर्मे प्रभाचन्द्रकृत ही होना चाहिए । परन्तु वास्तवर्मे श्रीचन्द्र और प्रभाचन्द्र दो स्वतंत्र ग्रंथकर्त्ता हैं । नीचे लिखे प्रमाणोंसे यह बात सुस्पष्ट हो जायगी----

बर्म्बईके सरस्वती-भवनमें (नं० ४६३) में रविषेणाचार्यकृत पद्मचरितका श्रीचन्द्रकृत टिप्पण है<sup>२</sup>। उसका प्रारम्भ और अन्तका अंश देखिए—

प्रारम्भ—शंकरं वरदातारं जिनं नत्वा स्तुतं सुरैः ।

कुर्वे पद्मचरितस्य टिप्पणं गुरुदेशनात् ॥

सिद्धं जगत्प्रसिद्धं कृतकृत्यं वा समाप्तं निष्ठितमिति यावत् । सम्पूर्णभव्यार्थसिद्धि-(द्वेः) कारणं, समग्रो धर्मार्थकाममोक्षः स चासौ भव्यार्थश्च भव्यप्रयोजनं तस्य सिद्धिर्निष्पत्तिः स्वरूपलब्धिर्वा तस्याः कारणं हेतुः। किं विशिष्टं हेतुमुत्तमं दोषरहितं...

अन्त—लाढ़ (ड़) बागड़ि (ड़) श्रीप्रवचनसेन (?) पंडितात्पद्मचरितस्सकर्ण्यो (तमाकर्ण्य ?) बलात्कारगणश्रीश्रीनन्द्याचार्यसत्कविशिष्येण श्रीचन्द्रमुनिना श्रीमद्वि-क्रमादित्यसंवत्सरे सप्तासीत्यधिकवर्षसहश्र (स्रे) श्रीमद्धारायां श्रीमतो राजे (ज्ये) भोजदेवस्य.....

एवमिद (दं) पद्मचरितटिप्पितं श्रीचन्द्रमुनिकृतसमाप्तमिति ।

स्व॰ सेठ माणिकचन्द्रजीके चौपार्टाके मन्दिरमें इन्हीं श्रीचन्द्रमुनिका एक और ग्रंथ 'पुराणसार' ( नं॰ १९७ ) है । उसका प्रारम्भ और अन्त इस प्रकार है—

१ देखो डा० पी० एल० वैद्य सम्पादित महापुराणकी अँगरेजी भूमिका।

२ भवनके रजिस्टरमें इसका नाम, 'पद्मनन्दिचरित्र ' लिखा हुआ है। यह प्रति हालकी ही लिखाई हुई और बहुत ही अशुद्ध है। नत्वादितः सकल (तीर्थ) कृत (तां) कृतार्थान् , सर्वोपकारनिरतांस्त्रिविधेन नित्यम् । वक्ष्ये तदीय गुणगर्भमहापुराणं, संक्षेपतोऽ्र्थनिकरं श्रणुत प्रयत्नात् ॥

अन्त--धारायां पुरि भोजदेवनृषते राज्ये जयात्युच्चकैः

श्रीमत्सागरसेनतो यतिपतेर्ज्ञात्वा पुराणं महत् ।

मुक्त्यर्थं भवभीतिभीतजगता श्रीनन्दिशिष्यो बुधः

कुर्वे चारु पुराणसारममलं श्रीचन्द्रनामामुनिः ॥

श्रीविक्रमादित्यसंवत्सरे यक्षपूत्य(अर्शात्य?)धिकवर्षसहस्रे पुराणसाराभिधानं समाप्तं । ग्रुमं भवतु । लेखकपाठकयोः कल्याणम् ।

इन्हीं पद्मचरितके टिप्पणकार और पुराणसारके कर्त्ता श्रीचन्द्रमुनिका बनाया हुआ पुप्पदन्तकृत महापुराणका एक टिप्पण है, जिसका दूसरा भाग अर्थात् उत्तरपुराण-टिप्पण उपलब्ध है'। उसके अन्तमें लिखा है—

श्रीविक्रमादित्य-संवत्सरे वर्षाणामशीत्यधिकसहस्रे महापुराण-विषमपदविवरणं सागरसेनसैद्धान्तात् परिज्ञाय मूलटिप्पणिकां चालोक्य कृतमिदं समुच्चयटिप्पणं अज्ञ-पातभीतेन श्रीमद्वला( त्का )रगणश्रीसंघा(नंद्या)चार्यसत्कविशिष्येण श्रीचंद्रमुनिना निजदौर्देडाभिभूतरिपुराज्यविजयिनः श्रीभोजदेवस्य । १०२ ।

इति उत्तरपुराणटिप्पणकं प्रभाचंद्राचैार्यविरचितं समाप्तम् ।

अथ संवत्सरेऽस्मिन् श्रीनृपविक्रमादित्यगताब्दः संवत् १५७५ वर्षे भादवा मुदी ५ बुद्धदिने कुरुजांगलदेशे सुलतान सिकंदरपुत्र सुलतान इब्राहिम राज्यप्रवर्त-माने श्रीकाष्ठासंघे माथुरान्वये पुष्करगणे भट्टारक श्रीगुणभद्रसूरिदेवाः तदाम्नाये जैसवाल चौ० टाडरमल्लु चौ० जगसीपुत्र इदं उत्तरपुराणटीका लिखापितं । शुभं

१ यह ग्रन्थ जयपुरके पाटोदीके मन्दिरके मंडारमें (गठरी नं० १३, ग्रन्थ तीसरा, पत्र ५७, श्रो० १७००) है। इसकी प्रशस्ति स्व० पं० पन्नालालजी बाकलीवालने आहिवन-सुदी ५ वीर सं० २४४७ के जैनमित्रमें प्रकाशित कराई थी और मेरे पास भी उन्होंने उसकी नकल मेजी थी। इसी सम्बन्धमें उन्होंने अपने ता० १६-६-२३ के पत्रमें लिखा था कि '' उत्तरपुराणकी टिप्पणी मँगाई सो वह गठरी नहीं मिली थी-अाज हूँट्कर निकाली है। उसके आदि अंतके पाठकी भी नकल है। 'श्रीचंद्रमुनिना'में 'प्रभा' शब्द छूट गया माऌम होता है। परंतु श्लेकसंख्यामें फर्क होनेसे शायद श्रीचंद्रमुनि दूसरा भी हो सकता है। ''

२ यहाँ निश्चयसे श्रीचन्द्राचार्यकी जगह प्रभाचन्द्राचार्य लिखा गया है | लिपिकर्ताकी स्पष्ट भल है। भवतु । मांगल्यं दधति लेखकपाठकयोः ।

उक्त तीनों ग्रन्थोंकी प्रशस्तियोंसे यह बात स्पष्ट होती है कि इन तीनोंके कर्त्ता श्रीचन्द्रमुनि हैं, जो बलात्कारगणके श्रीनन्दि नामक सत्कविके शिष्य थे और जिन्होंने धारा नगरीमें वि० सं० १०८७ और १०८० में उक्त ग्रन्थोंकी रचना की है। अब श्रीप्रभाचंद्रचार्यके ग्रन्थोंको देखिए और उनमें सबसे पहले आदिपुराण-टिप्पणको लीजिए----

पदार्थसंदिग्धजनप्रबोधकं महापुराणस्य करोमि टिप्पणम् ॥

कृतं पुराणे प्रथमे सुटिप्पणं सुखावबोधं निखिलार्थदर्पणम् ॥

इति श्रीप्रभाचंद्रविरचितमादिपुराणटिप्पणकं पंचासश्ठोकहीनं सहस्रद्वयपरिमाणं परिसमाप्ता (प्तं) । शुभं भवतु ।

पुष्पदन्तके महापुराणके दो भाग हैं एक आदिपुराण और दूसरा उत्तरपुराण। इन भागोंकी प्रतियाँ अलग अलग भी मिलती हैं और समग्र ग्रंथकी एक प्रति भी मिलती है। श्रीचन्द्रने और प्रभाचन्द्रने दोनों भागोंपर टिप्पण लिखे हैं। श्रीचन्द्रका आदिपुराणका टिप्पण तो अभी तक होंगे नहीं मिला परन्तु प्रभाचन्द्रके दोनों भागोंके टिप्पण उपलब्ध हैं। उनमेंसे आदिपुराण-टिप्पणका मंगलाचरण

१ भाण्डारकर रिसर्च इन्स्टिटयूट की प्रति नं० ४६३ (आफ १८७६-७७)। और प्रशस्ति जपर दी जा चुकी है। अब उत्तरपुराणके टिप्पणको लीजिए— अन्तिम अंश —

इत्याचार्यप्रभाचंद्रदेवविरचितं उत्तरपुराणटिप्पणकं द्यधिकशततमः सन्धिः।

नित्यं तत्र तवप्रसन्नमनसा यत्पुण्यमत्यद्भुतं यातस्तेन समस्तवस्तुविषयं चेतश्चमत्कारकः । व्याख्यातं हि तदा पुराणममऌं स्व(सु)स्पष्टमिष्टाक्षरैः भूयाचेतसि धीमतामतितरां चन्द्रार्कतारावधिः ॥ १ ॥ तत्त्वाधारमहापुराणगम(ग)नद्यो( ज्ज्ये। )ती जनानन्दनः सर्वप्राणिमनःप्रभेदफ्टुता प्रस्पष्टवाक्यैः करैः । भव्याब्जप्रतिबोधकः समुदितो भूभृत्प्रभाचंद्रतो जीयाद्दिपणकः प्रचंडतरणिः सर्वार्थमप्रद्युतिः ॥ २ ॥ श्रीजयसिंहदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापरपरमेष्ठिप्रणामोपार्जितामलपुण्यनिरा-कृताखिलमलकलंकेन श्रीप्रभाचंद्रपंडितेन महापुराणटिप्पणकं शतत्र्यधिकसहस्रत्रयप-रिमाणं कृतामिति ।

इससे माऌम होता है कि यह टिप्पण धारानिवासी पं० प्रभाचन्द्रने जयसिंह-देवके ( परमारनेरश मोजदेवके उत्तराधिकारीके ) राज्यमें रचा है । आदिपुराणके टिप्पणमें यद्यपि धाराका और जयसिंहदेवके राज्यका उल्लेख नहीं है और इसका कारण यह है कि आदिपुराण स्वतंत्र ग्रंथ नहीं है, महापुराणका ही अंश है परन्तु वह है इन्ही प्रभाचंद्रका ।

इसी उत्तरपुराण-टिप्पणकी एक प्रति आगरेके मोतीकटरेके मंदिरमें है जो कुछ समय पहले साहित्यसन्देशके सम्पादक श्रीमहेन्द्रजीके द्वारा हमें देखनेका मिली थी । उसकी पत्रसंख्या ३३ है और उसका दूसरा और ३२ वाँ पत्र नष्ट हा गया है । उसमें ३३ वें पत्रका प्रारंभ इस तरह है—

मेषः ॥ ९ साइवइ स्वातिस्थाने ॥ १० अणिहऊ अनुक्तस्वरूपः । वसुसम-गुणसरीह सम्यक्त्वाद्यष्टगुणस्वरूपः । हयत्तिउ हतार्तिः ॥ ११ पढिवि पाठं ग्रहणम् । मामइएं कविवरस्य नामेदम् । सोत्तें प्रवाहेण ॥

इसके आगे वह श्लोक और प्रशस्ति है जो ऊपर दी जा चुकी है। यह उत्तरपुराण-टिप्पण श्रीचन्द्रके उत्तरपुराणसे भिन्न है। क्योंकि उसके अंतके टिप्पण प्रभाचंद्रके टिप्पणोंसे नहीं मिलते। प्रभाचंद्रके टिप्पणका अंश ऊपर दिया गया है। श्रीष्वंद्रके टिप्पणका अंतिम अंश यह है—

देसे सारए इतिसम्बन्धः । पढम ज्येष्ठा । निरंगु कामः । मुई मूकी । जलमंथणु अन्तिमकह्किनो नामेदं । विरसेसइ गजिष्यति । पढेवि पाठग्रहणनामेदं ।

इसके आगे ही ' श्रीविक्रमादित्यसंवत्सरे ' आदि प्रशास्त है !

श्रीचंद्रके उत्तरपुराण-टिप्पणकी श्लोकसंख्या १७०० है जब कि प्रभाचंद्रके टिप्पणकी १३५०। क्योंकि प्रभाचन्द्रके सम्पूर्ण महापुराण-टिप्पणकी श्लोकसंख्या ३३०० बतलाई गई है और आदिपुराणकी १९५०। ३३०० मेंसे आ० पु० टि० की १९५० संख्या बाद देनेसे १३५० संख्या रह जाती है।

जिस तरह श्रीचंद्रके बनाये हुए कई ग्रन्थ हैं जिनमेंसे तीनका परिचय ऊपर १ यह ग्रंथ जयपुरके पाटोदीके मंदिरके भंडारका है (ग्रन्थ नं० २३३)। आगरेके मोती कटरेके मन्दिरकी प्रतिमें भी प्रशस्तिका यही पाठ है। दिया जा चुका है उसी तरह प्रभाचंद्रके भी अनेक स्वतंत्र ग्रंथ और टीका-टिप्पण ग्रंथ हैं और उनमेंसे कईमें उन्होंने धारा-निवासी और जयसिंहदेवके राज्यका उल्लेख किया है जैसे कि आराधनाकथाकोश ( गद्य ) में लिखा है----

श्रीजयसिंहदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापरपंचपरमेष्ठिप्रणामोपार्जितामलपुण्य-निराकृतनिखिलमलकलंकेन श्रीमत्प्रभाचंद्रपंडितेन आराधनासत्कथाप्रबंधः कृतः ।

उन्होंने कई ग्रंथ जयसिंहदेवसे पहले भोजदेवके समयमें भी बनाये हैं' और उनमें अपने लिए लगभग यही विशेषण दिये हैं।

इन सब बातोंसे स्पष्ट हो गया है कि ये दोनों प्रन्थकर्त्ता भिन्न भिन्न हैं और दोनोंको एक समझना भ्रम है। ऐसा माऌ्म होता है कि जयपुरके लिपिकर्त्ताने पहले प्रभाचन्द्रके टिप्पणकी एक नकल की होगी और तब उसकी यह धारणा बन गई होगी कि टिप्पणके कर्त्ता प्रभाचन्द्र हैं और उसके बाद जब उससे श्रीचन्द्रके टिप्पणकी भी नकल कराई होगी तब उसने उसी धारणाके अनुसार 'श्रीचन्द्र' को गल्त समझकर ' प्रभाचंद्राचार्यावराचितं ' लिख दिया होगा।

यहाँ यह कह देना आवश्यक प्रतीत होता है कि ये वही प्रभाचन्द्र हैं जिनके बनाये हुए प्रमेयकमलमार्तण्ड और न्यायक्रमुदचन्द्र नामके प्रसिद्ध न्याय-प्रन्थ हैं और जिन्होंने जैनेन्द्रव्याकरणपर शब्दाम्भोजभास्कर नामका भाष्य लिखा है। रलकरण्डटीका, क्रियाकलापटीका, समाधितंत्रटीका, आत्मानुशासनतिलक, द्रव्यसंग्रहपंजिका, प्रवचनसरोजभास्कर, सर्वार्थसिद्धिटिप्पण (तत्त्वार्थव्वतिपदविवरण) आदि टीकायें और आराधनाकथाकोश (गद्य) भी उन्हींका है। इनके सिवाय अष्टपाहुइ-पंजिका, स्वयंभूस्तोत्र-पंजिका, देवागम-पंजिका, समयसार-टीका, पंचा-स्तिकाय-टीका, मूलाचार-टीका, आराधना-टीका आदि टीका-प्रन्थ भी जिनके नाम प्रन्थ-सूचियोंमें मिलते हैं शायद उन्हींके हों।

१ जैसे प्रमेयकमलमार्तण्डके अन्तमें-----'' श्रीभोजदेवराज्ये श्रीमद्धारानिवासिना परापर-परमेष्ठिपदप्रणामार्जितामलपुण्यनिराकृतनिखिलमलकलंकेन श्रीमत्प्रभाचंद्रपंडितेन निखिल-प्रमाणप्रमेयस्वरूपोद्योतपरीक्षामुखपदमिदं विवृतमिति ।

२ देखो न्यायकुमुदचन्द दि० खंडकी न्यायाचार्यं पं० महेन्द्रकुमारालेखित भूमिका ।

# साम्प्रदायिक द्वेषका एक उदाहरण

#### भट्टारक श्रीभूषण

संसारके सभी धर्मोंमें उनके प्रवर्तकोंके देहान्त होनेपर छोटेसे छोटे मतेभदेंकि कारण समय समयपर अनेक पन्थ या सम्प्रदाय होते रहे हैं और धीरे धीरे उनमें परस्पर इतना द्वेप बढ़ गया है कि देख-सुनकर आश्चर्य होता है।

हरएक सम्प्रदायके गुरु या आचार्य गृहस्थ न होकर प्रायः साधु संन्यासी हुआ करते हैं और सर्व साधारण लोगोंका यह विश्वास रहता है कि उनकी मनोभूमिका रागद्वेषमें फॅसे हुए संसारी गृहस्थोंसे ऊँची होती है। आत्म-कल्याण और पर-कल्याणके लिए ही वे साधुत्रत्ति धारण करते हैं, उनका निजी स्वार्थ कुछ नहीं होता। इस लिए वे जो कुछ कहते या लिखते हैं, वह कल्याणकारी ही होता है। परन्तु सम्प्रदाय-मोह एक ऐसी चीज है कि वह साधु और गृहस्थ दोनोंको ही अन्धा बना देती है और उनसे सभी कुछ अपकृत्य करा लेती है।

इसके उदाहरणमें भट्टारक श्रीश्रीभूषण पेश किये जा सकते हैं जो सोजित्रा (भरेंग्च) की काष्ठासंघकी गदीके पट्टधर थे। सोजित्रामें मूलसंघ और काष्ठासंघ इन दोनों सम्प्रदायोंकी गदियाँ थीं जिनमेंसे मूलसंघकी तो अब भी है, परन्तु काष्ठासंघकी गद्दी उठ गई है। उसके अन्तिम भट्टारक बम्बईके कमाठीपुरामें अपनी एक वेलीके साथ रहते थे और ज्योतिष-वैद्यकका धंघा करते थे। लेखकको एक बार उनके दर्शन करनेका भी सौभाग्य प्राप्त हुआ था। अवश्य ही दोनों सम्प्रदायोंके बीच श्रीभूषणके समयमें खूब द्वेष बढ़ रहा होगा, दोनों गदियोंमें खूब प्रतिस्पर्द्धा होगी और उसीके विस्फोटका पाठकोंका इस लेखमें परिचय मिलेगा। बम्बईके तेरहपंथी दि० जैन मन्दिरके मंडारमें ७०० पत्रोंका एक प्राचीन और जीर्ण शीर्ण गुटका है जो अनुमानसे चार पाँच सौ वर्ष पहलेका लिखा हुआ है। इसमें बीसों ग्रन्थोंका सार भाग, बीसें सम्पूर्ण ग्रन्थ और सैकड़ों छोटे मोठे पाठ

इसम बासा अन्याका सार माग, बासा सम्पूर्ण अन्य आर सकड़ा छोट माठ पाठ संग्रहीत हैं, जिनसे संग्रह करनेवालेकी रुचि, योग्यता और बहुश्रुतताका पता लगता है। उन्होंने निश्चयसे अपने स्वाध्यायके लिए इसे लिखा या लिखवाया होगा। लिखा भी बहुत शुद्ध है। पुस्तक बहुत जीर्ण हो गई है, जो पीछे जगह जगह बड़ी सावधानीसे मरम्मत करके ठीक की गई है।

इस गुटकेके लिखने लिखानेवाले कोई मूल संघके अनुयायी होंगे परन्तु पीछेंस वि० संवत् १६३६ में यह अहमदाबादके श्रीभूषण भट्टारकके हाथमें पहुँच गया जो काष्ठासंघके पट्टधर थे और जिन्होंने अपनेको पट्भाषाकविचक्रवर्ती तथा षट्-दर्शनतर्कचक्रवर्ती लिखा है। जान पड़ता है कि आपको मूल संघसे अत्यन्त द्वेष था, ऐसा द्वेप कि जिसकी एक साधुमें हम कल्पना भी नहीं कर सकते। इस लिए आपने उक्त गुटकेमें जहाँ जहाँ उक्त मूलसंघी सजनका नामादि लिखा था वहाँ वहाँ हड़ताल फेरकर उसपर अपना नाम लिख दिया है। इसके सिवाय जहाँ थोड़ी-सी भी खाली जगह पाई है, वहाँ ''श्रीकाष्ठासंघे नदीतटगच्छे मट्टारक-श्रीरामसेनान्वान्वये श्रीश्रीभूषणेन लिखापितं '' लिख दिया है। गुटकेमें एक प्रति-क्रमण पाठ भी है; परन्तु भट्टारकजीकी दृष्टिमें वह शायद मूलसंघियोंके ही उपयोगका था, काष्ठासंघी उससे अपना आत्म-कल्याण नहीं कर सकते थे, इसलिए उसके नचि आपने लिख दिया है — '' मयूरसंघिनः प्रतिक्रमणं विनो-दाय च विलोकनाय लिखापितं न तु पठनाय। '' अर्थात् मूलसंघियोंका प्रतिक्रमण विनोदके लिए तथा देखनेके लिए लिखवाया है, पढ़नेके लिए नहीं !

षट्भाषाकविचक्रवर्ती महाशय इतनेसे ही सन्तुष्ट नहीं हुए। उन्होंने उक्त गुटकेमें लिखे हुए देवसेनाचार्यके सुप्रसिद्ध 'दर्शनसार'की बड़ी ही दुर्दशा की है। पाठक जाबते हैं कि इसमें बौद्ध, आजीवक, श्वेताम्बर, यापनीय, द्रविडसंघ, काष्ठासंघ आदिकी उत्पत्ति लिखी है। उसमेंसे काष्ठासंघकी उत्पत्तिका कथन चूँकि आपको पसन्द न था इसलिए उसपर भी आपने अपनी कलम-करामात दिखलाई है और उसमें जहाँ ' काष्ठासंघ ' लिखा था वहाँ ' मूलसंघ, ' जहाँ ' कुमारसेन लिखा था वहाँ ' पद्मनन्दि, ' जहाँ 'गोपुच्छक' लिखा था, वहाँ ' मयूरसंघ ' या ' मूलसंघ ' और जहाँ ' नन्दीतट ' लिखा था वहाँ ' गिरनार ' इड़ताल फेर फेर कर लिख दिया है। यह परिवर्तन करते समय उन्होंने इस बातका खयाल ही नहीं किया कि हम यह क्या कर रहे हैं और इससे कितना गोलमाल हो जायगा। और नीचे लिखी गाथाके अर्थपर तो शायद वे विचार ही नहीं कर सके, उन्होंने इसे ज्योंका त्यें। रहने दिया जिसमें काष्ठासंघकी मानताओंको बतलाया है और जो मूलसंघकी मानतायें किसी तरह हो ही नहीं सकतीं----

इत्थीणं पुणदिक्खा खुछयले।यस्स वीरचरिअत्तं । कक्कसकेसग्गहणं छहं च अण्णुव्वदं णाम ।

इसके सिवाय श्रीभूषणजीने पद्मनन्दि या कुन्दकुन्दको ही मूल संघका उत्पादक बना डाला है ! परन्तु इस ओर आपका ध्यान ही नहीं गया कि ' कहं संघं'की जगह ' मूलं संघं ' कर कर देनेसे कुन्दकुन्दका समय वि० सं० ७५३ हो जाता है' जो कि सर्वथा अविश्वसनीय है ।

श्रीभूषणजी दर्शनसारकी गाथाओंमें पूर्वोक्त उलट फेर करके ही सन्तुष्ट नहीं हुए हैं, उन्होंने मूल संघको अतिशय निन्द्य और आधुनिक सिद्ध करनेके लिए अपने 'प्रतिबोध-चिन्तामणि' नामक संस्कृत प्रन्थके प्रारंभर्भे एक कथा भी गढ़कर लिख डाली है जिसका सार यहाँ दिया जाता है—

" एक बार अनन्तकीर्ति आचार्य गिरनारपर्वतपर बन्दनाके लिए गये, वहाँ उन्होंने पद्मनन्दि आदि बहुतसे निर्दय, पापी और कियाहीन कापालिकेंको देखा और उनकी मलाईके लिए उपदेश दिया जिससे वे हिंसाका त्याग करके ब्रह्मचारी हो गये । कापालिक लोग चूँकि हाथमें मयूरकी पिच्छि रखते और गलेमें लिंग पहनते थे, इसलिए आचार्यने उनकी 'मयूरश्टंगी' संज्ञा रख दी । आगे कालयोगसे यह मयूरश्टंगी संघ बहुत फैल गया ।

'' इसके पश्चात् पद्मनन्दिने अपना नाम प्रसिद्ध करनेके लिए नन्दिसंघ नामका संघ स्थापित किया और उज्जयिनीमें अपने गुरुके ही साथ विवाद करना शुरू कर दिया। कौलिक मतके ही समान वह अपने पक्षका प्रतिपादन करने लगा और गुरुसे बोला, 'मेरे इन वचनोंकी साक्षी स्वयं शारदा देवी हैं' और मन्त्र-बलसे

१ परिवर्तित गाथाओंने यह रूप धारण कर लिया है— सो समणसघंवजो पउमनंदी हु समयमिच्छत्तो । चत्तोवसमो रुद्दो मूलं संघं परूवेदि ॥ सत्तसये तेवण्णे विक्कमरायस्स मरणपत्तस्स । गिरिनारे वरगामे मूलो संघो मुणेयव्वो ॥ २ यह ग्रन्थ सोजित्रा गदीके अन्तिम भट्टारकके पास था और उन्हींके क्रपासे मुझे सन् १९०८ में कुछ घण्टोंके लिए पढनेको मिला था ॥ उसने शारदाको वाचाल भी कर दिया। वह बोली, 'पद्मनन्दि जो कहते हैं वही सत्य है!'पद्मनन्दिने चूँकि सरस्वतीको बलात्कारसे बुलवाया, इसलिए उसका सरस्वती गच्छ और बलात्कार गण प्रसिद्ध हुआ।

'' एक बार पापी पद्मनन्दिने मंत्र सिद्ध करते समय बलिदानके निमित्त एक मयूरको मार डाला और वह मयूर मरकर व्यन्तर देव हुआ। पूर्व वैरसे वह पद्म-नन्दिको नाना प्रकारके वात-पित्त-कफजन्य असाध्य रोगोंसे पीड़ित करने लगा और प्रत्यक्ष होकर बोला, 'रे पापी, तूने मुझे मारा था इसलिए अब मैं भी तुझे मारूँगा।' इसपर पद्मनन्दिके शिष्यों—मुनियों और श्रावकोंने — उसके आगे बहुत ही आरज् मिन्नत की। जब वह प्रसन्न हुआ तो बोला, ' आगेसे तुम्हें गोपुच्छ छोड़कर मेरी पूँछ ( मयूर-पुच्छ) धारण करके मेरे नामसे अपने संघको प्रसिद्ध करना होगा।' इसे पद्मनन्दिने स्वीकार कर लिया और उसी समयसे मयूरसंघकी स्थापना हुई।

'' एक बार पद्मनन्दि अपने पैरोंमें एक ओषधिका लेप करके अन्तर्धान हो गया और कुछ समयके बाद लौट आया। श्रावकोंके पूछनेपर उसने कहा, मैं विदेह क्षेत्रमें सीमंधर स्वामीके समवसरणमें गया था और उनके मुखसे उपदेश सुनकर लौटा हूँ। मूर्ख श्रावकोंने उसकी बातोंपर विश्वास कर लिया। उन्होंने यह नहीं सोचा कि पंचमकालमें कोई मनुष्य विदेह-क्षेत्रको कैसे जा सकता है ? शास्त्रों इसका निषेध है।

" जब पद्मनन्दि मंत्र तंत्रादिके बलपर बहुत अन्यायाचरण करने लगा तब उसके गुरुने और श्रावकोंने उसे अपने देशसे निकाल दिया और वह कर्नाटकमें जाकर चार गच्छोंकी कल्पना करके और चारों वर्णोंके लोगोंको संबोधित करके रहने लगा। वहाँ उसने स्वेच्छाचारिता छोड़ दी जिससे उसकी खूब प्रसिद्धि हुई।" मूलसंघकी उत्पत्तिकी कथाका यही सार है। इसमें मयूरशृंगी, मयूरसंघ, नन्दिसंघ, सरस्वतीगच्छ, बलात्कारगण और चार गच्छोंकी सार्थकता सिद्ध करनेके लिए कथाकारकी कल्पनाको कितने चक्कर काटने पड़े हैं और वह कितनी बेडोल हो गई है, यह प्रत्येक बुद्धिमान् पाठक समझ सकता है।

यह कथा और पूर्वोक्त गुटकेके साथ किया गया अत्याचार, इस बातके प्रमाण हैं कि हमारे गुरु और आचार्य कहलानवाल भी अपनी कलमका कहाँतक दुरुपयोग कर सकते हैं । भगवान् पद्मनन्दि या कुन्दकुन्दाचार्य जैसे महापुरुषों और शुद्ध आध्यात्मिकोंको भी जे। केवल संघ-भेदके कारण इतना नीच और निन्द्य चित्रित कर सकते हैं, वे और क्या नहीं कर सकते ?

काष्ठा संघ और मूल संघ दोनों ही दिगम्बर सम्प्रदायके संघ हैं, दोनों एक ही सिद्धान्तके माननेवाले हैं, दोनोंमें कोई बड़े मत-मेद भी नहीं हैं और दोनों ही एक दूसरेके आचायोंके ग्रन्थोंका पठन-पाठन करते हैं। फिर भी श्रीभूषण भट्टारक अपने संधर्मी और पूज्य कुन्दकुन्दाचार्यको जिस रूपमें चित्रित करते हैं उसे देखकर किसे परिताप न होगा ?

अभी हाल ही हमें श्रीभूषण मट्टारकका शान्तिनाथपुराण नामका ग्रंथ यहाँके ऐलक पन्नालाल सरस्वती-भवनमें (३२ क) मिला है । उसकी प्रशस्तिसे जिसे हम ओग दे रहे हैं उनके स्थान और समय आदिका पूरा परिचय मिल जाता है । उसके अनुसार वे काष्ठासंघके नन्दीतट गच्छके विद्या गणमें हुए हैं । उन्होंने अपनी गुरुपरम्परा इस प्रकार दी है—रामसेनके अन्वयमें क्रमसे नेमिसेन, धर्मसेन, विमलसेन, विशालकीर्ति, विश्वसेन और विद्याभूषण हुए और इन विद्याभूषणके पट्ट-कमलको प्रकुल्ठित करनेवाले सूर्यके समान श्रीभूषण हुए । उन्होंने वि॰ संवत् १६५९, अधन सुदी तेरस गुरुवारको यह पुराण लिखा ।

गुर्जर देशमें सोजित्रा नामका नगर है, वहाँ नेमिनाथके मन्दिरके समीप इस ४०२५ श्ठोक परिमित ग्रन्थकी रचना की गई ।

पूर्वोक्त-सरस्वती भवनमें ही श्रीभूषणके शिष्य भट्टारक चन्द्रकीर्तिका बनाया हुआ 'पार्श्वपुराण ' ग्रन्थ है। उससे भी श्रीभूपणकी उक्त गुरुपरम्परा तथा समयादिकी पुष्टि होती है। यह पार्श्वपुराण वैशाख सुदी ७, गुरुवार, सं० १६५४ को देवगिरि ( दौलताबीद ) के पार्श्वनाथ-चैत्यालयमें बनकर समाप्त हुआ था।

चन्द्रकीर्तिने अपने उक्त गुरुजीको सच्चारित्रतपोनिधि, विद्वानोंके अभिमान-शिखरको तोडनेवाला वज्र, स्याद्वादविद्याचण बतलाया है और कहा है कि उनके

१ सोजित्राके पूर्वोक्त मट्टारकजीने मुझे बतलाया था कि वे मलखेड (निजाम) की गदीके भी अधिकारी हैं और वह गदी मूलसंघकी है। एक मजेकी बात उन्होंने यह भी बतलाई थी कि उस तरफके शिष्योंमें जब वे जाते हैं, तब गोपुच्छ छोड़कर मयूरपिच्छि ले लेते हैं! दौलताबाद मलखेडके ही इलाकेमें है, अतएव चन्द्रकीर्ति शायद मलखेड़से ही दौलताबाद गये होंगे। आगे गुरु ( बृहस्पति ) का गुरुत्व नहीं रहा, उज्ञाना ( शुक्राचार्य ) की बुद्धिकी कोई प्रशंसा नहीं । सो ऐसे ही महान् आचार्यकी बुद्धिने समयसारादि प्रन्थोंके कर्त्ता कुन्दकुन्द मुनिका पूर्वोक्त सत्कार किया है !

#### शान्तिनाथ-पुराणकी प्रशस्ति

काष्ठासंघावगच्छे विमलतरगुणे सारनंदीतटांके ख्याते विद्यागणे वै सकल्बुधजनैः सेवनीये वरेण्ये । श्रीमच्छीरामसेनान्वयतिलकसमा नेम( मि )सेनाः सुरेन्द्राः भूयासुस्ते मुनीन्द्रा व्रतनिकरयुता भूमिपैः पूज्यपादाः ॥ ४५६ श्रीधर्मसेनो यतित्रंदसेव्यः विराजते भूवलये नितांतं । वैमल्यसेनो पि यथार्थनामा चारित्ररत्नाकर एव नित्यम् ॥ ४५७ विशालकीर्तिश्च विशालकीर्तिः जम्बूदुमांके विमले सदैव। विभाति विद्यार्णव एव नित्यं वैराग्यपाथोनिधि झुद्धचेताः ॥ ४५८ श्रीविश्वसेने। यतित्रृंदमुख्यः विराजते वीतभयः सलीलः । स्वतर्कनिर्नार्शितसर्वडिम्भः विख्यातकीर्तिर्जितमारमूर्तिः ॥ ५५९ तत्पद्वविद्यार्णवपारगता जीयात्प्राथव्यां पृथुवृत्तवृत्तः । विद्याविभूषोऽपि यथार्थनामा विद्याविनोदेन च लब्धकीर्तिः ॥४६० विद्याभूषणपट्टकंजतरणिः श्रीभूषणो भूषणो जीयाजीवदयापरे। गुणनिधिः संसेवितो सजनैः । काष्ठासघंसरित्पतिः शशघरो वादी विशालोपमः सद्वत्तोऽर्कधरोति सुंदरतरो श्रीजैनमार्गानुगः ॥४६१ संवत्सरे षोडरानामधेये एकोनशतषष्टियुते वरेण्ये। श्रीमार्गशीर्षे रचितं मया हि शास्त्रं च वर्षे विमलं विशुद्धम् ॥ ४६२ त्रयोदशीसद्दिवेस विशुद्धं वारे गुरौ शान्तिजिनस्य रम्यं । पुराणमेतद्विमलं विशालं जीयाचिर पुण्यकरं नराणाम् ॥ ४६३ विशोध्यतां साधुजना समग्रं यदुक्तमेतान्नियतं पुराणं। पठंत्विदं चापि च पाठयंतु निष्कास्य दोषां च विसंधिभूतान् ॥ ४६४ विद्याभूषणसत्पदांबुजरविः श्रीभूषणो भूषणो । सौभाग्यैकनिधिः चकार चतरो शास्त्रं सतां सौख्यदम ।

षड्भाषाकविचक्रवर्ति सुतरां श्रीशान्तिनाथस्य वै नानावर्णनसंयुतं अघहरं पुण्यप्रदं पावनम् ॥ ४६५ श्रीगुर्जरेप्यस्ति पुरं प्रसिद्धं सौजित्र नामाभिधमेव सारं । श्रीनेमिनाथस्य समीपमाग्रु चकार शास्त्रं जिनभूतिरम्यम् ॥ ४६६ अस्य शास्त्रस्य विज्ञेयाः स्ठोकाः चतुःसहस्रकाः । पंचविंशतिसंयुक्ता विज्ञेया लेखकैः सदा ॥ ४६७

इति श्रीशान्तिनाथपुराणे भट्टारकश्राविद्याभूषणतत्पट्टाचलादेवाकरायमानभट्टारक-श्रीश्रीभूषणविरचिते शान्तिनाथसमवसरण-धर्मोपदेश-मोक्षगमनवर्णनो नाम षोडशः सर्गः समाप्तः।

लिखितं मुनि रामविजयेन यथा प्रति लेखकज दोषो न विद्यते ।

#### पैार्श्वनाथपुराणकी प्रशस्ति

काष्ठासंघे गच्छनन्दीतटीयः श्रीमद्विद्याभूषणाख्यश्चसूरिः । आसीत्पट्टे तस्य कामान्तकारी विद्यापात्रं दिव्यचारित्रधारी । तत्पट्टाम्बरभूषणैकतरणिः स्याद्वादविद्याचणो विद्वद्त्रुन्दकुलाभिमानाशिखरप्रध्वंसतीव्राशनिः । सच्चारित्रतपोनिधिर्मतिवरो विद्वत्सु शिष्यैर्युतः श्रीश्रीभूषणसूरिराट् विजयतेश्रीकाष्ठासंघाय्रणीः ॥ यदयतो नैतिगुरुर्गुरुत्वं श्ठाध्यं न गच्छत्युशनोऽपि बुद्धया भारत्यपि (?) नैति माहात्म्यमुग्रं श्रीभूषणः सूरिवरःस पायात् ॥

× × × × × श्रीमंद्वगिरौ मनेाहरपुरे श्रीपार्श्वनाथालेये वर्षेब्धीषुरसेकमेय इह वै श्रीविक्रमांके सरे । सप्तम्यां गुरुवासरे श्रवणभे वैशाखमासे सिते पार्श्वाधीशपुराणमुत्तममिदं पर्याप्तमेवोत्तरम् ।। इति त्रिजगदेकचूडामणिश्रीपार्श्वनाथपुराणे श्रीचन्द्रकीर्त्याचार्यप्रणीते भगवन्नि-र्वाणकल्याणकव्यावर्णनो नाम पंचदशः सर्गः ।

१ पाद्र्वपुराणकी विस्तृत प्रदास्ति ऐलक पं० सरस्वती-भवनकी पाँचवें वर्षकी रिपोर्टमें ( पृष्ठ २७,३४ ) में प्रकाशित हुई है।

# वनवासी और चैत्यवासी सम्प्रदाय पन्थोंकी उत्पत्ति और विकास

संसारमें जितने धर्म या सम्प्रदाय हैं, उन सबमें उनके स्थापित होनेके समयसे लेकर अब तक, अनेक पन्थ, शाखा, उपशाखास्वरूप भेद होते रहे हैं और नये नये होते जाते हैं । ऐसा एक भी धर्म नहीं है जिसमें एकाधिक भेद या पन्थ न हों ।

ये भेद या पन्थ अनेक कारणेंसि होते हैं। उनमें बहुत बड़ा कारण देश-कालकी परिस्थितियाँ हैं। प्रत्येक धर्मके उपासकोंमें दो प्रकारकी प्रकृतियाँ पाई जाती हैं। एक प्रकृति तो ऐसी होती है जो अपने धर्मके विचारों या आचारोंके विषयमें जरा भी टससे मस नहीं होना चाहती, उन्हींको जोरके साथ पकड़े रहती है और दूसरी प्रकृति देश और कालकी बदली हुई परिस्थितियों और आवश्यकता-ओंके अनुसार मूल आचार-विचारोंमें थोड़ा बहुत परिवर्तन कर लेनेको तैयार हो जाती है, विशेष करके ऐसे परिवर्तन जो सुगम और आरामदेह होते हैं। बस, इन्हीं दोनों प्रकृतियोंकी खींच-तान और रगड़-झगड़से एक नया सम्प्रदाय या पन्थ खड़ा हो जाता है और उसके झण्डेके नीचे दूसरी प्रकृतिके हजारेंा मनुष्य आकर उसे विस्तृत और समृद्ध कर देते हैं।

पर आगे चलकर यह नया पन्थ भी अविभक्त नहीं रहने पाता । सौ दो सौ वर्षों में फिर नई परिस्थितियों और आवश्यकताओं के कारण उसमें भी और और मेद जन्म लेने लगते हैं । इस तरह बराबर नये नये सम्प्रदाय और पन्थ जन्म लेते रहते हैं और मूल धर्मको अनेक भागों में विभक्त करनेका श्रेय प्राप्त किया करते हैं । इस मेद वृद्धिके साथ साथ धर्मके मूल सिद्धान्तोंका भी क्रम क्रमसे रूपान्तर होता रहता है । पहली और दूसरी, दोनों ही प्रकृतिके लोग, आपसकी खींच-तानमें उनको अपने अपने पक्षके अनुसार बनानेमें लगे रहते हैं और इस कारण उनमें कुछ न कुछ विकृति आये बिना नहीं रहती । पुराना साहित्य जीर्ण र्शाण दुर्लुभ या अलभ्य होता रहता है, उसके स्थानमें नया साहित्य बनता रहता है और नया, पुरानेका अनुधावन करनेवाला होनेपर भी, कुछ न कुछ नया अवश्य होता जाता है । इस तरह जब हजारों वर्ष वीत जाते हैं, तब कुछ विद्वान ऐसे भी होते हैं, जो इस विकृत रूपको संशोधित करनेकी आवश्यकता अनुभव करते हैं और धर्मकी मूल प्रकृतिका अध्ययन करके तथा प्राचीन प्रन्थोंको प्राप्त करके उनके सहारे धर्मके उसी प्राचीन स्वरूपको फिरसे प्रकट करनेका प्रयत्न करते हैं; परन्तु उसे सर्वसाधारण गतानुगतिक लोग नहीं मानते और इस कारण जो लोग उन्हें मानने लगते हैं उनका फिर एक जुदा ही सम्प्रदाय बन जाता है । इस तरहके प्रयत्न बार बार हुआ करते हैं और प्रत्येक बार वे सिवाय इसके कि एक और नये सम्प्रदायकी नीव डाल जावें, सबको अपना अनुयायी नहीं बना सकते ।

इस प्रकारके प्रयत्नोंसे एक लाभ भी होता है और वह यह कि प्रायः प्रत्येक धर्मके अनुयायी अपने धर्मके मूल और प्राचीन सिद्धान्तोंसे बहुत दूर नहीं भटकने पाते—उनके करीब करीब ही बने रहते हैं। फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि इस प्रकारके प्रयत्नोंसे उत्पन्न हुआ कोई सम्प्रदाय अपने धर्मके मूल स्वरूपको जैनेके तैसे रूपमें पा जाता हो। बीचका हजारों वर्धोंका लम्बा समय, मूल धर्म-प्रवर्तकोंकी आज्ञाओं या उपदेशोंकी वास्तविक रूपमें और यथेष्ट संख्यामें अप्राप्ति, मूल उपदेशोंकी भाषापर पूरा अधिकार न होनेसे अर्थ-भेद होनेकी संभावना, और प्रयत्नकर्ताओंका भ्रान्तिप्रमादपूर्ण ज्ञान आदि अनेक कारण ऐसे हैं जो मूलस्वरू-पको प्राप्त करनेमें बड़े भारी बाधक हैं।

बहुतसे पन्थों या भेदेंकी सृष्टि धर्मगुरुओंके आपसके राग द्वेषसे और कोध, मान, माया, लोभ आदि कपायोंसे भी हुआ करती है। बहुतसे पन्थोंका इातह<sup>ास</sup> देखनेसे माऌ्म होता है कि वे बिल्कुल जरा जरासे मत-भेदोंके कारण जुदा हो गये हैं। यदि उनके प्रवर्तक 'समझौते 'की ओर जरा भी झुकते तो जुदा होनेकी आवश्यकता ही न पड़ती। पर बेचारे 'समझौते 'की कषाय-क्षेत्रोंतक पहुँच ही कहाँ है ?

बहुतसे पन्थोंका जन्म अपने समयके किसी प्रभावशाली धर्मके आक्रमणसे अपने धर्मको डगमगाते देख, उसमें उस धर्मके अनुकूल परिवर्तन और संशोधन करने अथवा उनका अनुकरण करनेके कारण भी हुआ है। कुछ लोग ऐसे भी होते हैं जिन्हें अपने बुद्धि-वैभवसे अपने धर्ममें अनेक दोष मालूम होते और वे उसे छोड़कर अन्य धर्म ग्रहण करनेकी अपेक्षा उसको ही संस्कृत या मार्जित करना अच्छा ससझते हैं और इस तरह उनका वह संस्कार किया हुआ धर्म एक नये पंथमें परिणत हो जाता है।

इस तरह अनेक कारणोंसे विविध पन्थों और सम्प्रदायोंकी उत्पत्ति हुआ करती है और इस तरह यह धर्मोंकी 'बेल्' निरन्तर बढ़ती और फल्ती फूल्ती रहती है। बहुतसे पन्थ क्षणजन्मा भी होते हैं। उत्पन्न हुए, कुछ बढ़े, और फूलने– फलनेके पहले ही मुरझाकर नष्ट हो गये। ऐसे पन्थोंके नाम तक लेग भूल जाते हैं। किसी किसी प्राचीन पुस्तकके पत्र अवस्य ही उनकी स्मृति बनाये रखते हैं। न जाने ऐसे कितने सम्प्रदाय अबतक इस पृथ्वीपर जन्म लेकर नामशेष हो चुके हैं।

#### जैनधर्मके सम्प्रदाय और पन्थ

संसारमें साम्य, अहिंसा, मैत्रीभाव और अनेकान्त जैसे समन्वयकारी सिद्धान्तके परम प्रचारक जैनधर्ममें भी अब तक अनेक सम्प्रदाय और पन्थोंकी सृष्टि हो चुकी है, जिनमेंसे बहुत-से सम्प्रदायोंका अस्तित्व तो बना हुआ है और बहुत-से कालके गालमें विलीन हो चुके हैं।

जैनधर्मके दिगम्बर और श्वेताम्बर सम्प्रदाय दोनोंकी परम्परागत अनुश्रुतियोंके अनुसार विक्रमकी दूसरी शताब्दिके प्रारंभमें अलग हुए थे परन्तु हमारा अनुमान है कि श्रमण भगवान् महावीरके निर्वाणके बाद ही, उनके असाधारण व्यक्तित्वके गत होते ही, इनके अंकुरारोपण हो गये होंगे और आग चलकर उन्हींने पह्छवित पुष्पित होते होते अपने पृथक् अस्तित्वको घोषित किया होगा ।

इन सम्प्रदायोंमें भी अनेक शाखायें प्रशाखायें हुईं, परन्तु यहाँ उनके उल्लेखकी आवश्यकता नहीं मालूम होती । हम इस लेखमें केवल ऐसी दो शाखाओंकी चर्चा करना चाहते हैं जो दोनों ही सम्प्रदायेंमिं बहुत समयसे चली आ रही हैं और जिनका हम 'वनवासी ' और 'मठवासी ' या 'चैत्यवासी ' नामोंसे उल्लेख करेंगे ।

#### जती और भट्टारक, संवेगी और नम्न मुनि

श्वेताम्बरेंामें इस समय जो जती या श्रीपूज्य कहलाते हैं वे मठवासी या चैत्यवासी शाखाके अवशेष हैं और जो ' संवेगी ' मुनि कहलाते हैं वे वनवासी शाखाके पुरस्कर्त्ता हैं । संवेगी अपनेको सुविहित मार्ग या विधि-मार्गके अनुयायी कहते हैं । इसी तरह दिगम्बर सम्प्रदायके भट्टारक 'मठवासी ' शाखाके और नममुनि जो विरलप्राय हैं वे ' वनवासी शाखाके ' अवशेष हैं । भट्टारकोंके लिए ' जती ' शब्द दिगम्बर सम्प्रदायमें भी प्रचलित रहा है ।

भट्टारकों और जतियोंका आचरण लगभग एक सा है। यद्यपि ये दोनों ही निर्ग्रन्थता और अपरिग्रहताका दावा करते हैं परन्तु वास्तवमें है ये परिग्रही और चैनसे जिन्दगी बसर करनेवाले।

दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों ही शाखाओंके साधु निर्प्रन्थ कहलते हैं और निर्ग्रन्थका अर्थ है सब प्रकारके परिग्रहोंसे रहित । यद्यपि श्वेताम्बर सम्प्रदायमें साधुओंको लजा निवारणके लिए बहुत ही सादा, वस्त्र रखनेकी छुट्टी दी गई है परन्तु जिन शर्तेंकि साथ दी गई है वह न देनेके ही बराबर है । वास्तवमें अशक्ति या लाचारीमें ही वस्त्रका उपयोग करनेकी आज्ञा है । ऐसा मालूम होता है कि विक्रमकी सातवीं आठवीं शताब्दि तक तो श्वेताम्बर साधु भी कारण पड़नेपर ही वस्त्र धारण करते थे और सो भी कटि-वस्त्र । यदि कटि-वस्त्र भी निष्कारण धारण किया जाता था तो धारण करनेवाले साधुको कुस्त्रधु माना जाता था । आचार्य हरिभद्रने अपने संबोध प्रकरणमें अपने समयके चैत्यवासी कुगुरुओंका वर्णन करते हुए लिखा है कि वे केश-लोच नहीं करते, प्रतिमा वहन करते शरमाते हैं, शरीरपरका मैल उतारते हैं, पादुकायें पहिन कर फिरते हैं और विना कारण कटिवस्त्र बाँधते हें । उन्हेंने उन्हें क्लीब कहा है<sup>3</sup> ।

कुछ परिचित क्वेताम्बर साधुओंसे मालूम हुआ कि अभी कुछ ही समय पहलेके श्वेताम्बर साधु अपने उपाश्रयोंमें जब बैठे होते थे, तब शरीरके अधोभागपर एक वस्त्र-खंड डाले रहते थे, उसे बाँधते तक न थे। बाहर निकलते समय ही वे कटि-वस्त्र धारण करते थे।

१ इधर १५–२० वर्षसे दिगम्बर सम्प्रदायमें कुछ नग्न मुनि भी नजर आने लगे हैं परन्तु इसके पहले सैकड़ों वर्षोंसे इस सम्प्रदायमें मुनि-परम्परा विच्छिन्न रही है ।

- २ देखो आचारांगसूत्र प्र० श्रु०, अध्ययन ६, उद्देश्य ३ और दि०श्रु० अध्ययन १४ उ० १,२।
- २ कीवो न कुणइ लोयं लज्जइ पडिमाइ जल्लमुवणेई ।

सोवाहणो य हिंडइ बंधइ कटिपट्टयमकजे ॥ ३४ ॥

--- संबोध प्रकरण पृ० १४

वस्त्र-पात्रके सिवाय दिगम्बर-श्वेताम्बर साधुओंके आचारमें और कोई विशेष अन्तर नहीं है । दोनोंके आचार-ग्रन्थोंमें कहा है कि मुनियोंको बस्तीसे बाहर उद्यानों—या ग्रून्य ग्रहोंमें रहना चाहिए, अनुदिष्ट भोजन करना चाहिए । धर्मोपकरणोंके अतिरिक्त अन्य सब प्रकारके परिप्रहेंसि दूर रहना चाहिए, जमीन-पर सोना चाहिए, पैदल घूमना चाहिए और शान्तिसे ध्यानाध्ययनमें अपना समय बिताना चाहिए ।

यह कहना तो कठिन है कि किसी समय सबके सब साधु आगमोपदिष्ट आचारोंका पूर्ण रूपसे पालन करते होंगे; फिर भी शुरू शुरूमें दोनों ही शाखाओंके साधुओंमें आगमोक्त आचारोंके पालनका अधिकसे अधिक आग्रह था। परन्तु ज्यों ज्यों समय बीतता गया, साधु-संख्या बढ़ती गई और भिन्न भिन्न आचार-विचारवाले विभिन्न देशोंमें फैलती गई, धनियों और राजाओंद्वारा पूजा प्रतिष्ठा पाती गई त्यों त्यों उसमें शिथिला आती गई और दोनों ही सम्प्र-दायोंमें शिथिलाचारी साधुओंकी संख्या बढ़ती गई।

पहले हमारा खयाल था कि बहुत पिछले समयमें शिथिलाचारियेंका उदय हुआ होगा परन्तु अब अधिक विचार करनेसे ऐसा मालूम होता है बहुत प्राचीन कालमें ही इनकी जड़ जम गई थी।

जैनागम-साहित्यके विशिष्ट अभ्यासी पं० बेचरदासजीने लिखा है कि '' दीर्घ तपस्वी भगवान् महावीर और उनके उत्तराधिकारी जम्बूस्वामी तक ही जैन मुनियोंका यथोपदिष्ट आचार रहा, उसके बाद ही जान पड़ता है कि बुद्ध देवके अतिशय लोकप्रिय मध्यम मार्गका उनपर प्रभाव पड़ने लगा । शुरू शुरूमें तो शायद जैनधर्मके प्रसारकी भावनासे ही वे बौद्ध साधुओं जैसी आचारकी छूट लेते होंगे; परन्तु पीछे उसका उन्हें अभ्यास हो गया । इस तरह एक सदामिप्रायसे भी उक्त शिथिलता बढ़ती गई जो आगे चलकर चैत्यवासमें परिणत हो गई । "

#### श्वेताम्बर चैत्यवासी

अब पहले रवेताम्बर चैत्यवासके इतिहासको देखिए। श्वेताम्बर साहित्यमें इसकी काफी सामग्री मिछती है।

आचार्य धर्मसागर अपनी पट्टावलीमें लिखते हैं कि वीरसंवत् ८८२ में चैत्य-वास शुरू हुआ—' वीरात् ८८२ चैत्यस्थितिः ' । परन्तु मुनि कल्याणविजयजी आदि विद्वानोंका खयाल है कि इससे भी पहले इसकी जड़ जम गई थी और ८८२ वी० नि० तक तो उसकी सार्वत्रिक प्रवृत्ति हो गई थी।

सुप्रसिद्ध आचार्य हरिभद्र विक्रमकी आठवीं नवीं शताब्दिके विद्वान् हैं। उनके ' संबोध प्रकरणे ' नामक ग्रन्थके ' गुर्वधिकार ' के पढ़नेसे माऌ्म होता है कि उस समय चैत्यवास खूब फैल रहा था और उसके शिथिलाचारने उन्हें क्षुब्ध कर दिया था। वे लिखते हैं----

'' ये कुसाधु चैत्यों और मठोंमें रहते हैं, पूजा करनेका आरम्म करते हैं, देव-द्रव्यका उपभोग करते हैं, जिनमन्दिर और शालायें चिनवाते हैं, रङ्ग-विरङ्गे सुगन्धित धूपवासित वस्त्र पहिनते हैं, विना नाथके बैलोंके सटश स्त्रियोंके आगे गाते हैं, आर्थिकाओंद्वारा लाये गये पदार्थ खाते हैं और तरह तरहके उपकरण रखते हैं। जल, फल, फूल आदि सचित्त द्रव्येंका उपभोग करते हैं, दो तीन बार भोजन करते और ताम्बूल ल्वंगादि भी खाते हैं।

'' ये मुहूर्त निकालते हैं, निभित्त बतलाते हैं, भभूत भी देते हैं । ज्योनारोंमें मिष्ट आहार प्राप्त करते हैं, आहारके लिए खुशामद करते और पूछनेपर भी सत्य धर्म नहीं बतलाते ।

'' स्वयं भ्रष्ट होते हुए भी दूसरोंसे आलोचना-प्रतिक्रमण कराते हैं। स्नान करते, तेल लगाते, श्रंगार करते और इत्र फुलेलका उपयोग करते हैं।

'' अपने हीनाचारी मृतक गुरुओंकी दाइ-भूमिपर स्तूप बनवाते हैं । स्त्रियोंके समक्ष व्याख्यान देते हैं और स्त्रियाँ उनके गुणोंके गीत गाती हैं ।

'' सारी रात सोते, क्रय-विक्रय करते और प्रवचनके बहाने विकथायें किया करते हैं। ''

'' चेला बनानेके लिए छोटे छोटे बच्चेंको खरीदते, भोले लोगोंको ठगते, और जिन प्रतिमाओंको भी बेचते खरीदते हैं।

'' उच्चाटण करते और वैद्यक, यंत्र, मंत्र, गंडा, तावीज आदिमें कुशल होते हैं।

'' ये सुविहित साधुओंके पास जाते हुए श्रावकोंको रोकते हैं, शाप देनेका भय दिखाते हैं, परस्पर विरोध रखते हैं और चेलेंकि लिए एक दूसरेसे लड़ मरते हैं।''

१ यह ग्रन्थ अहमदाबादकी जैन-ग्रन्थ-प्रकाशक-सभाद्वारा वि० सं० १९७२ में प्रकाशित हुआ है। जो लोग इन भ्रष्ट-चरित्रोंको भी मुनि मानते थे, उनको लक्ष्य करके श्रीहरि-भद्रसूरि कहते हैं, '' कुछ नासमझ लोग कहते हैं कि यह भी तीर्थंकरोंका वेष है, इसे नमस्कार करना चाहिए । अहो धिक्कार हो इन्हें । मैं अपने सिरके ज्ञूलकी पुकार किसके आगे जाकर कैरूँ ? ''

यह गुर्वधिकार बहुत विस्तृत है। पाठकोंसे निवेदन है कि वे यहाँ इतनेसे ही सन्तोष करें और यदि सुभीता हो तो उसे पूरा पढ़ डालें।

जिनवछभसूरिकृत संघपटककी भूमिकामें श्वेताम्बर चैत्यवासका इतिहास इस प्रकार दिया है—

'' वी० नि० ८५० के लगभग कुछ मुनियोंने उग्र विहार छोड़कर मन्दिरोंमें रहनेका प्रारंभ कर दिया। धीरे धीरे इनकी संख्या बढ़ती गई और समयान्तरमें ये बहुत प्रवल हो गये। इन्होंने 'निगम 'नामके कुछ ग्रन्थ रचे और उन्हें ' दृष्टिवाद 'नामक बारहवें अंगका एक अंश बतलाया। उनमें यह प्रतिपादन किया गया कि वर्तमान कालके मुनियोंको चैत्योंमें रहना उचित है और उन्हें पुस्तकादिके लिए यथायोग्य आवश्यक द्रव्य भी संग्रह करके रखना चाहिए। साथ ही ये वनवासियोंकी निन्दा करने लगे और अपना बल बढ़ाने लगे।

रोप से प्रियाशि गिर्दा गरेंग आर अपना पूछ पुझुंग लगा '' वि० सं० ८०२ में अणहिलपुर पट्टणके राजा वनराज चावड़ासे उनके गुरु शीलगुणसूरिने—जो चैत्यवासी थे−यह आज्ञा जारी करा दी कि इस नगरमें चैत्यवासी साधुओंको छोड़कर दूसरे वनवासी साधु न आ सकेंगे ।

'' इस अनुचित आज्ञाको रद करानेके लिए वि० सं० १०५४ में अर्थात् २८२ वर्षके बाद जिनेश्वर सूरि और बुद्धिसागर सूरि नामके दो विधिमार्गी आचार्योंने राजा दुर्लभदेवकी सभामें चैत्यवासियोंके साथ शास्त्रार्थ करके उन्हें पराजित किया और तब कहीं पाटणमें विधिमार्गियोंका प्रवेश हो सका।

'' मारवाड़में भी चैत्यवासियोंका बहुत प्रावल्य था। उसके विरुद्ध सबसे अधिक प्रयत्न पूर्वोक्त जिनेश्वर स्र्रिके शिष्य जिनवऌमने किया। अपने संघ-पट्टकमें उन्होंने चैत्यवासियोंके शिथिलाचारका और सूत्र-विरुद्ध प्रवृत्तिका अच्छा खाका खींचा है।''

४—-बाला वयंति एवं वेसे। तित्थंकराण एसे। वि । णमणिजो धिद्धी अहे। सिरसूलं कस्स पुक्करिमो ॥ ७६ ॥ '' चितौड़के आवकोंने महावीर भगवानका एक मन्दिर बनाकर उसके गर्भ-गृहके द्वारेक एक स्तंभपर उक्त संघपट्टकके चालीसों पद्य खुदवा दिये हैं जो आज तक उनकी कीर्तिको प्रकट कर रहे हैं। जिनवऌभ सूरिका यह प्रयत्न बहुत ही अच्छा था, परन्तु चैत्यवासियोंको असह्य हुआ। कहा जाता है कि वे पाँच सौ ल्ठैतोंके साथ उक्त मन्दिरपर चढ़ आये; परन्तु तत्कालीन महाराणाने उन्हें इस अपकृत्यसे रोक दिया।

'' जिनवऌमके बाद जिनदत्त और जिनपति सूरिने भी अपना सुविहित मार्गका प्रचार-कार्य जारी रखा । जिनपति सूरिने संघपट्टकपर एक तीन हजार श्ठोक प्रमाण टीका जिखकर उसका खूब प्रचार किया और उनके गृहस्थ शिष्य नेमिचन्द्र मंडारीने पैष्ठिरोतक नामक प्राकृत ग्रन्थ रचकर चैत्यवासियोंके शिथिळाचारका खंडन किया । इसी तरह गुजरातमें भी मुनिचन्द्र, मुनिसुन्दर आदि आचार्योंने अपनी रचनाओं और उपदेशोंसे चैत्यवासियोंको हतप्रभ कर दिया। "

सक्षेपमें यही क्वेताम्बर सम्प्रदायके चैत्यवासियोंका इतिहास है ।

#### दिगम्वर चैत्यवासी

दिगम्बर सम्प्रदायके साहित्यमें ऐसा कोई स्पष्ट उल्लेख तो नहीं मिलता जिसमें चैत्यवासके प्रारंभकी कोई तिथि बतलाई गई हो और न चैत्यवास नामके किसी पृथक् संगठन या सम्प्रदायका ही कोई उल्लेख मिलता है। फिर भी यह निश्चित है कि दिगम्बर सम्प्रदायमें भी वह था और बहुत पुराने समयसे था। इसमें भी धोरे धोरे शिथिलाचार बढ़ता रहा है और परिस्थितियाँ तथा मनुष्यकी स्वामाविक दुर्बलतायें उसे बराबर सींचती रही हैं, जिसका परिपाक हमारे भट्टारकोंकी चर्या और उनके रहन सहनमें स्पष्ट दिखलाई देता है।

दिगम्कर-चर्या इतनी उम्र और कटोर है कि हमारे खयालमें नम साधुओंकी संख्या स्वेताम्बर साधुओंके नुकाबिलेमें हमेशा कम रही है और पिछले कई सौ वपेंसि तो वे क्वचित् ही दिखलाई देते रहे हैं। शायद इसी कारण उनका

१ स्व० प० भागचन्द्रजीने इसी जन्थको दिगम्बर सम्प्रदायमें 'उपदेशसिद्धान्तरत्नमाला' नामसे भाषावचनिका लिखकर प्रचार किया है। मूल जन्थमें जो बातें चैत्यवासियोंके लिए लिखी हैं वे प्रायः सबकी सब दिगम्बर भट्टारकोंपर भी घटित होती है। श्वेताम्बर चैत्यवासियोंके समान कोई स्वतंत्र संगठन नहीं हो सका और न एक पृथक् दलके रूपमें प्राचीन साहित्यमें कही स्पष्ट उल्लेख ही हुआ । फिर भी उनके आंस्तत्वसे इंकार नहीं किया जा सकती ।

विक्रमकी सत्रहवीं सदीमें पं० बनारसीदासजीन जिस शुद्धाम्नायका प्रचार किया और जो आगे चलकर तेरह पन्थके नामसे विख्यात हुआ तथा जिसके विषयमें आगे चलकर अधिक प्रकाश डाला जायगा, वह इन मट्टारकों या चैत्य-वासियोंके ही विरोधमें था और उसने दिगम्बर सम्प्रदायमें वही काम किया जो श्वेताम्बर सम्प्रदायमें विधि-मार्गने किया था। तेरह पन्थने भी चैत्यवासी मट्टारकोंकी प्रतिष्ठाको जड़से उखाड़कर फेंक दिया।

हमारा अनुमान है कि इस तरहके प्रयत्न बनारसीदासजीसे पहले भी कई बार हुए होंगे, जिनके कोई स्पष्ट उल्लेख तो नहीं मिलते परन्तु जो प्रयत्न करनेसे खोजे जा सकते हैं।

#### जैनाभास कौन थे ?

श्री देवसेनस्रीरने दर्शनसार (विल्सं० ९९०) में पाँच जैनामासोंकी उत्पत्तिका कुछ इतिहास दिया है। उनमेंसे पहलेके दी—-स्वेताम्बर और यापनीयों—को तो हमें छोड़ दना चाहिए। क्येंकि आचारके अतिरिक्त उनके साथ दिगम्बरोंका सिद्धान्त मेद भी विशेष था। परन्तु शेष तीन द्राविड़, काष्ठा और माथुर संघके साथ कोई बहुत महत्त्वका सिद्धान्त मेद नहीं माल्र्म होता। इन तीनों जैनाभासेंका बहुत सा साहित्य उपलब्ध है और दिगम्बर सम्प्रदायमें उसका पठन-पाठन भी बिना किसी मेद-भावेक होता है। परन्तु उसमें ऐसी कोई बात नहीं पाई जाती जिससे उन्हें जैनाभास कहा जाय। मोरके पंखोंकी पिच्छिके बदले गायके बालेंकी पिच्छि रखना, या पिच्छि बिल्कुल ही न रखना; खड़े होनेके बदले बैठकर भोजन करना, अथवा सूखे चनोंको प्रासुक मानना, या रात्रि मोजन-विरति नामका छठा अणुव्रत

१ शिवकांटि आचार्यके नामसे प्रसिद्ध की गई ' रत्नमाला'में लिखा है कि

कलैं। काले वंने वासे। वर्ज्यते मुनिसत्तमैः ।

स्थीयते च जिनागारे ग्रामादिषु विशेषतः ॥ २२ ॥ ये रत्नमालाके कर्त्ता इतने कट्टर चैत्यवासी थे कि जैनमन्दिरोंमें रहना विहित बतलानेमें ही इन्हें सन्तोष न हुआ, वनवासको वर्जित तक बतला दिया !

जैनसाहित्य और इतिहास

भी मानना, ये सब बातें इतनी संगीन नहीं हैं कि इनके कारण ये सब जैनाभास ठहरा दिये जाय, और इनके प्रवर्तकोंको पापी मिथ्याती बतलाया जाय।

इस लिए आश्चर्य नहीं जो ये तीनों चैत्यवासी ही हैं। और इसी कारण देवसेन सूरिने-जो चैत्यवासी नहीं थे-इन्हें शिथिलाचारी समझकर जैनामास बतला दिया है। द्राविड संघके उत्पादक वज्रनन्दिके विषयमें उन्होंने लिखा है कि '' उसने कछार, खेत, वसति ( जैनमन्दिर ) और वाणिज्यसे जीविका निर्वाह करते हुए और शीतल जलसे स्नान करते हुए प्रचुर पापका संग्रह कियाँ। ''

इससे बिल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि द्राविड़ संघके साधु वसति या जैनमन्दिरोंमें रहते थे और उन मन्दिरोंके लिए दान मिली हुई जमीनमें खेती बारी आदि करते थे। इसके कुछ ऐतिहासिक प्रमाण भी भिले हैं—

१—न्यायविनिश्चय-विवरण, पार्श्वनाथचरित आदि प्रसिद्ध ग्रन्थोंके कर्त्ता वादिराजस्र्रि इसी संघके आचार्य थे। उनके गुरु मतिसागरकी आज्ञाके अनुसार जो दान-पैत्र लिखा गया था, उससे माऌम होता है कि इस संघके मुनि भूमि आदिका प्रबन्ध करते थे। पार्श्वनाथचीरतोंम स्याद्वादविद्यापति वादिराजने अपने दादा गुरु श्रीपालदेवको ' सिंहपुरैकमुख्य ' लिखा है और न्यायविनिश्चय-विवरणमें स्वयं अपनेको ' सिंहपुरेईवर ' अर्थात् सिंहपुरका स्वामी लिखा है। अभिप्राय यह कि सिंहपुर उन्हें जागीरमें मिला हुआ था, इसलिए यह स्वामाविक है कि वे उसका सब प्रबन्ध भी करते थे।

१—कच्छं खेत्तं वसहिं वाणिजं कारिऊण जीवंतो ।

ण्हंतो सीयलणीरे पावं पउरं स संचेदि ॥ २७ ॥

२ देखां जैनसिद्धांतभास्कर भाग १, किरण २–३ पृ० ५, शिलालेख नं० ६। यह शिलालेख सत्यवाक्य परमानदीके राज्यके चौथे वर्षमें मतिसागर पण्डित भट्टारककी आज्ञासे लिखा गया था ।

३ मूरिः स्वयं सिंहपुरैकमुख्यः श्रीपालदेवो नयवर्त्मशाली ।

३ श्रीमसिंहमहीपतेः परिषदि प्रख्यातवादोन्नति-स्तर्कन्यायतमोपहोदयगिरिः सारस्वतः श्रीनिधिः । शिष्यः श्रीमतिसागरस्य विदुषां पत्युस्तपश्रीभृतां भर्तुः सिंहपुरेश्वरे विजयते स्याद्वादविद्यापतिः । २—चछग्रामके वयिरेदेव मन्दिरमें श० सं० १०४७ का एक शिललेख है जिसमें इन्हीं द्राविडसंघीय वादिराजसूरिके वंशज त्रैविद्य श्रीपाल योगीश्वरको होय्सलवंशके विष्णुवर्द्धन पोय्सलदेवने वसतियों या जैनमन्दिरोंके जीणोंद्वार और ऋषियोंके आहार-दानके लिए शब्य नामक ग्राम दान दिया था । अर्थात् उन्होंने जैनमन्दिरोंका जीणोंद्वार भी कराया होगा और आहार-दानका प्रबन्ध भी किया होगा ।

३—लाट-वागड़ संघ काष्ठा संघकी ही एक शाखा है, जो देवसेनयूरिके मतसे जैनाभास था। दुबकुण्ड (ग्वालियर)के जैनमन्दिरमें वि० सं० ११४५ का एक शिलालेख मिला हैं<sup>2</sup>। इस संघके विजयकीर्ति मुनिके उपदेशसे दाइड़ आदि धनियोंने उक्त मन्दिर बनवाया और कच्छपघात या कछवाहे वंशके राजा विक्रम-सिंहेने उसके निष्पादन, पूजन, संस्कार और कालान्तरमें टूटे फूटेकी मरम्मतके लिए कुछ जमीन, वापिकाके सहित एक बगीचा और मुनिजनोंके शरीराभ्यंजने (तैल-मर्दन) के लिए दो करघटिकायें (?) दीं। ये बातें भी स्पष्ट रूपसे चैत्यवा-सियोंके शिथिलाचारको प्रकट करती हैं।

खोज करनेसे काष्ठासंघी और माथुरसंघी मुनियोंको भी दिये हुए इसी तरहके दान-पत्र मिल सकेंगे।

#### कुन्दकुन्दान्वय और मूलसंघ

पूर्वोक्त जैनाभासोंको छोड़कर शेष दिगम्बर सम्प्रदायको मूलसंघ कहा जाता है। परन्तु हमारा खयाल है कि यह नामकरण बहुत पुराना नहीं है। अपनेसे अतिरिक्त दूसरोंको अमूल—जिनका कोई मूल आधार नहीं—बतलानेके लिए ही यह नामकरण किया गया होगा और यह तो वह स्वयं ही उद्धोषित कर रहा है कि उस समय उसके प्रतिपक्षी दूसरे दलोंका अस्तित्व था।

हमें मूलसंघका सबसे पहला उल्लेख आल्तम (कोल्हापुर) में मिले हुए इा० सं० ४११ (वि० सं० ५४६) के दानपत्रमें मिलता है जिसमें मूलसंघ

१ देखो जैनशिलालेखसंग्रहका ४९३ नं० का शिलालेख ।

२ एपियाफिआ इंडिका जिल्द २, पृ० २३७-४०।

३ शतपदीकारने भी इस बातपर आक्षेप किया है कि दिगम्बर साधु तैल्र-मर्दन कराते थे । देखो आगे शतपदीके उद्धरण । काकोपल आम्नायके सिद्धनन्दि मुनिको अलक्तक नगरके जैनमन्दिरके लिए कुछ गाँव दान किये गये हैं। सिद्धनन्दिके शिष्यका नाम चिकाचार्य था जिनके कि नागदेव, जिननन्दि आदि ५०० शिष्य थे। दान देनेवाले पुलकेशी प्रथम ( चालुक्य ) के सामन्त सामियार थे ।

कोण्डकुन्दान्वय मूलसंवसे पुराना जान पड़ता है। क्योंकि श० सं० ३८८ ( वि० सं० ५३३ ) के मर्करा ( कुर्ग ) के दानपत्रों चन्द्रनन्दिको कौण्डकुन्दा-न्वयी लिखा गया है<sup>?</sup> और उसमें मूल संघका उल्लेख नहीं है।

परन्तु यदि यह बात मान ली जाय कि द्राविड सघादिको 'चैत्यवासी होनेके कारण जैनाभास बतलाया गया होगा तो प्रश्न होता है कि देवसेनसूरिका दर्शनसार वि॰ सं॰ ९९० की रचना है, इस लिए जिस शिथिलाचारके कारण उन्होंने द्राविडसंध काष्टासंघ आदिको जैनाभास बतलाया है, वही शिथिलाचार मूलसंघी और कुन्दकुन्दान्वयी मुनियेंगें भी तो प्रविष्ट हो गया था। क्येंकि विक्रमकी छठी सदी तकके ऐसे अनेक लेख मिले हैं जिनसे मालूम होता है कि व भी मन्दिरोंकी मरम्मत आदिके निमित्त गाँव-जमीन आदिका दान लेने लगे थे। तब उन्हें जैनाभास क्यों नहीं बतलाया ?

इसका समाधान इस तरह हो सकता है कि देवसेनस्र्रिने दर्शनसारमें जो गाथायें दी हैं वे स्वयं उनकी नहीं, पूर्वाचार्योंकी बनाई हुई थीं<sup>3</sup> और चूँकि पूर्वाचार्य स्वयं वनवासी थे, इसलिए उनकी दृष्टिमें द्राविड संघादिके साधु जैनाभास होने ही चाहिए | परन्तु जिस शिथिलाचारके कारण पूर्वाचार्योंने उन्हें जैनाभास कहा था, वह देवसेनकी दृष्टिके समक्ष स्पष्ट नहीं था | क्योंकि समय बहुत बीत चुका था, और स्वयं उनके सघमें भी उसका प्रवेश हो चुका था, इसलिए वह उन्हें उतना आधिक खटकता भी न होगा | परन्तु चूँकि उक्त सब संघ प्रतिप-क्षियोंके रूपमें उनसे अलग मौजूद थे और उनके संघसे बाह्य थे इसलिए उनके लिए जैनाभास शब्दका प्रयोग करनेमें उन्हें कोई संकोच नहीं हुआ और अपने कुन्दकुन्दान्वयका शिथिलाचार आम्राय-मोहके कारण जैनाभासरूपमें प्रतीत न हुआ |

१ देखों, इंडियन एण्टिक्वेरी जिल्द ७, ५० २०९-१७।

२ देखो एपीयाफिका कर्नाटिकाकी पहली जिल्दका पहला लेख।

३----पुव्वायरियकयाइं गाहाइं संचिऊण एयत्थ ।

ירייישריד יישר וו שריידי אודודי ישואישורירביואי

## पुराने और नये चैत्यवासी

गरज यह कि द्राविड संघके स्थापक वज्रनन्दि आदि तो पुराने चैत्यवासी हैं जिन्हें पहले ही जैनाभास मान लिया गया था और कुन्दकुन्दान्वयी तथा मूलसंधी उनके बादके नये चैत्यवासी हैं जिन्हें देवसेनन तो नहीं परन्तु उनके बहुत पीछेके तेरहपंथके प्रवर्तकोंने जैनाभास बतलाया।

र्श्वताम्बर सम्प्रदायमें जिस अर्थमें सुविहित या विधि-मार्गका प्रयोग होता है लगभग उसी अर्थमें पहले दिगम्बर सम्प्रदायमें कुन्दकुन्दान्वय या मूलसंघका उपयोग किया जाता था, और कुन्दकुन्दान्वय शायद मूल संघसे भी पहले प्रचलित था। किन्तु आगे चलकर ये दोनों ही संज्ञायें रूढ हो गईं, अपने मूल अर्थ — आगमोक्त चर्या — को बतलानेवाली न रहीं और इस लिए जब मूल-संघी और कुन्दकुन्दान्वयी मुनि भी शिथिल होकर चैत्यवासी मठपति बन गये तब भी ये उनके पीछे लगी रहीं। यहाँ तक कि राजाओं जैसे ठाठवाटसे रहनेवाले महारक भी इन्हें एक पदर्वाके रूपमें धारण किये रहे।

## जो जैनाभास नहीं थे, वे भी चैत्यवासी हुए

इस तरह जिन्होंने पहले द्राविड संवादिको जैनामास कहा था, वे मूलसंघी कुन्द-कुन्दान्वयी भी आगे चलकर जैनामास बन गये । इसके एक नहीं, बीसों प्रमाण मिलते हैं जिनमेंसे थोड़ेसे ये हैं—

१ मर्कराके दान-पत्रका जिक्र ऊपर किया जा चुका है । उसमें श॰ सं० ३८८ ( वि॰ ५२३ ) में महाराजा अविनीतद्वारा कुन्दकुन्दान्वयके चन्द्रनन्दि भट्टारकको जैनमन्दिरके लिए एक गाँव दान किये जानेका उल्लेख है ।

२ महाराजाधिराज विजयादित्यने पूज्यपादके शिष्य उदयदेवको ' शंख-जिनेन्द्र ' मन्दिरके लिए श० सं० ६२२ में कर्दम नामका गाँव दान किया ।

३ राष्ट्रकूट महाराजाधिराज कृष्ण तृतीयके महासामन्त अरिकेसरीने श० स० ८८८ में अपने पिता बद्दिगके बनवाये शुभधाम जिनाल्यकी मरम्मत और चूनेकी कलई कराने तथा पूजोवहार चढ़ानेके लिए श्रीसोमदेवसूरि ( यशस्तिलकके कर्त्ता ) को बनिकटुपुलु नामका गाँव दानमें दिया । यह ताम्रपत्र परभर्णी ( निजामस्टेट )

१ देखो म० म० ओझाकृत सोलंकियोंका इतिहास ।

में श्री रां० ना० जोशीको हाल ही प्राप्त हुआ है'।

इसके बादके तो सैंकड़ों शिलालेख हैं जिनमें मूलसंघी या कुन्दकुन्दान्वयके मुनियोंको गाँव और मूमियाँ दान की गई हैं । श्रवणबेल्गोलका जैन-शिला-लेख-संग्रह तो ऐसे दानोंसे भरा हुआ है । नं० ८० के श० सं० १०८० के शिलालेखमें लिखा है कि महाप्रधान हुल्लमय्यने होय्सल-नरेशसे सवणेरु गाँव इनाममें पाकर गोम्मट स्वामीकी अष्टविधपूजा और ऋषिमुनियोंके आहारेके हेतु अर्पण कर दिया । नं० ९० के श०सं० ११००के लेखमें भी पूजन और मुनियोंके आहारके लिए नयकीर्ति सिद्धान्तचक्रवर्तीको दान देनेका उल्लेख है । ४० नं० क लेखसे माल्ट्म होता है कि हुल्लप मंत्रीने अपने गुरु उन देवेन्द्रकीर्ति पांडेतदेवकी निषिद्या बनवाई जिन्होंने रूपनारायण मन्दिरका जीर्णोद्धार कराया था और एक दान-शाला भी निर्माण कराई थी ।

इन सब लेखेंसि स्पष्ट हो जाता है कि हमारे इन बड़े बड़े मुनियोंके अधिकारमें भी गॉव बार्गाचे आदि थे। वे मन्दिरोंका जीर्णाद्वार कराते थे, दूसरे मुनियोंको आहार देते थे और दानशालायें भी बनाते थे। गरज यह कि उनका रूप पूरी तरहसे मठपतियों जैसा हो गया था और इसका प्रारम्भ संभवतः विक्रमकी छठी

२ देखो भारत-इतिहास संशोधक मंडल पूनाका त्रैमासिक (भाग १३ अंक ३) और इस लेख-संग्रहके पृष्ठ ९०–९२। दोनों जगह उक्त दानपत्रकी पूरी नकल दी गई है।

२ इंद्रनन्दिकृत नीतिसारसे भी जो केवल मुनियोके लिए बनाया गया है ( अनगारान्प्र-वक्ष्यामि नीतिसारसमुच्चयम् ), इन बातोंकी पुष्टि होती है कि मुनि लोग मन्दिरोंका जीणों-द्वार कराते थे, आहार-दान देते थे और थोडा बहुत धन भी रखते थे।----

> तस्मै दानं प्रदातव्यं यः सन्मार्गे प्रवर्तते । पाखंडिभ्यो ददद्दानं दाता मिथ्यात्ववर्द्धकः ॥ ४८ ॥ मध्याह्ने दुःखितान् दीनान् भोजनादिभिरादरात् अनुग्रह्लन्यतिः संघपूजनीयो भवेत्सदा ॥ ४१ ॥ जीर्णजिनगृहं बिम्बं पुस्तकं च सुदर्शनम् । उद्धार्य स्थापनं पूर्वपुण्यतोऽधिकमुच्यते ॥ ४९ ॥ कचित्कालानुसारेण सूरिर्द्रव्यमुपाहरेत् । संघपुस्तकवृद्धचर्थमयाचितमथाल्पकम् ॥ ५०

शताब्दिक लगभग हो गया था।

यह तो नहीं कहा जा सकता कि मठवासियोंके समयमें शुद्धाचारी और तपस्वी दिगम्बर मुनियोंका सर्वथा अभाव ही हो गया होगा, अथवा सारा जनसमुदाय उन्हींका अनुयायी बन गया होगा। शुद्ध शास्त्रोक्त आचारके पालनेवाले और उनकी उपासना करनेवाले भी रहे होंगे, फिर भी वे विरल ही होंगे। जैसा कि पं० आशाधरजीने कहा है – ' अफसोस है, सच्चे उपदेशक मुनि जुगनूके समान कहीं कहीं ही दिखलाई देते हैं'—' खद्योतवत् सुदेष्टारो हा द्योतन्ते क्वचित् क्वचित्।'

### दिगम्बर चैत्यवासी नम्न रहते थे

ऐसा माऌ्म होता है कि चैत्यवासी या मठपति हो जाने पर भी प्राचीन कालके दिगम्बर सम्प्रदायके साधु नम ही रहते थे और श्वेताम्बर सवस्त्र साधुओंसे अपना पृथक्त्व प्रकट करनेके लिए शायद यह आवश्यक भी था।

पण्डितप्रवर आशाधरने अपने अनगार धर्मामृतके दूसरे अध्यायमें इन चैत्यवासी परन्तु नम-साधुओंकी स्पष्ट चर्चा की हैं और कहा है कि सम्यक्त्वके आराधकको

१— मुद्रां सांव्यवहारिकीं त्रिजगतीवन्द्यामपोद्याईतीं, वामां केचिदहंयत्रो व्यवहरन्त्यन्ये बहिस्तां श्रिताः । लोकं भूतवदाविशन्त्यवशिनस्तच्छायया चापरे, म्लेच्छन्तीह तकैस्त्रिधा परिचयं पुंदेवमेाहैस्त्यज ॥ ९६ ॥

टीका । इहक्षेत्रे सम्प्रति काले केचित्तापसादयो व्यवहरन्ति प्रवृत्तिनिवृत्तिविषयां कुर्वन्ति । कास्, मुद्रां व्रतचिह्नम् । किं विशिष्टाम्, वामां विपरीतां जटाधारणभरसांद्भूल्नादि-रूपाम् । कि विशिष्टाः सन्तः, अहंयवोऽहंकारिणः । किं कृत्वा, अपाद्य अपवादविपयां कृत्वा निषिद्धवेत्यर्थः । काम्, मुद्राग् । किविशिष्टाम्, आईतीं जैनीमाचेल्क्यादिलिङ्गलक्षणाम् । पुनः किंविशिष्टाम्, त्रिजगतीवन्द्यां जगत्रयनमस्याम् । पुनरपि कि विशिष्टाम्, सांव्यवहारिकीं समीचीनप्रवत्तिनिवृत्तिप्रयोजनाम् । पक्षे, टंकादिनाणकाक्वति समीचीनामपोद्य मिथ्यारूपां क्षुद्रां व्यवहरन्तीति व्याख्येयं । अन्ये पुनर्द्रव्यजिनलिङ्गधारिणो मुनिमानिनांऽवशिनोऽजितेन्द्रियः सन्तस्तां तथाभूतामाईतीं मुद्रां बहिःशरीरे न मनसि श्रिताः प्रपन्ना आविशन्ति संक्रामंति विचेष्टयन्तीत्यर्थः । कन्, लोकं धर्मकामं जनम् । किंवत्, भूतवद् ग्रहेस्तुल्यम् । अपरे पुनर्द्रव्य-जिनलिंगधारिणो मठपतयो म्लेच्छन्ति म्लेच्छा इवाचरन्ति । लोकशाम्त्रविरुद्धमाचारं चरन्तीत्यर्थः । कया, तच्छायया आईतगतप्रतिरूपेण । तथा च पठन्ति--- तीन प्रकारके मिथ्यातियोंके साथ मन, बचन, कायसे परिचय न रखनेका उपदेश दिया है। पहले प्रकारके मिथ्याती जैनधर्मसे विपरीत मुद्राके धारण करनेवाले तापस आदि हैं, दूसरे प्रकारके मिथ्याती वे द्रव्याजिनलिङ्गधारी हैं, जो अपनेको मुनि कहते हैं और बाहरसे आईती मुद्रा अर्थात् दिगम्बर मुद्राको भी धारण करते हैं, परन्तु अन्तरंगमें अवशी हैं—इन्द्रियोंको नहीं जीतते हैं, और तीसरे प्रकारके मिथ्याती मठोंक स्वामी द्रव्यजिनलिंगधारी अर्थात् मठाधीश दिगम्बर मुनि हैं।

इनके विषयमें कहा है कि ये म्लेच्छोंके समान लोक और शास्त्रसे विरुद्ध आचरण करनेवाले हैं। ' तच्छायया आईतगतप्रतिरूपेण ' पद देकर वे इस बातको भी स्पष्ट कर देते हैं कि वे वस्त्रधारी नहीं किन्तु अईन्त भगवानके समान दिगम्बर मुद्रा धारण करनेवाले ही थे।

पं० आशाधरसे भी पहलेके ( वि० सं० १०९० ) श्रीसोमदेवसूरिने अपने यशस्तिलकचम्पूमें कहा है कि कलिकालमें जब कि चित्त चंचल हो गये हैं और शरीर अन्नका कीड़ा बन गया है यही आश्चर्य है कि अब तक भी कुछ लोग जिनरूप धारण करनेवाल मौजूद हैं'। और जैसे जिनेन्द्रोंके लेपादिसे बनाए हुए रूप (मूर्ति) पूज्य हैं उसी तरह पूर्वकालके मुनियोंकी छाया जैसे आजकलके मुनि

> पण्डितैर्भ्रष्टचारित्रैर्वटरैश्च तपोधंनैः । शासनं जिनचन्द्रस्य निर्भलं मलिनीकृतम् ॥

भोः सम्यक्तवाराधक त्यज मुख्र त्वम् । कम्, त्रिधा परिचयं मनसानुमोदनं वाचा कीर्तनं कायेन संसर्गं च । कैः सह, तकैः कुत्सितैस्तैस्त्रित्यैः । किं विंशिष्टैः, पुंदेहमोहैः पुरुषा-कारमिथ्यात्वैः । तदुक्तम्---

कापथे पथि दुःखानां कापथस्थेष्यसम्मतिः । असम्पृक्तिरनुत्कीर्तिरमृढादृष्टिरुच्यते ॥ बाद्यः ( मनुस्मृति अ० ४ इलंकि ३० ) अप्याहुः----पाखण्डिनो विकर्मस्थान् वैडालव्रतिकान् राठान् । हैतुकान् वकर्वृत्तींश्च वाङ्मात्रेणापि नार्चयेत् ॥ हैतुकान् वकर्वृत्तींश्च वाङ्मात्रेणापि नार्चयेत् ॥ १-- काले कलौ चले चित्ते देहे चान्नादिकीटके । एतच्चित्रं यदद्यापि जिनरूपधरा नराः ॥ भी पूज्य हैं ।

इसंस देा बोतें ध्वनित होती हैं—एक तो यह कि उस समय मुनिजन जिन-रूप धारण करते थे अर्थात् नम रहते थे, यद्यपि उनका चरित्र शिथिल था, वे पूर्वमुनियोंकी छाया-भर थे और दूसरे यह कि उनकी विरलता थी ।

#### वस्त्र धारण करनेकी ओर प्रवृत्ति

दिगम्बर चैत्यवासियोंके अन्तिम विकसितरूप भट्टारकोंमें यह परम्परा अब तक रही है कि वे और समय तो वस्त्र पहिने रहत हैं परन्तु आहारके समय उतारकर अलग रख देते हैं । यह इस बातका सुबूत है कि पहले वे बिल्कुल नम रहते थे और निरन्तर वस्त्र धारण किये रहनेकी प्रवृत्ति उनमें पीछे शुरू हुई है ।

विक्रमकी सोलहवीं सदीके महारक श्रुतसागरस्रीरने लिखा है कि कलिकालमें म्लेच्छादि ( मुसलमान वग़ैरह ) यतियोंको नम देखकर उपद्रव करते हैं, इस कारण मण्डपदुर्ग ( मांडू ) में श्रीवसन्तकीर्ति स्वामीने उपदेश दिया कि मुनियोंको चर्या आदिके समय चटाई, टाट आदिसे शरीरको ढक लेना चाहिए और फिर चर्याके बाद उस चटाई आदिको छोड़ देना चाहिए । यह अपवाद वेष है ।

मूल संघकी गुर्वावलीमें चित्तौरकी गद्दीके भट्टारकोंके जो नाम दिये हैं उनमें वसन्तकीर्तिका नाम आता है<sup>3</sup> जो वि॰ संवत् १२६४ के लगभग हुए हैं। उस समय उस तरफ मुसलमानेंका आंतक भी बढ़ रहा था। शायद इन्हींको श्रुतसागरने इस अपवाद वेषका प्रवर्तक बतलाया है। अर्थात् विक्रमकी तेरहवीं सदीके अन्तमें दिगम्बर साधु बाहर निकलते समय लज्जा-निवारणके लिए चटाई आदिका उपयोग करने लगे थे।

तथा पूर्वमुनिच्छाया पूज्याः सम्प्रतिसंयताः ॥

२ कांऽपवादवेपः ? कलें किल म्लेच्छादयो नग्न दृष्ट्रा उपद्रवं यतीनां कुर्वन्ति । तेन मण्डपदुर्गे श्रीवसन्तकीर्तिना स्वामिना चर्यादिवेलायां तट्टीसादरादिकेन शरीरमाच्छाद्य चर्यादिकं कृत्वा पुनस्तन्मुंचति इत्युपदेशः कृतः संयमिनां, इत्यपवादवेषः ।— पट्प्राभृत-टीका ए० २१ ३ देखां जैनहितैषी भाग ६, अंक ७-८

४ परमात्मप्रकाशकी संस्कृत टीकामें ब्रह्म देवर्जा भी शक्तिके अभावमें साधुको तृणमय आवरणादि रखने परन्तु उसपर ममत्व न रखनेका विधान करते हैं — " विशिष्टसंहननादिश क्त्यभावे सति यद्यपि तपःपर्यायसहकारिभूतमन्न-पान-संयमशौचज्ञानोपकरणतृणमयप्रावरणादिक. किमपि गृह्णाति तथापि ममत्वं न करोति । — गाथा २१६ की टीका पृ० २३२ । वि० सं० १२९४ में स्वेताम्बर आचार्य महेन्द्रसूरिने 'शतपदी' नामक संस्कृत ग्रंथकी रचना की है जो प्राकृत शतपदीका अनुवाद है। प्राकृत शतपदी सं० १२६३ में बनी थी और उसके कर्त्ता धर्मधोषसूरि थे। उसमें 'दिगम्बरमत-विचार' नामका एक अध्याय है जिसमें स्त्रीमुक्ति, प्रतिमा-श्रंगार, मुनियोंका पाणिपात्रभोजन और वस्त्र ग्रहण आदि विषयोंको लेकर दिगम्बर सम्प्रदायकी आलोचना की गई है।

उसमें कहा है कि यदि तुम दिगम्बर हो तो फिर सादंड़ी योगपट क्यों ग्रहण करते हो ? यदि कहो कि पंचमकाल होनेसे और लजापरीषह सहन न होनेसे आवरण डाल लेते हैं, तो फिर उस पहिनते क्यों नहीं ? क्योंकि ऐसा निपेध तो कहीं है नहीं कि प्रावरण तो रखना परन्तु पहिनना नहीं । और वह प्रावरण भी जैसे तैसे मिले हुए प्रासुक वस्त्रसे क्यों नहीं बनाते हो, धोबी आदिके हाथसे जीवाकुल नदी तालावमें क्यों धुलवाते हो और विना सोधे ईंधनमें जलाई हुई आगके जरिए उसको रंगाते भी क्यों हो ? भी इससे माल्ट्रम होता है कि वसन्तकीर्तिके समयमें सादड़ी योगपट आदिका उपयोग किया जाने लगा था । घास या ताड, खज़्र आदिके पत्तोंसे बनी हुई चटाईको सादड़ी कहते हैं । योगपट शायद रेशमी कपड़ा रँगाकर बनाया जाता होगा ।

आगे इन दिगम्बर मुनियोंके लिए वस्त्र धारण भी जायज-सा करार दिया गया। पूर्वोक्त श्रुतसागरसूरिने ही तत्त्वार्थसूत्र टीकामें स्वीकार किया है कि द्रव्यलिंगी मुनि शीतकालमें कम्बलादि ले लेते हैं और दूसरे समयमें उन्हें त्याग देते हैं । इसे उन्होंने

१ यदि च दिग्व।सस्तत्कथं सादरिकापारियोगपट्टकान् ग्रह्लन्ति ? यदि तु पञ्चमकालत्वात् लःजापरिषहासहिष्णुतया च आवरणमपि ग्रह्लन्ति ततः कथं न परिदधति ? नहि प्रावरण-मुत्कलं परिधानं च निषिद्धमित्यस्ति क्वापि । अन्यच्च प्रावरणमपि प्रासुकेनैववस्त्रेण यथालब्धेन किमिति न क्रियते ? किमिति रजकादिहस्तेन हृद्सरप्रभृतिषु सशैवालेन द्वित्रिचतुःपंचेन्द्रियजीवा-कुलेन क्षालनमनेकसत्त्वसंघातविधातकेनाशोधितेन्धन प्रज्वालितेन बह्विना रंजनादिकं विधाप्यते ?

भगवती आराधनाके अभिप्रायके अनुकूल 'कुशील' मुनिकी अपेक्षासे ठीक माना है।

इसके बाद तो वस्त्र धारणमें वाहर जानेके समयकी और शीतादिकी भी कोई शर्त नहीं रही, उनका खूब छूटसे उपयोग होने लगी, गई तकिये भी आ गये और पालकी नालकी, छत्र-चँवर आदि राजसी ठाठ भी परम दिगम्बर मुनियोंने स्वीकार कर लिये !

#### दिगम्बर चैत्यवासियोंके अन्य आचरण

श्वेताम्बराचार्थ हरिभद्रने चैत्यवासियोंके चरित्रका जो खाका अपने 'संबोध प्रकरण' में खींचा है और जिसे हम ऊपर दे चुके हैं, लगभग वही चरित्र, हम दिगम्बर साधुओंमें भी पाते हैं, दोनोंमें कोई विशेष अन्तर नहीं जान पड़ता।

पूर्वोक्त शतपदीके कथनानुसार उस समय दिगम्बर साधु मठोंमें रहते थे, अपने लिये पकाया हुआ (उद्दिष्ट) मोजन करते थे, एक स्थानमें महीनों रहते थे, चटाई योगपट आदिका यदा कदा उपयोग करते थे, योगपट्टको धोबीसे धुलाते और रॅगाते भी थे। शीतकालमें अँगीठीका सहारा लेते थे, पयालके बिछौनेपर सोते थे, तेलकी मालिश कराते थे, सदींके मारे जिनमन्दिरके गृढ़ मंडप (गर्भालय) में रहते थे, और गृहस्थोंके बरते हुए पटी-द्विपटी (धोती दुपट्टा), बोरक (?) राछिक (?) आदि ओढ़ते थे। घासकी लॅंगोटी लगाते थे, पीतल, ताँबे, लोहेके कमण्डलु रखते थे, कपड़ेके जूते पहिनते थे, खदिर-बटी आदि तरह तरहकी ओषधियाँ रखते थे, स्त्रियोंसे चरण प्रक्षालन कराते थे, आर्यिकाओंके साथ एक ही निवासमें रहते थे, उनसे भोजन बनवाते थे, सुखासन पालकीपर चढ़ते थे, ज्योतिष,

१ वि० सं० १४७८ में वासुपूज्यऋपिने 'दान-शासन' नामका एक ग्रन्थ बनाया है। उसमें लिखा है कि श्रावकोंको चाहिए कि वे मुनियोंको दृथ, दही, छाछ, घी, शाक, भोजन, आसन और नई बिना फटी टूटी चटाई और नये वस्त्र दें---

> दुग्धश्रीघनतकाज्यशाकभक्ष्यासनादिकं । नवीनमव्ययं दद्यात्पात्राय कटमम्बरम् ॥

२ वि० सं० ११४५ के दुबकुण्डके दान-पत्रमें मुनिजनोंके शरीराभ्यंजन ( तैल-मर्दन )के लिए दानकी व्यवस्था की गई है । इस दान-पत्रका उछेख पहले किया जा चुका है । निभित्त, चिकित्सा, मंत्रवाद, धातुवाद, आदि विद्याओंका उपयोग करते थे; सचित्त फूल पत्तोंसे पादार्चन, धिसे हुए चन्दनसे पादानुलेप, कुंकुमादिसे चरणांगराग, सोने चाँदीसे चरण-पूजा, सचित्त जल्से पाद-प्रक्षालन, दूध-धीसे चरण स्नान कराते थे, सभाओंमें व्याख्यान देते थे, सदैव एक ही स्थानमें रहते थे, आदिं।

य, समाआम व्याख्यान दत य, सदय एक हा स्यानम रहत य, आदि । शायद इन्हीं आचरणोंको लक्ष्य करके पंडित आशाधरने अपने पूर्ववर्ती किसी विद्वानका कहा हुआ पूर्वोक्त श्ठोक उद्धृत किया है जिसमें कहा है कि भ्रष्टचरित्र पंडितों और बठर मुनियोंने जिनचन्द्रका निर्मल शासन मलिन कर दिया।

राउता जार पठर जुनवान जिनवर्द्धका निमल सालन नालन कर दिना न इस तरह हमने देख लिया कि दिगम्बर और स्वेताम्बर दोनों ही सम्प्रदायोंमें चैत्यवासकी उत्पत्ति, उसका विकास आर हास लगभग एक ही ढंगसे हुआ | मनुष्य स्वभावने, देशकी परिस्थितियोंने और कालके प्रभावने भी दोनों सम्प्र-दायोंमें लगभग एक-सा ही काम किया |

#### तेरहपन्थका उदय

हम ऊपर कह आये हैं कि विक्रमकी सत्रहवीं सदीमें पं० बनारसीदासजीने दिगम्बर सम्प्रदायके चैत्यवासियोंके विरोधमें एक विधि-मार्ग जैसे स्वतंत्र पन्थकी नीव डाली, जो आगे चलकर तेरह पन्थ कहलाया। इसीका थोड़ा-सा परिचय देकर अब हम अपने इस बहूविस्तृत लेखकी समाप्त करेंगे।

तेरहपन्थ नाम जब प्रचलित हाँ गया, तब भट्टारकोंका पुराना मार्ग बीसपन्थ कहलाने लगा । परन्तु यह एक समस्या ही है कि य नाम कैसे पड़े और इन नामोंका मूल क्या है । इनकी व्युत्पत्ति बतलानेवाल जो कई प्रवाद प्रचलित हैं, जैसे ' तेरह प्रकारके चारित्रको जो पाले वह तेरहपंथी' और ' हे भगवान् यह तेरा पन्थ है,' आदि, उनमें कोई तथ्य नहीं माऌ्म हांता और न उनसे असलियतपर

१ आचार्य मलिपेणने मैरवपद्मावती कल्प, ज्वालामालिनी कल्प, विद्यानुवाद आदि कई मंत्रशास्त्र विषयक ग्रन्थ लिखे हैं। श्रवणबेलगोलके श० सं० १०३७ के लेख नं० ४७ में त्रैंकाल्ययोगी नामक जैन मुनिके विषयमें लिखा है कि उनके प्रभावसे ब्रह्मराक्षस शिष्य हां गया था और उनके स्मरण मात्रसे ग्रह-बाधा नष्ट हां जाती थी। करंजका तेल उनके प्रभावसे घी बन गया था !

२ शतपदीके विस्तृत उद्धरण और अनुवाद जैनहितैषी भाग ७, अंक ९ में देखिए । स्थानामावसे यहाँ नहीं दिये जा सके । कुछ प्रकाश ही पड़ता है।

बहुत संभव है कि हूँढकें। (स्थानकवासियों) मेंसे निकले हुए तेरह पंथियोंके जैसा निन्दित बतलानेके लिए वे लोग जो भट्टारकोंको अपना गुरू मानते थे तथा इनसे द्वेप रखते थे इसके अनुगामियोंको तेरापंथी कहने लगे हों और धीरे धीरे उनका दिया हुआ यह कचा 'टाइटल 'पक्का हो गया हो; साथ ही वे स्वयं इनसे बड़े बीसपंथी कहलाने लगे हों। यह अनुमान इस लिए भी ठीक जान पड़ता है कि इघरके लगभग सौ डेढ़ सौ वर्षके ही साहित्यमें तेरह पन्थके उल्लेख मिलते हैं<sup>2</sup>, पहलेके नहीं।

अभी तक कोई ऐसा प्रमाण नहीं मिला है जिससे एक जुदा दल या पन्थके रूपमें इस भट्टारकविरोधी मार्गका अस्तित्व विक्रमकी सत्रहवीं सदीके पहले माना जाय | इस लिए हमारा विश्वास है कि इस दलके मुख्य प्रवर्तक समयसार नाटक आदि ग्रन्थोंके सुप्रसिद्ध लेखक और कवि पं० बनारसीदासजी ही थे और इसे उस समय ' बानारसी मत ' नाम दिया गया था |

रुवेताम्बराचार्यं महोपाध्याय मेवविजयने वि० सं० १७५७ के लगभग आगरेभें रहकर ' युक्तिप्रबेर्धि ' नामका एक प्राकृत अन्थ स्वोपज्ञसंस्कृतटीकासहित बनाया था। यह प्रन्थ पं० बनारसदिासजीके मतका खण्डन करनेके उद्देश्यसे ही रचा गया था—

पणमिय वीरजिंणिंदं दुम्मयमयमयविमद्दणमयंदं ।

बुच्छं सुयणहितत्थं वाणारसियस्स मयभेयं ॥ १८ ॥

इसमें जगह जगह वाणारसीय या बनारसीदासका मत कहकर उल्लेख किया गया है। इससे भी माल्र्म होता है कि तब तक यह तेरहपंथ नहीं कहलाता था।

दर्शनसारके ढँगपर मेघविजयजीने इसकी उत्पत्तिका समय भी बतलाया है---

१ लोकाशाहने विक्रम संवत् १५३० के लगभग ढूँढुक सम्प्रदायकी और भीखमजीने सं० १८१८ के लगभग तेरह पन्थकी स्थापना की ।

२ मुनि श्रीविद्याविजयजीने अपने एक लेखमें बतलाया है कि भीखमजीके बारह साथी और भी थे जिनका उक्त पन्थकी स्थापनामें हाथ था, इसलिए वह तेरह आदमियोंका चलाया हुआ ' तेरइपंथ ' कहलाया ।

३ श्री ऋषभदेव-केसरीमल स्वेताम्बर-संस्था रतलामद्वारा प्रकाशित ।

सिरिविक्कमनरनाहा गएहिं सोलहसएहिं वासेहिं । असिउत्तरेहिं जायं बाणारसियस्स मयमेयं ॥ १८ ॥ अर्थात् वि० सं० १६८० में यह बनारसीदासका मत उत्पन्न हुआ । अह तम्मि हु कालगए क्रॅंअरपालेण तम्मयं धरियं । जाओ तो बहुमण्णो गुरुव्व तेसिं स सव्वेसिं ॥ १९ ॥ अर्थात् उनके (बनारसीदासके ) कालगत होने पर क्रॅअरपालने उस मतको धारण किया और तब वह उन सबके गुरुके समान बहुमान्य हो गया । बनारसीविलासमें क्रॅवरपालकी कुछ रचनाओंका संग्रह है । पाठक जानते हैं कि सूक्तमुक्तावलीका पद्यानुवाद बनारसीदास और क्रॅवरपाल दोनोंका किया हुआ है और उसमें क्रॅवरपाल और बनारसी मित्र बतलाये गये हैं---क्रॅवरपाल बानारसी, मित्त जुगल इकचित्त ।

तिनहिं ग्रंथ भाषा कियौ, बहुबिघ छंद कवित्त ॥

पं० बनारसीदासजीका देहान्त वि० सं० १६९८ के बाद किसी समय हुआ होगा। क्यों कि अपनी आत्म-कथा (अर्धकथानक) उन्होंने इसी सम्वत्में समाप्त की है। मेघविजयजीके आगरे पहुँचनेके समय जब कि उन्होंने युक्ति-प्रबोधकी रचना की है, बनारसीदासजी नहीं थे। उनके विचारोंका प्रचार करनेवाले मित्र कुँवरपाल भी उस समय न थे।

मेघविजयजीने कुँवरपालके सिवाय बनारसीदासजीके अन्य चार साथियोंके नाम और भी बतलाये हैं — पं० रूपचन्द्र, चतुर्भुज, भगवतीदास और धर्मदेास। इनका उल्लेख बनारसीदासजीने अपने नाटक समयसारमें भी किया है<sup>3</sup>। बहुत

१----मेवावेजयजीने अपनी 'चन्द्रप्रभा' नामक व्याकरण-टीकाकी रचना वि० सं० १७५७ में आगरेमें रहकर की थी । हमारा अनुमान है कि ' युक्तिप्रबोध ' भी उन्होंने उसी समय आगरेमें बनाया होगा और वहीं रहते समय ही उन्हें ' बाणारसी मत ' का परिचय मिला होगा । यदि यह ठीक है तो कहना होगा कि कुँवरपाल भी उस समय जीवित न थे ।

२----इत्थंतरे य पुरिसा अवरेवि य पंच तस्स सम्मिलिया । (टीका)----कालान्तरे अपरे पि पंचपुरुषा रूपचन्द्रपण्डितः, चतुर्भुजः, भगवतीदासः कुमारपालः धर्मदासश्चेति नामानो मिलिताः ।

३-- रूपचन्द्र पंडित प्रथम दुतिय चतुर्भुज नाम ।

तृतिय भगौतीदास नर, कौंरपाल गुनधाम ॥ २६ ॥

# वनवासी और चैत्यवासी सम्प्रदाय

संभव है कि मेघविजयजीने ये नाम ' नाटक समयसार ' पढ़कर ही लिखे हों। बाणारसी मतका स्वरूप प्रकट करते हुए मेघविजयजी कहते हैं—

> तम्हा दिगंबराणं एए भट्टारगा वि णो पुजा। तिल्तुसमेत्तो जेसिं परिग्गहो णेव ते गुरुणो || १६ || जिणपडिमाणं भूसणमल्ठारुहणाइ अंगपरियरणं। बाणारसिओ वारइ दिगंबरस्सागमाणाए || २० ||

अर्थात् दिगम्बरेंकि भट्टारक भी पूज्य नहीं है। जिनके तिलतुष-मात्र भी परिग्रह है, ये गुरु नहीं हैं। बाणारसीमतवालोंने जिनप्रतिमाओंको भूषणमालायें पहिनाना, केसर लगाना आदि भी दिगम्बर आगमेंकी आज्ञासे रोका।

आजकल जो सम्प्रदाय तेरहपन्थके नामसे प्रसिद्ध है, वह भट्टारकोंको या परिग्रह. धारी मुनियेंको अपना गुरू नहीं मानता है और प्रतिमाओंको पुष्पमालायें पहिनाने और केसर चर्चित करनेका भी निषेध करता है। अतएव मेघविजयजीने जिस वाणारसीमतकी चर्चा की है, वह तेरहपन्थ ही है, इसमें कोई सन्देह नहीं रह जाता।

पं० बखतरायजीने अपने ' बुद्धिविलास ' नामक ग्रन्थमें तेरहपन्थकी उत्पत्ति वि० सं० १६८३ में बतलाई है। यह समय भी मेघविजयजीके ' वाराणसी मत ' की उत्पत्ति-समयसे मिल जाता है, अतएव कहना होगा कि इस मतके प्रवर्त्तक पं० बनारसीदासजी ही थे।

उस समयकी भारतवर्षकी राजधानी आगरा नगरीमें इस पन्थका उदय हुआ और उसके समीपके जयपुर आदि नगरोंमें इसका शीघतासे प्रचार हुआ | फिर इन्हीं नगरोंके विद्वानोंकी प्रन्थ-रचनाओंसे जो अधिकांश देशभाषामें की गईं, यह पन्थ धीरे धीरे देशव्यापी हो गया और इसके प्रभावसे मठपतियोंकी प्रतिष्ठाका एक तरहसे अन्त ही हो गया |

> धरमदास ये पाँच जन, मिलि बैठैं इकठौर । परमारथ-चरचा करैं, इनकें कथा न और ॥ २७ ॥

# महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

जैन विद्वानोंने लोकरुचि और लोकसाहित्यकी कभी उपेक्षा नहीं की। जन-साधारणके निकटतक पहुँचने और उनमें अपने विचारोंका प्रचार करनेके लिए वे लोक-भाषाओंका आश्रय लेनेसे भी कभी नहीं चूके। यही कारण है जो उन्होंने सभी प्रान्तोंकी भाषाओंकां अपनी रचनाओंसे समृद्ध किया है। अपभ्रंश भाषा किसी समय द्रविड़ प्रान्तों और कर्नाटकको छोड़कर प्रायः सार भारतमें थोड़ बहुत हेर-फेरके साथ समझी जाती थी। अतएव इस भाषामें भी जैन कवि विशाल-साहित्य निर्माण कर गये हैं।

धक्कड़कुलेक पं० हरिषेणने अपनी 'धम्मपरिक्खा'में अपभ्रंश भाषाके तीन महाकवियोंकी प्रशंसा की है, उनमें सबसे पहले चउमुहु या चतुर्मुख हैं जिनकी अभी तक कोई रचना उपलब्ध नहीं हुई है, दूसरे हैं स्वयंमु देव जिनकी चर्चा इस लेखमें की जायगी और तीसरे हैं पुष्पदन्त जिनके प्रायः सभी ग्रन्थ प्रकाशमें आ गये हैं और जिनसे हम परिचित भी हो चुके हैं।

पुष्पदन्तने चतुर्मुख और स्वयंभु दोनोंका स्मरण किया है, और स्वयंभुने चतुर्मुखकी स्तुति की है, अर्थात् चतुर्मुख स्वयंभुसे भी पहलेक कवि हैं।

# चतुर्मुख और स्वयंभु

प्रो॰ मधुसूदन मोदीने चतुर्मुख और स्वयंभुको न जाने कैसे एक ही कवि समझ लिया है'। वास्तवमें ये दोनों जुदा जुदा कवि हैं। इसमें सन्देहकी जरा भी गुंजाइश नहीं है। क्यों कि—

१ स्वयं स्वयंभूने अपने पउमचरिउ, रिहणेमिचारिउ ( हरिवंसपुराणु ) और स्वयंभु-छन्द इन तीनों प्रन्थोंमें कहीं भी ' चतुर्मुख स्वयंभु ' नामसे अपना उल्लेख नहीं किया है । सर्वत्र ही स्वयंभु लिखा है और स्वयंभुक पुत्र त्रिभुवनन भी अपने

१ देखो, भारतीय विद्या ( अंक २ और ३, मार्च और अगस्त १९४० ) में प्रो० मोदीका • अपम्रंश कविओ : चतुर्मुख स्वयंभु अने त्रिभुक्न स्वयंभु ' शीर्षक गुजराती लेख । पिताका नाम स्वयंभु या स्वयंभुदेव ही लिखा है।

२ महाकवि पुष्पदन्तने अपने महापुराणुमें जहाँ अपने पूर्वके अनेक ग्रन्थ-कत्तीओं और कवियोंका उल्लेख किया है वहाँ वे 'चउमुहु' और ' सयंभु'का अलग अलग प्रथमा एकवचनान्त पद देकर ही स्मरण करते हैं—

चउमुहु स्वयंभु सिरिहरिसु दोणु, णालेइउ कइईसाणु बाणु। १-५ अर्थात् न मैंने चतुर्मुख, स्वयंभु, श्रीहर्ष और द्रोणका अवलेकिन किया, और न कवि ईशान और बाणका । महापुराणका प्राचीन टिप्पणकार भी इन शब्दोंपर जुदा जुदा टिप्पण देकर उन्हें पृथक् कवि बतलाता है। '' चउमुहु= कश्चित्कविः । स्वयंभु=पद्धडीबद्धरामायणकर्त्ता आपलीसंघीयः । ''

३ पुष्पदन्तने आगे ६९ वीं सन्धिमें भी रामायणका प्रारंभ करते हुए सयंभु और चउमुहुका अलग अलग विशेषण देकर अलग अलग उल्लेख किया है?।

४ पं॰ हरिपेणैने अपने 'धम्मपरिक्खा ' नामक अपभ्रंश काव्यमें, जो वि॰ स॰ १०४० की रचना है, चतुर्मुख, स्वयंभु और पुष्पदन्त इन तीनों कवियोंकी स्तुति की है और तीनकी संख्या देकर तीनोंके लिए जुदा जुदा विशेषण दिये हैं<sup>8</sup>। ५ हरिवंशपुराणमें स्वयंभु कवि स्वयं कहते हैं कि पिंगलने छन्दप्रस्तार, मामह और दंडीने अलंकार, बाणने अक्षराडम्बर, श्रीहर्षने निपुणत्व और चतुर्मुखने छर्दानिका, द्विपदी और ध्रुवकोंसे जीटत पद्धडिया दिया—''छंदाणिय-दुवइ-धुवएहिं १ महाकवि बाणने अपने हर्पचरितमें भाषा-कवि ईशान और प्राकृत-कवि वायुविकारका उक्ठेख किया है। देखो, श्री राधाकुमुद्द मुकर्जीका श्री हर्ष, १० १५८

२ कइराउ सयंभु महायरिउ, सो सयणसहासहिं परियरिउ ।

च उमुहहु चयारि मुहाइं जहिं, सुकइत्तणु सीसउ काइं तहिं ॥ अर्थात् कविराज स्वयंभु महान् आचार्य हैं, उनके सहस्रों स्वजन हैं; और चतुर्मुखके तो चार मुख हैं, उनके आगे सुकवित्व क्या कहा जाय ?

३ पं० हरिपेण थकड़कुल्के थे। उनके गुरुका नाम सिद्धसेन था। चित्तोड़ ( मेवाड़ ) को छोड़ जब वे किसी कामसे अचलपुर गये थे, तब वहाँ उन्होंने धम्मपरिक्खा बनाई थी। ४ चउमुहु कव्वविरयणे सयंभु वि, पुष्फयंतु अण्णाणु णिसुंभिवि । तिण्णि वि जोग्ग जेण तं सीसइ, चउमुहमुहे थिय ताम सरासइ ॥ जो सयंभु सो देउ पहाणउ, अह कह लोयालोयवियाणउ । पुष्फयंतु ण वि माणुसु बुच्चइ, जो सरसइए कया वि ण मुच्चइ ॥

जैनसाहित्य और इतिहास

जडिय, चउमुहेण समप्पिय पद्धड़िय । " इससे चतुर्मुख निश्चय ही स्वयंभुसे जुदा हैं जिनके पद्धड़िया काव्य ( हरिवंश-पद्मपुराण ) उन्हें प्राप्त थे ।

६ इसी तरह कवि स्वयंभु अपने पउमचरिउमें भी चतुर्मुखको जुदा बतलांते हैं । वे कहते हैं कि चतुर्मुखके शब्द और दंति और मद्रके अर्थ मनोहर होते हैं, परन्तु स्वयंभु काव्यमें शब्द और अर्थ दोनों सुन्दर हैं, तब रोष कविजन क्या करें ?'

आगे चल कर फिर कहा है कि चतुर्मुखदेवके शब्दोंको, स्वयंभुदेवकी मनेाहर जिह्वा ( वाणी ? ) को और भद्रकविके<sup>2</sup> गोग्रहणको आज भी अन्य कवि नहीं पा सकते<sup>3</sup> । इसी तरह जलकीडा-वर्णनमें स्वयंभुको, गोग्रह कथामें चतुर्मुखदेवको और मत्स्यवेधमें भद्रको आज भी कविजन नहीं पा सकते<sup>4</sup>।

इन उंद्ररणोंसे बिलकुल स्पष्ट हो जाता है कि चतुर्मुखदेव स्वयंभुसे पृथक् और उनके पूर्ववर्ती कवि हैं जिनकी रचनामें शब्द-सौन्दर्य विशेप है और जिन्होंने अपने हरिवंशमें गोग्रह-कथा बहुत ही बढ़िया लिखी है।

७ अपने स्वयंभु-छन्दमें स्वयंभुने पहलेके अनेक कवियोंके पद्य उदाहरण स्वरूप दिये हैं और उनमें चतुर्मुखके ' जहा चउमुहस्स ' कहकर ५-६ पद्य उद्धृत किये हैं । इससे भी चतुर्मुखका पृथक्त्व सिद्ध होता है ।

१ देखां 'पउमचरिउ ' के प्रारंभिक अंशका दूसरा पद्य ।

२ भद्र अपम्रंशके हो कवि माऌम होते हैं । उनका कोई महाभारत या हरिवंश होगा जिसके अन्तर्गत 'गोग्रह-कथा' और 'मत्स्य-वेध' नामके अध्याय या पर्व होंगे। चतुर्मुखका तो निश्चय ही हरिवंशपुराण था और उसमें ' गोग्रह-कथा ' थी । क्यों कि अपम्रंश-कवि धवलने भी अपने हरिवंशपुराणमें चतुर्मुखकी ' हरिपाण्डवानां कथा'का उछेख किया है—

हरिपंडुवाण कहा चउमुहवासेहिं भासियं जम्हा ।

तह विरयमि लेग्यपिया जेण ण णासेइ दंसण पउरं ॥

इसमें चउमुहवासेहिं ( चतुर्मुखव्यासै: ) पद श्रिष्ट है । स्वयंभु-छन्दमें चउमुहुके जो पद्य उदाहरणस्वरूप उद्धृत किये हैं, उनमेंसे ४-२, ६—८३, ८६, ११२ पद्योंसे माऌम होता है कि उनका पउमचरिउ भी अवश्य रहा होगा। क्योंकि उनमें राम-कथाके प्रसंग हैं । ३-४ पउमचरिउके प्रारंमिक अंशके पद्य न० ३-४।

५ संभव है ' पउमचरिउ 'के ये प्रारम्भिक पद्य स्वयं स्वयंभुके रचे हुए न हों, उनके पुत्र त्रिभुवनके हों, फिर भी इनसे चतुर्मुख और स्वयंभुका पृथक्त्व सिद्ध होता है । ७ ' करकंडुचरिउ ' के कर्ता कनकामर ( कनकदेव ) ने स्वयंभु और पुष्प दन्त दो अपभ्रंश कवियोंका उल्लेख किया है, परन्तु स्वयंभुको केवल ' स्वयंभु ' लिखा है, ' चतुर्मुख स्वयंभु ' नहीं ।

८ पउमचरिउमें ' पंचमिर्चरिअ ' के विषयमें लिखा है—

## च उमुहसयंभुएवाण वाणियत्थं अचक्खमाणेण । तिहुअणसयंभु रइयं पंचमिचरिअं महच्छरिअं ॥

इसके ' चउमुहसयंभुएवाण ' ( चतुर्मुखस्वयंभुदेवानाम् ) पदसे चतुर्मुख और स्वयंभु जुदा जुदा दो कवि ही प्रकट होते हैं । क्यें। कि यह पद एकवचनान्त नहीं, बहुवचनान्त है । ( द्विवचन अपभ्रंशमें होता नहीं । )

इन सब प्रमाणोंके होते हुए चतुर्मुख और स्वयंभुको एक नहीं माना जा सकता। प्रो० एच० डी० वेलणकर और प्रो० हीरालालें जैनने भी चतुर्मुखको स्वयंभुसे पृथक् और उनका पूर्ववर्त्ती माना है।

स्वयंभुदेव अपभ्रंशभाषाके आचार्य भी थे। आगे बतलाया गया है कि अपभ्रंशका छन्दशास्त्र और व्याकरणशास्त्र भी उन्होंने निर्माण किया था। छन्द-चूड़ामणि, विजयशेषित या जयपरिशेष और कविराज-धवल उनके विरुद थे।

उनके पिताका नाम मारुतदेव और माताका पद्मिनी था। मारुतदेव भी कवि थे। स्वयंभु-छन्दमें 'तहा य माउरदेवस्स' कहकर उनका एक दोहा उदाहरणस्वरूप

१ जयएव सयंभु विसालचित्तु, वाएसरिघरु सिरिपुष्फयंतु ।

२ हरिवंशपुराण और पद्मपुराणके समान 'पंचमी-कहा ' भी जैनोंकी बहुत ही लोक-प्रिय कथा है । संस्कृत और अपभ्रंशके प्रायः सभी प्रसिद्ध कवियोंने इन तीनों कथाओंको अपने अपने ढंगसे लिखा है । महापुराण (इसमें पद्मचरित और हरिवंश दोनों हैं) के अतिरिक्त पुष्पदन्तकी पंचमी-कथा (णायकुमारचरिउ) है ही, मल्लिपेणके भी महापुराण और नागकुमारचरित हैं । इसी तरह चतुर्मुख और स्वयंभुके भी उक्त तीनों कथानकोंपर प्रन्थ होने चाहिए । स्वयंभुके दो तो उपलब्ध ही हैं, और पंचमीचरितका उक्त पद्यमें उल्लेख किया गया है । त्रिभुवन स्वयंभुने अपने पिताके तीनों ग्रन्थोंको सँभाला है । अर्थात् उनमें कुछ अंश अपनी

तरफसे जोड़कर पूरा किया है। धनपालकी 'पंचमी कहा 'प्रकाशित हो चुकी है। ३ स्वयंभु छन्दका इंट्रोडक्शन पेज ७१-७४, रायल पशियाटिक सोसाइटी बम्बईका जर्नल, जिल्द २, १९३५। ४ नागपुर यूनीवर्सिटीका जर्नल, दिसम्बर, १९३५। दिया गया हैं'। स्वयंभु ग्रहस्थ थे, साधु या मुनि नहीं, जैसा कि उनके प्रन्थोंकी कुछ प्रतियोंमें लिखा मिलता है। ऐसा जान पड़ता है कि उनकी कई पत्नियाँ थीं जिनमेंसे दोका नाम पउमचरिउमें मिलता है—एक तो आइचैंचंबा ( आदि-त्याम्बा ) जिसने अयोध्याकाण्ड और दूसरी सामिअँब्बा, जिसने विद्याधरकाण्ड लिखाया था। संभवतः ये दोनों ही सुशिक्षिता थीं।

स्वयंभुदेवके अनेक पुत्र थे जिनमेंसे सबसे छोटे त्रिभुवन स्वयंभुको ही हम जानते हैं। उक्त दो पत्नियोंमेंसे ये किसके पुत्र थे, इसका कोई उल्छेख नहीं मिला। सभव है कि पूर्वोक्त दोके सिवाय कोई तीसरी ही उनकी माता हो। नीचे लिखे शिठष्ट पद्यरे अनुमान होता है कि त्रिभुवन स्वयंभुकी माता और स्वयंभु देवकी तृतीय पत्नीका नाम शायद ' सुअव्वा ' हो—

### सब्वे वि सुआ पंजरसुअ व्व पढि अक्खराइं सिक्खंति । कइराअस्स सुओ सुअव्व-सुइ-गब्भसंभूओ ॥

अपभ्रंशमें सुअ शब्दसे सुत ( पुत्र ) और शुक ( सुअ=तोता ) दोनोंका ही बोध होता है । इस पद्यमें कहा है कि सारे ही सुत पींजरेके सुओंके समान पढ़े हुए ही अक्षर सीखते हैं; परन्तु कविराजका सुत ( त्रिभुवन ) श्रुत इव श्रुतिगर्भसंभूत है । अर्थात् जिस तरह श्रुति ( वेद ) से शास्त्र उत्पन्न हुए उसी तरह दूसरे पक्षमें त्रिभुवन सुअव्वसुइगब्भसंभूअ है, अर्थात् सुअब्बाके शुचिगर्भने उत्पन्न हुआ है ।

कविराज स्वयंभु शरीरसे बहुत पतले और ऊँचे थे। उनकी नाक चपटी और दाँत विरल थे<sup>४</sup>।

स्वयंभुदेवने अपने वंश गोत्र आदिका कोई उल्लेख नहीं किया। इसी तरह अन्य जैन ग्रन्थकर्त्ताओंके समान अपने गुरु या सम्प्रदायकी भी कोई चर्चा नहीं की। परन्तु पुष्पदन्तके महापुराणके टिप्पणमें उन्हें आपुलीसंघीय बतलाया है। इस लिए वे यापनीय सम्प्रदायके अनुयायी जान पड़ते हैं। पर उन्होंने पउमचरिउके

१-लद्धउ मित्त भमंतेण रअणाअरचदेण ।

सो सिज्जंते सिज्जइ वि तह भरइ भरंतेण || ४-९ २-३-देखो पउमचरिउ सन्धि ४२ और २० के पद्य । ४-अइतणुएण पईहरगत्तें, छिन्वरणासें पविरल्दतें । ५ सयंभु पद्धडीबद्धकर्त्ता आपलीसंघीयः ।---म० पु० ५० ९ । प्रारंभमें लिखा है कि यह राम-कथा वर्द्धमान भगवानके मुख-कुहरसे विनिर्गत होकर इन्द्रभूति गणधर और सुधर्मास्वामी आदिके द्वारा चली आई है और रविषेणाचार्यके प्रसादसे मुझे प्राप्त हुई है।' तब क्या रविपेण भी यापनीय संवके थे ?

स्वयंभुदेव पहले घनंजयके आश्रित रहे जब कि उन्होंने पउमचरिउकी रचना की और पीछे घवलइयाके जब कि रिट्ठणेमिचरिउ बनाया। इसलिए उन्होंने पहले प्रन्थमें घनंजयका और दूसरेमें घवलइयाका प्रत्येक सन्धिके अन्तमें उल्लेख किया है।

### त्रिभुवन स्वयंभु

स्वयंभुदेवके छोटे पुत्रका नाम त्रिभुवन स्वयंभु था। ये अपने पिताके सुयोग्य पुत्र थे और उन्हींके समान महाकवि भी। कविराज-चकवर्ती उनका विरुद था। लिखा है कि उस त्रिभुवन स्वयंभुके गुणोंका वर्णन कौन कर सकता है जिसने बाल्यावस्थामें ही अपने पिताके काव्य-भारको उठा लिया। वदि वह न होता ता स्वयंभुदेवके काव्योंका, कुलका और कवित्वका समुद्धार कौन करतौ ? और सब लोग तो अपने पिताके धनका उत्तराधिकार ग्रहण करते हैं; परन्तु त्रिभुवन स्वयंभुने अपने पिताके सुकवित्वका उत्तराधिकार ग्रहण करते हैं; परन्तु त्रिभुवन स्वयंभुने अपने पिताके सुकवित्वका उत्तराधिकार लिया। उसे छोड़कर स्वयंभुके समस्त शिष्योंमें ऐसा कौन था जो उनके काव्य-समुद्रको पार करतों ? व्याकरणरूप हैं मजबूत कन्धे जिसके, आगमोंके अंगोंकी उपमावाले हैं विकट पद जिसके, ऐसे त्रिभुवन स्वयंभुरूप धवल ( वृपभ ) ने जिन-तीर्थमें काव्यका मार वहन किर्या । इससे मालूम होता है कि त्रिभुवन भी वैयाकरण और आगमादिके ज्ञाता थे।

जिस तरह स्वयंभुदेव धनंजय और धवल्रइयाके आश्रित थे उसी तरह त्रिभुवन बंदइयाके। ऐसा माल्रम होता है कि ये तीनों ही आश्रयदाता किसी एक ही राजमान्य या धनी कुलके थे—धनंजयके उत्तराधिकारी (संभवतः पुत्र) धवलइया और धवल्रइयाके उत्तराधिकारी बंदइया। एकके देहान्त होनेपर दूसरेके और दूसरेके बाद तीसरेके आश्रयमें ये आये हेंगे।

बन्दइयाके प्रथम पुत्र गोविन्दका भी त्रिभुवन स्वयंभुने उल्लेख किया है जिसके वात्सब्य भावसे पउमचरियके शेषके सात सर्ग रचे गये"।

बन्दइयाके साथ पउमचरिउके अन्तमें त्रिभुवन स्वयंभुने नाग और श्रीपाल १ देखो संधि १, कड़वक २। २-३-४-५ पउमचरिउके अन्तिम अंशके पद्य ३,७,९,१०। ६ अन्तिम अंशका चौथा पद्य। ७ अन्तिम अंशका १५ वाँ पद्य। आदि भव्य जनोंको भी आशीर्वाद दिया है कि उन्हें आरोग्य, समृद्धि और शान्ति-सुख प्राप्त हो'।

# कवि कहाँके थे ?

अपने ग्रन्थोंमें इन दोनों कवियोंने न ते। स्थानका नाम दिया है, न अपने समयके किसी राजा आदिका, जिससे यह पता लग सके कि वे कहाँके रहनेवाले थे। अनुमानसे इतना ही कहा जा सकता है कि वे दाक्षिणात्य थे और बहुत करके पुष्पदन्तके ही समान बरारकी तरफके होंगे: यद्यपि मारुतदेव, धवलइया, बंदइया, नाग, आइचंबा, सामिअब्बा, आदि नाम कर्नाटक जैसे हैं और ऐसे ही कुछ नाम अम्मइय, दंगइय, सील्इय, पुष्पदन्तके परिचित जनोंके भी हैं।

#### ग्रन्थ-रचना

महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभुके दो सम्पूर्ण और संयुक्त ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं, एक पउमेंचरिउ (पद्मचरित) या रामायण और दूसरा रिट्ठणेमिचैरिउ (अरिष्टनेमिचरित) या हरिवंशपुराण । तीसरा ग्रन्थ पंचमिचरिउ (नागकुमारचीरत) है जिसका उल्लेख तो किया गया है परन्तु जो अभी तक कहीं उपलब्ध नहीं हुआ । ये तीनों ही ग्रन्थ स्वयंभु देवके बनाये हुए हैं और तीनोंको ही उनके पुत्र त्रिभुवन स्वयंभुने पूरा किया है । परन्तु उस तरह नहीं जिस तरह महाकवि बाणकी अधूरी कादम्बरीको उनके पुत्रने, वीरसेनकी अपूर्ण जयधवला टीकाको उनके शिष्य जिनसेनने और जिनसेनके आदिपुराणको उनके शिष्य गुणभद्रने पूरा किया था । पिता या गुरुकी अधूरी रचनाओंके पुत्र या शिष्यद्वारा पूरे किये जानेके अनेक उदाहरण हैं; परन्तु यह उदाहरण उन सबसे निराला है ।

१ अन्तिम अंशका १६ वाँ पद्य ।

२-३ ये दोनों ग्रन्थ भाण्डारकर इंस्टिटयूट पूनेमें हैं — नं० ११२० आफ १८९४-९७ और १११७ आफ १८९१-९५ । पउमचरियकी एक प्रति कृपा करके प्रो० हीरालालजी जैनने भी मेरे पास भेज दी है जो सांगानेरके गोदीकाके मान्दिरकी है । यद्यपि उसके हासियेपर संवत् १७७५ लिखा हुआ है, परन्तु वह किसी टूसरेके हाथका है । प्रति उससे भी पुरानी है । इरिवंशकी एक प्रति बम्बईके एे० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें भी है । इस लेखमें उक्त सब प्रतियोंका उपयोग किया गया है । कविराज स्वयंभुदेवने तो अपनी समझसे ये ग्रन्थ पूरे ही रचे थे परन्तु उनके पुत्र त्रिभुवन स्वयंभुको उनमें कुछ कमी महसूस हुई और उस कमीको उन्होंने अपनी तरफसे कई नये नये सर्ग जोड़कर पूरा किया।

जिस तरह महाकवि पुष्पदन्तके यशोधर चरितमें राजा और कौलका प्रसंग, यशोधरका विवाह और भवान्तरोंका वर्णन नहीं था और इस कमीको महसूस करके वसिलसाहु नामक धनीके कहनेसे गन्धर्व कविने उक्त तीन प्रकरण अपनी तरफसे बनाकर यशोधरचरितमें जोड़ दिये थे कविराज चक्रवर्तीने भी उक्त तीनों ग्रन्थोंकी पूर्ति लगभग उसी तरह की है। अन्तर सिर्फ इतना ही है कि गन्धर्वने उक्त प्रयत्न पुष्पदन्तसे लगभग साढ़े तीन सौ वर्ष बाद किया था, परन्तु त्रिभुवन स्वयंभुने पिताके देहान्तके बाद तत्काल ही।

### १-पडमचरिड

यह ग्रन्थ १२ इजार श्लोकप्रमाण है और इसमें सब मिलाकर ९० सन्धियाँ हैं — विद्याधरकाण्डमें २०, अयोध्या काण्डमें २२, सुन्दर कांडमें १४, युद्धकांडमें २१ और उत्तरकांडमें १३<sup>°</sup>। इनमेंसे ८३ सन्धियाँ स्वयंभुदेवकी और शेष ७ त्रिभुवन स्वयंभुकी हैं। ८३ वीं। सन्धिके अन्तकी पुष्पिकामें भी यद्यपि त्रिभुवन स्वयंभुकी हैं। ८३ वीं। सन्धिके अन्तकी पुष्पिकामें भी यद्यपि त्रिभुवन स्वयंभुका नाम है, इस लिए स्वयंभुदेवकी रची हुई ८२ ही सन्धियाँ होनी चाहिए परन्तु ग्रन्थान्तमें त्रिभुवनने अपनी रामकथा-कन्याको सप्तमहासर्गोगी या सातसगोँवाली कहा है, इसलिए ८४ से ९० तक सात सन्धियाँ ही उनकी बनाई जान पड़ती हैं। संभव है ८३ वीं सन्विका अपनी आगेकी ८४ वीं सैन्धिसे ठीक सन्दर्भ बिठानेके लिए उसमें भी उन्हें कुछ कई वक जोडने पड़े हों और इसलिए उसकी पुष्पिकामें भी अपना नाम दे दिया हो।

१ देखो ' महाकवि पुष्पदन्त ' शीर्षक लेख, ए० ३३१-३२ ।

२ देखो पउमचरिउके अन्तके पद्य ।

३-४ अपभ्रंश काव्योंमें सर्गकी जगह प्रायः 'सन्धि का व्यवहार किया जाता है। प्रत्येक सन्धिमें अनेक कड़वक होते हैं और एक कड़वक आठ यमकोंका तथा एक यमक दो पदोंका होता है। एक पदमें यदि वह पद्धड़ियांबद्ध हो तो १६ मात्रायें होती हैं। आचार्य हेमचन्द्रके अनुसार चार पद्धड़ियों यानी आठ पंक्तियोंका कड़वक होता है। हर एक कड़वकके अन्तमें एक घत्ता या ध्रुवक होता है।

# २-रिट्टणेमिचरिउ

यह हरिवंसपुराणु नामसे प्रसिद्ध है। अठारह हजार श्लोकप्रमाण है और इसमें ११२ सन्वियाँ हैं। इसमें तीत काण्ड हैं — यादव, कुरु और युद्ध। यादवमें १३, कुरुमें १९ और युद्धमें ६० सन्धियाँ हैं। सन्धियोंकी यह गणना युद्ध-काण्डके अन्तमें दी हुई है और यह भी बतलाया है कि प्रत्येक काण्ड कब लिखा गया और उसकी रचनामें कितना समय लगी। इससे इन ९२ सन्धियोंके कर्तृत्वके विषयमें तो कोई शंका ही नहीं हो सकती, ये तो निश्चयपूर्वक स्वयंमु-देवकी बनाई हुई हैं।

आगे ९३ से ९९ तककी सन्धियोंकी पुष्पिकाओंमें भी स्वयंभुदेवका नाम है और फिर उसके बाद १०० वीं सन्धिके अन्तमें त्रिभुवन स्वयंभुका नाम है। इसका अर्थ यह हुआ कि ९३ से ९९ तककी सन्वियाँ भी स्वयंभुदेवकी हैं और इस तरह उनका रचा हुआ रिडणेभिचरिय ९९ वीं सन्धिपर समाप्त होता है। इस सन्धिके अन्तमें एक पद्य है जिसमें कहा है कि पउमचरिउ या सुव्वयैचरिउ बनाकर अब में हरिवंशकी रचनामें प्रवृत्त होता हूँ, सरस्वतीदेवी मुझे सुस्थिरता देवें। निश्चय ही यह पद्य त्रिभुवन स्वयंभुका लिखा हुआ है और इसमें वे कहते हैं कि पउमचरिउकी अर्थात् उसके शेष भागकी रचना तो मैं कर चुका, उसके बाद अब मैं हरिवंशमें अर्थात् उसके शेष भागकी रचना तो मैं कर चुका, उसके बाद अब मैं हरिवंशमें अर्थात् उसके शेष भागकी रचना तो मैं कर चुका, उसके बाद अब मैं हरिवंशमें अर्थात् उसके भी शेपमें हाथ लगाता हूँ। यदि इस पद्यको हम त्रिभुवनका न मानें तो फिर इस स्थानमें इसकी कोई सार्थकता ही नहीं रह जाती। हरिवंशकी ९९ सन्धियाँ बना चुकनेपर स्वयंभुदेव यह कैसे कह सकते हैं कि पउमचरिउ बनाकर अब मैं हरिवंश बनाता हूँ ? अतएव उक्त पद्यसे यह स्पष्ट हो जाता है कि स्वयंभुकी रचना इस प्रन्थमें ९९ वीं सन्धिके अन्त तक है। इसके आगेका भाग, १०० से ११२ तककी सन्धियाँ, त्रिभुवन स्वयंभुकी

१ स्वयंभुको ९२ सन्धियाँ समाप्त करनेभें छह वर्ष तीन महीने और ग्यारह दिन लगे। फाल्गुन नक्षत्र, तृतीया तिथि, बुधवार और शिव नामक योगभें युद्धकाण्ड समाप्त हुआ और भाद्रपद, दरामी, रविवार और मूल नक्षत्रमें उत्तरकाण्ड प्रारंभ किया गया। २ राम लक्ष्मण आदि बीसवें तीर्थकर मुनिसुव्रतके तीर्थभें हुए हैं, अतएव पउमचरिड मुनिसुव्रतचरितके ही अन्तर्गत माना जाता है। मुनिसुव्रतचरितको ही संक्षेपमें 'सुव्वयचरिय' कहा है। सुव्वयचरियको सुद्धयचरिय गुल्त पढा गया है।

# महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

बनाई हुई हैं और इसकी पुष्टि इस बातसे होती है कि अन्तिम सन्धि तककी पुष्पिकाओंमें त्रिभुवन स्वयंभुका नाम दिया हुआ है। परन्तु इन तेरह सन्धियोंमेंसे १०६, १०८, ११० और १११ वीं सन्धिके पद्योंमें मुनि जसकित्तिका भी नाम आता है और इससे एक बड़ी भारी उलझन खड़ी हो जाती है। इसमें तो सन्देह नहीं कि इस अन्तिम अंशमें मुनि जैसकित्तिका भी कुछ हाथ है, परन्तु वह कितना है इसका ठीक ठीक निर्णय करना कठिन है।

बहुत कुछ सोच विचारके बाद हम इस निर्णयपर पहुँचे हैं कि मुनि जसकित्तिको इस प्रन्थकी कोई ऐसी जीर्ण शीर्ण प्रति मिली थी जिसके अन्तिम पत्र नष्ट भ्रष्ट थे और शायद अन्य प्रतियाँ दुर्लभ थीं, इसलिए उन्होंने गोपगिरि (ग्वालियर ) के समीप कुमरनगरीके जैनमन्दिरमें व्याख्यान करनेके लिए इसे ठीक किया, अर्थात् जहाँ जहाँ जितना जितना अंश पढ़ा नहीं गया, या नष्ट हो गया था, उसको स्वयं रचकर जोड़ दिया और जहाँ जहाँ जोड़ा वहाँ वहाँ अपने परिश्रमके एवजमें अपना नाम भी जोड़ दिया ।

१०९ वीं सन्धिके अन्तमें वे लिखते हैं कि जिनके मनमें पर्वोंके उद्धार करनेका ही राग था, (पर्वसमुद्धरणरागैकमनसा) ऐसे जसकित्ति जतिने कविराजके रोध भागका प्रकृत अर्थ कहा और फिर अपने इस कार्यका औचित्य बतलाते हुए वे कहते हैं कि संसारमें वे ही जीते हैं, उन्हींका जीवन सार्थक है, जो पराये बिहडित ( बिगड़े हुए या विश्रंखल हुए ) काव्य, कुल और धनका उद्धार करते हैं।

पिछली दो सन्धियोंकी रचना और भाषा परसे ऐसा माल्रम होता है कि उनमें जसंकित्तिका कुछ अधिक हाथ है। जसकित्ति इस प्रन्थके कर्त्तासे ६-७ सौ वर्ष बादके लेखक हैं, उनकी भाषा इस प्रन्थकी भाषाके मुकाबिलेमें अवश्य पहिचानी जा सकती है और हमारा विश्वास है कि अपभ्रंश भाषाके विशेषज्ञ परिश्रम करके इस बातका पता लगा सकते हैं कि इस प्रन्थकी पिछली सन्धियेंमें जसकित्तिकी रचना कितनी है। हमें यह भी आशा है कि हरिवंशकी शायद ऐसी प्रति भी मिल जाय, जो स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभुकी ही सम्पूर्ण रचना हो और उसमें जसकित्तिके लगाये हुए पेबन्द न हों।

एक बात और भी ध्यान देने योग्य है कि जसकित्तिका खुदका भी बनाया हुआ एक हरिवंशपुराण है और वह अपभ्रंशभाषाका ही है। इसलिए उनके लिए यह कार्य अत्यन्त सुगम था और क्या आश्चर्य जो उन उन अंशोंके स्थानपर जे। त्रिभुवन स्वयंभुके हरिवंशपुराणसे नष्ट हो गये थे अपने उक्त हरिवंशके ही अंश काट-छाँटकर जड़ दिये हों | इसका निर्णय जैसकित्तिका ग्रन्थ सामने रखनेसे हो सकता है ।

### ३-पंचमीचीरउ

दुर्भाग्यसे अभी तक इस प्रन्थकी कोई प्रति उपलब्ध नहीं हुई है; परन्तु पउमचरियमें लिखा है कि यदि स्वयंभुदेवके पुत्र त्रिभुवन न होते तो उनके पद्बाड़ियाबद्ध पंचमीचरितको कौन सँवारता ? इससे मालूम होता है कि स्वयंभु-देवका पंचमीचरित नामका ग्रन्थ भी अवश्य था और उसे भी उनके पुत्रने शायद पूर्वोक्त दो ग्रन्थोंके ही समान सँवारा था — बढ़ाया था ।

# स्वयंभुके तीनों ग्रन्थ सम्पूर्ण थे

जैसा कि पहले कहा चुका है, स्वयंभुदेवने अपने तीनों ग्रन्थ अपनी समझ और रुचिके अनुसार सम्पूर्ण ही रचे थे, उन्हें अधूरा नहीं छोड़ा था। पीछे

१ मुनि जसकित्ति या यशःकीर्ति काष्ठासंघ-माथुरान्वय पुष्करगणके भट्टारक थे और गोपाचल या ग्वाल्यिरकी गईपिर आसीन थे। उनके गुरुका नाम गुणकीर्ति था। उनके दो अपभ्रंश-ग्रन्थ मिलते हैं एक हरिवंसपुराणु और दूसरा चंदप्पहचरिउ। पहला ग्रन्थ जैन-सिद्धान्तभवन आरामें है। भास्कर (भाग ८, किरण १) में उसके जो बहुत ही अशुद्ध अंश उद्धृत किये गये हैं उनसे माऌम होता है कि दिवटा साहुके लिए उसकी रचना की गई थी।—" इय हरिवंसपुराणे कुरुवंसाहिट्टिए विवुहचित्ताणुरंजणे सिरिगुणकित्तिसीसमुणि-जसकित्तिविरइए साहु-दिवटानामंकिए... तेरहमो सग्गो सम्मत्तो।" और पिछला ग्रन्थ फर्रंख-नगरके जैनमन्दिरके भंडारमें है। उसके अन्तमें लिखा है — " इय सिरिचंदप्पहचरिए महाकइजसकित्तिविरइए महाभव्वसिद्धपाल्सवणभूसणे सिरिचंदप्पहसामिणिव्वाणगमणो णाम एयारहमो संधी सम्मत्तो।" यह प्रति श्रावण वदी १, शनि, संवत् १५६८ की लिखी हुई है। जसकित्ति तोमरवंशी राजा कीर्तिसिंहके समयमें विकमकी सोल्हवीं शताब्दिके प्रारम्भमें दुए हैं। जैनसिद्धान्त भवन आरामें झानार्णवकी एक प्रति है जो संवत् १५६८ आषाढ़ सुदी ६ सोमवारको गोपाचल्डदुर्गमें तोमरवंशी राजा कीर्त्तिसिंहके राज्यमें लिखी गई थी। इसमें गुणकीर्ति और यशःकीर्तिके बाद उनके शिष्य मल्यकीर्ति और प्रशिष्य गुणभद्र मट्टारकके भी नाम है। उनके पुत्र त्रिभुवनने अधूरोंको पूरा नहीं किया है बल्कि उनमें इजाफा किया है। इसकी पुष्टिमें हम नीचे लिखी बातें कह सकते हैं----

१ यह बात कुछ जॅंचती नहीं कि कोई कवि एक साथ तीन तीन ग्रन्थोंका लिखना शुरू कर दे और तीनेंको ही अधूरा छोड़ जाय । अपना अन्तिम ग्रन्थ ही वह अधूरा छोड़ सकता है ।

२ पउमचरिउमें स्वयंभुदेव अपनेको धनंजयका आश्रित बतलाते हैं और रिहणेमिचरिउमें धवल्ड्याका । इससे स्पष्ट होता है कि इन दोनों ग्रन्थोंकी रचना एक साथ नहीं हुई है । धनंजयके आश्रयमें रहते समय पहला ग्रन्थ समाप्त किया गया और उसके बाद धवल्ड्याके आश्रयमें जो कि शायद धनंजयका पुत्र था रिहणेमिचरिउ लिखना शुरू हुआ । पंचमीचरित शायद धनंजयके आश्रयमें ही लिखा गया हो ।

३ दोनों ग्रन्थोंका शेष त्रिभुवन स्वयंभुने उस समय लिखा जब वे बन्दइयाके आश्रित थे और इस बातका उल्लेख भी रिहणेमिचरियकी ९९ वीं सन्धिके अन्तमें कर दिया कि पउमचरिउको ( शेष भागको ) कर चुकनेके बाद अब मैं हरिवंश-पुराणकी ( शेष भागकी ) रचनामें प्रवृत्त होता हूँ । यह उल्लेख स्वयं स्वयंभुदेवका किया हुआ नहीं हो सकता ।

४ पउमचरिउका लगभग ई अंश और हरिवंशका ई अंश स्वयंभुदेवका **है** और शेष है और है त्रिभुवनका । प्रश्न होता है कि पिता यदि दोनोंका अधूरा ही छोड़ता तो इतने थोड़े थोड़े ही अंश क्येंा छोड़ता ?

५ त्रिभुवन स्वयंभु अपने ग्रन्थांशोंको 'सेस ' 'सयंभुदेव-उव्वरिअ ' और 'तिहुअणसयंभुसमाणिअ ' विशेषण देते हैं । शेषका अर्थ स्पष्ट है । आचार्य हेमचन्द्रकी नाममालाके अनुसार 'उव्वरिअ 'का अर्थ 'अधिकं अनीष्सितं' होता है । अर्थात्, स्वयंभुदेवको जो अंश अभीष्सित नहीं था, या जो अधिक था, वह अंश । इसी तरह 'समाणिअ' शब्दका अर्थ होता है, लाया गया । इन तीनों विशेष-णोंसे यही ध्वनित होता है कि यह अधिक या अनीष्सित अंश ऊपरसे लाया गया है ।

६ रिहणेमिचरिउको देखनेसे पता चलता है कि वास्तवमें समवसरणके उपरान्त नेमिनाथका निर्वाण होते ही यह प्रन्थ समाप्त हो जाना चाहिए । इसके बाद कृष्णकी रानियोंके भवान्तर, गजकुमारनिर्वाण, दीपायन मुनि, द्वारावती-दाह, बल्भद्रका शोक, नारायणका शोक, हलधरदीक्षा, जरत्कुमार-राज्यलाभ, पाण्डव-ग्रहवास,

### ४-स्वयंभु-छन्द

स्वयंभुदेवके इस छन्दो प्रन्थका पता अभी कुछ ही समय पहले लगा है । इसकी एक अपूर्ण प्रति जिसमें प्रारंभके २२ पत्र नहीं हैं प्रो० एच० डी० वेलणकरको प्राप्त हुई है और उन्होंने उसे बड़े परिश्रमसे सम्पादित करके प्रकाशित कर दिया है ।

इसके पहलक तीन अध्यायोंमें प्राकृतके वर्णवृत्तोंका और रोषके पाँच अध्यायोंमें अपभ्रंश छन्दोंका विवेचन है । साथ ही छन्दोंके उदाहरण भी पूर्व कवियोंके ग्रन्थेंमेंसे चुनकर दिये गये हैं ।

इस ग्रन्थका प्रारंभिक अंश नहीं है और अन्तमें भी कर्त्तीका परिचय देनेवाली कोई प्रशस्ति आदि नहीं है। इस लिए सन्देह हो सकता है कि यह शायद किसी अन्य स्वयंभुकी रचना हा; परन्तु हमारी समझमें निश्चयसे इन्हींकी है। क्यें। कि—

१ इसके अन्तिम अध्यायमें गाहा, अडिल्ला, पद्धांड़िया आदि छन्दोंके जो स्वेपज्ञ उदाहरण दिये हैं उनमें जिनदेवकी स्तुति है<sup>3</sup> । इसलिए इसके कर्त्ताका जैन

१ यह प्रति बड़ांदाके ओरियण्टल इन्स्टिट्यूटकी है। आरिवन सुदी ५, गुरुवार संवत् १७२७ को इसे रामनगरमें किसी कृष्णदेवने लिखा था।

२ पहलेके तीन अध्याय रायल एशियाटिक सोसाइटी बाम्बेके जर्नल (सन् १९३५ ए० १८-५८ ) में और रोप पाँच अध्याय बाम्बे यूनीवसिटीके जर्नल (जिल्द ५, नं० ३, नवम्बर १९३६ ) में प्रकाशित हुए हैं।

३ तुम्ह पअकमलमूले अम्हं जिण दुक्खभावतविआइं । दुरुदुल्लिआइं जिणवर जं जाणसु तं करेजासु ॥ ३८ जिणणामें छिंदेवि मोहजालु, उप्पजड देवललामि सालु । जिणणामें कम्मइं णिद्दलेवि, मोक्खग्गे पइसिअ सुह लहेवि ॥ ४४ होना तो असन्दिग्ध है। साथ ही इसमें ( अ० ५-९ ) छहे अवजाईके उदाहरण स्वरूप जो घत्ता उद्भृत की है वह पउमचरिउकी १४ वीं सन्धिमें बहुत ही थोड़े पाठान्तरके साथ मौजूद है, घत्ता छन्दका जो उदाहरण ( अ० ७-२७ ) दिया है वह पउमचरिउकी पाँचवीं सन्धिका पहला पद्य है? । ' वम्महातिलअ ' का जो उदाहरण है ( अ॰ ६-४२ ) वह ६५ वीं सन्धिका पहला पद्यै है, ' रअणावली 'का जो उदाहरण है ( अ० ६-७४ ), वह ७७ वीं सन्धिके १३ वें कड़वकका अन्तिम पेंद्य है और अ० ६ का जो ७१ वाँ पद्य है वह पउमचरियकी ७७ वीं सन्धिका प्रारंग्भिक पर्य है । चूँकि ये कविकी अपनी और अपने ही ग्रन्थकी धत्तायें थीं; इसलिए इन्हें विना कर्त्ताके नामके ही उदाहरणस्वरूप दे दिया गया। यदि अन्य कवियोंकी होती तो उनका नाम देनेकी अवश्यकता होती । इससे भी यही निश्चय होता है कि पउमचरिउके कर्त्ता स्वयंमुदेव ही स्वयंमु-छन्दके कत्ती हैं । इस छन्दोग्रन्थमें ६-४५, ५८, ९८, १०२, १५२, ८-२,९ पद्य ऐसे हैं जो हरिवंशकी कथाके प्रसंगके हैं और ६, ६५, ६८, ९०, १५५, ८-२१, २५, ऐसे हैं जो रामकथाके प्रसंगके हैं और उदाहरणस्वरूप दिये गये हैं परन्तु कर्त्ताका नाम नहीं दिया गया है । हमारा

- १) कहवि सर्धाहरइं दिट्ठइं णहरइं थणसिंहरोवरि सुपहुत्तइं । वेगिंग वलग्गहें। मयणतुरंगहें। णं पइ छुडु छुडु खित्तइं ॥ ९
- २ अक्खइ गउतमसामि, तिहुअणलद्धपसंसहे। । सुण सेणिय उष्पत्ति, रक्खसवाणरवंसहे। ।।
- ३ हणुवंतु रणे परिवेढिजई णिसियेरहिं । णं गयणयले बालदिवायरु जलहरेहिं ।
- ४ सुखर डामरु रावणु दट्टु जासु जग कंपइ । अण्णु कहिं महु चुुकइ एवणाइ सिहि जंपइ ||
- भाइविओएं जिह जिह करइ बिहीसणु सोउ ।
   तिह तिह दुक्खेण स्वइ सहरिबलवाणरले।

स्वयंभु-छन्दके मुद्रित पाठमें इस पद्यको ' चउमुद्द 'का बतलाया है, परन्तु असलमें यद्द लेखककी कुछ असावधानी मालूम पड़ती है। ' चउमुद्द 'का पद्य वहाँ लिखनेसे छूट गया है और उसके आगे यह स्वयं स्वयंभुका अपना उदाहरण आ गया है। विश्वास है कि वे सब स्वयं स्वयंभुके हैं और खोज करनेसे रिडणेभिचरिउ और पउमचरिउमें उनमेंसे अनेक पद्य मिल जायँगे।

२ रिष्ठणोमिचरिउके प्रारंभमें पूर्व कवियोंने उन्हें क्या क्या दिया, इसका वर्णन करते हुए कहा है कि श्रीहर्षने निपुणत्व दिया—'' सिरिहरिसें णियणि-उणत्तणउ।'' और श्रीहर्षके इसी निपुणत्वके प्रकट करनेवाले संस्कृत पद्यके एक चरणको स्वयंभु छन्दमें (१-१४४) उद्धृत किया गया है—'' जह (यथा)—श्रीहर्षों निपुणः कविरित्यादि।'' चूँकि यह पद्य श्रीहर्षके नागानन्द नाटककी प्रस्तावनामें सूत्रधारद्वारा कहलाया गया है और बहुत प्रसिद्ध है, इसलिए कविने इसे पूरा देनेकी जरूरत नहीं समझी। परन्तु इससे यह सिद्ध हो जाता है कि स्वयंभुछन्दके कर्त्ता और पउमचरिउके कर्त्ता एक ही हैं, जो श्रीहर्षके निपुणत्वको अपने दोनों ग्रन्थोंमें प्रकट करते हैं।

३ स्वयंभुदेवको उनके पुत्रने ' छन्दच्रूडामणि ' कहा है । इससे भी अनुमान होता है कि वे छन्दशास्त्रके ावेशेषज्ञ थे और इसलिए उनका कोई छन्दो ग्रन्थ अवश्य होना चाहिए ।

स्वयंमु छन्दमें माउरदेवके कुछ पद्य उदाहरणस्वरूप दिये हैं और अधिक संभावना यही है कि ये माउरदेव या मारुतदेव कविके पिता ही होंगे। अपने पिताके पद्योंका पुत्रेके द्वारा उद्धृत किया जाना सर्वथा स्वाभाविक है।

# पूर्ववर्ती कविगण

इस छन्दोग्रन्थमें प्राकृत और अपभ्रंश कवियोंके नाम देकर जो उदाहरण दिये हैं उनसे इन दोनों भाषाओंके उस विद्याल साहित्यका आभास भिलता है जो किसी समय अतिशय लोकप्रिय था और जिसका अधिकांश लुप्त हो चुका है। यहाँ हम उन कवियेंकि नाम देकर ही सन्तोष करेंगे—

प्राकृत कवि--वम्हअत्त ( ब्रह्मदत्त ), दिवायर ( दिवाकर ), अंगारगण,

१ श्रीहर्षो निपुणः कविः परिषदेप्येषा गुणग्राहिणी, लोके हारि च सिद्धराजचरितं नाट्ये च दक्षा वयम् । वस्त्वैकैकमपीह वांछितफलप्राप्तैः पदं कि पुन-र्मद्राग्योपचयादयं समुदितः सर्वो गुणानां गणः ॥ सुद्रसहाव ( शुद्रस्वभाव ), ललिअसहाव ( ललितस्वभाव ), पंछमणाह, माउरदेव ( मारुतदेव ), केाहंत, णागह, सुद्रसील ( शुद्रशील ), हरआस ( हरदास ), हरअत्त ( हरदत्त ), धणदत्त, गुणहर ( गुणधर ), णिउण ( निपुण ), सुद्रराअ ( शुद्धराज ), उब्भट (उद्भट), चंदण, दुग्गसीह (दुर्गसिंह), कालिआस ( कालि-दास ), वेरणाअ, जीउदेअ ( जीवदेव ), जणमणाणंद, सीलणिहि ( शीलनिधि ), हाल ( सातवाहन ), विमलएव ( विमलदेव ), कुमारमोम, मूलदेव, कुमारअत्त ( कुमारदत्त ), तिलोअण ( त्रिलोचन ), अंगवइ (अंगपति), रज्जउत्त ( राजपुत्र ), वेआल ( वेताल ), जोहअ, अजरामर, लोणुअ, कलाणुराअ ( कलानुराग ), दुग्गसत्ति (दुर्गशक्ति), अण्ण, अब्मुअ ( अद्भुत ), इसहल, रविवप्प ( रविवप्र ), छइछ, विअड्ढ, सुइडराअ ( सुमटराज ), चंदराअ ( चन्द्रराग ), ललअ ।

अगस्रंश कवि—चउमुहु ( चतुर्मुल ) धुत, धनदेव, छइछ, अजदेव ( आर्यदेव ), गोइंद ( गोविन्द ), सुद्वसील ( शुद्धशील ), जिणआस ( जिन-दास ), विअड्ढ ।

इन कवियोंमें जैन कौन कौन हैं और अजैन कोन, यह हम नहीं जानते। हमारे लिए हाल कालिदास आदिको छोड़कर प्रायः सभी अपरिचित हैं। फिर भी इनमें जैन कवि काफी होंगे बहिक अपभ्रंश कवि तो अधिकांश जैन ही होगे। क्योंकि अबतक अपभ्रंश साहिय अधिकांशमें उन्हींका लिखा हुआ निला है।

वेतालै कविके पद्यके प्रारंभिक अंशका जा उदाहरण दिया है, उससे वह जैन जान पड़ता है। चौथे अध्यापके १७, १९, २१, २४, २६ नं० के जो छह पद्य हैं, वे गोइन्दके हैं और हरिवंशकी कथाके प्रसंगके हैं। उनसे माऌम होता है कि गोइन्द भी जैन है और उसका भी एक हरिवंसपुराण है। माउरदेव, जिनदास और चउमुहु तो जैन हैं ही। चतुर्मुखके जो ४-२, ६-७१, ८३, ८६, ११२ नं० के पद्य हैं वे राम कथासम्बन्धी हैं और उनके पउमचरिउसे लिये गये हैं। चतुर्मुखके हरिवस, पउमचरिउ और पंचमीचरिउ नामक तीन प्रन्थोंके होनेका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है।

### स्वयंभु-व्याकरण

हमारा अनुमान है कि स्वयंभुदेवने स्वयंभु-छन्दके समान अपभ्रंश भाषाका १ कामवाणो वेआलस्त----

' णिच्चं णमो वीअराआ ' एवमाइ त्ति ॥ १-१७७

जैनसाहित्य और इतिहास

कोई व्याकरण भी लिखा था क्योंकि पउमचरिउके एक पद्यमें कहा है कि अपभ्रंशरूप मतवाला हाथी तभी तक स्वच्छन्दतासे भ्रमण करता है जबतक कि उसपर स्वयंभु-व्याकरणरूप अंकुश नहीं पड़ता और इसमें स्वयंभु-व्याकरणका स्पष्ट उल्लेख है।

एक और पद्यमें स्वयंभुको पंचानन सिंहकी उपमा दी गई है, जिसकी सच्छब्द-रूप बिकट दाढ़ें हैं, जो छन्द और अलंकाररूप नखोंसे दुष्प्रेक्ष्य है और व्याकरण-रूप जिसकी केसर (अयाल) है। इससे भी उनके व्याकरण ग्रन्थ होनेका विश्वास होता है।

### समय-विचार

पउमचरिउ और रिट्टनेमिचरिउमें स्वयंभुदेवने अपने पूर्ववर्ती कवियों और उनके कुछ प्रन्थोंका उल्लेख किया है जिनके समयसे उनके समयकी पूर्व सीमा निश्चित की जा सकती है। पाँच महाकंक्विय, पिंगलका छन्दशास्त्र, भरतका नाव्यशास्त्र, भामह और दंडीके अलंकारशास्त्र, इन्द्रका व्याकरण, व्यास, बाणका अक्षराडम्बर (कादम्बरी), श्रीहर्षकों निपुणत्व और रविषेणाचार्यकी रामकथा (पद्मचारित)। समयके लिहाजसे जहाँ तक हम जानते हैं इनमें सबसे पीछेके रविषेण हैं और उन्होंने अपना पद्मचरित वि॰ स० ७३४ (वीर-निर्वाण संवत् १२०३) में समाप्त किया थाँ। अर्थात् स्वयंभू वि॰ स० ७३४ के बाद किसी समय हुए हैं।

इसी तरह जिन सब लेखकोंने स्वयंभुका उल्लेख किया है और जिनका समय

१ रघुवंश, कुमारसंभव, शिशुपालवध, किरातार्जुनीय और भट्टि। कोई कोई भट्टिके बदले श्रीदर्षके नैषधचरितको पाँच महाकाव्योंमें गिनते हैं।

२ नैषधचरितके कर्त्ता श्रीहर्ष नहीं किन्तु वाणके आश्रयदाता सम्राट हर्ष, जिनके नागा-नन्द, प्रियदर्शिका आदि नाटक-ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। 'श्रीहर्पो निपुण: कवि:' आदि पद्य श्री हर्षके नागानन्दका ही है और उसे स्वयंभुछन्दमें उद्धृत किया गया है। इसी पद्यके 'निपुण ' विशेषणका अनुकरण स्वयंभुने 'सिरिहरिसे णियणिउणत्तणउ ' पदमे किया है। नैषधचरितके कर्त्ता श्रीहर्ष स्वयंभुसे और पुष्पदन्तसे भी पीछे हुए हैं। पुष्पदन्तने भी श्रीहर्ष (हर्षवर्द्धन) का ही उछेख किया है।

३ देखो मा० जै० यन्थमालामें प्रकाशित पद्मचरितकी भूमिका ।

मद्दाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

ज्ञात है, उनमें सबसे पहले महाकवि पुष्पदन्त हैं। पुष्पदन्तने अपना महापुराण वि० स० १०१६ ( द्या० स० ८८१ ) में प्रारंभ किया था। अतएव स्वयंभुके समयकी उत्तर सीमा वि० स० १०१६ है। अर्थात् वे ७३४ से १०१६ के बीच किसी समय हुए हैं। आचार्य हेमचन्द्रने भी अपने छेन्दोनुशासनमें स्वयंभुका उल्लेख किया है जो विक्रमकी तेरहवीं सदीके प्रारंभमें हुए हैं।

परन्तु यह लगभग तीन सौ वर्षका समय बहुत लम्बा है। हमारा खयाल है कि स्वयंभु रविषेणसे बहुत अधिक बाद नहीं हुए। वे हरिवंशपुराणकर्ता जिनसे-नसे कुछ पहले ही हुए होंगे। क्योंकि जिस तरह उन्होंने पउमचरिउमें रविषेणका उल्लेख किया है, उसी तरह रिठणेमिचरिउमें हरिवंशके कर्ता जिनसेनका भी उल्लेख अवश्य किया होता, यदि वे उनसे पहले हो गये होते तो। इसी तरह आदिपुराण-उत्तरपुराणके कर्त्ता जिनसेन-गुणभद्र भी स्वयंभु-देवद्वारा स्मरण किये जाने चाहिए थे। यह बात नहीं जंचती कि वाण, श्रीहर्ष, आदि अजैन कवियोंकी तो वे चर्चा करते और जिनसेन आदिको छोड़ देते। इससे यही अनुमान होता है कि स्वयंभु दोनों जिनसेनोंसे कुछ पहले हो चुके होंगे। हरिवंशकी रचना वि० स० ८४० ( श०सं० ७०५ ) में समाप्त हुई थी। इसलिए ७३४ से ८४० के बचि स्वयंभुदेवका समय माना जा सकता है। परन्तु इसकी पुष्टिके लिए अभी और भी प्रमाण चाहिए।

नीचे दोनों ग्रन्थोंके वे सब महत्त्वपूर्ण अंश उद्धृत कर दिये जाते हैं जिनके आधारसे कवियोंका यह परिचय लिखा गया है ।

# परिशिष्ट

### पउमचरिउके प्रारंभिक अंश

(१)

णमह णव-कमल-कोमल-मणहर-वर-बहल-कंति-सोहिलं। उसहरस पायकमलं ससुरासुरवंदियं सिरसा ॥ १ ॥ चंउमह-मुहम्मि सद्दो दती<sup>3</sup> भद्दे च मणहरो अत्था । विण्णि वि सयंभुकव्वे किं कीरइ कइयणो सेसो ॥ २ ॥ वउमुहएवस्स सद्दो स्तयंभुएवस्स मणहरा जीहा । भह्स्स य गोग्गहणं अज्ज वि कइणो ण पावंति ॥ ३ ॥ जलकीलाए सयंभुं चउमुहएवं च गोग्गहकहाए । भद्दं च मच्छवेहे अज वि कइणो ण पावंति ॥ ४ ॥ तावाच्चि य सच्छंदो भमइ अवब्भंस-मच मायंगो । जाव ण सयंभु वायरण-अंकुसो पडइ ॥ ५ ॥ सच्छद्द-वियड-दाढो छंदालंकार-णहर-दुष्पिच्छो । वायरण-केसरड्दो सयंभु-पंचाणणो जयउ ॥ ६ ॥ दीहर-समास-णालं स्द दलं अत्थकेसरग्वविया । बुह-महुयर-पीयरसं सयंभु-कव्वुप्पलं जयउ ॥ ७ ॥

१ मंगलाचरणके इस पद्यके बाद और दृसरे पद्यके पहले सांगानेरवाली प्रतिमें कवि ईज्ञानशयनके संस्कृत ' जिनेन्द्ररुद्राष्टक'के सात पद्य दिये हैं। एक इलोक शायद छूट गया है। माऌम नहीं, इनकी यहाँ क्या जरूरत थी।

२ दूसरेसे छट्ठे तकके पद्य पूनेकी प्रतिमें नहीं है, परन्तु सांगानेरवाली प्रतिमें हैं। ३ सांगानेरकी प्रतिमें ' दंती सदं च '।

४ ' अत्थकेसरुद्धवियं ' पाठ पूनेकी प्रतिमें है ।

# महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

# (२) णिग्गय रामकहाणए एह कमागय । नणोहर सुयलंकार-छंद-मच्छोहर । कय सक्कय-पायय-पुलिणालंकिय । बल कवि-दुक्कर-घण-सद्द-सिलायल । बिल आसासय-सम-तूह-परिाहय । हती गणहर-देवहिं दिह वहंती । रिएं पुणु धम्मेण गुणालंकरिएं । रं कित्तिहरेण अणुत्तरवाएं । नसंभूएं मारुयएव-रूव-अणुराएं । कि छिव्वर-णासें पविरल-दंतें ।

वड्ढमाण-मुह-कुहर-विणिग्गय अक्खर-वास-जलेह-मणेहर दीह-समास-पवाहावंकिय देसीभासा-उभय-तडुजल अत्थबहल-कल्ठोलाणिडिय एह रामकह-सीर सेहिती पच्छई इंदभूइ -आयरिएं पुणु एवहिं संसाराराएं पुणु एवहिं संसाराराएं पुणु रविसेणायोरय-पसाएं पउमाणि-जणणि-गब्भसंभूएं अइतणुएण पईहरगत्ते

घत्ता—णिम्मल-पुण्ण-पवित्त-कह-कित्तणु आढप्पद्द । जेण समाणिज्ञंतएण थिरकित्ति विढप्पद्द ॥ २ ॥

### (३)

वुहयण सयंभु पई विण्णवइ वायरणु कयावि ण जाणियउ णउ पच्चाहारहो तत्ति किय णउ णिसुणिउ सत्तविहत्तियाउ छक्कारय दस लयार ण सुय ण बलाबल-धाउ-णिवाय-गणु णउ णिसुणिउ पंच महायकव्व णउ बुज्झि उ पिंगल पत्थार ववसाउ तोवि णउ परिहराम मइं सरिसउ अण्णु णत्थि कुकइ । णउ वित्ति-सुत्तु वक्खाणियउ । णउ संधिहे उप्परि बुद्धि ठिय । छव्विहउ समास-पउत्तियाउ । वीसोवसग्ग पच्चय पहुय । णउ लिंगु उणाइ च उक्कु वयणु । णउ भरहु ण लक्खणु छंदु सन्दु । णउ भम्मह दंडियलंकारु । वरि रयडावुत्तु कन्बु करमि ।

### अन्तिम अंश

तिहुयण-सयंभु णवरं एको कइराय-चकिणुप्पण्णो । पउमचरियस्स चूडामणि व्व सेसं<sup>3</sup> कयं जेण ॥ १ ॥

१ सांगानेरवाली प्रतिमें 'बुद्धिइ णियइ जणिय कइराएं ' पाठ है। २ उक्त प्रतिमें 'अण्णुण्णाहि कुकइ ' पाठ है। ३ सांगानेरवाली प्रतिमें ' सेसे '।

१ सांगानेरवाली प्रतिमें १,३ और ४ को ऋमसे ८८,९० और ८९ वीं संधिके प्रारम्भमें भी दिया है।२ 'वाणियत्थं।'

कइरायस्स विजय-सेसियस्स वित्थारिओ जसो भुवणे । तिहुयण सयंभुणा पउमचरियसेसेण णिस्सेसो ॥ २ ॥ तिहुयण-सयंभु-धवलस्स को गुणो वाण्णिउ जए तरइ । बालेण वि जेण सयमुंकव्वभारो समुव्तूढो ॥ ३ ॥ वायरण-दढ-क्खंधो आगम-अंगोपमाण-वियडपओ । तिहुयण-सयंभु-धवले। जिणतित्थे वहउ कव्वभरं ।। ४ ।। चउमुह-सयंभुएवाण वण्णिंयत्थं अचक्खमाणेण । तिहुयण-सयंभु-रइयं पंचमि-चरियं महच्छरियं ॥ ५ ॥ सन्वे वि सुया पंजर सुय न्व पढिअक्खराई सिक्खंति । कइरायस्स सुओ सुय व्व सुइगब्भ-संभूओ || ६ || तिहुयण-सयंभु जइ ण हुंतु णंदणो सिरिसयंभुदेवस्स । कव्वं कुलं कवित्तं तो पच्छा को समुद्ररइ ।। ७ ।। जइ ण हूउ छंदचूडामणिस्स तिहुयण-सयंभु लहुतणउ । तो पद्धडियाकव्वं सिरिपंचमि को समारेउ ॥ ८ ॥ सब्वो वि जणो गेण्हइ णिय ताय-विढत्त-दव्व-संताणं । तिहुयण सयंभुणा पुण गहियं णं सुकइत्त-संताणं ॥ ९ ॥ तिह्यण-सयंभुमेकं मोत्तूण सयंभुकव्व-मयरहरो । को तरइ गंतुमंतं मज्झे णिस्सेस-सीसाणं ॥ १० ॥ इय चारु पोमचरियं सयंभुएवेण रइय सम्मत्तं । तिहुयण-सयंभुणा तं समाणियं परिसमत्तमिणं ॥ ११ ॥ मारुय-सुय-सिरिकइराय-तणय-कय-पोमचरिय अवसेसं । संपुष्णं संपुष्णं वंदइओ लहउ संपुष्णं ॥ १४ ॥ गोइंद-मयण सुयणंत विरइयं (?) वंदइय-पढमतणयस्स । वच्छलदाए तिहुयण-सयंभुणा रइयं महप्पयं ॥ १५ ॥ वंदइय-णाग-सिरिपाल-पहुइ-भव्वयण-समूहस्स । आरोगत्त-समिद्धी संति सुहं होउ सव्वस्स ॥ १६ ॥

१-२ सांगानेरकी प्रतिमें ये पद्य ' तिहुवण सयंभुणवरं ' आदि पद्यके पहले दिये है ।

८३ इय पोमचरिय-सेसे सयंभुएवरस कहवि उव्वरिएं। तिहुयण-सयंभुगरइयं समाणियं सीयदीव-पव्वमिणं ॥ वंदइआसिय-तिहुयणसयंभु-कइ-कहिय पोमचरियस्स । सेसे भुवणपगासे तेयासीमो इमो सग्गो ॥ कइरायस्स विजयसेसियस्स वित्थारिओ जसो भुवणे । तिहुयणसयंभुणा पोमचारेयस्स सेसेण णिरसेसे ॥

७८ जुज्झकंडं समत्तं ॥ ज्येष्ठ वदि १ सोम ।

आइच्चएवि पडिमोवमाए आइचंबियाए । बीयउ उज्झाकंडं सयंभुघरिणीए लेहवियं ॥

४२ अउज्झाकंडं समत्तं।

२० इय विजाहरकंडं वीसहिं आसासएहिं मे सिंहं । एण्टिम उज्झाकंड साहिजं तं णिसामेह ॥ धुवरायधोव (?) तइय भुअप्पणत्तिणतीसुयाणपाढेण । णामेण सामिअव्वा सयंभुघरिणी महासत्ता ॥ तीए लिहावियमिणं वीसहिं आसासएहिं पडिबद्धं । सिरि विजाहरकंड कंड पि व कामएवरस ॥

- १४ जलकीलाए सयंभू चउमुहएवं च गोग्गहकहाए । भदं च मच्छवेहे अजवि कइणो ण पावंति ॥
- जिण-जम्मूप्पत्ति इयं पढमं चिय साहियं पव्वं ॥ २ जिणवरणिक्खमणं इमं बीयं चिय साहियं पव्वं ॥
- पउमचरिउकी सन्धियाँ १ इय इत्थ पउमचरिए धणंजयासिय-सयंभुएवकए
- उज्झाकंडंमि तहा बावीस मुणेह गणणाए || चेंउदह सुंदरकंडे एक।हिय वीस जुज्झकंडे य। उत्तरकंडे तेरह संधीओ णवइ सव्वाउ ॥ छ ॥
- तिह्यण-सयंभु जणिया परिणउ वंदइय मणतणउ ॥ १७ ॥ इय रामायणपुराणं समत्तं । ंसिरि-विज्ञाहर-कंडे संधीओ हुंति वीसपरिमाणं ।

सत्तमहासग्गंगी तिखणभूसा सु रामकद्द-कण्णा ।

米

- ८४ इय पउमचरियसेसे सयंभुएवस्स कहवि उब्वरिए । तिहुयणसयंभुरइए सपरियण-हलीस-भवकहणं ॥ इय रामएव-चरिए वंदइआसियसयंभुसुय-रइए । बुहयण-मण-सुह-जणणे। चउरासीमो इमो सग्गो ॥
- ८५ **चं (इआसिय-महकइ सयंभु-ऌहु-अंगजाय** विणिबद्धो । सिरिपोमचरियसेसो पंचासीमो इमो सग्गो ॥
- ९० इय पे।मचरियसेसे सयंभुएवस्स कहवि उव्वरिए । तिहुयणसयंभुरइए राहवणिव्वाणपव्वामेणं ॥ वंदइआसिय-तिहुयण-सयंभुपरिविरइयग्मि महाकव्वे । पोमचरियस्स सेसे संपुण्णो णवइमो सग्गो ॥

# रिट्टणेमिचरिउका प्रारंभिक अंश

सिरिपरमागम॰णालु सयल-कला-कोमल॰दलु । करहु विहूसणु कण्णे जायव-कुरुव-कुलुप्पलु ॥

\*

चिंतवइ सग्रंभु काइ करग्मि हरिवंस-महण् गुरु वयण तरंडउ लद्धु णवि जम्महो वि णउ णाइउ बाहत्तीर कलाउ एक्कु वि ण् तहिं अवसीर सरसइ धीरवइ करि कव्व इंदेण समण्पिउ वायरणु रसु भरहें पिंगलेण छंद-पय-पत्थारु भम्मह-दं वाणेण समप्पिउ घणघणउ तं अक्खर-वाणेण समप्पिउ घणघणउ तं अक्खर-दिर्सारहरिसें णिय णिउणत्तणउ अवरेहिं मि छंडणिय-दुवइ-धुवएहिं जडिय चउमुहेण जण-णयणाणंद जणेरियए आसीसए स पारंभिय पुणु हरिवंस-कहा स-समय-पर धत्ता—पुच्छइ मागहणाहु, भवजरमरण-वियारा

हरिवंस-महण्णउ कें तरम्मि । जम्महो वि ण जोइउ को वि कवि ॥ एक्कु वि ण गंथु परिमोक्कलाउ । करि कव्वु दिण्ण मइ विमलमइ । रसु भरहें वासें वित्थरणु । भम्मह-दांडिणिहिं अलंकाष्ठ । तं अक्खर-डंबरु अप्पणउ । अवरेहिं मि कइहिं कइत्तणउ । बउमुद्देण समप्पिय पद्धडिय । आसीसए सव्वहु केरियए । स-समय-पर-समय-वियार-सहा । मरण-वियारा

थिउ जिण-सासणु केम, कहि हरिवंस भडारा ॥ २ ॥

## महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

इह-भारह-पुराणु सुपसिद्धउ वीरजिणसे भवियहो अक्लिउ सोहम्में पुणु जंबूसामें णंदिमित्त अवराज्जियणाहें एम परंपराइं अणुलग्गउ सुणि संखेवसुत्तु अवहारिउ पद्धडिया-छंदें सुमणोहरु जसपरिसेसिकविहिं जं सुण्णउ तासु पुत्तें पिउ-भरणिव्वाहिउ गय तिहुयणसयंभु सुरठाणहो तं जसकित्ति-मुणिहि उद्धरियउ णिय-गुरु-सिरि-गुणकित्ति-पसाएं सरेहसेणेदं (?) सेठि-आएसें गोवगिरिहे समीवे विसालए सावयजणहेा पुरउ वक्खाणिउ जं अमुणंतें इह मई साहिउ णंदउ सासणु सम्मइणाहहो णंदण णरवइ पय-पालंतहो कालं वि य णिच्च परिसक्छ उ भद्दवमासि विणासिय-भवकलि

### अन्तिम अंश

णेमिचरिय-हरिवंसाइद्वउ । पच्छइं गोयमसामिण रक्खिउ । विण्हुकुमारें दिग्गयगामें। गोवद्रणेण सुभद्दहवाईं। आयरियह मुहाउ आवग्गउ । विउसें सयंमें महि बित्थारिउ । भवियण-जण-मण-सवण-सुहंकर । तै तिहुवण-सयंभु किउ पुण्णउ । पिय-जसु णिय-जसु भुवणे पसाहिउ ! जं उव्वरिउ किं पि सुणियाणहे। । णिएवि सुत्तु हरिवंसच्छरियउ । किउ परिपुण्णु मणहो अणुराएं । कुमर-णयारे आवि उ सविसेसें। पणियारहे जिणवर-चेयालए । दिदु मिच्छत्तु मोहु अवमाणिउ । तं सुयदेवि खमउ अवराहउ । णंदउ भवियण कय-उच्छाहहे। । णंद उ दयधम्मु वि अरहंतहो । कासु वि धणु कणु दिंतु ण थक्कउ । हुउ परिपुण्णु चउद्दसि णिम्मलि ।

घत्ता—इय चउविह संघहं, विहुणिय-विग्घहं, णिण्णासिय-भव-जर-मरणु । जसकित्ति-पयासणु, अखिलय-सासणु, पयडउ संति सयंभु जिणु ॥१७॥ इय रिट्ठणेमिचीरेए धवल्ड्यासिय-सयंभुएव-उन्बीरेए । तिहुवण-सयंभु-रइए समाणियं कण्हकित्तिहरिवंसं ॥

१ बम्बईके ऐ० पन्नालाल सरस्वती-भवनकी प्रतिमें यह एक चरण और आगेके तीन चरण अधिक हैं। इससे सम्बन्ध ठीक बैठ जाता है । ये चारों चरण पूनेकी और प्रो० हीरालालजीकी प्रतिमें नहीं हैं। २ बम्बईकी प्रतिमें यह और आगेकी पंक्ति नहीं है।

गुरु-पन्व-वासमयं सुयणाणाणुक्कमं जहाजायं । सँयमिक-दुद्द ह-अहिंयं संधोओं परिसमत्ताओं ।। संधि ११२ ।। इति हरिवंशपुराणं समाप्तं । हरिवंशकी सन्धियाँ इय रिट्ठणेमिचरिए धवलइयासिय-सयंभुएवकए । १ पढमा समुद्दविजयाहिसेयणामा इमा सग्गा ॥ तेरह जाइवकंडे कुरुकंडेकूणवीससंधीओ, ९२ तहसहि जुज्झयकंडे एवं वाणउदि संधीओ ॥ १ ॥ सोमसुयस्स य वारे तइयादियहम्मि फग्गुणे रिक्खे, सिउणासेण य जोए समाणियं जुज्झकडं व ॥ २ ॥ छव्वरिसाइं तिमासा एयारसवासरा सयभुस्स, वाणवइ-संधिकरणे वोलीणो इत्तिओ काले ॥ २ ॥ दियहाहिवस्सवारे दसमीदियहम्मि मूलणक्खत्ते, एयारसम्मि चंदे उत्तरकंडं समाढत्तं ॥ ४ ॥ वरं तेजस्विनो मृत्युर्न मानपरिखण्डनं । मृत्युस्तत्क्षणकं दुः: खं मानभंगो दिने दिने ॥ ५ ॥ -इय रिट्ठणेमिचरिए धवलइयासिय-सयंभु-कए कविराजधवल-99 विनिर्भिते श्री समवसरणकथनं नाम निन्याणवे। संधिः ॥ काऊण पोमचरियं सुव्वय-चरियं च गुणगणप्पवियं । हरिवंस-मोहहरणे सरस्तई सुढिय-देह व्व || छ || इय रिट्ठणेमिचरिए धवलइयासिय-सयंभुवएव-उव्वरिए । तिहुवण-सयंभुमहाकइ-समाणिए समवसरणं णाम सउमो सग्गो ॥ १०२ इय.....सयंभु-उव्वरिए तिहुवण सयंभु-महकइ-समाणिए कण्ह-महिल-भवगहणमिणं ॥ तिहुवंणो जइ वि ण होंतु णदणे। सिरिसयंभुएवस्स । कव्वे कुलं कवित्तं तो पच्छा को समुद्धरइ || 808 घत्ता---ते धण्णा सउण्गा के वि णरा पालिय-संजुम फेडिय-दुम्मइ। इह भवे जसुकित्ति पवित्यरिवि हुंति सयंभुवणाहिवइ ॥ 

१ यह पद्य बम्बईकी प्रतिमें यहाँपर नहीं है।

# महाकवि स्वयंभु और त्रिभुवन स्वयंभु

| १०७ | घत्ता—स <b>इंभुयएण</b> विढत्तु धणु जिम विलसिज्जइ संत ।         |
|-----|----------------------------------------------------------------|
|     | तेम सुहासुह-कम्मडा मुंजिजहि णिब्मंत ॥                          |
|     | इय रिह सयंभुएव-उव्वरिए ।                                       |
|     | तिहुवणसयंभु-रइए समाणियं सोयबलभद्दं ॥                           |
| १०८ | पिंयमायरिहि विराइय महिविक्खाइय भूसिय णियजसकिति जणि 🖡           |
|     | जिणदिक्खहे कारणे दुर्क्खणिवारणे देउ <b>सयंभुय धरे</b> वि मणि ॥ |
|     | इय रिट्टसयंभुएवउव्वरिए ।                                       |
|     | तिहुयणसयंभुरइए इल्हर-दिक्खासमं कहियं ॥                         |
|     | जरकुमररज्ञ-लंभो, पंडवघरवास-मोहपरिचायं ।                        |
|     | सय-अटाहिय संधी समाणियं एत्थ वरकइणा ॥                           |
| 808 |                                                                |
|     | तिहुयण-सयंभुरइए समाणियं पंडुसुयहाे भवं णवोहिय-सयं संधी ॥       |
|     | इह जसकिति-कएणं पव्वसुद्धरण-राय-एक्कमणं ।                       |
|     | कइरायस्सुव्वरियं पयडत्थं अक्लियं जइणा ॥ ९ ॥                    |
|     | ते जीवंति य भुवणे सजजण-गुण-गणहरा य भावत्था ।                   |
|     | पर-कव्व कुलं वित्तं विहडियं पि जे समुद्धरहिं ।। २ ॥            |
| ११० | सन्वु सुयंगु णाणु जिण-अक्लिउ,                                  |
|     | भव्वसहंतरि किं पि ण रक्खिउ ।                                   |
|     | णिय-जसुकित्ति तिलोए पयासिउ,                                    |
|     | जिह सयंभु जिणे चिरु आहासिउ ॥                                   |
|     | इय रिंहणेमिचरिए धवलइयासिय•सयंभुएव उव्वरिए ।                    |
|     | तिहुवण-सयंभुकइणा समाणियं दहसयं सगगं ॥                          |
|     | एक्को सयंभुविउसो तहो पुत्तो णाम तिहुयण-सयंभू।                  |
|     | को वण्णि उं समत्थो पि उभरणिव्वहण-एक्कमणे ॥ १ ॥                 |
| १११ | घत्तातेतीससहसवरिसे असणं गिण्हंति माणसे सुच्छं ।                |
|     | तेत्तिय पक्खुस्सासं जसकित्ति-विहूसिय-सरीरे ॥ छ ॥               |
|     | इय-रिहणेमिचरिए धवलइयासिय-सयभुएव उब्वरिए ।                      |
|     | तिहुवण-सयंभुरइए णेमिणिव्वाणं पंडुसुयतिण्णं ॥                   |
|     |                                                                |

# वादिराजसूरि

# परिचय और कीर्त्तन

दिगम्बरसम्प्रदायमें जो बड़े बड़े तार्किक हुए हैं, वादिराजसूरि उन्हींमेंसे एक हैं । वे प्रमेयकमलमार्तण्ड न्यायकुमुदचन्द्रादिके कर्त्ता प्रभाचन्द्राचार्यके समकालीन हैं और उन्हींके समान भट्टाकलंकदेवके एक न्याय-ग्रन्थके टीकाकार भी ।

तार्किक होकर भी वे उच्चकोटिके कवि थे और इस दृष्टिसे उनकी तुल्रना सोमदेवसूरिसे की जा सकती है जिनकी बुद्धिरूप गऊने जीवन-भर शुष्क तर्करूप घास खाकर काव्यदुग्धंसे सहृदयजनोंको तृप्त किया था।

वादिराज द्रमिल या द्राविड़ संघके थे। इस संघमें भी एक नन्दिसंघ था, जिसकी अरुंगल शाखाके ये आचार्य थे। अरुंगल किसी स्थान या ग्रामका नाम था, जहाँकी मुनिपरम्परा अरुंगलान्वय कहलाती थी।

षर्तर्कषण्मुख, स्याद्वादविद्यापति और जगदेकमछवादि उनकी उपाधियाँ थीं। एकीभावस्तोत्रके अन्तमें एक श्ठोक है जिसका अर्थ है कि सारे शाब्दिक ( वैयाकरण ), तार्किक और भव्यसहायक वादिराजसे पीछे हैं, अर्थात् उनकी बराबरी कोई नहीं कर सकता। उपक शिलालेखमें कहा है कि सभामें वे अकलंक-देव ( जैन ), धर्मकीर्ति ( बौद्ध ), बृहस्पति ( चार्वाक ), और गौतम ( नैया-यिक ) के तुल्य हैं और इस तरह वे इन जुदा जुदा धर्मगुरुओंके एकीभूत

१----देखो 'द्रविड संधर्मे भी नन्दिसंध।' ए० ५४।

२ षट्तर्कषण्मुख स्याद्वादविद्यापतिगलु जगदेवमछवादिगलु एनिसिद श्रीवादिराजदेवरुम् । ----मि० राइसद्वारा सम्पादित नगर ताल्लुकाके इन्स्क्रप्शन्स नं० ३६

३ वादिराजमनु शाब्दिकलोको वादिराजमनु तार्किकसिंहः । वादिराजमनु काव्यकृतस्ते वादिराजमनु भव्यसहायः ।—–एकीभावस्तोत्र प्रतिनिधिसे जान पड़ते हैं।

मैलिप्रेण-प्रशस्तिमें उनकी और भी अधिक प्रशंसा की गई है और उन्हें महान् वादी, विजेता और कवि प्रकट किया गया है<sup>3</sup>।

वे श्रीपालदेवके प्रशिष्य, मतिसागरके शिष्य और रूपसिद्धि ( शाकटायन

१ सदसि यदकलङ्कः कीर्तने धर्मकीर्तिर्वचसि सुरपुरोधा न्यायवादेऽक्षपादः । इति समयगुरूणामेकतः संगतानां प्रतिनिधिरिव देवो राजते वादिराजः ॥

- २ यह प्रशस्ति श० सं० १०५० ( वि० सं० ११८५ ) की उल्कीर्ण की हुई है :
- ३ त्रैलेक्यिदीपिका वाणी द्वाभ्यामेवोदगादिह । जिनराजत एकस्मादेकस्माद्वादिराजतः ॥ ४० आरुद्धाम्बरमिन्दुबिम्बरचितौत्सुक्यं सदा यग्रज्ञ — श्छत्रं वाक्चमरीजराजिरुचयोऽभ्यर्णं च यत्कर्णयोः । सेव्यः सिंहसमर्च्यपीठविभवः सर्वप्रवादिप्रजा— दत्तोच्चैर्जयकारसारमाहिमा श्रीवादिराजो विदाम् ॥ ४१ यदीय गुणगोचरोऽयं वचनविलासप्रसरः कवीनान्— श्रीमच्चौलुक्यचक्रेश्वरजयकटके वाग्वधूजन्मभूमौ,

आमचालुक्यचक्रश्वरजयकटक वाग्वधूजन्ममूमा, निष्काण्डं डिण्डिमः पर्यटति पटुरटो वादिराजस्य जिष्णोः । जह्युद्यद्वाददपों जहिहि गमकता गर्वभूमा जहाहि, व्याहोरेष्यों जहीहि स्फुट-मृदु मधुर-अव्यकाव्यावलेपः ॥ ४२ पाताले व्यालराजेा वसति सुविदितं यस्य जिह्वासहस्रं, निर्गन्ता स्वर्गतोऽसौ न भवति धिषणो वज्रभृत्रस्य शिष्यः । जीवेतान्तावदेतौ निल्यबलवशाद्वादिनः केऽत्र नान्ये, गर्वे निर्मुच्य सर्वे जयिनमिन-सभे वादिराजं नमन्ति ॥ ४३ वाग्देवीसुचिरप्रयोगसुइढप्रेमाणमप्यादरा— दादत्ते मम पार्श्वतोऽयमधुना श्रीवादिराजो मुनिः । भो भो पश्यत पश्यतेष यमिनां कि धर्म इत्युच्चकै— रब्रह्मण्यपराः पुरातनमुनेर्वाग्वत्त्तयः पान्तु वः ॥ ४४ व्याकरणकी टीका ) के कत्ती दयौपाल मुनिके सतीर्थ या गुरुभाई थे । वादिराज यह एक तरहकी पदवी या विशेषण है जो अधिक प्रचलित होनेके कारण नाम ही बन गया जान पड़ता है परन्तु वास्तव नाम कुछ और ही होगा, जिस तरह वादीभसिंहका असल नाम अजितेंसेन था ।

## समकालीन राजा

चौलुक्यनरेश जयसिंहदेवकी राजसमामें इनका बड़ा सम्मान था और ये प्रख्यात वादी गिने जाते थे। मल्ठिषेण-प्रशस्तिके अनुसार जयसिंहद्वारा ये पूजित भी थे— ' सिंहसमर्च्यपीठविभवः । '

जयसिंह (प्रथम) दक्षिणके सोलंकी वंशके प्रसिद्ध महाराजा थे। पृथ्वीवछम महाराजाधिराज, परमेश्वर, चालुक्यचक्रेश्वर, परममट्टारक, जगदेकैमछ आदि उनकी उपाधियाँ थीं। इनके राज्यकालके तीससे ऊपर शिलालेख दानपत्र आदि मिल चुके हैं जिनमें पहला लेख श० सं० ९३८ का है और अन्तिम श० सं० ९६४ का। अतएव कमसे कम ९३८ से ९६४ तक तो उनका राज्य-काल निर्विवाद है। उनके पाष वदी द्वितीया श० सं० ९४५ के एक लेखमें उन्हें भोजरूप कमलके लिए चन्द्र, राजेद्र चोल (परकेसरी वर्मा) रूप हाथीके लिए सिंह, मालवेकी सम्मिलित सेनाको पराजित करनेवाला और चेर-चोल राजाओंको दण्ड देनेवाला लिखा है।

वादिराजने अपना पार्श्वनाथचरित सिंहचक्रेश्वर या चौछक्यचक्रवर्ती जयसिंह-देवकी राजधानीमें ही निवास करते हुए श० सं० ९४७ की कार्तिक सुदी ३ की बनाया था। यह जयसिंहका ही राज्य-काल है। यह राजधानी लक्ष्मीका निवास थी और सरस्वतीदेवी (वाग्वधू) की जन्मभूमि थी।

- १ हितैषिणां यस्य नृणामुदात्तवाचा निबद्धा हितरूपसिद्धिः । वन्द्रो दयापालमुनिः स वाचा सिद्धस्सताम्मूर्द्धनि यः प्रभावैः ॥३८॥ म०प्र•
- २ सकलभुवनपालानम्रमूर्द्धाववद्रस्फुरितमुकुटचूडालीढ़पादारविन्दाः । मदवदखिलवादीभेन्द्रकुंभप्रभेदी गणभृदजितसेनो भाति वादीभसिंहः ॥ ५७ ——म० प्र०

३ वादिराजकी एक पदवी ' जगदेकमछ-वादि ' है। क्या आश्चर्य जो उसका अर्थ ' जगदेकमछ ( जयसिंह ) का वादि ' ही हो। यशोधरचरितके तीसरे सर्गके अन्तिम ८५ वें पद्यैमें और चौथे सर्गके उपान्त्य पद्यैमें कविने चतुराईसे महाराजा जयसिंहका उल्लेख किया है। इससे माऌ्म होता है कि यशोधरचरितकी रचना भी जयसिंहके समयमें हुई है।

राजधानी

चालुक्य जयसिंहकी राजधानी कहाँ थी, इसका अभी तक ठीक ठीक पत् नहीं लगा है। परन्तु पार्श्वनाथ-चरितकी प्रशास्तिके छठे श्ठोकसे ऐसा माऌम होता है कि वह 'कट्टगेरी ' नामक स्थानमें होगी जा इस समय मद्रास सदर्न मराठा रेलवेकी गदग-होटगी शाखापर एक साधारण-सा गाँव है और जो बदामीसे १२ मील उत्तरकी ओर है। यह पुराना शहर है और इसके चारों ओर अब भी शहर-पनाहके चिह्न मौजूद हैं। उक्त श्ठोकका पूर्वार्ड्ड मुद्रित प्रतिमें इस प्रकार है—

लक्ष्मीवासे वसति कटके कद्टगातीरभूमौ,

कामावाप्तिप्रमद सुभगे सिंहचक्रेश्वरस्य ।

इसमें सिंहचक्रेश्वर अर्थात् जयसिंहदेवकी राजधानी (कटक) का वर्णन है जहाँ रहते हुए ग्रन्थकर्त्ताने पार्श्वनाथचरितकी रचना की थी। इसमें राजधानीका नाम अवश्य होना चाहिए; परन्तु उक्त पाठसे उसका पता नहीं चल्रता। सिर्फ इतना माऌ्म होता है कि वहाँ लक्ष्मीका निवास था, और वह कट्टगानदीके तीरकी भूमिपर थी। हमारा अनुमान है कि शुद्ध पाठ 'कट्टगेरीति भूमौ ' होगा, जो उत्तरभारतके अर्द्धदग्ध लेखकोंकी कृपासे 'कट्टगातीरभूमौ ' बन गया है। उन्हें क्या पता कि 'कट्टगेरी ' जैसा अड़बड़ नाम भी किसी राजधानीका हो सकता है ?

जयसिंहके पुत्र सोमेश्वर या आहवमछने ' कल्याण ' नामक नगरी बसाई औ वहाँ अपनी राजधानी स्थापित की । इसका उल्लेख विल्हणने अपने ' विक्रमांक देवचरित ' में किया है<sup>3</sup> । कल्याणका नाम इसके पहलेके किसी भी शिलालेख या ताम्रपत्रभें उपलब्ध नहीं हुआ है, अतएव इसके पहले चौलुक्योंकी राजधान

- १ व्यातन्वज्जयसिंहतां रणमुखे दीर्घे दधौ धारिणीम् ।
- २ रणमुखजयसिंहो राज्यलक्ष्मी बभार ॥
- ३ सर्ग २ श्लोक १।

' कट्टगेरी ' में ही रही होगो । इस स्थानमें चालुक्य विक्रमादित्य ( द्वि० ) का ई० स० १०९८ का कनड़ी शिलालेख भी मिला है जिससे उसका चालुक्य-राज्यके अन्तर्गत होना स्वष्ट होता है। कट्टगा नामकी कोई नदी उस तरफ नहीं है।

मठाधीश

पार्श्वनाथचारेतकी प्रशास्तिमें वादिराजसूरिने अपने दादागुरु श्रीगलदेवको ' सिंहपुरैकमुख्य ' लिखा है और न्यायविनिश्चयविवरणकी प्रशास्तिमें अपने आपको भी ' सिंहपुरेश्वर ' लिखा है । इन दोनों शब्दोंका अर्थ यही माल्र्म होता है कि वे सिंहपुर नामक स्थानके स्वामी थे, अर्थात् सिंहपुर उन्हें जागीरमें मिला हुआ था और शायद वहींपर उनका मठ था।

अवणबेल्गेलिक ४९३ नम्बरके शिलालेखमें जो श॰ सं॰ १०४७ का उत्कीर्ण किया हुआ है—वादिराजकी ही शिष्यपरम्पराके श्रीपाल त्रैविद्यदेवको होय्सल नेरेश विष्णुवर्द्धन पोय्सलदेवने जिनमन्दिरोंके जीर्णोद्धार और ऋषियोंको आहार-दानके हेतु शल्य नामक गाँवको दान स्वरूप देनेका वर्णन है और ४९५ नम्बरके शिला-लेखमें—जो श॰ सं॰ ११२२ के लगभगका उत्कीर्ण किया हुआ है —लिखा है कि षड्दर्शनके अध्येता श्रीपालदेवके स्वर्गवास होनेपर उनके शिष्य वादिरेाज (द्वितीय) ने 'परवादिमछ जिनालय'नामका मन्दिर निर्माण कराया और उसके पूजन तथा मुनियोंके आहार-दानके लिए कुछ भूमिका दान किया।

इन सब बातोंसे साफ समझमें आता है कि वादिराजकी गुरु शिष्यपरम्परा मठाधीशोंकी परम्परा थी, जिसमें दान लिया भी जाता था और दिया भी जाता था। वे स्वयं जैनमन्दिर बनवाते थे, उनका जीर्णोद्धार कराते थे और अन्य मुनियोंके आहार-दानकी भी व्यवस्था करते थे। उनका 'भव्यसहाय ' विशेषण भी इसी दानरूप सहायताकी ओर संकेत करता है। इसके सिवाय वे राजाओंके दरबारोंमें उपस्थित होते थे और वहाँ वाद-विवाद करके वादियोंपर विजय प्राप्त करते थे।

देवसेनसूरिके दर्शनसारके अनुसार द्राविड़संघके मुनि कच्छ, खेत, वसति (मन्दिर) और वाणिज्य करके जीविका करते थे और शीतल जलसे स्नान १ इस मुनिपरम्परामें वादिराज और श्रीपालदेव नामके कई आचार्य हो गयें हैं। ये वादिराज दूसरे हैं। ये गंगनरेश राचमछ चतुर्थ या सत्यवाक्यके गुरु थे। करते थे। मन्दिर बनानेकी बात तो ऊपर आ चुकी है, रही खेती-बारी, सो जब जागीरी थी तब वह होती ही होगी और आनुषङ्गिक रूपसे वाणिज्य भी। इसी लिए शायद दर्शनसारमें द्राविड़संघको जैनाभास कहा गया है।

### कुष्टरोगकी कथा

वादिराजसूरिके विषयमें एक चमःकारकारिणी कथा प्रचलित है कि उन्हें कुष्ठरोग हो गया था। एक बार राजाके दरबारमें इसकी चर्चा हुई तो उनके एक अनन्य भक्तने अपने गुरुके अपवादके भयसे झुठ ही कह दिया कि '' उन्हें कोई रोग नहीं है।" इसपर बहस छिड़ गई और आखिर राजाने कहा कि ''मैं स्वयं इसकी जाँच करूँगा।" भक्त घबड़ाया हुआ गुरुजीके पास गया और बोला ''मेरी लाज अब आपके ही हाथ है, मैं तो कह आया।'' इसपर गुरुजीने दिलासा दी और कहा, ''धर्मके प्रसादसे सब ठीक होगा, चिन्ता मत करो।'' इसके बाद उन्होंने एकीभावस्तोत्रकी रचना की और उसके प्रभावसे उनका कुष्ठ दूर हो गया। एकीभावकी चन्द्र कीर्ति भट्टारककृत संस्कृत टीकामें यह पूरी कथा तो नहीं दी है परन्तु चौथे श्ठोंककी टीका करते हुए लिखा है कि '' मेरे अन्तःकरणमें जब आप प्रतिष्ठित हैं तब मेरा यह कुष्ठरोगाकान्त शरीर यदि सुवर्ण हो जाय तो क्या आश्चर्य है' ?'' अर्थात् चन्द्रकीर्तिजी उक्त कथारे परिचित थे । परन्तु जहाँ तक हम जानते हैं यह कथा बहुत पुरानी नहीं है और उन लोगोंद्वारा गढ़ी गई है जो ऐसे चमत्कारोंसे ही आचार्यों और भट्टारकोंकी प्रतिष्ठाका माप किया करते थे। अमावसके दिन पूनोंके चन्द्रमाका उदय कर देना, चवालीस या अड़तालीस बेड़ियोंको तोड़कर कैदमेंसे बाहर निकल आना, साँपके काटे हुए पुत्रका जीवित हो जाना आदि, इस तरहकी और भी अनेक चमत्कारपूर्ण कथायें पिछले भट्टारकोंकी गढ़ी हुई प्रचलित हैं जो असंभव और अप्राकृतिक तो हैं ही,

जैनमुनियोंके चरित्रको और उनके वास्तविक महत्त्वको भी नीचे गिराती हैं। यहाँ यह स्मरण रखना चाहिए कि सच्चे मुनि अपने भक्तके भी मिथ्याभाषणका

समर्थन नहीं करते और न अपने रोगको छुपानेकी ही कोशिश करते हैं। यदि यह घटना सत्य होती तो मल्ठिपेणप्रशस्ति (श० सं०१०५०) तथा दूसरे

१ हे जिन, मम स्वान्तगेहं ममान्तःकरणमन्दिरं त्वं प्रतिष्ठः सन् यत इदं मदीयं कुष्ठरोगाक्रान्तं वपुः शरीरं सुवर्णीं करोषि, तत्कि चित्रं तत्किमाश्चर्यं न किमपि आश्चर्यमित्यर्थं: । शिलालेखोंमें जिनमें वादिराजसूरिकी बेहद प्रशंसा की गई है, इसका उल्लेख अवश्य

होता । परन्तु जान पड़ता है तब तक इस कथाका अविर्भाव ही न हुआ था । इसके सिवाय एकीभावके जिस चौथे पद्यका आश्रय लेकर यह कथा गड़ी गई है, उसमें ऐसी कोई बात ही नहीं है जिससे उक्त घटनाकी कल्पना की जाय । उसमें कहा है कि जब स्वर्गलोकसे माताके गर्भमें आनेके पहले ही आपने पृथ्वीमंड-लको सुवर्णमय कर दिया था, तब ध्यानके द्वारा मेरे अन्तरमें प्रवेश करके यदि आप मेरे इस शरीरको सुवर्णमय कर दें तो कोई आश्चर्य नहीं है । यह एक भक्त कविकी सुन्दर और अन्टी उत्प्रेक्षा है, जिसमें वह अपनेके। कमोंकी मल्नितासे रहित सुवर्ण या उज्ज्वल बनाना चाहता है । आगे ५, ६, ७ वें पद्योंमें भी इसी तरहके भाव हैं : जब आप मेरी चित्तशय्यापर विश्राम करेंगे, तो मेरे क्लेशोंको कैसे सहन करेंगे ? आपकी स्याद्वाद-वापिकामें स्नान करनेसे मेरे दुःख-सन्ताप क्यों न दूर होंगे ? जब आपके चरण रखनेसे तीनें। लोक पवित्र हो जाते हैं तब सर्वांग रूपसे आपको स्पर्श करनेवाला मेरा मन क्यों कल्याणभागी न होगा ? आदि ।

सम्राट् हर्षवर्धनके समयके मयूर कविके विषयमें भी जो महाकवि वाणके ससुर और सूर्यशतक नामक स्तोत्रके कर्त्ता हैं एक ऐसी ही कथा प्रसिद्ध है । मम्मटकृत काव्यप्रकाशके टीकाकार जयरामने लिखा है कि मयूर कवि सौश्ठोकोंसे सूर्यका स्तवन करके कुष्ठ रोगसे मुक्त हो गर्या । सुधासागर नामके दूसरे टीकाकारने लिखा है कि मयूर कवि यह निश्चय करके कि या तो कुष्ठसे मुक्त हो जाऊँगा या प्राण ही छोड़ दूँगा हरदार गया और गगा-तटके एक बहुत ऊँचे झाड़की शाखापर सौ रस्सियोंवाले छींकेमें बैठ गया और सूर्यदेवकी स्तुति करने लगा । एक एक पद्यको कहकर वह छींकेकी एक एक रस्सी काटता जाता था । इस तरह करते करते सूर्यूदेव सन्तुष्ट हुए और उन्हांने उसका शरीर उसी समय निरोग और सुन्दर कर दिया । काव्यप्रकाशके तीसरे टीकाकार जगन्नाथने भी लगभग यही बात

१ '' मयूरनामा कविः रातश्रोकेन आदित्यं स्तुत्वा कुष्ठान्निस्तीर्णः इति प्रसिद्धिः ।

२ पुरा किल मयूरशर्मा कुष्ठी कविः छेशमसहिष्णुः सूर्यप्रसादेन कुष्ठान्निस्तरामि प्राणान्वा त्यजामि इति निश्चित्य हरिदारं गत्वा गंगातटे अत्युच्चशाखावलुम्वी शतरज्जु।शक्यं अधिरूढः सूर्यमस्तौषीत । अकरोच्चैकेकपद्यान्ते एकैकरज्जुविच्छेदं । एवं क्रियमाणे काव्यतुष्टो रवि सद्य एव निरोगां रमणीयां च तत्तनुं अकार्धांत । प्रसिद्धं तन्मयूरशतकं सूर्यशतका-परपर्यायमिति । " वादिराजसूरि

कही है'। हमारा अनुमान है कि इसी सूर्यशतक-स्तवनकी कथाके अनुकरणपर वादिराजसूरिके एकीभावस्तोत्रकी कथा गढ़ी गई है।

हिन्दुओंके देवता तो ' कर्त्तुमकर्त्तुमन्यथाकर्त्तुं समर्थ ' होते हैं, इस लिए उनके विषयमें इस तरहकी कथायें कुछ अर्थ भी रखती हैं परन्तु जिनभगवान् न तो स्तुतियोंसे प्रसन्न होते हैं और न उनमें यह सामर्थ्य है कि किसीके भयंकर रोगको बातकी बातमें दूर कर दें । अतएव जैनधर्मके विश्वासोंके साथ इस तरहकी कथाओंका कोई सामञ्जस्य नहीं बैठता ।

ग्रन्थ-रचना

वादिराजसूरिके अभी तक नीचे लिखे पाँच ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं----

१ पार्श्वनाथचरित — यह एक १२ सर्गका महाकाव्य है और माणिकचन्द्र-जैन-प्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है। इसकी बहुत ही सुन्दर सरस और प्रौढ रचना है। ' पार्श्वनाथकाकुर्त्स्थचरित ' नामसे भी इसका उल्लेख किया गया है।

२ यशोधरचरित—यह एक चार सर्गका छोटा-सा खण्डकाव्य है जिसमें सब मिलाकर २९६ पद्य हैं। इसे तंजौरके स्व॰ टी॰ एस॰ कुप्पूस्वामी शास्त्रीने बहुत समय पहले प्रकाशित किथा था जो अब अनुपलभ्य है। इसकी रचना पार्श्वनाथचरितके बाद हुई थी। क्योंकि इसमें उन्होंने अपनेको पार्श्वनाथचरितका कत्ती बतलाया है।

३ एकी भावस्तोत्र — यह एक छोटा-सा २५ पद्योंका अतिशय सुन्दर स्तोत्र है और 'एकी भावं गत इव मया' से प्रारंभ होनेके कारण एकी भाव नामसे प्रसिद्ध है। ४ न्यायविनश्चयविवरण — यह भट्टाकलंक देवके ' न्यायविनश्चय 'का भाष्य है और जैनन्यायके प्रसिद्ध ग्रन्थों में इसकी गणना है । इसकी श्ठोकसंख्या २०,००० है। अभी तक यह प्रकाशित नहीं हुआ है।

१ श्रीमन्मयूरभट्टः पूर्वजन्मदुष्टहेतुकगल्तिकुष्ठजुष्ठो ... इत्यादि ।

२ श्रीपार्श्वनाथकाकुत्स्थचरितं येन कीर्तितम् ।

तेन श्रीवादिराजेन टब्धा याशोधरी कथा ॥ ५-यशोधरचरित, पर्व १ पहले भैंने भूत्रसे 'श्रीपार्श्वनाथकाकुत्स्थवरितं ' पदसे पार्श्वनाथचरित और काकुत्स्थ-चरित नामके दो ग्रन्थ समझ लिये थे। मेरी इस भूलको भेरे बादके लेखकोंने भी दुहराया है। परन्तु ये दो ग्रन्थ होते तो द्विवनान्तपद होना चाहिए था, जो नहीं है। 'काकुत्स्थ' पार्श्वनाथके वंशका परिचायक है। ५ प्रमाणनिर्णय—प्रमाणशास्त्रका यह एक छोटा-सा स्वतंत्र प्रन्थ है जिसमें प्रमाण, प्रत्यक्ष, परोक्ष और आगम नामके चार अध्याय हैं । माणिकचन्द्र जैन-प्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है ।

अध्यातमाष्टक—यह भी एक छोटा-सा आठ पद्योंका ग्रन्थ है और माणिक-चन्द ग्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है। पर यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि इसके कर्त्ता ये ही वादिराज हैं।

केलेक्यदीपिका नामका ग्रन्थ भी वादिराजसूरिका होना चाहिए जिसका संकेत ऊपर टिप्पणीमें उद्धृत किये हुए 'त्रैलोक्यर्दापिका वाणी' आदि पद्यमें मिलता है। स्व॰ सेठ माणिकचन्दर्जाने अपने यहाँके ग्रन्थ-संग्रहकी प्रशस्तियोंका जो राजिस्टर बनवाया था उससे माऌ्म होता है कि उक्त संग्रहमें 'त्रैलंक्यर्दापिका' नामका एक अपूर्ण ग्रन्थ है जिसमें आदिके दस और अन्तके ५८ वें पत्रसे आगेके पत्र नहीं हैं। संभव है, यह वादिराजसूरिकी ही रचना हो। इसे करणानुयोगका ग्रन्थ लिखा है।

# पार्श्वनाथचरितकी प्रशस्ति

श्रीजैनसारस्वतपुण्यतीर्थनित्यावगाहामलबुद्धिसत्त्वैः । प्रसिद्धभागी मुनिपुंगवेन्द्रैः श्रीनन्दिसघोऽस्ति निवर्हितांहाः ॥ १ ॥ तस्मिन्नभूदुद्यतसंयमश्रीस्त्रेविद्यविद्याधरगीतकीर्तिः । सूरिः स्वयं सिंहपुरैकमुख्यः श्रीपालदेवो नयवर्त्मशाली ॥ २ ॥ तस्याभवद्भव्यसरोक्हाणां तमोपहे। नित्यमहोदयश्रीः । निषेधदुर्मार्गनयप्रभावः शिष्येात्तमः श्रीमतिसागराख्यः ॥ ३ ॥ तत्पादपद्मभ्रमरेण भूमा निश्रेयसश्रीरतिलालुपेन । श्रीवादराजेन कथा निबद्धा जैनी स्वबुद्धेयमनिर्दयापि ॥ ४ ॥ शाकाब्दे नगवार्धिरन्ध्रगणने संवत्सरे कोधने, मासे कार्तिकनाम्नि बुद्धिमहिते शुद्धे तृतीयादिने । सिंहे पाति जयादिके वसुमतीं जैनी कथेयं मया, निष्पत्तिं गमिता सती भवतु वः कल्याणनिष्पत्तेये ॥ ५ ॥ लक्ष्मीवासे वसतिकटके कट्टगातीरभूमौ कामावाप्तिप्रमद्सुभगे सिंहचकेश्वरस्य । निष्पन्ने।ऽयं नवरससुधास्यन्दसिन्धुप्रबंधो जीयादुचैर्जिनपतिभवप्रक्रमैकान्तपुण्यः ॥ ६ ॥

अन्यश्रीजिनदेवजन्मविभवव्यावर्णनाहारिणः श्रोता यः प्रसरत्प्रमोदसुभगो व्याख्यानकारी च यः । सोऽयं मुक्तिवधूनिसर्गसुभगो जायेत किं चैकशः सर्गात्तेऽप्युपयाति वाझ्तयलसल्लक्ष्मीपदश्रीपदम् ॥ ७ ॥ समाप्तमिदं पार्श्वनाथचग्तिम् ।

# न्यायविनिश्चयविवरणकी प्रशस्ति

श्रीमन्न्यायविनिश्चयस्तनुभृतां चेतोदगुर्वीनलुः सन्मार्गे प्रतिबोधयन्नपि...निःश्रेयसप्रापणम् । येनायं जगदेकवत्सलधिया लोकोत्तरं निर्मितो देवस्तार्किकलेाकमस्तकमणिर्भूयात्स वः श्रेयसे ॥ १ ॥ विद्यानन्दमनन्तवीर्यसुखदं श्रीपूज्यपादं दया-पालं सन्मतिसागरं कनकसेनाराध्यमभ्युद्यमी । शुद्धचन्नीतिनरेन्द्रसेनमकलंकं वादिराजं सदा, श्रीमत्स्वामिसमन्तभद्रमतुलं वंदे जिनेन्द्रं मुदा ॥ २ ॥ भूयो भेदनयावगाहगहनं देवस्य यद्राझ्ययं कस्तद्विस्तरतो विविच्य वदितुं मन्दप्रभुर्मादृशः । स्थूलः कोऽपि न यस्तदुक्तिविषयो व्यक्तीकृतोऽयं मया स्थेयाचेतसि धीमतां मतिमलप्रश्वालनैकश्वमः ॥ ३ ॥ व्याख्यानरत्नमालेयं प्रस्फुरन्नयदीधितिः । कियतां हृदि विद्वद्भिस्तुदंती मानसं तमः ॥ ४ श्रीमर्तिसहमहीपतेः परिषदि प्रख्यातवादान्नति-स्तर्कन्यायतमोपहोदयगिरिः सारस्वतः श्रीनिधिः । शिष्यश्रीमतिसागरस्य विदुषां पत्युस्तपः श्रीभृतां भर्त्तुः सिंहपुरेश्वरो विजयते स्याद्वादविद्यापतिः ॥ ५ ॥ इति स्याद्वादविद्यापतिविरचितायां न्यायविनश्चयतात्पर्यावद्योतिन्यां व्याख्यानरत्नमालायां तृतीयः प्रस्तावः समाप्तः । समाप्तं च शास्त्रमिदं ।

# श्रुतसागरसूरि

ये मूल संघ, सरस्वती गच्छ, बलात्कार गणमें हुए हैं और इनके गुरुका नाम विद्यानन्दि था। विद्यानन्दि देवेन्द्रकीर्तिंके और देवेन्द्रकीर्ति पद्मनन्दिके शिष्य और उत्तराधिकारी थे। विद्यानन्दिके बाद मल्ठिभूषण और उनके बाद लक्ष्मीचन्द्र भट्टारक-पदपर आसीन हुए थे। श्रुतसागर शायद गद्दीपर बैठे ही नहीं, फिर भी वे भारी विद्वान् थे। मल्ठिभूषणको उन्हेंने अपना गुरु भाई लिखा है।

विद्यानन्दिका भट्टारक-पट्ट गुजरातमें ही किसी स्थानपर था, परन्तु कहाँपर था, इसका उल्लेख नहीं मिला।

श्रुतसागरके भी अनेक शिष्य होंगे जिनमें एक शिष्य श्रीचन्द्र थे जिनकी बनाई हुई वैराग्यमणिमाला उपलब्ध है। आराधनाकथाकोश, नेमिपुराण आदि प्रन्थांके कत्तों ब्रह्म नेमिदत्तने भी जो मल्ठिभूषणके शिष्य थे—श्रुतसागरको गुरुभावसे स्मरण किया है और मल्ठिभूषणकी वही गुरुपरम्परा दी है जो श्रुतसागरके प्रन्थोंमें मिलती है। उन्होंने सिंहनन्दिका भी उल्लेख किया है जो मालवाकी गद्दीके मट्टारक थे और जिनकी प्रार्थनासे श्रुतसागरने यशस्तिलककी टीका लिखी थी।

श्रुतसागरने अपनेको कलिकालसर्वज्ञ, कलिकालगौतम, उभयभाषाकवि-चक्रवर्ती, व्याकरणकमलमार्तण्ड, तार्किकशिरोमणि, परमागमप्रवीण, नवनवति-महामहावादिविजेता, आदि विशेषणोंसे अलंकृत किया है। ये विशेषण उनकी अहम्मन्यताको खूब अच्छी तरह प्रकट करते हैं।

वे कट्टर तो थे ही, असहिष्णु भी बहुत ज्यादा थे। अन्य मतोंका खण्डन और विरोध तो औरोंने भी किया है, परन्तु इन्होंने ते। खण्डनके साथ बुरी तरह गालियाँ

१ ये पद्मनन्दि वही माऌम होते हैं जिनके विषयमें कहा जाता है कि गिरिनारपर सरस्वती देवीसे उन्होंने कहला दिया था कि दिगम्बर पन्थ ही सच्चा है। इन्हींकी एक शिष्य-शाखामें मकल्कीर्ति, भुवनकीर्ति, विजयकीर्ति और शुभचंद्र भट्टारक हुए हैं।

## श्चतसागरसूरि

भी दी हैं । सबसे ज्यादा आक्रमण इन्होंने मूर्तिपूजा न करनेवाले लोंकागच्छ ( ढूँढ़ियों ) पर किया है । ज़रूरत ग़ैरज़रूरत जहाँ भी इनकी इच्छा हुई है, ये उनपर टूट पड़े हैं । इसके लिए उन्होंने प्रसंगकी भी परवा नहीं की । उदाहरणके तौरपर हम उनकी षट्पाहुड़टीकाको पेश कर सकते हैं । षट्पाहुड़ भगवत्कुन्दकुन्दका ग्रन्थ है जो एक परमसहिष्णु, शान्तिप्रिय और आध्यामिक विचारक थे । उनके प्रन्थोंमें इस तरहके प्रसंग प्रायः है ही नहीं कि उनकी टीकामें दूसरोपर आक्रमण किये जा सकें । परन्तु जो पहलेसे ही भरा बैठा हो, वह तो कोई न कोई बहाना ढूँड़ ही लेता है । दर्शन-पाहुड़की मंगलाचरणके बाद-की पहली ही गाथा है—

### दंसणमूलो धम्मो उवइट्ठो जिणवरेंहिं सिस्साणं। तं साऊण सकण्णे दंसणक्षीणो ण वंदिव्वो ॥

इसका सीधा अर्थ यह है कि जिनदेवने शिष्योंको उपदेश दिया है कि धर्म दर्शनमूलक है, इसलिए जो सम्यग्दर्शनसे रहित है उसकी वंदना नहीं करनी चाहिए । अर्थात् चरित्र तभी वन्दनीय है जब वह सम्यग्दर्शनसे युक्त हो ।

चाहिए। जयात् पारंत तमा पर्पताप ए जप पर तम्परांत पुता हो। इस सर्वथा निरुपद्रव गाथाकी टीकामें कलिकालसर्वज्ञ स्थानकवासियोंपर बुरी तरह बरस पड़ते हैं और कहते हैं, देर्शनहीन कौन हैं ? जो तीर्थंकर प्रतिभा नहीं मानते, उसे पुष्पादिसे नहीं पूजते । जो कहते हैं व्रतोंकी क्या जरूरत है, आत्माका ही पोषण करना चाहिए, उसे दुख न देना चाहिए । मयूरकी पिच्छि सुन्दर नहीं होती, सूतकी सुन्दर होती है, शासनदेवोंको न पूजना चाहिए, आत्मा ही देव है, दूसरा कोई नहीं। वीर भगवानके बाद तीन नहीं आठ केवली हुए हैं, महापुराणादि

१ कोऽसौ दर्शनहीन इति चेत् तीर्थंकरपरमदेवप्रतिमां न मानयन्ति, न पुष्पादिना पूजयन्ति।...मिथ्यादृष्टयः किल वदन्ति व्रतैः कि प्रयोजनं, आत्मैव पोषणीयः, तस्य दुःखं न दातव्यं । मयूरपिच्छं किल रुचिरं न भवन्ति, सूच्चपिच्छं रुचिरं ।... शासनदेवता न पूजनीयाः आत्मैव देवो वर्तते, अपरः कोपि देवो नास्ति। वीरादनन्तरं किल केवालिनोऽष्ट जाता न तु त्रयः, महापुराणादिकं किल विकथा इत्यादि ये उत्सूच्नं मन्वते ते मिथ्यादृष्टयःचार्वांकाः नास्तिकाग्ते । यदि जिनसूत्रमुछंघंते तदाऽऽस्तिकैर्युक्तिवचनेन निषेधनीयाः । तथापि यदि कदाग्रहं न मुच्चन्ति तदा समर्थेरास्तिकैरुपानद्भिः गुथलिप्ताभिर्मुखे ताडनीयाः तत्र पापं नास्ति ।

800

विकथा हैं। परन्तु ऐसा कहनेवाले मिथ्यादृष्टि चार्वाक नास्तिक हैं। जब ये जिन-सूत्रका उल्लंघन करें तब आस्तिकोंको चाहिए कि युक्तियुक्त वचनोंसे उनका निषेध करें। फिर भी यदि वे कदाग्रह न छोड़ें तो समर्थ आस्तिक उनके मुँहपर विष्ठासे लिपटे हुए जूते मारें, इसमें जरा भी पाप नहीं!

इसके आगे चौथी गाथाकी टीकामें भी कलिकालगौतम विना प्रसंगके ही कहते हैं कि जिन-वचनोंको माननेरूप आराधनासे रहित पापी लेंका पन्थके अनु-यायी नरकादि दुर्गतियोंमें भ्रमण करते हैं और कदापि मोक्ष नहीं पाते। इसी तरह छडी गाथाकी टीकामें भी उन्हें नरकगामी बतलाया है।

अभिकतर टीका-ग्रन्थ ही श्रुतसागरजीने रचे हैं, परन्तु उन टीकाओंमें मूलग्रंथ-कर्ताके अभिप्रायोंकी अपेक्षा उन्होंने अपने अभिप्रायोंको ही प्रधानता दी है। दर्शन-पाहुड़की २४ वीं गाथाकी टीकामें उन्होंने जो अपवादवेषकी व्याख्या की है, वह यही बतलाती है। वे कहते हैं कि दिगम्बर मुनि चर्याके समय चटाई आदिसे अपने नम्नत्वको ढँक लेता है। वे परन्तु यह उनका खुदका ही अभिप्राय है, मूलका नहीं। इसी तरह तत्त्वार्थ-टीका ( संयम्श्रुतप्रतिसेवनादि सूत्रकी टीका) में जो द्रव्य-लिंगी मुनिको कम्बलादि ग्रहणका विधान किया है, <sup>\*</sup> वह भी उन्हींका अभिप्राय है, मूल-ग्रंथकर्ताका नहीं।

#### ग्रन्थ-रचना

१—यशस्तिलकचन्द्रिका—आचार्य सोमदेवके प्रसिद्ध यशस्तिलक चम्पूकी यह टीका है और निर्णयसागर प्रेसकी काव्यमालामें प्रकाशित हो चुकी है। यह अपूर्ण है। पाँचवें आश्वासके थांडेसे अंशकी और छठे अःश्वासकी टीका नहीं है। जान पड़ता है, यही उनकी अन्तिम रचना है। इसकी प्रतियाँ अन्य अनेक मंडारोंमें उपलब्ध हैं परन्तु सभी अपूर्ण हैं।

२---तत्त्वार्थत्रत्ति----यह श्रुतसागरी टीकाके नामसे अधिक प्रसिद्ध है। इसकी एक प्रति बम्बईके ए० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें मौजूद है जो वि० सं०

१ 'आराइणा विराहिया ' ाजिनवचनमाननल्क्क्षणामाराधनामकुर्वाणा लौंकाः पाताकिनः तत्रैव तत्रैव नरकादिष्वेव दुर्गातिषु भ्राम्यन्ति न कदााचिदपि मोक्षं लभन्ते इत्यर्थः । २ मूलसंधे परमदिगम्बरा मोक्षं प्राप्नुवंन्ति लौंकास्तु नरकादौ पतन्ति । ३-४ देखो पृष्ठ ३६३–६४ के टिप्पण । १८४२ की लिखी हुई है। स्रोक संख्या नौहजार है। यह अभी तक प्रकाशित नहीं हुई। इसकी एक भाषावचनिका भी हो चुकी है।

३ तत्त्वत्रयप्रकाशिका — श्रीग्रुभचन्द्राचार्यके ज्ञानार्णव या योगप्रदीपके अन्तर्गत जो गद्यभाग है, यह उसीकी टीका है। इसकी एक प्रति स्व॰ सेठ माणिकचन्द्रजीके ग्रन्थ-संग्रहमें है।

8---जिनसद्दस्त्रनाम-टीका---यह पं॰ आशाधरकृत सहस्रनामकी विस्तृत टीका है। इसकी भी एक प्रति उक्त सेठजीके ग्रन्थसंग्रहमें है। पं॰ आशाधरने अपने सहस्रनामकी स्वयं भी एक टीका लिखी थी जो उपलब्ध है।

५— औदार्याचिन्तामीण— यह प्राकृत व्याकरण है और हेमचन्द्र तथा त्रिविकमके व्याकरणोंसे बड़ा है। इसकी प्रति बम्बईके ए० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें है (४६८ क), जिसकी पत्रसंख्या ५६ है। यह स्वोपज्ञवृत्तियुक्त है।

६--महाभिषेक-टीका-पं० आशाधरके नित्यमहोद्योतकी यह टीका है। यह उस समय बनाई गई है जब कि श्रुतसागर देशवती या ब्रह्मचारी थे।

७—वतकथाकोश—इसमें आकाशपंचमी, मुकुटसप्तमी, चन्दनषष्ठी, अष्टाह्निका आदि व्रतोंकी कथायें हैं। इसकी भी एक प्रति बम्बईके सरस्वतीभवनमें है और यह भी उनकी देशव्रती या ब्रह्मचारी अवस्थाकी रचना है।

८---श्रुतस्कन्धपूजा---यह छाटीसी नौ पत्रोंकी पुस्तक है। इसकी भी एक प्रति यहाँके सरस्वती-भवनमें है।

इनके सिवाय श्रुतसागरके और भी कई प्रन्थोंके नाम ग्रन्थसूनियेंमिं मिलते हैं परन्तु उनके विषयमें जब तक वे देख न लिये जायँ, निश्चयपूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता।

## समय-विचार

इन्होंने अपने किसी भी ग्रन्थमें रचनाका समय नहीं दिया है परन्तु यह प्रायः निश्चित है कि ये विक्रमकी १६ वीं शताब्दिमें हुए हैं । क्योंकि

१—महाभिषेकटीकाकी जिस प्रतिकी प्रशस्ति आगे दी गई है वह वि० सं० १५८२ की लिखी हुई है और वह भट्टारक मलिभूषणके उत्तराधिकारी रुक्ष्मीचन्द्रके शिष्य ब्रह्मचारी ज्ञानसागरके पढ़नेके लिए दान की गई है और इन रुक्ष्मीचन्द्रका उल्लेख श्रुतसागरने स्वयं अपने टीका-ग्रन्थोंमें कई जगह किया है। २---ब्र० नेमिदत्तने श्रीपालचरित्रकी रचना वि० सं० १५८५ में की थी और वे मलिभूषणके शिष्य थे। आराधना-कथाकोशकी प्रशस्तिमें उन्होने मलिभूषणका गुरु रूपमें उल्लेख किया है और साथ ही श्रुतसागरका भी जयकार कियों है, अर्थात् कथाकोशकी रचनाके समय श्रुतसागर मौजूद थे।

३— स्व० बाबा दुलीचन्दजीकी सं० १९५४ में लिखी गई ग्रन्थ-सूचीमें श्रुतसागरका समय विकसं० १५५० लिखा हुआ है।

४——षट्प्राभृतटीकामें लेंकागच्छपर तीव्र आक्रमण किये गये हैं और कहा जाता है कि यह गच्छ वि॰ सं॰ १५३० के लगभग स्थापित हुआ था। अतएव उससे ये कुछ समय पीछे ही हुए होंगे।संभव है, ये लेंकाशाहके समकालीन ही हों।

## ग्रन्थ-प्रशस्तियाँ

#### (१)

## श्रीविद्यानन्दिगुरोर्चुद्धिगुरोः पादपंकजभ्रमरः । श्राश्चतसागर इति देशवती तिलकष्टीकतेस्मेदम् ॥

इति ब्रह्मश्रीश्रुतसागरकृता महाभिषेकटीका समाप्ता ।

संवत् १५८२ वर्षे चैत्रमासे शुक्लपक्षे पंचम्यां तिथौ रवौ श्रीआदिजिनचैत्यालये श्रीमूल्संघे सरस्वत गच्छे बलात्कारगणे श्रीकुन्दकुन्दाचार्यान्वये भट्टारकश्रीपद्मनन्दि-देवास्तत्पट्टे भट्टारक श्रोदेवेन्द्रकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भट्टारकश्रीविद्यानन्दिदेवास्तत्पट्टे भट्टारक-श्रीमाल्ठिभूषणदेवास्तत्पट्टे भट्टारकश्रीलक्ष्मीचन्द्रदेवास्तेषां शिष्यवरब्रह्मश्रीज्ञानसागर-पठनार्थे आर्या श्रीविमल्श्री चेली भट्टारकश्रीलक्ष्मीचन्द्रदीक्षिता विनयश्रिया स्वयं

लिखित्वा प्रदत्तं महाभिषेकभाष्यं । शुभं भवतु । कल्याणं भूयात् । श्रीरस्तु । -----आशाधरकृतमहाभिषेककी टीकौ

### (२)

इति श्रीपद्मनन्दि-देवेन्द्रकीर्ति-विद्यानन्दि-मछिभूषणाम्नायेन भद्यारकश्रीमछिभूषण-गुरुपरमामीष्टगुरुभ्रात्रा गुर्जरदेशसिंहासनभद्यारकश्रीलक्ष्मीचन्द्रकाभिमतेन मालवदेश-भद्यारकश्रीसिंहनन्दिप्रार्थनया यतिश्रीसिद्धान्तसागरव्याख्याकृतिनिमित्तं नवनवतिमहा-

- २ जीयान्मे सूरिवर्यो व्रतनिचयलसत्पुण्यपण्यः श्रुतान्धिः ॥ ७१
- ३ स्व० सेठ माणिकचन्दजी जोहरीके भंडारकी प्रति ।

१ श्रीमद्दारकमाछिभूषणगुरुर्भूयात्सत<sup>1</sup> शर्मणे ॥ ६९



महावादिस्याद्वादलब्धविजयेन तर्क-व्याकरण-छन्दोलंकार-सिद्धान्तसाहित्यादिशास्त्रनि-पुणमतिना प्राकृतव्याकरणाद्यनेकशास्त्रचंचुना सूरि श्रीश्रुतसागरेण विरचितायां यश-स्तिलकचन्द्रिकाभिधानायां यशोधरमहाराजचरितचम्पुमहाकाव्यटीकायां यशोधरमहा-राजराजलक्ष्मीविनोद-वर्णनं नाम तृतीयाश्वासचन्द्रिका परिसमाप्ता ।

#### (३) श्रीपद्मनन्दिपरमात्मपरः पवित्रो देवेन्द्रकीर्तिंश्य साधुजनाभिवन्द्यः । विद्यादिनन्दिवरसूरिरनल्पबोधः श्रीमलिभूषण इतो स्तु च मंगलं मे । अदः पट्टे भट्टादिकमतघटाघट्टनपदुः घटद्वर्मध्यानः स्फुटपरमभट्टारकपदः । प्रभाषुं जः संयद्विजितवरवीरस्मरनरः सुधी लक्ष्मीचन्द्रश्चरणचतुरे।ऽसौ विजयते ॥ ३ आलंबनं सुविदुषां हृदयाम्बुजानां आनन्दनं मुनिजनस्य विमुक्तिहेतोः । सट्टीकनं विविधशास्त्रविचारचारुचेतरचमत्कृतिकृतं श्रुतसागरेण ॥ ४ श्रुतसागरकृतिवरवचनामृतपानमत्र यैविंहितं । जन्मजरामरणहरं निरन्तरं तै शिवं लब्धं ॥ ५ अस्ति स्वस्ति समस्तसंघतिलकं श्रीमूलसंघोऽनघं, वृत्तं यत्र मुमुक्षुवर्गशिवदं संसेवितं साधुभिः । विद्यानन्दिगुरुस्तिवहास्ति गुणवद्गच्छे गिरः साम्प्रतं तच्छिष्यः श्रुंतसागरेण रचिता टीका चिरं नन्दतु ॥ ६ इति सूरिश्रीश्रुसागरविरचितायां जिननामसहस्रटीकायामन्तकुच्छतविवरणो नामः दशमोध्यायः ॥ १० ॥ श्रीविद्यानन्दिगुरूभ्यो नमः । ·जिनसहस्रनामटीका

### 

इत्युभयभाषाकविचकवर्तिव्याकरणकमलमार्तण्डतार्किकशिरोमणि-परमागम-प्रवीण-सूरिश्रीदेवेन्द्रकीर्तिप्राशिष्य-मुमुक्षुविद्यानन्दिभट्टारकान्तेवासि श्रीमूलसंघ-परमात्मविदुष (१) सूरि-श्रीश्रुतसागरविरचिते औदार्यचिन्तामणिनाम्नि स्वोपज्ञवृत्तिनि प्राकृत-व्याकरणे संयुक्ताव्ययो निरूपणो नाम द्वितीयोध्यायः ।

# (६)

श्रीवर्द्धमानमकलंकसमन्तभद्रश्रीपूज्यपादसदुमापतिपूज्यपादं । विद्यादिनन्दिगुणरत्नमुनीन्द्रसेव्यं भक्त्या नमामि परतः श्रुतसागराप्त्ये ॥ इत्यनवद्यगद्यपद्यविद्याविनोदनोदितप्रमोदपीयूषरसपानपावनमतिसमाजरत्नराजम -तिसागरमतिराजराजितार्थनसमर्थेन तर्क-ध्याकरण-छन्दोऽलंकार-साहित्यादिशास्त्रनि-शितमतिना यतिना श्रीमद्देवेन्द्रकीर्तिभट्टारकप्रशिष्येण शिष्येण च सकलविद्वज्जनवि-हितचरणसेवस्य विद्यानन्दिदेवस्य संछार्दितमिथ्यामतदुर्गरेण श्रुतसागरेण सूरिणा विर-चितायां श्लोकवार्तिक-सर्वार्थसिद्धि-त्यायकुमुदचन्द्रोदय-प्रमेयकमलमार्तण्ड-राज्वार्ति-कप्रचण्डाष्टसहस्रीप्रभृतिग्रन्थसन्दर्भनिर्भरावलेकन-बुद्धिविराजितायां तत्त्वार्थटीकायां ·दशमोऽध्यायः ।

----तत्त्वार्थव्वत्ति

#### (७)

सुदेवेन्द्रकीर्तिश्च विद्यादिनन्दी गरीयान् गुरुमेंऽईदादिप्रवन्दी । तयोर्विद्धि मां मूलसंघे कुमारं श्रुतस्कन्धमीडे त्रिलोकैकसारम् ॥ सम्यक्त्वसुरत्नं सद्गतयत्नं सकलजन्तुकरुणाकरणम् श्रुतसागरमेतं भजत समेतं निखिलजने परितः शरणम् ॥ इतिश्रुतकन्धपूजाविधिः ।

# मलिपेणसूरि

आचार्य महिष्पेण वादिराजसूरिके ही समसामयिक हैं। उभयभाषाकविचक्रवर्ती, कविशेखर और गारुडमंत्रवादवदी आदि उनकी पदवियाँ हैं। सकलागमवेदी, लक्षण(व्याकरण)वेदी और तर्कवेदी भी वे अपनेको लिखते हैं। वे उच्च श्रेणीके कवि थे। कहा गया है कि उनके सामने संस्कृत प्राकृतका कोई कवि अपनी कविताका आभिमान न कर सकता थां। यों तो वे विविध विषयोंके पंडित थे; परन्तु दिगम्बर सम्प्रदायमें उनकी ख्याति मंत्रवादीके रूपमें ही विशेष है।

वे उन अजितसेनाचार्यकी शिष्यपरम्परामें हुए हैं जो गंगनरेश राचमछ और उनके मंत्री तथा सेनापति चामुण्डरायके गुरु थे और जिन्हें नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्तीने ' भुवनगुरु ' कहा है । अजितसेनके शिष्य कनकसेन, कनकसेनके जिनसेन और जिनसेनके शिष्य मछिपेण। जिनसेनके अनुज या सतीर्थ नरेन्द्रसेनका भी मछिरेणने गुरुरूपसे स्मरण किया है ।

वादिराजसूरिने भी अपने न्यायविनिश्चयविवरणकी प्रशस्तिमें कनकसेन और नरेन्द्रसेनका स्मरण किया है । वादिराज चूँकि मलिषेणके ही समकालीन हैं, इस-लिए उनके द्वारा स्मृत कनकसेन और नरेन्द्रसेन यही जान पड़ते हैं ।

वादिराजके समान महिषेण भी मठपति ही होंगे। उनके मंत्र-तंत्रविषयक ग्रन्थोंसे जिनमें स्तंभन, मारण, मोहन, वशीकरण, अंगनाकर्षण, और दूसरे तरह तरहके प्रयोग हैं यही जान पड़ता है कि वे अपने गृहस्थ शिष्योंके कल्याणके लिए मंत्र तंत्र और रोगोपचारकी प्रवृत्ति भी करते होंगे। कमसे कम परमविरक्त वनवासी मुनि तो वे नहीं थे।

- १ भाषाद्वयकवितायां कवया दर्पे वहन्ति तावदिह। नालोकयन्ति यावत्कविशेखश्मलिषेणमुानिम् ॥ — मै० प० क०
- २ देखो न्या० वि० प्रशस्तिका दूसरा पद्य जो पहले पृष्ठ, ४०६ में दिया जा चुका है।

वे विक्रमकी ग्यारहवीं सदीके अन्त और बारहवीं सदीके प्रारंभके विद्वान् हैं। अपना महापुराण उन्होंने ज्येष्ठ सुदी ५, श० सं० ९६९ (वि० सं० ११०४) को समाप्त किया था। अपने अन्य किसी ग्रन्थमें उन्होंने रचनाका समय नहीं दिया, इसलिए यह नहीं बतलाया जा सकता कि यह उनका प्रारांभेक ग्रन्थ है या पीछेका और न यही बतलाया जा सकता है कि कबसे कब तक वे इस धरा-धामपर रहे।

मुलगुन्द धारवाड़ जिलेकी गदग तहसीलमें गदगसे १२ मील दक्षिण पश्चिमकी ओर है । यहींके एक जैनधर्मालय (जैनमन्दिर) में रहते हुए उन्होंने महापुराण रचा था । इस स्थानका उन्होंने तीर्थरूपमें उल्लेख किया है । उस समय यह तीर्थरूपमें प्रसिद्ध था । इस समय भी वहाँ चार जैनमन्दिर हैं । इन मन्दिरोंमें शक संवत् ८२४, ८२५, ९०२, ९७५, १०५३, ११९७, १२७५, और १५९७ के शिलालेख हैं । एक लेखमें आसार्यद्वारा सेनवंशके कनकसेन मुनिको एक खेतके दान देनेका भी उल्लेख है । एक मन्दिरके पीछेकी पहाड़ी चट्टानपर २५ फीट ऊँची जैनमूर्ति उत्कीर्ण की हुई है । संभव है, मल्ठिप्रेणका मठ भी इसी स्थानमें रहा हो ।

वे उभयभाषाके अर्थात् संस्कृत प्राकृतके कवि थे; परन्तु अभी तक उनके जितने ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं वे सब संस्कृतके हैं, प्राकृतका एक भी नहीं है। प्राकृतसे यदि उनका अभिप्राय उनके देशकी भाषा कनड़ीसे हो, तो कनड़ीमें भी अभी तक उनका काई मन्थ नहीं मिला है।

अब तक उनके नीचे लिखे ग्रन्थ उपलब्ध हुए हैं----

**१ महापुराण** — यह दो हजार श्ठोकोंका संस्कृत ग्रन्थ है, जिसमें ६३ शलाका पुरुषोंकी संक्षिप्त कथा है। रचना सुन्दर और प्रसादगुणयुक्त है। कोल्हापुरके लक्ष्मीसेन महारकके मठमें इसकी एक प्रति कनड़ी लिपिमें लिखी हुई **है।** 

२ नागकुमार काव्य--छोटा-सा पाँच सगोंका खण्डकाव्य है जो ५०७ रुठोकोंमें पूर्ण हुआ है । इसके प्रारम्भमें कहा है कि जयदेवादि कवियोंने जो गद्य-

१ देखो, ब० श्री शीतलप्रसादजीदारा लिखित बम्बई प्रान्तके प्राचीन जैन स्मारक, पृ० १२०। ब० जीके ये स्मारक जन्थ इतनी असावधानीसे मुद्रित हुए हैं और इतने अशुद्ध हैं कि उनके सन् संवतोंके अंकोंपर और नामोंपर पूरा विश्वास नहीं किया जा सकता। पद्यमय कथा लिखी है वह मन्दबुद्धियोंके लिए विषम हैं। मैं मलिषेण विद्वजनोंके मनको हरण करनवाली उसी कथाको प्रसिद्ध संस्कृत वाक्योंमें पद्यवद्ध रचता हूँ। वास्तवमें यह काव्य बहुत सरल और सुन्दर है<sup>7</sup>।

जयदेव कविका कोई नागकुमार काव्य अभीतक उपलब्ध नहीं हुआ।

३-- भैरव-पद्मावती कल्प — इसमें ४०० अनुष्टुप श्ठोक हैं और १ मन्त्रिलक्षण, २ सकलीकरण, ३ देव्यर्चन, ४ द्वादशरांजिकामंत्रोद्धार, ५ कोधादि-स्तंभन, ६ अङ्गनाकर्षण, ७ वशीकरणयन्त्र, ८ निमित्त, ९ वशीकरणतंत्र और १० गारुडतंत्र नामके दश अधिकार हैं। मंत्रशास्त्रका यह प्रासिद्ध ग्रन्थ है और बैन्धुपेणके संस्कृत-विवरणके सहित प्रकाशित हा चुका है।<sup>४</sup> बम्बईके सरस्वती-भवनमें इसकी दो हस्तलिखित सटीक प्रतियाँ हैं।

४ सरस्वती-मंत्र-कल्प—यह भी मंत्र-ग्रन्थ है इसमें ७५ पद्य और कुछ गद्य-विधि दी हुई है। यह भी उक्त भैरवपद्मावती कल्पके साथ प्रकाशित हो चुका है।

५ ज्वांलिनो कल्प-इस मंत्र प्रन्थकी एक प्रति स्व॰ से॰ माणिकचन्दजीके

१ कविभिर्जयदेवाद्यैर्गद्यैःपद्यैर्विनिर्मितम् । यत्तदेवास्ति चेदत्र विषमं मन्दमेधसाम् ॥ प्रसिद्धैर्सस्क्रैतेर्वाक्यैर्विद्वजनमनोहरम् । तन्मया पद्यबन्धेन मछिषेणेन रच्यते ॥

२ इसकी एक हस्तलिखित प्रति मेरे पुस्तक-संग्रहमें है, जिसमें प्रशस्ति नहीं है।

३ बन्धुषेणने अपना कोई परिचय नहीं दिया है परन्तु घे भी कर्नाटक प्रान्तके ही जान पड़ते हैं। ९ वें परिच्छेद के ३५ वें इलोककी टीकामें वे 'खरकर्णी' राब्दका अर्थ करते हुए लिखते हैं-"गर्दभकर्णी कर्णाटमाषया कार्येगिरी।"

४ इसे अहमदाबादके श्री साराभाई मणिलाल नवाबने सरस्वतीकल्प और दूसरे अनेक परिशिष्टोंके साथ गुजराती अनुवादसहित प्रकाशित किया है।

५ ' ज्वालामालिनी कल्प ' नामका एक औ<sup>र</sup> मंत्रशास्त्र बम्बईके ए० पन्नालाल सरस्वती-भवनमें है जिसके कत्ता द्राविडसंघी इन्द्रनन्दि योगीन्द्र हैं जो वर्षनन्दिके शिष्य और वासवनन्दिके प्रशिष्य थे। वासवनन्दिके गुरुका भी नाम इन्द्रनन्दि था। यह ग्रन्थ श० सं० प्रन्थ संग्रहमें है, जिसमें १४ पत्र हैं और जो वि० सं० १५६२ की लिखी हुई है। मलिपेण नामके अनेक आचार्य हो गये हैं और ग्रन्थ-सूचियोंमें उनके प्रवचन-सारटीका, पंचास्तिकायटीका, वज्रपंजरविधान, ब्रह्मविद्या, कामचण्डालिनी कल्प, आदि अनेक ग्रन्थोंके नाम मिलते हैं परन्तु उक्त पाँच ग्रन्थोंको छोड़कर अन्य प्रन्थोंके विपयमें जब तक कि वे सामने उपस्थित न हों यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि वे इन्हींके हैं अथवा अन्यके । सज्जनचित्तवल्लभ नामका एक छोटा-सा २५ पद्योंका काव्य भी मलिपेणका है जो प्रकाशित हो चुका है । उसमें मुनियोंको उपदेश दिया गया है कि तुम अपने चरित्रको निर्मल रक्ष्लो, ग्रामके समीप मत रहो, स्त्रियोंसे सम्पर्क मत रक्खो, परिग्रह धनादिकी आकांक्षा मत रक्खो, भिक्षामें जो कुछ ऌग्वा सूखा मिले उसीसे सन्तोपपूर्वक पेट भर लो और इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त करके अपने यति नामको सार्थक करो । हमारा खयाल है कि इसके कर्त्ता कोई दूसरे ही मलिपेण हैं और वे वनवासी सम्प्रदायके हैं, मठवासी नहीं ।

विद्यानुशासन या विद्यानुवाद नामका प्रन्थ भी मलिषेणका बतलाया जाता है परन्तु वास्तवमें वह उनका नहीं है, उनसे पछिके किसी अन्य आचार्यका है'।

८६१ में मान्यखेटमें रचा गया था। अर्थात् यह मलिपेणसे लगभग सौ वर्ष पहलेकी रचना है। ग्रन्थकी उत्थानिकामें लिखा है कि दक्षिणके मलयदेशके हेमग्राममें द्राविट्संघके अधिपति हेलाच ये थे। एक बार उनकी शिष्या कमलश्रीको ब्रह्मराक्षस लग गया। उसकी पीड़ाको देखकर हेलाचार्य नीलगिरिके शिखरपर गय और वहाँ उन्होंने ज्वालामालिनीकी विधिपूर्वक माभना की। सात दिनमें देवीने उपस्थित होकर पूछा कि क्या चाहते हो ? मुनिने कहा, मुझे और कुछ नहीं चाहिए, कमलश्रीको ग्रहमुक्त कर दो। देवीने एक लोहेके पत्रपर मंत्र लिख कर दिया और उसकी विधि बतला दी। इससे शिष्या स्वस्थ हो गई। फिर देवीके आदेशसे हेलाचार्यने ज्वालिनी-मतकी रचना की। उसके बाद परम्परासे यह हेलाचार्यके शिष्य गांगमुनि, नीलग्रीव आदिको प्राप्त हुआ और फिः कंदर्प (?) तथा गुणनन्दि मुनिके पास अध्ययन करके इन्द्रनन्दिने इसकी रचना की।

१ बम्बईके ऐ० पन्नालल सरस्वती-भवनमें इसकी दो प्रतियाँ हैं : एक सम्पूर्ण है जिसमें २४ अध्याय हैं और दूसरा काव्यसाहित्यतीर्थांचार्य प्राच्यविद्यावारिधि श्रीचन्द्रशेखरशास्त्रीकी भाषाटीकाके सहित है, जो अपूर्ण है । अर्थात् उसक केवल ७ अध्याय हैं । जो प्रते सम्पूर्ण



## प्रशस्तियाँ

(१)

तीर्थे श्रीमुलगुन्दनाम्नि नगरे श्रीजैनधर्मालये स्थित्वा श्रीकविचक्रवर्तियतिपः श्रीमछिषेणाह्नयः । संक्षेपात्प्रथमानुयोगकथनव्याख्यान्वितं शृण्वतां भव्यानां दुरितापहं रचितवान्निःशेषविद्याम्बुधिः ॥ १ वर्षैकत्तिंशताहीने सहस्रे शकभूमुजः । सर्वजिद्वत्सरे ज्येष्ठे सशुक्के पंचमीदिने ॥ २ अनादि तत्समाप्तं तु पुराणं दुरितापहम् । जीयादाचन्द्रतारार्कं विदग्धजनचेतासि ॥ २ श्रीजिनसेनसूरितनुजेन कुदृष्टिमतप्रभेदिना गारुडमंत्रवादसकलागमल्झणतर्कवेदिना । तेन महापुराणमुदितं मुवनत्रयवर्तिकीर्तिना । प्राकृतसंस्कृतोभयकवित्वधृता कविचक्रवर्तिना ॥

#### (२)

जितकषायरिपुर्गुणवारिधिर्नियतचारुचरित्रतपोनिधिः ।

जयतु भूपकिरीटविघट्टितक्रमयुगोऽजितसेनमुनीश्वरः ॥ १

है, उसके आदि अन्तमें कहीं ग्रन्थकर्तांका नाम नहीं है और न अन्तमें कोई प्रशस्ति है परन्तु शास्त्रीजीने अपनी भाषाटीकाके प्रत्येक अध्यायकी पुष्पिकामें उसे श्रीसुकुमारसेनमुनि-विरचित बतलाया है। माऌम नहीं जिस मूल प्रतिसे उन्होंने भाषाटीका लिखी है उसीमें यह नाम दिया है या उन्हें यह अन्य किसी स्रोतसे माऌम हुआ है। मलियेणका तो हय निश्चयसे नहीं है। क्योंकि भाषाटीका (पत्र १६१) में लिखा है ' श्रीमदाशाधरपदामथगणधरा वलयमनुशिष्यते ' अर्थात् यह रचना पं० आशाधरके बादकी है। मूल्यन्थ ( पत्र ८५) में लिखा है, ' तथाचोक्तं मट्टहस्तिमल्जेन। ' अर्थात् हस्तिमल्जेके भी बादकी यह रचना है। इन्द्रनन्दि, पद्मनन्दि, इमडि भट्टोपाध्याय आदिके भी उद्धरण इसमें दिये हैं। स्वयं मलियेणका ज्वालिनीदेवीका स्तोन्न भी ( पन्न ७३) र्ट्र संग्रह किया गया है। रावणकृत बाल्यइचिकित्सा भी इसमें संग्रहीत है। अजनि तस्य मुनेर्वरदीक्षितो विगतमानमदो दुरितान्तकः । कनकसेनमुनिर्मुनिपुंगवो वरचरित्रमहाव्रतपाल्ठकः ॥ २ गतमदोऽजनि तस्य महामुनेः प्रथितवान् जिनसेनमुनीश्वरः । सकलशिष्यवरो हतमन्मथो भवमहोदधितारतरंडकः ॥ ३ तस्यानुजश्चारुचरित्रवृष्तिः प्रख्यातकीर्तिर्भुवि पुण्यमूर्तिः । नरेन्द्रसेनो जितवादिसेनो विज्ञाततत्त्वो जितकामसूत्रः ॥ ४ तच्छिष्यो विबुधाग्रणीर्गुणनिधिः श्रीमल्ठिषेणाह्वयः संजातः सकलागमेषु निपुणो वाग्देवतालंकृतः । तेनैषा कविचक्रिणा विरचिता श्रीपंचमीसत्कथा भव्यानां दुरितौधनाशनकरी संसारविच्छेदिनी ॥ ५ स्पष्टं श्रीकविचक्रवर्तिगणिना भव्याब्जधर्मोग्रुना ग्रन्थी पंचशती मया विरचिता विद्वजनानां प्रिया । तां भक्त्या विल्खांति चारुवचनैर्व्यावर्णयन्त्यादरात् ये श्रण्वंति मुदा सदा सहृदयास्ते यान्ति मुक्तिश्रियम् ॥ ६ ——नागकुमार-काव्यि

### (३)

सकलन्टपमुकुटघट्टितचरणयुगः श्रीमदजितसेनगणी । जयतु दुरितापहारी भव्यौघभवार्णवोत्तारी ॥ ५५ जिनसमयागमवेदी गुरुतरसंसारकाननोच्छेदी । कर्भेन्धनदहनपटुस्तच्छिप्यः कनकसेनगणिः ॥ ५६ चारित्रभूषितांगो निःसंगो मथितदुर्जयानंगः । तच्छिष्यो जिनसेनो बभूव भव्याब्जधर्मांद्युः ॥ ५७ तदीयशिष्योऽजनि मछिपेणः सरस्वतीदत्तवरप्रसादः । तेनोदितो भैरवदेवतायाः कल्पः समासेन चतुःशतेन ॥ ५८ यावद्वार्धिमहीधरतारकगणगगनचन्द्रदिनपतयः । तिष्ठतु भुवि तावदयं भैरवपद्मावतीकल्पः ॥ ५९

महिषेणस

#### (8)

जगदीशं जिनं देवमभिवन्द्याभिशंकरम् । वक्ष्ये सरस्वतीकल्पं समासेनाल्पमेधसाम् ॥ १ अभयज्ञानमुद्राक्षमालापुस्तकधारिणी । त्रिनेत्रा पातु मां वाणी जटाबालेन्दुमण्डिता ॥ २ लब्धवाणीप्रसादेन मल्ठिपेणेन सूरिणा । रच्यते भारतीकल्पः स्वल्पजाण्यफल्प्रदः ॥ ३ \* \* \* इतिना मल्ठिपेणेन जिनसेनस्य सूनुना । रच्वितो भारतीकल्पः शिष्टलोकमनोहरः ॥ ७७ सूर्यचन्द्रमसौ यावन्मोदिनीभूधरार्णवाः । तावत्सरस्वतीकल्पः स्थेयाच्चेतसि धीमताम् ॥ ७८

## (५)

चन्द्रप्रमं जिनं नत्वा शरचन्द्रसमप्रभम् । वक्ष्येहं ज्वालिनीकल्पं संकल्पितसमप्रभम् ॥ १ \* \* \* श्रीमतोऽजितसेनस्य सूरेः कर्मार्तिधूरिणः । शिष्यः कनकसेनोभूद्रणिक् (?) मुनिजनस्तुतः ॥ २ तदीयशिष्यो जिनसेनसूरिः तस्याग्रशिष्योऽजनि मल्ठिषेणः । वाग्देवतालक्षितचारुवक्त्रस्तेनारचि (?) शिखिदेविकल्पः ॥ ३ कुमतिमतविभेदी जैनतत्त्वार्थवेदी हृतदुरितसमूहः क्षीणसंसारमोहः । भवजलधितरंण्डे। वाग्ववास्त्ररण्डो (?) । विबुधकुमुदचन्द्रो मल्ठिपेणो गणीन्द्रः ॥ ४

-----ज्वालिनीकल्प

# आचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश ग्रन्थ-पारेचय

दिगम्बर सम्प्रदायके संस्कृत कथा-साहित्यमें हरिवंशचरित या हरिवंशपुराण प्रसिद्ध और प्राचीन ग्रन्थ है । उपलब्ध कथा-ग्रन्थोंमें समयकी दृष्टिसे यह तीसरा ग्रन्थ है । इसके पहलेका एक पद्मचरित है जिसके कर्त्ता रविषेणाचार्य हैं और दूसरा वरांगचरित है जिसके कर्त्ता जटा-सिंहनन्दि हैं और इन दोनोंका स्पष्ट उल्लेख हरिवंशके प्रथम सर्गमें किया गया है ।

आचार्य वीरसेनके शिष्य जिनसेनका पार्श्वाभ्युदय काव्य भी हरिवंशके पहले बन चुका था, क्योंकि उसका भी उल्लेख हरिवंशमें किया गया है, र लिए यदि उसको भी कथा-ग्रन्थ माना जाय, तो फिर हरिवंशको चौथा ग्रन्थ मानना चाहिए।

महासेनकी सुलोचना-कथाका और कुछ अन्य ग्रन्थोंका भी हरिवंशमें जिक किया गया है<sup>3</sup> परन्तु वे अभीतक अनुपलब्ध हैं।

हरिवंशका ग्रन्थ-परिमाण बारह हज़ार श्ठोक है और उसमें ६६ सर्ग हैं। अधिकांश सर्ग अनुष्टुप छन्देंगें हैं। कुछ सगोंमें द्रुतविलम्बित, वसन्ततिलका, शार्दूलविक्रीडित आदि छन्दोंका मी उपयोग किया गया है। बावीसवें तीर्थंकर भगवान् नेमिनाथ और वे जिस वंशमें उत्पन्न हुए थे उस हरिवंशके महापुरुषोंका चरित लिखना ही इसका उद्देश्य है; परन्तु गौण रूपसे जैसा कि छ्यासठवें सर्ग (श्ठोक ३७-३८) में कहा गया है चौवीस तीर्थंकर, बारह चक्रवर्ती, नव नारायण, नव बलमद्र और नव प्रतिनारायण, इस तरह त्रेसठ शलाका पुरुषोंका और सैकड़ों अवान्तर राजाओं और विद्याधरोंके चरितोंका कीर्तन भी इसमें किया गया है। इसके सिवाय चौथेसे सातवें सर्गतक ऊर्ध्व, मध्य और अधोलोकोंका वर्णन तथा अजीवादिक

१ देखो श्लोक नं० ३४-३५ । २ देखो श्लोक नं० ४० । ३ देखो श्लोक नं० ३३ ।

द्रव्योंका स्वरूप भी बतलाया गया है। जगह जगह जैनसिद्धान्तोंका निरूपण तो है ही।

हरिवंशकी रचनाके समय तक भगवजिनसेनका आदिपुराण नहीं बना था और गुणभद्रका उत्तरपुराण तो हरिवंशसे ११५ वर्ष बाद निर्मित हुआ है, इसलिए यह ग्रन्थ उनके अनुकरणपर या उनके आधारपर तो लिखा हुआ हो नहीं सकता, परन्तु ऐसा माऌ्म होता है कि भगवजिनसेन और गुणभद्रके समान इनके समक्ष भी कविपरमेश्वर या कविपरमेष्ठीका 'वागर्थसंग्रह ' पुराण रहा होगों। मले ही वह संक्षित हो और उसमें इतना विस्तार न हो।

उत्तरपुराणमें हरिवंशकी जो कथा है, वह यद्यपि संक्षिप्त है परन्तु इस ग्रन्थकी कथासे ही मिलती जुलती है, इसलिए संभावना यही है कि इन दोनोंका मूल स्रोत ' वागर्थसंग्रह ' होगा।

# ग्रन्थकर्त्ता और पुन्नाट संघ

इस ग्रन्थके कर्त्ता जिनसेन पुन्नाट संघके आचार्य थे और वे स्पष्ट ही आदि-पुराणादिके कर्त्ता भगवजिनसेनसे भिन्न हैंे। इनके गुरुका नाम कीर्तिषेण और दादा गुरुका नाम जिनसेन था, जब कि भगवजिनसेनके गुरु वीरसेन और दादा गुरु आर्यनन्दि थे।

पुन्नाट कर्नाटकका प्राचीन नाम है। संस्कृत साहित्यमें इसके अनेक उल्लेख भिलते हैं। हरिपेणने अपने कथाकाशमें लिखा है कि भद्रबाहु स्वामीकी आज्ञा-नुसार उनका सारा संघ चन्द्रगुप्त या विशाखाचार्यके साथ दक्षिणापथके पुन्नाढ देशमें गया। दक्षिणापथका यह पुन्नाट कर्नाटक ही है। कन्नड़ साहित्यमें भी पुन्नाट राज्यके उल्लेख मिलते हैं। प्रसिद्ध भूगोलवेत्ता टालेमीने इसका 'पोन्नट' नामसे उल्लेख किया है। इस देशके मुनि-संघका नाम पुन्नाट संघ था। संघोंके

- १ इसकी चर्चा पहले ' पद्मचरित और पउमचरिय ' शीर्षक लेख ( पृ० २८२ ) में की जा चुकी है ।
- २ स्व० डा० पाठक, टी० एस० कुप्पूवामी शास्त्री आदि विद्वानोंने पहले समय-साम्यके कारण दोनोंको एक ही समझ लिया था।
- ३ अनेन सह संघोऽपि समस्तो गुरुवाक्यतः । दक्षिणापथदेशस्थपुन्नाटविषयं ययों । ॥ ४२–भद्रबाहुकथा

जैनसाहित्य और इतिहास

नाम प्रायः देशों और स्थानोंके ही नामसे पड़े हैं। श्रवणबेल्गोलके १९४ नं० के शिलालेखमें जो श० सं० ६२२ के लगभगका है एक 'कित्तूर' नामके संघका उल्लेख है। कित्तूर या कीर्तिपुर पुन्नाटकी पुरानी राजधानी थी जो इस समय मैसूरके होग्गडेवन्कोटे ' ताल्लुकेमें है। सो यह कित्तूर संघ या तो पुन्नाट संघका ही नामान्तर होगा और या उसकी एक शाखा।

# ग्रन्थकर्त्ताके समय तककी आवीच्छिन्न गुरुपरम्परा

हरिवंशके छ्यासठवें सर्गमें महावीर भगवानसे लेकर लोहाचार्य तककी वही आचार्य-परम्परा दी है, जो श्रुतावतार आदि अन्य प्रन्थोंमें मिलती है— अर्थात् ६२ वर्षमें तीन केवली ( गौतम, सुधर्मा, जम्बू ), १०० वर्षमें पाँच श्रुतकेवली ( विष्णु, नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्द्धन, भद्रबाहु ), १८३ वर्षमें ग्यारह दशपूर्वके पाठी ( विशाख, प्रोष्ठिल, क्षत्रिय, जय, नाग, सिद्धार्थ, धृतिसेन, विजय, बुद्धिल, गंगदेव, धर्मसेन ), २२० वर्षमें पाँच ग्यारह अंगधारी ( नक्षत्र, जय. पाल, पाण्डु, ध्रुवसेन, कंस ), और फिर ११८ वर्षमें सुभद्र, जयभद्र, यशोबाहु और लोहार्य ये चार आचाराङ्गधारी हुए, अर्थात् वीरनिर्वाणसे ६८३ वर्ष बाद तक ये सब आचार्य हो चुके । उनके बाद नीचे लिखी परम्परा चली—

विनयंधर, श्रुतिगुप्त, ऋषिगुप्त, शिवगुप्त (जिन्होंने कि अपने गुणोंसे अईद्वालिपद प्राप्त किया) मन्दरार्थ, मित्रवीर, बलदेव, बलमित्र, सिंहबल, वीरवित, पद्मसेन, व्याघ्रहस्ति, नागहस्ति, जितदण्ड, नन्दिषेण, दीपसेन, धरसेन, धर्मसेन सिंहसेन, नन्दिषण, ईश्वरसेन, नन्दिषण, अभयसेन, सिद्धसेन, अभयसेन, मींससेन, जिनसेन, शान्तिषेण, जयसेन, अमितसेन, (पुन्नाटगणके अगुआ और सौ वर्ष तक जीनेवाले), इनके बड़े गुरु भाई कीर्तिषेण और फिर उनके शिष्य जिनसेन (ग्रन्थकर्त्ता)।

इनमेंसे प्रारम्भके चार तो वही माऌम होते हैं जिन्हें इन्द्रनान्दिने अपने श्रुताव-तारमें अंगपूर्वके एक देशको धारण करनेवाले आरातीय मुनि कहा है और जिनके नाम विनयधर, श्रीधर शिवदत्त और अर्हदत हैं। विनयंधर और विनयधरमें तो कोई फर्क ही नहीं है। शिवदत्त और शिवगुप्त भी एक हो सकते हैं। 'गुप्त'का प्राक्वतरूप ' गुप्त ' भ्रमवश दत्त हो सकता है। बीचके दो नाम शंकास्पद हैं। 'महातपोभ्टद्विनयंधरः श्रुतामृषिश्रुतिं गुप्तपदादिकां दधत् ' इस चरणका ठीक

## आचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश

अर्थ भी नहीं बैठती, शायद कुछ अशुद्ध है। श्रुतिगुप्त और ऋषिगुप्तकी जगह गुप्तऋषि और गुप्तश्रुति नाम भी शायद हों। यहाँ यह भी खयाल रखना चाहिए कि अक्सर एक ही मुनिके दो नाम भी होते हैं, जैसे कि लोहार्यका दूसरा नाम सुधर्मो भी है।

इसमें शिवगुप्तका ही दूसरा नाम अर्हद्वलि है और ग्रन्थान्तरोंमें शायद इन्हीं अर्हद्वलिको संघोंका प्रारंभकर्त्ता बतलाया है। अर्थात् इनके बाद ही मुनिसंघ जुदा जुदा नामोंसे अभिहित होने लगे थे।

वीर-निर्वाणकी वर्तमान काल-गणनाके अनुसार वि० सं० २१३ तक लोहार्यका अस्तित्व-समय है और उसके बाद आचार्य जिनसेनका समय वि० सं० ८४० है, अर्थात् दोनोंके बीचमें यह जो ६२७ वर्षका अन्तर है, जिनसेनने उसी बीचके उपर्युक्त २९-३० आचार्य बतलाये हैं। यदि प्रत्येक आचार्यका समय इकीस बाईस वर्ष गिना जाय तो यह अन्तर लगभग ठीक बैठ जाता है।

देशाल पार्श पर गराग जाप ता पर जायर जगता जाग ठाग पठ जाता हूं। वीर-निर्वाणसे लोहार्थ तक अट्टाईस आचार्य बतलाये गये हैं और उन सबका संयुक्त काळ ६८३ वर्ष, अर्थात् प्रत्येक आचार्यके कालकी औसत २४ वर्षके लगभग पड़ती है, और इस तरह दोनों कालोंकी औसत लगभग समान ही बैठ जाती है। इस विवरणसे अब हम इस नतीजेपर पहुँचते हैं कि वीर-निर्वाणके बादसे विक्रम संवत् ८४० तककी एक अविच्छिन्न—अखंड गुरू-परम्परा इस प्रन्थमें सुरक्षित है, जो कि अब तक अन्य किसी प्रन्थमें भी नहीं देखी गई और इस टष्टिसे यह प्रन्थ बहुत ही महत्त्वका है। अवस्य ही यह आरातीय मुनियोंके बादकी एक शाखाकी ही परम्परा होगी जो आगे चलकर पुन्नाट संघके रूपमें प्रसिद्ध हुई। अन्य संघोकी वीर नि॰ सं० ६८३ के बादकी परम्परायें जान पड़ता है कि नष्ट

हो चुकी हैं और अब शायद उनके प्राप्त करनेका कोई उपाय भी नहीं है ।

## ग्रन्थकी रचना कहाँपर हुई ?

आ० जिनसेनने लिखा है कि उन्होंने हरिवंशपुराणकी रचना वर्द्धमानपुरमें की और इसी तरह आ० हरिपेणने उससे १४८ वर्ष बाद अपने कथाकोशको भी वर्द्धमानपुरमें ही बनाकर समाप्त किया है। जिनसेनने वर्द्धमानपुरको ' कल्याणैः

१ इस चरणका अर्थ पं० गजाधरलालजी झास्त्रीने '' नयंधर ऋषि, गुप्त ऋषि इतना ही किया है और पुराने वचनिकाकार पं० दौलतरामजीने '' नयंधर ऋषि, श्रुति ऋषि, गुप्ति " किया है । परिवर्द्धमान-विपुल्श्री ' और हरिषेणने ' कार्त्तस्वरापूर्णजनाधिवास ' कहा है । ' कल्याण ', और ' कार्त्तस्वर ' ये दोनों शब्द सुवर्ण या सोनेके वाचक भी हैं । सुवर्णके अर्थमें कल्याण शब्द संस्कृत कोशोंमें तो मिलता है पर वाङ्मयमें विशेष व्यवहृत नहीं है । हाँ, भावदेवकृत पार्श्वनाथचरित आदि जैन संस्कृत प्रन्थोंमें इसका व्यवहार किया गया है । जिनसेनने भी उसी अर्थमें उपयोग किया है । अर्थात् दोनोंके ही कथनानुसार वर्द्धमानपुरके निवासियोंके पास सोनेकी विपुल्ता थी, वह बहुत धनसम्पन्न नगर था और दोनों ही प्रन्थकर्त्ता पुन्नाट संघके हैं, इसलिए दोनों ग्रन्थोंकी रचना एक ही स्थानमें हुई है, इसमें सन्देह नहीं रहता'।

चूँकि पुन्नाट और कर्नाटक पर्यायवाची हैं, इसलिए हमने पहले अनुमान किया थां कि वर्द्धमानपुर कर्नाटक प्रान्तमें ही कहींपर होगा; परन्तु अभी कुछ ही समय पहले जब मेरे मित्र डा० ए० एन० उपाध्येने हरिषेणके कथाकोशकी चर्चाके सिलसिलेमें सुझाया कि वर्द्धमानपुर काठियावाड़का प्रसिद्ध शहर बढ़वाण मालूम होता है, और उसके बाद जब हमने हरिवंशमें बतलाई हुई उस समयकी भौगोलिक स्थितिपर विचार किया, तब अच्छी तरह निश्चय हो गया कि बढ़वाण ही वर्द्धमानपुर है।

हरिवंशके अन्तिम सर्गके ५२ पद्यमें लिखा है कि शक संवत् ७०५ में, जब कि उत्तर दिशाकी इन्द्रायुध नामक राजा, दक्षिणकी कृष्णका पुत्र श्रीवछम, पूर्व दिशाकी अवन्तिभूप वत्सराज और पश्चिमके सौरोंके अधिमण्डल या सौराष्ट्रकी वीर जयवराह रक्षा करता था, तब इस ग्रन्थकी रचना हुई।

यदि वर्द्धमानपुरको कर्नाटकमें माना जाय, तो उसके पूर्वमें अवन्ति या मालवेकी, दक्षिणमें श्रीवछम ( राष्ट्रकूट ) की और इसी तरह दूसरे राज्योंकी अवस्थिति ठीक नहीं बैठ सकती । परन्तु जैसा कि आगे बतलाया गया है, काठियाबाड़में माननेसे ठीक बैठ जाती है ।

् इतिहासज्ञोंकी दृष्टिमें यद्यपि हरिवंशका पूर्वोक्त पद्य बहुत ही महत्त्वका रहा है और उस समयके आसपासका इतिहास लिखनेवाले प्रायः सभी लेखकोंने इसका

१ आगे ' हरिपेणका आराधना-कथाकोश ' लेखमें बतलाया है कि उस समय विनायक-पाल नामका जो राजा था, वह भी काठियाबाडका ही था।

२ देखो माणिकचन्द्र-जैन-ग्रन्थ-मालाके ३२-३३ वें ग्रन्थ हरिवंशकी भूमिका और जैनहिर्तेषी भाग १४ अंक ७–८ में ' हरिपेणका कथाकोश ' शीर्षक लेख ।

# आचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश

उपयोग किया है; परन्तु इस बातपर शायद किसीने भी विचार नहीं किया कि आखिर यह वर्द्धमानपुर कहाँ था जिसके चारों तरफके राजाओंकी स्थिति इस पद्यमें बतलाई गई है और इसी लिए इसके अर्थमें समीने कुछ न कुछ गोलमाल किया है । यह गोलमाल इस लिए भी होता रहा कि अभी तक इन्द्रायुध और वत्सराजके राजवंशोंका सिलसिलेवार इातिहास तैयार नहीं हुआ है और उनका राज्य कब कहाँसे कहाँ तक रहा, यह भी प्रायः अनिश्चित है ।

अब हमें देखना चाहिए कि चारों दिशाओंमें उस समय जिन-जिन राजाओंका उल्लेख किया है, वे कौन थे और कहाँके थे।

१ इन्द्रायुध— स्व० चिन्तामणि विनायक वैद्यंन बतलाया है कि इन्द्रायुध भण्डि कुलका था और उक्त वंशको वर्म वंश भी कहते थे । इसके पुत्र चक्रायुधको परास्त करके प्रतिहारवंशी राजा वत्सराजके पुत्र नागभट दूसरेने जिसका कि राज्य-काल विन्सेंट स्मिथके अनुसार वि० सं० ८५७–८८२ है कन्नौजका साम्राज्य उससे छीना थो । बढ़वाणके उत्तरमें मारवाड़का प्रदेश पड़ता है । इसका अर्थ यह हुआ कि कन्नौजसे लेकर मारवाड़ तक इन्द्रायुधका राज्य फैला हुआ था ।

२ श्रीवल्लभ — यह दक्षिणके राष्ट्रकृट वंशके राजा कृष्ण ( प्रथम ) का पुत्र था। इसका प्रसिद्ध नाम गोविन्द ( द्वितीय ) था। कावीमें मिले हुए ताम्रपटमें भी इसे गोविन्द न लिखकर वल्लभ ही लिखा है, अतएव इस विषयमें सन्देह नहीं रहा कि यह गोविन्द द्वितीय ही था और वर्द्धमानपुरकी दक्षिण दिशामें उसीका राज्य था। श० सं० ६९२ का अर्थात् हरिवंशकी रचनाके १३ वर्ष पहलेका उसका एक ताम्र्यंत्र भी मिला है।

३ वत्सराज—यह प्रतिहारवंशका राजा था और उस नागावलेक या नागभट दूसरेका पिता था जिसने चक्रायुधको परास्त किया था। हरिवंशके पूर्वोक्त पद्यका गुलत अर्थ लगाकर इतिहासज्ञोंने इसे पश्चिम दिशाका राजा बतलाया है और वर्द्धमानपुरकी ठीक अवस्थितिका पता न होनेसे ही उसके पश्चिममें मारवाडको

- ३ इण्डियन एण्टिक्वेरी जिल्द ५ पृ० १४६।
- ४ एपियाफिआ इण्डिका जिल्द ६, पृ० २०९

१ देखो, सी० वी० वैद्यका ' हिन्दू भारतका उत्कर्ष ' पृ० १७५ ।

२ म० म० ओझाजीके अनुसार नागभटका समय वि० सं० ८७२ से ८९० हैं।

मान लिया है । परन्तु बढ़वाणसे पश्चिममें मारवाड़ नहीं हो सकता । वास्तवमें उक्त पद्यमें वत्सराजको पूर्व दिशाका और अवन्तिका राजा कहा है और जयवराहको पश्चिम दिशाका राजा बतलाया है जिसकी चर्चा आगे की गई है । इसलिए हरिवंशकी रचनाके समय श॰ सं॰ ७०५ में मालवेपर वर्त्सराजका ही अधिकार होना चाहिए । वत्सराजने गौड़ और बंगालके राजाओंको जीता था और उनसे दो श्वेत छत्र छीन लिथे थे । आगे इन्हीं छत्रोंको राष्ट्रकूट गोविन्द (दि॰) के छोटे माई ध्रुवराजने चढ़ाई करके उससे छीन लिया था और उत्तसे दो श्वेत छत्र रतीली भूमिकी तरफ भागनेको मजबूर किया था । ओझाजीने लिखा है कि उक्त वत्सराजने मालवेके राजापर चढ़ाई की थी और मालव-राजको बचानेके लिए ध्रुवराज उसपर चढ़ दौड़ा था । बह सही हो सकता है, परन्तु हमारी समझमें यह घटना श॰ सं॰ ७०५ के बादकी होगी, ००५ में तो मालवा वत्सराजके ही अधिकारमें था । क्योंकि ध्रुवराजका राज्यारोहण-काल श० सं॰ ७०७ के लगभग अनुमान किया गया है, उसके पहले ७०५ में तो गोविन्द दि० ही राजा था और इसलिए उसके बाद ही ध्रुवराजकी उक्त चढ़ाई हुई होगी ।

रवेताम्बराचार्य उद्योतनसूरिने अपनी ' कुवल्यमाला ' नामक प्राकृत कथा जावालिपुर या जालोर ( मारवाइ ) में जब रा० सं० ७०० के समाप्त होनेमें एक दिन बाकी था तब समाप्त की थी और उस समय वत्सराजका राज्य थाँ | अर्थात् हरिवंशकी रचनाके समय ( रा ७०५ में ) ते। ( उत्तरमें ) मारवाड़ इन्द्रायुधके अधिकारमें था और ( पूर्वमें ) मालवा वत्सराजके अधिकारमें | परन्तु इसके पाँच वर्ष पहले ( रा०७०० में ), कुवल्य-मालाकी रचनाके समय, मारवाड़का अधिकारी भी वत्सराज था | इससे अनुमान होता है कि पहले मारवाड़ और मालवा दोनों ही इन्द्रायुधके अधिकारमें थे और वत्सराजने दोनों ही प्रान्त उससे जीते थे | पहले, राक सं० ७०० से पहले,

- १ सगकाले वोलीणे वरिसाणसएहिं सत्तहिं गएहिं । एक दिणेणूणेहिं रइआ अवरह्नबेलाए ।।
- २ परभडभिउडिभंगो पणईयणरोहिणीकऌाचंदो । सिरिवच्छरायणामे णरहत्थी पत्थिवो जइआ ॥

—जैनसाहित्यसंशोधक खण्ड ३, अङ्क २

मारवाड़ और फिर श० ७०५ से पहले मालवा । इसके बाद ७०७ में ध्रुवराजने मालव-राजकी सहायताके लिए चढ़ाई करके वत्सराजको मारवाड़की अर्थात् जालेरकी ओर खदेड़ दिया होगा और मालवेका पुराना राजा यह इन्द्रायुध ही होगा जिसकी सहायता ध्रुवराजने की थी।

यह निश्चित है कि कन्नौजका साम्राज्य जो बहुत विस्तृत था और जिसमें मारवाड़ और मालवा भी शामिल था इसी वत्सराजके पुत्र नागभटने इसी इन्द्रायुधके पुत्र चक्रायुधसे छीना था और इस प्रव्यत्तिका प्रारंभ वत्सराजके समयसे ही हो गया था | पहले घ्रुवराजने इसमें वाधा डाली परन्तु पीछे उक्त साम्राज्य प्रतीहारोंके ही हाथमें चला गया |

इन सब बातोंसे हरिवंशकी रचनाके समय उत्तरमें इन्द्रायुध और पूर्वमें वत्सराजका राज्य होना ठीक माऌ्म होता है।

४ चीर जयवराह—यह पश्चिममें सौरोंके अधिमण्डलका राजा था। सौरोंके अधिमंडलका अर्थ हम सौराष्ट्र ही समझते हैं जो काठियावाड़का प्राचीन नाम है। सौर लोगोंका राष्ट्र सो सौर-राष्ट्र या सौराष्ट्र। सौराष्ट्रसे बढ़वाण और उससे पश्चिमको आरंके प्रदेशका ही ग्रन्थकर्त्ताका अभिप्राय जान पड़ता है। यह राजा किस वंशका था, इसका ठीक ठीक पता नहीं चलता। हमारा अनुमान है कि बहुत करके यह चालुक्य वंशका ही कोई राजा होगा और 'वराह ' उसको उसी तरह कहा गया होगा जिस तरह कीर्तिवर्मा (दि०) को 'महा वराह ' उसको उसी तरह कहा गया होगा जिस तरह कीर्तिवर्मा (दि०) को 'महा वराह ' उसको उसी तरह कहा गया होगा जिस तरह कीर्तिवर्मा (दि०) को 'महा वराह ' कहा है। बड़ोदामें गुजरातके राष्ट्रकूट राजा कर्कराजका श० सं० ७३४ का एक ताम्रपत्र मिला है जिसमें राष्ट्रकूट राजा कर्कराजका श० सं० ७३४ का एक ताम्रपत्र मिला है जिसमें राष्ट्रकूट राजा कर्कराजका श० सं० ७३४ का एक ताम्रपत्र मिला है जिसमें राष्ट्रकूट कृण्णके विषयमें कहा है कि उसने कीर्तिवर्मा महा वराहको हरिण बना दियाँ। चौलुक्योंके दानपत्रोंमें उनका राजचिह वराह मिलता है, इसीलिए कविने कीर्तिवर्माको महा-वराह कहा है। धराश्रय मी वराहका पर्यायवाची है। इसलिए और भी कई चौलुक्य राजाओंके नामके साथ यह धराश्रय पद विशेषणके रूपमें जुड़ा हुआ मिलता है। जैसे गुजरातके चौलुक्योंकी दुसरी शाखाके स्थापनकर्त्ता जयसिंह धराश्रय, तींसरी शाखाके मूल

१ इण्डियन एण्टिक्वेरी भाग १२, ए० १५९ ।

२ यो युद्धकण्ड्रतिग्रहीतमुच्चैः शौर्योष्मसंदीपितमापतन्तम् । महावराहं हरिणीचकार प्राज्यप्रभावः खल्ज राजसिंहः ॥

पुरुष जयसिंह धराश्रय ( द्वि० ), और उनके पुत्र शिलादित्य धराश्रय । राष्ट्रकूटेंसि पहले चौलुक्य सार्व-भौम राजा थे और काठियावाड़पर भी उनका अधिकार था । उनसे यह सार्वभौमत्व श० सं० ६७५ के लगभग राष्ट्रकूटोंने छीना था, इसलिए बहुत संभव यही है कि इरिवंशके रचनाकाल्टमें काठियावाड़पर चौलुक्य वंशकी ही किसी शाखाका अधिकार हो और उसीको जयवराह लिखा हो । पूरा नाम शायद जयसिंह हो और वराह विशेषण । राठोड़ोंका वह सामन्त भी हो सकता है और स्वतंत्र भी ।

प्रतीहार राजा महीपालके समयका एक दानें-पत्र हड्डाला गाँव (काठियावाड़) से रा० सं० ८३६ का मिला है। उससे माल्रम होता है कि उस समय बढ़वाणमें धरणीवराहका अधिकार था जा चावड़ावंशका था और प्रतिहारोंका सामन्त था। इससे एक संभावना यह भी है कि उक्त धरणीवराहका ही कोई ४-६ पीढ़ी पहलेका पूर्वज ही उक्त जयवराह हो।

# बढ़वाणमें ही पुन्नाट संघका एक और ग्रन्थ

जैसा कि पहले भी कहा जा चुका है पूर्वोक्त वर्द्धमानपुर या बढ़वाणमें ही हरिषेण नामके एक और आचार्य हुए हैं जिन्होंने श॰ सं॰ ८५३ ( वि॰ सं॰ ९८९ ) में अर्थात् हरिवंशकी रचनाके १४८ वर्ष बाद ' कथाकोश ' नामक प्रन्थकी रचना की और ये भी उसी पुन्नाट संघके थे जिसमें कि जिनसेन हुए हैं | हरिपेणने अपने गुरु भरतसेन, उनके गुरु श्रीहरिपेण और उनके गुरु मौनि भट्टारक तकका उछिल किया है । यदि एक एक गुरुका समय पचीस तीस तीस वर्ष गिन लिया जाय, तो अनुमानसे हरिवंशकर्त्ता जिनसेन मौनि भट्टारकके गुरुके गुरु हो सकते हैं या एकाध पीढ़ी और पहलेके । यदि जिनसेन और मौनि भट्टारकके बीचके एक दो आचार्योंका नाम और कहींसे माळ्म हो जाय तो फिर इन प्रन्थोंसे वीर-निर्वाणसे श० सं० ८५३ तककी अर्थात् १४५८ वर्षकी एक अविच्छिन्न गुरुपरम्परा तैयार हो सकती है ।

आ० जिनमेन अपने गुरु कीर्तिपेणके भाई अमितसेनको जो सौ वर्षतक जीवित रहे थे खास तौरसे ' पवित्रपुन्नाटगणाग्रणी ' कहा है, जो यह ध्वनित करता है कि शायद पहले पहल वे ही काठियावाड़में अपने संघको लाये थे।

- १ देग्वां महाराष्ट्रीय ज्ञानकोश जिल्द १३, ५० ७३-७४
- २ देखो इण्डियन एण्टिक्वेरी जि० १२, १० १९३-९४

# पुन्नाट संघ काठियावाड़में

यों तो मुनिजन दूर दूर तक सर्वत्र ही विहार करते रहते हैं परन्तु पुन्नाट संघका सुदूर कर्नाटकसे चलकर काठियावाड़में पहुँचना और वहाँ लगभग दो सौ वर्षतक रहना एक असाधारण घटना है। इसका सम्वन्ध दक्षिणके चौलुक्य और राष्ट्रकूट राजाओंसे ही जान पड़ता है जिनका शासन काठिया-बाइ और गुजरातमें बहुत समय तक रहा है और जिन राजवंशोंकी जैनधर्मपर विशेष कृपा रही है। अनेक चालुक्य और राष्ट्रकूट राजाओं तथा उनके माण्डलिकोंने जैनमुनियोंको दान दिये हैं और उनका आदर किया है। उनके बहुतसे, अमात्य, मंत्री, सेनापति आदि तो जैनधर्मके उपासक तक रहे हैं। ऐसी दशामें यह स्वाभाविक है कि पुन्नाटसंघके कुछ मुनि उन लोगोंकी प्रार्थना या आग्रहसे सुदूर काठियाबाइमें भी पहुँच गये हों और वहीं स्थायी रूपसे रहने लगे हों। हरिषेणके बाद और कब तक काठियाबाइमें पुन्नाट संघ रहा, इसका अभी तक कोई पता नहीं चला है।

जिनसेनने अपने ग्रन्थकी रचनाका समय शक संवत्में दिया है और हरिषेणने शक संवत्के सिवाय विक्रम संवत् भी साथ ही दे दिया है। पाठक जानते हैं कि उत्तरभारत, गुजरात, मालवा आदिमें विक्रम संवत्का और दक्षिणमें शक संवत्का चलन रहा है। जिनसेनको दक्षिणसे आये हुए एक दो पीढ़ियाँ ही बीती थीं इसलिए उन्होंने अपने ग्रन्थमें पूर्व संस्कारवश श० सं० का ही उपयोग किया, परन्तु हरिपेणको काठियाबाइमें कई पीढ़ियाँ बीत गई थीं, इसलिए उन्होंने वहाँकी पद्यतिके अनुसार साथमें वि० सं० देना भी उचित समझा।

# नन्नराज-वसति

वर्द्धमानपुरकी नन्नराज-वसतिमें अर्थात् नन्नराजके बनवाये हुए या उसके नामसे उसके किसी वंशधरके बनवाये हुए जैनमन्दिरमें हरिवंशपुराण लिखा गया थौं। यह नन्नराज नाम भी कर्नाटकवालोंके सम्बन्धका आभास देता है और ये राष्ट्रकूट वंशके ही कोई राजपुरुष जान पड़ते हैं। इस नामकाे धारण करनेवाले कुछ राष्ट्रकूट राजा हुए भी हैं। राष्ट्रकूट राजाओके घरू नाम कुछ और ही हुआ करते थे, जैसे कन्न, कन्नर, अण्ण, बद्दिग आदि। यह नन्न नाम भी ऐसा ही जान पड़ता है।

पुन्नाटसंघका इन दो ग्रन्थोंके सिवाय अभीतक और कहीं भी कोई उल्लेख नहीं मिला है; यहाँतक कि जिस कर्नाटक प्रान्तका यह संघ था वहाँके किसी शिलालेख आदिमें भी नहीं और यह एक आश्चर्यकी बात है। ऐसा जान पड़ता है कि पुन्नाट (कर्नाटक) से बाहर जानेपर ही यह संघ पुन्नाटसंघ कहलाया होगा जिस तरह कि आजकल जब कोई एक स्थानको छोड़कर दूसरे स्थानमें जा रहता है, तब वह अपने पूर्वस्थानवाला कहलाने लगता है। आचार्य जिनसेनने हरिवंशके सिवाय और किसी ग्रन्थकी रचनाकी या नहीं, इसका कोई पता नहीं। आचार्य जिनसेनने अपने समीपवर्ती गिरिनारकी सिंहवाहिनी या अम्बादेवीका उल्लेख किया है और उसे विघ्नोंका नाश करनेवाली शासनदेवी बतलाया है? अर्थात उस समय भी गिरिनारपर अम्बादेवीका मन्दिर रहा होगा।

दोस्तटिका नामक स्थानका कोई पता नहीं लग सका जहाँकी प्रजाने शान्तिनाथेक मन्दिरमें हरिवंशपुराणकी पूजा की थी। बहुत करके यह स्थान बढ़वाणके पास ही कहीं होगा।

उस समय मुनि प्रायः जैनमन्दिरोंमें ही रहते होंगे । आचार्य जिनसेनने अपना यह ग्रन्थ पार्श्वनाथके मन्दिरमें रहते हुए ही निर्माण किया था ।

# पूर्ववर्ती आचार्योंका उऌेख

जिनसेनने अपने पूर्वके नीचे लिखे ग्रन्थकर्त्ताओं और विद्वानोंका उल्लेख किया है—

समन्तभद्र---जीवसिद्धि और युक्त्यनुशासनके कर्त्ता ।

- १ मुलताई (बेतूल सी०पी०) में राष्ट्रकूटोंकी जो दो प्रशस्तियाँ मिली हैं उनमें दुर्गराज, गोविन्दराज, स्वामिकराज और नन्नराज नामके चार राष्ट्रकूट राजाओके नाम दिये हैं। सौन्दत्तिके राष्ट्रकूटोंकी दूसरी शाखाके भी एक राजाका नाम नन्न था। बुद्ध गयासे राष्ट्रकूटोंका एक लेख मिला है उसमें भी पहले राजाका नाम नन्न हैं।
- २ ग्रहीतचकाऽप्रातिचकदेवता तथोर्जयन्तालयासिंहवाहिनी । शिवाय यारिमन्निह सन्निभीयते क तत्र विघ्नाः प्रभवन्ति झासने ॥ ४४

देवनन्दि—ऐन्द्र, चान्द्र, जैनेन्द्र, व्याडि आदि व्याकरणोंके पारगामी।

वज्रसूरि--देवनन्दि या पूज्यपादके शिष्य वज्रनन्दि ही शायद वज्रसूरि हैं जिन्हेंनि देवसेनसूरिके कथनानुसार द्राविड़ संघकी स्थापना की थी । इनके विचा-रोंको गणधर देवोंके समान प्रमाणभूत बतलाया है और उनके किसी ऐसे ग्रन्थकी ओर संकेत किया गया है जिसमें बन्ध और मोक्षका सहेतुक विवेचन है।

महासेन-सुलोचना कथाके कर्त्ता ।

रविषेण-पद्मपुराणके कर्त्ता ।

जटा-सिंहनन्दि---- वरांगचरितके कर्त्ता ।

शान्त-पूरा नाम शांतिषेण होगा । इनकी उत्प्रेक्षा अलंकारसे युक्त वक्रो-कियोंकी प्रशंसा की गई है। इनका कोई काव्य-ग्रन्थ होगा।

विशेषवादी-इनके किसी ऐसे ग्रन्थकी ओर संकेत है जो गद्यपद्यमय है और जिनकी उक्तियोंमें बहुत विशेषता है । वादिराजसूरिने भी अपने पार्श्वनाथ-चरितमें इनका रमरण किया है और कहा है कि उनकी रचनाको सुनकर अनायास ही पंडितजन विशेषाभ्युदयको प्राप्त कर लेते हैं।

कुमारसेन गुरु-चन्द्रोदयके कर्त्ता प्रभाचेन्द्रके कारण जिनका यश उज्ज्वल हुआ । प्रभाचन्द्रके गुरु ।

वीरसेन गुरु----कवियोंके चक्रवर्ती।

जिनसेनस्वामी---- उस पार्श्वाम्युदयके कर्त्ता जिसमें पार्श्वजिनेन्द्रके गुणोंकी स्तति है।

आगे हम हरिवंशके प्रारम्भके और अन्तके वे अंश देते हैं जिनका इस लेखमें उपयोग किया गया है-

जीवसिद्धिविधायीह कृतयुक्त्यनुशासनं ।

वचः समन्तभद्रस्य वीरस्येव विजृम्भते ॥ २९ ॥

जगत्प्रसिद्धबोधस्य वृषभस्येव निस्तुषाः ।

बोधयंति सतां बुद्धिं सिद्धसेनस्य सूक्तयः ॥ ३० ॥

१ विशेषवादिगीर्गुम्फश्रवणाबद्रबुद्धयः ।

चन्द्राशुशुभ्रयशसं प्रभाचन्द्रकविं स्तुवे । कृत्वा चन्द्रोदयं येन शश्वदाह्लादितं जगत् ॥

\* \* \* \* \* \* \* \* त्रयः क्रमात्केवलिने। जिनात्पेर द्रिप्रष्टिवर्षान्तरभाविनोऽभवन् । ततः परे पंच समस्तपूर्विणस्तपोधना वर्षशतान्तरे गताः ॥ २२ ॥ व्यशीतिके वर्षशतेऽनुरूपयुग्दशैव गीता दशपूर्विणः शते । द्वये च विंशेऽङ्गभृतोऽपि पंच शते च साष्टादशके चतुर्मुर्निः ॥ २३ ॥ गुरुः सुभद्रो जयभद्रनामा परो यशोबाहुरनन्तरस्ततः महाईलोहार्थगुरुश्च ये दधुः प्रसिद्धमाचारमहाङ्गमत्र ते ॥ २४ ॥ महातपोभृद्विनयंधरः श्रुतामृपिश्ठतिं गुप्तिपदादिकां दधन् । मुनीश्वरोऽन्यः शिवगुप्तिसंज्ञको गुणैः स्वमईद्वलिरप्यधात्पदम् ॥ २५ ॥ समंदरायोंऽपि च मित्रवीरविं (?) गुरू तथान्यौ बलदेवमित्रकौ । विवर्धमानाय त्रिरन्तसंयुतः श्रियान्वितः सिंहबल्श्च वीरवित् ॥ २६ ॥

स्वामिनो जिनसेनस्य कीर्तिः संकीर्तयत्यसौ ॥ ४० ॥

इंद्रचंद्रार्कजैनेन्द्रव्याडिव्याकरणेक्षिणः । देवस्य देववन्द्यस्य न वन्द्यते गिरः कथं ॥ ३१ ॥ वज्रसूरेर्विचारिण्यः सहत्वोर्बन्धमोक्षयोः । प्रमाणं धर्मशास्राणां प्रवक्तुणामिवोक्तयः ॥ ३२ ॥ महासेनस्य मधुरा शीलालंकारधारिणी । कथा न वर्णिता केन वनितेव सुलोचना ॥ ३३ ॥ कतपद्मोदयोद्योता प्रत्यहं परिवर्तिता । मूर्तिः काव्यमयी लोके खोरिव खेः प्रिया ॥ ३४ ॥ वराङ्गनेव सर्वाङ्गैर्वराङ्गचरितार्थवाक् । कस्य नोत्पादयेद्वाढमनुरागं स्वगोचरं ॥ ३५ ॥ ज्ञान्तस्यापि च वकोक्ती रम्योत्प्रेक्षाबलान्मनः । कस्य नोद्धाटितेऽन्वर्थे रमणीयेऽनुरंजयेत् ॥ ३६ ॥ योऽशेषोक्तिविशेषेषु विशेषः पद्यगद्ययोः । विशेषवादिता तस्य विशेषत्रयवादिनः ॥ ३७ ॥ आकृपारं यशो लोके प्रभाचन्द्रोदयोज्ज्वलम् । गुरोः कुमारसेनस्य विचरत्यजितात्मकम् ॥ ३८ ॥ जिताःमपरलोकस्य कवीनां चक्रवर्तिनः । वीरसेनगुरोः कीर्तिरकलंकावभासते ॥ ३९ ॥ यामिताभ्यदेये पार्श्वजिनेन्द्रगुणसंस्तुतिः ।

---- प्रथम सर्ग

# आचार्य जिनसेन और उनका हरिवंश

स पद्मसेनो गुणपद्मखंडभृद्गुणाम्रणीर्व्याघपदादिहस्तकः । स नागहस्ती जितदंडनामभृत्स नंदिषेणः प्रभुदीपसेनकः ॥ २७ ॥ तपोधनः श्रीधरसेननामकः सुधर्मसेनोऽपि च सिंहसेनकः । सुनन्दिषेणेश्वरसेनकौ प्रभू सुनन्दिषेणाभयसेननामकौ ॥ २८ ॥ स सिद्धसेने। ऽभयभीमसेनकौ गुरू परौ तौ जिनशान्तिषेणकौ । अखंडषट्रखंडमखंडितस्थितिः समस्तसिद्धान्तमधत्त योऽर्थतः ॥ २९ ॥ दधार कर्मप्रकृतिं च श्रुतिं च यो जिताक्षवृत्तिर्जयसेनसदुरुः । प्रसिद्धवैयाकरणप्रभाववानशेषराद्धान्तसमुद्रपारगः ॥ ३० ॥ तदीयशिष्ये। ८मितसेनसद्धरुः पवित्रपुन्नाटगणाग्रणीर्गणी । जिनेन्द्रसच्छासनवत्सलात्मना तपोभ्टतावर्षशताधिजीविना ॥ ३१ ॥ सुशास्त्रदानेन वदान्यतामुना वदान्यमुख्येन भुवि प्रकाशिता । यदग्रजे। धर्मसहोदरः शमी समग्रधीर्धर्म इवात्तविग्रहः ॥ ३२ ॥ तपोमयीं कीर्तिमशेषदिक्षु यः क्षिपन्बमौ कीर्तितकीर्तिषेणकः । तदग्रशिष्येण शिवाग्रसौख्यभागरिष्टनेमीश्वरभक्तिभूरिणा स्वराक्तिभाजा जिनसेनस्रिणा धियाल्पयोक्ता हरिवंशपद्धतिः ॥ ३३ ॥ ::: ::-\* \* शाकेष्वब्दशतेषु सप्तसु दिशं पंचोत्तरेपूत्तरां, पातीन्द्रायुधनाम्नि ऋष्णनृपजे श्रीवल्ठमे दक्षिणां । पूर्वो श्रीमदवन्तिभूमृति नृपे वत्सादिराजेऽपरां, सौराणामधिमंडलं जययुते वीरे वराहेऽवति ॥ ५३॥ कल्याणैः परिवर्धमानविपुलःश्रीवर्धमाने पुरे, श्रीपार्श्वाल्यनन्नराजवसतौ पर्याप्तशेषः पुरा । पश्चाद्दोस्तटिकाप्रजाप्रजनितप्राज्यार्चनावर्चने (?) शान्तेः शान्तिग्रहे जिनस्य रचिते। वंशो हरीणामयम् ॥ ५४ ॥ ब्युत्सृष्टापरसंघसन्ततिबुहत्पुन्नाटसंघान्वये प्राप्तः श्रीजिनसेनसूरिकविना लाभाय बोधे पुनः । दृष्टोऽयं हरिवंदापुण्यचरितश्रीपर्वतः सर्वतो व्याप्ताशामुखमण्डलः स्थिरतरः स्थेयात्पृथिव्यां चिरम् ॥ ५५ ॥ 

# हरिषेणका आराधना-कथाकोश

उपलब्ध जैन-कथाकोशोंमें यह कथाकोश सबसे प्राचीन है । इसकी रचना शक संवत्, ८५३, वि० सं० ९८९, में हुई थी और इसकी रुग्रेकसंख्या सोढ़ बारह हजार हैं।

दिगम्बर सम्प्रदायमें 'आराधना कथाकोश 'नामके दो संस्कृत ग्रन्थ और हैं, एक आचार्य प्रभाचन्द्रका गद्यवद्ध और दूसरा मल्लिभूषणके शिष्य ब्र० नेमिदत्तका पृद्यवद्ध | दूसरा पहलेका अनुंवाद मात्र है | ये दोनों इस कथाकोशकी अपेक्षा परिमाणमें छोटे हैं, इसीलिए जान पड़ता हैं कि इसके साथ 'बृहत् ' विशेषण लगा दिया गया है | स्वयं ग्रन्थकर्ताने इसे 'कथाकोश 'ही लिखा है |

इसमें छोटी बड़ी सब मिलाकर १५७ कथोंयें हैं। इनमें कुछ कथायें चाणक्य, शकटाल, भद्रबाहु, वररुचि, स्वामि कार्तिकेय आदि ऐतिहासिक पुरुषोंसे सम्बन्ध रखनेवाली भी हैं, यद्यपि उनका उद्देश्य इतिहासकी अपेक्षा आराधनाका महत्त्व बतलाना अधिक है।

इसमें भद्रवाहुकी जो कथा है उसमें दो बोतें विलक्षण हैं जो अन्य कथा-ग्रन्थोंसे विरुद्ध जाती हैं। एक तो यह कि भद्रवाहुने बारह वर्षोंके घोर दुर्भिक्ष पड़नेका भविष्य जानकर अपने तमाम शिष्योंको तो दक्षिणापथ तथा सिन्धु आदि देशोंकी ओर भेज दिया, पर वे स्वयं वहीं रह गथे और फिर उज्जयिनीभव (निकट ?) भाद्रपद देश (स्थान ?) में पहुँच कर उन्होंने अनशनपूर्वक समाधिमरण करके स्वर्ग प्राप्त किया।

- १ इस कथाकोशकी प्रति पूनेके भाण्डारकर ओरिएण्टल इन्स्टिट्यूटर्मे है जोवि० स० १८६८ की लिखी हुई है। यह जयपुरके गोधाजीके मन्दिरमें लिखी गई थी और सम्भवतः वहींसे गवर्नमेण्टके लिए खरीदी गई थी।
- २ भद्रबाहुमुनिर्धारो भयसप्तकवर्जितः । पंपा-क्षुधा-श्रमं तीत्रं जिगाय सहसोत्थितम् ॥ ४२

दूसरी यह कि उज्जयिनीके राजा चन्द्रगुप्तने भद्रबाहुके ही समीप दीक्षा ले ली थी और यह चन्द्रगुप्त ही आगे मुनि होनेपर विशाखाचार्य कहलाये जो दशपूर्वके धारियोंमें प्रथम थे। वे सर्व संघके स्वामी हो गये और उन्हींके साथ समस्त संघ गुरुवाक्यके अनुसार दक्षिणापथके पुन्नाट देशमें पहुँची ।

अन्य कथाओं और शिलालेखोंके अनुसार भद्रबाहु आचार्य भी अपने शिष्योंके साथ दक्षिणापथको चले गये थे और उनका स्वर्गवास अवणबेल्गोलके चन्द्रगिरिपर्वतपर हुआ था। चन्द्रगुप्त उनके साथ ही गये थे और उनका दूसरा नाम विशाखाचार्य नहीं किन्तु प्रभाचन्द्र था। यद्यपि एक विशाखाचार्य नामके आचार्य भी उस संघमें थे, परन्तु वे दूसरे ही थे, चन्द्रगुप्त नहीं। कथाओंका यह विरोध इतिहासज्ञोंके लिए खास तौरसे विचारणीय है।

दूसरे कथाकोशोंमें समन्तभद्र, अकलंकदेव और पात्रकेसरीकी जो कथायें दी हैं वे इसमें नहीं हैं । सबसे पहले ये कथायें प्रभाचन्द्रके कथाकोशमें दिखलाई देती हैं और इनका कुछ अस्पष्ट आभास श्रवणबेल्गोलकी श० सं० १०५० ( वि० सं० ११८८ ) की मल्ठिपेण प्रशस्तिमें भिल्ता है । इसमे सन्देह होता है कि कहीं इनकी रचना किंवदन्तियों या प्रचलित प्रवादोंके अनुसार ही बादमें न की गई हो । इस ग्रन्थकी प्रशस्तिके आठवें श्लोकमें इसे ' आराधनोड़ृत ' बतलाया है । इससे मालूम होता है कि ' आराधना ' नामक किसी ग्रन्थमें जो उदाहरणरूप कथायें थीं उन्हें इसमें उड़ृत किया गया है । जैसे कि शिवार्यकी भगवती आरा-

धनामें इस तरहके अनेक उदाहरण संकेत रूपमें जगह जगह दिये गये हैं। डा॰ ए॰ एन॰ उपाध्येका खयाल है कि इस प्रन्थके कितने एक अंश संभवतः किसी प्राकृत ग्रन्थ परसे संस्कृतमें अनूदित हुए हैं क्यों कि इसमें बहुतसे प्राकृत नाम असावधानीसे प्राकृत ही रह गये हैं जैसे मेदज मुनि । असलमें यह मेतार्यका

प्राप्यं भाद्रपदं देशं श्रीमदुजयिनीभवम् । चकाशानशनं धीरः स दिनानि बहून्यलम् ॥ ४३ आराधनां समाराध्य विधिना स चतुर्विधाम् । समाधिमरणं प्राप्य भद्रबाहुर्दिवं ययौ ॥ ४४

१ उपाध्यायजीके द्वारा यह ग्रन्थ सम्पादित हो रहा है और शीघ्र ही संघी-ग्रन्थमा-लामें प्रकाशित होगा। उसकी भूमिका बहुत महत्त्वकी होगी। ाकृत रूप है। इस तरहके बीसों शब्द इस प्रन्थमें मिलते हैं। 'मारते वास्ये ' (प्रा॰ भारहे वासे=भारतवर्षे), वाणारसी आदि प्रयोग भी ऐसे ही है। एक ही राजाका नाम विद्युद्दष्ट्र और विद्युद्दद दिया गया है। प्राकृत नाम 'विज्जुदाद ' है। पंपा, बिकुर्व्वणा, इत्यादि कितने ही शब्द ऐसे हैं जो संस्कृत ग्रंथोंमें तो दुर्मिल हैं किंन्तु प्राकृत ग्रंथोंमें खूब प्रचालित हैं। 'आराधनोढ़ूत 'का अर्थ आराधना नामक प्राकृत ग्रन्थसे उद्धृत किया हुआ या लिया हुआ भी हो सकता है।

इसके कर्त्ता आचार्य हरिषेण अपनी गुरुपरम्परा इस प्रकार बतलाते हैं—मौनि भट्टारकके शिष्य श्रीहरिषेण, श्रीहरिषेणके भरतसेन और भरतसेनके हरिषेण (प्रन्थकर्त्ता) | अपने गुरु भरतसेनको उन्होंने छन्द-अलंकार-काव्य-नाटक-शास्त्रोंका ज्ञाता, काव्यका कर्त्ता, व्याकरणज्ञ, तर्कनिपुण और तत्त्वार्थवेदी बतलाया है | कमसे कम 'काव्यस्य कर्त्ता' विशेषण स्पष्ट ही उनके किसी काव्य-प्रन्थका संकेत करता है | हरिषेण उसी पुन्नाट संघके आचार्य हैं जिसमें हरिवंशपुराणके कर्ता जिनसेन

हुए हैं और जिसकी चर्चा पिछले लेखमें विस्तारसे की जा चुकी है । जिस वर्द्धमानपुरमें हरिवंशकी रचना हुई थी उसीमें यह कथाकोश मी रचा गया है और ऐसा जान पड़ता है कि हरिषेणके दादा गुरुके गुरु मौनि मट्टारक जिनसेनकी उत्तरवर्ती दूसरी तीसरी पीढ़ीमें ही होंगे । यदि बीचकी दो-तीन पीढ़ियोंका पता लग जाय तो लोहार्यके बादसे हरिषेण तककी अविच्छिन्न गुरुपरम्परा तैयार हो सकती है । हरिषेणने वर्द्धमानपुरके विषयमें लिखा है कि वह बड़ा समृद्ध नगर था, जिनके पास बहुत सोना था ऐसे लोगोंसे आबाद था, वहाँ जैन मन्दिरोंका समूह था और सन्दर महल बने हुए थे ।

कथाकोशकी रचना वर्द्धमानपुरों उस समय की गई है जब कि वहाँपर विनायक-पाल नामक राजा राज्य करता था और उसका राज्य शक या इन्द्रके जैसा विशाल था। यह विनायकपाल प्रतिहार वंशका राजा जान पड़ता है जिसके साम्राज्यकी राजधानी कन्नौज थी। उस समय प्रतिहारोंके अधिकारों केवल राजपूतानेका ही अधिकांश भाग नहीं, गुजरात, काठियावाड़, मध्यभारत और उत्तरमें सतलजसे लेकर बिहार तकका प्रदेश था। यह महाराजाधिराज महेन्द्रपालका पुत्र था और अपने भाइयों महीपाल और भोज (द्वितीय) के बाद गद्दीपर बैठा था। कथाकोशकी रचनाके लगभग एक ही वर्ष पहलेका, वि० सं० ९५५ का इसका एक दौन-पत्र भी मिला है<sup>२</sup>।

\*

काठियावाड़के हड्डाला गाँवमें विनायकपालके बड़े भाई महीपालके समयका भी रा० सं० ८३६ ( वि० सं० ९७१ ) का एक दानपत्र मिला है जिससे मालूम होता है कि उस समय वर्द्धमानपुर या बढ़वाणमें उसके सामन्त चापवंशी घरणी-वराहका अधिकार था। इसके सिर्फ १७ वर्ष बाद ही बढ़वाणमें कथाकोशकी रचना हुई है, अतएव उस समय भी बढ़वाणमें प्रतिहारोंके किसी सामन्तका अधिकार होनेकी संभावना है । परन्तु जान पड़ता है हरिषेणने मुख्य महाराजाधिराजका ही नाम दिया है, और उसके राज्यको शक्र ( इन्द्र ) के राज्यके समान बतलाया है, उसके सामन्तका नाम देनेकी जरूरत नहीं समझी है। प्रतिहारवंशके महाराजाओंने कबसे कब तक राज्य किया, इसके ठीक ठीक जाननेके पूरे साधन अभी तक उपलब्ध नहीं हुए हैं। विनायकपालके बाद ही प्रतिहार वंश निर्बल होने लगा था, और उसके सामन्त स्वतंत्र बनने लगे थे।

हरिषेणके बाद पुन्नाटसंघके मुनियोंका काठियावाड़में और कब तक अस्तित्व रहा, इसका कोई पता नहीं चल्ता ।

अन्तमें हरिषेणके कथाकोशके प्रारंभका मंगलाचरण और अन्तकी प्रशस्ति देकर हम इस लेखको समाप्त करते हैं:----

> श्रियं परां प्राप्तमनन्तबोधं मुनीन्द्रदेवेन्द्रनरेन्द्रवन्द्यम् । निरस्तकन्दर्प्पगजेन्द्रदर्प्पं नमाम्यहं वीरजिनं पवित्रम् ॥ १ ॥

विन्नो न जायते नूनं न क्षुद्रामरलंघनम् ।

न भयं भव्यसत्त्वानां जिनमंगलकारिणाम् ॥ २ ॥

जि (ज) नस्य सर्वस्य कृतानुरागं विपश्चितां कर्णरसायनं च ।

समासतः साधुमनोाभिरामं परं कथाकोशमहं प्रवक्ष्ये ॥ ३ ॥

\* \* \*

१ इण्डियन एण्टिक्वेरी जिल्द, १५ ९० १४०-४१। दानपत्रमें पहले सं० १८८ पढ़ा गया था और उसे हर्ष संवत् मान लिया था परन्तु म० म० ओझाजीने उसका शुद्ध पाठ सं० ९८८ पढा है। २ देखो ओझाजीका राजपूतानेका इतिहास जिल्द १,

जैनसाहित्य और इतिहास

यो बोधको भव्यकुमुद्रतीनां निःशेषराद्धान्तवचोमयूखैः । पुत्राटसंघांबरसन्निवासी श्रीमौनिभट्टारकपूर्णचन्द्रः ॥ ३ जैनालयवातविराजितान्ते चन्द्रावदातद्युतिसौधजाले । कार्तस्वरापूर्णजनाधिवासे श्रीवर्धमानाख्यपुरे वसन्सः ॥ ४ सारागमाहितमतिर्विदुषां प्रपूज्यो नानातपोविधिविधानकरो विनेयः । तस्याभवद्गुणनिधिर्जनताभिवंद्यः श्रीशब्दपूर्वपदको हरिषेणसंज्ञः ॥ ५ छन्दोलंकृतिकाव्यनाटकचणः काव्यस्य कर्ता सतो, वेत्ता व्याकरणस्य तर्कनिपुणस्तत्त्वार्थवेदी परं । नानाशास्त्रविचक्षणो बुधगणैः सेव्यो विशुद्धाशयः, सेनान्तो भरतादिरत्र परमः शिष्यः बभूव क्षितौ ॥ ६ लक्ष्यलक्षणविधानविहीनश्छन्दसापि रहितः प्रमया च । तस्य ग्रुभ्रयशसो हि विनेयः संबभूव विनयी हरिषेणः ॥ ७ आराधनोद्धतः पथ्यो भव्यानां भावितात्मनाम् । हरिषेणकृतो भाति कथाकोशो महीतले ॥ ८ हीनाधिकं चारुकथाप्रबन्धं ख्यातं यदरमाभिरतिप्रमुग्धैः । मात्सर्यहीनाः कवये। धरायां तच्छोधयन्तु स्फुटमादरेण ॥ ९ भद्रं भूयाजिनानां निरुपमयशसां शासनाय प्रकामं, जैनो धर्मोपि जीयाज्जगति हिततमो देहमाजां समस्तम् । राजानोऽवन्तु लेकि सकलमतितरां चारुवातोऽनुकूलः, सर्वे शाम्यन्तु सत्त्वाः जिनवरवृषभाः सन्तु मोक्षप्रदा नः ॥ १० नवाष्टनवकेष्वेषु स्थानेषु त्रिषु जायतः । विक्रमादित्यकालस्य परिमाणमिदं स्फुटम् ॥ ११ शतैष्वष्टसु विस्पष्टं पंचाशत् ज्याधिकेषु च । राककालस्य सत्यस्य परिमाणमिदं भवेत् ॥ १२ संवत्सरे चतुर्विशे वर्तमाने खराभिधे । विनयादिकपालस्य राज्ये राक्रोपमानके ॥ १३ एवं यथाक्रमोक्तेषु कालराज्येषु सत्सु कौ ।

कथाकोशोऽयमीदृक्षो भव्यानां मलनाशनः । पठतां श्रण्वतां नित्यं व्याख्यातॄणां च सर्वदा ॥ १५ सहस्रैद्वादशैर्बद्वो नूनं पंचशतान्वितैः । जिनधर्मश्रुताद्युक्तैरस्माभिर्मतिवर्जितैः ॥ १६

संवत् १८६८ का मासोत्तममासे जेठमास शुक्लपक्ष चतुथ्यां तिथौ सूर्यवारे श्रीमूलसंघे नन्द्याम्नाये बलात्कारगणे सरस्वतीगच्छे कुन्दकुन्दाचार्यान्वये भट्टारकजी श्रीमहेन्द्रकीर्तिजी तत्पट्टे भट्टारकजी श्रीक्षेमेन्द्रकीर्तिजी तत्पट्टे भट्टारकजी श्रीसुरेन्द्र-कीर्तिजी तत्पट्टे भट्टारकाशिरोमणी भट्टारकजी श्रीसुखेन्द्रकीर्तिजी तदाम्नाये सवाई जयनगरे श्रीमन्नेमिनाथचैत्यालये गोधाख्यमन्दिरे पंडितोत्तमपंडितजी श्रीसंतोष-रामजी तत्सिख्य पंडित वषतरामजी तच्छिष्य हरिवंशदासजी तत्सिख्य कृष्णचन्द्रः तेषां मध्ये वषतरामकृष्णचंद्राभ्यां ज्ञानावरणीकर्मक्षयार्थे बृहदाराधनाकथाकोशाख्यं प्रन्थ स्वाशयेन लिषितं श्रोतुवक्तृजनानामिदं शास्त्रं मंगलं भवतु ।

# आचार्य शुभचन्द्र और उनका समय

आचार्य ग्रुभचन्द्रका ' ज्ञानार्णव ' या 'योगप्रदीप' दिगम्बर सम्प्रदायका प्रासिद्ध ग्रन्थ है। परन्तु ये ग्रुभचन्द्र किस संघ या गण गच्छके थ और उनके गुरुका क्या नाम था, इसका अभी तक कोई पता नहीं चला। निदान ग्रन्थकी उपलब्ध पतियोंमें तो इसका कोई संकेत नहीं भिलता। ग्रुभचन्द्र नामके और भी कई आचार्य हो गये हैं', परन्तु वे सब इनसे भिन्न माऌ्म होते हैं।

विश्वभूषण भट्टारकके 'भक्तामर चरित ' नामक संस्कृत ग्रन्थकी उत्थानिकामें ग्रुभचन्द्र और भर्तृहरिकी एक लम्बी कथा दी हैं जिसके अनुसार ग्रुभचन्द्र तथा भर्तृहरि उज्जयिनीके राजा सिन्धुलके पुत्र थे और सिन्धुलके पैदा होनेके पहले उनके पिताने मुंजको एक मूँजके खेतमें पड़ा हुआ पाकर पाल लिया था। एक दिन ग्रुभचन्द्र और भर्तृहरिके असीम बलको देखकर मुंजने उन्हें मरवा डालनेका विचार किया और इसका पता लग जानेपर उन दोनोंको संसारसे विरक्ति हो गई। तब ग्रुभचन्द्रने तो जैनधर्मकी दीक्षा ले ली और भतृहरिने कौल या तांत्रिक मतकी । भतृहरिने बारह वर्षमें जो अनेक सिद्धियाँ प्राप्त कीं उनमें एक ऐसे रसकी सिद्धि भी थी जिसके संयोगसे ताँबा सोना हो जाता था। यह रस उन्होंने अपने भाईको दिया, परन्तु भाई ग्रुभचन्द्रने उसे तुच्छ समझकर फेंक दिया और अपने पैरोंके नीचेकी धूल डालकर एक पूरीकी पूरी शिला सोनेकी बना दी ! भतृहरिको अपनी तुच्छताका मान हुआ और अन्तमें उन्होंने भी जिन-दीक्षा ले ली । फिर उन्हें भुनि-मार्गमें हढ करने और सच्चे योगका ज्ञान करानेके लिए ग्रुभचन्द्रने इस

१ एक शुभचन्द्रका जिक्र श्रवणबेल्गोल्के ४३ वें नम्बरके शिलालेखमें है जो गण्डविमुक्त मलधारिदेवके शिष्य थे और जिनका स्वर्गवास वि० सं० ११८० में हुआ था, दूसरे शुभचन्द्र उन देवकीर्तिके शिष्य थे जिनका स्वर्गवास वि० सं० १२२० में हुआ था और जिनका ३९ वें शिलालेखमें वर्णन है।

२ यह नथा रायचन्द्र-शास्त्रमालाद्वारा प्रकाशित 'शानार्णव'के प्रारम्भमें प्रकाशित हुई है।

योगप्रदीप या ज्ञानार्णवकी रचना की ।

आगे इतना और कहा गया है कि मुंजने सिंहलकी आँखें फुड़वा दीं और उनके जो भोज नामका पुत्र हुआ उसको भी मरवा डालनेका प्रयत्न किया । कथाके उत्तरार्धमें कालिदास, वररुचि, धनंजय और मानतुंगस्ररिको भोजका समकालीन बतलाया है और भक्तामरस्तोत्रके प्रभावसे मानतुंगका ४८ बेड़ियाँ तोड़कर बन्दीगृहसे बाहर निकल आनेकी घटनाका भी वर्णन किया है ।

यह कथा केवल जैनधर्मका महत्त्व प्रकट करनेके लिए गड़ी गई है, इतिहासका इसमें सर्वथा अभाव है । भर्तृहरि, ग्रुभचन्द्र और सिन्धुल तथा मुंजको समसामयिक बतलाना दुस्साहस ही है । कहाँ विक्रमकी ग्यारहवीं सदीके मुंज और सिन्धुल और कहाँ सातवीं आठवीं शताब्दिके भर्तृहेरि ? इसी तरह कहाँ कालिदास जा विक्रमादित्यकी सभाके रत्न समझे जाते हैं<sup>3</sup>, कहाँ महाकवि धनंजय जिनकी नाममालाका एक श्ठोक धवला टीकामें वीरसेनं-स्वामीने उद्धृत किया है<sup>8</sup>, कहाँ नन्दवंशके समयके वर्रहाचि, कहाँ हर्ष-वर्द्धनके समकालीन मानतुंगसूरि और कहाँ विक्रमकी बारहवीं सदीके भोर्जदेव ।

१ कथाका यह उत्तरार्ध मेरे भाषापद्यानुवादसहित आदिनाथ-रतोत्रकी प्रारम्भिक आवृत्ति-योंमें प्रकाशित हुआ है।

२ चीनी यात्री हुएनसांगने जो वि० सं० ६८६ से ७०२ तक भारतवर्षमें रहा था भर्तुहरिके विषयमें लिखा है कि वे इस समय बहुत प्रख्यात पंडित हैं।

३ सर विलियम जौन्स, डा० पिर्ट्सन, पं० नन्दर्गीकर आदि विद्वान् कालिदासको विक्रमादित्यका समकालीन अर्थात् ई० स० से ५७ वर्ष पहलेका अनुमान करते हैं और कुछ विद्वान् ग्रप्तकाल्का--चन्द्रग्रप्त द्वितीय या कुमारग्रप्त और समुद्रग्रप्तका---समकालीन बतलाते हैं। वि० सं० ६९१ के जैन कवि रविकीतिने अपनेको कालिदास और भारविकी कोटिका कवि बतलाया है। इसलिए कमसे कम इसके बाद तो कालिदास हो ही नहीं सकते।

४ देखो धवला टीकाकी भूमिका ए० ६२ । धवला टीका रा० सं० ७३८ (वि० सं० ८७३) में भोजदेवसे कोई दो राताब्दि पहले समाप्त हुई थी ।

५ वररुचिका दूसरा नाम कात्यायन है । ये प्रसिद्ध वैयाकरण हैं । इनका काल ई० स० से ३५० वर्ष पहले अनुमान किया जाता है ।

६ भोजदेवना अस्तित्वकाल वि० सं० १०७६ से १०९९ तक है

बछाल कविके भोजप्रबन्धके समान इस कथामें भी चाहे जिस पुराने कविको भोजदेवकी सभामें लाकर खड़ा कर दिया गया है। अतएव इस तरहकी कथाओंमें सच्चे इतिहासकी खोज करना ही गुलत है। हमें इन कथाओंको छोड़कर स्वतंत्र रूपसे ही आचार्य ग्रुभचन्द्रके और उनके ज्ञानार्णवके समयपर विचार करना चाहिए।

ज्ञानार्णवके प्रारम्भमें समन्तभद्र, देवनन्दि, भट्टाकलंक और जिनसेनका स्मरण किया गया है और इनमें सबसे पिछले जिनसेनस्वामी हैं जिन्होंने जयधवला टीकाका शेषभाग वि० सं० ८९४ में समाप्त किया था । इससे निश्चित हो गया कि ज्ञानार्णवकी रचना वि० सं० ८९४ के बाद किसी समय हुई है ।

अब यह देखना चाहिए कि वि० ८९४ के कितने बाद हुई । ज्ञानार्णवके 'गुणदोषविचार' नामक प्रकरण ( पृ० ७५ ) में नीचे लिखे तीन श्लोक 'उक्तं च ग्रन्थान्तरे' कहकर उद्रुत किये गये हैं—

> ज्ञानहीने किया पुंसि परं नारभते फलम् । तरोश्छायेव किं लभ्या फलश्रीर्नष्टद्विभिः ॥ १ ज्ञानं पङ्गौ किया चान्धे निःश्रद्धे नार्थकृद्द्वयम् । ततो ज्ञानं क्रिया श्रद्धा त्रयं तत्पदकारणम् ॥ २ हतं ज्ञानं क्रियाशूत्यं हता चाज्ञानिनः क्रिया । धावन्नप्यन्धको नष्टः पश्यन्नपि च पंगुकः ॥ ३

ये तीनों श्लोक यशस्तिलक चम्पूके छठे आश्वास (पृ० २७१) में ज्योंके त्यों इसी क्रमसे दिये हुए हैं। इनमेंसे पहले दोनों स्वयं यशस्तिलककर्त्ता सोम-देवके हैं और तीसरा यशस्तिलकों 'उक्तं च 'कहकर किसी अन्य प्रन्थसे उड़ूत किया गया है। अकलंकदेवके राजवार्तिकों भी यह श्लोक किंचित् पाठ-भेदके साथ 'उक्तं च 'रूपसे उड़ूत पाया जाता है और इससे यह श्लोक किसी अन्य प्राचीन प्रन्थका जान पड़ता है। ज्ञानार्णवके कर्त्ताके लिए ये तीनों ही अन्यकृत थ, इस लिए उन्होंने तीनोंको 'उक्तं च प्रन्थान्तरे ' कहकर उड़ूत कर दिया। यशस्तिलककी रचना वि० सं० १०१६ में हुई है, इस लिए सिद्ध हुआ कि ज्ञानार्णव इसके भी बादका प्रन्थ है।

ज्ञानार्णव ( पृ० १७७ ) में एक श्लोक पुरुषार्थसिद्धग्रुपायका भी ( ' मिथ्या-त्ववेदरागा 'आदि ) उद्धृत किया गया है, परन्तु उसके कर्त्ता अमृतचन्द्राचार्यका समय भी अभी तक अनिर्णीत है, इसलिए वह एक तरहसे निरुपयोगी ही है इतना ही कहा जा सकता है कि ग़ुभचन्द्र अमृतचन्द्रके परवर्ती हैं।

### एक प्राचीन प्रति

पाटण ( गुजरात ) के खेतरवसी नामक स्वेताम्बर जैन-भण्डारमें ( नं० १३) श्रीग्रुभचन्द्राकार्यकृत ज्ञानार्णवकी वैशाख सुदी १० ग्रुकवार संवत् १२९४ की लिखी हुई एक प्राचीन प्रति है, जिसमें १५×२ साइजके २०७ पत्र हैं । उससे ज्ञानार्णवके समयकी उत्तरसीमा निश्चित हो जाती है । उक्त प्रतिके अन्तमें जो कत्त्तीओंकी लिपि-प्रशास्तियाँ हैं वे अनेक दृष्टियोंसे बड़े महत्वकी हैं, इस लिए उन्हें यहाँ प्रकाशित किया जाता है

''इति ज्ञानार्णवे योगप्रदीपाधिकारे पंडिताचार्यश्रीग्रुभचन्द्रविरचिते मोक्षप्रकरणम्। अस्यां श्रीमन्नृपुर्यां श्रीमदर्हदेवचरणकमलचंचरीकः सुजनजनहृदयपरमानन्दक-न्दलीकन्दः श्रीमाथुरान्वयसमुद्रचन्द्रायमानो भव्यात्मा परमश्रावकः श्रीनेमिचन्द्रो नामाभूत । तस्याखिल-विज्ञानकलाकौशल-शालिनी सती पतिव्रतादिगुणगुणालंकार भूषित शरीरा निजमनोत्रत्तिरिवाव्यभिचारिणी स्वर्णानाम धर्मपत्नी संजाता । अय तयोः समासादितधर्मार्थकामफल्योः स्वकुलकुमुदवनचन्द्रलेखा निजवंश वैजयन्ती सर्वलक्षणालंकृतशरीरा जाहिणि-नाम-पुत्रिका समुत्पन्ना । छ ।

ततो गोकर्ण-श्रीचद्रौ सुतौ जातौ मनोरमौ । गुणरत्नाकरौ भव्यौ रामलक्ष्मणसन्निभौ ॥ सा पुत्री नेमिचन्द्रस्य जिनशासनवत्सला । विवेकविनयोपेता सम्यग्दर्शनलांछिता ॥ बात्वा संसारवैचित्र्यं फल्गुतां च नृजन्मनः । तपसे निरगाद्गेहात् शान्तचित्ता सुसंयता ॥ बान्धवैर्वार्थमाणापि प्रण ( य ) तैः शास्त्रलोचनैः । मनागपि मनो यस्या न प्रेम्णा कश्मलीकृतं । गृहीतं मुनिपादांते तया संयतिकान्नतं । स्वीकृतं च मनःशुद्धधा रत्नत्रयमखंडितम् ॥ तया विरक्तयात्यंतं नवे वयसि यौवने । आरब्धं तत्तपः कर्त्तुं यत्सतां साध्विति स्तुतं ॥ यमव्रततपोग्रोगैः स्वाध्यायध्यानसंयमैः । कायक्केशाद्यनुष्ठानैर्ग्रहीतं जन्मनः फल्म् ॥ तपोभिर्दुष्करैर्नित्यं बाह्यान्तर्भेदलक्षणैः । कषायरिपुभिः सार्धे निःशेषं शोषितं वपुः ॥ विनयाचारसम्पत्या संघः सर्वोप्युपासितः । वैयावृत्योद्यमात् शब्दकीर्तिर्नीता दिगंतरे ॥ वैयावृत्योद्यमात् देवी किमियं शासनदेवता । दृष्टपूर्वैरपि प्रायः पौरैरिति वितर्क्यते ॥ तया कर्मक्षयस्यार्थं ध्यानाध्ययनशालिने । तपः श्रुतनिधानाय तत्त्वज्ञाय महात्मने ॥ रागादिरिपुमल्ठाय शुभचन्द्राय योगिने । लिखाप्य पुस्तकं दत्तमिदं ज्ञानार्णवाभिधम् ॥

चन्द्रलेखा, निजवंशकी वैजयन्ती (ध्वजा) और सर्वलक्षणोंसे शोमित थी। इसके बाद इस दम्पतिके राम और लक्ष्मणके समान गोकर्ण और श्रीचन्द्र नामके दो सुन्दर, गुणी और भव्य पुत्र उत्पन्न हुए।

फिर नेमिचन्द्रकी वह जिनशासनवत्सला, विवेक-विनयशीला और सम्यग्दर्शन-वती पुत्री ( जाहिणी ) संसारकी विचित्रता तथा नरजन्मकी निष्फलताको जानकर तपके लिए घरसे चल दी । वह शान्तचित्त और अतिशय संयत थी । शास्त्रज्ञ बन्धुजनोंके प्रयत्न-पूर्वक रोकनेपर भी उसके मनको प्रेम या मोहने जरा भी मैला न होने दिया ।

आखिर उसने मुनियोंके चरणोंके निकट आर्थिकाके व्रत ले लिये और मनकी

शुद्धिसे अखंडित रत्नत्रयको स्वीकार किया ।

उस विरक्ताने नवयौवनकी उम्रमें ऐसा कठिन तप करना आरम्भ किया कि सजनोंने उसकी 'साधु साधु ' कहकर स्तुति की ।

उसने यम, व्रत और तपके उद्योगसे, स्वाध्याय ध्यान और संयमसे तथा कायक्केशादि अनुष्ठानोंसे अपने जन्मको सफल किया।

उसने निरन्तर बाह्य और अन्तरंग दुष्कर तप तपकर कषाय-रिपुओंके साथ साथ अपने सोर शरीरको भी सुखा डाला।

उसने अपनी विनयाचार-सम्पत्तिसे सोर संघकी उपासना की अरौर वैयावृत्ति करके अपनी कीर्तिका दिगन्तरोंतक पहुँचा दिया।

जिन पौरजनोंने उसे पहले देखा था वे भी इस तरहका वितर्क करने लगे कि न जाने यह साक्षात भारती ( सरस्वती ) देवी है या शासनदेवता है ।

उस जाहिणी आर्थिकाने कमोंके क्षयके लिए यह ज्ञानार्णव नामकी पुस्तक ध्यान-अध्ययनशाली, तप और शास्त्रके निधान, तत्त्वोंके ज्ञाता और रागादि-रिपुओंको पराजित करनेवाले मल्ल जैसे शुभचन्द्र योगीको लिखाकर दी।

वैशाख सुदी १०, शुक्रवार, वि० सं० १२८४ को गोमंडल ( गोंडल-काठियावाड़ ) में दिगम्बर राजकुल ( मट्टारक ? ) सहस्रकीर्तिके लिए पं० केशरीके पुत्र वीसलने लिखी।

ऐसा माऌम होता है कि इस पुस्तकमें लिपि-कर्त्ताओंकी दो प्रशस्तियाँ हैं। पहली प्रशस्तिमें तो लिपिकर्त्ताका नाम और लिपि करनेका समय नहीं दिया है, सिर्फ लिपि करानेवाली जाहिणीका परिचय और जिन्हें प्रति मेंट की गई है उनका नाम दिया है।

हमारी समझमें आर्थिका जाहिणीने जिस लेखकसे उक्त प्रति लिखाई होगी, उसका नाम और समय भी अन्तमें अवश्य दिया होगा; परन्तु दूसरे लेखकने उक्त पहली प्रतिका वह अंश अनावश्यक समझकर छोड़ दिया होगा और अपना नाम और समय अन्तमें लिख दिया होगा। इस दूसरी प्रतिके लेखक पं० केशरीके पुत्र वीसल हैं और उन्होंने गोंडलमें श्रीसहस्रकीर्तिके लिए इसे लिखा था जब कि पहली प्रति नृपुरीमें श्रीग्रुभचन्द्र योगीके लिए लिखाकर दी गई थी।

जब दूसरी प्रति वि॰ सं॰ १२८४ की लिखी हुई है, तब पहली प्रति अवश्य ही उससे काफी पहले लिखी गई होगी। नृपुरी स्थान कहाँ है, ठीक ठीक नहीं कहा जा सकता। संभव है, यह ग्वालियर राज्यका नरवर हो। नरपुर और नृपुर (स्त्रीलिंग नृपुरी ) एक हो सकते हैं। नरपुरसे नरउर और फिर नरवर रूप सहज ही बन जाते हैं।

गोमंडल और गोंडल एक ही हैं। गोमंडलका ही अपभ्रंशरूप गोंडल है। अभी कुछ समय पहले डा० हॅसमुखलाल सॉकलियाने गोंडल राज्यके ढांक नामक स्थानकी प्राचीन जैन गुफाओंके विषयमें एक लेख प्रकाशित किया था, जहाँसे कि बहुत-सी दिगम्बर प्रतिमायें प्राप्त हुई हैं। यह स्थान जुनागढ़से ३० मील उत्तर-पश्चिमकी तरफ गोंडल राज्यके अन्तर्गत है। चूँ कि इस समय गोंडल और उसके आसपास दिगम्बर-सम्प्रदायके अनुयायियोंका प्रायः अभाव है, इस-लिए डा० साहबने अनुमान किया था कि उक्त प्रतिमायें उस समयकी होंगीं जब दिगम्बर-श्वेताम्बर भेद हुए अधिक समय न बीता था और दोनोंमें आज-कलके समान वैमनस्य न था। उक्त लेख जैनप्रकाश (भाग ४ अंक १-२) में प्रकाशित हुआ है और उसपर सम्पादक महाशयने अपना यह नोट दिया है कि पहले श्वेताम्बर भी निर्वस्त्र या दिगम्बर मूर्तियोंकी पूजा करते थे।

यह बात सही है कि पहले श्वेताम्बर माई भी निर्वस्त्र मूर्तियोंकी पूजा करते थे, लंगोट आदि चिह्नोंवाली प्रतिमायें प्रतिष्ठित करनेकी पद्धति बहुत पीछे ग्रुरू हुई है और यह भी संभव है कि ढांककी गुफाओंकी मूर्तियाँ मथुराके कंकाली टीलेकी मूर्तियोंके समान बहुत प्राचीन कालकी हों; परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि इस समय गोंडलराज्यमें दिगम्बर-सम्प्रदायके अनुयायी नहीं है, इसलिए पहले भी न रहे होंगे । ज्ञानाणवकी वीसलकी लिखी हुई उक्त प्रतिसे माल्र्म होता है कि विक्रमकी तेरहवीं शताब्दिमें गोंडलमें दिगम्बर सम्प्रदाय था और उसके सहस्रकीर्ति नामक साधुके लिए वह लिखी गई थी । सहस्रकीर्ति दिगम्बर सम्प्रदायके भट्टारक थे, और इसलिए वहाँ उनके अनुयायी भी काफी रहे होंगे ।

काठियावाड़के ही वर्द्धमानपुरमें जो इस समय बढ़वाणके नामसे प्रसिद्ध है आचार्य जिनसेनने अपना हरिवंशपुराण श० सं० ७०५ में और हरिषेणने अपना कथाकोश श० सं० ८५३ में समाप्त किया था। अतएव काठियावाड़में दिगम्बरसम्प्रदाय काफी प्राचीन काल्से रहा है।

पहली प्रशस्तिमं एक विलक्षण बात यह है कि आर्थिका जाहिणीने वह प्रति ध्यानाध्ययनशाली, तपःश्रुतनिधान, तत्त्वज्ञ, रागादिरिपुमछ और योगी शुभचन्द्रको मेंट की है और ज्ञानार्णव या योगप्रदीपके कर्त्ता भी शुभचन्द्राचार्य ही माने जाते

### आचार्य शुभचन्द्र और उनका समय

हैं । उक्त विशेषण भी उनके लिए सर्वथा उपयुक्त मालूम होते हैं । ऐसी हालतमें प्रश्न होता है कि क्या जाहिणीने स्वयं ग्रन्थकर्त्ताको ही उनका ग्रन्थ लिखकर भेंट किया गया होगा ? असंभव न होनेपर भी यह बात कुछ विचित्र-सी जरूर मालूम होती है । यदि ऐसा होता तो प्रशास्तिमें आर्थिकाकी ओग्से इस बातका भी संकेत किया जाता कि शुभचन्द्र योगीको उन्हींकी रचना लिखकर भेंट की जाती है । इसलिए यही अनुमान करना पड़ता है कि ग्रन्थकर्ताके अतिरिक्त उन्हींके नामके कोई दूसरे शुभचन्द्र योगी थे जिन्हें इस प्रतिका दान किया गया है । अक्सर आचार्थ-परम्पराओंमें जो नाम एक आचार्यका होता था वही उसके प्रशिष्यका भी मिलता है, जिस तरह धर्मपरीक्षाके कर्त्ता अमितगतिक परदादा गुरुका भी नाम आमितगति था । बहुत संभव है कि जिन शुभचन्द्र योगीको उक्त प्रति दान की गई है, ग्रन्थकर्त्ता उनके ही प्रगुरु ( दादा गुरु ) या प्रगुरुके भी गुरु हों । इसके क्षिवाय शुभचन्द्र नाम कुछ ऐसा लोकप्रिय रहा है कि इस नामके बीसों आचार्य हो गये हैं ।

पाटणकी उक्त प्रति वि॰ सं॰ १२८४ की लिखी हुई है और आर्यिका जाहिणीवाली प्रति यदि उससे अधिक नहीं पचीस-तास वर्ष पहलेकी भी समझ ली जाय और ग्रन्थ उस प्रतिसे केवल तीस चालीस वर्ष पहले ही रचा गया हो, तो विक्रमकी बारहवीं दाताब्दिके अन्तिम पादसे भी पहले ज्ञानार्णवकी रचनाका -समय जा पहुँचता है।

### योगशास्त्र और ज्ञानार्णव

प्रसिद्ध श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्र के योगशास्त्र और ज्ञानार्णवर्मे बहुत अधिक समानता है । योगशास्त्रके पाँचवें प्रकाशसे लेकर ग्यारहवें प्रकाश तकका प्राणायाम और ध्यानवाला भाग ज्ञानार्णवके उन्तीसवेमे लेकर ब्यालीसवें तकके सगोंकी एक तरहसे नकल ही माल्ट्रम होता है । छन्द-परिवर्तनके कारण जो थोड़े बहुत शब्द बदलने पड़े हैं उनके सिवाय सम्पूर्ण विषय दोनों प्रन्थोंमें प्रायः एक-सा है । इसी तरह चौथे प्रकाशमें कषायजयका उपाय देन्द्रियजय, इन्द्रियजयका उपाय मनः शुद्धि, उसका उपाय रागद्वेषका जय, उसका उपाय समत्व और समत्वकी प्राप्ति ही ध्यानकी मुख्य योग्यता है, ऐसा जो कोटि-क्रम दिया है, वह भी १ पहली प्रति नरवर (मालवा) में लिखी गई थी और दूसरी गोंडल (काठियावाड़) में । मालवेसे गोंडल उस समयकी दृष्टिसे काफी दूर है ।

ज्ञानार्णवके २१ से २७ तकके सगेंगिं शब्दशः और अर्थशः एक जैसा है । अनि-त्यादि भावनाओंका और अहिंसादि महावतोंका वर्णन भी कमसे कम शैलीकी दृष्टिसे समान है । शब्द-साम्य भी जगह जगह दिखाई देता है । कुछ नमूने देखिए---किम्पाकफल्संभोगसन्निमं तद्धि मैथुनम् । आपातमात्ररम्यं स्याद्विपाकेऽत्यन्तभीतिदम् ! — ৱানাগৰ দু০ १३४ रम्यमापातमात्रे यत्परिणामेऽतिदारुणम् । किम्पाकफलट-संकाशं तत्कः सेवेत मैथुनम् ॥ ७८ ॥ -योगशास्त्र दि० प्र० विरज्य कामभोगेषु विमुच्य वपुषि स्पृहाम् । यस्य चित्तं स्थिरीभूतं स हि ध्याता प्रशस्यते ॥ ३ स्वर्णाचल इवाकम्पा ज्योतिः पथ इवामलाः । समीर इव निःसङ्गा निर्ममत्वं समाश्रिताः ॥ १५ विरतः कामभोगेभ्यः स्वर्शरोरेऽपि निःस्पृहः । संवेगहन्निर्मयः सर्वत्र समताश्रयन् ॥ ५ सुमेर्हारेव निष्कम्पः शशीवानन्ददायकः । समीर इव निस्संगः सुधीर्ध्याता प्रशस्यते ॥ १६ योगशास्त्र सप्तम् प्र० आचार्य हेमचन्द्रका स्वर्गवास वि॰ सं० १२२९ में हुआ है। विविध विषयोंपर उन्होंने सैकड़ों ग्रन्थोंकी रचना की है। योगशास्त्र महाराजा कुमारपालके कहनेसे रचा गया था और उनका कुमारपालसे अधिक निकटका परिचय वि० सं० १२०७ के बाद हुआ था। अतएव योगशास्त्र वि० सं० १२०७ से लेकर १२२९ तकके बीचके किसी समयमें रचा गया है।

यह तो निश्चित है कि शुभचन्द्र और हेमचन्द्र दोमेंसे किसी एकके सामने दूसरेका ग्रन्थ मौजूद था। परन्तु जबतक शुभचन्द्रका ठीक समय निश्चित् नहीं हो जाता, तब तक ज़ोर देकर यह नहीं कहा जा सकता कि किसने किसका अनुकरण और अनुवाद किया है।

' उक्तं च ' श्लोकोंकी खोज करते हुए इमें मुद्रित ज्ञानार्णवके २८६ पृ०

### आचार्य शुभचन्द्र और उनका समय

( सर्ग २९) में नीचे लिखे दो श्लोक इस प्रकार मिले-उक्तं च श्लोकद्वयं---

> समाऋष्य यदा प्राणधारणं स तु पूरकः । नाभिमध्ये स्थिरीकृत्य रोधनं स तु कुंभकः ॥ यत्कोष्ठादतियत्नेन नासा ब्रह्मपुरातनैः । बहिःप्रक्षेपणं वायोः स रेचक इति स्मृतः ॥

और यही इलेकि हेमचन्द्रके योगशास्त्रके पाँचवें प्रकाशमें नं० ६ और ७ पर मौजूद हैं। सिर्फ इतना अन्तर है कि योगशास्त्रमें 'नाभिमध्ये 'की जगह 'नाभिपद्मे ' और 'पुरातनैः ' की जगह 'पुराननैः ' पाठ है।

इससे यह अनुमान होता है कि ज्ञानार्णव योगशास्त्रके बादकी रचना है और उसके कर्त्ताने इन श्लोकोंको योगशास्त्र परसे ही उठाया है। परन्तु हमें इस विषयमें मुद्रित प्रतिपर विश्वास न हुआ और हमने ज्ञानार्णवकी हस्तलिखित प्रतियोंकी खोज की।

बम्बईके तेरहपन्थी जैनमन्दिरके भण्डारमें ज्ञानाणवकी एक १७×७ साईजकी हस्तलिखित प्राचीन प्रति है, जिसके प्रारम्भके ३४ पत्र (स्त्रीस्वरूपप्रतिपादक प्रकरणके ४६ वें पद्य तक) तो संस्कृत टीकासहित हैं और आगेके पत्र बिना टीकाके हैं। परन्तु उनके नीचे टीकाके लिए जगह छोड़ी हुई है। टीकाकर्त्ता कौन हैं, सो माल्र्म नहीं होता। वे मंगलाचरण आदि कुछ न करके इस तरह टीका शुरू कर देते हैं—

ओं नमः सिद्धेभ्यः । अहं श्रीशुभचन्द्राचार्यः परमात्मानमव्ययं नौमि नमामि कि भूतं परमात्मानं अजं जन्मरहितं पुनः कि भूतं परमात्मानं अव्ययं विनाशरहितं पुनः कि भूतं परमात्मानं निष्ठितार्थं निष्पन्नार्थं पुनः कि भूतं परमात्मानं ज्ञानल-क्ष्मीघनाश्ठेषप्रभवानन्दनन्दितं ज्ञानमेव लक्ष्मीस्तस्या योऽसौ घनाश्ठेषं निविड़ाश्ठे-षस्तस्मात् प्रभव उत्पन्नो योऽसौ आनन्दस्तेन नन्दितम् । "

इस प्रतिके ग़ुरूके पत्रोंके जपरका हिस्सा कुछ जल सा गया है और कहीं कहींके कुछ अंश झड़ गये हैं। प्रारंभके पत्रकी पीठपर कागज चिपकाकर बड़ी सावधानीसे मरम्मत की गई है। पूरी प्रति एक ही लेखककी लिखी हुई माल्म होती है। यद्यपि ग्रन्थान्तमें लिपिकर्त्ताका नाम तिथि, संवत् आदि कुछ भी नहीं है, फिर भी हमारे अनुमानसे वह डेढ़-दो सौ वर्षसे इधरकी लिखी हुई नहीं है।

जैनसाहित्य और इतिहास

इस प्रतिमें हमने देखा कि प्राणायाम-सम्बन्धी वे दो ' उक्तं च ' पद्य हैं ही नहीं, जो छपी हुई प्रतिमें दिये हैं और जो आचार्य हेमचन्द्रके योगशास्त्रके हैं । तब ये छपी प्रतिमें कहाँसे आये ?

स्व॰ पं॰ पन्नालालजी वाकलीवालने पं॰ जयचन्द्रजीकी भाषा वचनिकाको ही खड़ी बालीमें परिवर्तित करके ज्ञानार्णव छपाया था। इसलिए हमने पं॰ जयचन्द्र-जीकी वचनिकावाली प्रति भी तेरहपन्थी मन्दिरके भंडारसे निकलवाकर देखी। मालूम हुआ कि उन्होंने इन श्लोकोंको उद्धृत करते हुए लिखा है—'' इहाँ उक्तं च दोय श्लोक हैं—''

पं० जयचन्द्रजीने अपनी उक्त वचनिका माघ सुदी पंचमी भृगुवार संवत् १८०८ को समाप्त की थी | या तो इन श्लोकोंको प्रकरणोपयोगी समझ कर स्वयं पं० जयचन्द्रजीने ही योगशास्त्र परेसे ' उक्तं च ' रूपमें उठा लिया होगा या फिर उनके पास जो मूल प्रति रही होगी उसमें ही किसीने उद्धृत कर दिया होगा | परन्तु मूलकी सभी प्रतियोंमें ये श्लोक न होंगे | निदान दो सौ वर्षसे पुरानी प्रतियोंमें तो नहीं ही होंगे | पाठकोंको चाहिए कि वे प्राचीन प्रतियोंको इसके लिए देखें |

लिपिकर्त्ताओंकी कृपांसे ' उक्तं च ' पद्योंके विषयमें इस तरहकी गड़बड़ अक्सर हुआ करती है और यह गड़बड़ समय-निर्णय करते समय बड़ी झंझटें खड़ी कर दिया करती है ।

ज्ञानार्णवकी छपी हुई प्रतिको ही देखिए। इसके पृष्ठ ४३१ ( प्रकरण ४२ ) के ' शुचिगुणयोगाद् ' आदि पद्यको ' उक्तं च ' नहीं लिखा है पग्नु तेरहपन्थी मंदिरकी उक्त संस्कृतटीकावाली प्रतिमें यह ' उक्तं च ' है। पं० जयचंद्रजीकी वचनिकामें भी इसे ' उक्तं च आर्था ' करके लिखा है, परन्तु छपानेवालोंने ' उक्तं च ' छोड़ दिया है ! इसी तरह अड़तीसवें प्रकरणमें संस्कृतटीकावाली प्रतिमें और वचनिकामें भी ' शंखेन्दुकुन्दघवला ध्यानाद्देवास्त्रयो विधानेन ' आदि

१ पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारने भी एक इलोकके सम्बन्धमें लिखा था कि वद्द ' ज्ञानार्णव ' का नहीं है किन्तु ' इष्टोपदेश ' से या किसी पुराने ग्रन्थसे उद्धृत किया गया है, जब कि ज्ञानार्णवकी छ्पी प्रतिमें ' उक्तं च ' न लिखकर उसे मूल्का बना दिया गया है ——देखो जैनहितैपी भाग, १५, पृ० १९७–९८ में ' ज्ञानार्णवके एक पद्यकी जाँच। ' पद्य ' उक्तं च ' करके दिया है परन्तु छपी हुई प्रतिमें यह मूलेंमें ही शामिल कर लिया गया है।

'ध्येयं स्याद्वीतरागस्य' आदि पद्य छपी प्रतिके ४०७ पृष्ठमें 'उक्तं च'है परन्तु पूर्वोक्त सटीक प्रतिमें इसे 'उक्तं च'न लिखकर इसके आगेके 'वीतरागो भवेद्योगी' पद्यको 'उक्तं च' लिखा है और छपीमें तथा वचनिकामें भी, दोनोंको ही 'उक्तं च'।

' उक्तं च ' पयोंके सम्बन्धमें छपी और सटीक तथा वचनिकावाली प्रतियोंमें इसी तरह और भी कई जगह फ़र्क है, जो स्थानाभावसे नहीं बतलाया जा सका। अभिप्राय यह है कि ज्ञानार्णवकी छपी प्रतिमें हेमचन्द्रके योगशास्त्रके उक्त दो पयोंके रहनेसे यह सिद्ध नहीं होता कि शुभचन्द्राचार्यने स्वयं ही उन्हें उद्धृत किया है और इस कारण वे हेमचन्द्रके पीछेके हैं। इसके लिए कुछ और पुष्ट प्रमाण चाहिए।

पाटणके मंडारकी उक्त प्राचीन प्रति ते। बहुत कुछ इसी ओर संकेत करती है कि ज्ञानार्णव योगशास्त्रसे पीछेका नहीं है ।

# आचार्य अनन्तकीर्ति

आचार्य अनन्तकीर्ति बहुत बड़े यशर्स्वी तार्किक हो गये हैं । धर्मज्ञसिद्धि या सर्वज्ञसिद्धिके अन्तमें उन्हेंने लिखा है—

समस्तभुवनव्यापियशसानन्तकीर्तिना ।

कृतेयमुज्ज्वला सिद्धिर्धर्मज्ञस्य निरर्गला ॥

उनके बनाये हुए सर्वज्ञासिद्धि और बृहत्सर्वज्ञसिद्धि नामके दो ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं, परन्तु उनमें कोई प्रशस्ति आदि नहीं है जिससे उनकी गुरुपरम्परा आदिका कुछ पता लग सके । वादिराजसूरिने अपने पार्श्वनाथचरितमें उनका स्मरण इस प्रकार किया है—

आत्मनैवाद्वितीयेन जीवसिद्धिं निबध्नता ।

अनन्तकीर्तिना मुक्तिरात्रिमार्गेव लक्ष्यते ॥ २४

' जीवसिद्धिं निबंधता ' पदसे ऐसा माऌ्म होता है कि उन्होंने जीवसिद्धि ग्रन्थपर कोई निबन्ध या टीका लिखी थी, और यह उसी ' जीवसिद्धि ' नामक ग्रन्थकी टीका होगी, जिसका कि उल्लेख आचार्य जिनसेनने अपने हरिवंशपुराणमें इस प्रकार किया है—

> जीवसिद्धिविधायीह कृतयुक्त्यनुशासनम् । वचः समन्तभद्रस्य वीरस्येव विज़्म्भते ॥

वादिराजने आचार्य जिनसेनके बाद अनन्तकीर्तिका स्मरण किया है और ऐसा माऌम होता है कि उन्होंने पूर्व कवियोंका स्मरण प्रायः समयक्रमसे किया है। इससे अनन्तकीर्तिका समय जिनसेनके बाद और वादिराजसूरिसे पहले अर्थात् वि० सं० ८४० और १०८२ के बीच मानना चाहिए।

न्यायाचार्य पं० महेन्द्रकुमारजीने लिखा है कि सिद्धिविनिश्चय टीकामें आचार्य अनन्तवीर्यने भी एक अनन्तकीर्तिका उल्लेख किया है और वे बहुत करके यही होंगे । इनके वृहत्सर्वज्ञसिद्धि प्रन्थका न्यायकुमुदचन्द्रपर प्रभाव पड़ा है, अतएव ये प्रभाचन्द्रसे पहलेके होना चाहिए और प्रभाचन्द्रने न्यायकुमुदकी रचना परमार राजा जयसिंहदेवके राज्यमें वि० सं० १११२ के लगभग की है।

## पद्मप्रभ मलधारिदेव

भगवान् कुन्दकुन्दके ' नियमसार ' की ' तात्पर्यवृत्ति ' नामक टीकाके कर्त्ता पद्मप्रम मलधारिदेव हैं जो अपनेको सुकविजनपयोजमित्र, पंचेन्द्रियप्रसरवर्जित, और गात्रमात्रपरिग्रह लिखते हैं। ' मलधारि ' विशेषण दिगम्बर और स्वेताम्बर दोनों सन्प्रदायके अनेक मुनियोंके नामके साथ जुड़ा हुआ पाया जाता है '। हमारी समझमें यह शरीरकी स्वच्छता आदिकी ओरसे सर्वथा लापरवाह होनेको सूचित करता है।

पग्नप्रभने अपनी कोई गुरुपरभ्परा या संघ गण गच्छ आदिकी सूचना नहीं दी और न ग्रन्थ रचनेका कोई समय ही दिया है। फिर भी हम उन्हें विक्रमकी बारहवीं सदीका अन्त और तेरहवीं सदीके प्रारंभका ग्रन्थकर्ता मानते हैं और इस विषयमें हमें उनके अन्य ग्रन्थेंसि लिथे हुए उद्धरण और उल्लेख सहायता देते हैं।

१—-मुद्रित तात्पर्यवृत्तिके ए० ५३-७३ और ९९ में ' तथा चोक्तं गुण-भद्रस्वामिभिः ' कहकर गुणभद्राचार्यके प्रन्थोंके उद्धरण दिये गये हैं और गुणभद्र स्वाभिने अपना उत्तरपुराण श० सं० ८२० ( वि० सं० ९५५ ) में समाप्त किया था।

२— ५० ८३ में ' उक्तं च सोमदेवपण्डितेदेवैः ' लिखकर यशस्तिलकका एक पद्य उद्धृत किया है जो श॰ सं॰ ८८१ ( वि॰ सं॰ १०१६ ) में समाप्त हुआ था।

३— पृ० ६० में ' तथाचोक्तं वादिराजदेवैः' लिखकर वादिराजका एक पद्य दिया है और वादिराजका ' पार्श्वनाथचरित ' श० सं० ९४७ ( वि० सं० १०८२ ) में समाप्त हुआ था।

१ जैसे मलधारि गण्डविमुक्तदेव, मलधारि माधवचन्द्र, मलधारि बालचन्द्र, मलधारि मल्जिपेण आदि दिगम्बर और मलधारि हेमचन्द्र, अभयदेव, जिनभद्र आदि द्वेताम्बर।

जैनसाहित्य और इतिहास

४— पृ० ६१ में चन्द्रकीर्ति मुनिके मनकी बन्दना की गई हैं और पृ० १४२ में उन्हींके श्रुतबिन्दु नामक ग्रंथका ' तथा चोक्त श्रुतबिन्दौ ' कहकर एक पद्य उद्धृत किया है । श्रवणबेल्गोलकी मल्लिषण-प्रशस्ति ( शिलालेख नं० ५४ ) में इन्हीं चन्द्रकीर्ति मुनिका स्मरण किया गया है और उन्हें श्रुतबिन्दुका कर्त्ती भी बतलाया है ।

यह शिलालेख फागुन वदी ३ रा० सं० १०५० ( वि० सं० ११८५ ) का लिखा हुआ है जिस दिन मल्लिषेणमुनिने आराधनापूर्वक रारीर त्याग किया था । इसमें गोतम गणधरसे लेकर उस समय तकके बीसों आचायों और प्रंथकर्ताओंकी प्रशास्तियाँ लिखी हैं । दुर्भाग्यसे यद्यपि आचायोंका पूर्वापरसम्बन्ध और क्रमागत गुरु-शिष्यसम्बन्ध नहीं बतलाया है फिर भी लेख बड़े महत्त्वका है और उससे हमें अनेक आचायोंके विषयमें काफी सूचनायें मिलती हैं । इसमें श्रुतबिन्दुके कर्ता चन्द्रकीर्तिके बाद कर्मप्रकृति भट्टारक, श्रीपालदेव, उनके शिष्य मातिसागर, प्रशिष्य वादिराजसूरि ( पार्श्वचरितके कर्त्ता ), हेमसेन, दयापाल ( वादिराजके गुरुभाई ), श्रीविजय, कमलभद्र, दयापाल, शान्तिदेव, गुणसेन, अजितसेन और उनके शिष्य मल्लिषेणका उल्लेख है जिनकी स्मृतिमें उक्त लेख उत्कीर्ण किया गया है । माना कि ये सब नाम समयक्रमसे नहीं दिये गये हैं, इनमेके बहुतसे विद्वान् शायद समकालीन भी हों, फिर भी चन्द्रकीर्तिको मल्लिपेणकी मृत्युसे पचीस वर्ष पहले, अर्थात् वि० सं० ११६० के ल्गभगका मानना हमार्श समझमें कुछ अयुक्त न होगा । अतएव पद्मप्रभदेवने वि० स० ११६० के बाद अपने टीका-ग्रन्थकी रचना की होगी ।

> १ सकलकरणग्रामालम्बाद्रिमुक्तमनाकुलं स्वहितनिरतं शुद्धं निर्वाणकरणकारणम् । शमयममाबालं मैत्रीदयादममन्दिरं निरुपममिदं वन्द्यं श्रीचन्द्रकीर्तिमुनेर्मनः ॥
> २ विश्वं यश्श्रुनबिन्दुनावरुरुवे भावं कुशाग्रीयया, बुध्येवाति महीयसा प्रवचसा बद्धं गणाधीश्वरैः, शिष्यान्प्रत्यनुकम्पय । कुशमतीनैदं युगीनात्सुगी-स्तं वाचार्च्चतचन्द्रकीर्तिगणिनं चन्द्रामकीर्ति बुधाः ॥ ३२

### पद्मप्रभ मलधारिदेव

नियमसारकी तात्पर्यवृत्तिके प्रारंभमें और पाँचवें अध्यायके अन्तमें वीरनन्दि मुनिकी बन्दना की गई है और इस रूपमें की गई है, जैसे वे उनके गुरु हों।

मद्रास प्रान्तके पटशिवपुरम् ग्राममें एक स्तंभपर पश्चिमी चालुक्य राजा त्रिभुवनमछ सोमेश्वर देवके समयका श० स० ११०७का एक लेख (नं० २८) है जब कि उसके माण्डलिक त्रिभुवनमछ भोगदेव चोल हेजिरा नगरपर राज्य कर रहे थे। उसमें लिखा है कि जब यह जैन-मन्दिर बनवाया गया तब श्री पद्मप्रभ मलधारिदेव और उनके गुरु वीरनन्दि सिद्धान्तचक्रवर्ती विद्यमान् थे<sup>3</sup>।

इससे यह निश्चय हो जाता है कि उक्त लेखमें जिनका जिक है वे पद्मप्रम-मलधारि यही हैं और उनके गुरु भी वही वीरनन्दि हैं जिनकी तात्पर्यवृत्तिमें बन्दना की गई है। अर्थात् रा० सं० ११०७ या वि० सं० १२४२ में पद्मप्रम और उनके गुरु वीरनन्दि विद्यमान् थे।

पद्मनन्दि-पंचविंशतिकाके कर्त्ता पद्मनन्दि नामके आचार्य भी अपने गुरुका नाम वीरनन्दि बतलोते हैं । क्या आश्चर्य जो वे यही वीरनन्दि हों और इस तरह पद्मप्रभ और वीरनन्दि एक ही गुरुके शिष्य या गुरु हों । पद्मनन्दि पंचविंशतिकाका ही एक प्रकरण 'एकत्व-सप्तति 'है जो पृथक् ग्रन्थरूपमें भी मिलता है । इस 'एकत्व-सप्तति 'के अनेक पद्य नियमसार टीकामें उद्धत किये गये हैं<sup>\*</sup> । इससे भी उक्त अनुमानको पुष्टि मिलती है ।

वीरनन्दि नामके अनेक आचार्य हुए है। एक वीरनन्दि आचारसारके कर्त्ता हैं जिन्हेंनि अपने इस आचारसारपर स्वोपज्ञा कनड़ी टीका श० १०७६ ( वि०

- १ तद्विद्याढचं वीरनन्दिवतीन्द्रम् ।
- २ निर्यापकाचार्यनिरुक्तियुक्तामुक्तिं सदाकर्ण्यं च यस्य चित्तम् । समस्तचारित्रनिकेतनं स्यात् तस्मै नमः संयमधारिणेऽस्मै ॥ यस्य प्रतिक्रमणमेव सदा मुमुक्षोर्नास्त्यप्रतिक्रमणमप्यणुमात्रमुच्चैः । तस्मै नमः सकऌसंयमभूषणाय श्रीवीरनन्दिमुनिनामधराय नित्यम् ॥

३ देखो ब्रह्मचारी श्रीशीतलप्रसाददारा सम्पादित 'मद्रास मैसूर प्रान्तके प्राचीन नैन स्मारक।' और एपियाफिआ इंडिका सन् १९१६–१७।

४ देखो नियमसारकी तात्पर्थवृत्ति पृ० ४२, ४६ ।

सं॰ १२११) में समाप्त की थी' और जो उन मेघचन्द्र त्रैविद्यदेवके शिष्य थे जिनका स्वर्गवास वि॰ ११७२ में हुआ था। यद्यपि इनका समय लगभग समीपका ही है, फिर भी निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि दोनों एक ही हैं जब तक कि पद्मनन्दिके गुरु वीरनन्दिके गुरु कौन थे, इसका पता न लग जाय। इस तरह पद्मप्रभ मलधारिदेवको विक्रमकी तेरहवीं सदीके प्रारंभका विद्वान्

मानना चाहिए।

पद्मप्रभदेवने अमृतचन्द्रसूरिके अनेक पद्योंको इस टीकामें उद्धृत किया हैं, इतना ही नहीं उनकी टीकापर अमृतचन्द्रकी टीकाओंका खूब प्रभाव भी हैं। जिस तरह अमृतचन्द्र अपनी टीकाओंमें जगह जगह मूलका अभिप्राय व्यक्त करनेके बाद उपसंहार रूपमें अपनी ओरसे कलशरूपमें नये पद्य बनाकर उपस्थित करते हैं ठीक उसी तरह पद्मप्रभदेव भी। इससे अमृतचन्द्र उनसे पहलेके हैं।

पद्मप्रभदेवने ष्टष्ठ ७२ में एक पद्य 'उक्तं च 'रूपमें शुभचन्द्राचार्यके ज्ञाना-र्णवका उद्धृत किया है और चूँकि ज्ञानार्णवमें अमृतचन्द्रके पुरुषार्थसिद्धचु-पायका एक श्लोक 'उक्तं च 'रूपमें उद्धृत है, अतएव शुभचन्द्र पद्मप्रभसे पहलेके और अमृतचन्द्र शुभचन्द्रसे भी पहलेके हैं।

पद्मप्रभदेवका पार्श्वनाथ-स्तोत्र या लक्ष्मीस्तोत्र नामका एक छोटा-सा स्तोत्र भी मिलता है जो माणिकचन्द्रजैन-ग्रन्थमालाके सिद्धान्तसारादिसंग्रहमें प्रकाशित हो चुका है। संभव है, उसके कर्त्ता यही पद्मप्रभ मलधारिदेव हों।

१ स्वस्तिश्रीमन्मेघचन्दत्रैविद्यदेवर श्रीपादप्रसादासादितात्मप्रभावसमस्तविद्याप्रभावसकल्ट-दिग्वर्तिकीर्ति श्रीमद्वीरनन्दिसैद्धान्तिकचक्रवर्तिगल्छ शक वर्ष १०७६ श्रीमुखनामसंवत्सरे ज्येष्ठशुक्त १ सोमवारदंदु तावु माडिदाचारसारके कर्णाटवृत्तिय माडिदपर ।

२—देखो ए० ७, १९, २२, ३४, ३७, ४०, ४४, ६६, ६८, ७५, ७८, ८१, ८५, ९०, १२०, १२९, १३७, १३९, १५२ ।

३---देखो ५० ७२ --- तथा चोक्तं----

निष्कियं करणातीतं ध्यानध्येयविवर्जितम् ।

अन्तर्मुखं च यद्धचानं तच्छुक्लं योगिनं विदुः ॥ — ज्ञानार्णव पृ० ४३१

# आचार्य अमृतचन्द्र

आध्यात्मिक विद्वानोंमें भगवकुन्दकुन्दके बाद यदि किसीका नाम लिया जा सकता है तो वे आचार्य अमृतचन्द्र हैं। दुःखकी बात है कि इतने महान् आचार्यके विषयमें इसके सिवाय हम कुछ भी नहीं जानते कि उनके बनाये हुए अमुक अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि अमुक प्रन्थ हैं। उनकी गुरु-शिष्यपरम्परासे और समयादिसे हम सर्वथा अनुकि हैं। अपने दो प्रन्थोंके अन्तमें वे कहते हैं कि तरह तरहके वर्णोंसे पद बन गये, पदोंसे वाक्य बन गये और वाक्योंसे यह पवित्र शास्त्र बन गया। मैंने कुछ भी नहीं किया। अन्य प्रन्थोंमें भी उन्होंने अपना यही निर्लिप्त माव प्रकट किया है। इससे अधिक परिचय देनेकी उन्होंने आवश्यकता ही नहीं समझी।

उनके बनाये हुए पाँच ग्रन्थ उपलब्ध हैं और वे पाँचें। ही संस्कृतमें हैं — १ पुरुषार्थसिद्धगुपाय, २ तत्त्वार्थसार, ३ समयसार-टीका, ४ प्रवचनसार टीका और ५ पंचास्तिकाय-टीका। पहला आवकाचार है जो उपलब्ध तमाम आवकाचारोंसे निराला और अपने ढँगका अद्वितीय है। दूसरा उमास्वातिके तत्त्वार्थसूत्रका अतिशय स्पष्ट, सुसम्बद्ध और कुछ पछावित पद्यानुवाद है। शेष तीन भगवत्कुन्द-कुन्दके प्रसिद्ध प्राकृत ग्रन्थोंकी संस्कृत टीकायें हैं जिनकी रचनाशैली बहुत ही प्रौढ़ और मर्मस्पर्शिनी है।

पं० आशाधरने अपने अनगारधर्मामृतकी भव्यकुमुदचन्द्रिकाटीकामें अमृत-चन्द्रको दो स्थानोंमें ' ठक्कुर ' नामसे अभिहित किया है—-

१ एतदनुसारेणैव ठक्कुरोपीदमपाठीत्—लोके शास्त्राभासे समयाभासे च देवताभासे आदि ।—पृ० १६०

२ एतच विस्तरेण ठक्कुरामृतचन्द्रसूरिाविरचितसमयसारटीकायां दृष्टव्यम् । ----पृ० ५८८

१ वर्णेंः कृतानि चित्रैः पदानि तु पदैः कृतानि वाक्यानि । वाक्यैः कृतं पवित्रं शास्त्रमिदं न पुनरस्माभिः ॥----पु० सि० ठक्कुर और ठाकुर एकार्थवाची हैं। अक्सर राजघरानेके लोग इस पदका व्यवहार करते थे। सो यह उनकी ग्रहस्थावस्थाके कुलका उपपद जान पड़ता है। अनगारधर्मामृत टीका वि० सं० १३०० में समाप्त हुई थी। अतएव उक्त समयसे पहलेके तो वे निश्चयसे हैं और प्रवचनसारकी तत्त्वदीपिका टीकामें ' जावदिया वयणवहा ' और 'परसमयाण वयणं ' आदि दो गाथायें गोम्मटसार (कर्मकाण्ड ८९४-९५) से उद्धृत की गई जान पड़ती हैं। चूँ कि गोम्मट-सारके कर्त्ता नेमिचन्द्र सि॰ च० का समय विक्रमकी ग्यारहवीं सदीका पूर्वार्ध है इस लिए अमृतचन्द्र उनसे बादके हैं। अर्थात् वे वि० १३०० से पहले और ग्यारहवीं सदीके पूर्वार्धके बाद किसी समय हुए हैं।

आचार्य ग्रुभचन्द्रने अपने ज्ञानाणिव ( पृ॰ १७७ ) में अमृतचन्द्रके पुरुषार्थ-सिद्धचुपायका 'मिथ्यात्ववेदरागा' आदि पद्य 'उक्तं च' रूपसे उद्धृत किया है, इस-लिए अमृतचन्द्र ग्रुभचन्द्रसे भी पहलेके हैं और पद्मप्रभ मलधारिदेवने ग्रुभचन्द्रके ज्ञानार्णवका एक स्ठोक उद्धृत किया है इस लिए ग्रुभचन्द्र पद्मप्रभसे पहलेके हैं।

लेखान्तरमें हमने पद्मप्रभका समय विक्रमकी बारहवीं सदीका अन्त और तेरहवीं सदीका प्रारंभ बतलाया है, इसलिए अमृतचन्द्रका समय विक्रमकी बारहवीं सदीके बाद नहीं माना जा सकता।

डा० ए० एन० उपाध्येने प्रवचनसारकी प्रस्तावनामें तात्पर्यवतिके कर्त्ता जयसेनका समय ईसाकी बारहवीं सदीका उत्तरार्ध, अर्थात् विक्रमकी तेरहवीं सदीका प्रारंभ, अनुमान किया है और जयसेन अमृतचन्द्रकी तत्त्वदीपिकासे यथेष्ट परिचित जान पड़ते हैं । इससे भी अमृतचन्द्रका समय उनसे पहले, विक्रमकी बारहवीं सदी, ठीक जान पड़ता है ।

### क्या अमृतचन्द्रका कोई प्राकृत ग्रन्थ है ?

प्रवचनसारकी तात्पर्यत्रत्तिमें जयसेनाचार्यने नीचे लिखी दो गाथाओंकी टीका की है, परन्तु अमृतचन्द्रसूरिने अपनी वृत्तिमें नहीं की। इससे माऌ्म होता है कि वे इन्हें मूलग्रन्थकी नहीं मानते थे।

> पकेसु अ आमेसु अ विपचमाणासु मंसपेसीसु । संतत्तियमुववादो तज्जादीणं णिगोदाणं ॥

१ देखो नियमसारटीकाका ए० ७२ और ज्ञानार्णवका पृ० ४३१।

जो पक्कमपक्कं वा पेसीं मंसस्स खादि फासदि वा । सो किल णिहणदि पिंडं जीवाणमणेगकोडीणं ॥ राजवार्तिकमें सूत्र २२ की टीका ( पृ॰ २८४ ) में नीचे लिखी गाथा ' उक्तं च ' रूपमें दी गई है— रागादीणमणुप्पा अहिंसकत्तेति देसिदं समये । तेसिं चेदुप्पत्ती हिंसेति जिणे हि णिदिद्या ॥ इसी तरह अनगारधर्मामृत टीका (पृ॰ ५४२) में नीचे लिखी गाथा 'उक्तं च' रूप दी हुई है— अप्पा कुणदि सहाव तत्थ गदा पुग्गला सहावेहिं । गच्छति कम्मभावं अण्णुण्णागाढमोगाढा ॥ हम देखते हैं कि पुरुषार्थसिद्धयुपायमें इन चारों गाथाओंका प्रायः शब्दशः अनुवाद इस प्रकार मौजूद है— आमास्वपि पक्त्वास्वपि विपच्यमानासु मांसपेशीपु ।

आमारवाप पत्रवारवाप विपण्यमानाषु मारापराषु । सातत्येनोत्पादस्तजातीनां निगोतानाम् ॥ ६६ आमां वा पक्वां वा खादति यः स्पृशति वा पिशितपेशीम् । स निहन्ति सततनिचित पिण्डं बहुजीवकोटीनाम् ॥ ६७ ॥ अप्रादुर्भावः खलु रागादीनां भवत्यहिंसेति । तेषामेवोत्पात्तिर्हिसेति जिनागमस्य संक्षेपः ॥ ४४ ॥ जीवकृत परिणामं निमित्तमात्रं प्रपद्य पुनरन्ये । स्वयंमेव परिणमन्तेऽत्र पुद्रलाः कर्मभावेन ॥ १२

इन अनुवादित पद्योंको देखकर पहले हमने यह अनुमान किया था कि अमृतचन्द्रका पुरुषार्थसिद्धचुपाय जैसा ही कोई प्राकृत प्रन्थ भी होगा और अपने ही प्रन्थका उन्हेंनि संस्कृत अनुवाद कर लिया होगा । परन्तु अब ऐसा माऌम होता है कि उक्त प्राकृत पद्य किसी प्राचीन ग्रन्थके हैं और उनकी ही छाया पुरुषार्थ-सिद्धचुपायमें ले ली गई है । क्योंकि राजवार्तिकमें उद्धृत पूर्वोक्त पद्यको अमृतचन्द्रका माननेसे वे अकलंकदेवके भी पूर्ववर्ती सिद्ध होंगे; और उनको इतना प्राचीन माननेसे वे अकलंकदेवके भी पूर्ववर्ती सिद्ध होंगे; और उनको इतना प्राचीन माननेसे वि अकलंकदेवके भी पूर्ववर्ती सिद्ध होंगे; और उनको इतना प्राचीन माननेसे लिए और कोई प्रमाण नहीं हैं । तत्त्वार्थसारके ' मोक्षतत्त्व ' अध्यायका ' दग्धे बीजे यथात्यन्तं ' आदि सातवाँ श्रेगक और २० से लेकर ५४ तकके श्लोक अकलंकदेवके राजवार्तिकसे लिये गये जान पड़ते हैं । इसके सिवाय ये सब श्लोक तत्त्वार्थाधिगम भाष्यमें भी दो-चार राब्दोंके हेर फेरके साथ मिलते हैं । अतएक कमसे कम ये स्वयं अमृतचन्द्रके तो नहीं जान पड़ते । श्वेताम्बराचार्य मेघविजयजीने अपने युक्तिप्रबोधमें अमृतचन्द्रके नामसे कई पद्य उद्धृत किये हैं। उनमें भी नीचे लिखे दो पद्य प्राकृतके हैं। अतएव इनसे भी इमने अनुमान किया था कि अमृतचन्द्रका कोई प्राकृत ग्रन्थ होगा—

१----'' यदुवाच अमृतचन्द्र:--

सब्वे भावा जम्हा पच्चववाई परित्ति नाऊण ।

तम्हा पच्चक्खाणं णाणं णियमा मुणेयव्वं ॥ " -----सातवीं गाथाकी टीका

२—'' श्रावकाचारे अमृतचन्द्रोप्याह—

संघो कोवि न तारइ कट्टो मूले तहेव निष्पिच्छो । अप्पा तारइ अप्पा तम्हा अप्पा दु झायव्वो ॥ "

इनमेंसे पिछली गाथा तो 'ढाढसी गाथा' नामक ग्रन्थकी है, अमृतचन्द्रकी नहीं। इसी तरह पहली गाथा भी अमृतचन्द्रके किसी ग्रन्थमें नहीं भिलती, यह भी किसी प्राचीन ग्रन्थकी जान पड़ती है और इसे भी अमृतचन्द्रकी बतलानेमें मेघ-विजयजीका कुछ प्रमाद हुआ है।

'ढाढसी गाथा ' ३८ गाथाओंका एक छोटा-सा प्रकरण है । बम्बईकी रायल एशियाटिक सोसाइटीकी लाइब्रेगीमें जो हस्तलिखित ग्रन्थोंका संग्रह है उसमें इसकी एक संस्कृतटीकासहित प्रति ( नं० १६१० ) भी है । अभी हाल ही हमने बड़ी उत्सुकतासे इस प्रतिको देखा । सोचा कि टीकासे शायद इसके कर्त्ता आदिके विषयमें कोई नई बात माल्ट्म हो । परन्तु निराश होना पड़ा । उसमें न तो टीका-कर्त्ताने अपना नाम ही दिया है और न मूलके विषयमें ही कुछ लिखा है । अन्तमें इतना ही लिखा है—'' इति ढाढसीमुनीनां विरचिता गाथा सम्पूर्णा । '' माल्ट्म नहीं, ये ढाढसी मुनि कौन हैं और कब हुए हैं । ढाढसी नाम भी बड़ा अद्भुत-सा है । इस ग्रन्थमें काष्ठासंघ, मूलसंघ और निःपिच्छिक ( माथुर ) संघोंका उल्लेख है और इनमेंसे अन्तिम माधुर संघकी उत्पत्ति देवसेनसूरिके दर्शनसारमें वि० सं० ९५३ के ल्गभग बतलाई गई है । यदि वह सही है तो यह ग्रन्थ विक्रमकी ग्यारहवीं सदीके पहलेका नहीं हो सकता । परन्तु इससे अमृतचन्द्रके समय-निर्णयमें कोई सहायता नहीं भिल सकती । हाँ, यदि अमृतचन्द्रने अपने किसी ग्रन्थमें उक्त 'संघो कोवि ' आदि गाथा उद्धृत की हो और उस उद्धृत गाथाको ही मेघ-विजयजीने उनकी समझ लिया हो, तो फिर इससे भी ढाढसी गाथाके बाद १२ वीं शताब्त्कि अमृतचन्द्रको मान सकते हैं ।

# जिनरातकके टीकाकर्त्ता कौन हैं ?

स्वामी समन्तभद्रका 'जिनशतक 'जिसका दूसरा नाम 'स्तुति-विद्या 'है, अबसे कोई तीस वर्ष पहले स्वर्गीय गुरुजी पं० पन्नालालजी वाकलीवालने संस्कृतटीका और पं० लालारामजी शास्त्रीकृत भाषानुवादसहित प्रकाशित किया था। उसके टाइटिल पेजपर संस्कृत टीकाको 'भव्योत्तमनरसिंहभट्टकृतव्याख्या ' लिखा है। परन्तु ग्रन्थके प्रारंभमें टीकाकर्त्ताकी जो उत्थानिका है, उससे तो यह माल्ट्म होता है कि उक्त टीका नरसिंह भट्टकी नहीं किन्तु वसुनन्दिकी बनाई हुई है। देखिए----

नमें वृषभनाथाय लोकालोकावलोकिने । मोहपंकविशोषाय भासिने जिनभानवे ॥ १ ॥ समन्तभद्रं सद्वोधं स्तुवे वरगुणालयम् । निर्मलं यद्यशष्कान्तं बभूव भुवनत्रयम् ॥ २ ॥ वस्य च सद्गुणाधारा कृतिरेषा सुपद्मिनी । जिनशतकनामेति योगिनामपि दुष्करा ॥ ३ ॥ तस्याः प्रबोधकः कश्चित्रास्तीति विदुषां मतिः । यावत्तावद्वभूवैको नरसिंहो विभाकरः ॥ ४ ॥ दुर्गमं दुर्गमं काव्यं श्रूयते महतां वच्तः । नरसिंहं पुनः प्राप्य सुगमं सुगमं भवेत् ॥ ५ ॥ स्तुतिविद्यां समाश्रित्य कस्य न क्रमते मतिः । तद्वृत्तिं येन जाड्ये तु कुम्र्ते वसुनन्द्यपि ॥ ६ ॥ आश्रयाजायते लोके निःप्रभोऽपि महाद्युतिः । गिरिराजं श्रितः काको धत्ते हि कनकच्छविम् ॥ ७ ॥

पहले पद्यमें भगवान् ऋषभदेवको नमस्कार किया गया है और दूसरेमें समन्त-भद्रस्वामीके सद्वोधकी स्तुति की गई है और फिर कहा गया है कि उन्हीं समन्त भद्रकी सद्रुणोंकी आधारभूत यह जिनशतक नामकी रचना योगियोंके लिए भी दुष्कर या कठिन है । जिस समय विद्वानोंका यह खयाल हो रहा था कि इस पद्मिनी या कमलिनी जैसी कृतिका प्रबोधक या खोल देनेवाला कोई नहीं है, उसी समय एक नरसिंह नामक सूर्य उदित हुआ और बड़े बड़े लोगोंसे उसके विषयमें सुना गया कि अतिशय दुर्गम काव्य भी नरसिंहको पाकर बिल्कुल सुगम हो जाता है और फिर स्तुतिविद्याके आश्रयसे किसकी बुद्धि नहीं चलने लगती या चंचल नहीं हो जाती ? इसीलिए उसकी ( स्तुतिविद्या या जिनशतककी ) टीका जड़बुद्धि वसुनन्दि भी कर रहा है । सो ठीक ही है । संसारमें आश्रयसे तो प्रभाहीन भी महान् प्रभावाला हो जाता है । देखो न गिरिराज हिमालयके सहारे कौआ भी सोने जैसी छविको धारण कर लेता है ।

मेरी समझमें ऊपरके श्लोकोंका यही अभिप्राय है और इससे इस टीकाके कत्ती 'नरसिंह ' नहीं किन्तु 'वसुनन्दि' जान पड़ते हैं । नरसिंह कोई बड़े भारी विद्वान् आचार्य थे जो कठिनसे कठिन काव्योंको सुगमतासे समझा सकते थे । सो एक तो उनकी सहायतासे और दूसरे स्वयं स्तुतिविद्याके प्रभावसे वसुनदि इस टीकाको बनानेमें समर्थ हुए । वृत्तिकारने आलंकारिक ढंगसे यही बात स्पष्ट की है । माल्र्म नहीं, नरसिंहके साथ ' भट्ट ' विरोषण कहाँसे लगा दिया गया है और यदि नरसिंहको ही वृत्तिकर्त्ता माना जाय, तो फिर ' कुरुते वसुनन्द्यपि ' वाक्यका क्या होगा ? उसकी तो फिर कोई संगति ही नहीं बैठती ।

जान पड़ता है कि इन पद्येंका ठीक ठीक अभिप्राय समझमें न आनेके कारण ही भाषाटीकाकारने इस वृत्तिको अपनी कल्पनासे 'भव्योत्तमनरसिंहभट्टकृत ' छपा दिया है। ग्रन्थकी मूल प्रतिमें यह लिखा होनेकी संभावना नहीं है। 'समझमें न आनेके कारण ' मैं जान बूझकर कर लिख रहा हूँ और यह इसलिए कि भाषाकारने मूल ग्रन्थके अन्य सब श्लोकोंका भावार्थ तो लिख दिया है परन्तु इन पद्योंको बिल्कुल ही छोड़ दिया है।

प्रन्थके प्रारंभमें जो सूचना प्रकाशककी ओरसे दी गई है, उसमें लिखा है कि '' जयपुरसे प्राप्त एक ही प्रतिसे इसका सम्पादन हुआ है, दूसरी प्रति नहीं मिली,'' परन्तु उसके ठीक आगेके ही पृष्ठमें 'इति पुस्तकान्तरे पाठः ' टिप्पणी दी हुई है ! अर्थात् कोई दूसरी प्रति भी सम्पादकके समक्ष थी । गरज यह कि पुस्तकका प्रकाशन बहुत असावधानीसे हुआ है और इसलिए यह अनुमान होता है कि भाषाकारकी कृपासे ही वसुनन्दिकी यह टीका भव्योत्तम नरसिंहभट्टकृत बन गई है । वसुनन्दि नामके अनेक आचार्य हो गये हैं परन्तु ये वसुनन्दि हमें वही माल्म होते हैं जिन्होंने स्वामी समन्तभद्रकी एक दूसरी कृति देवागमकी वृत्ति भी लिखी है । क्योंकि एक तो दोनोंकी रचनाशैली एक-सी है और दूसर जिस तरह जिन-शतक वृत्तिके कर्त्ताने अपनी जड़ता प्रारंभके छट्ठे स्ठोकमें प्रकट की है, उसी तरह देवागमवृत्तिके अन्तमें भी उन्होंने लिखा है—'' श्रीमत्समन्तभद्राचार्यस्य... देवागमाख्यायाः कृतेः संक्षेपभूतं विवरणं कृतं श्रुतविस्मरणशील्नेन वसुनन्दिना जडमतिनाऽत्मोपकाराय । '' अर्थात् देवागमका यह संक्षिप्त विवरण जडमति और श्रुतविस्मरणशील वसुनन्दिने अपने उपकारके लिए बनाया । इसके सिवाय जिनशतकवृत्तिमें जिस तरह समन्तभद्रके सद्बोधकी बन्दना की गई है उसी तरह दंवागमवृत्तिमें समन्तभद्रके मतकी । —'' वन्दे तद्धतकाल्दोषममलं सामन्तभद्रं मतम् । '' यहाँ सब्दोध और मत प्रायः एकार्थवाची हैं ।

प्रतिष्ठासारसंग्रह, उपासकाचार, और मूलाचारकी आचारवृत्ति ये तीन ग्रन्थ और भी वसुनन्दिकृत उपलब्ध हैं। मालूम नहीं, इनके कर्त्ता भी ये ही हैं अथवा इनसे भिन्न कोई दूसरे। पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारने इनका समय आचार्य अमितगतिके बाद और पं० आशाधरसे पहले विक्रमकी बारहवीं सदी निश्चित किया है 1 क्योंकि आशाधरने पहले दो ग्रन्थोंके उद्धरण अपने सागारधर्मामृत और जिनयज्ञकल्पमें दिये हैं और वसुनन्दिने अपनी आचारवृत्तिमें अमितगतिके उपासकाचारके पाँच १ स्रोक ' उक्तं च 'रूपसे दिये हैं।

परन्तु अमितगतिने भी भगवती आराधनाके अन्तमें आराधनाकी स्तुति करते हुए एक वसुनन्दियोगीका उल्लेख किया है—

या निःशेषपरिग्रहेभदलने दुर्वारसिंहायते,

या कुज्ञानतमोघटाविघटने चंद्राशुरोचीयते।

या चिन्तामणिरेव चिन्तितफलैः संयोजयंती जनान्,

सा वः श्रीवसुनन्दियो।गेमहिता पायात्सदाराधना ॥

या तो ये वसुनन्दि योगी इन वसुनन्दिसे पूर्ववर्ती कोई दूसरे ही हैं और या फिर अभितर्गात और वसुनन्दि समकालीन हैं, जिससे वे एक दूसरेका उल्लेख कर सके हैं। यदि समकालीन हैं, तो फिर वसुनन्दिको विक्रमकी बारहवीं नहीं किन्तु ग्यारहवीं शताब्दिका मानना चाहिए।

१ देखो, जैनहितैषी भाग १२ पृ० १९२-९३

## महाकवि धनंजय

#### ग्रन्थ-रचना

महाकवि धनंजयके नीचे लिखे हुए सिर्फ तीन ग्रन्थ उपलब्ध हैं----

१ द्विसन्धान या राधवपाण्डवीय महाकाव्य । अष्टादशसर्गात्मक इस तव्यमें राघव और पाण्डवोंकी अर्थात् रामायण और महाभारतकी कथा इस हशलतासे प्रथित की गई है कि उसके एक अर्थमें तो राम-चरित्र निकलता है और रूसरेमें कृष्णचरित्र । इस पद्धतिका यह सर्वश्रेष्ठ और शायद सबसे पहला काव्य है । ोछे अनेक कावियोंने इसीके अनुकरणपर अनेक काव्योंकी रचना की है । उपलब्ध तैन काव्योंके किसी न किसी एक सर्गमें जैनधर्मका स्वरूप रहता है; परन्तु इसमें यह तत नहीं है । इसी तरह प्रायः सभी जैन काव्य मुख्य नायकके निर्वाण-गमनपर समाप्त तेते हैं; परन्तु यह निष्कण्टक राज्यप्राप्तिपर ही समाप्त हो गया है । इसकी ये दो वेशेषतायें खास तौरपर विचारणीय हैं । कविने इसमें न तो अपने किसी पूर्ववर्ती तवि या आचार्यका उल्लेख किया है और न अपना ही कोई परिचय दिया । श्रन्तिम पद्यसे सिर्फ इतना ही माल्ट्म होता है जैसा कि टीकाकारने स्पष्ट किया } कि उनकी माताका नाम श्रीदेवी, पिताका वसुदेव और गुरुका दशरथ था ।

इस ग्रन्थपर दो टीकार्ये उपलब्ध हैं, एक तो 'पदकौमुदी' जिसके कर्ता विनयचन्द्रके शेष्य और पद्मनन्दिके प्रशिष्य नेमिचन्द्र हैं और दूसरी ' राघव-पाण्डवीय-प्रकाशिका' जेसके कर्त्ता परवादिघरट रामभट्टके पुत्र कवि देवर। इनकी रचनाका समय माल्म रहीं हो सका; परन्तु आराके जैनसिद्धान्त-भवनमें ये दोनों टीकार्ये मौजूद हैं।

तीसरी संस्कृतटीका जयपुरकी पाठशालाके अध्यापक पं० बदरीनाथने पहली ग्रीकाको संक्षिप्त करके तैयार की है और इसी टीकाके सहित यह ग्रन्थ निर्णय-ग़ागर प्रेससे प्रकाशित हुआ है।

१ इन टीकाओंका परिचय पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारने जैनहितेषी भाग १५, अंक ५ १० १५२-५४ में दिया है। २ धनंजय-निघण्टु या नाममाला और अनेकार्थ-नाममाला-नाममाला एक छोटा-सा दो सौ पद्योंका परन्तु बहुत ही महत्त्वपूर्ण शब्दकोश है। इसके साथ ४६ श्लोकोंकी एक अनेकार्थनाममाला भी जुड़ी हुई है। संस्कृत विद्यार्थियोंको कण्ठस्थ करनेके लिए यह बहुत ही उपयोगी रचना है।

2 विषापहारस्तोत्र—यह ३९ इन्द्रवज्रा वत्तोंका स्तुतिपरक काव्य है और अपनी प्रौढता, गंभारता और अन्ठी उक्तियेंकि लिए प्रसिद्ध है। इसपर अनेक संस्कृत-टीकायें मिलती हैं जिनमेंसे एक पार्श्वनाथके पुत्र नागचन्द्रकी है जिनका समय विक्रमकी सोलहवी शताब्दि है ।

### कविकी प्रशंसा

प्रमाणमकलंकस्य पृज्यपादस्य लक्षणं।

धनंजयकवेः काव्यं रत्नत्रयमश्चिमम् ॥

अर्थात् अकलंकदेवका प्रमाणशास्त्र, पूज्यपाद या देवनन्दिका लक्षणशास्त्र' या व्याकरण और धनंजयकविका काव्य (द्विसन्धान) ये तीन अपरिचम या बेजोड़ रत्न हैं।

यह श्ठोक नाममालाके अन्तमें लिखा मिलता है। मले ही यह स्वयं धनंजयका न हो परन्तु इसमें जो बात कही गई है, वह बिल्कुल ठीक है।

द्विसन्धाने निपुणतां स तां चके धनंजयः ।

यया जातं फलं तस्य सतां चक्रे धनं जयः॥

अर्थात् धनंजयने ( कविने और अर्जुनने ) द्विसन्धानमें ( इस नामके काव्यमें और दोहरे निशाने लगानेमें ) जो निपुणता प्राप्त की, उससे उन्हें ( कविको और अर्जुनको ) सजनोंके समूहमें धन और जयरूप फल प्राप्त हुआ।

यह पद्य काव्यमीमांसा आदि प्रन्थोंके कर्त्ता महाकवि राजशेखरका कहा हुआ है<sup>3</sup>।

अनेकभेदसंधानाः खनंते। हृदये मुहुः ।

वाणा धनंजयोन्मुक्ताः कर्णस्येव प्रियाः कथम् ॥

१ कवेर्धनंजयस्येयं सत्कवीनां शिरोमणिः । प्रमाणं नाममालेति श्लोकानां च शतद्वयम् ॥

र देखो, जैनहितैथी भाग १२, अंक १, १० ८७-९०

३ राजरोखरने प्राचीन कवियोंकी प्रशंसामें जो पद्य लिखे थे, वे सुक्तिमुक्तावली और सुभाषितहारावलीमें संगृहीत है। उनमेंसे यह एक है। अर्थात् अनेक ( दो ) प्रकारके सन्धान ( निशाना और अर्थ ) वाले और हृदयमें बारंबार चुभनेवाले धनंजय (अर्जुन और धनंजय कवि)के वाण( और शब्द) कर्णको ( कुन्तीपुत्र कर्णको और कानोंको ) प्रिय कैसे होंगे ?

यह पद्य वादिराजसूरिने अपने पार्श्वनाथचरित काव्यके प्रारंभमें लिखा है'।

### कविका समय

महाकवि धनंजयने स्वयं अपने समयका कोई निर्देश नहीं किया है; परन्तु नीचे लिखे प्रमाणोंसे उनके समयपर प्रकाश पड़ता है।

१ ऊपर जिन कवियोंके प्रशंसापरक पद्य उद्धृत किये गये हैं उनमेंसे वादिराजने अपना पार्श्वचरित वि० सं० १०८२ में समाप्त किया था और महाकवि राजशेखर प्रतीहारराजा महेन्द्रपालदेवके उपाध्याय थे। महेन्द्रपालका समय वि० सं० ९६० के लगभग है अतएव वे इनसे भी पहले हुए हैं।

२ अभी अभी एक नया प्रमाण मिला है और वह यह कि भगवजिनसेनके गुरु वीरसेन स्वामीने अपनी धवला टीका ( पृ० ३८७) में जो वि० सं० ८७३ में समाप्त हुई थी धनंजयकी अनेकार्थनाममालाका नीचे लिखा श्लोक प्रमाणस्वरूप उद्धृत किया है—

हेतावेवं प्रकाराचैः व्यवच्छेदे विपर्ययः ।

प्रादुर्भावे समाप्ते च इति शब्दं विदुर्बुधोः ॥

इससे यह विश्वासके साथ कहा जा सकता है कि धनंजय विक्रमकी नौवीं शताब्दिके पूर्वार्धके बादके तो नहीं हैं और यदि नाममालाका 'प्रमाणमकलंकस्य' आदि पद्य स्वयं उनका लिखा हुआ है तो वे अकलंकसे कुछ बादके हैं। पं० मेहेन्द्रकुमारजी शास्त्रीने अकलंकका काल वि० सं० ७९७ से ८३७ तक निश्चित किया है। अर्थात् विक्रमकी आठवीं शताब्दिके अन्तिम चरणसे नवीं शताब्दिके पूर्वार्ध तक उनका समय समझना चाहिए।

आचार्य जिनसेन प्रथम और द्वितीय दोनोंने अपने आदिपुराण और हरिवंशमें पुरा कवियोंकी स्तुतिके प्रसंगमें इस महाकविका उल्लेख नहीं किया, इसका कारण शायद यही हो सकता है कि धनंजय गृहस्थ थे मुनि नहीं। अन्यथा उनसे पूर्ववर्ती तो ये थे ही।

१ आचार्यं प्रभाचन्द्रने भी अपने प्रमेयकमलमार्तण्डमें द्रिसन्धान काव्यका उछेख किया है २ देखो, षट्खण्डागमकी प्रस्तावना प्रृं० ६२

# धनपाल नामके तीन कवि

१ धक्कड़वंशी धनपाल — इस कविको बहुत ही कम लोग जानते हैं । अपभ्रंश भाषाका यह बहुत प्राचीन कवि है । इसका सिर्फ एक ही ग्रन्थ भविसयत्त-कहा (भविष्यदत्त-कथा) या पंचमी-कहा उपलब्ध है जिसे सबसे पहले जर्मनीके सुप्रसिद्ध विद्वान् डॉ॰ जैकोबीने रोमन लिपिमें प्रकाशित किया था और उसके बाद स्व॰ सी॰ डी॰ दलाल और डॉ॰ पी॰ डी॰ गुणेने गायकबाड़ ओरियण्टल सीरीजमें नागरी लिपिमें । डा॰ जैकोबीकी राय है कि इसकी अपभ्रंश उस समयकी है, जब कि वह बोलचालकी भी भाषा थी, केवल साहित्यकी भाषा नहीं । इसके सिवाय वह नवीं शताब्दिके हरिभद्रसूरिके 'नेमिनाथचरिउ'की भाषा नहीं । इसके सिवाय वह नवीं शताब्दिके हरिभद्रसूरिके 'नेमिनाथचरिउ'की भाषा बहुत कुछ समानता रखती है और उनसे कुछ पीछे की है । डॉ॰ गुणे भी उसे आचार्य हेमचन्द्रने जिस अपभ्रंशका व्याकरण लिखा है उससे लगभग दो शताब्दि पहलेकी मानते हैं और इस तरह इन दोनोंके मतसे धनपाल ईसाकी दसवीं शताब्दिके कवि जान पड़ते हैं ।

धनपालने अपने ग्रन्थमें सिर्फ इतना ही परिचय दिया है कि वे धक्कड़ नामक वणिक वंशके माएसर पिता और धनश्री देवी माताके पुत्र थे<sup>8</sup> | इसके सिवाय और कुछ भी नहीं लिखा। अपने गुरु या सम्प्रदाय आदिका भी कुछ उल्लेख नहीं किया; परन्तु डा० जैकोबीने बतलाया है कि वे दिगम्बर सम्प्रदायके थे | क्योंकि पंचमी-कहामें सोलहवें अच्युत स्वर्गका उल्लेख है जो कि दिगम्बर सम्प्रदायके अनुसार है।

१ सन् १९१८ में प्रकाशित हुआ । २ सन् १९२३ में प्रकाशित ।

३ डा० जेकोबीने उस समय हरिमद्रको ईसाकी नवीं सदीका माना था, परन्तु पीछे मुनिश्रीजिनविजयजीने अपने 'हरिमद्रसूरिका समय-निर्णय ' शीर्षक लेखमें अनेक पुष्ट प्रमाणोंसे उनको ७०५ से ७७५ ई० स० के बीचका सिद्ध किया है ।

> ४ धक्कड़वणिवंसि माएसरहे। समुब्भविण । धणसिरिदेविसुएण विरइउ सरसइसंभाविण ॥ ९

रवेताम्बर संप्रदायके अनुसार स्वर्ग बारह ही हैं। इसके सिवाय इस ग्रंथके पाँचवीं सन्धिके २० वें कड़वकमें जो ' मंजिवि जेण दियंबरि लायउ ' पद है उससे भी वे दिगम्बर ही मालूम होते हैं, परन्तु यह आश्चर्य है कि इस कविका पीछेके किसी दिगम्बर-जैनग्रन्थकारने कही कोई उल्लेख नहीं किया। इसकी जिन दो हस्तालिखित प्रतियोंके आधारसे पूर्वोक्त एडीशन प्रकाशित हुए हैं, वे भी खेताम्बर मंडारोंमें ही प्राप्त हुई हैं, दिगम्बर मंडारोंमें अभी तक इसकी केई प्रतिलिपि नहीं देखी सुनी गई।

धक्कड़, धर्कट या धक्कड़वाल वैश्योंकी ही एक जाति है । अपभ्रंश मापाकी धम्मपरिक्खाके कत्ता हरिषेण भी इसी धक्कड़वंशके हैं जिनका समय वि० सं० १०४४ है। देलवाड़ामें वि० सं० १२८७ का जो तेजपालका शिलालेख है, उसमें भी धर्कट या धकड़ ज्ञातिका उल्लेख हैं'। आबूके देा अन्य शिलालेखोंमें भी इस जातिके लोगोंका जिक हैं'। यह धक्कड़वाल जाति अब भी मौजूद है। दिगम्बर जैन डिरैक्टरीके अनुसार सन् १९१४ में इसकी जनसंख्या १२७२ थी। इस जातिके लोग दिगम्बर-जैनधर्मका पालन करते हैं और अधिकांशमें बरारके आकोला और यवतमाल जिलेंमें आबाद हैं। कुछ लोग निजाम राज्यके परभणी जिलेमें भी हैं। मूलमें यह राजपूतानेकी ही जाति है और बघेरवालेंकी तरह यह भी बरारकी ओर चली आई है। हरिषेणने 'सिरिउजपुरणिग्गय-धकड़कुल' लिखा है, अर्थात् सिरिउजपुरसे निकला हुआ धक्कड़ कुल। इस सिरिउजपुरका ठीक ठीक पता तो नहीं चला; परन्तु शायद टोंक राज्यके सिरोंजका ही यह पुराना नाम हो। मेवाइकी पूर्व सीमापर टोंक राज्य है और सिरोंज पहले मेवाड़में ही शामिल था। हरिषेणने अपनेको मेवाइ देशका कहा भी है।

२ महाकवि धनपाल — ये फर्रुखाबाद जिलेके सांकाश्यें नामक स्थानमें जन्म लेनेवाले काश्यपगोत्री ब्राह्मण देवर्धिके पैत्र और सर्वदेवके पुत्र थे। पहले ये जैनधर्मके विरोधी थे परन्तु पीछे अपने छोटे माई शोभनके जिनदीक्षा ले लेनेके बाद स्वयं भी जैनधर्मके उपासक बन गये थे। परमारवंशी राजा सीयकसे लेकर महाराजा भोजके समय तक ये जीवित रहे। वाक्पातिराज मुंजकी राजसभाके ये प्रमुख रत्न थे और मुंजने इन्हें 'सरस्वती 'की उपाधिसे विभूषित किया थाँ।

- १-२ देखो मुनिजिनविजयजी सम्पादित प्राचीन जैन-लेख-संग्रह, ५० ८६, ९५, १२२ ३ इस समय यह संकिसा नामसे प्रसिद्ध है।
- ४ श्रीमुंजेन सरस्वतीति सदसि क्षोणीभृताव्याहृत: । ----ति० मं०

संस्कृत और प्राकृत दोनों भाषाओंपर इनका असाधारण अधिकार था । सीयक-देवने जिस समय ( वि॰ स॰ १०२९ में ) राष्ट्रकूटोंकी राजधानी मान्यखेटको छटा था, उस समय इन्होंने अपनी छोटी बहिन सुन्दरीके लिए ' पाइअलच्छी नाममाला ' (प्राकृत-लक्ष्मीनाममाला ) नामक कोशकी रचना की थी । उसके बाद राजा भोजके जिनागमोक्त कथा सुननेके कुत्हलको मिटानेके लिए 'तिलक-मंजरी' नामक गद्यकाव्य लिखा, जो न केवल जैनसाहित्यमें बल्कि समय्र संस्कृत-साहित्यमें एक बेजोड़ रचना है । अपने छोटे भाई शोभनमुनिकृत संस्कृत स्तोत्रपर एक संस्कृतटीका भी इन्होंने लिखी है जिसके अन्तमें लिखा है — तस्यैव ज्येष्ठभ्रातुः पण्डितधनपालस्य । ' इसके सिवाय ऋषमें-पंचासिका ( प्राकृत ), महावीरस्तुति और सत्यपुरीय-महावीर-उत्साह ( अपभ्रंश भाषा ) नामकी कुछ फुटकर रचनायें भी इनकी मिलती हैं ।

महाकवि धनपाल श्वेताम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे और उनके भाईने भी इसी सम्प्रदायकी दीक्षा ली थी । प्रभावकचरित आदि ग्रन्थोंमें धनपालके जैन होनेकी विस्तृत कथा मिलती है ।

३ पछीवाल धनपाल — धनपाल नामके एक और कविका पता लगा है जिन्होंने महाकवि धनपालके प्रसिद्ध गद्य-काव्य ' तिलकमंजरी ' के आधारसे ' तिलकमंजरी-कथा-सार ' नामका प्रन्थ लिखा है । उसके प्रारंभमें आदिनाथ भगवान् और भारतीकी स्तुति करके महाकवि धनपालको नमस्कार किया गया है और फिर कहा है कि उनकी विज्ञानगुीम्फत और कर्णस्थित तिलकमंजरी किसको अलंकृत नहीं करती ? भ्रमरके समान मैं उसीका रस लेकर संक्षेपमें कुछ मधु उद्गिरण करूँगा । इसमें कथानक वही है, अर्थ भी प्रायः वही है, परन्तु रसौचित्यके खयालसे किया हुआ कुछ नवीन वर्णन भी है '।

१ देखो, ५० ३२७ की टिप्पणीमें उद्धत गाथा।

२--३ ये दोनों रचनायें जैनसाहित्यसंशोधक वर्ष ३ अंक ३ में प्रकााशित हो चुकी हैं। ४---श्रीनामेयः श्रियं दिश्याद्यस्यांशतटयोर्जटा । मेजुर्मुखाम्बुजोपान्तभ्रान्तभृङ्गावलिभ्रमम् ॥ १ ॥

जैनसाहित्य और इतिहास

प्रन्थान्तमें कविने अपना परिचय इस प्रकार दिया है — अणहिल्लपुरके पल्ली-वाल कुलमें अशेष शास्त्रोंके ज्ञाता आमन नामके कवि हुए, जिन्होंने नेमिचरित नामक महाकाव्यकी रचना की । उनके चार पुत्र हुए, जिनमें सबसे बड़े अनन्तपाल थे जिन्होंने पाटी-गणितकी रचना की । दूसरे धनपाल, तीसरे रत्नपाल और चौथे गुणपाल । धनपाल अब्पज्ञ है, तो भी उसने अपने पिताकी अश्रान्त शिक्षाके प्रसादसे यह तिलकमंजरी कथाका सार लिखा । कातिक सुदी

> जडोऽपि यत्प्रभावेन भवेन्मान्यो मनीषिणाम् । सदा सेव्यपदा मह्यं सा प्रसीदतु भारती || २ || नमः श्रीधनपालाय येन विज्ञानगुम्फिता । कं नालंकुरुते कर्णस्थिता तिलकमंजरी ॥ ३ ॥ तस्या रहस्यमादाय मधुवत इवादरात् । मन्दवागपि संक्षेपादुद्गिरामि किमप्यहम् ॥ ४ ॥ कथागुम्फः स एवात्र प्रायेणार्थास्त एव हि । किञ्चिन्नवीनमप्यस्ति रसौचित्येन वर्णनम् ॥ ५ ॥ १—अणहिलिपुरख्यातः पल्ठीपालकुलोद्भवः । जयत्यशेषशास्त्रज्ञः श्रीमान् सुकविरामनः ॥ १ सुनिष्ठिष्टशब्दसन्दर्भमद्भतार्थं रसोर्मि यत् । येन श्रीनेमिचरितं महाकाव्यं विनिर्ममे ॥ २ चत्वारः सूनवस्तस्य ज्येष्ठस्तेषु विशेषवित् । अनन्तपालश्चके स्पष्टां गणितपाटिकाम् ॥ ३ धनपालस्ततो नव्यकाव्यशिक्षापरायणः । रत्नपाल: स्फ़रत्प्रज्ञो गुणपालश्च विश्वतः ॥ ४ धनपाले। ऽब्पज्ञश्चापि पितुरश्रान्ताशिक्षया । सारं तिलकमंजर्याः कथायाः किञ्चिदप्रथत् ॥ ५ इन्दु-र्दर्शन-सूर्याङ्किवासरे मासि कार्तिके । गुक्लाष्टम्यां गुरावेषः कथासारः समर्थितः ॥ ६ ग्रन्थः किञ्चिदभ्यधिकः शतानि द्वादशान्यसौ ।

वाच्यमानः सदासद्भियावदर्के च नन्दतात् ॥ ७

८ गुरुवार वि० सं० १२६१ को यह समाप्त हुआ। इसमें १२०० से कुछ अधिक श्ठोक हैं।

मुनि श्रीजिनविजयजी इस कविको दिगम्बर सम्प्रदायका बतलाते हैं'। अपना लेख लिखते समय उनके समक्ष इस ग्रन्थकी पूरी प्रति मौजूद थी। उनके दिये हुए उद्धरणोंमिं यद्यपि कविके सम्प्रदायका कोई उल्लिख नहीं है परन्तु ग्रन्थके भीतर ऐसी कोई बात अवश्य होगी जिससे वे इस निर्णयपर पहुँचे हैं। पल्छीवाल जाति दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों सम्प्रदायोंकी अनुयायी रही है।

मूल तिलकमंजरीके कर्त्ता यद्यपि श्वेताम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे परन्तु उनका सार इस दिगम्बरसम्प्रदायके विद्वानने लिखा, और मूलग्रन्थकारको नमस्कार भी किया, इससे उस समयके साहित्यिक विद्वानोंकी उदार बुद्धि और मतसहिष्णुतापर प्रकाश पड़ता है। वाग्भटालंकारपर भी जो एक श्वेताम्बर कविकी रचना है खण्डेलवाल वंशके पं० वादिराजने—जो दिगम्बर सम्प्रदायके थे—अपनी संस्कृत टीका लिखी है।

देखो, जैन श्वे० का० हेरल्ड वर्ष ११, अंक ७-८-९-१० में 'तिल्कमंजरी ' शीर्षक गुजराती लेख।

# महाकवि हरिचन्द्र

इस महाकविकी केवल एक ही रचना उपलब्ध है और वह है धर्मशर्माभ्युदय महाकाव्ये । काव्यमाला सम्पादक स्व० महामहोपाध्याय पं० दुर्गाप्रसादजीने इसकी भूमिकामें लिखा है कि यह कवि अपने कविताकी प्रौढ़तासे माधादि प्राचीन महाकवियोंकी कक्षामें आता है । परन्तु दुर्भाग्यसे इस कविके विपयमें हमारा ज्ञान बहुत ही थोड़ा है । न ते। इनका इनसे पीछेके किसी प्रन्थकर्त्ताने कहीं उन्न्छेख किया और न इन्होंने ही किसी पूर्ववर्ती कवि या प्रन्थकर्त्ताका स्मरण किया है जिससे यह निर्णय किया जा सके कि ये किस समयमें हुए हैं ।

धर्मशर्माम्युदयके अन्तमें कविने अपना सिर्फ इतना ही परिचय दिया है कि बड़ी भारी महिमावाले और सारे जगतके अवतंसरूप नोमकोंके वंशमें और कायस्थ कुलमें आर्ददेव नामके पुरुपरत्न हुए जिनकी पत्नीका नाम रथ्या था तथा उनसे हारेचन्द्र नामका पुत्र हुआ जो अरहंत भगवानके चरणकमलोंका भ्रमर था और जिसकी वाणी सारस्वत स्रोतमें निर्मल हो गई थी। हरिचन्द्र अपने भाई लक्ष्मणकी

१ जीवंधरचम्पु नामका एक और उन्थ महाकवि हरिचन्द्रके नामसे प्रकाशित हुआ है; परन्तु कहा जाता है कि यह हरिचन्द्रके ही अनुकरणपर किसी अझातनामा विद्वान्की रचना है। यद्यपि जीवंधरचम्पुमें धर्मशर्माभ्युदयके भावां और शब्दों तकमें बहुत कुछ समानता है, इससे दोनोंको एक ही कर्त्ताकी क्रांत कहा जा सकता है; परन्तु साथ ही यह भी तो कह सकते हैं कि किसी अन्यने ही धर्मशर्माभ्युदयसे वे भावादि ले लिये हों। इस विषयमें अभी अधिक विचार करनेकी जरूरत है।

२ श्रीमानमेयमहिमास्ति स नोमकानां वंशः समस्तजगतीवलयावतंसः । हस्तावलम्बनमवाप्य समुल्लसन्ती वृद्धापि न स्खलति दुर्गपथेषु लक्ष्मीः ॥ मुक्तफलस्थितिरलंकृतिषु प्रसिद्धस्तत्राईदेव इति निर्मलमूर्तिरासीत् । कायस्थ एव निरवद्यगुणग्रहः सन्नेकोऽपि यः कुलमशेषमलंचकार ॥ २ लावण्याम्बुनिधिः कलाकुलग्रहं सौभाग्यसद्भाग्ययोः । क्रीडावेश्म विलासवासवलभीभूपास्पदं संपदाम् । भक्ति और शक्तिसे हरिचन्द्र उसी तरह निर्व्याकुल होकर शास्त्र-समुद्रके पार हो गये जिस तरह राम लक्ष्मणके द्वारा सेतु पार हुए थे।

इस प्रशस्तिसे यह नहीं माल्र्म होता कि हरिचन्द्र कहाँके रहनेवाले थे। यह नोमकोंका वंश कौन-सा था, सो भी समझमें नहीं आया। संभव है, पाठ कुछ अशुद्ध हो। वंश और कुलके विशेषणोंसे जान पड़ता है कि हरिचन्द्र किसी राजमान्य कुलके थे और यह राजमान्यता उनके यहाँ पीढ़ियोंसे चली आ रही थी। कायस्थोंमें जैनधर्मकी उपासनाके बहुत ही कम उदाहरण मिलते हैं और हरिचन्द्रका उदाहरण उनमें मुख्य है। कविने यह तो लिखा है कि गुरुके

शौचाचारविवेकविस्मयमही प्राणप्रिया शुलिनः शर्वाणीव पतिव्रता प्रणयिनी रथ्येति तस्याभवत् ॥ ३ अईत्पदाम्भारुहचञ्चरीकस्तयोः सुतः श्रीहरिचन्द्र आसीत् । गुरुप्रसादादमला बभूवुः सारस्वते स्रोतसि यस्य वाचः ॥ ४ भक्तेन शक्तेन च लक्ष्मणेन निर्व्याकुलो राम इवानुजेन । यः पारमासादित बुद्धिसेतुः शास्त्राम्बुराशेः परमाससाद ॥ ५ पदार्थवैचित्र्यरहस्यसंपत्सर्वस्वानिर्वेशमयात्प्रसादात् । वाग्देवतायाः समवेदि सभ्यैर्यः पश्चिमोऽपि प्रथमस्तनूजः ॥ ६ स कर्णपीयूषरसप्रवाहं रसध्वनेरध्वाने सार्थवाहः श्रीधर्मशर्माम्युदयामिधानं महाकविः काव्यमिदं व्यधत्त ॥ ७ एष्यत्यसारमाप काव्यमिदं मदीयमादेयतां जिनपतेरनघैश्वरित्रैः । पिण्डं मृदः स्वयमुदस्य नरा नरेन्द्रमुद्राङ्कितं किमु न मूर्धनि धारयन्ति ॥ ८ दक्षैः साधुपरीक्षितं नवनवोछिखार्पणेनादराद् यचेतःकषपार्टकासु शतशः प्राप्तप्रकर्षोदयम् । नानाभङ्गिविचित्रभावघटनासौभाग्यशोभास्पदं तन्नः काव्यसुवर्णमस्तु कृतिनां कर्णद्वयीभूषणम् ॥ ८ जीयाज्जैनामिदं मतं शमयतु क्रूरानपीयं कृपा भारत्या सह शीलयत्वविरतं श्रीसाहचर्यव्रतम् । मात्सर्ये गुणिषु त्यजन्तु पिशुनाः संतोषलीलाजुषः सन्तः सन्तु भवन्तु च श्रमविदः सर्वे कवीनां जनाः ॥ १०

प्रसादसे उनकी वाणी निर्मल हो गई थी, परन्तु गुरुका नाम नहीं दिया । वे दिगम्बर सम्प्रदायके अनुयायी थे।

कर्पूरमंजरी नाटिकामें महाकवि राजशेखरने प्रथम जवानेकाके अनन्तर एक जगह विदूषकके द्वारा हरिचन्द्र कविका जिन्न किया है<sup>-</sup>। यदि ये हरिचन्द्र धर्मशर्माम्युदयके ही कर्त्ता हों, तो इन्हें राजशेखरसे पहलेका वि० सं० ९६० से पहलेका मानना चाहिए ।

धर्मशर्माम्युदयकी एक संस्कृतटीका मण्डलाचार्य ललितकीर्तिके शिष्य यशः-कार्तिकृत मिलती है, जिसका नाम 'सन्देहध्वान्तदीपिका 'है। बहुत ही मामूली टीका है। इस महाकाव्यपर तो एक दो अच्छी टीकायें होनी थीं।

### दो पाचीन पातियाँ

पाटण ( गुजरात ) के संघवी पाड़ाके पुस्तक-भाण्डारमें धर्मशर्माम्युदयकी जो हस्तलिखित प्रति है बैह वि० १२८७ की लिखी हुई है और इसलिए उससे यह निश्चय हो जाता है कि महाकवि हरिचन्द्र उक्त संवत्से बादके तो किसी तरह हो ही नहीं सकते, पूर्वके ही हैं । कितने पूर्वके हैं, यह दूसरे प्रमाणोंकी अपेक्षा रखता हैं । इस ग्रन्थ-प्रतिका नं० ३६ है और इसकी पुष्पिकामें लिखा है—'' संवत् १२८७ वर्षे हरिचंद्रकविविरचितधर्मशर्माम्युदयकाव्यपुस्तिका श्रीरत्नाकरसूरि आदे-शेन कीर्तिचंद्रगणिना लिखितमिति भद्रम् ॥ ''

इस प्रतिमें १२॥×११ साइजके १९५ पत्र हैं।

उक्त संघवी पाड़ेके ही भाण्डारमें इस ग्रन्थकी १७६ नम्बरकी एक प्रति और भी है<sup>8</sup> जिसमें २०×२४ साइजके १४८ पत्र हैं। इस प्रतिमें लिखनेका समय तो नहीं दिया है; परन्तु प्रति लिखाकर वितरण करनेवालेकी एक विस्तृत

१ विद्रूषक: ( सक्रोधं ) — उज्जुअं एव्व ता किं ण भणइ, अम्हाणं चेडिआ हरिअन्द-णदिअंदकोट्टिसहालप्पहुदीणं पि पुरदो सुकइत्ति। ( ऋज्वेव तत्किं न भण्यते, अस्माकं चेटिका हरिचन्द्र-नन्दिचन्द्र-कोटिश-हालप्रभृतीनामपि पुरत: सुकविरिति।

२ इस टीकाकी एक प्रति बम्बईके ए० ५० सरस्वतीभवन (१३८ क) में है जो वि० स० १६५२ की लिखी हुई है। कर्त्ताका समय माऌम नहीं हुअ।)

३-४ देखो गायकबाड़ ओरियण्टल सीरीज़में प्रकाशित पाटणके जैन भाण्डारोंकी सूची ।

प्रशस्ति दी है, ' जिसका भावार्थ यह है कि---

धर्मचक्रियों ( तीर्थङ्करों) के तीर्थों और धनी मनुष्योंके कारण जो तीन भुवनमें विख्यात है, उस गुर्जर ( गुजरात ) देशमें विद्या और वैभवसे सम्पन्न विद्यापुर ( बीजापुर ) नामका नगर है । वहाँ हूँबड़ कुल्में एक पद्म नामक ग्रहस्थ विख्यात हुए जिनकी पत्नीका नाम शर्करा था । उसी वंशमें दाद हुए जिनके भाईका नाम निर्मल था । जिसने सर्वज्ञोंको भी प्रतिष्ठा दी अर्थात् जैन मंदिरोंकी प्रतिष्ठा कराई, उस दाताकी भला कौन प्रशंसा कर सकता है ? दादकी

४-अथास्ति गुर्जरो देशो विख्यातो भुवनत्रथे । धर्मचक्रभृतां तीथैंधनाद्यैर्मानवैरपि ॥ १ ॥ विद्यापुरं पुरं तत्न विद्याविभवसंभवं । पद्मः शर्करया ख्यातः कुले हुंबड़संज्ञके ॥ २ ॥ तस्मिन्वंशे दादनामा प्रसिद्धो भ्राता जातो निर्मलाख्यस्तदीयः । सर्वज्ञेभ्यो यो ददौ सुप्रतिष्ठां तं दातारं को भवेत्स्तोतुमीशः ॥ ३ ॥ दादस्य पत्नी भुवि मोषलाख्या शीलांबुराशेः शुचिचंद्ररेखा । तन्नन्दनश्चाहणिदेविभर्त्ता देपालनामा महिमैकधाम ॥ ४ ॥ ताभ्यां प्रसतो नयनाभिरामो रुंडाकनामा तनयो विनीतः । श्रीजैनधर्मेण पविलदेहो दानेन लक्ष्मी सफलां करोति ॥ ५ ॥ हानू-जासलसंज्ञकेऽस्य शुभगे भार्ये भवेतां द्वये, मिथ्यात्वद्रमदाहपावकशिखे सद्धर्ममार्गे रते । सागारवतरक्षणैकनिपुणे रत्नत्रयोद्धासिके, रुद्रस्येव नभोनदीगिरिसुते लावण्यलीलायुते ॥ ६ ॥ श्रीकुंदकुंदस्य बभूव वंशे श्रीरामचंद्रः प्रथितप्रभावः । शिष्यस्तदीयः शुभकीर्तिनामा तपोंगनावक्षसि हारभूतः ॥ ७ ॥ प्रद्योतते संप्रति तस्य पद्वं विद्याप्रभावेण विशालकीर्तिः । शिष्यैरनेकैरुपसेव्यमान एकांतवादादिविनाशवज्रम् ॥ ८ ॥ जयति विजयसिंहः श्रीविशालस्य शिष्यो जिनगुणमणिमाला यस्य कंठे सदैव । अमितमहिमराशेर्धर्मनाथस्य काव्यं निजसुकृतनिमित्तं तेन तस्मै वितीर्णम् ॥ ९ ॥

पत्नीका नाम मोषला था जो शीलवती और चन्द्ररेखाके समान पवित्र थी। उसके पुत्रका नाम महिमाधाम देपाल (देवपाल) था जिसकी चाहाणि देवी नामक भार्यांसे सुन्दर विनयशील रुंडाक नामक पुत्र उत्पन्न हुआ, जो दान कर करके अपनी लक्ष्मीको सफल करता है। उसकी हानू और जासल नामकी दो भार्यांयें महादेवकी गंगा और पार्वतीके सटश थीं, जो सद्धर्ममार्गमें रत, सागारवतोंकी रक्षा करनेवाली और रत्तत्रयको प्रकाशित करनेवाली थीं।

श्रीकुन्दकुन्दके वंशमें प्रभावशाली रामचन्द्रके शिष्य शुभकीर्ति हुए जो बड़े तपस्वी थे। इस समय उनके पदको अपनी विद्याके प्रभावसे विशालकीर्ति शोभित कर रहे हैं, जिनके अनेक शिष्य हैं और जो एकान्तवादियोंको पराजित करनेवाले हैं।

विशालकीर्तिके शिष्य विजयसिंह हैं, जिनके कंठमें जिनगुणोंकी मणिमाला सदैव शोभा देती है ।

उसने (रुंडाकने ?) यह भगवान् धर्मनाथका काव्य (धर्मशर्माभ्युदय) पुण्यवृद्धिके निमित्त विजयसिंहको वितरण किया ।

इस १७६ नम्बरवाली प्रतिमें प्रति लिखनेका समय नहीं दिया है; परन्तु रामचन्द्र, ग्रुभकीर्ति या विशालकीर्तिके समयका पता यदि अन्य साधनोंसे लगाया जा सके तो वह माऌ्म हो सकता है। विद्यापुर गुजरातका बीजापुर ही माऌ्म होता है। वहाँ हूँबड़ जातिके जैनेंकी बस्ती अब भी है।

साहित्याचार्य पं० राजकुमार शास्त्री अपने ता० २२-११-४१ के पत्रमें लिखते हैं कि वाग्मटके नेमिनिर्वाण काव्य और धर्मशर्माभ्युदयका तुलनात्मक अध्ययन करनेसे ऐसा माल्रम होता है कि वाग्मटने धर्मशर्माभ्युदयका अच्छी तरह परिशीलन किया था। कई पद्योंको थोड़ेसे ही हेरफेरके साथ उन्होंने अपना बना लिया है। उदाहरणके लिए दोनोंका प्रथम पद्य देखिए। इसी तरह धर्मशर्माभ्युदयके पंचम सर्गका और नेमिनिर्वाणके द्वितीय सर्गका प्रारंभिक अंश भी मिलता जुलता है जिसमें कि एक सुरांगना आकाशसे उतरती हुई राजाको दिखलाई देती है और इससे धर्मशर्माभ्युदय नेमिनिर्वाणसे पहलेका जान पड़ता है। अन्यत्र बतलाया गया है कि नेमिनिर्वाण विक्रमकी बारहवीं शताब्दिके प्रारम्भसे पहलेकी रचना है। अतएव हरिचन्द्रका समय ग्यारहवीं शताब्दितक तो पहुँच ही जाता है।

## महाकवि वादीभसिंह

वादीभसिंहके दो काव्य ग्रन्थ उपलब्ध हैं, गद्यचिन्तामणि और क्षत्रचूड़ामणि। पहला गद्य-काव्य है और दूसरा अनुष्टुप श्ठोकबद्ध पद्य-काव्य । पहला महाकवि वाणकी कादम्बरी और धनपालकी तिलकमंजरीके ढंगका है और जैनोंके काव्य-साहित्यमें बहुत ही महत्त्वकी रचना है । दूसरेकी विशेषता यह है कि कथाके साथ साथ उसमें नीति और उपदेश भी चलता है । कवि श्ठोकके पूर्वार्धमें तो अपनी कथाको कहता चलता है और साथ साथ उत्तरार्धमें आर्थान्तरन्यासके द्रारा कोई न कोई नीति या शिक्षाकी सुन्दर सूक्ति देता जाता है । दोनों काव्योंके कथानक बिल्कुल एक हैं, क्षत्र या क्षत्रियोंमें चूड़ामणिके तुल्य जीवंधर नामक पुराण पुरुषका चरित दोनोंमें निबद्ध है । पहला श्यंगारादि रसोंसे परिप्छत है, अतएव प्रौढ़ लोगोंके लिए है और दूसरा शायद सुकुमारमति कुमारोंके लिए लिखा गया है, इसलिए उसमें शिक्षाकी प्रधानता है ।

कविने गद्यचिन्तामाणिके प्रारंभमें अपने गुरुका नाम आचार्य पुष्पसेन बतलाया है और कहा है कि उन्हींके प्रसादसे उन्हें वादीभसिंहता और मुनिपुंगवता ( आचार्यता ) प्राप्त हुई और अन्तके दो स्ठोकोंमें बतलाया है कि उनका वास्तव नाम ओडयदेव था<sup>ँ</sup>।

वादीभसिंहका अर्थ है वादिरूपी हाथियोंके लिए सिंहके तुल्य । स्पष्ट ही यह एक विशेषण है जो उनके वादिविजेता होनेको प्रकट करता है। यह उनका नाम नहीं, विशेषण या पदवी है जो आगे चलकर नाम ही बन गई है।

और भी अनेक आचार्योंको यह पदवी प्राप्त थी और उसका उपयोग कहीं कहीं उनके नामोंके साथ और कहीं कहीं बिना नामके भी किया जाता था। मल्लिषण-प्रशास्तोंमें आचार्य अजितसेनका उनके वादीभसिंह पदके साथ उल्लेख किया गया है और श्रवणबेल्गोलके ४९३ वें शिलालेखमें अरुंगलान्वयके श्रीपाल त्रैविद्यदेवको भी वादीभसिंह लिखा है ।

भगवजिनसेनने आदिपुराणके प्रारंभमें अपने पूर्ववर्ती विद्वानोंकी स्तुति करते हुए एकका उल्लेख 'वादिसिंह 'नामसे किया है<sup>3</sup> जो कि निश्चयसे किसीकी पदवी है और वह पदवी उस समय इतनी प्रसिद्ध थी कि उसके साथ वास्तविक नाम देनेकी उन्हें आवश्यकता ही प्रतीत न हुई। लघुसमन्तभद्रने भी अपने अष्टसहस्री-टिप्पंणमें 'आप्तमीमांसा 'को 'वादीभसिंहोपलालित ' विशेषण दिया है, जो पदवी ही है, नाम नहीं। इस पदवीपरसे इम तब तक पदवीधरके नामका ठीक ठीक अनुमान नहीं कर सकते जब तक कि उसके लिए कोई दूसरे सबल प्रमाण न हों।

## अजितसेन और ओडयदेव

मदवदखिलवादीभेन्द्रकुम्भप्रभेदी गणभृदजितसेनो भाति वादीभसिंहः ॥ ५७ २ इन्तु निरवद्यस्याद्वादभूषणरुं गणपोषणसमेतरुमागि वादीभसिंह वादिकोलाहल...श्रीपाल त्रैविचदेवर्ग्गे ।

३ कवित्वस्य परा सीमा वाग्मित्वस्य परं पदम् । गमकत्वस्य पर्यन्तो वादिसिंहोऽर्च्यते न कैः ॥ ५४ प्रकाशित किये हैं', परन्तु उनमें वे एक भी प्रमाण ऐसा नहीं दे सके हैं जो निःसंशयरूपसे अजितसेनको गद्यचिन्तामणिका कर्त्ता सिद्ध करनेके लिए पर्याप्त हो। एक तो अजितसेनके गुरुका नाम पुष्पसेन नहीं है, और लगभग उसी समयके जिन एक पुष्पसेन मुनिको अजितसेनका गुरु माननेके लिए शास्त्रीजीने आविष्कृत किया है, उनका अजितसेन नामका कोई शिष्य ही नहीं है, बल्कि उनके शिष्यका नाम वासुपूज्य सिद्धान्तदेव है, साथ ही पुष्पसेन और अजितसेनका स्थितिकाल भी दोनोंके गुरु-शिष्य होनेमें बहुत कुछ बाधक है । दूसरे अजितसेन राजमान्य विद्वान् थे, अनेक राजा उनके चरणोंमें सिर झुकाते थे, परन्तु ओडयदेव या वादीभसिंहके विषयमें ऐसा कोई उल्लेख नहीं है जिसमें उन्हें राजमान्य कहा गया हो । तीसरे अजितसेनके सम्बन्धमें जितने उद्धरण शास्त्रीजीने दिये हैं उनमेंसे किसीमें भी उन्हें महाकवि या काव्य-ग्रन्थोंका कत्ती नहीं बतलाया है। यदि वे गद्यचिन्तामणि जैसे श्रेष्ठ काव्यके कर्त्ता होते, तो कमसे कम मल्ठिपेण-प्रशस्तिमें उनकी इस विशेषताका संकेत अवश्य होता । इस प्रशस्तिमें उनकी प्रशंसामें एक दो नहीं ५० पंक्तियाँ खर्च की गई हैं । उक्त प्रशस्ति और दूसरे उल्लेखोंसे तो वे बड़े भारी वादिविजेता और तार्किक ही माऌम होते हैं, कवि नहीं । इन सब बातोंसे ओडयदेव और अजितसेन एक नहीं हो सकते । दोनोंमें सिर्फ एक ही समता है और वह यह कि दोनों 'वादीभसिंह ' पदके। धारण करनेवाले थे।

## अकलंकदेवके समकालीन ओडयदेव

पं० कैलासचन्द्रजी शास्त्रीने न्यायकुमुदचन्द्र (प्रथम खंड) की भूमिकामें लिखा है कि मल्ठिषेण-प्रशस्तिमें जिन पुष्पसेन मुनिको अकलंकदेवका सधर्मा या गुरुभाई बतलाया है, वादीभसिंह उन्हींके शिष्य प्रतीत होते हैं और लघुसमन्तभद्रके अष्टसहस्री-टिप्पणमें जिन वादीभसिहका उल्लेख है वे भी शायद यही हों।

१ देखें। जैनसिद्धान्त भास्कर भाग ६, अंक २ पृ० ७८--८७ और भाग ७ अंक १ पृ० १-८ २ शास्त्रीजीने गद्यचिन्तामणिकी प्रशस्तिके 'चिरायास्थान-भूषणः' पदसे शायद यह समझ लिया है कि वे राजमान्य थे। ' आस्थान-भूषण ' का अर्थ है सभाका भूषण या शोभा और यह विशेषण गद्यचिन्तामणिके लिए दिया गया है, कविके लिए नहीं। कविका सिर्फ इतना ही अभिप्राय है कि यह ग्रन्थ चिरकालके लिए सभाओंका भूषणरूप होकर रहे। इसके सिवाय उन्हेंनि भगवज्जिनसेन और वादिराजैद्रारा स्मृत वादिसिंहको भी वादीभसिंह ही होनेकी संभावना प्रकट की है ।

पहले मेरा भी यही खयाल था; परन्तु अब मैं ओडयदेव या वादीभसिंहको इतना प्राचीन नहीं समझता । मेरी समझमें एक वादिसिंह या वादीभसिंह भगवर्जिनसेनसे पहले हुए जरूर हैं जिनका वास्तविक नाम माऌम नहीं है और आप्तमीमांसापर भी शायद उन्हींकी कोई टीका थी परन्तु गद्यचिन्तामाणिकारसे वे पृथक् हैं, यद्यपि वे भी कवि, वादी और तार्क्षिक थे। इसके सिवाय अकलंकदेवके संधर्मा पुष्पसेनके ही वे शिष्य थे, यह भी निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता ।

#### सोमदेवका शिष्यत्व

श्रुतसागरसूरिने यशस्तिलककी टीका ( आश्वास २ ) में वादिराज महाकविका एक पद्य उद्धृत करके लिखा है कि ये वादिराज भी सोमदेवके शिष्य हैं<sup>2</sup> । क्योंकि सोमदेव कहते हैं कि 'वादीभसिंह भी मेरे शिष्य हैं और वादिराज भी । ' परन्तु श्रुतसागरके इस कथनपर विश्वास नहीं किया जा सकता । क्योंकि एक तो उन्हेंने यह बतलानेकी कृपा नहीं की कि सोमदेवने उक्त वचन किस प्रन्थमें किस प्रसंगपर कहा है और दूसरे सोमदेवने अपने यशस्तिलकको शक संवत् ८८१ ( वि० सं० १०१६ ) में पूरा किया है और वादिराजने अपना पार्श्वनाथचरित श० सं० ९४७ ( वि० सं० १०८२ ) में उनसे ६६ वर्ष बाद । इसके सिवाय वादिराज स्वयं अपने गुरुका नाम मतिसागर बतलाते हैं और वादीभसिंह अपने गुरुका नाम पुष्पसेन । अतएव कमसे कम गद्यचिन्तामणिके कर्त्ता वादीभसिंहको तो सोमदेवका शिष्य किसी तरह नहीं माना जा सकता ।

१-स्याद्वादागिरिमाश्रित्य वादिसिंहस्य गर्जिते ।

दिङ्नागस्य मदध्वंसे कीर्तिभंगो न दुर्घटः ॥—पा० च०

२-" उक्तं च वादिराजमहाकविना---

कर्मणा कवलिता जनिता जातः पुरान्तरजनंगमवाटे ।

कर्मकोद्रवरसेन हि मत्तः किं किमत्येशुभधाम न जीवः ।

स वादिराजोऽपि श्रीसोमदेवाचार्यस्य शिष्यः । 'वादीमसिंहोऽपि मदीयशिष्यः श्रीवादी-राजोऽपि मदीयशिष्यः ' इत्युक्तत्वाच । " 'कर्मणाकवलिता ' पद्य वादिराजके किस अन्थका है, यह भी माऌम नहीं हो सका । पार्श्वचरितमें तो यह है नहीं ।

### कविका स्थान

कविके ओडयेदव नामसे पं० के० मुजबलि शास्त्रीने उन्हें तमिल या द्राविड़-प्रान्तका निवासी बतलाया है और बी० शेषगिरि राव एम० ए० ने कलिंग (तेछगु) के गंजाम जिलेके आसपासका। गंजाम जिला मद्रासके एकदम उत्तरभें है और अब उड़ीसामें जोड़ दिया गया है। वहाँ राज्येक सर्दारोंकी ओडेय और गोडेयनामकी देा जातियाँ है जिनमें पारस्परिक सम्बन्ध भी है। अतएव उनकी समझमें वादीभसिंह जन्मतः ओडेय या उड़िया सदार होंगे।

### ओडयदेवका समय

गद्यचिन्तामणि और क्षत्रचूड़ामणिका जो कथानक है, वह गुणभद्राचार्यके जीवंधरचरित्र ( उत्तरपुराणान्तर्गत ) से लिया गया है और दोनोंमें बहुत अधिक समानता है। इसका संकेत भी गद्यचिन्तामणिके निम्नलिखित पद्यमें मिलता है—

निःसारभूतमपि बन्धनतन्तुजातं मूर्धा जनो वहति हि प्रसवानुसंगात् ।

जीवंधरप्रभवपुण्यपुराणयोगाद्वाक्यं ममाप्युभयलोकहितप्रदायि ॥ ९ ॥

यह जीवंधरचरित्रका उत्पादक पुण्यपुराण उत्तरपुराण ही जान वड़ता है जो इा० सं० ७०५ (वि० सं० ८४०) की रचना है, अतएव वादीभसिंह इससे पीछेके हैं।

सुप्रसिद्ध धाराधीश राजा भोजके विषयमें एक श्लोक प्रायः सभी विद्वानोंके लिए परिचित है जो कि उनके सभाकवि कालिदास ( अभिनव कालिदास या परिमल ) ने उनकी मृत्युका झूटा समाचार सुनकर कहा था—

अद्य धारा निराधारा निरालम्बा सरस्वती ।

पण्डिताः खण्डिताः सर्वे भोजराजे दिवं गते ॥

और इसी श्लोकके पूर्वार्धकी छाया सत्यंधर महाराजके शोकके प्रसंगमें कही हुई गद्यचिन्तामणिकी इस उक्तिमें मिलती है — '' अद्य निराधारा धरा निरालम्बा सरस्वती।'' स्व० कुप्पूस्वामी शास्त्रीने इससे अनुमान किया था कि गद्यचिन्तामणि भोजराजके बादकी रचना है। भोजदेवका राज्य-काल वि० सं० १०७६ से वि० १११२ तक माना जाता है।

१ देखां, जैनसिद्धान्तभास्कर वर्ष ८, अंक २ ५० ११७

२ भोजदेवके उत्तराधिकारी जयसिंहका वि० सं० १११२ का एक दानपत्र मिला है अतएव इससे कुछ पहलेे ही उनका स्वर्गवास हुआ होगा। तामिल भाषामें 'जीवक-चिन्तामणि ' नामका एक प्रसिद्ध काव्य है जिसके कत्तां तिरुत्तक्कदेव नामके कवि हैं । तामिल साहित्यके विशेषज्ञ पं० स्वामिनाथ-य्याका मत है कि इस ग्रन्थकी रचना क्षत्र-चूड़ामणि और गद्य-चिन्तामणिकी छाया लेकर की गई है और श्री कुप्पूस्वामी शास्त्रीने अपने सम्पादित किये हुए क्षत्रचूड़ामणिमें इस तरहके छायामूलक बीसों पद्य टिप्पणके रूपमें उद्धृत करके इस बातकी पुष्टि भी की है ।

जीवक-चिन्तामणिके बननेका ठीक समय तो मारुम नहीं है परन्तु 'पेरिय-पुराण 'नामक तामिलग्रन्थमें उसका पहले पहल उल्लेख किया गया है जो कि चोल-नरेश कुलोत्तुंगकी प्रार्थनासे शेक्किलार नामक पंडितने बनाया था। कुलोत्तुं-गका राज्य-काल वि० सं० ११३७ से ४१७५ है, अतएव इससे पहले विक्रमकी बारहवीं सदीके पूर्वार्धमें जीवक-चिन्तामाणि और प्रथम पादमें गद्य-चिन्तामणि रचे गये होंगे। उस समय भोजदेवसम्बन्धी पूर्वीक्त पद्यका अनुकरण भी किया जा सकता है।

अतएव जब तक प्राचीनताके और कोई प्रमाण न मिलें तब तक ओडयदेवको विक्रमकी बारहवीं सदीके प्रारंभका कवि मानना चाहिए और यह भी कि वे किसी ऐसी गुरुपरम्परामें हुए हैं जिसका हमें पता नहीं | अपने संघ या गणका उन्होंने कोई उल्लेख नहीं किया |

## चार वाग्भट

वाग्भट नामके अनेक ग्रन्थकर्त्ता हो गये हैं, उनमेंसे कुछ ये हैं— १ 'अएाइहट्रयके कर्ता वाग्भट—इस सुप्रसिद्ध वैद्यक ग्रन्थके कर्त्ता वाग्भट सिन्धुदेशके रहनेवाले थे और इनके पिताका नाम सिंहगुप्त था'। ये बहुत प्राचीन हैं और अधिकांश विद्वानोंके मतसे वौद्धधर्मके अनुयायी थे। पण्डितप्रवर आशाधरने इस ग्रन्थपर एक टीका लिखी थी, जो अभी तक अप्राप्य है। इसी कारण कुछ लोगोंका खयाल है कि ये जैन थे, परन्तु इसके लिए कोई प्रमाण नहीं है।

२ नेमिनिर्वाण महाकाव्यके कत्ती वाग्मट । काव्यमालामें प्रकाशित नेमिनिर्वाणमें कविकी कोई प्रशस्ति नहीं है; परन्तु आराके जैनसिद्धान्तभवनमें संवत् १७२७ पैाष कृष्ण अष्टभी शुक्रवारकी लिखी हुई जो प्रतिर्रे है, उसके अन्तमें निम्नलिखित परिचय-पद्य दिया हुआ है और उससे कविका थोड़ा-सा परिचय मिल जाता है—

अहिच्छत्रपुरोत्पन्न प्राग्वाटकुलशालिनः ।

छाहडस्य मुतश्चके प्रबन्धं वाग्भटः कविः ॥ ८७

श्रवणबेल्गोलके स्व० पं० दौर्बलि जिनदास शास्त्रीके पुस्तकालयमें नमिनिर्वाणकी जो प्रति है उसमें भी यह पद्य लिखा हुआ है<sup>3</sup> । इससे माऌम होता है कि १ मैसूरके पंडित पद्मराजके पुस्तकालयमें अष्टाङ्गहृदयकी जो प्रति कनड़ी लिपिमें लिखी-हुई है उसके अन्तमें नीचे लिखे दो पद्य हैं----

यज्ञन्मनः सुकृतिनः खलु सिन्धुदेशे यः पुत्रवन्तमकरोद्धवि सिंहगुप्तम् । तेनोक्तमेतदुभयज्ञभिषग्वरेण स्थानं समाप्तमिति......।। १ नमा वाडव ( वाग्भट ? ) तीर्थाय विदुषे लोकबन्धवे । येनेदं वैद्यवृद्धानां शास्त्रं संग्रह्य निर्मितम् ॥ २

२ देखो, जैनहितैषी भाग १५, अंक ३-४ ५० ७९ में पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारका नोट। ३ देखो, जैनहितैषी भाग ११, अंक ७-८ ५० ४८२ नेमिनिर्वाणके कर्त्ता वाग्मट (बाइड़) छाइड़के पुत्र थे जो प्राग्वाट या पोरवाड़-कुलके थे और अहिच्छत्र पुरमें उत्पन्न हुए थे। इन्होंने न तो अपने किसी गुरु आदिका नाम लिखा है और न और कोई परिचय ही दिया है। अपने किसी पूर्व-वर्ती कवि या आचार्यका भी कहीं स्मरण नहीं किया है, जिससे इनके समयपर कुछ प्रकाश डाला जा सके। परन्तु इतना निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि ये वाग्मटालंकारके कर्त्ता वाग्मटसे पहलेके हैं। क्योंकि वाग्मटालंकारमें नेमिनिर्वाणके अनेक पद्योंको उदाहरणस्वरूप उद्धृत किया गया है और जैसा कि आगे बतलाया गया है वाग्मटालंकारके कर्त्ता वाग्मटका समय वि० सं० ११७९ के लगभग है। अतएव नेमिनिर्वाणकी रचना बारहर्वी सदीके प्रारंभके बादकी नहीं हो सकती।

नेमिनिवाण काव्यपर भद्यारक ज्ञानभूपगकी एक पंजिका टीका उपलब्ध है। और कोई टीका अभी तक प्राप्त नहीं हुई। जहाँ तक हम जानते हैं ये वाग्भट दिगम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे। नेमिनिर्वाणके प्रथम सर्गके १९ वें पद्यमें कहा दिगम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे। नेमिनिर्वाणके प्रथम सर्गके १९ वें पद्यमें कहा दिगम्बरसम्प्रदायके अनुयायी थे। नेमिनिर्वाणके प्रथम सर्गके १९ वें पद्यमें कहा है कि वे मछि जिन तुम्हारा कल्याण करें, जिन्हें तपके कुठारसे कर्मबछीको काट डाला है और जो कुरु (कुरुवंशी या इक्ष्वाकुवंशी) के सुत होनेपर भी दुःशासन (कुरुपुत्र दुःशासन राजा और दूसरे पक्षमें दुष्टतासे शासन करनेवाले) नहीं हुए<sup>3</sup>। इससे माऌम होता है कि वे माछि जिनको श्वेताम्बर सम्प्रदायके समान इक्ष्वाकुवंशी राजाकी सुता (लड़की) नहीं किन्तु सुत (लड़का) मानते थे।

र वाग्मटालंकारके कत्ता वाग्मट---इनके पिताका नाम सोमश्रेष्ठी थाँ।

१ म० म० आंझाजीके अनुसार ' नागौर 'का पुराना नाम अहिच्छत्रपुर है। देखो ना० प्र० पत्रिका भाग २, पृ० ३२९ ।

२ नेमिनिर्वाणकं छठे सर्गके ' कान्तारभूमों ' ' जहुर्वसन्ते ' और ' नेमिर्विशाल-नयनो ' आदि ४६, ४७ और ५१ नम्बरके पद्य वाग्मटालंकारके चौथे परिच्छेदके ३५, ३९ और ३२ न० के पद्य हैं और सातवें सर्गका ' वरणा प्रसूननिकरा ' आदि २६ वें न० का पद्य चौथे परिच्छेदका ४० नं० का पद्य है।

- ३ तपःकुठारक्षतकर्मवल्ठिर्मल्ठिर्जिनो वः श्रियमातनोतु । कुरोः सुतस्यापि न यस्य जातं दुःशासनत्वं भुवनेक्ष्वरस्य ॥ १९
- ४ बंभंडसुत्तिसंपुडमुत्तिअमणिणो पहासमूहव्व । सिरिबाहडत्ति तनओ आसि बुहो तस्स सोमस्स ॥

सिंहदेवगणिके कथनानुसार वे महाकवि और एक राज्यके महामात्य थे। कवि-चान्द्रिका टीकाके कर्त्ता वादिराजने भी उन्हें ' महामात्यपदभूत् ' लिखा है।

संकरालंकारके उदाहरणमें कविने कहा है कि संसारमें तीन ही रन्न हैं, एक अणहित्छपाटण नगर, दूसरा कर्णदेवके पुत्र राजा जयासिंहदेव और तीसरा श्रीकल्झ नामका उनका हौंथी। इससे स्पष्ट होता है कि ये वाग्भट गुजरातके सोलंकी राजा सिद्धराज जयसिंहके समकालीन और उनके मंत्री थे।

जयसिंहका राज्य-काल वि० सं० ११५० से ११९९ तक निश्चित हुआ है<sup>3</sup>। श्वेताम्बराचार्य प्रभाचन्द्रने अपने प्रभावकचरितमें लिखा है कि बाहड़ नामके धन्त्री धर्मात्माने गुरुचरणोंमें प्रणाम करके पूछा कि कोई ऐसा प्रशंसनीय कार्य बतलाइए कि जिसमें धन व्यय किया जाय ? तब गुरुने भगवानका मन्दिर बनानेमें धनकी सफलता बतलाई और तब वाग्भटने हिमालयके समान धवल और ऊँचा मन्दिर बनवाया और उसमें विराजमान करनेके लिए वर्द्धमान जिनकी प्रतिमा भी। बि० सं० ११७८ में मुनिचन्द्रसूरिका समाधिमरण हुआ और उसके एक वर्ष बाद वाग्भटने देवसूरिके द्वारा उक्त मूर्तिकी प्रतिष्ठा करर्राई। इससे पता लगता

१ इदानीं ज्रन्थकार इदमलंकारकर्तृत्वख्यापनाय वाग्भटाभिधस्य महाकवे : महामात्यस्य तन्नाम गाथयैकया निदर्शयति ।

२-अणहिल्लपाटकपुरमवनिपतिः कर्णदेवनृपसूनुः ।

श्रीकल्शनामधेयः करी च रत्नानि जगतीह ॥

३ देखें। श्री दुर्गाशंकर झास्त्रीका ' गुजरातनो मध्यकालीन राजपूत इतिहास । ' १० २२५

४-अथास्ति बाहडो नाम धनवान्धार्मिकाग्रणीः ।
 गुरुपादान्प्रणम्याथ चक्रे विज्ञापनामसौ ।।
 आदिश्यतामतिश्ठाघ्यं कृत्य यत्र धनं व्यये ।
 प्रद्याहाल्ये जैने द्रव्यस्य सफलो व्ययः ।।
 आदेशानन्तरं तेनाकार्यत श्रीजिनालयः ।
 हेमाद्रिधवल्स्तुंगो दीप्यकुम्भमहामणिः ।।
 श्रीमता वर्धमानस्याबीभराद्विम्बमुत्तमम् ।
 यत्तेजसा जिताश्चन्द्र.....कान्तमणिप्रभाः ॥

है कि वि० सं० ११७९ में वाग्भट थे और यह सिद्धराज जयसिंहका ही राज्य-काल है।

आचार्य हेमचन्द्रने भी अपने द्याश्रय काव्य ( सर्ग २० स्ठोक ९१–९२ ) में वाग्भटको जयसिंहका अमात्य बतलाया है ।

वाग्भटालंकारवर जिनवर्द्धनसूरि, सिंहदेवगणि, क्षेमहंस गणि, और राजहंस उपाध्याय इन चार श्वेताम्बर विद्वानोंकी टीकायें उपलब्ध हैं। इनके सिवाय पामराजके पुत्र वादिराज नामक दिगम्बर विद्वानकी और अनन्तभट-सुत गणेश नामक अजैन विद्वानकी भी टीका है।

ये वाग्भट श्वेताम्बर सम्प्रदायके अनुयायी थे।

यह एक आश्चर्यकी बात है कि अपने ग्रन्थमें नेमिनिर्वाणके अनेक पद्योंका उदाहरणस्वरूप उपयोग करके भी इन्होंने उसके कर्त्ताका कहीं भूलकर भी स्मरण नहीं किया ।

४ काव्यानुशासन के कत्ता वाग्भट — ये नेमिकुमारके पुत्र थे। अपने पिताको इन्होंने कौन्तेयकुलदिवाकर, महान् विद्वान्, धर्मात्मा और यशस्वी लिखा है। उन्होंने मेदपाट (मवाड़) में प्रतिष्ठित पार्श्वनाथ जिनका यात्रा-महोत्सव किया था जिससे उनका यश सुवनव्यापी हो गया था, राहर्ड़ पुरमें नेमि भगवानका और नलोटकपुरमें ऋषम जिनका बाईस देवकुलिकाओंसहित विशाल मन्दिर निर्माण कराया था। नेमिकुमार अपने बड़े भाई राहड़के परम मक्त थे।

> शतैकादशके साष्टसप्ततौ विक्रमार्कतः । वत्सराणां व्यतिकान्ते श्रीमुनिचन्द्रसूरयः ॥ आराधनाविधिश्रेष्ठं कृत्वा प्रायोपवेशनं । शमपीयूपकछोलप्छतास्ते त्रिदिवं ययुः ॥ युग्मम् वत्सरे तत्र चैकेन पूर्णे श्रीदेवसूरिभिः । श्रीवीरस्य प्रतिष्ठां स बाहडोऽकारयन्मुदा ॥

१-वाग्भट नामके एक और जैंन अमात्य जयसिंहके उत्तराधिकारी कुमारपालके समयमें हुए हैं परन्तु वे उदयनके पुत्र थे ।

२ राहड़पुर शायद नेमिकुमारके बड़े भाई राहड़का ही बसाया हुआ हो। राहड़पुर और नलोटकपुर मेवाड़में ही कहीं होंगे।

૪૮૬

राहड़की भी कविने बहुत प्रशंसा की है। उन्होंने भी अपने न्यायोपार्जित धनसे आदि जिनका मन्दिर बनवाया था। नेमिकुमारके पिताका नाम मक्कल (मोकल) और माताका महादेवी थी।

कौन्तेय कुल कौन-सा है, इम नहीं जानते । परन्तु इन वाग्भटका कुल कोई बहुत प्रतिष्ठित और राजमान्य कुल जान पड़ता है । धनके अतिरिक्त विद्यासे भी यह कुल बहुत समृद्ध था ।

वाग्भट महाकवि थे। काव्यानुशासनके सिवाय इन्होंने अनेक काव्य, नाटक और छन्दोग्रन्थ लिखे थे। उनमेंसे काव्यानुशासनकी स्वोपज्ञवृत्तिमें (ए० १५) इन्होंने अपने 'ऋषभदेवचरित ' महाकाव्यका एक पद्य उद्धृत किया है और एक जगह (ए० २०) वाग्भट-छन्दोनुशासनकी भी चर्चा की है<sup>3</sup>। परन्तु किसी नाटकका उल्हेख नहीं मिला।

वाग्भटालंकारेक कर्तांसे ये पीछे हुए हैं औरं उनसे भिन्न हैं। क्योंकि इन्होंने काव्यानुशासनके गुण-प्रकरणमें लिखा है कि दण्डि, वामन, और वाग्भटप्रणीत दश गुण हैं परन्तु में तो माधुर्य, ओज और प्रसाद ये तीन ही गुण मानता हूँ। काव्यानुशासनसे इस बातका ठीक ठीक पता नहीं चलता कि ये वाग्भट किस सम्प्रदायके अनुयायी थे परन्तु अधिक संभावना यही है कि वे दिगम्बर होंगे। क्योंकि उन्होंने अपने इस ग्रन्थमें ऋषभदेवचारितके प्रारंभका नौंचे लिखा पद्य उद्धत किया है—

यत्पुष्पदन्तमुनिसेनमुनीन्द्रमुख्यैः पूर्वैः कृतं सुकविभिस्तदहं विधित्सुः ।

हास्याय कस्य ननु नास्ति तथापि सन्तः श्रण्वन्तु कंचन ममापि सुयुक्तिसूक्तम् ॥ इसमें भूलसे जिनसेनकी जगह मुनिसेन छप गया जान पड़ता है । इसका अभिप्राय यह है कि पूर्ववर्ती पुष्पदन्त और जिनसेनादि मुनियोंने जिसे बनाया

१ देखो काव्यानुशासन-टीकाकी उत्थानिका ।

२ विनिर्मितानेकनव्यभव्यनाटकच्छन्दोऽलंकारमहाकाव्यप्रमुखमहाप्रबन्धबन्धुरोऽपारतारशास्त्र-सम्परसमुत्तरणतीर्थायमानशेमुपी ... महाकवि श्रीवाग्भटो ...

३ अयं च सर्व: प्रपंच: श्रीवाग्भटाभिधस्वोपश्चछन्दोनुशासने प्रपंचित्त इति नात्रोच्यते : मुनिश्रीजिनविजयजीके कथनानुसार इस ग्रन्थकी एक ताडुपत्रपर लिखी हुई प्रति पाटणके जैन भंडारमें है।

जैनसाहित्य और इतिहास

है, उसे बनाते हुए मैं किसके हास्यका पात्र न बनूँगा ? और ये दोनों अर्थात् आदिपुराणके कर्त्ता जिनसेन और महापुराणके कर्ता पुष्पदन्त दिगम्बर सम्प्रदायके ही थे। इनके ग्रन्थोंको वाग्भटने पढ़ा था।

इसके सिवाय नेभिनिर्वाण, चन्द्रप्रभैचरित और धैनंजयकी नाममालाके उद्धरण भी इसी बातको पुष्टि करते हैं । क्योंकि ये तीनों भी दिगम्बर सम्प्रदायके कवियोंकी रचनायें हैं ।

कुछ स्थानोंमें ' राजीमती-परित्याग ' काव्यका भी उल्लेख मिलता है जो शायद पं० आशाधरका ' राजीमती-विप्रलंभ ' नामक काव्य हो । परित्याग और विप्रलंभ एकार्थवाची हैं । आशाधरका 'राजीमती-विप्रलंभ' उपलब्ध नहीं है । आश्चर्य नहीं जो ' राजीमती-परित्याग ' भी उसका नाम हो । यदि हमारा यह अनुमान ठीक हो तो इन वाग्भटको आशाधरके बाद विक्रमकी चौदहर्वी शताब्दिका मानना होगा ।

काव्यानुशासनमें पचासों ग्रन्थोंके उद्धरण दिये हैं। यदि उनकी अच्छी तरह छान बीन की जाय और पता लगाया जाय कि वे किन किन ग्रन्थोंके हैं तो इससे न केवल कविके समयपर ही प्रकाश पड़ेगा अनेक अपरिचित ग्रन्थोंका भी पता लगेगा।

् १ उद्यानजल्केलिमधुपानवर्णनं नेमिनिर्वाण-राजीमतीपरित्यागादौ । ५० १६ ।

२ तत्राशीर्यंथा चन्द्रप्रमकाव्ये— श्रियं क्रियाद्यस्य सुरागमे आदि, ५० १५ और चन्द्रो-दयास्तसमयवर्णनं शिशुपालवध-चन्द्रप्रमचरितादौ, ५० १६

३ अभिधानकोशो नाममाला। ततो हि शब्दनिश्चयः। ननु प्रयुक्तमेव प्रयुज्यते, अन्यथा प्रयुक्तत्वदापावकाशः, तत्कि नाममालया। मैवम् । सामान्येन प्रयुक्तादर्थावगतिर्भवति। यथा नीवीशब्देन जधनवस्त्रग्रन्थिरुच्यते इति कस्यचिन्निश्चयः 'क्रियः पुरुषस्य वा' इति संशये • नीविरायन्थनं नार्यो जधनस्थस्य वाससः ' इति नाममालापदावलोकनादेव निर्णयो भवति ॥

855

# कवि वादिराज

इनकी अभी तक दो रचनायें उपलब्ध हुई हैं एक तो वाग्भटालंकारकी 'कविचैन्द्रिका' नामकी संस्कृत टीका और एक 'ज्ञानैलोचनस्तोत्र' नामका छोटा-सा स्तोत्र । पहले प्रन्थकी उत्थानिका और प्रशस्तिसे<sup>3</sup> माऌ्म होता है कि ये १ इसकी एक प्रति जयपुरके पाटोदीके मन्दिरमें है और दूसरी संघीजीके मन्दिरमें । दूसरी प्रतिके अन्तके कुछ पत्र नहीं हैं ।

२ यह स्तोत्र माणिकचन्द्र-जैनयन्थमालाके सिद्धान्तसारादिसंग्रहमें छप चुका है ।

अनन्तानन्तसंसारपारगं पार्श्वमीश्वरम् । 3 प्रमाणनयभंगाब्धि भुक्तिभूषोज्झितं स्तुवे ॥ १ वाग्भटकवीन्द्रराचितालंकारस्यावचूरिरियममला । जिनवचनगुरुऋपातो विरच्यते वादिराजेन ॥ २ धनंजयाशाधरवाग्भटानां धत्ते पदं सम्प्रति वादिराजः । खाण्डिल्यवंशोद्धवपोमसुनुः जिनोक्तिपीयूषसुतृप्तगात्रः ॥ ३ ...इति मत्वा रत्नत्रयालंकृतस्त्रैविद्यवित्तो विमलसोमश्रेष्ठिकुलभूयोमहामात्यपद-भूच्छ्रीमद्वाग्भटमहाकविस्तावदिष्टदेवतामभीष्टौति ।... संवत्सरे निधिदृगश्वशाङ्मयुक्ते दीपोत्सवाख्यदिवसे सगुरौ सचित्रे । लंग्नेऽलिनाम्नि च समाप गिरःप्रसादात् सद्वादिराजरचिता कविचन्द्रिकेयम् ॥ १ श्रीराजसिंहनृपतिर्जयसिंह एव श्रीतक्षकाख्यनगरी अणहिल्छतुल्या । श्रीवादिराजविबुधोऽपरवाग्भटोऽयं श्रीसूत्रवृत्तिरिह नन्दतु चार्कचन्द्रम् ॥ २ श्रीमद्भीमनृपालजस्य बलिनः श्रीराजसिंहस्य मे, सेवायामवकाशमाप्य विहिता टीका शिशूनां हिता । हीनाधिक्यवचे। यदत्र लिखितं तद्वै बुधैः क्षम्यताम्, गाईस्थ्यावनिनाथसेवनधियः कः स्वस्थतामाप्नुयात् ॥ इति श्रीवाग्भटालंकारटीकायां पोमराजश्रेष्ठिसुतवादिराजविरचितायां कविचन्द्रिकायां पञ्चमः परिच्छेदः ।

खण्डेलवाल वंशमें उत्पन्न हुए थे और उनके पिताका नाम पोमराज ( पद्मराज ) श्रेष्ठी था । श्रेष्ठी शायद सेठीका संस्कृतरूप है, जो कि खण्डेलवालोंका एक गोत्र है । उन्होंने अपनेको उस समयमें धनंजय, आशाधर और वाग्भटका पद धारण करनेवाला अर्थात् उन्हींकी जोड़का विद्वान् बतलाया है । वे तक्षक नगरीके राजा राजसिंहके मंत्री थे और उनके सेवा-कार्यमें रहते हुए कुछ अवकाश निकालकर उन्होंने यह बालोपयागी टीका लिखी थी । राजसिंहको भीमन्टपात्मज अर्थात् राजा भीमसिंहका पुत्र लिखा है ।

वे अपनेको दूसरा वाग्भट बतलाते हुए लिखते हैं कि राजा राजसिंह दूसरे जय-सिंहदेव हैं, तक्षक नगर दूसरा अणहिऌपुर है और मैं वादिराज दूसरा वाग्भट हूँ। टीकाकी उत्थानिकामें उन्होंने वाग्भटको महामात्यपदभृत् लिखा है, इससे शायद वादिराज भी राजसिंहके अमात्य होंगे।

इस टीकाको उन्होंने वि० सं० १७२९ की दीपमालिकाको, गुरुवार, चित्रा नक्षत्र और वृश्चिक लप्नेमें समाप्त किया था।

## नेमिचरित-काव्य

#### काव्य-परिचय

काव्यमालाके द्वितीय गुच्छकमें यह काव्य नेमिदूतके नामसे प्रकाशित हुआ है । पर वास्तवमें इसका नाम 'नेमिचरित' माल्म होता है । यह 'मेघदूत 'के ढॅंगका काव्य है और मेघदूतके ही चरण लेकर इसकी रचना की गई है । शायद इसीलिए इसे नेमिदूत नाम मिल गया है । परन्तु यथार्थमें इसमें दूतपना कुछ भी नहीं है। न इसमें नेमिनाथ दृत बनाये गये हैं और न उनके लिए कोई दूसरा दूत बनाया गया है। राजीमतीने नेभि भगवानको संसारासक्त करनेके लिए जो जो प्रयत्न किये हैं, जो जो अनुनय विनय किये हैं और जो जो विरह-व्यथायें सुनाई हैं उन्हींका वर्णन करके यह हृदयद्रावक काव्य बनाया गया है। अन्तेम राजीमतीके सारे प्रयत्न निष्फल हुए। नेमिनाथने उसे संसारका स्वरूप समझाया; विषय-मोगोंका परिणाम दिखलाया, मानव-जन्मकी सार्थकता बतलाई और इसका फल यह हुआ कि राजीमती स्वयं देह-भोगोंसे उदास होकर साध्वी हो गई। यदि अन्तके दो श्ठोकोंमें ये पिछली बातें न कही गई होतीं, तो इस काव्यका 'राजीमती-विप्रलम्भ 'या 'राजीमती-विलाप ' अथवा ऐसा ही और कोई नाम अन्वर्थक होता; परन्तु अन्तिम स्ठोकोंसे इसमें नेमिनाथको प्रधानता प्राप्त हो गई है, राजीमतीके सोर विरह-विलाप उनके अटल निश्चय और उच चरित्रके पोषक हो गये हैं; इसलिए इसमें सन्देह नहीं कि इसका ' नेमिचरित ' नाम बहुत सोच समझ कर रक्खा गया है । इस काव्यकी रचना सुन्दर और भावपूर्ण है। परन्तु जगह जगह क्रिष्टता आ १.....प्रवरकवितुः कालिदासस्य काव्या----

> दन्त्यं पादं सुगदरचितान्मेघदूताद्ग्रहीत्वा । श्रीमन्नेमेश्चरितविद्यादं सांगणस्यांगजन्मा चके काव्यं बुधजनमनः प्रीतये विक्रमाख्यः ॥

गई है । दूरान्वयता बहुत है । प्रयत्न करनेसे विशेष परिश्रमसे कविका हृद्रत आशय समझमें आता है । पर इसमें कविका दोप नहीं— उसे लाचार होकर ऐसा करना पड़ा है । कविकुलगुरु कालिदासके सुप्रसिद्ध काव्य मेघदूतके प्रत्येक रलोकके चौथे चरणको अपने प्रत्येक रलोकका चौथा चरण मानकर कविने इस काव्यकी रचना की है । ऐसी दशामें चौथे चरणोंके शब्दों, वाक्यों, और उनके आशायोंकी अधीनतामें पड़कर कवि और करता ही क्या ? अपने हृद्गत भावोंको दूसरे कविके शब्दों, वाक्यों और आशायोंके द्वारा रुद्ध हुए मार्गमेंसे प्रकट करनेके सिवा उसे कोई गति ही न थी । ऐसी परिस्थितिमें काव्यमें क्रिष्टता आना ही चाहिए । किन्तु इस पराधीन कार्यमें भी कविने जो काव्यकौशल दिखलाया है और जो मार्मि-कता दिखलाई है, उससे अनुमान हा सकता है कि यदि कवि अपने भावोंको स्वच्छन्दतापूर्वक प्रकट करनेका, अपनी भावधाराको विना बाधाके कहनेका मौका पाता, तो इसमें कोई संदेह नहीं कि यह काव्य और भी सुन्दर बन जाता ।

इस काव्यके बनानेमें कविको कितना परिश्रम करना पड़ा होगा इसका अनुमान पाठक तब कर सकेंगे जब भेघदूतको सामने रखकर इस काव्यको पढ़ेंगे और मेघदूतके चौथे चरणोंके मूल भावोंके साथ इसके चौथे चरणोंके भावोंका मिलान करेंगे । मेरी समझमें यह काम वैसा ही कठिन है जैसा कि आमके एक पौधेको काटकर उसकी पीढ़में दूसरे पौधेकी कल्मको जोड़ देना और दोनोंके शरीरको, रसको और चेतनाशक्तिको एक कर देना । पूरे काव्यका पाठ करके हम देखते हैं कि कविने इस कठिन कार्यमें काफी सफलता प्राप्त की है ।

### काव्यका कत्ता

इस काव्यके कर्त्ताका नाम विक्रम है। वह सांगणका पुत्र था। नेमिचरितके अन्तिम श्ठोकसे काविका केवल इतना ही परिचय मिलता है। वह किस समय हुआ, किम वंशमें हुआ, किस स्थानमें उसका निवास था, उसने और किन किन प्रंथोंकी रचना की, इत्यादि बातोंका कुछ भी पता नहीं चलता।

ऋषभदास नामके एक स्वेताम्बर सम्प्रदायके कवि हो गये हैं जिनके बनाये हुए कुमारपाल्टरास (वि० सं० १६७०), हीरविजयस्ररिरास (वि॰ सं० १६८५) आदि गुजराती भाषाके ग्रन्थ मिलते हैं। मेरे मित्र श्री मोहनलालजी देसाईने इनका काव्य-काल वि० सं० १६५६ से १६८६ तक निश्चित किया है। इनके पिताका नाम संघवी सांगण था और ये खंभातके रहनेवाले थे। पहले हमने अनुमान किया था कि उक्त सांगणके ही पुत्र और ऋषभदासके भाई थे विक्रम होंगे परन्तु अभी हाल ही माल्रम हुआ है कि नेमिचरितकी एक प्रति वि० सं० १६०२ की लिखी हुई बाल्रचरके गट्टूबाबूके संग्रहमें मौजूद है, इस लिए विक्रम कवि ऋषभदासके भाई नहीं हो सकते । इसके सिवाय ऋषभदासने अपने किसी ग्रन्थमें विक्रमका कोई जिक्र भी नहीं किया है ।

खंभातके चिन्तामणि पार्श्वनाथमन्दिरमें एक विस्तृत शिलालेख हैं जो वि० सं० १३५२ का है। इस लेखके २८ वें से लेकर ३१ वें नम्बर तकके पद्योंमें मालवा, सपादलक्ष और चित्रकूट (चित्तोड़) से खंभातमें आये हुए सांगण, जयता और प्रव्हादन आदि धनी श्रावकेंका उल्लेख हैं जिन्होंने उक्त मन्दिरकी निरन्तर पूजा होते रहनेके लिए व्यापारपर कुछ लाग बाँध दी थी। इनमेंस सांगण हुंकारवंश (हूँबड़) के और जयता सिंहपुरवंश (नरसिंहपुरा) के थे। संभव है कि इनमेंसे पहले श्रावक सांगणके ही पुत्र विक्रम हों और ये सांगण आदि दिगम्बर सम्प्रदायके माल्ट्म होते हैं। क्योंकि इस लेखके चौथे पद्यमें सहस्तंकीर्तिका और सत्ताईसवें पद्यमें यँशःकीर्ति गुरुका उल्लेख है और ये दोनों दिगम्बर साधु हैं। इसके सिवाय हूँवड़ और नरसिंहपुरा जातियोंके श्रावक इस समय भी अधिकांशमें दिगम्बर आग्नायके अनुयायी हैं।

यों काव्यके विषयसे तो कवि श्वेतांबर या दिगम्बर किस सम्प्रदायका था, इसका कुछ पता नहीं लगता क्योंकि काव्यमें जो कुछ कहा गया है वह साम्प्रदायिक मत-मेदकी सीमासे बाहर है।

१ देखां, मुनि श्रीजिनविजयजी सम्पादित ' प्राचीन-जैन-लेखसंग्रह ' का ४४९ नं० का शिलालेख । इस लेखकी बहुत-सी पंक्तियोंका कुछ अंश नष्ट हो गया है । प्राचीन मन्दिर शायद वि० स० ११६५ में बना था और १३५२ में उसका जीर्णोद्धार हुआ है जब कि यह लेख उत्कीर्ण हुआ ।

- २ हुंकारवंशजमहर्धमणीयमानः श्रीसाङ्गणः प्रगुणपुण्यकृतावतारः । तोरशसन्निभयशो जिनशासनाहों निःशेषकल्मषविनाशनमव्यवर्णः ॥ सिंहपुरवंशजन्मा जयताख्ये। विजित एनसः पक्षः ।....इत्यादि । अत्रागमन्मालवदेशतोऽमी सपादलक्षादथ चित्रकृटात् ।...
- ३ दिनोदयं स चक्रे गुरुजगताभ्युदितः सहस्रकीर्तिः ॥
- अ गुरुपदे बुधैर्वण्यों यशःकीर्तिः यशोनिधिः ।

## कविका क्षेत्र-ज्ञान

मेघदूतके यक्षने प्रेयसीके पास सन्देश भेजनेके लिए बादलेंको मार्ग बतलाया है कि तुम अमुक अमुक स्थानोंसे होकर जाओगे; तो उसके समीप पहुँच जाओगे। इस मार्ग-सूचनमें कालिदासने अपने भूगोल-ज्ञानका विलक्षण परिचय दिया है। विद्वानोंने निश्चय किया है कि उनके वर्णनमें देश-स्थानसंबंधी कोई भूल नहीं है। मानो कालिदासने स्वयं पर्यटन करके उक्त सब स्थान और नगरादि देखकर अपना काव्य लिखा था।

यह्म बात नेमिचरितमें भी है। इस कविकी भी इस विपयमें अच्छी जानकारी थी। यद्यपि उसका वार्णित क्षेत्र कालिदासके जितना बड़ा नहीं है; तो भी उसने उसमें पर्यटन किया है और स्वयं आँखों देखे हुए स्थानोंका वर्णन किया है; जिससे माऌम होता है कि कवि काठियावाड़का या उसके आसपासके ही किसी स्थानका रहनेवाला होगा।

नीचे उन थोड़ेसे स्थानोंके विषयमें खुलासा किया जाता है जिनका वर्णन नेमिचरितमें आया है—

(१) रामगिरि (श्लोक १)—मेधदूतका रामगिरि अमरकंटक पर्वत है। परन्तु नेमिचरितके कर्त्ताने यह नाम गिरिनारके लिए दिया है। ऊर्जयन्तगिरि, रैवताद्रि आदि नाम तो गिरिनारके जगह जगह मिलते हैं; पर यह नाम इस काव्यके अति-रिक्त कहीं नहीं देखा गया। संभव है कि कविने मेधदूतके चतुर्थ चरणके वशवर्ती होकर जिसमें कि ' रामगिरि ' नाम पड़ा हुआ है—गिरिनारका नाम रामगिरि न होनेपर भी अगत्या मान लिया हो और हमारे देशमें ' राम ' शब्द इतना पूज्य है कि उसे किसी भी पूज्य तीर्थके लिए विशेषणरूपमें देना अनुचित भी नहीं कहा जा सकता।

(२) द्वारिका (श्लोक १६)—गिरिनंारसे द्वारिका वायव्य-कोणमें है। इसलिए इस श्लोकमें कहा है कि द्वारिका जानेके लिए आपको उत्तरकी ओर जाकर फिर पश्चिमको जाना पड़ेगा।

(३) वेत्रवती ( श्ठोक २६)—यह द्वारिकाके प्राकारके पास है। ६४ वें श्ठोककी गोमती और यह एक ही माऌ्म होती है। गोमती अब भी गोमती ही कहलाती है; वेत्रवती या तो इसका दूसरा नाम होगा, या उसमें बेत अधिक होंगे, इसलिए कविने उसका इस अन्वर्थक नामसे उल्लेख किया होगा। मेघदूतके जिस चरणकी यह समस्यापूर्ति है उसमें यह शब्द पड़ा हुआ है; इसलिए कवि ऐसा करनेके लिए विवश था। मेघदूतकी वेत्रवती ' मालवे ' की ' बेतवा'नदी है।

(४) स्वर्णरेखा ( श्रुतेक ३२ और ४५) — यह नदी गिरिनार पर्वतसे ही निकली है। छोटी-सी पहाड़ी नदी है। इसकी रेतमें सोनेका बहुत सूक्ष्म अंश अब भी पाया जाता है। इसे लोग ' सुवरणा ' कहते हैं। आगे चलकर यह नदी शायद किसी दूसरे नामसे प्रसिद्ध हुई है।

(५) क्रीडापर्वत ( श्ठोक २७)—' तुल्सीस्याम ' नाम पर्वतको लोग श्रीकृष्णका क्रीडापर्वत कहते हैं । इसपर रूठी रुक्मिणोकी मूर्ति बनी हुई है ।

( ६ ) वामनराजाकी नगरी ( श्लोक ३२ )—इसको इम समय वणथली कहते हैं, जो कि 'वामनस्थली'का अपभ्रंश है । यह जूनागढ़ स्टेटका एक कस्बा है, और जूनागढ़से लगभग ५ कोसकी दूरीपर है । यहाँ वह स्थान भी बना हुआ है, जहाँ विष्णुने तीन पैरसे पृथ्वी मापी थी ।

(७) भद्रा ( क्लोक ५०)—यह नदी इस समय ' भादर ' नामसे प्रसिद्ध है। यह जसदणके पासके पर्वतसे निकली और नवीबन्दरसे आगे अख समुद्रमें मिली है। कविने इसके संगमस्थलका ही वर्णन किया है।

(८) पौर ( श्ठोक ५१)—यह इस समय पोरबन्दरके नामसे प्रसिद्ध है। भद्रा ( भादर ) को पार करनेके बाद कविने इस नगरके मिलनेकी बात कही है।

(९) गन्धमादन और वेणुनपर्वत ( श्लोक ५३ और ६१) — हालार और वरडो प्रान्तके बीचकी पर्वतश्रेणीको 'बरडो ' कहते हैं । संभवतः इसी श्रेणीके किन्हीं दो पर्वतोंका नाम गन्धमादन और वेणुन होगा । कविने इन दोनोंका वर्णन पोरबन्दरसे आगे चलकर किया है ।

मेघदूतके मूल श्लोक ११५ हैं और १० श्लोक क्षेपक बतलाये जाते हैं। पर इस काव्यमें क्षेपकसहित सभी श्लोकोंके चरणोंकी पूर्ति की गई है और इसीलिए इसमें १२५ श्लोक हैं। इससे माऌ्म होता है कि कविके समयमें उक्त क्षेपक श्लोक प्रचलित थे।

यह काव्य काव्यमालोंमें बहुत समय पहले छप चुका है। स्व० पं० उदय-लालजी कारालीवालने इसका हिन्दी अनुवाद भी किया था, जो प्रकाशित हो चुका है।

# ज्योतिः प्रभाकल्याण नाटक

लगभग पचास वर्ष हुए 'काव्याम्बुधि 'नामका एक संस्कृत मासिक पत्र उस समयके सुप्रसिद्ध जैन विद्वान् पं॰ पद्मराजने बंगलोरसे निकालना शुरू किया था, जो निर्णयसागर प्रेसकी सुप्रसिद्ध काव्य-मालाके ढंगका था। इसमें केवल जैन काव्योंके प्रकाशित करनेकी व्ययस्था की गई थी। इसका एक अंक बिना टाइटिलका मेरे संग्रहमें है जिसमें पद्मनन्दिकी ' एकत्व-सप्तति ' के ५१ पद्य व्याख्यासहित और श्रीब्रह्मसूरिके ' ज्योतिप्रभाकल्याण नाटक ' के दो अंक पूरे और तृतीयांकके तीन पेज और हैं। दोनों ग्रन्थोंके डिमाई साइजके चौवीस चौवीस पेज दिये गये हैं। माल्ट्रम नहीं इससे आगे और कितने अंक इस पत्रके निकले। यदि एक दो अंक ही और निकले हों तो ये दोनों ग्रन्थ उनमें पूर्ण हो गये होंगे। इनमेंसे ' एकत्व-सप्तति ' तो ' पद्मनन्दि-पंचविंशतिका ' के अन्तर्गत प्रकााशित हो चुकी है और इस लिए सुलभ है; परन्तु ' ज्योतिःप्रभाकल्याण ' नाटक दुर्लभ है।

यह सोलहर्वे तीर्थंकर श्रीशान्तिनाथंके पूर्वभवसम्बन्धी अमिततेज विद्याधर और ज्योति:प्रभाके कथानकको लेकर रचा गया है और भगवद्धुणभद्रका उत्तरपुराण इसका मूल है। इसके कर्त्ता ब्रह्मसूरि हैं<sup>1</sup> जो नाख्याचार्य हस्तिमल्लके वंशज हैं और उनसे लगभग सौ वर्ष बाद विक्रमकी पन्द्रहवीं शताब्दिमें हुए हैं और जिनके त्रिवर्णाचार और प्रतिष्ठातिलक ग्रन्थ प्रसिद्ध हैं। नाटकके अन्तर्मे कविने शायद अपना परिचय दिया हो और उससे कुछ अधिक प्रकाश उसके सम्बन्धमें पड़ सके। शान्तिनाथ भगवानके जन्म कल्याणके पूजा-महोत्सवके दिन खेलनेके लिए इस नाटककी रचना हुई थी। नाटककी रचना सुन्दर माऌ्म होती है।

> १ प्रदोषे जायते प्रातः किं का मंगलवाचकम् । किं रूपयन्तु तचेह ब्रह्मसूरिकृतिश्च का ॥

## तीन महान् ग्रन्थकर्त्ता

## वीरसेन, जिनसेन और गुणभद्र

दिगम्बर-जैन-सम्प्रदायमें एकके बाद एक ये तीन महान् आचार्य ऐसे हुए हैं कि इनकी जोड़ नहीं मिलती । लगातार कई पीढ़ियों तक इन्होंने ज्ञान-ज्योतिको अखण्ड रूपसे प्रज्वलित रक्खा और जैन-साहित्य-भण्डारको विशाल ग्रन्थ-रत्नेंसि समृद्ध किया।

## पंचस्तूपान्वय और सेनान्वय

ये मूलसंघके ' पंच-स्तूप ' नामके अन्वयमें हुए हैं जो आगे चलकर सेनान्वय या सेन-संघके नामसे विख्यात हुआ । स्वामी वीरसेन और जिनसेनने तो अपने वंशको पंचस्तूपान्वय ही लिखा है परन्तु गुणभद्रस्वामीने सेनान्वय लिखा है ' और जहाँ तक हम जानते हैं वीरसेन जिनसेनके सिवाय उनके बादके अन्य किसी भी आचार्यने किसी ग्रन्थमें पंचस्तूपान्वयका उल्लेख नहीं किया ।

संघोंकी उत्पत्ति, उनका नामकरण, और उनके गण-गच्छोंका इतिहास अभी तक बहुत कुछ अन्धकारमें हैं। इस विषयमें आचार्य इन्द्रनन्दिने अपने श्रुतावतारमें जो कुछ लिखा है वह बहुत ही संक्षिप्त और अस्पष्टसा है और ऐसा मालूम होता है कि स्वयं उनके निकट भी यह स्पष्ट न था; फिर भी उससे ऐसा जान पड़ता है कि जैन मुनि पहले बस्तियोंसे बाहर गुहाओं, स्तूपें, अशोक, पुंनाग,

| १अजजणंदिसिस्सेणुजवकम्मस्स चंदसेणस्स ।         |                 |
|-----------------------------------------------|-----------------|
| तह णत्तुवेण पंचत्थूहण्णयभाणुणा मुणिणा ॥ ४     | धवला            |
| यस्तपोदीप्तकिरणैर्भव्याम्भोजानि बोधयन् ।      |                 |
| व्यद्योतिष्ट मुनीनेनः पंचस्तूपान्वयाम्बरे ॥ ५ |                 |
| २——श्रीमूलसंघवाराशौ मुनीनामिव सार्चिषाम् ।    |                 |
| महापुरुषरत्नानां स्थानं सेनान्वयोऽजनि ॥ २     | उत्तरपुराण प्र० |
| 3 7                                           |                 |

शाल्मलि ( सेमर ) आदि वृक्षोंके उपवनों या उनके मूलमें रहते थे और शायद उस समय उन्हींके संकेतसे उनके संघों या दलेंका उल्लख किया जाता था | यह पंचस्तूपान्वय या पंचस्तूप संघ उसी समयका नाम है | किसी जगह कोई पाँच प्रसिद्ध स्तूप होंगे और उन्हींके पास इनका निवास रहा होगा | श्रुतावतारके अनुसार जो पंचस्तूप-निवाससे आये, उन मुनियोंमें किसीको सेन और किसीको भद्र नाम दिया गर्या तथा कुछ लोगोंके मतस सेन नाम ही दिया गर्यो | सो यह सेनान्त और भद्रान्त नामवाले मुनियोंका समूह ही पीछे सेनान्वय या सेनसंघ कहलाने लगा होगा |

जम्बूस्वामीचरितके कर्त्ता पं० राजमछने—जो कि मुगल-सम्राट् अकबरकं समकालीन हैं— लिखा है कि उस समय मथुरामें ५१५ जीर्णस्तूप मौजूद थे और उनका उद्धार टोडर नामके एक धनिक साहुने अगणित द्रव्य व्यय करके कराया थां। इससे माऌम होता है कि प्राचीन कालमें जैन-स्तूपोंकी परिपाटी थी और तब वहाँ मुनियोंका निवास रहता होगा।

### गुरु-शिष्य-परम्परा

इन आचार्थोंकी पूर्व परम्पराका पता होंगे आर्य चन्द्रसेन तक मिलता है, उनसे पूर्वका नहीं । चन्द्रसेनके शिष्य आर्य आर्यनन्दि, उनके शिष्य वीरसेन, वीरसेनके शिष्य जिनसेन, उनके शिष्य गुणभद्र और गुणभद्रके शिष्य लोकसेन ।

आत्मानुशासनके टीकाकार प्रभाचन्द्रने लिखा है कि अपने बड़े धर्म-भाई विषय-

१----पंचस्तृप्यनिवासादुपागता थेऽनगारिणस्तेषु ।

काँश्चित्सेनाभिख्यान्वाँश्चिद्भद्राभिधानकरोत् ॥ ९३ ॥

२---अन्ये जगुर्गुहाया विनिर्गता नन्दिने। महात्मानः ।

ेदेवाश्चाशोकवनात्पंचस्तूप्यास्ततः सेनः ॥ ९७ ॥

३—वीरसेन और जिनसेनके नाममें तो सेन और गुणभद्रके नाममें भद्र है; परन्तु वीरसेनके दादागुरु आर्थनन्दि थे, इसलिए श्रुतावतारके अनुसार वे पंचस्तूपोंसे नहीं किन्तु गुहासे आये हुए होने चाहिए।

४—देखो, मा० जै० यन्थमालाद्वारा प्रकााशित जम्बूखामीचरितका प्रथम सर्ग और सम्पादककी भूमिका। ब्यामुग्धबुद्धि लोकसेनको बोध देनेके लिए यह ग्रन्थ बनाया गर्यो । परन्तु बत्तरपुराणकी प्रशस्तिके अनुसार लोकसेन गुणभद्रके अनेक शिष्योंमें मुख्य शिष्य थे और वे विदितसकलशास्त्र, मुनीश और अविकल्वृत्त थे। अतएव टीकाकारका उक्त कथन ठीक नहीं मालूम होता कि लोकसेन उनके गुरु भाई थे।

मण्डलपुरुष नामक विद्वानका बनाया हुआ 'चूड़ामणि-निघण्टु 'नामका द्राविड़ भाषाका एक कोश है । इस कोशर्मे उन्होंने अपनेको गुणभद्रका शिष्य बतलाया है और लिखा है कि उनकी प्रेरणासे ही यह कोश बनाया गया । परन्तु मंडलपुरुषके गुरु एक दूसरे ही गुणभद्र थे।

१—-ब्रहद्धर्मभ्रातुर्लोकसेनस्य विषयव्यामुग्धबुद्धेः संबंधिनव्याजेन सर्वसत्त्वीपकारक-सन्मार्गमुपदर्शयितुकामो गुणभद्रदेवो निर्विव्वतः शास्त्रपरिसमाप्त्यादिकं फल्मभिल्पन्निष्ट-देवताविशेपं नमस्कुर्वन्नाह—-

> २ विदितसकलशास्त्रो लोकसेनो मुनीशः कविरविकलवृत्तस्तस्य शिष्येपु मुख्यः । सततमिइ पुराणे प्रार्प्य साहाय्यमुच्चै– र्गुरुविनयमनैषीन्मान्यतां स्वस्य सद्भिः ॥२८ –– उत्तर-पु० प्र०

३ स्व० टी० एस०कुप्पूस्वामी शास्त्रीने जीवंधरचरित्रकी भूमिकामें लिखा था कि चूड़ामणि-निवंद्ठके कर्त्ता मण्डलपुरुष दक्षिण अर्काट जिलेके तिक्रनरुंगुड नामक गाँवके रहनेवाले थे और ज्योतिष तथा नीतिशास्त्रके महान् पंडित गुणभद्रके शिष्य थे। उसकी रचना उन्होंने कृष्णके राज्यकालमें की थी जो कि उस राष्ट्रकूट अकालवर्षका ही दूसरा नाम है जिसके राज्य-कालमें गुणभद्रका उत्तरपुराण समाप्त हुआ था। इसीके आधारसे अपने ' जिनसेन और गुणभद्राचार्थ ' (विद्वदत्त्नमाला) शीर्षक लेखमें हमने भी इन मंडलपुरुषको गुणभद्रका शिष्य लिखा था। परन्तु उसके बाद तामिल विद्वानोंमें इसकी बहुत चर्चा हुई और हो रही है। उसमें कहा गया है कि चूडामणिनिषटुमें जिस कृष्णका उछेख है वह विजय-नगरका राजा कृष्णदेवार्य है जिसका समय ई० स० १५०९ से १५३० तक है। इसके सिवाय चूडामणि-निधंटुकी भाषा भी बहुत पीछेकी है और उसमें दिवाकर और पिंगलन्दि नामके जिन कोशोंका उछेख है, वे भी इतने पुराने नहीं हैं। अतएव मण्डलपुरुषके गुरु गुणभद्र कोई दूसरे ही गुणभद्र थे, उत्तरपुराणके कर्त्ता नहीं। एक नामके अनेक आचार्य होनेसे इस तरहकी आन्त धारगायें अक्सर हो जाया करती है। लोकसेनके सिवाय गुणभद्रस्वामीके और भी अनेक शिष्य थे; परन्तु हमें उनका पता नहीं ।

वीरसेन स्वामीके जिनसेनके सिवाय दशरथ गुरु नामके एक शिष्य और थे और गुणभद्रने अपनेको इन दोनोंका ही शिष्य बतलाया है।

वीरसेनके एक और शिष्य विनयसेन नामके भी थे जिनकी प्रेरणासे जिनसेनने पार्श्वाभ्युदय काव्यकी रचना की थी<sup>°</sup> और दर्शनसारके कर्त्ता देवसेनके कथनानुसार जिनके शिष्य कुमारसेनने आगे चलकर काष्ठासंघकी स्थापना की<sup>3</sup> थी।

जिनसेन स्वामीने जयधवला टीकामें श्रीपाल, पद्मसेन, और देवसेन नामके तीन विद्वानोंका उल्लेख और भी किया है<sup>8</sup>। संभवतः ये भी उनके संघर्मा या गुरुभाई

१—स श्रीमान् जिनसेनपूज्यभगवत्पादे। जगन्मंगलम् ।...८ दशरथगुरुरासीत्तस्य धीमान्सधर्मा.....

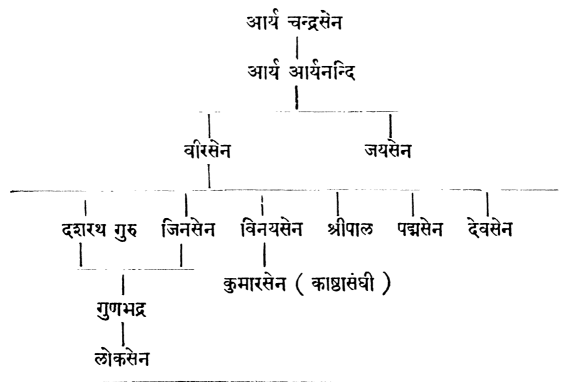
- शिष्यः श्रीगुणभद्रसूरिरनयोरासीजगद्रिश्रुतः ॥१४...उत्तरपुराण प्र०
- २----श्रीवीरसेनमुनिपादपयोजभूंगः श्रीमानभूद्विनयसेनमुनिर्गरीयान् । तच्चोदितेन जिनसेनमुनीश्वरेण काव्यं व्यधायि परिवेष्टितमेघदूतम् ॥
- सिरिवीरसेणसिस्सो जिणसेणो सयल्रसत्थविण्णाणी। सिरिपउमणंदिपच्छा चउसंघसमुद्धरणधीरो॥ ३१॥ तस्स य सिस्सो गुणवं गुणभद्दो दिव्वणाण-परिपुण्णो। पक्खोववासमंडियमहातवो भावलिंगो य॥ ३२॥ तेण पुणोवि य भिच्चुं णाऊण मुणिस्स विणयसेणस्स । सिद्धंतं घोसित्ता सयं गयं सग्गलोयस्स ॥ ३३॥ आसी कुमारसेणो णंदियडे विणयसेणदिक्खयओ... सो सवणसंघवज्झो कुमारसेणो दु समयामिच्छत्तो। चत्तोवसमो रुद्दो कट्टं संघं परूवेदि॥ ३५॥ ४— सर्वज्ञप्रतिपादितार्थगणभृत्सूत्रानुटीकामिमां येऽभ्यस्यन्ति बहुश्रुताः श्रुतगुरुं संपूच्य वीरप्रभुम् । ते नित्योज्ज्वल्पद्मसेनपरमाः श्रीदेवसेनार्चिताः भासन्ते रविचन्द्रभासिसुतपःश्रीपाल्सर्त्कार्त्तयः ॥ ४४॥—जयधवला

#### तीन महान् ग्रन्थकर्त्ता

थे । श्रीपालको तो उन्होंने अपनी जयधवला टीकाका संपालक या पोषक कहा है और अपने आदिपुराणमें भी उनकी प्रशंसा की है <sup>२</sup>।

आदिपुराणकी उत्थानिकामें जिनसेनने लिखा है कि तपोलक्ष्मीके जन्मस्थान, श्रुत और प्रशमके निधि, विद्वानोंके अगुए जयसेन गुरु मेरी रक्षा करें। इससे मालूम होता है कि ये भी वीरसेन स्वामीके गुरु-भाई होंगे और इसलिए जिनसेनने इनका भी गुरुरूपसे स्मरण किया है।

वीरसेन स्वामीने चित्रकूटमें जाकर एलाचार्यके समीप सिद्धान्त-ग्रन्थोंका अध्ययन किया था और तब उन्होंने जयधवला टीका लिखी थी। अत एव एलाचार्य भी उनके गुरु थे। परन्तु वे किसके शिष्य थे और किस अन्वयके थे, इसका कोई उल्लेख नहीं मिला। कुन्दकुन्दाचार्यका भी एक नाम एलाचार्य बतलाया जाता है परन्तु उनसे ये भिन्न हैं।



१----टीका श्रीजयचिह्नितोऽरु धवला सूत्रार्थसंद्योतिनी । स्थेयादारविचन्द्रमुज्ज्वलतपःश्रीपालसंपालिता ॥ ४३ ॥-ज० घ०

२----भट्टाकलंक-श्रीपाल-पात्रकेसरिणां गुणाः । विदुषां हृदयारूढा हारायन्तेति निर्मलाः ॥ ५३ ॥--आ० पु०

### वीरसेन स्वामी

वीरसेन स्वामी अपने समयके महान् आचार्य थे । उन्होंने अपनेको सिद्धान्त, छन्द, ज्योतिष, व्याकरण और प्रमाण शास्त्रोंमें निपुण कहा है । जिनसेनने उन्हें वादिमुख्य, लोकवित, वाग्मी और कविके अतिरिक्त श्रुतकेवलीतुल्य भी बतलाय ा है और कहा है कि उनकी सर्वार्थगामिनी प्रज्ञाको देखकर बुद्धिमानोंको सर्वज्ञकी सत्तामें कोई शंका नहीं रही थी<sup>\*</sup> । सिद्धान्त-समुद्रके जल्में धोई हुई अपनी शुद्ध बुद्धि वे प्रत्येकबुद्धोंके साथ स्पर्धा करते थे । गुणभद्रने उन्हें तमाम वादियोंको त्रस्त करनेवाँला और उनके शरीरका ज्ञान और चारित्रकी सामग्रीसे बना हुआ कहा है " । जिनसेन ( द्वितीय ) ने उन्हें कविचक्रवर्ती कहा है ।

उनके बनाये हुए तीन ग्रन्थोंका उल्लेख मिलता है जिनमेंसे दो उपलब्ध हैं----

१ सिद्ध-भूपद्धति-टीका--उत्तरपुराणकी प्रशस्तिमें गुणभद्रस्वामीने इस

१ — सिद्धंत-छंद-जोइसु-वायरण-पमाणसत्थणि उणेण । भट्टारएण टीका लिहिएसा वीरसेणेण ॥ ५ ॥---- धवला स नः पुनातु पूतात्मा वादिवृन्दारको मुनिः ॥ ५५ ॥ लोकवित्त्वं कवित्वं च स्थितं भट्टारके द्वयं ॥ वाग्मिता वाग्मिना यस्य वाचा वाचस्पतेरपि ॥ ५६ ॥---आ० पु० श्रुतकेवलिनं प्राज्ञाः प्रज्ञाश्रमणसत्तमम् ॥ २२ ॥ ४--- यस्य नैसर्गिर्की प्रज्ञां दृष्ट्वा सर्वार्थगामिनीं। जाताः सर्वज्ञसन्दावे निरोरेका मनीषिणः ॥ २१ ॥ ५----प्रसिद्धसिद्धान्तवार्धिवार्धेतिसुद्धधीः। साई प्रत्येकबुद्धैर्यः स्पर्धते धीडबुद्धिभिः ॥ २३ ॥--- ज० ध० ६----तत्र वित्रासिताशेषप्रवादिमदवारणः । वीरसेनाग्रणीवीरसेनभट्टारको बभौ ॥ 3 विराजते विधातुं यो विनेयानामनुग्रहम् ॥ ४----उत्तरपुराण प्र॰ ८---जितात्मपरलेाकस्य कवीनां चक्रवार्तिनः । वीरसेनगुरोः कीर्तिंग्कलंकावभःसते ॥ ३९-- हरिवंश

टीकाका उल्लेख किया है और कहा है कि सिद्धभूपद्धति ग्रन्थ पद पदपर विषम या कठिन था। परन्तु इस टीकासे वह भिक्षुओंक लिए अत्यन्त सुगम हो गयो। इस नामपरसे ऐसा अनुमान होता है कि यह क्षेत्रगणितसम्बन्धा ग्रन्थ होगा और वरिसेनस्वामी बड़े भारी गणितज्ञ तो थे ही जैसा कि उनकी धवला टीकासे माल्र्म होता है। इस लिए उनके द्वारा ऐसी टीकाका लिखा जाना सर्वथा सम्भव है। परन्तु अभी तक यह ग्रन्थ कहीं प्राप्त नहीं हुआ है और न अन्यत्र कहीं इसका उल्लेख ही मिला है। यह भी न माल्र्म हो सका कि मूल ग्रन्थ किसका है जिसकी कि यह टीका है।

२ धवला शीका— पूर्वोंके अन्तर्गत ' महाकर्मप्रकृति ' नामका एक पाहुड़ था जिसमें कृति, वेदना आदि चौवीस अधिकार थे। पुप्पदन्त और भूतबलि मुनिने आचार्य धरसेनके निकट इनका अध्ययन करके आदिके छह अधिकारों या खंडोंपर सूत्ररूपमें रचन। की जिन्हें षट्खण्डागम कहते हैं। उनके नाम हैं जीवस्थान, क्षुद्रकबन्ध, बन्धस्वामित्व, वेदना, वर्गणा और महाबन्धे। धवला टीका इनमेंसे आदिके पाँच खण्डोंकी व्याख्या है। छठे महाबन्ध खण्डके विषयमें वीरसेनस्वामीने लिखा है कि स्वयं भूतबलिने महाबन्धको विस्तारके साथ लिखा है अतएव उसकी पुनहक्ति करनेकी जरूरत नहीं माल्ट्रम होती। और फिर पूर्वके चौवीस अधिकारोंमेंसे रोषके अठारह अधिकारोंकी संक्षिप्त व्याख्या कर दी है जिनपर भूतबलिके सूत्र नहीं हैं। इस भागको उन्होंने चूलिका कहा है और इसे ही छठा खण्ड मानकर धवलाको भी षट्खण्डागम कहा जाता है। यह पूरा ग्रन्थ ७२ हजार स्ठोक प्रमाण है और संस्कृत-प्राकृतभाषा मिश्र है।

जयधवला टीका—यह आचार्य गुणधरके कषाय-प्राभृत सिद्धान्तकी टीका है और सब मिलाकर ६० हजार श्लोक प्रमाण है। इसके प्रारम्भकी बीस १—सिद्धभूपद्धतिर्यस्य टीकां संवीक्ष्य भिक्षुभिः।

टीक्यते हेल्यान्येषां विषमापि पदे पदे ॥ ६— उत्तरपुराण प्र०

२ यह महाबन्ध भूतबलिकृत है और महाधवलके नामसे प्रसिद्ध है । इसका परिमाण ३०-४० इजार बतलाया जाता है । अभी तक यह प्रकाशमें नहीं आया है । मूडबिद्रीमें इसकी जो प्रति है उसके प्रारंभमें लगभग साढ़े तीन हजार इलोकप्रमाण ' सत्कर्मपंजिका' है जो धवलान्तर्गत वीरसेनकृत रोषके अठारह अधिकारोंमेंसे निबन्धनादि चार अधिकारोंके विषमपदोंकी व्याख्यारूप है । इसके कर्त्ताका अभीतक पता नहीं लग सका । इजार श्लोक प्रमाण टीका तो वीरसेन स्वामीकी है और रोष चालीस इजार जिनसेन स्वामीकी । बीस हजार टीका लिख चुकनेपर गुरुका स्वर्गवास हो गया और तब शिष्यने उसे पूरा किया ।

जयधवला टीकाको जिनसेनस्वामीने 'वीरसेनीया टीका 'भी लिखा है जो कि उनके गुरुके कर्तृत्वको प्रकट करती है । उसका एक तिहाई भाग तो गुरुकृत है ही, शेष भाग भी उन्हींके आदेश और सूचनाओंके अनुसार लिखा गया है ।

उक्त दोनों टीका-ग्रन्थ राष्ट्रकूटनरेश अमोघवर्ष (प्रथम)के समयमें रचे गये थे और अमोघवर्षका एक नाम 'घवल्ल' या 'अतिशय घवल्ल' भी था, इसलिए अनुमान होता है कि इनका नामकरण उन्हींके नामको चिरस्थायी करनेके लिए किया गया होगा।

धवला और जयधवला टीकाओंके विषयमें इससे अधिक लिखनेकी आवश्यकता नहीं मालूम होती, क्येंकि धवलाका प्रकाशन हो रहा है, चार खंड प्रकाशित भी हो चुके हैं और जयधवलाके प्रकाशनका कार्य शुरू हो गया है। लगभग हजार वर्ष तक मूडबिद्रीके मंडारमें कैद रहनेके बाद अब ये टीकायें सर्वसाधारणके नेत्रपर्यमें आ रही हैं।

इन तीन ग्रन्थोंके सिवाय वीरसेन स्वामीकी और किसी रचनाका पता नहीं। संभव यही है कि न होगी। क्योंकि पिछली दे। टीकायें ही ९२ हजार स्रोक परिमित हैं और एक मनुष्यके द्वारा इतनी रचनाका होना भी कम नहीं है।

### जिनसेन स्वामी

ये भी अपने गुरुके ही समान् महान् विद्वान् और उनके सचे उत्तराधिकारी सिद्ध हुए। गुणभद्र भदन्तने ठीक ही कहा है कि जिस तरह हिमालयसे गंगाका, सर्वज्ञके मुँहसे दिव्य ध्वनिका और उदयाचलसे भास्करका उदय होता है उसी तरह वीरसेनसे जिनसेनका उदय हुआ।

जयधवलाकी प्रशस्तिमें स्वयं जिनसेन स्वामीने अपना परिचय बड़ी ही सुन्दर आलंकारिक शैलीसे दिया है—

१—अभवदिव हिमाद्रेर्देवसिन्धुप्रवाहो, ध्वनिरिव सकल्ज्ञात्सर्वशास्त्रैकमूर्तिः । उदयगिरितटाद्वा भास्करो भासमानो, मुनिरनु जिनसेनो वीरसेनादमुष्मात् ॥ —उ० पु० प्र० जिनके दोनों कान अविद्ध होनेपर भी ज्ञान-शलाकासे बेधे गये थे, ( इससे ऐसा मालूम होता है कि कर्णवेध-संस्कार होनेके पहले ही इन्होंने दीक्षा ले ली थी।) निकट-भव्य होनेके कारण मुक्तिरूपी लंक्ष्मीने उत्सुक होकर मानों स्वयं ही वरण करनेके लिए जिनके लिए श्रुत-मालाकी योजना की थीँ, जिनके द्वारा बचपनसे अखंडित ब्रह्मचर्थ व्रतका आचरण किये जानेके कारण स्वयंवर-विधानमें सरस्वती चित्रलिखित-सी मूढ़ हो रही, <sup>3</sup> जो न तो बहुत सुन्दर थे और न बहुत चतुर, फिर भी अनन्यशरण होकर सरस्वती देवीने जिनकी उपचर्या या सेवा की। <sup>8</sup> बुद्धि, शान्ति और विनय इन स्वाभाविक गुणोंसे जिन्होंने आचार्योंकी आराधना की और गुणोंसे कौन आराधित नहीं होता ? <sup>4</sup> जो शरीरसे कुश ( दुबले ) होनेपर भी तपसे कुश नहीं हुए थे। शारीरिक कृशत्व सच्चा कृशत्व नहीं है।<sup>6</sup> जो गुणोंसे कृश होता है वास्तवमें वही कृश है। जिन्होंने न तो कापलिका ( सांख्यशास्त्र और पक्षमें तैरनेका घड़ा ) को महण किया और न अधिक चिन्तन किया, फिर भीँ जो अध्यात्म विद्यासागरके

१—तस्य शिष्योऽभवच्छ्रीमान् जिनसेनः समिद्धधीः । अविद्धावपि यत्कर्णें। विद्धौ ज्ञानशलाकया ॥ २७ ॥
२—यस्मिन्नासन्नभव्यत्वान्मुक्तिलक्ष्मीः समुत्सुका । स्वयं वरीतिकामेव श्रौतिं मालामयूयुजत् ॥ २८ ॥
३— येनानुचरिता बाल्याद्रह्मव्रतमखण्डितम् । स्वयंवरविधानेन चित्रमूढा सरस्वती ॥ २९ ॥
४—यो नातिसुन्दराकारो न चातिचतुरो मुनिः । तथाप्यनन्यशरणा यं सरस्वत्युपाचरत् ॥ ३० ॥
५—धीः शमो विनयश्चेति यस्य नैसर्गिकाः गुणाः । सूरीनाराधयन्ति स्म गुणैराराध्यते न कः ॥ ३९ ॥
६—यः कृशोपि शरीरेण न कृशोऽभूत्तपोगुणैः । न कृशत्वं हि शारीरं गुणैरेव कृशः कृशः ॥ ३२ ॥
७—यो नागृहीत्कापल्तिन्नान्नाप्यचिन्तयदंजसा । तथाप्यध्यात्मविद्याब्धेः परंपारमशिश्रियत् ॥ ३२ ॥

जैनसाहित्य और इतिहास

परली पार पहुँच गये। जिनका काल निरन्तर ज्ञानकी आराधनामें ही व्यतीत हुआ और इसलिए तत्त्वदर्शियोंने जिन्हें ज्ञानमय पिंड या ज्ञानशरीरी कहाँ।

जिनसेन सिद्धान्तोंके ज्ञाता तो थे ही, कवि भी उच्च कोटिके थे। जय-धवलार्टीकाके रोष भागके सिवाय उनके दो ग्रन्थ और भी उपलब्ध हैं, एक पार्श्वाभ्युदय काव्य और दूसरा आदिपुराण।

१ पाइर्वाभ्युदय—यह ३६४ मन्दाकान्ता वृत्तोंका एक खण्ड काव्य है और संस्कृत साहित्यमें अपने ढंगका अद्वितीय है। इसमें महाकवि कालिदासका सुप्रसिद्ध काव्य मेघदूत सबका सब वेष्टित है। मेघदूतमें जितने भी पद्य हैं और उनके जितने भी चरण हैं वे सब एक एक या दो दो करके इसके प्रत्येक पद्यमें प्रविष्ट कर लिये गये हैं, अर्थात् मेघदूतके प्रत्येक चरणकी समस्यापूर्तिके रूपमें यह कौतुकावह काव्य निर्मित हुआ है। मेघदूतके अन्तिम चरणोंको लेकर तो अनेक काव्य लिखे गये हैं, परन्तु सोर मेघदूतको वेष्टित कर लेनेवाला यह एक ही काव्य है और इनकी महत्ता उस समय और भी बड़ जाती है जब हम देखते हैं कि पार्श्वनाथचरितकी कथामें और मेघदूतके विरही यक्षकी कथामें कोई समानता नहीं है। इन सब कठिनाइयोंके होते हुए भी यह काव्य बहुत ही सुन्दर और सरस बन पड़ा है<sup>र</sup>।

इस काव्यकी रचना जिनसेनस्वामीने अपने संधर्मा विनयसेनकी प्रेरणासे की थी और यह इनकी सबसे पहली रचना माऌम होती है।

योगिराट् पण्डिताचार्य नामके किसी विद्रान्ने इस काव्यकी एक संस्कृत टीका लिखी है जो विक्रमकी पन्द्रहवीं सदीके बादकी है<sup>3</sup>। उन्होंने लिखा है कि कवि

१---ज्ञानाराधनया यस्य गतः कालं निरन्तरम् ।

ततो ज्ञानमयं पिण्डं यमाहुस्तत्त्वदार्शनः ॥ ३४ ॥

२ मैंने अपने ' जिनसेन और गुणभद्राचार्य ' शीर्षक विस्तृत लेखमें जो सन् १९१२ में प्रकाशित हुआ था, पार्ट्वाभ्युदयके बहुतसे पद्य अनुवादसहित दिये हैं और इस काव्यकी विशेषताओंपर भी विस्तारके साथ लिखा है ।

३ पार्श्वाभ्युदय-टीकामें जगह जगह ' रत्नमाला ' नामक कोशके प्रमाण दिये है और इस रत्नमालाका कर्त्ता ' इरुग्दण्डनाथ ' विजयनगरनरेश हरिहरराजके समय श० सं० १३२१ ( वि० सं० १४५६ ) के लगभग हुआ है । अतएव पंडिताचार्य उससे पीछेके है । कालिदास बंकापुरनरेश अमेाघवर्षकी सभामें आये और उन्हेंनि बड़े घमण्डके साथ अपना मेघदूत काव्य पढ़कर सुनाया। उस सभामें जिनसेनस्वामी मौजृद थे। उन्हें कोई भी रचना हो, एक बार पढ़नेसे, कण्ठस्थ हो जाती थी, अतएव मेघदूत भी उन्हें याद हो गया। उनके गुरुमाई विनयसेन भी वहीं थे। उन्होंने प्रेरणा की कि इस कविका अहंकार नष्ट करना चाहिए और तब जिनसेनने कहा कि पुरानी रचनामेंसे चुराया होनेके कारण ही यह काव्य इतना सुन्दर लगता है ! इसपर कालिदासने कोधित होकर कहा कि यदि ऐसी कोई पुरानी कृति है तो उसे पढ़कर सुनाओ। जिनसेनने कहा कि पुरानी कृति तो यहाँसे बहुत दूर एक नगरमें है, अतएव वह वहाँसे कोई आठ दिनमें लाई जा सकेगी। आखिर जिनसेनने सात दिनके भीतर ही पार्श्वाभ्युदयकी रचना कर डाली और फिर उसे आठवें दिन राजसभामें जाकर सुना दिया। पर अन्तमें यह भी कह दिया कि वास्तवमें मेघदूत स्वतंत्र ही है, भैंने तो यह काव्य काल्टिदासके गर्वको चूर करनेके लिए उनके मेघदूतकी ही पूर्ति करके लिखा है। इत्यादि।

परन्तु यह कथा सर्वथा कल्पित और अविश्वसनीय है। क्येंकि एक तो मेघदूतके कत्ती कालिदास जिनसेनसे बहुत ही पहलेके हैं और दूसरे अमोघवर्षकी राजधानी जो बंकापुर बतलाई गई है सो बिल्कुल गलत है। अमोघवर्षकी राजधानी मान्यखेट थी और बंकापुर अमोघवर्षके उत्तराधिकारी अकालवर्षके सामन्त लोकादित्यकी। लोकादित्यके पिताका नाम बंकेयरस था और उसने अपने नामसे ही राजधानीका बंकापुर नाम रक्खा था। अतएव अमोघवर्षके समय तो शायद बंकापुर नामका-ही अस्तित्व न होगा और सबसे बड़ी बात यह कि इस तरह झूठ कहकर किशीको छकाना जिनसेन स्वामी जैसे महान् आचार्यके पदके लिए शोमास्पद नहीं, उलटा निन्दाजनक है। धर्मप्रभावना ऐसे निन्दा कार्योंसे हो भी नहीं सकर्त.।

२ आदिपुराण-जिनसेन स्वामीने सोरे त्रेसठशलाका पुरुषोंका चरित्र लिखनेकी इच्छासे महापुराणका प्रारंभ किया था परन्तु बीचमें ही शरीरान्त हो जानेसे उनकी वह इच्छा पूरी न हो सकी और महापुराण अधूरा रह गया, जिसे

१ जैनकवि रविकीर्तिने एहांलेके मन्दिरकी प्रशस्तिमें श० सं० ५५६ (वि० सं० ६९१) में कालिदास और भारविका उल्लेख किया है----

'' स जयति कविरविकीर्तिः कविताश्रितकालिदास-भारविकीर्तिः।"

नीछे उनके शिष्य गुणमद्राचार्यने पूरा किया। महापुराणके दो भाग है—एक आदिपुराण और दूसरा उत्तरपुराण। आदिपुराणमें प्रथम तीर्थंकर आदिनाथ या ऋषमदेवका चरित है और उत्तरपुराणमें शेष २३ तीर्थंकरों और अन्य शलाका पुरुषोंका। आदिपुराणमें १२ हजार श्लोक और ४७ पर्व या अध्याय हैं। इनमेंसे ४२ पर्व पूरे और ४३ वें पर्वके इ श्लोक जिनसेनके और शेष चार ग्वोंके १६२० श्लोक उनके शिष्यके हैं। इस तरह आदिपुराणके १०३८० श्लोकोंके कर्त्ता जिनसेन स्वामी हैं।

आदिपुराण केवल पुराण ही नहीं है, ऊँचे दर्जेका महाकाव्य भी है । गुणभद्र स्वामीने उसकी प्रशंसामें कहा है कि यह सोर छन्दों और अलंकारोंको लक्ष्यमें रखकर लिखा गया है, इसकी रचना सूक्ष्म अर्थ और गूढ़ पदोंवाली है, इसमें बड़े बड़े विस्तृत वर्णन हैं, जिनको पढनेसे तमाम-शास्त्रोंका साक्षात् हो जाता है, इसके सामने दूसरे काव्य नहीं ठहर सकते, यह श्रव्य है, व्युत्पन्नबुद्धिवालोंके द्वारा ग्रहण करने योग्य है, और अतिशय ललित है<sup>1</sup>।

आदिपुराण सुभाषितोंका भी मंडार है। जिस तरह बहुमूल्य रत्नोंका उत्पत्ति-स्थान समुद्र है, उसी तरह सूक्त-रत्नोंका भण्डार यह पुराण है। जो अन्यत्र दुर्लभ हैं, ऐसे सुभाषित इसमें सुलभ हैं और स्थान स्थानसे इच्छानुसार संग्रह किये जा सकते हैंं।

१— सकलच्छन्दोलङ्कृतिलक्ष्यं सूक्ष्मार्थगूढपदरचनम् व्यावर्णनोरु सारं साक्षात्कृतसर्वशास्त्रसद्भावम् । अपहस्तितान्यकाव्यं श्रव्यं व्युत्पन्नमतिभिरादेयम् जिनसेनभगवतोक्तं मिथ्याकविदर्पदल्नमातिललितम् ॥... २— यथा मद्दार्घ्यरत्नानां प्रसूतिर्मकरालयात् । तथैव सूक्तरत्नानां प्रभवोऽस्मात्पुराणतः ॥ १६ ॥ सुदुर्लभं यदन्यत्र चिरादपि सुभाषितम् । सुलभं स्वैरसंग्राह्यं तदिहास्ति पदे पदे ॥ १७ ॥ — उ० पु० प्र० विद्रद्रत्नमालामें मैंने आदिपुराणके भी अनेक पद्य बानगीके तौर पर सानुवाद उद्धृत किये

, पृष्ठ ६७-७०

वर्द्धमानपुराण (१)---जिनसेनने अपने हरिवंशपुराणमें लिखा है---यामिताभ्युदये पार्श्वजिनेन्द्रगुणसंस्तुतिः । स्वामिनो जिनसेनस्य कीर्तिः संकीतयत्यसौ ॥ ४० ॥ वर्द्धमानपुराणोद्यदादित्योक्तिगभस्तयः । प्रस्फुरन्ति गिरीशान्तः स्फुटस्फटिकभित्तिषु ॥ ४१ ॥

पहले इमने इन दोनों श्लोकोंको जिनसेन स्वामीकी प्रशंसा करनेवाला समझा था और कल्पना की थी कि उनका बनाया हुआ कोई वर्द्धमानपुराण भी होगा। परन्तु अब अधिक विचार करनेसे इस निश्चयपर आना पड़ा है कि जिनसेनकी स्तुति इसके पहलेके ४० वें श्लोकमें ही समाप्त हो गई है और इस ४१ वें स्लोकमें किन्हीं अन्य ही आचार्यके वर्द्धमानपुराणकी प्रशंसा है जिनका नाम नहीं दिया गया है। इसके पहले ३५ वें श्लोकमें भी बिना नाम दिये वे वरांगचरितकी प्रशंसा कर चुके हैं। उक्त वर्द्धमानपुराण उस समय शायद इतना प्रसिद्ध था कि उसके कर्ताका नाम देनेकी उन्होंने आवश्यकता ही नहीं समझी।

एक तो जो चौवीसों तीर्थंकरोंका चरित्र लिखने बैठा है, वह अलगसे वर्द्धमान-पुराण पहले लिख देगा, यह कुछ अद्भुत-सा लगताहै, और दूसरे यदि जिनसेनका कोई वर्द्धमानपुराण होता तो गुणभद्र स्वामी उसका उल्लेख अवश्य करते, कमसे कम अपने महावीरपुराण ( उत्तरपुराणान्तर्गत ) में तो उसकी चर्चा करना उनके लिए आवश्यक ही हो जाता । इसके सिवाय अन्य भी किसी कविने कहीं इस वर्द्धमानपुराणका उल्लेख नहीं किया है । गरज यह कि द्वि० जिनसेनद्वारा प्रशंसित वर्द्धमानपुराण किसी अन्य ही आचार्यकी रचना है ।

### गुणभद्राचार्य

जिनसेन और दशरथ गुरुके शिष्य गुणभद्र स्वामी भी बहुत बड़े ग्रन्थकर्त्ता हुए। जैसा कि पहले कहा जा चुका है इन्होंने आदिपुराणके अन्तके १६२० श्लेक रचकर उसे पूरा किया और फिर उसके बाद उत्तरपुराणकी रचना की जिसका परिमाण आठ इजार श्लोक है। जिस ढंगसे महापुराण प्रारंभ किया गया था और जितना

१----वगंगनेव सर्वांगैर्वरांगचरितार्थवाक् । कस्य नोत्पादयेद्राढमनुरागं स्वगोचरम् ॥ ३५ इस वरांगचरितके कर्त्ता जटा-सिंहनन्दि हैं । विस्तार उसके प्रथम अंश आदिपुराणका है, यदि वही ढंग आगे भी कायम रक्खा जाता तो यह प्रन्थ महाभारत जैसा विशाल होता, और भगवाजनसेनकी इच्छा भी शायद यही थी; परन्तु गुणभद्रने अतिशय विस्तारके भयसे और हीनकालके अनुरोधसे थोड़ेमें ही समाप्त करना उचित समझा और इस तरह केवल आठ हजार श्लोकोंमें ही शेष तेइस तीर्थंकरों और अन्य महापुरुषोंका चरित लिख डाला और इस तरह उन्होंने गुरुके प्रति अपने कर्तव्यका पालन किया।

गुणभद्र बड़े ही गुरुभक्त थे | काव्य-प्रतिभा भी उनकी बढ़ी चढ़ी थी | गुरुकी अधूरी रचनामें हाथ लगाते समय उन्होंने जो थोड़ेसे पद्य लिखे हैं, वे इस गुरुभाक्ति और काव्य-प्रतिभाको बहुत ही स्पष्ट रूपसे प्रकट करते हैं | वे कहते हैं—

गन्नेके समान इस ग्रन्थका पूर्वार्ध ही रसावह है, उत्तरार्धमें तो ज्यों त्यों करके ही रसकी प्राप्ति होगी । गन्नेका प्रारम्भका (नीचेका) भाग ही स्वादिष्ट होता है, ऊपरका नहीं | यदि मेरे वचन सरस या सुस्वादु हों, तो यह गुरुका ही माहात्म्य समझना चाहिए | यह वृक्षोंका स्वभाव है कि उनके फल मीठे होते हैं । वचन हृदयसे निकलते हैं और हृदयमें मेरे गुरु विराजमान् हैं । तब वहाँसे वे उनका संस्कार करेंगे ही । इसमें मुझे परिश्रम न करना पड़ेगा, गुरुक्टपासे मेरी रचना संस्कारकी हुई ही होगी । भगवज्जिनसेनके अनुयायी तो पुराण (पुराने) मार्गके आश्रयसे संसार-समुद्रसे पार होना चाहते हैं, फिर मेरे लिए पुराण-सागरके पार पहुँचना क्या कठिन है ?

भवाब्धेः पारमिच्छन्ति पुराणस्य किमुच्यते ॥ १९ ॥

#### तीन महान् ग्रन्थकर्त्ता

उत्तरपुराण यद्यपि संक्षिप्त है, उसमें कथा भागकी अधिकता है; फिर भी उसमें कवित्वकी कमी नहीं है और वह सब तरहसे जिनसेनके शिष्यके अनुरूप है।

२ आत्मानुशासन—यह २७२ पद्योंका छोटा-सा ग्रन्थ अपने नामके अनुरूप आत्मापर शासन प्राप्त करनेके लिए बहुत ही उत्तम साधन है। इसकी रचनाशैली भर्तृहरिके वैराग्य-शतकके ढंगकी और बहुत ही प्रभावशालिनी है'। इसका प्रचार भी खूब है।

३ जिनदत्तचरित्र — यह ग्रन्थ अभीतक हमें देखनेको नहीं मिला। इसका हिन्दी अनुवाद पं० श्रीलालजी काव्यतीर्थने जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्थाद्वारा प्रकाशित किया है परन्तु न तो उक्त अनुवादमें श्लोकोके नम्बर दिये गये हैं और न कोई प्रशस्ति आदि ही दी है जिससे मूलग्रन्थके सम्बन्धमें कुछ विचार किया जा सके। अनुवाद मी मावार्थरूप है। यह नवसर्गात्मक खण्डकाव्य है और साराका सारा अनुष्टुप् श्लोकोंमें है। मावार्थसे जहाँ तक अनुमान किया जा सकता है, रचना प्रौढ और सुन्दर है।

### गुरु-शिष्यका लम्बा जीवन

वीरसेन-जिनसेनने इतनी लम्बी उम्र पाई थी कि उन्हें शतजीवी कहा जा सकता है।

द्वितीय जिनसेनने अपना हरिवंशपुराण श० सं० ७०५ में समाप्त किया था और उसकी उत्थानिकामें उन्होंने वीरसेनको कविचकवर्ती और उनके शिष्य जिनसेनको पार्श्वाभ्युदयकी कीर्तिशालिनी रचनाका कर्त्ता कहाँ है। हरिवंशके बारह हजार श्ठोकोंके बनानेमें यदि पाँच ही वर्ष लगे हें। और यदि उसकी उत्थानिका प्रन्थ प्रारम्भ करते समय ही लिखी गई हो, तो मानना होगा कि श० सं० ७०० से पहले ही पार्श्वाभ्युदयकी रचना हो चुकी थी और यदि उस समय कविकी अवस्था २५ वर्षकी ही मान ली जाय, तो वीरसेनके शिष्य जिनसेनका जन्म शं० सं० ६७५ के लगभग हुआ होगा और यदि शिष्यसे गुरुकी उम्र पन्द्रह वर्ष

488

१ देखो विद्वद्रत्नमाला ५० ७४-७७

२ देखो ऊपर ५० ५०९ में उद्धत 'यामिता ' आदि श्लोक।

ही अधिक मान ली जाय तो वीरसेन स्वामीका जन्म-काल श० सं० ६६० के लगभग समझना चाहिए।

उन्होंने अपनी 'धवला टीका श० सं० ७३८ में समाप्त की है। यदि उसके बाद तत्काल ही जयधवला टीका प्रारम्भ कर दी हो, जो कि दुर्भाग्यसे पूरी न हो सकी, तो उसके २० हजार स्लोकोंकी रचनामें निदान सात आठ वर्ष जरूर लग गये होंगे और इस हिसाबसे उनका स्वर्गवास श० सं० ७४५ के लगभग ८५ वर्षकी उम्रमें हुआ होगा।

अब जिनसेन स्वामीको लीजिए । ऊपर उनका जन्म रा० ६७५ के लगभग अनुमान किया गया है और जयधवला टीका उन्होंने रा० सं० ७५९ में समाप्त की है<sup>?</sup> । अर्थात् उस समय उनकी उम्र ८४ वर्षकी होगी । जयधवलाके बाद ही उन्होंने अपना आदिपुराण शुरू किया होगी जिसे कि वे पूरा न कर सके । उसके लगभग दस हजार श्लोकोंकी रचनामें उनकी वृद्धावस्थाको देखते हुए ५-६ वर्षसे कम न लगे होंगे और इस तरह रा० सं० ७६५ के लगभग ९० वर्षकी उम्रमें उनका स्वर्गवास हुआ होगा ।

इस तरह हम देखते हैं कि ये दोनों महान् ग्रन्थकर्ता खूब दीर्घजीवी हुए । भदन्त गुणभद्रकी उम्र यदि गुरुके स्वर्गवासके समय २५ वर्षकी मान

१ अठतीसम्हि सतसए विक्कमरायंकिए सु-सगणामे ।

वासे सुतेरसीए भाणुविलग्गे धवलपक्खे ॥ ६ ॥ आदि

२---- एकान्नपष्टिसमधिकसप्तशताब्देपु शकनरेन्द्रस्य ।

ममतीतेषु समाप्ता जयधवला प्राभृतव्याख्या ॥

३—आदिपुराणकी उत्थानिकामें जिनसेनने अपने गुरुको सिद्धान्त-यन्थोंके उपनिबन्धोंका या टीकाओंका कर्ता लिखा है—'' सिद्धान्तोपनिबन्धानां विधातुर्मद्रुरोश्चिरम् । मन्मनः सरसि स्थेयान्म्टटुपादकुरोशयम् ॥ ५७ " इससे धवला और जयधवला दोनों टीकाओंका मतलब निकलता है । अर्थात् आदिपुराणके प्रारंभ करते समय जयधवला ( २० इजार श्लोक ) बन चुकी थी और गुरुकी मृत्यु हो चुकी थी। इसी लिए उनके चरण-कमलोंको अपने मनमें स्थिर रखनेकी भी इच्छा प्रकट की गई है । बहुवचनान्त ' उपनिबन्धानां ' पद होनेसे एक और सिद्धान्त ग्रंथकी टीकाकी भी इससे ध्वनि निकलती है । शायद वह ' सिद्धभूपद्धति-टीका ' ही हो । ली जाय तो वे श० सं० ७४० के लगभग जन्मे होंगे परन्तु उन्हेंने उत्तर-पुराणकी समाप्ति कब की और वे कब तक जीते रहे इसका पता नहीं लगता।

#### उत्तरपुराण कव समाप्त हुआ ?

उत्तरपुराणकी प्रशस्तिके अनुसार हमने अपने पहले लेखमें उसकी समाप्तिका समय श० सं० ८२० माना था और अन्य विद्वान भी यही मानते आ रहे हैं; परन्तु इस लेखके लिखते समय यह बात बुरी तरह खटकी कि इतने महान् आचार्यका ग्रन्थ जिसके एकसे एक बढ़कर गुरुभाई और शिष्य मौजूद थ, लगभग ५० वर्ष तक अधूरा कैसे पड़ा रहा होगा। तब प्रशस्तिका बारीकीसे अध्ययन करना पड़ा और उससे माऌम हुआ कि उपलब्ध प्रशस्तिका बारीकीसे अध्ययन करना पड़ा और उससे माऌम हुआ कि उपलब्ध प्रशस्तिका बारीकीसे अध्ययन करना पड़ा और उससे माऌम हुआ कि उपलब्ध प्रशस्तिका बारीकीसे बिरला हिस्सा एकसे लेकर सत्ताईसवें पद्य तक है है और दूसरा अटाईसवेसे ब्यालीसवें पद्य तक। पहलेके कर्त्ता हैं गुणभद्रस्वामी और दूसरे हिस्सेके कर्त्ता उनके शिष्य लोकसेन मुग्ने। प्रति-लेखकोंकी कृपासे दोनों हिस्से मिलजुलकर एक हा गये हैं।

गुणभद्रस्वामीने अपनी प्रशस्तिके प्रारंभके १९ पद्योंमें अपने संघकी और गुरुओंकी महिमाका परिचय दिया है और फिर बीसवें पद्यमें लिखा है कि अति-विस्तारके भयसे और अतिशय हीनकालके अनुरोधसे अवशिष्ट महापुराणको मैंने संक्षेपमें संग्रह किया। फिर पाँच छह श्लोकोंमें ग्रन्थका महात्म्य वर्णन करके अन्तके २७ वें पद्यमें कहा है कि मव्यजनोंको इसे सुनना चाहिए, व्याख्यान करना चाहिए, चिन्तवन करना चाहिए, पूजना चाहिए और मक्तजनोंको इसकी

१ शकनृपकालाभ्यन्तरभिंशत्यधिकाष्टशतमिताब्दान्ते । मङ्गलमहार्थकारिणि पिङ्गलनामनि समस्तजनसुखदे ॥ ३५ ॥ श्रीपञ्चम्यां बुधार्द्रायुजि दिवसकरे मन्त्रिवारे बुधांशे पूर्वायां सिंहलमे धनुषि धरणिजे वृश्चिकार्क्ते तुलायाम् । सर्पे ग्रुके कुलीरे गवि च सुरगुरौ निष्ठितं मव्यवर्यैः प्राप्तेज्यं सर्वसारं जगति विजयते पुण्यमेतत्पुराणम् ॥ ३६ ॥ २ ये पद्यसंख्यार्थे पं० लालारामजीशास्त्रीद्वारा प्रकाशित उत्तरपुराणकी प्रशस्तिके अनुसार दी गई हैं । प्रोतलिपियाँ लिखना लिखाना चाहिए । क्स, यहीं गुणभद्रस्वामीका वक्तव्य समाप्त हो जाता है और वास्तवमें इसके बाद कुछ कहनेके लिए रह भी नहीं जाता ।

इसके बाद २८ वें पद्यसे लोकसेनकी लिखी हुई प्रशस्ति शुरू होती है जिसमें कहा है कि उन गुणभद्रस्वामीके शिष्योंमें मुख्य लोकसेन हुआ जिसने इस पुराणमें निरन्तर गुरू-विनयरूप सहायता देकर सजनोंद्वारा बहुत मान्यता प्राप्त की थी। फिर २९-३०-३१ नम्बरके पद्योंमें राष्ट्रकूट अकालवर्षकी वीरताकी प्रशंसा की है जो उस समय अखिल पृथ्वीका पालन करता था। फिर ३२ से ३६ तकके पद्योंमें कहा है कि जब अकालवर्षके सामन्त लोकादित्य बंकापुर राजधानीसे सोर वनवास देशका शासन करते थे, तब श० सं० ८२० के अमुक मुहूर्तमें इस पवित्र और सर्वसाररूप पुराणकी श्रेष्ठ मव्यजनोंद्वारा पूजा की गई। फिर ३० वें पद्योंमें यह कहकर लोकसेनने अपना वक्तव्य समाप्त किया है कि यह महापुराण चिरकालतक सजनोंकी वाणी और चित्तमें स्थिर रहे।

इस तरह ये गुणभद्र और लोकसेनकी लिखी हुई दो जुदी जुदी प्रशस्तियाँ हैं, जो मिलकर एक हो गई हैं। पहली प्रशस्ति तो स्वयं प्रन्थकर्ताकी ही है और वह प्रन्थसमाप्तिके समयकी लिखी हुई है; परन्तु दूसरी प्रशस्ति उनके शिष्य लोकसेनकी है जिसे उन्होंने उस समय लिखा है जब कि उनके गुरुके इस महान् प्रन्थका विधिपूर्वक पूजामहोत्सव किया गया था। यह पूजामहोत्सव ही श० सं० ८२० की उक्त तिथि और मुहूर्तमें किया गया था, प्रन्थ-समाप्तकी तिथि वह नहीं है। प्रन्थ-समाप्तिकी तिथि गुणभद्रस्वामीने लिखी ही नहीं।

इससे अब हम इस निर्णयपर पहुँ चते हैं कि गुणभद्रस्वामीने अपने गुरुके अधूरे ग्रन्थको उनके स्वर्गवास होनेके अनतिकाल बाद ही लिखना शुरू कर दिया होगा, और वे उसके लगभग साढ़े नौ हजार श्लोक पाँच सात वर्षोंमे लिख सके होंगे।

बहुत संभव है कि महापुराणका उक्त पूजामहोत्सव लोकसेनने अपने गुरु गुणभद्रस्वामीके स्वर्गवास होनेपर ही किया हो। क्योंकि लोकसेनकी प्रशस्तिसे ऐसा नहीं मालूम हाता कि उनके गुरु उस समय जीवित थे।

१ देखां १० ४९९ के पाद-टिप्पणका २८ वाँ पद्य ।

२ इसके आगे पाँच पद्य और हैं जो सब प्रतियोंमें नहीं मिलते। उदाहरणार्थ टी० एस० कुप्पू स्वामी शास्त्रीके जीवंधरचरित्रमें जो उत्तरपुराणकी प्रशस्ति उद्धृत है, उसमें ये ३८ से ४२ तकके पद्य नहीं हैं। इन पद्योंमें महापुराणकी महिमा वर्णन की गई है। संभव हे, ये पद्य किसी अन्यके लिखे हुए हां और पीछेसे शामिल हो गये हों।

#### स्थान-विचार

मौटे तौरपर यह कहा जा सकता है कि ये तीनों आचार्य कर्नाटक प्रान्तक थे, अतएव इनका भ्रमण-क्षेत्र अधिकतर इसी प्रान्तमें रहा होगा। इनके प्रन्थोंमें बंकापुर, वाट-ग्राम और चित्रकृट इन तीन ही स्थानोंका उछिर्ख मिलता है'। इनमेंसे बंकापुर तो उस समय वनवास प्रान्तकी राजधानी था और इस समय कर्नाटकके धारवाड़ जिल्लेमें है। इसे राष्ट्रकूट अकालवर्ष (कृष्ण द्वितीय) के सामन्त लोकादित्यके पिता बंकेयरसने अपने नामसे राजधानी बनाया था। वाट-ग्राम कहाँपर था और अब वह किस नामसे प्रसिद्ध है, इसका पता नहीं लगता। परन्तु वह गुर्जरार्थानुपालित था, अर्थात् अमोघवर्षके राज्यमें था और अमोघवर्षका राज्य मालवेसे लेकर दक्षिणमें कांचीपुर तक फैला हुआ था। अतएव इतने लग्बे चौड़े देशमें वह किस जगह होगा, इसका निर्णय करना कठिन है। अमोघवर्षक राज्य-कालकी श० सं० ७८८ की एक प्रशीस्तिसे माल्ट्रम होता है कि गोविन्दराज ( तृतीय ) ने जिनके उत्तराधिकारी अमोघवर्ष थे केरल, मालवा, गुर्जर और चित्रकूटको जीता था और इन सब देशोंके राजा अमोघवर्षकी सेवामें रहते थे। इनमेंका चित्रकृट ही शायद वह चित्रकृट है जहाँ एलाचार्य रहते थे और जिनके पास जाकर चीरसेन स्वामीने सिद्धान्तोंका अध्ययन किया था।

मैसूर राज्यके उत्तरमें चित्तलदुर्ग जिलेका सदर मुकाम है । यह पहले होय्साल राजवंशकी राजधानी रहा है । यहाँ बहुत-सी पुरानी गुफायें है और पाँच सौ वर्ष पुराने मन्दिर हैं। मुनि शीलविजयने इसका चित्रगढ़ नामसे उल्लेख किया है। गढ़ और क्रूट लगभग एक ही अर्थका बतलानेवाले शब्द हैं। संभव है, एलाचार्यका

१—आगत्य चित्रकूटात्ततः स भगवान्गुरोरनुज्ञानात् । बाटग्रामे चात्रानतेन्द्रकृतजिनगृहे स्थित्वा ॥ १७९ आदि । — श्रुता० इति श्रीवीरसेनीया टीका सूत्रार्थदर्शिनी । वाटग्रामपुरे श्रीमद्रुर्जरार्यानुपालिते ॥...६–जयधवला

२ श्रीमति लोकादित्ये प्रध्वस्तप्राथितशत्रुसंतमसे—..... वनवासदेशमाखिलं मुंजति निष्कण्टकं सुखं सुचिरम् । तत्पितृनिजनामकृते ख्याते बंकापुरे पुरेष्वधिके ॥ ३१ ॥— उ० पु०

३ एपियाफिआ इंडिका भाग ६, पृ० १०२

चित्रकूट यही हो । शीलविजयजीने अपनी तीर्थयात्रामें चित्रगढ़, बनौसी (वनवास) और बंकापुरका लगातार एक साथ वर्णन किया है और इससे इन स्थानोंके बीच बहुत ज्यादा अन्तर नहीं माल्रम होता। बंकापुर वही है जहाँपर उत्तरपुराणका पूजा-महोत्सव हुआ था और वनौसी वही है जहाँपर बंकापुरसे पहले राजधानी थी। इस तरह यदि चित्रकूट चित्तलदुर्ग ही है, ता वाटग्राम वनवासी और चित्तलदुर्गके बीच कहीं पास ही होगा।

आधुनिक चित्तौड़का ( भेवाड़का ) भी प्राचीन नाम चित्रकूटका ही अपभ्रंश रूप चित्तौड़ है। परन्तु यह स्थान कर्नाटकसे इतनी अधिक दूर है कि उसके एलाचार्थका चित्रकूट होनेकी संभावना बहुत ही कम है।

वीरसेन और जिनसेनकं रहनेका प्रधान स्थान कौन-सा था, इसका कहीं कोई उल्लेख नहीं मिला है, परन्तु शायद वह वनौसी या वनवासी होगा जो पहले वनवास देशकी राजधानी था और पीछे जहाँसे राजधानी हटाकर बंकापुरमें आ गई थी जहाँ कि लोकसेनने उत्तरपुराणकी पूजा की थी । अमोघवर्षकी राजधानी मान्यखेटमें उनके रहनेका कोई उल्लेख नहीं मिला। हाँ, गान्यखेट राजधानीको एकाधिक वार अपने चरणोंसे उन्होंने पवित्र अवस्य किया होगा ! क्योंकि अमोघवर्ष जिनसेनके भक्त थे।

#### समकालीन-राजा

इन तीन महान् ग्रन्थ-कर्ताओंके समयमें राष्ट्रकूट वंशके तीन महान् राजाओंका राज्य रहा,---जगत्तुंगदंव, अमेाघवर्ष और अकालवर्ष ।

जगत्तुंगदेव—वीरसेन स्वामीने श० सं० ७३८ में जब धवला टीका समाप्त की, तब जगत्तुंगदेव (गोविन्द तृतीय) ने सिंहासन छोड़ दिया था और बोद्दणराय या अमेाधवर्ष राज्य कर रहे थे<sup>7</sup>। जगत्तुंगका उल्लेख करनेका कारण यह जान पड़ता है कि भवलाका प्रारंभ उन्हींके समयमें हुआ था।

१ देखो, ' दक्षिणके तीर्थक्षेत्र ' शीर्षक लेख ए० २३६

१ अठतीसाम्हि सतसए विकस्पायंकिएुँसु-सगणामे | वासे सुतेरसीए भाणुविलग्गे धवलपक्खे || ६ || जगतुंगदेवरज्जे रियम्हि कुंभम्हि राहुणा कोणे | सूरे तुलाए संते गुरुम्हि कुलविछए होते || ७ || जगत्तुंगदेवके रा० सं० ७१६ से ७३५ तकके अनक शिलालेख मिले हैं'। य धुवराजके पुत्र और उत्तराधिकारी थे। ये बड़े प्रतापी थे। उत्तरमें मालवासे लेकर दक्षिणमें कांचीतकके राजा इनकी आज्ञाका पालन करते थे और नर्भदा और तुंग-भद्राके बीचके सोर देशपर इनका अधिकार था। इन्होंने अपन जीते जी ही अपने पुत्र अमोधवर्षकी राज्य द दिया था। ये श० सं० ७१५ के लगभग सिंहासन-पर बैठे होंगे और ७३७ के लगभग इन्होंने गद्दी छोड़ दी होगी।

अमोधवर्ष (प्रथम) — ये जगत्तुंगदेव या गोविन्द (तृतीय)के पुत्र थे। इनका घरू नाम बोद्द्णेराय था। नृपतुंग, द्यर्व, राण्ड, अतिशय धवल, वीरनारायण, पृथिवीवछभ, लक्ष्मीवछभ, महाराजाधिराज, भटार, परमभट्टारक आदि इनकी उपाधियाँ थीं। ये भी बड़े पराक्रमी थे। इन्होंने अनेक युद्धोंमें विजय प्राप्त करके अनेक राजाओंको भरम कर दिया थाँ। वेंगीके चालुक्य नरेशको मारकर यमराज-को सन्तुष्ट किया था। नवसारीके दानपत्रमें लिखा है कि अमोधवर्ष चालुक्य समुद्रमें डूबी हुई राष्ट्रकूटोंकी लक्ष्मीका पृथ्वीके समान उद्धार करके वीरनारायण कहलीये। इन्होंने बहुत बड़ी उम्र पाई और लगभग ६३ वर्ष तक राज्य किया।

> चार्वाम्ह तरणिवुत्ते सिंधे सुक्रम्मि भीणे चंदम्मि । कत्तियमारे एसा टीका हु समाणिआ घवला ॥ ८ ॥ बोद्दणरायणरिंदे नरिंदचूडामणिम्हि मुंजंते । सिद्धंतगंथमत्थिय गुरुप्पसाएण विगत्ता सा ॥ ९ ॥

> > — धवला

१ इनका २०० सं० ७३५ का एक दानपत्र कदंब (मैसूर) में मिला है, जिसमें विजयकीतिके शिष्य अर्ककीर्तिको जैनमन्दिरके लिए दान देनेका उछेख है। ३० ए० जि० १२ पृ० १३।

२ यह नाम सबसे पहले धवलामें ही मिला है। इतिहासझोंको अभीतक इसका पता नहीं है।

३ चालुक्याभ्यूपखाद्यैर्जनितरतियम: प्रीणितो विंगवल्ल्याम् । इ० ए० जि० १२ पृ० २४९-५२

> ४ निममां यश्चुलुक्याब्धौ रहराज्यश्रियं पुनः । पृथ्वीमिवोद्धरन् धीरो वीरनारायणोऽभवत् ॥

श० सं० ७३५ में जब धवलाकी समाप्ति हुई तब ये ही राजा थे और रा० स० ७७० के लगभग जब जिनसेनने आदिपुराणको अधूरा छोड़कर स्वर्गवास किया तब भी इन्हींका राज्य था। इा० सं० ७८२ के ताम्रपत्रसे माछ्म होता है' कि इन्होंने स्वयं मान्यखेटमें जैनाचार्य देवेन्द्रको दान दिया था। यह दानपत्र इनके राज्यके ५२ वें वर्षका है। इसके बाद रा० संवत् ७९९ का एक लेख कन्हेरीकी एक गुफामें मिला है जिसमें इनका और इनके सामन्त कपर्दी द्वितीयका उल्लेख हैरे । परन्तु ऐसा मालूम होता है कि इससे कुछ पहले ही अमे। वर्षने अपने पुत्र अकालवर्ष या कृष्ण द्वितीयको राज्यकार्य सोंप दिया था। क्योंकि इा० सं० ७९७ का एक लेख कृष्ण द्वितीयके महा सामन्त पृथ्वीरायका मिला है जिसमें उसके द्वारा सौन्दत्तिके एक जैनमन्दिरके<sup>3</sup> लिए कुछ भूमि दान किये जानेका उल्लेख है । अपने पिताके समान अमोधवर्षने भी पिछली उम्रोमें राज्य त्याग दिया था। इसका उल्हेख उन्होंने अपनी प्रश्नोत्तररत्नमाला नामकी पुस्तकमें भी किया है। लिखा है कि जिसने विवेकपूर्वक राज्य छोड़ दिया उस राजा अमोधवर्षने इसकी रचना की ँ। इन्द्र पुरीकी उपमाको धारण करनेवाली मान्यखेट नगरीको इसीने आबाद किया था और वहाँ अपनी राजधानी कायम की थीं । इसके पहले राष्ट्रकृटेंकी राजधानी मयूरखंडी ( नासिकके पास ) में थी। यह राजा स्वयं विद्वान्, कवि और विद्वानोंका आश्रयदाता था। प्रश्नोत्तरात्नमालाके अतिरिक्त 'कविराजमार्ग ' नामक अलंकारका ग्रन्थ भी इसीका बनाया हुआ बतलाया जाता है जो कि कनड़ी भाषामें है। शाकटायनने अपने शब्दानुशासनकी टीका अमोघत्रत्ति अमोघवर्षके ही नामसे ही बनाई, धवला और जयधवला टीकायें भी उसीके अतिशय धवल या धवल नामके उपलक्ष्यमें बनीं और महावीराचार्यने अपने गणितसारसंग्रहमें उसीकी महामहिमाका

- १ ए० इं० जि० ५० २९ । २ इ० ए० जि० १३, ५० १३५
- ३ जर्नल बाम्बे बांच रा० ए० सो० जि० १०, १० १९४
- ४ विवेकात्त्यक्तराज्येन राज्ञेय रत्नमालिका। रचितामोघवर्षेण सुधियां सदलंकृतिः ॥
- ५ यो मान्यखेटममरेन्द्रपुरोपहासि, गीर्वाणगर्वमिव खर्वयितुं विधत्त ॥

--- ए० इं० जि० ५, पृ० १९२-९६

विस्तार किया । इससे मालूम होता है कि यह राजा विद्रानेंका विशेष करके जैनाचायोंका बड़ा भारी आश्रयदाता था । जैनमुनियोंके लिए भी उसने कई दान किये थे ।

अकालवर्ष — यह अमोधवर्षका पुत्र था और कृष्णराज (दितीय) के नामसे प्रसिद्ध है। यह भी बड़ा प्रतापी था। इसने गुर्जर (प्रतिहार) और गौड़ राजाओंसे युद्ध किया और (गुजरात) के राष्ट्रकूट राज्य (शाखा) को छीनकर अपने राज्यमें भिला लिया। इसके पास हाथियोंकी बड़ी भारी सेना थी। उत्तरपुराणकी प्रशस्तिके अनुसार इसके हाथियोंने अपने मद-जल्से गंगाका पानी भी कडुवा कर डाला था। अर्थात् इसका राज्य उत्तरमें गंगातट तक पहुँच गया था। उत्तरपुराणकी दूसरी प्रशस्ति जिस समय अर्थात् श० सं० ८२० में लिखी गई उस समय यही सम्राट् था। यह श० सं० ७९७ के लगभग सिंहासनपर बैठा और ८३३ के लगभग इसका देहान्त हुआ।

लोकादित्य — यह अकालवर्ष या कृष्ण ( तृतीय ) का सामन्त और वनवास देशका राजा था। इसके पिताका नाम बंकेयरस या बंकराज थाँ। यह चेल्लध्वज था। अर्थात् इसकी ध्वजापर चिल्ल या चीलका चिह्न था। इसके पिता और भाई भी चेल्लध्वज थेँ। गुणभद्रने इसे जैनधर्मकी वृद्धि करनेवाला और महान् यशस्वी कहा है। इसीके राज्यकालमें बंकापुरमें ही महापुराणकी पूजा की गई थी।

### क्या अमोघवर्ष जैन थे ?

यह एक विवादग्रस्त विषय है कि महाराजा अमोघवर्ष जैन थे या नहीं, अर्थात् उन्होंने वास्तवमें जैनघर्म धारण कर लिया था या जैनघर्मके प्रति उनकी केवल सहानुभूति-भर थी ? गुणभद्रने लिखा है कि जिनके चरणोंमें राजा

१ यस्योत्तुंगमतंगजा निजमदस्रोतारित्रनीसंगमाद् ।

गाङ्गं वारि कलंकितं कटु मुहुः पीखाप्यगच्छत्तृषः ॥...२९ — उत्तर पु• २ अकालवर्षभूपाले पालयत्यखिलामिलाम् । इत्यादि — उ० पु•

- अफालवत्रमूराल पालपत्पासलामिलाम् । इत्यादि ३ देखो पृ० की टिप्पणीका उद्धरण ।
  - ४ चेछपताके चेछध्वजानुजे चेछकेतनतन्जे। जैनेन्द्रधर्मद्रदिविधायिनि स्वविधुवीध्रपृथुयरासि...॥ ३३

अमोधवर्षने अपना मस्तक झुकाया और कहा कि आज मैं पवित्र हो गया वे पूज्य जिनसेन संसारके लिए कल्याणकारक हों'। परन्तु केवल इतनेसे अमोव-वर्षको जैनी नहीं कहा जा सकता। क्योंकि अधिकांश हिन्दू राजा ऐसे ही हुए हैं जो प्राय: सभी धर्मोंके साधु-सन्तोंका सत्कार किया करते थे। गुणभद्रने यह तो लिखा नहीं कि वे जैनधर्मके अनुयायी भी थे। अतएव इसके लिए कुछ और प्रमाण चाहिए।

१ — ऊपर हम अमोधवर्षकी प्रश्नोत्तरखनमालाका जिक कर आये हैं। एक तो उसके मंगलाचरणों वर्द्धमान तीर्थंकरको नमस्कार किया गया है<sup>3</sup> और दूसरे उसमें अनेक बातें जैनधर्मानुमोदित ही कही गई हैं। इससे कमसे कम उस समय जब कि रत्नमाला रची गई थी, अमोधवर्ष जैनधर्मके अनुयायी हो जान पड़ते हैं। प्रश्नोत्तरखनमालाका तिब्बती मापामें एक अनुवाद हुआ था जो मिलता है और उसके अनुसार वह अमोधवर्षकी ही बनाई हुई है। ऐसी दशामें उसे शंकर्रा चार्यकी, शुकयतीन्द्रकी या विमलंस्रीरकी रचना वतलाना जबर्दस्ती है।

- १ यस्य प्रांशुनखांशुजाळविसरद्धारान्तराविर्भवत् पादाम्भोजरजः पिशङ्गमुकुटप्रत्यग्ररत्नद्युतिः । संस्मर्ता स्वममोघवर्षनृपतिः पूतोऽहमद्यत्वलं स श्रीमान् जिनसेनपृज्यभगवत्पादो जगन्मङ्गलम् ॥ ८
- २ प्रणिपत्य वर्द्धमानं प्रश्नांतरस्तमालिकां वक्ष्ये । नागनरामरवन्द्यं देवं देवाधिपं वीरम् ॥
- ३ त्वरितं किं कर्तव्यं विदुपा संसारसन्तातिच्छेदः । किं मोक्षतरोर्बीजं सम्यग्ज्ञानं कियासहितम् ॥ ४ ॥ को नरकः परवज्ञता किं सौख्यं सर्वसङ्गविरतिर्या । किं सत्यं भूतहितं किं प्रेयः प्राणिनामसवः ॥ १३ ॥

४ शंकराचार्य और शुंकयतीन्द्रके नामकी जो प्रतियाँ मिली हैं उनमें छह सात इलोक नय मिला दिये गये हैं परन्तु वे वसन्ततिलका छन्दमें हैं जो विल्कुल अलग माऌम होते हैं और उनके अन्त्य-पद्योंमें न शुकयतीन्द्रका नाम है और न शंकरका।

५ स्वेताम्बर साहित्यमें ऐसे किसी विमल्सूरिका उल्लेख नहीं मिलता जिसने प्रश्नोत्तर-रत्नमाला बनाई हो । विमल्मूरिने अपने नामका उल्लेख करनेवाला जो अन्तिम पद्य जोड़ा है वह आयांछन्दमें है, परन्तु ऐसे लघु प्रकरण-ग्रन्थोंमें अन्तिम छन्द आम तौरसे भिन्न होता है जैसा कि वास्तविक प्र० र० मालामें है और वही ठीक मालूम होता है । २ अमोधवर्षके ही समयमें महावीराचार्यने गणितसारसंग्रह नामक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थकी रचना की थी | उसकी उत्थानिकामें उन्होंने अमोधवर्षके विषयमें कहा है कि अपने इष्ट जनों ( प्रजा ) के हितैपी जिस अमोधवर्ष ( जिसकी वर्षा व्यर्थ नहीं जाती ) ने प्राणिरूप धान्यको प्रसन्न किया-सींचा और इति भीतिरहित किया; जिसकी चित्तवृत्तिरूपी अग्निमें पापरूप पराक्रम मस्म हो गया और तब जा वन्ध्य-केाप हो गया; जो सोर जगतको वशमें करके स्वयं दूसरोंके वदा न हुआ और न अभिभृत या पराजित हुआ, अतएव जो अपूर्व मकरध्वज है; जो अपने पराक्रमसे चकियोंके चक्र (समृह) को आक्रान्त करके कृतकार्य हुआ और जो वेगपूर्वक उस चक्रियोंके चक्र (समृह) को आक्रान्त करके कृतकार्य हुआ और जो वेगपूर्वक उस चक्रिकाको अर्थात् राजुसमूहको नष्ट करके चक्रिका-मंजन कहलाया; जो विद्यारूप नदियोंका अधिष्ठान, मर्यादारूप वज्रवेदिकासे युक्त, रत्नगर्भ और यथाख्यात (सत् ) चारित्रका महान् समुद्र है, जिसने एकान्त पञ्चको विध्वस्त कर दिया है और जो स्याद्वादन्यायवादी है, उस नृपतुंग देव ( अमोघवर्ष ) का शासन वृद्धिको प्राप्त हो ।

> १ प्रीणितः प्राणिसस्यौधो निरीतिर्निरवग्रहः । श्रीमतामोघवर्षेण येन स्वेष्टहितैपिणा ॥ ३ ॥ पापरूपाः परा यस्य चित्तवृत्तिहविर्भुजि । भरमसाद्भावमीयुस्ते वन्ध्यकोपो भवेत्ततः ॥ ४ ॥ वशीकुर्वन् जगत्सर्व स्वयं नानुवशः परैः । नाभिभृतः प्रभुस्तस्मादपूर्वमकरध्वजः ॥ ५ ॥ यो विक्रमक्रमाक्रान्तचक्रचक्रिकृतक्रियः । चक्रिकामंजनो नाम्ना चक्रिकामंजनोऽञ्जसा ॥ ६ ॥ यो विद्यानद्यधिष्ठानो मर्यादावज्रवेदिकः । रत्नगर्भो यथाख्यातचारित्रजल्धिर्महान् ॥ ७ ॥ विध्वस्तएकान्तपक्षस्य स्याद्वादन्यायवादिनः ।

देवस्य नृपतुंगस्य वर्द्धतां तस्य शासनम् ॥ ८ ॥

२ यह वही घटना है जिसका उछेख श० सं० ८३२ के शिलालेखमें ' भूपालान् कण्टकामान् वेष्टयित्वा ददाह ' शब्दोंमें और अमोधवृत्तिकी 'अदहदमोधवर्षोऽरातीन् ' वृत्तिमें किया गया है। एक साथ बिगड़ खडे़ हुए राजाओंके समूहको ही यहाँ 'चक्र ' कहा गया है जिन्हें अमोधवर्षने नष्ट किया था। इसके लिए देखो ' शाकटायन और उनका शब्दानुशासन ' शीर्षक लेखका प्र० १६०

जैनसाहित्य और इतिहास

इससे बिल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि अमोववर्ष एकान्तवाद छोड़कर स्याद्वादी या जैन हो गये थे और उन्होंने सम्यक्चारित्र धारण कर लिया था।

यह उत्थानिका जिस समय लिखी गई है उस समय ऐसा माऌम होता है कि उन्होंने राज्य तो नहीं छोड़ा था, परन्तु उनकी वृत्ति युद्धकी ओरसे हट गई थी और उनका कोप बन्ध्य (निष्फल) हो गया था, अर्थात् इसके बाद ही उन्होंने विवेकपूर्वक राज्य छोड़ दिया होगा और तभी प्रश्नोत्तररत्नमाला लिखी होगी।

३ इसमें तो सन्देह ही नहीं कि अमोधवर्षकी जैनधर्मके प्रति बहुत सहानुभूति थी, तभी न शाकटायनने अपने व्याकरणकी टीकाका नाम अमोधवृत्ति रक्खा, और उन्हींके नामसे वीरमेन-जिनसेनने अपनी टकिाओंके नाम धवला जयधवला रक्खे और जिनसेन स्वामीने उनकी इतनी प्रशंसा की जितनी शायद ही जैन साधुने किसी राजाकी की होगी । उनकी कीर्तिके सामने गुप्त नरेशकी कीर्तिको गुप्त और शककी कीर्तिको मशक (मच्छर) तुल्य बतलायौ । भरत सगरादि प्राचीन कालके राजाओंसे भी उनका यश विस्तृत और सारे राजाओंसे बढ़ चढ़कर वर्णन कियौ । एसी दशामें यदि उनकी वह सहानुभूति ही आगे चलकर पूर्ण श्रद्धामें परिणत हो गई हो, तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं है ।

इसके विरुद्ध यह कहा जाता है कि अमोघवर्षके जो दान-पत्र मिले हैं, उनमें शिवकी स्तुति की गई है, उनमें शिव, शिवलिंग आदिके चिह्न हैं, और उसे महाविष्णुराज्यबाल ( महाविष्णु राज्यके समान ) कहा है। अतएव वह जैन हो गया था, यह कैसे कहा जा सकता है? इसका समाधान यह है कि राज्योंके कार्य प्रायः मशीन के माफिक चला करते हैं और वे कार्य कुल-परम्पराके अनुसार जैसे चलते आये हैं वैसे ही चलते रहते हैं। राष्ट्रकूटोंके दान पत्र जैसे पहलेसे लिखे जाते थे, उसी पद्धतिपर अमोघवर्षके दानपत्र मी लिखे गये और उनमें वंश-

> १ गुर्जरनरन्द्रकीर्त्तेरन्तः पतिता शशाङ्कशुभ्रायाः । गुप्तैव गुप्तन्वपेतः शकस्य मशकायते कीर्तिः ॥ १२ २ भरतसागरादिनरपतियशांसि तारानिभेन संहृत्य । गुर्जरयशसो महतः कृतोऽवकाशो जगत्सृजा नूनं ॥ १४ इत्यादि सकलन्वपतीनातिशय्य पयःपयोधिफेनाच्छा । गुर्जरनरेन्द्रकीर्तिः स्थेयादाचन्द्रतारमिह भुवने ॥ १५

परम्परोके चिह्न अंकित किये गये और जो ब्राह्मण पंडित लिखनेके अधिकारी थे उन्होंने परम्पराकी पद्धतिसे उन्हें लिख दिया। स्वयं अमोघवर्षके जैन हो जानेसे उनका सारा राज्यतंत्र थोड़े ही जैनधर्मानुयायी हो गया होगा।

कलिंग-नरेश खारवेल स्वयं जैनधर्मानुयायी था, फिर भी उसका राज्याभिषेक वैदिक विधिसे हुआ था। इसी तरह सम्राट् हर्षके बौद्ध होनेपर भी दान-शासनोंमें उसे परम माहेश्वर और कुमारपालके जैन होनेपर भी उसे परम माहेश्वर लिखा जाता रहा है।

एक दलील यह दी जाती है कि यदि अमोघवर्षने जैनधर्म धारण कर लिया था, तो इसका उल्लेख जिनसेनने स्वयं अपने ग्रन्थोंमें क्यों नहीं किया और उसे अपना शिष्य क्यों न बतलाया ? इसके उत्तरमें हम यह कह सकते हैं कि उस समय तक उन्होंने जैनधर्म धारण न किया होगा, जैनधर्मके प्रति उनकी केवल सहानु-भूति ही होगी, रही शिष्य बतलानेकी बात, सो अमोघवर्ष जिनसेनके शिष्य थे, ऐसा तो कोई कहता भी नहीं । हमारा खयाल यही है कि पिछली उम्रमें वे जैनधर्मके अनुयायी हो गये थे । अवश्य ही इसमें जिनसेनपर उनको जो श्रद्धा हो गई थी, उसीने उन्हें इस ओर आकर्षित किया होगा ।

अमोघवर्षके जैन न होनेकी एक दलील यह भी दी जाती है कि उन्होंने ' कविराजमार्ग ' नामक अलंकार ग्रन्थकी अवतारिकामें विष्णुकी स्तुति की है । यद्यपि विद्वानोंमें इस विषयपर मतमेद है कि यह ग्रन्थ स्वयं अमोघवर्षका है या उनके किसी दरबारी कविका; परन्तु यदि वह उनका ही हो, तो भी यही कहा जा सकता है कि वह जैनधर्म ग्रहण करनेके पहलेकी रचना होगी ।

# मुनि रत्नासिंहका प्राणप्रिय काव्य

यह छोटा सा खण्ड काव्य बड़ा ही सुन्दर और प्रसादगुणयुक्त है। आचार्य मानतुंगके सुप्रसिद्ध भक्तामरस्तोत्रके चौथे चरणोंकी समस्यापूर्ति रूपमें इमकी रचना की गई है। अन्तका ४९ वाँ पद्य उसके कर्चाका परिचय इस प्रकार देता है— श्रीसिंहसंघसुविनेयक-धर्मसिंह-पादारबिन्दमधुलिङ्मुनिरत्नसिंहः।

भक्तामरस्तुतिचतुर्थपदं गृहीत्वा, श्रीनेमिवर्णनमिदं विदधे कवित्वम् ॥

अर्थात् सिंह संघके अनुयायी धर्मसिंहके चरण-कमलेंमें भ्रमरके समान अनुरक्त मुनि रत्नसिंहने यह नेमिनाथ भगवानका वर्णन करनेवाला काव्य बनाया ।

सिंह संघकी कोई पट्टावली अभी तक उपलब्ध नहीं है, जिससे मुनि रत्नसिंहके समयादिका कुछ पता लगाया जा सके। ये किस प्रान्त में हुए हैं, इसके जाननेका भी कोई साधन नहीं है। इनकी और काई रचना भी प्राप्य नहीं है। बसवा (जयपुर) के स्व॰ पंडित सुन्दरलालजीको यह काव्य कण्ठस्थ था, एक बार जब वे बम्बई आये थे, तब उन्हींने मुझे लिखा दिया था और तभी मैंने इसका हिन्दी अनुवाद करके मूलके सहित प्रकाशित भी कर दिया थी।

इसमें भक्तामरके ४८ पद्योंकी समस्यापूर्ति की गई है, इस लिए यह स्पष्ट है कि इसके कत्ती दिगम्बर सम्प्रदायके हैं और सिंह संघ भी इसी सम्प्रदायका है। दिगम्बर सम्प्रदायमें भक्तामरस्तोत्रके ४८ पद्य माने जाते हैं और स्वेताम्बर सम्प्रदायमें ४४।

इसका प्रारंभिक पद्य ' प्राणप्रियं नृप सुत। ' आदिसे ग्रुरू होता है, इस लिए यह ' प्राणप्रिय काव्य ' नामसे प्रसिद्ध है<sup>र</sup>े। इस काव्यके बानगीके तौरपर सिर्फ दो अतिशय सरस पद्य दे दिये जाते हैं---

तर्किं वदामि रजनीसमये समेत्य, चन्द्रांशवो मम तनुं परितः स्पृशान्ति । दूरे धवे सति विभो परदारशक्तान्, कस्तान्निवारयति संचरतो यथेष्टम् ॥ १४ पूर्वे मया सह विवाहकृते समागाः, मुक्तिस्त्रियास्त्वमधुना च समुद्यतोऽसि । चेचञ्चलं तव मनोऽपि बभूव हा तत्, किं मन्दराद्रिशिखरं चलितं कदाचित् १५

२ प्राणाप्रियं नृपसुता किल रैवताद्रिश्टंगाग्रसंस्थितमवोचिंदिति प्रगल्भ्यम् । अस्मादृशामुदितनील वियोगरूपेऽवालम्बनं भवजले पततां जनानाम् ॥

१ देखां जनहितैषी भाग ६, अन १ और २-३।

# जयकीर्त्तिका छन्दोऽनुशासन

अनेकान्तकी पाँचवीं किरणों योगसार और अमृताशीति नामका एक नोट प्रकाशित हुआ है, जिसमें डॉ० पिटर्सनकी पाँचवीं रिपोर्टके आधारमें योगसारकी उस प्रतिका उल्लेख किया गया है, जो संवत् ११९२ की ज्येष्ठ सुदी १३ को जयकीर्तिसूरिके शिष्य अमलकीर्त्तिने लिखवाई थी—

श्रीजयकीर्त्तिस्रीणां, शिष्येणामलकीर्तिना । लेखितं योगसाराख्यं विद्यार्थिवामकीर्त्तिनात् ॥ अमलकीर्त्तिके गुरू इन्हीं जयकीर्तिका बनाया हुआ ' छन्दोऽनुशासन ' नामका एक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ जैसलमेरके सुप्रसिद्ध खताम्बर पुस्तक-भंडारमें है, जिसका प्राराम्भिक और अन्तिम अंश इस प्रकार है— प्रारंम—

> श्री वर्द्धमानमानम्य छंदसां पूर्वमक्षरम् । लक्ष्यल्झणमावीक्ष्य वक्ष्ये छन्दोऽनुशासनम् ॥ छन्दःशास्त्रं वहित्रं तद्विविक्षोः काव्यसागरम् । छन्दोभाग्वाब्झयं सर्वे न किंचिच्छन्दसो विना ॥ २ ॥

अन्त—

माण्डव्य–पिंगल–जनाश्रय–सेतवाख्य— श्रीपूज्यपाद–जयदेव–बुधादिकानाम् । छन्दासि वीक्ष्य विविधानपि सत्प्रयोगान् छन्दोऽनुशासनमिदं जयकीर्तिनोक्तम् ॥

इति जयकीर्तिकृतौ छन्दोऽनुशासन—संवत् ११९२ आषाढ़ शुदि १० शनौ लिखितामिदमिति ।

ये दोनों अंश बड़ौदाकी गायकवाड़-संस्कृत-सीरीजर्मे प्रकाशित ' जैसलमेर-भाण्डागारीयग्रंथानां सूची 'में प्रकट हुए हैं। इस सूचीके सम्पादक महाशयने

जैनसाहित्य और इतिहास

जयकार्त्तिके सम्बन्धमें अपने नोट ( पृष्ठ ६१) में लिखा है कि '' वर्द्धमानको नमस्कार करनेसे यह कवि जैन माऌम होता है। उसने अन्तमें बतलाया है कि जयदेव आदि विद्वानोंके छन्दोंको देखकर यह ग्रन्थ बनाया। सं० ११९२ में योगसारके लिखनेवाले अमलर्कार्ति इसके शिष्य जान पड़ते हैं। प्राकृत शीलोपदेश-मालाका प्रणेता जयकीर्त्ति इसले भिन्न है, क्योंकि वह आपको जयसिंहसूरिका शिष्य प्रकट करता है। ''

हमारी समझमें जयकीर्त्ति दिगम्बर सम्प्रदायके ही विद्वान् हैं। क्योंकि एक तो वे पूज्यपादका उल्लेख कंरते हैं, दूसरे योगसार ग्रन्थ भी दिगम्बर सम्प्रदायका है जिसे उनके शिष्यने लिखवाया है, तीसरे जयकीर्त्ति, अमलकीर्त्ति, वामकीर्त्ति इस प्रकारकी कीर्त्यन्त नाम-परम्परा दिगम्बर सम्प्रदायमें ही अधिक देखी जाती है।

१ " वर्द्धमाननमस्कारमङ्गलकरणेनायं कविर्जनः प्रतिभाति । माण्डन्य-पिंगल-जनाश्रय-सेतव-पूज्यपाद-जयदेवबुधादीनां छन्दांसि वीर्क्ष्येतच्छंदोऽनुशासनं विहितमिति प्रान्ते दर्शि. तम् । सं० ११९२ वर्षे योगसारलेखिताऽमल्कीर्तिरस्य शिष्यो शायते । प्राकृतशीलं)पदेशमालायाः प्रणेता जयकीर्त्तिः स्वं जयसिंहस्ररिशिष्यत्वेन परिचायतिस्म, स त्वस्माद्भिन्नी विशायते । "

२ पं० जुगल किशोरजी मुख्तारने बतलाया है कि चित्तौड़गड़में एक शिलालेख ( ए० इं० जिल्द २ ) मिला है जो जयकीर्तिंके शिष्य रामकीर्तिका है । उसमें रामकीर्तिने अपनेको दिगम्बराचार्य लिखा हें----

> '' श्रीजयकीर्तिशिष्येण दिगम्बरगणेशिना । प्रशास्तिरीदृशीचके...श्रीरामकीर्तिना ॥ संवत् १२०७ सूत्रधा.....''

इसके १२०७ संवत्को देखते हुए छन्दोनुशासनके कर्त्ता जयकीति ही रामकीतिके गुरु जान पड़ते हैं । अमल्कीतिं रामकीतिंके ही गुरुभाई होंगे ।

# ज्ञानभूषण और शुभचन्द्र

श्री जिनचन्द्रसूरिके सिद्धान्तसारके भाष्यमें यद्यपि भाष्यकारने अपना कोई स्पष्ट परिचय नहीं दिया है और न उसमें कोई प्रशस्ति ही है; परन्तु मंगलाचरणके नीचे लिखे श्लोकसे मालूम होता है कि वह भ० ज्ञानभूषणका बनाया हुआ है— श्रीसर्वज्ञं प्रणम्यादौ लक्ष्मीवीरेन्द्रसेवितम् ।

भाष्यं सिद्धान्तसारस्य वक्ष्ये ज्ञानसुभूषणम् ॥

इसमें सर्वज्ञको जो ज्ञानसुभूषण विशेषण दिया गया है, वह निश्चय ही भाष्य-कत्तीका नाम है। और भी कई ग्रन्थकत्तीओंने मंगलाचरणोंमें इसी तरह अपने नाम प्रकट किये हैं। इसके सिवाय 'लक्ष्मीवीरेन्दुसेवितम् 'पदसे यह भी माल्र्म होता है कि लक्ष्मीचन्द्र और वीरचन्द्र नामके उनके (ज्ञानभूषणके) कोई शिष्य या प्रशिष्य थे, जिनके पढ़नेके लिए उक्त भाष्य बनाया गया है। ज्ञानभूषणके प्रशिष्य ग्रभचन्द्राचार्यकी बनाई हुई स्वामिकार्तिकेयानुपेक्षा टीकाकी प्रशस्तिके १०–१५ वें रलोकमें, जो कि आगे टिप्पणीमें उद्धृत की गई है, इन लक्ष्मीचन्द्र और वीर-चन्द्रका उछिख है और उस उछेखसे हम निश्चय पूर्वक कह सकते हैं कि भाष्यके मंगलाचरणका ' लक्ष्मीवीरेन्दुसेवितम् 'पद उन्हींको लक्ष्य करके लिखा गया है। भट्टारक ज्ञानभूषण मूलसंघ, सरस्वतीगच्छ और बलात्कारगणके आचार्य थे। उनकी गुरुपम्पराका प्रारंम भ० पद्मनन्दिसे होता है। पद्मनन्दिसे पहलेकी परंपराका अभी तक ठीक ठीक पता नहीं लगा है। १ पद्मनन्दि ज्ञाक्त के ही नि

ज्ञानभूषणके बाद पाँचवें विजयकीर्ति और फिर उनके शिष्य छठे ग्रुभचन्द्र हुए हैं और इस तरह ग्रुभचन्द्र ज्ञानभूषणके प्रशिष्य हैं। प्रत्येक भट्टारकके अनेकानेक शिष्य होते थे; परन्तु उपर्युक्त शिष्य-क्रममें केवल उन्हींका नाम दिया

१ माणिकचन्द्र-जैन-ग्रन्थमालाके २१ व ग्रन्थ ' सिद्धान्तसारादिसंग्रह ' में यह प्रका शित हुआ है। गया है, जो एकके बाद दूसरेके क्रमसे भट्टारक-पदके या गद्दीके अधिकारी होते गये हैं। उक्त शिष्यक्रम स्वाभिकार्तिकेयानुप्रक्षा-टीकाकी प्रशस्तिसे स्पष्ट होता है। आगे शुभचन्द्राचार्यकी शिष्यपरम्पराका क्रम इस प्रकार निश्चित होता है— ७-सुमतिकीर्ति-८ गुणकीर्ति-९ वादिभूपण-१० रामकीर्ति-११ यशःकीर्ति और

भ श्रीमूलसंधेऽजनि नन्दिसंधः वरं। बलात्कारगणप्रसिद्धः । श्रीकुन्दकुन्दो वरस्रिवर्यां विभाति भाभूषणभूषिताङ्गः ॥ २ ॥ तदन्वये श्रीमुनिपद्मनन्दी ततोऽभवच्छ्रीसकलादिकीर्तिः । तदन्वये श्रीभुवनादिकीर्तिः श्रीज्ञानभूपो वरवृत्तिभूपः ॥ ३ ॥ तदन्वये श्रीविजयादिकीर्तिस्तत्यद्वधारी शुभचन्द्रदेवः । तेनयमाकारि विशुद्धटीका श्रीमत्सुमत्यादिसुकीर्तितश्च ॥ ४ ॥ सूरिश्रीशुभचन्द्रेण वादिपर्वतवज्रिणा । त्रिविद्यनानुप्रेक्षाया वृत्तिर्विरचिता वरा ॥ ५ ॥ श्रीमद्रिक्रमभूपतेः परिभिते वर्षे शते षोडशे, माघे मासि दशाग्रबह्निसहिते ख्याते दशम्यां तिथौ । श्रीमच्छ्रीमहिसारसारनगरे चैत्यालय श्रीगुरोः श्रीमच्छीग्रुभचन्द्रदेवविहिता टीका सदा नंदतु ॥ ६ ॥ वर्णिश्रीक्षमचन्द्रेण विनयेनाकृत प्रार्थना । ज्ञुभचन्द्रगुरो स्वामिन् कुरु टीकां मने।हराम् ॥ ७ ॥ तेन श्रीशमचन्द्रेण त्रैविद्येन गणेशिना । कार्तिकेयानुधेक्षाया वृत्तिर्विराचिता वरा ॥ ८ ॥ तथा साधुसुमत्यादिकीर्तिनाकृतप्रार्थना । सार्थीकृता समर्थेन शुभचन्द्रेण सूरिणा ॥ ९ ॥ भट्टारकपदाधीशा मूलसंघे विदां वराः । रमावीरेन्दुचिद्रूपगुरवो हि गणे। हानः ॥ १० ॥ लक्ष्मीचन्द्रगुरुस्वामी शिष्यस्तस्य सुधी यशाः । वृत्तिर्विस्तारिता तेन श्रीशुमेन्दुप्रसादतः ॥ ११ ॥ इति श्रीस्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षायां त्रिविधविद्याधर-षड्भाषाकविचक्रवर्तिश्रीग्रुभ-चन्द्रविराचितायां टीकायां.....॥ \*

१२ पद्मनन्दि आदि । इनमेंसे वादिभूपण तककी परम्पगका उल्लेख अध्या-त्मतरांगिणीकी उस प्रतिके लिखनेवालेकी प्रशस्तिमें मिलता है जो स्वर्गीय दानवीर सेठ माणिकचन्दजीके सरस्वतीमण्डारमें मौजूद है और वादिभूषणके बादके भट्टारकोंका उल्लेख बलात्कारगणकी गुवावलीमें है जो म० नेमिचन्द्रकी बनाई हुई है । शुभचन्द्रकी पट्टावलीसे भी यही कम निश्चित होता है ।

श्रीज्ञानभूषण सागबाड़े (बागड़) की गद्दीके भट्टारक पदपर आसीन थे। नन्दिसंघकी पट्टावलीसे मालूम होता है कि '' वे गुजरातके रहनेवाले थे। गुजरातमें उन्होंने सागारधर्म धारण किया, अहीर (आभीर) देशमें ग्यारह प्रतिमायें धारण कीं और वाग्वर या बागड़ देशमें दुर्धर महाव्रत प्रहण किये। तौर्ल्व देशके यतियोंमें उनकी बड़ी प्रतिष्ठा हुई, तैलंग देशके उत्तम उत्तम पुरुषोंने उनके चरणोंकी बन्दना की, द्रविड़ देशके विद्वानोंने उनका स्तवन किया, महाराष्ट्रमें उन्हें बहुत यश मिला, सौराष्ट्रके धनी श्रावकोंने उनके लिए महामहोत्सव किया, रायदेश ( ईडरके आसपासका प्रान्त ) के निवासियोंने उनके वचनोंको अतिशय प्रमाण माना, मेदपाट ( मेवाड़ ) के मूर्ख लोगोंको उन्होंने प्रतिबोधित किया, मालवेके भव्य जनोंके हृदय-कमलको विकसित किया, मेवातमें उनके लोगोंका त्मरहस्यपूर्ण व्याख्यानसे विविध विद्वान् श्रावक प्रसन्न हुए, कुरुजांगलके लोगोंका

१ '' संवत् १६५२ वर्षे ज्येष्ठद्वितीयऋष्णदशम्यां शुके मूलसंघे सरस्वतीगच्छे बलात्कारगणे श्रीकुन्दकुन्दान्वये भ० श्रीपद्मनन्दि देवास्तत्पट्टे भ० सकल्कीतिदेवास्तत्पट्टे भ० भुवनकीर्ति-देवास्तत्पट्टे भ० ज्ञानभूषणदेवास्तत्पट्टे भ० श्रीविजयकीतिदेवास्तत्पट्टे भ० शुमचन्द्रदेवास्तत्पट्टे भ० श्रीसमुतिकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भ० श्रीगुणकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भ० श्रीवादिभूपणगुरुस्तच्छिष्य प० देवजी पठनार्थन् । ''

२ देखां, जैनसिद्धान्तभास्करकी प्रथम किरण, ५० ४५-४६

३ देखों जैन सि० भा० की चौथी किरण पृ० ४३-४५

४ नागचंद्रसूरिने जो तौलवदेशके देवचंद्रमुनिके शिष्य थे विपापहारस्तोत्रटीका इन्हीं बागड़ देशके मण्डलाचार्य झानभूषणके बारबार कहनेसे बनाई थी— "बागड़देशमण्डलाचार्य-झानभूषणदेवैर्मुहुरुपरुद्ध: । '' इससे भी माऌम होता है कि वे तौलवदेशमें गये थे और वहाँके यतियोंने उनका सम्मान किया था । देखो, जैनहितैषी भाग १२, पृ० ९७-९९ में पंठ जुगलकिशोरजीका इतिहास-प्रसङ्ग ।

३४

अज्ञान रोग दूर किया, तूरव (१) के षट्दर्शन और तर्कके जाननेवालोंपर विजय प्राप्त किया, वैराट् (जयपुरके आसपास) के लोगोंको उभय मार्ग (सागार-भनगार) दिखलाय, नमियाढ़ (निमाड़ १) में जैनधर्मकी प्रभावना की, टग राट इड़ीबटी नागर चार्ल (१) आदि जनपदोंमें प्रतिबोधके निमित्त विहार किया, मैरव राजाने उनकी भक्ति की, इन्द्रराजाने चरण पूजे, राजाधिराज देवराजने घरलोंकी आराधना की, जिनधर्मके आराधक मुदिलियार, रामनाथराय, वोग्मरसराय, कलपराय, पाण्डुराय आदि राजाओंने पूजा की, और उन्होंने अनेक तथिँकी यात्रा की'। व्याकरण-छन्द-अलंकार-साहित्य-तर्क-आगम-अध्यात्म-आदि शास्त्ररूपी कमलोंपर विहार करनेके लिए वे राजहंस थे और द्युद्ध ध्याना-मृत-पानकी उन्हें लालसा थी। '' यह प्रशस्ति अतिशयोक्तिपूर्ण अवश्य है फिर भी इससे जान पड़ता है कि ज्ञानभूपण अपने समयके बहुत प्रसिद्ध और विद्वान् आचार्य थे।

भंग ज्ञानभूषणके तत्त्वज्ञानतरंगिणी और सिद्धान्तसार-भाष्य ये दो ग्रंथ मुद्रित हो चुके हैं । परमार्थोपदेश भी उपलब्ध है । इनके सिवाय नेभिनिर्वाण-काव्यकी पञ्चिका टीका, पचास्तिकाय-टीका, दशलक्षणोद्यापन, आदीस्वर-फाग, भक्तामरा-द्यापन और सरस्वतीपूजा इन ग्रन्थोंको भी ज्ञानभूषणका बतलाया जाता है । संभव है कि इनमें अन्य किसी ज्ञानभूषणके ग्रंथ भी शामिल हों । सिद्धान्तसार भाष्यकी रचना किस समय हुई, यह तो नहीं मालूम हो सका परन्तु

१ ' गोम्मटसार-टीका ' का भी कुछ लोगोंने झानभूषणकृत मान रक्षवा है । परंतु यह भल है । २६ अगस्त १९१५ के जैनभित्रमें उक्त टीकाकी जो प्रशस्ति प्रकाशित हुई है, उससे मालूम होता है कि इसके कर्त्ता वे नेभिचंद्र हैं जिन्होंने झानभूषणसे दीक्षा ली थी, भट्टारक प्रभाचंद्रने जिन्हें आचार्यपदपर विठाया था, दक्षिण देशके मुप्रसिद्ध आचार्य मुनिचंद्रके पास जिन्होंने सिद्धान्त अन्थ पढ़े थे, विशाल्कीतिंने जिन्हें टीका-रचनामें सहायता दी थी और जो लाला ब्रह्मचारीके आग्रहवश गुजरातसे आकर चित्रकूट (चित्तोर) में जिनदासशाहके बनवाये हुए पार्श्वनाथ-मन्दिरमें रहे थे | यह टीका वीरनिवाण संवत् २१७७ में समाप्त हुई है । गोम्मटसारके कर्त्ताके मतसे २१७७ में विक्रम संवत् ( २१७७–६०५= १५७२–१२३५ ) १७०७ पड़ता हं, अतएव उक्त नेमिचन्द्रके गुरु झानभूषण कोई दूसरे ही झानभूषण हैं, जो सिद्धांतसार-भाष्यके कर्तांसे सौ सवा सौ वर्ष बाद हुए है । तत्त्वज्ञानतरंगिणीकी प्रशस्तिंसे माऌम होता है कि वह विक्रम संवत् १५६० में बनी है।

' क्रैने-धातु-प्रतिमा-लेख-संग्रह ' में प्रकाशित बीसनगर ( गुजरात ) के शान्ति-नाथके श्वेताम्बर-मन्दिरकी एक दिगम्बर प्रतिमाके लेखेंसे और पैथापुरके श्वे० मन्दिरकी दि॰ प्रतिमाके लेखेंसे माऌ्म होता है कि वि॰ सं॰ १५५७ और १५६१ में ज्ञानभूपणजी मट्टारक-पदपर नहीं थे किन्तु उनके शिष्य विजयकीर्ति थे और बे १५५७ के पहले ही इस पदकी छोड़ चुके थे। इस लिए तत्त्वज्ञानतरं-गिणीकी रचना उन्हेंने उस समय की है जब मट्टारकपदपर विजयकीर्ति थे।

पूर्वोक्त 'जैन-धातु-प्रतिमा-लेखसंग्रह ' नामक प्रन्थमें विक्रम संवत् १५३४-३५ और १५३६ के तीन प्रतिमा-लेख और भी हैं जिनसे माल्रम होता है कि उक्त संवतोंमें ज्ञानभूपण भट्टारकपदपर थे। भट्टारक पद छोड़नेके बाद भी वे बहुत समयतक जीवित रहे हैं।

भद्दारक शुभचन्द्र भी बहुत बड़े विद्वान् थे। त्रिविधविद्याधर ( शब्दागम, युक्त्यागम और परमागमके ज्ञाता ) और पट्भापाकविचकवर्ती ये उनकी पद-वियाँ थीं। पट्टावलीके अनुसार वे '' प्रमाणपरीक्षा, पत्रपरीक्षा, पुष्पपरीक्षा (?) परीक्षामुख, प्रमाणनिर्णय, न्यायमकरंद, न्यायकुमुदचन्द्र, न्यायविनिश्चय, स्ठोकवार्तिक, राजवार्तिक, प्रमेयकमल्मार्तण्ड, आप्तमीमांसा, अष्टसहस्री, चिन्ता-

भ यदैव विक्रमातीताः शतपञ्चदशाधिकाः ।

पश्चिसंवत्सरा जातास्तदेयं निर्मिता कृतिः ॥ ५३ ॥

२ देखो श्रीबुद्धिसागरसूरिसम्पादित ' जैनधातुप्रतिमालेखर्सग्रह, ' प्रथम भाग, पृष्ठ ८७ और १२३ ।

३-" सं० १५५७ वर्षे माघवदि ५ गुरौ श्रीमूलसंघे सरस्वतीगच्छे बलात्कारगणे श्री-कुन्दकुन्दाचार्यान्वये भ० सकलकीर्तिस्वत्पट्टे भ० श्रीभुवनकीर्तिस्तत्पट्टे भ० श्रीज्ञानभूषणस्त-त्पट्टे भ० श्रीविजयकीर्तिगुरूपदेशात् हूंबडज्ञातीय ... ... एते श्रीशान्तिनाथं नित्यं प्रणमन्ति।"

४—'' सं० १५६१ चैत्रवदि ८ शुक्रे मूलसंघे म० झानभूषण मट्टारकश्रीविजयकीर्ति डप-देशात् हुम्बड् कटुआ श्रीनेमिनाथबिम्बं ...। "

५-देखो नं० ६७२, १५०९ और ५६७ के लेख।

मणिमीमांसाविवरण, वाचस्पतितत्त्वकौमुदी आदि कर्कश तर्क-ग्रन्थोंके, जैनेन्द्र, शाकटायन, ऐन्द्र, पाणिनि, कलाप आदि व्याकरण-ग्रन्थोंके, त्रैलोक्यसार, गोम्मट-सार, लब्धिसार, क्षपणासार, त्रिलोकप्रज्ञप्ति, सुविज्ञप्ति (?), अध्यात्माष्टसहस्वी (?) और छन्दोलकार, आदि शास्त्र-समुद्रोंके पारगामी थे। उन्हेंने अनेक देशोंमें विहार किया था, अनेक विद्यार्थियोंका वे पालन करते थे, उनकी समामें अनेक विद्वज्जन रहते थे, गौड, कलिंग, कर्णाट, तौलव, पूर्व, गुर्जर, मालव, आदि देशोंके वादियोंको उन्हेंने पराजित किया था और अपने तथा अन्य धर्मोंके वे बड़े भारी ज्ञाता थे। '' इसमें भी अतिशयोक्ति तो होगी ही।

भ॰ ग्रुभचन्द्रजीके बनाये हुए अनेक ग्रन्थ है और प्रायः उन सभीकी प्रश-स्तियोंमें उन्होंने अपनी गुरुपरम्पराका परिचय दिया है। स्वामिकार्तिकयानुप्रेक्षा-टीकाकी प्रशस्ति टिप्पणीमें दी जा चुकी है। पाण्डवपुराणकी प्रशस्ति भी हमारे पास है जिसके ७२ से ८६ नम्बरतकके पद्योंमें उनके नीचे लिखे ग्रन्थोंका उल्लेख है—

१—चन्द्रनाथचरितं चरिताथं पद्मनाभचरितं ग्रुभचन्द्रम् । मन्मथस्य महिमानमतन्द्रो जीवकस्य चरितं च चकार ॥७२॥ चन्दनायाः कथा येन दृब्धा नान्दीश्वरी तथा । आशाधरकृतार्चायाः वृत्तिः सद्वृत्तिशालिनी ॥ ७३ ॥ त्रिंशचतुर्विंशतिभूजनं च सट्वृत्तसिद्वार्चनमव्यधत्त । सारस्वतीयार्चनमत्र ग्रुद्धं चिन्तामणीयार्चनमुचरिष्णुः ॥ ७४ ॥ श्रीकर्मदाद्दविधिवन्धुरसिद्धसेवां नानागुणौधगणनाथसमर्चनं च । श्रीपार्श्वनाथवरकाव्यसुपज्ञिकां च यः संचकार ग्रुभचन्द्रयतीन्द्रचन्द्रः ॥७५॥ उद्यापनमदीपिष्ट पल्योपमविधेश्च यः । चारित्रग्रुद्धितपसश्चतुम्निद्वादशात्मनः ॥ ७६ संशयिवदनविदारणमपशब्दमुखण्डनं परं तर्कम् । सत्तत्त्वानेर्णयं वरस्वरूपसंबोधिनीं वृत्तिम् ॥ ७७ अध्यात्मपद्यवृत्तिं सर्वार्थापूर्वतोभद्रम् । योऽकृतसद्वाकरणं चिन्तामणिनामधेयं च ॥ ७८ १ चन्द्रप्रमचरित, २ पद्मनाभचरित, ३ जीवंधरचरित, ४ चन्दना कथा, ५ नन्दीश्वरकथा, ६ आशाधरकृत नित्यमहोद्योतकी टीका, ७ त्रिंशचतुर्विंशति-पूजापाठ, ८ सिद्धचक्रव्रतपूजा, ९ सरस्वतीपूजा, १० चिन्तामणियंत्रपूजा, ११ कर्मदहनविधान, १२ गणधरवल्यपूजा, १३ ( वादिराजकृत ) पार्श्वनाथकाव्यकी पंजिकौ टीका, १४ पल्यव्रतोद्यापन, १५ चतुस्त्रिंशदाधिकद्वादशशतोद्यापन ( १२३४ व्रतोंका उद्यापन ), १६ संशायिवर्दनविदारण ( श्वेताम्बरमतखण्डन ), १७ अपशब्दखण्डन, १८ तत्त्वनिर्णय, १९ स्वरूपसम्बोधनकी द्यत्ति, २० अध्यात्मपद्यटीका, २१ सर्वतोभद्र, २२ चिन्तामणि नामक प्राकृत व्याकरण, २३ अंगपैण्णत्ति ( प्राकृत ), २४ अनेकस्तोत्र, २५ पड्वाद ( ? ) और पाण्डवपुराण । पाण्डवपुराण वि० संवत् १६०८ में समाप्त हुआ है । अतएव इसके पहलेके रचे हुए ग्रन्थोंके ही नाम इस प्रशस्तिसे माल्ट्रम हो सकते हैं । पाण्डवपुराण ने बाद भी उन्होंने अनेक ग्रन्थोंकी रचना की है और इसके प्रमाणमें हम दो ग्रन्थोंको पेश कर सकते हैं —एक तो स्वामिकार्तिंकेयानुप्रेक्षा-टीका जो संवत् १६१३ में बनी है और दूसरा करक्रुंडुचरित जो सं० १६११ में बना है । संभव है, इनके सिवाय और भी कुछ ग्रन्थ इनके बाद बने हों।

कृता येनांगप्रज्ञप्तिः सर्वाङ्गार्थाप्ररूपिका । स्तोत्राणि च पवित्राणि षड्वादाः श्रीजिनेशिनाम् ॥ ७९ तन श्रीग्रमचन्द्रदेवविदुषा सत्पाण्डवानां परम् । पुष्यत्पुण्यपुराणमत्र सुकरं चाकारि प्रीत्या महत् ॥ ८. श्रीमद्विक्रमभूपतेर्द्विकहते स्पष्टाष्टसंख्ये शते रम्य-ष्टाधिकवत्सरे सुखकरे भाद्रे द्वितीयातिथौ । श्रीमद्वाग्वरनिर्व्वतीदमतुले श्रीशाकवाटे पुरे श्रीमच्छ्रीपुरुषाभिधे विराचितं स्थेयात्पुराणं चिरम् ॥ ८६ १ यह ग्रन्थ स्वर्गीय सेठ माणिकचन्दजीके ग्रन्थभण्डारमें मौजूद है । २ यह जैन सि॰ प्र॰ संस्थाद्वारा प्रकाशित हो चुका है ।

३ सिद्धान्तसारादिसंग्रहमें प्रकाशित ।

# माघनन्दि योगीन्द्र

ये ' शास्त्रसारसमुच्चय ' नामक सूत्रग्रन्थके कत्ती हैं। इस नामके भी कई आचार्य हो गये हैं, इस कारण नहीं कहा जा सकता कि इसके कर्त्ता कौनसे माघ-नन्दि हैं। कर्नाटक-कवि-चरित्रके अनुसार एक माघनन्दिका समय ईस्वी सन् १२६० ( वि० संवत् १३१७ ) है और उन्हेंनि इस शास्त्रसारसमुच्चयपर एक कनड़ी टीका भी लिखी है तथा माघनन्दि-श्रावकाचारके कर्त्ता भी वही हैं। इससे माऌम होता है कि शास्त्रसारसमुच्चय ( मूल ) के कर्त्ता इनसे पहले हुए हैं और उनका समय भी विक्रमकी चौदहवीं शताब्दिसे पहले समझना चाहिए।

मद्रासकी ओरियण्टल लायब्रेरीमें 'प्रतिष्ठाकल्पटिप्पण 'या 'जिनसंहिता' नामका एक प्रन्थ है। उसकी उत्थानिका और अन्तकी पुष्पिकांसे माल्म होता है कि प्रतिष्ठाकल्प-टिप्पणके कर्त्ता कुमुन्देन्दु या कुमुदचन्द्र माधनन्दिसिद्धान्त-चक्रवर्तीके शिष्य थे।

माघनन्दि श्रावकाचार और शास्त्रसारसमुच्चयके टीकाकार माघनन्दिने कर्नाटक-कविचरित्रके अनुसार कुमुदेन्दुको अपना गुरु बतलाया है। संभव है कि सिद्धान्त-सारसमुच्चयके कर्त्ता माघनन्दि (पहले) के ही शिष्य ये कुमुदेन्दु हों जिनका उक्त प्रतिष्ठाकल्प-टिप्पण नामक प्रन्थ है और उन्हींके शिष्य श्रावकाचारके कर्त्ता दूसरे माघनन्दि हों। अक्सर राजाओंके समान मुनियोंमें भी दादा और पोतेके नाम एक-से रक्खे जाते रहे हैं। यदि यह ठीक है तो शास्त्रसारसमुच्चयके कर्त्ताका समय ५० वर्ष और पहले अर्थात् विक्रमसंवत् १२६७ के लगभग मानना चाहिए।

१-श्रीमावनान्दासिद्धान्तचकवर्तितनूभवः ।

कुमुदेन्दुरहं वच्मि प्रतिष्ठाकल्पटिष्पणम् ॥

२-इति श्रीमाघनन्दिसिद्धान्तचक्रवर्तितनूमवचतुर्विधपाण्डित्यचक्रवर्तिश्रीवादिकुमुदचन्द्र-मुनीन्द्रविरचिते जिनसंहिताटिप्पणे पृज्यगृजकपृजकाचार्यपूजाफल्प्रतिपादनं समाप्तम् ॥

# भट्टारक गुणभद्र

चित्रैवन्धस्तोत्रके कर्त्ता गुणभद्रकीर्ति नामके आचार्य भगवाजिनसेनके शिष्य गुणभद्राचार्थके अतिरिक्त कोई दूसरे ही हैं । २७ वें श्लोकमें इस स्तुतिको 'मेधाविना संस्क्रेतां ' (मेधावीके द्वारा संस्कार की हुई ) विशेषण दिया है । संभवतः ये वही पं० मेधावी हैं जो धर्मसंग्रहश्रावकाचारके कर्ता हैं और जिन्होंने मूलाचारकी 'वसुनन्दिन्दन्ति, ' 'त्रिलेकप्रज्ञप्ति ' आदि प्रन्थोंके अन्तमें उक्त प्रन्थोंके दान करनेवालेंकी बड़ी बड़ी प्रशस्तियाँ जोड़ी हैं । यदि हमारा यह अनुमान ठीक है, तो यह स्तोत्र १६ वीं शताब्दिका बना हुआ है । क्योंकि पं० मेधावीने उक्त प्रशस्तियाँ वि० सं० १५१६ और १५१९ में रची हैं ।

मेधावीके समयमें एक गुणभद्र नामके आचार्य थे भी, इसका पता जैनसि-द्धान्तभवन आराके 'ज्ञानार्णव ' नामक ग्रन्थकी लेखक-प्रशास्तिसे लगता है। यथा— '' संवत् १५२१ वर्ष आषाड़ सुदि ६ सोमवासरे श्रीगोगाचलटुर्गे तोमरवंशे राजाधिराजश्रीकीर्तिसिंहराज्यप्रवर्तमाने श्रीकाष्ठासंघे माथुरान्वये पुष्करगणे भ० श्रीगुणकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भ० श्री० श्रीयशःकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भ० श्रीमलयकीर्ति-देवास्तत्पट्टे भ० श्रीगुणभद्रदेवास्तदाम्नाये गर्गगोत्रे....। ''

इससे माऌ्म होता है कि वि० सं - १५२१ में ग्वालियरमें गुणभद्रनामके आचार्थ थे जो काष्ठासंघ -माथुरान्वय और पुष्करगणकी गद्दीपर आरूढ़ थे। बहुत संभव है कि चित्रबन्धस्तेत्रिके कत्ती यही हों और इन्हींकी रचनाको उसी समयमें होनेवाले पं० मेधावीने संस्कृत किया हो।

१ माणिकचन्द्र-यन्थमालाके सिडांतसारादिसंग्रहमें प्रकाशित ।

२ यो नाधीत इमां स्तुति विनयते। मेधाविना संस्कृताम् ।

पुंनागः कवितां स याति सनृपतिः (?) स्वर्गश्रियं चाश्नुते ॥

३ देखें। जैनहितैषी भाग १५, अंक ३-४। पं० मेधावीका बनाया द्रुआ धर्म संग्रहश्राव-काचार नामका ग्रन्थ भी है, जो वि० संवत १५४१ में समाप्त हुआ है और भाषा-टीका-सहित प्रकाशित हो चुका है।

### कुछ अप्राप्य ग्रन्थ

### 

पार्श्वनाथचरितके कर्त्ता वादिराजसूरिने प्राचीन कवियोंका स्मरण करते हुए लिखा है----

नमः सन्मतये तस्मै भवकूपनिपातिनाम् ।

सन्मतिर्विवृता येन सुखधामप्रवेशिनी ॥ २२ ॥

अर्थात् उस सन्मति ( आचार्य ) को नमस्कार हो, जिसने भवकूपमें पड़े हुए ळोगोंके लिए सुखधाममें पहुँचानेवाली 'सन्मति'को विवृत किया, अर्थात् सन्म तिकी वृत्ति या टीका लिखी।

इमारी समझमें यह सन्मति सिद्धसेन आचार्यका सुप्रसिद्ध ' सन्मति-प्रकरण ' नामका प्रन्थ है, जिसपर क्षेताम्बराचार्य अभयदेवकी विस्तृत टीका है और जो गुजरात विद्यापीठद्वारा प्रकाशित भी हो चुका है। इस उल्लेखसे अनुमान होता है कि दिगम्बरसम्प्रदायमें उस समय तक इसका इतना प्रचार था कि उसपर दिगम्बराचार्योंने टीकार्ये भी लिखी थीं। इसी लिए तो हरिवंदीपुराण और आदिपुराणके कर्त्ताओंने उनकी अतिशय प्रशंसा की है और उन्हें महान् तार्क्ति बतलाया है।

अवणबेल्गोलकी महिषेण प्रशस्तिमें सुमतिदेव नामके आचार्यका उल्लेख है जिन्होंने ' सुमति-सप्तक ' नामका कोई ग्रन्थ बनाया था—

> सुमतिदेवममुं स्तुत येन वः सुभतिसप्तकमाप्ततया कृतं । परिहृतापथतत्त्वपथार्थिनां सुमतिकोटिविवर्ति भवार्तिहृत् ॥

- १ जगत्प्रबे।धसिद्धस्य वृषभस्येव निस्तुषः । बोधयन्ति सतां बुद्धिं सिद्धसेनस्य सूक्तयः ॥ ३०-हरि०
- २— सिद्धसेनकविजीयाद्विकल्पनखराङ्करः ॥ प्रवादिकरियूथानां केसरी नयकेसरः । ४२–आ० पु०

जान पड़ता है कि पूर्वोक्त सन्मति और ये सुमतिदेव एक ही हैं । क्योंकि सन्मति और सुमति प्रायः एकार्थवाची हैं । कविगण अक्सर नामोंमें भी पर्यायवाची शब्दोंका प्रयोग कर दिया करते हैं, जैसे देवसेनको सुरसेन और कनक नन्दिको कल्धौतनन्दि लिखा गया है । सन्मतिकी टीकाके कर्त्ताका नाम एक कविको 'सुमति 'की जगह 'सन्मति ' ही विरोप उपयुक्त और आकर्षणीय माल्र्म हुआ होगा और वह सुगमतासे प्राप्त इस शब्दालंकारको नहीं छोड़ सका होगा । मल्हिपेण-प्रशस्तिमें कुन्दकुन्द, समन्तभद्र, सिंहनन्दि, वक्तग्रीव, वज्रनन्दि और पात्रकेसरीके बाद सुमतिदेवकी स्तुति की गई है और उनके वाद कुमारसेन, वर्द्वदेव, अकलंकदेव आदिकी । यद्यपि उक्त प्रशस्तिसे हम यह आशा नहीं कर सकते हैं कि उसमें सब आचायोंका स्तवन ठीक ठीक समय-क्रमसे ही किया होगा, फिर भी सुमतिदेव बहुत प्राचीन आचार्य माल्र्म होते हें ।

#### २----वज्रनन्दिकं दो ग्रन्थ

मछिषेण-प्रशस्तिमें वज्रनन्दिके ' नवस्तोत्र ' नामक ग्रन्थका उल्लेख मिलता है, जिसमें सोर अर्हत्प्रवचनको अन्तर्भुक्तं किया गया है और जिसकी रचनाशैली बहुत सुन्दर है—

> नवस्तोत्रं तत्र प्रसरति कवीन्द्राः कथमपि प्रमाणं वज्रादौ रचयत परन्नान्दिनि मुनौ । नवस्तोत्रं येन व्यरचि सकलाईतप्रवचन— प्रपंचान्तर्भावप्रवणवरसन्दर्भसुमगम् ॥ ११

इसी तरह आचार्य जिनसेनने भी अपने हरिवंशपुराणमें वज्रसूरिकी स्तुति करते हुए लिखा है—

वज्रसूरेर्विचारण्यः सहेत्वोर्बन्धमोक्षयोः ।

प्रमाणं धर्मशास्त्राणां प्रवक्तृणामिवोक्तयः ॥ ३२

अर्थात् वज़सूरिकी सहेतुक बन्ध-मोक्षकी विचारणायें धर्मशास्त्रोंके प्रवक्ता अर्थात् गणधरदेवोंकी उक्तियोंके समान प्रमाणभूत हैं।

इस स्तुतिमें वज्रसूरिके किसी ऐसे ग्रन्थका संकेत किया गया है जिसमें बन्ध, मोक्ष और उनके कारण राग-द्वेष तथा सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रादिकी चर्चा है। महाकवि धवलने अपने अपभ्रंशभाषाके हरिवंशपुराणमें लिखा है— वज्जसूरि सुपसिद्ध जुणिवरु, जेण पमाणगंथु किउ चंगउ । अर्थात् वज्रसूरि नामके सुप्रसिद्ध मुनिवर हुए जिन्होंने सुन्दर प्रमाण-ग्रंथ बनाया। जिनसेन और धवल दोनोंने ही वज्रसूरिका उल्लेख पूज्यपाद या देवनन्दिके बाद किया है, अतएव ये वही वज्रनन्दि माल्र्म होते हैं जो पूज्यपादके शिष्य थे और जिन्हें देवसेनसूरिने अपने दर्शनसारमें द्राविड संघका उत्पादक बतलाया है । नबस्तोत्रक अतिरिक्त इनका कोई प्रमाण ग्रन्थ भी था । आचार्य जिनसेनने उनके जिस बन्ध-मोक्षकी चर्चा करनेवाले ग्रन्थका संकेत किया है, वह शायद इन दोमेंसे ही कोई हो अथवा कोई तीसरा ही हो । यह बात खास तौरसे ध्यान देने योग्य है कि जिनसेन तो उन्हें गणधर देवोंके समान प्रमाणिक मानते हैं और देवसेन जैनाभास बतलाते हैं !

#### ३—महासेनकी सुलोचना कथा

आचार्य जिनसेनने अपने हरिवंदापुराणकी उत्थानिकामें लिखा है— महासेनस्य मधुरा शीळालंकारधारिणी ।

कथा न वार्णिता केन वानितेव सुलोचना ॥ ३३

अर्थात् शीलरूप अलंकारको धारण करनेवाली, सुनेत्रा और मधुरा बनिताके समान महासेनकी सुलोचना-कथाकी प्रशंसा किसने नहीं की ?

कुवल्यमालाके कर्त्ता श्वेताम्बराचार्थ उद्योतनस्रीरेने भी शायद इसी सुलेचिना कथाके विपयमें कहा है—

सण्णिहियजिणवरिंदा धम्मकहाबंधदिविखयणरिंदा ।

कहिया जेण सुकहिया सुले।यणा समवसरणं व ।। ३९ ।।

अर्थात् जिसने समवसरण जैसी सुकथिता सुलोचना कथा कही। जिस तरह समवसरणमें जिनेन्द्र स्थित रहते हैं और धर्मकथा सुनकर राजा लोग दीक्षित हाते हैं, उसी तरह सुलोचना कथामें भी जिनेन्द्र सन्निहित हैं और उसमें राजाने दीक्षा ले ली है।

उद्योतनसूरिने जिनसेनसे पाँच वर्ष पहले अपने ग्रन्थकी रचना की थी, अतएव अधिक संभावना यही है कि इन दोनोंके द्वारा प्रशंसित ' सुलोचना कथा ' एक ही है और महासेन विक्रमकी संवत् ८३५ के पहलेके हैं। बहुत करके यह कथा प्राकृत भाषामें होगी। धवल महाकविने भी अपने अपभ्रंश हरिवंश-पुराणमें रविपेणके पद्मचरितके साथ महासेनकी सुलोचना कथाका उल्लेख किया है— मुणि महतेणु सुलोयणु जेण, पउमचरिउ मुणि रविसेणेण ।

#### ४—प्रभंजनका यशोधरचरित

मुनि वासवसेनने यशोधरचरितमें लिखा है— प्रभंजनादिभिः पूर्वे हरिपेणसमन्वितैः ।

यदुक्तं तत्कथं शक्यं मया बालेन भाषितुम् ॥

अर्थात् हरिपेण प्रमंजनादि कवियोंने पहले जो कुछ कहा है, वह मुझ बालक्से कैसे कहा जा सकता है ? इसमें माल्र्म होता है कि प्रमंजन कविका बनाया हुआ यशोधरचरित नामका ग्रन्थ वासवसेनके पहले था और जान पड़ता है कि इसीका उल्लेख कुवलयमालामें भी किया गया है—

सत्तूण जो जसहरो जसहरचरिएण जणवए पयडे। ।

कलिमलपभंजणो चिय पभंजणो आसि रायरिसी ॥ ४० ॥

अर्थात् जो शत्रुओंके यशका हरण करनेवाला था और जो यशोधरचरितके कारण जनपदमें प्रकट या प्रसिद्ध हुआ, वह कलिके पापेंका प्रमंजन करनेवाला प्रमंजन नामका राजर्षि है। अर्थात् प्रमंजन पहले राजा थे और पीछे उन्होंने जिनदीक्षा ले ली थी।

यह ग्रन्थ भी सम्भवतः प्राकृतमें होगा ।

# छान-बीन

### १---संघी, संघवी, सिंघई, सिंगई

ये सब शब्द ' संघपति 'के अपभ्रंश हैं। संघपतिके प्राकृत रूप ' संघवई ' ' संघवइ ' होते हैं। गुजरात काठियावाड़ में प्रचलित ' संघवी ' शब्द इससे बिलकुल नजदीकका है। यह ' संघवी ' ही बुन्देलखंड आदिमें ' सिंघई ' या ' सिंगई ' हो गया है। राजपूतानेका ' संघी ' या ' सिंघी ' पद भी इसीका रूप है।

प्राचीन काल्गें धनी-मानी लोग तीर्थयात्राके लिए बड़े बड़े संघ निकालते थे, जिनमें मुनि-आर्थिका-श्रावक-श्राविकारूप चतुर्विध संघ होता था। उन दिनों यात्रा-कार्य बड़ा कठिन था। सबकी जान-मालकी रक्षा करना, यात्रामें किसीको किसी प्रकारका कष्ट न होने देना, सारा प्रबन्ध करना, सारा खर्च उठाना, यह साधारण काम नहीं था। इसका भार जो कोई उठाता था, शायद वही संघपति कहलाता था।

श्वेताम्बर सम्प्रदायमें शत्रुंजय, गिरनार आदिके लिए संघ निकालनेकी परम्परा अनवच्छिन्नरूपसे अबतक चली आ रही है और अब भी इस तरहके संघ निकाल-नवाले संघपतिकी पदवीसे विभूषित किये जाते हैं, परन्तु दिगम्बर-सम्प्रदायमें बीचमें यह परम्परा नष्ट-सी हो गई थी । उसके पहलेके अवश्य ही इसके बहुतसे प्रमाण मिलते हैं । फिर भी इस पदवीका मोह नष्ट नहीं हुआ । इसलिए संघ निकालनेके बदले जो लोग भगवानका गज-रथ निकालने लगे, उन्हें भी पीछेसे यह पदवी दी जाने लगी । अब बुन्देलखण्ड और सी० पी० की परवार, गोलापूर्व, गोलालोरे आदि जातियोंके लोग गजरथ निकालकर ही ' सिंघई 'या 'सिंगई ' बन जाते हैं, संघ निकालनेकी बातको तो शायद वे भूल ही गये हैं ।

खण्डंलवाली और दूसरी कुछ जातियोंमें भी 'संघी' पद है। परन्तु जान पड़ता है, वह पुराने संघपतियोंके ही वंशमें चला आया हुआ पद है, गजरथ चलाकर पाप्त किया हुआ नहीं। बड़े-बड़े नंगरोंमें जहाँ जैनोंका जन संघ काफी होता था, ऐसा माऌ्म होता है कि वहाँके सर्वप्रधान मुखियाको भी ' संघपति ' कहा जाता था।

प्राचीन शिखालेखेंा, प्रतिमालेखों और ग्रन्थ-प्रशस्तियेंमें संघपतिका संक्षिप्तरूप ' सं० ' लिखा मिलता है । शायद यह पद आगेके वंशधरोंको भी परम्परासे प्राप्त होता था ।

# २---साधुं और साहु

' साधु ' शब्दका प्राकृत रूप ' साहु ' होता है, और चूँकि ' साहु ' लेकभापामें एक प्रचलित पदवी थी, इसलिए जब संस्कृतके लेखकोंको अपनी संस्कृत रचनामें उसके निर्देशकी आवश्यकता हुई, तब उन्होंने उसका संस्कृतरूप ' साधु ' बना लिया और साहुकी पत्नी ' साहुणी 'को ' साध्वी ' । परन्तु इन शब्दोंसे प्रायः अम हो जाया करता है । आम तौरसे साधु शब्दका उच्चारण करते ही हमारे सामने मुनि या यतिका भाव आ जाता है और साध्वीसे आर्थिका या तपस्विनीका । परन्तु ग्रन्थ-प्रशस्तियों प्रतिमा-लेखों आदिमें साधु शब्द साहूकार या धनी गृहस्थके अर्थमें ही अधिकतासे व्यवहार किया गया गया है और साध्वी उसकी पत्नीके लिए ।

पं० आशाधरजीने अपनी प्रशस्तिमें एक जगह लिखा है—'' मुग्धबुद्धिप्रवो-धाय महीचन्द्रेण साधुना, धर्मामृतस्य सागारधर्मटीकास्ति कारिता। '' इसका अर्थ बड़े बड़े पंडितोंतकने यही कर डाला है कि महीचन्द्र नामक साधुने टीका बनवाई। परन्तु वास्तवमें महीचन्द्र एक साहू या सेठ थे। यथार्थमें साहु या शाह शब्द फारसी भाषाका है जिसका अर्थ स्वामी, राजा, सज्जन, महाजन आदि होता है। मुसलमान-कालमें यह शब्द लोकभाषामें प्रचलित हो गया था। संस्कृतमें भी साधु शब्द भला, सज्जन आदि अर्थोंमें व्यवहृत होता था, इसलिए यद्यपि 'साहु ' का ' साधु ' रूप बहुत दूरवर्ती नहीं हो जाता है, फिर भी यह 'साहु ' शब्द संस्कृतसे आया हुआ नहीं माल्रम होता।

#### ३----पति-पत्नीके समान नाम

कथा-ग्रन्थोंमें अक्सर भविष्यदत्त सेठ भविष्यदत्ता सेठानी, सोमदत्त ब्राह्मण सोमश्री व्राह्मणी, धनदत्त धनदत्ता, यज्ञदत्त यज्ञदत्ता आदि पति-पत्नियोंके एकसे ानम मिलते हैं । इससे आजकलके पढ़नेवालोंको यह खयाल हो जाता है कि ये सब कष्पित नाम हैं और यों ही गढ़ लिये गये हैं। यह हो सकता है कि बहुत-सी कथायें कल्पित हों, कथायें कल्पित बनानेके लिए कोई रुकावट भी नहीं है, परन्तु केवल इस प्रकारके नामोंसे ही उन्हें कल्पित नहीं कहा जाता सकता। जिस तरह आजकल पतिके नामके पूर्व 'मिसिस' या 'श्रीमती' जोड़ देनेसे उसकी पत्नीका बोध होता है, उसी तरह जान पड़ता है पूर्वकाल्में भी बहुधा पतिके नामके आगे श्री, दे (देवी), ही (ही) जोड़ देने था लिंग-परिवर्तन कर देनेसे पत्नीका नाम हो जाता था। प्राचीन लेखों और ग्रन्थ-प्रशस्तियोंमेंसे इस तरहके बहुत-से उदाहरण दिये जा सकते हैं। जैसे---

" संवत् १७९७ वर्षें आवणसुदि १४ शनिवासरे आमूल्संभे बलात्कारगणे सरस्वतींगच्छे कुन्कुन्दाचार्यान्वये भट्टारक आदेवेन्द्रकीर्तिदेवास्तत्वट्टे भट्टारक आमहेन्द्रकीर्तिस्तदाम्नाये सवाई जयपुरमध्ये आपार्श्वनाथचैत्यालये विलालागोत्ति साह आहर (हीरा) राम तस्य भार्या हीरादे, तयोः पुत्रः साहआ सांवल्रदासजी तस्य भार्या सांवलदे, तयोः पुत्रौ द्रौ प्रथम साह आ नैणसुखजी तस्य भार्या नैणादे, तयोः पुत्रौ द्रौ । चिरंजीवि हितरामजी द्रितीय भागचन्द्रः । सांवल्य्दासस्य द्वितीय पुत्रः साहजी आगोपीरामजी । तस्य भार्थे द्रे । एतेपां मध्ये साहजी आगोपीरामजी इदं पुस्तकं पट्कर्मोपदेशरत्नमालानामकं आचार्थ आक्षेमकीर्तिजी तच्छिप्य पंडित गोवर्द्धनदासाय लिखापि (?) घटापितं ज्ञानावरणीकर्मक्षयार्थे । आरस्तुकल्याण-मस्तु । ग्रुमं भवर्तु । "

जयपुरके उक्त मंडारमें ही पांडेत जिनदास वैद्यका ' होलीरेणुकापर्वचरित्र ' नामका प्रन्थ ( गठरी ६, नं० १ पत्र ५६, रलोक ८४३ ) है, जिसकी प्रशस्तिमें जिनदास वैद्यकी विस्तृत पूर्व-कुलपरम्परा दी हुई है । उसमें फीरोज़-शाह, ग्यासुद्दीन और नादिरशाह आदि बादशाहोंके द्वारा सम्मानित पं० हरपति, पद्म, औह और बिंझकी प्रशंसा की गई है और फिर लिखा है कि बिंझके पुत्र धर्मदास वैद्यशिरोमणि थे । इन धर्मदासकी पत्नीका नाम धर्मश्री था—'धर्मश्रीरिति नामतोऽस्य वनिता देवादिपूजारता । '

१ भट्टारक सकल्भूषणके इस मंथकी प्रति जयपुरके पार्टादीजीके मंदिरमें ( गठरी न० ८, अन्थ नं० ४, पत्र संख्या १३६, रलोक संख्या ३५८० ) है । स्व० गुरूजी पं० पन्नालालजी वाकलीवालने जब वे जयपुरमें थे, इस प्रशस्तिकी नम्नल मेरे पास मेजी थी। इन दोनोंके 'रेखा ' नामक पुत्र हुए जिनका रणथंमोरमें रेारशाह नरेन्द्रने सम्मान किया। इनकी पत्नीका नाम 'रेखा-श्री ' था—भार्थास्य सद्गुणोपेता नाम्ना रेखासिरिः स्मृता। '

इन्हींके पुत्र ग्रन्थकर्त्ता जिनदास हुए । वैद्य जिनदासकी पत्नीका नाम भी दिया है परन्तु वह ठीक ठीक पढ़ा नहीं गया ।

बम्बईके ए० प० सरस्वतीभवनमें धर्मशर्माभ्युदय-टीकाकी सं० १६५२की लिखौ हुई एक प्रति है, उसमें गोधा गोत्रके सा० पंचाइणकी बड़ी लम्बी वंश-प्रशस्ति दी है, उसमें सा० नूना भार्या नुनसिरि, सा० जीवा भार्या जीवलदे, सा० पूना भार्या पुनसिरि, सा० मल्ठिदास भार्या मल्ठिसिरि आदि पति-पत्नियेंकि नाम दिये हैं।

करकंडुचरिउ (कारंजा-सीरीज) की प्रतिके अन्तमें यह प्रशस्ति दी है— '' संवत् १५९७ वर्षे.....खंडेलवालान्वये गोधागोत्रे साहा नांदा (नयण) तद्भार्या नयणश्री, तत्पुत्र साह मेहा तद्भार्या द्वे प्रथमा मेहादे द्वितीया सुहागदे, तत्पुत्रौ द्वौ प्रथम साह करमा......''

मुनि श्रीजिनविजयजी द्वारा सम्पादित ' प्राचीन जैन-लेख-संग्रह'में पाली ग्रामका एक लेख ( नं० ४३३ ) इस प्रकारका है— '' सं० १५०७ वर्षे फा० व० ३ बुधे ओशवंशे वहरा हीरा भा० हीरादे, पु० व० पेता भा० पेतलदे, पु० व० हिमाति पितृश्रेयसे श्रीशान्तिनाथबिंबं कारितं श्रीखरतरगच्छे श्रीजिनभद्रसूरिश्रीजिनसागर-सूरिभिः प्रतिष्ठिता । ''

इस तरहके और भी अनेक उदाहरण हूँढ़कर दिये जा सकते हैं। यह पद्धत्ति जान पड़ती है अब भी कहीं कहीं प्रचलित है। आठ नव वर्ष पहले घाटकोपर ( वम्बईका उपनगर ) में में जिन धनी सेठके मकानमें रहता था, वे दो भाई हैं और कच्छी हैं। उनमें एक भाईका नाम बेलजी और उनकी पत्नीका नाम बेलाबहू है। दूसरे भाईका नाम मैं भूल गया हूँ, परन्तु उनकी पत्नीका नाम भी उनके नामके साथ ही ' बहू ' जोड़कर रखा हुआ है।

करीब करीब सभी जगह स्त्रीके दो नाम होते हैं एक पिताके घरका और दूसरा पातिके घरका। पतिके घर आनेपर उसे नया नाम दिया जाता है। कोई नगा नाम रखनेकी अपेक्षा पतिके नामके साथ श्री, देवी, ह्री, बहू आदि जाेड़कर नया नाम बना लेना अधिक सुभीतेका है। परन्तु स्त्रियाँ अपने पतिका नाम लेनेमें संकोच करती हैं और इस तरह उनके नाममें भी पतिके नामका उच्चरण हो जाता है, शायद इसी लिए इस सुन्दर पद्धतिका विस्तार नहीं हुआ और यह बन्द हो गई।

#### ४---साधुओंका वहुपत्नीत्व

हमारे भंडारोंमें जो हस्तलिखित प्रन्थ हैं, उनके अन्तमें प्रंथकर्त्ताओंकी प्रशास्तियोंके सिवाय प्रन्थ लिखानेवालों और उन्हें ' ज्ञानावरणी-कर्मक्षयार्थ ' दान करनेवालेंकी भी प्रशास्तियाँ रहती हैं । इनमें प्रायः उनके सारे कुटुम्बके नाम रहते हें । उनमें ऐसे बहुतसे संघपतियों या साधुओं (साहुओं) के नाम मिलते हैं जिनके एकाधिक स्त्रियाँ होती थीं । उनकी प्रथमा, द्वितीया, तृतीया भार्याओंके नाम और उनके पुत्रोंके नाम भी रहते हैं । इससे पता लगता है कि उस समय धनी प्रतिष्ठित कुलोंमें बहुपत्नीत्वका आम रिवाज था और वह शायद प्रतिष्ठाका ज्ञापक था । कमसे कम अप्रतिष्ठाका कारण तो नहीं समझा जाता था । उदाहरणके लिए हम यहाँपर केवल पं० राजमल्डजीकी वि० सं० १६४१ में बनी हुई लाटी-संहिताकी विस्तृत प्रशस्तिका कुछ अंश उद्धृत कर देना काफी समझते हैं— तत्रत्यः आवको भारू भार्या तिस्रोऽस्य धार्मिकाः ।

कुल्झीलवयोरूपधर्मबुद्धिसमन्विताः ॥ १० ॥

नाम्ना तत्रादिमा मेन्दी द्वितीया नाम रूपिणी ।

रत्नगर्भं धरित्रीव तृतीया नाम देविला ॥ ११ ॥

अर्थात् भारू नाम श्रावककी मेघी, रूपिणी और देविला नामकी तीन स्त्रियाँ थीं। आंग चलकर भारूके नाती न्योताके विषयमें लिखा है।

न्योतासंघाधिनाथस्य द्वे भार्ये शुद्धवंशजे ॥ १५ ॥

आद्या नाम्ना हि पद्माही गौराही द्वितीया मता।

अर्थात् संघपति न्योताकी पद्माही और गौगईा नामकी दो स्त्रियाँ थीं। न्योताके पुत्र देईदासके भी दो भार्यों थीं--एक रामूही और दूसरी कामूही----

भार्या देईदासस्य रामूही प्रथमा मता ॥ १९॥

कामूही द्वितीया ज्ञेया भर्तृश्छन्दानुगामिनी । इसी वंशमें आगे संघपति मोल्हाकी भी छाजाही, वीधूही आदि तीन और

सं० फामणकी डूगरही और गंगा ये दो स्त्रियाँ बतलाई हैं।

ऊपर धर्मशमाम्युदय-टीकाकी जिस प्रतिका उल्लेख किया गया है, उसके लिखनेवालेके कुटुम्बकी जो सूची दी है, उसमें प्रायः सभी साहुओंकी दो दो तीन तीन भार्यायें हैं, एक तो किसीकी भी नहीं है और सभीके दो दो तीन तीन पुत्रोंके भी नाम दिये हैं।

ऐसा नहीं माऌम होता कि सन्तानादि न होनेके कारण उक्त धनी लोग अनेक शादियाँ करते थे, क्योंकि प्रायः उन स्त्रियोंके पुत्रोंके भी उल्लेख हैं और उन्हें कुल, शील, रूप, धर्मबुद्धियुक्त और पतिच्छन्दानुगामिनी भी बतलाया है। ऐसी दशामें यही कहा जा सकता है कि उस समय अनेक पत्नियाँ होना बड़े पुरुषोंकी शोभा थी और यह इतना रूढ़ था कि इसमें दोषकी कल्पना ही नहीं हो सकती थी।

#### ५-पराशरस्मृतिके इल्रोकका अर्थ

नेष्ट मृते प्रवजिते ऋषि च पतिते पतौ । पञ्चस्वापत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते ।।

पराशरस्मृतिके इस श्लोकका सीधा अर्थ यह है कि पतिके लापता हो जाने पर, मर जाने पर, साधु हो जाने पर, नपुंसक होने पर और पतित हो जाने पर, इस तरह इन पाँच आपत्तियों में स्त्रियॉके लिए दूसरा पति करनेकी या पुनर्विवाहकी विधि है। परन्तु व्याकरणके साधारण नियमके अनुसार 'पति ' शब्दका सप्तमी विभक्तिमें 'पतौ 'रूप नहीं बनता है, 'पत्यौ ' बनता है। इस लिए विधवा-विवाहके विरोधी 'पति ' शब्दको 'पतिरिव पति: ' ( जिसके साथ सगाई की गई हो विवाह नहीं हुआ हो, इस लिए जो पतिके ही समान हो) कहकर उसका 'पतौ 'रूप मानकर अर्थ करते हैं। परन्तु वास्तवमें यह अर्थ ग़लत है। स्मृतिकारने 'पतौ 'रूप विवाहित पतिके लिए ही व्यवहृत किया है। इसके लिए एक बहुत पुराना प्रमाण जैनाचार्य श्री अमितगतिकी धर्मपरीक्षामें मिलता है जो कि वि० सं० १०७० की बनी हुई है। इस प्रन्थके ग्यारहवें परिच्छेदमें मण्डप-कौशिककी कथाके नीचे लिखे श्लोक देखिए—

> तैरुक्तं विधवा कापि खं संग्रह्य सुखी भव । नोभयोर्विद्यते दोष इत्युक्तस्तापसागमे ॥ ११ ॥

३५

पत्यौँ प्रव्रजिते क्लींब प्रनष्टे पतिते मृते । पञ्चस्वापत्सु नाराणां पतिरन्यो विधीयते ॥ १२ ॥ तेनातो विधिना ग्राहि तापसादेशवर्तिना । स्वयं हि विषये लोलो गुर्वादेशेन किं पुनः ॥ १३ ॥

इससे मालूम होता है कि विक्रमकी ग्यारहवीं शताब्दीमें भी उक्त श्लोकका विधवाविवाह-पेापक अर्थ ही माना जाता था और उसका शायद एक पाटान्तर भी प्रचलित था जिसका रूप १२ वें नम्बरके श्लोक जैसा था।

सत्यके अनुरोधसे यह कह देना आवश्यक है कि उक्त कथामें ग्रन्थकर्ताका जो रुख है, वह विधवा विवाहका विरोधी माऌम होता है। उन्होने पराशरका उक्त श्लोक उद्धृत करके बतलाया है कि तापसोंके (ब्राह्मण ऋषियों) के शास्त्रमें विधवा-विवाहका विधान है और यह कहकर उनका मज़ाक उड़ाया है। अर्थात् ग्यारहवीं सदीमें भी लोकमत विधवा विवाहका विरोधी था।

## ६---परिग्रहपरिणामत्रतके दासी-दास गुलाम थे

संसारमें स्थायी कुछ नहीं, सभी कुछ परिवर्तनशील हैं। हमारी सामाजिक व्यवस्थाओं में भी बराबर परिवर्तन होते रहते हैं, यद्यपि उनका ज्ञान हमें जरुदी नहीं होता। जो लोग यह समझते हैं कि हमारी सामाजिक व्यवस्था अनादिकालसे एक-सी चली आरही है, वे वहुत बड़ी भूल करते हैं। वे जुरा गहराईसे विचार करके देखें तो उन्हें माल्ट्रम हो जाय कि परिवर्तन निरंतर ही होते रहते हैं, हरएक संमाजिक नियम समयकी गतिके साथ कुछ न कुछ बदलता हा रहता है। उदाहरणके लिए इस लेखमें हम दास-प्रथाकी चर्चा करना चाहते हैं। प्राचीन कालमें सारे देशों में दास-प्रथा या गुलाम रखनेका रिवाज था और वह भारतवर्षमें भी था। इस देशके अन्य प्राचीन प्रत्थों के समान जैनग्रन्थों में भी इसके अनेक प्रमाण मिलते हैं। जैनधर्मके अनुसार बाह्य परिग्रहके दस भेद हैं।

बाहिरसंगा खेत्तं वत्थं धणधण्णकुप्यभडानि।

दुपय-चउप्पय-जाणाणि चेव सयणासणे य तहा । १११९

—भगवती आराधना ।

इस पर श्री अपरजितसूरिकी टीका देखिए— '' बाहिरसंगा बाह्यपरिग्रहा: । खेत्तं कर्षणाद्यधिकरणं । वत्थं वास्तु गृहं । घणं सुवर्णादिः । धण्ण धान्यं व्रीह्यादिः । कुप्प कुप्यं वस्त्रं । भंड भाण्डशब्देनहिंगुमरिचा-दिकमुच्यते । द्विपदशब्देन दासदासीभृत्यवर्गादिः । चउप्पय गजतुरगादयः चतु-ष्पदाः । जाणाणि शिविकाविमानादिकं यानं । सयणासणे शयनानि आसनानि च । " अर्थात् — खेत, वास्तु ( मकान ), धन ( सोना, चाँदी ), धान्य ( चावल आदि ), कुप्य ( कपड़े ), भाण्ड ( हिंगमिर्चादि मसाले ), द्विपद ( दो-पाये दास दासी ), चतुष्पद ( चौपाये हाथी, घोड़े आदि ), यान ( पालकी विमान आदि ), शयन ( बिछौने ) और आसन ये बाह्य परिग्रह हैं ।

लगभग यही अर्थ पंडित आशाधरजी और आचार्य अभितगतिने भी अपनी टीकाओंमें किया है। इन दसमेंसे हम अपने पाठकोंका ध्यान द्विपद और चतुष्पद अर्थात् दोपाये और चौपाये शब्दोंकी ओर खींचना चाहते हैं। ये दोनों परिग्रह हैं। जिस तरह सोना चाँदी मकान वस्त्र आदि चीज़ें मनुष्यकी मालिकीकी समझी जाती हैं उसी तरह दोपाये और चौपाये जानवर भी हैं। चौपाये तो खैर, अब भी मनुष्यकी जायदादमें गिने जाते हैं, परन्तु पूर्वकालमें दास-दासी भी जायदादके अन्तर्गत थे। पशुओंसे उनमें यही भिन्नता थी कि उनके चार पाँव होते हैं और इनके दो। पाँचवें परिग्रह-त्यागवतके पालनमें जिस तरह और सब चीज़ोंके छोड़नेकी जरूरत है उसी तरह इनकी भी। परन्तु शायद इन द्विपदोंको स्वयं छूटनेका अधि-कार नहीं था। दास-दासियोंका स्वतंत्र व्यक्तित्व कितना था, इसके लिए देखिए—

सचिता पुण गंथा वधंति जीवे सयं च दुक्खंति ।

पावं च तण्णिभित्तं परिग्गहं तस्स से होई ॥ ११६२ ॥

विजयोदया टीका---सिचत्ता पुण गंथा वधंति जीवे गंथा परिम्रहाः दासीदास-गेामहिष्यादयो झन्ति जीवान् स्वयं च दुःखिता भवन्ति । कर्मणि नियुज्यमानाः कृष्यादिके पापं च स्वपरिग्रहीतजीवकृतासंयमनिमितं तस्य भवति ।

अर्थात्—जो दासी दास गाय भैंस आदि सचित्त ( सजीव ) परिग्रह हैं, वे जीवोंका धात करते हैं और खेती आदि कामेंगेंमें लगाये जानेपर स्वयं दुखी होते हैं । इसका पाप इनके स्वीकार करनेवाले या मालिकोंको होता है । क्योंकि मालिकोंके निमित्तस ही वे जीववधादि करते हैं । इससे स्पष्ट हो जाता है कि उनका स्वतन्त्र व्यक्तित्व एक तरहसे था ही नहीं, अपने किये हुए पाप पुण्यके मालिक भी वे स्वयं नहीं थे । अर्थात् इस तरहके बाह्य परिग्रहोंमें जो दास-दासी परिग्रह है उसका अर्थ जैसा कि आजकल किया जाता है ' नौकर नौकरानी ' नहीं, किन्तु गुलाम

दासकर्मरता दासी क्रीता वा स्वीकृतासती ।

तत्संख्या व्रतशुद्ध्यर्थं कर्तव्या सानातिक्रमात् ॥ १५० ॥

यथा दासी तथा दासः...।

अर्थात् — दास कर्भ करनेवाली दासियाँ, चाहे वे खरीदी हुई हों और चाहे स्वीकार की हुईं, उनकी संख्या भी व्रतकी शुद्धिके लिए बिना अतिक्रमके नियत कर लेनी चाहिए। इसी तरह दार्सीकी भी...

पं० राजमलजीने और भी लिखा है----

देवशास्त्रगुरूनत्वा बन्धुवर्गात्मसाक्षिकम् ।

पत्नी परिग्रहीता स्यात्तदन्या चेटिका मता ॥

अर्थात्—जिसके साथ विधिपूर्वक बन्धुजनोंके समक्ष ब्याह किया गया हो वह पत्नी और यह नहीं किया गया हो वह चेटिका या दासी । आगे और स्पष्ट किया है—

पाणिग्रहणशून्या चेचेटिका सुरतप्रिया । ला० सं० १८४ ।

चेटिका भोगपत्नी च द्वयोर्भोगांगमात्रतः ॥ १८५ ॥

अर्थात् चेटिका सुरतप्रिया होती है और वह केवल भोगकी चीज़ है। इससे मालूम होता है कि काम करनेवाली दासियाँ खरीदी जाती थीं और उनमेंसे कुछ स्वीकार भी कर ली जाती थीं। स्वीकृताका अर्थ शायद रखेल है। ' परिग्रहीता ' शब्द भी शायद इसीका पर्यायवाची है – परिग्रहणकी हुई या रखी हुई। यशस्ति-लकमें श्रीसोमदेवसूरिने लिखा है—

वधू-वित्तस्त्रियौ मुक्त्वा सर्वत्रान्यत्र तज्जने ।

माता क्वसा तन्जेति मतिर्ब्रह्म ग्रहाश्रमे ॥

अर्थात् पत्नी और वित्त-स्त्रीको छोड़कर अन्य सब स्त्रियोंको माता, बहिन और बेटी समझना ग्रहस्थाश्रमका ब्रह्मचर्याणुवत है। वित्तका अर्थ धन होता है, इसलिए वित्त-स्त्रीसे तात्पर्य धनसे खरीदी हुई दासी होना चाहिए। इसका अर्थ वेश्या भी किया जाता है, परन्तु अब मुझे ऐसा प्रतीत होता है कि दासी अर्थ ही अधिक उपयुक्त है। शब्द-कोशों में वेश्याके वारयोषित, गणिका, पण्यस्त्री आदि नाम मिल्ते हैं, जिनके अर्थ समूहकी, बहुतोंकी, या बाजारू औरत होता है, पर धन स्त्री या वित्त-स्त्री जैसा नाम कहीं नहीं मिला। ग्रहस्थ अपनी पत्नी और दासीको भोगता हुआ भी चतुर्थ अणुव्रतका पालक तभी माना जा सकता है, जब दासी ग्रहस्थकी जायदाद मानी जाती हो। जो लोग इस व्रतकी उक्त व्याख्यापर नाक भौंह सिकोड़ते हैं वे उस समयकी सामाजिक व्यवस्थासे अनभिज्ञ हैं, जिसमें कि ' दासी ' एक परिग्रह या जायदाद थी। अवश्य ही वर्तमान दृष्टिकोणसे जब कि दास प्रथाका अस्तित्व नहीं रहा है और दासी किसीकी जायदाद नहीं रही है, ब्रह्माणुव्रतमें उसका ग्रहण निषिद्ध माना जाना चाहिए।

कौटिलीय अर्थशास्त्रमें 'दास-कल्प' नामका एक अध्याय ही है' जिससे मालूम होता है कि दास-दासी खरीदे जाते थे, गिरवी रक्खे जाते थे और धन पानेपर मुक्त कर दिये जाते थे। दासियोंपर मालिकका इतना अधिकार होता था कि वह उनमें सन्तान भी उत्पन्न कर सकता था और उस दशामें वे गुलामीसे छुट्टी पा जाती थीं। देखिए----

स्वामिनोऽस्यां दास्यां जातं समातृकमदासं विद्यात् ॥ ३२ ॥ गृह्या चेत्कुटुम्बार्थेचिन्तनी माता भ्राता भगिनी चास्याः दास्याः स्युः॥३३॥ — धर्मस्थीय तीसरा अधिकरण

अर्थात्—यदि मालिकसे उसकी दासीमें सन्तान उत्पन्न हो जाय तो वह सन्तान और उसकी माता दोनों ही दासतासे मुक्त कर दिये जायँ। यदि वह स्त्री कुटुम्बार्थ-चिन्तनी होनेसे ग्रहण कर ली जाय, भार्या बन जाय, तो उसकी माता, बहिन और भाइयोंको भी दासतासे मुक्त कर दिया जाय।

इन सूत्रोंकी रोशनीमें सोमदेवसूरिका ब्रह्माणुव्रतका विधान अयुक्त नहीं मालूम होता । स्मृति-ग्रन्थोंमें दासोंका वर्णन बहुत विस्तारसे किया गया है। मनुस्मृतिमें सात प्रकारके दास बतलाये हैं—

ध्वजाहतो भुक्तदासो ग्रहजः क्रीतदन्त्रिमौ ।

पैत्रिको दण्डदासरच सप्तैते दासयोनयः ॥ ४८-१५

१-देखो, पं० उदयवीर शास्त्रीके अनुवाद सहित कौटिलीय अर्थशास्त्र द्वि० भा०, ए० ६५-७०।

अर्थात्—ध्वजाहृत (संग्राममें जीता हुआ), मुक्तदास (मोजनके बदले रहनेवाला), ग्रहज (दासीपुत्र), क्रीत (खरीदा हुआ), दन्त्रिम (दूसरेका दिया हुआ), पैत्रिक (पुरखोंसे चला आया) और दण्डदास (दण्डके धनको

चुकानेके लिए जिसने दासता स्वीकार की हो) ये सात प्रकारके दास हैं। पूर्वकालमें दास और शूद्रका एक ही अर्थ था। यद्यपि सभी शूद्र दास नहीं होते थे परन्तु यह निश्चय है कि सभी दास शूद्र गिने जाते थे। मनुस्मृतिमें जो यह लिखा है कि शूद्रका निजका धन कुछ भी नहीं है, उसका मालिक उसके धनको खुशीसे ले सकता है, सो इस शुद्रका अर्थ दास ही है।

न हि तस्यास्ति किञ्चित्स्वं भर्तृहार्यधनो हि सः ॥ १७॥ — अध्याय ८ और भी लिखा है—

शूद्रं तु कारयेद्दास्यं क्रीतमक्रीतमेव वा ।

दास्यायैव हि सृष्टोऽसौ ब्राह्मणस्य स्वयंभुवा ॥ —अ० ८-४१३ अर्थात्—ज़ूद्र चाहे खरीदा हुआ हो और चाहे विना खरीदा, उससे दासता करानी चाहिए । क्योंकि स्वयंभु ब्रह्माने उसे दासताके लिए ही बनाया है ।

याज्ञवल्क्य स्मृतिके टीकाकार विज्ञानेश्वर ( १२ वीं सदी ) न पन्द्रह प्रकारके दास बतलाथे हैं जिनमें ऊपर बतलाये हुए तो हैं ही, उनके सिवाय जुएमें जीते हुए, अपने आप मिले हुए, दुर्भिक्षके समय बचाये हुए, आदि अधिक हैं। ये दास जो कुछ कमाते थे उसपर उनके स्वामीका ही अधिकार होता था।

भारतके सबसे प्राचीन ग्रन्थ ऋग्वेदमें भी दासी-दासोंके दान देनेका उछेख मिलता है। -----( ऋ॰ ८-१९-१६ )

 सनहस्ताभिर्यवनीभिर्बनपुष्यमालाधारिणीभिः परिवृत इत एवागच्छति प्रियवयस्यै ।" अर्थात् जंगली फूलेंकी माला धारण करनेवाली और हाथेंमिं धनुष रखनेवाली यवनियोंसे घिरा हुआ राजा इधर ही आ रहा है ।

बौद्धोंके अंगुत्तर निकायमें कौमारमृत्य जीवककी कथा है, जो बड़ा भारी वैद्य था और जिसे राजा बिम्बसार ( श्रेणिक ) के पुत्र अभयकुमारने पाला पासा था | तक्षशिलांस वैद्य-विद्याको पढ़कर और आचार्य होकर जब यह लौटा, तो इसने रास्तेमें साकेत ( अयोध्या ) के नगरसेठकी भार्याका इलाज करके उसे एक कठिन रोगसे मुक्त किया | इससे प्रसन्न होकर स्वयं सेठानीने, उसके पुत्रने, बहूने और सेठने उसे चार चार हज़ार स्पये दक्षिणा दी, साथ ही सेठने एक रथ, एक दास और एक दासी भेंट की | इससे माऌम होता है कि राजा श्रेणिकके समयमें दासी-दास भी धन दौलतके समान ही भेट मेहनताने आदिमें दिये जाते थे | उस समय जो जितना बड़ा आदमी होता था, उसके उतने ही अधिक दासी-दास होते थे |

थेरी-गाथाकी अट्ठ-कथा ( काश्यप सैन्यासीकी कथा ) में पिपली माणवकके वैभवका वर्णन करते हुए लिखा है उसके यहाँ १२ योजनतक फैले हुए खेत, १४ हाथियोंके झुण्ड, १४ घोड़ोंके झुण्ड, १४ रथोंक झुण्ड और १४ दासेंकि प्राम थे। ये दास गुलाम ही थे।

पूर्वकालमें भारतवर्षमें दास-विक्रय होता था, इसके अपेक्षाकृत आधुनिक प्रमाण भी अनेक मिलते हैं----

ईस्वी सन् १३१७ में प्रसिद्ध भारतयात्री इब्नबतूताने बंगालका वर्णन करते हुए लिखा है कि '' यहाँ तीस गज लम्बे सूती वस्त्र दो दीनारमें और सुन्दर दासी एक स्वर्ण दीनारमें मिल सकती है। मैंने स्वयं एक अत्यन्त रूपवती ' आशोरा ' नामक दासी इसी मूल्यमें तथा मेरे एक अनुयायीने छोटी अव-स्थाका ' ऌऌ ' नामक एक दास दो दीनारमें मोल लिया थीं।'' एक जगह वह और लिखता है '' वजीरने दस दासियाँ मेरे लिये मेज दीं। गन्दी तथा असम्य

१ मूल वाक्य प्राकृतमें हैं । पाठकोंके सुमीतेके लिए यहाँ संस्कृतच्छाया ही दी है ।

२ देखो बुद्धचर्या पृष्ठ २९७-२०७। ३ बुद्धचर्या पृष्ठ ४१-४२।

४ देखो काशीविद्यापीठद्रारा प्रकाशित इब्नबतूताकी भारतयात्रा पृ० ३६ ।

होनेके कारण इस देशमें ऌ्टकी दासियाँ खूब सस्ती मिलती हैं। परन्तु जब सीखी सिखाई ही सस्ती मिल जाती हैं, तब फिर ऐसोंको कौन ले ? साधारण दासीका मूल्य ८ टंकसे अधिक न था और पत्नी बनानें योग्य दासी १५ टंकको मिलती थी।'' अर्थात् उस समय दास-दासी अन्य चीज़ोंके ही समान मोल मिल सकते थे।

बंगला मासिक भारतवर्ष ( वर्ष ११, खण्ड २, अंक ६, पृ० ८४७) में प्रो० सतीशचन्द्र भित्रका 'मनुष्य विक्रय-पत्र' नामक एक लेख छपा है, जिसमें दो दस्तावे-ज़ोंकी नकल दी है । (१) प्रायः २५० वर्ष पहले बरीसालके एक कायस्थने सात छोटे बड़े स्त्री पुरुपोंको इकतीस रुपयेमें बेचा था । यह दस्तावेज फाल्गुन १३१९ ( बंगला संवत् ) के 'ढाका-रिव्यू 'में प्रकाशित हुई है । (२) दूसरी दस्तावंज १६ पौष ११९४ (बं० सं०) दिसम्बर सन् १७८८ की लिखी हुई है । उसका सार यह है कि अमीराबाद परगने ′ फरीदपुर-जिला ) के गोयलाग्रामनिवासी रामनाथ चक्रवर्तीने अपने पद्मलेचन नामक सात वर्षकी उम्रके दासको दुर्भिक्षवरा अन्न-वस्त्र न दे सकनेके कारण २) पण लेकर राजचन्द्र सरकारको बंच दिया । यह सदैव सेवा करेगा । इसे अपनी दासीके साथ ब्याह देना । ब्याहसे जो सन्तान होगी भारतमें भी यही दास-दासी कर्म करेगी । यदि यह कभी भाग जाय तो अपनी क्षमतासे पकड़वा लिया जाय । यदि मुक्त होना चोहे तो २२ सीसा ( ?) और रसून ( लशुन ?) देकर मुक्त हो जाय । दस्तावेज लिख दी कि सनद रहे ।

इन प्रमाणेंसे स्पष्ट हो जाता है कि पूर्वकाल्में दास-दासी एक तरहकी जायदाद ही थी जो खरीदी बेची जा सकती है। वे स्वयं अपने मालिक न थे, इसलिए उनकी गणना परिग्रहमें की गई है। यह सच है कि अमेरिका यूरोप आदि देशोंके समान भारतमें गुलामोंपर उतने भीषण अत्याचार न होते थे जिनका वर्णन पढ़कर रोगटे खड़े हो जाते हैं और जिनको स्वाधीन करनेके लिए अमेरिकामें ( सन् १८६०) चार पाँच वर्पतक जारी रहनेवाला ' सिविल-वार ' हुआ था।' फिर भी इस बातसे इन्कार नहीं किया जा सकता कि भारतवर्षमें भी गुलाम रखनेकी प्रथा थी और उनकी हालत लगभग पशुओं जैसी ही थी। सन् १८५५ में ब्रिटिश पार्लमेंटने एक नियम बनाकर इसे बंद किया है। यद्यपि इनके अवशेष

१ गुलामीका परिचय प्राप्त करनेके लिए बुकर टी० वाशिगटनका ' आत्मोद्धार ' और मिसेज एच० वी० स्टोकी लिखी हुई 'टामकाकाकी कुटिया' आदि पुस्तर्के पढ़नी चाहिए।

इस समय भूमिहार लोग अपनेको 'ब्राह्मण 'कहते हैं; परन्तु दूसरे लोग उन्हें ब्राह्मण नहीं मानते । वास्तवमें वे क्षात्रिय ही हैं और उनके नाम सिंहान्त होते हैं । इस वंशमें अब भी बहुतसे ज़मीन्दार और राजा हैं ।

### ८-शूद्रोंके लिए जिनमूर्तियाँ १

प्रायः जैनमन्दिरोंके शिखरोंपर और दरवाज़ोंकी चौखटोंपर जिनमूर्तियाँ दिखलाई देती हैं। उनके विषयमें कुछ सजनोंने, कुछ ही समयसे यह कहना ग्रुरू किया है कि उक्त मूर्तियाँ शूदों और अस्पृश्योंके लिए स्थापित की जाती रही हैं, जिससे वे मन्दिरोंमें प्रवेश किये बिना बाहरसे ही भगवान्के दर्शनोंका सौभाग्य प्राप्त कर सकें । यह बात कहने सुननेमें तो बहुत अच्छी माऌ्म होती है, परन्तु अभी तक इस विषयमें किसी शिल्पशास्त्र, प्रतिष्ठा-पाठ या पूजा-प्रकरणका कोई प्रमाण उपस्थित नहीं किया गया है और यह बात कुछ समझमें भी नहीं आती है कि जो लोग दर्शन-पूजन-पाठादिके अधिकारी ही नहीं माने जाते हैं, उनके लिए शिखरोंपर या द्वारोंपर मूर्तियाँ जड़नेका परिश्रम क्यें। आवश्यक समझा गया होगा । यदि शुद्रों या अस्पृक्त्योंको दूरसे दर्शन करने देना ही अभीष्ट होता, और उनके आने जानेसे मन्दिरोंका भीतरी भाग ही अपवित्र होनेकी आशंका होती, तब तो मन्दिरोंके बाहर दीवालोंमें या आगे खुले चबूतरोंपर ही मूर्तियाँ स्थापित कर दी जातीं, और ऐसा प्रबन्ध कर दिया जाता, जिससे वे समीप आये बिना दूरसे ही बन्दना कर लेते । इसके सिवाय जो लोग इन अभागे प्राणियोंको दूरसे दर्शन करने देनमें कोई हानि नहीं समझते हैं, उन्होंने क्या कभी यह भी सोचा है कि दुग्से दर्शन करनेवाले उक्त प्रतिमाओंके उद्देश्यसे पुष्पादि भी तो चढ़ा सकते हैं ? तब क्या दूरसे किया हुआ पूजन पूजन नहीं कहलायगा ? और क्या मन्दिर मूर्तिसे भी अधिक पवित्र होता है ?

मेरी समझमें तो शिखरपर या द्वारपर जो मूर्तियाँ रहती हैं, उनका उद्देश्य केवल यह प्रकट करना होता है कि उस मन्दिरमें कौन-सा देव प्रतिष्ठित है अर्थात् वह किस देवताका मन्दिर है। वास्तवमें वह मुख्य देवका संक्षिप्त चिह्न होता है जिससे लोग दूरसे ही पहिचान जायँ कि यह अमुकका मंदिर है। अभी में पूने गया था, वहाँ संगमपर ऐसे बहुतसे मन्दिर देखे, जिनके द्वारोंपर उन मन्दिरोंके मुख्य देवोंकी छोटी छोटी प्रतिक्वतियाँ लगी हुई हैं। इस बातका पत, अगानेकी ज़रूरत है कि शिल्पशास्त्रोंमें तथा प्रतिष्ठापाठोंमें भी इसके लिए कुछ विधान है या नहीं और यह पद्धति कितनी पुरानी है ।

### ९-दक्षिणकी जैन जातियाँ

दक्षिणमहाराष्ट्र-जैनसभाने अपने यहाँकी अन्तर्जातियोंको एक करनेके सम्बन्धमें एक प्रस्ताव पास किया है। उसके अनुसार प्रचार करनेके लिए सभाके महामन्त्री श्रीयुत कुदले महाशयने दौरा करके उसकी एक रिपोर्ट लिखी है। उससे माल्रम हुआ कि दक्षिण महाराष्ट्र और कर्नाटक प्रान्तमें (मैसूर स्टेटको छोड़कर) जैनोंकी केवल चार जातियाँ हैं, (१) पंचम, (२) चतुर्थ, (३) कासार बोगार और (४) रेातवाल । पहले ये चारों जातियाँ एक ही थीं और 'पंचम' कह-लाती थीं। ' पंचम ' यह नाम वर्णाश्रमी ब्राह्मणोंका दिया हुआ जान पड़ता है। प्राचीन जैनधर्म जन्मतः वर्णव्यवस्थाका विरोधी था, इसलिए उसके अनुयायियोंको ब्राह्मणधर्मानुयायी लोग अवहेलना और तुच्छताकी दृष्टिते देखते थे और चातुर्व-र्णसे बाहर पाँचवें वर्णका अर्थात् 'पंचम ' कहते थे। जिस समय जैनधर्मका प्रभाव कम हुआ और उसे राजाश्रय नहीं रहा, उस समय धीरे धीरे यह नाम रूढ होने लगा और अन्ततोगत्वा स्वयं जैनधर्मानुयायियोंने भी इसे स्वीकार कर लिया ! ऐसा जान पड़ता है कि नवीं दसवीं शताब्दिक लगभग यह नामकरण हुआ होगा । इसके बाद वीरशैव या लिंगायत सम्प्रदायका उदय हुआ और उसने इन जैनों या पंचमोंको अपने धर्ममें दीक्षित करना शुरू किया। लाखों जैन लिंगायत बन गये; परन्तु लिंगायत हो जानेपर भी उनके पीछे पूर्वोक्त ' पंचम ' विशेषण लगा ही रहा और इस कारण इस समय भी वे 'पंचम लिंगायत' कहलाते हैं। उस समय तक चतुर्थ, रोतवाल आदि जातियाँ नहीं बनी थीं, इस कारण जो लोग जैनधर्म छोड़कर लिंगायत हुए थे, वे 'पंचम लिंगायत ' ही कहलाते हैं 'चत्रर्थ लिंगायत ' आदि नहीं । दक्षिणमें मालगुजार या नम्बरदारको पार्टील कहते हैं। वहाँके जिस गॉवमें एक पाटील लिंगायत और दूसरा पाटील जैन होगा. अथवा जिस गाँवमें लिंगायत और जैन दोनोंकी बस्ती होगी, वहाँ लिंगायत पंचम जतिके ही आपको मिलेंगे और जिस गाँवमें पहले जैनोंका प्राबल्य था, वहाँके सभी लिंगायत पंचम होंगे। अनेक गाँव ऐसे हैं, जहाँके जैन पाटीलों और लिंगा-यत पाटीलोंमें कुछ पीढियोंके पहले परस्पर सूतक तक पाला जाता था। जिस

لالالا

गाँवके जैन पार्टीलोंमें चतुर्थ और पंचम दोनों भेद हैं, वहाँके लिंगायत पार्टील केवल पंचम हैं। इससे माऌम होता है कि लिंगायत सम्प्रदायके जन्मसे पहले बारहवीं शताब्दि तक सोर दाक्षिणात्य जैन पंचम ही कहलाते थे, चतुर्थ आदि भेद पीछेके हैं। दक्षिणके अधिकांश जैन ब्राह्मण भी — जा उपाध्याय कहलाते हैं — पंचम-जातिभुक्त हैं, चतुर्थादि नहीं। इससे भी जान पड़ता है कि ये भेद पीछेके हैं।

पहले दक्षिणके तमाम जैनोंमें परस्तर रोटी-बेटीव्यवहार होता था और वे सब 'पंचम ' कहलाते थे। लिंगायत सम्प्रदायका ज़ोर होनेपर उनकी संख्या कम हो गई, इसलिए सोलहवीं शताब्दिके लगभग भट्टारकोंने अपने प्रान्तीय या प्रादेशिक संघ तोड़कर जातिगत संघ बनाये और उसी समय जुदे जुदे मठोंके अनुयाथियोंको चतुर्थ, शेतवाल, बोगार अथवा कासार नाम प्राप्त हुए। साधारण तौरसे खेती और ज़मीन्दारी ( पार्टीली ) करनेवाले चतुर्थ, कॉंसे पीतलके वर्तन बनानेवाले कासार या बोगार और केवल खेती और सिलाई तथा कपड़ेका व्यापार करनेवाले शेतवाल कहलाने लगे। ( हिन्दीमें जिन्हें कॅंसेरे या तमेरे कहते हैं, वे ही दाक्षणमें कासार कहलाते हैं और मराठीमें खेतीका पर्यायवाची शब्द शेती या शेतकी है, जिससे कि शेतवाल शब्द बना है।) और ये सब घंधे जिस मूल समुदायमें थे और जे। पुराने नामसे चिपटे रहे, वे ' पंचम ' ही बने रहे । इसी लिए पंचमें।में ब्राह्मण क्षत्रिय और वैश्य इन तीनों वर्णोंके धंधे करनेवाले प्रायः समान रूपसे मिलते हैं। कासारोंमें वैष्णव भी हैं। वैष्णव 'त्वष्टा कासार' कहलाते हैं और जैन ' पंचम कासार '। ' कासार ' नाम पेशेके कारण है और ' पंचम ' नाम धर्मके कारण। जिनसेन मठ ( कोल्हापुर ) के अनुयायियोंको छोड़कर और किसी मठके अनुयायी चतुर्थ नहीं कहलाते ।

पंचम, चतुर्थ, शेतवाल और बोगार या कासारोंमें परस्पर रोटी-व्यवहार अबतक चाद्र है, इससे भी इनका पूर्वकालीन एकत्व प्रकट होता है। इन सभी जातियोंमें विधवा-पुनर्विवाह जायज़ है।

कुदले महाशयने अपनी रिपेार्टमें जो कुछ लिखा है, मेरे शब्दोंमें यह उसीका सार है। इससे दक्षिणकी उक्त चारों पाँचों जातियेंकी एकतापर बहुत कुछ प्रकाश पड़ता है; केवल ' चतुर्थ ' नाम ही कुछ अँधेरेमें रह जाता है। स्वर्गीय पं० कछापा भरभापा निटवेने एक बार मुझे इस शब्दकी उपपत्ति बतलाई थी, परन्तु कनड़ी भाषाका ज्ञान न होनेसे खेद है कि मैं उसे भूल गया । उन्होंने कहा था कि 'चतुर्थ' शब्दने तो अभी अभी ही पढ़े लिखे लोगोंके व्यवहारमें पड़कर संस्कृत रूप धारण कर लिया है, परन्तु अपढ़ लोगोंमें इसका उच्चारण अमुक प्रकारसे होता है, जो संस्कृतके ' चतुर्थ ' शब्दसे कुछ साम्य तो ज़रूर रखता है, परन्तु पुरानी कनड़ीमें——जिसे कि लोग भूल गये हैं— उसका अर्थ ' क्षत्री ' होता है । स्वर्गीय पण्डितजीके उक्त कथनकी ओर हम दक्षिणके विद्वानोंका ध्यान आकर्षित करते हैं । शायद इससे ' चतुर्थ ' नामकी सन्तोषजनक उपपत्ति बैठानेमें कुछ सहायता मिले ।

हमारा ख़याल है कि उत्तरभारतकी जातियोंमें भी अनेक जातियाँ ऐसी होंगी जिनका मूल एक होगा और पीछे उनकी ही शाखायें स्वतन्त्र जातियाँ बन गई हैं । उदाहरणार्थ पं० बखतरामजीने अपने 'बुद्धिविलास ' नामक प्रन्थके 'आवकोत्पत्तिवर्णन' नामक प्रकरणमें परवार जातिकी अठसखा, चौसखा, छःसखा, दोसखा, सोरठिया, गांगज और पद्मावतीपुरवार ये सात शाखायें बतलाई हैं।

#### १०-विक्रमादित्य और खारवेल

सुप्रसिद्ध इतिहासज्ञ बाबू काशीप्रसादजी जायसवालने बिहार-उड़ीसा-रिसर्च सोसाइटीके (सितम्बर-दिसम्बर १९३०) जर्नलमें इतिहासके कई उलझे हुए प्रश्नोंको सुलझाया है और उसमें अपने अगाध पाण्डित्यका परिचय दिया है। उनमेंसे कुछ बातें ये हैं:—

राकारि विक्रमादित्य — अभी तक अधिकांश इतिहासज्ञोंका मत यह है कि विक्रमसंवत्का प्रवर्तक विक्रमादित्य राजा ईस्वीसन्से ५७ वर्ष पहले न होकर बहुत पीछे पाँचवीं छठी शताब्दिमें हुआ है । कोई उसे गुप्तवंशी समुद्रगुप्त बतलाता है, कोई चन्द्रगुप्त और कोई कुछ । किसी किसीके मतसे मालवगण संवत् ही पीछे विक्रमसंवत् कहलाने लगा है । अब श्रीयुत जायसवालजीने सिद्ध किया है कि गौतमीपुत्र सातकर्णि ही सुप्रसिद्ध विक्रमादित्य थे । ये आन्ध्रके राजा थे और सातकर्णि, सातवाहन और शालिवाहन, ये इस राजवंशकी उपाधियाँ थीं । गाथा सप्तशतीके कत्त्ती हालने जो ईस्वी सन् ६९ के लगभग या उससे कुछ पूर्व हुआ है, एक गाथामें विक्कमाइच्च (विक्रमादित्य) की दानशीलताका वर्णन किया है । इससे जान पड़ता है कि विक्रमादित्य उससे पहले हो गये हैं । इसी समयके बृहत्-कथा नामक प्रन्थसे भी उस समयसे पूर्व ही विक्रमादित्यका होना पाया जाता है । विक्रमादित्य ' शकारि ' या शकोंको जीतनेवाले थे । उनका स्थान उज्जयिनी बतलाया जाता है । यह मौर्यकालमें, टालेमीके कथनानुसार चष्टनके समयमें और हरिवंशपुराणकर्त्ता जिनसेनके आधारपर शुंग-कालमें भी पश्चिमी-भारतकी राजधानी थी । प्रो० रापसनने ऋषभदत्त और गौतमीपुत्रके शिलालेखों और नहपानके सिकोंके आधारपर सिद्ध किया है कि नहपानको गौतमीपुत्रने जीत लिया था और इस प्रकार सारा मालवा उज्जयिनी और अवन्तीसहित शकोंसे मुक्त हो गया था ॥ नहपान शक था । आवश्यक सूत्र और उसकी टीका आदि जैनप्रन्थोंसे जान पड़ता है कि शालिवाहन राजान नहवान ( नहवान ) की राजधानी कई चढ़ाइयोंके पश्चात् जीत ली और नहवान अन्तिम घेरेमें मारा गया । यह शालिवाहन गौतभी पुत्र शातकर्णि ही था । इसका समय ईस्वी सन् पूर्व १००-४४ है । इसके अभिषेकके १८ वें वर्षमें यह युद्ध हुआ था । सोपपत्तिपूर्वक समझतेके लिए पूरा लेख पढ़ना चाहिए ।

खारवेल और गर्दभिल्ल — जायसवाल महाशयने यह भी सिद्ध किया है कि उड़ीसाके जैन सम्राट् महामेघवाहन खारवेलकी सन्ततिमें जो सात राजा हुए हैं, वे गर्दभिल्ठ कहलाते थे। खारवेल और गर्दभिल्ठ एक ही हैं। खारवेलसे खरवेल हुआ, खर और गर्दभ पर्यायवाची एक ही अर्थके शब्द हैं। इस तरह खारवेलसे गर्दभिल्ठ शब्द बन गर्यों। उज्जैनका गर्दभिल्ठ राजा जिसका उल्लेख कालिका-चार्यके कथानकमें है, उक्त राजाओंमें अन्तिम था।

१ त्रिलोक-प्रज्ञप्तिमें वीरनिर्वाण-काल-गणना बतलाते हुए जिस नरवाहनका ४० वर्ष राज्य करना लिखा है, वह शायद यही है। इसके बाद ' मचंधाण'का २४२ वर्ष राज्य बतलाया है, जा हमारी समझमें ' अत्यान्ध्राणां' का अपग्रंश है। गौतमीपुत्र इस आन्ध्रवंशका ही होगा।

२ त्रिलोकप्रज्ञप्तिमें पुष्यमित्र और अग्निमित्र राजाओंके बाद १०० वर्ष तक 'गंधव्वाणं' (गन्धर्व राजाओं) का राज्य बतलाया है। संस्कृत हरिवंशपुराणके कर्त्ताने त्रिलोकप्रज्ञप्तिके ही आधारसे अपनी काल-गणना लिखी है। उन्होंने शायद 'गंधव्वाणं'को 'गदमाणं ' पढ़कर संस्कृतमें 'गर्दभानां ' समझा और उसका पर्यायवाची शब्द रासमानां अर्थात् रासम राजा लिख दिया है। क्या गन्धर्व, गर्दभ, या रासम उक्त खारवेल या खरवेलके ही वंशके राजा नहीं हो सकते ?

#### ११--यज्ञोपवीत और जैनधर्म

यज्ञे।पवीत नामसे ही प्रकट होता है कि यह जैन किया नहीं है | परन्तु भगव-जिनसेनने अपने आदिपुराणमें श्रावकोंको भी यज्ञोपवीत धारण करनेकी आज्ञा दी है और तदनुमार दक्षिण तथा कर्नाटकके जैन ग्रहस्थोंमें जनेऊ पहना भी जाता है । इधर कुछ समयसे उनकी देखादेखी उत्तर भारतके जैनी भी जनेऊ धारण करने लगे हैं । परन्तु हमारी समझमें यह किया प्राचीन नहीं है, संभवतः नवीं दसवीं दाताब्दिके लगभग या उसके बाद ही इसे अपनाया गया है और द्यायद आदिपुराण ही सबसे पहला ग्रन्थ है जिसने यज्ञोपवीतको भी जैनधर्ममें स्थान दिया है । इसक पहलेका और कोई भी ऐसा ग्रन्थ अबतक उपलब्ध नहीं हुआ है जिसमें यज्ञोपवीत धारण आवश्यक बतलाया हो । उपलब्ध श्रावकाचारोंमें सबसे प्राचीन स्वामी समन्तमद्रका रत्नकरण्ड है, पर उसमें यज्ञोपवीतकी कोई भी चर्चा नहीं की गई है । अन्यान्य श्रावकाचार आदिपुराणके पीछेके और उसीका अनुधावन करनेवाले हैं अतएव इस विषयमें उनकी चर्चा ब्यर्थ है ।

१ आचार्य रविषेणका पद्मपुराण आदिपुराणसे कोई डेड़ सौ वर्ष पहलेका है। उसके चौथे पर्वका यह श्लोक देखिए----

वर्णत्रयस्य भगवन् संभवो मे त्वयोदितः ।

उत्पत्तिः सूत्रकण्ठानां ज्ञातुभिच्छामि साम्प्रतम् ॥ ८७

अर्थात् राजा श्रेणिक गौतम स्वामीसे कहते हैं कि भगवन् , आपने क्षत्रिय, वैश्य और झूद्र इन तीन वर्णोंकी उत्पत्ति तो बतला दी, पर अब मैं सूत्र-कंठोंकी ( गलेमें सूत लटकानेवाले ब्राह्मणोंकी ) उत्पत्ति जानना चाहता हूँ । विक्रमकी पहली शताब्दिके बने हुए प्राकृत पउमचरियमें भी ठीक इसी आशयकी एक गाथा है—--

> वण्णाणसमुप्पत्ती तिण्हं पि सुया मए अपरिसेसा । यत्तो कहेह भयवं उप्पत्ती सुत्तकंठाणं ॥ ६५

इन दोनों पद्योंका ' सूत्रकण्ठ ' या ' सुत्तकंठ ' शब्द ध्यान देने योग्य है जो ब्राह्मणोंके लिए प्रयुक्त किया गया है । यह शब्द ब्राह्मणों और उनके जनेऊके प्रति आदर या श्रद्धा प्रकट करनेवाला तो कदापि नहीं है, इससे तो एक प्रकारकी तुच्छता या अवहेला ही प्रकट होती है । प्रन्थकर्त्ता आचार्योंके भाव यदि यत्तेापवीतके प्रति अच्छे होते, तो वे इसके बदले किसी अच्छे उपयुक्त शब्दका प्रयोग करते । इससे अनुमान होता है कि जब पउमचरिय और पद्मपुराण लिखे गये थे, तब जैनधर्मभें यज्ञे:पवीतको स्थान नहीं मिला था ।

२ यदि जनेऊ धारण करनेकी प्रथा प्राचीन होती तो उत्तर भारत और गुजरात आदिमें इसका थोड़ा बहुत प्रचार किसी न किसी रूपमें अवश्य रहता, उसका सर्वथा लेप न हो जाता । हम लोग पुराने रीति रवाजेंकी रक्षा करनेमें इतने कट्टर हैं कि बिना किसी बड़े भारी आघातके उन्हें नहीं छोड़ सकते । यह हो सकता है कि उन रीति-रवाजोंका कुछ रूपान्तर हो जाय परन्तु सर्वथा लेप होना कठिन है । इससे माल्र्म होता है कि उत्तर भारत और गुजरात आदिमें इसका प्रचार हुआ ही नहीं और शायद आदिपुराणका प्रचार हो चुकनेपर भी यहाँके लोगोंने इस नई प्रथाका स्वागत नहीं किया ।

अबसे लगभग तीन सौ वर्ष पहले आगरेमें पं० बनारसीदासजी एक बड़े भारी विद्वान हो गये हैं जिनके नाटक-सामयसार और बनारसी विलास नामक प्रन्थ प्रसिद्ध हैं। उन्होंने ' अर्द्ध-कथानक ' नामकी एक पद्यबद्ध आत्मकथा लिखी है, जिसमें उनकी ५२ वर्ष तककी मुख्य मुख्य जीवन-घटनायें लिपिबद्ध हैं। एक बार बनारसीदासजी अपने एक मित्र और ससुरके साथ एक चोरोंके गाँवमें पहुँच गये। वहाँ रक्षाका और कोई उपाय न देखकर उन्होंने उसी समय धागा बँटकर जनेऊ पहिन लिये और ब्राह्मण बन गये !---

> सूत काढ़ि डोरा बय्यौ, किए जनेऊ चारि । पहिरे तीनि तिहूँ जने, राख्यो एक उबारि ॥

माटी लीनी भूमिसें।, पानी लीनें ताल ।

बिप्र भेष तीनों बनें, टीका कीनें। भाल ॥

इस उपायसे वे बच गये, चोरोंके सर्दारने ब्राह्मण मानकर उन्हें छोड़ ही न दिया, अभ्यर्थना भी की और एक साथी देकर आगे तक पहुँचा दिया।

बनारसीदासजी जैनधर्मके बड़े मर्मज्ञ थे। यदि उन्हें इस कियापर श्रद्धा होती, तो वे अवश्य ही जनेऊधारी होते। इससे पता चलता है कि उस समय आगरे आदिके जैनी जनेऊ नहीं पहिनते थे।

रे पद्मपुराण आदि कथा-ग्रन्थोंमें जिन जिन महापुरुषोंके चरित लिखे गये हैं, उनमें कहीं भी ऐसा नहीं लिखा कि उनका यत्रोपवीत-संस्कार हुआ या उन्हें जनेऊ पहिनाया गया, जब कि उनकी विद्यारम्भ, विवाह आदि क्रियाओंका वर्णन किया गया है। कई महा पुरुषोंने अनेक प्रसंगोंपर जिनेन्द्रदेवकी पूजा की है, वहाँ अनेक वस्त्राभूषणोंका वर्णन भी किया गया है, पर जनऊका कहीं भी उल्लेख नहीं है।

४ श्वेताम्बर सम्प्रदायके साहित्यमें भी यत्ञोपवीत-क्रियाका विधान नहीं है। श्रीवर्द्धमानसूरिके 'आचार-दिनकर ' नामके एक श्वेताम्बर ग्रन्थमें जिनोपवीतका वर्णन है, परन्तु वह बहुत पीछेका, वि० सं० १५०० के लगभगका, ग्रन्थ है और संभवतः दिगम्बर सम्प्रदायके आदिपुराणके अनुकरणपर ही बनाया गया है। श्वेताम्बर समाजमें जनेऊ पहननेका रिवाज भी नहीं है। पहलेका भी कोई उल्लेख नहीं मिलता।

संसारका कोई भी धर्म, सम्प्रदाय या पन्थ अपने समयके और परिस्थितियोंके प्रभावसे नहीं बच सकता । उसके पड़ोसी धर्मोंका कुछ न कुछ प्रभाव उसपर अवश्य पड़ता है । वह उनके बहुतसे आचारोंको अपने ढंगसे अपना बना लेता है और इसी प्रकार उसके भी बहुतसे आचारोंको पड़ोसी धर्म प्रहण कर लेते हैं । जैनधर्मकी अहिंसाका यदि अन्य वैष्णव आदि सम्पदायोंपर प्रभाव पड़ा है—-उसे उन्होंने समधिक रूपमें ग्रहण कर लिया है, तो यह असंभव नहीं है कि जैन धर्मने भी उनके बहुतसे आचारोंको ले लिया हो, अवश्य ही जैनधर्मके मूल तत्त्वोंके साथ सामंजस्य करके । मूलतत्त्वोंके साथ वह सामंजस्य किस प्रकार किया जाता है, इसके समझनेके लिए आदिपुराणका ४० वॉ पर्व देखना चाहिए जहाँ वैदिक ग्रन्थोंके समान अग्निकी पूजा विहित बतलाई गई है । न स्वतोऽग्नेः पवित्रत्वं देवताभूतमेव वा । किन्त्वईदिव्यमूर्तीज्यासम्बन्धात्पावनोऽनलुः ॥ ८८ ॥ ततः पूजाङ्गतामस्य मत्वाऽर्चन्ति द्विजोत्तमाः । निर्वाणक्षेत्रपूजावत्तत्पूजाऽतो न दूष्यति ॥ ८९ ॥ व्यवहारनयापेक्षा तस्येष्टा पूज्यता द्विजैः । जैनैरध्यवहार्योऽयं नयोऽद्यत्वेऽग्रजन्मभिः । ९० ॥

अर्थात् अग्निमें न स्वयं कोई पवित्रता है और न देवपना; परन्तु अर्हत भगवानकी दिव्यमूर्तिकी पूजाके सम्बन्धसे वह पवित्र हो जाता है। इसलिए द्विजोत्तम अर्थात् जैन ब्राह्मण अग्निको पूजाके योग्य मानकर पूजते हैं और निर्वाण-क्षेत्रोंकी पूजाके समान इस आंग्नपूजामें कोई दोष भी नहीं है। व्यवहारनयकी अपेक्षा उसकी (अग्निकी) पूजा द्विजोंके लिए इष्ट है और आजकल अग्रजन्मों या जैन ब्राह्मणोंको यह व्यवहारनय व्यवहारमें लाना चाहिए।

इससे साफ माऌम होता है कि वैदिक धर्मकी आहवनीय, गाईपत्य और दाक्षिण अग्नियोंकी पूजाको ही कुछ परिवर्तित रूपमें जैनधर्ममें स्थान दिया गया है, पर इसके साथ ही जैन धर्मकी मूल भावनाओंकी रक्षा कर ली गई है। उपर्युक्त श्लोकोंके 'अद्यत्वे ' (आजकल या वर्तमान समयमें ) और 'व्यवहारनयोपक्षा ' शब्द ध्यान देने योग्य हैं। इनसे ध्वनित होता है कि यह अग्निपूजा पहले नहीं थी, परन्तु आचार्य अपने समयके लिए उसे आवश्यक बतलाते हैं और व्यवहार नयसे कहते हैं कि इसमें कोई दोष नहीं है।

आचार्य सोमदेवने अपने यशास्तिलकमें लिखा है—

यत्र सम्यक्तवहानिर्न यत्र न व्रतदूपणम् ।

सर्वमेव हि जैनानां प्रमाणं लौकिको विधिः ।

अर्थात् वे सभी लौकिक विधियाँ या कियायें जैनोंके लिए मान्य हैं जिनमें सम्यक्त्वकी हानि न होती हे। और व्रतोंमें कोई दोप न लगता हो।

इस सूत्रके अनुसार ही अग्निपूजा और यज्ञोपवीतकी विधियोंको जैनधर्ममें स्थान मिल सकता है।

१२---जैनधर्म अनीक्वरवादी है

संसारमें सबसे अधिक संख्या ईश्वरवादियोंकी हैं। वर्तमान दृष्ट संसारके लगभग ढाई अरब मनुष्योंमें ऐसे ही लोग अधिक हैं जो इस सृष्टिका कर्त्ता हर्त्ता विधाता एक अदृश्य शक्ति विशेषको मानते हैं और वही ईश्वर, खुदा या गॉड आदि नामोंसे अभिहित होता है। हिन्दू, ईराणी, यहूदी, ईसाई आदि सभी धर्म ईश्वरके उपासक हैं और इन्हींके अनुयायियोंकी संख्या सबसे अधिक है। जीते जागते बचे खुचे धर्मोंमें जैन और बौद्ध ये दो ही धर्म ऐसे हैं जो वास्तवमें अनीश्वरवादी हैं, अर्थात् किसी ईश्वर विशेषके अस्तित्वको स्वीकार नहीं करते और इस भारतवर्षमें तो केवल जैनधर्म ही अनीश्वरवादके अस्तित्वको टिकाये हुए है। बौद्ध धर्म यहाँ नाम मात्रको है। जो कुछ है यहाँसे बाहर चीन, जपान, सयाम आदि देशोंमें है। जैन और बौद्ध धर्म इस अनीश्वरन परलोकको नहीं मानते हैं, वे ही 'नास्तिक 'कहे जाने चाहिए और इस दृष्टिसे जैनधर्म इस नास्तिकतासे मुक्त हो जाता है, परंतु नास्तिकताका प्रचलित अर्थ ईश्वरका न मानना ही है। सर्व साधारण लोग इस शब्दका इसी अर्थमें व्यवहृत करते हैं, इस कारण यह कहना असंगत नहीं कि जैनधर्म अनीश्वरवादी भी है और नास्तिक भी है।

परंतु आजकलेक जैनधर्मानुयायी अपनेको 'नास्तिक ' नहीं कहलाना चाहते । इसे वे एक अपमानजनक शब्द समझते हैं और इस कारण उनके व्याख्यानों और लेखोंमें इस विषयका अकसर प्रातिवाद देखा जाता है । व बड़ी बड़ी युक्तियाँ देकर सिद्ध किया करते हैं कि जैनधर्म नास्तिक नहीं है—वह आस्तिक है । कुछ समय पहले तो इस विषयकी चर्चा और भी जोरोंपर थी । परंतु हमारी समझमें यदि लोग 'नास्तिक ' कहनेसे ईश्वरको न माननेवाला ही समझते हैं, अथवा 'नास्तिको वेदनिन्दकः ' इस वाक्यके अनुसार वेदोंको न माननेवाला 'नास्तिको वेदनिन्दकः ' इस वाक्यके अनुसार वेदोंको न माननेवाला 'नास्तिक ' पद-वाच्य है, तो जैनोंको 'नास्तिक ' कहनेसे चिढ़नेकी आवश्यकता नहीं है, वरन् इसे उसी प्रकार अपना गौरव वढ़ानेवाला समझना चाहिए जिस तरह वे अपने अन्य ' स्याद्वाद ' आदि मुख्य सिद्धान्तोंको समझते हैं ।

बहुतसे जैनधर्मानुयायियोंको 'नास्तिक 'के समान 'अनीश्वरवादी 'बनना भी नापसन्द है। वे इस कलंक (?) के टीकेको भी अपने मस्तकमें नहीं लगाये रखना चाहते। इस टीकेको पोंछ डालनेका----कमसे कम फीका कर डालनेका-----प्रयत्न अभी ही नहीं, बहुत समयसे हो रहा है। इस प्रयत्नमें थोड़ी बहुत सफलता भी हुई है। सर्वसाधारण लोग यह समझने लगे हैं कि जैनी भी ईश्वरको मानते हैं और मंदिरों में हमारे ही समान उसकी मूर्तियाँ भी स्थापित करके पूजते हैं, सिर्फ इतना अन्तर है कि वे अपने ईश्वरको 'महावीर' 'पार्श्वनाथ' ' नेमिनाथ ' ' जिनदेव ' आदि नामों से पुकारते हैं। परंतु वास्तव में जैनधर्म अनीश्वरवादी है और यह उसकी अस्थिमज्जागत प्रकृति है। वह न छुपाये से छुप सकती है और न बदलने से बदली जा सकती है। जब तक जैनधर्म और जन-विज्ञानका आमूल परिवर्तन न कर दिया जाय, तब तक इसमें से अनीश्वर-वाद प्रथक् नहीं किया जा सकता।

जिन्होंने संसारके विविध धर्मोंके इतिहासका अध्ययन किया है वे जानते हैं कि प्रत्येक धर्मपर उसके पड़ोसी धर्मोंका, प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष किसी न किसी रूपमें कुछ न कुछ प्रभाव अवश्य पड़ा है और जिस धर्मके अनुयाथियोंकी संख्य<sub>ा</sub> कम हो जाती है अथवा जिसका प्रचार कम हो जाता है, उसपर तो दूसरे बलवान् और देशव्यापक धर्मोंका प्रभाव बहुत ही अधिक पड़ता है। उनके प्रभावोंसे प्रभावान्वित हुए बिना वह रह ही नहीं सकता। जिस समय बौद्ध और जैन-धर्मका प्रभाव देशव्यापी हो रहा था, उनके अहिंसामूलक उपदेशोंके प्रति-जन साधारणका बहुत ही अधिक झुकाव हो रहा था, उस समय हिन्दूधर्मधर इन दोनों ही धर्मोंका बहुत बड़ा प्रभाव पड़ा था और उसका फल यह हुआ था कि हिन्दूधर्ममेंसे ' वैदिकी हिंसा ' की विधियाँ निकाल दी गईं या परिवर्तित कर दी गई और दूसरी सैकड़ों बातोंमें संशोधन परिवर्त्तन किया गया। इस विषयमें किसी किसी विद्वान्की तो यहाँतक सम्मति है कि वर्तमान हिन्दू धर्म प्राचीन हिन्दू धर्मका मूल स्वरूप नहीं किन्तु संस्कृत ( संस्कार किया हुआ ) स्वरूप है और उसके अंग प्रत्यंगोंमें बौद्ध-जैन-धर्मोंके प्रभावके चिह्न सुस्पष्टरूपसे दृष्टिगोचर होते हें। इसी प्रकार जब जैनधर्मका ह्रास हुआ और हिन्दूधर्मका प्रभाव फिर बढ़ा, तब स्वयं उसे भी हिन्दूधर्भके प्रभावसे प्रभावान्वित होनां पड़ा । २०-२५ करेड़ हिन्दुओंके बीचमें १०-१५ लाख जैनधर्मानुयायी रहें और उनपर उनका प्रभाव न पड़े, यह संभव नहीं । जैनधर्मने जिस प्रकार हिन्दूधर्मको कुछ दिया था, उसी प्रकार उससे कुछ लिया भी ।

ब्राह्मणधर्मसे जैनधर्मने क्या क्या लिया है, इसका थिवेचन करनेकी यहाँ जरूरत नहीं, यहाँ केवल अनीश्वरबादका प्रसंग हैं । अतएव इसके सम्बन्धमें इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि हिन्दूधर्मके प्रभावसे जैनोंने अपने अनीश्वरवादपर ऐसा मुलम्मा चढ़ा दिया है, कि वह साधारण दृष्टिसे देखनेवालेंको ईश्वरवाद जैसा ही प्रतीत होता है। केवल विशेषज्ञ ही यह जान सकते हैं कि जैनधर्ममें वस्तुत: ईश्वरके लिए कोई स्थान नहीं है।

ईश्वर शब्दके वास्तविक अर्थ हैं, ऐश्वर्यशाली, वैभवशाली, शक्तिशाली, स्वामी, अधिकारी, कर्तृत्ववान् आदि । इह लोकमें जो दर्जी स्वतंत्र सम्राट् या महाराजाका है, वही परलोकमें ईश्वर या परमेश्वरका है। परंतु जैनधर्म इहलोक या परलोकमें इस प्रकारके किसी सत्ताधीशको माननेसे सर्वथा इंकार करता है। उसका ईश्वर किसी साम्राज्यका स्वेच्छाचारी शासक तो क्या होगा, किसी प्रजातंत्र देशका प्रेसीडेण्ट भी नहीं। वह एक ईश्वरको भी तो नहीं मानता है। उसके यहाँ यदि ईश्वर है तो वह एक नहीं, लाखों करोड़ों असंख्य अनंतकी संख्यामें है। अर्थात् जैन-मतानुसार इतने ईश्वर हैं कि उनकी गिनती नहीं हो सकती और आगे भी वे बराबर इसी अनंत संख्यामें अनंत कालतक होते रहेंगे, क्योंकि जैनसिद्धान्तके अनुसार प्रत्येक आत्मा अपनी अपनी स्वतंत्र मत्ताको लिये हुए मुक्त हो सकता है। आज तक ऐसे अनंत आत्मा मुक्त हो चुके हैं और आगे भी होते रहेंगे। ये मुक्त जीव ही जैनधर्मके ईश्वर हैं। इन्हीमेंसे कुछ मुक्तात्माओंको जिन्होंने मुक्त होनेके पहले संसारको मुक्तिका मार्ग बतलाया था जैनधर्म तीर्थकर मानता है।

जैनधर्मके ये मुक्तात्मा या ईश्वर संसारसे कोई सम्बन्ध नहीं रखते । न स्रष्टि-संचालन कार्थमें उनका कोई हाथ है, न वे किसीका मला बुरा कर सकते हैं, न किसीपर कभी प्रसन्न होते हैं और न अप्रसन्न । न उनके पास कोई ऐसी सांसांरिक वस्तु है जिसे ऐश्वर्य, वैभव या अधिकारके नामसे पुकारा जा सके । न ये किसीका न्याय करते हैं, और न किसीके अपराधोंकी जाँच । जैनसिद्धान्तके अनुसार जीव स्वयं ही सुख-दुख पाते हैं । ऐसी दशामें मुक्तात्मा ईश्वरोंको इन सब झंझटोंमें पड़नेकी जरूरत भी नहीं है ।

गरज यह है कि जैनधर्ममें माने हुए मुक्तात्माओंका उस ईश्वरत्वसे कोई सम्बन्ध नहीं है जिसे कि सर्वसाधारण लोग संसारके कर्ता हर्ता विधाता ईश्वरमें कल्पना किया करते हैं । उस ईश्वरत्वका तो उल्टा जैनधर्मके तर्क-ग्रन्थोंमें खूब जोरोंके साथ खण्डन किया गया है और इस तरहकी प्रबल युक्तियोंके साथ किया गया है कि उसे पढ़कर बड़ेसे बड़े ईश्वरवादियोंकी भी श्रद्धा डगमगाने लगती है। उक्त ग्रन्थोंके अभ्ययनसे यह बात अच्छी तरह समझमें आ जाती है कि जैनधर्म वास्तवमें अनीश्वरवादी ही है, ईश्वरवादी नहीं।

इस ईश्वरके न माननेका जैनधर्मके मूल सिद्धान्तोंसे इतना घनिष्ठ और अवि-च्छेद्य सम्बन्ध है कि यदि यह निकाल दिया जाय, और दूसरे धर्मोंके समान एक रुष्टिकर्ता ईश्वर मान लिया जाय, तो जैन विज्ञानकी सारी ही इमारत घरा-शायी हो जाय । ऐसी दशामें जैनधर्ममेंसे ' अनीश्वरवाद ' का सर्वथा अलग किया जाना तो असमव था, अधिकसे अधिक उसका गहरा रंग कुछ फीका किया जा सकता था और अन्य ईश्वरवादियोंके प्रभावने यही किया । जैनॉने अपने मूल अनीश्वरवादको सिद्धान्त-ग्रन्थोंमें तो मुरक्षित रक्खा, परन्तु उसके बाहरी रूपमें यथासाध्य परिवर्तन कर डाला ।

एक बात और है। सर्वसाधारण लोग गहरी सैद्धान्तिक बातोंको नहीं समझते। धर्मके असली तत्त्वोंसे वे प्रायः अनभिज्ञ रहते हैं। तत्त्वोंके समझने समझानेका भार बहुश्रुत धर्मगुरुओंपर ही प्रायः न्यस्त रहता है। वे स्वयं जो धर्मकी ऊपरी बातोंको क्रियाकाण्ड आदिको ही धर्म समझते और मानते हैं। ऐसी दशामें यह संभव नहीं कि जैनधर्मके सर्वसाधारण उपासक-वे उपासक कि जिनके आसपास उनसे सैकड़ों गुणें ईश्वरको मानने-पूजनेवाले अजैन रहते हैं, बिना ईश्वरके रह जायें। जैनधर्ममें चाहे ईश्वर हो या न हो, पर उनका काम ईश्वरके बिना कैसे चलता ? अतएव उनके लिए अनीश्वरवादी होते हुए भी जैनधर्मने ईश्वरवादको उतना स्थान दे दिया जितना कि मूल सिद्धान्तोंकी रक्षा करते हुए दिया जा सकता है।

इसमें संदेह नहीं कि जैनधर्ममें मूर्तिपूजा बहुत प्राचीन समयसे प्रचलित है, परन्तु इस रूपमें नहीं जिसमें कि इस समय दिखलाई देती हैं। मूर्तियोंका पंचामृत अभिषक, उनका आह्वान, स्थापन, सन्निधीकरण, अष्टद्रव्यसे पूजन, विसर्जन, अरहंत-सिद्धका जाप, मूर्तियोंका प्रतिष्ठा-विधान आदि कियाओंपर हिदून्धर्मके कियाकाण्डका और ईश्वरवादका रंग चढ़ा हुआ दिखलाई देता है। जैन स्तात्रों और स्तवनोंपर कहीं कहीं यह रंग इतना गहरा है कि वे नाम मात्रके परिवर्तनसे ईश्वरवादियोंके स्तोत्रोंकी पंक्तिमें निर्भय होकर रक्खे जा सकते हैं। पिछले जैन-साहित्यमें तो कहीं कहीं मक्ति-गगा ऐसी तेजीसे बही है कि उसके प्रवाहमें बचारे अनीश्वरवादके अस्तित्वकी कल्पना भी नहीं होती। एक भक्त कहते हैं--- '' स्वामी, जैसे बने तैसे तारो, मेरी करनी कछु न, विचारो। '' यह ईश्वरवाद नहीं तो और क्या है ?

पौराणिक लेखकोंने इस विषयकी ओर और भी अधिक ध्यान दिया है। उन्होंने अपनी कवि-सुलम कल्पनाओंसे जैनधर्मके उपासकोंके लिए प्रायः वे सभी मानतायें सुलम कर देनेका प्रयत्न किया है जो अन्य ईश्वरवादियोंमें प्रचलित हैं। वे कहते हैं कि भगवान ऋषमेदव सृष्टिकर्ता ब्रह्मा है क्योंकि उन्होंने ब्राह्मण क्षत्रिय आदि वर्णोंको उत्पन्न किया था, उनके मुखसे चतुरनुयोगरूप चार वेद उत्पन्न हुए। वे सृष्टिके रक्षक थे, इसलिए विष्णु कहलाये, विष्णुके समान उनके भी सहस्र नाम हैं, वे कल्याणके करनेवाले हैं अतएव शंकर भी हैं। इस प्रकारकी और भी सैकड़ों बातें हैं।

और जैनधर्मके वर्तमान अनुयायियोंपर तो ईश्वरवादका रंग बेतरह चढ़ा हुआ है। उनमें १०० मेंसे लगभग ९० मनुष्य ऐसे होंगे जो औरोंके सम्मान जिन भगवा-नको ही मुख-दुख देनेवाले समझते हैं, उन्हींका नाम जपा करते हैं, उन्हींकी सौगन्ध खाते हैं और कहते हैं कि हमारा अमुक काम सिद्ध हो जायगा तो हम भगवानका अमुक उत्सव करेंगे। शिखरजी या गिरनारजीकी यात्रा करेंगे, अथवा मन्दिर बनवा देंगे। गरज यह कि ये लोग पूरे ईश्वरवादी बन रहे हैं। अन्तर केवल यही है कि इनके भगवान श्रीकृष्ण, रामचन्द्र, शिव आदि न होकर ऋषभदेव, पार्श्वनाथ आदि हैं। यह सब उनके पड़ोसके धर्मोंका ही प्रभाव है

गरज यह कि वर्तमान जैनधर्मपर जो कुछ ईश्वरवादकी छाया दिखाई देती है वह स्वयं उसकी अपनी वस्तु नहीं है, किन्तु दूसरोंके प्रभावसे उत्पन्न हुई है। वास्तवमें जैनधर्म अनीश्वरवादी है और धर्मोंके इतिहासमें यही उसकी सबसे बड़ी विशेषता तथा महत्ता है। गतानुगतिकताके प्रवाहमें न बहकर, युक्ति और प्रमा-णोंसे असिद्ध ईश्वरको माननेसे स्पष्ट इंकार कर देना कोई साधारण बात नहीं।

# परिशिष्ट

[ लेखोंके छप चुकनेपर कुछ नई बातें माऌ्म हुई हैं, जो यहाँ क्रमशः दे दी जाता हैं।]

लोकविभाग और तिलोयपण्णत्ति ( पृ० १-२२ ) १-नागहस्ति और आर्यमंक्षु गुणधरके साक्षात् झिष्य नहीं थे आचार्य इन्द्रनन्दिने अपने श्रुतावतारके १५२-५४ पद्योंमें स्पष्ट लिखा है कि गुणधर आचार्थने अपने कषाय-प्राभ्तको नागहस्ति और आर्यमंक्षुके लिए पन्द्रह महा अधिकारोंमें विभाजित करके व्याख्यान किया । अर्थात् उनके कथनानुसार नागहस्ति और आर्यमंक्षुका गुणधर आचार्यसे साक्षात् परिचय था और यतिवृषभ उनके साक्षात् शिप्य थे । परन्तु जयधवला टीकामें एक जगह बतलाया है कि नागहस्ति और आर्यमंक्षुको गुणधर आचार्यसे साक्षात् में नहीं किन्तु परम्परासे कषाय-प्राभ्ततका ज्ञान प्राप्त हुआ । अतएव यहाँ उसका उल्लेख कर देना आवश्यक प्रतीत होता है---

'' बड्टमाणजिणिंदे णिव्वाणं गदे पुणो ६८३ एत्तिएमु वार्समु अइकंतेमु एदम्हि भरहस्वेत्ते सब्वे आइरिया सब्वेसिमंगपुव्वाणमेगदेसधारया जादा । तदो अंगपुव्वाण-मेगदेसो चेव आइरियपरंपराए आगंतूण गुणहराइरियं संपत्तं । पुणो तेण गुणहरमडारएण णाणपवाद-पंचमपुब्व-दसमवत्थु-तदियकसायपाहुडमहण्णवपारएण गंथवोच्छेदभएण वच्छल्परवसिकयाहेयएण एवं पेउजदोसपाहुडं सोल्स-पदसहस्सपरिमाणं होंतं असीदिमदमेत्त्तगाहाहिं उवसंहारिदं । पुणो ताओ चेव मुत्तगाहाओ आइरियपरंपराए आगच्छमाणाओ अज्जमंखु-णागहत्थीण पत्ताआ । पुणो तेसिं दोण्हं पि पादमूले असीदिसदगाहाणं गुणहरमुहकमल्विणिग्गयाणमत्थं सम्म सोऊण जयिवसहभडारएण पवयणवच्छलेण चुण्णिमुत्तं कयं । '' रेखांकित वाक्यका शब्दार्थ यह है कि फिर वे ही सूत्र-गाथार्ये जो आचार्य परम्परासे चली आई थीं आर्थ मंखु और नागहस्तिको प्राप्त हुई ।

### २ नन्दिसूत्रमें आर्य मंगु और नागहस्तिका हलेख

भणगं करगं झरगं पमावगं णाणदंसणगुणाणं । वंदामि अज्जमंगुं सुयसागरपारगं धीरं ॥ २८ ॥ णाणंमि दंसणंमि अ तवविणए णिच्चकालमुज्जुत्तं । अज्जं णंदिलखमणं सिरसा वंदे पसन्नमणं ॥ २९ ॥ बड्टुउ वायगवंसो जसवंतो अज्जणागहत्थीणं । वागरणकरणभंगिय कम्मपयडीपहाआणं ॥ ३० ॥

इन गाथाओंमें आर्य मंगु, नन्दिलक्षमण और आर्य नागहस्तिको नमस्कार किया गया है। मंगु और मंक्षु एक ही हैं। ये गाथायें पं० फूलचन्द्रजी शास्त्रीने तलाश करके भेजनेकी कृपा की है।

३ लोकविभागका उल्लेख तिलोयपण्णत्तिमे

लेखमें यह बतलाया गया है कि कुन्दकुन्दके नियमसारमें लोक-विभागका जो उल्लेख है वह सर्वनन्दि मुनिके श० सं० ३८० में लिखे हूए लोयविभाग नामक प्राकृत ग्रन्थका होना चाहिए और इसलिए नियमसारके कर्त्ता श० सं० ३८० के बादके जान पड़ते हैं । उक्त लेखके छप चुकनेपर पं० जुगलकिशोरजी मुख्तारके '' श्रीकुन्दकुन्द और यतिवृषभमें पूर्ववर्ती कौन ?'' शीर्पक लेखपर मेरी दृष्टि गई । उसमें उन्होंने बतलाया है कि यतिवृषभकी तिलेायपण्गत्तिमें भी लोक-विभागका दो जगह उल्लेख किया गया है ---

जलसिंहरे विक्खंभो जलणिहिणो जायणा दससहस्सा । एवं संगाइणिए लोयविभाए विणिद्दिं । अ० ४ लोयविणिच्छयगंथे लायविभागाम्मि सब्वसिद्धाणं ।

ओगाहणपरिमाणं भणिदं किंचूण चरिमदेहसमो ॥ अ० ९

इससे भी यही मालूम होता है कि यतित्रुषमके सामने लोकविभाग ग्रन्थ मौजूद था और संभवत वह सर्वनन्दिका ही होगा। चूँकि यतित्रुषभका समय श० सं० ४०० के लगभग है, इस लिए वे अपनेसे लगभग २० वर्ष पहलेके ग्रन्थका उल्लेख अवश्य कर सकते हैं। इसी तरह यदि कुन्दकुन्द भी यतित्रुषभके समकालीन हों जिसकी कि संभावना बतलाई गई है तो उनका भी अभिप्राय उक्त लोकविभागसे ही हो सकता है। लोकविभागमें चतुर्गतजीव-भेदोंका या तिर्यचों और देवोंके चौदह और चार भेदोंका विस्तार नहीं है, यह कहना भी विचारणीय है। उसके छठे अध्यायका नाम ही तिर्यक्लोकविभाग है और चतुर्विध देवोंका वर्णन भी है।

' लोयाविभागेसु णादव्वं ' पाठपर जो यह आपत्ति की गई है कि वह बहु-वचनान्त पद है, इसलिए किसी लोकविभाग नामक एक ग्रन्थके लिए प्रयुक्त नहीं हो सकता, सो इसका एक समाधान यह हो सकता है कि पाठको ' लोय-विभागे सुणादव्वं ' इस प्रकार पढ़ना चाहिए । ' सु ' को ' णादव्वं ' के साथ मिला देनेसे एकवचनान्त ' लोयविभागे ' ही रह जायगा और अगली किया सुणादव्वं ( सुज्ञातव्यं ) हो जायगी । पद्मप्रभने भी शायद इसी लिए उसका अर्थ ' लोक-विभागाभिधानपरमागमे ' किया है ।

ऐसा माल्रम होता है कि सर्वनन्दिका प्राकृत लोकविभाग बड़ा होगा। सिंह-सूरिने उसका संक्षेप किया है। 'व्याख्यास्यामि समासेन' पदसे वे इस बातको स्पष्ट करते हैं। इसके सिवाय आगे ' शास्त्रस्य संग्रहस्विदं ' से भी यही ध्वनित होता है -संग्रहका भी एक अर्थ संक्षेप होता है। जैसे गोम्मटसंग्गहसुत्त आदि। इसलिए यदि संस्कृत लोकविभागमें तिर्यंचोंके १४ भेदोंका विस्तार नहीं है, तो इससे यह भी तो कहा जा सकता है कि वह मूल प्राकृत ग्रन्थमें रहा होगा, संस्कृतमें संक्षेप करेनेके कारण नहीं लिखा गया।

४—लोक-विभागके अध्यायोंके नाम कुछ गलत छप गये हैं। आठवाँ अध्याय अधोलोक, नवाँ मध्यलोक व्यन्तरलोक, दसवाँ स्वर्गलोक और ग्यारहवौँ मोक्ष है।

#### यापनीय साहित्यकी खोज ( पृ० ४१-६० )

१—विजयोदया टीकाके पृ० २ पर नीचे लिखी गाथा उद्धृत की गई है— धम्मो मंगलमुक्तिडं अहिंसा संजमो तवा ।

देवा वि तं नमस्संति जस्स धम्मे सया मणो ॥ यह दशवैकालिककी सबसे पहली गाथा है। इससे भी निश्चित होता है कि अपराजितसूरि इन ग्रन्थोंको प्रमाण माननेवाले यापनीय संघके थे।

२—गाथा ६ की विजयोदया-टीकामें लिखा है—'' संस्कारिताभ्यन्तरतपसा इति वा असम्बद्धं । अन्तरेणापि बाह्यतपोऽनुष्ठानं अन्तर्मुहूर्तमात्रेणाधिगतरत्नत्रयाणां भद्दणराजप्रभृतीना पुरुदवस्य भगवतः शिष्याणां शिर्वणगमनागमे प्रतीतमेव। " यह भद्दणराज आदिकी अन्तर्भुहूर्तमें निर्वाण-प्राप्तिकी कथा भी दिगम्बर साहित्यमें नहीं मिलती।

३—मेदज या मेतार्य मुनिकी कथा, पीछेसे माद्रम हुआ कि हरिषेणकृत कथाकोशमें है, यद्यपि उसमें और स्वेताम्बर कथामें बहुत कुछ भिन्नता है।

४— पृ० ४२ की दूसरी टिप्पणी कहींकी कहीं छप<sup>ं</sup>गई है। असलमें वह 'अनेक भूमिदान!दि किये गये थे।' इस वाक्यकी टिप्पणी है।

आचार्य अमितगति (१७२-१८२)

पंडित गोविन्दरायजी काव्यतीर्थके लेख (जैनमित्र, १३ नवम्बर १९४१) से माऌ्म हुआ कि आचार्य अभितगतिने अपना पंचसंग्रह जिस मस्तिकापुरमें बनाया था वह धारसे सात कोस दूर बगड़ीके पासका 'मसीद विलोदा' नामक गाँव है।

जंबुदीवपण्णात्ति (२५१-२६१)

बारा नगर या बारां (कोटा) का राजा जो 'सत्ति भूपाल' लिखा है वह मेवाड़का गुहिलवंशी राजा शक्तिकुमार माल्रम होता है। एक प्रतिमें ' सतिभूपाले ' (शान्ति-भूपालः ) पाठ भी है। म० म० ओझाजीके अनुसार इस राजाका एक शिलालेख वैशाख सुदी १ वि०स० १०३४ का आहाड़में (उदयपुरके समीप) मिला है। इसके समयके दो लेख और भी मिले हैं, परन्तु उनमेंसे संवत्के अंश जाते रहे हैं। पिछले दो लेख जैनमान्दिरोंमें मिले हैं। बारां उस समय मेवाड़के ही अन्तर्गत था। यदि इसी गुहिलवंशीय या शक्तिकुमारके समयमें जंबुदीवपण्णत्तिकी रचना हुई हो, तो उसके कर्त्ता पद्मनन्दिका समय विक्रमकी ग्यारहवीं शताब्दि मानना चाहिए।

#### पद्मचरित और पउमचरिय (२७२-२९२)

१—उद्योतनसूरिने रा० सं० ७०० में बनाई हुई अपनी ' कुवलयमाला कथा 'में पउमचरियके कर्त्ता विमलसूरिके ' हरिवंरापुराण ' नामक प्रन्थका भी

१ देखां, राजपूतानेका इतिहास दि० भा०, ५० ४३३-३७

उल्लेख किया है और उन्होंने उन्हें हरिवंशका पहला उत्पादक बतलाया है, अर्थात् हरिवंश-कथापर भी शायद सबसे पहला ग्रन्थ विमलस्ररिका ही था—

बुहयणसहस्सदइयं हरिवंसुप्पत्तिकारयं पढमं ।

वंदामि वंदियं पि हु हरिवंसं चेव विमलपयं ॥ ३८

अर्थात् में हजारों पंडितोंके प्यारे, हरिवंशोत्मत्तिकारक, पहले, वंदनीय और विमलपद, हरिवंशकी बन्दना करता हूँ। इसमें जो विशेषण दिये गये हैं, वे हरिवंश और विमल-पद ( विमल-सुरिके चरण अथवा विमल हैं पद जिसके ऐसा ग्रन्थ ) दोनोंपर घटिन होते हैं।

विमलसूरिका यह हरिवंश अभी तक कहीं प्राप्त नहीं हुआ है। इसके प्राप्त होनेपर जिनसेनके हरिवंशका मूल क्या है, इसपर बहुत कुछ प्रकाश पड़नेकी संभावना है। संभव है पद्मपुराणके समान यह भी विमलसूरिक हरिवंशकी छाया लेकर ही बनाया गया हो।

२—इस लेखमें ( पृ० २८५ ) में हमने लिखा है कि '' अभी अभी एक विद्वानसे माऌम हुआ है कि श्वेताम्बर सम्प्रदायके भी एक प्राचीन ग्रन्थमें भ० महावीरको अविवाहित बतलाया है।'' सो वह प्राचीन ग्रन्थ आवश्यक-निर्युक्ति है। उसमें लिखा है—

> वीरं अरिइनेमिं पासं माहिं च वासुपुजं च । एए मुत्तूण जिणे अवसेसा आसि रायाणो ॥ २२१॥ रायकुलेमु वि जाया विसुद्धवंसेसु खत्तिअकुलेसु । ण य इत्थिआभिसेआ कुमारवासंमि पव्वइया॥ २२२॥

इसके 'णयइस्थिआभिसेआ ' पदकी टिप्पणीमें लिखा है—''स्त्री-पाणिग्रहण राज्यामिषेकेाभयरहिता इत्यर्थः। '' अर्थात् महावीर, अरिष्टिनेमि, पार्श्व, मल्ठि, और वासुपूज्य ये पाँच तीर्थकर ऐसे हुए हैं कि न इनका स्त्री-पाणिग्रहण हुआ और न राज्याभिषेक। ये क्षत्रियराजकुलोत्पन्न थे और कुमारावस्थामें ही प्रवर्जित हो गये थे।

#### महाकवि पुष्पदन्त (पृ० ३०१-३३४)

हमने अनुमान किया था कि आचार्य हेमचन्द्रने 'अभिमानचिह्न ' नामक ग्रन्थकर्त्ताका जो उल्लेख किया है, वे शायद पुष्पदन्त ही हों। क्योंकि इनका भी नाम अभिमानमेरु या अभिमानांक है। परन्तु उद्योतनस्र्रिने अपनी कुवलयमालामें अभिमानाङ्क, पराक्रमाङ्क, और साहसाङ्क नामके तीन पूर्ववर्ती कवियोंका उल्लेख किया है, अतएव संभव है कि हेमचन्द्रका अभिप्राय इनमेंसे पहले अभिमानांकसे ही हो——

> अण्णे वि महाकइणो गरुअकहाबंधचिंतियमईआ । अभिमाण-परक्कम-साहसांक वि णएवि इतेमि ॥ ३४

वनवासी और चैत्यवासी सम्प्रदाय ( ३४७-३६९ )

मर्करासे भी पहलेका एक शिलालेख साँचीमें मिला है जो गुप्त संवत ९३ ( वि॰ सं॰ ४६८-६९ ) की भाद्रपद चतुर्थीका है । इसमें उन्दानके पुत्र आम-रकार देवद्वारा दिये गये ईश्वरवासक गाँव और २५ दीनारोंके दानका उल्लेख है' । यह दान काकनाबोटके विद्वारमें नित्य पाँच जैनभिक्षुओंके भोजनके लिए और रत्नगृहमें दीपक जलानेके लिए दिया गया था । यह आमरकारदेव चन्द्रगुप्त ( द्वि॰ ) के यहाँ किसी सैनिक पदपर नियुक्त था ।

आचार्य शुभचन्द्र और उनका समय (पृ० ४४०-४५१)

पाटनके भंडारकी ज्ञानार्णवकी प्रति जिन सहस्रकीर्तिके लिए पं० केशरीके पुत्र वीसलने लिखी थी, ऐसा जान पड़ता है कि उन्हीं सहस्रकीर्तिका उल्लेख खंभातके चिन्तामणि-पार्श्वनाथके मन्दिरके शिलालेखमें किया गया है 1 उक्त शिलालेख वि० सं० १३५२ का है । लेखकी दाहिनी ओरकी ११ पंक्तियोंका प्रारंभिक अंश खांडित हा गया है । इसलिए पूरे लेखका भावार्थ समझमें नहीं आता; फिर भी इतना मालूम होता है कि उक्त मन्दिरका निर्माण वि० सं० १२६५ में हुआ था, और जीर्णोद्धार वि० सं० १३५२ में जिसके उपलक्ष्यमें उक्त लेख

- १ कौपर्स इन्स्क्रप्शन्स इंडिकेरम, जिल्द ३, ५० २९ और भारतके प्राचीन राजवंश द्वि० भा० ५० २६३
- २ देखो, मुनि जिनविजयजीद्वारा सम्पादित प्राचीन जैन-लेख-संग्रह, लेख नं० ४४९

उत्कीर्ण किया गया। उस समय गुरुपदपर यशःकीर्ति गुरु विराजमान् थे। ये सहस्रकीर्तिके शिष्य या प्रशिष्य होंगे। सहस्रकीर्तिका उत्छेख उत्कीर्ण लेखके चौथे आर्या छन्दके उत्तरार्धमें इस प्रकार किया गया है '' दिनोदयं स चक्रे गुरुगगनाभ्युदित: सहस्रकीर्ति: '' परन्तु इसका पूर्वार्ध नष्ट हो गया है। चौथे पद्यके इस उत्तरार्धके बाद ही यह वाक्य दिया हुआ हैं—'' संवत् ११६५ वर्षे ज्येष्ठ वदि ७ सोमे सजय (ति)। '' ऐसा जान पड़ता है कि यह ११६५ नहीं किन्तु १२६५ है और प्रतिलिपि करनेवालेने भूल्से दोके अंकको एक पढ़ लिया हो। यदि १२६५ ही ठीक हो तो उस समय सं० १२८४ में ज्ञानार्णवकी प्रति जिन सहस्रकीर्तिको भेट की गई थी वे यही हो सकते हैं।

इसी लेखों हुंकारवंशज अर्थात् हूमड़ जातिके सांगण, सिंहपुरवंशज अर्थात् नरसिंहपुरा जातिके जयता और महाभव्य प्रह्लादन इन तीन श्रावकोंका भी उल्लेख है जो मालवेसे, सपादलक्ष (सवालख) से और चित्रकूट (चित्तौड़) से आये थे, साथ ही शांभदेव नामके साधु (साहू) भी अपने भाई आभाके साथ आये थे—

> अत्रागमत्मालवदेशतोऽमी सपादलक्षादथ चित्रकूटात् आभानुजेनैव समं हि साधुर्यः शांभदेवो विदितोऽथ जैनः ॥ ३१

इमने नृपुरीको मालवेका नरवर होनेका जो अनुमान किया है, उसकी भी इस उल्लेखसे पुष्टि होती है। क्योंकि इसमें उक्त श्रावकोंके मालवे आदिसे खंभा-तमें आनेकी बात लिखी है। नृपुरीमें जाहिणीने जो प्रति लिखवाई थी वह इन लोगोंके साथ आ सकती है और उसकी दूसरी प्रति सहस्रकीर्तिके लिए गोंडलमें लिखी जा सकती है। सहस्रकीर्ति खंभात और गोंडलके आसपास विहार करते होंगे। वीसलने पूर्वोक्त प्रति वि० सं० १२८४ में लिखी थी और यह लेख सहस्रकीर्तिके शिष्य यशा:कीर्तिके समयका उससे ६८ वर्ष बादका है।



## नाम-सूची

[इस सूचीमें मुख्यतया ग्रन्थों और ग्रन्थकारोंका निर्देश किया गया है। संघ, गोत्र, स्थल, क्षेत्र, राजा और आचार्य आदिके नामोंका भी समावेदा किया है। यदि किसी लेखमें किसी प्रन्थ या प्रन्थकारका नाम बार बार आया है, तो वहाँ प्रष्ठांकके बाद इ० ( इत्यादि ) लिख दिया गया है।] अकवर २४६, ४९८ अजिलवंदा २३५ अणहिल्लपुर ४७० अकलंक ६६, ६९, ७०, ७४, ९७, १०३, १०८, १०९, ११३, ११६, अण्ण २९३, ३८५ ३२५,४०५,४४२,४५९,४६५-अण्णय्या ३१६ ६६,४७९-८०,५३७ अद्भृत रामायण २७७, २८० अकाल्वषं ७५,८७,२३६, ३२१, अध्यात्म-तरंगिणी ३६, १७८, ५२९ ४९९,५१४-१६,५१८,५१९ इ० अध्यात्म पद्य-टीका ५३३ अगरोहा १७३ अध्यात्म-मत-परीक्षा १५३ अग्गल ११० अध्यात्म-रहस्य १३२, १३५, १३७ अमिपुराण २७७ अध्यात्म रामायण २७७ अग्निमित्र २०, ५५८ अध्यात्माष्टक ४०४ अध्यात्माष्टसहस्ती ५३२ अग्रवाल ३४ अनगार-धर्मामृत३६.५३,९८, १०३, अग्रोतक ( अग्रवाल ) ३४ अचलपुर २०८-९, ३२६, ३७१ ११२. १३२-३४. १३६-३७. १४३, ३६१,४५७,४५९, ५४८ अज ७३ अनगार-टीका ३१, १३७ अजयवमा १३५ अनीश्वरवाद ५६२ इ० अजरामर ३८५ अनेक स्तोत्र ५३३ अजदेव ३८५ अनेकान्त जयपताका १६४ अजजवहर १६२ अनेकार्थ नाममाला ४६५ अजितसेन १५५, २९४-५-६, ३९८, ४१३, ४५४, ४७८ अनंगकुमार २०१ अनंतकीर्ति ३४२, ४५२ अजितंजय ८, १९, २१

458

जैनसाहित्य और इतिहास

अनंतपाल ४७० 🍼 अनंतवीर्य ९९, ४०५ अपराजित १५, २५५ अपराजित सूरि २३, २९, ३१, ३२, ४०, ४३, ४५ इ०, ५६, ५७, १३५, ५४६ अपशब्द-खंडन ५३३ अपापापरी १८९ अपिशली ९३ अबूहसन कुतुवशाह २३० अभय १९०, १९१ अभयचन्द्र १५१, १५५, २९९ अभयदेव ५३६ अभयनंदि ११, १००-२, १०४-८, १९०-९, १९४, ११६, २८६-७ अभयसेन ४२२ अभिनंदनदेव-कल्प १३९ अभिमानांक ५७३ अभिमानचिह्न ३१५, ५७१ अभिमानमेरु ३१० अभिषेकपाठसंग्रह १३६ अब्मुअ ३८५ अमर ९३ अमर १२७ अमरकीर्ति १७६, २१९-२०, २७५ अमरकोश १२९, १३५ अमरकंटक २०५ अमरचंद ३०, ५९, २२४ अमरसेन १७६ अमरुरातक १३३, १४०, १७९ अमलकीर्ति ५२५, ५२६ अम्बरसेन १७२

अम्मइय ३०८, ३२१, ३७६ अमितगति ( प्रथम और द्वि०) २३, २२, ३६, ३७, ३९, ४०, ५८, **そきし、そらそ まっ、 そし、そ、そらし、** ४४७, ४६३, ५४५, ५४७ अमितगति-श्रावकाचार १७७ अमितसेन ४२२, ४२८ अमृतचन्द्र ४४२, ४५६-७ इ० अमृताशीति ५२५ अमोघवर्ष ७५, ७६, ८७, १२२, १५४, १६०-१, २३६, ३२२, 324,-6, 4,08, 4,84,-6, 4,86, इ० ५१९ इ० अमोधवृत्ति ४४, ४५, ५७, ११८, १५०, १५३-५, १५७-९, १६१, 4.86 अय्यपार्य २६५-६ अरिकेमरी ७५, ७६, ७८, ८६, ८७ ८८, ३१६, ३२८, ३५९ अरिट्ठनेमिचरिउ ४२, ३२५ अरुंगल ११, ५५, ३९६, ४७८ अरुंगलान्वय ११ अर्ककीर्ति ५४, १६१, ५१७ अर्जनदेव १७२ अर्जनराज २६६ अर्जुनवर्म देव १३२, १७९ अर्जुनवर्मा १२९, १३०, १३३-४ 880-8 अर्जुरिका ११२, १३८ अर्थशास्त्र ६१, ६४, ७२, ८१, ८३ ५४८

#### नाम सूची

अर्बुदाद्रि १८९ अईप्रतिष्ठालक्षण १२३-४ अर्हत्सेन २७३ अर्हदत्त १६ अर्हदत्त ५३ अर्हदास १४१-३ अर्हद्रलि ८, ४२३ अर्हन्मुनि २७२-३ अलक्तक ३५८ अलाउद्दीन २४२ अल्हण १४१ अवन्ति ( चंडप्रद्योत ) १९ अवन्ति देश १३९ अविनीत ११, ११६, ३५९ अष्टपाहड-पंजिका ३३९ अष्टराती ७०, २६७ अष्टसहस्री २८, १०७, ५३१ अष्टसहस्री टिप्पण ४७८ अष्टापद १८८ अष्टांगहृदय १२९, ४८३ अष्टांगहृदयोद्योतिनी टीका १३६ अष्टाध्यायी १५० अहिच्छत्रपुर ४८३ अंकलेश्वर ११० अंग २०१ अंगवइ ३८५ अंगपण्णत्ति ५३३ अंगारगण ३८४ अंगत्तरनिकाय ५५१ अंचलगच्छ २३१ ३७

अंजनगिरि 🎝 अंजनापवनंजय २६३-४, २६६ अंतरीक्ष २००, २२६ अंतरीक्ष पार्श्वनाथ २२७ अंतिग ३२३ आइचम्बा ३७४, ३७६ आचार-दिनकर ५६१ आचार-प्रणिधि ४७ आचार-वृत्ति ४६३ आचार-सार ८०, ९८, ११३, 844 आचारांग ( सूत्र ) ३०, ३२, ४७, ४८, ५९. ६०, ३५० आत्मप्रबोध २६२ आत्मानुशासन २६३, ४९८, ५११ आत्मानुशासन-तिलक ३३९ आदित्यमत ७२ आदिपुराण ४, २५, २६, ७६, ८९, १११, १२०-१, १६४, २६१, २६६, २८२, ३१२, ३३७, ३३८, ३७६, ३८७; ४२१, ४३१, ४७८, ५**०१** ५०७ इ०, ५९०, ५३६. ५६९ आदीश्वर-फाग ५३० अन्वीक्षिकी ८५ आनर्तपुर १९१ आनंद रामायण २७७ आपली संघ ( देखो यापनीय संघ ३७१ आपुली संघ ३७४

41919

आप्तमीमांसा ४७८, ५३? आपिशल ७२ आबू २२६, २४७ आमा ५७४ आम २४३ आंबा २३० आरातीय ३१ आराधना (भगवती) २३ इ०, 48, 40, 48, 843, 800, ४३५ आराधना कथाकोश २५, ३३९, ४०६ ४१०, ४३४ इ. आराधना-कथाकोश २५, રૂર્, ४०६, ४१०, ४३४ इ० ३८६ आराधना टीका ३२९ आराधना दर्पण ३९ आराधना-पंजिका २३, ३३ इ० आराधना-सार १३५, १७१ इन्द्रपुर १९ आराधना टीका १३५ आर्द्रदेव ४७२ आर्य नन्दि ४२१, ४९७-८, ५०१ आर्य भट्ट २५१ आर्य मंक्षु ६-८, १२, १३, ५६८ आर्य मंगु ६, ८, ५६९ आर्यसेन २९५ आईत ८५ आलाप-पद्धति १६५ आवरयक ४४, ४५, १५३, २८३ ः इलोरि २३८ आवश्यक-निर्युक्ति ५७, ५८, १२७, 842.4.32 आवश्यक सूत्र ९४, ५५८

आज्ञाधर २३, २४, ३१, ३२, ३६, ३८-४०, ५२, ५८, ९८, १०३, ११२, १२९ इ०, १७२, १८७, १९४, २००, २६५, ३६१-२, ४०९, ४१७, ४५७, ४६३, ४८३, ४८८, ४९०, ५३३, ५४०, ५४७ आमकरण २३१ आसार्य ४१४ आहवमछ ३९९ आहाड़ १८०, ५७१ इत्सिंग ११८ इन्द्र २०, ७२, ७६, ९३, ११२,१२७, १२८, १६२, २७३, ३०८, ३२३, इन्द्रनन्दि ६-८, १०. १२-३, १६, 44,24,28,38,38,49,38,0,380, ४१५-६-७, ४२२, ४९७, ५६८ इन्द्रराय ३२१ इन्द्रसेन २७३ इन्द्रायुध ४२४-६ इब्राहिम ३३६ इमडि मद्दोपाध्याय ४१७ इमदा नगरी २३८ इम्मडि भैरव २३५ इरुगदंडनाथ ५०६ इलिन्दिकुट ८७ इष्टोपदेश १२१,४५० इष्टोपदेेेदा-टीका १३५, १३७

जैनसाहित्य और इतिहास

इसहल ३८५ ईदलशाह २३७ ईंशान ३२५, ३७१ ईश्वरकण्ण ११८-९ ईश्वरसेन ४२२ ईपत्प्राग्भार २९५ उम्रादित्य १२२, २१२ उज्जयिनी १८० उजयन्त २४५ उत्तरपुराण ३९, १७४, १९२, १९४, २००, २०७, २१५, २१७, २५५, २७८, २८०-२, २८५, ३१२-३, ३२१, ३२७, ३३६, ३३८, ३८७, ४२१, ४९६, ४९९, ५०२, ५०९, ५१३ इ० उत्तराध्ययन ३२, ५०, ५१, १५३ उदय २०१ उदयकरण २३१ उदयदेव ८८, १४१, ३५९ उदयनराज २६६ उदयपुर ( ग्वालियर ) ३२८ उदयभूपण २६० उदयसेन १३०, १३७ उदयादित्य ३२८ उद्योतनसूरि २७३-४, ४२६, ५३ 6,98 उपदेशमाला-कर्णिका ९३ उपदेरा-सिद्धान्त-रत्नमाला ३५४ उपनागर ३०५ उपनिपत् २६७

उपासकाचार 🖌७७, ४६३ उपासकाध्ययने ३६ उपेन्द्र ३२३ उब्भट ३८५ उमास्वाति १२१, ४५७ उमास्वामि १७३ उर ( नदी ) १९३ उर्च ७१, ७८ उशना ६२ जखलद २३० ऊन १९३ ऊर्जयन्त १८८, २१७ ऋष्यद्रि २०१-३, २१५, २१७ ऋषभपंचाशिका ४६९ ऋषभदेव-चरित ४८७ ऋषभदास ४९२ ऋषिगुप्त ४२२ एकत्वसप्तति ४५५, ४९६ एकशैल २६५ एकसंधि २६५ एकीभाव (स्तोत्र) ३९६, ४०१, ४०३ एचण २९५ रयण ३१६ ररेगित्तर ५३ र्लगराय २२७ रलाचार्य ५०१, ५१५ रलोर ( रा ) १९९, २३८ रहोले ५०७ रेन्द्र ९३ इ०, १२६-८, ४३१, ५३२ ओडयदेव ४७७



ओसाबुदगिरि २२९, 'ु३० ओंकारेश्वर २०६ औदार्य-चिन्तामणि ४०९ औरंगाबाद २३८ औशनस ८१ औह ५४२ कचनेर १९८ कइगा ३९९ कट्टगेरि ३९९, ४०० कडाकर ८७ कण्ट ७१ कण्ह ३३२ कण्हराय ३२१, ३२६ कणाद ३२५ कथाकोद्य २६, ४२१, ४२३, ४२८, ४४६ कथामकरंद ३०२ कदम्ब ४१, ११९, १६१, २५० कनकर्काति १९८, २१२, २२० कनकगिरि २३३-४ कनकनन्दि २९६, २९८ कनकप्रम ९९ कनकसेन २०४, २३३, ४०५, ४१३, ४१४ कनकामर ३७३ कन्धारपुर ३२२ कन्हड ३३२ कपिल ३२५ कमलभद्र ४५४ कविचन्द्र ४८९ कमलश्री १४१, ४१६

कमलसागर २६८ कमलिनी १२३ करकण्डुचरिउ ३७३, ५३३, ५४३ करहिडा २३८ कर्क ७६, ३१५, ३२०, ३२४ कर्कराज ४२७ कर्णकुब्ज ७७ कर्णसुन्दर्रा नाटिका १४० कर्णाटक १४३ कर्दम ८८ कर्नाटक ( करनाटक ) २२८, २३१ कर्पूरमंजरी ७७, ४७४ कर्मदहन विधान ५३३ कर्मप्रकृति भट्टारक ४५४ कलचुरि १८० कलदा १४० कलाप ५३२ कलाणुराअ ३८५ कलिकुंड पार्श्वनाथ २३८ कलिंग ८६, २१३ कलिंगारण्य २०८ कल्कि ८, १९, २०, २१ कल्प ( बृहत् ) ४८ कल्पव्यवहार ५९ कल्पसूत्र ८, ९३, १६२, १८९, २४१ कल्पसूत्रस्थविरावली १५ कल्याण ४१, २२९, २३०, ३९९ कल्याणकारक १२२, २१२ कल्याणी २३०

जैनसाहित्य और इतिहास

#### 4%0



कविपरमेश्वर २८२, २९६, ४२१ कविपरमेष्ठी ४२१ कविराजमार्ग ५१८, ५२३ कषाय-प्राभृत ६-८, १२, १३, २९९ ५०३, ५६८ कपाय-प्राम्हत ( प्रायोदोपप्राम्हत )१२ कंकाली टीला २४१ कंदर्प ४१६ कंस २५५ कंसार २३८ कंसार्य १६ काकोपल ३५८ काञ्ची २, २५ कातन्त्र १५५ कात्यायन ७३, १०४-५ कादम्बरी ६७, ३७६, ४७७ कान्यकुब्ज ७७, ७८ कामचंडालिनीकल्प ४१६ कामंदक ६२, ६३, ६४ काममहानर ( प्रद्युम्न )१८३ कायस्थ ४७२ कारकल ८०, २३५, २४६ कार्तिकेय ४३४ कार्तिकेयानुप्रेक्षा ५३२-३ कालापक १२७-८ कालिक सूत्र १५२-३ कालिदास ७१,७८,१५१,२१२,२६८ ३८५,४४१,४५१,४९२,५०६-७, لالاه कालिंजर ३२२

काव्यप्रकार, ०० र काव्यमीमांसा ४३, ७६, १५४, ३०१, ४६५ काव्यानुशासन ४८६ काव्यालंकार १२९ काव्यालंकार-टीका १३६-७ काशकृत्स्न ९३, १२७ काशिका ९७, ११८ काशी २५ काइमीर १४० काष्ठासंघ १७०, १७३ इ०, १८४, २५५-६, ३३६, ३४०-१, ३४४, ३५७-८,३८०,४६०,५००,५३४ ं कासार बोगार ५५५ काहत्याक ३३ कित्तूर ११, ५५, ४२२ कित्तरान्वय ११ किरातार्जुनीय ११६, ३८६ कीर्तिचन्द्र ४७४ कीर्तिनन्दि ३२, ५३, १६२ कीर्तिपुर ५५ कीर्तिवर्मा २६७, ४२७ कीतिंषेण ४२१, ४२२, ४२८ कीर्तिसागर २६८ कीर्तिसिंह ३८०. ५३४ कृतुबशाह २३० कुमर नगरी ३७९ कुमार ७१, ७८ कुमारअत्त ३८५ कुमार कीर्तिदेव ५४

4८२

जैनसाहित्य और इतिहास

1 कुमारगुत ४४१ कुमारनन्दि ३२, ५३, ५६, १२६, १६२ कुमारनारायण (नवसाहसांक) १८० कुमारपाल ४४८, ५२३ कुमारपाल-प्रतिवोध १९० कुमारपाल रास ४९२ कुमारसंभव ३८६ कुमारसेन १२१, १७३-४, ३४१, ४३१, ५००, ५०१, ५३७ कुमार साम ३८५ कुमारिल ७२ कुमुदेंदु ५३४ कुरुजांगल ३३६ कुरुवंदा ३८० कुलधर ३४ कुलभूपण १७५, २१० कुलुपाक्ष १९६ कुछपाकपुर २३१ कुल्ट्रक मह ८२ कुलोत्तुंग ४८२ कुल्पाक १९६, २३१ कुवलयमाला २७३, ४२६, ५३८, الربع कुसीनाग १८९ कुँअरपाल ३६८ कंकण २२८ कुंडकुंडपुर १०, १२ कुंडल २०१ कुंडलगिरि १४, २००

कुंतिभोज १३९ कुंथुगिरि १८९, २१० इ० कुंद ३४,३५ कंदकंद ९-११, १३, १४, ५१, १७०, १८७, २४५, २५४, ३४२, ३४४, ३४५, ४०७, ४५७, ४७६, ५०१, ५३७, ५६९ कुंदकुंदान्वय ११६-७, ३५७ इ० ३५९, ३६०, ५२९ ,५४२ कुंदव्वा ३१६ कूचि भट्टारक २८२, २९६ कृष्ण २१९, ३०५, ३२३, ३५९, ४२४, ४२५, ४२७, ४९९, ५१९ कृण्णमिश्र यति २६७ कृष्णराज (देव) ७५, ८७, ८८, ८९, २१७, २२०, ३१६, ३२१, ३२६ केल्हण १४१ केवलिभक्तिप्रकरण ४३ केवलिभुक्ति-स्त्रीमुक्तिप्रकरण १५३ केरावभट्ट ३०१, ३०३ केलास १८८, १९०, २१७ कोटिझिला २१२ इ० कोटिशिलाकल्प २१३ कोपरग्राम १९७ कोत्छपाक-माणिक्यदेवतीर्थकल्प १९६ कोले १२३ कोहल ३२५ कोहंत ३८५ कोंगणि ११ कोंगुणि वर्मा २३३

#### नाम-सूची

कोंडकुंड १४ कोंडकुंदपुर ११ कोंडकुंदान्वय ११ कौटिलीय ८३, ५४८ कौणपदंत ६२ कौल ४४० कौंडकुंदान्वय ३५८ कियाकलाप १२१, १३५, १३७, १८७, १९३, १९४, २०५ कियाकलाप टीका ३३९ कीडापर्वत ४९५ क्षत्रचूडामणि ४७७ क्षत्रिय १६, २५५ क्षपणसार २९८, ५३२ क्षमाकल्याण ३१४ क्षेमकीर्ति ३५, ५४२ क्षेमहंस ४८६ क्षेमेंद्रकीर्ति १९५-६-७-८, ४३९ क्षेमंद्रयश १९६ खगेंद्रमणिदर्पण १२२ खजराहा २०४ खपुटाचार्य १९०, २४९ खंड ३०६ खंडलक ४९, ५० खंडेलवाल १४१ खंभात २०५ खारवेल २०, ५२३, ५५७-८ खेतल ३४ खेला साहु ३३२ खोट्टिगदेव ३१५, ३२०-३२२, गिरनार २४२ えてい-そてく

गजपंथ १ 🛵, १८९, १९४, १९६, १९७, १९९, २१७ गजपंथाचल मंडलपूजा १९६ गजपंथमंडलविधान १९८ गणतंत्र १८९ गणधरवलयपूजा ५३३ गणरत्नमहोदधि ९९, १५९, २६२ गणिततरंगिणी ३०४ गणिततिलक ३०३ गणितसार-संग्रह ५१८, ५२१ गणेश ४८६ गद्धव्वया २० गद्यचिंतामणि ४७७ गर्ग ७३ गर्दभिछ २०, ५५८ गलकुंडु ( गोलकुंडा ) २३० गंगदेव १६, २५५ गंगधारा ७५ गंगवंश ३२, ५३, ११६ गंगवाड़ी २३५ गंजीकोट २३१ गंडरादित्य ११२, १३८ गंधर्व ३३२-३, ३७७ गंधार २४७ गाथा-सप्तराती ५५७ गांगमुनि ४१६ गिरनार १८८, १९०, २००, २४१, ३४१ ागिरीशेंद्र २१५

गुडिपत्तन २६१, २६४ गुणकीर्ति ३८०, ५२८-५, ५३४ गुणचंद्र ११, ११६ गुणधर ७, ८, १२, १३, ५०३ गुणनंदि ११,९७,१००,१०२,१०५-६,१११–११६,१२६,२९७,४१६ गुणपाल ४७० गुणभट १२३, १२४ गुणभद्र (भ०) १७४, १९२, २१६-७, २३६, २५५, २६१, २७८, २८०, २८२, २९६, ३२७, ३३६, ३७६, ३८०, ३८७, ४२१, ४५३, ४९६, ४९७ इ०, ५३४ गुणभद्रकीर्ति ५३४ गुणरत्नसूरि ४४ गुणवर्म ३१४, ३२१ गुणसेन ४५४ गुणहर ३८५ गुणाकरसेन १७५, १८३ गुणाह्य ७१, ७८ गुत १८, १९ गुरु ६३, ७२ गुरुदत्त २०८ ग्ध्रपिच्छ १११ गोइंद ३८५ गोकर्ण ४४३ गोग्रहकथा ३७२ गोडी ( पार्श्वनाथ ) २२६ गोतमगोत्र १५, ७३, १६२

गोदीबाई १९५

गोपगिरि २४३ गोपाचल २००, २०५, ३८० गोपुच्छक ३४१ गोप्य ४१ गोमंडल ( गोंडल ) २४३, ४४६ गोम्मट २९३ गोम्मटसार १६२, २९३, २९७,४५८, ५३२ गोम्मटसंग्रह सूत्र २९३ गोम्मटस्वामीपुर २३४ गोल ८९ गोछ ८९ गोछदेश ८९ गोछाचायं ८९ गोवर्धन १५, २५५, ३२५ गोवर्धनदास ५४२ गोविंद ( राज ) ७६, ११५, ३७५, 824-8, 4, 94, 4, 99 गोविंदभट्ट २६०, २६१, २६४ गोविंदराज १६१, २९४, ४३० गोहिल ३४ गौड ८९, १४१ गौडसंघ ८६, ८९ गौतम ३९६ गौतमीपुत्र ५५७ ग्यासुद्दीन ५४२ ग्रहिल ७३ चउमुह ३८५ चकायुध ४२५, ४२७ चतुर्थ २३८, ५५५

जैनसाहित्य और इतिहास

#### 468

चतुमुंख ( कल्कि ) १८ चतुर्मुख ( कवि ) २०, ३२५-६, ३७० इ० चतुर्विंशतिप्रबंध १३८, १४२-३ चतुस्त्रिंशदधिक-द्वादश-शतोद्यापन ५३३ चरक ७० चर्चासंग्रह ३५, १९७ चलना १९२ चंजाउरी २३१ चंजी २३१ चंडरसा ७३ चंदण ३८५ चंदन १९२ चंदन कथा ५३३ चंदण्पहचरिउ ३८० चंदराअ ३८६ चंदेल १९३, २६७ चंद्र ७२, ९३, ११२, १२७, २०२ चंद्रकीर्ति १७६, ३४४, ४०१, ४५४ चंद्रगिरि २९४ चंद्रगुप्त १५, ६२, २३३, ४२१, 834, 888, 6,00 चंद्रगोमि ९९ चंद्रनंदि ११, ३१, ३२, ५२, ५३, ५६, ११६-७, १६२, ३५८-९ चंद्रनाथ २६१ चंद्रप २६१-२ चंद्रप्रज्ञति १७९, २५२ चंद्रप्रभचरित ११०, १११, २९७, ३००, ४८८, ५३३

चंद्रय १ः चंद्रवंश ८६ चंद्रसेन ४९८-९ चंद्रिका १०२ चंद्रोदय १२१, ४३१ चंपापुर ( री ) १८८, २००, २१७ चाणक्य ६२-६४, ४३४ चांद्र ४३१ चांद्र कुल १२७ चामुंडराय ३, १८४, २३३, २८२, २९३ इ०, ४१३ चामुंडराय पुराण २८०, २९९ चामुंडराय बस्ति २९५ चारणगिरि २३८ चारायण ७० चारित्रसार २९६ चारुकीर्ति ११५, १५९, २३४ चालुक्य (सोलंकी) ७५,७८. ८६.८८ चावडावंश ४२८ चिकाकोल २३१ चिकाचार्य ३५८ चिक्कदेव १५९ चित्रकर्म ७२ चित्रकूट ५१५, ५३० चित्रगढ़ २३६, ५१५ चित्रबंध स्तोत्र ५३४ चिदानंद १५९ चिंतामणि १५४ चिंतामणि ( प्राकृत-व्याकरण ) ५३३ चिन्तामणि टीका १५५, १५८

चिंतामणिमीमांसा-ाववर्ग ५३१ चिंतामणि-यंत्रपूजा ५३३ चुडामणि निघण्ट ४९९ चर्णटीका १२ चूणिसूत्र १३ चूलगिरि २०६, २०७ इ०, २१७ चूलदुक्ग्वक्ग्वंधमुत्त २०३ चेदी ३२२ चेल ७५ चेलप्रज्ञापना ५० चेछध्वज ५१९ चैत्यक २०३ चैत्यवासी ३४७ इ० ५७० चोरपंचाशिका १४० चोल ७५ चौलक्य ४२९ चौहान १४३ छइछ ३८५ छक्कमोवएस २१९, २७५ छत्रत्रयपुरी २६१ छंगे माह, ३३२ छंदोन्झामन ३८७ छाहड १३१, १३२, ४८३ छेदसूत्र ४४, ४५, १५२,-३ जगत्तुंग ११५, ३२२, ५१६ जगद्भूपण १९७ जगनाथ ४०२ जटा-सिंहनंदि १९१, ४२०, ४३१ जटिल मुनि २७३ णमणाणंद ३८५

जनानंदि ११, ११६ जनाश्रय ५२५ जय १६ जयकीर्ति ५२५ इ० जयचंद २२४ जयता ५७४ जयचंद्र ४५० जयदेव ४१४, ५२५ जयभवल (ला) ७, १३, २०२, ३२५, ३७६,४४२,५००,५०१, ५०३, ५१२, ५१८, ५६८ जयनंदि ३९, ४० जयनाग २५५ जयपाल १६ जयराम १७७, ४०२ जयवराह ४२४, ४२६-७ जयंत मट्ट ३०३ जयसिंह ( स्रि) १३४, २५०, २६२, २७३, ३१३, ३३८, ३९८, ३९९ ४२७, ४५२, ४८५, ५२६ जयसेन १७५, १८३, ४२२, ४५८, 408 जयहेम १२७ जयादित्य ११८ जल्पनिणय १२०, १२१ जवालिपुर ४२६ जसकित्ति २७९, ३८० जसदेव २४९ जसहरचरिउ ३१४ इ०, ३३० जंवूस्वामी ( चरित ) २५५, ४९८ जंवूदीवपण्णत्ति २५१ इ० ५७२ जंबूद्वीपप्रज्ञति १७९, २५२

जैनसाहित्य और इतिहास

जाजाक १४१ जातक पद्धति ३०३ जानोजी २३० जाहिणी ४४५-४४६, ५७४ जिणआस ३८५ जितदंड ४२२ जिनकांचि २३१ जिनचंद्र २४६ जिनदत्त ३५४ जिनदत्तचरित्र ५११ जिनदास शाह ५३० जिननंदि २४, २९, ५६, ३५८ जिनपति ३५४ जिनपालित ८ जिनप्रभयूरि १३९, १८६, १९६, २०८, २१३ जिनप्रमितवाक्शास्त्रे ९८ जिनभद्रसुरि ५४३ जिनमती २३४ जिनयज्ञकल्प १३२, १३४, १३६, १३७, १४१, ४६३ जिनवर्धन ४८६ जिनवल्लभ ३५३-४ जिनशतक ४६१ इ० जिनसहस्रनाम १३१ जिनसहस्रनाम-टीका ४०९ जिनसंहिता ५३४ जिनसागर सूरि ५४३ जिनसेन ( प्रथम और द्वितीय ) १९ २५, २६, ३०, ८९, ९७, ११३, १२०, १२१, १६१, १७३, २०२,

२६१, इंद६, २७३, २८२, २९६, ३२५, ३७६, ३८७, ४१३, ४१७, ४२० इ० ४३१, ४३६, ४४२, ४४६,४५२,४६६,४७८,४८०, ४८७, ४९७ इ० ५३४,५३७-८, لالاكر لولع जिनाभिषेक १३६ जिनेन्द्रकल्याणाम्युदय २६५ जिनेन्द्रबुद्धि ९६, ९७ जिनेश्वरसूरि ३५३ जीउदेव ३८५ जीतकल्प २९, ५०, ६० जीदकप्प ६० जीवकचिंतामणि ४८२ जीवसिद्धि ४३०,४५२ जीवंधर चम्पू ४७२ जीवंधर-चरित्र ५१४ जैत्रगिदेव १३४ जैनबद्री जैनाभिषेक ९६, १२३ जैनेन्द्र ७२, ४३१, ५३२ जैनेन्द्र व्याकरण ७०, ९३, इ० १३७, ३३९ जैनेन्द्र न्यास १०७, १२२ जैनेन्द्र प्रक्रिया १०५,–६,१११,११४ जैनेन्द्र महाव्याकरण १३८ जोल ७५ जोहअ ३८५ ज्ञातवंश ५५३ ज्ञानदीपिका १३४ ज्ञानप्रबोध २५४

ज्ञानभूषण १, २६८, २७०, ४८४, ५२७ इ० ज्ञानसागर ४०९ ज्ञानसूर्योदय २६७ ज्ञानलोचनस्तोत्र ४८९ ज्ञानार्णव ९८, १२२, ३८०, ४०९, ४४०,४४२,४४६-७इ०,४५६, ४५८, ५३४ ज्ञानेश्वरी ३०५ ज्योतिः प्रभाकल्याण नाटक ४९६ इ० ज्योतिपरत्नमाला ३०३, ३०५ ज्वालामालिनी कल्प ३६६ ज्वालिनीकल्प ४१५ टीकमगढ़ १९३ टोडरमछ ८२ ठक्कुर ( गंधर्व ) ३३२, ४५७ ढाढसी गाथा ४६० ढाढसी मुनि ४६० ढूँढक ( स्थानकवासी ) ३६७ णागह ३८५ णायकुमारचरिउ ३१४ इ० णायाधम्मकहा ५५३ णिउण ३८५ तक्षक ९६, १२७ तगरिल ५५ तत्त्वज्ञानतरंगिणी ५३० तत्त्वनिर्णय ५३३ तत्त्वभावना १७८ तत्त्वसार १७१ तत्त्वार्थ १२८, २९६

तत्त्वार्थ-टीका २९, १०७ तत्त्वार्थत्रयप्रकाशिका ४०९ तत्त्वार्थ-राजवार्तिक १०३-५ तत्त्वार्थ-वृत्ति ४०८ तत्त्वार्थ श्लोकवार्तिक १०२ तत्त्वार्थसार ४५७ तत्त्वार्थ सुत्र २८, १२१, ४५७ तत्त्वार्थ टीका ९८ तपागच्छ ८, १५, १९, १६२, २२५ २४६ तवनिधि २३८ तंजौर २६४ तारउर १८९, १९०, २१५ तारवर २१७ तारंगा १९१ तारापुर १९१, २४९ तालबहेट १९३ तिमि ७० तिमिर १२६ तिरुत्तकदेव ४८२ तिलकमंजरी ६७, १७२, १८०,४६९ 800 तिलकमंजरी-कथासार ४६९ तिलिंग १९६ तिलोअण ३८५ तिलोयपण्णत्ति ५ इ०, ६२, १६२, १८८, २०२, २५२, २८०, २९८ ५६८-९ तिलोयसार-टीका २९९ तिसद्विमहापुरिसगुणालंकारु ३१२

तीर्थमाला १८८, १९८, २०१, २०७ २२५, २४६ तीर्थार्चन-चन्द्रिका २१६ तुडिगु ३२१, ३२२, ३२६ तुलु ( व ) ४२, २३४ तंगगिरि २३८ तुंगी १८९, १९९ तुंगी गिरि १९९ इ०, २००, २१७ तंबऌर १२ तुंबदुराचार्य १२ तेजपाल २१८-२०, २५० तेरापंथ ३५९, ३६६ इ० तेरहपंथ खंडन १९७ तैलप १८० तैलंग २३० तैलिपदेव १८४ तोमरवंदा १९२ त्रिपुरी १८० त्रिमंगी २९८ त्रिभुवन ३७५ इ० त्रिभवनतिलक ११२ त्रिभुवन स्वयंभु ४२, ३७० इ० त्रिलोकप्रज्ञति २५३, २५५, ५३२, 438, 440 त्रिलोकसार २९५, २९७, २९८ त्रिवर्गमहेन्द्रमातलिसंजल्प ७१, ८८ त्रिवर्णाचार २६२, ४९६ त्रिविक्रम ४०९ त्रिषष्टि-लक्षण-महापुराण ३, २८२, २९६

त्रिपष्टिशलाद्गीपुरुषचरित २७९ त्रिपष्टिस्मृति १३७ त्रिषष्टिस्मृतिशास्त्र १३४, १४१, २०० त्रि० स्मू० सटीक १३६ त्रिंशत्चतुर्विंशतिपूजा ५३३ त्रैलोक्यदीपिका ४०४ त्रैलोक्यसंग्रह ४ त्रैलोक्यसार ३, ५, १८, ५३२ त्र्यंवक १९९ थेरी गाथा ५५१ दक्षिणकुक्कुटजिन २९४ दक्षिणमथुरा ५५, ११७ दक्षिणापथ १५ दयाचंद्र ३५ दयापाल १५१, १५५, ३९८, ४०५, 848 दरियूरु ८७ दर्पण ३६ दर्शनसार ३६,४१,४४, ११७,१६५, १६७, १७०, १७१, १७३-५, ३४१-२,३५५,३५८,३६७,४००, ४०१, ४६०, ५००, ५३८ दशमक्ति १२१, २३३, २३५ दरारथ ४६४ दरारथगुरु ५००, ५०१, ५०९ दशरथ जातक २५८ दशरूपावलोक टीका १८० दशलक्षणोद्यापन ५३० दशवैकालिक ३१, ४३-५, ४७, ५२, ५३, ५७२

जैनसाहित्य और इतिहास

दशार्ण ( भिलसा ) ७३) २१३ दंगइय ३२१, ३७६ दंडकारण्य २०८ दंडात्मक २१७ दंडी ३७१, ३८६, ४८७ दंति ३७२ दंतिग ३२२ दंतिल ३२५ दादा पार्श्वनाथ २१८ दानशासन ३६५ दिग्वस्त्र ९९ दिङ्नाग ४८० दिलसुख ३५ दिवढासाह ३८० दिवाकर २७३, ३८४, ४९९ दिवाकरसेन २७३ दीपसेन ४२२ दीपंगुडि २६४-६ दुग्गसत्ति ३८५ दुग्गसीह ३८५ दुगेराज ४३० दुर्लभदेव ३५३ दुर्लभसेन १७५ दुर्विनीत ११६ -दृष्टिवाद ३५३ देपाल ४७६ देव ९७ देवकीर्ति ३३, ३४ देवगढ २०४ देवगिरि १९८, २३८

देवचंद्र २५, १४०, ५२९ देवनंदि ७०, ९३ इ० ९५, १२८, ४३१, ४६५, ५३८ देवपाल १३४ देवर ४६४ देवरवछभ २६० देवराय २३२ देवर्पि ४६८ देवछ ३२१ देवसंघ ६५, ८८, ८९ देवसरि ४८५ देवसेन ३६,४१,५४,१३५, १६३इ० १७३, १७५-७, १९८, २७५, 288, 244, 24.0-2, 800, 838, 860, 400, 408, 436 देवागम २६०, २६१, ४६३ देवागम पंजिका ३३९ देवेन्द्र १११, ११२, ५४२ देवेन्द्रकीर्ति ३६०, ४०६, ५४२ देशभूषण २१० देशीय गण ११, ११०, ११६, ११७ २३३, २९७ देसीनाममाला ३१५ दैवज्ञवछम ३०३ दैवनंदि ४४२ दोस्तटिका ४३० दौलताबाद २३८ द्रमिल ५४ द्रविड २३१ द्रविडसंघ ५४, ५५, ६६, ८९, १५५, 800

द्रव्यगुणपर्ययरासा १६६ द्रव्यसंग्रह-पंजिका ३३९ द्रव्यस्वभावप्रकाश १६३, १६८ द्रव्यस्वभावप्रकाशक नयचक १६७ द्रव्यानुयोगतर्कणा १६६ द्राविडसंघ ११७, १२४, ३५६,३५८, ३५९, ३९६,४००,४०१,४१५, ४१६, ५३८ द्रोण ३२५, ३७१ द्रोणगिरि १८९, २०८, २०८, २१५, २१७ द्रोणीमति २०१ द्वादशार नयचक १६४ द्वारसमुद्र ( हलेवीडु ) २६१ द्वारिका ४९४

द्विजवदनचपेट ८२, ८३

द्विसंधान १२८, ४६४, ४६५

द्विज विश्वनाथ २०१

द्वव्याश्रयकाव्य ४८६

धकड ३२५, ३७०, ४६७

धनपाल १७२ १८०, ३२४, ३२७,

३७३, ४६७ इ० ४७०, ४७७

धनंजय ९७, १२८, ३७५, ३८१,

४४१,४५१, ४६४ इ० ४८८, ४९०

द्वीपंगुडी २६४

धनचंद १४१

धणदत्त ३८५

भनदेव ३८५

धनश्री ४६७

धनंजय-निधंदु ४६५

ं धनिक १८५ धम्मपरिक्खा ५०७, ३२५, ३७०, ३७१, ४६८ धराश्रय ४२७ धरणीवराह ४२८, ४३७ धरसेन ८, १२, १३७, ४२२ धर्मकीर्ति ४२, ५६, १९८, ३९६ धर्मघोप ३६४ धर्मज्ञसिद्धि ४५२ धर्मपरोक्षा ३६, ९८, १७६, ३२९ ३३३,४४७,५४५ धर्मपुर ७६ धर्मभूपण १९६ धर्मविजय २२५ धर्मदार्माभ्युदय ४७२, ४७६ धर्मशर्माम्युदय-टीका ५४३, ५४५ धर्मसंग्रह १७१ धर्मसंग्रह-श्रावकाचार ५३४ धर्मसागर २४१, २४५, ३५१ धर्मसिंह ५२४ धर्मसेन २५५, २८०, ३४४, ४२२ धर्मामृत १३१, १३४, १३६-७, १४२ धवल (ला) १०, १५, १२०, १२२, २०२, २३२, २७३, २९८, ३२५, ३७२, ४४१, ४६६, ५०३, ५१२, ५१८ **धवल कवि ५३९** धवल ( वृषभ ) ३७५ धवलइया ३७५, ३७६, ३८१

नवसाहसांकचरित १८० धार १४० नवस्तोत्र ५३७-८ धारा ११२, १३०, ४२४, १३३, १४०, १७०, १७२, १७९, नहपान २०, ५५८ ३३५, ३५८ नंद १९ ঘিषण ৩০ नंदकीर्ति २०७ धीकोटिदकरण ३०४ नंदराज ६२ धीनाक १४१ नंदवंश ६२,४४१ धत्त ३८५ नंदि १५, ३५, २५५ धूमध्वज ७३ नंदिगणि ३१ धूर्ताख्यान १७७ नंदिगुरु २५३ नंदीतट १७३, १७४, ३४१, ३४४ भ्रतिषेण २५५ नंदिमित्र १५, २५५ धतिसेन १६ नंदि मुनीश्वर २८२, २९६ भ्रव १६१ नंदिल ५६९ ध्रुवमानस-करण ३०३ नंदिपेण ४२२ ध्रवराज ४२६ नंदिसंघ ५३ इ०, ९७, ११०, १६१, ध्रवसेन १६, २५५ 284, 248, 244, 382, 383, नक्षत्र १६, २५५ રુ૬૬, ५२९ नन्न ३०९, ३१४-६, ३१९ इ० नंदिसूत्र १५२, १६०, २७३ ३२९. ३३० नंदि-आम्नाय ४२९ नन्नगजवसति ४२९ नंदीश्वरकथा ५३३ नमिन्द्रर ५५ नाइल कुल २७२ नयकीर्ति ३६० नाइछ ३०६, ३१४, ३२१ नयचक १६३ इ० नाग १६, ३७५-६ नयपाल ३४ नागकमार-काव्य ४१४ नरवाहन १९, २० नागकुमारचरित ३०२, ३०७, ३१५ नरसिंह ८६ ३२१, ३२७-८, ३७३ नरसिंह भट्ट ४६१ नरेन्द्रसेन ४१३, ४१८ नागचन्द्र ४२, ५६, ११३-४, २६ ४६५, ५२९ नलकच्छ १३० नागदेव ३०३-४, ३५८ नवनिधि २३८

नागनन्दि ३१, ५२ नागपुरीय गच्छ १२७ नागमइ ४२५, ४२७ नागर ३०५ नागहस्ति ६-८, १२, १३, ४२२, ५६८-९ नागानंद ३८४, ३८६ नागार्जुन १२३ -४, २७३ नागावलोक ४२५ नागौर १९५, १९७ नाथवंदा ५५३ नाथूराम ३४ नादिरशाह ५४२ नाभिमल्हार २३५ नाममाला ९७, ४४१, ४४८ नारायण ७१, ७८, ३१७ नालछा १३०, १३२, १३३ नासिक १९४, १९९ निगंठ नातपुत्त ५५३ निजामअली २३० नित्यमहोद्योत १३६, १३७, ४०९ नित्यमहोद्योत-टीका ५३३ निःपिच्छिक १७३, ४६० निमित्ताध्याय ७२ नियमसार १०, ११, ५६९ निर्णयसिंधु ८२ निरुक्ति १५० निर्युक्ति १०, ४४, ४५, १५३ निर्वाणकाण्ड १८७, १९३-४ निर्वाणभक्ति १८६-७, १९०, १९१ २०३, २०९, २१५ ३८

निशीथ सूत्र 🕉८, ५९ निहालचन्द्र ३५ नीतिवाक्यामृत ६१ इ०, ६३, ७८, ९९, ३१६ कनड़ी टीका ८० नीतिसार ६२-६४, ३६० नीलग्रीव ४१६ नीलपट ७३ नृपुरी ४४३, ५७४ नेमिकुमार ४८६ नेमिर्चारत ४७०, ४९१ इ० नेमिचंद्र ३, ४२, ५६, २९३, २९६, ३५४, ४१३, ४४३, ४६४, ५३० नेमिद्रत ४९१ ेनेमिदेव ६५, ६६, ८६ नेमिनाथ ८० नेमिनाथचरिउ ४६७ नेमिनिर्वाण ४७६, ४८३, ४८८ नेमिनिर्वाण-पंजिका ५३० नेमिपुराण ४०६ नेमिपेण ३६, १७६ नेमिसेन ३४४ नेरूर ८८ नैनागिरि २१५ नैपधचरित ३८६ नोमक ४७२ न्यायकुमुदचंद्र १०९, १२१, १५३, १७२, ३३९, ३९६, ४५२, ५३१ न्यायमकरंद ५३१ न्यायमंजरी ३०३

जैनसाहित्य और इतिहास

न्यायविनिश्चय १५५, ∖३५६, ४००, परमात्मप्रकाश ३६३ ४०३, ४१३, ५३१ परमार १७२, १७५, १७९, १९३, पईठाण २३८ ३२३ पउमचरिउ(य) ४२, ६०, २७२ इ० परमार्थोपदेश ५३० २८५, ३२५, ३७०, ३७२-८, परवार १४१ ३८०-३, ३८५-६, ५६०, ५७१ पराद्यार ६२, ७२, ७३ पट्टण ३३२ पराश्वरस्मृति ५४५ पतंजलि ७२, १०४, ३२५ पराद्यारमाधर्वीय ८२ पत्रपरीक्षा ५३१ परिकर्म १० पदकौमुदी ४६४ परिकर्म-टीका १२ परिमल १८० पदमला २६५ परीक्षामुख ५३१ पद्म ५४२ परीक्षित ७२ पद्मगृत १८० पर्यट १७२, १८३ पद्मचरित ३९, १९२, २००, २०७, पत्नीवाल ४७० २१०, २७२ इ० ३३५, ३३६, ३८६, ४२०, ५३९, ५७१ पल्यव्रतोद्यापन ५३३ पवनदूत २९८ पद्मनंदि ९ इ०, १०, १७०, २०९, ૨૪૫-૬, ૨૫३-૪, ३४१-૨, पवा १९४ पवाजी १९३ ४०६,४९७,४५५,४६४,४९६, 400, 429, 429, 402 पंचप्रतिक्रमणसत्र ५७ पंचम २३८, ५५५ पद्मनंदि-पंचविंशतिका ४५५ पंचमी कथा (णायकुमारचरिउ)३७३ पद्मनामचरित ५३३ पंचमीचरिय ३२५ पद्मपुराण २११, २१३, २१५, २७७ पंचमिचरिउ ३७६, ३८०, ३८५ ર્રર, ર્રપ, ૨૭૨-ર, ૪૨૧, पंचमी कहा ४६७ الرالارمي الرقوع पंचवस्तु १००, १०८, १०९, इ० पद्मप्रभ ५७० ११०, ११५ पद्मप्रम मलधारिदेव १०,४५३,४५८ पंचवस्तु-प्रक्रिया १०६ पद्मसिंह १४१ पंचरौलपुर २०२ पद्मसेन ४२२, ५००, ५०१ पंचसंग्रह ३६, १७७, १७९, २७५; पपउर १८९, १९३ पपौरा १९३ २९३

पंचरतूपान्वय ८९, ४९७ इ० पंचाचार ६८ पंचास्तिकाय १६७, ३३९, ४५७ पंचास्तिकाय-टीका ४१६, ५३० पंछमणाह ३८५ पंप ७६, ८८, १११, ११४ पंप रामायण ११४ पाइयलच्छी नार्ममाला ३२४, ३२७ 883 पाटलिक २ पाणराष्ट्र २ पाणिनि ७२, ७४, ९३, ९७, १०४-५ १०७, ११२, ११८, १२०, १२२, १२३, १२४-७, १५०, १५१, 632 पाणिनीय १०० पाण्डवपुराण २७०, ५३२-३ पाण्डु ७३, २०२, २५५ पाण्ड्य ७३, ७५, २६३ इ० २६४, ३०६ पातर २३० पात्रकेसरी ५०१, ५३७ पापापुर १८९, १९३ पापा-साह १४७ पारिजात-मंजरी १३०, १३३, १४० पारियत्त २५३ पारिसय्या ४२ पार्श्वनाथ-काव्य ४६५ पार्श्वनाथ-काव्य १११ पार्श्वनाथ-चरित ६०,६६, १५१, १५५, २१५, ३००, ३५६, ३९८, । पुरुदेव चम्पू १४१, १४२

४०३,४ ...,४३१,४५२,४५३, ४६६, ५३६ पार्श्वनाथचरित-पंजिका १५०, ५३३ पार्श्वनाथ-स्तोत्र ४५६ पार्श्वपंडित २६१ पाश्चिपराण २६९, ३४४ पाश्वाभ्युदय ४२०, ४३१,५००,५०४ पालक १९ पाली ( शांतिजिन ) २०० पाल्यकीर्ति ( देखो शाकटायन ) ४३, ५६, १५० इ०, १५४, १६१ पावकगढ १९२, २१९ पावकगिरि २१८ पावागढ़ १८९, १९१-२, २१८ पावागिरि १८९, १९२, (द्वि) १९३, २२२ पावानगर १८९ पावापर (री) १८८ 200 पिद्युन ६२ पिंगल ७३, ३७१, ३८६, ५२५ पिंगलछंद:सत्र १८० पिंगलंदि ४९९ पुण्यपुराण ४८१ पुत्रागवृक्षमूलगण ५४, ५५, १६१ पुन्नाट ( संघ, देश ) १९, ५५, ८९, २७३, ४२१, ४२८, ४२९, 834-8-9 पुरंदर ३२५ पुराणतिलक २९९ पुराणसार ३९, ३३५

## नाम-सूची

पुरुषार्थसिद्धचुपाय ५क्षे., ४५६-७ पुलकेशी ३५८ पुल ( ले ) गेरी ७५, २३७ पुलस्ति ७३ पुलह ७३ पुलोम ७३ पुलोमा ६३ पुष्कर गण ३३६, ३८०, ५३४ पुष्पदंत ८, ३९, ६०, २८१, ३०१ इ०, ३२६,३३५ - ६, ३७०, ३७१ ३७३-५, ३७७, ३८७, ४८७, ५७१ पुष्पपरीक्षा ५३१ पुष्मसेन ६६, ४७७, ४७९, ४८० पुष्यमित्र १९, २०, ५५८ पुस्तक गच्छ ११० पूज्यपाद ( देखो देवनन्दि ) ६९, ७०, ७२, ७४, ८८, ९५, ९६ इ०, १०२, १०४, १०५, १०७, १०९, ११२-३, ११६, १२१, १३८, १८७, ३५९, 804, 864, 424-6, 436 पूज्यपाद-चरित १२३ पूर्ण ( चंद्र ) २४२ पूर्वदेशीय चैत्यपरिपार्टी २०२ पृथुसार २१७ पृर्थ्वाकोंगणि ३२, ४१, ५३, ५६ पृथ्वीराज १३३ पृर्थ्वागज रासो १९२ पेथडशाह २४२

पेहण भट्ट ८८ पेदाविजय २३७ पेरियपुराण ४८२ पैठण मुनिसुव्रत २०० पोदनपुर २०१, २१७ पोन्न ७५ पोन्नलि ५३ पोमराज ४८६, ४९० पोय्सलदेव ३५७ पौर ४९५ पाँरपाट १४१ प्रकीणक १० प्रक्रिया १००, १०२ प्रजापति ७२ प्रज्ञाश्रमण १५, १६२ प्रतिष्ठाकल्प-टिप्पण ५३४ प्रतिष्ठाकाण्ड ७२ प्रतिष्ठातिलक २६२, २६६, ४९६ प्रतिष्ठानपुर २३८ प्रतिष्ठासारसंग्रह ४६३ प्रतिष्टासारोद्धार १३६, २६१ प्रतीहार ४२५, ४२७,-८ प्रतीहार वंदा ४३६ प्रद्युम्नचरित १७२, १७५, १८३ इ० प्रबंधचिंतामणि १७९, १८० प्रबोधचंद्रोदय २६७ प्रमंजन १३३, ५३९ प्रभाचन्द्र २५, २६, २९, ३३, ३४ ५८, १०६, १०८, १०९, ११३, १२०,१२१, १२६, १३५,१५३,४ १७२, १८७, २०९, २६८-९,

जैनसाहित्य और इतिहास

३१३, ३३५ इ०, ३३७, ३९६ ४३१, ४३४, ४५२, ४६६, ४८५ ४९८, ५३० प्रभावकचरित ४६९, ४८५ प्रभूतवर्प ४१, ५४, १६१ प्रमाणनिर्णय ४०४, ५३१ प्रमाण-परीक्षा ५३१ प्रमेयकमलमार्तण्ड २९, ३३, ५८, १०९, १५३,:१७२,३३९,३९६, ४६६, ५३१ प्रमेयरत्नाकर १३४, १३७ प्रवचनपरीक्षा २४१ प्रवचनसरोजभास्कर ३३९ प्रवचनसार ९, १६७, ४१६, ४५७ प्रवचनसेन ३३५ प्रदनोत्तरात्नमाला १६१, ५१८,५२० प्राकृतव्याकरण २०९ प्राक्ततसर्वस्व ३०५ प्राग्वाट ४८३ प्राचीनतीर्थमालासंग्रह १९८, २०२ प्राणप्रिय काव्य ५२४ प्रियदर्शिका ३८६ प्रोष्ठिल १६, २५५ फलवद्वी २०८ फलवर्द्धि १८९ फलहोडी २०८ फलोधी २०८ फिरोजशाह ५४२ बच्छराज १९०, १९१ बड़वानी १८९, २०७ बड़वाह २०६

वडोदा २१८ वदिग ७५, २२, ८३-८८, ३२२, ३२४, ३२८, ३५९ वनारसीदास ३६६-७, ५६० वनिकदुपुऌ ८७, ३५९ वनोसी गाँव २३६ वराह २०३ वलदेवसूरि ३१,३२,५२,५६,४२२ बलनन्दि २५३-४ वलमित्र २०, ४२२ बलाकपिच्छ १११ बलात्कार ३५, २०४, २४५, २५५ ३३६, ३३७, ३४३, ४०६,४३९, 429, 429, 482 वलाहक २०१, २०३ बछाल कवि ४४२ बहदेव १४१ बंकापर २३६. २९४, ५०७, 488-4 वंकेयेरस २३६, ५०७, ५१५, ५१९ बंदइया ३७५-६, ३८१ बंधुषेण ४१५ बागड़ १७३. १७४ वागड़ गच्छ १७४ बाण १९, ७१, ७८, ३२५, ३७१, ३७५, ३७६-७, ४०२. ४७७ बानारसीमत ३६७ बारा ( नगर ) २५३, २५४, ५७१ बाईस्पत्य ८१ बालचन्द्र ११४

बाल्सरस्वती १२९,१३३,१४०,१७२ बालचिकित्सा ४१७ बाह्रदंतिपुत्र ६२ बिजनल ३२२ बिदर २२९ बिधर २३० बिलगोल २३३ बिल्हण १२९, १३२, १३९, १४० बिल्हण-चरित १४० विहार २४७ विंझ ५४२ बीजगणित ३०३ बीजानगर २३७ बीजापुर २३७ वीसल ( साहु ) ३३२, ३३३ ৰুঘ ५२५ बुद्धचर्या २०३ बुद्धिल १६, २५५ बुद्धिविलास ३६९, ५५७ बुद्धिसागर ३५३ बन्देलग्वण्ड १९३, २६७ ब्हट्टिप्पणिका १५३ वृहनयचक १६३-५, १६७ वृहन्मुनि ८२ बृहत्सर्वज्ञमिद्धि ४५२ बृहत्मिद्धभक्ति ३८ बहरपति ६२, ३९६ बेतवा १९४ वोद्दणगय ५१६, ५१७ बोधमार ३५

जैनसाहित्य और इतिहास

बोधिसत्वदेशीयाचार्य ९७ बोपदेव ९३ बोस ७१, ७८ बौटिक १२६ बौटिकमततिमिरोपलक्षण १२८ वौद्ध ८५ ब्रह्मदेव ३६३ ब्रह्म नेमिदत्त ४०६, ४१०, ४३४ ब्रह्मपुराण २७७ ब्रह्मविद्या ४१६ ह ब्रह्मसुरि २६१-२, २६४-६, ४९६ 🗉 व्रह्म हेमचन्द्र २५५ भक्तामरचरित १८०, ४४०, ४५१ भक्तामरस्तीत्र ५२४ भक्तामरोद्यापन ५३० भगवती आराधना १०, २९, ५९, १९८, २७५, ३६५, ४३५, ५४६ भगवतीसूत्र २५२ भगवद्वाग्वादिनी ९५ इ०, १२५ महाकलंक २३३, ३९६, ४०३, ४४२, ५२१ महि ३८६ भद्र ३७२ भद्रदेव ८६ मद्रवाहू १५, ५७, ५९, २३३, २५५-६, ४३४ मद्रा ४९५ भरत ७३, ३०२, ३०५, ३०९, ३१४, ३१६, ३२१, ३२५, ३२८-९, ३८६

भरतराज २६६ भरतसेन ४२८, ४३६ भरताभ्यदय १३७ भरतेश्वराम्युदय १३४ भर्ग ७३ भर्तुमेण्ट ७१, ७८ भर्तुहरि ७१, ७८, ९९, ४४०, ४४१, 84.8 भतेहरिशतक २६३, ५११ भवभृति ७१, ७८ भविसयत्तकहा ४६७ भव्यकुमुदचन्द्रिका १३६-७, ४५७ भव्यजनकण्ठाभरण १४१-२ भव्यानन्द २६३ भण्डि ( वर्म ) ४२५ भागनगर २३० भागवतपुराण १९१ भाद्रपद देश ४३४ भानुमित्र २० भामह ३७१, ३८६ भारत ( विक्रमार्जुनविजय ) ७६ भारत चम्पू ११ भारद्वाज ६२-६४, ७२ मारति ७१, ७८, ११६, ३२५. 888, 6,00 भावदेव ४२४ भावनादात्रिंदातिका १७८ भावसंग्रह १६९,१७१, २७५ भावसेन त्रैविद्यदेव १५५ भावार्थदीपिका ३४ इ०

नाम-सः

भाष्य १०७ भास ७१, ७८ भारकराचार्य २७१ मिलाला २०६ भीम ७२ भीमनुपात्मज ४९० भीमसेन ४२२ भीष्म ७२ भुवनकीर्ति १, ४०६, ५२७, ५२९, 638 मृतदिन २७३ भूतवलि ८, १२० भत्रग ३२३ भपाल १३५ भुपाल-चतुर्विद्यातिका १३५ भृगु ७३ भृत्यान्ध्र २० मैरव ३०२ भैरवपद्मावतीकल्प ३६६, ४१५ भोगदेव ४५५ भोगछ ३२१ भोजदेव ३९, ९९, ११२-३, १३०, १३८-४०, १७२, १८०, १८४. ३१३,३३८, ३९८, ४३६, ४४१, ४५१,४६८,४८१ मोजप्रबन्ध १८०, ४४२ मोजसागर १६६ मगध ७३ मगसीमंडन पार्श्वनाथ २०० मघन १८३



मठवासी ३४९ मणिकुण्डला ७३ मणिजिदरुण ३५ मणिप्रकाशिका १५५ मतिसागर ६६, १५५, ३५६, ३९७ 804, 84,8,860 मत्स्यवेध ३७२ मथुरा ११, १७३, २४१ मदन १२९, १३०, १३२-३,१४१ मदनकीर्ति १३०, १३८-९,१४२ मदनकीर्ति-प्रबन्ध १३८ मदनमंजरी १३८ मदनवर्म १९३ मदनार्णव ७३ मदनोपाध्याय १४०, १७२ मदिराक्षी ७३ मदुरा ११७ मधूक २६८ मन्मथविनोद ७३ मनु ६२, ८०, ८२, ८३ मनुस्मृति ६३, ८० मम्मट ४०२ मयूर ७१, ७८, ४०२ मयरखिंडी ५१८ मयूरश्टंगी ३४२-३ मयूरमंघ ३४१, ३४३ मरीचि ७३ मरुदय २० मर्करा ११, ११६, ५७३ मलकापुर २२७

जैनसाहित्य और इतिहास

मलखेड़ ८९, ३४४ मलयकीर्ति ३८०, ५३४, मलयगिरि १५२, १६० मलयनगर १२३ मलेयुर २३३ मछ १८९ मछवादी १६३-४ महित्रिमुषण २७०, ४०६, ४०९, ४१०, ४३४ महिरपेण ३६६, ३७३, ४१२ इ०, 834. 848 मसरूल १९४ मसूतिकापुर १७७, ५७३ नस्करि १६२ नहण १४१ नहसेन १८३ महाकर्मप्रकृति ५०३ महाकर्मप्रकृत्याचार्य ३२ महाचन्द्र १०६, ११० महानन्दि १०७ महापुराण ६०, ३०२, ३०७, ३१२, ३१५, ३२१, ३२५, ३२८, ३२९, ३३०, ३३५, ३३६, રૂ૭૪, ३७३-४, ३८७, ४१४ महाप्रकृत्याचार्य ५२ महाभारत ७२, २०३, २७७, ३७२ महाभिषेक-टीका ४०९ महावीर ९८, १३७, ५१८, ५२१ महावीरस्तुति ४६९ महावृत्ति १००, १०२, १०६, १०७,

इ०, ११०

### नाम सूची

महाश्रमणसंघ २५० महासेन १७२, १७५, १८३ इ०, १९८, ४२०, ४३१, ५३८ इ० महीचन्द्र २७१ महीचन्द्र साहु १४१ महीपाल ४२८, ४३६-७ महेन्द्र ७१ महेन्द्रकीर्ति ३५, २०६, ४३९, ५४२ महेन्द्रदेव ६६, ७७, ७८ महेन्द्रपाल ७७, ४३६, ४६६ महेन्द्रसूरि ३६४ महोदधि ३२१ मंगराज ९७, १२२ मंडपदुर्ग ५१, ३६३ मंडलपुरुप ४९९ मंडलाकार १४३ मंदप्रवोधिका २९९ मंदरार्य ४२२ माइल धवल १६३-४, १६६, १६८ माउरदेव ३८४-५ माएसर ४६७ माघ ७१, ७८, ४७२ माघकाव्य ६९ माघनंदि ८, २५३-५, ५३४ माणिकस्वामि १९५, २३१ माणिक्यस्वामि १९६, २२६ मातलि ७१ मातंग ७३ मातंगारण्य २०८

माथुर ( संह्र, अन्वय, गच्छ ) ११, ३६, ५५, ८९, १७०, १७३ इ०, १७४,१७५,१८४,२१९,२५२, ३३६, ३५७, ३८०, ४४३, ५३४ माथुरी वाचना ४५ माधवचंद्र त्रैविद्यदेव ३, २९८-९ माधव मह १२३ माधवसेन ३६, ३७, १७६-७ मानतुंग ४४१, ४५१, ५२४ मानव ८१ मान्धाता २०७ मान्यखेट ७४, ८९, ३०४, ३१५, 409, 488 मान्यपुर ५४, १६१ मारसिंह २९४-५, ३२४ मास्तदेव ३७३, ३७५ मार्कण्डेय ३०५ मालव (वा) १२९, १३१, १३२, १४०, १७२, १७९ मालवगण संवत् ५५७ मांगीतुंगी १८६, १९९, २०० मांगीतुंगी-पूजनविधान १९७ मांडलगढ़ १३१, १३३, १४३ मांडव्य ५२५ मिताक्षरा ८२ मित्रनंदि २४, ५६, १६२ मित्रवीर ४२२ मिहिरकुल २१ मुक्तागिरि २०९, २२९ मग्धबोध ९३

जैनसाहित्य और इतिहास

मुग्धा ३०२ मुडिगुंड १२३ मुनिचंद्र ७७, ७८, ३५४, ४८५, ७३० मनिवंशाभ्युदय १५९ मुनिमुव्रत काव्य १४१-२ मुनिसुंद्र ३५४ मुलगुंद ४१४ मुंडीर ७३ मुंज (राज) १७२, १७५-६, १७९, १८०, १८३, ४४०, ४४१, ४६८ मुगी २३८ मूडबिद्रि २३२, २३४, २४६ मूलगुंदि ४१७ मृलदेव ३८५ मलमलगण ५५, ५६ मृलमंघ ११३, २०४, २६८, २७०, ३४०, ३४२, ३४४, ३५७ इ०, ४०६. ४३९,४६०,५२७,५२९, 6.82 मूलाचाग १०, ५७, ५९, ८९, ४६३. ५३४ मूलाचार टीका ३३९ मृत्वागधना (दर्पण) २३, ३१,३२ इ० 84. 60 मूलाराधना-टीका १३५, १३७ मुलिकल गच्छ ५४ मेघचंद्र त्रविद्यदेव ८०, ९८, ११३, ११४. ४५६ मेघदूत २१२, २६८,४९१-२, ५०६

मेघव ( उ ) र १९० मेघविजय ३६७-९, ४६० मेघेश्वर २६६ मेडतय २०८ मेढागिरि १८९, २०८ मेतार्य ५७, ५८, ५७१ मेदपाट ४८६ मेधावी ५३४ मेध्यगिरि २०८ मेध्यारण्य २०८ मेरुकीर्ति १९८ मेरुतुंग १९, २० मेलपाटी ७५, ३०५, ३२१, ३२८ मेल्पाडी ८९ मेलाडी ३०५ मेहण १९० मेंढक २०१, २१७ मैथिलीकल्याण २६५ मैनपुरी १९७ मैसूर १५९ मोक्षमार्गप्रकाशक ८२, ८३ मौनि भट्टारक ४२८, ४३६ मौर्यवंश ६२ यक्षवर्मा १५४-८ यज्ञोपवीत ५५९, ५६० इ० यतिवृपभ ६, ७ इ०, १८८, २०२, 299, 482-9 यम ६३ यवनदेश ७३ यद्याःकीर्ति ९७, ४७४, ४९३, ५२८, ५३४, ५७२

यशःपाल २५५ यशोदेव ६५, ६६, ८६, १९० यशोधर ७०, ७७ यशोधरचरित ८७,२७१, ३०७,३१२, ३१५, ३२०, ३२८, ३७७, ३९९, ४०३. ५३८ यशोधवल ३३ यशोनन्दी ९७ यशोवाह १६, २५५-६ यज्ञोमद्र १६, २६, १२०, १२१, २५५ यशोविजय १५३, १६४, १६६ यराश्चिह्न ३२५ यशम्तिलक २७, ६३, ६६, ६७, ६९, ७०, ७१, ७३, ७६, ७८, ८३,८८, ८९, ३२२, ३२८, ३५९. ३६२, ४०६, ४०८, ४४२, ४५३, ५४८, ५६२ यहास्तिलक चन्द्रिका ४०८ याजवल्क्य ८०, ८२ याजवल्क्यशास्त्र ८१ याज्ञवल्क्यस्मृति ८३,५५० यापनीय २९, ३०, ३१, ४१ इ०, 🗌 १५.१-३, १५५, १६१, १७०, २४८, २८५, ३२५, ३४१, ३७४. ५७१ यापनीय तंत्र ४२ यास्काचार्य १५० युक्तिचिंतामणि ७१, ८८ युक्तिप्रबोध ३६७-८, ४६० युक्त्यनुशासन ४३०

युद्धमछ ७१, ८६ युवराजदेव १८० योग ८५ योगप्रदीप ४०९,४४० योगशास्त्र ७२, ९४, ४४७ इ० योगमार ( प्राभृत ) १७८, ५२५-६ योगिनीपर ३३२ योगिराट पंडिताचार्य ५०६ रघ्वंदा ७७, ३८६ रजउत्त ३८५ रत्न २०१ रत्नकरण्ड ३५, ६९ रत्नकरण्ड-टीका ३३९, ५५९ रत्नकरण्डश्रावकाचार वचनिका १०९ रत्नकीति ३४ रत्नत्रयविधान १३६-७ रत्नपरीक्षा ७२ रत्नपाल ४७० रन्मभ १५३ रन्माला २६, २७, २९, ५०६ रत्नमालिका १६१ रत्नमण्डनगणि २४२ रत्नमाला ३५५ रत्नर्पि ९६, १२७ रत्नसिंह ५२४ इ० रत्नाकरसूरि ४७४ रत्नाकरावतारिका १५३ रथ्या ४७२ रन २९९ रमना १९३

जैनसाहित्य और इतिहास

803 रविकीर्ति ५६, ४४१, ५०७ रविण्ण ५४

रविवष्प ३८५ रविषेण ३९, १९२, २००, २०७, २१०, २७२ इ०, ३२५, ३७५, ३८६,४२०,४३१,५३९,५५९ रससंजीवनी १३३ रसिकसंजीविनी १७९ राघवपाण्डवीय ४६४ राचमछ २९३, २९९, ४१३ राजगृह २०३ राजतरंगिणी २२ राजमछ ४००, ४९८, ५४४, ५४८ राजवार्तिक ११६, ४४२, ४५९, ५३१ राजशेखर ४३, ७१, ७७, ७८, १३८, १५४, ३०१, ४६५, ४७४ राजसिंह ४९० राजहंस ४८६ राजा ( साहू ) ३४ राजादित्य ३२३ राजावलीकथे २५, २६१ राजीमतीपरित्याग ४८८ राजीमती-विप्रलंभ १३५, १३७, ४८८, ४९९ राजीमती-विलाप ४९१ राजेन्द्र-चोल ३९८ राठौर ७५ रामकीर्ति ५२६, ५२८ रामगढ़ २१२ रामगिरि २११, २१२, ४९४

रामगोड १९२ रामचन्द्र १२७, २०७, २५२,४७६ रामभट्ट ४६४ रामराय २३७ रामसिंह १०९ रामसेन १७३-५, ३४४ रामसेनान्वय ३४१ रामायण २७७, २८०, ३७१ रायबाग २३८ रावण ४१७ राष्ट्रकुट ४१, ५४, ७५, ८६, ८८, ८९, ११५, १२२, २३६. ४२९ रासभ ( राज ) १९, २० राहड ४८६ राहू २७२ रिट्ठणमिचरिउ ३४७, ३७०, ३७५-६, ३७८, ३८१-२, ३८४, ३८६ रुद्रकुमार २६५ रुद्रट ३२५ रूपमाला १५५ रूपसिद्धि १५५, ३९७ रेपाक ८७ रेव ८८ रेवा २०५ रेंसिंदीगिरि २१४ रोहिणी खेड ३०४ लक्ष्मण ४७२ लक्ष्मणसेन २७२-३ लक्ष्मीचन्द्र २७०, ४०९, ५२७ लक्ष्मीवर्मा १३५



लक्ष्मीवछभ ९३, ९६ लक्ष्मीस्तोत्र ४५६ लक्ष्मेश्वर ७५, २३६ लघीयस्त्रय ९९ लघु जैनेन्द्र १०६, ११० लघु नयचक १६५-६ लघुमासिक ४८ लघु समंतभद्र २८, ४७८ लब्धिसाग ११४, २९८, ५३२ ललअ ३८५ ललिअसहाव ३८५ ललितर्कातिं ४७४ ललितविस्तरा ४२, ४४ लाड़-वागड़ ५५, १७३-५, १८३-४ ३५ ७ लाट-वर्गट १८३ लाटीसहिता ५४४, ५४८ लिच्छवि १८९ लिंगानुशासन ११५ लेंबुलपाटक ८७ लोकचन्द्र १२६ लोकतिलक ३२, ५३ लोकविनिश्चय ४७ लोकविमाग १ इ०, २७५, ५६८-९ लोकसेन ४९८-९, ५०१, ५१३-४ लोकादित्य २३६, ५०७, ५१४-५ लोकायत ८५ लोकांबिका ८६ लोंकागच्छ ४१० लोणुअ ३८५

ः लोह १५, लोहाचार्य १२७, १७३, २५६ े लोहार्य २५५ वक्रगीव ५३७ वणकर २३८ वच्छराय ३३२ वज्र १६२ वज्रनंदि ११७, १२४, ३५६, ३५९ ४३१. ५३७-८ वज्रपंजर-विधान ४१६ वज्रयश १५, १६२ वज्रसुरि ४३१, ५३७-८ वत्सराज ४२४-६ वनराज चावड़ा ३५३ वनवास ५१४ वनवासी २३६, ३२३,३४७ इ०,५७० वण्पमहि २४३ वप्पक ३२३ वम्मअत्त ३८४ वरदत्त १९० वररुचि ७२, ७३, ४३४, ४४१, ४५१ वराहमिहिर ७२ वरांग १९० वरांगचरित १९१, २७३, ४२०, ४३१, ५०९ वर्धदेव ५३७ वर्धमान ९९,१५९,१९१,२३३,२३५ २६०, २६२, ५६१ वर्धमानपुर ४२३, ४३६ वर्धमानपुराण ५०९

जैनसाहित्य और इतिहास

वर्षनंदि ४१५ वल्लमचंद्र १८३ वल्ठम नरेंद्र ३१४, ३१५, ३१७, ३२१, ३२६, ३३२ वछभी वाचना ४५ वसंतकीर्ति ५१, ३६३-४ वसंतमती ७३ वसदेव ४६४ वसदेवचरित २८०, २८१ वस्देव हिंडी २८०, २८३ वसनंदि २६५, ४६१, ४६३, ५३४ वर्मामत्र २० वस्तूपाल २४४ वंशधर २१० वंशस्थल २१० वंशम्थलपुर २११ वाक्पतिराज १७९ वागराज ७६, ८८ वागर्थ-संग्रह २८२, ४२१ वाग्मट ४७६, ४८३ इ०, ४९० वाग्मटालंकार ४७१, ४८४, ४८९ वाग्वर ५२९ वाचस्पति तत्त्वकौमदी ५३२ वाटग्राम ५१५ वातव्याधि ६२ वादिचंद्रसूरि २६७ इ० वादिभूषण १९२, २२१, ५२८-९ वादिराज ६६,९७,१११,१५०,३००, ३१४, ३५७, ३९६ इ०, ४१२, ४३१,४५२-४,४६६,४७१, ४८०, ४८६, ४८९ इ०, ५३६

वादीभसिंह ६६, ३९८, ४७७ इ० वादीमसिंहोपलालित ४७८ वामकीर्ति ५२६ वामदेव २७५ वामन ९९, ११५, ११८, ४८७ वायुदृत २६९ वायुपुराण २७७ वायुविकार ३७१ वार्षगण्य ११८ वाल्मीकि २७७ वासवनंदि ४१५ वासवसेन ३१४, ३३३, ५३९ वासिम २२७ वासुपूज्य ३६५, ४७९ विअडू ३८५ विक्रम ४९२ विक्रम संवत् ५५७ विक्रमसिंह ३५७ विक्रमादित्य ४४१, ५५७ इ० विक्रमार्जुनविजय ७६,८८ विक्रमांकदेवचरित १३९,१४०, ३९९ विक्रांत-कोरव २६, २६०, २६१, 288-4 विजय १६, १९, २५५ विजयकीर्तिं ५४, ५६, १६१, १७५, ३५७, ४०६, ५९७, ५२७, ५२९,५३१ विजयधर्मसूरि १९८, २०२ विजयनगर १२२ विजयपुर १३८, १३९

### नाम-सुची

विजयसागर २०१ विजयसिंह ४७६ विजयादित्य ८८, ३५९ विजयाचार्य ३१, ५२, २७२ विजयेन्द्र २६२ विजयोदया २३, ३१, ३२, ३६, ३७,४५,४६,५२,६०,५७१ विज्ञति-त्रिवेणी २२४ विज्ञानेश्वर ८२, ५५० विदिशा २१४ विद्या गण ३४४ विद्यानंदि ( द ) १०२, १०७,१२० १६३, १६४, २३७, २७०, 804-8.880 विद्यानुवाद ३६६, ४१६ विद्यानुशासन ४१६ विद्यापुर ४७५ विद्याभूषण ३४४ विद्याविजय ३६७ विनयचन्द्र १३०, १४०, ४६४ विनयदत्त ५३ विनयंधर १६, ४२२ विनयविजय ९३, ९६ विनयसेन १७४, ५००, ५०१ विनायकपाल ४३६, ४३७ विनुरि २३५ विपुल २०१, २०२ विपुलाद्रि २०१, २१७ विबुध गुणनंदि विमलएव ३८५

विमलचंद २२, ५३ विमलसूरि २७२ इ०, ५२०, ५७१ विमलसेन ( गण, सृरि ) १७०, ३४४ विरोचन ७३ विल्हण ३९९ विविधतीथकन्प १२९, १८६, १८८, १९६, २०८, २१३ विविधप्रबंध १८८ विशाख १६, ३२५ विद्याखाचार्य २५५, ४२१. ४३५ विद्याखनन्दन २६१ विशालकीर्ति ११२, १३०. १३८, १३९, १४३-४, ४७६, ५३० विशालाक्ष ६२-६४, ७२ विशेषवादि ६०, ४३१ विशेषाम्युदय ६० विश्वतत्त्वप्रकाश १५५ विश्वनाथ २०० विश्वभूषण १९७, २००, ४४०.४५**१** विश्वसेन ३४४ विश्वासराव २३० विपमपदतात्पर्य २८ विपापहार ४६५, ५२९ विष्णु १५ विष्णुकांची २३१ विष्णुगुप्त ६३ विष्णुनंदि १५ विष्णुनंदी २५५ विष्णुपुराण

विष्णुयशोधर्मा २१ ' विष्णुवर्धन ३५७, ४०० विंध्यवर्मा १२९, १३०, १३२, १३३ १३५, १४० वीरचंद्र २७०, ५२७ वीरधवल २१८ वीरनंदि ८०,८९,९८,१११, ११३, २७,३-४,२९६-७, ३००, ४५५ वीरपाल ३४ वीरंभेरव ३१४ वीरमत्तण्डी २९६ वीरवित् ४२२ वीरसेन २६, ११३, १७३, १७५, १७६, २०२, २६१, ३७६, ४२०, ४२१, ४३१,४३१,४६६,४९७ इ० वीरो ३३२ वीसल साहु ३७७, ४४६ वकोदरी ७३ वृत्तविलास ९८ वृद्ध मनु ८२ वृपर्वापक १९०, २०१, २१७ वपम २०३ वंदावन ३०, ५९, २२४, २४५ वृंदावन-विलास ३० वेआल ३८५ वेकोंडुराज २९४ वेणूग २३५ वेताल ३८५ वेत्रवर्ता ४९४ वेरणाअ ३८५

वेलालपट्टु ८७ वेंगी ८६, ५१७ वंगीनगर २३५ वैजय्य २६१ वैद्यसार १२२ वैभार २०१-३, २१७ वैराग्यमणिमाला ४०६ वैरिसिंह १४० वैवस्वत ६३ वोपदेव ९४ वोमिण्ण ५४ व्याघ्रहस्ति ४२२ व्याघेरवाल १३१ व्याडि ११६, ४३१ व्यास ७१, ७२, ७८, २०३, ३२५, ३८६ वतकथाकोश ४०९ त्राचट ३०५ शक ( राजा ) १८ शकटतनय ११२ शकटांगज ९९ शकटाल ४३४ राकुंतला ५५० र्शक्ति ( शांति ) २५३ शतपदी ३६४ रात्रुंजय १८८, २००, २१७-९, રરહ, ૨૨૬, ૨૨૬, ૨૪૧–૨, २४६-७ शब्दानुशासन १५१, १५४, १५६, ५१८

হানে ५३१ शब्दावतार १०७, १२२ शब्दार्णव १११-२ शांतिकुमार ५७२ शांतिदेव ४५४ राब्दार्णव-चंद्रिका ९५, १००-५, शांतिनाथपुराण ३४४ ११२ इ०, १३८, १४३ शांतिपुराण ७५ शब्दाणेव-प्रक्रिया ११४ इ० द्याब्दांमोजमास्कर १०६, १०८ इ०, शांतिषेण १७२,१७५-६,४२२,४३१ शांतिसूरि १५३ ३३९ शर्ववर्म १२७ शांत्यप्टक १२३-४ शिरपुर २२७ शल्य ४०० शिलाग्राम ५४ राशिकला १४० शिलादित्य ४२८ शहाबुद्दीन १३१, १३३ शिलाहार ११२, १३८ शंकरराय २३१ शंकराचार्य ५२० शिवकांची २३१ शिवकोटि २५, २६, २८, २९,३६, शंखजिनेन्द्र ८८, ३५९ शंखपरमेश्वर २३७ ५७, २६१, ३५५ शाकटायन २९, ३०, ४२, ४३, ४५, शिवगुप्त २५, ४२२ शिवजित् १९७ 49, 60, 93, 800, 889, शिवजीलाल ३५, १६५, १६७, १७१ ११८, १२७, १५० इ०, ५१८, ५३२ शिवदत्त १६, ५३, ४२२ शाकटायन-प्रक्रियासंग्रह १५१ शिवनंदि २५ शाकटायन-न्यास १५४ शिवमहिम्न ३०३ शाकटायन टीका १५५ शिवविजय १९८, २२५ शाकटायन सूत्र १५८ शिवाजी २३८ शिवायन २६, २६१ शारदासदन १३०, १४१ शार्ङ्गधरपद्धति १४० शिवार्य २३, २४, २८, ३०, ५६ इ०, शालातुरीय ९९ १३५, १५३, १७७, ४३५ शासनचतुस्त्रिंशतिका १३९ शिशुपालवध ३८६ शिंदखेड २३० शास्त्रवार्तासमुच्चय १५३ शीलगुणसूरि ३५३ शास्त्रसार-समुच्चय ५३४

जैनसाहित्य और इतिहास

शीलमट ३१४ शीलमद्र ११, ११६ शीलविजय १९८, २००, २०६, २२५, २३०, २३३, २४६, ५१५ शीलोपदेशमाला ५२६ शुक यतींद्र ५२० राुक्र ६३, ७२ राक्रनीति ८०, ८३ शुभकीर्ति ४७६ शुभचंद्र ९८, ११३, १२२, १५०, २३३, २४५, ४०६, ४०९, ४४०३०, ४४५-६, ४५६, ४५८, ५२७ इ०, ५७२ ग्रुभतुंगदेव ३२१, ३२६ रोकिलार ४८२ शेतवाल ५५५ शोभन ३१४, ४६८ अमणगिरि २०१, २०३-४, २१५ श्रवणगिरि २०३ अवणबेल्गोल १९८ श्रवणसेन २०४ श्री (?) १५ श्रीकलश ४१ श्रीकीर्ति १६१ श्रीकुमार २६०-२ श्रीकोटिदकरण ३०३ श्रीचंद्र ३९, ४०, ३१३, ३३५ इ०, ४०६, ४४३ श्रीदत्त २६, ५३, १२०, १२१

श्रीदेवी १२३, ३१६ श्रीधर १४, १६, ४२२ श्रीनंदि ३९, २५४, ३३६-७ श्रीपति ३०५ श्रीपति-निबंध ३०३ श्रीपति भट्ट ३०३ श्रीपति-समुच्चय ३०३ श्रीपाल २६५, ३७५, ५००, ५०१ श्रीपाल-चरित्र ४१० श्रीपाल ( त्रैविद्य ) ३५७, ४७८ श्रीपालदेव ३५६, ३९७,४००,४५४ श्रीपाल-आख्यान २६९, २७० श्रीपुर ११, ५३, ५५ श्रीपुराण २६६ श्रीपुरान्वय ११ श्रीभूपण ३४० इ० श्रीमतीकल्याण २६२ श्रीरत्नी १३१ श्रीरंगपदृण २३३ श्रीवछम ४२४, ४२५ श्रीविजय ४५, ५२, २५३, २६९, ४५४ श्रीषेण १७६ श्रीहर्ष-१८०, ३२३, ३२५, ३७१, ३८४, ३८६-७ अतकीर्ति १००, १०६, १०८, ११०, ११४ श्रुतपंचमी कथा २९८ શ્रुतविंदु ४५४

श्रुतसागर ४४, ५१, ५६, ३६३, ४०६ इ०, ४८० श्रुतस्कंध २५५ श्रुतस्कन्ध-पूजा ४०९ श्रुतावतार ६,८,१०,१६,२९,५३, २५५, २९८, ४२२, ४९७-८, ५६८ श्रुतिगुप्त ४२२ श्लोकवार्तिक १०४, १६३, ५३१ पट्कर्मोपदेश १७६, २७५ पट्कर्मोपदेश-रत्नमाला ५४२ पट्खंडागम १०, १२, २०२, ५०३ षट्पाहुड ५१ पट्पाहुड़-टीका ४०७ पट्प्राभृत ४४, ३६३, ४१० पड्दर्शनसमुचय ४४ पड्वाद (?) ५३३ पण्णवतिप्रकरण ७१, ८८ षष्टिशतक ३५४ सकलकीर्ति ४०६, ५२७, ५२९, ५३१ सकलचंद्र २५३-४ सजनचित्तवछम ४१६ सत्कर्मपंजिका ५०३ सत्कर्मप्राभृत १२ सत्यपुरीयमहावीरउत्साह ४६९ सत्यवाक्य २६०, २६२, ३५६,४०० सतगम २६४ सदासुख ३०, ३१, ३५, ४५, ४६, 49,49, 809

सन्मति-टीका ३१६४ सन्मर्तिप्रकरण ५३६ सन्मतिसागर ४०५ सपादलक्ष ८६, १४३ सब्विदेश ८७ समन्तभद्र २५, २६, २८, २९, ५७, ६९, १२०, १२६, २४०, २६०-१,४०५,४३०,४४२,४६१. देखो लघु समन्तभद्र ५३७, ५५९ समयसार १०, ३४५ समयसार-टीका ३९, ४५७ समयसार-नाटक ३६७, ३६९, ५६० समयसुन्दर ९३ समाधि-तंत्र ९९, १२१ समाधितंत्र-टीका ३३९ समाधि-शतक ९६, १२१ समुद्धर १४१ समुद्रगुप्त ४४१, ५५७ सम्मेदशिखर १८८, २०७, २१७ सम्यग्दर्शन यंत्र १९७ सरण्यापुर २६३-४ सरस्वती १३१, ३०९ सरस्वतीकंठाभरण १२६ सरस्वती गच्छ २५५, ३४३, ४०६, ४३९, ५२७, ५२९, ५४२ सरस्वती-पूजा ५३०, ५३३ सरस्वती-मंत्रकल्प ४१५ सर्वगुप्त २४, २९, ३०, ५६, ५७, १५३



सर्वज्ञसिद्धि ४५२ सर्वतोभद्र २१९, ५३३ सर्वदेव ४६८ सर्वनन्दि २, ४, ७, ११, २७५, ५६९,५७० सर्वार्थसिद्धि २८, ५३, ९६, ९८, १०३-५, १२१, २९६ सर्वार्थसिद्धि-टिप्पण ३३९ सलखण १३२, १७२ सलक्षण १३१, १३२ सवालख १४३, २०८ सहवासी वंश ३४ सहस्रकीर्ति ४४४, ४४६, ४९३, 492-3 सहस्रनाम १३७, ४०९ सहस्रनामस्तवन सटीक १३६ सहस्रार्जुन ३२२ संघदास वाचक २८३ संघपट्टक ३५३ संघर्वा, संघी ५४० संजीवनी १४० संत ३२१

संतइय ३२१

संप्रति २४१

संतरनम २६४

संदेहध्वान्त-दीपिका ४७४

संशयिवदन-विदारण ५३३

संस्कृत आराधना ३६ इ०

संबोध-प्रकरण ३५०, ३५२, ३६५

सागरदत्त १९० सागरसेन ३३६ सागवाड़ा २७० सागारधर्मामृत ९८, १३४, १३६-७ १४१, ४६३ सातकर्णि ५५७ सामायिक पाठ १७८ सामिअब्बा ३७४, ३७६ सामियर ३५८ सारसंग्रह १२२ सारस्वत गच्छ २४५ सार्द्वद्वयद्वीपप्रज्ञति १७९, २५२ साहसाङ्घ ५७३ साह ( साध्र ) ५४१ सांख्य ८५ सांख्यकारिका ११८ सांगण ४९२ सांची १८९ सांभर १४३ सिकंदर ३३६ सिकाकोलि २३१ सिद्धचक्रवत-पूजा ५३३ सिद्धवरकृट २०१ सिद्धनगर २०७ सिद्धनन्दि १६२, ३५८ सिद्धभूपद्धति-टीका ५०२, ५१२ सिद्धवर कूट १८९, २०५-७ सिद्धसेन ३०, १२०, १२६, १२८, १६४, २३८, ३२५, ३७१, ४२२, ४३०, ५३६

### ६१२

सिद्धहैम १२५-७ सिद्धहैमशब्दानुशासन १०० सिद्धाद्रिकूट २१७ सिद्धार्थ १६, २५५ सिद्धांतशेखर ३०३ सिद्धांतसार २७० सिद्धान्तसार-भाष्य ५३० सिद्धिविनिश्चय ४५२ सिरपुर २३७ सिरिउजपुर ४६८ सिंगई, सिंघई ५४० सिंधखेड़ि २२९, २३० सिंधुपति १७७ सिंधुराज १८०, १८३ सिंधुल १७२, १७७, १७९, १८०. 880. 888 सिंह ( संघ ) ४०५, ५२४ सिंहक्षमाश्रमण १६४ सिंहगिरि १५, १६२ सिंहगुप्त ४८३ सिंह चक्रेश्वर ३९८ सिंहदेव गणि ४८५-६ सिंहनंदि २९९, ४०६, ५३७ सिंहपुर ३५६, ४००, ४०५ सिंहबल ४२२ सिंहभट १८०, ३२८ सिंहल ७५, ४४१ सिंहवाहिनी ४३० सिंहसूरर्षि ४

सिंहसूरि २, १७५, ५७० सिंहर्सेन ४२२ सीयक १८०, ३२३, ३२८ सीलइय ३०६, ३२१, ३७६ सीलणिहि ३८५ सुअव्वा ३७४ सुकुमारसेन ४१७ मुकृतसागर २४२ सुखेन्द्रकीर्ति ४३९ सुद्धराअ ३८५ सुद्धसहाव ३८५ सुद्धसील ३८५ सुधर्म ( मां ) १६, २५५ संधासागर ४०२ सुपार्श्वचन्द्र १४ सुबोधिका ९३ सुब्रह्मण्य २३४ सुभगसुलोचना-चरित्र २७० सुभट वर्मा १३३ सुमद्र १६, २५५ सुभद्राहरण २६३, २६६ सुभरमणि २३४ सुभाषितरत्नसंदोह ३६, १७५-६ १७९, १८०, १८४ सभाषितहारावलि ४६५ समतिकीर्ति ५२८-९ समतिदेव ५३६-७ समति-सप्तक ५३६ सुरेन्द्रकीर्ति १७३, ४३९

जैनसाहित्य और इतिहास सोमप्रभ १९० सोमश्रेष्ठी ४८४

सुलोचना कथा ४२०, ४३१, ५३८ सुवर्णगिरि २०१ सुवर्णनदी २३४ सवर्णभद्र १९२ सविज्ञप्ति ५३२ सहडराअ ३८५ सहंकर १६८ सूक्त ( क्ति ) मुक्तावलि १४०, ३६८, ४६५ सूत्रकंठ ५६० सूत्रकृतांग ४८ सूरसेन ७३ सूर्यप्रज्ञति २५२ सूर्यवंश ८६ सूर्यशतक ४०२ सेतव ५२५ सेनगण २५५ सेनान्वय ८९,४९७ इ० सेनसंघ ८९, २९६ सेनवंश ४१४ सेंदपा २०८ सोनागिरि १३७, १९७, २०१, २०३-५, २२३, २३९ सोमकीर्ति ३१४ सोमदेव २७, ६१ इ०, ८६, ९९, १००-२, ११२-४, १३८-९, ३१४, ३२२, ३२८, ३५९, ३६२, ३९६, ४०८, ४५३,

५४८, ५६२

सोमेश्वर २३०, ३९९, ४५५ सोलंकी १८०, १८४ सोवनगिरि २०२ सोहन ३२१ सौर ४२४, ४२७ सौराष्ट्र ४१ स्कंदिल २७३ स्तंभ १८९ स्तंभतीर्थ २४४ स्तंभदेव १४१ स्त्रीमुक्तिप्रकरण ४३ स्त्रीनिर्वाण-केवलिभुक्तिप्रकरण १५२, १५४ स्तुतिविद्या ४६१ स्थविरावलि १६२ स्मृतिरत्नाकर ८२ स्याद्वादोपनिपत् ७१, ८७, ८८ स्याहगढ २३८ स्वयंभु ४२, ४३, ६०, २८५, ३२५-६, ३७० इ० स्वयंभु-छंद ३२५, ३८२ स्वयंभु-व्याकरण ३८५ स्वयंभुस्तोत्र-पंजिका ३३९ स्वरूप-संबोधन ५३३ स्वर्णगिरि २१७ स्वर्णरेखा ४९५ स्वामिकराज ४३०

हनसोगे ५५ हरअत्त ३८५ हरदेव १४१ हरपति ५४२ हरप्रबोध ७२ हरिआस ३८५ हरिचन्द्र ११३, ११४, ४७२ इ० हरिबल ७९ हरिभद्र ४२, ४४, ९४, ९५, १२८, १६४, १७७, २३८, ३१४, ३५०, ३५२-३, ३६५,४६७ हरिवंदा २०३, ३७२, ३७६, ३८५, ३८७, ४२० इ० हरिवंशपुराण १८-२०, २९, ६०, ९५, १११, १६४,२०२, २११,२१३, २५५,२७४,३१३,३७१,३७३, ३७९, ३८१-२, ३८७, ४४६, 409, 438-9, 442, 408 हरिवंसपुराणु ३७८, ३८० हरिषेण २६, १७७, ३२५, ३२९, ३३३,३७०,३७१,४२१,४२३, ४२८-९,४३४इ०,४४६,४६८,५३९ हरिहर ( राजा ) १२२, २३१,५०६ हर्ष ३८६ हर्षचरित ३७१ हर्षदेव ३२८

हपवधन ३८६, ४०२, ४४१ हलार्युंध १८० हस्तिनापुर २०० हस्तिमछ २६,२६०, इ०,४१७,४९६ हंससिद्धान्तदेव ६९ हंससोम २०२ हाल ३८५ हिमवत् १९०, २१७ हीरविजय २४६, ४९२ हुछप ३६० हल्लमय्य ३६० हुंबसि २३६ हूमच पद्मावती २४६ हेमकीर्ति १९६-७ हेमचंद्र ९४, ९५, ११८, २०९, २५३, २७९, ३१५, ३७७, ३८१, ३८७, ४०९, ४४७-९, ४६७, ४८६, ५७१ हेमसेन १९८, ४५४ हमाचल (होन्नूर) २६२ हेमाद्रि ८२, २३३ हेलाचार्य ४१६ हैम ( शब्दानुशासन ) ९९, १२८ होयुसल २६१ होलगिरि २३७ होलिका-चरित्र २७०