

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.



# नैनसाहित्यका इतिहास

प्रथम भाग

हेखक . सिद्धान्ताचार्य पण्डित कैलाशचन्द्र शास्त्री

> ष्टितीय•श्रृति-दर्शन् केन्द्र जयपुर

श्री गणेराप्रसाद वर्णी जैन यन्थमाला प्रकारान

श्रो गणेशप्रसाद वर्णी जैन ग्रन्थमाला सम्पादक और नियामवे डॉ॰ दरबारीलील कीठ्या

प्रकाशक मत्री, श्री गणेशप्रसाद वर्णी जैन ग्रन्थमाला १/१२८, डुमरॉव कॉलोनी, अस्सी वाराणसी—५

प्रथम सस्करण ११०० प्रति, दीपावली, वी० नि० स० २५०२

G

0

मूल्य लेखी विसो मन्य . दु र् ब्रेस्ट्रिया

भगवान महावीरकी पच्चीसवी निर्वाण-रजतशती तथा वर्णी-शताब्दिके मङ्गल प्रसङ्गपर

The walter they be

मुद्रक वर्द्धमान मुद्रणालय जवाहरनगर कॉलोनी

#### प्रकाशकीय

श्री गणेशप्रसाद वर्णी जैन प्रन्थमाला द्वारा सन् १९६२ में जैन साहित्यका इतिहास (पूर्ववीठिका) प्रकाशित हुआ था। उसके अगले दो भागोंकी सामग्री भी ग्रन्थमालामें उसके यशस्वी लेखक श्रीमान् पं० कैलाशचन्द्रजी शास्त्रीने लिखकर दे दी थी। और वे दोनो भाग भी कई वर्प पूर्व छप जाना चाहिए थे। किन्तु कई कारणो और विघ्न-वाघाओसे वे नही छप पाये। हम नही चाहते कि उन कारणो और विघ्न-वाघाओका यहाँ अकन किया जाय। कठिनाई यह है कि जिसे मत्री चुना जाता है उसे ही 'पीर ववरची भिस्ती खर' वनना पडता है।

सन १९६४-६५ में हमे अध्यक्ष व अन्य सदस्योने आर्थिक सहायता प्राप्त करानेके आख्वासनके साथ ग्रन्थमालाके नये मित्रत्वका दायित्व सोपा था। उस समय ग्रन्थमालाकी स्थिति ऐसी थी कि उसे भारतीय ज्ञानपीठ या अन्य प्रकाशन-सस्याओको दे देनेका समितिने कई वार विचार ही नही किया, पत्राचार भी किया। किन्तु कोई प्रकाशन-सस्था उसे ले न सकी। फलत ग्रन्थमाला-समिति-ने १९-१०-१९६४ की कटनी वैठकमें हमें मत्री और हमे ग्रन्थमालाकी आर्थिक दशा सुधारनेके लिए स्वर्गीय सेठ भागचन्द्रजी डोगरगढ और उपाध्यक्ष श्रीमान् प० जगन्मोहनलालजी शास्त्रीने प्रेरणा और आश्वासन दिया कि वे हमें अवश्य ग्रन्थमालाकी दशा सुधारनेमें सहयोग करेंगे। किन्तू हमें स्वय उसकी स्थितिको उन्नत करनेमें लगना पड़ा और संरक्षक-सदस्यकी योजना द्वारा न केवल ग्रन्थ-मालाकी स्थितिको उन्नत किया, अपितु कई ग्रथोको प्रकाशित भी किया गया। पुज्य वर्णीजीका समयसार-प्रवचनके दो सस्करण, वर्णी-वाणी १, २, ३ के दो-दो संस्करण, मेरी जीवनगाथाका द्वितीय सस्करण, जैनदर्शनका दूसरा-तीसरा सस्करण. द्रव्यसंग्रह-भाषावचनिका, मन्दिरवेदीप्रतिष्ठा-कलशारोहणविधिका दूसरा संस्करण. सामायिकपाठ, अनेकान्त और स्याद्वादका दूसरा सस्करण, अध्यात्म-पत्रावली व सत्यकी ओर के दो-दो सस्करण, आदिपुराणमें प्रतिपादित भारत, तत्त्वार्थसार, सत्प्ररूपणासूत्र और कल्पवृक्ष इन ग्रंथोका पिछले वर्षोमें प्रकाशन हुआ है और इससे ग्रन्थमाला सप्रमाण हो गयी।

किन्तु हमें दु ख ही नही मार्मिक पीडा है कि पिछले दिनोमें हमें जो आर्थिक सकट रहा उसे बार-वार अध्यक्षजीके सामने रखा । किन्तु हम उनसे उस सकट-निवारणमें असमर्थ रहे । सीभाग्यकी वात है कि जैनसाहित्यके इतिहासके अगले दो भागोको स्वर्गीय डॉ० नेमिचन्द्रजी शास्त्री, श्रद्धेय पण्डित कैलाशचन्द्रजी और हमने व्यवस्थित रूप देनेका प्रयास ही नही किया, आर्थिक सहयोगमें भी प्रयत्न किया है। बा॰ नन्दलालजी सरावगी कलकत्ता और उनकी प्रेरणासे तेयार कुछ दाताओंने भी इन भागोंके प्रकाशनमें महत्त्वपूर्ण आर्थिक दान दिया। सुहृद्धर प॰ खुशालचन्द्रजी गोरावालाकी प्रेरणाकों भी हम नहीं मुला सकते, जिन्होंने भी इनके प्रकाशनमें हाथ वटाया है। अभी इन दोनों भागोंकी छपाई-चाईडिंग, कागज आदिमें हमें लगभग छ हजार रुपएकी आवश्यकता है। आशा है हमारे उपर्युक्त सहयोगी तथा अन्य उदार दानी हमें उक्त छोटी-सी राशिके प्राप्त करानेमें पूरा-पूरा सहकार करेंगे।

हम श्रद्धेय पण्डित कैलाशचन्द्रजी शास्त्री सिद्धान्ताचार्यके वहुत आभारी है, जिन्होंने ये दोनों भाग १३ वर्ष पूर्व लिखकर ग्रन्थमालाको दे दिये थे और अव तक धैर्य पूर्वक उनके प्रकाशनकी प्रतीक्षा की । किन्तु हम सकारण विवश थे इससे पूर्व छापने में । फिर उनसे क्षमा-प्रार्थी हूँ । हर कार्यकी काल-लिब्ध होती है, तभी वह सम्पन्न होता है । पिछले दो वर्षोकी एक लम्बी कहानी है, जिसे हम यहाँ छोड रहे है ।

हमें इतनी ही प्रसन्नता है कि वर्द्धमान मुद्रणालयकी प्रतीक्षित सलग्नतासे अव दोनों भाग दिसम्बर १९७५ तक प्रकाशमें आ जायेंगे और सरक्षक सदस्योको दिये आक्वासनोकी पूर्ति हो सकेगी।

जय महावीर।

भ० महावीरकी २५००वी, निर्वाण-शताब्दी ३ नवम्बर १९७५

(डॉ॰) दरबारीलाल कोठिया मत्री, श्री गणेशप्रसाद वर्णी जैन ग्रन्थमाला,

# लेखकके दो शब्द

जैन साहित्यके इतिहासकी पूर्वपीठिका सन् १९६३ में प्रकाशित हुई थी। अव बारह वर्षोक परचात् जैनसाहित्यका यह करणानुयोग विपयक इतिहास प्रकाशित हो रहा है, यह भी मेरे लिये परम सन्तोष और प्रसन्नताकी वात है। मुझे तो इसके प्रकाशनकी कोई आशा ही नही थी, क्योंकि उक्त प्रकाशनके साथ ही श्री गणेशवर्णी ग्रन्थमालाका कार्य ठप्प जैसा हो गया था। किन्तु सौभाग्यवश उसके मित्रत्वका भार डाँ० प० दरवारीलालजी कोठियाने उठा लिया और उन्हीके प्रयत्तके फलस्वरूप मेरा यह श्रम रहीकी टोकरीमें जानेसे वच गया। यह करणानुयोगके अन्तर्गत केवल कर्मसिद्धान्त विपयक साहित्यका ही इतिहास है। लोकानुयोग विपयक साहित्यका इतिहास इसके दूसरे भागमें आयेगा। वह भी प्रेसमें है और यदि वर्द्धमान मुद्रणालयके मालिक की कृपा वृष्टि रही तो शीघ्र ही प्रकाशित हो जायगा और मैं उसे प्रकाशित हुए अपनी आंखोंसे देख सक्तूँगा।

दि० जैनसमाजमे विद्वानोकी तो कमी नहीं है किन्तु जैनसाहित्य और उसके इतिहासके प्रति विशेष अभिश्चि नहीं है। दि० जैनसमाजमें भी चित्रके प्रति तो आदरमाव है किन्तु ज्ञानके प्रति आदरभाव नहीं है। इसीसे जहाँ दि० जैनमुनिमार्ग वृद्धि पर है वहाँ जैन पण्डित घीरे-घीरे कालके गालमें जाते हुए समाप्तिकी ओर वढ रहे हैं। दि० जैनमुनिमार्ग पर घन खर्च करनेसे तो श्रीमन्तोको स्वर्ग सुखकी प्राप्तिकी आशा है किन्तु दि० जैन विद्वानोके प्रति घन खर्च करनेसे उन्हें इस प्रकारकी कोई आशा नहीं है। फलत निर्मन्थोके प्रति तो घनिकोके द्रव्यका प्रवाह प्रवाहित होता है और गृहीं जैन विद्वानोंको आजकी महँगाईमें भी पेट भरने लायक द्रव्य भी कोई देना नहीं चाहता। इससे विद्वान् तैयार होते है और समाजसे विमुख होकर सार्वजनिक क्षेत्र अपना लेते है। वहाँ उन्हें घन-सम्मान दोंनो मिलते हैं। ऐसेमें साहित्यकी सेवा तो वहीं कर सकता है जिसे उससे अनुराग होता है। ऐसे अनुरागी थे डाँ० हीरालाल और डाँ० उपाध्ये। किन्तु आज दोनो ही नहीं हैं। डाँ० हीरालालजीके पश्चात् डा० उपाध्येके स्वर्गत हो जानेसे दि० जैनसमाजका साहित्यिक क्षेत्र सूना जैसा हो गया है। उनकी सव साहित्यक प्रवृत्तियाँ नि शेप हो गई है और ग्रन्थमालाएँ अनाथ जैसी हो गई है।

डॉ॰ उपाध्येसे पहले डॉ॰ नेमिचन्द्र शास्त्री तो एकदम असमयमे ही स्वर्ग-वासी हो गये। मैंने यह इतिहास आजसे वीस वर्ष पहले लिखना शुरू किया था। उस समय मैं लिखता चला गया और फिर उसे व्यवस्थित करनेकी रुचि भी नहीं हुई क्योंकि प्रकाशनकी तो कोई आशा नहीं थी। लिखकर समाप्त करनेके दस वर्ष पश्चात् जब उसके प्रकाशनकी वात चलों तो मैं उस लिखें विषयसे दूर चला गया था, मेरी स्मृतिमें वह नहीं था। उसमें मन भी नहीं लगता था। तब यह तय हुआ कि डॉ॰ नेमिचन्द शास्त्रीके साथ एक वार उसका पारायण कर लिया जाये। स्वर्गवासी होनेके तीन मास पूर्व वह कुछ दिन वनारसमें ठहरें और उनकी तथा डॉ॰ कोठियाकी उपस्थितिमें उसे व्यवस्थित किया गया। तब किसे कल्पना थीं कि डॉ॰ नेमिचन्द शास्त्रीके साथ यहीं अन्तिम संगोष्ठी है।

आज इसके प्रकाशनके समय उनकी स्मृति विशेष रूपसे होना स्वाभाविक है। वह भी जैनसाहित्यरूपी महलके एक स्तम्भ थे। उनके पश्चात् ही डॉ॰ गुलावचन्द चौधरी भी स्वर्गवासी हो गये। जैनसाहित्य और इतिहासके वे भी एक सुलेखक विद्वान् थे। इन सबके अभावमें जैनसाहित्यका यह इतिहास प्रकाशित होनेसे भी एक तरहका दु ख ही होता है कि अब इसको आगे गित कौन देगा?

दि० जैन समाजमें एक वर्ग ऐसा है जो अपनेमें ही मग्न रहता है और विश्व-में क्या होता है, इसे देखकर भी नहीं देखता। दि० जैनसाहित्य कितना पिछड गया है, सार्वजिनक क्षेत्रमें उसका मूल्याकन करनेकी ओरसे कितना अज्ञान या उपेक्षा है इसे अनुभव करनेवाले भी इने गिने है। डॉ० उपाघ्ये देश विदेशके जर्नल्समें जैनसाहित्यके विपयमे लिखते रहते थे। उनके पश्चात् तो कोई ऐसा विद्वान् दृष्टिगाचर नहीं होता। अत अब यह पिछडना और भी वढेगा। इस ओर मैं उदीयमान जैन विद्वानोका ध्यान आकर्षित करना चाहता हूँ। अस्तु

कर्मसिद्धान्तका विषय सूक्ष्म है। आज तो उसके अध्येता भी अत्यन्त विरल है। तव मेरे इस इतिहासको कौन पढेगा यह मैं नही जानता। किन्तु इसे देखकर भी यदि किन्हीकी साहित्यिक इतिहास विषयक रुचि जाग्रत हुई तो मैं अपने श्रमको सफल समझँगा।

जव पीठिकाका प्रकाशन हुआ था तो उसमें जो खर्चेकी विगत दी गई थी, उसमें पारिश्रमिक मध्ये दस हजार रुपये दिखाये गये थे। उसकी कोई विगत नहीं दी गई थी और न उस विपयमें कुछ लिखा ही गया था। फलत एक आवाज समाचार पत्रोमें उठाई गई कि जैनसाहित्यके इतिहासकी पूर्वपीठिकाका पारिश्रमिक मुझे दस हजार रुपया दिया गया है। ग्रन्थमालाकी ओरसे उसका स्पष्टीकरण किया गया। यहाँ मैं अपने उन मित्रोकी गलतफहमी दूर करनेके लिये यह स्पष्ट कर देना उचित समझता हूँ कि यह भाग और इसका आगामी दूसरा भाग भी पूर्व

पारिश्रमिकमें ही सम्मिलित है, इनका मैंने कोई नया पारिश्रमिक नही लिया है। भगवान महावीरके पच्चीससीवे निर्वाण महोत्सव वर्षकी समाप्तिके साथ ही इसका प्रकाशन विशेष आनन्दकारी है। इसमें उन्हीकी दिव्यध्विनसे निसृत वाड्मयका इतिहास गुम्फित है। वीरप्रभुका शासन जयवन्त रहो।

दीपावली वीर नि० स० २५०२

कैलाशचन्द्र शास्त्री



# विषय-सूची

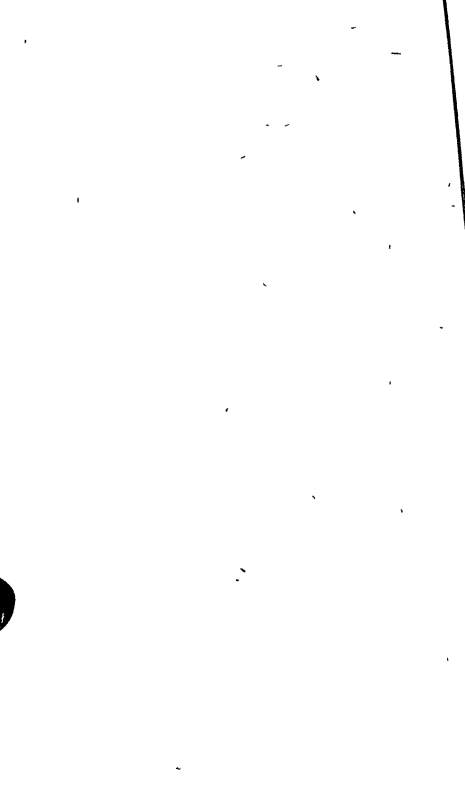
| जैनसाहित्यका उद्गम           | 8  | कसायपाहुड और षट्खण्डागमव    | ग     |
|------------------------------|----|-----------------------------|-------|
| श्रुतावतार                   | 4  | तुलनात्मक विवेचन            | -१४५  |
| क शायप्राभृतके रचयिता गुणघर् | ૮  | छक्खण्डागम और पण्णवणा       | १४९   |
| आर्य मक्षु और नागहस्ती       | ९  | ,, और कर्मप्रकृति           | १५०   |
| गुणघर और घरसेन               | २० | महा <b>ब</b> न्ध            | १५२   |
| कषायपाहुड नाम और विषयवस्तु   | २५ | ,, स्थितिवन्ध               | १५७   |
| अधिकारो और गाथाओका विभाग     | २६ | ,, अनुभागबन्ध               | ११५९  |
| कषायपाहुड गाथा सख्या         | २८ | ,, प्रदेशवन्ध               | १६३   |
| ,, ंकी गाथाओका सूत्रत्व      | ३० | चूणिसूत्र साहित्य           | १७०   |
| ,, ਬੈਲੀ                      | ३४ | कसायपाहुड और चूर्णिसूत्र    | १७४   |
| ,, विषय परिचय                | ३५ | चूर्णिसूत्रोकी रचनाशैली     | १७८   |
| कर्मसिद्धान्त                | ३७ | आगमिक व्याख्यानशैली         | १८५   |
| षट्खण्डागम–रचनाकाल           | ४३ | छक्खण्डागम और चूणिसूत्रोंकी | , , , |
| ,, रचनास्थान                 | ४४ | तुलना                       | १९५   |
|                              | ४५ | _                           |       |
| ,, रूपरेखा निर्माण           | ४७ | अनुयोगद्वार और चूर्णिसूत्र  | ₹००   |
|                              | ५१ | चूणिसूत्र-ऐतिहासिक महत्त्व  | २०१   |
| संतकम्मपाहुड                 | ५३ | ,, रचयिता                   | २०३   |
| खण्डोके नाम                  | ५९ | यतिवृषभकी रचनाएँ            | २०८   |
| अग्रायणीपूर्वका विवेचन       | ६५ | चूर्णिसूत्रकी विषयवस्तु     | २१०   |
| विषय परिचय                   |    | धवलाटीका-नाम                | २१५   |
| १ जीवहुाण                    | ६७ | ,, महत्व                    | २१६   |
|                              | ९२ | ,, प्रामाणिकता              | २१७   |
| <b>-</b> •                   | ९५ | ,, विपयपरिचय                | २२१   |
| _                            | 00 | वीरसेन स्वामी               | २४१   |
| _                            | २३ | ,, 'गुरु एलाचार्य           | २४२   |
| १ वन्धन अनुयोगद्वार १        | ३२ | ,, बहुज्ञता                 | २४३   |
|                              | ३५ | ,, समय विमर्श               | २४५   |
| ३ वन्धनीय ,, १               | ३५ | रचनाएँ                      | २५०   |

| <u> </u>                           |                    |                                 |                 |
|------------------------------------|--------------------|---------------------------------|-----------------|
| जयघवला—नाम                         | २५२                | पञ्चसंग्रहका रचनाकाल            | ३४७             |
| ,, शैली महत्त्व                    | २५२                | चन्द्रींपकृत पञ्चसग्रह          | ३५१             |
| ,, रचनास्थान-काल                   | २५४                | ग्रंथकारके द्वारा निर्दिष्ट ग्र | ष ३५४           |
| जयघवलागत विषयवस्तु                 | २५५                | पंचसंग्रहकारका अन               | य               |
| रचयिता वीरसेन-जिनसेन               | २६०                | कार्मिको तथा सँद्धातिको         | से              |
| अन्य व्याख्यानाचार्योका उल्लेख     | २६२                | मृतभेद                          | ३५४             |
| छक्खण्डागमकी अन्य टीकाएँ           | २६३                | -<br>कर्ता                      | ३५६             |
| कुन्दकुन्दकृत परिकर्म              | २६४                | समय '                           | ३६०             |
| शामकुण्डकृत पद्धति                 | २७४                | सित्तरी चूणि                    | ३६८             |
| तुम्बुलुराचार्यकृत चूडामणि         | २७४                | रचना काल                        | <b>३६९</b>      |
| समन्तभद्रकृत संस्कृतटीका           | २७८                | उत्तरकालीन कर्मसाहित्य          | .,.             |
| सत्कर्मपंजिका                      | २८४                | उत्तरकालीन कर्ममाहित्य          | 3100            |
| ,, रचनाकाल                         | २९०                | ,                               | ३७१             |
| अन्य कर्मसाहित्य                   |                    | लक्ष्मणसुत डड्ढाकृत<br>पंचसग्रह | ३७२             |
| कर्मप्रकृति                        | २९३                | •                               | - <b>३</b> ७३   |
| वृहत्कर्म प्रकृति                  | २९४                | रचनाकाल<br>विषय परिचय           |                 |
| कर्मप्रकृति विषयपरिचय              | २९५                |                                 | ३७ <u>५</u><br> |
| " कर्ता                            | ३०२                | सं० प० स०के रचयित               |                 |
| चूर्णिसूत्र और कर्मप्रकृतिचूर्णि   | 3081               | अमितगति<br>                     | <b>३८०</b>      |
| ,, समय                             | ३१०                | गोम्मटसार                       | ₹८ <b>१</b>     |
| शतक कर्मग्रन्थ                     | 3 ? ?              | नेमिचन्द्रके गुरु               | <b>३८२</b>      |
| ,, <sup>′</sup> विषयपरिचय          |                    | नाम                             | ३८९             |
| शतकचूर्णि                          | ३१५                | नामका कारण                      | ३८९             |
| सत्तरी                             | 386                | समय                             | ₹ <b>९</b> ₹    |
| ,, रचयिता–रचनाकाल                  |                    | विषय वस्तु                      | ३९७             |
| ,, विपयपरिचय                       | ३२०                | कर्मकाड                         | ३९९             |
| "<br>कर्मप्रकृति और सप्ततिका मतभेद |                    | वन्घोदय सत्त्वाधिकार            | ४०६             |
| कर्मस्तव                           | * * ` `<br>* * ? ? | सत्त्व स्थान भंग -              | 800             |
|                                    |                    | त्रिचूलिका अधिकार               | 806             |
| ,, रचनाकाल                         | ३२४                | वन्चोदय सत्त्व युक्त स्थानं     | ४०९             |
| दि० प्राकृत पञ्चसंग्रह             | ३२५                | प्रत्ययाधिकार                   | ४१०             |
| जीवसमास और सत्प्ररूपणा             |                    | भावचूलिका                       | ४११             |
| सप्ततिका और पञ्चसंग्रह             | ३४०                | त्रिकरणचूळिका<br><u>.</u>       | ४११             |
|                                    |                    | -                               |                 |

|    | कर्मस्थितिरचना अधिकार      | ४१२ /                    | भावत्रिभगी              | ४४२         |
|----|----------------------------|--------------------------|-------------------------|-------------|
|    | लव्घिसार-क्षपणासार         | <b>४१</b> २ <sup>1</sup> | आस्रवत्रिभगी            | ४४३         |
|    | देवसेनकृत भावसग्रह         | ४१७                      | श्रुतमुनि का परिचय और   |             |
|    | कर्ता और समय               | ४२०                      | समय                     | <b>አ</b> ጸጸ |
|    | गर्गीष रचित कर्मविपाक      | ४२९                      | पचसग्रह की प्राकृत टीका | ४४५         |
|    | प्रकृतियोंके स्वरूपमें अतर | ४३०                      | सिद्धान्तसार            | ४५०         |
|    | आचार्य गर्गिष              | ४३१                      | ग्रथकार                 | ४५०         |
|    | गोविन्द्राचार्य रचित कर्म- |                          | सकलकीति का कर्मविपाक    | ४५२         |
|    | स्तव वृत्ति                | ४३२                      | सिद्धान्तसार भाष्य      | ४५३         |
|    | वध स्वामित्व               | ४३२ -                    | शानभूषण की दो गुरु-     |             |
| ١, | जिनवल्लभ गणि रचित          |                          | परम्पराएँ               | ४५४         |
|    | षडपीति                     | ४३२                      | समय विचार               | ४५५         |
|    | देवेन्द्रसूरि रचित नव्य    | - ( (                    | त्रिभगी टीका            | ४६०         |
|    | कर्मग्रथ                   | ४३३                      | रचयिता और समय           | ४६१         |
|    | कर्मविपाक                  | ४३४                      | गोम्मटसार की टीकाएँ     | ४६३         |
|    | कर्मस्तव                   | ४३४                      | मन्दप्रवोधिका टीका      | ४६६         |
|    | वघस्वामित्व                | ४३४                      | कर्ता और रचनाकाल        | ४६७         |
|    | षडशीति                     | ४३५                      | जीवतत्त्व प्रदीपिका     | ४७०         |
|    | शतक                        | ४३५ .                    | समयविचार                | ४७३         |
|    | कर्मग्रथो की स्वोपज्ञ टीका | • • • •                  | टीकाका परिचय            | ४७७         |
|    | ग्रंथकार तथा उनका समय      |                          | सुमतकीर्तिकी            |             |
|    | संस्कृत कर्मग्रथ           |                          | पंचसग्रह वृत्ति         | ४७७         |
|    |                            | ४३६                      | रचियता का परिचय         | ८७८         |
|    | -कर्मप्रकृति नामक अन्यग्रथ | ४२६                      | पञ्चसग्रह वृत्ति        | ४७९         |
|    | संकलियता का नाम तथा        |                          | वामदेव का संस्कृत       |             |
|    | समय                        | 880                      | भावसग्रह                | ४८२         |
|    | श्रुतमुनि की रचनाएँ        | ४४२                      | रचियता समय              | <b>४८</b> ४ |



# जीनसाहित्यका इतिहास



# नैनसाहित्यका इतिहास

#### प्रथम अध्याय

मूलागम-साहित्य प्रथम परिच्छेद कसायपाहुड

#### प्रास्ताविक

पूर्वमें प्रकाशित 'जैन माहित्यका इतिहाम' (पूर्व पीठिका) प्रथम भागमें श्रुता-वतार और श्रुत-परिचय विम्तारपूर्वक लिगा गया है। अत यहाँ केवल मन्दर्भ-निर्वाहके लिए जैन माहित्यके उद्गम, विस्तार और श्रुतावतारपर मक्षेपमें प्रकाश डाला जाता है।

#### जैन साहित्यका उद्गम

जैनसाहित्यके उद्गमकी कथाका आरम्भ भगवान महावीरमे होता है, क्यों कि पार्श्वनाथके काल के जैनसाहित्यका कोई सकेत तक उपलब्ध नही है। फिर जैन परम्पराके अनुसार महावीर भगवानने जिम दिन धर्मतीयंका प्रवर्तन करना प्रारम्भ किया उसी दिन पार्श्वनाथका तीर्थकाल समाप्त हो गया और भगवान महावीरका तीर्थकाल चालू हो गया। आज भी उन्हीका तीर्थ प्रवर्तित है। अत' उपलब्ध समस्त जैनसाहित्यके उद्गमका मूल भगवान् महावीरकी वह दिव्यवाणी है, जो १२ वर्षकी कठोर साधनाके पश्चात् केवलज्ञानकी प्राप्ति होनेपर लगभग ४२ वर्षकी अवस्थामें (ईस्वी सन्से ५५७ वर्ष) श्रावण कृष्णा प्रतिपदाके दिन ब्राह्ममृहूर्तमें राजगृहीके वाहर स्थित विपुलाचल पर्वतपर प्रथम वार निसृत हुई थी और तीस वर्ष तक निसृत होती रही थी।

उनकी उस वाणीको हृदयगम करके उनके प्रधान शिष्य गौतम गणधरने वारह अगोमें निवद्ध किया था। उम द्वादशागमें प्रतिपादित अर्थको यत गणधरने भगवान महावीरके मुखसे श्रवण किया था, इससे उसे 'श्रुत' नाम दिया गया और भग-वान महावीर उसके अर्थकर्ता कहलाये। गौतम गणबरने उसे ग्रन्थका रूप दिया,

१ पटख० पु० १, पृ० ६२-६३।

तत्य कत्ता दुविहो, अत्यकत्ता गयकत्ता चेदि । तदो भावसुदस्स अत्यवदाण च तित्थयरो कत्ता । तित्थयरादो सुदपज्जाएण गोदमो परिणदो त्ति दव्वसुदस्स गोदमो कत्ता । तत्तो गंयरयणा जादेति ।' —पट्ख०, पु० १, ५० ६०-६५

## २ जैनसाहित्यका इतिहास

इसलिये वह ग्रन्थकर्ता कहलाये।

भगवान महावीरके निर्वाणके पश्चात् वही द्वादशागरूप, श्रुत गुरु-शिष्यपर-पराके रूपमें मौखिक ही प्रवाहित होता रहा और श्रुतकेवली भद्रबाहुके समय तक अविच्छिन्न बना रहा। किन्तु उनके समयमे मगधमें बारह वर्षका भयंकर दुर्भिक्ष पड़नेसे सघ-भेद हो गया। और इस सघ-भेदके कारण सबसे अधिक क्षति द्वाद-शागरूप श्रुतको पहुँची। उस समय द्वादगाग श्रुतके एकमात्र प्रामाणिक उत्तरा-धिकारी श्रुतकेवली भद्रवाहु थे। किन्तु वौद्ध सगीतिकी तरह पाटलिपुत्रमें जो प्रथम जैन वाचना हुई कही जाती है वह उनकी अनुपस्थितिमे ही हुई। और उसमें भी केवल ग्यारह अगोका ही सकलन किया जा सका। किन्तु सबसे अधिक महत्त्व-पूर्ण वारहवा अग सकलित नहीं हो सका, क्योंकि उसका जानकार श्रुतकेवली भद्र-वाहुके सिवाय दूसरा न्यक्ति नहीं था।

भद्रवाहुके पश्चात् जैन संघ दिगम्बर और श्वेताम्बर पन्थमें विभाजित हो गया और दोनोकी गुरुपरम्परा भी भिन्न हो गई। सभवतया श्रुतकेवली भद्रवाहु- का वारसा दोनो ही परम्पराओको प्राप्त हुआ था। फलत दिगम्बर परम्परामें महावीरके निर्वाणके पश्चात् ६८३ वर्ष तक (विक्रम सम्वत्की दूसरी शताब्दी पर्यन्त) अगज्ञान यद्यपि प्रचलित रहा, किन्तु दिन-पर-दिन क्षीण होता चला गया।

(इवेताम्बर परम्परामे पाटिलपुत्रके वाद दूसरी वाचना मथुरामे की गई और वीर निर्वाणसे ९८० वर्ष अथवा ९९३ वर्ष परचात् वलभीकी तीसरी वाचनाके समय सकलित ग्यारह अगोको पुस्तकारूढ किया गया। किन्तु महत्त्वपूर्ण वारहवाँ अग तो नष्ट ही हो गया। उसीके भेद चौदह पूर्व थे। उन्होंके कारण वारहवे अगका महत्त्व था। इवेताम्बर परम्परामे तो ग्यारह अगोकी उत्पत्ति पूर्वोसे ही मानी गई है। अत पूर्वोका महत्त्व निविवाद है।

इन्ही चौदह पूर्वोमेसे दो पूर्वोके दो अवान्तर अधिकारीसे सम्बद्ध दो महान्
ग्रन्थराज दिगम्बर परम्परामे सुरिक्षत है। उनमे विणत विषय और उसका विस्तार
भी पूर्वोके महत्त्वको ख्यापन करता है। दिगम्बर परम्पराके जैनसाहित्यका इतिहास एक तरहमे इन्ही ग्रन्थराजोसे आरम्भ होता है। अथवा यह कहना उचित्)
होगा कि दिगम्बर परम्पराके साहित्यका उद्गम पूर्वोके उन विशकलित अशोसे।
होता है जो उमे उत्तराधिकारके रूपमें प्राप्त हुए थे।

जैन साहित्य वहुत विस्तृत है, ऐसा कोई विषय नहीं हैं जिसपर जैनाचार्योने अपनी लेखनों न चलाई हो। और इंसका कारण यह है कि भगवान् महावीरने अपने समयमे उपस्थित किसी चर्चाको अन्याकृत कहकर अलक्षित या उपेक्षित नहीं किया था। तत्त्वज्ञान, आचार, लोकविभाग आदि सभी विपयोपर उनकी वाणी प्रवाहित हुई थी। उनमेंसे अनेक विपयोके सम्बन्धमें उनकी स्वतत्र और मौलिक देन थी, जो जैन तत्त्वज्ञानकी अपनी विशेषता कहलाती हैं। उनके पश्चात् उनके अनुयायी शिष्यों और प्रशिष्योंने टीकाओं और मौलिक रचनाओंके रूपमें उनके सिद्धान्तोंको निवद्ध करके जैन साहित्यके भण्डारको वरावर समृद्ध किया।

यद्यपि भगवान् महावीरने तत्कालीन लोकभाषा अर्घमागधीको अपने उपदे-शोका माध्यम वनाया था, और इस तरह गीतम गणघरके द्वारा प्रथित द्वादशाग श्रुतकी भाषा भी अर्घमागधी थी। किन्तु उनका लोप होने पर भी महाराष्ट्री और शौरसेनी भाषाएँ, जो प्राकृतके ही भेद है, जैन आगमिक साहित्यकी रचनाका माध्यम रही। और जब सस्कृतभाषा लोकप्रिय हुई तो जैनाचार्योने उसके भण्डार-को अपनी कृतियोंसे भरा। पीछे अपभ्रश भाषाका प्रचार होनेपर अपभ्रश भाषा-को अपनाकर उसे समृद्ध वनाया। अपभ्रश भाषा तो एक तरहसे जैन ग्रन्थकारोकी कृतियोसे ही समृद्ध हुई थी।

इसलिये डाक्टर विन्टरनीट्सने लिखा था कि "भारतीय भाषाओक इतिहा-सकी दृष्टिसे भी जैनोका साहित्य वहुत महत्वपूणें है, क्योंकि जैनोने सदा इस वात-का घ्यान रखा है कि उनकी रचनाएँ अधिक-से-अधिक जनताके लिये उपयोगी हो। इसीसे आगमिक रचनाएँ और प्राचीनतम टीकाएँ तथा विद्वत्तापूर्ण ग्रन्थ और काव्य लिखना शुरू किये। कुछ ग्रन्थकारोने सरल सस्कृतमे रचनाएँ की, तो कुछने काव्यशैलीमें परिश्रमसाध्य संस्कृतभाषाको अपना कर प्राचीन संस्कृत-कवि-योसे टक्कर ली।

अन्तमें, काफी आधुनिक कालमें जैनोने विभिन्न आधुनिक भारतीय भाषा-ओका भी उपयोग किया और उन्होने खामतौरसे हिन्दी और गुजराती भाषाको समृद्ध वनाया)। र

१. हि० इ० लि०, भा० २, पृ० ४२७।

र जैन साहित्यकी तालिकाके लिये देखिये—आर० जी० मण्टारकरकी रिपोर्ट १८८३-८४, पिटर्सनकी रिपोर्ट ४, और ५, ण० बी० कीथकी 'बोटलियन' (Bodlan) लाइवे- रीके प्राकृत अन्थोंकी स्ची, मध्यप्रदेश और वरारकी सरकारी आज्ञासे प्रकाशित सस्कृत और प्राकृत अन्थोंकी स्ची (नागपुर १९२६), रायल एशियाटिक सोसायटी वम्बई शाखा- की लायबेरीके सस्कृत प्राकृत अन्थोंकी वर्णनात्मक स्ची जिल्द ३,४। इण्टिया आफ्रिसके सस्कृत-प्राकृत अन्योंकी स्ची, जिल्द २। जिनरत्नकोश, पूना। जैन सिद्धान्त भवन आराकी स्ची, मा० ज्ञानपीठ काशीसे प्रकाशित कन्नड प्रान्तीय अथस्ची। राजस्थानके जैन मण्डारोंकी अन्यस्ची छह भाग। ण्लक पन्नलाल सरस्वती भवन वम्बईकी अन्यस्ची, तथा पाटन और जैसलमेरके भण्डारोंकी स्चियाँ, तथा अन्य स्वियाँ।

#### ४: जैनसाहित्यका इतिहास

दक्षिणकी तमिल और कनडी भाषामें भी जैन माहित्य कम नहीं है। चन्द्रगुप्त मीर्यंके राज्यकालके अन्तमें श्रुतकेवली भद्रवाहु मगयमें टुभिश्च पटने पर एक
वड़े साधु-मधके माथ दक्षिणकी और चले गमें थे। उसके वादमें दक्षिण जैन
सस्कृतिका केन्द्र बन गया और लिंगायतों के अत्याचारों के आरम्भ होने तक वहां
जैनोका अच्छा प्रभाव रहा। दिगम्बर परम्पराके अधिकाण प्राचीन मन्यकार
दक्षिणके थे। अत उन्होंने प्राकृत और संस्कृतकी तरह कनटी और तमिलमें भी
खूव रचनाएँ की। अतएव कनडी और तिमल भागामें भी प्रचुर जैन माहित्य
उपलब्ध है। इस तरह जैन साहित्य बहुत विस्तृत है।

#### वर्गीकरण और कालक्रम

विगम्बर और खेताम्बर दोनो परम्पराओं गाहित्यमें गमस्त जैन गाहित्यमा वर्गीकरण विपयकी दृष्टिमें चार भागोमें किया है। वे चार विभाग है—प्रथमानुयोग, करणानुयोग, चरणानुयोग और द्रव्यानुयोग। पुराण, चरित आदि आख्यानग्रन्य प्रथमानुयोगमें गिमत किये गये है। क्रणाव्यके दो अर्थ है—पूरिणाम और गणितके सूत्र। अतः खगोल और भूगोलका वर्णन करनेवाले तथा जीव और कर्मके सम्बन्ध आदिके निरूपक कर्मसिद्धान्त विपयक ग्रन्थ करणानुयोगमें लिए गये है। आचार-सम्बन्धी साहित्य चरणानुयोगमें आता है और द्रव्य, गुण, पर्याय आदि वस्तुस्वरूपके प्रतिपादक ग्रन्थ द्रव्यानुयोगमें आते है।

स्वेताम्वर परम्पराके अनुसार यह अनुयोग-विभाग आर्यरक्षितसूरिने किया था। अन्तिम दसपूर्वी आर्यवृज्यका स्वर्गवाम वि० स० ११४ में हुआ। उसके वाद आर्यरिक्षत हुए। उन्होंने भविष्यमें होनेवाले अल्पवृद्धि शिष्योका विचार करके आगिमक साहित्यको चार अनुयोगोमें विभाजित कर दिया। जैसे, ग्यारह अगोको चरणकरणानुयोगमें समाविष्ट किया, ऋपिभापितोका समावेश धर्मकथानु-योगमें किया, सूर्यप्रज्ञप्ति, चन्द्रप्रज्ञप्ति आदिको गणितानुयोगमे रखा और वारहवें अग वृष्टिवादको द्रव्यानुयोगमें रखा

दिगम्बर परम्परामें जिसे प्रथमानुयोग नाम दिया है उसे ही श्वेताम्बर पर-म्परामें धर्मकथानुयोग कहा है और श्वे<u> परम्परामें जिसे गणितानुयोग सज्ञा</u> दी गुई है, उसका समावेश दिगम्बर परम्पराके करणानुयोगमें होता है।

इस तरह विपयकी दृष्टिसे जैन आगमिक तथा तदनुसारी अन्य साहित्य चार भागोमें विभाजित है।

डा० विन्टरनीट्सने लिखा है कि यद्यपि जैनवर्म वौद्धधर्मसे प्राचीन है तथापि

**<sup>\</sup>**र्१ आव० नि० गा० ७६३-७७७ ।

<sup>&#</sup>x27;२, हि० ई० छि०, मा० २, ५० ४२६।

जैनोका आगमिक साहित्य अपने प्राचीनतम रूपमें हम तक नही आ सका (दुर्भाग्य-से उसके कुछ भाग ही सुरक्षित रह सके और उनका वर्तमान रूप अपेक्षाकृत काफी अर्वाचीन है।)

डा० भण्डारकरने दिगम्बर परम्परके कथनको विश्वस्त मानते हुए यह मत प्रकट किया था कि 'वीरनिर्वाणके पश्चात ६८३ वर्ष पर्यन्त, (ई० १३६) जब कि अगोके अन्तिम ज्ञाता आचार्यका स्वर्गवास हुआ, जैनोमे कोई लिखित आगम नहीं था'।

सम्भवतया यह वात वारह अगोके सम्बन्धमें कही गई है, क्योकि उनका लेख-नकार्य क्वेताम्बर मान्यताके अनुसार वीरनिर्वाणसे ९८० या ९९३ वर्प पश्चात् हुआ था।

किन्तु डा० विन्टरनीट्सका मत है कि उक्त द्वादशागरूप आगमसाहित्यसे इतर आगमिक जैन साहित्यकी रचना खेताम्बरीय आगम-सकलनासे बहुत पहले ही प्रारम्भ हो गई थी, जैसा वि हमें आगे ज्ञात हो सकेगा।

सव बातोको दृष्टिमें रखते हुए जैन साहित्यके विकासका इतिहास प्रथम शताब्दी ईस्वीपूर्वसे आरम्भ होकर वर्तमानकाल तक आता है। इस सुदीर्घ कालको पाँचसौ-पाँचसौ वुर्पोमें विभाजित करनेसे निम्न प्रकारसे उसका विभाग होगा—

- ~र्रे. ईस्वी पूर्व प्रथम शताब्दीसे ईस्वी सन्की चतुर्थ शताब्दीके अन्ततक ।
- र्, ईस्वी सन्की पाचवी शताब्दीके प्रारम्भसे ईस्वी सन्की नौवी शताब्दीके अन्ततक।
- रिं ३ ईस्वी सन्की दसवी शताब्दीके प्रारम्भमें १४वी शताब्दीके अन्ततक । ४४ और ईस्वी सन् १५ वी शताब्दीके प्रारम्भसे १९ वी शताब्दीके अन्ततक ।

#### श्रुतावतार

अन्तिम तीर्थं क्रूर भगवान महावीर स्वामीने केवलज्ञान होनेके पश्चात् राजगृह नगरके निकट विपुल नामक पर्वतपर श्रावण कृष्णा प्रतिपदाके दिन ब्राह्म मुहतमें अपनी प्रथम घर्मदेशना दी। उनके प्रधान गणधर इन्द्रभूति गौतमने उसे
वारह अगो और चौदह पूर्वोमे निवद्ध किया। इस श्रुतके अर्थकर्ता भगवान महावीर थे और ग्रन्थकर्ता गौतम गणधर। गौतम गणधरसे वह श्रुत लोहाचार्य अपर
नाम सुधर्मा स्वामीको प्राप्त हुआ और सुधर्मासे जम्बू स्वामीको। जम्बू स्वामीके

<sup>√</sup>रे. रिपोर्ट १८८३-८४, ए० १२४।

भूतवली-पुष्पदन्तकृत पट्ख०, पु० १, पृ० ६५-६६ । गुणधरकृत क० पा०, भा० १, पृ० ८३--८७ ।

#### ६ : जैनसाहित्यका इतिहास

परचात् क्रमश पांच आचार्य श्रुतज्ञानके पारगामी हुए, जिनमे अन्तिग श्रुतकेवली भद्रवाहु थे। भद्रवाहुके परचात् श्रुतज्ञानका क्रमण विच्छेद होना प्रारम्भ हो गया।

भिद्रवाहुके परनात् ग्यारह आचार्य ग्यारह अगो और दम पूर्वोके पारगामी तथा क्षेप चार पूर्वोके एकदेश ज्ञाता हुए । उनके परचात् क्रमण पांच आचार्य ग्यारह अगोके पारगामी और चौदह पूर्वोके एकदेश ज्ञाता हुए । उनके परचात् क्रमण चार आचार्य आचारामके पूर्ण ज्ञाता और शेप अगो तथा पूर्वोके एकदेश ज्ञाता हुए । इस तरह भगवान महाबीरके निर्वाणके परचात् ६८३ वर्षतक श्रुतकी परपरा चालू रही ।

तत्परचात् गव अगो और पूर्वोका एकदेश धरसेनाचार्य और गुणधराचार्यको प्राप्त हुआ। गुणधर भट्टारक ज्ञानप्रवाद नामक पंचम पूर्वकी दसवी वस्तु सम्बन्धी तीसरे कपायप्राभृत नामक महारामुद्रके पारगामी थे। उन्होने ग्रन्थविच्छेदके भयसे सोलह हजार पदप्रमाण 'पेज्जदोमपाहुड'का एकसी अस्मी गाथाओमे उपसहार किया और उन्हे कमायपाहुड (कपायप्राभृत) नाम दिया। आचार्य धरसेन अष्टाग महानिमित्तके पारगामी थे और उस समय सौराष्ट्र देशके गिरिनगर नामके नगरकी चन्द्रगुफामें रहते थे। उन्होने गन्थ-विच्छेदके भयसे प्रवचनवात्सल्यसे प्रेरित होकर महिमा नामकी नगरीमे मिम्मिलित हुए दक्षिणापथके आचार्योके पास एक लेख भेजा। उस लेखसे धरसेनाचार्यके अभिप्रायको भली-भांति जानकर उन आचार्योने दो सुयोग्य साधुओको आध्र देशमे वहनेवाली वेणा नदीके तटसे भेजा।

इघर एक दिन धरसेनाचार्यने रात्रिक पिछले पहर स्वप्नमे दो स्वेत विनम्र वैलोको अपने चरणोमें नमस्कार करते हुए देखा। उसी दिन वे दोनो साधु घर-सेनाचार्यके चरणोमें पहुँच गये। मार्गका श्रम दूर होने पर तीसरे दिन दोनो साधु-ओने अपने आगमनका प्रयोजन आचार्यसे निवेदित किया। आचार्यने उनकी परीक्षा लेनेके निमित्तसे उन्हें विद्याएँ सिद्ध करनेके लिए दी। उनमेसे एकमें अधिक अक्षर थे और दूसरीमें कम। विद्याएँ सिद्ध हो गई, किन्तु दोनों विद्यादेवताओका रूप विकृत था, एक देवीके दाँत बाहर निकले थे और दूसरी कानी थी। 'देवता विकृत अगवाले नहीं होते' ऐसा विचारकर उन दोनोने मत्रशास्त्र-सम्बन्धी ब्याक-रणसे अपनी-अपनी विद्याओंके हीनाधिक अक्षरोको ठीक करके पुन सिद्ध किया, तो दोनो विद्यादेवताएँ अपने स्वाभाविक रूपमें दृष्टिगोचर हुईं।

विद्या सिद्ध करनेपर उन्होने आचार्यसे सव वृत्तान्त निवेदित किया। सन्तुष्ट होकर धरसेनने उन्हें पढाना प्रारम्भ किया। पठन समाप्त होनेपर उनमेंसे एक-की पूजा भूत जातिके देवोने की। इससे घरसेनने उनका नाम भूतविल रखा। दूसरे साधुकी भूतोने अस्त-व्यस्त दंतपिक्तको पूजापूर्वक सुन्दर बना दिया, इससे जगा। नाम पुष्पदन्त रमा।

धरमेनमे दिस लेनेके पश्चात् दोनो मामुओने अकलेक्टर (गुजरात) में वर्णा-यान किया। वर्णायोग गमाण होनेपर आचार्य पुष्पदन्त तो जिनपालितको देगनेके लिए प्रन्याम देशको चले गये और भूतविल प्रमिल दशको चले गये। पुष्पदन्तने मुत्रप्रम्पणाके सूर्योक्ती रचना की और जिनपालितको पान सूत्रप्रम्पणाके सूत्र देशे और उनके हारा गह भी जाना कि पुष्पदन्तकी अत्य आयु घेप है। अत उन्हें महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका विच्छेद हो जानेकी आगका हुई। तुव उन्होंने द्रव्यप्रमा-णानुगमको आदि लेकर अन्य रचना की। इन तरह भूतविल और पुष्पदन्त आनायने पद्माण्डागम निद्यान्तकी रचना की।

श्रुतायतारका यह विवरण श्रीरंगेन स्वामीने कायणाहरकी टीका जयधवलामें त्या पट्राण्यागमकी टीका धयलामें दिया है। विन्तु उन्ह्रनन्दिने अपने श्रुताव-तारमें श्रीनो प्रन्योंके अवतारका वर्णन क्रमण किया है। उन्होंने प्रथम पट्राण्यागमकी अवतारकी कथा दी है, परचात् कनायपाहर्को अवतारकी। पट्राण्यागमकी अवतारकी कथा दी है, परचात् कनायपाहर्को अवतारकी। पट्राण्यागमकी अवतारको लेकर पांच राण्योकी रचना की, फिर महाबन्य नामक छठे प्रण्यकी रचना की। उन तरह भूतविल आचार्यने पट्राण्यागमकी रचना करके उन्हें पुस्तकोम स्थापित किया और ज्येष्ठ श्रुवला पचमीके दिन चनुविच सघके माथ पुन्तकोंके उत्तर विचिपूर्वक पूजा की। उनने वह तिथि श्रुतपञ्चमीके नामने ख्यात हुई। आज भी जैन उस दिन श्रुतपूजा करते है।

सक्षेपमे यह उन दो गिद्धान्त-गन्थोंके अवतारकी कथा है जिनका पूर्वोंके साथ गाक्षात् गम्बन्ध है और जिनके ऊपर फितनी ही टीकाएँ रची गई थी।

यद्यपि इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमे पट्पण्डागमके अवतारकी कथाको प्रथम स्थान दिया है और वीरसेन स्वामीने भी प्रथम उगीपर टीका रची थी, तथापि रचनाकाल आदिकी दृष्टिसे कपायपाहुट प्रथम प्रतीत होता है। अत प्रथम उसीके सम्बन्धम विवेचन किया जाता है।

र. 'ऐव पट्राण्टागगरचना प्रविधाय भृतवन्यार्थ । आरोप्यामद्भावरथापनया पुम्तकेषु तत ॥१४२॥ ज्ये ठिसतपक्षपद्धम्या चातुर्वर्ण्यमधममवेत । तत्पुस्तकोपकरणेन्यं धात क्रियापूर्वक पूनाम् ॥१४३॥ श्रुतपद्धमीति तेन प्रख्याति तियिरिय परामाप । श्रुतपद्धापि येन तस्या श्रुतपूजा कुर्वते जेना ॥१४४॥

८ : जैनसाहित्यका इतिहारा

#### कपायपाहुड

कषायप्राभृतके रचियता गुणधर

वीरसेन स्वामीकी जयभवला टीका तथा एन्द्रनिन्दके श्रुतावतारमे यह ता स्पष्ट है कि कसायपाहुडके रचयिता आचार्य गुणधर थे। फिन्तु वे कीन थे और कव हुए थे इत्यादि वातोको जाननेके कोई माधन दृष्टिकोचर नहीं होते।

इन्द्रनिन्दिने तो अपने श्रुतायतारमें रपष्ट लिय दिया है कि गुणधर और घररोनके वणगु एके पूर्वापर फ्रमको हम नही जानते, तथोकि उनके अन्ययका कथन करने वाले आगम और मुनिजनोका अभाव है। ऐसी स्थितिमे गुणघर और घर-सेनकी वशपरम्पराके सम्बन्धमे तथा उनके पौर्यापर्यके सम्बन्धमे निद्चित रूपमे कुछ कह सकना कितना कठिन है, यह लियनेकी आवश्यकता नहीं है।

इन्द्रनिन्दिकं पूर्वंज बीररीन दोनोकी चीर निर्वाणमें ६८३ वर्ष परचात् हुआ बतलाते हैं, किन्तु दोनोकी पूर्वपरम्पराके मम्बन्धमें वह भी मूम है। अत स्पष्ट हैं कि वीरसेन स्वामीकों भी दोनोका पूर्वापर क्रम ज्ञात नहीं था। चूकि वीर निर्वाणसे ६८३ वर्ष पर्यन्त अगज्ञानके प्रवाहित होनेकी परम्परा प्रवर्तित थी और अगज्ञानके प्रवर्तित रहते किसी अगज्ञानीने अंगज्ञानको पुस्तकार करनेका प्रयत्न किया हो, ऐसा कोई सकेत अनुपलव्य था और गुणधर तथा धरसेनका नाम अंगज्ञानियोकी परम्परामें था नहीं। अत वीरसेनने दोनोको वीर निर्वाणके ६८३ वर्षके पश्चात् बतला दिया। किन्तु ६८३ वर्षके कितने काल पश्चात् दोनो हुए, यह भी वह नहीं बतला सके।

जहाँ तक हम जान मके है, बीर निर्वाणके परचात् ६८३ वर्ष पर्यन्त होने वाले अंगज्ञानियोकी परम्पराका सबसे प्राचीन निर्देश किलोक्प्रज्ञिष्तमे गिलता है। विलोक्प्रज्ञिष्त आचार्य यितवृष्यकी कृति मानी जाती है। और आचार्य यितवृष्यकी हि मानी जाती है। और आचार्य यितवृष्य ही गुणधरके कसायपाहुडपर चूणिसूत्रोकी रचना की थी। किन्तु उन्होने भी गुणधरके विषयमे कुछ नही लिखा।

अतः हमे गुणधराचार्यके विषयमे जयघवला टीका और इन्द्रतन्दिके श्रुताव-तारसे ही नीचे लिखी जानकारी प्राप्त होती है—

-१ गुणघराचार्य ज्ञानप्रवाद नामक पञ्चम पूर्वकी दसवी वस्तु सम्बन्धी तीसरे कषायप्राभृत या पेज्जदोसपाहुडरूपी महासमुद्रके पारगामी थे ।

१. 'गुणधरधरसेना-वयगुर्वो पूर्वापरक्रमोऽस्माभि । न ज्ञायते तदन्वयकथकागमग्रुनिजनाभावात् ।।१५१॥'

२ ति० प०, अ० ४, गा० १४७६--१४९२।

पर उन्होने सोल्ह हजार पदप्रमाण पेज्जदोसपाहुडको एकसौ अस्सी गाया-भोमे निवद्ध किया था।

्र जयधवलाकारके अनुसार वे गाथाएँ आचार्य-परम्परासे आकर आर्यमक्षु और नागहस्ती आचार्यको प्राप्त हुई थी । (किन्तु इन्द्रनिन्दिके अनुसार गुणधरने स्वय उनका व्याख्यान नागहस्ती और आर्यमक्षुके लिये किया था )

४४ गुणधराचार्य अगज्ञानियोकी परम्परा समाप्त हो जाने पर वीर निर्वाणके ६८३ वर्षके परचात् किसी समय हुए।

प-जयधवलाकारने उन्हें नाचक भी लिखा है भिश्विरेशन स्वामी

अत गुणघराचार्यकी परम्परा तथा कालनिर्णय करनेके लिये उनके उत्तरा-घिकारी आर्यमक्षु और नागहस्तीकी ओर घ्यान देना आवश्यक है।

आर्यमक्षु और नागहस्ती-

किन्तु गुणधरकी तरह आर्यमक्षु और नागहस्तीका उल्लेख कपायप्राभृतके प्रसासे केवल जयधवलाटीका और श्रुतावतारमे ही मिलता है, उपलब्ध अन्य दिगम्बर जैन साहित्य या शिलालेखो अथवा पट्टाविलयोमें नहीं मिलता। ज्यधवलाति गुणवरको तो केवल वाचक लिखा है किन्तु आर्यमक्षु और नागहस्तीके पहले महावाचक और पीछे 'खवण' या 'महाखवण' जैसे आदरसूचक विशेषण लगाये हैं। इससे इतना ही व्यक्त होता है कि दोनो महान् आचार्य थे। इससे अधिक इनके सम्बन्धमें ज्ञात करनेका अन्य कोई उपाय नहीं है। हाँ, एक बात अवश्य उल्लेखनीय हैं। चूणिसूत्रकार यितवृपभने अपने चूणिसूत्रोमें कई विपयोके सम्बन्धमें दो उपदेशोका उल्लेख किया है और उनमेंसे एक उपदेशको 'पवाइज्जमाण' कहा है। जयधवलाकारने 'प्वाइज्जमाण' का अर्थ 'सर्वाचार्यसम्मत और गुरुशिष्यपरम्पराके क्रमसे आया हुआ' किया है। तथा उक्त उपदेशोमें नागहस्ती-के उपदेशको पवाइज्जमाण और आर्यमक्षुके उपदेशको अपवाइज्जमाण कहा है। इसके सम्बन्धमें आगे विशेष प्रकाश डाला जायेगा।

क्तित्य स्वेताम्वर पट्टाविलयोमे आर्यमगु और नागहस्ती नामके आचार्योका निर्देश अवस्य मिलता है। निन्दसूत्रकी<sup>3</sup> स्थिवरावलीमें इन दोनो आचार्योका स्म-

१. 'प्रतेनाशङ्का चोतिता आत्मीया गुणधरवाचकेन ।' —कः पाः, भाः १ पः ३६५।

२. 'महावाचयाणमज्जमखुखवणाणमुवदेसेण महावाचयाण णागहत्थिरावणाणमुवदेसेण । —ज० ४० प्रेसकापी, ५० ७५८१ ।

३ 'भणग करग झरग पभावग णाणद्रसणगुणाण । वदामि अज्जमगु सुयसागरपारग धीर ॥२८॥' वढ्ढ वायगवसो जसवसो अज्जणागहत्थीण । वागरणकरणभगियकम्मपयडीपहाणाण ॥३०॥,' —नन्दि०

#### १० . जैनसाहित्यका इतिहास

रण बड़े आदरके साथ करते हुए आर्यमगुको ज्ञान और दर्शन गुणो ताप्रभावक तथा श्रुतसमुद्रका पारगामी लिया है और नागहस्तीको कर्मप्रकृतिमे प्रधान बतलाते हुए उनके बाचकबंशकी वृद्धिकी जुभकामना की है।

आवश्यक नि॰ में भणधरवको गाथ वानकवको भी नगस्तार किया है। टीकाकार मलयगिरिने इमकी टीकामे वानकका अर्थ छुपात्माम, श्रीम गणधरका वर्य आचार्य किया है। किन्तु निन्दमूमकी टीकामे उन्होंने नानकका दूसरा ही अर्थ दिया है—'जो जिल्पोको पूर्वगत मूत्र तथा अन्य स्पोक्ती वानना करता है उसे वाचक कहते है।'

पट्राण्डागमके वर्गणाराण्डके अन्तर्गत बन्धन-अनुयोगद्वारके १९वे गूत्रमे भी वाचक गणि आदि लिटियोका निर्देश हैं। धृवलाटीकाकार वीरसेन स्त्रामीने ग्या-रह अंगोके ज्ञाताको गूणी और वारह अगोके ज्ञाताको व्यानक<sup>3</sup> कहा है। उससे यही व्यक्त होता है कि पूर्वीके ज्ञाताको वाचक कहा जाता था और वानकोकी परस्परा-को वाचकवश कहा जाता होगा।

इवेताम्बर मुनि दर्शनविजयजीने लिगा — 'विक्रमकी छठी शताब्दी तक जैन ग्रन्थोमें पूर्ववित् होनेका उल्लेख हैं।' 'पूर्वज्ञानका विच्छेद होनेके वाद वाचकवश या वाचकशब्दका कोई पता नहीं लगता। इससे भी वाचक और पूर्ववित्का सम्बन्ध ठीक मालूम होता है।'

मुनिजीके लेखानुसार वाचकवण मायुरी वाचनाका गूत्रधार अर्थात् आगमसं-ग्राहक सम्प्रदाय था । इमकी पट्टावली निन्दसूत्रमें है । उसके अनुसार आर्य नाग-हस्तिसे आर्य नागार्जुन वाचक तक वाचकवश होना सम्भव है ।

उक्त दिगम्बर तथा श्वेताम्बर उल्लेखोसे यह प्रकट है कि पूर्विवद्को वाचक कहते थे। किन्तु वाचकवशकी स्थिति स्पष्ट नहीं होती। 'नागहस्तीके वाचकवश' से तो यही ज्ञात होता है कि नागहस्ती वाचकवशके सस्थापक थे। किन्तु आगे नन्दीसूत्रमे रेवती नक्षत्रके वाचकवशकी वृद्धिकी कामना की गई है। और टीका-

सन्व गणहरवस वायगवस पवयण च ॥८२॥

१ 'एक्कारस वि गणहरे पवायण पवयणस्य वदामि ।

<sup>---</sup>आ० नि०

२. 'पूर्वगत स्त्रमन्यच विनेयान् वाचयन्तीति वाचका तेपा वश –क्रमभाविपुरुपपर्वप्रवाह ।' —न० स्० टी०, गा० ३०।

<sup>-</sup> ३. पट्ख०, पु० १४, पृ० २२ ।

४ अनेकान्त, वर्ष १, ५० ५७७।

५ 'जच्च जणधाउसमप्पहाणमुद्दिय कुवलयनिहाण । वङ्ढउ वायगवसो रेवइनक्खत्तनामाणै ॥३१॥'

कार मलयगिरिने उन्हें नागहस्तीका शिष्य वतलाया है।

इसके सिवाय प्रज्ञापनास्त्रके प्रारम्भमे दो गाथाओके द्वारा उसके कर्ता क्यामार्यको नमस्कार करते हुए उन्हें वाचकवरवशका तेईसवाँ धीर पुरुप वतलाया है। चुिक ग्रन्थकी आदिमें ग्रन्थकार अपनेको नमस्कार नही करता, इसलिए टीका-कार मलयगिरिने उन दो गाथाओको अन्यकर्तृक कहा है, किन्तु व्याख्यान दोनो गाथाओका किया है। उन्होने लिखा है कि सुधर्मा स्वामीसे लेकर भगवान आर्य श्याम तेवीसवे थे। इसका मतलब यह होता है कि परम्परा सुधमिस आरम्भ हुई। (किन्तु सुधर्मासे स्थामार्य तक स्थिवरोकी सख्या १२ ही होती है) अतः भगवान महावीर और उनके बीप दस गणधरोको भी उसमें सम्मिलित करके वीरसे श्यामार्य तककी तेईस । सख्या पूरी की गई है और इस तरहसे वाचकवरोका वश भगवान् महावीरसे प्रारम्भ हुआ माना जाता है। किन्तु जिस स्थामार्यको प्रज्ञा-पनाका कर्ता और वाचकवशका तेवीसवाँ पुरुप कहा है उनकी स्थिति निर्विवाद नहीं है। मेरुतुगकी विचारश्रीणमें उस स्थान पर कालकाचार्यका नाम है। और न्याख्यामें लिखा है कि यह **निगोदन्याख्याता कालकाचार्य ही स्या**मार्य है या अन्य है, यह विचारणीय है। तपागच्छकी<sup>3</sup> पट्टावलीमें उन्हे तत्त्वार्थसूत्रकार स्वातिका शिष्य वतलाया है। और वीर निर्वाणके ३७६वे वर्पमें उनका स्वर्गवास बतलाया है। पट्टावलीसारोद्धारमें अभी यही काल दिया है। (एक टिप्पणीमें पेलखा है कि चार कालकाचार्य हुए, जिन्तमेंसे प्रथम इन्द्रके प्रतिबोधक निगोदका व्याख्यान करने-वाले श्यामाचार्य थे, जो स्वातिके शिष्य थे और बीर विरु तर ३२० से ३३५ में हुए थे। नन्दिसूत्रकी स्थविरावलीमें भी उन्हे स्वातिका शिष्य बतलाया है।

किन्तु प्रज्ञापनामें जो उन्हें वाचकवरवशका तेवीसवा पुरुप बतलाया है उससे

१ 'वायगवरवसाउ तेवीसइमेण धीरपुरिसेण।
दुद्धरघरेण मुणिणा पुव्वसुयसमिद्धवृद्धीण॥३॥
सुयसागराविएऊण जेण सुयरयणमुत्तम दिण्ण।
सीसगणस्स भगवओ तस्स णमो अञ्जसामस्स ॥४॥
टी०—'वाचका पर्वविदो वाचकादच ते वराध बाचक

टी०—'वाचका पूर्वविदो वाचकारच ते वराश्च वाचकवरा वाचकप्रधानास्तेषा वशः प्रवाह । सुधर्मस्वामिन आरभ्य भगवानार्यश्यामस्त्रयोविंशतितम एव ।'

<sup>—</sup>प्रज्ञा० • 'अय च प्रज्ञापनोपाङ्गकृतसिद्धान्ते श्रीवीरादन्वेकादद्यगणभृद्धि सह त्रयोविंशतितम पुरुपः इयामार्यं इति व्याख्यात ।' ततोऽसौ स्यामार्योऽन्यो वेति चिन्त्यम् ।'—वि०श्र० ।

३ पट्टा० स०, प्ट० ४६।

४ पट्टा० स०, ५० १५० ।

५ 'चत्वार कालिकाचार्या । तद्यथा—प्रथम शक्तप्रतिवोधक प्रज्ञापनासूत्रकृत् श्रीस्वाति-स्रिशिष्य स्यामाचार्य वी० स० ३२० त. ३३५'—पट्टा० स०, पृ० १९८ ।

१२: जैनसाहित्यका इतिहारा

केवल यही व्यक्त होता है कि वे पूर्वविदोकी परम्परामें ये । किन्तु उनमे वाचक-वशकी स्थितिपर कोई प्रकाश नहीं पडता ।

यह हम ऊपर लिख आये है कि आवश्यकिन युंकिम गणघर बंगके गाथ वाचक-वशको भी नमस्कार किया है। विजेपावश्यक भाष्यके रचियता जिनभद्रगणि क्षमाश्रमणने अपने भाष्यमे उसका विवेचन करते हुए लिया है कि 'यदि गणघरों और वाचकोका वश न होता तो जिनवर भगवान् और गणघरोसे उत्पन्न हुए श्रुतका ग्रहण, धारण और दान आदि कीन करता? जैंग गणाधिप (गीतमादि) और गणघर (जम्बूरवामी आदि शेप आचार्य) हादशागके बक्ता होनेके कारण शिष्योके हितकारी है, बैंगे ही उस सूत्रके पाठक उपाच्याय गी शिष्योंके हितकारी है। अतः उन उपाच्यायोके वशको भी नमस्कार करते है।

इस भाष्यके अर्थसे स्पष्ट हैं कि जिनभद्रगणि क्षमाश्रमणने वाचकवणमे हाद-शागके पाठकोकी परम्पराका ही गहण किया है। उन्होने वाचकनामके किसी विशेष वशकी सुचना नही की।

अत मूल द्वादशागके वेत्ता वाचक कहे जाते थे और उनको परम्पराको वाचकवश कहते थे। किन्तु निन्दिसूत्रमे जो नागहस्तीके वाचकवशका उल्लेख ई वह उक्त सामान्य अर्थमे प्रयुक्त न होकर विशेष अर्थमे प्रयुक्त हुआ है।

(आर्यमंगु और नागहस्तीमेंसे आर्यमगुकी गणना दशपूर्वियोमें की जाती है, क्योंकि वे अन्तिम दशपूर्वी वज्रस्वामीसे पहले हुए माने जाते हैं। किन्तु नागहस्ती वज्रस्वामीके पश्चात् हुए थे, अत वे दशपूर्वी नही थे। वज्रस्वामीके उत्तराधिकारी आर्यरक्षित थे। वे सम्पूर्ण नौ पूर्व और दशम पूर्वके २४ यविक मात्रके पाठी थे। उनके शिष्य दुर्विलका पुष्पिमत्र नौ पूर्व पढकर भी नवें पूर्वको भूल गये।)

प्रभावकचरितमें अर्थनिन्दलको आर्यरिक्षतके वशका तथा साढे नीपूर्वी वत-लाया है। किन्तु नन्दीसूत्रकी टीकामें मलयगिरिने आर्यनिन्दलको आर्यमगुका शिष्य वतलाया है और आर्य निन्दलके शिष्य नागहस्ती थे। निन्दसूत्रमे आर्यमगुको श्रुत-सागरका पारगामी और आर्यनिन्दलको दर्शन, ज्ञान एव तपमे नित्य उद्यत तूया नागहस्तीको कर्मप्रकृतिमें प्रधान वतलाया है। टीकाकार मलयगिरिने निदसूर्थ टीकामें 'कर्मप्रकृति प्रसिद्ध है' मात्र इतना ही लिखा है। किन्तु कर्मप्रकृतिकी टीका-में उन्होने दूसरे अग्रायणी पूर्वके पचम वस्तु अधिकारके अन्तर्गत चतुर्थ प्राभृतका

१. 'जिणगणहरुग्गयस्म वि सुयस्स को गहणधरणतणाइ कुणमाणा यह गणहरवायगवसो न होज्जाहि ॥१०६६॥ सीसहिया वत्तारो गणाहिवा गणहरा तपत्थस्स सुत्तस्सोवज्झाया वसो तेसिं परम्परओ ॥१०६७॥'—विशे० भा० ।

२ विशे० भा०, टी, गा० २५११।

३ 'आर्थर्नान्दल प्रवन्ध'—प्र० च०।

नाम कर्मप्रकृति वतलाया है। यह वही कर्मप्रकृतिप्राभृत है जिसके अन्तिम ज्ञाता दिग्गवर परम्परामे धरसेनाचार्य थे और जिसे उनमे पढकर भूतविल और पुष्प दन्तने पट्खण्डागमकी रचना की थी। अत नागहस्ती पूर्वपदाख़वेदी थे। उनके समयमे पूर्वोके ज्ञानका बहुत कुछ लोप हो गया था। सम्भवत इसीसे उन्होंने वाचकोकी परम्परा (वल) स्थापित करके उनके वचे-खुचे अञोको सुरक्षित वनाये रगनेका प्रयत्न किया था।

द्वेताम्वर परम्परामे पूर्वोके ज्ञानकी परम्पराका चळन वीर नि० के एक हजार वर्ष पर्यन्त माना गया है। माथुरी वाचनाके समयमें वलभीमें आगमवाचना करनेवाले नागार्जुनको निन्दसूत्रमें वाचक तथा उनके गुरु हिमवंतको पूर्वधर लिखा है। इससे प्रकट होता है कि कम-से-कम गाथुरी वाचना पर्यन्त पूर्वविद् थे। किन्तु माथुरी और उसके समकालीन वालभी वाचनाओं यद्यपि ग्यारह अगोकी वाचना तो हुई, किन्तु पूर्वोके किसी भी अशकी वाचना नही हुई। यदि हुई होती तो माथुरी वाचनाके डेढसी वर्ष वाद वलभीमें हुई अन्तिम वाचनामें ग्यारह अगोकी तरह पूर्वोके भी कुछ अश अवश्य लिपवढ़ किए जाते, किन्तु ऐसा नही किया गया। अत स्पष्ट है कि द्वेतावर परम्परामें पूर्वोका ज्ञान नागहस्तीसे पहले ही विलुप्त हो चुका था। वह भी घटते-घटते देविद्याणिके कालमें केवल विपयसूची आदिके रूपमें ही अवशिष्ट रहा, जिसका प्रमाण निन्दसूत्र तथा समवायागसूत्रमें पायी जानेवाली दृष्टिवादविपयक सूची है अस्तु, अब हमे देखना है कि निन्दसूत्र-की स्थिवरावलीमें आगत आर्यमग् और नागहस्ती कव हए थे।

निन्दसूत्रमें आर्यमगुके पश्चात् आर्य निन्दलको स्मरण किया है और उनके पश्चात् नागहस्तीको। निन्दसूत्रकी च्रिण और हिरभद्रकी निन्दिवृत्तिमें भी यही क्रम पाया जाता है। तथा दोनोमें आर्यमगुका शिष्य आर्य निन्दलको और आर्य निन्दलका जिष्य नागहस्तीको वतलाया है। इससे नागहस्ती आर्यमगुके प्रशिष्य अवगत होते है। किन्तु मुनि कल्याणिवजयजीका कहना है कि आर्यमगु और आर्य निन्दलके वीचमे चार आचार्य और हो गये है और निन्दसूत्रमें उनसे सम्बद्ध दो गाथाएँ छूट गई है जो अन्यत्र मिलती है। अपने इस कथनके समर्थनमें उनका कहना है कि आर्य मगुका युगप्रधानत्व वीर नि० ४५१ से ४७० तक था। परन्तु आर्य निन्दल आर्य रक्षितके पश्चात् हुए ये और आर्य रिक्षतका स्वर्गवास वी० नि० स० ५९७ में हुआ था। इसलिए आर्य निन्दल वी० नि० स० ५९७ के पञ्चात् हुए थे। इस तरह मुनिजीकी कालगणनाके अनुसार आर्य मगु और आर्य निन्दलके मध्यमें १२७ वर्षका अन्तराल है। और उसमें आर्य निन्दलका समय और जोड देने पर आर्य मगु और नागहस्तीके वीचमें १५० वर्षके लगभग अंतर वैठता है। अत मुनि कल्याणविजयजीके अनुसार आर्य मगु और नागहस्ती सम-

कालीन नही हो सकते । किन्तु जयधवलाकार<sup>े</sup> चूणिसुत्रोके कर्ता आचार्य यतिवप-भको आर्य मंधुका शिष्य और नागहस्तीका अन्तेवासी वतलाते हैं। यद्यपि गाय-रणतया विष्य और अन्तेवासीका एक ही अर्थ माना जाता है तथापि चूँकि अन्तेवासीका शब्दार्थ 'निफटमे रहनेवाला' भी होता है और उगलिये यतिवृपभको नागहस्तीका निकटवर्ती साक्षात् शिष्य और आर्थमधुका परम्परा शिष्य माना जा सकता है। किन्तु जयधवलाकारका कहना है कि यतिवृपभने उन दोनोके पाद-मूलमें गुणधर कथित गाथाओके अर्थका श्रवण किया। अत. दोनो समकालीन होने चाहिये।

जयववलाकारके अनुसार गुणवर आचार्य अगज्ञानियोकी परम्परा समाप्त होनेपर वीर नि॰ सम्वत् ६८३ के वादमे हुए। और श्वेताम्बर मान्यताके अनुसार आर्य मगुका युगप्रघानत्व वीर नि॰ सम्वत् ४७० में समाप्त हुआ । अत गुणघर-का समय मगुसे दो सौ वर्षोसे भी अधिक उत्तरकालीन होनेमें गुणवरकी गायाएँ आर्य मगुको प्राप्त नही हो सकती । रहे नागहस्ती । सो यदि मुनि कल्याणविजय-जीके मतानुसार आर्य मगु और नागहस्तीके मध्यमे १५० वर्षोका अन्तर मान लिया जाता है तो वीर नि॰ स॰ ६२० में उन्हे पट्टासीन होना चाहिए । श्वेताम्बर परम्परामें उनका युगप्रधातकाल ६१ वर्ष माना जाता है। अत उनका समय वी० नि० ६८९ तक जाता है। यदि गुणवराचार्यको वीर नि०स० ६८३ के लगभगका सानकर सीघे गुणघरसे ही नागहस्तीको कसायपाहुडकी प्राप्ति हुई मान ली जाये, जैसा कि इन्द्रनिन्दका मत है, तो गुणघर और नागहस्तीका पीर्वापर्य वैठ जाता है, किन्तू एक दूसरी वाधा उपस्थित होती है-

जयघवलाकार और इन्द्रनिन्द दोनोका कहना है कि आर्यमक्षु और नागहस्तीके पास कसायपाहुडके गाथासूत्रोका अध्ययन करके यतिवृपभ आचार्यने उनपर चूणि-सत्र रचे । वर्तमान त्रिलोकप्रज्ञप्तिके आधारपर यतिवृपभका समय वी० नि० स० .. १०००के आस-पास होता है। अत उक्त प्रकारसे गुणधर और नागहस्तीका पौर्वापर्य बैठ जानेपर भी नागहस्ती और यतिवृपभका गुरु-शिष्यभाव नही वनता, नागहस्तीके दूसरे साथी आर्य मगुको तो पहले ही छोडा जा चुका है।

यहां यह भी स्पष्ट कर देना उचित होगा कि स्वय यतिवृपभने आर्य मंक्षु या नागहस्तीका कोई निर्देश नही किया। उनके चूणिसूत्रोमे किसी आचार्यका सकेत तक नहीं है। त्रिलोकप्रज्ञप्तिके अन्तमें एक गाथामे गुणधरका नाम होनेकी सम्भा-वना अवश्य है। अपने चूणिसूत्रोमे वे पवाइज्जमाण और अपवाइज्जमाण

१. 'जो अजमखुसीसो अतेवासी वि णागहित्यस्स । सो वित्तिसुत्तकत्ता जद्दवसहो मे वर देख ॥८॥'

उपदेशका निर्देश अवश्य करते हैं, किन्तु किसका उपदेश पवाइज्जमाण और किसका उपदेश अपवाइज्जमाण है इसकी कोई चर्चा नहीं करते । यह चर्चा करते हैं जय-धवलाकार, जिन्हें इस विषयमें अवश्य ही अपने पूर्वके अन्य टीकाकारोका उपदेश प्राप्त रहा होगा । ऐसी अवस्थामें आर्य मधु, नागहस्ती तथा यतिवृषभके गुरुशिष्य-भावको सहसा काल्पनिक और भ्रान्त भी नहीं कहा जा सकता ।

ऐसी स्थितिमें यह प्रश्न होना स्वाभाविक है कि क्या दिगम्बर परम्परामें आर्यमक्षु और नागहस्ती नामके श्वेताम्बर परम्पराके उक्त नामघारी दोनो आचा-योंसे भिन्न कोई दूसरे ही आचार्य हुए है जो महावाचक और क्षमाश्रमण जैसी । उपाधियोसे भूपित थे ? किन्तु इस विषयमें कहीसे प्रकाश प्राप्त नही होता, क्योंकि किसी दिगम्बर पट्टावलीमे इन आचार्योका नाम नही मिलता ।

इसके सिवाय दोनोकी तुलना करनेसे कितपय वातोमें समानता भी पायी जाती है । क्वेताम्वर परम्पराके आर्यामगुकी तरह दिगम्वर परम्पराके आर्यामक्षु भी नाग-हस्तीसे जेठे थे, क्योंकि जयधवलाकारने सर्वत्र नागहस्तीसे पहले आर्थ मक्षुका नाम निर्देश किया है। दूसरे, मगलाचरणमें तो आर्य मक्षुको ही विशेष महत्त्व देते हुए लिखा है—'जिन आर्यमक्षुने गुणधर आचार्यके मुखसे प्रकट हुई गायाओ-के समस्त अर्थका अवधारण किया. नागहस्ती सहित वे आर्थमक्षु हमें वर प्रदान करें। यहाँ नागहस्तीका केवल नाम निर्देश किया है और आर्यमक्षुको गुणधर-कृत गाथाओं के समस्त अर्थंका अवधारक कहा है। किन्तू आर्य मक्षुको ज्येष्ठता देने-पर भी जयधवलाकारने उनके उपदेशको 'अपवाइज्जमाण' और नागहस्तीके उप-देशको 'पवाइज्जमाण' कहा है । जो उपदेश सर्वाचार्य सम्मत होता है और चिर-कालसे अविन्छिन्न सम्प्रदायके क्रमसे चला आता हुआ शिष्यपरम्पराके द्वारा लाया जाता है उसे पवाडज्जमाण कहते है। किन्तु जयधवलाकारने आर्य मक्षुके सभी उपदेशोको 'अपवाइज्जमाण' नही कहा है। ऐसे भी प्रसग है जहाँ दोनोके उप-देशोको 'पवाइज्जमाण' कहा है। परन्तु ऐसे प्रसग वे ही है जिनमें आर्यमक्षु और नागहस्तीमें मतैनय है। इससे यह प्रकट होता है कि नागहस्तीके उपदेश ही पवाइज्जमाण माने जाते थे-अार्य मक्षके नही ।

उधर श्वेताम्वर साहित्यमें आर्य मगुकी एक कथा पाई जाती है, जिसमें लिखा है कि आर्य मगु मथुरामें जाकर भ्रष्ट हो गये थे और मरकर यक्ष हुए थे। शायद इसीसे उनके उपदेशोका मूल्य नहीं रहा था। इत्यादि बातोसे दोनो परम्पराओके उक्त समान नामवाले दोनो आचार्य एक ही प्रतीत होते है।

इस सम्बन्धमें एक बात और भी उल्लेखनीय है। निन्दसूत्रके अनुसार नाग-हस्ती कर्मप्रकृति (महाकर्मप्रकृतिप्राभृत) के विशिष्ट ज्ञाता थे और जयधवलाके-अनुसार कपायप्राभृतके विशिष्ट ज्ञाता थे। नागहस्तीसे कपायप्राभृतका

### १६ . जैनसाहित्यका इतिहास

करके यतिवृपभने उसके उपर चूणिमूतोंकी रचना की थी। उन चूणिसूत्रोमे यति-वृपभने 'एसा कम्मपयडीसु' के द्वारा कर्मप्रकृतिका निर्देश किया है। इरामे यह प्रिकट होता है कि यतिवृपभ महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके भी ज्ञाता थे। सम्भवतया उसका भी अध्ययन उन्होने नागहस्तीसे किया होगा। इससे भी निन्दसूत्रमें निर्दिप्ट नागहस्ती और जयधवलामे निर्दिष्ट नागहस्ती एक प्रतीत होते हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि चूँ कि कपायप्राभृत और कर्मप्रकृति दोनो कर्मसिद्धान्तसे सम्बद्ध थे, इसलिए दोनोके कुछ प्रतिपाद्य विषयोमे गमानता थी। दिगम्बर परम्परामें तो 'कर्मप्रकृति' नामक कोई गन्य अभीतक उपलब्ध नही है किन्तु स्वेताम्बर परम्परामें कर्मप्रकृति नामक एक प्रसिद्ध ग्रन्थ है जो मुक्ताबाई ज्ञानमन्दिर हमोई (गुजरात) से प्रकाशित हुआ है। उसके कर्ताका नाम शिवशर्मसूरि कहा जाता है। किन्तु अभी वह निर्विवाद नहीं है। कर्मप्रकृतिकी उपान्त्य गाथामें कहा हैं '—'मैंने अल्ब हुति हुए भी जैसा सुना वैसा कर्मग्रकृतिप्राभृतमे इस ग्रन्थका उद्धार किया। वृष्टिवादके ज्ञाता पुरुप स्विलिताशोको सुधारकर उनका कथन करे।' इस ग्रन्थपर एक चूणि है। उसके आरम्भमें लिखा है कि—'विन्छिन्न कर्मप्रकृति महाग्रन्थके अर्थका परिज्ञान करानेके लिए आचार्य ने उसीका मार्थक नामधारी कर्मप्रकृतिसगहणी प्रकरण प्रारम्भ किया है।' अत यह ग्रन्थ प्राचीन होना चाहिए।

इसके सक्रमकरण नामक अधिकारमे कपायप्राभृतके वन्धक महाधिकारके अर्न्तगत सक्रम-अनुयोगद्वारकी तेरह गायाएँ अनुक्रमसे पाई जाती है। तथा सर्वोपश-मनानामक प्रकरणमे कपायप्राभृतके दर्शनमोहोपशमना नामक अधिकारकी चार गायाएँ पाई जाती है। दोनो ग्रन्योमे आगत उक्त गायाओके कुछ पदो और शब्दो-में व्यतिक्रम तथा अन्तर भी पाया जाता है।

यहाँ इस वातके निर्देशसे केवल इतना ही अभिप्राय व्यक्त करना है कि कपायप्राभृतके ज्ञाता कर्मप्रकृतिके और कर्मप्रकृतिके ज्ञाता कपायप्राभृतके अशत या पूर्णत ज्ञाता होते थे। अत नागहस्ती दोनोके ज्ञाता थे और उन्होकी तरह यितवृपभ भी दोनोके ज्ञाता थे। किन्तु कपायप्राभृतके वह विशिष्ट ज्ञाता थे।

इसके सिवाय आर्य मक्षु और नागहस्तीको महावाचक कहा गया है। उघर नन्दीसूत्रमे नागहस्तीके वाचकवशका निर्देश है

इन सब वातोंके प्रकाशमें दोनो परम्पराओंके उक्त दोनो आचार्य हमे तो अगल-अलग व्यक्ति प्रतीत नही होते । किन्तु ऐसी स्थितिमें यह प्रश्न पैदा होना स्वाभाविक है कि वे किस परम्पराके थे—दिगम्बर थे या श्वेताम्बर ? क्योंकि यो

१ 'इय कम्पप्पगडीओ जहा सुयं नीयमप्पमइणावि । सोहियणा भोगकय कहतु वरदिट्ठिवायन्तु ॥"

तो अन्तिम केवली जम्बूस्वामीके निर्वाणके साथ ही दोनों परम्पराओके आचार्योकी नामावली भिन्न हो जाती है। किन्तु श्रतकेवली भद्रवाहु उसके मध्यमे एक ऐसे आलोकस्तम्भ है, जिनके प्रकाशकी किरणोको दोनो अपनाये हुए है। उनके प्रश्चात् ही मधभेदका सूत्रपात होता है, जो आगे जाकर विक्रम मम्बत्की द्वितीय जताब्दीके पूर्वार्वमे स्पष्ट रूप ले लेता है। अत श्रुतकेवली भद्रवाहुके पञ्चात् अन्य कोई आचार्य ऐसा नही हुआ, जिमे दोनो परम्पराओने मान्य किया हो। इससे उक्त प्रश्न पैदा होना स्वाभाविक है। उनके ममाधानके लिए हमे दोनो परम्पराओमे उक्त दोनो आचार्योकी स्थितका विश्लेपण करना होगा।

गुणधर और धरमेनकी गुरुपरम्परा भिन्न थी। गुणधररचित कपायप्राभृतको आर्यमक्षु और नागहस्तीके द्वारा जानकर यितवृपभने उमपर चूणिसूत्रोकी रचना की और घरसेनसे महाकर्मप्रकृतिप्राभृतको पढकर भूतविल और पुष्पदतने उसके आधारपर पट्खण्डागम सिद्धान्तकी रचना की। इन दोनो ग्रन्थोके कितपय मन्तव्योमें भेद भी पाया जाता है—जयधवला और धवलाटीकामें उनकी चर्चा है। उनका निर्देश करते हुए टीकाकारने दोनोको भिन्न 'आचार्योका कथन' कहा है। इससे भी दोनो सिद्धान्तग्रन्थोकी परम्पराके भेदका समर्थन होता है। किन्तु इस गुरुपरम्पराभेदमें ऐसी कोई वात नही ज्ञात होती है जिममे खेताम्बर-दिगम्बर्परम्परारूप भेदका समर्थन होता हो या सकेत मिलता हो।

उवर खेताम्बर परम्परामें न तो गुणधराचार्यका नामोनिया मिलता है और न यतिवृपभका । हाँ, विस्तरीचूणिमें 'कपायप्राभृत'का निर्देश अवश्य पाया जाता है । इबर दिगम्बर परम्परामें गुणबर, आर्यमक्षु और नागहस्तीका नाम कपाय-प्राभृतके निमित्तसे केवल जयधवला और श्रुतावतारमें ही स्पष्टरूपसे आता है । किमी गुर्वावली या पट्टावलीमें इनका नाम हमारे देखनेमें नहीं आया ।

स्वेताम्बर परम्परामे भी आर्यमगु और नागहस्तीका विवरण एक-एक गाथा-के द्वारा केवल निन्दसूत्रकी स्थविरावलीमें ही पाया जाता है। इनके किसी मत-का या किसी कृतिका कोई उल्लेख स्वेताम्बर साहित्यमे नही मिलता। जब कि जयधवलाके देखनेसे यह प्रकट होता है कि टीकाकार वीरसेन स्वामीके सामने कोई ऐसी रचना अवश्य थी, जिसमे इन दोनो आचार्योके मतोका स्पष्ट निर्देश था, क्योकि यतिवृपभने अपने चूर्णिसूत्रोमे 'पवाइज्जमाण' उपदेशका निर्देश अवश्य किपा है किन्तु किसका उपदेश 'पावाइज्जमाण' और किमका उपदेश 'अपवाइ-ज्जागण' है, यह निर्देश नही किया। इसका स्पष्ट विवेचन किया है टीकाकारते,

१ का, पा, मा० १, पृ० ३८६। पट्सं०, पु० १, प० २१७।

<sup>॰ &#</sup>x27;त च कसायपाहुडादिसु विदृडित्तिति काउ परिसेसिय'--मि० च्०, पृ० १०।

भत जनके मामने कार्ड उक्त प्रकार की रचना अपन्य होना चाहिये। इस मस्ह आर्यमध्य और नागहरतीको हम दीनो परमपराशीम इम रतम पाँ है हि उमपर में यह निर्णय फरना श्वय नहीं है कि ये धानों। जानाय अमक परम्पराय ही ये । किन्तु इनना स्वप्ट है कि ये धीना "रिट्याकी । समस्य यूमी क्वानके प्रमुख जाता थे और जीसे महावाचक कहे जाने थे। तथा जान कर कैसा विषय है जिसम दिगम्बर और स्वेनाम्बरस्वती एटिन गतनको हो उम है। रक्षन प्राप्य है। कर्म-शारको वैत्ताओको एक स्प्रता परमारा भी भी, जा विकास करायो के वादन कार्मिकोका रीतान्तिकोरे अनक जिल्लामे मक्षेत्र ॥ इत्लाह्य माहित्त अव-लोब नमें ही यह नात प्रकृत होती है। मैटानि । वित्र में। दिग्य प्रमासमें नहीं पाया जाता, किन्तु वार्षिको हा गत विभाग प्रत्यको भनग प्राप्त भेत साता है। आर्यमम् और नामहस्ती मरकातमा किमा परस्परा आचाव वे । दूसरी सान यह भी है कि ये दोनी बानार्थ हैने समयमे उत्तर, अन दिशर पर-स्वेतास्वर भैदा। प्रावत्य नही हुआ या । जत अमन्ते-हम हर्मोनद्यान्त्रहे पठन-पाठामे उप नमग आम्नायभेदरा प्रयत्न नही या । आगे मीपान्तिरी शीर रागिरीरे गतभेदीरे प्रदर्शन-द्वारा उस विषयार विशेष प्रभाग गला जायमा ।

इम तरह दोनो परमाराओ। उान आचार्य हमें भिन्त-निन्न प्रनीत नही होते। फिर भी दोनोकी समकालीवनाका प्रयन बना ही रहता है। उसके समाताना लिये हमें मर्वप्रयम निरम्पती स्यविशनकीता ही पर्य तेनण करना होगा।

दवेताम्बर आम्नायकी दो स्थविरावित्या प्रमरा और प्राचीन मानी जाती है। उनमेरी एक कल्पसूर्यमे पार्र जाती है और दूसरी निन्दगूर्यमे । भद्रवाह अतुवेचली-के गुरुभाई सभूतिविजयके शिष्य स्यूचभद्रगे दोनो स्यविस्वित्या नलती है। स्यु-लभद्रसे पूर्वके स्थविरोमें कोई अन्तर नहीं है।

स्थूलभद्रके दो जिप्य थे--- वार्य महागिरिः और मुहस्ती । आर्य महागिरिकी स्थविरावली निन्दसूत्रमे है और आर्य सुहस्तीकी गरपसूत्रमे । किन्तू दोनो गुर्वाव-लियाँ देवद्विगणिसे मम्बद्ध होनेमे देवद्विगणिकी कही जाती है। मृनि दर्शनविज-यजी क्ल्पस्त्रस्थविरावलीको गणधरवशीय और नन्दिम् प्रपट्टावलीको वाचकवशीय बतलाते हैं। कल्प॰ स्थ॰ को क्यो गणचरवशीय माना गया है, यह हम नही समझ सके, क्योंकि दोनो ही स्थिवराविलयां सुधर्मा गणवरमे आरम्भ हुई हैं। स्थलभद्रके दो शिष्योसे ही उनमें भेद पडता है। तथा आर्य महागिरिकी गिष्यप-रम्परामें ही आर्यमगु और नागहस्तीका नाम आया है। आर्य महागिरिकी नन्दि-सूत्रोक्त निष्यपरम्परा इम प्रकार है—वलिस्सह, स्वाति, श्यामार्य, र्गाण्डल्य, ममुद्र, मगु, नन्दिल, नागहन्ति आदि । और आर्य सुहष्तिकी शिष्यपरम्परामें उनके

दो शिष्य हुए---मुस्थित और सुप्रवृद्ध । उन दोनोके इन्द्रदिन्न नामका शिष्य हुआ । जमके आर्यदिन्न, उसके मिहगिरि, उसके वज्रसेन आदि । नन्दिसूत्र स्थ० में मगु और निन्दलके वीचमे चार नाम और भी पाठान्तररूपमें मिलते है—चे है-अार्य वर्म, भद्रगुप्त, वज्य और आर्य रक्षित । वज्यका नाम कल्पसूत्रकी स्थविरावलीम भी आया है। ये वच्चस्वामी अन्तिमदसपूर्वी थे। उन्होने सिहगिरिमे दीक्षा ली थी और भद्रगुप्तसे पूर्वोका अध्ययन किया था। इमीगे जायद उन्हे दोनो ग्यवि-राविलयोमे म्यान दिया गया है । किन्तु कत्पमूत्रकी म्यविरावलीके अनुसार आर्य मुहस्ति और वज्रस्वामीके बीचमे चार नाम है। और नन्दिसूत्रकी स्थविरावलीमे यदि उक्त चार नामोको गम्मिलित किया जाता है तो आर्य महागिरि और वज्र-स्वामीके वीचमे आठ नाम हो जाते हैं। अर्थात् वज्रम्वामी आर्य सुहस्तीकी पाचवी पीढीमे थे और आर्य महागिरिकी आठवी पीढीमे थे। उधर एक 'दू पाकाल श्री श्रमणसघम्तोत<sup>र</sup> नामक पट्टावलीमे आर्य सुहस्ति और वज्रम्वामीके बीचमे होने-वाले सात युगप्रधानोके नाम दिये है और तपागच्छकी पट्टावलीमें भी उनका निर्देश किया है। वे मात युगप्रधान ह-गुणसुन्दर, कालिकाचार्य, स्कन्दिलाचार्य रेवतीमित्र, धर्मसूरि, भद्रगुप्त और श्रीगुप्त । ये सातो नाम न तो कल्पसूत्रकी स्थ-त्रिरावलीमे है और न नन्दिसूत्रकी स्थविरावलीमे । हाँ, पाठान्तररूपमे जो चार नाम निन्दसूत्रकी स्थविरावलीमें सम्मिलित किये जाते है उनमेसे दो नाम 'धर्मसूरि और भद्रगुप्त' इनमे है।

मेन्तुगने अपनी विचारश्रेणीमे लिला है—'स्यूलभद्रके दो जिज्य थे—आर्य महागिरि और आर्य मुह्म्ती । उनमेंसे आर्य महागिरिकी ज्ञाला मृख्य है । स्यिन्गवलीमे वह इम प्रकार कही है—मू ि विलम्सह, स्वाति, श्यामार्य, ज्ञाडिल्य, ममुद्र,मगु, निदल, नागहत्थी, रेवती, सिंह, स्कन्दिल, हिमवन्त, नागार्जुन, गोविन्द भूतिद्रिल, लोहित्य, दूष्यगणि और देविद्ध । श्रीवीरस्वामीके पञ्चात् सत्ताईसवें युग-प्रधान देविद्धगणिने सिद्धान्तोका व्यवक्छेद न हो, इसलिये उन्हे पुस्तकारूढ किया दूसरी जाला, जो कल्पसूत्रमे कही है, इस प्रकार हँ—'आर्य सुहस्ती, सुस्थित, इन्द्रदिल्ल, आर्यदिल्ल, सिहिगिरि, वज्रस्वामी, वज्रसेन । इन दोनो शाखाओमे आर्य मुहस्तीके पञ्चात् गुणसुन्दरका और श्यामार्यके पश्चात् स्कन्दिलाचार्यका नाम नही

१ देखो, प्रभा० च० में प्रजम्वामीका चरित ।

२ पट्टा० म०, पृ० १६ ।

अधार्थमुहम्ती श्रीवजम्वामिनोरन्तराल श्रीगुणसुन्दरम्रि, श्रीकालिकाचार्य, श्रीम्किंकिलानार्य, श्रीरेवनीमित्रस्रि, श्रीवर्मम्रि, श्रीभद्रगुप्नाचार्य, श्रीगुप्नाचायश्च क्रमेण युगप्रधानमप्तक वभूव।'
 —पट्टा० म०, ५० ४७

पाया जाता, तथापि सम्प्रदायमे देशा गया इसलिये यहा विमा ही लिस दिया'।
अत ब्वेताम्बर पट्टावलियों भी व्यवस्थित नहीं हैं। २१० वेबरने (३० ए०,
जि० १९, प्० २९३ आदि) निन्दसूर्यको स्थितिमालीके विषयमें जिसा है कि
उसमें बड़ी अनिक्तितता है। अवन्यों गाया :१-३२ के यिषयमें लिसा है कि
क्षेपक होनेसे वृत्तिमें उनका कथन नहीं किया। गाया ३३-३४ पर टिप्पणी है कि
इन दोनों गायाओं का अर्थ आवश्य क्लीपकांके आधारमें लिसा है, अवचृिक्षमें भी
नहीं हैं। गाया ४१-४२ प्रक्षित्र है। गायिन्दानामी विषयमें उसवा क्यन है वि
'विषयक्रमका अभाव होनेसे वृत्तिमें नहीं कहा--आवश्यक्तिमांने जिसा है।'

टा० ने राने को गारानम्बर दिया है नह गायानम्बर हमारे मामने उपरियन स्थितराज्ञीय भेज नहीं राता । वह लिएने हैं ति गायानम्बर ३३, जिममें आर्य निन्दलरा निर्देश हैं, नर्देहारपद है। मल्यगिरिटीकायाले निन्दिग्तमें ता पहावलीयम्बन्यमे प्रवाजित निर्दश्तपद्वारलीमें आर्य निन्दिरप्राली गायाका नम्बर २५ है। उस तरह नारका अन्तर है। यदि दो प्रक्रियन गायाओं से मिनाजिन कर लिया जाये तो भी दोका अन्तर रहता ही है। अत निन्दिग्तनी पहावली भी सुन्यवस्थित नहीं है और इसलिये उसके आधारपर आर्यमण् और नागहरतीके मध्यमें जो एक जताब्दिये भी अधिकका अन्तराल निर्दात है, जिस्वयनीय नहीं माना जा सकता।

## गुणधर और धरमेनका पौर्वापर्य

आर्यमध् और नागहस्तिकी प्रामिक चर्चाके अनन्तर हम पुन. आ०गुणघरकी ओर आते है। आचार्य गुणधरके समयपर प्रकाश उलिनेके लिए घरमेनके समय-पर संक्षेपमें चर्चा करना अनुपयुक्त न होगा।

धवलाकारने वीर-निर्वाणमे ६८३ वर्ष परनात् जब अगपरम्पराक्षा विच्छेद हो गया, उनका भी होना बतलाया है। किन्तु जैमे गुणधर और यितवृषमका नाम किमी दि० जैन पट्टावलीमे नही पाया गया, वैमी वात धरमेन और उनके शिष्य भूतविल-पुष्पदन्तके विषयमे नही कही जा सकती। नन्दीसधकी प्राकृतपट्टावलीमें इन गुरु-शिष्योक्षा नाम पाया जाता है। यह पट्टावली कई दृष्टियोमे महत्त्वपूर्ण है। यद्यपि इसमे भी महावीरके निर्वाणके परचात् ६८३ वर्षोमे कालक्रममे होने-वाले आचार्योकी नामावली प्राय उसी क्रममे दी है जिस क्रममे वह तिलोय-पण्णत्ति, धवला, जयधवला आदिमें पाई जाती है किन्तु उममें जो कालगणना दी है उममे उक्त सब ग्रन्थोमे वैशिष्ट्य है। उक्त ग्रन्थोमे महावीर-निर्वाणसे अन्तिम आचारागधर लोहाचार्य तककी कालगणना ६८३ वर्ष बतलाई है। किन्तु नन्दी० पट्टा० के अनुसार लोहाचार्य तक ५६५ वर्ष ही होते है। इस तरह दोनोकी कालगणनामे ११८ वर्षका अन्तर है।

उसत ग्रन्थोके अनुसार महावीर निर्वाणके पश्चात् क्रमण ६२ वर्षमे तीन-केवली, १०० वर्षोमे पाँच श्रुतकेवली और १८३ वर्षोमे ग्यारह दसपूर्वी हुए। न०प० मे भी यहाँ तक कोई अन्तर नहीं है। आगे उक्त ग्रन्थोमे पाँच एकादशाग-धारियोका काल २२० वर्ष और चार एकागधारी आचार्योका काल ११८ वर्ष वत्तलाया है, जो अधिक प्रतीत होता है। किन्तु न० पट्टा० में ५ ग्यारह अग-धारियोका काल १२३ वर्ष और चारका काल ९९ वर्ष वतलाया है जिममें २ वर्ष की भूल होतेसे ९७ वर्ष होते है, अत ११८ वर्षका अन्तर स्पष्ट है। इन ११८ वर्षोमें क्रमसे अर्हद्विल, माधनन्दि, धरसेन, पुष्पदन्त और भूतविल हुए। इस प्रकार इस पट्टावलीके अनुसार धरसेनका समय धीर-निर्वाणसे ६१४ वर्ष पञ्चात् आता है। पट्टावली भें धरसेनका काल १९ वर्ष, पुष्पदन्तका तीस वर्ष और भूतविलका वीस वर्ष वतलाया है। अत इन तीनोका समय वीरनिर्वाणके पश्चात् ६१४से ६८३ वर्षके अन्दर आता है।

पीछे घवलासे जो श्रुतावतारका आख्यान दिया है उमसे यह स्पष्ट है कि घरमेनाचार्य मत्रशास्त्रके भी विद्यान् थे। उनके द्वारा रचित एक जोणिपाहुड नामक ग्रन्थका निर्देश १५५६ वि० सम्वत्मे लिखी गई वृहिट्टपणिका नामक सूचीमे पाया जाता है। उसमें उसे घरसेनके द्वारा वीरनिर्वाणसे ६०० वर्ष पश्चात् रचा हुआ लिखा है।

इससे भी नन्दी॰ पट्टा॰ क धरसेनविषयक समयकी पुष्टि होती है। अतः बरसेनका समय विक्रमकी दूसरी शताब्दीका पूर्वार्द्ध प्रमाणित होता है।

पहले लिख आये ई कि वीरसेनने वीर-निर्वाणसे ६८३ वर्ष वाद गुणधर और धरसेनका होना वतलाया है। और इन्द्रनिन्दके कथनसे यह स्पष्ट है कि इन दोनो आचार्योकी गुरुपरम्परा विस्मृतिके गर्तमे जा चुकी थी। फिर भी जो वीरसेन स्वामीने उक्त दोनो आचार्योका उक्त समय वतलाया ई वह सभवतया इस आधारपर वतलाया ई कि अगज्ञानके रहते हुए उसे लिपिबढ करनेका कोई प्रयत्न नहीं किया गया। अगज्ञानियोकी परम्परा समाप्त हो जानेपर जब श्रुतविच्छेद-

इस पट्टावली तथा धरसेनके समयकी विवेचनाके लिए देखें—पट्ख० पु० १, की प्रस्तावना, तथा 'समन्तभद्र' पृ० १६१।

<sup>&#</sup>x27;अहिबल्लि माघनि य धरसेणं पुष्फयत भूतवली। अटबीस हगवीम उगणाम तीस तीस वास पुणो ॥१६॥ इसासय अठार वासे इयगधारी य मुणिवरा जादा। छ मय तिरामिय वासे णिव्याणा अगदिति कहिय जिणे ॥१७॥' न०प०

२ 'योनिप्रापृत वीरात् ६०० धारमेनम् ।' वृह० टिप्प०, जैन०सा०म० भाग १, २।

का भय उपस्थित हा गया तथा उसक बने-एने अशोध विशेषया करने ही जिल्ला उत्पन्न हुई।

किन्तु अगजानियाकी परम्परा नमाप हो जानक बाद हा ध्रतीन छेरते भयकी सम्भावनाक। होना उम असनित पत्तीत नहा सना, तथाकि व पायप्रान्त और पट्यण्यमधी रचना पृत्रहि जाशिष्ट यन बर्धाते आधारणर हुई वी और पुर्वाकी अविचित्रन्त परमपराहा अन्त भीरनिर्वाणस ३८५ वय पःचान् ही हा गया था। उप हे होनेपर पिरे-पिरे प्याहे अवशिष्ट पर्न अध की किम्त होते गये। पुत्राकी जीवीच्छन्त परम्पराक्ष अना हा आनेपर की अग्रजान हीन भी वर्षन की े अभिक काल्तक क्रमश दीयमान अनस्यानमे पत्रमान रहा । इतने सुनेर्घ काउनक विचित्रन पुर्वात अविधिष्ट अञ्चार सूर्यभव रतने तो भारता । न होना और ।व अगजान ही नष्ट हो चुटा तन वैमा होना बाट गाल प्रतीत नहीं होता । पीठियामें यह स्पष्ट किया गया है कि अगाम पुत्राता विभेष महस्त्र ता । और पुनात जान ६८३ वर्षोरे मायमे ही पिन्छिना हो गया । अनः उनके यिन् उन्न होनवे पन्नानग ही उनको मुर्दाबन रमनेकी नावनाका उत्पन्न होना स्वाभाविक ॥ ।

फिर भी यत नरनेना। समय विक्रमाी दूसरी अवाद्योगा पर्यान पर्माणा होता है और लगभग यही गमग (बी० नि० ६२०-६८९) शंताम्बरीय प्रावली है अनुसार नागहस्तीक। आता है। और गुण रसके द्रारा रानन गायाण आर्यमशु और नागहस्तीको प्राप्त हुई थी, अत गुणनर अनस्य ही उनसे पूर्वाती हाने नाहिये।

वरसेन और नागहस्तीकी ममवाकीनवा इविचये भी सभव प्रतीत होती है कि दोनो कर्मप्रकृतिप्राभृतके ज्ञाता थे । घररानने कर्मप्रकृतिपाभृतका ज्ञान भृतविष्ट-तथा गुप्पदन्तको दिया, उन्होने उमा आ ग्राम्पर पद्माण्डागमकी रचना की । उमके पक्च(तमे कर्मप्रकृतिप्राभृतका विच्डेद होगया। टीकानार वीरनेन स्वामीके अनुसार उसो कर्मप्रकृतिप्राभृतका निदश अपने वृणिमुत्रोमे 'एसा हम्मप्रयजीमु' लिखकर यातवृषमने भी किया ह । यातवृषभक्ता नागहरतीरा कवायप्राभृतका जान प्राप्त हुआ या और नागहरती कर्मप्रकृतिके विशिष्ट ज्ञाता थे। अत घरमेन और जनके शिष्य भूतविन्द-पुष्पदन्त तथा नागहम्ती और जनके शिष्य यातवृपभ ऐमे समयमे हुए थे, जब कर्मप्रकृतिप्राभृत विच्छित्न नही हो सका था। अत इनके मध्यमें दीर्घकालका अन्तर सभव प्रतीत नही हाता। और ऐसी स्थितिमे आचार्य गुणधर अवस्य ही धरमेनके पूर्वकातिक प्रतीत होते ह।

यह ऊपर लिख आये हैं कि निन्दिराधकी पट्टावलीमें लोहाचार्यके परचात् ११८

१ एसा कम्मपयदीसु । कम्मपयदीओ णाग विदियपुन्त्रपन्मवत्सुपदिवदो नः उत्थी पाहुट साणिको अदियारो अस्य ।'--- न० व० प्रे ० का०, पृ० ६५६७ ।

वर्षमें क्रमश पाँच आचार्यांका होना वतलाया है वे आचार्य हैं — अर्हद्वलि, माध-निन्द, धरसेन, पुष्पदन्त और भूतविल । इनमसे अर्हद्विलिके विषयम इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें लिखा है कि उन्होंने जैनधर्ममें मधोकी रचना की थी। जो मुनि शाल्मिलमहावृक्षके मूलसे पधारे थे उनमसे कुछको 'गुणधर'' सज्ञा दी और कुछको 'गुप्त' नाम दिया। यदि ये 'गुणवर' नाम आचार्य गुणधरकी स्मृतिमे दिया गया हो तो स्पष्ट है कि गुणधराचार्य अर्हद्विलिमे पहले हो चुके थे। किन्तु चू कि गुणधर सज्ञा देनेका कोई कारण नहीं वतलाया गया, इसिलिये इनपर विशेष जोग नहीं दिया जा मकता। फिर भी यह मज्ञा उपेक्षणीय भी नहीं है।

प्रकृत विषयपर और भी प्रकाश डालनेके लिये हमें धवला और जयधवलाको टटोलना होगा। वीरसेन स्वामीने गुणधरको वाचक और आर्यमक्षु तथा नागहस्ती-को महावाचक लिखा है। और धवलाकी टीकामे वाचकका अर्थ पूर्वविद् किया है। जैसे गुणधर कपायप्राभृतके जाता थे, वैसे ही धरसेन भी कर्मप्रकृतिप्राभृतकं ज्ञाता थे। विन्तु फिर भी धरसेनको वाचक नहीं लिखा, इसका कारण क्या है?

इसके समाधानके लिये हमें धवला और जयधवलाके प्रारम्भिक भागपर दृष्टि डालनी चाहिये। धवलाके प्रारम्भमे वीरसेन स्वामीने घरसेनको अष्टार्गेमहानिमित्तका पारगामी लिखा है, किन्तु किसी पूर्व या उसके अशका ज्ञाता नही लिखा,
पुष्पदन्त-भूतविलको क्या पढाया, यह भी स्पष्ट नही किया—प्रन्थ पढाया और प्रन्थ
समाप्त होगया। जय पुष्पदन्त सत्प्ररूपणाके सूत्रोकी रचना करके जिनपालितको भूतविलक्षे पास भेजते है तब उन्हें भय होता है कि में हाकर्मप्रकृतिप्राभृतका विच्छेद
हो जायेगा। और उसपरमे यह अनुमान करना पडता है कि घरसेनने अपने शिष्योको
महाकर्मप्रकृतिप्राभृत पढाया था और वह उसके ज्ञाता थे। आगे तो बीरसेनने
स्पष्टरूपसे उन्हें महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका ज्ञाता लिखा है। अब जयधवलाको देखिये।
मगर्कं चरणके पद्यसे ही यह स्पष्ट होजाता है कि गुणधरने कपायप्राभृतका गाथा-

१ ये शाल्मलीमहादुममूलाद्यतयोऽभ्युपगतास्तेषु । काँश्चिट् गुणधरमञ्चान् काञ्चिद् गुप्ता-ह्यानकरोत् ॥९४॥ श्रुता० ।

२ 'अट्ठगमहाणिमिरापारण्ण'—न्नट्राव, भावश, पृव ६७ ।

३. 'गथो पारद्धो गथो समाणिदो'—पृ० ७०।

४ महाकम्मपयटिपाहुटस्स वोच्छेदो होहदित्ति'--पृ० ७१।

५. 'महाकम्मपर्याडपाहुडामियजलपवाहो धरसेणभडारय मपत्तां । भूतविल पुप्फदनाण महाकम्मपर्याडपाहुड सयल समाणिद । महाकम्मपर्याडपाहुडसुवमहरिकण छप्पडाणि कयाणि ।—पर्दा, पु० ९, ५० ५३ ।

६ 'जेणिह कसायपाहुडमणेयणयमुज्जल अणतत्थः। गाहाहि विवरिय न गुणहरमडारय वदे ॥६॥ क० पा० भा० १।

# २४ जैनसाहित्यका इतिहास

भोहारा व्याख्यान किया। मगलाचरणके पदनात् आदिवायमं ही गुणधरका गूणगान करते हुए वह लिखते हूं— 'ज्ञानप्रवाद पूर्वकं निर्मल दमवे वस्तु-अधि-कारके तीसरे कपायप्राभृतरूपी समुद्रके जलममूह्मे धोये गये मितज्ञानरूपी लोचनां-से जिन्होने त्रिभुवनको प्रत्यक्ष कर लिया है ऐसे गुणधर भट्टारक है और उनके हारा उपिदए गायाओमे सम्पूर्ण कपायप्राभृतको अर्थ गमाया हुआ है। आगे पुन वीरसंन स्वामीने तीसरे कपायप्राभृतको महाममृद्रको उपमा दी है और गुणधरको उमका पारगामी वतलाया है। किन्तु धवलामे धरगेनाचार्यके प्रति उम प्रकारके उद्गार दृष्टिगोचर नही होते।

इन वातोसे प्रतीत होता है कि गुणवर पूर्विवदोकी परम्परामेंगे थे। किन्तु धरसेन पूर्विवद् होते हुए भी पूर्विवदोकी परम्परामेंगे नहीं थे। दूगरे, वर्गनकी विषया गुणवर अपने विषयक विशिष्ट अथवा पूर्ण ज्ञाता थे और उसका कारण यह हो मकता है कि गुणधर ऐसे समयमे हुए थे जब पूर्वा के आशिक ज्ञानमें उतनी कमी नहीं आई थी जितनी कमी धरसेनके गमयमें आगयी थी। उन गब बातोपर विचार करनेसे गुणधर धरसेनमें पूर्ववर्ती प्रतीत होते हैं।

इस विषयमे एक वात और भी स्पष्ट कर देना आवश्यक है। उन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमे लिखा है कि 'भूतविल आनार्यने पट्राण्डागमकी रचना करके उसे पुस्तकोमे न्यस्त किया और ज्येष्ट जुक्ला पचमीके दिन चतुर्विघ मधके साथ उसकी पूजा की। उसके कारण यह तिथि श्रुतपचमीके नाममे ख्यात हुई। आज भी जैन उम दिन श्रुतकी पूजा करते हैं।'

घरसेनाचार्यने मुनिमघको पत्र लिएकर दो मुनियोको बुलाया था और पटा-लिएकर उन्हें योग्य बनाया था। उन्होंने अधीत अगमके आधारमे ग्रन्थरचना करके उसको पुस्तकोमे न्यस्त कराया, अत सधके द्वारा उसका उत्मव मनाया जाना उचित ही था। किन्तु गुणबरने तो स्वय ही दोसी तेतीस गाथाओमे समस्त कपायप्राभृतको निबद्ध किया था। और उन्हें पुस्तकोमे भी न्यस्त नहीं किया था, क्योंकि जयधवलामे लिखा है कि आचार्यपरम्परासे आती हुई वे गाथाएँ आर्य-मक्षु और नागहस्तीको प्राप्त हुई। और उन दोनोके पादमूलमे उनके अर्थको सम्यक् प्रकारसे सुनकर यतिवृपपभने उनपर चूर्णिसूत्र बनाये।

१ 'पुणो ताओ चेव सुत्तगाहाओ आइरियपम्पराए आगच्छमाणाओ अन्जमखुणाग । हत्थीण पत्ताओ । पुणो तेर्सि दोण्हं पि पादमू ले अत्थ मम्म मोऊण जिथवसहभडारएण पवयणवच्छलेण चुण्णिसुत्त कथ'—क० पा०, मा० १, गा० १, १० ८८ ।

इन्द्रनिन्दिने लिखा है कि गुणधरने गायासूत्रोको रचकर नागहस्ति और आर्यमक्षके लिये उनका व्याख्यान किया और उन दोनोके पास यतित्रृपभने उन

गाथासूत्रोका अध्ययन किया और उनपर वृत्तिसूत्रक्ष्प चूर्णिसूत्रोकी रचना की ।

उक्त दोनों कथनोसे यही प्रमाणित होता है कि कपायप्राभृतके गाथासूत्र
मौखिक ही प्रवाहित हुए। जब कि पट्खण्डागमके सूत्र पुस्तकबद्ध किये गये।
अत आगमको सर्वप्रथम पुस्तकारूढ करनेके उपलक्ष्यमें हुई मनाना उचित ही था।

इससे भी यही प्रतिफिलित होता है कि कपायप्राभृतकी रचनाके समय आगम-को पुस्तकारूढ करनेकी परिपाटी प्रचिलत नहीं हुई थी। जबिक पट्खण्डागमके समय उसका प्रचलन हो चुका था। इससे भी पट्खण्डमसे कषायप्राभृतके पूर्व-वर्तित्वका हो समर्थन होता है। अत गुणधर धरसेनसे पहले होने चाहिये। कषायपाहुड नाम और विपयवस्तुका स्रोत

कषायप्राभृत प्राकृतगाथास्त्रोमे निवद्ध है। इसको पहली गाथा मे बतलाया है कि पाँचवें पूर्वके दसवे वस्तु-अविकारमें पेज्जपाहुड नामक तीसरा प्राभृत है, उससे यह कपायप्राभृत उत्पन्न हुआ है।

पीठिकामें पूर्वोके अन्तर्गत अधिकारोका परिचय कराते हुए बतलाया गया है कि प्रत्येक पूर्वमें वस्तुनामक अनेक अधिकार होते है और एक-एक वस्तु-अधि-कारके अन्तर्गत वीस-वीस प्राभृताधिकार होते है। तथा एक-एक प्राभृताधिकारके अन्तर्गत चौवीस-चौबीस अनुयोगद्वार नामक अधिकार होते है। पाँचवे पूर्वका नाम ज्ञानप्रवाद है और उस ज्ञानप्रवादके अन्तर्गत वस्तु नामक वारह अधिकार है। और प्रत्येक वस्तु अधिकारके अन्तर्गत वीस-वीस प्राभृताधिकार है। उनमेसे दसवे वस्तु अधिकारके अन्तर्गत केवल एक तीसरे प्राभृतसे प्रकृत कपायप्राभृत रचा गया है। इससे पूर्वोके महत्त्व, वैशिष्टच और विस्तारका अनुमान किया जा सकता है।

कपायप्राभृतकी जयधवला<sup>3</sup> टीकामे तीसरे पेज्जपाहुडका परिमाण सोलह हजार पदप्रमाण वतलाया है। उस प्राभृतरूपी महार्णवको गुणधराचार्यने एकसौ अस्सी मात्र गाथाओमें उपसहृत किया है। इससे गुणधराचार्यकी उस विषयकी

१ 'ण्व गाथासूत्राणि पञ्चवद्यमहाधिकाराणि । प्रविरच्य व्याचख्यो नागहस्त्यार्यमञ्जभ्याम् ।
 पाञ्चे तथोईयोरप्यधीत्य स्त्राणि नानि यतिवृपभ । यतिवृपभनामधेयो वभूव शास्त्रार्थ निपुणमिति ॥—अुता०

२ 'पुन्त्रस्मि पत्त्रमस्मि दु इसमे वत्थुम्हि पाहुडे तदिए । पञ्ज ति पाहुडिम्मि दु ह्विडि कमायाण पाहुड णाम ॥१॥—क०पा०, सा० १, पृ० १० ।

असींव्यवस्थाता क्रिया क

# २६ जैनसाहित्यका उतिहास

पारमतता आर कुनलना क्ष परिचय भिल्या है। इस नरह पर्स्वा मायांगे मन्यका नाम और जमकी उत्पत्तिका स्रोत भाग ही भागा है।

### अधिकारा और गाथाओका विभाग

तूसरी भाशक दारा यह नवलाते हुए किएक्सी बरना मालाएँ पर्नेट अस्तिरोन् म विभक्त है, यह बतलानेकी प्रतिज्ञा की गर्या है कि किसे अभिनारक अस्तिरा कि तिने अभिनारक अस्तिरा कि तिने अभिनारक अस्तिरा की गरी, नीवीं, पार्च में और छुँठी गांशाने बतलाया है कि प्रारम्कक पान असिनारम तीन गालाए है। वेदानामी छुँठे अधिकारम भार गालाए है। उपयोगनामक गान्ये अक्तिरा गालाए है। नतु स्थाननामक असिनार्य मालह गालाए है। व्याननामक नाये अभिनारम पान गालाएँ है। दर्गनमाहापण्यानामक दस्ये अधिकारम पर्नेट गालाएँ है। दणनमाहक्षपणानामक स्थारित अभिकारम पान गालाए है। स्थानमाहक्षपणानामक स्थारित अभिकारम पान गालाए है। स्थानमाहक्षपणानामक स्थारित अभिकारम पान गालाए है। स्थानमाहक्षपणानामक स्थारत अभिकारम पान गालाए है। स्थानमाहक्षपणानामक स्थारत अभिकारम पान गालाए है। स्थानमाहक्षपणानामक नीविश्व अभिकारम तोरहित अभिकारम एक गाला है। और नारित्रमोहापन्नमानामक नीविश्व अभिकारम आठ गालाएँ है।

र्मातवा जीर आठवीँ गायामे चारि मात्रत्यणानाम एन्द्रहत्रे अधिकारी अवा-सर अनिकारोका निर्देश करते हुए उनमे अट्टार्टम गायाए बनलाई है। नौर्वा आर दमवी गायामे बतलाया है कि चारियमोहन्यणा-अक्तिसम्बन्धी अट्टार्टम

१ नात्रायह अनाह पर १ पण्यान्त स्रक्ति स्तान्त । सः सम्बद्धनात्राः । सि गास्त पन्नि जन्मान्माः ।। ।।— ४० पण्यान्त १० १८ १ ।

२ पञ्चतानिक्ति द्विटि ।गुनाम (तथम १४) । १७७१ । मानानी पासु स्थेस - णादव्य ॥३॥ प्रता, ५०१५॥

३. ' स्तारि वर्त्याम्न द उत्रतान मत्ताता नाता । ताता नाता तता । उद्देशप वियमण पन गाहामा ॥४। पही, ए० १५९ ।

४. 'दमणनारम् समामणाण पणाम्म हाति गाहाजा । पन्। सुत्तगारा । समामरम्य सन णाः ॥५॥ वरो, ५० १६०

५. 'लर्जा य सजमानजमन्स ल्बा तहा चरित्तस्य । हामु वि एकका गाटा अर्द्धेषुनसाम-णजस्म ॥६॥' वहा, ५० १६३

ह 'बत्तारि य पर्ठवण गाला सकामण वि च लारि । जोनठुणाण निणिग दु एक गरम हानि किर्द्वीण ॥७॥ वहां, ५० १६४

७ 'चत्तारि य ख़बणाए एक्का पुण होदि मीणमाहरम । एक्का नगहणोए अट्ठाबोम ममा सेणा ॥८॥ वही, १० १६६

८ 'किहात्रयवीचारे मगहणी फीणमोहपटठराणः सत्तदा गाहाओ अण्णाजी समास गाहाओ ॥९॥ वहा, १० १६८

९. 'मकामण आबद्दण-किट्टीरतवणाण एक्कवास तु । एदाआ सुत्तगाहाओ सुग अण्णा भाम गाहाओ ॥१०॥ वही, ५० १७०

गाथाओमे कितनी सूत्रगाथाएँ हैं और कितनी असूत्रगाथाएँ हैं। ग्यारहवी ' और वारहवी गाथामें जिस जिम सूत्रगाथाकी जितनी भाष्यगाथाएँ हे उनका निर्देश है। और तेरहवी तथा चौदहवी गाथामे कसायपाहुडके पन्द्रह अधिकारो-का नाम निर्देश है।

इस प्रकार प्रारम्भमें ही ग्रन्थके अन्तर्गत अधिकारो और उनमे गायाओके विभागका सूचन कर दिया गया है।

अधिकारोके अनुसार सूत्रगायाओ और भाष्यगायाओकी तालिका इराप्रकार है-

| वावकाराक वर्षुतार पूर्रामाना वार माध्यमायावाका तालिका इराप्रकार ह                                                                                                                |                                 |                                                                                                   |                                                |                                                                                                                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                  | चारित्रमोहक्षपणाकी भाष्य गाथाएँ |                                                                                                   |                                                |                                                                                                                                            |
| अधिकार नाम                                                                                                                                                                       | गाथा स०                         | चारित्रमोह-<br>क्षपणा                                                                             | गाथा स०                                        | भाष्य गाया                                                                                                                                 |
| १-५प्रारम्भके ५ अवि० ६ वेदक ,, ७ उपयोग ,, ८ चतु स्थान ९ व्यजन १० दर्शनमोहो- पशमना ११ दर्शनमोहअपणा १२ सयमासयम- लिघ और १३ चारित्र लिब्ब १४ चरित्रमोहो- पशमना १५ चारित्रमोह- क्षपणा | 3                               | १ प्ररथापक<br>२ सक्रामक<br>३ अपर्वतना<br>४ कृष्टिकरण<br>५ कृष्टिक्षपणा<br>६ क्षीणमोह<br>७ सग्रहणी | ४<br>३<br>११<br>४<br>१<br>१<br>२८<br>सूत्रगाथा | (१)५,(२)११,(३) ४ गा०(४)२ = २३ (१)३,(२)१,(३) ४ = ८ (१)३,(२)२,(३)१२, (४)३,(५)४,(६)२ (७)४,(८)४,(९)२ (१०) ५, = ४१ (१)१,(२)१,(३)१० ८६ भाष्यगाथा |

१ 'पच य तिण्णि य दो लग्न चडक्क तिण्णि निष्णि एक्का य । चत्तारि य निण्णि उमे पच य एक्क तह य लुक्क ॥११॥ वहां, पृ० १७१ तिण्णि य चडरो तह दुग चत्तारि य होनि तह चडक्क च । दो पचेव य एक्का अण्णा एक्का य दम दो य ॥१२॥' क० पा० पृ० १७१

माणिषद्देमो ॥१४॥ त० पा०, भा० १, पृ० १७८ ।

२. 'पेज्जहामिटिस्ती ट्रिटि अणुभागे च वधग चेय । वेदग उवजोगे वि य चउट्ठाण वियजणे चेय ॥१३॥ सम्मत्तदेसविरयी सजम उवमामणा च गवणा च । दमणचिरित्तमोहे अद्वापिट-

## २८: जैनसाहित्यका इतिहास

इस प्रकार पन्द्रह अधिकारोकी मूलगाथाओका जोड ९२ है और इनमेसे चारित्रमोहकी क्षपणासे सम्बन्ध रखनेवाली २८ गाथाओमेंसे २१ गाथाओकी भाष्य-गाथाओका जोड ८६ है। इन सबका जोड ९२ + ८६ = १७८ होता है। प्रारम्भ-मे पन्द्रह अधिकारोका नाम निर्देश करनेवाली दो गाथाओको जोडनेमे कुल गाथाओ-की सख्या १८० होती है।

### कसायपाहुडकी गाथासख्या

किन्तु कसायपाहुडकी कुल गाथाओकी मख्या २३३ हैं। पूर्वीक्त एकसी अम्मी गाथाओके सिवाय ५३ गाथाएँ और भी है। १२ गाथाएँ सम्बन्धज्ञापक है, ६ गाथाएँ अच्छापरिमाणका निर्देश करती है, सक्रमवृत्तिमे सम्बन्द्व ३५ गाथाएँ हैं। इन १२ + ६ + ३५ = ५३ गाथाओको १८० मे जोडनेसे कसायपाहुडकी गाथा-सख्या २३३ होती है। जयधवला-टीकाके रचयिता श्रीवीरसेन म्वामीके अनुसार इन समस्त गाथाओके रचयिता आचार्य गुणधर थे।

किन्तु जयधवला भे उन्होने स्वयं यह शका उठाई है कि जब कसायपाहुडकी गाथासत्या २३३ थी, तो गुणधराचार्यने ग्रन्थके प्रारम्भमे १८० गाथाओका ही निर्देश क्यों किया ? वीरसेन स्वामीने उसका समाधान करते हुए लिखा है कि पन्द्रह अधिकारोमे विभक्त गाथाओका निर्देश करनेकी दृष्टिसे गुणधराचार्यने १८० गाथासख्याका निर्देश किया है, किन्तु वारह सम्बन्धगाथाएँ और अद्धापरिमाणका निर्देश करनेवाली छै गाथाएँ पन्द्रह अधिकारोमेसे किसी भी अधिकारसे वद्ध नही है, अत उनको छोड दिया है।

तब पुन शका की गई कि सक्रमणसम्बन्धी ३५ गाथाएँ तो बन्धक नामक अधिकारसे प्रतिबद्ध है, अत उनको ४८० के साथ मिलाकर २१५ गाथासख्या-का निर्देश करना क्यो उचित नही समझा ? इसका समाधान करते हुए वीरसेन स्वामीने कहा हैं कि प्रारम्भके पाँच अर्थाधिकारोमे केवल तीन ही गाथाएँ है और उन तीन गाथाओसे वधे हुए पाँच अधिकारोमेसे बन्धक नामक अधिकारसे ही उक्त पैतीस गाथाएँ सबद्ध है, इसिलये उन पैतीस गाथाओको १८० मे सम्मिलित नहीं किया।

क्या इन गाथाओमे कुछ गाथाएँ नागहस्तिकृत भी है ? इस प्रश्नपर विचार करनेंस जात होता है कि जयधवलाके अनुसार वीरसेन स्वामीसे पहले होनेवाले कुछ टीकाकारोका ऐसा मत रहा है कि एकसाँ अस्सी गाथाओके सिवाय जो शेप ५३ गाथाएँ है वे नागहस्तिकृत है ?।

१ क० पा० भा० १, पृ० १८२-१८३।

 <sup>&#</sup>x27;अमीदिसदगाहाओ मोत्तूण अवसेससबद्धापिरमाणणिद्दे ससक्रमणगाहाओ जेण णाग हित्यआइरियक्तयाओ तेण 'गाहासदे असीदे' त्ति मणिदूण णागहित्यआइरिण्ण पइञ्जा कटा इदि के वि वक्ताणाइरिया मणित, तण्ण बढदे ।'—क० पा०, भा० १, ५० १८३ ।

अर्थात् प्रारम्भकी मम्बन्धनिर्देशक वारह गाथाएँ, अद्धापिरमाणका निर्देश करनेवाली १५ से २० तक छै गाथाएँ और सक्रमवृत्तिमम्बन्धी ३५ गाथायें किन्ही व्याख्याकारोके मतसे नागहस्तीकृत है। अत 'गाहासदे असीदे' इत्यादि प्रतिज्ञावाक्य नागहस्तीका है, गुणधरका नहीं। इन गाथाओं सम्बन्धमें दो बातें उल्लेखनीय है—एक तो प्रारम्भकी पहली गाथाको छोडकर 'गाहासदे असीदे' आदि सम्बन्धनिर्देशक गाथाओपर और अद्धापिरमाणका निर्देश करनेवाली छै गाथाओपर यतिवृपभके चूणिमूत्र नहीं है, दूसरी बात यह है कि सक्रमसे सम्बद्ध ३५ गाथाओं मेसे तेग्ह गाथाएँ शिवशर्म रचित माने जाने वाली कर्मप्रकृतिमें भी पायी जानी है।

यद्यपि इन बातोमे उक्त गाथाओके नागहस्तीकृत होनेका ममर्थन नहीं होता, तथापि ये बातें उक्त गाथाओकी स्थितिपर यित्किञ्चित् प्रकाण तो डालती ही है।

किन्तु वीरसेन स्वामी उक्त व्याख्याकारोके मतमे महमत नही है। उनका कहना है कि ऐसा माननेसे गुणधराचार्यकी अज्ञता द्योतित होती हैं। किन्तु यह युक्ति कोई जोरदार नहीं है। क्योंकि मोलह हजार पदप्रमाण कपायप्राभृतकों एकसों अस्सी गायाओंमें सक्षिप्त करनेवाले गुणवराचार्यं स्वरचित गायाओंका अधिकारोमे विभाजन वतलानेके लिये ग्यारह गायाएँ जितना म्थान नहीं रोक सकते थे। फिर 'गाहासदे असीदे' आदि गायाओंकी रचनार्यौलींमें भी उनके अन्यकर्तृक होनेका आभास होता है। उन गायाओंका नचियता पन्द्रह अधिकारोमें विभक्त एकमौ अस्सी गायाओंको किम अधिकारमें कितनी गायाएँ है, यह वतलानेकी प्रतिज्ञा करता है। इस प्रकारकी प्रतिज्ञा गुणधरकृत सभव नहीं है, उन्हें यदि प्रतिज्ञा करता है। इस प्रकारकी प्रतिज्ञा गुणधरकृत सभव नहीं है, उन्हें यदि प्रतिज्ञा करता होती, तो सोलह हजार पदप्रमाण कसायपाहुडको एकमौ अस्सी गायाओंमे सिक्षप्त करता हूँ, ऐसी प्रतिज्ञा करनी चाहिए थी। वे कसाय-पाहुडको उपसहृत करनेके लिये सन्तद्ध हुए थे, न कि स्वरचित गायाओंको स्वरचित अधिकारोमे विभाजित करनेके लिये।

दूसरे 'मत्तेदा गहाओ', 'एदाओ सुत्तगाहाओ' आदि पद यह सूचित करते है कि इन गाथाओकी रचनासे पूर्व मूलगाथाओ और भाष्यगाथाओकी रचना हो चुकी थी। अन्यथा अमुक अमुक सूत्रगाथा है, इस प्रकारका कथन मम्भव नही था। एक बात और भी द्रष्टन्य है। गाथा १३-१४ में गुणधराचार्यने अधिकारोका निर्देश किया है। उन गाथाओकी 'टीकाके आरम्भमें ही जयधवलाकारने यह शका उठाई है कि 'इम इस अधिकारमे इतनी इतनी गाथाए है' इस प्रकारके कथनसे ही पन्द्रह अधिकारोका ज्ञान हो जाता है। फिर इन गाथाओके द्वारा १५ अधिकारो-

१ कमा० पा०, भा० १, प० १७८।

# ३० जैनसाहित्यका इतिहास

का कथन किस लिये किया गया है ?

इमका ममाधान करते हुए जयधवलाकारने कहा है कि पूर्व निर्दिट जिन गाथाओंमे यह वतलाया है कि अमुक-अमुक अधिकारमे अमुक-अमुक गाथा मम्बद्ध है, वे गाथाएँ इन्ही दो गाथाओंकी वृत्तिगाथाएँ है अत इनके विना उनका कथन नहीं वन सकता।

इस कथनमे यह स्पष्ट है कि अधिकार-निर्देशक गाथाओं के पश्चात् ही अधि-कारोमे गाथाओंका निर्देश करनेवाली गाथाएं रची गई हे, वयोकि सूत्रगाथामे वृत्तिगाथा पहले नही रची जा सकती । और वृत्तिगाथाका सूत्रगाथासे पूर्व निर्देश भी कुछ विचित्र-मा ही लगता है।

अत अन्य व्याख्याकारोका यह कथन कि 'गाहामदे अमीदे' आदि प्रतिज्ञा-वाक्य नागहस्तीका हे, नितान्त उपेक्षणीय नहीं है।

## कसायपाहुडकी गाथाओका सूत्रत्व

यह पहले लिख आये है कि १६ हजार पदप्रमाण कमायपाहु इको गुणघरा-चार्यने केवल १८० गाथाओमे निवद्ध किया था। इतने विस्तृत गन्यका इतनी थोडी गाथाओमें निवद्ध किये जानेमे उन गाथाओका सूत्ररूप होना स्वाभाविक ही है। इसीलिये गाथानस्वर २ में 'वोच्छामि सुत्तगाह्।' पदके द्वारा गाथाओके स्त्ररूप होनेका निर्देश किया गया है।

'सूत्र' गव्दका इतिहास वनलाते हुए डा० विन्टर नीट्स्ने लिखा है—'सूत्र' गव्दका म्ल अर्थ 'धागा' या 'डोरा' था, फिर 'थोडेसे गव्दोमे निवद्ध 'नियम' या 'उपदेग' हो गया। जैसे वस्त्र अनेक धागोसे बुना जाता है वैसे ही एक शिक्षणका क्रम इन सिक्षाप्त नियमोसे गथित किया जाता है। इस प्रकारके सिक्षप्त सूत्रोसे ग्रथित वहे ग्रन्थोको भी सूत्र कहा जाता है। ये ग्रन्थ केवल प्रयोगात्मक कार्योके काम आते है। इनमे अतिमक्षिप्त किन्तु सुट्टुरीतिसे किमी ज्ञान-विज्ञानका समावेश रहता है और इंसलिये विद्यार्थी उन्हें सरलतासे स्मृतिसे रख सकते है। सभवत्या भारतीयोके इन सूत्रोके समान विश्वके समस्त साहित्यमें दूसरी वस्तु नहीं है। कम-से-कम गव्दोमे अधिक-से-अधिक कहना इन सूत्रात्मक ग्रन्थोकी रचना करने वालोका कर्तव्य होता है। भाष्यकार पतञ्जलिकी इस उक्तिको प्राय• उद्धृत किया जाता है, जिसका आग्रय यह है कि सूत्रकार अर्धमात्राके लाघवसे उतना ही प्रसन्न होता है जितना पुत्रोत्पित्तमे (हि० इ० लि०, भा० १, पृ० २६८-२६९)।

कमायपाहुडके गाथासूत्रोमे भी कम-से-कम गव्दोमे अधिक-मे-अधिक कहनेका मफल प्रयाम किया गया है, यदि ऐमा न किया जाता तो इतने विञाल ग्रन्थका इतनी थोडी गाथाओं इाग उपमहार करना सभव न होता।

जैन माहित्यके अवलोकनसे यह प्रकट है कि द्वादशाग वडा विशाल था।

उसकी विशालताका परिचय पूर्वपीठिकामे दिया गया है। किन्तु उस विशाल द्वादशागको 'सूत्र' भी कहते थे। कालक्रमसे जैन परम्परामें व्यक्तिविशेपके द्वारा रचित ग्रन्थोको ही सूत्र कहनेकी परिपाटी प्रवर्तित होगई थी। उसके अनुसार जो गणधरके द्वारा कथित अथवा प्रत्येकबुद्धके द्वारा कथित अथवा श्रुतकेवलीके द्वारा कथित, अथवा अभिन्नदसपूर्वीके द्वारा कथित हो उसे सूत्र कहते थे।

इसीमे जयधवलामे<sup>र</sup> यह शका की गई है कि गुणधराचार्य न तो गणधर थे, श्रुतकेवली थे न प्रत्येकबुद्ध थे और न अभिन्नदमपूर्वी थे। तब उनके द्वारा रचित गाथाओको सूत्र क्यो कहा गया ? इस जकाका ममाधान करते हुए श्रीवीरमेन स्वामीने कहा है कि गुणघराचार्यके द्वारा रचित गाथाएँ निर्दोप है, अल्पाक्षर है, और असदिग्ध है, अत सूत्रमम होनेसे उन्हे सूत्र कहा गया है।

ईम समाधानके द्वारा जयधवलाकारने सूत्रके सर्वप्रसिद्ध लक्षणको उद्धृत करके कमायपाहुडके गाथाओकी सूत्रमजाका समर्थन किया है। सूत्रका<sup>3</sup> मर्वप्रसिद्ध लक्षण इम प्रका<sup>7</sup> है—'जिममें अल्प अक्षर हो, जो असदिग्ध हो, जिममें सार भरा हो, जिसका निर्णय गूढ हो, जो निर्दोप हो, मयुक्तिक हो और तथ्यभूत हो उसे विद्वान् सूत्र कहते हैं। सूत्रका यह लक्षण सर्वमान्य है।

इमपर भी जयधवलामे यह शका की गई है कि यह सम्पूर्ण सूत्रलक्षण तो जिनदेवके मुखमे निकले हुए अर्थपदोमे ही सभव है, गणधरके मुखमे निकली हुई ग्रन्थरचनामें नही, क्योंकि गणधरके द्वारा रचित द्वादगागरूप श्रुत तो वडा विजाल होता है ? इसका समाधान करते हुए कहा गया है कि गणधरके वचन भी सूत्रसम होनेमे सूत्र कहे जानेके योग्य होते है।

इस चर्चामे यही प्रकट होता है कि 'सूत्रमज्ञाके योग्य वे ही रचनाए होती है जिनमें सूत्रका उक्त लक्षण घटित होता है। चूकि इस प्रकारकी रचना करना साधारण व्यक्तिका काम नहीं है, अत विशिष्ट व्यक्तियोकी उक्त प्रकारकी कृतिया भी सूत्र कही जा मकती है। फलत गुणधररचित कसायपाहुडकी गाथाओको भी सूत्र कहा जा सकता है।

किन्तु गुणधराचार्यने जिन एकमी अस्सी गाथाओमें कमायपाहुडको उपसहत किया है उनमें उन्हें 'सुत्तगाहा' नहीं कहा। 'गाहासदे अमीदे' आदि जिन गाथाओ-के गुणधरकृत होनेमें विवाद रहा है उनमे ही उन्हें 'सुत्तगाहा' कहा है। उनमे भी

१ 'सुत्त गणधरकिरय तहेच पत्ते यबुद्धकिहय न । सुद्रकेविल्णा किरय अभिण्णद्रमपुन्ति-किरय न ॥ १४॥ भ० आ० ।

२ क० पा०, भा० १, पृ० १५३-१५४।

अत्रोपयोगी दलोक — अल्पाक्षरममिनग्ध माग्वद्गृहिनर्णयम । निर्दाप हेतुमत्त्रय मृत्र मित्युच्पते वुधै ।'—क० पा० मा० १, पृ० १५४ ।

३२ : जैनसाहित्यका इतिहास

कुछको 'सुत्तगाहा', कुछको 'गाहा' और कुछको 'गभामगाहा' कहा हूं ।

चारित्रमोहकी क्षपणा नामक पन्द्रहवे अधिकारमें गुल अट्टाईम गायाण है। उनमेंने मातको 'गाहा' और जेप इनकीमको 'राभागगाहा' कहा है। जिन गायाओ-का ज्याख्यान करनेवाली भाष्यगायाएँ हूं उन्हें 'मभागगाहा' (मभाष्यगाया) कहा है। २८ मेंने इनकीम गायाण ऐसी है जिनकी भाष्यगायाए भी है, अन उन्हें सभाष्यगाया कहा है। और जेप गातको केवल 'गाहा' लिया है। किन्तु 'मलेदा गाहाओका ज्यास्यान करते हुए जयधवलाकारने लिया है कि 'ये मात गायाण सूत्रगायाएं नही है, क्योंकि उनके द्वारा मूचित किये गये अर्थका व्यार्यान करनेवाली भाष्यगायाओंका अभाव है।'

डसका मतलव तो यह हुआ कि गभाष्यगाथाओको ही यूत्रगाया कहना चाहिए। और ऐसा माननेमे केवल इक्कीस गाथाएँ ही यूत्रगाथा ठहरती है।

गाथामख्या नौकी उत्थानिकामे जयधवलाकारने लिगा है—' अब पन्द्रहवे अधिकारमे आई अट्टाईस गाथाओमें कितनी सूत्रगाथाएं है और कितनी सूत्रगाथाएं नहीं है, इसप्रकार पूछने पर असूत्रगाथाओका प्रमाण बतलाने के लिए आगेका सूत्र कहते हैं। जिसमें अनेक अर्थ सूचित हो उसे सूत्रगाथा<sup>3</sup> कहते हैं और जिसमें अनेक अर्थ सूचित न हो उसे असूत्रगाथा कहते हैं।' इसमें भी उक्त कथनका ही समर्थन होता है।

किन्तु गाथामख्या दोमे एकसी अस्सी गाथाओको सूत्रगाथा कहा है आंग् जयधवलाकारने उसका ममर्थन किया है। 'वोच्छामि सुत्तगाहा जियगाहा जिम्म अत्थिमि पदका व्याख्यान करते हुए जयधवलाकारने लिखा है—'उन एकमी अस्मी गाथाओमेमे जिस अधिकारमे जितनी सूत्रगाथाएँ पाई जाती है उन सूत्र-गाथाओका मैं कथन करता हूँ। इस सूत्रगाथाके तीसरे चरणमे स्थित गाथाशब्दके साथ लगे हुए 'सूत्र' जब्दको इसी गाथाके चौथे चरणमे स्थित 'गाथा' जब्दके साथ भी लगा लेना चाहिये ।'

इसप्रकार जयधवलाकारने मभी गाथाओको सूत्रगाथा स्वीकार किया है। ऐसी स्थितिमे यही समाधान उचित प्रतीत होता है कि गाथासख्या नौमे जो सात गाथाओको असूत्रगाथा कहा है वह आपेक्षिक कथन है। चारित्रमोहक्षपणा नामक अधिकारकी इक्कीस गाथाओकी दृष्टिसे ही वे असूत्रगाथाएँ है क्योंकि उनकी भाष्यगाथाओका अभाव है।

 <sup>&#</sup>x27;मत्तेदा गाहाओ अण्णाओ मनामगाहाओ ॥९॥'

<sup>»</sup> क०पा०, मा० १, पृ० १६९

३ 'का सुत्तगाहा ? सूचिदणेगत्था। अवरा असुत्तगाहा।' वही, पृ० १६८।

४. वहीं, ५०१५३।

रूप गाथाओको 'भा यगाथा' कहा है। तथा अन्य गाथाओको 'सुत्तगाहा' शब्दसे निर्दिष्ट किया है।

<sup>५</sup> इन्द्रनन्दिने भी अपने श्रुतावतारमें सब गाथाओको गाथासूत्र कहा है। किन्तु उनमेंसे १८३ को (१८० होना चाहिये) मूलगाथा और शेप ५३ को विवरण-गाथा कहा है।

किन्तु जयधवलाकारने 'मूलेंगाथा' का अर्थ भी सूत्रगाथा ही किया है। सभवतया वे १८० गाथाओको मूलगाथा<sup>3</sup> या सूत्रगाथा मानते है। किन्तु चूणि-सूत्रकारने 'मूलगाथा' शब्दका व्यवहार केवल चारित्रमोहक्षपणानामक अधि-कारमें आगत सभाष्य-गाथाओके लिये ही किया है और भाष्यगाथाओको छोड-कर शेप सबको सूत्रगाथा कहा है। यही हमें उचित प्रतीत होता है।

चूर्णिसूत्रकार श्रीयतिवृषभने कितपय सूत्रगायाओको उनके विषय-प्रतिपादन-के अनुसार कुछ अन्य नाम भी दिये हैं। वे नाम है-पुच्छासुत्त, वागरणसुत्त और सूचणासुत्त ।

जिन गाथाओमें किसी विषयकी पृच्छा की गई हो, कोई बात पूछी गई हो वे गाथाएँ पृच्छासूत्र कही गई है। चारित्रमोहक्षपणानामक अधिकारकी तीस मूलगाथाएँ पृच्छासूत्र है। अन्य अधिकारोमें भी पृच्छात्मक गाथासूत्रोकी पर्याप्त सख्या पाई जाती है।

पृच्छासूत्रका उदाहरण इस प्रकार है-

'किस<sup>8</sup> कपायमें एक जीवका उपयोग कितने काल तक होता है ? कौन उपयोगकाल किससे अधिक है और कौन जीव किस कषायमें निरन्तर एक-सा उपयोगी रहता है ? ।। ६३ ।।

जयधवलाकारने 'वागरणसुत्त' का अर्थ किया है व्याख्यानसूत्र । अर्थात् जिसके द्वारा किसी विषयका व्याख्यान किया जाता है उसे व्याकरणसूत्र कहते है । इसका उदाहरण—'विवक्षित कृष्टिका बन्ध अथवा सक्रमण नियमसे क्या सभी स्थितिविशेपोर्मे होता है ? विवक्षित कृष्टिका जिस कृष्टिमें सक्रमण किया

१ अधिकाशीत्या युक्त शत च मूलम् त्रगाथानाम् । विवरणगाथाना च अधिकं पञ्चाशत-मकाषीत् ॥१५३॥

ण्व गाथास्त्राणि पञ्चदञ महाधिकाराणि प्रविरच्य व्याचख्यौ स नागहस्त्यार्थमसुभ्याम् ।।१५४॥

 <sup>&#</sup>x27;मूलगाहाओ णाम सुत्तगाहाओ'—क पा० भा०।

३ 'ण्त्येव पयटी य मोहणिज्जा) एदिस्से मूलगाहाण अत्थो ममत्तो ।' क० पा० मा०

४ 'केविचर उवजोगो किम्म कसायिम्म को व केणहियो । को वा किम्म कसाय अभिक्ख-सुवजोगसुवजुत्तो ॥६३॥

## ३४ जैनसाहित्यका इतिहास

जाता है उसके सर्व अनुभागविशोपोमे मंक्रमण होता है। किन्तु उदय मध्यमकृष्टिसे जानना चाहिये।। २१९।।

इम गाथा १ पूर्वार्व तो पृच्छासू तमप है किन्तु उत्तरार्धको चूर्णिसूत्रकारने वागरणसुत्त कहा है।

जिस गाथाके हारा किसी विषयकी सूचना की गई हो उमको 'सूचनासूत' कहा है। जैमे गाथा ६७ के 'केवडिया उवजुत्ता' पद से द्रव्यप्रमाणानुगम, 'सिरमीसु च वग्गणाकसाएसु' पदमे कालानुगम, 'केविटिया च कमाए' पदमे भागाभाग, और 'के के च विमिस्सदे केण' पदमे अल्पबहुत्व, इस प्रकार ये चार अनुयोग तो सूत्रनिबद्ध है। किन्तु शेप चार अनुयोग सूचनारूप अनुमानमे ग्रहण कर लेना चाहिये।

## कसायपाहुड शैली

गायाओं के उक्त विवरणसे कसायपाहुडकी दौलीका आभास मिल जाता है। रचनाकी दृष्टिने गाथाओं की शब्दावली विल्ड नहीं है किन्तु जैन कर्ममिद्धान्तसे सबद्ध होनेके कारण जैन कर्मसिद्धान्तका ज्ञाता ही उनका रहस्य ममझ सकता है। परन्तु अधिकतर गाथाएँ पृच्छारूप है—उनमें प्रत्येक अधिकारसे मबद्ध विषयोको प्रश्नके रूपमे निर्दिष्ट किया गया है किन्तु कही तो उन प्रश्नोसे मम्बद्ध कुछ आवश्यक वातों को सूत्रक्षपसे कह दिया गया है, अन्यथा प्रश्नों हारा ही विषयोको सूत्रक्षपसे कह दिया गया है। इसका कारण यह है कि इस ग्रन्थकी रचना जनसाधारणके लिये नहीं की गई है, किन्तु जैन कर्मसिद्धान्तके पारगामी बहुश्रुतों के लिये की गई है। अत इसके पृच्छासूत्रों उठाये गये प्रश्नों को हृदयगम करके उनका समाधान वही कर सकता है जो आर्यमक्षु और नाग-हस्तीकी तरह उस विषयका ममंज हो।

इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें जो यह लिखा है कि गुणधर आचार्यने अपने द्वारा रिचत कसायपाहुडकी गाथाओका व्याख्यान आर्यमक्षु और नागहस्तीको किया, उसमें कितना तथ्य है, यह कहना तो शक्य नहीं है, किन्तु इसमें सन्देह नहीं कि गुणधराचार्यने कसायपाहुडकी रचना करके अवश्य ही उनका व्याख्यान अपने

१ 'त्रवो व सकमो वा णियमा सन्त्रेष्ठ दिठिदिविसेष्ठ । सन्त्रेष्ठ चाणुभागेष्ठ मकमो मिल्प्तमो उदओ ।।२१९।।—'सन्त्रेषु चाणुभागेषु मकमो मिल्झमो उदओ ति एद मन्त्र वागरण सुत्त —क. पा. ख्, ए० २८३ ।

२ 'केबिडिया उवजुत्ता सरिसीस च वग्गणाकसायसु' चेति पदिस्से गाहाण अत्थ विहासा पसा गाहा स्चणासुत्त । एदीप स्विदाणि अट्ठ अणिओगदाराणि।—क. पा सू, पूरु ५८५।

किमी बहुश्रुत शिष्यको अवश्य किया होगा और वही व्याख्यान साक्षात् या परपरा-से आर्यमक्षु और नागहस्तीको प्राप्त हुआ होगा। यदि ऐसा न होता, तो कसाय-पाहुडरूपी गागरमें जो श्रुत-सागर भरा हुआ है उसका उद्घाटन करना शक्य नहीं था।

प्रक्तात्मक प्रणाली बहुत प्राचीन है। बौद्धोके अभिधम्मिपटककी दौली भी प्रक्तात्मक प्रणालोको लिये हुए है। प्रक्त और उत्तरके रूपमें विषयको समझाया गया है। देवेता॰ आगमसाहित्यमें भी इस प्रणालीके दर्शन होते है। भगवती-सूत्र तो प्रक्तोत्तररूपमें ही है। गीतम गणधरके प्रक्तोका उत्तर भगवान् महावीर देते है। सभवतया प्रक्तात्मक प्रणाली उसीकी सूचक है, क्योंकि भगवान महावीर गौतम गणधरके प्रक्तोंका उत्तर देते थे। उसीसे श्रुतकी धाराको गित मिलती थी। वीरमेन स्वामीने विषयकों प्रक्तात्मक प्रणालीके विषयमें यही समाधान किया है। आचार्य यितवृषभने भी अपने चूणिसूत्रोमें इस प्रणालीको अपनाया है। उसका व्याख्यान करते हुए यह शका उठाई गई है कि यह पृच्छासूत्र किस लिये कहा है? इमका उत्तर दिया है—शास्त्रकी प्रामाणिकता वतलानेके लिये। इम पर पुन शका की गई कि पृच्छाके द्वारा शास्त्रकी प्रामाणिकता कैसे सिद्ध होती है? पुन उत्तर दिया गया—चूँकि यह पृच्छा गौतम स्वामीने तीर्थं द्वार भगवान महावीरसे की है, अत इससे शास्त्रकी प्रमाणिकताका बोध होता है।

वीरसेन स्वामीने इस सम्बन्धमें इतना और भी लिखा है कि 'इस पृच्छासूत्रके हारा चूणिसूत्रकारने अपने कर्तृत्वका निवारण किया है अर्थात् इससे उन्होने यह सूचित किया है कि उन्होने जिस तत्त्वका कथन किया है वह उनकी अपनी उपज नहीं है बल्कि गौतम गणधरने महावीर स्वामीसे जो प्रदन किये थे और उनका जो उत्तर उन्हें भगवानसे प्राप्त हुआ था, उसे ही उन्होने यहाँ निवद्ध किया है।'

अतएव सक्षेपमें कसायपाहुडकी शैली प्रश्नोत्तररूप मूत्र-शैली है। यह शैली वैदिक वाङ्मय और बौद्ध वाड्मयके प्राचीन ग्रन्थोमें भी पायी जाती है।

### कयायपाहडका विपय-परिचय

पहले लिख आए है कि आचार्य गुणधरने सोलह हजार पद प्रमाण कसाय-पाहुडको मात्र दो सौ तेतीस गाथाओमें उपसंहत किया है तथा उनमेंसे कुछ गाथाएँ सूचनात्मक, कुछ पृच्छात्मक और कुछ व्याकरणात्मक या व्याख्यात्मक है।

सर्वप्रथम गाथामें आचार्य गुणधरने यह बतलाया है कि पाँचवें पूर्वकी दसवी वस्तुमें पेज्जपाहुड नामक तीसरा अधिकार है उससे यह कसायपाहुड उत्पन्न हुआ

१ का पा , भा २, प २११।

हैं। इस तरह इस गायाके द्वारा ग्रन्थकारने पर्यक्ता नाम और उसके पृथांगारको सूचित किया है।

दूसरी गाथामें फहा है कि उस कमायपाहुएमें एकमी अस्मी गाथाएँ है और वे पन्द्रह अधिकारोमें तिभयत हैं। उनमेंमें जिस अधिकारमें जिल्ली सूलगायाएँ प्रतिबद्ध हैं, उन्हें मैं कहुँगा।

आगेकी छह गायाओंके द्रारा करा है कि पेडक्रशेयदिनीया, स्थितिविभक्ति, अनुभागविभित्ति, बन्धक अर्थात् बन्ध और सक्रम एन पांच अिक्कारोंमें तीन गायांगें निवस है। वेदकनामक अधिकारमें तार, उपयोगनामक अधिकारमें पांच सूत्रगायांग निवस है। वर्जनमोहरू और विभागमा अधिकारमें पांच सूत्रगायांग निवस है। वर्जनमोहरूपनामनानामक अधिकारमें पांच सूत्रगायांगें है। स्थमास्यमन्त्रीय और पारिस्वित्तनामक अधिकारमें एक ही गाया है नथा चारित्रमोहरूपनामनानामक अधिकारमें आह सूत्रगायांगें है। मारित्रमोहर्ति भाषांकि सम्बन्ध नार, सक्रमणमें चार, अपवर्तनमें तीन, कृष्टिकरणमें ग्यारह, कृष्टियोक्त अपणामें नार, धीणमोहमें एक, स्पर्हाने स्थाप्त है।

उम तरह आठ गायाओंगे प्रत्येक अधिकार मम्बन्धी गायाओंगा विभाजन करके आचार्य गुणधरने आगेकि चार गायाओंग म्यगायाओं और उनकी भाष्य-गायाओंका निर्देश किया है। उनके पटचान् दो गायाओंगे गनके पन्द्रह अर्यानि-कारोका निर्देश किया है।

इनके पश्चात् छह गाथाओं से अद्वापिरमाणका कथन है। उममे कालके अल्पवहुत्वका कथन है। यथा—दर्जनोपयोगका जघन्यकाल सबसे कम है। इममे विशेप अधिक चक्षुइन्द्रियावग्रहका जघन्यकाल है। इनमे विशेप अधिक घ्योगाव-ग्रहका जघन्यकाल है। इनी तरह द्याण-अवग्रह, जिह्वा अयग्रह, मनोयोग, वचन-योग, काययोग, स्पर्शन-अवग्रह, अवायज्ञान, ईहाज्ञान, श्रुतज्ञान और व्वामो-च्छासका जघन्यकाल उत्तरोत्तर विशेप अधिक है। तद्भवस्य केवलीके केवलज्ञान और केवलदर्शका काल तथा सकपाय जीवके श्रुवललेव्याका काल दवाच्छोछ्वामके जघन्यकालसे विशेप अधिक है। इन तीनोके जघन्यकालमे एकत्ववितक अवीचार घ्यानका जधन्यकाल विशेप अधिक है। इन तीनोके जघन्यकालमे एकत्ववितक अवीचार घ्यानका जधन्यकाल विशेप अधिक है। इसी तरह पृथक्तवितक सवीचार घ्यान, उपशामश्रेणिसे गिरे हुए सूक्ष्मसाम्परायिक, उपशामश्रेणिपर चढनेवाले सूक्ष्मसाम्परायिक, क्षपकश्रेणिगत सूक्ष्मसाम्परायिक, मान, क्रोध, माया, लोभ, क्षुद्रभव-ग्रहण, क्रुव्हिकरण, मक्रमण, अपवर्तन, उपशान्तकपाय, क्षीणमोह, उपशामक,

क्षपकका जघन्यकाल उत्तरोत्तर विशेष अधिक है। इसी तरह आगे इनका उत्कृष्ट-काल कहा है।

जैनसिद्धान्तमें चर्चित उक्त विषयोको हृदयगम करनेके लिए कालके अल्प-बहुत्वका कथन अपना विशेष महत्व है। इसीसे आचार्य गुणधरने ग्रन्थके प्रारम्भमें छह गायाओसे उसका कथन किया है। इसके पश्चात् पन्द्रह अधिकारोसे सम्बद्ध गाथाएँ प्रारम्भ होती है।

सबसे प्रथम अधिकार-सम्बन्धी गाथामें यह शका की गई है कि 'किस नयकी अपेक्षा किस कषायमें पेज्ज (प्रेय) होता है अथवा किस कषायमें किस नयकी अपेक्षा हेप होता है ? कौन नय किस द्रव्यमें दुष्ट होता है अथवा कौन नय किस द्रव्यमें प्रेय होता है ?'

इस आशकासूत्रका अभिप्राय यह है कि क्रोध, मान, माया, लोभ इन चार कपायोमेंसे किस नयकी दृष्टिमें कौन कपाय राग है और कौन हेपरूप है रागहेपसे आविष्ट जीव किस द्रव्यको अपना अहितकारी हेपरूप मानता है और किस द्रव्यको रागरूप मानता है ? राग-हेप ही ससारकी जड है। इनके नष्ट हुए विना जीव ससारसे मुक्त नही हो सकता। अत उन्हीसे वर्ण्य विपयका प्रारम्भ होता है। आचार्य गुणधरने इस आशकासूत्रका स्वय कोई उत्तर नही दिया। यह कार्य चृणिसूत्रकार और उसके व्याख्याकारोने किया है।

इससे आगेकी गाथामें कहा है—'मोहनीयकर्मकी प्रकृति-विभिक्त, स्थिति-विभिक्त, अनुभाग-विभिक्त, उत्कृष्ट-अनुत्कृष्टप्रदेश-विभिक्त, झीणाझीण और स्थित्यन्तिककी प्ररूपणा करना चाहिए।'

इस एक गाथाके द्वारा ही इस गाथामें आगत अधिकारोका कथन आचार्य गुणघरने कर दिया है। वृत्तिकार और टीकाकारोने प्रत्येक अधिकारका पृथक्-प्थक् विवेचन किया है।

यहाँ प्रसगवश सक्षेपमे कर्मसिद्धान्तपर थोड़ा-सा प्रकाश डालना उचित होगा।

### कर्म-सिद्धान्त ---

कसायपाहुड, छन्खडागम आदि समस्त करणानुयोगविषयक साहित्य कर्म-सिद्धान्तसे सम्बद्ध है। अत उस सिद्धान्तका सामान्य परिचय यहाँ दिया जाता है।

यह तो प्राय सभी परलोकवादी दर्शनोने माना है कि आत्मा जैसे अच्छे या बुरे कर्म करता है, तदनुसार ही उसमें अच्छा या बुरा सस्कार पड जाता है और उसे उसका अच्छा या बुरा फल भोगना पडता है। परन्तु जैनधर्म जहाँ अच्छे या बुरे सस्कार आत्मामे मानता है वहाँ सूक्ष्म कर्मपुद्रलोका उस आत्मासे वन्ध भी

मानता है। उराकी मान्यता है कि इस लोकमे सूक्ष्म कर्मपुद्गलम्बन्य अरे हुए है, जो इस जीवनी कायिक, वाचिना या मानसिक प्रवृत्तिमें, जिमे जैन निद्यान्त-मे योग कहा है, आकष्ट होकर न्वत आत्मामे बद्ध हो जाते है और आत्माम वर्तमान कपायके अनुसार उनमे स्थिति और अनुभाग पर जाता है। जब वे कर्म अपनी स्थिति पूरी होने पर उदगमे आने है तो अच्छा या यूरा फर देते है। उग तरह जीव पूर्वबद्ध कर्मके उदयसे क्रोनादि कपाय करता है और उनमे नवीन कर्मका वन्ध करता है। कर्मने कपाय और कपायसे कर्मवन्धकी यह परमारा अनादि है। इनी बन्धनमे छूटनेका उपाय धर्म माना जाता है। फर्मबन्धके चार भेद है-प्रकृ-निवन्ध, रियतिवन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशवन्य । कर्मीमे ज्ञानको घातने, मुख-दु खादि देनेका स्वभाव पटना प्रकृतिबन्ध है। कर्म बन्धनेपर जितने नगय तक आत्माके साथ बद्ध रहेगे, उस समयकी मर्यादाका नाम स्थितिबन्ध है। कर्म तीव या मन्द जैसा फल दे जग फलदानकी धिक्ता। पटना अनुभागवन्ध है। कर्मपर-माणुओकी रारयाके परिमाणका नाम प्रदेशवन्व है। प्रकृतिवन्व और प्रदेशवन्य योग-में होते हैं और स्थितिबन्ध एव अनुभागबन्ध कपायमें होते हैं। मन, गचन, कायकी प्रवृत्तिवा नाम योग है। यह योग जितना तीप्र या मन्द होता है, तदनुमार ही पीद्गलिक कर्मस्कन्ध आत्माकी ओर आकृष्ट होते हुं। जैसे ह्या जितनी तेज, मन्द चलती हैं, तदनुसार ही धूल उडती हैं। और कपाय-क्रोध, मान, माया, लोभ जेसे — तीव्र या मन्द होते है, तदनुसार ही कर्मपुद्गलोमे तीव्र या मन्द स्थिति और अनुभाग पडता है। इस तरह योग और कपाय बन्बके कारण है। इनमें भी कपाय ही ससारकी जड है।

कर्मके आठ मूल भेद है—१ ज्ञानावरण—जो आत्माक ज्ञानगुणको ढाकता है, २ दर्शनावरण—जो आत्माके दर्शनगुणको ढाकता है, ३ त्रेदनीय—जो जीवको सुख-दु खका अनुभव कराता है, ४ मोहनीय—जो जीवको अपने स्वरूपके सबधमें विपरीत बुद्धि पैदाकरता है, ५ आयु—जिसके उदयमे जीव किसो एक जन्ममें अमुक समय तक रहता है, ६ नाम—जिसके उदयसे जीवका नया शरीर वगैरह बनता है, ७ गोत्र—जिसके उदयमे जीव उच्च या नीच कहलाता है और ८ अन्तराय—जो जीवके कायोमे बाबा डालता है।

ये आठ कर्म मूल है। इनके १४८ भेद है, जिन्हे कर्मप्रकृतियाँ कहते है। इन कर्मोंकी दस अवस्थाएँ होती है, उन्हे करण कहते हैं। सबसे प्रथम बन्य करण होता है—जीव कर्मसे बधता है या कर्म जीवसे बधता है। बधनेके पश्चात् ही कर्म तत्काल फल नहीं देता, उस अवस्थाकों सत्ता कहते हैं। फल देनेका नाम उदय है। फल देनेके भी दो प्रकार है—समय पर फल देनेका नाम उदय है और असमयमें

फल देनेका नाम उदीरणा है। जैसे—आम पेडपर लगा-लगा गके तो वह सामयिक पकना है और उसे कच्ची अवस्थामें तौडकर भूसे वगैरहमें दवाकर जल्दी पका लिया जाये तो वह असमयका पकना है। इसी तरह बाघे हुए कर्म जीवके परिणामो-का निमित्त पाकर असमयमे भी उदयमें लाकर नष्ट किये जा सकते हैं उसे उदीरणा कहते है। वन्धे हुए कर्ममें अपने अच्छे-बुरे परिणामोके प्रभावसे स्थिति-अनुभाग-को कम कर देना अपकर्षण करण है और वढा देना उत्कर्षण करण है। परिणामोसे कर्मको इस योग्य कर देना कि वह अमुक समय तक उदयमे न आसके उसे उपशम करण कहते है। परिणामोक द्वारा एक कर्मको अपने सजातीय अन्य कर्मछ्प परिणामो देना सक्रम करण है। कर्मकी उस अवस्थाको निधित्त कहते है जिसमें न तो उसे उदयमे लाया जासके और न अन्य कर्मछ्प ही किया जा मके। और उस अवस्थाको निकाचना कहते है जिसमें कर्मका उदय, सक्रमण, उत्कर्षण, अपकर्पण चारो ही सभव न हो।

इन बाठ कर्मोमें सबसे प्रधान मोहनीय कर्म है। उसके दो मुख्य भेद हे— १ दर्शनमोह और २ चारित्रमोह। दर्शनमोहके उदयमें जीवको अपने स्वरूपकी रुचि श्रद्धा, प्रतीति नही होती और जब तक वह नही तब तक उसका समस्त धर्माचरण निरर्थक होता है, उसके होने पर ही मुक्तिका द्वार खुळता है। चारित्रमोहके भेद कपाय है। इस ग्रन्थमे केवल एक मोहनीयकर्मका ही विवेचन है, उसीके सत्त्व, बन्ध, उदय, सक्रमण, उपशम और क्षयका विवेचन है। प्रारम्भके अधिकारोमे प्रकृतिसत्त्व, स्थितसत्त्व, अनुभागसत्त्व और प्रदेशसत्त्व आदिका कथन है। इनके साथ ही बाईसवी गाथा समाप्त होती है।

तेईसवी गाया वन्यक अधिकारसे सम्बद्ध है। इसमें कहा है कि 'कितनी प्रकृतियोको बाधता है? कितना स्थित-अनुभागको बाधता है? कितने प्रदेशोको वाधता है? कितनी प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशका सक्रमण करता है?'

वन्यका कथन तो नही किया, सक्रमका कथन आचार्य गुणघरने पैतीस गाथाओके द्वारा किया है। एक प्रकृतिका तथा उसकी स्थिति, अनुभाग और प्रदेशका अन्य
सजातीय प्रकृति आदिमे परिवर्तनको सक्रम कहते हैं। यह भी चार प्रकारका
है—प्रकृति-सक्रम, स्थितिसक्रम, अनुभागसक्रम और प्रदेशसक्रम। इन्हीका इसमें
विवेचन है।

आगे चार गाथाओं से वेदक अधिकारका कथन है। ये चारो गाथाएँ भी प्रकात्मक है। यथा—कितनी प्रकृतियों का उदयावलीमें प्रवेश कराता है ? और किन जीवों के कितनी प्रकृतियाँ उदयावलीमें प्रविष्ट होती है ? क्षेत्र, भव, काल, और पुद्गलको निमित्त करके कितने कर्मोंका स्थिति, विपाक और उदयक्षय होता है ?

आशय यह है कि कर्मोंके फल देनेको उदय कहते है। इसके दो रूप है-उदय

और र

और उदीरणा। कर्मोकी स्थिति यथाक्रम पृरी होने पर फल देना उदय है। और तप आदिके द्वारा वलपूर्वक स्थितिका अपकर्षण करके कर्मीको उदयमे ले आना उदीरणा है। इन्हीका विवेचन उस अधिकारमे है। आगे विवचन उत्तरकालमे वृत्तिकार और टीकाकारने किया।

इसके आगे सात गाथाओसे उपयोग अधिकारका कथन है। ये गाथाएँ भी प्रश्नात्मक है। यथा—किमी कपायमें एक जीवका उपयोग किनने काल तक होता है ? किस उपयोगका काल किमसे अधिक है ? कीन जीव किम कपायमें निरन्तर एक सदृश उपयोगमें रहता है आदि ?

आगे गोलह गाथाओं चतुस्थान-अर्याधिकारका कथन है। इगमें क्रोध, मान, माया और लोभके चार-चार प्रकारोका कथन है। इगीने इगे चतु स्थान नाम दिया है। ये गाथाएँ प्रश्नात्मक नहीं है, विवरणात्मक है। केवल अन्तर्का दो गायाएँ प्रश्नात्मक है।

क्रोधादिके उत्तरोत्तर हीनताकी, अपेक्षा चार ग्यान जिनागममे प्रिगद्ध है— क्रोब चार प्रकारका है—-पापाण-रेखांक समान, पृथिर्वा-रेखांके समान, बालू-रेखांके समान और जल-रेखांके समान । मानके भी चार भेद है— पत्थर, हड़ी, लजड़ी और लतांके समान । मायांके भी चार प्रकार है—वांगकी जड, मेटेके मीग, गोमूब और अवलेखनींके समान । तथा लोभके भी चार प्रकार ई—कृमिराग, अक्षमल, पाशुलेप और हल्दींमे रंगे वस्त्रके समान ।

आगे इनके अनुभागकी हीनाधिकताका विवेचन है।

आगे पाँच गाथाओसे व्यजन अधिकारका विवेचन हैं। इनमें नारो कपायोके समानार्थक नाम वतलाये हैं। जैसे—क्रोध, कोप, रोप आदि। मान, मद, दर्प, माया, निकृति, वचना, काम, राग, निदान, लोभ आदि।

यहाँ तक कर्मरूप कपायोका कथन करनेके पश्चात् आगेके अधिकारोमे दर्गन-मोह और चारित्रमोहके उपशमन तथा क्षपणका कथन है।

सबसे प्रथम मोक्षमार्गी जीवको उपशम सम्यक्तिको प्राप्ति होती है। अत सम्यक्त्व-अधिकारमे प्रथम चार गाथाओं हे हारा तो कुछ प्रश्न उपस्थित किये गये हैं। जैसे—दर्शनमोहके उपशामकका परिणाम कैसा होता हैं किस योग, कथाय, उपयोग, लेश्या और वेदसे युक्त जीव दर्शनमोहका उपशम करता हैं प्र पन्द्रह गाथाओं से सम्यग्दर्शनसे सम्बद्ध वातोका विवेचन है। जैसे—दर्शनमोहनीय कर्मका उपशम करने वाला जीव चारो गितयोमें होता हैं तथा वह नियमसे पचे-निद्रय सज्ञी और पर्याप्तक होता है। दर्शनमोहका उपशम होनेपर सासादन भी हो जाता है। किन्तु क्षय होनेपर सासादन नहीं होता। साकार उपयोग वाला जीव ही दर्शनमोहके उपशमनका प्रस्थापक होता है किन्तु निष्ठापक भजितव्य हैं। दर्शनमोहकी उपशान्त अवस्थामे मिथ्यात्व, सम्यग्निथ्यात्व और सम्यक्त श्रष्ठति ये तीनो उपशान्त रहते हैं। उपशमसम्यदृष्टि जीवके दर्शनमोहनीयकर्म अन्तर्मुहूर्त काल तक उपशान्त रहता है। इसके पश्चात् नियमसे उसके निथ्यात्व, सम्यग्निथ्यात्व और सम्यक्त्व प्रकृतिमेंसे किसी एकका उदय होता है। सम्यक्त्वका प्रथम वार लाभ सर्वोपशमसे होता है।

सभ्यग्दृष्टि जीव सर्वज्ञके द्वारा उपदिए प्रवचनका तो नियमसे श्रद्धान करता है। किन्तु अज्ञानवश सद्भूत अर्थको स्वय नही जानता हुआ गुरुके नियोगमे असद्भृत अर्थका भी श्रद्धान करता है।

इस प्रकार इस अधिकारमें सम्यक्तवका कथन विस्तारसे किया है।

इससे आगे दर्शनमोहक्षपणा-अधिकारमें कहा है कि नियमसे कर्मभूमिमें उत्पन्न हुआ और मनुष्यगितमें वर्तमान जीव ही दर्शनमोहकी क्षपणाका प्रस्थापक होता है, किन्तु उसकी पूर्ति चारो गितमें होती है। मिथ्यात्ववेदनीय कर्मके सम्यक्तव प्रकृतिमें अपर्वतित होनेपर जीव दर्शनमोहकी क्षपणाका प्रस्थापक होता है। दर्शन मोहके क्षीण हो जानेपर तीन भवमें नियमसे मुक्त हो जाता है। मनुष्यगितमें क्षायिक सम्यग्दृष्टि नियमसे संख्यात हजार होते है। शेष गितयोमे असख्यात होते है।

उपगमसम्यक्त्वके पश्चात् धायिकसम्यक्त्व होने पर ही मुक्तिकी प्राप्ति होती है, क्योंकि दर्शनमोहका क्षय किये बिना मुक्तिकी प्राप्ति सभव नहीं है।

आगे सयमासयमलिंध नामक अधिकारमें एक गाथासे कहा है — 'सयमासयम-की लिंध तथा चारित्रकी लिंध, परिणामोकी वृद्धि और पूर्ववद्ध कर्मोंकी उपशा-मना इस अधिकारमें वर्णन करने योग्य है। इतना कहकर ही यह अधिकार समाप्त कर दिया गया है। आगे चारित्रमोहकी उपशमना नामक अधिकारमें प्रारम्भकी ५ गाथाए तो प्रश्नात्मक है। वादकी तीन गाथाओं ने विपयसे सम्बद्ध वातोका विवेचन किया है। जैसे, यह प्रश्न किया गया है कि चारित्रमोहकी उपशमना करने वाले जीवका प्रतिपात कितने प्रकारका है तथा वह सर्वप्रथम किस कथाय-में गिरता है? उत्तरमे कहा है प्रतिपात दो प्रकारका है—एक भवक्षयसे अर्थात् आयु समाप्त हो जानेसे और दूसरा उपशमकालके समाप्त हो जानेसे। उपशमकाल-के समाप्त होनेसे जो प्रतिपात होता है वह सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानमें होता है अर्थात् ग्यारहवें गुणयानसे गिरकर दसवेमे आता है। किन्तु आयुक्षयसे जो प्रतिपात होता है वह स्थूल रागमें होता है। वह मरकर देव होता है।

अन्तिम अधिकार चारित्रमोहक्षपणा है। दर्शनमोहका क्षय करनेके पश्चात् जीव चारित्रमोहका या तो उपशम करता है या क्षय करता हे। यदि उपशम

## ४२ जैनसाहित्यका इतिहास

करता है तो ग्यारहवे गुणस्यानमे पहुँच कर नियममे नीचे गिरता है। जैमा अपर कहा है। और क्षय करनेपर नियममे मोक्ष प्राप्त करता है। उमीसे उम अधिकार की गाथामक्या एकमीसे भी अधिक है।

चारित्रमोहनीयकी इयक्तीस कर्मप्रकृतियाक क्षय करने वाले जीवके पूर्ववद्व कर्मकी वया स्थित रहती है, उनमे अनुभाग कैमा रहता है, उस गमय किम कर्म-का मक्रमण होता है और किमका मक्रमण नहीं होता, उत्यादि प्रध्नपूर्वक उनका ममाबान किया गया है। गाय ही बाय होने वाली प्रकृतियोक्ता क्षय किम प्रकार-में किस-किस आन्तरिक क्रियाके द्वारा होता है, यह भी विस्तारने स्पष्ट किया है। कपायोके अनुभागको पटाकर उन्हें कुश किया जाता है, इसे किटकरण कहते हैं इस कृष्टिकरणविषयक जिज्ञासाका भी सुद्यस्पमें गमाधान किया गया है।

उस तरह मोहनीयकमंके अनुभागका कृष्टिकरण करनेपर कृष्टिवेदनके प्रथम समयमे वर्तमान जीवके पूर्ववद्ध ज्ञानावरणादि कर्म किन-किन स्थितियोमें और अनुभागोमे वर्तमान रहते हैं तथा वर्तमानमे वेंचने वाले और उदयमें आने नाले कर्म किन-किन स्थितियोमें और अनुभागोमें पाये जाने हैं, ये जिज्ञामाए करके उनका समाधान किया गया है। यथा—मोहनीयकर्मका कृष्टिकरण कर देनेपर नाम, गोत्र और वेदनीय ये तीन कर्म असस्यात वर्षाकी स्थितिवाले होते हैं और गेप तीन धातिया कर्म सस्यात वर्षकी स्थितिवाले रहते हैं इत्यादि। अन्तिम गाधामें कहा है—इस प्रकार मोहनीयकर्मके क्षीण होने तक सक्रमणा विधि, अपवर्तना विधि, और कृष्टिक्षपण विधि ये क्षपणा-विधिया मोहनीयकर्मकी क्रमसे जानना।

इस अन्तिम कथनके साथ कसायपाहुउ समाप्त होता है।

इस तरह आचार्य गुणधरने इस गन्थमें मोहनीयकर्मके प्रकृतिसत्व, स्थितिसत्व अनुभागसत्व और प्रदेशमत्वके पृच्छासूत्रात्मक कथनके साथ वन्ध, उदय, उदीरणाका निर्दशमात्र करके सक्रमणका कुछ विस्तारसे कथन किया है। एक कर्मप्रकृतिके अन्य सजातीय प्रकृतिरूप होनेको मक्रमण कहते है। इसके पश्चात् दर्शनमोहके उपशम और क्षपणका कथन करके अन्तमे चारित्रमोहके उपशमन और क्षपणका विस्तारसे कथन किया है।

जिम तरह मोहनीयकर्मका वन्ध जीवके परिणामोसे होता है उसी तरह उनका सक्रमण, उपशम, क्षय भी जीवके ही परिणामोसे होता है। परिणामोकी विशुद्धि मोहनीयकर्मके उपशमादिमें निमित्त पडती है और उपशमादि परिणामोकी विशुद्धिमे निमित्त पडते हैं। विशुद्धिके तरतमाशका चित्रण कर्मसिद्धान्तके द्वारा किया जाता है। इसीसे कर्मसिद्धान्तके विश्लेषणने इतना वृहत् रूप लिया है।

# द्वितीय परिच्छेद

# छक्खडागम (षट्खण्डागम)

दिगम्बर परम्पराका दूसरा महनीय ग्रन्थ छक्खडागम है। इस ग्रन्थकी विषय-वस्तु केवल जैन साहित्यकी दृष्टिसे ही नहीं, अपितु समस्त भारतीय वाड्मयके इतिहासकी दृष्टिसे महत्वपूर्ण है। जीवकी स्वतत्रता और उसके कर्मसम्बन्धका सूक्ष्म विवेचन धर्म, दर्शन एव सस्कृतिकी दृष्टिसे नितान्त क्लाधनीय है। यह केवल ग्रन्थ ही नहीं, अपितु वाड्मय कोप है। अतएव वाड्मयके इतिहासके विवेचन-सन्दर्भमें इस ग्रन्थकी विषय-वस्तु, रचना-काल, रचिता, रचना-स्थान आदिपर विचार करना परमावक्यक है।

### छक्खडागमका रचनाकाल

इस ग्रन्थके रचनाकालके सम्बन्धमें विचार करनेके हेतु ग्रन्थावतारका इति-वृत्त अकित किया जा चुका है। बताया है कि यह ग्रन्थ उस समय रचा गया था, जब अङ्गो और पूर्वोका ज्ञान प्राय लुप्त हो चुका था और विश्वकलित अश्ज्ञानके भी लुप्त होनेका भय उपस्थित हो गया था। अतएव धरसेनाचार्यने पृष्पदन्त और भूतविल नामक दो मुनियोको महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका अध्ययन कराया। गुरुद्वारा प्राप्त अपने ज्ञानके आधारपर ही उकत दोनो आचार्योने छक्खण्डागमकी रचना की।

निन्दिसघकी पट्टाविलके<sup>२</sup> अनुसार आचार्य घरसेनका समय वीर-निर्वाणसे ६१४ वर्ष परुचात् आता है। घरसेनाचार्यक्रत 'जोणिपाहुड' (योनिप्राभृत) ग्रन्थ उपलब्ध होता है। विक्रम सवत् १५५६ में लिखी गयी 'वृहट्टिप्पणिका' नामकी सूचीके आधारपर उसे वीरनिर्वापसे ६०० वर्ष परुचात्का रचा हुआ माना गया है।

श्रेहाइरिये सग्गलोग गर्दे आयारिदेवायरो अत्यिमिओ। एव वारामु दिणयरेमु भरह-खेत्तिम अत्यिमिएमु सेसाइरिया सञ्वेसिमगपुन्त्राणमेगदेमभूदपेज्जदोसमहाकम्मपयिक पाहुडादीण धारया जादा। एव पमाणीभूदमहरिसीपणालेण आगतूण महाकम्मपयिक-पाहुडामियजलपवाहो यरसेणमङारय सपत्तो। तेण वि गिरिणयरचदगुहाए भूदविल पुष्फदताण महाकम्मपयिङपाहुड मयल समापिद। तदो भूदविलभङारएण सुदर्गाईप-वाहवोच्छेदसीएण भवियलोगाणुग्गहर्ठ महाकम्मपयिङपाहुङमुवसहरिकण छक्खडाणि क्याणि।'—पर्ख०, पु० ९, पु० १३३।

२. षटख, पु० १ की प्रस्ता० ५०, २५-२९।

३ 'योनिप्रामृत वीरात् ६०० धारसेनम्।'——जै. सा स. १, २, परिशिष्ट।

# ४४ जैनसाहित्यका इतिहास

इस 'टिप्पणिका' ग्रन्थकी एक प्रति भाण्डारकर ओरियटल रिसर्च इन्स्टीट्यूट पूना-में उपलब्ध हैं। इस प्रतिमे ग्रन्थका नाम तो 'योनिप्राभृत' ही बताया है। पर रचियताका नाम 'पण्णसमण' मुनि लिखा है। इन महामुनिने कुपमा-ण्डिनी देवीसे इसे प्राप्त किया था और अपने शिष्य पुष्पदन्त एव भूतबलिके लिए लिखा था।

इस कथनसे योनिप्राभृतके रचियता धरसेनकी सभावना की जाती है। प्रज्ञा-श्रमणत्व एक ऋद्धि है। सम्भवत धरसेनाचार्य इस ऋद्धिके घारी रहे हो। इसी कारण उन्हें प्रज्ञाश्रमण कहा जाता रहा हो।

यहाँ यह स्मरणीय हे कि इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें गुणधरके समान धरसेनाचार्यकी गुरुपरम्परा अकित नहीं की है और न ऐसा स्रोत ही उपलब्ध है, जिसके आधारपर धरसेनाचार्यकी गुरुपरम्परापर विचार किया जा सके। पर हाँ, पुष्पदन्त और भूतबिल ये दो इनके शिष्य है। उनके सम्बन्धमें पहले लिखा जा चुका है। पट्टावलीसे केवल इतना ही जात होता है कि धरसेनका समय वीर निर्वाण सवत् ६१४-६८३ के बीच होना चाहिए। अत. छक्खडागमका रचनाकाल विक्रम सवत्की प्रथम शताब्दीका अन्तिम पाद और द्वितीय शताब्दीका प्रथम पाद होना चाहिए।

#### रचनास्थान

ेधरसेनाचार्यने गिरिनगरकी चन्द्रगुफामे निवास करते हुए पुष्पदन्त और भूतविलको महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका अध्ययन कराया था। यह नगर सौराष्ट्रमें गिरिनारके नामसे प्रसिद्ध है।

पुष्पदन्त और भूतविलिने गिरिनारसे लौटकर अकुलेश्वरमे वर्षावास किया। सम्भवत गुजरातका भडोच जिलेका अकलेश्वर ही अकुलेश्वर रहा होगा। इन्द्र-निन्दिने अपने श्रुतावतारमें वताया है कि घरसेनाचार्यने उन्हें कुरीश्वरपत्तन भेजा था, जहाँ वे नौ दिनमें पहुँचे थे। विवुध श्रीधरने भी अकुलेश्वरमे वर्षावास करनेका उल्लेख किया है। अत कुरीश्वर अंकुलेश्वरका ही श्रष्ट रूप प्रतीत होता है।

वर्षायोग समाप्तकर पुष्पदन्ताचार्य जिनपालितको देखकर और उसे साथ ले वनवास देशको चले गये और भूतविलने द्रमिल (द्रविड) देशको प्रस्थान किया—

१ 'इय पण्हसवण्रङण भूयवली-पुष्फटतआलिहिण । कुसुमडीउवहट्ठे विज्जयविपम्मि अवियारे ।'—अनेका०, वर्ष २, ५० ४८७ ।

भोरट्ठिवसयगिरिणयरपट्टगाचदगुहाठिएगा दिन्खणावहाइरियाण महिमाए मिलियाण लेहो पेमिटो ।'—पद्गुडागम, पु० १, ए० ६७ ।

ैइन्द्रनिन्दिक श्रुतावतारसे इतना ही ज्ञात होता है कि वर्णावास समाप्त होनेपर दोनो हो मुनि दक्षिणकी ओर विहार कर गये और वे करहाट पहुँचे। करहाटकको कुछ विद्वानोने सितारा जिलेका करहाड या कराड और कुछने महाराष्ट्रका कोल्हा-पुर वतलाया है। यह नगर प्राचीन समयमें विद्याका उत्कट स्थान रहा है। यहाँ आचार्य समतभद्र भी पहुचे थे। प

पुष्पदन्ताचार्यका भानजा करहाटकमें निवास करता था। अत बहुत मम्भव है कि आचार्य पुष्पदन्तका जन्म उसीके कही आस-पास रहा हो। दूसरी वात यह है कि धरसेनाचार्यने अपना पत्र महिमानगरीमे सम्मिलित दक्षिणापथके आचार्योंके पास भेजा था। और आझदेशकी वेणा नदीके तटसे पुष्पदन्त और भूतविल उनके पास गये थे। वर्तमान सतारा जिलेमें वेण्णा नामकी नदी भी है और उसी जिलेमे महिमा नामक ग्राम भी है। अत यह बहुत सम्भव है कि यह महिमानगढ ही प्राचीन महिमानगरी हो। अतएव सितारा जिलेका करहाटक प्रतीत होता है।

वनवासदेश उत्तर करनाटकका प्राचीन नाम है, वहाँ कदम्बवशका राज्य था और उसकी राजधानी बनवास थी। इस देशमें ही पुष्पदन्तने 'वीसदि' सूत्रोकी रचना की और जिनपालितको उन्हे पढाकर भूतबलिके पास भेजा। भूतबलिने 'विश्वति' सूत्रोको देखा और जिनपालितसे ज्ञात किया कि पुष्पदन्ताचार्यकी अल्पायु शेप है। अतएव कर्मप्रकृतिप्राभृतका विच्छेद होनेके भयसे उन्होने द्रव्यप्रमाणानुगमको आदि लेकर ग्रन्थरचना की।

इस अध्ययनसे यह निष्कर्प निकलता है कि छक्खडागम सिद्धान्तका आरम्भिक भाग तो वनवासदेशमें और अवशेष ग्रन्थ द्रविड देशमें रचा गया होगा।

## ग्रन्थरचना-विभाजन और रचयिता

धवलाकार वीरसेन स्वामीने लिखा है कि आचार्य पुष्पदन्तने ''वीसदि'' सूत्रोकी रचना की और इन सूत्रोको देखकर आचार्य भूतविलने द्रव्यप्रमाणानुगम आदि अविशिष्ट ग्रन्थकी रचना की। छक्खडागमके प्रथम खण्ड जीवस्थानके आठ अनुयोगद्वारोमेंसे प्रथम अनुयोगद्वारका नाम सत्प्ररूपणा और दूसरेका नाम द्रव्यप्रमाणानुगम है। स्पष्ट है कि प्रथम अनुयोगद्वार सत्प्ररूपणाकी रचना पृष्पदन्ता-चार्यने की है। 'वीसदि' सूत्रसे अभिप्राय सत्प्ररूपणाका लेना चाहिए।

१ जग्मतुरथ करहाटे तथो स य पुष्पटन्ननाम मुनि । जिनपालिताभिधान दृष्ट्वाऽमौ भागिनेय स्व ।।

दत्वा दीचा तस्में तेन सम देशमेत्य वनवासम् । तस्यी भूतविलरिप मधुराया द्रविड-देशेऽस्थात् ॥—-श्रुतावतार इलो० १३२ १३३

२ जै० सा० इ० वि० प्र० १७० । ३ 'प्राप्तीह करहाटक बहुभट विद्योत्कट सकट।' जै० सा० इ० वि० प्र० १०४। ४ पट ख० पु० १, १० ७१।

## ४६ जेनगाहित्यका इनिहास

'इन्द्रनिर्दे भी गही जिया है —गणम्यान, भीतममास आदि यास प्रकारक सूरोकी सहप्रकारणोरे युक्त भीतम्यानी पथम बी क्वारकी रक्ता प्रवासने का । किन्तु यदि 'नीयदिगुन' य अभिप्राय महत्र प्रवास के से सम्प्रम्पणा न कहार जैंग 'तिसदिम् न' शहर्य गयो अभिन्त विया, यह स्पष्ट नही होता।

सूथोगा शिरण समान्त हो जाने हे अनतर योग्येन स्वामीने उन्हीं प्रमणणा करने है प्रतिना करने हुए प्रमणणा । अर्व विया है—सामान्य और विशेषकी अपेक्षा गुणरूनानों, जीवसमास, पर्याप्त, प्राण, सला, गति, इन्द्रिय, शास, योग, येद, कपास, जान, समान, दर्शन, लेक्ष्या, नक्ष्यम, जनव्यम, सम्याप्त, सभी, अस्की आहारी-जनात्रास जार उपयोग दनमें पर्याप्त नीर अपर्याप्त विशेषणीं विशिष्ठ जीवो ही परीक्षा प्रमणणा है।

यह गृह १ रो वीरनन स्थानी एक गाना उद्भृत ११ है, जिसमें परा गया है नि—'गणर पन, जीत्यमान, पर्योत्त, प्राच, महा, पौदर मार्गणाएँ बीर उप-योग इस प्रतार क्रमेंने सेन प्रस्पणालें की गई है।

आगे भवतादीक्षाने गाह शामा की गाई है कि यह वीम प्रकार की प्रमाण स्वति पर की गाई है या नहीं के विस्मानसामीने गाह स्वीकार निया है कि यह मूथ-प्रतिवादित है। यह मूपने अनिप्राय प्रवासनामां प्रणीत मन्त्र-रापणांके मूपने ही जान पर्वति है। चूकि उन सबीमें बीम प्रमाणांकीका प्रमा है, उम्लिये उन्हें बीमदिमुन सहा जान परता है।

िन्तु भवजारारने मन्त्रमाणाह नृशोध त्याम्यान समाप्त करनेक परनात लिटा है कि नन्त्रमूरीका जिनस्य समाप्त हो अने ह अनन्तर उनकी प्रम्पणा कहेंगे। इससे स्पष्ट है कि नालायं पुरुषश्चनो सन्मृत्रोशी ही रचना शी है, उनकी पम्पणाशा कन्त्र नही शिया। यद्यपि उन्होंने अनुयोगद्रारका नाम 'सतपम्यणा' ही रसा, ऐसी स्वितिमे पुरुषश्चतालायी जिरा रचे गये स्त्रोको 'सतमुत्त' कहना उचित हो सकता था। किन्तु यह न नहकर 'यीसदिमुत्त' ही ययो कहा गया, इस सम्बन्धमे विद्येष सन्तोषजनक समाधान नहीं मिल्ला।

ु इन्द्रनन्दिने लिगा है कि पुष्पदन्तने मी मूर्याको पटाकर, जिनपाल्सिको

१. 'प्राच्यत् राण नीपानिक्षविद्यतिषिधस्यसन्त्रसप्यामः पुरः । । प्रस्थानायथिकाः व्यरचयत् सस्यकः । १२५॥—शृताः ।

 <sup>&#</sup>x27;मपिट मनमुत्तविवरणमगत्ताणनर तेमि पहापण भिगम्मामो । पर्म्यणा णाम कि उत्त
 होति ।'—पद्गं०, पु. २, ५, ४११ ।

३ पट्रा० पु २, १ ४ १३ । ४. पट्रा पु २, १. ४१ १ ।

 <sup>&#</sup>x27;यञ्चाणि तानि श्चनमध्याच्य तनो मूतविश्वरो पादवैम् । तद्वभिष्ठाय शातु प्रस्थापयद
गमदेपोऽपि ॥१३६॥'—श्रुता०

भूतविलिके पास भेजा । किन्तु सत्प्ररूपणांके सूत्रोकी सख्या १७७ है । अत उनका यह कथन भी स्विलित प्रतीत होता है । इसप्रकारकी कितप्य विप्रतिपत्तियोंके रहते हुए भी धवलासे तो यही प्रमाणित होता है कि सत्प्ररूपाणके सूत्र पृष्पदन्ता-चार्यने रचे थे, क्योंकि उनकी उत्थानिकाओं धवलाकारने पृष्पदन्तका ही नामोल्लेख किया है । द्रव्यप्रमाणानुगम अनुयोगद्वारके प्रथम सूत्रकी उत्थानिकामें भूतविलिका नाम निर्देश किया है । अत द्रव्यप्रमाणानुगमसे लेकर भूतविलि आचार्यकी रचना आरभ होती है ।

#### रूपरेखाका निर्माण

इस ग्रन्थकी रूपरेखाका निर्माण भूतविल और पुष्पदन्तमेंसे किमने किया ? यह भी एक विचारणीय प्रश्न है। यह तो स्पष्ट ही है कि ग्रन्थके निर्माणका आरम्भ आचार्य पुष्पदन्तने किया। उन्होने चौदह जीवसमासोके गुणस्थानोके) निरूप्णके लिए आठ अनुयोगद्वारोको ही जानने योग्य वताया है। वे आठ अनुयोगद्वार है—सत्प्ररूपणा, द्रव्यप्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, कालानुगम, अन्तरानुगम, भावानुगम और अल्पबहुत्वानुगम। जीवस्थाननामक प्रथम खडके ये ही आठ अधिकार है। इन अधिकारोके पश्चात् जीवस्थानकी चूलिका है, इस चूलिकाके अन्तर्गत अधिकारोका कोई निर्देश 'जीवट्टाण' के उक्त आठ अनुयोगद्वारोमें नही पाया जाता। अत चूलिका अधिकारको भी जीवस्थानका ही भाग सिद्ध करनेके लिए, चूलिकाके आरम्भमें ही धवलाकारको शङ्का-समाधान करना पडा है, जो इस प्रकार है—

शङ्का-अाठो अनुयोगद्वारोके समाप्त हो जानेपर यह चूलिका नामक अधि-कार किसलिए आया है ?

समाधान---पूर्वोक्त आठ अनुयोगद्वारोके नियम-स्थलोका विवरण करनेके लिए आया है।

शङ्का-चूलिका अधिकार आठ अनुयोगद्वारोसे प्ररूपित अर्थका ही कथन करता है अथवा अन्य अर्थका। यदि उसी अर्थका कथन करता है

१ सपिं चोदसण्ह जीवसमासाणमित्थत्तमवगदाण सिरसाण तेमि चेव परिमाणपिंडबोहणट्ठ भूदवित्याद्दारिओ सुत्तमाह। 'पट्य, पु. ३, ५०१।

२ एदेसि चेव चोइसण्ह जीवसमासाण परूवणट्ठदाण तत्य इमाणि अट्ठ अणिओगद्दाराणि णायव्याणि भवति ।।५॥ त जहा ।।६॥ स्तपरूवणा दव्यपमाणाणुगमो, खेत्ताणुगमो फोस णाणुगमो कालाणुगमो, अतराणुगमो, भावाणुगमो, अप्पावहुगाणुगमो चेदि ।।७॥षट्ख पु, १, पृ १५३ १५५ ।

३ पट्ख पुँ६, पृ१२।

तो पुनरुक्त दोप आता है। दूसरे पक्षमे वह चीदह जीवसमामोसे प्रतिवद्ध अर्थका कथन करता है अथवा अप्रतिवद्ध अर्थका ? प्रथम विकल्पमें 'चौदह जीवसमासोके कथनके लिए ये आठ ही अनुयोग-द्वार जानने योग्य हैं इस सूत्रमें आये हुए एकवार (ही) की विफ-लता प्राप्त होती है, क्योंकि चौदह जीवसमासोसे प्रतिबद्ध अर्थका कथन करने वाला चूलिका नामक नीवाँ अधिकार पाया जाता है। दूसरा पक्ष मानने पर चूलिका नामक अधिकार जीवस्थानसे पृथक्-भूत हो जाएगा, वयोकि वह जीवस्थानसे प्रतिवद्ध अर्थका कथन नही करता।

समाधान---पुनरुक्त दोप नही आता, क्योंकि चूलिका नामक अधिकारमे आठ अनुयोगद्वारोसे नहीं कहे गये तथा कहे गये अर्थका निश्चय कराने वाले और आठ अनुयोगद्वारोसे सूचित, किंतु उनसे कथचित् भिन्न अर्थका कथन किया गया है।

इस गका-समाधानके पश्चात् धवलाकारने चूलिकाका अन्तर्भाव उक्त आठ अनुयोगद्वारोमे ही करके यह वतलाया है कि चूलिका जीवस्थानसे भिन्न नहीं है।

इस चर्नासे प्रमाणित होता है कि पुष्पदन्त आचार्यके द्वारा सूचित आठ अनुयोगद्वारोमें जो बाते कथन करनेसे छूट गयी, उनका या सम्बद्ध अन्य वातोका कथन चूलिका नामक अधिकारमे किया गया। अत चूलिका अधिकार भूत-बलिकी उपज जान पडता है और उसपरसे यही न्यक्त होता है कि पुष्पदन्तने केवल जीवस्थाननामक खण्डकी ही रूपरेखा निर्धारित की थी।

धवला-टीकाके आरम्भमें भी वीरसेनस्वामीने जीवस्थानके ही अवतारका कथन किया है, छनखडागमसिद्धातका नही। जीवस्थानके अवतारका कथन करते हुए उन्होने बतलाया है कि—्दूसरे<sup>२</sup> अग्रायणीय पूर्वके अन्तर्गत चौदह वस्तु-अधिकारोमें एक चयनलिंघ नामक पाचवाँ वस्तु-अधिकार है। उसमें वीस प्राभृत है। उनमेसे चतुर्थप्राभृत कर्मप्रकृति है। उस कर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अर्था-धिकार है। उनमे एक बन्धन नामक अर्थाधिकार है। उस बन्धन नामक अर्थाध-कारमें भी चार अधिकार है-वन्ध, वन्धक, बन्धनीय और वन्धविधान। इनमेंसे बन्धक अधिकारके ग्यारह अनुयोगद्वार है। उनमे पाचवा अनुयोगद्वार द्रव्यप्रमाणा-नुगम है। जीवस्थाननामक खण्डमें जो द्रव्यप्रमाणानुगम नामक अधिकार है वह इस वन्धकनामक अधिकारके द्रव्यप्रमाणानुगम नामक अधिकारसे निकला है।

१ मपहि जीवट्ठाणस्स अवयारो उच्चदे । - पट्ख पु १, पृ ७०।

२ पट्सडा०, पु. १, पृ १२३ १३ ।

वन्धविधानके चार भेद है—प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध, प्रदेश-वन्ध। इन चार वन्धोमेंसे प्रकृतिबन्धके दो भेद है—प्रकृतिवन्ध और उत्तर प्रकृतिबन्ध। उत्तरप्रकृतिबन्धके दो भेद है—एकैकोत्तरप्रकृतिबन्ध और अव्वोगाढउत्तरप्रकृतिबन्ध। एकैकोत्तरप्रकृतिबन्धके चौबीस अनुयोगद्वार है। उनमेंसे जो समुत्कीर्तन नामक अधिकार है उसमेंसे प्रकृतिसमुत्कीर्तन और स्थान-समुत्कीर्तन तथा तीन महादण्डक निकले है। और तेईसर्वे भावानुगमसे भावानुगम निकला है। अव्वोगाढउत्तरप्रकृतिबन्धके दो भेद है—भुजगारवन्ध और प्रकृतिस्थानवन्ध। प्रकृतिस्थानवन्धके आठ अनुयोगद्वार है—सत्प्रकृपणा, द्रव्य-प्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, कालानुगम, अन्तरानुगम, भावानुगम और अल्पबहुत्वानुगम। इन आठ अनुयोगद्वारोमेंसे छै अनुयोगद्वार निकले है—सत्प्रकृपणा, क्षेत्रप्रकृपणा, स्पर्शनप्रकृपणा, कालप्रकृपणा, अन्तरप्रकृपणा और अल्पबहुत्व-प्रकृपणा। ये छै और बन्धक अधिकारके ग्यारह अधिकारोमेंसे द्रव्यप्रमाणानुगम नामक अधिकारसे निकला द्रव्यप्रमाणानुगम, तथा एकैकोत्तरप्रकृतिबन्धके चौबीस अधिकारोमेंसे तेईसर्वे भावानुगम अधिकारसे निकला भावानुगम, ये सब मिलकर जीवस्थानके आठ अनुयोगद्वार होते है।

स्थितिवन्घके दो भेद हैं—मूलप्रकृतिस्थितिवन्घ और उत्तरप्रकृतिस्थितिवन्घ। उत्तरप्रकृतिस्थितिवन्घके चौवीस अनुयोगद्वार है। उनमेंसे अर्घच्छेद दो प्रकारका है—जघन्यस्थिति अर्घच्छेद और उत्कृष्टस्थिति अर्घच्छेद। इनमें जघन्यस्थिति अर्घच्छेदसे जघन्यस्थिति और उत्कृष्टस्थिति अर्घच्छेदसे उत्कृष्टस्थिति अर्घच्छेदसे उत्कृष्टस्थिति विकलो है। सूत्रसे सम्यक्त्वोत्पत्ति नामक अधिकार निकलो है। पहले जो एकैकोत्तरप्रकृतिबन्घ अधिकारके समुत्कीर्तना नामक प्रथम अधिकारसे प्रकृतिसमु-त्कीर्तना, स्थानसमुत्कीर्तना और तीन महादण्डकोके निकलनेका उब्लेख कर आये है उन पाँचोमें अभी कहे गये जघन्यस्थिति अर्द्धच्छेद, उत्कृष्टस्थिति अर्द्धच्छेद, सम्यक्त्वोत्पत्ति और गति-आगित इन चार अधिकारोको मिला देने पर चूलिकाके नौ अधिकार होते है। इस सब कथनको मनमें अवधारण करके आचार्य पुष्पदन्तने 'एत्तो' इत्यादि सूत्र कहा है।' इम कथनसे केवल जीवस्थानकी ही नही, उसकी चूलिकाकी भी रूपरेखा पुष्पदन्ताचार्यकृत थी, ऐसा वीरसेनस्वामीका मत है। किन्तु समस्त छक्खडागमकी रूपरेखा उनकी निर्घारित की हुई ज्ञात नही होती।

अतः समग्र सिद्धान्तग्रन्थकी रूपरेखाका निर्माण भूतविलने ही किया जान पडता है क्योंकि कृति अनुयोगद्वारके आदिमें ग्रन्थावतारका वर्णन करते हुए

१ 'तदो भूदवल्मिडारएण सुदर्णईपवाह्वोच्छेदभीण्ण भवियलोगाणुग्गहृद्ठ महाकम्मपयिङ-पाहुडसुवसहरिकण छम्खडाणि क्याणि ।'—पटख, पु० ९, ५० १३३ ।

# ५० : जेनसाहित्यका इतिहास

वीरसेन रवामीने रपण्ट लिया है कि 'धरमेनाचार्यने गिरिनगरकी चन्द्रगुफामें पुष्पदन्त और भूतविलाने समग्र महाक्रमंत्रकृतिव्राभृत सम्पित कर दिया। तत्परचान् भूतविल भट्टाराने अस्तनदीके प्रवाहके विच्छेदके भयमे भव्य जीवोके उपकारके लिये महाक्रमंत्रकृतिव्राभृतका उपसहार करके छह पण्ड किये।'

इन्द्रनिदने लिगा है कि पुष्पदन्त मुनिने अपने भानजे जिनपालितको पढाने के लिये कर्मप्रकृतिप्राभृतका छ सण्टोमें उपगंहार किया और जीवन्यानके प्रथम अधिकारको रचना की और उमे जिनपालितको पडाकर भूतबिलका अभि-प्राय जाननेके लिये उनके पाम भेजा। उसमे मत्प्रमणाके सूत्रोको सुनकर, भूतविलिने पुष्पदन्त गृक्की पद्गण्डागम रचनाका अभिप्राय जाना।

इन्द्रनिन्दिने यह भी िल्या है कि भूतविल आनार्यने पट्यण्यागमकी रचना करके उसे पुस्तकोमें लियामा और ज्येष्ट युक्ला पंनमीको उसकी पूजा की। उसीसे यह पञ्चमी श्रुतपञ्चमीके नामगे रयात हुई। तत्पद्मात् भूतविलने उस छन्यडा-गमसूत्रके साथ जिनपालितको पुष्पदन्त गुक्के पास भेजा। जिनपालितके हाथमें छक्तायाम पुस्तकको देतकर 'मेरे द्वारा चिन्तित कार्य सम्पन्न हुआ' यह जान पुष्पदन्त गुक्के भी श्रुतभक्तिके अनुरागसे पुलक्तित होकर श्रुतपञ्चमीके दिन ग्रन्थकी पूजा की।

इस सब कथनमे तो यही प्रमाणित होता है कि पुष्पदन्ताचार्यने छक्यडागम-की रूपरेखा निर्धारित करके सत्प्रस्थणाके सूत्रोकी रचना की थी।

किन्तु धवलारो इनका रामर्थन नही होता, उरामे यह भी नही लिखा कि भूत-विलेने छक्खडागमके सूत्रोकी रचना करके उन्हें पुष्पदन्ताचार्यके पास भेजे थे। धवलाके अनुसार तो पुष्पदन्ताचार्यके द्वारा सत्प्रम्पणाके सूत्रोको भूतविलके पास भेजनेका कारण पुष्पदन्ताचार्यका अल्पायु होना था। अत. यह सभव प्रतीत होता है कि छक्खडागमकी रचना पूर्ण होने पर पुष्पदन्त स्वर्गवासी हो चुके हो। किन्तु श्रुतावतारके अनुसार पुष्पदन्ताचार्यने भूतविलका अभिप्राय जाननेके लिए उनके पास सत्प्ररूपणाके सूत्रोको भेजा था और भूतविलने उन्हें सुनकर जाना कि पुष्प-दन्ताचार्यका अभिप्राय छक्खडागमकी रचना करनेका है। उन्होने छक्खडागमकी रचना की।

इन दोनो कथनोमें हमें घवलाकारका कथन विशेष समुचित प्रतीत होता हैं, क्योंकि पुष्पदन्ताचार्य अकलेश्वरसे लौटते हुए ही अपने भानजे जिनपालितको अपने साथ लेते गये थे और उन्हें जिन-दीक्षा भी दे दी थी। ऐसा उन्होंने महा-

१. 'अय पुष्पदन्तमुनिरप्यध्यापयितु स्वभागिनेथ तम् । कर्मप्रकृतिप्रामृतमुपसहार्थेव पद्भिरिह खण्डे ॥—श्रुता० १३४

कर्मप्रकृतिप्राभृतका उपसंहार करके उसे जिनपालितको पढाकर उसकी परम्परा चलानेके अभिप्रायसे किया था। किन्तु उन्हें ज्ञात हुआ कि मेरी आयु थोडी शेप हैं अत. उन्होंने अपनी रचनाको जिनपालितके साथ भूतविलके पास भेज दिया। यदि उन्होंने केवल भूतविलका अभिप्राय जाननेके लिये जिनपालितको उनके पास भेजा होता तो भूतविल अपने अभिप्रायके साथ जिनपालितको पुष्पदन्ताचार्यके पास लौटा देते, स्वय रचना करनेमें न लग जाते। अस्तु,

फिर भी यह प्रश्न रह जाता है कि पुष्पदन्ताचार्यने जिनपालितके हाथ केवल 'विसदिसुत्त' ही भेजे थे या पट्खण्डोकी कोई रूपरेखा भी भेजी थी।

पट्खण्डोके क्रम तथा महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अनुयोगद्वारोसे उनके उद्धारका जो वर्णन मिलता है, उसे देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि पट्खण्डोकी रूपरेख। किसी एक व्यक्तिकी निर्धारित की हुई नहीं है, बल्कि दो व्यक्तियोकी और ऐसे दो व्यक्तियोकी—जो आपसमें नहीं मिल सके, निर्धारित की हुई है। हमारे इस अनुमानकी सत्यताके लिये महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके अनुयोगद्वारोके साथ छ - खण्डोका मिलान करके देखे।

महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अनुयोगद्वारोमेंसे प्रथम दो अनुयोगद्वारोसे वेदनाखण्डका उद्धार हुआ, जो चौथा खण्ड है। तीसरे, चौथे, पाँचवें और छठे अनु-योगद्वारके बध और वन्धनीय भेदोको लेकर पाँचवाँ वर्गणा खण्ड बना। इसी छठे अनुयोगद्वारके एक भेद बन्धकसे दूसरा खण्ड खुद्दावन्ध बना, और दूसरे भेद बन्ध-विधानसे छठा खण्ड महावन्ध बना। शेप दो खण्ड—पहुला और तीसरा भी इसी बन्धविधानके अवान्तर अनुयोगद्वारोसे निष्यन्न हुए।

ग्रन्थनाम—मूलसूत्रोमें ग्रन्थका नाम नही दिया। अत नही कह सकते कि इसके रचियता पुष्पदन्त और भूतविलने इसे किस नामसे अभिहित किया था। धवलाटीकाके ग्रारम्भमें इसे 'खण्डसिद्धान्त' कहा है और धवलाकारने कृति अनुयोगद्वारमें लिखा है कि भूतविल भट्टारकने महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका उपसहार करके छ खण्ड किये। इन छ खण्डोके आधार पर ही इसका नाम उत्तरकालमें छक्खडागम प्रसिद्ध हुआ प्रतीत होता है। इन्द्रनन्दि और विवृध श्रीधरने

१ 'तदो एयं खंडसिद्ध त पडुच्च' भूतविल-पुप्फयताइरिया वि कत्तारो उच्चिति'-पट्ख०, पु० १, १० ७१ । इद पुण जीवट्ठाण खडिसिद्ध त पडुच्च पुन्वाणुपुन्वीए टि्ठद छण्ड खडाण पढमखड जीवट्ठाणिमिदि--वही, १० ७४ ।

 <sup>&#</sup>x27;महाकम्मपयिद्याहुद्धमुवसंहरिकण छक्तवडाणि कयाणि ।'—पट्ख, पु० ९, पृ० १३३ ।
 पट्खडागमरचनाभिप्राय पुष्पदन्तगुरु ॥ १३७ ॥ 'एव पट्खडागमरचना प्रविधाय'—
 ॥ १४२ ॥ श्रुता०

# ५२ : जैनसाहित्यका इतिहास

अपने-अपने श्रुतावतारमें इसी नागरे गन्यका उत्लेख किया है। किन्तु धवला-कारने कही भो 'छवणायम' नामरे इस ग्रन्यका निर्देश नहीं किया। धवला और जयधारणमें छ गण्डोके नामोसे या उनके अन्तर्गत अनुगागद्वारीके नामोरे ही उनका निर्देश मिलता है।

यथा—'जुत्त गुहावंधिम्ह् भागलत्रादो एयह परम अवणयण, एत्य पुण जीव-ट्ठाणिम्ह ।'—पट्य., पु० ३, पृ० २५०।

'एत्य णेरङ्गमिच्छाउट्ठीण जीप्रट्ठाणे परविदा 'एदेण गुद्दावधेण सह विरोहादो ।—पु० ७, पृ० २८६ ।

'वगगणासुत्ते भणिद'- पु० १४, पृ० ३८५।

'अथवा जहा वेयणाए परावणा कदा तहा वि कायन्वा,' पु०१४, पृ०३५१।
'त कथ णव्यदे ? 'पिचदिएसु जवगामेतो गन्भोवनकतिएसु जवगामेदि णो सम्मुच्छिएसु' ति चूलियासुत्तादो ।—पु० ५, पृ० ११९।

जीवस्थान, सुद्दावन्य, वेदना, वर्गणा ये गव पट्सण्डागमके अन्तर्गत सण्डोके नाम है। तथा 'चूलिया' जीवट्ठाणका अन्तिम भाग है। उसका निर्देश भी 'जीवट्ठाण' के नामसे न करके 'चूलिका' के नामसे किया है। एक ही ग्रन्थमें उनके अन्तर्गत राण्डोका उल्लेख सण्डके नामसे न करके मूलग्रन्थके नामसे करनेमें पाठकको कुछ भ्रम न हो, इमलिये ऐसा किया गया है, यह कहा जा सकता है, किन्तू जयघवलामें भी उनका उल्लेख सण्डोके नामोंसे ही पाया जाता है। यथा—

'खुद्दावधे जो आलावो मो कायव्यो ।—कः पा०, भा० २, पृ० ३२। ण च जीवट्ठाणेण सह विरोहो'।— ,, ,, पृ० ३६१।

'खिप्पोग्गहादीणमत्यो जहा वग्गणायडे पर्त्विदो तहा एत्य वि पर्त्विदव्यो ।' क॰ पा॰, भा॰ १, पृ॰ १४।

पट्खण्डागमके अन्तर्गत खण्डोका उल्लेख ग्रन्थान्तरोमे ववित् ही मिलता है, मगर वहाँ भी खण्डोके नामोसे ही मिलता है। यथा—अकलकदेवने अपने कित्वार्थवार्तिकमे 'जीवस्थान' का निर्देश किया है। और एक जगहर 'आपं' करके खुद्दावन्धका उल्लेख किया है। और एक जगहर वर्गणाखण्डका उल्लेख किया है किन्तु पट्खण्डागम करके निर्देश नही किया।

इससे तो यही प्रमाणित होता है कि वैसे प्रत्येक खण्ड अपने-अपने स्वतत्र

१ 'आह चोदक —जीवस्थाने योगभद्गे सप्तविधकाययोगस्वामिप्ररूपणाया'---पृ० १५३।

२ 'एव ह्यार्पे उक्तमन्तरविधाने'--- १० २४४।

इ. 'एव द्युक्तमार्पे वर्गणाया बन्धविधाने ।'---त० वा० ५।३७ ।

नामोरो ही अभिहित किया जाता था। किन्तु सागूहिक एपने उन्हें छ.नण्ड या पट्सण्ड कहा जाता था, वयांकि जयधवलाकी 'प्रशरितमें वीरसनस्वामीका गुणगान करते हुए कहा गया है कि चक्रवर्ती भरतकी आज्ञाकी तरह जिनकी भारती पट्- राण्डमें ररालित नहीं हुई। नेमिचन्द सिद्धान्तचक्रवर्तीने भी अपने कर्मकाण्डमें 'छक्खण्ड' नागरो ही उसका उल्लेस किया है। अत छही सण्डोंको उनके रचिता भूतविलने कोई नाम नहीं दिया था। इसीस वादको पट्सण्ड नामरो व अभिहित किये जाने लगे।

वीरसेनस्वामीने 'राण्ड' के साथ सिद्धान्तशब्दका प्रयोग करके उन्हें 'राण्ड- सिद्धान्त' कहा है। जयधर्वे जाकी प्रशस्तिमं इस गिद्धान्तशब्दकी सार्यकता वतलाते हुए कहा है—जिसके अन्तमें सिद्धोका कथन हो उसे सिद्धान्त कहते हैं। अत वीरसेनस्वामीके अनुसार इसका नाम पट्खण्डसिद्धान्त था। किन्तु इन्द्रनिन्दने आगमशब्दका प्रयोग करके उन्हें छवदाडागम कहा है। यद्यपि सिद्धान्त और आगमशब्द एकार्यवाची है, फिर भी दोनो शब्दोका यौगिक अर्थ मिन्न है और दोनो अपना-अपना इतिहास रखते है।

## सतकम्मपाहुड ( सत्कर्मप्राभृत )

धवलाटीका और जयघवलाटीकामें भी 'सत्कर्मप्राभृत' का उल्लेख मिलता है। धवलाके आरम्भमें ही लिखा है कि यह सतकम्मपाहुडका उपदेश है। और कसायपाहुडका उपदेश हैं कि आठ कपायोका क्षपण होने पर पीछे अन्तर्मुहूर्तके परचात् सोलह कर्मप्रकृतियोका क्षय होता है। इस पर आशका की गई कि इन दोनो वचनोमें विरोध क्यों है, तो कहा गया कि वे दोनो आचार्यवचन है, 'जिनेन्द्रवचन नहीं है' अत उनमें विरोध होना सम्भव है।

इसी तरह जयधवलाटीकामें भी सतकम्मपाहुडका उल्लेख मिलता है। ऊपर धवलामें कसायपाहुडके प्रतियोगीरूपमें सतकम्मपाहुडका जिस प्रकार निर्देश किया गया है उससे वरावर यह व्यक्त होता है कि सतकम्मपाहुड कसायपाहुडका सम-कक्ष आगमग्रन्थ होना चाहिये। उसके नामके साथ भी पाहुडशब्द जुडा हुआ है,

१ 'भारती भारतीवाज्ञा पट्याण्डे यस्य नास्वलत् ॥ २० ॥'--ज० प्र० ।

 <sup>&#</sup>x27;सिङानां कीर्तनादन्ते य सिद्धान्तप्रसिद्धवाक् ।। १ ।।'—ज० प्र० ।

३ 'आगमो मिद्ध तो पनयणमिदि ण्यटठो'—पट्या०, पु० १, ५० २०।

४ 'एमो सतकम्मपाहुडखबएमो । कसायपाहुटखबएसो पुण । पट्या०, पु०१, पृ० २१७-२२१।

५ 'ण्मो अत्यविसेसो सतकम्मपाहुडे वित्थारेण मणिदो। ण्त्य पुण गयगउरवभएण ण भणिदो।'—ज०४० प्रो० का०, पृ० ७४४१।

५४ : जैनसाहित्यका इतिहास

जो उरो पूर्वीका ही अश वतलाता है।

प्रो० हीरालालजीन इनके सम्बन्धमं लिया था 'यहा म्याटत. कमाय-पाहुउके साथ मरकर्मणाहुएसं प्रस्तुत समस्त पट्याण्टागमंगे ती प्रयोजन हो मफता है और यह ठीक भी है पयोकि पूर्वोक्ती रचनामे उनत -गैबीस अनुयोगहारीका नाम महाकर्मप्रकृतियाहुउ है महाकर्मप्रकृति और महाक्तं मक्तां एक ही अर्थ-की द्योतक है, अतः मिद्ध होता है कि इम मगरत उपग्रहागमका नाम महकर्म-प्राभृत है। और चृक्ति इमका बरुभाग ध्यलाहीकामे प्रायत है, अत ममस्त ध्यलाको भी महकर्मप्राभृत कहना अनुचित नही। उमी प्रभार महाबन्य या निबन्धनादि अठारह अनिकार भी इमीके सण्ड होनेंगे महक्तं कहे जा सन्ति है।' (पट्या० पु० १, प्रस्ता० पृ० ६९-७०)।

किन्तु वेदनाराण्यके 'क्षेत्रविनानमें स्यामित्यका कथन हरने हुए यूत्रकार भूतविलने क्षेत्रको अपेता उत्कृष्ट ज्ञानावरणीयवेदना कियके होती है, उम प्रश्नका गमाधान करते हुए लिया है—'जो महम्म एक हुजार योजनको अवमातनावाला स्वयभ्रमण समुद्रके बाह्य तटपर रिथत है, और वेदनामभुद्धातको प्राप्त हुआ है, तनुवातवलयमे स्पृष्ट है, फिर भी जो तीन विगह लेकर मारणान्तिकममुद्धातके समुद्धातको प्राप्त हुआ है और अनन्तर गमयमे गातवी पृथिवीके नारिक्योमें उत्पन्न होगा, उमके ज्ञानावरणीयवेदना क्षेत्रको अपेक्षा उत्कृष्ट होती है।'

धवलामे इग पर यह धका की गर्र है कि उग महामत्रगको सातवी पृथिवीको छोडकर नीचे सात राजु गान जाकर निगोदिया जीवोमे क्यो उत्पन्न नही कराया ? इसका समाधान करनेके परचात् धवलाकारने लिगा है कि—मंतकम्मपाहुडमे उसे निगोदमे उत्पन्न कराया है क्योंकि नारिकयोमें उत्पन्न होनेवाले महामत्स्यके गमान सूक्ष्म निगोदजीवोमें उत्पन्न होनेवाला महामत्स्य भी विविधात शरीरकी अपेक्षा तिगुने वाहुल्यसे मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त होता है। परन्तु यह योग्य नही है, क्योंकि अत्यधिक असाताका अनुभवकर्ता सातवी पृथ्वीमे उत्पन्न होने वाले महामत्स्यकी वेदना और कपायकी अपेक्षा सूक्ष्मिनगोदजीवोमे उत्पन्न होने वाले महामत्स्यकी वेदना सद्दा नही हो सकती।

इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि पट्खण्डागमसे सतकम्मपाहुड भिन्न है क्योंकि दोनोके कथनोमे अन्तर है।

इसी तरह सत्प्ररूपणाकी टीका धवलाम जहाँ संतकम्मपाहुड और कसाय-

१ से काले अधी सत्तमाण पुढवीण णेरइण्सु उप्पिडिजिहिदि ति तस्स णाणावरणीयवेदणा खेत्तदो उक्कस्सा ॥ १२ ॥ ' सतकम्मपाहुडे पुण णिगोदेसु उप्पाइदो ण च ण्दः जुङजदे । —पट्ख०, पु० ११, ए० २१-२२ ।

२. पट्ख०, पु० १, पृ० २१७।

पाहुउके उपदेशोमें भेद वतलाया है। वहीं लिगा है कि अनिवृत्ति करणके कालमें सरपातभाग शेप रहने पर रत्यानगृद्धि आदि गोलह प्रकृतियोका क्षय करता है, फिर अन्तर्मृह्तं विताक्तर आठ कपायोका भय करता है, यह सतकम्मपाहुउका उपदेश है। किन्तु कपायप्राभृतका उपदेश है कि पहले आठ कपायोका क्षय हो जाने पर पीछे एक अन्तर्मृह्तंमें पूर्वीत गोलह प्रकृतियोका क्षय करता है।'

यहां जो सतकम्मपाहुटो नामगे वायन है यह पट्यण्टागममें नही मिन्ठता । अत पट्यण्डागमगे मतकम्मपाहुड भिन्न होना चाहिए ।

सम्पूर्ण धवलाटीकामे सतकम्मपाहुङका उरलेख तीन वार आया है। उसमे-से उपयोगी दो उल्लेखोक्ती चर्ची यहां की गई है। अब देखना यह है कि क्या महाकर्मप्रकृतिपाभृतका नाम सतकम्मपाहुउ है ?

महानम्मगयित्रपाहुउका उल्लेख धवलाटीकामे छै गात बार आया है। तीन बार तो उसका उल्लेख भगवान् भूतविलके निमित्तमे आया है। एक का जगह लिखा है कि भूतविल भगवान्ने महानम्मपयित्रपाहुडका उपसहार करके छै खण्डोकी रचना की। दूमरी जगह लिखा है कि भूतविल भट्टारक अगवद्ध बात नहीं कह गकते, विशेष महाकर्मप्रकृतिप्राभृतस्पी अमृतके पीनेसे उनका समस्त राग्छेप-मोह दूर हो गया था। तीमरी जगह लिखा है कि भूतविल भगवान चौवीस अनुयोगद्धारम्बस्प महाकम्मपयित्रपाहुडके पारगामी थे। इम तरह तीन उल्लेख तो भूतविलके नम्बन्यमे आये है। येप तीन उल्लेख चर्चाके प्रकरणसे आये है।

एक जगह लिखा है कि दस प्रकृतियोकी उदयव्युच्छित्ति मिय्यादृष्टि गुण-स्यानके अन्तिम समयमे होती है, यह महाकम्मपयडिपाहुडका उपदेश है।

वर्गणावण्डके स्पर्श अनुयोगद्वारमें लिखा है कि अध्यातमविषयक इस राण्डग्रन्थमे कर्मम्पर्शप्रकरण प्राप्त है। महाकम्पप्रकृतिप्राभृतमे तो द्रव्यस्पर्श, सर्वस्पर्श और कर्मरपर्श तीनोका प्रकरण है।

१. 'महातम्मपयटिपातुटसुवमर्शरकण छक्खटाणि कयाणि। —पट्ग०, पु० ९, ५० १३३।

२. 'ण चामवर भृदवलिभटारओ परुवेटि महासम्मापयिटपाहुटेशिमयवाणेण ओसारिदा-मेनरागटोनमोहत्तादो'—पु० १०, ए० २७४ ७५ ।

३ 'चर्जवीसअणियोगदारमरूवमलाकम्मपयद्यिपाहुटपार्यरस भूतविरुभयवतरम' पु०१४, १०१३४।

४ 'दसण्ह पयटीण भिच्छारटि्ठस्स चरियसमथम्मि उदयवोच्छेटो ।' एसी महाकम्मपयडि-पाहुटउवण्मो'---पु० ८, पृ० ९ ।

५ 'ण्द राटगथमरुकप्पविसय पडुच्च कम्मफामे पयदमिदि भणिद । महाकम्मपयटिपाहुडे पुण दन्वफानेण सन्वफासेण कम्मफासेण पयद,'—पु० १३, ५० ३६ ।

# ५६ : जैनसाहित्यका इतिहास

इसी खण्डे में आगे एक जगह यह शका की गई है कि महाकर्मप्रकृतिप्राभृतमें शेप चौदह अनुयोगोके द्वारा कथन किसलिये किया है ?

इस तरह छै वार महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका उल्लेख हमें धवलाटीकामें मिला है। सतकम्मपाहुड और महाकम्मपयिडपाहुडके उक्त उल्लेखोमें कोई ऐसी वात लक्षित नहीं होती, जिससे हम दोनोको एक मान सकें। सत्कर्म और महाकर्मप्रकृति सज्ञाएँ भी एक अर्थकी द्योतक नहीं है। धवलाकारके कथनसे ही यह वात स्पष्ट हो जाती है और उसीसे यह भी प्रकट हो जाता है कि महाकर्मप्रकृतिप्राभृत और सत्कर्मप्राभृत एक नहीं है।

महाकर्मंप्रकृतिप्राभृतके चौवीस अनुयोगद्वारोमेंसे केवल छै अनुयोगद्वारो-के ऊपर ही भूतविलस्वामीने षट्खण्डागमके सूत्रोकी रचना की थी। उन छै खण्डोमेंसे पाँच खण्डो पर घवलाटीका रचनेके पश्चात् वीरसेन स्वामीने शेप अट्ठारह अनुयोगद्वारोका भी कथन किया है। उन अनुयोगद्वारोमेंसे एक अनुयोग-द्वारका नाम प्रक्रम है और एकका उपक्रम। यहाँ शका की गई है कि प्रक्रम और उपक्रममें क्या अन्तर है?

इसका समाधान करते हुए श्री वीरसेनस्वामीने लिखा है<sup>र</sup> — प्रक्रम-अनुयोग-टार प्रकृति, स्थिति और अनुभागमे आने वाले प्रदेशाग्रका कथन करता है और उपक्रम-अनुयोगद्वार बन्धके दूसरे समयसे लेकर सत्तारूपसे स्थित कर्मपुद्गलोके ज्यापारका कथन करता है। अत दोनोमें अन्तर है।

इसके पश्चात् वीरसेनस्वामीने बन्धन-उपक्रमके चार भेद किये है—प्रकृति-बन्धन-उपक्रम, स्थितिबन्धन-उपक्रम, अनुभागबन्धन-उपक्रम और प्रदेशवन्धन-उपक्रम। इन चारोका स्वरूप बतलाकर लिखा है कि 'इन चार उपक्रमोका कथन जैसे 'सतकम्मपाहुड' में किया गया है वैसे ही करना चाहिए।'

इसपर यह शका की गई कि महावन्धमें जैसा कथन किया गया है वैसा कथन इन चारोका यहाँ क्यो नहीं किया जाता, तो उसका समाधान करते हुए कहा गया है कि महावधका व्यापार प्रथम समय सम्बन्धी वधमें ही है, अत यहाँ उसका कथन करना योग्य नहीं है।

१ 'महाकम्मपयडिपादुटे किमट्ठ तेहि अणिओगदारेहि तस्म परूवणा कदा ।' पट्०, पु० १३, पृ० १९६ ।

२. 'पक्कम-उवक्कमाण को भेदो ? पयटिट्ठिद्अणुभागेसु हुक्कमाणपदेसग्गपरूवण पक्कमो क्षण्ड, उवक्कमो पुण वधविदियममयप्पहुडिसतस्क्वेणिट्ठिदकम्मपोग्गलाण वावार पस्त्वेदि । — 'प्रत्थ प्देसिं' चदुण्णमुवक्कमाण जहा सतकम्मपयटिपाहुडे पस्क्विद तहा पस्त्वेयव्व । जहा महावधे पस्क्विद तहा पस्क्वणा एत्य किण्ण कीरदे ? ण, तस्स पढमसमयवधिम चेव वावारादो ।'—पट्०, पु० १५, पृ० ४२-४३।

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि संतकम्मपाहुडमें बन्घके पश्चात् सत्तारूपमें स्थित प्रकृतियोका ही कथन किया गया है, अत. महावधसे वह भिन्न है।

अतएव 'सतकम्मपाहुड' किसका नाम है ? इस प्रश्नका समाधान सत्कर्मपिज-कासे होता है। वीरसेनस्वामीने जो शेप अट्ठारह अनुयोगद्वारोको लेकर घवलाटीका रची है, उसके प्रारम्भिक चार अनुयोगोपर एक पिजका उपलब्ध हुई है, उसका नाम सत्कर्मपिजका है। उसमें धवलाके उक्त अशका स्पष्टीकरण करते हुए लिखा है—

'संतकम्मपाहुड क्या है ? महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चीवीस अनुयोगद्वारोमें दूसरा अधिकार वेदना नामक है। उसके सोलह अनुयोगद्वारोमेंसे चौथे, छठे और सातवें अनुयोगद्वारोका नाम द्रव्यविधान, कालविधान और भावविधान है,' तथा महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका पाँचवाँ प्रकृतिनामा अधिकार है उसमें चार अनुयोगद्वार है। आठो कर्मोंके प्रकृतिसत्व, स्थितिसत्व, अनुभागसत्व और प्रदेशसत्व-का कथन करके उत्तरप्रकृतियोके प्रकृतिसत्व, स्थितिसत्व, अनुभागसत्व और प्रदेशसत्वको सूचित करनेके कारण उन्हें सतकम्मपाहुड कहते है।'

सत्कर्मपंजिकाके इस कथनके अनुसार महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके जिन अनु-योगद्वारोंमें सत्तारूपसे स्थित कर्मका कथन है उन्हें सतकम्मपाहुड कहते हैं। वे अनुयोगद्वार है—वेदना नामक अधिकारके चौथे, छठे और सातवें अनुयोगद्वार तथा महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका प्रकृतिनामक पाँचवाँ अधिकार।

महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके स्पर्श, कर्म और प्रकृतिनामक तीन अनुयोगद्वारोको लेकर वर्गणानामक पाँचवाँ खण्ड रचा गया है। उसके प्रकृतिनामक अनुयोगमें केवल आठो कर्मोकी प्रकृतियाँ मात्र वतलाई गई हैं। शेष कथनके लिए लिख दिया है कि वेदनाकी तरह जानना। पिजकाकारका अभिप्राय उसीसे जान पडता है। अत उनके कथनानुसार उक्त अनुयोगद्वारोको सतकम्मपाहुड कहा जाता था। अत संतकम्मपाहुड महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके अन्तर्गत ही जानना चाहिए।

१ 'सतकम्मपाहुडं णाम त कथ (द) म ? महाकम्मपयिटपाहुटस्स चउवीसअणिओगद्दारेसु विदियादियारो वेदणा णाम ? तस्स सोलसअणियोगद्दारेसु चउत्थ-छट्ठम—सत्तमाणियोगद्दाराणि द्व्यकालमाविवहाणणामधेयाणि । पुणो तहा महाकम्मपयिडिपाहुडस्स पचमो पयडीणामिह्यारो । तत्थ चत्तारि अणियोगद्दाराणि अट्ठकम्माण पयटिट्ठिदिअणु भागप्पदेससत्ताणि परूविय स्चिदुत्तरपयिडिट्ठिदिअणुभागप्पदेससत्ताणि परूविय स्चिदुत्तरपयिडिट्ठिदिअणुभागप्पदेससत्ताणे पद्वणि सत्त (सत) कम्मपाहुड णाम । मोहणीय पडुच्च कसायपाहुडं पि होदि ।'—पट्ख, पु०१५, परि०, प०१८ ।

२, 'सेस वेदणाण भंगो।'--पट्ख०, पु० १४, पृ० ३९२।

## ५८ - जैनसाहित्यका इतिहारा

किन्तु जगनवलामे लिया है कि कृति, वैदना आदि नीवीय अनुगंगरारों में प्रतिवद्ध सतक्तममहानिकारमें एक उदय नामक अधिकार है, जो प्रकृतियोन के न्यित, अनुभाग और प्रदेशोंक उत्कृत्य, अनुकर्द, जन्म और अजधन्य उदयक्त कथन करता है। उसमें उत्कृत्य प्रदेशोदयका स्वामित्व मिद्ध करनेके लिए 'सम्मुत्तुष्पत्ति' आदि स्थारह मुणश्रेणियोका कथन करके लिया है कि जो गूण-श्रेणियां स्थानकरके नाय भवान्तरमें सकान्त होती है उन्हें कहेंगे।

इस प्रसममं जो वागण उन्त किये गये है ये वाग पट्गण्याममं उक्त सहममं नामक अनिकारमें, जिनपर पित्रका है, वर्तमान है। अत. वीरमेनस्यामी के तरा महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके अप अष्टारह अनुयोगहारोंको देकर जो धवला रची गयी है वही सतक्तरममहाधिकार है, यह प्रमाणित होता है। किन्तु जयभ्यलामें मतकस्ममहाधिकारको अट्टारह अनुयोगहारों प्रतिवद्ध न वतलाकर चौबीम अनुयोगहारों प्रतिवद्ध वेतलाया है। उनके माथ जब हम मत्तर्मपिकात्में कथनको मिलते है और वीरमेनस्नामीके दम कथनको सामने रखते है कि वन्धके दूसरे समयमे देकर सत्ताक्ष्यमें स्थित कर्मपुद्गलोंके व्यापारके वयनको उपक्रम कहते हैं, तो उनसे वस्तुस्थित पर प्रकाण पजता है। चौबीम अनुयोगहारोंकेसे जिन-जिनमें उक्त सत्तारपमे स्थित कर्मपुद्गलोंका कथन है वे सब सतकस्मम्महाधिकार या सतकस्ममाहुउमें गित नमते जाने चाहिये। और सम्पूर्ण चौबीसो अनुयोगहार महाकर्मप्रकृतिप्राभृत कहे जाते हैं। उसमें महाबन्ध भी गित्रत है। किन्तु संतकस्मपाहुडमें महाबन्ध गित्रत नही है। अत सतकस्मपाहुड महाकर्म-प्रकृतिप्राभृतका नामान्तर नही है, बित्र उनके अन्तर्गत ही है।

जैसा कि पट्सण्ड नाममे स्पष्ट है। यह ग्रन्यराज छै सण्टोमे विभक्त हैं। पहुछे सण्डका नाम जीपट्ठाण (जीवस्थान) है। दूसरे राण्टका नाम सुद्दावध (धुल्लक वन्ध) है। तीसरे राण्डका नाम वधस्वामित्वविचय है। चीथे सण्डका नाम वेदना है, पांचवें सण्डका नाम वर्गणा है और छठे सण्डका नाम महावन्ध है।

१ 'सतक मामाणि वारे कार्विरणादि चाविष्णाक्षेत्री पारिवद्वे उटओ णाम अत्याणि वारी 'जाओ गुणमेढीओ सिकलेके सह भवतर सकामिति ताओ वत्तरस्मामे। त जला—उवसमसम्मत्तगुणसेढी संजदामजदगुणसेढी अधापवत्तसजदगुणमेढि ति ण्दाओ तिण्णि गुणमेढीओ अप्पसत्थमरणेण वि मदस्स परभवे दीमति। सेमास गुणमेढीस गीणासु अप्पसत्थमरण भवे' इदि युत्त ।—ज०ध० प्रे ०का० प्र० ३१९७ ९८ । 'जाओ गुणमेढीओ अण्णभव सकामित ताओ वत्तरसामो। त जला—उवमममम्मत्तगुणमेढी सजदामजदगुणसेढी अधापमत्तगुणसेढी ण्दाओ तिण्णि गुणसेढीओ 'अप्पमत्थ मरणेण वि मदस्स परभवे दिसति। सेमासु गुणसेढीसु भीणासु अप्पसत्थमरण्,भवे।' —प्रवार, प्र० १५, प्र० २९७।

प्रस्तुत पट्खण्डागममें शुरूके पांच खण्ड ही है । छठा महावध नामक खण्ड स्वर्तत्र ग्रन्थके रूपमें पृथक् माना जाता है ।

इन्द्रनिन्दिने श्रुतावतारमे लिखा है कि भूतविलने पुष्पदन्तविरिचित सूत्रोको मिलाकर पाँच खण्डोके छह हजार सूत्र रचे और तत्पश्चात् महावन्ध नामक छठे खण्डको तीस हजार सूत्रग्रन्थरूप रचना की ।

पट्खण्डागमके सूत्रोके अवलोकानसे प्रकट होता है कि प्रथम खण्ड जीवट्ठाणके आदिमे सत्प्ररूपणासूत्रोके रचियता पुष्पदन्ताचार्यने मगलाचरण किया है।
और तदनुसार धवलाकारने भी कर्ता, श्रुतावतार आदिका, जो कि ग्रन्थके प्रास्ताविक कथन माने गये है, कथन किया है। पट्खण्डागमके कर्ता भूतवलिने चौथे खण्ड
वेदनाके आदिमे पुन मगल किया है और तदनुसार धवलाकारने भी जीवट्ठाणके
आदिकी तरह कर्ता, निमित्त, श्रुतावतार आदिकी पुन. चर्चा की है। इससे यह पट्खण्डागम ग्रन्थ दो भागोमे विभक्त प्रतीत होता है। पहले भागमें आदिके,तीन
खण्ड है और दूसरे भागमे अन्तके तीन खण्ड है। इस दूसरे भागमें हो यथार्थत
महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अधिकारोका वर्णन किया गया है। अत. प्रो०
हीरालालजीने उसकी विशेष सज्ञा सत्कर्मप्राभृत वतलाई है।

उन्होने लिखा है—'इस समस्त विभागमे प्रधानतासे कर्मोकी समस्त दशाओ-का विवरण होनेसे उसकी विशेष सज्ञा सत्कर्मप्राभृत है। महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका अपर नाम सत्कर्मप्राभृत समझकर ही प्रोफेसर साहबने ऐसा लिखा प्रतीत होता है, किन्तु इन दोनोके अन्तरकी चर्चा हम पीछे कर आये हैं। अत उन सबको सत्कर्म-प्राभृत नहीं कहा जा सकता।

#### खण्डोके नाम---

षट्खण्डागमके मूलसूत्रोमें जैसे ग्रन्थका कोई नाम नही पाया जाता, वैसे ही खण्डोका नाम भी प्राय नही पाया जाता।

पहले खण्डका नाम जीवट्ठाण मूलसूत्रोमें नही पाया जाता। इस खण्डमे जीव-के भेद-प्रभेदोको मुख्यतासे वर्णंन होनेके कारण ही इसे यह नाम दिया गया है। दूसरे खण्डका प्रथम सूत्र है—'जे ते बघगा णाम तेसिमिमो णिदेसो', इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि इस खण्डमें बन्धकोका कथन है। अत उस परसे इसे बन्ध-सज्ञा दी गई है और सम्भवतया 'महाबन्ध' को दृष्टिमें रखकर बन्धके पहले 'खुद्दा' विशेषण लगाकर खुद्दाबन्ध नामसे इसे अभिहित किया गया है।

किन्तु इस खण्डकी घवलाटीकाके प्रारम्भमे टीकाकारने इसके नामके सम्ब-

१ 'स्त्राणि पट्सहस्रयन्थान्यय पूर्वस्त्रसहितानि । प्रविरच्य महावन्याह्रये तत पण्ठक खण्डम् ॥१३९॥ त्रिंशत्सहस्रस्त्रयुन्थं व्यरचयदसौ महात्मा ।'—श्रुता० ।

६० : जैनसाहित्यका इतिहास

न्धमें कुछ नही कहा । हाँ, इसका उद्गम स्थान अवश्य बतलाया है।

तीसरे खण्ड 'बघसामित्तविचअ'के पहले सूत्रमें उसका नाम आया है। यथा-'जो सो बंघसामित्तविचओ णाम तस्स इमो दुविहो णिद्सो ओघेण य आदेसेण य।

महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अनुयोगद्वारोमेंसे प्रथम दोका नाम कृति और वेदना है। इन्ही दो अनुयोगद्वारोका कथन वेदना नामक चौथे खण्डमें है। पहले कृति-का कथन है और फिर वेदनाका। वेदना अधिकारके पहले सूत्रमें—'वेदणा त्ति तत्थ इमाणि वेयणाए सोलस अणियोगद्दाराणि णादन्वाणि भवति' ऐसा उल्लेख है। इस परसे कहा जा सकता है कि सूत्रकारने इस खण्डका नाम सूचित कर दिया है।

उक्त दो अनुयोगद्वारोके पश्चात् स्पर्श, कर्म, प्रकृति और बन्धन अनुयोग-द्वारका कथन ५वें वर्गणाखण्डमें है। वन्धन-अनुयोगद्वारमें वर्गणाका बहुत विस्तार-से वर्णन है। इसीसे सम्भवतया इस खण्डको वर्गणा नाम दिया गया है।

वेदनाखण्ड और वर्गणाखण्डके बीचमें सूत्रकारने कोई ऐसी भेदरेखा सूचित नहीं की, जिससे इन दोनोंके भेदका स्पष्ट सूचन हो सके। फिर भी वेदनाखण्डमें सोलह अनुयोगद्वार उन्होंने बतलाये हैं, अत उनकी समाप्तिके साथ ही वेदना-खण्डकी समाप्ति समझ लेनी चाहिये। जैसे वेदनाखण्डमें पहले कृतिका कथन हैं, फिर अन्तमें वेदनाका कथन है और वहीं उस खण्डका प्रधान तथा अन्तिम विषय हैं, वैसे ही वर्गणामें पहले स्पर्धा, कर्म और प्रकृतिका कथन हैं फिर बन्धनके निमित्तसे वर्गणाका कथन है। वर्गणाका कथन ही इस खण्डका प्रधान और अन्तिम प्रतिपाद्य विषय है। अत वेदनाके पश्चात्से वर्गणा पर्यन्त ही वर्गणाखण्ड होना चाहिये।

खण्डोकी ये सज्ञाएँ वीरसेनस्वामीसे प्राचीन है, क्योंकि वीरसेनस्वामीके पूर्वज अकलकदेवने अपने तत्त्वार्यवार्तिकमें 'जीवस्थान' और 'वर्गणा' खण्डोका उल्लेख किया है, यह हम पहले लिख आये हैं।

वर्गणाखण्डका अन्तिम सूत्रं है--

'ज त वयविहाण त चउन्त्रिह--पयिडवधो, ट्ठिदिवधो, अणुभागवधो, पदेस-वधो चेदि।'

इसके पश्चात् महाबन्ध नामक छठा खण्ड प्रारम्भ होता है।

इसका महाबन्ध नाम मूल-सूत्रोमें उपलब्ध नही होता। ग्रन्थका प्रथम ताडपत्र अनुपलब्ध होनेसे यह भी नहीं कहा जा सकता कि इस खण्डकी रचनाके आरम्भमें भूतबलिने उसका नाम दिया था, या नहीं। किन्तु इसमें बन्धके चारो भेदोका वर्णन विस्तारसे हैं, अतः इसे महाबन्धसंज्ञा दी गई है। सत्तर्गपंजिकाके पारिम्भक कथनरी भी देशी वातका रामर्थन होता है। उसमें लिखा है—'महाकर्गप्रकृतिप्राभृतके कृति, वेदना आदि चीवीरा अनुयोगद्वारोमेसे कृति और वेदनाका वेदनाखण्डमे, स्पर्श, कर्म, प्रकृति और वन्धनके चार अनुयोग्गोमेंसे वन्ध और वन्धनीयका वर्गणाखण्डमे, वन्धनिवधान नामक अनियोगद्वार-का महावन्धमे और वन्धक अनियोगद्वारका खुद्दावन्धमे विस्तारसे कथन किया है। घेप अठारह अनुयोगद्वार सतकम्ममें कहे गये हैं।

### तीर्थंकर महावीरकी वाणीसे इसका सम्बन्ध और स्रोत

भगवान महावीर स्वामीकी धर्मोपदेशनाको श्रवण करके उनके प्रधान शिष्य गौतम गणधरने उसे वारह अगोमें निवद्ध किया था। वारहवा अंग दृष्टिवाद शेप सव अगोसे महत्वपूर्ण और विशाल था। उसके महत्व और विशालताका कारण था उसके अन्तर्गत चौदह पूर्व। उनमेंसे द्वितीय आग्रायणीय पूर्वके पचम वस्तु अधि-कार चयनलिवमें वीस प्राभृताधिकार थे। उन प्राभृत नामके अधिकारोमें चौथे प्राभृतका नाम महाकर्मप्रकृति था। उस महाकर्मप्रकृतिके चौबीस अनुयोगद्वार नामक अधिकार थे। उनको उपसहत करके इस पट्खण्डागम ग्रन्थकी रचना की गई है। इस बातका निर्देश चतुर्थ वेदनाखण्डके आदिमे कृति अनुयोगद्वारका अव-तरण करते हुए स्वय सुत्रकार भूतवलिने किया है—

'अग्गेणियस्स पुन्वस्स पचमस्स वत्थुस्स चउत्थो पाहुडो कम्मपयडो णाम । तत्य इमाणि चउनोस अणिओगद्दाराणि णादन्वाणि भवति—कि वैदणाए पस्से कम्मे पयडीसु वंघणे णिवंघणे पक्कमे उवक्कमे उवए मोक्खे पुण सक्कमे लेस्सा लेस्सायम्मे लेस्सापरिणामे तत्थेव सादमसादे दोहेरहस्से भवधारणोए तत्थ पोगालत्ता णिधत्तमणिधत्त णिकाचिदमणिकाचिदं कम्मिट्टिद पिच्छमक्खंघे अप्पाबहुग च सन्वत्थ' ॥४५॥

अर्थात् आग्नेयणीय पूर्वके पचम वस्तु अधिकारके अन्तर्गत चतुर्थ प्राभृतका नाम कर्मप्रकृति है। उसके विषयमें ये चौवीस अनुयोगद्वार जानने योग्य है—१. कृति, २. वेदना, ३ स्पर्श, ४ कर्म, ५. प्रकृति, ६. बन्धन, ७ निवन्धन, ८ प्रक्रम, ९ उपक्रम, १० उदय, ११. मोक्ष, १२ सक्रम, १३ लेश्या, १४ लेश्याकर्म,

श महाकम्मपयिद्याहुटस्स किदेवेदणाओ (इ) चउन्त्रीस मिणयोगद्दारेस तत्थ किदेवेदणा ति जाणि अणियोगद्दाराणि वेयणाखण्डास्सि पुणो प ( पस्स-कम्म-पयिद-वधण ति ) चत्तारि अणियोगद्दारेस तत्थ वध वधणिज्जणामाणियोगिहि सह वग्गणा खडिम्म, पुणो वधविधाण णामाणियोगद्दारो सहावधिम्म पुणो वधगाणियोगो खुद्दावधिम्म च सप्पवचेण परू-विदाण । पुणो तेहितो सेसट्ठारसाणियोगद्दाराणि सत कम्मे सन्त्राणि परूविदाणि ।'— पट्ख, पु० १५, परि० १० १ ।

# ६२ : जैनसाहित्यका इतिहास

१५. लेख्यापरिणाम, १६ सातासात, १७ दीर्घह्नस्व, १८ भवधारणीय, १९ पुद्गलत्व, २० निधत्त-अनिधत्त, २१ निकाचित-अनिकाचित, २२ कर्मस्थित २३ पश्चिमस्कन्ध, २४ अल्पबहुत्व।

इन्ही चीवीरा अनुयोगढारोको छ खण्डोम उपसह्त किया गया है। पहते कृति और दूसरे वेदना अनुयोगढारका उपसंहार करके चीथा वेदनाराण्ड निष्पन् हुआ है। तीसरे स्पर्श, चीथे कर्म और पांचवें प्रकृति और छठे वन्धन अनुयोग ढारसे पांचवां वर्गणाराण्ड निष्पन्न हुआ है। और छठे वन्धन अनुयोगके भेद प्रभेदोसे शेप चार खण्ड उपसंहत हुए है।

प्रथम खण्ड <sup>१</sup> जीवस्थानका अवतार वतलाते हुए वीरसेनस्यामीने स्त्ररूपणाके द्वितीय सूत्रकी धवलाटीकामें विस्तारसे यह वतलाया है कि जीवस्थानका अवतार चतुर्थ कर्मप्रकृतिप्राभृतके किस अनुयोगद्वारके अन्तर्गत किन-किन भेदो-प्रभेदोसे हुआ। यह हम पीछे लिस्त आये है।

दूसरे खण्ड खुद्दावन्यके प्रथमसूत्रकी धवलामे वीरसेनस्वामीने लिखा है—
'महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके कृति, वैदना आदि चीवीस अनुयोगद्वारोमे छट्ठे बन्धन अनुयोगद्वारके अन्तर्गत चार अधिकार है—वन्ध, वन्धक, वन्धनीय और वध-विधान । जनमेंसे जो वन्धक नामका दूसरा अधिकार है वही यहां सूत्रके द्वारा सूचित किया गया है। तात्पर्य यह है कि महाकर्मप्रकृतिप्राभृतमे जो बन्धक कहे गये है जन्हीका यहां निर्देश है।'

इससे स्पष्ट है कि दूसरे खण्डका उद्धार महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके छठे अनु-योगद्वारके अवान्तर अधिकारोसे किया गया है।

तीसरे खण्ड वन्धस्वामित्वविचयके प्रथमसूत्रकी धवलाटीकामें वीरसेन-स्वामीने लिखा है—'कृति, वेदना आदि चौवीस अनुयोगद्वारोमे वन्धन नामक छठा अनुयोगद्वार है। उसके चार भेद है—बन्ध, वन्धक, वन्धनीय और वन्ध-विधान। वन्धविधानके चार भेद है प्रकृतिवन्ध, स्थितवन्ध, अनुभागवन्य और प्रदेशवन्ध। प्रकृतिवन्धके दो भेद है—मूलप्रकृतिवन्ध और उत्तरप्रकृतिवन्ध।

१ पट्ख०, पु० १, पृ० १२३-१३०।

२ 'जे ते वधगा णाम तेसिमिमो णिह सो ॥१॥' टी०—'जे ते वधगा णाम' इति वयण वधगाण पुञ्चपसिद्धन्त स्वेदि । पुञ्च कम्हि पसिद्धे वधगे स्वेदि ? महाकम्मपर्याद्वपाहुडम्मि ।
त जहा—महाकम्मपर्याङपाहुडस्स कदिवेदणादिगेस्र चदुवीसअणिओगहारेस्र छट्ठस्स
वधणेति अणियोगहारस्स वधो वधगो वधणिङ्ज वधविहाणमिदि चत्तारि अहियारा । तेस्र
- वधगेति विदियो अहियारो एदेण वयणेण स्विदो ।—पट्ख०, पु० ७, ए० १-२ ।

३ पट्ख०, पु०८, पृ०२।

मूलप्रकृतिवन्धके दो भेद है—एकैकमूलप्रकृतिवन्ध और अव्यागाढमूलप्रकृतिवन्ध । अव्यागाढमूलप्रकृतिवन्धके दो भेद हैं—भुजाकारवन्ध और प्रकृतिस्थानवन्ध । इनमें उत्तरप्रकृतिवन्धके चौबीस अनुयोगद्वार है । उन चौबीस अनुयोगद्वारोमें एक वन्धस्वामित्व नामक अनुयोगद्वार है । उसीका नाम वधस्वामित्वविचय है ।

इस तरह वन्धरवामित्वविचय नामक तीसरा खण्ड भी कर्मप्रकृतिप्राभृतके छठे अनुयोगद्वारसे उपजा है।

चतुर्थं खण्ड वेदनाके अन्तर्गत कृति अनुयोगद्वारके आदिमें तो सूत्रकारने स्वय ४४ सूत्रोसे मगळरूप नमस्कार किया है और पैतालीसवें सूत्रमे ग्रन्थकी उत्थानि-काके रूपमे आग्रायणीय पूर्वके पचम वस्तु-अधिकारके अन्तर्गत कर्मप्रकृतिप्राभृत-के चौवीस अनुयोगद्वारोका निर्देश किया है। जिससे स्पष्ट है कि चतुर्थादि एण्ड कर्मप्रकृतिप्राभृतके कृति आदि अनुयोगद्वारोको ही सिक्षप्त करके लिखे गये है। सभवत इसीसे ही वीरसेनस्वामीने शुरूके तीन खण्डोकी तरह उत्तरके तीनो खण्डोके सम्बन्धमें यह कथन नहीं किया कि वे अमुक अनुयोगद्वारसे निकले है।

किन्तु कृति अनुयोगद्वारके । प्रारम्भिक मागलिक सूत्रोको लेकर वीरसेन-स्वामीने जो लम्बी चर्चा की है उसे हम यहाँ दे देना उचित समझते हैं, क्योंकि इन तीन खण्डोका द्वादशाग वाणीसे सीघा सम्बन्ध होनेके सम्बन्धमें उससे पर्याप्त प्रकाश पडता है।

शका — निवद्ध श्रीर अनिवद्धके भेदसे मगलके दो प्रकार है। उन्मेंसे यह मगल निवद्ध मगल है अथवा अनिवद्ध ?

समाधान — यह मगल निवद्ध नहीं है क्यों कि कृति आदि चौबीस अनुयोगहारवाले महाक मंत्रकृतिप्राभृतके आदिमें -गौतमस्वामीने यह मंगल किया है।
और भूतविल भट्टारकने इसे वहाँसे उठाकर वेदनाखण्डके आदिमें ला रखा है।
अत इसे निवद्ध मगल नहीं मान सकते, क्यों कि न तो वेदनाखण्ड महाक मंत्रकृतिप्राभृत है, अवयवको अवयवी नहीं माना जा सकता, और न भूतविल गौतम गणधर है, क्यों कि घरसेनाचार्यके शिष्य और विकलश्रुतके धारक भूतविल वर्धमानस्वामीके शिष्य और सकल श्रुतके धारक गौतम नहीं हो सकते। यदि ऐसा हो
सकता, तो इस मगलको निवद्ध मगल कह सकते थे। अत यह अनिवद्ध मगल
है। अथवा इसे निवद्ध मगल भी कह सकते है।

स्त्रके आदिमे सत्रकारके द्वारा जो देवताको नमस्कार किया जाता है उसे निवद्धमगल कहते हैं। और जो सत्रके आदिमे सत्रकारके द्वारा निवद्ध देवतानमस्कार हैं उसे अनिवद्धमगल कहते हैं।

२, छनख०, पु० ९, पृ० १०३–१०४।

# ६४: जैनसाहित्यका इतिहास

घका—इसे नियद्ध मंगल तो तभी कहा जा सकता है जब वेदना आदि खण्ड और महाकर्मप्रकृतिप्राभृत एक हो, किन्तु गण्डग्रन्थको महाकर्मप्रकृतिप्राभृत कैरो माना जा सकता है ?

समाधान—महाकर्मप्रकृतिप्राभृत चौवीस अनुयोगद्वारोसे सर्वथा पृथक्भूत नहीं है। अर्थात् चौवीस अनुयोगद्वारोका ही नाम महाकर्मप्रकृतिप्राभृत है और उन्हीं अनुयोगद्वारोसे वेदना आदि सण्ड निष्पन्न हुए है, अत उन्हें महा-कर्मप्रकृतिप्राभृतपना प्राप्त है।

शंका —अनुयोगढारोको कर्मप्रकृतिप्राभृत मानने पर बहुतसे कर्मप्रकृति-प्राभृत हो जायेंगे ?

समाधान-इसमें कोई दोप नहीं है, कथिचत् ऐसा इन्ट ही है।

शका--महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका वेदना-अनुयोगद्वार तो महापरिमाणवाला है— वडा विशाल है जसके जपसंहाररूप इस वेदनाखण्डको वेदनापना कैसे सभव है ?

समाधान—अवयवी अपने अवयवोंसे सर्वथा पृथक् नही पाया जाता । शंका—भूतवलिका गौतम होना कैसे संभव है ?

समाधान-उनके गौतम होनेसे क्या प्रयोजन है ?

शंका—क्योंकि भूतवलिको गीतम माने विना यह मगल निवद्ध नही हो सकता।

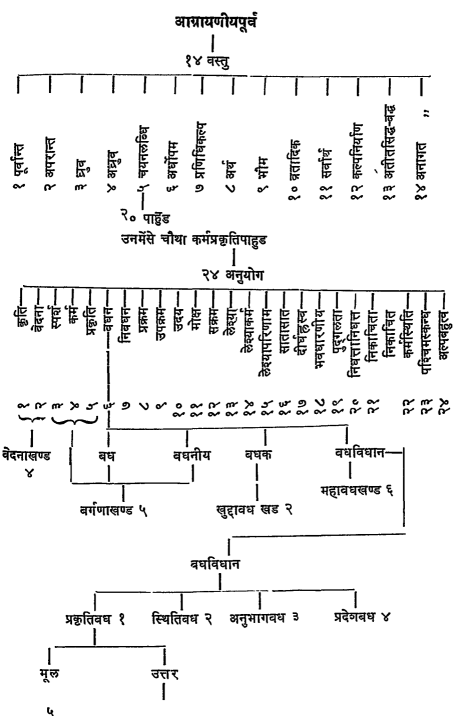
समाघान—इस खण्डग्रन्थके कर्ता भूतबलि नही है क्योकि दूसरेके द्वारा रचित ग्रन्थके अधिकारोके एकदेशरूप पूर्वोक्त शब्दार्थ-सन्दर्भका कथन करने-वाला कर्ता नही हो सकता । ऐसा माननेसे अतिप्रसंग दोप आता है।

उक्त चर्चासे दो वातें स्पष्ट होती हैं। एक तो वेदनाखण्डके आदिमें जो ४४ सूत्र मंगलात्मक है वे भूतविलकृत नहीं है, विल्क महाकर्मप्रकृतिप्राभृतकें मंगलसूत्र है और वहीं प्यो-का-त्यो उठाकर भूतविलने उन्हें वेदनाखण्डके आदि में रख दिया है। दूसरे, प्रकृत पद्खण्डागमके सूत्रोमें विणत अर्थ ही महा-कर्मप्रकृतिप्राभृतका ऋणी नहीं है किन्तु शब्द भी उसीके है। भूतविल तो उसके प्ररूपकमात्र है, कर्ता नहीं है।

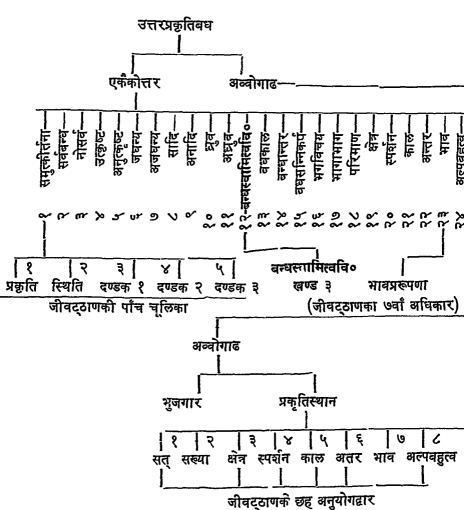
इन दोनो बातोसे प्रकृत षट्खण्डागमका द्वादशाग वाणीके एक अगरूप पूर्वी-से साक्षात् सम्बन्ध सिद्ध होता है।

आगे षट्खण्डोका उद्गम आग्रायणीय पूर्वके किस भेद-प्रभेदसे हुआ, इसके स्पष्टीकरणके लिए उनका यहाँ वृत्त दिया जाता है।

# बारहवे अग दृष्टिवादके चतुर्थं भेद पूर्वगतका दूसरा भेद-



६६ : जैनसाहित्यका इतिहास



वंधकके ग्यारह अनुयोगद्वारोमें पाँचवें द्रव्यप्रमाणानुगमसे जीवट्ठाणकी संख्या

#### रचना-शैली

प्रस्तुत छक्खडागमके अन्तर्गत पाँचो खण्ड प्राकृत-भापाके प्रसादगुणयुक्त सूत्रोमें रचे गये है। पाँचो खण्डोके सूत्रोकी सख्या साढे छै हजारसे अधिक है। चौथे और पाँचवें खण्डमें कुछ गाथासूत्र भी है।

स्त्र अपने आपमें पूर्ण और बहुत स्पष्ट है। प्राकृत-भाषाका साधारण जानकार भी सूत्रोको पढते ही उनका शब्दार्थ समझ सकता है। किन्तु चूँकि उनमें प्रति-पादित विषय जैन सिद्धान्तके गूढ और गम्भीर तत्त्वोंसे सम्बद्ध है, अत पारिभाषिक शब्दोके वाहुल्यके कारण उनका भाव समझ सकना सरल नही है। जो जैन कर्म-सिद्धान्तकी मोटी-मोटी वातोमे परिचित है वे उनके सूत्रोके आशयको भी सरलता-से हृदयगम कर सकते है, पर सभी खण्डोके विषयमें ऐसा नही कहा जा सकता।

सभी सूत्र अल्पाक्षर है, असिन्दिग्ध है और सारवान् है। अल्पाक्षरका यह अभिप्राय नहीं है कि सभी सूत्र छोटे है। प्रतिपाद्य विषयक अनुसार उनकी रचना है। उदाहरणके लिये 'सब्बढ़ा' जैसे छोटे सूत्र भी है और ऐसे भी है जो कई पंक्तियोमे समाप्त होते हैं।

संक्षेपमे इस ग्रथकी शैली आगामिक सूत्रशैली है। इस शैलीकी निम्नलिखित विशेषताएँ पायी जाती है—

- १ विपयानुसार सूत्रोके शब्दोकी योजना।
- २ निरर्थक शब्दोका अभाव।
- ३ प्रसादयुक्तता ।
- ४ पारिभापिक शब्दोका प्रयोग।
- ५ अर्थगाम्भीर्थ।

#### विषय-परिचय---

#### जीवट्ठाण भ

पहले खण्डका नाम जीवट्ठाण या जीवस्थान है। इसके आठ अनुयोगद्वार है—सत्प्ररूपणा, द्रव्यप्रमाणानुगम, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्प-बहुत्व। इनमेंसे प्रथम अनुयोगद्वार सत्प्ररूपणाके कर्ता आचार्य पुष्पदन्त है और शेपके कर्ता आचार्य भूतविल है।

सत्प्ररूपणा—इसके सूत्रोकी सख्या १७७ है। ईसका प्रारम्भ जैनोके प्रसिद्ध महामत्रसे होता है। वही इसका प्रथम सूत्र है, जो इस प्रकार है—

णमो अरिहताण णमो सिद्धाण णमो आइरियाण। णमो उवज्झायाणा णामो लोए सन्व-साहूण।।१॥

इसका व्याख्यान करते हुए वीरसेनस्वामीने मगलके दो भेद निबद्ध और अनिवद्ध किये है। सूत्रोके आदिमे सूत्रकारके द्वारा निवद्ध किये गये देवता-नम-स्कारको निवद्ध मगल और सूत्रके आदिमें सूत्रकारके द्वारा किये गये देवता-नम-स्कारको अनिवद्ध मगल बतलाकर उन्होने इसे निवद्ध-मगल कहा है। इससे यह प्रकट होता है कि यह मगल पुज्यदन्तके द्वारा रिचत है क्योंकि निवद्धसे उनका

१ यह पहला खण्ड प्रथम वार श्रीमन्त सेठ जितावराय लक्ष्मीचन्द, जैन साहित्योद्धारक फण्ड कार्यालय, मेलसासे ५ जिटदोंमें प्रकाशित हुआ है।

<sup>&#</sup>x27;तत्य णिवद्ध णाम जो सुत्तस्सादीण सुत्तकत्तारेण णिवद्ध-देवदा-णमोक्कारो त णिवद्ध-मगला जो सुत्तस्सादीण सुत्तकत्तारेण कय-देवदा-णमोक्कारो तमणिवद्धमगल। इद पुण जीवट्ठाण णिवद्धमगल। यत्तो 'इमेसि चोइसण्ह जीवसमासाण' इदि ण्डस्स सुत्तस्सादीण णिवद्ध 'रामो अरिहंताण' इचादिदेवदा णमोक्कार-दसणाले।'

<sup>--</sup>पट्ख०, पु॰ १, ५० ४१।

# ६८ : जैनसाहित्यका इतिहास

शिष्राय स्वरित्तमे है और किये गये (ग्रुन) ये शिष्राय है दूसरेके हारा रचे गये मंगराको मन्यके आदिन राजित कर होना। नेदनाराण्डके कृति अनुयोगहार के शादिन भ्रवालिन जो मगल्ड परे ४८ सून रयापित किये है उन्हें जीरयेन स्वामीने अनिवद्ध मगल कहा है, ययोकि के सून महाक्ष्मप्रकृतिप्राभृतके मगलसूत है और नहींगे लेकर उन्हें रथापित किया गया है। अत उक्त मगलका पुणदन्त-रचित होना राज्य है। जिन्तु इसमें अनेक निप्रतिपत्तियां है— इतितास्वर सम्प्रदायमें भी यह मन उसी स्पर्म मान्य है। भगवतीयूनका प्रारम्भ उसी मगलसूतरे हुना है। आवश्यकसूत्ति मध्यमें भी यह मन्न पाना जाता है।

इसके सिवाय गारवेनके प्रशिद्ध शिलालेगका आरम्भ भी 'णमो अरश्ताण णमो सिद्धाणं, इन पदीसे होता है।' अत यह कगन शिवायप्रस्त है। अग्तु। सूत्र दोसे गन्यमें प्रतिपादित जिन्मका आरम्भ होता है—

'एत्तो इमेरित नोद्दगण्ह जीवममामाण मम्मणद्वदाए तत्थ इमाणि नोह्म चेव हाणाणि णादव्वाणि भवति' ॥२॥

'इन चौदह जीवसमामो ( गुणस्थानो ) के अन्वेपणके लिये ये चौदह मार्गणा-स्थान जानने योग्य है।'

सूत ४ में चौदह मार्गणाओके नाम मिनाये है—गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कपाय, ज्ञान, संयम, दर्जन, लेश्या, भव्यत्व, मम्यक्त्व, मज्ञी, आहारक।

सूत्र ५ में लिखा है कि—इन चीदह गुणरयानोके कथनके लिये ये बाठ अनु-योगद्वार जानने योग्य है।

सूत ७ में उन अनुयोगदारोके नाम गिनाये है—

'सतपरूवणा, दन्यपमाणाणुगमो, ग्वेत्ताणुगमो, फोगणाणुगमो, कालाणुगमो, अतराणुगमो, भावाणुगमो, अप्पबहुगाणुगमो चेदि ॥७॥'

इन्ही आठ अनुयोगदारोमें जीवट्ठाण-नगण्ड विभक्त है। सूत्र ८ से प्रथम अनु-योगद्वार 'सतपरूवणा'का कथन प्रारम्भ होता है।

'संतपरूवणाए दुविहो णिद्देशी ओघेण आदेसेण य ॥८॥'

'जीवसमासो ( गुणस्थानो )के सत्वकी प्ररूपणामे दो प्रकारका निर्देश है— भोघ अर्थात् सामान्यसे और आदेस अर्थात् विशेपसे ।'

सतका मतलव<sup>3</sup> है सत्ता। और प्ररूपणाका मतलव है—निरूपण या प्रज्ञापन या कथन। गुणस्थानके लिये यहां जीवसमासज्ञव्दका प्रयोग किया है। जीवसमास

१ पट्ख०, पु०९, पृ०१०३।

२ इसके विशेष विचारके लिये प० केलाशचन्द्र शाम्त्री लिखित 'नमरकारमत्र' नामक पुस्तक देखनी चाहिए।

३. 'सत्सत्त्वमित्यर्थं , ··प्ररूपणा निरूपणा प्रज्ञापनेति यावत्'—पट्ख०, पु० १, पृ० १५९।

का अर्थ है जिनमें जीय भले प्रकार रहते है अथवा पाये जाते है उन्हें जीवसमास कहते है। जैन सिद्धान्तमें गुणोके अनुसार संसारके सव जीवोका वर्गीकरण चौदह विभागोमें किया गया है। उन चौदह विभागोकों ही गुणस्थान कहते है। ये गुणस्थान ससारके जीवोके क्रमिक विकासके सूचक स्थान है। इन पर अवरोह मोक्षकी ओर और अवतरण ससारकी ओर ले जाता है। उनके अस्तित्वके कथनके दो प्रकार है—सामान्य कथन और विशेष कथन। प्रथम सामान्य कथन किया है फिर विशेष कथन किया है। इन दोनो प्रकारके कथनके लिये जैन सिद्धान्तमें ओघ और आदेश शब्द रूढ है।

सूत्रकारने चौदह सूत्रोके द्वारा चौदह गुणस्थानोके नामोका निर्देश किया है। उनका स्वरूप जाने विना प्रकृत सिद्धान्तग्रन्थके रहस्यको समझना शक्य नहीं है। अत सक्षेपमे उनका स्वरूप वतला देना अनुचित न होगा—

### १. 'ओघेण अत्थि मिच्छाइट्टी' ।।९।।

कोघसे मिथ्यादृष्टि जीव है। यहाँ मिथ्याशब्दका अर्थ असत्य है। और दृष्टि-शब्दका अर्थ दर्शन अथवा श्रद्धान है। जिन जीवोकी दृष्टि मिथ्या होती है उन्हें मिथ्यादृष्टि कहते हैं। दृष्टिके मिथ्या होनेका कारण मिथ्यात्वमोहनामक कर्मका उदय है। जिन जीवोके मिथ्यात्वका उदय होता है उनका श्रद्धान विपरीत होता है और जैसे पित्तज्वरके रोगीको मीठा दूध भी कडुवा लगता है वैसे ही उन्हें यथार्थ धर्म भी अच्छा नहीं लगता। यह पहला गुणस्थान है।

#### २. 'सासणसम्माइट्री ।।१०।।'

दूसरे गुणस्थानका नाम सासादनसम्यग्दृष्टि है। सम्यग्दर्शनकी विराधनाको सासादन कहते हैं। जो आसादन सिहत हो उसे सासादन कहते हैं। जो जीव सम्यग्दृष्टी होकर अपने सम्यग्दर्शनको विनष्ट कर लेता है और इस तरह सम्यक्त्व-से मिथ्यात्वकी ओर अभिमुख होता है उसे सासादनसम्यग्दृष्टी कहते हैं। कहा है—'सम्यग्दर्शनरूपी रत्नपर्वतके शिखरसे गिरकर जो जीव मिथ्यात्वरूपी भूमि (पहला गुणस्थान) के अभिमुख होता है, अत एव जिसका सम्यग्दर्शनरूपी रत्न तो नष्ट हो चुका है किन्तु जो मिथ्यात्वको प्राप्त नही हुआ है, पतनकी इस मध्य अवस्था वाले जीवको सासादनसम्यग्दृष्टि कहते हैं।

### ३ 'सम्मामिच्छाइट्ठी' ॥११॥

१. 'जीवसमास इति किम् ? जीवा सम्यगासतेऽस्मिन्निति जीवसमास । क्वासते ? गुणेषु । पट्ख, पु १, पृ० १६० ।

२ पट्ख०, पु० १, पृ० १६१।

३ वहीं, पृ० १६३।

४. वही, पृ० १६६।

# ७० : जैनसाहित्यका इतिहास

तीरारे गुणस्थानका नाम सम्यग्गिथ्यादृष्टि है। जिगकी दृष्टि अर्थात् श्रद्धा या रूचि सच्ची और विपरीत दोनो प्रकारकी होती है उसे सम्यग्गिथ्यादृष्टि कहते है। कहा है—जसे दही और गुडको गिला देने पर उन्हें अलग-अलग नही किया जा सकता। उनी प्रकार गम्बदन और मिथ्याद्यम्प मिले हुए भाव बाले जीवको सम्यग्मिथ्यादृष्टि जानना चाहियं।

### ४. 'असजदराम्माइट्ठी ।।१२॥'

जिसकी दृष्टि अर्थात् श्रद्धा राम्यक्—राच्चो होती है उसे मम्यग्दृष्टि कहते है। अर्थर सयमरहित राम्यग्दृष्टिको असंयतसम्यग्दृष्टि कहते है। वे सम्यग्दृष्टि जीव तीन प्रकारसे होते है—क्षायिकसम्यग्दृष्टि, वेदकसम्यग्दृष्टि और औपजिमकसम्यग्दृष्टि।

मिथ्यात्व, सम्यक्षिणात्व, सम्यक्त्वमोहनीय, अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोग ये मोहनीयन मंकी सात प्रकृतियां जीवकी श्रद्धाको दूषित करती है। अत इन सातो कर्मप्रकृतियोका सर्वथा विनाग हो जाने पर जीनमें जो सम्यन्दर्शन गुण प्रकट होता है उसे आयिकगम्यन्दर्शन गहते हैं और उस जीवको क्षायिक सम्यन्दिक कहते हैं। उक्त सात प्रकृतियोके उपश्म (दय जाने)से जिसके सम्यन्दर्शन प्रकट होता है उसे औपश्मिकसम्यन्दृष्टि कहते। उक्त सात कर्मप्रकृतियोन मेसे सम्यन्त्वमोहनीयकर्मका उदग रहते हुए जो सम्यन्दर्शन होता है उसके धारी जीवको वेदकमम्यन्दृष्टि कहते हैं।

इन तीनोमेसे क्षायिकराम्यग्दृष्टि जीव कभी भी मिथ्यात्वमे नही जाता, किन्तु औपशमिकराम्यग्दृष्टि उपशमसम्यग्त्वके छूट जाने पर मिथ्यात्वनामक पहले गुणस्थानवाला हो जाता है। या सासादनगुणस्थानवाला होकर फिर मिथ्यात्व-गुणस्थानमे जाता है। कभी तीसरे गुणस्थानवाला भी हो जाता है। कहा है—जो न तो इन्द्रियोके विपयोसे विरक्त है और न त्रस और स्थावर जीवोकी हिंसासे विरत है, किन्तु जिनेन्द्रदेवके द्वारा कहे हुए तत्वोपर श्रद्धा रखता है उसे अस-यत्तसम्यग्दृष्टि कहते है। आगेके सब गुणस्थान सम्यग्दृष्टिके ही होते है।

५. 'सजदासजदा<sup>२</sup> ॥१३॥'

जो सयत होते हुए भी असयत होते हैं उन्हें संयतासयत कहते हैं। कहा है— जो जिनेन्द्रदेवमें ही श्रद्धा रखते हुए त्रसजीवोकी हिंसासे विरत और स्था-वर जीवोकी हिंसासे अविरत होता है उसे विरताविरत या सयतासयत कहते है।

१. पटख, पु १, पृ० १७१।

२. वही, पु० १, ५० १७३।

#### ६ 'पमत्तराजदा' ॥१४॥

प्रमादरो युवा जीवको प्रमत्त कहते हैं और हिसा, जूठ, चोरी, अब्रह्म और पिरगहमे विरतको समत कहते हैं। प्रमादी सम्मोको प्रमत्तसम्यत कहते हैं। कहा भी है—'जो व्यक्त या अव्यक्त प्रमादमें निवास करता है किन्तु ममस्त गुणो और बोलोंने युक्त महाब्रती होता है उसे प्रमत्तसमत वहते हैं। उसका आचरण प्रमाद- के कारण सदीप होता है।

७ 'अप्पमत्तसजदार ॥१५॥'

जो प्रमत्तसयत नही है उन्हे अप्रमत्तसयत कहते है। अर्थात् प्रमादरिहत सयमी जीवोको अप्रमत्तसयत कहते है।

आगेके सब गुणस्थान सबमी मनुष्योके ही होते हैं। सातवें गुणस्थानके वाद आठवे गुणस्थानरे दो श्रेणियां प्रारम्भ होती हैं। एक उपशमश्रेणि और एक क्षपक श्रेणि। उपशमश्रेणिमें चढने वाला जीव मोहनीयकर्मको नष्ट न करके दवाता जाता है। इमीसे ग्यारहवें गुणस्थानमें पहुँचकर वह नीचे गिर जाता है। और क्षपकश्रेणिपर आरोहण करने वाला मोहनीयकर्मको नष्ट करता हुआ आगे बढता है। अत उसका पतन नहीं होता। ये दोनो श्रेणियां ध्यानमग्न माधुओंके ही होती है।

८ 'अपुन्त्रकरणपविट्ठमुद्धिसजदेसु अस्थि उनसमा खना ।।१६॥'

आठवे गुणस्थानका नाम अपूर्वकरणमयत है। 'करण' शब्दका अर्थ है परि-णाम--जीवके भाव या विचार। अपूर्व अर्थात् जो इससे पहले नही हुए, ऐसे सत्प-रिणाम वाले सयमी अपूर्वकरणसयत कहे जाते हैं। इन अपूर्वकरणसयतोमे उपशम-श्रेणिवाले भी होते है और क्षपकश्रेणिवाले भी होते है।

९ 'अणियद्विवादरसापराइयपविद्ठसुद्धिसजदेसु अत्थि उवसमा खवाँ ॥१७।'

नीवें गुणस्थानका नाम अनिवृत्तिवादरसाम्परायसयत है। इस गुणस्थानमें एक समयमें एक ही परिणाम निश्चित है। अत इसमें समानसमयवर्ती जीवोक्ते परिणाम सदृश ही होते हैं। इसीको अनिवृत्तिशब्दसे कहा है। साम्परायशब्दका अर्थ है कपाय और वादरका अर्थ है स्थूल। अत स्थूल कपायको वादरसाम्पराय कहते हैं और अनिवृत्तिवादरसाम्परायरूप परिणामवाले सयमियोको अनिवृत्तिवादरसाम्परायसयत कहते हैं। वे सयत उपशमक भी होते हैं और अपन भी होते हैं और

१. पट्ख० /, १४, पृ० १७५।

२ वही, ५०१७८।

३ वही, पृ०१७९।

४. वही, पृ० १८३।

'७२ : जैनसाहित्यका इतिहास

यहां जो 'वादर' शब्द है वह उग वातका सूनक है कि पूर्वके सथ गुणस्थानो-में स्थूल कपाय रहती है।

१० 'मुहुगसापराज्यर्पावट्ठमुद्धिसजदेसु अस्यि उवसमा सर्वा ।। १८ ॥

दसर्वे गुणरथानका नाम सूदममागरायमयत है। जिन सयिमयोके सूदम कपाय रहती है उन्हें सूदमगामारायसयत कहते हैं। ये उपशमक भी होते हैं और क्षपक भी।

११. 'उनसतकमायवीयरायछदुमत्या ।। १९ ॥'

जिनकी कपाय उपशान्त हं उन्हें उपशान्तकपाय कहते हैं। और जिनका राग नष्ट हो गया हं उन्हें वीतराग कहते हैं। तथा अल्पज्ञानियोको छत्तस्य कहते हैं। उपशान्तकपाय वीतरागी छत्तस्थोको उपशान्तकपायवीतरागछत्तस्थ कहते हैं। यह ग्याहरहर्वा गुणरथान हैं। कहा भी है—

'निर्मलीसे युक्त जलकी तरह अथवा शरदऋतुमे होने वाले सरोवरके निर्मल जलकी तरह, सम्पूर्ण मोहनीयकर्मके उपशमसे होनेवाले निर्मल परिणामवाले जीवको उपशान्तकपाय कहते हैं।'

१२ 'खीणकमायवीयरायछदुभत्या<sup>3</sup> ॥ २० ॥'

जिनकी कपाय क्षीण ही गई है उन्हें क्षीण कपाय कहते हैं। जो क्षीण कपाय होते हुए वोतराग होते हैं किन्तु छत्रारथ होते हैं उन्हें क्षीणकपायवीत-रागछन्नस्थ कहते हैं। यहां जो 'छन्नरथ' शब्द हैं वह पूर्वके सब गुणस्थानवर्ती जीवोको छन्नस्थ सूचन करता है। यह वारहवा गुणस्थान है। कहा भी है—

'जिराने सम्पूर्ण मोहनीय कर्मको नष्ट कर दिया है अतएव जिनका चित्त स्फटिक मणिके निर्मल पात्रमे रक्ये हुए जलके समान निर्मल है ऐसे निर्ग्रन्थ साधु-को क्षीणकपायगुणस्थानवाला कहा है।'

१३ 'सजोगकेवली ।। २१ ॥'

मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिको योग कहते हैं। और योगसहितको सयोग कहते हैं। तथा इन्द्रिय, मन, प्रकाश आदिकी सहायताके विना होने वाले ज्ञानको केवलज्ञान कहते हैं और जिसके केवलज्ञान होता है उसे केवली कहते हैं। तथा योगसिहत केवलीको सयोगकेवली कहते हैं। यह तेरहवा गुणस्थान है। उसके चारो घातियाकर्म नष्ट हो जाते हैं। और शेप चार कर्म भी शक्तिहीन हो जाते हैं। कहा भी हैं—

१. पट्ख० पु० १, ए० १८७।

२. वही, पृ० १८८।

३. वही, पृ० १८९।

४. वही, पृ० १९०।

'जिसका केवलज्ञानरूपी सूर्यकी किरणोके समूहसे अज्ञानरूपी अन्यकार नष्ट ही गया है और नौ केवललिक्योके प्रकट हो जानेसे जो 'परमात्मा' कहा जाता है उसको ज्ञान और दर्शन परकी सहायतासे नही होता, इसिलये उसे केवली कहते है और योगसे युक्त होनेके कारण सयोग कहते है।'

इस तरह तेरहवें गुणस्थानका नाम सयोगकेवली है।

१४ 'अजोगकेवली ।। २२॥'

जिसके योग नही होता उसे अयोग कहते है। और योगरहित केवलज्ञानीको अयोगकेवली कहते है। वहा है—

'जिन्होने शीलके अट्ठारह हजार भेदोके स्वामित्वको प्राप्त कर लिया है। समस्त कर्मोंके आस्रवको रोक दिया है, और कर्मबन्धनसे मुक्त है तथा योगसे रहित केवली है उन्हें अयोगकेवली कहते है। यह चौदहवाँ गुणस्थान है। इसमे आनेके पश्चात् ही जीव ससारके बन्धनोसे मुक्त हो जाता है।

इस तरह ये चौदह गुणस्थान मोक्षके लिये सोपानके तुल्य है।

इस तरह ओघसे चौदह गुणस्थानोका कथन करके सूत्रकारने आदेशसे (विस्तारसे) गुणस्थानोका कथन किया है।

जिस तरह चौदह गुणस्थान होते हैं उसी तरह चौदह मार्गणास्थान होते हैं। जिनमें या जिनके द्वारा जीवोको खोजा जाता है उन्हें मार्गणा कहते हैं। इन मार्गणाओं के द्वारा गुणस्थानों का कथन करने को थादेश कथन कहा जाता है। जैसे— १ गित चार है—नरकगित, तिर्यञ्चगित, मनुष्यगित और देवगित। नरकगित मारम्भके चार गुणस्थान वाले ही जीव होते है। तिर्यञ्चगितमें आदिके पाँच गुणस्थानवाले ही जीव होते हैं। मनुष्यगितमें चौदहों गुणरथानवाले जीव होते हैं। देवगितमें नरकगितकी तरह चार ही गुणस्थानवाले जीव होते हैं।

२ इन्द्रिय पाच है—स्पर्शन, रसना, घ्राण, चक्षु, श्रोत्र । जिसके एक स्पर्शन ही इन्द्रिय होती है उन्हें एकेन्द्रिय जीव कहते है जैसे वनस्पति । जिसके स्पर्शन, रसना दो इन्द्रियाँ होती है उन्हें दो इन्द्रिय कहते हैं, जैसे लट । जिनके स्पर्शन, रसना, घ्राण तीन इन्द्रियाँ होती है उन्हें त्रि-इन्द्रिय कहते हैं, जैसे चिउटी । जिसके शुरूकी चार इन्द्रियाँ होती है उन्हें चौइन्द्रिय जीव कहते हैं, जैसे भौंरा । और जिनके पाचो इन्द्रियाँ होती है उन्हें पञ्चेन्द्रिय कहते हैं, जैसे गाय, भैस, मनुष्य । इनमेंसे पञ्चेन्द्रिय जीवके तो चौदह गुणस्थान हो सकते हैं किन्तु शेप एकेन्द्रिय आदिके पहला ही गुणस्थान होता है।

३ कायकी अपेक्षा जीवोके छै भेद है-पृथिवीकायिक, जलकायिक, अग्नि-

१. पट्ख, पु० १, पृ० १९२।

### ७४ · जैनसाहित्यका इतिहास

कायिक, वायुकायिक, वनस्पतिकायिक और त्रसकायिक। गुरूके पांच कायिक जीवोंके केवल एक स्पर्मन इन्द्रिय होती है। अत. उनके पहला गुगस्थान ही होना है। बोप दो इन्द्रियम लेकर पञ्चेन्द्रिय तक सब जीव त्रस कहे जाते हैं। अत त्रसोंके चीदह गुणस्थान होते हैं क्योंकि पञ्चेन्द्रिय भी तम है।

४ योग के तीन भेद है—काययोग, वचनयोग और मनोयोग। इन तीनो योगोके अनेक भेद है। ये तीनो याग तेरहवे गुणस्थान तक होते है।

५ वेद भी तीन है--रनीवेद, पुरुषवेद, नपुगकवेद । ये तीनो चेद नीवे गुण-स्थान तक होते हैं ।

६ कपाय चार ई—क्रोघ, मान, माया और लोभ। शुर हो तीन कपाय नीवे गुणस्थान तक और अन्तकी लोभ कपाय दमवे गुणस्थान तक रहती है। आगेके गुणस्थानोमे कपाय नहीं होती।

७ ज्ञान पाच हं—मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अविद्यान, मनःपर्ययज्ञान और केवलज्ञान । इनमेसे प्रारम्भके तीन ज्ञान मिथ्या भी होते हैं । ये तीनो मिथ्याज्ञान पहले
और दूमरे गुणस्थानमे रहते हैं । तीरारे मिश्रगुणस्थानमे आदिके तीन मिथ्याज्ञानसम्यग्ज्ञान मिले-जुले होते हैं । मितज्ञान, श्रुतज्ञान ऑग अविद्यान चीथे गुणस्थानसे
लेकर वारहवे गुणस्थान तक होते हैं । मन पर्ययज्ञान छठे प्रमत्तसयतगुणस्थानसे
लेकर वारहवें गुणस्थान तक होता हैं । केवलज्ञान रायोगकेवली, अयोगकेवली
गुणस्थानोमे तथा सिद्धजीयोमे रहता हैं ।

८ सयममार्गणाके सात भेद ई-सामायिक, छेदोपस्थापना, परिहारविशुद्धि, सूक्ष्मसाम्पराय, यथाख्यात ये पाँच सयम, एक सयमासयम और एक असयम।

छठे गुणस्थानसे लेकर चौदहवें गुणस्थान तकके जीव सयमके घारी होते हैं। उनमेंसे सामायिकसयम और छोदोपस्थापनासयम छठेसे नौवे गुणस्थान तक होते हैं। परिहारिव गुिद्ध सयम प्रमत्तसयत और अप्रमत्तगयत गुणस्थान वाले जीवोके होता है। सूक्ष्मसाम्परायसयम एक सूक्ष्मसाम्पराय नामक दसवे गुणस्थानवाले जीवोके ही होता है। यथा ख्यातसयम अन्ति चार गुणस्थानोमें होता है। सयमासयम एक सयतासयत गुणस्थानमें ही होता है। प्रथम चार गुणस्थान वाले जीव असयत होते हैं—उनमें सयम नहीं होता।

९ दर्शनमार्गणाके वार भेद है — चक्षु दर्शन, अचक्षु दर्शन, अविधदर्शन और केवलदर्शन। चक्षु दर्शन और अचक्षु दर्शन वाले जीव वारहवें गुणस्थान तक होते है। अविधदर्शन चौथेसे वारहवें गुणस्थान तक पाया जाता है। केवलदर्शन सयोग-केवली, अयोगकेवली और सिद्धोंके होता है।

१ पट्ख., पु०१, पृ०३६८-३७८।

२ वही, पृ० ३७८—३८५।

१० लेक्याके हैं भेद हैं —कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म, शुक्ल । कृष्णलेक्या, नीललेक्या और कापोतलेक्या चौथे गुणस्थान तक होती है । तेजोलेक्या और पद्मलेक्या सातवे गुणस्थान तक और शुक्ललेक्या तेरहवे गुणस्थान तक होती है । उसके बाद लेक्या नही होती, क्योंकि योग और कपायके मेलका नाम लेक्या है और तेरहवें गुणस्थानके वाद योग और कपाय दोनो नहीं रहते ।

११ भन्यत्वमार्गणाके दो भेद है-भन्य और अभन्य। जो जीव आगे मुक्ति-लाभ करेंगे उन्हें भन्य कहते हैं। और जिन जीवोमे मुक्ति प्राप्त कर सकनेकी योग्यता नहीं है उन्हें अभन्य कहते हैं। अभन्य जीवोके पहला ही गुणस्थान होता है और भन्योके चौदह गुणस्थान होते हैं।

१२ सम्यक्त्वमार्गणाके<sup>3</sup> छै भेद है—क्षायिकसम्यग्दृष्टि, वेदकसम्यग्दृष्टि, उपशमसम्यग्दृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि, सम्यक्षिप्रथादृष्टि और मिथ्यादृष्टि।

क्षायिकसम्यग्दृष्टि चौथेसे लेकर चौदहवें गुणस्थान तक होते हैं । वेदकसम्य-ग्दृष्टि चौथेसे लेकर सातवें गुणस्थान तक होते हैं । उपशमसम्यग्दृष्टि चौथेसे लेकर ग्यारहवें गुणस्थान तक होते हैं । सासादनसम्यग्दृष्टि एक सासादन गुण-स्थानमें ही होते हैं । सम्यक्मिथ्यादृष्टि एक सम्यक्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें होते हैं और मिथ्यादृष्टि जीव पहले मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें होते हैं ।

१३ सज्ञीमार्गणाके दो भेद है—सज्जी और असज्जी । सज्ञीके पहले मिथ्या-दृष्टि गुणस्थानसे लेकर बारहवें क्षीणकपाय गुणस्थान तक होते है । असज्जी पहले ही गुणस्थानमें होते है ।

१४ आहारमार्गणाके दो भेद है—आहारक और अनाहारक। आहारक तेरहवे गुणस्थान तक होते है और अनाहारक विग्रहगति अवस्थामे पहले-दूसरे और चौथे गुणस्थानमें, समुद्घात करने वाले सयोगकेवली, अयोगकेवली और सिद्ध अवस्थामें होते है।

अन्तिम आहारमार्गणाके कथनकी समाप्तिके साथ ही सत्प्ररूपणा समाप्त हो जाती है। पुष्पदन्ताचार्यकी रचनाका अन्त भी उसीके साथ हो जाता है।

सामान्य सत्प्ररूपणामें चौदह गुणस्थानोकी अपेक्षा जीवके अस्तित्वका प्रति-पादन किया गया है और विशेषमें चौदह मार्गणाओकी अपेक्षा गुणस्थानोमें जीवो-

१. पट्ख० ५० १, पृ० ३८६-३९२।

२ वही, पृ० ३९२-३९४।

३ वही, पृ० ३९५-४०८।

४ वही, पुं० १, पृ० ४०८-४०९।

५ वही, पृ० ४०९-४१०।

# ७६ · जैनसाहित्यका इतिहास

के अस्तित्वका प्रतिपादन किया है। उसीसे इसका नाम सत्प्ररूपणा है। यही कथन आगेके कथनका प्रवेशहार है। उसमें प्रवेश हुए विना आगेके खण्डोमें गति होना कठिन है। अत पहले खण्ड 'जीवट्टाण' के आदिमें ही उसे स्थान दिया है।

गुणस्थानो और मार्गणारथानोके द्वारा इस प्रकारसे जीवकी सत्ताका विवेचन जैन परम्पराके सिवाय न वीद्ध परम्परामे पाया जाता हे और न वैदिक परम्परामें। उपनिपदोगें आत्मतत्वका प्रतिपादन अवस्य ह िकन्तु मोक्षके सोपानभूत ऐसी िकन्ही भूमिकाओका वर्णन उनमें नहीं हैं, जिनकी तुलना गुणस्थानोसे की जा सके। और न जीवकी विविध दशाओं और गुणोकी परिणितयोकों लेकर ऐसा ही कोई विचार उनमें मिलता है जिसकी तुलना जैन सिद्धान्तके मार्गणास्थानोसे की जा सके।

हाँ, योगवाशिष्ठ और पातञ्जल योगदर्शनमे आत्माकी भूमिकाओका विचार अवश्य मिलता है। योगवाशिष्ठमे सात भूमिकाए ज्ञानको और सात भूमिकाए अज्ञानको इस तरह चौदह भूमिकाएँ वतलाई है, जो जैन परम्पराके उक्त १४ गुण-स्थानोका स्मरण कराती है। उनमें जो सात ज्ञानभूमिकाएँ है वे इस दृष्टिसे द्रष्टव्य है—पहली भूमिकाका नाम शुभेच्छा है। वैराग्यपूर्व इच्छाको शुभेच्छा कहते है। शास्त्र और सज्जनोके सम्पर्कसे तथा वराग्यके अभ्यासपूर्वक जो सदाचार प्रवृति होती है उसे दूसरी विचारणा भूमिका कहते है। विचारणा और शुभेच्छासे जो इन्द्रियोके विषयोमें अनासिक्त होती है उसे तीसरी तनुमानसाँ भूमिका कहते है। तीसरी भूमिकाके अभ्याससे शुद्ध आत्मामें चित्तको स्थितिको चौथी सत्वापित्त भूमिका कहते है।

सात ज्ञानभूमिकाओका उक्त वर्णन चतुर्थ आदि गुणस्थानोमे स्थित आत्मा-के लिए लागू होता है। योगवाशिष्ठके कुछ अन्य वर्णनोमे भी जैन विचारोकी

 <sup>&#</sup>x27;स्थित किं मूढ ण्वास्मि प्रोक्षोऽह शास्त्रसज्जनें, ।
 वैराग्यपूर्वामिच्छेति शुभेच्छेत्युच्यतै बुधे ॥ ८ ॥

३ 'शास्त्रसज्जनसम्पर्कवैराग्याभ्यासपूर्वकम् । सदाचारप्रवृत्तिर्या प्रोच्यते सा विचारणा ॥ ९ ॥

४ 'विचारणाशुमेच्छाभ्यामिन्द्रियार्थेष्वसक्तता । यत्र सा तनुताभावात् प्रोच्यते तनुमानसा ॥ १० ॥

५ 'भूमिकात्रितयाभ्यासात् चित्तेर्थे विरतेर्वशात् । सत्यात्मनि स्थिति शुद्धे सत्वापत्तिरुदाहृता ॥ ११ ॥ उ० प्र० स० ११८ ।

झलक मिलती है। और जब श्री रामचन्द्र कहते हे कि मेरे कोई चाह नही है और न मेरा मन विपयोमे लगता है। मैं तो 'जिन' की तरह अपनी आत्मामे शान्ति प्राप्त करना चाहता हूँ, तव तो विचारोकी भूमिकाकी उक्त झलकका रहस्य स्पष्ट हो जाता है।

योगकी परम्परा बहुत प्राचीन परम्परा है 'मोहेजोदडो' से प्राप्त योगीकी मूर्ति उसका प्रमाण है। योगका लक्ष्य आध्यात्मिक विकास था, उसीको भूमिका अथवा गुणस्थानोके द्वारा चित्रित करनेका प्रयास किया गया है।

जैन परम्परामें गुणस्थानो और मार्गणाओके द्वारा जीवके कथनकी परम्परा बहुत प्राचीन है क्योकि भगवान महावीरके द्वारा उपदिष्ट पूर्वीमें उनका सागो-पाग कथन था और जैन परम्पराके विभिन्न सम्प्रदायगत साहित्यमें भी उस कथनमें एकरूपता है। अत इसे भगवान महावीरकी देन कहना अनुचित न होगा।

मार्गणाओमें लेक्यामार्गणा अपना वैशिष्ट्य रखती है। उनके छै भेद किये गये है और ससारके जीवोको उनके भावोके अनुसार छै लेक्याओमें विभाजित किया है।

दीघिनकायकी टीकामे बुद्धघोपने लिखा है—गोशालकने शिकारी वगैरह-को कृष्णमें, वौद्ध भिक्षुओको नीलमें, निर्मन्योको लालमें, अचेलकोके अनुयायियो-को पीतमें और आजीविकोको शुक्लमें विभाजित किया था। अगुत्तरिनकायमें इसे पूरणकाश्यपका मत कहा है। इस परसे डॉ॰ हार्नलेका अनुमान था कि छै रगोमे मनुष्योको विभाजित करनेका विचार बुद्धके छहो विरोधी तीर्थङ्करोमें साधारण रूपसे प्रचलित था। डॉ॰ हार्नलेका उक्त अनुमान ठीक हो सकता है, किन्तु इस विचारका उद्गम जैन विचार-क्षेत्रमें होना अधिक सभाव्य जान पडता है क्योकि रगोके इस विचारके मूल उपादान योग और कपायके साथ लेश्याओका वर्णन जैन शास्त्रोमें मिलता है।

२ द्रव्यप्रमाणानुगम—जीवट्ठाणके इस दूसरे अनुयोगद्वारसे भूतविलकी रचना का प्रारम्भ होता है। इस भागमें वतलाया है कि विभिन्न गुणस्थानोमें सामान्यसे तथा विभिन्न मार्गणाओकी अपेक्षा जीवोकी सख्या कितनी है।

आजका पाठक इस वातको बडे कौतूहलके साथ पढेगा कि जैन सिद्धान्तमें ससारके जीवोकी सख्या तकका विवेचन द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके आधारसे किया है। सबसे प्रथम तो यह जिज्ञासा होना स्वाभाविक है कि इस विवेचनका आधार क्या

 <sup>&#</sup>x27;नाह रामो न मे वाञ्छा विषयेपु न मे मन ।
 शान्तिमास्थातुमिञ्छामि स्वात्मन्येव जिनो यथा ।।'

२, इ० इ० रि०, जि० १, पृ० २६२।

७८ : जैनसाहित्यका इतिहान

है ? प्रथम अनुसोगद्वार सहप्रमणाकी साला-टीकाक प्रारम्भम शैरिसेनम्यामीने इसका राण्टीकरण करते हुए जिला है कि तुसरे पूर्व पञ्चम चस्तु-अनिकारके अन्तर्गत चर्छ कर्मपक्रियह के अन्तर्गत चौतीम अनुसोगद्रारोमेंगे बन्द्रननामक छठा अनुसोगपर है। उसके चार अर्थापक्रार है। उनमेंगे तन्त्रक नामक दूसरे अभिकारके स्थारह अनुसोगपरोमेंगे पांचर्य अनुसोगटार प्रव्यक्षमाणनामक है। उसीने प्रकृत हजापगणानुसम किया गया है।

पुन यर जिज्ञासा हो सकती है कि कर्मनक निष्ठाभृतमे उन नन वानो का किसने किन आवारपर किया ? यह पहले लिन आवे है कि द्वारणामकी रचना गीतम गणवरने भगनान महाबीरकी नाणीं के जागारपर की । गीतम गणवर भगनानने प्रश्न करते थे और भगवान उनका उत्तर देते थे। पद्गण्यामके बहुत- से सूत्र प्रश्नोत्तरस्पमें ही निवा है जो उस बाक सूचक है कि गीतम और भगवान महाबीरके बीचमें प्रश्नोत्तर होते थे और गीतम गणवरने प्रामाणिकताकी सुरक्षाके लिए उन्हें उसी स्पर्में निवद्ध किया था। और बहांने लेकर सम्रह करने वाले भूतवलि आचार्यने भी उन्हें उसी स्पर्मे रहा। यथा—

'बोबेण मिन्टाइट्ठी दन्त्रपमाणेण केविष्टया ? अणता ॥ २ ॥' ओघरो मिथ्यादृष्टि द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा कितने हैं ? अनन्त हैं ॥ २ ॥

इमकी ध्वला-ही कार्में यह प्रश्न उठाया गया है कि प्रश्नोत्तरस्य दिये विना 'ओघेण मिच्छाइन्छी दन्त्रपाणेण अणता' (ओपसे मिध्यादृष्टि द्रन्यप्रमाणकी अपेका अनन्त है) ऐसा गयो नहीं गहा ? इसका समाधान करते हुए धवलाकारने कहा है कि—'इस पकारकी सूत्ररचनाका फल है—अपने ए तंन्यको हटाकर आप्तके कर्तृत्वका प्रतिपादन करना। अर्थात् भूतविलने इस प्रकारकी सूत्ररचनामे यह वतलाया है कि इसके कर्ता स्वय वह नहीं है। किन्तु यह आप्तपुरुप भगवान महावीरका कथन है। तब प्न यह प्रश्न किया गया वि—'तब भूतविलने क्या किया ?' तो उत्तर दिया गया कि भूतविल तो आप्तवचनोके व्याख्याता मात्र है। अत पट्खण्डागममें जो कुछ कहा गया है उनका उद्गम-स्थान भगवान् महावीरकी वाणी है।

भगवान महावीरको जैनागमोमें सर्वज्ञ सर्वदर्शी वतलाया है। और वौद्ध त्रिपिटिकोने भी पता चलता है कि भगवान महावीरके सर्वज्ञ सर्वदर्शी होनेकी चर्चा थी। सर्वज्ञ सर्वदर्शीका मतलब है—सबको जानने-देपने वाला,

१. पट्खन, पु० १, पृ० १२६।

२ वही, पु० ३, पु० १०-११।

कोई बात जिसके ज्ञानसे वाहर न हो। भगवान महावीरकी इस सर्वज्ञताका उप-हास करते हुए भी सातकी शताब्दीके पूर्वार्धमे हुए प्रसिद्ध वीद्ध तार्किक धर्मकीर्ति ने कहा था— 'सर्वज सबको देखे या न देखे, किन्तु उसे इप्ट तत्त्वोको अवस्य जानना चाहिये। कीट-पतंगोकी सख्याका उसका ज्ञान हमारे लिए क्या उपयोगी है?'

यह 'कीट-संख्याज्ञान' द्रव्यप्रमाणानुगम जैसे जैन ग्रन्थोमें वर्णित जीवोकी सख्याकी ओर ही सकेत करता है । अस्तु,

गुणस्थानोकी अपेक्षा जीवराधिका प्रमाण बतलाते हुए कहा है कि सर्वजीव-राशि अनतानत है। उसका वहुभाग मिथ्यादृष्टिगुणस्थानवर्ती है और शेप बाकीके तेरह गुणस्थानोमें और सिद्धोमें विभाजित है। मिथ्यादृष्टियोका प्रमाण अनन्ता-नन्त बतलाते हुए लिखा है कि अनन्तानन्त उत्सर्पिणी और अवसर्पिणी कालोके बीत जानेपर भी उनकी सख्याका कभी अन्त नही आता।

चौदह गुणस्थानोकी जीवराशियोका कथन करनेके पश्चात् गति आदि चौदह मार्गणओमें और उनके भेद-प्रभेदोमें जीवराशिका प्रमाण वतलाया है।

इस भागके सूत्रोकी संख्या १९२ है, जिनमेंसे प्रारम्भके चौदह सूत्रोमें गुण-स्थानोमें जीवराशिका प्रमाण वतलाया है और सूत्र १५ से मार्गणास्थानोमें प्रमाणका निर्देश है।

जहाँ तक हम जानते हैं ससारकी जीवराशिकी सख्याका इस तरह निर्देश जैन आगमोके सिवाय अन्यत्र नहीं पाया जाता।

पहले जीवट्ठाण नामक खण्डमें आठ अनुयोगद्वार है। उनमेसे दो अनुयोग-द्वारोका विवेचन यहाँ करके स्थगित करते है क्योंकि षट्खण्डागमकी टीका घवला-के प्रसगमें पट्खण्डागमके विषयका विस्तृत विवेचन करनेमें लाघव और सुगमता होगी। यहाँ केवल शेप खण्डोका सामान्य परिचय दिया जाता है।

३ क्षेत्रानुगम—मे <sup>1</sup> जीवोके निवास व विहारादि सम्बन्धी क्षेत्रका परिमाण वतलाया है।

प्रथम सूत्र है—'खेत्ताणुगमेण दुविहो णिहेसी ओघेण आदेसेण य'। क्षेत्रानुगमकी अपेक्षा निर्देश दो प्रकारका है—ओघसे और आदेशसे। दूसरे सूत्रमे उसी
प्रश्नोत्तररूप शैलीमें वहा है—'ओघकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टि जीव कितने क्षेत्रमें
रहते है ? सर्वलोकमे रहते है।'

तीसरे सूत्रमें कहा है—-'सासादनसम्यग्दृष्टिसे लेकर अयोगकेवली गुणस्थान तक प्रत्येक गुणस्थानवाले जीव कितने क्षेत्रमे रहते है ? लोकके असख्यातर्वे भागमें रहते है।'

१, पट्रा॰ पु॰ ३ में क्षेत्र, स्पर्शन और कालानुम मुद्रित हैं।

भी मृत्य पता तेललाम सेवाँ पति । एके श्रीप्रमें करा है उन्हें ते प्रमास सर्वा भागा । सहस्ता पता स्थान । स्थान महिल्ला । स्थान स्थान । स्थान स्थान स्थान । स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान । स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान । स्थान स्थान

हम चन्छ अपन्य स्था निर्माण क्रिसार किन मना है। इस तरह आदिक सर पूजा हारा ने स्था पर क्षेत्र सूचन आक्षणमा है। इसमे पुत्र ९२ सूच है।

थ, रपर्यनानुगम । भीप और स्पर्धन (धनमें द्वाना अन्तर है कि श्रीपता मधान तो मेनक नर्तमान नाकती अमेशामे हिमा जाना है और स्पर्धन के नधानमें भत, बर्गमान और भरित्य गीनो नारीता धीय मान निया ज्या है। मिच्यादृष्टि जीवोका धंत और सर्वन यानी नर्वलो हुई । मानि एनेद्रिय जीव मिध्याप्टि होते हैं और वे नर्राक्षेत्रमें रहने और समजासमा करते हैं। अजनत जाता पर्तमान क्षोप भी मर्बरोक है और अवीतरायन भा उन्होंने मर्बयोक है। किन्तु अन्य गुणस्थानवारमेमे ऐसी। यात मही है। जन्य सब गुणस्यान तमजीवीके ही हो गाते हैं। और भगीय केवल पंतापिमें त रहते हैं। एक दो अपनादी-को छोउकर यननाठीक बाहर नहीं रहते। जी कि मध्यमें एक राजु कम्बी चीनी और चौदह राज ऊँची पमनाशि है। जो जीय उनके जितने धीमको समर्म करता है उसका उतना ही स्पर्शन क्षीप माना गया है। जैमे विहारवलवन्यान और विक्रियारामुद्धातकी अपेक्षा मामादनसम्यम्बृष्टि जीनो हा रमर्शन वसनाजीके चौदह भागोमेरी आठ भाग बालाबा है। यह आठ भाग पन राजु प्रमाण धीन तीरानी बालुका पृथिवीसे छे कर गोलह ने स्वर्ग तक लेना नाहिये। नगोकि भवनपामी देव नीचे तीसरी पृथिपो तक और ऊपर यदि ऊपरके देव ले जायें तो सोलहवे स्वर्ग तक विहार कर सकते हैं। इस धां नका प्रमाग नसनाडीके चौदह भागोमेंने बाठ भाग

है। यही उक्त अपेक्षाओसे सासादनसम्यग्दृष्टिगुणस्थानवालोका स्पर्शनक्षेत्र है।

इस प्रकार इस स्पर्शनानुगममें चौदह गुणस्थानो और चौदह मार्गणाओमें जीवोके स्पर्शनविषयक क्षेत्रका कथन है। इसमें १८५ सूत्र है।

५ कालानुगम—इसमें ओघ और आदेशकी अपेक्षा कालका कथन है अर्थात् यह वतलाया है कि नाना जीव और एक जीव किस गुणस्थान अथवा मार्गणा-स्थानमें कम-से-कम और अधिक-से-अधिक कितने काल तक रहते हैं।

जैसे, सूत्र २ में यह प्रश्न किया गया है कि ओघसे मिध्यादृष्टी जीव कित क्ष्म काल तक होते हैं ? इसके उत्तरमें कहा गया है कि नाना जीवोकी अपेक्षा सर्वकाल होते हैं (क्योंकि मिध्यादृष्टि जीव सर्वदा पाये जाते हैं, उनका कभी अभाव नहीं होता। किन्तु एक जीवकी अपेक्षा अनादि अनन्त, अनादि सान्त और सादिसान्त काल है। अभव्यजीव कभी मिध्यात्वको नहीं छोडता, अत उसकी अपेक्षा अनादि अनन्तकाल है। जो भव्यजीव अनादिकालसे मिध्यादृष्टि है किन्तु मिध्यात्वकों छोडकर सम्यग्दृष्टि हो जाते उनके मिध्यात्वका काल अनादि सान्त है। और जो भव्यजीव सम्यक्तकों छोडकर मिध्याद्घेट हो जाते हैं उनका काल सादि और सान्त है। ऐसे जीवोके मिध्यात्वमें रहनेका काल कम-से-कम अन्तर्मुहूर्त होता है, अन्तर्मुहूर्त तक मिध्यत्वमें रहकर वे पुन उससे निकलकर सम्यग्दृष्टी आदि हो जाते हैं। और उत्कृष्ट काल कुछ कम अर्घपुद्गलपरावर्तन है। चौदहमेंसे छैं गुणस्थानोंमें जीवोका कभी अभाव नहीं होता। वे छैं गुणस्थान है—पहला, चौद्या, पाँचवा, छठाँ, सातवाँ और तेरहवाँ।

इसी प्रकार सब गुणस्थानोमें और सब मार्गणास्थानोमें कालका कथन किया गया है। इस कालानुगमके सूत्रोकी सख्या ३४२ है।

६ अन्तर भिक्सी विवक्षित गुणस्थानवर्ती जीवके उस गुणस्थानसे दूसरे गुणस्थानमें चले जानेसे पुन उसी गुणस्थानमें आनेके कालको अन्तर कहते है। इस अन्तरानुगममें ओघ और आदेशको अपेक्षा इसी अन्तरका कथन किया गया है।

जैसे—ओघकी अपेक्षा मिथ्यादृष्टी जीवोका अन्तर काल कितना है ? इस प्रश्नके उत्तरमें कहा गया है कि नाना जीवोकी अपेक्षा अन्तर नहीं है, मिथ्यादृष्टि जीव मदा पाये जाते हैं। किन्तु एक जीवकी अपेक्षा जघन्य अन्तर अन्तर्मृहूर्त और उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम एक सौ बत्तीस सागरोपम काल है।

घवलाटीकामें इस अन्तरकालकी सगित विस्तारसे सिद्ध की है। चौदह गुण-स्थानोमेंसे जिन छै गुणस्थानोमें सर्वदा जीव पाये जाते है, नाना जीवोकी अपेक्षा

१ पट्ख॰, पु॰ ५ में अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वार मुद्रित हैं।

उन ग्णम्यानोका अन्तरकार नहीं होता, घेष आठ गुणम्थानावा होता है। अर्थात् उन आठ गुणम्यानोमें कुछ समय तथ कोई जीन नहीं पाया जाता। अँगे हो पक्ष भेणीके चार गुणस्यानाम और वर्षामक्षणें। गृणम्याममें अधिव-मे-अधिक दै मास तक कोई जीव नहां पाया जाता।

इनमें कुल ३९७ मृथ है।

७ भाषान्यम—हमाह उपयम, ध्य आदिये निधिन्तमे जीवके से परिणाम विशेष होते हैं उन्हें भाष फहने हैं। ये भाव पान प्रहार है — औदियम, औप- शिमाह, धायिम, धायोपशामिक और पारिणामिक। उपके उपये होनेवांचे भाषनो औदियक साम पहने हैं। कमींक उपयम उत्पाद होनेवांचे भावको और-शिक भाष पहने हैं। नमाहे ध्यम प्रहर होने ग्रंचे ज्यावं भावको भीकि भाष प्रहरे हैं। नमाहे ध्यम प्रहर होने ग्रंचे ज्यावं भावका धारिकभाष यहते हैं। वर्षा उपय रहने हुए भा भी जीवग्राय अंश उपयश्च होता है यह धायोपशिक भाष है। जो पूर्णित वारो भाषोग जिल्ला की वीर अजीवगत भाष होना है वह पारिणामिक भाग है।

उस अनुयोगद्रारमें जीप और आध्यां उसा भागोग । यन किया है। ओ गर कथन करने हुए कहा है?— 'मिश्यादृष्टि यह गीन-मा भाव है? औदिक भाव है।। २।। 'मामादनसम्पर्द्श्वां यह जीन-मा भाव है? पारिणामित भाव है।। ३।। अस्यत-सम्पर्द्श्वां यह कीन-मा भाव है? औपणिक भाव भी है, धार्मिक भाव भी हैं और धायोगणिक भाव भी है।। ५। स्यतास्यत, प्रमत्तस्यत और अप्रमत्तस्यत् यह कीन-मा भाव है? धायोगदामिक भाव है।। ७।। उसी प्रकार चौदह गुण-स्थानोमें भावकी प्रस्पणा करके पुन मार्गणास्थानोमें भावोका कथन किया है। धवलादीकामें प्रस्तेनका उपपादन किया है। कि त्यों अमुक भाव है। इसमें ९३ सूत्र है।

८ अन्पबहुत्वानुगम--द्रव्यप्रमाणानुगममे वतलाई गई जीवसम्याके आधार-पर गुणस्थानो और मार्गणास्यानोमे सम्याकृत हीनता और अधिकताका कथन इस अनुयोगद्वारमे हैं। अन्य अनुगमोक्ती तरह इसका आरम्भ भी 'दुविहो णिहेसो

श्चदुम्हस्यय अजीन अवन्याणमनर केविनर कालाती होति ? णाणा त्रात पटुन्स जहण्णेण एगसमय ।। १६ ।। 'उनकस्मेण उम्मास ।। १७ ॥'—पट्य०, पु० 4, प० २०-१ ।

भीषेण मिच्छादिह्रि ति को भावो, ओवड आ भागो ॥ २ ॥ मामणमम्मादिह्रि ति को भावो, पारिणामिओ भावा ॥ ३ ॥ मम्मामिच्छादिह्रि ति को भावो, पात्रोप्रममिओ भावो ॥ ४ ॥ असजदमम्मादिह्र ति को भावो, उवमिश्रो वा प्रदर्शो वा खओव- भिन्नो वा भावो ॥ ५ ॥ पर्पा०, पु० ५, ५० १९४ आति ।

ओघेण ओदेसेण य' सूत्रसे होता है। पहलेके मब अनुयोगटारोमें ओघकथन पहले गुणस्थानमें आरम्भ होता है किन्तु यहाँ वह बात नहीं है। यहां सम्याके अस्पत्वके और बहुत्वके आधारपर कथन है। जिन गुणस्थानोमें जीवोकी मम्या सबसे कम है जमका निर्देश प्रथम है और आगे जिन-जिन गुणस्थानोमें जीवोकी गर्या क्रमण बढती जाती है जनका कथन है। यथा—'ओघमें अपूर्वकरण आदि तीन गुणस्थानोमें जिवामक जीव प्रवेशकी अपेक्षा परस्पर तृत्य है किन्तु अन्य सब गुणस्थानोमें अस्प है।। २।। उपशान्तकपायवीतरागछद्मस्यगुणस्थानवाले जीव भी पूर्वीक्त प्रमाण ही है।। ३।। उममें क्षप्त असम्यातगुणे है।। ४।।

इस तरह आठवे गुणस्थानसे प्रारम्भ करके उत्तरकी ओर ले गये हैं वयोकि अन्य मव गुणस्थानोमे उपश्रमश्रेणीके इन गुणस्थानोमे जीवोबी सल्या सबसे कम होती है। गुणस्थानोकी अपेक्षा अत्पबहुत्वका कथन करके फिर मार्गणाओं से अल्प-बहुत्वका कथन करके फिर मार्गणाओं से अल्प-बहुत्वका कथन है। यथा—'आदेशमें गितमार्गणाके अनुवादसे नरकगितमें नारिक्योमे सामादनसम्यख्टी जीव सबसे कम है।। २७।। मम्यक्मिथ्यादृष्टि जीव मत्यातगुणे है।। २८।। उत्यादि। इसमें ३८२ सूत्र है। इस अल्पबहुत्वा-नुगमके साथ जीवट्टाण नामक प्रथम खडके आठो अनुयोगदार समाप्त हो जाते है। और इस तरहसे पहला खड समाप्त हो जाता है। किन्तु इनके परचात् भी जीव-स्थानकी चूलिकाके नामगे एक अधिकार और भी है।

जीवस्थान चूलिका—इसकी धवलाटीकाके प्रारम्भमें ही यह जका की गई है कि जीवस्थानके आठो अनुयोगहारोके समाप्त हो जानेपर चूलिका किसलिये आई है है इसका ममावान करते हुए वीरसेनस्वामीने लिखा है—पूर्वोक्त आठो अनुयोगहारोके विपम स्थलोके विवरणके लिये आई है। पुन यह जका की गई है कि सत्प्ररूपणाके प्रारम्भमे कहा गया है कि 'चौदह गुणस्थानोके कथनके लिये ये आठ ही अनुयोगहार जानने योग्य है,' यदि चूलिका उन्हीसे प्रतिबद्ध अर्थका कथन करती है तो 'आठ ही' कहना व्यर्थ हो जाता है क्योंकि चूलिका नामक नौवा अधिकार मी हो जाता है। यदि चूलिका चौदह गुणस्थानोसे अप्रतिबद्ध अर्थका कथन करती है तो उसे 'जीवट्ठाण' सज्ञा नही दी जा सकती ?

१ 'ओवेण तिसु अङ्गामु उवसमा प्रवेमणेग तुल्ला यांवा ।। २ ।। उवसतकमायवीटराग-उद्मत्या तित्तया चेव ।। ३ ।। यामा सम्पेच्जगुणा ।। ४ ।। पटमा०, पु० ५, १० २४३ आदि ।

 <sup>&#</sup>x27;आदेमेण गित्याणुवादेण णिर्यगतीण णेरङ्गम् मन्वत्वी वा मामणमस्मादिटठी ॥ २७ ॥
 —पद्स्व०, पु० ४, ५० २६१ ।

 <sup>&#</sup>x27;सम्मत्तेमु अटठसु अणियोगद्दारेसु चूलिया किमट्ठमागदा ? पुन्तुत्ताणमट्ठण्णमणिओग द्दाराण विममपएमविवरणट्ठमागदा ।' षट्ख०, पु० ६, पृ० २ ।

## ८४ जैनसाहित्यका इतिहास

इमका रामाधान करते हुए धवराकारने लिया है कि चूलिकामे ऐसे वर्षोका कथन है जो आठो अनुयोगदारोमें नहीं कहें गये हैं किन्तु उनरी सूचित होते हैं। अत चूलिका उनत आठों अनुयोगदारोमें ही अन्तर्भ्त है, उनमें बाहर नहीं है।

उस चूलिकाके अन्तर्गत नी अधिकार है । प्रकृतिममुत्कीर्तन, स्थानममृत्कीर्तन, प्रथममहादण्डल, द्वितीगमहादण्डल, तृतीयमहादण्डल, उत्रुप्टस्थिति, जधन्य-स्थिति, सम्यववीत्पत्ति, और गति-आगति चुलिका । चुलिकाके उन नी अधिकारो-का अन्तर्भाव उपत आठ अनियोगद्रारोपे करने हुए वीरगेनस्त्रामीने लिपा है---क्षेत्र काल और अन्तर अनियोगहारोग गति-आगति चुलिया मूचित की गई है, वह गति-आगति चूलिका भी प्रकृतिगमलीर्तन और रयानगमुरकीर्तनको मूचिन करती है क्योंकि कर्मबन्धके बिना गतियोमे गमनागमन नही बनता । प्रकृतिममुद्की-र्तन और स्थानसमुस्कीर्तनके द्वारा कर्मोक्ती जनन्यस्थिति और उरहरदिस्यित मुचित की गई है, स्योकि मकपाय जीयके स्थितिबन्धी विना प्रकृतिबन्ध नही होता। कालानुयोगद्वारमें जो नादिगान्त मिथ्यादृष्टिका उत्कृष्ट नाल कुछ कम अर्धगृद्गल परावर्तन बतलाया है उसमे प्रथमसम्पवन्यका ग्रहण किया गया है उसोकि उसके विना मिथ्यादृष्टिका उनत उत्कृष्टकाल नही वनता । प्रथम गम्यगत्त्रमे तीन महा-दण्डक सूचित होते है। इस तरह बीरसेनस्याभीने नूलिकाके नी अधिवारीको पूर्वोक्त आठ अनुयोगद्वारोमे ही अन्तर्भूत वतलानेका नत्प्रयस्न किया है। उनका आशय यह है कि गुणस्थान और मार्गणाओं द्वारा जीवके अग्तित्व, सस्या, क्षेत्र, म्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्वका कथन करनेके परचात् यह कथन करना शेप रह जाता है कि जीव मरकर किम गतिमें किम गतिमें जाता है। अत उस कथनके लिये गति-आगति चूलिका अधिकार हं और शेप अधिकार प्राय उसीके सम्बन्धसे अवतरित हुए हैं । इनमेमे प्रकृतिसमुखीर्तन आदि कुछ अधिकार ऐसे भी है जो दूसरे खण्ड 'वन्धक' के लिये उपयोगी है। अत इस चूलिकाके द्वारा सूत्रकार भ्तवलिने जीवस्थानके साथ आगेके खडोको सम्बद्ध करनेका प्रयत्न किया हो, यह भी हमे सम्भव प्रतीत होता है। अस्तु,

चूलिकाके प्रथमसूत्रके द्वारा सूत्रकारने नीचे लिखे प्रश्न किये हैं—१ (सम्य-क्लको उत्पन्न करनेवाला मिथ्यादृष्टि जीव ) कितनी और किन प्रकृतियोको

१ पट्ख०, पु० ६, ५० ३।

२ 'कदिकाओ पयडीओ वधिद, केविडकालिट्रुदिणिद कम्मेटि सम्मत्त लभेदि वा ण लब्भ दि वा, केविचिरेण वा कालेण वा किट भाण वा करेदि मिन्ट्रा, उवसामणा वा रावणा वा केस्र व खेत्रेस्र कस्स व मूले केविटिय वा दमणमोहणीय कम्म गर्वेतस्स चारित्त वा सपुण्ण-पडिवज्जतस्स ॥ १॥—पट्ख०, पु० ६, पृ० १।

र्यापता है ? २ कि ने कार स्थित तन्त्र समित हारा मस्यक्तको प्राप्त करता है अयम मही प्राप्त करता है ? २. कि तने कारफे हारा कि या कि वाक कि निर्मे भागर करता है और कि विश्व के योग निर्मे वाम कि वाक कि

इस्ही प्रद्योते समाधानके रूपमे प्**टिक्तके मी. अधिकारोकी रचना सृ**षकारन की है।

१ प्रणितमप्रकार्यन---प्रकारियोके समस्योर्धन अर्था । स्वरणनिस्त्रणका प्रमृतिसम्हितेन कहते है ।

प्रकृतिसमस्भीतंत्रके दो भेदारे—मृत्यप्रमृतिसमृत्योनंत और उत्तरप्रकृति-सम्दर्भितंत्र ।

मृत्यामंत्रकृतिया आह है। ज्ञानायरणीयः, इर्शना (रणीयः, वैदनीयः, मोहनीयः, आयु, नाम गीप और अन्तरायः।

शायका आवरण पारने पाठ पर्मको शायावरण रहते है। दर्शन रा आपरण परने यांके र मंत्रो दर्शनावरण रहते है। भी रहे मुग-दु एके अनुभवनमे नारण प्रमाजन्य न्यांके वैदर्शनावरण रहते हैं। जिनमे सारा जीव मीति हो उन पर्मरा मीहनीयवर्म पहते हैं। जा पम जीवकी नरराधिक रामें अमृत समय तक रोके रसता है उसे आयुक्षमं महते हैं। शायि आदिकी रसनामे भारणभूत वर्मको नाम-कर्म हिते हैं। उच्च और नीन पुलमें उत्पन्न करान यांके वर्मको मीधकर्म रहते हैं। दान जाभ भीग उपभोग आदिने विद्या करने पाके वर्मको अन्तरायामं कहते हैं। दान जाभ भीग उपभोग आदिने विद्या करने पाके वर्मको अन्तरायामं कहते हैं। इस तरह मूल कर्म आठ है।

जैन निद्धान्तमं कर्मकं दा नेद है—द्रव्यकर्म और नायकर्म। जी यो रागवैपम्प भाषोको भाषकर्म कहते हैं। और जीवके रागादि परिणामीके निमित्त
में जो पुद्गलम्यान्य कर्मक्ष्य परिणत होते हैं उन्हें द्रव्यकर्म कहते हैं। इन्ट और
अनिष्ट विषयोको पाकर जीवके जैस भाष होते हैं तदनुसार ही उसके कर्मबन्ध
होता है। अत योग और कषायके निमित्तमें जीवके साथ सम्बद्ध हुए जो पुद्गल

१ 'कांट काओ पगटाओ वधदि ति । पट तम्य विद्यासा ॥ । इदागि पगटिसमु-दिक्षत्वण क्रम्मामी ॥३॥ पट्मी०, पु० ६, ५० ४ ७ ।

<sup>&</sup>gt; 'जाजाबरणीय ॥५॥ दमजाबरणीय ॥६॥ वैदणीय ॥७॥ माहणार्य ॥८॥ आटअं ॥९॥ णाम ॥१०॥ गोरु ॥११॥ अंतरार्य चेंद्रि ॥१२॥ वही, पु० ६, पृ० ६–१३ ॥

ज्ञानका ढांकना, दर्शनका ढांफना, सुरा-रु खका अनुभवन कराना, मोहित फरना, आदि कार्य करनेमें ममर्थ होते हैं उन्हें कर्म कहते हैं। इन आठो क्रमेंकि कारण ही जीव समारमें भ्रमण करता है।

उन आठ कमामेरे भी ज्ञानावरणीय कर्मकी पांच उत्तरप्रकृतियां है-मतिज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय, अर्याधज्ञानावरणीय और मन पर्ययज्ञाना-वरणीय और केवलज्ञानावरणीय । मनि आदि पान ज्ञान है, अन ज्ञानको आव-रण करने बाले ज्ञानावरणके भी पांच प्रकार है। इसी सरहा दर्शनको ढाक्ने वाले दर्शनावरणीय कर्मकी नौ प्रकृतिया है। <sup>३</sup> वेदनीयर मंगी दो प्रकृतिया है। मोहनीयकर्मके दो भेद है--दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीय । आप्त, आगम भीर पदार्थीसे रुचि या श्रद्धाका दर्शन कहत है। उस दर्शनको जा मोहित करता है अर्थात् विपरीत कर दता है। उस दर्शनमीहनीयकर्म अहते है। इस कमके उदयमे जो आम नहीं है जनमें आसमुद्धि और जुठे पदानोंने गनन पदार्ग । बुद्धि होती है ।

उनकी तीन प्रकृतिया है- सम्यात्व, मिन्यान्न और सम्यक्षिध्यात्व ।

पापकार्यासे निवृत्त होनेका चारित गहते हैं। उन चारित्रको आच्छादित करने वाले कर्मको चारित्रमोहनीय कहते हैं। चारियमोहनीयके दो भेद होते है--क्रपाय त्रेपनीय और नाफपायपेदनीय । कषायत्रेपनीयके १६ भेद है और नोफपायत्रेदनीय-के नौ भेद है। उस तरह मोहनीयकमकी २८ प्रकातिया है।

आयुकर्म ही नार प्रकृतियां है--नरकायु, तिर्यञ्चायु, मन्त्यायु और दवाय् नामकर्मकी ९३ प्रकृतिया है। गोत्रकर्मकी दो प्रकृतियां है--उच्नगोत और नीचगोत । अन्तरायक्तर्मकी पांच प्रकृतियाँ है । उस तरह आठ कर्मारी ५ + ° +२+२८+४+९३ •२+५--१४/ प्रकृतिया होती है।

कर्मप्रकृतियोके इन निरूपणके साथ प्रकृतिगमुत्कीर्नन नूलि हा नमाप्त हो जाती है। इस चूलिकामे ४६ सूत्र है। उसके प्रात् स्थानसमुदर्शनन नामनी चुलिका आरम्भ होती है।

१ धट्सन, पुरु ६, पुरु १४।

२. वही, पृ० ३१।

३. वही, पृ० ३४।

४. वही, प० ३७।

४. वही, पु० ६, पृ० ४८।

वही, पृ० ४९।

७. वही, पृ० ७७।

८ वही, पृ० ७८।

<sup>&#</sup>x27;ण्तो ट्ठाणसमुविकतण वण्णडम्मायो ॥१॥ वर्षी, ५० ७९ ।

२ म्यानसमृत्कीर्तन—पहली चूलिकामे जिन प्रमृतियोगा कथन किया है, उनका वध क्रमसे होना है या अक्रममे होता है, इस प्रश्नका उत्तर इम दूमरी चूलिकाके टारा दिया गया है। वन्धक छै है—मिध्यादृष्टि, मागादनमम्यस्यृष्टि, मम्य-ग्निध्यादृष्टि, असयतसम्यस्यृष्टि, मयतामयत और मयत। अस्तके स्यतसे ६ में लेकर तेरह तकके गुणस्यानवाले जीन विवक्षित है बयोगि वे मभी सयत होते है। यद्यपि नीदहवे अयोगकेवली गुणस्थान वाले भी गयमी होते हैं किन्तु उनके एक भी कर्मका बन्ध नही होता।

१. ज्ञानावरणीयकर्मकी' पांची प्रकृतिया एक माथ बधती है और उक्त मभी बधकोके यनती है। ( किन्तु दमवे गुणस्थान तफ ही बधती हैं, आगे नहीं बधती)

२ दर्शनायरणीयक्रमंके नीन बन्ध रथान है—नीप्रकृतिक, छहप्रकृतिक और चारपकृतिक। पहिने और दूसरे गुणरथानमे एक साथ नीप्र कृतियां बधती हैं। तीसरे गुणस्थानमे लेकर आठवे गुणस्थानक प्रथम आग पर्यन्त जीवोक्ते नीमेंगे एक साथ छै ही प्रकृतिया बधती हैं, तीन नहीं बधती। आग आठवेंसे दसवे गुणस्थान पर्यन्त छहमेंसे भी चारका ही बन्य एक साथ होता है। इस तरह दर्शनावरणीय-कर्मभी नौ प्रकृतियोगेंसे तीन बन्धस्थान है।

 वेदनीय कर्माने दो ही प्रकृतियो है—गाता और अगाता । उन दोनोम-मे एक समयमे एक ही बबती है ।

८ मोहनीयकर्मके दस बन्यस्यान ई—वाई १, इविश्वा, सतरह, तेरह, नी, पाच, चार, नीन, दो और एक प्रकृतिक । वाईसमें अधिक प्रकृतियां कियी भी जीवके नहीं वधती । मिय्यात्व, गोलहकपाय, स्त्रीवेद, पुरुपवेद, नपुमक्वेद इन तीनों वेदोमेंने एक, हास्य-रित और अरित-शोक इन दो युगलोमेंसे एक युगल, भय और जुगुप्सा इन वाईम प्रकृतियोका एक माथ बन्ध गिथ्यादृष्टी जीवके होता है । इनमेंने मिय्यात्वके सिवाय शेप इक्कीय प्रकृतियोका बन्य (जिनमें नपुमकवेद नहीं लेना चाहिये) मामादनमस्यय्वृष्टीके होता है । इनमेंने अनन्तानुशन्धी क्रोध, मान, माया, लोभके सिवाय शेप सतरह प्रकृतियोका (जिनमें स्त्रीवेद नहीं लेना चाहिये) एक साथ बन्य तीसरे और चौथे गुणस्थानवर्ती जीवोके होता है । उन मतरहमेंसे अप्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभके सिवाय शेप तेरह प्रकृतियोका बन्ध पाँचवे गुणस्थानवर्ती जीवोके होता है । उन तेरहमेंसे प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभके सिवाय शेप तेरह प्रकृतियोका बन्ध पाँचवे गुणस्थानवर्ती जीवोके होता है । उन तेरहमेंसे प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया, लोभको खोडकर शेप नौ प्रकृतियोका वन्य छठेसे आठवें गुणस्थानार्यन्त

१. पट्च, पृ० ८०।

२ वही, ५०८२।

३ वही, पु ६, पृ ८८।

# ८८ जैनसाहित्यका इतिहास

जीवोके ही होता है। सज्वलन क्रोध, मान, माया, लोभ और प्रववेद इन पांच प्रकृतियोका बन्ध एक साथ होता है। इनमेसे पुरुपवेदके गिवाय जेप चारका, क्रोध-सज्वलनको छोउकर शेप तीनका, संज्वलन मानको छोउकर जेप दोका और सज्वलन मायाको छोडकर शेप एक प्रकृतिका बन्ध भी मयमीके ही होता है।

५ आयुकर्मके चार भेद है। उनमेंसे नरकायुका बन्य पहले, गुणस्थानमे, तिर्यञ्चायुका बन्य पहले और दूसरेमें, मनुष्यायुका बन्य पहले, दूसरे और चीथे गुणस्थानमे और देवायुका बन्य ऊपर कहे छहो बन्चकोके होता है।

६ नामकर्मकि आठ वन्धस्थान हं—इकतीस, तीस, उनतीस, अट्टाईन, छट्ट्वीस, पच्चीस, तेईस और एक प्रकृतिक स्थान । इन स्थानोके बन्धकोका वर्णन बहुत विस्तृत है ।

७ गोत्रकर्मकी वो प्रकृतियोमेसे एक नमयमे एक जीवके एकका ही वन्य होता है। नीचगोत्रका बन्ध केवल पहले और दूगरे गुणस्थानमे होता है और उच्चगोत्रका बन्ध उपत छहो बन्धकोंके होता है।

८. अन्तरायकर्मकी पाँचो प्रकृतिया एक साथ वघती है और सामान्यतया उक्त छहो बन्धक उनका बन्ध करते है

इस तरह दूसरी चूलिकामें आठो कर्मोंके बन्धस्थानोका कथन है। इसीसे उमका नाम स्थानसमुत्कीर्तन है। इसमें ११७ सूत्र है।

३ तीसरी चूलिकाका नाम प्रथम महादण्डक है। इसके प्रथमसूत्रके द्वारा सूत्रकारने कहा है—अब प्रथमोपशमस्यक्त्रको ग्रहण करनेके अभिमृख जीव जिन प्रकृतियोको बाँचता है उन प्रकृतियोको कहेंगे। अर्थात् जब कोई मिध्यादृष्टी जीव प्रथमोपशम सस्यक्त्रको ग्रहण करनेके अभिमृख होता हूं तो वह किन-किन कर्म-प्रकृतियोका वन्य करता है? प्रथमोपशम सस्यक्त्रके अभिमृख सज्ञी पञ्चित्रिय-तिर्यञ्च, मनुष्य, देव और नारकी हो सकते हैं। प्रथम महादण्डकमे एकसूत्रके द्वारा प्रथमोपशमसस्यक्त्रके अभिमुख सज्ञी तिर्यञ्च और मनुष्यके वँघनेवाली प्रकृतियाँ बतलाई है। इसमें केवल दो सूत्र है।

४ दूसरे महादण्डकमें प्रथमोपशमसम्यवत्वके अभिमुख देव और सातवें नरक-

१. पट्ख०, पु० ६, पृ० ९९।

र वहीं, प० १०१।

३ वही, ५०१३१।

४ वही, पृ०१३२।

५ 'इदाणि पढमसम्मत्ताभिमुहो जाओ पयडीओ वधिंद ताओ पडणीओ कित्तहस्सामी ॥१॥
—वही, ५० १३३।

६ 'तत्थ इमो विदिओ महादण्डओ काद्वा भवदि ॥ १ ॥'-वही, पृ १४० ॥

के नारिकयोको छोडकर शेप नारिकयोके वधनेवाली प्रकृतियाँ वतलाई है। इसमें भी दो ही सुत्र है।

५ तीसरे महावण्डकमें सातवी पृथिवीके नारकीके प्रथमोपशमसम्यक्तके अभिमुख होनेपर वधनेवाली प्रकृतियाँ गिनाई है। इसमें भी कैवल दो सूत्र है। इस तरह इन तीन महावण्डकोके रूपमें तीन चूलिकायें समाप्त होती है। सूत्रकारने क्यो एक-एक सूत्रका एक-एक महावण्डक बनाया है और क्यो उसकी महावण्डक सज्ञा रखी है, यह जिज्ञासा होना सहज है। जैन परम्परामें सिद्धान्तेप्रन्थोके अशिवशेषके लिये वण्डक या महावण्डक शब्दका भी व्यवहार होता था। सभव है जिस स्थानसे ये वण्डक लिये गये है वह महावण्डक नामसे अभिहित हो और वही नाम इन एक-एक सूत्र वाले वण्डकोको दे विया हो।

६ उत्कृष्टिस्थिति चूलिका—इसमें कर्मोकी उत्कृष्ट स्थितिका कथन है। इस चूलिकाके प्रथमसूत्रमें कहा है कि आरिम्भक सूत्रमें जो प्रश्न किये गये थे उनमें एक प्रश्न था 'कितनी स्थितिवाले कर्मोके होनेपर मम्यक्त्वको प्राप्त करता है अथवा नही प्राप्त करता है। इसमेंसे 'नही प्राप्त करता है' इस पदकी विभाषा करते है। उसी विभाषाके लिए कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थितिका विवेचन किया गया है। उसमें बतलाया है कि किन-किन कर्मोंका उत्कृष्ट बन्धकाल कितना होता है। और उनमें कितना आबाधाकाल होता है। वन्धके पश्चात् जब तक कर्म अपना फल नही देता, उतने कालको आबाधाकाल कहते है। आवाधाकाल वीतनेपर कर्मका उदय प्रारम्भ होता है और स्थितिकालके पूरा होने तक उदय होता रहता है। इस चूलिकामें ४४ सूत्र है।

७ जघन्यस्थिति चूलिका—इस चूलिकामे कर्मोकी जघन्य स्थिति और उसका आवाधाकाल वत्तलाया है। इसमें ४३ सूत्र है।

८ सम्यक्त्वोत्पत्ति चूलिका—इस चूलिकामें सम्यग्दर्शनकी उत्पत्तिका विवे-चन करते हुए कहा है कि सब कर्मोकी जब अन्त कोडाकोडी सागर प्रमाण स्थिति-को बाँघता है तब यह जीव प्रथमोपशमसम्यक्त्वको प्राप्त करता है।। ३।। प्रथमो-पशमसम्यक्त्वको प्राप्त करनेवाला जीव पञ्चेन्द्रिय सज्ञी, मिथ्यादृष्टि, पर्याप्तक और सर्विविशुद्ध होता है।। ४।। जब इन सब कर्मोकी अन्त कोडाकोडी सागर-प्रमाण स्थितिको सख्यात हजार सागर काल हीन कर देता है। तब प्रथमोपशम

१ 'तत्थ इमो तदिओ महादण्डओ कादच्चो भवदि ॥ १ ॥'--पृ० १४२ ।

 <sup>&#</sup>x27;एवं हि व्याख्याप्रक्षितदण्डकेपूक्तम्'—त वा ४-२६-५।

३ 'केविड कालिटिठदीणहि कम्मेहि सम्मत्त लब्मिदि वा ण लब्मिदि वा, ण लब्मिदि ति विभासा ।।१॥ पतो उक्कस्सयटिठदि वण्णहस्सामो ।'—पु० ६, पृ० १४५।

सम्यनत्वको उत्पन्न करता है।। १।। प्रत्योषध्य सम्यन्तका उत्पन्न उने हुए अन्तर्मृहर्त तम् अन्तरकरण मरता है।। ६।। उसी द्वारा मि यान्त्रमा उत्यम अन्तर पाल द्वारी जिससे एक अन्तर्मृहत्। दिए उपा। उत्य आना कर आता है। फलत सम्यक्त प्रतन्त हा जाना है। अन्तरकरण अपके मिन्याप्त सीन आन-सम्यक्त, सम्यक्ति प्रति और मिन्यान्त और मिन्यान्त हो। इस करह का सूत्रोके पान प्रत्योपध्यस्थान हो। उत्यन्ति और उसम होते पाले मृत्यनम्य प्रायोग निष्य विधा है। यून ११ स सामित्रास्थान हो। उत्यन्ति हा पर्यन्ति हो। प्रति प्रयम्भ सह विधान मिन्य क्षेत्र होने पर सामित्रास्थान हो। उत्यन्ति हा पर्यन्ति हो। इस प्रति क्षेत्र होने पर सामित्रास्थान हो। हो। इस प्रति प्रयम सह विधान सेना क्षेत्र होने होने पर सामित्रास्थान हो। हो। इस सरह दो मुनीप हो। और उसकी पृति वारो मिनयोग हो। हा। हम सरह दो मुनीप दर्शनमोहरीयक्षी क्षेत्र प्रयम होने हिंगा है।

मूत ११-१६ म नक उपारित पारण करने वालेका स्वस्प यतलाते तृए कहा कि वह जीव उस समय चार पातिना क्योको स्थित अन्तर्मृत्सं गाव पर दता है और वेदनीयको बारहमृहतं, नाम और गोबकमकी बाठ महुनं तथा केष क्योंको अन्तर्मृतनं प्रमाण स्थिति करता है। उस तरह इस न्किसमें केवल १२ सूत्र है।

९ गति-आगित चूलिंगा—िवयमके अनुगार इन चृत्तिकारों चार भागोंगे विभाजित िया जा सकता है। प्रथम ४३ मूत्रोंके टारा चारों गित्योंमें गम्यक्वकी उत्पत्ति बतलाते हुए यह स्पष्ट किया है कि मम्यक्विननी प्राप्ति पर्याप्तक मशीप-पञ्चेन्द्रियकों ही होती है। तथा प्रत्येक गितमें मम्यक्विनकी उत्पत्तिके बाह्य कारण बतलाये हैं। जैसे नरकगितमें पूर्वजन्मका स्मरण, धर्मश्रवण और कष्टसहन। तिर्यञ्चिगति और मनुष्यगितमें जातिस्मरण, धर्मश्रवण और जिनविम्बदर्शन। देवगतिमें जातिस्मरण, धर्मश्रवण, जिनमिहमादर्शन और देवद्विदर्शन उत्यादि।

सूत्र ४४ से ७५ तक बतलाया है कि नारो गितयोमे प्रवेश करने और वहाँ-मे निकलनेके ममय जीवोके कौन-कौन गुणस्थान हो मकते हैं। जैमे, मनुष्य-गितमे कितने ही जीव मिथ्यात्वमहित जाकर मिथ्यात्वमहित ही वहाँमे निकलते है। कितने ही जीव मिथ्यात्वसिहत जाकर सासादनसम्यक्तवसिहत निकलते हैं। कितने ही जीव सासादनसम्यक्तवसिहत जाकर मिथ्यात्वसिहत निकलते हैं। कितन ही जीव सासादनसम्यक्तवसिहत जाकर मासादनसम्यक्तवमिहत निकलते हैं, इत्यादि।

सूत्र ७६ से २०२ तक यह बतलाया है कि किस गतिसे किस गुणस्थानके माथ निकलकर जीव किन-किन गतियोमे जन्म ले सकता है। जैमे मिथ्यादृष्टि और सासादनमम्यग्दृष्टि जीव नरकसे निकल कर तिर्यञ्चगति और मनुष्यगतिमे जन्म लेते है। और सम्यग्दृष्टि नारकी नरकमे निकल कर मनुष्यगतिमें ही जन्म लेता है, इत्यादि।

सूत्र २०३ से २४३ तक बतलाया है कि किस गितमे निकल कर जीव किस गितमें जन्म लेता है और वहाँ कहाँ तक उन्नित कर मकता है। जैसे, मातवे नरकसे निकल कर नारको जीव तिर्यञ्चगितमें ही जन्म लेता है और वहाँ किसी तरहकी उन्नित नहीं कर सकता। मिथ्यादृष्टिका मिथ्यादृष्टि ही बना रहता है। इम तरह प्रत्येक नरकसे तथा प्रत्येक गितसे निकले हुए जीवोके सम्बन्धमें विस्तारसे कथन किया गया है। चूलिकामें २४३ सूत्र है और पूरी जीवस्थान चूलिकामें सूत्रोकी सख्या ४६ + ११७ + २ + २ + ४४ + ४३ + १६ + २४३ = ५१७ ई।

चूलिकाके माथ ही जीवद्वाण नामक प्रथम खण्ड समाप्त हो जाता है। इस खण्डमें जीवके स्थानोका जो वर्णन जिस ढगसे किया गया है, उसका आभास अन्यत्र नहीं मिलता। प्रथम तो जिन आठ अनुयोगोके द्वारा जीवका विवेचन किया गया है, उन अनुयोगोके नाम सत्, सख्या आदि भले ही अन्यत्र व्यवहृत होते हो, किन्तु उनके द्वारा वस्तु विवेचनकी परम्परा सम्भवतया महावीर भगवानकी मौलिक देन हैं। जीव और कर्मके सम्बन्धमे जितना विचार उन्होंने किया था, जायद अन्य किसी धर्मप्रवर्तकने नहीं किया था। इसका प्रत्यक्ष उदाहरण 'जीव-द्वाण' है।

उक्त आठ अनुयोगोका निर्देश अनुयोगद्वार मूत्रमे मिलता है। अत अनु-योगोके द्वारा वस्तुनिवेचनाकी परम्परा अखण्ड जैन परम्पराको सम्मत रही है। किन्तु जिस तरह आठ अनुयोगोके द्वारा ओघ और आदेशसे जीवका कथन जीव-ट्वाणमे किया गया है, क्वेताम्बर साहित्यमे नही किया गया। हाँ, चतुर्थ कर्म-

१ 'से कि त अणुगमे ? नविदे पण्णत्ते, त जहा-सतपयपरूवणया १ टब्वपमाण २ च, खित्त ३ फुसणा ४ य, कालो य ५, अंतर ६, भाग ७, भाव ८, अप्पावहु चेव-अनु०, म्०८०।

### ९२ • जैनसाहित्यका इतिहाग

ग्रन्थमें जीवरणान, मार्गणारयान, गणरयान, उपयोग, योग, छेदया, यन्य, अरपबहुत्य, भाव और सम्याका सिक्षिप्त कथन मिलता है। इसमें गाथा ९ में १३ तक मार्गणान्स्थानके भेद तथा गाथा १९ में २३ तक मार्गणाओं गणम्यान ब्रान्छाये हैं। मार्गणाओं गणस्थानों का वर्णन करने हुए मित्रअज्ञान और अत्ताज्ञानमें दो अथवा तीन गुणस्थान वतलाये हैं। दिगम्बर परम्परामें दो ही गुणस्थान माने गये हैं। गाथा २७ में ४८ तक मार्गणाओं अल्पबहुत्वका जिलार किया गया है। यह प्रज्ञापनाके अरपबहुत्वनामक तीगरे पदमे लिया गया है। प्रज्ञापनाक तीगरे पदमे अल्पबहुत्वका विचार विस्तारसे किया गया है।

अनुयोगतारम् यमे केवल मनुष्यादिकी गरपाका थोडा-सा वर्णन मिलता है। किन्तु द्रव्यव्रमाणानुगमके साथ उसका मेल नही साता। इसका कारण यह है कि दोनोमें विभिन्न अपेक्षाओं समुष्योकी नक्याका कथन किया है। उस तरह जीव-हाणमे प्रतिपादित विषयकी कुछ फुटकर वातोका योडा-सा कथन स्वेताम्बर साहित्य-में मिलता है।

## २ सुद्दावन्वं

इस राण्डका विषय उसके नाममे ही प्रकट है। इसमे सुद्दा अर्थात् धूद्ररूपमे कर्मवन्तका विवेचन है। छठवें राण्ड महावन्धमे इसका भेद करनेके लिए ही अयवा उसकी अपेक्षा इसकी लघुता सूचित करनेके लिए ही स्वकारने इसको सुद्दावन्य मज्ञा दी है, ऐसा प्रतीत होता है। उसका प्रथम सूत्र है—'जे ते वनगा णाम तेसिमिमो णिहेसो ॥१॥—जो व वधक जीव है उनका यहां निर्देश किया जाता है।

इसकी धवलाटीकामे लिखा है कि 'जे ते बबगा णाम' ये शब्द बन्धकोकी पूर्व प्रसिद्धिको सूचित करते हैं। सो महाकर्गप्रकृतिप्राभृत के कृति, वेदना आदि चौबीस अनुयोगद्वारोमे छठवें अनुयोगद्वार वन्धनके वध, वधक, वधनीय और वधविधान ये चार अधिकार है। उसमेमे जो बन्धक नामका दूसरा अधिकार है उसमे निर्दिष्ट बन्धकोका ही यहाँ निर्देश किया गया हं। अस्तु, दूसरे सूत्रमे चौदह मार्गणाओके नाम गिनाक्तर तीसरे सूत्रमे मार्गणाओके अनुसार बन्धकोका कथन प्रारम्भ होता है। यथा—नारकी जीव बन्धक है। तिर्यञ्च बन्धक है। देव बन्धक है। किन्तु

निमय जिण जिअमग्गण गुणट्ठागुवओग नागलेस्साओ ।
 वधप्पवद्दूभावे निराज्जाई किमिव बुच्छ ॥१॥

<sup>=</sup> गा०२०।

उ पट्ख०, पु० १, पृ० ३६१।

४ पट्ख०, पु० ३, सत्र ४५, तथा अनुयोग०, १० २८५।

५ पट्खण्डागमकी ७२ पुस्तकमे खुदाबन्ध खण्ड मुद्रित है।

मनुष्य वन्वक भी है और अवन्धक भी है। इम तरह तेतालीस सूत्र तक वन्यकोके सत्वका कथन है।

आगे कहा है कि इन वन्धकोंके प्ररूपणार्थ ग्यारह अनुयोगढ़ार जानने योग्य है—वे ग्यारह अनुयोगढ़ार हे—एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्व, एक जीवकी अपेक्षा काल, एक जीवकी अपेक्षा अन्तर, नाना जीवोकी अपेक्षा भगविचय, द्रव्य-प्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, नाना जीवोकी अपेक्षा काल, नाना जीवोकी अपेक्षा अन्तर, भागाभागानुगम और अल्पबहुत्व ।। सब अनुयोगढ़ारोका विवेचन प्रश्नोत्तरशैलीमे किया गया है।

१ स्वामित्व — नरक गितमे नारकी जीव कैमे होता है ? नरकगितनाम-कमंके उदयसे। तिर्यञ्चगितमें तिर्यञ्च जीव कैसे होता है ? तिर्यञ्चगितनाम-कमंके उदयसे। जीव एकेन्द्रिय आदि कैसे होता है ? क्षायोपशिमकलिब्धसे। जीव मितज्ञानी कैसे होता है ? क्षायोपशिमकलिब्धसे। इग तरह जिस मार्गणा-वाला जीव जिस कमंके उदय या क्षयोपशम आदिमे होता है उसका वैसा कथन किया गया है (इस अनुयोगद्वारमें ९१ सूत्र है)।

२ एक जीवकी अपेक्षा कालानुगम—नरकगितमें नारकी जीव कितने काल तक रहता है ? कम-से-कम दम हजार वर्ष तक और अधिक-से-अधिक तेतीस सागरकाल तक । भवनवामी देवोमें एक जीव कितने काल तक रहता है ? कम-से-कम दस हजार वर्ष तक और अधिक-से-अधिक कुछ अधिक एक सागरोपम काल तक । जीव काययोगी कितने काल तक रहता रहता है ? कम-मे-कम अन्तर्मुहूर्तकाल तक और अधिक-से-अधिक अनन्तकाल तक । इम प्रकार २१६ सूत्रोके द्वारा कालका विवेचन किया गया है । जीवट्ठाणमें जो कालका कथन किया गया है बहु गुणस्थानोकी अपेक्षासे हैं और यहाँ मार्गणास्थानोकी अपेक्षासे हैं । यही दोनोमें अन्तर है ।

३ एक जीवकी अपेक्षा अन्तरानुगम—नरकगितमें नारकी जीवका अन्तर काल कितना है ? कम-मे-कम अन्तर्मृहूर्त और अधिक-से-अधिक असख्यात पृद्गल-परिवर्तन प्रमाणकाल। क्योंकि कोई जीव नरकसे निकलकर मनुष्य या तिर्यञ्च-पर्यायमें उत्पन्न हो और तत्काल मरण करके पुन नरकमें जन्म ले लेता है। इस-तरह उसकी नारकी पर्याय छूट कर पुन नारकी पर्याय प्राप्त करनेके वीचमें केवल अन्तर्मृहूर्त कालका अन्तर रहता है। और कोई अधिक-से-अधिक उक्त काल तक नरकसे वाहर रहकर पुन. नरकमें चला जाता है। इसतरह मार्गणाओ-की अपेक्षा १४१ सूत्रोके द्वारा अन्तर कालका कथन किया गया है।

### ९४ जेनसाहित्यका इतिहास

४. नाना जीवोकी अपेक्षा मगविचयानुगम—भगका अर्थ है—भेद और विचयका अर्थ है विचारणा। इन अनुयोगद्वारमें यह विचार किया गया है कि मार्गणाओं जीव नियमसे रहते हैं अयवा कभी रहते हैं और कभी नहीं रहते। उनत चौदहों मार्गणाओंमें जीव नियमसे रहते हैं —उनमें कभी भी जीवोका अभाव नहीं होता। उनके मिवाय आठ मार्गणाए ऐसी है जिनमें मदा जीव नहीं रहते। इसीमें उन्हें मान्तर मार्गणा कहते हैं। उक्त चौदह मार्गणाएँ निरन्तर मार्गणा है। यह कथन नाना जीवोकी अपेक्षा किया गया है। इसमें २३ मूत्र है।

५ द्रव्यप्रमाणानुगम — इसमे चीदह मार्गणाओमे पाये जाने वाले जीवोकी सम्याका पृथक्-पृथक् कथन किया है। जीवट्ठाणके द्रव्यप्रमाणानुगममे गुणस्थानो-की अपेक्षासे जीवोकी सस्याका कथन है। यही दोनोमे अन्तर है। इसमे १७१ सूत्र है।

- ६ क्षेत्रानुगम—इसमे मार्गणास्थानोकी अपेक्षासे पूर्वयन् जीवोके क्षेत्रका कथन है। सूत्रसम्या १२४ है।
- ७ स्पर्शनानुगम-इसमें भी गुणम्थानोकी अपेक्षा न करके मार्गणाम्यानोमें जीवोके वर्तमान व अतीत काल सम्बन्धी क्षेत्रका कथन पूर्ववत् है। इसमें २५९ सून है।
- ८ नाना जीवोकी अपेक्षा कालानुगम—इसमे नाना जीवोकी अपेक्षा मार्ग-णाओमे जीवोके कालका कथन है। तदनुमार उक्त चौदह मार्गणाओमे जीव मर्वदा पाये जाते है। इसमे ५५ सूत्र ई।
- ९ नाना जीवोकी अपेक्षा अन्तरानुगम—इसमे उक्त चौदह मार्गणाओमें नाना जीव मर्बदा पाये जानेके कारण अन्तरकालका निपेध करते हुए शेप आठ सान्तरमार्गणाओके अन्तरकालका कथन किया है। इसमे ६८ सूत्र है।
- १० भागाभागानुगम नरकगितमें नारकी मव जीवोके कितनेवे भाग है ? अनन्तवें भाग है । तीर्यञ्चगितमें तिर्यञ्च सव जीवोके कितनेवे भाग है ? अनन्त बहुभाग है । इस प्रकार चौदह मार्गणाओमे मव जीवोके भागाभागका कथन है । इसमें ८८ सृत्र है ।
- ११ अल्पबहुत्वानुगम—मनुष्य मवसे थोडे है। उनमे नारकी असख्यातगुणे है। नारिकयोसे देव असख्यातगुणे है। देवोसे मिद्ध अनन्तग्णे है। सिद्धोसे तिर्यञ्च अनन्तगुणे है। इस प्रकार चौदह मार्गणाओके आश्रयसे जीवोके अल्पबहुत्वका कथन इस अनुयोगद्वारमे है। इसमें २०५ सूत्र है।

अन्तमे महादण्डक नामक अधिकार है। इसके प्रथम भ सूत्रमे कहा है—-'इमसे आगे सर्वजीवोमें महादण्डक करना योग्य है।'

इस प्रथम सूत्रकी धवला-टीकामे इम महादण्डक अधिकारको लेकर जो शका-समाधान किया गया है उमे यहाँ दे देना उचित होगा। उसमे च्लिका और महादण्डकका भेद स्पष्ट होता है।

गका---ग्यारह अनुयोगद्वारोके ममाप्त होनेपर यह महादण्डक किमलिये कहा है ?

समाधान — ग्यारह अनुयोगद्वारोमे निवद्ध खुद्दावन्धकी चूलिका रूपसे महा-दण्डकको कहते हैं।

गका-चूलिका किसे कहते हैं ?

ममाधान—ग्यारह अनुयोगद्वारोमे सूचित अर्थका विशेष रूपसे कथन करनेको चूलिका कहते है ।

गका—यदि ऐसा है तो यह महादण्डक चूलिका नही कहा जा सकता। वयोकि यह अल्पवहुत्वानुगम अनुयोगद्वारसे सूचित अर्थको ही कहता है, अन्य अनुयोगद्वारोमें कहे गये अर्थको नही कहता?

समाधान—ऐसा कोई नियम नहीं है कि सब अनुयोगोंके द्वारा सूचित अर्थों-का विशेषरूप कथन करनेवाली ही चूलिका होती है। किन्तु एक, दो अथवा सब अनुयोगद्वारोसे सूचित अर्थोंकी विशेष प्ररूपणाको चूलिका कहते हैं। अत यह महादण्डक चूलिका ही है क्योंकि यह अल्पबहुत्वानुगम अनुयोगद्वारसे सूचित अर्थ-का विशेषरूपसे कथन करता है।

### ३ बन्धस्वामित्वविचयं

षट्खण्डागमके तीसरे खण्डका नाम वन्धस्वामित्वविचय है। इसका प्रथम सूत्र है—

'जो सो बधसामित्तविचओ णाम तस्स इमो दुविहो णिद्देसो ओघेण आदेसेण य ।।१।।' वह जो वन्धस्त्रामित्वविचय नामक (खण्ड) है उमका यह निर्देश दो प्रकार है—ओघसे और आदेशसे ।

१ 'ण्तो मन्वजीवेसु महादण्डमो कादन्वो भवदि' ॥१॥—पट्ख०, पु० ७, पृ० ५७५ ।

२ पट्ख०, पु०८।

## ९६ जैनसाहित्यका इतिहास

इस सूत्रकी धवला-टीकामें इराका उद्गम बतलाते हुए लिगा है कि—कृति, वेदना आदि चीबीग अनुयोगद्वारोंगे बन्धन नामक जो छठा अनुयोगद्वार है वह चार प्रकार है—बन्ध, बन्धक, बन्धनीय और बन्ध-विधान। उनमें बन्ध नामक अधिकारनय की अपेक्षा जीव और कमेंकि सम्बन्धका कथन करता है। बन्धक अधिकार ग्यारह अनुयोगद्वारोंसे बन्धकोका कथन करता है। बन्धनीय नामक अधिकार तेईस वर्गणाओंसे बन्ध योग्य और अवन्ध योग्य पुद्गल द्रव्यका कथन करता है। बन्धनिय नामक अधिकार तेईस वर्गणाओंसे बन्ध योग्य और अवन्ध योग्य पुद्गल द्रव्यका कथन करता है। बन्धविधानके चार भेद है—प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशबन्ध। उनमें प्रकृतिबन्धके दो भेद है—प्रकृतिबन्ध और अव्योगाद म्लप्रकृतिबन्ध। सन्वोगाद म्लप्रकृतिबन्ध । अन्बोगाद म्लप्रकृतिबन्ध । अन्बोगाद म्लप्रकृतिबन्धके दो भेद है—गुजगारवन्य और प्रकृतिस्थानवन्ध। अन्योगद्व मूलप्रकृतिबन्धका ममुदकीर्तन करनेवाले चीबीग अनुयोगद्वार है। उनमेंसे एक बन्धस्वामित्व नामक अनुयोगद्वार है। उन्धिका नाम बन्धस्वामित्वविचय है।

मिथ्यात्व, असयम, कपाय और योगोके द्वारा जो जीव और कमींका मम्बन्ध-विशेप होता है उसे बन्ध कहते हैं। और बन्धके स्वामित्वको बन्धस्वामित्व कहते हैं। और बन्धस्वामित्वके विचारको बन्धस्वामित्विवय कहते हैं। विचय, विचा-रणा, मीमासा, परीक्षा ये सब शब्द समानार्थक हैं। अत. यहाँ यह विचार किया गया है कि किस-किस गुणस्थान और मार्गणास्थानमें किस-किम कर्मका बन्ध होता है। तदनुसार दूसरे मूत्रमें कहा है कि ओघकी अपेक्षा बन्धस्वामित्विवयके विषयमें चौदह जीव समास (गुणस्थान) जानने योग्य है। और तीमरे सूत्रके द्वारा चौदह गुणस्थानोके नाम वतन्त्राये है।

चौदह गुणस्थानोके नाम जीवट्ठाणकी मत्प्ररूपणाके प्रारम्भमें आ चुके हैं। अत धवला टीकामें यह शका की गई है कि जीवसमास तो पहले ही हमने जान लिये है फिर यहाँ उनका कथन क्यो किया है? इसका समाधान करते हुए धवला-कारने कहा है—विस्मरणशील शिष्योंके स्मरण करानेके लिये पुन कथन किया है। किन्तु सूत्रकारने प्रत्येक खण्डको यथासभव स्वतत्र ग्रन्थके रूपमे निवद्ध किया है, ऐसा प्रतीत होता है। तथा उनका यह भी आशय रहा है कि जहाँ तक सम्भव हो कोई बात अस्पष्ट न रहे। इससे भी उन्होंने पुनरुक्तका दोप नही माना है।

चौथे सूत्रमें कहा है कि इन चौदह जीवसमासोके प्रकृतिवन्धन्युच्छेदका कथन करना चाहिये।

किसी कर्मंप्रकृतिके बन्धके एकनेको प्रकृतिबन्धव्युच्छेद कहते हैं । सूत्रका

अभिप्राय यह है कि किस-किस गुणरयानमें कौन-कौन कर्म वन्धते है और आगे नहीं वैंघते, यह कथन करते हैं।

इसपर सूत्र ४ की घवलाटीकामें यह शका उठाई है कि यदि इसमें जीव-समासोके प्रकृतिवन्धव्युच्छेदका ही कथन करना है, तो इस ग्रन्थका वन्धम्नामित्व-विचय नाम कैसे घटित होगा। समाधानमें कहा गया है कि 'इस गुणस्थानमें इतनी प्रकृतियोके वन्धका विच्छेद होता है' ऐसा कहनेपर यह म्वयमेव सिद्ध हो जाता है कि उससे नीचेके गुणस्थान उन प्रकृतियोके वन्धके स्वामी है। अत इस ग्रन्थका वन्धस्वामित्वविचय नाम सार्थंक है।

सूत्र ५मे कहा है—'पाँच ज्ञानावरणीय, चार दर्शनावरणीय, यश कीर्ति, उच्चगोत्र और पाच अन्तराय, इन कर्मोंका कीन वन्यक है, कीन अवन्धक है।' सूत्र ६ में उत्तर दिया गया है—मिथ्यादृष्टिस लेकर सूदमसाम्परायिकसयत तक उक्त प्रकृतियोके वन्धक है। अत दमवें गुणस्थान तकके जीव उक्त कर्मोंके वन्यक है, शेप अवन्धक है। इस तरह कर्मप्रकृतियोका निर्देश करते हुए पहले प्रकृतिया गया है और आगे उसका उत्तर दिया गया है कि अमुक कर्मोंके वन्धक अमुक गुणस्थान वाले जीव है।

इसप्रकार प्रारम्भके ४२ सूत्रोमें तो गुणम्थानोके अनुसार वन्च और अवन्ध-का कथन है। तत्पश्चात् मार्गणाओके अनुसार कथन है।

सूत्र ३९में यह प्रश्न किया गया है कि कितने कारणोसे जीव तीर्थंकरनाम-गोत्रकर्मको बाँघते हैं ? सूत्र ४०में उत्तर दिया गया है कि इन सोलह कारणोसे जीव तीर्थंकरनामगोत्रकर्मको बाँघते हैं। और सूत्र ४१में उन १६ कारणोके नाम बनलाये है जो इसप्रकार है—

१ दर्शनविशुद्धता १, २ विनयसम्पन्नता, ३. शीलव्रतोमें निरितचारता, ४ छह आवश्यकोमें अपिरहीनता, ५ क्षणलवप्रितबोधनता, ६ लिब्सिनेग-सम्पन्नता, ७ यथाशक्ति तप, ८ साधुओकी प्रासुकपिरत्यागता, ९ साधुओकी ममाधिसघारणा, १० साधुओकी वैयावृत्ययोगयुक्तता, ११ अरह्तभक्ति, १२ बहुश्रुतभक्ति, १३ प्रवचनभक्ति, १४ प्रवचनवत्सलता, १५ प्रवचनप्रभावना,

१. 'दसणिवसुन्झदाण विणयमपण्णदाण मीळन्वदेसु भिगदिचारदाण आवासणसु अपिर हीणदाप गणलवपिटसुन्मणदाप लिइसवेगसपण्णदाण अधाथामे तथा तवे साहूण पासु-अपिरचागदाण माहूण समाहिसधारणाण माहूण वेन्नावन्चनोगजुत्तदाण अरहतभत्तीए वहुसुदभत्तीण पवयणभत्तीण पवयणवन्ठळदाण पवयणपमावणदाए अभिक्खण अभिक्खण णाणोवजोगजुत्तदाण इन्नेदेहि सोळसेहि कारणेहि जीवा तित्थयरणामगोद कम्म वर्षति ॥ ६१॥—पट्ख०, पु० ८, पृ० ७० ।

### ९८ . जैनसाहित्यका इतिहास

१६. अभीक्ष्णअभीक्ष्णज्ञानोपयोगयुक्तता । इन सोलह कारणोसे जीव तीर्यंकरनाम-गोत्रकर्मको बाँघते है ।

तत्त्वार्थसूत्रमें शो तीर्थकरनामकर्मके बन्धके सोलह कारण बतलाये है, उनमें इनसे कुछ अन्तर है। यहाँ 'साधुओकी प्रासुक परित्यागता है, तत्त्वार्थसूत्र-में 'शक्ति अनुसार त्याग' है। इन दोनोका आशय मिलता हुआ है। किन्तु यहाँ 'लब्धिसवेगसम्पन्नता' है, त० सू० में आचार्यभिक्त है। शेष चौदह कारण समान है। इन दोनोमें कोई मेल नहीं है।

किन्तु श्वेताम्बरीय ज्ञाता धर्मकथा नामक आठवे अगमें २० कारण बतलाये है—१ अरहत, २ सिद्ध, ३ प्रवचन, ४ गुरु, ५ स्थविर, ६ बहुश्रुत और ७ तपस्वियोमें वत्सलता, ८ अभीक्ष्णज्ञानोपयोग, ९. दर्शन, १० विनय, ११. आवश्यक, १२. निरितचार शीलव्रत, १३ क्षणलव, १४ तप, १५ त्याग, १६ वैयावृत्य, १७ समाधि, १८ अपूर्व ज्ञानग्रहण, १० श्रुतभित्त, २० प्रव-चनप्रभावना।

इस अन्तरके सम्बन्धमें विशेष चर्चा तत्त्वार्थसूत्र सम्बन्धी प्रकरणमें की जायेगी।

बम्धस्वामित्वविचयकी सूत्रसंख्या ३२४ है।

श्वेताम्बर परायराके तीसरे कर्मग्रन्थका नाम वन्धस्वामित्व है। कर्मग्रन्थ प्राचीन और नवीनके भेदसे दो प्रकारके हैं। दोनोका विषय प्राय समान है। प्राचीनमें विषय-वर्णन थोड़ा विस्तृत हैं। तीसरे प्राचीन कर्मग्रन्थकी गाथासख्या ५४ है जबिक नवीनकी गाथासख्या २५ है। प्राचीनमे गित आदि मार्गणाओं मे गुणस्थानोकी सख्याका निर्देश अलगसे करके तब बन्धस्वामित्वका कथन है किन्तु नवीनमें ऐसा नहीं किया है। उसमें जो मार्गणाओं आश्रयसे गुणस्थानोमें वन्ध-स्वामित्वका कथन दिखाया, उससे मार्गणाओं गुणस्थानोकी सख्याका बोध हो जाता है।

 <sup>&#</sup>x27;दर्शनिवशुद्धिर्विनयसम्पन्नता शीलव्रतेष्वनितचारोऽभीक्ष्णक्षानापयोगसवेगौ शक्तितम्त्यागनपसी साधुममाधिवै यावृत्यकरणमर्ददाचार्यवहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावद्यकापिरहाणि
मार्गप्रमावना प्रवचनवत्सल्रत्वमिति तीर्थकरत्वस्य ॥'—न० मृ०, ६।२४।

 <sup>&#</sup>x27;अरहतिमद्धपत्रयणगुरुथेरवहुम्सुएसु वच्छलयाव तवस्सी तेमि अभिक्यणणोयआगे य ।।
 दसण विणण आनास्सए य सोलव्वए निरङयार । खणलव तव चिचयाए वेयावच्चे समाही य ।।

अपुञ्चणाणगद्दणे सुयमत्ती पत्रयणे पभावणया । एणहि कारणेहिं तित्थयरत्त लहट जीवो ॥ —- ज्ञा० थ०, अ० ८, स० ६४

इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि सामान्यसे नरकगितमें बन्धयोग्य प्रकृतियाँ ७० + २५ + ४ + १ + १ = १०१ हैं। उनमेंसे मिथ्यात्वगुणस्थानमें १००
ही बन्धयोग्य है, तीर्थकर बन्धयोग्य नहीं है। तथा १००मेंसे सासादनसम्यग्दृष्टि
गुणस्थानमें ९६ ही बन्धयोग्य है, मिथ्यात्वादि चारका बन्ध केवल मिथ्यादृष्टिके ही
होता है। तथा नरकगितमें चार ही गुणस्थान होते है। इन सब फिलतार्थोंके अनुसार कर्मग्रन्थमे कथन किया है कि नारकी मामान्यसे १०१ कर्मश्रकृतियोको
बाँधते है। किन्तु पहले गुणस्थानमें वर्तमान नारकी १०१ मेंसे तीर्थकरके बिना
१०० कर्मप्रकृतियोको बाँधता है और सासादनगुणस्थानमें वर्तमान नारकी उनमेंसे ४ प्रकृतियोको छोडकर ९६ को ही बाँधता है

इसी तरह इस तीसरे खण्डके प्रारम्भमें सामान्यसे प्रकृतियोका नाम निर्देश करके उनके बन्धक और अवन्धक गुणस्थानोका निर्देश किया है। उससे यह फलित होता है कि अमुक गुणस्थानमें इतनी कर्मप्रकृतियाँ वन्धयोग्य है। तदनुमार दूसरे कर्मग्रन्थमें गणस्थानोमें वन्धयोग्य प्रकृतियोका निर्देश किया है।

अतः गुणस्थान और मार्गणास्थानोमें जो कर्मप्रकृतियोके वन्धस्वामित्वका कथन दिगम्बर और क्वेताम्बर परम्परामे पागा जाता है उसका मूल बन्ध-स्वामित्विवचयनामक तीसरा यह खण्ड ही प्रतीत होता है क्योकि क्वेताम्बर परम्परामें भी इस विषयका निरूपक कोई अन्य आकर ग्रन्थ उपलब्ध नही है।

१. पट्ख० पु०८, सूत्र ४३--- ।

२ 'सुरइगुणवीमवज्ज इसासउ ओहेण वधिह निरया। तित्थ विणा मिन्छिसय सासणि नपु चड विणा खनुई ॥ ४॥'——जर्म ७० ३।

## १०० : जैनसाहित्यका इतिहास

#### ४ वेदनाखण्ड

एक तरहसे चतुर्थ वेदनायण्डसे पट्यण्डागमका उत्तर भाग प्रारम्भ होता है क्यों कि इसके प्रारम्भमें भूतवलीने ४४ सूत्रोसे मगलाचरण किया है। और घवला-कारने उस मंगलको नेप तीनो खण्डोका मंगलाचरण कहा है। क्यों कि पाँचवें और छठे खण्डके प्रारम्भमें कोई मगल नहीं पाया जाता। उमी तरह—जीवट्ठाणके प्रथम अनुयोगद्वार गत्प्ररूपणाके आदिमें पुष्पदन्तने मंगलाचरण किया था। वहीं मगलाचरण दूसरें और तीसरे यण्डका भी मान लिया गया, क्योंकि इन दोनो खण्डोके प्रारम्भमें कोई मगलाचरण नहीं पाया जाता। अत दोनो मगलांको पूर्वार्घ और उत्तरार्घका मगलाचरण कहना उचित होगा।

दूसरे, जिस महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका उपमहार करके ये छै प्रण्ड रचे गये है, उसके चौवोस अनुयोगदारोमें क्रमानुमार ही चौथे आदि प्रण्डोका निर्माण हुआ है और उमीके मगलसूत्रोको वेदनाप्रण्डके आदिमें मगलर पमे स्थान दिया गया है। अत चतुर्य वेदनायण्डमे पट्षण्डागमका उत्तर भाग प्रारम्भ होता है, यह कहना उचित ही है।

इस चतुर्थ खण्डमे महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके चौबीस अनुयोगहारोमेंसे आदिके दो अनुयोगहार सिधप्त किये गये हैं। एक कृति अनुयोगहार और दूमरा वेदना अनुयोगहार इन दोनोमेंसे वेदनाका प्राधान्य होनेसे खण्डको वेदना नाम दिया गया है।

१ कृतिअनुयोगद्वार भ्रास्भमें सूत्रकार भूतवलीने 'णमो जिणाण' इत्यादि ४४ सूत्रोसे मगल किया है। ठीक यही मगल 'योनिप्राभृत' ग्रन्थमें गणवर-वलयमत्रके रूपमें पाया जाता है। ऐसा माना जाता है कि योनिप्राभृतके कर्ना शाचार्य धरसेन थे और उन्होने अपने शिष्य भूतवली पृष्पदन्तके लिये उसकी रचना की थी। इन मगलसूत्रोमे अन्तिम सूत्र 'णमोवद्धमाणबुद्धरिसिस्स ॥४४॥' है। इसकी धवलाटीकामे वीरसेन स्वामीने इसे गौतमस्वामी रचित कहा है।

इसके ४५वें सूत्रमे बतलाया है कि अग्रायणीय पूर्वकी पचमवस्तुके चतुर्थ-प्राभृतका नाम कम्मपयडी (कर्मप्रकृति) है। उसके चौबीस अनुयोगद्वार कृति आदि है।

१. षट्खण्डागम, पुस्तक ९ मे सुद्रित है।

२ 'योनिप्राभृत वीरात् ६०० धारसेन ।' वृद्दट्टिपणि०---

३ 'इय पण्हस्तवणरइए भूयवली-पुष्फथतआलिहिए । क्सुमडी उनहट्टे विन्जयवियिमा अवियारे ।''—अनेकान्त, वर्ष २, ५० ४८७ से ।

कृतिका वर्णन करते हुए सूत्र ४६में कृतिके सात भेद वतलाये हैं—नामकृति<sup>र</sup>, स्थापनाकृति, द्रव्यकृति, गणनाकृति, ग्रन्थकृति, करणकृति और भावकृति ।

सूत्र ४७में प्रश्न किया गया है कि कौन नय किन कृतियोकी इच्छा करता है ? सूत्र ४८, ४९, ५०से उत्तर देते हुए कहा है कि नैगम, सग्रह, व्यवहार सब कृतियोको स्वीकार करते हैं। ऋजुसूत्रनय स्थापना कृतिको स्वीकार नहीं करता और शब्द आदि नय नामकृति और भावकृतिको स्वीकार करते हैं।

सूत्र ५१से कृतिके उक्त सात भेदोका स्वरूप बतलाया है, जो इसप्रकार है— जिस जीव या अजीव किसीका 'कृति' नाम रखा जाता है वह नामकृति है।

काष्ठकर्म, चित्रकर्म, पोत्तकर्म (वस्त्रसे निर्मित प्रतिमा), लेप्यकर्म, लपन-कर्म (पर्वतको काटकर बनाई गई प्रतिमा), कौलकर्म, गृहकर्म (जिनालयोमें बनाई गई प्रतिमा), भित्तिकर्म, दन्तकर्म और भेड (?) कर्ममे अथवा अक्ष (पासे—शतरक्षके मोहरे) और वराटक (कौडी) में यह कृति हैं ऐसा आरोप करनेको स्थापनाकृति कहते हैं।

द्रव्यकृतिके दो भेद है—आगमद्रव्यकृति और नोआगमद्रव्यकृति । आगम-द्रव्यकृतिके नौ अर्थाधिकार है—स्थित, जित, परिजित, वाचनोपगत, सूत्रसम, अर्थसम, ग्रन्थसम, नामसम और घोषसम । धवलाटीकामें इन सबका स्वरूप बत-लाया है । जिनमेंसे कुछ इसप्रकार है—

तीर्थक्दरके मुखसे निकले वीजपदोको सूत्र कहते हैं। उस सूत्रसे उत्पन्न होनेके कारण गणधरदेवका श्रुतज्ञान सूत्रसम हैं। श्रुतज्ञानी आचार्योकी सहायताके विना ही स्वयबुद्धोको जो श्रुतज्ञानावरणकर्मके क्षयोपश्चमसे द्वादशागका ज्ञान हो जाता है उसे अर्थसम कहते हैं। गणधरदेवके द्वारा रचित द्रव्यश्रुतको ग्रन्थ कहते हैं। उनके द्वारा बोधितबुद्धोको जो द्वादशागका ज्ञान होता है उसे ग्रन्थसम कहते हैं। द्वादशागके अनुयोगोके मध्यमें स्थित द्रव्यश्रुतज्ञानके भेदोको नाम कहते हैं, उससे उत्पन्न होनेके कारण शेष आचार्योमें स्थित श्रुतज्ञान नामसम है।

इस आगमके नौ अर्थाधिकारोमें जो उपयोग है उसके भेद सूत्र ५५में वतलाये है । वे है—वाचना, पृच्छना, पृतीच्छना, परिवर्तना, अनुप्रेक्षणा, स्तव, स्तुति, धर्मकथा वगैरह।

सूत्र ६६में गणनाकृतिके अनेक भेद बतलाये है — एक सख्या नोकृति है, दो सख्या न कृति है और न नोकृति । तीनसे छेकर सख्यात, असख्यात, अनन्त, राशियाँ कृति है ।

१ 'कदि त्ति सत्तिविहा कदी-णामकदी, ठवणकदी, दन्वकदी गणणकदी गथकदी करणकदी भागकदी चेदि ॥४६॥

## १०२ जेनसाहित्यका इतिहास

धवलाटीकामें इसका रपष्टीकरण करते हुए कहा है कि जिस राधिक वर्गमें उसकी मूल राधिको घटा देने पर जो केप रहे उसका वर्ग करने पर वृद्धिको प्राप्त हो उसे कृति कहते हैं। जैसे तीनके वर्ग नीमेंसे तीनको घटा देने पर छैं शेप रहते हैं उसका वर्ग ३६ होता है अत तीन राधि कृति है। एक राधिका वर्ग करने पर भी एक ही लब्ब आता है, राधि बढती नहीं और उत्तमेंसे मूलराधि एक को घटा देने पर कुछ भी शेप नहीं रहता। अतः एक राधि नोकृति है। दो का वर्ग करने पर राधि बढ जाती है, उसलिये दानो नोकृति नहीं कह सकते। और चूँकि उसके वर्ग ४ मेंसे उसके मूल दोको घटाने पर दो शेप रहते हैं और उसका वर्ग करने पर चार ही होते हैं—राधि बढती नहीं, अत दोको कृति भी नहीं कह सकते।

सूत्र ६७में ग्रन्थकृतिका रवरूप वतलाते हुए कहा है—लोकमें, वेदमें, समय-मे शब्दप्रवन्धरूप अक्षरकाव्यादिकी जो ग्रन्थरचना की जाती है उसे ग्रन्थ-कृति कहते हैं। सब कृतियोका स्वरूप वतलानेके बाद सूत्रकारने यह प्रश्न किया है कि इन कृतियोमेसे कौन-सी कृतिसे यहां प्रयोजन है। और उनका उत्तर दिया है कि गणनाकृतिसे यहां प्रयोजन है। इसकी व्याख्यामे धवलाकारने लिखा है कि गणनाको जाने विना शेष अनुयोगद्वारोका कथन नहीं हो नकता।

इस कृति अनुयोगद्वारमे ७६ सूत्र है।

कृति अनुयोगद्वार और श्वेताम्वरी अनुयोगद्वारकी निरूपणशैलीमें वहुत कुछ समानता है। कृति अनुयोगद्वारमें कृतिके सात भेद किये हैं और अनुयोग-द्वारसूत्रमें आवश्यककी चर्चा होनेसे आवश्यकके चार भेद किये हैं। नामआवश्यक स्थापनाआवश्यक, द्रव्यावश्यक और भावावश्यक। कृतिके मात भेदोमें भी नाम-कृति, स्थापनाकृति, द्रव्यकृति और भावकृति ये चार भेद हैं। इन चारो भेदोकें स्वरूपबोधक सूत्रोमें कितनी समानता है, यह दोनो ग्रन्थोके सूत्रोके मिलानसे स्पष्ट हो जाता है।

१ 'जा सा णामकदो णाम सा जीवस्स वा अजीवस्स वा, जीवाण वा, अजीवाण वा, जीवस्स च अजीवस्स च, जीवस्स च अजीवाण च, जीवाण च अजी-वस्स चि], जीवाण च अजीवाण च ॥ ५१ ॥'—पट्ख०, पु० ९, पृ० २४६ ॥

१ 'से कि त नामावस्सयं ? जस्स ण जीवस्स वा अजीवस्स वा जीवाण वा अजीवाण वा तदुभयस्स वा तदुभयाण वा आवस्सएित नाम कज्जह से त नामा-वस्सय ॥ ९ ॥'—अनु० सू० ।

श्री सा अथकदी णाम सा लोए वेदे समण सहपवधणा अक्खरकव्वादीण जा च गथ
 रयणा कीरये सा सक्वा गथकदी णाम ।। ६७ ।।—पु० ९, ५० ३२१ ।

कृतिमें आठो भंगोका निर्देश किया गया है, किन्तु अनुयोगद्वारसूत्रमें छहका निर्देश किया है। किन्तु उनमें शेप दो भी गिंभत है।

स्थापनाका लक्षण लीजिये---

- २ 'जा सा ठवणकदी णाम सा कठुकम्मेसु वा चित्तकम्मेसु वा, पोत्तकम्मेसु लिप्यकम्मेसु वा लेण्णकम्मेसु वा सेलकम्मेसु वा गिहकम्मेसु वा भित्तिकम्मेसु वा वतकम्मेसु वा भिंडकम्मेसु वा अक्खो वा वराडओ वा जे चामण्णे एवमादिया ठव-णाए ठविज्जति कदि ति सा सब्वा ठवणकदी णाम ॥५२॥'— षट्छ, पु० ९, प्० २४८।
- २ 'से कि त ठवणावस्तयं ? जण्ण कहुकम्मे वा पोत्थकम्मे वा चित्तकम्मे वा लेप्पकम्मे वा गिथमं वा वेढिमे वा पूरिमे वा सघाइमे वा अवले वा बराडए वा एगो वा अणेगो वा सब्भावठवणा वा असब्भावठवणा वा आवस्तएति ठवणा ठ-विज्जइ से त ठवणावस्तय ।। १० ॥'—अनु० सू० ।
- ३ जा सा आगमदो दग्वकदी णाम तिरसे इमे अष्ट्राहियारा भवति-हिद जिद परिजिद वायणोपगद सुत्तसम अत्यसम गथसमं णामसम घोससम ॥५४॥ जा तत्थ वायणा वा पुच्छणा वा पिडच्छणा वा परियहणा वा अणुपेक्खा वा थथथुइ धमम-कहा वा जे चामण्णे एवमादिया॥ ५५॥"—षट्ख० पु०९, पृ०२५१, २६२।
- ३ से कि त आगमओ वश्वावस्सय ? जस्स ण आवस्सए त्ति पव सिविखत ित जित मित परिजित नामसम घोससम गुरुवायणोवगय, से ण तत्य वाय-णाए पुच्छणाए परिअट्टणाए घम्मकहाए अणुप्पेहाए, कम्हा ? अणुवओगे वश्विमित कट्टु ॥ १३ ॥ अनु ० सू ०।

यद्यपि दोनोके उक्त उद्धरणोमें कुछ अन्तर भी है। किन्तु जो समानता है वह उल्लेखनीय है।

दोनोकी द्रव्यनिक्षेपमें नययोजना भी दृष्टव्य है---

- ४ 'णेगमववहाराणमेगो अणुवजुत्तो आगमदो दम्बकदी अणेया वा अणुवजुत्तो आगमदो दम्बकदो ॥ ५६ ॥ सगहणयस्स एयो वा अणेया वा अणुवजुत्तो आगमदो दम्बकदो ॥ ५७ ॥ उजुसुदस्स एओ अणुवजुत्तो आगमदो दम्बकदी ॥ ५८ ॥ सहणयस्स अक्तद्व ॥ ५९ ॥ सा सम्बा आगमदो दम्बकदो णाम ॥ ६० ॥'— पट्ख०, पु० ९, पृ० २६४–२६६ ॥
- ४ ''नेगमस्स णं एगो अणुवउत्तो आगमओ एगं दग्वावस्सय दोंण्णि अणुव-उत्ता आगमओ दोण्णि दग्वावस्सयाइ तिण्णि अणुवउत्ता आगमओ तिण्णि दग्वा-वस्सयाइं एव जावइया अणुवउत्ता आगमओ तावइयाइं दग्वावस्सयाइ, एवमेव

वनहारस्सिन । सगहस्स ण एगो वा अणेगो वा अणुवन्तो वा अणुवन्ता वा आगमओ दन्वास्सयां वन्वावस्सयाणि वा से एगे दन्वावस्सए । उज्जुसूअस्स एगो अणुवन्तो आगमतो एग दन्वावस्सय पुहत्तं नेच्छद्व । तिण्ह सद्दनयाण जाणए अणुवन्ते अवत्यु, कम्हा ? जद्व जाणए अणुवन्ते न भवति, जद्व अणुवन्ते जाण-ए ण भवति, तम्हा णित्य आगमओ दन्वावस्सयं। से त आगमओ दन्वावस्सयं। १४॥ —अनु० सू०।

दोनो नययोजनाओमें कोई अन्तर नही है। कृतिका वर्णन सिक्षप्त है और अनुयोगद्वारका विस्तृत है।

इस साम्यसे केवल यही प्रकट होता है कि जैन आगिमक शैली यही थी। अनुयोगोके प्रारम्भमें निक्षेप और निक्षेपोमे नययोजना होना आवश्यक था। और उसको लेकर विपयगत और शब्दगत साम्य था। किन्तु स्वेताम्बरीय आगमोमें इस शैलीके दर्शन नहीं होते। सम्भव है यह शैली पूर्वोसे सम्बद्ध हो, स्योकि अनुयोग पूर्वगत श्रुतके भेद है।

२ वेदना अनुयोगद्वार—वेदना अधिकारमें १६ अनुयोगद्वार है—वेदनानिक्षेप, वेदनानयिभाषणता, वेदनानामिवधान, वेदनद्रव्यविधान, वेदनक्षेत्रविधान, वेदनक्षेत्रविधान, वेदनक्षेत्रविधान, वेदनक्षेत्रविधान, वेदनमात्रविधान, वेदनमात्रविधान, वेदनमात्रविधान, वेदनभाविधान, वेदनमात्रविधान, वेदनभागित्रविधान, वेदनपरिमाणविधान, वेदनभागाभागिविधान, और वेदनअल्पबहुत्वविधान। प्रथम सूत्रके द्वारा इन ४ अनुयोगद्वारोका निर्देश किया गया है।

१ वेदनानिक्षेप—दो सूत्रोके द्वारा वेदनामे निक्षेपोका विधान किया है। वेदनाके चार भेद है—नामवेदना, स्थापनावेदना, द्रव्यवेदना और भाववेदना। वेदनाशब्दके अनेक अर्थ है। उनमेसे अप्रकृत अर्थका निराकरण करके प्रकृत अर्थ-को बतलानेके लिए यह अनुयोगद्वार है।

२ वेदनानयविभाषणता—सब व्यवहार नयाधीन है। अत नामादि निक्षेप-गत व्यवहार किस नयके अधीन है, यह इस अनुयोगद्वारमें वतलाया है। अर्थात् आगमिक शैलीके अनुसार चार सूत्रोके द्वारो निक्षेपोमें नययोजनाका कथन है। वेदनासे यहाँ बन्ध, उदय और सत्त्वरूप द्रव्यकर्मकी वेदना ली गई है।

३ वेदनानामित्रधान—बन्ध, उदय और सत्त्वरूपसे जो कर्मपुद्गल जीवमें स्थित है उनमें किस-किस नयका कहाँ-कहाँ कैसा प्रयोग होता है इसके लिये यह वेदनानामित्रधान अधिकार है। कर्मके आठ भेद है, अत आठो कर्मोकी वेदनाके अनुसार वेदना भी आठ रूप है। सग्रहनयकी अपेक्षा आठो कर्मोकी एक वेदना है क्योंकि सग्रहनय अनेकोको एकरूपसे ग्रहण करता है। और ऋजुसूत्रनय वर्तमान पर्यायको ही ग्रहण करता है, अत चूँिक वेदनाका अर्थ सुख-दुख लोकमें लिया जाता है और वे सुख-दुख वेदनीयकर्मके सिवाय अन्य कर्मद्रव्योसे उत्पन्न नहीं होते। अत उदयागत वेदनीयकर्म ही ऋजुसूत्रनयसे वेदना है। इसमें भी ४ सूत्र है।

४. वेदनाद्रव्यविधान—वेदनारूप द्रव्यके विधान अर्थात् भेद उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जघन्य आदि अनेक है। उनका इस अनुयोगमें कथन है। इस अनुयोगद्वारके
अन्तर्गत तीन अनुयोगद्वार है—पदमीमासा, स्वामित्व और अल्पवहुत्व। पदमीमासामें वतलाया है कि ज्ञानावरणीयद्रव्यवेदना उत्कृष्ट भी है, अनुत्कृष्ट भी
है, जघन्य भी है और अजघन्य भी है। सूत्रको देशामर्पक मानकर धवलाकारने
सादि, अनादि आदि अन्य भी नौ पदोकी योजना की है। तथा वतलाया है कि
सप्तम पृथिवीके गुणितकमीशिक नारकीके अन्तिम समयमे उत्कृष्ट द्रव्य पाया
जाता है, अत ज्ञानावरणीयवेदना उत्कृष्ट भी है और उक्त नारकीके सिवाय
अन्यत्र सर्वत्र उसका अनुत्कृष्ट द्रव्य पाया जाता है, अत अनुत्कृष्ट भी है। क्षपित
कर्मीशिक जीवके वारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयमें उसका जघन्यद्रव्य पाया
जाता है, अत ज्ञानावरणीयवेदना जघन्य भी है और उक्त जीवके वारहवें गुणस्थानके अन्तिम समयको छोडकर अजघन्यद्रव्य पाया जाता है, अत अजघन्य भी
है। शेष सातो कर्मोमें भी इसी प्रकार जानना चाहिये।

स्वामित्व अनुयोगद्वारमें ज्ञानावरणीय आदि कर्मोके उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट आदि पद किन-किन जीवोमें किस प्रकारसे सम्भव है, इस तरह उनके स्वामियोका कथन बहुत विस्तारसे किया है। और अल्पबहुत्वमें ज्ञानावरण आदि आठ कर्मोको जघन्य उत्कृष्ट और जघन्य उत्कृष्ट वेदनाओके अल्पबहुत्वका प्रतिपादन किया है।

इस प्रकार पदमीमासा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारोके पश्चात् वेदनाद्रव्यविधानकी चूलिका आती है। इसके आरम्भिक सूत्रमें चूलिकाकी उप-योगिता अथवा विषयका प्रतिपादन करते हुए कहा है कि उत्कृष्ट स्वामित्वका कथन करते हुए कहा है कि 'बहुत-बहुत वार उत्कृष्ट योगस्थानोको प्राप्त करना है और जघन्य स्वामित्वका भी कथन करते हुए कहा है कि बहुत-बहुत बार जघन्य योगस्थानोको प्राप्त होता है। इन दोनो ही सूत्रोका अर्थ भलीभाँति अवगत नहीं हो सका। इसलिए दोनो ही सूत्रोका निश्चय करानेके लिए योगविषयक अल्पबहुत्व और प्रदेशविषयक अल्पवहुत्वका कथन किया जाता है। यथा—

सूक्ष्म एकेन्द्रिय अपयप्तिकका जघन्य योग सबसे थोडा है ।।१४५।। बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य योग उससे असख्यात गुणा है ।।१४६।। उससे दो इन्द्रिय अपर्याप्तकका जघन्य योग असख्यात गुणा है ।। १४७।। उससे तेइन्द्रिय

## १०६ जैनसाहित्यका इतिहास

अपर्याप्तकका जचन्य योग असंख्यातगुणा है ।।१४८।। उससे चौइन्द्रिय अपर्याप्तक-का जचन्य योग असख्यात गुणा है ।।१४९।। इत्यादि ।

जिस प्रकार योगविषयक अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा की गई है, उसी प्रकार प्रदेशविषयक अल्पबहुत्वकी प्ररूपणा करनेका निर्देश सूत्रकारने किया है।

योगस्थानकी प्ररूपणाके लिए इन दस अनुयोगदारोको जानने योग्य कहा है-

अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, स्थानपरूपणा, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, समयप्ररूपणा, वृद्धिप्ररूपणा और अल्पबहुत्व ॥१७६॥ और आगे इनका कथन किया है । यथा—

एक-एक जीवप्रदेशमें असल्यातलोकप्रमाण योग-अविभागप्रतिच्छेद होते है ॥१७८॥ अमल्यातलोकप्रमाण योगस्रविभागप्रतिच्छेदोकी एक वर्गणा होती है ॥१८०॥ असल्यात वर्गणाओका एक स्पर्धक होता है ॥१८२॥ इस प्रकार एक योगस्थानमें श्रेणिक असल्यातवें भाग मान स्पर्धक होते है ॥१८३॥ (दूसरे शब्दोमे ) श्रेणिक असल्यानवें भाग स्पर्धकोका एक जधन्य योगस्थान होता है ॥१८६॥

अनन्तरोपनिघाके अनुसार जघन्य योगस्थानमें थोडे स्पर्धक है ।।१८८।। दूसरे योगस्थानमें स्पर्धक विशेष अधिक है ।।१८९।। तीसरे योगस्थानमें स्पर्धक विशेष अधिक है ।।१९०॥ इस प्रकार उत्कृष्ट योगस्थानपर्यन्त उत्तरोत्तर विशेष अधिक स्पर्धक होते गये है ।।१०१॥

समयप्ररूपणाके अनुसार चार समय तक रहनेवाले योगस्यान श्रेणिके अम-ख्यातवें भागमात्र है ॥१९७॥ पाँच ममम तक रहनेवाले योगस्यान श्रेणिके असख्यातवें भाग है ॥१९८॥ इसी तरह छै समय, सात समय और आठ समय तक रहनेवाले योगस्थान श्रेणिके असख्यातवें भाग है ॥१९९॥

अल्पबहुत्वके अनुसार आठ समय तक रहनेवाले योगस्थान सबसे थोडे है ।।२०६॥ सात समय तक होनेवाले योगस्थान जनसे असख्यातगुणे हैं। इसी तरह क्रमज ६, ५, ४ आदि समय तक होनेवाले योगस्थान उत्तरोत्तर असख्यातगुणे जानना चाहिये।

वेदनाद्रव्यविधानके अन्तिम सूत्रमें कहा है कि जो योगस्थान है वे ही प्रदेश-बन्धस्थान है। अर्थात् प्रदेशबन्धके कारण योगस्थान ही है। जैसा उत्कृष्ट या जधन्य योगस्थान होता है तदनुसार ही ज्ञानावरणादि कर्मोका उत्कृष्ट या जधन्य प्रदेशबन्ध होता है। और प्रदेशबन्धके अनुसार ही ज्ञानावरणादि कर्मोंकी उत्कृष्ट या जधन्य द्रव्यवेदना होती है। इसीसे वेदनामें योगस्थान और उनके अवयवो— वर्गणा आदिका कथन किया गया है। योग जीवकी एक शक्तिविशेष है, जो कर्मोंके आगमनमें कारण होती है। गक्तिके अविभागी अशको अविभागीप्रतिच्छेद कहते है और उनके समूहको वर्गणा, वर्गणाके समूहको स्पर्धक कहते हैं।

५ वेदनाक्षेत्रविधान---आठो कर्भोके द्रव्यकी वेदना सज्ञा है। वेदनाके क्षेत्रको वेदनाक्षेत्र और उसके विधानको वेदनाक्षेत्रविधान कहते है। इसमें भी तीन अनुयोगदार है।

पदमीमासा, स्वामित्व और अल्पवहुत्व ।

वेदनाद्रव्यविधानकी ही तरह वेदनाचे त्रविधानका भी कथन किया गया है। पदमीमासामें वतलाया है कि ज्ञानावरणीयकर्मकी चेत्रकी अपेक्षा वेदना उत्कृष्ट भी है, अनुत्कृष्ट भी है, जघन्य भी है, और अजधन्य भी है। इसीप्रकार सातो कर्मोको जानना।

स्वामित्वके दो प्रकार है जबन्यपदरूप और उत्कृष्टपदरूप। स्वामित्वसे उत्कृष्टपदमें ज्ञानावरणीयवेदना च त्रकी अपेक्षा उत्कृष्ट किसके हैं।।।।। इम प्रक्नका समाधान करते हुए सूत्रकारने कहा है—'एक हजार योजनकी अवगाहना वाला जो मत्स्य स्वयभुरमण समुद्रके बाह्य तट पर स्थित है।।८।। वह वेदना-समुद्धातसे समुद्धातको प्राप्त हुआ और तनुवातवलयको उसने स्पृष्ट किया है। फिर तीन मोडोके साथ वह मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त हुआ। अनन्तर समयमे वह मातवें नरकमें उत्पन्न होगा। उसके ज्ञानावरणीयवेदना क्षेत्रकी अपेचा उत्कृष्ट होती है। क्यो होती है, इसका समाधान धवलाटीकामें किया गया है।

इसी तरह ज्ञानावरणकी क्षेत्रकी अपेक्षा जघन्य वेदना सूक्ष्मिनिगोदिया लब्ध्य-पर्याप्तक जीवके बतलाई है।

अल्पबहुत्वमें भी तीन अनुयोगद्वार कहे है--जघन्यपद, उत्कृष्टपद और जघन्य-उत्कृष्टपद । और उनके द्वारा आठो कर्मोंकी उक्त वेदनाओं के अल्पबहुत्व-की प्ररूपणा की है।

६ वेदनाकालविधान — इसमें भी पूर्ववत् तीन अनुयोगद्वार है। पदमीमासा, म्वामित्व और अल्पबहुत्व। पदमीमासामें ज्ञानावरणीय आदि कर्मोकी वेदना कालकी अपेक्षा उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट, जघन्य और अजघन्य बतलाई है।

म्वामित्वमें, ज्ञानावरणादि कर्मोंकी उत्कृष्ट आदि वेदना कालकी अपेक्षा किस-के होती है, यह पूर्ववन् बतलाया है। तथा ज्ञानावरणीयकी उत्कृष्ट वेदना कालकी अपेक्षा सज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीवके बतलाई है और वह सज्ञी पञ्चेन्द्रिय कैसा होना चाहिये, उसका विस्तारसे कथन किया है। इसी तरह आठो कर्मोकी वेदनाके

१. पट्खं, पु० ११, पृ० ७५ से।

रणामीयतः यन्यन क्रिया है। अन्यनहत्यमें जान्ययदः, उन्हरदारः और जनस्य-सरहास्ययदक्ते संपेता लाठो मामेंकी या स्वेदनाके जनसह क्ली प्रमाणा की है।

शहपबहुत्य अनुयोगराण्यी समाधिके पञ्चात् का कृति साम्याण्यात् के प्रदेश चूळियामे भाग अनुयोगणण ।—ध्यिविकारयात्र्यकात्रम् का, वि त्रास्त्रात्त्रा, आयागात्राणकात्रमात्रा और स्थायकात्रप्रणाला ।

स्यितिसन्तरं वातप्रस्थानम् अभेदाः की स्थामास्ति । अञ्चयम् स्यित्सार् अन्यत्सीत् अन्यतः स्थान्यत् ।

यना—मुध्य प्रोतिहास अपर्याष्ट्रक हिन्ती (उन्प्रस्था) सन्तर मोर्टि । साहर एकोन्द्रिक अपर्याष्ट्रक है स्थितिवस्य राज अनुस् अपनुष्टे हैं, हार्वाद ।

यहाँ स्थितिसभी कारणभूत विरणामीको स्थितितस्य तात गणाई और उनकी अवस्थाविद्योग स्थितिकारम्यान प्रताति । से स्थितिसभा यात सर्वाद्यान प्रताति । से स्थितिसभा यात सर्वाद्यान प्रताति । से स्थितिसभा स्थिति । स्थान प्रताति । स्थान । स्थान प्रताति । स्थान ।

सगरेश-विद्वित्यानारे अपवश्यस्य समन नरनेके पश्या हिर्मा विर्मा अन्यवहुत्या स्थान है। यस स्थान समी मनुष्यक प्रपत्न तिप्रविद्य स्थान भीता है। ।।६५॥ उसम बाइर एपेन्द्रिय पर्योग्याका ज्ञान्य विविद्यान सम्याज्युवा है। उसमे सूद्रम एफेन्द्रिय क्राव्यपर्याक्षणका ज्ञान्य वियोग्याम विदेष श्रीपन है।।६७॥ इत्यादि, विस्तारमे कथन है।

नियंतप्रमणा—कर्मपरमाणुओं के रगरों के निधेषण भरने को नियंत गरते हैं। योगस्थानके द्वारा प्रदेशवरण होता है। यो बन्धनों प्राप्त हुए कर्मपरमाणुस्कर्म आठों कर्मों विभाजित हो जाते हैं। और आवाधाना विश्वेतनेपर कर्म उदयमें आने लगते हैं और स्थिति पृशे होने तक उदयमें आते रहते हैं। उमीका कथन नियंतप्ररूपणामें हैं। यथा—'अन्तरोपनिधाकों अपेक्षा सर्जी पञ्चेत्रिय पर्याप्तक मिथ्यादृष्टि जीवोंके ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, और अन्तराय कर्मकी तीन हजार वर्ष प्रमाण आवाधाकों छोजकर जो प्रदेशाय प्रयम समयमें निक्षिप्त हैं वह बहुत है। दूसरे समयमें जो प्रदेशाय निक्षप्त हैं वह उससे विशेष हीन है। इसप्रकार उत्कृष्ट स्थिति तीस कोडाकोडी सागर पर्यन्त प्रति समय निक्षप्त प्रदेशाय उत्तरोत्तर विशेष हीन होता जाता है।।१०२।।

सभी कर्मों के प्रदेशाग्र के निक्षेपणका यही क्रम है। सूत्रकारने मोहनीय, आयु आदिके भी प्रदेशाग्रोके निक्षेपणका न यन डमी प्रकार किया है। उनत कर्मों से मोहनीय और आयु कर्मभी स्थिति और आवाधामें अन्तर होनेसे ही उनका पृथक् कथन किया है।

आवाधाकाण्डकप्ररूपणा— 'अवाधकंदयप्रूवणदाए' ।।१२१।। सूत्रकी धवला-टीकामें यह शका की गई है कि आवाधाकाण्डकप्ररूपणा किम लिये की गई है ? ममाधानमें कहा गया है कि गव स्थितिवन्धस्थानों में एक ही आवाबा होती है या भिन्न-भिन्न आवाधा होती है, यह वतलानेके लिये आवाधाकाण्डकप्रस्पणा की गई है। यथा—

'सजी और अमज्ञी पञ्चिन्द्रिय, तेइन्द्रिय, दोइन्द्रिय, वादर और सूक्ष्म एके-न्द्रिय, इन पर्याप्त व अपर्याप्त जीवोके आयुको छोडकर शेप मात कर्मोकी उत्कृष्ट स्थितिमे समय ममयमें पत्पोपमके अमख्यातवें भाग नीचे उत्तर कर एक आवाधा-काण्डकको करता है। यह क्रम जधन्य स्थिति तक है।।१२२॥

आशय यह है कि उत्कृष्ट आवाधाके अन्तिम समयको पकडनेपर उत्कृष्ट स्थितिसे पत्पोपमके असल्यातवें भाग मात्र नीचे उतरकर एक आवाधाकाण्डकको करता है। अर्थात् आवाधाके अन्तिम समयको पकडकर उत्कृष्ट स्थितिको बाँधता है, उमसे एक समय कम स्थितिको बाँधता है, दो समय कम स्थितिको बाँधता है। इस प्रकार पत्योपमके असल्यातवें भाग कम स्थिति तक ले जाना चाहिये। इस तरह आवाधाके अन्तिम समयमें वन्धयोग्य स्थितिविकल्पोको एव आवाधाकाण्डक कहते है। आवाधाके उपान्त्य समयको पकडकर भी इसी प्रकार दूमरे आवाधाकाण्डक काला कथन करना चाहिये। आवाधाके त्रिचरम समयको पकडकर तीसरे आवाधाकाण्डककी प्ररूपणा करना चाहिये। जधन्य स्थिति तक यही क्रम जानना चाहिये।

अल्पवहुत्वमें न्सूत्रकारद्वारा चौदह जीवसमामोमें ज्ञानावरणादि मात कर्मों तथा आयुक्तमंकी जघन्य व उत्कृष्ट आवाघा, आवाघा स्थान, आवाघाकाण्डक, नाना प्रदेशगुणहानिम्थानान्तर, एकप्रदेशगुणस्थानान्तर, जघन्य और उत्कृष्ट म्थितिवन्य तथा स्थितिवन्धस्थान इन सवके अल्पवहुत्वकी प्ररूपणा विस्तारमे की गई है। यथा—

सज्ञी पञ्चेन्द्रिय पर्याप्तक और अपर्थापक मिथ्यावृष्टि जीवोके आयुको छोडकर

१ पु०११, पृ० ग्हह्।

२ पु० ११, पृ० २७०

षेष सात कर्माकी जघन्य आबाधा सबसे धीर्दा है ॥१२७॥ आबाधास्यान और आनाधाराण्डक दोनो ही समान सरवातम् में है ॥१२५॥

उत्तृष्ट आत्रामामें ग्या समय क्ष्म जपन्य जाना ग्राही पटा देवर आदामा स्थानों कि उत्तरित होती है। अन प्रिय अपन्य जानापा । पथा उत्तरह आनामा सम्यानमणी है उनिलयं आना मध्यान भी उसमें मध्यात् गृहें । और वसीकि एप-एक आन्यापास्यानसम्बन्धी आ प्रामीपमंत्र ज्यापानमंत्री भाग माप स्थितिनसम्यान है उनकी आनापा। एप मझ है। उनिलये आन्यास्थान और आनापाकाणक दोनो समान है। इस एउसे अराजदारामा निर्देशन विया स्था है।

दूसरी पूजिकामे—स्थितवन्याः वासायस्यानी ता प्रस्पणः तीन अनुयोगके द्वारा की ग<sup>र</sup> हे—

त्रे तीन अनुयागरार हे---जीपममदाहार प्रकृतिसमदाहार और दिया स्मिप्साहार ।

स्थितिबन स्थानोरे कारणभून सर्वेशनिव्युद्धिर वार्नीको स्थि विन्याच्यात्माय-स्थान कहते हैं। असातायेदनीयके बन्धयाय्य क्वायोद्धरम्यानोको सर्वेश रहते हैं और सातायेदनीयके बन्धयोग्य परिणामीको विम्हिस्यान कहते हैं। ये सर्वेशनिव्युद्धिस्थान रिथतिबन्धय मन्द्र कारण है। इनका वर्णन यहा तीन जनुयागद्दारोमें किया गया है।

गाता और अमाताको एक एक स्थितिमें इतने जीव है और इतने नहीं है, इस बातका ज्ञान प्रथम अनुयोगदार जीवगमुदाहारके द्वारा कराया गया है। गया— 'ज्ञानावरणीयके बनावः जीव दो प्रकारके है—गातवनाव और अनातबन्धक ॥१६६॥

मातवन्यकजीव तीन प्रकारके हैं चतु.स्थानवन्यक, विस्थानवन्यक और दिस्थानवन्यक ।

अगातवन्यकजीव तीन प्रकारके है—दिस्यानवन्धक, पिस्यानवन्धक और चतुस्यानबन्धक ।

आशय यह है कि माता या असतावेदनीयके त्रिना ज्ञानावरणीयका वन्ध नहीं होता। इसिलये ज्ञानावरणीयकर्मका वन्ध करनेवालों के दो भेद कर दिये—मातवेदनीयवन्धक और अमातवेदनीयवन्धक। माताकी अनुभागशिवतकी उपमा गुड, खाण्ड, शक्कर और अमृतमे दी गई है। गुउके समान प्रथम भागको पहला स्थान, खाडके ममान दूसरे भागको दूसरा स्थान, शक्करके ममान तीगरे भागको तीसरा स्थान और अमृतके समान चीथे भागका चौथा स्थान कहा जाता है। इसी तरह दु खदायी असाताके अनुभागको नीम, काजीर, विष और हालाहलकी उपमा दी

गई है। नीमके समान प्रथम भागको पहला रयान, काजीरके समान दूसरे भाग-को दूसरा स्यान, विषये समान तीसरे भागको नीसरा रयान और हालाहलके समान चतुर्व भागको चौथा रयान कहते हैं।

जिम माता अथवा अमाताके अनुभागमे अपने-अपने उपत चारो स्थान होते हैं यह अनुभागवन्य चतु स्थान कहा जाता है और उमको बीधनेवाले जीव चतु स्थान-वन्धक कहलाते हैं। उमीप्रकार पिरयानवन्धक और दिस्थानवन्धक की ममजना चाहिये।

गातवेदनीयके चतु स्थानबन्धक जीत मदये त्रिशुद्ध है ॥ १६९ ॥ त्रिम्यान-धन्यक मिक्टव्हतर ( उत्कृष्ट कपायवाले ) है ॥ १७० ॥ द्विस्यानबन्धक जीव जनमे समिलव्हतर है ॥ १७१ ॥

अमातवेदनीयकं द्विस्थानवद्यकः जीव मर्यविशुद्ध है ॥ १७२ ॥ त्रिग्यानवन्धकः जीव सविलष्टतर है ॥१७३॥ चतु स्थानवन्धक जीव उनमे मिकल्प्टतर है ॥१७४॥

सातवेदनीयके चतु स्थानवन्धक जीव ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थितिको बांघते है ॥१७५॥ माताके त्रिम्थानवन्धक जीव ज्ञानावरणीयकी मध्यम म्थितिको बांघते है ॥ १७६ ॥ इत्याटि कथन जीवममुदाहारमें किया गया है ।

प्रकृतिसमुदाहारमे दो अनियोगद्वार है—प्रमाणानुगम और अल्पबहुत्व। प्रमाणानुगमके अनुसार ज्ञानावरणीयके असरयात लोकप्रमाण स्थिनिवन्धाध्यवन्यायस्थान है। इमीप्रकार घेप गात कर्मोंकी भी प्रमाणप्ररूपणा करना चाहिये। अल्पबहुत्वके अनुसार आयुकर्मके स्थितिवन्धाध्ययमायस्थान गवमे कम है। नाम और गोत्रकर्मके स्थितिवन्धाध्ययमायस्थान दोनो ही तुल्य असख्यातगुणे है। ज्ञानावरणीय, दर्जनावरणीय, वेदनीय और अन्तराय चारो कर्मोंके स्थितिवन्धाध्यवमायस्थान तुल्य है किन्तु नाम-गोत्रमे असल्यातगुणे है। मोहनीयके स्थितिवन्धाध्यवसायस्थान मख्यातगुणे हैं। २४५॥

तीमरे स्थितिममुदाहार अधिकारमे तीन अनुयोगहार ई—प्रगणना, अनुकृष्टि भीर तीव्रमन्दता ॥ २४६ ॥

प्रगणना अनुयोगद्रार 'अमृक अमुक स्थितिके वन्थके कारणभूत स्थितिवन्धा-ध्यवसायस्थान इतने इतने होते हैं इसप्रकार स्थितिवन्धाध्यवसायस्थानोके प्रमाणको प्ररूपणा करता है। यथा—ज्ञानावरणीयकी जघन्य स्थितिके स्थिति-धन्धाध्यवसायस्थान असख्यातलोकप्रमाण है।। २४७।। द्वितीय स्थितिके स्थिति-वन्धाध्यवसायस्थान असख्यातलोकप्रमाण है।। २४८।। तीसरी स्थितिके स्थिति-वन्धाध्यवसायस्थान असख्यातलोकप्रमाण है। इसप्रकार उत्कृष्ट स्थिति तक असख्यातलोक असख्यातलोक प्रमाण स्थितिवन्धाध्यवसायस्थान है।। २५०।। उसीप्रकार सातो क्रमोंके रियतिबन्धाध्यवसायस्यानोको प्रस्पणा करना चाहिये।। २५१।। इत्यादि।

अनुकृष्टि अनुगोगद्वार प्रत्येक रियतिके स्थितियन्धाध्ययमायस्थानो ति समानता व असमानताको बतलाता है। यथा—ज्ञानावरणीयकी जधन्य रियतिमें जो स्थितियन्बाध्ययमायस्थान है दितीय स्थितिमें ने स्थितियन्धाध्ययमायस्थान भी है और अपूर्व भी है।

तीन्न-मन्दता अनुयोगरार जशन्य व उत्मृष्ट परिणामीके अनिभागी प्रतिन्छेदो-के अल्पबहुत्वकी प्रम्तपणा करता है। यथा — ज्ञानावरणीयका जघन्यस्थितिमम्बन्धी जघन्यस्थितिबन्धाम्यवसायस्थान सबसे मन्द्र अनुसामत्रान्ता है।। २७२॥ उसीका उत्कृष्ट स्थितिबन्धाम्यवसायस्थान अनन्तगुणा है।। २७३॥ उत्सादि।

७. वेदनाभाविद्यान — चीचे वेदनानामक राण्डकं वेदनाभाविद्याननामक सप्तम अधिवारमें भी तीन अनुयोगद्वार है — पदमीमाया, स्वामित्र और अल्प-वहुत्व । पदोक्ती मीमायाको पदमीमाया कहते हैं । यह पहचा अनुयोगदार है । स्वामित्वये यहाँ कर्मभावके स्वामित्वका गृहण किया गया है । यह दूसरा अनुयोगदार है । अल्पवहुत्वसे भी यहाँ कर्मभावके अल्पवहुत्वका ही ग्रहण किया गया है । यह तीसरा अनुयोगदार है ।

पदमीमामामे ज्ञानावरण आदि आठ कर्गोक्ती उत्कृष्ट, जधन्य और अजधन्य भाववेदनाओका विचार किया गया है। यथा—ज्ञानावरणीयवेदना उत्कृष्ट भी होती है, अनुत्कृष्ट भी होती है, जधन्य भी होती है और अजधन्य भी होती है। इसी प्रकार शेप मातो कर्गोकी भी जाननी चाहिये।

स्वामित्वमें उत्कृष्ट आदि चार पदोकी अपे ।। ज्ञानावरणीय आदि कर्मोकी भाववेदनाके स्वामीका कथन किया है। यथा—भावमे ज्ञानावरणीयकर्मकी उत्कृष्ट वेदना किसके होती हं? पञ्चेन्द्रिय सज्जी मिथ्यादृष्टि, मव पर्याप्तियोसे पर्याप्त अवस्थानो प्राप्त, माकार उपयोगसे युक्त, जागृत और नियामसे उत्कृष्ट सक्लेशको प्राप्त जीवके द्वारा बाँचे गये उत्कृष्ट अनुभागका मत्त्व जिम जीवके होता है उसके ज्ञानावरणीय वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है। चूँकि उक्त उत्कृष्ट अनुभागका सत्त्व एकेन्द्रिय, दोइन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय, पञ्चेन्द्रिय, सजी और असज्जी, वादर-सूक्ष्म, पर्याप्त और अपर्याप्त अवस्थाको प्राप्त जीव जीवोके यथा-योग्य चारो गतियोमेंसे किमी भी एक गतिमें वर्तमान रहते हुए होता है अतएव उक्त जीवके ज्ञानावरणीयकी वेदना भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है। इसी प्रकार-से आठो कर्मोकी उत्कृष्ट आदि वेदनाओंके स्वामित्वका कथन किया गया है।

१ पट्ख०, पु १० में।

अल्पबहुत्वमें जघन्य, उत्कृष्ट और जघन्योत्कृष्ट पदोके द्वारा पहले आठो मूल-कर्मोके आश्रयसे अल्पबहुत्वका विचार किया है। फिर उत्तरप्रकृतियोके आश्रयसे अनुभागके अल्पबहुत्वका कथन किया गया है।

इस कथनमे उल्लेखनीय बात यह है कि पहले गाथासूत्रोके द्वारा कथन किया गया है फिर गाथासूत्रोमे प्रतिपादित कथनको गद्यात्मक सूत्रोके द्वारा कहा गया है। घवलाटीकामे इन गाथासूत्रोके आधारपर रचे गये गद्यात्मक सूत्रोको चूणिसूत्र नाम दिया है। कसायपाहुडकी गाथाओके ऊपर यतितृपभ द्वारा रचे गये चूणिसूत्रोकी तरह ही उन्हें यह सज्ञा दी गई है। ये गाथासूत्र छै है और तीन-तीनकी सख्यामें दो बार आये है। अर्थात् पहले तीन गाथाएँ देकर उनपर चूणिसूत्र दिये गये है और पुन तीन गाथाएँ देकर उनपर चूणिसूत्र दिये गये है।

ये गाथाएँ प्रचीन प्रतीत होती है, इसीसे उन्हे ज्यो-का-त्यो देकर भूतवलीने अपने सूत्रोके द्वारा उनमें कथित विषयका प्रतिपादन किया है।

अल्पबहुत्वानुगमके पश्चात् तीन चूलिकाएँ है। प्रथमचूलिकाके प्रारम्भमें ये दो गाथाएँ है—

'सम्मत्तुप्पत्ती विय सावय विरदे अणतकम्मसे। दसणमोहक्खवए कसाय उवसामए य उवसते॥ ७॥ खवए य खीणमोहे जिणे य णियमा भवे असखेज्जा। तिव्ववरीदो कालो सखेज्जगुणा य सेडीओ॥ ८॥

'सम्यक्त्वोत्पत्ति अर्थात् सातिशय मिथ्यादृष्टि, श्रावक, विरत (महाव्रती), अन-न्तानुबन्धी कषायका विसयोजन करनेवाला, दर्शनमोहका क्षपक, चारित्रमोहका उपशामक, उपशान्तकषाय, क्षपक, क्षीणमोह, स्वस्थानिजन और योगिनरोधमें प्रवृत्त जिन इन ग्यारह स्थानोमे उत्तरोत्तर असख्यात गुणी निर्जरा होती है। परन्तु निर्जराका काल उससे विपरीत है अर्थात् अन्तसे आदिकी ओर बढता हुआ सख्यात गुणित श्रेणिक्प है।

इन दोनो गाथाओको देकर सूत्रकारने गद्यसूत्रके द्वारा गाथोक्त विषयका प्रतिपादन किया है।

ये दोनो गाथाएँ दिगम्बर<sup>२</sup> तथा श्वेताम्बर साहित्यमें अन्यत्र भी पाई जाती है किन्तु इनकी सबसे प्राचीन उपलब्धि पद्खण्डागममें ही पाई जाती है क्योकि अन्य जिन ग्रन्थोमें ये दोनो गाथाएँ पाई जाती है उन सबमें कर्मप्रकृति<sup>3</sup> प्राचीन

१ पट्खा, पु० १२, पृ० ७८।

२ कार्ति० अनु०, गा०, गो० जी० का० गा०।

३ 'सम्मत्तुप्पत्तिसावयविरए सजोयणाविणासे य। दसणमोहक्खवगे कसायउवसामगुव-

## ११४ : जेनसाहित्यका इतिहास

है। किन्तु कर्मप्रकृति पद्यण्यागमये अर्थाचीन है और उसमें बोया-मा शहर-भेद भी है। उन्ही गाथाओं के आयारमे तन्यार्थसूयमें भी एक सूत्र द्वारा उक्त विषयका प्रतिपादन किया गया है। उस तरह ऐतिहासिक दृष्टिंगे भी उत्त दोनो गाथाओं कि स्थित उरलेगनीय है। दूसरी चुलिका

दूसरी चूलिकामे व अनुभागवन्याध्यवनायस्थान ही प्रस्पणा वारह अनुयोग-हारोके हारा की गई है। वे वारह अनुयोगनार उस प्रकार हैं — अविभागीप्रति-च्छेदप्रस्पणा, स्थानप्रस्पणा, अन्तरप्रस्पणा, काण्डकप्रस्पणा, ओजयुग्मप्रस्पणा, पट्स्थानप्रस्पणा, अवस्तनस्थानप्रस्पणा, समयप्रस्पणा, वृद्धिप्रस्पणा, यवमध्य-प्रस्पणा, पर्यवसानप्रस्पणा और अल्पबहुत्य प्रस्पणा ॥१०८॥

एक-एक अनुभागवन्यस्थानमं इतने-इतने अविभागी प्रतिच्छेद होते है, गह वतलानेके लिए अविभागीप्रतिच्छेदप्रमुपणा की गई है। एक परमाणुमें जो जघन्य अनुभाग पाया जाता है जमे अविभागीप्रतिच्छेद कहते हैं। यथा—जो जघन्य अनुभागस्थान है उसके यब परमाणुओको एक जगह रथापन करके, उनमेंसे सबसे मन्द अनुभाग वाले परमाणुको यहण करो । उन परमाणुके मप, रस और गनाको छोउकर केवल स्पर्वको ही बुद्धि हारा ग्रहण करो और बुद्धिके ही हारा उम म्पर्शगुणका तय तक छेद करो जब तक निभागरहित छेद हो मके। उसी विभागरहित अन्तिम छेदको अविभागप्रतिच्छेद कहते है । उम अविभागप्रतिच्छेद रूपमे स्पर्शगुणके यण्डित करनेपर उसमे समस्त जीवराशिमे अनन्तगुणे अविभागी प्रतिच्छेद प्राप्त होते हैं । उन गव अविभागी प्रतिच्छेदोके ममूहका नाम वर्ग है । पुन उस परमाणुरामूहमेरी उसी परमाणुके समान दूगरे परमाणुको गहण करके उसके स्पर्शगुणके भी पूर्ववत् प्रज्ञाके द्वारा छेंद करनेपर उतने ही अविभागी प्रतिच्छेद प्राप्त होते हैं। इस क्रामे पूर्वपरमाण्के सद्य एक-एक परमाणुको लेकर प्रज्ञाके द्वारा उसके स्पर्शगुणके अविभागी प्रतिच्छेद करनेपर एक-एक वर्ग उत्पन्न होता है। जघन्यगुणवाले गव परमाणुओके सगाप्त होने तक यह क्रिया करनी होती है। इन सब वर्गीके समुहको वर्गणा कहते है।

पुन पूर्वोक्त परमाणुसमूहमेथे एक परमाणुको ग्रहण करके प्रज्ञा द्वारा उसका छेद करनेपर उसमें पूर्वोक्त परमाणुसे एक अधिक अविभागी प्रतिच्छेद पाये जाते

सते ॥८॥ सवगे य खीणमोहे जिग्गे य दुविहे असखगुणसेढी । उदओ तिववरीओ कालो सम्वेजजगुणमेढी ॥९॥ —कर्मप्र० उदया० ।

 <sup>&#</sup>x27;सम्यग्दृध्ध्थावकविरतानन्तिवयोजकदर्शनमोहक्षपकोपद्यमकोपद्यान्तमोहचपकक्षीणमोह-जिना क्रमशोऽसख्येयगुणनिर्जरा ।—त० स०९।४५।

२, पु० १२, पृ० ८७ से।

है। यह एक वर्ग हुआ। इसे अलग स्थापित करना चाहिए। इसी क्रमसे उसके समान अन्य परमाणुओं भी ग्रहण करके प्रत्येकका प्रज्ञाके द्वारा छेदन करनेपर तत्सदृश ही अविभागी प्रतिच्छेद प्राप्त होते हैं। उन सब वर्गों से समूहकी दूरि वर्गणा होती है। इस प्रकार उत्तरोत्तर एक-एक अविभागी प्रतिच्छेदकी अधिकताके क्रमसे तीसरी, चौथी, पाँचवी आदि वर्गणाओं उत्पन्न करना चाहिये। इन सब वर्गणाओं समूहको स्पर्धक कहते हैं। एक जघन्यस्थानमें ऐसे बहुतसे स्पर्धक होते हैं। इनका विस्तृत विवेचन घवलाटीकामें किया गया है। इस तरह अविभागप्रतिच्छेदप्ररूपणामें अविभागप्रतिच्छेदोका कथन है। एक जीवमें एक समयमें जो कर्मानुभाग पाया जाता है उसे स्थान कहते हैं। स्थानके दो भेद है— अनुभागवन्यस्थान और अनुभागसत्त्वस्थान। उनका वर्णन स्थानप्ररूपणामें है। एक स्थानसे उसके अनन्तरवर्ती स्थानमें कितना अन्तर होता है, इसका कथन अन्तरप्ररूपणामें किया गया है।

छै वृद्धियाँ होती है—अनन्तभागवृद्धि, असल्यातभागवृद्धि, सल्यातभागवृद्धि, सल्यातगुणवृद्धि, असल्यातगुणवृद्धि और अनन्तगुणवृद्धि। काण्डकप्रमाण पूर्ववृद्धिके होनेपर एक वार उत्तरवृद्धि होती है। यथा—काण्डकप्रमाण अनन्तभागवृद्धिके होनेपर एक वार असल्यातभागवृद्धि होती है। और काण्डकप्रमाण असल्यातभागवृद्धियोके होनेपर एक वार सल्यातभागवृद्धि होती है। इस प्रकार अनन्तगुणवृद्धि तक यही क्रम जानना चाहिये। एक स्थानमें इन वृद्धियोका विचार काण्डकप्ररूपणामे किया गया है।

ओजयुग्मप्ररूपणामें कहा गया है कि अविभागी प्रतिच्छेद कृतयुग्म है, स्थान कृतयुग्म है और काण्डक कृतयुग्म है। इसका खुलासा करते हुए धवलाकार श्री वीरसेनस्वामीने लिखा है कि समस्त अनुभागस्थानोके अविभागी प्रतिच्छेद कृत-युग्म है, क्योंकि उन्हे चारसे भाजित करनेपर कुछ शेप नही रहता। अत विवक्षित राशिमें चारसे भाग देनेपर जहाँ कुछ शेप नही रहता या दो शेप रहते है उसे युग्म कहते है और जहाँ एक या तीन शेप रहते है उसे ओज कहते है।

उक्त सव प्ररूपणाओका कथन सूत्रकारने तो केवल एक-एक सूत्रके द्वारा ही किया है। घवलाकारने प्रत्येकका व्याख्यान विस्तारमे करते हुए प्रत्येक प्ररूपणा-का अभिप्राय व्यक्त किया है।

पट्स्थानप्ररूपणामें बतलाया है कि अनन्तभागवृद्धि और अनन्तगुणवृद्धिमें अनन्तसे जीवराशिका प्रमाण लेना चाहिये। असस्यातभागवृद्धि और असस्यातभागवृद्धि और असस्यातभाग-वृद्धि तथा सस्यातगुणवृद्धिमें मस्यातलोकका प्रमाण लेना चाहिये। और सस्यातभाग-वृद्धि तथा सस्यातगुणवृद्धिमें मस्यातसे उत्कृष्टसस्यात लेना चाहिये। अध्सत्तन-

# ११६ जैनसाहित्यका इतिहास

स्थानप्ररूपणामे वतलाया है कि एक पट्स्थानवृद्धिमें अनन्तभागवृद्धि कितनी होती है, असख्यातभागवृद्धि फितनी होती है, सख्यातभागवृद्धि कितनी होती है इत्यादिका कथन किया है।

समयप्ररूपणामें जघन्यअनुभागवन्धस्थानसे लेकर उत्कृष्टअनुभागवन्यस्थान तक जितने अनुभागवन्धस्थान है उनका प्रमाण वतलाकर उनमें परस्परमें अल्प-बहुत्व वतलाया है। यथा—आठ समय वाले अनुभागवन्धाध्यवसायस्थान सबसे थोडे हैं। सात समय वाले अनुभागवन्धाध्यवसायस्थान असस्यातगणे है, इत्यादि।

वृद्धिप्ररूपणामे प्रथम तो यह व्रतलाया है कि अनुभागवन्धस्थानोमे अनन्त-भागवृद्धि और अनन्तभागहानिस लेकर छह वृद्धियाँ और छह हानियाँ होती है। फिर इन वृद्धि-हानियोका काल वतलाया है कि अमुक वृद्धि और अमुक हानि इतने काल तक होती है। यथा—अनन्तगुणवृद्धि और अनन्तगुणहानि कितमे काल तक होती है ? जघन्यसे एक समय तक और उत्कृष्टसे अन्तम् हूर्त काल तक होती है ॥२५२॥

यवमध्यप्ररूपणामें यवमध्यके दो भेद वताये है—कालयवमध्य और जीवयव-मध्य। यहाँ कालयवमध्यका कथन है। यद्यपि समयप्ररूपणासे ही कालयवमध्य सिद्ध है तथापि उस यवमध्यका प्रारम्भ और समाप्ति कीन-सी वृद्धि अथवा हानिमें हुई है, यह नही जाना जाता है। अत. उसका प्रारम्भ और समाप्ति इन वृद्धि-हानियोंमें हुई है, यह वतलानेके लिए यवमध्यप्ररूपणा को गई है। इसमें केवल एक सूत्र है।

पर्यवसानप्ररूपणामे बतलाया है कि सूक्ष्म एकेन्द्रिय जीवके जघन्यस्थानसे लेकर पहले कहे गये समस्त स्थानोका पर्यवसान अनन्तगुणके ऊपर अनन्तगुणा होगा। इसमे भी एक ही सूत्र है।

अल्पवहुत्वप्ररूपणा अधिकारमे दो अनुयोगद्वार है—अनन्तरोपिनधा और परम्परोपिनधा। अनन्तरोपिनधासे अनन्तगुणवृद्धिस्थान सबसे थोडे है। उनसे असख्यातगुणवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे सख्यातगुणवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे असख्यातभागवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे असख्यातभागवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे असख्यातभागवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। परम्परोपिनधामें अनन्तभागवृद्धिस्थान सबसे थोडे हैं। उनसे असख्यातभागवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे सख्यातगुणे हैं। उनसे सख्यातगुणे हैं। उनसे सख्यातगुणे हैं। उनसे असंख्यातगुणे हैं। उनसे असख्यातगुणे हैं। उनसे असख्यातगुणे हैं। उनसे अनन्तगुणवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे अनन्तगुणवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं। उनसे अनन्तगुणवृद्धिस्थान असख्यातगुणे हैं, इत्यादि कथन है।

तीसरी चूलिका-

तीसरी चूलिकामे जीवसमुदाहारका कथन है। पहले जिन असख्यातलोक-

प्रमाण अनुभागवन्यस्थानोकी प्ररूपणा की गई है उन सब स्थानोमे जीव वया सद्य

होते है अथवा विसदृश होते ह अथवा सदृश-विसदृश होते है ? इन प्रश्नोका समा हाता है धान जीवसमुदाहारमे किया गया है। इसमें आठ अनुयोगद्वार है-एकस्थानजीव निरन्तरस्थानजीवप्रमाणानुगम, सान्तरस्थानजीवप्रमाणानुगम 7741 नानाजीवकालप्रमाणानुगम, वृद्धिप्ररूपणा, यत्रमध्यप्ररूपणा, स्पर्शनप्ररूपणा औ मेहन न नहः एकस्थानजीवप्रमाणानुगममे वतलाया है कि एक-एक स्थानमें यदि जीव होते

है तो एक, दो, तीन अथवा उत्कृष्टसे आवलीके असख्यातवें भाग होते है ॥२६९।

उत्कृष्टसे आवलीके असल्यातमे भाग मात्र ही होते है ॥२७०॥

**िन्न** 

1771

2-5

iri है।

ក់ត

हार त

तर हो।

91191

iii Fe

řii

Fif-ifi

預制

न्तर्भारत

हत्त्वा

वा बीर

। उत्ने

मन्यति-

गार्वाट

रमराग

ान सम

प्पवृद्धि

। जमे

स्थान एक भी होता है, दो भी होते हैं, तीन भी होते हैं। इस तरह उत्कृष्टसे असख्यात लोकप्रमाण होते है ॥२७१॥

स्थानमे जीव विशेष अधिक है ॥२७८॥ इस प्रकार यवमध्य तक जीव विशेष-अधिक विशेष-अधिक है ॥२७९॥ इसके आगे जीव विशेषहीन है ॥२८०॥ हीन है। इसी प्रकार परम्परोपनिधासे कथन किया गया है।

गुणे हैं। काण्डक और यवमध्य आदिका स्पर्शनकाल वतलाया है।

इस वेदनाभावविधानमें ३१४ सूत्र है। ८ वेदनाप्रत्ययविधान १

निरन्तरस्थानजीवप्रमाणानुगममें बतलाया है कि निरन्तरजीवसहितस्थान सान्तरस्थानजीवप्रमाणानुगममे वतलाया है कि जीवोसे रहित अनुभागवन्ध

नानाजीवकालप्रमाणानुगममे बतलाया है कि एक-एक अनुभागवन्यस्थानमे नाना जीवोका काल जघन्य एक समय और उत्कृष्ट आवलीके असख्यातवें भाग हं । वृद्धिप्ररूपणामें दो अनुयोगद्वार है-अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा। अन-न्तरोपनिधासे जघन्य अनुभागवन्यस्थानमे जीव सवसे थोडे हैं ॥२७६॥ उनसे दूसरे अनुभागवन्यस्थानमे जीव विशेष अधिक है ॥२७७॥ उनसे तीसरे अनुभागवन्य-

इस प्रकार उत्कृष्ट अनुभागबन्धाच्यवसायस्थान तक जीव विशेषहीन विशेष-यवमध्यप्ररूपणामे वतलाया है कि सव स्थानोके असख्यातवे भागमें यवमध्य होता है। और यवमध्यके नीचेके स्थान थोडे है और ऊपरके स्थान असल्यात-स्पर्शनप्ररूपणामें उत्कृष्ट अनुभागवन्यस्थान, जघन्य अनुभागवन्धस्थान,

अल्पबहुत्वमें उत्कृष्ट अनुभागबन्धस्थान, जघन्य अनुभागबन्धस्थान, काण्डक और यवमध्यमें स्थित जीवोके अल्पबहुत्वका विचार किया गया है। इस अनुयोगद्वारमें नैगम आदि नयोंके आश्रयसे ज्ञानावरण आदि आठो कर्मी-

षट्ख०, पु० १२, पृ० २७५ से।

## ११८ : जेनसाहित्यका इतिहास

की बेदनाके बन्धके कारणोका विचार किया गया है। तथा—नैगम, मग्रह और व्यवहारनम की अपेक्षा ज्ञानावरणीयवेदना प्राणातिपात (प्राणीके प्राणोका घातन) प्रत्ययसे, मृपावादप्रत्ययमे (अगत्य क्वा), अदत्तादानप्रत्ययमे (विमा दी हुई नस्तुका गहण), मैनुनप्रत्ययमे, पिरगहप्रत्ययम, राप्तिभोजनप्रत्ययमे, क्रोध, मान, भाया, छोभ, राग, हेप, मोह और प्रेम पत्ययमे, निदानप्रत्ययमे, तथा अभ्याख्यान, कछह, पैश्च्य, रित, अरित, उपित, निकृति, मान, माया, मोप, मिथ्याज्ञान, मिथ्यादर्शन और प्रयोग प्रत्यममे हाती है। प्रत्ययका अर्थ कारण है। अतः उक्त कारणोगे ज्ञानापरणा वदना होती है। दीप गात कर्मोकी चेदनाक प्रत्यय भी उसी प्रकार जानने चाहिए।

उनमे प्राणातिपात', मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन और परिग्रह ये पांच पाप हैं, जिनका गर्वतः त्याग महाप्रत और एउदेन त्याग अणुव्रत पहलाता है। अभ्या-स्यान<sup>द</sup>, कलह आदिको अकलकदेवने वारह भाषाओके भूषमे गिनाया है।

वेदनाप्रत्ययविधानमें केवल १६ सूत्र है।

### ९ वेदनास्वामित्वविधान

इस अनुयोगटारके प्रथम गूप 'वंयणमामित्त' विहाणे ति' की धवलाटी कामे यह सका की गई है कि जिम जीन के उत्तरा जो कर्म वीधा गया है वह जीच उम कर्मकी वेदनाका स्वामी है, यह बात विना कहे ही जानी जाती है, तब इम अनुयोग रारकी क्या आवस्यकता है? इमका समाधान करते हुए श्री वीरसेनरवामीने लिखा है कि कर्मों की उत्पत्ति न केवल जीवसे होती है और न केवल अजीवमें होती है। किन्तु मिथ्यात्व, अगयम, कपाय और योगको उत्पन्न करने में समर्थ पुद्गलद्रव्य और जीव वर्मबन्धके कारण है। अत दो, तीन अथवा चार कारणोसे उत्पन्न होकर जीवमें स्थित वेदना उनमेसे एकके ही होती है, अन्यके नहीं होती, ऐसा नहीं कहा जा सकता। अत वेदनास्वामित्वका कथन करना उचित है।

वंदनास्वामित्वका विधान करते हुए कहा गया है कि नैगम और व्यवहार नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणीयकी वेदना कथिंचत् जीवके होती है ॥२॥ कथिंचत् नोजीवके होती है ॥३॥ धवलामे लिखा है कि अनन्तानन्त विस्रसोपचयोसे

१ 'पचमहन्या पण्णत्ता, त जहा—सञ्वातो पाणातिवायाओ वेरमण, जाव सन्वातो परिग्ग-हातो वेरमण। पचाणुक्वता पण्णत्ता, त जहा—श्रूलातो पाणाद्वायातो वेरमण श्रूलातो सुमावायातो वेरमण श्रूलातो अदिन्नादाणातो वेरमण मदारसतोस इच्छापरिमाणे।'— स्थाना० रया० ५, उ० १, स० ३८९।

 <sup>&#</sup>x27;अभ्याख्यानकलहपैशुन्यासम्बद्धप्रलापरत्यरत्युपिधनिकृत्यप्रणतिमोपमम्यङ् मिथ्यादर्शना-त्मिका भाषा द्वादश्या ।'—त० वा०, पृ० ७५ ।

३ पट्ख०, पु० १२, प्० २९४-२९५।

उपचित कर्मपुद्गलस्कन्ध कथिन्चत् जीव है, क्योकि वह जीवसे भिन्न नही पाया जाता । इस विवक्षासे जीवके वेदना होती है । तथा अनन्तानन्तिवस्रसोपचयोसे उपचित कर्मपुद्गलस्कन्ध प्राणरिहत होनेसे अथवा ज्ञान-दर्शनसे रिहत होनेसे नोजीव है और उससे अभिन्न होनेसे जीव भी कथिन्चत् नोजीव हैं । इस तरह जीव, नोजीव, अनेक जीव, अनेक नोजीव, एक जीव और एक

इस तरह जीव, नोजीव, अनेक जीव, अनेक नोजीव, एक जीव और एक अजीव, एक जीव और अनेक नोजीव, अनेक जीव और एक नोजीव, तथा अनेक जीव और अनेक नोजीवोकी वेदनाका स्वामी उक्त दो नयोसे वतलाया है। धवलाकारने प्रत्येक भगका स्पष्टीकरण धवलाटीकामे किया है। इस तरह वेदनाके स्वामी जीव और पुद्गल दोनो होते हैं। सग्रहनयकी अपेक्षा वेदनाका स्वामी जीव है क्योंकि सग्रहनय जीव और अजीवका अभेद मानता है। इस अनुयोगद्वारमें केवल १५ सूत्र है।

### १० वेदनावेदनाविधान

जिसका वर्तमानमें वेदन किया जाता है या भिवष्यमे वेदन किया जायगा, वह वेदना है। इस निष्किक अनुसार आठ प्रकारके कर्मपुद्गलस्कन्धको वेदना कहा है। और अनुभवन करनेका नाम वेदना है। वेदनाकी वेदनाको वेदनावेदना कहते है अर्थात् आठ प्रकारके कर्मपुद्गलस्कन्थोंके अनुभवन करनेका नाम वेदना-वेदना है। उसके विधान—कथन करनेको वेदनावेदनाविधान कहते है।

वेदनावेदनाका विधान करते हुए सूत्र २ के द्वारा कहा है कि नैगम नयकी अपेक्षा सभी कर्मको प्रकृति मानकर यह प्ररूपणा की जाती है। इस सूत्रकी धवला-में स्पष्टीकरण करते हुए यह अभिप्राय व्यक्त किया है कि नैगमनय वध्यमान (जो वध रहा है), उदीर्ण (जो उदयमें आ गया है) और उपशान्त (जो सत्तामें स्थित है) इन तीनो ही कर्मोकी वेदनासज्ञा स्त्रीकार करता है। तदनु-सार कहा गया है कि ज्ञानावरणीयवेदना कथञ्चित् वध्यमानवेदना है, कथ-ञ्चित् उदीर्णवेदना है, कथञ्चित् उपशान्तवेदना है, इत्यादि अनेक भगोके द्वारा वेदनावेदनाका विधान कुछ विस्तारसे किया है। और घवलाटीकामे उन सब भगोके स्पष्टीकरणके साथ ही उनके अनेक अवान्तर भगोका भी कथन किया है।

इस अनुयोगद्वारमे ५८ सूत्र है।

### ११ वेदनागतिविधान

इस अनुयोगद्वारमे वेदनाकी गति अर्थात् गमनका कथन है। इसलिए इसे

१, 'का वेयणा २ वेशते वेदिष्यत र्गत वेदनाशच्छिसिद्धे । अट्ठिविह्यम्मपोग्गलम्य-धो वेयणा अनुभवन वेदना । वेदनाया वेदना वेदनावेदना अप्टक्तर्मपुद्गल-म्यन्धानुभव इत्यर्थ ।—पट्दा०, पु० १२, १० ३०२ ।

वेदनागतिविवान नाम दिया है। पहले लिए आगे हैं कि जीवके माथ मम्बन् कर्मपुद्गलस्कन्दोकी वेदनासञ्चा है। जस यागके हारा जी अपरेजी । यचरण होने-पर उनसे अभिन्न कर्मराज्योका भी सनार हाता है. नयोकि यदि ऐसा नहीं माना जायगा और कर्मप्रदेशोको स्थित ही माना जायगा, तो दशान्तरमे गर्य हुए जीय-को सिद्धजीवके गमान मानना होगा। मधीकि पूर्वमंत्रित वर्म तो पूर्वस्थानमे ही स्थित है, उनका देशान्तरमें जाना मभव नहीं है। अत जीव और कर्मके पार-तन्यस्वरूप सम्बन्धको बतलानके लिए और जीनप्रदर्भोह परिस्पन्दका हेत् योग ही है, इस बातको चतलानेके लिए उम अनुयोगधारका कथन किया गया है। इसमें बतलाया गया है कि नैगम, गग्नद और ज्यवहारनयोक्ती अपका जाना-वरणीयवेदना कथिजान् रियत है, वयोकि जीपप्रदेशोमे कर्मप्रदेश स्थित ही रहते हैं । और उक्त बेदना कपान्नित् स्थित-अस्थित है, नयोक्ति स्वरूप जीवके जो प्रदेश जिस समय सनाररहित होते हैं उनमें स्थित कर्मप्रदेश भी स्थित होने हैं तथा जो प्रदेश मनार करते हैं उनमें स्थित कर्मप्रदेश भी मनार करते हैं। नुकि उसकी बेदना एक है, अत यह बेदना न्यित-अन्यित कही जाती है। दर्शनायरणीय, मोहनीय और अन्तरान कर्मोको वेदना भी जानापरकीयके समान स्वित और स्थित-अस्थित होती हैं । वेदनीयकर्मकी वेदना कराञ्चित् रियत है वयोकि चौदहरें गुणस्थानवर्ती जीवके प्रदेश अवस्थित रहते हैं। तथा वह कथञ्चिन अस्थित और कथिज्वत् स्थित-अरियत है। नाम, गोत्र और आयुक्तगी वेदना वेदनीयके तुल्य है नयोकि ये राव कर्म अघातिया है। घटजुनू यनयकी अपेक्षा आठा कर्मीकी वेदना कर्याञ्चत स्थित और कथाञ्चत् अरियत है।

इस अनुयोगद्वारमें १२ सून है।

### १२. वेदनाअन्तरविधान

वेदनावेदनाविधान अनुयोगद्वारमें यह कहा है कि वघ्यमान कर्म भी वेदना है, उदीर्ण और उपशान्त कर्म भी वेदना है। उनमें जो वघ्यमान वर्म है वह क्या वधनेके समयमें ही पक कर अपना फल देता है अथवा दितीयादिक समयोमें अपना फल देता है, यह वतलानेके लिये इस अनुयोगद्वारका अवतार हुआ है। वच्धके दो प्रकार है—अनन्तरवध और परम्परावन्ध। मिध्याद्य आदि प्रत्ययोके द्वारा कार्मणवर्गणारूप पुद्गलस्कन्धोके कर्मरूपसे परिणत होनेके प्रथम समयमें जो वन्ध होता है उसे अनन्तरवन्ध कहते है और वन्ध होनेके द्वितीय समयसे लेकर कर्मरूप पुद्गलस्कन्धो और जीवप्रदेशोका जो वन्ध होता है उसे परम्परावन्ध कहते है।

१. पट्ख०, पु० १२, ५० ३७०।

इसमें वतलाया है कि नैगम और व्यवहारनयकी अपेक्षा ज्ञानावरणादि आठो कर्मोकी वेदना अनन्तरवन्ध है, पराम्परावन्ध है और तदुभयवन्ध है। सग्रह-नयकी अपेक्षा ज्ञानावरणादि आठो कर्मोकी वेदना अनन्तरवन्य और परम्पराबन्ध है। ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षा आठो कर्मोकी वेदना परम्पराबन्ध है।

इसमे ११ सूत्र है।

### १२ वेदनासन्निकर्षविधान

ज्ञानावरणादि कर्मोकी वेदना द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा उत्कृष्ट भी होती है और जघन्य भी होती है। जघन्य तथा उत्कृष्ट भेदरूप द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावोमेसे किसी एकको विवक्षित करके उसमे शेप पद क्या उत्कृष्ट है, क्या अनुत्कृष्ट है, क्या जघन्य है, अथवा क्या अजघन्य है इस प्रकारकी जो परीक्षा की जाती है उसे सन्निकर्ष कहते है। उसके दो भेद है—स्वस्थानवेदनासन्निकर्प और परस्थानवेदनासन्निकर्प । किसी एक विवक्षित कर्मका जो द्रव्य, क्षेत्र, काल एव भाव विषयक सन्निकर्ष होता है वह स्वस्थानवेदनासन्निकर्प है। और आठो कर्मविषयक सन्निकर्प परस्थानवेदनासन्निकर्ष हे।

स्वस्थानवेदनासन्निकर्ष दो प्रकारका है—जघन्य और उत्कृष्ट । उत्कृष्ट स्वस्थानवेदनासन्निकर्प चार प्रकारका है, द्रव्यसे, क्षेत्रमे, कालसे और भावसे ॥ ॥

जिसके ज्ञानावरणीयवेदना द्रव्यकी अपेक्षा उत्कृष्ट होती है उसके वह क्षेत्र-की अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है या अनुत्कृष्ट ॥ ६ ॥ नियमसे अनुत्कृष्ट और असख्यातगुणी हीन होती है ॥ ७ ॥ इसका खुलासा घवलाटीकामें किया है ।

इसी तरह, जिसके ज्ञानावरणीयवेदना क्षेत्र से उत्कृष्ट होती है उसके वह द्रव्यकी अपेक्षा क्या उत्कृष्ट होती है अथवा अनुत्कृष्ट ? नियमसे अनुत्कृष्ट होती है ॥ १६॥

इत्यादि कथन है। इस अनुयोगद्वारमे ३२० सूत्र है।

#### १४ वेदनापरिमाणविधान

पहले द्रव्यायिक नयका अवलम्बन करके आठ ही प्रकृतियाँ कही है। तथा उन आठो प्रकृतियोके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव आदिके प्रमाणकी भी प्ररूपणा की है। यहाँ पर्यायायिकनयका अवलम्बन करके प्रकृतियोके परिमाणका कथन किया गया है। इसमें यह तीन अनुयोगद्वार है—प्रकृत्यर्थता, समयप्रबद्धार्थता और क्षेत्रप्रत्याश्रय।। २।।

प्रकृतिभेदसे कर्मभेदकी प्ररूपणा पहला अधिकार है। एक समयमें जो बाँधा जाता है वह समयप्रवद्ध है। समयप्रवद्धोंके भेदसे प्रकृतिभेदकी प्ररूपणा दूसरा

षट्ख०, पु० १२, पृ० ३७५।

१२२ : जैनसाहित्यका इतिहास

अनिकार है और धोतभेरमें प्रकृतिभेदका कथन करनेवाला नीमरा अनिकार है। इस प्रकार वेदनापरिमाण के प्रस्पणा तीन प्रकारने की है।

यया—प्रकृत्यर्थता-अभिकारकी अपेक्षा जाना प्रणीय और दर्शना प्रणीय कर्म-का कितनी प्रकृतियां है ? ॥ ३॥

ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीयामी है। असम्यानलोक्तत्रमाण प्रकृतियाँ है।।४।।

आजय यह है हि जिनने जानक भेद है उतना हो कर्म ही आनरणशक्तियों है। उनके विना अगल्यातलोकप्रमाण भान नहीं बन गकते। ता गब भान दर्शन-पूर्वक ही होत है और जितने दर्शन है उननी ही दर्शनाप्रणकी आपरणशक्तिया है। उन प्रकारने भानावरणीय और दर्शनाप्रणीयकी प्रकृतिया अगन्यातलोक प्रमाण है।

वंदनीयकर्मकी दो प्रकृतियां है ॥-॥ मोहनीयक्रमंकी अद्वार्दन प्रकृतिवा है ॥१०॥ आयुक्तमंकी चार प्रकृतियां है ॥१३॥ नामक्रमंकी अयस्यातलोकमात्र प्रकृतिया है ॥१६॥ गोत्रकर्मकी दो प्रकृतिया है ॥१९॥ अन्तरायकर्मकी पोच प्रकृतियां है ॥२२॥

समयप्रवद्धार्थता-अधिकारको अपेचा ज्ञानावरणीय, दर्शनापरणीय और अन्त-रायकर्मकी कितनी प्रकृतियां है ? ॥२५॥ ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्त-रायकर्मकी एक-एक प्रकृति, तीय कोडाकाडी यागरापगोको नमयप्रवद्धार्यतासे गुणित करनेपर जो प्राप्त हो, उतनी है ॥२६॥

आशय यह है कि इन तीनो कर्मोंको स्थित तीस कोडाको हो सागरोपम प्रमाण है। उसके अन्तिम समयमें कर्मस्थितिप्रमाण समयप्रवद्ध होते हैं, क्योंकि कर्मस्थितिके प्रथम समयमें लेकर उसके अन्तिम समय तक बांधे गये नगयप्रवद्धोंके एक परमाणुसे लेकर अनन्तपरमाणु तक कर्मस्थितिके अन्तिम नगयमे पाये जाते है। कालभेदमे प्रकृतिभेदको प्राप्त हुए इन समयप्रवद्धोंका सकलन करनेपर एक समयप्रवद्धकी शलाकाओंको स्थापित करके उसे तीस कोडाकोडी सागरोपमों गृणित करनेपर उतनी मात्र ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तरायमेंसे एक-एक कर्मकी प्रकृतियाँ होती है। इसी प्रकार प्रत्येक कर्मकी स्थितिको उसकी समयप्रवद्धार्थतासे गृणित करनेपर प्रत्येक कर्मकी प्रकृतियाँ जाननी चाहिये। आयुकर्म इसका अपवाद है। अन्तर्मुहूर्तकालको समयप्रवद्धार्थतासे गृणित करनेपर जो प्राप्त हो उतनी हो आयुकर्मकी प्रकृतियाँ वतलाई है, क्योंकि आयुकर्मका बन्ध सदा नहीं होता।

भी निम्म रेग्यूर से अधिकार साम्याप्तास सामा करते क्वांतियोगी साम्याप्ता के क्वांतियास साम्याप्ता साम्याप्ता है कि अन्याप्ता कार्या रेग्यूर कि अपने कार्या कार्या कार्या कार्या है कि अपने कार्या कार्

इस् भी सम्बंध

### कुर, पर सार कर जो रखन

त्रात ती प्रवरण ता, र स्वष्णक्यम रा श्रीर राज्य ता का अस्त । ता १ त्रा प्रत्याण दि वर्षीय व प्राप्ट विश्व क्षेत्र स्वया है से स्वया है के ता वह ता है ते ते भी का अस्ति स्वया ती व प्रकृतियाँ क्षेत्र से स्वया प्रकृति से ता व्याप्ट के ता ता का भावते का तो स्वयुक्ति स्वयुक्तियां से स्वयुक्तियां विश्व क्षेत्र स्वयुक्तियां स्वयुक्

रत्य नेवतः स्था व्यवस्थानसैनी दर्शः में एका व्याप्त तर्यक्षः साह-स्थाप्त वर्षः स्थापितः अस्य स्थापत् तत्याः वस्य वर्षात् अस्य स्थापत स्थापति स्थापति अस्य ।

इ.स. १६ १५ है।

दा न्य १९ को तेवहार स्थाप बद्दात्त्वच स्थल हुता है।

#### ६ प्राची वः

ग्यमंबनुगोगद्भार '

यर्गणारण्या प्रारम्भः राषाजनुयागणास्य १५४६ है। इस जनुपासरास्ये १६

र प्रावित पुरु १३, ए० ४१८।

व गदी, पुरु १३, यत १ स ।

जनास्तर अनुवागतार है—स्पर्शनियोत, स्पर्शनयोत्भाषण ।, स्पर्शनामिशान, स्पर्शत्वेष्ट्योत्तर्भान, स्पर्शन्ये । स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्यान, स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्यान, स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्शत्वेष्ट्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्पर्यान, स्यान, स्पर्यान, स्पर

हामिमे फार्ट स्पर्धात ए और स्पर्धायाभिष्य ॥फारी यर्पन रार्धअनू-योगहारमें किया गया है।

स्पर्शनिकेषस्य । ज करने हुए न । । र न ए । अन र सार्थ कर प्रस्ति । इस स्वाह स्वाह स्वाह । अन्यस्थानस्य ।

त्रसम्भाष्ट जन हा जा निर्देश मृत्रसारन में तर द्वारा राधा सा स्मान था गानाओग तिया है। भाना स्वतार कार्यका ते कि के स्वार को नगमपा विषय है। कि मृत्र स्वार कार्यका नहीं कोर के पर सोही नहीं स्नीकार करते। कालूमु स्वार विषय हो, जन स्टाइड, यह ल्याई तोर भणागास नहीं रासा । स्वार साथाय नाम हो, रही गई दीर भागागाई हो स्वीर सरका है। स्वीर करता है। अन्य साथाय नाम हो, रही गई दीर भागागाई हो स्वीर साथाय करता है। अने स्टाइड

पीरमेनरतामीने पारमहायाम इत्यर पतान आजा है विस्तो अमुक नय जमुक स्पर्दोक्त ही विषय तस्ता है और उमुक्त राहोंको किय नहीं उस्ता ।

रपर्शनिशेषमें नववाजना करनेक पर तत् मूच हारने स्पर्शनिशेषके तेरह प्रवासी-का अर्थ बतलाया है—

जिस जीव या अजीवका सार्घ नाम रता जाता ह नह नामस्पर्श है। काष्ठ-कर्म, चित्रकर्म आदिमे स्पर्शकी स्थापना स्थापनास्पर्ध है। एक प्रव्यका दूसरे द्रव्यके साथ स्पर्शको प्राप्त होना द्रव्यस्पर्ध है।।१२।। इसकी पत्रलाटीकामे वीरसनस्वामीने द्रव्यस्पर्शके ६३ विकल्पोका कथन किया है।

जो द्रव्य एक धेयके साय स्पर्श करता है यह एकधेय पर्श है ॥१४॥ जैसे एकथाकाशप्रदेशमें स्थित पुद्गलह । न्धोका जो स्पर्श होता है यह एकक्षेत्रम्पर्श हैं। जो द्रव्य अनन्तर क्षेत्रके साथ स्पर्श करता है वह अनन्तर धेयस्पर्श है ॥१६॥

जो द्रन्य एक देशरूपसे अन्य द्रन्यके अययवके साथ स्पर्श करता है वह देश-स्पर्श है ।।१८॥ जो द्रन्य त्वचा (छाल) या नोत्वचा (ऊपरी पपडी) को स्पर्श करता है वह त्वक्स्पर्श है ।।२०॥ जो द्रन्य सवका गव सर्वात्मना स्पर्श करता है वह सर्वस्पर्श है, जैसे परमाणु ।।२२॥ कर्कश, मृदु, आदि आठ प्रकारका स्पर्श स्पर्शस्पर्श है ।।२४॥ आशय यह है कि जो स्पर्श किया जाता है उसे स्पर्श कहते है, जैसे कोमलता आदि । और जिसके द्वारा स्पर्श किया जाता है उसे भी स्पर्श कहते है, जैमे स्पर्शन इन्द्रिय । इन दोनोका स्पर्श स्पर्शस्पर्श है । और वह आठ प्रकारका है ।

कर्मोका कर्मोके साथ जो स्पर्श होता है वह कर्मस्पर्श है। उराके ज्ञानावरणादि आठ भेद है। धवलाटीकामें कर्मस्पर्शके भेदोका विवेचन विस्तारसे किया है।

वन्धरपर्शके पाँच भेद है—औदारिकशरीरवन्धस्पर्श, वैक्रियिकशरीरवन्ध-स्पर्श, आहारकशरीरवन्धस्पर्श, तैजसशरीरवन्धस्पर्श और कार्मणशरीरवन्धस्पर्श। धवलाटीकामें इन पाँचोके २३ भग वतलाये है, जिनमे १४ अपुनरुक्त है, शेप नौ पुनरुक्त है।

विष, कूट (चूहेदान), यत्र, पिंजरा, कन्दक (हाथी पकडनेका यत्र) वागुरा (हिरण फेँसानेकी फासा) आदि तथा इनके कर्ता और इन्हें इन्छित स्थानमें स्थापित करनेवाले, जो स्पर्शनके योग्य होगे परन्तु अभी उसे स्पर्श नहीं करते, उन सबको भव्यस्पर्श करते हैं ॥३०॥

आशय यह है कि जो पर्याय भविष्यमें होने वाली होती है उसे भव्य या भावी कहते है। अत जो भविष्यमें स्पर्शपर्यायसे युक्त होगा वह भव्यस्पर्श है। उक्त यत्रादिका निर्माण पगुओको पकडनेके लिए किया जाता है। अत चूँ कि भविष्यमें वे पशुओका स्पर्श करेंगे, अत उन्हें भव्यस्पर्श कहा है। इसी तरह कारणमें कार्यका उपचार करके उनके निर्माताओको और उन्हें इंच्छित स्थानमें स्थापित करनेवालोको भी भव्यस्पर्श कहा है। जो स्पर्शप्राभृतका ज्ञाता उसमे उपयुक्त है वह भावस्पर्श है।।३२।।

इन तेरह प्रकारके स्पर्शोमेंसे प्रकृत स्पर्शअनुयोगद्वारमें 'कर्मस्पर्श' लिया गया है ॥३३॥

इसमें ३३ सूत्र है।

### कर्मअनुयोगद्वार

इसमें १६ अनुयोगद्वार है—कर्मनिक्षेप, कर्मनयविभाषणता, कर्मनामविधान, कर्मद्रव्यविधान, कर्मक्षेत्रविधान, कर्मकालविधान, कर्मभावविधान, कर्मप्रत्ययविधान, कर्मस्वामित्वविधान, कर्मकर्मविधान, कर्मगितिविधान, कर्मअनन्तरविधान, कर्म-सन्निकर्षविधान, कर्मपरिमाणविधान, कर्मभागाभागविधान, कर्मअल्पबहत्व।

कर्मनिक्षेपके दस भेद हैं - नामकर्म, स्थापनाकर्म, द्रव्यकर्म, प्रयोगकर्म, सम-वदानकर्म, अघ कर्म, ईर्यापथकर्म, तप कर्म, क्रियाकर्म और भावकर्म ॥४॥

१ पट्ख०, पु० १३, पृ० २६-२९।

२, वही, पृ० ३१-३३।

## १२६: जैनसाहित्यका इतिहास

जिस जीव या अजीवका कर्म नाम रखा जाता है, वह नामकर्म है ॥१०॥ काष्ठकर्म, चित्रकर्म आदिमे यह कर्म है, इस प्रकारकी स्थापनाको स्थापनाकर्म कहते है ॥१२॥ जो द्रव्य अपनी-अपनी स्वाभाविक क्रियारूपसे निष्पन्न है वह सब द्रव्यकर्म है, जैसे जीवद्रव्यका ज्ञानादिरूपसे परिणमन और पुद्गलद्रव्यका रूप-रसादिरूपसे परिणमन उनकी स्वाभाविक क्रिया है।

प्रयोगकर्मके तीन भेद है—मन प्रयोगकर्म, वचनप्रयोगकर्म और वायप्रयोग-कर्म ।।१६।। यह प्रयोगकर्म ससारदशामे वर्तमान पहलेसे वारहवे गुणस्थान तकके जीवोके तथा तेरहवें गुणस्थानवर्ती सयोगकेवली जीवोके होता है ।।१७।

कार्मणपुद्गलोका मिथ्यात्व, असयम, योग और कषायके निमित्तसे आठकर्म-रूप, सातकर्मरूप या छहकर्मरूप भेद करना समवदानकर्म है ॥२०॥

जो उपद्रावण (उपद्रव करना), विद्रावण (अगछेदन आदि करना), परिता-पन (सन्ताप उत्पन्न करना) और आरम्भ (प्राणियोके प्राणोका घात करना) रूप कार्यसे निष्पन्न होता है वह अघ कर्म है ॥२२॥

ईयिका अर्थ योग है। योगमात्रसे जो कर्म वधता है वह ईयिपथकर्म है। वह छद्मस्थ वीतरागोके और सयोगकेविलयोके होता है। घवलाटीकार्मे इसका विवेचन थोडा विस्तारसे किया है।

वारह प्रकारके अभ्यन्तर और बाह्य तपको तप कर्म कहते है ।।२६॥ घवला-टीकामें तपोका विस्तृत वर्णन है ।

आत्माधीन होना, प्रदक्षिणा करना, तीन वार करना, तीन वार नमस्कार, चार वार सिर नवाना और बारह आवर्त यह सब क्रियाकर्म है ॥२८॥

अर्थात् ये क्रियाकर्मके छै प्रकार है। क्रियाकर्म करते समय आत्माघीन होना चाहिये, पराधीन नही। वन्दना करते समय गुरु, जिन और जिनालयकी प्रद-क्षिणा करके नमस्कार करना प्रदक्षिणा है। तीनो सन्ध्याकालोमें वन्दनाका नियम करनेके लिये तीन वार करना कहा है।

पैर घोकर शुद्ध मनसे जिनेन्द्रदेवके दर्शनसे उत्पन्न हुए हर्षसे पुलकितवदन होकर जिनेन्द्रके आगे नमना प्रथम नमस्कार है। पुन उठकर विनन्ति करके नमना दूसरा नमस्कार है। फिर उठकर सामायिक दण्डकके द्वारा आत्मशुद्धि करके कपायसिहत कायका उत्सर्ग करके, जिनके अनन्तगुणोका ध्यान करके, चौवीस तीर्थङ्करोकी वन्दना करके, फिर जिन, जिनालय और गुरुकी स्तुति करके

१ पट्ख०, पु० १३, पृ० ४८-५४।

२ वही, पु० १३, ५४-८८ ।

पृथ्वी पर नत होना तीसरा नमस्कार है। इस प्रकार एक-एक क्रियाकर्म करते समय तीन नमस्कार होते है।

सब क्रियाक मों में चार बार सिर नमाया जाता है। सामायिक के आदि में, फिर उसके अन्तमें, फिर 'त्थोस्सामि' दण्डक के आदि में और फिर अन्तमे। इस प्रकार एक क्रियाक में चार बार सिर नमाया जाता है।

सामायिक और 'त्थोस्सामि' दण्डकके आदि और अन्तमे मन-वचन-कायकी विशुद्धिके परावर्तनके वारह बार होते हैं। इसिलये एक क्रियाकर्म बारह आवर्तो- से युक्त होता है। यह सब क्रियाकर्म है।

कर्मप्राभृतका जो ज्ञाता उसमें उपयुक्त होता है उसे भावकर्म कहते हैं। कर्मके इन भेदोमेसे यहाँ समवदानकर्मसे प्रयोजन है, क्योकि कर्म अनुयोगद्वार-में समवदानकर्मका ही विस्तारसे कथन किया है।

इस अनुयोगद्वारमें ३१ सूत्र है। ३१वें सूत्रकी घवलाटीकामें श्रीवीरसेन-स्वामीने लिखा है कि 'मूलतत्रमें तो प्रयोगकर्म, समवदानकर्म, अध कर्म, ईर्यापथ-कर्म, तप कर्म और क्रियाकर्म प्रधान है, क्योंकि वहाँ इनका विस्तारसे कथन है।

यहाँ इन छै कर्मीको आधार मानकर सत्, द्रव्य, क्षेत्र, काल, स्पर्शन, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व अनुयोगोक द्वारा कथन करते हैं। तदनुसार लगभग सी पृष्ठोमें उन्होंने विस्तारसे कथन किया है।

सूत्रकार भूतबिलने तो कर्मानुयोगद्वारमें ममवदानकर्मसे ही प्रयोजन वत्तलाया है। इसिलए मूलतत्रसे अभिप्राय महाकर्मप्रकृतिप्राभृतसे जान पडता है। उसके अन्तर्गत कर्मानुयागद्वारमें उक्त छै कर्मीका वर्णन रहा होगा।

### प्रकृति अनुयोगद्वार<sup>२</sup>

प्रकृति अनुयोगद्वारके अन्तर्गत १६ अनुयोगद्वार ज्ञातव्य है— प्रकृतिनिक्षेप, प्रकृतिनयिवभापणता, प्रकृतिनामविधान, प्रकृतिद्वयविधान, प्रकृतिक्षेत्रविधान, प्रकृतिकालविधान, प्रकृतिकालविधान, प्रकृतिकालविधान, प्रकृतिकालविधान, प्रकृतिप्रत्ययविधान, प्रकृतिस्वामित्वविधान, प्रकृतिप्रकृतिविधान, प्रकृतिप्रत्यविधान, प्रकृतिपरिमाणविधान, प्रकृतिभागविधान और प्रकृतिअल्पवहुत्वविधान ॥ २ ॥

१, 'ण्देनि कम्माण केण कम्मेण पयद ? समोदाणकम्मेण पयद ॥३१॥ (धव)—कुदो ? कम्माणियोगद्दार्राम्म समोदाणकम्मस्सेव वित्थरेण परूविदत्तादो । •• मूळतत्रे पुण पयोगकम्म-समोदाणकम्म-आधाकम्म-इरियावथकम्म-तवोकम्म-किरियाकम्मा• णि पहास तत्य वित्यारेण परूविदत्तादो—पट्ख०, पु० १३, पृ० ९० ।

२, वही, पु० १३, पृ० १९७ से।

## १२८ : जैनसाहित्यका इतिहास

प्रकृतिनिक्षेपके चार प्रकार है—नामप्रकृति, स्थापनाप्रकृति, द्रव्यप्रकृति और भावप्रकृति ॥४॥ इनमेंसे नैगम, सग्रह और व्यवहारनय सबको स्वीकार करते है ॥६॥ ऋजुसूत्रनय स्थापनाप्रकृतिको नही चाहता ॥७॥ शब्दनय नामप्रकृति और भावप्रकृतिको स्वीकार करता है ॥८॥ जिस जीव या अजीवका 'प्रकृति' नाम किया जाता है वह नामप्रकृति है ॥१॥ काष्ठकर्म, चित्रकर्म आदिमें 'यह प्रकृति है' ऐसी स्थापनाको प्रकृति कहते है ॥१०॥ द्रव्यप्रकृतिके दो भेद है—आगमद्रव्यप्रकृति और नोआगमद्रव्यप्रकृति ॥११॥ आगमद्रव्यप्रकृतिके अर्थी- धिकार इस प्रकार है—स्थित, जित, परिजित, वाचनोगत, सूत्रसम, अर्थसम, ग्रथसम, नामसम और घोपसम ॥१२॥

वेदनाखण्डके कृति अनुयोगद्वारमे भी इन सबका कथन आ चुका है।
नोआगमद्रव्य प्रकृतिके दो प्रकार है—-कर्मप्रकृति और नोकर्मप्रकृति ॥१५॥
घट, थाली, सकोरा, अरजण और उलु चण आदि विविध भाजनविशेषोकी मिट्टी
प्रकृति है। धान 'तप्पण' (तर्पण) आदि की जौ और गेहूँ प्रकृति है। सब नोकर्मप्रकृति है।।१८॥ कर्मप्रकृतिके ज्ञानावरणादि आठ भेद है।।१९। और ज्ञानावरणीयके आभिनिवोधिकज्ञानावरणीय, श्रुतज्ञानावरणीय आदि पाच भेद है।।२१॥

पहले कहा है कि जितने ज्ञानके भेद है उतनी ही ज्ञानको आवृत करनेवाले ज्ञानावरणीयकर्मकी प्रकृतियाँ है। इस प्रकृतिअनुयोगद्वारमें सूत्रकारने ज्ञानके भेदोका आलम्बन लेकर ज्ञानावरणकर्मकी प्रकृतियोका कथन किया है। यथा—आभिनिवोधिकज्ञानावरणीय कर्मके चार, चौबीस, अट्ठाईस और बत्तीस भेद जानने चाहिये ।।२२।। अवग्रहावरणीय, ईहावरणीय, अवायावरणीय और धारणावरणीय ये चार भेद हैं ।।२३।। अवग्रहावरणीय कर्मके दो भेद हैं—अर्थावग्रहावरणीय, और व्यञ्जनावग्रहावरणीय ।।२४।। व्यञ्जनावग्रह केवल चार इन्द्रियोसे होता है, अत व्यञ्जनावग्रहावरणीय कर्मके भी चार भेद है। अर्थावग्रह पाँचो इन्द्रियो और मनसे होता है, अत अर्थावग्रहावरणीय कर्मके छै भेद है। इसी तरह ईहा-वरणीय, अवायावरणीय और धारणावरणीय कर्मके भी छै-छै भेद होते हैं, क्योकि ये चारो ज्ञान इन्द्रियो और मनसे उत्पन्न होते हैं।

उक्त चारो ज्ञानोको छहो इन्द्रियोसे गुणा करने पर मितज्ञानके चौबीस भेद होते हैं और उनके आवरण भी २४ ही होते हैं। इन चौबीस भेदोमें जिह्वा, स्पर्शन, घ्राण और श्रोत्र इन्द्रिय सम्बन्धी चार व्यञ्जनावग्रहोके मिलानेपर आभिनिवोधिक

१ 'घडपिढरसरावारजणोलु चणादीण विविद्दभायणविसेमाण मिट्ट्या पयडी, धाणतप्पणादीण च जवगोधूमा पयटी, मा सच्या णोकम्मपयटी णाम ॥१८॥—पु १३, १ २०४-२०५।

ज्ञानके २८ भेद होते हैं और उतने ही उनके आवरणोके भी भेद होते हैं। इनमें चार मूल भेदोके मिलाने पर वत्तीस आभिनिबोधिक ज्ञानके भेद और उतने ही उनके आवरणोके भी भेद होते हैं।

आभिनिवोधिक ज्ञानके ये भेद चार, चौबीस, अट्टाईस और बत्तीस होते हैं।
ये ज्ञान वारह प्रकारके पदार्थोंको विषय करते हैं। वे हैं वहु, वहुविघ, क्षिप्र,
अनिसृत, अनुक्त और ध्रुव, तथा इनके प्रतिपक्षी—एक, एकविघ, चिर, निसृत,
उक्त, अध्रुव। अत उक्त चौबीस भेदोको छैसे गुणा करने पर आभिनिवोधिकज्ञानके एकसौ चवालीस भेद होते हैं। उक्त अट्टाईस भेदोको छैसे गुणा करने
पर १६८ भेद होते हैं। और उक्त बत्तीस भेदोको छैसे गुणा करने पर १९२
भेद होते हैं। और उक्त चौबीस, अट्टाईस और वत्तीस भेदोको १२ से गुणा करने
पर आभिनिवोधिकज्ञानके दोसौ अट्टासी, तीनसौ छत्तीस और तीनसौ चौरासी
भेद होते हैं। जितने ज्ञानके भेद हैं उतने ही उसके आवरणके भेद हैं। अत
आभिनिवोधिकज्ञानावरणीयकर्मके भेदोको वसलाते हुए सूत्रकारने कहा हैं—'इस
प्रकार आभिनिवोधिकज्ञानावरणीयकर्मके चार, चौबीस, अट्टाईस, वत्तीस, अडतालीस, एकसौ चवालीस, एकसौ अडसठ, एकसौ वानवे, दोसौ अठासी, तीन
सौ छत्तीस, और तीनसौ चौरासी भेद होते हैं।।३५।।

श्रुतज्ञानावरणीयकर्मकी प्रकृतियाँ वतलाते हुए कहा है—कि जितने अक्षर और अक्षरसयोग है उतनी श्रुतज्ञानावरणीयकर्मकी प्रकृतियाँ है ॥४५॥

आशय यह है कि एक एक अक्षरसे श्रुतज्ञानकी उत्पत्ति होती है, अत जितने अक्षर है उतने ही श्रुतज्ञान है। तेतीस व्यञ्जन, नौ स्वर अलग अलग हस्व, दीर्घ और प्लुतके भेदसे सत्ताईस और चार अयोगवाह—जिह्वामूलीय, उपघ्मानीय, अनुस्वार और विसर्ग इस तरह चौंसठ मूल अक्षर है। इनके सयोगी अचरोको लानेके लिए सूत्रकारने एक 'गणित-गाथा' दी है—

सजोगावरणहु चउसिंहु थावए दुवे रासी । अण्णोण्णसमन्भासो रूवूण णिद्दिसे गणिद ॥४६॥

अर्थात् सयोगावरणोको लानेके लिए चौसठसख्याप्रमाण दो राशि स्थापित करो—एक एकसे चौसठ तक और दूसरी उसके नीचे चौसठसे एक तक । दोनो-को परस्परमें गुणा करके जो लब्ध आवे उसमेंसे एक कम करनेपर कुल सयुक्ता-क्षरोका प्रमाण होता है । इसके स्पष्टीकरणके लिये सूत्र ४६ की धवलाटीका देखना चाहिये ।

उसी श्रुतज्ञानावरणीय कर्मके वीस भेद बतलानेके लिये सूत्रकारने एक गाथा-सूत्र दिया है। 'पज्जय-अगरार-पद-मधादय-पिट्यत्ति-जोगदाराठं । पाहुउपाहुउ-त्रस्य पुरा समासा स वो छ्या ॥१॥'

अर्थात् पर्याय, पर्यायगाम, अगर, जनरममान, पर, पर्यमान, गयात, मचातममान, पतिपत्ति, प्रतिपत्तिसमान, अनुयोगरार, अनुयोग, रममान, प्राभृत, प्राभृतसमास, प्राभृतप्राभृत, पाभृतप्राभृतममान, वस्तु, दस्तुनमान, पूर्व और पूर्वममान ये श्रुतज्ञानके बीन भेद हैं।

इन्हीको छेकर सूपकारने सूत्र ४८ में पुतज्ञानापरणीयक्तमेंदे बीस भेंद गिनाये हैं। श्रुतज्ञानके उन भेदोके प्रियेचनके किये भयकाटीका देवाना चाहिये।

द्वेताम्बरीय निन्दसूर्यमे ज्ञानकी मुन्दर चर्चा है। किन्तु श्र्नज्ञानके इन बीम भेदोका कोई सकेत तक आगिक परम्पराये नहीं मिछता। हां, कर्मयन्यमे एक गाथाके दारा श्रुतज्ञानके ये बीस भेद अवस्य गिनाये गये है।

मूप्रकार ग्तंबिजिने एक सूपके टारा श्रुतज्ञानके उत्तालीस पर्यायण्य िमाये हैं। जो इस पकार है—प्रावनन, पप्रनिध्य, प्रयननामं, गतियोमे मार्ग-णता, आत्मा, परम्परालिम, अनुत्तर, प्रयनन, प्रयननी, प्रयनगढ़ा, प्रयनन-सिन्निकर्ष, नयविधि, नयान्तरविधि, भगविधि, भंगितिधिषित, पृच्छाविधि, पृच्छाविधित्रोप, तत्त्व, भूत, भन्म, भविष्यत्, अप्तिय, अविहत, वेद, न्याय, शुद्ध, सम्यय्वृष्टि, हेतुबाद, नप्पाद, प्रयर्वाद, मार्गवाद, श्रुतवाद, परवाद, लोकिकवाद, लोकोत्तरीयवाद, अग्य, मार्ग, यधानुमार्ग, पूर्व, यथानुपूर्व और प्यांति-पूर्व थे श्रुतज्ञानके पर्यागनाम है।।५०।। ध्यलामे इनका व्यारयान विया है।

अविधिज्ञानावरणीयकर्मकी असम्यात प्रकृतियां वतलाते हुए अविधिज्ञानके दो भेद किये है—भवप्रत्यय और गुणप्रत्यय। भवप्रत्ययअविधिज्ञान देवनारिकयोके होता है और गुणप्रत्ययअविधिज्ञान तिर्यञ्चो और मनुष्योके होता है।

अवधिज्ञानके अने के भेद हैं - देशाविध, परमाविध, सर्वाविध, हीयमान, वर्ध-मान, अवस्थित, अनवस्थित, अनुगामी, अननुगामी, सप्रतिपाती, अप्रतिपाती, एक-क्षेत्र और अनेकक्षेत्र ॥५६॥

जिसके अविधिज्ञान होता है उसके शरीरमे नाभिसे ऊपर श्रीवत्म, कला, शख, स्वस्तिक, नन्दावर्त आदि आकार वन जाते हैं। इन्ही चिन्होसे अविधिज्ञान उत्पन्न होता है। उन्हीके कारण उसे एक क्षेत्र या अनेक क्षेत्र कहते हैं।

आगे गाथासूत्रोके<sup>र</sup> द्वारा सूत्रकारने अविधिज्ञानके क्षेत्रसे सम्बद्ध कालका और कालसे सम्बद्ध क्षेत्रका, तथा देवोके अविधिज्ञानके विषयका कथन किया है। सूत्र-गाथा १५ के द्वारा परमाविध्ज्ञानके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावका कथन किया

१ पट्ख०, धवला, पु० १३, पृ० ३०१-३२७।

है। गाथा न॰ १७ के द्वारा जधन्य और उत्कृष्ट अवधिज्ञानके स्वामित्वका कथन किया है।

अविधज्ञानसे सम्बद्ध ये गाथाएँ दिगम्बर परम्पराके माहित्यमें अन्यत्र भी पाई जाती है। गोम्मटसार जीवकाण्ड<sup>१</sup>तो षट्खडागम और उसकी टीका धवलाके आघार पर ही सगृहीत किया गया है, अत उसमें तो कतिपय गाथाएँ यहीसे ली गई है।

महाबन्धके व्यक्ति ये सव गाथाएँ थोडेसे व्यक्तिस्रमके साथ पायी जाती है। चूँ कि महाबन्ध भूतवलीकी ही रचना है, अत उनका वहाँ पाया जाना सम्भव है। गाथा न० १२, १३, १४ तिलोयपण्णत्तिके अठवें अधिकारमें पाई जाती है। गाथा न० १२-१३, मूलाचारके वारहवें अधिकारमें पाई जाती है। श्वेताम्बर परम्पराके नित्दसूत्रमें भी ज्ञानकी चर्ची है। उसमें अवधिज्ञानके प्रकरणमें गाथाएँ (गा० न० ५०, ५१, ५२, ५३, ५४) ऐसी है जो इस अनुयोगद्वारकी गा० ४-८ से मिलती है। कुछ पाठभेदके सिवाय और भेद नहीं है।

षट्खण्डागमके वेदना और वर्गणा खण्डमें जो सूत्ररूपमें गाथाएँ आई है, हमारा विश्वास है कि वे गाथाएँ प्राचीन होनी चाहिये। इसीसे भूतविलने उन्हें ज्यो-का-त्यो अपने ग्रन्थमे सूत्ररूपमें रख लिया है। सम्भवतया इसीसे उनमेसे कुछ गाथाएँ अन्यत्र भी उपलब्ध होती है।

मन पर्ययज्ञानावरणकर्मकी दो प्रकृतियाँ—ऋजुमितमन पर्ययज्ञानावरण और विपुलमितमन पर्ययज्ञानावरण बतलाई है। उनके प्रसगसे दोनो ज्ञानोके स्वरूप, विषय आदिका कथन सूत्रकारने विस्तारसे किया है।

मन पर्ययज्ञानका विषय बतलाते हुए सूत्रकारने कहा है—'मनके द्वारा मानसको जानकर मन पर्ययज्ञान दूसरोकी सज्ञा, स्मृति, मित, चिन्ता, जीवित-मरण, लाभ-अलाभ, सुख-दुख, नगरविनाश, देशविनाश, जनपदिवनाश, खेटविनाश, कर्वटिवनाश, मडबिवनाश, पट्टनिवनाश, प्रोणमुखिवनाश, अतिवृष्टि, अनावृष्टि, सुवृष्टि, दुर्वृष्टि, सुभिक्ष, दुर्भिक्ष, क्षेम, अक्षेम, भय और रोगरूप पदार्थोको जानता है।।६३।।

केवलज्ञानका वर्णन करते हुए लिखा है—'स्वय उत्पन्न हुए ज्ञान और दर्शनसे युक्त भगवान देवलोक और असुरलोकके साथ मनुष्यलोककी आगति, गति, चयन, उपपाद, वन्ध, मोक्ष, ऋद्धि, स्थिति, युति ( द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके साथ

१ गो०जी०का०गा०, ४०३-४०६, ४०७, ४२५, ४२६, ४२९, ४३१।

२ म०व०, मा० १, पृ० २१-२४।

३ ति० प०, गा० ६८५, ६८६, ६८७।

४ मूलाचा० अधि० १२, गा० न० १०७-११० ।

जीवादि द्रव्योका राम्मिलन ), अनुभाग, तर्क, कला, मन, मानियक, भृक्त, कृत, प्रतिरोवित आदिकर्म (अर्थपर्याय और व्यञ्जन पर्यायरूपने मव द्रव्योकी आदि ), अरह कर्म ( सब द्रव्योकी अनादिता ), मब लोक, मब जीव, और सब भावोको सम्यक् प्रकाररो एक साथ जानते-देराते हुए विहार करते हैं ॥८२॥

इस प्रकार प्रकृतिअनुयोगद्वारमे ज्ञानावरणकर्मकी प्रकृतियोके मध्यन्यमे ज्ञानके भेदोकी गौलिक चर्चा है। यही चर्चा सर्वार्यगिद्धि और तत्त्वार्ययातिकके प्रथम अध्यायमे आगत ज्ञानविषयक कथनका आधार है। उनका कथन इन गन्योके प्रकरणमे किया जायगा। इसी प्रकार दर्शना प्ररणीय आदि कर्मोक्ती प्रकृतियोका कथन प्रकृतिअनुयोगद्वारमे किया गया है। अन्तमे कहा है कि उन प्रकृतियोमेंने यहाँ कर्मप्रकृतिका प्रकरण है।

## वन्धनअनुयोगद्वार

वन्धनअनुयोगद्वारको आरम्भ करते हुए सूत्रकारने वन्धनके चार भेद किये है---१ वन्ध, २ वन्धक, ३ वन्धनीय और ४ वन्धविधान ॥१॥

वन्यके चार भेद हैं—नामबन्ध, स्थापनाबन्ध, द्रव्यबन्ध और भावबन्ध ॥२॥ नैगम, सग्रह और व्यवहारनय सब बन्चोको स्वीकार करते है ॥४॥ ऋजुमूत्रनय स्थापनाबन्धको स्वीकार नही करता ॥५॥ शब्दनय नामबन्ध और भावबन्धको स्वीकार करता है ॥६॥

जिस जीव या अजीवका 'वन्घ' यह नाम रखा जाता है वह नामवन्घ है। काष्ठकर्म, चित्रकर्म आदिमे 'यह वन्घ है' ऐसी स्थापना करना स्थापनावन्घ है। भाववन्घके दो भेद है—आगम भाववन्घ और नोआगम भाववन्घ। यह सब वर्णन पूर्ववत् है।

नोआगम भाववन्धके दो भेद है—जीवभाववन्ध और अजीवभाववन्य । जीवभाववन्धके तीन भेद है—विपाकप्रत्ययिक, अविपाकप्रत्ययिक और तदुभयप्रत्ययिक ॥१४॥

कर्मोंके उदय और उदीरणाको विपाक कहते हैं। विपाक जिस भावका कारण होता है वह विपाक प्रत्ययिक जीवभाववन्य है। और कर्मोंके उदय और उदी-रणाके अभावको अथवा कर्मोंके उपशम वा, क्षयको अविपाक कहते हैं। अविपाक जिस भावका कारण है वह अविपाकप्रत्ययिक जीवभाववन्य है। और विपाक तथा अविपाकसे जो भाव उत्पन्न होता है वह तदुभयप्रत्ययिक जीवभाववन्य है।

'देवभाव, मनुष्यभाव, तिर्यञ्चभाव, नारकभाव, स्त्रीवेद, पुरुपवेद, नपुसक-

१. षट्ख०, धवला०, पु० १४।

वेद, क्रोध, मान, माया, लोभ, राग, दोप, मोह, फुष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म और शुक्ललेश्या, असगतभाव, अविरतभाव, अज्ञानभाव, मिथ्यादृष्टिभाव ये सव विपाकप्रत्ययिक अथवा औदयिक भाव है ॥१५॥

अविपाक प्रत्ययिक जीवभाववन्यके दो प्रकार है---औपशमिक और क्षायिक ॥१६॥

उपशान्तक्रोध, उपशान्तमान, उपशान्तमाया, उपशान्तलोभ, उपशान्तराग, उपशान्तदोप, उपशान्तमोह, उपशान्तकपाय, वीतरागछद्मस्य, अीपशमिकसम्यक्त्य और अीपशमिकचारित्र आदि जितने औपशमिक भाव है वे सब औपशमिक अवि-पाक प्रत्ययिक जीवभावबन्ध है।।१७।।

क्षीणक्रोध, चीणमान, चीणमाया, क्षीणलोभ, क्षीणगग, क्षीणवीप, क्षीणमोह, क्षीणकपाय, वीतरागछद्मस्य, क्षायिकसम्यक्त्व, चायिकचरित्र, चायिकदानलिय, चायिकलाभलिय, चायिकभोगलिय, क्षायिकपरिभोगलिय, क्षायिकविर्यलिय, क्षायिकलामलिय, चायिकभोगलिय, क्षायिकपरिभोगलिय, क्षायिकवीर्यलिय, केवलज्ञान, केवलदर्शन, सिद्ध, युद्ध, परिनिवृत्ति, सर्वदु खअन्तकृत्, इसी प्रकार अन्य भी जो क्षायिक भाव है वे सब क्षायिक अविपाक प्रत्ययिक जीवभाववन्य है।।१८।।

एकेन्द्रिय लिख, द्वीन्द्रिय लिख, त्रीन्द्रिय लिख, चतुरिन्द्रिय लिख, पञ्चे-निद्रय लिख, मत्यज्ञानी, श्रुताज्ञानी, विभगज्ञानी, आभिनिवोधिकज्ञानी, श्रुतज्ञानी, अवधिज्ञानी, मन पर्ययज्ञानी, चक्षुदर्शनी, अचक्षुदर्शनी, अवधिदर्शनी, सम्यक्-मिथ्यात्वलिख, सम्यक्त्वलिख, सयमासयमलिख, सयमलिख, दानलिख, लाभ-लिख, भोगलिख, परिभोगलिख, वीर्यलिख, आचारघर, सूर्यकृद्घर, स्थानबर, समवायघर, व्याख्याप्रज्ञप्तिघर, नायधर्मघर, उपासकाष्ययनघर, अन्तकद्घर, अनुत्तरीपपादिकदशघर, प्रश्नव्याकरणघर, विपाकसूत्रघर, दृष्टिचादघर, गणी, वाचक, दशपूर्वघर, चतुर्दशपूर्वघर ये तथा इसी प्रकारके अन्य जो क्षायोपशमिक भाव है वे सव तदुभयप्रत्ययिक जीवभाववन्ध है ॥१९॥

इसी प्रकार अजीवभाववन्धके भी तीन भेद करके विपाकप्रत्ययिक, अविपाक प्रत्ययिक और सदुभयप्रत्ययिक अजीवभाववन्धोका कथन किया है।

द्रव्यवन्धके दो भेद है-आगमद्रव्यवन्ध और नोआगमद्रव्यवन्ध । नोआगमद्रव्यवन्धके दो भेद है-प्रयोगवन्ध और विस्तसावन्ध ।

विस्तसावन्धके दो भेद है—सादि और अनादि । धर्मास्तिकाय, धर्मास्तिकाय-देश और धर्मास्तिकायप्रदेश, अधर्मास्तिक, अधर्मास्तिकदेश, और अधर्मास्तिकप्रदेश, आकाशास्तिक, आकाशास्तिदेश, आकाशस्तिप्रदेश, इन तीनो ही अस्तिकायोका जो परस्पर प्रदेशवन्ध है वह अनादिविस्तसावन्ध है ॥३१॥

### १३४ ' जैनसाहित्यका इतिहास

रादिवैस्त्ररिाकवन्य कहते है—विगदृश स्निग्धता और विगदृश स्थातामे वन्य होता है। और रामस्निग्धता और रामग्जतामे भेद होता है।। अत

णिद्धस्त णिद्धेण दुराहिएण त्हुवगरस त्हुउत्रेण दुराहिएण ।

णिहररा ल्हुक्येण हवेदि वधी जहण्णवज्जो विगमे गमे वा ॥३६॥

स्निग्य पुद्गलका दो अधिक न्निगा पुद्गलके माय और रूच पुद्गलका दो अधिक रूच पुद्गलको साथ बन्ध होता है तथा न्निग्धगुण पुद्गलका म्बगुण पुद्गलके साथ सम या बिषम गुण होने पर बन्त होता है, जघन्मगुणबालेगा बध नहीं होता।

उनत गाथा व्येताम्बर परम्पराम भी पार्व जाती है। किन्तु द्वितीय पनितके अर्थमे दोनोमे मतभेद है। इसका वियेचन यथास्थान किया जायेगा।

उक्त गाथामे पहले इस बन्धनअनुयोगद्वारमे दो सूत्र हं-

'वेमादा णिद्धदा वेमादा ल्हुगरादावधो ॥ ३२ ॥ मगणिद्धदा ममल्हुनखदा भेदो ॥ ३३ ॥

स्वेता० प्रज्ञापनामें भी ठीक इसी आशयको शब्दश ित्ये हुए एक गाया और तदनन्तर उक्त गाया इस प्रकार आती है—

समणिद्धयाए वधो न होति नमलुवन्त्रयाए वि ण होति ।

वेमायणिद्धलुनयत्तणेण वधो उ गवाण ॥ १ ॥

णिद्धस्स णिद्धेण दुयाहिएण खुवसस्य खुवनेण दुयाहिएण । निद्धस्स खुवलेण उचेइ वधो जहण्णवज्जो विसमो गमो वा ॥२॥

--- प्रज्ञापना०, परि० पद १३, सू० १८५

पुद्गलोके बन्धका स्वरूप बतलाकर आगे लिखा है-

'इस प्रकार वे पुद्गल वन्धनपरिणामको प्राप्त होकर अभ्ररूपसे, मेघरूपसे सन्ध्यारूपसे, विजलीरूपसे, उल्कारूपसे, कनक (वज्र) रूपसे, दिशादाहरूपसे, धूमकेतुरूपसे, इन्द्रधनुपरूपसे, क्षेत्रके अनुसार, कालके अनुसार, ऋतुके अनुसार, अयनके अनुसार, पुद्गलके अनुसार, वन्धनपरिणामरूपसे परिणत होते हैं।'

ये सव तथा इनसे अन्य जो अमगलप्रभृति वन्धनपरिणामरूपसे परिणत होते है वह सब सादिवैस्रसिक बन्ध है ।।३७।।

प्रयोगवन्धके दो भेद है—कर्मवन्ध और नोकर्मवन्ध । नोकर्मवन्धके पाँच भेद है—आलापनवन्ध, अल्लीवनवन्ध, संश्लेषवन्ध, शरीरवन्ध और शरीरिवन्ध ॥४०॥ शकटोका, यानोका, युगोका, गिड्डयोका , गिल्लियोका, रथोका, स्यन्दनो -

१ जो घोडे और खच्चरोंसे खोंची जाती है।

२ हल्का भार ढोने वाली गाडी ।

३ युद्धोपयोगी साधनोंसे सम्पन्न रय ।

का, शिविकाओका, गुहोका, प्रासादोका, गोपुरोका और तोरणोका काष्ठसे, लोहसे, रस्सीरो, चमडेकी रस्सीसे, और दर्भसे जो बन्ध होता है वह आलापनवन्ध है।।४१।। कटकोका (चटाईका), कुडचोका, गोवरिपण्डोका, प्राकारोका और शाटिकाओका, तथा इस प्रकारके अन्य द्रव्योका जो वन्ध होता है वह अल्लोवण-बन्ध है।।४२।। लकडी और लाखके वन्धको सक्लेपवन्ध कहते है।।४३।। औदा-रिक आदि शरीरोके बन्धको शरीरवन्ध कहते है।

जीवके बाठ मध्य प्रदेशोका जो परस्परमें प्रदेशवन्ध है वह अनादि शरीर-बन्ध है।

कर्मवन्धको कर्मानुयोगद्वारकी तरह जानना चाहिये ।।६४॥ इस वन्धनअनुयोगद्वारमे ६४ सूत्र है ।

#### २ वन्धकअनियोगद्वार

वन्धकअनुयोगको खुद्।वन्ध नामक दूसरे खण्डकी तरह जान लेना चाहिये। खुद्दाबन्धमें इसका कथन हो चुका है।

# ३ बन्धनीयअनुयोगद्वार

जो बन्धके योग्य होता है उसे बन्धनीय कहते हैं । पुद्गल बन्धनीय है क्योंकि पुद्गलोके सिवाय अन्य कोई पदार्थ बन्धनीय नहीं हैं । वे बन्धनीय पुद्गल स्कन्ध-स्वरूप होते हैं । और वे स्कन्ध वर्गणारूप होते हैं । अत वन्धनीयका कथन करते हुए वर्गणाका कथन अवस्य करना चाहिये ।

वर्गणाओके सम्बन्धमें आठ अनुयोगद्वार जानने योग्य है—वर्गणा, वर्गणाद्रव्य-समुदाहार, अनन्तरोपनिघा, परम्परोपनिघा, अवहार, यवमध्य, पदमीमासा और अल्पबहुत्व ॥६९॥

वर्गणा—वर्गणाअनुयोगद्वारके विषयमें ये सोलह अनुयोगद्वार है—वर्गणा-निक्षेप, वर्गणानयविभापणता, वर्गणाप्ररूपणा, वर्गणानिरूपणा, वर्गणाध्रुवाध्रुवानुगम, वर्गणासान्तरनिरन्तरानुगम, वर्गणाओजयुग्मानुगम, वर्गणास्पर्शनानुगम, वर्गणा-अन्तरानुगम, वर्गणाभावानुगम, वर्गणाउपनयनानुगम, वर्गणापरिमाणानुगम, वर्गणाभागाभागानुगम और वर्गणाअल्पबहुत्व ॥७०॥

वर्गणानिक्षेप छै प्रकारका है—नामवर्गणा, स्थापनावर्गणा, द्रव्यवर्गणा, क्षेत्र-वर्गणा, कालवर्गणा, और भाववर्गणा ।।७१।। नैगम, सग्रह और व्यवहार सब वर्गणाओको स्वीकार करते हैं। ऋजुसूत्र स्थापनावर्गणाको स्वीकार नही करता। शब्दनय नामवर्गणा और भाववर्गणाको स्वीकार करता है। इस तरह सूत्रकारने वर्गणाके सोलह अनुयोगद्वारोमेंसे आदिके दो ही अनुयोगद्वारोका कथन किया है।

# १३६ · जैनसाहित्यका इतिहास

आगे वर्गणाका कथन करते हुए २३ वर्गणाएँ वतलाई हैं, जो इसप्रकार है—
एकप्रदेशी परमाणु पुद्गलद्रव्यवर्गणा १, द्विप्रदेशी, त्रिप्रदेशी, चतु प्रदेशी, पचप्रदेशी, पट्प्रदेशी, सप्तप्रदेशी, अव्टप्रदेशी, नवप्रदेशी, दसप्रदेशी, आदि सख्यातप्रदेशी, परमाणु पुद्गल द्रव्यवर्गणा २, असख्यातप्रदेशी परमाणु पुद्गलद्रव्यवर्गणा
३, अनन्तप्रदेशी, परमाणु पुद्गलद्रव्यवर्गणा ४, आहार द्रव्यवर्गणा ५, अग्रहण
द्रव्यवर्गणा ६, तैजसशरीर द्रव्यवर्गणा ७, अग्रहण द्रव्यवर्गणा ८, भापाद्रव्यवर्गणा ९, अग्रहण द्रव्यवर्गणा १२, कार्मणद्रव्यवर्गणा १०, मनोद्रव्यवर्गणा ११, अग्रहण द्रव्यवर्गणा १२,
कार्मणद्रव्यवर्गणा १३, ध्रुवस्कन्धद्रव्यवर्गणा १४, सान्तर निरन्तर द्रव्यवर्गणा
१५, ध्रुवज्ञून्यवर्गणा १६, प्रत्येक शरीर द्रव्यवर्गणा १७, ध्रुवज्ञून्य द्रव्यवर्गणा
१८, वादर निगोद द्रव्यवर्गणा १९, ध्रुवज्ञून्य द्रव्यवर्गणा २०, सूक्ष्म निगोदवर्गणा २१, ध्रुवज्ञून्य द्रव्यवर्गणा २२, महास्कन्धवर्गणा २३।

इन तेईस वर्गणाओंके नाम सूत्रकारने वाईस सूत्रोके द्वारा वतलाये हैं।

इसका कारण यह है कि उन्होंने प्रथम चार वर्गणाओं पश्चात प्रत्येक वर्गणा का निर्देश इस प्रकार किया है—'अनन्तानन्त प्रदेशी परमाणु पुद्गल द्रव्यवर्गणां के कपर आहार द्रव्यवर्गणां है।।७९।। 'आहार द्रव्यवर्गणां के कपर अग्रहणद्रव्यवर्गणां है।।८९।।' 'तैजस द्रव्यवर्गणां के अपर अग्रहण द्रव्यवर्गणां है।।८९।।' 'तैजस द्रव्यवर्गणां के अपर अग्रहण द्रव्यवर्गणां है।।८२।।' इत्यादि।

इसका कारण यह है कि पूर्वपूर्वकी उत्कृष्ट वर्गणामें एक अक मिलाने पर आगेकी जघन्य वर्गणाका प्रमाण होता है। यथा—सबसे प्रथम परमाणु पुद्गल द्रव्यवर्गणा तो एकपरमाणुरूप है। उसमे एक परमाणुके मिल जानेसे अर्थात् दो परमाणुओंके समागमसे द्विप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा होती है। यह जघन्यसख्याताणुवर्गणा है क्योकि जघन्य संख्यातका प्रमाण दो है। उत्कृष्ट सख्यातप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य असल्यातप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य असल्यातप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा होती है। उत्कृष्ट असल्यातासल्यातप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा होती है। अपने जघन्यसे अनन्तप्रदेशी परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणा होती है। अपने जघन्यसे अनन्तपुणी उत्कृष्ट अनन्तप्रदेशी पुद्गलद्रव्यवर्गणा होती है। ये चारो ही वर्गणाएँ अग्राह्य है—जीवके द्वारा इनका ग्रहण नही होता।

उत्कृष्ट अनन्तप्रदेशी द्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य आहारद्रव्य-वर्गणा होती है। औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीरके योग्य पुद्गल स्कन्धोको आहारद्रव्यवर्गणा कहते हैं। उत्कृष्ट आहारद्रव्यवर्गणामे एक अक मिलाने पर प्रथम अग्रहणद्रव्यवर्गणा सम्बन्धी सर्वजघन्यवर्गणा होती है। जो पुद्गलस्कन्ध पाँचो शरीर, भाषा और मनके अयोग्य होते हैं उनको अग्रहणवर्गणा कहते हैं। प्रथम उत्कृष्ट अग्रहण द्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य तैजसशरीरद्रव्यवर्गणा होती है। इसके पुद्गलस्कन्ध तैजसशरीरके योग्य होते हैं। इसलिए यह ग्रहणवर्गणा है।

उत्कृष्ट तैजसशरीरद्रव्यवर्गणामे एक अक मिलाने पर दूसरी अग्रहण द्रव्य-वर्गणा सम्बन्धी जघन्य अग्रहणद्रव्यवर्गणा होती है। यह पाँच शरीरोके योग्य नहीं होती, इसलिये इसे अग्रहणद्रव्यवर्गणा कहा गया है।

दूसरी उत्कृष्ट अग्रहण द्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य भाषाद्रव्य-वर्गणा होती है। भाषाद्रव्यवर्गणाके परमाणु पुद्गलस्कन्यभाषाओके तथा शब्दो-के योग्य होते है।

उत्कृष्ट भाषाद्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर तीसरी जघन्य, अग्रहणद्रव्य-वर्गणा होती है। इसके भी पुद्गलस्कन्य ग्रहणयोग्य नहीं होते। तीसरी उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर जघन्य मनोद्रव्यवर्गणा होती है। मनोद्रव्यवर्गणासे द्रव्यमनकी रचना होती है। उत्कृष्ट मनोद्रव्यवर्गणामें एक अक मिलाने पर चौथी जघन्यअग्रहणद्रव्यवर्गणा होती है। यह भी ग्रहण योग्य नहीं होती। चौथी उत्कृष्ट अग्रहणद्रव्यवर्गणामे एक अक मिलाने पर जघन्यकार्मण-शरीरद्रव्यवर्गणा होती है। कार्मणद्रव्यवर्गणाके पुद्गलस्कन्ध आठ कर्मोके योग्य होते है।

इस प्रकार पूर्वपूर्वकी उत्कृष्ट वर्गणामें एक एक प्रदेशकी वृद्धि होने पर आगेकी जघन्य वर्गणा होती है। प्रथम परमाणुपुद्गलद्रव्यवर्गणाको छोडकर प्रत्येक वर्गणाके अपने जघन्यसे लेकर उत्कृष्टपर्यन्त वहुतसे भेद होते हैं। घवला-टीकामें उनका कथन किया है। विस्तार भयसे यहाँ हमने कथन नही किया।

इन तेईस वर्गणाओमें आहारवर्गणा, तैजसवर्गणा, भाषावर्गणा, मनोद्रव्य-वर्गणा और कार्मणवर्गणा ये पाँच वर्गणाएँ ही ग्राह्मवर्गणाएँ है क्योंकि जीवके द्वारा इनका ग्रहण होता है। अत वन्धनीयमें इन पाँचकी ही उपयोगिता है, शेप-वर्गणाएँ वन्धनीय नही है। किन्तु शेपवर्गणाओका कथन किये बिना इन पाँच वन्धनीयवर्गणाओका कथन नहीं किया जा सकता। इसिलये बन्धनीयके सम्बन्ध-में २३ पुद्गलवर्गणाओका कथन किया गया है। और उसीके कारण इस पचम खण्डका नाम वर्गणा खण्ड है।

धवलाटीकामें वीरसेनस्वामीने प्रत्येक शरीरद्रव्यवर्गणा और बादरिनगोद द्रव्यवर्गणाका विवेचन बहुत विस्तारसे किया है।

इसके पश्चात् सूत्रकारने यह बतलाया है कि इन तेईस वर्गणाओमेंसे कौन वर्गणा

# १३८ जैनसाहित्यका इतिहास

भेदसे उत्पन्न होती है, कीन वर्गणा सवातसे उत्पन्न होती है और कीन वर्गणा भेद और सवात दोनोसे उत्पन्न होती है।

स्कन्धोका विभाग होनेको भेद कहते हैं । और परमाणुपुद्गलोके सम्मिलन-का नाम संघात है । तथा भेदपूर्वक होनेवाले राघातको भेदसंघात कहते है ।

परमाणुद्रव्यवर्गणा तं। हिप्रदेशी आदि ऊपरकी वर्गणाओंके भेदते ही उत्पन्न होती है। शेप वर्गणाएँ भेदसे, राघातसे और भेदसघातने उत्पन्न होती है। वर्यात् अपनेसे नीचेकी वर्गणाओंके सघातसे और ऊपरकी वर्गणाओंके भेदसे तथा स्वस्थान की अपेक्षा भेद-सघातसे उत्पन्न होती ह।

उक्त वर्गणाओका कथन करनेके पश्चात् सूत्रकार भूतविलने वहा हं—

'अब इस बाह्यवर्गणाकी अन्य प्ररूपणा करनी चाहिये ॥११७॥ इसके विषय-मे ये चार अनुयोगद्वार ज्ञातन्य हं—शरीरिशरीरप्ररूपणा, अरीरप्ररूपणा, अरीर-विस्रसोपचयप्ररूपणा और विस्तसोपचयप्ररूपणा ॥११८॥'

धवलाटीकामे वतलाया है कि पांचो शरीरोकी वाह्यवर्गणा सज्ञा है। अत सूत्रकारने उनत चार अनुयागोके द्वारा उनका विशेष कथन किया है। सबसे प्रथम गरीरिशरीरप्ररूपणाका कथन करते हुए कहा कि 'जीव प्रत्येकगरीरवाले और साधारणशरीरवाले होते हैं।।११९।। गाधारणगरीरवाले जीव नियमसे वनस्पति-कायिक होते हैं। और शेष जीव प्रत्येकशरीरी होते, हैं।।१२०।। आगे सात गाथाओसे साधारणशरीरवाले जीवोका कथन किया है। उनके प्रारम्भका सूत्र इस प्रकार है—'तत्य इम साहारणलक्खण भणिद।।१२१॥' 'वहां साधारणका यह लक्षण कहा है।' इससे स्पष्ट है कि साधारणका कथन करनेवाली गाथा या गाथाएँ प्राचीन है। और अपने स्थलसे 'सभवतया' महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके वन्यनअनु-योगद्वारसे ही उठाकर यहां रखी गई है। यहां हम उन सातो गाथाओको अर्थके साथ देते है—

> ''साहारणमाहारो साहारणमाणपाणगहण च । साहारणजीवाण साहारणलक्खण भणिद ॥१२२॥''

साधारण आहार, साधारण उछ्वास-निश्वासका ग्रहण, यह साधारणकायवाले जीवोका साधारणलक्षण कहा है।

> 'एयस्स व अणु गहण वहूण साहारणाणमेयस्स । एयस्स ज वहूण समासदो त पि होदि एयस्स ॥१२३॥'

एक जीवका जो अनुग्रहण ( पर्याप्तियोके योग्य पुद्गल परमाणुओका ग्रहण

१. 'इक्करस उ ज गहण बहूण साहारणाण त चेव । ज बहुयाण गहण समासओ त पि इक्करस ॥९६॥—प्रज्ञा० १ पद ।

अथवा निष्यन्न शरीरके योग्य परमाणु पुद्गलोका ग्रहण ) है वह बहुतसे साधारण जीवोका तथा उस एक ग्रहण करनेवाले जीवका भी है। तथा वहुत जीवोका जो अनुग्रहण है वह गिण्डरूपसे उस एक विवक्षित निगोदिया जीवका भी है।

> 'समग वक्कताण समगं तेसि सरीरणिप्पत्ती । समग च अणुगहण समग उस्सासणिस्सासी ॥१२४॥'

"एक साथ उत्पन्न होनेवाले उन जीवोके शरीरकी निष्पत्ति एक साथ होती है। एक साथ अनुग्रहण होता है और एक साथ उछ्वास-निश्वास होता है।"

'जत्येउ मरइ जीवो तत्य दु मरणं भवे अणताण । वक्कमइ जत्य एक्को वक्कमण तत्य णताण ॥१२५॥'

"जिस शरीरमे एक जीवका मरण होता है वहाँ अनन्त जीवोका सरण होता हं और जिस शरीरमे एक जीव उत्पन्न होता है वहाँ अनन्त जीवोकी उत्पत्ति होती है ॥१२५॥"

> 'बादर-मुहुमणिगोदा बद्धा पुट्ठा य एयमेएण। ते हु अणता जीवा मूलयथूहल्लयादीहि ॥१२६॥'

''वादरिनगोदजीव और सूक्ष्मिनगोदजीव ये परस्परमे वद्ध और स्पृष्ट होकर रहते हैं। वे जीव अनन्त होते हैं और मूलक, थूहर, आर्द्रक आदि कारणो-से होते हैं।''

> 'अत्य अणता जीवा जेहि ण पत्तो तसाण परिणामो । भावकलंकअपजरा णिगोदवास ण मुंचित ॥१२७॥'

"ऐसे अनन्त जीव है जिन्होने त्रसभावको प्राप्त नही किया, क्योंकि वे भाव-कलक अर्थात् सक्लेशपरिणामोकी अधिकतासे युक्त होते हैं, इसलिये निगोदवासको नहीं छोडते।"

> 'एगणिगोदशरीरे जीवा दव्वप्पमाणदो दिहा । सिद्धेहि अणतगुणा सव्वेण वि तीदकालेण ॥१२८॥'

''एक निगोदिया जीवके शरीरमें द्रव्यप्रमाणकी अपेक्षा समस्त अतीत कालमें सिद्ध हुए जीवोसे भी अनन्तगुणे जीव देखे गये हैं।''

इनमेंसे गाया न० १२२, १२३ और १२४ व्वे० प्रज्ञापनासूत्रके प्रथम पढमें भी पाई जाती है। वहाँ इनका क्रम विपरीत है अर्थात् १२४ (९५), १२३ (९६) और १२२ (९७) के क्रमसे है। गाया १२३ में पाठभेंद भी है। अस्तु,

उक्त गाथाओं के पश्चात् सूत्रकारने लिखा है--

'एदेण अट्ठपदेण तत्थ इमाणि अणियोगद्दाराणि णादन्वाणि भवति—सतपरू-

# १४० जैनसाहित्यका इतिहास

वणा, दन्त्रपमाणाणुगमो, खेताणुगमो फोसणाणुगमो, कालाणुगमो, अतराणुगमो भावाणुगमो अप्पवहुगाणुगमो चेदि ॥ १२९ ॥

इस अर्थपदके अनुसार यहां ये अनुयोगद्वार ज्ञातन्य है—सत्प्ररूपणा, द्रन्य-प्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्वर्शनानुगम, कालानुगम, अन्तरानुगम, भावानुगम और अल्पबहुत्वानुगम।

ये आठो अनुयोगद्वार वही है, जिनका जीवट्ठाणके सतपरुवणा अनुयोगद्वारके आदिमें पुष्पदन्ताचार्य ने निर्देश किया था। भूतविलने शरीरिशरीरप्ररूपणाका कथन इन्ही आठ अनुयोगोके द्वारा किया है।

ओघसे कथन करते हुए कहा है कि—'ओघसे दो जरीरवाले, तीन शरीर-वाले, चार शरीरवाले और शरीररहित जीव होते हैं ॥ १३१ ॥

विग्रह गितमें वर्तमान चारो गितयोके जीव दो शरीरवाले होते है क्योंकि उनके वहाँ तैजस और कार्मण ये दो ही शरीर होते हैं। औदारिक, तैजस और कार्मण शरीरवाले मनुष्य और तिर्याञ्च अथवा वैक्रियिक, तैजस और कार्मण शरीरवाले देव और नारकी तीन शरीरवाले होते हैं। औदारिक, वैक्रियिक, तैजस और कार्मण अथवा औदारिक, आहारक, तैजस और कार्मण शरीरवाले जीव चार शरीरवाले होते हैं। और मुक्त जीव शरीररहित होते हैं।

आगे सूत्रकारने आदेशसे १४ मार्गणाओमें उक्त शरीरवाले जीवोकी सत्ताका कथन किया है। सतपरूवणाके पश्चात् छै अनुयोगद्वारोका कथन सूत्रकारने नहीं किया। टीकाकार वीरसेनस्वामीने धवलाटीकामें उनका कथन किया है। सूत्रकारने अन्तिम अल्पवहुत्वानुगमका कथन किया है। उसके साथ ही शरीरिशरीर-प्ररूपणाका कथन समाप्त हो जाता है। उसके पश्चात् शरीरप्ररूपणाका कथन प्रारम्भ होता है।

#### शरीरप्ररूपणा

शरीरप्ररूपणा छै अनुयोगोके द्वारा की गई है। वे छै अनुयोगद्वार है—नाम-निरुक्ति, प्रदेशप्रमाणानुगम, निर्पेकप्ररूपणा, गूणकार, पदमीमासा और अल्प-बहुत्व ॥ २३६ ॥ नामनियक्तिमें सूत्रकारने प्रत्येक शरीरके नामकी निरुक्ति की है—'उरालमिदि ओरालिय ॥२३७॥' उदार—स्थूल होनेसे औदारिक कहा जाता है।

'विविहगुण इड्ढ्जुत्तमिदि वेउन्वियं ॥ २३८ ॥' विविध गुणो और ऋद्वियोसे युक्त होनेसे वैक्रियिक कहा जाता है ।

'णिवुणाण वा णिण्णाणं वा सुहुमाण वा आहारदन्वाण सुहुमदरिमदि आहारय

।। २३९ ।। अर्थान् आहारद्रव्यमेंसे निप्णतर, स्निग्धतर और सूक्ष्मतर स्कन्धको
आहार ग्रहण करता है, इसलिए आहारक कहा जाता है ।

'तेयप्पहृगुणजुत्तमिदि तेजइयं ॥ २४० ॥

तेज और प्रभा गुणसे युक्त है, इसलिये तैजस कहते हैं।

'सव्वकम्माण परूहणुप्पादय सुहदुक्खाणं वीजमिदि कम्मइय ॥२४१॥

सव कर्मोका प्ररोहण अर्थात् आधार, उत्पादक और सुख-दु खका वीज है, इसिलये इसे कार्मण कहते हैं। इस प्रकार नामनिक्तिमें पाँचो शरीरोके नामोकी निक्षित की गई है।

प्रदेशप्रमाणानुगममें वतलाया है कि प्रत्येक शरीरके प्रदेश अभव्योसे अनन्त-गुणें और सिद्धोके अनन्तवें भाग है। निषेकप्ररूपणाका कथन छै अनुयोगोके द्वारा किया है। वे छै अनुयोग है—समुत्कीर्तना, प्रदेशप्रमाणानुगम, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, प्रदेशविरच और अल्पबहुत्व।

इन छै अनुयोगद्वारोका कथन करनेके पश्चात् पदमीमासानामक अनुयोगद्वारका कथन है। उसमें वतलाया है कि औदारिकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी तीन पल्यकी आयुवाला उत्तरकुरु और देवकुरुका मनुष्य होता है ॥४१८॥

आगे अनेक सूत्रोके द्वारा उसकी अन्य विशेषताएँ भी बतलाई है, जिनके होनेसे ही वह उत्क्रुप्टप्रदेशसंचयका स्वामी होता है।

वैक्रियिकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी वाईस सागरकी स्थितिवाला आरण-अच्चुतकल्पका वासी देव होता है ॥४३१॥ उसकी भी अनेक विशेषताएँ बसलाई है । आहारकशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी उत्तरशरीरकी विक्रिया करने वाला प्रभत्तसयत मुनि होता है ॥४४६॥ तैजसशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी वह है जो पूर्वकोटिकी आयुवाला जीव सातवी पृथिवीके नारिकयोकी आयुका वन्ध करके सातवी पृथिवीमें उत्पन्न हुआ, वहाँसे निकल कर पुन पूर्वकोटिकी आयुवालोमें उत्पन्न हुआ। उसी प्रकार मरण करके पुन सातवी पृथिवीके नारिकयोंमें उत्पन्न हुआ। वहाँ तेतीस सागरकी आयुको पालता हुआ रहा। वरम समयवर्ती वह जीव तैजस शरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी होता है।

कार्मणशरीरके उत्कृष्ट प्रदेशाग्रका स्वामी वह जीव होता है जो बादर-पृथिवीकायिक जीवोमें दो हजार सागर कम कर्मस्थितिप्रमाणकाल तक रहता है। इत्यादि।

इसी तरह प्रत्येकशरीरके जघन्य प्रदेशाग्रके स्वामीका भी कथन किया है। अल्पवहुत्वमें बतलाया है कि औदारिकशरीरका प्रदेशाग्र सबसे थोडा है। उससे वैक्रियिकशरीरका प्रदेशाग्र असख्यातगुणा है।।४९८।। उससे आहारकशरीरका प्रदेशाग्र असस्यातग्णा है ।।४९९।। उससे तैजसदारीरका प्रदेशाग्रका अनन्त-गुणा है ।।५००।। उससे कार्मणदारीरका प्रदेशाग अनन्तगुणा है ।।५०१।।

शरीरविस्नसोपचयप्ररूपणाका कथन अविभागप्रतिच्छेद, वर्गणा, स्पर्धक, अन्तर, शरीर और अल्पबहुत्व इन छै अनुयोगोके द्रारा किया गया है। इनके कथनमे वतलाया है कि एक-एक औदारिकशरीरमे सब जीवोसे अनन्तगुणे अविभागी प्रतिच्छेद होते हैं। अनन्त अविभागी प्रतिच्छेदोकी एक वर्गणा होती है। इस प्रकार अभन्योमे अनन्तगुणी और मिद्धोके अनन्तवे भागप्रमाण वर्गणाएँ होती है और अभन्योसे अनन्तगुणी और सिद्धोके अनन्तवे भाग वर्गणाओका एक स्पर्धक होता है। इस प्रकार अभन्योमे अनन्तगुणे और सिद्धोके अनन्तवें भागप्रमाण अनन्त स्पर्धक होते हैं।।५०९।। तथा गरीरके वन्धनके कारणभूत गुणोका वृद्धिके द्वारा छेद करने पर अविभागी प्रतिच्छेद उत्तपन्न होते हैं।।५१२।। औदारिक शरीरके अविभागी प्रतिच्छेद सबसे कम है। उससे आगेके शेप चार शरीरोके अविभागी प्रतिच्छेद उत्तरां स्व अनन्तगुणे होते हैं।

इमी तरह विस्तसोपचयका कथन करते हुए बतलाया है कि एक-एक जीव-प्रदेशपर अनन्त विस्नसोपचय उपचित होते हैं, जो कि सब जीवोसे अनन्त गुणे हैं और वे सब लोकमेंसे आकर बद्ध हुए हैं। इत्यादि रूपसे विस्नसोपचयका कथन पूर्ण होनेके साथ वाह्यवर्गणाका कथन समाप्त होता है।

'इससे आगेके गन्यका नाम चूिलका है ॥'६८१॥' ऐसा रवय सूत्रकारने निर्देश किया है।

# चूलिका

जैसा कि चूलिकाका लक्षण कहा है, इसमें पहले सूचित विये गये अर्थोका विशेष रूपसे कथन किया गया है। पहले जो 'जत्थेय मरिद जीवो' आदि गाया कही थी उसके उत्तरार्धमें कहा गया था कि 'जिस शरीरमें एक जीव उत्पन्न होता है वहां अनन्त जीव उत्पन्न होते हैं।' उसीका विशेष कथन प्रारम्भमें किया गया है। तत्परचात् उक्त गाथाके पूर्वार्धका, जिसमें कहा है कि 'जिस शरीरमें एक जीवका मरण होता है वहां अनन्तानन्त जीवोका मरण होता है', विशेष कथन किया है।

पहले तेईस वर्गणाओका कथन किया है। उसमें बतलाया है कि ये वर्गणाएँ ग्रहणयोग्य है और ये वर्गणाएँ गहणयोग्य नहीं है। उसीका कथन करनेके लिए—जन्धनीयके चार अनुयोगद्वार ज्ञातन्य बतलाये है—वर्गणा, वर्गणानिरूपणा, प्रदेशार्थता और अल्पबहत्व।।७०६॥

वर्गणाप्ररूपणामें पुरानी वात ही दोहराई है—'आहार द्रव्यवर्गणाके ऊपर अग्रहण द्रव्यवर्गणा होती हैं। अग्रहण द्रव्यवर्गणाके ऊपर तेजोद्रव्यवर्गणा होती हैं, इत्यादि। यहाँ केवल पाँच ग्रहणवर्गणापर्यान्त ही उक्त कथनको दोहराया है क्योंकि यहाँ पाँच शरीरोके ग्रहणयोग्य और अग्रहणयोग्यका ही कथन किया है। अत इस वर्गणाप्ररूपणाके ७०८ से ७१८ तकके सूत्र वन्धनअनुयोगद्वारकी वर्गणा-प्ररूपणाके ७६ से ८७ तकके सूत्रोके साथ प्राय अक्षरश मिलते हैं। इसीसे सूत्र नं० ७१८ की धवलाटीकामें वीरसेनस्वामीने लिखा है कि इन सब गूत्रोंके द्वारा पूर्वोक्त वर्गणाओकी ही सम्हाल की गई है।

दूसरे बर्गणानिरूपणाअनुयोगद्वारमें पाँचों शरीरोंके ग्रहणयोग्य और अग्रहण-योग्य वर्गणाओका थोडा प्रकारान्तरसे कथन किया है। इस कथनमे आहार-वर्गणा आदि पाँचो ग्रहणवर्गणाओका और उनके मध्यकी अग्रहणवर्गणाओंका स्वरूप भी वतलाया है। यथा—'औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीर के जिन द्रव्योको ग्रहण कर जीव औदारिक, वैक्रियिक और आहारक शरीर रूपसे परिणमाते हैं उन द्रव्योकी आहारवर्गणा सज्ञा है।।७३।।' 'जिन द्रव्योको ग्रहण कर जीव तैजसशरीररूपसे परिणमाता है उन द्रव्योको तैजसवर्गणा संज्ञा है।।' इसी तरह जो वर्गणा चार प्रकारकी भाषारूपसे ग्रहण होकर प्रवृत्त होती है वह भाषावर्गणा है और जो वर्गणा चार प्रकारके कर्मरूपसे ग्रहण होकर प्रवृत्त होती है वह मनोवर्गणा है। जो वर्गणा आठ प्रकारके कर्मरूपसे ग्रहण होकर प्रवृत्त होती है वह कार्मणवर्गणा है।

प्रदेशार्थता-अनुयोगद्वारमें वतलाया है कि औदारिकशरीरवर्गणा, वैक्रियिक-शरीरवर्गणा और आहारकशरीरवर्गणामें तो पाँचो वर्ण, पाँचो रस, दोनो गध और और आठो स्पर्श गुण होते हैं। किन्तु तैजसशरीरद्रव्यवर्गणा, भापा-द्रव्यवर्गणा, मनोद्रव्यवर्गणा और कार्मणद्रव्यवर्गणामें पाँचों वर्ण, पाँचो रस, दोनो गन्ध होते हैं किन्तु स्पर्श चार ही होते हैं—स्निग्ध या रूक्ष, शीत या उष्ण, कठोर या कोमल, और गुरु अथवा लघु।

अल्पवहुत्वमें प्रदेशोकी अपेक्षा उक्त वर्गणाओके अल्पवहुत्वका कथन किया है। अल्पवहुत्वकी समाप्तिके साथ ही वन्धनीय अनुयोगद्वार समाप्त हो जाता है।

वन्य, वन्यक, वन्धनीयका कथन कर चुकनेके परचात् केवल एक वन्ध-विधान शेप बचता है। वर्गणाखण्डके अन्तिम सूत्रमें उसका निर्देश करते हुए केवल इतना कहा है—'जो वन्धविधान है वह चार प्रकारका है—प्रकृतिवन्ध, स्थितिवन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशवन्ध ॥७९७॥

### १४४ · जैनसाहित्यका इतिहास

इस सूत्रकी धवलाटीकामें श्रीवीरगेनस्वागीने लिगा है—'इन चारों वन्घो-का विधान भूतवलीभट्टारकने महावन्धमें विस्तारके गाथ लिया है। इसलिये यहाँ हमने नही लिया। अत गाल महावन्धका यहाँ कथन करनेपर बन्धविधान समाप्त होता है।

इस तरह पांचवें वर्गणागण्डकी समाप्तिके साथ भृतवली विरचित पट्यण्डा-गमके पांच खण्ड समाप्त हो जाते हैं। किंतु चूँकि महावन्यको इसमे अलग स्वतत्र ग्रंथके रूपमें गिना जाता है, अत वर्गणायण्डके साथ ही पट्यण्डागम नामक ग्रन्थ समाप्त हो जाता है।

इसकी सूत्रसच्या उस प्रकार है-

| 8  | जीवहाण     | प्र॰ पुस्तव १ | सत्प्ररूपणा                | १७७ ३      | पून सम्या |
|----|------------|---------------|----------------------------|------------|-----------|
|    |            | पुस्तक ३      | द्रव्यप्रमाण               | १९२        | "         |
|    |            | पुस्तक ४      | क्षेत्रानुगम               | ९२         | ,,        |
|    |            | "             | स्पर्शनानुगम               | १८५        | **        |
|    |            | ,,            | वालानुगम                   | ३४२        | 11        |
|    |            | पुस्तक ५      | अन्तर                      | ३९७        | "         |
|    |            | 11            | भाव                        | ९३         | ,,        |
|    |            | *,            | अल्पवहुत्व                 | ३८२        | ,,        |
|    |            | पुरु ६ चूरि   | लेका–प्रकृतिसमुत्कीर्तन    | ४६         | "         |
|    |            | **            | स्यानसमुत्कीर्तन           | ११७        | 21        |
|    |            | "             | प्रथम महादण्डक             | 7          | ,,        |
|    |            | 1,            | द्वितीय महादण्डक           | २          | ,,        |
|    |            | ,,            | तृतीय महादण्डक             | २          | "         |
|    |            | "             | उत्कृष्टस्थितिच <u>ू</u> ० | <b>አ</b> ጸ | ,,        |
|    |            | ,,            | जघन्यस्थितिच <u>ू</u> ०    | ४३         | 11        |
|    |            | "             | सम्यक्त्वोत्पत्तिचू०       | १६         | ,,        |
|    |            | 77            | गत्यागतिचूलिका             | २४३        | 11        |
| ٦, | खुद्दाबन्ध | पुस्तक ७      | सत्त्वप्ररूपणा             | ४३         | 17        |
|    |            | ,,            | एक जीवकी अपेक्षा स्थायित्व | ९१         | ,,        |
|    |            | 11            | एक जीवकी अपेक्षा काल       | २१६        | ,,        |
|    |            | <b>)</b> )    | एक जीवकी अपेक्षा अन्तर     | १५१        | "         |
|    |            | 11            | नानाजीवोकी अपेक्षा भंगविचय | २३         | "         |
|    |            | 77            | द्रव्य प्रमाणानुगम         | १७१        | 11        |

| २ खुद्दावंध     | य ७ पुस्तः              | क क्षेत्रानुगम                     | १२४ सूत्र स॰  |
|-----------------|-------------------------|------------------------------------|---------------|
| "               | ,,                      | स्पर्शनानुगम                       | २७९ ,,        |
| "               |                         | ाना जीवोकी अपेचा काल               | तनुगम ५५ ,,   |
|                 |                         |                                    | ानुगम ६८ ,,   |
| "               | "                       | "<br>भागाभागानुगम                  | ۵۵ ,,         |
| ,,              |                         | अल्पवहुत्वानुगम                    | २०५ ,,        |
| 11              | "                       | महादण्ड <b>क</b>                   | ७९ ,,         |
| "<br>३ वन्धस्वा | "<br>मित्वविचार ८ पुस्त |                                    | ३२४ ,,        |
| ४ वेदना         | ९ पु०                   | कृतिअनुयोगद्वार<br>कृतिअनुयोगद्वार | ७६ ,          |
|                 | १० पु०                  | वेदनानिक्षेप                       | 3             |
| "               | _                       | नयविभापणता                         | ۲ ,,<br>۲ ,,  |
| "               | "                       | नामविधान                           | ν,,           |
| "               | "                       | द्रव्यविधान                        | <b>२१३</b> ,, |
| "               | ११ पुस्तक               | क्षेत्रविघान                       | <b>९९</b> ,,  |
| "               | "                       | कालविधान                           | २७९ ,,        |
| "               | १२ पुस्तक               | भावविधान                           | ३१४ ,, गा०स०८ |
| "               | ,,                      | प्रत्ययविधान                       | १६ ,,         |
| "               | ",                      | स्वामित्वविघान                     | १५ ,,         |
| "               | )1                      | वेदनाविधान                         | 46 ,,         |
| "               | ,,<br>,,                | गतिविधान                           | १२ ,,         |
| "               | 1)                      | अनन्तरविधान                        | <b>ξξ</b> ,,  |
| "               | "                       | सन्निकर्पविधान                     | ३२० ,,        |
| "               | ,,                      | परिमाणविद्यान                      | ५३ ,,         |
| "               | 17                      | भागाभागविघान                       | २१ ,,         |
| "               | ,,                      | अल्पवहुत्व                         | २६ ,,         |
| ५ वर्गणाख       |                         | स्पर्शक्षनियोगद्वार                | ३३ ,, गा० २   |
| "               | , ,                     | कर्मानुयोगद्वार                    | <b>₹</b> ,,   |
| "               | ,                       | प्रकृतिअनुयोगद्वार <b>्</b>        | १४२ ,, गा० १७ |
| "               | <b>१४ पुस्तक</b>        | वन्धनअनुयोगद्वार                   | <i>७९७</i> ,, |
|                 |                         | <del></del>                        |               |

कुल सूत्रसंख्या ६८१९, गा०स० २७

कसायपाहुड और छक्खडागमका तुलनात्मक विवेचन कसायपाहुड और छक्खडागमके विश्लेषण और विवेचनके अनन्तर उक्त १०

### १४६: जैनसाहित्यका इतिहास

दोनो निद्धान्त-ग्रन्थोके तुलनात्मक अध्ययनपर प्रकाश डालना अनुचित न होगा। शैली और भाषाकी दृष्टिसे दोनोकी भिन्नता पहले ही लिग्गी जा चुकी है। अतएव इस सन्दर्भमे विषय-चस्तुके प्रतिपादनकी दृष्टिगे दोनोका तुलनात्मक निरूपण आवश्यक है।

यहाँ यह घ्यातन्य है कि छक्यंडागमके वेदना और वर्गणा यडमे पच्चीस गाथा-सूत्र आये है, जो प्राचीन प्रतीत होते हैं। इसी प्रकार कमायपाहुडकी भी कुछ गाथाएँ गुणधर-विरचित न भी हो, पर वे जिम कमायपाहुडको उपसंहत किया गया है उमीमे ज्यो-की-त्यों छे छी गयी हो। यत प्राचीन परिपाटी ऐसी रही है।

एक विचारणीय वात यह है कि कसायपाहुट और छक्पडागमकी कुछ गाथाएँ अन्य ग्रन्थोमे मिलती है। परन्तु कमायपाहुडकी कोई भी गाथा न तो छक्पंडागममे मिलती है और न छक्पंडागमकी कोई गाथा कसायपाहुडमें ही उपलब्ध होती है। अन्य भी कोई ऐसा तथ्य नहीं मिलता है, जिसके आधार पर यह कहा जा सके कि एककी छाया दूसरेपर है अथवा एकके रचिताने दूसरेकी कृतिको देखा है। किन्तु थोडा-सा सादृश्य जहाँ प्रतीत होता है उसका उल्लेख कर देना भी अनुचित न होगा।

कसायपाहुडके सम्यक्त्वअधिकारके प्रारम्भमे चार गायाओके द्वारा पृच्छा की गयी है। गायाएँ इस प्रकार है—

दसणमोहउवसामगस्स परिणामो केरिसो हवे। जोगे कसाय उवजोगे लेस्सा वेदो य को भवे।।९१।। काणि वा पुन्व वद्धाणि के वा असे णिबंघदि। कदि आवलिय पविसति कदिण्हं वा पवेसगो।।९२।। के असे झीयदे पुन्वं वंघेण उदएण वा। अंतरं वा कहि किच्चा के के उवसामगो कहि।।९३।। कि द्विदियाणि कम्माणि अणुभागेसु केसु वा। ओवट्टेद्रण सेसाणि कं ठाणं पडिवज्जदि।।९४।।

अर्थ — दर्शनमोहका उपणम करने वाले जीवका परिणाम कैसा होता है ? किस योग, कपाय और उपयोगमें वर्तमान होता है, उसके कौन-सी लेक्या और कौन-सा वेद होता है ? ।।९१।। उसके पूर्वबद्ध कर्म कौनसे है और अब कौनसे नवीन कर्माशोको बाधता है ? किन-किन प्रकृतियोका उसके उदय होता है और किन-किन-की वह उदीरणा करता है ?।।९२।। दर्शनमोहके उपशमकालसे पूर्व बन्ध अथवा उदयकी अपेक्षा कौन-कौनसे कर्माश क्षीण होते है ? कहाँ अन्तर करता है और कहाँपर किन-किन कर्मोका उपशामक होता है ?।।९३।। किस-किस स्थित और अनुभाग वाले किन-किन कर्मीका अपवर्तन करके किस स्थानको प्राप्त करता है और अवशिष्ट कर्म किस-किस स्थिति और अनुभागको प्राप्त होते है ?

उधर जीवस्थानकी चूलिकाके आरम्भमे ये पृच्छाएँ की गई है—

'क्षितकाओ पयडीओ वधित, केविड कालिट्ठिविएहि कम्मेहि सम्मत्त लब्भिव वा ण लब्भिव वा, केविचिरेण कालेण वा कि भाए का करेंदि मिच्छल, उवसामणा वा खबणा वा केसु व खेत्तेसु कस्स व मूले केविडियं वा दसणमोहणीय कम्म खवेंतस्स चारित्त वा सपुण्ण पडिवज्जनस्स ॥१॥

अर्थ—सम्यक्त्वको उत्पन्न करने वाला मिथ्यादृष्टि जीव कितनी और किन प्रकृतियोको बाँधता है ? कितनी कालस्थिति वाले कर्मोंके द्वारा सम्यक्त्वको प्राप्त करता है श्रथवा नही प्राप्त करता है ? कितने कालके द्वारा मिथ्यात्वकर्मको कितने भागरूप करता है और किन-किन क्षेत्रोमें तथा किसके पासमें कितने दर्शनमोह-नीयकर्मको क्षपण करने वाले जीवके और सम्पूर्ण चारित्रको प्राप्त होने वाले जीवके मोहनीयकर्मकी उपशामना और क्षपणा होती है ? ।। १।।

दोनो ग्रन्थोका प्रकरण एक ही है और पृच्छापूर्वक कथन करनेकी जैन आगिमक शैली है। किन्तु कसायपाहुडपे उक्त चार गाथाओं द्वारा केवल पृच्छा ही की गई है। इन पृच्छाओं का उत्तर तो चूणिसूत्रकारने दिया है। किन्तु जीव-स्थानचूलिकामें प्रारम्भमें सामूहिक रूपसे सव पृच्छाओं को देकर फिर एक-एक प्रकरणमें एक-एक पृच्छाका उत्तर दिया है। दोनो ग्रन्थोकी उक्त पृच्छाओं केवल दो पृच्छा ऐसी है जो आपसमें मेल खाती है। किन्तु इतने मात्रसे निष्कर्ष निकालना तो दूर, कोई सभावना भी नहीं की जा सकती।

इसी तरह कसायपाहुडके इसी प्रकरणमें आगे १५ गाथाएँ आती है। उनमेंसे दो गाथाएँ उल्लेखनीय है। उनमें एक गाथा इस प्रकार है—

> दसणमोहस्सुवसामगों दु चदुसु वि गदीसु बोद्धन्वो । पींचिदिओ य सण्णी णियमा सो होई पज्जत्तो ॥९५॥

जीवस्थानकी सम्यक्त्वोपत्तिचूलिकामें इसीको विस्तारसे कहा है। यथा-

'उवसामेंतो' किन्ह उवसामेदि, चहुसु वि गदीसु उवसामेदि । चहुसु वि गदीसु उवसामेंतो पाँचदिएसु उवसामेदि, णो एइदियविगाँलदिएसु । पाँचदिएसु उवसा-मेंतो सण्णीसु उवसामेदि, णो असण्णीसु । सण्णीसु उवसामेंतो गब्भोवदकतिएसु

१ पट्ख॰, पु०६, ५०१।

२. पट्ख०, पु० ६, १० २३८

### १४८ · जैनसाहित्यका इतिहास

उवसामेदि णो सम्मुच्छिमेसु । गव्भोवक्कंतिएसु उवसामेतो पज्जत्तएसु उवसामेदि णो अपज्जत्तएसु । पज्जत्तएसु उवसामेतो संखेज्जवस्साउगेस् चि उवसामेदि, असंखेज्जवस्साउगेसु वि ॥९॥

अर्थ—दर्शनमोहनीयकर्मको उपशमाता हुआ जीव कहाँ उपशमाता है? चारो ही गितयोमें उपशमाता है। चारो ही गितयोमें उपशमाता हुआ पञ्चेन्द्रियोमें उपशमाता है, एकेन्द्रिय और विकलेन्द्रियोमें नही उपशमाता है। पचेन्द्रियोमें उपशमाता हुआ सित्रियोमें उपशमाता है, असित्रियोमें नही। मित्रियोमें उपशमाता हुआ गर्भज जीवोमें उपशमाता है, सम्मूर्छनजन्मवालोमें नही। गर्भजोमे उपशमाता हुआ पर्याप्तकोमें उपशमाता है, अपर्याप्तकोमें नही। पर्याप्तकोमें उपशमाता हुआ सिश्यातवर्षकी आयुवाले जीवोमें भी उपशमाता है, और असिस्यातवर्षकी आयुवाले जीवोमें भी उपशमाता है।।।।

दोनोकी तुलना करनेसे ऐसा आभास होता है कि ऊपरकी गाथाकी ही विभाषा नीचेके सूत्र द्वारा की गई है। किन्तु इतनेसे यह नही कहा जा सकता कि पट्खण्डागमकारके सन्मुख कसायपाहुड था। अत ईस तरहके उल्लेखोके आधार-पर कोई निश्चित निष्कर्ष नही निकाला जा सकता।

कसायपाहुडके प्रदेशिवभिक्तिनामक अधिकारमें चूणिकारने मिथ्यात्वकर्म जघन्यप्रदेशसरकर्मके स्वामीका कथन किया है और पट्खण्डागमके वेदनाखण्डके वेदनाद्वव्यविधान नामक अनुयोगद्वारमें द्रव्यसे ज्ञानावरणीयकर्मकी जघन्य-वेदनाके स्वामीका कथन किया है। दोनोका यह कथन कुछ अर्थदृष्टिसे और कुछ शब्द-दृष्टिसे भी परस्परमें मेल खाता है। यद्यपि दोनो ग्रन्थकारोमें उक्त विपयमें कुछ मौलिक मतभेद भी है, जो दोनो उद्धरणोसे स्पष्ट है और जिसकी चर्चा आगे करेंगे, तथापि दोनोका यह साम्य भी उल्लेखनीय है। इस साम्यका कारण यह भी हो सकता है, कि दोनो ग्रन्थकारोको अपनी-अपनी परम्परासे वह इसी स्पमें प्राप्त

१ सुद्वमिणगोदेसु कम्मिट्ठिदिमिन्छिदालओ । तत्थ सन्वबहुआणि अपञ्जतभवग्गहणाणि । दीहाओ अपञ्जत्तद्धाओ । जदा जदा आउअ वथदि तदा त्दा तप्याओग्ग-उक्कस्सण्सु जोगट्ठाणेसु वथि । हेट्ठिल्लीणं ट्ठिदीणं णिसेयम्स उक्कस्स पदेस तप्याओग्ग उक्कस्सिविसोहिमिमक्ख गदो'—क० पा० सु०, ५० १८८ ।

<sup>&#</sup>x27;जो जीवो सुद्रुमणिगोदजीवेसु पिल्दोवमस्स असिखज्जिदिभागेण कणिय कम्मिट्ठिदि मिन्छिदो । तत्य य ससरमाणस्स बहुआ अपज्जतभवा, थोवा पञ्जतभवा। दोहाओ अपज्जतस्ताओ रहस्साओ पज्जत्तद्वाओ । जदा जदा आउअ वधिद तदा तदा तप्पाओग्यु-ककस्सण्ण जोगेण वधिद । उविरित्लीण ट्ठिदीणं जिसेयस्म जहण्णपदे हेट्ठिल्लीण ट्ठिटिण णिसेयस्स उनकस्सपदे बहुसो बहुसो जहण्णाणि जोगट्ठाणाणि गच्छिदि । बहुसो बहुमो मदसिकेलेसपरिणामो भ्वदि ।—पट्खं, पु० १०, प० २६८—२७६ ।

हुआ हो, क्योंकि मूल सिद्धान्त तो एक ही है, किन्तु उनमें जो मौलिक मतभेद हैं उसको देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि केवल यह अश चूणिसूत्रकारने वेदनाखण्डसे लिया होगा।

पहले हम लिख आये है कि कसायपाहुड (चूणिसूत्रसहित) और षट्खण्डागम ये दोनो दो भिन्न आचार्यपरम्पराओं जिल्ला उत्तराधिकारी है क्यों कि दोनोमें अनेक सैद्धान्तिक मतभेद है। अत उन दोनोका उद्गम यदि स्वतत्र भावसे हुआ हो तो असभव नहीं है। फिर यह हम पहले लिख आये हैं कि यतिवृपभके गुरु नाग-हस्ती भी कर्मप्रकृतिप्रधान थे और यतिवृषभने अपने चूणिसूत्रोमें कर्मप्रकृतिका निर्देश किया है। अत यह सभव है कि यतिवृपभ भी महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके ज्ञाता हो, जिसके आधारपर षट्खण्डागमके सूत्र रचे गये है। अत दोनोमें क्वचित् शब्दगत या अर्थगत साम्य हो सकता है।

#### छक्खडागम और पण्णवणा

षट्खण्डागममें चिंचत विषयोका कोई-कोई अश विभिन्न श्वे० आगिमक साहित्यमें मिलता है। यथा, पट्खण्डागमके वर्गणाखण्डके अन्तर्गत वन्धनअनुयोगहारके आदिमें विस्नसाबन्ध और प्रयोगबन्धके भेदो-प्रभेदोका कथन है। भगवती सूत्रके ८वें शतकके नौवें उद्देशमें भी वही कथन किञ्चित् अन्तरके साथ पाया जाता है। बन्धनअनुयोगद्वारमें प्रयोगबन्धके दो भेद किये है—कर्मवन्ध और नोकर्मवन्ध। तथा नोकर्मवन्धके पाँच भेद किये है—आलापनबन्ध, अल्लीवनबन्ध, सश्लेषबन्ध, शरीरबन्ध और शरीरीबन्ध। भगवतीसूत्रमें प्रयोगबन्धके तीन भेद किये है—अनादिअपर्यवसित, सादिअपर्यवसित और सादिसपर्यवसित। तथा सादिसपर्यवसितके चार भेद किये है—आलापनबन्ध, अल्लियावणबन्ध, शरीरवन्ध और शरीरप्रयोगबन्ध। दोनो ग्रन्थोमें अपने-अपने ढगसे इन बन्धोके जो लक्षण दिये हैं उनमें शब्दभेद होते हुए भी अभिप्रायभेद नहीं है।

षद्खण्डागमकी जीवस्थानचूिलकामें जो कर्मोंकी जघन्य स्थिति, उत्क्रुष्ट स्थिति तथा आवाधा आदिका कथन है, प्रज्ञापनाके २३वें आदि पदोमें भी उसीसे मिलताजुलता हुआ कथन है। जैसे, जीवस्थानचूिलकाके आरम्भमें 'कदिकाओ पयडीओ वधदि' इत्यादि प्रथमसूत्रके द्वारा पाँच प्रश्नोका सूत्रपात करके फिर क्रमसे एक-एक चूिलकाके द्वारा उसका उत्तर िया गया है। प्रज्ञापनाके २३ वें पदके

१ पट्ख० पु० १४, पृ० ३६ आदि ।

२ 'कित पगडी किंह वधइ कितिहिंटठा खेहिं वधई जीवो । कह वेदेइ य पगडी अणभाशे कितिविहो कस्स ॥१॥'-प्रज्ञा०

# १५० जैनसाहित्यका इतिहास

प्रारम्भमें भी एक गाथाके द्वारा कर्मविषयक पाँच प्रश्नोको उठाया गया है—१ कितनी प्रकृतियाँ है ? २ किस प्रकारसे उनका बन्ध होता है, ३ कितने स्थानोके द्वारा बन्ध होता है, ४ कितनी प्रकृतियोका जीव वेदन करता है, और ५ किस कर्मका अनुभाग कितने प्रकारका होता है ? और फिर क्रमसे इन पाँचो प्रश्नोका समाधान किया गया है।

मूलकर्मोका नाम बतलानेके परचात् उत्तरप्रकृतियोकी गणना जैसे चूलिकामें की है, प्रज्ञापनामें भी की है। चूलिकामें प्रत्येक उत्तरप्रकृतिका नाम गिनाया है। प्रज्ञापनामें कही पूरा नाम गिनाया है तो कही सिक्षप्त । जिस प्रकार छठी चूलिका ने कर्मोकी उत्कृष्ट स्थिति, उनकी आवाधा और निपेक वतलाये है, प्रज्ञापनामें भी अपने ढगसे उनका उसी प्रकार कथन किया है। चूलिकामें जघन्य और उत्कृष्ट स्थितिका कथन पृथक् पृथक् किया है, प्रज्ञापनामें एक साथ है। विपयकी दृष्टिसे दोनो ग्रन्थोके अन्य भी कोई-कोई कथन मिलते हुए है। किन्तु प्रज्ञापनामें सकलित कर्मविषयक कथन साधारण कोटिका है। भगवती और प्रज्ञापना दोनो ही सग्रह ग्रन्थ है, जिनमे विविध विपय सगृहोत है। उनके देखनेसे प्रकट होता है कि उनकी सकलनाके समय श्रुतका कितना विच्छेद हो चुका था और अविशष्ट अशोको सुरक्षित रखनेका किस प्रकार प्रयत्न किया गया था।

ग्यारहवाँ अग विपाकसूत्र कर्मसिद्धान्तसे ही सम्बद्ध था, किन्तु उपलब्ध विपाकसूत्रमें वह बात नहीं है, यह उसका परिचय कराते हुए वतला चुके हैं। कसायपाहुड, चूणिसूत्र, षट्खण्डागम तथा प्रज्ञापना आदि आगमिक साहित्यके पर्यवेक्षणसे एक बात स्पष्ट हैं कि प्रश्नपूर्वक कथन करनेकी ही प्राचीन आगमिक- शैली थी।

#### छक्खडागम और कर्मप्रकृति

एक कर्मप्रकृति नामक प्राचीन ग्रन्थ श्वेताम्बर परम्परामे मान्य है। उसकी उपान्त्य गाथामें कहा गया है कि 'मुझ अल्पबुद्धिने जो जैसा सुना वैसा कर्मप्रकृति

१. 'पचण्ह णाणावरणीयाण णवण्ह दमणावरणीयाण असादावेदणीय पचण्टमतराइयाण-मुक्कस्सओ ट्ठिदिवधो तीस सागरोवमकोटाकोडीओ ॥४॥ तिण्णि वाससहस्साणि आवाधा ॥४॥ आवाध्णिया कम्मट्ठिदी कम्मणिसेओ ॥६॥'-पट्ख०, पु० ६, पृ० १४६-१५०॥

 <sup>&#</sup>x27;नाणावरणिज्जस्स ण भते । कम्मस्स केवितय काल ठिई पण्णत्ता ? गोयमा ! जहन्नेण अतोमुद्धत्त उक्कोसेण तीस सागरोवमकोडाकोडीओ तिन्निय वाससहस्साइ अवाहा अवाह्रणिता कम्मिठिई कम्मिणसेगो ।'-प्रज्ञा०, २३ प० ।

इय कम्मप्पगडीओ जहासुय तीयम्प्पभ ईणा वि । सोहियाणाभोगकय कह उ
 वरिट्ठीवायन्तु ॥५६॥—कर्मप्र०, सत्ता० ।

से इस ग्रन्थका उद्घार किया। जो मुझसे स्खलित कथन हुआ हो, दृष्टिवादके ज्ञाता उसे शुद्ध करके कहें। इस परसे इस कर्मप्रकृतिको भी उसी कर्मप्रकृति प्राभृतसे उद्धृत कहा जाता है, जिसके आधारपर पट्खण्डागमसूत्रोकी रचना हुई थी। किन्तु दोनोकी तुलना करनेसे यह प्रकट नहीं होता कि भूतविल आचार्य जिस प्रकार महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके ज्ञाता थे, उस प्रकार कर्मप्रकृतिकार भी उसके ज्ञाता थे। हाँ, उसके कुछ अशोके वे ज्ञाता अवश्य थे, जिन्हें उन्होने दृष्टिवादके वचे अवशिष्टाशके रूपमें गुरुमुखसे श्रवण किया होगा और इसलिए कर्मप्रकृतिकी प्रथम गाथाकी उत्थानिकाकी चूणिमें चूणिकारने जो कुछ कहा है वही समुचित प्रतीत होता है। चूणिकारने कहा है कि—'दुषमाकालके कारण जिनकी वृद्धि, आयुष्य वगैरह घटता जाता है ऐसे आजकलके साधुजनोका उपकार करनेकी कामनासे आचार्यने विच्छिन्त हुए कर्मप्रकृति नामक महाग्रन्थके अर्थका ज्ञान करानेके लिए उसी सार्थक नामवाले कर्मप्रकृतिसग्रहणी नामक प्रकरणको आरम्भ किया है। अत कर्मप्रकृतिप्राभृतका विच्छेद होनेपर ही उक्त कर्मप्रकृतिसग्रहणी नामक ग्रन्थ रचा गया है। उसका नाम कर्मप्रकृतिसग्रहणी है, यही उसके लिए उचित भी है। उसीको लघु करके कर्मप्रकृति नामसे उसकी ख्याति हुई है।

# तृतीय परिच्छेद

# महाबंध

कसायपाहुड और छक्खडागम इन दो मूल आगम-ग्रन्थोके रचयिता, रचना-काल, विषयवस्तु एव उनके महत्वके विवेचनके पश्चात् तृतीय आगम-ग्रन्थ महा-बधका विमर्श उपस्थित किया जा रहा है। यहाँ यह स्मरणीय है कि इस महावध सिद्धान्तग्रन्थके रचयिता भी आचार्य भूतविल है।

यह सिद्धान्त-ग्रन्थ छक्खण्डागमका अन्तिम खण्ड है। अपनी विशालता और विषयकी गम्भीरताके कारण इसे स्वतंत्र सिद्धान्त-ग्रन्थकी सज्ञा प्राप्त है।

आचार्य वीरसेनने छक्खडागमपर अपनी धवलाटीका लिखी है, पर उनकी यह टीका पूर्वके पाँच खण्डोपर हो है। इस छठे खण्डपर इनकी टीका नही है और न अन्य किसी आचार्यकी टीका प्राप्त है। इसका प्रधान कारण यही है कि आचार्य भूतबलिने इसे स्वय विवरणात्मक शैलीमें रचा है। जो ग्रन्थ इस शैलीमें लिखा जाता है, उसपर भाष्य या वृत्तियाँ बडी कठिनाईसे लिखी जाती है। यत सुगम-पर विवृत्ति या भाष्य लिखनेमें सौकर्य रहता है और उसकी व्याख्या सुवोध होने-के कारण छोड दी जाती है।

इस ग्रन्थकी शैली भी पूर्वके खण्डोकी सूत्रात्मक शैलीसे भिन्न है और इसका प्रमाण भी शेप पाँच खण्डोसे पाँच गुना है। अत यह छठा खण्ड अपने पाँचो बडे भाईयोसे अलग पड गया है और महाबन्ध नामसे एक स्वतंत्र ग्रन्थके रूपमें ही प्रकाशित<sup>र</sup> हुआ है।

इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें महाबन्धको तीस हजार श्लोकप्रमाण बतलाया है और ब्रह्म हेमचन्द्रने चालीस हजार श्लोकप्रमाण बतलाया है। इसके रचयिता भी आचार्य भूतबलि है। उन्होने चतुर्थ वेदनाखण्डके आदिमें ४४ सूत्रोके द्वारा

महावन्थका प्रकाशन ७ भागोंमें भारतीय ज्ञानपीठ काशीकी ओरसे हुआ है।

२ 'सृत्राणि षट्सहस्रयन्थान्यथ पूर्वस्त्रसहितानि । प्रविरच्य महाबन्धाह्नय तत पष्ठक खण्डम् ॥१३९॥ त्रिशत्सहस्रस्त्रयन्थ व्यरचयदसौ महात्मा ।'—श्रुताव०

३ 'सदरीसहस्स धवलो जयधवलो सटि्ठसहस्स बोधव्यो । महवधो चालीस सिद्ध तत्तय अह वदे ॥४८॥'

जो मगल किया है उसे टीकाकार वीरसेनने शेप तीनो खण्डोका अर्थात् वेदना, वर्गणा और महाबन्धका मंगल बतलाया है, क्योंकि वर्गणा और महाबन्धखण्डके आदिमें मगल नहीं किया है। अत यह स्पष्ट है कि महाबन्धके प्रारम्भमें ग्रन्थकार भूतवलिने मंगल नहीं किया।

महावन्धका प्रकाशन हो जानेपर भी यह वात हमें इसलिये लिखनी पडी है कि इस ग्रन्थराजकी केवल एक ही प्रति मृडविद्रीके सिद्धान्तवसितभण्डारमें सुरक्षित मिली, किन्तु उसके भी १४ ताडपत्र नष्ट हो गये थे। उनमें पहला पत्र भी था। इसलिये भूतविलने इस खण्डग्रन्थका आरम्भ किस रूपमें किया था, उसके जाननेका कोई उपाय नहीं है।

वर्गणाखण्डके बन्धनअनुयोगद्वारके अन्तमें अथवा यह कहना चाहिये कि महाबन्धके आरम्भसे पूर्वमें वन्धनके चार भेदोमेंसे बन्ध, वन्धक और वन्धनीयका कथन करनेके पश्चात् वन्धविधानके चार भेद कहे है—प्रकृतिवन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशवन्ध। इन्ही चार वन्धीका वर्णन महाबन्धमें है। वन्धीका विस्तारसे कथन होनेके कारण ही इसका नाम महाबन्ध रखा गया है। पहले प्रकृतिबन्धका कथन है।

चूँ कि प्रथम ताडपात्र नष्ट हो गया है, अत अवधिज्ञानका निरूपण करने वाली गाथाओसे उपलब्ध महावन्धका प्रारम्भ होता है। ये गाथाएँ वर्गणाखण्ड- के प्रकृतिअनुयोगहारमें भी आई है। एक तरहसे प्रकृतिअनुयोगहारसे ही महावन्धका आरम्भ होता है। यहाँ उसका नाम प्रकृतिसमुत्कीण है। महावन्धका प्रकृतिसमुत्कीर्तन वर्गणाखण्डके अन्तर्गत प्रकृतिसमुत्कीर्य ही सक्षिप्त रूप है। वर्गणाखण्डके प्रकृतिअनुयोगहारमें पृच्छासूत्र भी है—'मणपज्जवणाणावरणीयस्स कम्मस्स केविडियाओ पयडीओ'—अर्थात् मन पर्ययज्ञानावरणीयकर्मकी कितनी प्रकृतियाँ है। इस प्रकारके पृच्छासूत्र महावन्धमें नही है, केवल विषयप्रतिपादन है और वह प्राकृतगद्यरूपमें है। दोनोंका अन्तर दिखानेके लिए यहाँ दोनो प्रन्थोसे कुछ पिनतयाँ उद्धृत की जाती है—

'मणपज्जवणाणावरणीयस्य कम्मस्स दुवे पयडीको उजुमदिमणपज्जवणाणा-वरणीय चेव विउल्प्रमदिमणपज्जवणाणावरणीय चेव ॥६१॥ ज त उजु-मदिमणपज्जवणाणावरणीय णाम कम्म त तिविह—उजुग मणोगद जाणदि

१. 'उर्वार उच्चमार्णेसु तिसु खडेसु कस्सेदं मगल ? तिण्ण खडाण । कुदो ? वग्गणामहा-वंथाणमादीए मगलाकरणादो ।'-पट्ख पु० ९, १० १०५ ।

२ 'ज त वथिवहाण त चडिन्वह —पयिडिन्धो दि्ठदिन्थो अणुभागन्धो पदेसन्धो चेदि ॥७९७॥'

उजुग विचगद जाणिद उजुग कायगद जाणिद ॥६२॥ गणेण माणस पिडिविदइत्ता परेसि सण्णा सिंद मिंद चिता, जीविदमरण लाहालाह सुहदुक्त णयरिवणास देसविणास जणवयिणास सेडविणासं कव्वटिवणासं मडविणाम पट्टण-विणास दोणामुहिवणाग अडवुट्ठि अणावुट्ठि सुवुट्ठि दुवुट्ठि सुभिक्त दुव्भिक्त खेमाखेमभयरोगकालस पि]जुत्ते अत्ये वि जाणिद ॥६३॥ कि नि भूबो—अप्पणो परेसि च वत्तमाणाण जीवाण जाणिद णो अवत्तमाणाण जीवाण जाणिद ॥६४॥ कालदो जहण्णेण दो-तिण्णि-भवग्गहणाणि ॥६५॥ उक्तस्मेण गत्तट्ठिभवग्गहणाणि ॥६६॥ जीवाण गदिमार्गाद पदुप्पादेदि ॥६७॥ सेत्तदो ताव जहण्णेण गाउवपुधत्त उक्तस्सेण जोयणपुधत्तस्म अवभत्तरदो णो वहिद्धा ॥६८॥ ( छक्त-डागम, पु० १३, पृ० ३२८-३३८ )।

उक्त सूत्रोको महाबन्धमें इम प्रकार निवद्ध किया गया है-

'ज त मणपज्जवणाणावरणीय कम्म वधतो त एयविध । तस्म दुविहपरु-वणा उज्जुमदिणाण चेव विपुलमदिणाण चेव । ज त उजुमदिणाण त तिविध उज्जुग मणोगदं जाणदि । उज्जुग वचिगद जाणदि । उज्जुग कायगद जाणदि । मणेण माणस पिडविंदइत्ता परेसि सण्णा सिंद मिद चितादि विजाणदि, जीविद-मरण लाभालाभ सुहदुक्त णगरिवणासं देह(देस)विणास जणपदिवणासं अदिवृद्धि अणावृद्धि सुवृद्धि दुवृद्धि सुभिक्ख दुव्भिक्त संमाखेमभयरोगं उव्भय इव्भय सभम वत्तमाणाण जीवाण णो अवत्तमाणाण जीवाण जाणदि । जहण्णेण गाउदपुधत्त । उवकस्सेण जोयणपृथत्तस्स अव्भतरादो, णो विहद्धा । जहण्णेण दो-तिण्णि भवग्गहणाणि, उक्कस्सेण सत्तद्धभवग्गहणाणि गदिरागिंद पदुप्पादेदि ।" (म०व०, भा० १, पृ० २४-२५ ।)

महाबधमें ज्ञानावरणीयकी प्रकृतियोके निमित्तसे ज्ञानके भेदका विवेचन तो प्रकृतिअनुयोगद्वारके अनुसार किया है। किन्तु वाकीके सात कर्मोकी प्रकृतियोकी केवल सख्या वतला दी है। यथा दर्शनावरणीयकर्मकी नौ प्रकृतियाँ है, वेदनीयकी दो प्रकृतियाँ है, आदि। चूँ कि वर्गणाखण्डके प्रकृतिअनुयोगद्वारमे कर्मोकी प्रकृतियो-का वर्णन किया जा चुका था, इसीसे महावन्धमें उन सबका वर्णन नहीं किया गया।

आगे वन्धस्वामित्वविचय-बन्धके स्वामीपनेके विचारका प्रतिपादन किया गया है। यह कथन वन्धस्वामित्वविचय नामक तीसरे खण्डका सक्षिप्त रूप है।

महाबन्धमें भी तीर्थंकरप्रकृतिके बन्धके सोलह कारण वतलाये है किन्तु सोलह कारणोके क्रममें थोडा अन्तर है। यहाँ आठवें नम्बरपर 'साधुसमाधि-सधारणता'के स्थानमे 'साधुप्रासुकपरित्यागता' पाठ है और नौवें नम्बरपर 'वैयावृत्ययोगयुक्तता'के स्थानमें 'समाधिसधारणता' पाठ है। तथा न० १०में 'साधु- प्रासुकपरित्यागता' के स्थानमें 'वैयावृत्ययोगयुक्तता' पाठ है। शेप पाठ समान है।

आगेका ताडपत्र त्रृटित होनेसे वन्धस्वामित्वका आदेशकथन अधूरा रह गया है। आगे कालप्ररूपणा है। इसका भी आरम्भिक भाग नही है। इसमें गति आदि मार्गणाओकी अपेक्षा प्रत्येक कर्मप्रकृतिका जधन्य और उत्कृष्ट वन्ध-काल वतलाया है। यथा—नरकगितमें एक जीवकी अपेक्षा तीर्यंकरप्रकृतिका जधन्यवन्धकाल ८४ हजार वर्ष और उत्कृष्ट साधिक तीन-तीन सागर है। आदि।

आगे एक जीवकी अपेक्षा अन्तरानुगमका कथन करते हुए प्रत्येक कर्मके वन्य-का अन्तरकाल वतलाया है। यह कथन जीवस्थानके अन्तरानुगम अनुयोगद्वारपर आघृत है, उसीके आघारपर कर्मोंके वन्चके अन्तरकालका कथन किया गया है।

तत्पश्चात् सन्तिकर्पका कथन है। उसके दो भेद किये है—स्वस्थानसन्निकर्प और परस्थानसन्निकर्प। स्वस्थानसन्निकर्पमें वतलाया है कि ज्ञानावरणीय-कर्मकी जो एक भी प्रकृतिका बन्ध करता है वह उस कर्मकी शेप प्रकृतियोका भी वन्धक होता है। इस प्रकार स्वस्थानसन्निकर्षमें एकजातीय प्रकृतियोके वन्धके सन्निकर्पका कथन है और परस्थानसन्निकर्षमें सजातीय तथा विजातीय प्रकृतियोके वन्धके सन्निकर्पका कथन है। यथा—मितज्ञानावरणीय कर्मका बन्धक शेप चार श्रुतज्ञानावरण आदि सजातीय प्रकृतियोका और दर्जनावरणकी चार तथा अन्तरायकर्मकी पाँच प्रकृतियोका बन्धक है। कथन बहुत विस्तारसे किया गया है।

भगविचयअनुयोगद्वारमें भगोका विचार किया गया है। यथा सातावेदनीय-के अनेक वन्धक और अनेक अवन्धक होते हैं। चारो आयुकर्मोके अनेक वन्धक है, अनेक अवन्धक है। इस तरह प्रत्येक प्रकृतिके भगोका विचार वन्धक और अवन्धककी अपेक्षा किया गया है।

भागाभागानुगममें वतलाया है कि अमुक प्रकृतिके वन्यक अथवा अवन्यक सब जीवोके कितने भागप्रमाण है ? यथा—सातावेदनीयके बन्यक सब जीवोके कितने भाग है ? सख्यातवें भाग है । अवन्यक सब जीवोके सख्यात बहुभाग है । असाताके वधक सर्वजीवोके कितने भाग है ? सख्यातवें भाग है ? सख्यात बहुभाग है । अवधक सर्वजीवोके कितने भाग है ? सख्यातवें भाग है । आदि ।

परिमाणानुगम अनुयोगद्वारमें कर्मप्रकृतियोके वन्यको और अवन्धकोका परिमाण वतलाया है। यथा—सातावेदनीयके वन्यक और अवन्धक कितने हैं? अनन्त है। असाताके बन्धक और अवन्धक कितने हैं? अनन्त है। दोनो वेदनीयकर्मोके बन्धक और अवन्धक अनन्त है, इत्यादि।

### १५६ . जैनसाहित्यका इतिहास

क्षेत्रानुगममें वतलाया है कि कर्मप्रकृतियोक वन्यक और अवन्यक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं। यथा—माता और असाताक वन्यक और अवन्यक जीव कितने क्षेत्रमें रहते हैं? सर्वलोकमें। दोनो वेदनीयकर्मीक वन्यक कितने क्षेत्रमें रहते हैं? सर्वलोकमें। अवन्यक कितने क्षेत्रमें रहते हैं? लोकके अमंख्यातवें भागमे।

स्पर्शनानुगममे स्पर्शनका कथन है। यथा—साताके वन्यको और अवन्यकोने कितने क्षेत्रका स्पर्शन किया है? सर्वछोकका। असाताके वन्यको और अवन्यकोने कितने क्षेत्रका स्पर्शन किया है? सर्वछोकका। दोनो प्रकृतियोके वन्यकोने सर्वछोकका स्पर्शन किया है। और अवन्यकोने छोकके असङ्यातवें भागका स्पर्शन किया है।

कालानुगममें नाना जीवोकी अपेक्षा प्रकृतियोके वन्धकोका काल वतलाया है। यथा—साता और असाताके वन्धक और अवन्धक कितने काल तक होते हैं ? मर्वकाल होते हैं । दोनोके वन्धक और अवन्धक कितने काल तक होते हैं ? सर्वकाल होते हैं । नाना जीवोकी अपेक्षा अन्तरानुगममें कर्मप्रकृतियोके वन्धको और अवन्धकोका अन्तरकाल नाना जीवोकी अपेक्षा वतलाया है। नरकाय, मनुष्यायु और देवायुके वन्धकोका जधन्यसे एक समय और उत्कृष्टि २४ मुहूर्त अन्तर है। अर्थात् अधिक-से-अधिक २४ महूर्तका समय ऐसा आ सकता है जिनमें कोई जीव इन तीनो आयुकर्मोका वन्धक न हो। अवन्धकोका अन्तर नहीं है। दिर्यञ्चायुके वन्धको और अवन्धकोका अन्तर नहीं है। इत्यादि।

भावानुगममे वतलाया है कि कर्मप्रकृतियोके वन्धको और अवन्यकोका कौन भाव है ? यथा—मिथ्यात्वके वन्धकोका कौन भाव है ? औदयिक भाव है । अवन्धकोमें कौन-सा भाव है ? औपशमिक, क्षायोपशमिक, क्षायिक यापारिणामिक।

अल्पबहुत्वके दो भेद किये है—एकजीवअल्पबहुत्व और दूसरा कालअल्प-बहुत्व। इन दोनोके भी स्वस्थान और परस्थानकी अपेक्षा दो-दो भेद है। यथा—साता और असाता दोनो प्रकृतियोके अवन्धक जीव सबसे कम है। साता-के बन्धक जीव अनन्तगुणे है। असाताके बन्धक जीव उनसे संख्यातगुणे है। दोनोके बन्धक जीव इनसे विशेष अधिक है। यह स्वस्थानजीवअल्पबहुत्वके कथन-का उदाहरण है।

ओघकी अपेक्षा आहारकशरीरके बन्धक जीव सबसे कम है। तीर्थकर-प्रकृतिके बन्धक जीव उनसे असख्यातगुणे है। मनुष्यायुके बन्धक जीव उनसे असख्यातगुणे है, इंत्यादि। यह परस्थानजीवअल्पबहुत्वका उदाहरण है।

चौदह जीवसमासोमें साता-असाता इन दोनो प्रकृतियोके बन्धकोका जधन्य-काल समान रूपसे स्तोक है। सूक्ष्मअपर्याप्तकोमें साताके बन्धकका उत्कृष्टकाल संख्यातगुणा है । असाताके बन्धकका उत्कृष्टकाल सख्यातगुणा है । इत्यादि । यह स्वस्थानकालअल्पबहुत्वका उदाहरण है ।

परस्थानकालअल्पबहुत्वमें परिवर्तमान प्रकृतियोका परस्थानमे अल्पबहुत्वका कथन किया है। ऐसी परिवर्तमान प्रकृतियाँ यहाँ २१ ली है—४ गति, २ गोत्र, २ वेदनीय, ४ आयु, हास्य-रितका युगल और यश कीर्ति-अयश कीर्तिका युगल। इन्हीके अल्पबहुत्वका विवेचन है।

इस प्रकार उक्त अनुयोगोके द्वारा प्रकृतिवन्धका कथन ओघसे और आदेशसे किया गया है।

बन्धस्वामित्विविचयमें तो गुणस्थानो और मार्गणाओमें कर्मप्रकृतियोके बन्ध-के केवल स्वामियोका ही कथन था। यहाँ उनके बन्धको और अबन्धकोके काल क्षेत्र, अन्तर आदि अनुयोगद्वारोका कथन किया गया है।

#### २ स्थितिबन्धाधिकार

स्थितिबन्धके मुख्य अधिकार दो है—मूलप्रकृतिस्थितिबन्ध और उत्तर-प्रकृतिस्थितिबन्ध। मूलप्रकृतिस्थितिबन्धके मुख्य अधिकार चार है—स्थिति-बन्धस्थानप्ररूपणा, निषेकप्ररूपणा, आबाधाकाण्डकप्ररूपणा और अल्पबहुत्व-प्ररूपणा।

प्रत्येक कर्मके जघन्यस्थितिबन्घस्थानसे लेकर उत्कृष्टस्थितिवन्घस्थान तक-के समस्त विकल्पोको स्थितिबन्घस्थान कहते हैं। समस्त ससारी जीव चौदह जीव-समासोमें विभक्त है। इनमेंसे एक-एक जीवसमासमें अलग-अलग कितने स्थिति-विकल्प होते हैं, स्थितिबन्धके कारणभूत सक्लेशस्थान और विशुद्धिस्थान कितने हैं, और सबसे जघन्य स्थितिबन्धसे लेकर उत्तरोत्तर किसके कितना स्थितिबन्ध होता है, अल्पबहुत्वकी प्रक्रिया द्वारा इन तीन बातोका कथन स्थितिबन्धस्थान-प्रक्ष्पणामें किया गया है।

एक समयमें बँधे हुए कमोंके निषेकोका उस समय प्राप्त स्थितिमें जिस क्रमसे निक्षेप होता है उसे निषेकरचना कहते हैं। इसका कथन करनेवाली प्ररूपणाको निषेकप्ररूपणा कहते हैं। निषेकप्ररूपणाका कथन दो अनुयोगोके द्वारा किया गया है—अनन्तरोपनिधा और परम्परोपनिधा। अनन्तरोपनिधाके द्वारा बतलाया है कि आयुक्मिके सिवाय शेष सात कर्मोका जितना स्थितिबन्ध होता है उसमेंसे आबाधाकालको कम करके जो स्थिति शेष रहती है उसके प्रथम समयमें सबसे अधिक कर्मपरमाणु निक्षिप्त होते है, और उसके आगे दितीयादि समयोमें क्रमसे उत्तरोत्तर एक-एक चयहीन कर्मपरमाणुओका निक्षेप होता है। इस प्रकार प्रति समयमें जिस कर्मके जितने परमाणुओका बन्ध होता है उनका उक्त प्रकारसे

### १५८ जैनसाहित्यका इतिहास

स्थितिके समयोमें विभाग हो जाता है। किन्तु आयुक्यमि आवाधा उसके स्थिति-वन्धमे सम्मिलित नही है। इसलिये आयुक्यमि कर्मपरमाणुओका विभाग उक्त क्रमसे स्थितिवन्धके सब समयोमे होता है।

किस कर्मकी कितनी आवाधा होती है, इस वातका भी यहाँ गकेत किया है। जीवस्थानके चूलिकाअनुयोगदारकी छठवी और गातवी चूलिकामे क्रमसे उत्कृष्ट-स्थितिबन्ध और जधन्यस्थितिबन्धका कथन करते हुए आवाधाका भी कथन किया गया है। अत उसको फिर यहाँ लियना जरूरी नहीं है।

परम्परोपनिधामें चतलाया है कि प्रथम निपेकमे आगे पल्यके असम्यातवे भागप्रमाणस्थान जानेपर प्रथम निपेकमें जितने कर्मपरमाणु निक्षिप्त होते हैं उनमे वे आधे रह जाते हैं। इसी प्रकार जघन्यस्थिति प्राप्त होने तक उत्तरोत्तर पल्यके असख्यातवें भागप्रमाण जानेपर वे आधे-आधे रह जाते हैं। मय कर्मों की निपेक-रचनाका यही क्रम है।

वधको प्राप्त कर्म जितने काल तक फल देनेमे गमर्थ नही होते उतने कालको आवाधाकाल कहते हैं। और जितने न्यितिविकल्पोका एक-गा आवाधाकाल होता है उतने स्थितिविकल्पोको एक आवाधा होनेसे आवाधाकाण्डक राजा है। इनका विचार जिसमें किया जाता है उसे आवाधाकाण्डकप्ररूपणा कहते हैं।

आवाधाकाण्डकप्ररूपणामें वतलाया है कि उत्कृष्टिस्यितिमे पल्यके असस्यातवें भागप्रमाणस्थान जाने तक इन सब स्थितिविकल्पोका एक आवाधाकाण्डक होता है अर्थात् इतने स्थितिविकल्पोको उत्कृष्ट आवाधा होती है।

उसके वाद इतने ही स्थितिविकल्पोकी एक समय कम आवाघा होती है। इस प्रकार जघन्यस्थितिपर्यन्त ले जाना चाहिये। यहाँ जितने स्थितिविकल्पोकी एक आवाघा होती है उसकी आवाघाकाण्डकसज्ञा है। आवाघारहित उत्कृष्ट स्थितिमें उत्कृष्टआवाधाकालका भाग देनेपर एक आवाधाकाण्डकका प्रमाण आता है। किन्तु आयुकर्ममें यह नियम लागू नहीं होता, क्योंकि आयुकर्मकी आवाधा उसके स्थितिवन्धके अनुपातसे नहीं होती।

चौथे अल्पबहुत्वप्रकरणमें जीवसमासोमे जघन्यक्षावाघा, आवाधास्थान, आबाधाकाण्डक, उत्कृष्ट्यावाघा, नानाप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर, एकप्रदेशगुणहानिस्थानान्तर, जघन्यस्थितिवन्घ, स्थितिवन्घस्थान और उत्कृष्टस्थितिवन्घ इन सबके अल्पवहुत्वका कथन किया है।

आगे उक्त विवेचनको अर्थपद मानकर चौबीस अधिकारोके द्वारा मूलप्रकृति-स्थितिबन्धका कथन किया गया है। वे अधिकार है—अद्धाछेद, सर्ववन्ध, नो- सर्वबन्ध, उत्कृष्टवन्ध, अनुत्कृष्टवन्ध, जघन्यवन्ध, अजघन्यवन्ध, सादिवन्ध, अनादि-वन्ध, ध्रुवबन्ध, अध्रुवबन्ध, स्वामित्व, वन्धकाल, वन्धान्तर, वन्यसन्निकर्प, नाना-जीवोकी अपेक्षा भगविचय, भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पवहुत्व। इसके वाद भुजगारवन्ध, पदिनक्षेप, वृद्धिबन्ध, अध्यवसान-समुदाहा और जीवसमुदाहार। इन प्रकरणो हारा भी मूलप्रकृतिस्थितिवन्ध-का विचार किया गया है। इनमेंसे भुजगारवन्धके तेरह अनुयोगहार है, पदिनक्षेप-के तीन अनुयोगहार है, वृद्धिवन्धके तेरह अनुयोगहार है और अध्यवसानसमुदा-हारके तीन अनुयोगहार है। जीवसमुदाहारका कोई अवान्तरअनुयोगहार नही ह।

आगे उत्तरप्रकृतिस्थितिवन्धका भी विचार इसी प्रकारसे किया गया है। वन्तर इतना है कि मूलप्रकृतिस्थितिवन्धमें केवल आठ मूलकर्मोंके आश्रयसे विचार किया गया है और उत्तरप्रकृतिस्थितिवन्धमें १२० उत्तरप्रकृतियों के आश्रयसे विचार किया गया है क्योंक यद्यपि आठो कर्मोंकी उत्तरप्रकृतियाँ १४८ है तथापि दर्शन-मोहनीयको तीन प्रकृतियोंमेंसे सम्यक्त्वप्रकृति और सम्यक्षिण्यात्वप्रकृति ये दो अवन्धप्रकृतियाँ है और पाँच बन्धनो तथा पाँच संघातोका पाँच शरीरोंमें अन्तर्भाव हो जाता है, तथा स्पर्शनामकर्मके ८, रसनामकर्मके ५, गन्धनामकर्मके २ और वर्णनामकर्मके ५, इन बीस भेदोमेंसे स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण इन चारका ही ग्रहण किया जाता है। इस तरह २ + १० + १६ = २८ प्रकृतियोंके कम हो जानेसे १२० वन्धप्रकृतियाँ अभेदिविवक्षामें ली गई है।

#### ३ अनुभागबन्धाधिकार

आत्माके साथ वन्धको प्राप्त होने वाले कर्मोमे राग, द्वेप और मोहके निमित्तसे जो फलदानशक्ति पडती है उसे अनुभागवन्ध कहते हैं। मूलप्रकृति और उत्तर-प्रकृतिकी अपेक्षा उसके भी दो भेद है—एक मूलप्रकृतिअनुभागवन्ध और दूसरा उत्तरप्रकृतिअनुभागवन्ध। इस प्रकरणमें इन्ही दोनो वन्धोका विस्तारसे कथन किया गया है।

सवसे प्रथम मूलप्रकृतिअनुभागवन्यका कथन किया गया है। उसमें दो मुख्य अनुयोगद्वार हैं—निपेकप्र रूपणा और स्पर्धकप्ररूपणा। निपेकरचना दो प्रकारकी है, एक स्थितिकी अपेक्षा और एक अनुभागकी अपेक्षा। आवाद्याकालको छोडकर स्थितिके प्रत्येक समयमें वन्धको प्राप्त कर्मपुजका जो निक्षेप होता है वह स्थितिकी अपेक्षा निपेकरचना है। स्थितिवन्धाधिकारमें उसका कथन किया गया है। अनुभागके आधारसे निषेकरचनाका कथन वेदनाखण्डका परिचय कराते हुए किया गया है। अनुभागकी मुख्यतासे निपेक दो प्रकारके होते हैं—सर्वधाति और देश-धाति। यद्यपि सर्वधाती और देशधाती भेद धातिकर्मोंमें ही सम्भव है तथापि

### १६० · जैनसाहित्यका इतिहास

यहाँ अघातिकर्मोमें भी ये दो भेद किये गये है क्योकि अघातिकर्म भी जीवके प्रतिजीवीगुणोको घातनेके कारण घातिप्रतिबद्ध ही है। अत निषेकप्ररूपणामें सव कर्मोके सर्वघाति और देशघाति निषेकोका कथन किया गया है।

अनन्तानन्तअविभागीप्रतिच्छेदोके समुदायको एक वर्ग कहते हैं। अनन्तानन्त वर्गोकी एक वर्गणा होती है और अनन्तानन्त वर्गणाओके समूहको स्पर्धक कहते है। वेदनाखण्डमें स्पर्धकप्ररूपणाका परिचय कराया गया है। स्पर्धकप्ररूपणामें स्पर्धकोका कथन है।

ये दोनो अनुयोगद्वार आगेकी प्ररूपणाके मूलाधार है। उनको आधार बनाकर सज्ञा, सर्वबन्ध, नोसर्वबन्ध, उत्कृष्टबन्ध, अनुत्कृष्टबन्ध आदि चौबीस अनुयोगोके द्वारा अनुभागबन्धका कथन किया गया है। यहाँ सक्षेपमें इनका परिचय कराया जाता है।

सज्ञा—सज्ञाके दो भेद हैं, घातिसज्ञा और स्थानसज्ञा। आठ कर्मोमेंसे चार कर्म घाती है और चार अघाती है। घातिकर्मके भी दो भेद है, सर्वधाती और देशघाती। जो जीवके ज्ञानादि गुणोको पूरी तरहसे घातते हैं उन्हें सर्वधाती कर्म कहते हैं और जो एकदेशघात कहते हैं उन्हें देशघाती कहते हैं। चार घातिकर्मोका उत्कृष्ट अनुभागवन्घ सर्वधाती होता है। अनुत्कृष्ट अनुभागवन्घ सर्वधाती और देशघाती होता है। जघन्य अनुभागवन्घ देशघाती होता है तथा अजघन्य अनुभागवन्ध देशघाती और सर्वधाती होता है। श्रेष चार कर्मोका उत्कृष्ट अनुत्कृष्ट, जघन्य और अजघन्य अनुभागवन्ध घातीसे सम्बद्ध अघाती होता है। घातिसज्ञामे यह कथन किया गया है।

घातिकर्मोमें लता, दार, अस्थि और शैलकी उपमाको लिये हुए चार प्रकार-का अनुभाग माना गया है। जिसमें यह चारो प्रकारका अनुभाग होता है, उसे चतु स्थानिक अनुभाग कहते हैं। जिसमें शैलके बिना शेष तीन प्रकारका अनुभाग होता है उसे त्रिस्थानिक अनुभाग कहते हैं। जिसमें लता और दारुष्प अनुभाग होता है उसे दिस्थानिक अनुभाग कहते हैं। और जिसमें केवल लता रूप अनुभाग होता है उसे एकस्थानिक अनुभाग कहते हैं। चारो घातिकर्मोका उत्कृष्ट अनु-भागवन्च चतु स्थानिक होता है। अनुत्कृष्ट अनुभागवन्च त्रिस्थानिक, दिस्थानिक और एकस्थानिक होता है। जघन्यअनुभागवन्च एकस्थानिक होता है, और अजघन्य अनुभागवन्च एकस्थानिक, दिस्थानिक, त्रिस्थानिक और चतु स्थानिक होता है।

अचातिकर्म दो प्रकारके होते है-प्रशस्त और अप्रशस्त । प्रशस्त कर्मोके अनुभागकी उपमा गुड, खाण्ड, शक्कर और अमृतसे दी जाती है। और अप्रशस्त

कर्मोंके अनुभागकी उपमा नीम, काजीर, विष और हालाहलसे दी जाती है। अघातिकर्मोंमें भी पाये जानेवाले चारो प्रकारके अनुभागको चतु स्थानिक अन्तके भेदको छोडकर पाये जानेवाले शेष तीन प्रकारके अनुभागको त्रिस्थानिक और अन्तके दो भेदोको छोडकर पाये जाने वाले शेष दो प्रकारके अनुभागको दिस्थानिक कहते है। चार अघातिकर्मोंका उत्कृष्ट अनुभागवन्य चतु स्थानिक होता है। अनुत्कृष्ट अनुभागवन्य चतुस्थानिक, त्रिस्थानिक, और दिस्थानिक होता है। जघन्य अनुभागवन्य दिस्थानिक होता है। जघन्य अनुभागवन्य दिस्थानिक होता है। तथा अजधन्य अनुभागवन्य दिस्थानिक, त्रिस्थानिक और चतुस्थानिक होता है। यह सब कथन घातिसज्ञामें किया गया है।

सर्व-नोसर्वंबन्ध-सब अनुभागोके बन्धको सर्वंबन्ध और उससे कम अनुभाग बन्धको नो सर्वंबन्ध कहते हैं। इनका विचार इस अनुयोगमें किया हैं। आठो कर्मोका अनुभागवन्ध सर्वंबन्धरूप भी होता है और नो सर्वंबन्ध रूप भी होता है।

उत्कृष्ट अनुत्कृष्टबन्ध — सबसे उत्कृष्ट अनुभागबन्धको उत्कृष्ट अनुभागबन्ध और उससे कम अनुभागवन्धको अनुत्कृष्ट अनुभागबन्ध कहते है ।

सभी कर्मोंमें दोनो प्रकारका अनुभागवन्ध होता है।

जघन्य-अजघन्य अनुभागबन्ध — सबसे कम अनुभागबन्धको जघन्य अनुभागबन्ध कहते है। और उससे अधिक अनुभागबन्धको अजघन्य अनुभागबन्ध कहते है। समी कर्मीमें दोनो प्रकारका अनुभागबन्ध होता है।

सादि-अनादि ध्र्वाध्रुवबन्य—िकसी कर्मका बन्घ न होकर पुन बन्घ होवे तो उसे सादि बन्ध कहते हैं । जो जीन अनादि कालसे पहले ही गुणस्थानमें वर्तमान है उसका बन्ध अनादिबन्ध है । अभन्यका बन्ध ध्रुव है और भन्यका कर्मबन्ध अध्रुव है । ऊपर जो उत्कृष्ट आदि चार प्रकारका बन्ध कहा है वह सादि है अथवा अनादि, इसका कथन इन अनुयोगद्वारोमें किया गया है ।

स्वामित्व—इसका कथन तीन अनुयोगद्वारोकी अपेक्षा किया गया है वे तीन अनुयोगद्वार है—प्रत्ययानुगम, विपाकदेश और प्रशस्ताप्रशस्तप्ररूपणा। प्रत्यय कहते हैं। कारणको कर्मबन्धके चार प्रत्यय हैं—मिध्यात्व, असंयम, कषाय और योग। इन चारोमेंसे किसके निमित्तसे किस कर्मका बन्ध होता है इसका विस्तार प्रत्ययानुगममें किया गया है। यथा-छह कर्म मिध्यात्वप्रत्यय, असंयम प्रत्यय और कषाय प्रत्यय होते है। वेदनीयकर्म मिध्यात्वप्रत्यय, असयमप्रत्यय कषाय प्रत्यय और योगप्रत्यय होता है।

कर्मके अनुभागका विपाक जीवमें, पुद्गलमें, क्षेत्रमें या भवमें होता है। ११ तदनुसार कर्मोंके चार भेद किये गये हैं — जीविवपाकी, भविवपाकी, पुद्गल-विपाकी और क्षेत्रविपाकी। चार घातिकर्म, वेदनीय और गोत्र ये जीविवपाकी है। आयुकर्म भविवपाकी है क्योंकि नारक आदि भवोंमे उनका विपाक देखा जाता है नामकर्मकी कुछ प्रकृतियाँ जीविवपाकी है, कुछ पुद्गलविपाकी और कुछ क्षेत्रविपाकी। यह मव कथन विपाकदेशमें किया गया है।

प्रशस्ताप्रशस्तप्ररूपणामें कहा है कि चार घातिकर्म अप्रशस्त है और अघाति-कर्म प्रशस्त भी है अप्रशस्त भी । इन तीन अनुयोगद्वारोका कथन करनेके बाद उसके आधारमे स्वामित्वका कथन विस्तारमे किया गया है ।

भुकजगारवन्ध—भुजगारसे यहां भुजगार, अल्पतर, अवस्थित और अवक्तव्य बन्ध लिये गये हैं । वर्तमान समयमे पिछले ममयमे अधिक भागवन्ध होना भुजगार वन्ध हैं । और कम अनुभागवन्थ होना अल्प- अनुत्तरवन्ध हैं । तथा पिछले समयमें जितना अनुभागवन्ध हुआ हो, वर्तमानमें भी उतना ही अनुभागवन्ध होना अवस्थितवन्ध हैं । तथा पिछले समयमें वन्ध न होकर वर्तमानमें बन्ध होनेको अवक्तव्यवन्ध कहते हैं । इन चारो प्रकारके वन्धो-की अपेक्षा अनुभागवन्धका विचार इस अनुयोगद्वारमें किया गया है । इममें तेरह अवान्तर अधिकार है —समुत्कीर्तना, स्वामित्व, काल, अन्तर, नाना जीवोकी अपेक्षा भगविचय, भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पवहुत्व ।

पदिनक्षेप—इस अनुयोगद्वारमें अनुभागवन्य मम्बन्धी उत्कृष्ट वृद्धि, उत्कृष्ट हानि, उत्कृष्ट अवस्थान, जघन्यवृद्धि, जघन्य हानि और जघन्य अवस्थान-का समुत्कीर्तना, स्वामित्व और अल्पबहुत्व इन अवान्तर अधिकारोके द्वारा कथन किया गया है।

वृद्धि—वृद्धिवन्धमें छह वृद्धि, छह हानि, अवस्थित और अवक्तव्य पदोका समुत्कीर्तना, स्वामित्व काल, अन्तर, नानाजीवोक्ती अपेक्षा भग विचयानुगम भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पवहुत्व, इन तेरह अनुयोगोके द्वारा कथन किया गया है।

अध्यवसान समृदाहार—इसमें ये बारह अनुयोगद्वार है—अविभाग प्रतिच्छेद, स्थान, अन्तर, काण्डक, ओजयुग्म, षट्स्थान, अधस्तन स्थान, समय, वृद्धि, यवमध्य पर्यवसान और अल्पबहुत्व प्ररूपणा। चतुर्थ वेदना खण्डके अन्तर्गत वेदनाभाव विधोन नामक अनुयोगद्वारकी द्वितीय चूलिकाका परिचय कराते हुए इन सबका परिचय करा आये हैं।

जीवसमुदाहार—इसंमे आठ अनुयोगद्वार है—एक स्थान जीव स्थान प्रमाणा-

नुगम, निरन्तर स्थान-जीव प्रमाणानुगम, सान्तर स्थान जीव प्रमाणानुगम, नानाजीव काल प्रमाणानुगम, वृद्धि प्ररूपणा, यवमध्य प्ररूपणा, स्पर्शन प्ररूपणा और अल्पबहुत्व । उक्त वेदना भाव विधानके परिचयसे इनका परिचय भी ज्ञात किया जा सकता है।

इसप्रकार मूलप्रकृति अनुभागवन्यका कथन करके पश्चात् उत्तर प्रकृति अनु-भागवन्यका कथन उक्त अनुयोगोके द्वारा किया गया है ।

#### प्रदेशबन्धा धिकार

महावन्धके इस अन्तिम अधिकारमें मूलप्रकृति प्रदेशवन्ध और उत्तर प्रकृति-प्रदेशवन्धका कथन किया गया है। दोनोके कथनका प्रकार एक ही है। सबसे प्रथम भागाभाग समुदाहारका कथन है—

भागाभाग समुदाहार--आठ मूलकर्मीका वन्य होते समय किस कर्मको समय-प्रवद्धका कितना भाग मिलता है यह इसमें वतलाया गया है। सबसे कम भाग आयुको मिलता है क्योंकि उसका स्थितिवन्य सब कर्मोसे अल्प है। उससे नामकर्म और गोत्रकर्मको विशेष अधिक भाग मिलता है--क्योंकि दोनोका स्थितिवन्घ तुल्य होते हुए भी आयुकर्मसे अधिक है। इन दोनोसे ज्ञानावरणीय, दर्शनावर-णीय और अन्तरायकर्मको विशेष अधिक भाग मिलता है क्योंकि इन तीनोका स्थितिबन्च नाम गोत्रसे अधिक है किन्तु परस्परमें समान है। उनसे मोहनीय-कर्मको अधिक भाग मिलता है क्योंकि उसका स्थितिबन्ध सबसे अधिक है। किन्तु वेदनीयकर्मको मोहनीयसे भी विशेष अधिक भाग मिलता है क्योंकि सुख दू खके निमित्तसे वेदनीयकी निर्जरा बहुत होती रहती है। आठो कर्मोको जो भाग मिलता है वह उनकी बन्धको प्राप्त अवान्तर कर्म प्रकृतियोमे बँट जाता है। धातिकर्मीको प्राप्त द्रव्य दो भागोमें हो जाता है सर्वधाती और देशघाती। सर्वधाती द्रव्य सब प्रकृतियोमें बट जाता है किन्तु देशघाती द्रव्य केवल देशघाती प्रकृतियोमें ही बटता है। वेदनीयकर्म, आयुकर्म और गोत्रकर्मकी एक समयमें एक ही प्रकृति वधती है अत इन्हें जो द्रव्य मिलता है वह सब उस एक ही कर्मप्रकृतिको मिल जाता है । अत इनमें अवान्तर विभाग नहीं होता । शेप पाँच कर्मोमें ही अवा-न्तर विभाग होता है। उनकी जिस समय जितनी अवान्तर प्रकृतियाँ वधती है। उतनेमें ही बटवारा हौता है।

यद्यपि महावन्धकी रचना गद्य सूत्रात्मक है। तथापि उत्तर प्रकृति प्रदेश बन्धाधिकारके प्रारम्भमें दो गाथाएँ आती है। उनके द्वारा घातिकर्मोकी उत्तर प्रकृतियोमें बटवारके क्रमका निर्देश किया गया है। गाथाएँ इस प्रकार है—

१६४: जैनसाहित्यका इतिहास

'ज सन्वघादिपत्त सगकम्म पदेसाणतिमो भागो । भावरणाण चदुघा तिघा च तत्थ पचघाविग्घे ॥ मोहे दुघा चदुद्धा पचघा वा पि वज्झमाणीण । वेदणीयाउगगोदे य वज्भमाणीणं भागो से ॥

( म॰ व॰, भा॰ ६, पृ॰ ८९ )

इनमें बतलाया है कि प्रदेशवन्यके होने पर घातिकर्मीको जो द्रव्य प्राप्त होता है उसका अनन्तवाँ भाग सर्वघाती द्रव्य है और शेप बहुभाग देशघाती द्रव्य है। ज्ञानावरणको जो देशघाती द्रव्य मिलता है वह उसकी चारो देशघाती प्रकृ-तियोमें विभक्त हो जाता है। दर्जनावरणको जो देशघाती द्रव्य मिलता है वह उसकी तीनो देशघाती प्रकृतियोमें बट जाता है। अन्तरायकर्म देशघाती ही है। अत उसको प्राप्त द्रव्य उसकी पाँचो देशघाती प्रकृतियोमें बट जाता है। मोह-नीयकर्मके देशघाती द्रव्यके मुख्य दो भाग होते हैं एक भाग कपायवेदनीयको मिलता है और एक भाग नोकषाय वेदनीयको। कपायवेदनीयका द्रव्य वन्धा-नुसार चार भागोमें और अकषायवेदनीयका द्रव्य पाँच भागोमें विभक्त हो जाता है। वेदनीय, आयु और गोत्रकर्मकी उत्तर प्रकृतियोमेंसे एक कालमें एकका ही वन्ध होता है। इसलिये इन कर्मोको प्राप्त द्रव्य बधने वाली उस एक प्रकृति-को ही मिल जाता है।

भागाभाग समुदाहारके परवात् चौवीस अनुयोगद्वारोका निर्देश है। जो इस प्रकार है—स्थानप्ररूपणा, सर्ववन्ध, नोसर्ववन्ध, उत्कृष्टवन्ध, अनुत्कृष्टवन्ध, जघन्यवन्ध, अजधन्यवन्ध, सादिवन्ध, अनादिवन्ध, ध्रुववन्ध अध्रुववन्ध, स्वानित्व, एक जीवकी अपेक्षाकाल, अन्तर, सिन्नकर्प, नानाजीवोकी अपेक्षा भग-विचय, भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व। उनके पश्चात् भुजगार, पदनिक्षेप, वृद्धि, अध्यवसान समुदाहार और जीव समु-दाहारका कथन किया गया है। इनका सिक्षप्त परिचय इस प्रकार है—

स्थान प्ररूपणा—इसके अवान्तर अधिकार दो है—योग स्थान प्ररूपणा और प्रदेशबन्ध प्ररूपणा। योग स्थान प्ररूपणामें चौदह जीव समासोके आश्रयसे पहले जधन्य और उत्कृष्ट योगस्थानोंके अल्प बहुत्वका कथन किया है। फिर दस अनुयोगोके द्वारा उनका विशेष कथन किया है। वे दस अनुयोगदार है— अविभाग प्रतिच्छेदप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा; अन्तरप्ररूपणा, स्थानप्ररूपणा, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपितधा, समयप्ररूपणा, वृद्धिप्ररूपणा और अल्पबहुत्व।

मन, वचन और कायसे युक्त जीवकी जो शक्ति कर्मीको लानेमें कारण है

उसे योग कहते हैं। जीवके सब प्रदेशोमें योग शक्ति तारतम्यरूपसे रहती हैं। उसीसे योग स्थान बनते हैं। पहली अविभागी प्रतिच्छेद प्ररूपणामें बतलाया हैं कि प्रत्येक आत्म प्रदेशमें योगशक्तिके कितने अविभागी प्रतिच्छेद होते हैं। उन्हीं समूहको वर्गणा और वर्गणाओं समूहको स्पर्धक कहते हैं। वर्गणा और स्पर्धक प्ररूपणामें उनकी वर्गणाओं और स्पर्धकोका कथन है।

अन्तर प्ररूपणामें वतलाया है कि एक स्पर्धककी अन्तिमवर्गणासे दूसरे स्पर्धककी प्रथमवर्गणामें अविभागी प्रतिच्छेदोकी अपेक्षा कितना अन्तर होता है। स्थानप्ररूपणामें वतलाया है कि कितने स्पर्धक मिलकर एक योगस्थान वनता है। अनन्तरोपनिधामें बतलाया है कि जघन्य योगस्थानसे लेकर उत्कृष्ट योगस्थान तक प्रत्येक योगस्थानमें कितने स्पर्धक बढते जाते है । परम्परोपनिधामें बतलाया है कि कितने योगस्थान जानेपर वे स्पर्धक दूने हो जाते है। समय प्ररूपणामें बत-लाया है कि चार समय वाले, पाँच समय वाले, छह समय वाले, सात समय वाले, आठ समय वाले तथा पुनः सात समय वाले, छह समय वाले, पाँच समय वाले. चार समय वाले, और इनसे ऊपरके तीन समय वाले तथा दो समय वाले योग-स्थान अलग-अलग जगत् श्रेणिके असल्यातवें भाग प्रमाण है। वृद्धि प्ररूपणामें योगस्थानमें होने वाली असल्यात भाग वृद्धि, असल्यातभाग हानि. सल्यातभाग-वृद्धि-सख्यातभागहानि सख्यातगुणवृद्धि-सख्यातगुणहानि, असख्यातगुणवृद्धि-असख्यात गुणहानि, इन चार हानि-वृद्धियोका कथन किया गया है। अल्पबहत्व प्ररूपणमें आठ समय वाले सात समय वाले आदि योगस्थानोके अल्पबहुत्वका कथन है। योगस्थान प्रकरणका दूसरा अधिकार प्रदेशबन्ध स्थान प्ररूपणा है। इसमें बतलाया है कि जो योगस्थान है वे ही प्रदेशबन्घस्थान है किन्तु इतनी विशेषता है कि प्रदेशबन्धस्यान प्रकृति विशेषकी अपेक्षा विशेष अधिक होते है।

सर्व-नो सर्ववन्ध—समस्त प्रदेशबन्धको सर्वबन्ध और उससे कमको नो सर्व-बन्ध कहते हैं। ओघसे सभी कर्मीका सर्ववन्ध भी होता है और नो सर्वबन्ध भी होता है। आदेशसे नरक गतिमें मोहनीय और धायु कर्मके सिवाय शेष कर्मीका नो सर्वबन्थ होता है।

उत्कृष्ट-अनुकृष्ट प्रदेशबन्धप्ररूपणा—में बतलाया है कि ओघसे सभी कर्मीका उत्कृष्ट प्रदेशबन्घ भी होता है और अनुकृष्ट प्रदेशबन्घ भी होता है। आदेशसे नरक गतिमें मोह और आयुकर्मके सिवाय शेष छै कर्मीका अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध होता है।

जघन्यअजघन्य प्रदेशबन्घ प्ररूपणा—में वतलाया है कि ओघसे सब कर्मीका जघन्य प्रदेशबन्घ भी होता है और अजघन्य प्रदेशबन्ध भी होता है।

### १६६ · जैनसाहित्यका इतिहास

सादि-अनादि-ध्रुव-अध्रुव प्रदेशबन्ध प्ररूपणा—मे वतलाया है कि ओघसे छह कर्मोका उत्कृष्ट, जघन्य और अजघन्य प्रदेशवन्ध सादि और अध्रुवबन्ध है अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध सादि आदि चारो प्रकारका होता है। मोहनीय और आयुकर्मका उत्कृष्ट अनुत्कृष्ट जघन्य अजघन्य प्रदेशवन्ध सादि और अध्रुवबन्ध होता है। इत्यादि कथन है।

स्वामित्वप्ररूपणामें अधि व आदेशसे मूल तथा उत्तर प्रकृतियोमें उत्कृष्ट और जघन्य प्रदेशवन्धके स्वामियोका कथन किया है। सामान्यरूपसे जो उत्कृष्ट योगसे युक्त होता है और उत्कृष्ट प्रदेशवन्धके साथ कमसे कम प्रकृतियोका बन्ध करता है वह उत्कृष्ट प्रदेश वन्धका स्वामी होता है। तथा जो जघन्य योगसे युक्त होता है और जघन्य प्रदेशवन्धके साथ अधिकसे अधिक प्रकृतियोका बन्ध करता है, वह जघन्य प्रदेशवन्धका स्वामी होता है।

कालप्ररूपणामे—ओघ व आदेशसे मूल तथा उत्तरप्रकृतियोमें जघन्य और उत्कृष्टप्रदेशवन्धके कालका कथन किया गया है। यथा—ओघसे छह कर्मोके उत्कृष्ट प्रदेशवन्धका जघन्यकाल एक समय और उत्कृष्टकाल दो समय है, इत्यादि।

अन्तरप्ररूपणामें — ओघ व आदेशसे मूल व उत्तरप्रकृतियोके उत्कृष्ट आदि प्रदेशवन्धोके अन्तरकालका कथन है। यथा — ओघसे छह कर्मोके उत्कृष्ट प्रदेश-वन्धका जघन्य अन्तरकाल एक समय और उत्कृष्ट अन्तर कुछ कम अर्धपृद्गल परार्वतप्रमाण है, इत्यादि।

सिनकर्षप्ररूपणामें — उत्कृष्ट प्रदेशवन्ध और जधन्यप्रदेशवन्धके आश्रयसे स्वस्थान सिनकर्ष और परस्थानसिनकर्पका कथन किया गया है। पहले उत्कृष्ट-स्वस्थान और उत्कृष्टपरस्थान सिनकर्पका कथन है, पश्चात् जधन्यस्वस्थान और जधन्यपरस्थान सिनकर्पका कथन है। यथा — मितज्ञानावरणकर्मका उत्कृष्टप्रदेश-वन्य करनेवाला जीव श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण, मन पर्ययज्ञानावरण और केवलज्ञानावरणका नियमसे उत्कृष्टप्रदेशवन्य करता है। यह उत्कृष्टस्वस्थान सिनकर्पका उदाहरण है। इसी प्रकार ओघ और आदेशसे सव सिन्किष् घटित किये है। यह प्रकरण काफी वडा है। उत्कृष्ट सिन्नकर्षके अन्तमें यहाँ भी 'पवाइज्जमाण' और अपवाइज्जमाण उपदेशोका निर्देश मिलता है। जैसा कि यतिवृपभके चूणिसूत्रोमे मिलता है।

भंगिवचयप्ररूपणामें—ओघ व आदेशसे मूल व उत्तरप्रकृतियोके उत्कृष्ट व जघन्य प्रदेशवन्यके भगोका नानाजीवोकी अपेक्षा कथन किया गया है। उसमेंसे मूरुप्रकृतियोकी अपेक्षा कथन नष्ट हो गया है।

भागाभागप्ररूपणा-पूलप्रकृतियोमे भागाभागप्ररूपणाका कथन भी नष्ट हो

गया है। उत्तरप्रकृतियोमें भागाभागका कथन वर्तमान है। marine brack for high तीन आयु, वैक्रियिकषट्क और तीर्थङ्कर प्रकृतिका उत्कृष्ट े र र र के ह्यूस जीव इनका वन्व करनेवाले जीवोके असख्यातवें भाग प्रम 3 7 127 4 m y , gingung gift प्रदेशवन्य करनेवाले जीव असल्यात बहुभागप्रमाण होते है, १ र १० व में अमृत्या गया है। परिमाणप्ररूपणा---मूलप्रकृतियोकी अपेक्षा कथन हो गया है। उत्तरप्रकृतियोकी अपेक्षा कथन करनेवाला भाग • - • • द्रार्थिती नार वतलाया है—तीन आयु, और वैक्रियिकपट्कका उत्कृष्टप्रदेश عادي الديماسية وا प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव असख्यात है। आहारकद्विकका उत प्रदेशबन्ध करनेवाले जीव सख्यात है। इत्यादि रूपसे ूरे भूत प्रसाहित परिमाण वतलाया गया है। . • , + म्हारतस्य क्षेत्रप्ररूपणा--- मूलप्रकृतियोमें क्षेत्रप्ररूपणाका कथन तो प्रकृति विपयक कथन अवशिष्ट है। उसमें वतलाया है कि र षट्क, आहारकदिक और तीर्थं द्वार प्रकृतिका उत्कृष्ट औ करनेवाले जीवोका क्षेत्र लोकके असल्यातवें भाग है अ . . . १००० है जिली उत्कृष्टप्रदेशवन्य करनेवाले जीवोका क्षेत्र लोकके सख्या इत्यादि कथन है। . ----स्पर्शन प्ररूपणा---मूलप्रकृतियोमे कथन करनेवाला भ - १० मी स्ट्राह्य है। उत्तरप्रकृतियोके उत्कृष्ट अनुकृष्ट जवन्य और अजवन्य \*\* अ का के प्रमेश्वर वालोके स्पर्शनका कथन अवशिष्ट है। नानाजीवोंकी अप्रेक्षाकाल-मूलप्रतियोकी अपेक्षा उत्कृ १ - इन्डिंग्स्ट महत्ते हो गई जघन्यकालप्ररूपणा तथा उत्तरप्रकृति विषयककाल प्र प्राप्त हा है। प्लेन्स नानाजोवोको अपेक्षा अन्तर-इसमें बोघतथा बादेशसे मूल - हे रच्या सम्बद्धात और उत्कृष्ट आदि प्रदेशबन्घोका अन्तरकाल नानाजीवोकी अपेक्ष क्षर्र - ग्रह्म - ग्रांश रहायो यथा-आठो कर्मीके उत्कृष्टप्रदेशबन्यका जघन्य अन्तर एक --- इन चंदनतावरण बीर प्रदेशबन्धका अन्तरकाल नहीं हैं। उत्तरप्रकृतियोकी अपेक्ष . मा है। यह इन्य्स्त्रमा इत्यादि कथन है। ं नेने गृह मिलकर्ष बेटि भावप्ररूपणा-चू कि सव प्रकृतियोका वन्व औदियकभा न्द्र र्गाराचि इन्तमें वहीं भी यहाँ सव मूल और उत्तरप्रकृतियोका जघन्य और उत्कृष्ट म दिरा मिना है। बंग कि जीवोके औदयिक भाव वतलाया है। अल्पवहुत्वप्ररूपणा—अल्पवहुत्वके दो भेद है स्वस्य क्षा क्षा परस्थान अल्पवदन्व । प्रलप्कतिगोर्धे स्वर्गान शहास्त्रज्ञ गर १६८: जैनसाहित्यका इतिहास

#### भुजगार बन्ध

इस प्रकरणमें भुजगार, अल्पतर, अवस्थित और अवक्तव्यवन्धोका कथन है। पिछले समयकी अपेक्षा वर्तमानमें अधिक प्रदेशोका बन्ध करना भुजगार बन्ध है, कम प्रदेशोका बन्ध करना अल्पतरबन्ध है, पिछले समयमें जितना प्रदेश बन्ध किया था वर्तमान समयमें भी उतना ही प्रदेशवन्ध होना अवस्थितवन्ध है, और बन्ध न करके बन्ध करना अवक्तव्यवन्ध है। इन बन्धोका कथन तेरह अनुयोगो-के द्वारा किया गया है—समुत्कीर्तना, स्वामित्व, काल, अन्तर, नाना जीवोकी अपेक्षा भगविचय, भागाभाग, परिमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर भाव और अल्पबहुत्व। ताडपत्रके नष्ट हो जानेसे इस प्रकरणका कुछ भाग लुप्त हो गया है।

यहाँ भी मूल प्रकृतियोमें भोघसे अवस्थित पदके कालका कथन करते हुए पवाइज्जंत तथा अपवाइज्जत उपदेशका निर्देश किया है।

#### पदनिक्षेप

उनत भुजगार अल्पतर आदि पद उत्कृष्ट भी होते हैं और जघन्य भी होते हैं। अत इस प्रकरणमें भुजगारके उत्कृष्ट वृद्धि और जघन्य वृद्धि ये दो भेद करके अल्पतरके उत्कृष्ट हानि और जघन्य हानि ये दो भेद करके तथा अवस्थित पद- के उत्कृष्ट अवस्थान और जघन्य अवस्थान ये दो भेद करके कथन किया गया है। अत पदिनक्षेपके समुत्कीर्तना, स्वामित्व और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारोमेंसे प्रत्येकके उत्कृष्ट और जघन्य ये दो भेद करके कथन किया है। तदनुसार उत्कृष्ट समुत्कीर्तना, उत्कृष्ट स्वामित्व और उत्कृष्ट अल्पबहुत्वमें ओघ और आदेशसे मूल और उत्तर प्रकृतियोको उत्कृष्ट वृद्धि, उत्कृष्ट हानि और उत्कृष्ट अवस्थानका कथन है। तथा जघन्य समुत्कीर्तना, जघन्य स्वामित्व और जघन्य अल्पबहुत्व- में ओघ और आदेशसे मूल और उत्तर प्रकृतियोको जघन्य समुत्कीर्तना, जघन्य स्वामित्व और जघन्य अल्पबहुत्व- में ओघ और आदेशसे मूल और उत्तर प्रकृतियोको जघन्य वृद्धि, जघन्य हानि और जघन्य अवस्थानका कथन है।

इस प्रकरणका भी ताडपत्र नष्ट हो जानेसे कितना ही अश लुप्त हो गया है।

## वृद्धि

वृद्धि पदसे यहाँ वृद्धि, हानि, अवस्थित और अवक्तव्य इन चारोका ग्रहण होता है। इन चारोके अवान्तर भेद वारह है—अनन्त भाग वृद्धि, अनन्तभाग हानि, असख्यातभागवृद्धि, असख्यातभागहानि, संख्यातभागवृद्धि, सख्यातभागहानि संख्यातगुणवृद्धि, सख्यातगुणहानि, असख्यातगुणवृद्धि, असख्यातगुणहानि, अवस्थित भीर अवक्तव्य। यहाँ इन पदोकी अपेक्षा समुस्कीर्तना आदि तेरह अनुयोगोका ओघ

और आदेशसे मूल तथा उत्तर प्रकृतियोमें कथन किया है। यहाँ भी मूल प्रकृ-तियोकी अपेक्षा वृद्धि अनुयोगद्वारका कथन करने वाला प्रकरण ताडपत्रके नष्ट हो जानेसे नष्ट हो गया है। केवल उत्तर प्रकृतियोका प्रकरण अविशष्ट है।

#### अध्यवसानसमुदाहार

अध्यवसान समुदाहारके अन्तर्गत दो अनुयोगद्वार है—प्रमाणानुगम ओर अल्पवहुत्व । प्रमाणानुगममें योगस्थानो और प्रदेशवन्वस्थानोके प्रमाणका कथन करते हुए बतलाया है कि ज्ञानावरणीय कर्मके असख्यात प्रदेशवन्वस्थान है जो योगस्थानोसे सख्यातवें भाग प्रमाण अधिक है । इसका कारण भी वतलाया है । मूलप्रकृतियोकी तरह ही उत्तर प्रकृतियोमें प्रत्येक प्रकृतिकी अपेक्षा योगस्थानो और प्रदेशवन्वस्थानोके प्रमाणका अलग-अलग कथन किया है । तथा अल्पवहुत्व-में इन योगस्थानो और प्रदेशवन्वस्थानोके अल्पवहुत्वका कथन मूल व उत्तर प्रकृतियोकी अपेक्षा किया है ।

### जीवसमुदाहार

जीवसमुदाहारके अन्तर्गत भी दो अनुयोगद्वार है—प्रमाणानुगम और अल्प-वहुत्व । प्रमाणानुगममें चौदह जीवसमासोके आश्रयसे जघन्य और उत्कृष्ट योग-स्थानोको कथन करनेके वाद, उन्ही चौदह जीवसमासोके आश्रयसे जघन्य और उत्कृष्ट प्रदेशवन्घ स्थानोके अल्पवहुत्वका कथन किया है । तथा अल्पवहुत्वमें उसके जघन्य उत्कृष्ट और जघन्योत्कृष्ट भेद करके ओध व आदेशसे सब मूल व उत्तर प्रकृतियोके प्रदेशोके वन्धक जीवोके अल्पवहुत्वका कथन किया है ।

इस प्रकार महावन्यके अन्तर्गत प्रकृतिवन्य, स्थितिवन्य, अनुभागवन्य और प्रदेशवधाधिकारोके विपयका यह सामान्य परिचय है। चारो अधिकारोकी शैली तथा अनुयोगद्वार आदि सब समान है। केवल आधार भूत प्रकृतिवन्य स्थिति-वन्य आदि वन्योको लेकर ही विषय भेद पाया जाता है।

महावन्घके उपर्युवत वस्तु-विश्लेषणसे यह स्पष्ट है कि इस सिद्धान्त-ग्रन्थमें अनुयोगद्वार पूर्वकवन्धके भेदोका विवेचन किया गया है। इस विवेचन-सन्दर्भमें जिन भु जाकार आदि वन्ध-विकल्पोका कथन आया है उनका उत्तरकालीन साहि-त्यपर पूरा प्रभाव दिखायी पडता है। वास्तवमें बन्धका ऐसा सूक्ष्म और विस्तृत प्रतिपादन अन्यत्र दुर्लभ है।

### द्वितीय अध्याय

# चूणिसूत्र साहित्य

दिगम्बर परम्परामें मूल सिद्धान्त ग्रन्थों कुछ ही समय पश्चात् चूणिसूत्र साहित्य लिखा गया है। इस साहित्य विधाका उद्गम कव और कैसे हुआ यह तो निश्चित रूपसे नहीं कहा जा सकता पर 'कसायपाहुड' पर यतिवृपभके जो चूणि सूत्र उपलब्ध है, उनके अध्ययनसे यह अनुमान होता है कि इतने प्रौढ सूत्र एकाएक नहीं लिखे जा सकते हैं। अवश्य कोई पूर्ववर्ती परम्परा रहीं होगी, जो अनविच्छन्न कालके प्रवाहमें आज उपलब्ध नहीं है।

मूल सिद्धान्त ग्रन्थो और चूणि सूत्रोके तुलनात्मक अध्ययनसे इतना अवश्य प्रकट होता है कि चूणिसूत्र सिद्धान्त ग्रन्थोके पश्चात् और अन्य भाष्य एव विवृत्तियोके पूर्वमें रचे गये होगे। यहाँ यह स्मरणीय है कि दिगम्बर परम्पराका 'चूणिसूत्र साहित्य' श्वेताम्बर-परम्पराके 'चूणि साहित्य' से स्थापत्य और वर्ण्य-विषय दोनो ही दृष्टियोसे भिन्न है। श्वेताम्बर परम्पराकी चूणियाँ गद्यात्मक और पद्यात्मक मिश्रित शैलीमें लिखी गयी है। इनकी भाषा भी सस्कृत मिश्रित प्राकृत है तथा कितपय चूणियाँ प्राकृतमे भी उपलब्ध है। इन चूणियोकी शैलीकी एक प्रमुख विशेषता आख्यानात्मक उदाहरणो द्वारा विषयके स्पष्टीकरणकी है। चूणिकार अपंनी ओरसे कोई सिद्धान्तात्मक नये तथ्य अकित नही करता, अपितु निर्युक्तियो और भाष्यो द्वारा विवृत तथ्योकी ही पुष्टि करता है।

पर दिगम्बर परम्पराके चूणि सूत्रोमें आगम सम्बन्धी नये तथ्योकी प्रचुरता है। बीज पदरूप गाथा सूत्रो पर ये 'चूणिसूत्र' वृत्तिका कार्य करते हुए भी अनेक नये तथ्योको सूत्र रूपमें प्रस्तुत करते है। यही कारण है कि जयधवलाकारने चूणि सूत्रोके भी व्याख्यान लिखे है। बताया जाता है कि 'कसायपाहुड' की गाथाओका सम्यक् अर्थ अवधारण कर उन पर वृत्ति सूत्र लिखे गये है। ये वृत्ति सूत्र ही चूणिसूत्र कहे जाते है। 'जयधवला' में वृत्ति सूत्रका लक्षण निम्न प्रकार बताया है—

'सुत्तस्सेव विवरणाए सिवत्तसद्दरयणाए सगिहयसुत्तासेसत्थाए वित्तिसुत्तवव-एसादो ।'

१. जयधवला अ० प० ५२।

अर्थात् जिसकी शब्द रचना सिक्षप्त हो और जिसमें सूत्रगत विशेष अर्थोका सग्रह किया गया हो, ऐसे सूत्रोके विवरणको वृत्ति सूत्र कहते हैं।

चूणि सूत्रोके अध्ययनसे ऐसा प्रतीत होता है कि इस प्रकारके साहित्यमें वृत्ति रूप संक्षिप्त सूत्र लिखे जाने पर भी अर्थ बहुल पदोका समावेश किया गया जिससे चूणि सूत्रोमें पर्याप्त प्रमेयका समावेश हुआ है। यदि इन चूणि सूत्रोको चूणि पदो का समानार्थंक मान लिया जाय, तो चूणिपदकी व्याख्यामें समाहित सभी लक्षण इन सूत्रोमें घटित होते हैं। हम यहाँ चूणिपदका लक्षण प्रस्तुत करते हैं।

अत्यबहुल महत्य हेउ-निवाओवसगगगम्भीर्। बहुपायमवोच्छिन्नं गम-णयसुद्धः त चुण्णपय ॥

अर्थात् अर्थवहुल, महान अर्थका घारक या प्रतिपादक, हेतु निपात और उपसर्गसे युक्त गम्भीर, अनेक पद समन्वित और अन्यविच्छन्न चूिणपद कहलाते हैं। आशय यह है कि जिनमें वस्तुका स्वरूप घारा प्रवाहसे कहा गया हो तथा जो अनेक प्रकारके जाननेके उपाय और नयोसे शुद्ध हो, उन्हें चौर्ण अथवा चूिण सम्बन्धीपद कहते हैं।

चूर्णिपदका यह लक्षण चूर्णि सूत्रोमें घटित होता है। अत यह अनुमान सहज है कि 'वृत्ति' और 'चूर्णि' एकार्थक है । आचार्य यतिवृषभने 'कसायपाहुड' के गाथा-सूत्रोपर वृत्यात्मक ऐसे सूत्र लिखें, जो वीजपदोके विश्लेषणके साथ प्रसगगत नये तथ्योके भी सूचक है। अतएव चूर्णि सूत्र सूत्रात्मक शैलीमें रचित बीजपद विवृत्यात्मक ऐसा साहित्य है, जिसमें शब्द अल्प और अर्थवहुल पाया जाता है। यथार्थत चूर्णिसूत्रकार गाथा-सूत्रोके वीजपदोका विश्लेपण कई सूत्रो-में भी करते है । बीजपदोमें अन्तर्निहित अर्थका विश्लेपण जब तक प्रकट नही हो जाता, तब तक वे सिक्षप्त रूपमें सूत्रोका प्रणयन करते हैं। अपने इस कथन-की पुष्टिके हेतु ''पेज्जदोसविहत्तिअत्थाहियारा'' की दूसरी गाथा वाईसवी सख्यक ली जा सकती है। चूर्णि सूत्रकारने इस गाथाके प्रत्येक पदको बीज मान-कर प्रकृति विभिवतका १२९ सूत्रोमें, स्थिति विभिवतका ४०७ सूत्रोमें, अनुमाग विमक्तिका १८९ सूत्रोमें, प्रदेश विमक्तिका २९२ सूत्रोमें, झीणाझीणका १४२ सूत्रोमें और स्थित्यन्तिकका १०६ सूत्रोमें वर्णन किया है। इस वर्णनसे यह घ्वनित होता है कि चूर्णिसूत्र साहित्य वीजपदोका व्याख्यात्मक तो है ही, साथ ही उसमें ऐसे भी अनेक पद प्रयुक्त है, जिनकी व्याख्या या वर्णन जाननेके लिये सकेत किया गया है। अणुचितिकण णेदब्व (सूत्र १९२, गाथा ६२), गेण्हियव्व (सूत्र १५५, गाथा १२३), बहुन्न (सूत्र ३३५, गाथा १२३), साहेयन्न (सूत्र ८५

१ अभिधान राजेन्द्र 'चुण्णपद'।

## १७२ . जैनसाहित्यका इतिहाग

गाथा ५८९,) आदि पदोरे यह प्राप्ट है कि चूर्णियूत्रोमे निहित अर्थ उच्चारणा-चार्य या व्याग्यानाचार्यो दारा अत्रगन्तव्य अथवा मननीय है।

चूणि सूत्रोंके निर्देशणके सम्बन्धमें 'जयध्यलाटीका' में भी कतिवय तथ्य उपलब्ध है। हम यहाँ उस सिमर्थको प्रम्तुनकर 'चूणि सूत्र' साहित्य विधाके रवस्प निर्धारणका प्रयास करेंगे। यास्त्रवसे यह साहित्य विधा मृत्यात्मक ऐसी मौलिक विधा है, जिसमें बीज पदोकी यृत्तिके साथ विषय सम्बन्धी नये तथ्य भी सकेतित है। चूणि सूत्रोंने प्रस्तुत की गयी पृत्तिमां सूत्रात्मक है, भाष्यात्मक नही। साहित्य विधाकी मनोवैज्ञानिक पीठिकाम बतलाया जाता है कि मूल आगम सम्बन्धी रचनाओंके तत्काल ही सूत्रात्मक वृत्तिमां कियी जाती है, जो उत्तरकालीन वार्तिका। पूर्व स्प रहती है, ऐसे सूत्रोंकी व्याग्याण भी उत्तर-कालमें टीकाकारो हारा कियी जाती है।

जयधवलाकी मगल गानाओं में यित्रियमको वित्तिमुत्ताता'—वृत्तिसूत्र कर्ता लिगा है। और जयधवलाके अन्दर तो चुण्गिमुत्त करके बहुतायतमें उनका उल्लेख पाया जाता है। इसी तरह पट्गण्डागमकी टीका धवलामें भी चुण्णिसुत्त नामसे उनका निर्देश पाया जाता है। उन्द्र निन्दिने अपने श्रुतावतारमें वृत्तिसूत्र और चूणिसूत्र दोनो नामो हा प्रयोग वहे हमसे किया है। उन्होंने लिखा है कि उसके परचात् यातवृषभने उन गायाओं पर वृत्ति सूत्र रूपमें हैं हजार प्रमाण चूणि सूत्रोकी रचना की। उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि यातवृषभकी इस कृतिका नाम चूणिसूत्र है और कपायपाहुउकी वृत्तिरूप होनेसे उन्हें वृत्ति सूत्र कहते है।

धवलामें इन्हें पाहुड चुिणासुत्त भी कहा है। कसायपाहुउका सिक्षप्त नाम पाहुड करके उसके चूिणसूत्र होनेसे पाहुउचुिण्णसुत्त कहना उचित ही हैं। त्रिलोकप्रज्ञप्तिकी अन्तिम गाथामे त्रिलोकप्रज्ञप्तिका परिमाण वतलाते हुए

१. 'सो वित्तिसत्तकत्ता जरवसटो में वर देऊ।' ---क० पा०, भा० १, ५० २।

२. का पा भा १, ५० ५, १२, २७, ८८, ९६।

३. 'पुणो सो अत्थो आइरियपरपराण आगत्ण गुणइरभडारय सपत्तो । पुणो तत्तो आइरियपरपराण आगत्ण अञ्मखु णागहित्यभटारयाण मृल पत्तो । पुणो तेटि दोहिवि कमेण जदिवसह भडारयस्म वन्ताणिदो, तेणिव अणुभागसंकमे सिस्साणुग्गहट्ठम
चुण्णिसुत्ते लिहिदो ।' —पट्खं, पु० १२, पृ० २३२ ।

४. 'तेन ततो यतिपतिना तद्गाथा वृत्तिसङ्गरूपेण। रिचतानि पट्सल्सयन्थान्यथ चूणि । सूङ्गाणि॥ १५६॥ —तत्त्वान् ०, पृ० ८७।

५ 'ण्यत्त कत्थ सिंह ? पाहुड चुण्णिसुत्ते सुप्पसिद्धं।' — पट्ख, पु० १२, पृ० ९४।

६. 'चुण्णिसरूव छक्षरणसरूवपमाण होइ किं जता अट्ठसहस्सपमाण तिलोयपण्णित-णामाण ॥७७॥ —ति० प० भा० २, प० ८८२ ।

'चूिष्णसरूव' का निर्देश आया है जो यतिवृपभक्त चूिष्मूत्रोके लिये ही आया है। इस गायाके यतिवृपभकी कृती माने जानेसे यह मानना पडता है कि यति-वृपभने स्वय अपनी इस कृतिको चूिष्ण' सज्जा प्रदान की थी।

दि० जैनसाहित्यमें चूणिस्त्रके नामसे प्रसिद्ध अन्य किसी रचनासे हम अवगत नहीं है। किन्तु धवलाटीकामें वीरसेनस्वामीने पट्खण्डागमके सूत्रोको भी 'चुण्णिसुत्त' नामसे अभिहित किया है। परन्तु उन्ही सूत्रोको चूणिसूत्र कहा है जो गाथाके व्याख्यानरूप है। वात यह है कि वेदनाखण्डमें कुछ गाथाएँ भी आती है जो सूत्र उनके व्याख्यानरूप है उन्हीको धवलाकारने चूणिसूत्र कहा है। इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि गाथाओं व्याख्यानरूप सूत्र चूणिसूत्र कहे जाते थे।

जयधवलाकारने यतिवयभाचार्यके चूर्णिसूत्रोको वृत्तिसूत्र कहा है। जिस प्रसगसे जयधवलाकारने वृत्तिसूत्रका लक्षण दिया है, उस प्रमगको भी यहाँ दे देनेसे उसपर विशेषप्रकाश पडेगा।

प्रसग यह है कि चूणिसूत्रोमें एक जगह केवल दोका अक रखा है। उसपर शकाकार पूछता है कि यह दोका अक यहाँ क्यो रखा? तो जयघवलाकार उत्तर देते हैं कि अपने हृदयमें स्थित अर्थका ज्ञान करानेके लिये यतिवृषमाचार्यने २ का अक रखा है। इसपर शकाकार पुन पूछता है कि उस अर्थको अक्षरोके हारा क्यो नही कहा? तो जयघवलाकार उत्तर देते हैं कि वृत्तिसूत्रका अर्थ कहनेपर चूणिसूत्रके उपयुक्त कोई नाम ही नही रहता क्योंकि जिसमें वृत्तिसूत्रका अर्थ भी कहा गया हो उसे वृत्तिसूत्र नही कहा जा सकता। 'जो सूत्रका हो ज्याख्यान करता है तथा जिसकी शब्द रचना सक्षिप्त है और जिसमें सूत्रके समस्त अर्थको सग्रहीत कर दिया गया है उसे वृत्तिसूत्र कहते है।

वृत्तिसूत्रका उक्त रुक्षण यतिवृपभके चूिणसूत्रोमें पूर्णतया घटित होता है क्योकि उसकी शब्द रचना सक्षिप्त है फिर भी उनमें गाथासूत्रोका समस्त अर्थ सगृहीत है। सभव है जयधवलाकारने वृत्तिसूत्रका यह लक्षण चूिणसूत्रोकी दृष्टि रखकर ही बनाया हो।

किन्तु इस प्रकारके वृत्तिसूत्रोको चूणिसूत्र नाम देनेका हेतु क्या है यह पूर्वमें लिखा जा चुका है ।

महत्त्व

चूणिसूत्रोका महत्त्व कसायपाहुडकी गाथाओसे किसी तरह कम नही प्रतीत

१ 'एदस्स गाहासुत्तस्म विवरणभावेण रचिद उवरिम चुण्णिसुत्तादो ।'

<sup>---</sup>पटख०, पु० १२, पृ० ४१।

२ का०पा०, भा०२, पृ०१४१।

# १७४ · जैनसाहित्यका इतिहास

होता । चू कि गाथासूत्रोमें जिन अनेक विषयोकी पृच्छा मात्र और सूचना मात्र है उन सबका प्रतिपादन चूिंणमूत्रोमें किया गया है । अतः एक तरहसे कसायपाहुड और चूिंणमूत्र दोनो मिलकर एक ग्रन्थरूप हो गये है और चूिंणमूत्रकारका मत कसायपाहुणकारका मत माना जाता है। वीरगेनस्तामीने धवला टीकामें अनेक स्थानो पर चूिंणसूत्रकारके मतको 'कमायपाहुड' के नामसे उल्लिखित किया है । इतना ही नहीं किन्तु चूिंणसूत्रको उद्धृत करके उमे पाहुटसुत्त नामगे अभिहित किया है ।

घवला में अनेक स्थानो पर पट्पण्डागमके मति सामने चूणिस्त्रकारके मत-को रत्न कर वीरसेनस्वामीने दोनोको परस्पर विरुद्ध वतलाया है। और इम तरह चूणिस्त्रकारके मतोको पट्पण्डागमके मतोमे नमकक्षता प्रदान की है। इसका प्रभाव हम उत्तर कालीन गन्यकारो पर भी पाते है। विक्रमकी ग्यारहर्वी शताब्दी-के जैनाचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीने घवलाके आधार पर लिक्सार नामक ग्रन्थकी रचना की थी। उममें उन्होंने पहले यतिवृपभके मतका निर्देश किया है तदनन्तर भूतवलिके मतका निर्देश किया है। यतिवृपभका मत उनके चूणिस्त्रोंके आधार पर ही दर्शाया गया है यह कहने की आवश्यकता नही है। अत चूणि-स्त्रोंका महत्त्व स्पष्ट है।

कसायपाहुड और चुण्णिसुत्त : अधिकार विमर्श

यह लिख आये है कि दो गाथाओं के द्वारा गुणधराचार्यने कपाय प्राभृतके अधिकारोका नाम निर्देश किया है। और वे दोनो गाथाएं गुणधरकृत ही मानी गई है उसमें कोई मतभेद नहीं है।

यति वृपभने भी अपने चूर्णिसूत्रोके द्वारा १५ अर्थाधिकारोका निर्देश किया है किन्तु गुणधर निर्दिष्ट अधिकारोसे उसमें अन्तर है।

जयधवला टीकामें इस पर आपित करते हुए यह आशन्द्वा की गयी है कि गुणधर भट्टारकके द्वारा कहे गये पन्द्रह अधिकारोके रहते हुए उन्ही पन्द्रह अधिकारोको अन्य प्रकारसे वतलानेके कारण यतिवयम गुणधर भट्टारकके दोष दिखाने वाले क्यो नही होते ? इसका परिहार करते हुए जयधवलाकारने लिखा है कि

कसायपाहुडे सम्मत्तसम्मामिच्छत्ताणमुक्कस्साणु मागो दसणमोहक्खवग मोत्तूण सब्बत्थ होदित्ति पर्कविदत्तादो वा णव्वदे-पट्ख, पु० १२, पृ० ११६, पृ० १२९, पृ० १३८।

२ षट्० पु० १२, पृ० २२१। 'ण्सो पाहुड चूण्णिसुत्ताभिष्पाओ ।- पट्ख, पु० ६, पृ० ३३१

 <sup>&#</sup>x27;कसायपाहुङसुत्तेणेद्सुत्त विरुन्झिदि ति। बुत्ते सच्च विरुज्झइ—षट्ख पु० ८, पृ० ५६ ।
 'एसो मतकम्मपाहुङउवदेसो कसायपाहुङ उवदेसो पुण .. पु० १, पृ० २१७ ।

४ जिंद मरिद सासणों सो णिरय तिरिक्ख णर ण गच्छेदि । णियमा देंवगच्छिदि जङ्ग्वसह मुणिह वयणेण । १३४९।। उवसमसेढीदो पुण ओदिण्णो सासण ण पाउणिद । भू तबिल्णाह णिम्मल सुत्तरस फुडोवदेसेण । १३५०।। लिब्य०

यतिवृषभने गुणघराचार्यके द्वारा कहे गये अधिकारोका निषेध नही किया किन्तु उनके ही कथनका अभिप्रायान्तर व्यक्त किया है। गुणघराचार्यने तो पन्द्रह अधिकारोकी दिशा मात्र दिखलाई है। उससे यह आशय नही लेना चाहिये कि जिन अधिकारोका गुणघराचार्यने निर्देश किया है वे ही अधिकार होने चाहिये। इसी बातको दिखलानेके लिये यतिवृषभने अन्य प्रकारसे पन्द्रह अधिकार कहे है। सभवत अपने उक्त परिहारको उपपन्न करनेके लिये जयधवलाकारने एक तीसरे प्रकारसे पन्द्रह अधिकारोका निर्देश किया है और लिखा है कि इसी प्रकार चौथे पाचवें आदि प्रकारोसे पन्द्रह अधिकारोका कथन कर लेना चाहिये। गुणध्याचार्यके द्वारा निर्दिष्ट पन्द्रह अधिकारोका कथन करने वाली गाथाए इस प्रकार है—

'पेज्जदोस विहत्ती ट्ठिदि अणु भागे च बघगे चेय । वेदग उवजोगेवि य चउट्ठाण वियजणे चेय ॥१३॥ सम्मन देस विरयी सजम उवसामणा च खवणा च । दसण चरित्त मोहे अद्धापरिमाणणिद्देसो ॥१४॥

१. पेज्जदोसिवहत्ती (प्रेयोद्वेष विभिन्तत,), २ दि्ठिद (स्थिति विभिक्ति), ३ अणु भाज (अनुभाग विभिक्ति), ४-५ वधग (अकर्मवन्धकी अपेक्षा बन्धक और कर्मवधकी अपेक्षा बन्धक अर्थात् सक्रामक), ६ वेदग (वेदक), ७ उवजोग (उप-योग) ८ चउट्ठाण (चतु स्थान), ९ वियजण (व्यञ्जन), सम्मत्त (१० दर्शन-मोहकी उपशामना और ११ दर्शनमोहकी क्षपणा। १२ देस विरयी देश विरति), १३ सजम (सकल सयम), १४ उवसामणा च (चारित्र मोहकी उपशामना), १५ खवणा च (चारित्र मोहकी क्षपणा) ये पन्द्रह अधिकार गुणधरा-चार्यने कहे है। उक्त गाथाओ के ही आधार पर रचित चूर्णिसूत्रोमें यतिवृषभने नीचे लिखे अनुसार पन्द्रह अधिकार गिनाये है—

पेज्ज दोसे १ (प्रेयोद्वेप, विहत्ति ट्ठिंद अणु भागे च २ (प्रकृतिविभिन्ति, स्थितिविभिन्ति, अनुभागविभिन्ति, प्रदेशिवभिन्ति, झीणाझीणा और स्थित्यन्ति-कको लिये हुए दूसरा अधिकार), बधगैति वधो च ३ सकमो च ४ (बन्धकपदसे तीसरा बन्धक और चौथा सक्रम) अधिकार वेदएत्ति उदओ च ५. उदीरणा च ६ (वेदकपदसे पाचवा उदयाधिकार और छठा उदीरणाधिकार), उवजोगे च ७. (उपयोग), चउट्ठाणेच ८ (चतु स्थान), वजणे च ९ (व्यञ्जन), सम्मत्तित्ति दसणमोहणीयस्स उवसामणा च १०. दसणमोहणीयक्खवणा च ११ ('सम्यक्त्व' पदसे दर्शन मोहनीयकी उपशामना नामक दसवा दर्शन मोहनीयकी क्षपणा नामक ग्यारहवां अधिकार), देसविरदी च १२ (देशिवरित नामक बारहवा अधिकार), संजमे उवसामणा च खवणा च चारित्त मोहणीयस्स उवसामणा च १३, खवणा च १४ (चारित्र मोहनीयकी उपशामना नामक तेरहवा और चारित्र मोहनीयकी

त्यवणा नामक नीवत्या विकार) अदा परिमाणणिईमी १५. (और पन्द्रह्वा अद्यापरिमाण निर्देश नामक एक्किन ।

गुणनरानार्वने 'पे जिने । दिन्ती' इत्यादि गामा है पूर्वाप द्वारा पान विकित कारों तो सूचित किया है। दिन्नु उनके मामों हे मध्यन्तमं 'पेजन दोग विहनी दिन्दि अण भागे य बनगंनेग । दिन्दि उनका ही कहा है। इस गुणजाने पेजनदोग बिह त्ती, दिन्नि, अणुभाग कीर नगह उन भार मामोजा मंत्रेज मात्र मिनता है। उनके यह स्पट्ट नहीं हाला कि पारस्त । पान जीनजानेगी जीन अधिकार किम नाम पाना है। उनीये वानर्व यात्र प्राप्त जात गावार्थमें इति अनुमरण करते हुए भी जगके जारा केनता नार वा क्रियोग विदेश महरते हैं और वेदक अधिकारके जवग और जवीरणा हो भेद करके महणाकी पृति करते हैं।

तभा गूणभागार्थने स्यमास्यम छिष्य और लिडियको तेरहर्या और चीवहर्वा अधिकार माना है। फिन्तु यित्वप्रभने नयमास्यम लिडिएको तो स्वतत्र अधिकार माना है परन्तु गामार्थे आये तम् सजमे प्रको जन्मामना और अपणाके नाय जोड विभा है और इस तरह जन्होंने स्थम लिडिए नामक अधिकारको नहीं माना। इस तरह जो एक सरयार्थी कभी हुई उसकी पृति जन्होंने अद्यापरिमाण निर्देश-को पन्त्रहर्वा अधिकार मानार की है।

ित वो गाधाओं में पन्नित अधिवारीका नाम निर्देश हैं, उनका अन्तिम पर श्रापरिमाणिष्ट्रेमों हैं। उसने कुछ शानायोंके मतानुसार 'अब परिमाण-निदेश' नामका पन्नहर्श अधिकार है। परन्तु जिन एक मी अस्मी गायाओं में पन्न् अभिकारोगा वर्णन करनेकी प्रतिज्ञा की है उनमें अखापरिमाणका निर्देश करने नानी एट् गाधाएँ नहीं आई है। तथा पन्न्रह अधिकारों गायाओं निवाग करते हुए एम प्रकारकी कोई सूचना भी नहीं की गई है। इसने प्रतीत होता है कि गुजरानां को अञ्चापरिमाण निर्देश नामका पन्नहर्ग अधिकार इन्छ नहीं था। किन्तु प्रतिम्पभने उसे एक स्वता अधिकार माना है।

एह समी तरण हमने उन्त अधिकार निर्देशक नूरिम्बोनो मान्ने रख कर किए हैं। तेन्तु पतिवृगभके समस्त चूरिस्बोने अवलोकनते पता चलता है कि बच्चेते उन्त पत्पत् अधिकारोक्षा निर्देश करके भी अपने चूरिस्बोनी रचना स्वारणानि गरा विदेश अधिकारोंने अनुमार ही की हैं।

रहें पर बात स्मरण रखना चारिए कि व (३४४०) अकेन रहे हिए हमा-देन रहा कहाते सारण प्रयोग किया है। यथा— विह्ने हुँ देन कुमाने देन विकास , इस दूसरे अधिकारके अन्तर्गत बाईमवी गाथाका पदच्छेद करते हुए यति-वृषभने इसमें प्रकृतिविभिन्त, स्थितिविभिन्त, अनुभागविभिन्त, प्रदेशविभिन्त, झीणाझीण और स्थित्यन्तिकका समावेश कर लिया है।

आगे विषक दो भेद वध और सक्रम करके तीसरे और चौथे अधिकारका ग्रहण किया है। आगे वेदक अणियोगद्वारके उदय और उदीरणा भेद करके पाँचवें और छठें अधिकारका निर्देश किया है। गुणधराचार्यने वेदकके दो भेद नहीं किये है। आगे 'उवजोगेत्ति' अणियोगद्दारस्स सुत्त' लिखकर सातवें उपयोग अधिकारका निर्देश किया है। आगे 'चउट्ठाणेत्ति अणियोगद्दारें' लिखकर आठवें चतुस्थान नामक अधिकारका निर्देश किया है। फिर ' 'वजणेत्ति अणिओगद्दारस्स सुत्त' लिखकर नौवें व्यजन नामक अधिकारका निर्देश किया है।

कसायपाहुडकी अधिकार-निर्देशक गाथा १४ में 'सम्मत्त' पद आया है उससे यितवृषभने भी दो अधिकार लिये है—एक दर्शनमोहकी उपशामना और एक दर्शनमोहकी क्षपणा। किन्तु अधिकारोका वर्णन करते समय एक सम्यक्तव" नामक अनुयोगद्वारका ही निर्देश किया है। यद्यपि उसके अन्तर्गतः दर्शनमोहकी उपशमना और क्षपणा दोनोका कथन किया है किन्तु उनका निर्देश अनुयोगद्वार शब्दसे नहीं किया।

आगे देशविरति<sup>८</sup> नामक १२ वें अधिकारका निर्देश है।

१. 'पयडीए मोहणिज्ञा विहत्ती तह टि्ठदीण अणुभागे । उक्कत्स्वन्यक्क्कें ज्ञेन्यक्कें च्येन्यकें च टि्ठदिय वा ।।२२।। चूणिस्०—पदच्छेदो । त जहा—ज्यक्कें च्येन्यकें चित्रे एसा पयडिविहत्ती । तह टि्ठदी चेदि एसा टि्ठिकेंट्य च्याकें चित्रे चित्रे च्या टि्ठिकेंट्य च्याकें च्याकें चित्रे चित्र

४ क० पा० सु० ५० ५५६।

४. क० पा० सु० ए० '४९७।

६ वही पृ०६१२।

७. 'कसायपाहुडे मम्मन्ते 🗢 🚈 🚞 📰

८ 'देसविरदेत्ति अभिन्नान ---

## १७८ : जैनसाहित्यका इतिहास

'लिन्प' तहा चित्तरम' लिसकर यतिवृषभने चारिपलिन्पनामक अनुयोगद्रारका निर्देश किया है और यह भी लिखा है कि स्वमाययम्जिस्य नामक अधिकारमें जो गाया आई है वही गाया इस अधिकारमें है। यहां यह स्मरण दिलाना अनुनित न होगा कि जिन गायाओं है हारा अधिकारोमें गानाओं का विभाजन विभाजन विभाजन विभाजन विभाजन विभाजन विभाजन विभाजन है, और जिन पर चूणियूप नहीं है, जन्ही गायाओं में ६ गम्बरकी गायामें 'लिस तहा चित्तरम' पद आया है। और उमीमें यह गहा है कि दोनों अधिकारोमें एक गाया है। उमीका अनुसरण यतिवृषभने भी विभाज है।

तथा ग्णधरने अद्यापरिमाणनिर्देशको अभियार नही माना, और यतिवृषभने माना है किन्तु उनके चूणिनूयोगें अद्यापरिमाणनिर्देश नामक रिमी अधिकारका व्यारमान नहीं हैं। अत गणभराचार्यमे मुख्य भिन्न अधिकारोको मानकर भी यतिवृगभने अधिकारोके वर्णनमें प्राम गुणधराचार्यका ही अनुमरण किया है।

## चूणिमूत्रोकी रचना और व्याग्यानवैली

चृणिसूत्रोकी रचनाणैली मृत्रम्य है। जिस तरह पसायपाहुटके गाथामूत्रोक्ता रहस्य आर्यमंतु और नागहम्तीके द्वारा यितवृषभ जान मके उमी तरह
यितवृषभके चूणिमूत्रोके व्याग्याता चिरन्तनाचार्यो और उच्चारणाचार्योके गरा ही
जयध्यलाकार जान मके थे, नयोकि मूत्र तो सूचक होता है। २३३ गाथाओं के
हारा सूचित अर्थकी सूचना यितवृषभने ६००० प्रमाण चूणिमूत्रोके हारा दी
और उनका व्याख्यान उच्चारणाचार्यने १२००० प्रमाण उच्चारणा वृतिके हारा
किया और उसका आश्रय लेकर ६०००० प्रमाण जयध्यला टीका रची गई।
अतः छै हजारमे ६० हजार समाये हुए है। इसीसे चूणिसूत्रोमें 'अणुचितिकण
णेदल्व' (चिन्तन करके ले जाना चाहिये), 'अणुमाणिय णेदल्व' (अनुमान करके
घटित कर लेना चाहिये, 'चल्व्व' (कहना चाहिये), 'विहामियव्वाओ' (विशिष्ट
वर्णन करना चाहिये) इस प्रकारके शब्दोका वाहुल्य है।

जिस प्रकार चूणिसूत्रोकी सहायताके विना कसायपाहुडके सूत्रोका रहस्य समझना सम्भव नही है वैसे ही जयधवलाष्टीकाके साहाय्य विना चूणिसूत्रोके रहस्यको नही समझा जा सकता ।

१. 'लिद्धि तटा चिरत्तस्सेत्ति अणिओगद्दारे पुच्च गमणिज्ज सुत्ता' त जटा। जा चैव सजमासजमे भणिदा गाहा सा चैव एत्थ वि कायच्या।' —वही, ए० ६६९।

२ 'लद्दीय संजमासंजमरस लिद्ध तटा चिरत्तस्स । दोष्ठ वि एवका गाटा अट्ठेबुवसामण द्धाम्मि ॥६॥

उदाहरणके लिये मूलपयिंड विभक्तिमें एक चूर्णिसूत्र केवल दो का अक रूप है। इसके सम्बन्धमें पीछे लिखा है।

शिष्यने शका की कि वह दो का अंक क्यो रखा है ? जयघवलाकारने उत्तर दिया—अपने मनमें स्थित अर्थका ज्ञान करानेके लिये चूणिसूत्रकारने यहाँ दो का अक रखा है। इसपर शिष्यने पुनः पूछा—उस अर्थका कथन अक्षरोसे क्यो नहीं किया ? तो जयघवलाकारने उत्तर दिया—इस प्रकार वृत्तिसूत्रोका अर्थ कहनेसे चूणिसूत्र ग्रन्थ वेनाम हो जाता, इस भयसे चूणिसूत्रकारने यहाँ अक द्वारा अपने हृदयस्थित अर्थका कथन किया।

जयघवलाकारने चूणिसूत्रोको देशामर्षक कहा है अत उन्होने जगह-जगह जिला है कि इससे सूचित अर्थका कथन उच्चारणावृत्तिके साहाय्यसे और एला-चार्यके प्रसादसे करता हूँ। इन बातोसे चूणिसूत्रोकी सिक्षप्तता और अर्थबहुलता-पर प्रकाश पडता है, किन्तु सिक्षप्न और अर्थपूर्ण होनेपर भी चूणिसूत्रोकी रचना-शैली विशद और प्रसन्न है। भाषा और विषयका साधारण जानकार भी उनका पाठ सुगमतापूर्व कर सकता है। चूणिसूत्रोकी व्याख्यानशैलीसे अभिप्राय यह है कि चूणिसूत्रोके द्वारा गाथासूत्रोके व्याख्यानकी क्या शैली है? आगे उसपर प्रकाश डाला जाता है।

यह हम पहले लिख आये है कि कसायपाहुडकी सभी गाथाओपर चूणिसूत्र नहीं रचे गये है, कुछ गाथाएँ ऐसी भी है जिनपर चूणिसूत्र नहीं है। कसाय-पाहुडकी समस्त गाथासख्या २३३ है। इनमें १८० मूलगाथा है, शेष ५३ सम्बन्धगाथा आदि है। इन ५३ गाथाओमेंसे केवल तीनपर ही चूणिसूत्र है १२ सम्बन्ध ज्ञापक गाथाओपर, ६ अद्धापरिमाणनिर्देश सम्बन्धी गाथाओपर और सक्रमवृत्ति-सम्बन्धी ३५ गाथाओमेंसे ३२ गाथाओ पर चूणिसूत्र नहीं है। और इस तरह २३३ गाथाओमेंसे ५० पर कोई चूणिसूत्र नहीं है।

जिन ५० गाथाओपर कोई चूणिसूत्र नहीं है उन्हें भी दो भागो में बाँटा जा सकता है। सक्रमवृत्तिसम्बन्धी बत्तीस गाथाओका उत्थानिकासूत्र और उपसहार सूत्र है। इन गाथाओकी क्रमसख्या २७ से ५८ तक है। २७ वी गाथाके प्रारम्भका चूणिसूत्र इस प्रकार है— उपलो पयिंडद्वाण सकमो, तत्थ पुन्व गम-

 <sup>&#</sup>x27;जइवसहाइरियेण एसो दोग्हमको किमट्टमेत्थ ठिवदो ? सगिहयिट्ठियअत्थस्स जाणा वणट्ठं । मो अत्थो अक्खरेहि किण्ण परूविदो ? वित्तिसुत्तस्स अत्थे भण्णमाणे णिण्णामो गथो होदित्ति भएण ण परूविदो—क० पा०, भा० २. १० १४ ।

२. 'एदेण वयणेण सुत्तस्स देसामासियत्त जेण जाणाविद तेण चउण्ह गईण उत्तुच्चारणावलेण एलाइरियपसाएण च सेसकम्माण परूवणा कीरदे'—ज० ४० प्रे० का०, ५० ७५४५।

३. का पा स्०, पु २६०।

# १८० . जैनसाहित्यका इतिहास

णिज्जा सुत्तसमुनिकत्तणा । त जहा-' अर्थात् यहाँसे आगे प्रकृतिस्थान सक्रमका प्रकरण है । उसमें प्रथम गाथासूत्रोकी सम्त्कीर्तना करनी चाहिये ।' इसके पश्चात् ३२ गाथाएँ आती है । उनके अन्तमे चूणिसूत्र इस प्रकार है 'सुत्तसमुक्कीत्त-णाए समत्ताए इमे अणिओगहारा ।' अर्थात् संक्रम सम्बन्धी गाथाओकी समुत्कीर्तनोक समाप्त होनेपर ये (आगे कहे गये) अनुयोगदार ज्ञातन्य है ।'

इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि ये वत्तीस गाथाएँ चूणिसूत्रकारके सन्मुख थी। किन्तु उन्होने इनका पदच्छेदरूपसे या विभाषारूपसे व्याख्यान करना आव-श्यक नही समझा। इनमें आगत विपयका परिज्ञान अनुयोगद्वारोमें आगत विवेचनसे हो जाता है। किन्तु श्रेप १८ गाथाओंका न तो कोई उत्थानिका-सूत्र है और न कोई उपसहारसूत्र। मानो ये गाथाएँ उनके मामने थी ही नही। यद्यपि चूणिसूत्रोके अनुगमसे ऐसा प्रमाणित नही होता। फिर भी साघारण दृष्टिसे देखनेपर ऐसा ही प्रतीत होता है।

अव जिन गाथाओपर चूणिसूत्र है उनके विषयमें प्रकाश डालेंगे।
गाथा नम्बर एकपर जो चूणिसूत्र है उनकी उत्थानिकादि नहीं है तथा
चूणिसूत्रकी रचना उपक्रमरूप होते हुए भी इस प्रकारसे की गई है कि
उसमें गाथाका अभिपाय आ जाता है। इस उपक्रमके रूपमें आगे अलगसे
प्रकाश डालेंगे। गाथा नम्बर दो से बारह तक पर कोई चूणिसूत्र नहीं है।
गाथा नम्बर १३ और १४ में कसायपाहुडके पन्द्रह अधिकारोका निर्देश है।
इन गाथाओकी भी कोई उत्थानिका नहीं है और चूणिसूत्रोमें केवल पन्द्रह
अधिकारोके नाम इस तरहसे दर्शाए है कि दोनो गाथाओंके प्राय पूरे शब्द

१ क० पा० स्०, ५० २८७।

२ 'पुव्विम्म पचमिम दु दसमे वत्थुम्मि पाहुडे तदिए। पेज्ज ति पाहुटम्मि दु ह्वदि कसा-याण पाहुड णाम ॥१॥ चू० स्०—'णाणप्यवादस्स पुव्वस्स दसमस्स वत्थुस्स तदियस्स पाहुडस्स पचिवहो उवक्कमो।'

र पेज्जदोसिवहत्ती टि्ठिद्द अणु भागे च वधगे चेय । वेदग उवजोगे वि य चउट्ठाण वियजणे चेय ॥१३॥ सम्मत्त देसिवरयी सजम उवसामणा च खवणा च । दसण-चिर्त्तमोहे अद्धापिरमाणणिदेसो ॥१४॥ चू० स्०—अत्थाहियारो पण्णारसिवहो (अण्णेण पयारेण) । त जहा—पेज्जदोसे १, विहत्तिटि्ठिद अणुभागे च २, वधगे ति वधो च ३, सकमो ४, वेदए ति उदओ च ५, उदीरणा च ६, उवजोगे च ७, चउट्ठाणे च ८, वजणे च ९, सम्मत्ते ति दसणमोहणीयस्स उवसामणा च १०, दसणमोहणीयम्बद्धाणा च ११, देसिवरदी च १२, सजमे उवसामणा च खवणा च—चिर्त्तमोहणीयस्स उवसामणा च १३, खवणा च १३, खवणा च १४, 'दसणचिर्त्तमोहे' ति पदपरिवृर्ण । अद्धापरिमाणणिदेसो ति १५, एसो अत्थाहियारो पण्णारसिवहो ।

<sup>-</sup>कि पाo, भाo १, पo १८४-१९<sup>२</sup>।

चूणिसूत्रोमें आ पाये है, कोई पद छूटा नही है। यह पहले बतलाया जा चुका है कि गुणघराचार्यके हारा निर्दिष्ट १५ अधिकारोस यातवृपभके द्वारा निर्दिष्ट १५ अधिकारोस यातवृपभके द्वारा निर्दिष्ट १५ अधिकारोमें भेद है। अस्तु, गाधा नम्नर १५ से २० तक पर भी कोई चूणिसूत्र नहीं है। गाधा २१ में कमायगाहुडमें चिंचत विषयका आरम्भ होता है और मबसे प्रथम छमी गाधाका उत्यानिकासूत्र पाया जाता है। 'एतो सुत्तममोदारो' 'इसके अनन्तर गाथासूत्रका समवतार' होता है। 'समवतार' सब्द कितना आदर-सूचक है यह बतलानेकी आवश्यकता नहीं है। आगे किसी सूत्रकी उत्यानिकामें इस शब्दका व्यवहार मेरी दृष्टिसे नहीं गुजरा।

चूणिसूत्रकारने उपक्रमके गाँच भेद वतलाये है—आनुपूर्वी, नाम, प्रमाण, वक्तव्यता और अर्थाधिकार। किन्तु अनुयोगद्वारसूत्रमें उपक्रमके छै भेद भी वतलाये है—उनमें उक्त गाँच भेदोके सित्राय एक भेद समवतार भी है। चूणि-सूत्रकारने यद्यपि समवतारको उपक्रमके भेदोमे नही गिना, फिर भी उन्होंने 'एत्तो सुत्तममोदारों' के द्वारा शायद उसी छठे भेदका उल्लेख किया है। अस्तु, गाथाके समवतारके पब्चात् चूणिसूत्र में कहा है कि इस गाथाके पूर्वार्यकी 'विहासा' (विभाषा) करना चाहिये। जयद्यवलाकारने सूत्रके द्वारा सूचित अर्थका विशेष कथन करनेको विभाषा कहा है। आव० नि०४ के कर्ताने अनुयोग, निकोग, भाषा, विभाषा और वार्तियको एकार्यक वतलाते हुए उनमें उत्तरोत्तर विशेष कथनको अपेक्षा विशेष वतलाया है। विशे० भाष्यके कर्ताने भी विविध प्रकारसे अथवा विशिष्ट प्रकारसे कथन करनेको विभाषा कहा है।

जयघवलाकारने विभापाके दो भेद किये है-एक प्ररूपणाविभाषा और एक

१. 'अह्वा उवक्कमे छिन्विटे पण्णत्ते। त जहा—आणुपुत्री १, नामं २, पमाण ३, वत्तत्र्या ४, अत्थारियारे ४, समोआरे ६।—अनु० द्वा०, सू० ७०।

२ 'एटिस्से गाहाए पुरिम उस्स विहाम कायन्वा—क० पा० भा० १. पृ० ३६५।

३ 'सुत्तेण स्विदस्यस्स विमेसिकण भामा विभासाविवरण ति वृत्त होदि ।'

ज० ४० प्रे० का० ५० ३११९।

४ अणुओगो य निओगो भाम विभामाय वितय चेव । एए अणुओगस्म उ नामा एगट्ठिया पच ॥१२८॥ कट्ठे पोत्थे चित्ते सिरिधरिए वोंड देसिणचेव । भासग विभामण वा वित्ति-करणे य आहरणा ॥१३२॥ आ० नि०

प विविद्या विसेसओ वा होड विभासा दुगादि पज्जाया । जह सामझ्य समओ सामाओ वा समाओ वा ।१४२२।। विगे० भा०

६ 'विद्यामा दुविद्या होदि-परूवणाविद्यासा सुत्तविद्यासा चेदि ।' तत्थ परूवणाविद्यासा णाम सुत्तपदाणि अणुच्चारिय सुत्तसचिद्यासेसत्यस्स वित्थरपरूवणा । सुत्तविद्यासा णाम गाहासुत्ताणमवयवत्थपरामरसमुहेण सुत्तफासो-ज० ४० प्रे ० का० ।

## १८२ ' जैनसाहित्यका इतिहास

स्तिवभाषा । स्तिके पदोका उच्चारण न करके सूत्रके द्वारा गूचित समस्त वर्षका विस्तारसे कथन करनेको प्रम्पणाविभाषा कहते हैं । और गावागूत्रोंके अवयवार्थका परामर्ग करते हुए सूत्रका स्पर्ण करनेको सूत्रविभाषा कहते हैं । चूणिसूत्रकारने कही तो गायागूत्रोकी सूत्रविभाषा की है और कही प्रस्पणा-विभाषा की है । उसीसे जयघवलाकारने उन्हें 'विभाषासूत्रकार' के नाममें भी अभिहित किया है ।

इन दोनो विभाषाओं में सूत्रविभाषा गाथाके पदच्छेदपूर्वक होती है क्यों कि अवयवार्थका कथन पदच्छेद विना नही हो सकता। किन्तु ऐसी गाथाए स्वल्प ही है, जिनका चूिणमूत्रकारने पदच्छेदपूर्वक व्याक्यान किया है। अत वहुत कम गाथाओं की सूत्रविभाषा पार्ट जाती है, उसके विपरीत अधिकाश गाथाओं की प्रस्पणाविभाषा की गई है।

उदाहरणकेलिये गाथानस्या २२ का न्याग्यान पदच्छेदपूर्वक किया है और इसका कारण यह है कि यह एक हो गाथा प्रारम्भके कई अधिकारोकी आधारभूत है। इसीरे तसका पदच्छेद करके प्रत्येक पदकी विभागा की गई है। इसी तरह सक्रम अधिकारके अन्तर्गत प्रकृतिसक्रमकी तीन गाथाओका भी पदच्छेदपूर्वक ही अर्थ किया है। यद्यपि ये गाथाए सरल है किन्तु उनमें उक्त अधिकार में आगत विषयोकी सूचना है। अत उनका पदच्छेद करके उनके द्वारा सूचित अर्थका विस्तारसे कथन किया है।

डा० वासुदेवशरण अग्रवालने लिखा है कि 'पाणिनिने दो अयों में वृत्ति-शब्दका प्रयोग किया है—एक तो शिल्प या रोजगारके लिये दूसरे ग्रन्यकी टीकाको भी वृत्ति कहा जाता था। पाणिनिसूत्र 'वृत्तिसर्गतामनेपुक्रम' (११३१३८) की काशिकामें एक जदाहरण दिया है—'ऋक्षु अस्य क्रमते बुद्धि'। ऋग्वेदकी व्याख्यामें इनकी बुद्धि बहुत चलती है। इस जदाहरणमें वेदमत्रोके व्याख्यानको वृत्ति कहा है। मन्नोके प्रत्येक पदका विग्रह और जनका अर्थ यही इन आरम्भिक वृत्तियोका स्वरूप था। जैसा शतपथकी मंत्रार्थशैलीसे ज्ञात होता है। पतञ्जिलने व्याकरणसूत्रोके व्याख्यानके लिये भी उसी शैलीका उल्लेख किया है।'

यह हम लिख आये कि जयधवलाकारने यतिवृपभके चूणिसूत्रोको वृत्ति-सूत्र कहा है। किन्तु वेदमत्रोके व्याख्यानरूप वृत्तिसे उनके इन वृत्तिसूत्रोकी

१ 'एत्तो एदासिं गाहाण पदच्छेदो कायन्त्रो होदि, अवयवत्थवक्खाणे पयारतराभावादो ।'
—ज० ४० प्रे० का० पृ० ३४७६।

२ पा० भा०, पृ० ३३२।

चूणिसूत्र साहित्य: १८३

प्र क्रियामें अन्तर है। इसीसे जयधवलाकारने चूर्णिसूत्रोको विभाषाग्रन्थ अथवा विभाषासूत्र भी कहा है और चूर्णिसूत्रकारको विभाषासूत्रकार कहा है। उक्त वृत्तिसे विभाषामें अन्तर है। जो दोनोके लक्षणोसे स्पष्ट है।

दर्शनमोद्वक्षपणानामक अधिकारमें चूणिसूत्रकारने परिभापाका भी निर्देश किया है और परिभाषाके पश्चात् सूत्रविभाषा करनेका निर्देश किया है। जयधवलाके अनुसार गाथासूत्रमें निवद्ध अथवा अनिबद्ध किन्तु प्रकृतमें उपयोगी जितना अर्थसमूह है उस सबको लेकर विस्तारसे अर्थका कथन करनेको परिभाषा कहते है। परिभाषाका अनुगमन पहले करना चाहिये, पीछे सूत्रविभाषा करनी चाहिये, क्योंकि सूत्रपरिभाषा करनेसे सूत्रके अर्थके विषयमें निश्चय नहीं किया जा सकता।

विभाषा और परिभाषा शब्दोका यह अर्थ अन्यत्र देखनेमे नही आता।

साराश यह है कि चूर्णिसूत्र विभापारूप है—उनके द्वारा गायासूत्रोके द्वारा सूचित समस्त अर्थोका विस्तारसे कथन किया है। कही यह कथन गायाके अवयवार्थपूर्वक भी किया है। गायासूत्रोका निर्देशकरके उनका विवरण करना यह उनकी सामान्यशैली है। प्रकृतचर्चापर और भी प्रकाश डालनेके लिये बन्धक नामक अधिकारकी व्याख्यानशैलोका चित्रण किया जाता है।

इस अधिकारके प्रारम्भमें ही यह चूणिसूत्र आता है—'वधगेत्ति एदस्स्स वे अणिओगद्दाराणि । त जहा, 'वधो च सकमो च'। इसके द्वारा चूणिसूत्रकार वन्धक अधिकारके प्रारम्भ होनेकी तथा उसके अन्तर्गत अनुयोगद्वारोकी सूचना करके 'एत्य सुत्तगाहा' इस उत्थानिकाके द्वारा गाथाका अवतरण करके, उसके बाद गाथासे सूचित होनेवाले अर्थकी सूचना देकर पदच्छेदपूर्वक गाथाके प्रत्येक पदका व्याख्यान करते हैं । इस अधिकारका मुख्य विषय 'सक्रम' है । अतः

१ 'सपिं एदस्सेवात्यस्स फुडींकरणद्वमुविरिम विद्यासागथमाढवेइ' ज० घ० प्रे० का० पृ० ७११८ ७१२३, ७१२५, ७१२७, ७१३४।

२ पतो अदीदासेसपनधेण विहासिदत्थाण गाहासुत्ताथा सरूवणिदेस कुणमाणी विहासा-सुत्तयारो इदमाह—ज० ४० प्रे ० का०, ए० ६१७९ ।

 <sup>&#</sup>x27;पच्छा सुत्तविहासा । तत्थ ताव पुन्व गमणिज्जा परिहास ।—क० पा०स्० पृ० ६४२ ।

४ 'मा सुत्तविहासा णाम ? गाहासुत्ताणसुच्चारण काद्ण तेसि पदच्रेदाहिमुहेण जा अत्थपरिक्खा सा सुत्तविहासा ति भण्णदे । सुत्त परिहासा पुण गाहासुत्तिणवद्ध-मिणवद्ध च पयदोवजोगिजमत्थजाद त सव्य घेत्त ण वित्थरदो अत्थपरूवणा । सा ताव पुव्वमेत्थाणुगतव्वा पच्छा सुत्तविहामा कायव्वा । कि कारणम् ? सुत्तपरिभास-मकाद्ण सुत्तविहासाण् कीरमाणाप सुत्तत्थविषयणिच्छयाणुववत्तीदो—ज० ध० प्रे ० का०, पृ० ६ १ १७-१८ ।

१८४ : जैनसाहित्यका इतिहास

चूणिसूत्रकार सक्रमका वर्णन प्रारम्भ करनेमें पहले उसके प्रकृत वर्थका ज्ञान करानेके लिये पांच उपक्रमोका कथन करते हैं। और यह वतलाकर कि यहाँ प्रकृतिसक्रमके प्रयोजन है। वे प्रकृतिसक्रमकी तीन गायाओंका कथन करते है। पुनः लिपने हैं—ये तीन गायाएँ प्रकृतिसक्रमअनुयोगद्वारमें हैं और उन गायाओंका पदच्छेद इस प्रकार है। गायाओंका व्याख्यान समाप्त होने पर चूणिसूत्र आता है—'एस सुराकासों'। यह इस वातकी सूचना देता है कि सूत्रगाथाओंका अवयवार्थ समाप्त हुआ। इससे चूणिसूत्रकारकी व्याख्यानकेंलोंकी क्रमव्यता और स्पष्टता प्रकट है।

गाथामरुपाकी दृष्टिंगे चारियमोहक्षपणा नामक अन्तिम अधिकार सबसे वडा है। इसमें ११० गाथाए है, जिनमें २४ मूलगाथाए हैं और ८६ भाष्य-गाथाए हैं। प्रत्येक मूलगाथा और उससे सम्बद्ध भाष्यगाथाओं ममुत्कीर्तना और विभाषा ऐंगे सुन्दर ढगसे की गई है कि प्रत्येक गाथाका हार्द समजनेमें सरलता होती हैं और पाठक उकताता नहीं।

यहां आगत 'सुत्तफास' शन्द अपना कुछ वैशिष्टच रखता है। अत उसके सम्बन्धमे दो शब्द लिखना आवश्यक है।

गाथाओकी उत्थानिकाके रूपमें 'एत्थ सुत्तगाहा', 'तत्य सुत्तगाहा', 'सुत्त-समुक्कित्तणा' जैसे चूर्णिसूत्रोकी तरह 'एत्तो' सुतप्कासो कायन्त्रो' चूर्णिसूत्र भी क्वित् पाये जाते है। इसका अर्थ होता है—आगे सूत्रम्पर्श करना चाहिये। यहां 'सूत्रस्पर्श' शब्द 'सूत्रसमुत्कीर्तन'के अर्थमें ही प्रयुक्त हुआ है।

किन्तु गाथासूत्रके उपसहाररूपमें भी 'एस सुत्तप्कामो' चूणिसूत्र क्वित्त् पाया जाता है। इसका अर्थ जयधवलाकारने इस प्रकार किया है—'यह गाथासूत्रोके अवयवार्थका परामर्श (विचार) किया। स्पर्शका अर्थ परामर्श भी होता है।

अनु० द्वा० सू०मे अनुगमके दो भेद किये है-सूत्रानुगम और निर्युक्ति-अनुगम । तथा निर्युक्ति-अनुगमके तीन भेद किये है-निक्षेप-निर्युक्ति अनुगम, उपोद्धात-निर्युक्ति अनुगम और सूत्रस्पर्शक-निर्युक्ति अनुगम । सूत्रके व्याख्यानको सूत्रानुगम कहते हैं । निर्युक्त अर्थात् सूत्रके साथ सम्बद्ध अर्थोको स्पष्ट करना,

१, 'एत्तो सुतफासी कायव्वी भवदि।' पुन्य परिमासिदत्याण गाहासुत्ताणमेण्हि समु-विकत्तणा जहाकम कायव्वा त्ति भणिद होइ'—ज० ४० प्रे० का० ५० ६१७९।

२ 'एसो गाह्यासुत्ताणामवयवत्थपरामरसो कओ त्ति मणिद होइ'—ज० ४० प्रे० का० पृ० ३४९१।

तद्रूप व्याख्याको निर्युनित कहते हैं और सूत्रका स्पर्श करनेवाली निर्युनितको सूत्र-स्पर्शकनिर्युनित कहते हैं। इसमें प्रथम अस्खलित और अमिलित आदि रूपसे शुद्ध और निर्दोप सूत्रका उच्चारण करना होता है। सभवतया यही प्रथम 'सुत्तप्फास' है जो उत्थानिकारूपमें आया है।

वि० भा०में लिखा है कि सूत्रका उच्चारण करनेपर, उसकी शुद्धताका नियम हो जानेपर फिर पदच्छेद करनेपर और सूत्रमें आगत शब्दोका निक्षेप हो जानेपर सूत्रस्पर्शकनिर्युक्तिका अवसर आता है। यह दूसरा सुत्तफास है जो अन्तमें आया है।

इस तरह चूर्णिस्त्रमें आगत 'सुत्तफास' शब्दका अर्थ जानना चाहिये।

चूणिसूत्रकारने जैसे कसायपाहुडकी गाथाओको सूचनासूत्र और पृच्छा-सूत्र कहा है वैसे ही किन्ही गाथाओको वागरण ( व्याकरण ) सूत्र भी कहा है। जयधवलाकारने व्याकरणसूत्रका अर्थ व्याख्यानसूत्र किया है। और वह भी व्याकरणशब्दकी व्युत्पत्तिपूर्वक किया है। किन्तु व्याख्यानके अर्थमें व्याकरणशब्द-का प्रयोग न तो वैयाकरणोमें देला गया और न क्वेताम्वर परम्पराके आगमिक साहित्यमें ही।

किन्तु बौद्ध परम्परामें 'वेय्याकरण' शब्द 'अर्थवर्णना' अर्थमें प्रयुक्त हुआ है। वौद्ध जातक पाँच भागोमें विभक्त है—पच्चुप्पन्न वत्थु, अतीतवत्थु, गाथा, वेय्याकरण या अत्थवण्णना और समोधान। गाथाएँ जातकके प्राचीनतम अश है। गाथाओं के बाद प्रत्येक जातकमें वेय्याकरण या अत्थवण्णना आती हं। इसमें गाथाओं की व्याख्या और उसका शब्दार्थ होता है। पालीं के वेय्याकरण अर्थमें ही यतिवृषभने प्राकृत 'वागरण' शब्द का प्रयोग किया है।

#### आगामिक व्याख्यानशैली

चूर्णिस्त्र—िकसी भी आगामिक विषयके प्रतिपादनकी जैन शैली अपना एक विशिष्ट स्थान रखती है और उस वैशिष्टचके दर्शन अन्यत्र नहीं होते । इसका एक कारण यह है कि जैन परम्परामें वस्तुदर्शनकी और दृष्टवस्तुके प्रतिपादनकी अपनी शैली पृथक् है । उस शैलीको समझ बिना जैन आगामिक साहित्यमें चित्त विषयोको समझना कठिन है ।

जैनदर्शन अनेकान्तवादी दर्शन है। वह प्रत्येक वस्तुको अनेकधमित्मक मानता है। उसके मतसे वस्तु अनेक धर्मोका एक अखण्ड पिण्ड है। वस्तुके उन अनेक

१ क० पा० स्० ५० ८८३।

२ वागरणसुत्त ति व्याख्यानसूत्रमिति, व्याक्रियतेऽनेनेति व्याकरण प्रतिवचनमित्यर्थ ।

# १८६ : जैनसाहित्यका इतिहास

धर्मोंको जान राकना किसी अरपज्ञके लिये शक्य नहीं है। और अल्पज्ञ मनुष्य अपने अपने दृष्टिकोणरो वस्तुको जानते है और रामझते है कि हमने पूर्ण वस्तुको जान लिया । फलत वे एक ही वंस्तुके विषयमे विभिन्न दृष्टिकोण रसनेके कारण परस्परमे टकरा जाते हैं। अनेकान्तदृष्टि उनके इस पारस्परिक विरोधको मिटाकर रामन्वयका मार्ग दर्शाती है। वह वतलाती है कि एक ही वस्तुकी लेकर परस्परमें टकरानेवाली दृष्टियां वस्तुके एक-एक अशको ही ग्रहण करती है और एकाशको ही पूर्ण वस्तु मान बैठनेक कारण उनमें विरोध प्रतिभासित होता है। इस अनेकान्तग्राही दृष्टिको जैनदर्शन 'प्रमाण' के नामसे पुकारता है। और जो दृष्टि वस्तुके एक धर्मको ग्रहण करके भी वस्तुमे वर्तमान इतर धर्मीका प्रति-क्षेप नही करती उसे नय कहते हैं। सक्षेपमें सकलग्राही ज्ञानको प्रमाण और एकाशग्राही ज्ञानको नय कहते हैं । यह नय प्रमाणका ही भेद माना गया है । चूकि वस्तु द्रव्य-पर्यायात्मक है अत द्रव्यद्विसे वस्तुको जाननेवाले ज्ञानको द्रव्यार्थिक नय और पर्यायदृष्टिसे वस्तुको जाननेवाले ज्ञानको पर्यायार्थिक नय कहते हैं। द्रव्यदृष्टि अभेदप्रधान है और पर्यायदृष्टि भेदप्रधान है। द्रव्यार्थिक नयके तीन भेद है-नैगम, सग्रह और व्यवहार तथा पर्यायाधिक नयके चार भेद है-- ऋज्सून, शब्द, समिभक्द और एवभ्त ।

सकल्पमात्रमे ही वस्तुका व्यवहार करनेवाले ज्ञानको नैगमनय कहते हैं। जैसे रसोई करनेका संकल्प करके उसका सामान जुटानेमें लगा मनुष्य पूछने पर उत्तर देता है मैं रसोई बना रहा हूँ। समस्त पदार्थोंको अभेदरूपसे ग्रहण करने-वाला नय सग्रहनय है। जैसे वन, सेना, नगर। ये सज्ञाए सग्रहनयमूलक है। और सग्रहनयके द्वारा सगृहीत पदार्थोंका क्रमश भेद-प्रभेद करके ग्रहण करने-वाला नय व्यवहारनय है। जैसे वनमें आम आदिके वृक्ष है। पदार्थकी वर्तमान एक क्षणवर्ती पर्यायको ग्रहण करनेवाला नय ऋजुसूत्रनय है। इस नयकी दृष्टिमे एक वर्तमान क्षणवर्ती पर्याय अतीत और अनागतसे भिन्न है तथा अतीतके नष्ट हो जाने और अनागतके अनुत्यन्न होनेसे वर्तमान क्षण ही व्यवहारो-पयोगी है।

काल, कारक, लिंग, सख्या आदिके भेदसे भिन्न अर्थको ग्रहण करनेवाला नय शब्दनय है। आशय यह है कि इनके भेदसे यह नय एक ही वस्तुको भिन्नरूप ग्रहण करता है। शब्दभेदसे अर्थभेदका ग्राही समिभरूढ नय है। जैसे इन्द्र, शक्र, पुरन्दर शब्द एक लिंगवाले होनेपर भी विभिन्न अर्थके वाचक है क्योकि इन शब्दोको प्रवृत्तिका निमित्त भिन्न है, इन्दन क्रिया इन्द्रशब्दकी प्रवृत्तिका निमित और पुर्दारण (नगरोका उजाडना) किया पुरन्दरशब्दकी प्रवृत्तिमें निमित्त है। शब्दनय इन तीनो शब्दोमें अर्थभेद नही मानता, क्योंकि तीनोमें लिगादि भेद नहीं है, परन्तु समिभिक्ढ नय मानता है, यही दोनोमें अन्तर है।

क्रियाके भेदसे अर्थभेद माननेवाला एवभूतनय है। जिस शब्दका जिस क्रिया-रूप अर्थ हो उस क्रियाके कालमें ही उस शब्दका व्यवहार करना उचित मानता है। जब इन्द्र इन्दनिकया करता हो उसी समय उसे इन्द्र कहना उचित है। यह इस भनयका मन्तव्य है।

इन नयोके सिवाय जैनदर्शनकी एक देन निक्षेप है। उसके चार भेद है।
नाम, स्थापना, द्रव्य और भाव। जाति, द्रव्य, गुण, क्रिया आदिकी अपेक्षा न करके
व्यवहारके लिये वस्तुकी यथेच्छ सज्ञा रखनेको नाम निक्षेप कहते है, जैसे कि-ी
साधारण मनुष्यके द्वारा अपने पुत्रका नाम 'राजा' रख लेना नाम निक्षेप है।
किसी वस्तुमें किसी अन्यकी स्थापना कर लेना स्थापना निक्षेप है। जैसे राजाके
मर जाने पर उसके प्रतिनिधिके रूपमें उसकी मूर्तिको राजा मानकर स्थापित
करना।

जो भविष्यमें राजा होनेवाला हो या राज्यपदसे उतर चुका हो उसको राजा कहना द्रव्यनिक्षेप है और वर्तमानमें राज्यासीनको राजा कहना भाव निक्षेप हैं। इस निक्षेपके चार प्रयोजन है—अप्रकृतका निराकरण, प्रकृतका प्ररूपण, सशयका विनाश और तत्त्वार्थका व्यवहार।

अर्थात् जव प्रत्येक वस्तुका लोकमें चार रूपोमें व्यवहार पाया जाता है तब श्रोताको यह जानना आवश्यक है कि कहाँ नामरूप वस्तुका व्यवहार अपेक्षित है और कहाँ स्थापना, द्रव्य या भाव रूप वस्तुका, जिससे वह विसवादमे न पडे। इसके लिये निक्षेप आवश्यक है।

नयो और निक्षेपोमें वही सम्बन्घ है जो ज्ञान और ज्ञेयमें होता है। नय ज्ञानरूप है तो निक्षेप ज्ञेयरूप है। आगमिक शैलीमें प्रत्येक वस्तुका विवेचन पहले नय और निक्षेपके द्वारा होता है। कपायपाहुड और चूिणसूत्रोमें भी उसी शैलीको अपनाया गया है। यहाँ चूिणसूत्रोंके आधारपर उसका दिग्दर्शन कराया जाता है।

पहली गाथाके उत्तरार्घ 'पेज्ज ति पाहुडम्मि दु हवदि कसायाण पाहुड णाम ।' में इस ग्रन्थके दो नाम कहे है — पेज्जदोसपाहुड और कसायपाहुड । ये दोनो नाम किस अभिप्रायसे कहे है यह वतलाते हुए चूर्णिसूत्रकार लिखते हैं—

१ नयोंका स्वरूप जाननेके लिये देखें--कसायपादुड मा० १, ५० १९९-२५८

 <sup>&#</sup>x27;अवगयणिवारणट्ट पयदस्स परूवणाणिमित्त च । ससयविणासणट्ट तच्चत्यवबहारणट्ट च'। ज० ४० प्रो० का०, पृ० ३४६'ता।

## १८८ ' जैनसाहित्यका इतिहास

'उसी प्राभृतके दो नाम है—पेज्जदोसपाहुड और कमायपाहुड। इन दोनो नामोमेंसे पेज्जदोसपाहुड नाम अभिन्याहरण निष्यन्न है।'

अभिमुख अर्थके व्याहरण अर्थात् कथनको अभिव्याहरण कहते है और जो उससे उत्पन्न हो उसे अभिव्याहरण निष्यन्न कहते हैं। अत पेज्ज (प्रेय) और दोसका कथन करनेवाला प्रामृत पेज्जदोस प्रामृत कहलाता है।

'और कसायपाहुड नाम नय निष्पन्त है।'

आशय यह है कि 'पेज्ज और दोस' ये दोनो कपाय कहलाते हैं। और कषायका कथन करनेवाले प्राभृतको कपाय प्राभृत कहते हैं। अत. कसायपाहुड नाम नयनिष्पन्न है क्यों कि प्रव्याधिक नयके द्वारा पेज्ज और दोसका एकीकरण करके उन्हें कपाय सज्ञा दी गई है। अस्तु

पेज्ज, दोस, कसाय और पाहुड ये शब्द जिनसे दोनो नाम वने है, अनेक अर्थोमें व्यवहृत होते हुए पाये जाते हैं। इसिलये अप्रकृत अर्थका निपेध करके प्रकृत अर्थका, जो वहाँ लिया गया है—प्रहण करनेके लिये चूर्णिसूत्रकार उनमें निक्षेपोकी योजना करते हैं—उन चारो शब्दोंमेंसे पहले पेज्जका निक्षेप करना चाहिये—नामपेज्ज, स्थापनापेज्ज, द्रव्यपेज्ज, और भावपेज्ज।

ऐसा कहा है कि—'पर्वेका उच्चारण करके और उसमें किये गये निक्षेपोको जानकर 'यहाँ इस पदका क्या। अर्थ हैं' इस प्रकार ठीक रीतिसे अर्थ तक पहुँचा देते हैं अर्थात् अर्थका ठीक-ठीक ज्ञान करा देते हैं इसलिये उन्हें नय कहते हैं।'

अत निक्षेपकी योजना करके और उसके अर्थको स्थगित करके चूर्णिसूत्रकार यह बतलाते हैं कि कौन नय किस निक्षेपको चाहता है—

'नैगमर्नेय, सग्रहनय और व्यवहारनय सभी निक्षेपोको स्वीकार करते है।' 'ऋजूसूत्रनय' स्थापनाके सिवाय सभी निक्षेपोको स्वीकार करता है।'

१ 'तस्स पाहुडस्स दुवे णामधेज्जावि । त जहा-पेज्जदोसपाहुडे त्ति वि कसायपाहुडे त्ति वि । तत्य अभिवाहरणनिष्पण्ण पेज्जदोसपाहुड । णयदो णिष्पण्ण कसायपाहुट— क० पा० भा० १, ५० १९७-१९९ ।

२ 'तत्य पेन्ज णिक्सियव्य--णामपेन्ज द्वणपेन्ज दव्वपेन्ज भावपेन्ज चेदि ।--क० पा० भा० १, पृ० २५८

३ 'उच्चारयम्मि दु पदे णिक्खेव वा कय तु दट्ठूण । अत्थ णयति ते तच्चदो त्ति तम्हा णया भणिदा ।।११८।।— क० पा० मा० १, पृ० २५९

<sup>&#</sup>x27; 'णेगमसगहववहारा सव्वे इच्छति— क० पा० भा० १, पृ० २५९ ।

५ 'उजुसुदो ठवणवज्जे'। पृ० २६२ /

'शब्द, समिभरूढ और एवं भूतनय नाम निक्षेप और भाव निक्षेपकी विषय करते हैं।' इनका विशेष खुलासेके लिये जयधवला टीका देखनी चाहिये। अब हम पुनः निक्षेपोकी ओर आते हैं। 'पेज्ज' यह शब्द नाम पेज्ज हैं। किसी दूसरे पदार्थमें 'यह पेज्ज हैं' इसप्रकार पेज्जकी स्थापना करना स्थापना पेज्ज हैं। द्रव्य पेज्जके दो भेद हैं—आगम द्रव्य पेज्ज और नोआगम द्रव्यपेज्ज। जो जीव पेज्ज विपयक शास्त्रको जानता हुआ भी पेज्जविषयक शास्त्रके उपयोगसे रहित अर्थात् उसमें लगा हुआ नहीं हैं, उसे आगमद्रव्यपेज्ज कहते हैं।

नोआगमद्रव्यपेज्जके तीन भेद है—ज्ञायकशरीर, भाव और तद्वचितिरिक्त । पेज्जविषयक शास्त्रके ज्ञाताके भूत, वर्तमान और भावि शरीरको ज्ञायक शरीर कहते हैं। जो भविष्यमें पेज्जविषयक शास्त्रको जाननेवाला होगा उसे भावि नोआगमद्रव्यपेज्ज कहते हैं। तद्वचितिरिक्त नोआगमद्रव्यपेज्जके दो भेद हैं—कर्मपेज्ज और नोकर्मपेज्ज।

उक्त निक्षेपोका अर्थ सुगम जानकर यतिवृषभाचार्यने इनका अर्थ नही कहा। आगेके निक्षेपका अर्थ करते हुए वह कहते हैं—'नोकर्म<sup>2</sup>-तद्वचितिरक्त-नोआगम-द्रव्यपेज्ज तीन प्रकारका है—हितपेज्ज, सुखपेज्ज और प्रियपेज्ज। इन तीनोके सात भग होते हैं।'

जो द्रव्य व्याघिके उपशमनका कारण होता है उसे हित कहते हैं, जो द्रव्य जीवके आनन्दका कारण होता है उसे मुख कहते हैं और जो वस्तु अपनेको रचती है उसे प्रिय कहते हैं। तीन भग तो ये हैं ही। दाख हितरूप भी है और मुखरूप भी हैं। नीम हितरूप भी है और प्रिय भी है, पित्त ज्वरके रोगीको कडवी वस्तु प्रिय लगती है। दूघ मुखकर भी है और प्रिय भी है। ये तीन द्विसयोगी भग हुए। गुड और दूघ हितकर, मुखकर और प्रिय होते हैं। ये सब सात भग होते हैं।

'यह<sup>3</sup> तदृचितिरिक्त-नोआगम-द्रव्यपेज्जका सात भगरूप कथन नैगमनयकी अपेक्षासे है।' सग्रह, व्यवहार और ऋज्सूत्रकी अपेक्षा समस्त द्रव्यपेज्जरूप है।'' भावपेज्जका कथन स्थगित करते है।

१ '[सद्दणयस्स] णाम भावो च'। क० पा० भा० पृ० २६४।

२. 'नोआगमदन्त्रपेज्ज तिविह—हिंद पेज्ज, सुह पेज्ज, पिथ पेज्ज। गच्छगा च सत्त भगा क० पा० भा० १, पृ २७१।

३ 'एद णेगमस्स । सगहववहाराण उजुसुदस्स च सव्य दव्य पेज्ज ।' क० पा० भा० १, पृ २७४ ।

४ भावपेज्ज हुवणिज्ज' — ५० पा० भा० १, पृ २७६।

### १९० ' जैनसाहित्यका इतिहास

इसप्रकार पेज्जमें निक्षेपोकी योजना करके चूर्णिसूत्रकार दोसमे निक्षेप योजना करते है।

'दोसका निक्षेप करना चाहिये — नामदोस, स्थापनादोस, द्रव्यदोस और भावदोस। नैगम, सग्रह और व्यवहार सभी निक्षेपोको विषय करते हैं। ऋजु-सूत्रनय स्थापनाको छोड शेप तीन निक्षेपोको स्वीकार करते हैं। शब्दनय नाम निक्षेप और भाव निक्षेपको विषय करते हैं।

सुगम जानकर यतिवृपभाचार्यने नामनिक्षेप, स्थापनानिक्षेप आगमद्रव्यनिक्षेप और नोआगमद्रव्यनिक्षेपके दो भेदोका कथन नहीं किया। उसके तीसरे भेदका कथन करते हुए वह कहते हैं—

'जो द्रव्य<sup>२</sup> जिस उपघातके निमित्तमे उपभोगको नही प्राप्त होता वह उपघात उस द्रव्यका दोप है। यही तद्वचितिरिक्तनोआगमद्रव्यदोप है।'

'वह उपघात दोस कौनसा है ? साडीका अग्निसे जल जाना या चूहोके द्वारा खाया जाना आदि उपघातदोस है। भावदोसका कथन स्थगित करते है।'

इस प्रकार दोसमें निक्षेप योजना करके चूर्णिसूत्रकार कषायमें निक्षेप योजना करते हैं—

'कपायका<sup>3</sup> निक्षेप करना चाहिये—नामकषाय, स्थापनाकषाय, द्रव्यकषाय, समुत्पत्तिकषाय, आदेशकषाय, रसकषाय और भावकषाय।' नैगमनय सभी कषायोको स्वीकार करता है। संग्रह और व्यवहारनय समुत्पत्तिकषाय और आदेशकषायको स्वीकार नही करते। ऋजुसूयनय इन दोनोको और स्थापना कषायको स्वीकार नही करता।

शब्द, समिभक्त और एवभूतनय नामकषाय और भावकषायको विषय करते हैं।'

नामकषाय, स्थापनाकपाय, आगमद्रन्यकषाय, ज्ञायकशरीर नोआगमद्रन्य-कषाय और भाविनोआगमद्रन्यकषायका स्वरूप सुगम जानकर यतिवृषभने नही कहा । नो आगम तद्वचितिरिक्त द्रन्यकषायका स्वरूप वह कहते हैं—

१ 'दोसो णिनिखयन्वो णामदोसो, द्रवणदोसो, दन्वदोसो भावदोसो चेदि। वही पृ २७७ ।

 <sup>&#</sup>x27;णोआगमदञ्बदोसी णाम ज दव्व जेण उबघादेण उबमीग ण एदि तस्स दव्वस्स सो उबघादो दोसो णाम । त जहा, सादियाए अग्गिदद वा मूसयभिक्खय वा एवमादि ।' वही, ए० २८१-२८० ।

असाओ ताव णिक्खियच्ये णामकसाओ द्वणकसाओ दच्चकसाओ पञ्चयक्साओ समुप्पत्तिकसाओ आदेशकसाओ रसकसाओ भावकसाओ चेदि। वही, पृ० २८३।

'सर्जकपाय शिरीषकपाय आदि नोकर्मतद्वचितिरिक्त नोआगमद्रव्यकपाय है।' सालवृक्षके कसैले रसको सर्जकपाय और सिरसवृक्षके कसैले रसको शिरीप-कषाय कहते है।

क्रोध<sup>२</sup> वेदनीय कर्मके उदयसे जीव क्रोधरूप होता है। इसिलये प्रत्यय-कषायकी अपेक्षा क्रोधवेदनीय कर्म क्रोध कहा जाता है। इसी तरह मानवेदनीय कर्मके उदयसे जीव मानरूप होता है, इसिलये प्रत्ययकषायकी अपेक्षा मानवेदनीय कर्मको मान कहा जाता है। मायावेदनीयकर्मके उदयसे जीव मायारूप होता है इसिलयेमायावेदनीय कर्म प्रत्ययकषायकी अपेक्षा माया है। लोभवेदनीयकर्मके उदयसे जीव लोभी होता है इसिलये प्रत्ययकषायकी अपेक्षा लोभकर्म लोभ कहलाता है। इस प्रकार जो क्रोधादिरूप कर्मको प्रत्ययकषाय कहा है वह नैगम, सग्रह और व्यवहारनयकी अपेक्षासे कहा है। और ऋजुसूत्रनयकी दृष्टिमें क्रोध कर्मके उदयकी अपेक्षा जीव क्रोधकषायरूप होता है इसिलये क्रोधकर्मका उदय प्रत्ययकषाय है। इसीप्रकार मान, माया आदिके विषयमें भी जानना चाहिये।

समुत्पत्तिकषायकी विश्व कही जीव क्रोधरूप है और कही अजीव क्रोध-रूप है। जिस मनुष्यके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न होता है वह मनुष्य समुत्पत्ति-कषायकी अपेक्षा क्रोध है और जिस लकडी, इँट आदि टुकडेके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न होता है, समुत्पत्तिकषायकी अपेक्षा वह लकडी या इँट आदिका टुकडा क्रोध है। इसप्रकार एक जीव या एक अजीव, अनेक जीव या अनेक अजीव या मिश्र, इनमेंसे जिसके निमित्तसे क्रोध उत्पन्न होता है वह समुत्पत्तिकषायकी अपेक्षा क्रोध कहा जाता है। इसी प्रकार मान, माया और लोमके सम्बन्धमें भी जानना चाहिये।

आदेशकषायकी अपेक्षा चित्रमें अकित क्रोधी जीवकी आकृति—अकृटि चढी हुई, मस्तकमें त्रिवली पडी हुई आदि—क्रोधरूप है। इसी तरह चित्रमें अकित गर्विष्ठ पुरुप या स्त्री आदेशकषायकी अपेक्षा मान है। चित्रमें अकित दूसरेको ठगते हुए मनुष्यकी आकृति आदेशकषायकी अपेक्षा माया है और चित्रमें अकित लालची मनुष्यकी आकृति आदेशकषायकी अपेक्षा लोभ है। इसीप्रकार लकडी-

१ 'नोआगम दव्वकसाओ जहा सज्जकसाओ सिरिसकसाओ एवमादि । वही, पृ० २८५ ।

२ वहीं , पृ० २८७।

३ वही, पृ० २९०।

४ क० पा० भा० १, पृ० २९३ आदि।

५ वही, पृ०३०१।

६ प्वमेदे कट्ठकम्मे वा पोत्तकम्मे वा एस आदेसकसाओ णाम ॥ क०पा० भा०१, पृ०३०३।

१९२ : जैनसाहित्यका इतिहास

पर खोदे गये, वस्त्रपर छापे गये, भित्तिपर चित्रित किये गये और पत्थर पर खोदे गये कोधी, मानी, मायावी और लोभीकी आकृतियाँ आदेशकषायकी अपेक्षा कोघ, मान, माया और लोभ कहे जाते हैं।

ये दोनो समुत्पत्तिकषाय और आदेशकषाय नैगमनयके विषय है। अन्य नयोके नही।

जिस १ द्रव्य या जिन द्रव्योका रस कसैला है उस या उन द्रव्योको रसकषाय कहते है। और कषायसे रहित द्रव्यको नोकषाय कहते है।

भावनिक्षेपके दो भेद हैं—आगमभावनिक्षेप और नोआगमभावनिक्षेप। नोआगमभावनिक्षेपकी अपेक्षा क्रोधका वेदन करनेवाला जीव क्रोधकषाय है। इसीप्रकार मान, माया और लोभको भी जानना चाहिये।

इस तरह आचार्य यतिवृषभने 'कसायप्राभृत' नामके कपायशब्दका निक्षेपोके द्वारा कथन करके यह बतलाया कि कपायशब्दका व्यवहार कितने रूपोमें किस-किस प्रकारसे होता है। और उनमेंसे यहाँ केवल भावकपाय ही विवक्षित है, शेप कपाय नही।

आगे इस भावकषायका विशेष कथन करनेके लिये आचार्य यतिवृपभने छः अनुयोगद्वारोका कथन किया है—

१. कपाय क्या है ? २ कषाय किसके होती है ? ३ कपाय किस साधनसे होती है ? ४ कपाय किसमें होती है ? ५ कपाय कितने काल तक होती है ? और ६ कषायके कितने प्रकार है ? इन छै अनुयोगोका नाम क्रमश २ निर्देश, स्वामित्व, साधन, अधिकरण, स्थिति और विधान है। इनके द्वारा कथन करनेसे कपायके विषयकी पूरी जानकारी या कथनी हो जाती है, इसीसे जैन आगामिक अपरम्परामें सभी पदार्थोका विवेचन इन छै अनुयोगोके द्वारा करनेका विधान है। अस्तु,

कपायका निक्षेपविधिसे कथन करनेके पश्चात् यतिवृषभने 'पाहुड' का कथन किया है—

१ वही, पृ० ३०४।

<sup>॰ &#</sup>x27;निर्हें श-स्वामित्व-माधन-अधिकरण-स्थिति विधानतः । न० स्० -१-६ ।

इ. 'िक केण करस कत्थ वि केवचिर कदिविधी य भावो य । छिँ अणिओगदारें सन्वे भावाणुगतन्त्रा ॥" मूलाचा० ८-१५ । 'दुविहा परूवणा छप्पया य नवहा य छप्पया इणमो । िक कम्म केण व किँ केवचिर कदिविधे य भवे ।८९१॥ आव० नि०

'पाहुडका" निक्षोप करना चाहिये। नामपाहुड, स्थापनापाहुड, द्रव्यपाहुड और भावपाहुड इसप्रकार पाहुडके विषयमें चार निक्षोप होते हैं।

इनमेंसे सवका स्वरूप न बतलाकर आचार्य यतिवृषभने नोआगमतद्वचितिरिक्त-निक्षोपका स्वरूप बतलाते हुए लिखा है—

तद्वचितिरिक्तनोआगमद्रव्यनिक्षेपकी अपेक्षा पाहुडके तीन भेद है—सचित्त, अचित्त और मिश्र ।

यहाँ पाहुड (प्राभृत ) का अर्थ भेंट हैं । भेंटमें दिये गये हाथी घोडा आदि सिचत्त पाहुड है ।

मणि, मुक्ता आदि अचित्त पाहुड है और रत्नालकार भूषित स्त्री मिश्र पाहुड है।

'नोझागम<sup>3</sup>भावपाहुडके दो भेद है—प्रशस्त और अप्रशस्त । दोगथिय<sup>३</sup> पाहुड प्रशस्त नोआगम भावपाहुड है। और कलहपाहुड अप्रशस्त नोआगम भावपाहुड है।

इनकी व्याख्या करते हुए जयधवलाकारने लिखा है कि परमानन्द और आनन्द सामान्यकी सज्ञा 'दोगथिय' है। जो वस्तु परमानन्द या आनन्दका कारण होती है उपचारसे उसे भी 'दोगथिय' कहते है। केवल आनन्द तो किसीको उपहारमें नही दिया जा सकता, अत आनन्द या परमानन्दका निमित्त कोई द्रव्य भेंट देना दोगधियपाहुड कहा जाता है। अत दोगथियपाहुडके दो भेद है—परमानन्दपाहुड और आनन्दमात्रपाहुड। केवलज्ञान और केवल-दर्शनरूप लोचनोसे समस्त लोकको प्रकाशित करनेवाले वीतराग जिनेन्द्रदेवने निर्दोष श्रेष्ठ विद्वान्,आचार्योको परम्परासे भक्तजनोके लिये भेजा गया जो बारह अगरूप वाणी या उसका एक देश परमानन्द दोग्रन्थिक पाहुड है। इस ग्रन्थमें पाहुडसे परमानन्द दो गिंधय पाहुड ही इष्ट है।

इसके पश्चात् यतिवृपभने 'पाहुड' शब्दकी निरुक्ति की है—'पदेहि पुद ( फुडं ) पाहुड'। पदोसे जो स्फुट अर्थात् व्यक्त हो उसे 'पाहुड' कहते है।

१ 'पाहुड णिक्खियब्बं । णामपाहुड टठ्वणपाहुड दब्बपाहुड भावपाहुट चेंदि एव चत्तारि णिक्खेवा सत्थ होंति ।' वही . पृ० ३०० ।

२ 'नोआगमदो भावपाहुङ दुविह पसत्थमप्पसत्थ च' वही, पृ० ३२३।

३ पसत्य जहा दोगिधर्य पाहुड । अमत्यं जहा कलहपाहुड ।' वही, पृ० ३२४,३२५ ।

१ 'पाहुडेत्ति का निरुत्ती ? सम्हा पदेहि पुद (फुड) तम्हा पाहुट ।' वही, पृठ ३०६।

## १९४ जीनसाहित्यका उतिहास

मारांत्र यह है कि यहाँ कपायिषयक श्रुतज्ञानको कपाय कहा है और उसके पाहरको कपायपाहर कहा है।

दमतरह 'कपायपाहुट' के अर्थ वियेतन पूर्यक निमित्रिक माथ उपक्रम ममाप्त होता है ।

यह हम लिय आये कि निक्षेप और नयके हारा बरतुका विवेचन करनेकी आगमिक पर्यात थी। उसी पर्यातका दर्गन तम क्यागपपाहको गाचासूत्रोमें भी पाते हैं—

जपक्रमके परनात् जिस गाथासूनना समया स्तीता है उसमें यहा है-

'ियमनयकी अपेक्षा किय-किय कपायमें पेजज (प्रेयम्ट्ज ) होता है। अववा 'किस नयकी अपेक्षा किय कपायमें दोप होता है ? यौन नय किय प्रव्यमें दुष्ट होता है अयना कीन नय किस प्रव्यमें पेजज होता है ?'

इस गाथाके द्वारा उठाये गये प्रदनोक्ता समाधान आचार्य यतिवृषभ अपने चूर्णिसूरोके राज करते है—

'हम गायाके पूर्वार्गनी विभागा (जिपरण) गरना चाहिये। यह इसप्रकार है— नैगमनम और समहनमकी अपेक्षा क्रोध द्वेग हैं, मान द्रेग हैं, मासा प्रेय हैं और लोभ प्रेम हैं।'

आशय यह है कि इस ग्रन्यों दो नाम है—कपायपाहुट या पेज्जदोमपाहुड । यहाँ कपायके लिये उसके स्थानमें दो शब्दोका प्रयोग किया है पेज्ज (प्रेय) और दोस (हैप)। अत यह वतलाना आवश्यक है कि कपायके भेदोमेंने कीन प्रेय हैं और कीन हेपरूप है ? तभी तो कपायके लिए 'पेज्जदोस' नाम घटित हो सबता है ?

क्रोघ हेप है क्योंकि मकल अनर्थकी जउ है। मान भी इसीसे हैपरूप हैं, किन्तु माया पेज्ज है क्योंकि उनकी सफलतासे मनुष्यको सन्तोप होता है। यही वात लोभके विपयमें भी जानना चाहिये। आशय यह है कि जो कपाय उसके कर्ताके लिये सतापका कारण हो वह हैप है और जो आनन्दका कारण हो वह पेज्ज है।

'व्यवहारनयकी अपेक्षा क्रोध हेप है, मान हेप है, माया हेप है और लोभ पेज्ज है।'

मायाचार लोकनिन्द्य और अविश्वासका कारण होनेसे द्वेप है किन्तु लोभसे द्रव्य बचाकर मनुष्य सुखपूर्वक जीवन विताता है इसलिये लोभ पेज्ज है।

२ 'पेज्ज वा दोसो वा किम्म कसायिम्म कस्य व णयस्स । दुट्टो व किम्म दन्वे वियायण को किह्न वा वि॥ २१ । क० पा० अ० १, पृ० ३६४ ।

'ऋजुसूत्रनयकी अपेक्षा क्रोघ द्वेप है, मान न द्वेप है न पेज्ज है, माया न द्वेप है न पेज्ज है, किन्तु लोभ पेज्ज है।' शब्दनयकी अपेक्षा क्रोघ द्वेप है, मान द्वेप है, माया द्वेप है और लोभ द्वेप है। क्रोघ मान माया पेज्ज नहीं है किन्तु लोभ कथित्वतु पेज्ज है।

इसप्रकार चूर्णिसूत्रकारने गाथासूत्रकारके द्वारा प्रश्नरूपसे निर्दिष्ट विषयका ही नयदृष्टिमे विवेचन किया है। अत जैन आगमिक परम्पराकी यह विषय-विवेचनपद्धति गाथासूत्रकारसे भी प्राचीन प्रतीत होती है। संभव है पूर्वीका विवेचन इमी शैलीमें हो।

वर्तमान श्वेताम्बरमान्य मूलसूत्रोमें हमे इम पद्धतिके दर्शन नही होते। किन्तु अनुयोगद्वारसूत्रमें निक्षेपयोजनाका कमवद्ध विवान विस्तारसे मिलता है और उसमें नयोका भी प्रयोग किया गया है। असलमें अनुयोगद्वारसूत्र, जैसा कि उसके नामसे प्रकट है—अनुयोगसे ही सम्बन्ध रखता है। प्रस्तुत अनुयोगद्वारसूत्रकी उत्यानिकामें उसके टीकाकार हेमचन्द्र मलधारीने लिखा है कि जिनवचनमें प्राय आचार आदि समस्त श्रुतका विचार उपक्रम, निक्षेप, अनुगम और नयोके द्वारा होता है और इस अनुयोगद्वारमें उन्ही उपक्रम आदि द्वारोका कथन है। अतः जिनवचनके न्याख्यानकी परिपाटी, जिसका अनुसरण गाथासूत्रकार और चूणिसूत्रकारने किया है उसीका विवेचन अनुयोगद्वारमें मिलता है, जो उस परिपाटीका ही समर्थक है। नियुंक्तियोमें भी निक्षेप योजनाका विधान मिलता है। किन्तु प्रकृत विपय कपायमें निक्षेपयोजनाका विधान विशेषावश्यकभाष्यमें ही देखनेको मिलता है।

# छक्खंडागम और चूर्णिस्त्रोंकी तुलना

छक्खडागम और चूणिसूत्रकी तुलनाकी दृष्टिसे अन्य भी दो-एक वातें उल्लेखनीय है। जिस तरह छक्खडागममें निक्षेप और नय-योजना की गई है, चूणिसूत्रोमें भी की गई है।

किन्तु दोनोमें अन्तर है। भूतविलने वेदनाखण्ड और वर्गणाखण्डके अनु-योगद्वारोमें निक्षेपयोजना करते हुए प्रत्येक निक्षेपका स्वरूप स्पष्ट रूपसे वतलाया है और उसमें पुनरुक्तिका भी ख्याल नहीं किया है। इसके प्रमाण रूपमें कृति

१ 'जिणपवयणउप्पत्ती पवयण प्गिट्टिया विभागी य । दार्रिवही य नयिवही वनखाण ' विही य अणुओगो । १२५॥ नामं ठवणा दिविष्, खित्ते, काले वयण भावे वा । प्सो अणुओगस्स निक्खेवो होई सत्तिविहो ॥१२९॥ जत्य य ज जाणिज्जा निक्खेव निक्खिवे निर्वसेसं । जत्यऽवि य न जाणिज्जा चडक्कम निक्खिवे तत्य । आ० नि० ॥४॥

२ जिनवचने ह्याचारादि श्रुत प्राय सर्वमप्युपक्रमनिक्षेपानुगमनयद्वारे विचार्यते । प्रस्तुत शास्त्रे च तान्येवोपक्रमादि द्वाराण्यभिधास्यन्तै' । अनु० टी० ।

१९६ : जैनसाहित्यका इतिहास

अनुयोगद्वार तथा वर्गणाराण्डके स्पर्श अनुयोगद्वार, कर्म अनुयोगद्वार, प्रकृति अनु-योगढार और वन्धन अनुयोगढारके प्रारम्भमें नागनिक्षेप और स्थापनानिक्षेपके लक्षणपरक सूत्रोको देख जाङ्ये, कृति, स्पर्श आदि शब्दोके भेदके सिवाय उनमें कोई भेद नहीं है। किन्तु यतिवृषभने अपने चूर्णिसूत्रोमे आवश्यकतानुसार निक्षेप-योजना की, यथा-'पेज्ज णिक्यियव्य -- णामपेज्ज, ठत्रणपेज्ज, दव्यपेज्ज, भावपेज्ज चेदि ।' (क॰ पा॰ सु॰ पृ॰ १६) । 'दोसो णिक्सिवयन्त्रो---णामदोसो, ठवणदोसो, दन्वदोसो, भावदोसो ।' (पृ० १९), किन्तु सिवाय नोआगमद्रन्यनिक्षेपके किसी निक्षेपका स्वरूप या जदाहरण नही दिया। इससे कसायपाहुडकी तरह ही चूणिसूत्री-की भी सक्षिप्त शब्दरचना द्योतित होती है। साथ ही ऐसा भी प्रकट होता हैं कि भूतवलि-पुष्पदन्ताचार्यको पट्यण्डागमके सूत्रोकी रचना करते हुए इस वातका घ्यान था कि जहाँ तक जनय हो, सूत्ररचना स्पष्ट हो, जिससे उसके अध्येताको उसे समझनेमें कठिनाई नही हो, इसीलिये उन्होने गव्दलाघवपर विशेष घ्यान नही दिया और न पुनरुक्तिको दोप माना और ऐसा शायद उन्होने इसलिये किया-चयोकि वचे-सुचे महाकर्मकृतिप्राभृतके भी एकमात्र ज्ञाता घरसेनाचार्यका स्वर्गवास हो चुका था और अब आगे श्रुतज्ञानकी परम्पराके स्रोतका अन्त का गया था।

किन्तु यतिवृषभके चूर्णिसूत्रोमें हम वह वात नही पाते । उनके द्वारा यद्यपि कसायपाहुडकी गाथाओका रहस्य खुलता है किन्तु स्वय उनका रहस्य खोलनेके लिए व्याख्याकारोकी आवश्यकता है । इससे ऐसा लगता है कि या तो यतिवृषभके सामने श्रुतविच्छेदका वैसा भय उपस्थित नही हुआ था या उनकी शैली ही ऐसी थी ।

एक वात और भी उल्लेखनीय है— 'चूणिसूत्रमें केवल चित्रकर्म, काष्ठकर्म और पोतकर्मका उल्लेख मिलता है। किन्तु पट्खण्डागमके स्थापनानिक्षेप विषयक सूत्रमें काष्ठकर्म, चित्रकर्म, पोत्तकर्मके सिवाय लेप्यकर्म, लेण्णकर्म, सेलकर्म, गृह-कर्म, भित्तकर्म, दन्तकर्म और भेडकर्मका भी निर्देश है।

इसी तरह जयधवलामें ही एक दूसरे स्थानमें चूर्णिसूत्रके साथ जीवट्ठाणका विरोध बतलाते हुए कहा<sup>र</sup> है—'यदि कहा जाय कि आठ समय अधिक छह महीनाके नियमके बलसे एक-एक गुणस्थानमें जीवोके सचयका समानरूपसे कथन

१ 'आदेसकसाएण जहा चित्तकम्मे लिहिंदो । प्वमेदे कट्ठकम्मे वा पोत्तकम्मे वा ।' —क० पा० सू० ५० २४ ।

२. 'ण च जीवट्ठाणसुत्तेण अट्ठसमयाहियछमासणियमवलेण एगेगगुणट्ठाणिम जीव-सचय सरिसभावेण परूवणेण सह विरोहो, पुधभूदआइरियाण मुहविणिग्गयमेत्तेण दोण्हं थप्पमावसुवगयाण विरोहाणुववत्तीदो ।' —क० पा०, मा० २, ५० ३६१ ।

करनेवाले जीवस्थानके सूत्रके साथ इस कथनका विरोध हो जायगा, सो भी वात नहीं है क्योंकि ये दोनो उपदेश अलग-अलग आचार्योंके मुखसे निकले हैं अत दोनो स्वतन्त्र रूपमे स्थित होनेके कारण उनमें विरोध नहीं हो सकता।

यहाँ चूर्णिसूत्रके कथनको जीवस्थानके कथनसे स्वतन्त्र मानते हुए उन्हें दो पृथक्-पृथक् आचार्योका उपदेश वतलाया है।

पट्खण्डागमका छठा पण्ड महावध है, जो स्वतन्त्र ग्रन्थके रूपमें माना जाता है, वह भी आचार्य भूतविलकी कृति है। जयघवलामें उसकी भी तत्रान्तर वतलाया है। महावन्ध और कसायपाहुडके मतभेदकी चर्चा करते हुए उसमें लिखा है— 'महावन्धमें विकलेन्द्रियोमें स्वस्थानमें ही सक्लेगक्षयमे सख्यातभागवृद्धिष्प वन्धके दो समय कहे हैं। उसके वलसे कसायपाहुडको समझना ठीक नहीं है क्योंकि भिन्न पुरुषके द्वारा रचित ग्रन्थान्तरसे ग्रन्थान्तरका ज्ञान नहीं हो सकता।'

जयघवलाकी तरह घवला-टीकामें भी पट्दाण्डागम और कसायपाहुडके मतभेदोकी चर्चा अनेक स्थलो पर की गई है।

घवलामें लिखा है कि अनिवृत्तिकरण गुणस्थानमें पहले सोलह प्रकृतियोका क्षय होता है, पीछे बाठ कपायोका क्षय होता है, यह 'सतकम्मपाहुड' का उपदेश हैं। किन्तु कसायपाहुडका उपदेश हैं कि आठ कपायोका क्षय होनेपर पीछे सोलह कर्मोंका क्षय करता है। ये दोनो ही उपदेश सत्य है ऐसा कुछ आचार्य कहते हैं। किन्तु उनका ऐसा कहना घटित नहीं होता, क्योंकि उनका ऐसा कहना सूत्रसे विरुद्ध पडता है। तथा दोनो कथन प्रमाण है, यह वचन भी घटित नहीं होता, क्योंकि एक प्रमाणको दूसरे प्रमाणका विरोधी नहीं होना चाहिये ऐसा न्याय है।'

प्रकृत विषयकी चर्चा करते हुए इसी प्रसगमे घवलामें आगे जो शका-समाघान किया गया है वह भी दृष्टन्य है। लिखा है—

शका—उक्त दोनो वचनोमेंसे कोई एक वचन ही सूत्ररूप हो सकता है, क्योकि जिन अन्यथावादी नही होते। अत उनके वचनोमें विरोध नही होना चाहिये।

समाधान—यह कहना ठीक है किन्तु उक्त वचन तीर्थङ्करके वचन नही है, आचार्योके वचन है। आचार्योके वचनोमे विरोध होना सम्भव है।

र्२. 'एसो सतकम्मपाहुड-उवण्सो । कसायपाहुड-उवण्सो पुण ।'

१. 'महावधिम विगलिदिपसु सत्थाणे चेव सिकलेसक्खण्ण सखेजभागविद्ववधस्स वे समया परूविदा, तव्वलेण कसायपाहुडस्स ण पिडवोहणा काउ जुत्ता, तत्ततरेण भिण्ण-पुरिसकपण तत्ततरस्स पिडवोयणाणुववत्तीदो।' —क० पा०, भा० ४, १० १६५ ।

# १९८ जैन साहित्यका इतिहास

शका—तो फिर 'आचार्यकथित मत्कर्मप्राभृत और कपायप्राभृतको सूत्रपना कैसे सम्भव हो सकता है।

समाधान—तीर्यद्भरके द्वारा अर्थस्पमे कहे गये और गणधरोः द्वारा ग्रन्थ-रूपसे निवद्ध द्वादगाग आचार्य परम्परासे निरन्तर चले आ रहे थे। परन्तु कालके प्रभावसे उत्तरोत्तर वृद्धिके शीण होनेपर और उन अगोको धारण कर सकनेवाले योग्य पानके अभावमें वे उत्तरोत्तर शीण होते गये। तब श्रेट्ठ वृद्धिवालोका अभाव देखकर तीर्यविच्छेदके भयसे पापभीक और गुक-परम्परासे श्रुतार्यको ग्रहण करनेवाले आचार्योने उन्हे पोथियोमें लिपिबद्ध किया। अतएव उनमें असूत्रपना नहीं हो सकता।

शका---तव तो ढादशागका अत्रयव होनेसे उक्त दोनो ही वचन सूत्र हो जायेंगे ?

समाधान—दोनोमेसे किसी एक वचनको सूत्रपना भले ही प्राप्त हो, किन्तु दोनोको सूत्रपना नही प्राप्त हो सकता, क्योंकि उन दोनोमे परस्परमे विरोध है।

शका-दोनो वचनोमेंसे किसको सत्य माना जाये ?

समाघान—यह तो केवली या श्रुतकेवली ही जान सकते है, दूसरा नही जान सकता । उक्त विस्तृत चर्चासे मतभेदका कारण भिन्न आचार्यपरम्पराका होना ही प्रकट होता है।

२ जीवट्टाणके <sup>र</sup>अन्तरानुगममे चारो कपायोका उत्कृष्ट अन्तर काल छै मास वतलाया है। उसकी धवला टीकामें लिखा है कि ऐसा मानने पर पाहुडसुत्त (कसायपाहुड) के साथ व्यभिचार नहीं आता है क्योंकि उसका उपदेश भिन्न है।

३ जीवस्थान चूलिकाकी <sup>१</sup>धवलामें लिखा है—'यह व्याख्यान अपूर्वकरण गुणस्थानके प्रथम समयमें होनेवाले स्थितिवन्धका सागरोपम कोटिलक्ष पृथक्त्व-प्रमाण कथन करनेवाले पाहुडचूणिसूत्रसे विरोधको प्राप्त होता है, ऐसी आशङ्का नहीं करना चाहिये। वह तत्रान्तर है।

४. उक्त चूलिकाकी 'धवलामे ही अन्यत्र लिखा है--'इस द्वितीयोपराम

श्. आइरिय-ऋियाण सतकम्मकसायपाहुडाण कथ सत्तत्तर्णामिद चेण्ण, तित्थयरकहिय-त्थाण गणहरदेवकयगथरयणाण वारहगाण आइरियपरपराण णिरतरमागयाणं जुग-सहावेण बुद्धीसु ओहटुतीसु भायणामावेण पुणो ओहट्टिय आगयाण पुणो सुट्ठुनुद्धीण खय दट्ठूण तित्थवोच्छेदभएण वज्जभीरूहि गहिदत्थिहि आइरिएहि पोत्थएसु चडा-वियाण असुत्तत्त्वणविरोहादो।' —षट्ख०, पु० १, ५० २२१।

२. 'ण पाहुडसुत्तेण वियहिचारो, तस्स भिण्णोवदेसत्तादो ।' — षट्ख० पु० ५, ५० ११२ ।

३ पट्ख० पु०६, १०१७७।

४. पु॰ ६, पृ० ३११।

सम्यक्त्वकालके भीतर जीव असयमको भी प्राप्त हो सकता है, सयमासयमको भी प्राप्त हो सकता है और छह आवली काल शेष रहनेपर सासादन गुणस्थानको भी प्राप्त हो सकता है। यदि सासादनको प्राप्त करके मरता है तो नरकगित, तिर्यञ्चगित और मनुष्यगितको प्राप्त नही कर सकता, किन्तु नियमसे देवगितमें जाता है। यह पाहुडचूणिसूत्रका अभिप्राय है। किन्तु भगवन्त भूतविलिके उपदेशानुसार उपशमश्रेणिसे उतरता हुआ जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त नहीं करता।'

५ उसीमें पुन अन्यत्र लिखा है—'यह वात प्राभृतसूत्र (कसायपाहुडचूणि-सूत्र) के अभिप्रायानुसार कही गई है। परन्तु जीवस्थानके अभिप्रायसे सख्यात-वर्षकी आयुवाले मनुष्योमें सासादनगुणस्थान सहित निर्गमन नही बन सकता, क्योंकि उपश्चमश्रेणिसे उत्तरे हुए मनुष्यका सासादनगुणस्थानमें गमन सम्भव नहीं है।'

खुद्दावन्धकी धवला-टीकामें महाकर्मप्रकृतिप्राभृत और चूणिस्त्रकर्ताके उप-देशोमें भेद बतलाते हुए लिखा है—'मिथ्यादृष्टि गुणस्थानके अन्तिम समयमें दस प्रकृतियोकी उदयव्युच्छिति होती है, यह महाकर्मप्रकृतिप्राभृतका उपदेश है। चूणिस्त्रकर्ताके उपदेशके अनुसार मिथ्यादृष्टिगुणस्थानके अन्तमें पाँच प्रकृतियो-का उदयविच्छेद होता है, शेष पाँचका उदयविच्छेद सासादनसम्यग्दृष्टि गुणस्थान-में होता है।'

महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके आघारपर पट्खण्डागमकी रचना हुई है। अत पट्खण्डागमके मत अवश्य ही महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके मत होने चाहिये। और इस तरहसे चूणिसूत्रकारके मत महाकर्मप्रकृतिप्राभृतके मतोसे भी भिन्न थे, यह कहा जा सकता है। अत ये सैद्धान्तिक मतभेद बहुत प्राचीन प्रतीत होते है।

<sup>१</sup>खुद्दावन्धकी ही धवला-टीकामें एक अन्य भी उल्लेखनीय चर्चा है, जो इस प्रकार है—

शका--कसायपाहुडसुत्तके साथ यह सूत्र विरोधको प्राप्त होता है ?

समाघान—सचमुचमें कषायप्राभृतके सूत्रसे यह सूत्र (२४) विरुद्ध पडता है किन्तु यहाँ एकान्तग्रह नहीं करना चाहिये कि यही सत्य है या वहीं सत्य है, क्योंकि श्रुतकेविलयों या प्रत्यक्ष ज्ञानियोंके विना इस प्रकारका निश्चय करनेपर मिथ्यात्वका प्रसग आयेगा।

१ पु॰ ६, ए॰ ४४४।

२ 'एसो महाकम्मपपडिपाहुडजवएसो । चुर्णिमुत्तकत्ताराणमुवेण्सेण पचण्ण पयडीण मुदयवोच्छेदो ।' —पु ७ ८, १० ९ ।

३. पुरु ८, पृरु ५६-५७।

## २०० . जैनसाहित्यका इतिहास

शका-सूत्रोमे विरोध कैसे हो सकता है ?

समाधान-अल्पश्रुतके घारक आचार्योके द्वारा रचे गये सूत्रो व उपसहारोमे विरोधका होना सम्भव प्रतीत होता है।

शका-उपसहारोको सूत्रपना कैसे सम्भव है ?

समाघान—घट, घटी, सकोरा आदिमे रसे हुए अमृतसागरके जलमें अमृतत्व पाया ही जाता है।

इस प्रकार पट्दाण्डागम और कसायपाहुडचूिणसूत्र दो भिन्न आचार्य-परम्पराओके उत्तराधिकारी प्रतीत होते हैं। इसीसे उनके कतिपय सैद्धान्तिक मन्तव्योमे मतभेद हैं।

## अनुयोगद्वार और चूर्णिसूत्र

अनुयोगद्वारसूत्र स्वतत्र ग्रन्थ है, व्याख्याग्रन्थ नही है, किन्तु च्णिसूत्र व्याख्यासूत्र है। अनुयोगद्वारमें जिस आगिमक शैलीका दर्शन मिलता है, चूणिसूत्रोमें भी उसी आगिमक शैलीका दर्शन होता है। इससे इतना तो स्पष्ट है कि प्राचीन आगिमक व्याख्या-शैली वही थी जो इन दोनो सूत्र-ग्रन्थोमें पाई जाती है।

अनुयोगद्वारसूत्रको परम्परासे आर्यरक्षितकी कृति माना जाता है। पट्टाविलयोके अनुसार आर्यरिक्षित आर्यमक्षु और नागहस्तीके मध्यमें हुए थे। अत उनका समय विक्रमकी प्रथम शतीका उत्तरार्घ माना जाता है। इस हिसाबसे अनुयोगद्वारसूत्र चूणिसूत्रोका पूर्वज सिद्ध होता है। किन्तु उसको देखनेसे उसकी प्राचीनतामें सन्देह होता है। विन्दसूत्रमें अनुयोगद्वारका नाम आया है। और निन्दसूत्र वलभी वाचनाके समय अर्थात् विक्रमकी छठी शताब्दीके प्रारम्भमें रचा गया माना जाता है। निन्दमें मिथ्याश्रुत और अनुयोगमें वलौकिकश्रुतके नामसे अनेक ग्रन्थोके नाम दिये है। उनमें माठर और पष्टितत्रका भी नाम है। ईव्वरकृष्णकी साख्यकारिकापर माठरकी कृति प्रसिद्ध है तथा अनुयोगद्वारमे लौकिक भावावश्यकका स्वरूप वतलाते हुए लिखा है—पूर्वाण्हमें भारतका और अपराण्हमें रामायणका वाचन अथवा श्रवण करना है यह लौकिक भावावश्यक है।

१ 'श्रीमदार्थरक्षितस्रि सप्तनवत्यधिकपचशत ५९७ वर्षान्ते स्वर्गभणिति पट्टावल्यादौ वृद्दयते ।' —प ४ स ७, ए० ४८ ।

२. से किं तं लोइय भावावस्सय ? पुन्वण्हे भारह अवरण्हे रामायण, से त लोइयं भावा-वस्सय (स् २५)।

३ क॰ पा॰ सा॰ १, ए॰

४ 'जण्ण कट्ठकम्मे वा पोत्थकम्मे वा चित्तकम्मे वा लेप्पकम्मे वा (स्०१०) अ०।

भारत और रामायणके इस प्रकार आवश्यक रूपसे वाचन अथवा श्रवणका परिचलन अवश्य ही गुप्तकालमे होना चाहिये। अत अनुयोगढारसूत्र गुप्तकालसे पूर्वका नहीं होना चाहिये।

चूर्णिसूत्रोके साथ उसकी तुलना करनेपर भी उसका कोई प्रभाव परिलक्षित नहीं होता । प्रत्युत चूर्णिसूत्र ही उससे अधिक प्राचीन प्रतीत होते हैं । आदेश कषायका स्वरूप बतलाते हुए चूर्णिसूत्रोमें चित्रकर्म, काष्टकर्म और पोत्थकर्मका ही उल्लेख हैं किन्तु अनुयोगद्वारसूत्रमें लेप्यकर्मका भी निर्देश मिलता हैं । इसी तरह उसमें पूर्ववत् शेषवत् आदि अनुमानके तीन भेद गिनाये हैं । जो न्यायसूत्रोमें पाये जाते हैं ।

चूर्णिसूत्र : ऐतिहासिक महत्त्व-दो परम्पराएँ

यतिवृषभके चूणिसूत्रोमें ऐतिहासिक दृष्टिसे उल्लेखनीय है उपदेशकी दो परम्पराएँ, जिनमेंसे एकको वह पवाइज्जमाण (प्रवाह्यमान) और दूसरीको अपवा-इज्जमाण कहते है। इन दोनो परम्पराओका निर्देश कसायपाहुडके उपयोग नामक अघिकारमें पाया जाता है।

'पवाइज्जमाण'की व्याख्या वतलाते हुए जयधवलाकारने लिखा है—'जो सब आचार्योके द्वारा सम्मत हो और प्राचीनकालसे बिना किसी विच्छेदके सम्प्रदाय-क्रमसे आता हुआ शिष्य-परम्पराके द्वारा लाया हो उसे पवाइज्जत उपदेश कहते हैं। अथवा यहाँ पर भगवान आर्यमखुके उपदेशको अपवाइज्जमाण और नागहस्ती क्षपणके उपदेशको पवाइज्जमाण स्वीकार करना चाहिये।

्र उपयोगाधिकारकी चतुर्थ गाथाकी विभाषा करते हुए चूणिसूत्रकारने किखा है कि इस गाथाकी विभाषाके विषयमें दो उपदेश पाये जाते हैं। एक उपदेशके द्वारा व्याख्यान समाप्त करके लिखा है कि अब पवाइज्जत उपदेशके द्वारा चौथी गाथाकी विभाषा करते हैं। इसी 'पवाइज्जत' की टीकामें जयधवलाकारने उक्त बात कही है।

इससे ऐसा प्रकट होता है कि कसायपाहुडके गाथासूत्रोके व्याख्यानमें आर्य-मक्षु और नागहस्तीमें मतभेद था। आचार्य यतिवृषभने आर्यमक्षुके मतको प्रथम

१ (स्०४१),

२. 'एक्केण उत्रएसेण चउत्थीए विहासा समत्ता भवदि । प्वाइज्जतेण उवएसेण चउत्थीए गाहाए विभासा ।' ज० ४०—को पुण प्वाइज्जतोवएसो णाम बुत्तमेद ? सञ्वाइरिय-सम्मदो चिरकालमवोच्छिण्णसपदायक्रमेणागच्छमाणो जो सिस्सपरपराए प्वाइज्जदे पण्णविज्जदे सो प्वाइज्जतोवएसो ति भण्णदे । अथवा अज्जमखुभयवताणमुवण्सो एत्थापवाइज्जमाणो णाम । णागहत्थिखवणाणमुवएसो प्वाइज्जतवो ति वेत्व्यो ।'

<sup>--</sup>जि॰ ध॰ प्रे॰ का॰, प्र॰ ५९२०।

# २०२ · जैनसाहित्यका इहितास

स्थान दिया, और यद्यपि दूसरे उपदेशको—जिंगे जयधवलाकार नागहस्तीका वतलाते हैं—पवाइज्जंत वतलानेसे प्रथम उपदेशका अपवाइज्जत होना स्वय सिद्ध हैं, किन्तु उन्होंने अपनी लेसनीसे उसे अपवाइज्जत नहीं कहा। इसी तरह इसी अधिकारकी सातवी गाथाकी विभागामें भी दोनो उपदेशोंका कथन करके एक उपदेशको पवाइज्जत लिसा और अन्तमे लिस दिया कि इन दोनो उपदेशोंसे त्रसजीवोंके कपायोदयस्थान जान लेना चाहिये। ऐसा करके यतिवृपभने जहाँ प्राचीन उपदेशकी सुरक्षा की वहाँ दूसरेकी अवहेलना नहीं की। यह उनके वहण्यनको तो द्योतित करता ही हैं, साथ ही आर्यमक्षुके प्रति अनादरभावको भी प्रकट नहीं करता।

किन्तु जयघवलाकारने इसी अञ्यायमे तथा आगे आर्यमधु और नागहस्तो दोनोके उपदेशको पवाइज्जत भी कहा है।

जपयोगाधिकारकी प्रथम गाथाकी विभाषा करते हुए चूर्णिसूत्रकारने लिखा है— 'पवाइज्जत जपदेशकी अपेक्षा क्रोबादि कषायोका विशेष अन्तर्मुहूर्त है और जसी पवाइज्जत जपदेशकी अपेक्षा चारो गतियोमे अल्पबहुत्वका कथन करते हैं।'

इस टीकामें जयधवलाकारने दोनोके उपदेशको पवाइज्जत कहा है। इसी तरह सम्यक्त अनुयोगद्वारमें भी उन्होंने दोनोके उपदेशको पवाइज्जत कहा है। ऐसी स्थितिमे उपयोगाधिकारकी चतुर्थ गायाके चूणिसूत्रोकी व्याख्यामें जो उन्होंने आर्यमक्षुके उपदेशोको पवाइज्जत और नागहस्तीके उपदेशोको अपवाइज्जत कहा है, उसके साथ सगित नही वैठती और दोनो कथन परस्पर विरोधी प्रतीत होते है। किन्तु जयधवलाके शब्दोपर ध्यान देनेसे यह विसगित दूर हो जाती है।

जयघवलाकारने वहां पहले 'पवाइज्जत उपदेश' की व्याख्या की है कि जो सर्वाचार्य सम्मत आदि हो वह पवाइज्जत उपदेश हैं। फिर 'अथवा' कहकर आर्य-मक्षुके उपदेशको अपवाइज्जमाण कहा है। किन्तु अपवाइज्जमाणके पहले आगत 'एत्थ' शब्द खास घ्यान देने योग्य है जो वतलाता है कि यहांपर अपवाइज्जमाणसे आर्यमक्षुका उपदेश ग्रहण करना, चाहिये। अत आर्यमक्षुका प्रत्येक उपदेश अप-वाइज्जमाण नहीं है। किन्तु नागहस्तिके साथ एत्थ पद नहीं है। अत नागहस्ती-

१ एसो उवएसो पवाइज्जइ। अण्णो उवदेसो । एदेहिं दोहि उवदेसेहिं कसाय-उदयक्ताणि णेदव्वाणि तसाण। —क । पा॰ स्, ५० ५९२-५०३।

२ 'तेसि चेव भयवताणमञ्जमखु-णागहत्थीण पवाइज्जतेण उवएसेण ।'

<sup>--</sup>जि॰ घ॰ स॰ का॰, पृ॰ ५८६४।

३ 'पवाइज्जतेण पुण उवण्सेण सव्वाइरियसम्मदेण अज्जमखु-णागहस्तिमहावाचयमुह-कमल विभिग्गएण ।' —जि ४० प्रे कि. ६२६१ ।

का को कि उपदेश अपनाउज्जत नहीं था—सव उपदेश पवाइज्जत था। किन्तु आर्यमधुका कोई-कोई उपदेश अपवाइज्जत भी था।

इस तरह नूर्णिसूत्रोमे विभिन्न उपदेशोकी परम्पराके दर्शन होते हैं। चूर्णिसूत्रके रचयिता

चूर्णिसूत्रके रचिता आचार्य गतिवृषभ है। ये गुणधर, आर्यमधु और नाग-हिस्तिके उत्तराधिकारी है। पट्टाविल, शिलालेग तथा अन्य स्रोतोंके आचार्य गतिवृषभके जीयन-परिचय, नमय आदिके सम्बन्धमे विशेष जानकारी प्राप्त नहीं है।

इनकी दो ही फ़तियां मानी जाती है—एक कमायपाहुटपर चूर्णिमूत्र और दूसरी पिलोकप्रक्षप्ति । किन्तु उनमें अन्य वातोका तो कहना ही क्या, प्रन्यकर्ती तकका नाम नही पाया जाता । ही, विलोकप्रक्षप्तिक अन्तमें एक गाया आई है—

"पणमह जिणवरवसह गणहरवमह तहेव गुणवसह। दट्ठूण परिमवगह जदिवसह धम्मसुत्तपाटरवसह॥

इस गायामें 'जदिवसह' ( यतिवृषभ ) नाम आया है। और उसके अन्तमें वपह (वृषभ) शब्द होनेसे उसका अनुप्रास मिलानेके लिये अन्य शब्दोके अन्तमें भी 'वसह' पद दिया है। जिनवरवृषभ और गणधरवृषभ पद तो स्पष्ट ही है, क्योंकि जिनवर वृषभ प्रथम तीर्थद्धर थे और उनके प्रथम गणधरका नाम भी वृषभ ही था। किन्तु 'गुणवसह' पद स्पष्ट नहीं है। यो तो उसे 'गणहरवसह' का विशेषण किया जा सकता है, 'जैसा कि त्रिलोकप्रज्ञप्ति' के हिन्दी अनुवादमें और श्री नाथूरामजी प्रेमीने अपने 'लोकविभाग और तिलोयपण्णत्ति' शीर्षक लेखमें किया है। किन्तु उससे कोई विशेष चमत्कार प्रतीत नहीं होता। इसी तरह 'दट्टूण परिसवसह' पद भी अस्पष्ट है।

जयघवलाके सम्यक्त्व-अनुयोगद्वारके प्रारम्भमे मगलाचरणरूपमे भी यह गाथा पाई जाती है। और उससे उन्त पदोकी समस्या सुलझ जाती है। गाथा इस प्रकार है—

> पणमह जिणवरवसह गणहरवसह तहेव गुणहरवसह दुसहपरीसहविसह जइवसह घम्मसुत्तपाढरवसह ।।

इससे अर्थ स्पष्ट हो जाता है जो इस प्रकार है-

'जिनवरवृपभको, गणघरवृपभको, गुणधरवृपभ (श्रेष्ठ) और दुस्सह परीपह-

१ जीवराज अन्थमाला शोलापुरसे प्रकाशित ।

२ जै०सा० १०, ५०७।

का समाचान करते हुए वीरसेन स्वामीने कहा है— 'विपुलाचलके शिखरपर स्थित महावीररूपी सूर्यसे निकलकर गौतम, लोहार्य, जम्बूस्वामी आदि आचार्य-परम्परासे आकर, गुणधराचार्यको प्राप्त होकर गाथारूपसे परिणत हो, पुन आर्यमक्षु-नाग-हस्तीके द्वारा यतिवृषमके मुखसे चूंणिसूत्ररूपसे परिणत हुई दिव्यध्वनिरूपी किरणोसे हमने ऐसा जाना है।' यहाँ यतिवृपभके वचनोको भगवान महावीरकी दिव्यध्वनिके साथ एकरसता वतलानेसे यतिवृपभके प्रति वीरसेन स्वामीकी असीम श्रद्धा व्यक्त होती है। तभी तो वे जिनेन्द्रोमें श्रेष्ठ प्रथम जिन और गणधरोंमें श्रेष्ठ उनके प्रथम गणधरके साथ गुणधर और यतिवृपभको नमस्कार करनेकी प्रेरणा करते है।

स्वय यतिवृषभ अपने विषयमें ऐसा नहीं कह सकते, क्यों कि उक्त गायामें आगत 'जइवसह' शब्द क्लेषरूपसे प्रयुक्त नहीं जान पड़ता। स्वय उसके साथ दो विशेषण पद लगे हुए हैं। यदि उसे क्लेषरूपमें प्रयुक्त माना जाता है तो गायाके पूरे उत्तरार्धकों किसी विशेष्यके साथ प्रयुक्त करना होगा। गायाके पूर्वार्द्धमें तीन विशेष्यपद हैं, जिणवरवसह, गणहरवसह और गुणहरवसह। अब इन तीनों विशेष्योमेंसे किसके विशेपणरूपसे उक्त तीनों विशेषणोंका प्रयोग किया जाये, यह समस्या उत्पन्न होती हैं। खीचातानी करके किसी एकके साथ या तीनोंक साथ तीनों भेदोंकों सयुक्त कर देनेपर भी यतिवृषभ जैसे ग्रन्थकारकी कृतिके अनुरूप स्वाभाविकता उसमें नहीं रहती। अस्तु,

दूसरा विशेषण 'धम्ममुत्तपाढरवसह' बतलाता है कि यतिवृषभ धर्मसूत्रके पाठकोंमे श्रेष्ठ थे, किन्तु धर्मसूत्रसे किस सूत्र-ग्रन्थका अभिप्राय है यह स्पष्ट नहीं होता। इस तरहके शब्दका व्यवहार भी जैनपरम्परामें मेरे देखनेमें नही आया।

वर्तमान त्रिलोकप्रज्ञाप्तिके आधारपर यतिवृषभ महावीर-निर्वाणके एक हजार वर्ष पश्चात् अर्थात् ई०४७३ से पूर्व नहीं हो सकते, क्योंकि उसमें महावीर-निर्वाणसे एक हजार वर्ष तकके प्रमुख राजवज्ञोंकी कालगणना दी हुई हैं और वह इस रूपमें हैं कि सहसा उसे प्रक्षिप्त भी नहीं कहा जा सकता। उनके चूणिसूत्रोसे भी कोई वात ऐसी प्रकट नहीं होती, जिससे उनकी अर्वाचीनता प्रमाणित हो सके। उन्होंने अपने चूणिसूत्रोमें 'एसा कम्मपवादे' और 'एसा कम्मपयडीसु' लिखकर कर्मप्रवाद और कर्मप्रकृतिका उल्लेख किया है।

१. "ण्दम्हादो विउलिगिरिमत्थयत्थवब्दमाणिदवायरादो विणिग्गिमय गोदम लोहज्ज-जबु-सामियादिआइरियपरपराए आगत्ण गुणहराइरिय पाविय गाहासरूबेण परिणिमय अत्ममखुणागहत्थीिहतो जइवसहमुहणिमय चुण्णिसुत्तायरिण परिणददिव्यज्झुणिकिरणादो णव्यदे।" —क पा०, सा० ५, ५० ३८८।

कसायपाहुडके चारित्रमोहोपशामना नामक अधिकारमें यतिवृपभने उपशामना-क दो भेद किये है-एक करणोपशामना और दूसरा अकरणोपशामना । तथा करणोपशामनाके भी दो भेद किये है—देशकरणोपशामना और सर्वकरणोपशामना । और लिखा है कि अकरणोपशामनाका कथन कर्मप्रवादमें और देशकरणोपगामना-का कथन कर्मप्रकृतिमें है। कर्मप्रवाद आठवे पूर्वका नाम है और कर्मप्रकृति दूसरे पूर्वके पञ्चम वस्तु-अधिकारके अन्तर्गत चतुर्थ प्राभृतका नाम है। अब प्रक्न यह होता है कि यतिवृषभने इन दोनो ग्रन्थोका निर्देश स्वय उन्हें देखकर किया है या अन्य किसी आघारपर किया है ? दिगम्वर उल्लेखोके अनुसार पूर्वोका ज्ञान तो वीर निर्वाणसे ३४५ वर्ष पर्यन्त ही प्रचलित रहा है। उसके पश्चात् तो विश-कलित ज्ञान ही रह गया था। खेताम्बर उल्लेखोंके अनुसार वीरनिर्वाणसे लगभग छ सौ वर्ष पश्चात् स्वर्गगत हुए आर्यरक्षितसूरि साढे नौ पूर्वोके ज्ञाता थे। उन्ही-के वंशज नागहस्ती थे। वे आठवें कर्मप्रवादके ज्ञाता हो सकते है। नन्दिसूत्रमें उन्हें कर्मप्रकृतिमें प्रघान तो वतलाया ही है। इसलिए उनके द्वारा यतिवृपभकी कर्मप्रवाद और कर्मप्रकृति दोनोका अनुगम होना शक्य है। इन्ही दो का निर्देश चूर्णिसूत्रोमें पाया जाता है। अनएव चूर्णिसूत्रकार यतिवृपभ आर्यमगुके न सही तो कम-से-कम नागहस्तीके तो लघु समकालीन होने ही चाहिये। विवुध श्रीधरके श्रुतावतारमें आर्यमगुका नाम नही है। गुणधरने नागहस्तीको कर्सायपाहुडके सूत्रोका व्याख्यान किया। और गुणधर नागहस्तिके पास यतिवृषभने उनका अध्ययन किया। इसमें गुणधरके पास अध्ययन करने वाली बातका समर्थन अन्यत्रसे नही होता. अत उसे छोड देने पर भी नागहस्तीके समीप अघ्ययन करनेकी ही बात पुष्ट होती है। एक अन्य बात यह भी है कि<sup>र</sup> त्रिलोकप्रश्निकी उपलब्ध प्रतिमें हम बहुत-सी ऐसी गायाए पाते हैं जो कुन्दकुन्दके ग्रन्थोमें पाई जाती है और उनसे ली गई प्रतीत होती है। यद्यपि इससे यतिवृषभकी प्राचीनताको विशेष क्षति नही पहुँचती, क्योकि कुन्दकुन्दका समय ईसाकी प्रथम शताब्दी माना गया है तथापि यतिवृपभमें यदि इस प्रकारका सग्रह करनेकी प्रवृत्ति होती तो उसका कुछ आभास उनके चूर्णिस्त्रोमें भी परिलक्षित होता। अत हमारा अनुमान है कि इन प्राचीन गाथाओका कोई एक मूलस्रोत रहा है, जहाँसे कुन्दकुन्द और यतिवृषभ दोनोने ही उन गार्थाओको ग्रहण किया होगा। दूसरे, घरसेनने महाकर्मप्रकृतिप्राभुतके विच्छेदके भयसे ही भूतवलि-पुष्पदन्तको उसका ज्ञान दिया था। उन्होने उसके आधारपर षट्खण्डागमकी रचना की और इस तरह महाकर्मप्रकृति-प्राभृतका ज्ञान उनके साथ समाप्त हो गया। तब यतिवृषभको कर्मप्रकृतिका

१. त्रि प भा २ की प्रस्तावना तथा अनेकान्त वर्ष २, ए. ३।

ज्ञान किससे मिला ? अत. यतिवृषभ ऐसे समयमें होने चाहिये जव कर्मप्रकृति-प्राभृतका ज्ञान अवशिष्ट था।

तीसरे, यह आगे वतलायेंगे कि छक्खडागम और कसायपाहुडमें अनेक वातोको लेकर मतभेद है, अत जन दोनोको तन्नान्तर कहा गया है। जो मतभेद वतलाया जाता है जसका आधार कसायपाहुड पर रचित चूणिसूत्र है। वहीं जस मतभेदका प्रतिनिधित्व करते हैं। जन्हीं परसे धवला व जयधवलामें भूत-विल और यितवृषभके मतभेदकी चर्चा देखनेमें आती है। उस चर्चापरसे यितवृषभका व्यक्तित्व भूतविलिके समकक्ष प्रतीत होता है। दोनोके सूत्रोकी भी तुलनासे यही बात प्रमाणित होती है। अत यितवृषभ भूतविल पुंष्पदन्तसे विशेष अर्वाचीन प्रतीत नहीं होते। और जैसा कि हम आगे स्पष्ट करेंगे। चूँकि धरसेन और नागहस्ती लगभग समकालीन प्रमाणित होते हैं, क्योंकि दोनोका समय वीर-निर्वाणकी सातवी शताब्दीमें थोडा आगे-पीछे आता है। अत यितवृषभ भी उसी समयके लगभग होने चाहिये।

### यतिवृषभकी रचनाएं

आचार्य यतिवृषभकी कृतिरूपसे दो ग्रन्थ प्रसिद्ध है—एक प्रकृत चूणिसूत्र शै और दूसरी तिलोयपण्णत्ती । दोनो उपलब्ध है और हिन्दी अर्थके साथ छपकर प्रकाशित हो चुके है। तिलोयपण्णत्तीका विषय लोकरचनासे सम्बद्ध है, अत उसका परिचय आदि इस ग्रन्थके लोकरचना विषयक प्रकरणमें दिया जायगा।

तिलोयपण्णत्तीकी अन्तिम<sup>1</sup> गाथामें तिलोयपण्णत्तीका प्रमाण आठ हजार बतलाते हुए लिखा है कि चूर्णिस्वरूप और षट्करणस्वरूपका जितना प्रमाण है उतना ही तिलोयपण्णत्तीका परिमाण है। इससे यह अनुमान किया जाता है कि षट्करणस्वरूप नामक भी कोई ग्रन्थ यतिवृषभक्कत होना चाहिये।

प० जुगलिकशोर मुख्तारका कहना है कि 'करणस्वरूप' नामक भी कोई ग्रन्थ यितवृषभके द्वारा रचा गया था जो अभी तक अनुपलब्ध है। बहुत सम्भव है कि वह ग्रन्थ उन करणसूत्रोका ही समूह हो, जो गणितसूत्र कहलाते हैं और जिनका कितना ही उल्लेख त्रिलोकप्रज्ञित, गोम्मटसार, त्रिलोकसार और धवला जैसे ग्रन्थोमें पाया जाता है। चूणिसूत्रोकी सख्या चूकि छ हजार है अत: करणस्वरूप ग्रन्थकी संख्या दो हजार श्लोक परिमाण समझनी चाहिये,

१. श्री वीरशासन सघ, कलकत्तासे प्रकाशित।

२ जीवराज ग्रन्थ माला, शोलापुरसे प्रकाशित।

३. चुण्णिसरूवछक्करणसरुपपमाण होइ कि जतं। अट ठसहरसपमाण तिलोयपण्णिति-णामाण ॥७७॥ ति, प., भा २, ए. ८८२।

तभी दोनोकी सम्या मिलकर आठ हजार परिमाण इम ग्रन्य (तिलोयपण्णत्ती) का बैठता है ( जै० सा० ३० नि० प्र०, पृ० ५८९ )।

किन्तु सिद्धान्तशास्मी प० हीराजाजने कमायपाहुउगुत्तको प्रस्तावनाम उक्त अनितम गायाके उक्त अनका भिन्न अर्ग किया है। उन्होंने गाया उद्घृत करके लिया है—'इसमें बतलाया गया है कि आठ करणोके स्वरूपका प्रतिपादन करने वाली कम्मपयदीका और उनकी चूणिका जितना प्रमाण है उतने ही आठ हजार प्रमाण इस तिजोयपण्णतोका परिमाण है।'

गायाके प्रथम चरण 'चुण्णिसम् उ-उप तरणसम् उ' में 'छ' के स्थान पर 'स्थ' पाठमेद भी मिलता है। पण्डित जीने 'स्य' के स्थान में 'हु' मानकर 'अट्ठकरण' शब्द निष्यन्न किया है। चू कि कर्मप्र कृति में आठ करणो के स्वम्यका कथन है अतः 'अट्ठकरण' नाम कर्मप्र कृति के लिए ही प्रयुक्त किया है, ऐसा प० जीका विचार है। और यत आप कर्मप्र कृति की चूणिका रचिता अ।चार्य यतिवृषभको मानते है, इसलिये आपने उक्त प्रकारका अर्थ किया है।

कर्मश्रकृतिकी चूणिके कर्ताका विचार करते समय इस वात पर प्रकाश ढाला जायेगा कि यतिवृपभ उसके कर्ता नहीं हो नकने। यहां तो हम इतना ही लिखना उचित समझते हैं कि पण्डितजीने ति० प० की उक्त अन्तिम गाया-का जो अर्थ किया है वह अपनी उक्त कल्पनाके आधार पर उतावलीमें कर ढाला है। यह ठोक है कि कर्मप्रकृतिमें आठ करणोके भी स्वरूपका कथन है। किन्तु आठ करणोके सिपाय उदय और सत्ताका भी कथन है और पहली गायामें ही आठ करणोके साथ उदय और मत्त्वके भी कथनकी प्रतिज्ञा ग्रन्थकारने की है। अत ऐसे ग्रन्थका नाम 'अट्टकरणमरूव' नहीं हो सकता।

दूसरे, प्रकृत कम्मपयडी या कर्मप्रकृतिका 'अट्ठकरणसक्त्व' । नाम भी था, इसका एक भी समर्थक प्रमाण मेरे देग्यनेमें नही आया । जिस चूणिको पिडतजी यितवृपभकृत मानते हैं उसमें भी प्रथम गायाकी उत्यानिकारूपसे 'कम्मपयडी-सगहणी' नामका निर्देश करते हुए उसे सार्थक वतलाया है ।

तीसरे, 'चुण्णिसरूवट्ठकरणसरूव'का अर्थ 'कर्मप्रकृति और उसकी चूणि' करना भी कण्टसाध्य ही है। उसका सीघा-सा अर्थ होता है चूणि और अट्ठकरण (कर्मप्रकृति)। अट्ठकरणकी चूणि यह अर्थ तो नही होता। फिर कोई ग्रन्थकार अपने ग्रन्थका परिमाण वतलानेके लिए अपनी कृतियोके सिवाय अन्य कृतिका निर्देश क्यो करेगा। अत प० जीने तिलोयपण्णत्तीकी अन्तिम गाथाके स्वकल्पित अर्थके आधारपर जो कर्मप्रकृतिचूणिको यतिवृपभकी कृति वतलाया है वह ठीक नही है। इसो तरह सतरीचूणि तथा शतकचूणि भी यतिवृपभकृत नही है। इस पर विशेष प्रकाश चूणियोके कर्तृ त्वके विवेचनके समय डाला जायेगा।

## चूर्णिसूत्रोकी विपयवस्तु

क्षाचार्य गुणधररचित गाथासूत्रोपर आचार्य यतिवृषभने चूणिमूत्रोकी रचना की है। अत चूणिसूत्रोका भी मुख्य प्रतिपात्र विषय वही है, जो कमायपाहुडका है। किन्तु बाचार्य गुणधरने अपने पृच्छात्मक गायासूत्रोमें जो जिज्ञासाएँ मात्र व्यक्त की थी या जिन विषयोकी सूचनामात्र की थी उन सबको चूजिसूतकारने भी सक्षेपमे ही कहनेका प्रयत्न किया है। उदाहरणके लिए आचार्य गुणधरने एकमात्र गाथा ( २२ ) के तारा आदिके चार अधिकारोका निर्देशमात्र किया है। किन्तु यतिवृपभने उस एक गायाका अवलम्बन लेकर चारो अधिकारोका कथन किया है। गबसे प्रथम उन्होने गाथाका पदच्छेद किया है—'पयडीए मोहणिज्जा विहत्ति' इस पदमे प्रकृतिविभिषत नामक पहला अर्याधिकार है। 'तह द्विदी' से स्थितिविभवित दूसरा अर्थाधिकार है। 'अणुभागे' से अनुभागित्रभिक्त तीसरा अर्थाधिकार है। 'उवकस्ममणुकास्स'से प्रदेशविभवित चतुर्य अर्थाधिकार है। 'झीणाझीण' पाचर्वा अर्थाधिकार है और 'स्थित्यन्तक' छठा है। प्रकृति-विमिवतके दो भेद है--मुलप्रकृतिविभिवत और उत्तरप्रकृतिविभिवत । मूलप्रकृतिविभवितके आठ अनुयोगद्वार है—स्यामित्व, काल, नाना जीवोकी अपेक्षा भगविचय, काल, अन्तर, भागाभाग, अल्पवहत्व। इन अनुयोगद्वारोका कथन करनेपर मूलप्रकृतिविभिक्त समाप्त होती है। इसके पश्चात् उत्तरप्रकृतिविभक्ति दो प्रकारको है --एकै कउत्तरप्रकृति-और प्रकृतिस्थानउत्तरप्रकृतिविभिक्त । उनमेंसे प्रकृतिविभक्तिके ये अनुयोगद्वार है—एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्व, काल, अन्तर, नाना जीवोकी अपेक्षा भगविचयानुगम, परिमाणानुगम, क्षेत्रानुगम, स्पर्शनानुगम, कालानुगम, अन्तरानुगम, सन्निकर्प और अल्पवहुत्व। इन अनुयोगद्वारोके कहने पर एकैक उत्तरप्रकृतिविभिवत समाप्त होती है।

इस तरह चूर्णिसूत्रकारने गुणधराचार्यके द्वारा सूचित आद्य अधिकारोका विवेचन किया है। उक्त अनुयोगद्वार आगमिक परम्पराकी देन है। उनके द्वारा किसी भी वर्ण्य वस्तुका विवेचन करनेसे उसके विषयमें पूरी जानकारी प्राप्त हो जाती है।

प्रथम गाथाका व्याख्यान करते हुए चूणिसूत्रकारने पाँच उपक्रमोका निर्देश किया है—आनुपूर्वी, नाम, प्रमाण, वक्तव्यता और अर्थाधिकार। आनुपूर्वी तीन प्रकारकी है। नामके छह भेद, प्रमाणके सात भेद, वक्तव्यताके तीन भेद और अर्थाधिकार केपन्द्रह भेद है।

तिलोयपण्णत्तिके प्रारम्भमें कहा है-

चूर्णिसूत्र साहित्य: २११

जो ण पमाण-णएहि णिक्खेवेण णिरक्खदे अत्य । तस्साजुत्त जुत्त जुत्तमजुत्त च पडिहादि ॥८२॥

अर्थात् जो नय, प्रमाण, निष्ठेपसे अर्थका निरीक्षण नही करता, उसको अयुक्त पदार्थ युक्त और युक्त पदार्थ अयुक्त प्रतीत होता है।

इस आचार्यपरम्परासे आगत न्यायको दृष्टिमें रखकर चूणिसूत्रोमें भी तदनुसार कथन किया है। प्रथम गाथामें आगत 'कसायपाहुड' शब्दपर चूणिसूत्र द्वारा कहा गया है—उस पाहुडके दो नाम है—पेज्जदोसपाहुड और कसायपाहुड। पेज्जदोसपाहुडनाम अभिन्याहरण निष्पन्न है और कसायपाहुडनाम नयनिष्पन्न है। पेज्जका निक्षेप करते है—नामपेज्ज, स्थापनापेज्ज, द्रव्यपेज्ज, भावपेज्ज। नैगम, सग्रह, व्यवहारनय सब निक्षंपोको स्वीकार करते है। ऋजसूत्रनय स्थापना-को छोडकर शेप तीनको स्वीकार करता है। शब्दनय नामनिक्षंप और भावनिक्षंपको स्वीकार करता है।

इसी तरह दोस कसाय और पाहुडमें भी निक्षपोकी योजना करके जनमें नयकी योजना की है।

पाहुडशन्दकी निरुक्ति 'पदेहि पुद' की है अर्थात् पदोसे स्फुट होनेसे प्राभृत कहते है ।

प्रकृतिविभिवतका कथन करते हुए विभिवतका निक्षेप किया है—नामविभिवत, स्थापनाविभिवत, द्रव्यविभिवत, क्षेत्रविभिवत, कालविभिवत, गणनाविभिवत सस्थानविभिवत और भावविभिवत। विभिवतका अर्थ करते हुए कहा है—नुल्य-प्रदेशी द्रव्य तुल्यप्रदेशी द्रव्यका अविभिवत है और वही द्रव्य असमानप्रदेशी द्रव्यका विभिवत है अर्थात् विभिवतका अर्थ असमानता है।

प्रकृतिविभिन्तिके अन्तर्गत प्रकृतिस्थानिवभिन्तिका कथन करते हुए मोहनीय कर्मके पन्द्रह प्रकृतिसत्वस्थान कहे है—२८, २७, २६, २४, २३, २२, २१, १३, १२, ११, ५, ४, ३, २ १। चूणिसूत्रकारने इनका कथन एकसे किया है। किन्तु यहाँ हम मोहनीयकर्मके इन सत्वस्थानोको इसी क्रमसे लिख रहे जिस क्रमसे ठपर कहे है। उससे पाठक यह जान सकोंगे कि मोहनीयकर्मका क्षय किस क्रमसे होता है।

मोहनीयकर्मकी उत्तरप्रकृतियाँ अठाईस है। जिसके सब प्रकृतियोकी सत्ता है वह अट्टाईस प्रकृतिस्थान विभिन्तवाला है। ऐसा जीव सम्यग्दृष्टि, सम्यग्मिथ्यादृष्टि या मिथ्यादृष्टि होता है। उनमेंसे सम्यन्त्वप्रकृतिकी उद्देलना करने वाला जीव मिथ्यादृष्टि होता है। उसके सत्ताईस प्रकृतियोकी सत्ता होती है। उनमेंसे सम्यक्षियादृष्टि होता है। उसके सत्ताईस प्रकृतियोकी सत्ता होती है। उनमेंसे सम्यक्षिथ्याद्वि उद्देलना करने वाला सादिमिथ्यादृष्टिजीव या

अनादि मिध्यादृष्टि जीय उन्त्रीस प्रकृतियोकी सत्ता वाला होता है। अठाईस प्रकृतियोमेसे अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभका विसंयोजन करने वाला सम्यग्दृष्टि चीवीरा प्रकृतियोकी सत्ता वाला होता है। मिथ्यात्वका क्षय होने पर कीर सम्यवत्वप्रकृति तथा सम्यमिध्यात्वप्रकृतिके शेष रहने पर मनुष्य सम्यग्दृष्टि तेईंग प्रकृतियोकी विभिवत वाला होता है। मिथ्यात्व तथा मम्यक् मिध्यात्वका क्षय होने पर और सम्यवप्रकृतिके शेप रहने पर सम्यव्दिष्ट सनुष्य बाईस प्रकृतियोकी विभिवत वाला होता है। दर्शनमोहनीयका क्षय करने वाला जीव इक्कीस प्रकृतियोकी विभिक्त वाला होता है। नीवें गुणस्यानमे अप्रत्याख्या-नावरण और प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया. लोभका क्षपण करने वाला सयमी मनुष्य तेरह प्रकृतियोकी विभिक्त वाला होता है। फिर उमी गुणस्यानमें नपुंसकवेदका क्षय करनेपर वारह प्रकृतियोंकी, स्त्रीवेदका क्षय करने पर ग्यारह प्रकृतियोकी, छह नोकपायोका क्षय करनेपर पाँच प्रकृतियोकी, पुरुष-वेदका क्षय करनेपर चार प्रकृतियोकी, तथा क्रमसे सज्वलन क्रोध, मान और मायाका क्षय करनेपर तीन, दो और एक विभिवत वाला होता है। एक विभिवत वालेके केवल एक सज्वलनलोभकपाय शेप रहती है। इसका विनाग कृष्टिकरणके द्वारा किया जाता है।

चूणिसूत्रकारने इन्ही प्रकृतियोके स्थितिसत्व, अनुभागसत्व, प्रदेशसत्व आदि-का कथन अनुयोगद्वारोसे किया है। किन्तु उन्होने सभी अनुयोगद्वारोका कथन नहीं किया। जहाँ जिनका कथन आवश्यक समझा वहाँ उनका कथन किया है। समस्त कथन इतना अधिक परिभाषाबहुल है कि कर्मसिद्धान्तके अभ्यासी पाठकके लिये भी दुरूह है। उस सवका परिचय कराना भी कष्टसाध्य है। फिर भी कुछ कम दुरूह विषयोका परिचय कराते हैं—

बन्धक अधिकारमें आगत सक्रम-अधिकारमें मोहनीयके उक्त २८ आदि प्रकृतिस्थानोके सक्रम पर भी विचार किया गया है। प्रत्येक प्रकृतिसत्वस्थानकी प्रकृतिया वतलानेके साथ किस स्थानका सक्रम होता है और किसका नहीं होता इसका स्पष्टीकरण किया है।

इस सक्रम-अधिकारको आचार्य गुणधरने भी विस्तारसे लिखा है और चूणि-सूत्रकारने भी उसे यथानुरूप स्पष्ट किया है। इसके स्पष्टीकरणके लिये उन्होने स्थानसमुत्कीर्तन, सर्वसक्रम, नोसर्वसक्रम, उत्कृष्टसक्रम, अनुत्कृष्टसक्रम, जघन्य-संक्रम, अजधन्यसक्रम, सादिसक्रम, अनादिसक्रम, घ्रुवसक्रम, अध्रुवसक्रम, एक जीवकी अपेक्षा स्वामित्व, काल, अन्तर, नाना जीवोकी अपेक्षा भंगविचय, काल, अन्तर, सन्निकर्ष, अल्पबहुत्व, भुजकार, पदिनक्षेप और वृद्धि अनुयोगद्वार सूचित किये है। किन्तु विवेचन केवल स्थानसमुत्कीर्तन, काल अन्तर और अल्पबहुत्व- का ही किया है। प्रकृतिसंक्रमकी तरह ही स्थितिसंक्रम, अनुभागसक्रम, और प्रदेशसक्रमका कथन किया है।

सक्रमके पश्चात् वेदक अधिकार है। इसमें आचार्य गुणधरने जो आशकासूत्र उपस्थित किये है उन सवका विवेचन चूणिसूत्र द्वारा किया गया है। वेदकके दो अनुयोगद्वार है— उदय और उदीरणा। पहली गाथा प्रकृति-उदीरणा और प्रकृति- उदयसे सम्बद्ध है। आगेकी गाथाएँ उदीरणासे सम्बद्ध होनेसे चूणिसूत्रकारने उदीरणाका ही कथन विस्तारसे किया है। अनुयोगद्वारोका क्रम आवश्यकतानुसार परिवर्तनसे सर्वत्र चलता है।

आगे उपयोगाधिकारमें आशङ्कासूत्रोको स्पष्ट करते हुए प्रत्येक कपायका उपयोगकाल अन्तर्मुहूर्त कहा है अर्थात् कोच आदिकी ओर उपयोग अन्तर्मुहूर्त काल तक रहता है। गाथामें पूछा गया है कि किस कपायका उपयोग काल किस कपायके उपयोगकालसे अधिक है? इसके समाधानमें चूणिसूत्रकारने कहा है कि क्रोध कपायका काल मानकपायसे अधिक है। मायाकपायका काल क्रोध-कपायसे अधिक है। लोभकपायका काल मायाकपायसे अधिक है। यह कथन गतिको लेकर भी किया है। जैसे नरक गतिमें लोभकपायका काल सवसे कम है। देवगितमें क्रोधका काल नरकगितके लोभके कालसे अधिक है आदि। कपायोंके अध्ययनके लिये यह अधिकार बहुत उपयोगी है।

सम्यक्त्व-अधिकारमें चूणिसूत्रकारने अध करण अपूर्वकरण, और अनिवृत्ति-करणका कथन किया है। इनके विना सम्यक्तवकी प्राप्ति नही होती। दर्शनमोह-क्षपणामें उसके प्रस्थापकका स्वरूप विस्तारसे कहा है। उसमें सम्यक्त्वप्रकृतिकी स्थितिकी सत्ताके सम्बन्धमें दो मतोका भी निर्देश चूर्णिकारने किया है। कहा है कितने ही आचार्य कहते हैं कि उस समय (अर्थात् सम्यक्मिण्यात्वके एक आवली प्रमाण स्थितिसत्व शेप रहने पर) सम्यक्तवप्रकृतिकी स्थिति सख्यात हजार वर्ष शेप रहती है। किन्तु प्रवाह्यमान उपदेशसे आठ वर्प प्रमाण शेष रहती है। अन्तिम दो अधिकारोमें चारित्रमोहकी उपशमना और क्षपणाके सम्बन्धमें विपुल सामग्री भरी हुई है। लिखा है - वेदक सम्यग्दृष्टि जीव अनन्तनुबन्धी कृषायका विसयोजन किये विना शेष कषायोका उपशम करनेमें प्रवृत्त नही हो सकता। अनन्तानुबन्घीका विसयोजन करने पर अन्तर्मु हुर्त काल तक अघःप्रवृत्त रहता है। फिर दर्शनमोहनीयका उपशम करके कषायोका उपशम करनेके लिये अध प्रवृत्तकरण करता है। चूणिसूत्रमें प्रश्न किया गया है कि उपशान्तकषाय वीतरागछद्मस्य अवस्थित परिणामवाला होने पर भी क्यो गिरता है। उत्तर दिया है कि उपशमकालका क्षय हो जानेसे गिरता है। आगे उसका विस्तारसे कथन किया है।

इसी तरह चारित्रमोहक्षपणा नामक अन्तिम अधिकारमें सर्वप्रथम उसके प्रस्थापकका कथन किया है। फिर उसकी विशेष क्रियाका कथन किया है। अन्तमें कृष्टिवेदकक्रियाका कथन है। पुन कृष्टिक्षपणक्रियाका कथन है।

चूणिसूत्रोके अन्तमें उपत पन्द्रह अर्थाधिकारोसे अतिरिगत एक पिन्चम स्कन्धाधिकार विशेष है। इसमें कहा है कि सयोगकेवली अन्तमुं हुर्त आयु शेष रहने पर पहले आविजत करण करते हैं, उसके बाद केवली समुद्धात करते हैं। इस तरह इसमे केवलीसमुद्धातका कथन है। केवलीसमुद्धातके अनन्तर सयोगकेवली सूक्ष्मिक्रयाप्रतियाति ध्यानकों करते हैं। फिर अयोगकेवली होकर समुच्छिन्नक्रियाअनिवृत्ति नामक चतुर्थ जुवल ध्यानको ध्याकर एक समयमें मुक्ति स्थान पहुच जाते हैं।

नीचे हम चूणिसूत्रोकी सख्या अधिकारानुसार देते ई— अधिकारके क्रमसे चणिसुत्रोकी सख्या

|           | अधिकारक क्रमस चूर्रियामा राज्या |            |
|-----------|---------------------------------|------------|
| १         | पेज्जदोसविहत्ती                 | ११२        |
| `<br>२    | प्रकृतिविभक्ति                  | १३०        |
| <b>ર</b>  | स्थितिविभत्ति                   | ४०७        |
| ۲<br>۲    | अनुभागविभवित                    | १८९        |
|           | ( प्रदेशविभित                   | २९२        |
| ų         | र्<br>र द्वीणाझीण               | १४२        |
|           | स्थित्यन्तिक                    | १०६        |
| Ę         | <b>बन्धक</b>                    | ११         |
| `         | र् सक्रम                        | <i>७४०</i> |
| હ         | र<br>वेदक                       | ६६८        |
| 6         | उपयोग                           | 378        |
| ९         | चतुस्थान                        | २५         |
| १०        | न्य <del>ञ</del> ्जन            | 0          |
| ११        | ( सम्यक्त्व                     | १४०        |
| <b>''</b> | दर्शनमोहक्षपणा                  | १२८        |
| १२        | सयमासयमलव्य                     | ९०         |
| १३        | सयमलव्यि                        | ६६         |
| १४        | चारित्रमोहोपशमना                | ७०६        |
| १५        | चारित्रमोहक्षपणा                | १५७२       |
| • •       | पश्चिमस्कन्ध                    | ५२         |
|           |                                 |            |

# तृतीय अध्याय मूलागम-टीकासाहित्य प्रथम परिच्छेद घवला-टीका

कसायपाहुड और छक्खंडागम पर विशाल टीकाएँ लिखी गयी है। यह टीका-साहित्य अपने गुण और परिमाण दोनो ही दृष्टियोसे इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसे ग्रन्थोकी सज्ञाएँ प्राप्त है। किसी भी विषयका टीका-साहित्य तब लिखा जाता है जब मूल ग्रन्थोका ज्ञान लुप्त होने लगता है और आगमकी वशर्वातता अनिवार्य हो जाती है। दिगम्बर परम्परामें उक्त दोनो मूलागमोपर आचार्य कुन्दकुन्दसे ही टीकाएँ लिखी जाने लगी थी। शामकुण्ड, तुम्बूलराचार्य, वप्पदेव वीरसेन बादि अनेक आचार्योंने टीकाएँ लिखी।

इन्द्रनिन्द्रने अपने श्रुतावतारमें लिखा है कि वप्पदेवके पश्चात् कुछ काल बीत जानेपर सिद्धान्तोके रहस्य ज्ञाता एलाचार्य हुए। ये चित्रकूटके निवासी थे। इनसे आचार्य वीरसेनने सकल सिद्धान्तका अध्ययन किया। तत्पश्चात् गुरुकी अनुज्ञासे वाटकग्रामके आनतेन्द्र जिनालयमें षट्खण्डसे पहले व्याख्या-प्रज्ञप्तिको प्राप्त कर आगेके वन्धन आदि अठारह अधिकारोके द्वारा 'सत्कर्म' नामक छठे खण्डकी रचना की। और इसको पहलेके पाँच खण्डोमें मिलाकर छह खण्ड किये।

#### घवला-टीका नामकरण

वीरसेनने पूर्वोक्त छह खण्डो पर बहत्तर हजार क्लोक प्रमाण सस्कृतिमिश्रित प्राकृत-भाषामें 'धवला' नामक टीका लिखी। इस टीकाके नामकरणका कारण यह प्रतीत होता है कि अमोधवर्षकी उपाधि 'धवल' होनेके कारण इस टीकाका नाम उनकी स्मृतिमें रखा गया है। दूसरी वात यह है कि यह टीका अत्यन्त विशव और स्पष्ट है, इसी कारण इसे 'धवला' कहा गया ज्ञात होता है। तीसरी बात यह है कि यह टीका कार्तिक मासके धवल—शुक्ल पक्षकी त्रयोदशीको समाप्त हुई थी, अतएव सम्भव है कि इसी निमित्तसे उक्त नामकरण हुआ है।

१ श्रुतावतार, पद्य १७७---१८४।

महत्त्व

जयधयलाकी अन्तिम प्रशस्तिम वीरसेनके शिष्य जिनसेनने लिखा है— 'टीका तो वीरसेनकृत है बाकी तो या तो पद्धित कहे जानेके योग्य है या पिजका कहे जानेके योग्य है' जिनसेनाचार्यका उनत कथन कोरा श्रद्धा-भिक्त मूलक नहीं है किन्तु उसमें यथार्थता है। और उसका अनुभव सिद्धान्तक पारगामी ही नहीं साधारण ज्ञाता भी धवला और जयघवला टीकाके अवलोकनसे सरलता पूर्वक कर सकते हैं। इतनी वृहत्काय और शुद्ध सैद्धान्तिक चर्चाओंसे परिपूर्ण अन्य टीका जैन परम्परामें तो दूसरी है नहीं, भारतीय साहित्यमें भी नहीं है। फिर ये टीकाएँ तो प्राकृत-गद्यमें निवद्ध हैं, जिनके बीचमें कही-कहीं सस्कृत की भी पुट है और वह ऐसी शोभित होती है जैसे मणियोंके मध्यमें मूगे-के दाने।

जिनसेनके अनुसार सम्पूर्ण श्रुतकी व्याख्याको अथवा श्रुतकी सम्पूर्ण व्याख्याको टीका कहते हैं। यह लक्षण वीरसेनकृत टीकाओमें पूरी तरहसे घटित होता है। सम्भवतया वीरसेनकी टीकाको देखकर ही जिनसेनने टीकाका उक्त लक्षण वनाया जान पटता है। सचमुचमे घवला और जयघवला जैन सिद्धान्त-की चर्चाओका आकर है। महाकर्मप्रकृतिप्राभत और कपायप्राभत सम्बन्धी जो ज्ञान वीरसेनको गुरुपरम्परासे तथा उपलब्ध साहित्यसे प्राप्त हो सका वह सव उन्होने अपनी दोनो टीकाओमें निवद कर दिया है और इस तरह-से उनकी ये दोनो टीकाएँ एक प्रकारसे दृष्टिवादके अगभूत उक्त दोनो प्राभृतोका ही प्रतिनिधित्व करती है। वे मूल पट्खण्डागम तथा चूर्णिसूत्र सहित कसायपाहुडका ऐसा अग वन गईं और उन्होने उन्हे ऐसा आत्मसात् कर लिया कि उन्होने अपना २ स्त्रीलिंगत्व छोडकर सिद्धान्तका पुल्लिंगत्व स्वीकार कर लिया और पट्खण्डागम सिद्धान्त धवलसिद्धान्तके नामसे तथा कसायपाहुड सिद्धान्त जयधवलसिद्धान्त के नामसे ख्यात हो गया । और इन्ही नामोसे उनका उल्लेख किया जाने लगा । इतना ही नहीं, किन्तु जो घवलटीकाके साथ पट्खण्डागम सिद्धान्तका पारगामी होता था उसे सिद्धान्तचक्रवर्तीके पदसे भी भूपित किया जाने लगा । ऐसी महत्त्वपूर्णं ये दोनो वीरसेनीया टीकाएँ है ।

१. 'टीका श्रीवीरसेनीया शेषा पद्यति पक्षिका ।।३९॥'-ज०४० प्रश्न०

२. 'प्राय. प्राकृतभारत धवचित्सस्कृतिमिश्रया। मणिप्रवालन्यायेन प्रोक्तोऽय अन्य-विस्तर ।।३७॥' ज० ४० प्र०

३. 'कुत्स्नाकृत्स्नश्रुतन्थाख्ये ते टीकापन्जिके स्मृते ॥४०॥ ज० ४० प्रज्ञ० ।

४. 'णउ बुन्झिउ आयमसद्धामु । सिद्ध तु धवलु जयधवलु णाम ॥–म० पु० प्रा० ।

धवला-टीका : २१७

#### प्रामाणिकता

इन टीकाग्रन्थोको इतना महत्त्व मिलनेका कारण वीरसेनका बहुश्रुत होना तो है ही, जिसका परिचय घवला तथा जयघवलाकी प्रत्येक पिक्ति मिलता है, साथ ही वीरसेनकी प्रामाणिकता भी उसका एक कारण है। वीरसेन स्वामीको जो कुछ प्राप्त हुआ उसे उन्होंने अपनी दौलीमें ज्यो-का-त्यो निबद्ध कर देना ही उचित समझा। जिन विषयो पर उन्हों दो प्रकारके मत मिले, उनपर उन्होंने दोनो परस्पर विरोधी मतोको ज्यो-का-त्यो दे दिया और किसी एक पक्षमें अपना मत अथवा झुकाव व्यक्त नही किया। इस तरहके उदाहरण दोनो टीकाओमें बहुतायतसे मिलते है। यहाँ एक उदाहरण दे देना पर्याप्त होगा— उससे ग्रन्थकारकी निर्मलताके साथ-ही-साथ जैनपरम्पराको प्रामाणिक वनाये रखनेकी प्रकृति पर भी प्रकाश पडता है।

अनिवृत्तिकरण गुणस्थानवर्ती जीव सतकम्मपाहुडके अनुसार पहले सोलह कर्मप्रकृतियोका क्षय करके तव आठ कषायोका क्षय करता है और कसाय-पाहुडके अनुसार पहले आठ कपायोको क्षय करके पश्चात् सोलहका क्षय करता है। इसके सम्बन्धमें वीरसेन स्वामीने जो लिखा है, सम्बद्ध सैद्धान्तिक चर्चाको छोडकर उसका संक्षिप्त आशय यहा दिया जाता है—

''शङ्का—दोनो वचनोमेंसे कोई एक वचन ही सूत्ररूप हो सकता है क्योंकि जिन अन्यथावादी नहीं होते। अत उनके वचनोमें विरोध नहीं होना चाहिये?

समाधान---आपका कहना ठीक है किन्तु ये दोनो जिनेन्द्रके वचन न होकर उनके पश्चात् हुए आचार्योके वचन है। इसलिये उनमें विरोध होना सभव है।

शका—तो फिर आचार्योंके द्वारा कहे गये सतकम्मपाहुड और कसायपाहुड सूत्र कैसे हुए ?

समाधान—तीर्थं द्वारों के द्वारा अर्थं रूपसे प्रतिपादित और गणधरों के द्वारा ग्रन्थं रूपसे रचित बारह अग आचार्यपरम्परासे निरन्तर चले आते थे। परन्तु कालके प्रभावसे बुद्धिके उत्तरोत्तर क्षीण होने पर और उन अगोको धारण करने वाले योग्य पात्रके अभावमें वे उत्तरोत्तर क्षीण होते गये। इसलिये आगे श्रेष्ठ बुद्धि वाले पुरुषोंका अभाव देखकर, अत्यन्त पापभी रू और गुरुपरम्परासे श्रुतार्थंको ग्रहण करने वाले आचार्योंने तीर्थं विच्छेदके भयसे अवशिष्ट वचे श्रुतको पोथियोमें लिपिबद्ध किया, अतएव उनमें असूत्रपना होनेका विरोध है।

१ पट्ख० पु० १, पृ० २१७--२२२।

शका—यदि ऐसा है तो उक्त दोनो ही कथनोको द्वादशागका अवयव होनेस सूत्रपना प्राप्त होता है ?

समाधान—उन दोनोमेंसे कोई एकको सूत्रपना भले ही प्राप्त हो, किन्तु दोनोको सूत्रपना नही प्राप्त हो सकता, क्योंकि उन दोनोमे परस्पर विरोध पाया जाता है।

शका—तव सूत्रविरुद्ध लिखनेवाले आचार्यको पापभीरु कैसे कहा जा सकता है ?

समाधान—यह आपित्त ठीक नही हैं, क्योकि उक्त दोनो कथनोमेंसे किसी एक ही कथनका सग्रह करनेपर पापभीरूता नही रहती । किन्तु उक्त दोनो कथनोका सग्रह करने वाले आचार्योके पापभीरूता नष्ट नही होती ।

शका---उक्त दोनो वचनोमेंसे कौन वचन सत्य है ?

समाधान—इस वातको तो केवली अथवा श्रुतकेवली ही जान सकते हैं, दूसरा कोई नही जान सकता। अत उसका निर्णय न होनेसे वर्तमान कालके पाप भीरू आचार्योको दोनो ही वचनोका सग्रह करना चाहिये, अन्यथा पापभीरुताका विनाश हो जायगा।

इस प्रकारके पापभी इक्षाचार्यके कथनमें अप्रामाणिकताकी अशका नही की जा सकती।

षट्खण्डागमके सूत्र अल्पाक्षर होने पर भी असन्दिग्य है--पढते ही शब्दार्थ-

#### व्याख्यान शैली

का बोध हो जाता है। किन्तु उनमें जो सार भरा हुआ है उसका तो आभास भी साधारण पाठकको नहीं हो पाता। अत. वीरसेनाचार्यने अपनी घवला टीकाके द्वारा सूत्रोके शब्दार्थको न कहकर उनमें भरे हुए सारको ही प्रकट किया है। किन्तु वह सार-उद्घाटन भी ऐसा है कि उससे सूत्रगत प्रत्येक शब्दकी स्थिति स्वत स्पष्ट हो जाती है और यदि क्वचित् कदाचित् किसी सूत्रमें कोई शब्द भूलसे छूट गया हो तो विचारशील पाठकको यह प्रतिभास हुए बिना नहीं रहता कि अमुक शब्द यहाँ छूट गया है। इसका एक उदाहरण दे देना उचित होगा।

घवलासहित षट्खण्डागमकी जो प्रतिलिपि मूडिवद्रीसे बाहर गई उसमें जीवट्ठाणके सतप्ररूपणा अनुयोगद्वारके ९३ वें सूत्रमे 'सजद' शब्द लिखनेसे छूट गया। किन्तु वीरसेन स्वामीकी टीकाके अनुशीलनसे वह बराबर प्रकट होता है कि सूत्रमें 'सजद' शब्द छूटा हुआ है। बादको जब मूडिवद्री की ताडपत्रीय प्रतिसे मिलान करनेकी सुविघा प्राप्त हुई तो उसमें 'सजद' शब्द पाया गया ।

घवलाकी व्याख्यानशैलीपर प्रकाश डालनेकी दृष्टिसे यहाँ उस तिरानवे सूत्रकी टीकाका अर्थ दिया जाता है। वह टीका सस्कृतमें है। यहाँ यह बतला देना उचित होगा कि यद्यपि घवलाटीका सस्कृतमिश्रित प्राकृत-भापामें निवद्ध है तथापि सत्प्ररूपणाके सूत्रोका व्याख्यानसस्कृतभाषा प्रधान है। अस्तु,

'सम्यक्मिथ्यादृष्टि, असयतसम्यग्दृष्टि, सयतासयत और सयत गुण-स्थानोमें मानुषी नियमसे पर्याप्तक होती है ॥९३॥ यह सूत्रार्थ है। इसकी टीकाका अर्थ इस प्रकार है—

शका—हुण्डावसर्पिणी कालमें सम्यग्दृष्टी जीव स्त्रियोमें क्या नही उत्पन्न होते ?

समाधान--नही उत्पन्न होते ।

शका-यह किस प्रमाणसे जाना ?

समाघान--इसी आर्पसे जाना ।

शका—इसी आर्पसे तो द्रव्यस्त्रियोका मोक्ष जाना भी सिद्ध हो जायेगा ?

समाधान—नही, क्योंकि वस्त्रसिहत होनेसे उनके सयतासयत गुणस्थान होता है अतएव उनके सयम उत्पन्न नहीं होता ।

शका—वस्त्रसिहत होते हुए भी उन द्रव्यस्त्रियोके भावसंयमके होनेमें कोई विरोध नही होना चाहिये ?

समाधान—उनके भावसयम नहीं है, यदि उनके भावसयम होता तो भावअसयमके अविनाभावी वस्त्रादिका ग्रहण करना सभव नहीं था।

शका—स्त्रियोमें चौदह गुणस्थान कैसे हो सकते है ?

१— 'सामामिन्द्राइट्ठी-असजदसम्माइट्ठि-सजदासजदद्वाणे णियमा पज्जत्तियाओ ॥९३॥ हुण्डावसर्पिण्या स्त्रीपु सम्यग्दृष्ट्य किन्नोत्पद्यन्ते ३ति चेत्, नोत्पद्यन्ते । कुतोऽ वसीयते ? अस्मादेवार्पात् । अस्मादेवार्पात् द्रव्यस्त्रीणा निर्दृति सिद्धयेदिति चेन्न, सवासत्वादप्रत्याख्यानग्रुणास्थिताना सयमानुपपत्ते । भावस्यमस्तासा सवाससामप्य-विरुद्ध इति चेत्, न तासा भावसयमोऽस्ति भावासयमाविनाभाविवस्त्राद्युपादानान्यथानुपपत्ते । कथं पुनस्ताग्च चतुर्दशगुणस्थानानीति चेन्न, भावस्त्रीविशिष्टमनुष्यगतौ तत्सत्त्वाविरोधात् । भाववेदो वादरकषायान्नोपर्यस्तीति न तत्र चतुर्दशगुणस्थानाना सम्भव इति चेन्न, अत्र वेदस्य प्राधान्याभावात् । गतिस्तु प्रधाना न साराद् विनश्यति । वेदविशेषणाया गतौ न तानि सभवतीति चेन्न, विनष्टेऽपि विशेषणे उपचारेण तद्वयपदेशमादधानमनुष्यगतौ तत्सत्त्वाविरोधात् । मनुष्यापर्याप्ते ष्वपर्याप्तिप्रतिपद्याभावत सुगमत्वान्न तत्र वक्तव्यमस्ति ॥ पट्ख, धव पु १, पृ ३३२–३३३ ।

समाघान--भावस्त्री अर्थात् स्त्रीवेदके उदयसे युक्त मनुष्यगतिमें चौदह गुणस्थानोका सत्त्व माननेमे कोई विरोध नहीं है।

शका—नीवें गुणस्थानके ऊपर भावभेद नहीं पाया जाता, अत स्त्रीवेदके उदयसे युक्त मनुष्यगतिमें चौदह गुणस्थान सभव नहीं है ?

समाधान—यहाँ वेदकी प्रधानता नही है। गतिकी प्रधानता है और वह पहले नष्ट नही होती।

शका—िफर भी वेदिविशिष्ट गितमें तो चौदह गुणस्थान सभव नही हुए ? समाघान—वेदिवशेषणके नष्ट हो जाने पर भी उपचारसे स्त्री पुरुष आदि सज्ञाको धारण करने वाली मनुष्यगितमें चौदह गुणस्थानोके होनेमें कोई विरोध नही आता ।

उक्त चर्चा जैन सिद्धान्तकी मान्यताओसे सम्बद्ध होनेके साथ-ही-साथ दिगम्बरत्व और क्वेताम्बरत्वके मूलकारण वस्त्र और स्त्रीमुक्ति सम्बन्धी विवादसे सम्बद्ध है। क्वेताम्बर सम्प्रदाय स्त्रीको मोक्ष मानता है, दिगम्बर सम्प्रदाय नही मानता है। किन्तु उक्त सूत्रमें मानुपीके चौदह गुणस्थान वतलाये है। इसीपरसे उसकी टीकामें उक्त विवादको स्थान दिया गया है। चौदह गुणस्थान होनेका मतलब ही मोक्षलाभ है क्योकि चौदहवें गुणस्थानको प्राप्त करनेके पक्चात् ही मुक्तिलाभ होता है।

इसीसे टीकामें शंका की गई है कि इसी आर्षसे द्रव्यस्त्रियोको भी मोक्ष सिद्ध हो जायेगा, क्योंकि मानुषीके चौदह गुणस्थान ९३ वें सूत्रमें व्तलाये हैं। किन्तु गुणस्थानोकी तरह मार्गणाएं भी भावप्रधान है उनमें भी भावकी मुख्यता है। अत मानुषीसे आशय उस मनुष्यसे हैं जिसके शरीरसे पुरुप होते हुए भी अन्तरगमें स्त्रीवेदका उदय है। उसे ही भावस्त्री कहते हैं और स्त्री-शरीरधारीको द्रव्यस्त्री कहते हैं। भावस्त्रीके ही चौदह गुणस्थान होते हैं, द्रव्यस्त्रीके नहीं।

श्वेताम्वरीय शास्त्रोके अनुसार भी सम्यग्दृष्टि जीव मरकर स्त्रीपर्यायमें जन्म नहीं लेता । जैन कर्मसिद्धान्तका यह एक सर्वसम्मत नियम है। किन्तु वाइसवें तीर्यङ्कर मिल्लिनाथको श्वेताम्वर परम्परामें स्त्री माना है। तीर्यङ्कर प्रकृतिका वन्च सम्यग्दृष्टिके ही होता है तथा तीर्यङ्कर होने वाला जीव सम्यक्त्वके साथ ही जन्म लेता है। अत इस सिद्धान्तके अनुसार कोई तीर्यङ्कर स्त्री नहीं हो सकता। किन्तु श्वेताम्वर परम्परामें ऐसा मान लिया गया और उसे हुण्डावसर्पिणी कालका दोप माना है। उसीको लक्षमें रखकर वीरसेन स्वामीने

१ 'दसअच्छेरा पण्णत्ता-उवसग्ग गब्भहरण इत्थी तित्थ'' '। स्था १० ठा ।

( ) " 野山村 新 ' ' । मन्द्र स्तिति ा के हरणाई ने वह ', क्षण्य च्यान्हेह्य । र 🗳 स्टब्स् स्थापुर रेक राज्येह होत्में वर्र भारत हो मान मान्हों ना 🗻 👔 - हार्न हर्न , इन्न्यहे, तिना مر يسيده عزاز والما ् ८० रण्डीत वर्षे। , नां गाँ ता , 🚈 ह्यांन्स्य

二次 第二元 一龍 errar part mini लिया तांता च्या वर्ष र मान लहें हो ती र केर ज्या हाई .. ः दर्गर स्त्रीपर्विषे दम ः निष्रं। निष्या

हं हता है। तोबेंद्रर प्रहिता

ं 🖰 वारा जीव सम्पत्तके

घर प्रारम्भमें ही यह शका उठाई है कि हुण्डावसर्पिणीमें स्त्रिय उत्पन्न नही होता । इवेताम्बरीय<sup>र</sup> टीकाकारोने भी कर्मसिद्धान्तके उक्त अपनी उक्त मान्यताके साथ वैठानेके लिए उसमें अपवाद सम्याद्ष्टि स्त्रीनपुंसकोमें उत्पन्न नही होता, यह बहुत कदाचित् हो भी जाता है। किन्तु पञ्चसग्रहकारने इस तथोक नहीं की । यह उल्लेखनीय है । अस्तु, इस तरह श्री वीरसेन स्वामीने अपनी धवलाटीकामें प्रत्ये करते हुए उससे सम्बद्ध सैद्धान्तिक चर्चाओका उपपादन कर किया है और गूढ-से-गूढ विषयको सरलरूपसे स्पष्ट किया है विषय-परिचय यों तो पट्खण्डागमके विपय-परिचयसे घवलाका विप जाता है क्योंकि वह उसकी टीका है तथापि सात हजार सूत्रं क्लोक प्रमाण टीकामें ऐसी भी वहुत-सी प्रासगिक चर्चा ग्रन्थके विषय-परिचयमें आभास नही हो मकता। साथ ही जि का प्रारम्भ किया गया है उसका परिचय कराना भी उचित है जिन, श्रुतदेवता, गणधरदेव, घरसेन, पुष्पदन्त और भूत करनेके पश्चात् प्रथम सूत्रकी उत्यानिकाके रूपमें वीरसेनने एव

चाहिये। इसे वीरसेनस्वामीने आचार्य परम्परासे आगत इसलिए सबसे प्रथम उक्त छै वातोका कथन अपनी घवला किया है। वीरसेन स्वामीसे पहले तिलोयपण्णत्ति में ही उक्त 'मणुस्तेसु सम्मिद्द्ठी इत्थीनपु सगेसु न उववज्जह ति प्रासुर्यव मवति'-सि चू, ए ४३।

मगल-णिमित्त-हेऊ परिमाण णाम तह य कर वागरिय छप्पि पच्छा वक्खाणउ सत्यमाई

इसमें कहा है कि मगल, निमित्ता, हेतु, परिमाण, नाम

'तिर्यंग् मनुष्येषु स्त्रीवेद-नपु सक्तवेदिषु मध्येऽविरतसम

वातोका व्याख्यान करनेके पश्चात् आचार्यको शास्त्रका

सूत्रोमें ही उस प्रकारका कथन है। उन्होने जो गाथा उद्घृत की है वह दि॰ प्राकृत पञ्चसग्रहके जीवसमासनामक प्रथम प्रकरणकी दूसरी गाथा है। और जीवससासप्रकरणमें वीसो प्ररूपणाओका कथन है। सम्भवतया उसीके अवलम्बनसे वीरसेन स्वामीने वीस प्ररूपणाओका विस्तारसे निरूपण किया है। यह विस्तार अवश्य ही उनकी प्रतिभाका चमत्कार हो सकता है।

जीवट्ठाणके द्रव्यप्रमाणनामक अनुयोगद्वारके व्याख्यानको आरम्भ करते हुए वीरसेन स्वामीने जो मंगलाचरण किया है उसमें 'दव्वणिओग गणियसारं' लिखकर द्रव्यानुयोगको गणितसार कहा है। चूंकि इस अनुयोगद्वारमें जीवोको सख्याका वर्णन है अतः इसमें गणितकी प्रधानता है। स्व० डा० अवघेश नारायण-सिंहका एक अंग्रेजी निवन्ध पट्खण्डागमकी चतुर्थ पुस्तकके आदिमें प्रकाशित हुआ है और पाँचवी पुस्तककी आदिमें उसका हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हुआ है। उसमे गणितके उक्त अधिकारी विद्वान्ने लिखा है—

'वीरसेन तत्त्वज्ञानी और धार्मिक दिन्य पुरुष थे। वे वस्तुत. गणितज्ञ नही थे । अत जो गणितशास्त्रीय सामग्री घवलाके अन्तर्गत है वह उनसे पूर्ववर्ती लेखकोकी कृति कही जा सकती है और मुख्यतया पूर्वगत टीकाकारोकी। जिनमेंसे पाँचका इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें उल्लेख किया है। ये टीकाकार कुन्द-कुन्द, शामकुन्ड, तुंबुलूर, समन्तभद्र और वप्पदेव थे, जिनमेंसे प्रथम लगभग सन् २०० के और अन्तिम सन् ६०० के लगभग हुये। अत घवलाकी अधिकाश गणितशास्त्रीय सम्बन्धी सामग्री सन् २०० से ६०० तकके बीचके समयकी मानी जा सकती है। इस प्रकार भारतवर्पीय गणितशास्त्रके इतिहासकारोके लिए धवला प्रथमश्रेणीका महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ हो जाता है क्योकि उसमें हमें भारतीय गणितशास्त्रके इतिहासके सबसे अधिक अन्धकारपूर्ण समय, अर्थात् पाचवी शताब्दीसे पूर्वकी बातें मिलती है। विशेष अध्ययनसे यह बात और भी पुष्ट हो जाती है कि धवलाकी गणितशास्त्रीय सामग्री सन् ५०० से पूर्वकी है। उदाहरणार्थ, भवलामें वर्णित अनेक प्रक्रियाए किसी भी अन्य ज्ञात ग्रन्थमें नही पायी जाती तथा इसमें कुछ ऐसी स्यूलताका आभास भी है जिसकी झलक पश्चात्के भारतीय गणितशास्त्रसे परिचित विद्वानोको सरलतासे मिल सकती है। घवलाके गणितभागमें वह परिपूर्णता और परिष्कार नही है जो आर्यभटीय और उसके पश्चात्के ग्रन्थोमें है।'

विद्वान् लेखकने घवलान्तर्गत गणितशास्त्रके सम्बन्धमें अपने लेखमें विस्तारसे प्रकाश डाला है। अत यहा उसकी विशेष चर्चा नहीं की है।

क्षेत्रप्रमाणका कथन करते हुए कहा है कि जगतश्रेणीके घनको लोक

कहते हैं और सात राजु प्रमाण आकाशके प्रदेशोकी लम्बाईको जगतश्रेणी कहते है। तथा तिर्यग्लोकके मध्यम विस्तारको राजु कहते है। इस पर यह शका की गई है कि तिर्यग्लोकका अन्त स्वयभुरमण समुद्रकी वेदिकासे उस ओर कितना स्थान जाकर होता है ? तो उत्तर दिया गया है कि असल्यात द्वीपो और समद्रोके व्याससे जितने योजन रुके हुए है उनसे सल्यातगुणा जाकर तिर्यंग्लोकका अन्त आता है और उसका समर्थन तिलोयपण्णत्तिसे किया गया है। यह भी स्पष्ट कर दिया है कि इस प्रकार अर्थ करनेसे परिकर्मसे भी विरोघ नही आता है। तब पुन शका की गई है कि अन्य व्याख्यानोसे तो विरोध बाता है ? तो कह दिया कि वे सब व्याख्यानाभास है। उन्हें व्याख्याना-भास सिद्ध करके तथा अन्य एक-दो आपत्तियोका निरसन करके अपने अर्थका समर्थन करनेके परचात वीरसेनने लिखा' है—'यद्यपि यह अर्थ प्वीचार्योके सम्प्रदायके विरुद्ध है तथापि आगमके आघार पर और युक्तिके वलसे हमने उसका प्ररूपण किया है। इसलिये इस विषयमें यह इसी प्रकार है ऐसा आग्रह न करते हुए अन्य अभिप्रायका असग्रह नहीं करना चाहिये क्योंकि अतीन्द्रिय पदार्थीके विपयमें छत्तस्य जीवोके द्वारा कल्पित युक्तियोको निर्णायक नही माना जा सकता ।

इसी तरह क्षेत्रानुगमद्वारमें लोकके आकारको लेकर वीरसेन स्वामीने अपने एक नये अभिप्रायका सयुक्ति स्थापन किया है। लोकका आकर अधो-भागमें वेत्रासन, मध्यमें झल्लरी और ऊर्ध्व भागमें मृदगके समान माना गया है। किन्तु घवलाकारने उसे स्वीकार नहीं किया, क्योंकि लोकको सात राजुका घन प्रमाण कहा है और ऐसा आकार माननेसे वह प्रमाण नहीं आता। इस बातको प्रमाणित करनेके लिये उन्होंने अपने गणितज्ञानकी विविध और अश्रुतपूर्व प्रक्रियाओंके द्वारा उक्त आकारवाले लोकका क्षेत्रफल निकाला है जो जगत-श्रेणोंके घन ३४३ राजूसे बहुत कम वैठता है। अत उन्होंने लोकका आकार पूर्व पश्चिम दिशामें तो उक्त प्रकारसे घटता-बढता हुआ माना है किन्तु उत्तर दक्षिण दिशामें सर्वत्र सात राजू ही माना है। इस तरह माननेसे उसका क्षेत्रफल ३४३ राजू बैठ जाता है तथा दो दिशाओंसे उसका आकार वेत्रासन, झल्लरी और मृदगके आकार भी दिखाई देता है।

ज्वत लम्बी चर्चाका जपसहार करते हुए उन्होने कहा है कि लोकका वाहुल्य सात राजू मानना करणानुयोगसूत्रके विरुद्ध नही है, क्योंकि उसकी न तो

१ 'ण्सो अत्थो जइवि पुन्नाइरियसपदायविरुद्धो तो वि तत-जुत्तिवलेण अम्हेहिं परूविदो । तदो इदिमत्थ वेत्ति णेहासगहो कायन्त्रो, अइदियत्थविसए छदुवेत्थवियण्पिदजुत्तीण पिण्णयहेजत्ताणुववत्तीदो ।'

विधि है और न निषेध ही है। अतः लोकका ऐसा ही आकार मानना चाहिये। प्रस्पर्शनानुगमदारमें सासादनसम्यग्दृष्टि जीवोका स्पर्शक्षेत्र वतलाते हुए प्रसगन्त्रश असंख्यात-द्वीप समुद्रोंके ऊपर फैले हुए ज्योतिष्क देवोका (चन्द्र और उसके परिवारक्ष्प गृह, नक्षत्र आदिका) प्रमाण भी गणितशास्त्रके अनेक करणसूत्रोंके द्वारा निकाला गया है। कहावत प्रसिद्ध है कि तारोको कौन गिन सकता है? उन्हीं तारोकी गणना गणितके अनुसार की गई है। (पृ १५०-१६०)

इसी प्रकरणमें द्वीपो और समुद्रोका क्षेत्रफल अनेक गणितसूत्रोके द्वारा पृथक्-पृथक् और सम्मिलित रूपसे निकालनेकी प्रक्रियाएँ दी गई है और यह भी सिद्ध किया है कि इस मध्यलोकमें कितना भाग समुद्रोसे अवरुद्ध है। (भा० ४, पृ० १९४-२०३) इस तरह द्रव्यप्रमाणानुगम, क्षेत्रानुगम और स्पर्शानुगम अधिकार गणितशास्त्रकी दृष्टिसेभी महत्त्वके है।

इसी तरह कालानुगममें कालविपयक अनेको शकाओका अपूर्व समाधान किया गया है। जीवस्थानके श्रेप अनुयोगद्वारोमें भी जैन सिद्धान्त विषयक अनेको चर्चाए चिंचत है। उन सवका सकेत करना भी यहाँ शक्य नहीं है। चूलिकाके सम्यक्त्वोपित्त चूलिका नामक अधिकारके सूत्र ११ में कहा है कि अढाई द्वीप समुद्रोमें स्थित पन्द्रह कर्मभूमियोंमें जहां जिस कालमें जिन केवली और तीर्थंद्धर होते हैं वहां जीव दर्शनमोहनीय कर्मका क्षपण करता है। इस सूत्रकी व्याख्यामें वीरसेन स्वामोने कहा है यहां पर 'जिन' शब्दको दुवारा ग्रहण करके, जिन दर्शनमोहनीयकर्मका क्षपण करते है ऐसा कहना चाहिये, अन्यथा तीसरी पृथिवीसे निकले हुए कृष्ण आदिके तीर्थंकरत्व नही वन सकता है, ऐसा किन्ही आचार्योंका व्याख्यान है। इस व्याख्यानके अनुसार दुवमा, अति दुवमा सुषमा और सुषमा कालोमे उत्पन्न हुए जीवोके दर्शन मोहनीयकी क्षपणा नही होती, शेष दोनो कालोमें उत्पन्न हुए जीवोके दर्शनमोहकी क्षपणा होती है। इसका कारण यह है कि एकेन्द्रिय पर्यायसे आकर तीसरे कालमें उत्पन्न हुए वर्द्धनकुमार आदिके दर्शनमोहकी क्षवणा देखो जाती है। यहाँ यह व्याख्यान प्रधानक्ष्यसे ग्रहण करना चाहिये।

इसका यह मतलब हुआ कि जो उसी भवमें जिन या तीर्थाङ्कर होनेवाले होते है वे तीर्थाङ्करादिकी अनुपस्थितिमें तथा तीसरे कालमें भी दर्शनमोहका क्षपण करते हैं। यह अपवाद कथन घवलाके सिवाय अन्यत्र नहीं देखा जाता।

चूलिका का यह अधिकार व्याख्यानकी दृष्टिसे बहुत ही महत्त्वपूर्ण है।

१ पट्ख० पु० ४, पृ० १२-२२।

२ पट्लं पु०६, ए० २४६-२४७।

इसके १६ वें सूत्रके व्याख्यानमें घवलाकारने कसायपाहुडचूिणसूत्रोके अनुसार सकलचारित्रकी प्राप्तिका कथन करते हुए औपशमिक चारित्रकी प्राप्तिके विधानमें-अनन्तानुबन्धी विसयोजना और दर्शनमोहनीयके उपशमका कथन, कपायोपशमनाका कथन, उपशान्तकषायके पतनका क्रम, फिर क्षायिक चारित्रकी प्राप्तिका विधान आदि कथन बहुत ही विशद रीतिसे किया है, जो अन्यत्र नहीं पाया जाता।

कृति-अनुयोगद्वारके आदिमें मगलके निमित्तसे निमित्त, हेतु, परिमाण, कर्ता आदिका पुन विवेचन घवलाकारने किया है, जिसमें कर्ताके निमित्तसे भगवान् महावीर, उनके समवसरण आदिका वर्णन उल्लेखनीय है। उनमें भगवान् महावीर-की सर्वज्ञताको भी सिद्ध किया है।

भगवान महावीरकी आयु मोटे रूपसे वहत्तर वर्ष मानी जाती है तथा मोटे रूपसे ही नौ मास गर्भस्थकाल, तीस वर्प कुमारकाल, १२ वर्प छन्नस्थकाल ( तपस्पा काल ), और २० वर्ष केवलिकाल कहा जाता है। किन्तु घवलाकारने 'अण्णे के वि आइरिया' करके अन्य आचार्यांके मतसे उक्त कालका प्रतिपादन किया है। वह अन्य आचार्योका मत गर्भमे आनेके दिनसे लेकर निर्वाण प्राप्त करनेके दिन तककी गणनाके आधार पर स्थापित है। उसे हम ठीक-ठीक कालगणना कह सकते है। उसके अनुसार भगवान निहावीरकी आयु ७१ वर्ष ३ मास २५ दिन थी। उसका हिसाव इस प्रकार है-आसाढ शुक्ल पष्ठीके दिन भगवान् महावीर त्रिशलाके गर्भमें आये। और वहाँ नौ माह आठ दिन रहकर चैत्र शुक्ला त्रयोदशीके दिन उन्होने जन्म लिया। चैत्र मासके दो दिन, वैसाखको आदि लेकर २८ वर्ष, पुन वैसाखसे लेकर कार्तिक पर्यन्त सात मास कूमाररूपसे विताकर मगसिर कृष्णा दसमीके दिन उन्होने प्रव्रज्या घारण की । अत २८ वर्ष ७ मास, १२ दिन पर्यन्त वह घरमें रहे । अब छद्मस्यकाल लीजिये---मगिसर कृष्णपक्षकी एकादशीसे लेकर मगसिरकी पूर्णिमा तक २० दिन, फिर पौप माससे लेकर वारह वर्ष, फिर उसी माससे लेकर चार मास, चूकि उन्हे वैसाख शुक्ला दशमीके दिन केवलज्ञानकी प्राप्ति हुई, अत वैसाखके पच्चीस दिन, इस तरह बारह वर्प पाच मास, पन्द्रह दिन तक भगवान् महावीर छद्यस्य रहे । अब केवली काल लीजिए—वैसाख शुक्ल पक्षकी एकादगीसे लेकर पूर्णिमा तक पाच दिन, फिर ज्येष्ठसे लेकर २९ वर्ष, फिर ज्येष्ठसे ही लेकर आसोज पर्यन्त पाच मास, फिर कार्तिक मासके कृष्ण पक्षके चौदह दिन बिताकर मुक्त हो गये। अमावस्याके दिन सब देवेन्दोने मिलकर निर्वाणपूजा की, इसलिये उस दिनको भी सम्मिलित

१ षट्स ०, पु ० ९, ए० १२१--१२६ ु।

कर लेनेपर १५ दिन होते हैं। अत २९ वर्ष ५ मास, २० दिन तक भगवान् महावीर केवली रहे।

१ मास ८ दिन + २८ व० ७ मा० १२ दि० + १२ व०, ५ मा०, १५ दि० + २९ व० ५ मा०, २० दि० इस सव कालका जोड ७१ वर्ष, ३ मास, २५ दिन होता है। इतनी ही महावीर भगवान्की आयु वैठती है। किन्तु जब वीथे कालमें ७५ वर्ष ८ माह १५ दिन शेप थे तब भगवान् महावीर गर्भमें आये थे और उनके निर्वाणके पदचात् तीन वर्ष, ८ माह, १५ दिन वीतनेपर श्रावण कृष्णा पडवाके दिन पाचवें दुपमा कालका प्रवेश हुआ। इस हिसाबसे भगवान् महावीरकी आयु बहत्तर वर्ष ठहरती है। इस तरहसे दोनोमें ८ माह ५ दिन का अन्तर पडता है।

इन दोनो उपदेशोमेंसे कीन ठीक है<sup>र</sup> ? इस प्रक्निक उत्तरमें वीरसेन स्वामीने लिखा है—'इस विषयमें एलाचार्यका वत्स्य (वीरसेन) अपनी जवान निकालना नहीं चाहता, क्योंकि न तो इस त्रिपयमें कोई उपदेश प्राप्त है और न उक्त दोनों कथनोमें ही कोई वाधा है किन्तु दोनोंमेंसे सत्य एक ही होना चाहिए।' (पु० ९, पृ० १२६)।

तिलोयपण्णित्त ( अ० ४ ) में भगवान् महावीरकी आयु ७२ वर्ष वतलाई है और गर्भ, जन्म, तप, केवलज्ञान और निर्वाणकी तिथिया उक्त प्रकारसे ही दी है। इसी तरह क्वेताम्बरी आगमिक साहित्यमें भी आयु ७२ वर्ष और तिथिया उक्त ही है। केवल मोक्ष-दिवसमें एक दिनका अन्तर है। कार्तिक कृष्णा अमावस्थाकी रात्रिमें मुक्ति वतलाई है। तथा महावीरके गर्भमें आनेका काल भी वही दिया है जो ऊपर घवलामें दिया है अर्थात् चतुर्थ कालमे ७५ वर्ष ८॥ माह शेप रहने पर महावीर भगवान् गर्भमें आगे। अत. मोटी कालगणनामें और दिन मासकी काल गणनामें ८ मास ५ दिनका अन्तर रह जाता है।

वीरसेन स्वामीने अपनी जयघवला<sup>२</sup> टीकाके आरम्भमें भी उक्त मतभेदकी चर्चा बिल्कुल इसी रूपमें की है।

अर्थकर्ताके पश्चात् ग्रन्थकर्ताका कथन करते हुए घवलाकारने लिखा है— भगवान् महावीरकी वाणी तो बीजपदरूप होती है। जिसकी शब्दरचना सक्षिप्त हो, और जो अनन्त अर्थोंका ज्ञान करानेमें हेतुभूत अनेक चिन्होसे समुक्त हो उसे बीजपद कहते है। इन बीजपदोमें जो अर्थ निहित रहता है असका प्ररूपण

१. 'पचहत्तिरेए वासेहि अद्धनवमेहि य मासेहि सेसेहिः 'ित, पञ्चसप्तितवर्षेसु सार्द्धाच्या-साथिकेषु शेपेसु श्रीवीरावतार । द्वासप्तिवर्षाणि च श्रीवीरस्यायु । श्रीवीर-निर्वाणाच्च त्रिभिर्वेपे सार्द्धाच्यमासैश्चतुर्थारकसमाप्ति ।'—फल्पस्त्र सुर्वो ।

२. कः पाः, भाः १, पः ७६-८२।

गणधर करते हैं। अत वीजपदोके व्याख्याता होनेके कारण गणधर ग्रन्थकर्ता कहे जाते हैं।

गणधरका कथन करते हुए लिखा है—'वे अक्षर-अनक्षररूप सब भापाओं में कुशल होते हैं। समवसरणमें स्थित सब जनोको 'यह हमारी भापामें हमको समझाते हैं, इस प्रकार सबको विश्वासकारक होते हैं। और अपने मुखसे निकली हुई अनेक भापाओं मेंसे जो श्रोता जिस भापाका भापी होता है उसके कान उसी भाषाका प्रवेश कराते तथा अन्य भापाओं का निवारण करते हैं।'

किन्तु घवलाके र प्रारम्भमें वीरसेन स्वामीने भगवान् महावीरके अतिशयोका वर्णन करते हुए उनकी भाषाकी यह विशेषता वतलाई है कि एक योजन क्षेत्रमें बैठे हुए और अठारह महाभाषाओं तथा सात सौ लघुभाषाओं के भाषी प्राणियोक्ती भाषाके रूपमें परिणत होनेवाली उनकी भाषा होती है। तिलोयपण्णित अविमें भी ऐसा ही कहा है। किन्तु उक्त कथनमें इससे अन्तर प्रतीत होता है। उसमें कहा है कि भगवान्के द्वारा कहें गये वीजपदोकों, जो अवस्य ही अनेक भाषा गिंभत होते हैं, गणधरदेव उपस्थित प्राणियोको समझाते हैं और वे प्राणी उन्हें अपनी-अपनी भाषामें समझते हैं। अर्थात् गणधरकी भाषा भी भगवान्की भाषाकी तरह सर्वभाषात्मक होती है तथा गणधर जो जिस भाषाका भाषी है उसके कानमें वही भाषा जाने देते हैं। शेषको रोक देते हैं। गणधरकी इस विशेषताका समर्थन अन्यत्रसे नहीं होता। स्वे॰ साहित्यके समवायागमें तीर्यद्भरके चौतीस अतिशयोमें एक अतिशय यह है कि भगवान् अर्द्धमागधी भाषाके द्वारा

१. सिखतसद्यणमणतत्यावगमहेदुभूदाणेगिलंगसगयं वीजपद णाम । तेसिमणेयाण वीजपदाण दुवालसगप्पयाणमट्ठारससत्तसयकुभाससरूवाण परूवओ अत्थकत्तारो णाम । वीजपटिणलिणात्थपरूवयाण दुवालसगण कारओ गणहरभडारओ गथकत्तारो, अञ्मुवगमादो । पट्ख. पु॰ ९, पृढ १२७ । 'परोवदेसेण विणा अक्खराणक्खर-सरूवाससमासाकुसलो समवसरणजणमेत्तरूवधारित्रणेण अम्हम्हाण मासाहि अम्हम्हाण चेव कहिदित्ति सक्वेसि पच्चउप्पाअओ, समवसरणजणसोदिदपस सगमुहिविणिगयाणेय• भासाण सकरेण पवेसस्स विणिवारओ गणहरदेवो गथकत्तारो ।'---पृ॰ १२८ । २ पट्ख., पु० १, पृ६ ६१ ।

अट्ठरसमहामासा खुल्लयभासासयाइ सत्त तहा । अक्खर-अणक्खरप्ययसण्णीजीवाण सयलभासाओ ।।९०१।। एदासु भासासु ताळुवदतो ट्ठन्कठवावारे । परिहरिय एक्ककाल मन्वजणे दिन्वभासित्त ।।९०१।। ति. प ४, । ध्यक्तयोऽपि च सर्वनृभाषा सोन्तरनेष्ट- वहूरच कुमापा । अप्रतिपित्तमपास्य च तत्त्व वोधयति स्म धिनस्य महिम्ना ।।७०॥²
—म० पु १३ पर्व ।

१ भगव च ण अद्धमागहीए मासाए धम्ममाइक्खइ । सा वि ण अद्धमागही भासा भासि-ज्जमाणी तेसिं सब्वेसि आइरियमणाइरियाण दुपय-चउप्पय मिय-पसु-पिक्ख-सरिसिवाणा अप्पप्पणो हियसिवसुहदाए भासत्ताए परिणमइ ।' समव ०, ३५ ।

धर्मका उपदेश देते हैं और वह अर्धमागधी भाषा समस्त आर्य-अनार्योंके दुपाये-चीपाये, मृग, पशु, पक्षी और सरीसृषोके अपनी-अपनी भाषारूपसे परिणमन करती है। अर्थात् ये तीर्थञ्करका ही अतिषय है।

किन्तु तीर्थं द्वार गणधरकी अपेक्षा थोटा ही कथन करते है उसका हादशागरूपमें विस्तार तो गणधर ही करते है। इसीसे गणधरके अभावमें भगवान् महावीरकी वाणी केवल ज्ञान होनेके पश्चात ६६ दिन वाद खिरी। इसका कथन जयधवलाके र प्रारम्भमें वीरसेन स्वामीने किया है।

ग्रन्यकर्ता गणघर तथा उत्तरोत्तरतत्रकर्ता आचार्योका कथन करते हुए वीरसेनस्वामीने प्रकृत पट्खण्डागमकी उत्पत्तिका पुन सक्षिप्त कथन किया है। फिर आनुपूर्वी, नाम, प्रमाण, वक्तव्यता और अर्थाधिकारके भेदसे पाँच उपक्रमोका कथन करके निक्षेप, नय आदिका कथन किया है, जैसा कि ग्रन्थके आदिमें कथन करनेकी आर्गामक परम्परा रही है। इस सबके परचात् कृति-अनुयोगद्वारका व्याख्यान आरम्म होता है।

वेदना खण्डके वेदनाकालविद्यानमें आयुक्तमंकी उक्तष्ट वेदना सूत्रकारने देवायु और नरकायुका उत्कृष्ट वध करनेवाले स्त्रीवेदी, पुरुपवेदी अथवा नपुसकवेदी कर्मभूमिया पचेन्द्रिय सज्ञी जीवके वतलाई हैं। उसका व्याख्यान करते हुए वीरसेन स्वामीने लिखा है कि यहाँ भाववेद लेना चाहिये। ऐसा न लेनेसे द्रव्यस्त्रीवेदके साथ भी नरकायुके उत्कृष्ट वन्धका प्रसग आयेगा, किन्तु स्त्रिया छठे नरक तकका ही आयुवन्य कर सकती है।

घ्वेताम्बर परम्पराके अनुसार भी स्त्री यद्यपि मोक्ष जा सकती है किन्तु मरकर सातवें नरकमें उत्पन्न नहीं हो सकती।

वर्गणाखण्डके कर्म-अनुयोगद्वारमें ईयापिथकर्म कोर तप. कर्मका व्याख्यान करते हुए वीरसेन स्वामीने दोनोके सम्बन्धमें बहुत अच्छा प्रकाश डाला है। तथा प्रयोगकर्म, समवदानकर्म, अध कर्म, ईर्यापथकर्म, तप कर्म और क्रियाकर्म, इन छह कर्मीका सत्, सख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव और अल्पबहुत्व इन आठ अनुयोगोके द्वारा ओघ और आदेशोसे कथन किया है। उसमें बतलाया है कि देवो और नारिकयोमें प्रयोगकर्म, समवदानकर्म तथा क्रियाकर्म होते हैं।

१. 'जिणभणिइ न्निय सुत्त गणहरकरणिम को विसेसोत्य ?। सो तदविक्ख भासइ न छ त्रित्यरओ सुर्य किंतु ॥१११८॥ 'स तीर्थद्वरस्तदपेक्ष गणधरप्रज्ञापेक्षमेव किन्चिदल्प भापते, न तु सर्वजनसाधारण विस्तरत समस्तमिष द्वादशाङ्गभुतम्, विदो० भा०

२. क पा॰, मा १, प्र॰ ७५।

३, पट्खं., पु. ११, पृ. ११४।

४, वही, पु. १३, पृ. ४८-८८।

५. वही, पु. १३, पु. ९१-१९६।

तिर्यञ्चोमें ईर्यापथकर्म और तप कर्म नहीं होता, शेप चार कर्म होते हैं। मनुष्योमें छहों कर्म होते हैं। इसका कारण यह है कि प्रयोगकर्म तेरहवें गुणस्थान तक सब जीवोके होता है क्योंकि यथासम्भव मन, वचन और कायकी प्रवृत्ति तेरहवें गुणस्थान पर्यन्त सब जीवोके पाई जाती है। समवदानकर्म दसवें गुणस्थान तकके सब जीवोके होता है क्योंकि यहाँ तकके सब जीवोके किसीके आठ, किसीके सात और किसीके छ कर्मोंका निरन्तर बन्ध होता रहता है। अध कर्म केवल औदारिक शरीरके आलम्बनसे होता है इसलिये उसका सद्भाव मनुष्य और तिर्यञ्चोंके होता है। ईर्यापथकर्म उपशान्तकपाय, क्षीणकषाय और सयोगकेवलीके होता है अतः वह भी मनुष्योके ही सभव है। क्रियाकर्म चौथे अविरत्तसम्यग्दृष्टि गुणस्थानसे होता है इसलिए वह चारो गतियोमें सम्भव है। तप कर्म छठे प्रमत्तसयत गुणस्थानसे होता है अतः यह भी मनुष्योके ही सभव है। इस प्रकार काफी प्रकाश डाला है।

इसी खण्डके प्रकृति शनुयोगद्वारमें प्रसगवश शब्दकी गतिका वर्णन करते हुए दो-एक ऐसी वार्ते कही है जो अन्यत्र हमारे देखनेमें नही आईं। घवलाकारने लिखा है—'शब्दपुद्रल अपने उत्पत्तिप्रदेशसे उछलकर दसो दिशाओमें जाते हुए उत्कृष्टरूपसे लोकके अन्त भाग तक जाते हैं। यह वात सूत्रके अविरुद्ध व्याख्याता आचार्यवचनोसे जानी जाती हैं। तथा सभी शब्द लोकपर्यंत नहीं जा पाते, थोडे जा पाते हैं। घीरे-घीरे वे घटते जाते हैं। तथा सभी शब्द एक समयमें ही लोक पर्यन्त नहीं जाते हैं। कुछ शब्दपुद्रल दो समयसे लेकर अन्तर्मुहूतं कालमें लोक पर्यन्त जाते हैं। शब्दोके इस प्रकार गमनके तथा उनके सुनाई देनेके समर्थनमें घवलाकारने दो प्राचीन गाथाए भी उद्धृत की है। दोनो ही गाथाए शब्दके सम्बन्धमें वर्तमान आविष्कारोकी दृष्टिसे अपना विशेष महत्त्व रखती है।

षट्खण्डागममें श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी उतनी ही प्रकृतियाँ बतलाई है जितने मूल अक्षर और उनके सयोगसे निष्पन्न अक्षरोका प्रमाण होता है। सयोगी अक्षरोका प्रमाण साधनेके लिये सूत्रकारने जो गणित-गाथा दी है उसका व्याख्यान करते हुए धवलाकारने सत्ताईस स्वर, तेतीस व्यजन और चार योगवाह

१ षट्ख. पु. १३, पृ. २२२-२२४।

२. 'पभवच्चुंदस्म भागा वट्ठाण णियमसा अखता दु । पढमागासपदेसे विदियम्मि अणतगुणहीणा ॥२॥'—वही, पृ॰ २२३ ।

३. 'भासागदसमसेडिं सद जदि सुणादि मिस्सय सुणदि । उस्सेडिं पुण सद्द सुणेदि णियमा परावादे ॥३॥'—५० २२४ ।

४. षट्. प. १३, पृ. २४९-२६९।

इन चींसठ मूलवर्णीके संयोगी अक्षरोको नित्पन्न करके बतलाया है। तथा उनकी संख्या निकालनेके सम्बन्धमें कई गणित-गायाए उद्भुत की है।

श्रुतज्ञानावरणके भेदोके सम्बन्धि श्रुत ज्ञानके वीस भेदोका निन्पण भी महत्त्वपूर्ण है। इसी तरह अवधिज्ञान, मन.पर्ययज्ञान और केवलज्ञानका कथन भी अपना महत्त्व रराता है।

वर्गणाप्ररापणा अनुयोगद्वारमं २३ वर्गणाओं का कवन भी महत्त्वपूर्ण है। वर्गणाओं के मम्बन्धमे उतना ठोस कथन अन्यत्र नहीं पाया जाता। उनमें भी प्रत्येकशरीरद्रव्यवर्गणा, वादरनिगोदद्रव्यवर्गणा, बौर सूक्ष्मिनिगोदद्रव्यवर्गणा विशेष उल्लेखनीय है।

वर्गणाद्रव्यममुदाहारके चीदह अनुयोगद्वारोमें गूत्रकारने केवल दो ही अनुयोगद्वारोका कथन किया है। दोप वारहका कथन धवलाकारने किया है।

इन तेईम वर्गणाओं एक आहारवर्गणा भी है। औदारिक, वैक्रियिक और भाहारक शरीरके योग्य पुत्रलसान्धोकी भाहार द्रव्यवर्गणा सज्ञा है । इसी खण्डके <sup>3</sup>च्ििका नामक अधिकारमे सूत्रकारने आहारद्रव्यवर्गणाका उक्त लक्षण कहा है। उरामा व्यारपान करते हुए धवलाकारने लिखा है-आहारवारीरवर्गणा-के भीतर जुछ वर्गणाए औदारिक शरीरके योग्य है, कुछ वर्गणाए वैक्रियिक-शरीरके योग्य है और कुछ वर्गणाए आहारक शरीरके योग्य है। इस प्रकार आहारशरीरवर्गणा तीन प्रकार की है। इस पर यह शका की गई कि यदि इन तीनो शरीरोकी वर्गणाए अवगाहनाभेदसे और सरपाभेदसे अलग-अलग है तो आहारद्रव्यवर्गणा एक ही नयो कही? इसका उत्तर घवलाकारने यह दिया है कि उन तीनोके बीचमें अगाद्यवर्गणाके द्वारा अन्तर नही है। अर्थात् जैसे आहार-वर्गणा और तेजोद्रव्यवर्गणा, तेजोद्रव्यवर्गणा और भाषावर्गणा आदिके वीचमें अग्राह्मवर्गणाके द्वारा अन्तर है वैसा अन्तर औदारिकगरीरवर्गणा, वैक्रियिक शरीरवर्गणा और आहारकशरीरवर्गणाके वीचमें नही है इसलिए आहार द्रव्यवर्गणा एक ही है। कर्मप्रकृति, और कर्मचूर्णिमें भी उक्त तीनो शरीरोके प्रायोग्य वर्गणाओके वीचमे अग्राह्यवर्गणा नही बतलाई है । किन्तु विशेपावश्यकमें वतलाई है। उसके पश्चात्से व्वेताम्बर परम्पराके पचसग्रह आदिमें तथा टीका-ग्रन्थो और चूर्णियोमें विशेपावश्यकभाष्यकी परम्पराँ प्रवर्तित देखी जाती है।

१. पट्. प्. १३ प्. २६१-२७९

२ पट्ख, पु, १४, पृ. ५४ १३४।

३. पट्ख, पु. १४, पृ. ५४७।

४. 'इह चूर्णिकृदादय औदारिकविकियाहारकशरीरप्रायोग्याणां वर्गणानामपन्तरालेऽप्रहण-वर्गणा नेच्छन्ति पर जिनभद्रगणिक्षमश्रमणादिभिरिष्यन्त इति तन्मतेनोक्ता।

<sup>—</sup>कर्मप्र. टी., वन्ध-, पृ. ४५।

प्रत्येकशरीरवर्गणा और वादरिनगोदवर्गणाके सम्वन्धर्मे कुछ मोटी वार्ते इस प्रकार है—

एक जीवके एक शरीरमें जो कर्म-नोकर्म स्कन्घ सचित होता है उसकी प्रत्येकशरीरवर्गणा सज्ञा है। यह प्रत्येकशरीर, पृथ्वीकायिक, जलकायिक, अग्निकायिक, वायुकायिक, देव, नारकी आहारकशरीरवाले प्रमतसयत और केवलीजिनके होता है। इनको छोडकर वाकी जितने ससारी जीव है उनका शरीर या तो निगोदजीवोसे प्रतिष्ठित होनेके कारण सप्रतिष्ठित प्रत्येकरूप होता है या स्वय निगोद रूप होता है। हाँ, जो प्रत्येकवनस्पति निगोद रहित होती है वह इसका अपवाद है। यहाँ प्रश्न होता है कि जब मनुष्योका शरीर निगोदिया जीवोसे प्रतिष्ठित माना है तो आहारकशरीरी, सयोगकेवली और अयोगकेवली अवस्थामें मनुष्यका शरीर निगोदिया जीवोसे रहित कैसे हो जाता है?

इसका समाधान करते हुए लिखा है कि जिस प्रमत्तसयत मुनिके आहारक शरीर उत्पन्न होता है उसका जो औदारिक शरीर है वह तो निगोदिया जीवोसे युक्त ही होता है किन्तु उसके जो आहारक शरीर उत्पन्न होता है उसमें निगो-दिया जीव नही रहते। इसी प्रकार जब वह मनुष्य वारहवें गुणस्थानमे पहुँचता है तो उसके शरीरमें जो निगोदिया जीव रहते है उनका क्रमसे अभाव होता जाता है क्योंकि घ्यानसे निगोदिया जीवोकी उत्पत्ति और स्थितिके कारण हट जाते है। इसपर यहाँ शका की गई है कि जो व्यक्ति घ्यानके द्वारा अपने शरीरमें वसनेवाले निगोदिया जीवोका सहार कर डालता है वह मोक्ष कैसे प्राप्त करता है? इस प्रसगसे सक्षेपमें जैनो अहिंमाका स्वरूप घवलाकारने वतलाया है। और प्रमाण रूपसे कुछ उद्धरण भी दिये हैं।

वादरिनगोदवर्गणाका व्याख्यान करते हुए घवलाकारने एक सेचीयवक्खा-णाइरिय² प्ररूपित कथनका उल्लेख किया है। सेचीयव्याख्याचार्य कौन थे, यह जाना नहीं जा सका। शायद 'सेचीय' शब्द अशुद्ध हो।

इस तरह वर्गणाखण्डके अन्त भागमें वर्गणाओका व्याख्यान अनेक दृष्टियोसे मौलिक है। और जो यहाँ है वह अन्यत्र नहीं।

सत्कर्मान्तर्गत शेष अट्ठारह अनुयोगोका परिचय-

यह हम पहले लिख आये है कि भूतविल प्रणीत षट्खण्डागमका छठा खण्ड महावन्ध है। धवलाकारने उसपर कोई टीका नही लिखी। केवल आदिके पाच खण्डो पर ही घवला-टीका लिखी है। मगर षट्खण्डागम नामको सार्थक रखनेके

१. षट् पु. १४, पृ. ८९-९०।

२. ट्ठाणपरूवण सेचीयवक्खाणाइरियपरूविद वत्तइस्सामी—१. १०१।

लिये उन्होने महावन्धके स्थानमे एक सत्कर्म नामक छठा राण्ड रचकर क्षेप पांच खण्डोमे ज्ञामिल कर दिया। पट्राण्डागमके परिचयमे यह वतलाया है कि महा-कर्मप्रकृतिप्राभृतके चौवीस अनुयोगद्वारोमेसे आदिने छै अनुयोगद्वारोको लेकर पट्खण्डागमकी रचना की गई है। अत श्रेप अठाण्ह अनुयोगद्वारोका साधारण परिचय वीरसेनस्वामीने अपने इस सत्कर्ग नामक पाण्डमें किया है और उसका आधार वप्यदेवकृत व्याख्याप्रज्ञप्ति नामक छठा राण्ड था। इन्द्रनन्दिने अपने श्रुतावतारमें ऐसा ही लिखा है।

सत्कर्मका आरम्भ करते हुए वीरसेन स्वामीने लिखा है कि 'भूतविल भट्टारकने यह सूत्र देशामर्गक रूपसे लिखा है, अत. इस सूत्रसे सूचित शेप अठारह अनियोगद्वारोका कुछ सक्षेपसे प्ररूपण करता हैं। शेप अठारह अनुयोगद्वारोके नाम इस
प्रकार है—निवन्धन, प्रक्रम, उपक्रम, उदय, मोक्ष, सक्रम, लेश्या, लेश्याकर्म,
लेश्यापरिणाम, सातासात, दीर्घहम्य, भवधारणीय पुद्रलात्म, निधत्त-अनिधत्त,
निकाचित, अनिकाचित, कर्मस्थित, पिष्चम स्कन्ध और अल्पवहृत्व।

७ निवन्धन—इस अनुयोगद्वारकी आवश्यकता वतलाते हुए लिखा है कि द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके द्वारा कर्मोका कथन किया जा चुका है और उनके कारणभूत मिथ्यात्व, असयम, कपाय और योगका भी कथन किया जा चुका है। अब उन कर्मोका व्यापार वतलानेके लिये निवन्धन अनुयोगद्वार आया है।

इसमें बतलाया है कि ज्ञानावरणकर्म सव द्रव्योमें निवद्ध है क्योकि उसका एक भेद केवलज्ञानावरण केवलज्ञानका विरोधी है और केवलज्ञान विकालवर्ती अनन्त पर्यायोसे पूर्ण छै द्रव्योको जानता है। किन्तु ज्ञानावरण सब पर्यायोमें निवद्ध नहीं है क्योकि ज्ञानावरणके भेद मितज्ञानावरणदि सब द्रव्योको नहीं जानते और न सब पर्यायोको जानते हैं।

दर्शनावरणकर्म आत्मामें ही निवद्ध है। यदि ऐसा नही माना जायगा तो दर्शन और ज्ञान एक हो जायेगे। वेदनीयकर्म सुख व दु खमें निवद्ध है। मोहनीय-कर्म आत्मामें निवद्ध है क्योंकि जीवके सम्यक्त्व और चारित्र गुणको घातना उसका स्वभाव हे। आयुकर्म भवसे निवद्ध है क्योंकि भवधारण करना उसका लक्षण है। नामकर्मका विणाक पुद्गलनिवद्ध भी है, जीवनिवद्ध भी है और क्षेत्रनिवद्ध भी है। इसलिये वह तनसे निवद्ध है। गोत्रकर्म आत्मासे निवद्ध है और अन्तराय

१. श्रुत्वा तयोश्च पाश्चें तमशेप वप्परेवगुरु ।।१७३॥ अपनीय महावन्ध पट्खण्डाच्छेष-पव्चखण्डे तु । व्याख्याप्रहार्षित च पष्ठ खण्डं च तत सक्षिप्य ।।१७४॥ पण्णां खण्डानामिति निष्पन्नाना । व्याख्याप्रश्चितमवाष्य पूर्वपट्खण्डतस्ततस्त-स्मिन् । उपरितमबन्धनाधिषकारैरध्टादशविकल्पे ।१८०॥ सत्कर्मनामधेय पष्ठ खण्ड विधाय सक्षिप्य । इति पण्णां खण्डाना श्रन्थसहस्र द्विसप्तत्या ।।१८३॥'—श्रुताव० ।

कर्म दानादिसे निबद्ध है। इसी प्रकार उत्तरप्रकृतियोमें भी निबद्धताका विचार किया है।

अन्तमें वीरसेन स्वामीने लिखां है—'इस अनियोगद्वारमें इतनी ही प्ररूपणा की गई है क्योंकि शेप अनन्त पदार्थ विषयक निबन्धनके उपदेशका अभाव है।'

८ प्रक्रम—यहाँ यह बतला देना उचित होगा कि प्रत्येक अनुयोगद्वारके आरम्भमें प्रथम निक्षेप-योजना की गई है। जैसे प्रक्रमके छे भेद किये है—नाम प्रक्रम, स्थापना प्रक्रम, द्रव्य प्रक्रम, क्षेत्र प्रक्रम, काल प्रक्रम और भाव प्रक्रम। फिर प्रत्येकका स्वरूप वतलाकर यह स्थिर किया है कि यहाँ कर्म प्रक्रमका प्रकरण है अत वहीं लेना चाहिये। अत यहाँ कार्मणपुद्गलप्रचयको प्रक्रम कहा है।

शकाकारने शका की है कि कमंसे ही कमंकी उत्पत्ति होती है अकमंसे कमं की उत्पत्ति नहीं हो सकती? घवलाकारने इसका विरोध करते हुए साख्यके सत्कारणवादका खण्डन किया है। और अन्तमें सप्तभगकी योजना की है। पश्चात् वस्तुको विनाशस्वभाव मानने वाले वौद्धका खण्डन करके वस्तुको उत्पाद-व्यय-घ्रौव्यात्मक सिद्ध किया है। फिर मूर्त कमोंका अमूर्त जीवके साथ सम्बन्ध कैसे होता है, इसका समाधान करते हुए प्रक्रमके तीन भेद कियं है—प्रकृति प्रक्रम स्थिति प्रक्रम और अनुभाग प्रक्रम। फिर उनका वर्णन किया है। अन्तमें अल्पनहुत्वका कथन करके लिखा है, यह निक्षेपाचार्यका के उपदेश है।

९. उपक्रम—प्रक्रम और<sup>३</sup> उपक्रममें अन्तर बतलाते हुए लिखा है कि प्रक्रम अनुयोगद्वार प्रकृति, स्थिति और अनुभाग रूपसे बन्धको प्राप्त होनेवाले प्रदेशाग्रोका कथन करता है। परन्तु उपक्रम अनुयोगद्वार बन्ध होनेके द्वितीय समयसे लेकर सत्त्व रूपसे स्थित कर्मपुद्गलोके व्यापारका कथन करता है।

उपक्रमके चार भेद किये है-—प्रकृतिबन्धनउपक्रम, स्थितिबन्धन-उपक्रम, अनुभागबन्धनउपक्रम और प्रदेशबन्धनउपक्रम । और लिखा<sup>प</sup> है कि 'सतकम्मपयडिपाहुड' में जैसा कथन किया है वैसा कर लेना चाहिए । इसपर

१. 'ण्वमेत्थ अणिओगद्दारे णत्तय चेव परूविद, सेसअणतत्थिवसयउवदेसाभावादो।' —पट्ख. पु १५, ए १४।

२. 'एसो णिक्खेवाइरियजवण्सो-पु १५, पृ ४० ।

१पनकम उवनकमाण को मेदो २ पयि टि्ठिद-अणुभागेस दुक्कमाणपदेसग्गपरूवण पक्कमो कुणइ, उवनकमो पुण वथ विदिय-समयहुडिसतसरूवेण टि्ठदकम्मपोग्गलाण वावार परूवेदि।'-पु. १५, ए. ४२ ।

४. 'एत्थ एदेसि चदुण्णमुवक्कमाण जहा सतकम्मपयिखपाहुडे पर्विद तहा पारूत्रेयव्वं। जहा महावंधे परूविद तहा परूवणा एत्थ किण्ण कीरदे १ ण, तस्स पढमसमयवधिम चैव वावारादो'—पु. १५, ए. ४३।

यह शका की गई कि महाबन्धमें जैसा कथन किया गया है वैसा कथन यहाँ क्यो नहीं करना चाहिए ? उसके समाधानमें कहा गया है कि महाबन्ध तो प्रथम समयमें होनेवाले बन्धमात्रका कथन करता है। उसका कथन करना यहाँ योग्य नहीं है। चूकि उपक्रम वन्धनके प्रथम समयके पश्चात् सत्वरूपसे स्थित कर्मपुद्गलोमें होनेवाले व्यापारका कथन करता है। अत यहाँ उदीरणा और उपशमका कथन किया है। उदयावलीको छोडकर आगेकी स्थितियोमें अवस्थित कर्मप्रदेशोको उदयावलीमें निक्षिप्त करनेको उदीरणा कहते है। इसका बहुत विस्तारसे कथन किया है।

इसमें एक वात उल्लेखनीय यह है कि क्षीणकषाय गुणस्थानमें निद्रा-प्रचला-का उदय न माननेवालोंके मतका निर्देश किया है। कर्मप्रकृतिकार इसी मतको माननेवाले है।

उदीरणाके पश्चात् उपशामनाका कथन है, जो यतिवृषभके चूर्णिसूत्रोकी अनुकृति है। लिखा है — कर्म-उपशामनाके दो भेद है — करणोपशामना और अकरणोपशामना । अकरणोपशामनाके दो नाम है — अकरणोपशामना और अनुदीर्णोपशामना । कर्मप्रवादमें उसका विस्तारसे कथन किया है। करणो-पशामनाके भी दो भेद है — देशकरणोपशामना और सर्वकरणोपशामना । सर्व-करणोपशामनाके दो नाम और भी हैं — गुणोपशामना और प्रशस्तोपशामना। इस सर्वकरणोपशामनाकी प्ररूपणा 'कसायपाहुड' में करेंगे। देशकरणोपशामनाके अन्य भी दो नाम है — अगुणोपशामना और अप्रशस्तोपशामना । उसीका यहा प्रकरण है। अप्रशस्तोपशामनाके द्वारा जो प्रदेशाग्र उपशान्त होता है उसमें उत्कर्षण भी हो सकता है, अपकर्पण भी हो सकता है तथा अन्य प्रकृतिरूप सक्रमण भी हो सकता है किन्तु उसका उदय नही हो सकता। इस अप्रशस्त उपशामनाका कथन स्वामित्व, काल आदि अनुयोगोके द्वारा किया गया है।

१० उदय—इस अनुयोगद्वारमें कर्मों के उदयका कथन है। उदयके चार भेद किये है—प्रकृति उदय, स्थिति उदय, अनुभाग उदय और प्रदेश उदय। फिर प्रत्येकके मूल प्रकृति और उत्तर प्रकृतिकी अपेक्षा दो-दो भेद करके उनका कथन अनुयोगोके द्वारा किया है।

११ मोक्ष-कर्मद्रव्यमोक्षके चार भेद किये है-प्रकृति मोक्ष, स्थिति

१. 'खीणकसायम्मि णिद्दापयलाणमुदीरणा णित्थ त्ति भणताणमभिष्पाण्ण' पु. १५, पृ ११०।

२ 'इ दियपज्जत्तीय दुसमयपज्जत्तगाए [ज] पांचग्गा । णिद्दापयलाण खीणरागखवगे परिच्चज्ज ॥१८॥—ऋ• प्र , स्र ४।

३ पु. १५, पृ. २७५—२७६।

मोक्ष, अनुभाग मोक्ष और प्रदेश मोक्ष। प्रकृति मोक्षके दो भेद है——देशमोक्ष और सर्वमोक्ष। क्याँ प्रकृति मोक्ष। उनमें भी प्रत्येकके दो भेद है——देशमोक्ष और सर्वमोक्ष। किसी कर्मप्रकृतिका निर्जराको प्राप्त होना अथवा अन्य प्रकृतिरूपसे सक्रान्त होना प्रकृति मोक्ष है। इसका अन्तर्भाव प्रकृति उदय और प्रकृति सक्रममें होता है। अपकर्पणको प्राप्त हुई, उत्कर्षणको प्राप्त हुई, अन्य प्रकृतिमें सक्रान्त हुई और अध स्थितिके गलनेसे निर्जराको प्राप्त हुई स्थितिका नाम स्थितिमोक्ष है। इसी तरह अपकर्पणको प्राप्त हुए, उत्कर्षणको प्राप्त हुए, अन्य प्रकृतिमें सक्रान्त हुए अध स्थिति गलनेसे निर्जराको प्राप्त हुए, अन्य प्रकृतिमें सक्रान्त हुए अध स्थिति गलनेसे निर्जराको प्राप्त हुए अनुभागको अनुभाग मोक्ष कहते है। अध स्थिति गलनेक द्वारा प्रदेशोकी निर्जरा होनेको और प्रदेशोका अन्य प्रकृतियोमें सक्रमण होनेको प्रदेश मोक्ष कहते है। जीव और कर्मका पृथक् हो जाना मोक्ष है। सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र ये मोक्षके कारण है। समस्त कर्मोसे रहित, अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तवीर्य, चारित्र, सुख, सम्यक्त आदि गुणोसे पूर्ण, निरामय, नित्य, निरजन और कृत कृत्य जीवको मुक्त कहते है। इनका कथन निक्षेप, नय, निर्वत्त और अनुयोगद्वारोसे करना चाहिये।

१२ सक्रम—इस अनुयोगद्वारमें कर्म सक्रमका कथन है। उसके चार भेद है—प्रकृति सक्रम, स्थिति सक्रम, अनुभाग सक्रम और प्रदेश सक्रम। एक प्रकृति-का अन्य प्रकृतिरूपमें सक्रमण होनेको प्रकृतिसक्रमण कहते हैं। यह सक्रम मूल-प्रकृतियोमें नहीं होता। तथा बन्धके होने पर सक्रम होता है। बन्धके अभावमें सक्रम नहीं होता। इत्यादि रूपसे सक्रमका कथन विस्तारसे किया है क्योंकि कसायपाहुड और उसके चूणिसुत्रोमें सक्रमका विस्तृत वर्णन मिलता है।

१३. लेश्या—इस अनियोगद्वारमें लेश्याका कथन है। लेश्याके मुख्य दो भेद है—इव्यलेश्या और भावलेश्या। चक्षुके द्वारा ग्रहण करने योग्य पुद्रल-स्कन्धोके रूपको द्रव्यलेश्या कहते हैं। उसके छैं भेद है—कृष्ण, नील, कापोत, पीत, पद्म, शुक्ल। भ्रमर आदिके कृष्ण लेश्या है, नीम, केला, आदिके पत्तोके नीललेश्या है। कबूतर आदिके कापोत लेश्या है। जपाकुसुम आदिकी पीतलेश्या है। कमल आदिके पद्म लेश्या है और हस वगैरहके शुक्ल लेश्या है क्योंकि इनका रग इसी प्रकारका होता है।

मिथ्यात्व, असयम, और कषायसे अनुरक्त मन, वचन, कायकी प्रवृत्तिको भावलेश्या कहते हैं। इसी लेश्याके कारण जीव कर्मपुद्गलोसे वद्ध होता है। उसके भी द्रव्यलेश्याकी तरह ही छैं भेद हैं। इन्हीका सक्षिप्त कथन है।

१४ लेश्या कर्म-इस अनियोगद्वारमें प्रत्येक लेश्यावाले जीवका कर्म-क्रिया

वतलाई है। यथा—कृष्णलेश्या वाला प्राणी निर्दय, झगडालु, चोर, व्यभिचारी वादि होता है। नीललेश्या वाला विवेकरिहत, वृद्धिहीन घमटी, मायाचारी वादि होता है। कापोतलेश्यावाला दूसरोका निन्दक, अपना प्रशसक तथा कर्तव्य अकर्त व्यके ज्ञानसे रहित होता है। तेजोलेश्यावाला अहिंसक, सत्यभायी, और स्वदारसन्तोषी होता है। पद्मलेश्यावाला तेजोलेश्यावालेसे और शुक्ललेश्यावाला पद्मलेश्यावालेसे भी अधिक सच्चा, अहिंसक और संयमी जीवन वाला होता है। यह भावलेश्याकी अपेक्षा जानना चाहिए।

१५ लेक्यापरिणाम—कीन लेक्या, कितनी वृद्धि अथवा हानिके द्वारा किस लेक्यारूप परिणमन करती है इसका कथन इस अनुयोगद्वारमें है। जैसे कृष्णलेक्यावाला जीव यदि और भी मक्लेक्करप परिणामोको करता है तो वह अन्यलेक्यारूप परिणमन न करके कृष्णलेक्यामें हो रहता है। इसी तरह शुक्ललेक्या वाला जीव यदि और भी अधिक विशुद्ध परिणामोको करता है तो वह शुक्ल लेक्यामें हो रहता है, अन्यक्ष्प परिणमन नही करता। किन्तु मध्यकी चारलेक्या वाले जीव हानि या वृद्धिके होनेपर अन्य लेक्यारूप भी परिणमन कर सकते है। इन्ही वातोका कथन इस अनुयोगद्वारमें है। यह सब कथन भावलेक्याकी अपेक्षासे है।

१६. सातासात—सात और असातका कथन समुक्तीर्तना, अर्थपद, पद-मीमासा, स्वामित्व और अल्पबहुत्व अनुयोगद्वारोंसे किया गया है। सात और असातके दो भेद किये है—एकान्तसात, अनेकान्त सात, एकान्त असात अने-कान्त असात। सातारूपसे वाधा गया जो कर्म सक्षेप और प्रतिक्षेपसे रिहत होकर साता रूपसे वेदा जाता है उसे एकान्त सात कहते है। इससे विपरीत अनेकान्त सात है। इसी तरह जो कर्म असाता स्वरूपसे वाधा जाकर सक्षेप व प्रतिक्षेपसे रिहत होकर असातरूपसे वेदा जाता है उसे एकान्त असात कहते है। इससे विपरीत अनेकान्त असात है। आगे इन्हीके स्वामित्व वादिका कथन किया है।

१७ दीर्घंह्रस्व—इस अनुयोगद्वारमें दीर्घ और ह्रस्वका कथन करते हुए प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशकी अपेक्षा प्रत्येकके चार भेद किये हैं। यथा- प्रकृति दीर्घ, स्थिति दीर्घ, अनुभाग दीर्घ, प्रदेश दीर्घ। आठो प्रकृतिदीर्घ कौर उससे कमका बन्च होनेपर नोप्रकृतिदीर्घ होता है। सत्त्वकी अपेक्षा, आठ प्रकृतियोका सत्त्व होनेपर प्रकृतिदीर्घ और उससे कमका सत्त्व होनेपर नोप्रकृतिदीर्घ होता है। उदयकी अपेक्षा आठ प्रकृतियोकी उदीर्णा होनेपर प्रकृतिदीर्घ और उससे कमकी उदीर्णा होनेपर नोप्रकृतिदीर्घ होता है। इसी तरह जिस-जिस कर्मकी जितनी उत्कृष्ट स्थिति है उसका बन्च होनेपर स्थितिदीर्घ और उससे कम स्थितिका बन्च होनेपर नोस्थितिदीर्घ है। इसी

तरह अनुभाग और प्रदेशमें भी जानना चाहिये। हस्वमें उससे विपरीत समझना चाहिये। अर्थात् एक-एक प्रकृतिका बन्ध करनेवालेके प्रकृतिहस्व है और उससे अधिकका बन्ध करनेवालेके नोप्रकृतिहस्य है। इस प्रकार दीर्घ और हस्वका कथन किया है।

- १८. भवधारणीय—भवके तीन भेद बतलाये हैं—ओघ भव, आदेस भव और भवग्रहण भव। उनमेंसे इस अनुयोगद्वारमें भवग्रहण भवका कथन कुछ पित्तयोमें किया है। भुज्यमान आयुको निर्जीण करके जिसके नवीन आयु कर्मका उदय हुआ है उस जीवके प्रथम समयमें होनेवाले पिरणामको अथवा पुराने शरीरको त्यागकर नया शरीर घारण करनेको भवग्रहण भव कहते है। भवका घारण केवल आयुक्मके द्वारा होता है। अन्य कर्मोका यह काम नही है।
- १९. पोग्गल अत्त-( पुद्गलात्त )—'आत्त' का अर्थ है 'गृहीत'। अत गृहीत पुद्गलोको 'पुद्गलात्त' कहा है। वे पुद्गल छै प्रकारसे गृहीत किये जाते है—ग्रहणसे, परिणामसे, उपभोगसे आहारसे, ममत्वसे और परिग्रहसे। हाथ अथवा पैरसे जो पुद्गल ग्रहण किये जाते है वे ग्रहणसे आत्त पुद्गल है। मिथ्यात्व आदि परिणामोसे गृहीत पुद्गल परिणामसे आत्त पुद्गल है। उपभोग रूपसे अपनाये गये सुगघ, ताम्बूल आदि पुद्गल उपभोगसे आत्त पुद्गल है। खान-पान-के द्वारा अपनाये गये पुद्गल आहारसे आत्त पुद्गल है। अनुरागसे गृहीत पुद्गल ममत्वसे आत्त पुद्गल है। और आत्माधीन जो पुद्गल है वे परिग्रहसे आत्त पुद्गल है। यही इसमें कथन है।
- २० निधत्त-अनिघत्त—जो प्रदेशाग्र उदय, सक्रमके अयोग्य है किन्तु उत्कर्पण और अपकर्षणके योग्य होता है उसको निघत्त कहते हैं। शेपको अनिघत्त कहते हैं। कहाँ किस कर्मसे प्रदेशाग्र निघत्त और अनिघत्त हैं, इसका कथन कुछ पिक्तयोंके द्वारा किया है।
- २१ निका चित-अनिकाचित-जो प्रदेशाग्र उत्कर्पण, अपकर्पण, सक्रम और उदयके अयोग्य होता है उसे अनिकाचित और शेषको निकाचित कहते हैं। इसीका कथन इस अनुयोगद्वारमें कुछ पक्तियोके द्वारा किया है।
- २२ कर्मस्थिति—इस अनुयोग द्वारमें कर्मस्थितिके लक्षणमें नागहस्ती और आर्यमक्षुका मतभेद वतलाया है। नागहस्ती क्षमाश्रमणके मतसे जघन्य

१ कम्मिट्ठिदि त्ति अणियोगद्दारिम्ह मण्णमाणे वे उवदेसा होति—जहण्णुक्करसिटिठदीण पमाणपरूवणा कम्मिट्ठिदिपरूवणे ति णागहित्थखमासमणा भणित । अञ्जमखुखमासमणा पुण कम्मिट्ठिदिपरूवणे ति भणित । खमासमणा पुण कम्मिट्ठिदिर्सिचिदसतकम्मपरूवणा कम्मिट्ठिदिपरूवणे ति भणित । एव दोहि उवऐसेहि कम्मिट्ठिदिपरूवणा कायव्वा । एव कम्मिट्ठिद ति समत—मिणेओगद्दार ।'—पट्ख०, पु० १६, पु० ५१८ ।

और उत्कृष्ट स्थितियोके प्रमाणकी प्ररूपणाको कर्मस्थितिप्ररूपणा कहते है। और आर्यमक्षु क्षमाश्रमणका कहना है कि कर्मस्थित सचित सत्कर्मकी प्ररूपणाको कर्मस्थितिप्ररूपणा कहते है। वीरसेनस्वामीने दोनों ही मतोसे कर्मस्थितिप्ररूपणा करनेकी सम्मति देकर ही अनुयोगद्वार समाप्त कर दिया है।

२३ पिश्चम भवस्कन्ध—इसके सम्बन्धमें वीरसेनस्वामीने इतना ही लिखा है कि जीवका जो अन्तिम भव है, उस अन्तिम भवमें उस जीवके सब कमींकी वन्ध मार्गणा, उदय मार्गणा, उदीरणा मार्गणा, सक्रम मार्गणा और सत्कर्म मार्गणा ये पाच मार्गणाएँ पिश्चम स्कन्ध अनयोगद्वारमें की जाती है। इन पाच मार्गणाओकी प्ररूपणा करनेके पश्चात् उस जीवके अन्य प्ररूपणा करनी चाहिये। अतः उन्होने केवलिसमुद्धातका वर्णन करके पश्चात् मुक्तिप्राप्ति पर्यन्त क्रियाओका साधारण-सा कथन किया है।

मोक्ष-अनुयोगके पश्चात् एक सक्रमका ही वर्णन विस्तारसे किया गया है। शेष अनुयोगद्वारोका तो बहुत ही साधारण-सा कथन किया है। सम्भवतया उनके सम्बन्धमें उस समय अधिक जानकारी प्राप्त नही थी।

२४ अल्पबहुत्व—इस अन्तिम अनुयोगद्वारका कथन कुछ विस्तारसे किया है, क्योंकि उसके सम्बन्धमें नागहस्ती और आर्यमक्षु दोनोके उपदेश प्राप्त थे। अनुयोगद्वारका आरम्भ करने हुए वीरसेन स्वामीने लिखा है—'नागहस्ती भट्टारक अल्पबहुत्व अनियोगद्वारमें सत्कर्मकी मार्गणा करते है। यह उपदेश 'पवाइज्ज' परम्परासे प्राप्त है।

उक्त सब अनुयोगद्वारोमें अल्पबहुत्वका कथन करते हुए वीरसेनस्वामीने निकाचित-अनिकाचितमें महावाचक क्षमाश्रमणके उपदेशका निर्देश किया है। यह महावाचक क्षमाश्रमण शायद आर्यमक्षु हो। कर्मस्थिति अनियोगद्वारमें महावाचक आर्यनिद्कि द्वारा सत्कर्मका कथन करनेका निर्देश है, इनके सम्बन्धमें नागहस्तीपर प्रकाश डालते हुए विचार कर आये है।

पश्चिम स्कन्ध सम्बन्धी अल्पबहुत्वका कथन करते हुए लोकपूरण समुद्धातके पश्चात् केवली समुद्धातसे होनेवाले कार्यके सम्बन्धमे दो मत् दिये हैं। महावाचक

२. 'महावाचयाण खमासमणाण उवदेसेण ।'—पु. १६, पृ ५७७ ।

२ 'कम्मट्ठिदित्ति अणियोगद्दारे एत्थ महावाचया अज्जरणदिणो सतकम्मं करेति। महा-वाचया ट्ठिदिसतकम्म पयासित।'--पु. १६, पृ. ५७७।

 <sup>&#</sup>x27;महावाचयाणमञ्जमखुसमणाणमुवदेसेण लोगे पुण्णे आउअसमं करेदि । महावाचयाण-मञ्जणदीण उवदेसेण अतोमुहुत्त ठवेदि सखेञ्जगुणमाउआदो ।'

आर्यमक्षु चमाश्रमणके उपदेशके अनुसार लोकपूरण समुद्धात होनेपर शेष कर्मोंकी स्थितिको आयुकर्मके समान करता है और महावाचक आर्यनन्दीके उपदेशसे अन्तर्मुहूर्त प्रमाण करता है जो आयुकर्मको स्थितिसे संख्यातगुणी होती है। सर्वत्र आर्यमंक्षुके मतके विरोधके रूपमें नागहस्तीका मत पाया जाता है। किन्तु यहाँ वीरसेन स्वामीने आर्यनन्दीका मत दिया है जो उल्लेखनीय है।

अल्पवहुत्व अनुयोगद्वारके साथ ही छठा सत्कर्म खण्ड तथा घवला टीका समाप्त हो जाती है ।

#### वीरसेन स्वामी परिचय

घवलाकी अन्तिम प्रशस्तिमें वीरसेन स्वामीने अपना परिचय देते हुए लिखा है—

> 'अज्जज्जणदिसिस्सेणुज्जुवकम्मस्स चदसेणस्स । तह णत्तुवेण पचत्युहण्णयभाणुणा मुणिणा ॥४॥ सिद्ध त-छद-जोइस-वायरण-पमाणसत्यणिवुणेण । भट्टारएण टीका लिहिएसा वीरसेणेण ॥५॥

अर्थात् आर्य आर्यनिन्दिके शिष्य और चन्द्रसेनके प्रशिष्य, पञ्चस्तूपान्वयभानु, सिद्धान्त, छन्द, ज्योतिष, व्याकरण और प्रमाणशास्त्रमें निपुण मुनि वीरसेन भट्टा-रकने यह टीका लिखी।

इससे स्पष्ट है कि उनके गुरुका नाम आर्यनन्दी था और दादा गुरुका नाम चन्द्रसेन था। सम्भवतया ये उनके दीक्षागुरु थे और वे पचस्तूप नामके अन्वय-में हुए थे।

वीरसेन अपने समयके महान् आचार्य थे। उन्होंने जो अपनेको सिद्धान्त, छन्द, ज्योतिष, न्याकरण और प्रमाणशास्त्रमें निपुण लिखा है, उसका समर्थन घवला-जयघवला टीकाओके अवलोकनसे भी होता है। जयघवलाकी अन्तिम प्रशस्तिमें उनके शिष्य जिनसेनने अपने गुरुका स्मरण करते हुए कहा है— 'भट्टारक श्री वीरसेन विद्याओके पारगामी थे और वे साक्षात् केवलीके तुल्य

<sup>&#</sup>x27;श्रीवीरसेन इत्यात्तमट्टारकपृथुप्रय ।
पारदृशवाधिविद्याना साक्षादिव स केवली ॥१९॥
प्रीणितप्राणिसपत्तिराक्तान्ताशेपगोचरा ।
भारती भारतीवाद्या पट्खण्डे यस्य नास्खलत् ॥२०॥
यस्य नैर्सागंकी प्रज्ञा दृष्ट्वा सर्वार्थगामिनीम् ।
जाता सर्वज्ञमद्भावे निरारेका मनीषिण ॥२१॥
य प्राद्य प्रस्फुरद्वोधदीधितिप्रसरोद्दयम् ।
श्रुतकेविलेन प्राज्ञा - प्रज्ञाश्रमणसत्तमम् ॥२२॥
१६

थे। जैसे भारती — भरत चक्रवर्तीकी-आज्ञा भरत क्षेत्रके पट्खण्डोमें कभी स्विलत नहीं हुई वैसे ही वीरसेनकी भारती पट्यण्डरूप आगममें कभी स्विलत नहीं हुई। उनकी सर्वार्यगामिनी नैसींगक प्रज्ञाको देग्यकर मनीपीजन सर्वज्ञके अस्तित्वमें सन्देह रहित हो गये। उन्हें पण्डितजन श्रुतकेवली और प्रज्ञाश्रमणोमें श्रेण्ठ कहते थे। प्रसिद्ध मिद्धान्तरूपी समुद्रके जलसे प्रक्षालित होनेके कारण उनकी बुद्धि निर्मल हो गई थी और इसलिये वह बुद्धि-श्रुद्धिसे मम्पन्न प्रत्येकबुद्धोमे स्पर्धा करते थे। वह प्राचीन पुस्तकोके तो मानो गुरु थे। उन्होने प्राचीन पुस्तकोका अध्ययन करके अपनेसे पहलेके सभी पुस्तकिशिष्यकोको अतिक्रमण किया था।

केवली, श्रुतकेवली, प्रज्ञाश्रमण, प्रत्येकवृद्ध ये पद जैन परम्परामें ज्ञानकी दृष्टिसे अति उच्च माने गये हैं। वीरसेनको उनके समकक्ष वतलाना उनके महनीय व्यक्तित्व और सर्वोच्च ज्ञानगरिमाको प्रकट करता है।

इन्ही जिनसेनने अपने महापुराणके प्रारम्भमें उन्हें वादिमुख्य, लोकवित्, किव और वाग्मी वतलाया है। जिनसेनके शिष्य गुणभद्रने उन्हें समस्त वादियोको यस्त करनेवाला कहा है तथा पुन्नाटसघीय जिनसेनने किवयोका चक्रवर्ती कहा है। इन सब विशेषणोसे तथा स्वयं वीरसेनकी टीकाओके अवगाहनसे वीरसेनकी विद्वत्ता और मर्वतोमुखी प्रतिभाका यथोचित आभास मिल जाता है। वीरसेनके गुरु 'एलाचार्य

घवलाकी प्रशास्तिकी पहली गाथामें वीरसेनस्वामीने एलाचार्यका स्मरण करते हुए लिखा है— 'जिसके आदेशसे मैंने यह सिद्धान्त लिखा वे एलाचार्य मुझ वीरसेन पर प्रसन्न हो। इसके सिवाय घवला और जयघवलामें वीरसेनने अपनेको एलाचार्यका वत्स (वच्चा) भी लिखा है। जयघवलामें एक स्थान

प्रसिद्धसिद्धान्तवाधिवाधीतशुद्धधी ।
साधे प्रत्येकगुद्धीये स्पर्धते धीद्धबुद्धिमि ॥२३॥
पुस्तकाना चिरन्तानां गुरुत्वमिद्द कुर्वता ।
येनातिशायिताः पूर्वे सर्वे पुस्तकशिष्यकाः ॥२४॥
यस्तपोदीप्तकिरणैर्भव्याम्भोजानि बोधयन् ।
व्यद्योतिष्ठ मुनिनेनः पद्मस्तूपान्वयाम्बरे ॥२५॥
प्रशिष्यदचनद्रसेनस्य य शिष्योऽप्यार्थनन्दिनाम् ।
कुल गण च सन्तान स्वगुणैरुद्दजिज्वलत् ॥२६॥

—জ。ধ৹ স

१. 'जस्साण्सेण मए सिद्धन्तमिद हि अहिलहुद । महु सो ण्लाइरियो परियं वरवीर-सेणस्स ॥१॥'

२. 'दोसु वि उवएसेसु को एत्थ समजसो, एत्थ ण बाहइ जिब्समेलाइरियवच्छओ।' —पटखा, पृ. ९, ए. १२६। कसा. पा., भा. १, ए. ८१।

३. 'एदेण वयणेण सुत्तस्स देसामासियत्त जेण जाणाविद तेण चरुण्ह गई ण उच्चारणा-वलेन एलाइरिय पसाण्ण य सेंसकम्माण परूवणा कीरदे।'—क. पा., भा, ४, ५. १६९।

पर चूणिसूत्रका व्याख्यान करते हुए यह भी लिखा है कि चू कि यह सूत्र देशामर्षक है अत उच्चारणाके वलसे और एलाचायँके प्रसादसे चारो गतियोमें शेष कर्मोंकी प्ररूपणा करते हैं। इससे स्पष्ट हैं कि वीरसेनने सिद्धान्तग्रन्थोका अध्ययन एलाचार्यसे किया था और उन्हींके आदेशसे टीका-ग्रन्थोकी रचना की थी।

अत एलाचार्य सिद्धान्तग्रन्थोके अपने समयके अधिकारी विद्वान थे, यह बात उनके शिष्य वीरसेनके द्वारा रचित दोनो टीकाओके देखनेसे ही स्पष्ट हो जाती है।

कसायपाहुडका परिचय कराते हुए हम यह लिख आये है कि कसायपाहुड के अधिकारोको लेकर मतभेद था। गाथासख्या ५ की जयधवला-टीकामें 'के वि आइरिया' कहकर एक मतभेदकी चर्चा है। उन किन्ही आचार्योके मत-का निराकरण करके स्वकृत व्याख्यानका समर्थन करते हुए वीरसेनस्वामीने लिखा' है—'अत भट्टारक एलाचार्यके द्वारा उपदिष्ट पूर्वोक्त व्याख्यान ही यहा प्रधानख्पसे ग्रहण करना चाहिये। उपदिष्ट व्याख्यानसे आशय उस व्याख्यानसे हैं, जिसका उपदेश एलाचार्यने वीरसेनको दिया था। अत यह स्पष्ट है कि एलाचार्य सिद्धान्तग्रथोके अधिकारी व्याख्याता थे। चूकि वीरसेनस्वामीने धवलाकी समाप्ति शक स० ७३८ (८१६ ई०) में की थी, अत यह निश्चित है कि एलाचार्य ईसाकी ८ वी शतीके उत्तराधमें विद्यमान थे। परन्तु उनकी गुरु-परम्पराके सम्बन्धमें कुछ ज्ञात नहीं होता।

### वीरसेन स्वामीकी बहुज्ञता

जयघवलाकी प्रशस्तिमें जो वीरसेन स्वामीको प्राचीन पुस्तकोके अध्ययनका अनुपम प्रेमी होनेके कारण चिरन्तन पुस्तकशिष्यकोका गृरु और उनकी प्रज्ञाको सर्वार्थगमिनी कहा है वह उचित ही है। अपनी घवला और जयघवला टीकामें उन्होने जो अनेको ग्रन्थोके नाम तथा उद्धरण दिये है उससे ही उक्त दोनो बातोकी पुष्टि हो जाती है। उद्धरणोका बहुभाग ऐसा है, खोजने पर भी जिसके मूल स्थानोका पता नही लग सका। उनमेंसे कुछ उद्धरण ऐसे भी है जो हरिभद्रसूरि के अनेकान्तवादप्रवेशमें, बौद्धग्रन्थ तत्त्वोपप्लवमें सिहगणि क्षमाश्रमणकृत नयचक्रवृत्तिमें तथा भगवती आराधनाकी विजयोदया टीकामें भी उद्धृत है। घवलाज्यघवलामें निर्दिष्ट ग्रन्थो तथा जिन उद्धरणोके स्थलोका पता लग सका है उनके अनुसार वीरसेनस्वामीने नीचे लिखे ग्रन्थोका उपयोग अपनी टीकाझोमें किया है?

१ 'तदो पुन्तुत्तमेलाइरियमडारण्ण उवइट्ठवमखाणमेव पहाणभावेण एत्थ घेतव्व ॥
—क पा, भा १, ५ १६२ ।

२ क.पा सा. १, पृ. २५५।

३ क. पा. भा. १ पृ. २५६।

४ कपा भा १ पृ २२७।

- १ सतकम्मपाहुड
- २. गोनिप्राभत-धरमेनाचार्यं विरचित ।
- ३. गुणघराचार्य विरचित—कसायपाहुउ
- ४. भूतयली विरचित—जीवट्ठाण, खुद्दावन्य, वन्यस्त्रामित्वविचय, वेदना, वर्गणा शीर महावन्य।
- ६. यतिवृपभरचित—चूर्णिसूत्र और तिलोयपण्णत्ति ।
- ७. उच्चारणाचार्यविरचित—उच्चारणावृत्ति ।
- ८. वट्टकेराचार्यरचित-मूलाचार।
- ९. शिवार्यरचित-भगवती आराधना ।
- १०. व्याख्याप्रज्ञप्ति
  - १. गृद्धपिच्छाचार्यरचित-तत्त्वार्थसूत्र
  - २ पिडिया (<sup>?</sup>)
  - ३. समन्तभद्ररचित-आप्तमीमासा, वृहत्स्वयम्भू०, युक्त्यनुशासन,
  - ४. सिद्धसेनरचित-सन्मतिसूत्र
  - ५ पुज्यपादरचित—सारसग्रह।
  - ६ प्राकृत-पचसग्रह
  - ७ अकलकदेवरचित—तत्त्वार्यभाष्य, सिद्धिविनिश्चय, लघीयस्त्रय
- १७ प्रभाचन्द्ररचित-कोई ग्रन्थ।
- १८ घनजयकविकृत नाममाला कोश ।
- १९ वाप्पभट्टरचित--उच्चारणा।
- २० जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, अगपण्णत्ति आदि

उक्त ग्रन्थोमेंसे पिंडिया तथा पूज्यपादकृत सारसंग्रहका कोई पता नहीं चल सका है। कुछ उद्घृत गाथाए नीचे लिखे क्वेताम्बरीय आगिमक साहित्यमें पाई गई है। अत सभवतया इन ग्रन्थोका भी उपयोग वीरसेन स्वामीने अपनी टीकाओमें किया था। आधवक्यकिनयुं कित, आचारागिनयुं कित, अनुयोगद्वारसूत्र, दशवैकालिक, स्थानागसूत्र, निन्दसूत्र, और ओघनिर्युं कित।

एक छेदसूत्रका भी उल्लेख है। लिखा है—द्रव्यस्त्री और नपुसक वस्त्र त्याग नहीं कर सकते, छेदसूत्रसे विरोध आता है।

१ 'ण च दव्वत्थीण णिग्गथत्तमत्थि, चेलादिपरिच्चाएण विणा तासि भावणिग्गथत्ताभावादो । ण च दव्वथिणवु सयवेदाण चेलादिचागो मत्थि, छेदसुनोण सह विरोहादो — पट्ख, पु. ११, ११४-११५ ।

अन्य दर्शनोके ग्रन्थोमेंसे वौद्धकिव अश्वघोषके सौदरानन्दकाव्य, धर्मकीर्तिके प्रमाणवार्तिक, ईश्वरकृष्णकी साख्यकारिका और कुमरिलमट्टके मीमासाश्लोक-वार्तिकसे भी एक दो उद्धरण दिये गये हैं।

जयधवलामें पाहुडशब्दकी ब्युत्पत्तिके प्रसगसे कई प्राकृत गाथाएँ उद्भृत की है जो प्राकृतब्याकरणके नियमोसे सम्बद्ध है। उसपरसे ऐसा अनुमान होता है कि सम्भवतया प्राकृतभापाका कोई गाथाबद्ध व्याकरण भी था। घवला और जयधवलाके प्रथम भागमे भगवान महावीरके जीवनसे सम्बद्ध अनेक प्राकृत गाथाए उद्धत की है जिनपरसे अनुमान होता है कि प्राकृतगाथाओं भगवान महावीरका कोई सुन्दर चरित-प्रन्थ अवश्य था।

#### समय-विमर्श

वीरसेनस्वामीने अपनी घवला-टीकाके अन्तमं उसकी समाप्तिका काल दिया है। किन्तु गाथाओं के अनुद्ध होनेसे उनमे दिये हुए कालके सम्वन्धमं विवाद है। अत उसे छोडकर जयधवलाकी अन्तिम प्रशस्तिमं दिये गये कालको लेना उचित होगा। उसमे बतलाया है कि कसायपाहुडकी टीका जयधवला श्रीमान् गुर्जरायंके द्वारा पालित वाटकग्रामपुरमें राजा अमोधवपंके राज्यकालमें फाल्गुन शुक्ला दशमीके पूर्वाह्ममं, जबिक नन्दीश्वर महोत्सव मनाया जा रहा था, शकराजांके सात सौ उनसठ वर्ष (७५९) वीतने पर समाप्त हुई। इससे स्पष्ट है कि शकसवत् ७५९, विक्रम सवत् ८९४ और ईस्वी सन् ८३७ के फाल्गुन मासकी सुदी दशमीको जयधवला समाप्त हुई थी।

वीरसेन स्वामीने जयघवलाका केवल पूर्वार्घ हो रचा था, यह वात जय-घवलाकी प्रशस्तिसे प्रकट होती है। उसमें जिनसेनने लिखा है कि गुरुके द्वारा निर्मित पूर्वभागको देखकर मैंने उत्तर भागको रचा। यदि वीरसेन जीवित होते तो ऐसा प्रसग उपस्थित न होता। इसके सिवाय प्रशस्तिमें वीरसेनके लिए

१ क. पा., सा. १, पृ. ३२६–३२७

इति श्रीनीरसेनीया टीका स्त्रार्थद्वित्तनी ।
 वाट्यामपुरे श्रीमद्गुर्जरार्यानुपिलते ।। ६ ॥
 फाल्गुने मासि पूर्वान्हे दशस्या शुक्लपच्चके ।
 प्रवर्षमानपूजीरुनन्दीक्वरमहोत्सवे ॥ ७ ॥
 अमोधवर्पराजेन्द्रराज्यप्राज्यगुणोदय ।
 निष्ठिता प्रचयं यायादाकल्पान्तमनिष्पका ॥ ८ ॥
 एकोन्नपष्ठिसमधिकसप्तशताब्देपु शकनरेन्द्रस्य ।
 समतीतेषु समाप्ता जयधवला प्रामृतव्याख्या ॥ ११ ॥

गुरुणार्थेऽग्रिमे भूरिवक्तन्ये सप्रकाशिते । तन्निरीक्ष्याल्यवक्तन्यः पश्चार्थस्तेन पूरितः ॥३६॥

२४६ : जेनमाहिस्स व इतिहान

शानी पुंजुरे को कि विभाव अधीम विभावका है। वह महामध्य है विभे उन्हाम प्राप्त की कि की

प्रतिस्था विद्याने द्या स्वर् ७०५ म त्या करिद्युमा समान विद्या था। उसके धारम्य प्रति त्या त्या तेर उन्ने जिल्ला क्या स्व धुने भे । स्मरण दिवा है। "स्माप वित्तान प्रति प्रति है। उन्ने उन्हें भे । अमेरिन क्षित स्ति के कि कि प्रति त्याल विद्या है। उन्ने उन्हें माने में भाउनों विद्या स्वत् अस्ति क्ष्य प्रति व द्या प्रति व प्रति क्ष्य क्ष

जराय पराचा प्रथमिन तर आहे। प्रथमित उपन्य पाठ इयम्पति मुद्रिती—

दुनीर्मादः गामिव विश्वासम्बद्धिः एमु वस्तरमे ।
पनि सुदेनाम् अविद्यामे पद्यापि ॥ ६ ॥
दत्रभूषे १४३६ रिनोहः पुभिनः सहुण गोणे ।
सूरे सुनात मन पुर्गाः पुत्रभिन्तम् होते ॥ ७ ॥
पार्थाः वर्राणु । मिन सुत्रभिम मेहिनदिम्म ।
विद्यापार्थे तमा दीवा हु गमाणिआ धवता ॥ ८ ॥
पोह्णदायणार्थे णरिद्यहार्माणम्हि भुँगते ।
सिद्धार्मभूतियम गुरुषमाएण दिगता सा ॥ ९ ॥

उत्तत प्रशन्तिकी पहली पित, जिसमें धवन्त्राकी समाप्तिका समय दिया हुआ है, बिट्कुल गडबट है। आगेकी पित्रमोमें जो समाप्तिकालका सूचक महसोग दिया गया है वह भी अयुद्ध है। फिर भी प्रो॰ हीरालालजीने काल-गणनाक आधारपर उसकी पुद्धि करके नीचे तिरों अनुसार शुद्ध पाठ स्थापित किया था—

अठत्तीराम्हि मतमए त्रिकमरायिकए सुसगणामे । वासे सुतेरसीए भाणुविलग्गे घवलपगरो ॥ ६ ॥ जगतु गदेवरज्जे रियम्हि कुंभिम्ह राहुणा कोणे । सूरे तुलाए सते गुरुम्हि कुलविल्लए होते ॥ ७ ॥ चाविम्हि तरिणपुत्ते सिंघे सुक्किम्म मीणे चदिम्म । कत्तियमासे एसा टीका हु समाणिआ घवला ॥ ८ ॥

१ पट्ख०, भा० १, प्रस्ता० ए. ३९-४५

और तदनुसार घवलाकी समाप्तिका काल शक सम्वत् ७३८ निर्घारित किया था। इस पर डा॰ ज्योतिप्रसाद जैनने आपित्त की । वास्तवमें 'पासे'का 'वासे', 'भाव'का भाणु, 'वरणिवृत्ते'का तरणिपृत्ते और 'मेंडिचदिम्म'का 'मीणे चंदिम्म' सुघार तो सम्भव प्रतीत होता है किन्तु 'सासिय'का 'सतसए' और 'विक्कमरायिम्ह एसु सगरमो'का 'विक्कमरायिकए सुसगणामें सुधार कष्टसाध्य ही प्रतीत होता है। गाथा छैके मूल पाठसे इतना तो स्पष्ट है कि सवत् विक्रमराजाके नामसे सम्बद्ध है और उसके अकोमें एक अक ३८ है। विक्रमराजाके नामसे सम्बद्ध सम्वत् तो विक्रम सम्वत् है ही। किन्तु जैनपरम्परामें शक सम्वत्का उल्लेख भी विक्रमाक शकके नामसे मिलता है। जैसे त्रिलोकसारकी टीकामें टीका-कार माघवचंद त्रैविद्यने लिखा है—'श्रीवीरनाथिनवृत्ते. सकाशात् पचोत्तर-पट्शतवर्षाणि (६०५)पचमासयुतानि गत्वा पश्चात् विक्रमाक शक राजा हुआ।

यहाँ पर विक्रमाकशकसे तात्पर्य स्पष्ट रूपसे शक सम्वत्के सस्थापकसे हैं, क्योंकि त्रिलोकसारकी जिस 'गाथा ८५० की यह टीका है उसमें शकका ही निर्देश है। तथा वीरसेन स्वामीने भी अपनी घवला टीकामें वीर निर्वाण और शक राजाके मध्यमें ६०५ वर्ष पाच मासका धन्तर वतलाया है। यद्यपि उन्होंने इस विषयमें अन्य आचार्योंके मत भी दिये हैं किन्तु उनका अपना मत यही था।

अकलकचिरित्र में अकलकके बौद्धोके साथ शास्त्रार्थका समय विक्रमार्क शक सम्वत् ७०० दिया है। यहा ग्रन्थकारने विक्रमार्क शक नामसे विक्रम सम्वत्का उल्लेख किया है, या शक सम्वत्का, यह निश्चयपूर्वक नही कहा जा सकता। तथापि इतना निश्चित प्रतीत होता है कि यह शक सम्वत् ७०० नहीं हो सकता, नयोकि शक सम्वत् ७०५ में रचे गये हिरवशपुराणमें वीरसेन और जिनसेनको स्मरण किया गया है और वीरसेनने अपनी धवलाके आरम्भमें ही अकलकदेवके तत्त्वार्थव।तिकसे बहुतसे उद्धरण दिये है। तथा अकलकका उल्लेख करनेवाले घनजय कविके कोश से भी घवला में उद्धरण दिया गया है। अस्तू,

१. 'पणछस्सयवस्स पणमासजुद गमिय वीरणिन्बुइदो सगराजो'

 <sup>&#</sup>x27;एसो वीरिजिणिदिणिव्वाणगदिवसादो जाव सगकालस्स आदी होदि तावदियकालो । कुदो ? (६०५) एदिम्ह काले सगणिदिकालिम पिक्खित्ते वड्डमाणिजणिज्बुदकाला-गमणादो ।'—पट्खांत ४ पृ ९, ए. १३० ।

३ 'विक्रमार्कश्चकाव्दीयशतसप्तप्रमाजुषि । काल्डेडकलकयतिनो वौद्धैर्वादो महानभूत ॥' अक० च०।

४ 'प्रमाणमकलङ्कस्य पूज्यपादस्य लक्षण ।' ४० ना० मा० इली० २४३।

५ पट्ख ०, पु ९, पृ २३७।

ऐसी स्थितिमें यह विचारणीय हो जाता है कि वीरसेन स्वामीने घवलाकी जक्त प्रशस्तिमें यदि विक्रमाक शकका ही उल्लेख किया है तो विक्रम सम्वत्के अर्थमें किया है या शक सम्वत्के अर्थमें ? और ३८ के अक्षमे पहले कीन-सा अक होना सभव है ?

प्रथम विचारणीय विषयके सम्बन्धमें प्रो॰ हीरालालजीका कहना' है कि 'वीरसेनस्वामीने जहां-जहां वीरनिर्वाणकी कालगणना दी है वहा शककालका ही उल्लेख किया है। उनके शिष्य जिनसेनने जयधवलाकी समाप्तिका काल शकगणनानुसार ही सूचित किया है। दक्षिणके प्राय समस्त जैन लेखकोने शककालका ही उल्लेख किया है। ऐसी अवस्थामे आश्चर्य नहीं जो यहां भी लेखकका अभिप्राय शककालसे हो'।

प्रोफेसर साहवका कथन उचित है। किन्तु वीरसेनने जहा कही शकका निर्देश किया है, उसके साथ विक्रमाक विशेषणका कही भी प्रयोग नही किया। यदि वह या उनके शिष्य जिनसेन शकके साथ एकाध जगह भी विक्रमाक विशेषणका प्रयोग करते तो प्रोफेसर साहवकी उक्त युक्तिया बलवती होती। ऐसी स्थितिमें प्रशस्तिके छठे श्लोकमें आगत विक्कमराय शब्द विचारणीय हो जाता है।

दूसरे विचारणीय विषयके सम्बन्धमें श्रोफेसर साहवका कथन है कि—'गाथा के 'शत' सूचक शब्द गडवडीमें हैं। किन्तु जान पडता है लेखकका तात्पर्य कुछ सौ ३८ वर्ष विक्रम सम्वत्के कहनेका है। किन्तु विक्रम संवत्के अनुसार जगतुग का राज्य ८५१ से ८७० के लगभग आता है। अत. उसके अनुसार ३८ के अक की कुछ सार्थकता नही वैठती। × × × यदि हम उक्त सख्या ३८ के साथ सात सौ और मिला दें और ७३८ शक सम्वत्को लें तो यह काल जगतुगके ज्ञातकाल अर्थात् शक सम्वत् ७३५ के बहुत समीप आ जाता है'।

इस तरह जहाँ डा॰ हीरालालजी घवलामें प्रयुक्त सम्वत्की शक सम्वत् मानकर ३८ से पहले सात अक रखना उचित समझते हैं, वहा डा॰ ज्योति-प्रसादजी उसे विक्रम सम्वत् मानकर ३८ से पहले ८ का अक रखना उचित समझते हैं। अर्थात् उनके मतसे घवलाकी समाप्ति वि॰ स॰ ८३८ में ( शक स. ७०३ ) में हुई।

ऐसी स्थितिमें इन दोनो कालो पर अब दूसरे प्रकारसे विचार करना उचित होगा । घवलाकी प्रशस्तिकी गाथासख्या ७ में 'जगतुंगदेवरज्जे' पद हैं । अर्थात् जगतुगदेवके राज्यमें जयधवला समाप्त हुई । और गाथासख्या ९ में कहा है, कि उस समय नरेन्द्रचूडामणि वोद्दणरायनरेन्द्र राज्यका उपभोग करते थे ।

१ पट्खा., भा १ प्रस्ता , पृ ४५।

२ पटखा, मा, १, प्रस्ता ०, ए. ४०।

प्रथम तो एक ही प्रशस्तिमें दो राजाओका निर्देश कुछ विचित्र-सा ही प्रतीत होता है। दूसरे, राष्ट्रकूट नरेशोमें जगतुगदेव नामक एक ही राजा नही हुआ तथा वोदणराय नामक राजा कीन था, इसमें भी विवाद है।

इस उलझनके विपयमे प्रो॰ हीरालालजीने लिखा है—'शक स॰ ७३८में लिखे गये नवसारीके ताम्रपटमें जगतु गके उत्तराधिकारी अमोघवर्षके राज्यका उल्लेख हैं। यही नही, किन्तु शक सम्वत् ७८८के सिरूरसे मिले हुए ताम्रपटमें अमोघवर्षके राज्यके ५२वें वर्षका उल्लेख है। जिससे ज्ञात होता है कि अमोघ-वर्षका राज्य ७-७से प्रारम्भ हो गया था। तब फिर शक ७३८में जगतू गका उल्लेख किस प्रकार किया जा सकता है ? इस प्रश्न पर विचार करते हुए हमारी दृष्टि गा० न ७में 'जगतु गदेवरज्जे' के अनन्तर आये हुए 'रियम्हि' शब्द पर जाती है, जिसका अर्थ होता है 'ऋते' या 'रिक्ते'। सभवत उसीसे कुछ पूर्व जगतगदेवका राज्य गत हुआ था और अमोघवर्ष सिहासनारूढ हुए थे। इस कल्पना-से आगे गाथा न० ९में जो वोद्दणराय नरेन्द्रका उल्लेख है, उसकी उलझन भी सुलझ जाती.है। वोहणराय सम्भवत अमोघवर्पका ही उपनाम होगा। या यह 'वड्डिग'का ही रूप हो और वड्डिग अमोघवर्षका उपनाम हो । अमोघवर्ष तृतीयका उपनाम विद् ग या विद्वाग मिलता ही है। यदि यह कल्पना ठीक हो तो वीरसेन स्वामीके इन उल्लेखोका यह तात्पर्य निकलता है कि उन्होने धवला टीका शक सम्बत् ७३८में समाप्त की जब जगतु गदेवका राज्य पूरा हो चुका था और वोहणराय राजगही पर वैठ चुके थे।'

जिस तरह ३८में ७के अककी कल्पना करके प्रोफेसर साहब ने ७३८ शक सम्वत् निर्धारित किया उसी तरह उक्त कल्पनाके आधार पर ही उन्होने जगतुग और वोद्पारायकी समस्या को सुलझानेकी चेष्टा की है।

अमोघवर्प प्रथम छै वर्षंकी अवस्थामें शक स ७३६में राज्यगद्दी पर बैठा था। अतः ८ वर्षके बालकको 'नरेन्द्रचूडामणि' जैसे विशेषणसे अभिहित किया जाना खटकता है। हमारा विचार है, कि घवला प्रशस्तिकी अन्तिम गाथा सभवतः पीछेसे किसीने उसमें जोड दी है। उसमें आगत शब्द 'विगत्ता' भी अशुद्ध प्रतीत होता है। 'वि' उपसर्ग पूर्वक 'कृत' घातुसे प्राकृत रूप 'विगत्ता' बनता है, जिसका अर्थ होता है छेदी गई या काटी गई। इस अर्थका वहाँ कोई सम्बन्ध नही है। अत 'विअत्ता' पाठ उचित प्रतीत होता है, जिसका अर्थ है स्पष्ट की गई। अर्थात् 'जब नरेन्द्रचूडामणि वोद्ग्णराय नरेन्द्र पृथ्वीका उपभोग करते थे उस समय सिद्धान्तग्रन्थका मथन करने वाले गुरुके प्रसादसे उस घवलाको व्यक्त किया गया

१ वही, पृ४१।

उसकी कोई टीका टिप्पणी लिखी गई। समाप्तिसूचक 'समाणिथा' पाठ तो उससे पूर्वकी गाथा ८में ही था चुका है। अतः यह समस्या उलझी हुई है।

#### रचनाए

वीरसेन स्वामीने सपूर्णं घवला और जयघवलाका पूर्वभाग रचा था। ये दोनो ग्रन्थ उपलब्ध है। पट्खण्डागम सूत्रोके साथ हिन्दी अनुवाद सहित घवला टेनिका १६ भागोमें छपकर प्रकाशित हो गई है तथा कपायपाहुड और चूर्णिसूत्रों के साथ हिन्दी अनुवाद सहित जयघवलाका प्रकाशन कार्य चालू है। जयघवलामे एक जगह श्रीवीरसेन स्वामीने स्वलिखित उच्चारणावृत्तिका भी निर्देश किया है। यदि वहाँ लिखितसे उनका आशय रचितसे है तो कहना होगा कि उन्होंने यतिवृपभके चूर्णिसूत्रोपर उच्चारणाविन भी रची थी।

उत्तरपुराणको प्रशस्तिमें गुणभद्राचार्यने उनकी एक अन्य रचनाका निर्देश किया है उसका नाम प्रेमीजोने सिद्धभूपद्धति टीका दिया है और लिखा है कि नामपरसे ऐसा अनुमान होता है कि यह क्षेत्रगणित सम्बन्धी प्रन्य होगा। किन्तु गुणभद्रके उत्तरपुराणका जो सस्करण ज्ञानपीठसे प्रकाशित हुआ है उसमें 'सिद्धिभूपद्धति' पाठ है झीर रलोकके भावको देखते हुए यही पाठ ठीक प्रतीत होता है। रलोक इसप्रकार है—

सिद्धिभूपद्धित यस्य टीका सिवक्ष्य भिक्षुभि.। टीक्यते हेलयाऽन्येषा विषमादि पदे पदे ॥६॥-उ पु प्र

अर्थ--दूसरोकेलिए पद-पदपर विषम भी सिद्धिभूपद्वति, जिसकी टीकाको देखकर भिक्षुओके द्वारा सरलतासे प्रवेश योग्य हो गई।

उक्त कथन श्लेषात्मक है। जो सिद्धिभू-मोक्षभूमिकी पद्धित-मार्ग दूसरोके लिए पद-पदपर विषम है वह भिक्षुओं के लिए सुगम है। इसपरसे ज्ञात होता है कि सिद्धिभूपद्धित नामक ग्रन्थ वडा किंठन था, जो वीरसेनकी टीकासे सरल हो गया तथा उसमें मोक्षमार्गका विवेचन था।

इस ग्रन्थके सम्बन्धमें उक्त उल्लेखके सिवाय अन्य कोई उल्लेख नहीं मिलता। फिर भी यह स्पष्ट है कि उक्त ग्रन्थ तथा उसकी टीका दोनो ही बहुत महत्त्वपूर्ण थे।

इस तरह वीरसेनस्वामीने अत्यन्त महत्त्वपूर्ण टीका-प्रन्थोकी रचना प्राकृत-

१. प्रकाशक श्रीमन्त सेठ शितावराय लक्ष्मीचम्द, भेलसा (म प्र.)।

२. भारतीय दिगम्बर जैन सघ, चौरासी, मशुससे प्रकाशित।

३ 'अम्हेहि लिहिद्च्चारणाण पुण ।'—क पा , भा.३, ५.३९८।

४ जै. सा इ, २ रा. स., पृ, १३१।

सस्कृत मिश्रित प्राकृत भाषामें की थी। और वे सिद्धान्तग्रन्थोके अनुपम व्याख्याता थे। उन्होने अपनी टीकाओं प्रकृत विषयोका स्पष्टीकरण और सम्बद्ध प्रासंगिक विषयोका विवेचन इस रीतिसे किया है कि वादके टीकाकारोके लिखनेके लिए कुछ शेष नहीं रहा और सम्भवतया इस कारण भी घवला और जयधवलाके पश्चात् सिद्धान्तग्रन्थोपर कोई टीका नहीं लिखी गई। इतना ही नहीं, किन्तु इन टीकाओं सुविस्तृत परिमाणमें और उनमें चींचत विषयोकी प्राञ्जलतामें उनकी मूलाधार कृति ऐसी समा गई कि षट्खण्डागमसूत्र घवल-सिद्धान्तके नामसे और कषायपाहुड जयधवलसिद्धान्त नामसे ही प्रख्यात हो गये।

ईसाकी १०वी शताब्दीके ग्रन्थकार अपभ्रशकिव पुष्पदन्तने अपने महापुराणमें र जनका उल्लेख इसी नामसे किया है। वास्तवमें दोनो टीकागन्थ जैन सिद्धान्त-विषयक चर्चाओंके भण्डार है।

वीरसेनस्वामीकी किसी स्वतन्त्र ग्रन्थरचनाका कोई संकेत नही मिलता।

१' 'णंड बुन्झिंड भायमसद्धामु, सिद्ध तु धवलु जयधवलु णाम ।—म, पुं'।

# तृतीय अध्याय

### द्वितीय परिच्छेद

## जयधवला-टीका

#### नामकरण

धवला-टीकाके पश्चात् दूसरी महत्त्वपूर्ण टीका 'जयधवला' है। यह टीका 'कपायपाहुड' पर लिखी गयी है। टीकाकारने इस टीकाकी प्रथम मङ्गल-गायाके आदिमें ही 'जयइ घवलगतेए' पद देकर इसके नामकी सूचना दी है। अन्तमें तो इसके नामका स्पष्ट उल्लेख किया है—

एत्य समप्पइ धवलियतिहुवणभवणा पसिद्धमाहप्पा । पाहुडसुत्ताणमिमा जयघवलासण्णिया टीका ॥१॥

'तीनो लोकोको धवलित करनेवालो और प्रसिद्ध माहात्म्यवाली कपाय-पाहुडसूत्रोकी यह 'जयधवला' नामकी टीका यहाँ समाप्त होती है।'

उपर्युक्त पद्यसे यह तो स्पष्ट है कि इस टीकाका नाम 'जयधवला' है। पर इस नामकरणका क्या कारण है, यह ज्ञात नहीं होता। टीकाकारने टीकाके आरम्भमें चन्द्रप्रभस्वामीकी जयकामना करते हुए उनके घवल वर्ण शरीरका उल्लेख किया है। अतः यह निष्कर्प निकाला जा सकता है कि चन्द्रप्रभ स्वामीके घवलवर्णके आधारपर इस टीकाका नामकरण जयकामनाको मिश्रित कर 'जयधवला' किया गया हो।

इसके पूर्व छक्खडागमपर घवला-टीका रची जा चुकी थी। इसीके आघारपर कपायपाहुडकी इस टीकाका नाम 'जयघवला' रखा गया होगा। और दोनोमें भेद करनेके लिए 'जय' विशेषण नियोजित किया होगा।

'जयधवला' टीका भी 'घवला' टीकाके समान ही विशद, स्पष्ट और गम्भीर है। सम्भव है कि इस कारणसे भी इसे 'जयधवला' नाम दिया गया हो। एक अन्य हेतु यह भी सम्भव है कि इन टीकाओकी उज्जवल ख्यातिने तीनो लोकोको घवलित कर दिया है। अतएव इनका सार्थक नाम धवला और जयधवला है।

### जयघवला टीका शैली और महत्त्व

इस टीकाकी शैली व्याख्यानात्मक होने पर भी नये तथ्योंसे सम्बद्ध है। टीकाकार जिस किसी आचार्यका मत देते हैं, उसे दृढताके साथ अधिकारपूर्वक लिखते हैं। उनके किसी भी व्याख्यानसे विषय सम्बन्धी कमजोरी प्रकट नहीं होती। वर्णनकी प्राजंलता और युक्तिवादिताको देखकर पाठक आश्चर्य चिकत हुए विना नहीं रहता। टीकाकार प्रत्येक तथ्यकी पुष्टिके लिए प्रमाण प्रस्तुत करते हैं। उनके प्रत्येक कथनमें 'कुदो' लगा रहता है। वे इस 'कुदो' द्वारा प्रश्न करते हैं और तत्काल ही हेतुपरक उत्तर उपस्थित कर देते हैं। इस टीकामें टीकाकारने आगमिक परम्पराकी पूरी रक्षा की है और एक ही विषयमें प्राप्त विभिन्न आचार्योके विभिन्न उपदेशोका उल्लेख किया है।

इस टीकाग्रन्थकी रचनाशैलीके सम्बन्धमें निम्नलिखित प्रशस्तिपद्यसे प्रकाश प्राप्त होता है—

> प्राय प्राकृतभारत्या क्विचत् सस्कृतिमश्रया । मणिप्रवालन्यायेन प्रोक्तोऽय ग्रन्थिवस्तर ॥ —ज० प्र० प० ३७

इससे स्पष्ट है कि इस विस्तृत टीकाग्रन्थकी रचना प्रायः प्राकृत-भापामें की गयी है। वीचमें इसमें कही-कही सस्कृतका भी मिश्रण है। इसी कारण यह टीका भी 'घवला' के समान 'मणिप्रवाल' कहलाती है।

निस्सन्देह 'घवला' की अपेक्षा जयघवला प्राकृतबहुल है। इसमें दार्शनिक चर्चाएँ और व्युत्पत्तियाँ तो सस्कृत-भाषामें निवद्ध है, पर सैद्धान्तिक चर्चाओं के लिए प्राकृतका प्रयोग उपलब्ध होता है। कही-कही तो कुछ वाक्य ऐसे भी मिलते है, जिनमें एक साथ दोनो भाषाओं उपयोग किया गया है। टीकाकी भाषा प्रसादगुणयुक्त और प्रवाहपूर्ण है। अध्ययन करते समय पाठककी जिज्ञासा निरन्तर बनी रहती है।

टीकाकारका भाषाके साथ विषय पर भी असाधारण प्रभुत्व है। जिस विषयका प्रतिपादन करते हैं। उसका शका-समाधान पूर्वक अत्यन्त स्पष्टीकरण कर देते है। चर्चित विषयको अधिक-से-अधिक स्पष्ट करनेकी कला इस टीका-ग्रन्थमें विद्यमान है। जयधवलाके अन्तके निम्न पद्यसे शैलीगत वैशिष्ट्य पर प्रकाश पडता है—

होइ सुगर्म पि दुग्गममणिवुणवक्खाणकारदोसेण ।
जयधवलाकुसलाण सुगमं वि य दुग्गमा वि अत्थगई ।। — ज०अ०प० ७
अनिपुण व्याख्याताके दोषसे सुगम वात भी दुर्गम हो जाती है, किन्तु जय-घवलामें जो कुशल है, उनको दुर्गम अर्थका भी ज्ञान सुगम हो जाता है।

इससे स्पष्ट है कि जयधवलाकी व्याख्यान गैली अत्यन्त सुगम है और इस टीकामें दुर्गम विषयको भी सुगम बनाया है।

जयधवला टीकामा महत्त्व निषयको गम्भीरता और प्रतिपादनदीली-की सुगमताकी दृष्टिसे जितना है, जगमे कही अधिक प्रमेगोंक अधिक ममा-विष्ट करनेकी दृष्टिसे भी है। यह टीका अपनी विद्यालता और प्रमेगाधिकय-के कारण ही स्वतन्त्र प्रन्य 'जयधवल गिद्धान्त' कही जाती है'। इनमें केवल चूणियूत्रोमें आये हुए अनुगोगद्वारोके अनुसार ही विषयका ज्याख्यान नही किया है, अपितु 'जन्नारणावित्त'में आये हुए अनुगोगद्वारोंके आचार पर विषय-का निरूपण किया है। इस प्रकार मूलप्रन्य 'कत्तायपाहुट' और चूणियूत्रोमें निहित विषयका विवेचन 'जन्नारणावृत्ति' के अनुगोगद्वारोंके अनुसार विस्तार-पूर्वक किया है। अताएव इस प्रन्यमें निषयका कथन वृद्धता, बहुजता और आत्मविद्याम पूर्वक किया गया है।

चूणिसूत्रोके न्याख्यान प्रगंगमें किसी भी अशको दृष्टिये ओहाल नहीं होने दिया है। पदोकों तो बात ही क्या, आचार्यने अकोकी भी व्याख्या प्रस्तुत की है। उदाहरणार्थ अर्थाधिकार प्रकरणमें प्रत्येक अर्थाधिकारसूत्रके आगे पढे अकोकी मार्थकताको लिया जा सकता है।

इस टीकाका एक अन्य महत्त्व विभिन्न विषयक अनेक दार्शनिक और सैद्धान्तिक मतोकी जानकारी भी है। टीकाकारने उपदेशोका कथन आचार्योके नामोके उल्लेख पूर्वक करके अपनी प्रामाणिकता सिद्ध की है।

जयधवलाका एक दूसरा महत्त्व ज्ञान, जोव, कर्म और कर्म मम्बन्धको विस्तृत रूपसे प्रस्तुत करना भी है।

#### रचना स्थान और काल

पहले घवलाका रचना काल निवद्ध किया जा चुका है। अत. इस सम्बन्ध-में विशेष प्रकाश डालनेकी आवश्यकता नहीं। सक्षेपमें जयघवला टीका शक-सवत् ७५९ (वि॰ स॰ ८९४) में पूर्ण हुई।

यह जयधवला टीका वाटकग्रामपुरमें रची गयी है। इसके शासक गुर्जरार्य बताये गये है। आचार्य जिनसेनने प्रशस्ति-पद्य १२-१५ में गुर्जरार्य नरेन्द्रकी बडी प्रशसा की है और चन्द्र-तारा पर्यन्त उसकी कीर्तिके स्थिर रहनेकी भावना व्यक्त की है।

यह वाटकग्रामपुर कहाँ अवस्थित था और इसका आधुनिक नाम क्या सम्भव है, यह विचारणीय है। बड़ौदाका पुराना नाम वटपद्र, वटपद्रक या वट-पल्ली है। कोषोमें पद्रका अर्थ ग्राम मिलता है। अत वाटकग्राम बड़ौदा ही होना चाहिए। वहाँके कुछ राष्ट्रकूट राजाओके कुछ ताम्रपत्र भी मिले है। राष्ट्रकूट नरेश कर्कके शक सवत् ७३४ के ताम्रपत्रके अनुसार भानुभट्ट नामक ब्राह्मणको अकोटक चौरासी ग्राम विषयक वटपद्रक गाव दानमें दिया गया था। कर्क सुवर्णवर्षके दानपत्रमें भी कर्क और गोविन्द दोनो भाईयोके द्वारा वटपद्रक गाव दानमें देनेका उल्लेख है। इसमें भी वटपद्रकको अकोटक चौरासी गावके अन्तर्गत लिखा है।

अकोटक आज भी बडौदासे ५-६ मीलपर दक्षिणकी ओर वर्तमान है। कुछ समय पहले वहासे खुदाईमें कासेकी प्राचीन जैन मूर्तियाँ मिली है।

उक्त वटपद्र या वाटग्रामको गुर्जरार्य अथवा गुर्जरनरेन्द्र द्वारा अनुपालित बतलाया है। यह गुर्जरनरेन्द्र राष्ट्रकूट अमोघवर्प ही है। अमोघवर्प जिनसेनका परम भक्त शिष्य था। गुणभद्राचार्यने उत्तरपुराणकी प्रशस्तिमें लिखा है कि राजा अमोघवर्प स्वामी जिनसेनके चरणोमें नमस्कार करके अपनेको पवित्र हुआ मानता था।

राष्ट्रकूटोकी राजधानी मान्यखेट थी। अमोधवर्षके पिता गोविन्दराज तृतीयके समयके श॰ स॰ ७३५ के एक ताम्रपत्रसे ज्ञात होता है कि उसने लाटदेश-गुजरातके मध्य और दक्षिणी भागको जीतकर अपने छोटे भाई इन्द्रराज-को वहाका राज्य दे दिया था। इसी इन्द्रराजने गुजरातमें राष्ट्रकूटोकी दूसरी शाखा स्थापित की थी। शक स० ७५७ का एक ताम्रपत्र बडौदासे मिला है। यह गुजरातके राजा महा सामन्ताधिपति राष्ट्रकूट ध्रुवराजका है। इससे ज्ञात होता है कि अमोघवर्षके चाचाका नाम इन्द्रराज था और उसके पुत्र कर्कराजने वगावत करने वाले राष्ट्रकूटोसे युद्ध करके अमोघवर्षको राज्य दिलवाया था। कुछ विद्वानोका मत है कि लाटके राजा ध्रुवराज प्रथमने अमोघवर्षके विरुद्ध वगावत की थी। अत अमोघवर्षको उसपर चढाई करनी पडी और गुजरात उसके राज्यमें आ गया । यह घटना जयधवलाकी समाप्तिसे कुछ ही समय पहले-की होनी चाहिये, क्योंकि ध्रुवराज प्रथमका ताम्रपत्र श० स० ७५७ का है और जयधवलाकी समाप्ति श० स० ७५९ में हुई थी। अत. बाटग्रामके गुजरातमें होने तथा गुजरातका प्रदेश उसी समयके लगभग अमोघवर्षके राज्यमें प्रोतके कारण अमोघवर्पका गुणगान किया है। अतः जयघवलाकी रचना वाटग्रामपुरमें राजा अमोघवर्षके राज्यमें शक स० ७५९ में पूर्ण हुई थी।

#### जयधवलागत विषय वस्तु

जयघवला कसायपाहुड और उसपर रचित चूर्णिसूत्रोकी विवरणात्मक विस्तृत व्याख्या है। अत उसका प्रतिपाद्य मूल विषय वही है जो उसके मूलभूत ग्रन्थोका है। किन्तु उसमें व्याख्याका रूप कैसा है और क्या विशेप कथन किया गया है, यही बतलाना यहाँ अभीष्ट है।

यह हम पहले लिख आये है कि कसायपाहुडके अधिकारोकी संख्या यद्यपि पन्द्रह है तथापि नामोमें मतभेद है और उसका निर्देश करके वीरसेन स्त्रामीने जयघवलाके अधिकारोका निर्देश स्वय अपनी दृष्टिसे किया है।

सवसे प्रथम जयघवलाकारने मंगलकी चर्चा करते हुए यह प्रश्न उठाया है कि आचार्य गुणघरने कसायपाहुडके और यतिवृषभने चूणिसूत्रीके आदिमें मंगल क्यो नही किया ? समाधानमें कहा है कि प्रारम्भ किये गये कार्यमें विघ्न विनाशके लिये मगल किया जाता है। किन्तु परमागममें उपयोग लगानेसे ही वे विघ्न नष्ट हो जाते है, इसीसे उक्त दोनो ग्रन्थकारोने मगल नही किया।

चूणिसूघकारने प्रथम गाथाकी वृत्तिमें पाँच उपक्रमोका निर्देश किया है। किन्तु जयधवलाकारने दोनोकी सगित वतलाते हुए कहा है कि गाथामें केवल एक नामोपक्रमका ही निर्देश है केपकी सूचना 'दु' शब्द से की है। इसीसे यतिवृपभ ने पाँच उपक्रमोका निर्देश किया है।

यत इसका निकाम ज्ञानप्रवाद नामक पूर्वसे हुआ है अत' टीकाकारने मंगलके परचात् मित आदि पाँच ज्ञानोका कथन करते हुए पाँच उपक्रमोका विस्तारसे कथन किया है। तथा केवलज्ञानका अस्तित्व तर्क और युक्तिके आधारसे सिद्ध किया है। इसी प्रसगसे कर्मवन्धनकी भी चर्चा है। तत्पश्चात् केवलज्ञानी भगवान महावीरके जीवनकालकी चर्चा करते हुए विपुलाचलपर उनकी प्रथम धर्मदेशनाका समय वतलाया है तथा किस प्रकार आचार्यपरम्परासे आता हुआ उपदेश गुणधराचार्य तथा आर्यमध्नु और नागहस्तीको प्राप्त हुआ, यह वतलाया है। ढादशागरूप श्रुत और अगवाह्यश्रुतके विषयका परिचय करानेके वाद पन्द्रह अधिकारोकी चर्चा विस्तारसे की है और उस विषयक मतभेदको भी स्पष्ट किया है।

चूणिसूत्रकारने कसायपाहुड नाम नयनिष्पन्न कहा है। इस प्रसगसे नयोके स्वरूपकी चर्चा बहुत विस्तारसे करते हुए नयोमें निक्षेपोंकी योजना की है। जो नयोके अध्ययनके लिये उपयोगी है।

चूणिसूत्रोके विषय-परिचयमें कहा है कि आचार्य यतिवृषभने विवेचनके लिये अनुयोगद्वारोका निर्देश किया है तथा उनमेंसे कुछ अनुयोगद्वारोका सामान्य कथन भी किया है। जयधवलामें सभी अनुयोगद्वारोका विवेचन चौदह मार्गणाओं किया है। तथा यह विवेचन चूणिसूत्रो पर निर्मित उच्चारणावृत्तिका आलम्बन लेकर किया गया है। जयधवलाकारने इस बातका निर्देश, कि हम यह कथन उच्चारणाका आश्रय लेकर कर रहे है, स्थान-स्थानपर किया है।

यहाँ प्रथम अधिकारमें आगत सतरह अनुयोगद्वारोका सिक्षप्त परिचय दिया जाता है क्योंकि सब अधिकारोमें प्राय इनका कथन आता है।

१ समुत्कीर्ताना—इसका अर्थ है कथन करना इसमें गुणस्थान और मार्ग-णाओं मोहनीयकर्मका आस्तित्व और नास्तित्व वतलाया गया है। ग्यारहर्ने गुण-स्थान तक सभी जीवोके मोड़नीय कर्मकी सत्ता पायी जाती है आगेके सभी जीव उससे रहित है। इसी तरह जिन मार्गणाओं वारहर्ना आदि गुणस्थान संभव नही है उन मार्गणाओं मोहनीय कर्मका आस्तित्व ही वतलाया है और जिन मार्गणाओ-में सभी गुणस्थान सभव है उनमें अस्तित्व और नास्तित्व दोनो वतलाये है।

सादि, अनादि, ध्रुव, अध्रुव—इसमे बतलाया है कि मोहनीय विभक्ति किसके सादि है, किसके अनादि है, किसके ध्रुव (अनन्त ) है और किसके अध्रुव (सान्त ) है।

स्वामित्व—इसमें वतलाया है कि जिसके मोहनीयकर्मकी सत्ता है वह उसका स्वामी है जो उसे नष्ट कर चुका है वह उसका स्वामी नहीं है।

काल—इसमें वतलाया है कि किस जीवके मोहनीयकर्यकी सत्ता कितने काल तक रहती है और असत्ता कितने काल तक रहती है। किसी जीवके मोहनीयकी सत्ता अनादि-अनन्त है और किसके अनादि-सान्त है।

अन्तर—इसमें बतलाया है कि एक वार मोहनीयकी सता नष्ट होने पर पुन कितने वाद प्राप्त होती है। किन्तु मोहनीयकर्म एक बार नष्ट हो जाने पर पुन नही बधता और बन्ध हुए बिना सता नही हो सकती अत मोहनीयका अन्तरकाल नहीं है।

भगविचयानुगम—इसमें नाना जीवोकी अपेक्षा मोहनीयकर्मके आस्तित्व और नास्तित्वको लेकर भगोका विचार किया है।

भागा-भागानुगम—इसमें वतलाया है कि सब जीवोके कितने भाग जीव मोहनीय कर्मकी सत्तावाले है और कितने भाग जीव मोहनीयकर्मकी असत्ता वाले है।

परिमाण—इसमें मोहनीय कर्मकी सत्ता और असत्ता वाले जीवोंका परिमाण कहा है।

क्षेत्र—इसमें बतलाया है कि मोहनीयकर्यकी सत्ता और असत्तावाले जीव लोकके कितने भागमें रहते हैं।

स्पर्शन-इसमें उक्त जीवोका त्रिकाल विषयक क्षेत्र कहा है।

काल—पहला कालका वर्णन किसी एक जीवकी अपेक्षासे है और यह नाना जीवोकी अपेक्षासे हैं। इसमें नाना जीवोकी अपेक्षा मोहनीयकर्मकी सत्ता और

असत्तावाले जीवोका काल वतलाया है। दोनो ही प्रकारके जीव सदा रहते है इसलिए उनका काल सर्वदा कहा है।

अन्तर—यह अन्तर भी नाना जीवोकी अपेक्षा है अत मोहनीयकर्मकी सत्ता और असनावाले जीव सदा पाये जाते हैं अन उनमें सामान्यसे अन्तर नहीं है।

भाव—इसमें वतलाया है मोहनीयकर्मकी सत्ता और असत्ता वाले जीवोके पाँच भावोमें से कौन भाव होते हैं। सत्तावालेके पारिणामिकके सिवा शेप चार भाव होते हैं और असत्तावालेके केवल क्षायिकभाव होता हैं।

अल्पवहुत्व--इसमें वतलाया है कि मोहनीयकर्मकी सत्ता वाले और असत्तावाले जीवोमें कौन अधिक है और कौन अल्प है।

इन अनुयोग द्वारोके साथ मूल प्रकृति विभक्तिका कथन समाप्त होता है। आगे हम जयधवला टीकामें आगत कुछ विशेप विवेचनोकी ही चर्चा करेंगे—

१ प्रकृति-विभक्ति—इसमे कहा है कि उच्चारणाचार्यने मूल प्रकृति विभक्तिके सतरह अनुयोगद्वार कहे है और आचार्य यतिवृपभने भाठ अनुयोगद्वार कहे है और आचार्य यतिवृपभने भाठ अनुयोगद्वार कहे है। किन्तु इसमें कोई विरोध की वात नही है क्योंकि एकने पर्यायार्थिक नयका अवलम्बन लिया है तो दूसरेने द्रव्याधिक नयका अवलम्बन लिया है। वीरसेन स्वामीने उच्चारणाचार्यके द्वारा कथित विवरणका आश्रय लेकर सतरह अनुयोगद्वारोका विवेचन किया है।

इसी तरह एकैक उत्तर-प्रकृति विभिक्तिके ग्यारह अनुयोगद्वार यितवृपभने कहे हैं और उच्चारणार्यने नौवीस कहे हैं। जयववलाकारने उच्चारणाचार्यके अनुसार चौवीय अनुयोगद्वारोका ही कथन किया है। इस तरह जयधवला केवल चूणिमूत्रोंका व्याल्या-प्रन्थ नहीं हैं किन्तु उसमें विषयगत प्रतिपादन भी विशेष है।

आचार्य यतिवृपभने चूणिमूत्रमें कहा है कि मोहनीय कर्मकी वाइस प्रकृतियो-की मताका म्त्रामी मनुष्य ही होता है। इसकी टीकामें चीरसेनने कहा है कि आचार्य यतिवृपभके इम विषयमें दो उपदेश हैं। उनमें में कृतकृत्यवेदक जीव मरण नहीं करता, इम उपदेशकों लेकर उक्त कथन किया है। उच्चारणाचार्यके अनुनार कृतकृत्य वेदक सम्यग्दृष्टी जीव नहीं मरता ऐसा नियम नहीं हैं बयोकि उच्चारणाचार्यने चारों ही गतियोमें बाईम प्रकृतिक विभिवत स्थानका सत्त्य स्थीकार विगा है।

अनन्तानुबन्धी की विसंयोजना सम्यन्दृष्टी जीव ही वरना है। अनन्तानु-बन्धीने स्वर्योको अन्य प्रमृति स्वया परिणमानेको विसयोजना महते है। विसयोजनासे क्षपणामें यह भेद हैं कि जिन कर्मोंकी क्षपणा होती है जनकी पुन जत्पित्त नहीं होती । किन्तु अनन्तानुबन्धीकी विसयोजना करने के बाद सम्यग्दृष्टी यदि मिथ्यात्वको प्राप्त होता है तो प्रथम समयमें ही चारित्र मोहनीयके कर्म-स्कन्ध अनन्तानुबन्धी रूपसे परिणत हो जाते हैं । इसीसे मिथ्यात्वमें मोहनीयकी २४ प्रकृतियोकी सत्ता न पायो जाकर अट्ठाईसकी सत्ता पायी जाती है । उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानुबन्धी चतुष्ककी विसयोजनाके होनेमें भी मतभेद हैं । उच्चारणाके अनुसार तो निषेध है ।

इसपरसे यह शङ्का की गयी कि जिन आचार्यों के कथनके अनुसार उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानुबन्धीकी विसयोजना होती है उनसे उक्त कथनका विरोध क्यो नही आता। इसके उत्तरमें वीरसेन स्वामीने कहा है कि यदि उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानुबन्धीकी विसयोजनाका कथन करनेवाला वचन सूत्र वचन होता तो यह कथन सत्य होता क्यों कि सूत्रके द्वारा व्याख्यान वाधित होता है परन्तु एक व्याख्यानके द्वारा दूसरा व्याख्यान वाधित नही होता इसलिए उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानुबन्धीकी विसयोजना नही होती, यह वचन अप्रमाण नही है। फिर भी यहाँ दोनो उपदेशोका कथन करना चाहिये। क्यों कि दोनोमें अमुक कथन सूत्रानुसारी है इसके ज्ञान कराने का कोई साधन नही है।

उपशमसम्यक्त्वके कालकी अपेक्षा अनन्तानुबन्धी चतुष्ककी विसयोजनाका काल अधिक है अथवा वहाँ अनन्तानुबन्धी चतुष्ककी विसयोजनाके कारणभूत परिणाम नही होते । इससे प्रतीत होता है कि उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानु-वन्धी चतुष्ककी विसयोजना नही होती । फिर भी यहाँ उपशम सम्यग्दृष्टीके अनन्तानुबन्धी चतुष्ककी विसयोजना होती है यह पक्ष ही प्रधान रूपसे स्वीकार करना चाहिये क्योंकि परम्परासे यह उपदेश चला आता है ।

(क० पा० याग २, पृ० ४१७-१८)

इससे वीरसेन स्वामीकी या जयधवलाकी प्रामाणिकतापर प्रकाश पडता है।

#### २ स्थितिविभिवत-

चूर्णिसूत्रमें मिथ्यात्वकी उत्कृष्ट स्थिति पूर्ण सत्तर कोडाकोडी सागर कही है। इसकी व्याख्यामें जयधवलामें कहा है कि यह कथन एक समय-प्रबद्धकी अपेक्षा है, नाना समयप्रबद्धकी अपेक्षा नही है यह स्थिति एक समय प्रबद्धकी है इसका प्रमाण यह है कि जो कार्मण वर्गणास्कन्ध अकर्म-रूपसे स्थित है वे मिथ्यात्व आदि कारणोसे मिथ्यात्व कर्मरूपसे एक साथ परिणत होकर जव सम्पूर्ण जीव प्रदेशोसे सम्बद्ध हो जाते हैं तब उनकी एक समय अधिक

सात हजार वर्षसे लेकर क्रमसे सत्तर कोडाकोडी सागर प्रमाण स्थिति देखी जाती है इससे जाना जाता है कि यह स्थिति एक समय प्रवद्धकी है।

क्योकि महावन्धमें कहा है कि मिथ्यात्वकी उत्कृष्ट आवाधा सात हजार वर्ष है और आवाधासे हीन कर्मस्थिति प्रमाण कर्म निपेक है।

(क पा, भाग ३, पृ १९४-१९५)

इस तरह जयघवलामें चूणिसूत्रगत कथनका आशय सप्रमाण उद्घाटित किया है।

जयधवलाका पूर्वार्ध ही वीरसेन स्वामीके द्रारा रिचत है। उत्तरभाग जिसमें करीव दस अधिकार बाते हैं वीरसेन स्वामीके शिष्य जिनसेन स्वामीने रचा है। अतः पूर्वभागमें जितना प्रमेय चिंचत है उत्तरभाग विषय बहुल होते हुए भी सैंद्धान्तिक गुत्थियोके रहस्य के उद्घाटन से प्राय वैसा परिपूर्ण नहीं है। स्वामी जिनसेनने सम्बद्ध विषयका जो कपायपाहुड और चूणिसूत्रोमें चिंचत है, बराबर खुलासा किया है, किन्तु गुरु जैसी वात नहीं है। अत आगेके विषय-परिचयकी जानकारी कषायपाहुड और चूणिसूत्रोके विषय परिचयसे कर लेना चाहिये उसीका व्याख्यान और उपादान उसमें है।

रचयिता: वीरसेन और जिनसेन

घवलाके पश्चात् जयघवलाकी रचना हुई है, यह बात जयघवलाकी प्रशस्तिसे तो प्रमाणित होती है, साथ ही जयघवलासे भी प्रमाणित है। जयघवलाके प्रारम्भमें ही मितज्ञान और अवधिज्ञानका कथन करते हुए वीरसेन स्वामीने लिखा है—'इनके लक्षण जिस प्रकार वर्गणा किण्डमें या उनके अन्तर्गत प्रकृति अनुयोगद्वारमें कहे है, वैसा ही कथन कर लेना चाहिये। वर्गणाखण्ड पाँचवाँ खण्ड है। पाँच ही खण्डोंपर वीरसेनने जयघवलाकी रचना की थी। अत उक्त उल्लेखसे प्रमाणित होता है कि धवलाकी रचना कर चुकनेके पश्चात् ही वीरसेनने जयघवलाकी रचनामें हाथ लगाया था, किन्तु उसे वह अधूरी ही छोड कर स्वर्गनासी हो गये। उसकी पूर्ति उनके अन्यतम सुयोग्य शिष्य जिनसेनने की। जयघवलाकी प्रशस्तिमें अपने गुरु वीरसेनके सम्बन्धमें श्रद्धावनत हृदयसे लिखते हुए जिनसेनने भूतकालकी क्रिया 'आसीत'का प्रयोग किया है, जो इस बातका

वेदव्वाणि।'--पृ. १७।

१. 'खिप्पोग्नहादीणमत्थो जहा वन्गणाखंडे परूर्विदो तहा एत्थ वि परूर्वेदव्वी'
——क. पा., भा. १, ए. १४
'एद्वेसि तिण्हं णाणाण स्वस्त्वणाणि जहा पथंडि अणुओगद्दरि परूर्विदाणि नहा परू-

सूचक है कि उनके गुरुका स्वर्गवास हो चुका था। अपने को उनका शिष्य घोषित हुए जिनसेनने अपने सम्बन्धमें भी थोडा प्रकाश डाला है जिससे ज्ञात होता है कि जिनसेन अविद्धकर्ण थे अर्थात् कानछेदन का सस्कार होनेसे पहले ही उन्होंने गृहवास छोड दिया था और गुरुके पास रहकर विद्याच्ययनमें लग गये थे अत: उनके कान ज्ञान शलाकासे वीधे गये थे। वह वाल-ब्रह्मचारी थे। उन्होंने बाल्या-वस्था से ही अखण्ड ब्रह्मचर्यका पालन किया था। वेन तो अति सुन्दर थे और न अति चतुर ही फिर भा सरस्वतीने अनन्य शरण होकर उनका आश्रय ग्रहण किया। बुद्धि, शम और विनय ये तीन उनके नैसींगक गुण थे। वे शरीरसे अवश्य कृश थे, किन्तु तपसे कृश (कमजोर) नही थे। शारिरिक कृशता कृशता नही है। जो गुणो से कृश है वही वास्तवमें कृश है।

जिनसेनके शिष्य गुणभद्रने अपने उत्तरपुराणकी प्रशस्तिमें लिखा है कि जैसे हिमालयसे गगाका, सर्वज्ञसे दिव्यघ्विनका और उदयाचलसे मास्करका उदय होता है, वैसे ही वीरसेनसे जिनसेन का उदय हुआ।

इन्ही जिनसेनने वीरसेनके द्वारा प्रारब्ध जयधवलाको पूर्ण किया ।

जयधवला टीकाके अन्त परीक्षण से भी यह निर्णय नही किया जा सका, कि गुरु और शिष्यमेंसे किसने कितना भाग रचा था। इसीसे जिनसेनाचार्यके वैदुष्य और रचना चातुर्यका अनुमान किया जा सकता है। उन्होने ज० ध०की प्रशस्तिमें लिखा है कि 'गुरुके द्वारा बहुवक्तन्य पूर्वार्धके लिखे जानेपर, उसको

१ 'तस्यशिष्योऽमवच्ट्रीमान् जिनसेन समिद्धधी । अविद्धाविष यत्कणीं विद्धी ज्ञानश्रलाकया ॥२७॥ यिसन्नासन्नभव्यत्वानमुक्तिलक्ष्मी समुत्सुका । स्वयवरीतिकामेव श्रीति मालामयूयुजत् ॥२८॥ येनानुचिरता वाल्याद्बह्वतमर्पण्डितम् । स्वयवर विधानेन चित्रमूढा सरस्वती ॥२९॥ यो नाति सुन्दराकारो न चातिचतुरो मुनि । तथाप्यनन्यश्ररणा यं सरस्वत्युपाचरत् ॥३०॥ धी श्रमोविनयङ्केति यस्य नैसर्गिका ग्रुणा । स्रीनाराध्यन्ति स्म ग्रुणेराराध्यने न क ॥३१॥ य श्रशोऽपि श्रीरेण न कृशोऽभ्क्तपोग्रुणे । न कृशत्व हि शारीर गुणेरेव कृश कृश ॥३२॥'

 <sup>&#</sup>x27;अभवदिव हिमाद्रे देविसिन्धुप्रवाहो, ध्विनिरिव सक्छिशात् सर्वेशास्त्रैकमूर्ति ।
 उदयगिरितटाद्वा भास्करो भासमानो, मुनि खु जिनसेनो वीरसेनादमुष्मात् ॥'

<sup>—</sup>ड० पु० प्र०।

१ 'गुरुणाऽवें ऽग्रिमे भूरिवक्तन्ये सप्रकाशिते । तन्निरीक्ष्याल्पवक्तन्य पञ्जार्थस्तेन पूरित ॥३६॥'

देसकर इस अल्पयक्तम्य उत्तरार्घको उसने [ जिनमनने ] पूरा किया।'

इसमें केवल इतना ही न्यक्त होता है कि पूर्वार्गकी रचना गुक्ते की और उत्तरार्घकी रचना विष्यते। किन्तु ग्रन्थका पूर्वभाग यहां तक माना जाये, यह निर्णीत नहीं होता। जिनसेनने अपनी प्रशस्तिमें जयधवला टीकाको ६० हजार रलोक प्रमाण बतलाया है तथा उमें तीन स्कन्धोमें विभाजित किया है—प्रदेण-विभक्तिपर्यन्त प्रथम स्कन्ध है, सक्रम, उदय और उपयोग दूगरे स्कन्धमें मिमलिन हैं। और शेप भाग तीसरा स्कन्ध है।

मोटे तौरपर ६० हजार क्लोक प्रमाणको तीन भागोम विभाजिन किया जाये, तो एक-एक स्वन्य वीस-चीस हजार प्रमाण होना है। इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतार में लिया है कि प्रारम्भको चार विभक्तियोकी वीस हजार क्लोक प्रमाण रचना करनेके परचात् वीरसेन स्वामीका स्वर्गवास हो गया। अत होय भागकी ४० हजार क्लोक प्रमाण टीकाकी रचना जयसेन (जिनसेन)ने की। अत इन्द्रनिन्दिके कथनानुसार संक्रमसे पहलेका विभक्ति पर्यन्त भाग वीरसेन स्वामीने रचा था। यद्यपि गणना करनेपर विभक्तिपर्यन्त ग्रन्थका परिमाण साढे छ्ट्यीस हजार क्लोक प्रमाण बैठता है तथापि ऐसा प्रतीत होता है कि इन्द्रनिन्दिने जयध्यलाकी प्रशस्तिके उक्त कथनके आधारपर ही मोटे तौरपर स्कन्धोके प्रमाणकी परिगणना की है।

सक्रमसे पहलेका विभवितपर्यन्त भाग बहुवावय भी है अत' जिनसेन स्वामीके कथनानुसार उसे पूर्वार्घ भाग माना जा मकता है। उक्त दोनो आचार्योके उल्लेखोका समन्वय करनेसे यह निष्कर्ष निकलता है।

अन्य व्याख्यानाचार्योका उल्लेख एव उपसहार

जयधवलामें कुछ अन्य व्याख्यानाचार्योके भी व्याख्यान उल्लिखित है। एक स्थानपर लिखा है—'यह उच्चारणाचार्य' अभिप्राय है, परन्तु अन्य व्याख्याना-

१ 'पिष्ठिरेवसएसाणि ग्रन्थाना परिमाणत । इलोकेनानुज्डमेनात्र निर्दिष्टान्यनुपूर्वश ॥ १९॥ विभक्ति प्रथमस्कन्धो द्वितीय मक्तमोदयो । उपयोगदच शेपस्तु तृतीय स्कन्ध इष्यते ॥ १०॥ १

२ 'जयधवला च कपायप्राभृतके चतल्लणां विभक्ति।नाम्। १८२ । विश्वतिसहस्रसद्ग्रन्थरचनाया सञ्जताविरच्य दिवम् । यातस्तत पुनस्तिच्छिण्यो जयसेनगुरुनामा ॥१८३॥ तच्छ्रेप चत्वारिश्वता सहस्त्रे समापितवान् । जयधवलीव पिष्ठसहस्रग्रन्थोऽभवद्दीका ॥१८४॥—॥ ताव० ।

जयधवला-टीका : २६३

चार्य इस प्रकार कहते हैं ।

इन व्याख्यानाचार्योंका मत किन्ही विषयोमें यतिवृषभ और उच्चारणाचार्य-से भिन्न था। लिखा है—'यह सच है कि पूर्वोक्त व्याख्यान इस सूत्रके साथ विरोधको प्राप्त होता है, किन्तु उत्कृष्ट स्थिति और उत्कृष्ट अद्धाच्छेदमें तथा जवन्यिध्यति और जवन्य अद्धाच्छेदमें भेद कथन करनेके लिए व्याख्यानाचार्योने यह व्याख्यान किया है। <sup>२</sup>

आगे लिखा है कि यह उच्चारणाचार्यके द्वारा कहे गये अल्पबहुत्वकी सदृष्टि है । अब चिरन्तन व्याख्यानाचार्यके अल्पबहुत्वको कहते है <sup>3</sup> ।

उपर्युक्त उल्लेखोसे स्पष्ट होता है कि जयधवलाकारके समक्ष अनेक उच्चा-चार्योंके व्याख्यान उपस्थित थे। इनमें कई उच्चारणाचार्योकी व्याख्याएँ अति-प्राचीन भी थी। सम्भवतया उनका नाम ज्ञात न होनेसे उनमेंसे कुछको चिरन्तन व्याख्यानाचार्यकी सज्ञा दी गयी है।

इस प्रकार जयधवला-टीकामें अनेक प्राचीन व्याख्याओके समाविष्ट होनेसे मूल्य विषयसे भी अधिक विषय अकित करनेका प्रयास किया गया है।

## तृतोय परिच्छेद छक्खंडागमकी अन्य टीकाऍ

वीरसेन स्वामीकी प्रसिद्ध घवलाटीकाके अतिरिक्त 'छक्खडागम' पर अन्य टीकाएँ भी लिखी गयी है। आचार्य इन्द्रनिन्दिने अपने श्रुतावतारमें इन समस्त टीकाश्रोका उल्लेख किया है। कुन्दकुन्दने परिकर्मटीका, शामकुण्डने पद्धत्तिटीका, तुम्बलूराचार्यने चूडामणिटीका, वप्पदेवने न्याख्याप्रज्ञप्ति और सुप्रसिद्ध तार्किक <sup>4</sup>समन्तभद्रने सस्कृतटीका लिखी है। इन्द्रनिन्दिने बताया है—

इस प्रकार व्याख्यान क्रमको प्राप्त होता हुआ छक्खडागम रूप सिद्धान्त

१ 'ण्सो उच्चारणाइरियाणमहिष्पाओ । अण्णे पुणवक्खाणादरिया एव भणति ।'—कः पा०, भा० ३, पृ० २१३ ।

२ भा०३, पृ०२९१।

३ 'एसा उच्चारणप्पावहुअस्स सिद्रिट्ठी । सपिहः चिरन्तनवक्खाणाइरियाणमप्पावहुअं वत्तइस्सामो ।'—भा० ३, ५० ५३२ ।

श कालान्तरे तत पुनरासन्ध्या पर्लार (?) तार्किं कार्को ऽसूत् ।।१६७।। श्रीमान् समन्तमद्रस्वामात्य सोऽप्यफीत्य त दिविधम् ।। सिद्धान्तमत पट्खण्डागमगतखण्डशृज्ञकस्य पुन ।।१६८।। अष्टी चत्वारिंशत सहस्रमद्यन्थरचनया युक्तम् । विरिचतवानित सुन्दरमृद्धसस्कृतमापया टीकाम ।।१६९॥—श्रुतावतार

गुरुपरम्परासे आता हुआ अति तीक्षणवृद्धिणाली जुभनिन्द और रिवनिन्द मुनिकी प्राप्त हुआ। भीमरिष और कृष्णमेखा नामकी निदयोके मध्यदेशमें सुन्दर उत्क- लिका ग्रामके समीप मगणवल्ली नामक विक्यात ग्राममे वप्पदेव गुरुने उन दोनो मुनियोके समीप उस समस्त सिद्धान्तका विद्येप रूपमे श्रवण किया। अनन्तर वप्पदेव गुरुने छ राण्डोमे-से महावन्धको छोडकर होप पाँच राण्डोपर व्याख्यानामक टीका लिखी।

'छन्तरागम' को व्याख्या पूर्ण होनेके पञ्चात् 'कमायपाहुउ' पर साठ हजार इलोक प्रमाण टीका प्राकृतभाषामें लिखी ।

इम प्रकार उनत दोनो मूलागम ग्रन्थो पर विभिन्न टीकाओंका उल्लेख केवल श्रुतावतारों में प्राप्त होता है। विद्युध श्रीधरने अपने श्रुतावतारमें तुम्द्युलूराचार्य और उनकी टीकाका निर्देश नहीं किया है। तथा इन्द्रनिन्दिने महाबन्ध पर रिचत जिस सात हजार रलोक प्रमाण पिकाको तम्द्रुलूराचार्यकी कृति कहा है, उसे उन्होंने शामकुण्डाचार्यकी ही कृति वतलाया है।

अव इन टीकाओके अस्तित्वके सम्वन्धमें विचार प्रस्तुत किया जाता है—
कुन्दकुन्दकृत 'परिकर्म' नामक ग्रन्थ

इन्द्रनिन्दिके कथनानुसार दोनो सिद्धान्त ग्रन्थोंको जान कर कुण्डकुन्दपुरमें श्रीपद्मनिन्द मुनिने छ प्रण्डोमें-से आदिके तीन प्रण्डोपर बारह हजार प्रमाण परिकर्म नामक ग्रन्थ रचा। कुण्डकुन्दपुरके यह प्रशोपद्मनिन्द मुनि प्रसिद्ध जैनाचार्य कुन्दकुन्द ही ज्ञात होते हैं कुन्दकुन्दपुर ग्रामके निवासी होनेसे वह इसी नामसे विख्यात हुए। इनके द्वारा रिचत समयपाहुड, पवयणसार, पंचाित्यकाय, णियमसार, अटुपाहुड आदि अनेक ग्रन्थ सुप्रसिद्ध है, किन्तु छक्खडागम पर उनके किसी व्याख्या ग्रन्थका अन्यत्र सकेत प्राप्त नहीं हैं।

वीरसेन स्वामीकी घवला टीकामें अनेक स्थानो पर परिकर्म नामक ग्रन्थका उल्लेख बहुतायतसे मिलता है और उससे अनेक उद्धरण भी दिये गये हैं। किन्तु यह परिकर्म नामक ग्रन्थ किसके द्वारा रचा गया था, इसका कोई निर्देश घवलामें नहीं है और न उसे आगम ग्रन्थकी टीकारूप ही वतलाया गया है। घवलाटीका-में उसके उल्लेखोकी बहुलता देखकर यह सन्देह होना स्वाभाविक है कि शायद वह परिकर्म इन्द्रनन्दिके द्वारा निर्दिष्ट टीका प्रनथ ही तो नहीं है अत हम घवला

श्रीपद्मनन्दीत्यनवद्यनामा ह्याचार्यशब्दोत्तरकोण्डकुन्द ।
 द्वितीयमासीदभिधानमुद्यच्चरित्र संजातसुचारणदि ॥²

<sup>--</sup>शिलालेख न० ४२, ४३, ४७, ५०

टीकासे उन सब उद्धरणों को दे देना चित्र समझते हैं जिनसे परिकर्म प्रतिपादित विषयका आभास मिलता है।

परिकर्मका सबसे अधिक उल्लेख जीवट्टाणके द्रव्यप्रमाणानुयोग अनुयोगद्वार की घवलाटीकामें मिलता है । इस अनुयोगमें जीवोकी सख्याका कथन है ।

> 'जिम्ह जिम्ह अणताणंतयं मिगज्जिदि तिम्ह तिम्ह अजहण्णमणुक्कस्स अणंताणतस्सेवगहण'' इदि परियम्म वयणादो जाणिज्जिदि अजहण्णमणुक्कस्स अणताणतस्सेव गहण होदित्ति |पट्ख०, पु० ३ पृ०१९]

'जहाँ जहाँ अनन्तानन्त देखा जाता है वहाँ वहाँ अजधन्यानुत्कृष्ट अर्थात् मध्यम अनन्तानन्तका ही ग्रहण होता है', परिकर्मके इस वचनसे जाना जाता है कि प्रकृतमें अजधन्यानुत्कृष्ट अनन्तानन्तका ही ग्रहण है।'

'जहण्ण अणताणतणग्गिञ्जमाणे जहण्ण अणंताणतस्य हेट्टिमवग्गणट्ठाणेहितो उवरि अणतगुणवग्गद्वाणाणि गतूण सन्वजीवरासिवग्गसलागा उप्पञ्जिद' त्ति परियम्मे वृत्त ।' [पु० ३,पृ० २४]

' जघन्य अनन्तानन्तका उत्तरोत्तर वर्ग करनेपर जघन्यअनन्तानन्तके नीचेके वर्गस्थानोसे ऊपर अनन्तगुणे वर्गस्थान जाकर समस्त जीवराशिकी वर्गशालाका उत्पन्न होती है', ऐसा परिकर्ममें कहा है।

अणताणतिवसये अजहण्णमणुक्कस्स अणताणतेणेव गुणगारेणभागहारेणिवहो-दन्व' इति परियम्म वयणादो । (पु०३ पृ० २५)

् अनन्तान्तके विषयमें गुणकार और भागहार अजवन्यानुत्कृष्ट अर्थात् मध्यम अनन्तानन्तरूप ही होना चाहिये, इस प्रकार परिकर्मका वचन है।

ण च एद वक्खाण 'जित्त याणि दीवसायरक्त्वाणि जम्बूदीव छेदणाणि च क्वाहियाणि' ति परियम्म सुत्तेण सह विरुद्धदिति ।—पु० ३, पृ० ३६।

और यह व्याख्यान 'जितने द्वीपो और सागरोकी सख्या है और जम्बूद्वीपके रूपाधिक जितने 'छेद है उतने रज्जुके अर्घच्छेद है, परिकर्म सूत्रके साथ भी विरोधको प्राप्त नही होता।'

'ज त गणणास खेज्जय त परियम्मे वृत्त ।'—पु०३, पृ० १२४। वह जो गणनासख्यात है उसका कथन परिकर्ममें है।

'जिम्ह जिम्ह असल्खेज्जासखेज्जय मागीज्जिदि तिम्ह तिम्ह अजहण्ण मणु-वकस्स-असंखेज्जासज्जस्सेव गहण भविद' इदि परियम्मवयणादो ।——पृ० १२७ 'जहाँ जहाँ असल्यात देखा जाता है वहाँ वहाँ अजधन्यानुत्कृष्ट असल्याता

सख्यात अर्थात् मध्यम असंस्यातामस्यातका ही ग्रहण होता है ऐसा परिकर्मका वचन है।

'अहुस्य वागिजजगाणे वागिजजगाणे अमरोज्जाणि प्रगृहाणाणि गतूण सोहम्मोसाण विनराभ सुई उप्यज्जित । सा सुइ वागिदा णण्डम विनम्भसुई ह्विद । सा सइ वागिदा भवणवागिय विन्प्रभमूई ह्विद । मा मइ विगदा घण-गुलो ह्विद 'ति परियम्गवयणादो णन्यदे घणपदरं गुलाण वग्गमू प्रस्म गहण ण ह्विद किंतु सूचि अगुलवागगृलस्सेय गहण होदि ति अण्णहा घणगुलिविदय वग्गमूल स्स अणुणत्तीदो' ।—पृ० १३४ 'आठका उत्तरोत्तर वर्ग करते हुए असल्यात वर्गस्यान जाकर गीघर्म और ऐजान सम्बन्धो विष्कम्म सूची उत्पन्न होती है । उसका एक बार वर्ग करनेपर नाग्कसम्बन्धी विष्कम्भ सूची होती है । उसका एक बार वर्ग करनेपर भवन गागी देवो मम्बन्धी विष्कम्भ सूची प्राप्त होती है । उसका एक वार वर्ग करनेपर भवन गागी हेवो सम्बन्धी विष्कम्भ सूची प्राप्त होती है । उसका एक वार वर्ग करनेपर भवन गागी हेवो सम्बन्धी विष्कम्भ सूची प्राप्त होती है । उसका एक वार वर्ग करनेपर भवन गागी हेवो सम्बन्धी विष्कम्भ सूची प्राप्त होती है । उसका एक वार वर्ग करनेपर भवन गागी होती है । उसका एक वार वर्ग करनेपर भवन गागी हो । प्रस्का एक वार वर्ग करनेपर भवागुल और प्रतरागुलके वर्गमूलका ग्रहण नहीं किया है किन्तु सूच्यालके वर्गमूलका हो ग्रहण किया है ।'

'रज्जू गत्त गुणिदा जगसेटी, मा विगिदा जगपदरं, मेटीए गुणिदजगपदरं घणलागी होदि' ति परियम्म मुत्तेण सन्वाडरियसम्मदेण विरोहप्पसगादो च ।— पु० ४, पृ० १८४। 'राजूको सातसे गुणा करने पर जगश्रेणी होती हैं, जगश्रेणीको जगश्रेणीसे गुणा करनेपर जगश्रतर होता है और जगश्रतरको जगश्रेणीसे गुणा करनेपर घनलोक होता है' इस सर्व आचायोंमे सम्मत परिकर्म सूत्रसे विरोधका भी प्रसग प्राप्त होता है।

'सन्वोहि उक्कस्सप्तेत्तुप्पायणहुं परमोहि उक्कस्सखेत्त तिस्मे चेव चरिमअण-विद्व गुणगारेण आविलयाए असखेज्जिद भाग पदुष्पणेण गुणिज्जिदित्ति के वि भणित । तण्ण घडदे, परियम्मे वृत्त ओहिणिवद्ध खेत्ताणुष्पत्तीदो ।'—पु० ९, पृ० ४८ ।

सर्माविष ज्ञानके उक्तृष्ट क्षेत्रको उत्पन्न करानेके लिए परमाविषके उत्कृष्ट क्षेत्रको आवलीके असल्यातर्वे भागसे उत्पन्न करानेके लिए परमाविषके उत्कृष्ट क्षेत्रको आवलीके असल्यातर्वे भागसे उत्पन्न उसके ही अन्तिम अनवस्थित गुणकारसे गुण किया जाता है, ऐसा कोई आचार्य कहते है। किन्तु यह घटित नहीं होता, क्योंकि ऐसा मानने पर परिकर्म में कहे हुए अविषसे निवद्ध क्षेत्र नहीं बनते।

'जिंद सुदणाणिस्स विसंबो अणतसंखा होदि तो जमुनकस्स संखेन्जं विसंबो चोद्दसपुन्विस्से ति परियम्मे वृत्तं त कध घडदे ?—यु० ९, पृ० ५६। यदि श्रुतज्ञानका विषय अनन्त सख्या है तो चौदह पूर्वीका विषय उक्रष्ट संख्यात है। ऐसा जो परिकर्ममें कहा है, वह कैसे घटित होगा।

'एदे जोगाविभागपडिच्छेदा च परियम्मे वग्गसमुद्धिदात्ति परूविदा'—पु० १०, पृ० ४८३।

परिकर्ममें इन योगोके अविभागी प्रतिच्छेदोंको वर्गसमुत्थित वतलाया है।

'अपदेस णेव इदिए गेज्झ इदि परमाणूण णिखयवत्त परियम्मे वृत्तमिदि णासकणिज्ज पदेसो णाम् परमाणु सो जिम्ह परमाणुम्हि सम्वेद भावेणणित्य सो परमाणुअयदे सभोत्ति परियम्मे वृत्तो । तेण ण णिखयवत्त तत्तो गम्मदे ।'—पु० १३ पृ०१८ ।

'परमाणु अप्रदेशी होता है और उसका इन्द्रियो द्वारा ग्रहण नही होता' इसप्रकार परमाणुओका निरवयनपना परिकर्ममें कहा है।' ऐसी आशका नही करना चाहिये, क्योंकि प्रदेशका अर्थ परमाणु है। वह जिस परमाणुमें समवेत भावसे नही है वह परमाणु अप्रदेशी है ऐसा परिकर्ममें कहा है। अत परमाणु निर्अवयव है यह बात परिकर्मसे नही जानी जाती।'

सन्वजीवरासिदो लिख्यमक्खरमणतगुणिमिदि कुदो णन्वदे २ परियम्मादो । त जहा—सन्वजीवरासी वागोज्जमाणा अणत लोगमेज्ञवगणहुाणाणि उविर गतूण सन्वपोग्गलदन्व पाविद । पुणो सन्वपोग्गलदन्व विग्जिजमाण वाग्गिजजमाण अणत लोगमेत्तवगणहुाणाणि उविर गतूण सन्वकाल पाविद । पुणो सन्वकाला विग्जिजमाणा वाग्गिजजमाणा अणतलोगमेत्तवगणहुाणाणि उविर गतूण सन्वागाससिद्धि पाविद । पुणो सन्वागाससिद्धी वाग्जिजमाणा विग्जिजमाणा अणतलोगमेत्त वग्गण-हुाणाणि उविर गतूण घम्मात्थिय अधम्मित्थयद्वाणमगुरुअलहुअगुण पाविद । पुणो धम्मात्थिय-अधम्मित्थयअगुरुअलहुअगुणो विग्गिजजमाणो विग्गिजमाणो अणतलोक्ममेत्तवग्गणहुाणाणि उविर गतूण एगजीवस्स अगुरुअलहुअगुण पाविद । पुणो एगजीवस्स अगुरुअलहुअगुणो विग्गिजजमाणोअणत लोगमेत्तवग्गणहुाणाणि उविर गतूण एगजीवस्स अगुरुअलहुअगुण पाविद । पुणो एगजीवस्स अगुरुअलहुअगुणो विग्गिजजमाणोअणत लोगमेत्तवग्गणहुाणाणि उविर गतूण सुहुमिणगोद अपज्जत्त्वयस्स लिखन्वर पाविदित्त परियम्मे भणिदा' — पु० १३, पृ० २६२-६३।

'सव जीव राशिसे लब्ब्यक्षर ज्ञान अनन्तगुणा है यह किस प्रमाणसे जाना जाता है ? परिकर्मसे जाना जाता है । परिकर्ममें कहा है—'सव जीव राशिका उत्तरोत्तर वर्ग करने पर अनन्त लोक प्रमाण वर्गस्थान आगे जाकर सर्व पुद्गल-द्रव्योंका प्रमाण प्राप्त होता । पुन सर्व पुद्गल द्रव्यके प्रमाणका उत्तरोत्तर वर्ग करनेपर अनन्त लोकमात्र वर्गस्थान आगे जाकर सर्व काल का प्रमाण आता है । पुन सर्वकालके प्रमाणका वर्ग करते-करते अनन्तलोक प्रमाण वर्ग स्थान आगे जाकर समस्त आकाश श्रेणी प्राप्त होती है । पुन सर्व आकाश श्रेणीका वर्ग करते-करते अनन्तलोक प्रमाण वर्ग स्थान जानेपर आगे धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय

द्रव्यके अगुलघुगुण प्राप्त होते हैं। पुन घर्गास्तिकाय और अधर्मास्तिकायके अगुरु-लघुगुणोका उत्तरोत्तर वर्ग करने पर अनन्त लाग प्रमाण वर्गस्थान आगे जाकर एक जीवका अगुरुलघुगुणका उत्तरोत्तर वर्ग करनेवर अनन्तलोक्तमात्र वर्गस्थान आगे जाकर सूर्यमिगोदिया लब्ध्यपर्याप्तकका लब्ध्यक्षर श्रुतज्ञान होता है।

'सखेज्जाविलगिह एगो उस्सासो, सत्तुस्सासेहि, एगो थोवो होदित्ति परि-यम्मवमणादो ।' --पु० १३, प० २९९।

'सख्यात आविलयोका एक उछ्वास होता और सात उछ्वासका एक स्तोक होता है, ऐसा परिकर्मका वचन है।

'असरोज्जमेत्त फुदो णव्यदे ? परियम्मादो ।' त जहा ...... परियम्मे भणिदं । यहां गुणकारका प्रमाण असल्यात लोक है, यह ( पु० १४, पृ० ३७४-७५ । ) किस प्रमाणसे ज.ना जाता है ? परिकर्मने जाना जाता है ।

घवलाटीकामें पाये जानेवाले परिकर्गके उक्त उद्धरणोसे यह स्पष्ट हो जाता है कि परिकर्मका प्रधान प्रतिपाद्य विषय जैन गणित है, इसीसे उसके प्राय सभी उद्धरण गणनासे सम्बद्ध पाये जाते हैं। सम्भवतया गणनाके प्रसगसे ही उसमें जानोकी भी चर्चा आयी है, क्योंकि श्रुतज्ञान और उसके एक भेद लब्ब्यक्षर श्रुत ज्ञानके प्रमाणका भी उसमें वर्णन है। तथा वह प्राकृत गद्य रूपमें रचा गया था किन्तु 'अपदेसं णेव इदिए गेज्क्ष' उद्धरणसे यह भी व्यक्त होता है कि उसमें गाथा भी होनी चाहिये। और द्रव्योंका वर्णन भी होना चाहिए।

जैसा कि हम लिख आये हैं कि परिकर्मके अधिकतर उद्धरण जीवड्ठाणके द्रव्य प्रमाणानुगम अनुयोगद्वारकी घवला टीकाम हैं। द्रव्य प्रमाणमें गुण स्थानो और मार्गणास्थानोमें जीवोकी सख्या वतलायी गयी है। उद्धरणोंसे प्रकट होता है कि उसमें भी गति आदिकी अपेक्षा जीवोकी संख्याका प्रतिपादन होना चाहिये।

किन्तु 'परिकर्म' पट्खण्डागमकी न्याख्या है, इसका कोई निर्देश घवलाकारने नहीं किया है। विल्क एक दो स्थानो पर 'परिकर्मसूत्र' करके उसका निर्देश किया है, जिससे ऐसा आभास आता है कि वह कोई स्वतत्र ग्रन्थ था। किन्तु कुछ निर्देश ऐसे भी मिलते हैं जिनसे विपरीत भावना न्यक्त होती है।

वेदना खण्डके वेदना भाव विधान नामक अधिकार के सूत्र नम्बर २०८ की व्याख्या दृष्टव्य है। सूत्रमे कहा गया है कि 'एक कम जघन्य असंख्यातकी वृद्धिसे सख्यात भाग वृद्धि होती है।' इसकी धवलामें लिखा है कि एक कम जघन्य असंख्यात कहनेसे उत्कृष्ट संख्यातका ग्रहण करना चाहिये। इसपर शंका की गयी कि सीधेसे उत्कृष्ट संख्यात न कहकर और सूत्रको बडा करके 'एक कम जघन्य

असल्यात' ऐसा क्यो कहा ? तो उत्तर दिया गया—'उत्कृष्ट सल्यातके प्रमाणके साथ सल्यात भाग वृद्धिका प्रमाण बतलानेके लिए वैसा कहा गया है'। इससे आगे घवलाकरने लिखा है—

'परिकम्मादो उनकस्ससखेन्जयस्स पमाण मवगदिमिदि ण पञ्चबद्वाण कादु जुत्त तस्स सुत्तत्ता भावादो । एदस्स णिस्सेस्स बाइरियाणुग्गहणेण पद वि णि-गगयस्स एदम्हादो पुधत्तविरोहादो वा ण तदो उनकस्ससखेन्जयस्स पमाण सिद्धी ।'
—पु० १२, पृ० ५४।

'यदि कहा जाये कि उत्कृष्ट सख्यातका प्रमाण परिकर्मसे ज्ञात है तो ऐसा प्रत्यवस्थान करना उचित नही है क्योंकि उसमें सूत्र रूपताका अभाव है। अथवा आचार्यके अनुग्रह्से पदरूपसे निकले हुए इस समस्त परिकर्मके चूँकि इससे पृथक् होनेका विरोध है इसलिए भी इससे उत्कृष्ट सख्यातका प्रमाण सिद्ध नहीं होता।' इस कथनमें प्रथम तो परिकर्मको सूत्र नही वतलाया है, दूसरे उसे इससे (षट्खण्डागम) भिन्न होनेका विरोध किया है। किन्तु परिकर्म इससे भिन्न क्यो नहीं है उक्त कथनसे स्पष्ट नहीं हो पाता | 'आचार्यके अनुग्रहसे पदरूप निकले हुए' इस शब्दार्थका भाव स्पष्ट नही होता । वे कौन आचार्य थे जिनके अनुग्रहसे परिकर्म की निष्पत्ति हुई, फिर 'पद विनिर्गत' शब्दसे क्या अभिप्राय धवलाकारको इष्ट है, सो सब अस्पष्ट ही रह जाता है। किन्तु फिर भी इतना तो स्पष्ट होता है कि परि कर्मका पट्खण्डागम सूत्रके साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है। अन्यथा सूत्र २०८की व्याख्या में यह क्यो कहा जाता कि उत्कृष्ट सख्यातका प्रमाण तो परिकर्मसे अवगत है तब यहाँ उत्कृष्ट सख्यात न कहकर 'एक कम जघन्य असख्यात' क्यो कहा। और क्यो उसके इससे भिन्न होनेका विरोध किया। इसी तरहकी चर्चा जीवट्ठाणके द्रव्य प्रमाणानुगम अनुयोग द्वारके सूत्र ५२ की घवलामें भी है। सूत्रमें क्षेत्रकी अपेक्षा लब्ध्यपर्याप्त मनुष्योका प्रमाण जगत श्रेणीके असल्यातवें भाग बतलाकर यह भी बतला दिया है कि 'जगश्रेणीके असल्यातवें भागरूप श्रेणी असल्यात करोड योजन प्रमाण होती है।

घवलामें इस पर यह शकाकी गयी है इसके कहनेकी क्या आवश्यकता थी? इसका उत्तर दिया गया कि इस सूत्रसे इस बातका ज्ञान नहीं हो सकता था कि जगश्रोणिके असल्यातवें भागरूप श्रेणीका प्रमाण असल्यात करोड योजन है। तो किर शका की गयी कि परिकर्मसे इस वातका ज्ञान हो जाता है तब फिर सूत्रमें ऐसा कहनेकी क्या आवश्यकता है तो उत्तर दिया गया कि इस सूत्रके बलसे परिकर्मकी प्रवृत्ति हुई है।'

परिकर्म षट्खण्डागम सूत्रोका व्याख्यान ग्रन्थ है, उक्त दोनो उद्धरणोसे बराबर ऐसा लगता है कि परिकर्म अवस्य ही षट्खण्डागम सूत्रो का व्याख्यान ग्रन्थ था।

खुहावन्यके काळानुगम अनुयोग द्वारमें वादर पृथिवी-कायिक आदि जीवोंकी उत्कृष्ट ? स्थिति वतळानेके लिए एक सूत्र आता है—'उक्कस्तेण कम्मिट्टिदी।।७७।।'अर्थात् अधिक से अधिक से अधिक कर्मस्थिति प्रमाण काळ तक जीव वादर पृथिवी-कायिक, आदिमें रहता है।

इस सूत्रकी घवलामें लिया है—'सूत्रमे जो 'कम्मिट्ट्वी' शब्द आया हूं उससे सत्तर कोडा-कोडी सागरोपम मात्र कालका ग्रहण करना चाहिये। फिर लिखा है—'के वि आइरिया सत्तरि सागरो इम कोडाकोडिमावलियाए असखेज्जदि भागेण गुणिदे वादर पुढिव कायादीण कायिट्ट्वी होदित्ति भणित। तोसि कम्मिट्टिदि ववएसो कज्जे कारणोवयरादो। एद वमखाणमित्यित्ति कर्घ णव्वेदं ? कम्मिट्टिदिमावालियाए असखेज्जदि भागेण गुणिदे वादरिट्टिदि होदि ति परियम्म वयणण्हा-णुववत्तीदो। तत्थ सामण्णे वादरिट्टिदी होदि ति ज वि उत्त तो विपुढिवकायदीणं वादराण पत्तेयकायिट्टिदी घेत्तव्या, असखेज्जाखेज्जाओ ओसिप्पणी-उस्सिप्पणीओत्ति सुत्तम्म वादरिट्टिद एक्ट्वणादो।"—पु० ७, पृ० १४५।

'किन्ही आचार्योका ऐसा कहना है कि सत्तर सागरीयम कोडा-कोडीको आवलीके असंख्यातर्वे भागसे गुणा करने पर वादर पृथिवीकायिक आदि जीवोकी कायस्थितिका प्रमाण होता है। किन्तु उनकी कर्मस्थिति यह सज्ञा कार्यमें कारणके उपचारसे ही सिद्ध होती है।

शङ्का--ऐसा व्याख्यान है यह कैसे जाना ?

समाधान—'कर्मस्थितिको आवलीके बसंख्यातवें भागसे गुणित करनेपर वादर स्थिति होती है, परिकर्मके ऐसे वचनकी अन्यथा उपपत्ति बन नहीं सकती हैं। वहाँ पर (परिकर्म में ) यद्यपि सामान्यसे 'वादर स्थिति होती है, ऐसा कहा हैं तो भी प्रत्येक वादर पृथिकायादिकी काय स्थिति ग्रहण करना चाहिये, क्योंकि सूत्रमें ( षट्ख० ) वादर स्थितिका कथन असंख्यात अवसर्पिणी-उत्सर्पिणी प्रमाण किया है।'

इस उद्धरणमें जो खुद्दावन्चके ७७वें सूत्रके विषयमें यह शका की गयी है कि ऐसा व्याख्यान है यह कैसे जाना और उसके समाधानमें जो यह कहा है कि यदि ऐसा व्याख्यान न होता तो परिकर्मका इस प्रकारका कथन नहीं बन सकता था उससे प्रकृत विषय पर थोडा विशेष प्रकाश पडता है। और ऐसा प्रतीत होता है कि परिकर्म सुत्रोंके व्याख्यानसे सम्बन्ध अवश्य था।

उक्त चर्ची जीवट्ठाणके कालानुगमकी घवला टीकामें प्रकारान्तरसे आई है उसमें लिखा है—

'के वि आइरिया कम्मिट्टिदीदो वादरिट्टिदी परियम्मे उप्पण्णा त्ति कज्जे कारणोवयार-मवलंविय वादरिट्टिदीए चेय कम्मिट्टिट सण्णिमच्छति, तन्न घटते, 'गीणमुख्ययो मुख्ये सप्रत्यय इति न्यामात् । ण च बादगणं गामण्णेण वुत्तकालो वादरेगदेगाण वादर पुढविकाडयाण पि सोचेव होदि त्ति, विरोहा ।'—पु० ४, पु० ४०३ ।

कोई आचार्य 'कर्मस्यितिसे बादर स्थिति परिकर्ममें उत्पन्त हुई है' इमलिए कार्यमे कारणा उपचार करके बादर स्थिति की ही कर्मस्थिति मजा मानते हैं। किन्तु यह घटित नहीं होता, क्योंकि 'गोण और मुख्यमें मे मुख्यका ही ज्ञान होता है' ऐसा न्याय है। तथा बादरोका मामान्य म्पसे कहा हुआ काल बादरोंके एक देश बादर पृथिवीकायिको का भी, बही ही नहीं हो सकता, क्योंकि इसमें विरोध आता है।''

खुद्।वन्घमें भी उक्त चर्चा 'उनकस्सेण कम्मद्विदी ।।७७॥' सूत्रकी व्यल्यामें आयो है। और जीवट्ठाणके कालानुगममें भी 'उनकस्सेण कम्मद्विदी ।।१४४॥ सूत्रकी व्याल्यामें उक्त चर्चा निवद्ध है। उक्त चर्चामें प्रकट होता है कि परिकर्ममें विणत वादरित्यित 'कर्मस्थिति' से उत्पन्न हुई है। अर्थात् पट्खण्डागमके सूत्रमें आगत 'कर्मस्थिति' शब्दसे ही परिकर्मगत वादरित्यित उत्पन्न हुई है। अत यह तो स्पष्ट प्रतीत होता है कि पट्खण्डागम सूत्रोके आधार पर ही परिकर्म रचा गया किन्तु एक उद्धरणसे पट्खण्डागमसे परिकर्ममें कही कुछ मतभेद भी प्रतीत होता है।

यही चर्चा जीव द्वाणके कालानुगममें एक जीवकी अपेक्षा वादर एकेन्द्रिय की उत्कृष्ट स्थिति वतलानेवाले सूत्र ११२ की घवलामें भी आयी है। लिखा है—

कम्मद्विदी मावलियाए असखेज्जदि भागेण गुणिदे वादरद्विदी जादा ति परि-यम्म वयणेण सह एद सुत्त विरुज्झदि ति णेदस्स ओनखत्तं, सुत्ताणुसारि परियम्म-वयण ण होदि ति तस्सेव ओनखत्तप्यसगा।'—पु० ४, पृ० ३९०।

'कर्मिस्यितिको आवली के असल्यातवे भागसे गुणा करनेपर वादर स्थिति उत्पन्न हुई है परिकर्मके इस वचनके साथ यह सूत्र विरुद्ध पडता है इसलिए इस सूत्रको अविधिप्तताका प्रसग नही आता । किन्तु परिकर्मका वचन सूत्रानुसारी नही है इसलिए परिकर्मकी ही अवािधप्तताका प्रसग आता है।'

यहाँ हम यह स्पष्ट कर देना उचित समझते हैं कि उक्त चर्चामें जो परिकर्मके वचनको सूत्रानुसारी नहीं होनेके कारण अविधारताका प्रसग दिया है। इसीका परिहार खुद्दावन्यकी धवलाके उक्त उद्धरणके अन्तमें वीरसेनस्वामीने ही स्वय कर दिया है। उन्होने लिखा है—

'वहाँ (परिकर्ममें ) यद्यपि सामान्यसे 'वादरस्थित होती है ऐसा कहा है तथापि पृथिवीकायादि बादरोमेंसे प्रत्येककी कायस्थिति लेनी चाहिये क्योकि सूत्र

( षट्खण्ड० ) में असंख्यात उत्सार्पेणी-अवसर्पिणी प्रमाण वादर स्थिति कही है। अर्थात् परिकर्ममें जो बादरस्थिति कही है, वह पृथिवीकायिक, आदि प्रत्येक बादर-कायिक जीवकी है और जीवट्ठाण के कालानुगम अनुयोगद्वारके सूत्र ११२ में जो वादर स्थिति, कही है वह वादर एकेन्द्रिय सामान्यकी उत्कृष्ट स्थिति है अस्तु। किन्तु धवलामें ही परिकर्मको लेकर एक चर्चा और भी है जो इस प्रकार है—

'जित्तयाणि दीवसागर रूवाणि जबूदीवछेदणाणि च रुवाहियाणि तित्तियाणि रज्जुछेदणाणि' त्ति परियम्णण एद वक्खाण किण्ण विरुज्झदे ? एदेण सह विरुज्झदि, किंतु सुत्तेण सद्दण विरुज्झदि । तेणेदस्स वक्खाणस्स गहण कायन्त्र ण परियम्मस्स, तस्स सुत्तविरुद्धत्तादो । ण सुत्त विरुद्ध वक्खणं होदि, अङ्प्पसग्गादो ।'—पु० ४, पृ० १५६ ।

शका—'जितनी द्वीप और सागरोकी सख्या है तथा जितने जम्बूद्दीपके अर्घच्छेद होते हैं, एक अधिक उतने ही राजुके अर्घच्छेद होते हैं' इस परिकर्मके साथ यह उपर्गुक्त ब्याख्यान क्यो नहीं विरोधको प्राप्त होता ?

समाधान—भले ही परिकर्मके साथ उक्त व्याख्यान विरोधको प्राप्त होता हो, किन्तु प्रस्तुत सूत्रके साथ विरोधको प्राप्त नही होता। इस कारणसे इस व्याख्यानको स्वीकार करना चाहिए, परिकर्मको नही, क्योकि परिकर्मका व्याख्यान सूत्रविरुद्ध है। और जो व्याख्यान सूत्र विरुद्ध हो उसे व्याख्यान नही माना जा सकता, अन्यथा अतिप्रसंग दोष आता है।

उक्त उद्धरणमें परिकर्मको जो सूत्र विरुद्ध व्याख्यान कहा है। इससे भी उसके षट्खण्डागम सूत्रोके व्याख्यान रूप होनेका हो समर्थंन होता है। प्रश्न केवल सूत्र विरुद्धताका रह जाता है। किन्तु जीवट्ठाणके ही द्रव्य प्रमाणानुगमकी धवलामें उक्त सूत्र विरुद्धताका परिहार भी किया है। लिखा है—

ंण च एद वक्खाण जित्तयाणि दीवसागरक्वाणि जबूदीवच्छेदणाणि च रूवाहि-याणि त्ति परियम्म सुत्तेण सह विरुज्झइ, रूवेण अहियाणि रूवाहियाणि त्ति गहु-णादो ।'—पु० ३, पृ० ३६।

'और यह व्यांख्यान 'जितने द्वीपो और सागरोंकी सख्या है और जम्बूद्वीपके रूपाधिक जितने अर्घच्छेद हैं इस परिकर्म सूत्रके साथ भी विरोधको प्राप्त नहीं होता क्योंकि वहाँ 'रूपाधिकका' अर्थ रूपसे अधिक रूपाधिक नहीं लिया किन्तु रूपोसे अधिक रूपाधिक लिया है।'

उक्त उद्धरणोसे जो तथ्य प्रकाशमें आते हैं उनसे यही प्रमाणित होता है कि परिकर्मकी उत्पत्ति पट्खण्डगमके सूत्रोसे ही हुई थी और वह वहुत करके उनका ज्याख्यात्मक ग्रन्थ होते हुए भी केवल ज्याख्याख्य <u>न</u>ही था। तथा 'सर्वाचार्य- सम्मत' या अनेक ज्यार्याकारोने अपनी ज्यार्याकोका उसे वाघार बनाया या अथवा उसकी साहायता लेकर व्यपनी ज्यार्याएँ लिखी थी। घवलाकार श्रीवीरसेन स्वामीके सम्मुख वह मौजूद या और उन्होंने भी उसका सहाप्य ग्रहण किया था। अत. इन्द्रनन्दिने पट्यण्डागमके आग्र तीन खण्डोपर परिकर्म नामक ग्रन्थकी रचना करनेका निर्देश किया है वह यथार्य प्रतीत होता है यहाँ एक बात विशेष रूपसे उल्लेखनीय है। इन्द्रनन्दिने परिकर्म ग्रन्थको पढित, ज्याल्या, टीका आदि घट्दोंसे नहीं कहा है जविक अन्य ज्याख्यात्मक ग्रन्थोको इन सब्दोसे अभिदित किया है। इससे प्रकट होता है कि यद्यपि परिकर्म ग्रन्थोका आधार पट्याण्डागम सूत्र थे किन्तु वह केवल एक ज्याख्याख्य ग्रन्थ नहीं था। घवलाके उद्धरणोसे भी इसी वातका समर्थन होता है।

इन्द्रनिद्दिने परिकर्मका रचियता पदानिन्द अपर नाम कुन्दकुन्दको वतलाया है। आचार्य कुन्दकुन्द दि० जैन परम्पराके एक स्थात नाम प्राचीन आचार्य थे। उनके द्वारा रचित ग्रन्थोकी भाषा प्राकृत है और परिकर्म भी प्राकृत भाषामें हो रचा गया था यह वात उसके उद्धरणोसे प्रमाणित होती है। किन्तु कुन्दकुन्दके सभी उपलब्ध ग्रन्थ गाथायद्ध है, जबिक परिकर्म गद्ध प्राकृतमें रचा गया प्रमाणित होता है। इसका कारण परिकर्मका व्यास्यात्मक होना सम्भव है। जैसे आचार्य यितवृपभने कसायपाहुडपर चूणिसूत्रोंकी रचनाकी थी शायद उसी तरह कुन्द कुन्दने पट्खण्डागमके आधारपर परिकर्मसूत्र नामक ग्रन्थकी रचना की थी। उससे घवलाकारने एक उद्धरण इसप्रकार दिया है

'अपदेस णेवइदिए इदिए गेज्झ' इदि परमाणूण णिरवयवत्त परियम्मे वृत्ता' पु १३, पृ १८ अपदेसणेव इदिए गेज्झ' यह उद्धरण गाथाका अश प्रतीत होता है। कुन्दकुन्दके नियमसारकी एक गाथाका जो परमाण्का स्वरूप वतलाती है द्वितीय चरण 'णेव इदिए गेज्झ' है किन्तु उसके पहले जो 'अपदेस' शब्द है वह उसमें नही है। अत सम्भव है कि जिस गाथाका उक्त अश है वह गाथा नियमसार वाली गाथासे भिन्न हो। किन्तु उससे दो वार्ते प्रमाणित होती हैं, प्रथम परिकर्ममें गाथाओका अस्तित्व और दूसरे परिकर्मका कुन्दकुन्द रिचत होना।

पचास्तिकायके अग्रेजी अनुवादकी अपनी प्रस्तावनामें डा० चक्रवर्तीने तथा प्रवचनसारकी अपनी प्रस्तावनामें डा० ए० एन० उपाघ्यायेने कुन्दकुन्दका समय ईसाकी प्रथम शती सुनिश्चित किया और निन्दिसचकी पटट्वलीके आघार पर

१ 'अत्तादि अत्तमञ्झ अत्त त णेव इदिए गेज्झ। अविभागी ज दन्व त परमाण विजाणीहि ॥२६॥१

पुष्पदन्तका समय ईसाकी दूसरी शतीका पूर्वाद्ध प्रमाणित होता है ऐसी रियतिमें कुन्द-कुन्दका समय ईसाकी दूसरी शतीके मध्यमे पहिले नही होना चाहिए । शामकुण्डकृत 'पद्धति'—

इन्द्रनिन्दिके अनुसार यह टोका पट्पण्डागमके पाच राण्डोपर तथा कसाय-पाहुडपर रची गयी थो। यह टीका पढित रूप थी। जयघवलाके अनुसार सूत्र-वृत्ति इन तीनोके विवरणको पढिति कहते हैं। तदनुमार वह पढित नामक टीका कसायपाहुटके गाथा सूत्रो और वृत्तिका विवरण रूप होनी चाहिये इसी पट्खण्डागमके भी किन्ही सूत्रो और वृत्तिको लेकर यह रची गया होगी। शायद वह वृत्ति परिकर्म सूत्र हो हो। इन्द्रनिन्दिके अनुसार यह टीका परिकर्मसे कितने ही काल पश्चात् लिखी गयी थो। और उसकी भाषा प्राकृत, मस्कृत और कन्नडी तीनो मिश्रित थी।

जयधवलामें वृत्तिसूत्र, टीका, पिजका, और पद्धितका लक्षण है तथा जय-घवलाकी अन्तिम प्रशस्तिमें एक इलोक द्वारा कपाय-प्राभृत विषयक साहित्यका विभाग इस प्रकार किया है—'सूत्र' तो गाया सूत्र है, चूणिसूत्र वार्तिक अथवा वृत्तिरूप है टीका श्री वीरसेन रिचत जयधवला है और शेप या तो पद्धित रूप है या पिजकारूप है।' यहाँ बहुवचनान्त 'शेगा' शब्दसे यह स्पष्ट प्रतीत होता है, कि कपाय-प्राभृत पर अन्य भी अनेक विवरणात्मक ग्रन्थ थे जिन्हें जयधव-लाकारने पद्धित या पिजका कहा है। उन्हों में शामकुण्डाचार्य रिचत 'पद्धित' भी हो सकती है। किन्तु घवला या जयधवलामें इम टीकाका कोई उन्लेख नहीं मिलता।

सायही सामकुण्ड नामक किन्ही आचार्यका पता भी अभी तक नहीं लग सका है। शामकुण्ड नाम कुन्दकुन्दका ही प्रतिपक्षी ज्ञात होता है। दोनोके अन्तमें कुण्ड या कुन्द शब्द आता है। और साम (श्याम) कुन्दका विपरीत है— कुन्द सफेद होता है और श्याम कालेको कहते हैं। अतः कुन्दकुन्द नामको सामने रख कर ही 'सामकुण्ड' नामकी उपज होना सम्भव है।

## तुम्बुल्राचार्यं कृत्त 'चूड़ामणि'—

इन्द्रनिन्दिने शामकुण्डाचार्य रचित पद्धतिके पश्चात् तुम्बुलूराचार्य रचित 'चूडामणि' नामकी व्याख्याका उल्लेख किया है और वतलाया है कि यह व्याख्या षट्खण्डागमके प्रथम पाचखण्डोपर तथा कसाय-पाहुड पर रची गयी थो और उसका प्रमाण चौरासी हजार था। उसकी भाषा कनडी थी। इसके अतिरिक्त

१. सुत्तवित्ति विवरणाण पद्धई ववएसादो।'-क० पा०, भा० २, पृ० १४।

 <sup>&#</sup>x27;गाथास्त्राणि स्त्राणि चूर्णिस्त्र तु वार्तिकम् ।
 टीका श्रीवीरसेनीया शेषाः पद्धति पिकाः ॥२९॥'

उन्होने छठवें महावन्य पर सात हजार एलोक प्रमाण पिजका भी लिखी थी। इस प्रकार उनकी कुल रचनाओका प्रमाण ९१ हजार था। घवला और जय धवलामें इनका कोइ उल्लेख हमारे दृष्टिगोचर नहीं हुआ।

मट्टाकलक नामक एक विद्वान्ने अपने कर्नाटक 'शब्दानुशासनमें कनडी भापामें रिचत चूडामणि नामक महाशास्त्रका उल्लेख किया है। किन्तु उसे तत्वार्थ महाशास्त्रका ज्याख्यान वतलाया है तथा उसका परिणाम भी ९६ हजार वतलाया है। इससे इतना तो प्रमाणित होता है कि कनड़ी भापामें एक चूडामणि नामक वृहत्काय व्याख्या थी। किन्तु वह व्याख्या इन्द्रनिन्दिके कथना-नुसार दोनो सिद्धान्त ग्रन्थोकी या भट्षकलकके निर्देशानुसार तत्त्वार्य महाशास्त्र-की थी, यह विचार-ग्रस्त है।

तत्त्वार्थं महागास्त्र तत्त्वार्थं सूत्रको कहा गया है। विद्यानिन्द ने 'तत्त्वार्थं-शास्त्र' नामसे उसका उल्लेख किया है। किन्तु आदरणीय श्री जुगलिकशोर जी मुल्तारने लिखा है—तत्त्वार्थं सूत्रका अर्थं तत्त्वार्थं विषयक शास्त्र होता है और इसीसे उमास्वातिका तत्त्वार्थ-सूत्र, तत्वार्थ-शास्त्र और तत्त्वार्थोधिगम मोक्षशास्त्र कहलाता है किन्तु आपने यह भी लिखा है कि पुष्पदन्त भूतवल्यादि आचार्यो द्वारा विरचित सिद्धान्त शास्त्रको भी तत्त्वार्थं शास्त्र या तत्त्वार्थं महाशास्त्र कहा जाता है। इन सिद्धान्त शास्त्रों पर तुम्बुलूराचार्यने कनडी भाषमें चूडामणि नामकी टीका लिखी है जिसका परिमाण इन्द्रनिन्दकृत 'श्रुतावनारमें ८४ हजार और कर्नाटक शब्दानुशासमें ९६ हजार श्लोकोका वतलाया है।'

कर्नाटक शब्दानुशासनके उल्लेखको उद्भृत करके मुख्तारसाहवने लिखा है—'इस उल्लेखसे स्पष्ट है कि चूडामणि जिन दोनो (कर्मप्राभृत और कषाय प्राभृत) सिद्धान्त शास्त्रोकी टीका कहलाती है, उन्हें यहाँ तत्वार्थ महाशास्त्रके नामसे उल्लेखित किया गया है। इससे सिद्धान्तशास्त्र और तत्वार्थ दोनोकी एका-र्थताका समर्थन होता है। और साथ ही यह पाया जाता है कि कर्मप्राभृत कषाय प्राभृत ग्रन्थ तत्वार्थसूत्र कहलाते थे। तत्वार्थ विपयक होनेसे उन्हें तत्वार्थशास्त्र या तत्वार्थसूत्र कहना कोई अनुचित भी प्रतीत नहीं होता।'

१ 'न चैपामापा शास्त्रानुपयोगिनी, तत्त्वार्थमहाशास्त्रव्याख्यानस्य पण्णवितसहस्रप्रमित अन्यसन्दर्भरूपस्य चूडामण्यमिधानस्य महाशास्त्रस्य ।

<sup>—&#</sup>x27;इन्सिक्राशन्स ऐट श्रवणबेलगोला' से उद्धृत ।

२ 'प्रमाणनयैरिधगम ' इति महाशास्त्र तत्त्वार्थस्त्र म् ।'---न्या० दी० ।

इ ननु च तत्त्वार्थशास्त्रस्यादिस्त्र'—त० २लो० वा०, ५० ४। 'इति तत्त्वार्थशास्त्रादी'—आ० प० अन्तिम २लोक ।

४ जै० सा० ६० वि० प्र०।

षट्खण्डागम पुस्तक की अपनी प्रस्तावनामें प्रोफेसर हीरालालजीने भी लिखा—'इन प्रन्थोकी भी तत्वार्थ महाशास्त्र नामसे प्रसिद्धि रही है, क्योकि, जैसा हम ऊपर कह आये है, तुम्बुलूराचार्यकृत इन्ही प्रन्थोकी चूडामणि टीकाको अकलकदेवने तत्वार्थ-महाशास्त्र-व्याख्यान कहा है' (प ५१)।

जैसा कि हम उत्पर लिख आये है, 'तत्वार्थसूत्र' नाम लाक्षणिक होते हुए भी उस तत्वार्थसूत्रके लिए ही रूढ हुआ है जिसको उमास्वामीकी कृति माना जाता है। उसे ही तत्वार्थशास्त्र या तत्वार्थ-महाशात्र कहा गया है। एक भी उल्लेख ऐसा नही मिलता जिसमें उक्त दोनो सिद्धान्त ग्रन्थोको तत्वार्थसूत्र या तत्वार्थ-महाशात्र कहा गया हो। अतएव; चूँकि इन्द्रनिदिने उक्त सिद्धान्तग्रथो पर तुम्बुलूराचार्यकी चूडामणिनामक टीकाका निर्देश किया है जो कनडीमें थी। और शब्दानुशासनमें तत्वार्थ महाशास्त्रकी चूडामणि नामक कनडी टीकाका निर्देश किया गया है, अतः सिद्धान्त-ग्रन्थोको तत्वार्थ-महाशास्त्र कहते थे, यह निष्कर्ष निकालना हमें उचित प्रतीत नहीं होता।

कर्नाटक शब्दानुशासनकी रचना १६०४ ई० में हुई है। और उक्त दोनों सिद्धान्त ग्रन्थों के क्पर घवला-जयघवलाकी रचना होनेके पश्चात् श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीके द्वारा उनके आघार पर श्री गोम्मटसारकी रचना होनेपर हम सिद्धान्त-ग्रन्थों चर्चाका अवरोध पाते हैं जविक तत्वार्थ सूत्रकी ख्याति उत्तरोत्तर वढती गयी हैं। कर्नाटक शब्दानुशासनकी तरह न्यायदीपिका में भी तत्वार्थसूत्रको महाशास्त्र कहा है। न्यायदीपिका ईसाकी १५ वी शतीके लगभग रची गयी थी अत. उस कालमें तत्वार्थ-महाशास्त्रके रूपमें तत्वार्थसूत्रको हो ख्याति थी, सिद्धान्त ग्रन्थोंका तो नाम भी उसकाल में सुनायी नही देता। अतः कर्नाटक शब्दानुशासनके रचिताने चूडामणिको तत्वार्थ महाशास्त्रका व्याख्यान समझा हो, ऐसा श्रम होना सम्भव है। अस्तु कर्नाटक शब्दानुशासनके उक्त उल्लेखसे यह प्रमाणित होता है, कि कनडी भाषामें एक व्याख्या-ग्रन्थ था और उस व्याख्या-ग्रन्थका इन्द्रनिन्दिक द्वारा निर्दिष्ट व्याख्या-ग्रन्थ होना सम्भव है।

किन्तु श्रीयुत् गोविन्द' 'पै' का मन है कि भट्टाकलक के द्वारा कर्नाटक शब्दा-नुशासनमें स्मृत चूडामणि तुम्बुलूराचार्य कृत चूडामणि नहीं हो सकता, क्यों कि पहलेका परिणाम ९६ हजार बतलाया गया है और दूसरेका ८४ हजार। अत पै महाशयका कहना है कि इन्द्रनिन्दिक श्रुतावतारकी 'कर्णाट भाषया कृत महती चूडामणि व्याख्याम्' पिक अशुद्ध प्रतीत होती है। इसमें आये हुए 'चूडामणि

१ 'श्रीमद्ध'देव एण्ड तुम्बुलूराचार्य'—जैन एण्टिं, जि० ४ न० ४।

पदको अलग न पढकर आगेके न्याल्या' पदके साथ मिलाकर 'चूडामणि न्याल्या' पढना चाहिए। तब उस पिक्तका अर्थ होगा---तुम्बलूराचार्यने कनडीमें चूडा-मिणको एक बडी टीका बनायी।'

तव प्रश्न होता है कि चूडामणि गन्थ किसका था जिसकी व्याख्या तुम्बुलूरा-चार्यने वनायी १ श्रवणवेलगोलाके पार्श्वनाथ-वसदिके स्तम्भपर अकित १ शिलालेखमें चूडामणि नामक काव्यके रचयिता श्री वर्द्धदेवका स्मरण किया है और उनकी प्रशंसामें दण्डोकविके द्वारा कहा गया एक श्लोक भी उद्धृत किया है। यथा—

> "चूडामणि कवीना चूडामणि नाम सेव्य काव्य कवि । श्रीवर्द्धदेव एव हि कृतपुण्य कीर्ति माहर्तुम् ॥

य एव मुपरलोकितो दण्डिना--

जह्नो कन्या जटाग्रेण वभार परमेश्वर । श्रीवर्द्धदेव सँधत्से जिह्नवाग्रेण सरस्वती ॥

शिलालेखके इस कथनके साथ कर्नाटक शब्दानुशासनके उल्लेखको मिला कर श्री पैने यह निष्कर्प निकाला है कि श्री पर्इदेवने तत्वार्थ-महाशास्त्रपर ९६००० श्लोक प्रमाण चूडामणि नामक टीका कन्नड भाषामें रची । और तुम्बुलूरा- चार्यने चूडामणिके ऊपर ८४ हजार प्रमाण कन्नड टीका और ७००० प्रमाण पजिका लिखी ।

इन्द्रनन्दिके श्रुतावतारके तुम्बुलूराचार्य विषयक श्लोक कर्णाटक-कविचरिते में उद्भृत है और श्री पै ने अपने लेखमें उन्हें वहीसे उद्भृत किया है ।

अत प्रतीत होता है कि श्रीयुत पै ने इन्द्रनिन्दका श्रुतावतार नही देखा। अन्यथा वे 'चूणार्माण-व्याख्या'को समस्त, पद न बनाकर उसका 'चूडामणिकी व्याख्या' ऐसा अर्थ न करते। क्योंकि श्रुतावतारमें सिद्धान्त ग्रन्थोंके व्याख्यानोंका कथन किया गया है, जिसमें से एक चूडामणि नामक व्याख्या भी है फिर शिला- लेखमें श्री वर्द्ध देवको चूडामणि नामक काव्यका कर्ता कहा है। चूडामणि नामक कन्नड टोकाका कर्ता नही कहा। तभी तो वर्द्ध देवका शिलालेखमें 'कवीना' चूडामणि लिखा है और प्रसिद्ध किव दण्डीके द्वारा उनकी प्रशसा किये जानेसे यह और भी अधिक स्पष्ट हो जाता है कि वर्द्ध देवका चूडामणि काव्य सस्कृतका गौरव रूप था। अत श्री पै महाशयका उक्त कथन श्रामक है।

तुम्बुल्र ग्रामके वासी होनेके कारण चूडामणि व्याख्याकार तुम्बुल्राचार्य कहलाते ये उनका असली नाम वया था यह अज्ञात है। गगराजके मत्री तथा सेनापित चामुण्डरायने अपने चामुण्डपुराणमें, जो ९७८ ई में कन्नड गद्यमें रचा

१, जै ९शिक्स०, प्र० मा०, पृ० १०३।

गया था, अन्य महान जैनाचार्योमें तुम्बुलूराचार्यका भी स्मरण किया है अत. यह निश्चित है कि वह ईसाकी दसवी शतीसे पूर्वमें हुए है। इन्द्रनिद्दिने उन्हें शामकुण्डाचार्य और समन्तभद्रके मध्यमें रखा है।

### समन्तभद्रकृत संस्कृत टीका-

इन्द्रनिन्दिके कथनानुसार तार्किकार्क आचार्य समन्तभद्रने भी पट्वप्रहागमके प्रथम पांच खण्डोपर ४८ हजार रलोक प्रमाण टीका रची थी यह टीका अति सुन्दर मृदु सस्कृत भाषामें थी। तार्किकार्क विशेषणसे यह स्पष्ट है कि इन्द्रनिन्दका अभिप्राय आप्तमीमासा के स्वयभूस्तोन आदिके रचिता प्रखर तार्किक आचार्य समन्तभद्र से ही है लघु-समन्तभद्रने अष्ट सहस्त्रीके टिपप्णमें समन्तभद्रको तार्किकार्क विशेषणसे ही अभिहित किया है। यथा—

'तदेव महा महभागेस्ताकिकार्करूपज्ञाता श्रीमता वादीभसिहेनो पलालिता मासमीमासा ।' वीरसेन स्वामीने अपनी घवला टीकामें समन्त भद्रके नामो-ल्लेख पूर्वक उनके आप्तमीमासा तथा वहत्स्वयभूस्तोत्रसे उद्धरण दिये हैं। किन्तु ऐसा एक भी उल्लेख नहीं मिलता, जिससे उक्त टीकाका सकेत मिलता हो।

समन्तभद्र कृत गन्धहस्ति-महाभाष्य इके भी उल्लेख मिलते हैं जिनमें उसे तत्वार्थ सूत्र अथवा तत्वार्थ का व्याख्यान कहा है। उसका परिमाण कही ८४ हजार तो कही छियानवे हजार वतलाया है। गन्धहस्ति-महाभाष्य विपयक उल्लेख प्राय विक्रमको ग्यारहवी शताब्दीके और उसके वादके हैं। अतः जैसे तुम्बुलूराचार्यकी टीकाको भ्रमसे तत्वार्थ सूत्रकी टीका समझ लिया गया, कही इसी तरह समन्तभद्रकी पट्धडागम सूत्रोपर रचित टीकाको भी तत्वार्थ सूत्रकी टीका तो नही समझ लिया गया। ८४ और ९६ हजार सख्या किसी न किसी ख्पमें ४८ हजारसे सम्बद्ध है एक उसके अकोका व्यतिक्रम रूप है तो दूसरी उसका द्विगुणित रूप है। किन्तु यह सब तो अनुमान मात्र है। यथार्थमें तो उक्त उल्लेखोके सिवाय ऐसे पुष्ट प्रमाणोका अभाव है जिनके आधार पर उक्त टीका तथा गन्धहास्ति-महाभाष्यका अस्तित्व प्रमाणित किया जा सकता हो।

१. 'तथा समन्तभद्रस्वा मिनाप्युक्तम्—'स्याहाद प्रविभक्तार्थं विशेष व्यञ्जको नय. ।'

२. 'तहा समन्तभद्द समाणि वि उत्त ---विधिविपक्त प्रतिवोधरूप । पट्ख, पु० ७, पृ ९९ ।

तत्त्वार्थं सूत्र व्याख्यान गन्धहस्ति प्रवर्तक । स्वामी समन्तभद्रो ऽभूहेवागम निदेशक ।'
—वि० कौरव 'तत्त्वार्थं व्याख्यान पण्णवित सहस्र गन्धहस्तिमहाभाष्य विधायक देवागम
कवीश्वर स्याहादविद्यापित समन्तभद्र 'जै. सा. ड वि प्र ७ ए २७७।

बप्पदेवकृत व्याख्या-प्रज्ञप्ति-

इन्द्रनिन्दिके श्रुतावतारके जिन श्लोकोमें वप्पदेवकृत व्याख्या-प्रज्ञप्तिका उल्लेख है उनका अर्थ समझनेमें कुछ भ्रम हुआ है। श्लोक इस प्रकार है—

श्रुत्वा तयोश्च पाश्वें तमशेष वप्पदेवगुरू ।।१७३ ।।
सपनीय महावन्ध षट्खण्डाच्छेष पञ्चखण्डे तु ।
व्याख्या प्रज्ञांत च षष्ठ खण्ड च तत साक्षिप्य ।।१४७।।
पण्णा खण्डानामिति निष्पन्नाना तथा कषायाख्य—
प्राभृतकस्य च षष्ठि सहस्रग्रन्थ प्रमाण युताम् ।।१७५।।
व्यल्खित् प्राकृत भाषा रूपा सम्यक् पुरातनव्याख्याम् ।
अष्टसहस्रग्रन्था व्याख्या पञ्चाधिका महावन्धे ।।१७६।।

पहली पिनतका अर्थ स्पष्ट हैं—'शुभनिन्द और रिवनिन्दके समीप में समस्त सिद्धान्तको सुन कर वप्पदेवगुरूने'।

दूसरी पिनतका अर्थ--छैखण्डमेंसे महावन्घको पृथक् करके, शेष पाँच-खण्डोंमें।

तीसरी पिनतका अर्थ — व्याख्या प्रज्ञित नामक छठे खण्डोको मिलाकर चौथी तथा पाँचवी पिनत—इस प्रकार निष्पन्न हुए छहो खण्डोकी तथा कषाय-प्राभृतको साठ हजार ग्रन्थ प्रमाणवाली ।

छठी-सातवी पक्ति—प्राक्तत भापारूप प्राचीन व्याख्याको लिखा और महा-बन्ध पर आठ हजार पाँच ग्रन्थ प्रमाण व्याख्या लिखी ।

अत वप्पदेव टीकाका नाम घ्याख्या प्रज्ञप्ति नही था। किन्तु भूतवली-पुष्पदन्त प्रणीत पाँच खण्डोमें वप्पदेवने जो छठा खण्ड मिलाया उसका नाम व्याख्या-प्रज्ञप्ति था। इसी व्याख्या-प्रज्ञप्तिको प्राप्त करके वीरसेन स्वामीने सत्कर्म नामक छठा खण्ड रचा था। श्रुतावतारमें लिखा है—

> ''न्याख्या प्रज्ञाप्तिमवाप्य पूर्वषट् खण्डतस्तत स्तस्मिन् । उपरितमबन्धनाद्यधिकारे रष्टादश विकल्पै ॥१८०॥ सत्कर्म नाम घ्येय षष्ठ खण्ड विधाय सक्षिप्य। इति षण्णा खण्डाना ग्रन्थ सहस्रे द्विसप्तत्या ॥१८१॥ प्राकृत सस्कृत भाषामिश्रा टीका विलिख्य धवलाख्याम् "

न्याल्या-प्रज्ञप्ति को प्राप्त करके वीरसेन स्वामीने आगेके निवन्यन आदि अट्गारह अधिकारोंके भेदसे सत्कर्म नामक छठें खण्डकी रचना की और उसे पहले के षटखण्डमें मिलाया इम तरह छैं खण्डोंकी बहात्तर हजार ग्रन्थ प्रमाण प्राकृत सस्कृत पिश्रित घवला नामक टोका लिखी।

उनत दोनो उद्धरणोकी दो पनितर्यां विशेष रूपसे घ्यान देने योग्य है— ''व्याख्या प्रज्ञप्ति च पष्ठ खण्ड च तत. साक्षिप्प''

और

'सत्कर्मनामधेय पष्ठ खण्ड विघाय साक्षिप्य'

जैसे वप्पदेव गुरुने पाँच लण्डोमें व्याख्या प्रज्ञप्ति नामक छठे खण्डको मिलाकर छै खण्ड निष्पन्न किये और फिर उन पर टीका रची। वैसे ही वीरसेन स्वामीने व्याख्या प्रज्ञप्तिके आधारपर सत्कर्म नामक छठे खण्डका निर्माण करके उसे पाँच खण्डोमें मिलाकर छै खण्ड निष्पन्न किये तब उनपर घवला नामक टीका लिखी।

यह ऊपर लिखा जा चुका है कि महाकर्मप्रकृति-प्राभृतके ज्ञाता घरसेनाचार्य थे और उन्होने भूतविल पुष्पदन्तको पढाया था। महाकर्म-प्रकृतिप्राभृतमें चौवीस अनुयोगद्वार थे, उनमेंसे आदिके छै अनुयोगद्वारोके आघारपर भूतवलीने पट्खण्गमकी रचनाकी थी। किन्तु वीरसेन स्वामीने पट्खण्डागमके पाँच खण्डोमें एक सत्कर्म नामक स्वरचित छठा भाग मिलाकर छै खण्ड निष्पन्न किये है और इस सत्कर्म नामक छठें खण्डमें महाकर्मप्रकृति-प्राभृतके अठारह अनुयोगद्वारोका संक्षिप्त कथन है जिन्हें महाकर्मप्रकृति-प्राभृत-ज्ञाता भूतवलीने भी छोड दिया था ऐसी स्थितिमें यह जाननेका कौतूहल होना स्वाभाविक है कि वीरसेन स्वामीने उन अट्ठारह अनुयोगोका परिचय किस आघारसे दिया क्या? उनके समय तक महाकर्मप्रकृति-प्राभृतका ज्ञान अविशव्द था। इन्द्रनिच्दके श्रु तावतारसे उस जिज्ञासाका समाधान हो जाता है। व्याख्या-प्रज्ञप्तिको पा करके उन्होने अपने 'सत्कर्म'की रचनाकी थी। अत व्याख्या-प्रज्ञप्तिमें अवस्य ही शेप अट्ठारह अनुयोगोका कथन होना चाहिए।

धवला टीकामें दो स्थानोंपर उद्धरण देते हुए व्याख्या-प्रज्ञप्तिका उल्लेख किया है एक स्थानपर यह शंका की गयी है कि तिर्यग्लोकका अन्त कहाँ होता है ? उत्तर दिया गया है कि तीनो वातवलयो के बाह्य भागमें तिर्यग्लोकका अन्त होता है। इसपर पुन शकाकी गयी कि यह कैसे जाना ? तो उत्तर दिया गया कि 'लोक वातवलयोसे प्रतिष्ठित है, इस व्याख्या-प्रज्ञप्तिके वचन से जाना।

दूसरी जगह एक लम्बा उद्धरण इस प्रकार दिया है-

'जीवा ण भते। कदि भागावसेसियसि याउगिस परभविय आउग कम्म णिवधता वधिति?गोदम।'जीवा दुविहा पण्णत्ता सखेज्जवस्साउआ चेव असखेज्जवस्साउआ चेव।

श किम्म तिरिय लोगस्स पञ्जवसाण ? तिण्ह वादवल याण विहर भागे । त कथ जाणिञ्जिदि
 'लोगो वादपिदट्टदो' ति वियाह पण्णिति वयणाहो ।—पट्ख०, पु० ३'१ ।

तथ्य जे ते असखेज्जवस्साज्या ते छम्मासावसेसयसि याजगसि परभवियं आजग णिवधता वधित । तत्य जे ते सखेज्जवस्साज्या ते दुविहा पण्णत्ता सोवक्कमाज्या णिरवक्कमाज्या चेव । तत्य जे ते णिरूवक्कमाज्या ते तिभागावसेसियसि याजगसि परभविय आयुग कम्म णिवधता वधित । तत्य जे ते सोवक्कमाज्या ते सिया-तिभागित्त भागावसेसियसियायुगसि परभविय आजग कम्म णिवधता बंधित ।' एदेण वियाह-पण्णत्ति सुत्तेण सह कध ण विरोहो ? ण, एदम्हादो तस्स पुध भूदस्स आइरिय भेएण भेदभावण्णस्स एयत्ता भावादो ।'—षट्ख० पु०, १० पृ २३७-२३८।

शका—'हे भगवन् । आयुमें कितने भाग शेष रहनेपर जीव पर-भविक आयु कर्मको बाघते हुए बाघते हैं ? हे गौतम जीव दो प्रकारके कहे गये हैं—सख्यात् वर्पायुष्क और असंख्यात् वर्पायुष्क । उनमें जो असख्यात् वर्षायुष्क है वे आयुके छै मास शेष रहने पर-भविक आयुको बाघते हुए बाघते हैं । और जो सख्यात् वर्षायुष्क जीव है वे दो प्रकारके कहे गये हैं—सोपक्रमाायुष्क और निरूपक्रमायुष्क शिर विकायुक्क जीव है वे बो प्रकारके कहे गये हैं—सोपक्रमाायुष्क और निरूपक्रमायुष्क आयुक्क ने वाघते हैं । और जो सोपक्रमायुष्क जीव है, वे कथित् विभाग कथित् विभाग कथित् विभाग और कथित् विभाग-विभागका शेष रहनेपर परभव सम्बन्धी आयुक्क की बाँवते हैं।' इस व्याख्या प्रज्ञप्ति सूत्रके साथ विरोध क्यो नही आता ?

समाघान—नहीं, क्योंकि इस सूत्रसे व्याख्या प्रज्ञप्ति सूत्र भिन्न हैं, आचार्य भेदसे भेदको प्राप्त है अत इन दोनोंमें एकत्वका अभाव है। घवलाके उक्त दोनो उद्धरण यद्यपि व्याख्या-प्रज्ञप्ति विषयक है तथापि दोनो दो विभिन्न दृष्टिकोणोको उपस्थित करते हैं। पहले उद्धरणमें वीरसेन स्वामी व्याख्याप्रज्ञप्तिके वचनको अपनी वातके समर्थनमें प्रमाण रूपसे उपस्थित करते हैं। दूसरे विस्तृत उद्धरणके सम्बन्धमें वे व्याख्या-प्रज्ञप्तिको षट्खण्डागम सूत्रसे भिन्न और आचार्य भेदसे भेदको प्राप्त कहते हैं। आचार्य भेदसे मतलव वहाँ आचार्य परम्पराका भेद ज्ञात होता है क्योंकि यो तो भिन्न आचार्यों के द्वारा रचित सभी शास्त्रोमें आचार्य भेद पाया जाता है। अत उनका यह कथन सम्भवतया इवेताम्बरीय पचम अग व्याख्या-प्रज्ञप्तिके विषयमें जान पडता है क्योंकि उसमें उक्त प्रकारसे भगवान् महावीर और गौतमके मध्य हुए प्रक्नोत्तरोके रूपमें विवेचन मिलता है। साथ ही उक्त उद्धरणकी शैलो और भाषा भी क्वेताम्बरीय आगमोके अनुरूप अर्घमागधी है। अर्घमागधीमें सप्तमीका एकवचन 'स्सि' होता है यथा—'छम्मा-सावसेयिस आउगम।' किन्तु महाराष्ट्रीमें जो दिगम्बर जैनागमोकी भाषा है 'मिन' होता है।

किन्तु उक्त उद्धरण उपलब्ध न्याख्या-प्रज्ञप्तिमें नही पाया जाता । हाँ इससे मिलता जुलता उद्धरण स्वेताम्बरीय पत्रज्ञापना सूत्रमें अवस्य मिलता है।

अकलकदेवने अपने तत्त्वार्थवार्तिकमें भी दो स्थानीपर व्याख्या-प्रज्ञप्ति दण्डकका निर्देश किया है। इवेताम्बरीय व्याख्या-प्रज्ञप्ति में उन दोनो निर्देशो जैसा कथन तो नही मिलता किन्तु अन्य रूपमें इस प्रकारके कथनका आभास मिलता है।

ऐसी स्थितिमें व्याख्या- प्रज्ञप्तिकी स्थिति चिन्तनीय है।

घवलाका दूसरा उद्धरण तो अवश्य ही ऐसे व्याख्या-प्रज्ञप्तिसे सम्बद्ध है, जो भिन्न परम्पराका होना चाहिये। किन्तु वीरसेन स्वामीके द्वारा प्रमाण रूपसे उद्घृत किया गया वाक्य उस व्याख्या-प्रज्ञप्तिका होना चाहिये जिसे वह मान्य करते थे और वह व्याख्या-प्रज्ञप्ति शायद वही हो जिसे पाकर उन्होंने सत्कर्मकी रचना की। और जिसे पाँच खण्डोमें मिलाकर वप्पदेवगुरुने छैं खण्ड निष्यन्न किये। शायद उस व्याख्या-प्रज्ञप्तिकी रचना वप्पदेवने की हो। किन्तु वह व्याख्या प्रज्ञप्ति पड्खण्डागमकी टीका नही थी।

एक बात और भी चिन्तनीय है। इन्द्रनिन्दने लिखा है-

'व्यलिखत प्राकृत भाषा रूपा सम्यक् पुरातन व्याख्याम्'

इसका सीघा सा अर्थ होता है—'प्राकृत भाषा रूप प्राचीन व्याख्याको सम्बद्ध रूपमें लिखा' लिखानेका अर्थ रचा भी हो सकता है किन्तु व्याख्याके साथ लगा 'पुरातन' विशेषण बतलाता है कि वप्पदेवगुरुने किसी प्राकृत भाषा रूप

विजयादिषु दवा मनुष्य मवमास्कन्दन्तः । क्षेत्रतार्तरानाताः । स्वनात्व उताः । गौतम प्रश्ने भगवतोक्त जघन्येनैको भव आगत्या उत्कर्पेण गत्यागतिभ्या द्वौ भवौ ।'

₹

१. 'पंचिदियतिरिक्खजोणिया ए भते । कइ भागावसेसाउया पर भिवयाउय पकरित ? गोयमा । पाँचिदियतिरिक्ख जोणिया दुविहा पन्नत्ता त जहा—सखेज्जवस्साउया असखेज्ज वस्साउया । तत्थ ए जे ते असखेज्जवस्साउया ते नियमाच्छम्मासावसे- साउया पर भिवयाउय पकरित । तत्थ ए जे ते सिखज्जवस्साउया ते दुविहा पण्णत्ता सोवक्कमाउया य निरुववक्कमाउया य । तत्थ ए जे ते निरुवक्कमा ते नियमा ति भागावसेसाउया पर भिवयाउय पकरित । तत्थ ए जे ते सोवक्कमाउया ते ए सिय ति भागावसेसाउया पर भिवयाउय पकरित । तत्थ ए जे ते सोवक्कमाउया ते ए सिय ति भागावसेसा परभिवयाउय पकरित सिय तिभागा तिभागे परभिवयाउय पकरित । स्व मणुस्सा वि ।'

<sup>—</sup>प्रज्ञा०, पद ६।
'व्याख्याप्रज्ञप्तिदण्डकेषु श्वरीरभगे वाष्पोरौदारिक वैिक्षयिक तैजस कार्मणानि
चत्वारि श्वरीराण्युक्तानि'—पृ० १५३-१५४ 'एव हि व्याख्या-प्रज्ञप्ति दडण्केपूक्तम्—
विजयादिषु देवा मनुष्य भवमास्कन्दन्तः किंयतीर्गत्यागतिः विजयादिषु कुर्वन्ति इति

<sup>—</sup>त वा, पृ २४५।

प्राचीन व्याख्याको सम्यक्ष्पसे लिखा था। इस सम्बन्धमें एक बात और भी उल्लेखनीय है।

इद्रनिन्दिने जहाँ अन्य टीकाकारोके लिये 'रिचतानि' रिचता, 'न्याख्यामकृत्' 'विरिचतवान्', जैसे रचनापरक शन्दोका प्रयोग किया है वहाँ अकेले वप्पदेवके लिये 'न्यलिखत्' शन्दका प्रयोग किया है।

यह भी अभिप्राय निकल सकता है कि वप्पदेवने किसी पुरातन व्याख्याको प्राकृत भाषामें लिखा हो और ऐसी स्थितिमें तुम्बुलूराचार्यके द्वारा कर्नाटक भाषामें रची गयी महती चूडामणि व्याख्या की ओर ही दृष्टि जाती है। क्योंकि वहीं सबसे विशाल टीका थी और पुरातन भी थी।

घवला टीकामें तो वप्पदेव और उनकी किसी टीकाका संकेत तक नहीं है। किन्तु जयघवलामें वप्पदेवके द्वारा लिखित उच्चारण-वृत्तिका निर्देश मिलता है। यह उच्चारण-वृत्ति यितवृषमके चूिणसूत्रोपर थी। वीरसेन स्वामीने भी वप्पदेवके साथ 'लिहिद' (लिखित) शब्दका ही अयोग किया है, साथ ही उन्होंने अपने द्वारा लिखी हुई उच्चारणाका निर्देश किया है। किन्तु वीरसेन स्वामीने यितवृषभके चूिणसूत्रोपर कोई उच्चारण-वृत्ति रची थी, इसका कोई उल्लेख नही मिलता ऐसी स्थितिमें 'रचित'के स्थानमें 'लिखित' शब्दका प्रयोग अवश्य ही कुछ विशेष अर्थ रखता है।

घवला टीकासे इस वातका कोई आभास नही मिलता कि वीरसेन स्वामीके सामने घवला टीका लिखते समय षट्खण्डागम सूत्रोकी कोई टीका उपस्थित थी। परिकर्मका उपयोग तो उन्होने किया है। किन्तु यह नही लिखा कि यह सूत्रोका व्याख्या-ग्रन्थ है। इस परिकर्मके सिवाय अन्य किसी ऐसे ग्रन्थका या ग्रन्थसम्बन्धी सकेतका विवरण नही मिलता जिसे व्याख्या ग्रथ कहा जा सकता है।

दो स्थलोपर उन्होने 'केसु वि सुत्तपोत्थएसु' लिखकर यह सूचित किया है कि उनके सामने पट्खण्डागम सूत्रोकी अनेक प्रतियाँ थी, जिनमें कुछ पाठ भेद थे। किन्तु व्याख्या पुस्तकोके सम्बन्धमें इस प्रकारका कोई उल्लेख हमारे देखनेमें नही आया।

हाँ, अपने कथनकी पुष्टि करते हुए उन्होने 'आचार्य परम्परासे आगत उप-देशसे ऐसा जाना' या 'सूत्रसे अविरुद्ध आचार्यवचनसे ऐसा जाना' इस प्रकार

 <sup>&#</sup>x27;चुण्णि सुत्तिम्म वप्पदेवाइरियालिहिदुच्चारणा ए च अतोमुहुत्तिमिदि भणिदो । अम्हे लिहिदुच्चारणाए पुण--।'क पा, भा. ३, ए. ३९८ ।

२ षट्ख, पुट, पृद्ध। पु. १४, पृ १२७।

अनेक स्थलोपर कहा है । एक <sup>3</sup>स्थानपर ऐसा भी लिखा है कि 'आचार्य परम्परा से आगत सूत्रसे अविरुद्ध व्याख्यानसे ऐसा जाना ।'

### सत्कर्मपजिका--

घवलागत षट्खण्डागमके अतिम खंड सत्कर्मपर एक पिजका है जिसका पूरा नाम सत्कर्म-पिजका। यह पंजिका मूडिवद्रीके उसी सिद्धान्तवसित मन्दिरके शास्त्र भण्डारसे प्राप्त हुई है, जिससे घवला, जयघवला और महावघकी ताडपत्रीय प्रतियाँ उपलब्ध हो सकी। वहाँ महावन्धकी जो ताडपत्रीय प्रति है उसके प्रारम्भके २७ पत्र इसी सत्कर्म पंजिकाके हैं। यह पिजका सत्कर्मके अन्तर्गत अट्टारह, अनुयोग-द्वारोमें से केवल आदिके चार ही अनुयोगद्वारों पर है। चौथे उदय अनुयोग द्वारके अन्तमें 'समाप्तोयमुद्ग्रन्थ' ऐसा लिखा है। फिर कन्नडी पद्योमें एक छोटी सी प्रशस्ति है।

यह पिजका किसने कब रची थी इसका कोई सकेत अभी तक प्राप्त नहीं हो सका। यह भी ज्ञात करनेका कोई साघन नहीं मिला कि रचयिताने इतना ही अश रचा था या पूरे सत्कर्मपर अपनी पिजका-वृक्ति रची थी।

पजिकाके आदिमें जो गाथा है उसका भी केवल उत्तरार्छ ही प्राप्त हो सका है —

'वोच्छामि संतकम्मे पंचि (जि) यरूवेण विवरण सुमहत्य ।।१॥'

इसमें सत्कर्मपर पिजका रूपसे 'सुमहर्त्य' विवरण लिखनेकी प्रतिज्ञाकी गयी है। यहाँ विवरणका 'समुहत्य' विशेषण उल्लेखनीय है। सप्तितिका-की प्रथम गाथामें भी सप्तिप्तिकाकारने सिद्धयएहिं महत्य' लिखकर अपनी कृतिको 'महार्थ' बतलाया है। और चूर्णिकारने महार्थका अर्थ—'निपुर्ण, गम्भीरं दुरवगाह पयत्थ वित्थार विसय' किया है। अर्थात् जिसमें दु.खसे अवगाहित करने योग्य पदार्थोका विस्तार हो उसे महत्थ या महार्थ कहते है।

चर्न्द्रिषिने भी अपने पञ्चसग्रहकी प्रथम गाथाके उत्तराधमें उसे 'महत्य' कहा है और उसका अर्थ किया है—'जिसमें महान् अर्थ हो उसे महार्थ कहते है।' उक्त गाथाशसे चर्न्द्रिषकी गाथाका उत्तरार्ध मेल खाता है—

'वोच्छामि पचसग्रहमेय महत्य जहत्यं च ॥१॥'

अत. पिजकाकारने जो अपने पिजकारूप विवरणको 'महायं' ही नही सुमहाथं

१ 'कुदो णव्वदे ? आइरियपरपरा गय सुत्ताविरुद्धवनखाणादो'—पु १३, पृ ३१० ।

इसका उपलब्ध भाग षट्खण्डागमके १५ के खण्डके साथ उकके अन्तमे मुद्रित हो
 गया है।

कहा है उससे प्रकट होता है कि उनका यह पिजका रूप विवरण दुर्-अवगाहित पदार्थों के विस्तार को लिये हुए हैं। और उससे यह भी प्रकट होती है कि पिजका काम पूरे सत्कर्म पर उसे रचने के विचारसे ही आरम्भ किया था। वह अपने इंस महान कार्यको पूर्ण करने में सफल हुए अथवा मध्यमें ही किसी दैवी विघ्नके कारण उनका यह कार्य अधूरा ही रह गया, यह भी निर्णयात्मक रूपसे कह सकना संभव नहीं है। किन्तु इतना निश्चित रूपसे कहा जा सकता है कि यदि यह पिजका पूर्ण उपलब्ध हो सके तो वह भी एक महत्वकी कृति मानी जाये गी।

वीरसेनस्वामीके अनुसार वृत्तिसूत्रोके विषम पदीको खोलनेवाले विवरणको पिलका कहते हैं। पिलका रूप विवरणमें पूरे ग्रन्थोका व्याख्यान नहीं होता किन्तु उसके कठिन और गम्भीर स्थल होते हैं, उनका खुलासा होता है। तदनुसार पिलकाकारने वीरसेन स्वामी कृत सत्कर्मके वाक्योको ले कर उनका खुलासा किया है। वह खुलासा केवल शब्दार्थरूपमें अथवा पदच्छेद रूपमें नहीं किया है किन्तु वाक्यसे सम्बद्ध विपयके सम्बन्धमें विवेचन भी किया है और उसके अवलोकनसे प्रकट होता है कि पिलकाकार अपने विपयके अधिकारी विद्वान थे और उन्हें एतत्सम्बद्ध प्राप्त विपयका अच्छा अनुगम था।

उनकी यह पिजका घवलाकी तरह ही प्राकृत गद्य में है। और उसीकी शैलीको लिये हुए है यथा स्थान मतान्तरोका भी निर्देश है और मतान्तर तो मौलिक प्रतीत होते है।

पजिकाको आरम्भ करते हुए लिखा है-

महाकर्मप्रकृति-प्राभृतके कृति, वेदना, आदि चौबीस अनुयोगद्वारोमें से कृति और वेदना अधिकारका वेदना-खण्डमें, स्पर्श, कर्म, प्रकृति और वन्धन अनुयोग-

१ 'वित्तिस्रुत विसम पय भाजियाए पजिय ववण्सादो ।'---क० पा० ष्ट० १४ ।

महाकम्म पयि पांडु उत्स किंद्-येदणाओ (इ) चउन्नीस मिणयोगद्दार तत्थ किंदि वेदणात्ति जाणि आणियोद्दाराणि वेदणाखडिम्म, पुणो प [पस्स-कम्म-पथिङ-नधणिति] चत्तारि अणिओगद्दरेसु तत्थनधानधणिञ्जणामाणि योगेहिंसह नग्गणाखडिम्म, पुणो वधिनधाण णामाणियोगद्दारो महानधिम्म, पुणो नधगाणियोगो खुद्दानधिम्म च सप्पव-चेण परू विदाणि । पुणो तेहिंतोसेसट्ठारसाणियोगद्दाराणि सतकम्मे सञ्चाणि परू वि दाणि । तोवि तस्साइ गमारत्तादो अत्थ विसम पदाणमत्ये थोरत्थयेणपिजयसङ्ग्रेण मिण स्सामो । त जहा—

तत्थ पढमाणिओगद्दारस्स णिवथण [स्म ] परूवणा सुगमा। णवरि तस्स णिक्खेओ छिन्वह सरूवेण परूविदो। तत्थ तिदयस्सदव्वणिक्खेवस्स सरूव परूवणट्ट आईरियो पैवमाह—'—पट्ख०, पु० १५, स० प० ए० १।

प्रारोमेंसे बन्य तथा नमनीय अनुयोगद्वार वर्मणागण्डमं, बन्य-त्रियान नामक अनुयोगद्वार महानयमें और बन्यक-अनुयोगना सुद्दाबन्धमें विस्तारने प्रम्पण किया। इनके निवाय जीव सब अट्टारह अनुयोगद्र।रोक्ता कपन महक्रमंत्र विया। फिर भी उसके अस्पन्त गम्भीर होनेसे विषय पर्याक्त अर्थ पंजिक्त स्पर्ध सहैसे।

इन प्रकार पिकाकारनेका पूरे पद्गण्यामामं छही गाँवमें महाकर्षप्रकृतिके भौजीम सनुगोमहारमें ने किम राष्ट्रमें किम-विम अनुयोगदारका प्रयन किया गया यह सत्तराते हुए, अपनी पंजिकाका सारम्य किया है जो इम प्रकार है—

उनमेने, प्रयम अनुयोगदार नियन्यान कवन मुगम है। फिन्नु उनका निक्षेप छ प्रकारने कहा है उनमें ने सीमरे प्रव्यक्तिपके साम्यका कवन करनेके लिए आचार्यने ऐमा कहा है। उनका अर्च कहते हैं।

इन तराः मतार्गके ज्या वेग यागमको उत्पानिकाके साम उद्धृत करके ज्यारमान किया है।

प्रम नरह गत्कर्म हे पाय्येग प्राप्यको जरमानिकाके माथ जद्यृत करके ज्यार गान किया है। सत्कर्मके जाक्रम जनुयोगमें प्रीरमेन स्थामीने लिया है कि प्रन नारों ही बन्यनोपक्रमों हा अर्च जैमा संतक्रम-पाटु में कहा है बैमा ही कहना चाहिये। प्रम वाययमें आगत गतक्रम-पाटु पर प्रकाश टाउने हुए पिक्तामें लिया है—संतक्रम-पाटु कोन गा है? महाक्रमंत्रकृति-प्राभृतके नौप्रोस अनु-योगहारों में स्थाय अधिकार बंदना है। जमके सोलह अनुयोगहारों में सीये, एठे और गातवें अनुयोगहार प्रव्य-विधान, काल-विधान और भाव-विधान है। तथा महाक्रमंत्रकृति-प्राभृतका पाचवां अधिकार प्रकृति नामक है। जसमें चार अनुयोग हार है जसमें बाठों कर्मों के प्रकृति-सत्य, स्थिति-मत्य, अनुभाग सत्य और प्रदेश सत्यका कथन करके जत्तर प्रकृति सत्य, जत्तर स्थिति सत्य, जत्तर अनुभाग-सत्य और जत्तर प्रदेश-सत्यको सूचित किया है। इनको संत कम्मपाहुड कहते है। तथा मोहनीयकी सत्ताका कथन करनेवाला कसायपाहुड भी है। इस तरह धवलामें निर्दिष्ट सतक्रम-पाहुडका भी घुलासा पंजिकाकारने किया है।

१ सत कम्मपाहुट णाम कथ (द) मं ? महाकम्मपयिषाहुउस्स नाउवीसमिणयो।द्दारेसु विदियाहियारो वेदणा णाम । तस्स सोलम अणियोगद्दारेसु चउत्थ-छट्ठम सत्तमाणि- योगद्दाराणि दव्यकाल भावविद्याण णामधेयाणि । पुणो तहा मराकम्म पयडी-पाहुउस्स- पचमो पयडी णामिहियारो । तत्थ नत्तारि अणियोगद्दाराणि अट्ठ कम्माण पयि ट्रिटि; अणुभागप्पदेस सत्ताणि परूविय सन्तिद्वतर पयि हि्ठिदि-अणुभागप्पदेस- सत्तादो । एवाणि सत्त (सत ) कम्मपाहुउं जाम । मोर्टिनीय पहुच्च कसाय पाहुड पि होदि ।'—स० पं०, प० १८।

'एत्य चोदगो भणादि' 'ण एस दोसो' जैसे वाक्यो के द्वारा पिजकाकारने आवश्यकतानुसार यत्र-तत्र शका-समाधान भी किया है। और 'केइ एव भणित' तत्य एक्कुवदेसेण' 'अण्णेक्कुवदेसेण' जैसे पदो और वाक्योंके द्वारा विवक्षित चर्चाओंके सम्बन्धमें विभिन्न आचार्यों के मत दिये है। तथा उन मतोमें कौन ठीक है? इसका उत्तर भी घवलाकारकी तरह ही दिया है—'उपदेश प्राप्त करके दोनोमें से एकका निर्णय कर लेना चाहिए। एक जगह लिखा है—'इन दोनो उपदेशोमें कैसे वैशिष्ट्य नही है? नही जानता, उसे श्रुतकेवली जानते है। किन्तु मुझे बुद्धिसे ऐसा प्रतिभासित होता है '।

एक जगह लिखा है — 'ये परस्परमें विरोधी दो प्रकारका स्वामित्व क्यों कहा ? अभिप्रायान्तर बतलानेके लिए कहा है और फिर उस अभिप्रायान्तरको स्पष्ट भी किया है।

एक जगह लिखा दै कि—'भोगभूमिमें कदलीघात होता है एक मतसे ऐसा है। और भोगभूमिमें आयुका घात नहीं होता ऐसा कहनेवाले आचार्योंके मतसे पूर्वप्रकार है।' यहाँ भोगभूमिमें कदली-घात मरणवाला हमारे देखनेमें अन्यत्र नहीं आया सत्कर्मके उदयानियोगद्वारमें प्रदेशोदयके स्वामित्वका कथन करते हुए घवलाकारने लिखा है—'उत्कृष्ट क्वामित्वमें पाँचो सहननोका उत्कृष्ट प्रदेशोदय किसके होता है ? सयमासयम-गुणश्रेणि, सयम-गुणश्रेणि और अनन्तानुबन्धी विसयोजन गुणश्रेणि, इन तीनोको एकत्र करके स्थित सयतके जब पूर्वोक्त तीनो गुणश्रेणि शीर्प उदयको प्राप्त होते हैं तब पाँचो सहननोका उत्कृष्ट प्रदेशोदय होता है।'

१ 'तदो उनदेस लब्दूण दोण्हमेक्कदर णिण्णवो कायव्यो,'—स॰ प, पृ०४। २ पदेंसिं दोण्ह सुनदेसेसु कथ मिविसिट्ठिमिदि चेण्णेव जाणिज्जिदे, त सुदक्वेवली जाणिज्जिदि। किंतु पढमतर परूवणाए विदियतर परूवण अत्थविवरणमिदि मम मङ्गा पिडिभा-सिद् ।'—पृ०२४।

३ 'किमट्ठं दुप्पयार सामित्तमण्णोण विरोध परूविद ? अभिप्पायतरपयासणट्ठ परूवि-दत्तादो '---पृ० ८०।

४ 'मोगभूमीए कदली घातमिथ त्ति अभिष्पायेण । त चेद । पुणो मोग भूमीए आउगस्स घाद णित्थ त्ति भणताइरियाण अभिष्पाण्ण पुच्च ।'—पृ० ७८ ।

५, 'पचण्ह सहडणाण' उक्कस्स पदेसोदयो कस्स ? सजमासजम सजम अणताणुबधि वि-सयोजण गुणसेढीओ तिण्णि वि एगष्ट कादूण दि्ठदसजदस्स जाहे पुन्वत गुणसेढि सी-सयाणि तिण्णि वि उदयभागदाणि ताहे पचण्ह सहडगाण उक्कस्सो पदेसोदओ।'— ५० ३०१।

इसकी पंजिकामें लिखा दे है—'इससे पाँचो सहननो के उदयवाले जीवोंके दर्शनमोहको क्षपण करनेकी शक्ति नही है, ऐसा कथित होता है। तथा वज्रनाराच और नाराच सहननके उदयवाले जीवोंको भी उपशमश्रेणि चढना समव नहीं है यह भी इसमे ज्ञापित कर दिया। यदि ऐसा है तो पूर्वापर विरोध क्यो नहीं खाता? नहीं खाता, यह आचार्यों के अभिप्रायोका सूचक होनेसे ग्रन्थान्तर (मतान्तर) है। वह अभिप्राय' कहते है—इनका उदय पुद्गल-विपाकी है। वे पुद्गल जीवोंके रागद्धेपोंके उत्पादनमें निमित्तभूत शक्तिको उत्पन्न करते हैं। जैसे बाह्य पुद्गलोंके......वैसे उपशम श्रेणीमें रागद्धेपको उत्पन्न करानेमें समर्थ नहीं है। अत' उनके फलके अभावकी अपेक्षासे उपशमश्रेणिमें उनका उदय नहीं है, यह सूचित किया। अन्य ग्रन्थोंमें प्रदेश-निर्जरा मात्रकी विवक्षा करके उदय कहा है। अथवा वज्रनाराच और नाराच संहननवालोंके उपशमश्रेणि चढनेकी शक्ति नहीं है, ऐसा अभिप्राय कहना चाहिये।'

आगे एक जगह पुन इसी वातको दूसरे प्रसगसे इस प्रकार लिखा है— 'अन्तिम पाँच सहनन असंख्यात गुने हैं। दो प्रकारके सयम गुणघंणि शीर्प और उनसे गुणित अनन्तानुबन्धी विसंयोजन गुणघंणिशीर्प, इन तीनोको एकत्र करके नामकर्म सम्बन्धी अट्ठाईस अथवा तीस प्रकृतिक स्थानसे भाग देनेपर होता है। दर्शनमोहसपक-गुणघंणिका ग्रहण पयो नहीं किया? इन सहननोंके उदयसिंहत जीवोके दर्शनमोहको अपण करनेकी अन्ति नहीं है। इस अभिप्रायसे उसका ग्रहण नहीं किया। दूसरे और तीसरे सहननवालोकी उपशान्त-कपाय गुण श्रीणका ग्रहण क्यो नहीं किया? जिनके दर्शन मोहको क्षपण करनेकी शक्तिका अभाव है उनके उपशम श्रीणपर चढनेकी शक्तिके होनेका विरोध है इस अभि-प्रायसे नहीं किया। यदि ऐसा है तो अनन्तर ही बीती उदीरणास्थान प्रक्ष्मणामें विरोध क्यो नहीं आता? विरोध तो आता है किन्तु ग्रन्यान्तरका अभिप्राय

१. 'एदेण पचण्टं संटडणाणसुदश्ल्लाण पि उनसमसेडिचडण समव णित्य ति जाणाविद । जिद एवं [तो] पुन्वानरिनिरोही (हो) कि ण भने ? ण वा भने, गंथातर माइरियाणसिम् प्यायाण स्चयत्तादो । तं कथ ? अभिष्पाय उच्चदे—एदेति मुद्यो पोगल विवास करिदि । ते पोग्गला जीवाण रागदोत्तागसुष्पयागिणिमित सित्तसुष्पादयति । जहा बाहिर पोग्गलाणं सत्ते वियप्पो (?) तहा उनसमतेष्ठ ए राग-दोत्तसुष्पाद्यु ण सिक्ष् जिदि ति । तदो तप्फलाभ (भा) वावेक्ताए उदओ उनसम सेदिए णिय ति स्विद । उदरगरेस पदेसिणंज्जरामेत्त विविव्य भण्दि । अहवा उनसमतेष्ठि चटणमत्ती पदेति एदरगरेस पदेसिणंज्जरामेत्त विविक्तय भण्दि । अहवा उनसमतेष्ठि चटणमत्ती पदेति णित्य ति एदमभिष्पायमिद म (भा) विदन्त ॥'

जयधवला-टीका : २८९

होनेसे दोनोका ग्रहण करना चाहिये, ऐसा परिहार पहले ही कर दिया है।"

गोम्मटसार कर्मकाण्डके उदय प्रकरणमें नेमिचन्द्राचार्यने भूतविल तथा यतिवपम दोनो आचार्योंके मतसे जो प्रत्येक गुणस्थानमें उदयसे न्युच्छिन्न होनेवाली कर्म प्रकृतियाँ वतलायी हैं दोनो ही मतोके अनुसार उनमें वज्जनाराच सहनन और नाराच सहननका उदय ग्यारहवें उपशान्तकषाय गुणस्थान तक बतलाया है। अत पट्खण्डागम और कसायपाहुड दोनोंके मतोसे उक्त दोनो सहनन वाले जीव उपशम-श्रेणी चढ सकते है और जव उपशम-श्रेणी चढ सकते है तो दर्शनमोहनीयका क्षपण भी कर सकते है। अत पिजकाकारके द्वारा निर्दिष्ट उक्त मत इन दोनो ग्रन्थोका तो नही जान पडता । यह ग्रन्थान्तर कोई दूसरा ही होना चाहिये । श्वेताम्बर<sup>3</sup> सम्प्रदायमें यद्यपि उक्त दोनों मत मिलते हैं । किन्त वहमान्य मत यही है कि दूसरे तीसरे संहननवाले उपशमश्रेणि नही चढ सकते. दिगम्बर परम्पराको जो मत मान्य है उसका उल्लेख वहाँ मतान्तरके रूपमें किया गया है । किन्तू चन्द्रिपने पञ्चसग्रहकी किस्वोपज्ञ टीकामें केवल इसी मतको मान्य किया है कि दूसरे तीसरे सहननवाला उपशमश्रेणि चढ सकता है। उसीके दसरे टीकाकार मलयगिरि ने ग्रन्थकार चन्द्रिको मान्य मतका निर्देश 'अन्ये' कर के किया है और नहीं चढनेवालों के मत को मान्य स्थान दिया है। इसीसे यह प्रकट होता है कि सम्प्रदाय-मान्य मत यही है कि दूसरे तीसरे सहननवाले उप-

१. "पुणोवि अंतिम पनसहडणाणि असखेज्ज गुणाणि । जुढो ? दुविह सजमगुणसेढिसीसस-एणव्मिह्यमणताणुविध विसयोजयण गुणसेढिसीसयाणित्ति तिण्णिव एगट्ठ काळण णाम-कम्मसवधीण अट्ठावीसेण वा तीसेण वा भजिदमेत होदि ति । किमट्ठ दंसणमोहक्खवण गुणसेढीण वेप्पदे ? ण, त खवण(तक्खवण) सत्ती एदेसि संहंडणाण उदयसिहदजीवाण णित्थ ति अभिष्पयादो । विदिय-निदयमिदि दोण्ह सहडणाण उवसतकसायगुणसेढि कि ण गहिदा ? ण, दसणमोहक्खवणा सित्तिविरिहदाण उवसमसेढि चडणसत्तीण संभव विरोहो होदि ति अभिष्पायण । जिद एव (तो) अणंतपिदक्कत उदीरणट्ठाणपळ्वणाए ण मियूणेण (?) च विरोहो कि ण भवे ? होदि विरोहो, गथतराभिष्पाएण दोण्ह पि गहण कायव्य इदि पुव्य चेव परिहार दिण्णत्तादो ।''—स॰ प०, प० ७९ ।

२. 'सते वज्ज णारायणाराय' ॥२६९॥'—गो० क०

३ — 'अण्णे भणंति ति सयणो उनसमसेिंद पिडनिज्ज इत्ति'—िंस० चू०, पृ० ४९। 'अन्ये त्वाचार्या मृनते—आधसहननत्रयान्यतमसहननयुक्ता अप्युपशमश्रेणी प्रति-पद्यन्ते।' सप्त० टी० पृ० २३३।

<sup>&#</sup>x27;अपूर्वंकरण वादर स्क्ष्मीप शान्तेषु प्रत्येक त्रिंशदुदयो मवति, द्वासप्तित मङ्गा, यत-स्तेषु सहननत्रस्यैवोदयः। प०स ० स्वो० टी० ए० ३१८। अन्ये त्वाचार्या त्रुवते---आध-सहननत्रयान्यतम सहनन युक्ता अपि उपशमश्रीणि प्रतिपद्यन्ते, तन्मतेन मङ्गा द्विमप्तिति ।'---प० स०टी०, भा०२, प०३२५।

शम श्रेणि नही चढ सकते। पिजकारको भी यही मत मान्य प्रतीत होता है। रचनाकाल-

जैसा कि प्रारम्भमें लिखा है, पिजकाके इस अन्त'-निरीक्षणसे ऐसा प्रतीत होता है कि उसके रचियताको पट्खण्डागम सिद्धाग्तका तो अच्छा ज्ञान था ही, साथ ही सत्कर्ममें वीरसेनस्वामी के द्वारा सगृहीत किये गये शेष अनुयोगोका तथा कसायपाहुडका भी अच्छा ज्ञान था और उनकी लेखन शैली भी वीरसेन स्वामीसे निम्न स्तरकी नही थी। फिर भी उसे हम वीरसेनस्वामीकी समकक्षता तो नही ही दे सकते। हाँ, जयघवलाको पूर्ण करनेवाले जिनसेन की समकक्षता अवश्य दे सकते है। इससे ऐसा लगता है कि यह पंजिका वीरसेनके ही किसी शिष्य या प्रशिष्यके द्वारा रचित हो सकती है।

पंजिकामे उद्धरण भी दो तीनसे अधिक नही है। उनमें तीन गायाएँ तो कसायपाहुडकी है उनके साथमें 'कसायपाहुडगाथासुत्त' लिखा हुआ है। एक गाथा ऐसी है जो दिगंबर प्राकृत पचसंग्रह की है। अत इन उद्धरणोसे भी हमरे उक्त अनुमानको कोई बाधा नही आती है।

प्रक्रम अनुयोगके अंत में अल्प-बहुत्वका प्रतिपादन कर के वीरसेन स्वामीने 'एसोणिक्खेवाइरिय उवएसो' लिखकर उसे निक्षेपाचार्य उपदेश वतलाया है उसकी
पिजकामें पजीकारने लिखा है— 'स्थिति-अनुभागोमें प्रक्रमित कर्मद्रव्यका अल्पबहुत्व तो ग्रन्थ सिद्ध होनेसे सुगम है इसलिए उसका कथन न कर के स्थितिनिषेक
प्रति प्रक्रमित अनुभागका अल्पबहुत्व निक्षेपाचार्यने ऐसा कहा है।' और लिखकर निक्षेपाचार्यका कथन बतलाया है फिर उसकी उपपत्ति भी पिजकाकारने दी
है उनका यह सब प्रतिपादन दो पृष्ठसे भी अधिक है। अन्तमें लिखा है—
इसप्रकार स्थितिके अनुसार अनुभाग अनतगुण हीन रूपसे बघको प्राप्त होते है यह
निक्षेपाचार्यके वचन सिद्ध हुए' पश्चात् 'सेसाइरियाणमिम्पायेण' लिखकर शेष
आचार्योका अभिप्राय बतलाया है।' इससे प्रकट होता है कि वीरसेनस्वामीने
जिस निक्षेपाचार्यके उपदेशका उल्लेख किया है, पिजकाकार उसके उपदेशसे भी
अच्छी तरह सागोपाग परिचित थे। जगह-जगह पिजकामें अपने कथनके समर्थनमें

१. पु १५, पृ ४०।

२ 'पुओ द्विदि-अणुभागेसु पक्किमदकम्मदन्वस्स अप्पावहुग गंविसद्धः सुगमिवि तमरू विय पुणो ठिदिणिसेयप्पिड पक्किमगाणुभागस्सवाबहुगः णिक्सेवाइरियेण एव परूविदं'-

<sup>-</sup> स पः, पृ १४।

३. 'एव ठिदिअणुसारेण अखुभागा अणत गुणहीणसरूवेण वज्झंति ति णिनखेवाहरियवयण सिद्ध '—सं पं, पृ १७।

प्राचीन कर्मसाहित्य: २९१

'आर्ष' और 'आर्षवचन'का निर्देश किया गया। बातोसे भी हमारे उक्त अनुमान-का ही समर्थन होता है। वह व्यक्ति कौन हो सकता है, यद्यपि यह कहना शक्य नहीं है। किन्तु घवलाकी प्रशस्तिके अन्तमें एक गाथा इस प्रकार है—

> वोद्दणराय णरिंदे णरिंद चूडामणिम्हि भुजते। सिद्धतगथमित्थय गुरुपसाएण विगत्ता सा ॥९॥

यहाँ यह बतला देना उचित होगा कि घवला प्रशस्तिकी इससे पूर्वकी गाथाओं 'कित्तियमासे एसा टीका हु समाणिया घवला' लिखकर घवलाकी समाप्तिका काल और जगत्तुगदेवके राज्यमें घवलाकी समाप्तिका कथन किया जा चुका है। इसीसे उसके पश्चात् ही दूसरे राजाके राज्यका उल्लेख वडा अटपटा लगता है और उसकी सगित बैठानेके लिए यह कल्पना की जाती है। कि जगत्तु ग' के राज्यमें घवलाका प्रारम्भ हुआ और नरेन्द्रचूडामाणि वोइणराय (अमोघवर्ष प्र०) के राज्यमें उसकी समाप्ति हुई। किन्तु यह सव उक्त अन्तिम गाथाके आये हुए अतमें 'विगत्ता' शब्दपर घ्यान न देनेका फल है। 'विगत्ता' शब्द अशुद्ध प्रतीत होता है। 'वि' उपसर्ग पूर्वक कृत् घातुसे कृदतमें 'विगत्ता' बनता है। उसका अर्थ होता काटा हुआ या छिन्न उससे यहा कोई प्रयोजन नहीं है। अतः 'विगत्ता'के स्थानमें 'विअत्ता' पाठ शुद्ध प्रतीत होता है। उसका अर्थ होता है—व्यक्ता अर्थात् स्पष्ट की गयी। अत नरेन्द्रचूडामणि वोइणराय नरेन्द्रके राज्यकालमें घवला या उसके किसी अशको जिसने व्यक्त किया उसीके द्वारा यह पद्य रचा जान पहता है। और पीछसे वह मूल प्रशस्तिके अन्तमें जोड दिया गया है। इस तरहकी यह घटना नई नहीं है। ऐसे और भी उदाहरण मिलते है।

वीरसेनके शिष्य गुण भद्रके उत्तरपुराणकी अन्तिम प्रशस्तिमें गुणभद्र शिष्य लोकसेनकी प्रशिस्त गुड गयी है । जिनसेनके पार्श्वाम्युदयका निर्देश हरिवश-पुराण में है जो शक स० ७०५ रचा गयाथा और पार्श्वाम्युदय के अन्तमें अमोध-वर्षका उल्लेख है जो शक स० ७३५ के पश्चात् गद्दीपर बैठे। अत स्पष्ट है, कि अमोधवर्षके उल्लेखवाले पद्य उसमें पीछसे जोडे गये। इसी तरह धवलाकी

१. जै॰ सा॰ इ॰, पृ॰ १४७।

२. जै० सा० इ०, पृ० १४२ ।

३• 'या मिताभ्यु दये पाद्वीजिनेन्द्र गुणस्तुति । स्वामिनो जिनसेनस्य कीर्ति सकीर्ने यत्यसौ ।।४०॥ द० पु० १० प्र०।

४. 'इति विरचित मेतत् कान्यमावेष्ट्य मेघ वहुगुण मपदोषं कालिदास्य कान्यम् । मिलिनत परकान्य तिष्ठता दशशाह्व भुवनमवतु देव सर्वदाऽमोघवर्ष ।।'—पाश्वीव

प्रशस्तिकी उक्त गाथा भी पीछसे उसमें जोडी गयी जान पडती है। यदि वोद्दणराय यथार्थमें अमोधवर्प प्रथम है तो कहना होगा कि पिजकाकी रचना वीरसेनके सामने अथवा उनके स्वर्गवासके परचात् तत्काल ही हो गयी थी। जयधवलाकी अन्तिम प्रशस्तिमें वीरसेनके शिष्य जिनसेनने श्रीपाल, पद्मसेन, और देवसेन नाम के तीन विद्वानोका उल्लेख किया है। उनमेसे श्रीपालको तो उन्होंने अपनी टीका जयधवलाका सम्पालक कहा है ये तीनो उनके गुरुभाई जान पडते है सम्भवतया उन्हींमें से किसीने पिजकाका निर्माण किया हो।

# चतुर्थं अघ्याय

# अन्य कर्मसाहित्य

छन्खडागम, कसायपाहुड आदि मूल आगमग्रन्थोके अतिरिक्त कर्मविषयक अन्य प्राचीन साहित्य भी उपलब्ध है। यह साहित्य मूल आनुगमानुसारी है और इसका रचनाकाल विक्रमकी पाँचवी शताब्दीसे लेकर विक्रमकी नवम शताब्दीतक है। यद्यपि कर्म-विषयक मूल और टीका ग्रन्थों का निर्माण विक्रमकी १५ वी—१६वी शताब्दीतक होता रहा है। पर इस अध्यायमें प्राचीन कर्म-साहित्य का ही इति-वृत्त प्रस्तुत है। यहाँ पर कर्म-प्रकृति, वृहत्कर्म-प्रकृति, शतकचूणि, सित्तरी, कर्मस्तव और प्राकृत-पचसग्रह आदि ग्रन्थोपर विचार किया जारहा है।

कर्म-प्रकृति ग्रन्थको सर्वाधिक प्राचीन कहा जाता है। श्वेताम्बर सम्प्रदायमें इस ग्रन्थपर कई चूणि और टीकाएँ भी उपलब्ध है। इसमें सन्देह नही कि कर्म-प्रकृति प्राचीन ग्रन्थ है और इसका उपयोग दोनो ही परम्पराओं में होता रहा है। कर्मप्रकृति—

इस ग्रन्थमें ४७५ गाथाएँ है। प्राकृत चूिणके साथ मलयगिरिकी संस्कृत टीका भी उपलब्ध है। ग्रन्थपर एक अन्य टीका उपाच्याय यशोविजयजी ने भी लिखी है।

नाम—प्रन्थाकारने प्रन्थकी अन्तिम गाथामें कहा है कि मैंने कर्म-प्रकृतिसे इसका उद्धार किया है। किन्तु स्वय उन्होंने अपनी इस कृतिको कोई नाम नही दिया उसीपरसे इसग्रथका नाम कर्मप्रकृति प्रवर्तित हुआ जान पडता है। किंतु चूणि-कारने प्रथम गाथाकी उत्थानिकामें लिखा है कि विच्छिन्त-कर्मप्रकृति महाग्रन्थके अर्थका ज्ञान करानेके लिए आचार्यने सार्थक नामवाला 'कर्मप्रकृति-सग्रहणी' नामक प्रकरण रचा है। उससे ज्ञात होता है कि इस ग्रन्थ का नाम कर्मप्रकृति-सग्रहणी था। शतकचूणिमें उतथा सित्तरीचूणि इसी नामसे इसका निर्देश मिलता है।

१.— इय कम्मप्पअडीओ जहा सुय नीय मप्प मइण्णो नि । सोहियणा भोग कर्य कहनु वर दिट्टी वायनु ॥५६॥—कर्म प्र०, मत्ता० ।

२---'विच्छिन्न कम्मपयिवमहागंत्थत्य सेवोहणत्थ आरद्ध आयरिण्ण तग्गुणणामग कम्म-पयदी सगहणी णाम पगरण । क० प्र० चू० ।

३ — 'जहा सम्मपयर्डिमगणिए भिषयं तहा भणामि,'—पृ ४, एयाणि जहा सम्मपयिमगह णीय ,'—पृ. २६। 'एतासि अत्थो जहा सम्मपयंडि सगहणीए' —पृ० ४३।— २० चू०।

४.—'उन्बट्टणीविही जहा कम्मपयटी सगहणीए'—पृ० ६१। 'विमेसपवची जहा कम्म-

देवेन्द्रसूरिने अपने नवीन कर्मग्रन्थोकी स्वोपज्ञ टीकामे यद्यपि कर्मप्रकृतिके नामसे ही उसका उल्लेख किया है। तथापि एक स्थल पर कर्मप्रकृति-संग्रहणी नामसे ही उसका निर्देश किया है। अत ग्रन्थका प्राचीन नाम कर्मप्रकृति-सग्रहणी है। उसीका सक्षिप्त रूप कर्मप्रकृति है।

### वृहत्कर्म-प्रकृति---

नन्य कर्म-ग्रन्थाकार श्रीदेवेन्द्रसूरिने स्वीपज्ञ टीकामें एक स्थल पर वृहत्कर्मका निर्देश किया है। कर्म विपाक नामक प्रथम ग्रन्थकी सातवी गाथामें उन्होने श्रुत-ज्ञानके यद्यिप पर्याय पर्याय-समास, आदि वीस भेदोको गिनाया है। शतकचूणिमें भी विल्कुल ऐसी ही एक गाथा उद्धृत है जिसमें श्रुतज्ञानके ये वीस भेद गिनाये गये। एवेताम्वर सम्प्रदायमें श्रुतज्ञानके ये वीस भेद केवल कार्मिकोमें ही मिलते हैं, सैद्धान्तिक पक्ष इनसे भिन्न श्रुतज्ञानके चौदह भेद मानता है और वे ही भेद खेताम्वर साहित्यमें वहुतायतसे मिलते हैं। अस्तु, उक्त गाथा ७ की स्वोपज्ञ टीकामें श्रुतज्ञानके त्रीस भेदोको संक्षेपसे वतला कर लिखा है कि विस्तारसे जाननेके इच्छुक को 'वृहत्कर्मप्रकृति' अन्वेपण करना चाहिये।

वर्तमान कर्माप्रकृतिमें श्रुतज्ञानके बीस भेदोकी गन्य भी नही है तथा इस कर्माप्रकृतिका तो देवेन्द्रसूरिने कर्माप्रकृति नामसे ही उल्लेख किया है। अतः यह 'वृहत्कर्माप्रकृति' इस कर्माप्रकृतिसे भिन्न होनी चाहिये। उसकी भिन्नता और महत्ताकी सूचना करनेके लिए ही देवेन्द्रसूरिने उसके नामके साथ 'वृहत्' शब्द जोडा जान पडता है।

किन्तु विक्रमकी १३-१४वी शतीके ग्रन्थकारके द्वारा वृहत्कर्म-प्रकृतिका उल्लेख देखकर उसका आधार खोजते हुए हमें 'शतक' ग्रन्थकी मलधारी हेमचद विरिचत टीकामें इस तरहका उल्लेख मिला। उन्होने श्रुतज्ञानके बीस भेदोका सामान्य कथन करके विस्तारार्थीको 'वृहत्कमं चूणिका अन्वेषण<sup>3</sup> करनेकी प्रेरणा की है।

पयडीसगहणीए—पृ० ६३। 'अन्तर करणविट्टी जहा कम्मपयडीसग्रहणीण —पृ० ६४।—सित० चृ०।

१.—यदुक्त कर्मप्रकृति संग्रहण्याम्—आहारतित्थगहा भज्जति ।—शतक टीका० ए०११

२ — 'विस्तारार्थिना वृहत्कर्म प्रकृतिरन्वेषणीया —स० च० क०, पृ० १९ ।

३,—'एवमेते सक्षेपतः श्रुतज्ञानस्य विंशतिर्मेदा दर्शिता विस्ताराधिना तु वृहत्कर्मै-प्रकृतिं चूर्णिरन्वेषणीया।—शतक टी० गा० ३८।

मिलान करनेसे यह तो हमें स्पष्ट हो गया कि देवेन्द्रसूरिका उक्त कथन मलघारी जीकी टीकाका ऋणी है। किन्तु चूँ कि वर्तमान कर्मप्रकृतिकी तरह उसकी चूणिमें भी श्रुतज्ञानके वीस भेदोकी चर्चा नहीं है अत. या तो उन्होंने उसमें सशोधन करके 'वृहत्कर्म-प्रकृति' कर दिया या 'चूणि' शब्द लेखक वर्गरहके प्रमादसे छूट गया। अत हम नहीं कह सकते कि श्री हेमचन्द्रके उक्त उल्लेखका क्या आधार है और उसमें कहाँ तक तथ्य है।

यदि वृहत्कर्म-प्रकृतिसे मतलव अग्रायणीय पूर्वके अन्तर्गत कर्मप्रकृति प्राभृतसे हैं तो उसमें उक्त वीस भेदोका वर्णन अवश्य था, यह बात पट्खण्डागमसे स्पष्ट है क्योंकि उसके वेदनाखण्डमें श्रुतज्ञानावरणीय कर्मकी वीस प्रकृतियोको बतलाते हुए श्रुतज्ञानके बीस भेदोंका कथन किया है।

### कर्मप्रकृति

#### विषय परिचय-

कर्मप्रकृति की पहली पहली गाथामें सिद्धोको नमस्कार करते हुए ग्रन्थकारने आठो कर्मोंके आठ करणो तथा उदय और सत्त्वके कथन करनेकी प्रतिज्ञा की है। अत इस ग्रन्थमे क्रमसे वन्यनकरण, सक्रमकरण, उद्वर्तन, अपवर्तन, उदीरणाकरण, उपशमनाकरण, निधत्ति, निकचना, उदय और सत्त्व इन दस करणोका कथन है।

कर्मोंके आत्माके साथ वधनेकी क्रियाका नाम वधन-करण है । बन्धके दो कारण है योग और कपाय। अत प्रथम योगका कथन किया है। वीर्यान्तराय कर्मके क्षय अथवा क्षयोपशमसे वीर्यलब्धि होती है उस वीर्यलब्धि वीर्य होता। उसे ही योग कहते हैं। उसके द्वारा जीव औदारिक आदि शरीरोके योग्य पुद्गलोको ग्रहण कर के उन्हें औदारिक आदि शरीर रूप परिणमाता है। तथा श्वासोच्छ्वास, भाषा और मनके योग्य पुद्गलो को ग्रहण करके उन्हें श्वासोच्छ्वास आदि रूप परिणमाता है। योगका कथन दस अधिकारोके द्वारा किया गया है—अविभागप्रतिच्छेद-प्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पर्धकप्ररूपणा, अनन्तरप्ररूपणा, स्यानप्ररूपणा, अनन्तरोपनिधा, परम्परोपनिधा, वृद्धिप्ररूपणा, समयप्ररूपणा और अल्पवहुत्व-प्ररूपणा षट्खण्डागमके वेदना खण्डमें बारह अनुयोगद्वारोसे अनुभाग वन्धाध्यवसाय स्थानका कथन करते हुए उक्त कथन कर आये है उक्त दसो अधिकार उसीमें गिमत है अत उनका यहाँ पुन कथन करने से पिष्टपेषण हो होगा। कसायपाहुडके अनुभागविभिन्त और

१.-- पट्ख०, पु० १३, प० २६०।

कर्मप्रकृति, चूर्णि तथा दोनों टीकाओंके साथ है। सन् १९१७ में जैनधर्म प्रसारक सभा भावनगर से तथा सन् १९३७ में मुक्तावाई ज्ञान मन्दिर डमोइ (गुजरान)से प्रकाशित।

विशेषतया प्रदेशविभिक्त नामक अधिकारोके चूर्णिसूत्रोमें भी उक्त विषयोंकी चर्चा है।

गाथा १८-२० के द्वारा जीवके द्वारा ग्रहण योग्य और अग्रहणयोग्य वर्गणाओ-का निरूपण किया है षट्खण्डागमके वर्गणाखण्डके अन्तर्गत वन्धन अनुयोगद्वारमें इन वर्गणाओं का कथन आया है।

बन्ध योग्य वर्गणाओका कथन करनेके बाद वद्ध समयप्रवद्धका विभाग आठो मूलकर्मोंको उत्तर-प्रकृतियोमें किस प्रकारसे होता है इसका विवेचन किया है। चूर्णिकारने अपनी चूर्णिमें प्रत्येक उत्तर-प्रकृतिके विभागका कथन विस्तारसे किया है।

प्रदेशवन्य के बाद अनुभागवन्यका कथन है। चूणिकारने चूणिमें वे सब अपने अनुयोगद्वार कुछ व्यतिक्रमसे गिनाये हैं जो षट्खण्डागमके वेदनाखण्ड के अन्तर्गत वेदना-भाव-विधानका कथन करते हुए वतलाये हैं। कर्मप्रकृति में चूणि निर्दिष्ट क्रमानुसार कथन किया है। तत्पक्ष्मात् षट्खण्डागम के वेदनाभाव-विधानके अन्तर्गत जीव समुदाहारके अनुसार ही आठ अनुयोगोके द्वारा जीव समुदाहारका कथन है।

गाथा ६७ का व्याख्यान करते हुए चूणिकारने प्रत्येक प्रकृतिकी उत्कृष्ट और जघन्य स्थितिमें उत्कृष्ट और जघन्य अनुभागके अल्पबहुत्वका विचार विस्तारसे किया है। अन्तमें ुलिखा है—'आदि<sup>3</sup> अनादि प्रख्पणा, स्वामित्व, घातिसज्ञा, स्थानसज्ञा, शुभाशुभ-प्रख्पणा, बन्धप्रख्पणा, विपाकप्रख्पणाका कथन जैसा शतकमें कहा है वैसा कह लेना चाहिए।' तत्पश्चात् स्थितिबन्धका कथन किथा है। जो जीव स्थान चुलिकाके ही अनुष्ट्प है।

१ 'अनुभाग बन्धज्झवसाणस्स परूवणा कीरित । तस्स इमे अणुतोगद्दारा । त जहा-अविभागपिलज्जिद परूवणा, वग्गणपरूवणा, ( फड्डगपरूवणा), अतरपरूवणा, ठाणपरू-वणा, कडगपरूवणा, छट्ठाणुपरूवणा, हेट्ठाट्ठाण-परूवणा, समयपरूवणा, जवम-ज्यपरूवणा उयजुम्णपरूवणा, पञ्जवसाणपरूवणा, अप्पावहुगपरूवणित ।'

क० प्रव चू०, ए० ८५।

एतो अणुभागवधन्द्यवसाणट्ठाणदाए परूवणदाए तत्थं इमाणि बारस अणियोगद्दाराणि ।।१९७। अविभागपिडिच्छेद परूवणा, ट्ठाणपरूवणा, अतरपरूवणा कदयपरूवणा, ओजजुम्मपरूवणा, छट्ठाणपरूवणा, हेट्ठाट्ठाणपरूवणा, समयपरूवणा, विद्वपरूवणा जवमन्भपरूवणा पन्जवसाणपरूवणा अप्पावहुए ति ।।१९८।।—पट्ख, पु०१२ ए०८८ ।।

इदाणि सादि अणादि परूवणा, सामित्त घातिसन्ना ट्ठाणसन्ना सुभासुभपरूवणा वधतो विवागो य जहा सयगे तहा भाणियव्वा —क प्रिक्च पृ० २४६।

### वन्धनकरणमें १०२ गाथाएँ हैं।

एक कर्मप्रकृतिके दलिकोका सजातीय अन्य प्रकृतिरूप सक्रान्त होनेकी क्रिया-को सक्रमण कहते है। किन्तू जैसे मुल प्रकृतियोमें परस्परमें सक्रमण नहीं होता वैसे ही दर्शनमोहनीय और चारित्रमोहनीयमें परस्परमें सक्रमण नही होता और न आयु कर्मकी चार उत्तर प्रकृतियोमें परस्पर सक्रमण होता है। इस सक्रमण-के भी बन्धके चार भेदोकी तरह चार भेद है-प्रकृतिसक्रम, स्थितिसक्रम, अनुभागसक्रम और प्रदेशसक्रम । प्रकृतिसक्रमके भी दो मूल भेद है एकैक प्रकृति-संक्रम और प्रकृति-स्थान सक्रम । जब एक प्रकृति एक प्रकृतिमें सक्रान्त होती है तो उसे एकैक प्रकृति संक्रम कहते हैं। और जब बहुत-सी प्रकृतियों में परस्परमें सक्रमण होता है तो उसे प्रकृतिस्थान सक्रम कहते हैं। कसायपाहुडमें केवल मोह-नीय कर्मका ही कथन है, जब कि कर्मप्रकृतिमें आठो कर्मोके सम्बन्धमें कथन है। अत कसायपाहडके वन्यक महाधिकारके अन्तर्गत संक्रम नामक अधिकारकी २७ से ३९ नम्बर तककी तेरह गाथाएँ अनुक्रमसे कर्मप्रकृतिके सक्रम करण नामक अधिकारमें पायी जाती है । यह कहनेकी आवश्यकता नहीं कि ये गायाएँ मोहनीय कर्मके प्रकृति स्थानसक्रम से सम्बद्ध हैं। यहाँ हम तुलना के लिए दोनो ग्रन्थोसे उक्त गाथाओको उद्धृत कर देना उचित समझते हैं इससे दोनोमें जो पाठ भेद है वह भी स्पष्ट हो जायेगा।

> अट्ठावीस चलवीस सत्तरस सोलसेव पण्णरसा । एदे खलु मोत्तूण सेसाण संकमो होइ।।२७॥ क० पा० अट्ठ चलरियवीस सत्तरस सोलस च पन्नरस। विजय सकमट्ठाणाई होति तेवीसइ मोहे।।१०॥ क० प्र०

दोनो गायाओं में कहा है कि अट्टाईस, चौबीस, सतरह, सोलह और पन्द्रह प्रकृतिक स्थानोको छोडकर मोहनीय कर्मके शेष स्थानोमें जिनकी सख्या २३ है, सक्रमण होता है। दोनो गाथाओकी चूणियोमें कोई ऐसी उन्लेखनीय समानता नही है जिसपरसे कोई कल्पना की जा सके।

सोलसग बारसहुग वीस वीसं तिगादि गायिगा य ।

एदे खलु मोत्तूण सेसाणि पिडग्गहा होंति ॥२८॥ क पा॰
सोलस वारसगहुग वीसग तेवीस गाइगे छच्च ।
विजय मोहस्स पिडग्गहा उ अट्रारस हवति ॥११॥ क॰ प्र०।

दोनो गाथाओं के अर्थमें कोई अन्तर नहीं है। रेखाकित पाठ अशुद्ध प्रतीत होता है कर्मप्रकृतिका पाठ ठीक है। दोनोमें कहा है कि सोलह, बारह, आठ, बीस और तेईस आदि छै स्थानोको छोड कर घोष मोहनीयके पतद्ग्रह होते हैं। जिन

प्रकृति स्थानोमें कोई प्रकृति स्थान सक्रान्त होता है उन्हें पतद्ग्रह कहते है । कसायपाहुड गाथा न २९-३०-३१ में कर्म-प्रकृति गा० न० १२-१३-१४ में कोई अन्तर नहीं है, क्वचित् शब्दोका अन्तर है।

चोइसग दसग सत्तग अट्ठारसगे च णियम वावीसा । णियमा मणुस गईए विरदे मिस्से अविरदे य ॥ ३२॥ क० पा० चोइसग दसग सत्तग अट्ठारसगे य होइ वावीसा । णियमा मणुय गईए णियमा दिट्टीकए दुविहे ॥१५॥ क० प्र०

दोनो गायाओके चतुर्य चरणमें अन्तर होनेपर भी दोनोके अभिप्रायमें अन्तर नहीं है। ऊपर की गायामें बतलाया है कि चौदह, दस, सात और अट्ठारहमें बाईस प्रकृतियों का संक्रमण होता है। वह सक्रमण नियमसे मनुष्य गतिमें, और संयतासयत और अस्यत-सम्यग्दृष्टि गुणस्थानोमें होता है। कर्म प्रकृतिकी गाथामें गुणस्थानोंका निर्देश न करके यह निर्देश किया है कि यह बाईस प्रकृतिक स्थान नियमसे दर्शनमोहनीय की सम्यक्त और सम्यक्मिथ्यात्व रूप प्रकृतियोंका ही अस्तित्व होने पर होता है। किंतु कवायपाहुड निर्दिष्ट गुणस्थानोका कथन सभीको मान्य है। उसमें कोई मतभेद नहीं है।

तेरसय णवय सत्तय सत्तारस पणय एगवीसाए।
एगाधिगाए वीसाए सक्तमो छिष्प सम्मते ॥३३॥ क० पा०
तेरसग णवग सत्तग सत्तरसग पणग एक्कवीसासु।
एक्कावीसा संकमइ सुद्ध सासाण मीसेसु॥ १६॥ क० प्र०

यहाँ भी दोनोंके चतुर्थ चरणमें अन्तर है तथा अभिप्रायमें भी थोडा अतर है। दोनों में कहा है कि तेरह, नौ, सात, सतरह, पाँच और इक्कीस इन छै स्थानों में इक्कीस का संक्रमण होता है। कसायपाहुडमें कहा है कि यह सक्रमण सम्य-क्त्व गुण विशिष्ट गुणस्थानोमें ही होता है। कर्मप्रकृतिमें कहा है कि अविरत सम्यय्हृष्टि आदिमें तथा ससादन और मिश्र गुणस्थानमें होता है। उक्त गाथाकी व्याख्या करते हुए जयघवलामें सम्यक्त्व गुण विशिष्ट गुणस्थानोमें सासादनका तो ग्रहण किया है किन्तु सिश्र गुणस्थान का ग्रहण नही किया। इन गाथाओपर दोनो ग्रन्थोमें चूणियाँ नहीं है अतः कुछ विशेष कह सक्ना शक्य नहीं है।

एतो व्यवसेसा सजमम्हि उक्सावगे च खवगे च । वीसाय सकमदुगे छक्के पयाए च वोद्धव्वा ॥३४॥ क० पा० एत्तो।व्यविसेसा सकमंति उवसामगे व खवगे वा । उवसामगेसु वीसा य सत्तगे छक्क पणगे वा ॥१७॥ क० प्र० यहाँ भी दोनोक उत्तराद्धंमें अन्तर है और थोडा-सा मतभेद भी है। दोनोमें कहा है कि उक्तसे अविशष्ट प्रकृतिस्थान-सक्रम उपशमश्रेणि और क्षपकश्रेणिमें सक्रान्त होते हैं। किन्तु कसायपाहुडमें आगे कहा है कि वीसका सक्रम केवल छै और पाँच इन दो ही स्थानोमे होता है और कर्मप्रकृतिमें कहा है कि सात, छै और पाँचमें वीसका सक्रमण होता है। यह अन्तर है।

पचसु च ऊणवीसा अठ्ठारस चदुसु होति वोद्धव्वा । चोद्दस छसु पयडीसु य तेरसय छक्क पणगम्हि ।।३५॥ क० पा० पचसु एगुण वीसा अट्टारस पचगे च उक्के य । चोद्दस छसु पगडीसुं तेरसग छक्कपणगम्मि ।।१८॥ क० प्र०

यहाँ भी दोनोमें थोडा अन्तर है। कसायपाहुडके अनुसार १८ का सक्रमण चार प्रकृतियोमें होता है और कर्मप्रकृतिके अनुसार चार और पाँचमें होता है।

शेष चार गाथाओं में कोई अन्तर नहीं है। इस तरह संक्रमण प्रक्ररणमें १३ गाथाएँ ऐसी पायी, जाती है जो कसायपाहुड की है। इस प्रकरणकी गाथासख्याका प्रमाण एक सौ ग्यारह है।

सक्रम-करणके पश्चात् उद्वर्तना-अपवर्तनाकरणका कथन है। ये दोनो करण स्थिति और अनुभागसे सम्बन्ध रखते है। स्थिति और अनुभागके वढानेको उद्वर्तना और घटानेको अपवर्तना कहते हैं। उद्वर्तना तो बन्धकाल पर्यन्त ही होती है किन्तु अपवर्तना वन्धकालमें भी होती है जौर अबन्धकालमें भी होती है। दस गाथाओं द्वारा इन दोनो करणोंका कथन है।

पश्चात् उदीरणा-करण का कथन है। विशुद्ध अथवा सक्लेश परिणामोके द्वारा उदयाविल-बाह्य निषेकोको अपवर्तनाके द्वारा बलात् उदयाविलोमें ला कर उनका वेदन करनेको उदीरणा कहते हैं। जैसे आमोको तोडकर भूसे आदिमें दवाकर जल्दी पका कर खाते हैं। उसी तरह जो कर्मको अपने समयसे पहले भोग किया जाता है उसे उदीरणा कहते हैं। उसके भी चार भेद है—प्रकृति-उदीरणा, स्थिति-उदीरणा, अनुभाग-उदीरणा और प्रदेश-उदीरणा। प्रकृति-उदीरणा और प्रकृतिस्थान-उदीरणाका कथन करते हुए उनके स्वामियोका कथन किया है कि अमुक-प्रकृतिकी उदीरणा कौन करता है। इसी प्रकार स्थिति-उदीरणा आदिका भी कथन किया है। इस प्रकरण की गाथा सख्या ८९ है।

उपरामना-करण का कथन करते हुए इन अधिकारोके द्वारा उसका कथन किया है—प्रथमोपराम सम्यक्तवकी उत्पादना, देश विरित्त की प्राप्ति, अनन्ता-नुबन्धी काषाय का विसयोजन, दर्शनमोहकी क्षपणा, दर्शनमोहकी उपरामना, चारित्रमोहकी उपरामना।

पहली गाथाके द्वारा उपशामनाके दो भेद वतलाये है—करणोपशामना और अकरणोपशामना । अकरणोपशामनाका दूसरा नाम अनुदीर्णोपशमना भी है। (यथा प्रवृत्त, अध प्रवृत्त), अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण रूप परिणामोके द्वारा जो कर्मोका उपशम किया जाता है उसे तो करणोपशमना कहते हैं। और इन करणोके विना जो उपशमना होती है उसे अकरणोपशमना कहते हैं। वैसे उपशमनाके दो भेद है—देशोपशमना और सर्वीपशमना। उक्त दो भेद देशोपशमनाके ही है। (सर्वीपशमना तो उक्त करणो के द्वारा ही होती है)। उपशमनाके उक्त दो भेद करके कर्म-प्रकृतिकारने अकरणोपशमनाके अनुयोगधरोंको नमस्कार किया है। चूणिकारने उसका व्याख्यान करते हुए लिखा है कि अकरणोपशमनाका अनुयोग विच्छिन्त हो गया। अत. उसको नही जानने वाले कर्म-प्रकृतिकारने उसके जानने वाले आचार्यको नमस्कार किया है।

दूसरी गाथामें कहा है कि सर्वोपाशमनाके दो नाम है—गुणोपशमना और प्रशस्तोपशमना। देशापशमनाके भी दो नाम हैं अगुणोपशमना और अप्रशस्तोपश्मना। सर्वोपशमना केवल मोहनीय कर्मकी ही होती है। इस प्रकरणमें भी चार गाथाए ऐसी है जो कसायपाहुडमें भी पायी जाती है। कर्मप्रकृतिमें उनका नम्बर-२३, २४, २५, २६ है। और ये गाथाएं कसायपाहुडके दर्शन मोहोपशमना नामक अधिकारके अन्तमें आती है। चारमें से अन्तकी दो में तो कोई अतर नहीं है। प्रारम्भकी दो में अन्तर है उसमेंसे भी भी दूसरीमें केवल शब्दोका व्यक्तिकम है। हा, पहलीमें उल्लेखनीय अन्तर है। कर्म-प्रकृति (उपशमना) की गाथा इस प्रकार है—

सम्मत्त पढम लम्भो सन्वोवसमा तहा विगिट्टो य । छालिगसेसा पर आसाण कोइ गच्छेज्जा ॥२३॥

इसमें बतलाया है कि औपशमिक सम्यक्त्व की प्रथम प्राप्ति मोहनीय कर्मकें सर्वोपशमसे होती है तथा प्रथम स्थितिकी अपेक्षा उसके अन्तर्मु हुर्त कालका प्रमाण बडा होता है। जब उस सम्यक्त्वके कालमें कमसे कम एक समय और अधिकसे अधिक छैं आवली काल शेष रहता है तो कोई कोई जीव गिर कर सासादन गुण-स्थानके चले जाते हैं और वहासे पुन मिथ्यात्वमें आ जाते हैं।

यह गाथा कसायपाहुडमें इस प्रकार पायी जाती है— सम्मत्त पढम लभी सन्वोपसमेण तह वियट्टेण । भजियन्वो य अभिक्ख सन्वोवसमेण देसेण ॥१००॥

 <sup>&#</sup>x27;सा अकरणीपसामणा ताते अणुओगो वोछिन्नो, तो त अजाण तो आयरिओ जाणतस्स नमोक्कार करेति' कर्म प्र उप , गा. १ च.

अन्य कर्मसाहित्य : ३०१

इस गाथाके भी पूर्वार्द्धमें वतलाया है कि औपशमिक सम्यक्त्वका प्रथम लाभ मोहनीयके सर्वोपशमसे होता है। किन्तु आगे 'वियट्टेण' का अर्थ भिन्न किया है, यद्यपि पिपट्ट और 'विगिट्ट' शब्दोमें वैसा भेद प्रतीत नही होता। जयधवला-कारने उसका अर्थ किया है—'जो मिथ्यात्वमें जा कर बहुत काल बीतने पर पुन सम्यक्त्वको प्राप्त करता है वह भी सर्वोपशमसे ही प्राप्त करता है।' और जो सम्यक्त्वसे च्युत होकर जल्दी पुन सम्यक्त्वके अभिमुख होता है वह सर्वोपशमसे अथवा देशोपशमसे सम्यक्त्वको प्राप्त करता है।

कर्म-प्रकृतिके उपशमना-करणकी २६ वी गाथा और कसायपाहुङकी १०५वी गायामें कोई अन्तर नहीं है किन्तु दोनोके टीकाकारोके अर्थमें अन्तर है गाथा इस प्रकार है—

सम्मामिच्छिद्दिही सागारे वा तहा अणागारे। अह वजणोग्गहम्मि य सागारे होई नायन्वो।।२६।।

कषायपाहुडमें सागारे और 'अणागारे' के स्थानमें 'सागारो' और 'अणागारो पाठ है। कर्म प्रकृतिकी चूणिमें पूर्वार्यका अर्थ किया है—'सम्यग्मिष्यादृष्टि या तो साकार उपयोगमें वर्तमान होता है अथवा अनाकार उपयोगमें वर्तमान होता है। 'जयघवलाके अनुसार अर्थ है—सम्यग्मिष्यादृष्टि साकारोपयोगी होता है अथवा अनाकारोपयोगी होता है। दोनो अर्थोमें कोई अन्तर नही है। किन्तु उत्तरार्थके अर्थ में अन्तर है—

कर्म प्रकृति चूणिमें अर्थ किया है-

'यदि साकार उपयोगमें वर्तमान होता है' तो व्यजनावग्रहमें होता है अर्था-वग्रहमें नही । क्योंकि सशयज्ञानी अव्यवत-ज्ञानी होता है ।' और जयधवलामें अर्थ किया है—'वजणोग्गहम्मि दु' यदि विचार पूर्वक अर्थ ग्रहण करनेकी अवस्थामें होता है तो सकारोपयोगी होता है ।

इन गाथाओ पर कसायपाहुडमें चूणि सूत्र नही है। कसायपाहुड और कर्मप्रकृति दोनोको दर्शन-मोहोपशमना नामक प्रकरण उक्त गाथाके साथ समाप्त हो जाता है और उसके पश्चात् कर्मप्रकृतिमें चारित्रमोहकी उपशमनाका कथन है। इसमें ७४ गाथाएँ है अन्तमें २-३ गाथाओ द्वारा निघत्ति और निकाचनाका कथन है।

आठो करणो का कथन समाप्त होने के पश्चात् कर्मों के उदय का प्रकरण प्रारम्भ होता है। उत्कृष्ट प्रदेशोदयके स्वामी का कथन करने से पूर्व दो गाथाओ

 <sup>&#</sup>x27;सम्मतुष्पत्ति सावयविरएसजोयणा विणासे य । दसणमोह क्खंगे कसाय उवसामग्रवसते ॥८॥

के द्वारा ग्यारह गुण-श्रेणिया गिनायी है। ये गुण-श्रेणिया जैन सिद्धान्तमें दोनो परम्पराक्षों में अति प्रसिद्ध है। षटखण्डागम्के वेदना-खण्डमें भी दो गाथाओं के द्वारा ग्यारह गुणश्रेणिया गिनायी है। दोनो ग्रन्थों की गाथाओं तो शब्दभेद हैं ही, आश्रय में भी किंक्चित अन्तर है। कर्मप्रकृतिमें 'जिणे दुविहें' पाठ है। चूणिमें उसका अर्थ सयोग-केवली और अयोग-केवली किया है। किन्तु षट्-खण्डागम में केवल 'जिणेय' पाठ है। और गाथाओं का विवरण करने वाले षट्खण्डागम के सूत्रों में जिनसे केवल अध प्रवृत्त-केवली और योग निरोध करने वाला सयोग-केवली लिया है। अयोग-केवलीको नहीं लिया।

तत्त्वार्थसूत्र के नौवें अध्यायमें भी ये गुण श्रेणिया गिनायी है। और दिगम्बर तथा व्वेताम्बर दोनो परम्पराओं के टीकाकारोने जिनसे सामान्य जिन ही लिया है और इस तरह वहा उनकी सख्या दस ही, है ग्यारह नही।

उदय-प्रकरणमें कर्मों के उदय का वर्णन है। कर्मों के फल देने को उदय कहते है। उदय के पश्चात् सत्ता का कथन है। किन स्थानोमें किन-किन कर्म प्रकृतियों का सत्त्व रहता है इसका विस्तारसे कथन है। उदय और सत्व दोनों के प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश की अपेक्षा चार,चार भेद कर के उनके जघन्य और उत्कृष्ट भेदों के स्वामियों का कथन किया है। प्रदेश सत्कर्ममें योग-स्थान और स्पर्धकों का निर्देश करके भूयस्कार, अल्पतर, अवस्थित और अवक्तव्य भेदों का कथन है।

कर्म प्रकृति के इन प्रकरणोमें क्रमसे १०२ + १११ + १० + ८९ + ७१ + ३- + ३२ + ५७ = ४७५ गाथाए है।

### कर्ता--

इसमें तो सन्देह नही कि कर्म-प्रकृति एक प्राचीन ग्रन्थ है और उसकी प्राकृति चूणि भी प्राचीन प्रतीत होती है। किन्तु इन दोनो के रचियताओं का नाम ज्ञात नहीं है और इसीलिए उनके रचनाकाल का भी कोई निश्चित समय

खनगे य खीणमोहे जिणे य दुविहे असखगुणसेढी । उदओ तब्बिनरीओ कालो सखेन्जगुण सेढी ।।९।। कर्मप्र०, उदय सम्मत्तु प्पत्ती विय सावय विरदे अणत कम्म से । दसणमोह क्खनए कसाय उनसामए य उनसते ।।७।। खनए य रवीणमोहे जिणे य णियमा भने अमखेन्जा । तीब्बिनरीदो कालो सखेन्ज गुण य सेढीओ ।।८।।' पट्स० पु० १२, ५०, ७८। 'समग्दृष्टि श्रावक विरता नन्त वियोजक दर्शन मोह क्षपकोपश्चमकोपश्चान्त मोहक्षपक चीणमोह जिना. क्रमशोऽसल्येयगुण निर्जरा ।।४५॥' तत्त्वा० स्रु०।

निर्घारित नहीं है। परम्पराके आधार पर कर्म-प्रकृति को शिवशर्म सूरि की कृति माना जाता है।

मुक्तावाई ज्ञानमन्दिरसे प्रकाशित कर्म-प्रकृति की संस्कृत प्रस्तावना में लिखा है कि पूर्वंघर भगवान थी शिवशर्म सूरिने कर्म-प्रकृति नामक मूलप्रन्थ को रचा था। इतिहास का अभाव होनेसे इनका समय अभी तक निश्चित नहीं ही सका। इनके गुरु कौन थे और ये कितने पूर्वोंके धारी थे यह भी निश्चित नहीं है। तथापि नन्दी-सूनके आदि पाठ को देखनेसे यह निश्चय किया जाता है कि ये आगमोद्धारक देविंघगणिके पूर्ववर्ती थे। ऐसी संभावना है कि ये दशपूर्वघर थे।"

जैन साहित्य का इतिहास (पृ० १३९)में लिखा है कि शिव शर्म सूरि नामके एक महान आचार्य हो गये हैं। उनका समय अनिश्चित है। उन्होंने ४७५ गाथाओं में कर्म-प्रकृति नामक ग्रन्थ दृष्टिवादके अन्तर्गत दूसरे पूर्व में से उद्धार कर रचा है। अतः उनका समय वि स० ५००के आस पास रखा जा सकता है।

कल्पसूत्रस्थस्थिवरावली, नन्दीसूत्रस्थस्थिवरावली आदि किसी प्राचीन पट्टावली में हमें शिवशमें सूरि नाम देखने को नहीं मिला। चूणिकार को भी यह ज्ञात नहीं था कि इस कर्म-प्रकृति के रचियता कौन हैं क्योंकि उन्होंने भी ग्रन्थकार का नाम नहीं दिया। चूणिकारकी तरह १२-१३ वी शताब्दीके टीकाकर मल्यगिरिने भी यह नहीं लिखा कि कर्म-प्रकृति के कर्ता असुक नामके आचार्य है। हाँ, १८ वी शताब्दीके दूसरे टीकाकार यशोविजय ने कर्म-प्रकृति की प्रथम गाथा की उत्थानिकामें शिवशमें सूरि का नाम दिया है। अतः उनके सामने कोई आधार अवश्य होना चाहिये जिसके आधार पर उन्होंने कर्मप्रकृतिको शिवशमें सूरि की कृति बतलाया। खोजने पर देवेन्द्रसूरि रचित नवीन कर्म-प्रकृती को स्वोपज टीका में कर्म-प्रकृति का उद्धरण देते हुए उसे शिवशमें सूरि रचित लिखा है। तथा उसी में एक स्थान पर शिवशमें सूरि रचित शतक का उद्धरण दिया है।

कर्म-प्रकृतिकार ने कर्मप्रकृति की रचना करनेसे पहले शतक नामका भी एक ग्रन्थ रचा था वह कर्म-प्रकृतिसे ही ज्ञात होता है। अत देवेन्द्रसूरिके उल्लेखके अनुसार इन दोनोके रचियता शिवशर्म सूरि थे। देवेन्द्र सूरि का समय १३-१४ वी शताब्दी है और मलयगिरि का समय १२-१३ वी शताब्दी है। दोनोमें एक शताब्दी का अन्तराल है फिर भी मलयगिरि जैसे बहुश्रुत टीकाकार ने कर्म-प्रकृति की अपनी टीकामें उसके रचयिता शिवशर्म सूरिके

१. 'यदाह शिवशर्म स्रिवर कर्मप्रकृती—स. च क., ए. १३७। २ यदुक्त' शिवशम स्रिपाद शतके'—स. च. क., ए. ७९।

नामका उल्लेख क्यो नहीं किया ? इस विचारवश खोज करने पर देवेन्द्रसूरिके इस उल्लेखका आधार शतकचूणिमें मिला । शतकचूणिमें लिखा है कि इस शतक नामके ग्रन्थको शब्द, तर्क, न्याय और कर्मप्रकृति सिद्धान्तके शाता, अनेक वादोमें विजय प्राप्त करनेवाले शिवशर्मा नामक आचार्यने रचा। अत चूणिसे यह प्रकट होता है कि शतक और कर्मप्रकृतिके रचियता शिवशर्म सूरि थे। किन्तु शतकचूणिके इस उल्लेखका आधार क्या है, यह हम नहीं जान सके। कर्मप्रकृति-चूणिको तरह हो शतक-चूणिके कर्ताका तथा उसका रचनाकाल भी अनिर्णीत है। किन्तु दोनो चूणियोकी शैली आदिकी तुलनासे यह स्पष्ट है कि दोनोके कर्ता भिन्न-भिन्न है तथा कर्म-प्रकृतिकी चूणिसे शतक चूणिवादमें रची गयी है।

### समय--

यह शिवशर्मसूरि कब हुए इसके जाननेका कोई प्रामाणिक आधार उपलब्ध नहीं है। जो कुछ है वह उनके दोनो ग्रन्थ ही है। कर्मप्रकृतिकी उपान्त्य गायामें उन्होंने कहा कि—'इस प्रकार मुझ अल्पबुद्धिने भी जैसा सुना वैसा कर्मप्रकृतिसे उद्धृत किया। जो कुछ स्खलित कथन किया हो, उसे दृष्टिवादके ज्ञाता शुद्ध कर के कहे।'

चू कि कर्मप्रकृति-प्राभृत दृष्टिवादके अन्तर्गत द्वितीय पूर्वका अश था और श्वेताम्बर सम्प्रदायके अनुसार भगवान् महावीरके निर्वाणसे एक हजार वर्ष तक दृष्टिवाद रहा। अत कर्म-प्रकृतिके रचियता शिवशर्म सूरिका समय वि० स० ५०० के लगभग अनुमान किया जाता है।

प॰ हीरालालजी शास्त्रीने कसायपाहुड सूत्रकी अपनी प्रस्तावनामें लिखा है कि वर्तमान कर्मप्रकृति वही कर्मप्रकृति है जिसका निर्देश यतिवृषमने अपने चूणिस्त्रोमें किया है। कसायपाहुडके चारित्रमोहकी उपशमना नामक अधिकारमें 'उवसाम-णा कदि विधा' इस गाथाशका व्याख्यान करते हुए कहा है कि 'उपशामनाकें

१ 'केण कयं ? ति शब्दतर्कं न्याय प्रकरण कर्मप्रकृति सिद्धान्त विजाणएण अयोगवायसमा-लद्धविजएण सिवसम्मायरियणामधेज्जेण कय।'—शत० चृ० पृ० १।

२. 'इय कम्मपगडीओ जहा सुय नीयमप्पमइणावि। णोहियणा भोगकयं कह तु वरदिटि्ठ-वायन् ॥५६॥
—कर्म प्र० सता०।

उवसामणा किंदि विधा ति उवसामणा दुविद्दा करणोवसामणा च अकरणोव सामणा च । जा सअकरणोवसामणा तिस्से दुवे नामधेयाणि अकरणोवसामणा ति वि अणु-दिण्णोवसामणा ति वि । एसा कम्मपवादे । जा साकरणोवसामणा सा दुविद्दा ति वि देसकरणोवसामणा ति वि । सव्वकरणोवसामणाए देसकरणोवसामाणाए दुवे णामिण देसकरणोवसामणाए ति वि अप्पसत्य उत्रसामणा ति वि । एसा कम्मपयडीस ।

दो भेद है—करणोपशामना और अकरणोपशामना। अकरणोपशामनाके दो नाम है— अकरणोपशामना और अनुदीर्णोपशामना। अकरणोपशामनाका कथन कर्म-प्रवाद में है। करणोपशामनाके भी दो भेद हैं—देशकरणोपशामना और सर्वकरणोप-शामना। देशकरणोपशामनाके दो नाम है—देशकरणोपशामना और अप्रशस्तो-पशामना। इसका कथन कर्म-प्रकृतिमें है।'

इस सूत्रको व्याख्या करते हुए जयघवलाकारने लिखा है कि द्वितीय पूर्वके पञ्चम वस्तु अधिकारसे प्रतिबद्ध चतुर्थ प्राभृतका नाम कम्मपयडी है। उसमें इस देशकरणोपशामनाका विस्तारसे कथन है। शायद यह शका की जाये कि कर्मप्रकृति प्राभृत तो एक है उसका यहाँ 'कम्मपयडीसु' इस बहुवचन रूपसे निर्देश क्यो किया ?' तो उसका समाधान है कि 'यद्यपि कर्मप्रकृति-प्राभृत एक है किन्तु उसके अन्तर्गत कृति, वेदना, आदि अनेक अवान्तर अधिकार है, उनकी विवक्षासे बहु-वचनका निर्देश करनेमें कोई विरोध नहीं है।'

जयघवलाकारके इस स्पष्ट निर्देशके सामने शास्त्रीजीके उक्त कथनको कैसे मान्य किया जा सकता है। फिर जिस देसकरणोपशामनाके लिए कर्मप्रकृतिका निर्देश यितवृषभने किया है, प्रस्तुत कर्मप्रकृतिमें उसका केवल ६ (६६-७१) गाथा- क्षोमें उल्लेख मात्र है। उनसे पहली गाथामें तो देशकरणोपशामनाके भेद वतलाये हैं। दो में उसके स्वामियोका निर्देश है तथा एक गाथामें प्रकृति उपशामनाका, एकमें स्थिति-उपशामनाका और एकमें अनुभाग और प्रदेश-उपशामनाका जरलेख है। अत अकरणोपशमनाके लिए कर्मप्रवाद नामक अष्टम पूर्वका निर्देश करनेवाले यितवृषभ जैसे कसायपाहुडके वेत्ता विद्वान् देशकरणोपशामनाके लिए इस कर्मप्रकृतिका निर्देश नही कर सकते। प्रस्तुत कर्मप्रकृति अवश्य ही उनके उत्तरकालको रचना होनी चाहिए। फिर जैसा प्रारम्भमें लिख आये है इस कर्मप्रकृतिके सिवाय एक बृहत्कर्म-प्रकृति भो थी। चूणिकारने शायद उसी कम्मपयडी महाग्रथ सम्भवत्या अग्रायणी पूर्वके चतुथ वस्तु अधिकारके अन्तर्गत कर्मप्रकृति-प्राभृत ही हो सकता है। जैसा कि जयघवलाकारका मत है। अत उसीका निर्देश यितवृषभने अपने चूणिस्त्रीमें किया हो सकता है।

१. 'कम्मपयडीओ णाम विदिय पुक्व प चम वत्थुपवद्धो चजत्थो पाहुड सण्णिदो अहियार अत्थि। तत्थेसा देसकरणोवसामणा दट्ठव्वा, सर्वित्थरमेदिस्से तत्थ पवधेण पर्व्वद- त्तादो। कथमेत्थ एगस्स कम्मपयाडिपाहुडस्स 'कम्मपयडिसु' ति वहुवयणिगाद्देसो ति णासकणिङ्ज; एककस्सविदि तस्स कदि, वेदणा अवातराहियार मेदावेक्लाए वहुवयण- णिद्देसाविरोहादो।'—ज० थ० प्रे० का. पृ० ६५६७-६८।

नन्दिस्त्रकी स्थविरावलीमें नागहस्तीको कर्मप्रकृति प्रधान वतलाया है उसकी लेकर शास्त्रीजीने लिखा है, जब यतिवृपभके गुरु कम्मपयडीके प्रधान व्याख्या-ताओं में थे तो यतिवृषभके सामने तो उसका होना स्वत सिद्ध है ? वात ठीक है, किन्तु जब यतिवृषभके सामने वर्तमान कर्म-प्रकृति थी तो नागहस्ती भी सभवतः उसीके प्रधान व्याख्याता होगे । और ऐसी दशामें वर्तमान कर्मप्रकृति नागहस्तीसे भी पूर्वरिचत होनी चाहिये ? किन्तु यह सब निराघार कल्पना है । ज्ञास्त्रीजीने कसायपाहुडके चूर्णिसूत्रो और कर्मप्रकृतिकी कतिपय गाथाओको उद्घृत करके यह प्रमाणित करनेकी चेप्टा की है कि वर्तमान कर्मप्रकृतिके आधारपर ही चूर्णसूत्र रचे गये है। किन्तु शास्त्रीजीने जितने तुलनात्मक उद्धरण दोनो ग्रन्थोसे दिये है, वे सब निष्प्राण है, विलक उनके देखनेमे तो यही अधिक सभव प्रतीत होता है कि चूणिसूत्रकारने कर्मप्रकृतिका अनुसरण नही किया विलक कर्मप्रकृतिके रचिवताने कसायपाहुडके चूणिसूत्रोका अनुसरण किया है। यह सत्य शास्त्रीजीकी लेखनीसे भी प्रकट हुए विना नही रहा है। दर्शनमोह उपशामकके परिणाम, योग, उपयोग और लेक्यादिका वर्णन करनेवाले चूणिसुत्रोको उद्धत करके शास्त्रीजीने लिखा है-'इन सव सूत्रोंकी तुलना कम्मपयडीकी निम्न गाथासे कीजिये और देखिये कि किस खुवीके साथ सर्व सूत्रोके अर्थका एक ही गाथाम समावेश किया गया है ? (पू० ३५) चूणिसूत्र और कर्मप्रकृति-चूणि---

कसायपाहुडके चूणिसूत्रोमें और कर्मप्रकृतिकी चूणिमें यत्र तत्र कुछ साम्य प्रतीत होता है किंतु गहराईसे अवलोकन करने पर चूणिसूत्रोकी जैलीका कर्मप्रकृति की चूणिमें आभास नही मिलता। चूणिसूत्रोमें कसायपाहुडकी गाथाओं व्याख्यानके लिए विभाषा और पदच्छेदकी जो जैली अपनायी गयी है यहाँ उसका अभाव है। कर्मप्रकृतिकी चूणि तो एक टोका प्रकारकी व्याख्या है जिसमें गाथाके अर्थको स्पष्ट करनेका प्रयत्न किया है। और उस परसे यह भ्रम होता है कि दोनों चूणियाँ एक ही की कृति है, किन्तु वात वास्तव में ऐसी नही है। दोनोंमें जैलीभेद और भाषाभेद तो है हो, सैद्धान्तिक भेद भी परिलक्षित होता है।

१॰ नीचे हम तुलनाके लिए शास्त्रीजीके उद्धरणोंगसे एक उद्धरण देते हैं—'ज पदेसगमणणपयिं णिज्जदे, जत्तो पयहीदो त पदेसगा णिज्जदि तिस्से पयटीए सो पदेससकमो ।
पदेण अट्ठपदेण तत्थ पचिवहो सकमो, त जहा, उन्बेलणसकमो, विज्ञादसकमो, अद्धापवत्तराकमो, गुणसकमो, सन्वराकमो च ।' (क. पा. स्., पृ० ३६७ ।
इन चुणिस्त्रोंका मिलान कम्मपयश्रीको निम्न गाथासे कीजिए—

ज दिलयमण्णपगः णिङ्जह सो सकमो पएसस्स । उञ्चलणो विज्ञाओ, अहापवत्तो गुणो सन्वो ॥६०॥—ऋर्मप्र.

उदीरणा प्रकरणमें कर्मप्रकृति-चूणिमें उत्तरप्रकृतिके १५८ भेद बतलाये हैं। उदीरणा प्रकृतियोकी सख्या अभेद विवक्षा से १२२ मानी गयी है। और भेद विवक्षासे १४८। औदारिकि, आदि शरीरोके सयोगी भग पन्द्रह होते हैं और उनको शामिल कर लेनेसे १५८ प्रकृतियाँ हो जाती है। गोमट्टसार कर्मकाण्ड में उक्त सयोगी भग गिनाये अवश्य है और नामकर्मकी सत्व-प्रकृतियोको गिनाते हुए ९३ या १०३ लिखकर उन्हें सम्मिलित भी किया है किन्तु सत्त्व-प्रकृतियोको सख्या १४८ ही वतलायी है।

कर्मप्रकृतिके टीकाकार उपाध्याय यशोविजय ने अपनी टीकामें इसपर लिखा है कि यद्यपि उदय प्रकृतियोकी संख्याके तुल्य ही उदीरणा प्रकृतियोकी संख्या होती है और इसलिए कर्मस्तव-टीका आदिमें उनकी सख्या १२२ वतलायी है और यहाँ १५८ वतलायी है। तथापि एकसी वाईस में वन्धनादिकी पृथक् विवक्षा नहीं की है और १५८ में पृथक् विवक्षा की है इसलिए कोई दोष नहीं है। फिर भी १५८ सख्यामें भी मान्यता-मेद तो रहा ही है। मलयगिरि ने गर्गिष आदिके मतमें १५८ प्रकृति संख्या होनेका निर्देश किया है।

२. कर्मप्रकृति <sup>4</sup>में क्षपक-श्रेणोमें क्षीणकषाय गुणस्थानमें निद्रा और प्रचलाका उदय नहीं माना है। तदनुसार चूणिमें भी लिखा है। इस बातको लेकर श्वेताम्बर सम्प्रदायमें मतभेद पाया जाता है। िकन्तु दिगम्बर धर्मके भूतबिल और यित-वृषभ दोनो ही उक्त गुणस्थानोमें िनद्रा और प्रचलाका उदय मानते हैं। गो० पक्मिकाण्डमें उदय व्युच्छित्तिमें जो दोनो क्षाचार्योके मत दिये हैं, उससे यह स्पष्ट है। िकन्तु इतना सुनिश्चित जान पडता है िक कर्मप्रकृतिकी चूणि बनानेवालेके सामने यितवृषभके चूणिसूत्र अवश्य थे और उसने कही-कहीपर तो उनका शब्दश: अनुकरण किया है। उदाहरणके लिए हम उपशामनाका भाग उद्धृत करते हैं—

'उवसामणा दुविहाकरणोवसामणा अकरणोवसामणा च । जा सा अकरणोव-सामणा तिस्से दुवे णामधेयणि अकरणोवसामणा ति वि अणुदिण्णोवसामणा

१. 'उत्तरपातिउदीरणा अर्ठावण्णुत्तरसतमेदा'—क प्र. चू. ।

२ 'यचण्युदीरणायामुदयसमकश्चतया प्रकृतीना द्वाविंश शत कर्मस्तवटीकादाबुक्तम्, इह तु अष्टपञ्चाशं शतं, तथापि तत्र वन्धनादीना पृथग् न विवक्षा, इह तु पृथग् विवक्षेति न दोप । —कर्म प्र., जदी.,पृ०

३. गर्गाषे प्रभृतिमते च वन्धन पञ्चदशकग्रहणादण्टपञ्चाश शतम् ।'--क प्र. टी, पृ०८।

४. 'निद्दापयलाण खीणरागखनो परिच्चज्ज ॥१८॥' 'खीणकसाय खनगखीणकसाय-खनगे मोत्तुण तेसु उदओ णित्थ ति ।—कर्म प्र, चू, उदी. । ५ कर्मका०, गा०।

त्ति वि । एसा कम्मपवादे । जा सा करणीवसामणा सा दुविहा-देसकरणीवसामणा त्ति वि सन्वकरणीवसामणा ति वि । देमकरणीवसामणाए दुवे णामाणि-देस-करणोवसामणा ति वि अप्पसत्थीवमामणा ति वि । एमा कम्मपयद्दीसु । जा सा सन्वकरणीवसामणा तिस्से वि दुवे णामाणि—सन्वकरणोवसामणा ति वि पसत्थकरणीवसामणा ति वि । एदाए एत्य पथद ।'—क० पा० सु०, पृ० ७०७-७०८ ।

'करणकयाऽकरणा वि य दुविहा उवसामणत्य वि इयाए। अकरण अणुइन्नाए अणुओगधरे पहिवयामि ॥१॥

(चू०) 'करणकय' त्ति—करणोवसणा, 'अकरणकय' त्ति अकरणोवसामणा दुविहा उवसामणत्य । 'विश्ति-याए अकरणअणु इन्नाए'त्ति—वितिया अकरणोपसमणा तीसे दुवे नामधिज्जाणि—अकरणोपनमणा अणुदिन्नोपसमणा य, ताते अकरणोप-समणाते 'अणुओगघरे पणिवयामि' त्ति कि भणिय होति ? करण क्रिया, ताए विणा जा उवसामणा अकरणोवसामणा, गिरिनदीपापाणवट्टससारत्थस्स जीवस्स वेदनादिभिः कारणैक्पशातता भवति, सो अकरणोवसामणा, ताते अणुओगो वोच्छिन्नो, तो त अजाणतो आयारिओ जाणतस्स नमोक्कार करेति । करणुपसमणाते अहिगारोत्य ॥१॥' क० प्र० ।

चूणिसूत्रमें उपशामनाके दो भेंद किये हैं। करणोपशामना और अकरणोप-शामना। अकरणोपशामनाके दो नाम है—अकरणोपशामना और अनुदीर्णोपशा मना। इसका कथन कर्मप्रवादमें वतलाया है।

कर्मप्रकृतिमें भी उक्त भेद करके अकरण-उपशामनाके ज्ञाताओं ने नस्कार किया है। उसकी चूणिमें लिखा है कि अकरणोपशामनाका अनुयोग नष्ट हो गया, इसलिए उसको न जाननेवाले कर्मप्रकृतिकार उसके ज्ञाताओं ने नस्कार करते है।

आचार्य यतिवृषभ उसके विच्छेदकी घोषणा न करके कर्मप्रवाद नामक आठवें पूर्वमें उसका कथन होनेका निर्देश करते हैं। किन्तु कर्मप्रकृतिकार उसके ज्ञाताको नमस्कार करते हैं। और उनके चूणिकार कहते हैं कि कर्मप्रकृतिकारको उसका ज्ञान नहीं था क्योंकि वह विच्छिन्न हो चुका था। इन दो प्रकारके कथनोसे दोनो चूणियोके कर्ता एक नहीं हो सकते।

इसके सिवाय दोनो चूिणयोमें जो भाषा-भेद पाया जाता है वह भी दोनोकी भिन्नकर्तृकताको ही प्रकट करता है। दिगम्बर घर्मकी मुख्य प्राचीन साहित्यिक भाषा शौरसेनी है। किन्तु इस भाषाका रूप कुछ विशेषताओको लिये हुए होनेसे उसे जैन-शौरसेनी कहते हैं। श्वेताम्बर आगम सूत्रो के भाष्य चूिण आदिकी भाषा महाराष्ट्री प्राकृत हैं । किन्तु उसमे भी कुछ अपनी विशेषताएँ है जिसके कारण उसे जैन-महाराष्ट्री कहा जाता है। दोनोका अन्तर दोनो चूर्णियोमें परि-लक्षित होता है। प० हीरालालजीका कहना है कि कर्मप्रकृति चूर्णिकी भाषा परिवर्तित की गयी है। इसके लिए उन्होने मुद्रित कर्मप्रकृति चूर्णिसे तथा कर्म-प्रकृतिके टीकाकार मलयागिरि एव यशोविजय उपाघ्यायको टीकाओमें उद्घृत चूर्ण-वाक्योको तुलनाके लिए दिया है । यथा--नाम पगडीतो = णाम पगईको । इम तरहके परिवर्तन अर्धमागधी और जैन-महाराष्ट्रीके ही अनुरूप है, शौरसेनी-के नहीं । यतिवृषभके चूर्णि सूत्रोमें सर्वत्र 'पयडी' शब्द ही मिलता है। अर्घ-मागधीके अनेक लक्षण जैन-महाराष्ट्रीमें भी पाये जाते है और जैन-महाराष्ट्रीमें भी परिवर्तन हुए है 'क' के स्थानमें ग, तथा शब्द के आदि और मध्यमें भी 'ण' की तरह 'न', ये अर्घमागधीके लक्षण जैन-महाराष्ट्रीमें भी पाये जाते है। अनेक स्थलों में महाराष्ट्रीकी अपेक्षा शौरसेनीका संस्कृतके साथ पार्थक्य कम और साद्दय अधिक है, यह बात कर्मप्रकृति-चूणि और कसायपाहुड-चूणिसूत्रोको देखनेसे स्पष्ट हो जाती है। अत टीकाकारोकी टीकाओमें उद्घृत चूणिवाक्योमें मूलचूणिसे जो कुछ अन्तर पाया जाता है वह इस वात का सूचक है कि टीकाकारोके द्वारा उद्भृत वाक्यो पर तत्कालीन प्रभाव है।

अत कर्मप्रकृति चूणि यतिवृषभकी कृति नहीं है। प्रत्युत यदि कर्म प्रकृतिके रचियताने ही उसकी चूणि भी रची हो तो कोई असभाव्य वात नहीं है क्यों कि चूणिकारने कई स्थानोपर बन्धशतकका निर्देश इस रूपमें किया है कि उससे उक्त सन्देहकी पृष्टि होती है। उदाहरण के लिए, उदीरणा प्रकरणकी गाथा ४७ के भगनाण सेससम का व्याख्यान करते हुए चूणिमें कहा है। 'ये सब बन्धशतकमें कहा है फिर भी असमोहके लिए यहाँ उसका कथन किया है।' यह बात चूणिकार ने चूणिमें किये गये कथनके सम्बन्धमें कही है।

चूणिके मूलकार रचित होनेमें यह आपित की जा सकती है कि चूणिकारने प्रथम गाथाकी उत्थानिकामें 'आयिरियेण' पदके द्वारा 'आचार्यने रची' ऐसा लिखा है। किन्तु हम देखते है कि पचसग्रहकारने अपनी स्वोपन्न पचसग्रहटीकामें अपना उल्लेख अन्यपुरुषके रूपमें अथवा सूत्रकारके रूपमें किया है। हम इस सम्बन्धमें विशेष जोर डालनेकी स्थितिमें नहीं है फिर भी हम अपने सन्देहको विद्वान् अन्वेषकों सामने रखना उचित समझते है। हमारा विश्वास है कि कसायपाइड और

१ 'एए वधसतगे भणिया तहा वि असमोहत्थ उल्लोइया—क० प्र० चू०।

२ 'अतोत्यमिप न हि न शिष्ट अत इष्टदेवतानमस्कारपूर्वंक प्रवृत्तवान्'—पञ्च०, स०गा १ की उत्थानिका 'भावना स्त्रकार एव करिष्यति'—'एतदेव स्वस्वामित्व भावयति', 'एतदेव वृत्तिकारो भावयति', -पंचस०।

त्ति वि । एसा कम्मपवादे । जा सा करणोवसामणा सा दुविहा-देसकरणोवसा-मणा त्ति वि सव्वकरणोवसामणा त्ति वि । देसकरणोवसामणाए दुवे णामाणि-देस-करणोवसामणा त्ति वि अप्पसत्थोवसामणा त्ति वि । एसा कम्मपयडीसु । जा सा सन्वकरणोवसामणा तिस्से वि दुवे णामाणि—सन्वकरणोवसामणा त्ति वि पसत्थकरणोवसामणा त्ति वि । एदाए एत्थ पयद ।'—क० पा० सु०, पृ० ७०७-७०८ ।

> 'करणकयाऽकरणा वि य दुविहा उवसामणत्थ वि इयाए। अकरण अणुइन्नाए अणुओगधरे पडिवयामि ॥१॥

(चू०) 'करणकय' त्ति—करणोवसणा, 'अकरणकय' ति अकरणोवसामणा दुविहा उवसामणत्य । 'विति-याए अकरणावसणा इन्नाए'ति-वितिया अकरणोपसमणा तीसे दुवे नामधिज्जाणि—अकरणोपसमणा अणुदिन्नोपसमणा य, ताते अकरणोपसमणाते 'अणुओगघरे पणिवयामि' त्ति कि भणिय होति ? करण क्रिया, ताए विणा जा उवसामणा अकरणोवसामणा, गिरिनदीपापाणवट्टससारत्थस्स जीवस्स वेदनादिभि कारणैद्दशातता भवति, सो अकरणोवसामणा, ताते अणुओगो वोच्छिन्नो, तो त अजाणतो आयारिओ जाणतस्स नमोक्कार करेति । करणुपसमणाते अहिगारोत्थ ॥१॥' क० प्र० ।

चूणिसूत्रमें उपशामनाके दो भेंद किये है। करणोपशामना और अकरणोप-शामना। अकरणोपशामनाके दो नाम है—अकरणोपशामना और अनुदीर्णोपशा मना। इसका कथन कर्मप्रवादमें वतलाया है।

कर्मप्रकृतिमें भी उक्त भेद करके अकरण-उपशामनाके ज्ञाताओको नमस्कार किया है। उसकी चूर्णिमें लिखा है कि अकरणोपशामनाका अनुयोग नष्ट हो गया, इसलिए उसको न जाननेवाले कर्मप्रकृतिकार उसके ज्ञाताओको नमस्कार करते हैं।

आचार्य यतिवृषभ उसके विच्छेदकी घोषणा न करके कर्मप्रवाद नामक आठवें पूर्वमें उसका कथन होनेका निर्देश करते हैं। किन्तु कर्मप्रकृतिकार उसके ज्ञाताको नमस्कार करते हैं। और उनके चूर्णिकार कहते हैं कि कर्मप्रकृतिकारको उसका ज्ञान नहीं था क्योंकि वह विच्छिन्न हो चुका था। इन दो प्रकारके कथनोंसे दोनो चूर्णियोके कर्ता एक नहीं हो सकते।

इसके सिवाय दोनो चूर्णियोमें जो भाषा-भेद पाया जाता है वह भी दोनोकी भिन्नकर्तृकताको ही प्रकट करता है। दिगम्बर घर्मकी मुख्य प्राचीन साहित्यिक भाषा शौरसेनी है। किन्तु इस भाषाका रूप कुछ विशेषताओको लिये हुए होनेसे उसे जैन-शौरसेनी कहते है। क्वेताम्बर आगम सूत्रो के भाष्य चूर्णि आदिकी हाराष्ट्री प्राकृत हैं । किन्तु उसमें भी कुछ अपनी विशेषताएँ है जिसके से जैन-महाराष्ट्री कहा जाता है। दोनोका अन्तर दोनो चूर्णियोमें परि-होता है। प० हीरालालजीका कहना है कि कर्मप्रकृति चूर्णिकी भाषा त की गयी है। इसके लिए उन्होने मुद्रित कर्मप्रकृति चूर्णिसे तथा कर्म-टीकाकार मलयागिरि एव यशोविजय उपाघ्यायको टीकाओमें उद्घृत क्योको तुलनाके लिए दिया है । यथा—नाम पगडीतो = णाम पगईको । हके परिवर्तन अर्घमागघी और जैन-महाराष्ट्रीके ही अनुरूप है, शौरसेनी-। यतिवृषभके चूर्णि सूत्रोमें सर्वत्र 'पयडी' शब्द ही मिलता है। अर्घh अनेक लक्षण जैन-महाराष्ट्रोमें भी पाये जाते है और जैन-महाराष्ट्रीमें वर्तन हुए है 'क' के स्थानमें ग, तथा शब्द के आदि और मध्यमें भी 'ण' र् 'न', ये अर्घमागघीके लक्षण जैन-महाराष्ट्रीमें भी पाये जाते हैं। अनेक स्थलो राष्ट्रीकी अपेक्षा शीरसेनीका सस्कृतके साथ पार्थक्य कम और सादृश्य अधिक वात कर्मप्रकृति-चूर्णि और कसायपाहुड-चूर्णिसूत्रोको देखनेसे स्पष्ट हो है। अत टीकाकारोकी टीकाओमें उद्घृत चूणिवाक्योमें मूलचूर्णिसे जो कुछ पाया जाता है वह इस वात का सूचक है कि टीकाकारोके द्वारा उद्धृत पर तत्कालीन प्रभाव है।

ति कर्मप्रकृति चूणि यतिवृषभकी कृति नहीं हैं। प्रत्युत यदि कर्म प्रकृतिके ताने ही उसकी चूणि भी रची हो तो कोई असभाव्य वात नहीं हैं क्यों कि । रने कई स्थानोपर बन्धशतकका निर्देश इस रूपमें किया हैं कि उससे उक्त हो पृष्टि होती हैं। उदाहरण के लिए, उदीरणा प्रकरणकी गाथा '४७ के ।ण सेससम' का व्याख्यान करते हुए चूणिमें कहा है। 'ये सब बन्धशतकर्में एकिर भी असमोहके लिए यहाँ उसका कथन किया है।'यह बात चूणिकार । 'में किये गये कथनके सम्बन्धमें कही है।

वृणिके मूलकार रिचत होनेमें यह आपित्त की जा सकती है कि चूणिकारने गाथाकी उत्थानिकामें 'आयिरियेण' पदके द्वारा 'आचार्यने रची' ऐसा लिखा केन्तु हम देखते है कि पचसग्रहकारने अपनी स्वोपज्ञ पचसग्रहटीकामें अपना अन्यपुरुषके रूपमें अथवा सूत्रकारके रूपमें किया है। हम इस सम्वन्धमें जोर डालनेकी स्थितिमें नही है फिर भी हम अपने सन्देहको विद्वान् अन्वेक सामने रखना उचित समझते हैं। हमारा विश्वास है कि कसायपाहुड और

रए बधसतगे मणिया तहा वि असमोहत्य उल्लोइया—क० प्र० चू० । अतोत्यमपि न हि न शिष्ट अत इष्टदेवतानमस्कारपूर्वेक प्रवृत्तवान्'—पञ्च०, स०गा १ ती उत्थानिका 'आवना स्त्रकार एव करिष्यति'—'एतदेव स्वस्वामित्व भावयति', एतदेव वृत्तिकारो भावयति',–पंचस० ।

यतिवृषभ के चूर्णिस्त्र कर्मप्रकृति तथा उसकी चूर्णिके रचियताके सामने थे। चूर्णिका समय—

चूणिके कर्ताकी तरह चूणिका समय भी अनिश्चित है। जिस तरह जिनभद्र गणिके द्वारा कर्मप्रकृतिका उल्लेख मिलता है उसी तरह उसकी चूणिका उल्लेख नहीं मिलता अत. जिनभद्रके सामने कर्मप्रकृतिकी चूणि उपस्थित थी या नहीं, यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता। किन्तु जिनभद्रगणिके विशेषावश्यक-भाष्यका उद्धरण अपनी पचसग्रह टीकामें देनेवाले चन्द्रिष महत्तरके सम्मुख पच-संग्रहका कर्मप्रकृति विभाग रचते समय कर्मप्रकृति की ही तरह उसकी चूणि भी उपस्थित थी, यह निश्चित है। चूणिमें एक गाथा उद्घृत है जिसमें योग के नामान्तर दिये हैं। यह गाथा पचसग्रह के मूलमें सम्मिलत कर ली गयी है। यह गाथा आवश्यक चूणिमें भी है किन्तु उसके मूलस्थानका पता नही लग सका। गाथा अवश्य ही प्राचीन होनी चाहिये। एक और गाथा क० चूणिमें उद्घृत है जो कुन्कुन्दके समयसार की ८०वी गाथा है, यह समयसार से ही उद्घृत की गयी होनी चाहिये; क्योंकि समयसारमें कोई गाथा ऐसी नही है जिसे सग्रह गाथा कहा जा सके। अत कर्मप्रकृति चूणिकी रचना समयसारके पश्चात् हुई है। कुन्दकुन्दका समय ईसाकी प्रथम शताब्दी है। कर्मप्रकृति ही जब उसके शताब्दियो पश्चात् रची गयी है तब चूणिका तो कहना ही क्या है।

चूणिमें एक गद्याश और भी उद्घृत है—'सुट्ठु वि मेहसमुदए होइ' यहाँ 'चदसूराण' (क० प्र० उदी० गा० ४८) यह अश नन्दीसूत्र ४३ में पाया जाता है। यद्यपि वाक्य नन्दीसूत्रमें भी कहीसे लिया गया प्रतीत होता है। तथापि अनेक बातो का ज्यान रखते हुए यही सम्भव प्रतीत होता है कि चूणिकारने उसे नन्दी-सूत्रसे लिया है। नन्दीसूत्र वलभी-वाचनाके समय (वि० स० ५१३)की रचना माना जाता है। अत चूणिको उसके पश्चात्की रचना मानना चाहिए। इसे भी चूणिको पूर्वाविध ही समझना चाहिए।

शतक-लघुचूणिके अवलोकनसे प्रकट होता है कि उसके कर्ताके सामने कर्म-चूणि थी। उसका कर्ता भी पचसग्रहकार चन्द्रिण महत्तरको माना जाता है और

१ 'जोगो विरिय थामो उच्छ्राह परक्कमो तहा चिट्ठा । सत्ती सामत्थ त्ति य जोगस्स भवति पज्जाया ॥१॥'—क० प्र०, चू० (वध० ) गा० ३ ।

२. पञ्चस०, कर्मप्र०, गा०४।

३ 'जीवपरिणामहेतो(त्) कम्मत्ता पोग्गला परिणमन्ति । पोग्गलकम्मणिमित्त जीवो वि तहेव परिणमित ॥'—कर्म प्र०, चू०, सक्रक गा० १ ।

४ जै० सा० ६• (गु०), पृ १४३।

पचसग्रहके दूसरे भाग कर्मप्रकृतिमें चूणिका पर्याप्त उपयोग किया गया है अतः कर्म चूणि उसमे पूर्व रची जा चुकी थी। चन्द्रिंव महत्तर का समय भी निश्चित नहीं है। किन्तु उन्होंने पचसग्रहकी अपनी टीका में विशे भाष्य से उद्घरण दिया है। कतः वे विक्रमकी सातवी शती से पहले नहीं हुए यह निश्चित है। उनकी उत्तराधि अभो अनिश्चित है। फिर भी इतना निश्चित है कि वे बारहवी शतीसे पहले हुए है क्योंकि मलयगिरि की वृत्तिके अनुसार तो चूणिकी रचनाका समय वि० स० ५५०-७५० के मध्यमें जानना चाहिए। शतक कर्मग्रन्थ (श्वे०)—

कर्मप्रकृतिमें तथा उसकी चूणिमें शतक नामक ग्रन्थका उल्लेख पाया जाता है। जिससे प्रकट होता है कि कर्मप्रकृतिकारने कर्म-प्रकृतिकी रचना करनेसे पूर्व एक शतक नामक ग्रन्थ भी रचा था। कर्म प्रकृतिके वन्चन करण को अन्तिम गाथामें कहा है कि—''इस प्रकार 'वन्चशतक' के साथ बन्चन-करणका कथन करने पर बन्ध-विधानका ज्ञान सुखपूर्वक शीघ्र होता है।' चूणिकारने चूणिमें कहा है कि शतकको बन्ध-शतक कहा है। मलयगिरिने अपनी टीकामें लिखा है कि इससे शतक और कर्म-प्रकृतिकी एककर्तृकताका आवेदन किया है।

चूणिकारने तो अपनी चूणिमें अनेक स्थलो पर शतकका निर्देश किया है। उदाहरणके लिए कर्मप्रकृतिके उदीरणाकरण में अनुभागोदीरणाका कथन करते हुए कर्मप्रकृतिकारने कहा है कि 'अनुभाग-उदीरणामें सज्ञा, शुभ, अशुभ तथा विपाकका कथन अनुभागवधमें जैसा कहा है वैसा जानना, जो विशेष है वह कहते है। उसकी चूणिमें गाथाका व्याख्यान करते हुए चूणिकारने कहा है कि 'बन्ध-शतकके अनुभागवन्धमें जैसा कहा है वैसा ही कहना चाहिए। अत यह बात निर्विचाद है कि कर्मप्रकृतिका बडा भाई शतक नामक ग्रन्थ है।

#### विषय परिचय-

दूसरी और तीसरी गाथामें वर्णनीय विषयोंका निर्देश करते हुए ग्रन्थकारने

१ 'सन्त्रस्स केवलिस्स वि जुगव दो नित्य उवओगा। (वि भा. गा ३०९६)।

<sup>---</sup>प० स० टी० गा॰ ८।

१ 'एव वधणकरणे परूविए सह हि वधसयगेण । वधविहाणाहिगमो सुहमिमगतु लहु होह ।।१०२।। चू०— 'एतिम वधकरणेसयगेणा सह परूविते 'वन्धसतग'ति सतगमेव भण्णति । टी०— 'एतेन किल शतक कर्मप्रकृत्योरेककर् कता आवेदिता द्रष्टच्या ।'—क० प्र० वन्ध०, पृ० २०३ ।

३ 'अणुभागुदीस्णाण सन्ना य सुभा-सुभा विवागी य । अणुभागवन्ध भणिया नाणत्त पच्चया चेमे ॥४३॥ चू०----'अणुभागवन्ध भणिया' त्ति---वधसयगस्स अणुभागवन्धे भणिया तहेव, भाणियव्वा ।'----क० प्र० उदी० पृ ० ६३ ।

# ३१२ : जैनसाहित्यका इतिहास

कहा है—'जिन जीवस्थानो और गुणस्थानोमें जितने उपयोग और योग होते हैं उन्हें कहे वन्धके चार प्रत्यय है—मिध्यात्व, असयम, कपाय और योग । इनमेंसे किस गुणस्थानमें कितने प्रत्यय होते हैं यह कहेंगे। ज्ञानावरणादि बाठो कमोंके वन्धके विशेप कारणोका कथन करेंगे। जिनगुणस्थानोमे जितने वधस्थान उदयस्थान और उदीरणा स्थान होते हैं उनका तथा उनके सयोगका कथन करेंगे। अन्तमें सक्षेपसे वन्धविधानका कथन करेंगे।

उक्त विषयसूचीके अनुसार कथन करते हुए ग्रन्थकारने सबसे प्रथम गाथा ४-५ में चौदह जीवस्थानोको कहा है। गाथा ६ में चौदह जीव समासोमें उपयोग (ज्ञानोपयोग-दर्शनोपयोग) का कथन किया है। गाथा ७ में योगका कथन है। गाथा ९ में चौदह गुणस्थानोके नाम गिनाये है। चूर्णिकारने अपनी चूर्णिमें अनेक गाथाए उद्घृत करके गुणस्थानोका स्वरूप समझाया है।

गाथा १०में केवल गतिमार्गणामें गुणस्यानोका निर्देश किया है। किन्तू चुणिमें चौदहो मार्गणाओमें गुणस्थानोका कथन सक्षेपसे किया है। गाथा ११ में गुण-स्थानोमें उपयोगका कथन किया है। गाथा १२-१३ में गुणस्थानोमें योगका कथन है। यद्यपि गाथा १२ में ही योगका कथन हो जाता है। किन्तु १३ वी गाथा मतान्तरकी सूचक है। उसके सवन्धमें चूर्णिकारने लिखा है कि किन्ही आचार्योके मतसे देशविरत और प्रमत्त-सयत गुणस्थानमें वैक्रियिक काययोग होता है उनके मतसे ऐसा पाठ है। शतककी ये दोनो गाथाएं चन्द्रिपकृत पंचसग्रहकी गाथा (अ०-१-१८ )की स्वोपज्ञ वृत्तिमें इसी क्रमसे उद्घृत है। गाथा १४-१५में गुणस्थानोमें वन्घके प्रत्ययोका कथन है। गाथा १६-२६तक आठो कर्मोके वन्घके विशेष कारण बतलाये है, जो तत्त्वार्थसूत्रके छठे अघ्यायके अन्तमें भी बतलाये गये है। किन्तु दर्शन-मोहनीय कर्मके बन्ध-कारणोमें मौलिक अन्तर है । तत्त्वार्थसूत्र'में 'केवली श्रुत,सघ, घर्म और देवोके अवर्णवादको दर्शन मोहनीयके वन्धका कारण बतलाया है। और शतक<sup>2</sup>में अरिहन्त, सिद्ध, चैत्य, तप, श्रुत, गुरु, साधु और सघकी प्रत्यनीकताको बधका कारण वतलाया है। गाथा २७ से ३७ तक आठो कर्मोंके बन्चस्थानो, उदयस्थानो और उदीरणास्थानो तथा उनके सयोगका कथन है। तत्पश्चात् प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, अनुभाग वन्ध और प्रदेशबन्धका कथन है।

शतक नामक एक ग्रन्थ, जिसे प्राचीन कर्मग्रन्थ कहा जाता है, चूणि,भाष्य और

१ केविलिश्रतस्थभर्मदेववणंवादो दर्शनमोहस्य ।। त स् अ ६ ।

२. अरहतसिद्द चेइय तघसुय गुरु साधु सघ पड्णीओ। वधह दसण्मोह अणत सारिओजेत ।।१८।।-५। तक

टीकाके साथ छपकर प्रकाशित हो चुका है। उसके दो संस्करण हमारे सामने है। एकमें शतक साथ चूणि भी मुद्रित है। इसपर श्रीशतक प्रकरण नाम मुद्रित है। दूसरे संस्करणमें शतक साथ मलधारी हेमचन्द्र रचित टीका तथा चक्र क्वराचार्य विरचित भाष्य मुद्रित है। चूणि टीका उमें उसे कर्म-प्रकृतिकार शिव-शर्म सूरिकी रचना बतलाया है। अत यह मानना होगा कि कर्मप्रकृति और उसकी चूणिमें जिस शतक अथवा बन्ध-शतकका निर्देश है वह यही है। उनमें जिन विषयोके लिए शतकका निर्देश किया है वे विषय भी प्रस्तुत शतकमें मिलते है।

च्णिकारने 'गाहापरिमाणेण सयमेत्त' तथा टीकाकारने 'गाथाशतपरिमाण-निष्पन्न यथार्थनामक शतकाख्य प्रकरणम्' लिखकर यह सूचन किया कि प्रस्तुत प्रकरणकी गाया सख्या सौ है इसीसे इसका शतक नाम सार्थक है। किन्तु वास्तवमें दोनो ही सस्करणोमें गाथा परिमाण १०६ है। उन १०६ गाथाओपर चूणि और टीका दोनो है। फिर भी शतक नाम रखनेका और तदनुसार सौ गाथा संख्या बतलानेका कारण यह जान पडता है कि आदिकी तीन तथा अन्तकी तीन गाथाएं आरम्भ-परक और उपसहार-परक है। प्रतिपाद्य विषय मध्यकी सौ गाथाओमें ही पाया जाता है। अत 'शतक' नाम उचित ही है। इसका दूसरा नाम बन्धगतक भी है। कर्मप्रकृतिमें इसका उल्लेख बन्धशतक के नामसे है। चूर्णिकारने इसका खुलासा कर दिया कि शतकको ही बन्धशतक कहा है। अत चूणिकारके समयमें शतक नामसे ही इसकी ख्याति थी ऐसा प्रतीत होता है। शतकके उत्तरार्घीमें बन्घका वर्णन होनेसे उसे बन्ध-शतक नाम दिया गया है। किन्तु शतककी एक सौ सात गाथाओं से उसका कोई नाम नही दिया । प्रथम गाथा<sup>4</sup> में कहा हैं—'इस प्रकरणमें जीवस्थान और गुणस्थानोके विपयमें दृष्टिवादसे सार-युक्त गाथाएं कहूगा, उन्हें सुनो,।' आगे गाथा २-३में विणत विषयकी सूची दी है। उसमें कहा है---'जिन जीवस्थानो और गुणस्थानोके जितने उपयोग और योग होते

१ दोनों सस्करण राजनगरस्थ वीर समाजकी ओरसे प्रकाशित हुए हैं।

२. 'केण कय ? ति शब्दतर्क न्याय प्रकरण कर्मेप्रकृति सिद्धान्त विजाणएण अणेगवाय समा-लद्धविएण सिवसम्मायरियणामधेज्जेण कय ।—चु० ।

 <sup>&#</sup>x27;अनेकव।दसमरिवजियिभ श्रीशिवशर्मस्रिमि सक्षिप्ततर सुखवोष च गाथाशत-परिमाणनिष्पन्न यथार्थनामक प्रकरणमम्यथायीति ।' श० टी० ।

४. 'सुणह इह जीवगुणसनिएसु ठाणेसु सारजुत्ताओ । वोच्छ कहवहयाओ गाहाओ दिट्टिवा-याओ ॥१॥—शतक ।

५. 'जनयोग जोग विही जेसु य ठाणेसु जित्तया अत्थि। जप्पच्चह्यो वधी होह जहा जेसु ठाणेसु । २। वध उदयमुदीरणविहिं च तिण्ह पि तेसि सजोग । वधविहाणे य तहा किंचि समासं पवस्वामि ॥३॥ — शतक ।

# ३१४ : जेनसाहित्यका उतिहास

हैं उन्हें कहूँगा। जिन गुणस्थानों जिन-जिन कारणोंग कर्मवध होता है, उन्हें कहूँगा। वन्ध उदय और उदीरणाकी विधिकों तथा उनके रागोगकों कहूँगा। तथा सक्षेपमें वध के भेदोका कथन कर्मगा '।। अन्तमें गाधा' १०४में कहा है कि— 'विन्दुक्षेप रूप ने इस वन्ध-ममागका कथन किया। यह कर्मप्रवाद रूपी श्रुत-समुद्रका निस्यन्द माप है।।' गाधा' १०५में कहा है— 'मुक्त अत्यज्ञानी मन्द-मितने वन्धविधान समागको रना, वन्ध-मोनके ज्ञाता कुंगल पुग्रा उमे पूरा करके कहें।।' इस अन्तिम गायाके अनुमार तो यदि अन्थकों कोई नाम दिवा जा सकता है तो वह वन्धविधान समाग अथवा वन्धममाम है। उसी परमें अन्यकारने उसे अपनी दूसरी कृति कर्मप्रकृतिम वन्धवित्तक नाम दिया जान पढता है। उसके सम्बन्धमें और कुछ लिसनेसे पूर्व अन्थका विषय-परिचय सक्षेपमें दिया जाता है।

इस विषय परिचयरो प्रकट होता है प्रम्तुत शतक ग्रन्य एक सग्रह-ग्रन्य जैसा है। उसकी प्रथम गायाके अनुसार भी उनके रचिताने दृष्टिवादसे कुछ गायाओका सम्भवतया सकलन किया है। इसीसे इसमें विविध विषयो का कथन पाया जाता है। इनका क्रमवद्ध प्रकरण वन्धसमास है, वही इसका मुख्य प्रतिपाद्य है। किन्तु उसमें भी परिपूर्णता नहीं है। गाथा ५२-५३ में कर्मोकी उत्कृष्ट स्थिति वतला कर जवन्य स्थितिको करनेकी प्रतिज्ञा की है किन्तु जवन्य स्थिति नही वत-लाई। शतकचूर्णिमें एक गाया दी है जिसमें जघन्य स्थितिका कथन है और चूर्णिकार ने उसकी व्याख्याभी की है किंतु उस गायाको मूलमें सम्मिलित नही किया। हेमचंद्र की टीकामें चुणिकी उसटीककी चर्चा तक नहीं है। प्रतिज्ञा करके भी कथन न करना कर्मप्रकृतिकार जैसे आचार्यके लिए उपयुक्त नहीं है। अत वन्वशतककी गायाए सगृहीत जान पडती है । इसका समर्थन ग्रन्यके प्रारम्भकी एक गायासे होता है जो दोनो संस्करणोमें यथास्थान मुद्रित है किन्तु उसपर चूर्णि नही है और इसी लिए टीकाकारने भी उसे मूलमें सम्मिलित नहीं किया किन्तु अपनी टीकामें उसे उद्घृत करते हुए लिखा है—ं यह<sup>3</sup> गाथा ग्रन्थके आदिमें पायी जाती है किंतु १ 'एसो वधसमासो विदु खेवेण वन्निओ कोइ। कम्मपवायसुयसागरस्स णिस्सदमेत्ताओ ॥१०४॥—। श. ।

२,—'वधिवहाणसमासो रङ्भो अप्प सुयमद मङ्णा उ । त वधमोक्ख णिउणा पूरेकण परिकहेतु

<sup>&#</sup>x27;अरहते भगवते, अणुत्तर परक्कमे पणिमक्षण । वधसमये निवद्ध सम्रहणियमो पवक-खामि ॥१॥—(इतीयं) गाथा आदौ दृश्यते, सा च पूर्वंचूणिकारैरच्याख्यातत्वात् प्रक्षेप-गाथिति लक्ष्यते, स्रगमा च । नवरं कर्मप्रकृतिप्राभृतादुद्धृत्यसम्रहमेनमन्तस्तत्त्वगृहीत प्रवक्ष्यामि । कथभूतम् ? इत्याह—'निवद्धम्' आरोपितम्, नव ? इत्याह 'वन्धशतके' प्रस्तुतप्रकरणे । इद हि शतगाथानिष्पन्नत्वाचच्छतकोऽभिधीयते । वन्ध एव चात्र

पूर्व चूणिकारोने भी उसका व्याख्यान नहीं किया है इसीलिए वह प्रक्षेप-गाथा प्रतीत होती है और सुगम भी है। फिर भी टीकाकारने गाथाके उत्तरार्द्ध का शब्दार्थ कर दिया है। गाथामें कहा है—'अनुत्तर पराक्रमी अरहन्त भगवान्को नमस्कार करके बन्धशतकमें निबद्ध इस सग्रहको कहू गा।'

टोकाकारने गाथाके उत्तरार्द्धका अर्थ इस प्रकार किया है—'कर्मप्रकृति प्राभृतसे उद्घृत करके इस बन्धशतक नामके प्रकरणमें आरोपित इस सग्रहको कहूगा।' सौ गाथाए होनेके कारण इसे शतक कहा जाता है और चूँकि इसमें बन्धका ही विस्तारसे कथन किया जायेगा इसीलिए इसे बन्धप्रधान शतक बन्ध-शतक कहा है।'

इस गाथामें मगलाचरणके साथ बन्धशतक नाम भी आ जाता है। इसे मूल ग्रन्थसे अलग कर देनेपर ग्रन्थ बिना मगलका और बिना नामका रह जाता है। बन्धशतकके रचियताकी दूसरी अमरकृति कर्मप्रकृति के आरम्भमें भी इसी प्रकार गाथाके पूर्वार्द्धसे मगल करके उत्तरार्घसे उसके प्रतिपाद्य विषयका सूचन किया गया है। अत उक्त गाथाकी स्थिति विचारणीय है। उससे शतककी स्थितिपर प्रकाश पडता है। बन्धशतक सग्रहात्मक होनेसे तथा प्रथम कृति होनेसे कर्मप्रकृति जैसी प्रौढ कृतिकी समकक्षता नहीं कर सकता और इसीसे उसके सम्बन्धमें ऐसा सन्देह होना सभव है कि कर्मप्रकृतिमें निर्दिष्ट बन्धशतक प्रस्तुत बन्धशतक नहीं है। किन्तु उसकी पृष्टिमें प्रबल प्रमाणोका अभाव है।

शतक चूर्णि—

प्रस्तुत शतक पर एक चूणि उपलब्ध है जो मुद्रित हो चुकी है। यह लघु चूणि है इसके सिवाय एक बृहत्-चूणि भी थी। उसका उल्लेख हेमचद्रने तो अपनी शतक टीकामें किया ही है, किन्तु मलयगिरि<sup>3</sup>, देवेन्द्रसूरि आदिने भी अपनी टीकाओमें किया है। इसीसे टीकाकार हेमचन्द्रने प्रस्तुत मुद्रित चूणिको लघुचूणि कहा है। वृहच्चूणि अभी तक अनुपलब्ध है। लघुचूणिमें वृहच्चूणिका कोई उल्लेख देखनेमें नही आया। इससे निश्चयपूर्वक यह नहीं कहा जा सकता कि दोनोमेंसे

विस्तेरणाभिधास्यते अतो वन्धप्रधान शतको वन्धशतकस्तस्मिन्नित्यर्थ ॥१॥ — शतक टी०-।

१ 'सिद्ध सिद्धत्यसुय विदय णिद्धोय सन्वकम्ममल । कम्मट्ठगस्म करणट्ठगुदय सताणि वोच्छामि ॥ १ । — क० प्र० ।

२ 'उक्त च बृहच्चूर्णावस्मिन्न व विचारे' (पृ११)। 'एत्तच्च बृहच्चूर्णिमनुस्तय लिखितमिति व स्वमनीपिका भावनीयेति'—(पृ२८) श॰ रि॰

३. 'उक्तं च शतकबृहच्चूणौं (पृ॰ १९, ३८,, ७८,--पन्चस॰ टी., पृ० १४७,१७३।

४ 'शतकबृहच्चूर्णावप्युक्तम्-- शतक टी० ए०१२०।

रासक गामा ११ में पर हे और दूसरे गुण्डयानम स्वां अपमाप य लागे है— मित समान, खुतामा है, विन्ता, सन् दर्भन और उन्तां दर्भने । पृष्टिमें कहा है कि सम्ब के उपमाप मान है है अर्थाप विभान दर्भन यहने अपिन्दर्भन भी गामी है। दिग्यय परस्पराने अस्ति।इन पांच उपधापनी ही मानता है, उनमें कोई मानेद बती है। दर्भ गावर परम्पराने वामिनों और मैद्यान्त्रिंग अनेक मान भेद पांचे आहे है। दर्भिक न्यां हु कर्मशान्त्रों बेसा मैद्यान्त्रिंग क्यांत् आगामन गुयामी। प्रभावना मूलमें अद्यानियोंने भी अवधिन्दर्भन माना है। विन्तु मानक, पर्यास्ताह, आदिने करी माना है।

#### गितागी--

निस्ति । यस मातिका नामक एक वर्षित्यमक प्राचीन प्रस्य द्वेतास्यर परम्परामें बहुमान्व है। इसो भी काकि। पता मही चल मका है। भी जैन आत्मान्य गभा भारतगर्भ प्रशासित प्रत्य रह में यह प्रत्य मलपानिकी हो हो भाग प्रशासित हुआ है। उनमें हमें चन्द्रित महापर्भत यासामा है। किन्तु प्रस्तायनामें मुनिशी पुण्यविष्यभीने हमें भागक यमलाने हुए हम प्रशास्का अस होने वा पारण भी यतलाया है।

मसिताः प्रकरण पृष्ठाते प्राचीन ताष्ठपतीय प्रतियोक बन्तमं चन्द्रीय महत्तर-के नामको निये हुए एक गाया इम प्रतार विकती है—

> गाहमा नयरीए चंदमहत्तरमधाणुमारीत । दीगाइ नियमियाण एगूणा होइ नदर्र उ ॥

टी काकारने इनका अर्थ इन प्रकार किया १— 'चन्द्रमहत्तर आचार्यके मतका अनुसरण करनेवाली ७० गायाओं यह ग्रंथ रचा गया है। उनमें टीकाकारों के द्वारा रचित नई गायाओं के मिलनें गाया सन्या नवानी हो गई है। इनके विवेचनमें लिया है कि इस मप्ततिकाके कर्ता चन्द्रमहत्तर आचार्यने तो पहिंग सत्तर ही गायाएँ रची थी, आदि।

उक्त गायाके इस भागपूर्ण अर्थके कारण ही गप्ततिकाको चन्द्रपि-महत्तरकृत मान लिया गया जान पडता है। किन्तु गायाका अर्थ है—'चन्द्रपिं महत्तरकें मतका अनुसरण करनेवाली टीकाके आधारसे सत्तरिकी गाधा ८९ हो गई।' इसमें

१. 'अन्ने भणति-ओदिरसणसिंद्या छ उवभोगा—रा० न् पृ०११। यत्तु अविधिदर्शन तत्कुनिह्चदिभप्रायादिशिष्टश्रुतिवदो नेच्छन्ति तत्त सम्यगवगच्छाम । अथ च सर्ते मिश्यादृष्ट्यादीनामविधदर्शन प्रतिपायते । यत उवत प्रशुष्ती—। -प्राप्तः मलयटीका भा०१, पृ०१९ ।

सित्तरी प्रकरणकी गाथाओं में वृद्धि होनेका कारण बतलाया है। उसके कर्ताके विषयमें कुछ भी नही कहा। आचार्य मलयगिरिने भी अपनी टीकामें इस विषयमें कुछ भी नहीं लिखा। सित्तरीकी चूणिमें भी उसके कर्ताका कोई निर्देश नहीं है। अत सित्तरीके कर्ताका प्रश्न अभी अनिर्णीत ही है। जैसे गाथा सख्याके आघारपर शतक नाम पड़ा वैसे ही गाथा सख्याके आघारपर इस ग्रन्थका नाम प्राकृतमें सित्तरी है। संस्कृतमें उसे सप्तिका कहते है। मलयगिरि टीकाके अनुसार ग्रन्थकी गाथा संख्या ७२ है। किन्तु चूणि सहित प्रकाशित सित्तरीमें गाथा सख्या ७१ है। इस अन्तरका कारण यह है कि मलयगिरि टीकाके अनुसार जिस गाथाकी सख्या २५ है उस गाथाको उक्त चूणि सहित सित्तरीमें मूलमें सम्मिलित नहीं किया है। यद्यपि उस पर भी चूणि है। किन्तु गाथाके आगे 'पाठतर' छपा हुआ है और पादित्पणमें छपा है—'अन्यकर्नृ का चेय गाथा' अर्थात् यह गाथा किसी अन्यके द्वारा रचित है। यदि उसे मूलमें सम्मिलित कर लिया जाये तो सित्तरीकी गाथा सख्या ७२ समझनी चाहिये। श्री आत्मानन्द जैन पुस्तक-प्रचारक-मण्डल आगराकी ओरसे प्रकाशित हिन्दी अनुवाद सहित सप्तिका प्रकरणमें भी गाथा ७२ ही है।

इन ७२ गायाओं के सिवाय दस अन्य भाष्य गाथाएँ है जिन पर चूणि भी है और टीका भी है। तथा पाँच गाथाएँ और है उनपर भी चूणि और टीका है। ये गाथाएँ विवर णात्मक हैं। इनके सिवाय एक गाथा और भी है जो आवश्यक नियुं िक की है। इससे प्रतीत होता है कि मूल सप्तितकां के व्याख्यानके लिए चूणिकारके द्वारा ग्रन्थान्तरों से कुछ अन्य गाथाएँ भी सिम्मलित की गयी थी और मूल सप्तितकां अन्तर्भाष्य गाथाओं तथा उन अन्य गाथाओं के मिल जाने से उनकी सख्या ८९ हो गयी। तथा परचात् उन सिम्मलित की गयी गाथाओं को भी मूलकर्ताकों ही समझ लिया गया। यह बात मलयगिरिकी टीकांसे प्रकट होती है। उसमें सिम्मलित की गई किन्ही किन्ही गाथाओं का निर्देश 'तथा चाह सूत्रकृत्' कहकर किया गया है, जो बतलाता है कि मलयगिरि उन्हें म्लकर्ताकी मानते है। किन्तु चूणिके अनुसार गाथा न० ६२ और ६३ तथा टीकांके अनुसार गाथा न ६३-६४ की व्याख्याके अन्तर्गत आयी तीन गाथाएँ दिगम्बरीय सप्तितकांकी है। इस तरहसे सप्तितकांकी गाथा सख्यामें अन्तर पड गया है।

मूळ तथा अन्तर्भाष्यके साथ यह चूर्णि मुक्ताबाई ज्ञानमन्दिर डमोईसे प्रकाशित हो चुकी है।

२ 'सिभन्न पासंतो लोगमलोगं च सञ्बसोसन्व । त नित्थ ज न पास भूय भन्व भविस्स च ॥१२७॥ आ० नि० ।

३२० : जैनगाहित्याम इतिहास

#### रचियता तथा रचनानाल-

हम मध्वतिकाको रचना किमने की यह भी अज्ञात है। पूर्णि उमैरहमें भी उसका कोई उत्होग नहीं है। किन्तु मिरारी और शतक दोनोंक आरम्भ और अन्तमें एकरपता को शहरक पायी जाती है। धतक को तरह मानितकके आदिमें भी मगल नहीं किया गया है। धतकभी गाया १०४ में उसे कर्मप्रवाद श्रुत-नागरका निष्यन्य करा है। सप्तिकाको प्रथम भाषामें उसे कृष्टियाइका निष्यन्य कहा है।

मप्तितारो पहरो और गन्तिम गाया इस प्रकार है— निद्धपण हि महत्व वर्गाःस्मन्त्वपण्डाणाण । वोच्छ सुण मंगेरं गोसब दिस्ठवायस्म ॥१॥ जो जस्य अपियपुरनो अत्यो आपागमेण वद्योत्ति । त गमिकण प्रदुपुरनो पूरे कण परिकारत ॥७२॥

दाताकी बादि तथा अन्तिम गायाएँ दम प्रकार है—

मुणह दह जीवनूण मन्निएमु राणेगु सारजुताओ ।

बोच्छ कड्यद्याओ गाहाओ विद्वेतगाओ ॥१॥

ऐसो वधममामो विन्दुवरोवेण बोन्नओ कोद ।

कम्मप्यवायगुयमागरस्म णिस्तवमेत्ताओ ॥१०४॥

ववविहाणसमामो रद्देशो अप्पसुयमद मदणा उ ।

तं बधमोवराणिचणा पूरेकण परिकहेंति ॥१०५॥

यद्यपि भावगत तथा शब्दगत उक्त सादृश्य उल्लेखनीय है किन्तु उसके आघारपर कोई निष्कर्प नहीं निकाला जा सकता । किर भी इतना तो स्पष्ट रूपसे प्रतीत होता है कि शतककी तरह ही सप्तिकाका रचनाकाल प्राचीन है। क्योंकि जैसे जिनभद्रगणि क्षमा-श्रमणकी विशेषणवतीमें कर्मप्रकृतिका निर्देश मिलता है वैसे ही सित्तरी का भी निर्देश मिलता है। अत यह निश्चित है कि कर्मप्रकृति और उसमें निर्दिष्ट शतककी तरह ही सप्तिकाको भी रचना विक्रमकी सातवीं शताब्दीके पश्चात्की नहीं है।

#### विषयपरिचय-

सप्ततिकाकी प्रथम गायामें वन्वप्रकृति-स्थान, उदयप्रकृति-स्थान और सत्त्व-प्रकृति स्थानका सक्षेपसे कथन करनेकी प्रतिज्ञा की है। कर्मप्रकृतिका विषय-

१ 'सयरीए मोहनधट्ठाणा—॥९०॥ 'सयरीण दो निगप्पा''॥९१ सयरीय पचनिहर्नधगस्स . .॥९२॥ निशेपणनती ।

परिचय कराते हए दस करणोका अथवा कर्मोमें होनेवाली दस अवस्थाओंका स्वरूप बतला आये हैं। उनमें तीन अवस्थाएँ मुख्य है-वन्ध, उदय और सत्ता। उन्ही-का विशेषरूपसे कथन इस ग्रन्थमें है । जिसका निर्देश दूसरी गाथामें किया गया है। उसमें कहा गया है-कितनी प्रकृतियोंका बन्ध करनेवाले जीवके कितनी प्रकृतियोका वेदन ( उदय ) होता है तथा कितनी प्रकृतियोका बन्ध और वेदन करनेवाले जीवके कितनी प्रकृतियोका सत्व होता है। इम प्रकार मूल और उत्तर प्रकृ-तियोके विषयमें अनेक भंग जानने चाहिये। इन्ही भंगोका विवेचन इस ग्रन्थमें किया गया है। यथा, गाथा तीनमें कहा है-अठी कर्मोका अथवा सात कर्मोका अथवा छह कर्मीका बन्ध करनेवाले जीवोंके आठो कर्मीका उदय और सत्त्व होता है। (पाँच, चार, तीन या दो कर्मोंका बन्ध किसीके नही होता)। और एक कर्मका बन्ध करनेवाले जीवके तीन विकल्प होते है-एकका बन्ध, सातका उदय और आठकी सत्ता १, एकका बन्ध, सातका उदय और सातकी सत्ता २, एकका वन्ध, चारका उदय और चार की सत्ता ३। पहला विकल्प ग्यारहवें गुणस्थान-वर्ती जीवके होता है क्योंकि उसके मोहनीय कर्मका उदय नहीं होता। दूसरा विकल्प बारहवें गुणस्थानवर्ती जीवके होता है क्योंकि उसका मोहनीय कर्म नष्ट हो जाता है। और तीसरा विकल्प तेरहवें गुणस्थानवर्ती जीवके होता है क्योंकि उसके चार घाति कर्म नष्ट हो जाते हैं। और इन तीनों गुणस्थानोंमें केवल एक सातवेदनीय कर्मका ही बन्ध होता है। गाथा चारमें उक्त भगोंका कथन जीव-समासोमें और गाथा पाचमें गुणस्थानोमें किया है। आगे इसी प्रकारका कथन आठो कर्मीकी उत्तर प्रकृतियोको आघार वनाकर किया गया है।

कर्म प्रकृति और सप्ततिकामे मतभेद-

कर्मप्रकृति और सप्तितिकामें कुछ मतभेद पाया जाता है। सप्तितिका गाथा २८ में नामकर्मके सत्त्व स्थान ९३, ९२, ८९, ८८, ८६, ८०, ७९, ७८, ७६, ७५, ९, ८ ये बारह बतलाये हैं। और कर्मप्रकृतिमें (सत्ता० गा० ९) १०३, १०२, ९६, ९५, ९३, ९०, ८९, ८४, ८३, ८२, ९-८ ये बारह सत्त्व स्थान नाम कर्मके कहे हैं। इस अन्तरका कारण यह है कि कर्मप्रकृतिकार पाँच बन्धन और पाँच सधात नाम कर्मोंको अलग गिनते हैं। किन्तु सप्तितिकामें उनकी पृथक् गणना नहीं की। उनका अन्तर्भाव शरीरमें ही कर लिया है। सप्तितिका चूर्णमें 'अण्णे' करके कर्मप्रकृतिके मतको आगम और युक्तिसे विरुद्ध कहा है।

सप्ततिका गाथा ६१ में अनन्तानुबन्धी चतुष्कको उपशम प्रकृति वतलाया

१ 'पत्थ अण्णे अण्णारिसाणि संतठ्याणाणि विगप्पयति, ताणि आगमे जुत्तीहिय न घडति ।'—सि० चू०, ए० २७ ।

३२२ : जेनसाहित्यका उतिहास

है फिन्तु फर्मप्रकृति ( उपश० गा० २१ ) मे उसका निवेस किया है। सप्तितका 'न्जिम 'अण्णेमि' करके उसका निर्देश किया है।

इसमें यह निष्तित है कि मध्यितिक कर्मप्रकृतिकार की कृति नहीं है। बत. जनक और सप्तिकाकी आण तथा अन्तिम गायाओं में पाये जानेवाले मादृश्यके बातारपर उन दोनोका कर्ना तय तक एक न्यवित नहीं माना जा मकता जबतक जनक को कर्मप्रकृतिकार के कृति न माना जाये।

#### कर्मस्तव

डम मूल प्रन्यकी सर्या ५५ है। प्रारम्भिक गायामे जिनेन्द्रदेवको नम-स्कार करके बन्ध, उरय और सत्त्वये युक्त 'स्तव' को कहनेकी प्रतिज्ञा की गयी है। इसी परसे इसका कर्मस्तद नाम प्रदर्तित हुआ प्रतीत होता है। वयोकि कर्मविषयक बन्ध उदय सत्त्वका ही इसमें विवेचन है। दिगम्बरीय प्राकृत पन-संग्रहके अन्तर्गत तीसरा अधिकार कर्मस्तव नामक है। इस अधिकारमें प्रकृत कर्मस्तवकी प्राय सभी गायाएँ पार्ट जाती हैं अतः उसके कर्मस्तव नाम के आधार पर ही उक्त पचसग्रह के तीमरे अधिकारको कर्मस्तव नाम दिया गया है। चन्द्रियकृत पचसग्रहको स्वोपन यृत्तिमें कर्मस्तवका उरलेख मिलता है। अत प्रकृत ग्रन्यका कर्मस्तव नाम मुनिद्ध एव प्रसिद्ध है।

स्तवका प्रचलित अर्थ तो स्तुतिपरक ही है किन्तु स्तय और स्तुतिमें अन्तर है। अंगवाछके चौदह भेदोमेंसे एक भेद चतुर्विक्षति स्तव है और एक भेद वन्दना है। चौवीस तीर्थयूरोके स्तवनको चतुर्विक्षति स्तव<sup>3</sup> कहते हैं और एक तीर्थयूर विषयक स्तुतिको वन्दना कहते हैं। अत स्तुतिसे स्तव व्यापक होता है।

पट्खण्डागमके वेदना खण्डके कृति अनुयोग द्वारमें आगममें उपयोगके प्रकार वाचना, पृच्छना, प्रतीच्छना, परिवर्तना अनुप्रेक्षा तथा स्तव स्तुति आदि

होइ ॥'--व्यव० स० ७ उ० ।

१. 'अण्णेसि आयरियाण अणताणुवधीण उवसामणा नाम नित्य, विरायोजणाणाम अणताणु-वधीण भवति ।' सि० चु० ए० ६१ ।

२ 'निमकण जिणवारिंदे तित्तुयणवरनाणदसणपर्श्वे । वधुदयसत्तज्जुत्त वीच्छामि धर्यं निसामेदः।' गोविन्दगणि की संस्कृत टीकाके साथ कर्मस्तव श्रीजैन आत्मानन्दसभा भाव-नगरसे(वि० स० १०७२) 'सटीकाइचत्वार प्राचीना' कर्मग्रन्था ' के अन्दर प्रकाशित हो चुका है ।

 <sup>&#</sup>x27;चउनीसत्थओ चउनीसण्ह तित्थयराण व रणिवहाण ।वदणा ण्काजिणाजिणालयिपय ।'
 —पट्ख पु १, पृ ९६-९७ ।
 'ण्गद्गितिसलोका थुतीसु, अन्तेसि होइ जा सत्त । देविदत्थयमादी तेण तु पर थया

बतलाये है। इनका लक्षण वतलाते हुए घवलाकारने 'सब अंगोके विपयोकी प्रधानतासे वारह अगों उपसहारको स्तव और वारह अगों में एक अगके उपसंहारको स्तुति कहा है। इससे भी यही व्यक्त होता है कि स्तव सकलागी होता है और स्तुति एकागी होती है। अत उक्त कर्मस्तवमें अपने विषयका पूर्ण वर्णन है ऐसा ध्वनित होता है।

यह पहले बतलाया है कर्म की दस अवस्थाएँ होती हैं उनमें तीन मुख्य है— बन्घ, उदय और सत्ता । कर्मोंके बंघनेको बन्घ, समयपर फल देनेको उदय और बन्घ के पश्चात् तथा उदय से पूर्व स्थिति रहनेको सत्ता कहते है ।

कर्म आठ हैं—ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय। इनके अवान्तर भेद क्रम से पाँच, नौ, दो, अट्ठाईस, चार, बयालीस, दो और पाँच कहे हैं। नाम कर्म के वयालीस भेदों के भी अवान्तर भेद मिलाने से नामकर्मके ९३ भेद होते हैं इस तरह आठों कर्मों के कुल भेद १४८ होते हैं। उनमें भी अभेद विवक्षासे बन्धप्रकृतियोकी सख्या १२० और उदय प्रकृतियोकी संख्या १२२ ली गयी है किन्तु सत्त्व प्रकृतियों की सख्या १४८ ही ली गयी है।

मोक्षके लिये प्रयत्नशील जीवकी आन्तरिक अम्युन्नति के सूचक चौदह दर्जे हैं जिन्हें गुणस्थान कहते हैं। ज्यो-ज्यो जीव ऊपरके गुणस्थानोमें चढता जाता है उसके कमींके बन्ध, उदय और सत्तामें ह्रास होता जाता है। पहले दूसरे तीसरे आदि गुणस्थानोंमें कमींके उक्त १२०, १२२ और १४८ मेदोमें से किन किन कमीं का बन्ध, उदय, उदीरणा और सत्ताका विच्छेद होता है यही कथन इस कमींस्तवमें किया गया है।

गा० २-३ में बतलाया है कि पहले मिथ्यात्व गुणस्थानमें सोलहका, दूसरे सासादनमें पच्चीसका और चौथे अविरत गुणस्थानमें दस प्रकृतियोंके बन्धका विच्छेद होता है। इसी तरह आगे पाँचवें गुणस्थानमें चारका, छठेंमें छैका, सातवें में एकका, आठवेंमें छत्तीसका, नौवेमें पाचका, दसवेंमें सोलहका और तेरहवें सयोग गुणस्थानमें एक सातावेदनीयका वन्धविच्छेद होता है।

गाया चारमें बतलाया है कि चौदह गुणस्थानोमें क्रमसे ५, ९, १, १७, ८, ५, ४, ६, ६, १, १६, ३०, १२ कर्मप्रकृतियोंका उदय रकता चला जाता है। पाँचनी गाथामें कहा है कि पहलेसे तेरहनें गुणस्थान पर्यन्त क्रमसे ५, ९, १, १७, ८, ८, ४, ६, ६, १, २, १६, और ३९ कर्मोंकी उदीरणाका विच्छेद होता है। इसी तरह आगे गा० ५, ६, ७ में सत्तासे विच्छिन्न होनेवाले कर्मोंकी सख्याका निर्देश है। आगे उन्हीका विस्तारसे कथन करते हुए बतलाया है कि किस-किस

र 'वारसगसवारो सयलगविसयप्पणादो ृथवो णाम । वारसगेस्र एक्कगोवसंघारो थुदी णाम ।'—पट्ख०, पु ९, पृ २६३ ।

### ३२४ जैनसाहित्यका इतिहास

गुणस्थानमें कीन-कीन कर्मप्रकृतियोको बन्ध, उदय, उदीरणा और सत्ताका विच्छेद होता है ।

कर्मस्तवके सवधमें एक उल्लेखनीय वात यह है कि इसमें क्षीणकषाय गुण-स्थानके उपान्त्य समयमें निद्रा और प्रचला की उदयव्युन्छित्ति बतलाई है। दिगम्बर परम्परामें यही मत सर्वमान्य है। किन्तु क्वेताम्बर परम्परामें सत्कर्मका मत विशेष मान्य है जिसके अनुसार क्षपकश्रेणीमें और क्षीणकषायमें निद्रा प्रचला-का उदय नहीं होता। सप्तिका-उसकी चूणि, कर्मप्रकृति और उसकी चूणिका यही मत है। नव्यकर्मग्रन्थके कर्ताने भी इसी मत को मान्य किया है। अकेले चन्द्रिय महत्तरने कर्मस्तवका मत मान्य किया है।

#### रचनाकाल

इस ग्रन्थके कर्ताका पता न लग सकनेसे इसका रचनाकाल भी अनिश्चित है। फिर भी इसके अन्य ग्रन्थोमें पाये जानेवाले उल्लेख आदिसे इसकी प्राचीनता व्यक्त होती है। इसकी वृत्ति गोविन्दाचार्यने रची है। यह गोविन्दाचार्य नाग-देवके शिष्य थे। किन्तु उनके समयादिका भी पता नही चलता। इस वृत्तिकी ताडपत्रीय प्राचीन प्रति सं १२८८ की लिखी हुई मिलती है। अत यह सुनिश्चित है कि गोविन्दाचार्य स० १२८८ से पहले हो गये है। और इसलिए कर्मस्तव उससे भी पहले रचा जा चुका था।

बन्धस्वामित्व नामक तीसरे प्राचीन कर्मग्रन्थके भी कर्ताका पता नहीं है उसमें कर्मस्तवका का निर्देश किया गया गया है। अत इससे कर्मस्तव पहले रचा गया था। वन्धस्वामित्वकी टीका वृद्धगच्छीय देव सूरिके शिष्य हरिभद्रसूरिने रची थी। यह वृत्ति अणहिल्ल पाटकपुरमें जयसिंहदेवके राज्यमें स० ११७२ में रची गयी थी। इसमें अकर्मस्तवटीका का निर्देश है। यह टीका गोविन्दाचार्यकृत ही जान पडती है। अत कर्मस्तवकी उक्त टीका सं० ११७२ से भी पहले की है, इसलिये कर्मस्तव उससे भी पूर्वका है। दि० प्राकृत पचसग्रहके तीसरे अधिकार का नाम भी कर्मस्तव अथवा वन्धोदय सत्वाधिकार है। और उसमें उक्त कर्मस्तवकी गाथाएँ वर्तमान है। तथा चन्द्रिकृत पंचसग्रहकी स्वोपक्ष टीकामें कर्मस्तवका गाथाएँ वर्तमान है। तथा चन्द्रिकृत पंचसग्रहकी स्वोपक्ष टीकामें कर्मस्तवका

१ 'इय पुत्र्वस्रिक्यपगरणेसु जडतुद्धिणा मय रहय । वन्थस्सामित्तिमण नेय कम्मत्थय सोउ ॥५४॥'— व० सा० ।

२ 'अणहिल्लपाटक पुरे श्रीमज्जयसिन्ह देवनृपराज्ये,' व सा टी प्रशस्ति।

३. 'आसा दशानामपि गाथाना पुनन्यार्ल्यान कर्मस्तवटीकातो वोद्यन्य'-वंब्सा टी.।

४. 'एवमेकादश मङ्गा सप्ततिकाकार मतेन । कर्मस्तवकारमतेन पञ्चानामप्युदयो भवति'—
—प सं. स्वो. भा २. प्र २२७।

मिर्देश है। अत उक्त कर्मस्तव इन दोनो पंचसंग्रहोंसे प्राचीन है। वीरसेनकी घवला टीकामें उद्घृत अनेक गाथाएँ दि० पचसग्रह में ज्यो की त्यो पाई जाती हैं। अत दि० पंचसंग्रह विक्रमकी नौवी शताब्दीसे पहले रचा गया था और इस-लिए कर्मस्तव उससे भी पूर्वका है। चन्द्रिंप के प्राकृत पचसग्रह की स्वोपन्न टीकामें विशेषावश्यक माध्य का उद्धरण है और वि० भा० वि० स० ६८६ में रचा गया था। अत. चन्द्रिंप विक्रमकी सातवी शतीसे पूर्व नहीं हुए यह निश्चित है।

विशेषावश्यक भाष्यकार जिनभद्रगणि क्षमाश्रमणकी विशेषणवतीमें कर्मप्रकृति और सितरीका तो निर्देश है किन्तु कर्मस्तवका नहीं है।

किन्तु उसके आघार पर यह निष्कर्ष नही निकाला जा सकता कि इसलिए कर्मस्तव उसके बाद होना चाहिए। क्योंकि कमंस्तवका क्षीण कषायके उपान्त्य-समयमें निद्राद्विककी व्युच्छितिवाली बात खेताम्बर कार्मिकोके विषद्ध है। और इसलिए कर्मस्तवकी ओर कट्टर पन्धियोकी अनास्था होना स्वाभाविक है जैसा कि आचार्य मलयगिरिके वचनोसे प्रकट होता है—

'केचित् पुन क्षपकक्षीणमोहेष्वपि निद्राप्रचलयोख्दयमिच्छन्ति तत्सत्कर्म-कर्मप्रकृत्यादिग्रन्थै सह विरुघ्यते इत्युपेक्ष्यते,—(सप्तति० टी०, पृ० १५८)

'अर्थात् कोई आचार्य क्षपक और क्षीणमोहोमें भी निद्रा-प्रचलाका उदय मानते हैं, वह सत्कर्म और कर्मकृति आदि ग्रन्थों से विरोधको प्राप्त होता है, इसलिए उसकी उपेक्षा करते हैं।

विशेषावश्यक भाष्यकारने भी शायद इसीलिए उसकी उपेक्षा की हो। कर्म-स्तवमें कर्मों नाम तथा भेदसख्यावाली गा० ८-९, शतक में ३८, ३९ नं० पर है। इसी तरह गा० ४८ सप्ततिचूणिमें पृ० ६६ पर है। मलयिगरिने उसका उल्लेख 'तथाचाह सूत्रकृत्' करके किया है। जिससे प्रकट होता है कि वह उसे सप्ततिकारकी मानते है।

इस सादृश्यसे भी कोई निष्कर्ष निकालना तो सम्भव नहीं है। किन्तु सित्तरी और शतककी प्राचीनता की दृष्टिसे यही सम्भावना की जा सकती है कि सम्भवतया वह उन दोनों के पश्चात् और दि० प० स के पहले रचा गया है।

#### दि॰ प्राकृत पञ्च संग्रह

पच सम्रह नामके चार ग्रन्थ उपलब्ध है दो प्राकृत में और दो सस्कृतमें। प्राकृत पचसंग्रह एक दिगम्बर परम्परा का है और एक व्वेताम्बर परम्पराका। यहाँ प्रथमकी चर्चा पहले की जाती है।

इस पंच संग्रहको प्रकाशमें लानेका श्रेय वीर सेवा मन्दिर देहलीके प०

# ३२६ : जैनसाहित्यका इतिहास

परमानन्दको है। उन्होने 'अनेकान्त' वर्ष ३, कि. ३ में 'अति प्राचीन प्राकृत पंच संग्रह' शीर्षक से एक लेख प्रकाशित कराया था। उसीसे उसकी जानकारी प्राप्त हुई थी। अब तो यह प्रकाशित हो चुका है।

इस पचसग्रहमें न तो उसके रचियताका ही कोई निर्देश है और न ग्रन्थका ही नाम है। अन्तमें एक वाक्य लिखा है 'इदि पचसंगहो समत्तो।' उसीसे यह प्रकट होता है कि इसका नाम पच सग्रह है। इसमें पाँच प्रकरण है—जीव समास, प्रकृति समुत्कीर्तन, कर्मस्तव, क्षतक और सप्तिका। अत पंच सग्रह नाम तो उचित ही है। किन्तु यह नाम पीछेसे दिया गया है या पहलेसे रहा है यह चिन्त्य है।

जो दो संस्कृत पंच सग्रह है वे प्राय इसीको लेकर रूपान्तरित किये गये हैं, अतः उनके नामसे यह तो स्पष्ट हो जाता है कि उनकी रचना के समय यह इसी नामसे प्रसिद्ध था। अमितगित (वि. स. १०७३) ने अपने पचसग्रहमें एक स्थानपर (पृ० १३१) लिखा है—पचसग्रहके अभिप्रायसे यह कथन है। अत पचसंग्रह नाम ही प्रचलित था।

विक्रमकी तेरहवी शतीके ग्रन्थकार पं० आशाधरजीने भगवती आराधनाकी गाथा २१२४ पर रचित मूलाराधना दर्पण नामक टीकामें 'तदुक्त पञ्चसग्रहें' करके छैं गाथाएँ उद्भृतकी हैं। ये छहों गाथाएँ प्रकृत प्राकृत पचसग्रहके तीसरे अधिकारमें इसी क्रमसे पाई जाती है। हमारे जाननेमें आशाधरजी प्रथम व्यक्ति हैं जिन्होने प्राकृत पचसग्रहका इस प्रकार स्पष्टरूपसे निर्देश किया है। इससे यह निविवाद रूपसे निर्णीत हो जाता है कि विक्रमकी तेरहवी शतीमें प्रकृत ग्रन्थ पचसग्रहके नामसे ख्यात था तथा उससे पहले भी अर्थात् संस्कृत पचसग्रहके रचनाकालमें भी उसे पचसग्रह कहते थे।

विक्रमकी नींवी शतीके प्रसिद्ध जैनाचार्य वीरसेनने अपनी घवलाटीकामें 'उक्त च' करके बहुत सी गाथाएँ उद्धृत की है। उनमें बहुत-सी गाथाएँ इस प्राकृत पंचसग्रहमें वर्तमान है। षट्खण्डागमके 'सत्प्ररूपणा' नामक प्रथम पुस्तककी घवलाटीकामें उद्धृत जिन गाथाओको पादिटप्पणमें गोमट्टसार जीवकाण्डमें पाई

श प्राकृत पञ्च सग्रह सुमित कीति की टीका तथा प० हीरालाल जी की भाषा टीका के साथ भारतीय ज्ञानपीठ से सन् १९६० में प्रथमवार प्रकाशित हुआ है। इसी में उसकी प्राकृत चूणि तथा श्रीपाल सुत डड्डा विरिचत संस्कृत पचसग्रह भी प्रथमवार प्रकाशित हुआ है। द्सरा प्राकृत पचसग्रह स्वोपज्ञ और मलय गिरि की वृत्ति के साथ मुक्तावाई ज्ञान मन्दिर डमोई (ग्रजरात) से सन् ३७-३८ में प्रकाशित हुआ है। अमितगितकृत पचसग्रह मूल माणिक चन्द ग्रन्थ माला वम्बई से प्रथमवार प्रकाशित हुआ था।

जानेवाली बतलाया है और जिनकी सख्या सी से भी ऊपर है, वे सब गायाएँ पचसंग्रहके प्रथम अधिकारमें जिसका नाम जीव समास है, पाई जाती है।

उसपरसे प० परमानन्दजीने अपने लेख में यह निष्कर्ष निकाला था कि घवलाकारके सामने पचसंग्रह अवश्य था। इसपर आपित करते हुए मुख्तार श्री-जुगलिकशोरजीने लिखा था—'कम-से-कम जवतक घवलामें एक जगह भी किसी गाथाके उद्धरणके साथ पंचसंग्रहका स्पष्ट नामोल्लेख न वतला दिया जाये तवतक मात्र गाथाओकी समानता परसे यह नहीं कहा जा सकता कि घवला में वे गाथाएँ इसी पचसंग्रह परसे उद्धृत की गई है जो खुद भी एक सग्रह ग्रन्थ है।' (पु० वाक्य सू० प्रस्ता०, प० ९५)।

मुख्तार साहबकी आपत्ति बहुत ही उचित थी। किन्तु घवला'में ही एक स्थान पर 'जीवसमासए वि उत्त' करके नीचेकी गाथा उद्धत है—

> छप्पच णव विहाण सत्थाणं जिणवरोवइट्ठाण । आणाए अहिगमेण य सद्दहणं होइ सम्मत्ता ।।

यह गाथा पचसग्रहके अन्तर्गत जोव समास नामक प्रथम अधिकारमें मौजूद है और सत्प्ररूपणाकी घवलामें उद्धृत लगभग १२५ गाथाएँ भी जीव समास नामक अधिकारकी ही है। अतः इस उद्धरण से यह बात तो निर्विवाद हो जाती है कि पचसंग्रहका कम-से-कम जीव समास नामक अधिकार तो वीरसेन स्वामी के सामने वर्तमान था। किन्तु जहाँ उक्त उद्धरणमे यह बात सिद्ध होती है वहाँ एक शका भी होती है कि वीरसेन स्वामीने पचसंग्रहका नामोल्लेख न करके उसके अन्तर्गत अधिकारका नाम निर्देश क्यो किया?

यदि घवलामें केवल जीव समाससे ही उद्धरण लिये होते तो कहा जा सकता था कि पचसग्रहके अन्य अधिकार वीरसेन स्वामीके सामने नही थे। किन्तु 'उक्त च' करके उद्घृत कुछ गाथाएँ पचसग्रहके अन्य अधिकारों में पाई जाती है। इसीसे हमें यह सन्देह उत्पन्न हुआ कि पचसग्रह नाम क्या पीछे से दिया गया है। इस सन्देहके अन्य भी कारण है और उन्हें बतलाने के लिये ग्रन्थकी आन्तरिक स्थिति आदि पर भी प्रकाश डालना आवश्यक है। उससे पहले एक आवश्यक जानकारी करा देना उचित होगा।

पचसग्रह नामको सार्थकता-

चन्द्रिंप महत्तरकृत पचसंग्रहके आरम्भमें पचसग्रह नामकी सार्थकता बतलाते

<sup>ु-</sup>पट्ख पु० ४, पृ० ३१५।

# ३२८: जैनसाहित्यका इतिहास

हुए कहा है कि इस ग्रन्थमें <sup>१</sup>शतक अदि पाँच ग्रन्थोको सक्षिप्त किया गया है . अथवा इसमे पाँच द्वार है इसिलए इसका पचसग्रह नाम सार्थक है। शतक वादि पाँच ग्रन्थोका नाम ग्रन्थकार ने नही बताया । किन्तु उनकी स्वोपज्ञ<sup>र</sup> टीकामें कर्मस्तव और सप्ततिका ग्रन्थोका नाम आया है। तथा दूसरे भागका नाम कर्म-प्रकृति है जो शिवशर्मरचित कर्मप्रकृतिके आधार पर रचा गया है। अत तद-नुसार शतक, सप्ततिका, कर्मप्रकृति और कर्मस्तव इन चार ग्रन्थोका इस पच-संग्रहमें संक्षेप किया गया है ऐसा कहा जा सकता है। किन्तु टीकाकार मलय-गिरिने लिखा है कि इस पचसग्रहमें शतक, सप्ततिका, कषाय प्राभृत, सत्कर्म, और कर्मप्रकृति इन पाँच ग्रन्थोका सग्रह है अथवा योगोपयोग विषय मार्गणा, वधक, वघन्य, बन्धहेतु और बन्धविधि इन पाँच अर्थाधिकारोका सग्रह है इसलिए इसका नाम पचसग्रह है। पंचसग्रह नामके इस अर्थके प्रकाशमें एक अर्थ तो दि० प० स० में स्पष्टरूपसे घटित होता है कि उसमें भी जीवसमास, कर्मप्रकृतिस्तव, बन्घोदयो-दीरणास्तव, शतक और सप्ततिका नामक पाँच अधिकार है, इसलिए इसका पच-सग्रह नामका सार्थक है। किन्तु क्या क्वे० प० स० की तरह दि० प० स० में भी पाँच ग्रन्थोका संग्रह किया गया है, यह प्रश्न विचारणीय है इसके समाधान के लिए हमें प्रत्येक अधिकार का तुलनात्मक परिशीलन करना होगा।

#### १ जीव समास और सत्प्ररूपणा

इस दि० प० स० के प्रथम अधिकार का नाम जीवसमास है। इसमें २०६ गाथाएँ है। प्रथम गाथा में अरहन्तदेवको नमस्कार करके जीवका प्ररूपण करने की प्रतिज्ञा की है। इस गाथापर प्राकृतमें चूणि भी है। दूसरी गाथामें गुण-स्थान, जीवसमास, पर्याप्ति प्राण, सज्ञा, चौदह मार्गणा और उपयोग इन २० प्ररूपणाओको कहा है। इन्ही बीस प्ररूपणाओका कथन इस जीव समास नामक अधिकारमें है। षट्खण्डागम के प्रारम्भिक सत्प्ररूपणा सूत्रो में भी गुणस्थान और मार्गणाओका कथन है। किन्तु इस प्रकारसे वीस प्ररूपणाओ का कथन उसमें नहीं है। सत्प्ररूपणा सूत्रोको घवला टीकामें गुण स्थान और मार्गणाओका कथन वीर-

सयगाइ पच गथा जहारिह जेण येत्थ सिखता । दाराणि पच अहवा तेन जहत्थाभि-हाणमिद ॥२॥ —इवे० प० स० ।

२ 'एवमेकादश भङ्गा . सप्तिति काकारमतेन । कर्मस्तवकारमतेन पञ्चानामप्युदयो भवित ततश्च त्रयोदशभङ्गा' —प० रा० रवो टी० भा० ३ गा० १४ ।

१ 'पचाना शतक-सप्तितिका-कपायप्रामृत-सत्कर्ग-कर्मप्रकृति लच्चणाना प्रन्थाना अथवा
 पचानामर्थाधिकाराणा योगोपयोगविषयमार्गणा —वन्धक-वधव्य-बन्धहेतु व्यंविधि लच्चणाना सम्रह पच सम्रह ।'—श्वे० प० स०, टी० प० २ ।

सेन स्वामीने जीव समास नामक अधिकारके आधार पर ही किया है और उससे लगभग सवा सौ गाथाए भी प्रमाणरूपसे उद्धृत की है।

सत्प्ररूपणामें पहले मार्गणाओं का निर्देश हैं पश्चात् गुणस्थानोका और पच-सग्रह गत जीवसमासमें पहले गुणस्थानोका कथन है पीछे मार्गणाओं का । सत्प्ररूपणा सूत्र ४ की घवलामें चौदह मार्गणाओं का सामान्य कथन करते हुए वीरसेन स्वामीने चौदह मार्गणाओं से सम्बद्ध १६ गाथाए प्रमाणरूपसे उद्घृत की हैं जो प० स० के जीवसमास अधिकारमें ज्यो-की-त्यों वर्तमान है । आगे गुण-स्थानों के वर्णनमें तेईस गाथाएँ प्रमाणरूपसे उद्धृत की हैं । ये सब भी इसी प्रमाण में वर्तमान है । और जीवसमासाधिकारमें उनकी क्रम सख्या क्रमश ३,६,७,९, १०,१२,१६,१३ ×,१४,१५,१६,१७,१८,१९,२०,२१,२२,२३, २४,२५,२७,२९,३०,३१ है । इनमें में क्वचित् ही साधारण-सा पाठ भेद पाया जाता है और केवल एक जगह गाथाका व्यतिक्रम है । सत्प्ररूपणा में गुण-स्थानों के पश्चात् मार्गणाओं का विशेष कथन है उसकी घवलामें भी प्रत्येक मार्गणा-के प्रकरणमें जीव समासकी गाथाए उद्धृत है ।

गित भार्गणा में पाच गाथाएँ पाचो गित सम्बन्धो उद्धृत है और उनकी क्रम सं० जी० स० में क्रमसे ६० से ६४ तक है। इन्द्रिय मार्गणामें जी० स० की गा० न० ६६, ६७ और ६९ क्रमसे उद्धृत है। आगे क्रमसे चार गाथाएँ और उद्धृत है जिनमें दो इन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चौइन्द्रिय और पचेन्द्रिय जीवोको उदा-हरण के रूप में गिनाया है। जी० स० में भी गा० ६९ से आगे (७०-७३) चार गाथाओ से दो इन्द्रिय आदि जीवोको गिनाया है किन्तु दोनो ग्रन्थो की केवल इन्ही गाथाओमें मेल नहीं है, भिन्नता है। नीचे उन चारो गाथाओको दिया जाता है।

पञ्चसग्रह गत जीव समासमें ये चारो गाथार्ये इस प्रकार पाई जाती है—
खुल्ला वराड सखा अक्खुणह अरिट्टुगा य गडोला ।
कुिक्स किमि सिप्पिआइ णेया वेइदिया जीवा ।।७०॥
कुथु-पिपीलिय-मक्कुण-विच्छिय-जू विद-गोव गुभीया ।
उत्तिंग मिट्टुयाई (?) जेया तेइदिया जीवा ।।७१॥
दंस-मसगो य-मिक्खय-गोमिच्छ्य-भमर-कीड-मक्कडया ।
सलह-पयगाईया जेया चर्डारदिया जीवा ।।७२॥
अंडज पोदज-जरजा-रसजा ससेदिया य सम्मुच्छा ।
उठिमदिमोववादिय जेया पिंचदिया जीवा ।।७३॥

१. पट्ख० पु० १, पु॰ २० - २०४।

# ३३० . जैनसाहित्यका इतिहास

भीर घवला में उद्धृत गाथाएँ इस प्रकार है-

'कुक्खि-किमि-सिप्पि सखा गडोलारिट्ठ अक्ख-खुल्ला य ।
तह य वराडय जीवा णेया वीइदिया एदे ॥१३६॥
कुथु-पिपीलिक-मक्कुड-विच्छिय-जू-इदगीव गोम्ही य ।
उतिरगणिट्टयादी णेया तेइदिया जीवा ॥१३७॥
मक्कडय-भमर-महुवर-मसय-पयगा-य सलह गोमच्छी ।
मच्छी सदंस कीडा णेया चर्जरिदिया जीवा ॥१३८॥
सस्सेदिम-सम्मुच्छिम-उन्भेदिम-ओववादिया जीवा ॥१३९॥
रस-पोदंड जरायुज णेया पचिदिया जीवा ॥१३९॥

-- पट् ख० पु० १, पृ० २४१-२५६।

इनमेंसे तेइन्द्रिय जीव सम्बन्धी गाथा में तो कोई अन्तर नहीं हैं, किन्तु शेष तीनो गाथाएँ भिन्न है और साथ में ही यह भी उल्लेखनीय है कि आगे १४० में जो गाथा उद्घृत है वह भी जी० स० में गाथा ७३ से आगे यथा क्रम पाई जाती है। मध्यकी केवल इन तीन गाथाओं में ही भेद होनेका कारण समझमें नहीं आता।

काय मार्गणामें ग्यारह गाथाएं उद्घृत है ये गाथाएं भी जीव समासमें हैं केवल उनके क्रममें अन्तर है। धवलामें उद्घृत गाथा १४४ का नम्बर जी० स० में ८७ है। १४५ से १४८ तक एक साथ उद्घृत गाथाओं की क्रमसख्या जी० स० में ८२ से ८५ तक है। और १४९ से १५३ नम्बर तक उद्घृत गाथाओं की सख्या जी० स० में ७७ से ७८ तक यथाक्रम है। योग मार्गणामें १२ गाथाए उद्घृत है। उनमें अन्तिम गाथाको छोडकर, जो घवलामें प्रथम उद्घृत है, शेष गाथाएँ जी०स० में यथाक्रम पाई जाती है। उनमेंसे केवल तीन गायाओं प्रथम चरणमें पाठभेद है—ओरालिय मुत्तत्थं,। 'वेउव्विय मुत्तत्थं और 'आहारय मुत्तत्थं' इन तीन प्रथम चरणोंके स्थानमें जीवसमास में 'अतोमुहृत्त मज्झ' पाठ पाया जाता है। इस मार्गणामें दो गाथा और भी उद्घृत है जो जी० स० में पाई जाती है।

वेद मार्गणामें चार गाथायें उद्घृत है चारों यथाक्रमसे जी० स० में वर्तमान है। किन्तु कसाय मार्गणामें उद्घृत गाथाओकी स्थिति इन्द्रिय मार्गणाके तुल्य है। दोनो की चार गाथाओमें अन्तर पाया जाता है।

घवला में उद्घृत वे चार गाथाएँ इस प्रकार है—
सिल पुढवीभेद घूली जलराईसमाणको हवे कोहो।
णारय-तिरिय-णरामर-गईसु उप्पायको कमसो।।१७४।।

सेलिट्ठ कठ्ठिवेरो णियभेएणणु हरतको माणो ।
णारय तिरय णरामरगईसु उप्पायको कमसो ।।१७५॥
वेलुवमूलोरव्भयसिंगे गोमुर्रोएण खोरप्पे ।
सरिसी माया णारयितिरियणरामरेसु जणइ जिल्ल ॥१७६॥
किमिराय चक्क तणु मल हरिदराएण सरिसको लोहो ।
णारय तिरिक्ख-माणुस देवसुप्पायको कमसो ॥१७७॥

--( पृ० ३५० )

जी० स० (पं० स०) में ये गाथाए इस प्रकार है—
सिलभेय पुढिविभेया धूलीराई य उदयराइसमा।
णिर तिरि णर देवता उविति जीवा हु कोहवसा ।।११२।।
सेलसमो अद्विसमो दारुसमो तह य जाण वेत्तसमो ।
णिर-तिरि-णर देवता उविति जीवा हु माणवसा ।।११३।।
वसीमूल मेसस्स सिंग गोमुत्तिय च (खोरप्प)।
णिर-तिरि-णर-देवता उविति जीवा हु मायवसा ।।११४।।
किमिराय चक्क मल कह्मो य तह चेय जाण हारिद्।
णिर-तिरि-णर-देवता उविति जीवा हु लोहवसा ।।११५॥

यहाँ भी आगे की गाया दोनोमें समान है।

ज्ञानमार्गणामें ८ गाथाएँ उद्घृत है जो जी ० स० में यथाक्रम है। संयम मार्गणामें उद्घृत ८ गाथाएँ भी जी ० स० में यथाक्रम है। मध्यकी केवल एक गाथा सयमासयमवाली ऐसी है जो घवलामें छोड दी गई है। दर्शन मार्गणा में उद्घृत तीन गाथाएँ भी जी ० स० में यथाक्रम हैं। लेक्या मार्गणामें उद्घृत दस गाथायों भी जी ० स० में यथाक्रम है। किन्तु सम्यक्त मार्गणामें उद्घृत पाच गाथाओं से जी ० स० में शुरु की तीन गाथायों तो यथाक्रम है अन्तकी दो गाथाओं से जी ० स० में शुरु की तीन गाथायों तो यथाक्रम है अन्तकी दो गाथाओं से उपशम सम्यक्त का स्वरूप वतलाने वाली गाथा भी जी ० स० में है किन्तु वेदकसम्यक्तवाली गाथा नहीं है उसके स्थान में अन्य गाथा है। इस तरह सत्प्ररूपणा सूत्रों की घवला टीका में उद्घृत बहुत-सी गाथायें पचसप्रह के प्रथम अधिकारमें वर्तमान है केवल उक्त गाथाओं की स्थिति चिन्त्य है।जीव समास अधिकारमें गाथा १८२ तक वीस प्ररूपणाओंका कथन समाप्त हो जाता है। यहाँ तकका कथन क्रमबद्ध और व्यवस्थित है। किन्तु आगेका कथन वैसा व्यवस्थित नहीं है।१८२ वी गाथामें वीस प्ररूपणाओंके कथन का उपसहार करनेके पश्चात् पुन लेक्याओंका वर्णन प्रारम्भ हो जाता है। यह कथन दस गाथाओं है। इसमें जीवोके गतिके अनुसार द्रव्यलेक्या और भावलेक्याका कथन

### ३३२ जैनसाहित्यका इतिहास

किया है। यह कथन लेश्या मार्गणामें ही होना चाहिए था सस्कृत पं॰ स॰ में ऐसा ही किया गया है।

लेक्याओं का कथन समाप्त होने के बाद सिद्धान्त की फुटकर विशेष वातोका सग्रह है—जिनमें वतलाया है कि सम्यग्दृष्टि कहा-कहा उत्पन्न नहीं होता । कौन संयम किस किस गुणस्थानमें होता है ? फिर सात समुद्धातों का कथन है। केविलसमुद्धात का कथन करते हुए एक गाथामें कहा है कि छै मास आयु शेष रहने पर जिन्हें केवलज्ञान होता है वे केवली नियमसे समुद्धात करते हैं। शेषके लिये कोई नियम नहीं है। यह गाथा इस प्रकार है—

छम्मासाउगसेसे उप्पन्न जेसि केवल णराण। ते णियमा समुग्घायं सेसेसु हवित भयणिज्जा ॥ २००॥ यह गाथा घवलामें इस रूपमें उद्धत है—

छम्मासाउवसेसे उप्पण्ण जस्स केवल णाणं । स समुग्धाओ सिज्झइ सेसा भज्जा समुग्धाए ॥ (पट्पू० १, पु० ३०३)

भगवती आराधनामें यह गाथा इस रूपमें पाई जाती है-
उनकस्सएण छम्मासाउगसेसिम्म केवली जादा।

वच्चित समुग्घाय सेसा भज्जा समुग्घादे॥ २१०९॥

गाथा के इन रूपों को देखते हुए यह कहना तो शक्य नहीं है कि घवलाकारने उक्त गाथा उसी जीव समास से उद्धृत की है या भ० आराधना से। किन्तु इसी सम्बन्ध में उन्होंने एक गाथा और उद्धृत की है जो भ० आराधनाकी २११० वी गाथा है यद्यपि उसमें भी पाठ भेद हैं। अत. सभव है उन्होंने उक्त दोनों गाथा भ० आराधना से ही ली हो। किन्तु वीरसेन स्वामी ने इन दोनों गाथाओं को आगम नहीं माना है। जब कि जीव समास से उद्धृत गाथा का आर्ष कहकर उल्लेख किया है और तत्वार्थ सूत्र से भी उसे प्रथम स्थान दिया है।

वह उद्धरण इस प्रकार है--

'के ते एकेन्द्रिया ? पृथिन्यप्तेजोवायुवनस्पतयः। एतेषा स्पर्शनमेकमेवे-

१ 'जेसि आड समाइ णामा गोदाणि वेयणीय च । ते अकय समुग्धाया वज्जितिपरे समुग्धाए । ' 'जेसि आडसमाइ' णामगोदाइ वेदणीय च । ते अकद समुग्धादा जिणा डवणमसति सकेमि ॥२११०॥

२. एतयोर्गाथयोरागमत्वेन निर्णंयाभावात् । भावेवाऽस्तु गाथयोरेवोपादानम् ।—पट० स्फ. पु॰ १. ए॰ ३४४

न्द्रियमस्ति न शेषाणीति कथमवगम्यते ? इति चेन्न, स्पर्शनेन्द्रियवन्त एते इति प्रतिपादककार्योपलम्भात् । क्व तत्सूत्रमिति चेत् कथ्यते—

'जाणिंद पस्सिंद मुंजिंद सेविंद पिंसिंदिएण एक्केण ।
कुणिंद य तस्सामित्त थावरु एइंदिओ तेण ।। १३५ ।।
'वनस्पत्यन्तानामेकम्' इति तत्वार्यसूत्राद्वा— (षट्ख, पु० १, पृ० २३९) ।
शका— वे एकेन्द्रिय जीव कौन से है ?

समाघान-पृथिवी, जल, अग्नि वायु और वनस्पति ।

शका—इन पाचों के एक स्पर्शन इन्द्रिय ही होती है, शेव इन्द्रिया नहीं होती यह कैसे जाना ?

समाधान—पृथिवी आदि जीव एक स्पर्शन इन्द्रिय वाले ही होते है, इस प्रकार का कथन करनेवाला आर्पवचन पाया जाता है ?

शका-वह सूत्र रूप आर्ष वचन कहाँ है ?

समाधान—उसे कहते हैं—'क्योकि स्थावर जीव एक स्पर्शन इन्द्रियके द्वारा ही जानता है देखता हं, खाता है, सेवन करता है और उसका स्वामीपना करता है इसिलये उसे स्थावर एकेन्द्रिय कहते हैं।,

अथवा 'वनस्पत्यन्तानामेकम्' तत्वार्थ सूत्र के इस वचनसे जाना जाता है कि उनके एक स्पर्शन इन्द्रिय ही होती है।'

उनत आर्प रूपसे उद्धृत गाथा जीव समासकी ६९वी गाथा है। अत जीव समासका वीरसेन स्वामीके चित्तमें बहुत आदर था, यह स्पष्ट है। चू कि जीव-समास नामका अन्य कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है और न उसके अस्तित्वका ही कोई सकेत मिलता है, अत यही मानना पडता है, कि वीर सेन स्वामीके द्वारा प्रमाण रूप से उद्धृत जीव समास पच सग्रह के अन्तर्गत जीव समास नामक अधिकार ही होना चाहिये।

श्वेताम्बर साहित्य मे जीव<sup>9</sup> समास प्रकरण नामका एक गाथाबद्ध प्राचीन ग्रन्थ है जिसका सकलन इसके एक<sup>२</sup> उल्लेख के अनुसार दृष्टि वाद अग से किया गया है। चूकि पञ्चसग्रह एक सग्रहात्मक ग्रन्थ है अतः हमें सन्देह हुआ कि जीव समास नामक अधिकार कही उसका तो ऋणी नही है किन्तु दोनो-का मिलान करने पर हमारा सन्देह ठीक नही निकला। यद्यपि यत्र तत्र कुछ

श्री जीवसमास प्रकरण मलधारो हेमचन्द्र रचित वृत्ति के साथ आगमोदय समितिसे प्रकाशित हो चुका है।

२. वहुभग दिट्ठीवार दिट्ठतथाणं जिणीवइट्ठाण । धारण पत्तट्ठो पुण जीवसमासत्थ उव उत्तो ॥२८५॥—जी० स० ।

गाथाएँ ऐसी है जो दोनो में पायी जाती हैं—नीदह गुण स्थानो की नाम सूचक दो गाथाएँ, जिनकी सख्या दवें जीं सि में ८-९ और दि जीं ति में ४-५ हैं, पर्याप्ति के नामादि बतलानेवाली गाथा, जिमकी प्रमगंख्या दवें जीं ति में २५ और दि जीं ति कीं ४४ हैं, 'मुलग पोरवीया' इन्यादि गाथा। दो एक गाथाओंका केवल पूर्वार्ष दोनों में समान हैं। इसके मिवाय और कोई ऐसी वात नहीं मिलती जिमके आधार पर कहा जा सके कि एक का दूसरे पर प्रभाव हैं। दोनोंका विषय वर्णन आदि स्वतन्न हैं। हा, नामसाम्य अवस्य हैं।

फिर भी यह बात नहीं मुन्ताई जा मानती कि पन सम्रह एक सम्रहात्मक मृथ है। और जीव समास अधिकार भी उसरी अछूता नहीं है।

कपर जो एक गाथा 'छम्मासाउग नेसे' उद्घृत की गयी है, जो कि भगवती आराधना में भी है और जिमके वीरमेन स्वामीने आगमरम होनेमें सन्देह किया है, उसकी स्थिति सन्देह कारक हैं ग्योंकि जिमके नचनोकों वह आर्य रूपमें उपस्थित करें उसमें ही एक ऐसी गाया पागा जाना, जिमके आगमरप होनेमें सन्देह है, इस जीव समास की स्थिति में सन्देह उत्पन्न करता है। सम्भव हैं उसका सग्रह भगवती आ॰ से ही सग्रहकार ने किया हो प्योंकि उमसे आगेकी एक गाथाको छोडकर तीन गायाएँ कमायपाहुउकी है जो इम प्रकार है—

> 'दसणमोहवखवणापट्टवगो गम्मभूमिजादो य । णियमा मणुमगईए णिट्टवगो चावि सन्तत्य ॥२०२॥ दावणाए पट्टवगो जिम्म भवे णियमदो तदो अन्ते । णादिवकदि तिण्णि भव दसणमोहिम्म दीणिम्म ॥२०३॥ दसणमोहस्सुवसामगो दु चनसुवि गईसु वोहन्वो । पिंचदिसो य सण्णी णियमा सो होइ पज्जत्तो ॥२०४॥

इसी तरह और भी कुछ गाथाएँ सगृहीत हो सकती है।

पच सग्रहके दूसरे अधिकार का नाम प्रकृति समुत्कीर्तन है। इसकी पहली गाथा में भी जीव समासकी तरह हो मगलपूर्वक प्रकृति समुत्कीर्तनको कहनेकी प्रतिज्ञा की गई है। इसमें १२ गाथाएँ और कुछ प्राकृत गद्य है। जैसा इसके नाम से व्यक्त होता है इस अविकार में आठों कर्मों के नाम और उनकी प्रकृतियोका कथन है।

आठो कर्मोंके नामोको वतलानेवाली गाथा उनकी प्रकृतियोकी सख्या सूचक गाथा कर्मस्तवमें वर्तमान है। तीसरे अधिकारमें कर्मस्तवकी बहुत-सी गाथाएँ है, अत मानना पडता है कि ये दोनो गाथाएँ भी उसीकी हो सकती है। कर्मोंकी प्रकृतियोंकी गणना गद्यमें है वह गद्य षट्लण्डागम प्रथम खण्ड जीवट्ठाणकी चूलिका-के अन्तर्गत प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारके सूत्रोंसे बिल्कुल मिलती है। मेल और अन्तरको स्पष्ट करनेके लिए थोडा-सा नमूना दे देना पर्याप्त होगा।

'णाणावरणीयस्य कम्मस् पंच पयडीको ।।१३।। व्याभिणिवोहियणाणावर-णीयं सुदणाणावरणीयं कोहिणाणावरणीयं मणपञ्जवणाणावरणीयं केवलणाणा-वरणीयं चेदि ।।१४।।—( षट्खे० पु०, ६ पृ० १४-१५ )

'जं णाणावरणीय कम्मं त पंचिवह'। आगे ऊपर की तरह ही है, इसी प्रकार आठों कर्मों में समझना चाहिये। इस अधिकारका नाम भी चूलिकाके 'प्रकृति समुत्कीर्तन' नामका ही ऋणी है। अत. यह दूसरा अधिकार चूलिका के प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकार के आधार पर ही रचा गया प्रतीत होता है।

गद्यात्मक सूत्रोमे बाठो कर्मों की प्रकृतियोको बतलानेके बाद कुछ गायाएँ बाती है, उनमें बघ प्रकृतियोंकी और उदय प्रकृतियोंकी संख्या बतलाते हुए उद्देलन प्रकृतियोंको और ध्रुवबन्धी तथा बध्रुवबन्धी प्रकृतियों को गिनाया है।

तीसरे अधिकारका नाम बन्धोदय सत्ताधिकार है। पहली गाथा में जिनेन्द्र-देवको नमस्कार करके 'बन्धोदय सत्त्व' को कहनेकी प्रतिज्ञा की गई है। संस्कृत पच सग्रहमें इस अधिकारका नाम 'कर्मबन्धस्तव' है। यथा—'कर्मबन्धस्तव। स्य तृतीय परिच्छेद ।' पहले 'कर्मस्तव' नामक जिस प्रकरण ग्रन्थका परिचय करा आये हैं उसकी ५५ गाआओंमें से ५३ गाथाएँ इस अधिकारमें प्रायः ज्योकी त्यो उपलब्ध होती है। इस अधिकारकी गाथा संस्था ७७ है उनमेंसे ५३ गाथाएँ कर्मस्तवकी है। उन्हें मुद्रित प्रतिमें मूल गाथा कहा है। पंचसंग्रहके इस अधिकारकी तथा कर्मस्तवकी पहली गाथा एक ही है। अतः कर्मस्तवका भी मूल नाम 'बन्धोदय सत्त्वगुक्त स्तव' ही है। किन्तु यह कर्मस्तवके नामसे ही प्रसिद्ध है। मूल कर्मस्तवमें ५५ गाथाएँ है। उसमेंसे ५३ गाथाएँ कुछ व्यतिक्रमसे इस पंच संग्रहके तीसरे अधिकारमें है। इस तीसरे अधिकारकी गाथा सस्या ६४ है। उसके बाद चूलिका अधिकार है उसमें १३ गाथाएँ है। इस तरह सब ७७ गाथाएँ है। मूल कर्मस्तवकी ५३ गाथाएँ ६४ में गिमत है, चूलिकामें नही।

पच सग्रहके इस अधिकार की जो गाथाएँ कर्मस्तव में नहीं हैं या व्यतिक्रमसे है उन पर प्रकाश डालना उचित होगा।

इस विषकारका नाम बन्धोदय सत्त्व युक्त स्तव होनेका कारण यह है कि इसमें कर्मों के बन्ध, उदय, उदीरणा और सत्त्वका कथन किया गया है। अतः पंच संग्रहमें पहले तो बन्ध उदय, उदीरणा और सत्ताका लक्षण वा स्वरूप कहा है। फिर गुणस्थानोमें बाठों मूल कर्मोंके बन्ध, उदय, उदीरणा और सत्ताका कथन किया है। यह कथन २ से ८ तक ७ गाथाओं में है। कर्म स्तवमें यह कथन नही है अतः उसमें उक्त गाथाएँ नहीं है। कर्मस्तव की २, ३ गाथाका नम्बर इसी से इस अधिकारमें ९-१० है। इन दोनो गाथाओमें प्रत्येक गुण स्थानमें बन्धमे व्युच्छिन्न होने वाली कर्मप्रकृतियोकी सख्या वतलाई है।

गाथा ११-१२ कर्मस्तवमे नही है । इन गाथाओमें कहा है कि तीर्थद्धर और आहारकाद्विक को छोडकर शेप कर्मप्रकृतियोका चन्य मिथ्यादृष्टिके होता है।

कर्मस्तवमें गुणस्यानों में कर्मों की बन्यन्युच्छिति, उदयन्युच्छिति, उदीरणा-व्युच्छित्ति और सत्त्वव्युच्छित्तिको यतलाने वाली गाथाओको, जिनकी क्रमसस्या २ से ८ तक है, एक साथ कहकर पीछे क्रमवार बन्धादिका कथन किया है और पं स के इस अधिकार में वन्चव्युच्छित्ति दर्शक गाथाओं को वन्घ प्रकरणके आदि में, उदय-उदीरणा व्युच्छित्ति दर्शक गाथाओं की उदय-उदीरणा प्रकरण के आदि में भीर सत्वन्यु च्छित्ता दर्गक गायामो को सत्व प्रकरण के आदिमें दिया है। इसी से इस अधिकारमे कर्मस्तवकी गा० २, ३ की क्रम सख्या ९-१०, ४ की क्रम सं० २७, ५ की ४८ और ६-७, ८ की क्रम सख्या ४९, ५०, ५१ हो गई हैं जो वतलाती है कि इस अधिकारमें १३ से २६ गाया तक वन्वका, २७ से ४३ गाथा तक उदयका, ४४ से ४८ तक उदीरणाका और ४९ से ६३ तक सत्ता का कथन है। ६४वी गाथा जो कि कर्मस्तवकी अन्तिम गाया है, मगला-त्मक है। इस गायाके पञ्चात इस अधिकार में १३ गायाएँ और है। उनमें यह बतलाया है कि उदय व्युच्छित्तिसे पहले जिनकी वन्च व्युच्छित्ति होती है, उदय व्युच्छित्तिके पश्चात् जिनकी बन्ध व्युच्छित्ति होती है और उदय व्युच्छित्तिके साथ जिनकी वन्घन्युच्छित्ति होती है, ऐसी प्रकृतियों कीनसी है। इसी तरह स्वोदयबन्धी, परोदयबन्धी, उभयबन्धी, निरन्तरबन्धी, सान्तर बन्धी और उभयवन्धी प्रकृतियाँ कौनसी है, इन नौ प्रश्नो का समाधान किया गया है।

चौथे अधिकारका नाम शतक है जबिक इस अधिकारकी गाथा सख्या ४२२ है। इस नाम का कारण यह प्रतीत होता है कि इस अधिकारमें बन्ध शतक नामक ग्रथ समाविष्ट है। उसकी प्रथम गाथा इसकी तीसरी गाथा है। उससे पहले दो गाथाएँ और है जिनमें से प्रथम गाथामें वीर भगवानको नमस्कार करके श्रुतज्ञान से 'पद' कहने की प्रतिज्ञा की गयी है। बन्ध शतकका विषय परिचय पहले करा आये है अत उससे इसमें जो विशेष कथन है उसे ही बतलाया जाता है।

वन्घ शतककी गाथा २ से ५ तक इसमें यथाक्रम दी गयी है। ५ वी गाथा में कहा है कि तिर्यञ्च गतिमें चौदहो जीव समास होते हैं और शेष गतियो में दो दो जीव समास होते हैं। इस प्रकार मार्गणाओं में जीव समास जान लेने चाहिए।' पञ्चसग्रहके कर्ताने १२ गाथाओं द्वारा चौदह मार्गणाओं में जीव समासीका विवेचन किया है। तत्परचात् बं॰ श॰ की छठी गाथा दी गयी है। उसमें जीव-समासोमें उपयोगोका कयन है। पचसाग्रहकारने उसके परचात् १९ गाथाओं के द्वारा मार्गणाओं उपयोगोका कथन किया है और समाप्ति पर लिखा है— 'एर्व मरगणासु उन्होगा समत्ता।'

पश्चात् व० श० की ७ वी गाथा आती है उसमें जीवसमासमें योगका कथन किया है। इस गाथा में थोडा-सा अन्तर है। व० श० में 'पन्नरस' पाठ है और प० स० में 'चउदस' | बन्बशतकके अनुसार पर्याप्त सज्ञी पचोन्द्रियके पन्द्रह योग होते है और प० स० के अनुसार चौवह अर्थात् वैक्रियिक मिश्रकाय योग सज्ञी पर्याप्तक के नहीं होता | किन्तु दोनो स० प० स० में सज्ञी पर्याप्तकके पन्द्रह योग बतलाये हैं।

इस विषयमें जो वात ऐतिहासिक दृष्टिसे उल्लेखनीय है उसका वथन पचसग्रहके कालका विवेचन करते समय करेंगे ।

पचसग्रहकारने व० २०० की ७वी गाथाके अर्थका स्पष्टीकरण दो गाथाओंसे करके आगे ग्यारह गाथाओसे (गा० ४४-५४) मार्गणाओमें योगका कथन किया है।

पच साग्रहमें बन्धशतक की ८-९वी गाथाका नम्बर ५५-५६ है। इनके द्वारा मार्गणाओं योगोंके वर्णनकी समाप्तिकी सूचना है। िकन्तु इससे स्पष्ट है िक बन्धशतककी गाथा ८ के पूर्वार्ध को पञ्चसग्रहकारने अपने अनुसार परिवर्तित िक्या है। व० श० में पाठ है—उवजोगा जोगिवही जीवसमासेसु विन्तिया एवं। और प० स० में है—'उवओगो जोगिवही मग्गणजीवेसु वाण्णिया एवं। इस परिवर्तनका कारण यह है िक व० श० में उपयोग और योगका कथन केवल जीवसमासमें िकया है किन्तु पचसग्रहमें जीवसमास और मार्गणाओं कथन किया है। अत तदनुकूल परिवर्तन िकया गया है। आगे पं० स० में गाथा ५७ से ७० तक मार्गणाओं गुणस्थान का कथन है।

पुन वं श श की ग्यारहवी गाथा आती है। इसमें गुणस्थानोंमें उपयोगका कथन है। प सं में दो गाथाओं के द्वारा इसका व्याख्यान किया गया है। इसके परुचात् व श श की बारहवी गाथा है इसमें गुणस्थानोमें योगोका कथन है। इसका व्याख्यान भी प स में दो गाथाओं के द्वारा किया गया है।

१—'सण्णि अपञ्जतेसु वेउव्वियमिस्सकायजोगो दु। सण्णीसु पुण्णेसु चउदस जीया सुणे-यव्वा ॥४२॥ प॰ सं० पृ० ४।

२—'द्दी चतुर्पुं नवस्वेक' समस्ता सन्ति सिक्किन । नवस्वथ चतुर्व्वेकस्मिन्नेको द्दी तिथि प्रमा । सं० प० स ०, पृ ८ ।

३३८ : जैनगाहित्य का इतिहास

यन्पवतक की १३ मी गांचामें भी गुणरवानीमें सोमाया गयन किया है जो मतान्तर से गम्यन्य रणता है। यह गांचा पंत्रमपह में नहीं है। और उसमें जो मत प्रदेशित है यह भी दिगम्बर माहिन्समें नहा मिछता।

तत्परनान् वर शर्गा गार १४ ग १५ आसी है उनमें गुणम्यानोमें बन्ध में फारणों का निर्देश किया गया है। उन्य के नार कारण है—मिरयात्र, अतिरित कपाय योग और उनके भेड़ है कमने ५ + १२ + २५ + १५ = ५७ । गुणम्यान, और मार्गणाओं में इन मत्तापन उत्तरगारणोंका पञ्चमग्रहमें बहुत विस्तार से तया कई प्रकारने कचन किया है। उस कथन पर्यन्त शतकाधिकार की गाया सरया २०३ हो जाती है। गाया सरया २०४ में वर्णाण की १६ वी आदि गाया आती है इनमें जानापरणादि आठों कर्मोंक आत्रय के विषेष कारण वतलाये हैं। यह कारण प्राय ये हो है जो तत्पार्थमूलके छठे अध्यास में वतलाये हैं। यनधातककी दम गायाओं में इनका कथन है और वे दमो गायाएँ पन्मयह में ययाक्रम दी गयी है। उनके परनात् दो गाया और है जनमें वतलाया है यह कथन अनुभाग वन्धकी अपेक्षा में है।

डमके परचात् बन्धरातककी २७ वी माना वाती है। यहामे बन्धरातकमें गुणस्थानोमे आठो पूलकर्मोके बन्ध, उर्थ, उदीरणा और मत्ता का कथन है। यह कथन पचसाग्रहके तीसरे अधिकार के प्रारम्भ में भी आता है और यहां भी है इस लिये पुनरुक्त जैमा हो जाता है।

बन्धशतक की २८वी गावा इस प्रकार है-

सत्तट्ठिवहरू (-िवह ) वन गावि वेगन्ति अहुग णियमा । एगविह् वन्धगा पुण चस्तारि व सत्त वेयन्ति ॥२८॥ पचसगह में इसके स्थान पर जो गाथा है वह इस प्रकार है— अठ्ठविह सत्त छव्वन्धगा वि वेयन्ति अट्ठय णियमा । उवसत खीणमोहा मोहूणाणि य जिणा अधाईणि ॥२१६॥

दोनो के अभिप्रायमें कोई अन्तर नहीं है।

इसी तरह वधशतककी २९ वी गायाका अन्तिम चरण है—'तहेव सत्तेवृदी-रित्ति'। और पचसग्रहमें इसके स्थानमें 'मिस्सूणा सत्त आऊण पाठ है।

व॰ श॰ की ३० से ३६ तककी गाथाएँ पञ्चसग्रहमें यथाक्रम है। ३७ वी गाथामें पाठान्तर है। व॰ श॰ गा॰ ३८ में आठो कर्मों के नाम और भेद

श्वसिसट्ठ विद्यारा वेयति उदीरयावि-अट्ठण्ट । सत्तविद्यावि वेद ति अट्ठगमुद्दर्णे भन्ना ।।३७ । व॰ श०
 विधतिय वेयति य उदीरयंति यअट्ठ अट्ठ अवसेसा । सत्तविद्यवंधगा पुणा अट्ठण्टमुदीरो मन्ना' ।।२२६॥—प० स० ।

गिनाये हैं ये दोनो गाथाएँ पञ्चसंग्रहके प्रकृति समुत्कीर्तन नामक दूसरे अधिकारमें आ गई है। इसमे इस अधिकारमें नहीं दी है। इसके पश्चात् वधके आदि, अनादि ध्रुव और अध्रुव भेदों का तथा अल्पतर, भुजकार, अवस्थित और अवन्तव्य भेदों का कथन है। ये कथन वन्ध शतकमें ४० से ४३ तक चार गाथाओं में हैं।

४३ वी गाथामें कहा है कि दर्शनावरण कर्मके तीन वन्ध स्थान है, मोहनीय कर्मके दस वन्धस्थान हैं, और नामकर्मके आठ वन्धस्थान है। इन तीन कर्मोंमें ही भुजकारादिवन्ध होते हैं। शेप कर्मोंका तो एक ही वन्ध स्थान है। इस सागान्य कथनका पञ्चसाग्रहमें बहुत विस्तारसे कथन ६५ गाथाओ द्वारा दिया गया है।

परचात् ब० श० में वन्यक का कथन गा० ४४ से ५० तक किया है। उसीका विस्तृत कथन पचसंग्रहमें है। व० शं० गा० २१ में कहा है कि गत्यादि
मार्गणाओं भी स्वामित्वका कथन कर लेना चाहिये। तदनुसार पचसग्रहमें
गा० ३२५ से ३८९ तक उसका कथन किया है। उसके साथ ही प्रकृतिवन्यका
कथन समाप्त हो जाता है। व० श० में गा० ५२ से ६४ तक स्थितिवन्यका
कथन है। प० स० में यही कथन गा० ३९० से ४४० तक है। व० श० की
गा० ५२-५३ में आठों मूलकर्मों की स्थिति वतलाई है। ये दोनो गाथाएँ पञ्चसग्रहमें नहीं है। उनके स्थानमें दो भिन्न गाथाओं हारा आठों कर्मों की स्थिति
वतलाई है। शेष गाथाएँ पञ्चसग्रहमें सम्मिलत है। व० श० में गाथा ६५ से
८६ तक अनुभाग बन्धका कथन है। प० स० गा० ४४१ से ४९३ तक अनुभागवन्यका कथन है जिसमें व० श० की उक्त गाथाएँ सम्मिलत है। केवल ७२ वी
गाथा भिन्न है और ७३ वी गाथा के प्रथम चरणमें अन्तर है। मिलान से ऐसा
प्रतीत होता कि इन गाथाओं कुछ हेरफेर किया गया है किन्तु अभिप्रायमें भेव
नहीं है। व० श० की गाथा ८४ इस प्रकार है—

चदुपच्चएग मिच्छत्त सोलस दु पच्चया य पणतीसं । सेसा तिपच्चया खलु तित्ययराहारवज्जाओ ॥८४॥ पं० स० में यह गाया इस प्रकार है—

> सायं चउपच्चइओ मिच्छो सोलह दु पच्चया पणवीसः सेसा तिपच्चया खलु तित्थयराहारवज्जा दो ।।४८॥

वन्ध शतकमें दूसरे गुणस्थान तक वंधने वाली पच्चीस और चौथे गुणस्थान तक वधनेवाली दस इन पैतीस प्रकृतियोके वन्धका कारण मिथ्यात्व और अविरित्तको बतलाया है और शेष प्रकृतियोके बन्धके कारण मिथ्यात्व, अविरित्त, और कषाय को कहा है। किन्तु पचसग्रहमें केवल पच्चीसके ही बन्धका कारण मिथ्यात्व और अविरित्तको वतलाया है और शेषके बन्धका कारण तीनोको बतलाया है।

३४० . जैनसाहित्य का उतिहास

किन्तु इसमें कोई सैदानितक भेद गुण्डिमीवर नहीं होता स्पानि भीते गुणस्वान तक अविरक्षिकी ही प्रधानता है जामें अपायती प्रपानता है। इनी विपनामें स्वातकर्म पैतीसको सुप्रत्यय सहा है।

व॰ ग॰ गा॰ ८४-८५ में पगण्ड विषा । प्रकृतियोक्त विनामा है और ८६ में भयिषाणी आदिको । प॰ म॰ में ये तीना गांधाएँ हैं।

आगं प्रदेश बन्धका पर्णन है। इनके प्रश्यातकारी ८७ से रोकर १०७ तक सब गापाण यशाक्रम है। ८७ मायका मध्यर पर्णन के ४४४ है और १०७ अन्तिम गाया का नर्ण ५१२ है। इस तरह के एठ आठ गायाण इस प्रकरणमें अति-रिक्त है जिनमें मध्यनको राष्ट किया गया है। गाया ९४ में अन्तर है।

यव दाव में 'आउमास्य प्रेमरम प्रामाहरम मस ठाणाणि' पाठ है और प्रवास में आउमारम प्रेमस्स छन्। मोहरम णा पु ठाणाणि, पाठ है। बन्ध- दातकके अनुमार आगुण्यांना उद्दार्ट प्रदेशवन्य मिन्यार्ट और नोथे गुणस्यांनी लेकर मातमें गुणस्थान पर्यन्त पांच गुणस्थानमारे जीए करते हैं। तथा मोहनीय कर्मका उद्दार्ट प्रदेशवन्य मागादन मन्यगृत्ति और सम्प्रामिध्याद्दि गुणस्थान याले जीयोको छोउकर दोष गा। गुणस्थानमाले जीय करते हैं। विन्तु प्रज्वमप्रह के अनुमार आयुकर्मका उद्दार्ट प्रदेशवन्य दूपरे गुण स्थानमें होता है। अत छह गुणस्थानवाले जीय आयुक्ता, उत्कार प्रदेशवन्य गरते हैं। और मोहनीय कर्मका उत्कार्ट प्रदेशवन्य पहले लेकर नी गुणस्थान पर्यन्त होता है।

बन्धशतक' चूणिमें 'अन्ने पठित' कह कर पनसग्रहवाले पाठका निर्देश किया है और उसे ठीक नही धतलाया। यह चतुर्य प्रकरणकी स्थितिका चित्रण है। पचसग्रहमें इसका शतक नाम नही पाया जाता। किन्तु दोनो स० पञ्च संग्रहोके अन्तमें 'शतकसमाप्तम्' आता है।

# सप्ततिका और पचसग्रह---

पंचसग्रहके पांचवे अधिकारका नाम सत्तरि या सप्तति है। इस अधिकारके आदिकी गाथामें पचसंग्रहकारने स्त्रय उसका निर्देश किया है। तथा अमितगतिने भी अपने संस्कृत पंच संग्रहमें पांचवें अधिकारका नाम सप्तिति दिया है। अत. इस अधिकारका उक्त नाम निर्वाध है।

१. 'अन्ने प्रित—'आउनकोसस्ता पदेसस्स छत्ति'। मासणोवि उननोसं वितित्ते, तण, मोहस्स सत्त ठाण्णाणि । अन्ने पठंति–मोहस्म णव उ ठाणाणित्ति सासणसम्मिम्ब्बेर्हि सट । तण सम्भवति ।'—न. श च्. ।

२. 'णिमऊर्णाणदाण वरके प्रलब्धिक स्वयं । वोच्छा सत्तिरिभग उवहर् वीरनाहेण ।।१॥ ३. नत्पाहमहीतो भनत्या धाति जल्मपवातिन । स्वशक्त्या सन्तितिवस्ये वधमेदावबुद्धये ।।३७६॥ स० पं० सं० ।

जैसे चौथे अधिकार में पंचसग्रहकारने शतक ग्रन्थका सग्रह किया है और उसीके कारण अधिकारका नाम शतक रखा है | वैसे ही पाँचवें अधिकारमें सित्तरी अथवा सप्तिका नामक प्रकरणका सगह है और उसीसे इस अधिकारका नाम सत्तरि या सप्तित रखा गया है । सित्तरी ग्रन्थका परिचयादि पहले लिख आये है । जो विषय सित्तरीका है वही इस पाचवें अधिकारका है । इस पाँचवे-अधिकारमें मगलाचरणके पश्चात् सित्तरीके आदिकी पाँच गाथाएँ यथाक्रमसे दी हुई है । उनके पश्चात् एक गाथा इस प्रकार आती है ।

मूलपयडीसु एव अत्थोगाढेण जिह विही भणिया । उत्तर पयडीसु एव जहाविहि जाण वोच्छामि ॥७॥

इसमें कहा है कि मूलप्रकृतियोमें कथनकर दिया अब उत्तर प्रकृतियोमें कहते हैं। इसके पश्चात् सि॰ की छठी गाथा आती है। उसमें ज्ञानावरण और अन्तराय कर्मके वन्य स्थान, उदय स्थान और सत्वस्थान पचप्रकृति रूप कहे है। आगे दर्शनावरणणीय कर्मके वन्यादिका कथन है। किन्तु सितरीकी दर्शनावरण कर्मके कथन सम्बन्धी गाथाएँ पञ्चसग्रहमें नहीं हैं उनके स्थानमें पचसग्रहकारने अपनी स्वतंत्र गाथाएँ रची हैं। इसका कारण शायदे यह प्रतीत होता है कि सप्तितकामें क्षीण कथायमें निद्रा प्रचलाका उदय नहीं माना है। किन्तु दिगम्बर परम्परामें माना गया है।

व्ये० पचसग्रहमें दोनो मतोको स्थान दिया गया है। सितरीमें वेदनीय गोत्र और आयुक्तमंके भगोका कथन नहीं है किन्तु पचसग्रहकारने उनका कथन किया है। आगे मोहनीय कर्मका कथन है और उसका आरम्भ सित्तरीकी दसवी गाथासे होता है। उसकी सख्या प० स० में २५ है। दस से छेकर १६ तक सित्तरीकी गाथाएँ पचसग्रहमें मिलती है। प्रत्येक गाथा का स्पष्टीकरण दो एक गाथाओंसे आवश्यकताके अनुसार किया गया है।

सित्तरीकी गाया १७, ४८, २०, २१, २२ पञ्चसग्रहमें नही है। मोहनीय कर्म सम्बन्धी कथनके उपसंहार परक २३ वी गाया है। २४वी गायासे नामकर्मके के बन्ध स्थानोका कथन आरम्भ होता है। पं० स० में इसकी सख्या ५२ है। सित्तरीकी उक्त गायामें केवल नामकर्मके बन्धस्थानोको गिनाया है। पचसग्रहमें उसका विवेचन ४५ गायाओं के द्वारा किया है। यही कथन शतक नामा चौथे अधिकारमें भी है। अत यह कथन पुनरुक्त है। दोनो प्रकरणोकी गायाएँ भी एक ही है।

इसके पश्चात् सित्तरीकी २५ वी गाथा आती है। इसमें नामकर्मके उदय-स्थानोंका कथन है। मलयगिरिकी टीकामें इस गाथाका न० २६ है अत गणनामें एकका व्यतिक्रम हो गया है। २७-२८ वी गाथा जिनमें नामकर्मके उदय स्थानोंके

# ३४२ . जैनसाहित्यका डतिहास

भग वतलायं है पचगंगहमें नहीं है। गा॰ २९ है इसमें नागकमीके सत्त्रस्यानीको वतलाया है। यह गा ना नाव्यक्त भेदाों लिए हुए हैं। इसी तरह आगे ३० आदि सख्या वाली गाथाएँ पचसग्रहमें यथास्थान है।

इस प्रकार नामकर्मके बन्धस्थान, उदयस्थान और सत्त्वस्थानके भेद तथा उनके सबेधका कथन करके जीव समास और गुणस्थानोके आश्रयमे कर्मों के उनत स्थानोके स्थामियोका कथन किया है।

उसमें सि० गा० ३५ में और पच सग्रहमें आगत इसी गाथामें कुछ अन्तर है जो मतभेद का सूचक है । सप्तितिकामें दर्शनावरण के भेद पर्याप्त सज्ञी पचेन्द्रिय के ग्यारह वतलाये हैं और प० स० में १३ वतलाये हैं । इस अन्तरका कारण यह है कि सप्तितिकामें क्षीण कपायमें निद्रा प्रचला का उदय नहीं माना गया किन्तु पंचसग्रहमें माना गया है ।

गा० ३७-३८ प० स० में व्यतिक्रमसे हैं पहले ३८ वी है फिर ३७ वी है। तथा मित्तरीमें सज्ञीके नामकर्मके दस सत्त्वस्थान कहे हैं किन्तु पं० स० में ११ कहे हैं। इमिलए सितरी में अट्ठ दसग पाठ है। प० स० में अट्ठट्ठमेयार' पाठ है।

कपर यह लिखना हम भूल गये कि नामकर्मके सत्वस्थानको लेकर दोनो ग्रन्थोमें मतभेद है—सित्तरीके अनुसार उनकी सख्या १२ है—९३, ९२, ८९, ८८, ८६, ८०, ७९, ७८, ७६ ७५, ६, और ८ प्रकृतिक। और प० स० मे ९३, ९२, ९१, ९०, ८८, ८४, ८२, ८०, ७९, ७८, ७७, १० और ९ प्रकृतिक।

जीव समासोमें स्थानोका कथन करनेके पश्चात् गुणस्थानमें बन्धादिस्थानोका कथन है | किन्तु दर्शनावरण कर्मकी प्रकृतियोके उदयको लेकर मतभेद होनेके कारण उस सम्बन्धी गाथाएँ पचसग्रहमें नहीं है ।

कागे सितरीकी ४२ से ४५ तक गाथाएँ लगातार है। सित्तरीमें कुछ अन्तर्भाष्यगाथाएँ है उसमें से भो एक दो गाथा प० स० में मिलती है। उक्त गाथाओं के व्याख्यानरूप मोहनीयके उदय स्थानोका वर्णन पचस०में बहुत विस्तारसे किया गया है।

१. कर्म प्रकृतिमे नाम कर्मके सत्त्व स्थान इस प्रकार वताये है---

<sup>&#</sup>x27;तिदुगसय छ्रप्यचगितगनउइ नउइ इगुण नउइ य। चउ तिगदुगाही गासी नव अठ्य-नामठाणाह । १४४। १०३, १०२, ९६ ९५, ९३, ९०, ८९, ८४, ८३, ८२ ९, और ८। वन्धन स्वात की अलग गणना करनेसे १० की सल्या बढ गइ है। सि० चूमे अण्णे करके इस मतको अमान्य किया है।

फिर गुणस्थानोमें मोहनीयके सत्त्व स्थानोका कथन है, और उसके लिए सित्तरीकी गाथा ४८ पाई जाती है। इसमें भी मतभेंद है। सित्तरीमें 'तिगमिस्से' लिखकर मिश्रगुण स्थानमें मोहनीय कर्मके तीन सत्त्वस्थान वतलाये है, २८, २७ और २४ प्रकृतिक। किन्तु पचसग्रहमें 'युगमिस्से' पाठ रखकर मिश्रमें ही दो सत्त्वस्थान वतलाये है २८ और २४ प्रकृतिक। यह सैद्धान्तिक मतभेद को सूचन करता है।

आगे गुणस्थानोमें नाम कर्मके वन्वादि स्थानोका कथन करनेके लिये सि० की गा० ४९-५० आती है। उनका विवेचन किया गया है।

आगे गित आदिमें नाम कर्मके बन्धादि स्थानोका कथन करनेके लिए प० स० में सित०की गा० ५१ आती है। फिर इन्द्रिय मार्गणामें कथन करनेके लिये सि० की ५२ वी गा० पं० सं० में आती है। सितरीमें आगेकी मार्गणाओं में कथन नहीं किया है किन्तु पचसग्रहमें किया है। उसके पश्चात् सि० की ५३ वी गाथा आती है जो उपसहार रूप है। आगे उदय और उदीरणाके स्वामियों में अन्तर वतलानेके लिये सित्तरीकी ५४, ५५, आई है। फिर गुणस्थानको आधार बनाकर कौन किन कर्मप्रकृतियोका बन्ध करता है, इसका कथन सि० की गा० ५६, ५७, ५८, ५९, ६० के द्वारा प० स० में किया गया है।

आगे सि॰की ६१ वी आदि गाथाओसे गतियोमें कर्मप्रकृतियोकी सत्ता-असत्ता का विशेष कथन किया गया है। ६१से आगे ७२ पर्यन्त सब गाथाएँ प०स० में वर्तमान है और उनके साय ही वह सम्पूर्ण होता है।

इस तरह इस अधिकारमें सित्तरीकी कतिपय गाथाओके सिवाय शेष सभी गाथाएँ अन्तर्निहित है जिनमेंसे कुछमें पाठभेद भी पाया जाता है।

पंचसग्रहके उक्त परिशोलनसे तो यही प्रकट होता है कि उसमें ग्रन्थकारने पट्खण्डागम, कसायपाहुड, कर्मस्तव, शतक और सितरी इन पाँच ग्रन्थोका सग्रह किया है। उनमेंसे अन्तके तीन ग्रन्थोको एक तरह से पूरी तरह आत्मसात्कर लिया है, शेष दोका आवश्यकतानुसार साहाय्य लिया है।

किन्तु प० परमानन्दजीने अपने 'श्वेताम्बर कर्म साहित्य और दि० पचसग्रह' नामक दूसरे लेखमें उक्त कथनसे बिल्कुल विपरीत विचार व्यक्त किया था। उनका कहना है कि कर्मस्तव, ज्ञतक और सित्तरी नाम के जो प्रकरण पाये जाते है वे उक्त पचसग्रहसे संकलित किये है। इन तीनो ग्रन्थोंमें सकलित गाथाएँ पचसग्रहकी मूलभूत गाथाएँ और शेष व्याख्या रूप गाथाएँ भाष्य गाथाएँ है। किसीने मूलभूत गाथाओं जो ज्ञातकादि नामोसे पृथक् सकलित कर लिया है।

जो क्छ स्थिति है उसमें पंडितजीके उक्त कथनको सहसा भ्रान्त तो नही

कहा जा सकता, क्योंकि न तो पचसग्रहके ही कर्ताके सम्वन्धमें कुछ ज्ञात है और न कर्मस्तव, और सित्तरी के ही कर्ताका पता है। हाँ, शतकको चूर्णिकारने। शतक अथवा वन्घशतकका निर्देश मिलता है और वह शतक या वन्य कृति, अवश्य वतलाया है और कर्मप्रकृति तथा उसकी चूर्णिमें भीशिवशर्मसूरिकी शतक वही माना जाता है जिसकी ९४ गायाएँ पचसग्रहके शतक नामक चतुर्थ अधिकारमे सग्हीत है साथ ही कमप्रकृतिके साथ शतक की तुलना करने पर वे दोनो एक ही आचार्यकी कृति नहीं प्रतीत होते और शतक एक सग्रह ग्रन्थ जैसा प्रतीत होता है। दोनो पक्षोके अनुकूल और प्रतिकूल वातोके होते हुए भी एक वातको नही भुलाया जा सकता कि पचसंग्रहके चतुर्थ और पचम अधिकारका नाम शतक और सप्ततिका है। जिस प्रकरणमें सौ या उसके-आसपास गाथा स ख्या हो उसे शतक और जिसमें सत्तर या उसके आस पास गाथा सख्या हो उसे सित्तरी कहा जाता है। किन्तु प स॰के चतुर्थ और पचम अधिकारोकी गाया स त्या पाँच-पाँच सौ से भी कुछ अधिक है। ऐसी स्थितिमे समान स ख्या होते हुए भी एक अधिकार का नाम शतक और दूसरेका नाम सित्तरी रखनेका कारण समझमें नही आता। उसके उत्तरमें यही कहा जा सकता है कि चतुर्थ अधिकारकी मूल गायाओका प्रमाण सौ के लगभग और पाचवें अधिकारकी मूळ गाथाओका परिमाण सत्तरके लगभग होनेसे उन अधिकारो-को शतक और सित्तरी नाम दिया गया। किन्तु इससे तो यही प्रमाणित होता है कि उक्त दोनो अधिकारोके मूल गतक और सित्तरी नामक प्रकरण है अतः मूल विवाद इस वात पर रह जाता है कि वे दोनो प्रकरण भी उन पर भाष्य रचने वाले पचसग्रहकारकी ही कृति है या किसी दूसरे की कृति है ? इस विवादके समावानके लिये हुमें उक्त प्रकरणोको ही देखना होगा।

प० सं० के प्रथम हितीय और तृतीय अधिकारके आदिमें ग्रन्थकारने केवल एक गायाके हारा मगलपूर्वक विषयवर्णनको प्रतिज्ञा करके प्रकृत विषयका प्रति-पादन प्रारभ कर दिया है और उन अधिकारोके अन्तमें कोई उपसहार तक नहीं किया। किन्तु चौथे अधिकारके आदिमें तीन गायाएँ मगलरूपमें है। प्रथम गाथामें श्रुतज्ञानमे पद कहनेकी प्रतिज्ञा की गई है और तीसरी गाथामें जो शतककी प्रथम गाया है दृष्टिवादमें कुछ गायाओं को कहनेकी प्रतिज्ञा की गई है। पहले अधिकारों का कथन दृष्टिवादके आधार पर नहीं किया गया और चौथेका कथन दृष्टिवादके आधार पर नहीं किया गया और चौथेका कथन दृष्टिवादके आधार पर किया गया ऐसा भेद क्यों? इन अधिकारके अन्तकी तीन गायाओं ग्रन्थकारने अपने कथनको कर्मप्रवादक्षी श्रुतसमुद्रका निस्यन्द कहा है और लिखा है मुज अरपमितने यह बन्य विधान नक्षेपसे रचा, विशेष निषुण उसे पूरा करके कथन करें। अपनी कृतिके एक अवान्तर अधिकारके अन्तमें कोई ग्रन्थकार ऐसी बात नहीं कहता। यही बात पत्रम अधिकारमें भी पाई जाती है। किन्तु उसके

अन्तिम अधिकार होनेसे इस प्रकारका उपसहार उचित भी हो सकता है किन्तु बीचके केवल एक चतुर्थ अधिकारके अन्तमें इस प्रकारकी वात कहना, जो ग्रन्थकी समाप्ति के लिये ही उपयुक्त हो सकती है, इस बात को सूचित करती है कि शतक नामके किसी स्वतंत्र प्रकरणका सग्रह इस अधिकारमें किया गया है उसी के कारण अधिकारका नाम 'शतक' रखा गया है। और यही वात सित्तरी के सवयमें समझनी चाहिये। ऐसी स्थितिमें ये दोनो प्रकरण उस पचसग्रहकारके नहीं जान पडते जिसने पचसग्रहके आदिके तीन अध्याय रचे थे, वयोकि उनमें नकहीं दृष्टि-वादका उल्लेख है और न अपनेको मन्दर्मात बतलाकर उसके सशोधनादिकी वात कहीं गई है।

प० फूलचन्द्रजी सिद्धातशास्त्रीने श्वे० सितरीके अपने अनुवादकी भूमिकामें पिक बात कही है कि शतक और सित्तरी की अन्तिम गाथाओं कुछ साम्य प्रतीत होता है। यथा—

वोच्छ पुण सखेव णीसद दिट्ठीवादस्स ॥१॥ सित्त० कम्मप्यवायसुयसागरस्स णिस्सदमेत्ताओ ॥१०४॥ शतक

x x x

जो जत्थ अपिडपुण्णो अत्थो अप्पागमेण बद्धोत्ति । त खिमऊण बहुसुया पूरेऊण परिकहतु ॥७२॥—सप्त० वधविहाण समासो रहओ अप्पसुयमदमङ्णावि । त वघमोक्खणिउणा पूरेऊण परिकहेति ॥१०५॥—शतक

प०जी का कहना है कि 'इनमें 'णीसद' अप्पणम, अप्पसुयमदमइ, 'पूरेऊणं परिकहतु' ये पद घ्यान देने योग्य है। ऐसा साम्य उन्ही ग्रन्थोमें देखनेको मिलता है जो या तो एककर्तृक हों या एक दूसरेके आधारसे लिखे गये हो । बहुत संभव है कि शतक और सप्तितिकाके कर्ता एक हो'।

उक्त साम्यके आधार पर पण्डितजीकी उक्त सभावना अनुचित तो नहीं कही जा सकती । किंतु शतकको कर्मप्रकृतिकारकी कृति माना जाता है और कर्म-प्रकृति तथा सित्तरीके कथनोमे मतभेद है । अत कर्मप्रकृतिकारकी कृति तो सित्तरी नहीं हो सकती । यदि शतक कर्मप्रकृतिकारकी कृति नहीं है जैसा कि सदेह प्रकट किया गया है तो शतक और सित्तरी एक व्यक्ति की भी कृति हो सकते है, क्योंकि दोनोमें कोई मतभेद दृष्टिगोचर नहीं हुआ । किंतु इस सम्बन्धमें विशेष प्रमाणोके अभावमें कोई निर्णय कर सकना शवय नहीं है ।

१. पृ० १०।

पचगंग्रहकी रियति पर विचार करनेके लिए एक बात और भी उल्लेखनीय है। और यह है जनमें पुनहकत गाथाओंका होना और उनकी मंख्या भी कम नहीं है। उन दृष्टिसे कतक नामक चीथा अधिकार उल्लेखनीय है जिसकी गाथाएँ तीमरे और पान्ये अधिकारमें पाई जाती हैं। इस पुनहितका कारण है कि जो पथन चीथे में आया है यह तीसरे और पांचवेंमें भी आया है। और उसके आनेका कारण यह है कि कर्मस्तव और बन्धक्षतकमें तथा शतक और सित्तरीमें कुछ कथन समान है।

कर्मस्तवकी गा० १३ आदिमे बन्धन्युच्छितिका नथन है और उघर शतककी गाथा ४६में बन्धच्युच्छित्तिका कथन है, उसको आधार बनाकर पंचसग्रहकारने तीसरे अधिकारकी बन्धन्युच्छितियाली गाथाएँ चौथे अधिकारमें भी लाकर रख दी है।

इघर शतककी गा० ४२-४३ में कर्मों के वन्धस्थानोका कथन है। उसके भाष्यरप में पवसग्रहकारने बहुत सा कथन किया है। उघर सप्तिका २४में भी यही कथन होनेसे पचसंग्रहकारने उनके व्याख्या रूपसे चीथे अधिकारकी गाथा पाँचवे अधिकारमें लाकर रख दी है। इसी तरह दर्शनावरण कर्मके वन्धादिका कथन पाँचवे अजिकार प्रारभमें भी किया है। और आगे भी किया है। इसमे उसमें भी 'पुनक्कतता' आ गई है।

इससे प्रथम तो इस वातका समर्थन होता है कि कर्मस्तव, शतक और सित्तरी पत्रसग्रहकारकी कृति नहीं है किंतु उन्हें उन्होंने अपनाकर उनपर अपने माध्यकी रचना की है। यदि वे एक ही व्यक्तिकी कृति होते तो उनमें पिष्ट-पेषण न होता। दूसरे, उन्होंने उन्हें पृथक्-पृथक् प्रकरणके रूपमें रचा होना चाहिए। इसीसे एक प्रकरणकी गाथाओको दूसरे प्रकरणमें रखते हुए उन्हें सकोच नहीं हुआ और इसीसे समग्र ग्रन्थमें न ग्रन्थका नाम मिलता है और न एक अखण्ड ग्रन्थके रूपमें ही उसकी स्थित वृष्टिगोचर होती है। उन्होंने स्वय अथवा पीछेसे किसीने उनको सम्बद्ध करके पत्रसग्रह नाम दे दिया है। जैसे सिद्धात ग्रन्थ पट्खण्डागमको भूतविलने कोई सामूहिक नाम नहीं दिया और घवला-कार वीरसेनस्वामीने उसके खण्डोंके नामसे ही उसका निर्देश किया और पीछेसे छैं खण्ड होनेके कारण पट्खण्डागम नाम दे दिया गया। वैसे ही उक्त पाँचो प्रकरण प्रारममें भिन्न २ थे। पीछे उन्हें पत्रसग्रह नाम दे दिया गया जान पडता है। इसीसे वीरसेनस्वामीने 'जीवसमास' प्रकरणका ही निर्देश किया है, सामूहिक नाम पत्रसग्रहका निर्देश पूरा नहीं किया। उसपर से यह भी अनुमान किया जा सकता है कि वीरसेनस्वामीके पश्चात ही किया। उसपर से यह भी अनुमान किया जा सकता

अन्य वर्मसाहित्य : ३८७

#### रचनाकाल

१. प० आजाधर भी ने अपनी मूलारायना दर्पण नामक दीका में भगवती आराधना की गाया २१२४ की टीकाम 'तथा चीका पनगप्रहें' करके छै गाथाएँ उद्घृत की है। ये छहा गाथाएँ पनगप्रहें के तीमरे अधिकार के अन्त में इसी फ्रम्में अपहित्त हैं और उनकी क्रम सरगा ६०-६५ है। प० आधाघर जी विक्रमकी तेरहवी शताब्दी में हुए है। अत यह निश्चित है कि उसमें पहले पचरप्रहकी रचना हो चुकी थी।

२ आचार्य अभिनगति ने पि॰ ग॰ १०७२ में अपना सम्कृत पचनग्रह न्यार पूर्ण किया था। यह नग्कृत प॰ ग॰ उत्त प्राकृत पचगग्रहको ही नामने रगकर रचा गया है। अत यह निक्तित है कि यि॰ ग॰ १०७३ में पूर्व उमकी रचना हो चुकी थी।

३ धात्रायं वीरमेनने अपनी घवजा टीकामें जो बहुत मी गाथाएँ पचसंग्रहमें उद्यृत की है वे गाथाएँ घवलामें जिम क्रममें उद्यृत है प्राय उमी क्रममें
प० न०में पार्ट जाती है। अधिकाश गाथाएँ प० न०के अन्तर्गत जीव समास
नामक प्रकरण की है। यद्यपि वीरमेनने 'पचमग्रह'का नामोल्लेख नही किया है
किसा है
किसा है। अत्याप वीरमेनने 'पचमग्रह'का नामोल्लेख नही किया है
किसा है
किसा है। अत यह जीवसमाम पचसग्रहके अन्तर्गत जीव समाम हो होना चाहिए। तथा कुछ गाथाएँ प० स०के चौथे
घातक नामक अधिकार की है। अतक नामक अधिकारमें एक आतक नामक
प्रकरण सगृहीत है यह हम पीछे बतला आये है। ऐसी स्थितिमें यह सन्देह
होना स्वाभाविक है कि गाथाएँ उम घातक प्रकरण से ही तो सीघे उद्धृत नही की
गई। यद्यपि वे गाथाएँ उम घातकमें भी है किन्तु उनमें से एक गाथा ऐसी भी है
जो उम घातकमें नही है किन्तु प० स०के अन्तर्गत बातकमें है। वे तीन गाथाएँ
इस प्रकार है—

चदुपच्चडगो वघो पढमे उवरिमित् तिपच्चइगो । मिस्सग विदिशो उवरिमदुग च संसेगदेराम्हि :। उवरिल्लपचए पुण दुपच्चओ जोग पच्चओ तिण्ण । सामण्ण पच्चया खलु अट्ठण्ण होति कम्माण !। पणवण्णा इरवण्णा तिदाल छादाल सत्ततीसा य । चदुवीसदु वावीसा सोलस एगूण जाव णव सत्ता।

—(पट्ख॰ पु॰ ८, पृ॰ २४)

इनमेंसे शुरूकी दो गाथाएँ शतक प्रकरणमें भी है। किन्तु प्रकरणमें ये तीनो गाथाएँ उसके चौथे अधिकारमें इसी क्रमसे वर्तमान है और उनकी क्रमसख्या ७८, ७९, ८० है। वनचित् पाठ भेद है। यथा—'उवरिमतिए' के स्थानमें 'अण-

# ३४८: जैनसाहित्यका इतिहास

तरितए' 'मेसेगदेगिन्ह' के स्थान 'देसेवकदेसिन्ह' और 'इरवण्णा' के स्थान में 'पण्णासा'। किन्तु उनमें बाशयभेद नहीं हैं। ब्रतः ये गाथाएँ पचसग्रहसे ही उद्घृत की गई होनी चाहिए।

इसी तरह घवलामे एक और गाथा इस प्रकार र द्घृत है— एयगरोत्तोगाढंगग्नपदेसेहि कम्मणो जोग्मं। वधइ जहुत्तहेदू सादियमहणादिय वा वि ॥

(पट्सं० पु० १२, पू० २७७)

यद्यपि यह गाथा जतक प्रकरणमें भी है किन्तु उसमें 'एयपदेमोगाढं' पाठ है। और प० स० में एयक्येत्तोगाढ पाठ (गाया स० ४९४) है। अत यह भी उसीसे उद्घृत की गयी होनी चाहिए।

उक्त उद्धरणो से प्रकट है कि घवलासे पहले पचसग्रहकी रचना हो चुकी थी। चूँ कि घवला विक्रमकी नीवी शताब्दीमें रचकर पूर्ण हुई थी। अतः पचसग्रह उससे पहले रचा जा चुका था।

४ शतक गाथा ९३ में पाठ है—'वाजनकस्स पदेसस्म पच मोहस्स सत्त-ठाणाणि'। और प० स० के शतकाधिकारमें पाठ है—'वाजनकस्स पदेसस्स छन्चं मोहस्स णव दु ठाणाणि'। शतकचूणिमे 'अन्ने पढति' करकेप असग्रहोक्त पाठ-भेद को जद्धृत किया है। अतः यह सिद्ध है कि चूणिकार पञ्चसंग्रह से परिचित थे। इतना ही नही, श० चू०में पञ्चसग्रह से गाथाएँ भी उद्धृत की गई है।

गुणस्थानो के वर्णन में (श० गा० ९) नीचे लिखी गाथा उद्घृत है—

सद्हणासद्हण जस्स जीवस्स होइ तच्चेसु । विरयाविरएण समो सम्मामिच्छोति णादन्वो ॥ यह पचसग्रह के प्रथम अधिकारकी १६९वी गाया है ।

यदि ये गाथाएँ अन्यत्रसे सगृहीत की गयी हो तब भी उक्त उद्धरणसे तो यह स्पष्ट ही है कि चूर्णिकार के सम्मुख पचसग्रहकारका मत था।

मुक्ताबाई ज्ञानमिन्दरसे प्रकाशित चूर्णिसिह्त सित्तरीकी प्रम्तावनामें लिखा है—'परन्तु शतक लघुचूर्णिका कर्ता श्रीचन्द्रिषमहत्तर छे एविपेनो उल्लेख खमात श्रीशान्तिनाथजी ताडपत्रीय भडारनी प्रतिना अन्तमा मलता नीचेना उल्लेखना आधारे जाणी शकाय छे—'कृतिराचार्य श्रीचन्द्रमहत्तरिशताम्बरस्य 'शतकस्य ग्रन्थस्य'। उसमें उस पत्रका फोटु भी दिया है।

१ 'अन्ने पढति 'आडक्कस्स पदेसस्स छ ति'।, अन्ने पढति—'मोहस्स णव उ ठाण्णाणि'। इा०ृचू० गा० ९३।

शत जब शतकचूणि चन्द्रिप महत्तर रिचत है तो स्पष्ट है कि उनके द्वारा रिचत पञ्चसग्रहसे प्रकृत पचसग्रह प्राचीन है और सम्भवतया उसीसे उन्हें शत-कादि ग्रन्थों के आधारपर पचसंग्रह रचने की प्रेरणा मिली होगी। यद्यपि चन्द्रिप का भी समय सुनिश्चित नहीं है फिर भी उसकी स्थिति चिन्त्य है। ५ अकलक देवके तत्त्वार्थवार्तिकमें नीचे लिखी दो गाथाएँ उद्भृत है—

सन्वद्विदीण मुक्कस्सगो दु उक्कस्स सिकलेसेण ।
विवरीदेण जहण्णो आउगतिगवज्ज सेसाण ॥—(त० वा०, पृ० ५०७)

शुभपगदीण विसोधिए तिन्वमसुहाण सिकलेसेण ।
विपरीदे दु जहण्णो अणुभागो सन्वपगदीण ॥—(त० वा० पृ० ५०८)

ये दोनो गाथाएँ पंचसग्रहके चतुर्थ शतक नामक अधिकारकी क्रमश ४१९ और ४४५वी गाथाएँ है। किन्तु ये दोनो गाथाएँ शतक प्रकरणमें भी वर्तमान है और उनका नम्बर क्रमश ५७ और ६८ है। अत यह कहा जा सकता है कि ये गाथ।एँ शतक प्रकरण से न लेकर पञ्चसग्रहसे ही ली गई है इसमें क्या ।प्रमाण है दिस सन्देहको दूर करनेके लिए पचसग्रह और तत्त्वार्थवार्तिक मे निर्दिष्ट सैद्धान्तिक चर्चामें जतरना होगा।

शतक प्रकरणकी ७वी गाथामें सज्ञी पर्याप्तक पन्द्रह योग वतलाये है। शतक चूर्णमें उसका खुलासा करते हुए लिखा है कि -एक अर्थात् सज्ञी पर्याप्तके पन्द्रह योग होते हैं—मनोयोग ४, बचनयोग ४, औदारिक, वैक्रियिक और आहारक काययोग तो प्रसिद्ध ही है। औदारिक मिश्रकाय योग और कार्मणकाययोग सयोग केवलीके समुद्धातकालमें होते है। वैक्रियिक मिश्रकाययोग और आहारकमिश्रकाय योग।विक्रिया करनेवाले तथा अहारक शरीर उत्पन्न करनेवालोके होता है और वे पर्याप्तक ही होते है। इस तरह पर्याप्त अवस्थामें वैक्रियक मिश्र भी माननेसे सज्ञी पर्याप्तक पन्द्रह योग शतकमें वतलाये है। किन्तु पचसग्रहगत उक्त शतकवाली गाथामें पण्णरसकी जगह 'चउदस' पाठ है जो बतलाता है कि सज्ञी पर्याप्तक चौदह योग होते है, वैक्रियिक मिश्र काययोग नही होता। प० स० की भाष्य

१ एक्कम्मि सन्तिप्रजत्तगम्मि पन्तरस वि योगा भवन्ति । मणजोग (गा) वह्नोग (गा) '४' ओरालिय वेउन्विय अहारक कायजोगा पर्सिद्धा, ओरालियमिस्सकायजोगो कम्मश्य कायजोगो य सयोगकेविल पडुच्च समुग्धायकाले लब्मन्ति, वेउन्विय मिस्सकायजोगो आहारमिस्सकायजोगो य वेउन्विय आहारगे विउन्वन्ते आहारयन्ते त पडुच्च, ते प्रज-त्त्रगा चेव ।'—श० चृ०, पृ० ६ ।

१ सन्नि अपन्जत्ते सु वेउन्वियमिस्स काय जोयो दु । सण्णीसु पुण्णेसु य चउदस जोया सुणेयन्वा ॥४२॥—स० स० ४ ।

गाथामें उसे स्पष्ट करते हुए लिया है कि गंती अपर्याप्तकों में वैक्रियिक मिश्र काय योग होता है और सज़ी पर्याप्तकोमें चौदह योग होते हैं।

इस तरह दोनोम संशी पर्याप्तके वैक्रियिक मिश्रयोगके होने और न होनेको लेकर मतभेद है। किंतु लक्ष्मणसुत ढ्युडा और अगित गति'आचार्यने अपने प० स० में सानी पर्याप्तको पनद्रह हो योग वतलाये है। मुझे इसका कारण लक्ष्मणसुत डड्ढापर वतनार्यवातिकका प्रभाव प्रतीत होता है। अभितगतिने तो उन्हीका अनुसरण किया है।

अकल के देवने स्यामिभेदमे शरीरोमें भेद करते हुए वतलाया है कि शीदारिक तिर्यञ्च मनुष्योक्ते होता है, वेक्रियिक देव नारिकयोक्ते होता है और किन्ही
तैजस्कायिक, वायुकायिक, पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्च तथा मनुष्यों के होता है। अकलक
देवने अपने इस कथनपर पट्यण्डागम के जीवस्थानका प्रमाण देकर यह आपित्त
शकाकारके हारा उठाई है कि जो उस्थान में तो काययोग के स्यामियोका कथन
करते हुए औदारिक पाययोग और बैक्रियक मिश्रकाय योग देव नारिकयोक्ते कहा है
यहाँ आप तिर्यञ्च मनुष्योक्ते भी कहते हैं। यह बात तो आगम विरुद्ध है। इसका
उत्तर देते हुए अकल कदेवने कहा कि—'यह कथन अन्यम मिलता है ज्याख्या
प्रज्ञप्तिदण्डकोमे शरीरके भेदोका कथन करते हुए वायुके औदारिक विक्रियिक,
तैजस और कार्मण चार शरीर कहे हैं। और मनुष्यों के पाँच।' मनुष्योंके पाचो
शरीर माननेसे ही सज्ञी पर्याप्तिक पन्द्रह योग हो सकते है, अन्यया नही।

ढड्डाने प्राकृत पच सग्रहका सस्कृत अनुवाद करते हुए भी पचराग्रहगत पाठको छोडकर मूळ शतक प्रकरणका पाठ वयो रखा, यह अकलक देवके तत्त्वार्थ-वार्तिकके अवलोकनसे स्पष्ट हो जाता है उन्हें अकलकदेववाली वात जैंची।

द्वी चतुर्पं नवस्वेक समस्ताः सित सिविनि ।
 जीवस्थानेपु विद्वे या योगाः योगविद्याद्वैः ॥१०॥
 तिद्वत्थम् मिविनि पर्याप्ते पच दश योगाः ।— स० प० स०, पृ० ८२ ।

२. 'स्वामिमेदादन्यत्वम्—औदारिक तिर्यंड् मनुष्याणाम्, वैिक्तियिक्षी । देवनारकाणाम्, तेजो-वायुकायिकपञ्च निद्रयितर्यंड् मनुष्याणाणाञ्च केपाञ्चित् । अत्राट् चोदक —जीवस्थाने योगमङ्गे सप्तविधकाययोगस्वामिप्ररूपणाया ओदारिकिमिश्रकाययोग औदारिकिमिश्र-काययोगदच तिर्यञ्चमनुष्याणा वैिक्तयकयोगो वैिक्तियिक मिश्रकाययोगदच देवनाराकाणाम्-उक्त , इह तिर्यंड् मनुष्याणामपीत्युच्यते । तिददमापीवरुद्धमिति । अत्रोच्यते—न अन्य त्रोपदेशात् । व्याख्याप्रज्ञप्तिरण्डकेषु शरीरमगे वायोरीदारिकवैिक्तयकतेजस कार्मणानि चत्वारि शरीराण्युक्तानि, मनुष्याणा पच ।

डड्ढा अकलक देवके भक्त ज्ञात होते हैं उन्होंने अपने पच साग्रहके अन्तमें अकलक देवके लघीयस्त्रय से एक कारिका उद्धृत की है। उन्हें अलकलक देवका कथन ही उचित प्रतीत हुआ। डड्ढाका ही अनुसरण अमितगितने किया। और पञ्चसंग्रहकारके सामने अकलकदेवका वार्तिक नहीं था वंगोकि पञ्चसग्रहकी रचना वार्तिक से पहले हो चुकी थी। अत. उन्होंने 'चउदस' पाठ रखना ही उचित समझा वर्योंकि जीवट्ठाण के अनुसार वहीं पाठ उपयुक्त था।

अत' पचसग्रहकार अकलक देवके पूर्ववर्ती होने चाहिए । अकलकदेव विक्रम की आठवी शताब्दीसे पश्चात्के विद्वान् नहीं है । अन पञ्चसग्रहकी रचना विक्रमकी आठवी शताब्दीसे पूर्व होनी चाहिए ।

#### चन्द्रिष महत्तरकृत पच सग्रह

विगम्बरीय प्राकृत पञ्चसग्रहकी तरह श्वेताम्बर परम्परामें भी एक पैपच-स ग्रह नामक महत्वपूर्ण ग्रन्थ है। जिसपर पञ्चसग्रहकारकी एक स्वोपज्ञ सस्कृत वृत्ति भी है। तथा आचार्य मलयगिरिकृत सस्कृत टीका है। यह भी कर्म प्रकृति आदि की तरह प्राकृत गाथावद्ध है।

उसकी प्रथम गाथामे वीर प्रभुको नमस्कार करते हुए पचसग्रहको कहनेका प्रतिज्ञा की गई है और उसे महार्थ तथा यथार्थ कहा है । गाथा र दोमें पचसग्रह नामकी सार्थकता बतलाते हुए कहा है कि चूँकि इस ग्रन्थमें शतक आदि पाँच ग्रन्थोका यथायोग्य न्यास किया गया है अथवा इसके पाँच द्वार है इसलिए पचसग्रह नाम सार्थक है।

शतक आदिसे कौनसे पाँच ग्रन्थ ग्रन्थकारको अभीष्ट थे वह उन्होने स्वय प्रकट नही किया। टीकाकार मलयिगिर ने पचसग्रह शब्दकी व्याख्या करते हुए लिखा है—'शतक',सप्तितका, कषाय प्राभृत, सत्कर्म और कर्मप्रकृति इन पाँच ग्रन्थोका अथवा<sup>8</sup> योग उपयोग विषयक मार्गणा, बन्धक, बन्धव्य बन्ध हेतु और बन्धविधि, इन पाँच अर्थाधिकारोका जिस ग्रन्थमें सग्रह है वह पचसग्रह है।

शतक, सप्ततिका, कषाय प्राभृतका परिचय तो पीछे कराया जा चुका है।

स्वोपशवृत्ति तथा मलयगिरिकी टीकाके साथ पञ्चस ग्रह मुक्तावाई शानमन्दिर डमोई (अहमदाबाद) से प्रकाशित हो चुका है।

२. 'सयगाइ पञ्च गथा जहारिह जेण एत्थ सखिता। दाराणि पञ्च अहवा तेण जहत्था। भिहाणमिण ॥२॥'—पं० सं० ।

३ 'पञ्चाना शतक-मप्तितिका-कपायप्रामृत-सत्कर्म-कर्मप्रकृतिल्खणाना यन्थाना अथवा पञ्चानामर्थाधिकाराणा योगोपयोगविषयमार्गणा—वधक वन्धव्य-वन्धहेतु-वन्धविधि-लक्षणाना सम्रह पञ्चसग्रह ।'—प० सं० टी०, पृ० ३१ ।

किन्तु सत्कर्म गन्यमे हम परिचित नही हो सके। मलयगिरिने अपनी सप्तितका टीकामें उससे एक उद्धरण भी दिया है। सम्भवतया मलयगिरिका यह उद्धरण सप्तितका चूणिका ऋणी है वयोकि उसमें यही उद्धरण भंतकम्मे भणियं कहकर दिया गया है। 'सतकम्म'का नम्कृत रूप सत्कर्म होता है।

पट्खण्डागमका परिचय कराते हुए सतकम्मपाहुड या सत्कर्मप्राभृतके विपय-में प्रकाश डाला गया है। सत्कर्म उनसे भिन्न होना चाहिए क्योंकि इसके उनत उद्धरणमें वतलाया है कि धापक श्रेणि और धीण कपाय गुणम्यानमें निद्रा और प्रचलाका उदय नहीं होता। श्वेताम्बर कर्म साहित्यमें इस विपयमें दो मत पाये जाते हैं। कर्मप्रकृति, सप्तितका और सत्कर्मके अनुमार उनत गुणस्यानमें निद्रा प्रचलाका उदय नहीं होता। किन्तु प्राचीन कर्मस्तव तथा प्राकृत पचसप्रहके अनुसार होता है। दिगम्बर कर्म साहित्य में यह मतभेद नहीं पाया जाता। उसमें क्षीणकपायमे निद्रा प्रचलाका उदय माना है। अत दिगम्बरीय सतकम्म-पाहुडसे श्वेताम्बरी 'सन्तकम्म' भिन्न होना चाहिए।

तीसरी गाथामें गन्यकारने ग्रन्थक योग उपयोग मार्गणा, बन्धक, वन्धक्य, बन्धहेतु और वन्धविध इन पांच द्वारोका निर्देश किया है और तदनुसार ही आगे कथन किया है। अर्थात् प्रथम द्वारमें योग और उपयोगका कथन गुणस्थान और मार्गणा स्थानोमें किया है। जैसा कि सक्षेप रूपमें शतकके प्रारम्भमें पाया जाता है। दूसरे द्वार में कर्मका बन्ध करनेवाले बन्धक जीवोका कथन है। प्रथम दो गाथाओं द्वारा प्रक्नोत्तर रूपमें जीवका सामान्य कथन है—जीव किसे कहते हैं? औपश्चिक आदि भावोसे सयुक्त द्रव्यको। जीव विसका स्थामी है ? अपने स्वरूपका। किसने उन्हें बनाया है ? किसोने भी नही बनाया। कहाँ रहते हैं ? शरीरमें अथवा लोकमें रहते हैं। कवतक रहते हैं ? सर्वद्रा रहते हैं। कितने भावोसे युक्त होते हैं ? आगे सतपद प्ररूपणा, द्रव्यप्रमाण, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाग, भाव और अल्पवहुत्व इन नी अनुयोगोके द्वारा जीवका कथन है।

तीसरे बन्धद्वारमें आठो कर्मी और उनके उत्तर भेदोका कथन है। आठो कर्मोकी प्रकृतियोको बतलानेके परचात् ध्रुवबन्धी, अध्रुववन्धी, ध्रुवोदयी, अध्रुवोदयी, सर्वधाती, देशधाती, शुभ, अशुभ, तथा क्षेत्रविपाकी, भवविपाकी, पुद्गल- विपाकी प्रकृतियोको बतलाया है। इस तरह कर्मप्रकृतियोका विविध रूपसे कथन तीसरे द्वारमें है।

१. 'तदुक्त सत्कर्मयन्थे—'निद्दादुगस्स उदओ खीणगखनगे परिच्चज्ज'।
 —सप्त० टी०, पृ० १५८।

२ स॰ चू॰, पृ॰ ७।

इस चर्चा के लिए देखो—सि॰ चू॰ पृ० ७की टिप्पणी ।

चीथे वन्धहेतु द्वारमें कर्मवन्धके कारण मिथ्यात्व, अविरित, कपाय और योग तथा उनके भेदोका कथन भगपूर्वक विस्तारसे किया है। चूँकि परीपह भी कर्मोंके उदयसे होती हैं इसलिए अन्तमें परीपहोका भी कथन तीन गाथाओसे किया है। स्वोपन्न वृत्तिमें नग्नताका कोई अर्थ सम्प्रदायपरक नहीं किया है जैसा कि मलयगिरि ने अपनी टीका में किया है।

पाँचवें बन्धविधि द्वारमें वन्धविधिके साथ ही उदय, उदीरणा और सत्ताका भी कथन किया है नयोकि वद्धकर्मका उदय होता है, और उदयप्राप्त कर्ममें अनुदय प्राप्त कर्मका प्रक्षेपण करनेको उदीरणा कहते हैं। और जिस कर्मका उदय अथवा उदीरणा नहीं होते वह मत्तामें रहता है। अत वन्धके साथ उदय उदीरणा और सत्ताका कथन किया गया है। अत ये द्वार वडा है इसमें वन्धके चारो भेदोका कथन होनेके साथ ही माय उदय उदीरणा और सत्ताका मी कथन है। इस तरह पचमग्रहके पाँचो द्वार समाप्त हो जाते है। और उनके साथ ही ग्रन्थका पूर्वार्घ हो जाता है।

उत्तरार्धमें कर्मप्रकृतिमें कथित आठो करणोका स्वरूप प्रतिपादित है। इसके प्रारम्भमें पञ्चसंग्रहकारने श्रुतघरोको नमस्कार किया है। किन्तु उन्होंने यह नहीं कहा कि मैं कर्मप्रकृतिका कथन करता हूँ। टीकाकार मलयगिरिने प्रथम गाथाको उत्यानिकामें कहा है—'अवि कर्मप्रकृति सग्रहको कहना चाहिए। कर्मप्रकृति महान् शास्त्रान्तर है। उसे हमारे जैसे अल्पवृद्धि केवल अपनी वृद्धिके प्रभावसे सग्रहीत करनेमें असमर्थ हैं किन्तु कर्मप्रकृति प्राभूत आदि शास्त्रोके पारगामी विशिष्ट श्रुतघरोके उपदेशकी परम्पराके साहाय्यसे कर सकते है। इसीसे ग्रन्यकारने श्रुतघरोको नमस्कार किया है।

इसका विषय परिचय करानेकी आवश्यकता नहीं है क्योंकि इसकी रचना शिवशर्मप्रणीत कर्मप्रकृति तथा उसकी चूणिको सामने रखकर उसीके अनुसार की गयी है। दोनोका मिलान करनेसे यह बात स्पष्ट हो जाती है। अन्तिम भागमें सप्तितका का सग्रह किया गया है। अत सप्तितकामें जो विषय प्रतिपादित है वहीं इसमें भी है।

१ 'निमिकण सुयहराण वोच्छ करणाणि वधणाई णि ।
सक्तमकरण बहुसो अइदेसिय उदय सते ज । १।।
मलयटी०—सम्प्रति कर्मप्रकृतिसंग्रहोऽभिधातच्य । कर्मप्रकृतिदच शास्त्रान्तरं महर्दिः
च' ततो न माहशैरल्पमेधोभि स्वमतिप्रभावत सम्प्रहीतु शक्यते । किन्तु कर्मप्रकृति
प्रामृतादि-शास्त्रार्थ-पारगामि विशिष्टश्रु तथरोदेशपारम्पर्यंत ततोऽत्रश्य ते नमस्करणीया —प० सं० उत्त ।

#### ग्रन्थकारके द्वारा निर्दिष्ट ग्रन्थ

पनसग्रहकारने अपने मृलग्रन्थमे 'सगगाई पंनगया' करके दातक आदि रि पाँच ग्रन्थोका संग्रह करनेकी प्रतिज्ञा की है उनमेंने द्यातको रियाय छेपोका न नही वतलाया, यह हम ऊपर लिए आये हैं। फिर भी पचसंग्रहके प्रयंवेद्यणमे द्र निद्वित है कि दोप चार अन्योमेंगे दो अवदय ही कर्मप्रकृति और मप्ततिका है जेप दोका प्रदन विवादग्रन्न है। मलगिरिके अनुभार वे कमावपाहुए और सत्क हैं। कमायपाहुएके मम्बन्यमें कोई ऐसा उल्लेख हमारे देयनेमें नही आया जिस आधारपर उमकी विधि या निपेधपर और दिया जामके। किन्तु सत्कर्मके मम्बन्य तो यह कहा जा गकता है कि पनमग्रहकारके द्वारा निर्दिष्ट पाँच ग्रन्थोमें उमके स्थित सदिग्य है ग्योकि पचसग्रहकारने उमके मतके मामने कर्मस्तवका मत मान्य किया है। तथा एक म्यानपर वस्वोपज्ञवृत्तिमें कर्मस्तवका उल्लेख भी किया है अत पचसग्रहकारके द्वारा सगृहीत पाँच ग्रन्थोमे एक कर्मस्तव अवदय होन

सम्तितका और कर्मस्तवके सिवाय पचर्मगहकारने अपनी वृत्तिमें प्रज्ञापन और जीवसमासका उल्लेग किया है। दोनो ही प्राचीन ग्रन्थ है और उनमें प्रकृत ग्रन्थमें चिंत कुछ विषय भी पाये जाते हैं। फिर भी पाँच गन्योमें उनके होने की सम्भावना कम है।

# पञ्चसग्रहकारका अन्य कामिको तथा सैद्धान्तिकोसे मतभेद

पंचराग्रहकारने यद्यि अपने ग्रन्य पंचरागहमें पाँच ग्रन्थोका संकलन किया है तयापि उन्होंने एकान्त रूपमे अनुमरण नहीं किया । अनेक विषयोमें उनका अन्य कार्मिको तथा सैद्धान्तिकोमे मतभेद प्रकट है। नीचे उसीको वतलाया जाता है।

१ पचसग्रह (गा० १७) सम्यागिय्यादृष्टि गुणस्थानमें दस योग वतलाये हैं। मलयगिरिने उसकी टीकामें यह शका उठायी हैं कि वैक्रिय लब्धि सम्पन्न

१. 'कर्मस्तवप्रणेता तु क्षीणमोहिपि दिचरमम्मय यावित्रद्राप्रचलयोख्दयमिच्छिते। तथा चोनत कर्मस्तवे—'निद्दापयलाण तटा खीणदुचरिमंमि उदयवोच्छेओ'। इति। तत-स्तम्मतेन निद्राप्रचलयोरिप चीणमोहगुणस्थानकिद्वचरमसमय यावदुदओ वेदितच्य।'—प० स०, मलयटी०, भा० १, ५० १९५। 'एतच्चाचार्यण कर्मस्तवाभिप्रायेणोक्तम् सत्कर्मग्रंथाधिभप्रायेणे तु क्षपकक्षीणमोहाना चतुर्णमिनोदयो न पञ्चानामिप। तहुनत सत्कर्मग्रम्थे—'निद्दादुगस्स उदओ खीणगखनगे परिचज्ज ।' ---५०, स॰ मलयटी०, भा० २, ५० २२७।

२. 'ण्वमेकादशभज्ञा सप्तितिकाकारमतेन कर्मस्तवकारमतेन पञ्चानामप्युदया भवति'— प० स ०, सा० २, ९० २२७।

पर्याप्त मनुष्य तिर्यञ्चो के सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें विक्रिया होती है उसके पहले वैक्रियमिश्र होता है वह यहाँ क्यो नही कहा । उत्तर दिया गया है कि वहाँ विक्रिया नहीं होती इसिलए अथवा अन्य किसी कारणसे आचार्यने तथा दूसरोने नहीं माना यह हम नहीं जानते क्योंकि उस प्रकारके सम्प्रदायका अभाव है।'

दिगम्बर परम्परामें भी तीसरे गुणस्थानमें दस योग बतलायें है और उक्त शक्ति विक्रियाको स्वीकार नहीं किया है।

२ पञ्चसग्रह (गा०९) में उपयोगका कथन गुणस्थानोमें करते हुए पहले और दूसरे गुणस्थानमें पाँच ही उपयोग बतलाये हैं। शतक गा० ४१ में भी पाँच ही उपयोग बतलाये हैं। शतक गा० ४१ में भी पाँच ही उपयोग बतलाये हैं। यही कार्मिकोका मत है जो दिगम्बर परम्परामें भी मान्य हैं। किन्तु प्रज्ञापनामें विभङ्गाविषके साथ अविधिदर्शन भी वतलाया है। पचसग्रहकारकी कुछ बातोका विरोध मलयगिरिने स्पष्ट रूपसे अपनी टीकामें किया है। यथा—

३ गाथा ४६ से ५१ तक पचसग्रहकारने जीवोकी कायस्थितिका कथन किया है। यह कायस्थिति प्रज्ञापनामें कथित कायस्थितिसे मेल नही खाती। अतः भिलयगिरिने उसे आगम विरुद्ध मान कर अपनी टीकामें प्रज्ञापनाके अनुसार ही कथन किया है। किन्तु यह कायस्थिति व्षट्खण्डागमके अन्तर्गत जीवट्टाणके कालानुयोगद्वारमें कथित कायस्थितिसे मेल खाती है।

४ चतुर्थद्वारकी गाथा १८ में पचसग्रहकारने चौइन्द्रियोके तीनो वेद माने है। <sup>8</sup>मलयगिरिने केवल एक नपुसक वेद ही लिखा है। दिगम्बर <sup>४</sup>परम्पराके अनुसार भी चौइन्द्रियपर्यन्तजीव नपुसकवेदी ही होते है।

५ चतुर्थद्वारमें ही पञ्चसग्रह्कारने उत्तर प्रकृतियोकी जो जघन्य स्थिति बतलायी है वह कर्मप्रकृतिसे मेल नही खाती। दोनोमें अन्तर है। यथा—पञ्च-संग्रह्कारने तीर्थङ्कर नामकर्मकी जघन्यस्थिति दस हजार वर्ष बतलायी है। तथा आहारकद्विककी जघन्यस्थिति अन्तर्मृहर्त प्रमाण बतलायी है किन्तु कर्मप्रकृति आदिमें

१ 'इह मूलटीकायामन्यत्र च यन्थान्तरे कायस्थितिरन्यथागमविरोधिनी दृश्यते । ततस्तामु-पेक्ष्य प्रज्ञापनास्त्रानुसारत स्त्रगाथा विदृता । अतएव यन्थगौरवमनादृत्य सर्वेत्र प्रज्ञापनास्त्रमुपादिशि —५० स० मलयटी०, भा० १ ए० ८'१ ।

पट्ख०, पु० ४। ३- प स० मलय० टी॰, भा० १, पृ० १८३। ४- 'तिरिक्खा सुढा
णबुसगवेदा एइ दियप्पहुङि जाव चर्जिरिद्याति ॥१०६॥—१२ख० पु०, पृ० ३४५।

३ 'इदं च किल निद्रापञ्चकादारस्य सर्वाषा प्रकृतीनां जघन्यस्थितिपरिमाणमाचार्येण मतान्तरमिषकृत्योक्तमवसेयम, कर्मप्रकृत्यादावन्यथा तस्याभिषानात् ।'—पं ृति मलय यटी , भा १, ५० २२७।

## ३५६ जैनसाहित्य का उतिहास

उनकी जवन्य स्थिति कोटी-कोटी मागर वतलायी है। दिगम्बर परम्परामें भी यही बतलायी है।

कार्मिको और सैदान्तिकोमें तो मतभेद है हो। कुछ वातोको छेकर कार्मिकोमें भी परस्परमें मतभेद है। जैमें धीणकपाय गुणस्थानमें निद्रा प्रचलाका उदय कोई मानता है कोई नहीं मानता। कर्मप्रकृतिकार और सप्तितिकार नहीं मानते। किन्तु प्राचीन कर्मस्तव और तदनुयायो पञ्चमंग्रहकार तथा दिगम्बराचार्य मानते हैं। किन्तु पञ्चसग्रहकारने अपने मप्तितिका प्रकरण में सप्तितिकासंग्रह करते हुए दोनोंका निर्देश कर दिया है। दूसरा मौलिक मतभेद अनन्तानुवन्धी कपायकी उपशमना और विगयोजनाको छेकर है कर्मप्रकृतिकारका मत

कि अनन्तानुबन्धीकी विसयोजना ही होती है, उपजमना नही होती। किन्तु अप्तितिका (गा॰ ६१) और पञ्चसग्रहके अनुमार उपजमना होती है। तथापि विज्ञमग्रहमे विसयोजना भी वतलायी है।

पञ्चसग्रहकारने अपने सप्तितका नामक प्रकरणमें गा० ९ में वैक्रियिक हयका उदय चीये गुणरयान तक ही बतलाया है। उसकी टीकामें 'मलयगिरिने लिया है कि वैक्रिय और वैक्रिय अगोपागका चीये गुणस्थानसे आगे उदयका निपेध आचार्यने कर्मस्तवके अभिप्रायानुमार किया है। स्वय तो वे देशविग्त, प्रमत्त और अप्रमत्तन्में उनका उदय मानते हैं।

उक्त नर्नाओंने प्राप्ट होता है कि पञ्चसग्रहकार कर्मशास्त्रके बहुत विशिष्ट विद्वान थे और अपने समयके कर्मसिद्धान्त विषयक सभी प्रमुख ग्रन्योका उन्होंने अवलोकन किया था। और उन सभीके मतोको उन्होंने अपने ग्रन्थमें स्थान दिया, फिर भी कुछ विषयोंमें उनका अपना भी विशिष्ट मत था।

#### कर्ता-

इस पञ्चसंग्रहके कर्ता आचार्यका नाम चन्द्रिप महत्तर था। पञ्च सग्रहकी अन्तिम भगाथा तथा उसकी वृत्तिमें उन्होने अपना नाम 'चन्द्रिप' मात्र दिया है।

१. 'खनगे सुद्धम मि चउनन्थमि अवधगम्मि खीणम्मि । हस्संत चउरुदओ पंचण्हवि केर इच्छति । १४॥ — इचै० प० सं०, भाग, २२७ ।

२ इवे. पं० स० उप०, गा०, ३४-३५।

३. 'वैक्रियवेक्तियागोपागनिपेधस्तु अत्राचार्येण कर्मस्तवाभिप्रायेण कृतोभिवेदितन्यः, न स्वमतेन स्वय देशविरत प्रमत्ताप्रमत्तेषु तदुदयाभ्युपगमात्, रवकृतमूल्टीकाया तथा भगभावना- करणात् प० स०, मा० २, ५० २२७।

अ सुयदेवि पसायाओ पगरण्मेयं समासओ भणिय । समयाओ चन्दरिसिणा समइ वि भवानुसारेण ॥१४६॥

और अपने गुरु आदिके सम्बन्धमें कोई निर्देश नही किया।

सित्तरीकी प्रतियोके अन्तमें जो एक गाथा पाई जाती है । 'गाहग्गं सयरीए चदमहत्तरमयाणुसारीए'

उसमें 'चन्द्रमहत्तर' नाम आता है। खंभातके श्री शान्तिनाथभण्डारमें जो शतकचूणिकी प्रति है उसके अन्तिम पत्रके अन्तमें यह वाक्य लिखा है—-'कृतिरा-चार्य श्रीचन्द्रमहत्तरशिताम्बरस्य'।

इन सब उल्लेखोसे ग्रन्थाकारका पूरा नाम श्रीचन्द्रिय महत्तर प्रमाणित होता है किन्तु उनके कुलगुरु समय बादिके सम्बन्धमें कोई जानकारी प्राप्त नही होती।

साघारणतया उन्हें एक बहुत प्राचीन आचार्य माना जाता है । 'जैनसाहित्य नो इतिहास, (पृ० १३९) में उन्हें कर्मप्रकृतिकारके पश्चात् रखते हुए लिखा है—'चन्द्रिप महत्तर थयाते घणा प्राचीन समयमा थया जणाय छे । ते प्राय आ समयमा थया हशे ऐम गणी अही तेमनो उल्लेख कर्यो छे'।

किन्तु मुनिश्री पुण्यविजयजीने 'पञ्चमकर्मग्रन्थ और पष्ठम कर्मग्रन्थ' का अपनी प्रस्तावना (पृ० १५)में 'चन्द्रिंप सप्तिकाक रचियता नहीं हैं इस वातको स्पष्ट करते हुए उनके सम्बन्धमें दो बातें मुद्देको लिखी है। एक-यदि सप्तिकर्ता और पचसग्रहकर्ता आचार्य एक ही होते तो भाष्यकार चूणिकार आदि प्राचीन ग्रन्थकारोंके ग्रन्थोमें जैसे शतक, सप्तिका, कर्मप्रकृति आदि ग्रन्थोका उल्लेख साक्षी रूपसे मिलता है वैसे पञ्चसंग्रह जैसे प्रासादभूत ग्रन्थके नामका उल्लेख भी जरूर मिलता। परन्तु ऐसा उल्लेख कही भी देखनेमें नही आता। दूसरे मुद्देकी बात मुनिजीने यह लिखी है कि 'महत्तर' पद तथा गर्गीष, सिद्धिष, पार्श्वि, चन्द्रिष आदि जैसे ऋषि पदान्त नाम सामान्यतया पिछले समय के होने चाहिए। आचार्य चन्द्रिषके समयका विचार करते समय दोनो मुद्दे नही भुलाये जा सकते।

इनके समयका विचार करनेसे पूर्व वहा शतकचूर्णि और सप्तर्तिचूर्णिका परिचय कराया जाता है।

एक अन्य शतक 'चूर्णि

शतक ग्रन्थका परिचय पहले कराया जा चुका है। उसीपर प्राक्तत भाषामें यह चूर्णि रची गयी है। चूर्णिको देखनेसे प्रकट होता है कि उसका रचयिता कोई बहुश्रुत विद्वान होना चाहिए, क्योकि चूर्णिमें उद्धृत गाथाओका बाहुल्य है।

१—राजनगरस्थ वीर समाजकी ओरसे प्रकाशित शतक प्रकरणका इसचूर्णिके साथ प्रकाशन हुआ है।

और चिंचत विषयके सम्बन्धमें कार्मिको औच सैद्धान्तिकोमें जो मतभेद है जनका भी यथा स्थान निर्देश किया गया है।

यद्यपि पूरी चूर्णि प्राकृत भाषावद्ध है किन्तु कही-कही सस्कृत वावय भी पाये जाते हैं किन्तु उनकी विरलता है। प्रारम्भिक गाथाकी उत्यानिकामें चूर्णिकारने सम्बन्धादिका कथन करनेके लिए एक सस्कृत आर्था उद्धृत की है—

'संज्ञा निमित्तं कर्तार परिमाण प्रयोजन । प्रागुक्त्वा सर्वतथाणा पश्चाद् वक्ता तं वर्णयेत् ।।'

प्रथम गाया में कहा है कि 'वृष्टिवादसे कुछ गाथाए कहूगा'। चूर्णिकारने वृष्टिवादका परिचय कराते हुए उसके पाच भेदोमें से दूसरे पूर्व अग्रायणीयके अन्तर्गत पचम वस्तुके वीस पाहुडोमेंसे चतुर्य कर्मप्रकृति प्राभृतसे इस ग्रन्थकी उत्पत्ति वतलायी है। चतुर्य कर्मप्रकृति प्राभृतके चीवीस अनुयोगढारोके नाम गिनाकर उनमें से छठे अनुयोगढार बन्धनके चार भेद—वंध, वधक, बन्धनीय और बन्ध—विधानमें से बन्धविधानसे प्रकृत कातककी उत्पति बतलाई है। इससे सूचित होता है कि चूणि-कारको इस सव उपपत्तिका परिचय था।

इसी तरह ग्रन्थमें विणित योग, उपयोग जीवसमास और गुणस्थानोंका चूर्णिमें अच्छा विवेचन किया गया है जो सिक्षप्त होते हुए भी बहुमूल्य है। गाथा ३८-३९की चूर्णिमें आठो कर्मी और उनकी उत्तरप्रकृतियोका विवेचन भी सुन्दर है। आगे चारो बन्चोके कथन में भी चूर्णिमें बहुत विषय भरा हुआ है और चूर्णिकारने 'गागरमें सागरको कहावत को चरितार्थ किया है।

इस चूर्णिके कर्ताका भी नाम अज्ञात है। किन्तु खभातके शान्तिनाथ भण्डारसे प्राप्त शतक चूर्णिके अन्तमें उसे श्वेताम्बराचार्य श्री चन्द्रमहत्तरकी कृति वतलाया है।

किन्तु पचर्तग्रहके साथ चूणिकी तुलना करनेसे कोई वात प्रकट नही होती जिसके आधारपर यह निस्सन्देह रूपसे कहा जा सके कि यह चन्द्रींप महत्तरकी कृति है।

१. प्रथम तो चूणिका उपोद्धात और पच-सग्रहका उपोद्धात ही भिन्न है। जहा चूणिमें सज्ञा, निमित्त आदिका कथन ग्रन्थके प्रारम्भ में आवश्यक वतलाया है वहा पञ्चस० के प्रारम्भमें मंगल, प्रयोजन, सम्वन्ध और अभिघेयका कथन करके व्याख्या क्रमके ६ भेद किये है—और उनके सम्वन्धमें 'उक्त च' रूपमें यह इलोक उद्धृत किया है।

सिह्ता च पद चैव पदार्थः पदविग्रह । चालना प्रत्यवस्थानं व्याख्या तन्त्रस्य षड्विघा ॥१॥'

**अन्य कर्मसाहित्य : ३५९** 

२ शतक गाथा १४ की चूणिमें मिथ्यात्वके अनेक भेद बतलाये हैं—एकान्त, वैनियक, अज्ञान, सशय, मूढ और विपरीत । अथवा क्रियावाद, अक्रियावाद, वैनियकवाद और अज्ञानवाद । तथा नीचे लिखी दो गाथाए उद्धृत की है—

'असियसय किरियाण अकिरियवाईण जाण चुलसीई । अन्नाणि य सत्तद्ठी वेणइयाण च बत्तीस ॥'' जावइया णयवाया तावइया चेव होति परसमया। जावइया परसमया तावइया चेव मिच्छत्ता ॥'

उधर पच सग्रहमें मिथ्यात्वके पाच भेद गिनाये है—अभिगृहीत, अनिभगृहीत, आभिनिवेशिक, साशियक और अनाभोग। तथा व्याख्यामें 'च' पद से सूचित मिथ्यात्व के भेदोंका सूचन करनेके लिए 'सेसठ्टा तिन्नीसया' और 'जावइया वयण पहा' गाथाशोका निर्देश किया है जो बतलाता है कि चूणिमें उद्धृत इन गाथाओसे ये दोनो गाथाए भिन्न है।

३ शतक गा० ५२-५३ की चूर्णिमें उत्तर प्रकृतियोके स्थितिबन्धका कथन विस्तारसे किया है। उसमें तीर्थं द्वार और आहारक द्वयकी जघन्यस्थिति कर्मप्रकृति के अनुसार, अन्त. कोटी-कोटी सागर ही बतलायी है। किन्तु पचसंग्रहमें तीर्थं द्वार प्रकृतिकी अन्तर्मृहूर्त बतलायी है।

चूर्णिमें वर्णीदिचतुष्ककी उत्कृष्टिस्थिति बीस कोडाकोडी सागर बतलायी है और पचसग्रह<sup>2</sup> में पृथक् २ बतलायी है । और भी उल्लेखनीय अन्तर स्थिति-बन्धके सम्बन्धमें है ।

अत इन बातोको लक्ष्यमें रखनेसे यह निर्विवाद रूपसे नहीं माना जा सकता कि शतकर्षािक कर्ता और पचसग्रहके कर्ता एक व्यक्ति है।

शायद कहा जाये कि शतक कर्मप्रकृतिकारकी रचना है इसलिए चूणि-कारने उसमें कर्मप्रकृतिके अनुसार ही स्थितिका प्रतिपादन किया होगा। किन्तु ऐसा कहना भी उचित नहीं है क्योंकि चूणिकारने कर्मप्रकृतिका भी अनुसरण नहीं किया। कर्मप्रकृति के अनुसार प्रत्येक वर्गकी भी उत्कृष्ट स्थितिमें मिथ्यात्वकी

१ 'आभिग्गहियमणभिग्गहिच अभिनिवेसिय चेव । ससङ्यमणामोगे मिञ्छत्त पचहा होइ ॥२॥

२ सुक्किलसुरभी महुराण दस उ तह सुभ चरुण्ह फासाण । अठ्याइन्ज पत्रुङ्घी अंतिल हालिद्द पुन्नाण ।।३३।। इवे०पं० स० भा० १, पृ० २१९ ।

३. 'वग्गु क्कोस ठिइ'णं मिच्छतुक्कोसगेण ज लद्ध'। सेसाण तु जहन्ना पल्लासखिङजभागूण ।। "७९।,"—क० प्र०, वन्धन-।

उल्कृष्ट स्थितिका भाग देनेसे जो लब्ध बाता है उसमें प्रयंका असल्यातवा भाग कम करनेसे उत्तरप्रकृतियोंकी जघन्य स्थितिका प्रमाण बाता है। और पचराग्रहके अनुसार प्रत्येक उत्तर प्रकृतिकी अपनी-अपनी उल्कृष्ट स्थितिक मिण्यात्वकी उल्कृष्ट स्थितिका भाग देने से जो लब्ब आता है वही उस उत्तर प्रकृतिकी जघन्यस्थितिका प्रमाण होता है। चूणिम पचसग्रह्याली वातको स्थीकार किया गया है किन्तु उसमें कर्मप्रकृतिकी तरह पल्यका असल्यातवा भाग कम भी किया गया है। इवे॰ पच स॰ की टीकाम मलयगिरि ने लिखा है कि जीवाभिगम वगैरह में यही स्थिति मान्य है जो चूणिम वतलायी है।

दि० पच सं० में भी यही स्थिति मान्य है। दि० प० स० की गायाओं के साथ स्थिति निर्देशक चूिंगका मित्रान करनेमें यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि उक्त चूिंग की रचना दि० पं० स० की गायाओं को सामने रखकर की गयी है। दोनों में कथनका क्रम भी एक है।

किन्तु शतकचूर्णिमें तथा प० स० की स्वोपज्ञ वृत्तिमे जिनभद्रगणी क्षमा-श्रमणके विशेषावश्यक भाष्यसे गाथाए उद्भृत की गयी है। अत दोनोकी रचना विक्रमकी सातवी शताब्दीके पूर्व ही हुई है यह निष्चित है।

गुजरातके चालुक्यवशी नरेश कुमारपालके समयमें हुए आचार्य मलयगिरिने पंचसंग्रह पर टीका रची थी। अत. पञ्चसग्रहकी उत्तरावधि विक्रमकी वारहवी शती निष्क्चित होती है। देखना यह है कि विक्रमकी सातवीं शताब्दीके अन्तसे लेकर वारहवी शताब्दी पर्यन्त पाचसी वर्षों के अन्दर पञ्चसग्रहकी रचना कब हुई।

इस कालके बीचमें हुए ग्रन्थकारोंके ग्रन्थोमें भी पञ्चसग्रहसे उद्भृत पद्य हमारे देखने में नही आये ।

पञ्चसग्रहसे भी कोई विशेष सहायता नही मिलती। हा, पञ्चसग्रहकी

१. ' 'सेसाणुक्कोसाओ मिच्छत्तिहिए ज लब्ब' ॥४८॥ — इवं० प० स०, भाग १ पृ॰ २५५।

२ 'जीवाभिगमादौ आचार्योक्त जघन्यस्थितिपरिमाण पल्योपमासंख्येयभागन्यूमुनमुक्तम् स्वे० प० सं॰ ए० २२७।

३. श्रृ० चू० गा. १८-१९ मे—'जावन्ती अक्खराइ '—विव भाव गाव ४४४। 'इन्द यमणोणिमित--' विव भा गाव १००।

४ सन्वस्स केविलिस्स वि जुगर्व दो नित्थ उवसोगा० 'वि० भा० गा० २०९६ ।——३वे० प० स०, भा० १, ५० १० ।

स्वोप न्वित्तमें लिखा है कि कुछ 'आचार्य वामन को चौथा सस्थान मानते हैं किन्तु वह ठीक नहीं है। हमने खोजने पर गर्गे विके कर्मविपाकमें वामनको चौथा और कुञ्जकको पाँचवा संस्थान पाया। यथा—

समच उरसे नग्गोहमंडले साइवामणे खुज्जे। हु डे वि य सठाणे तेसि सक्तव इम होइ ॥१११॥

तव क्या पचसग्रहकारने 'केचित्' के द्वारा गर्गिपके मतका निर्देश किया है ? यदि ऐसा हो तो उन्हें गर्गिपके पश्चात्का ग्रन्थकार मानना होगा ।

सिर्खिष्य आचार्यंने अपनी उपिमिति भव प्रपञ्चकथा वि० स० ९६२ में रच-कर समाप्त की थी। उसमें उन्होंने अपना परिचय देते हुए लिखा है कि लाट देशके निवृतिकुल में सूर्याचार्य हुए। उनका शिष्य छेल्ल महत्तर था जो ज्योतिर्विद था। उनका शिष्य दुर्गस्वामी था। उसने जैन साधुकी दीक्षा ली थी। उसकाशिष्य मैं सिर्खिष हूँ। सिर्खिषने लिखा है कि मेरे गुरु दुर्गस्वामीको तथा मुझे गर्गस्वामीने दीक्षा दी थी। इन्ही गर्गस्वामीको कर्म विपाकका रचियता माना जाता है। अत उसका समय विक्रमकी दसवी शतीका पूर्वार्घ समझना चाहिए। और ऐसी स्थितिमें पचसग्रह-कार चन्द्रिषको दसवी शतीसे पहलेका विद्वान नही माना जा सकता। और इस आघार पर उनका समय विक्रमकी १० वी शताब्दीका उत्तरार्घ माना जा सकता है। यद्यपि इस समयसे पहलेके रचे हुए प्रन्थोमें पचसग्रहके उद्धरण हमारे देखनेमें नही आये और इसलिए उक्त समयमें कोई असमजसता प्रतीत नही होती। तथापि उक्त आघार इतना पुष्ट नही है जिसके आधार पर उक्त समयको निर्विवाद रूपसे माना जा सके। क्योंकि गर्गोषने अपने कर्म विपाकमें जो वामनको चौथा सस्थान गिनाया है सम्भव है किसी अन्य आघार पर गिनाया हो और उसीका निर्देश पंच-सग्रहमें किया गया हो।

यद्यपि शतक चूर्णि हमें पचसग्रहकार रिचत प्रतीत नहीं होती तथापि उसके आघार पर भी उसके कर्ताके विषयमें, चाहे वह चन्द्रिष हो या अन्य, विचार करना आवश्यक है।

शतक चूर्णिमें ग्रन्थान्तरोसे उद्धृत पद्योका बाहुल्य है और वही एक ऐसा स्रोत है जिसके द्वारा चूर्णिके रचना कालके सम्बन्धमें किसी निष्कर्ष पर पहुचा जा सकता है।

१ 'वामनस्य केचिच्चतुर्थ (र्थं स०) स्थान वदन्ति तन्न भवतीति ।'--- इवे० प०स०, भा० १, पृ० २२०।

२ जै० सा० इ० ( गु ), पृ० १८२ ।

यह तो हम लिख ही आये हैं कि उसमें विशेषावश्यक भाष्यसे उद्धरण दिये गये हैं और उनके आघार पर उसके रचना कालकी पूर्वाविध निश्चित हो जाती है। अन्य उद्धरणोके स्थानका पता न लग नकनेसे अथवा उनके स्थल में विवाद होनेसे किसी निष्कर्ष पर पहुचने में जो कठिनाई उपस्थित होती है उसका विवरण दिया जाता है।

दि॰ पंचसग्रहका समय निर्णीत करते हुए यह लिख आये हैं कि शतक चूर्णिकार उससे परिचित थे। उसकी पुष्टिमें एक उद्धरण और भी मिलता है। नीचे लिखी गाथा श॰ चू॰ में उद्धृत है—

'ज सामण्णं गहणं भावाण णेवकट्टु आगार । अविसेसिकण अत्थे दसणिमई वुच्चए समए ।'—श० चू० पृ० १८ ।

यह गाथा दि० पं० सं० के प्रथम अघिकारकी १३८ वी गाथा है। यह घवलामें भी उद्धृत है और द्रव्य संग्रहमें तो इसे मूलमें सम्मिलित कर लिया गया है। शतक चूिंगसे यह गाथा अन्य क्वेताम्वर टीकाओं में भी उद्धृत की गयी है। यथा कर्मविपाक नामक प्रथम नव्य कर्म ग्रन्थकी गाथा १० की टीकामें वह उद्धृत है और सम्पादक ने उसे वृहद्व्यसंग्रहकी वतलाया है। किन्तु मूलमें वह दि० पं० सं० की ही है। अत. शतक चूिंगकार दि० पं० सं० से अवक्य सुपरिचित थे। अस्तु,

शतक गाथा ९ की चूर्णिमें गुणस्थानोका कथन करते हुए अनेक गाथाए उद्भृत की गयी है। उनमें से प्रथम गुणस्थानके वर्णनमें नीचे लिखी ५ गाथाए एक साथ क्रमवार उद्धृत है—

उक्तंच— मिच्छत्त तिमिर पच्छाइयिद्ठी रागदोससंजुत्ता ।

घम्म जिणपण्यत्त भव्वावि णरा ण रोचेन्ति ॥१॥

मिच्छािद्ठी जीवो जवइट्ठ पवयण ण सद्दृह ।

सद्दृह असवभाव जवइट्ठ वा अणुवइट्ठं ॥२॥

पदमक्खरं च एक्किप जो ण रोएइ सुत्तिणिदिट्ठं ।

सेसं रोएन्तो वि हु मिच्छािद्द्वी मुणेयव्वो ॥३॥

सुत्त गणहरकित्यं तहेव पत्तेयबुद्धकित्यं च ।

सुयकेविल्णा रद्द्य अभिण्णदसपुविवणा कित्य ॥४॥

अहवा—त मिच्छत्त जमसद्दृण तच्चाण जाण अत्थाण ।

स इयमभिग्गिहियं अणभिग्गिहियं च त तिविहं ॥५॥'

इनमें से गाथा २ तथा ५, दि० प० स० के प्रथम अधिकारकी ८ वी तथा

१. दि० यन्थोमें 'भण्णए' पाठ है।

७ वी गाथा है। तथा ३,४, ५, भगवती आराधनामें हैं और उनकी सख्या क्रमश ३९, ३४, और ५६ है। गाथा न०४ के पाठमें थोडा भेद हैं जो इसप्रकार है—

> सुत्त गणघरगथिद तहेव पत्तेय बुद्धकहिय च । सुदकेवलिणा कहिय अभिण्णदसपुव्विगर्धिद च ॥३४॥

स्वेताम्बर साहित्यमें वृहत्सग्रहिणीमें गा॰ ३-४ पाई जाती है और उनका नम्बर १५३-१५४ है। तथा उसमें 'कहिय' आदिके स्थानमें सर्वत्र 'रइय' पाठ है।

इस तरह उक्त पाच गाथाओं में से फुटकर रूपमें कुछ गाथाए दोनो परम्परा-ओं के साहित्य में मिलती है। किन्तु लगातार पाचो गाथाए इसी क्रमसे किसी ग्रन्थमें नहीं मिलती और इसलिए यह निर्णय करना अशक्य है कि चूणिकारने इन्हें अमुकग्रन्थ से उद्धृत किया है।

खोजते खोजते हमें ये गाथाए इसी क्रमसे एक अन्य ग्रन्थमें भी उद्धृत मिली। सिद्धसेन गणिकृत तत्वार्थ भाष्यकी टीका ( अ ८ सूत्र १० में ) में ये गाथाए इसी क्रमसे उद्धृत हैं। केवल पाचवी गाथाकी प्रथम पक्तिके अन्तिम शब्द 'अत्था-ण' के स्थानमें 'भावाणं' पाठ है।

परन्तु चौथी गाथा उद्घृत नही है उसके स्थानमें उसी आशयकी दो सस्कृत आर्याए इसप्रकार उद्धत है—

'सूत्र तु प्रतिविशिष्टपुरुपप्रणीतमेव श्रद्धागोचर इति यथोक्तम्— अहंत्प्रोक्त गणघरहुच्छं प्रत्येकबुद्धदृब्ध वा । स्यविरग्रथितं च तथा प्रमाणभूतित्रधा सूत्रम् ।।१।। श्रुतकेवली च तस्मादिधगतदशपूर्वकश्च तौ स्थिवरौ । आप्ताज्ञकारित्वाच्च सूत्रमितरत् स्थिवरदृब्ध ।।२।।

'सुत्तं गणघर किह्यं', आदि गाथाके अभिप्रायसे उक्त सस्कृत आयिओं अभिप्रायमें कोई अन्तर नहीं है। गाथामें श्रुतवली रिचतको तथा दसपूर्वी रिचतको सूत्र कहा है। सस्कृत पद्योमें उन दोनोको स्थिवर बतलाते हुए स्थिवर रिचतको सूत्र कहा है। हमारा विश्वास है कि शतक चूणि तथा सि॰ टीकाके बीचमें अवश्य ही आदान-प्रदान हुआ है और उन दोनोमें से एकने दूसरेका अनुकरण किया है। उसके विना विभिन्न ग्रन्थोंसे सकलित की गयी गाथाए उसी क्रमसे दोनोमें नहीं मिल सकती।

हमारे उक्त विश्वास का आधार केवल उक्त गाथाए ही नही हैं, किन्तु दोनो ग्रन्थोमें समान रूपसे पाये जानेवाले उद्धरणोका तथा वाक्योंका बाहुल्य है।

ऐसी रियतिमें जलफन्णिका अनुगरण मिद्रामेन ने किया ही यह सभव है यद्यपि निञ्चयपूर्वक नहीं कहा जा सफता।

नवागवृत्तिकार अभयदेवसूरिनं सप्नतिका या सित्तरी पर एक भाष्य रचा था। इसके प्रारम्भमं उन्होने लिखा है कि वह भाष्य में सित्तरीकी चूर्णिके अनुगार लिखता हूँ। बत. विभयदेवसूरि (१०८८-११३५ स०) से पहले मित्तरी चूर्णिकी रचना हो चुकी थी। और सित्तरीचूर्णिमे पहले घतकचूर्णि रची जा चुकी थी। यह उसके देगनेंगे प्रकट होता है।

नि० नू० में कई स्यलो पर 'एयासि अत्यनिवयरणा जहा मयगे' (पृ० ३), वादि पदोके हारा कर्मोंके भेद-प्रभेदोका, गुणम्यानोका, जीवस्थानोका, विवरण शतक प्रन्यकी तरह कहा है। मूल जतक प्रन्यमें तो उनके नाममात्र गिनाये हैं, उनका विवरण तो चूणिमें ही पाया जाता है। अत यही स्वीकार करना पडता है कि सि० चू०के कर्ताने 'शतक' नामसे शतकचूणिका ही निर्देश किया है। अतः जब सि० चू० वि० म० ११००मे पहले रची जा नुकी थी तो शतकचूणि उससे भी पहले रची गयी थी। और इसलिये शतकचूणिकी रचना की उत्तरा-विव विक्रण की दमवी गती मान लेना उचित होगा।

अत हम इस निकार्ष पर पहुँचते है कि शतक चूणि वि० सं० ७५०-१००० तकके कालमें किसी समय रची गयी है। और यदि पचसग्रहकार श्री चन्द्रिपं महत्तर उसके रचयिता है तो कहना होगा कि वे इसी कालमें किसी समय हुए है।

और यदि पञ्चसग्रहमें निर्दिष्ट मत गर्गिपके कर्मविपाकका है तो उन्हें विक्रमको दसवी शताब्दीके अन्तका विद्वान् मानना होगा । वृहच्चूिण और लघुचूिण

शतककी हेमवन्द्राचार्यरचित वृत्तिसे तथा मलयगिरिकी कुछ टीकाओंसे प्रकट होता है कि शतकपर दो चूिणया थी—एक वृहच्चूिण और एक लघुचूिण। प्रकृत शतकचूिण लघुचूिण है।

हेमचन्द्र नेअपनी शतक वृत्तिके प्रारम्भमें लिखा है कि यद्यपि पूर्व चूर्णिकारो-

१ 'निमंडण महावीर कम्मट्ठपरूवण करिस्सामि वधोदयसत्तेष्टि सत्तरियाचुन्निअनुसार ।।१॥ —स० भा० ।

२ जै० सा० २० (गु०), १० २१७।

३` इद च यद्यपि पूर्वंचूिणकारैरपि व्याख्यातम्, तथापि तच्चूर्णीनामतिगम्भीरत्वात् ।'

ने भी शतकका व्याख्यान किया है, तथापि उनकी चूर्णियाँ अति गम्भीर हैं।' यहाँ उन्होने 'चूर्णिकारें ' और 'चूर्णिनाम्' लिखकर बहुवचनका प्रयोग किया है। जिससे प्रकट होता है कि शतकपर अनेक चूर्णियाँ थी। किंतु दो चूर्णियोंके ही उल्लेख मिलनेसे यह स्पष्ट है कि शतकपर दो चूर्णियाँ अवश्य थी और उनमें सैद्धातिक मतभेद भी था।

उपलब्ध किंघुचूणिमें वेदक, औपशमिक और क्षायिक सम्यग्दृष्टियोमें संज्ञी-पर्याप्तक और सज्ञी अपर्याप्तक दो जीवसमास बतलाये है। किंतु हेमचन्द्रने अपनी वृत्तिमें 'अन्ये' करके औपशमिक सम्यग्दृष्टिके सज्ञि अपर्याप्त होनेका निर्देश किया है किंतु इसे मान्य नहीं किया और अपने समर्थनमें वृहच्चूणिके मतका उल्लेख किया है। उसमें लिखा है कि—जो 'उपशम सम्यग्दृष्टी उपशम भ्रेणिमें मरण करता है वह प्रथम समयमें ही सम्यक्त्वपुञ्जको उदयावलीमें लाकर उसका वेदन करता है। अत उपशमसम्यग्द्ष्टी अपर्याप्त नहीं होता।

शतक गाथा ३५ में दशवें गुणस्थानमें शुक्लध्यान बतलाया है। स्वेताम्वर पर-म्परामें इस विपयमें मतभेद हैं। अतः लघुचूणिमें लिखा है कि श्रेणिमें धर्म और शुक्ल दोनो हो सकते हैं। उसीको लेकर हेमचन्द्रने अपनी वृत्तिमें लिखा है कि लघुचूणिके अनुसार श्रेणिमें स्थित जीवके धर्म और शुक्ल ध्यान दोनो ही अविरुद्ध हैं। किन्तु वृहच्चूणिका अभिप्राय है कि सरागीके चाहे वह सूक्ष्म सराग भी हो, धर्मध्यान ही होता है।

१ 'समत्ते ति, सम्मदिट्ठी खइग-वेयगजवसम-सासण-सम्मामिच्छ-मिच्छदिट्ठीय, तत्थ वेयग जवसम-खइयसम्मदिद्द्ठीसु दो दो जीवट्ठाणाणि सन्तिप्जजत्त-अपवत्तगाणि।'

श० च्०, ए० ५।

२. 'अन्ये तु सिक्वपंचिन्द्रियस्यापर्याप्तकस्याप्यीपश्चिमिकसम्यक्त्व यर्णयन्ति, तच्च नाव-गच्छामस्तथाहि '''उपश्चमश्रेणी मृत्वाऽनुत्तरस्रोपूत्पन्नस्यापर्याप्तकस्येतच्छम्यते इति चेत् ? ननु एतदपि न बहुमन्यामहे तस्य प्रथम समये एव सम्यक्तवपुद्गलोदयात् । उक्तं च बृहच्चूणांविस्मिन्नेव विचारे—'जो उवसम्मसम्मिद्ट्ठी उवसमसेढीए काल करेइ, सो पढमसमये चेव सम्मत्त पुंज उदयाविलयाए छोहूण सम्मत्तपुग्गले वेएइ, तेण न उवसमसम्मिद्द्ट्ठी अपञ्जगो लब्भइ।' इत्यादि।'—श्० वृ०, पृ० १०-११।

२ 'सुक्कज्झाणग्गहण किणिमित्त' इतिचेत् ? मन्नइ, सेढीए धम्मसुक्कज्झाणाइ सिव-गप्पाइ अविरुद्धाइति 'तद्वोधनार्थे तु सुक्कज्झाणग्गहण ।'—হा० चू०, ५० १७ ।

४. श्रेणि न्यवस्थितस्य हि जन्तोर्थमशुक्लध्यानद्वयमि छघुचूर्ण्याद्यभिप्रायेणाविरुद्धमिति शुक्लस्यानस्यपि श्रहणमिह न विरुध्यते-वृहच्चूर्ण्यभिप्रायस्तु सरागस्य सूक्ष्मसरागस्यापि धर्मध्यानमेव'---श० वृ०, ए० ३७।

आनार्य मलयगिरिने भी "पंनसग्रह तथा "कर्मप्रकृतिकी टीकामे 'उक्तच 'क्षतम्बरूचन्पी' लिपक्र नदारण दिये है।

जनत जरलेगोंगे स्पष्ट है कि धतककी वृहण्यूणि १२वी धतीमें विद्यमान थी। बाज यह अनुपरम्य है। अत' जगके कर्ता, काल बादिके सम्बन्धमें कुछ भी कहना धवम नहीं है। किन्तु यह उरलेगनीय है कि शतककी लघुन्यूणिंगे किमी अन्य पूर्णिका निर्देश नहीं है। बात मभर है उमकी रचना लघुन्यूणिके पदचात् हुई हो। जगके लिए पृहन् विधेषणका कारण उसका बढा होना ही प्रतीत होता है, पयोकि लघुन्यूणिका परिमाण लघु है तथा वृ प् के रचिता कोई कार्मिक न होकर मैद्यान्तिक ही प्रतीत होते हैं, पर्योकि उन्होंने गिद्यान्त पक्षकों ही अपनाया है।

#### सित्तरी नूणि

तित्तरी अया मप्तितिकापर भी एक पूणि है जो मुक्तावार्ड ज्ञान मन्दिर हमोर्डिस प्रकाशित हुई है। इसके भी कर्ताका नामादि अज्ञात है। इस पूणिमें सस्कृतका मिश्रण नहीं है और न उद्घृत पद्योका बाहुल्य है। पूणिकारने परिमित्त शब्दोमें गाचाके अभिप्रायको स्पष्ट करनेका ही प्रयत्न किया है और यथास्थान अन्य आनार्योके मतोका भी निर्देश किया है। यथा स्थान कुछ ग्रन्थोके नामोका भी निर्देश किया है। ये गन्थ है—कम्मपगिट सगहणी (कर्मप्रकृति सग्रहणी), कमागपाहुड, नयग ( ज्ञतक) और सतकम्म।

कर्मप्रकृति मंग्रहणी तो शिवशर्म रचित कर्मप्रकृति है: उसको देखनेका निर्देश चूिणकारने कई जगह किया है। किन्तु सप्तितका और कर्मप्रकृतिमें निर्दिष्ट नाम-कर्मके बन्यस्थानोमें अन्तर है। सप्तितकामें नामकर्मकी ९३ प्रकृतियां मानकर बन्धस्थानोका कथन किया है और कर्मप्रकृतिमें बन्धन और सधातको शरीरमें सम्मिल्ति न करके नाम कर्मकी प्रकृतियां १०३ मानी है। अत उसमें १०३ को लेकर नामकर्मके बन्धस्थानोका कथन किया है। यहां चूिणकारने कर्मप्रकृतिमें निर्दिष्ट १०३ आदि बन्ध स्थानोको युक्तिसंगत नही माना।

जहाँ तक हम जान सके हैं, स्वेताम्बर साहित्यमें सित्तरीचूर्णि ही एक ऐसा ग्रन्य है जिसमें कसायगाहुडका उल्लेख है। यह कसायगाहुड गुणघररचित वही कसाय पाहुड है जिसपर यितवृपभके चूणिसूत्र है। चूणिकारने उसका निर्देश तीन

१. प० स० टी०, भा० १, पृ० १७ तथा १८।

<sup>॰</sup> क॰ प्र॰ टी॰, ५० ५१।

३ 'ण्त्य अण्णे अण्णारिसाणि सतट्ठाणाणि विगप्पयंति । ताणि आगम जुत्तीिः न घडति । —सि० चू०, ए० २७ ।

स्थानोपर किया है । एक जगह लिखा है कि कृष्टियों का लक्षण जैसा कसायपाहुडमें कहा है वैमा जानना । दूसरी जगह लिखा है कि अपूर्व करण और अनिवृत्तिकरणके कालों के विषयमें अने क वक्तव्यता है सो जैसे कसायपाहुड वा कर्मप्रकृतिसग्रहणीं कहा है वैसे कहना चाहिए। यह सब कथन कसायपाहुड को चारित्र मोह क्षपणा नामक अधिकारमें है । चूणिकारने शतकका निर्देश मी अने क स्थलों पर किया है। किंतु जिन विषयों के लिये शतकका निर्देश किया गया है वे विषय मूल शतकमें नहीं है, किंतु उसकी चूणिमें है। अतः शतक नामसे चूणिकारने उसकी चूणिका ही निर्देश किया है। यथा— अठों कर्मों के अर्थका विवरण जानने के लिये शतकका निर्देश किया गया है। किंतु शतक गा॰ ३८ में आठों कर्मों के नाम मात्र गिनाये हैं। और गाथा ३९ में उन आठों कर्मों की अवान्तर प्रकृतियों की सख्या मात्र। वतलाई है किंतु उनकी चूणिमें आठों कर्मों और उनकी उत्तर प्रकृतियों का कथन विस्तारसे किया है। इसी तरह जीवस्थान और अगुणस्थानों विवरण जानने के लिए चूणिकारने शतकको देखनेका निर्देश किया है किंतु मूल शतकमें उनका विवरण नहीं है, चूणिमें है। अत यह निश्चत है कि शतक नामसे चूणिकारने शतकका हो निर्देश किया है।

#### रचनाकाल

मलयगिरिने अपनी सप्ततिका टीकाके आरम्भमें लिखा है— चूर्णयो नावगम्यन्ते सप्ततेर्मन्दबृद्धिभि तत स्पष्टावबोधार्थं तस्याष्टीका करोम्यहम् ॥

अर्थात् मन्दवृद्धि लोग सप्ततिकी चूर्णियोको नही समझ सकते। इसलिए बोघ करानेके लिए मैं उसकी टीका करता हूँ।

बहु वचनान्त चूणँय 'पदसे तो यही व्यक्त होता है कि सप्तितकी अनेक चूणियाँ थी। किंतु मलयगिरिने अपनी टीका प्रकृतचूणिके आधारपर ही रची है, यह बात टीकामें प्रमाण रूपसे उद्घृत चूणिवाक्योंसे प्रमाणित होती है। अत विक्रमकी वारहवी शतीसे पहले इस चूणिकी रचना हो चुकी थी।

१ 'तेसिं लक्खणं जहा कसायपाहुडे।'—सि० चू०, ५० ६६ ।

पत्थ अपुन्वकरण अणियद्विअद्धासु अणेगाइ' वत्तन्त्रगाइ' जहा कसायपाहुडे कम्मपगडि सग्रहणीए वा तहा वत्तन्त्र। —सि० चू०, ए० ६२।

इ. 'तत्थ मूलपगती अट्ठिबहा, त जहा—णाणावरणिज्ज जावतराथियमिति । एयासि अत्य विवरणा जहा सयगे ।'—सि० च०, ए० ३ ।

४ 'जीवट्ठाणाण विवरण जहा सयगें' —सि० चू०, ५० ४।

 <sup>&#</sup>x27;मिच्छादिट्ठीपिमती जाव अजोगित्ति, एएसि विवरण जहा सयगे'—िस चूप्र।

मप्तिका भाष्यके रचिता न सम्बृत्तिकार अभयवेत्रमूरिने अपने भाष्यके भारतिका भिरानिक स्वति चूणिके अनुमार में आठों कर्मीका कथन कर मा । अभयदेत्रसूरिका अवसान वि० म०११३५ में हुआ। अतः मित्तरी चूणिकी रचना उमसे पहले हुई। इस आभारपर उसके रचना कालकी उत्तरायि विक्रमकी ११वी सती निर्णीत होती है।

तथा चूँकि मित्तरी चूँणिमें शतक नामने शतकचूँणिका निर्देश किया है और मतकचूँणिका रचनाकाल यि. मं. ७५०-१००० निर्णीत किया गया है अत चूँणिकी रचना भी इसी कालके बीचमें शतकचूँणिके पदचान् किमी ममय होनी चाहिए।

मंभव है मित्तरीन्णिकारने जयगवलाटीकाको देगा हो और जैमे उन्होने जतक नाममे जतकन्णिका निर्देश किया है यैमे ही कत्तागपाहुट नाममे उत्तकी जयगवलाटीकाका निर्देश किया हो गयोकि उनके द्वारा निर्देश विषय जयघवला में स्पाटरपमे मिलते हैं, कमायपाहुट और न्णियूपोर्ने तो उनका सकेत अथवा निर्देशमात्र किया गया है ।

१ 'नमिकण महावीर कम्मट्ठपरूवण करिस्सामि । वधोदयसतेष्टि सत्तरिया चुन्निअणुसारा ॥१॥'

# जैन साहित्यका इतिहास द्वितीय भाग पंचम अध्याय

# उत्तरकालीन कर्म-साहित्य

पिछले अध्यायमे प्राचीन कर्म-साहित्यका इतिवृत्त निरूपित किया गया है। इस अध्यायमें विक्रमकी नवम शताब्दीसे उत्तरकालमें रचे गये कर्म-साहित्यका विवेचन निवद्ध किया जायगा।

नि सन्देह उत्तरकालमें कई सारगिर्भत कर्म-साहित्य सम्बन्धी कृतियाँ रची गयी है। लोकप्रियता और उपयोगिताकी दृष्टिसे इन रचनाओका अध्ययन कई शताब्दियोसे अनविच्छिन्न रूपसे होता चला आया है। आचार्यकल्प पण्डित टोडरमल्लजीने गोम्मटसार जैसे ग्रन्थपर लोकभापामे विशाल और विशद टीका लिखकर इस ग्रन्थका मर्मोद्घाटन किया है। यही कारण है कि आज भी जिज्ञा-सुओंके स्वाच्यायका वह विषय बना हुआ है।

घवला और जयधवला जैसी प्रचुर प्रमेययुक्त टीकाओने मूल ग्रन्थका रूप ग्रहण कर लिया तो इन ग्रन्थोके आधारपर सक्षेपमें कर्म-सिद्धान्तका बोध करानेके हेतु उत्तरकालीन आचार्योने स्वतत्ररूपमें कर्मसाहित्यका प्रणयन किया। उत्तर-कालीन कर्मसाहित्यकी शैली, भाषा और वर्ण्य-विषयकी दृष्टिसे निम्न विशेषताएँ उपलब्ध होती है —

- १ सक्षेप किन्तु स्पष्ट रूपमें कर्मसिद्धान्तका निरूपण।
- २ सस्कृत और प्राकृत दोनो ही भाषाओका उपयोग।
- ३ वन्ध, उदय और सत्त्वका गुणस्थान क्रमसे स्पष्ट निर्देश।
- ४ गणितका बीजक्रम और अकक्रम रूपमें आलम्बन ।
- ५ विभिन्न मत मतान्तरोका सक्षेपमें प्रकटीकरण।
- ६ शैली प्रसाद गुण युक्त और प्रवाह पूर्ण।
- ७ सरल और सुवोधताके हेतु काव्योपकरणोकी योजना।

#### उत्तरकालीन कर्मसाहित्य

करणानुयोग विषयक प्राचीन कर्मसाहित्यके उक्त विवरणके पश्चात् हम उत्तरकालीन कर्मसाहित्यकी ओर आते हैं। साहित्यके कालक्रमानुसारी पर्य-

विक्षणमें ऐसा प्रतीत होता है कि माहित्यक प्रतिभामें भी ह्वाम होता गया है। विक्रमकी प्रथम महम्बाब्दीके मध्यक्तल तक तथा उनके पण्नान्की दो तीन जताब्दी पर्यन्त जेंगी प्रतिभाओंने जन्म लिया, महमान्द्रीके पर्यवमानके लगभग वैमी प्रतिभाएँ दृष्टिगोन्तर नहीं होती। आनार्य गुणधर, पुष्पदन्त भूतवली, आनार्य यित्रृपभ आदिमें जो वाम्मिता, पाण्डित्य, बहुश्रुतत्व और रचनाचातुर्य था, आनार्य वीरसेन तक वह मन्द्र हो चला था। नभवतः कर्मविषयक आगमिक साहित्यके पारगामी यीरमेन स्वामी, अन्तिम साहित्यकर थे जिन्होंने घवला और जयध्यला जेरी प्रमेयबहुल विम्तृत टीकायन्य रचे और उनमें पहले कर्मप्रकृति, पंचसमह जेरी गायावद्ध मीलिक कृतियां रची गई।

उन रचनाओं परचात् जो कर्मावपयक गाहित्य उनतकालमें रचा गया, वह प्रायः उन्हीका परणी है। या तो उन्हीके आधार पर उनका मकलन किया गया है या उन्हीको परिवर्तित किया गया है। सबसे प्रथम हम एक परिवर्तित या रपान्तरित कृति की ओर आते है।

#### लक्ष्मणसुत डड्ढाकृत पञ्चसग्रह

लक्ष्मणमुत उड्ढाकृत पञ्चमग्रह एक दशक पूर्व ही प्राकृत पञ्चमग्रहके साथ भारतीय ज्ञानपीठेंगे प्रकाशित हुआ है। उसको प्रकाशमें लानेका श्रेय इसके सम्पादक प॰ हीरालालजी गिद्धान्त शास्त्री को है। इगरो पहले न इस नामके किमी प्रन्य-कार को सूना गया था और न उनकी उन कृतिका हो कहींसे कोई आभान मिला था। हां. प्रत्यात साहित्यकार आचार्य अभितगतिका एक पञ्चमंगह कई दशक पहले श्री माणिकचन्द ग्रन्यमालासे प्रकाशित हो चुका था और पञ्चसग्रह नामकी एक वही कृति दृष्ट श्रुत और अनुभूत थी। इसी नामकी किमी अन्य कृतिकी कोई कल्पना भी नही थी। ये दोनो ही पञ्चगग्रह दि० प्राकृत पञ्चसग्रहके सस्कृत अनुष्टुपोमें परिवर्तित म्प है। यत अमितगति एक प्रख्यात ग्रन्थकार थे और उनके पचसग्रह को प्रकाशमें आये कई दशक हो चुके थे। दूसरी ओर श्रीपालसुत डढ्डा एक नये सर्वथा अपरिचित व्यक्ति थे। उनकी एकमात्र कृति भी नई ही प्रकाशमें आई थीं। अत सम्पादक प० हीरालालजी शास्त्रीने जव दोनोका नुलनात्मक अघ्ययन किया तो उन्हें लगा कि एकने दूसरेका अनुकरण किया है। किन्तु यह तो कल्पना करना कठिन था कि अमितगति जैसे प्रख्यात ग्रन्थकार डढ्डा जैसे अज्ञात रचियताका अनुकरण करेंगे। अत उन्होने यही माना कि डड्ढाने अमितगतिकी नकल की है फिर भी डड्ढाकी कृतिने शास्त्रीजी-को प्रभावित किया । उन्होंने अपनी प्रस्तावनामें लिखा है-

१ डड्ढा की रचना मूल गायाओंकी अधिक समीप है, अमितगतिकी

नही । जीव समास प्रकरण की ७४वी मूल गाथाका पद्यानुवाद जितना डड्ढाका मूलके समीप है उतना अमितगतिका नही ।

२ कितने ही स्थलो पर डड्ढाकी रचना अमितगतिकी अपेक्षा अधिक सुन्दर है।

३ अमित गितने 'जीव समास' की 'साहारणमाहारो' आदि तीन गाथाओ-को स्पर्श भी नही किया, किन्तु डड्ढाने उनका सुन्दर पद्यानुवाद किया है। उकत स्थल पर अमित गितने गोम्मटसार जीवकाण्डकी 'उववाद मारणितय' इत्यादि गाथाका आशय लेकर उसका अनुवाद किया है। किन्तु जीवसमास प्रकरणमें उक्त गाथाके न होनेसे डड्ढाने उसका पद्यानुवाद नही किया।

४ कितने ही स्थलो पर डड्ढाने अमितगतिकी अपेक्षा कुछ विषयोकी वढाया भी है। यथा प्रथम प्रकरणमें घर्मीका स्वरूप, योगमार्गणाके अन्तमें विक्रिया आदिका स्वरूप।

५ अमित गतिने सप्तितिकामें पृष्ठ २२१ पर श्लोक ४५३ में शेषमार्गणामें बन्धादित्रिकको न कहकर मूलके समान 'पर्यालोच्यो यथागमम्' कहकर समाप्त कर दिया है। किन्तु डड्ढाने श्लोक ३९० मे 'वन्धादित्रय नेयं यथागमम्' कहकर भी उसके आगे समस्त मार्गणाओमें वन्धादित्रिकको गिनाया है जो प्राकृत पञ्च- सग्रहके अनुसार होना ही चाहिये।

इसतरह शास्त्रीजीने डड्ढाकी रचनासे प्रभावित होनेपर भी उसे अमित-गतिकी अनुकृति वताया। किन्तु वस्तुस्थिति इससे विपरीत है।

#### रचनाकाल-

डड्ढाके पञ्चसग्रहका अन्त परीक्षण करनेसे नीचे लिखे तथ्य प्रकाशमें आते है---

१ डड्ढाने शतक प्रकरणमें पृ० ६८३ पर जो मिथ्यात्वके पाँच भेदोका स्वरूप गद्यमें लिखा है वह पूज्यपादकी सर्वार्थसिद्धि (८।१) से लिया गया है अत उनके पञ्चसंग्रहकी रचना पूज्यपाद (वि०की छठी शताब्दी) के पश्चात् हुई है।

२ सप्तितिकाके अन्तर्में (पृ० ७३७) 'उक्तच' करके जो कारिका दी गई है वह अकलकदेवके लघीयस्त्रयके सातवें परिच्छेदकी चतुर्थ कारिका है। अत अकलंकदेवके लघीयस्त्रयके (वि०की सातवी शताब्दी) पश्चात् उक्त पचसग्रह रचा गया है।

३ जीव समास प्रकरणमें (पृ० ६६७) 'उक्तञ्च सिद्धान्ते' करके जो वाक्य उद्धृत है वह वीरसेनकी धवला टीकाका है। अत धवला टीका (नवमी शती) के पश्चात् उक्त पच सग्रहकी रचना हुई है।

४ ्यरे प्रकृति समर्गानि अधिकारमें ( पुरु ६७४ ) 'उत्तर्या' करके जो २ठोक उद्देत है यह अमृतनन्द्रके तात्रानंसारके म्हारियारका स्यास्या इलोक है। अत प्रजास्यहर्ग रचना सामाय सार (दसमी वर्ता) के प्रचान् हुई है।

्य तरह प्रदेशी पत्रायमारी समयकी प्राथिति विक्रमकी प्रापी गती विद्यारोती है। अब हम उत्तराविक्षी और साते है।

१ भारात गन्ति गरा। रंगून पर गुगरोधिनी होता रही है। इसी चतुर्व अस्मायके दूसरे सुपति होतामें कैस्याके सम्बन्धमें पीन इसीन उर्मृत है। में पानों इसोक प्रकृतके प्रभागग्रहोंके हैं। भारात गन्दिया समय १३-१४वी शती है। अत प्रमागद्ध इसके प्रभागमें साना नहीं है।

२ पञ्चान्तिराय (गाथा ५६) की दीवामें जयवेनाचार्यने एक ब्लोक उद्भुत किया है।

> 'मोक्ष कुर्वन्ति मिश्रीपशमिक क्षापिकशिया । बन्धमोदियका भावा निष्क्रिया पारिणामिता ॥'

यह उड्डारे पञ्चमग्रहका पाचवा घ्लोक है। जयमेनाचार्यकी टीका पर ब्रह्मदेवकी बृहद्द्रज्यमग्रहका स्पष्ट प्रभाव है।

३ वृह्द्र्रण नगर्को ४१वी गायाको ब्रह्मरेय रिनत टीकामे गम्यक्त्वका गाहातम्य बतन्त्रानेके लिए प्रयम एक गाया 'हेन्ट्रिमछणुट्र्योण' आदि उद्धृत को है जो गोम्मटमार जीवकाण्यकी १२८वी गाया है। उनके परचात् ही 'उनी अर्थको प्रकारातरमे गर्ते हैं' लिएकर तीन क्योक उद्धृत किये है। ये तीनो क्लोक उद्धाक प्रत्नागरों जीवममान प्रकरणमें उनी क्रममें वर्तमान है और उनकी गंग्या क्रममें २२७, २२९, २३० है। अत ब्रह्मदेवजीको जवत टीकामें पूर्व उद्धाका प्रत्नमग्रह रना गया था।

इम तरह अमृतनन्त्र और ब्रह्मदेवके अन्तरालमें किनी समय छह्डाने अपना पञ्चमग्रह् रचा था। आचार्य अमितगति भी इनी अन्तरालम हुए हैं। उन्होंने अपना पञ्चगग्रह वि०स० १०७०में ममाप्त किया था। इस तरह डड्डा-के ममग्रकी पूर्व और उत्तर अवधि निश्चित हो जाने पर भी यह निर्णय शेप रहता है कि दोनो पञ्चगंग्रहोंमें में पहले किसकी रचना हुई थी?

इसका अन्वेषण करते हुए हमें जयसेनाचार्यके धर्मरत्नाकरमे पचायती जैन मन्दिर देहलीकी प्रतिके पृ० ६७ पर एक उद्धृत पद्य मिला—

'वचनैहेंतुभी रूपे । सर्वेन्द्रियभयावहै । जुगुप्साभिदच बीभत्सैनैंव क्षायिकदृक् भवेत् ॥

यह डड्ढाके पञ्चसग्रहके जीवसमास प्रकरणका २२३वा क्लोक है। अत

उत्तरकालीन कर्म-साहित्य: ३७५

यह निश्चित है कि धर्मरत्नाकरसे पूर्व डड्ढाका पञ्चसग्रह रचा गया है। धर्म-रत्नाकरमें उसका रचनाकाल वि०स० १०५५ दिया है। और अमित गतिके पञ्चसग्रहमें उसका रचनाकाल १०७० दिया है। अत यह सुनिश्चित है कि अमितगितके पञ्चसग्रहसे कम-से-कम दो दशक पूर्व डड्ढाका पञ्चसग्रह रचा गया है। इस विषयमें यह भी उल्लेखनीय है कि आचार्य नेमिचन्द्रके गोम्मटसार-का प्रभाव अमितगितके पञ्चसग्रह पर है किन्तु डड्ढाके पञ्चसग्रह पर नही है। अत गोम्मटसारकी रचना इन दोनो पञ्चसग्रहोके रचनाकालके मध्यमें किसी समय हुई है।

डड्ढाके पञ्चसग्रहके अन्तमें ग्रथकारने अपना परिचय केवल एक श्लोकके ढारा दिया है—

> श्री चित्रक्टवास्तव्यप्राग्वाटवणिजा कृते । श्रीपालसुतडड्ढेण स्फुट प्रकृतिसग्रह ॥

यह श्लोक चतुर्थ शतक प्रकरणके भी अन्तमें आता है। उसमें अन्तिम चरण 'स्फुटार्थ पञ्चसग्रहे' है। इससे प्रकट है कि ग्रन्थकारका नाम डड्ढा है और उनके पिताका नाम श्रीपाल था। श्लोकके पूर्वार्द्ध का 'वणिजाकृते' पद गडबड है। 'वणिजा' पद तृतीयान्त होनेसे डड्ढाका विशेषण प्रतीत होता है जो वतलाता है कि वे चित्रकूट वासी और पोरवाड जातिके वणिक् थे। चित्रकूट चित्तौड़-का पुराना नाम है। आज भी उस ओर पोरवाड जातिका निवास है। किन्तु उक्त अर्थसे 'कृते' शब्द व्यर्थ पड़ जाता है। यदि यह अर्थ किया जाता है कि चित्रकूटवासी पोरवाड जातिके वणिक्के लिए रचा तो उस वणिक्का नाम ज्ञात नहीं होता। अस्तु,

#### विषय परिचय--

यत यह पञ्चसग्रह प्राकृत पञ्चसग्रहका ही सस्कृत क्लोकोमें अनुवाद-रूप है अत इसकी विषयवस्तु वही है जो प्राकृत पञ्चसंग्रह की है। उसीके अनुसार इसमें जीवसमास, प्रकृतिसमुत्कीर्तन, कर्मस्तव, शतक और सप्तितका नामक पाँच प्रकरण है। प्रा० प स के जीवसमास प्रकरणमें २०६ गाथा है और इस्केमें २५७ क्लोक है। इस अन्तरके कई कारण है। १ डड्ढाने प्रारम्भमें अपना मगल पृथक् किया है। २ क्लोक ४-५ के द्वारा जीवके पाँच भाव गिनाकर उन्हें वन्ध और मोक्षका कारण कहा है। ३ क्लोक २०-२७ के द्वारा दस धर्मोंके नाम गिना कर उनका स्वरूप कहा है। ४ वेदके कथनमें क्लोक १२८ से १३१ तक द्रव्यवेदके चिन्होका कथन किया है। साराश यह है कि प्रा० प०स० मे वेदमार्गणाका कथन केवल आठ गाथाओं में है। किन्तु इस स० प०स० मे क्लोक

१२४ में १३८ मक विस्तारमें वर्णन है। ५ इमी तरह प्रा० प०न० में ज्ञान-मार्गणात वर्णन केनट दम गायाओंमें है। किन्तु में० प०न० में १५ इजीकोंके होना अपन है। इसमें अविधानके भेदों और उनके स्वामियोक्त भी कथन किया है जो मूलमें नहीं है। ६ लेडमाओक्त वर्णन गए प्रारा विस्तार में है। ७ मन्यास्त-मार्गणाके वर्णनमें गय द्वारा पाँत छिलायोंक्त स्वरण विस्तारमें ममदाया है। इस तरह प्रा० पंठमंं० के कमनमें इसमें बहुत विस्तारमें कमन है।

आतार्य अभितायिकि पंज्यक में भी ये गाव गायन जी उत्त्राने विशेषस्पति विषे हैं, पाये जाने हैं—

देरों--- शिवसमान प्रारणिक प्रगंग अमितगति १९३-२०२ ब्लोक । ज्ञान-मार्गणाका कथन, केम्पाका कान तथा नम्मात्त्रमार्गणाका कथन ।

प्रा० प० ग० में गाया १।१२८ के जान इतना ही गहा है कि नंजिपचेन्द्रिय पर्याप्त चीन कान्यदिन्दिनियों प्राणि होनेपर सम्यान्त्रप्रत्यके सोग्य होता है। उपने गय ज्ञान पाने लिन्योंना स्वरूप जिन्तारों नज्ञा है। अमितगतिने भी सत्तार्यगानिकका अनुकरण करने हुए और भी अधिक विस्तारने उपन कथन किया है। तथा सम्यान्त्रके नीनों भेदोक रास्प और उनके सम्बन्तमें विशेष वार्ते भी अपका अनुकरण करते हुए गति है।

फिर भी अगिनगिन इस प्रथम प्रकरणमें दो कथन ऐसे किये हैं जो उड्डाके पं० स० में भी नहीं है। एक नो उन्होंने ३६३ मतों का उपपत्तिपूर्वक कथन किया है जो गोम्मटसार कर्म कण्डाक पहणी प्रतीत होता है। दूसरे, चौदह गुणस्वानींमें जीयोक्ती सरवाक कथन किया है। यह कथन गोम्मटसार जीवकाण्ड (गा० ६२२— ६३२) के अनुरूप है।

दूसरे, प्रकृतिसम्कीर्तनमें मृलकी तरह ही आठ कर्मोक्ती प्रकृतियोका कवन है। तीयरे कर्मस्त्रवमें गुणस्थानोमें कर्मप्रकृतियोकि वन्य उदय और मत्वका विवेचन मृलकी तरह ही प्राय है।

प्राप्त पञ्चनग्रहमं पूर्वमं बन्धन्युच्छिति और पश्चात् उदयन्युच्छिति जिन ८१ प्रकृतियोकी होती है उनकी केवल मध्याका निर्देश है सं० पं० सं० में उनके नाम भी बताये है। इसी तरह आगे परोदयवन्यी प्रकृतियोको वतलानेके पश्चात् मं० प० मं० में एक गद्यवानयके द्वारा यह भी स्पष्ट किया है कि क्यो ये प्रकृतिया परके उदयमें वंधती है। प्रा० पं० स० में अपने उदय और परके उदयमें वन्धनेवाली प्रकृतियोकी केवल मंख्या दी है। किन्तु सं० प०सं० में उनके भी नाम गिनाये है। अन्तमे गद्य द्वारा सान्तर और निरन्तर वन्धका गद्य द्वारा स्वरूप भी कहा है। इस तरह स० पं० स० में मूलसे वैशिष्ट्य भी है। अमितगितके पं० स० में ये सब कथन उड्ढाके अनुसार ही किया गया है।

शतक नामके चतुर्थ प्रकरणमें भी उस वैशिष्टचके दर्शन स्थान-स्थानपर होते हैं। यद्यपि सब मूल कथन प्राकृत पञ्च स० के अनुसार है किन्तु वर्णनके क्रममें व्यितक्रम है। प्रा० प० स० में मार्गणाओं जीवसमास, जीवसमासोमें उपयोग, मार्गणाओं उपयोग, जीवसमासोमें योग, मार्गणाओं योग, मार्गणाओं गुणस्थान, गुणस्थानोमें उपयोग, योग और प्रत्ययका क्रममे कथन है। किन्तु इस सं० प० स० मे मार्गणाओं जीवसमास, गुणस्थान, उपयोग योगका कथन करके फिर जीवसमासोमें उपयोग और योग कथन है। तथा वन्धके कारणों भेद प्रभेदोका कथन गद्य द्वारा स्पष्ट करते हुए वहुत विस्तारसे किया है। इससे ऐसा प्रतीत होता है कि डड्ढाने विषयको व्यवस्थित और सुस्पष्ट करनेका भी प्रयत्न किया है। मतभेद भी कही-कही है। जैसे गाथा ४१में जहाँ चौदह योग कहे है वहाँ इलोक १२ में पन्द्रह योग कहे है। अमितगितने भी इलोक १० में पन्द्रह योग कहे है।

प्रा० प० स० के शतकमे गाथा ३२५ के द्वारा कहा गया है कि गुणस्थानोमें कहे गये प्रकृतिवन्धका स्वामित्व मार्गणाओं में भी लगा लेना। इस कथनका विवरण आगे भाष्य गाथाओं के द्वारा किया गया है। स० प० स० में गाथा ३२५ का रूपान्तर तो है किन्तु भाष्यगाथाओं नहीं है। अत यह सब कथन स० प० स० में नहीं है। यही पर प्रकृति बन्धको समाप्त कर दिया है। अमितगितने भी ऐसा ही किया है। किन्तु नवम गुणस्थानमें जो प्रत्ययके भेद कहे है। डड्ढा ने तो प्रा० प० स० के अनुसार कहे है किन्तु अमितगितने पृथक् ही कहे है।

प्रा० प० स० चौथे अघ्यायमें नौवे गुणस्थानमें प्रत्ययोमे भेद इस प्रकार वतलाये है—

सजलण तिवेदाण णव जोगाण च होइ एयदर। सदूण दुवेदाण एयदर पुरिसवेदो य ।।१९७।।

अर्थात् नौवे गुणस्थानके सबेद भागमें चार सज्वलनकषायमेंसे एक, तीन वेदोमें से एक और नौ योगोमें एक होता है। नपुसक वेदका उदय व्युच्छिन्न हो जाने पर दो वेदोमेंसे एक वेदका उदय होता है और स्त्रीवेदका उदय व्युच्छिन्न हो जाने पर एक पुरुप वेदका उदय होता है।

अत ४ $\times$ ३ $\times$ ९=१०८, ४ $\times$ २ $\times$ ९=७२ और ४ $\times$ १ $\times$ ९=३६ भग होते हैं इस तरह

१०८ + ७२ + ३६ = २१६ कुल भग होते है । ये सवेद भागके भग हुए । चद् सजलण णवण्ह जोगाण होइ एयदरदोते । कोहूण माणवज्ज मायारहियाण एगदरगं च ॥१९८॥ ३७८: जेनमाहिलका इतिहास

अर्थात् अत्रेव भागमं चार गजनल क्यागांगंगं एकका तथा नी योगोमंग एकका जरंग होता है। फ्रोथकी उरंग व्यान्त्रित हो जाने पर तीन कपायोंमंगे एक का उदंग होता है, मानको व्यान्त्रित हो जाने पर वो क्यायोंमंगे एकका उदंग होता है और मामाकी उरंग व्यान्त्रित हो जाने पर केरल एक लोग क्यायका उदंग होता है। गौगोगमंगे एक गोगांग उदंग मर्तंग रहता है। अतः ४४९ = ३६, ३४९ = २७, २४९ = १८ और १४९ = ९ ज्य प्रकार अत्रेद भागके ३६ + २७ + १८ + ९ = ९० भग होते है। कुठ मिलाकर २१६ + ९० = ३०६ भग दोनो भागोंके होते है।

किन्तु न० पञ्चमग्रहमे नीवे गुण स्थानके अवेदमागमे चार कपाय और नी योगोमेंने एक एकके उदयक्ती अपेदा ४×९=३६ भग वतलाये हैं।

तथा सबेद भागमे चार गणाय, तीन वेद और नी योगोमेंगे एक एकका उदय होनेंमे ४×3×९=१०८ भग ही लिये हैं। यथा---

> कपायवेद योगानाभैकैकग्रहणे सति । अनिवृत्ते मन्देरम्य प्रमुख्टा प्रत्ययास्त्रय ॥६७॥

भगा ४।३।९ अन्योन्याम्यन्ताः १०८।

इस नरह अनिवृत्तिकरण गुणस्थानके सबैद भाग और अबैद भागमें १४४ भग योगकी अपेक्षा मोहनीयके उदय स्थानों के बतलाये हैं। आगे प्रा॰ पचसग्रहमें भी उतने ही भंग लिए हैं और गोम्मटमार कर्मकाण्डमें भी इतने ही लिए हैं। शायद इसीमें मं॰ पं॰स॰ के कर्ताने उक्त स्थानमें १४४ भेदोको ही रखकर जो सर्वत्तम्मत थे, शेयका उरलेरा नहीं किया। उस विषयमें मतभेद भी हैं।

पांचवें मप्तितका कथन प्रा० पं०स० के ही समान है। मध्यमें कही-कही किसी कथनको डद्ढाने छोउ भी दिया है। जैने प्रा० पं०सं० में गितमार्गणामें नामकर्मके उदयस्थानोको कहनेके वाद गा० १९१-२०७ में इन्द्रिय आदि शेप मार्गणाओमें भी नामकमके उदयस्थानोका कथन है। किन्तु डड्ढाने उसे छोड दिया है। अमितगितने भी डड्ढाका ही अनुसरण किया है। प्रा० पचसंग्रहके पांचवें अध्यायमें मनुष्यगितमें नामकर्मके २६०९ भग वतलाये है। किन्तु स० प०स०में २६६८ वतलाये है। उक्त २६०९ भंगोमें सयोग केवलिके ५९ भग और जोडे है। ये भंग प्रा० पंचसग्रहमें नहीं है। अमितगितके पचसंग्रहमें भी ऐसा ही है।

दोनो ही स० पचसग्रहमें एक उल्लेखनीय बात और भी है। प्रा० पच-तथा स० पचसग्रहमें योगकी अपेक्षा गुणस्थानोमें मोहनीयकर्मके उदय स्थानोके मंग १३२०९ बतलाये है और कर्मकाण्ड में १२९५३ बतलाये है। इस अन्तरका कारण यह है कि कर्मकाण्डमें छठे गुणस्थानमें आहारकका उदय स्त्रीवेद और नपु सकके उदयमें नहीं माना गया। अत छठे गुणस्थानमें भग पचसग्रह की अपेक्षा २११२ होते है और कर्मकाण्डमें १८५६ होते हैं इस तरह २५६ का अन्तर पडता है।

इसमें उल्लेखनीय वात यह है कि दोनो ही स० पचसग्रहमें प्रथम अघ्यायमे एक प्रलोकके द्वारा इस वातको स्वीकार किया है कि आहारक ऋद्धि, परिहार विशुद्धि, तीर्थंकर प्रकृतिका उदय और मन पर्ययज्ञान ये स्त्रीवेद और नपुसकवेदके उदयमें नही होते। फिर भी आगे प्राकृत पञ्चसग्रहके अनुसार ही मोहनीयके उदय विकल्पोंका कथन किया गया है।

सप्तितिकाके पश्चात् इस स० प० स० में चूिलका भी है और उसमें ८४ श्लोकोके द्वारा मार्गणाओमें वन्ध स्वामित्वका विशेष रूपसे कथन है। इसके प्रारम्भ में कहा है कि यद्यपि आठकर्मोंकी सव प्रकृतियाँ १४८ है किन्तु उनमेसे अठाईसको वन्धमें नही गिना जाता है। वे है—सम्यक्मिथ्यात्व, सम्यक्त्व, पाँच बन्धन, पाँच सस्थान और रूप रस गन्ध स्पर्शके भेदोमेंसे केवल चार मूल भेदोको छोड कर १६। अत वन्ध प्रकृतियाँ एक सौ वीस है। इनके बन्ध अवन्ध और वन्ध-व्युच्छित्तिका कथन चौदह मार्गणाओमें किया है। कर्मस्तव अधिकारमे गुणस्थानोमें तो कथन है कि किन्तु मार्गणा स्थानोमें नही है।

यह चूलिका प्रा० प० स० में नही है। किन्तु अमितगतिके पचसग्रहमे है।

१. तेरस चेव सहस्सा वे चेव स्या ह्वित नव चेव । उदयिवयप्पे जाणसु जोग पिंड मोहणीयस्स ।।३३७।। —प्रा० पचसग्रह, अ० ५ । 'मोहनोदयभगा ये योगानाश्चित्य मेलिता । नवोत्तरशते ते हे सहस्राणि त्रयोदश ।।७४२।। —स० प०स०, पृ० २०७ ।

२ 'तेवण्ण णव सयाहिय वारससहस्सप्पमाणमुदयस्स । ठाणवियप्पे जाणसु जोग पडि मोहणीयस्स ॥४९८॥'—गो० कर्मकाण्ड ।

३ कर्मका०, गा० ४९६-४९७।

४ 'आहार्रोद्ध परीहारस्तीर्थकृत्तुर्यवेदनम् । नोदये तानि जायन्ते स्त्रीनपुसक-वेदयो ।।३४३॥'—अमि०स० प०स०, पृ० ४७ । आहार्रोद्ध परिहारो मन पर्यय इत्यमी । तीर्थकृच्चोदये न स्यु स्त्रीनपुसक-वेदयो ।। —डड्ढा पृ० १।२५५ ।

अत यह स्पष्ट है कि अमितगतिने डड्ढाके पचसग्रहके प्रत्येक कथनको अपनाया है। उद्घृत पद्यो तकको भी अपनाया है।

यद्यपि अमितगितने अपना पञ्चसग्रह गोम्मटसारके पश्चात् रचा क्योकि उसमें उन्होने गो० सा० का उपयोग किया है। तथापि प्रसगवश उनका परिचय पूर्वमें दिया जाता है। क्योंकि उनके स० प० स० का अलगसे परिचय देना अनावश्यक है।

स० पं० स० के रचयिता अमितगति

विक्रमकी ग्यारह्वी जताब्दीमें अमितगित नामके एक आचार्य हो गये है। उन्होने वि० स० १०७३ में अपना सस्कृत पञ्चसग्रह रचकर समाप्त किया था। यह माथुर सघके थे। देवसेन सूरिने अपने दर्शनसारमें माथुरसघ को पाँच जैना-भासोमे गिनाया है। माथुरसघ को नि पिच्छिक भी कहते थे, क्योंकि इस सघके मुनि मोरकी या गीकी पिच्छि नहीं रखते थे।

अमितगितने अपनी धर्म परीक्षाकी प्रशस्तिमे अपनी गुरु परम्परा इस प्रकार दी है—वीरसेन, उनके शिष्य देवसेन, देवसेनके शिष्य अमितगित (प्रथम), उनके नेमिपेण, नेमिपेणके माधवसेन और उनके शिष्य अमितगित ।

तथा अमितगतिकी शिष्य परम्पराका पता अमर कीर्तिके छक्कमोवएससे लगता है जो इस प्रकार है—अमितगति, शान्तिपेण, अमरसेन, श्रीपेण, चन्द्रकीर्ति और चन्द्रकीर्तिके शिष्य अमरकीर्ति।

प० विक्ष्वेश्वरनाथ रेऊके कथनानुसार अमितगित वाक्पितराज मुजकी सभाके एकरत्न थे। अपने ग्रन्थोमे उन्होने मुज और सिन्धुलका उल्लेख किया है। ये दोनो मालवेके परमार राजा थे और उनकी राजधानी घारा थी। अमितगितिने वि० स० १०५० में पीप शुक्ल पचमीके दिन अपना रेसुभाषित रत्न सन्दोह समाप्त किया था, उस समय राजा मुँज पृथ्वीका पालन करते थे।

अमितगित वहुश्रुत थे। उन्होने विविध धार्मिक विषयो पर ग्रन्थोंका निर्माण किया है। उनके सब उपलब्ध ग्रन्थ सस्कृतमें है। वि० स० १०५० में उन्होने सुभाषित रत्न सन्दोह नामक ग्रन्थका निर्माण किया। इसमें सासारिक विषय निराकरण, माया अहंकार निराकरण, इन्द्रिय निग्रह, स्त्री गुणदोप विचार आदि

१ देखी--'जै० सा० इ०' में पृ० २७५ पर 'अमितगति' शीर्षक निवन्ध।

२ 'समारूढे पूतित्रदशवसींत विक्रमनृपे। सहस्रे वर्षाणा प्रभवति हि पचा-शदिषके।। समाप्ते पचम्यामवित धरणी मुँजनृपतौ, सिते पक्षे पौषे बुधिहत-मिदं शास्त्रमनधम्।।९२२।—सुभा० र०।

वत्तीस प्रकरण है। अन्तमें श्रावक धर्मका निरूपण है। पूरे ग्रन्थमे ९२२ पद्य है। स० १०७० में धर्म परीक्षाकी रचना की थी। इसमें सुन्दर कथाके रूपमें पुराणोकी उटपटाग कथाओं और मान्यताओं की मनोरजक रूपमें हैंसी उडाई है। एक उपासकाचार रचा था जो अमितगित श्रावकाचारके नाममें प्रसिद्ध है। आराधना नाममें विचार्यकी प्राकृतमें निचद्ध भगवती आराधनाका संस्कृत पद्योमें अनु बाद किया था। इसके सिवाय मामायिक पाठ, भावना द्वांत्रि शित भी रचे थे। इन ग्रन्थोमें उनका रचनाकाल नहीं दिया। १०७३ स०में संस्कृत पञ्च सग्रहकी रचना मस्तिका पुरमें की थी। यह धारके पास उसमें सात कोस दूर मसीद विलीदा नामक गांव वताया जाता है।

गोम्मटसार और उसके कर्ता

विक्रमकी नौवी शताब्दीमें धवला और जयधवलाकी रचना होनेके पश्चात् इन दोनों टीका ग्रन्थोने अपने मूल ग्रन्थोंके सिद्धान्त नामको अपना लिया और ये दोनों धवलसिद्धान्त और जयधवल सिद्धान्तके नामसे ख्यात हो गये। वि० स० १०२२ में रचकर समाप्त हुए पुष्पदन्त कविके महापुराणमें उनका स्मरण इन्हीं नामोंसे कविने किया है। यह हम पहले भी लिख आये है।

पट्खण्डागम और कसायपाहुडपर टीकाओका निर्माण वरावर होता रहा है यह भी पहले विस्तारमे लिख आये हैं, और उन्हींके द्वारा कालक्रमसे उनके पठन-पाठनकी प्रवृत्ति भी चालू रही हैं। धवला और जयधवला टीकाके निर्माणके पश्चात् भो वह प्रवृत्ति चालू रही, किन्तु उसका आधार ये दोनों टीकाएँ हो गई और धवल तथा जयधवल सिद्धान्त ग्रन्थोका अभ्यास एक वहुत ही महत्वपूर्ण मापदण्ड सिद्धान्त विपयक विद्वत्ताका माना जाने लगा।

विक्रमकी ग्यारहवी शताब्दीमें दक्षिणमें नेमिचन्द्र नामके एक आचार्य हुए। उनकी उपाधि 'सिद्धान्त चक्रवर्ती' थी। ये दोनो सिद्धान्त ग्रन्थोके अधिकारी विद्धान थे। इन्होने धवल सिद्धान्तका मथन करके गोम्मटसार नामक ग्रन्थकी रचना की और जयधवल सिद्धान्तका मथन करके लिब्धसार ग्रन्थकी रचना की। इन्होने अपने गोम्मटसार कर्मकाण्डमें लिखा है—

जह चक्केण य चक्की छक्खण्ड साहिय अविग्घेण। तह मइचक्केण मया छक्खण्ड साहिय सम्मं॥३९७॥

जिस तरह चक्रवर्ती अपने चक्ररत्नसे भारतवर्षके छ खण्डोको विना किसी विघ्न-दाधाके साधता है या अपने अधीन करता है, उसी तरह मैंने (नेमिचन्द्रने)

 <sup>(</sup>त्रिसप्तत्याधिकेऽञ्दाना सहस्र) शकविद्विष । मसूतिका पुरे जातिमदःशास्त्रं मनोरमम् ॥६॥—सं० प० सं० ।

अपने बुद्धिएमी नक्षमे पर्गण्डोको या पर्गण्डामम निद्धान्तको सम्यम् सीतिने सामा ।

मिज्ञान्त अन्यों हे अभ्यासी हो 'मिछान्त नक्रवर्ती' पद देनेकी परम्पराका सूत्र-पात कब किंगने कैंगे किया, इस विषयमें निब्नित् रूपमें कुछ कहना अथ्य नहीं है। किन्तु उस पराक्ते कियाना अवश्य ही जयमवन्त्रा प्रशस्तिके उस बजोक के आभारपर की गई होनी चाहिये जिसमें वीरमेन स्वामीके लिये कहा गया है कि भरत नक्रवर्तीनों आजाकी तरह जिनकी भारती पद्मण्डागममें स्वलित नहीं हुई। अत भवला-जयभवलाकी रचनाके पदनान् विक्रमको दमबी बाताब्दीने ही उस पदबीका सूत्रपात होना चाहिये।

#### नेमिचन्द्रके गुरु--

श्री नेमिनन्त्र गिद्धान्त चक्रप्रतींने अभयनित्द, वीरतिन्द्र और उन्द्रनित्को अपना गुरु वतलाया है। कर्मकाण्डमें दो स्थानोपर उन्होंने इन तीनोको नमस्कार किया है। उनमेंगे एक स्थानपर कहा है — जिमके चरणोंके प्रमादमें वीरतिन्द और उन्द्रनित्का वत्स्य अनन्त ससारत्पी समुद्रमें पार हो गया उन अभयनित्द गुरुको में नमस्कार करता हूँ। दूसरे स्थानपर लिखा है — 'अभयनित्को, श्रुत-समुद्रके पारगामी उन्द्रनित्द गुरुको और वीरतिन्दनाथको नमस्कार करके प्रकृतियोंके पत्यय-गारणको कहुँगा।' लिखमारमें उन्होंने लिखा है — चीरतिन्द और उन्द्रनित्के वत्स्य और अभयनित्को जिष्य अरपक्षानी नेमिचन्दने दर्शनलिब और चारित्रलिब्धका कथन किया। किन्तु "विलोकसारमें उन्होंने अपनेको अभयनित्का वत्स्य मात्र लिगा है। जेप दोनो आचार्योका कोई नित्के नही किया।

उन तीनोमेंने वीरनन्दि तो चन्द्रप्रभ चरितके कर्ता जान पडते हैं क्योंकि

१. 'त्रीणितप्राणिसपत्तिराक्रान्ताशेपगोत्तरा । भारती भारतीवाज्ञा पट्याण्डे यस्य नास्खलत् ॥२०॥'—-ज० घ० प्र० ।

२ 'जस्स य पायपसाएणणतससारजलहिमुत्तिण्णो । वीरिदणदिवच्छो णमामि त अभयणदि गुरु ॥४३६॥—कर्म का०

३ णिमऊण अभयणिंद सुदसागरपारिंगदणिंदगुरु । चरवीरणिंदणाह पयडीण पच्चय वोच्छ ॥७८५॥—कर्म का०

४ वीरिंदणदिवच्छेणप्पसुदेणभयणदिसिस्सेण । दसण चरित्तलद्धी सुसूयिया णेमिचदेण ॥६४८॥—ल० सा०

५ इदि णेमिचदमुणिणाणप्पसुदेणभयणदिवच्छेण । रइओ तिलोयसारो खमतु त वहुसुदाइरिया ॥—त्रि॰ सा॰

उन्होने चन्द्रप्रभचरितकी प्रशस्ति में अपनेको अभयनित्वका शिष्य वतलाया है। और ये अभयनित्व नेमिचन्द्रके गुरु ही होने चाहिये क्योकि कालगणनासे उनका वही समय आता है। अत अभयनित्व इन सबमें जेठे तथा गुरु होने चाहिये। और वीरनित्व, इन्द्रनित्व और नेमिचन्द्र उनके शिष्य। नेमिचन्द्र सम्भवतया सबसे छोटे थे और उन्होने अभयनित्व गुरुसे अध्ययन करनेसे पूर्व वीरनित्व और इन्द्रनित्त्से भी अध्ययन किया था।

नेमिचन्द्रने वीरनिन्दको चन्द्रमाकी उपमा देकर सिद्धान्तरूपी अमृतके समुद्रसे उनका उद्भव वतलाया है। अत वीरनिन्द भी सिद्धान्त ग्रन्थोके पारगामी थे। उसी तरह इन्द्रनिन्दको तो नेमिचन्द्रने स्पष्ट रूपसे श्रुतसमुद्रका पारगामी लिखा है। उन्हीके समीप सिद्धान्त ग्रन्थोका अध्ययन करके कनकनिन्द<sup>2</sup>ने सत्वस्थानका कथन किया था। उसी सत्व स्थानका सग्रह नेमिचन्द्रने गोम्मटसार कर्मकाण्डमें किया है।

इन्द्रनिन्दिके सम्बन्धमें मुख्तार साहव ने लिखा है कि इस नामके कई आचार्य हो गये हैं। उनमेंसे ज्वाला मालिनीकल्पके कर्त्ता इन्द्रनिन्दिने ग्रन्थका रचनाकाल कि स० ८६१ (वि०स० ९९६) दिया है। और यह समय नेमिचन्द्रके गुरु इन्द्रनिन्दिके साथ विल्कुल सगत वैठता है। किन्तु उन्होंने अपनेको वष्प निन्दका शिष्य वतलाया है। सभव है यह इन्द्रनिन्द वष्पनिन्दिके दीक्षित हो, और अभयनिन्देसे उन्होंने सिद्धान्त शास्त्रकी शिक्षा प्राप्त की हो।

इस तरह विक्रमकी दसवी शताब्दीके उत्तरार्धसे लेकर ग्यारहवी शताब्दीके पूर्वार्ध तक सिद्धान्त ग्रन्थोंके श्लाताओंकी एक अच्छी गोष्ठी थी। उनमेंसे सिद्धान्त विपयक रचनाये दो ही आचार्योंकी उपलब्ध है। वे है कनक निन्द तथा नेमिचन्द्र।

१ 'मुनिजननुतपाद प्रास्तिमिथ्याप्रवाद सकलगुणसमृद्धस्तस्य शिष्य प्रसिद्ध । अभवदभयनन्दी जैनधर्माभिनन्दी स्वमिह्मिजितसिन्धु भव्यलौकैकवन्धु ॥३॥ भव्याम्भोजिववोधनोद्यतमते भीस्वत्समानित्वष शिष्यस्तस्य गुणाकरस्य सुिषय श्री वीरनन्दीत्यभूत् ।'—चन्द्र० च० प्रश्० ।

२ वर इदणदिगुरुणो पासे सोऊण सयलसिद्ध त । सिरिकणयणदिगुरुणा सन्तद्वाण समुद्दिद्व ॥३९६॥—कर्म का० ।

३ पुरातन वा० सू०, प्रस्ता०, पू० ७१-७२।

४ 'अष्ट शतस्यै (सै) कपष्ठि प्रमाणशकवत्सरेष्वतीतेषु । श्रीमान्य खेटकटके पर्वण्यक्षयतृतीयायाम् ॥' — ज्वा० मा०, प्रश्च० ।

#### कनकनन्दिकी विस्तर सत्व त्रिभगी

आचार्य कन कनित्द रचित विस्तर सत्व त्रिभगी नामक एक ग्रन्थ जैनिमिद्धात भवन आरामें वर्तमान है। उमकी कागज पर लिगी हुई दो प्रतिया हमें देखनेको प्राप्त हुई। जो गभवत एक ही लेगक की लिगी हुई है। दोनोंकी गाथा सख्याओं में अन्तर है। एक की गंख्या ४८ है और दूसरीमें गाथाओंकी गरया ५१ है। तथा दूसरी प्रतिमें गाथाओंके साथ मद्विया भी दी हुई है। इसीमें पहली प्रतिनित्ती पृष्टिगरया केवल ३ है दूसरीकी ७ है।

कर्म काण्डमें इस कनक निन्द विरक्ति विस्तर सत्य त्रिभगीको आदिमे अन्त-की गाथा पर्यन्त मम्मिलित कर लिया गया है। केवल बीचकी ८ या ११ गाथा में यत्र तत्रमे छोट दी गई है। क्योंकि कर्मकाण्डमे इस प्रकरणकी गाथाओकी महाया ३५८ ते ३९७ तक ४० है।

उस प्रकरणमें कर्मोंके सत्व स्थानोका कथन गुणस्थानोमें भगोके साथ किया गया है। इसका विशेष परिचय आगे कर्मकाण्डका परिचय कराते हुए दिया जायेगा। जो गाथाये छोड दी गई है उनके छोड देनेसे भी प्रकृत कथनमें कोई वाधा नहीं आती। हा, उनके रहनेसे प्रकृत विषयकी चर्चा थोडा विशेष स्पष्ट हो जाती है। प्रथम और द्वितीय प्रतिके अनुसार छोडी हुई गाथाओकी क्रमस्था इस प्रकार है—४-५। (यह गाथा दूसरी प्रतिमे व्यतिक्रमसे दी गई है इससे इसकी सख्या उसमे ५ है। गा० ९, १०। दूसरी प्रतिमे १५ नम्बर पर स्थित गाथा पहली प्रतिमे नहीं है। अत दोनोकी सस्यामें एकका अन्तर पड गया है। फलत. छोडी गई गाथाओकी क्रम मख्या पहली प्रतिके अनुसार २२, २३, २८ ३० है और दूसरीके अनुसार २३, २४, २९ और ३१ है। दूसरी प्रतिकी गाथा ३८—३९ पहली प्रतिके अनुसार २३, २४, २९ और ३१ है। दूसरी प्रतिकी गाथा ३८—३९ पहली प्रतिके अनुसार छोडी गई ८वी गाथाकी सख्या पहली प्रतिके ४१ और दूसरीमें ४४ है। इस तरह कर्मकाण्डमें उक्त नम्बरकी गाथायें छोड दी गई है।

साथ ही एक जगह थोडा न्यतिक्रम भी पाया जाता है। त्रिभगीकी गाथा न० १५, १६ और १७ की क्रम संख्या कर्मकाण्डमें, क्रमसे ३६८, ३६९, ३७० है। तथा गा० १४ की क्रमसख्या ३७१ है। अर्थात् गाथा १४ की जिसमे प्रथम गुण स्थानके सत्वस्थानोमें भगोकी सख्या वतलाई गई है कर्मकाण्डमें १५, १६, १७ के बाद दिया है। इन तीनो गाथाओमें प्रथम गुणस्थानके कुछ स्थानोमें भगोका स्पष्टीकरण किया गया है। अत त्रिभगीमें पहले भंगोकी सख्या वतलाकर पीछे उसका स्पष्टी करण किया गया है। और कर्मकाण्डमें पहले स्पष्टीकरण करके पीछे भंगोकी संख्या वतलाई है। अस्त,

उत्तरकालीन कर्म-साहित्य: ३८५

विचारणीय वात यह है कि कनक निन्द आचार्यने ४८ या ५१ गाथा प्रमाण विस्तरसत्व त्रिभगी ग्रन्थ क्या पृथक् रचा था और वादको उसे नेमिचन्द्राचार्यने अपने गोम्मटसारमें सिम्मिलित कर लिया अथवा कर्मकाण्डके लिये ही उन्होने इस प्रकरणकी रचना की ? उक्त दोनो वातोमेंसे दूसरी वात ही विशेप सगत प्रतीत होती है क्योंकि कनकनिन्द भी सिद्धान्त चक्रवर्ती थे, यह वात त्रिभगीकी अन्तिम गाथासे जो कर्मकाण्डमें भी है, स्पष्ट होती है। ऐसे महान् आचार्यके द्वारा इतना छोटा-सा ग्रन्थ स्वतन्त्र रूपसे रचे जानेकी सभावना ठीक प्रतीत नहीं होती। अत यही विशेष सभावित प्रतीत होता है कि उन्होने गोम्मटसारके लिये ही उस प्रकरणको रचा और पीछे उसमें यथास्थान स्पष्टीकरणके लिये कुछ गाथाओको वढाकर उसे एक स्वतत्र प्रकरणका रूप भी दे दिया। अत गोम्मट-सारकी रचनामें कनकनिन्द आचार्यका भी योगदान था। त्रिभगीकी अन्तिम गाथा नेमिचन्द्राचार्यकी वनाई हुई हो सकती है जिसमें कहा है कि इन्द्रनिन्द गुरुके पासमें सम्पूर्ण सिद्धान्तको सुनकर कनकनिन्द गुरुने सत्व स्थानका कथन किया। यहाँ कनकनिन्दके साथ गुरु शब्दका प्रयोग इसी वातका सकते करता है।

कनक निन्दके गुरु इन्द्रनिन्द थे। और इन्द्रनिन्दके गुरु अभयनिन्द थे।
नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीके गुरु अभयनन्दी सिद्धान्त शास्त्रोके ज्ञाता थे। अत
जैनेन्द्र महावृत्तिको हमने इस दृष्टिसे देखा कि उसमें सिद्धान्त शास्त्र विषयक
कोई उदाहरण है या नही ? खोजने पर सूत्र १।३।५ की वृत्तिमें 'प्रामृतपर्यन्तमधीते'
एवं 'सवन्ध सटीकम्' उदाहरण महत्वपूर्ण है। इसके सम्बन्धमें डॉक्टर वासुदेव
शरण अग्रवालने अपनी भूमिका (पृ०९) में खिखा है—'यहाँ ऐसा विदित होता
है कि प्राभृतसे तात्पर्य महाकर्म प्रकृतिप्राभृतसे था, जिसके रचिता आ० पुष्पदन्त तथा भूतविल माने जाते है। (प्रथम द्वितीय शती)। इसीका दूसरा नाम
पट्खण्डागम प्रसिद्ध है। इसीका भाग विशेष वन्ध या महावन्ध (महाधवल
सिद्धान्तशास्त्र) था जिसके अध्ययनसे यहाँ अभयनन्दीका तात्पर्य ज्ञात होता है।
अर्थात् उस समय भी विद्वानोमे प्राभृत या पट्खण्डागमसे पृथक् महावन्धका

१ श्रीप्रेमीजीने लिखा है कि 'प० जुगलिकशोरजी मुख्तारके अनुसार जैनसिद्धान्त भवन आरामें कनकनिन्दका रचा हुआ 'त्रिभगी' नामका एक ग्रन्थ है। जो १४०० क्लोक प्रमाण है (जै० सा० इ०, पृ० २०१)। और टिप्पणमे जैन हितैषी भाग १४, अक ६ का निर्देश किया है। हमने उसे देखा उसमें मुख्तार साहवने जै० सि० भवनकी सूचीके आधार पर उक्त निर्देश किया था इसीसे पुरातन जैनवाक्य सूचीकी अपनी प्रस्तावनामें उन्होने त्रिभंगीके परिमाणके सम्बन्धमे उक्त निर्देश नही किया। अत त्रिभगीका १४०० क्लोक प्रमाण कथन भ्रामक है।

अस्तित्व था और रोनोक्त अग्यम जीवनका आदर्ज माना जाता था। 'सर्टीक मधीते' में जिस टीकाक उन्हेम है यह घवटा टीका नहीं हो महनी क्योंकि उसकी रचना बीर्यनने ८१६ ई० में की बी। श्रुतावतारक अनुगार महाकर्म-पाभून पर आचार्य कुन्रकुन्यने भी एक बजी श्रायनटीका दिसी थी जो इस समय अनुपल्या है। सभवत वहीं टीका श्राभून और बन्यके साथ पटी जाती थी।'

उांगटर साहनका उनन अनुमान हमें भी मगत प्रतीत होना है। पुल्पदन्त और भूनवितने जिस महाक्रमं प्राभृतको पद्गण्यामके मगमे उपसहत किया था सम्भवत प्राभृतमे उमीका प्रहण वृत्तिकारने किया है। 'मवन्म' और 'मटीक' पदोप इसी वातका मगर्यन होता है ग्योकि बन्ध अगया महाबन्ध उमीके अन्तर्गत अन्तिम राण्ड है और उमीकी टीकार्ये प्रमानारोंके हारा रची गई थी। विन्तु प्राभृतमे पद्गण्यामम 'सवन्म' परान प्रयोग कुछ बिनेप अर्थ रमता है। बन्ध तो पद्गण्याममका हो एक राण्ड है अत 'प्राभृत' में पद्गण्यामका गहण करनेपर बन्धका भी गहण हो हो जाता है पुन 'मनन्य' कहना कुछ विनेप अर्थ रमना है। जो बन्धका है कि महायूत्तिकी रचनामे पूर्व अन्तिम राण्ड बन्ध पद्गण्यामने ने जुदा हो नक्ता था। इसीमें 'मदन्य' पद्मे उसका गहण किया गया है।

उन्तर निन्दिने अपने श्वापतारमे लिया है कि—'वष्पदेव गुरुने पर्यण्डमें महाप्रनाको पृथक् किया । और व्याप्याप्रज्ञप्ति नामक छठे यण्डको मधिष्त करके उसमें मिलाया । उसी व्यास्या प्रज्ञप्तिको प्राप्त करके वीरसेन स्वामीने सत्कर्म नामक छठे राण्डको राना की और उसे पाँच राण्डोमें मिलाकर छै खण्ड पूरे किये ।

अत वप्पभट्ट स्वामीने महाबन्तामे पट्नण्डागममे पृथक् कर दिया था। तथा वीरमेन स्वामीने भी उमे पृथा ही रनामर सत्ममं नामक नया गण्ड रचकर उसमें मिलाया था जो घवलाका ही अंगभूत है। अत 'सवन्य' पदमे इतना स्पष्ट हैं कि वप्पदेवके पदचात् अभयनिन्द हुए हैं। किन्तु वप्पदेवका समय भी ज्ञात नहीं है। परन्तु श्रुतावतारके अनुसार वे वीरसेनके गुरु एलाचार्यसे पूर्व हुए हैं। उनके और 'एलाचार्यके वीचमें श्रुतावतारमें किसी अन्य व्यारयाकारका निर्देश नहीं किया गया है। अत विक्रमकी गातवी शताब्दीके लगभग उनका काल माना जा सकता है। अत अकलकके पश्चात् होनेवाले अभयनिन्दका 'मवन्च और सटीकम्' लिखना उचित ही है।

डॉ॰ अग्रवाल साहवने यद्यपि अभयनिन्दिका कोई निश्चित समय नही लिया तथापि वे उन्हें घवलासे पूर्वका विद्वान् मानते हैं इसीसे उन्होने 'सटीकं' पदसे घवलाटीकाका ग्रहण नहीं किया। किन्तु यदि प्रभाचन्द्रके द्वारा गुरुर परे स्मृत महावृतिकार अभयनिन्दका प्रभाचन्द्रके साथ कुछ विद्या सम्बन्ध था तो नेमिचन्द्रके गुरु भी वही हो सकते हैं और उस स्थितिमें उनके द्वारा 'सटीक' जन्द्रमें धवलाटीकाका उल्लेख होना ही सभव है। किन्तु अभी इस विषयमें निश्चित रूपसे कुछ कहना सभव नहीं है। एक अभयनन्दी नामक आचार्यने पूज्यपाद देवनिन्दिके जैनेन्द्र न्याकरण पर जैनेन्द्र महावृत्ति रची है। इसका प्रकाशन भारतीय ज्ञानपीठ काजीमे हुआ है उसमें आरम्भिक द्वितीय श्लोकमें वार्तिककारने अपना नाम अभयनिन्दि मृनि दिया है। किन्तु अपने गुरु आदिका नाम नहीं दिया और न ग्रन्थ रचनाका समय ही दिया।

अभयनन्दीने सूत्र ४।३।११४ की वृत्तिमें माघकविके शिशुपालवधसे एक श्लोक उद्घृत किया है। माघका समय सप्तम शतीका उतरार्च माना जाता है। क्योकि माघके दादा सुप्रभदेव वर्मलातके मत्री थे जिसका एक शिलालेख ६२५ ई० का पाया जाता है।

तथा उन्होने सूत्र ३-२-५५ की वृत्तिमें 'तत्त्वार्य वार्तिकमधीते' उदाहरण दिया है। इससे प्रकट होता है कि वे तत्वार्थवार्तिकके रचयिता भट्टाकलकके पश्चात् हुए है।

तथा जैनेन्द्र पर एक 'पचवस्तु' नामकी टीका है उसके रचयिता आर्य श्रुतकीर्ति है। कनडी भाषाके चन्द्रप्रभ चरित नामक ग्रन्थके कर्ता अगल किविने श्रुतकीर्तिको अपना गुरु वतलाया है। यह चरित शक स० १०११ (वि० सं० ११४६) में वनकर समाप्त हुआ था। यदि ये दोनो श्रुतकीर्ति एक हों तो अभय-निदको विक्रमकी १२वी शतीसे पूर्वका विद्वान मानना चाहिये।

श्रुतकीर्तिने अपनी पचवस्तु<sup>3</sup> प्रक्रियाके अन्तमें एक श्लोकमें जैनेन्द्र शब्दागम अर्थात् जैनेन्द्र व्याकरणको महलकी उपमा दी है। मूल सूत्ररूपी स्तम्भो पर वह खडा है, न्यासरूपी उसकी रत्नमय भूमि है, वृत्ति रूप उसके कपाट है। भाष्य शय्यातल है। टीकारूप उसके माल या मजिल है और वह पचवस्तु टीका उसकी सोपान श्रेणी है। उसके द्वारा उस महल पर चढा जा मकता है।

१ 'यच्छव्द लक्षण व्यक्तिकरोत्यभयनिन्दमुनि समस्तम् ॥२॥ जै० महावृ०, पृ० १।

२ ' श्रुतकीर्ति त्रैविद्य चक्रवर्तिपदपद्मनिधानदीपवर्ति श्रीमदग्गलदेव विर-चिते चन्द्रप्रभ चरिते—जै० सा० इ०, पृ० ३६ ।

३ 'सूत्रस्तम्भसमुद्धृत प्रविलसन्न्यासोरुर्त्निक्षति श्रीमद्वृत्तिकपाटसंपुटयुते भाष्योऽय शय्यातलम् । टीकामालर्मिहारुरुक्षुरचित जैनेन्द्रशब्दागम प्रासादं पृथु पचवस्तुकमिद सोपानमारोहतात् ॥'—जै० सा० इ०, पृ० ३३ ।

ष्टममें निविष्ट वृत्ति तो अभयनियकृत वृत्ति है। और न्याम प्रायद पूज्य-पादकृत ही हो।

जैनेन्द्र व्याप्तरण पर प्रभानन्द्रानार्ग कृत 'घन्दाम्भोज भास्कर' नामक एक न्यास गन्य वस्वईके सरस्वती भवनमे वर्नमान है जो अपूर्ण है। उसमे तीसरे अव्यायके अन्तके एक दलोकमे अभगनिक्को नमस्कार किया है तथा महावृत्तिके जब्द ज्योंके त्यो लिये गये है। इसके र्नागता आनार्य प्रभानन्द्र वे ही प्रतीत होते हैं जिन्होंने प्रमेयकमल गातंण्य और न्याय कृमुद की रचना की थी।

प्रभाचन्द्रका नगय न्यायाचार्य प० महेन्द्र कुमारजीने ९८० ई० से १०६५ तक निर्णीत किया है। अत अभयनिद्रा उनमे पूर्व होना निन्चित है।

श्री नैमिचन्द्राचार्यका समय भी ९८९ ई० के लगभग है। अत उनके गुरु अभयनिन्द्रका समय भी जमीके लगभग उसने कुछ पूर्व होना चाहिये। यदि यह अभयनिन्द्र ही महावृत्तिके रचितता हो तो महावृत्तिका रचनाकाल विक्रम म० १००० और १०५० के मध्यमे होना चाहिये। श्री युधिष्टिर मीमासकने अपने 'मस्मृत व्याकरणका इतिहास' में उस एकताकी मभावनापर ही महावृत्ति के रचितता अभयनन्दीका काल विक्रमकी ग्यारहवी धताब्दीका प्रथम चरण मान कहा है।

श्री नायूरामजी प्रेमीने 'जैनेन्द्र व्याकरण और आचार्य देवनन्दी' गीर्पक अपना निवन्त्र प्रथमवार जै० सा० ग०, भा० १ अकमे प्रकाशित कराया था। उसमे उन्होने लिखा था—'हमारा अनुमान है कि चन्द्रप्रभ काव्यके कर्ता महाकवि वीर-निवने जिन अभयनिन्दको अपना गुरु बनाया है ये वे ही अभयनिन्द होगे। आचार्य नेमिचन्द्रने भी गोम्मटसार कर्मकाण्डकी ४३६वी गाथामे इनका उल्लेख किया है। अत्ताप्व इनका समय विक्रमकी ग्यारहवीके पूर्वार्घके लगभग निश्चित होता है।'

किन्तु जै० सा० इ० में उन्होने अपने उस लेखमेंसे उपर वाला अश निकाल दिया है।

परन्तु प्रभाचन्द्रके न्यासमें जो क्लोक है वह उक्त अनुमानका पोपक प्रतीत होता है। क्लोक इस प्रकार है—

> नम श्री वर्धमानाय महते देवनन्दिने । प्रभाचन्द्राय गुरवे तस्मै चाभयनन्दिने ॥

इसमें आगत 'तस्मै अभयनिवने गुरवे' पद महत्वपूर्ण है, जो इस सन्देहको पुष्ट करता है कि प्रभाचन्द्रने अभयनिवसे शायद अध्ययन किया था। यदि ऐसा हो तो वे अभयनिव नेमिचन्द्राचार्यके गुरु ही हो सकते है।

#### नाम--

आचार्य नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीने पट्खण्डागमकी धवला टीकाका मथन करके गोम्मटसार नामक महान् ग्रन्थकी रचना की थी। इस ग्रन्थराजके दो भाग है—प्रथम भागका नाम जीवकाण्ड है और दूसरे भागका नाम कर्मकाण्ड है। ये दोनो नाम टीकाकारोके द्वारा दिये गये है। ग्रन्थकारने प्रथम भागकी पहली गाथामें 'जीवस्स परूवण वोच्छ' लिखकर जीवकी प्ररूपणा करनेकी प्रतिज्ञा की है और दूसरे भागकी पहली गाथामें कर्म प्रकृतियोका कथन करनेकी प्रतिज्ञा की है। अत जीव और कर्मविषयक कथनोके कारण प्रथम भागको 'जीवकाण्ड और दूसरे भागको कर्मकाण्ड सज्ञा दे दी गई है। किन्तु ग्रन्थकार ने इस ग्रन्थको वनाया दो ही भागोमें है क्योंकि प्रथम भागके अन्तमें उस गोम्मट राजाकी जयकामना की गई है जिसके लिए गोम्मटसार रचा गया था। तथा दूसरे भागके अन्तमें चूँकि वह गोम्मटसार ग्रन्थका अन्तिम भाग है इसलिये विशेष रूपसे गोम्मटका गुणगान किया गया है।

टीकाकारोने गोम्मटसारका एक नाम और भी दिया है <sup>२</sup>पचसग्रह। किन्तु क्यों उसे यह नाम दिया, यह उन्होने नही बतलाया। सम्भवतया टीका-कारोने अमितगतिके पञ्चसग्रहको देखकर और उसके अनुरूप कथन इसमें देखकर इसे यह नाम दिया है। आचार्य नेमिचन्द्रने तो ग्रन्थके दूसरे भागके अन्तमें उसका नाम गोम्मट सुत्त अथवा गोम्मट सुत्त दिया है। गोम्मटसार नाम भी टीकाओमें ही पाया जाता है।

#### नामका कारण-

जीवकाण्डके अन्तकी गाथा में ग्रन्थकारने कहा है— 'आर्य आर्यसेनके गुण समूहको घारण करनेवाले अजितसेनाचार्य जिसके गुरु है वह राजा गोम्मट जयवन्त हो।' कर्मकाण्डके अन्तमें कुछ गाथाओके द्वारा गोम्मट राजाका जयकार करते हुए ग्रन्थकारने कहा है—

'गणधर देव आदि ऋद्धि प्राप्त मुनियोंके गुण जिसमें निवास करते है, ऐसे

१ 'तद् गोम्मटसार प्रथमावयवभूत जीवकाण्ड विरचयन्'—मन्द प्र० टी०, पृ० ३।

२ 'गोम्मटसारनामघेयपंचसग्रह शास्त्र प्रारम्भमाण '---मन्द प्र०टी०, पृ० ३। 'गोम्मटसार पञ्चसग्रह प्रपचमारचयन्'---जीव० टी०, पृ० २।

३ 'गोम्मटसगह सुत्त '—कर्म का०, गा० ९६५ और ९६८।

४ 'अज्जज्जसेनगुणगणसमूहसंघारिअजियसेण गुरू । भुवणगुरू जस्स गुरू सो राओ गोम्मटो जयदु ॥७३५॥—जी०का० ।

गोम्मटेश्वरका वर्ष किया है—गोम्मट वर्थात् चामुण्डरायका देवता। उसीके कारण विन्व्यगिरि, जिसपर गोम्मटेश्वरको मूर्ति स्थित है, 'गोम्मट' कहा गया। इसी गोम्मट उपनामघारी चामुण्डरायके लिये नेमिचन्द्राचायने अपने गोम्मटसार नामक सग्रह ग्रन्थको रचना की थी। इसीसे इस ग्रन्थको गोम्मटसार संज्ञा दी गई।

जीवकाण्डकी मन्दप्रवोधिनी टीकाकी उत्थानिकामे अभयचन्द्र सूरिने लिखा' है—िक गगवशके ललामभूत श्रीमद्राजमल्लदेवके महामात्य पद पर विराजमान, और रण रगमल्ल, असहाय पराक्रम, गुणरत्न भूपण, सम्यक्त्व रत्न निलय आदि विविध सार्थक नामधारी श्री चामुण्डरायके प्रश्नके अनुरूप जीवस्थान नामक प्रथम खण्डके अर्थका सग्रह करनेके लिये गोम्मटसार नाम वाले पञ्चसग्रह शास्त्रका प्रारम्भ करते हुए नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती परम मगल पूर्वक गाथासूत्र कहते है।

अत श्री नेमिचन्द्राचार्यने चामुण्डरायके लिये, जिनका नाम गोम्मटराय भी था, यह ग्रन्थ रचा था। इसीसे उन्होने इस ग्रन्थको 'गोम्मट' नाम दिया। जैसे शाकटायनने अपने शाकटायन व्याकरण पर रचित वृत्तिको राजा अमोघ वर्षके नामपर अमोघवृत्ति नाम दिया था।

नेमिचन्द्राचार्य ने गोम्मटसारके सिवाय दो ग्रन्थ और भी रचे है—उनमेंसे एक है छिव्यसार और दूसरा है त्रिलोकसार। त्रिलोकसारको संस्कृत टीका

१ 'श्रीमदप्र तिहतप्रभावस्याद्वादशासन-गुहाम्यन्तर-निवासि-प्रवादि-मदाध-सिधुर-सिहायमान-सिहनन्दिमुनीन्द्राभिनन्दितगगवशललामराज-सर्वशाद्यनेकगुणनाम-वेय-भागवेय-श्रीमद्राजमल्लदेव-महीवल्लभ-महामात्यपदिवराजमान रणरग-मल्लसहायापराक्रम-गुणरत्नभूपण-सम्यक्त्व-रत्ननिल्यादिविविद्य गुणनामसमा-सादितकीतिकात-श्रीचामुण्डराय-भव्य-पुण्डरीक-द्रव्यानुयोगप्रश्नानुरूप महा-कर्मप्रकृतिप्राभतप्रथमसिद्धान्तजीव स्थानास्य-प्रथम-खंडार्थ सग्रह-गोम्मटसार-नामवेय-पञ्चसग्रह शास्त्रप्रारभमाण समस्तसँद्धान्तिकचूडामणि श्रीमन्नेमि-चन्द्र-सद्धान्तिकचक्रवर्ती तद्गोम्मटसारप्रथमावयवभूतं जीवकाण्ड विरचयन्।' —जी० का० म० पृ० टी०, पृ० ३।

सिद्धान्तामृतसागर स्वमितमन्यक्ष्माभृदालोड्य मध्ये, लेभेऽभीष्ट फलप्रदानिष सदा देशीगणाग्रेसर । श्रीमद् गोमट-लिब्बसार-विलमत् त्र लोक्यसाराम रदमालश्रीसुरघेनुचिन्तितमणीन् श्रीनेमिचन्द्रो मुनि ॥६३॥

माधवचन्द्र त्रैविद्यके द्वारा रची गई है। ये माधवचन्द्र त्रैविद्य नेमिचन्द्रके सम-कालिक और उनके एक प्रमुख शिष्य थे। उनके द्वारा रचित भी कुछ गाथाएँ त्रिलोकसारमें है ऐसा उन्होने अपनी टीकाकी अन्तिम प्रशस्ति में लिखा है। इन माधवचन्द्रने त्रि० सा० की प्रथम गाथाकी उत्थानिकामें लिखा है कि चार अनुयोग रूपी समुद्रोके पारगामी भगवान नेमिचन्द्र सँद्धान्तदेव चामुण्डरायके वहानेसे समस्त विनेय जनोके प्रतिबोधनके लिये त्रिलोकसारकी रचना करते हैं।

तथा त्रि॰ सा॰ की प्रथम गाथाका व्याख्यान करते हुए उन्होने उसे आचार्य नेमिचन्द्रके पक्ष<sup>8</sup>में भी लगाया है और लिखा है कि वल अर्थात् चामुण्डराय और गोविन्द अर्थात् राचमल्लदेव (गगनरेश) ये दोनों नेमिचन्द्रको नमस्कार करते थे।

त्रिलोकसारकी एक प्राचीन प्रतिमें एक चित्र दिया है। जिसमें नेमिचन्द्रा-चार्य चामुण्डरायको उपदेश दे रहे है।

अत यह निर्मिवाद है कि नेमिचन्द्र चामुण्डरायके समकालीन थे। उन्हीके निमित्तसे उन्होने अपने ग्रन्थोकी रचना की थी और अपने एक सबसे महान् ग्रन्थको चामुण्डरायके अपरनाम 'गोम्मट' से अभिहित किया था। समय

चामुण्डरायने अपना चामुण्डराय पुराण शक स० ९०० (वि०स० १०३५) में वनाकर समाप्त किया था। अत उनके लिए निर्मित गोम्मटसारका सुनिश्चित समय मुख्तार साहवने विक्रमकी ११वी शताब्दी माना है, और श्री प्रेमीजीने विक्रमकी ग्यारहवी शताब्दीका पूर्वार्द्ध निश्चित किया है।

गोम्मटसार कर्मकाण्डमें चामुण्डरायके द्वारा निर्मित गोम्मट जिनकी मूर्तिका निर्देश हैं । अत यह निश्चित है कि गोम्मटसारकी समाप्ति गोम्मट मूर्तिकी स्थापनाके पश्चात् ही हुई है । किन्तु मूर्तिके स्थापना कालको लेकर इतिहासज्ञोमें

१ 'गुरुणेमिचन्द-सम्मद-कदिवय गाहा तिहं तिहं रइदा । माह्वचदितिविज्जे-णिणमणुसरणिज्जमज्जेहिं ॥१॥—न्त्रि०सा० ।

२ ' भगवान्नेमिचन्द्रसैद्धान्तदेवश्चतुरनुयोगचतुरुदिधपारगश्चामुण्डरायप्रति - वोघनव्याजेनाशेपविनेयजनप्रतिवोधनार्थं त्रिलोकसारनामान ग्रन्थमारचयन् ।' — त्रि० सा० टी०, पृ० २।

३ 'अथवा, णमसामि, कं० 'विमलयरणेमिचद' । विमलतर स चासी नेमिचन्द्राचार्यश्च विमलतरनेमिचन्द्रस्त नमस्यामीति वल चामुण्डराय गा पृथ्वी विंदति पालयतीति गोविन्दो रायमल्लदेव. ।—वि० सा० टी०, पू० ३ ।

बडा मतभेद है। बाहुबिल चरित्रमें गोम्मटेश्वरकी प्रतिष्ठाका समय इस प्रकार दिया है—

> 'कल्क्यव्दे षट्शताख्ये विनुतिवभवसवत्सरे मासि चैत्रे पञ्चम्या शुक्लपक्षे दिनमणिदिवसे कुम्भलग्ने सुयोगे। सौभाग्ये मस्तनाम्नि प्रकटितभगणे सुप्रशस्ता चकार् श्रीमच्चामुण्डराजो वेल्गुलनगरे गोमटेशप्रतिष्ठाम्॥'

अर्थात् किक सवत् ६०० में विभव संवत्सर्पे चैत्र शुक्ल ५ रिववारको कुम्भलग्न, सौभाग्ययोग, मस्त (मृगिशरा) नक्षत्रमें चामुण्डराजने वेल्गुल नगरमें गोपटेशकी प्रतिष्ठा कराई।

किन्तु उक्त तिथि कब पडती है इसमें भी अनेक मत है। प्रो॰ घोपालने अपने वृहद्रव्यसंग्रहके अग्रेजी अनुवादकी प्रस्तावनामें उक्त तिथिको २ अप्रैल ९८० ई० माना है। श्री गोविन्द पैने १३ मार्च ९८१ ई० माना है। ज्योतिपाचार्य श्री नेमिचन्द्रजीने किखा है कि भारतीय ज्योतिषके अनुसार बहुबिल चित्रमें गोम्मट मूर्तिकी स्थापना की जो तिथि, नक्षत्र, लग्न, सवत्सर आदि दिये गये है वे १३ मार्च सन् ९८१ में ठीक घटित होते है। प्रो॰ हीरालाल जीने लिखा है कि २३ मार्च १०२८ सन् में उक्तितिथि वगैरह ठीक घटित होती है। किन्तु शामशास्त्रीने ३ मार्च १०२८ सन् वतलाया है। एस० श्री कण्ठशास्त्री 'कल्क्यब्दे'के स्थान पर 'कल्यब्दे' पाठ ठीक मानते है और शामशास्त्रीके मतको अमान्य करते हुए लिखते हैं कि १०२८ ई० तक चामुण्ड-रायके जीवित रहनेके प्रमाणोका अभाव है। उन्होने एक नये आघार पर मूर्तिकी स्थापनाका समय ९०७-८ ई० निर्धारित किया है। इस तरहसे मूर्तिकी स्थापनाके समयको लेकर बहुत मतभेद है।

चामुण्डरायने अपने चामुण्डराय पुराणमें मूर्ति स्थापनकी कोई चर्चा नहीं की है। इस परसे साधारणतया विद्यानोका यही मत है कि उसकी समाप्तिके परचात् ही मूर्तिकी स्थापना हुई है। किन्तु श्रीकण्ठशास्त्री इस बातको महत्व नहीं देते। रन्नका अजितनाथ पुराण श० स० ९१५ में समाप्त हुआ था। उसमें लिखा है कि 'अत्तिमव्वे'ने गोम्मटेश्वरकी मूर्तिके दर्शन किये। अत यह निश्चित है कि श०स० ९१५ (वि०स० १०५०) से पहले मूर्तिकी प्रतिष्ठा हो

१ जै०सि०भा०, भा० ६, पृ० २६१।

२ जै०शि०स० भा० १, प्रस्ता० पृ० ३१।

३ जै॰ एण्टी॰, जि॰ ५, नं॰ ४ में 'दी डेट आफ दी कन्सक्रेशन आफ दी इमेज, पृ॰ १०७-११४।

चुकी थी। यदि चामुण्डरायपुराणमें मूर्तिकी स्थापनाकी कोई चर्चा न होनेको महत्व दिया जाये तो कहना होगा कि वि०स० १०३५ और १०५० के वीचमें किसी समय मूर्तिकी प्रतिष्ठा हुई और इसी १५ वर्षके अन्तरालमें गोम्मटसारकी रचना हुई।

प्रेमीजी ने गगनरेश राचमल्लका राज्यकाल वि०स० १०३१ से १०४१ तक लिखा है। और भुजविल शतक अनुसार उसीके राज्यकालमे मूर्तिकी प्रतिष्ठा हुई थी, अत मूर्ति स्थापनाका समय ९८१ ई० (वि०स० १०३८) ही उपयुक्त जान पडता है। उसमें वाहुविल चरितका तिथि क्रम भी घटित हो जाता है और चामुण्डराय पुराणमें उल्लेख न होने वाली वातकी सगित भी वैठ जाती है। यि यह ठीक है तो उसके वाद स० १०४० के लगभग गोम्मटसारकी रचना होना सभव है।

इतने विस्तारसे इस पर प्रकाण डालनेका कारण यह है कि अमितगितने अपना सस्कृत पञ्चसग्रह वि०स० १०७३ में वनाकर समाप्त किया था। और उसके देखनेसे प्रकट होता है कि अमितगितने सम्भवतया गोम्मटसार को देखा था, क्योंकि स० पञ्चसग्रहके प्रथम अध्यायमें जो ३६३ मिथ्यामतोकी उपपत्ति दी है वह कर्मकाण्डसे ली गई प्रतीत होती है। प्रा० पं०स० में तो वह है ही नहीं और कर्मकाण्डसे बिल्कुल मेल खाती है। कर्मकाण्डमें काल ईश्वर आत्मा नियित और स्वभावका जो लक्षण दिया है उसीका अनुवाद स० पञ्चसग्रह में है। केवल क्रममें अन्तर है। उसमें स्वभाव, नियित, काल, ईश्वर और आत्मा यह क्रम रखा गया है। नीचे कर्मकाण्डकी गाथा के साथ स० पञ्चसग्रहसे उसका सस्कृत अनुवाद दिया जाता है—

- १ कालो सव्य जणयदि कालो सव्य विणस्सदे भूद । जागत्ति हि सुत्तेसु वि ण सक्कदे विचदु कालो ॥८७९॥ क० का० । सुप्तेपु जागति सदैव काल काल प्रजा सहरते समस्ता । भूतानि काल पचतीति मूढा कालस्य कर्त्तृत्त्वमुदाहरन्ति ॥३१२॥
- २ अण्णाणि हु अणीसो अप्पा तस्स य सुह च दुक्ल च । सग्गं णिरय गमण सन्व ईसरकय होदि ॥८८०॥ अज्ञ शरीरी नरकेऽथ नाके प्रपेर्यमाणो व्रजतीश्वरेण । स्वस्याक्षमो दु खसुखे विधातुमिद वदन्तीश्वरवादिनोऽन्ये ॥३१३॥
- ३ एक्को चेव मह्प्पा पुरिसो देवो य सव्ववावी य । सव्वगणिगूढो वि य सचेयणो णिग्गुणो परमो ॥८८१॥ एको देव सर्वभूतेषु लीनो नित्यो व्यापी सर्वकार्याणि कर्ता । आत्मा मूर्त सर्वभूतस्वरूप साक्षाज्ज्ञाता निर्गुण शुद्धरूप ॥३१४॥

- ४ जत्तु जदा जेण जहा जस्म य णियमेण होदि तत्तु तदा । तेण तहा तस्स हवे इदि वादो णियदिवादो दु ॥८८२॥ यथा यदा यथ यतोऽस्ति येन यत् तदा तथा तत्र ततोऽस्ति तेन तत्। स्फुट नियत्येह नियत्र्यमाण परो न शक्त किमपीह कर्तुम् ॥३११॥
- ५ को करड कटयाण तिक्यत्त मियविहगमादीण । विविहत्त तु सहाओ इदि सन्त्रिप य सहाओ ति ॥८८३॥ क स्वभावमपहाय वक्रता कटकेषु विहगेषु चित्रताम् । मत्स्यकेषु कुरुते पयोगिति पक्जेषु सरदण्डता पर ॥३१०॥

इसके मिवाय अन्य भी कई वाते हैं जो गोम्मटमार जीवकाण्डसे ली गईं जान पटती है। जीवकाण्डमें कपायमार्गणामें पचनग्रहसे कुछ विशेष कथन किया है। इस कथनको करने वाली कोई गाथा धवलामें भी हमारे देखनेमें नहीं आई। उस कथनको करने वाली जीवकाण्डमें यह गाथा विशेष है—

णारय-तिरिक्स-णर-सुर-गर्डसु उप्पण-पढम-कालिमा । कोहो माया माणो लोहुदओ अणियमो वा पि ॥२८७॥

इसी वातको सं० पञ्च सग्रहमें इस प्रकार कहा गया है—
कुद्ध दवश्रेपु तिर्यक्षु मायाया प्रथमोदय ।
जातस्य नृपु मानस्य लोभस्य स्वर्गवासिषु ॥२१०॥
आचार्या निगदन्त्यन्ये कोपादि प्रथमोदये ।
श्रमतो भवकान्तारे नियमो नास्ति जन्मिनामु ॥२११॥

पहले श्लोकमें उनत गाथाके तीन चरणोका अनुवाद है और 'अणियमो वाऽपि' इस चतुर्थ चरणके आशयको दूसरे श्लोकसे स्पष्ट किया गया है।

इसी तरह जीवकाण्ड-योग मार्गणामें आहारक शरीरके आकारादिके सम्बन्ध-में जो विशेष कथन किया गया है वह सव स० प० स० में भी यथास्थान वर्तमान है।

जीव काण्डमें कहा है---

सुह सठाण घवल हत्थपमाण पसत्थुदय ॥२३७॥ अन्वाघादी अतोमुहुत्तकालहिदी जहण्णिदरे ।'

स० प० स० मे इसका अनुवाद इस प्रकार है—

'य प्रमत्तस्य मूर्घोत्थो घवलो घातुर्वाजत ।

अन्तर्मृहूर्तस्थितिक सर्वव्याघातविच्युत ॥१७६॥

पवित्रोत्तमसंस्थान हस्तमात्रोऽनघद्यृति ।'

उत्तरकालीन कर्म-साहित्य: ३९७

यदि क्लोक १७६ के उत्तरार्घके स्थानमें क्लोक १७७ के पूर्वार्घको रख दिया जाये तो गाथानुसार अनुवाद हो जाता है।

इन उदाहरणोंसे यह स्पष्ट है कि अमितगितने नेमिचन्द्राचार्यके गोम्मटसार-का भी उपयोग अपने स० पञ्चसग्रहमें किया है। अत गोम्मटसार स० पञ्चसग्रहसे (वि० स० १०७३) तीस पैंतीस वर्ष पूर्व रचा गया होना चाहिये। और इसलिये उसका रचनाकाल वि० स० १०४० के लगभग जानना चाहिये।

#### विषय-वस्तू

यह पहले लिखा जा चुका है कि गोम्मटसारके दो भाग है, पहले भागका नाम जीवकाण्ड है और दूसरे भागका नाम कर्मकाण्ड। जीवकाण्डके तीन संस्करण प्रकाशित हुए है। गाँघी नाथारगंजी बम्बई द्वारा प्रकाशित संस्करणमें मूल गाथाएँ और उनकी संस्कृत छाया मात्र है। रायचन्दशास्त्रमाला बम्बईसे प्रकाित संस्करणमें प० खूबचन्दजी रचित हिन्दी टीका भी दी गई है। ये दोनों संस्करण पुस्तकाकार है। गाँघी हरिभाई देवकरण ग्रन्थ मालासे प्रकाशित शास्त्राकार संस्करणमें मूल और छायाके साथ दो संस्कृत टीकाएँ तथा प० टोडरमलजी रचित ढुढारी भाषामें टीका है। पहले दोनो संस्करणोमें गाथा संख्या ७३३ है। किन्तु प्रथम मूल संस्करणमें दूसरेसे एक गाथा जिसका नम्बर ११४ है, अधिक है, यह गाथा दूसरे संस्करणमें नही है। फिर भी गाथा संख्या वराबर होनेका कारण यह है कि प्रथम मूल संस्करणमें दो गाथाओ पर २४७ नम्बर पड गया है। अत पूरे ग्रन्थकी गाथा संख्या ७३४ है। तीसरे संस्करणमें गाथा संख्या ७३५ है। वार आई है और उस पर दोनो वार क्रमसे ७२९--७३० नम्बर पड गया है। अत जीवकाण्डकी गाथा संख्या ७३४ है।

जैसा इस भागके नामसे व्यक्त होता है इसमें जीवका कथन है। ग्रन्थकारने प्रथम गाथामें मगलपूर्वक जीवका कथन करनेकी प्रतिज्ञा की है और दूसरी गाथामें उन बीस प्ररूपणाओं को गिनाया है जिन वीस अधिकारों हारा जीवका कथन इस ग्रन्थमें किया गया है। वे बीस प्ररूपणाएँ है—गुणस्थान, जीवसमास, पर्याप्ति, प्राण, सज्ञा, १४ मार्गणाएँ और उपयोग। इन्ही वीस प्ररूपणाओं का कथन पञ्चसग्रहके जीव समास नामक अधिकारमें किया गया है। उसीका विस्तारसे प्रतिपादन जीवकाण्डमें है। जीवसमास प्रकरणकी २१६ गाथाओं में अधिकाश गाथाएँ जीवकाण्डमें ज्योकी त्यों ले ली गई है।

गोमट्टसार एक सग्रह ग्रथ है, यह वात कर्मकाण्डकी गाथा न० ९६५में आये हुए 'गोम्मटसग्रह सुत्त' नामसे स्पष्ट है। जीवकाण्डका संकलन मुख्यरूपसे पञ्चसग्रहके

जीव समास अधिकार तथा पट्खण्डागमके प्रथम राण्ड जीवद्वाणके सत्प्ररूपणा और द्रव्यपरिमाणानुगम नामक अधिकारोकी घवलाटी काके आघार पर किया गया है।

यह पहले लिख आये है कि घवलामे दि॰ पञ्चसग्रहकी बहुत-सी गाथाएँ उद्भृत है और क्वचित् किन्ही गाथाओमे शाब्दिक अन्तर भी है। किन्तु जीव-काण्डमें सकलित इस प्रकारकी गाथाओका पाठ धवलासे मिलता है, पञ्चसग्रहसे नही । अत जीवकाण्डके सकलनमें घवलाकी मुख्यता जाननी चाहिये ।

पचसग्रहसे जीवकाण्डमें जो विशेषता है उसका दिग्दर्शन इस प्रकार है-पञ्चसग्रहमें ३० गायाओसे गुणस्थानोका कथन है किन्तू जी०का०मे ६८ गाथाओमें कथन है। उसमें बीस प्ररूपणाओका परस्परमे अन्तर्भावका कथन तथा प्रमादोके भगोका कथन पञ्चसग्रहमे विशेष है। पं०स०मे जीवसमासका कथन केवल ग्यारह गाथाओं में हैं किन्तु जी०का०में ४८ गाथाओंमें हैं। उसमें स्थान, योनि, शरीरकी अवगाहना, और कुलोके द्वारा जीवसमासका कथन विस्तारसे किया है। यह सब कथन प०स०में नहीं है। तथा प०स०के इस प्रकरणकी केवल एक गाथा जी०का०मे है शेप सब कथन स्वतन्त्र है।

पर्याप्तिका कथन प०स०में दो गायाओमे है और जी०का०में ११ गायाओ-में। प०स०की दोनो गाथाएँ जी०का०में है। प्राणीका कथन प०स०में ६ गाथाओमें है और जी०का०मे ५ गाथाओंमें। इसमें प०स०की केवल दो गाथाएँ ली गई है। सज्ञाओकी पाची गायाएँ जी०का०में ले ली है केवल स्वा मियोका कथन जी०का०में विशेष है।

जी० का० के मार्गणाओके कथनमें एक वडी विशेपता यह है कि उसमें मार्गणाओमें जीवोकी सख्याका कथन भी किया गया है। यह कथन दि० प० स० में नही है।

इन्द्रियमार्गणाके कथनमें पं० स० में एकेन्द्रिय द्वीन्द्रिय आदि जीवोको बत-लाया है ये जीव एकेन्द्रिय है ये द्वीन्द्रिय है। जी० का० में इसे छोड दिया है और प्रत्येक इन्द्रियके विषयका तथा इन्द्रियोमे लगे हुए आत्मप्रदेशोका कथन विस्तारसे किया है, यह कथन पं० स० में नहीं है।

कायमार्गणाके कथनमें जी० का० में प० स० से कई वातें विशिष्ट है। जैसे त्रसोका वासस्थान, निगोदिया जीवोसे अप्रतिष्ठित शरीर और स्थावर जीवोके शरीरका आकार । योगमार्गणामें भी इसी तरह कई विशिष्ट कथन है ।

कषायमार्गणाके कथनमें जी० का० मे शक्ति, लेक्या और आयुवन्धावन्धकी

१ गा० १३९-जी० का०।

अपेक्षा कपायके भेदोंका कथन किया गया है जो प० स० में नही है। और जी० का० में ज्ञानमार्गणाका कथन तो बेजोड है। श्रुतज्ञानके वीस भेद जो उसमें वत-लाये हैं उनका कथन पट्खण्डागमके वेदनाखण्ड और उसकी घवलासे लिया गया है। यह कथन क्वेताम्बर साहित्यमे भी नहीं मिलता। इसी तरह अवधिज्ञानके भेदोंका कथन भी बहुत विस्तृत हैं। ज्ञानमार्गणाकी गाया सख्या १६६ है। पं० स० में केवल १० गायाएँ इस प्रकरणमें है।

इसी तरह जी० का० में लेश्यामार्गणा भी बहुत विस्तृत है और लेश्याओका कथन बहुत विस्तारसे किया है। सम्यक्त्वमार्गणामें सम्यक्त्वके भेदोका तथा उनके सम्बन्धसे छै द्रव्यों और नी पदार्थोका कथन बहुत विस्तृत है। इसमे तत्त्वार्थसूत्र-के पाँचवें अध्यायका तो सभी आवश्यक कथन सगृहीत कर दिया गया है। उसके अतिरिक्त भी बहुत सा कथन सगृहीत किया गया है।

इस तरह जीवकाण्डमें 'गागरमें सागर' की कहावत चरितार्थ की गई है। उसका सकलन बहुत ही व्यवस्थित, सन्तुलित और परिपूर्ण है। इसीसे दिगम्बर साहित्यमें उसका विशिष्ट स्थान रहा है। उसीके कारण पचसग्रह और जीव-स्थानके ओझल हो जानेपर भी उनका अभाव नहीं खटका और लोग एक तरहसे उन्हें भूल ही गये।

#### कर्मकाण्ड

गोम्मटसारके दूसरे भागका नाम कर्मकाण्ड है। इसके दो सस्करण प्रकाशित हुए है। रायचन्द शास्त्रमाला बम्बईसे प्रकाशित सस्करणमें मूल तथा हिन्दी टीका है। और हरिभाईदेवकरण शास्त्रमालासे प्रकाशित सस्करणमें मूलके साथ सस्कृत टीका और उस सस्कृत टीकाके आधारपर ढुंढारी भाषामें लिखी हुई टीका दी गई है। उसकी गाथासख्या ९७२ है। उसमें नौ अधिकार है—१ प्रकृतिसमु-त्कीर्तन, २ वन्धोदयसत्त्व, ३ सत्त्वस्थानभग, ४ त्रिचूलिका, ५ स्थानसमु-त्कीर्तन, ६ प्रत्यय, ७ भावचूलिका, ८ त्रिकरणचूलिका और ९ कर्मस्थिति-रचना।

#### १ प्रकृतिसमुत्कीर्तन

इसका अर्थ होता है आठो कमों और उनकी उत्तरप्रकृतियोका कथन जिसमें हो। यत कर्मकाण्डमें कमों और उनकी विविध अवस्थाओका कथन है अत पहले अधिकारमें यह वतलाते हुए कि जीव और कर्मका सम्वन्ध अनादि है कर्मोंके आठ भेदोके नाम, उनका कार्य, उनका क्रम, उनकी उत्तरप्रकृतियोमेंसे कुछ विशेष प्रकृतियोका स्वरूप, वन्धप्रकृतियों, उदयप्रकृतियो और सत्वप्रकृतियोकी सख्यामें अन्तरका कारण, देशधाती, सर्वधाती, पुण्य और पापप्रकृतियाँ, पुद्गलविपाकी,

क्षेत्रविपाकी, भवविपाकी और जीवविपाकी प्रकृतियाँ, कर्ममें निक्षेपयोजना आदि-का कथन ८६ गाथाओमें किया गया है।

इस अधिकारकी गा० २२ में कर्मोंके उत्तरभेदोकी संख्या दी है किन्तु आगे उन भेदोको न वतलाकर उनमेंसे कुछ भेदोके सम्बन्धमें विशेष वाते वतला दी है । जैसे दर्शनावरणीयकर्मके नौ भेदोमेंसे पाँच निद्राओका स्वरूप गा० २३-२४-२५ द्वारा वतलाया है। फिर गाथा २६ में मोहनीयकर्मके एक भेद मिथ्यात्वके तीन भाग कैसे होते है, यह वतलाया है। फिर गाथा २७ में नामकर्मके भेदोमेंसे शरीरनामकर्मके पाँच भेदोके सयोगी भेद वतलाये है। गा० २८ में अगोपाग वतलाये है। गा० २९, ३०, ३१, ३२ में किस सहननवाला जीव मरकर किस नरक और किस स्वर्ग तक जन्म लेता है, यह कथन किया है। गाथा ३३ में वतलाया है कि उष्णनामकर्म और आतपनामकर्मका उदय किसके होता है। इस प्रकार आठो कर्मोकी प्रकृतियोको वतलाये विना उनमेंसे किन्ही प्रकृतियोके सम्वन्ध-में कुछ विशेप कथन करनेसे ग्रन्थ अधूरा सा प्रतीत होता है । कुछ वर्षो पहले इस प्रक्तको प० परमानन्दजीने उठाया था। और फिर यह भी प्रकट<sup>र</sup> किया था कि कर्मप्रकृति नामक एक ग्रन्थ नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्ती कृत मिला है। उसपर-से कर्मकाण्डका अधूरापन दूर हो जाता है । इस कर्मप्रकृतिकी १५९ गाथाओमेंसे ७५ गाथाएँ ऐसी है जो उक्त कर्मकाण्डमें नही पाई जाती और जिन्हे यथास्यान जोड देनेसे कर्मकाण्डका सारा अधूरापन दूर होकर सवकुछ सुसम्बद्ध हो जाता है। पं० परमानन्दजीने उन छूटी हुई ७५ गाथाओको भी अपने उस लेखमें दिया था और यथास्थान उनकी योजना भी की थी। किन्तु प्रो॰ हीरालालजी<sup>8</sup> आदि कतिपय विद्वानोने प० परमानन्दजीकी योजना तथा उनके मन्तव्यको स्वीकृत नहीं किया। उनका कहना था कि कर्मकाण्ड अपनेमें पूर्ण है उसमें अधूरापन नही है।

प० श्री जुगलिकशोरजी मुख्तारने 'पुरातन जैन वाक्य सूची' की अपनी प्रस्तावना<sup>४</sup>में उक्त चर्चाका विवरण देते हुए 'प० परमानन्दजीके इस मन्तव्यसे अपनी असहमति प्रकट की है कि कर्मप्रकृतिकी ७५ गाथाएँ कर्मकाण्डकी अंगभूत है।

१ देखो-अनेकान्त वर्ष ३, कि० ४, पृ० ३०१।

२ अनेकान्त, वर्ष ३, कि० ८-९ में 'गोम्मटसारकी त्रुटिपूर्ति' शीर्षक लेख।

३ अनेकान्त, वर्ष ३, कि० ११ में 'गोमटसार कर्मकाण्डकी त्रुटिपूर्ति पर विचार' शीर्षक लेख।

४ पृ०७४ आदि।

और किसी समय लेखकोकी कृपासे कर्मकाण्डसे छूट गईं या उससे जुदा पड गई है। अत उन्हें कर्मकाण्डमें शामिल करके त्रुटिकी पूर्ति कर लेनी चाहिये।

उन्होने लिखा है कि कर्मप्रकृति प्रकरण और प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकार इन दोनोको एक कैसे समझ लिया गया है जिसके आघारपर एकमें जो गाथाएँ अधिक है उन्हें दूसरेमें भी शामिल करनेका प्रस्ताव रक्खा है। जबिक कर्मप्रकृतिमे प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारसे ७५ गाथाएँ अधिक ही नही, बल्कि उसकी ३५ गाथाएँ (न० ५२ से ८६ तक) कम भी है जिन्हे कर्मप्रकृतिमें शामिल करनेके लिये नहीं कहा गया । और इसी तरह २३ गाथाएँ कर्मकाण्डके द्वितीय अधिकार-की (गा॰ १२७ से १४५, १६३, १८०, १८१, १८४) तथा ग्यारह गाथाएँ छठे अधिकारकी (८०० से ८१० तक) भी उसमें और अधिक पाई जाती है परन्त्र प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारमें उन्हें शामिल करनेका सुझाव नही रक्खा गया। दोनोके एक होनेकी दुष्टिसे यदि एककी कमीको दूसरे से पूरा किया जाये और इस तरह प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारकी उक्त ३५ गाथाओको कर्मप्रकृतिमे शामिल करानेके साथ कर्मप्रकृतिकी उक्त (२३ + ११) ३४ गाथाओको भी प्रकृति समुत्कीर्तनमें शामिल करानेके लिये कहा जाये तो 🗙 🗴 यह प्रस्ताव विल्कुल असगत होगा क्योंकि वे गायाएँ प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारके साथ किसी तरह ही सगत नही है। वास्तवमें ये गाथाएँ प्रकृति समुत्कीर्तनसे नही, किन्तु स्थितिवन्धादिकसे सम्बन्ध रखती है।'

अत कर्मप्रकृति एक स्वतत्र ग्रन्थ ही ठहरता है जिसमें प्रकृति समुत्कीर्तनको ही नही, किन्तु प्रदेशवन्ध, स्थितिवन्ध और अनुभागवन्धके कथनोको भी अपनी रुचिके अनुसार सकलित किया गया है और उसका सकलन गोम्मटसारके निर्माणके वाद किसी समय हुआ जान पडता है। मुख्तारसाहवका यह निष्कर्प उचित है। इसीसे उसको यहाँ उद्घृत कर दिया है। किन्तु इस तरह कर्मप्रकृतिके एक स्वतत्र ग्रन्थ मान लिये जानेपर भी कर्मकाण्डके प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारके गा० २२ से ३३ तकमें जो असवद्धता और अपूर्णता प्रतीत होनेका प्रश्न है वह तो खडा ही रहता है। उसके सम्बन्धमें भी हमें मुख्तारसाहवका सुझाव मान्य प्रतीत होता है।

जिन दिनो कर्मकाण्डकी त्रुटिपूर्तिकी चर्चा चल रही थी तब स्व० प० लोक-नाथजी गास्त्रीने मूडिवद्रीके सिद्धान्तमिन्दरके गास्त्र भण्डारमें, जहाँ धवलादि सिद्धान्त ग्रन्थोकी मूलप्रतियाँ मौजूद है, गोम्मटमारकी खोज की थी और अपने योजके परिणामने मुख्तारमाहवको सूचित किया था। उन्होने सूचित किया था कि उक्त गाम्त्र भण्डारमे गोम्मटसारके जीवकाण्डकी मूलप्रति त्रिलोकमार और लिक्यमार क्षपणामार सहित ताडपत्रोपर मौजूद हैं। पत्र मरया जीवकाण्डकी

३८, कर्मकाण्डकी ५३, त्रिलोकसारकी ५१ और लब्धिसार-क्षपणासारकी ४१ है। ये सब ग्रन्थ पूर्ण है। और उनकी पद्यसख्या क्रमश. ७३०, ८७३, १०१८ और ८२० है। ताडपत्रोकी लम्बाई दो फुट दो इच और चौडाई दो इच है। लिपि प्राचीन कन्नड है।

ये तो हुआ प्रतियोके सम्बन्धमें । प्रकृत चर्चाके सम्बन्धमें शास्त्रीजीने लिखा था—िक कर्मकाण्डमे विवादस्थ स्थल प्रतिमें सूत्र रूपमे है । और मुस्तारसाहवको जसका विवरण भी भेजा था । मुस्तारसाहवने पुरातन वाक्यसूचीकी अपनी प्रस्तावनामे उस विवरणके आधारपर जो कुछ लिखा है उसे हम यहाँ दे देना उचित समझते है—

'कर्मकाण्डकी २२वी गाथामें ज्ञानावरणादि आठ मूल प्रकृतियोकी उत्तर कर्मप्रकृतियोकी सख्याका ही क्रमश निर्देश हैं—उत्तरप्रकृतियोके नामादि नही दिये। २३वी गाथामें क्रम प्राप्त ज्ञानावरणकी ५ प्रकृतियोका कोई उल्लेख न करके दर्शनावरणकी नौ प्रकृतियोमेंसे स्त्यानगृद्धि आदि पाँच प्रकृतियोके कार्यका निर्देश करना प्रारम्भ कर दिया है। इन २२ और २३ गाथाओके वीचमें निम्न गद्यसूत्र पाये जाते हैं जिनमे ज्ञानावरणीय तथा दर्शनावरणीय कर्मोकी उत्तर-प्रकृतियोका स्पष्ट उल्लेख है और जिनसे दोनो गाथाओका सम्बन्ध ठीक जुड जाता है।—

'णाणावरणीय दसणावरणीयं वेदणीय (मोहणीय) आउग णाम गोद अतराय चेइ। तत्य णाणावरणीय पचिवह आभिणिवोहिय-सुद-ओहि-मणपज्जवणाणा-वरणीय केवलणाणावरणीयं चेइ। दंसणावरणीय णविवहं थीणिगिद्धि, णिद्दाणिद्दा, पयलापयला, णिद्दा य पयला य चक्खु-अचक्खु-ओहि दसणावरणीय केवलदसणा-वरणीयं चेइ।'

२५वी गाथामें दर्शनावरणीय कर्मकी नौ प्रकृतियोमेंसे प्रचला प्रकृतिके कार्य-का निर्देश है। इसके बाद क्रमप्राप्त वेदनीय तथा मोहनीयकी उत्तर प्रकृतियोका कोई निर्देश न करके २६वी गाथामें एकदम यह प्रतिपादन किया है कि मिथ्यात्व-का द्रव्य तीन भागोमे वँटकर कैसे तीन प्रकृति रूप हो जाता है। मूडविद्रीकी उक्त प्राचीन प्रतिमें दोनो उक्त गाथाओं मध्यमें निम्न गद्यसूत्र है जिनसे उक्त त्रुटि अशकी पूर्ति हो जाती है—

'वेदनीय दुविह सादावेदणीयमसादावेदणीय चेइ। मोहणीय दुविह दसण-मोहणीय चारित्तमोहणीय चेइ। दसणमोहणीय बधादो एयविह मिच्छत्त, उदय सत पडुच्च तिविह मिच्छत्त सम्मामिच्छत्त सम्मत्तं चेइ।'

२६वी गाथाके बाद चारित्र मोहनीयकी मूलोत्तर प्रकृतियो, आयुकर्मकी प्रकृ-

तियो और नामकर्मकी प्रकृतियोंका कोई नामनिर्देश न करके २७वी गाथामें एकदम १५ सयोगी भेदोको गिनाया है जो नामकर्मकी शरीरवन्धन प्रकृतियोसे सम्बन्ध रखते हैं, परन्तु वह कर्म कीन-सा है और उसकी किन-किन प्रकृतियोंके ये सयोगी भेद है यह सब ज्ञान नहीं होता । मूडिबद्रीकी उक्त प्रतिमें निम्न गद्य सूत्र उक्त दोनो गाथाओं के बीचमें पाये जाते हैं। जिनसे कथनकी सगित बैठ जाती है क्योंकि उनमें चारित्र मोहनीयकी २८, आयुकी ४ और नामकर्मकी ४२ पिण्ड प्रकृतियोका नामोल्लेख करने के अनन्तर नामकर्मके जाति आदि भेदोकी उत्तर प्रकृतियोका उल्लेख करते हुए शरीर बन्धन नामकर्मकी पाँच प्रकृतियो तक ही कथन किया गया है, इससे गाथा न० २७ के साथ उसकी सगित विल्कुल ठीक बैठती है—

"चारित्त मोहणीय दुविह कसायवेदणीय णोकसायवेदणीय चेइ। कसायवेद-णीय सोलसविह खवण पडुच्च अणताणुविच कोह-माण-माया-लोह अपच्चक्खाण पच्चक्खाणावरण कोह-माण-माया-छोह कोहसजलण माणसंजलणं मायासंजलण लोहसजलण चेइ । 'पक्कमदव्य पड्च्य अणताणुबघि-लोह-कोह-माया-माण सजलण लोह-माया-कोह-माण पच्चक्खाण लोह-कोह-माया-माण अपच्चक्खाण लोह-कोह-माया-माण चेइ। णोकसाय वेदणीय णवविह पुरसित्यिणउसयवेद रदि-अरदि-हस्स-सोग-भय-दुगुच्छा चेदि । आउग चउविह णिरयाउगं तिरिक्ख-माणुस्स-देवा-उग चेदि । णाम वादालीस पिंडापिंडपयिंडभेयेण गयि-जायि-सरीर-वधण-सघाद-सठाण-अगोवग-सघडण-वण्ण-गध-रस-फास-आणुपुन्वी - अगुरुलहगुवघाद - परघाद-उस्सास-आदाव-उज्जोद - विहायगिय-तस-थावर-वादर-सुहम-पज्जत्तापज्जत्त-पत्तेय-साहारणसरीर-थिराथिर-सुभासुभ-सुभग-दुब्भग-सुस्सर-दुस्सर-आदेज्जाणादेज्ज-जसा-जसिकत्ति-णिमिण-तित्थयरणाम चेदि । तत्थ गयिणाम चउव्विह णिरयतिरिक्ख-गयिणाम मणुसदेवगयिणाम चेदि । जायिणाम पचिवह एइंदिय-विइदिय-तीइदिय-चउइदियजायिणाम पींचदिय जायिणाम चेदि । सरीरणाम पचिवह ओरालिय-वेगु-व्त्रिय-आहार-तेज-कम्मइयसरीरणाम चेइ। सरीरबधणणाम पचिवह ओरालिय-वेगुव्विय-आहार-तेज-कम्मइय-सरीरबधणणाम चेइ।

१ गो० कर्मकाण्डकी सस्कृत टीकामें इन सूत्रोका अक्षरश संस्कृत रूपान्तर मिलता है। उससे मिलान करनेसे तथा सैद्धान्तिक दृष्टिसे भी सूत्रका पाठ अशुद्ध प्रतीत होता है। टीकाका सस्कृत पाठ इस प्रकार है—'प्रक्रमद्रव्य विभजनद्रव्य प्रतीत्य अनन्तानुविध लोभ माया क्रोध मानं सज्वलनलोभ-माया क्रोधमान प्रत्याख्यानलोभमायाक्रोधमान अप्रत्याख्यानलोभमाया क्रोध-मान चेति।'

सूत्रके अन्तमें आगत शरीरवन्धन नामकर्मके पाँच भेदोके १५ सयोगी भेद गाथा २७में वतलाये हैं। गाथा २८में शरीरके आठ अग वतलाये हैं। मूडिवद्री-की प्राचीन प्रतिमें गा० २७ और २८के वीचमे नीचे लिखे गद्य सूत्र है—

'शरीरसघादणाम पचित्रह् ओरालिय-वेगुिवय-आहार—तेज—कम्मइयगरीर-सघाद णाम चेदि । शरीरसंठाणणामकम्मं छिव्वहं समचउरसठाणणामं णग्गोद-परिमडल-सादिय-कुज्ज-वामण-हुडशरीरसठाणणामं चेदि । मरीरअंगोवगणाम तिविह् ओरालिय-वेगुव्वय-आहार-सरीरअगोवग णाम चेदि ।

२८वी गाथाके बाद नीचे लिखा गद्य सूत्र है-

'सहडणणाम छिव्वह वज्जरिसहणारायसहडणणाम वज्जणाराय-णाराय-अद्धणाराय-खीलिय-असपत्तसेवद्विशरीरसहडणणाम चेइ ।'

२८वी गाथाके अनन्तर चार गाथाओं में छै सहननोका कथन है। जिनमेंसे प्रथम तीन गाथाओं में यह वतलाया है कि किस सहनन वाला जीव मरकर किस स्वर्ग तक अथवा किस नरक तक जन्म लेता है। और चीथी गाथामे वतलाया है कि कर्मभूमिकी स्त्रियों के अन्तके तीन सहननोका ही उदय होता है।

उक्त सूत्रके साथ इन गाथाओकी सगित वैठ जाती है।

गाथा ३२के वाद नीचे लिखे गद्यसूत्र मूडविद्री की प्रति में है-

'वण्णनाम पचित्र किण्ण-नील-रुहिर-पीद-सुिक्कलवण्णणाम चेदि । गध्णामदुविहं सुगध-दुगध णाम चेदि । रसणाम पचित्रं तिट्ठ-कडु-कसायिक्ल-महुर-रसणाम चेइ । फासणाम अट्ठविह कर्वकड-मजगगुरुलहुग-रुक्ख-सिण्द्व-सीदुसुण-फासणाम चेदि । आणुपुन्वी णाम चज्जिहं णिरय-तिरक्खगाय-पाओग्गाणुपुन्वीणामं
मणुस-देवगिय-पाओग्गाणुपुन्वी-णाम चेइ । अगुरुलघुग-जवधाद-परघाद-उस्सासआदव-उज्जोद-णाम चेदि । विहायगिदणाम कम्म दुविह पसत्यविहायगिदणाम
अप्पसत्य-विहायगिदणाम चेदि । तस-वादर-पज्जत्त-पत्तेयसरीर-सुभ-सुभग-सुस्सरआदेज्ज-जसिकित्त-णिमिण-तित्थयरणाम चेदि । थावर-सुहुम-अपज्जत्त-साहारणसरीरअथिर-असुह-दुन्भग-दुस्सर-अणादेज्ज-अजसिकित णाम चेदि ।

इसके पश्चात् गाथा ३३ है जिसमें उष्ण नामकर्म और आतप नामकर्ममें अन्तर स्पष्ट किया है। गाथा ३३ के साथ नामकर्मकी प्रकृतियोकी गणना समाप्त हो जाती है। ३३ गाथाके पश्चात् नीचे लिखे सूत्र है। जिनमें गोत्रकर्म और अन्तराय कर्मकी प्रकृतियाँ बतलाई है—

'गोदकम्म दुविह उच्चणीचगोद चेइ। अतराय पंचिवह दाण-लाभ-भोगोप-भोग-वीरिय-अंतराय चेइ। मूउिबढ़ीके प्रतिमे पाये जाने वाले उन सूत्रोको यथारथान रस देनेमे कर्म-काण्ड गा० २२ मे ३३ तक्तमे जो अगम्बद्धता प्रतीत होती है वह दूर हो जाती है और सब गाथाएँ सुसगत प्रतीत होने लगती है।

दि० प्रा० पञ्चसग्रहके दूसरे अधिकारका नाम भी प्रकृति समुत्कीर्तन है। उसके प्रारम्भमें चार गाथाएँ है। पहली मगल गाथाको छोडकर शेप तीनो गाथाएँ कर्मकाण्डमें २०, २१, २२ नम्बरको लिये हुए विराजमान है। २२वी गायामें आचार्य नेमिचन्द्रने थोडा-सा परिवर्तन कर दिया है। नाम कर्मकी ९३ या १०३ प्रकृतिया लियकर उन्होंने कर्म प्रकृतिमें निर्दिष्ट १५८ कर्म प्रकृतियोको मान्यताका भी सग्रह किया है।

पञ्चनग्रहमें आठो कर्मोंकी प्रकृतियोकी मख्या वतलाने वाली गायाके पण्चात् प्रकृतियोके नामादिका कथन गद्य सूत्रो हारा ही किया गया है। उसी पद्धतिका अनुसरण नेमिचन्द्राचार्यने भी किया था, ऐसा मूटविडीकी कर्मकाण्डकी प्रतिसे प्रतीत होता है। पञ्चसग्रहमे गय सूत्रोके हारा क्रममं सब प्रकृतियोका निर्देश किया है। कर्मकाण्डमे बीच बीचमे गायासून देकर प्रकृतियोके सम्बन्धमे आवश्यक उपयोगी कथनोका भी सग्रह किया गया है।

जीव स्थानकी चूलिकाके बन्तर्गत भी प्रकृति समुत्कीर्तन नामक अधिकार है। पञ्चसग्रहका प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकार उसीकी उपज है। और इन्हीकी उपज कर्मकाण्डका प्रकृतिसमुत्कीर्तन अधिकार है। उसमें जो गद्यसूत्र है वे उक्त ग्रन्थोंके अन्तर्गत गद्यसूत्रोका ही सक्षिप्त रूप है। उनमें जो कही अन्तर किया गया है वह कर्मकाण्डकी दृष्टिसे ही किया गया है।

उल्लेखनीय अन्तर दर्गनावरणीय कर्मकी प्रकृतियोक क्रममें है। जी० स्था० चूलिका तथा पञ्चमग्रहमें निद्रा निद्रा, प्रचला प्रचला, स्त्यानगृद्धि, निद्रा और प्रचला यह पाँच निद्राओका क्रम है और कर्मकाण्डगत गद्य सूत्रमें, जो कि मूडविद्रीकी प्राचीन प्रतिमे उपलब्ध है—स्त्यानगृद्धि, निद्रानिद्रा, प्रचला प्रचला, निद्रा और प्रचला यह क्रम है। उक्त क्रमको वदलनेका कारण यह है कि कर्मकाण्डमें प्रदेशवन्यके कथनमे समय प्रवद्धका विभाग आठो मूलकर्मोंमें तथा उनकी उत्तर प्रकृतियोमें वतलाया है। दर्शनावरणीय कर्मकी उत्तरप्रकृतियोमें जिस क्रमसे बँटवारा होता है वही क्रम कर्मकाण्डके गद्यसूत्रमें अपनाया गया है। यह वात चारित्र मोहन्नीयकी उत्तर प्रकृतियोको वतलाने वाले गद्यसूत्रोसे सम्धित होती है। मूडविद्रीवाली प्रतिसे ऊपर चारित्रमोहनीय सम्बन्धी जो गद्यसूत्र दिये गये है उनमें कषायवेदनीयके सोलह भेदोको दो अपेक्षाओसे गिनाया गया है—एक क्षपणकी अपेक्षा से और एक प्रक्रम द्रव्यकी अपेक्षासे। प्रक्रम द्रव्यका अर्थ प० टोडरमलजी ने

अपनी टीकामे किया है—'बहुरि प्रदेश नराविषे परमाण्तिक बँटवारा है सानी अपेक्षा किस्पे।' धपणाकी अपेका तो जो प्रसिद्ध क्रम है वही है किन्तु बँटवारेकी अपेक्षा क्रम भिष्य है जैसा कि सुपमे बनाजया है।

अतः गृश्विणी भी प्रतिमं वर्तमान मसमूत अवस्य ही कर्मकण्डके अम है और वे नेमिनन्द्रानार्य भी कृति है। वर्मकण्यभी मद्रित मंगान दीकांग उन मुत्रोक्त सस्कृत रपान्तर जनराम पाया जाना भी उपनी पृष्टि वरना है। उन मूर्त को यथा स्थान रमनेने कर्मकण्यको प्रतिसृति हो जानी है।

#### २ बन्धोदय मन्याधिकार

हम अधिकारमें क्रमें कि वन्य उर्थ और मन्यक प्रश्न है। दि० पा० पदासंगरमें भी इस नामगा सीमरा अधिकार है जो क्रमंग्या पानी है। जमी
प्रथम माश्राम उत्तरार्थ है—'वधुर्यमसम्य जोग्छोम यम जिममेर।' नेमिपन्द्रानामने अपने कानके अनुमा उममे परिवर्गन कर्म उमे इस प्रवार रमा
है—'वपुर्यमसमस्य ओधारो तम मोन्छ।' कर्मसा मा पदानगरमे मस्यक अर्थ नहीं किया। किन्तु क्रमें क्रमें इस अधिकार में दूसरी गाया में उनका अर्थ कहा है—'जिममें मान्छ अमोक विस्तार मा महीपमें मधन हो उम धाराको स्तव कहते हैं। जिसमें एक अमक अधिकारका प्रथन विस्तार मा महोपने हो स्तुति कहते हैं और जिसमें एक अमके अधिकारका कथन विस्तार मा महोपने हो उमे धर्मकथा कहते हैं। यह लक्षण धवलके आधार पर रिनत है। वेदना राष्ट्रके कृति अनुयोग सारके सूप ५५में 'यम-युदि-धम्म बहा' आया है। धवला'-में उसके लक्षण करे हैं। उमीपरमें नेमिनन्द्रानार्यने एक गायाके हारा तीनो लक्षणोको कहा है।

स्तवके लक्षणके अनुमार कर्मकाण्यके इस दूसरे अधिकारमें कर्मोंके बन्ध, जदय सत्त्वका गुणस्थान और मार्गणाओं में सर्वागपूर्ण कथन दिया गया है। ऐसा समझना चाहिये।

सबसे प्रथम बन्धका कथन करते हुए वन्धके चारो भेदोका-प्रकृतिबन्ध, स्थिति बन्ध, अनुभागवन्ध और प्रदेशवन्धका, क्रमश कथन किया गया है। प्रकृति-

१ 'सयलगेक्कगेक्कगिह्यार सिवत्यर ससरोव । वणणसत्य थययुइ-धम्मकहा होड णियमेण ॥८८॥—क० का० ।

२ वारसगसघारो सयलगविसयप्पणादो थवो णाम । वारसगेसु एक्कगोव-सघारो थुदोणाम । एक्कगस्स एगाहियारोवसहारो धम्मकहा।'

<sup>-</sup>पट्स०, पु० ९, पु० २६३ ।

वन्धका कथन करते हुए प्रथम यह वतलाया है कि किन २ कर्म प्रकृतियोका वन्ध किस किस गुणस्थान तक होता है, आगे नही होता । यह कथन पञ्चसंग्रहमें भी है। गुणस्थानोमें आठो कर्मोकी १२० वन्ध प्रकृतियोके वन्ध, अवन्ध और वन्ध व्युच्छित्तिका कथन करनेके वाद चौदह मार्गणाओमें वही कथन किया गया है। यह कथन पचसग्रहमें नहीं है। इसे नेमिचन्द्राचार्यने पट्खण्डागमके वन्ध स्वामित्व विचय नामक तीसरे खण्डसे लिया है।

प्रकृतिवन्धके पश्चात् स्थितिवन्धका कथन है। उसमे कर्मोंकी मूल तथा उत्तर-प्रकृतियोकी उत्कृष्ट और जघन्यस्थितिवन्धका तथा उनके वन्धकोका कथन किया है। पचसग्रहके चतुर्थं अधिकारमें जो स्थितिवन्धका कथन है उससे कर्मकाण्डके कथनमें कई विशेपताएँ है। कर्मकाण्ड में एकेन्द्रियादि जीवोके होनेवाले स्थिति-वन्धका भी कथन किया है, जो जीवस्थानकी जघन्यस्थिति चूलिकाकी धवला-टीका का ऋणी है। अन्तमें कर्मोंकी आवाधाका कथन है।

तत्पश्चात् अनुभागवन्धका और फिर प्रदेशवन्धका कथन है। ये कथन पञ्चसग्रहके ऋणी है। किन्तु कुछ कथन उससे विशेष भी है। प्रदेशवन्धका कथन
करते हुए प० स० में तो समयप्रवद्धका विभाग केवल मूलकर्मोमें ही वतलाया है
किन्तु कर्मकाण्डमें उत्तरप्रकृतियोमें भी विभागका कथन किया है। तथा कर्मकाण्डमें प्रदेशवन्धके कारणभूत योगके भेदो और अवयवोका भी कथन है। यह कथन
पंचसग्रहमें नहीं है, घवला और जयधवलामें है। इस वन्धप्रकरणमें पञ्चसग्रहकी
कई गाथाएँ ज्योकी त्यो संगृहीत है। उदयप्रकरणमें कर्मोके उदय और उदीरणका
कथन गुणस्थान और मार्गणाओमें है अर्थात् प्रत्येक गुणस्थान और मार्गणामें
प्रकृतियोके उदय, अनुदय और उदय व्युच्छित्तिका कथन है। सत्त्व प्रकरणमें
गुणस्थान और मार्गणाओमें प्रकृतियोकी सत्ता, असत्ता और सत्त्व व्युच्छितिका
कथन है। मार्गणाओमें वन्ध उदय और सत्त्व का कथन अन्यत्र नहीं मिलता।
नेमिचन्द्राचार्यने प्राप्त उल्लेखोके आधारपर उसे स्वय फलित करके लिखा है।
यह वात उदय और सत्त्वकी अन्तिम <sup>8</sup>गाथाके द्वारा ग्रन्थकार नेमिचन्द्रने स्वय
भी कही है।

३ सत्त्व स्थान भग

पिछले प्रकरणमें कहे गये सत्त्व स्थानका भगोके साथ कथन इस प्रकरणमें

१ गा० १४४-१४५ । ५--पद्ख० पु० ६, पृ० १८४ तथा १९५ ।

वे 'कम्मेवाणाहारे पयडीणं उदयमेवमादेसे। किह्यमिण बलमाहवचदिच्य-णेमिचदेण ॥३३२॥ कम्मेवाणाहारे पयडीण सत्तमेवमादेसे। किह्यमिणं वलमाहवचंदिच्चयणेमिचदेण ॥३५६॥—क०-का०। त्

है। प्रत्येक गुणरयानमें प्रकृतियोग्त सत्त्व स्थान कितने प्रकारंग संभव है, और उसके साथ जीव किस आयुकों भोगता है और परभवकी किस २ आयुको बाबता है। यह सब कथन इस प्रकरणमें है।

उनी प्रकरणके अन्तमं ग्रन्यकारने यह कहा है कि उन्द्रनित्र गुरुके पानमं श्रवण करके कनकनित्रने मस्य स्थानका कथन किया। कनकनित्रके 'विस्तरतस्य पिभगी' नामक ग्रन्थका परिचय पीछे करा आये है। उमे नेमिचन्द्राचार्यने अपने इस प्रकरणमे प्रायः ज्योका त्यो अपना लिया है। आराकी प्रतिमे गाया न० ४८ है और कर्मकाण्डके मुद्रित सस्करणोमें पा प्रकरणकी गाया मध्या ३५८ ने ३९७ तक ४० है। अत केयर ८ गायाएँ छोउ दी गई है और उनमें क्रमभेद भी किया गया है। जिस गाया ३९७ में चक्रवर्तीकी तरह सिद्धान्तके छ राण्डोंको अपनी युद्धिंग सामनेकी यात कही। गई है यह गाया भी कनकनित्रके विस्तार सत्त्व विभगीकी है। अत नेमिचन्द्रको तरह गनकनित्र भी सिद्धान्त चक्रवर्ती थे।

### ४ मिचूलिका अभिकार

इस अधिकारमे तीन नूलिकाएँ है-नव प्रवन नूलिका, पनभागहार नूलिका भीर दशकरण नृलिका । जैमे जीवस्थानके विषम स्थलोके विवरणके लिये उसके अन्तमे चूलिका नामक एक भाग आता है वैमे ही कर्मकाण्डमे प्रतिपादित पूर्वा-धिकारोके सम्बन्धमे विकेप कथन करनेके लिये यह अधिकार आया है। पहली नौ प्रश्न चृलिकामें नौ प्रश्नोका समाधान किया गया है। वे नौ प्रश्न इस प्रकार हं १ उदयव्युच्छित्तिके पहले बन्धकी व्युच्छित्ति किन प्रकृतियोकी होती है । २ उदय व्युच्छित्तिके पीछे वन्धकी व्युच्छित्ति किन प्रकृतियोकी होती है । २ और उदय ब्युच्छित्तिके माथ बन्धकी ब्युच्छित्त किन प्रकृतियोकी होती है। ४ जिनका अपना उदय होनेपर बन्ध हो ऐसी प्रकृतियां कीनसी है। ५ जिनका अन्य प्रकृतिका उदय होनेपर वन्ध हो ऐमी प्रकृतिया कौन सी है। ६ और जिनका अपना तथा अन्य प्रकृतिका उदय होनेपर वन्य हो, वे प्रकृतियो कीनसी है। ७ जिनका निरन्तर वध होता है ऐसी प्रकृतियाँ कौनसी है। ८ जिनका सान्तरवन्य होता है अर्थात् कभी वन्ध होता है और कभी नही होता, वे प्रकृ-तियाँ कीनसी है ९ और जिनका निरन्तर वन्ध भी होता है और सान्तरवन्ध भी होता है वे प्रकृतियाँ कीनसी है ? इन नी प्रश्नोका उत्तर इस चूलिकामें दिया गया है। प्रा०प०स० के तीसरे अधिकारके अन्तमें नी प्रश्न चूलिका आई है तथा पट्खण्डागम<sup>२</sup>के क्विन्तर्गत वन्वस्वामित्वविचय नामक तीसरे खण्डकी

१ क० का०, गा० ४९६।

२ पट्ख० पु० ८, पृ० ७---१७।

धवलाके प्रारम्भमें ये नौ प्रश्न उठाकर उनका समाधान किया गया है और उसके समर्थनमें कुछ आर्प गाथाएँ भी उद्धृत की गयी है। इन्हीके आधारसे यह नौ प्रश्न चूलिका लिया गया प्रतीत होता है।

पच भाग हार चूलिकामें उद्देलन, विघ्यात, अध प्रवृत्त, गुणसक्रम और सर्व-सक्रम इन पाँच भागहारोका कथन है। इन भागहारोके द्वारा जीवोके शुभाशुभ-कर्म अपने परिणामोके निमित्तसे अन्य प्रकृतिरूप परिणमन करते हैं। जैसे शुभ परिणामोका निमित्त पाकर वधा हुआ असातावेदनीयकर्म सातावेदनीय रूप परि-णत हो जाता है। किस-किस कर्मप्रकृतिमे कौन-कौन भागहार सम्भव है और किस-किस भागहारके अन्तर्गत कौन-कौन प्रकृतियाँ है यह सब भी कथन किया गया है। साथ ही चूँकि पाँचो भागहार एक भाजक राजिके तुल्य है अत उनका परस्परमें अल्पवहुत्व भी वतलाया गया है। यह सब कथन पञ्चसग्रहमें नही है।

दशकरण चूलिका—इसमें वन्ध, उत्कर्पण, अपकर्षण, संक्रमण, उदीरणा, सत्ता, उदय, उपसम, निधित्त और निकाचना इन दस करणोका स्वरूप कहा गया गया है और वतलाया गया है कि कौन करण किस गुणस्थान तक होता है। करण नाम क्रिया का है—कर्मोमें ये दस क्रियाएँ होती है। कर्मप्रकृतिमें इन करणो-का स्वरूप वहुत विस्तारसे विणत है। "जयधवलामें 'दसकरणी सग्रह' नामक एक ग्रन्थका निर्देश है उसमें भी, जैसा कि उसके नामसे प्रकट होता है, दस करणोके कथनका सग्रह होना चाहिए।

#### ५. वन्धोदय सत्त्व युक्त स्थान समुत्कीर्तन

एक जीवके एक समयमें जितनी प्रकृतियोंका वन्ध, उदय अथवा सत्त्व सभव है उनके समूहका नाम स्थान है। इस अधिकारमें पहले आठो मूलकर्मोको लेकर और फिर प्रत्येक कर्मकी उत्तर प्रकृतियोको लेकर वन्धस्थानो, उदयस्थानो और सत्त्व स्थानोका कथन किया गया है। जैसे मूलकर्मोका कथन करते हुए कहा है कि तीसरे मिश्रगुणस्थानके सिवाय अप्रमत्त पर्यन्त छै गुणस्थानोमें एक जीवके आयुकर्मके विना सातकर्मोका अथवा आयु सिहत आठ कर्मोका वन्ध होता है, तीसरे, आठवें और नौवें, इन तीन गुणस्थानोमें आयुके विना सात कर्मोका ही वन्ध होता है। दसवें गुणस्थानमें आयु और मोहनीयके सिवाय छै ही कर्मोका वन्ध होता है। ग्यारहवें आदि तीन गुणस्थानोमें एक वेदनीय कर्मका ही बन्ध होता है, और चौदहवें गुणस्थानमें एक भी कर्मका बन्ध नहीं होता। अत आठो कर्मोक चार वन्धस्थान होते हैं—आठ प्रकृतिक, सात प्रकृतिक, छै प्रकृतिक और एक प्रकृतिक।

१ ज०घ० प्रे०का०, पु० ६६०० ।

इसी तरह दगवें गुणस्थान तक आठो कर्मीका उदय होता है, ग्यारहवें और वारहवें गुणस्थानमें मोहनीयके विना सातकर्मीका उदय होता है। तथा तेरहवें और चीदहवे गुणरथानमें चार ही कर्मीका उदय होता है। अत आठो कर्मोंके तीन उदयस्थान होते है—आठ प्रकृतिक, मात प्रकृतिक और चार प्रकृतिक।

ग्यारहवे गुणस्थान तक आठो प्रकृतियोकी मत्ता रहती है, वारहवें गुणस्थानमें मोहनीयके विना सात कर्मीकी ही मत्ता रहती है और तेरहवें तथा चीदहवे गुण-स्थानमें चार कर्मीकी ही सत्ता रहती है। अत आठो कर्मीके तीन मत्त्वस्थान है—आठ प्रकृतिक, मात प्रकृतिक और चार प्रकृतिक।

इसी तरहका कथन प्रत्येक कर्मके विषयमें भी किया गया है। आठो कर्मोमेंरो वेदनीय, आयु और गोत्रकर्मकी उत्तर प्रकृतियोमें एक जीवके एक समयमें
एक ही प्रकृतिका बन्ध होता है और एक का ही उदय होता है। ज्ञानावरण और
अन्तरायकी पांचो प्रकृतियोका एक गाथ बन्ध, उदय और सत्त्व होनेसे स्थान एक
ही हैं। अत इन पांच कर्मों को छो उकर दर्शनावरण, मोहनीय और नामकर्मके
बन्धस्थानो, उदयस्थानों और सत्त्वस्थानोंका कथन बहुत विस्तारमें किया गया
है। प्रत्येकका कथन करने के बाद तिमयोगी भगोका कथन है अर्थात् बन्धमें उदय
और सत्त्व, एदयमें बन्ध और सत्त्व और मत्त्वमें बन्ध और उदयका कथन किया
गया है। फिर बन्धादिमेंसे दोको आधार और एक को आधेय बनाकर कथन किया
गया है। प्रा०दि० पञ्चसग्रहके अन्तर्गत शतक तथा सप्तितका नामक अधिकारमें
भी उक्त कथन है और कर्मकाण्डका उक्त कथन उमका ऋणी जान पडता है।
कुछ गाथाएँ भी दोनोंमें मिलती हुई है। किथनमें कुछ भेद भी है। जिसका
कारण विवक्षा भेदके साथ मतभेद भी है, वह मतभेद परम्परामूलक है। इस
प्रकरणमें आठो कर्मोंके विषयमें प्रसगवय आगत कर्मविषयक और भी बहुत-सा
ज्ञातव्य विषय है। यह अधिकार बहुत विस्तृत है इसकी गाथा संख्या ३३४ है।

#### ६ प्रत्ययाधिकार

इस अधिकारमें कर्मबन्धके कारणोका कथन है। मूल कारण चार है— मिथ्यात्व, अविरित, कपाय और योग। तथा इनके भेद क्रमसे ५, १२, २५, और १५ = कुल ५७ होते है। गुणस्थानोमें इन्ही मूल और उत्तर प्रत्ययोका कथन इस अधिकार मे किया गया है कि किस गुणस्थानमें वन्धके कितने प्रत्यय होते है। और उनके भङ्गोका भी निर्देश किया है। प्रा॰ पंच्रसग्रहके शतका-

१ इस भेदको जाननेके लिए सप्तितका प्रकरणका प० फूलचन्द्रजी कृत अनु-वाद (पृ० १०३) देखना चाहिए ।

धिकारके प्रारम्भ में यह कथन बहुत विस्तारसे किया गया है। यहाँ तो उसको बहुत सक्षिप्त कर दिया है।

इन प्रत्ययोके पश्चात् कर्मकाण्डके इस अधिकारमें प्रत्येक कर्मके विशेष कारण ११ गाथाओ द्वारा वतलाये हैं। ये गाथाएँ वहीं है जो शतक प्रकरणमें वर्तमान है और दि॰ प्रा॰ पञ्चसग्रहके शतक प्रकरणसे ली गई जान पडती हैं। ७. भावचूलिका

इस अधिकारमें औपशमिक, क्षायिक, मिश्र, औदयिक, और पारिणामिक इन पाँच भावोका तथा इनके भेदोका कथन करके उनके स्वसयोगी भगोका कथन गुणस्थानोमे किया गया है।

उसके पश्चात् जैन परम्पराकी वह प्राचीन गा<sup>3</sup>था दी गई है जिसमें कहा है कि क्रियावादियोके १८०, अक्रियावादियोके ८४, अज्ञानवादियोके ६७ और वैनयिकोके ३२ इस तरह ३६३ मिथ्यामत है।

उस गाथाको देकर आगे उन मतोकी उपपत्ति दी है कि किस तरह क्रिया-वादी आदि मत १८० आदि होते हैं। श्वे-सूत्रकृतागके प्रथम श्रुत स्कन्ध अध्ययन १२ में भी मतोकी चर्चा मिलती है। और उसकी टीकामें शीलाकने उनकी उपपत्ति भी दी है किन्तु कर्मकाण्डकी उपपत्तिसे उसमें अन्तर है। तथा अमित-गतिके संस्कृत पञ्चसग्रहमें (पृ० ४१ आदि) भी उपपत्ति मिलती है जो कर्म-काण्डके ही अनुरूप है। अस्तु,

अन्तमें एक गाथाके द्वारा जो सन्मित्तिर्क (का० ३, गा० ४७) में भी वर्त-मान है, कहा गया है कि 'जि<sup>3</sup>तने वचनके मार्ग है उतने ही नयवाद है और जितने नयवाद है उतने ही परसमय है। अर्थात् सव नयोके समूहका नाम ही जैनदर्शन है।

#### ८ त्रिकरणचूलिका

इस अधिकारमें अध करण और अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण इन तीन करणोका स्वरूप कहा गया है। जीवकाण्डके प्रारम्भमें भी गुणस्थानोके प्रकरणमें इन करणोका स्वरूप कहा गया है और तीनो करणका स्वरूप वतलाने वाली

१ देखो---कर्मकाण्ड गा० ८००-८१० और शतक गा० १६-२६।

२ असिदिसद किरियाण अक्किरियाणा च आहु चुलसीदी । सत्तद्ठण्णाणीण वेण-यियाण तु वत्तीसं ॥८७६॥

३ 'जावद्दया वयणवहा तावदिया चेव होति णयवादा । जावदिया णयवादा तावदिया चेव होति परसमया ॥८९४॥—गो० क० का० ।

गाथा हैं भी जीवकाण्डकी ही है। उस अधिकारकी विभेषता यह है कि इसमें पहले दोनों करणोंके स्वरूपको अकसदृष्टिके सारा समझाया गया है।

#### ९ कर्मस्यितिरनना अधिकार

प्रतिमगय वधनेवाले कर्मपरमाणुओका आठो कर्मोम विभजन होने के पत्चात् प्रत्येक कर्मप्रकृतिको प्राप्त कर्मानिषेको को रचना उमकी रियतिक अनुमार आवाधा-कालको छो उकर हो जाती है अर्थात् वन्यको प्राप्त हुए वे कर्मपरमाणु उदयक्तल आने पर गिरने प्रारम्भ हो जाते है और अन्तिम रियति पर्यन्त गिरते रहते है। उनकी रचनाको ही कर्मन्यित रचना कहते है उमीका कथन प्रम अधिकारमें है। वन्योदय मन्वाधिकार नामक दूसरे अधिकारके अन्तर्मत स्थितिवन्धाधिकारके अन्तर्मे भी यह कथन आया है। पल्यत गाया न० ९१४ मे ९२१ तक जो गायाण है वे स्य गायाएँ उस अधिकारमे आनुका है और वहां उसका नम्बर १५५ से १६२ तक है। किन्तु यहां वही कथन विस्तारमे किया है। अन्त मे प्रशस्ति है। सक्षेपमे यह कर्मकाण्यका परिचय है।

#### लव्धिसार-क्षपणामार

लिव्यसार—गोम्मटगारके अतिरिवन शीनेपिनन्द्रानार्मकी दूसरी कृति लिव्यसार है। यह गाथा वद्ध है। इसके भी दो सरकरण प्रक्राधित हुए है, एक रायवद जास्य माला वस्वर्ज में। इसमें मूल तथा प० मनोहरलालजी के द्वारा रिचत सिक्षप्त हिन्दी टीका है, जिसमें गाथाका अर्थमान दिया गया है। इसमें गाथाओं की सख्या ६४९ है। दूसरा सम्करण हरिभाई देवकरण ग्रन्थ मालामे प्रकाशित हुआ है, जास्त्राकार है। इसमें लिव्यसार पर नेमिनन्द्र रिचत सस्कृत टीका और प० टोडरमलजी रिचत हुढारी भाषाकी टीका है। तथा क्षपणासार पर केवल प० टोडरमलजी रिचत भाषा टीका ही है। इसकी गाथा सस्या ६५३ है। इस अन्तरका कारण यह है कि दूसरे सस्करणकी गाथा न० १५६, १६७, २५४, ५३१ चार गाथाएँ पहले सस्करणमें नहीं है।

यह लिब्धसार क्षपणासार गोम्मटसारका ही उत्तर भाग समझना चाहिये। गोम्मटसारके जीवकाण्डमें जीवका और कर्मकाण्डमे जीवके द्वारा वाँघे जाने वाले कर्मोका कथन है और इस लिब्धसारमें जीवके कर्मवन्धनसे मुक्त होनेका उपाय तथा प्रक्रिया वतलाई गई है।

मोक्षकी पात्रता जीवमें सम्यक्त्वकी प्राप्ति होने पर ही मानी जाती है क्योकि सम्यग्दृष्टि जीव ही मोक्ष प्राप्त करता है। तथा सम्यग्दर्शन होनेके पश्चात् सम्यक् चारित्रका भी होना जरूरी है। अत सम्यग्दर्शन और सम्यक्चारित्रकी लब्धि अर्थात् प्राप्तिका कथन होनेसे ग्रन्थका नाम लब्धिसार रखा गया है। इसकी प्रथम गाथामें पच परमेष्ठीको नमस्कार करके सम्यग्दर्शन और सम्यक्-चारित्र लब्धिको कहनेकी प्रतिज्ञा ग्रन्थकारने की है।

सर्वप्रथम सम्यग्दर्शनकी प्राप्तिका कथन है। उसकी प्राप्ति पाँच लिब्धयोन के होने पर ही होती है। वे पाँच लिब्धया हैं—क्षयोपशम, विशुद्धि, देशना, प्रायोग्य और करणलिब्ध। इनमेंसे आरम्भकी चार लिब्धयाँ तो सर्वसाधारणके होती रहती है किन्तु करणलिब्धके होने पर ही सम्यक्त्वकी प्राप्ति होती है। इन लिब्धयोका स्वरूप ग्रन्थके प्रारम्भमें विया गया है। अध करण, अपूर्वकरण और अनिवृत्ति करणका स्वरूप गोम्मटसारमें भी विया गया है। इनकी प्राप्तिको ही करणलिब्ध कहते है। अनिवृत्ति करणके होनेपर अन्तमुहूर्तके लिये प्रथमोपशम सम्यक्त्वकी प्राप्ति होती है। प्रथमोपशम सम्यक्त्वके कालमें कम से कम एक समय और अधिक से अधिक ६ आविल काल शेप रहने पर यदि अनन्तानुबन्धी कथायका उदय आ जाता है तो जीव सम्यक्त्वसे च्युत होकर सासादन सम्यक्त्वी हो जाता है और उपशम सम्यक्त्वका काल पूरा होने पर यदि मिध्यात्व कर्मका उदय होता है तो मिथ्याद्धिट हो जाता है।

इस तरह गाथा १०९ पर्यन्त प्रथमोपशम सम्यक्त्वका कथन है। इस प्रकरण-में आगत गाथा ९९ कसायपाहुडसे ली गई है। गाथा १०६, १०८ और १०९ जीवकाण्डके प्रारम्भमें भी आई है।

गाथा ११० से क्षायिक सम्यक्त्वका कथन प्रारम्भ होता है। दर्शनमोहनीय कर्मका क्षय होनेसे क्षायिक सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। किन्तु दर्शनमोहनीय कर्मके क्षयका प्रारम्भ कर्म भूमिका मनुष्य तीर्थंकरके पादमूलमे अथवा केविल श्रुतकेवलीके पादमूलमे करता है (गा० ११०)। और उसकी पूर्व। वही अथवा सौधर्मीदिकल्पोमें अथवा कल्पातीत देवोंमें अथवा भोगभूमिमें अथवा प्रथम नरकमें करता है क्योंकि बद्धायुष्क कृतकृत्यवेदक मरकर चारो गितयोमें जन्म ले सकता है (गा० १११)।

अनन्तानुबन्धी चतुष्क और दर्शन मोहकी तीन, इन सात प्रकृतियोके क्षयसे उत्पन्न हुआ क्षायिक सम्यक्त्व मेरुकी तरह निष्कम्प, अत्यन्त निर्मल और अक्षय होता है (गा० १६४)। क्षायिक सम्यग्दृष्टी उसी भवमें, अथवा तीसरे भवमें अथवा चौथे भवमें मुक्त हो जाता है। (गा० १६५)।

१ 'सम्यग्दर्शन-सम्यक्चारित्रयोर्लिध प्राप्तिर्यस्मिन् प्रतिपाद्यते स लिबसाराख्यो ग्रन्थ ।'---ल० सा०, टी० ।

क्षायिक सम्यक्त्वके साथ दर्शनलिव्यका-कथन पूर्ण हो जाता है और चारित्र-लिव्धका कथन प्रारम्भ होता है।

चारित्र लब्धि एक देश और सम्पूर्णके भेदसे दो प्रकारकी है (गा० १६८)। अनादि मिथ्यादृष्टि जीव उपशम सम्यक्त्वके साथ देश चारित्रको ग्रहण करता है। और सादि मिथ्यादृष्टी जीव उपशम सम्यक्त्व अथवा वेदक सम्यक्त्वके साथ देश-चारित्रको धारण करता है। जिस तरह धारण करता है और उस समय जो जो कार्य होते है उन सबका कथन किया गया।

सकल चारित्रके तीन प्रकार है—क्षायोपशमिक, औपशमिक और क्षायिक। क्षायोपशमिक चारित्र सातवें और छठे गुणस्थानमें होता है। यह उपशम सम्यक्त्व सिहत भी होता है और वेदक सम्यक्त्व सिहत भी होता है। (गा॰ १८९-१९०)। गा० १९५ में म्लेच्छ मनुष्यके भी आर्य मनुष्यकी तरह सकल-सयम बतलाया है। उसकी टीका में यह प्रश्न किया गया है कि म्लेच्छ भूमिके मनुष्य सकल सयमको कैसे धारण कर सकते है। उसके समाधानमें कहा गया है कि जो म्लेच्छ मनुष्य चक्रवर्तीके साथ आर्यखण्डमें आते है, और उनका चक्रवर्ती आदिके साथ वैवाहिक सम्वन्ध हो जाता है वे सकल सयम धारण कर सकते है। अथवा चक्रवर्ती आदिसे विवाही गईं म्लेच्छ कन्याओके गर्भसे उत्पन्न सतान, मातृ-पक्षकी अपेक्षा म्लेच्छ कही जाती है, उसके सयम धारण करना सभव है क्योंकि इस प्रकारकी जाति वालोको दीक्षाके योग्य होनेका निषेध नहीं है।

वीरसेनने जयधवलाटीकामें यह चर्चा उठाई है। उसीसे टीकाकारने उसे लिया जान पडता है। अस्तु,

वेदक सम्यग्दृष्टी जीव क्षायोपशमिक चारित्रको घारण करनेके बाद जब अौपशमिकचारित्रको घारण करनेके अभिमुख होता है तो पहले या तो क्षायिक-सम्यक्त्वको उत्पन्न करता है या द्वितीयोपशमसम्यक्त्वको घारण करता है। क्षायिकसम्यक्त्वकी उत्पत्तिका विधान तो पहले कहा गया है अत' यहाँ द्वितीयो-पशमसम्यक्त्वकी उत्पत्तिका कथन करके चारित्रमोहकी उपशमनाका कथन किया गया है। चारित्रमोहका उपशम करनेपर जीव ग्यारहवे उपशान्तकषाय गुणस्थान-

१ 'म्लेच्छ-भूमिज-मनुष्याणा सकलसयमग्रहण कथ सभवतीति नाशिकत्व्य विग्विजयकाले चक्रवर्तिना सह आर्यखण्डमागताना म्लेच्छराजाना चक्रवर्त्या- विभि सह जात वैवाहिकसम्बन्धाना सयमप्रतिपत्तेरिवरोधात्। अथवा तत्कन्यकाना चक्रवर्त्योदिपरिणीताना गर्भेषूत्पन्नस्य मातृपक्षापेक्षया म्लेच्छ व्यपदेशभाज सयमसम्भवात् तथाजातीयकाना दीक्षाईत्वे प्रतिषेधा-भावात्।।१९५॥ —ल० सा० टी०।

में पहुँचता है और वहाँ अन्तर्मुहूर्तकाल तक रहता है। उसके वाद उसका वहाँसे पतन हो जाता है। पतनके कारण दो है या तो मृत्युकालका उपस्थित होना या उपशमकालका समाप्त होना। यदि मृत्युकाल आ जाता है तो वह मरकर देव-गितमें जन्म लेता है और उसके चौथा गुणस्थान हो जाता है। यदि उपशमकालके समाप्त हो जानेसे गिरता है तो ग्यारहवेंसे गिरकर दसवेंमें, दसवेसे नौवेंमें, नौवेसे आठवेंमें और आठवेंसे सातवेंमें पहुँचता है। पीछे यदि उसके परिणाम विशुद्ध होते है तो फिर आठवें आदि गुणस्थानोंमें चढ जाता है, अन्यथा नीचे गिर जाता है (अ० ३१०)।

द्वितीयोपशम सम्यक्त्वका काल भी अन्तमुहूर्त है। उसके साथ अपूर्वकरण नामक आठवें गुणस्थानमें चढनेवाला जीव जितनी देरमें गिरकर पुन आठवें में आ जाता है, उससे सख्यातगुणाकाल द्वितीयोपशमसम्यक्त्वका है। जब उसका काल पूरा होता है तो या तो वह जीव गिरकर चौथे गुणस्थानमें आ जाता है अर्थवा पाचवें गुणस्थानमें आ जाता है। अथवा द्वितीयोपशमसम्यक्त्वके कालमें छह आवलीकाल शेप रहनेपर अनन्तानुवन्धीकपायका उदय होनेसे सासादनगुणस्थानको प्राप्त हो जाता है। यदि वह मरता है तो यतिवृषभ आचार्यके वचनोके अनुसार मरकर नियमसे देव होता है। (३४९ गा०) क्योंकि जिसने परभवकी नरक, तिर्यञ्च या मनुष्यायुका वन्ध कर लिया है वह मनुष्य चारित्रमोहनीयका उपशम नहीं कर सकता।

यहाँ ग्रन्थकारने कपायपाहुडपर चूणिसूत्रोके रचियता यितवृपभ के मतका उल्लेख करके पट्खण्डागम सूत्रोके रचियता भूतबिलका भी मत दिया है। उनका मत यितवृपभके मतके विपरीत है। अर्थात् यितवृपभके मतमे उपशम श्रेणीसे गिरा हुआ जीव दूसरे सासादनगुणस्थानको प्राप्त हो सकता है किन्तु भूतबली के मतसे प्राप्त नहीं हो सकता। इन्हीं दोनो आचार्योंकी उक्त कृतियो तथा उनकी टीकाओं के आधारपर लिब्धसारकी रचना की गई है।

गाया ३९१ तक चारित्रमीहनीय कर्मको उपश्चम करनेका कथन है। उससे आगे चारित्रमोहकी क्षपणाका कथन है।

चारित्रमोहकी क्षपणाके अन्तर्गत जो क्रियाएँ होती है उन्हीको आधार बना-कर चारित्रमोहकी क्षपणाके अधिकारोका नामकरण किया गया है वे अधिकार

१ जरि मरिव सासणो सो णिरय तिरिक्ख णर ण गच्छेदि । णियमा देव गच्छिदि जड्डसहमुणिदवयणेण ॥३४९॥—स्ट०सा० ।

२ जनसमसेढीदो पुण बोदिण्णो सासण ण पाउणदि'। भूदवलिणाह णिम्मलसुत्तस्स फुडोनदेसेण ॥३५१॥—ल०सा० ।

है—अध करण, अपूर्वकरण, अनिवृत्तिकरण ये तीन करण, वन्धापसरण, सत्त्वाप-सरण ये दो अपसरण, क्रमकरण, कपायो आदिकी क्षपणा, देशधातिकरण, अन्तर-करण, सक्रमण, अपूर्वस्पर्धककरण, कृष्टिकरण, और कृष्टिअनुभवन (गा० ३९२)। इन्ही अधिकारोके द्वारा उस क्रियाका कथन किया गया है।

चारित्रमोहका क्षय करनेपर जीव वारहवे गुणस्थानमे पहुँचता है इसीसे उसका नाम क्षीणमोह है। क्षीणमोह होनेके पश्चात् ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तरायकर्मको नष्ट करके तेरहवे गुणस्थानमे पहुँच जाता है और सर्वज्ञ सर्वदर्शी हो जाता है। जब अन्तर्मुहूर्तप्रमाण आयु शेप रहती है तो वह तेरहवें गुणस्थानवर्ती सयोगकेवली दण्ड, कपाट, प्रतर और लोकपूरण समुद्धात करके तथा उसका उपसहार करके शेष वचे चारो कर्मोकी स्थित आयुकर्मके वरावर करके तीसरे शुक्लघ्यानके द्वारा अयोगकेवली हो जाता है। और वहाँ सब कर्मोको नष्ट करके मुक्त हो जाता है।

जैसे इस ग्रन्थकी प्रथम गाथामें ग्रन्थकारने दर्शन लिव्ध और चारित्रलिब्ध-को कहनेकी प्रतिज्ञा की है वैसे ही अन्तिम (६५२ में) भी कहा है कि वीरनिन्द और इन्द्रनिन्दिके वत्स्य तथा अभयनन्दीके शिष्य नेमिचन्द्रने दर्शन और चारित्रकी लिब्ध भले प्रकार कही। यहाँ भाषा टीकाकार पं० टोडरमलजी ने 'लिब्धसार नामक शास्त्र विषै कही' ऐसा लिखा है। अत इस ग्रन्थका नाम लिब्धसार ही है।

किन्तु टीकाकार नेमिचन्द्रकी टीका गाथा ३९१ तक ही पाई जाती है जहाँ तक चारित्रमोहकी उपशमनाका कथन है। चारित्रमोहकी क्षपणा वाले भाग पर सस्कृत टीका नहीं है। अत भाषा टीकाकार प० टोडरमल जीने उसके प्रारम्भमें लिखा है—

'इहाँ पर्यन्त गाथा सूत्रनिका व्याख्यान सस्कृत टीकाके अनुसार किया जाते इहाँ पर्यन्त गाथानि ही की टीका करिके सस्कृत टीकाकारने ग्रन्थ समाप्त कीना है: वहुरि इहा ते आगे गाथा सूत्र है तिनि विपे क्षायिकका वर्णन है तिनकी सस्कृत टीका तो अवलोकन में आई नाही ताते तिनका व्याख्यान अपनी बुद्धि अनुसार इहाँ कीजिये है। वहुरि भोज नामा राजा वाहुविल नामा मत्रीके ज्ञान उपजावनेके अथि श्रीमाधव चन्द्रनामा आचार्य करि विरचित क्षपणासार ग्रन्थ है। तिहि विपे क्षायिक चारित्र ही का विधान वर्णन है सो इहाँ तिस क्षपणासार-का अनुसार लिएँ भी व्याख्यान करिए है।'

माधवचन्द्र रचित क्षपणासारके अनुसार व्याख्यानके कारण लब्धिसारके इस भागको क्षपणासार नाम दे दिया गया जान पडता है।

इस तरह आचार्य नेमिचन्द्र रचित गोम्मटसार तथा लब्धसार एक तरहसे

सग्रह ग्रन्थ है उनमें षट्खण्डागम, कषायपाहुड और उनकी घवला टीकाका सार ही सग्रहीत नही किया गया है, विल्क उनसे तथा पञ्चसग्रहसे वहुत-सी गाथाएँ भी सगृहीत की गई है। किन्तु सगृहीत होने पर भी इसकी अपनी विशे-पता है। उसी विशेपताके कारण गोम्मटसार और लिब्धसारकी रचनाके पश्चात् षट्खण्डागम और कसायपाहुडके साथ उनकी टीका घवला और जयघवलाको भी लोग भूल से गये और उत्तरकालमें इन सिद्धान्त ग्रन्थोको जो स्थान प्राप्त था, घीरे-धीरे वह नेमिचन्द्राचार्यके गोम्मटसारको मिल गया।

आचार्य नेमिचन्द्र रचित त्रिलोकसार नामक एक ग्रन्थ और भी है लोकानु-योगके प्रसंगमें उसके सम्बन्धमें लिखा जायेगा।

#### देवसेनकृत भावसंग्रह

भावसंग्रह नामक एक ग्रन्थ विमलसेन गणधरके शिष्य देवसेनने रचा था। इस ग्रन्थमें ७०० गाथाओं के द्वारा चौदह गुणस्थानोका स्वरूप वतलाया गया है। सैद्धान्तिक दृष्टिसे यह ग्रन्थ विशेष महत्वपूर्ण नहीं है क्यों कि इसमें चौदह गुण-स्थानोका कथन तो बहुत साधारण है। किन्तु उनका आलम्बन लेकर ग्रन्थकारने विविध विषयोका कथन विस्तारसे किया है।

दो गाथाओं के द्वारा चौदह गुणस्थानों नाम बतलाकर ग्रन्थकारने मिथ्यात्व गुणस्थानका स्वरूप बतलाया है। तथा मिथ्यात्वके एकान्त, विनय, सशय, अज्ञान और विपरीत इन पाँच मेदोको बतलाकर ब्राह्मण मतको विपरीत मिथ्यादृष्टि बतलाते हुए लिखा है—ब्राह्मण ऐसा कहते हैं—'जलसे शुद्धि होती है, माससे पितरोकी तृष्ति होती है, पश् विल्वानसे स्वर्ग मिलता है और गो योनिके स्पर्शसे धर्म होता है।' इन्ही चारोका खण्डन आगे किया गया है और स्वपक्षके समर्थनमें गीता आदि ब्राह्मण ग्रन्थोसे प्रमाण भी उद्धृत किये गये है।

एकान्त मिथ्यात्वके कथनमे क्षणिकवादी वौद्धोका खण्डन किया गया है और वैनियक मिथ्यात्वके कथनमें यक्ष, नाग, दुर्गा, चिण्डका आदिको पूजनेका निषेध किया गया है। सशय मिथ्यात्वका कथन करते हुए श्वेताम्वर मतका खण्डन किया गया है। श्वेताम्वर सम्प्रदाय स्त्रीको निर्वाणकी प्राप्ति मानता है, केवलीको कवलाहारी मानता है और साधुओके वस्त्र-पात्र रखनेका पक्षपाती है। इन्हीकी आलोचना की गई है। श्वेताम्वर अपने साधुओको स्थिवरकल्पी वतलाते है। ग्रन्थकारने लिखा है यह स्थिवरकल्प नहीं है यह तो स्पष्ट रूपसे गृहस्थ कल्प है। आगे उन्होने जिनकल्प और स्थिवर कल्पका स्वरूप वतलाया है। (गा० ११९-१३९)। और लिखा है कि परीपहसे पीडित और दुर्घर तपसे भीत जनोने गृहस्थ-कल्पको स्थिवरकल्प वना दिया (गा० १३३)।

आगे ग्रन्थकारने श्वेताम्वर मतकी उत्पत्तिकी कथा दी है और लिखा है कि सौराष्ट्र देशकी वलभी नगरीमें वि०स० १३६में श्वेताम्बर सघकी उत्पत्ति हुई (गा० १३७)। यह कथा इससे पूर्वके किसी ग्रन्थमें नहीं मिलती। इसके सम्बन्धमें पीठिका भागमें विस्तारसे लिखा जा चुका है।

अज्ञान मिथ्यात्वका कथन करते हुए लिखा है कि पार्श्वनाथ स्वामीके तीर्थमें मस्करिपूरण नामक ऋषि हुआ। वह भगवान महावीरके समवगरणमें गया। किन्तु उसके जानेपर भगवानकी वाणी नहीं खिरी। यह रुष्ट होकर समवसरण-से चला आया और वोला—मैं ग्यारह अगोका घारी हूँ फिर भी मेरे जानेपर महावीर की वाणी प्रवाहित नहीं हुई और अपने शिष्य गौतम गणघरके आनेपर प्रवाहित हुई। गौतमने अभी ही दीक्षा ली है वह तो वेदभाषी ब्राह्मण है, वह जिनोक्त श्रुतको क्या जाने। अत उसने अज्ञानसे मोक्ष वतलाया। (गा० १६१-१६३)।

भगवान महावीर तथा गौतमबुद्धके समयमें मक्खिल गोशाल और पूरणकश्यप नामके दो शास्ताओका उल्लेख त्रिपिटक साहित्यमें मिलता है। मक्खिलका सस्कृत रूप मस्करी माना जाता है। अत मस्करी और पूरण इन दोनो नामोको मिला-कर एक ही व्यक्ति समझ लिया गया जान पडता है। मक्खिल गोशाल नियित-वादी माना जाता है।

इन पाँचो मिथ्यात्वोका कथन करनेके पश्चात् चार्वाकके द्वारा स्थापित मिथ्यात्वका कथन है। चार्वाक चैतन्यको भूतोका विकार मात्र मानता है। ग्रन्थ-कारने इसे कौलाचार्यका मत कहा है। किन्तु यशस्तिलकके छठे आश्वासमें कौलिक मतको शैवतत्रका अग बतलाया है। लिखा है—'सव पेय अपेयोंमें और भक्ष्य अभक्ष्योमें नि शब्द चित्तसे प्रवृत्ति करना कुलाचार्यका मत है। इसीको उसमें त्रिक मत भी बतलाया है। त्रिक मतमें आराधक मनुष्य मास और मिदराका सेवन करके और वामागमें किसी स्त्रीको लेकर स्वय शिव और पार्वनीका पार्ट करता हुआ शिवकी आराधना करता है।'

चूँकि चार्वाक भी पुण्य पाप, परलोक आदि नही मानता । इसीसे ग्रन्थकारने कौलिक मतको भी चार्वाक समझ लिया जान पडता है ।

चार्वाकके पश्चात् साख्य मतकी चर्चा है। उसमें लिखा है कि जीव सदा

१ 'कउलायरिओ अक्खइ अत्थिण जीवो हु कस्स त पावं । पुण्ण वा कस्स भवे को गच्छइ णिरयसग्गवा ॥१७२॥ भा०स० ।

२ 'सर्वेषु पेयापेयभक्ष्यादिषु नि शंकचित्ताद्वृत्तात् इति कुलाचार्यकाः । तथा च त्रिकमतोक्ति –।' य०च०, भा० २, पृ० २६९ ।

अकर्ता है और पुण्य पापका भोक्ता भी नहीं है। ऐसा छोकमें प्रकट करके वहन और पुत्रीको भी अगीकार किया गया है। (गा॰ १७९)।

एक पद्य इस प्रकार है-

'धूय मायरिवहिणी अण्णावि पुत्तित्थिणि आयति य वासवयणुपयडे वि विष्पे । जह रिमयकामाउरेण वेयगव्वे उपण्ण दप्पे वभणि-छिपणि-डोवि-निडय-वरुडि-रज्जइ-चम्मारि । कवले समइ समागमइ तह भृत्ति य परणारि ॥१८५॥'

इसमें कहा है कि व्यास का वचन है कि पुत्री माता बहन तथा अन्य भी कोई स्त्री पुत्रोत्पत्तिकी भावनासे आये तो कामातुर वेदज्ञानी ब्राह्मणको उसको भोगना चाहिये। तथा कपिलवर्शनमें आई हुई ब्राह्मणी, डोम्नी, नटी, धोबिन, चमारिन आदि परनारियोको भोगना लिखा है। स्मृतियोमें इस प्रकारका कथन है कि जो पुरुष स्वय आगता नारीको नही भोगता उसे ब्रह्महत्याका पाप लगता है। उसी को लक्ष्यमें रखकर तथा पौराणिक उपाख्यानोके आधार पर उक्त कथन किया गया है। किन्तु इस तरहकी बातोका कपिलदर्शनसे कहाँ तक सम्बन्ध है यह चिन्त्य है।

यहाँ यह स्पष्ट कर देना उचित होगा कि यद्यपि भावसंग्रहकी रचना श्राकृत गाथावद्ध है तथापि यत्र तत्र कुछ उक्त प्रकारके छन्द भी पाये जाते है उन्हे 'वस्तु-च्छन्द' लिखा है।

आगे तीसरे मिश्र गुणस्थानका कथन करते हुए ब्रह्मा, विष्णु और रुद्रकी आलोचना की गई है। ब्रह्माकी आलोचना करते हुए तिलोत्तमा आदिके उपा-ख्यानोकी चर्चा है और कृष्णकी आलोचनामें शूकर कूर्म तथा रामावतारकी समीक्षाको गई है। रुद्रकी आलोचनामें उनके स्वरूप और ब्रह्म हत्या आदि कार्यो-की आलोचना है। (गा० २०३-२५५)

चौथे अविरत सम्यग्दृष्टी गुणस्थानका स्वरूप वतलाते हुए सात तृत्वोका कथन किया गया है। पाँचवे गुणस्थानका स्वरूप २५० गाथाओं के द्वारा बहुत विस्तारसे बतलाया है। चूिक पाँचवा गुणस्थान श्रावकाचारसे सम्बद्ध है अत उसमें श्रावकाचारका वर्णन है। उसमें अणुव्रत, गुणव्रत, शिक्षाव्रतों नामों के साथ अष्टमूल गुण भी वतलाये हैं और वे अष्टमूल गुण है— पाँच उदम्बर फलो और मद्य मास मधुका त्याण। फिर चार प्रकारके घ्यानका कथन है। आगे देव पूजाका कथन है अन्य श्रावकाचारोमें इस प्रकारका कथन नहीं मिलता। इसमें अभिषेकके समय बर्षण, पवन, यक्ष आदि देवताओं अपने २ प्रियवाहन तथा शस्त्रोंके साथ अविहन करनेका और उन्हें यज्ञका भाग देनेका विधान हैं। (गा०

४३९-४४०)। अन्य श्रावकाचारोमें इस तरहका विधान हमारी दृष्टिसे नहीं गुजरा। इसमें सिद्ध चक्रयत्रका भी उद्घार है (गा० ४५४)। तथा भगवानके चरणोमें चन्दनका लेप करनेका भी विधान है (गा० ४७१)। आगे चार दानोका, और उसके फलका कथन है।

सातवें गुणस्थानके स्वरूप कथनमें पिण्डस्थ, पदरथ, रूपस्थ और रपातीत-घ्यानका सक्षिप्त कथन है। आगे शेप गुणरथानोका सामान्य कथन करके ग्रन्थको समाप्त कर दिया गया है।

#### कर्ता और समय

यह पहले लिग्न आये हैं कि इस ग्रन्थके कर्ता विमल गणधरके जिज्य देवसेन है। देवसेन नामके कई आचार्य हो गये हैं। उनमें एक देवसेन वह है जिन्होंने वि॰ स॰ ९९० में दर्जनसार नामक ग्रन्थकी रचना की थी। आलाप पद्धति, लघुनय-चक्क, आराधनासार और तत्त्वमार नामक ग्रन्थ भी देवसेनके द्वारा रचित है। ये सब ग्रन्थ माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला वम्बर्डसे प्रकाशित हो चुके हैं। इन सबको दर्शनसारके रचिता देवमेनकी ही कृति माना है।

दर्शनसारके अन्तमें अपना परिचय देवसेनने इस प्रकार दिया है-

'पुव्वाइरियकयाइ गाहाइं सचिऊण एयत्य । सिरिदेवसेणगणिणा घाराए संवसतेण ॥४९॥ रइओ दसणमारो हारो भव्वाण णवसए नवई । सिरिपासणाहगेहे सुविसुद्धे माहसुद्धदसमीए ॥५०॥'

अर्थात् पूर्वाचार्योकी रची हुई गाथाओको एकत्र करके श्रीदेवसेन गणिने घारामें रहते हुए श्रीपार्श्वनाथके जिनालयमें माघ सुदी दसमी वि० स० ९९० को यह दर्शनसार रचा ।

तत्त्वसारके अन्तमें लिखा है-

सोऊण तच्चसार रइय मुणिणाहदेवसेणेण । जो सिंहट्ठी भावइ सो पावइ सासय सोखं ॥७४॥

'मुनिनाथ देवसेनने सुनकर तत्वसार रचा। जो सम्यग्दृष्टि उसकी भावना करता है वह शाश्वत सुख को पाता है।'

आराधनासारके अन्तमें लिखा है-

ण य मे अत्थि कवित्त ण मुणामो छदलक्खण कि पि । णियभावणाणिमित्तं रइय आराहणासार ।।११४॥ अमुणिय तच्वेण इम भणिय जं कि पि देवसेणेण । सोहंतु तं मुणिदा अत्थि हु जइ पवयणविरुद्ध ।।११५॥ उत्तरकालीन कर्म-साहित्य : ४२१

'न मेरे में किवत्व है और न मैं छन्दका लक्षण ही कुछ जानता हूँ। अपनी भावनाके निमित्त मैंने आराधनासार रचा है।।११४॥ तत्त्वसे अनजान देवसेनने जो कुछ भी इसमे कहा है, उसमें यदि कुछ आगम विरुद्ध कथन है तो मुनीन्द्र उसे शुद्ध करलें।।११५॥

इस तरह देवसेनने दर्शनसारमें तो ग्रन्थके रचनास्थान तथा कालका निर्देश किया है किन्तु अन्य रचनाओं वैसा नही पाया जाता। दर्शनसारमें अपनेको देवसेन गणि कहा है, तत्त्वसारमें मुनिनाथ देवसेन कहा है और आराधना-सारमें केवल देवसेन कहा है। गणि और मुनिनाथ पदको एकार्थवाचक मान लेने-से दोनोमें एकवाक्यता मानी जा सकती है। किन्तु जो विनम्रता आराधनाधारकी अन्तिम गाथासे व्यक्त होती है, भावसग्रहमें उसका अभाव है। इसके सिवाय इन सबमे उन्होने अपने गुरुका नाम नहीं कहा, परन्तु भावसग्रहमें कहा है। परन्तु आराधनासारकी मगलगाथामें 'विमलयर गुणसमिद्ध', पदके द्वारा, दर्शनसारमें 'विमलणाण' पदके द्वारा, नयचक्रमें 'विगयमल' और 'विमलणाण सजृत्त' पदोके द्वारा गुरुके नामका उल्लेख किया गया है, ऐसा श्री जुगलकिशोरजी मुख्तार का मत है। अत वह भावसग्रहको उक्त देवसेनकी ही कृति माननेके पक्षमें है।

किन्तु प० परमानन्दजीका कहना है कि भावसग्रह दर्शनसारके रचियता देवसेनकी कृति नहीं है, क्योंकि दर्शनसार मूलसघका ग्रन्थ है। उसमें काष्ठासघ, द्रिवडसघ, यापनीयसघ और माथुरसघको जैनाभास घोषित किया है। परन्तु भावसग्रह केवल मूलसघका मालूम नहीं होता क्योंकि उसमें त्रिवणीचारके समान आचमन, सकलीकरण, यज्ञोपवीत, और पचामृताभिषेकादिका विधान है। इतना ही नहीं किन्तु इन्द्र, अग्नि, काल, नैऋत्य, वरुण, पवन, यक्ष और सोमादिको सशस्त्र तथा युवतिवाहनसहित आह्वानन करने, विल, चरु आदि पूजा द्रव्य तथा यज्ञके भागको बीजाक्षरयुक्त मत्रोंसे देनेका विधान है।'

उनका मत है कि अपभ्रश भाषाका 'सुलोचना चरिउ'के कर्ताका भी नाम देवसेन है और उनके गुरुका नाम भी विमलसेनगणि है अत भावसग्रह उन्हीका हो सकता है।

श्री प्रेमीजीने भी उनके इस मतको अपने 'जैनसाहित्य और इतिहास' नामक पुस्तकके दूसरे सस्करणमे स्थान देते हुए लिखा है—'एक और प्राकृतग्रन्थ भाव-सग्रह है जो विमलसेन गणिके शिष्य देवसेनका है। यह भी मुद्रित हो चुका है इसमें कई जगह दर्शनसारकी अनेक गाथाएँ उद्धृत है इसपरसे हमने अनुमान

१ पु० वा० सू० की प्रस्ता० पृ० ५९ । देवसेनके लिये इस प्रस्तावनाके सिवाय 'जै० सा० इ०' (पृ० १६८ ) देखना चाहिये ।

किया था कि दर्शनसारके कर्ता ही इसके कर्ता है। परन्तु प० परमानन्दजी शास्त्रीने अनेकान्त (वर्ष ७, अक ११-१२) में इसपर सन्देह किया है और सुलो-यणा चिरऊके कर्ता तथा भावसग्रहके कर्ताको एक वतलाया है जो विमलगणिके शिष्य है' (पृ० १७६)।

इस तरह भावसग्रहके कर्ता देवसेन कीनसे है, इसमे विवाद है।

'सुलोचनाचरिउ' में उसका रचनाकाल राक्षस सवत्सरकी श्रावण शुक्ला चतुर्दशी दिया है। ज्योतिपकी गणनाके अनुसार यह सवत्सर वि० स० ११३२ में तथा १३७२ में पडता है ऐसा प० परमनन्दजीने लिखा है। इन दोनोंमेंसे किस सम्वत्में उक्त रचना हुई यह भी चिन्त्य है।

उक्त विप्रतिपत्तिके निरसनके लिये भावसग्रहका अन्त परीक्षण करना उचित प्रतीत होता है। सम्भव है उससे प्रकृत विपयपर कुछ प्रकाश पड सके।

यह हम वतला आये है कि भावसग्रहमे गुणस्थानोंका कथन है और उन्हें ग्रन्थका मुख्य आधार वनाया गया है।

गुणस्थानोके वर्णनमें देवसेनने पचसग्रह प्राकृतका अनुसरण किया है और उससे अनेक गाथाएँ ज्योकी त्यो वैसे ही ली है। जैसे धवलामें और गोम्मटसारमें ली गई है। उन गाथाओको यहाँ दे देना उचित होगा —

मिच्छो सासण मिस्सो अविरय सम्मो य देस विरदो य। विरको पमत्त इयरो अपुन्व अणियट्टि सुहमो य।।१०॥ उवसत खीणमोहो सजोइ केविलिजिणो अजोगी य। ए चउदस गुणठाणा कमेण सिद्धा य णायव्वा।।११॥

× × ×

वत्तावत्तपमाए जो णिवसइ पमत्तसजदो होइ । सयलगुणसीलकलिओ महन्वई चित्तलायरणो ।।६०१॥ विकहा तहा कसाया इंदिय णिद्दा तह य पणओ य । चउ चउ पणमेगेगे हुँति पमाया हु पण्णरसा ।।६०२॥

x - x X

१ 'रक्खस सवत्सरे बुहदिवसए । सुक्कचउिह्सि सावण मासए । चरिउ
 सुलोयणाहि णिप्पण्णउ, सद्द्यत्थ वण्णसवुष्णको—सुलो० च० ।

णहानेमपमाओ वयगुणगीलेहि मित्रओ णाणी । अणुवसमओ अगवओ झाणणिलीणो हु अप्यमत्तो मो ॥६१४॥

× × × × हुँति अणियद्विणो ते पित्रयममय जम्म एवकपरिणाम । विमलयर झाणहुयवह्गिहाहि णिद्द्दकम्मवणा ॥६५१॥

× × × × जह सुद्धफलियभायणि गित्त णीर ग्रु णिम्मल सुद्ध । तह् णिम्मलपरिणामी गीणक्रमाओ मुणेयन्त्रो ॥६६२॥

उपत गायाएँ प्राकृत पञ्चनग्रहमें हैं और उमीमें की गई जान परती है। अन्तिम गायानों टोटकर शेप गायाएँ गोम्मटमार जीवकाण्टमें तथा गुछ धवलामें भी हैं जो प्रा॰ पञ्चनग्रहों की गई हैं। ऐसी स्थितिमें यह गका हो नकती हैं कि उन गाथाओं सो भावमग्रहकारने पञ्चनग्रहमें ही लिया और घवला या जीव-काण्टमें न लिया इसमें क्या प्रमाण है ? उसके सम्पन्धमें पहला प्रमाण तो यह है कि न॰ ६६२ वाली गाया पञ्चमग्रह की है। यह न तो घवलामें हैं और न जीवकाण्टमें। उसने यह स्पट्ट हैं कि भावमग्रहकारके सामने पञ्चगग्रह अवव्य या। दूसरे जीवकाण्ट और पञ्चमग्रहमें पाठभेद भी है। भावसग्रहगत पाठ पञ्चसग्रहके अनुस्प हैं जीवकाण्डके नहीं। यथा—गा० ११में 'ए चजदमा गुण ठाणा' पाठ पञ्चसग्रहसे अधिक मिलता है। प०स०में 'चोह्म गुण ठाणांण य' पाठ हैं और जीवकाण्डमें इसके स्थानमें 'चोह्स जीवसमासा' है। यह गाय घवलामें नहीं हैं।

किन्तु इससे यह प्रमाणित नहीं किया जा सकता कि भावसग्रहकारके सामने जीवकाण्ड नहीं था। प्रत्युत कुछ गाथाएँ तथा पाठ ऐसे हैं जिनमें यह प्रमाणित होता है कि दोनोंके कर्ताओं में किसी एकने दूसरेको अवश्य देखा था। इसके लिये प्रथम तो उक्त उद्धृत गाथाओं ने २५१की गाथा है। प०स०में इस गाथाका रूप इस प्रकार है—

जो तसवहाउ विरदो णोविरओ अक्खयावरवहाओ । पडिसमय सो जीवो विरयाविरओ जिणेक्कमई ॥१३॥

बीर <sup>9</sup>धवला तथा जीवकाण्डमें उसका रूप इस प्रकार है—
जो तसवहादु विरदो अविरदओ तह य थावरवहाओ।
एक्कसमयम्म जीवो विरदाविरदो जिणेक्कमई ॥३१॥
किन्त भावसम्बद्धे जन्म सम्बद्धाः

किन्तु भावसग्रहमें उक्त गाथाका रूप पञ्चसग्रह और जीवकाण्डका मिश्रित

१ 'घवलामें' 'द' के स्थाने 'अ' है केवल इतना ही अन्तर है।

रूप है। अब हम भावसग्रहसे कुछ ऐसी गाथाएँ उद्धृत करते है जो पचसग्रहमें नहीं है किन्तु जीवकाण्डमें ज्योकी त्यो या कुछ अन्तरको लिये हुए मिलती है—

एए तिण्णि वि भावा दसणमोह पडुच्च भणिआ हु। चारित्त णित्य जदो अविरयअतेसु ठाणेसु ॥२६०॥

यह गाथा जीवकाण्डमें इसी रूपमें वर्तमान है इसका नम्बर वहाँ १२ है। तेसि यि समयाण सखारिहयाण आवली होई। सखेज्जाविलगुणिओ उस्सासा होई जिणिवट्टो।।३१२॥ सत्तुस्सासे थोओ सत्तथोएिंह होइ लओ इक्तो। अट्टत्तीसद्धलवा णाली वेणालिया मुहुत्त तु।।३१३॥

जीवकाण्डमें इन गाथाओका रूप इस प्रकार है— आविल असखसमया सखेज्जाविलसमूहमुस्सासो। सत्तुसासा थोवो सत्तत्थोवा लवो भणियो॥५७३॥ अट्टत्तीसद्धलवा नाली वे नालिया मुहुत्त तु। एग समएण हीण भिण्णमुहुत्त तदो सेस॥५७४॥

जीवकाण्डमें एक गाथा इस प्रकार है—

एदे भावा णियमा दसणमोह पडुच्चभण्णिदाहु ।

चारित्त णित्थ जदो अविरदअन्तेसु ठाणेसु ।।१२।।

पहले, दूसरे, तीसरे और चौथे गुणस्थानमें भावोका कथन करके यह गाथा कही गयी है। इसमें वतलाया है कि ये भाव दर्शनमोहनीयकी अपेक्षासे कहे गये है क्यों कि अविरत गुणस्थान पर्णन्त चारित्र नहीं होता। भावसग्रहमें चतुर्थ गुणस्थानका स्वरूप वतलाते हुए उसमें तीन भाव वतलाये हैं। और आगे उक्त गाथाके प्रथम चरणको 'एदे तिण्णि वि भावा' रूपमे परिवर्तित करके दिया है। ध्यान देनेसे यह स्पष्ट हो जाता है कि यह गाथा मूलमें जीवकाण्डकी होनी चाहिये। अस्तु।

इसमें सन्देह नहीं कि भावसग्रह एक सग्रहात्मक ग्रन्थ है और ग्रन्थकारने पूर्वाचार्यों वचनों को ज्यों का त्यों या परिवर्तित करके उसमें सगृहीत किया है। यह बात सर्वाशमें नहीं लेना चाहिए, आशिक रूपमें ही लेना चाहिये क्यों कि भावसग्रहमें उसके कर्ता विचार ही अधिक है। केवल जैनतत्त्व ज्ञानसे सवधित विवेचनमें ही पूर्वाचार्यों के वचनों को यत्र तत्र लिया गया है। इसके समर्थनमें एक तो पचसग्रह को ही उपस्थित किया जा सकता है। उसके सिवाय कुन्दकुन्दके ग्रन्थों को भी रखा जा सकता है।

भाव सग्रहमे दो गाथाएँ इस प्रकार है— जीवो अणाइ णिच्चो उवओगसजुदो देहमित्तो य । कत्ता भोत्ता चेत्तो ण हु मुत्तो सहाव उंड्ढगई ॥२८६॥ पाण चउक्क पउत्तो जीवस्सइ जो हु जीविओ पुव्व । जीवेइ वट्टमाण जीवत्त गुणसमावण्णो ॥२८७॥

ये दोनो गाथाएँ पञ्चास्तिकायकी नीचे वाली दो गाथाओको सामने रखकर रची गई है—

> जीवो त्ति हवदि चेदा उवओगिवसेसिदो पहू कत्ता । भोत्ता य देहमेत्तो ण हि मुत्तो कम्मसजुत्तो ॥२७॥ पाणेहि चदुहि जीवदि जीवस्सदि जो हु जीविदो पुव्व । सो जीवो पाणा पुण वल मिदियमाउ उस्सासो ॥३०॥

प्रा० पञ्चसग्रह और पञ्चास्तिकाय तो देवसेनसे बहुत पहले रचे गये है अत उनमें तो किसी तरहका विवाद सभव नहीं है। किन्तु उनकी ही तरह जीवकाण्ड, द्रव्यसग्रह और वसुनिन्दिश्रावकाचारकी कित्पय गाथाओं साथ भी भावसग्रहकी कुछ गाथाओं अशत अथवा सर्वत समानता पाई जाती है। और ये सब ग्रन्थ उसी समयके लगभगके हैं जिस समयका भाव सग्रह माना जाता है। अत उनके साथ जो समानता है, काल निर्णयकी दृष्टिसे वही विचारणीय है। जीवकाण्डकी रचना वि स १०४०के लगभग हुई है, वसुनिन्द का समय विक्रमकी वारहवी शताब्दी है। और पहले द्रव्यसग्र हको भी जीवकाण्डके रचिताकी ही कृति मान लिया गया था किन्तु अव वह मत मान्य नहीं है। फिर भी उसे ११वी १२वी शताब्दी लगभगकी रचना माना जाता है।

भावसग्रहमें सम्यग्दर्शनका वर्णन करते हुए सम्यग्दर्शनमें प्रसिद्ध हुए आठ व्यक्तियोके नाम गिनाये है। भा० स० की ये २७९ से २८४ तक छहो गाथाएँ ज्यो की त्यो उसी क्रमसे वसु० श्रा० मे वर्तमान है और वहाँ उनकी क्रम सख्या ५१ से ५६ तक है।

दोनोका मिलान करनेसे अन्य भी गाथाओं में शाब्दिक तथा विषयगत समानता पाई जाती है।

इसी तरह द्रव्य सग्रहके सम्बन्धमें भी जानना चाहिये। उसके साथ साम्य दर्शनके लिये नीचे भावसग्रहसे कुछ गाथाएँ नी जाती है।

> जीवाण पुग्गलाण गइप्पवत्ताण कारण धम्मो । जहमच्छाण तोयं थिरभूया णेव सो णेई ॥३०६॥ ठिदिकारण अधम्मो विसामठाण च होइ जह छाया । पहियाण रुक्खस्स य गच्छत णेव सो धरई ॥३०७॥

× × ×

१ जै०सा० इ० पृ०३०२ तथा पु०वा०सू० की प्रस्ता० पृ०९२ और९९।

कालेण उवाएण य पच्चति जहा वणस्सुई फलाइ । तह कालेण तवेण य पच्चति कयाइ कम्माइ ॥३४५॥

द्रव्यसंग्रहकी गाथा इस प्रकार है—

गइपरिणयाण धम्मो पुग्गलजीवाण गमणसहयारी । तोय जह मच्छाण अच्छता णेव सो णेई ॥१७॥ ठाणजुदाण अधम्मो पुग्गलजीवाण ठाणसहयारी । छाया जह पहियाण गच्छता णेव सो धरई ॥१८॥

X

इस तरह भावसग्रहका सादृश्य उक्त ग्रन्थोके साथ पाया जाता है और उनके अवलोकनसे कोई ऐसा विशिष्ट प्रमाण प्रकट नही होता जिसके आधार पर नि - सशय कहा जा सके कि अमुकने अमुकका अनुसरण किया है। अत उसके निर्धारणके लिये कुछ अन्य सवल प्रमाणोकी आवश्यकता है।

पं० आशाधरजीने अपने सागार धर्मामृतकी टीका १२९६ वि० स० और अनगार धर्मामृतकी टीका वि०स० १३००में समाप्त की थी। अनगार धर्मामृतकी टीका उद्धरणोके लिये आकर सदृश है। उसमें बहुतसे ग्रथोके उद्धरण दिये गये है। उनमें गोम्मटसार, द्रव्यसग्रह और वसुनन्दि श्रावकाचारके अनेक उद्धरण है। देवसेनके आराधना सारके भी कई उद्धरण है, एक उद्धरण इस प्रकार है—

'सवेओ णिव्वेओ णिदा गरुहा य उपसमो भत्ती । वच्छल्ल अणुकपा गुणा हु सम्मत्तजुत्तस्स ॥—अनगा० टी०, पृ० १६४।

चामुण्डरायके चरित्रसार नामक ग्रन्थमें उक्त गाथाका संस्कृत रूपान्तर इस प्रकार है—

> सवेगो निर्वेदो निंदा गर्ही तथोपशम भक्ती । अनुकपा वात्सल्य गुणास्तु सम्यक्त्वयुक्तस्य ॥

चामुण्डरायका समय विक्रमकी ११वी शताब्दीका पूर्वार्घ है। आशाधरजीने उक्त श्लोकको गाथाके रूपमें परिवर्तित करके दिया है यह तो सभव प्रतीत नहीं होता, क्योंकि गाथाओंको तो संस्कृत रूपान्तर करनेकी परम्परा रही है किन्तु प्राचीन संस्कृत श्लोकोंको गाथाके रूपमें परिवर्तित करनेकी परम्परा नहीं रहीं। अत आशाधरजीके द्वारा उद्धृत गाथा अवश्य ही चामुण्डरायसे पहलेकी होनी चाहिये। शायद उसीसे भावसग्रहकारने या वसुनन्दिने उसे परिवर्तित किया है।

ऐसी स्थितिमें आशाधरके द्वारा भावसंग्रहका उद्धृत न किया जाना अवश्य ही उल्लेखनीय है। यदि भावसग्रह दर्शनसारके रचियता देवसेनका है तो सोमदेवके उपासका-ध्ययनसे वह अवश्य ही एक चतुर्थ शताब्दी पूर्वका है क्योंकि सोमदेवने अपने यशस्तिलकको शक स० ८८१ (वि० स० १०१६) में समाप्त किया था। सोम-देव सूरिने जो पाँच उदुम्बर ओर तीन मकारोके त्यागरूप अष्टमूल गुण वतलाये है भावसग्रहमें भी वे ही अष्टमूल गुण वतलाये हैं। अत उन अष्टमूल गुणोके आविष्कर्ता भावसग्रहकार ठहरते हैं, सोमदेव नहीं। किन्तु सागार धर्मामृतमें अष्ट-मूल गुणोके मतभेदका निर्देश करते हुए आशाधरजीने उक्त अष्टमूल गुणोको सोमदेव सूरिका वतलाया है। भावसग्रहकारका वहाँ सकेत तक नहीं है।

सागार धर्मामृतके ही टिप्पणमें एक गाथा उद्धृत है जो ध्रसप्रकार है—
'उत्तम पत्त साहू मिन्झमपत्त च सावया भिणया ।
अविरद सम्माइट्टी जहण्णपत्त मुणेयव्वम् ॥'
भावसग्रहमें इस गाथाको इस रूपमें परिवर्तित पाया जाता है—
तिविह भणित पत्त मिन्झम तह उत्तम जहण्ण च ।
उत्तमपत्त साहू मिन्झम पत्त च सावया भिणया ॥४९७॥
अविरइ सम्मादिट्टी जहण्णवत्त तु अक्खिय समये ।
णाऊ पत्तविसेस दिज्जइ दाणाइ भत्तीए ॥४९८॥

ऐसी स्थितिमें वसुनिन्दिके द्वारा भावसग्रहकी गाथाओको लिये जानेकी अपेक्षा यही अधिक सभव प्रतीत होता है कि भावसग्रहके कर्ताने ही वसुनिन्दिको अप-नाया और वसुनिन्दिको ही क्यो, उन्होंने जीवकाण्ड और द्रव्यसग्रहको भी सामने रखकर उनका भी अनुसरण किया प्रतीत होता है।

जीवकाण्डमें भिथ्यात्वके पाँच भेद करके बुद्धको एकान्तवादी, ब्रह्मको विपरीतवादी, तापसको वैनियक, इन्द्रको संगयिक और मस्करीको अज्ञानी कहा है। भावसग्रहमें भी उन्हीको आधार वनाकर मिथ्यात्वके पाँच भेदोका कथन किया है (गा० १६-१७१)। किन्तु उसमें ब्रह्मसे ब्राह्मण लिया है।

दर्शनसारमें बुद्धको एकान्तवादी, श्वेताम्वर सघके प्रवर्तकको विपरीतवादी, मस्करी पूरणको अज्ञानी कहा है और वैनियकोको अनेक प्रकारका वतलाया है। यदि दर्शनसारके रचियताकी कृति भावसग्रह होती तो वे श्वेताम्बर सघको सशय मिथ्यात्वी न कहते। साथ ही मिथ्यात्वका कथन करते हुए तथोक्त जैना-भासोको यू ही अळूता न छोड देते। चूिक भावसग्रहके कर्ता उन्हीमेंसे थे इसिलये उन्होने उनको छोड दिया जान पडता है।

१ 'एयत वुद्धदिसी विवरीओ बम्ह तावसी विणओ । इदोविय ससइओ मक्क-डिओ चेव अण्णाणी ॥१६॥'—जी७ का०

यदि भावसग्रह विक्रमकी दसवी शताब्दीके अन्तमें रचा गया होता तो उस समयके लगभग रचे गये श्रावकाचारोमेंसे किसी एकमें तो उन वातोकी प्रति-घ्विन सुनाई पडती जिन्हें भावसग्रहकारने स्थान दिया है। किन्तु उस समयकी कृतियोमें उन वातोका सकेत तक नहीं है। उनके द्वारा निरूपित पूजा विधानकी विधि भी सागार धर्मामृत पर्यन्त किसी श्रावकाचारमें देखनेको नहीं मिलती।

भावसग्रहमें स्त्री वाहनादियुक्त दश दिग्पालोको अर्घ्यदान देनेके सिवाय एक उल्लेखनीय वात और भी है। उत्तमपात्रोमेंसे कुछको वेदमय और कुछको तपौ-मय कहा है। और वेदका अर्थ सिद्धान्त करके सिद्धान्तके जानकारको वेदमय पात्र और तपस्वी ज्ञानीको तपोमय पात्र कहा है। इस तरहका भेद भी किसी श्रावकाचारमें नही मिलता। वैसे सागार धर्मामृतमे शास्त्रज्ञोका भी समादर करना पाक्षिक श्रावकका कर्तव्य वतलाया है।

एक वात और भी उल्लेखनीय है। भावसग्रहमें पशुवधका निषेध करते हुए कहा है कि हरिहरादिके भक्तोके शास्त्रोमें कहा है कि सव जीवोके पाच स्थानोमें देवताओका आवास है। तो उनके मारनेपर सब देवताओका भी धात होगा। आगेकी गाथा इस प्रकार है—

देवे वहिऊण गुणा लब्भिह जइ इत्थ उत्तमा केई। तु रुक्कवदणया अवरे पारद्धिया सन्वे ॥४८॥

केकडीके प० रतनलालजीने हमें सूचित किया है कि अजमेरकी प्रतिमें 'वहि-ऊण' के स्थानमें 'हणिऊण' तथा 'तु रुक्कवदणया' के स्थानमें 'तो तुरुक्कवदणीया' पाठ है।

इन पाठोसे गाथाका अर्थ स्पष्ट हो जाता है जो इस प्रकार है—'यदि देवो-का हनन करनेसे किन्ही उत्तम गुणोकी प्राप्ति होती है तो तुर्क (मूर्तिभजक मुसल-मान) तथा सब शिकारी भी वदनीय है। इससे स्पष्ट है कि भावसंग्रह उस समय रचा गया है जब भारतमें मुसलमानोका आक्रमण हो चुका था। प्रसिद्ध मूर्ति-भंजक मुहम्मद गजनीने ई० स० १०२३ में सोमनाथका मन्दिर तोडा था। उसके बाद बारहवी शताब्दीमें सहाबुद्दीन गौरीके आक्रमण हुए थे। उसकी चर्चा आश-घरजीने अनगार धर्मामृतकी प्रशास्तिमें की है। अत यह निश्चित है कि भाव-सग्रह वि०स० ९९० (ई० सन् ९३३)की रचना किसी भी तरह हो नहीं सकती।

अत भावसग्रहके देवसेन (वि०९९०) की रचना होनेके सम्बन्धमें अनेक विप्रतिपतियाँ है और कोई सबल प्रमाण नहीं है।

१ कि किचिवि वेयमय किचिवि पत्त तवोमयं परम । त पत्ते संसारे तारणय होइ णियमेण ॥५०५॥—भा० स०

प्रभाचन्द्राचार्यने अपने प्रमेयकमलमार्तण्डमें नीचे लिखी गाथा उद्धृत-की है—

> णोकम्मकम्महारो कवलाहारो य लेप्पमाहारो । ओज मणो वि य कमसो आहारो छव्विहो णेयो ।।

यह गाथा भावसग्रहमें बिल्कुल इसी रूपमें वर्तमान है और उसकी क्रम सख्या ११० है। न्यायाचार्य प० महेन्द्र कुमारजीने उक्त ग्रथकी भूमिकामें प्रभाचन्दा-चार्यका समय ९८० ई० से १०६५ तक निश्चित किया है। किन्तु भाव सग्रहकी उक्त स्थितिको देखते हुए यह नहीं कहा जा सकता कि उक्त गाथा भावसंग्रहसे ली गई है।

भावसग्रह अवश्य ही कम से कम भारतमें गजनीके आक्रमणके पश्चात् रचा गया है। और उसे उसकी पूर्वाविध माना जा सकता है। तथा कर्मप्रकृति नामके सग्रह ग्रन्थमें कुछ गाथाएँ ऐसी है जो भावसग्रहमें भी है और उनकी क्रमसख्या भावसग्रहमें ३२५ से ३३८ तक (न०३३० को छोडकर) है। चूँकि कर्म प्रकृतिमें उन गाथाओकी स्थिति उतनी सगत नही जान पडती जितनी भावसग्रहमें है। अत भावसग्रहसे यदि उन्हें कर्मप्रकृतिमें सगृहीत किया माना जाये तो भावसग्रहकी उत्तराविध कर्मप्रकृतिके पूर्व हो सकती है। किन्तु कर्म-प्रकृतिके सग्रहका समय भी सुनिध्चित नहीं है।

वामदेवकृत संस्कृत भावसंग्रह प्राकृत भावसंग्रह ता छायानुवाद जैसा है। वामदेव रिवृत त्र लोक्य प्रदीप ग्रन्थकी स० १४३६ की लिखी हुई प्रति श्री महावीर जीके शास्त्र भण्डारमें है। अत वामदेवने अपना भावसग्रह यदि विक्रमकी चौद्दिवी शताब्दीके उत्तरार्धमें रचा हो तो यह निश्चित है कि प्राकृत भावसग्रह उससे पूर्वका रचा हुआ है। पूर्वोल्लिखित वातोकी घ्यानमें रखते हुए प्राकृत भावसग्रहको विक्रमकी १२वी १३वी शताब्दीका मानना ही उचित प्रतीत होता है। जैसा कि प० परमानन्दजीका भी मत है।

### गर्गीष रचित कर्मविपाक

शतक और सित्तरीसे प्रमाणित होता है कि जैन परम्परामें इस प्रकारके प्रकरणोको रचनेकी प्रवृत्ति आरम्भसे ही रही है। उससे कर्मसिद्धान्तके एक एक विपयको समझनेमें सरलता होती है, अन्यथा यह सिद्धान्त इतना गहन और विस्तृत है कि साधारण वृद्धिका प्राणी उसका पार पाना तो दूर, उसमें प्रवेश करनेका भी साहस नही कर सकता। इस प्रकारके प्रकरण ग्रन्थ दोनो जैन परम्पराओं पें रचे गये। दिगम्बरमें तो आचार्य नेमिचन्द्रने गोम्मटसारके द्वारा जीव और कर्मविपयक मौलिक सिद्धान्तोंको दो भागोमें निवद्ध कर दिया। किन्तु

श्वेताम्वर परम्परामें विभिन्न आचार्योने छोटे २ प्रकरण रचकर उस कमीकी पूर्ति की ।

आचार्य गर्गीषने १६८ गाथाओं इत्या कर्मविपाक नामक ग्रन्थ रचा। जैसा कि ग्रन्थके नामसे प्रकट होता है इस ग्रन्थमें आठो कर्मों और उनकी उत्तर-प्रकृतियों के विपाक (पककर फल देने) का कथन किया है। साधारणतया आठो कर्मों की १४८ प्रकृतियाँ ही मान्य है किन्तु नामकर्मकी, प्रकृतियों में पाँच शरीरों अवान्तर भेदों को ले लेने से उनकी सख्या १५८ भी हो जाती है। तदनुसार गर्गीपने अपने कर्मविपाकमें कर्मप्रकृतियों सी सख्या १५८ ही मान्य की है।

आठो कर्मोके स्वभावको वतलानेके लिये आठ दृष्टान्त दिये गये है— पड-पडिहारसिमज्जा-हलिचित्त-कुलाल-भडगारीण । जह एदेसि भावा तह वि य कम्मा मुणेयव्वा ॥

यह गाथा शतकमें है। फिर उसीसे प्राकृत दि० पञ्चसग्रह, कर्मकाण्ड, और गर्गिपिके कर्मविपाकमें भी ज्यो-की-त्यो ले ली गई है। केवल चतुर्थचरणमें थोडा-सा पाठ भेद है। कर्मविपाकमें गर्गिपिने प्रत्येक दृष्टान्तका पृथक्से स्पष्टीकरण भी किया है। दिगम्बर परम्पराके भावसग्रह और कर्मप्रकृतिमें भी वैसा किया गया है।

कर्मविपाकमें प्रत्येक कर्मप्रकृतिका कार्य पृथक् २ वतलाया है। इससे वह बहुत विस्तृत हो गया है, किन्तु उससे प्रत्येक प्रकृतिका कार्य स्पष्ट रूपसे समझमें आ जाता है।

### प्रकृतियोके स्वरूपमे अन्तर

दोनो जैन परम्पराओं ने आठों कर्मों सौर उनकी उत्तरप्रकृतियोंकी सख्या तथा उनके नामोंमें अन्तर नहीं है। किन्तु कुछ उत्तरप्रकृतियोंके कार्योंमें और अर्थोंमें अन्तर<sup>2</sup> है। ऐसी प्रकृतियोंमें दर्शनावरण कर्मके अन्तर्गत पाँच निद्राएँ और नामकर्मके अन्तर्गत कुछ प्रकृतिया उल्लेखनीय है। उनमें भी नामकर्मके सहननके

१ 'भणिओ कम्मविवाओ समासओ गग्गरिसिणा उ ।।१६७।।

एव गाहाण सय अहिय छावट्ठिए पढिऊण ।

जो गुरु पुच्छइ नाही कम्मविवाग च सो अइरा ।।१६८॥'—ग०क०वि० ।

यह कर्मविपाक ग्रन्थ दो सस्कृत टीकाओके साथ 'सटीकाञ्चत्वार प्राचीना

कर्मग्रन्था के अन्तर्गत जैन आत्मानन्द सभा भावनगरसे प्रकाशित हुआ था ।

२ आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल आगरासे प्रकाशित 'पहला कर्मग्रन्थ'

पु० १३३ आदिमें यह अन्तर दिया हुआ है ।

भेद वज्रर्षभनाराच सहननका अर्थ विशेष रूपसे उल्लेखनीय है। कर्मविणकर्मे उसका अर्थ इस प्रकार किया है—

> रिसहो य होइ पट्टो वज्ज पुण कीलिया मुणेयव्वा । उभओ मक्कडवर्घ नाराय त वियाणाहि ॥१०९॥

ं यह गाथा जीव समास ग्रन्थसे ली गई है। अत इसे प्राचीन होना चाहिये। इसमें कहा है—ऋपभ पट्टको अर्थात् परिवेष्टन पट्टको कहते हैं। वज्रका अर्थ कील जानना चाहिये और दोनो ओरसे मर्कटवन्धको नाराच जानना चाहिये। अर्थात् जिसमें दो हिंड्डयाँ दोनो ओरसे मर्कटवन्धको नाराच जानना चाहिये। अर्थात् जिसमें दो हिंड्डयाँ दोनो ओरसे मर्कटवन्धमे वधी हो, और पट्टकी आकृति वाली तीसरी हड्डीमे वेष्टित हों और ऊपरसे इन तीनो हिंड्डयोको वीधने वाली कील हो उस संहननको वज्रऋपभनाराच कहते हैं।

दिगम्बर परम्परामें सहनन अर्थात् हड्डी समूह, ऋपम-बेज्टन, वज्रके समान अभेद्य होनेसे वज्रऋपम कहलाता है। और वज्रके समान नाराचको वज्र नाराच कहते है। अर्थात् जिस सहनन नामकर्मके उदयसे वज्रमय हिड्याँ, वज्रमय वेज्टनसे वेज्ञित और वज्रमय नाराचसे कीलित होती है वह वर्ज्यपम नाराच शरीर सहनन है। (पट्खं०, पु० ६, पृ० ७३)

यह अर्थभेद वहुत पुराना प्रतीत होता है। इसी तरहका अर्थ भेद कुछ अन्य प्रकृतियोमें भी पाया जाता है।

इस कर्मविपाकको वृहत्कर्मविपाक भी कहते है। और इसे प्रथम प्राचीन कर्मग्रन्थ भी कहा जाता है। इसका कारण यह है कि देवेन्द्र सूरिने विक्रमकी तेरहवी शताब्दीके अन्तमें चार कर्मग्रन्थोकी रचना की थी जो नवीन कर्मग्रन्थ कहे जाते है। उन्हींके कारण पहलेके कर्मग्रन्थोको प्राचीन तथा वृहत् विशेषण विया गया है जिससे दोनोका भेद परिलक्षित किया जा सके, क्योंकि देवेन्द्र सूरिने अपने कर्मग्रन्थोको वही नाम दिया है।

### आचाय गर्गेषि

आचार्य गर्गिपने अपने सम्बन्धमें कोई जानकारी नही दी और न अन्य स्रोत-से ही उनके सम्बन्धमें कोई जानकारी मिलती है। उनके कर्मविपाककी दो संस्कृत टीकाएँ मुद्रित हो चुकी है उनमेंसे एक टीका तो अज्ञातकर्तृ क है। उसके कर्ताके सम्बन्धमें कोई भी बात ज्ञात नही है। दूसरी टीका परमानन्द सूरिकी रची हुई है। यह कुमारपालके (स० ११९९–१२३०) राज्यमें वर्तमान थे। उनकी टीका की एक ताडपत्रीय प्रति स० १२८८ की लिखी हुई उपलब्ध है। और गर्गिष कुमारपालसे पहले हो गये है।

१ जै० सा० इ० (गु०), पृ० ३९०।

सिर्द्धिष्ते अपनी उपिमिति भव प्रपञ्च कथामें गर्गिषका गुरु रूपसे स्मरण किया है। और उक्त कथा उन्होंने स० ९६२ में समाप्त की थी। अत गर्गिष और उनकी कृति कर्मिविपाकका समय विक्रमकी नौवी शताब्दीका अन्तिम चरण या दशवीका प्रथम चरण होना चाहिये।

# गोविन्दाचायं रचित कर्मस्तव वृत्ति

कर्मस्तव के सम्बन्धमे पहले लिखा जा चुका है। क्वेताम्बर परम्परामें उसे दितीय प्राचीन कर्म ग्रथके रूपमे माना जाता है। इस पर २४ और ३२ गाथात्मक दो भाष्य भी है। उनके कर्ता आदिके सम्बन्धमें कुछ भी ज्ञात नही है। तथा गोविन्दाचार्य रचित एक सस्कृत वृत्ति है। इस वृत्तिकी एक प्रति १२८८ की लिखी हुई उपलब्ध है। अत यह निश्चित है कि ग्रन्थकार उससे पहले हो गये है।

### बन्बस्वामित्वर

यह एक ५४ गाथाओका प्रकरण ग्रन्थ है। जैसा कि नामसे प्रकट होता है, इसमें चौदह मार्गणाओके आश्रयसे कर्मप्रकृतियोके वन्धक स्वामियोका कथन है। इसके कर्ताका नाम अज्ञात है। अन्तिम गाथामें उसने कहा है—'मुझ अडवुद्धिने पूर्व सूरि रचित प्रकरणोमेंसे कर्मस्तवको सुनकर इस वन्ध स्वामित्वको रचा।' अत कर्मस्तवके पश्चात् इसकी रचना हुई है। इस प्रकरण पर हरिभद्रसूरि रचित एक सस्कृत टीका है। यह वृहद्गच्छके मानदेव सूरि जिनदेव उपाध्यायके शिष्य थे। इन्होने जयसिंहके राज्यमें वि० स० ११७२ में वन्धस्वामित्व पडशीति आदि कर्मग्रन्थो पर वृत्ति रची थी। इन्होने अपनी टीकामें कर्मस्तव टीकाका निर्देश किया है। यदि यह टीका गोविन्दाचार्य रचित है तो गोविन्दाचार्यका समय उनसे पहले होना चाहिये।

### जिनवल्लभ गणि रचित षडशीति

यह छियासी गाथाओका एक प्रकरण ग्रन्थ है। इसीसे इसका नाम पडशीति

१ यह कर्मस्तव भी गोविन्दाचार्यकी टीकाके साथ आत्मानन्दसभा भावनगरसे 'सटीका चत्वार कर्मग्रन्था' के अन्तर्गत प्रकाशित हो चुका है।

२ यह बन्धस्वामित्व भी हिरभद्रसूरि रिचत टीकाके साथ 'सटीका चत्वार कर्मग्रन्था' के अन्तर्गत आत्मानन्द जैन सभा भावनगरसे प्रकाशित हुआ है।

३ 'इय पुव्वसूरि कय पगरेणसु जडबुद्धिणा मए रइय । वधसामित्तमिण नेय कम्मत्थय सोउ ॥५४॥'—व० स्वा० ।

४ 'आसा दसानामपि गाथाना पुनर्व्याख्यान कर्मस्तवटीकातो बोद्धव्यमिति ।

है । इसमें ग्रन्थकारने जीवसमास, मार्गणा, गुणस्थान, उपयोग, योग और लेश्या आदिका कथन किया है । इसका दूसरा नाम आगमिक वस्तु विचारसार भी है ।

इसमें जो विषय वर्णित है वह सब गोमट्टसार जीवकाण्डमें है। किन्तु दोनो-की शैलीमें वहुत अन्तर है। जीवकाण्डमें वीस प्ररूपणाएँ है और प्रत्येक प्ररूपणा-का उसमें वहुत विस्तृत और विशव वर्णन है। प्रकृत षडशीति तो उसका एक अंश जैसा है। अनेक स्थलोमें दोनोमें मतभेद भी है।

इसके रचियता जिनवल्लभगणि<sup>२</sup> चैत्यवासी जिनेश्वर सूरिके शिष्य थे और उन्होने नवाग वृत्तिकार अभयदेव सूरिके पास विद्याध्ययन किया था । इससे वह चैत्यवासके विरोधी हो गये और उन्होने अभयदेव सूरिसे दीक्षा ली । वादको वे उनके पट्टधर हुए और स० ११६७ में उनका स्वर्गवास हुआ ।

इस ग्रथकी तीन वृत्तियाँ उपलब्ध है। एक वृत्ति तो बन्धस्वामित्व पर वृत्ति-के रचयिता हरिभद्रसूरिकी है। दूसरी वृत्ति मलय गिरिकी है। तीसरी वृत्ति यशो-भद्र सूरिकी है। इनमेंसे पहली दो वृत्तियोके साथ षडशीतिका प्रकाशन आत्मानन्द सभा भावनगरसे हुआ है।

ये सब वृत्तियाँ विक्रमकी १२वी १३वी शताब्दी की है।

जिन वल्लभ गणिका एक सार्घशतक नामक ग्रथ भी है। इसमें १५५ गाथायें है और ११० गाथाओका उसपर एक भाष्य है। उसके कर्ताका नाम ज्ञात नहीं है। मुनिचन्द्र सूरिने वि० सं० ११७० में उस पर चूर्णि रची थी और धनेश्वर सूरिने उसी समयके लगभग उस पर वृत्ति रची थी।

देवेन्द्रसूरि रचित नव्य कर्मग्रन्थ

आचार्य देवेन्द्रसूरिने पाँच कर्मग्रन्थोकी रचना की थी और उन्होने उनका नामकरण भी पूर्वमें विद्यमान प्रकरणोके नामोके आधारपर कर्मविपाक, कर्शस्तव, वन्धवामित्व, पडशीति और शतक ही रखा था। वास्तवमें उनके ये पाँचो कर्म-ग्रन्थ स्वतत्र नहीं है किन्तु प्राचीन कर्मग्रन्थोके आधारपर ही उनकी रचना हुई है। यद्यपि ग्रन्थोका नाम, विपय, वस्तु वर्णनका क्रम आदि प्राय सभी उक्त प्राचीन कर्मग्रन्थोका ऋणी है। तथापि उसमें जो वैशिष्ट्य है वह ग्रन्थकारके वैदुष्य और रचना चातुर्यका परिचायक है। इन नवीन कर्मग्रन्थोकी इस विशिष्टताके कारण ही प्राचीन कर्मग्रन्थोकी डोरसे पाठक उदासीन जैसे वन गये।

<sup>&</sup>lt;u>-१. जै० मा०</u> इ० (ग्०), पृ० २३०-३१।

२ श्री आत्मानन्द जैन पुस्तक प्रचारक मण्डल आगरासे षडशीति नामक नवीन चतुर्थं कर्मग्रथका हिन्दी अनुवाद प्रकाशित हुआ है। उससे मतभेदोको जाना जा सकता है।

हमने भी इसीसे उनका साधारण परिचय देकर सन्तोप कर लिया क्योंकि नवीन कर्मग्रन्थोके विषयमे आवश्यक वक्तव्य देना अपेक्षित था।

उक्त नामके प्राचीन पाँची कर्मग्रन्य विभिन्न आचार्योंकी कृति होनेसे विभिन्न कालोमें रचे गये थे। अत उनका कोई क्रम निर्धारित नही था। देवेन्द्रसूरिने अपने पाँचो कर्मग्रन्थोको पुराना नाम देकर जो क्रम निर्धारित किया, उसी क्रमके अनुसार प्राचीन कर्मग्रन्थोको भी पहला दूसरा आदि सज्ञाएँ दे दी गई। फलत कर्मविपाक पहला, कर्मस्तव, दूसरा, वन्धस्वामित्व तीसरा, पडशीति चौथा और शतक पाँचवा कर्मग्रन्थ प्रसिद्ध हो गया।

यह क्रम इतना अधिक रूढ हो गया है कि इन कर्मग्रन्थोके मूलनामसे अपरि-चित भी प्रथम, द्वितीप आदि कर्मग्रन्थ कहनेसे ठीक-ठीक समझ जाते है। कर्मविपाक

इस प्रथम कर्मग्रन्थमें कर्मोकी सब प्रकृतियोके विपाकका ही मुख्य रूपसे कथन है। उस कथनको पाँच भागोमें बाटा जा सकता है—

१—प्रत्येक कर्मके प्रकृति आदि भेदोका कथन। २—कर्मोकी मूल तथा उत्तरप्रकृतियाँ। ३—पाँच प्रकारके ज्ञान और चार प्रकारके दर्शनोका कथन। ४—सब प्रकृतियोका दृष्टान्तपूर्वक कार्य-कथन और ५—मव प्रकृतियोंके कारणो का कथन। इसमे केवन ६० गाथाएँ है। और इस तरह यह प्राचीन कर्मविपाकसे बहुत छोटा है। किन्तु उससे इसमें विषय अधिक है। आठों कर्मोंके वन्धके जो कारण शतकमें वतलाये है, देवेन्द्रसूरिने उन्हें कर्मविपाकमें ही दे दिया है।

प्राचीन कर्मविपाकमे श्रुतज्ञानावरण कर्मका वर्णन करते हुए श्रुतज्ञानके चौदह भेदोका निर्देश मात्र किया है। किन्तु इस कर्मविपाकमें एक गाथाके (६) द्वारा उन चौदह भेदोको गिनाया है और एक गाथा (७) के द्वारा श्रुतज्ञानके उन बीस भेदोको भी गिनाया है जो पड्खण्डागम और जीवकाण्डमें गिनाये गये है। इवेताम्बर परम्परामें ये बीस भेद अन्य किसी ग्रन्थमें देखनेमें नही आये।

# २ कर्मस्तव

देवेन्द्रसूरि रिचत इस नवीन कर्मस् वमें केवल ३४ गाथाएँ है और इस तरह यह भी प्राचीन कर्मस्तवसे प्रमाणमे छोटा है। इसमे गुणस्थानोमे कर्मोके बन्ध, उदय, उदीरणा और सत्त्वका कथन थोडेमें वडे सुन्दर ढंगसे किया गया है।

### ३ बन्धस्वामित्व

वन्ध स्वामित्व नामके इस तीसरे कर्मग्रन्थकी गाथा सख्या मात्र २४ है। और इस तरह प्राचीन वन्ध स्वामित्वसे प्रमाणमें यह भी छोटा है। दोनोमें विषय समान होते हुए भी प्राचीनमें जो वात विस्तारसे कही है नवीनमे उसे

परिमित शब्दोमें कहा है। इसीम गित आदि मार्गणाओमे गुणस्थानोकी सस्याका निर्देश जैसा प्राचीन बन्धस्वामित्वमें अलगमे किया है, नवीन कर्मग्रन्थमें वैसा नही किया। किन्तु गुणस्थानोको लेकर बन्ध स्वामित्वका कथन इस रीतिमे किया है उनका ज्ञान पाठकको स्वत हो जाता है।

### ४ पडगोति

पडशीति नामक चतुर्थ कर्मग्रन्थमं प्राचोनकी तरह ही ८६ गाथाएँ है। इनीसे दोनोके पडगीति नाममे भी ममानता है। किन्तु प्राचीनकी टीकाके अन्तमें टीकाकारने उसका नाम 'आगमिक वस्तु विचारसार' दिया है, जबिक नवीनके कर्ताने 'सूदमार्थ विचार' नाम दिया है। प्राचीनकी तरह नवीनमें भी मुख्य अधिकार तीन ही है—जीवस्थान, मार्गणा स्थान और गुणस्थान। किन्तु गाथा-मख्या ममान होते हुए भी नवीनमें ग्रन्थकारने विपयका विस्तारपूर्वक कथन किया है। 'भाव' और 'सख्या' का कथन प्राचीनमें नहीं है किन्तु नवीनमें विस्तारसे हैं।

#### शतक

शतक नामक इस पञ्चम कर्मग्रन्थका नाम शतक होते हुए भी प्राचीन शतक-से इसके विषयवर्णनमें अन्तर है। सबसे प्रथम ध्रुववन्धिनी, देगघाती, अघाती, पुण्यरूपा, पापरूपा, परावर्तमाना और अपरावर्तमाना कर्मप्रकृतियोका कथन है। फिर उन्ही प्रकृतियोमें कौन क्षेत्रविपाकी, जीवविपाकी, भवविपाकी और पुद्गल-विपाकी है यह वतलाया है। फिर वन्धके चार भेदोका स्वरूप वतलाकर उनका कथन किया है। प्रकृतिवन्धका कथन करते हुए मूल तथा उत्तरप्रकृतियोमें भूय-स्कार, अल्पतर, अवस्थित और अवस्तव्यवन्घोको वतलाया है। स्थितिवन्घका कथन करते हुए मूल तथा उत्तप्रकृतियोकी जघन्य और उत्कृष्ट स्थिति, एकेन्द्रिय आदि जीवोमें उसका प्रमाण निकालनेकी रीति, और उत्कृष्ट और जघन्य स्थिति वन्धके स्वामियोका कथन किया है। प्रदेशवन्धका कथन करते हुए वर्गणाओका स्वरूप, उसकी अवगाहना, वद्ध कर्मदलिकोका मुल तथा उत्तरप्रकृतियोमें वट-वारा, कर्मके क्षपणमें करण ग्यारह गुणश्रेणियाँ, गुणश्रेणी रचनाका स्वरूप. गुणस्थानोका जघन्य और उत्कृष्ट अन्तराल, प्रसगवश पल्योपम सागरोपम और पुद्गल परावर्तके भेदोका स्वरूप, योगस्यान वगैरहका अल्पवहुत्व और लोक आदिका स्वरूप वतलाया है। तथा अन्तमें उपशम श्रेणि और क्षपक श्रेणिका कथन किया है। इनमेंसे वहुतसे कथन प्राचीन शतकमें नही है।

### कर्मग्रन्थोकी स्वोपज्ञ टीका

देवेन्द्रसूरिने अपने पाँचो कर्मग्रन्थो पर सस्कृतमें टीका भी वनाई है। और

उनकी टीका उनकी विद्वत्ता और रचना चातुर्व्यकी परिचायिका है। इससे उनकी अध्ययन शीलताका पता चलता है। उनकी टीकाएँ कर्मसाहित्यके उद्धरणोसे और कर्मविपयक विविध चर्चाओंसे भरी हुई है। उसको देखनेसे उनके कर्मविषयक पाण्डित्यके प्रति गहरी आस्था होती है। टीकाकी शैली प्रसन्न और भाषा सरल है। कर्मसाहित्यके अभ्यासीके लिए यह टीका अवश्य ही अवलोकनीय है। ग्रन्थकार तथा उनका समय

उक्त कर्मग्रन्थोके रचियता श्री देवेन्द्रसूरिने अपनी टीकाके अन्तमें अपनी प्रशस्ति दी है। उससे ज्ञात होता है कि उनके गुरुका नाम जगच्चन्द्रसूरि था और वे चान्द्रकुलमें हुए थे। तथा विवुध श्री धर्मकीर्ति और विद्यानन्दसूरिने उनके कर्मग्रन्थोकी टीकाका सशोधन किया था।

गुर्वाविल में श्री जगच्चन्द्रसूरिके विषयमें लिखा है कि वि०स० १२८५में इन्होने उग्र तप धारण किया, इससे इनकी ख्याति 'तपा' नामसे हो गई और इनका वृद्धगच्छ तपागच्छ नामसे प्रसिद्ध हुआ । दैलवाराके प्रसिद्ध मन्दिरोंके निर्माता श्री वस्तुपाल तेजपाल इनका बहुत आदर करते थे। तपागच्छकी स्थापनाके बाद श्री जगच्चन्द्रसूरिने अपने शिष्य देवेन्द्रसूरि और विजयचन्द्रसूरिको सूरिपद दिया।

श्री देवेन्द्रसूरिने उज्जैनी नगरीके वासी सेठ जिनचन्द्रके पुत्र वीरघवलको प्रतिवुद्ध करके वि०स० १३०२में दीक्षा दी थी और वि०सं० १३२३में गुजरातके प्रल्हादनपुर नामक नगरमें उसे सूरिपद दिया था। यही वीरघवल विद्यानन्द-सूरिके नामसे प्रसिद्ध हुए और उन्होने अपने गुरु श्री देवेन्द्रसूरि रचित कर्मग्रन्थों की टीकाका सशोधन किया। गुर्वावलीके अनुसार वि०स० १३२७में देवेन्द्रसूरिका स्वर्गवास हुआ। अत उनका समय विक्रमकी तेरहवी शताब्दीका उत्तरार्ध तथा चौदहवीका पूर्व भाग है।

### संस्कृत कर्मग्रन्थ

विक्रमकी १५वी शताब्दीके प्रारम्भमें जयतिलक सूरिने संस्कृतके ५६९ क्लोकोमें चार कर्मग्रन्थोकी रचना की थी।

### कर्माप्रकृति नामक अन्य ग्रन्थ

जिन रत्नकोशमे कर्मप्रकृति नामक आठ ग्रन्थोका निर्देश है । इनर्मेसे पहलीके रचियता शिवशर्म सूरि है इसके सम्बन्धमे पीछे विस्तारसे लिख आये हैं । दूसरी-

१ 'तदादिवाणद्विप भानुवर्षे श्रीविक्रमात् प्राप तदीयगच्छ । वृहद्गणाह्वोऽपि तपेति नाम श्रीवस्तुपालादिभिरच्यमान ।'

के रचियता तथाग च्छके यशोविजय सूरि है जो विक्रमकी १८वी शतीके पूर्वार्धमें हुए है। तीसरीके रचियता नेमिचन्द्र सैद्धान्तिक है। इसकी प्रतियाँ अनेक भण्डारोमें पाई जाती है। चौथीके रचियता ऋपभनिन्द है। आरा जैनसिद्धान्त भवनकी ग्रन्थसूचीमें ऐसा ही छपा हुआ है। उसीका निर्देश जिन रत्नकाशमें है। हमने अगरासे उसकी प्रति मगाई तो नेमिचन्द्र सैद्धान्तिककी कर्मप्रकृति आई। अत उक्त ऋपभनिन्दका निर्देश भ्रमपूर्ण प्रतीत होता है किन्तु उस भ्रमका कारण क्या है यह चिन्त्य है। अस्तु,

पाँचवीके रचियता सुमितकीर्ति है। िकन्तु यह उल्लेख भी भ्रमपूर्ण ही प्रतीत होता है। कोशमें लिखा है कि ऐलक पन्नालाल सरस्वती भवन, वम्बईकी सूचीमें कर्मप्रकृति टीकाको ज्ञानभूषण और सुमितकीर्ति रचित वतलाया है। वही ठीक भी प्रतीत होता है क्यों उसकी प्रति देहली और जयपुरके शास्त्र भण्डारोमें भी वर्तमान है। अस्तु,

नेमिचन्द्र सैद्धान्तिक रचित कर्मप्रकृति नामक ग्रन्थकी गाथा सख्या १६२ है। यह कोई स्वतन्त्र कृति नहीं है किन्तु सकलित है। और इसका सकलन गोम्मट-सारके कर्मकाण्डसे किया गया है। इसमें प्रकृति समुत्कीर्तन, स्थितिवन्ध, अनुभागवन्ध और मूलप्रकृतियोके वन्धके कारणोका कथन है जो कर्मकाण्डके प्रकृति-समुत्कीर्तन नामक प्रथम अधिकार, वन्धोदयसत्ता नामक द्वितीय अधिकार और प्रत्यय नामक छठे अधिकारसे सकलित किया गया है और आवश्यकतानुसार सकलियताने कुछ अन्य गाथाएँ भी यथास्थान उसमें सम्मिलित कर दी है जो सम्भवतथा सकलियताकी कृति हो सकती है।

कर्मप्रकृतिकी गाथाओका पूरा विश्लेषण इस प्रकार है—कर्मकाण्डके प्रकृतिसमुत्कीर्तन नामक प्रथम अधिकारकी पहली गाथासे कर्मप्रकृतिका प्रारम्भ होता है इस अधिकारकी प्रथम १५ गाथाएँ कर्मप्रकृतिमें यथाक्रम वर्तमान है। १५वी गाथामें सप्तभगीके द्वारा जानकर श्रद्धान करनेकी बात आई है अत कर्मप्र॰में १६वी गाथा सात भगोका कथन करनेवाली है। यह गाथा पञ्चास्तिकायकी १४वी गाथा है और वहीसे ली गई जान पडती है। इस एक गाथाके वीचमें वढ जानेसे कर्मकाण्ड और कर्मप्रकृतिकी यथाक्रम गाथा सख्यामें एकका अन्तर पड गया है। आगे पुन कर्मकाण्डकी २० पर्यन्त गाथाएँ कर्मप्रकृतिमें यथाक्रम वर्तमान है। कर्मकाण्डकी वीसवी गाथामें जिसकी सख्या कर्मप्रकृतिमें र१ है, आठो कर्मोके क्रमपाठका समर्थन करते हुए उसका उपसहार किया गया है। इसके आगे पाँच गाथाएँ कर्मप्रकृतिमें नवीन है। इनमें वतलाया है कि जीवके अनादिकालसे विविध कर्मोका वन्ध होता है। उनका उदय होनेपर जीवके राग-द्वेपरूप भाव होते हैं। उन भावोंके कारण पुन कर्मवन्ध होता है। उस वृन्धके चार भेद है।

चालू चर्चिक मध्यमें उक्त कथन बिल्कुल वेमौके प्रतीत होता है। उसका गाथा २१ और २७ के साथ कोई सम्बन्ध नही है। अस्तु,

२७वी गाथामें, जिसका नम्बर कर्मकाण्डमे २१ है आठो कर्मोका स्वभाव उदाहरणके द्वारा प्रकट किया गया है। कर्मप्रकृतिकी जो प्रति हमारे सामने है उसमें उस गाथाका संस्कृतमें व्याख्यान किया गया है। आगे नवीन आठ गाथाओं के द्वारा उसी कथनको विस्तारसे किया है अर्थात् एक एक गाथाके द्वारा एक-एक कर्मका स्वभाव वतलाया गया है। फिर गाथा ३६ में जिसका क्रमाक कर्मकाण्डमें २२ है प्रत्येक कर्मकी उत्तरप्रकृतियोकी सख्या वतलाई है।

आगे जीवकाण्ड के ज्ञानमार्गणाधिकारसे मितज्ञान, श्रुतज्ञान, अविध्ञान, मन पर्ययज्ञान और केवलज्ञानका लक्षण वतलानेवाली गाथाएँ देकर तथा दर्शन मार्गणाधिकारसे दर्शन, चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन, अविध्दर्शन और केवलदर्शन सम्बन्धी गाथाएँ देकर ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय कर्मोंकी प्रकृतियाँ वतलाई है। दो गाथाओं द्वारा जिनकी क्रमसंख्या ४७-४८ है, दर्शनावरणीयके भेद गिनाकर पाचो निद्राओंका स्वरूप तीन गाथाओं द्वारा वतलाया है। ये तीनों गाथाएँ कर्मकाण्ड की है। कर्मकाण्डमें इनकी क्रमसंख्या २३, २४, २५ है और कर्मप्रकृतिमें ४९, ५०, ५१ है। गाथा ५२-५३ के द्वारा वेदनीय और मोहनीयके एक भेद दर्शनमोहनीयके भेद बतलाकर कर्मकाण्डकी २६वी गाथाके द्वारा वर्शनमोहनीयके तीन भेद कैसे हो जाते है यह बतलाया है।

आगे चारित्रमोहनीयके भेद गिनाये है। उसके लिये पहली दो गाथाएँ तो नई रची गई है। आगे कपायके भेदोका कथन करनेवाली ५ गाथाएँ जीवकाण्ड के कषायमार्गणाधिकारसे ली गई है।

फिर एक गाथा न० ६२ के द्वारा नोकषायके भेद वतलाये हैं। आगे स्त्री और पुरुषकी व्युत्पत्ति करनेवाली दो गाथाएँ तथा नपुंसक वेदका स्वरूप वतलाने वाली एक गाथा जी का ४ के वेद मार्गणाधिकारसे ली है।

आगे आयु और नाम कर्मकी प्रकृतियोको गिनाया है। कर्मकाण्डमें गा० २७ के द्वारा पाँच शरीरोके सयोगीभेद, गा० १८के द्वारा शरीरके आठ अग और गाया २९-३२के द्वारा सहननोके बारेमें विशेष कथन किया गया है तथा गाथा ३३के

१ जी० का०, गा० ३०५, ३१४, ३६९, ४३७, ४५९।

२ जी०का०, गा० ४८१, ४८३, ४८४, ४८५। इनमेंसे गा० ३०५ के उत्तरार्घ-में थोडा परिवर्तन कर दिया गया है।

३ जी०का०, गा० २८३, २८४, २८५, २८६ और २८२।

४ जी० का०, गा० २७२, २७३, २७४।

द्वारा आतप नामकर्म और उष्ण नामकर्मके अन्तरको स्पष्ट किया है। नामकर्मके भेदोको बतलाते हुए कर्मप्रकृतिके संकलयिताने इन सब गाथाओको यथास्थान सकलित कर लिया है। इस तरह सब कर्मोंकी उत्तर प्रकृतियोकी सख्या समाप्त होने पर्यन्त कर्म प्रकृतिकी गाथा सख्या १०३ हो जाती है। आगे पुन कर्मकाण्डकी गाथा ३४ से ५१ तक यथाक्रम है। ५१ सख्याकी गाथाका नम्बर कर्म प्रकृतिमें १२२ है। यही प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकार समाप्त हो जाता है। जबिक कर्मकाण्डके इस अधिकारमें ५१के बाद भी ३५ गाथाएँ शेप रह जाती है जो कर्म प्रकृतिमें नहो ली गई है। अस्तु,

इसके वाद कर्म प्रकृतिमें स्थितिवन्धका कथन है। यह कर्मकाण्डसे सक-लित है। कर्मकाण्डके अन्तर्गत स्थिति वन्धाधिकारकी गा० १२७से १४४ तक ज्यो की त्यो यथाक्रम सकलित है। उनका नम्बर १२३ से १४० तक है। यही स्थिति-वन्धाधिकार समाप्त हो जाता है। यद्यपि कर्मकाण्डमे आगे भी चलता है। अनु-भागवन्धाधिकारमें केवल चार गाथाएँ है जो कर्मकाण्डके अनुभागवन्था० की है। कर्मकाण्डमें उनका नम्बर १६३, १८०, १८१ और १८४ है।

आगे आठो कर्मोंके प्रत्ययोका कथन भी कर्मकाण्डके प्रत्ययाधिकार नामक छठे अधिकारसे सकलित किया गया है। कर्मकाण्डमें ८०० से ८१० गाथा तक ग्यारह गाथाओसे यह कथन किया गया है। किन्तु कर्मप्रकृतिमें गा० १४५ से १६२ तक १८ गाथाओसे प्रत्ययोका कथन है। उसका कारण यह है कि कर्मप्रकृतिके सकलियताने एक गाथाके द्वारा असाता वेदनीयके वन्धके कारणोका, ५ गाथाओके द्वारा तीर्थंकर नामकर्मके वन्धके कारणोका और एक गायाके द्वारा अशुभ नामकर्मके वन्धके कारणोका विशेष कथन किया है जो कर्मकाण्डमें नहीं है। इससे गाथा सख्या वढ गई है।

इस तरह कर्मप्रकृति एक सकलित रचना है। मुख्य रूपसे कर्मकाण्डसे उसका सकलन किया गया है और कमी पूर्तिक रूपमें सकलियताने उसके कुछ अन्य गाथाएँ भी जो उसकी स्वरचित प्रतीत होती है, जोड दी है। किन्तु सकलियतान की रुचि कुछ विचित्र सी जान पडती है। उसने अनुभागवन्धकी केवल चार गाथाएँ ही सकलित की और प्रदेशवन्ध को तो एक तरहसे छोड ही दिया है।

१ कर्मप्रकृतिकी गाथा २१-२६ में जीव प्रदेशों और कर्मप्रदेशोके वन्धादिका कथन किया है। और गाथा २६ में वन्धके चार भेद वतलाकर उत्तरार्धमें लिखा है—'पयिडिट्टिदि अणुभागपएसवधो पु किह्ओ।' मुख्तार साहवने अपनी पु० वा० सू० की प्रस्ता० (पृ० ८३) के फुटनोटमें लिखा कि 'पयिडि-टि्टिदि अणु भाग पएसवधो पुरा किह्ओ' कर्मप्रकृतिकी अनेक प्रतियोमे यही पाठ पाया जाता है जो ठीक जान पड़ता है क्योंकि 'जीषपएसेक्केक्के'

अथवा जिस रूपमें उसका कथन किया गया है वह सकलियताकी वृद्धिमत्ताका परिचायक नही है। जो गाथाएँ उसकी स्वरचित है उनसे वह विशेष दक्ष प्रतीत नहीं होता।

# सकलयिताका नाम तथा समय

प्रतिमें कर्मप्रकृतिके रचियताका नाम नेमिचन्द सिद्धान्ति लिखा है। कर्म-काण्डके रचियताका नाम नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती था। अत यह नेमिचन्द सिद्धान्ती कोई दूसरे ही व्यक्ति प्रतीत होते हैं। मुखतार साहवने लिखा है—'मेरी रायमें यह कर्मप्रकृति या तो नेमिचन्द्र नामके किसी दूसरे आचार्य, भट्टारक अथवा विद्वान्की कृति है, जिनके साथ नामसाम्यादिके कारण 'सिद्धान्त चक्रवर्ती पद बादको कही कही जुड गया है, सब प्रतियोमें यह नही पाया जाता। या किसी दूसरे विद्वान्ने उसका सकलन कर उसे नेमिचन्द्र आचार्यके नामाकित कर दिया है। ऐसा करनेमें उसकी दो दृष्टि हो सकती है, एक तो ग्रथ प्रचारकी और दूसरी नेमिचन्द्रके श्रेय तथा उपकार स्मरणको स्थिर रखनेकी क्योंकि इस ग्रथका अधिकाश शरीर आद्यन्त भागो सहित उन्हीके गोम्मटसारसे बना है। (पु॰ वा॰ सू॰ प्रस्ता॰, पृ॰ ८८)।

यद्यपि सकलियताके नामका निर्णय न हो सकनेसे उसके समयका निर्णय किया जा सकना शक्य नहीं है। तथापि हमारे सामने आरा जैन सिद्धान्त भवनकी जो प्रति उपस्थित है उस पर प्रति लेखनका काल सम्बत् १६६९ लिखा है। भट्टारक ज्ञान भूषण और सुमितकीर्ति ने उस पर एक टीका भी लिखी है। पच-सग्रहकी वृत्ति भी सुमितकीर्तिकी लिखी हुई है और उसमें उसका रचनाकाल सम्बत् १६२० दिया है। उसका सशोधन भी ज्ञानभूषणने ही किया था। अत यह वृत्ति भी उसी समयके लगभग की होनी चाहिये।

अत इतना तो सुनिश्चित है कि विक्रमकी ११वी शताब्दीके पश्चात् १६वी

इत्यादि पूर्वकी तीन गायाओं प्रदेश वन्धका ही कथन है। ज्ञानभूषणने अपनी टीकामें इसका अर्थ देते हुए लिखा है—'ते चत्वारो भेदा के ? प्रकृति-स्थित्यनुभागा प्रदेशवन्धक्च, अय भेद पुरा कथित ।' मुख्तार साहवने यह भी लिखा है कि मेरे पास कर्मप्रकृतिकी एक वृत्ति सहित प्रति और है जिसमें यहाँ पाँचके स्थान पर छै गाथाएँ है। छठी गाथा 'सो बघो चउभेओ' से पूर्व इस प्रकार है—

'आउगभागो थोवो णामा गोदे समो तदो अहिओ । घादि तिये वि य तत्तो मोहे तत्तो तदो तदिये ॥' यह कर्मकाण्डकी गाथा १९२ है । शताब्दी पर्यन्त ५०० वर्षोके सुदीर्घ कालके अन्दर किसी समय इस कर्मप्रकृतिका सकलन किया गया है।

इस कालमें कव इसकी रचना हुई यही विचारणीय है-

संस्कृत क्षपणासारके रचियता माधवचन्द्र तै विद्यके गुरुका नाम भी नेमि-चन्द्र गणी था। उन्होंने क्षपणासारकी प्रशस्तिमें उन्हें सैद्धान्ताधिप लिखा है। कर्मकाण्डके आधार पर सकलित बन्ध त्रिभगीके रचियताका नाम एक प्रतिमें नेमिचन्द्रके शिष्य माधवचन्द्र लिखा है। अत क्षपणासारके रचियता माधवचन्द्रके गुरु नेमिचन्द्र सिद्धान्ती ही कर्मप्रकृतिके सकलियता प्रतीत होते है। माधवचन्द्रके क्षपणासारको शक स० ११२५ (वि०स० १२६०)में रचा है। अत कर्मप्रकृति भी इसी समयके लगभग संकलित की गई जान पडती है। बन्धत्रिभगी, उदयत्रिभगी और सत्त्वत्रिभगी

जिस तरह किसी सकलियताने कर्मकाण्डके आधारसे कर्मप्रकृतिकी सकलना की है सभवतया उसी प्रकार कर्मकाण्डके आधार पर अन्य भी प्रकरण सग्रहीत किये गये हैं। इसी तरहके तीन प्रकरण कर्मकाण्डके बन्धोदय सत्त्व नामक दूसरे अधिकारसे सकलित किये गये है। कर्मप्रकृतिके सकलियताकी तरह इनके सकलियताने उक्त अधिकारसे अपनी रुचिके अनुसार गाथाएँ सकलित की है और आवश्यकताके अनुसार उनके वीचमें कुछ स्वरचित गाथाएँ भी जोड दी है।

इनमेंसे प्रथम प्रकरण वन्धित्रभगीका प्रारम्भ कर्मकाण्डके दूसरे अधिकारकी प्रथम गाथासे होता है जिसकी क्रमसख्या कर्मकाण्डमें ८७ है। ८७के वाद ८८वी गाथा है और फिर कर्मकाण्डकी गा० ३४, ३७ यथाक्रम है। फिर कर्मप्रकृतिकी ५३-५४वी गाथा यथाक्रम है। फिर कर्मकाण्डकी ३५वी गाथा है। फिर कर्मकाण्डके दूसरे अधिकारकी ८९, ९०, ९१ नम्बरकी तीन गाथाएँ छोडकर ९२वी से १०७ पर्यन्त गाथाएँ है। फिर जीवकाण्डकी १२८वी और त्रिलोकसारकी २०३वी गाथा है। पुन कर्मकाण्डकी गाथा १०८ और १०९ है। फिर एक गाथा स्वरचित है। पुन कर्मकाण्डकी गाथा ११० है। फिर स्वरचित गाथाएँ है। वीच-बीचमें कुछ व्याख्या भी सस्कृत में है। सदृष्टिया भी है। इस तरहसे बधित्रभगी, उदयित्रभगी और सत्त्वित्रभंगीका कथन किया गया है। कुल गाथा सख्या १४३ है। अन्तमें लिखा है 'तत्त्वित्रभंगी समाप्ता।' शायद 'सत्त्व'के स्थानमें तत्त्व लिखा गया है। एक दूसरी प्रति भी उक्त भण्डारमें उसीके साथ है उसमें 'सत्त्वित्रभगी' लिखा हुआ है उसमें कुछ गाथाएँ अधिक है।

इनकी एक सस्कृत टीका भी है। उसके सम्बन्धमें आगे प्रकाश डाला जायेगा। आराके जैनसिद्धान्त भवनमें त्रिभगीके नामसे एक हस्तलिखित ग्रन्थ वर्तमान है उसमें ही उक्त प्रकरण वर्त्तमान है।

जिन रत्न कोशमें त्रिभगीमार नामक एक ग्रन्थका निर्देश है जिसे नेमिचन्द्र सैद्धान्तिकका बतलाया है। उसके विवरणमें लिखा है कि इस ग्रन्थमें आगे लिखे विभाग है—१ आस्रवित्रभगी, २ वन्धित्रभगी, ३ उदय-उदीरणात्रिभगी, ४ सत्तात्रिभगी, ५ सत्त्वस्थानित्रभगी, ६ भावित्रभंगी। इस ग्रन्थका निर्देश वम्बई रायल एशियाटिक सोसायटीकी वम्बई शाखामें स्थित हस्तलिखित प्रतियोकी विवरणात्मक सूचीसे जिन रत्नकोशमें लिया गया है।

जिन रत्नकोशमे उसका विवरण देते हुए लिखा है कि त्रिभंगीमारके अन्तर्गत विभाग विभिन्न ग्रन्थ कर्ताओं हारा रचे गये है—प्रथम आस्रवित्रभगीमें ६३ गाथाएँ है और वह श्रुतमुनिके द्वारा रचित है। द्वितीय वन्चित्रभंगीमें ४४ गाथाएँ है और उनके रचिता नेमिचन्द्र के शिष्य माधवचन्द्र है। तीसरी उदयित्रभगीमें ७३ गाथाएँ है और उसके कर्ता नेमिचन्द्र है। चौथी सत्तात्रिभगीमें ३५ गाथाएँ है और उनके रचिता भी नेमिचन्द्र है। पाँचवी सत्त्वस्थानित्रभगीमें ३७ गाथाएँ है और उनके रचिता कनकनित्व है। इस पर नेमिचन्द्रकी टीका भी है। अन्तिम भावित्रभगीमें ११६ गाथाएँ है और यह भी श्रुतमुनिके द्वारा रचित है।

आराकी उक्त त्रिभंगी उक्त त्रिभगीसार की ही प्रतिलिपि है। उसमें उक्त क्रमसे छहो त्रिभगियाँ सकलित है। किन्तु उसमें वन्धत्रिभगी, उदयत्रिभगी और सत्त्वत्रिभगीके कर्ताका नाम नही दिया है। गाथा सख्यामें भी कुछ अन्तर है।

उक्त छहो त्रिभगीमेंसे आदि और अन्तको त्रिभंगी तो श्रुतमुनि रिचत है। एक सत्त्वस्थानित्रभगी कनकनित्द रिचत है। यह कनकनित्द नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तिके गुरुओमें से थे। शेष तीन त्रिभगी कर्मकाण्डसे सकलित की गई है। उनमेंसे एकका रचिता नेमिचन्द्रके शिष्य माधवचन्द्रको वतलाया है और शेषका नेमिचन्द्र को। जैसाकि कर्मप्रकृतिके सम्बन्धमें विचार करते हुए लिख आये है—क्षपणासार संस्कृतके रचिता माधवचन्द्र और उनके गुरु नेमिचन्द्र सैद्धान्ताधिप या सैद्धान्ती ही उनके संकलियता प्रतीत होते है।

श्रुतमुनिकी रचनाएँ—

#### भावत्रिभगी

श्रुतमुनिके द्वारा रिचत इस भावित्रभंगीमें जीवके औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक औदयिक और पारिणामिक भावोका कथन गुणस्थान और मार्गणा-स्थानोमें ११६ गाथाओके द्वारा किया गया है।

१ 'इदि गुणमग्गणटाणे भावा किह्या प्रवीह सुयमुणिणा । सोहंतु ते मुणिदा सुयपरिपुण्णा दु गुणपुण्णा ।।११६॥'—भा० त्रि०

कर्मकाण्डके भावचूलिका नामक सातवें अधिकारमें भावोका कथन विविध भगोंके साथ किया गया है। यहाँ भगोको छोडकर सामान्य कथन है किन्तु कर्म-काण्डमें मार्गणाओके आश्रयसे भावोका कथन नहीं है, जविक इस ग्रन्थमें है। पहले गुणस्थानोमें कथन है और फिर मार्गणास्थानोमें कथन है।

पाँचो भावोके उत्तर भेदोमेंसे किस स्थानमें कितने भाव होते हैं, कितने नहीं होते और कितने भाव उसी स्थानमें होकर आगे नहीं होते । इन तीन वातोंको छेकर भावोका कथन होनेके कारण इसे भावित्रभगी कहते हैं। वैसे दूसरी गाथामें तो सूत्रोक्त मूलभाव तथा उत्तरभावोका स्वरूप कहनेकी प्रतिज्ञाकी गई है। उसपरसे इसे -भाव स्वरूप नामसे कहा जा सकता है।

श्रीमाणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला बम्बईसे प्रकाशित भावसग्रहादि नामक २०वें ग्रन्थमें यह ग्रन्थ प्रकाशित हो चुका है। उसमें भावत्रिभगी नाम पर लगे पाद टिप्पणमें लिखा है कि पुस्तकके अन्तमें 'भावसग्रह समाप्तः' पाठ था किन्तु प्रारम्भमें उल्लिखित नामके अनुसार उसे परिवर्तित करके 'भावत्रिभगी समाप्ता' ऐसा छापा गया है। इसपरसे उसका भावसग्रह नाम भी ज्ञात होता है।

पुस्तकके साथमें सदृष्टियाँ भी बनी हुई है। सभव है ये सदृष्टियाँ श्रुत-मुनिने ही अपने ग्रन्थमें बनाकर लगा दी हो। इनसे ग्रन्थका विषय स्पष्ट हो जाता है।

रचना सरल और स्पष्ट है। प्रत्येक वातको बहुत सरलता और स्पष्टताके साथ कहा गया है। और उसका आधार कर्मकाण्डका सातवाँ अधिकार है। गोम्मटसारकी गाथाओकी अनुकृति उसकी गाथाओ पर छाई हुई है। आस्वित्रभगी

इन्ही श्रुतमुनिकी दूसरी कृति आस्रवित्रभगी है। कर्मकाण्डके प्रत्यय नामकृ छठे अधिकारमें भी आस्रवके प्रत्ययोका कथन आया है। और यहाँ उस प्रकरण की दो एक गाथाएँ भी ज्योकी-त्यों ले ली गई हैं। किन्तु कर्मकाण्डमें केवल गुणस्थानोमें भगोके साथ कथन है जब कि यहाँ गुणस्थानोमें सामान्य कथन है और उसके सिवाय चौदह मार्गणाओमें भी प्रत्ययोका कथन है जो कर्मकाण्डमें नहीं है। तथापि उसका आधार कर्मकाण्ड ही प्रतीत होता है। आस्रवके कारण

१ 'इदि वंदिय पचर्गुरू सरूव सिद्धत्य भवियवोहत्यं। सुतुत्त मुलुत्तरभावसरूव पवनखामि ॥२॥'---भा० त्रि०।

२ यह आस्रवित्रभंगो माणिकचन्द्र ग्रन्थमालासे प्रकाशित भावसंग्रहादि नामक २०वें ग्रन्थमें प्रकाशित हो चुकी है।

चार है—मिथ्यात्व, अविरित, कपाय और योग। मिथ्यात्वके ५ भेद हैं अविरित्तके १२ भेद हैं, कपायके २५ और योगके १५ भेद हैं। इस तरह मूल प्रत्यय चार है और उत्तर प्रत्यय ५७ है। इनके निमित्तसे कर्मोका आसव होता है।

ये आस्रव प्रत्यय किस गुणस्थानमें कितने होते हैं, कितने नहीं होते और कितने प्रत्यय उसी गुणस्थान तक होते हैं आगे नहीं होते, इन तीन भगोका कथन होनेसे इसका नाम आस्रवित्रभगी है। इसमें कुल ६२ गाथाएँ हैं और साथमें सदृष्टियाँ भी है।

# श्रुतमुनिका परिचय और समय

श्रुतमुनिने अपने भावित्रभगी अथवा भावसग्रह नामकग्रन्थके अन्तमें अपनी प्रशस्ति दी है उससे ज्ञात होता है कि श्रुतमुनिक अणुन्नतगृरु वालेन्दु या वाल-चन्द्र थे और महान्नतगुरु अभयचन्द्र सैद्धान्तिक थे। तथा ज्ञास्त्र गुरु अभयसूरि और प्रभाचन्द्र नामक मुनि थे। इनका परिचय कराते हुए श्रुतमुनिने लिखा है कि कुन्दकुन्दान्वयके मूलसघ, देशगण, पुस्तकगच्छकी इगुलेश्वर शाखामें हुए मुनि प्रधान अभयचन्द्र सैद्धान्तिकके शिष्य वालचन्द्र मुनि थे। और शब्दागम, परमागम, तर्कागमके पूर्णज्ञाता अभयसूरि सैद्धान्तिक थे। तथा सारत्रयमें निपुण, शुद्धात्मामें लीन और भव्य जीवोका प्रतिवोध करनेवाले प्रभाचन्द्र नामक मुनि थे। श्रुतमुनिने वालचन्द मुनि और अभयसूरि सिद्धातका जयधोष करनेके वाद दो गाथाओके द्वारा चारकीर्ति मुनिका भी जयधोष किया है।

श्रुतमुनिके द्वारा रचित एक ग्रन्थ परमागमसार है उसमे भी उक्त प्रशस्ति

१ 'अणुवदुगुरु बालेन्दु महन्वदे अभयचद सिद्धति । सत्थेऽभयसूरि पभाचंदा खलु सुयमुणीस गुरु ॥११७॥ श्रीमूलसघ देसियगणपुत्थयगच्छकोडकुदाणं । परपण्णइगलेसरवलिम्हि जादस्स मुणिपहाणस्स ॥ सिद्धताभयचदस्स य सिस्सो वालचदमुणिपवरो । सो भन्वकुवलयाणं आणंदकरो सया जयउ ॥११९॥ सद्दागम-परमागम-तक्कागम णिरवसेसवेदी हु । विजिदसयलण्णवादी जयउ चिर अभयसूरि सिद्धती ॥१२०॥ णयणिक्खेवपमाण जाणित्ता विजिदसयलपर-समओ । वरणिवयिणि वह वंदियपयपम्मो चीरुकीत्तिमुणी ॥१२१॥ णाद णिक्खिलत्थसद्दो सयलणरिदेहिं पूजियो विमलो । जिणमग्गगयणसूरो जयउ चिरं चारुकित्तिमुणी ॥१२२॥ वरसारत्तयणिउणो सुद्धप्परओ विरहियपर-भावो । भवियाणं पिडवोहणपरो पहाचदणाम मुणी ॥१२३॥'—भा० त्रि॰ प्रश्न ।

दी है किन्तु उसमें उसका रचनाकाल भी दिया है जो शक स॰ १२६३ (वि॰ स॰ १३९८) है अत श्रुतमुनि विक्रमकी चौदहवी शताब्दीके उत्तरार्घमें हुए है।

श्रवणवेल गोलाके विन्ध्यगिरि पर्वतके एक शिलालेख न० १०५ में अभय-चन्द्रके शिष्य श्रुतमृनिकी बढी प्रशंसा की गई है। इसमें चारुकीर्ति और अभय-सूरिकी भी प्रशसा है। अत यह श्रुतमृनि ही प्रतीत होते है। यह शिलालेख शक स० १३२० का है अर्थात् परमागमसारकी रचनाके ५७ वर्ष पश्चात् का है।

चन्द्रगिरि पर्वत परके एक अन्य शिलालेखमें भी अभयचन्द्र और उनके शिष्य वालचन्द्र पण्डितका उल्लेख है। यह शिलालेख शक स० १२३५ का है। ये दोनो श्रुतमुनिके व्रत गुरु ही प्रतीत होते है।

इन्ही अभयचन्द्रको डॉ॰ उपाघ्येने गोम्मटसारकी मन्द प्रवोधिकाका रचियता माना है। किन्तु वेलूर शिलालेखोके आधारपर अभयचन्द्रका स्वर्गवास सन् १२७९ में और वालचन्द्रका ईस्वी १२७४ में वतलाया है जो ठीक प्रतीत नहीं होता। मन्द प्रवोधिकाकी रचनाके समयकी चर्चामें इसपर प्रकाश डाला गया है।

केशववर्णीने अपनी कर्णाटवृति शक स० १२८१ में वनाकर समाप्त की थी। केशववर्णी अभयसूरि सिद्धान्त चक्रवर्तीके शिष्य थे। अभयसूरि श्रुतमुनिके शास्त्र गुरु प्रतीत होते है। क्योकि परमागमसारकी रचनाके १८ वर्ष वाद केशववर्णीने अपनी कर्णाटवृति समाप्त की थी। अत श्रुतमुनिके वह लघु समकालीन थे, यह निश्चित है।

### पचसग्रहकी प्राकृत टीका

पञ्चसग्रह पर एक प्राकृत टीका है उसकी जो प्रति हमारे सामने है उसमें उसका लेखनकाल सवत् १५२६ दिया है। यह टीका किसने कब रची इसका कोई पता उससे नही चलता। किन्तु इतना निश्चित है कि घवला टीकाके पश्चात् ही उसकी रचना हुई है क्योंकि टीकाके प्रारम्भमें घवलाकी तरह मगल निमित्त, हेतु, परिमाण, नाम और कर्ता की चर्चा है जो घवलासे ली गई है किन्तु यथा-स्थान उसमें कुछ काट-छाट कर दी गई है। उल्लेखनीय बात यह है कि ग्रन्थका नाम बतलाते हुए 'आराघना' नाम बतलाया है। यथा—

'तत्थ गुणणाम आराहणा इदि । किं कारण ? जेण आराधिज्जते अणआ दसण-णाण-चरित्त-तवाणि ति ।'

इससे प्रतीत होता है कि आराधना भगवतीकी प्राकृत टीकाका यह आद्यश

१ 'सगगा (का) ले हु सहस्से विसयितसिट्टिगदे दुविसवरिसे। मग्गसिर सुद्ध सत्तमि गुरुवारे गय सपुण्णो ॥२२३॥—जै० प्र० सं०, भा० १, पृ० १९१।

२ शि० सं०, भाग १, पृ० २०१।

होना चाहिये। भगवती आराधनाकी विजयोदया टीकामें प्राकृत टीकाका उल्लेख है। किन्तु वह टीका घवलासे प्राचीन होनी चाहिये, अत उसमें घवलाकी अनुकृति-की सभावना नही की जा सकती। सम्भव है घवलाके बाद किसीने उस पर कोई प्राकृत टीका रची हो। किन्तु यह सब अनुमान मात्र है।

अन्य सब कथन घवलासे लेने पर भी उसके रचियताने कर्ताके विषयमें परिवर्तन कर दिया है। घवलामें कर्ताके दो भेद वतलाये हैं अर्थकर्ता और ग्रथ-कर्ता। किन्तु इसमें तीन भेद वतलाये हैं, मूलतंत्रकर्ता, उत्तरतत्रकर्ता और उत्तरोत्तरतंत्रकर्ता। तथा भगवान महावीरको मूलतत्रकर्ता, गौतम गणघरको उत्तरतत्रकर्ता और लोहाचार्य तथा भट्टारक 'अप्पभूदिअ' आचार्यको उत्तरोत्तर तत्रकर्ता लिखा है। यथा—

'कत्तारा तिविधा मूलततकत्ता, उत्तरततकत्ता, उत्तरोत्तरततकत्ता चेदि । तत्य मूलततकत्ता भगव महावीरो । उत्तरततकत्ता गोदम भयवदो । उत्तरोत्तर ततकत्ता लोहायरिया भट्टारक अप्पभूदिअ आयरिया ।'

यहाँ उत्तरोत्तर तत्रकर्तामें जो भट्टारक 'अप्पभूदिअ' आचार्य का नाम दिया है, वह टीकाके कर्ताके अन्वेषणकी दृष्टिसे चिन्त्य है।

आगे श्रुतज्ञान रूपी वृक्षका वर्णन है उसमें बारह अंगो और चौदह पूर्वोका कथन घवलासे प्राय ज्योका त्यो ले लिया गया है। और अन्तमें लिखा है— 'एव श्रुतवृक्ष समाप्त ।'

इसके पश्चात् पचसग्रह गत प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकार आता है। पञ्च-सग्रहमें इसका नम्बर दूसरा है और जीवसमास नामक अधिकारका पहला। किन्तु इस टीकामें प्रकृति समुत्कीर्तनको पहला स्थान दिया है।

प्राय प्रत्येक अधिकारमे टीकाकार पहले ग्रन्थका मूलभाग जो प्राय अधूरा होता है, देता है। फिर उसका व्याख्यान करता है। प्रत्येक गाथाका अलग-अलग व्याख्यान करनेकी पद्धति टीकाकारने नही अपनाई है।

प्रकृति समुत्कीर्तन अधिकारमें प्रकृतियोका स्वरूप निरूपण प्राकृतगद्यमें वहुत सुन्दर रीतिसे किया गया है। और वीच-वीचमें कुछ गाथाएँ भी ग्रन्थान्तरसे उद्भृत की गई है।

टीकामें घवलाकी तरह प्राकृतके साथ यत्रतत्र सस्कृत भापाका भी उपयोग

१ इसके परिचय तथा उल्लेखोके लिये देखें—जै०सा० इ० पृ० ८४ आदि।

२ इयमूलततकत्ता सिरिवीरो इदभूदि विष्पवरो । उवतते कत्तारो अणुतते सेस आइरिया ॥८०॥–त्रि० प०, अघि० १ ।

किया गया है खास कर जहाँ व्युत्पत्ति आदि दी गई है। और इस तरह उसमें जानने योग्य विपयकी बहुतायत है। आभिनिवोधिक ज्ञानकी जो व्युत्पत्ति दी गई है वह अभी तक हमारे देखनेमें किसी ग्रन्थान्तरमें नहीं आई। यथा—

'आभिनिवोधिक ज्ञानिमिति'—अ इति द्रव्य पर्याय । भि इति द्रव्याभिमुख 'निरिति निरुचयवोध इति ।' बुध अवगमने धातु । अभिनिवोधिक एव आभि-निवोधिक वा प्रयोजन अस्येति आभिनिवोधिकम् । आभिनिवोधिकमेव ज्ञान आभि-निवोधिक ज्ञानम् । आभिनिवोधिक ज्ञानस्य आवरण आभिनिवोधिक ज्ञानावरणीय चेति ।

इसमें 'अ' का अर्थ द्रव्य और 'भि' का अर्थ द्रव्याभिमुख अश्रुत पूर्व है। समस्त दिगम्बर तथा श्वेताम्बर साहित्यमें 'अभिमुख नियमित बोघ' अर्थ ही किया गया है। ज्ञानके भेदोका अच्छा कथन ज्ञानावरणीय कर्मके कथनमें किया गया है।

नामकर्मकी कुछ प्रकृतियोका स्वरूप कथन प्राय तत्त्वार्थवार्तिकसे लिया गया है। किन्तु आनुपूर्वी नामकर्मका जो लक्षण किया है वह दिगम्बर परम्पराके शास्त्रोमे हमारे देखनेमें नही आया। दिगम्बरीय साहित्यके अनुसार आनुपूर्वी नामकर्मका कार्य पूर्व शरीर छोडनेके बाद और नया शरीर घारण करनेके पहले विग्रह गितमें जीवका आकार पूर्व शरीरके समान वनाये रखना है।

किन्तु टीकाकारने लिखा<sup>र</sup> है कि यदि आनुपूर्वी नामकर्म न होता तो जीव एक क्षेत्रसे दूसरे क्षेत्रमें नही जा सकता था। अत क्षेत्रसे क्षेत्रान्तरमें ले जाने वाला कर्म आनुपूर्वी है। यह लक्षण क्वेताम्वर परम्परासे मेल खाता है। उसके अनुसार आनुपूर्वी<sup>3</sup> नामकर्म समश्रेणिसे गमन करते हुए जीवको खीचकर उसके विश्रेणि पतित उत्पत्तिस्थानमें ले जाता है।

इसी तरह विहायोगित नामकर्मका स्वरूप वतलाते हुए लिखा है-यि

१ 'पद्रदयात् पूर्वशरीराकाराविनाशस्तदानुपूर्व्यं नाम ॥—त०वा० पृ० ५७७ ।

२ 'अनुपूर्वे भवा अनुपूर्वी अनुगति अनुक्रान्तिरित्यर्थ । यद्यानुपूर्वी नामकर्म न स्यात् क्षेत्रात् क्षेत्रान्तर प्राप्तिर्जीवस्य न स्यात् । अत क्षेत्रान्तर प्रापक-कर्मानुपूर्वी नाम ।'

३ देखो प्रथम कर्मग्रन्थके हिन्दी अनुवादका परिशिष्ट पृ० १३४।

४ 'विहायिस गित विहायोगित । यदि विहायोगित नामकर्म न स्यात् आकाशे जीवगितर्न स्यात् । तदभावे अल्पप्रदेशाना भूम्यवस्थान बहूवा आकाश व्यवस्थापन पतनमेव स्यात् । यदि त्रसनाकर्म न स्यात् न त्रसत्ति जीव,

विद्यागोगित नामार्थ न होता सी आताज में जीवती गति न सोती और उसके अभाजमें भाग प्रदेशी पर्वुश्रीता भूभिषद है, रना और पहुं प्रदेशी पर्वुश्रीता आगायमें हैं देशी पर्वुश्रीता आगायमें हैं हैं दिया है कि परि तथा सी काम नामवर्ष के लिये दिया है कि परि तथा नामवर्ष न होता सो यो दिव्य आदि की सींत जाहुदान, प्रयास्त, निमी जन, उस्मी जा, स्टान-पटन आदि न होता। स्था परि, स्थानर नामवर्ष न होता नो जीव न हत्या।

में सम् छन्ण तम, स्थापन ग्रहाती स्पूर्णाती आतासार गो गये जात पाने हैं। दोतागर परमासमें भी इस सरको अन्य मही है। पता नहीं, दीकासारने क्वीस इसे जिया है या सम्बद्धी पता है। अस्तु,

प्रणानि समार विनेति पराता वार्तनात नामा अधिनार आता है। मर्चनन साली नरपद्धिति, उदीरात द्या दिं। और सन् द्याद्धिति सन्द्रद्य के पत्र साल माना है। इसमें पत्रे मूठ साल माना है। इस माना है। इस माना है। इस माना है। इस माना है। या समार है आपन साला है। इस माना है। या समार है आपन साला है। इस माना है। या समार है जो भाषा साला है उसता मही ही कि नहीं है।

उत्तरे वाद 'भीव मगाम' माता है। उपती भी गामाग इममें है उनमें अनेर गायामें ऐसी है भी पूल प्रमुख्त अन्तरी भीन मगाममें मही है और बहुननी गातामें छात भी दी गई है। प्राम्मद्रात प्रित्य प्रमाने हुए जीवन्यमान नामार प्ररूपके निर्म्थनों हमने जिसा था। ति भीम प्रमानाओं राज्यन मगाप्त है। जानेरे बाद पून दिया प्रमुख्त गयन किया गता है जो अमबद गा लगना है। उसमें वे यद गायाण नहीं है और भीम प्रमाणाओं रिष्यमकी मगाप्तिके माब ही प्रारूपको गगाप्त कर दिया गया है। यह नो हुई मूल प्रकरणके सम्बन्धको बात।

टी तारे नाम पर केवल दो स्थानीपर टी ता की गई है। एक तो प्रारम्भमें गुणस्थानके लक्षण वाली तीमरी गायाक नीने 'उदाणी लक्षिवहवत्तहम्मामो। लिएकर लिख विधान र कथन है। इस लिए विधानमें प्रत्येक गुणस्थानमें कौन ता भाव वयो होता है, उसका स्पष्ट और सुन्दर कथन है। दूसरी मार्गणाक मोक्षो वाली गाथाक नीने चौदह मार्गणाओं ती व्युत्पत्ति की कई है जो धवला भाग एकमे ली गई है। वस, इस प्रकरणमें टीकाक नामपर इनता ही है।

आकुञ्चन-प्रमारण-निमीलनोन्मीलन-स्पन्दनादि त्रसन । तद्हीन्द्रियादीना न स्यात् । अत त्रसनिर्वर्तक त्रसनाम । यदि स्थावर नामकर्मे न स्यात् नावतिष्ठिति जीव स्पन्दनाभावात् । अत स्थावर निर्वर्तक स्थावरनाम ।

इसके वाद शतक है। मूल शतककी प्रत्येक गाथाका व्याख्यान टीकाकारने किया है किन्तु पञ्चसग्रह गत भाष्य गाथाएँ केवल तीस पैतीसके लगभग ली गई है शेषको छोड दिया है। अन्तमे लिखा है—'सदगपिजया समत्ता'। अर्थात् शतककी पिजका समाप्त हुई।

शतकमें गत्यादि मार्गणाओमें बन्ध स्वामित्वका कथन कर लेनेकी सूचना एक गाथाके द्वारा दी गई है। उसकी टीकामें टीकाकारने मार्गणाओमें कर्म-प्रकृतियोंके बन्धादिका कथन विस्तारसे किया है। उसके अन्तमें तीन गाथाएँ इस प्रकार है—

> जह जिणवरेहिं कहिय गणहरदेवेहिं गथिय सम्म । आयरियकमेण पुणो जह गगणइपवाहुन्व ॥१२॥ तह पउमणदि मुणिणा रह्यं भवियाण वोहणद्वाए । ओघेणादेसेण य पयडीण वधसामित्त ॥१३॥ छउमित्थया य रह्अ ज इत्थ हिवन्ज पवयणविरुद्ध । त पवयणाइ कुसला सोहतु मुणी पयत्तेण ॥१४॥

इसमें कहा है कि जैसा जिनवरने कहा और गणधर देवोने सकलित किया फिर जैसा गगानदीके प्रवाहकी तरह आचार्य परम्परासे आया, वैसा ही ओघ और आदेशकी अपेक्षासे प्रकृतियोके वन्धस्वामित्वको भव्यजीवोको वोघ करानेके लिये पद्मनिन्द मुनिने रचा । इस छद्मस्थके रचे हुएमें जो वात आगमविरुद्ध हो उसे प्रवचनमें कुशल मुनि प्रयत्न पूर्वक शुद्ध करें।

यह पद्मनिन्द मुनि इस टीकाके रचियता है अथवा टीकाकारने जहाँसे वन्ध-स्वामित्वको लिया है उसके रचियता है, यह विना प्रमाणोके प्रकाशमें निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सकता।

पद्मनन्दी नामके अनेक आचार्य हुए है। जम्बूद्वीप प्रज्ञप्तिके कर्ताका नाम भी पद्मनन्दी था रज० प्रज्ञ० की प्रशस्तिमें उन्हें सिद्धान्त पारगामी भी लिखा है। तथा उसकी अन्तिम गाथा उक्त उद्धृत अन्तिम गाथासे बहुत अधिक मिलती है, जो इस प्रकार है—

छउमत्थेण विरइय ज कि पि हवेज्ज पवयणविरुद्ध । सोधतु सुगीदत्था तं पवयणवच्छलत्ताए ।।१७०।।

तथा उसमें भी ग्रन्थकारका निर्देश 'मुणिपउमणिदणा' करके है। अत संभव है उन्होने वन्धस्वामित्वका कथन किसी ग्रन्थमें किया हो और उसीसे टीकाकारने उसे लिया है। ज॰ प्र॰ की रचना विक्रमकी ग्यारहवी शताब्दीके उत्तरार्धमें

हुई है। अत उसके वाद ही यह टीका रची गई है यह निश्चित समझना चाहिये, क्योंकि जीवकाण्ड और त्रिलोकसारसे भी उसमे गाथाएँ उद्धृत है। अस्तू,

गतकके पश्चात् सित्तरीकी टीका है। इसमें टीकाकारने मूल सित्तरी तो प्राय पूर्ण ले ली है किन्तु भाष्य गाथाएँ केवल ३० के लगभग ही ली है। टीका में शतककी टीकाका कई जगह उल्लेख किया गया है।

अन्तमें लिखा है—'एव सत्तरि चूलिया समत्ता'। टीकामे 'पञ्चसग्रह' नामका निर्देश दृष्टिगोचर नही होता।

#### सिद्धान्तसार

माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला वम्बर्डसे प्रकाशित सिद्धान्तसारादिसग्रह नामक २१वें पुष्पके प्रारम्भमें सिद्धान्तसार नामक प्रकरण ज्ञानभूपणके भाष्यके साथ प्रकाशित हुआ है। इसमें ७९ प्राकृत गाथाएँ है। उनके द्वारा ग्रन्थकारने चौदह मार्गणाओं में जीवसमासोका, गुणस्थानोका, योगोका और उपयोगोका तथा चौदह जीव-समासोमें योगोका और उपयोगोका, व चौदह गुणस्थानोमें योगोका और उपयोगोका, फिर चौदह मार्गणाओं चौदह जीवसमासोमें और चौदह गुणस्थानोमें वन्धके ५७ प्रत्ययोका कथन किया है।

इस तरहसे ग्रन्थकारने थोडी-सी गाथाओके द्वारा काफी सैद्धान्तिक वातोका कथन किया है।

#### ग्रन्थकार

सिद्धान्तासारादिसग्रहके प्रारम्भमें ग्रन्थकर्ताका परिचय देते हुए श्री नाथूराम जी प्रेमीने लिखा है—'इस सग्रहके प्रथम ग्रन्थ 'सिद्धान्तसार'के मूलकर्ता जिन-नामके आचार्य है जैसा कि उक्त ग्रन्थकी ७८वी गाथासे और उसकी टीकासे भी मालूम होता है। प्रारम्भमें 'जिनेन्द्राचार्य' नाम सशोधककी भूलसे मुद्रित हो गया है।' सम्पादक और सशोधक प० पन्नालालजी सोनीने भी उक्त गाथाके पाद-टिप्पणीमें लिखा है—'प्रारम्भे हि जिनेन्द्राचार्य' इति विस्मृत्य लिखितोऽस्माभि-रन्यमूलपुस्तक विलोक्य' अर्थात् अन्य मूल पुस्तकको देखकर ग्रन्थके प्रारम्भमे हमने भूलसे 'जिनेन्द्राचार्य लिख दिया है। हमारे सामने भी आराके जैनसिद्धान्त भवनकी हस्तलिखत प्रतिके अन्तमे ग्रन्थकारका नाम जिनेन्द्राचार्य ही लिखा है।

गाथा ७८में 'जिनइदेण पउत्त' पाठ है। 'जिनइद' का संस्कृत रूप जिनेन्द्र होता है जिनचंद्र नही होता। किन्तु भाष्यकार ज्ञानभूपणने 'जिणइदेण जिनचन्द्र-नाम्ना, सिद्धान्तग्रन्थ वेदिना' लिखा है। इससे सिद्धान्तसारके कर्ताका नाम जिनचद्र मान लिया गया है। किन्तु जिनेन्द्राचार्य नामके किसी ग्रन्थकारका पता अन्यत्रसे नही चलता जबिक जिनचद्र नामके सिद्धान्त वेता अनेक विद्वान् हो गये हैं। उनमेंसे एक धर्मसंग्रह श्रावकाचारके कर्ता मेधावीके गृरु और पाण्डव पुराणके कर्ता शुभचन्द्रके शिष्य थे। तिलोय पण्णतिकी दान प्रशस्तिमें मेधावीने अपनी गुरुपरम्पराका परिचय देते हुए सरस्वती गच्छके प्रभाचन्द्र-पद्मनिन्द-शुभचन्द्रके शिष्य जिनचन्द्रका उल्लेख किया है जो सँद्धान्तिको की सीमा थे। उक्त प्रशस्ति वि०स० १५१९ में लिखी गई है और उस समय जिनचन्द्र वर्तमानं थे। परन्तु प्रमीजीने उन्हे सिद्धान्तसारका कर्ता नही माना है, क्योकि सिद्धान्तसारकी एक कनडी टीका प्रभाचन्द्रकृत है। और प्रभाचन्द्रका समय कर्नाटक कवि चरिते (द्वि०भा०)में तेरहवी शताब्दी अनुमान किया है।

दूसरे जिनचन्द्र तत्त्वार्थसूत्रकी सुखवोधिका टीकाके कर्ता भास्करनन्दिके गुरु थे। इनका ठीक समय मालूम नही है। प० शान्तिराज शास्त्रीने वि०स० १३५३ के लगभग अनुमान किया है। इन्हें भी भास्करनन्दिने महासँद्धान्त कहा है। यदि उक्त अनुमानित समय ठीक हो तो ये भी सिद्धान्तसारके कर्ता नहीं हो सकते। इस तरहसे सिद्धान्तसारके कर्ताका नाम तथा समय दोनो ही विवाद- प्रस्त है।

किन्तु ग्रन्थके अन्तरग परीक्षणसे यह स्पष्ट है कि गोम्मटसारको पढकर ग्रन्थकारने उसकी रचना की है। उसका प्रारम्भ ही जीवकाण्डके अन्तकी दो गाथाओंको छेकर हुआ है वे दोनो गाथाएँ इस प्रकार है—

सिद्धाण सिद्ध गई केवलणाण व दंसण खियय । सम्मतमणाहार उवजोगाणक्कमपडत्ती ॥७३२॥ गुण जीव ठाण रहिया सण्णापज्जत्तिपाण परिहीणा । सेसणवमग्गणूणा सिद्धा सुद्धा सदा होति ॥७३३॥

और सिद्धान्तसारके प्रारम्भकी दो गाथाएँ इस प्रकार है—
जीवगुणठाणसण्णा पञ्जित्तिपाण मग्गणाणवूणे ।
सिद्धतसारिमणमो भणामि सिद्धे णमसिता ॥१॥
सिद्धाण सिद्धगई दसण णाण च केवल खइय ।
सम्मत्तमणाहारे सेसा ससारिए जीवे ॥२॥

अत ग्यारहवी शताब्दीके पश्चात् ही सिद्धान्तसार रचा गया है। और चूँकि

१ देखो—'जिनचन्द्र, ज्ञानभूपण और शुभचन्द्र' शीर्पक निवन्ध, जै०सा०इ०,
 पृ० ३७८।

सिद्धान्तमारकी कन टी टीकाके कर्ता प्रभावन्द्रका गमय तेरहवी शतान्दी अनुमान किया गया है, अत' बारहवी शताब्दीके लगभग मिद्धान्तमार रचा गया होना चाहिये।

### सकलकीतिका कर्मविपाक

सालकीति विरचित कर्मविषाक गम्यूत भाषामे रचित एक गुन्दर गरल प्रत्य है। इसमे प्रकृतिबन्ध, रियितबन्ध, अनुभागतन्य और प्रदेशबन्धका नाधारण कथन है। अधिकतर कथन गर्यमे है। प्रत्येक प्रकरणके प्रारम्भमे ख्लोक है जो नगस्कारात्मक है। प्रकृतिबन्धमे कर्मोकी उत्तर प्रकृतियोके लक्षण विस्तार- से कहकर मिथ्यार्श्व गुणस्थानोमे प्रकृतियोके बन्ध और अबन्धका कथन वर्षे स्पष्ट रूपमे किया है, केवल गर्या न बतलाकर प्रकृतियोके नाम गिनाये है। फिर स्थितिबन्धका कथन है। उगमे प्रत्येक प्रकृतिकी उत्तर्ष्ट और जधन्य स्थिति विस्तारने बतलाई है। फिर अनुभाग बन्धका कथन है। और फिर प्रदेशबन्धका कथन है। उनमें पत्येक कर्मको वन्यके कारणीका उथन तन्यार्यसूत्र तथा उगकी टीकाओके आधारने किया है। अन्तमें गुणस्थानोमें प्रकृतियोक ध्यक कथन कथन है।

उम ग्रन्थमें तो सकल गितिने अपना कोई परिनाय नहीं दिया। किन्तु अन्य ग्रन्थकारोने इनका स्मरण बढ़े आदरके माथ किया है। उमका कारण यह है कि यह मूल्याघ, बलात्कारगण और मरस्वती गच्छकी ईडरकी गद्दीके भट्टारक थे। इनकी शिष्य परम्परामें अनेक विदान भट्टारक ग्रन्थकार हुए है और उन्होंने अपने पूर्वज सकलकीतिका स्मरण बढ़े आदरके साथ किया है।

कामराजकृत जयपुराणकी प्रशस्तिमें लिगा है कि सकलकीर्ति भट्टारकने गुजरात और वागड आदि देशोम जैनधर्मका उद्धार किया था। भ० सकलकीर्ति के शिष्य और लघुभाता व्र० जिनदासने भी अपने ग्रन्थोमें सकलकीर्तिका स्मरण वडे गौरवके साथ किया है। प० परमानन्दजीने लिखा है कि स० १४४४ में वह ईडरकी गद्दी पर बैठे थे और म० १४९९ के पूपमासमें उनकी मत्यु महसाना (गुजरात) में हुई थी। महसानामें उनका समाधि स्थान भी वना हुआ है। प०

१ 'आचार्य कुन्दकुन्दाख्यस्तस्मादनुक्रमादभूत् । स सकलकीर्ति योगीशो ज्ञानी भट्टारकेश्वर ॥२१॥ येनोद्धृतो गतो धर्मी गुर्जरे वाग्वरादिके । निर्ग्रन्थेन कवित्वादि गुणानेवार्हता पुरो ॥२२॥

<sup>—</sup> जै० प्र० स० भा १, पृ० ४०।

२ जै० स० १ भा०, प्रस्ता, ४० १०-११।

परमानन्दजीने यह भी लिखा है। कि सकलकी तिके द्वारा प्रतिष्ठित मूर्तियोके कितने ही अभिलेख स० १४८० से १४९२ तकके मेरी नोटबुकमें दर्ज है। अत यह निश्चित है कि वे विक्रमकी १५वी शतीके उतरार्द्धके विद्वान है। उनके द्वारा रचित कुछ ग्रन्थोके नाम इस प्रकार है—

सिद्धान्तसार दीपक, धन्यकुमार चरित्र, कर्म विपाक, सद्भापितावली, धर्म प्रश्नोत्तर श्रावकाचार, मूलाचार प्रदीप, सुकुमालचरित्र, जम्बूस्वामिचरित्र, श्रीपाल चरित्र, वृपभचरित्र, सुदर्शनचरित्र, वर्धमान पुराण, पार्व्वनाथपुराण, मल्लिनाथ पुराण, सारचतुर्विशतिका, यशोधरचरित्र पुराणसार आदि । सिद्धान्तसार भाष्य

आचार्य जिनेन्द्र या जिनचन्द्र रिचत सिद्धान्तसार पर एक सस्कृत व्याख्या है जो सिद्धान्तसारके साथ माणिकचन्द्र जैन ग्रन्थमाला वम्बईसे प्रकाशित हो चुकी है। व्याख्या साघारण होते हुए भी मूल ग्रन्थको समझनेके लिये उपयुक्त है और उससे प्रतीत होता है कि टीकाकार प्रकृत विषयका अच्छा अम्यासी है।

यद्यपि भाष्यकारने सिद्धान्तसारके भाष्यमें अपना कोई स्पष्ट परिचय नहीं दिया है, ग्रन्थके अन्तमें कोई प्रशस्ति भी नहीं दी है, तथापि मगलाचरणके रिंकोकमें सिद्धान्तसार भाष्यके दो विशेषण दिये है—'लक्ष्मी वीरेन्दुसेवित' और 'श्लान सुभूपणम्'। इन विशेषणोंके द्वारा लक्ष्मीचन्द, वीरचन्द और ज्ञानभूषण ये तीन नाम प्रकट होते हैं। अत प्रेमीजीने ज्ञानभूपणको भाष्यका कर्ता वतलाया है। सुमितकीर्ति भट्टारकने प्राकृत पचसग्रहकी अपनी वृत्तिके अन्तमें जो प्रशस्ति दी है। उसमें उन्होंने ज्ञानभूपणकी गुरु परम्परा इस प्रकार दी है—मूलसघमें उत्पन्न हुए निद्सघमें वलात्कार गण और सरस्वती गच्छमें आचार्य कुन्दकुन्द

१ 'श्रीमूलसंघेऽजिन निन्दसघो वरो वलात्कारगणप्रसिद्ध ।
श्रीकुन्दकुन्दो वरसूरिवर्यो बभी बुघो भारितगच्छ सारे ॥१॥
तदन्वये देवमुनीन्द्रवद्य श्री पद्मनन्दी जिनधर्मनन्दी ।
ततो हि जातो दिविजेन्द्रकीर्तिर्विधा (दि) नन्दी वर धर्ममूर्ति ॥२॥
तदीयपट्टे नृपमाननीयो मल्ल्यादिभूषो मुनिवदनीय ।
ततो हि जातो वरधर्मधर्ता लक्ष्मादिचन्द्रो बहुशिष्यकर्ता ॥३॥
पचाचाररतो नित्य सूरिसद्गुणधारक ।
लक्ष्मीचन्द्र गुरुस्वामी भट्टारकिशरोमणि ॥४॥
दुर्वारदुर्वीदिकपर्वताना वज्रायमानो वरवीरचन्द्र ।
तदन्वये सूरिवरप्रधानो ज्ञानादिभूषो गणिगच्छराज ॥५॥

<sup>—-</sup>प्रा० पच ०, प्रशस्ति ।

हुए । उनके वक्षमें पद्मनन्त्री हुए । उनके पट्ट पर विविजेन्द्रकीर्ति विद्यानन्दि हुए, उनके पट्ट पर राज मान्य मित्रक्रिएण हुए । फिर क्रमने लक्ष्मीचन्द, वीरचन्द और ज्ञानभूषण हुए । इन्ही ज्ञानभूषणानी प्रेरणार्य सुमितिकर्तिने प्राकृत पच-सम्रहकी वृद्धि वना ई और ज्ञानभूषणने उसका सर्वायन किया ।

कर्मप्रकृतिको टीका ज्ञानभूषण और मुमतिकीति दोनोने बनाई है। उसमें भी मल्लिभूषणके पूर्वज विद्यानिन्द में उक्त गुरु परम्परा दी है।

अत सुमितकीतिके गुर ज्ञानभूषण ही उपत भाष्य रे रचियता प्रतीत होते हैं। किन्तु श्रीनाथूरामजी प्रेमीने लिया है कि कारजा में जो निद्धान्तमार भाष्यकी प्रति है उसमें मालूम होता है कि उसके कर्ना ज्ञानभूषण नहीं है, मुमितकीर्ति है। और उसका मजोधन सुमितकीर्तिके गुर ज्ञानभूषणने किया है। ऐसा होना सभव है प्योक्ति कर्मप्रकृतिको टीका भी ज्ञानभूषणने मुमितकीर्तिके गाय बनाई थीं और प्रा॰ पंचर्गग्रहको वृत्तिका उन्होंने मजोधन किया था। अत सिद्धान्तमार भाष्यकी रचना सुमितकीर्तिने और मजोधन ज्ञानभूषणने किया हो तो कोई विशेष बात नहीं है। किन्तु ऐसी स्थितिमें गिद्धान्तगार भाष्यमें सुमितकीर्तिका नाम कही दृष्टिगोचर न होना कुछ ज्ञान पैदा करता है वयोकि दोप दोनों टीकाओमें ज्ञानभूषणके साथ सुमितकीर्तिका भी नाम है। अस्तु,

# ज्ञानभूपणको दो गुरु परम्पराएँ

प्रा॰ पचसग्रहकी प्रयस्तिमे, ज्ञानभूषणकी गुरु परम्परा इस प्रकार दी है— पद्मनिन्द, दिविजेन्द्र (देवेन्द्र) कीर्त्ति, विद्यानिन्दि, मिल्लभूषण, लक्ष्मीचन्द्र, वीर-चन्द्र, ज्ञानभूषण । और ज्ञानभूषणके उत्तराधिकारी प्रभाचन्द्र थे। कर्मप्रकृति

टीका सिद्धान्तसारस्य सता सद्ज्ञानसिद्धये।
ज्ञामभूप इमा पक्रे मूलसंघिवदावर ॥
सिद्धान्तसार भाष्य च शोधित ज्ञान भूपण ।
रचित हि सुमत्यादि ॥—जै० सा० इ०, पृ० ३७९।

१ 'विद्यानिन्द-सुमल्ल्यादिभूप-ल्रथ्मीन्दु-सद्गुरून् । वीरेन्दु, ज्ञानभूपंहि वन्दे सुमितकीर्तियुक् ॥२॥'---कर्मप्र० टी० ।

२ 'इति श्रीसिद्धान्तसारभाष्य श्रीरत्नत्रयज्ञापनार्थं सुमतीन्दुना लिखितम्। सूरिवर श्रीरमरकीर्तिसमुपदेशात् श्रीमूलसंघवलात्कारगणाग्रणी श्रीमद्भ- ट्टारक श्रीलक्ष्मीचन्द्रस्तत्पट्टपयोधिचचच्चन्द्रभट्टारक श्रीवीरचन्द्रस्तत्पट्टालंकार भट्टारक श्रीज्ञानभूपण श्री सिद्धान्तसार भाष्यं वल्लभजनवल्लभ मुमुक्षु श्री सुमतिकीर्ति विरचित शोधितवान्।

टीकाके प्रारम्भमें भी यही गुरुपरम्परा दी है। उसमें पदानिन्द और देवेन्द्रकीर्ति- का नाम नही है।

किन्तु भट्टारक सकलभूपणने अपनी उपदेश रत्नमालाकी प्रशस्तिमें, ब्रह्म कामराजने जयपुराणकी प्रशस्तिमें और भट्टारक शुभचन्द्रने अपनी प्रशस्तिमें जो गुरुपरम्परा दी है वह है—पद्मनिन्दि, सकलकीर्ति, भुवनकीर्ति और ज्ञानभूपण । ज्ञानभूपणके उत्तराधिकारी थे विजयकीर्ति, उनके शुभचन्द्र और शुभचन्द्रके सुमितिकीर्ति।

श्रीयुत्त नाथूराजी प्रेमीने इन दोनो परम्पराओके ज्ञानभूपणको एक ही व्यक्ति माना है। किन्तु गुरुपरम्परा तथा कालक्रमको देखते हुए ये दोनो ज्ञानभूषण दो व्यक्ति प्रतीत होते है।

प्रथम गुरुपरम्पराके अनुसार ज्ञानभूषणके गुरु लक्ष्मीचन्द और वीरचन्द्र थे इसीसे सिद्धान्तसार भाष्यके मगलाचरणमे भी 'लक्ष्मीवीरेन्दुसेवित'के द्वारा उनका स्मरण ज्ञानभूषणने किया है। किन्तु दूसरी परम्पराके अनुसार ज्ञानभूषण के पूर्व गुरु भुवनकीर्ति थे।

तथा प्रथम गुरु परम्पराके अनुसार पद्मनन्दी और ज्ञानभूषणके मध्यमे पाँच व्यक्ति है किन्तु दूसरी परम्पराके अनुसार केवल दो ही व्यक्ति है। अत ये दोनो ज्ञानभूपण एक व्यक्ति नही हो सकते। उन दोनोको एक व्यक्ति मान ,लेनेसे समय सम्बन्धी कठिनाई उपस्थित होती है। जिसका खुलासा इस प्रकार है—

#### समय विचार

ज्ञानभूषणकृत तत्त्वज्ञानतरिगणीमें उसका रचनाकाल वि०स० १५६० दिया है। प्रेमी जीने लिखा है कि—'जैन धातु प्रतिमा लेखसग्रहमें प्रकाशित वीसनगर (गुजरात) के शान्तिनाथके श्वेताम्बर मन्दिरकी एक दिगम्बर प्रतिमाके लेखसे और पैथापुरके श्वेताम्बर मन्दिरकी दि० प्रतिमाके लेखसे मालूम होता है कि वि सं १५५७ और १५६१में ज्ञानभूषण भट्टारक पद पर नहीं थे, किन्तु उनके शिष्य विजयकीर्ति थे और वे १५५७के पहलें इस पदको छोड चुके थे। 'इसलिये तत्त्वज्ञान तरिगणीकी रचना उन्होंने उस समय की है जब भट्टारक पदपर विजय-कीर्ति थे।'

पूर्वोक्त जैनघातु प्रतिमा लेखसग्रह नामक ग्रन्थमें विक्रम सवत् १५३४, १५३५ और १५३६के तीन प्रतिमा लेख और भी है जिनसे मालूम होता है कि उक्त सवतोमें ज्ञानभूषण भट्टारक पद पर थे। भट्टारक पद छोडनेके वाद भी वह बहुत समय तक जीवित रहे।

जनत प्रतिमा लेखोंसे यह स्पाट है कि ज्ञानभूषण १५३४में भट्टारक पद पर थे। किन्तु वे कब जम पद पर बैठे यह ज्ञात नहीं है। सकलकीति भट्टारक विषयमें प० परमानन्द जीने लिखा है कि वे स १४४४में गद्दी पर आसीन हुए थे और सवत् १४९९ के पूप माममें जनकी मृत्यु महमाना (गुजरात) में हुई थी। इनके शिष्य तथा किन्छ भ्राता स जिनदायने कई सथ रने हैं। १५२० स० में इन्होंने गुजराती भाषामें हिन्बन राजकी रचना की है। उनके स्थोकी प्रवस्तिमें सकलकीति और जनके निष्य भ्रवन कितका नाम है ज्ञानभूषण का नहीं है। अत ज्ञानभूषण १५२० के पश्चात् और १५३४ से पहले गद्दी पर बैठे थे।

श्रीयुत प्रेमीजीने जिम जैनघातु प्रतिमा लेख संग्रहका उत्लेख किया है उसमें निन्दसघ बलात्कारगण गरस्वती गच्छके उवत आचार्योके अनेक प्रतिमा लेख सगहीत है जिनसे उनके ममय पर अच्छा प्रकाश पटता है। उन प्रतिमालेखोंके अनुसार जिस सम्वत्मे जो आचार्य भट्टारक पद पर प्रतिष्ठित थे उनकी तालिका इस प्रकार है—

```
१४८८ भ० पद्मनन्दिदेव
लेख न० ५३५—स०
      ६—म० १४९२ भ० सकलकीर्ति
 ,, न०
 ,, न० ६७३—ग०
                १५०९ भ० भुवनकीति
      ७४८---म०
                १५१३
 29
      ७५१--स० १५१५
        ६६-सं० १५१६
 11
       ४४--स० १५२३
       ४३--स० १५२६ भ० ज्ञानभूपण
      ८६७--सं० १५३४
 ,,
       ६७४--स० १५३५
 11
      ५०९—स० ;५३०
 ,,
                १५५७ विजयकीति
      ५०३—स०
 "
      ४९७-सं० १५५९
 .,
      ६९३—स० १५६१
 11
       ६७७-स० १६११ शुभचन्द्र
       ६८--र्स० १६३२ सुमितकीर्तिके शिष्य गुणकीर्ति
                      गुणकीर्तिके शिष्य वादिभूपण
     १३९०—स० १६५१
      १४५१--सं० १६६० भ० वादिभूपण
```

अत उक्त प्रतिमा लेखोसे यह स्पष्ट है कि भ० ज्ञानभूपण स० १५२६ से

१५३६ तक तो अवश्य ही भट्टारक पद पर विराजमान थे। और वे स० १५२३ के पश्चात् और १५२६ से पहले किसी समय भट्टारक पद पर प्रतिष्ठित किये गये थे। तथा स० १५५७ में उनके शिष्य विजयकीर्ति उस पद पर थे। सूरतके मिन्दरकी एक जिनविम्व पर स० १५४४ का लेख है। लेखसे प्रकट है कि वह मूर्ति भुवनकीर्तिके शिष्य ज्ञानभूषणके उपदेशसे प्रतिष्ठितकी गई थी। अत स० १५४४ तक ज्ञानभूषण भट्टारक पद पर थे।

उधर सुमितिकीर्तिने अपनी पचसग्रह वृत्तिके अन्तमे उसका रचना काल स० १६२० दिया है। यह वृत्ति भ० ज्ञानभूपणकी प्रेरणासे रची गई थी और उन्होंने उसका सशोधन भी किया था। अत यह स्पष्ट है कि वि० स० १६२० में ज्ञान भूपण जीवित थे। उधर ज्ञानभूपण वि० स० १५२६में भट्टारक पद पर प्रतिष्ठित थे और वि० स० १५२३ के पश्चात् वे गद्दी पर बैठे थे। यदि यही मान लिया जाये कि वे स० १५२५ में गद्दी पर बैठे थे और उस समय उनकी उम्र १५ वर्ष भी मानी जाये तो पञ्चसग्रहवृत्तिकी रचनाके समय उनकी उम्र ११० वर्ष ठहरती है। एक तो इतनी छोटी अवस्थामें भट्टारक पद पर प्रतिष्ठित होना और फिर इतनी लम्बी उम्रका होना चित्तको लगता नही।

फिर यदि ज्ञानभूपणकी दूसरी गुरु परम्परा सामने न होती तो उक्त दोनो वातोको भी अगीकार किया जा सकता था। किन्तु दूसरी परम्परा न केवल ग्रन्थ प्रशस्तियोमें किन्तु मूर्तिलेखोमें भी अकित मिलती है। बुद्धिसागर सूरिके जैनधातु प्रतिमालेख सग्रहमें ही दोनो परम्पराओके मूर्तिलेख मिलते है जो इस प्रकार है।

न० ६७४—स० १५३५ वर्षे पोप व० १३ श्रीमूलसघे सरस्वतीगच्छे भ० श्री सकलकीर्ति तत्पट्टे भ० श्री भुवनकीर्ति तत्पट्टे भ० श्री ज्ञानभूषण गुरूप-देशात् ।'

न० ७५७—'स० १६३० वर्षे चैत विद ५ श्री मूलसघे श्री सरस्वती गच्छे श्री वलात्कार गणे श्री कुन्दकुन्दाचार्यान्वये भ० श्री वीरचन्द भ० श्री ज्ञानभूषण भ० श्री प्रभाचन्द्रोपदेशेन । इस तरह पहले वाले ज्ञानभूपणके गुरुका नाम भुवन-कीर्ति था और दूसरे ज्ञानभूषणके गुरुका नाम वीरचन्द था।

श्री कामता प्रसादजीके द्वारा सम्पादित प्राचीन जैनलेख सग्रह (१ भाग) में अलीगजके जैनमन्दिरकी एक मूर्तिके तलमें भी दूसरे ज्ञानभूषणसे सम्बद्ध एकलेख अकित है। किन्तु उसमें सम्बत् नहीं है। यह मूर्ति वीरचन्द्रके शिष्य ज्ञानभूषणके उपदेशसे प्रतिष्ठित हुई थी। शिलालेख इस प्रकार है—

१ 'स० १५४४ वर्षे वैशाख सुदी ३ सोमे श्रीमूलसघे भ० श्री भुवनकीतिस्त-त्पट्टे भ० श्रीज्ञानभूपण गुरुपदेशात् । — दान० माणि० पृ० ४५ ।

२६—'श्रीमूलसघे भ० लक्ष्मीचन्द्र तत्पट्टे भ० वीरचन्द तत्पट्टे भ० ज्ञान-भूपणोपदेशात् ।'

यही जानभूपण सिद्धान्तसार भाष्यके रचियता है।

जनत दोनो गुरुपरम्परायें पद्मनन्दीसे प्रारम्भ होती है। जिसमे प्रकट होता है कि पद्मनन्दीके दो शिष्य थे सकलकीर्ति और देवेन्द्रकीर्ति। प० परमानन्दजी ने लिखा है कि पद्म नन्दीके शिष्योमे मतभेद हो जाने के कारण गुजरातकी गद्दीकी दो परम्परायें चालू हो गई थी। एक भट्टारक सकलकीर्तिकी और दूसरी देवेन्द्रकीर्ति की। सकलकीर्तिसे ईडरकी गद्दीकी परम्परा चली और देवेन्द्रकीर्तिमे सूरतकी गद्दीकी परम्परा चली।

देवेन्द्रकीर्तिके उत्तराधिकारी भट्टा० विद्यानिन्द थे। इनके मूर्ति लेख वि० स० १४९९ से वि० स० १५२३ तकके पाये जाते है। विद्यानिन्दके उत्तरा-धिकारी मिल्लभूपण थे। सूरत आदिके मूर्तिलेखोंमे जाना जाता है कि मिल्ल-भूपण वि० स० १५४४ में भट्टारक पद पर आसीन थे।

सूरत जैनमन्दिरके दो प्रतिमालेखो पर वि० स० १५४४ वैसाय सुदी तीज अकित है। किन्तु एक शिलालेखमें भुवनकीर्तिके जिज्य ज्ञानभूपणका नाम है और दूसरेमें भट्टारक विद्यानन्दिके भिज्य भट्टारक मल्लीभूपणका नाम है। अर्थात् जिस समय ईंडरकी गद्दीके भट्टारक पद पर ज्ञानभूपण थे तब सुरतकी गद्दी पर भ० मिल्लभूपण विराजमान थे। मिल्लभूपणके पश्चात् लक्ष्मीचन्द और लक्ष्मीचन्द और तब ज्ञानभूपण सूरतकी गद्दी पर बैठे। मिल्लभूपणके समकालीन ज्ञानभूपण वीस पच्चीस वर्ष तक ईंडरकी भट्टारकी करनेके वाद मिल्लभूपणके दो उत्तराधिकारियोके पश्चात् पुन सूरतके भट्टारक पद पर प्रति- ज्वित हुए हो ऐसा तो सभव प्रतीत नही होता। अत ईंडरके भट्टारक ज्ञानभूपणसे सूरतके भट्टारक ज्ञानभूपण जुदे ही होने चाहिये। अत सूरतवाले ज्ञानभूपण ही सिद्धान्तसार भाष्य और कर्मप्रकृति टीकाके कर्ती है।

वे कव सूरतकी गद्दी पर वैठे यह ज्ञात नही हो सका। अन्य मूर्तिलेखोके प्रकाशमें आने पर ही उस पर प्रकाश पडनेकी पूर्ण आशा है। किन्तु इतना

१ जै० प्र० स०, भा० १, पृ० १९।

२ 'स० १५४४ वर्षे वैसाख सुदी ३ सोमे श्रीमूलसघे भ० श्री भुवनकीर्ति-स्तत्पट्टो भ० श्री ज्ञानभूपणगुरू पदेशात्'।—दान० माणि० पृ० ४५।

३ स०१५४४ वर्षे वैसाख सुदी २ सोमे । श्रीमूलसंघे । सरस्वतीगच्छे वला-त्कार गणे। भट्टारक श्री विद्यानन्दी देवा तत्पट्टे भट्टारक श्री मल्लीभूषण । —दा० मा०, प०४३।

निधित्त है कि कि पर विश्व में ६६० में ये मिल में और उस समय सूरताती गद्दी पर उसके जिए प्रभावत्य विश्व होता है। यह पात प्रांत समय कि समय

दन तानभूगणों उसरासितारों कामने श्रभास्य, असिन्य और महीनन्य में । धोर गमन्य जिर कि महीने महारक्ष में । धुम स्थित विरु १० १६१३ में पानिर तनुप्रेमासी शिरा पूर्ण की भी । उसकी प्रवस्ति में उस्तीने निया है कि मुम्तिर्वाक्ति प्राचित्रण उन्होंने पह पूक्ति की है । उसे प्रशस्तिम शूमनन्यने न्यानित्र और भीर क्यों काम गृह स्वाप्ता है । ये ल्यानित्र और पीर नव्य में ही है जो भूरत्या गही है भट्टारक तथा आजभूगण है गूर्य । ऐसा प्रतीत होना है हि उस समय मुम्तिरोनि माण्यम्यणों साथ प्राच्येम पढ़ी थे। नायप हमीने सम्लभूगण ने मुम्तिरोनित्रों अपना गुम्भाई करा है । सुभवन्त्र है बाद जिर्मी गहीपर मुम्तिरोनित देहे है । हम द्वित्र भी वह मुभवन्त्र है निष्य सकर-भूगण है गुम्भाई होते हैं ।

गुभवन्द्र ति० ग० १६२१ में भट्टारा पत्रामीन वे यह बात एक 'प्रतिमारेनमें प्राप्त होती है। तत्रा ति० ग० १६२६ में मुमितकोति बट्टारक पत्रपर
विराजमान वे। महत्रभूषणाती उपदेश रन्नमालाकी रचनाके समय वि० ग०
१६२७ में गुमितकोति गन्नश्रामीय थे। अत पचाप्रहर्म्तकी रचनाके पञ्चात् ही
यह भट्टारक पत्रपर विराजमान हुए वे ऐसा प्रतीत होता है व्योकि उसकी प्रशस्ति
में उन बातारा मकते तक नहीं है।

१ 'तथा नाधु सुभत्यादिकितिना कृतप्रार्यना । नार्योकृता नमर्वेन शुभचन्द्रेण मूरिणा ॥१॥'

भट्टारक पदायीमा मूलमधे विदायरा । रमाविरेन्दु-चिदूप-गुरवो हि गणे-जिन ॥१०॥'—र्जन्यन प्रन्यन भान १, पृत ४२-४३ ।

२ 'पट्टे तस्य प्रीणित प्राणिवर्ग शान्तो दात शीलशाली सुधीमान् । जीयात्सूरि श्री सुमत्यादिकोर्तिर्गच्छाधीश कन्नकान्ति कलावान् ॥२३१॥—जै०ग्र० प्र०गं० भा० १, पृ० २० ।

 <sup>&#</sup>x27;म० १६११ वर्षे माघ व ७ श्री मूलमघे निदमघे सरस्वतीगच्छे वलात्कार
 गणे श्री कुन्दकुन्दाचार्यान्वये भ० विजयकीतिस्तत्पट्टे भ० श्री शुभचन्द्र ।'
 जै०प्र० ले०स०, ले० न० ६७७ ।

४ 'स० १६२६ वर्षे फाल्गुण सुदी ३ णुक्रे श्री मूलसंघे भ० श्री सुमतिकीति उपदेशात् ईडरवास्तव्य'—प्रा० जै०ले० स०, पृ० २८।

सुमितकीर्तिके उत्तराधिकारी गुणकीर्ति थे। एक प्रतिमालेखसे प्रकट होता है कि वि० स० १६३२ में गुणकीर्ति पट्टपर थे।

सकलभूपणने सुमितकीर्तिकी वडी प्रशसा की है। लिखा है वह वडे शील-वान, बुद्धिमान्, जितेन्द्रिय और सयमी थे। उनसे सब प्रसन्न रहते थे। आदि। त्रिभगी टीका

पीछे त्रिभगीसार नामरो सगृहीत जिन छै त्रिभगियोका निर्देश किया है, उनमेंसे आश्रवत्रिभगी तथा वन्ध उदय और सत्त्व त्रिभगीकी टीकाकी कई प्रतियाँ धर्मपुरा दिल्लीके नये मन्दिरके शास्त्र भण्डारमें वर्तमान है। यह टीका एक ही ग्रन्थके रूपमें है और उसके अन्तमे लिखा है 'इति त्रिभंगीसार टीका समाप्ता।'

प्रारम्भकी आस्रव त्रिभगीके रचियता श्रुतमुनि है। किन्तु टीकाकारने उसे भी नेमिचन्द्र सिद्धान्तीकी कृति समझकर वन्धोदयसत्त्वत्रिभगीके साथ एक ग्रन्थके रूपमें सम्मिलित कर लिया जान पडता है, क्योकि आस्रवत्रिभगी टीकाके अन्तमें लिखा है—'इति मूलनेमिचन्द्रसिद्धान्तीकर्ता आस्रवत्रिभगी समाप्ता।'

किन्तु प्रथम गायाके 'वोच्छे ह' पद का अर्थ करते हुए लिखा है—'श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तिणा कथित अह सप्तपचाशदाश्रवा कथयाम (मि)।'

अर्थात् श्रीनेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीके द्वारा कथित सतावन आस्रवोंको मैं कहता हूँ। श्रोनेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीने कर्मकाण्डमें सत्तावन प्रत्ययोका कथन किया है और उसीके आधारसे श्रुतमुनिने आस्रवित्रभगीकी रचना की है। और इसलिये आस्रवित्रभगीके मूलकर्ता नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती है। किन्तु आगे कर्ताका निरूपण करते हुए लिखा है—'उत्तरोत्तरकर्ता गृह पूर्व क्रमागत सकलिखान्तचक्रवर्ती अखडित रत्नत्रयाभरणभूषित मूलोत्तराराद (?) सकल गुण सम्पूर्ण श्रोनेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तिना भट्टारकेणासन्नभव्यसंदोहस्योप-कारार्थं श्रीमिज्जनागमात्युद्धारकरणायं च ग्रन्थरचनानिमित्त।'

टीकाकारकी भाषा बहुत स्विलत है इससे उनका ठीक आशय समझनेमें किठनाई होती है। आस्रवित्रभगीके कर्ता श्रुतमुनिने अन्तिम गाथामे अपना नाम दिया है और उसका अर्थ करते हुए टीकाकारने 'सुदमुणिणा-श्रुतमुनिना' ऐसा लिखा है तथापि उन्होने अन्यत्र कही श्रुतमुनिको उसको रचयिता नही लिखा।

टीकाके आरम्भ में एक क्लोक इस प्रकार है— या पूर्व श्रुतटीका कर्णाटभापया विहिता । लाटीया भाषया सा विरच्यते सोमदेवेन ॥४॥ अर्थात् पहले जो श्रुतमुनिने कर्णाट भाषामें टीका लिखी थी, उसे सोमदेव छाटीय भाषामें रचता है।

श्रुतमृनिने स्वरिचत आस्रवित्रभगी पर कन्नड भाषामें टीका भी वनाई थी। मूडविद्री के जैन मठमें इसकी प्रति वर्तमान है और उसका ग्रन्थ न० २०४ है। उसी टीकाको सोमदेवने लाटी भाषामें रचा है। किन्तु सस्कृत भाषाके लिये लाटीया भाषा शब्दका व्यवहार विचित्र ही है। लाटीया भाषाका मतलव लाट देशकी भाषा होता है। लाट गुजरातका प्राचीन नाम है। उसकी भाषाको लाटी भाषा कहना चाहिये। अस्तु,

आगे एक श्लोक इस प्रकार है—
प्रणिपत्य नेमिचन्द्र वृषभाद्यान् वीर पश्चिमान् जिनान् ।
सर्वान् वक्ष्ये सुभापयाऽह विशदा टीका त्रिभग्याया ।।६।।

इसमें सुभापाके द्वारा त्रिभगीकी टीका रचनेकी प्रतिज्ञा की गई है। सुभाषासे तो सस्कृत भापाका ग्रहण हो सकता है किन्तु लाटीया भापासे सस्कृतका ग्रहण नहीं हो सकता। शायद टीकाकारने जिस भ्रष्ट सस्कृत भाषामे अपनी टीका रची है उसे लाटी भाषा कहा हो। किन्तु उसके लिए भी यह प्रयोग विचित्र ही है।

देहलीके सेठके कूचेके जैन मन्दिरमें उक्त टीकाकी एक भाषा टीका भी है। उसे देखकर हमें लगा कि टीकाकारने उस भाषा टीकाके लिये तो लाटीया भाषा शब्दका प्रयोग नहीं किया। क्योंकि उस टीकामें किसी अन्य टीकाकारका नाम नहीं है और संस्कृत टीकाके अन्तमें जो प्रशस्ति है वह प्रशस्ति ज्योंकी त्यों है उसकी भाषा टीका नहीं की गई है। यदि कोई अन्य टीकाकार होता तो वह प्रशस्तिकी भी भाषा करता। खेद है कि उस प्रतिका प्रथमपत्र नहीं है यदि होता तो शायद इस विषय पर उससे विशेष प्रकाश पडता।

### रचयिता और समय

इस त्रिभगी टीकाके रत्रियताका नाम सोमदेव है। ग्रन्थ टीकाके आदिमें उन्होने क्लोकमें, जो पीछे उद्धृत किया गया है, अपना नाम दिया है। उससे पहले क्लोक<sup>2</sup> ३ में उन्होने गुणभद्र सूरिको नमस्कार किया है। किन्तु उससे यह स्पष्ट नहीं होता कि गुणभद्र सूरि उनके गुरु थे।

१ कन्नड० ता० ग्र० सू०, पृ० १०।

२ 'कर्म द्रुमोन्मूलनदिक्करीन्द्र सिद्धान्तपाथीनिधिदृष्टपार । षट्त्रिशदाचार्यगुणै प्रयुक्त नमाम्यह श्रीगुणभद्रसूरि ॥३॥'

# ४६२ जैनसाहित्यका इतिहास

ग्रन्थकी अन्तिम प्रशस्तिमें उन्होंने अपने वश वगैरहका कथन किया है। पिताका नाम आभदेव था और माताका नाम वैजेणी था। वह बघेरवाल वशके थे। उन्होंने मूल सघके श्री पूज्यपादके प्रसादसे आत्मशक्तिके अनुसार जिनोक्त शास्त्रोका ज्ञान प्राप्त किया था। यह ग्रहस्थ थे और जिन विम्व प्रतिष्ठाचार्य थे। इनका सस्कृत भाषा विषयक ज्ञान परिपक्व नही था इसीसे उन्होंने अपनी टीकामे आगम विरोधीके साथ ही साथ शब्द शास्त्रसे विरुद्ध कथनको भी शोधनेकी प्रार्थना मनीपियोसे की है।

प्रशस्तिका अन्तिम क्लोक आशाधरजी की शैलीके अनुकरणको लिये हुए है और उसमें उन्हीकी तरह 'शिवाशाधर ' पदका प्रयोग भी किया गया है। आशाधर जी भी बघेरबालवशी थे। शायद इसी जाति स्नेहवश उनके नामका इस प्रकार प्रयोग किया गया है।

सोमदेवने अपने स्थान और समयका कोई निर्देश नही किया। फिर भी यह निश्चित है कि वह विक्रमकी चौदहवी शताब्दीके पश्चात् हुए है क्योंकि जिस श्रुतमुनिकी आस्रव त्रिभगी पर उन्होंने टीका रची है उन्होंने अपना परमागम-सार वि० सं० १३९८में समाप्त किया था। अब विचारणीय यही है कि चौदहवी शताब्दीके पश्चात् वह कव हुए है ?

यथामरेन्द्रस्य पुलोमजा प्रिया नारायणस्याव्धिसुता वभूव । तथाभदेवस्य वैजेणिनाम्नी प्रिया सुधर्मा, सुगुणा सुशीला ।।२।। तयो सुत सद्गुणवान् सुवृत्त सोमोऽिमध कौमुदवृद्धिकारी । व्याघेरवालवृनिषे सुरत्नं जीयाच्चिर सर्वजनीनवृत्ति ।।३।। श्रीमज्जिनोक्तानि समजसानि शास्त्राणि लेभे स यथात्मशक्त्या । श्रीमूलसघाव्धिविवर्धनेन्दो श्रीपूज्यपादप्रभुसत्प्रसादात् ।।४।।

X

 ×
 शब्दशास्त्रविरोधंयत् यदागमविरोधि च ।
 न्यूनाधिकं च यत्प्रोक्त शोधित तन्मनीपिभि ।
 श्रीसद्माघ्रियुगे जिनस्य नितरा लीन शिवाशाधर ।
 सोम सद्गुणभाजन सिवनय सत्यात्रदाने रत ।
 सद्रत्नत्रययुक् सदा बुधमनाल्हादी चिर भूतले ।

नद्याद्येन विवेकिना विरचिता टीका सुवीधाभिधा ॥७॥

१ 'अमितगुणगण साघ्वाभदेवाव्घिसोम विजयनिवररत्न काममुद्योतकारी । गतकलिलकक सर्वदोष स्ववृत्त स जयित जिनविम्व स्थापनाचार्यचार्या (वर्ण ) ॥१॥

त्रिवर्णाचारके कर्ता भट्टारक सोमसेनने भी गुणभद्रसूरिका स्मरण किया है और उन्होने अपना त्रिवर्णाचार स० १६६७में तथा रामपुराण स० १६५६ में रचा है। इस परसे प० परमानन्दजीने सोमसेन और सोमदेवके ऐक्यकी सम्भावना पर त्रिभगीसार टीकाका समय विक्रमकी सतरहवी शताब्दीका उत्तरार्ध माना है।

किन्तु प्रथम तो दोनोके नामोंमें भेद है। दूसरे, जब सोमसेन भट्टारक है तब सोमदेव गृहस्थ प्रतिष्ठाचार्य है। तीसरे, नया मन्दिर देहलीके भण्डारकी त्रिभगी-टीकाकी प्रतिमें उसका लेखनकाल विक्रम सम्वत् १६१५ लिखा है। अत सोमसेन और सोमदेव एक व्यक्ति नहीं हो सकते। सोमदेव सोमसेनसे पहले हुए है।

अत उक्त उल्लेखोके आधार पर इतना ही कहा जा सकता है कि सोमदेव विक्रम सम्वत्की १५वी और १६वी शताब्दीमें किसी समय हुए है। गोम्मटसारकी टीकाएँ

कर्मकाण्डके अन्तमें एक गाथा इस प्रकार आती है—
गोम्मटसुत्तिल्लहणे गोम्मटरायेण जा कया देसी।
सो राओ चिरकाल णामेण य वीर मत्तडी।।९७२॥

इस गाथाकी जीवतत्त्वप्रदीपिका टीका तथा तदनुसारिणी सम्यग्ज्ञानचिन्द्रका भाषाटीका इस प्रकार है।

जी॰ प्र॰—गोम्मटसार सूत्रलेखने गोम्मटराजेन या देशी भाषा कृता स राजा नाम्ना वीरमार्तण्डश्चिरकाल जयत् ॥

स च०—गोम्मटसार ग्रन्थके सूत्र लिखने विषै गोम्मट राजाकरि जो देशी भाषा करी सो राजा नामकरि वीर मार्तण्ड चिरकालपर्यन्त जीतिवत प्रवृत्तौ ।

इस परसे यह धारणा वनी कि चामुण्डरायने गोम्मटसारकी रचनाके समय उसपर देशी भापामें अर्थात् कनडीमें कोई वृत्ति रची थी और चामुण्डरायके नाम पर उसका नाम वीर मार्तण्डी था।

जीवतत्त्व प्रदीपिकाके आरम्भिक मगलपद्यमें उसके रचयिताने कहा है कि मैं कर्णाट वृत्तिके आघारसे गोम्मटसारकी टीका करता हूँ। इस परसे उक्त घारणा को वल मिला और कतिपय विद्वान लेखकोंने यहा तक लिखा कि जीव० प्रदी-

१ 'नेमिचन्द्र जिन नत्वा सिद्ध श्रीज्ञानभूपण । वृत्ति गोम्मटसारस्य कुर्वे कर्णाट-वृत्तित ।।१।।'

र कर्मकाण्ड भूमिका पृ० ५ (रा० शा० माला स० १९२८ ई०), जीवकाण्ड भूमिका, द्रव्यसग्रह अग्रेजी, भूमिका, पृ० ४१, जीवकाण्ड अग्रेजी, भू० पृ० ७, और गोम्मटसार, मराठी टीकाकी भूमि०, पृ० १ आदि ।

पिकामें जिस कर्णाटक वृत्तिका उल्लेख है वह चामुण्डरायकी वह वृत्ति है जिसका उल्लेख गो॰ कर्मकाण्डकी अन्तिम गाथामें किया गया है।

डॉ॰ ए॰ एन॰ उपाघ्येने एक लेख 'गोम्मट शब्दके अर्थ विचार पर सामग्री' शीर्षकसे इ० हि० क्वा०, जि० १६मे प्रकाशित कराया था। उसका अनुवाद जै० सि० भास्करके भा८, कि० २ में प्रकाशित हुआ था। उसमें कर्मकाण्डकी उक्त अन्तिम गाथाके सम्बन्धमें अपने नोटमें डॉo उपाध्येने लिखा है—'इस गाथाकी रचना असन्तोपजनक है जीवतत्त्व प्रदीपिकाके अनुसार यह 'वीरमत्तडो' पढा जाता है। क्योकि वहाँ इसे 'राओ' का विशेषण कहा है। जीवतत्त्व प्रदीपिका' में 'जाकया देसी' का 'या देशी भाषा कृता' कर लिया गया है। प० टोडरमल्ल इत्यादि चामुण्डरायकी टीकाका इसे एक उल्लेख समझते है। नरसिंहाचार्यके अनु-सार, चामुण्डरायने ऐसी कोई रचना नही की । इसका अर्थ केवल इतना होता है कि इस ग्रन्थकी कोई हस्तिलिपि अभी तक प्रकाशमें नहीं आई है (?) । जीव० प्रदी०का प्रथम रलोक स्पष्ट रूपमें कहता है कि इसका आधार एक कन्नड टीका पर है। हमारे पास इस कथनके लिये कोई प्रमाण नहीं है कि यह चामुण्डरायकी कृति है। हमें मालूम है कि कन्नडमें गोम्मटसारकी टीका है जिसका नाम जीव-तत्त्व प्रदीपिका है जिसे केशववर्णीने सन् १३५९ में रचा था। वे अभय सिद्धान्त चक्रवर्तीके शिष्य थे और धर्मभूषणके आदेशानुसार यह टीका की थी। वीर मार्तण्डी, जैसा कि गाथामें मिलता है देशीका विशेपण है और यह वृत्तिका नाम है। चामुण्डरायकी उपाधि भी वीरमार्तण्ड थी, जो उन्होने तोलम्बाके युद्धमें अपनी वीरता प्रदर्शित करके प्राप्त की थी। और यह असगत प्रतीत नही होता कि उन्ह ने इसका नाम अपनी एक उपाधिके नाम पर रक्खा हो। यदि हमारे देशी शब्दका अर्थ सत्य है तो इसका अर्थ है कि कन्नड जो कि एक द्रविड भाषा है एक प्राकृतभाषाके लेखकके द्वारा देशी नामसे सम्बोधित की गई है।

उक्त उद्धरणसे स्पष्ट है कि डॉ० उपाध्ये भी इस वातसे सहमत है कि उक्त गाथाका वीरमार्तण्डी देशीका विशेषण है और वृत्तिका नाम है। अत उक्त गाथा-का जो अर्थ समझा गया वह एकदम गलत तो नही समझा गया। किन्तु चामुण्ड-रायकी इस प्रकारकी किसी कृतिका कोई उल्लेख अन्यत्र नही मिलता।

गोमट्टसार पर अव तक दो सस्कृत टीकाएँ प्रकाशमें आई है, उनमेंसे एकका नाम मन्द प्रवोधिका है और दूसरीका जीव तत्त्व प्रदीपिका। ये दोनो टीकाएँ गान्धी हरिभाई देवकरण जैन ग्रन्थमाला कलकत्तासे प्रकाशित गोमट्टसारके शास्त्राकार संस्करणमें प० टोडरमलजीकी हिन्दी टीका सम्यन्ज्ञान चिन्द्रकाके साथ

१ जै० सि० भा० ८, कि० २, पृ० ९०।

प्रकाशित हो चुकी है। इनमें मन्द प्रवोधिका जीवकाण्डकी गाथा ३८३ तक ही मृद्रित है। इस टीकाके कर्ता अभयचन्द्र है। अभयचन्द्रने अपनी टीका पूरे गोमट्ट-सार पर रची थी। या उसे उन्होने अपूर्ण ही छोड दिया था, यह अभी तक अनिर्णीत है।

जीवतत्त्वप्रदीपिका टीकाके अवलोकनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि उसके रचियताने मन्द प्रवोधिका टीकाका पूरा अनुसरण किया है। उसके बहुतसे विवरण मन्दप्रवोधिकाके अनुसार है। मन्द प्रवोधिकाके अधिकाश परिभाषिक विवरणोको जी प्रदीपिकामें पूरी तरहसे अपना लिया गया है। जी प्रदीपिकाके प्रत्येक अध्यायके आरम्भमे जो सस्कृत पद्य दिये गये है वे भी मन्द प्रवोधिकामें पाये जाने वाले पद्योकी अनुकृति है। जी प्रित्री प्रदी प्रमें अभयचन्द्रका नामोल्लेख भी किया गया है।

जी०का०गा० ३८३ की मन्द प्रवोधिका टीकामें गाथाका व्याख्यान न करके केवल इतना लिखा है कि श्रीमदभयचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती कृत व्याख्यान यहाँ समाप्त हो जाता है। अत यह कर्णाटवृत्तिके अनुसार कहता है। यदि यह वाक्य जी० प्रवीपिकामें होता तो उससे यह स्पष्ट था कि वह बात जी० प्रवीपिकाके कर्ताने कही है। किन्तु टोडरमलजीकी टीका जी० प्रवीपिकाका ही अनुवाद है। और उसमें उक्त वाक्यका अनुवाद नहीं है। अत जी० प्रवी० के कर्ताका तो यह वचन हो नहीं सकता और मन्दप्रवोधिकाका कर्ता ऐसी बात लिख नहीं सकता। अत उक्त कथन किसका है यह स्पष्ट नहीं होता। और उसके आधार पर यह निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता कि जी०प्रदी० के कर्ताकों भी यही तक टीका प्राप्त हुई थी।

इसके सिवाय कर्मकाण्डके कलकत्ता सस्करणमें दी हुई सपादकीय टिप्पणोसे यह प्रकट होता है कि सभवत्या उनके सामने कर्मकाण्ड पर अभयचन्द्र रचित मन्द प्रवीधिका टीका वर्तमान थी क्योंकि उन्होंने अपने टिप्पणोमें यह वतलाया है कि जी० प्र० के मन्द प्र० में इतना पाठ अधिक है और उस पाठको उद्धृत भी किया है। अत मन्द प्रवोधिका टीकाकी प्रतियोकी खोज किये विना यह कहना शक्य नहीं है हि अभयचन्द्रने अपनी मन्द प्रवोधिका टीका गोमट्टसार जीवकाण्डके अमुक भाग तक बनाई थी।

१ 'इति श्रीमदभयचन्द्रसूरिसिद्धान्तचक्रवर्त्यभिप्राय ।

जी०का०टी०, गा० १३।

२ 'म० प्र०—'श्रीमदभयचन्द्रसिद्धान्तचक्रवर्तीविहितव्याख्याना विश्रान्तमिति-कर्णाटवृत्यनुरूपमयमनुवदति ।

# ४६६ : जैनसाहित्यका इतिहास

#### १ मन्दप्रबोधिका टीका

मन्द प्रवोधिकाका नाम सार्थक है। टीकाकारने यथासभव सक्षेपमें प्रत्येक गाथाका अर्थ दिया है और जहां स्पट्टीकरणके लिये विशेष कथनकी आवश्यकता प्रतीत हुई वहां विशेष कथन किया है। सस्कृत भी मरल है विशेष कठिन नही है। प्रथम मंगल गाथाका व्याख्यान करते हुए चामुण्डरायके प्रव्नको इम ग्रन्थके निर्माणमें निमित्त वत्तलाया है। गुरु शिष्य परम्परासे प्रवर्तित उपदेशको हेतु वतलाया है। गाथा सूत्रोका परिमाण ७२५ वत्तलाया है और ग्रन्थका नाम जीवकाण्ड, जीवप्ररूपण अथवा जीवस्थान वतलाया है। कर्ताके तीन भेद किये है—मूलतत्रकर्ता भगवान महावीर, उत्तर तथकर्ता गीतम गणधर और उत्तरोत्तर तथकर्ता नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्तीको कहा है।

टीकाके अवलोकनसे टीकाकारके सिद्धान्त विषयक ज्ञानकी गम्भीरता प्रकट होती है। किन्तु उनके सिद्धान्त चक्रवित्त्वमे सन्देह होता है। मगलके प्रकरणमे उन्होने लिखा है कि गौतम गणधरने वेदना खण्डके आदिमें 'णमो जिणाण आदि मगल किया है। किन्तु धवला (पृ० ९, १०३) मे लिखा है कि गौतम गणधरने महाकर्म प्रकृति प्राभृतके आदिमें णगोजिणाण आदि मगल किया था और वहाँसे लाकर भूत विल भट्टारकने उसे वेदना खण्डके आदिमें रखा। अभयचन्द्रजी या तो भूलसे वैसा लिख गये है या फिर उन्होने धवलाका पूरा अनुगम नहीं किया प्रतीत होता। किन्तु उनका सिद्धान्त विषयक ज्ञान परिपूर्ण था। इसमें सन्देह नहीं है।

जीवतत्त्व प्रदीपिका में तो उनका अनुसरण किया ही गया है किन्तु जिस कर्णाटवृत्तिके आधार पर जीवतत्त्व प्रदीपिकाको रचनेकी प्रतिज्ञा टीकाकारने की है उस कर्णाटवृत्तिकी रचना भी मन्द प्रवीधिकाके साहाय्यकी ऋणी है यह वात डा॰ ए॰ एन॰ उपाध्येने अपने लेखमें दोनो टीकाओंसे एक उद्धरण देकर स्पष्ट की है। वह उद्धरण जीवकाण्डकी गा॰ १३ की टीकाका है। कर्नाटकटीकावाले

१ 'श्रीमद् गौतम गणधरपादैरिपवेदनाखण्डस्यादौ णमोजिणाणमित्यादिना'
——गो० म० प्र० टी०, पृ० १४।

२ 'महाकम्मपयिडपाहुडस्स किंदयादि चउवीस अणियोगावयवस्स आदीए गोदम-सामिणा परूविदस्स भूदविलभडारएण वेयणाखण्डस्स आदीए मगलट्टं तत्तो आणेदूण ठविदस्स'।—षट्खं, पु०, ९, पृ० १०३।

३ गो० जी० प्र० टीका, उसका कर्तृत्व और समय'—अनेकान्त, वर्ष ४, कि॰ '१, प० ११३।

उद्धरणमें अभयचन्द्र सूरि सिद्धान्त चक्रवर्तीका नाम भी है जिससे किसी प्रकारका सन्देह नही रहता। अत गोमट्टसारकी उपलब्ध इन तीनो टीकाओमें मन्द प्रवीधिका आद्य टीका है। शेप दोनो टीकाए उसीके आधार पर वनी है। इस दृष्टि से उस टीका और उसके कर्ताका महत्व स्पष्ट है।

#### कर्ता और रचनाकाल

मन्द प्रवोधिकाके कर्ताका नाम अभयचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती है। उनकी टीकासे उनके तथा रचनाकालके सम्बन्धमें कोई सकेत तक नहीं मिलता। किन्तु चूिक कटनीटक वृत्तिमें उनका उल्लेख है अत यह निश्चित है कि कर्णीटकवृत्तिसे पहले मन्द प्रवोधिकाकी रचना हो चुकी थी। कर्णीटकवृत्तिके रचियता केशववर्णी अभयसूरि सिद्धान्त चक्रवर्तीके शिष्य थे और उन्होंने अपनी वृत्ति धर्मभूषण भट्टा-रकके आदेशानुसार शक स० १२८१ या ईस्वी सन् १३५९ में लिखी थी। ऐसा डॉ॰ उपाध्येने अपने उक्त लेखमें लिखा है। अत निश्चय ही मन्द प्रवोधिकाकी रचना उससे पहले हुई है। किन्तु कितने समय पहले हुई है यह चिन्त्य है।

अभयचन्द्रने जीवकाण्ड गा० ५६-५७की मन्दप्रवोधिका टीकामें श्रीवालचन्द्र पण्डितदेवका निर्देश किया है। श्रवणवेलगौलाके एक शिलालेखमें जो ई० सन् १३१३ का है वालेन्द्र पण्डितका उल्लेख हैं। डॉ॰ उपाघ्येने अभयचन्दके द्वारा निर्दिण्ट वालचन्द्रको और श्रवणवेलगोलाके शिलालेखमें स्मृत बालेन्द्र पण्डितको एक ही व्यक्ति माना है। उन्होने यह भी लिखा है कि 'इसके अतिरिक्त उनकी पदिवयो-उपाधियो और छोटे-छोटे वर्णनोसे जो कि उनमें दिये हुए हैं, मुझे मालूम हुआ है कि हभारे अभयचन्द्र और वालचन्द्र, सभी सम्भावनाओको लेकर वे ही है जिनकी प्रशसा वेलूर शिलालेखोमें की गई है और जो हमें बतलाते है कि अभयचन्द्रका स्वर्गवास ईस्वी सन् १२७९ में और वालचन्द्रका ईस्वी सन् १२७४ में हुआ था।'

इस तरह डॉ॰ उपाघ्येने अभयचन्द्रकी मन्द प्रबोधिकाका समय ईस्वी सन्की तेरहवी शताब्दीका तीसरा चरण स्थिर किया है। जो अन्य प्रमाणसे भी समर्थित होता है।

१ 'पुनरिप कथभूता ? विमलतरध्यानहुतवह्शिखाभिर्निर्दग्धकर्मवना -प्रतिसमयम-नन्तगुणविशुद्धिसामर्थ्येनायुर्विजतसप्तकर्मणां गुणश्रोणि गुण सक्रम-स्थित्यनुभाग-काण्डकघाते षोडशप्रकृतिक्षपणेन मोहनीयस्याष्टकपायादिक्षपणेन वादरसूक्ष्म-कृष्टिविधानेन अन्यैश्चोपाये आत्मन श्रेयोमार्गभ्रान्तिहेतुं 'इति-श्रीवालचन्द्र पण्डितदेवाना तात्पर्यार्थ ।'—म—प्रवो०।

२ वही लेख, अने० वर्ष ४, कि० १।

# ४६८ ' जैनसाहित्यका इतिहास

अभयचन्द्रने जी० का० की प्रथम गाथाकी मन्द प्रवोधिका टीकामें एक पद्य उद्भृत किया है जो प० आशाधरके अनगार धर्मामृतके नौवें अध्यायका २६वा पद्य है। प० आशाधरने अपने अनगारधर्मामृतकी टीका वि० स० १३०० अर्थात् ई० सन् १२४३में समाप्त की थी। अत मन्दप्रवोधिककी रचना उसके वाद हुई यह निश्चित है। और चूँकि कर्णाटक वृत्तिकी समाप्ति ई० सन् १३५९ में हुई। अत मन्द प्रविधकाकी रचना सन् १२४३ और १३५९ के मध्यमें किसी समय हुई है। श्रवण वेलगोला और वेलूरके शिलालेखोमें निदिष्ट वालचन्द्र पण्डित और अभयचन्द पण्डित भी इसी समयमें हुए है। किन्तु श्रवणवेल गोलाके शिलालेखमें वालेन्द्र पण्डितको अभयचन्द्रका शिष्य वतलाया है। और एक गुरु अपनी टीकामें अपने शिष्यके मतका उल्लेख 'इति वालचन्द्र पण्डित देवाना तात्पर्यार्थ ' इस रूपमे नही कर सकता।

किन्तु उसमें अभयचन्द्रको 'सिद्धान्ताम्भोघि सीतद्युति ' विजेपण दिया है जो वतलाता है कि अभयचन्द्र सिद्धान्तरूपी समुद्रके लिये चन्द्रमाके तुल्य थे। अत ई० सन् १३१३ के शिलालेखमें निर्दिण्ट अभयचन्द्र मन्द प्रवोधिकाके कर्ता होना चाहिये। प्रश्न केवल वालचन्द्र पण्डितदेवको उनका शिष्य वतलानेका रह जाता है।

इस सम्बन्धमें परमागमसारके रचयिता श्रुतमुनिने जो अपनी प्रशस्ति उसके अन्तमें दी है वह<sup>६</sup> भी यहाँ उल्लेखनीय है। परमागमसारकी समाप्ति शक स० १२६३ में हुई है। प्रशस्तिमें लिखा है—श्रुतमुनिके अणुव्रत गुरु वालेन्द्र, महाव्रत

— शिला० स०, भा० १, पू० ३२।

प्रश्च सं भा १, पृ० १९१।

१ 'उच्यते, 'नेष्ट विहतुं शुभभावभग्नरसप्रकर्प प्रभुरन्तराय । तत्कामचारेण गुणानुरागान्नुत्यादिरिष्टार्थकृदार्हदादे ।'' इति वचनेन ।—म० प्रवो० ।

२ 'तिच्छिष्यश्चरकोर्ति प्रथितगुणगण पण्डितस्तस्य शिष्य , ख्यात श्रीमाघनिन्दन्नतिपितनुतभट्टारकस्तस्य शिष्य । सिद्धान्ताम्भोधिसीतद्युतिरभयशशी तस्य शिष्यो महीयान् वालेन्दु पण्डितस्तत्पदनुतिरमलो रामचनद्रोऽऽमलाङ्ग ॥१६॥'

<sup>&#</sup>x27;अणुवद गुरुवालेंदू महन्वदे अभयवद सिद्धति । सत्येऽभयसूरि पहा (भा) चदा खलु सुयमुणिस्स गुरु ॥२२५॥ सिरिमूलसघ-देसियगण-पुत्थयगच्छ कोडकुदाणं । परमण्ण-इंगलेसर विलिम्म जादस्स मुणिपहाणस्स ॥२२६॥ सिद्धंताहयचदस्स य सिस्सो वालचंद मुणिपवरो । सो भविय कुवलयाण आर्णदकरो सया जयउ ॥२२७॥

गुरु अभयचन्द्र सिद्धान्तिक, और शास्त्र गुरु अभयसूरि और प्रभाचन्द्र थे। आगे लिखा है—सैद्धान्तिक अभयचन्द्रके शिष्य वालचन्द्र मुनि जयवन्त हो। शब्दागम, परमागम, तर्कागमके वेत्ता तथा सकल अन्यवादियोके जेता अभयसूरि सिद्धान्ती जयवन्त हो।

विचारणीय यह है कि श्रवणबेल गोलाके शिलोलेखमें निर्दिष्ट अभयचन्द्र और उनके शिष्य बालचन्द्र पण्डित तथा श्रुतमुनिकी प्रशस्तिमें स्मृत अभयचन्द्र और उनके शिष्य वालचन्द्र मुनि क्या एक ही व्यक्ति है। यहाँ यह भी स्पष्ट कर देना उचित होगा कि उक्त शिलालेख मूलसघ देशीगण और पुस्तक गच्छके आचार्योस सम्बद्ध है तथा श्रुतमुनिकी प्रशस्तिभी मूलसघ, देशीगण और पुस्तक गच्छकी इगलेश्वर शाखासे-सम्बद्ध है। अन्तर इतना ही है कि एक जगह बालचन्द-को पण्डित लिखा है और एक जगह मुनि। हो सकता है कि मन्दप्रवोधिकाकी रचनाके समय वे केवल वालचन्द पण्डित हो और पीछे उन्होने मुनिपद धारण कर लिया हो।

किन्तु इन दोनो उल्लेखोके समन्वयमें सबसे वडी बाधा बेलूरके शिलालेख है जिनमें शक स० १२०१ में अभयचन्दकी और उनसे ५ वर्ष पूर्व बाल्चन्दकी मृत्यु वतलाई है। क्योंकि परमागमसारकी रचनाके समय यदि श्रुतमुनिकी अवस्था ५० वर्ष भी मान ली जाये तो शक स० १२१३ में उनका जन्म हुआ होगा। उस समयसे बहुत पहले अभयचन्द और बाल्चन्दका स्वर्गवास हो चुका था।

किन्तु श्रवणवेलगोलाके जस शिलालेखमें अभयचन्द्र और उनके शिष्य वालचन्द्र पण्डितका नाम है वह शिलालेख शक स० १२३५ का है। शक स० १२३५ में शुभचन्द्र त्रै विद्यकी मृत्यु हुई और उनकी स्मृतिमें उनके शिष्योंने उनकी निपद्या निर्माण कराई। शिलालेखके अनुसार शुभचन्द्रके शिष्य चारुकीर्ति थे, चारुकीर्तिके शिष्य माघनन्दि थे, माघनन्दिके शिष्य अभयचन्द्र और अभय-चन्द्रके शिष्य वालचन्द्र पण्डित थे। ऐसी स्थितिसे अभयचन्द्र और वालचन्द्रकी मृत्यु शक स० १२०१ में या उससे पूर्व कैसे हो सकती है शिष्य अभयचन्द्र और उनके शिष्य वालचन्द्र जीवित थे और ऐसा होनेसे परमागमसारके रचिता श्रुत-मुनिके वे दोनो त्रतगुरु हो सकते है। अत मन्दप्रवोधिकाकी रचनाका काल ईस्वी सन् की तेरहवी शताब्दीके तीसरे चरणकी अपेक्षा चौदहवी शताब्दीका प्रथम चरण होना चाहिये।

श्रुतमुनिके विद्यागुरु अभयसूरि सिद्धान्ती थे और गोमट्टसारकी कर्नाटक

## ४७० ' जैनसाहित्यका इतिहास

वृतिके रचियता केशववर्णीके गुरु अभयसूरि सिद्धान्त चक्रवर्ती थे। परमागमसार शक स० १२६३ में पूर्ण हुआ और गो० कर्नाटक वृत्ति शक स० १२८१ में। दोनोमें केवल १८ वर्षका अन्तर है। अत ये दोनो अभयसूरि भी एक ही व्यक्ति प्रतीत होते हैं। इन्हें श्रुतमुनिने परमागम आदिका पूर्ण ज्ञाता वतलाया है। ऐसी स्थितिमें मन्दप्रवोधिकाके रचियता अभयचन्द्र सिद्धान्तीका अभयसूरिके साथ साक्षात्कार हो सकता है और सम्भवतया उसीके फलस्वरूप मन्दप्रवोधिकाके आधार पर केशववर्णीके द्वारा कर्नाटक वृत्ति रची गई हो। अस्तु, जो कुछ हो पर इतना सुनिश्चित है कि अनगार धर्मामृतकी टीकाके समाप्तिकाल वि० स० १३०० के पश्चात् और कर्नाटक वृत्तिकी समाप्तिके समय शक० स० १२८१ (वि० स० १४१६)से पूर्व अर्थात् विक्रमकी चौदहवी शताब्दीमें मन्दप्रवोधिकाकी रचना हुई।

#### २ जीवतत्व प्रदीपिका

वर्तमानमें पूरे गोम्मटसार पर उपलब्ध होने वाली पूरी और सुविस्तृत सस्कृत टीका जीवतत्त्व प्रदीपिका ही है। गोम्मटसारके अध्ययनके यथेष्ट प्रचारका श्रेय जीवतत्त्व प्रदीपिकाको ही प्राप्त है। पं० श्री टोडरमल जीने उसीको न केवल आधार वनाकर, विल्क अनुदित करके अपनी हिन्दी टीका सम्यग्ज्ञान चिन्द्रकाकी रचना की थी। उन्होंने अपनी टीकाकी पीठिकामें लिखा है—'एँसै विचारि श्रीमद् गोम्मटसार द्वितीयनामा पञ्चसग्रह ग्रन्थकी जीवतत्त्व प्रदीपिका नामा सस्कृत टीका ताक अनुसारि सम्यग्ज्ञान चिन्द्रका नामा यहु देशभापामयी टीका करनेका निश्चय किया है।' और गोम्मटसारके हिन्दी अर्ग्रेजी और मराठीके सभी आधुनिक अनुवाद प० टीडरमल जीकी टीकाके आधार पर हुए है। अत इस सबका परम्पराश्चेय जीवतत्त्व प्रदीपिका को ही है।

किन्तु इस टीकाके कर्तृ त्वकौ लेकर कुछ भ्रम फैल गया था। पं० टोडरमल जी ने अपनी हिन्दी टीकामें इस टीकाको केशववर्णीकी बतलाया है। उसीके आधार पर गोम्मटसारके आधुनिक टीकाकारोने भी उसे केशववर्णीकी बतलाया। प० टोडरमल जीके उक्त उल्लेखका कारण जीवकाण्डकी जीवतत्त्व प्रदीपिकाके अन्तमें पाया जानेवाला एक श्लोक है जो इस प्रकार है—

श्रित्वा कर्णाटिकी वृत्ति वर्णिश्रीकेशबै कृति । कृतेयमन्यथा किंचिद् विशोघ्यं तद्वहुश्रुतै ॥१॥

इसका अनुवाद प॰ टोडरमलजी ने इस प्रकार किया है— केशववर्णी भव्यविचार । कर्णाटक टीका अनुसार । सस्कृत टीका कीनी एहु । जो अशुद्ध सो शुद्ध करेहु ॥१॥ डा० उपाध्येके जिस लेख का उल्लेख पहले किया गया है उस लेख में जीव-तत्त्व प्रदीपिकाके कर्तृत्वके विपयमें फैले हुए इस भ्रमका निराकरण करते हुए डा० साहवने सुन्दर विचार प्रस्तुत किया है।

असलमें उक्त क्लोक जो इस भ्रम फैलानेका कारण वना, अशुद्ध है। श्री ऐलक पन्नालाल दि० जैन मरस्वती भवन वम्वईकी जीवतत्त्व प्रदीपिका सहित गोम्मटसारकी लिखित प्रतिमें उक्त क्लोक इस प्रकार पाया जाता है—

> 'श्रित्वा कर्णाटिकी वृत्ति वर्णिश्रीकेशवै कृताम् । कृतेयमन्यथा किंचित्त द्विशोष्य वहुशुर्ते ॥'

इसके साथ एक श्लोक और है जो इस प्रकार है— श्रीमत् केशवचन्द्रस्य कृतकर्णाटवृत्तित्त । कृतेयमन्यथा किचिच्चेत्तच्छोच्य बहुश्रुतै ॥'

इन पद्योसे यह विल्कुल स्पष्ट हो जाता है कि इन पद्योमें टीकाके कर्ताने अपना नाम नही दिया विल्क यह लिखा है कि उसने अपनी टीका केशववर्णीकी कर्णाटवृत्ति परसे लिखी है और साथ ही यह आशा व्यक्त की है कि यदि उसकी टीकामें कुछ अशुद्धियाँ हो तो वहुश्रुत विद्वान् उन्हें शुद्ध करके पढनेकी कृपा करें।

जीवतत्त्व प्रदीपिकाको कर्णाटक वृत्तिके अनुसार रचनेकी प्रतिज्ञा टीकाकारने अपनी टीकाके प्रथम मगल श्लोकमे ही की है—

'नेमिचन्द्र जिन नत्वा सिद्ध श्रीज्ञानभूषणम् । वृत्ति गोम्मटसारस्य कुर्वे कर्णाटवृत्तित ॥'

केशववर्णीकी कर्नाटक वृत्तिकी लिखित प्रतिया आज भी उपलब्ध है। उस वृत्तिका नाम भी जीवतत्त्व प्रदीपिका है और वह स०जी०प्र० से कुछ वडी है। अत इसमें तो कोई सन्देह नही रहता कि स०जी०प्र०का के रचयिता केशववर्णी नहीं है।

तव प्रश्न होता है कि उसके रचिंदता कीन है और कव उसकी रचना हुई है ? गोम्मटसारके कलकत्ता संस्करणके अन्तमें एक प्रशस्ति दी हुई है। उससे

१ अनेकान्त, वर्ष ४, कि० १, पृ० ११३ आदि ।

२ 'यत्र रत्नैतिभिर्लब्ब्बार्हन्त्य पूज्य नरामरे । निर्वान्ति मूलसघोऽय नंद्यादा-चन्द्र तारक ॥४॥ तत्र श्रीशारदागच्छे वलात्कारगणोऽन्वय । कुन्दकुन्द मुनीन्द्रस्य नद्याम्नायोऽपि नन्दतु ॥५॥ यो गुणैर्गणभृद्गीतो भट्टारक शिरो-मणि । भक्त्या नमामि त भूयो गुरुं श्रीज्ञानभूपणम् ॥६॥ कर्णाटप्रायदे-शेशमिल्लभूपाल भिक्तत । सिद्धान्त पाठितो येन मुनिचन्द्र नमामि तम् ॥७॥ योऽभ्यर्थ्य धर्मवृद्धचर्यं मह्य सूरिपद ददौ । भट्टारकशिरोरत्न प्रभेन्दु स

# ४७२ · जैनसाहित्यका इतिहास

पता चलता है कि सस्कृत जी॰प्र॰ टीकाके कर्ता मूलसघ, शारदागच्छ वलात्कार गण, कुन्दकुन्दान्वय और निन्द आम्नायके नेमिचन्द्र है। वे ज्ञानभूपण भट्टारकके शिष्य थे। प्रभाचन्द्र भट्टारकने उन्हें सूरिपद प्रदान किया था। कर्णाटकके जैन राजा मिल्लभूपालकी भिवतवश उन्हें मुनिचन्द्रने सिद्धान्त पढाया था। लाला वर्णीके आग्रहसे वे गुर्जर देशसे आकर चित्रकूटमें जिनदास शाह द्वारा निर्मापित चैत्यालयमें ठहरे। वहाँ उन्होंने सूरि श्री धर्मचन्द्र, अभयचन्द भट्टारक और लाला वर्णी आदि भव्य जीवोंके लिये, खण्डेलवाल वशके साह सागा और साह सहेसकी प्रार्थना पर कर्णाट वृत्तिके अनुसार गोम्मटसारकी वृत्ति लिखी। उसकी रचनामें विविध विद्यामें विख्यात विशालकीर्ति सूरिने सहायता की और उसे प्रथम वार हर्ण पूर्वक पढा। गैविद्य चक्रवर्ती निर्गन्थाचार्य अभयचन्द्रने उसका सशोधन करके उसकी प्रथम प्रति तैयार की थी।

अत उक्त प्रशस्तिके अनुसार सस्कृत जीव तत्त्व प्रदीपिका टीकाके कर्ता नेमिचन्द है। गोम्मटसारके अन्तर्गत अध्यायोके अन्तमे जो सिन्ध वाक्य है उनसे भी इस वातका समर्थन होता है। यथा—'इत्याचार्य श्री नेमिचन्द्रकृताया गोम्मटसारपरनामपञ्चमग्रहवृत्ती' यहाँ नेमिचन्द्रकृताया पद 'वृत्तिका विशेषण है न कि गोम्मटसारका, क्योंकि वृत्तिकी तरह वह भी स्त्रीलिंगमे प्रयुक्त हुआ है। किन्तु गोम्मटसारके रचयिताका नाम भी आचार्य नेमिचन्द्र था। अत किन्ही सिन्धन्वयोमें नेमिचन्द्रके साथ सिद्धान्तचक्रवर्ती पद जोड दिया गया है। यथा—'इत्याचार्य श्री नेमिचन्द्र सिद्धान्तचक्रवर्तीविरचिताया गोम्मटसारपरनामपच-सग्रह वृत्ती जीवतत्त्वप्रदीपिकाख्याया कर्मकाण्डे त्रिकरणचूलिका नाम अष्टमोऽ-धिकार ।' किन्तु यहाँ भी 'विरचिताया' पद जीवतत्त्व प्रदीपिका नामक वृत्तिका विशेषण है। अत ग्रन्थकार और टीकाकारके नाम साम्यके कारण उक्त प्रकारकी भूल हो गई है।

इसके नीचे गद्य प्रशस्ति है जिसमें सक्षेप में वही बात प्राय कही है जी पद्योमें कही गई है।

नमस्यते ॥८॥ विविधविद्याविख्यात विशालकी तिसूरिणा । सहायोऽस्या कृतौ चक्र ऽधीता च प्रथम मुदा ॥९॥ सूरे श्रो धर्मचन्द्रस्याभयचन्द्रगणेशिन । विण लालादिभव्याना कृते कर्णाटवृत्तित ॥१०॥ रिचता चित्रकूटे श्रीपार्श्वनाथालयेऽमुना । साधुसागासहेसाम्या प्राधितेन मुमुश्नुणा ॥११॥ गोम्मट-सारवृत्तिहि नद्याद् भव्यै प्रवितिता । शोधयन्त्वागमात् किचित् विरुद्ध चेद् बहुश्रुता ॥१२॥ निर्गन्थाचार्यवर्येण त्रै विद्यचक्रविता । सशोध्याभयचन्देणालेख प्रथम पुस्तक ॥१३॥ —गो०क०का०, पु० २०९७-९८ । इसके नीचे गद्य प्रशस्ति है जिसमें सक्षेप में वही वात प्राय कही है जो

तथा टीकाका आद्य मगलाचरण भी इसी वातका समर्थक है। उसका पूर्वार्छ 'नेमिचन्द्र जिन नत्वा सिद्ध श्रीज्ञानभूपण' में जिनके विशेषण रूपसे प्रयुक्त नेमिचन्द्र और ज्ञानभूपण पद द्वयर्थक है। इन दो पदोके द्वारा टीकाकारने अपना और अपने गुरु ज्ञानभूपणका निर्देश किया है। ज्ञानभूपण और उनकी परम्परामें होने वाले ग्रन्थकारोने प्राय मगल पद्योमें अपना और अपने गुरुका नाम विशेषण रूपसे प्रयुक्त किया है। उदाहरणके लिये भ० ज्ञानभूपणने सिद्धान्तसार भाष्यके आदिमें जो मंगलाचरण किया है उसमें उन्होने अपना और अपने गुरू लक्ष्मीचन्द्र और वीरचन्द्रका नाम विशेषण रूपसे दिया है। यथा

श्री सर्वज्ञ प्रणम्यादौ लक्ष्मी-वीरेन्दु-सेवितम् । भाष्य सिद्धान्तसारस्य वक्ष्ये ज्ञानसुभूपणम् ॥

इस तरहके उदाहरण वहुत मिलते है। अत यह निर्विविवाद है कि जीवतत्त्व प्रदीपिकाके रचयिताका नाम नेमिचन्द्र था और वह ज्ञानभूपणके शिष्य थे।

अव विचारणीय यह है कि वे हुए कव है ?

### समय विचार

नेमिचन्द्रने अपनी प्रशस्तिमें जीवतत्त्व प्रदीपिकाकी रवनाके समयका निर्देश नहीं किया है। किन्तु केशववर्णीने अपनी कर्णाटवृत्तिको शक सम्वत् १२८१ में समाप्त किया था और चूकि नेमिचन्द्रकी जीवतत्त्वप्रदीपिका उसीका अनुसरण करते हुए रची गई है अत यह निश्चित है कि उसकी रचना शक स० १२८१ (वि० स० १४१६) के पश्चात् किसी समयमें हुई है। और प० टोडरमलजीने सं०जी०प्र० का के आधार पर हिन्दी टीकाका निर्माण वि० स० १८१८ या शक स० १६८३ में किया था अत जीव० प्र० उससे पहलेकी है यह भी निश्चित है। अब देखना यह है कि वि० सं० १४१६ से लेकर १८१८ तकके चार सौ वर्णोंके अन्दर कव उसका निर्माण हुआ।

उक्त प्रशस्तिमें कर्णाट प्राय देशके स्वामी मिल्लभूपालका नाम आया है। डा॰ उपाध्येने उसीके आधार पर सस्कृत जी॰प्र॰ की रचनाका समय ईसाकी १६ वी शताब्दीका प्रारम्भ ठहराया है। उन्होंने लिखा है 'जैन साहित्यके उद्ध-रणो पर दृष्टि डालनेसे मुझे मालूम होता है कि मिल्ल नामक एक शासक कुछ जैन लेखकोके साथ प्राय सम्पर्कको प्राप्त है। शुभचन्द्र गुर्वावलीके अनुसार विजय कीर्ति (ई॰ सन् की १६ वी शताब्दीके प्रारम्भमें) मिल्लभूपालको द्वारा सम्मानित हुआ था। विजयकीर्तिका समकालीन होनेसे उस मिल्लभूपालको १६ वी शताब्दी के प्रारम्भमें रखा जा सकता है। उसके स्थान और धर्म विषयका हमें परिचय

१ अनेकान्त, वर्ष ४, वि० १, पृ० १२०।

# ४७४ : जैनसाहित्यका इतिहास

नहीं दिया गया । दूसरे विशालकीर्तिके जिप्य विद्यानन्द स्वामी के विपयमें कहा जाता है कि ये मिल्लरायके द्वारा पूजे गये थे । और ये विद्यानन्द ई० सन् १५४१ में दिवगत हुए हैं । इसमें भी मालूम होता है कि १६ वी शताब्दीके प्रारम्भमें एक मिल्लभूपाल था । हुमचका शिलालेख इस विपयकों और भी अधिक स्पष्ट कर देता है । वह वतलाता है कि यह राजा जो विद्यानन्दके सम्पर्कमें था सालुव मिल्लराय कहलाता है, यह उल्लेख हमें मात्र परम्परागत किंवदन्तियोंसे हटाकर ऐतिहासिक आधार पर ले आता है । सालुव नरेजोंने कनारा जिलेके एक भाग पर राज्य किया है और वे जैनधर्मको मानते थे । मिल्लभूपाल मिल्लरायका संस्कृत किया हुआ रूप है । और मुझे इसमें कोई सन्देह नहीं है कि नेमिचन्द्र सालुव मिल्लरायका उल्लेख कर रहे हैं । यद्यपि उन्होंने उनके वजका उल्लेख नहीं किया है । १५३० ई० के लेखमें उल्लिखित होनेमें हम सालुव मिल्लरायको १६ वी शताब्दीके प्रथम चरणमें रख सकते हैं । और यह उसके विद्यानन्द तथा विजयकीर्ति विपयक सम्पर्कके साथ भी अच्छी तरह सगत जान पडता है । इस तरह नेमिचन्द्र के सालुव मिल्लरायके समकालीन होनेसे हम स० जीव० प्रदीपिकाकी रचनाको ईसाकी १६ वी शताब्दीके प्रारम्भकी ठहरा सहते हैं ।

श्रीयुत नाथूरामजी प्रंमीने 'जिनचन्द्र ज्ञानभूषण और शुभचन्द्र' शीर्षक अपने लेखके टिप्पणीमे लिखा है कि २६ अगस्त १९१५के जैन मित्रमे गोम्मटसार टीका-की प्रशस्ति प्रकाशित हुई थी। उसके अनुसार यह टीका वीरिनविण सम्वत् २१७७ में समाप्त हुई। प्रेमीजीने उस प्रशस्तिका जो आशय दिया है उससे यही ज्ञात होता है कि वह प्रशस्ति वही है जो गोम्मटसारके कलकत्ता सस्करणके अन्तमें प्रकाशित हुई है। किन्तु उसमें उमका रचनाकाल नहीं दिया, जबिक जैनिमत्रमें प्रकाशित प्रशस्तिमें रचनाकाल दिया हुआ है। किन्तु वह वीर निर्वाण सम्वत्के रूप्में है। प्रेमीजी ने लिखा है—'गोम्मटसारके कर्ताके मतसे २१७७में विक्रम सवत् (२१७७ – ६०५ = १५७२ + १३५) १७०७ पडता है अतएव उक्त नेमिचन्द्रके गुरु ज्ञानभूषण कोई दूसरे ही ज्ञानभूषण है जो सिद्धान्त सारके कर्तासे सौ सवा सौ वर्ष वाद हए है।'

उसका उल्लेख करते हुए डॉ॰ उपाध्येने लिखा है यह समय (अर्थात् वि॰ सं॰ १७०७ या ईस्वी सन् १६५०) मिल्लभूपाल और नेमिचन्द्रको समकालीन नही ठहरा सकता। चूँकि असली प्रशस्ति उद्धृत नही की गई है अत इस उल्लेख-की विशेषताओका निर्णय करना कठिन है। हर हालतमें ई॰ सन् १६५० जी॰

१ 'विशालकीर्ते' श्रीविद्यानन्द स्वामीति शब्दत ।

अभवत्तनय साधुर्मिल्लरायनुपाचित ॥

प्रदीपिकाकी वादकी प्रतिलिपिकी समान्तिका समय है, न कि स्वयं जी० प्रदीपिका रचनाकी समान्तिका समय ।

अर्थात् डॉ॰ उपाघ्येके लेखके अनुसार वि॰ स॰ १७०७ से पहले ही टीका-की रचना हो चुकी थी। ऐसी स्थितिमें इस समस्याको सुलझानेके दो साधन हो सकते हैं, प्रथम, प्रशस्तिमें निर्दिष्ट वीर नि॰ सम्वत् की समीक्षा और दूसरा नेमिचन्द्रके द्वारा उल्लिखित अपने समकालीन व्यक्तियोकी छानवीन, जिनकी ओर डॉ॰ उपाघ्येने इसलिये घ्यान देना उचित नहीं समझा कि चूँ कि इन नामोके अनेक आचार्य और साधू जैन परम्परामे हो गये हैं। अत केवल नामोकी समानताके आघार पर कोई निर्णय करना खतरनाक हो सकता है। किन्तु जब हम अन्य किसी आधारसे किसी निर्णय पर पहुँच जाते हैं तब यदि उसको आधार वना कर इस वातकी खोज की जाये कि उस समय पर इस नामके व्यक्ति हुए हैं या नहीं तो उससे निर्णयकी सारता या निस्सारता पर प्रकाश पडे बिना नहीं रह सकता। अत हम उक्त दोनो साधनोसे प्रकृत समस्याको सुलझानेका प्रयत्न करते हैं

दक्षिणमें प्रचलित वीर निर्वाण सम्वत्के सम्वन्धमें मतभेद है। और उस मतभेदका कारण है 'विक्रमाक शक' को विक्रम सम्वत् या शक सम्वत् समझा जाना, क्योंकि त्रिलोकसारकी गाथा ८५० की टीकामे लिखा है कि वीर निर्वाणसे ६०५ वर्ष ५ मास पश्चात् विक्रमाक शक राजा होगा। और विक्रम सम्वत् तथा शालिवाहन शक सम्वत्के वीचमें १३५ वर्षका अन्तर है। उत्तर भारतमें जो वीर नि० स० वर्तमानमें प्रचलित है वह उक्त कालको शालिवाहन शकका सूचक मानकर ही प्रचलित है और अनेक शास्त्रीय उल्लेख उसके पक्षमें है यहाँ उनकी चर्चासे प्रयोजन नही है। यहाँ तो यह वतलानेका प्रयोजन इतना ही है कि प्रेमीजी ने जो २१७७ वी० नि० स०में ६०५ वर्ष घटाकर जो १३५ जोडे है यदि वे दक्षिणके मतभेदको दृष्टिमें रखकर न जोडे जायें, और उसे ६०५ घटानेसे जो शेप रहता है उसे विक्रम सम्वत् मान लिया जाये तो डॉ० उपाध्येके द्वारा निर्णीत और प्रशस्तिमें उल्लिखत कालमें जो सौ सवा सौ वर्षका अन्तर पडता है वह नही पडेगा। अथ त् २१७७ — ६०५ = १५७२ विक्रम सम्वत्में और १५७२ — ५७ = १५१५ ई० में नेमिचन्द्रने गोम्मटुसारकी टीका समाप्त की। डॉ० उपाध्येने यही काल उसका निर्णीत किया है।

अब हम दूसरे साधनको देखेंगे—
मूलसंघ, सरस्वतीगच्छ और बलात्कारगणके भट्टारक श्रीज्ञानभूषण सागवाडे-

१ अनेकान्त, वर्ष ४, कि० १, पृ० १२०।

# ४७६ : जैनसाहित्यका इतिहास

की गद्दीके भट्टारक थे। निन्दसघ की पट्टावलीम उनका विस्तारसे परिचय दिया है। उनके द्वारा रचित तत्त्वज्ञानतरिगणीकी प्रशस्तिमे उसका रचनाकाल विक्रम सवत् १५६० दिया है। नेमिचन्द्रकी गोमटसार टीकाका जो रचनाकाल ऊपर दिया है उसके साथ इसका वरावर मेल साता है। तत्त्व ज्ञान तरिगणीसे गो० टीकाकी रचना वारह वर्षके पश्चात् हुई है। यह ज्ञानभूपण गुजरातके रहनेवाले थे और दक्षिण तथा उत्तरके प्रदेशोम सम्मान्य थे। नेमिचन्द्र भी गुजरातसे ही चित्रकूट गये थे।

नेमिचन्द्रको सूरिपद भट्टारक प्रभाचन्द्रने प्रदान किया था। वादिचन्द्रने वि॰ स० १६४० में अपना पार्श्व पुराण रचा था और वि॰ स० १६४८ में जान सूर्योदय नाटक रचा था, उन्होंने अपने गुरुका नाम भट्टारक प्रभाचन्द्र लिखा है। तथा अपनेको ज्ञानभूपणका प्रशिष्य और प्रभाचन्द्रका शिष्य वतलाया है। इन्होंने स्व रचित श्रीपालाख्यान नामके गुजराती ग्रन्थमें अपनी गुरु परम्परा इस प्रकार दी है—विद्यानित्दके पट्टपर मिल्लभूपण, उनके पद पर लक्ष्मीचन्द्र, फिर वीरचन्द्र, ज्ञानभूपण, प्रभाचन्द्र और उनके पद पर वादिचन्द्र। ज्ञानभूपणके शिष्य सुमितकीर्तिने अपनी पचसग्रह वित्तमें भी एक पद्यके द्वारा यही गुरु परम्परा दी है। तथा प्रेमीजीने लिखा है कि इस श्रीपालाख्यानकी प्रशस्तिमें जो लक्ष्मीचन्द और वीरचन्द है वे वही है जिनका उल्लेख ज्ञानभूपणने अपने सिद्धान्तसार भाष्यके मगलाचरणमें 'लक्ष्मीवीरेन्दु सेवित' पदसे किया है। अर्थात् तत्त्व ज्ञान तरंगिणीके रचिता उक्त भट्टरक ज्ञनभूपणके शिष्य प्रभाचन्द्र भट्टारक थे और इन्ही प्रभाचन्द्र भट्टारकने नेमिचन्द्रको सूरि पद दिया था। अत इनकी सगिति भी उक्त कालके साथ ठीक वैठ जाती है।

इस तरहसे प्रेमीजीके द्वारा निर्दिष्ट प्रशस्तिमें जो गोमट्टसार टीकाका रचना काल वीर निर्वाण स० २१७७ दिया है उसमें ६०५ वर्ष कम करनेसे १५७२ को शक सम्बत् न लेकर वि० स० लेनेसे, वह टीकाका रचनाकाल उचित ठहरता है और उसकी सगति नेमिचन्द्रके द्वारा निर्दिष्ट समकालीन व्यक्तियोके साथ भी

१ जै० सि० भा० की कि० ४, पृ० ४३-४५।

२ जै० सा० इ०, पृ० ३८७ ।

१ 'विद्यानित्व गुरुर्यतीश्वर महान् श्री मूलसघेऽनघे, श्रीभट्टारक मल्लिभूषणमुनिर्लक्ष्मीन्दुवीरेन्दुकौ ॥ तत्पट्टे भुवि भास्करो यतिव्रति श्रीज्ञानभूषो गणी तत्पाद द्वयपक्जे मधुकर श्रीमत्प्रभेन्दुर्यति ॥१॥'

ठीक बैठती है। अत वि० स० १५७२ या ई० सन् १५१५ टीका समाप्तिका काल जानना चाहिये।

### टीकाका परिचय

इसमें तो सन्देह ही नहीं कि जीव तत्त्व प्रदीपिका टीका एक महत्त्वपूर्ण टीका ग्रन्थ है। गोम्मटसारके गहन विषयोंको उसमें वहुत सरल रीतिसे स्पष्ट करनेका प्रयत्न किया गया है। सैद्धान्तिक विषयोंको चर्चाके साथ ही साथ गोमटसारमें जो अलौकिक गणित-सख्यात, असख्यात, अनन्त, श्रेणि, जगत्प्रतर, धनलोक आदि राशियोंका कथन है, उसे सहनानियोंके द्वारा अकसदृष्टिके रूपमें स्पष्ट किया गया है। और अपने जानतेमें टीकाकारने किसी विषयको गूढरूपमें नहीं रहने दिया है। जीव विषयक और कर्मविषयक प्रत्येक चिंत विषयका सैद्धान्तिक रूपमें सुन्दर विश्लेषण किया गया है। जिससे प्रतीत होता है कि टीकाकार श्री नेमिचन्द्राचार्यको जैन सिद्धान्तका गम्भीरज्ञान था। उनकी टीकामें प्रसङ्गवश चिंत विषयोंकी यदि तालिका बनाई जाये तो एक लम्बी सूची तैयार हो सकती है।

उनकी शैली स्पष्ट और सस्क्रत परिमार्जित है। उसमें दुरूहता और सिंदग्धता नहीं है। साथ ही साथ न अनावश्यक विस्तार है और न आवश्यक विस्तारका सकोच है। सक्षेपमें गोम्मटसार ग्रन्थके हृद्यके समझनेके लिये जिस ढगकी टीका आवश्यक हो सकती है, जी० प्रदीपिका तदनुरूप ही है।

उसके देखनेसे टीकाकारके बहुश्रुतत्वका भी परिचय मिलता है। उसमें सस्कृत और प्राकृतके लगभग एक सौ पद्य उद्धृत है। जो समन्तभद्राचार्यकी आप्त-मीमासा, विद्यानन्दकी आप्तपरीक्षा, सोमदेवके यशस्तिलक, नेमिचन्द्रके त्रिलोक-सार और आशाधरके अनगार धर्मामत आदि ग्रन्थोसे लिये गये है। तथा टीकामें यितवृषभ, भूतवली, भट्टाकलक, नेमिचन्द्र, माधवचन्द्र, अभयचन्द्र और केशववणीं आदि ग्रन्थकारोका नामोल्लेख है।

किन्तु यह टीका केशववर्णीकी कर्नाटवृत्तिके आधार रची गई है। अत दोनोका मिलान किये बिना यह कहना शक्य नहीं है कि उक्त विशेषताओंका श्रेय केवल नेमिचन्द्रकों ही है, केशववर्णीकों नहीं। सभव है केशववर्णीकी कर्नाटवृत्तिमें भी वे सव विशेषताएँ हो। फिर भी नेमिचन्द्रकी वृत्तिका जो रूप हमारे सामग्रे है वह एक प्रशसनीय टीकाके सर्वथा अनुरूप है।

## सुमतिकोर्तिको पञ्चसग्रह वृत्ति

प्राकृत पचसग्रह पर एक वृत्ति सुमितकीर्तिकी रची हुई है। इसकी एक प्रति देहलीके पचायती जैन मन्दिरमें वर्तमान है। यह प्रति सवत् १७११की

## ४७८ जैनसाहित्यका इतिहास

लिखी हुई है। टीकाकी प्रशस्तिमं उसके रचियताने अपनी गुरुपरम्पराके साथ उसका रचनाकाल भी दिया है। तदनुसार सवत् १६२० में टीकाकी रचना हुई थी। अत उक्त प्रति टीकाकी रचनासे ९० वर्ष पश्चात् की लिखी हुई है। रचियताका परिचय

टीकाकी अन्तिम प्रशस्तिसे ज्ञात होता है कि सुमितकोर्ति मूलसघके अन्तर्गत निन्दसघ, वलात्कारगण और सरस्वती गच्छके भट्टारक ज्ञानभूषणके शिष्य थे। प्रशस्तिमें ज्ञानभूषणकी गुरुपरम्परा इस प्रकार दी है—पद्मनन्दी, देवेन्द्रकीर्ति, विद्यानन्दी, मिल्लभूषण, लक्ष्मीचन्द्र, वीरचन्द्र फिर ज्ञानभूषण। लक्ष्मीचन्द और वीरचन्दने तथा ज्ञानभूषणने सुमितकीर्तिको दीक्षा और शिक्षा दी थी। ज्ञानभूषणके कहनेसे ही सुमितकीर्तिने पद्मसग्रहकी यह वृत्ति रची थी और ज्ञानभूषणने उमे शुद्ध किया था। अत यह ज्ञानभूषण भी वही है जिन्होंने मिद्धान्तसार भाष्य और कर्मप्रकृति टीका रची है। तथा सुमितकीर्ति भी उन्होंके शिष्य है।

जैसा कि ऊपर लिखा है विक्रम सं० १६२०में भाद्रपद गुक्ला दशमीके दिन ईलख (?) स्थानमें वृपभालय (ऋपभदेव मन्दिर)में टीकाकी समाप्ति हुई थी। प० परमानन्द जीने 'ईलख' को गुजरातका ईडर नामक स्थान वतलाया है। और लिखा है फि सुमितकीर्ति भी ईडरकी गद्दीके भट्टारक थे। इन्होने अपने गुरु ज्ञानभूपणके साथ कर्मकाण्ड (कर्मप्रकृति) की भी टीका रची थी, जैसा कि पहले लिखा जा चुका है।

भ० सकलभूपणने वि०स० १६२७में अपनी उपदेश रत्नमाला समाप्त की थी। उसकी प्रशस्तिमें अपनी गुर्वावली देते हुए उन्होने भट्टारक शुभवन्द्रका उत्तराधिकारी सुमितकीर्तिको वतलाया है और अपनेको सुमितकीर्तिका गुरुभाई कहा है। यह सकलभूपण शुभवन्द्रके शिष्य थे।

१ 'दीक्षा शिक्षापद दत्त लक्ष्मीवीरेन्द्र (न्दु) सूरिणा । येन मे ज्ञानभूषेण तस्मै श्री गुरवे नम ॥९॥ आगमेन विरुद्धं यद् व्याकरणेन दूपितम् । शुद्धीकृतं च तत्सवं गुरुभिर्ज्ञानभूपणै ॥१०॥ —जै०प्र०स०, पृ० १५६ ।

२ 'श्रीमद् विक्रम भूपते परिमिते वर्षे शते पोडशे, विशत्यग्रगते सिते शुभतरे

भाद्रे दशम्या तिथौ। 'ईलावे' वृपभालये वृषकरे सुश्रावके धार्मिके, सूरि श्रीसुमतीशकीतिविहिता टीका सदा नन्दतु ॥१३॥—जै०प्र०स०, पृ० १५६।

३ जै०प्र०स०, प्रस्ता० पृ० ७५।

४ 'तदन्वये दयाम्भोधिर्ज्ञानभूषो गुणाकर । टीका हि कर्मकाण्डस्य चक्रे सुमित-कीर्तियुक् ॥२॥'—जै०प्र०स०, पृ० १५३ ।

उत्तरकालीन कर्म-साहित्य : ४७९

पचसंग्रह वृत्ति

इस वृत्तिकी जो प्रति हमें देखनेको प्राप्त हुई उसके प्रारम्भके ४८ पत्र नहीं है और उनके स्थानमें पचसग्रह मूलके ४९ पत्र रख दिये गथे हैं। अत टीकाके प्रारम्भके विषयमें कुछ कहना शक्य नहीं है। टीकाके अन्तका सन्धिवाक्य इस प्रकार है—

'इति श्री पचसग्रहापरनाम-लघुगोम्मटसार सिद्धान्तग्रन्थटीकाया कर्मकाण्डे सप्तित नाम सप्तमोऽधिकार । इति श्री लघुगोम्मटसारटीका समाप्ता ।'

सर्वत्र सन्धि वाक्योमे ग्रन्थको लघु गोम्मटसार कहा गया है और उसका दूसरा नाम पचसग्रह वतलाया है। गोम्मटसारकी टीकाकी प्रशस्तिमें भी गोम्मटसारका अपर नाम पचसंग्रह वतलाया गया है। यथा—'इत्याचार्य श्री नेमिचन्द्र-विरचिताया गोम्मटसारपरनामपचसग्रहवृत्तौ जीवतत्त्वप्रदीपिकाया।'

शायद पचसग्रहके टीकाकारने पचसग्रहको लघु गोम्मटसार समझा है। किन्तु अपनी टीकामें उन्होने पचसग्रहका निर्देश पंचसग्रह नामसे ही किया है। यथा— 'इदमुपशमविधान गोम्मटसारे प्रीक्तमस्ति। पचसग्रहोक्त भावोऽय कथ्यते।'

फिर भी उक्त सिन्धवाक्य इस वातका साक्षी है कि उस समय भी गोम्मट-सारको कितना ऊँचा स्थान प्राप्त था। शायद लोग इस वातकी कल्पना ही नही कर सकते थे कि गोम्मटसारसे भी कोई महान सिद्धान्त प्रन्थ हो सकता है जिस-परसे गोम्मटसार सम्रहीत किया गया है। अस्तु,

धर्मपुरा दिल्लीके नये मन्दिरके शास्त्र भण्डारमें सम्बत् १७९९ की लिखी हुई इसकी एक प्रति हमें देखनेको मिली । इस प्रतिमें उसकी अन्तिम प्रशस्ति नही है । किन्तु प० परमानन्दजीने अपने प्रशस्ति सग्नहमें उसकी प्रशस्ति दी है । प्रशस्ति के पश्चात् अन्तिम सन्धिवाक्य इस प्रकार दिया है—'इति श्री भट्टारक श्री ज्ञान भूपणविरचिता कर्मकाण्डग्रन्थटीका समाप्ता ।'

नीचे टिप्पणमें लिखा है कि जयपुर और देहलीकी कितनी ही प्रतियोमें ज्ञान भूषणनामाकिता सूरिसुमितकीर्ति विरिचता' ऐसा पाठ पाया जाता है जो ग्रन्थ-की दोनो भट्टारको द्वारा सयुक्त रचना होनेका परिणाम जान पडता है (जै० प्र० पृ० १५६)।

ए० प० सरस्वती भवन झालरापाटनकी ग्रन्थ नामाविलमें भी कर्म प्रकृति टीका 'सुमित कीर्ति युग् ज्ञानभूपणकृता' ऐसा लिखा हुआ है। ज्ञानभूपणके साथ 'सुमितकीर्तियुक्' विशेषण लगानेका कारण यह है कि टीकाके आदिवाक्य और प्रशस्तिमें यही पद पाया जाता है—

# ४८० : जैनसाहित्यका इतिहास

यथा---

विद्यानिन्द सुमत्यादि भूप लक्ष्मीन्दुसद् गुरुन् । वीरेन्दु-ज्ञानभूषं हि वन्दे सुमतिकीतियुक् ॥२॥

इसमें विद्यानिन्द, मिल्लभूषण, लक्ष्मी चन्द्र, वीरचन्द्र, ज्ञानभूषण और सुमित कीर्तिको नमस्कार किया है। प्रशस्तिमे लिया है

> मूलमघे महासायुर्लंश्मीचन्द्रो यतीव्वर । तस्य पट्टे च प्रीरेन्द्र विवृधो विद्ववन्दित ॥१॥ तदन्वये दयाम्भोधि ज्ञानभूणो गुणाकर । टीका हि कर्मकाण्डस्य चक्रे मुमतिकीतियुक् ॥२॥

अर्थात् मूलसघमे महागायु लक्ष्मी चन्द्र यतीश्वर हुए। उनके पट्ट पर विश्व-वन्द्य वीरचन्द्र हुए। उनके वगमें दयालु गुणाकर ज्ञानभूषण हुए। उन्होने मुमित कीर्तिके साथ कर्मकाण्डकी टीका रची।

इससे स्पष्ट हैं कि टीका के रचियता ज्ञानभूगण और मुमितकीर्ति दोनों है। यह ज्ञानभूपण ईडरकी गद्दी वाले ज्ञानभूगण नहीं हैं किन्तु सूरत की गद्दीवाले ज्ञानभूपण हैं। उन्हींके जिज्यका नाम सुमितकीर्ति था।

टीकाके आदि और अन्तिम श्लोकोमे इसे कर्मकाण्डकी टीका कहा है और इसी लिये मूल ग्रन्थका कर्ता सिद्धान्तपरिज्ञानचक्रवर्ती श्रीनेमिचन्द्र कविको वतलाया है। सिद्धान्त और चक्रवर्तीके वीचमें जो परिज्ञान पद डाल दिया गया है वह सिद्धान्त चक्रवर्तीका अर्थ स्पष्ट करनेके लिये ही डाला गया जान पडता है। किन्तु वास्तवमें यह कर्मकाण्डके आधार पर संकलित कर्मप्रकृतिकी टीका है।

यह टीका गोम्मटसारकी टीकाको देखकर बनाई गई है क्योंकि प्रशस्तिमें इस बातको स्वीकार किया है। यथा

> टीका गोमद्वसारस्य विलोक्य विहित ध्रुव । पठन्तु सज्जना सर्वे भाष्यमेतन्मनोहरम् ॥३॥

अर्थात् गोम्मट्टसारको टीकाको देखकर रचे गये इस मनोहर भाष्यको सब सज्जन पढे।

गोमट्टसारकी नेमिचन्द्र कृत जीवतत्त्र प्रदीपिका टीकाके साथ मिलान करनेसे यह बरावर स्पष्ट हो जाता है कि एकको देखकर दूसरीकी रचनाकी गई है। उदाहरणके लिये यहाँ केवल दूसरी गाथाकी दोनो टीकाएं देते है—

नेमि० टी ० — प्रकृति शील स्वभाव इत्यर्थ । सोऽपि कारणान्तरिनरपेक्षता अग्निवायु जलाना उर्घ्वतिर्यग्निम्नगमनवत् । सिंह स्वभाववन्तपेक्षते इति । कयो

स । जीवागयो जीव कर्मणो । तत्र रागादिपरिणमनमात्मन स्वभाव रागाद्यु-त्पादकत्व तु कर्मण । तदेतरेतराश्रयदोप तत्परिहारार्थं तयो जीवकर्मणो सम्बन्ध अनादिरित्युक्त । क इव । कनकोपले मलमिव स्वर्णपाषाणे स्वर्णपापाणयो सम्बन्ध न्धस्य अनादिरिव । अनेन अमूर्तो जीव मूर्तेन कर्मणा कथ बध्यते इत्यपास्त । तथोरस्तित्वं कुत सिद्ध । स्वत सिद्ध । अह प्रत्ययवेद्यत्वेन आत्मन दरिष्ट श्री-मदादिविचित्रपरिणामात् कर्मणश्च तिसद्धे ॥२॥

ज्ञान० टी०—प्रकृति शील स्वभाव इति प्रकृतिपर्यायनामानि । स्वभाव-स्य लक्षण किं । इति चेत् कारणान्तरिनरपेक्षत्व स्वभाव । यथा अग्नेरूर्द्धगमन स्वभाव वायो तिर्यग्गमन स्वभाव जलस्य च निम्नगमन स्वभाव । सच स्वभाव-वन्तं अपेक्षते । स स्वभाव कयो जीवागयो जीवकर्मणो इत्यर्थ । तत्र जीवकर्मणो-मंघ्ये आत्मन रागादि परिणमन स्वभाव कर्मण रागाद्युत्पादकत्व स्वभाव । स्व-भावो हि स्वभाववन्तमन्तरेण न भवति, स्वभाववान् स्वभाव विना न भवति इत्युच्यमाने इतरेतराश्रयदोषप्रसग स्यात् । तत्परिहारार्थं अनयो जीवकर्मणो-रनादि सम्बन्ध । क्योरिव कनकोपलयोर्मलमिव । यथा कनकपापाणे मलसम्द्रन्ध अनादि तथा जीव कर्मणोरनादिसम्बन्ध । तयो जीवंकर्मणोरिस्तत्व कथिसद्ध ? स्वत सिद्धं । कथिमिति चेत् अह प्रत्ययवेद्यत्वेन आत्मनोऽस्तित्व एको दिरद्र एकः श्रीमान् एक सुखी एको दुखी इति विचित्र परिणमनात् कर्मणोऽस्तित्व सिद्धमिति ।

चू कि कर्मप्रकृति टीकाके रचयिता ज्ञानभूषण और मुमितकीर्ति है अत उसका रचनाकाल विक्रमकी सोलहवी शताब्दीका अन्तिम चरण और १७ वी का प्रथम चरण है।

इस तरह दूसरी टीका पहली टीकाका अनुकरण मात्र है।

यह हम पहले लिख आये हैं कि कर्म प्रकृतिमें जीवकाण्डकी भी गाथाए सकलित है। कर्म प्रकृतिके टीकाकारने उन गाथाओकी टीका भी जीवकाण्डकी जीवतत्व प्रदीपिका टीकाके अनुसार ही की है। यहाँ एक उदाहरण दे देना पर्याप्त होगा—

ज सामण्ण गहण भावाण णेव कट्टमायार।

अविसेसिदूण अट्टे दसणमिदि भण्णदे समए ॥४३॥--जीवका० गा०४८२

जी० प्र०—भावाना सामान्यविशेषात्मकवाह्यपदार्थाना आकार भेद-ग्रहण अकृत्वा यत्सामान्य ग्रहण-स्वरूपमात्रावभासन तत् दर्शनमिति परमागमे भण्यते । वस्तु स्वरूपमात्रग्रहण कथ । अर्थान्-वाह्यपदार्थान् अविशेष्य-जाति क्रियाग्रहणविकारैरविकल्प्य स्वपरसत्तावभासन दर्शनमित्यर्थ ।

कं प्र॰ टी॰ —भावाना पदार्थाना सामान्यविशेषात्मकवाह्य वस्तूना आकार

## ४८२ . जनगाहित्यका इतिहास

भेद गहण (अ) कृत्वा यत् गामान्गगरूणं रवरूपमात्रावभागन तर्दर्शनमिति परमा-गमे भण्यते । वरनुस्वरूपमात्रगरूण कण ? अर्थान् वाह्यपदार्थान् अविधाय जातित्रज्यगुणक्रियात्रकारं रिवक्ताय स्वपरमत्तात्रभागन पर्शनित्यर्थं । वामदेवका संस्कृते भावसम्रह्—

प्राफ़्त भाव गगहों गम्फ़्त अनुवार मणमें उन भाव मग्रहाती रचना हुई है। दोनो गन्योको आमने नामने रमाकर पडनेंगे यह वान मण्ड हो जाती है। यहाँ दोनोंगे कुछ उद्धरण दे देना उचित होगा।

लोयगगिहरवामी केवलणाणेण मृणियनज्लोया । असरीरा गडरिह्या मुणिन्चला मुज्ञभावट्टा ॥३॥ कर्माष्टकिर्मिन्ता गुणाप्टकिवराजिता । लोकाग्रवामिनो नित्या श्लीक्योत्पत्तिक्ययान्विता ॥३॥

यह शब्दश अनुवाद नहीं है, भावान्याद है जो प्राकृत भाव समहको सन्मृत रखकर मस्कृत भावाम अनुष्टुप् क्लोकोके द्वारा किया गया है। रचियताने प्राकृत भावसम्रहका अक्षरश अनुकरण नहीं किया है, जगह जगह उमने परिवर्तन, परिवर्धन और संशोधन आदि भी किये हैं। उसके भी यहाँ कुछ उदाहरण दे देना उचित होगा।

१ प्रा० भा० स० में (गा० १६) मिण्यात्वके पाँच भेद इस प्रकार वतलाये है—एकान्त, विनय, सशय, अज्ञान और विपरीत । ये ही पाच भेद जैन परम्परा-में प्रसिद्ध है । किन्तु स० भा० स० में (क्लो० ३२) उनके नाम इस प्रकार दिये है—वेदान्त, क्षणिकत्व, शून्यत्व, विनय और अज्ञान । प्रा० भा० स० में ब्राह्मण-

१ सस्कृत भाव सग्रह भी प्राकृतभावसग्रहके साथ श्रीमाणिकचन्द दि० जैन ग्रन्थगाला वम्बईके २०वे ग्रंथ भावसग्रहादिमे प्रकाशित हो चुका है।

को विपरीत मिथ्यात्वी वतलाया है। स० भा० सं० में वेदवादीको वेदान्त-मिथ्यावी कहा है और ब्राह्मणकी तरह ही तीर्थस्न्तान, मासभक्षण आदिकी बुरा-ईया वतलाई हैं। अन्तमें लिखा है 'इति वेदान्तोक्त विपरीत मिथ्यात्वम्'। सभव-तया ग्रन्थकार वेद और वेदान्तके भेदसे परिचित नही थे ऐसा लगता है। प्रा० भा० स० में सशय मिथ्यात्वका निरूपण करते हुए श्वेताम्वर मतकी उत्पत्तिका कथन किया है किन्तु स० भा० स० में चूँकि इस नामका कोई मिथ्यात्व नही है और उसके स्थानमें जो एक शून्य मिथ्यात्व नाम गिनाया है उसकी उसमें कोई चर्चा नहीं की गई है। अत शेप मिथ्यात्वोका कथन प्रा० भा० सं० की ही तरह करनेके वाद पृथक्ष्प रूपसे श्वेताम्वर मतकी लत्पत्तिका कथन किया है और उसे स्वमतोद्भूतो (अपने मतमें उत्पन्न हुआ) मिथ्यात्व कहा है।

प्रा० भा० स० में स्थिवर कल्पका कथन करते हुए वर्तमान कालके मुनियो-के सम्बन्धमें कहा गया है कि पहलेके मुनि उक्त सहननसे एक हजार वर्षमें जितनी कर्मनिर्जरा करते थे, आजकल हीन सहननमें उतनी कर्मनिर्जरा एक वर्ष-में कर लेते है। स० भा० स० में इस गाथाका अनुवाद नही किया गया और यह उचित ही किया गया क्योकि इस प्रकारका कथन पूर्वशास्त्र सम्मत नही है।

इसी तरह प्रा० भा० स० में काष्ठा सघ आदिके विरोधमें एक भी शब्द नहीं कहा गया है किन्तू स० भा० स० में एक क्लोकके द्वारा उन्हें मिथ्यात्वका प्रवर्तक कहा है।

प्रा० भा० स० (गा० २८० आदि) में सम्यग्दर्शनके आठो अगोमें प्रसिद्ध व्यक्तियोके नाम गिनाये है। किन्तु स० भा० स० में आठों अगोका स्वरूप रतनकरड श्रावकाचारके अनुसार उसीके शब्दोमें कहा है (श्लो० ४१०-४१७) अन्य भी कई विशेष कथन सम्यक्त्वके सम्बन्धमें है।

पचम गुणस्थानका कथन करते हुए स० भा० स० में ग्यारह प्रतिमाओका कथन है यह कथन प्रा० भा० स० में नहीं है। उसमें तो केवल बारह व्रतोके नाम गिनाये है प्रतिमाओके तो नाम तक भी नहीं गिनाये।

स० भा० स०में दूसरी व्रत प्रतिमाका कथन करते हुए पूज्य पूजक और पूजा

१ 'अथोर्घ्वं स्वमतोद्भूत मिथ्यात्व तन्निगद्यते । विहित जिनचन्द्रेण श्वेताम्वर मताभिषम् ॥१८७॥'—स० भा० स० ॥

२ 'वरिससहस्सेण पुरा ज कम्म हणइ तेण काएण । त सपइ वरिसेण हु णिज्ज-रयइ हीणसहणणे ॥१३१॥'—प्रा० भा० सं० ।

येचान्ये काष्ठसघाद्या मिथ्यात्वत्त्य प्रवर्तनात् । आयत्या प्राप्नुयुर्दुख चतुर्गतिषु सन्ततम् ॥२८५॥—स० भा० स० ।

# ४८४ जैनसाहित्यका इतिहास

पर प्रकाश डालते हुए लिखा है—पूज्य तो निर्दोप केवली जिन है। और पूजक वेश्या आदि व्यसनोका त्यागी ब्राह्मण क्षत्रिय वैश्य और शीलवान शूद्र होता है। अपने इस कथनकी पुष्टिमें ग्रथकारने जिनसहिताका प्रमाण भी उद्धृत किया है। यह कथन प्रा० भा० स० में नहीं है।

प्रा० भा० स० की तरह स० भा० स० में भी प्राभातिक विधिमें शौच आचमनका निर्देश है और नागतर्पण, क्षेत्रपालतर्पण गण अष्ट दिग्पालोकी स्थापनाका भी कथन है किन्तु प्रा० भा० स० में जो शस्त्रसिहत यानसिहत और प्रियासिहत आह्वान करनेका विधान किया है। वह यहाँ नहीं है। इसी तरह प्रा० भा० स० में जिन चरणोमे चन्दनलेपनका जो कथन है वह भी स० भा० स० में नहीं है।

पूजनके कथनमें स० भा० सं० के कर्ताने आशाधरके सागरधर्मामृतका अनु-करण विशेपरूपसे किया है। प्रतिमाओके कथनमें भी यत्रतत्र उसकी छाया है। वैसे रत्न करडको मुख्य रूपसे अपनाया गया है।

पूजा, गुरुपासना, स्वाघ्याय, सयम, तप और दान इन श्रावकके पट्कर्मोका भी कथन है वो प्रा० भा० स० में नहीं है।

छठे और तेरहवे गुणस्थानके कथनमें भी प्रा० भा० स० से विशेषता है। इस तरह स० भा० स० प्रा० भा० स० का छापानुवाद होते हुए भी अपनी कुछ विशेषताओको लिये हुए है। रचना सरल और स्पष्ट है। श्लोक सस्था ७८२ है।

### रचयिता और समय

संस्कृत भावसग्रहके अन्तमें उसके रचयिता ने अपना नाम वामदेव और अपने गुरुका नाम लक्ष्मीचन्द्र वतलाया है। लक्ष्मीचन्द्रके गुरुका नाम त्रैं लोक्यकीर्ति था और त्रैं लोक्यकीर्तिके गुरुका नाम विनयेन्द्र या विनयचन्द्र था। वे मूलसघी थे। तथा ग्रन्थकार वामदेव का जन्म 'शशिविशदकुले नैगम श्री विशाले' में हुआ था। प्रेमीजीने लिखा है कि 'निगम कायस्थ जातिका एक भेद है। आश्चर्य

१ 'भव्यात्मा पूजक शान्त वेश्यादिव्यसनोज्भित । ब्राह्मण क्षत्रियो वैश्य स शुद्रो वा सुशीलवान् ॥४६५॥—स० भा० म०।

२ 'श्रीमत्सर्वज्ञपूजाकरणपरिणतस्तत्त्वचिन्तारसालो, लक्ष्मीचन्द्राह्मिपद्म मधुकर श्रीवामदेव सुघी । उत्पतिर्यस्य जाता शशिवशदकुले नैगमश्रीविशाले सोऽय जीयात् प्रकम जगतिहसलसद्भावशास्त्रप्रणेता ॥७८१॥—स०भा०सं० ।

३ भावसंग्रहादिके प्रारम्भमें ग्रंथ परिचय, पृ० ३।

नहीं जो प० वामदेवजी कायस्थ ही हों। दिगम्बर सम्प्रदायमें महाकिव हरिचन्द्र, दयासुन्दर आदि और भी अनेक विद्वान् कायस्थ जातिके हो चुके है।'

इस प्रकार वामदेवने अपने त्रं लोक्य दीपक नामक ग्रन्थके अन्तमें भी अपना उक्त परिचय दिया है। उसमें उन्होंने अपनेको जैन प्रतिष्ठा विधिका आचार्य वतलाया है। यह ग्रन्थ उन्होंने पुरवाडवशके कामदेवके पौत्र तथा जोमनके पुत्र नेमिदेवकी प्रेरणासे बनाया था। इस तरह अपने ग्रन्थोमें वामदेवने अपना सामान्य परिचय देकर भी उसके समयके विषयमें कोई निर्देश नहीं किया

परन्तु त्र लोक्य दीपक ग्रन्थकी एक हस्तलिखित प्रति श्रीमहावीरजी के शास्त्र भण्डारमें है। उसमें उसका लेखनकाल सं० १४३६ और लेखन स्थान योगिनीपुर दिया है। तथा लेखकने फिरोजशाह तुगलकके शासनकालका भी उल्लेख किया है। अत यह निश्चित है कि वामदेवका समय 'स० १४३६ के वाद का नहीं हो सकता।'

द्विसन्धानकाव्यकी नेमिचन्द रिचत टीकाकी प्रशस्तिमें नेमिचन्द्रने अपनेको विनयचन्द्रका प्रशिष्य और देवनन्दिका शिष्य वतलाया है। तथा त्र लोक्यकीर्तिके चरण कमलोको भी नमस्कार किया है। वामदेवने भी अपने गुरु लक्ष्मीचन्द्रके गुरुका नाम त्र लोक्यकीर्ति और त्र लोक्यकीर्तिके गुरुका नाम विनयचन्द वतलाया है। अत नेमिचन्दके गुरुके गुरु विनयचन्द और वामदेवके दादा गुरु विनयचन्द एक ही व्यक्ति प्रतीत होते हैं। उन्होंके शिष्य त्र लोक्यकीर्ति थे। किन्तु वे कव हुए इसका कोई पता नही चलता क्योंकि द्विसन्धान टीकामें भी उनके समयका निर्देश नही है और न अन्यत्रसे ही उनके सम्बन्धमे कोई ऐसी जानकारी प्राप्त हो सकी जिससे उनके समय पर प्रकाश पड सकता हो।

१ जै०प्र० प्र०स०, भा० १, पृ० २०३-२०५।

२ 'आमेर शास्त्र भण्डारकी ग्रन्थ सूची'—पृ० २१८ ।

# नाम सूची

अमृतचन्द्र ३७४

अकोटक २५५ अंकलेश्वर ७, ४४, ५० अगपणात्ति २४४ अगुत्तर निकाय ७७ अकलक भट्टा० ५२, २४४, २४७, २७६, ३५०, ३५१, ३७३, ४७७ अकलक चरित्र २४७ अगगल कवि ३८७ अग्रायणी पूर्व १२, ४८, ६१, ६३, १००, २९५, ३०५, ३५८ अजितनाथ पुराण ३९४ अजितसेनाचार्य ३८९ अणहिल्लपुर ३२४ अत्तिमव्वे ३९४ अनगार धमामृत ४२६, ४२८, ४६८, ४७०, ४७७ अनुयोगद्वारसूत्र ९१, ९२, १०२, १०३, १८४, १९५, २००, २४४ अनेकान्तवाद प्रवेश २४३ अपवाइज्जमाण उपदेश ९, १४, १५, १७. २०१ अपराजित सूरि २०५ अभयचन्द्र ३९२, ४४४, ४६५, ४६७, ४६९, ४७०, ४७२, ४७७ अभयदेव सूरि ३६६, ३७० अभयनन्दि ३८२, ३८३, ३८५, ३८७ अभिधम्मपिटक ३५ अभिन्नदसपूर्वी ३१ अमरकीति ३८०

अमितगति ३४७, ३५०,३७२ आदि ३८०, ३९५ अमितगति श्रावकाचार ३८१ अमोघवर्ष २१५, २४५, २४९, २५५, २९१, २९२ अर्हद्वलि २१, २३ अवचूणि २० अवघेशनारायण सिंह २२४ अश्वघोष २४५ अष्टपाहुड २४४, २६४ अष्टसहस्री २७८ अष्टाग महानिमित्त २३ असूत्र गाथा ३२ आचाराग निर्युक्ति २४४ आप्त परीक्षा ४७७ आप्त मीमासा २४४, २७८, ४७७ आराधना कथाकोश २०४ आराधना भगवती २०४, २४३, २४४, ३१६. ३२६. ३३२. ३३४, ३४७, ३६३, ३८१, ४४५ आराधनासार ४२०, ४२१, ४२६ आर्यदिन्न १९ आर्यधर्म १९ आर्यनन्दि २४०, २४१ आर्यनन्दिल १२, १३ आर्यमक्षु ९, १४-१८, २०-२५, ३४, ३५, १७८, २००, २०१,

२४१

४७३, ४७७

सार्यमंगु ९, १०, १२-१४, १८, १९, २० आर्यरक्षित ४, १२, १३, १९, २०० आर्यवज्ञ ४ आवश्यक चूणि ३१० आवश्यक टीका २० आवश्यक दीपिका २० ,, निर्मुक्ति १०, १२, १८१, २४४,

३१९

आवश्मक सूत्र ६८
आज्ञाघर २०५, ३२६, ३४७, ४२६,
४६२, ४६८, ४७७, ४८४,
आस्रव त्रिभगी ४४३, ४६०—६२,
इन्द्रदिन्न १९
इन्द्रनिन्द ७—९, १४, २१—२५, ३३,
३४, ४४—४६, ५०, ५१, ५३,
५९, १५२, २१५, २३४, २६२—
२६४, २७३, २७४ २७६, २७७
२७९, २८०, २८२, २८३

इन्द्रराज २५५ ईडर ४५८, ४५९, ४७७ उच्चारणाचार्य १७८, २४४, २६२ उच्चारणावृत्ति १७९, २४४, २५०, २५४, २८३

उत्तरपुराण २४६, २५०, २५५, २६१ २९१ उदय त्रिमंगी ४४१ उपदेश रत्नमाला ४५५, ४५९, ४७८ उपाच्ये ए० एन० २७३, ३९१, ४४५ ४६४, ४६६, ४६७, ४७१, ४७३ ४७५

उपमिति भवप्रपञ्चकथा ३६१, ४३२

उमास्वामी २७६
एलाचार्य २१५, २४२,
ओघनिर्युक्ति २४४
कनक नन्दि ३८३-३८५, ४०८, ४४२
करहाट ४५
करणानुयोग ४
कर्कराज २५५
कर्नाटक कि चरिते २७७, ४५१
कर्नाटक वृत्ति ४६६-४६९, ४७१,

कर्नाटक शब्दानुशासन २७५, २७६, २७७ कर्मकाण्ड गो० ५३, २८९, ३०७,

कर्मकाण्ड गो० ५३, २८९, ३०७, ३८२, ३८४, ३८५, ३८८ ३९५ ३९७, ३९९ आदि, ४०५ आदि ४११, ४३७, ४३९, ४४३, ४६४ कर्म प्रकृति २९४, २९५, २९७–२९९ ३०१, ३०३–३०६, ३०८, ३१० ३११, ३२१, ३२२, ३२४, ३२५ ३४५, ३५२, ३६८, ४०९, ४३६ ४३७, ४३९,

कर्म प्रकृति प्राभृत १०, १२, १३, १५ १६, २२, २३, ४५, ४८, ५०, ६३, ७८, ११३, १४९, १५१, ३०५,

कर्म प्रकृतिचूणि २०९, ३०१, ३०४, ३०६, ३०७, ३०९-३११ ३१६ ३२४,

कर्म प्रकृति टीका ४५४ कर्म प्रकृति सग्रहणी १६, १५१, २०९ २९३, ३१६ कर्म ग्रन्थ नव्य १३०, २९४ ३०३

कर्म ग्रन्थ नव्य १३०, २९४, ३०३, ३२४

, , , -

# ४८८ : जैनसाहित्यका इतिहास

कर्मविपाक २९४, ३६१, ३६२, ३६६ ४२९ आदि, ४३४ कर्म प्रवाद ३२० कर्म स्तव ३२२, ३२४, ३२५, ३३४, ३३६, ३५२, ३५४, ४३४, कर्मस्तव टीका ३०७ कल्पसूत्र १८, १९ कल्पसूत्र स्थविरावली ३०३ कल्याण विजय मुनि १३, १४

कसायपाहुड कषायप्राभृत ६-८, १४-

१७, २२-२५, २७-३१, ३४-३६, ४२, ५३-५५, १४५ आदि, १७०, १७१, १७८, १८२, १९५, १९९, २०१, २११, २१६, २४३, २५०, २५६, २६४, २९०, २९७-२९९, ३०१, ३०६, ३१७, ३३४, ३६८,

कामताप्रसाद ४५७ कामराज व्र० ४५५ कारजा ४५४ कृति अनुयोग ४९, ५१, ६०, ६३, ६८, १००, १०२, ३२२

३७०

कालकाचार्य ११, १९ कुण्डकुन्दपुर २६४ कुन्दकुन्द २१५, २४४, २६३, २६४, २७३, ३१०, ४२४

कुमारपाल ४३१ कुमारिल भट्ट २४५ केशववर्णी ४४५, ४६४, ४६७, ४७०, ՝ ४७१, ४७३, ४७७

कौलिकमत ४१८ क्षपणासार ४४१ खण्डसिद्धान्त ५१, ५२ खारवेल ६८

खुद्दावन्द्य ५१, ५२, ५८, ५९, ६१, ६२, ९२, १९९, २४४, २८६
गगराज २७७
गणधर वद्य १०, १२, १८
गणितानुयोग ४
गन्धहस्ति (सिद्धसेन) ३६५
गन्धहस्ति महाभाष्य २७८
गर्गिष ३०७, ३६१, ३६६, ४२९,
गृद्धपिच्छाचार्य २४४
गिरिनगर ६, ४४, ५०
गुणकीति ४५६, ४६०
गुणकर ६, ८, ९, १४, १५, १७,

२०-२५, २८-३१, ३४, ३६, ३७, ४२, १४६, १७४ आदि १८१, २०५, २१०, २४४ गुणभद्र २४२, २५०, २५५, २६१, २९१

गुण सुन्दर १९
गुर्वावली ४३६
गोविन्द १९
गोविन्द १९
गोविन्द पै० २७६
गोविन्दराज २५५
गोविन्दाचार्य ३२४, ४३२
गोम्मटसार २७६ ३९०, ३९१, ३९३, ३९५, ४६३, ४६७, ४६९, ४७०, ४७४, ४७७, ४७९
गोम्मटसार जीवकाण्ड १३१, ३७३, ३७४, ३८९, ३९२, ३९६, ३९८, ४२३, ४२४, ४२७,

४३३, ४६५, ४६६, ४८१

गोम्मटेश्वर ३९४

गोशालक ७७, ४१८ गौतम गणधर १, ५, ३५, ६१, ६३, ६४, ७८, २२२, ४४६, ४६६

चक्रवर्ती प्रो० २७३
चन्द्रगिरि ३९१, ४४५
चन्द्रगुफा ६, ४४, ५०
चन्द्रप्रभचरित ३८२, ३८३, ३८८,
चन्द्रिष महत्तर २८४, २८९, ३१०,
३१२, ३१८, ३२२, ३२४ ३२५
३२७, ३४९, ३५६, जादि ३६१

चन्द्रसेन २४१ चरणकरणानुयोग ४ चरणानुयोग ४ चामुण्डराय २७७, ३९०–३९२, ४२६, ४६३, ४६४

चामुण्डपुराण २७७, ३९३—३९५, चारित्रसार ४२६ चित्रकूट २१३, ४७२, ४७६ चिरन्तनाचार्य १७८ चूडामणि टीका २६३, २७४, ३७७,

चूणिसूत्र ९, १४, १६, १७, २२, २४, २५, २९, ३५, १४९, १७०, आदि, १८१, १९५, २०३, २४४, २५०, २५४, २८३, ३०४, ३०७, ३७०, ४१५

चूणिस्त्रकार ३३-३५, ३७, १४८, १७९, १८७, २०२, २१०, २५६ चूलिकाअधिकार ४८, ४९, ५२, ८४, १४७, २९६, ३३५, ४०५ छक्कमोवएस ३८० जगच्चन्द्रसूरि ४३६ जगतुगदेव २४८, २४९, २९१, जम्बूद्वीपपण्णत्ति २४४, ४४९ जम्बू स्वामी ५, १७ जम्बूस्वामी चरित्र ४५३ जयतिलक सूरि ४३६

जयधवला ७-९, १५-१७, २०, २३२५, २८, ३१, ३५, ५२, ५३,
५८, १७२, १९६, २०३, २०५,
२१६, २४३, २४५, २४६,
२५४, २६१, ३७०

जयघवलाकार १४, १५, २९–३२, १७०, १७९, १८१ आदि, १९३, २०२, २५६, २८७, ३०५

जयपुर (भण्डार) ४७९
जयपुराण ४५२, ४५४
जयसिंहदेव ३२४
जयसेन आचार्य ३७४
जिनचन्द्र ४५१
जिनदासन्न० ४५२, ४५६
जिनदास शाह ४७२
जिनपालित ७, २३, ४४-४६, ५०,

जिनभद्रगणि १२, ३११, ३२० ३२५ जिनरत्न कोश ४३६, ४४२ जिनवल्लभ गणि ४३३ जिनेश्वर सूरि ४३३ जिनसेन २१६, २४२, २४५, २४६,

जीवतत्त्व प्रदीपिका टीका ४६३–४६६ ४७०, ४७१ ४७३, ४८०

जीवसमासप्रकरण ३३३, ३५४

# ४९० जैनसाहित्यका इतिहास

जीवस्थान जीवहाण ४७-५०, ५२, ५८, ५९, ६२, ६७, ६८, ७६, ७७, ७९, ८४, ९१, ९३, ९४, ९६, १९८, २४०, १४७, १९६, १९८, २४८, २४४, २६५, २६८, २७२, ३३५, ३५०, ४०९

जैनघातु प्रतिमालेख सग्रह ४५५, ४५७ जैनेन्द्रमहावृत्ति ३८५, ३८७ जैनेन्द्रव्याकरण जोणिपाहुड योनिप्राभृत २१, ४३, ४४, १००, २४४

880

३२७, ३९३, ४००, ४०२,

ज्योतिप्रसाद डा० २४८
ज्वालामालिनी ४८३
ज्ञाताधर्मकथा ९८
ज्ञानप्रवाद २४, २५, २५६
ज्ञानभूषणभट्टारक ४४०, ४५१, ४५३४५९, ४७२-४७६, ४७८,

ज्ञानसूर्योदयनाटक ४७६
टोडरमल्लपण्डित ४०५, ४१६, ४६४, ४६५, ४७०, ४७३
डड्ढा (लक्ष्मणसुत ) ३५०, ३५१, ३७२ आदि

तत्त्वज्ञानतरिङ्गणी ४५५, ४७६ तत्त्वसार ४२०, ४२१ तत्त्वार्थमहाशास्त्र २७५, २७६, २७७ तत्त्वार्थवार्तिक ५२, २४४, २४७, ३४९, ३५०, ३८७

तत्त्वार्थसार ३७४

तत्त्वार्थसूत्र ९८,११४,२४४,२७६,२७८,३०२,३१२,३३२,४५१
तत्त्वोपप्लव २४३
तपागच्छ ११,१९,४३६
तुम्बूलराचार्य २१५,२६३,२६४,२७४,२७६,२७८,२८३
त्रिपिटक ४१८
त्रिभगीसार ४४२
त्रिभगीसारटीका ४६०,४६१
त्रिलोकप्रज्ञप्ति तिलोपण्णत्ति ८,१४,२०,१३१,१७२,२०३,२०६,२०८,२२४
त्रिलोकसार २४७,३८२,३९२,४७५,

४७७

४७९

त्रिवर्णीचार ४६३
त्र लोक्यकीति ४८४, ४८५
त्र लोक्यकीति ४८४, ४८५
त्र लोक्यकीपक ४८५
दण्डी किव २७७
दर्शनिवज्य १०, १९
दर्शनिवज्य १०, १०, १३, १५–१८,
४३, ११३, १३१, १७०, २२०,
४३, ११३, १३१, १७०, २२०,
३०२, ३०८, ३१८, ३५५,
४८५
दृष्टिवाद १३, १६, १८, ६१, १५१,
३०३, ३०४, ३२०, ३५८

दिल्ली (भण्डार) ४६०, ४६१, ४७७,

दीघनिकाय ७७

द्वल्यगणि १९
देविद्धगणि १३, १८, १९, ३०३
देविद्मगणि १३, १८, १९, ३०३
देवेन्द्रकीर्ति ४५८, ४७८
देवेन्द्रसूरि २९४, २९५, ३०३, ३०४, ३१५, ४३३, ४३४, ४३६

द्रमिलदेश ७, ४४, ४५ द्रव्य प्रमाणानुगम ४८ द्रव्यसंग्रह ३१७, ३६२, ४२५, ४२६ द्रव्यानुयोग ४८ द्वादशाग १, ४, ३१, ७८, १०१,

द्विसघानकाव्य टीका ४८५ घनेश्वर सूरि ४३३ घनञ्जय २४४, २४७ घन्यकुमार चरित्र ४५३ घरसेन ६-८, १३, १७, २०-२४, ४३-४५, ५०, ६३, १००,२८०

धर्मकथानुयोग ४
धर्मचन्द्रसूरि ४७२
धर्मकीति वी० ७८, २४५
धर्मकीति वी० ७८, २४५
धर्मग्रक्नोत्तर श्रावकाचार ४५३
धर्मग्र्यण भट्टारक ४६७
धर्मरत्नाकर ३७४, ३७५
धर्मसूरि १९
धर्मसग्रह श्रावकाचार ४५१
धवला ७, १०, १७, २०, २१, २३,
४६-४८, ५०-५९, ६२, ७७,
७८, ८०, ८१, ८३, ९२, ९५,
९६, १००-१०२, १२४, १३०,
१३७, १३८, १४०, १४४,

२४५, २४६, २६४, २६५, २८०, २८४, २९१, ३२५, ३७३,४४६

घवलाकार ५९, ७८, ८४, १००, २७३, २८७, ३२७

ध्रुवराज २५५ निन्दिल १८, १९, २७ निन्दिवृत्ति १३ निन्दिसघ २०, ४५६, ४७६ निन्दिसंघ पट्टावली २१, २२, ४३, २७३, ३०३, ३०६

निन्दसूत्र ९-२०, १३०, १३१, २००, २४४, ३०३, ३१०

निन्दसूत्र चूणि १३ नयचक्रवृत्ति २४३ नरसिंहाचार्य ४६४ नव्यकर्म ग्रन्थ ४३३

नागहस्ति ९-२०, २२-३०, ३४, ३५, १७८, २००, २०१, ३०६ नागार्जुन १०, १३, १९ नायारग गान्धी ३९७ नाममाला २४४ नियमसार २६४, २७३ नेमिचन्द्र ज्योतिषाचार्य ३९४ नेमिचन्द्र टीकाकार ४७२-४७७, ४८० नेमिचन्द्रसिद्धान्त चक्रवर्ती ५३, १७४, २७६, २८९, ३८१ आदि, ३८८, ३९०, ३९२, ४०८, ४४२,

नेमिचन्द्रसैद्धान्ति ४३७, ४४०-४४२ न्यायकुमुदचन्द्र ३८८ न्यायदीपिका २७६

४६०, ४७७

पट्टावली ९-११, १७, १९, २१, ४४, परिकर्म २४४, २६३ आदि. २७३. इ०इ पट्टावली समुच्चय २० पट्टावली सारोद्धार ११ पञ्जिका २८५ पञ्चस्तूयान्वय २४१ पञ्चसग्रह (दि०) २४०, २९०, ३१७, ३२२-३२८, ३४६, ३४७, ३४९, ३५०, ३६२, ३७२, ३७६, ३९५, ४०५, ४०८, ४१०, ४११, ४२२, ४४७, ४५३ पञ्चस० प्रा॰टी॰ ४४५ पञ्चस० वृत्ति ४५७, ४५९, ४७६, ४८० पञ्चसग्रह ( श्वे॰ ) २८४, २८९, ३०९, ३११, ३१२, ३२२, २४१, ३४९, ३१६, ३५३, ३५५, ३५६, ३५८ आदि ३६६ पञ्चस० स्वोपज्ञवृत्ति ३२२, ३२४. ३२८, ३५१, ३५३, ३६० पञ्चस० (अमित०) ३४०, ३४७, ३५०, ३९५, ३९६ पञ्चसंग्रह ( डड्ढा ) ३७२ आदि पञ्चवस्तुटीका ३८७ पञ्चास्तिकाय २४४, २६४, २७३, ४२५ पञ्चास्तिकाय टीका ३७८ पतञ्जलि भाष्यकार ३०, १८२ पद्मनिन्दमुनि २६४, २७३, ४४९ पद्मनन्दि भट्टा० ४५४-४५६, ४७८

पद्धति टीका २६३, २७४

्पन्नालाल सोनी ४५०

२८३ पवाइज्जमाण ९, १४, १५, १७. परमानन्द पण्डित ३२६, ३२७, ३४३, ४००, ४२१, ४२२, ४५२, ४५६, ४६३, ४७८, ४७९ परमानन्दसूरि ४३१ परमागमसार ४४४, ४६२, ४६८. **Y90** पाटलिपुत्र २ पृच्छासूत्र ३३-३५, १८५ पाण्डवपुराण ४५१, पार्श्वनायपुराण ४५१, ४७६ पार्श्वनाथवसदि २७७

पार्श्वाम्युदय २४६, २९१ पुन्नाटसघ २४२, २४६ पुण्यविजयमुनि ३१८, ३५७ पुराणसार ४५३ पुरातनवाक्य सूची ४०२ पुष्पदन्त ७, १२, १७, २०, २१, २२, २३, २४, ४३-५५, ५९-६१, ६३, ६४, ६८, ७८, ८४, १००, १३१, १४०, १४४, १५२, २३४, २७९, २८०, ४७७ पज्यपाद देवनन्दि ३७३, ३८७ पुरणकाश्यप ७७, ४१८ पेज्जपाहुड ६, ८, ९, २५, ३५, १८८, २११ प्रजाश्रमण ४४ प्रज्ञापनासूत्र ११, १३४, १३९, १४९,

१५०, २८२, ३१८, ३५४ आदि

प्रथमानुयोग ४
प्रभावक चरित १२
प्रत्येकबुद्ध ३१
प्रभाचन्द्र ३८८, ४२९
प्रभाचन्द्र भ० ४७२, ४७६
प्रमाणवार्तिक २४५
प्रमेयकमलमार्तण्ड ३८८, ४२९
प्रवचनसार २४४, २६४, २७३
प्राचीनजैनलेखसग्रह ४५७
प्रेमी नाथ्राम २०४, ३८८, ३९३,
३९५, ४२१, ४५१, ४५३—४५५, ४७४—४७६, ४८४
फिरोजशाह त्गलक ४८५

फिरोजशाह तुगलक ४८५
फूलचन्द्र सिद्धातशास्त्री ३४५
वघेरवाल ४६२
वडौदा २५४, २५५
वन्धित्रभगी ४४१
वन्धस्वामित्व ३२४, ४३४
वन्धस्वामित्व टीका ३२४
वन्धस्वामित्व विचय ५८, ६० ६२,

६३, ९५, ९८, ९९
वालचन्द्रमुनि ४४४, ४४५,
वालचन्द्र पडितदेव ४६७, ४६८
वाहुवलि चरित ३९४, ३९५
वृहत्कर्म चूणिका २९४
वृहत्कर्म प्रकृति २९४, २९५, ३०५
वृहिट्टप्पणिका २१, ४३
वृहत्द्रव्य सग्रह ३७४, ३९४
वृहत् सग्रहणी ३६३
वृद्धपेप ७७
व्रह्मदेव सूरि ३७४
भगवतीसूत्र ३५, ६८, १४९

भद्रगुप्त १९ भद्रवाहुश्रुतकेवली २, ४, ६, १७, १८ भावत्रिभगी ४४२, ४४३ भावसग्रह प्रा० ४१७, ४२०, आदि ४२५, ४२७ आदि, ४८२, ४८३ भावगग्रह (मं०) ४२९, ४८२, ४८३ भाष्यगाया ३६ भास्करनन्दि ३७४, ४५१ भुजवलियताः ३९५ भ्वनकीति ४५४-४५७ भूतदित १९ भृतवली ६, ७, १३, १७, २०-२४, ¥3-¥4, ४८-49, 43-44, ५९-६४, ६८, ७८, ८४, १००, १३१, १४०, १४४, १५२, २३४, २७९, २८०, ४७७ मत्र शास्त्र २१ मथुरा २ मन्दप्रवोधिकाटीका ३९२, ४६४-४७० मलयगिरि १०-१२, २०, २९३, ३०३, ३०७, ३०९, ३११. ३१५, ३१६, ३१८, ३१९, ३२५, ३४१, ३५१-३५३ ३६०. ३६६, ३६८, ३६९, ४३३ मल्लिनाय पुराण ४५३ मल्लिभूपाल ४७२-४७४ मल्लिभूपण ४५४, ४५८, ४७३, ४७६, महाकर्मप्रकृति प्राभृत ७, १६, १७,

२३, ४४, ५०, ५१, ५४-६४,

६८, ९४, १००, १४९, १९९,

२१६, २३४, २८०, २८४,

२८६, ३८५ ४६६

# ४९४ . जैनसाहित्यका इतिहास

महाखवण ९ महागिरि १८, १९ महापुराण २४२, २५१ महाबन्ध ५१, ५४, ५६-६१, १३१, १४४, १५२ आदि १९५, २३४-२३६, २६४, २७९, २८४, २८६, ३८५, ३८६ महावाचक ९, १५, १६, १८, २३, २४० महावीर भ० १, २, ५, ११, १९, ३५, ६१, ७८, ७९, २२२, २२७, ४१९, ४४६ महिमा नगरी ६, ४५ महीचन्द्र ४५९ महेन्द्र कुमार न्या० ३८८, ४२९ माघकवि ३८७ माधनन्दि २१, २३, माघवचन्द त्रैविद्य २४७, ३९३, ४१६, ४४१, ४७० मान्यखेट २५५

मान्यखट २५५
माथुरीवाचना १३
माथुर सघ ३८०
मीमासा क्लोक वार्तिक २४५
मुञ्जराज ३८०
मुनिचन्द्र सूरि ४३३
मूडविद्री २१८, २८४, ४०१, ४०३,

मूलगथा ३३
मूलाचार १३१, २४४
मूलाचार प्रदीप ४५३
मूलाराधना दर्गण २०५, ३२६, ३४७
मेघावि पण्डित ४५१
मेरुतुग ११, १९

मोहेञ्जोवडो ७० यतिवृषभ ८, ९, १४, १६, १७, २०, २२, २४, २५, २९, ३३, ३५, १४९, १७० आदि, १७८, १८१, १८५, १९० आदि, २०१, २०५, २०६, २१०, २४४, २५०,

२८३, २८९, ३०४, ३०५.

३०८, ३०९, ४१५, ४७७
यशस्तिलक ४२७, ४७७
यशोधर चरित्र ४५३
यशोभद्र सूरि ४३३
यशोविजय २९३, ३०३, ३०७, ३०९,

युघिष्ठिर मीमासक ३८८
योग दर्शन ७६
योगिनीपुर ४८५
योग वाशिष्ठ ७६
रतनलाल प० ४२८
रत्नकरण्ड ४८४
रन्न कवि ३९४

रिव निन्द २६४, २७९
राजगृही १
राम पुराण ४६३
राय मल्ल गग ३९१, ३९३, ३९५
राष्ट्रकूट २५५
रेवती नक्षत्र १०
रेवती मित्र १९
लक्ष्मीचन्द भ० ४५३—४५५, ४५८,

४८०, ४८४ लघीयस्त्रय ३५१, ३७३ लघु समन्तभद्र २७८ लब्धिसार १७४, ३९२, ४१२, ४१३ लालावर्णी ४७२

४५९, ४७३, ४७६, ४७८,

लोहाचार्य २०, २२, ४४६
लोहित्य १९
वज्रसेन १९
वज्रस्वामी १२, १९
वटपद्रक २५५
वट्टकेराचार्य २४४
वनवास देश ७, ४४, ४५
वप्पदेव २१५, २३४, २६३, २६४, २७९, २८०, २८२ ३८०
वर्द्धदेव २७७
वर्षमानपुराण ४५३

वर्गणाखण्ड ५१, ५२, ५५, ५७, ५८, ६०-६२, १३१, १४४, १४६, १४९, १५३, १९५, २३०, २४४, २८६, २९६

वलभी १३, ४१८ विलस्सह १८, १९ वसुनन्दि श्रावकाचार ४२५, ४२६, ४२७

वाचक १०, २३
वाचकवश १०-१२, १६, १८
वाटकग्राम २४५, २५४
वामदेव ४२९, ४८२, ४८४, ४८५
वागरणसुत्त ३३, ३४, १८५
वादिचन्द्र ४५९, ४७६
वादिचन्द्र ४५९, ४७६
वादिभूपण ४५६
वासुदेवशरण अग्रवाल १८२, ३८५
विटरनिट्स ३, ४, ५, ३०
विक्रमाक शक ४७५
विचारश्रेणि ११, १९
विजयकीति ४५५-४५७, ४७३
विजयोदया टीका २४३, ४४६

विद्यानन्द २७५, ४७७ विद्यानन्दि भ० ४५८, ४७४, ४७६, ४७८, ४८०

विनयचन्द्र ४८४, ४८५
विन्ध्यागिरि ३९१, ४४५
विपुलाचल १
विवुध श्रीधर ४४, ५१, २६४
विभापा १८१
विमलसेन गणि ४२०, ४२१
विशालकीति ४७२, ४७४
विशेषणवती ३२०, ३२५
विशेषावस्यकभाष्य १२, १८१, १९५, २३२, ३१०, ३११, ३१७, ३२५, ४८८

विस्तरसत्त्वित्रभगी ३८४, ३८५, ४०८, वीरचन्द्र ४५३–४५९, ४७३, ४७६, ४७८, ४८०

वीरनित्व ३८२, ३८३, ३८५, ३८८ वीरनिर्वाण ५, ८, ११, १४, २०, २१, २२, ४३, ४७४, ४७५ वीरसेन ७,८,१०,१७,२१—२४,२८, २९,३१,३५,४६, ४८,४९, ५०,५३,५६,५७, ५८,६२, ६३,६७,६८,७७,८४,१००,

६३, ६७, ६८, ७७, ८४, १००, १२४, १३७, १४०, १४४, १५२, १५३, १७३, २०५, २१५, २२२, २२५ आदि, २४१, आदि, २५०, २६१, २६२, २६४, २७९, २८०, २८३,

वृत्तिगाथा ३० वृत्तिसूत्र १७०, १७९

३८६

# ४९६ ' जैनसाहित्यका इतिहास

वृपभचरित्र ४५३ वेदनाखण्ड ५१, ५२, ५४, ५८, ५९-६४, १००, १०४, १२८, १३१, १४६, १५२, १५३, १९५, २३०, २४४, २८६, २९५, ३०२, ३२२, ३९९, ४६६

व्याख्यानाचार्य २६२ व्याख्याप्रज्ञप्ति २१५, २३४, २६३, २६४, २७९, २८०, आदि, 375

- वेबर डा० २०

शतक, बन्धशतक २९६, ३०३, ३११, ३१२, ३१८, ३२०, ३२२, ३३८-३४१, ३४५, ३६७, ३६९ शतकचूणि २०९, २९३, २९४, ३०४, ३१०, ३१५, ३४०, ३४८, ३४९, ३५७, ३५९, ३६३, ३६६, ३६९ शतकटीका ३१६

शतक बृहच्चूणि ३१६, ३६६, ३६८ शतक नन्य ४३५ गव्दानुशासन २७६ शब्दाम्भोज भास्कर ३८८ गान्तिराज शास्त्री ४५१

शाडिल्य १९ शामशास्त्री ३९४

शामकुण्ड २१५, २६३, २६४, २७४, २७८

गालिवाहन शक ४७५ शिवशर्मसूरि १६, ३०३, ३०४, ३६८ शिवार्य २४४, ३८१ शिशुपालवध ३८७

शीलाक ३६५, ४११ शुभचन्द्र ४५१, ४५५, ४५६, ४५९, ४७८ श्भनन्दि २६४, २७९ श्रवणवेलगोला २७७, ४४५, ४६७-

४६९

श्रीकण्ठ शास्त्री ३९४ श्रीगुप्त १४ श्रीपालचरित ४५३ श्रीपालाख्यान ४७६ श्रुतकीर्ति ३८७ श्रुतकेवली २१, ३१ श्रुतमूनि ४४२-४४५, ४६०-४६२, **४६८-४७**०

श्रुतावतार ७-९, १७, २१,२३, २४, ३३, ३४, ४४, ४५, ५०, ५२, ५९, १५२, २१५, २३४, २६२, २६३, २७७, २७९, २८० क्वेताम्बर २, ४,५,९,१०,१३-

> २०, २२, ६८, ९९, १०४ ११३, १५०, १७०, १८५, २२०, २३०, २३२, २८२, २८९, २९३, २९४, ३०२, ३०४, ३०८, ३१०, ४१८, ४३४,

षट्करण स्वरूप २०८ षडशीति ४३२, ४३३ षद्खण्डागम ७, १०, १३, १७, २२,

४४७

२४, २५, ४३-४५ ४९, ५०, ५२-५९, ६४, ७८, ७९, ९५, ९८, ९९, ११३, १३१, १४५ मार्वि, १७२ १९५, १९९, २१५, २३४, २५०, २६३, २६४,

२७३, २७४, २७६, २८०, २९५. २९६ ३०२ ३२२. २९६, ३०२, ३२२, २९५, ३५०, ३८६, ३९९, ४०८

सकलकीर्ति ४५२, ४५५, ४५६, ४५८ सकलभूषण ४५५, ४५९, ४६०, ४७८ सत्कर्मपजिका ५७, ५८, ६१, २८४ सत्कर्मप्राभृत-सतकसापाहुड ५३-५९, १९७, २४४, २७९, २८०, २८६

सत्प्ररूपणासून ७, २३, ४५-४७ ५०, ५४, ५९, ७८, १४०, २२२

सत्त्व त्रिभगी ४४१ सदभापितावली ४५३ सन्मति सूत्र २४४, ४११ सप्ततिका भाष्य ३७० सप्ततिका-सित्तरी २८४, ३१८-३२० ३२१-३२५, ३४१, ३४५, ३५२, ३५३, ३६६ सभास गाहा-सभाष्यगाया ३२, ३३ समवायाग १३, २२९ समयसार २४४, २६४, ३१० समुद्र १८, १९ समन्तभद्र २१५, २६३, २७८, ४७७ सम्यग्जान चन्द्रिका ४६३, ४७० सवार्थ सिद्धि ३७३ सागार धर्मामृत ४२६-४२८, ४८४ सार चतुर्विशतिका ४५३ सार सग्रह २४४ सार्धशतक ४३३ 🔧 साह सहेस ४७२ साई सागा ४७२ साख्यकारिका २४५ सित्तरी चूर्णि १७, २०९, २९३,

३१९, ३२१, ३२४, ३२५

३६६, ३६८, ३७०

सिद्धसेन २४४

सिद्धरिन गणि ३६३, ३६५, ३६६ सिद्धपि ३६१, ४३२ सिद्धान्तसार ४५०, ४५१, ४७४ सिद्धान्तसार भाष्य ४५३, ४५४, ४५८ ४७३, ४७६, ४७८

सिद्धान्तसार दीपक ४५३ सिद्धि विनिश्चय २४४ सिद्धिभू पद्धति २५० सिंह गणि २४३ सिंह गिरि १९ सिंह सूर ३६५ सुकुमाल चरित्र ४५३ सुखलाल पहित ३६५ सुख वोधिनी ३७४, ४५१ स्तफास १८५ सुत्तगाहा ३०-३३, ३६ सदर्शन चरित्र ४५३ सुधर्मा ५, ११, १८ सुप्रवृद्ध १९ स्भापित रत्न सन्दोह ३८० सुमतिकोति ४४०, ४५३-४५५, ४५७, ४५९, ४६०, ४७६ आदि सुलोचना चरित्र ४२१, ४२२ मुस्थित १९ सुहस्ती १८, १९ सूचनासूत्र ३४ सूत्र ३०, ३१ सूत्रकृताग ४१'१ सूरत ४५७ आदि, सोभदेव पं० ४३२ सोमसेन भ० ४६३ सोमदेव उपासकाच्ययन ४२७

सोमदेव ४७७

# ४९८ : जैनसाहित्यका इतिहास

सीन्दरानन्द २४५ सीराष्ट्र ६ संभूतिविजय १८ सस्कृतकर्मग्रन्थ ४३६ संस्कृत व्याकरणका इतिहास ३८८ स्कन्दिलाचार्य १९ स्थविरावली ९, १३, १७, १८ स्थानाग २४४ स्थूलभद्र १८, १९ स्वाति ११, १८, १९ हरिभद्र १३, २४३ ,, (देवसूरिशिष्य) ३२४, ४३२, हरिवशपुराण २४६, २४७, २९१ हरिषेण कथाकोश २०५ हार्नले ७७ हिमवन्त १३, १९ हीरालाल प्रो० ५४, ५९, २४६, २४८, २७६ हीरालाल सि० शा० २०९, ३०४,

हुमच ४७४ हेमंचन्द्र ब्रह्म १५२ हेमचन्द्र मलघारी १९५, २९४, २९५, ३१५, ३१६, ३६६, ३६७

ातीय **स्ति-दर्शन फेन्द्र** जयपुर



ारतीय श्रृति-दर्शन केन्द्र जयपुर

