# જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો સ્વરૂપ અને સમીક્ષા

ડૉ. કવિન શાહ

9હિ

NA

લાવણી

त्याद्य

3ંછે

 ଧടାହାଚ • श्रुतनिधि

303, બાલેશ્વર સ્ક્વેર, ઈસ્કોન મંદિર, સરખેજ ગાંધીનગર જાઈવેન અમહાવાદ

Jain Education International

www.jainelibrary.org

# જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો : સ્વરૂપ અને સમીક્ષા

જ્ઞાન પ્રકાશ કરનાર છે. તપ શુદ્ધિ કરનાર છે સંયમ રક્ષણ કરનાર છે (આવતાં નવાં કર્મોને રોકનાર છે.) આ રીતે જ્ઞાન, તપ અને સંયમ-ત્રણેના યોગથી જિનશાસનમાં મોક્ષ કહ્યો છે. (ચંદા વિજઝાપયન્ના ગા-૮૦)

> • લેખક • ડૉ. કવિન શાહ

 મકાશક
 શ્રુતિનિધિ
 ૩૦૩, વાલેશ્વર સ્ક્વેર, ઇસ્કોન મંદિર, સરખેજ ગાંધીનગર હાઈવે, અમદાવાદ

#### Jain Sahityana Kavya Prakaro Swarup ane Samiksha

જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો : સ્વરૂપ અને સમીક્ષા

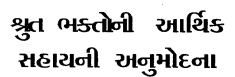
પ્રથમ આવૃત્તિ, સંવત ૨૦૬૪, કાર્તિક પૂર્ણિમા પ્રત : ૫૦૦

કિંમત : રૂ. ૪૦૦/-

પ્રકાશક : શ્રતનિધિ

૩૦૩, વાલેશ્વર સ્ક્વેર, ઇસ્કોન મંદિર, સરખેજ ગાંધીનગર હાઈવે, અમદાવાદ

**પ્રાપ્તિસ્થાન : શ્રુતનિષિ** ૩૦૩, વાલેશ્વર સ્ક્વેર, ઇસ્કોન મંદિર, સરખેજ ગાંધીનગર હાઈવે, અમદાવાદ



- મુખ્ય આર્થિક સહાયક : શારદાબહેન ચીમનભાઈ એજ્યુકેશનલ રિસર્ચ સેન્ટર અમદાવાદ.
- ભદ્રંકર પ્રકાશન ટ્રસ્ટ-પાટશ.
   પ્રેરક : પ.પૂ. શ્રી વજસેવિજયજી મ.સા.
- શ્રી અંચલગચ્છ જૈન શ્વેતાં. સંઘ વડોદરા,
   પ્રેરક : શ્રુતપ્રેમી પૂ. મુનિરાજશ્રી સર્વોદયસાગરજી.
- શ્રી શાસન સમ્રાટ (નેમિસૂરિજી) શ્વેતાં. મૂર્તિ.
   તપાગચ્છ જૈન સંઘ, મુલુડ (વેસ્ટ) મુંબઈ.
   પ્રેરક: પ.પૂ. વિનયવંત સાધ્વીજી રયણયશાશ્રીજી.
  - હેમલબહેન પ્રદીપકુમાર સલોત-જુહૂ સ્ક્રીમ
     પ્રેરક : પ.પૂ. વિનયવંત સાધ્વીજી રયણયશાશ્રીજી.
  - ગં. સ્વ. શાંતાબહેન ગુલાબચંદ શાહ, બીલીમોરા હા. પ્રકાશભાઈ.
  - સૂચિતકુમાર મયંકભાઈ શાહ, અમલસાડ.

## ઋણ સ્વીકાર

જૈન સાહિત્યના કાવ્યપ્રકારો : સ્વરૂપ અને સમીક્ષા પુસ્તકમાં ગુરુકૃપા આશીર્વાદ અને સહયોગનો આભાર અને ભાવપૂર્વક અનુમોદના.

- ૫.પૂ. આચાર્યશ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી, ૫.પૂ. આ.શ્રી મુનિચંદ્રસૂરિજી ૫.પૂ.આ.શ્રી પદ્મયશસૂરિજી, ૫.પૂ.આ.શ્રી શીલચંદ્રસૂરિજી ૫.પૂ. મુનિવર્ય સર્વોદયસાગરજી, ૫.પૂ. ઉપા. ભુવનચંદ્રજી મ.સા. પૂ.મુનિશ્રી અજયસાગરજી આદિ.
- પ.પૂ. સાધ્વીજ વિરાગરશાશ્રીજી, ધૈર્યરશાશ્રીજી, શાશ્વતયશાશ્રીજી.
- શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનમંદિર કોબા, મનોજ
   જૈન અને દિલાવરભાઈ
  - આત્મારામજી જૈન જ્ઞાનભંડાર, વડોદરા.
  - ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથ જૈન જ્ઞાન ભંડાર, નવસારી.
- ડૉ. કાંતિભાઈ બી. શાહ, ડૉ. જયાનંદ જોશી, ડૉ. વીરસિંહ ચૌધરી, ડૉ. અભય-દોશી, પ્રાકૃત ભારતી અકાદમી, જયપુરના માનદ્ નિયામક મહામહોપાધ્યાય વિનયસાગરજી. રાજેન્દ્રપ્રસાદ આર. ગાંધી

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## આવકાર...અંતરના ઉમળકાસભર–આવકાર

''જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો :- સ્વરૂપ અને સમીક્ષા.'' આ પુસ્તકનું નામ જ હૈયામાં અનેરાં સ્પંદનો પેદા કરે છે. ગંભીર અને તલસ્પર્શી અથવા સંશોધનાત્મક એવું સાહિત્ય લગભગ હાલમાં બહુ ઓછું જોવા મળે છે. એવા અવસરે આવું ઉત્તમ સર્જન થાય. એ હકીકત મનને આનંદિત કરે છે.

સંશોધનાત્મક સાહિત્યમાં સારું એવું ખેડાણ કરી ચૂકેલા ડૉ. કવિન શાહ આ વખતે એક નવા જ પ્રકારના ગ્રંથનું સર્જન કરીને આપની સાથે ઉપસ્થિત થયા છે. એનો આનંદ અનેરો અને ગૌરવપ્રદ પણ છે.

આ પુસ્તકમાં તેઓશ્રીએ મુખ્ય વિભાગો પાડીને આપણને વિષયનું અવગાહન કરવા માટે ઘણી સરળતા કરી આપી છે. સ્વરૂપલક્ષી કાવ્ય પ્રકારો અને વસ્તુલક્ષી કાવ્યપ્રકારો. એમ બે વિભાગમાં વિવિધ કાવ્ય પ્રકારોની માહિતી દેષ્ટાંત સહિત વિગતો આપી છે.

વસ્તુલક્ષી કાવ્યોમાં ભક્તિપ્રધાન, છંદ મૂલક, સંખ્યામૂલક ઉપદેશ પ્રધાન કાવ્યપ્રકારોનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. પ્રકીર્ણ વિભાગમાં અપરિચિત કાવ્ય પ્રકારોની દેષ્ટાંત સાથે માહિતી આપવામાં આવી છે. આમાં પણ પ્રકીર્ણ વિભાગના કાવ્ય પ્રકારોનું નવુ સંશોધિત થાય એને ખૂબ જ જરૂરી છે. આવું કાર્ય કરવા કોઈ તૈયાર થાય અને કરે તો તેમાંથી કાવ્ય સાહિત્યની સમૃદ્ધિનો વિશેષ પરિચય ચોક્કસ મળે તેમ છે.

કાવ્ય પ્રકારની માહિતી આપતું અને ખૂબ જ મહેનત કરીને તૈયાર કરેલું એવું આ વિષયનું એક તદ્દન આગવું પુસ્તક પહેલી વાર પ્રગટ થાય છે. જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ અને સંશોધન માટે વિશિષ્ટ ભોમિયા જેવું આ પ્રકાશન છે.

આવું વિશિષ્ટ આગવું પુસ્તક પ્રકાશિત કરીને સંઘને ચરણે અર્પણ કરવામાં નિમિત્ત સ્વરૂપ લેખક પ્રકાશક સહાયક આર્થિક સહયોગી અને સૌએ ઉમદા પ્રકારનું પોતાનું કર્તવ્ય અદા કર્યું છે. ખરા અર્થમાં તેઓ સૌ ધન્યવાદને પાત્ર છે.

શુભેચ્છા અને અનુમોદના સહ લેખકને આવકારતાં હર્ષની લાગણી અનુભવી વિરમું છું.

લિ. આચાર્ય વિજયરત્નભૂષણસૂરિ જુહૂસ્કીમ, મુંબઈ (કાર્તિક પૂર્ણિમા) ૨૦૬૪

#### ॥ નમો નમઃ શ્રી ગુરુ વિક્રમસૂરયે ॥

## ગુરુદેવ આચાર્યશ્રી વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ.સા.નો મિતાક્ષરી પરિચય

જિન શાસનના તીર્થ પ્રભાવક આ. શ્રી વિક્રમસૂરિજીની જન્મભૂમિ વડોદરા જિલ્લાનું છાણી ગામ છે. છાણી ગામની પુણ્યવંતી ભૂમિમાંથી ઘણા સાધુ-સાધ્વીજીઓ દીક્ષિત થયા છે એવી ભૂમિના એક પનોતા પુત્ર વિક્રમસૂરિજી સંવત ૧૯૭૨ના જેઠ સુદ ૫ જનમ્યા.

પૂર્વ જન્મના પુણ્યોદયે દીક્ષાની શુભ ભાવનાથી પુત્ર બાલુ અને પિતાશ્રી છોટાલાલે ગૃહત્યાગ કર્યો અને પૂ.આ. લબ્ધિસૂરીશ્વરજી પાસે માતાની સંમતિથી સં. ૧૯૮૬માં જેઠ સુ. ૩ના રોજ ચાણસ્મામાં દીક્ષા અંગીકાર કરી, પુત્ર બાલુ વિક્રમવિજય અને પિતાશ્રી છોટાલાલ મુક્તિવિજય નામથી મોક્ષામાર્ગના યાત્રી બન્યા.

ગુરુની નિશ્રામાં સંયમને અનુરૂપ ધાર્મિક અભ્યાસ, ૪૫ આગમ તર્ક અને ન્યાયનો અભ્યાસ કર્યો હતો.

સંવત્ ૨૦૧૧માં માગશર સુ. ૬ ના રોજ સિદ્ધગિરિની શીતળ છાયામાં પૂ.આ.ભ. ભુવનતિલકસૂરિ મ.સા.ની નિશ્રામાં પન્યાસ પદવીથી વિભૂષિત કર્યા હતા.

સંવત્ ૨૦૧૧ના વૈશાખ સુ. દના રોજ સંગમનેરમાં (મહારાષ્ટ્ર)માં આચાર્ય પદ પ્રદાનથી અલંકૃત કર્યા અને વિક્રમવિજય-વિક્રમસૂરિના નામથી ખ્યાતિ પામ્યા.

પૂજ્યશ્રીએ ભક્તામર સ્તોત્રની સતત ૧૮ વર્ષ સુધી આરાધના કરીને સિદ્ધ કર્યું હતું. વિપત્તિના સમયે આ સ્તોત્રના પ્રભાવથી સર્વ પ્રકારની અનુકૂળતા થતી હતી. ભક્તામર પૂજન વિધાન પૂ.શ્રીએ જિનશાસનને આપેલું એક અણમોલ ભેટણું છે. આજે ગામે ગામ મંગલ પ્રભાતે ભક્તામર સ્તોત્રનું સમૂહ પઠન કરીને ભાવિક ભક્તો ભક્તિમાં તલ્લીનતા સાધે છે. આ ભક્તામરના પ્રથમ પૂજન વખતે એક સાધ્વીજી મ.સા.ના અટકી ગયેલા બન્ને પગ અને સૂકાઈ ગયેલી નસો. ચમત્કારિક રીતે નવચેતન પામી અને સંપૂર્ણ આરામ થયાની ઘટના ઘટી હતી. ત્યારથી ૨૦ કિ.મી.નો વિહાર કરે છે.

- પૂ. શ્રી ના શાસન પ્રભાવક કાર્યોની ઝાંખી કરાવતી માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.
- પૂ. શ્રી ની નિશ્રામાં નીકળેલા છ'રી પાલિતના સંઘ
- (૧) સિકન્દ્રાબાદથી સમેતશિખરજી દ માસનો
- (૨) કલકત્તાથી વાયા સમેતશિખરજી થઈ પાલીતાણા ૨૦૧ દિવસ
- (૩) બીજાપુરથી કુલપાકજી
- (૪) બાલાપુરથી અંતરીક્ષજી (૫) જાલનાથી અનંતરીક્ષજી
- (૬) અમદાવાદથી પાલીતાણા (૭) સેલમથી પુડલતીર્થ (મદ્રાસ)

વગેરે સંઘો સંઘયાત્રાના ઇતિહાસમાં ચિર સ્મરણીય સ્થાન પામ્યા છે.

સંવત્ ૨૦૨૮ના વૈશાખ સુ. દના રોજ સકળ સંઘ સમક્ષ પૂ.આ.ભ. જયવંતસૂરિ મ. સાહેબે તીર્થ પ્રભાવક પદપ્રદાનથી અંલકૃત કર્યો હતા. પૂ.શ્રીની નિશ્રામાં સં. ૨૦૨૪ના ચાતુર્માસમાં મદ્રાસમાં ૧૨૦૦ની અઢાઈ તપશ્ચર્યા થઈ હતી. સંવત્ ૨૦૪૦ના ખંભાતના ચાતુર્માસમાં ૧૦૮ માસખમણની ઉગ્ર તપશ્ચર્યા સંઘમાં થઈ હતી. અને આ તપસ્વીઓને સમેતશિખર મહાતીર્થની યાત્રા કરાવવામાં આવી હતી. જિનેન્દ્ર ભક્તિ મહોત્સવથી આ પ્રસંગે ભક્તિનો રંગ જામ્યો હતો. ''તપસ્યા કરતાં હો ડંકા જોર બજાયા હો.''ની ઉક્તિ ચરિતાર્થ થઈ હતી.

પૂ. ગુરુદેવ શ્રીની પ્રેરણા અને કૃપાથી પૂ.સા. ગીત પ્રજ્ઞાશ્રીજી અને દીપયશાશ્રીજીએ પાંચ વર્ષમાં ૨૦ માસખમણની ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરી તપ ધર્મનો જય જયકાર થયો હતો.

પૂ.શ્રીની નિશ્રામાં અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા, જિનેન્દ્ર ભક્તિ મહોત્સવ, ઉપધાન તપ, શાખ્યતી ઓળીની આરાધના, દીક્ષા અને પદવી દાન સમારોહ, તીર્થયાત્રા, જેવા સુકૃતો સ્વપરના કલ્યાણાર્થે થયાં હતાં. સર્વ સુકૃતની જેટલી અનુમોદના કરીએ તેટલી ઓછી છે.

પૂ. શ્રીએ ગુરુવર્ય આ. લબ્ધિસૂરીશ્વરજીની સાથે રહીને દ્વાદશાર, નયચક્ર ગ્રંથોનું સંપાદન કરીને સંસ્કૃતમાં પ્રસ્તાવના સુંદર લખી છે. શ્રુતજ્ઞાનના વિકાસમાં ગુજરાતીમાં તત્વાર્થ સૂત્રના પાંચમા અધ્યયનનું વિસ્તારથી વિવેચન લખ્યું છે તે અધ્યયન ન્યાયથી ભરેલું છે.

માદરે વતન છાણીમાં ચાતુર્માસ દરમિયાન માતાની ઇચ્છા પૂર્ણ થાય તે રીતે માતાને અંત સમયે પૂ.શ્રીએ નમસ્કાર મહામંત્રની આરાધના કરાવી હતી અને માતાનું સમાધિ મરણ થયું હતું. પૂ.શ્રીના વચન સિદ્ધિનાં અન્ય પ્રસંગો પણ યાદગાર બન્યા છે.

પૂ.શ્રીની વાણીના નમૂનારૂપે વિચારીએ તો તમે વચન પાળો, વચન તમોને પાળશે, શાસ્ત્રો આત્મ સમાધિ માટે છે.

શાસ્ત્રો મૈત્રી ભાવનાના વિસ્તાર માટે છે.

શાસ્ત્રો સમતાની સાધના માટે છે.

આજે શાસ્ત્રો અંગે વિવાદ ચાલે છે પણ તત્ત્વ ભૂલી ગયા છે.

પૂ. શ્રીની પ્રેરણાથી ભરૂચ તીર્થનો તીર્થોદ્ધાર થયો. ભરૂચ તીર્થમાં જિનાલયનું નિર્માણ થયું છે. તથા વિશ્વનું સહુ પ્રથમ શકુનિકા વિહાર ભક્તામર મંદિર જિનાલયના ભોંયરામાં સાકાર થયેલ છે. તે આખુ જિનાલય અત્યંત દર્શનીય છે.

પૂ.શ્રીના જીવનના અંતિમ દિવસો અમદાવાદમાં ધરણીધર પાસે ગૌરવ બંગલામાં પસાર થયા હતા. પૂ.શ્રીનું ૨૦૪૨ના રોજ દિવાળીના દિવસે સ્વર્ગારોહણ થયું હતું. અંત સમયે પ્રસન્નતા અને પૂર્ણ સમાધિ સાથે જીવનદીપ બુઝાયો અને સૌને પ્રસન્નતાનો શુભ સંદેશ પ્રાપ્ત થયો હતો.

પૂ.શ્રીની સ્મૃતિમાં અગ્નિ સંસ્કાર સ્થળે શાંતિનગર અમદાવાદમાં ગુરુ મંદિરનું નિર્માણ કરવામાં આવ્યું છે. તથા પાલીતાણા કંચનગિરિ આદિ અનેક સ્થળોએ ગુરુમંદિર નિર્માણ પામ્યા છે. નામ વિક્રમ અને કામ પણ વિક્રમ સર્જક પૂ.શ્રીની ઉદારતા, સૌમ્યતા, જ્ઞાનોવાસના, સરાગ સંયમ, રત્નત્રયીની વિશુદ્ધ આરાધના, સ્વ-પરના કલ્યાણની ઉદાત્ત ભાવના, પરમ વાત્સલ્ય ભાવ, સિદ્ધાંત અને સંયમ નિષ્ઠા જેવા કાર્યો અને ગુણોની સિમૃદ્ધિ ભાવિક ભક્તોને ભેટ ધરી છે. જેનાથી ભક્તો ગુરુદેવ વિક્રમસૂરિજીને વારંવાર વંદન કરીને કૃતકૃત્યતા અનુભવે છે. જૈન સશાસન જયવંતુ વર્તે છે આવા યુગ પ્રવર્તક આચાર્ય ભગવંતોના પુષ્ય પ્રતાપથી.

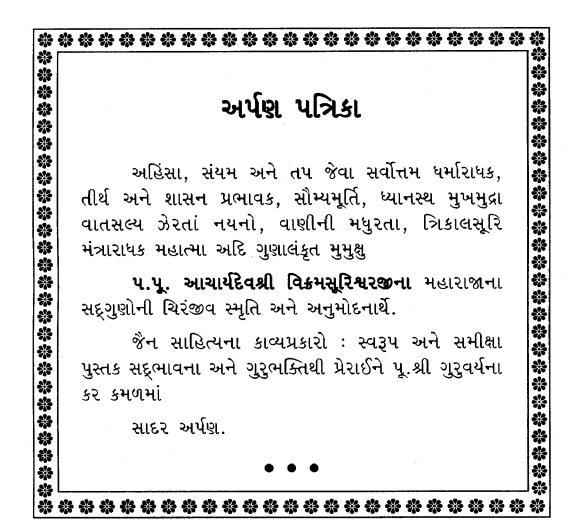
પૂ. ગુર્દેવશ્રીને કોટિ કોટિ વંદન

સંદર્ભ :- વિક્રમગુરૂની અમર કહાની.

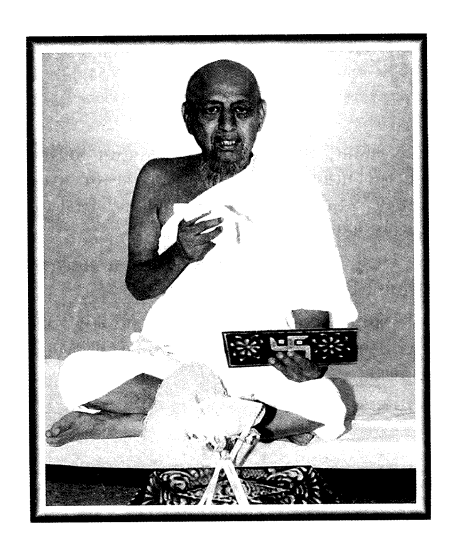
(પૂ. આ.ભ. પદ્મયશસૂરિ મ.સા.ના આર્શીવાદથી)

સંકલન : ડૉ. કવિન શાહ

બીલીમોરા



## ૫.પૂ. શાસન પ્રભાવક સૌમ્યમૂર્તિ આચાર્યદેવ વિક્રમસૂરીશ્વરજી મહારાજા તીર્થ પ્રભાવકપદ (સમેતશિખરજી) સં. ૨૦૨૮ વૈશાખ શુ. ૬



જન્મસ્થળ છાણી સં. ૧૯૭૨, જેઠ શુદ-પ દીક્ષા ચાણસ્મા સં. ૧૯૮૬ જેઠ શુદ ૩ પંન્યાસ પદ-પાલિતાણા સં. ૨૦૧૧, માગશર શુદ-૬ આચાર્યપદ સંગમને૨ (મહા) સં. ૨૦૨૧ વૈશાખ શુદ-૬ સ્વાર્ગારોહણ અમદાવાદ સં. ૨૦૪૨ આસો વદ અમાસ

## રત્નત્રયીની આરાધનાની અનુમોદના ૫.પૂ. શાસન સમ્રાટ્ નેમિસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયનાં પ્રતિબોધ કુશલા ૫.પૂ. સાધ્વીજી

શ્રી પ્રવીશાજી મ.સા.ની તૃતીય પુષ્ય તિથિની સ્મૃતિ અને પૂ.શ્રીની વિનયવંત શિષ્યા પૂ. રયણયશાશ્રીજી અને એમની શિષ્યા પૂ. ગીતાયશાશ્રીજી પૂ. વીતરાગયશાશ્રીજી, પૂ. **શાશ્વતયશાશ્રીજી** આદિના સદ્દપદેશથી અનુમોદના સૌજન્ય દાતા : પ્રદીપક્રમાર આર. સલોત અ.સૌ. જૈમિનીબહેન પી. સલોત નિશીથ કુમાર પી. સલોત હેમલબહેન પી. સલોત જુહ સ્ક્રીમ, મુંબઈ

#### પ્રસ્તાવના

રત્નત્રયીના આરાધક, મુમુક્ષુ પ.પૂ. આચાર્ય રત્નભૂષણસૂરિ મ.સા.નો સં. ૨૦૬૧ના મહાવીર જન્મ કલ્યાણકને દિવસે બીલીમોરામાં સંપર્ક થયો હતો અને પૂ.શ્રીએ જૈન કાવ્ય પ્રકારો વિશે પુસ્તક લખવા માટે સૂચના કરી હતી. ત્યાર પછી પ.શ્રીની પ્રેરણા અને કૃપાથી કાર્યારંભ કરીને જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો - સ્વરૂપ અને સમીક્ષા પુસ્તક પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. જૈન સાહિત્યની વૈવિધ્યપૂર્ણ કાવ્યસૃષ્ટિ કોઈ એક પુસ્તક નથી. માત્ર કાવ્ય પ્રકારોની નોંધ મળે છે. મો.દ. દેસાઈએ જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા-૭માં કાવ્યપ્રકારોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. શ્રી અગરઅદિજી નાહટાએ (બિકાનેરવાસી) જૈન કાવ્યો કી રૂપ પરંપરા પુસ્તક પ્રગટ કર્યું છે. તેમાં સ્વરૂપલક્ષી-૧૫ કાવ્યપ્રકારો વિશે માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે નાહટાજીએ એમના પુસ્તકમાં નાના-મોટા ૧૧૭ કાવ્ય પ્રકારોની સૂચી આપી છે અને તેમાંના ૮૦ કાવ્ય પ્રકારોની સામાન્ય માહિતી દર્શાવી છે મો-દ-દેસાઈ અને નાહટાજીના કાવ્યપ્રકારોની સૂચીને આધારે જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારોનું વર્ગીકરણ કરીને કાવ્ય પ્રકારોની સદેષ્ટાંત માહિતી અને સમજૂતી આપવામાં આવી છે. મો.દ. દેસાઈએ ઐતિહાસિક, જ્ઞાનાત્મક અને કથનાત્મક એમ ત્રણ પ્રકારનું વર્ગીકરણ કર્યું છે. મેં વર્ગીકરણ માટે નીચે પ્રમાણે માહિતી તૈયાર કરીને પ્રગટ કરી છે. મુખ્યત્વે બે પ્રકારમાં સમગ્ર કાવ્ય પ્રકારોનું વિભાવન કરવામાં આવ્યું છે.

- ૧. સ્વરૂપલક્ષી કાવ્ય પ્રકારો તેમાં દરેક કાવ્ય પ્રકારનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા છે અને કૃતિઓમાં આ લક્ષણો ઓછેવત્તે અંશે ચરિતાર્થ થયાં છે એટલે કાવ્ય પ્રકારના સ્વરૂપનો વિકાસ સમજવા આ માહિતી ઉપયોગી છે.
- ર. વસ્તુલક્ષી કાવ્ય પ્રકારોમાં સ્વરૂપની સાથે વસ્તુની અભિવ્યક્તિ મહત્વની ગણાય છે તેમાં ભક્તિપ્રધાન ઉપદેશાત્મક જ્ઞાનાત્મક, છંદમૂલક, અને સંખ્યામૂલક એમ ચાર વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે.

ભક્તિ પ્રધાન કાવ્ય પ્રકારોમાં વિવિધ રીતે પ્રભુ ભક્તિ થાય છે તે બધા જ કાવ્યપ્રકારોના સમાવેશ કર્યો છે. તેમાં મુખ્યત્વે પ્રભુ ભક્તિ ગુણગાન અને મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. ઉપદેશાત્મક કાવ્ય પ્રકારોમાં પ્રત્યક્ષ ઉપદેશનું લક્ષણ કેન્દ્ર સ્થાન છે. તેમાં માનવ સમુદાયને ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. સાંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં ઉપદેશનું લક્ષણ બધા જ કાવ્ય પ્રકારોમાં સર્વ સામાન્ય છે. પણ અન્ય કાવ્ય પ્રકારોમાં પરોક્ષ રીતે ઉપદેશનું લક્ષણ સ્થાન ધરાવે

છે પાત્ર-પ્રસંગ કે ગુરુવાણી દ્વારા આ લક્ષણ કાર્યરત બન્યું છે. જ્ઞાનાત્મક કાવ્ય પ્રકારોમાં જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતો અને આગમ તેમજ અન્ય ગ્રંથોના વિચારો વિવિધ રીતે સ્થાન ધરાવે છે. તે ઉપરથી જ્ઞાનમાર્ગની ઉપયોગીતા સિદ્ધ થાય છે. તેમાં માત્ર જ્ઞાન-માહિતી નથી પણ સિદ્ધાંતોની અનુસરણથી દુર્લભ માનવ જન્મ સફળ થયો છે તેવાં દેષ્ટાંતોનો સૂચક રીતે ઉલ્લેખ થયો છે. ઉપદેશાત્મક કાવ્ય પ્રકારો સમાન જ્ઞાનાત્મક કાવ્ય પ્રકારો ઉપરાંત અન્ય કાવ્ય પ્રકારોમાં પણ ઓછેવત્તે અંશે જ્ઞાનમાર્ગનુ અનુસરણ થયું છે.

છંદમૂલક કાવ્યપ્રકારો : ગઘ-પઘનો ભેદ રચના રાતિથી સમજાય છે. કાવ્યમાં ગેયતા લિલત-મંજુલ પદાવલી પ્રકારો : ગંભીરતા રસ ઊર્મિ છંદ અલંકાર જેવાં લક્ષણો હોય છે. કિવેઓએ કાવ્ય રચનામાં વિવિધ છંદો અક્ષરમેળ માત્રામેળ શાસ્ત્રીય રાગ અને દેશીઓનો વિપુલ પ્રમાણમાં ઉપયોગ કર્યો છે. એટલે છંદને અનુલક્ષીને કાવ્ય પ્રકારોનું વિભાજન કરવામાં આવ્યું છે. સંખ્યામૂલક કાવ્યપ્રકારોની રચના સંસ્કૃત ભાષાના પ્રભાવથી થઈ છે એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે દા.ત. ચતુર્વિશતિ—ચોવીશી વિંશતિ—વીસી-એ રીતે કાવ્યોની રચના થઈ છે આ મળ્યો જ્ઞાનાત્મક, ઉપદેશાત્મક, ભક્તિ પ્રધાન છે પણ તેમાં કડીઓની સંખ્યા મહત્વની છે. વીશીમાં ૨૦ ચોવીશીમાં-૨૪ બત્રીશીમાં ૩૨, છત્રીશીમાં-૩૬ એમ કડીઓની સંખ્યા વધુ છે. આ અલ્ય પરિચિત કાવ્ય પ્રકારો અને તેને લગતી કૃતિઓ મોટે ભાગે હસ્તપ્રત અને અલ્ય પ્રમાણમાં પ્રકાશિત થયેલ છે. એટલે આ વિભાગનાં કાવ્ય પ્રકારો કાવ્યરસિક, જિજ્ઞાસુ ભક્તોને વિશેષ સંશોધન કરવા માટે માર્ગદર્શક બને તેમ છે. મોટે ભાગે પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ ભાષાના કાવ્ય પ્રકારોને અનુલક્ષીને કૃતિઓ રચાઈ છે. તેમાં ગુજરાતી ભાષાની પણ કૃતિઓનો સમાવેશ થાય છે જૈન સાહિત્યના કાવ્યપ્રકારો સંસ્કૃત-પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ ભાષાના પ્રભાવથી સર્જાયા છે. તેમાં પણ પ્રાકૃત-મારવાડી-ગુજરાતી ભાષાનું પણ મિશ્રણ થયું છે.

અત્રે કાવ્ય પ્રકારોની સંક્ષિપ્ત માહિતી આપી છે. નામોલ્લેખ કર્યો નથી. પ્રકરણ રથી ૭માં તમામ કાવ્યપ્રકારોનો નામોલ્લેખ, સંબંધિત કૃતિની માહિતી અને પ્રકાર વિશે વિગતો આપી છે. એટલે આ ભૂમિકાને આધારે જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારોની વિરાટ સૃષ્ટિમાં જ્ઞાનાનેદ ભક્તિમાં રસલીન થવાનો સુવર્ણ અવસર પ્રાપ્ત થાય તેવી શક્યતા છે. નામોલ્લેખ કરેલી કૃતિઓની ટૂંકી માહિતી આપી છે વિશેષ જિજ્ઞાસા માટે મૂળ કૃતિઓનો અભ્યાસની ભલામણ કરવામાં આવે છે. કાવ્યાનંદ આત્માનંદનો એક વિશિષ્ટ પ્રકારનો પર્યાય છે. સહૃદયી વાયકો આ પ્રકારના આનંદથી કર્ત નિર્જરામાં પણ નિમિત્તરૂપ બને તેવી ક્ષમતા છે. કેટલાક કાવ્ય પ્રકારો વિશે સ્વતંત્ર સંશોધન માટે પુસ્તક પ્રગટ કરવામાં આવ્યાં છે. તે ઉપરથી વધુ વિગતો પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ છે. દા.ત., હરિયાળી, લાવણી, ગઝલ, પત્રાલેખ, હાલરડાં, ગીતા, વગેરેનાં પુસ્તકોના અંત ભાગમાં સંદર્ભ સૂચી આપી છે તે પુસ્તકોમાંથી વિસ્તૃત માહિતી મળી શકશે.

ભક્તિપ્રધાન, સંખ્યામૂલક, છંદમૂલક, ઉપદેશાત્મક અને જ્ઞાનાત્મક કાવ્યપ્રકારો જૈન સાહિત્યમાં લોકપ્રિય છે પણ આ અંગેની પૂર્ણ માહિતી નહિ હોવાથી પ્રભુ ભક્તિ અને આવશ્યક કિયાઓમાં ભાવોલ્લાસ પ્રગટ થતો નથી એટલે આ કાવ્યપ્રકારોનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાથી તમામ કિયાઓ અમૃત સમાન ફળદાયી નીવડે તેવી પૂર્ણ શક્યતા છે. જ્ઞાન અને કિયાઓ સમન્વય સધાય એટલે આત્મ વિકાસની દિશા પ્રતિ પદાર્પણ થાય અને તેના વિશેષ પુરુષાર્થથી આત્મા મોક્ષમાર્ગનો યાત્રિક બને છે. લોકોની રુચિ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારની હોય છે. તેમાં પણ કાવ્યરુચિવાળા ભક્તો ઓછા છે છતાં કાવ્યપ્રકારોનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તો રુચિનો વિકાસ થાય અને ગાગરમાં સાગર સમાય એ ન્યાયે વિશેષ રીતે જ્ઞાનપ્રાપ્ત થઈ શકે છે.

કાવ્ય પ્રકારો ઉપરાંત જૈન સાહિત્યમાં સંશોધન કરવા લાયક વિષયોની સૂચી આપવામાં આવી છે. વિદ્વાનો જ્ઞાનમાર્ગના ભક્તો અને સાહિત્યપ્રેમી વર્ગને આ સૂચી ઉપયોગી નીવડે તેવી છે અને આ ક્ષેત્રમાં કાર્ય કરવાથી જ્ઞાનના ક્ષયોપશમની સાથે શ્રુત ભક્તિનું ચિરસ્મરણીય સુકૃત લેખાશે. કાવ્ય પ્રકારોના અભ્યાસથી જાણવા મળે છેકે પૂર્વાચાર્યોએ પોતાના દૈનિક જીવનની આવશ્યકિકયા સાથે સર્વ સાધારણ જનતાને જૈનધર્મના વિવિધ સિદ્ધાંતોને કાવ્ય રચના દ્વારા સાચું જૈનત્વ પ્રાપ્ત કરવા માટે મહાન સુકૃત કર્યું છે. સંસ્કૃત-પ્રાકૃત કે અપભ્રંશ ભાષાનું જ્ઞાન નહોય તેવા સર્વસામાન્ય લોકો ગુજરાતી ભાષા દ્વારા જ્ઞાનના વારસાને પામીને આત્મ કલ્યાણમાં પુરુષાર્થ કરે એવી શ્રુતજ્ઞાનની વિરાટ સૃષ્ટિમાં વિહાર કરવાનું શુભ નિમિત્ત આવી કૃતિઓથી પ્રાપ્ત થયું છે તો તેનો આત્મલક્ષી સ્વાધ્યાય કરવાનો અણમોલ અવસર વીતી જાય ત્યાર પહેલાં સહૃદયી વાચકો કાવ્ય સૃષ્ટિમાં વિહાર કરવા તત્પર થયે એમ માનું છું જ્ઞાનનો મહિમા અવર્ણનીય છે. જૈન સાહિત્યનો હેતુમાત્ર આનંદ પ્રાપ્તિનો નથી પણ મોક્ષ માર્ગની સાધનામાં ઉપયોગી આત્માના જ્ઞાન ગુણનો વિકાસ થાય અને પોતાનાં દર્શન, ચારિત્ર, ઉપયોગ, જયાં ગુણોનો પણ વિકાસ થતાં આત્મસિદ્ધિનો માર્ગ સહજ પ્રાપ્ત થાય છે એટલે આ પુસ્તકના વિચારો જ્ઞાન અને ભક્તિ દ્વારા આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં રમણતા કેવળવવા માટે અમોઘ શસ્ત્ર છે સાધન અને સાધ્ય વિશે સાધક નિશ્ચિત બને પછી કાર્યસિદ્ધિ હાથ વેતમાં આવી જાય છે.

આ પુસ્તકના પ્રકાશન અંગે મુખ્ય આર્થિક સહયોગનો પ્રેરક ડૉ. જિતેન્દ્ર બી. શાહનો હૃદયપૂર્વક આભાર માનું છું.

**વિશેષ સંદર્ભ :** જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા-૭ પા. ૧૬૭ પ્રાચીન કાવ્યોં કી રૂપ પરંપરા પા. ૨

ડૉ. કવિન શાહ

## ડૉ. કવિન શાહ

#### લેખકનો પરિચય

- શાહ કવિનચંદ્ર માણેકલાલ (જન્મ સ્થળ : વેજલપુર, જ. તા. ૩૦-૩-૩૬)
- અભ્યાસ બી.એ. (ઓનર્સ), એમ.એ., બી.એડ.ટી.ડી. એલએલએમ. પી.એચડી
- ઈ. સ. ૧૯૫૫થી ૧૯૬૬ સુધી ગજેરા, ડેરોલ સ્ટેશન અને દેલોલ હાઈસ્કૂલમાં શિક્ષક
- ઈ. સ. ૧૯૬૬થી ૧૯૯૬ સુધા ભાદરણ, ખંભાત, કપડવણજ અને બીલીમોરા કૉલેજમાં પ્રાધ્યાપક તરીકે સેવા કરીને હાલ નિવૃત્ત.
- હળવા નિબંધો. કાવ્ય. વાર્તા અને ધર્મ-સંસ્કૃત વિષયક લેખો લખવાનો શોખ. જૈન સાહિત્યમાં સર્જન અને સંશોધન પ્રવૃત્તિ.
- જૈન સાહિત્યમાં પી.એચડી પદવી પ્રાપ્ત કર્યા બદલ 'યશોભૂમિ સ્મારક ચંદ્રક' વિજેતા (કવિ પંડિત વીરવિજયજી: એક અધ્યયન)
- સાહિત્ય, સંસ્કૃતિ, શિક્ષણ, કાયદો એ સમાજસેવાનાં ક્ષેત્રોમાં અભિરૂચિ અને સેવાકીય પ્રવૃત્તિઓમાં યોગદાન.
- ઈ. સ. ૧૯૭૦ના સપ્ટે.થી ૧૯૭૨ સુધીનો અઢી વર્ષનો અમેરિકાનો શૈક્ષણિક અને સાંસ્કૃતિક પ્રવાસ, એમ. એડ. (૧૯૭૨ જૂન), નોર્થ-ઈસ્ટર્ન યુનિ. બોસ્ટન, હેલિસ્ટન, વેલેન્ડ, પ્રોવિડન્સ, સ્પ્રિંગફીલ્ડ, ફોલરીવર, વેસ્ટ ન્યૂટન, વોલ્યેમ, ફ્રેમિંગહામ, બરલિંગ્ટન, વૉશિંગ્ટન ડી.સી., ડેટ્રોઇટ, ફિલાડેલ્ફિયા, કેમ્બ્રિજ વગેરે સ્થળોમાં ભારતીય સંસ્કૃતિ અને ધર્મવિષયક વાર્તાલાપ.
- બાર વ્રતધારી શ્રાવકઃ નવલાખ નવકાર, ઉવસગ્ગહરં અને લોગસ્સનો જાપ પૂર્ણ કરેલ છે.
- શ્રી વીશા નીમા જૈન સમસ્ત જ્ઞાતિમંડળ, વેજલપુર જૈન સંઘ, બીલીમોરા જૈન સંઘ, જૈન સોશ્યલ ગ્રુપ-બીલીમોરા, દક્ષિણ ગુજરાત યુનિ. પ્રાધ્યાપક મંડળ-સુરત, વી.એસ. પટેલ કૉલેજ બીલીમોરા વગેરે સંસ્થાઓ દ્વારા સન્માનપત્ર
- શાળા-કૉલેજ અને સેવાકીય ધાર્મિક અને સામાજિક સંસ્થાઓમાં પ્રસંગોચિત્ત પ્રવચન અને વાર્તાલાપ
- પત્ની સ્વ. કુસુમબહેન, કિરણ, અસ્તિ, કિંચિત (પુત્રો), (સ્વાતિ) શાશ્વતયશાશ્રીજી મ.સા. (પુત્રી)
- યશોભૂમિ સ્મારક ચંદ્ર, વીસા નીમા જૈન દીપક એવોર્ડ પ્રાપ્તિ

## ડૉ. કવિન શાહ

#### લિખિત - સંપાદિત પુસ્તકોની યાદી

- ૧. બિંબ-પ્રતિબિંબ (કાવ્ય સંગ્રહ)
- ૨. લલ્લુની લીલા (કળવા નિબંધો)
- 3. કવિરાજ દીપવિજય
- ૪. કવિ પંડિત વીરવિજયજી : એક અધ્યયન (મહાનિબંધનો સંક્ષેપ)
- ૫. શ્રાવક કવિ મનસુખલાલ (સંશોધન પ્રંથ)
- દ. જૈન સાહિત્યની ગઝલો
- ૭. ગઝલની સફર
- ૮. હરિયાળી સ્વરૂપ અને વિભાવના
- ૯. ફાગણ કે દિન ચાર (જૈન આધ્યાત્મિક હોળી ગીતો)
- ૧૦. નેમિવિવાહલો (હસ્તપ્રત સંશોધન)
- ૧૧. જૈન પત્ર સાહિત્ય ભાગ-૧ (મધ્યકાલીન)
- ૧૨. જૈન પત્ર સાહિત્ય ભાગ-૨ (અર્વાચીન)
- ૧૩. પૂછતા નર પંડિતા (પ્રશ્નોત્તર સંચય)
- ૧૪. બીજમાં વૃક્ષ તું (સંશોધન લેખ સંચય)
- ૧૫. લાવણી કાવ્ય સ્વરૂપ અને સમીક્ષા
- ૧૬. જૈન ગીતા કાવ્યોની પરિચય
- ૧૭. કાવ્ય શાસ્ત્ર વિનોદેન (આધ્યાત્મિક લેખ સંચય)
- ૧૮. સમેતશિખરવંદુ જિનવીશ.

## અનુક્રમણિકા

วรุงวงา (วกพลเมตว—วกเฉลเว

|          | oligateolitetti orriattivite ottaate                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                                     |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|          | ગુરુદેવ આચાર્યશ્રી વિક્રમસૂરીશ્વરજી મ.સા.નો મિતાક્ષરી પરિચય                                                                                                                                                                                                                                                           | ŧ                                     |
|          | પ્રસ્તાવના                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ૧ ૨                                   |
| પ્રકરણ-૧ | મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્ય                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9                                     |
|          | મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોની સંક્ષિપ્ત માહિતી                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9                                     |
| પ્રકરશ-ર | જૈન સાહિત્યના સ્વરૂપલક્ષી કાવ્યપ્રકારો                                                                                                                                                                                                                                                                                | 90                                    |
|          | ૧. રાસ-૧૦, ૨. પ્રબંધ-૧૬, ૩. પવાડો-૧૭, ૪. 'ચર્ચ્ચરી'-૨૪, ૫<br>દ. વિવાહલો-૪૦, ૭. વેલિ-૪૭, ૮. 'ધવલ'-૫૭, ૯. ફાગુ<br>બારમાસા—ઋતુ કાવ્ય-૬૮, ૧૧. છંદ-૭૩, ૧૨. સલોકો-૮૨, ૧૩<br>૧૪. ૫દ સ્વરૂપ-૯૮, ૧૫. હરિયાળી : કાવ્ય સ્વરૂપ-૧૦૫, ૧૬. ગ<br>વિધાન-૧૨૫, ૧૭. લાવણી-૧૪૮, ૧૮. રૂપક કાવ્ય-૧૫૯, ૧૯<br>૧૬૩, ૨૦. પદ્યાત્મક લોકવાર્તા-૧૬૮ | -૬૫, ૧૦.<br>. દુહા-૯૪,<br>ઝલ : સ્વરૂપ |

#### પ્રકરશ-૩ વસ્તુલક્ષી કાવ્યપ્રકારો

193

૨૧. કળશ-૧૭૩, ૨૨ સ્નાત્ર પૂજા-૧૭૭, ૨૩. જૈન પૂજા સાહિત્ય-૧૮૩, ૨૪. દેવવંદન-૧૯૪, ૨૫. ચૈત્યવંદન-૧૯૮, ૨૬. સ્તુતિ-૨૦૫, ૨૭. સ્તવન-૨૧૧, ૨૮. ઢાળિયાં-૨૧૭, ૨૯. વધાવા-૨૨૨, ૩૦. આરતી : સ્વરૂપ-૨૨૬, ૩૧. ગરબો ગરબી-૨૨૯, ૩૨. ગહુંલી-૨૩૩, ૩૩. હાલરડું અને અન્ય રચનાઓ-૨૩૯, ૩૪. ગીત-૨૪૩, ૩૫. સંઘયાત્રા-તીર્થમાળા-ચૈત્યપરિપાટી-૧-૨૫૩, ૩€. થાળ-૨૫૫

#### પ્રકરશ-૪ ઉપદેશાત્મક કાવ્ય પ્રકારો

२ € 9

૩૭. માતૃકા-કક્કો-૨૬૧, ૩૮. હિતશિક્ષા-૨૬૬, ૩૯. સુભાષિત-૨૬૯, ૪૦. સજઝાય-૨૭૦, ૪૧. જૈન ગીતા કાવ્યોનો પરિચય-૨૮૦

#### પ્રકરણ-૫ છંદમૂલક કાવ્યપ્રકારો

२५३

૪૨. ચોપાઈ છંદ-૨૯૩, ૪૩. છપ્પય-છપ્પા-૨૯૪, ૪૪. સવૈયા-૨૯૪, ૪૫.

કિવત્ત-૨૯૬, ૪૬. નેમિનાથ રેખતા-૨૯૬, ૪૭. ધમાલ-૨૯૭, ૪૮. અધ્યાત્મસાર માલા-૨૯૮, ૪૯. રાગમાલા-૨૯૮, ૫૦. મંજરી-૨૯૯, ૫૧. વસ્તુ-૩૦૦, ૫૨. નિશાની-૩૦૦, ૫૩. વચનિકા-૩૦૧

#### પ્રકરણ-૬ સંખ્યામૂલક કાવ્ય પ્રકારો

**૩**૦૨

પ૪. શ્રી જિનચન્દ્રસૂરિ અષ્ટકમ્-૩૦૨, ૫૫. વીશી-૩૦૪, ૫૬. સ્થૂલિભદ્ર એકવીશો-૩૦૫, ૫૭. બાવીશી-૩૦૫, ૫૮. ''ચોવીશી"-૩૦૬, ૫૯. પચ્ચીશી-૩૦૭, ૬૦. ઓગણત્રીશી-૩૦૮, ૬૧. બત્રીસી-૩૦૮, ૬૨. છત્રીશી-૩૦૯, ૬૩. બાવની-૩૦૯, ૬૪. સત્તાવની-૩૧૧, ૬૫. બહોંતેરી-૩૧૨, ૬૬. પ્રત્યાખ્યાન ચતુઃસપ્તતિકા-૩૧૩, ૬૭. સામ્ય શતક-૩૧૩

#### પ્રકરશ-૭ પ્રકીશ કાવ્યપ્રકારો

319

૧. પારઘું-૩૧૭, ૨. નેમનાથનો ચોક-૩૧૮, ૩. રાજુલનો વીંઝણો-૩૨૦, ૪. મહાવીર પ્રભુનો ચુડો-૩૨૧, ૫. ચુંદડી-૩૨૨, ૬. 'ફૂલડાં'-૩૨૪, ૭. હુંડી-૩૨૭, ૮. પત્ર ા લેખ ા વિનંતી-૩૨૮, ૯. પટાવલી-૩૩૧, ૧૦. સાધુ વંદના અથવા ગુરુપરંપરા-૩૩૩, ૧૧. મંગલ-૩૩૪, ૧૨. નાટક-૩૩૬, ૧૩. ચરિત્ર-૩૩૭, ૧૪. વિલાસ-૩૩૮, ૧૫. 'તરંગ'-૩૩૯, ૧૬. અખ્યાન-૩૪૦, ૧૭. નિર્વાણ-૩૪૧, ૧૮. ચાબખા-૩૪૨, ૧૯. વયશાં-૩૪૫, ૨૦. અંતરંગવિચાર-૩૪૬, ૨૧. ચંદ્રાઉલા-ચંદાવલા-૩૪૬, ૨૨. રેલુઆ-૩૪૭, ૨૩. સંબંધ-૩૪૮, ૨૪. જોડી-૩૪૯, ૨૫. સંધિ-૩૪૯, ૨૬. બોલી-૩૫૦, ૨૭. વાસુપૂજ્ય બોલિકા-૩૫૧, ૨૮. અધિકાર-૩૫૨, ૨૯. સૂડ-૩૫૩, ૩૦. 'વિલાપ'-૩૫૪, ૩૧. નમસ્કાર-૩૫૫, ૩૨. સ્વાધ્યાય - આત્મ શિક્ષા સ્વાધ્યાય-૩૫૬, ૩૩. રત્નમાલ-૩૫૬, ૩૪. સંવાદ-૩૫૭, ૩૫. 'ટીપ'-૩૫૮, ૩૬. ભાષા-૩૫૯, ૩૭. પ્રકાશ-૩૫૯, ૩૮. કથા-૩૬૧, ૩૯. ચંદ ચોપાઈ - સમાલોચના-૩૬૨, ૪૦. કુલક - અનાથી ઋષિ કુલક-૩૬૩, ૪૧. જગડુશાહનો કડખો-૩૬૫

#### પ્રકરશ-૮ અનુસંધાન

3 € 9

સંદર્ભ પુસ્તકસૂચિ

390

#### પ્રકરણ-૧

## મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્ય

ગંગા નદીના તટ પરની રેતીની ક્શોને માપવા (ગણવા) જે સમર્થ છે, ને જે અગાધ સમુદ્રના પાણીને બે હાથ વડે ઉલેચી નાખવા જે સમર્થ છે. તે જ જ્ઞાનના ગુણો કહેવા સમર્થ છે. અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનની મહત્તાનું માપ કાઢવું અશક્ય પ્રાયઃ છે. આર્ષવચન (શ્રુત વિશેષાંક, પા. ૧૫૫)

મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્ય ૧૨મી સદીથી ૧૯મી સદી સુધીનો ગણાય છે. આ સમયમાં મુસ્લિમ રાજકર્તાઓનું પ્રભુત્વ હતું. ત્યારે ગુજરાતના કુશળ-ચતુર લોકોએ પોતાની અસ્મિતા ટકાવવા માટે પુરુષાર્થ કર્યો હતો. લોકોપયોગી કાર્યોથી રાજકીય અંધાધૂધી હોવા છતાં પ્રજાએ સામાજિક અને ધાર્મિક રીતે સ્વસ્થતા કેળવીને જીવન જીવ્યાનો સંતોષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો. લોકોના મનોરંજન માટે ભવાઈ, રામલીલા ભાટચારણોની વાર્તાઓ અને જૈન સાધુઓની વાર્તાઓ પ્રચલિત થઈ હતી.

સાહિત્યની દષ્ટિએ વિચારીયે તો જેવી સાધુ કવિઓ દ્વારા રાસ, કથાસાહિત્ય પ્રબંધ બાળાવબોધ જેવા સાહિત્ય પ્રકારો પ્રાપ્ત થયા હતા. મધ્યકાલીન સાહિત્યના આરંભમાં જૈન- જૈનેતર કવિઓએ મૂલ્યવાન પ્રદાન કર્યું છે. સાધુ કવિઓએ મોટી સંખ્યામાં રાસ રચનાઓ કરી અને જૈનેતર કવિઓએ પદો. લોકવાર્તા અને આખ્યાનો દ્વારા ગુજરાતી ભાષામાં સર્જન કરીને સાહિત્યના નોંધપાત્ર વિકાસ કર્યો હતો. હેમચંદ્રાચાર્યના અપભ્રંશના દુહા નરસિંહનાં પદો, અખાના છાપા પ્રેમાનંદનાં આપ્યાંનો, શામળ ભટની લોકવાર્તાઓ અને દાયારામની ગરબીઓ અંગેનું સાહિત્ય નોંધપાત્ર સ્થાન ધરાવે છે. મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્ય પર સંસ્કૃત અપભ્રંશ, પ્રાકૃત, વ્રજભાષા, અને લોક બોલીનો પ્રભાવ પડ્યો છે. તદુપરાંત સ્થાનિક રાજ્યની ભાષાનો પણ પ્રભાવ નિહાળી શકાય છે. જૈનોએ માત્ર સાહિત્યના વિકાસમાં નહિ પણ ધર્મના રંગે રંગાઈને શિલ્પ અને સ્થાપત્ય કલાના વિકાસમાં યોગદાન કર્યું છે. મંદિરો, ઉપાશ્રયો એ જ્ઞાનભંડારો દ્વારા સાહિત્ય અને કલાના વારસાનું જતન કર્યું છે આ સમયમાં ભક્તિ માર્ગ અને જ્ઞાનામાર્ગની બે શાખાનો વિકાસ થયો હતો જેના દ્વારા વિપુલ પ્રમાણમાં વૈવિધ્યપૂર્ણ સાહિત્ય પ્રાપ્ત થયું છે. લોક સાહિત્યના પ્રભાવથી પદ્યવાર્તાનો પ્રકાર જૈન-જૈનેતર કવિઓએ વિકસાવ્યો હતો.

- મધ્યકાલીન સાહિત્ય મુદ્રિતરૂપે અલ્પ છે પણ હસ્તપ્રતોમાં સાહિત્ય કૃતિઓ મોટી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે. જેસલમેર, અમદાવાદ, ખંભાત, પાટણ, લીંબડી, જેવા સ્થળોએ હસ્તપ્રતોનો સંગ્રહ થયો હતો. કંઠસ્થ સાહિત્યને પણ આ સમયમાં લહિયાઓ પાસે લખાવીને ગ્રંથસ્થ કરવામાં આવ્યું હતું. જ્ઞાનના વારસાના પ્રતીકરૂપે ગુજરાત અને અન્ય રાજ્યોમાં હસ્તપ્રતો મોટી સંખ્યામાં સુરક્ષિત થઈ છે.
- મધ્યકાલીન સાહિત્ય મોટા ભાગનું પદ્યમાં ઘણી મોટી સંખ્યામાં છે 'પદ્ય'નો વિકાસ થયો છે અને કાવ્ય પ્રકારો ચરિત્તત્વમાં આવ્યા છે. બાળાવબોધ ઔક્તિક અને ટબો જેવી ગદ્ય રચનાઓ અલ્પ પ્રમાણમાં વિકાસ પામી છે.
- મધ્યકાલીન સાહિત્યનું પ્રેરક બળ ધર્મ હતો. ધાર્મિક વિષયોને લોકભોગ્ય બનાવવા માટે વિવિધ પ્રકારની કાવ્ય કૃતિઓ સર્જાઈ હતી. તેનાથી લોક શિક્ષણનું પણ કાર્ય થયું છે. ધર્મના પ્રભાવથી સર્જાયેલા સાહિત્યમાં મુક્તિ, સદાચાર નીતિ, ત્યાગ અને વૈરાગ્ય ભાવ જેવી વિચાર ધારાનો વિશેષ પ્રભાવ હતો. ઐહિક જીવન નાશવંત છે. આત્માના શાશ્વત સુખની પ્રાપ્તિ માટે સંયમ-દીક્ષા-મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધનાના વિવિધ વિચારો આ સાહિત્યમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.
- મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ત્યાગ પ્રધાન જીવનનો અભિગમ વધુ પ્રચાર પામ્યો હતો. સંસારી જીવનનો ઉલ્લાસ અને પ્રકૃતિના આનંદ વિશે ઉદાસીનતા જોવા મળે છે. સાહિત્યની દષ્ટિએ કવિઓની વર્ણનકળા આકર્ષક હતી. સાંપ્રદાયિક સાહિત્ય જીવન લક્ષી હોવાથી તેમાં ઉપદેશનું તત્ત્વ સર્વસામાન્ય રીતે સ્થાનપામ્યું છે. એટલે કલા દષ્ટિનો અભાવ હતો. કલાતત્ત્વમાં રસ અલંકાર-વર્ણન-છંદ યોજના જેવાં લક્ષણો જોવા મળે છે. કવિઓએ સીધી-સરળ વાણીમાં અભિવ્યક્તિ કરીને જનસાધારણને સાંપ્રદાયિક વિચારોનું ભાથું આપ્યું હતું. એટલે કલા કરતાં જીવનને વધુ મહત્ત્વનું ગણ્યું હતું.
- મધ્યકાલીન સાહિત્યની સંક્ષિપ્તમાં યુગની દષ્ટિએ વિચારીયે તો રાસયુગ-નવયુગ અથવા હેમયુગ ઇસવી ૧૨મીથી ૧૪મી સદીનો છે. ઈ.સ.ની ૧૫-૧૬ સદીએ ભક્તિયુગ કહેવાય છે. તેને નરસિંહયુગ નામથી ઓળખવામાં આવે છે.

૧૭મી સદીએ પ્રેમાનંદ યુગ છે.

૧૮-૧૯મી સદી પદ ગરબી દયારામયુગથી ઓળખાણ છે. આ યુગ વિભાજનના સમયમાં મોટી સંખ્યામાં ગુજરાતી સાહિત્યનો વિકાસ થયો હતો. એક તરફ જૈનેતર સાહિત્યનો વિકાસ થયો હતો. આ વિકાસની રૂપરેખા મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો સ્વરૂપ અને સમીક્ષા પુસ્તક પ્રતીકરૂપે છે.

- જૈન સાહિત્યના સંશોધક અને ઇતિહાસકાર શ્રી મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈએ જેવી સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ગ્રંથમાં મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યની માહિતી નીચે પ્રમાણે દર્શાવી છે.

હેમયુગ સં. ૧૧૬૨થી ૧૨૨૯ આ સમયની નોંધપાત્ર સિદ્ધિ ગુજરાતી ભાષાના વ્યાકરણની છે. આ સમયમાં અપભ્રંશ સાહિત્યનો વિકાસ થયો હતો. વસ્તુપાલ-તેજપાલ યુગનો સમય ૧૨૭૫થી ૧૩૦૭નો હતો. આ સમયમાં જ્ઞાનભંડારોનો વિકાસ થયો અને કવિઓને રાજયાશ્રય પ્રાપ્ત થયો હતો. આ સમયમાં તાડપત્રો પર સાહિત્યનું લેખન થયું હતું. તિલકાચાર્ય, અભયદેવસૂરિ, માણિક્ય ચંદ્રસૂરિ, વિનયચંદ્રસૂરિ, તપાગચ્છાચાર્ય જગતચંદ્રસૂરિ, સર્વદેવસૂરિ વગેરે ગુરુભગવંતોએ જૈન સાહિત્યના વિકાસમાં પ્રદાન કરીને ગુજરાતમાં જૈનોનું પ્રભૃત્વ સ્થાપિત થયું હતો.

વાષેલા વંશનો સમય સં. ૧૩૦૦થી ૧૩૫૬નો હતો આ સમયમાં જૂની ગુજરાતી ભાષાના કવિ વિનયચંદ્ર, સોમમૂર્તિ અને જગ્ડુ જાણીતા હતા. ગુજરાતમાં મુસ્લિમ શાસનનો સમય સં. ૧૩૫૬થી ૧૪૦૦નો હતો. સર્વાનંદસૂરિનું જગ્ડુ ચરિત્ર અંબદેવનો સમરારાસો જિનપદ્મ અને રચાયેલા જેવા કવિઓએ ગુજરાતી ભાષામાં પ્રદાન કર્યું હતું.

સં. ૧૪૭૧થી ૧૪૫૬ના સમયમાં જયસિંહસૂરિ રત્નશેખર, મેરુતુંગસૂરિ, મુનિસુંદરસૂરિ ક્ષેમંકર, નયસુંદર વગેરે કવિઓએ સાહિત્ય સર્જન અને તાડપત્રોના લખાણમાં પ્રદાન કર્યું હતું.

સં. ૧૪૫૬થી ૧૫૦૦નો સમય સોમસુંદર યુગ છે. સોમચંદ્રસૂરિના શિષ્યો-પ્રશિષ્યોએ સાહિત્ય સર્જન દ્વારા શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારનું કાર્ય કર્યું હતું. જગતચંદ્રસૂરિ, ભુવનચંદ્રસૂરિ, જિનકીર્તિસૂરિ માણિક્યસુંદરસૂરિ, માણિક્યશેખરસૂરિ વગેરે કવિઓ ખ્યાતિ પામ્યા હતા. આ સમયે ખરતરગચ્છના જિનભદ્રસૂરિ, ધર્મચંદ્ર સોમસાગર, જિનસાગર, હીરાનંદ વગેરે કવિઓએ પોતાના સર્જન દ્વારા વિકાસમાં ફાળો આવ્યો હતો.

સં. ૧૫૦૧થી ૧૬૦૦ના સમયમાં જૈન કાવ્ય સાહિત્યનો નોંધપાત્ર વિકાસ થયો. કવિ લાવણ્ય સમયમાં ચરિત્ર, જૈન દર્શનના વિષયો, સંવાદ, વગેરે પ્રકારની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

સં. ૧૬૦૧થી ૧૭૦૦નો સમય હીરયુગ-હૈરકયુગ ગણાય છે. આ સમયમાં ભાનુચંદ્ર ઉપા. વિજયસેનસૂરિ શાંતિચંદ્ર, વગેરે સાધુ કવિઓ જાણીતા હતા.

ખરતરગચ્છના જિનચંદ્રસૂરિની સાહિત્ય સેવા ઉપરાંત જિનરાજસૂરિ, સમયસુંદર અને બનારસીદાસની સાહિત્યપ્રવૃત્તિ ગુજરાતી ભાષાના વિકાસમાં મહત્ત્વની ગણાય છે.

૧૭મા સૈકામાં ગુજરાતી ભાષાની સાથે સાધુ કવિઓએ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષામાં ત્રાંથો રચ્યા હતા.

આ શતકમાં ગુજરાતી ભાષાની સમૃદ્ધિનું દર્શન થાય છે. બારમાસા, સંવાદ, ભાવાનુવાદ, વીર કાવ્યો, રૂપક કાવ્ય, દેશીઓ અને છંદોબદ્ધ લઘુ કાવ્યો, ઊર્મિ ગીતો વગેરેની રચના થઈ હતી. આ સમયમાં ભક્તિમાર્ગની પ્રબળ અસરથી વિપુલ સાહિત્ય સર્જન થયું ગતું.

યશોવિજયયુગ સં. ૧૭૦૧થી ૧૬૪૩નો ગણાય છે. આનંદઘનજીની અધ્યાત્મ માર્ગની સ્તવન-પદોની રચના ઊંચી ગુણવત્તા ધરાવે છે. ઉપા.યશોવિજયજીનું સંસ્કૃત અને ગુજરાતી સાહિત્ય વિશેષ લોકપ્રિય છે. આનંદઘનજીની ચોવીશીનો બાળાવબોધ, અધ્યાત્મસાર જેવી કૃતિઓ પ્રસિદ્ધ છે. ત્યારપછી વિનયવિજય, મેઘવિજય સ્થાનકવાસી કવિ ધર્મદાસ, સુમતિ કલ્લોલ, ભાણવિજય જિનવિજય, કલ્યાણસાગર, જ્ઞાનવિમલસૂરિ લબ્ધિયંદ્ર, રંગવિજય વગેરે કવિઓએ પોતાની કૃતિઓ દ્વારા સાહિત્યના વિકાસમાં યોગદાન આપ્યું છે.

૧૮મા શતકમાં જેવી સાહિત્યના વિકાસમાં ચરિત્રો, પદો ભક્તિ-ગીતો, વૈરાગ્ય પદો શ્લોકો અધ્યાત્મ વિષયક, કૃતિઓ, તીર્થો અને તીર્થ યાત્રાના સાહિત્ય વિશે ઘણી માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે.

૧૯મા શતકમાં કાવ્ય સાહિત્યના વિકાસમાં રૂપચંદ, વિશુદ્ધ વિમલ રત્નવિજય, દીપવિજય અમીવિજય, વીરવિજય, રૂપવિજય, ઉત્તમવિજય, પદ્મવિજય ચિદાનંદજી, ખોડીદાસ, દયાવિજય રાયચંદ વગેરે છે.

ઉપરોક્ત વિગતો જૈન સાહિત્યના વિકાસની મિતાક્ષરી માહિતીરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. આ અંગેની વિશેષ માહિતી જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ જૈન ગૂર્જર કવિઓમાંથી મળશે. જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારોની ભૂમિકારૂપે મધ્યકાલીન સાહિત્ય અને ઇતિહાસની માહિતી પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

સંદર્ભ : ગુજરાતી સાહિત્યનો ઇતિહાસ ખંડ-૧

જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ

મધ્ય. ગુજ. સાહિ-ઇતિ.

#### મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યના લક્ષણો

મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારો વિશે મોટે ભાગે કૃતિઓને આધારે માહિતી સંકલન કરીને પ્રગટ કરવામાં આવી છે. કાવ્ય પ્રકારનો શબ્દાર્થ ભાવાર્થ અને કૃતિઓના સંદર્ભમાં પરિચય થાય તે રીતે કેટલાંક સામાન્ય લક્ષણોની સૂચી આપી છે. પ્રકીર્ણ કાવ્ય પ્રકારો વિશે સંશોધનને પૂર્ણ અવકાશ છે. સ્વરૂપ લક્ષી કાવ્ય પ્રકારો વિશે માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે તે સિવાય અન્ય કાવ્ય પ્રકારો વિશે અભ્યાસ કરીને માહિતી આપી છે.

- ઇષ્ટ દેવ-ગુરુ અને સરસ્વતીની કૃતિના આરંભમાં સ્તુતિ કરવામાં આવે છે.
- વિષય વસ્તુ ૨૪ તીર્થંકરો ગામ ભાવાંતો સાધુ ભાગવંતો, શ્રેષ્ઠિઓ, મહાપુરુષો, સતીઓ અને જૈન દર્શનના તત્ત્વજ્ઞાનને સ્પર્શતા વિચારો, વગેરેને સ્વીકારીને વિવિધ પ્રકારનાં કાવ્યો સ્થાયાં છે.
- વસ્તુ વિભાજન માટે ઠવણી, ભાસ, ઢાળ, જેવા શબ્દ પ્રયોગો ઉપરાંત કેટલીક દેશીઓનો પણ પ્રયોગ કરવામાં આવે છે.
- વર્શન પાત્રો, પ્રસંગો, સ્થળો અને ધાર્મિક તહેવારો વગેરેનું વર્શન વસ્તુને અનુરૂપ હોય છે.

- ગામ-નગર, મંદિર, પ્રકૃતિ, દીક્ષા મહોત્સવ, જિનમંદિરની પ્રતિષ્ઠા, સંઘયાત્રા, જન્મોત્સવ, લગ્ન વર્ણન : સ્વર્ગારોહણ, યુદ્ધ વગેરે વર્ણનો સ્થાન ધરાવે છે. આ વર્ણન માહિતી પ્રધાન છે.
- ધર્મો પદેશ-સાંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં ધર્મો પદેશએ સર્વસામાન્ય લક્ષણ છે. સાહિત્ય જનસમૂહની કલ્યાણ માટે છે. મનોરંજનએ ક્ષુલ્લક હેતુ છે મુખ્યત્વે તો આત્મા કર્મથી મુક્ત થઈને સ્વ-સ્વરૂપને પામે તે માટે પ્રભુની દિવ્ય વાણી વિવિધ રીતે કાવ્યોમાં સ્થાન પામી છે જે ઉપદેશાત્મક વિચારો ગણાય છે.
- સમકાલીન દેશ-સમાજ સ્થિતિની માહિતી સાહિત્યમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે સમાજ અને કુટુંબજીવન, રાજકીય પરિસ્થિતિ, ધાર્મિક તહેવારો શુકન-અપશુકન જયોતિષ લગ્ન- ઉત્સવો આર્થિક સમૃદ્ધિ, રાજા અને પ્રજાનું જીવન વગેરે માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. કોઈ એક સદી કે યુગનાં સામાજિક અને રાજકીય વિગતો સાહિત્યાંથી મળે છે.
- રસ નિરુપણ કાવ્યમાં રસનું સ્થાન મહત્વનું છે જૈન કાવ્યોમાં મુખ્યત્વે ઉપશમ શાંતરસ રહેલો છે. પ્રસંગોચિત શ્રૃંગાર અને કરુણ, પાર્શ્વ ભૂમિકા તરીકે જોવા મળે છે. યુદ્ધ જેવા પ્રસંગોમાં રૌદ્ર અને વીરરસ અને મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધનામાં પણ અભૂતપૂર્વ વીરસની સ્થિતિ નોંધપાત્ર બને છે. ચમત્કારના નિરુપણમાં અદ્ભુત રસ છે રસ નિરુપણ ભૌતિક જીવનના આનંદ કરતાં આધ્યાત્મિક આનંદની અનુભૂતિને વિશેષ રીતે વ્યક્ત કરે છે. ત્યાગ અને વૈરાગ્ય દ્વારા ભૌતિક શૃંગારમાંથી આધ્યાત્મિક શૃંગારમાં સંક્રમણાની સ્થિતિ સર્વ સામાન્ય રીતે નિહાળી શકાય છે. ભક્તિ રસ એ કોઈ સ્વતંત્ર રસ નથી પણ શાંતિ રસમાં તેનો સમાવેશ થાય છે. એટલે જૈન સાહિત્યમાં વીરરસનું નિરુપણ થયું છે તેનું અર્થઘટન નીચે પ્રમાણે છે.

દયાવીર :–જૈન સાધુઓ અને મહાપુરુષો અહિંસા ધર્મનું પાલન કરે છે તે દષ્ટિએ દયાવીર કહેવાય છે.

દાનવીર :—સાધુ ભગવંતો શ્રુતજ્ઞાનનું દાન કરે છે અને ભવ્યાત્માઓને મોક્ષમાર્ગ તરફ પ્રયાણ કરવા માટે પ્રેરણા આપે છે.

યુદ્ધવીર :—સાધુભગવંતો પંચમહાવ્રત રચીકારીને અષ્ટકર્મના નાશનો પુરુષાર્થ કરે છે એટલે કર્મ સામે યોદ્ધા સમાન લડે છે.

ધર્મવીર ધર્મદ્વારા વીરતાપૂર્વક મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધના કરનારા મુનિ ભગવંતો એ ધર્મવીર છે. ''વીરતા" વગર આ ચાર પ્રકારની પ્રવૃત્તિ થાય નહિ એટલે પાત્રો અંતે સંયમ સ્વીકારીને ચાર પ્રકારની વીરતાનું સાક્ષાત્ દર્શન કરાવે છે. જૈન સાહિત્યની આ વીરતા સાંસ્કૃતિક વારસાનું પ્રતીક છે.

ધાર્મિક વસ્તુને કારણે ભક્તિરસની ધારા અસ્ખલિતપણે વહેતી જોવા મળે છે.

ફળશ્રુતિ :-કાવ્યને અંતે ફળશ્રુતિનો ઉલ્લેખ થયેલો હોય છે. મુખ્યત્વે ઐહિક જીવનમાં શાંતિ અને સમૃદ્ધિ, આત્માનું કલ્યાણ, મોક્ષ પ્રાપ્તિ, રોગ-શોક-દુઃખ-દારિદ્રનું નિવારણ જેવા વિચારો પ્રગટ થયા છે.

- અને કાવ્યને અંતે સ્ત્રી-પુરુષ પાત્રો દીક્ષા અંગીકાર કરીને આત્માનું કલ્યાણ કરે છે. મોક્ષ પ્રાપ્ત કરે છે એમ ધર્મ પુરુષાર્થ મોક્ષ પુરુષાર્થની સિદ્ધિનો આદર્શ ચરિતાર્થ થયો છે. આ લક્ષણ સર્વ સામાન્ય રીતે ઉપદેશ સમાન જોવા મળે છે.
- છંદ/દેશીઓનો પ્રયોગ ઃ-ગદ્ય-પદ્યનો ભેદ રચના રીતિથી છે. કવિઓએ શારમીય રાગ, માત્રામેળ-વર્ણમેળ છંદો અને વિવિધ દેશીઓનો પ્રયોગ કરીને કાવ્યમાં ગેયતા સિદ્ધ કરી છે. ઢાળ બદ્ધ કૃતિઓમાં દેશીનો વિશેષ પ્રયોગ થયો છે. પદ-ગીત-સ્તવન-પૂજા સજઝાય લાવણી આદિમાં શાસ્ત્રીય રાગ અને દેશીઓનો પ્રયોગ વિશેષ રીતે નોંધપાત્ર બન્યા છે.
- દૈવી તત્ત્વ-ચમત્કાર-ધર્મ અને ચમત્કાર એક બીજા સાથે અતૂટ સંબંધ ધરાવે છે. ધર્મનો પ્રભાવ ચમત્કારથી વધુ અસરકારક બને છે આકાશ વાણી દુંદુભિ નાદ થવો, આકાશગામિની વિદ્યાનો પ્રયોગ, જાતિ સ્મરણા જ્ઞાનથી પૂર્વભવની સ્મૃતિ, દૈવી સહાયથી ભૌતિક જીવનમાં લાભ થવો પરકાયા પ્રવેશ, પક્ષીઓ અને પ્રાણીઓ સાથે વાર્તાલાપ, વગેરે દ્વારા ચમત્કારનું તત્ત્વ અદ્ભુત રસની અલૌકિક અનુભૂતિ કરાવે છે. પશ્ચિમના ગ્રીક-અંગ્રેજી સાહિત્યમાં પણ આ તત્ત્વ કાર્યરત થયેલું જાણવા મળે છે.
- શૈલી શબ્દ અતિ વિસ્તારવાળો છે. છતાં ધાર્મિક સાહિત્યમાં પ્રત્યક્ષ કથન, પરોક્ષ સંવાદ, કથન વર્ષાન પ્રધાન, પ્રશ્નોત્તર, વગેરે પ્રકારની શૈલીનો આશ્રય લઈને કવિઓએ કાવ્યસર્જન કર્યું છે.
- શીર્ષક રચના-મધ્યકાલીન કવિઓ વસ્તુ વાચક શીર્ષક રચનાની સાથે કાવ્ય પ્રકારનો સંબંધ સર્વ સામાન્ય રીતે દર્શાવ્યો છે. દા. ત. પાર્ચનાથ વિવાહલો પાર્શ્વનાથ એ વ્યક્તિ વાચક અને વિવાહલો એ વિવાહનારૂપક કાવ્યનો નિર્દેશ કરે છે. ગૌતમ, સ્વામીનો રાસ નેમિનાથ ફાગુ મેતારજ મુનિની સજ્ઝાય, શુભવેલિ આદિનાથ ભાસ, આર્દ્રકુમાર ધવલ, મૃગાવતી આખ્યાન શાંતિનાથ ભગવાનની આરતી વગેરે શીર્ષકો દેષ્ટાંતરૂપે પ્રગટ કર્યાં છે તે ઉપરથી શીર્ષક રચના સપષ્ટ થાય છે તદુપરાંત જૈન દર્શનના વિષયોને સ્પર્શલી કાવ્યકૃતિઓમાં આ રીતે શીર્ષક રચના થઈ છે. દા.ત. સપ્તક્ષેત્રિરાસ, ધર્મમંજરી, બારવ્રતના છપ્પા, અધ્યાત્મ બાવની, શ્રીઅર્હદગીતા ભાવપ્રકાશ નમસ્કાર સ્વાધ્યાય વગેરે દર્શનશાસ્ત્રના વિષયોને સ્પર્શ છે. કવિઓએ એક જ કૃતિને બેત્રણ કાવ્ય પ્રકાર સાથે સંબંધ દર્શાવ્યા છે. દા.ત. જગડુ પ્રબંધ-રાસ, ચોપાઈ, નેમિનાથ નવરસો અથવા સ્તવન શંખેશર પાર્શ્વનાથ સ્તવન અથવા છંદ, આષાઢાભૂતિ સજઝાય અથવા ધમાલ અથવા ચરિત્ર, પ્રશ્નોત્તર માલિકા અથવા પાર્શ્વન્દ્રમત દલન, ચોપાઈ, તીર્થમાળા સ્તવન અથવા પૂર્વદેશ ચૈત્યપરિપાટી ઉપરોક્ત ઉદાહરણા ઉપરથી વિષયવસ્તુની સાથે કાવ્ય પ્રકાર છંદ પ્રયોગની પણ માહિતી પ્રાપ્ત થાય

- છે. ચારિત્રાત્મક નિરુપણ સાંપ્રદાયિક સાહિત્ય એ માત્ર ફળદ્રુપ ભેજાની કલ્પનાઓ નથી પણ વાસ્તવિક રીતે જીવમમૂલ્યો-આદર્શો ચરિતાર્થ થયા છે તેનું નિરુપણ ચરિત્રાત્મક રીતે થયું છે. જૈન સાહિત્યમાં અનેકવિધ ચરિત્રોનો પ્રત્યક્ષ-પરોક્ષ રીતે સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે જેના દ્વારા ભવ્યાત્માઓ ધર્માભિમુખ થવાની પ્રેરણા મેળવીને આત્માનું કલ્યાણ કરે છે. ચરિત્રાત્મક સાહિત્યની દષ્ટિએ જૈન સાહિત્ય અતિ સમૃદ્ધ અને પ્રથમ કક્ષાનું સ્થાન ધરાવે છે. રાસ-ફાગુ, વેલિ, વિવાહલો, બારમાસા, પંચ કલ્યાણક સ્તવન, ઢાળિયાં, છંદ, શ્લોકો, પ્રબંધ, પ્રવાડો, ધવલ, ભાસ, નિર્વણ, વંગેરે પ્રકારમાં આવાં ચરિત્રો પ્રાપ્ત થાય છે.
- આ સાહિત્યનું લક્ષજીવન છે. જીવનનું ઊર્ધ્વગમન થાય તેવા સાંસ્કૃતિક વિચારો વિવિધ વિવિધ પ્રકારના કાવ્યો દ્વારા વ્યક્ત થયા છે. વસ્તુ સાંપ્રદાયિક છે પણ અભિવ્યક્તિમાં સાહિત્ય કળાનાં લક્ષણો ઓછે-વત્તે અંશે ચરિતાર્થ થયાં છે. ટૂંકમાં સાહિત્ય અને જીવનનો સંબંધ દર્શાવતી કાવ્ય સૃષ્ટિ છે.

#### મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોની સંક્ષિપ્ત માહિતી

- સંગ્રહ, સમુચ્ચય, સંદોહ, મંજરી પ્રકાશ વગેરે સંજ્ઞાવાળી કૃતિઓમાં ભક્તિપ્રધાન ચૈત્યવંદન સ્તુતિ. અને તાત્વિક માહિતીનો સંચય થાય છે.
- સ્તોત્ર સ્તવન છેદ વગેરે કૃતિઓનો સંગ્રહ છે સંગ્રહ ઉપરથી સંગ્રહશી લઘુસંગ્રહ બૃહદ્ સંગ્રહશી ગ્રંથો રચાયા છે આ પ્રકારની કૃતિઓમાં તાત્ત્વિક વિચારોનો સંગ્રહ પણ થયો છે. કુલકસંગ્રહ પ્રાચીન સ્તવનાદિ સંદોહ લોક પ્રકાશ, જિન ગુણમંજરી જૈન કાવ્ય પ્રકાશ.
- આખ્યાનક-આખ્યાન-ચરિત્રાત્મક કૃતિઓ છે
- ચારિત્ર ચરિયં, ચરિત્ત-એ સમાન અર્થવાચક શબ્દો દ્વારા ચરિત્રાત્મક નિરૂપણનો સંદર્ભ પૂરો પાડે છે.
- સ્તવ-સ્તવન-સમાનાર્થી પ્રભુ ગુણગાન કરતી રચના છે.
- પત્ર-લેખ-કાગળ-એ મધ્યકાલીન સમયમાં પત્ર દ્વારા સંદેશો પહોંચાડવાની માહિતી દર્શાવે
   છે. વિનતી સંદેશો વિજ્ઞપ્તિ-સંદેશો એ સંજ્ઞા સાથે સામ્ય ધરાવે છે.
- અનુશાસન સંજ્ઞા-વ્યવસ્થિત-ચોક્કસ-નિયમબદ્ધ રચનાનો સંદર્ભ દર્શાવે છે કાવ્યનુશાસન, શબ્દાનુશાસન
- સવૈયા પધ્ધરી-ઝૂલણાએ છંદ છે. કવિઓએ વિવિધ છંદપ્રયોગો કરીને કાવ્યોની રચના કરી
   છે તેમાં આ છંદ વધુ પ્રચલિત હતો. આ સંજ્ઞાવાળી કૃતિઓ છંદ મૂલક છે.
- સમાલોચના-વિવરણ-ટીકા-વૃત્તિ વગેરે સંજ્ઞાઓ ગ્રંથ-પુસ્તકના વિચારોનું પૃથક્કરણ કરીને સર્વસાધારણ જનતાને આત્મસાત્ કરવામાં ઉપયોગી નીવડે છે. મોટે ભાગે સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષાના ગ્રંથોનું આ રીતે વિવેચન થાય છે.

- દુહા-દોહરા-દોહરો-એક જ અર્થબોધક સંજ્ઞા છે એટલે કે સમાનાર્થી છે.
- સ્તુતિ-થુઇ-થોય-સમાનાર્થી સંજ્ઞા છે. 'ગાથા' પ્રાકૃત છંદ છે પણ વ્યવહારમાં 'કડી'ની જગાએ તેનો પ્રયોગ થાય છે. સ્તવન, સજઝાય, થોયમાં ગાથા શબ્દ પ્રયોગ વિશેષ પ્રચલિત છે.
- અધિકાર-ઠવણી-ઢાળ-કડવાં, સર્ગ વગેરે સંજ્ઞાઓ દીર્ઘ કાવ્યોમાં વસ્તુવિભાજન માટે પ્રયોજાય છે. પાંચ ઢાલનું સ્તવન.
- આરાધના-જ્ઞાન અને ક્રિયાના સમન્વયવાળી કૃતિ માટેનો શબ્દપ્રયોગ છે. શાસ્ત્રાનુસાર આચાર ધર્મની વિધિ કરવાની માહિતી છે, મુખ્યત્વે પર્વ આરાધન-તપની આરાધનાનો તેમાં સમાવેશ થાય છે.
- પ્રકીર્શ-પ્રકીર્શક-સમાનાર્થી શબ્દો દ્વારા એમ સમજવાનું છે કે જેનો કોઈ ચોક્કસ વિભાગમાં સમાવેશ થયો નથી તેને આ સંજ્ઞાથી ઓળખવામાં આવે છે. તેમાં આવી કૃતિઓનો સંચય હોય છે.
- પરિશિષ્ટ-મૂળકૃતિના સંદર્ભમાં વિશેષ માહિતી અને અન્ય સંદર્ભો દર્શાવતી સંજ્ઞા-પુસ્તકના વિચારોને સમજવામાં ઉપયોગી છે.
- મહાત્મ્ય-માહાત્મ્ય-સંજ્ઞા તીર્થંકર-તીર્થ મહાપુરુષોના ગુણગાન-પ્રભાવ દર્શાવતી સંજ્ઞા છે.
   અસાધારણ વ્યક્તિત્વનો પરિચય આવી કૃતિ દ્વારા થાય છે.
- કડખો-કડખા-ઝૂલણા છંદને મળતી એક પ્રકારની દેશી છે. રાગનો એક પ્રકાર પણ કહેવાય છે.
- ચંદ્રાઉલા-ચંદ્રાવલા-આ પ્રકારની કૃતિ ચરિત્રાત્મક નિરૂપણવાળી છે તેમાં આ નામની દેશીનો પ્રયોગ થયેલો હોવાથી આ સંજ્ઞા આપી છે દા.ત. પાર્શ્વનાથજીના સંવેગરગરસ ચંદ્રાવલી સીમંધર સ્વામીના ચંદાઉલા.
- કહા-કથાનક-કથા-સમાનાર્થી શબ્દો દ્વારા કથાનુયોગનો સંદર્ભ રહેલા છે. કહા-માત્ર કથા
   અર્થ વાચક નથી પણ ચરિત્રાત્મક રચના છે એટલે જીવનકથા એવો શબ્દપ્રયોગ સાહિત્યમાં
   થાય છે. પ્રાકૃત ભાષાની 'સિરિસિરિવાબ કહા' સુપ્રસિદ્ધ છે.
- ટબો-બાલાવબોધ-સ્તકત-મૂળ સ્તબક શબ્દ પરથી ટબો શબ્દ રચાયો છે. ત્રણેનો અર્થ સમાન છે. કાવકૃતિને સમજવા માટે દરેક પૃષ્ઠ ઉપર નોંધ આપવાની પદ્ધતિ પ્રચલિત હતી. જ્ઞાનમાં બાળક જેવા વર્ગના મનુષ્યોને કૃતિઓ આસ્વાદ કરવા માટેની ચાવી નોંધ (સ્પષ્ટતા) ઉપયોગી નીવડે છે. રચના પદ્યમાં હોય પણ તેની માહિતી ગદ્યમાં હોય છે. આ પ્રકરણની રચના મધ્યકાલીન ગદ્યના દેષ્ટાંતરૂપ છે. 'સ્તબક' શબ્દ કૃતિના અનુવાદ માટે પ્રયોજાય છે.

- ટેક-ચંચલી-ધ્રુવ પંક્તિ-દરેક કડીને અંતે બોલવાની પંક્તિ મોટે ભાગે આવી પંક્તિ કાવ્ય રચનાના મહત્ત્વના વિચારનું પ્રતિપાદન કરે છે સ્તવન-સજઝાય-પૂજા-ઢાળિયાં વગેરેમાં આ પ્રયોગ થયેલો જોવા મળે છે. દા.ત. કાર્તિક એકની સજઝાયમાં ધન્ય લઘુ કર્મી આ તમારે જે કરે ધર્મની વૃદ્ધિ
- પ્રભાતી-વહેલી સવારે ગાવાનાં પર્દો ગીતો. સંજ્ઞી-સંધ્યા સમયે ગાવાનાં પદો ગીતો -હોરી-હોળીના સમયે ગાવાનાં વસંતનાં ગીતો.

• • •

#### પ્રકરણ-ર

### જૈન સાહિત્યના સ્વરૂપલક્ષી કાવ્યપ્રકારો

#### ૧. રાસ

મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યમાં જૈન કવિઓએ રાસ રચનાઓ એટલી કરી છે કે આખા યુગને રાસયુગ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. આ રાસયુગને "જૈન યુગ" અથવા "હેમ યુગ" એ રીતે પણ ઓળખવામાં આવે છે. ઈ. સ. ૧૨૫૧ થી ૧૪૫૧ સુધીનો સમય જૈન યુગ કહેવાય છે. શ્રી કેશવરામ શાસ્ત્રી નરસિંહ પૂર્વના અઢી શતકના કાળને રાસયુગ નામ આપવા માટે જણાવે છે.

રાસ શબ્દનું મૂળ રૂપ વિચારીએ તો સંસ્કૃતના રાસક શબ્દ ઉપરથી રાસઉ રાસો એના પર્યાય તરીકે રાસુ, રાસક વગેરે શબ્દ જોવા મળે છે. રાસ એટલે ગાઈ શકાય તેવો કાવ્ય પ્રબંધ. 'રાસ' શબ્દ 'રાસક' (એટલે કે એક છંદનું નામ, માત્રા મેળ છંદની જાતિઓનું સામાન્ય નામ, અને નર્તકીઓ તથા યુગલો વડે વિવિધ તાલ અને લયમાં ખેલાતું ગેય ઉપરૂપક) શબ્દ ઉપરથી આવ્યો છે. પહેલાં એ આખ્યાન જેવા લાંબા ગેય કાવ્ય રૂપે અને પછી ટૂંકા ઊર્મિ કાવ્ય રૂપે એમ બેઉ સ્વરૂપે સાહિત્યમાં જોવા મળે છે.

"રસેશ્વર" કૃષ્ણના સમયથી આજ સુધીના જનજીવનમાં ગેયતા, અભિનય તથા તાલ અને લય ના કારણે તેણે લોકહૃદયને જીત્યું છે. કૃષ્ણ-ગોપીનો રાસ, જૈન કવિઓની મધ્યકાલીન સાહિત્ય રચનાઓ, અને નાનાલાલ બોટાદકરનાં ગીતો એ ત્રણે અર્થોમાં 'રાસ' શબ્દ વપરાયો છે. જનજીવનનું ખમીર અને પ્રેમ-શૌર્યના ભાવોને રાસમાં વિષય તરીકે લઈને બિરદાવવામાં આવે છે. કૃષ્ણજીવન, ગોપજીવન, સાગરજીવન, સમાજજીવન અને કૌટુંબિક જીવનનાં સુખ દુઃખ વગેરે પ્રસંગો રાસના વિષય બન્યા છે. 'રાસ' એ ગુજરાતી ભાષાની એક આગવી વિશેષતા છે. 'રાસ' શબ્દનો અર્થ સંસ્કૃત શબ્દ 'રસ' એટલે ગાજવું, વખાણવું કે મોટેથી બૂમ પાડવી પરથી બતાવાય છે. સંસ્કૃતમાં તે સમૂહ નૃત્યના અર્થમાં પણ જાણીતો છે.

- કે. કા. શાસ્ત્રી રાસ કે રાસાનો અર્થ નીચે પ્રમાણે ઘટાવે છેઃ
- (૧) "યુવક અને યુવતીઓ કે એકલા યુવકો અથવા માત્ર એકલી યુવતીઓ ગોળ ફૂંડાળામાં તાળીઓથી કે દાંડિયાથી તાલબદ્ધ રીતે જે નૃત્ય કરે છે તે રાસ. કૃષ્ણની રાસલીલા આ પ્રમાણે ગણાવી શકાય.

પ્રકરણ-ર ૧૧

(૨) રાસ કે રાસો એટલે જૈન અને જૈનેતર ગુજરાતી સાહિત્યમાં જે રીતે મળે છે તે રીતે જોતાં "પ્રાસયુક્ત પદ્યમાં થોડે અંશે હોય છે તેવું પણ સમકાલીન દેશ સ્થિતિ ઉપરાંત ભાષાની માહિતી સારા પ્રમાણમાં આપતું લાંબુ સુગેય કાવ્ય."

(૩) સમૂહ નૃત્યમાં લયબદ્ધ રીતે ગાવામાં આવે છે તે ગીત વિશેષ, આપણા દાંડિયા રાસ અને માતાજીના ગરબા તે પણ આ રાસનાં જ સ્વરૂપો છે.

શ્રી વિજયરાજ વૈદ્ય રાસ અંગે નોંધે છે—"રાસ કે રાસા" એટલે પ્રાસયુક્ત પદ્યમાં (દુહા-ચોપાઈ-દેશી) નામે ઓળખાતા વિવિધ રાગોમાંના કોઈના રચાયેલા ધર્મ-વિષયક ને કથાત્મક કે ચરિત્રાત્મક સામાન્યતઃ કાવ્યગુણી થોડે અંશે હોય છે તેવું, પણ સમકાલીન દેશ સ્થિત તથા ભાષાની માહિતી સારા પ્રમાણમાં આપતું લાંબુ કાવ્ય."

આ વ્યાખ્યા રાસ સ્વરૂપના લક્ષણો વિશે પ્રકાશ પાડે છે. આ કાવ્ય પ્રકારમાં આગમ સૂત્રો અને અંગોમાં આવતા પૌરાણિક પાત્રોને કેન્દ્રમાં રાખીને વિષય-વાસનાના ત્યાગની સાથે શ્રૃંગાર રસનું નિરૂપણ પણ કરે છે. સામાન્ય રીતે રાસના અંતમાં શીલ, સદાચાર અને સાત્વિકતાનો વિજય બતાવવામાં આવે છે અને તેનો ઉદ્દેશ ઉપશમભાવ અને સંયમના રાજમાર્ગે દોરવાનો છે.

રાસમાં લોકરુચિને ધ્યાનમાં લઈને ઉપદેશની વાણી પીરસવામાં આવે છે. અપભ્રંશ ભાષામાં કેટલાક ઉપદેશાત્મક પદ્ય પ્રબંધો લખાયા હતા તે 'રાસ' તરીકે ઓળખાતા હતા. હેમચંદ્રાચાર્યના સમયમાં 'રાસ'- 'રાસક' એક ગેય રૂપક તરીકે પ્રચલિત હતો. ધાર્મિક ઉત્સવોમાં જૈન દેરાસરોમાં રાસ રમાતા અને ગવાતા હતા. જૈન સાધુઓ આવા પ્રસંગોએ રાસની રચના કરી આપતા હતા.

રાસ બે પ્રકારના જોવા મળે છે—'તાલા રાસ' અને 'લકુટા રાસ'. તાલા રાસમાં તાળીઓ પાડવાની વિશેષ રીત મુખ્ય છે અને લકુટા રાસમાં લાકડી-દાંડિયાથી રમવામાં આવે છે એટલે રાસમાં ગેયતા અને અભિનયનાં લક્ષણો રહેલાં છે. રાસનો પ્રારંભ ટૂંકા ઊર્મિ કાવ્ય કે ગીત કાવ્ય સ્વરૂપે થયો હતો. સમય જતાં આ રચનાઓ આખ્યાન પદ્ધતિની લાંબા ગેય કાવ્યવાળી બની છે.

રાસ રચના પર અપભ્રંશ મહાકાવ્યનો પ્રભાવ પડેલો છે. મહાકાવ્ય સર્ગોમાં વિભાજિત થયેલું હતું. તેવી રીતે રાસનું વિષયવસ્તુ 'ઢાળ' કે 'કડવા'માં વિભાજિત થયું છે.

આરંભ કાળની રાસ રચના દુહા, ચોપાઈ કે દેશીમાં રચાતી હતી. કોઈ કોઈવાર તો એકજ છંદનો પ્રયોગ થતો હતો. તેના વસ્તુ વિભાજન માટે 'ભાસ' શબ્દ પ્રયોગ થતો હતો. રાસ રચના ઉપદેશ આપવાના પ્રયોજનથી થઈ હતી એટલે તેમાં કથાતત્ત્વ પ્રવેશ પામ્યું ને વર્ણન પણ અનિવાર્ય લક્ષણ બની ગયું. રાસમાં જૈન તીર્થંકરો, મુનિઓ અને શ્રેષ્ઠિઓના જીવન પ્રસંગોને કેન્દ્રમાં રાખીને રાસ રચાયા હતા. ચરિત્ર કીર્તન એ રાસનો પ્રધાન વિષય છે. ઋષભદેવ, નેમિનાથ, મહાવીર સ્વામી જેવા તીર્થંકરો, ગૌતમ સ્વામી, સ્થૂલિભદ્ર, જંબુસ્વામી, શાલિભદ્ર જેવા રાજવી મુનિઓ, વસ્તુપાળ, તેજપાળ, જગડૂશાહ, પેથડશાહ, સમરસિંહ જેવા જૈન શ્રેષ્ઠીઓ વિશે રાસ રચનાઓ મુનિ કવિઓએ કરી છે. તદુપરાંત સંઘ તીર્થ યાત્રાના પ્રસંગોનું વર્ણન કરતા રાસ પણ રચાયા છે. આ રચનાઓ જૈન ધર્મના પ્રભાવનું દિગ્દર્શન કરાવે તેવી છે.

રાસ રચનાઓને આધારે જાણવા મળે છે કે રાસમાં વર્ણન, ધર્મોપદેશ, સૂત્રો અને સિદ્ધાંતોનું, પ્રસંગોને પાત્રો દ્વારા પ્રતિપાદન, પૂર્વજન્મ એટલે કે આ જન્મ પહેલાંની વિગતોનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. કર્મના સિદ્ધાંતની પ્રબળતા જેવા વિષયોની સાથે થોડું સાહિત્ય તત્ત્વ પણ રહેલું છે.

"રાસ રચના ધર્મ અને ઉપદેશ પ્રધાન હોવાથી જૈન કવિઓએ કથાને વધુ મહત્વ આપ્યું છે. પરિણામે તેઓ પંડિત હોવા છતાં કવિ તરીકેના અંશો ઓછા જોવા મળે છે. જૈન સાહિત્ય ચરિત્રાત્મક સ્વરૂપે રચાયેલું છે. અન્ય કોઈ ભાષામાં આટલી મોટી સંખ્યામાં જુદા જુદા કાવ્ય પ્રકારોમાં ચરિત્રાત્મક સાહિત્ય આટલા મોટા પ્રમાણમાં જોવા મળતું નથી એ જૈન ધર્મની એક વિશેષતાની સાથે મર્યાદા પણ છે."

રાસ રચનાઓને આધારે તેનાં લક્ષણો નીચે પ્રમાણે નોંધવામાં આવે છે.

મંગલાયરણ, કવિનું નામ, રચના સમય, ગુરુનું નામ, દેશીઓ અને રાગોના પ્રયોગ, ઢાળમાં વસ્તુ વિભાજન, શૃંગાર, કરૂણ અને શાંતરસની ભૂમિકા, સમકાલીન દેશ અને સમાજ દર્શન, ફળશ્રુતિ વગેરેના સંયોજનથી રાસ રચનાઓ થયેલી છે. આમ રાસ એક જૈન કાવ્ય પ્રકાર તરીકે સાહિત્ય વિકાસની ઐતિહાસિક ભૂમિકા પૂરી પાડીને પોતાની અસ્મિતાનો પરિચય કરાવે છે.

**ર.** ઈ. સ. ૧૨૩૨માં રચાયેલાં 'રેવંતિગિરિ રાસુ' ને અંતે કવિ વિજયસેનસૂરિ નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ કર્યો છે.

"રંગિહિ ચેરમઈ જોરાસુ" તે ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે રાસ સમૂહમાં રંગભર ઉલ્લાસ-આનંદપૂર્વક ગાવામાં આવતો કાવ્ય પ્રકાર છે. રાસ શબ્દ જૂનો છે. ઐતિહાસિક દેષ્ટિએ વિચારીએ તો ઈ. સ. બીજી સદીમાં હરિવંશ પુરાણમાં તેનો પ્રયોગ થયો છે. શ્રી કૃષ્ણની રાસલીલા પણ આ શબ્દના સંદર્ભમાં સામ્ય ધરાવે છે. એટલે રાસમાં સમૂહમાં નૃત્ય દ્વારા ગાઈ શકાય તેવો કાવ્ય પ્રકાર ગણાય છે.

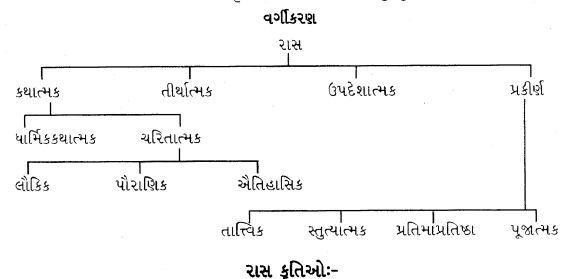
ભરતેશ્વર બાહુબલી રાસમાં 'રાસહિ છંદિહિ'નો ઉલ્લેખ થયો છે. તે ઉપરથી રાસા એક પ્રકારનો છંદ છે. આ છંદનો ઉલ્લેખ સ્વયંભૂછન્દ હેમચંદ્રાચાર્યના છંદોનુંશાસન અને કવિ દર્પણમાં થયો છે. રાસમાં વસ્તુ વિભાજન માટે 'ઠવિશિ', 'માસ' અને 'કડવક' શબ્દપ્રયોગ થયો છે. જંબુસ્વામી ચરિય / રાસ, મહેન્દ્રસૂરિ શિષ્યની રચનામાં 'ઠિવયા' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. ઈ. સ. ૧૨૩૦માં રચાયેલ આબુરાસમમાં 'ભાસ' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. તેમાં એ પભ્ષાઉ નેમિ જિણંદ રાસો તે ઉપરથી નેમિજિન રાસ છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે. વિજયસેનસૂરિએ રેવંતિગિરિ રાસુની રચના ઈ. સ. ૧૨૩૨માં કરી છે તેમાં 'કડવક' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. સંસ્કૃત ભાષા શબ્દ ઉપરથી ભારત શબ્દ પ્રચલિત થયો છે. સંસ્કૃતના 'સ્થાપના' શબ્દ ઉપરથી 'ઠવિશિ' શબ્દ રચાયો છે. રાસના આરંભમાં ઊર્મિતત્ત્વ હતું. તે દીર્ધકાવ્ય હોવાથી વર્શનની વિવિધતા નજરે પડે છે સ્થળ પ્રસંગ, જીવનના વિવિધ પ્રસંગો, યુદ્ધ, રાજયાભિષેક, સામાજિક પ્રણાલિકા પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ રીતે ઉપદેશાત્મક વિચારો, ગૌણ કથાઓ, વગેરેની સમૃદ્ધ કથાત્મક-ચરિત્રાત્મક કાવ્ય

તરીકે સ્થાન પામે છે. ધાર્મિક સંદર્ભથી રાસની રસિકતામાં વિક્ષેપ પડ્યો છે પણ મધ્યકાલીન સમાજ જીવનની દષ્ટિએ રાસની લોકપ્રિયતામા કોઈ અવરોધ આવ્યો નથી. રાસ રચનાઓ કાવ્ય તરીકે નોંધપાત્ર હોવાની સાથે ગુજરાતી ભાષાના વિકાસની ઐતિહાસિક અને આધારભૂત માહિતી પૂરી પાડે છે. તેમાંથી ભૌગોલિક, ઐતિહાસિક અને સામાજિક એમ ત્રિવિધ પ્રકારની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. સમકાલીન સમાજજીવન, ધાર્મિક માન્યતાઓ, વ્રત, મહોત્સવની ઉજવણી, જેવી લોકજીવનને સ્પર્શતી વિગતો પણ પ્રાપ્ત થાય છે એટલે રાસ કાવ્યો માનવ જીવન સાથે એકરૂપ બનીને જીવનનો વિશિષ્ટ પ્રકારનો અભિગમ દર્શાવે છે. લગભગ ૪૦૦ વર્ષના દીર્ધકાળ પર્યંત રાસ રચનાઓ વિયુલ પ્રમાણમાં સર્જાઈ છે. રાસયુગ પછી તેના અનુસંધાનમાં આખ્યાન કાવ્યનો યુગનો પ્રારંભ થયો છે. રાસનું કથા અને ધર્મતત્ત્વ શ્રાવ્ય કાવ્ય તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામ્યું છે. તેમાંથી ભારતીય સંસ્કૃતિના સાંસ્કૃતિક વારસાનો—મૂલ્યોનો પરિચય થાય છે. તેમાં કલા અને જીવનનો અવિચ્છિન્ન સંબંધ નિહાળી શકાય છે. કલા જીવન માટે છે સાહિત્ય અને જીવનનો અતૂટ સંબંધ સમજવા માટે આ કાવ્યો આધારભૂત સાધન બને છે.

ગ્રીક અને અંગ્રેજી સાહિત્યમાં પણ સાંહિત્ય અને જીવનના સંદર્ભ વિશેની કૃતિઓ રચાઈ છે એટલે સાહિત્ય જગતમાં કલા જીવન માટેનો મત પ્રચલિત બન્યો છે.

#### ૩. રાસના પ્રકાર વિષયવસ્તુને અનુલક્ષીને નીચે મુજબ છે.

- જૈન સંપ્રદાયના મહાપુરુષો, રાજા-મહારાજા, શ્રેષ્ઠીઓ, સતી રમીઓ, સાધુ ભગવંતો તીર્થધામોને કેન્દ્રમાં રચાયેલા રાસની સંખ્યા વિપુલ પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ થાય છે.
- ર. સાંપ્રદાયિક સાહિત્ય હોવાથી જૈન દર્શનના વિવિધ સિદ્ધાંતોને કેન્દ્રમાં રાખીને રાસ રચનાઓ થઈ છે આવી કૃતિઓ જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટેનું સુલભ સાધન છે.



૪. ભરતેશ્વર બાહુબલી રાસની રચના કવિ શાલિભદ્રસૂરિએ કરી છે તેની ૧૩મી ઠવણિમાં યુદ્ધ વર્ણન છે. "ધઉલ" આ પંક્તિઓ રસ અને અલંકારથી સમૃદ્ધ છે. આ રાસનું વિષય વસ્તુ ભરત અને બાહુબલીના વચ્ચેના યુદ્ધનું છે. તેમાં વીરરસ કેન્દ્ર સ્થાને છે. યુદ્ધ વર્શનની દર્ષ્ટાંતરૂપ પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

> વર વરઈ સયંવર વીર આરંશિ સાહસ ધીર, મંડલીય મિલિયા જાન હય હીંસ મંગલ ગાન. હય હીંસ મંગલગાનિગાજીયગયર્જા ગિરિગુહગુમ ગુમઈ, ધમધમીય ધરયલ સસીયન સકઈસેરા કુલગિરિ કમકમઈ. ધસધસીય ધામંઈ ધારધા વલિ ધીર વીર વિહુંડએ, સામંત સમ હરિ ક્ષમુ નલ હુઈ મંડલીક ન મંડએ.

**પ.** શાલિભદ્રસૂરિની બીજી કૃતિ બુદ્ધિરાસ ૫૮ કડીની સાંપ્રદાયિક ધોરણે ઉપદેશાત્મક છે. તેમાં મુખ્યત્વે શ્રાવક જીવન અને વ્યવહાર શુદ્ધિ માટેનાં ઉપદેશાત્મક વિચારોનો સંચય થયો છે. આ પ્રકારની અન્ય કૃતિઓ 'સાર શિખામણ રાસ' હિતશિક્ષા રાસ જેવી ઉપલબ્ધ થાય છે.

ધર્મસૂરિની 'જંબુસ્વામી ચરિય' ઈ. સ. ૧૨૧૦ની રચના છે. રોળાવૃત્તમાં રચાયેલી આ કૃતિ ભાષા વિકાસની દષ્ટિએ નોંધપાત્ર છે. વિજયસેનસૂરિની રેવંતગિરિ રાસુ ઈ. સ. ૧૨૩૧ની છે. ચાર કડવામાં વિભાજિત દેશીબદ્ધ રચનામાં ગિરનાર તીર્થનો ઐતિહાસિક પરિચય ત્યાંનાં મંદિરોનું વર્ણન વર્ણસગાઇ યુક્ત આકર્ષક છે. સપ્તક્ષેત્રિરાસની રચના ઈ. સ. ૧૨૭૧માં અજ્ઞાત કવિની પ્રાપ્ત થાય છે તેમાં જિનપૂજા અને અન્ય સાંપ્રદાયિક માહિતીનો સમાવેશ થયો છે. 'પેથડ રાસ' ગિરનાર, શત્રુંજય અને કછુલીની યાત્રાનાં વર્ણનને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાયો છે.

'કછુલી રાસ' આ બે રાસ ઈતિહાસ, ભૂગોળ ભાષા અને કાવ્યબંધની દેષ્ટિએ નોંધપાત્ર છે. 'ગૌતમરાસ'ની રચના કવિ વિનયપ્રભસૂરિએ ૫૯ કડીમાં ઈ. સ. ૧૩૫૬માં કરી છે. તેમાં ગૌતમસ્વામીની ચરિત્રાત્મક માહિતીની સાથે પ્રકૃતિ વર્ણન કાવ્યને અનુરૂપ મહત્વનું છે. ત્યારપછી મોટી સંખ્યામાં રાસ રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. રાસયુગમાં જૈનેતર કવિ અબ્દુલ રહેમાનની કૃતિ 'સંદેશ રાસક' ઈ. સ.ની બારમી સદીમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ૨૨૩ કડીની આ કૃતિમાં વિપુલંતી શૃંગારરસ આકર્ષક છે. ભાષા વિકાસની દેષ્ટિએ મહત્વનું ગણાય છે.

રાસ કૃતિઓ મોટેભાગે ચરિત્રાત્મક છે તેમાં સમકાલીન દેશસ્થિતિ અને ભાષા વિકાસની આધારભૂત માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. રાસકાવ્યોનું વસ્તુ જૈન આગમગ્રંથો અંગ-ઉપાંગ ગ્રંથોનાં પૌરાણિક પાત્રોના જીવનને કેન્દ્રમાં રાખવામાં આવે છે. રાસમાં પ્રસંગ વર્શન અને પાત્ર નિરૂપણ મહત્વનું હોવાની સાથે પાત્ર કે પ્રસંગ દ્વારા પરિણામ સ્વરૂપે પાત્રની સંયમ-દીક્ષા સ્વીકારીને આત્મકલ્યાણ કરવાની ભાવના ચરિતાર્થ થયેલી હોય છે એટલે રાસમાં ઉપદેશનું તત્ત્વ મહત્વનું બન્યું છે. સાંપ્રદાયિક સાહિત્યનું આ એક લક્ષણ છે જેને મર્યાદાયણ કહી શકાય છે. (૫૮૬૮)

#### बालस्त्रीमूढमूर्खाणां नृणां चारित्रकांक्षिणा ॥ अनुग्रहार्थे सर्वज्ञैः सिध्धान्त प्राकृतः कृतः ॥

રાસ દ્વારા લોકરૂચિને અનુસરીને રસિકવાશીમાં બોધ આપવાની પ્રશાલિકા મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં નિહાળી શકાય છે. રાસમાં મુખ્યત્વે પ્રસંગોવર્શન, ધર્મોપદેશ અને સાહિત્યનાં કેટલાંક લક્ષણો જોવા મળે છે. પાત્રોના નિરૂપણમાં કર્મનો સિદ્ધાંત, પુનર્જન્મ, પુણ્ય-પાપનાં ફળ જેવી સાંપ્રદાયિક માહિતી જાણવા મળે છે. એક રીતે વિચારીએતો રાસ રચનાઓ એ ધર્મકથાના દેષ્ટાંતરૂપ છે. જૈન સાહિત્યમાં વિશેષતઃ રાસ રચનાઓમાં ચરિતાનુયોગને જેટલું મહત્વ આપવામાં આવ્યું છે તેટલું અન્ય ભાષાના સાહિત્યમાં નથી. ચરિત્રોમાં તીર્થંકરો, સાધુઓ, શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ, રાજા-મહારાજાઓ મંત્રીઓ વગેરેનો સમાવેશ થયો છે.

પ્રાકૃત ભાષામાં ચર્ચરી અને રાસક પ્રકારની રચનાઓ થતી હતી. તેમાં ગેયતા અને સંગીતનો સુયોગ સધાયો હતો. એટલે રાસ પણ ગેય કાવ્ય રચના છે. 'રાસક' ઉપરૂપક છે. તેનું લક્ષણ નીચે પ્રમાણે છે. (પા. ૭૩)

#### अनेकनर्तकीयोव्यं चित्रताललयाश्रितम् । आचतुः षष्ठी युगलम मसूणौउत्तम् ॥

જેમાં અનેક નર્તકીઓ હોય અને જેમાં અનેક પ્રકારનાં તાલ અને લય હોય. પણ જેમાં દઇ સુધીનાં યુગલ હોય તેમનું કોમળ અને ઉત્કટ એટલે ખૂબ તરવરાટવાળું એવું જે ગેયપ રૂપક તેનું નામ રાસક. રાસકની કિયાનું લક્ષણ દર્શાવતાં પૂ. લખમણગણિ જણાવે છે કે રાસના આરંભમાં ઊર્મિતત્ત્વ હતું તે ક્રમશઃ લુપ્ત થયું હતું અને પ્રસંગો, વર્ણન અને ઉપદેશનું પ્રમાણ વિશેષ રહ્યું હતું. કે. કા. શાસ્ત્રી—નરસિંહ પૂર્વેના રા શતકનો સમય રાસયુગનો હતો. આખ્યાન પૂર્વના કાળમાં રાસ રચનાઓ મોટી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે. ક. મા. મુનશી જણાવે છે કે જૈન સાહિત્યની રાસ રચનાઓ અને જૈનેતર આખ્યાનનો કાવ્યોમાં જીવનની વાસ્તવિક કલાનું દર્શન થાય છે.

- ૧. કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન
- ૨/૬ ગુજ. સાહિ. સ્વ. પા- ૬૮
- ૩. ગુજ. સાહિ- ઇન્ત- ખંડ-૧-પા- ૧૨૧
- ૪. મધ્ય. ગુજ. સાહિ. ઇતિ. પા- ૧૩૨
- ૫. ગુજ. સાહિ. મધ્ય. પા- ૫૫

#### ૨. પ્રબંધ

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં સમકાલીન પરિબળને કારણે પ્રબંધ કાવ્યનો ઉદ્ભવ થયો છે. પ્રબંધ શબ્દ—વીરતા-પરાક્રમનું સૂચન કરે છે. એટલે પ્રબંધ કાવ્ય નાયકના પરાક્રમની સાથે ચરિત્રાત્મક અંશો ધરાવતી રચના છે. વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ વિચારીએ તો પ્રકબન્ધ–પ્રકષ્ટ રીતે બાંધવું, ગ્રંથન કરવું એવો અર્થ થાય છે. એટલે પ્રબંધમાં વીરપુરુષના ચરિત્રનું નિરૂપણ પ્રશસ્તિ કેન્દ્ર સ્થાને હોય છે. તે રીતે વિચારતાં પ્રબંધને ઐતિહાસિક સંબંધ સંદર્ભ છે. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં પ્રબંધનો અર્થ સસંકલિત-સુવ્યવસ્થિત સાહિત્ય રચના છે. મહાકવિ કાલિદાસે 'માલ્વિકાગ્નિ મિત્ર' નાટકના પ્રારંભમાં પ્રબંધ વિશે જણાવ્યું છે કે 'काव्यनाटकादिक' રચના. વાસવ દત્તાના કર્તા સુબન્ધુએ પ્રબંધનો અર્થ કથાત્મક રચના માટે જણાવ્યો છે વિક્રમના ૧૩-૧૪મા શતક સુધીમાં પ્રબંધનું સ્વરૂપ સ્થિર થયું હતું તે ઉપરથી પ્રબંધ ઐતિહાસિક ચરિત્રાત્મક રચના છે એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે. મણિલાલ બકોરભાઈ વ્યાસ વિમલપ્રબંધની પ્રસ્તાવનામાં જણાવે છે કે પ્રબંધ એટલે પદ્ય-ગદ્યમાં કરેલી સાર્થરચના. સંવત ૧૦૦૦ થી ૧૫૦૦ના સમયમાં ઐતિહાસિક પ્રબંધ રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. બલ્લલાળનો ભોજપ્રબંધ, કવિ જિનમંડનનો કુમારપાળ પ્રબંધ, મેરૂતુંગાચાર્યનું પ્રબંધ ચિંતામણિ, રાજશેખરસૂરિનું ચતુર્વિંશતિ પ્રબંધ, જેવી કૃતિઓ રચાઈ છે. પ્રબંધનો નાયક યુદ્ધવીર-મહાવીર હોય છે. રસશાસ્ત્રની દષ્ટિએ વિચારીએ તો ઉત્તમ કોટીના પુરુષોના પ્રસંગો જ પ્રબંધમાં વીરરસને અનુલક્ષીને વર્ણન કરવા યોગ્ય છે. મહાભારતનો અર્જુન યુદ્ધવીર છે. યુધિષ્ઠિર ધર્મવીર છે. કર્ણ દાનવીર છે અને શિળિ દયાવીર છે. વીરરસના ચાર પ્રકારની દેષ્ટિએ વિચારીએ તો પ્રબંધમાં યુદ્ધવીરનું મહત્વ કેન્દ્ર સ્થાને છે. કાર્લાઇલના મતે Hero and Hero worship (વીર અને વીરપૂજા) સાથે પ્રબંધનો સંબંધ યથોચિત લાગે છે. વીરરસના સંદર્ભમાં પ્રબંધ-પવાડા- સલોકો જેવી કાવ્ય રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. જૈનપ્રબંધ રચનાઓમાં ધર્મવીરનો ઉલ્લેખ નોંધપાત્ર ગણાયો છે. આ કાવ્યપ્રકારના સંદર્ભમાં વિચારીએતો પ્રાચીન-મધ્યકાલીન સમયમાં કવિઓને રાજ્યાશ્રય આપવામાં આવતો હતો. ત્યારે આ કવિઓ રાજાના પરાક્રમ- શૌર્ય અને વીરતાની ચમકદાર શૈલીમાં પ્રશસ્તિ કરવામાં આવતી હતી. ચારણ જાતિ આ શુરવીરતાનું વર્શન કરવામાં પ્રખ્યાત છે.

હિન્દી ભાષાના સાહિત્યના વિકાસમાં પ્રથમ 'વીરગાથા કાળ' નામાભિધાન કરવામાં આવ્યું છે. તેમાં રાજાઓની વીરતા, પરાક્રમ અને યુદ્ધવર્ણનની માહિતી મહત્વની ગણવામાં આવી છે. પૃથુરાખ રાસો, હમ્મીર રાસ, बीसलदेव ग्रसो આ પ્રકારની કૃતિઓ છે. સં. ૧૩૭૧માં અંબદેવસૂરિએ 'સમરા રાસુ'માં ભૌગોલિક માહિતીની સાથે સમરા શાહે શત્રુંજય તીર્થ ઉપર રૂષભદેવના જિનાલયનું નિર્માણ, તીર્થયાત્રાનું વર્ણન છે. આ એક ઐતિહાસિક પ્રબંધ કાવ્ય છે. કવિ લાવણ્યસમયસૂરિની સં. ૧૫૬૮ની સુપ્રસિદ્ધ કૃતિ વિમલપ્રબંધ છે. આ કૃતિ રાસ સ્વરૂપનું અનુસરણ કરે છે. તેમાં મુખ્યત્વે ગુજરાતના ચૌલુક્યવંશની રાજા ભીમદેવના મંત્રી વિમલશાહના જીવનના પ્રસંગોનું નિરૂપણ ચરિત્રાત્મક શૈલી થયું છે. એમની બાલ્યાવસ્થાથી જીવનના અંતકાળ સુધીની ક્રમિક વિગતો આપવામાં આવી છે. નવખંડમાં વિભાજિત વિમલપ્રબંધ ઐતિહાસિક અને ચરિત્રાત્મક રચનાનો સંદર્ભ પૂરો પાડે છે.

આ સમયની અન્ય નોંધપાત્ર પ્રબંધ રચનાઓમાં કાન્હડે પ્રબંધ, કવિ પદ્મનાભ, માધવાનન્દ કામ કન્દલાપ્રબંધ—કવિ ગણપતિની સદયવત્સવીર પ્રબંધ—કવિ ભીમની અને હમ્મીર પ્રબંધ—કવિ અમૃતકલશની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. 'પ્રબંધ' સંજ્ઞાવાળી એક રૂપકકાવ્ય રચના ત્રિભુવનદીપક પ્રબંધ પ્રાપ્ત થાય છે. તેની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

**૨. ત્રિભુવન દીપક પ્રબંધ**–કવિ જયશેખરસૂરિએ પંદરમાં શતકના પહેલા ચરણમાં રૂપક કાવ્ય તરીકે રચના કરી છે. કવિએ સંસ્કૃતમાં 'પ્રબંધ ચિંતામણિ' ની રચના કરી હતી તેને આધારે ઉપરોક્ત કૃતિ રચાઈ છે. એટલે સંસ્કૃતમાંથી રૂપાંતરના પ્રયોગથી ત્રિભુવન દીપક પ્રબંધની રચના કરી છે. આત્મારૂપી પરમહંસ રાજાને માયાએ પોતાના રૂપમાં ફસાવી તેની પ્રિય રાણી ચેતનાથી વિખૂટો પાડ્યો. કાયાનગરી વસાવી મનને કારભારી બનાવી માયા સાથે ભોગવિલાસમાં ડુબ્યો. રાજાને કેદમાં પૂરી મન સર્વસત્તાધીશ બની બેઠો અને પોતાની માનીતી રાશી પ્રવૃત્તિના પુત્ર મોહને રાજા બનાવ્યો અને અશમાનીતી નિવૃત્તિ અને તેના પુત્ર વિવેકને દેશવટો આપ્યો. દેશવટામાં વિવેક સુમતિ અને સંયમ જેવી પત્નીઓ અને પુષ્યરંગ પાટણનું નાનું રાજ્ય સંપ્રાપ્ત કરી, અંતે યુદ્ધમાં મોહનો પરાજ્ય કરી તેનો વધ કર્યો. મોહના મૃત્યુથી પ્રવૃત્તિ ઝૂરીને મરી ગઈ અને મન વિવેકના ઉપદેશથી કષાયોને હણી શુક્લ ધ્યાનરૂપ અગ્નિમાં પ્રવેશ કર્યો. આમ થતાં ચેતના રાણીએ અજ્ઞાતવાસમાંથી પરમહંસ રાજા આવી તેને પોતાનું પરમ ઐશ્વર્ય ફરી હાથ ધરવાનું કહેતાં રાજાએ કાયાનગરીનો ત્યાગ કરી પોતાનું સ્વરાજ્ય પુનઃ સિદ્ધ કર્યું. આ કથાનકમાં રૂપક રચના વસ્તુ ગુંથણી અને કવિ કલ્પનાનો વૈભવ જ્ઞાનગર્ભિત કૃતિ તરીકે નોંધપાત્ર બને છે. તેમાં કવિ પ્રતિભાનું વિશિષ્ટ પ્રકારનું દર્શન પણ થાય છે. ૪૩૨ કડીની આ કૃતિ વસ્તુ અને શૈલીની દષ્ટિએ આસ્યાદ્ય બની છે. પરમહંસ રાજાના વર્શનની પંક્તિઓ નમુનારૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

> તેજવંત ત્રિહુભવનમઝારિ પરમહંસ નરવર અવધારિ જેહ જયતાં નવિલાગઇપાપદિન દિન વાઘઈ અધિક પ્રતાપ બુદ્ધિ મહોદધિ બહુ બલવંત અકલ અજેઉ અનાદિ અનંત ક્ષણિ અમરંગણિ ક્ષણિ પાતાલિ ઇચ્છા વિલસઈ તે ત્રિધુકાલિ વાધિઉ નીઠ્યુ ત્રિભુવનિ માઈનાનહુઉ કુંયુ શરીરિ સમાઈ દીપતિ દિશયર—કોડિડિ, જિસિઉ જિહાં જોઉ તિહાં દેખત તિસિઉ.

સંદર્ભ–ગુજ. સાહિ. મધ્ય–પા. ૬૦, પા. ૬૨

#### ૩. પવાડો

પવાડો એટલે વીરનું પ્રશસ્તિ કાવ્ય. તેમાં વીરોના પરાક્રમ, બુદ્ધિક્ષમતા, ગુણો, કુશળતાનું પદ્યમાં નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. પ્રાકૃત ભાષામાં પવાડક શબ્દ છે. તે ઉપરથી કોઈ વ્યક્તિની કીર્તિ, ગુણગાન કે મહિમા ગાવામાં આવે તેવી રચના. તેથી પવાડઉ કહેવામાં આવે છે. સંસ્કૃતમાં પ્રવાહ અથવા ભૂતકૃદંત, પ્રબુદ્ધ અને પ્રાકૃતમાં 'પવડ્ઢ ઉપરથી પવાડ- પવાડો શબ્દ પ્રયોગ પ્રચલિત થયો છે.' વીરરસનું પ્રશસ્તિ કાવ્ય એટલે પવાડો. આ પ્રકારની કાવ્ય રચનામાં કટાક્ષનો આશ્રય લઈને નિંદાનું તત્ત્વ પણ જોવા મળે છે.

'પવાડ'ની સાથે સામ્ય ધરાવતો પ્રબંધ કાવ્ય પ્રકાર પણ સંદર્ભ તરીકે ગણનાપાત્ર છે. પ્રબંધ ઐતિહાસિક વ્યક્તિના ચરિત્રનું નિરૂપણ કરતું વીરરસનું કાવ્ય છે. કાળાંતરે જેવી વ્યક્તિઓના જીવનની પ્રશસ્તિ કરવામાં આવી હોય તેવી રચના 'પવાડા' તરીકે જાણીતી છે. વિક્રમની ૧૦મીથી ૧૬મી સદીમાં પ્રબંધ, રાસ, ચરિત જેવી કૃતિઓ મોટી સંખ્યામાં રચાઈ છે. તેમાં સૂક્ષ્મ દેષ્ટિએ જોતાં ભેદ નથી લાગતો. એક વ્યક્તિના જીવન નિરૂપણ કરતી રચનાઓ કુમારપાળ રાસ સં. ૧૭૪૨ જિનહર્ષમુનિએ રચ્યો હતો. કુમાર પ્રબંધ સં. ૧૪૭૫માં અજ્ઞાત કવિએ રચ્યો હતો. એટલે એકબીજાના પર્યાયરૂપે આ શબ્દો પ્રચલિત હતા. કાન્હડ દે પ્રબંધની હસ્તપ્રત પર રાસ, પવાડુ, ચઉપઈ નામનો ઉલ્લેખ થયેલો છે. શ્રી કેશવ હર્ષદ ધ્રુવે રણમલ્લછંદને 'પવાડા' નામથી ઓળખાણ આપી છે. તેમાં મલ્લની વીરતા અને યુદ્ધનું ઓજસ શૈલીમાં નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

પવાડો એક ગેય કાવ્ય છે. ગેયતાને અનુકૂળ પ્રાપ્ત, અનુપ્રાપ્ત, વર્શાનુપ્રાપ્ત, વર્શનોની જટિલતા, કથન રીતિની વિવિધતા, વીરરસ ઉપરાંત શ્રૃંગાર, કરૂણ અને અદ્ભૂત રસની યોજના અને પરંપરાગત ઈષ્ટદેવની સ્તુતિ પ્રારંભમાં મંગળાચરણ સમકાલીન સમાજના રીત-રીવાજનું નિરૂપણ વગેરે નોંધપાત્ર લક્ષણ તરીકે ગણાય છે.

મરાઠીમાં 'જ્ઞાનેશ્વરી'માં 'પવાડા' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. હે મારિલે તે વર થોડે આણીક હી સાધીન ગાઢે મમ નાથેન પવાડ યે કલ્યાચિ મો ! ઉપરાંત તુકારામ ગાથામાં 'અનંત હે થોરી, ગર્જતાતી પવાડે તથા કૃષ્ણે પવાડા હી કેલા'

હિંદુ બાદશાહના સમયમાં મહારાષ્ટ્રની પ્રજામાં જે શૌર્ય અને પરાક્રમ પ્રગટ્યું હતું તેને ઐતિહાસિક વ્યક્તિઓ અને પ્રસંગોના સંદર્ભમાં 'પવાડા' દ્વારા નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. મહારાષ્ટ્રમાં આજે પણ 'પોવાડા માચન' દ્વારા અત્યંત હર્ષોલ્લાસ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. શ્રી કેલકરે મરાઠીમાં 'ઐતિહાસિક પવાડા' બે ભાગમાં પ્રસિદ્ધ કર્યા છે. ૧૫મા શતકમાં રચાયેલી કૃતિ ત્રિભુવન દીપક પ્રબંધ અને પ્રબોધ ચિંતામણીમાં 'પાવાડા'નો નીચે મુજબ ઉલ્લેખ થયેલો છે.

- ૧. પુત્ર પવાડા સમ્ભલી આણન્દિઉ નરનાહ.
- ર. મઝ દિગ્વિજય કરન્તાં ત્રિભુવન ફિટ્ટીથાઈ તિણિકાડા, આપણ કહઊં કેહ ઉ કેતલા તુઝ આગલિ પવાડા ?
- ૩. ભુયદંડ પયંડિ સુઘડ ભડ ભંજઈ ચડિય પવાડઈ પંચસરં.

સાંયાજી નામના ઈડરના ચારણ કવિએ 'રુક્મિણી હરણ' અને નાગદમન કાવ્યો ડિંગળ ભાષામાં ભુજંગી છંદમાં મસ્તશૈલીમાં રચ્યાં છે. તેના મંગલાચરણના દુહામાં કાલિય દમનનો પ્રસંગ નિરૂપણ કરતાં 'પવાડા'નો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

## 'વિધિજા શારદા વિનવું, સદ્દગુરૂ કરું પસાય, પવાડો પન્નગાં શિરે, જદુપતિકીનો જાય.'

પવાડાનાં લક્ષણોમાં ચોપાઈ, બંધ, દુહા અન્ય છંદ પ્રયોગ ગેયપદો જેનું વિભાજન ઠવણી, ઢાળ, ભાસ વગેરેમાં હોય છે. અસાઈતનો 'હંસાઉલી પ્રબંધ', કવિ ભીમનો 'સદયવત્સ વીર પ્રબંધ' શાલિભદ્રસૂરિનું 'વિરાટ પર્વ કાવ્ય' વગેરે પવાડા સ્વરૂપમાં ગુંથાયેલી રચના છે. ગેયરાસ કાવ્યનો પ્રકાર આગળ જતાં આખ્યાન સ્વરૂપમાં પરિણામ્યો તેવી રીતે પવાડા કાવ્યપ્રકાર પદ્યવાર્તા લોકવાર્તા તરીકે સ્થાન પામ્યો. કવિ અસાઈતની હંસાઉલી પ્રબંધનું અસલ નામ 'હંસવચ્છ ચરિતપવાડો' એવો ઉલ્લેખ કાવ્યના અંતે થયેલો છે.

'સંવત ચઉ ચંદ્ર મુનિ શંખ, વચ્છ હંસ વચરિત અસંખ બાવન વીર કથારસલીઉ એહ 'પવાડ' અસાઈત કહિઉ' અસાઈતની ૪૪૦ કડીની આ રચના રસની દષ્ટિએ નોંધપાત્ર છે. અદ્ભૂત રસકેન્દ્રસ્થાને છે અને કરુણ તથા હાસ્યરસ પણ જોવા મળે છે. હંસ અને વચ્છ એ ધીરોદાત્ત નાયક છે. પવાડો વિશે ઉપલબ્ધ વિગતોને આધારે એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે તેની કથાવસ્તુ પ્રબંધ પ્રકારની અને સ્વરૂપ–શૈલી રાસ પ્રકારની સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

જૈનાચાર્ય હીરાણંદસૂરિએ ઈ. સ. ૧૪૨૯ 'વિદ્યાવિલાસ, પવાડો'ની રચના કરી છે. જેમાં વિદ્યા વિલાસ રાજાનું પ્રશસ્તિ યુક્ત ચરિત્ર નિરૂપણ થયેલું છે. પ્રધાનપુત્રને સ્થાને રાજકુંવરીને પરણાવયેલા વિનયચંકની વિદ્યા, પ્રતિષ્ઠા અને રાજકુંવરીના સાચા પ્રેમની સંપત્તિના સૌભાગ્યને વર્ણવ્યો છે. હીરાણંદસૂરિની વાર્તાનું વસ્તુ કૌતુકરાગી છે. તેમાં નાયક કરતાં નાયિકા વધુ તેજસ્વી લાગે છે. તેમાંથી કવિત્વશક્તિનો પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. વિકસિત દેશીબંધ કાવ્યની ગેયતા દર્શાવે છે. વિદ્યા વિલાસની રચના જૈન કવિ વિનયચંદ્રની મલ્લિનાથ કાવ્ય સર્ગ બે શ્લોક ૨૬૨ થી પદ્દપમાંથી વસ્તુગ્રહણ કરીને કૃતિ રચવામાં આવી છે. તેના બીજા સર્ગમાં મૂર્ખચત્ત અને વિનયચંદ્રની ઉપકથાનો મૂળ આધાર કેન્દ્રસ્થાને છે. આ રીતે સમગ્ર રચનાનું અવલોકન કરતાં સાંપ્રદાયિક પ્રભાવનું પ્રમાણ અલ્પ છે. માત્ર કથાનો અંત નિર્વેદ ભાવ પ્રગટ કરે છે. રાજા પુત્રને સામ્રાજય સોંપીને દીક્ષા લઈ આત્માસાધના કરે છે.

'પવાડો' વીરરસનું કાવ્ય છે. એ પ્રાપ્ત રચનાઓ પરથી કહીએ તેમ છતાં ચરિત્ર તરીકે પણ તેનો ઉલ્લેખ આ રચનામાં થયો છે.

'વિદ્યા વિલાસ નરિંદ, પવાડઉ, હીયડાં હડીયડાં ભિતરિ જાણિ, અંતરાય વિશુ પુણ્ય કરઉ, તુમ્હિ ભાવ ધણેરઉ'

રાજકુંવરીના વિરહનો ઉલ્લેખ કરતી કડી નીચે મુજબ છે :

નિસિભરી સોણ સુંદરી રે જોઈ વાલંતી વાટ, નીંદ્ર ન આવઇ નયશ લે રે, હિયડઈ ખરઉ ઉચાટ.

દેવી મંદિરમાં પ્રધાને રંગમંડપમાં પ્રવેશ કરી ગીતવાદ્ય (મૃદંગ) શરૂ કરે છે. અને સૌભાગ્યસુંદરી હર્ષોલ્લાસથી નૃત્ય કરે છે. તેની અભિવ્યક્તિમાં મધુર ધ્વનિ, લય, તાલની અનુભૂતિ થાય છે. 'ધાં ધાં ધપસુ એવો મધુર અવાજે મૃદંગ વાગે છે. ચટપટ ચટપટ એવો રંગભર્યો તાલ જામે છે.' વિવિધ નાદ સાથે દોદો સાદથી નગારૂં વાગે છે. મપધુનિ એ રીતે વીણા ઝણઝણે છે.

આ પ્રસંગની વિશેષતા દર્શાવતી પંક્તિઓ નમૂનારૂપે નીચે મુજબ નોંધવામાં આવી છે.

'ધાં ધાં ધપમુ મહુર મૃદંગ ચચપટ ચચપટ તાલુ સુરંગ, કહ્યુંગનિ ધોંગનિ ધુંગા નાદિ, ગાંઈ નાગડ દો દો સાદિ. મપધુનિ મપધુનિ ઝશઝશ વીશ, નિનિખુષ્ટિ જીખિશ આઉજલીશ, વાજી ઓં મંગલ શંખ, ધિધિકટ ધેંકટ પાડ અસંખ. ઝાગડ દિગિદિગિસિરિ વલ્લરી, ઝુશશ, ઝુશશ પાઉ નેઉરી, દોં દોં છંદિહિં તિવિલ રસાલ, ધશશું ધુશ્રશ્નં ધુગ્ધુર ધમકાર. રિમઝિમ રિમઝિમ ઝિઝિમ કંસાલ, કરરિ કરરિ કરિ ઘટ પટતાલ, ભરર ભરર સિરિ ભેરિઅ સાદ, પાયડીઉ આલવીઉ નાદ.'

ઉપરોક્ત પંક્તિથી પવાડાની ગેયતા અને સંગીતમય ધ્વનિનો પરિચય થાય છે.

'પવાડા' સ્વરૂપની એક રચનાની વિગત પણ તેની લોકપ્રિયતાનું સૂચન કરે છે. સતી સદુબાઈનો 'પવાડો' નામની કૃતિ આ સ્વરૂપની વિશેષતા દર્શાવે છે. અમદાવાદમાં પેશ્વાના રાજ્યકાળ દરમ્યાન કેટલાક ચાડીયા લોકોએ ચાડી ચુગલીથી ગૃહસ્થોની સ્ત્રીઓને શિરે આળ ચઢાવી હેરાન કરીને પૈસા કઢાવતા હતા. ઉત્તમ નામના એક ચાડીયાએ અમદાવાદના શાહપુર ભાટવાડાની હરિસિંગ ભાટની સ્ત્રી સદુબાઈ પર આળ ચઢાવી રાજ દરબારમાં લઈ જવા યુક્તિ કરી. ત્યારે ભાટોએ ત્રાગા કર્યા અને સદબાઈને પહેલાં ભોગમાં વધેરી. પછી બીજા માણસો મરી ગયા પરિણામે નગરજનોએ પેશાની કચેરીમાં કરિયાદ કરીને ચાડીયાઓને શિક્ષા કરાવી. સદ્વબાઈને સતી ગણી માનતા, બાધા રાખી દેરી ચણાવી. આ પવાડામાં દુહા, પદ્ધરી, ભુજંગી, કવિત્ત છંદોનો પ્રયોગ થયો છે. દેવો પણ શૌર્ય, પરાક્રમ જોવા ધરતી પર આવ્યા હતા તેવું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. અદુભૂત રસયુક્ત રસિકભાષા અને ઝડઝમકથી આ પવાડો નમૂનેદાર થયો છે. 'પ્રથમ ગણપતિ પાયે નમું, સરસ્વતી દો સુમત્યઃ પવાડો સદુવલ તણો. વિધિવિધ વિગત્ય.' શામળ ભટ્ટ રચિત રૂસ્તમ બહાદુરનો પવાડો એ પણ પવાડાના સ્વરૂપને ચરિતાર્થ કરવામાં ઉદાહરણ રૂપ છે. આ સમયમાં દેશી રાજાઓ, ભાટ ચારણો, તાલુકેદારો, ઠાકોરો, 'કુમાવીસદારો વગેરે પાસે ઐતિહાસિક પ્રસંગો હતા.' તેનું છટાદાર ભાષામાં નગરજનો સમક્ષ ડહેલી, ચોરામાં કે દરબારગઢમાં પરાક્રમનું વર્શન થતું અને લોકો ઉત્સાહથી ભાગ લેતા હતા. આ પ્રવૃત્તિથી લોકોની રસવૃત્તિ સંતોષાતી હતી. 'પવાડા' કાવ્ય પ્રકાર ચરિત્રાત્મક કાવ્ય સાથે સામ્ય ધરાવે છે. ૧૪મી સદીમાં જૈન કવિઓએ રાસ રચનાની સાથે 'પવાડા' ની રચના કરી છે. પ્રબંધ રચનાના અનુસરણમાંથી ગીત પ્રધાન રચનાઓ થઈ છે. 'પયડો' શબ્દ પ્રયોગ સૌ પ્રથમ 'હરિશ્રંદ પુરાણ કથા' (સં. ૧૪૫૩)માં મળી આવે છે.

સં. ૧૫૧૨માં રચાયેલ કવિ પદ્મનાભની કૃતિ 'કાન્હડદે પ્રબંધ' ને 'રાઉલ કાન્હડદે પવાડ રાસ' એવી સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. આ ઉપરથી એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે કે ચરિત પ્રબંધ 'પવાડા' વગેરેમાં તાત્ત્વિક રીતે વિચારતાં કોઈ ભેદ નથી લાગતો.

અગરચંદજી નાહટા જણાવે છે કે રાજસ્થાની ભાષામાં 'પાબુજીના પવાડા' વિશેષ લોકપ્રિય છે. 'સોઢો જી રો પવાડો' રાજસ્થાન ભારતીમાં પ્રગટ થયો છે. આ સંદર્ભને આધારે પવાડોની રચના લોકપ્રચલિત કથાને આધારે અથવા તો લોકગીતોના સંદર્ભથી થઈ હોય એમ માનવામાં આવે છે. પવાડા કક્ષાની રચના સાથે સામ્ય ધરાવતી 'શલોકા' એટલે કે 'શ્લોક' રચના પણ થયેલી છે. કીર્તિગાથા ગાવી, કે વ્યંગમાં ટીકા કરવા માટે પણ શ્લોક શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. સમસ્યા પ્રશ્નોત્તરના પ્રયોગથી શલોકોની રચના થાય છે. તેવા નાયકના પરાક્રમનું વર્શન કરવામાં આવે છે. 'રૂસ્તમનો શલોકો' અથવા 'અભરામ કલીખાનનો શલોકો' ની રચના કવિ શામળ ભટ્ટે કરી છે. તેને પવાડા તરીકે પણ ઓળખવામાં આવે છે. કવિએ સંવત ૧૭૮૧માં ૩૬૧ કડીની રચના દ્વારા રૂસ્તમ કુલીખાન, સુજાતખાન અને અભરામ કુલીખાન એમ ત્રણ ભાઈઓના પરાક્રમનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. ગુજરાતના ત્રેપનમાં મોગલ હાકેમ હમીદખાનના સરબુલંદખાનની પ્રેરણાથી સુજાતખાન, અભરામ કુલીનખાન અને સુરતના રૂસ્તમ કુલીખાન એ ત્રણે ભાઈઓ સાથે થયેલાં યુદ્ધો અને તેમાં છેવટે આણંદ પાસે અડાસના (ખેડા જીલ્લો) રણ સંગ્રામમાં રૂસ્તમ કુલીખાને બતાવેલાં પરાક્રમો વર્ણવેલાં છે.

આ શલોકાનો આરંભ નીચેની કડીઓ દ્વારા સમજી શકાય તેમ છે.

'સરસ્વતી માતા તમ પાયે લાગું કહુ' સલોકો માન જ માગું, મોટા સુબાના કરું વખાણ સમજી લેજો તે ચતુર સુજાણ.

દિલ્લીનો પાદશાહ એહમદશા જીવો, નવખંડમાં પ્રગટ છે દીવો, સહુમાં શિરોમણ ગુજરાત થાપી, તે તો હમીદખાનને સુબાઈ આપી. રાજ્ય ભોગવે ને કરે કલ્લોલ શહેરમાં વીત્યા મસવાડા સોલ, ગુજરાતી મુગલા ચતુર સુજાણ ત્રણ ભાઈઓનાં કરું વખાણ.

વડો તો વીજાો સુજાતખાન, જેને પાદસાઈમાં અતિ ઘણાં માન, અનમી મહેવાસી જે વશ કીધા, પ્રજા પાળીને મોટા જસ લીધા.

તેથી નાનેરો રૂસ્તમ કહીયે જેના જુઘનો પાર ન લહીએ, 3પે રૂડો ને દાતાર જાણું સહુમાં શિરોમણ તેને વખાણું.

જેહેના નામથી તસ્કર ત્રાસે, દક્ષણી ગનીત સત ગાઉના હાસે, તેથી નાનેરો માડીનો જાયો. અભરામ કુલીખાન લાડકવાયો.

યુદ્ધ વર્શનમાં યથોચિત વીર રસ છે. તેમાંના અંર્તયમક તથા વ્યંજનોની ઝડઝમક વાણીને બલવતી બનાવે છે. ઉદાહરણ નીચે મુજબ નોંધવામાં આવ્યું છે.

ભાલા આશીવાલા બાજાત્રિશૂલ ચઢ્યા વંઢે લે રાઢનું મૂળ, જેહેની તોપા શાં દોટ દોડાવે, મારે ચક્ચૂર ભેલ પડાવે. ભૂત ભૈરવ ત્યાં કલવાહલ કરે, આકાશ દેવ્યાખપ્યર ભેર, શૂરા પૂરા ને અશીઆલા ભાથી ઘીરા વીરાના હઠવ્યા હાથી. ફેરી નફેરી ઘાવ જ દેતા દોડીને ચોહોડી પ્રાપ્ત જ લેતા, રૂંબને ઝુંબે ઘૂમે ને ગાજે દેખી મુગલાને દોહોદશભાજે. ઘોડે ને જોડે પોહોડે છે પૂચ. વાઘે નાદે રમે રણશૂરા, ચીસે ને રીસે પાડે ને તાડ ધડ ડોલે ને દોદશાં વાઢે.

ઝટકે ને કટકે ઉડાપા કંઈ ને દે જે સમશે'રો પાઘડે જઈને, મરેઠા પૂણો ત્યાં લાખ, તેમાં રૂસ્તમની પડે છે શાખ. શામળ કહે શું વિવેક મહારા મુખમાં જિહા એક, સાગરનું પાણી તારા ગણાય, રૂસ્તમનું જુદ્ધ પૂરું ન થાય.'

શલોકાના અંતે રચના સંવત, મહિનો, તિથિ, કવિનું નામ અને ફળશ્રુતિનો ઉલ્લેખ થયો છે.

> 'સંવત સત્તર એકાશી જાશું માગશર વદી તેરશ પરમાશું, શામળજી બ્રાહ્મણ શ્રીગોડનાતે, બાંધ્યો 'શલોકો' સાંભળી વાતે. ગામ વસોએ રૂસ્તમ ગાજે, તેહના નામથી લોહબેડી ભાંજે, સાંભળી શલોકો દાન જે કરશે, તેને આકાશથી રોજી તો મળશે.'

કવિએ રંગમાં ભંગ પડવાનો છે. તેનું સૂચન અંગસ્ફુરણના ઉલ્લેખથી કર્યું છે.

'સિદ્ધિ બુદ્ધિ દાતાને બ્રહ્માની બેટી, બાલકુમારી વિદ્યાની પેટી, હંસવાહન ને જગમાં વિખ્યાતા, અક્ષર આપો સરસ્વતી માતા. નેમજી કેરો કરં શલોકો એક મન થઈને સાંભળજો લોકો.'

કવિ દેવચંદે ૮૨ કડીમાં નેમનાથજીના શલોકોની રચના કરી છે. કવિ શલોકો રચનાના પ્રેરક તરીકે ઉલ્લેખ કરતા નીચે મુજબ જણાવ્યું છે.

> 'ગામ ગાંગડના રાજા રામસિંગ, કીધો, શલોકો મનને ઉધરંગ, મહાજનના ભાવ થકી મેં કીધો, વાંચી શલોકો સારો જશ લીધો.'

તેની રચના સંવત ૧૯૦૦માં શ્રાવણ વદ પાંચમ શુક્રવારે થઈ. મુનિ રત્નવિજયજીએ તેની વિગત પણ શલોકોમાં દર્શાવી છે.

પાર્શ્વનાથના શલોકોની રચના સંવત ૧૭૫૭ આસો વદ આઠમને દિવસે થઈ છે. તેમાં પાર્શ્વનાથનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. પાર્શ્વનાથના લગ્ન પ્રભાવતી સાથે કરવામાં આવે છે. તે પ્રસંગે પ્રભાવતીનું વર્શન અલંકારયુક્ત ચિત્રાત્મક શૈલીના નમૂનારૂપ છે.

'અનુક્રમે યૌવન જોરેજી આવ્યા, પ્રભાવતી કુમરી પ્રભુ પરણાવ્યા, પ્રશન્નજીત રાજાની કુમરી, રૂપે રૂડીને જાણીયે અમરી. ॥ વદન કમળ ને નેત્ર સુચંગા, ભણતે વેશે તો અંગ સુરંગા, વદન સુકોમલ બાંહ છે સારી, કટીતટી પાતળી જંઘા સફારી. કરની આંગુળીયો દીપે જેમ તારો, કંઠે તો શોભે નવસરો હારો, કા ને કુંડળ ઝાલ ઝબૂકે પગે નેવરી રજ્ઞજજ્ઞ રજ્ઞકે. ॥ ૨૪॥ હાલતી જાજો હાથજ્ઞી દીસે, પ્રભુની જોડી તો બની સરીસે, પાંચ પ્રકારે સુખ સંસાર ભોગ સંયોગ વિવિદ્ અપારા:॥ ૨૫॥'

કવિ ઉદયરત્નની 'શાલિભદ્રનો શલોકો' રચના સં. ૧૭૭૦ માગશર સુદ તેરસના રોજે થયેલી છે. ૬૬ કડીની આ રચનાનો આરંભ સરસ્વતી વંદનાથી થયેલો છે.

શાલિભદ્ર અપૂર્વ સમૃદ્ધિનો ત્યાગ કરીને દીક્ષા અંગીકાર કરે છે તે પ્રસંગનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. શ્રેણિક રાજાને શાલિભદ્રના મહેલ અને વૈભવના દર્શનથી આશ્ચર્ય થાય છે તેની અભિવ્યક્તિ કરતાં કવિ જણાવે છે કે :-

'મહેલની રચના જોતાં મહાશય, અચિરજ પામીને મનસુ અકળાય, અહો અહો હું શું અમરાપુર આયો. ભાંતિયે ભૂલ્યોને ભેદ ન પાયો. જિજા તિમ કરીને બીજી ભૂઈ જાય, ત્રીજે માળે તો દિગમૂઢ થાય, જોયે ઉંચું તો નયણને જોડી, જાણે કે ઉગ્યા સૂરજ કોડી.'

આ રીતે શલોકોની રચનાથી પણ એમ લાગે છે કે, પ્રબંધ, પવાડા, શલોકો વગેરે એકબીજાની નજીક છે. જૈન અને જૈનેતર સાહિત્યમાં પવાડા અને શલોકોની સંખ્યા વિશેષ છે. આ અંગે સંશોધન કરવામાં આવે તો તેનાથી સાહિત્ય તત્ત્વના આ સ્વરૂપ દ્વારા કેવી માવજત કરવામાં આવી છે તે વિશે વધુ પ્રકાશ પાડી શકાય તેમ છે. જૈન સાહિત્યના કવિઓની કાવ્ય સ્વરૂપની વિવિધતાનો નમૂનો ઉપરોક્ત કાવ્ય પ્રકાર છે. ધાર્મિક કથા વસ્તુનો સંદર્ભમાં પણ કવિત્વ શક્તિનો પરિચય કરાવતી પવાડા-શલોકોની રચના આપણાં મધ્યકાલીન સાહિત્યના વૈવિધ્યપૂર્ણ વારસાનો નમૂનો છે.

### ૪. વિદ્યાવિલાસ પવાડુ

પવાડો-પવાડુ એટલે વીર પ્રશસ્તિ ગીત. તેમાં મુખ્યત્વે ચોપાઈ બંધ હોય છે. અવારનવાર અલ્પ સંખ્યામાં દુહા અને અન્ય છંદનો પણ પ્રયોગ થાય છે. અસાઈતની 'હંસાઉલી' કવિ ભીમનું 'સઈયવત્સ વીર પ્રબંધ' એ પવાડો પ્રકારની કૃતિઓ છે.

વિદ્યાવિલાસ પવાડુની કવિ હારાણાંદરસૂરિએ ઈ. સ. ૧૪૨૯માં રચના કરી છે. તેમાં વિદ્યાવિલાસ નામના વીર રાજાનું પ્રશસ્તિ સભર ચરિત્ર છે. તેનું ઈ. સ. ૧૨૨૯માં રચાયેલ મલ્લિનાથ કાવ્યમાં છે. તેમાં મૂર્ખ ચટ્ટ અને વિનયચંદની ઉપકથાનો આધાર લેવામાં આવ્યો છે. પવાડુમાં વિદ્યાવિલાસ પુરુષને વિદ્યા વિલાસિની તરીકે કલ્પના કરી છે. પ્રધાનપુત્રી રાજકુંવરીને પરણાવેલા વિનયચટ્ટની વિદ્યા, પ્રતિષ્ઠા અને રાજકુંવરીના સાચા પ્રેમની સંપ્રાપ્તિમાં સૌભાગ્યને વર્ણવતી કથા મહત્વની છે. તેમાં નાયક કરતાં નાયિકાનું પાત્ર વધુ તેજસ્વી બન્યું છે.

## ૫. વંકચૂલ પવાડો

વિરાટ દેશના પેઢાલપુર નગરના રાજાને પુષ્પચૂલ અને પુષ્પચૂલા પુત્ર-પુત્રી હતાં.

પુષ્પચૂલ જુગારી, ચોર અને લૂંટફાટ કરતો હોવાથી રાજાએ તેનું નામ વંકચૂલ પાડ્યું રાજાએ તેને રાજ્યમાંથી કાઢી મૂક્યો. એટલે વંકચૂલ એક પલ્લીમાં પત્ની અને બહેન સાથે રહેતો હતો. પલ્લીનો નાયક મરણ પામ્યો એટલે વંકચુલ પલ્લીપતિ થયો. ચોરી, ધાડ, લૂંટફાટ કરીને જીવન ગુજારતો હતો. એક વખત જ્ઞાનતુંગસૂરિ આચાર્ય પલ્લીમાં ચાતુર્માસ રહ્યા હતા. વંકચૂલે પૂ.શ્રીની સાથે શરત કરી હતી કે તમારે કોઈને ઉપદેશ આપવો નહિ. જ્ઞાન ધ્યાનમાં ચાતુર્માસ પૂર્ણ કર્યા પછી વંકચૂલ પૂ.શ્રીને વળાવવા ગયો ત્યારે તેની ઇચ્છાથી પૂ.શ્રીએ ચાર નિયમ આપ્યા. ૧) અજાણ્યાં ફળ ન ખાવાં, ૨) કોઈનો પણ વધ કરતા પહેલાં સાત ડગલાં પાછાં ફરવાં, ૩) રાજાની રાણી સાથે ભોગનો ત્યાગ કરવો, ૪) કાગડાનું માંસ ખાવું નહિ. આ ચાર નિયમનું દઢતાથી પાલન કરવાથી સુખી યો અને જિનદાસ શ્રાવકની સહાયથી આરાધના કરી મૃત્યુ પામી બારમા દેવલોકમાં ગયો. આ કથાને આધારે વંકચૂલ પવાડાની રચના થઈ છે. પવાડો વીરરસનું કાવ્ય છે એટલે અહીં વીરતા ચોરી-લુંટફાટમાં હતી તે ગુરૂ ઉપદેશથી વ્રત-નિયમ પાલનમાં પરિણમી અને જીવન સફળ કરી દીધું. જૈન સાહિત્યમાં વીરતા માત્ર યુદ્ધ પૂરતી મર્યાદિત નથી પણ તલવારની ધાર પર ચાલવા સમાન પાંચ મહાવ્રતનું પાલન સંયમ ધર્મમાં નિરતિચાર અનુસરણ કરીને આત્માના શાશ્વત સુખ પામવા માટેના પુરુષાર્થમાં રહેલી છે તેનો વિવિધ પ્રકારની કૃતિઓમાં ઉલ્લેખ મળે છે. સોરઠગચ્છના જ્ઞાનચંદ્રસૂરિએ વંકચૂલનો પવાડો અથવા રાસ સં.૧૫૬૫ના ચૈત્ર સુદ-૬ ગુરુવારે મંગલપુરમાં રચના કરી છે. વંકચૂલના ચરિત્રનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કરતી આ કૃતિની ૨૬૨મી ક્તમાં 'પવાડા' શબ્દપ્રયોગ પ્રાપ્ત થાય છે.

# ન્યાન ભજ્ઞઇ કશિપારકહું, પવ્વડઉ પરચંદ્ર વંકચૂલ ગુણ વર્શવું, શ્રવિશ સુશઈ એકચિંત્તિ.

કવિએ રાસ અથવા પવાડો શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે. વળી આરંભમાં 'કવિત્ત' શબ્દ પ્રયોગ પ્રાપ્ત થાય છે.

''ન્યાન ભણે વંકચૂલનું રચસિ કવિત્ત અતિખંતિ"

### સંદર્ભ—

- ૧. ગુજ. સાહિ- મધ્ય–પા. ૩૬, ગુજ. સાહિ.. સ્ય. પા. ૭૯.
- ૨. ગુજ. સાહિ- મધ્ય. પા. ૬૦, ગુજ. સાહિ. મધ્ય. પા. ૬૨.
- ૩. બીજમાં ...... પા. ૭, ગુજ. સાહિ. સ્વ. પા. ૧૧૩
- ૪. ગુજ. મધ્ય–સાહિ. પા. ૬૨
- ૫. જૈન ગૂર્જર–કવિઓ ભા. પા. ૨૩૦.

#### ૪. 'ચર્ચ્ચરી'

મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોમાં 'ચર્ચ્ચરી' કાવ્યનો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે. મૂળ પ્રાકૃત ભાષાનો હોય કાવ્ય પ્રકાર હતો. તદ્દઅનુસાર ગુજરાતીમાં તેની રચના થઈ છે. તેનો પ્રથમ પ્રયોગ અપભ્રંશના વારસારૂપે રાસ કૃતીઓમાં થયો હતો. ત્યારપછી ચચ્ચરી-ચર્ચરિકા નામથી કેટલીક

સ્વતંત્ર કૃતિઓ રચાઈ હતી. ચારણી ભાષામાં ચર્ચરી છંદ છે તે ઉપરથી એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે આ કાવ્ય પ્રકારને તેની સાથે સંબંધ હોવો જોઈએ.

ચચ્ચરી કાવ્ય જૈન રાસ રચનાઓની સમાન ધાર્મિક ઉત્સવો-પર્વોમાં રસિકતાથી ગવાતો કાવ્ય પ્રકાર છે. ચચ્ચરી કાવ્યનો વિષય ચરિત્રાત્મક છે. વળી તેમાં જૈન ગચ્છના સાધુઓની પરંપરા કે જૈન પટ્ટાવલી કહેવામાં આવે છે તેવી કૃતિ પણ રચાઈ છે એટલે ગુરુગુણ સ્તુતિ મૂલક રચના છે એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે. આ પ્રકારની અન્ય સંજ્ઞા હમચડી-હીંચનો ઉલ્લેખ પણ દીર્ધ કાવ્ય કૃતિઓમાં કોઈ કોઈ સ્થળે પ્રાપ્ત થાય છે. 'દેશી' ગેય હોય છે તેવી રીતે 'હમચડી' એક દેશીના પ્રકાર સમાન છે કે તાલબદ્ધ રીતે ગાવામાં આવે છે. કવિ પંડિત વીરવિજયજીના મહાવીર સ્વામીના પંચ કલ્યાણકના સ્તવનની ત્રીજી ઢાળમાં 'હમચડી' શબ્દ પ્રયોગ પ્રત્યેક પંક્તિમાં થયો છે. ચચ્ચરી પ્રકારની ૧૨મી સદીના કવિ જિનદત્તસૂરિની 'જિન વલ્લભ ગુણ સ્તુતિ' નામથી ઉપલબ્ધ થાય છે. જિનદત્તસૂરિના ટીકાકાર ૧૪મી સદીના પૂર્વાર્ધમાં ચર્ચરિકા નામની રચના કવિ સોલણની પ્રાપ્ત થાય છે. આ રચનામાં ગુજરાતી ભાષાનો વિશેષ પ્રભાવ છે જ્યારે ૧૨મી સદીની રચનામાં અપભ્રંશનો વિશેષ પ્રયોગ થયો છે. કવિ સોલણની કૃતિમાં ગિરનાર તીર્થની યાત્રાનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. આ સ્તુતિમૂલક રચનામાં કોઈ કોઈ ઠેકાશે વર્શન પણ જોવા મળે છે. કવિએ ૩૮ દુહામાં આ કાવ્ય રચ્યું છે એટલે ખાસ વિશિષ્ટતા નથી. ગિરનારની યાત્રાએ જતાં વચ્ચે આવતાં સ્થળો—નદી- પ્રકૃતિનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. કવિ વિનપાલ ઉપરોક્ત કૃતિને ચચ્ચરી નામથી ઓળખાવે છે. તેનો છંદ કુંદ છે. તેનું બીજું નામ અભાણક છંદ કહે છે. તેમાં ૨૧ માત્રા હોય છે.

૧૫મી કડીમાં અણંતપુર પહોંચ્યા ત્યારે ચોરોનો ભય થયો હતો તેનો ઉલ્લેખ થયો છે. આ વિસ્તાર 'નાળિયેરીઓવાળો ડુંગર' નામથી ઓળખાય છે. અર્વાચીન સમયમાં આ સ્થળ અંગે કોઈ સંદર્ભ પ્રાપ્ત થતો નથી.

ડૉ. લાધવન 'नाट्यरासक' ને ચચ્ચરી માને છે. અપભ્રંશ કાવ્યત્રયીમાં જણાવ્યું છે કે 'यं य प्रथम मज्जरी भाषया नृत्या'

ચર્ચરી—ચર્ચરિકા બંને શબ્દ એક જ અર્થવાચક છે આ શબ્દ સંસ્કૃત ભાષાનો છે. પ્રાકૃતમાં તેને 'ચચ્ચરી' કહેવાય છે. ગુજરાતી ભાષામાં 'ચાચરી' શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. લક્ષ્મણ રામચંદ્ર વૈદ્ય કૃત સંસ્કૃત—અંગ્રેજી કોશમાં ચર્ચરી શબ્દના સાત અર્થ મળે છે. ૧) એક જાતનું ગીત, ૨) સંગીતમાં તાલ મેળવવા હાથ ઠોકવો, ૩) વિદ્વાનોનું ગાન, ૪) વસંત ઋતુ અંગેની ક્રીડા, ૫) ઉત્સવ, ૬) ખુશામત, ૭) વાંકડિયા વાળ. અભિધાન ચિંતામણિ કોશ. (કાંડ-૨- શ્લોક- ૧૮૭) ચર્ચરી અને ચર્ચરી બંને સમાનાર્થી શબ્દો ગણાવ્યા છે.

'यारु जर्यजेऽनया चर्चरी'; ''यारु भट्यतेऽनयाचर्मटी''

પાઇય સદ્દમહણ્ણમાં ચર્ચરીનો અર્થ ૧) એક પ્રકારનું ગીત, ૨) ગાનારી ટોળી, ૩) એક જાતનો છંદ, ૪) હાથની તાળીનો અવાજ.

પ્રથમ અર્થના ઉદાહરણ રૂપે સુરસુંદરી ચરિયં પરિ.૩, ગાથા- ૫૪ છે. બીજા અર્થના

ઉદાહરણ રૂપે સમરાઈચ્ય કહા. એશિયાટિક સોસાયટીવાળી આવૃત્તિ પા. ૪૨ છે. ત્રીજો અર્થ આવસ્સયમાં અને ચોથા ચર્ચરી શબ્દપ્રયોગ થયો છે.

ગુજરાતી જોડણી કોશમાં ચર્ચરીનો અર્થ ૧) આનંદ-ઉત્સવ, ૨) છંદ, ૩) નાટકમાં પ્રવેશ પૂરો થાય પછી મૂકવામાં આવતું ગીત.

ચર્ચરીના વિવિધ અર્થો પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં ખુશામત અને વાંકડિયા વાળ વિશે કોઈ આધારભૂત સંદર્ભ મળતો નથી. તે સિવાયના અર્થ અંગે માહિતી મળે છે અને ચર્ચરી શબ્દ સ્પષ્ટ રીતે સમજાય છે. પંડિત લાલચન્દ્ર ભગવાનદાસે અપભ્રંશ કાવ્યત્રયીની ભૂમિકામાં ચર્ચરી વિશે સંસ્કૃતમાં જે માહિતી આપી છે તેની વિગત નીચે મુજબ છે.

- ૧. પ્રાકૃત—અપભ્રંશમાં ચચ્ચરી- ચર્ચરી. અને ચાચરી શબ્દ પ્રયોગ થયો છે.
- ર. સંસ્કૃતમાં ચર્ચરી–ગીત તરીકે નૃત્યપૂર્વક ગાન કરવું, સંદર્ભ છે.

કવિ કાલિદાસે 'વિક્રમોર્ય શીય' માં અપભ્રંશ ચર્ચરી પદ્યો રચ્યાં છે. હરિભદ્રસૂરિએ સમરાઈચ્ચકહાના પ્રારંભમાં, ઉદ્યોતનસૂરિએ કુવલયમાળાના પ્રારંભમાં, શીલાંકસૂરિએ શ્રી હર્ષે રત્નાવલી નાટકના પ્રારંભમાં ચર્ચરીનું સ્મરણ કર્યું છે. હેમચન્દ્રાચાર્યએ છન્દોનુંશાસનમાં ચર્ચરી છંદનાં લક્ષણો આપ્યાં છે.

પ્રાચીન ગૂર્જર કાવ્યસંગ્રહમાં કવિ સોલણ કૃત ચર્ચરિકા પ્રગટ થઈ છે તેમાં ૩૮ કડી છે. કવિ જિનદત્તસૂરિએ જિનવલ્લભસૂરિની સ્મૃતિરૂપે ૪૭ કડીની રચના ચર્ચરીમાં કરી છે. કવિ જિનપાલે સં. ૧૨૯૪માં ઉપરોક્ત ચર્ચરીની સંસ્કૃતમાં ટીકા રચી છે. વાગડ દેશના વ્યાઘ્રપુરમાં તેની રચના થઈ છે. તેનો રચના સમય બારમી સદીના ઉત્તરાર્ધનો માનવામાં આવે છે.

અપભ્રંશ કાળ.ત્રયીમાં સોલણની ચર્ચરી, ઉપદેશ રસાયન રાસ અને કાલ સ્વરૂપ કુલકનો સમાવેશ થાય છે. કેશવરામ શાસ્ત્રી આપણા કવિઓ પા- ∉૦માં જણાવે છે તે મુજબ ચર્ચરી છંદ છે. શ્રી રંગનાથની વિક્રમોર્વશીયની ટીકામાં ચર્ચરીનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

ચર્ચરી એ એક પ્રકારનું નૃત્ય છે. ભરતેશ્વર બાહુબલિ રાસની પ્રસ્તાવનામાં પંડિત લાલચન્દ્ર ભગવાનદાસ જણાવે છે કે પૂર્વે કેવળજ્ઞાની મહાત્માએ રાસ નાચવાના બહાનથી મોહાસક્ત પાંચસો ચોરોને પ્રાકૃત ચર્ચરી દ્વારા પ્રતિબોધ કર્યાનો ઉલ્લેખ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર- કપિલ અધ્યયની ૮ માં તથા કુવલયમાલા કર્યામાં મળે છે.

### **સંદર્ભઃ** જૈન સત્યપ્રકાશ, વર્ષ- ૧૧, પા. ૧૫૪

કપિલકુમારે દીક્ષા લીધા પછી છ મહિના સુધી વિચરતાં શુદ્ધ સંયમના પાલનથી કેવળ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. કપિલે પોતાના જ્ઞાનથી જાણ્યું કે રાજગૃહી નગરીના ચોરો મારાથી પ્રતિબોધ પામશે. એમ જાણીને કપિલ કેવલી રાજગૃહી તરફ વિહાર કરીને ગયા. ચોરોએ તે શ્રમણને જોઈને કહ્યું કે "નૃત્ય કરો". કેવલીએ કહ્યું કે કોઈ વગાડનાર હોય તો નૃત્ય કરું. એટલે ચોર લોકો તાલીઓ પાડવા લાગ્યા. પછી કપિલ કેવલી નૃત્ય કરવા લાગ્યા અને નીચે પ્રમામે શ્લોક બોલ્યા

## अधुवे असासयम्मी, संसारम्म दुक्खपउराण कि नाम होय तं कम्मयं, जेणाहं दुग्गई न गयई ॥

હે મનુષ્યજનો ! આ સંસારમાં એવું તે કયું ક્રિયાનુષ્ઠાન છે જે કર્મ વડે કરીને હું દુર્ગતિ ન પામુ આ સંસાર અસ્થિર તથા અનિત્ય, દુઃખથી ભરેલો, જન્મ જરા મરણાદિ દુઃખોથી અને દુર્ગતિથી બચાય એવું કયું કર્મ છે ? કપિલ કેવલીનો આ પ્રસંગ 'ચર્ચરી'ના સંદર્ભમાં નોંધવામાં આવ્યો છે તે ઉપરથી 'ચર્ચરી' ગીત-નૃત્ય અને વાજિંત્રના સમન્વયથી ગવાય તેવું કાવ્ય છે.

ઉપદેશ રસાયન રાસના ટીકાકાર ઉપા. જિનપાલ અપભ્રંશ કાવ્યત્રયીમાં ચર્ચરી વિશે નીચે મુજબ જ્યાવે છે. તેમાં ચર્ચરી અને રાસક એ પ્રાકૃત પ્રબંધ છે.

# ''ययरी - रासकप्रख्वे प्रबन्धे प्राकृत फिल । वृतिप्रवृति नाधते प्रायः कोऽपि विपडीणः''

ચર્ચરી અને રાસક નામના પ્રાકૃત પ્રબંધને અંગે ખરેખર કોઈ વિચક્ષણ, મોટે ભાગે કોઈ વૃત્તિ રચવા પ્રવૃત્ત થતો નથી. આ. હરિભદ્રસૂરિએ રચેલા મુનિચંદ્રસૂરિ કૃત વૃત્તિમાં બંભદત્તચરિય આપ્યું છે. તેમાં ૨૧૪ આ પત્રમાં ઉત્તરજઈણની નેમિચન્દ્રસૂરિ કૃત વૃત્તિમાં અપાયેલ 'બંભત્ત ચરિય'ના પ્રારંભમાં 'ચર્ચરી'નો ઉલ્લેખ થયો છે. 'ચર્ચરી' પ્રકારની કૃતિઓની યાદી નીચે પ્રમાણે છે.

| ٩. | ગુરુસ્તુતિ ચાચરિ | ૧૫ ગાથા | અજ્ઞાત કવિ            |
|----|------------------|---------|-----------------------|
| ₹. | ચર્ચરિકા         | ૩૮ કડી  | કવિ સોલણ, ૧૪મી સદી    |
| З. | ચર્ચરી           | ૪૭ પઘ   | જિનદત્તસૂરિ–૧૨મી સદી  |
| ४. | ચાર્ચ સ્તુતિ     | ૩૬ ગાથા | જિનપ્રભસૂરિ–૧૪મી સદી  |
| ૫. | ચાર્ચરી          | ૩૦ કડી  | જિનેશ્વરસૂરિ–૧૪મી સદી |

ચર્ચરી પ્રાકૃત ભાષાનો અવશિષ્ટ માત્રિક છંદ છે. તેના બંધારણમાં ૨. સ. જ-જ. મ. ૨. (ત્રણ) એટલે ૧૮ વર્ણ અને ૨૬ માત્રાનો છંદ છે. પંચકલ + ૪ — ચતુષ્કલ + પંચકલ એમ પણ આ છંદ વિશેનું બંધારણ છે. તેમાં મધ્યના બે ચતુષ્કલ મુખ્ય ગણાય છે. પદ્યની આદિમાં ગુરુવર્ણ અને પાદાન્તે લઘુ-ગુરુ હોય છે. આ છંદ હરિગીતની સમાન ૩-૪ માત્રાના તાલમાં ગવાય છે. તેની માત્રાો હરિગીત છંદ સમાન બને છે. માત્રા હોવા છતાં વર્ણિક સાથે પણ સંબંધ રહેલો છે. ચર્ચરી નૃત્ય સાથે પણ ગવાય છે. ચર્ચરી છંદ એટલે ચર્ચરી નૃત્ય સાથે ગવાતો છંદ એ રીતે છંદ જાણીતો છે. કવિ કાલિદાસ કૃત વિક્રમોર્વશીય નાટકમાં ચર્ચરી ગીતોનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. જિનદત્તસૂરિએ ચર્ચરીનો પ્રયોગ કર્યો છે તે ચર્ચરી છંદ નહિ પણ પ્લવંગમ છંદ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. અપભ્રંશમાં રાસક છંદ રાસ નૃત્ય સાથે સંબંધ ધરાવે છે તેવી રીતે ચર્ચરી છંદ ચર્ચરી નૃત્ય સાથે સામ્યતા ધરાવે છે. આરંભમાં ચર્ચરી છંદ પ્રયોગ થતો હતો પણ ભાટ કવિઓએ ૧૬ વર્ણવાળા વર્ણિક છંદ અને ૨૬ માત્રાવાળા છંદનું નામ આપ્યું છે એટલે વર્ણિક છંદ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

#### चर्चरी छंद :-

आई रग्गण हत्थ काहल ताल दिज्जहु मज्भ्कआ,
सद्द हार पलंत बिण्ण वि सव्वलोअहि बुज्आ ।
बे वि काहल हार पूरहु संख कंकण सोहणा,
णाअराअ भणंत सुंदरि चच्चरी मणमोहणा ॥ १८४ ॥

१८४. जहाँ प्रत्येक चरण में आरंभ क्रमश: रगण, हस्त (सगण), काहल (लघु), ताल (गुरु लघु रूप त्रिकल ऽ।) देना चाहिए, मध्य में शब्द (लघु), हार (गुरु) दो बार पड़े, अंत में दो काहल (लघु) एक हार (गुरु), तब फिर सुंदर शंख (लघु) तथा कंकण (गुरु) हों, —नागराज कहते हैं, हे सुंदरि, यह मन को मोहित करने वाला चर्चरी छंद है।

(चर्चरी :- ऽ।ऽ॥ऽ।ऽ॥ऽ।ऽ॥ = १८ वर्ण )।

टि.- दिज्जह -विधि प्रकार (ओप्टेटिव) का म. पु. ब. व. ।

पलंत - < पतन (अथवा पतन्तौ), वर्तमानकालिक कृदंत ।

सळ्लोअहि -< सर्वलोकै:: 'हि' करण ब. व.।

वुज्जि < बुद्धं, (कुछ टीकाकारों ने इसे 'चर्चरी' का विशेषण माना है :- 'बुद्धा' (स्त्रीलिंग), अन्य ने इसे 'विण्ण वि' का विशेषण माना है - 'बुद्धं' (पु. नपुं. रूप)।

पूरहु — < पूरयत, आज्ञा म. पु. ब. व. । जहा,

पाअ णेकर भंभणक्कइ हंससद्दसुसोहणा,
थूरथोर थणग्ग णच्चइ मोतिदाम मणोहरा ।
वामदाहिण धारि धावइ तिक्खचक्खुकडक्खआ,
काहु णाअर गेहमंडणि एहु सुंदरि पिक्खआ ॥ १८५ ॥

#### १८५. उदाहरण :-

(इसके) पैरों में नूपुर, हंस के शब्द के समान सुंदर शब्द कर रहे हैं, मनोहर मुक्ताहार स्थूल स्तनाग्र पर नाच रहा है (अथवा मुक्ताहार स्तनाग्र पर थोड़ा थोड़ा नाच रहा है ), इसके तीखे चक्षु:कटाक्ष बायें और दाहिने बाण की तरह दौड़ रहे हैं, किस सौभाग्यशाली पुरुष के घर को सुशोभित करने वाली यह सुंदरी दिखाई दे रही हैं ?

टि. - भंभणक्कइ - < झणझणायते, ध्वन्यानुकृति (ओनोमेटोपोइक) क्रिया, वर्तमान प्र. पु. ए. व. ।

थूरथोर- (?) स्थूलेस्थूले; (२) स्तोकं स्तोकं ।

काहु - < कस्य।

पूरिस - < पुरुष:, असावर्ण्य का उदाहरण, जहाँ परवर्ती 'उ' को 'इ' बना दिया गया है । पिक्खआ - < प्रेक्षिता (= प्रेक्षितिका), कर्मवाच्य भूतकालिक कृदंत स्त्रीलिंग रूप; वस्तुतः 'प्रेक्षिता' से प्रेक्षिता > पिक्खआ > पेक्खिअ अप. में होगा, इसका आ वाला रूप स्वार्थे क वाले रूप से विकसित हो सकता है; अतः हमने इसकी व्युत्पत्ति कोष्ठक में 'प्रेक्षितिका' से संकेतित की है ) । प्रा(कृत पिंश्वभू—पा. २८४)

### ચર્ચારેકા કૃતિ પરિચય

કવિ સોલણ કૃત ચર્ચરિકામાં ગિરનાર તીર્થનું સ્તુતિમૂલક નિરૂપણ થયું છે. ૩૮ કડીની આ રચનામાં ગૂર્જર ભાષા તરફ્રનું વલણ સ્પષ્ટ રીતે નિહાળી શકાય છે. કવિએ પ્રથમ બે કડીમાં ૨૪ જિનેશ્વરો અને સરસ્વતીના નામોલ્લેખ દ્વારા સ્તુતિ કરીને ચર્ચરી રચનાનો સંદર્ભ દર્શાવ્યો છે. (ગા–૧-૨)

> જિણ ચઉવીસ નમેવિશુ સરસઈપય પણમેવિ, આરાહઉં ગુરુ અપ્પણઉ અવિચલુભાવુ ઘરેવિ. ॥ ૧ ॥ કર જોડિઉ સોલશુ ભણઈ જીવિઉ સફ્લુ કરેસુ, તુમ્હિ અવધારહ ધંમિ પઉ ચચરિ હઉં ગાણસુ. ॥ ૨ ॥

ત્રીજી કડીથી ગિરનારનું વર્શન કર્યું છે. કવિના શબ્દો છે. (ગા. ૩)

મણિ ઉમાહઉ અંમિ સુદુ મોકલ્લિ કરિઉ પસાઉ, જિમ્વ જાઈવિ ઉજિંજતગિરિ વંદઉ તિહ્યુયણનાહુ. ॥ ૩ ॥

ગિરનાર વિશે કવિ વર્ણન કરતાં જણાવે છે કે (ગાથા ૩૩ થી ૩૬)

નીઝર પાશિઉ ખલહવઈ વાનર કરહિ પુકાર, કોઈલ સદુ સુહાશઉ તહિં ડુગરિ ગિરનારિ. ॥ ૩૩ ॥

જઈ મંઈદિટ્ઠી પાજડી ઉચદિટ્દુ ચડાઉ, તઉ ધમિઉ આણંદિયઉ લહિઉસિવપુરિઠાઉ. ॥ ૩૪ ॥

ગિરિવાઈડ ઝંઝોડિયઉ પાયથાહુર નલહુંતિ, કડિ ત્રોડઈકડિ થક્કી હિયડઉ સોસહુજંતિ. ॥ ૩૬ ॥ પા. નં. ૨૧૯

ગિરનારની યાત્રાએ જતાં ચોર લોકોનો ભય રહ્યો હતો. યાત્રાએ જતાં વચ્ચે આવતાં સ્થળોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. નાળીયેરીવાળો ડુંગર અને 'અણંતપુર' નો જે ઉલ્લેખ થયો છે તે સ્થળ વર્તમાનમાં ક્યાં છે તેની માહિતી મળતી નથી. સંભવત આ પ્રાચીન નામ બદલાઈને વર્તમાનમાં બીજા કોઈ નામથી તે સ્થળ હોઈ શકે એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે.

#### ૮. ચચ્ચરી–સંઘયાત્રામાં

અજ્ઞાત કવિ કૃત તીર્થવંદનાનો મહિમા ગાતી ચચ્ચરી૩૦ કડીની ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમાં તીર્થનાયક ભગવંતની પૂજા-ભક્તિ અને તેનાથી પ્રાપ્ત થતા ફળનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

કવિએ 'ચાચરિ' શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે અને તે ગીત રચના છે એમ સમજાય છે. આરંભમાં રૂષભદેવ અને મહાવીર સ્વામીની ભક્તિનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

ભગતિ કરિવિ પહુ રિસહ જિણ, વીરહ ચલણ નમે વિ"

ત્યારપછી સરસ્વતીને પ્રશામ કરવામાં આવ્યા છે.

તીર્થવંદનાની પંક્તિઓ દેષ્ટાંતરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

'પહિલઉ થંભણપુર નમહુ, દુરિત નિવારશ પાસું, સાવય સાવિય મિલિ ભણઈ, આજુ દિવસુ સુક્થત્થુ.'

ગા-૬-૭- ૧૦

નેમનાથ ભગવાનની વિધિપૂર્વક અષ્ટપ્રકારી પૂજા આરતી- મંગલ દીવો અને લૂણ ઉતારવાનાં પ્રસંગનું નિરૂપણ થયું છે.

> લુશુ નીરુ-અરુ આરતિઉ સામિહિ ઉતારેસુ, પંચ સબુદુ વજ્જાવિ કરિ મંગલ દીવુ કરેસુ.

11 98 11

પ્રભુ ભક્તિના ફળનો નિર્દેશ કરતાં કવિ જણાવે છે કે (ગાથા–૧૭)

ગુણ ગાયહું પહુ નેમિજિણ કરહુ વિવિહુ બહુમતિ, ચઉ ગઈ ગવણ નિવારિ જિવ પાવડુ પંચમગતિ. ॥ ૧૭ ॥

૧૯ મી કડીમાં શત્રુંજયની યાત્રાનો પ્રસંગ કેન્દ્રસ્થાને છે. શત્રુંજયનો ટૂંકમાં મહિમા ગાતાં કવિ જજ્ઞાવે છે કે. (ગાથા- ૨૨.)

જિહ નિવસઈ પહુ પઢમ જિણુ રિસહ જિણેસર દેઉ, શેત્રુંજી સિદ્ધા કેવિ મુણિ તાર્હ કુ જાણઈ છે ઉ. ॥ ૨૨॥

કવિએ ચચ્ચરીના અંતમાં ચાર તીર્થોનો ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે કે (ગા. ૨૪)

નેમિ નાહુ રેવયસિંહરિ શેત્રુજી રિસહ જિણિંદુ, નમહુ પાસ જિણુ થંમણઈ અબ્બુઈ પઢમ જિણિંદુ. ॥ ૨૪ ॥

કવિએ આ તીર્થક્ષેત્રો શાશ્વત રહે તે માટે જણાવ્યું છે કે મેરૂપર્વત અને સમુદ્રનાં નીર ખૂટે

નહિ તે રીતે આ તીર્થક્ષેત્રો કાયમ સદા-સર્વદા રહેશે. ભક્ત ભગવાન પાસે ચરણોની સેવાની માગણી કરે છે કવિના શબ્દોમાં આ વિગત નીચે પ્રમાણે છે. (ગાથા–૨૭–૨૮)

ફળ-શ્રુતિનો ઉલ્લેખ ૨૯મી કડીમાં થયો છે. (ગાથા. ૨૯–૩૦)

સાવય સાવિય જે ભણાં ઇંહ ચાચરિ સુંહુભાવિ, તે સવિ ભૂરિ ભવંતરહ છુટ હિંક લિ મલ પાવિ. ॥ ૨૯ ॥ ગાંવિ નયરિ પુરિ જિણભુયણિ જો ચાચરિ પભણાંતિ, ચઉ ગઈ ગમણ નિવારિ નર તે સિવ સુંહુ પાવંતિ. ॥ ૩૦ ॥

આ ચચ્ચરીમાં સ્થંભન પાર્શ્વનાથ (ખંભાત) નેમનાથ (ગિરનાર-રેવંતગિરિ) રૂષભદેવ (શત્રુંજય-પાલિતાણા) અને આદિનાથ (અર્બુદગિરિ) એમ ચાર તીર્થોની યાત્રાનું મિતાક્ષરી નિરૂપણ કરીને તીર્થ મહિમા સાથે માનવજન્મ સફળ કરનારી તીર્થભક્તિનો લ્હાવો લેવાની ભાવના વ્યક્ત થઈ છે.

#### ૯. ધર્મચચ્ચરી

અજ્ઞાત કવિ કૃત ધર્મ ચચ્ચરીમાં જૈનધર્મનાં ઉપદેશ વચનોનો સમાવેશ થયો છે. તેના શીર્ષક ઉપરથી જ 'ધર્મ' વિશેનો ખ્યાલ આવી જાય છે. કવિએ ૨૦ ગાથામાં જિન વાણીના સારરૂપ શ્રાવકધર્મના વિચારોનો ટૂંકમાં ઉલ્લેખ કર્યો છે. કવિએ 'દુહા' પદબંધમાં આ રચના કરી છે.

આરંભમાં વીર જિનેશ્વરને પ્રણામ કરીને શ્રાવક ધર્મ વિશેનો ઉલ્લેખ થયો છે. (ગાથા– ૧)

સુમરેવિશુ સિરિ વીર જિશુ પરણિસુ સાવયધમ્મુ, જે આરાહઇ ઈક્ક મણિ સો ન્રુપાવઈ સમ્મુ. ॥ ૧ ॥

શ્રાવકધર્મની એક ચિત્તથી આરાધના કરવાથી સમક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. સવારમાં ઊઠીને નવકારનું સ્મરણ કરવું. પ્રભુનું સ્મરણ કરવું. મોહિતિમિર દૂર કરનારા સુગુરુનો સત્સંગ—વંદન કરવું. દુર્લભ નરભવ મળ્યા પછી શ્રાવક ધર્મની અવશ્ય આરાધના કરવી. ત્રસ-સ્થાવર જીવોની રક્ષા કરવી. જીવદયાનું પાલન કરવું. હૈયામાં કરૂણાની ભાવના રાખવી. બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું. જીવોને અભયદાન આપવું. ઇંદ્રિયોના વિષયોનું દમન કરવું. ચંદાવર્તક રાજાની જેમ સામાયિક પૌષધ આદિની પર્વમાં આરાધના કરવી. શ્રાવકનાં ૧૨ વ્રત અંગીકાર કરવાં અરિહંત દેવ, સુસાધુ એ ગુરુ અને જિનેશ્વર ભગવંતે ભાખેલો ધર્મ એ ત્રણનો શ્રદ્ધાથી સ્વીકાર કરવો. દુર્ગતિમાં લઈ જનારા કુદેવ, કુગુરુ અને કુધર્મનો સર્વથા ત્યાગ કરવો. જિનેશ્વર ભગવંતની અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરવી. પ્રતિદિન છ આવશ્યક કરવાં અને ચાર પ્રકારના ધર્મની આરાધના

કરવી.

કવિએ છેલ્લી કડીમાં ધર્મ આરાધનાના ફળનો ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે કે (ગાથા-૨૦)

જે આરાહદ ગુરુ ચૂલણ જિણવર ધમ્મુ કરિતિ, સંસારિય સુદ્ધ અશુભવિય સિવપુરિ તે વિલસંતિ.

11 50 11

અજ્ઞાત કવિની ૨૦ કડીની ધર્મ ચચ્ચરી એ શીર્ષક પ્રમાણે ધર્મના વિચારોનું પ્રતિપાદન કરે છે. ટૂંકમાં શ્રાવકધર્મ—શ્રાવકે કરવા યોગ્ય કૃત્યોનો ઉલ્લેખ થયો છે. આ ચચ્ચરી ઉપદેશ પ્રધાન છે. મન્હ જિણાણાં અને શ્રાવક કરણીની સજ્જઝાય સાથે આ કૃતિ સામ્ય ધરાવે છે.

#### ૧૦. ચર્ચરી ગીત

ચર્ચરી એ ગીત કાવ્યના દેશંતરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ સમયસુંદરની ગુરુભક્તિના ઉદાહરણરૂપ જિનસિંધસૂરિ ચર્ચરી અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. તેમાં ઉપદેશાત્મક વિચારો પ્રગટ થયા છે. રાત વીતી ગઈ છે અને સવાર થયું છે. ગુરુ જિનસંઘસૂરિનું જીવન સૂર્ય સમાન તેજસ્વી છે. ધર્મના માર્ગે અનુસરવાનો સમય થયો છે. સૂર્યથી કમળવન વિકસે છે તેમ દુરિત તિમિરનો નાશ થયો છે અને કુમતિરૂપી ઘુવડ દૂર ભાગ્યો છે. કવિની ઉપમાઓ નોંધપાત્ર છે. નાનકડા ગીતના વિચારો આત્મા સાધના કરનારને પ્રેરક બને તેમ છે.

#### સંદર્ભ :

- ૧. ગુજ. સાહિ. ઈતિ. ખંડ-૧, પા. ૨૧૯
- ર. એજન પા. ૨૩૭
- 3. જૈન સત્યપ્રકાશ વર્ષ-૧૧, પા- ૧૫૪
- ૪. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર–૮, પા.–૧૦૩
- ૫. જૈન સત્ય પ્રકાશ વર્ષ–૧૧
- પ્રાકૃત પિંગલમ્ પા. ૨૮૪
- ૭. પ્રાચીન ગુર્જર કાવ્ય સંચય પા- ૭૧
- પ્રા − ગૄ- કા. સં. પા−૮૨
- ૯. પ્રા ગુ- કા. સં. પા. ૮૦
- ૧૦. કુસુમાંજલિ–૫ા. પા.- ૩૯૭

#### ૫. ભાસ

ભાષાની દષ્ટિએ વિચારીએ તો ભાષ્ય-સંસ્કૃત શબ્દ છે અને પ્રાકૃતમાં 'ભાસ' શબ્દ રચાયો છે. 'સ' સરલી કરણમાં 'ય' નો લોપ થયો છે. એટલે ભાસ શબ્દ બન્યો છે. અને 'ષ' નો 'સ' થયો છે. દા. ત. હાસ્ય — હાસ. સંસ્કૃત ભાષામાં ભાષ્ય શબ્દ પ્રયોગ વૃત્તિ, વિવેચન, ટીકા કે વિશેષ રીતે સમજાવવાની શૈલી માટે વપરાય છે. ઉદા. શાંકર ભાષ્ય-. જૈન દર્શનમાં ત્રણ ભાષ્ય પ્રાકૃત ભાષામાં છે ચૈત્યવંદન, ગુરુવંદન અને પચ્ચક્ખાણ ભાષ્ય. એટલે આ શબ્દ પ્રયોગ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં પ્રાપ્ત થાય છે. ભાસનો શબ્દાર્થ—પ્રકાશ, આભાસ, ઝાંખી પ્રકાશ પાડવો, બોલવું અથવા કહેવું.

ભારતમાં મુખ્યત્વે મુનિજીવન—આચાર્યો અને સતીઓના જીવનની ગૌરવગાથાનું નિરૂપણ થયું છે. સાધુ જીવનમાં સજઝાય મહત્વની છે તે દેષ્ટિએ આ ભાસ પ્રકારની કૃતિઓ સંયમ જીવનની પુષ્ટિ માટે નવલું નજરાણું પૂરું પાડે છે. પૂર્વાચાર્યો અને આગમ પ્રંથોના સારરૂપે રચાયેલી ભાસ રચનાઓ આત્માના જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર ગુંણના વિકાસમાં અનન્ય પ્રેરણાસ્ત્રોત બને છે. ભાષા શબ્દ પરથી ભાસ શબ્દ નિષ્યન્ન થયો હોય એમ સંભવ છે.

ભાસ વિસે ઉપલબ્ધ કૃતિઓને આધારે નીચે પ્રમાણે માહિતી જાણવા મળે છે.

- 'વિવાહલો' કાવ્ય રચનામાં 'ભાસ'નો પદ્ય ખંડ તરીકે પ્રયોગ થયો છે.
- વિનયવિજયજી ઉપા. કૃત 'વીશી' વીશ વિહરમાન જિન સ્તવન રચનામાં 'ભાસ' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. તે ઉપરથી ભાસનો અર્થ સ્તવન—પ્રભુ ગુણગાન અંગેની કાવ્ય રચના એમ સમજાય છે. કવિની બીજી કૃતિ શાશ્વત જિન ભાસ એ પણ શાશ્વતા જિનેશ્વરોનાં ગુણગાન ગાતી રચના છે.
- અચલગચ્છના કલ્યાણસાગરસૂરિની વીશ વિહરમાન જિન સ્તુતિ- ભાસ સ્તવન સ્વરૂપની
   પ્રાપ્ત થાય છે.
- ભાસ શબ્દ અથવા 'ગીત' એવો શબ્દ પ્રયોગ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. જિનસાગરસૂરિએ વીશ વિહરમાન જિન સ્તવનોની રચનામાં ગીત શબ્દપ્રયોગ કર્યો છે. એટલે ભાસ– ગીતકાવ્યના પર્યાયરૂપે ગેય રચના છે. એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે.

સં. ૧૯૭૮માં પ્રગટ થયેલ સજઝાય સંગ્રહમાં સજઝાય-ભાસ શબ્દ પ્રયોગ થયો છે જૈન ગૂર્જર કવિઓની સૂચિમાં પણ આ શબ્દ પ્રયોગ તીર્થંકર વિષયક કૃતિઓ અને સજઝાય માટે પ્રયોજાયો છે. ૧૭મી સદીના કવિ બ્રહ્મમુનિએ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ૩૬, અને ૧૮ પાપ સ્થાનકની સજઝાય માટે 'ભાસ' 'ગીત' એવો પ્રયોગ કર્યો છે. તે ઉપરથી ભાસમાં માત્ર ગુરુગુણ ગાવાની કે તીર્થમહિમા ગાવાની વિગતો નથી પણ તાત્વિક વિચારોને 'ભાસ' દ્વારા સંક્ષેપમાં વ્યક્ત થયા છે. એટલે ભાસના વિષયમાં જ્ઞાનમાર્ગના વિચારોનો સમાવેશ થયો છે. પ્રથમ વિનયશ્રુત અધ્યયનના શબ્દો છે.

શ્રી ગુરુ ગૌતમ હિયડેધરી, કહિશું વિનય વિચાર, સ્વામી સોહમ ગણધર દાખવે, ઉત્તરાધ્યયન મઝાર. ॥ १॥

# વિનય કરી ભવિયણ ભાવસું, જેહથી લહિયે નાણ, અનુક્રમે સમક્તિ ચારિત્ર ગુણ પ્રહી, પામીજે નિર્વાણ. ॥ ૨ ॥

મહામહોપાધ્યાય મુનિરાજ મેઘવિજયકૃત જ્ઞાતાસૂત્રની ૧૯ સજઝાય, અને સોળ સતીની સજઝાયો પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રી હરજી મુનિ કૃત એકાદશ ગણધર સજઝાયની સજઝાયો રચી છે. આ કૃતિઓમાં સજઝાય શબ્દની સાથે અથવા ભાસ-અથવા ગીત શબ્દ પ્રયોગ થયો છે.

શ્રી વિનયવિજય ઉપા. કૃત વીશી અથવા વીશ વિહરમાન જિન ભાસ. કવિએ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં વિચરતા વીશ વિહરમાન જિનેશ્વરોનાં ૨૦ સ્તવન રચ્યાં છે તેને વીશી અને અન્ય નામ વીશ વિહરમાન જિનભાસ નામથી ઓળખવામાં આવે છે. વીશીને અંતે કવિના શબ્દો કહે છે

શ્રી કીર્તિ વિજય ઉવજઝાયનોએ, વિનયવંદે, શ્રી જિનનાં ગુણ ગાવતાં એ, કર જોડ, લહિઈ મંગલ ક્રોડ. ॥ ૧૧ ॥ બીજી રચના શાશ્વત જિનભાસ છે.

> કીર્તિવિજય ઉવઝાય કેરો લહીઈ પુષ્ટ્યપસાય, શાશ્વત જિનગુણ ઇશિ પરિ, વિનય વિજય ઉવઝાય. ॥ ૯॥

- અચલગચ્છની પાટે ૬૪ મા આચાર્ય કલ્યાણસાગરસૂરિ થયા છે. કવિએ વીશ વિહરમાન જિન સ્તુતિની રચના કરી છે. સત્તરમી સદીના છેલ્લા તબક્કામાં થયેલા આ કવિએ રચેલી વીશી સ્તવન—ભાસ અને ગીત જયા શબ્દોથી ઓળખાય છે. (૨-૨૬૯)
- **૩** જિનસાગરસૂરિએ સં. ૧૭૨૦માં વીશી–વીશ વિહરમાન જિન સ્તવનો રચ્યાં છે તેની સાથે ગીત શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. (૩ / ૧૮૭)
- ૪ દશાર્શભદ્ર ભાસની રચના કવિ હેમાશંદે સં. ૧૬૫૮માં કારતક સુદ–૧૫ ના રોજ ૫૬ કડીમાં કરી છે. (૨ /૪૩)
- ૫. કવિ સમયસુંદરની 'કુસુમાંજલિ' કૃતિમાં ભગવંત, તીર્થં, સતીઓ, અને મહાપુરુષોના વિષયને કેન્દ્રમાં રચાયેલી વિવિધ ભાસ કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. આ કૃતિઓ ભાસ-ગીત નામથી પ્રચલિત છે. કુસુમાંજલિ કાવ્ય સંગ્રહમાં વિવિધ વિષયના ભાસનો સંચય થયો છે.
- **દ.** યશોવિજયજી ઉપા. ની રચના ઇંદ્રભૂતિ ભાસ અગ્નિભૂતિ ભાસ, વાયુભૂતિ ગીત, વ્યક્ત ગણધર, સુધર્માસ્વામી સંયમક્ષેણિ વિચાર સજઝાયમાં પ્રગટ થઈ છે.

૧૧ અંગની સજઝાયની રચના સુરતના ચોમાસામાં સં. ૧૭૨૨માં કરી છે તેને સજઝાય અથવા ભાસ શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. (૪/૨૦)

ભાસમાં તીર્થંકર ભગવંત અને ગુરુ મહિમા ગાવાની પ્રણાલિકાનું અનુસરણ થયું છે.

૭. 'ભાસ' પ્રકારની માહિતીના સંદર્ભમાં કેટલીક કૃતિઓ અત્રે મિતાક્ષરી નોંધ સાથે પ્રગટ કરવામાં આવી છે તે ઉપરથી ભાસનો વિશેષ પરિચય પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ છે. કવિ લાવણ્યસમયની આદિનાથ-ભાસ કૃતિનો પરિચય નીચે પ્રમાણે છે.

સં. ૧૫૮૭માં આદિનાથ ભાસની રચના ૨૨ કડીની પ્રાપ્ત થાય છે તેમાં મુખ્યત્વે તીર્થાધિરાજ શત્રુંજયના મૂળનાયક આદિનાથ ભગવાનને કેન્દ્રમાં રાખીને સાત ઉદ્ઘારની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે એટલે આ ભાસ રચનામાં શત્રુંજય તીર્થનો સાત ઉદ્ઘારનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. આરંભમાં સરસ્વતીની સ્તુતિ કરીને શત્રુંજયનો મહિમા ગાવાના વિષયનો ઉલ્લેખ થયો છે.

> "સરસતિ સરસતિ દિઉવયશાં ઘશાં, ગાઇસિ ગિરૂચા ગુણ સેત્રુંજિતશા."

શત્રુંજયનો મહિમા દર્શાવતા કવિ જણાવે છે કે રાજા ભરત ચક્રવર્તીએ પહેલાં ઉદ્ઘાર કર્યો હતો ત્યારપછી બાકીના ઉદ્ઘાર વિશે ટૂંકમાં માહિતી આપી છે. કર્માશાના સાતમા ઉદ્ઘાર વિશે કવિએ વિસ્તારથી ઉલ્લેખ કર્યો છે. સાતમા ઉદ્ઘારની દેષ્ટાંતરૂપે નીચેની પંક્તિઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

ગાઈસિંઉ શ્રી સેત્રુજિતશા ગુણવિમલ વસુહાં વિસ્તર્યા, પરવ નવાશું વાર જાશું આગઈ આદિ સમસર્યા. ઈશઈ ડંગર દીઠઈ નરગ નીઠઈમુગતિનાં ફલ ઢૂકડાં, પામીઈ સદગતિ નહીય દુરગતિ દૂરિ જાઈ દૂષડાં. (2) પરકાસીઈ વરલગન પંચમિ વેત્રિ વાહણિજોતરી. ઉતર દષિશ પુરવ પશ્ચિમ પાઠવઈ કંકોતરી. કેવિઅશા આસનિ કેવિ સુષા સનિકેવિ રથ સોહાવએ, શ્રી સંઘ માગણ જણ મનોહર મોટા મુનિવર આવએ. (૧૨) હુઈ પ્રતિષ્ઠાસંઘ સવેમિલ્યા અન્ન અવારીવંધિતસવિ ફ્લ્યા. (૧૩) (9€) વાજઈ ન ફેરી પુણ્યકેરી કરીય વહિતી વાટૂએ. અભિનવા ઉત્સવ ભેરિ ભુંગલ દીપમંગલ આરતી, શ્રી આદિદેવ જિણંદ પૂજા કરૂ કસૂમિં ભાવતી. ઉદ્ઘારએ સાતમુ સેત્રુજ્જગત્ર અચલ સાગરૂ, લાવશ્ય સમઈ મુર્શિદ બોલઈ સંઘ ચઉવિહ જયકરૂ. (22)

> II **શ્રી ગૌતમ ગણદર ભાસ. II** (રાગ અહો મતવાલે સાહિબા)

પહેલો ગણધર વીરનો, વર ગોબર ગામ નિવાસી રે ! સુતપૃથિવી વસુભૂતિનો, નામે ઈન્દ્રભૂતિ સુવિલાસી રે !! ભવિયાં વંદો ભાવસ્યું !! ૧ !! જયેષ્ઠા નક્ષત્રે જણ્યો, ગૃહવાસે વરસ પચાસો રે ! ત્રીશ વરસ છદ્મસ્થતા, જિન બાર વરસ સુપ્રકાસો રે !! ભવિ૦ !! ૨ !! શિષ્ય પરિચ્છદ પાંચસે, સર્વાયુ વરસ તે બાશું રે ! ગૌતમ ગોત્રતણો ધણી, એ તો સાચો હું સુર તરૂ જાશું રે !! ભવિ૦ !! ૩ !! સુરતરૂ જાણી સેવિયો, બીજા પરિહરિયા બાઉલિયા રે ।

એ ગુરૂ શિર સાયર સમો, બીજા તુચ્છ વહે વાહુલિયા રે ॥ ભવિ૦ ॥ ४ ॥
લિધ્ધ અઠાવીશે વર્યો, જસ મસ્તકે નિજ કર થાપે રે ।

અછતું પણ એહ આપમાં, તેહને વર કેવલ આપે રે ॥ ભવિ૦ ॥ ૫ ॥
શાન અહંકારે લહ્યું, રાગે કરિ જગગુરૂ સેવા રે ।

શોકે કેવલ પામિયું, કારણ સર્વે ન કહેવા રે ॥ ભવિ૦ ॥ € ॥
વીરે શ્રુતિ પદે બુઝવ્યો, એતો જીવતણો સંદેહી રે ।

શ્રી નયવિજય સુસીસને, ગુરૂ હોજ્યો ધર્મ સનેહી રે ॥ ભવિ૦ ॥ ૭ ॥

#### શ્રી સીતા સતીની સજઝાય—ભાસ

ઝળહળતી બળતી ઘશું રે લાલ. ઝીલે ઝાળ અપાર રે. સુજાણ સીતા: જાણે કેસ કલીયા રે લાલ, રાતા ખયર અંગાર રે, સુજાણ સીતા ધીજ કરે, સીતા સતીય રે લાલ. આંક્શી૦ ૧ સતીયતણે પરમાણ રે સુજાણ, લખમણ રામ ખડા તિહાં રે લાલ ; સીતા ધીજ' કરે. ૨. નિરખે રાણા રાણ રે સજાણ. સ્નાન કરી નિર્મળ જળે રે લાલ. બિમણે ૩૫ દેખાય રે. સુ૦ ધી૦ આવીઆ નરનારી ઘણા રે લાલ, ઊભા રે પોકાર રે. સૂ૦ ધી૦ ૩. ભસ્મ હોશે ઇણ આગમાં રે લાલ. રામ કરે છે અન્યાય રે. સું ધીં રામ વિના વાંછથો હોવે રે લાલ, સુપને હ નર કોય રે. સુ૦ ધી૦ ૪. તો મુજ અગની પ્રજાળજો રે લાલ. નહીં તો પાણી હોય રે. સૂ૦ ધી૦ એમ કહી પેઢી આગમાં રે લાલ, તુરત થયો અગ્નિ નીર રે. સુ૦ ધી૦ ૫. જાણે દ્રહ જળસેં ભર્યો રે લાલ. ઝીલે ધરમની ધાર રે. સું ધીં દેવ કુસુમવર્ષા કરે રે લાલ, એહ સતી શિરદાર રે. સુ૦ ધી૦ €. સોના ધીજથી ઉતરી રે લાલ. ભાસ<sup>ર</sup> કરે સંસાર રે. સુ૦ ધી૦ સૂ૦ ધી૦ ૭ રિલયાત<sup>3</sup> મન સહકો થયા રે લાલ, સઘળે થયો ઉછરંગ. લખમણ રામ ખુશી થયા રે લાલ. સીતા સયળ સુરંગ રે. સૂ૦ ધી૦ જગમેં જય થયો જેહનો રે લાલ, અવિચણ શિયળ સનાહ<sup>ર</sup> રે. સુ૦ ધી૦ ૮ સું ધીં સતીઓના ગુજા ગાવતાં રે લાલ. આગંદ અત્યંત થાય રે, કહે જિનહર્ષ સીતાતજ્ઞા રે લાલ, પ્રજ્ઞમીજે નિત પાય રે. સું ધીં હ.

#### શ્રી પ્રવચનમાલા સક્ષ્ર્ઝાય—ભાસ

ચાલે જયણા જોવતો રે । પાલે જીવ એ કાય ॥ નિરવધ વચન મધુર કહે । નિતુ જાણી ધરમ ઉપાય.

11 9 11

નમું ગુરુ પાયા રે ! જસુ સીલેં નિરમલસાર સુહાવે કાયારે, પણિ સમિતિ ગુપતિ ધર્મસાર કહે જિન રાયા રે. ા આંકણી !! તિશ કારણ હરષ અપાર નમું ગુરૂ પાયા રે. દોષ બેતાલીસ ટાલતા રે ! સુઘોલ્યે આહાર, નયણેં નિરખી પુંજતા રે લ્યે ઉપગરણ પ્રકાર. ∥ નમું∥ ર∥ જલ્લ મલ્લાદિક પરવવેરે સુઘો થંમિલ જોઈ. શભધ્યાને મન રાખતાં I જસૂ ચારિત્ર નિરમલ હોઈ. ∥ નમું ∥ ૩ ∥ વચન ન સાવધ ઉચ રે રે વચન ગુપતિ સંભારિ, ॥ નમું ॥ ४ ॥ કાયા કરશી તે કરે જિશે હવે જીવ ઉગારિ. પ્રવચન માતા આવએ ! જે પાલે અનુદિન સાર. શ્રી બ્રહ્મ કહે તે મુનિ નમો જિમ પામો ધર્મ વિચાર. ા નમું ા પા

### શ્રી સજઝાય સંગ્રહ (પા. નં. ૪૪)

'ભાસ' સંજ્ઞાવાળી બીજી પણ વિવિધ વિષયની પા. ૧૭૬ કૃતિઓની સૂચી જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા- ૭, પા. ૧૯૩, ૨૦૬ પર છે. આ વિશે સંશોધન કરવાથી પ્રભુભક્તિ અને ગુરુ ભક્તિનો મહિમા પ્રગટ થયેલો જાણી શકાય.

#### ૭. દિધમ-સબરી ભાસ

'ભાસ' કાવ્ય પ્રકારમાં શીલનો મહિમા દર્શાવતી સંવાદરૂપે રચાયેલી અજ્ઞાત કવિ કૃત 'દિધમ સબરી' ભાસ કૃતિ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં દીર્ધ રાજા અને શબરી સાથેના સંવાદ દારા શીલધર્મનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. જૈન રામાયણમાં આ વિગતનો કોઈ ઉલ્લેખ મળતો નથી. આ પ્રસંગની સજઝાય પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે મૂળ કૃતિનો ભાવાર્થ પ્રગટ કરવામાં આવે છે. તેની શૈલીમાં સંવાદનો પ્રયોગ એટલે કાવ્યની દષ્ટિએ ભાસ છે તો અન્ય રીતે 'સંવાદ' પ્રકારની કૃતિ છે. પ્રાચીન ગૂર્જર કાવ્ય સંચય પુસ્તકમાંથી આ ભાસ પ્રાપ્ત થયો છે. (પા. ૮૫/૮૬)

ભાસનું વિષય વસ્તુ ૧૬ કડીમાં વિભાજિત થયું છે. જૂની ગુજરાતી ભાષા હોવાથી અત્રે તેનો ભાવાનુપદ પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે અને ભાષાની દેષ્ટિએ પરિચય થાય તે માટે આરંભની બે કડી અને અંતની બે કડી પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

# વયિશ તિષ્રિ ભીજઉ દિધ મુમનિ પતીજઉ ધનુધનુ બહિનિ તું ઈમ સમાવઈ, શવરિ ને પાઈ લાગઈ આસીસુ તવ માગઈ વલિઉ નર નાહુ નિય નયરિ આવઈ.॥ ૧૬ ॥ (શીલ વિશે) દીર્ધરાજા અને શબરીનો સંવાદ

ગજગામિની (હાથી જેવી ચાલવાળી), કામદેવની શ્રેણિ જેવી (સ્ત્રી) દીર્ધરાજાએ પોતાનાં નયન વડે વનમાં નિહાળી, નયનરસથી રસીલીને જોતાં રાજાને કામદેવનાં બાણ પ્રસરવાથી લજ્જા આવી...૧

રાગ રસમાં રાચવું, વિષયમદમાં માચવું એટલે સંસારમાં જીવનું ભમવું. આ લોકમાં પરસ્રીથી જે બીતો નથી તે નરકથી બીતો નથી, તે દીર્ધકાળ સુધી કુંભીપાકમાં પકાય છે. (સ્રીનાં) શીતળ વચનમાં ગૂંથાયો, સ્નેહરૂપી કાદવમાં ખૂંપ્યો, રંગ જોઈને વધારે ખૂંચ્યો, તેની પાસે પહોંચ્યો, મોહનાં ભારથી જોતરાયો, સાંભળીને ભ્રમિત થયો.... (૩)

રાજા સ્નેહ વચનથી કહે છે 'હે મૃગનયની! તું કોજા છે? અમૃતસરખી વાજી વાળી તું વનમાં કેમ ભમે છે? રૂપમાં દેવી જેવી, વેશથી ઇન્દ્રાણી જેવી, ઉપમા ન આપી શકાય તેવી, મનમાં ન સમાય તેવી રૂપાળી તું વનમાં કેમ ભમે છે?'.... (૪)

(શબરી કહે છે) અમે પર્વતમાં રહીએ છીએ. પાંદડાનાં વસ્ત્રો પહેરીએ છીએ. ભીલની વહુ (ભીલડી) છું. પતિએ વારવા છતાં હું ફળ લેવા માટે ભોળી અહીં ફરું છું.... (૫)

રાજાએ જાણ્યું કે ''આ ભીલની રાણી છે.'' મનમાં કામદેવને ધારણ કરીને તે કહે છે ''હું તને પટરાણી કરું'' આ વનને છોડી તું મારાં રાજ્યમાં આવ…. (૬)

શબરીએ જાદર (જાડી) ચાદરનું ફાળીયું પહેર્યું છે. કૂરકપૂર રસ આ બાળાએ જોયાં નથી. વનને છોડીને ભીલડી દીર્ધરાજાની પાછળ ચાલી. રાજાએ તેનો આદર કર્યો તેથી મનમાં આશ્ચર્ય થાય છે.... (૭)

દીર્ધરાજા એકલાં ભોગને જ વખાશે છે. જ્યારે ભીલડી કહે છે " અમારે તો એક ભીલરાણો જ મનમાં છે. તમે તમારું રાજ્ય સંભાળો, મારે બીજો કોઈ રાજા રાણો નથી.....(૮)"

રહેવાનો મહેલ જોઈને શબરી વિચારે છે, દીર્ધને નિરાશ ન કરવો (પણ શીખામણ આપવી)—ભીલડી કહે છે "સફેદ મહેલમાં વસીને નરકમાં (કાળી નરકમાં) વસવું પડશે. તે કેમ વિચારતાં નથી ? ભયથી પણ કંઈક વિચાર નરકનો પણ ભય નથી લાગતો ? ત્યાં સૂર્ય પણ નથી (અંધકાર હોય છે)"…. (૯)

(દીર્ધ કહે છે) મદન સુભટ આજ મારાં ઉપર જોર કરે છે, સર્વ જીવો સુખ ઇચ્છે છે કાલ ઉપર કોણ રાખે ? કેમકે આછાં વસ્ત્રમાંથી પાણી નીતરે તેમ આયુષ્ય ઘટી રહ્યું છે. (ભોગ બાકી રહી જશે)....(૧૦)

હું કામદેવનાં બાણ ફેંકુ છું તેનો ઘા તને કેમ લાગે છે ? ત્યારે શબરી દીર્ધ પાસે પ્રાણ માંગે છે. રાજા કહે છે "એવું ન બોલ." અરેરે ! જો પ્રાણીને સ્નેહ ન હોત તો આ ભવમાયા ક્યાંથી

હોત ? ... (૧૧)

ભોળી શબરી કહે છે—'હે અંતરજામી! હું પ્રાણની પરવા નહીં કરું પણ કામને વશ નહીં થઉં. હે દીર્ધ! તું રાજા છે, રાજરાણીને પામીને ભીલડી ઉપર પ્રેમ કરતાં શરમ નથી આવતી ? ...(૧૨)

પાછળથી ન રહેવાય અને ન સહેવાય એવી દશા થાય છે. અલ્પ સુખ માટે શું કામ વિચારે છે? વિષયરૂપી વિષ ધારણ કરી મોહનાં ભારથી ભરેલ હે દીર્ધ! તું આ જન્મ હારી જાય છે... (૧૩) હે દીર્ધ! અતિરાગ ન કર. દ્વેષ પણ ન કરીશ. પ્રેમની પરવશતાથી દેહ દાઝતો હોય છે. જો. ગંધમાં લુબ્ધ થયેલો ભમરો ફળનાં રસની આસક્તિથી કમલવનમાં જાય છે, મૃત્યુ પામે છે... (૧૪) તેથી પરસ્ત્રીને માતા જેવી ગણીને, સ્વસ્ત્રીમાં સંતોષ કર, તું બોધ પામ જેથી દીર્ધરાજાનું કુળ ગાજશે, યશનો પડહો વાજશે, શિયળરૂપી જળમાં સ્નાન કર, મારામાં મૂંઝાઈશ નહી... (૧૫)

તેના આવા વચનથી તે ભીંજયો, દીર્ધના મનમાં વિશ્વાસ બેઠો તે કહે છે હે બેન! તને ધન્ય છે, મને ક્ષમા આપ, એમ કહી શબરીને પગે પડે છે. આશિષ માંગે છે અને (નરનાથ)= રાજા પોતાનાં નગરમાં પાછો ફરે છે... (૧૬)

### ૮. શ્રી પુરિમતાલમંડન આદિનાથ ભાસ

ભરત નઈ ઘઈ ઓલમંડા રે, મરુદેવી અનેક પ્રકારરે મ્હારઉ બાલૂપડઉ ! બાલુડઉ નયણિ દિખાંડ રે મ્હારઉ નાન્હિકિપઉ ! આંકણી ! તું સુખલીલા ભોગવઈ રે ઋષભની ન કરઈ સાર રે !! મ્હા ૧ !! પુરિમતાલ સમોસરર્યા રે ઋષભજી ત્રિભુવન રાય રે !! મ્હા !! ભરત કુંયરસું પરિવરી રે મરુદેવી વાંદણ જાય રે !! મ્હા !! ર !! ઋદિ દેખી મન ચીંતવઈ રે એક પખઉ મ્હારઉ રાગ રે !! મ્હા !! રતિ દિવસ હું મૂરતી રે ઋષભનું મન નીરાગ રે !! મ્હા !! ૩ !! પુત્ર પહિલી મુગતિ ઢાયી રે શિવ વધૂ જોવા કાજ રે !! મ્હા !! સમય સુન્દર સુપ્રસન્ન સદા રે આદીસર જિનરાજ રે !! મ્હા !! ૪ !!

#### સંદર્ભ :-

- ૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ તા. ૧/૧૯
- ૨. એજન ભાગ. ૨ /૨૬૯
- ૩. એજન ભાગ. ૩ / ૧૮૭
- ૪. એજન ભાગ. ૨ / ૨૪૩
- ૫. કુસુમાંજલિ–પા–૮૧
- €. જૈન ગુર્જર કવિઓ ભાગ. ૪/૨૦
- ૭. પ્રાચીન ગૂર્જર કાળ સંચય પા—૮૫

- ૮. કુસુમાંજલિ પા–૮૧
  - જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ- ૭ પા. ૧૯૩, ૨૦૬

### પ્રાચીન કાવ્યોં કી રૂપ પરંપરા

પા. – ૫૮ (વિવાહલો કૃતીઓની ૨૨મી ), મધ્ય–સાહિ- સ્વ. પા. ૩૬૪ મધ્ય–સાહિ–ઇતિ. પા. ૪૧, ગુજ. સાહિ–ઇતિ. ખંડ–૧, પા. ૨૪૧.

### €. વિવાહલો :

મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્ય રાસ, ફાગુ, પદ, સ્તવન, સજ્ઝાય, હરિયાળી આદિ કાવ્ય પ્રકારોથી અતિ સમૃદ્ધ છે. આ સમયમાં એક વિશિષ્ટ પ્રકારની કાવ્ય રચના 'વિવાહલો' પ્રાપ્ત થાય છે તેના સ્વરૂપ વિશે કેટલીક કૃતિઓને આધારે નીચે પ્રમાણે માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે.

આ સમયમાં કવિઓએ રચેલી કૃતિઓમાં વિવાહલઉ, વિવાહલુ, વિવાહલો શબ્દપ્રયોગો થયા છે. આ શબ્દો ભાષાની દષ્ટિએ વિકાસ દર્શાવે છે. 'ઉ' ગુણવૃદ્ધિથી 'ઓ' થતાં 'વિવાહલો' શબ્દ અને 'ઉ' હ્રસ્વ કરતાં 'વિવાહલુ' શબ્દ નિષ્પન્ન થાય છે. પણ અર્થ તો વિવાહનો છે તેમાં કોઈ ફેરફાર થતો નથી. સમગ્ર મધ્યકાલીન સાહિત્ય એ ગુજરાતી ભાષાનો ક્રમિક વિકાસ દર્શાવવા માટે ઐતિહાસિક માહિતી પ્રદાન કરે છે.

'વિવાહલો'નો લોક પ્રચલિત અર્થ વિવાહ લગ્ન સાથે સંબંધ ધરાવે છે. સંસારી જીવનમાં અભૂતપૂર્વ આનંદ અને મંગલનું પર્વ શાનદાર રીતે ઉજવાય છે તે વિવાહ ઉત્સવ છે. લગ્ન વિધિ અનુસાર નર-નારીનું મિલન-ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશનો ઉત્સવ એ વિવાહ છે.

'વિવાહલો' કાવ્યમાંથી સમકાલીન સમાજની લગ્ન પદ્ધતિ અને રીતરિવાજનો પરિચય શ્રાય છે. એટલે સામાજિક સંદર્ભવાળી આ કાવ્યકૃતિ કહેવાય છે. આર્ય સંસ્કૃતિમાં માનવ જીવનના ૧૬ સંસ્કારનો સંદર્ભ છે તેમાં ૧૪મો વિવાહ સંસ્કાર (અગ્નિ સાક્ષીએ નર-નારીનો સંબંધ કરવો) છે. વિવાહ સંબંધ એ જન્મ જન્માન્તરના સંબંધનું સૂચન કરે છે.

વિવાહ એ લગ્ન જીવનનો આધાર સ્તંભ છે. અને સ્વયં નક્કી થાય છે. વિવાહ એ માત્ર ઉત્સવ નથી પણ પવિત્ર સંસ્કાર ગણાય છે. હિન્દુ ધર્મમાં ચાર વર્ણ અને ચાર આશ્રમની વ્યવસ્થા છે તેમાં ગૃહસ્થાશ્રમનો પ્રારંભ વિવાહના સંસ્કાર પછી પ્રારંભ થાય છે. ચાર આશ્રમોની સાથે ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધના પણ સંબંધ ધરાવે છે. આસક્તિ રાખ્યા વગર નિષ્કામ કર્મ પ્રવૃત્તિ આદરવી જોઈએ. મનુ સ્મૃતિમાં ગૃહસ્થાશ્રમનું મહત્ત્વ દર્શાવ્યું છે. નાની મોટી નદીઓ સાગરને મળે છે તેમ બાકીના ત્રણ આશ્રમનો આધાર સ્તંભ ગૃહસ્થાશ્રમ છે. લગ્ન એક પવિત્ર કરાર છે. અને સામાજિક સુવ્યવસ્થા તથા શાંતિ સ્થાપવામાં મહત્ત્વની ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. આ માટે વિવાહ સંસ્કારનું મૂલ્ય ઉચ્ચ કોટિનું મનાય છે. વિવાહના આ સાંસ્કૃતિક સંદર્ભ પછી જૈન કવિઓએ 'વિવાહલો' કૃતિઓની રચના કરી છે તે વિશે વિચારવું જરૂરી છે.

અલ્પ પરિચિત સૈદ્ધાંતિક કોશમાં વિવાહનો અર્થ ભગવતી સૂત્ર દર્શાવ્યો છે. 'વિવાહ' એટલે વિવિધ રીતે વ્યાખ્યા કરવી. વિવાહલો દેશી શબ્દ છે. કાવ્ય રચનામાં વિવાહલોની દેશી શબ્દ પ્રયોગ પ્રાપ્ત થાય છે. વિવાહલો એટલે વિવાહ પ્રસંગનું નિરૂપણ કરતું ચરિત્રાત્મક કાવ્ય. વિવાહલોના પર્યાયવાચી શબ્દોમાં ધવલ-મંગલ-વેલિનો પણ સમાવેશ થાય છે. જૈન સાહિત્યમાં વિવાહલોનો આધ્યાત્મિક અર્થ રહેલો છે. સંસારનો ત્યાગ કરીને સંયમ-દીક્ષા સ્વીકારી પાંચ વ્રતના પાલન દ્વારા મુક્તિવધૂને વરવાના પ્રસંગનું નિરૂપણ એ 'વિવાહલો' કહેવાય છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો તે આધ્યાત્મિક વિવાહ છે. ભૌતિક વિવાહમાંથી મુક્ત થઈને આધ્યાત્મિક વિવાહમાં જોડાવાની આત્મ વિકાસની પરમોચ્ચ સ્થિતિનું નિરૂપણ એ વિવાહલો કાવ્ય છે. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યએ ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરૃષ ગ્રંથની રચના કરી છે. તેમાં પ્રથમ પર્વ સર્ગ-૨, શ્લોક ૭૬૮ થી ૮૭૯માં શ્રી રૂષભદેવ ભગવાનના સુનંદા અને સુમંગલા સાથેના લગ્ન પ્રસંગનું વર્ણન પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાંથી સમાજ જીવન, વ્યવહાર, ભોજન, તથા રીતરિવાજનો ઉલ્લેખ મળે છે. આવા પ્રસંગે પરણવાના કોડ, વહુઘેલી, જેવા લોક પ્રચલિત શબ્દો પણ વિવાહના ઉત્સવનો અપૂર્વ આનંદનો સંઘર્ષ પૂરો પાડે છે.

જૈન કવિઓએ વિવાહના પ્રસંગનું જીવનના ક્રમ પ્રમાણે શ્રૃંગાર રસયુક્ત નિરૂપણ કર્યું છે પણ અંતે તો સંયમ અને મોક્ષની પ્રાપ્તિનું નિરૂપણ એ જ કેન્દ્રવર્તી વિચાર વિવાહલો કાવ્યનું હાર્દ છે. એટલે સાધુ કવિઓએ વિવાહ અને દીક્ષામાંથી વિવાહના ત્યાગની સાથે દીક્ષાના સ્વીકાર દ્વારા મુક્તિવધૂને વરવાનું અભૂતપૂર્વ મિલન વર્ણવ્યું છે. સંયમરૂપી કન્યાને વરવાનું, 'વર્યા સંયમ વધૂ લટકાળી' જેવા શબ્દ પ્રયોગો થયા છે. સાધુજીવનનો આચાર શું છે તેની માહિતી વિવાહલોમાંથી વાસ્તવિક રીતે મળે છે. જૈન ધર્મની દષ્ટિએ લગ્ન આવશ્યક નથી. ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને બ્રહ્મચર્યનું આચરણ કરીને જીવન જીવવાનો આદર્શ માનવ જન્મ સફળ થયો એમ માનવામાં આવે છે. 'વિવાહલો' એ દીક્ષાના રૂપક તરીકે પણ જાણીતું છે. જૈન કવિઓની વિવાહલોની રચના એક અનોખી કલ્પના અને અધ્યાત્મ જીવનની વાસ્તવિકતાને પ્રગટ કરે છે. જૈન કવિઓએ બે પ્રકારના વિવાહલોની રચના કરી છે તેમાં પ્રથમ પ્રકારમાં દીક્ષા પ્રસંગનું ભવ્યાતિભવ્ય અને આકર્ષક નિરૂપણનો સમાવેશ થાય છે. બીજા પ્રકારમાં તીર્થંકર ભગવાનની દીક્ષા અને મુક્તિવધૂને વરવાના પરમોચ્ચ કોટિના પ્રસંગનું નિરૂપણ છે. એટલે એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે આત્માની સિદ્ધિ માટે સંયમ એ જ રાજમાર્ગ છે. વિવાહલો તીર્થંકર અને મહાપુરુષોના જીવન વિષયક રચના છે.

મહાપુરુષોના વિવાહલોમાં આર્દ્યુમાર વિવાહલઉ ૪૬ ગાથામાં, કવિ સેવક, જંબૂસ્વામી વિવાહલો કવિ હીરાનંદસૂરિનો ગા. ૩૫માં, શાલિભદ્ર વિવાહલુ ગા. ૪૪ કવિ લખમણ કૃતિનો સમાવેશ થાય છે. તેમાં આ મહાપુરુષના દીક્ષાના ઉત્સવનું આકર્ષક વર્ણન છે. તીર્થંકર વિષયક વિવાહલોમાં આદિનાથ વિવાહલો કવિ રૂષભદાસ, શાંતિનાથ વિવાહલો પ્રબંધ-કવિ આણંદ પ્રમોદ, સુપાર્શ્વનાથ વિવાહલો કવિ બ્રહ્મમુનિ, પાર્શ્વનાથ વિવાહલો કવિ રંગવિજય, નેમનાથ વિવાહલો—કવિ પંડિત વીર વિજયજીની કૃતિઓનો સમાવેશ થયો છે. તદુપરાંત તાત્ત્વિક વિવાહલો કૃતિઓમાં અઢારહ નાતા વિવાહલો, હીરાનંદસૂરિ, અંતરંગ વિવાહ-જિનપ્રભસૂરિની કૃતિઓ ઉપલબ્ધ થાય છે. સાધુચરિત વિવાહલોમાં કયવન્ના વિવાહલો કવિ દેપાલ, કીર્તિરત્ત્વસૂરિ વિવાહલો કવિ કલ્યાણચંદ્ર, જિનચંદ્રસૂરિ વિવાહલો કવિ સહજજ્ઞાન,

હેમિવિમલસૂરિ વિવાહલો કવિ હેમ વિમલસૂરિના શિષ્ય—જેવી કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રણાલિકાને અનુસરીને ચરિત્રાત્મક વર્ણન પ્રધાન વિવાહલો કૃતિઓની રચના કરી છે. ઈષ્ટદેવ અને સરસ્વતીને વંદના, દુહા-ઢાળમાં વસ્તુ વિભાજન, પ્રસંગવર્ણનમાં કલાત્મકતા, ગુરુપરંપરા કવિ નામ રચના સમય વગેરે દ્વારા વિવાહલોની રચના થઈ છે. જૈન સાહિત્યના આ કાવ્ય પ્રકારમાં સંશોધનને પૂર્ણ અવકાશ છે અને આવા સંશોધનથી જૈન સાહિત્યના આધ્યાત્મિક વિવાહની એક અનોખી કલ્પનાની કૃતિઓનો અધ્યાત્મરસિક ભક્તોને અનેરું આકર્ષણ જમાવે તેવી છે. આ પ્રકારની કૃતિઓનો ૧૫મી સદીથી પ્રારંભ થયો છે અને ૨૦મી સદી સુધીમાં રચાયેલી પ્રાપ્ત થાય છે. મોટા ભાગની કૃતિઓ અપ્રગટ છે. ચાર-પાંચ કૃતિઓ પ્રગટ થયેલ છે.

### ૧. શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ વિવાહલઉ

"વિવાહલો" રૂપક કાવ્ય સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વિવાહ એટલે લગ્ન નહિ પણ સંયમરૂપી નારી સાથેનાં લગ્ન એવો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. વિવાહલોની પ્રાચીન રચના તરીકે આ કાવ્ય નોંધપાત્ર છે. સંવત ૧૩૩૧ની આસપાસના સમયમાં કવિ સોમમુનિએ રચના કરી છે. વિવાહલોની ૩૩મી કડીમાં કવિ નામનો ઉલ્લેખ થયો છે.

વિવાહલોનું વસ્તુ નીચે પ્રમાણે છે.

મારવાડના મરૂકોટુ નગરનાં ભંડારીની પત્ની લક્ષ્મીએ સંવત ૧૨૪૫માં અંબડ નામના પુત્રને જન્મ આપ્યો હતો. તેની દીક્ષા સંવત ૧૨૫૫માં ખરતર ગચ્છના જિનપદ્મસૂરિ પાસે ખેડનગરમાં દીક્ષા લીધી હતી અને જિનેશ્વરસૂરિ નામ ધારણ કર્યું હતું.

આ પ્રસંગનું નિરૂપણ વિવાહલોમાં કેન્દ્ર સ્થાને છે. કવિએ ૩૩મી કડીમાં જિનેશ્વરસૂરિના નામનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તેની સાથે વિવાહલોની ફળશ્રુતિ પણ દર્શાવી છે.

# એહ વીવાહલઉ જે પહોંડે જે દિયહિ ખેલાખેલિય રંગભરિ, તાહ જિશેસૂરસૂરિ સુપસન્નુ ઈમ ભણઈ ભવિય ગણિ સોમમુતી.

આ વિવાહલો બોલનાર અને લખાવીને દાન આપનાર ઉપરાંત ખેલનારા રંગભેર ખેલેલો તેને ગુરુ પ્રસન્ન થાય છે. આ સંદર્ભથી એવું ફ્લિત થાય છે કે રાસ સમાન વિવાહલો રંગેચંગે ખેલવાની સામાજિક પ્રણાલિકા ચાલતી હતી. ગુરુકૃપાનો પણ આ રીતે પ્રભાવ નિહાળી શકાય છે. (પા. ૩૬૮-૩૬૯ ની નોંધ જોડવાની.)

આ કાવ્યમાં સં.૧૩૩૧માં બનેલા એક બનાવનો ઉલ્લેખ છે. તેથી તેની રચના તે પછીની છે.

બાલકે જયારે માતાને કહ્યું કે 'પરિણસુ સંયમસિરિ વર નારી' ત્યારે માતા તેને સમજાવે છે :-

> "પભગ્નઇ માયા, સંભિલ લાડગ્ન," તુહુ નવિ જાગ્નઇ બાલઉ ભોલઉ, ઈહુ વ્રતુ હોસ્યઈ ખરઉ દુહેલઉ ॥

મેરુ ધરેવઉ નિય ભુય-દંડિહિ, જલહિ તરેવઉ આપુણ બાહુહિ । હિંડેવઉ અસિધારહં ઉવરે, લોહ ચિણા ચાવેવા ઈણિ પરિ ॥ તા તુહું રહિ ધરિ, કહિયઈ લાગિ, જં તુહુ ભાવઇ વાંછિત માગિ." ।

બાલક અંબડે કહ્યું, 'કિંપિ ન ભાવઇ વિશુ સંજમસિરિ'ઃ કલિયુગમાં સંસારની અસારતા પશ બાળકે કહી બતાવી.

આખરે દીક્ષાની સંમતિ મળતાં, અવનવા પ્રકારનો વરઘોડો જાનઈયાઓનો નીકળ્યો — 'અભિનવ એ ચાલિય, જાનઉત્ર અંબડ તાગ્રઈ વીવાહિ; આપુણ એ ધમ્મહ ચક્કવઈ, હ્યઉ જાનહ માહિ.'

પિતા નેમિચંદ્ર ભંડારીએ ઉત્સવ કર્યો :--

'આવહિ આવહિ રંગ ભરિ, પંચમ હવ્યય રાયઃ ગાયહિ ગાયહિ મહુર સરિ, અદ્દય પવયંજ્ઞ માય. અઢાર સહસહ રહવરહ જોત્રિય તહિ સીલંગઃ ચાલહિં ચાલહિં ખંતિ સુહ, વેગિહિં ચંગ તુરંગ.'

આખી જાન કુશલક્ષેમ ખેડમાં ગઈ, ત્યાં ભારે ઉત્સવથી દીક્ષામહોત્સવ થયો –

'કુસલિહિ ખેમિહિ; જાનઉત્ર પહુતિય ખેડમઝારિ; ઉછવુ હૂયઉ અઈપવરો, નાચહિ ફરફર નારિ.'

જિનપતિસૂરિએ વરની જાનને વધાવી, અને અમીરસ ભરેલા જ્ઞાનની જમણવાર કરી:

'જિણવઈસૂરિણ મુણિપવરો, દેસણ્ અમિયરસેણ; કારિય જીમણવાર તહિં, જાનહ હરિષભરેશ.'

આ કાવ્ય તેની કવિતા કરતાં, તેમાં ગૂંથેલા એક 'વીવાહલુ'ના સાહિત્યપ્રકારના પ્રાચીનતમ નમૂના તરીકે કીમતી છે. તે સાથે સંવત ૧૩૩૧ પછી થોડા જ સમયમાં રચાયેલા આ 'વિવાહલા'નો રચનાબંધ પણ રસ પડે તેવો છે. એમાં 'ચોપાયા' ઉપરાંત 'ઝૂલણા' ને 'વસ્તુ' છંદ ધ્યાન ખેંચે છે. કરતાં યે શુદ્ધ ઝૂલણાછંદની આ સમયમાં નવાઈ છે —

'નગરુ મરુકાટુ મરુદેશ સિરિવર-મઉડુ, સોહ એ રયણ-કંચણ-પહાણુ; જત્થ વજ્જંતિ નય ભેરિ ભંકારઓ, પડિઉ અન્નસ્સ હિયયે ધસક્કો.'

#### ૨. શાંતિનાથ વિવાહલો

સોળમી સદીના મધ્યકાળમાં થયેલા કવિ બ્રહ્મ મુનિએ વિવિધ કૃતિઓની રચના કરી છે તેમાં નેમિનાથ ધવલ-વિવાહલો, સુપાર્શ્વ જિન વિવાહલો, વાસુપૂજ્ય સ્વામી ધવલ અને શાંતિનાથ વિવાહલોનો સમાવેશ થાય છે. કવિની વિવાહ પ્રસંગના વર્ણનને સ્પર્શતી આ કૃતિઓ છે.

શાંતિનાથ વિવાહલોની હસ્તપ્રત નાની ખાખર- માંડવી કચ્છના જ્ઞાન ભંડારમાંથી પૂ. ઉપા. ભુવનચંદ્રજી મ.સા.ની ભલામણથી પ્રાપ્ત થયેલ છે. આ પ્રતમાં રચના સમયનો કોઈ નિર્દેશ થયો નથી. કવિ નામનો ઉલ્લેખ મળે છે. વળી રચનાનો આધાર ગ્રંથ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની વૃત્તિ છે એમ માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે.

ઉત્તરાધ્યયયનની વૃત્તિ પ્રમુખ થકી, ભાખ્યો એકાધિકાર, આપમતિ કાંઇ હિજ્ઞ અધિક, કહિઉ, સાચવઈ બુદ્ધિ કરઉ સારા આજ઼ંદ. ॥ ૧૫ ॥ શાંતિ જિનેસર સ્વામી સોલમો ગાયું મન ઉલ્હાસ, બ્રહ્મ કહિનિતુ સેવા સારતાં, પૂરઈ વંછિત ચાસ આજ઼ંદ. ॥ ૧૬ ॥ ઇતિશ્રી શાંતિનાથ વિવાહલો

સંપૂર્શ | શુભં ભવતુ | કલ્યાશ્રમ્ ભૂયાત્ | લેખક પાઠક્યોઃ |

કવિએ વિવાહલોના આરંભમાં શાંતિ કરણ શાંતિનાથ ભગવાન, નિર્વાણીદેવી અને ગુરુની સ્તુતિ કરીને ધવલ રચના કરી છે એમ સ્પષ્ટ દર્શાવ્યું છે તે ઉપરથી એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે ધવલ એ વિવાહલોનો પર્યાયવાચી એટલે કે વિવાહ ઉત્સવનું વર્ણન કરતું કાવ્ય છે. કવિના શબ્દો છે.

આરાધું ભવિ શાંતિકર, II શ્રી શાંતિ II ગિરુઆ ગુરૂ વંદુ, ટાલી મનની ભ્રાંતિ નિર્વાણી નામી શાસનદેવી સંભારું, સોલમા જિનવરનું ધવલ રચિસું હઉં સારું

શાંતિનાથ ભગવાને પૂર્વભવમાં તીર્થંકર નામકર્મ ઉપાર્જન કર્યું તે પ્રસંગનું વિસ્તારથી વર્જાન કરીને ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણકનું અન્ય ઢાળમાં નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. અત્રે વિવાહ સાથે સંબંધિત ઢાળની માહિતી પ્રગટ કરવામાં આવી છે. વિવાહ શબ્દ બે અર્થમાં પ્રયોજાયો છે. વિવાહ એટલે ભૌતિક વિવાહ-લગ્ન અને આધ્યાત્મિક વિવાહ દીક્ષા ઉત્સવ—મુક્તિવધૂને વરવાનો પ્રસંગ એમ સમજવાનું છે.

વિવાહ પ્રસંગનું વર્શન કરતી ઢાળ નીચે પ્રમાણે છે.

(ઢાળ : સિંહાસનથાપિન)

> તિલક સોહાવીએ ભાલ, આંજ્યાં નયનવિશાલ, ચંદ્ર ન ખોલી કરાવી કુસુમમાલ પહિરાવી... ॥ ૨૨ ॥ અચિરાપૂરીએ હરખઈ, વિકસિત નપણે એ નિરખઈ, જાન તણો નહીં પાર ઉત્સવથાએ અપાર... ॥ ૨૩ ॥ રાજકુંઅરિ પ્રભુ પરણી નયણઈ હરાવિએ હરણી, આદિ જસોમતી જાણી, રૂપ સોભાગની ખાણી. ॥ ૨૪ ॥ તે હસ્યું ભોગ વઈ ભોગ, પૂરવ પુન્ય સંયોગ,

શાંતિનાથ ભગવાને ૨૫૦૦૦ હજાર સંસારલીલા ભોગવીને સંયમનો સ્વીકાર કર્યો હતો. આ પ્રસંગનું ભાવવાહી વર્શન કરતી કવિની પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

(ઢાલ : દીઠાં સામિની સપનડાંએ )

સરસવરસ વચવશ એણી પરિ. અજપાલઈ સાર, લોકાંતિક સુર એણે અવસરિ બોલઈએ (૨) વચન ઉદારિક. 11 98 11 સ્વામી સંયમ આદરઉ સુખ લહિ (૨) જિણિ સવિ જીવકિ, પર ઉપગાર ધરી મનઈએ કરૂણાએ (૨)કરો સદીવકિ. ! સ્વામી ! ઈમ સુશી જિનરાજજીરે, દેઈ સંવચ્છરદાન, કોડિ ત્રણસઈ કોડી અકાસી, લાખએ (૨) અસી વલિ માનિકિ.... સ્વામી :-11 99 11 રોક્જ્જઈ ઈમ ઘડી છલગઈ. અવરદાતુકાર. અન્નઔષધ વસ્રનાં રે આપીઈએ (૨) દાન અપાર કિ.. સ્વામી 11 96 11 કુમર ચક્રાયુ ઘ તિહાં રે થાપીયું વરભૂપ, જિનકરિ ચારિત્ર ભાવના રે જોઈય(૨)સંસાર સરૂપ કિ... સ્વામી 11 96 11 ઈશિ અવસરિ ઈંદ્ર અઘલા સપરિવાર મિલંતિ ખીર. સમુદ્રજલઈ કરી રે જિન નઈએ(૨)ન્હુવણ કરં તહિ..સ્વામી 11 00 11

વિલેપી બાવનિચંદનિ, વસ્ત વેષ સફાર સિંહાસનિ બઈ, સારીયારે તનુ કરિ સવિ શણગાર કિ.. સ્વામી

11 69 11

(ઢાલ : કલસની)

તિહાં ભૂંગલભેલ ન કેરી મહુઅરી, માદલ અરસીતાલ, વરવીણા વંસ અને સર મંડલ પડહ તિવલ કંસાલ; ધણ વાર્જિત્ર વાજઈ અંબર ગાજઈ અમર કરી જયકાર, ભૂમંડલિ માનવસુર ગયં ગણિ વિદ્યાધર નહીં પાર... ॥ ૮૨ ॥ સહસા વિન આવી સહુ વધાવી મૂકી સવિ શણગાર, ભાવના વિશેષઈ સમમતિ દેખઈ, જાણે અથિર સંસાર; તિણખિણ શિર લોચઈ, વિષય સંકોચઈ લિ સુરપતિ સરિવાલ, શ્રીરોદકી મૂકી, રીતિન ચુંકિ છક્રતપઈ સંભાલ. ॥ ૮૩ ॥ કહી 'નમો સિદ્ધાણં' વિનય વિનાણં લઈ સાવદ્યનું નીમ, ઉચરઈ સામાયિક મણવયકાયક ત્રિવિધ જીવતાં સીમ; સંભવિ સુરાસુર આથિ નરવર એક સહસ લઈ દીખ,

વિવાહલો સ્વરૂપની અન્ય કૃતિઓમાં પ્રસંગનો વિસ્તાર અને માહિતીનો ઉલ્લેખ થયો છે. તેવો અહીં ઉલ્લેખ નથી. ચરિત્રાત્મક નિરૂપણાની દેષ્ટિએ પ્રભુનાં પાંચ કલ્યાણક અને પૂર્વભવના પ્રસંગોને વિવાહલોમાં સ્થાન આપ્યું છે. કવિએ આરંભમાં 'ધવલ' શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે અને અંતિ વિવાહલો સંપૂર્ણ એમ સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે. એટલે આ પ્રકારની કૃતિઓ વિવાહના સંદર્ભની સાથે ચરિત્રાત્મક અંશોવાળી છે. પ્રભુનું જીવન નિષ્કલંક, કર્મરહિત અને નિરંજન સ્વરૂપ છે એટલે 'ધવલ' શબ્દ પ્રયોગ કર્યો હોય એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે અને કલ્યાણકના પાંચ દિવસો વિવાહના અભૂતપૂર્વ આનંદના છે એમ માનીને કવિએ રચના કરી છે. સંધર્મ (હસ્તપ્રત)

મનઃ પર્યવ પામે સહુ સરિનામિ, પાલે સુધિ શીખ...

### ૩. પારસનાથનો વિવાહલો

અજ્ઞાત કવિ કૃત પારસનાથનો વિવાહલો વિવાહ પ્રસંગનો મિતાક્ષરી પરિચય કરાવે છે. ગીત કાવ્યની સાથે સામ્ય ધરાવતી વિવાહલોની રચના અનિહાંરે....ની પ્રચલિત દેશી અને દુહા સાથે ૪ ગાથામાં રચાયેલો છે.

''વિવાહનો અવસર જીન તશો કઈએ અતિ સુકમાલ''

પાર્શ્વનાથના વિવાહમાં સાજન-મહાજન અને નર-નારીો મોટી સંખ્યામાં પધાર્યા છે. કવિ કહે છે કે "રાય રાણી તણો નહીં પાર." કવિએ વરઘોડાનો ઉલ્લેખ કરીને પાર્શ્યકુમારના શણગારેલા દેહની માહિતી આપતાં જણાવ્યું છે કે

હાં રે પારુકુમાર ચડા વરઘોડો, હાં રે સીરકુંપ તીર્યો બેઉ કોરે, હાં રે કાને કુંડળને મુચજોડે, માનું રવી શશી આપ્યા ઘોડે.

કવિની ઉત્પ્રેક્ષા દ્વારા પાર્શ્વકુમારના દેહની અદ્ભૂત શોભાનો લાક્ષણિક પરિચય થાય છે. પ્રભુએ સુવર્શની મુદ્રિકા ધારણ કરી છે. આ માહિતી આપ્યા પછી પ્રભુએ લગ્ન કર્યાં. તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

11 68 11

# "હાં રે પરણી પરભાવતી રાંશિ, હાં રે રૂપે અપછરા–ઇંદ્રાણી."

આ લગ્નપ્રસંગે દેવો આરતી ઉતારે છે. નર-નારી એક્ત્ર થઈને પ્રભુના ગુણગાન કરે છે. પ્રભુ પરણીને સ્વગૃહે પધારે છે. ત્યારપછી કવિ જણાવે છે કે

# હાં રે જાચકને બહુ દાન દેવરાવે, હાં રે ગુણ ગાંધરવ ગાવે, રંગે

આ રીતે ચાર ગાથામાં વિવાહનો પરિચય આપવાની સાથે કવિની કલ્પના- અલંકાર યોજનાથી ચિત્રાત્મક અભિવ્યક્તિ થઈ છે. એક લઘુગીત સમાન આસ્વાદ્ય પારસનાથ વિવાહલોની રચના આ પ્રકારની કાવ્ય રચનામાં નોંધપાત્ર છે.

સૂચિ

પ્રાચીન કાવ્યોંકી રૂપ પરંપરા પા- ૫૮ (વિવાહલો કૃતિઓની સૂચી) મધ્ય- સાહિ.- સૂ. પા. ૩૬૪ મધ્ય-સાહિ.-ઇતિ. પા. ૪૧ ગુજ. સાહિ.- ઇતિ. ખંડ-૧, પા. ૨૪૧.

### ૭. વેલિ

પ્રાચીન કાવ્યોક્ત રૂપ પરંપરા પા. ૭૮ (વેલિ કાવ્યોની સૂચી)

જૈનગૂર્જર કવિઓ ભા–૭- પા.- ૧૭૬, ૧૮૫, ૧૯૩,/ ગુજરાતી સાહિ. સ્વ. પા. ૩૬૪

જૈન ધર્મ પ્રકાશ અંક-૨, માગશર-વર્ષ-૬૫

મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્યમાં સાધુ કવિઓએ વિવિધ પ્રકારની કાવ્ય કૃતિઓની રચના કરી છે તેમાં એક વિશિષ્ટ પ્રકારની કાવ્ય રચના 'વેલિ' સંજ્ઞાથી પ્રચલિત છે. જૈન દર્શનમાં વિવાહ એ સંસાર વૃદ્ધિનું કારણ હોવાથી આત્મ વિકાસમાં અંતરાયરૂપ ગણાય છે, મધ્યકાલીન સમયમાં કિવોએ વિવાહ શબ્દની અનોખી કલ્પના કરીને આધ્યાત્મિક વિવાહનું અર્થઘટન કરતી કૃતિઓ રચી છે. વિવાહલો, ધવલ અને વેલિ સંજ્ઞાવાળી કૃતિઓ આધ્યાત્મિક વિવાહનું નિરૂપણ કરે છે. આ પ્રકારની રસપ્રદ વિગતો નીચે પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે.

'વેલિ' શબ્દન અર્થ બીજ મૂળ, આધાર છે. આ શબ્દ મૂળ 'વલ્લિ' ઉપરથી વેલિ વલ્લરી એવો શબ્દ વિકલ્પ રૂપે થયો છે. વૈદિક સંસ્કૃતાની પરંપરામાં જીવનના ચાર આશ્રમ છે, તેમાં ગૃહસ્થાશ્રમ બાકીના ત્રણ આશ્રમનું મૂળ સ્થાન ગણાય છે. એટલે વિવાહલગ્ન એ આશ્રમના બીજરૂપ ગણીને વેલિ શબ્દ પ્રચલિત થયો છે. વ્યવહાર જીવનમાં જેને વિવાહ કહેવાય છે, તે સાહિત્યની પરિભાષામાં 'વેલિ' લગ્ન દ્વારા વંશવૃદ્ધિ વિસ્તાર થાય છે. વંશવેલો વધારવો એવી લોક માન્યતા 'વેલિ' સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વેલિ કાવ્યો માત્ર સંસારી જીવનના વ્યવહાર પૂરતાં મર્યાદિત નથી, પણ સંયમજીવન, દીક્ષા મહોત્સવનું વર્શન અને શિવવધૂ વરવાનો મહામંગલકારી ઉત્સવનો સંદર્ભ પૂરો પાડે છે. વિવાહથી સંસાર વૃદ્ધિ જોતા જૈન કવિઓએ સંયમનારી ને વરીને શિવવધૂ આત્માના શાશ્વતસુખ પ્રાપ્ત કરવાના પ્રસંગને રસિક વાણીમાં

નિરૂપણ કર્યું છે, એટલે આ કાવ્યો આધ્યાત્મિક વિવાહના વાસ્તવિક દેષ્ટાંતરૂપે જૈન સમાજમાં ભક્તિ ભાવનાથી આસ્વાદ્ય બને છે. 'વેલિ'નું વિષયવસ્તુ તીર્થંકર ભગવાન, ઐતિહાસિક મહાપુરુષોનાં ચરિત્ર સાથે સંબંધ ધરાવે છે. તદુપરાંત જૈન દર્શનના તાત્ત્વિક વિષયને કેન્દ્રમાં રાખીને પણ 'વેલિ' કાવ્યો રચાયાં છે. જૈન સાહિત્યના વિવિધ કાવ્ય પ્રકારની કૃતિઓનો અભ્યાસ કરતાં સર્વ સામાન્ય રીતે એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે કે, રાસ-ફાગુ-પવાડો, વિવાહલો, આખ્યાન, ચોપાઈ, શ્લોકો વગેરેની રચનાઓ વ્યક્તિ વિષયક હોવાની સાથે તત્કાલીન પ્રચલિત કાવ્યપ્રકારને ધ્યાનમાં રાખીને તાત્વિક વિષયને પણ આવા નામથી સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. દા.ત. પૃથ્વીરાજ રાઠોડની ચિહુંગતિ વેલિમાં દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ અને નરકગતિના વર્ષાન પછી આત્મા પંચમી ગતિ સિદ્ધિ ગતિને પામે તેવો ઉલ્લેખ થયો છે. આ પ્રકારનાં કાવ્યો રાજસ્થાની હિન્દી અને ગુજરાતી ભાષામાં પણ રચાયેલા પ્રાપ્ત થાય છે. રાજસ્થાની ભાષામાં 'વીરગાથા' કાવ્યમાં 'વેલિ' રચનાનો સંદર્ભ મળે છે. રાજસ્થાની ભાષાના ઇતિહાસમાં પણ 'વેલિ' શબ્દનો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે. આ સમય સંવત ૧૪૬૦ થી ૧૭૮૦નો છે. પૃથ્વીરાજ રાઠોડે રાજસ્થાનની ડિંગલ ભાષામાં કિસન રૂક્મિણી વેલિની રચના કરી છે. ડિંગલ ભાષાની ૩૦૫ કડીમાં રચાયેલી આ સુપ્રસિદ્ધિ (ખંડ કાવ્યની) કૃતિ છે.

'વેલિઓ' નામનો છંદ છે. ઉપરોક્ત રચનામાં આ છંદનો પ્રયોગ થયો છે. તેનું બંધારણ નીચે મુજબ છે. આ છંદનું બીજું નામ 'છોડી શૈણોર' છે 'વેલિયો' ઉપછંદ છે. તેમાં ૧૬ અથવા ૧૮ માત્રાનો પ્રયોગ થાય છે.

# "મુહરાવલી તુક મહી મુહસમાહિ મૃણની, બણૈ ગીત ઈમ વેલિયો આદિ ગુરુલઘુંત."

આ છંદના ચાર ચરણમાં ૧૬-૧૫-૧૬-૧૫ માત્રા છે. તેની ગતિ વીર અથવા શ્રાલ્હા છંદ જેવી હોય છે. ગીતના પ્રથમ ચરણની દરેક કડીમાં બે માત્રા વધુ હોય છે. એટલે ૧૬ માત્રાને બદલે ૧૮ માત્રાનો પ્રયોગ થાય છે. વેલિના સ્વરૂપનો પરિચય પ્રાપ્ત કર્યા પછી વિવિધ વિષયની વેલિઓનો ઉલ્લેખ આ પ્રકારની લોકપ્રિયતા અને વિશેષતાનો પરિચય કરાવે છે. વેલિ પ્રકારની કૃતિઓ મોટે ભાગે જૈન સાહિત્યમાં મોટી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે. કિસન રૂક્મિણી વેલિના પઘ ૨૯૧થી ૨૯૩માં 'વેલિ' નામ રાખવામાં આવ્યું છે તેનો ઉલ્લેખ થયો છે. તેનું મૂળ ભારતીય હિન્દુધર્મના પુરાણમાં છે.

વેલી તસુ બીજ ભાગવત વાયઉ મદિ થારગઉ મુખ ।
મૂલ તાલ, જડગ્રય માંડ દઈ, સુ-િશર કરમી ચઢી છાંદ સુખ ॥
પત્ર શ્રકખર દલ થાલા જસ પરિમલ નવરસ તંતુ વિધિ શ્રદોનિ શિ ।
મધુકર રસિક સુશ્રથ મંજરી, મુગતી ફળ ફળ ભુગતિ મિશિ ॥
કલિ કલય વેસિ, વિક કામ ધેનુકા ચંતામિશ ઓમ વેલિ યત્ર ।
પ્રગટિત પ્રથમી પ્રિશુ સુખ પંકજિ શ્રખરાઉલિ મિસિ થેઈ શ્રેક્ય ॥

# પ્રિયુ વેલિ કી પંચ વિધ પ્રસિધ પ્રનાલી શ્રાગમ નીગમ કજિ શ્રખિલ । મુગતિ તખી નીસરણી મંડી, સરગ લોક ચોપાન ઈલ ॥

આ વેલિ વેલ (લતા) સમાન છે. તેનું બીજ ભાગવત પુરાણ છે. દાસ પૃથ્વીરાજ પૃથ્વીનું મૂળ છે. તેમાં આ બીજ રોપવામાં આવ્યું. તેમાં મૂળ અને ડાળી છે. શ્રોતાઓ કાનરૂપીમંડપથી સાંભળે છે. તેના ઉપર આ ડાળી છે. સુખ તેની છાયા છે, અક્ષર એનાં પાંદડાં છે. પદ્ય એની પાંખડીઓ છે. ભગવાનનો યશ એની સુગંધ છે. નવરસ એનો તંતુ છે તે રાત દિવસ વૃદ્ધિ પામે છે. ભક્તિ એની મંજરી છે સાહિત્ય રસિકજનો એના ભ્રમર છે અને મુક્તિ એનું ફૂલ છે. પરમાનંદ એ ફળ છે. પ્રો. મંજુલાલ મજમુદાર વેલિ કાવ્યને વિવાહ વર્ણનના કાવ્ય તરીકે ગણાવે છે.

જૈન સાહિત્યમાં 'વેલિ' કાવ્યો મોટી સંખ્યામાં રચાયાં છે. કવિ રાઠોડની ચિહુંગતિવેલિ આ પ્રકારનું પ્રાચીન કાવ્ય છે. તેની રચના ઈ. સ. ૧૫૨૦ના સમયની છે. ૧૬મી સદીમાં કવિ લાવણ્ય સમય, સિંહા, સહજસુન્દરની વેલિ રચના પ્રાપ્ત થાય છે. ૧૭મી સદીમાં ચારણ કવિઓએ આવાં કાવ્યોની રચના કરી છે. ૧૮/૧૯મી સદીમાં આ કાવ્ય પરંપરાનું અનુસંધાન થયું છે. સં. ૨૦૧૧ના વિહુકમ અંકમાં મંગલ મહેતા રચિત મમતાવેલિ પ્રકાશિત થઈ છે.

સાધુકીર્તિની રૂષભદેવ વેલિ સં. ૧૬૧૪ની આસપાસની, ગુણઠાણા વેલિ કવિ જીવંધરની સં. ૧૬૧૬ની ગુરુ વેલિ-ભટ્ટારક કનીરામની સં. ૧૬૩૮ પૂર્વેની, સ્થૂલિભદ્ર મોહનવેલિ-જયવંતસૂરિ સં. ૧૬૪૮, નેમિરાજુલ બારહમાસા વેલિ જયવંતસૂરિની સં. ૧૬૫૦ના સમયની, વીરવર્ધમાન જિનવેલિ સકલચન્દ્ર ઉપા. સં. ૧૬૪૩ની આસપાસ સાધુ કલ્પલતા, મુનિવર સુરવેલિ હીરવિજયસૂરિ દેશના વેલિ સકલચન્દ્ર ઉપાની પ્રાપ્ત થાય છે.

રૂષભ ગુણ વેલિ—કવિ રૂષભદાસની ૧૭મી સદીના મધ્યકાળની છે. ચાર કષાય વેલિકવિ વિદ્યાકીર્તિ, બલભદ્ર વેલિ-કવિ સાલિગ, સોમજી નિર્વાણ વેલિ-સમયસુંદરની સં. ૧૬૭૦ની, પ્રતિમાધિકાર વેલિ, વૃદ્ધ ગર્ભ વેલિ-કવિ રત્નાકર ગણની સં. ૧૬૮૦ની પચંગતિવેલિ હર્ષકીર્તિ સં. ૧૬૮૩ની, તદુપરાંત પરકવેદના વેલિ, જંબૂસ્વામી વેલિ, નેમિનાથ પરમાનંદ વેલિ, કવિ હેમસારની પંચ પરમેષ્ઠિ વેલિ, સપ્ત-વ્યસન વેલિ, કવિ ઉગમવિજયની સિદ્ધાયળ સિદ્ધવેલિ, નેમિનાથ રસવેલિ અને નેમ રાજિમતી સ્નેહવેલ કવિ માણેક વિજયની સ્થૂલિભદ્ર કોશા સંબંધ રસવેલિ મલ્લિદાસની, બ્રહ્મજય સાગરની વગેરે વેલિ કાવ્યો પ્રાપ્ત થાય છે. મોટા ભાગની કૃતિઓ અપ્રકાશિત અને હસ્તપ્રતમાં મળી આવે છે. ૧૮મી સદીમાં પ્રવચન સાર રચનાવેલિ જિન સમુદ્રસૂરિ ગુણસાગર પૃથ્વીવેલિ, ગુણસાગર, સુજસવેલિ કાંતિવિજય, અમૃતવેલ સજઝાય યશોવિજય ઉપા., નેમરાજુલ વેલિ ચતુરવિજય, નેમિસ્નેહ વેલિ જિનવિજય, વિક્મવેલિ-કવિ મતિસુંદર વગેરે રચનાઓ ઉપલબ્ધ થાય છે. ૧૯મી સદીમાં જીવવેલડી. કવિદેવીદાસની વીર ચરિત વેલિ-કવિજ્ઞાન ઉદ્યોતની શુભવેલિ અને સ્થૂલિભદ્રની શિયળવેલ-કવિ પંડિતવીર વિજયની વગેરે કૃતિઓ આ પ્રકારની છે. અર્વાચીન કાળમાં પરમપૂજય સિદ્ધાંત મહોદિષ સુવિશાળ ગચ્છાધિપતિ કર્મશાસ્ત્ર પારંગત સત્ ચારિત્ર ચૂડામણિ સ્વર્ગત પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજના ગુણગાન રૂપે પૂ. સ્વ. આ. ભુવનભાનુસૂરિજીએ 'ગુરુ-ગુણ અમૃતવેલી'ની રચના

કરી છે. આ રીતે 'વેલિ' કાવ્ય પ્રકારની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. આ કાવ્યો અંગે સંશોધન કરવાથી તેના હાર્દમાં રહેલી ઉત્તમ ભાવના અને વિચારામૃતનું પાન થઈ શકે તેમ છે. સાધુ કવિઓએ વિવિધ પ્રકારની કૃતિઓની સર્જના કરીને શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારનું મૂલ્યવાન કાર્ય કર્યું છે. તેનો શ્રુતજ્ઞાન રસિકજનો આસ્વાદ કરીને આત્માને ઉજજવળ બનાવવા પ્રેરણા મેળવે એવી આ કૃતિઓ છે.

ગર્ભવેલિની રચનાનો આધાર શ્રી તંદુલેવેયાલીય પયન્ના સૂત્રમાં મળે છે. આ પયન્નામાં પરમાત્મા કથિ ગર્ભવિજ્ઞાનની મહત્વની માહિતી જાણવા મળે છે. તેના દ્વારા વૈરાગ્યભાવની વૃદ્ધિ અને અશુદ્ધિ ભાવનાના વિચારો પ્રગટ થયા છે.

"તંદુલ વિયાશી મઝાર, કહ્યો ગર્ભતશો અધિકાર, તે સાંભળી ધર્મવિચાર, કરી પામો ભવજલ પાર." તેમાં ગર્ભનું સ્વરૂપ, સ્થિતિ અને વેદનાનું નિરૂપણ થયું. જીવ ૨૭૦ દિવસ ઉપરાંત બીજો અડધો દિવસ માતાના ગર્ભમાં રહે છે. ત્યાર પછી પ્રસવ થાય છે. પણ ઉપઘાતને કારણે આ સમય મર્યાદામાં વધ-ઘટ થાય છે. જીવને ગર્ભમાં 3, ૧૪, ૧૦, ૨૨૫ શ્વાસો શ્વાસ હોય છે. માતાપિતાની રજ અને વીર્યના સંયોગથી જીવ ઉત્પન્ન થાય છે. અને ક્રમિક વિકાસ થય છે. માતાની ખાવા-પીવાની-સૂવાની અને અન્ય પ્રવૃત્તિઓ ગર્ભસ્થ જીવ અનુસરે છે. માતાના સુખે સુખની અને દુઃખે દુઃખની અનુભૂતિ કરે છે. શુક્ર ઓછું અને ૨મી ૨જ વધુ હોય તો ગર્ભસ્થ જીવ સ્ત્રીરૂપે, શુક્ર વધારે અને સ્ત્રી ૨જ ઓછું હોય તો જીવ પુરુષ રૂપે, ૨મી ૨જ અને પુરુષ શુક્ર સમાન હોય તો નપુંસક રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે. તદુપરાંત શરીરની રચના, સાંધા હાડકાં, નાડીઓ વગેરેની માહિતી પણ આપવામાં આવી છે. અત્રે ગર્ભવેલિના સંદર્ભમાં આ આધાર આપવામાં આવ્યો છે.

### ૧. ગર્ભવેલિ

કવિ લાવણ્યસમય કૃત ગર્ભવેલિમા ગર્ભમાં રહેલા જીવનો વિકાસ ગર્ભનાં દુઃખ અને મનુષ્ય જન્મની મહત્તા-સફળ કરવાના વિચારોની અભિવ્યક્તિ થઈ છે. વેલિના આરંભમાં સરસ્વતી વંદના પછી વિષયનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

બ્રહ્માણી વર ચાલી મુજ, તુ કવિતા જન માતા, તુજ પસાઈ ગાઈસ્યું, ગર્ભવેલી વિખ્યાત.

11 9 11

જન્મદાતા માતા અને વિકાસમાં સહભાગી છે એમનો મહિમા દર્શાવતાં કવિ જણાવે છે કે (ગા. ૧૦-૧૧-૧૨)

માતાના નાભિકમલમાં ગર્ભ બંધાયા પછી ક્રમિક વિકાસ થાય છે. તેની માહિતી આપતા કવિના શબ્દો છે. ગા- ૨૦-૨૨, ૬૮ થી ૭૪.

> નાભિ કમલ તે વિમલ વખાશઉ તે વિકસિ બહુ મૂલ જરા, વિહુણી યૌવનયુવતિ સહી સફરાણા ફુલ. 11 50 11 ફલ વિના ફલ કિમહીન છઈ સઈ સહ જગમાં હિઈ. માતા તાત મિલઈ સંયોગિઈ યોગીજલ બંધાઈ. સાત દિવસ જલ બુદબુદ સરિખુ તિહાં અવતરીઉપ્રાશી, માસ દિવસ માસમઈ કાહાશો પલમુરા પરમાણી. 11 29 11 બીજઈ પેસી માંનિ વિચાસ ત્રીજઈ તે અધિકેરું, ચઉથઈ માસિ ચિરૂપિએ ચાલો કીધો નવો નવે રે. 11 22 11 પહિલો મા ચાલી ગયો ભોલાવિઇ બીજઈ ગર્ભજારાઈ. બીજઈ માસઈ પયોધર પીડા ચોપઈ ચિંતા આશ્ ઈ. 11 EC 11 ઉતપતિ ગર્ભતાં લહીલાજી અંચલિ ઉદર ઉધાડિ. છાની માની છપતી ચાલઈ નરહઈ ઉદર ઉઘાડી. 11 86 11 માસ પાંચમી સરખ સરિખુ છકઈ કીધું છોડી, નાભિ તશી નાલી અંતરથી લૂસી લીધું લોહી. 11 90 11 માસ સાતમી મંગલ માડી ધન ઘણું ઘર ફેડઈ. ભગતિ તજી ભરતાર વિછોડી પાછી પીહર તેડિ. 11 99 11 માસ આઠમઈ ઉદર દાદરુ ખીશ આકારો અપાર, ઉઠી બિસી નસકી ગાહી થોભ વિના ન લગાર. ા ૭૨ ા નુમિ માસિ પયોધર પીડા જિમ જિમ દૂધ ભરાઈ, અહનિશિ ઉથલ પાથલ થાઈ ઉંચા અંગ તણાએ. 11 93 11 દશમિ માસિ જાઈ દિન ગણતા પીડતિ અઠહ કહાણી, ગર્ભતજ્ઞાં દુઃખ સવિ કહઈ સરિખા રંક હ્યો વરિરાજ્ઞી. ા ૭૪ ા

પ્રસૂતિનો કાળ (સમય) આપ્યો છતાં પ્રરસ્તિ થતી નથી એટલે ગુરુ પાસે જઈને માર્ગ પૂછે છે ગુરુ ધર્મ ચારા ધનાનો માર્ગ બતાવે છે અને તેના પ્રભાવથી બાળકનો જન્મ થાય છે. કવિના શબ્દો છે. (ગાથા- ૯૧-૯૨)

પુત્રનો જન્મ થયા પછી સ્ત્રી પ્રસવની વેદનાને ભૂલીને મોહનીય કર્મના રંગ-રાગમાં મગ્ન

બને છે. ગા. ૯૭–૯૮

પડી પડી પૂછઈસ્થઉ જાયઉ સુત સુણિઉ જબકામિ, પ્રસવ તણઉ તવ દુઃખ વિસરીઉ ચઢી મોહની ધ્યાની.

11 69 11

નવલઉ રંગિનાલવ વારઈવૃત ઉબરસી ચાવઈ ભૂગલ, ભેરી મરૂજવ ભવ ઈ નાચ ગીત ગવરાવઈ.

11 66 11

પુત્ર મોટો થાય એટલે પરણાવીશું પછી તે માતા પિતાથી જુદો રહેશે. માતા-પિતાનું ઋણ ચૂકવવા દાન-યાત્રા-પૂજા વગેરે કરવા માટેની ધર્મવાણીનો અત્રે ઉલ્લેખ થયો છે. ગા. ૮ થી ૧૨.

મતા પિતાની ઘુટીવા, પ્રીછવા પાય ઉપાય,

યોગા મારગ આદરી રાખઈ નિરમલ કાર્ય.

11 6 11

સિદ્ધ ક્ષેત્ર સેતુજ તણી ગિરિઈ ગઢ ગિરનારિ,

યાત્રા કરાવઈ જોવલી તો છુટિઈ સંસારી.

11 6 11

માતા પિતા પય પૂજ કરિ ત્રણ પ્રદક્ષિમ દંતિ માત,

વચન છુટઈ સહી મન્નિ ન આણે સભ્રાંતિ.

11 90 11

જિન પ્રતિમા પ્રાસાદ જિન વરતાવી અમારી,

માતા પિતા નામઈ કરી છુટઈ પંચ પ્રકારી.

11 99 11

પીડ્યા પીહર દેવઉ કરીર મોરી સાર,

માતા પિતા ઉરણ ભણી માગુ ઈક ઉપગાર.

11 ૧૨ 11

અંતે કવિ પોતાના નામનો ઉલ્લેખ કરતાં જણાવે છે કે મુનિ લાવણ્ય સમય ભણઇ

સામી વયશા ન બોલઉ ખોટા લાગા મોટા પાપ, ભારે ગુનહી ભગતિ ન કીધી કિમ ઘટી સીયાએ.

11 6 11

સાથ મારું ધર્મ તું મારું આરો લાધો આજ,

માતા પિતા આગતિ દુઃખ કહિતા કહુ, પ્રભો કેહી લાજ.

11 6 11

અંત કવિ પોતાના નામનો ઉલ્લેખ કરતાં જણાવે છે કે મુનિ લાવણ્ય સમય ભણઈ ગર્ભવેલિની માહિતી અપ્રગટ હસ્તપ્રતને આધારે આપવામાં આવી છે.

### ર. શ્રી સિદ્ધાચલની સિદ્ધ વેલ

સિદ્ધાયલનો મહિમા વર્ણવતી વિવિધ પ્રકારની કૃતિઓ કવિઓએ રચી છે તેમાં શ્રી સિદ્ધાયલ સિદ્ધવેલ નામની પંડિત ઉત્તમવિજયજીની કૃતિ અંગેની કેટલીક મહત્વની વિગતો નીચે પ્રમાણે છે.

'વેલિ' બીજ મૂળ પાયાના સ્થાન તરીકેનો અર્થ સૂચવે છે ૮૪ લાખ જીવા યોનિમાં પરિભ્રમણ કરતા આત્માને સ્વસ્વરૂપ—આત્મ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા માટે સિદ્ધાચલ જેવું શાશ્વત તીર્થ બીજરૂપે છે. આ તીર્થમાં કાંકરે કાંકરે શ્રી સિદ્ધક્ષેત્રે વહાલા મારા સાધુ અનંતા સિદ્ધારે એ માટે એ તીરથ મોટું, ઉદ્ધાર અનંતા કીધારે શત્રુંજય. એટલે આ તીર્થ અનુભવ સિદ્ધ છે. માત્ર કલ્પના

નથી. અનંતા આત્માઓ સિદ્ધિ પદને પામ્યા છે એવું બીજ સ્વરૂપ આ તીર્થ અને તેનો મહિમા શબ્દોમાં વર્ણવી શકાય તેમ નથી છતાં કવિઓએ પોતાની આગવી શૈલીથી તીર્થ મહિમા મુક્ત કંઠે ગાયો છે.

આ સિદ્ધવેલના કર્તા પંડિત ઉત્તમવિજયજી વિજયપ્રભસૂરિનાં પાટ પરંપરામાં થયા છે. પૂ. શ્રી પેથાપુરમાં ચાતુર્માસ દરમિયાન સં. ૧૮૮૫ના કારતક સુદ પૂર્ણિમાને દિવસે રચના કરી છે તેનો ૧૩મી ઢાળમાં ઉલ્લેખ થયો છે. અને તેની સાથે ગુરુ પરંપરાનો પણ નિર્દેશ કરીને કવિના નામનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. (ગાથા-૮-૯-૧૦-૧૧-૧૨) (પા. ૩૦)

કવિએ સં. ૧૮૮૪ના ચૈત્ર સુદ પૂર્ણિમાને દિવસે ગિરિરાજની દ્રવ્યભાવથી ઉલ્લાસૂપર્વક યાત્રા કરી હતી અને તે નિમિત્તથી પ્રેરણા પ્રાપ્ત થતાં શ્રી સિદ્ધાચલ સિદ્ધવેલની રચના કરી હતી. વેલિ-વેલ પ્રકારનાં કાવ્યો માત્ર ભૌતિક વિવાહનું સૂચન કરતાં નથી પણ શિવવધૂને—શિથનારીને પામવાનો જીવનનો પરમોચ્ચ આદર્શ સિદ્ધ થાય છે તેનું પ્રતિપાદન કરે છે. એટલે આત્મા મુક્તિપદને પામે તેના બીજ સમાન ઉપયોગી સિદ્ધવેલ છે.

કવિએ તેર ઢાળમાં સિદ્ધાચલનો મહિમા ગાયો છે. કાવ્યને અનુરૂપ વિવિધ દેશીઓનો પ્રયોગ કરીને ગેય કૃતિ તરીકે સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રણાલિકા અનુસાર ઇષ્ટ દેવ અને સરસ્વતીની સ્તુતિ કરીને વિષયનો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. કવિના શબ્દો છે.

> પારસતજ્ઞા પદ કજ નમી, સમરી શારદા માય, વિમલાચલ ગુણ વરણવું, સાંભળતાં સુખ થાય. પુષ્ણે નરભવ પામીને, જે કરે તીરથ જાત્ર,

11 9 11

તસ પદ ભલ પાવન હુવે, નામે નિરમલ માત્ર.

11 2 11

સિદ્ધિવર્યા સાધુ તજાા, સિદ્ધાચલ સુપસાય, સિદ્ધવેલિ કરીને સ્તવું, રચના મુખ શુદ્ધ થાય.

11 6 11

તીર્થ મહિમા વર્શવતી દેષ્ટાંતરૂપ પંક્તિઓની નોંધ નીચે પ્રમાણે છે.

સિદ્ધિગિરિ સેવો વહાલા, શું ભટકો છો ઠાલા માલા, એ ગિરિ જેશે ન કરસ્યો, ગર્ભાવાસ રહ્યો તે તરસ્યો. સાંભળો સુખભર સ્વામી, તે તીરથ શીવ મગ વિશરામી, એ ગિરિ જયવંતો વસ્તો, નિર્મળ નીર નિઝરણ ઝરતો,

સુખ સંપદ દાતાર દાતા, પામે ઉત્તમ અવિચળ સુખ સાત !! સિદ્ધ !! ૧૧ (ઢાળ–૧)

ત્રિભુવન તારક જગ નિલો રે, શિવગતિ દાયક સાર. સિદ્ધગિરિ સેવો વ્હાલા જાત્રા નવ્વાશું કાજી એ રે, છ'રી પાળી ઉદાર, હોય અક્રમ છક સાત ગણો રે, ગણશું લખ નવકાર. !! સિદ્ધ !! ર !! પાંચ કોરિ મનિ માથ મધાવ્યા ગામક પંત્રીક નામ

પાંચ કોડિ મુનિ સાથ સધાવ્યા, ગણધર પુંડરીક નામ, પુંડરીક એ ચોથું જાણે, પાંચમું રેવત ઠામ, ॥ સિદ્ધ ॥ ह ॥ (ઢાળ -૨) ત્રીજી ઢાળમાં રૂષભદેવ ભગવાનનો સંક્ષિપ્ત પરિચય અને નવ્વાશું વખત પધાર્યા હતા તેની માહિતી સાથે શત્રુંજયનાં ૨૧ નામનો નિર્દેશ કર્યો છે.

શત્રુંજય પુંડરિકગિરિ, વિમળાચર સિદ્ધક્ષેત્ર, શ્રીપદ સુરગિરિ મહાગિરિ રે, શાશ્વતગિરિ સુપવિત્રરે. ॥ રિ. ॥ ૭ ॥ ઢાળ ૪-૫-૬માં શત્રુંજય તીર્થના ઉદ્ઘારની ક્રમિક માહિતીનું વર્ણન કર્યું છે.

સૂરિ દુપ્પસંહ ઉપદેશથી મન., વિમળવાહન ભૂપાળ. મો. મ. છેલ્લો ઉપધાર કરાવશે, મન. ભક્તિભાવ વિશાલ મો. મ. ॥ ૫ ॥

સાતમી ઢાળમાં સિદ્ધગિરિની યાત્રા, પ્રભુની અષ્ટપ્રકારી, અનાગમહોત્સવ અભિષેક, જપમાળા, તપ આદિ કરવાથી પ્રાપ્ત થતાં ફળનો ઉલ્લેખ કરીને સિદ્ધગિરિનો મહિમા ગાયો છે.

નદી કુંડે તીરથ જળ માહિ રે, કુસુમાંજલિ ચ્યાર ચઢાઈરે,

કરે સ્નાત્ર ઈહાં જે સંતારે, દુઃખ ચાર ગતિ ન લહતા રે. સુ. સા. ા ૪ ા આઠમી ઢાળમાં અન્ય તીર્થોની યાત્રાનો સંદર્ભ આપીને શત્રુંજયની યાત્રા શ્રેષ્ઠ છે એવો વિચાર પ્રગટ કર્યો છે.

અનિહારે તેહથી અનંત ગુશું ફળ હુવેરે ગિરિ દીઠે સાંભલી ઇંદ્ર, અનિહારે સેવન ફળ કુંશ ક્ષણ હોવે રે, જો હોવે જ્ઞાની જિણંદ. II સિ II ૭ II નવમી ઢાળમાં શત્રુંજયનો મહિમા ગાવાની સાથે માનવજન્મ સફળ કરવા માટે યાત્રા અને સુકૃતનો લાભ લેવાની ઉપદેશાત્મક વાણીનો પરિચય થાય છે. કવિના શબ્દો છે.

> સંસાર દાવાનાળ નીર રે, ભવોદિષ તારણએ તીર રે, જરા મરણ તણા જંજીરે રે, વિત્રારણ એ વડવીર રે. ॥ ૩ ॥ ઈહાં પૂજા પ્રસાદ કરાવો રે, જિનરાજનાં બિંબ ભરાવો રે, કરિ અંજન આનંદ પામો રે, ભલે ભાવથી ભાવના ભાવો રે. ॥ ૪ ॥

દશમી ઢાળમાં સિદ્ધગિરિનો મહિમા ગાતાં કવિએ જણાવ્યું છે કે અહીં ૨૩ તીર્થંકર યાત્રાએ પધાર્યા હતા. ચંદ્રશેખર રાજા, નિમ-વિનિમ બંધુઓ, અનંતા સાધુ ભગવંતો સિદ્ધિપદને પામ્યા છે. અગિયાર અને બારમી ઢાળમાં સિદ્ધિપદ પામેલા મહાત્માઓની માહિતી આપતાં કવિ જણાવે છે કે.

કાર્તિક પુનમે સિદ્ધ થાવે રે, તેણે મહિમા આજ પ્રસિદ્ધ રે, કંડુ પણ એણે દિને સિધો રે, ઇણે દિન મહિમા અધિકોરે. ॥ ૩॥

કવિએ તીર્થયાત્રા કરી અને મનના અપૂર્વ ઉલ્લાસ અને રંગથી ગુણ ગાયા છે તેનો ઉલ્લેખ કરતી પંક્તિઓ જોઈએ તો

શું વર્ણવું વાધે વિસ્તાર, ધન ધન છે તીરથ તને રે, પાપ કરે ગિરિ સુણતાં આર, દરશન કરશન કીર્તનરે. ॥ ६॥ ગાયો ગિરિ ઇક્ષુવંશી ઇમ, ઢાળો તેર કરી લાજી રે,

સિદ્ધાયલ સિદ્ધ વેલ એટલે સિદ્ધગિરિની ભાવયાત્રા અને ગુણગાન દ્વારા કર્મનિર્જરા કરવા માટેનો અપૂર્વ આનંદદાયક મનુષ્ય જન્મનો લ્હાવો છે. કવિ પંડિત વીરવિજયજીની નવ્વાણું અભિષેકની પૂજાનું સ્મરણ કરાવે તેવી પ્રાસયુક્ત પ્રાસાદિક, સુગેય પદાવલીઓ દ્વારા શત્રુંજયનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. માનવજન્મ સફળ કરવાના ભગવંતે વિવિધ માર્ગનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેમાં આ ભક્તિમાર્ગની અનુભવ વાણી ભવોદિષ તારક જહાજ સમાન છે. પૂર્વના પુણ્યોદયે માનવ જન્મ અને યાત્રાની સુવિધા મળે છે એમ માનીને સિદ્ધિપદ પામવાની અભિલાષાવાળા ભવ્યાત્માઓ શાસ્ત્રીય રીતે યાત્રા કરી જીવન સફળ કરે તેવી પ્રેરણાપ્રાપ્ત કરાવતી 'વેલ' રચના નોંધપાત્ર છે.

સંદર્ભ :- શ્રી સિદ્ધાચલજીની સિદ્ધવેલ.

# શ્રી અમૃતવેલ (સજઝાય)

વેલિ સ્વરૂપ રચનામાં શુદ્ધ જ્ઞાનમાર્ગ અને ઉપદેશાત્મક વિચારોની નમૂનારૂપ રચના અમૃતવેલ છે. યશોવિજયજી ઉપા. ની આ કૃતિ સજઝાય તરીકે અન્ય પુસ્તકોમાં પ્રગટ થઈ છે. અમૃતવેલ એટલે મૃત્યુ પર વિજય મેળવવાનો સાચો રાજમાર્ગ અમૃતવેલ એટલે મોક્ષમાર્ગમાં જવા માટે શીવનારીને વરવામાં ભવોભવની તિતિક્ષાને પૂર્ણ કરવા માટે બીજારોપણ કરવાનો અપૂર્વ અનુપમ અવસર.

અમૃતવેલ એટલે આત્માના શાશ્વતસુખ પ્રાપ્ત કરવાનો જિનેશ્વર ભગવંતે કરેલો સાચો સાચો માર્ગ. મૃતત્વને નિર્મૂળ કરવા માટેની સીધી સાદી શૈલીમાં સર્વજન સુલભ જિનવાણીનો સાર.

અમૃતવેલ એટલે આત્માનો કિંમતી સ્વાધ્યાય કે જેનાથી મનના પરિણામ ભાવ ઉત્તમ રહે અને અધમ વિચારો દૂર થાય તેવી બોધાત્મક વાણીનો સંચય.

મહાત્માઓ વિશ્વના સર્વજીવોનું કલ્યાણ થાય એવી ઉદાત્ત ભાવના ભાવે છે પોતે જિનમાર્ગને અનુસરે છે અને તે માર્ગે સર્વજીવો અભિયાન કરે તો મુક્તિ પામે એ વાત નિઃશક છે. જિનવાણીના સારરૂપ ૨૯ કડીની આ રચના નીચે પ્રમાણે ગુણ ધરાવે છે. મહત્વના વિચારો નીચે પ્રમાણે છે. કવિની અર્થગંભીર શૈલીનો પરિચય પ્રથમ કડી દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે.

# ચેતનજ્ઞાન અજુવાળીએ, ટાળીએ મોહ સંતાપ રે, ચિત્ર ડમડોળલું વાળીએ, પાળીએ સહજ ગુમ આપરે.

જ્ઞાનનો મહિમા, મોહનીય કર્મથી સંતાપ ઉપજ છે તે દૂર કરવો, ચિત્તની સ્થિરતા કેળવવી અને આત્મસ્વરૂપની ઓળખાજ્ઞ કરવી. સાધનાનું અંતિમ ફળ આત્મસિદ્ધિ—આત્માના મૂળ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ છે. એક જ ગાથામાં જ્ઞાનમાર્ગ કર્મવાદ, અધ્યાત્મ અને સાધનામાં ઉપયોગી સ્થિરતા-એકાગ્રતા જયા વિષયોનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ થયો છે.

ઉપશમ અમૃત રસનું પાન કરવું, સાધુ ભગવંતના ગુણગાન ગાવા, કડવાં વચનો સાંભળીને રીસ કરવી નહિ. ખીજાઈ જવું નહિ. સજ્જનને માન આપવું જોઈએ. ક્રોધ કષાયનો અનુબંધન રાખવો, સત્ય વચન બોલવું, સમક્તિ રત્ન પ્રાપ્ત કરવાની રૂચિ-પ્રેમ સાધવો. કુમતિનો ત્યાગ કરવો. મનના અધ્યવસાય શુભ રાખવા માટે અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને ધર્મ એમ ચારના શરણનો સ્વીકાર જોઈએ. કવિએ ચાર શરણના હેતુ વિશે જણાવ્યું છે કે

ચારનાં શરણ જે પહિવજે, વળી ભજે ભાવના શુદ્ધ રે, દૂરિત સવિ નિર્દિયે આપણાં, જેમ હોય સંવર વૃદ્ધિ રે. ચેતન ॥ ૯॥

આ ભવ અને પરભવમાં થયેલી વિરાધના- આશાતના થઈ હોય તેની નિંદા કરવી સુકૃતની અનુમોદના અને દુષ્કૃતની ગર્હા કરવી. ગુરુ વચનનું પાલન કરવું. ગુરુ આજ્ઞા શિરોધાર્ય કરવી. સ્વમતથી સ્વેચ્છાચારી વર્તન કરવું નહિ. તેનાથી આત્માના જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર ગુણનો નાશ થાય છે. ધર્મના નામે લોકોને ગેરમાર્ગે દોરવા નહિ. ગાથા ૧૧ થી ૧૪માં અઢાર પાપ સ્થાનકનો ઉલ્લેખ કરીને કવિ જણાવે છે કે

પાપ જે એહવાં સેવિયાં, તેહ નિર્દિયે ત્રિહું કાલ રે સુકૃત અનુમોદના કીજીએ, જેમ હોય કર્મ વિસરાલ રે. ચેતન ॥ ૧૬ ॥

અનંત ઉપકારી અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય સાધુએ પાંચની ભક્તિ—આરાધના કરવી. શ્રાવકના દેશવિરતિ ધર્મની અનુમોદના કરવી. સમક્તિના સંદર્ભ કવિએ ઉદારમતવાદી બનીને સ્યાદ્વાદની અપેક્ષો જણાવ્યું છે કે

અન્યમાં પણ ધ્યાયિક જેહ જિન વચન અનુસાર રે, સર્વ તે ચિત્ત અનુમોદીએ, સમક્તિ બીજ નિરધાર રે. ચેતન ॥ ૨૦ ॥

પાપભીરૂતા રાખવી, ભવ પ્રત્યે રાગ ન રાખવો પોતાની સ્થિતિ પ્રમાણે જીવનવ્યવહાર ચલાવવો. આ પ્રમાણો આચરણ કરનારની અનુમોદના કરવી. જૈન શાસન ગુણાનુરાગને વરેલું છે. સ્વદોષ દર્શન અને પરગુણની અનુમોદના આત્મા પાપકર્મથી બચી જાય છે.

કવિના શબ્દો છે.

થોડે લો પણ ગુણ પર તણો સાંભળી હર્ષ મન આણરે, દોષ લવ નિજને દેખતાં, નિર્ગુણ નિજ આતમા જાણ રે ચેતન ॥ ૨૨ ॥

ઉચિત વ્યવહારનું પાલન કરવું. મનની સ્થિરતા કરી શુભ પરિશામ રાખવા—નય વાદની રાતે શુભ ભાવના ભાવવાથી પાપકર્મનો નાશ થાય છે. કવિએ વૈવિધ્યપૂર્ણ વિચારો દર્શાવ્યા છે તેમાં શુદ્ધ અત્યાત્મ સ્વરૂપ વિચારો દર્શાવતી પંક્તિઓ જોઈએ તો,

> દેહ મન વચન પુદ્ગલ થકી, કર્મથી ભિન્ન તુજ રૂપરે, અક્ષય અકલંક છે જીવનું જ્ઞાન આનંદ સ્વરૂપ રે. ચેતન ॥ ૨૪ ॥

સમગ્ર અમૃતવેલના સારરૂપ આત્મ ચિંતન કરવા માટે ૨૪મી ગાથા મહત્વની છે. તેમાં રહેલા ગહન વિચારો જાણવાથી આત્મસિદ્ધિનો માર્ગ હાથવેંતમાં આવી જાય છે. ધર્મની ધારણા, જ્ઞાનરૂપી વેલનો વિસ્તાર થાય કર્મનો નાશ થાય અને આત્માનું સત્સ્વરૂપ પ્રગટે છે. શિવનગરમાં જવાનો ઉપરોક્ત માર્ગ છે. તે માર્ગે પ્રયાણ કરવાથી પરમધામમાં પહોંચી જવાય છે. અંતમાં કવિના શબ્દો છે.

> શ્રી નયવિજય ગુરુ શિષ્યની, શીખડી અમૃત વેલ રે, એહ જે ચતુર નર આદરે, તે લહે સુજસરંગરેલ રે. ચેતન ॥ ૨૯ ॥

જૈન દર્શનના ગ્રંથોનો અભ્યાસ કર્યો ન હોય તો પણ આ સીધી સાધી વાણીનું ચિંતન મનન અને આચરણ નરભવમાં સમતા, શાંતિ અને સમાધિ પ્રદાયક છે. અમૃતવેલના વિચારો આત્માના મૂળ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવા માટે બીજરૂપ છે તે સ્પષ્ટ રીતે સ્વીકારવાથી આત્માનો અવશ્ય વિકાસ થાય છે.

સંદર્ભ :- જૈન સજ્જાયમાલા ભાગ ૨ / ૧૭

#### ૮. 'ધવલ'

ડો. કવિન શાહ કાવ્ય-વિષયક પ્રાચીન પ્રકારો અને રચનાઓના અચ્છા અભ્યાસી છે. આ વિષયક એમનાં પુસ્તકો વિદ્વાનોમાં અતિપ્રિય નીવડ્યા છે.. આ અંકમાં 'ધવલ'ના નામે ઓળખાતી કાવ્યકૃતિનો એમણે સુંદર પરિચય કરાવ્યો છે. આવા આવા વિષયો પર અવારનવાર તેઓ લખતા રહેશે, એને વાચવા માટે આ વિષયના વિદ્વાનોને 'કલ્યાણ' નિમંત્રણ પાઠવે છે. જૈન સંઘમાં આવા વિષય પર ખેડાણ કરનારા ઓછા છે. એથી ડૉ. કવિન શાહ વિશેષ અભિનંદનને પાત્ર ગણાય. સંપાદક.

મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્યમાં વિવિધ પ્રકારની કાવ્ય રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં 'વિવાહ'ની રૂપકાત્મક અભિવ્યક્તિ કરવી કાવ્ય રચનાઓમાં વિવાહલો, ધવલ અને 'વેલિ' પ્રકારનાં કાવ્યો રચાયાં છે. આ ત્રણ શબ્દો પર્યાયવાચી એટલે કે વિવાહસંબંધી કાવ્યકૃતિઓનો સંદર્ભ પૂરો પાડે છે. વિવાહથી સામાન્ય રીતે લગ્નનો સંબંધ પ્રથમ દષ્ટિએ સમજાય છે, પણ મધ્યકાલીન સમયના કવિઓએ વિવાહ વિશે લગ્નના અર્થઘટનની સાથે સંયમરૂપી નારીને વરવાનો ઉત્સવ, બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિના જીવનનું નિરૂપણ કે જેમાં દીક્ષા પ્રસંગનું વર્શન કેન્દ્ર સ્થાને છે. મહાપુરુષો અને તીર્થંકર વિષયક વિવાહલોની સાથે તાત્ત્વિક વિવાહલો રચાયા છે તેવીજ રીતે ધવલ કાવ્ય-કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. ધવલ સંસ્કૃત ભાષાનો શબ્દ છે. અપભ્રંશમાં 'ધ્રુલ' અને ત્યારપછી 'ધોલાધૌલ' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. ગુજરાતી ભાષાના સાહિત્યમાં વલ્લભસંપ્રદાયમાં મોટી સંખ્યામાં 'ઘૌલ' રચનાઓ થઈ છે. આ રચનાઓ વિવિધ ઘૌલ સંગ્રહ નામથી પ્રકાશિત થયેલ છે. 'નેમિનાથ ઘુલ' કાવ્યના આરંભ અને અંતની પંક્તિઓ ઉદાહરણરૂપે નીચે પ્રમાણે છે.

આદિ : માઈ એ નયરઈ સિંહદુવારી, પંચ કન્યા રામતી રમઈએ । ચિંહુ પરિણ વરિયલા શ્રમ ચ્યારિ, વરનવી પામઈ પંચમી એ ॥ અંત : શ્રમણ પ્રિય વરદરહવીયઉ એ સમતલઈ બાર વરસિ તુ । બડઉ લેસાલિઉઇ, જયવન્ત હો જેવરચ્છુ તુ મલઈ સંસાલીયઉ તું ॥ 'હેમચંદ્રાચાર્યના છન્દોનુશાસન પ્રથમાં ધવલ વિશેનો ઉલ્લેખ મળે છે. ધવલમાં ૮/૬/૪ ચરણ હોય છે. ધવલના પ્રકાર યશોધવલ, કીર્તિ ધવલ, ગુણ ધવલ, ઉત્સાહ ધવલ, ભ્રમર ધવલ, દીપક ધવલ, ૧૪મી સદીમાં રચાયેલા પ્રાકૃત પિંગલમ્ ગ્રંથમાં 'છપ્પય' છંદના ૭૧ ભેદનો ઉલ્લેખ છે તેમાં 'ધવલ'નો સમાવેશ થાય છે.

ધાર્મિક પર્વની ઉજવણી. વ્રતના ઉદ્યાપન મહોત્સવના પ્રસંગે 'ધવલ' ગીત ગાવાની સામાજિક પ્રણાલિકા હતી. કવિ ઋષણભદાસની પર્યુષણની બીજી સ્તુતિમાં નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ મળે છે. "ધવલ મંગળ ગીત ગહુંલી કરીએ." આ પંક્તિ દ્વારા ધવલનો સંદર્ભ મળે છે. એટલે ધવલ એ ગીત કાવ્યનો પ્રકાર છે એમ સમજી શકાય છે. ઉત્તર અને દક્ષિણ ભારતમાં જૈન ધર્મનો પ્રચાર વિશેષ થયો હતો ત્યારે સાહિત્યિક આદાન પ્રદાન થતાં ધવલનો વધુ પ્રચાર થયો હતો. ૧૩-૧૪મી સદીમાં ધવલ ગીતો વધુ પ્રચલિત હતાં. ગુરુ ભગવંતના આગમન અને વિદાયના પ્રસંગે ધવલ ગીત અનેરા ઉત્સાહથી ગવાતા હતાં. વર્તમાન સમયમાં આવાં ગીતો 'ગહેલી' સંજ્ઞાથી જૈન સંઘ અને સાહિત્યમાં પ્રચલિત છે. માંગલિક પ્રસંગોમાં ધવલ ગીતો મોટા પ્રમાણમાં ગવાતાં હતાં. ટૂંકમાં કહીએ તો ધવલ એટલે જનસમૂહના અપૂર્વ ઉત્સાહને વાચા આપતું મંગલ ગીત. કાવ્ય ધવલનો પ્રારંભ દીર્ધ કાવ્યોના વસ્તુ વિભાજનમાં તેના એક ભાગ રૂપે ગીત કાવ્ય તરીકે થયો છે. ત્યારપછી 'ધવલ' નામની સ્વતંત્ર કૃતિઓની રચના થઈ છે. ધવલ ગીતો માત્ર ધાર્મિક પર્વોમાં જ નહિ. પણ લગ્નપ્રસંગે ગવાતાં હતાં. આ ગીતો ધર્મ અને લગ્ન એમ બંને સાથે સંબંધ ધરાવે છે આ ઉપરથી એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે, વિવાહલો શબ્દની સાથે 'ધવલ' શબ્દ પ્રયોગનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. દા.ત. કવિ દેપાલકૃત આર્દ્રકુમાર વિવાહલો ધવલ કવિ શ્રી જયશેખરસૂરિ કૃત ૧૫મી સદીની કૃતિ નેમિનાથ ધવલ, ૧૬મી સદીમાં કવિ સેવક કૃત રૂષભદેવ વિવાહલુ-ધવલ, કવિ આણંદપ્રમોદનું શાંતિનાથ વિવાહલુ-ધવલ, કવિ બ્રહ્મ મુનિકૃત વાસુપૂજ્ય સ્વામી ધવલ અને નેમિનાથ ધવલ. કવિ નયસુંદર કૃત નેમિનાથ ધવલ વગેરે કૃતિઓ ધવલ સંજ્ઞાવાળી પ્રાપ્ત થાય છે. આ કૃતિઓ દીર્ધ રચના છે, પણ તેમાં ધવલને અનુરૂપ ગેયતા સિદ્ધ થયેલી છે.

રાજસ્થાનમાં શ્રીમાળી બ્રાહ્મણ જ્ઞાતિમાં સામાજિક અને ધાર્મિક પ્રસંગોએ ધવલ ગીતો ગાવાની પ્રણાલિકા પ્રચલિત હતી, ધવલની દીર્ધ રચનાઓ પછી લઘુગીત રચના તરીકે ૧૭મી સદીમાં પ્રયોગ થયો છે. ગુજરાતી રાજસ્થાની અને વ્રજભાષામાં ધવલ રચનાઓ ઉપલબ્ધ થાય છે. આવાં ગીતોનો સંગ્રહ ગીત રત્નાવલી નામથી પ્રગટ થયેલ છે. 'ધવલ' સંગીતની પરિભાષામાં એક 'રાગ' છે તો તેની છંદ તરીકે ગણના થાય છે. આવાં ધવલ ગીતો પરસ્પર પ્રણય વૃદ્ધિકારક છે, તેનો સંદર્ભ સાહિત્ય અને જનજીવનમાં રાસ-ફાગુ વગેરે કાવ્ય રચનામાં દુહા ચોપાઈ, દેશીના પ્રયોગના સાથે ધવલનો પ્રયોગ થતો હતો. ૧૬મી સદીમાં કવિ સેવકે સં. ૧૫૯૦માં રૂષભદેવ વિવાહલઉની બે કૃતિઓ રચી છે. તેમાં એકનું નામ 'ધવલ' આવ્યું છે કવિના શબ્દો છે.

એહ ધવલ કરતા શ્રાખ વિરોધી જેહ, એહ ધવલ ગાઈ શ્રાદાદઇ જેદ નારી સદા ૧૭મી સદીમાં કવિ બ્રહ્મે શાંતિનાથ વિવાહલો ધવલની રચના કરી છે. તેની આદિ અંતની પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

ચાઉવીસય મિત્ર ચરણે લાગઇ, વર શ્રુતદેવી પાસંઇ ભણઇ બાગઇ પાયે શ્રી સુગુરુનંઇ, ધવલ રિયસુ સુદા મરગ, રચયઉ ધવલ જિન ચરિત બખાયઉ, ગુરુ મુખી મર્મ ! તા થિર પઢઉ ગુખઉ ભવિયખજબ જખજા વરતઇ જિમ ધર્મ.

સં. ૧૬૪૪મી કવિ "કનક સોમ રચિત આર્દ્રકુમાર ધવલ-ધમાલિ નામથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ રચના આર્દ્રકુમાર ચૌઢાળિયું નામથી પણ જાણીતી છે. જૈનેતર કવિ બ્રહ્માનંદે ધોળ કાવ્યોની રચના કરી છે આ 'ધોળ' શબ્દ એ ધવલના પર્યાયરૂપે પ્રયોજાયો છે. કવિએ આ ધોળમાં માનવજન્મની સફળતા કરવા માટે ત્યાગ અને વૈરાગ્યના વિચારો દર્શાવ્યા છે. દેષ્ટાંતરૂપે પંક્તિઓ જોઈએ.

"પ્રભુભજન વિના ગાફલ પ્રાશી, આગે ઉમર ખોઇજી, મેડીમંદિર માલ ખજાના, કામ ન આવે કોઈની." આ તનરંગ પતંગ સરીખો જાતાં વાર ન લાગે જી, અસંખ્ય ગયા ધન સંપત્તિ મેલી, તારી નજરો આગેજી." મનુષ્યદેહધારીને મૂરખ, કહેશી કરી કમાણીજી, શાનતણી પેરે ફરતો ડોલ્યો બોલ્યો મિથ્યા વાણીજી." "ઠાલો આવ્યો ભૂલો વૂઢવો કાંય ન લે ગયો સાથેજી, બ્રહ્માંનંદ કહે જમપુરિ કેર્નું, મહાદુઃખ લીધું માથેજી.

ઉપરોક્ત ધોળમાં જીવનના આધ્યાત્મિક ઉલ્લાસનો પરોક્ષ રીતે ધવલ વિશેની ઉપરોક્ત માહિતીને આધારે એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે, મધ્યકાલીન સમયમાં વિવાહલો સમાન સયંમરૂપી નારીને વરવાના પ્રસંગનું નિરૂપણ કરતાં કાવ્યો 'ધવલ' સંજ્ઞાવાળાં પ્રાપ્ત થાય છે. અન્ય રીતે વિચારીએ તો ધવલ નામથી સ્વતંત્ર ગીત રચનાઓ પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. જેવી સાહિત્યની વિવિધતા અને સમૃદ્ધિમાં ધવલ કાવ્યો ભક્તિ શૃંગારની અનુપમરસાનુભૂતિ કરવાની શક્તિ ધરાવે છે. તેમાં ભૌતિક વિવાહના પ્રસંગ પછી આધ્યાત્મિક વિવાહનાં મંદમંદ સ્મિત કરતા નિર્ઝર સમાન ઉલ્લાસની અનુભૂતિ કરાવે છે. ધવલ વિષયક કૃતિઓનો અભ્યાસ કરવાથી તેમાં રહેલી આનંદોલ્લાસના પર્વની માહિતી સાથે માનવભવ સફળ કરવા માટે સંયમના રાજમાર્ગનું પ્રતિપાદન કરીને સમાજના લોકોને પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રીતે સંયમની ભાવના કેળવાય તેવો કવિઓએ પુરુષાર્થ કર્યો છે.

## ૧. આર્દ્રકુમાર ધવલ. (સંક્ષિપ્ત નોંધ)

આર્દ્રકુમાર પ્રત્યેક બુદ્ધ તરીકે વિચરી રહ્યા હતા ત્યારે પૂર્વભવની બંધુમતી સ્ત્રીનો જીવ વસંતપુર પાટણ શહેરમાં ધનદત્ત શેઠની શ્રીમતી નામની પુત્રીપણે જન્મ થયો હતો. તેણી સખીઓ સાથે આજ મંદિરમાં ફરવા આવતી હતી ત્યારે દરેક સખીઓ એક એક થાંભલાને પતિ તરીકે માનીને આનંદ કરતી હતી. આ રમત પ્રસંગે શ્રીમતી માટે એક પણ થાંભલો બાકી રહ્યો

નહોતો ત્યારે શ્રીમતીએ પેલા મુનિને પોતાના પતિ તરીકે માન્યા. પછી તુરતજ આકાશવાણી થઈ કે ''આ બરાબર છે'' અને ૧૨။ કરોડ રત્નોની વૃષ્ઠિ થઈ. રાજાને આ વાતની ખબર પડી એટલે ધન લેવા માટે આવ્યા ત્યારે ફરી આકાશવાણી થઈ કે શ્રીમતીનો જે પતિ થશે તેનું આ ધન છે. તેણીએ ૧૨ વર્ષ વીતાવી દીધાં દરેક સાધુ ભગવંત આવે ત્યારે એમના ચરણોના નમસ્કાર કરી અન્ન-જળ વાપરતી હતી. આ પ્રમાણે કરતી હતી ત્યારે એક વખત આર્દ્ર મુનિ પધાર્યા અને ચરણ ચિક્ષથી ઓળખી લીધા. પગના ચિક્ષનથી એમને ઓળખીને તેણીએ મુનિને કહ્યું ''હે ? પ્રિય ? હવે અહીં જ રહો." ત્યારપછી આર્દ્ર મુનિએ શ્રીમતી સાથે લગ્ન કર્યાં અને સંસાર સુખ ભોગવતાં પુત્ર રત્નની પ્રાપ્તિ થઈ. આર્દ્રકુમાર ફરીથી દીક્ષા લેવા માટે સંમતિ માગે છે ત્યારે આ અંગે કોઈ સ્પષ્ટ જવાબ મળતો નથી પણ શ્રીમતી રૂની પૂર્ણીઓ લાવીને રેંટિયો કાંતવા લાગી . પુત્રે પૂછ્યું, "માતા, આ શું કરો છો ?" ત્યારે શ્રીમતીએ કહ્યું, "બેટા, તારા પિતા દીક્ષા લેવાના છે. પછી આપણે આવી રીતે જીવન ગુજારવું પડશે. આ રીતે ચાર વર્ષ વીતી ગયાં. પુત્ર પિતાને દીક્ષા લેવા માટે રોકે છે. પિતાએ પુત્રની રજા માંગી ત્યારે પુત્ર કહે છે, "હું દીક્ષા લેવા નહીં દઉં." એમ કહી ત્રાક ઉપરથી સુત્તરનો દોરો લઈ આર્દ્રકુમાર સુતા હતા ત્યાં તેમના પગ ઉપર વીંટી દીધો. પછી કૂદકો મારીને બોલ્યો. "બસ, બાંધી દીધા, માતા, હવે કેવી રીતે જશે ? આ પ્રેમાળ વાણીથી આર્દ્રકુમારનું હૃદયપરિવર્તન થયું અને તાંતણા ગણીને નિર્ણય કર્યો કે, તાંતણા બાર છે એટલે બાર વર્ષ સુધી દીક્ષા લઈ શકાશે નહીં. પુત્ર આ નિર્ણયથી પ્રસન્ન થયો. આ પ્રસંગનું કવિ દેપાલે આર્દ્રકુમાર ધવલમાં નિરૂપણ કર્યું છે. ધવલ એ દીક્ષા પ્રસંગની કાવ્ય રચના છે એટલે અહીં દીક્ષાનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

આર્દ્રકુમાર ધવલની નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાશે છે.

નાઈ એ નયરહ સીહહુયારિ પાંચ કન્યા રામતિ રમઈએ, ચિહુ પુણ વરીયલા થાઁમ ચ્યારિ વરુ નવિ પામઈ પાંચમીએ ॥ વાવિ ચઉખંડિ એ ચ્યારિ જે થંભચિહું કુયારિ ચ્યારહ પ્રહિયાએ । રુપ નિરુપમ જેસીયરંભ ધળવતધૂય તેહે ખીજવીએ ॥ ૧ ॥

બંધવું અભયકુમાર તસુ રાજુ છંડિ વ્રત તીણિલિદ્ધઉ । વિહરંતઉ વેસ ધરિ ગયઉ અહંકાર સસિ જો જિલિદ્ધઉ ॥ વિષઇ ૨મઇ દેસણ કરઇ દિનિ દસ પ્રતિબોધેઇં નંદિષેશ મુનિ નામતસો નિંઘા કોઈન કરેઈ

11 6 11

આપણઇ ઘરિ કિછઈ કાતણછ્ખે જાયસિઈવાછતૂયતાત તુઁ વડઉ નેસાલીયઉએ અખઈઉ હોઈ જેવા છ મઈ ભલઈ સંભાલીઉ એ

11 9 11

### ૨. નેમિનાથ ધવલ

કવિ દેપાલ કૃત ૧૫મી સદીની નેમિનમિ નાથ 'ધવલ' ગીત રચનામાં નેમિનાથના જીવનની રસિક માહિતી આપવામાં આવી છે. ગીત કાવ્યને અનુરૂપ વર્ણયોજતાં કાવ્યને ચારુવાદ્ય બનાવવામાં ઉપયોગી નીવડી છે. આ ગીતના મહત્વના વિચારો નીચે મુજબ છે.

રાજા સમુદ્ર વિજય અને શીવા માતાના પરિવારના શણગારરૂપ કરૂણાસાગર અને ગુણસંમર યુક્ત નેમિ કુમાર છે, કે જેમની ત્રિભુવનમાં ખ્યાતિ ફ્લાઈ છે. જન્મથી ત્રણ જ્ઞાનના ધારક છે. કવિએ લગ્નના સંદર્ભમાં જણાવ્યું છે કે

લાડશું જળ ઘોડઇ ચડઇ એ, ક્રમ આઠઇ અરિ દડવરું પડએ, સારથિ હરિ તેડાવઉ એ, રથિ ચારિ તુરિય જોત્રાવઉએ.

નેત્રકુમાર રથમાં સવાર થઈને આગળ વધે છે. તેમ તેમ ઉપશમ ભાવની મનમાં વૃદ્ધિ થાય છે.

## "સોલ સહસ ગોપી મિલીએ, જાન ઉત્રી ચાલઈ મન-રૂલી."

નરનારીઓ પ્રતીક્ષા કરી રહ્યાં છે કે નેમકુમાર ઉગ્રસેન રાજાના માંડવે લગ્ન માટે પધારી રહ્યા છે. કવિએ અંતિમ પંક્તિમાં જણાવ્યું છે કે

## જીવદયા પ્રતિપાલૂએ, "એવર ગાયશુ કવિ દેપાલ એ."

કવિએ મુખ્યત્વે નેમિનાથની જીવદયા પાળવાની અહિંસા પરમો ધર્મની ભાવનાને કેન્દ્રમાં રાખીને ધવલ ગીતની રચના કરી છે.

## ६. नेमिनाथ - धवल

(कर्ता - देपाल रचना समय : १५वीँ शताब्दी) करुणा-सायर गुण-निलउ, वर-समुद्विजय-सृत अति-भलउ । तिह्यणि सयिल वखाणियए, वर माडी य सिवा-देवी राणि ए 11 8 11 वीसई सुघउ सामलउ वरो, मित-श्रुति-अवधिइ ऊजलउ । केवडियालउ खुंपु ए, वस इंद्र निहाले रूपु ए 11 2 11 लाडण जव घोडई चड़ ए, ऋम आठड़ अरि दडवड़ पडए । सारिथ हरि तेडावउ ए, रिथ चारि तुरिय जोत्रावउ ए ॥ ३ ॥ लाडण रहवरि आरुहड ए, तिम तिम उपशम् गहगहए । सोल सहस गोपी मिली ए, जानउत्रि चालइ मन-रुली 11 8 11 गोपीय उद्धिण घाट ए. वर-आगिल बोलड भाट ए । सिरवरि झलकइँ छात्र ए, वर-आगलि नाचइँ पात्र ए 114 11 गज-स्थ-त्रियह थाट ए, वर जालि जोयइ वाट ए । च्यारि चमर ढलावइ ए, वर नेमि-जिणेसर आवइ ए ॥६॥ उग्रसेण-घरि जाई ए, वर नेमि-जिणेसर गाईय ए । जीव-दया-प्रतिपालू ए, वर गायणु कवि देपालु ए 11 9 11

### ૩. નેમિનાથ ધવલ-કવિ બ્રહ્મમુનિ

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં વિવાહરૂપકવાળા ત્રણ કાવ્યપ્રકારો નોંધપાત્ર છે. તેમાં વિવાહલો, વેલિ અને ધવલનો સમાવેશ થાય છે. કવિ બ્રહ્મ મુનિએ આ ધવલની રચના ૪૪ ઢાળમાં કરીને નેમિનાથના જીવનના પ્રસંગોનું ભાવવાહી રીતે વર્શન કર્યું છે. આ ધવલ અપ્રગટ છે. અત્રે ધવલ કૃતિના પરિચય તરીકે નેમિનાથના જીવનના લગ્ન અને દીક્ષાના પ્રસંગની માહિતી આપવામાં આવી છે. કવિએ સમયનો ક્યાંય ઉલ્લેખ કર્યો નથી પણ છેલ્લી સાહેલડીની ઢાળમાં ધવલ ગેય કાવ્ય છે તેવો ઉલ્લેખ કરીને ફળશ્રૃતિનો નિર્દેશ કર્યો છે. (ગાથા- ૯૨)

કવિએ કાવ્યના આરંભ અને અંતમાં ધવલ રચનાનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. આરંભની પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

સારદ સાર દયા કરિ દેવી હી અડા ભી તિરિ આણીજી નિમનાથનું ધવલ રચિસુ સરસ સુકોમલ વાણીજી એ ધવલ રચ્યઉં મંઇ આંણી મનિ આણંદ બ્રહ્મચારી નિરૂપમ ગાયઉ નેમિજિણંદ કહુઈશ્રી બ્રહ્મ સદાજિન વંદઉ બે કર જોડી તે અલવઈ પાંમઈ સુખ સંપત્તિની કોડી પદ અક્ષર માત્રાહીણ કહિઉં હુઈ જેય પંડિત જન જોઈ નિરતઉં કરજ્યો તેય સૂત્ર વૃત્તિ ચરિત અનુસારઇ જાંણી સાર.

એ ધવલ રચ્યું ભઈ આશી મનિ આશંદ બ્રહ્મચારી નિરુપમ ગાયઉ નેમિ જિણંદ કહઈ બ્રહ્મ સદા જિન વંદઈ બે કર જોડી તે અલવઈ પામઈ સૂસુંપતિની કોડી ॥ ર ॥

કવિએ વિનમ્ર ભાવે પોતાની મંદમતિથી ઓછુ. અધિકું સૂત્ર વિરૂદ્ધ લખાયું હોય તો પંડિત શ્રી સૂત્રઅનુસાર સુધારીને સ્વીકારે અને આ અધિકાર એટલે કે નેમિનાથ ધવલમાંથી સારભૂત તત્ત્વ શોધીને અનુસરે. એમ જણાવ્યું છે કવિના શબ્દો છે. (ગા. ૯૩)

પદ અક્ષર માત્રા હીન કહ્યાનું હુઈજિય પંડિત જન જોઈ નીતર નું કરજ્યો તેય સુત્ર વૃતિ ચરિત્ર અનુસારઈ જાણી સાર લવ લેશઈ ભાંખુ એહ સયલ અધિકાર ॥ उ ॥

કવિએ ૧૩મી ઢાળમાં નેમકુમારના વિવાહ પ્રસંગનું વર્શન કર્યું છે. ગોપીઓ નેમકુમારને પરણવા માટે પ્રલોભન આપે છે. નેમકુમારનો વિવાહ ઉગ્રસેન રાજાની રાજુલ રાજકુમારી સાથે નક્કી કરીને લગ્નની કંકોતરી લખીને બધે આમંત્રણ મોકલવામાં આવ્યાં.

પંચ વધાવાની ઢાળમાં કવિએ નેમકુમારના શણગાર અને શ્રાવણસુદ-દને દિવસે લગ્ન માટે જાન નીકળે છે તેની માહિતી આપી છે. ઉલાલાની ૧૫મી ઢાળમાં પ્રભુના અપૂર્વ વૈભવ અને સ્ત્રીઓ ગીત ગાઈને પ્રસંગોચિત્ત આનંદ વ્યક્ત કરે છે. પ્રેક્ષકો પણ આ પ્રસંગે ધન્ય ધન્યના શુભાનંદની અભિવ્યક્તિ કરે છે. આ માહિતીથી લગ્નના પ્રસંગનો રંગ જામ્યો છે અને રસિકલાની વિશિષ્ટ કોટિની અનુભૂતિ થાય છે. નમૂનારૂપ પંક્તિઓ જોઈએ તો. (૫૮થી દ૧)

રાજિમતી રાજકન્યાને અનુરૂપ વેશભૂષા સજીને લગ્ન માટે તૈયારી કરે છે. અને પોતાનાં પૂર્વભવના પુણ્યથી આવો ઉત્તમોત્તમ—મંગલ અવસર આવ્યો છે. કવિના શબ્દો છે. (ગા. ૧૭)

હિયડઈ હરખધરી ઘણું પુશ્ય પ્રગદ્યનુ પૂરવભવતાશુ, બગુ કરનુ વિધાતા નઈક્સ્યુંએ સુંદર રૂપ સુહામણ. તવિદીસઈ કાંઈખાપશું જિનતશું જિણિ તિ જાણિ કસ્યું ઈસુએ.

આ સમયે રાજિમતીનું જમણું અંગ સ્ફુરે છે. અને ચિંતા થાય છે. જયોતિષ શાસ્ત્રના ૮ વિભાગમાં અંગ સ્ફુરણા વિદ્યા છે તેનો અહીં સંબંધ જોવા મળે છે. કવિના શબ્દોમાંજ આ માહિતી જોઈએ તો ઈસ્યુ ચિંતઇ અંગ સ્ફુરણાનો પ્રસંગ નજીકના સમયમાં કંઈ અનિચ્છનીય બનવાની આગાહીનું સૂચન કરે છે અને ભૌતિક શૃંગારની રસિકતામાંથી અધ્યાત્મ શૃંગાર પ્રતિ પરિવર્તનના પ્રવાહ વહેલો થવાનો છે તેનો પણ સંકેત મળે છે.

રાજુલના લગ્ન પ્રસંગે પશુ-પંખીઓને વાડામાં એકત્ર કરીને પૂરી રાખવામાં આવ્યાં હતાં. અને પશુઓ આ પરાધીન અવસ્થામાં કરૂણ પોકાર કરતાં હતાં તે સમયે નેમકુમાર રથમાં બેઠા બેઠા સાંભળીને જીવદયાનું ચિતન કરી રથ પાછો વાળવા સારથિને સૂચના કરે છે. (ગાથા–૬૭- ૬૮)

કારતા પૃથિવિ હશઈ મઘાલા બંદિબાલા બહુડરઈ પંખી પેખાલા કરી પેખાલા તેહમાં સંભરઈ ન ન ભરઈ ફાલા હરિશ કાલા નયશ માલા જત કરઈ સસલા સુઆલા ગલઈ ગાલા સુખરસાતા દુઃખ કરઈ સંભરઈ સંબર બાલા નાન્હા માઈ બાપ વિછાહિયા અતિસુર સુઅરથયા કાયર તહુ નાંદી ઠઈ હિ આ સુશી વાજીંત્ર નાદા કામલ નેમિવઈ પશુ વીનવઈ તું ત્રિજગ નાયકઈ અમૃતઈ લોકઈમ કાં પરિભવઈ ॥ દ૭ ॥ ૫ પશુતણી સુશી વાણી પૂછ્યા નું સારથી જીવકુશઈ એ આશ્ચય દયા એ નિરપરાધ સવિ જાણી રાનિ રહઈ સુખી છઈજી વિત વંછઈ પ્રાણીયાએ સારથી કહઈસુ સુશનાદવ તુમ્હ પરણતઈ એ યાદવ નઈ ભોજ તિહુ સ્પઈએ પ્રભુ ચિંતઈ તિશા ખેવિધ

ગુષિ ગુપરજ્ઞેવઉ જીવતશી હિંસા રમઈએ સામલવન બલી જીવદયા કરી પાસ પશુઆ છોડીયાએ.

નેમકુમારના દીક્ષાના પ્રસંગનું વર્શનનો પ્રારંભ પ્રભુને લોકાંતિક દેવો પોતાના આચાર પ્રમાણે દીક્ષા અવસરની માહિતી આપે છે ત્યાંથી થયો છે. કવિના શબ્દો છે. (ગાથા–૧૦૯-૧૧૦)

આગઈ સીહ સુરઉહવઈ મયાખરી પડઈવિશે ખીકીજી, આગઈ નિમવઈ રાગીય ઉવલી લોકાંતિક દિખિકીજી.

11 906 11

સુરપતિ ચઉ સવિ તિશ ખિશિઈમા દેવતશઈ,

પરિવારી કીજી આવઈ દ્વારવતી પુરી ભા કલ્યાણક સંભારી કીજી.

11 990 11

પ્રભુને શિબિકામાં પધરાવે છે અને આઠ જાતના કળશથી અભિષેક કરે છે. પછી ભગવાનના દીક્ષા કલ્યાણકની હરખભર્યા હૈયાના હૈતથી ઉજવણી કરવામાં આવે છે. કવિના શબ્દોમાં આ પ્રસંગની વિગત નીચે મુજબ છે.

ઇંદ્ર મંડપ કરઈ મોટ ઉલુ રતિહાં દેવછંદઉ તેહ માંહિ, મિશિમય મંડપઉ રે પીઠ સુહામશું ! હિયડઈ હરખન માઈ. !! ૧૨ !! અરિહંત સંયમ ભાવઈ આદરઈ ઉચ્છવ દેવ કરંતિ, સમક્તિ રતનતિંહા અજુઆલતા પાતક દુરિહરંતિ. !! ૧૩ !! વિવિધ પ્રકારઈ રે મલઈ અખધી ન્હવરાવ્યા જિનઘીરા, કોમલ વીરઈરે તનુ લુહી કરી પહિરાવઈ સુરચીરા. !! ૧૪ !! અં વિપલઈ રે બાવન ચંદનઈ ઠાવઈ સપલ શ્રૃંગાર, કરી પ્રદક્ષિણ બઈન પાલખી અમર કઈ જયજયકાર. !! ૧૫ !!

છેલ્લી ઢાળમાં પ્રભુના પરિવારનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રભુના કેવળજ્ઞાન અને નિર્વાશ કલ્યાશકનો પણ ઉલ્લેખ થયો છે. ત્યારપછી દેવો નંદીશ્વર દ્વીપમાં જઈને ઓચ્છવ કરે છે તેનો પરંપરાગત રીતે માહિતી આપવામાં આવી છે.

આ હસ્તપ્રત અપ્રગટ છે તે ઉપરથી પાઠ લખીને 'ધવલ' ની માહિતી આપી છે. ૪૪ ઢાળની દીર્ધ રચનામાંથી લગ્ન અને દીક્ષાની ઢાળ વિવાહના રૂપક તરીકે મહત્વની હોવાથી તેની માહિતી આપી છે. નેમનાથનું જીવન અને કાર્ય સુપ્રસિદ્ધ છે એટલે વિસ્તાર કર્યો નથી પણ 'ધવલ' કૃતિના નમૂનારૂપે હસ્પ્રતને આધારે લખાણ કર્યું છે. કવિએ ગેય દેશીઓનો પ્રયોગ કરીને રસિક કાવ્ય રચના કરી છે. 'ધવલ' સંજ્ઞાવાળી કૃતિઓ અલ્પ સંખ્યામાં પ્રકાશિત થયેલ છે. મોટા ભાગની હસ્તપ્રતો અપ્રગટ છે. પૂ. ઉપા. ભુવનચંદ્રજી મ.સા.ની પ્રેરણાથી પાર્શ્વન્દ્ર ગચ્છના માંડવીના જ્ઞાનભંડારમાંથી હસ્તપ્રત પ્રાપ્ત થઈ છે. પૂ. સાધ્વીજી શાશ્વતયશાશ્રીજીએ આ હસ્તપ્રત નો પાઠ તૈયાર કરી આપ્યો અને ઉપરોક્ત કાવ્યનો પરિચય આપ્યો છે.

#### સંદર્ભ.

- ૧. પ્રાચીન ગુર્જર કાવ્ય સંચય–પા. ૧૦૪
- ર. પ્રાચીન ગુર્જર કાવ્ય સંચય–પા. ૮૫
- ૩. હસ્તપ્રત–ઉપા- ભુવનચંદ્રજી
- પ્રાચીન કાવ્યોં કી રૂપ પરંપરા–પા. ૬૪
- જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ-૭, પા. ૧૭૫-૧૭૬-૧૮૩, ૨૦૪

### ૯. ફાગુ

મધ્યકાલીન કાવ્યપ્રકારોમાં કાવ્યનાં લક્ષણોને ચરિતાર્થ કરતો લોકપ્રિય કાવ્યપ્રકાર ફાગુ છે. આ કાવ્યપ્રકારને ઋતુકાવ્ય સાથે વિશેષ સંબંધ છે. ઋતુરાજ વસંત અને વર્ષા ઋતુનાં ગવાતાં ગીતો, સાથે સામ્ય ધરાવતો ફાગુ કાવ્ય પ્રકાર છે. તમાં રહેલો શૃંગાર અને નાયિકાના ચિત્તની વંદનાને મૂર્તિમંત રીતે વ્યક્ત કરવાનું કવિ કર્મ કાવ્ય વિના ઊંચા આદર્શોને સિદ્ધ કરે છે.

ફાગુ શબ્દનો અર્થ વિચારીએ તો મૂળ શબ્દ 'ફલ્ગુ' છે તેનો અર્થ વસંતોત્સવ થાય છે. પાણિની વ્યાકરણમાં એમ જણાવ્યું છે કે कल ધાતુને मुक् પ્રત્યય જોડવાથી ધુર્ભેમું લબ્દ રચાયો છે. નક્ષત્રની ગણતરીમાં પૂર્વા ફાલ્ગુની અને ઉત્તરા ફાલ્ગુનીનો નામોલ્લેખ મળે છે. આ શબ્દ પ્રયોગ નદીના એક વિશેષ નામ તરીકે મહાભારત અને હરિવંશમાં પ્રયોગ થયો છે. આ શબ્દનો 'સુંદર', 'મનોહર' એવો અર્થ પણ થયો છે. 'ગાથા સપ્તશતી' ગ્રંથમાં વસંત ઋતુના ઉત્સવનો અર્થ મળે છે. હેમચંદ્રાચાર્યની દેશી નામમાલામાં વસંતઋતુનો અર્થ દર્શાવે છે. પ્રાચીન દશ્ય શબ્દ ફલ્ગુ માંથી ફાગુ શબ્દ નિષ્યન્ન થયો છે અને નક્ષત્ર સાથે જોડાયેલો પ્રાપ્ત થાય છે. બારમાસનાં નામમાં 'ફાલ્ગુન' માસ અને વર્તમાનમાં 'ફાગુણ' માસતી પ્રચલિત છે. અર્જુનનો જન્મ 'ફલ્ગુ' નક્ષત્રમાં થયો હતો તે ઉપરથી મહાભારતમાં અર્જુન ના નામ માટે ફાલ્ગુન શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. રાસના મૂળમાં નૃત્યનો સંદર્ભ છે તેવી રીતે ફાગુમાં વસંતના સંદર્ભથી નૃત્યનો સંબંધ જાણવા મળે છે. એટલે ફાગુ ઉત્સવ પ્રધાન ગેય અને નૃત્ય કાવ્ય છે એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે. હોળીના પર્વમાં આનંદવિભોર બની લોકો ગુલાલ છાંટતા હતાં. 'ગુલાલ' માટે પણ ફલ્ગુ શબ્દ પ્રયોજાયો હતો. હોળીના દિવસોમાં 'ધાણી' નો વધુ ઉપયોગ થતો હતો એટલે વ્રજભાષામાં 'ફગુવા' અને ગુજરાતીમાં 'ફગવા' શબ્દ ધાણીના પર્યાયરૂપ છે.

ફાગુ સમૂહમાં ગવાતો ગેય અને અભિનયયુક્ત કાવ્ય પ્રકાર છે. વસંત અને પ્રકૃતિનું વર્શન આલંબન અને ઉદ્દીપન વિભાવ તરીકે યુવક અને યુવતીઓને તથા પ્રેમીઓને પ્રશયલીલામાં અનેરી લિજજત પ્રદાન કરે છે. વસંતવિહાર જળક્રીડા દ્વારા પ્રેમીઓ મનહર અને મનતીર પ્રશયમાં રસિકતા અનુભવે છે. 'ફાગ ખેલવો' શબ્દ પ્રયોગ જનસમૂહમાં પ્રચલિત છે તે ઉપરથી વસંત અને હોળીમાં યુવક-યુવતીઓ સમૂહમાં ફાગ ખેલે છે (રમે છે). ઘેરૈયાઓ સમૂહમાં તાળીઓ અને દાંડિયાથી ફાગ ખેલે છે. સંગીતની સાથે તબલા, વીણા, બંસરી જેવાં વાદ્યો સાથે ફાગ ગવાય—ખેલાય છે. વસંતોત્સવમાં શેરી-મહોલ્લામાં ગાવામાં આવતો ફાગુ કાવ્ય પ્રકાર છે. એની પંક્તિઓ લલિત-મંજુલ-યમક અને પ્રાસયુક્ત હોવાથી તેનો કર્ણપ્રિય ધ્વનિ

વાંજિત્રોના સમન્વયથી વધુ આનંદદાયક બને છે. ફાગુમાં વસંતઋતુ ઉપરાંત વર્ષાના વિરહને પણ સ્થાન પ્રાપ્ત થયું છે. ફાગુ કાવ્ય પ્રકારના વિકાસમાં જૈન કવિઓનું પ્રદાન મૂલ્યવાન છે.

જૈન કવિઓનાં ફાગુ કાવ્યો બે વિભાગમાં વહેંચાયેલાં પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રથમ વિભાગમાં વસંતને અનુરૂપ જીવનનો આનંદોલ્લાસ અને બીજામાં સંસારની અસારતા જાણીને નાયક-નાયિકા સંયમનો સ્વીકાર કરીને આત્માના શાશ્વત સુખને માટે પુરુષાર્થ કરે છે તેનું શાંત રસ ના સંદર્ભમાં નિરૂપણ થયેલું હોય છે. એટલે શૃંગાર અને શાંત રસની અનેરી સૃષ્ટિનો આસ્વાદ કરાવે તેવી ફાગુ કાવ્ય કૃતિઓ રચાઈ છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો સંસારના ભોગવિલાસ પછી તેના ત્યાગ દ્વારા આત્માના સુખની પ્રાપ્તિનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. જૈનેતર ફાગુમાં પ્રકૃતિ સૌન્દર્ય અને શૃંગાર રસની રસિકતા નિહાળી શકાય છે તેમાં ધાર્મિક સંપ્રદાયનો પ્રભાવ નથી એટલે કાવ્યની દષ્ટિએ ઉચ્ચ સ્થાન ધરાવે છે. અજ્ઞાત કવિ કૃત 'વસંતવિલાસ' આ પ્રકારની કૃતિ વિશેષ ગૌરવપ્રદ છે.

ફાગુમાં વિવિધ પ્રકારની દેશીઓનો પ્રયોગ થાય છે. દેશીઓમાં રહેલી ગેયતા સમૂહમાં ગાવા માટે અનુકૂળ બને છે. આ દેશીઓ છંદોના સંદર્ભથી રચાયેલી હોવાથી ગેયતાનું લક્ષણ વિશિષ્ટ રીતે સિદ્ધ થયું છે. વસંતોત્સવમાં ગવાતા રાસને ફાગુ કહેવામાં આવે છે. પ્રકૃતમાં નવજીવન સાથે માનવ જીવનમાં રંગ રાગ અને રસથી દેશીનૃત્ય સાથે ગવાતા રાસ એ ફાગુના પર્યાયરૂપ છે. ફાગુનો આરંભ આવા નૃત્ય-સંગીત અને રસિક પદાવલીથી થયો હતો. ત્યારપછી ૧૧મા શતકના અંતમાં દીર્ધકાવ્ય તરીકે તેનો વિસ્તાર થયો છે. ફાગુ કાવ્યમાં વ્યક્તિ-પ્રસંગવર્ણન મહત્વનું બન્યું હતું. તેમાં દુહા-ચઉપઈ જેવા છંદનો પ્રયોગ થયો હતો. એટલે ફાગુએ ગીત કાવ્યના નમૂનારૂપે પણ સ્થાન ધરાવે છે. જૈન ધર્મના ઉપદેશની પૂર્વ ભૂમિકા રૂપે વસંત-વર્ષા ઋતુનું વર્ણન પ્રાસંગિક રીતે સ્થાન પામ્યું અને તેના દ્વારા સાંપ્રદાયિક બોધાત્મક વિચારોનું પ્રતિપાદ થતું હતું. ધર્મના રંગમાં રંગાઈ જવાય તેવાં ફાગુ કાવ્યોની રચના થઈ અને શૃંગારરસની ભૂમિકા હોવા છતાં અંતે તો શાંતરસમાં કૃતિની સમાપ્તિ થતી હતી. મહાકાવ્ય રાસ સમાન છે તો ફાગુ કાવ્ય ખંડ કાવ્ય સમાન છે કારણ કે ફાગુમાં જીવનના એકાદ પ્રસંગને વસંત-વર્ષા ઋતુના સંદર્ભમાં રસ-ભાવ-વર્ણન આદિથી રજૂ કરવામાં આવે છે. એટલે ફાગુ સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર તરીકે અસ્તિત્વમાં આવ્યો છે. 'ફાગુ' કાવ્યોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય નીચે પ્રમાણે છે.

જીવનના અભૂતૂપર્વ આનંદોલ્લાસનું શૃંગારરસ યુક્ત પ્રકૃતિની પ્રશ્ચાદ્દભૂમિકા વર્શન કરતું ફાગુ કાવ્ય કવિતા સર્વ અંગોથી અલંકૃત ગણાય છે. જૈન સાહિત્યમાં ફાગુ કાવ્યોની રચનામાં મોટે ભાગે કવિઓએ નેમનાથ-રાજિમતી સ્થૂલિભદ્ર-કોશાના અને જંબૂસ્વામીના પાત્રોની નાયક-નાયિકા તરીકે પસંદગી કરીને કાવ્યરચના કરી છે. જૈન ફાગુ કાવ્યોમાં જીવનનો ઉલ્લાસ તો નિહાળી શકાય છે પણ આ ઉલ્લાસ પછી સંયમશ્રીને વરવા-વરવાના શાશ્ચત સુખ પ્રદાયક માર્ગનું અનુસરણ કરવાનો પ્રસંગ પણ ભૌતિક ઉલ્લાસ કરતાં સવિશેષ નોંધપાત્ર ગણાય છે. ફાગુ કાવ્યનું સારભૂત તત્ત્વ શૃંગાર નિરૂપણ ન હતું પણ ત્યારપછી ત્યાગ અને વૈરાગ્યના માર્ગનો સ્વીકાર કરનાર નાયક-નાયિકાના પાત્ર દ્વારા પ્રવજ્યાનો (સંયમ)નો મહિમા ગાવાનો હેતુ હતો.

જૈન ફાગુઓમાં શૃંગારરસ અને પ્રકૃતિ સૌન્દર્ય ઉદ્દીપન વિભાવ તરીકે કાર્યરત છે. કાવ્યને અંતે શ્રોતાઓને ઉપશમ ભાવ શાંત રસમાં નિમગ્ન થવા માટે પ્રેરણાસ્ત્રોત બને છે. ફાગુ કાવ્યની પ્રાચીન રચના જિનચન્દ્રસૂરિ ફાગુ (ઈ. સ. ૧૨૮૧ પછીના સમયની) પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓશ્રી ખરતર ગચ્છના આચાર્ય હતા. આ રચના એમના ગચ્છના કોઈ સાધુએ કરી હોય તેવો સંભવ છે. તેઓ ખરતર ગચ્છના આ. જિનપ્રબોધસૂરિની પાસે થયા હતા. એમનો જન્મ ઈ. સ. ૧૨૭૦માં, ઈ. સ. ૧૨૭૬માં પાટણમાં દીક્ષા અને ઈ. સ. ૧૨૮૫માં સૂરિપદ પ્રદાન મહોત્સવ અક્ષયતૃતીયાના મંગલમય દિવસે ઉજવાયો હતો. આ ફાગુ કાવ્યમાં વસંત ઋતુનું વર્ણન તથા જીવન વિશેની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. કાવ્યની દષ્ટિએ વિચારીએ તો તેમાં રસ અને અલંકારનું નિરૂપણ નોંધપાત્ર બન્યું છે. આ કડીની આ કૃતિ દોહરામાં રચાઈ છે. નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

નેમિનાથ ફાગુ-કવિ જયશેખરસૂરિએ સં. ૧૪૬૦ની આસપાસના સમયમાં રચના કરી છે. ૧૧૪ દોહરામાં રચાયેલી યમક યુક્ત કૃતિ કાવ્યની દષ્ટિએ સુંદર ચે. ચાર લીટીની એક કડી પ્રમાણે ૫૭ કડીની રચના છે. કવિના રાજિમતીની વિરહ વેદનાને દુહા દ્વારા ઉદ્દીપન વિભાવ તરીકે પ્રયોગ થયો છે. તેમાં કાવ્યગત રસિકતા રહેલી છે. રંગસાગર નેમિ ફાગની રચના કવિ સોમસુંદરસૂરિએ વિક્રમના ૧૪મા શતકના ઉત્તરાર્ધમાં કરી છે. મહાકાવ્ય સમાન આ કૃતિમાં નેમિનાથના જીવનનો વિસ્તારથી પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. આ ફાગ ત્રણ વિભાગમાં અનુક્રમે ૩૭, ૪૫, ૩૭ કુલ ૧૧૯ કડીમાં વિભાજિત થયેલ છે. તેમાં દુહા-રાસક સવૈયા છદનો પ્રયોગ થયો છે.

સુરંગાભિધાન નેમિ ફાગ–કવિ ધન દેવગણિએ સંવત ૧૫૦૨માં આ ફાગની રચના સંસ્કૃત અને ગુજરાતી એમ બે ભાષામાં કરી છે. કવિએ શાર્દુલ વિક્રીડિત છંદમાં રચના કરી છે અંતે ફાગુ- અને ફળ શ્રુતિનો ઉલ્લેખ થયો છે.

અજ્ઞાત કવિ કૃત જંબુસ્વામી ફાગ કવિ રાજશેખરસૂરિ કૃત નેમિનાથ ફાગુ, કવિ જિનપદ્મસૂરિ કૃત સિરિસ્થૂલિ ભદ્ર ફાગુ કૃતિઓ ફાગુ કાવ્યોમાં નોંધપાત્ર સ્થાન ધરાવે છે. કાવ્યને અનુરૂપ રસ-વર્ણન અલંકાર અને ભાવથી ઉપરોક્ત કૃતિઓ મહત્ત્વની ગણાય છે. કૃતિઓ ઐતિહાસિક રીતે જૈનધર્મના મહાત્માઓના જીવનની ઝાંખી કરાવે છે. સમગ્ર ફાગુ કાવ્યની સૃષ્ટિ

ઐતિહાસિક વિગતોની સાથે કાવ્ય તરીકે પણ ગૌરવપ્રદ છે. વળી ગુજરાતી ભાષાના વિકાસની પણ અવનવી માહિતી તેમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

#### સંદર્ભ :-

- ૧. ગુજ. સાહિ. ઇતિ. ખંડ–૧–૫ા- ૧૭૬ -૧૮૧ ગુજ. સાહિ. સ્વ. પા. ૧૯૯
- ૨. ગુજ. સાહિ. ઇતિ. ખંડ-૧ પા- ૧૮૨
- ૩. ગુજ. સાહિ. રસ–પા.–૨૩૦
- ૪. એજન પા. ૨૩૩
- ૫. એજન પા. ૨૪૧

### ૧૦. બારમાસા—ઋતુ કાવ્ય

**૧.** મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોની વિવિધતામાં ઋતુકાવ્યો ફાગુ અને બારમાસા વિષય અને કવિતા કલાની દષ્ટિએ સમૃદ્ધ છે. મધ્યકાલીન 'ફાગુ' કાવ્યરચના અંતર્ગત ઋતુવર્ણનની પ્રણાલિકા જોવા મળે છે. આ સમયમાં સ્વતંત્ર ઋતુ કાવ્યો અલ્પ છે.

ઋતુ કાવ્યમાં પ્રકૃતિના આલંબન અને ઉદીપન વિભાવ દ્વારા માનવચિત્તમાં ઉદ્ભવતી વિરહની ભાવના અને જીવનનો ઉલ્લાસ પ્રગટ થાય છે. તેમાં વિશેષતઃ વસંતના સૌન્દર્યનું વૈવિધ્યપૂર્ણ વર્ણન ભાવવાહી રીતે નિરૂપણ થાય છે. વસંતનો વૈભવ નયનરમ્ય તો લાગે પણ તેની સાથી જીવનની રંગીનતા આનંદોલ્લાસ પણ વ્યક્ત થાય છે. કવિઓએ પ્રકૃતિ વર્ણનમાં જે રસિકતા દર્શાવી છે તેથી અધિક હૃદયદ્રાવક ચોટદાર અભિવ્યક્તિ વિરહિણી નાયિકાની મનોવ્યાથામાં નિહાળી શકાય છે. એટલે ઋતુકાવ્યમાં પ્રકૃતિની વસંતની સાથે જીવનની વસંતમાં અનન્ય આનંદ પ્રગટ થયો છે. સંસ્કૃત ભાષામાં કવિ કાલિદાસનું ઋતુ સંહાર કાવ્ય આ પ્રકારની કૃતિમાં પ્રથમ સ્થાન ધરાવે છે. તેમાં ષડ્ ઋતુનું વર્ણન છે. કાલિદાસની બીજી કૃતિ મેઘદૂત છે. તેમાં વર્ષા ઋતુનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં મુખ્યત્વે યક્ષ-યક્ષિણીના વિરહને મેઘ દ્વારા સંદેશો મોકલીને સાંત્વન આપવા માટેનો એક વિશિષ્ટ પ્રકારનો પ્રયોગ થયો છે. કવિએ ઋતુના સંદર્ભમાં સૌન્દર્યનું ચિત્તાકર્ષક વર્ણન કર્યું છે આ વર્ણન (objective) વસ્તુલક્ષી છે.

પશ્ચિમના સાહિત્યમાં અંગ્રેજ કવિ ટોન્સનનું "The Seasons" કાવ્ય ઋતુ વર્શનના દેષ્ટાંતરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. કાવ્યકૃતિ વસંતા માદક સૌન્દર્યની રસ-ભાવ યુક્ત અભિવ્યક્તિ કરીને પ્રકૃતા અને માનવ જીવનના અપૂર્વ ઉલ્લાસનું દર્શન કરાવે છે.ગુજરાતી સાહિત્યમાં અજ્ઞાત કવિ કૃત "વસંતવિલાસ" કાવ્યકૃતિ વસંતના માદક સૌન્દર્યની રસ-ભાવ યુક્ત અભિવ્યક્તિ કરીને પ્રકૃતા અને માનવ જીવનના અપૂર્વ ઉલ્લાસનું દર્શન કરાવે છે.

ઋતુવર્શનની શૈલીનો વિચાર કરીએ તો કાલિદાસે ગ્રીષ્મઋતુથી કાવ્યનો પ્રારંભ કર્યો

ગુજરાતી સાહિત્યમાં 'ઇંદ્રાવતી' રમી કવિની કૃતિ અને દયારામ ઇંદ્રાવતી કાવ્યના વસંત વર્શનનું ઉદાહરણ જોઈએ તો નીચે પ્રમાણે છે.

> ઋતુ માંહિ ઋતુ વસંત ઘશી રૂડી જેમાં મ્હોરે વનરાય, એ ઋતુ દેખી જીવન વિના તે મારે જીવન ખમાય. એશી ઋતે એક્લડી મુંને કેમ મૂકો છો ? પ્રાણનાથ, જીવ સકોમળ કૂંપળ મેળે રમવા શ્યામળિયાની સાથ. (પા. ૨૫૯)

3. ઋતુ કાવ્યનો સંદર્ભ "બારમાસ-બારમાસી" કાવ્ય પ્રકાર સમજવા માટે પૂર્વ ભૂમિકા રૂપે પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે. શીર્ષક ઉપરથી જ બારમાસની સ્પષ્ટ માહિતી મળે છે. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં રાસ અને ફાગુ કાવ્ય પછી બારમાસા કાવ્ય પ્રકાર વિષય વૈવિધ્ય અને કવિતા કલાની દષ્ટિએ નોંધપાત્ર ગણાય છે. ઋતુવર્ણનની શૈલી એ કોઈ નૂતન નથી. તેનું મૂળ વેદમાં રહેલું છે. અથર્વવેદ કા- ૧૨, સૂ-૧ નીચે પ્રમાણેની માહિતી છે.

હે ભૂમિ ? તારી ઋતુઓ શ્રીષ્મ વર્ષા, શરદ, હેમંત, શિશિર, વસંત વિહત વર્ષો અને અહોરાત્રિ હે પૃથ્વી ? અમને દૂરો. (પા. ૨૬૬)

તૈતરીય સંહિતામાં જણાવ્યું છે કે વસંત, શ્રીષ્મ અને વર્ષા એ ત્રણ ઋતુ દેવતાઓની છે. શરદ, હેમંત અને શિશિર એ ત્રણ ઋતુ માનવોની છે. છ ઋતુમાં વસંત મુખ્ય છે. "ઋતુરાજ વસંત" નામથી સાહિત્ય અને જનજીવનમાં પ્રચલિત છે. એક ઋતુ બે માસની છે એટલે વર્ષની છ ઋતુ ગણાય છે. ચંદ્ર માસ સૌર માસનો મેળ મેળવતાં ૧૩ માસનું વર્ષ થાય છે. ત્યારે આ મહિનો અધિકમાસ, પુરુષોત્તમ માસ ગણાય છે અને લોકો ધાર્મિક વ્રત-તહેવાર અને પ્રભુ ભક્તિ દ્વારા શાંતિ પ્રાપ્ત કરવાનો ધાર્મિક પુરુષાર્થ કરે છે. અધિક માસ વ્યવહાર જીવનમાં 'દુકાળમાં તેરમો માસ' એમ કહેવાય છે.

બારમાસા કાવ્યમાં વિરહિણી નાયિકા-રમીનાં વિરહાવસ્થાનું બારમાસનો આશ્રય લઈને નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. નાયિકાને અધિક માસ વધુ પીડાદાયક બને છે. જો બારમાસનો વિરહ પીડા આપતો હોય તો પછી અધિકમાસ પીડામાં વૃદ્ધિ કરે છે એટલે નાયિકાની વેદના વધી જાય છે. આ કાવ્યમાં મુખ્યત્વે વિપ્રલંભ શૃંગાર અને કરૂણ રસ અસરકારક રીતે સ્થાન પામે છે. ગર્ભિત રીતે તેમાં મિલન શૃંગારની ઉત્કટ ભાવના વ્યક્ત થાય છે. ઋતુચક્રમાં પરિવર્તન થતાં સૃષ્ટિમાં અવનવાં દેશ્યો નિહાળી શકાય છે. પ્રકૃતિ સૌન્દર્યનાં નવલાં રૂપ બાહ્ય સૃષ્ટિની શોભામાં અભિવૃદ્ધિ કરે છે તો તેની સાથે માનવ જગતને પણ અવનવા અનુભવ અને આનંદ પ્રાપ્ત કરવા માટે આલંબનરૂપ બને છે કવિઓ કાવ્ય રચનામાં ઋતુપરિવર્તનની સાથે માનવ જીવનની અભિનવ લાક્ષણિકતાનું દર્શન કરાવ્યું છે. આ વર્ણન નયનરમ્ય, મનહર અને મનભર રીતે નિહાળી શકાય છે. ભૌતિક જીવનની સર્વ સામગ્રી અને અનુકૂળતા હોવા છતાં સ્વામી વિનાં જીવન જીવવાનું કઠિન લાગે છે. આવી સ્થિતિમાં પ્રોષિત તીર્તકાની ચિત્તમાં રહેલી વેદનાને વાચા આપતી કાવ્ય સૃષ્ટિ પ્રભાવશાળી બની છે. બારમાસા એ પ્રકૃતિની પૂર્વભૂમિકામાં વિરહવર્ણનનું કાવ્ય બન્યું છે.

### બારમાસા કૃતિઓનો સંક્ષિપ્ત પરિચય.

બારમાસા કાવ્યના ઉદ્ભવમાં મધ્યકાલીન સમાજ જીવન મહત્વનું પરિબળ છે. સમાજના ભાટ, ભવૈયા, ચારણ, વેપારી, જતી, વિદ્યાર્થીઓ લડવૈયા વગેરેના સ્થળાંતર અને વિદેશમાં લાંબા સમય સુધી રહેવાની સ્થિતિમાં સ્ત્રીઓને વિરહ સહન કરવો પડતો હતો. રાજકીય અવ્યવસ્થા, લૂંટફાટ, તોફાન વગેરેને કારણે સ્થળાંતર થતું હતું. આવી સ્થિતિમાં ઘરમાં સ્ત્રી અને પુત્ર-પુત્રી એકલાં રહેતાં હતાં આ પરિસ્થિતિ એ બારમાસા કાવ્યની ઉત્પત્તિમાં નિમિત્તરૂપ મનાય છે.

ગુજરાતી ભાષાના સાહિત્યમાં કૃષ્ણ-ગોપીના વિરહને અને જૈન સાહિત્યમાં નેમ-રાજુલ, સ્થૂલિભદ્ર-કોશાના વિરહને વિવિધ કાવ્યોમાં સ્થાન પ્રાપ્ત થયું છે તેમાં 'બારમાસા' નોંધપાત્ર બને છે. તદુપરાંત લોકસાહિત્યમાં દાંપત્ય જીવન, લગ્નગીતો અને અન્ય ગીતોમાં પણ આ પ્રકારની કૃતિઓ રચાઈ છે. માનવ હૃદયની સુખદુઃખની ભાવનાઓ દેશકાળ ભિન્ન હોવા છતાં એકજ સરખી છે અને સાહિત્યમાં વિવિધ સ્વરૂપે પ્રગટ થઈ છે તેમાં માનવીય ભાવસૃષ્ટિ કેન્દ્રસ્થાને હોવાથી આ કાવ્ય પ્રકાર જનસમાજમાં વધુ લોકપ્રિય બન્યો છે. ગુજરાત, બંગાળ, ઉત્તર હિન્દુસ્તાનમાં તે પ્રદેશની ભાષામાં આ પ્રકારની કૃતિઓ રચાઈ છે. બારમાસી-માસા કાવ્ય વિશે પ્રો. મંજુલાલ મજમુંદાર, ડૉ. ચંદ્રકાન્ત મહેતા, પ્રો. અનંતરાય રાવળ, ડૉ. હરિવલ્લભ ભાયાણી, ડૉ. શિવલાલ જસલપુરા જેવા વિદ્વાનોએ સ્વરૂપ લક્ષી માહિતી આપી છે. રાષ્ટ્રીય શાયર કવિ મેઘાણીએ 'રઢિયાળી રાત ભા-૨' માં ઋતુગીતોનો સંચય કર્યો છે. 'પ્રીતના પાવા' પુષ્કર ચંદરવાકરે પ્રકાશિત કરેલ પુસ્તક વગેરેમાં ઋતુ અને બારમાસનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

બારમાસી કાવ્યો સામાજિક, સાંસ્કૃતિક અને ઐતિહાસિક માહિતીનું આધારભૂત સાધન છે. વિયોગવર્શનનાં કા લોકરુચિને વધુ હૃદયસ્પર્શી બન્યાં છે તેમાં બારમાસી કાવ્યો નોંધપાત્ર સ્થાન ધરાવે છે. બારમાસી કાવ્યોનો વિસ્તાર માત્ર ગુજરાતી સાહિત્યમાં છે તેની સાથે બંગાળી, રાજસ્થાની, ચારણી અને જૈન સાહિત્યમાં વિવિધ પ્રકારની કૃતિઓ ઉપલબ્ધ થાય છે.

બારમાસી કાવ્યનું મૂળવસ્તુ વિરહિણી નાયિકાના ચિત્તની વ્યથાને અભિવ્યક્ત કરવામાં કેન્દ્રસ્થાને છે તો કવિઓએ મધ્યકાલીન ધર્મભાવનાથી પ્રેરાઈને જ્ઞાનમાસ જેવી બારમાસી કાવ્યોની રચના કરીને સમાજને ધર્માભિમુખ કરવા માટે પ્રશસ્ય પ્રયત્ન કર્યો છે. બારમાસામાં વિષય વસ્તુ તરીકે મોટેભાગે નેમ-રાજુલ અને સ્થૂલિભદ્ર-કોશાનાં પાત્રો કેન્દ્રસ્થાને છે. તદુપરાંત સમકાલીન ધર્મના પ્રભાવથી જ્ઞાન માસ પણ રચાયા છે. તેમાં મહિનાનો ક્રમ નિશ્ચિત નથી. એ કવિની પોતાની રચના રીતિનો વિષય છે. નાયિકાની વિરહવેદનાને રસ-ભાવપૂર્વક ચોટદાર-દૃદયસ્પર્શી વાચા આપવામાં આવે છે અને પ્રકૃતિની પાર્શભૂમિકા સુસંગત રીતે ઉપકારક નીવડે છે. કાગુમાં પ્રકૃતિ અને વિરહ વેદનાની અભિવ્યક્તિ હોય છે પણ બારમાસામાં માસ અને ઋતુના સંદર્ભમાં વસ્તુનિરૂપણ હોવાથી સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર તરીકે વિકાસ થયો છે.

બારમાસાનું વિરહ વર્શન કાવ્યની દષ્ટિએ ઉત્તમ છે પણ અંતે તો સમકાલીન ધર્માભિમુખ પણાની રીતિનું અનુસરણ નોંધપાત્ર બને છે.

#### ૨. નેમિનાથ રાજિમતી બારમાસ.

આ હસ્તપ્રત સં. ૧૫૮૧માં લખાયેલી છે. તેના કર્તા મુનિ ચારિત્રકળશ છે. ચારણી ભાષાની બારમાસામાં હરિગીત છંદની સાથે બબ્બે ત્રણ ત્રણ અનુપ્રાસ વાળી રચના છે એટલે કવિત્વ શક્તિનો વિશિષ્ટ પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. નેમ-રાજુલની કથાની લોકપ્રિયતા, કથનશૈલીની વિવિધતા અને રસિકતાથી બારમાસા કાવ્યકૃતિ આસ્વાદ્ય બની છે. દેષ્ટાંતરૂપે નીચેની પંક્તિઓ નોંધવામાં આવી છે. ( પા. ૨૭૯)

રાઈ રાજુલિ વિરહ વ્યાકુલિ નેમિ નામ જ સમરતી, નાઈ-પાખઈ અંગ માહરઈ કિમઈ ન હોઈ શિવરતિ. નિસુષ્મી સ્વામી ? પસાઉ કીજઈ લાહુ લીજઈ જોવ્વણઉ, તઈ કાંઈ દંડી રે મેહલિ છંડી દિક દોસ કિઅમ્હત્તણઉ. આસાહિં ઊનયુ અતિ વલીએ ગાજઈ ગુહિરહુ મેહિક, ઝબઝબ ઝબક્કઈ વીજલીએ સાલઈ વાલિં ભ. નેહ કિં. અસાઠ-માસિ ઊનયઉ અતિધ્રણ ગયણમંડલ છાહી ઉ, રઈ વાદિં મોર દાદૂર વાઉ સૂપર વાઈઉ. માસ શ્રાવણિ મેહ વરસઈ નારિ મરસિઈ વિરહણી. નેમિ-સ્વામી નૈવ જાણઈ વિરહ-વેયણ અમ્હતણી, માસિ કાતિ નેમિ રાતિ દુઃખિ ઘાતી મુજ ગયુ. કાજલ સારી નયણિ નારિ લોકપ્રિયભણી સામહિ ઉ.

### ૩. નેમિનાથ ચતુર્માસ ફળ

મહોપાધ્યાય સિદ્ધિયંદ્ર ગણિએ આ કૃતિની રચના કરી છે. પૂ. શ્રી અકબર બાદશાહના સમકાલીન હતા અને ૧૦૮ અવધાન કરીને બાદશાહને આશ્ચર્યચકિત કર્યા હતા. બાદશાહે ગુરુના અવધાનથી પ્રસન્ન થઈને 'ખુરફહર' નું બિરૂદ આપ્યું હતું. પૂ. શ્રી બાણભક્ટની કાદંબરીનો ગુજરાતી ભાષામાં અનુવાદ કર્યો હતો.

કવિએ ચાર માસનો ક્રમ શ્રાવણ-ભાદરવો- આસો અને કારતકનો દર્શાવ્યો છે. તેમાં સમકાલીન મોગલ સામ્રાજ્યના પ્રભાવથી ફ્રારસી ભાષાના શબ્દ પ્રયોગો થયા છે. કવિએ દુહા અને હરિગીત છંદના પદબંધમાં ચાર માસનું વર્શન કર્યું છે. કવિની વિશેષતા એ છે કે પહેલાં છંદનો અન્ત્ય શબ્દ બીજા છંદના પ્રારંભમાં સ્થાન પામ્યો છે. કવિની પ્રાપ્ત યોજના ચારણી ઋતુગીતને અનુસરે છે. સત્તરમાં શતકના પૂર્વાર્ધમાં આ કૃતિ રચાઈ હોય એમ સંભવ છે.

## સ્થૂલિભદ્ર નવરસો

કવિ ઉદયરત્નએ સં. ૧૭૫૯માં રચના કરી છે તેમાં વસ્તુવિભાજન માટે સ્વાધ્યાય શબ્દ પ્રયોગ થયો છે તેને પદ પણ કહેવામાં આવે છે. સ્થૂલિભદ્રના સંસારી જીવનમાં કોશાનો અપૂર્વ સ્નેહ હતો સ્થૂલિભદ્ર સાધુ થયા છતાં પણ કોશાનો પ્રેમ તો પૂર્વવત્ હતો અને તેના ઉત્કટ પ્રેમભાવના કાવ્યમાં વ્યક્ત થઈ છે. કવિએ દુહા અને ગેય દેશીમાં કાવ્ય રચના કરી છે. અષાઢ

માસનું દર્ણત નીચે પ્રમાણે છે. (ચ-૮)

આવ્યો આષાઢો માસ નાવ્યો ધૂતારો રે,
મુન્કિ ઝૂંબ્યો વિરહ-ભુજંગ કોઈ ઊતારો રે ?
વિરહતણું વિષ વ્યાપ્યું સઘલિ માહરી ફૂલશી દેહડી દાઘી રે,
સકડાલના સુત-પાખે બીજો નહીં કો મંત્ર વાદી રે.
એહના જહિરની ગતિ અનેરી માનઈ નહી મંત્ર નિં મોહરો રે,
એક વાતનો અંત ન આવઈ દુ:ખ પણિ આપિ દુહરો રે.

બારમાસમાં વર્ષાઋતુમાં એકાએક પરિવર્તન આવે છે અને વિરહિણી નાયિકાનાં મનોવેદના વધુ પીડાકારક બને છે. વર્ષાના વિરહની વેદનાને વાચા આપતી કવિ પંડિત વીર વિજયજીની સ્થૂલિભદ્રની શિયળવેલની પંક્તિઓ કોશાના ચિત્તની સ્થિતિનો વાસ્તવિક પરિચય કરાવે છે. કવિના શબ્દો છે.

હો સજની રે. પ્રીતમજી પ્યારો રે હજીય ન આવીયો હો સજની રે ચતર રે નર ખબર ન કોઈ લાવીયો, હો સજની રે ચાલ્યો રે મુઝ કરી અવધિ ઘડી ચારની (9) હો સજની રે સુખીયો તે શું જાણે વેદના નારની. હો સજની રે એક વિરહ દુઃખ બીજું ધનજલ ગણડે હો સજની રે દુઃખીયાના શિર ઉપર દુઃખ આવી પડે. હો સજની રે પાવસ માસે જલ વરસે ધન ઘોરીયો (૨) હો સજની રે માહરે રે કંદર્પતણો વન મોરીયો. હો મજની રે અંગ વિનાનો પણ રે થાનકને દહે હો સજની રે અંગઢે ઘુંટી રે ઝંઘાયે રહે. હો સજની રે જાનુંને સાથલ રે ભગનાભી કરે હો સજની રે ખંધને છાતી રે ઉરોજા ધરે. (3) હો સજની રે ગલસ્થલને લોચન રે નિલાડે શિરે. હો સજની રે વિવધરનું વિષ વાપ્યું મણિ મંત્ર હરે.

#### સદંર્ભ :-

- ૧. ગુજ. સાહિ.−ઇત. પા. ૨પ૦ ગુજ. સાહિ. સ્વ. પા. ૨પ૫, ૨પ૯, ૨૬૫, ૨૬૬
- ર. એજન પા. ૨૭૯
- ૩. એજન પા. ૨૭૭
- ૪. બારમાસ-તિથિ-વાર કાવ્યો બીજમાં વૃક્ષ તું—પા. ૧૪૮.

#### ૧૧. છંદ

છંદ એટલે અક્ષર કે માત્રાના મેળ, નિયમથી બનેલી કવિતા વૃત્ત, છંદમાં રચેલા સ્તોત્રો દ્વારા દેવોની સ્તુતિ કરાય છે, તે ઉપરથી 'પવાડા' અને 'શલોકા'ના સમાન અર્થનો વાચક આ 'છંદ' શબ્દ બન્યો છે. સામાન્ય રીતે 'છંદ' રચના એક છંદમાં હોય છે, પણ અપવાદરૂપે કોઈ 'છંદ'માં છંદ, દેશી અને ગીત એ ત્રણેનું મિશ્રણ હોય છે.

છંદ રચનાનો હેતુ ભાષામાં લાલિત્ય લાવવા માટે છે, પણ આવું લાલિત્ય ઉપલબ્ધ રચનાઓમાં અલ્પ પ્રમાણમાં મળે છે. તેમ છતાં આવી પદ્ય રચનાઓ એક કાવ્ય પ્રકાર તરીકે સ્થાન ધરાવે છે. આ રચના ઉપર ચારણી ભાષાનો પણ પ્રભાવ છે.

છંદના બે પ્રકાર છે: વૈદિક છંદ અને લૌકિક છંદ. વેદના મૌલિક સાત છંદ છે: ગાયત્રી, ઉષ્ણિગૂ, અનુષ્ટુપ, બૃહતી, પંક્તિ, ત્રિષ્ટુભ અને જગતી. વેદથી જુદા છંદ તે લૌકિક છંદ કહેવાય છે. આવા લૌકિક છંદોનો સાહિત્યમાં વિશેષ પ્રયોગ થયો છે.

એક જ છંદમાં કાવ્ય રચના કરવા માટેની પ્રેરણા સંસ્કૃત સાહિત્યના સ્તોત્ર સાહિત્યમાંથી પ્રાપ્ત થઈ હોય એમ માનીએ તો વધુ યોગ્ય લાગે છે. સ્તોત્રમાં સંસ્કૃતમાં કોઈ એક છંદની પસંદગી કરીને રચના થાય છે. એક હજાર વર્ષ પહેલાનું ચારણી સાહિત્ય મળી આવે છે, તેના સાહિત્યમાં માત્રામેળ છંદોનો પ્રયોગ થયેલો છે. એક જ છંદમાં લાંબી-ટૂંકી રચનાઓ જેવી કે ઝૂલણાં, સોઢા, રામદેપારા, કુંડળિયા, રાવદુદારી રાયસિંહ માનાણી રાકવિત, ચૂડાસમા રીઝમાળ, રાધાનિસાણી, જામરાયસિંહરી ગજગત.

ચારણી સાહિત્યના પ્રભાવથી કવિ પ્રેમાનંદ પૂર્વેના જૈન મુનિઓએ કાવ્યરચના કરી છે. તેનાં કેટલાક ઉદાહરણો પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ ઋષ્ટ્રબભદાસના કુમારપાળ રાસમાં કેટલીક પઘરચનાઓ ચારણી સાહિત્યના પ્રભાવવાળી છે. મીરાંબાઈ, પ્રેમાનંદ અને શામળની રચનાઓ પર ચારણી સાહિત્યનો પ્રભાવ છે. જૈન સાહિત્યમાં મુખ્યત્વે ઝૂલણા અને ભુજંગી છંદમાં રચનાઓ થઈ છે. છંદ સાહિત્ય ઘણી મોટી સંખ્યામાં રચાયેલું છે. પ્રસ્તુત નિબંધમાં નમૂનારૂપે છંદ રચના પર અવલોકન કરવામાં આવ્યું છે.

રામલ્લ છંદ: 'રામલ્લ છંદ' એ ઈડરના રાવ રામલ્લની પરાક્રમ ગાથાને વર્ણવતું ઐતિહાસિક વીર કાવ્ય છે. ૭૦ કડીની આ નાની ઐતિહાસિક કૃતિ તેના કાવ્યબંધની દઢતાની દષ્ટિએ, તે સમયની ભાષાની દષ્ટિએ, છંદની દષ્ટિએ, વીરરસના નિરૂપણની દષ્ટિએ તેમજ ઐતિહાસિક દષ્ટિએ ઘણું મહત્વ ધરાવે છે. આ કાવ્યમાં મુખ્યત્વે રામલ્લની વીરતાનું અને યુદ્ધનું વર્ણન હોવાથી કવિ 'શ્રીધર વ્યાસે' એમાં વીરરસનું સફળ આલેખન કર્યું છે.

**અંબિકા છંદ :** જૈનેતર છંદ રચનાઓમાં કેટલીક કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. અંબિકા છંદ નામનું નાનું સ્તોત્રકાવ્ય 'કીર્તિમેરૂ' નામના કવિએ સંવત ૧૪૮૭માં રચ્યું છે. તેમાં અંબિકા દેવીની 'ખંડ હરિગીત છંદ' માં સ્તુતિ કરવામાં આવી છે.

ભવાનીનો છંદ: કોઈ લઘુનાકરે રચેલો ગ્રંથ ભંડારોમાં નોંધાયેલો છે, તદુપરાંત રેવાજીના છંદ. અંબા માતા અને બહુચરાજી માતાના છંદ પણ રચાયેલાં છે.

**રાવ જેતસીનો છંદ :** આ છંદમાં બીકાનેરના રાવ જેતસીના પરાક્રમનું વીરરસમાં વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. આવી જ એક રચના ચારણી કવિ વીઠુંએ પણ કરી છે.

### જૈન સાહિત્યની છંદ રચનાઓ :

શાંતિનાથનો છંદ: શાંતિનાથની છંદની રચના ઋષિ જેમલજીએ રદ્દ કડીમાં કરી છે. તેમાં શાંતિનાથ ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણકની અને જીવનમાં કરેલી આરાધનાની તથા પરિવારની માહિતી આપવામાં આવી છે. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ચરિત્રાત્મક રચનાઓ વિશેષ થઈ છે. આ રચના પણ શાંતિનાથ ભગવાનના ચરિત્રનો પરિચય કરાવે છે. તીર્થંકર ભગવાનનું ચરિત્ર એ સંસારી જીવોને માટે અગણિત ઉપકાર કરનારું છે. તેમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાન સર્વ રીતે શાંતિ પ્રાપ્ત કરાવનાર અને પરમપદની પ્રાપ્તિ માટે પથપ્રદર્શક હોઈ, એમનો મહિમા અપરંપાર છે.

શાંતિનાથ ભગવાનની ઉપાસનાથી શું ફળ મળે છે તે માટે કવિ જણાવે છે કે :

"તુમ નામ લિયા સવિ કાજ સરે તુમ નામે મુગતિ મહેલ મળે, તુમ નામે શુભ ભંડાર ભરો.

ા ૨૫ ા

ઋૃષિ જેમલજીએ એહ વિનંતી કહી પ્રભુ તોરા ગુણનો પાર નહી, મુજ ભવભવનાં દુઃખ દૂર કરો.

|| ₹ ||"

મધ્યકાલીન સમયમાં મોટા ભાગની રચનાઓ પદ્યમાં થતી હતી એટલે પદ્યના માધ્યમ દ્વારા તીર્થંકરોના ચરિત્રને વિષય તરીકે પસંદ કરીને એક કરતાં વિવિધ સ્વરૂપોમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. આ છંદરચનાની શૈલી સરળ અને સુગ્રાહ્ય છે.

શાંતિનાથનો છંદ: કવિ ગુણસાગરે શાંતિનાથના છંદની એકવીશ ગાથામાં રચના કરીને શાંતિનાથનો મહિમા વર્ણવ્યો છે. તદુપરાંત શાંતિનાથ ભગવાને દીક્ષા લઈ, કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું પછી ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના કરી, દેશના આપી, સર્વ કર્મનો ક્ષય કરી નિર્વાણ પામ્યા તે વિષેની માહિતી આપવામાં આવી છે. આમ આ છંદ બે વિભાગમાં વહેંચાયો છે.

શ્રી શારદા દેવીની સ્તુતિ કરીને શાંતિનાથનો મહિમા દર્શાવતા કવિ જણાવે છે કે,

"શારદા માય નમું શિરનામી, હું ગુણ ગાઉ ત્રિભુવન કે સ્વામી, શાંતિ શાંતિ જપે સબ કોઈ, તે ઘર શાંતિ સદા સુખ હોઈ. ॥ ૧ ॥ શાંતિ જપી જે કીજે કામ, સોહિ કામ હોવે અભિરામ, શાંતિ જપી જે પરદેશ સધાવે, તે કુશળે કમળા લેઈ-આવે." ॥ ૨ ॥

આ છંદ ગુજરાતી ભાષામાં રચાયો છે, તેના પર હિન્દી ભાષાનો પ્રભાવ પડ્યો હોય તેમ લાગે છે. નરકું, સાહીબ, તેરો, તુમકુ—આ શબ્દો હિન્દી ભાષાના પ્રભાવવાળા છે. ઉપરોક્ત છંદમાં સાચા અર્થમાં શાંતિનાથનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. છંદના અંતે કવિ જણાવે છે કે,

"જનમ-મરણના ભય નિવારો, ભવસાગરથી પાર ઉતારો, શ્રી હત્થિનાઉર મંડણ સોહે, ત્યાંથી શ્રી શાંતિ સદા મન મોહે."॥ ૨૦॥ શાંતિનાથ ભગવાનના ગુણગાન ગાવાથી જન્મ-મરણનો મહાભય દૂર થાય છે અને ભવ- ભ્રમણમાંથી મુક્ત થવાય છે. ભગવાનની ભક્તિનું આ જ ફળ સર્વોત્તમ છે. બીજા કોઈ ફળની અપેક્ષા હોઈ શકે નહિ.

શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના ૧૦૮ નામનો છંદ: વર્તમાન ચોવીશીના ત્રેવીસમાં તીર્થંકર શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના અનેક ચમત્કારોનો લોકોને અનુભવ થયો છે. પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પૂજા-ભક્તિથી ચમત્કાર સર્જાય છે. એમના જીવનચરિત્ર વિશે વિવિધ પ્રકારની રચનાઓ થઈ છે, તેમાં એમનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. પ્રભુને અનેક નામથી ઓળખવામાં આવે છે. શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનને ૧૦૮ નામથી ઓળખવામાં આવે છે. વિવિધ સ્થળોએ આ નામધારી મૂર્તિનાં મંદિરો અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

કવિ ખુશાલદાસે એકવીસ ગાથામાં આ છંદની રચના સંવત ૧૮૧૧ના ફાગણ વદ બીજને શુભ દિવસે કરી હતી, એવો ઉલ્લેખ છેલ્લી ગાથામાં થયો છે, તે નીચે મુજબ છે :

> "અઢાર એકાસીએ ફાલ્ગુન માસીએ, બીજ કજ્જલ ૫ખે છંદ કરીયો, ગુરૂ તજ્ઞાં વિજય ખુશાલનો, ઉત્તમે સુખ સંપત્તિ વરીયો." ॥ ૨૧ ॥

કવિએ ઝૂલણા છંદમાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનના નામનો મહિમા ગાયો છે. પાર્શ્વનાથ ભગવાન ભક્તોને સાચા હૃદયથી અત્યંત વહાલા છે અને તેમની ભક્તિથી સર્વે મનોકામના પૂર્ણ થાય છે. સંસારી જીવો પાર્શ્વનાથ ભગવાનને મનોવાંછિતના હેતુથી ભાવપૂર્વક પૂજે છે. કવિએ જણાવ્યું છે કે,

> "સાચ જાણી સ્તવ્યો મન માહરે ગમ્યો, પાર્શ્વ દ્રદયે રમ્યો પરમ પ્રીતે, સમીહિત સિદ્ધિ નવનિષિ પામ્યો સહુ, મુજ થકી જગતમાં કોણ જીતે."

**ભીજભંજન પાર્શ્વનાથનો છંદ :** ભીડભંજન પાર્શ્વનાથના છંદની રચના મુનિ ઉદયસાગરે સંવત ૧૭૭૮ કાર્તિક વદિ આઠમના રોજ કરી છે, એવો ઉલ્લેખ છંદમાં મળી આવે છે. આ રચનામાં યમકયુક્ત પંક્તિઓ ધ્યાન ખેંચે છે.

> "ભીડભંજન પ્રભુ ભીડભંજન સદા, ભીડ ભવ ભિતિ ભય ભાવક ભંજશો, ભક્તિ જન રંજશો ભાવે ભેટ્યો."

ભક્તજનોની સર્વ આપત્તિને દૂર કરવામાં ભીડભંજન પાર્શ્વનાથ ભગવાન પરોક્ષ રીતે સહાય કરે છે, અને ભાવિક ભક્તો શ્રદ્ધાપૂર્વક ઉપાસના કરે છે. આ લઘુ છંદમાં કવિને વર્ણવ્યવસ્થાથી પદલાલિત્ય શુદ્ધ કવિતાનું દર્શન કરાવે છે.

**શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથનો છંદ :** ગુજરાતના જૈન તીર્થોમાં ઉત્તર ગુજરાતમાં આવેલા શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ તીર્થનો મહિમા અપરંપાર છે. ઘણી મોટી સંખ્યામાં ભાવિક ભક્તો આ તીર્થમાં વિવિધ રીતે શ્રદ્ધાપૂર્વક ભક્તિ કરે છે.

કવિ ઉદયરત્નએ ૭ ગાથાની છંદ રચનામાં શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથનો અવર્શનીય મહિમા ગાયો છે. અન્ય દેવદેવીઓની ઉપાસના છોડીને શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથની એકાગ્રચિત્તે શ્રદ્ધાપૂર્વક ભક્તિ કરવી જોઈએ. કવિએ વિવિધ દેષ્ટાંતો દ્વારા એમનો મહિમા ગાયો છે. મનુષ્ય જન્મ સફળ કરવા માટે શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથની ભક્તિ કરવી જોઈએ. આ ભક્તિના પ્રભાવથી મુક્તિ પણ મળી શકે

તેમ છે. નિદર્શના અલંકારવાળી નીચેની પંક્તિઓ કવિની ચતુરાઈ દર્શાવે છે :

કીહાં કાંકરો ને કીહાં મેરુ શૃંગ ? કીહાં કેસરી ને કીહાં તે કુરંગ ? કી<mark>હાં વિશ્વના કીહાં અન્ય દેવા ? કરો એકચિત્તે પ્રભુ પાસ સેવા. ॥ ૪</mark>॥ જંગી છુંદમાં આ સ્થના કરી છે

ક્ર<u>વિએ ભુજંગી છંદમાં આ રચના કરી</u> છે.

નેમિનાથનો છંદ : જૈન સાહિત્યની છંદરચનાઓમાં મુનિ લાવણ્ય સમયની સંવત ૧૫૪૬ની એક રચના પ્રાપ્ત થાય છે. કવિએ વિવિધ છંદોમાં નેમિનાથનું ચરિત્ર વર્ણવ્યું છે. તેની રચના પર સંસ્કૃત ભાષાનો પ્રભાવ પડ્યો છે. કવિની પ્રાસાદિક શૈલી અને અલંકાર યોજના આ છંદમાં નોંધપાત્ર છે.

**શ્રી સૂર્યદીવાવાદ છંદ :** કવિ લાવણ્ય સમયે આ છંદની રચના ૩૦ છપ્પામાં કરી છે, અને તેમાં સૂર્ય અને દીવો બંને વચ્ચે કોણ સરસ છે એ બાબતનો વિવાદ વર્ણવ્યો છે. અહીં કવિની કલ્પના મનોહર બની છે.

મહાવીર સ્વામીનો છંદ : કવિ ઉદયસાગરે ભુજંગી છંદની ૧૫ ગાથામાં મહાવીર સ્વામીના છંદની રચના કરી છે. આ છંદની વિશેષતા એ છે કે તેમાં ભગવાન મહાવીરના જીવન અને કાર્ય વિશે કોઈ ઉલ્લેખ નથી પણ વીતરાગી મહાવીર સિવાય પરિગ્રહવાળા અન્ય દેવદેવીઓની ઉપાસના કરવા યોગ્ય નથી, તેનો નામોલ્લેક કરીને ભગવાન મહાવીરનું શરણ સ્વીકારીને મુક્તિ મેળવી શકાય છે, એમ જણાવ્યું છે.

'ભગવાન ભક્તોના ઉદ્ઘાર કરે, તારા સિવાય મારો કોઈ ઉદ્ઘારક નથી.' એમ હૃદયની શુભભાવનાથી જણાવ્યું છે. કવિએ આ ભાવને નીચેની પંક્તિમાં વ્યક્ત કર્યો છે.

> ગતિચાર સંસાર અસાર પામી, આવ્યો આશ ધરી પ્રભુ પાય સ્વામી, તુંહી તુંહી પ્રભુ પરમ રાગી, ભવફેરની શૃંખલા મોહ ભાગી. ॥ ૧૪ ॥

કવિએ વિવિધ દેવદેવીઓના ઉલ્લેખ કરીને મિથ્યાત્વનો કટાક્ષ કર્યો છે અને વીતરાગ સિવાય અન્ય કોઈની ઉપાસના કરવી નહિ એવી પાયાની હકીકત કે જે સમક્તિનો મૂળભૂત ભાગ છે તેનું નિરૂપણ કર્યું છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાનને સ્પર્શતા વિષયને લોકપ્રચલિત ઉદાહરણ દ્વારા અહીં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. અહીં કાવ્યની રચનામાં પદલાલિત્ય અને માધુર્ય જોવા મળે છે.

શ્રી ગૌતમસ્વામીનો છંદ: અ છંદની નવ ગાથામાં અનંતલબ્ધિ નિધાન ભગવાન મહાવીરના પ્રથમ ગણધર અને જૈન સમાજના સૌ કોઈના મહાન ગુરુ ગૌતમસ્વામીનો અભૂતપૂર્વ મહિમા દર્શાવવામાં આવ્યો છે. પ્રભાતના સમયમાં અને શુભકાર્યના પ્રારંભમાં ગૌતમસ્વામીનું સ્મરણ સર્વ પ્રકારની અભિલાષા પૂર્ણ કરે છે. એમનો મહિમા દર્શાવતાં કવિ જણાવે છે કે:

# સુરમણિ જેહ ચિંતા મણિ સુરતરુ કામિત પૂરણ કામધેનુ, એક ગૌતમ તણું ધ્યાન દૃદયે ધરો જેહ થકી અધિક નહિ માહાત્મ્ય કેહનું.

11 3 11

અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર શ્રી ગૌતમસ્વામી પોતાની લબ્ધિથી પહોંચ્યા અને તાપસોને પારશું કરાવ્યું. આ કાળમાં ગૌતમસ્વામીના જીવનનો પ્રસંગ મહાન ચમત્કાર હોવાની સાથે સાથે એમનો પ્રભાવ દર્શાવે છે.

## તીર્થ અષ્ટાપદે આપ લબ્ધે જઈ પન્નરસે ગણને દીખ્ખ કીધી, અક્રમને પારણે તાપસ કારણે ક્ષીર લબ્ધે કરી અખૂટ કીધી. ॥ ૭ ॥

ગૌતમસ્વામીના નામસ્મરણનો પ્રભાવ એવો છે કે આધિ-વ્યાધિ અને ઉપાધિ દૂર થાય છે. સર્વ રીતે શાંતિ થાય છે. ભૌતિક જીવનમાં સુખ-સમૃદ્ધિ મળે છે. ભૂત, પ્રેત અને દેવો પણ પીડા આપતા નથી. આ રીતે આ છંદમાં ગૌતમસ્વામીના પરમ પ્રભાવક જીવનની માહિતી આપવામાં આવી છે.

નવકારનો છંદ: સામાન્ય રીતે જૈન સાહિત્યની છંદરચના એક જ છંદમાં વિષયવસ્તુનું નિરૂપણ કરે છે, પણ નવકારના છંદમાં પરંપરાગત લક્ષણો છે. આરંભમાં દુહા અને અંતે કલશનો પ્રયોગ થયેલો છે.

છંદના પ્રારંભમાં ચાર દુહા છે જેમાં નવકારમંત્રનો મહિમા દર્શાવ્યો છે. મનોવાંછિત પૂર્ણ થાય છે, સંપત્તિ પ્રાપ્ત થાય છે અને પૂર્વજન્મનાં કર્મો નાશ પામે છે એમ દર્શાવ્યું છે. નવકાર મંત્રનો મહિમા દર્શાવતાં કવિ નીચે પ્રમાણે જણાવે છે.

## "સકળ મંત્ર શિર મુકુટ મણિ સદ્દગુરૂ ભાષિત સાર, સો ભવિયાં મન શુદ્ધશું નિતે જપીએ નવકાર. ॥ ४॥

૧૩ કડીમાં હાટકી છંદપ્રયોગ કરીને કવિએ નવકારમંત્રનો વિવિધ દેષ્ટાંતો દ્વારા મહિમા ગાયો છે. કવિએ શ્રીપાલ મહારાજા, ચારુદત્ત, પાર્શ્વકુમાર, મહાબલકુમાર, મયણાસુંદરી, શ્રીમતી શ્રાવિક, કંબલ-સંબલ વગેરે દેષ્ટાંતોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ દેષ્ટાંતો જૈન ધર્મની કથાઓમાં અવારનવાર સાંભળવા મળે છે, અને નવકારમંત્રના સંદર્ભમાં એમના નામ જનસમાજમાં અહોભાવપૂર્વક યાદ કરવામાં આવે છે. કાળચક્રનાં ગમે તેટલા પરિવર્તન આવે તો પણ નવકારમંત્ર શાશ્વત છે, એમ અરિહંત ભગવાનની વાણી છે. કવિએ આ વિચાર દર્શાવતાં નીચે મુજબ જણાવ્યું છે કે,

# "આગે ચોવીશી હુઈ અનંતી હોસે વાર અનંતા, નવકાર તણી કોઈ આદિ ન જાણે ઈમ ભાખે અરિહંત." ॥ ૯ ॥

નવકારમંત્રના અડસઠ અક્ષર છે. પ્રત્યેક અક્ષર મંત્રાક્ષર સમાન પવિત્ર હોઈ તેના સ્મરણથી આપત્તિ દૂર થાય છે. નવ લાખ નવકારમંત્રનો એક ચિત્તે જાપ કરવાથી નરક ગતિનું આયુષ્ય બંધાતું નથી, આ રીતે નવકાર મંત્રની માહિતી આપવામાં આવી છે. કવિએ પંચ શબ્દનો વૈવિધ્યપૂર્ણ પ્રયોગ કરીને નવકારમંત્રના ગૂઢ રહસ્યને સમજાવવા માટે પ્રયત્ન કર્યો છે.

> "પંચ પરમેષ્ઠી જ્ઞાન જ પંચહ દાન ચરિત્ર પંચ સજ્જાય મહાવ્રત પંચહ, પંચ સુમતિ સમક્તિ, પંચ પ્રમાદહ વિષય તજો પંચ, પાળો પંચાચાર."

II 23 II

કલશ દ્વારા છંદરચના પૂર્ણ કરવામાં આવી છે. આ છંદના કવિ ઉપાધ્યાય કુશળલાભ છે, તેનો ઉલ્લેખ થયેલો છે. ધાર્મિક રચનાઓમાં પ્રત્યક્ષ રીતે ઉપદેશનું તત્ત્વ રહેલું હોય છે, તેનો પણ કલશમાં ઉલ્લેખ થયેલો છે. છંદના અંતે કવિ નીચે મુજબ જણાવે છેઃ

> "નવકાર સાર સંસાર છે કુશળ લાભ વાચક કહે, એક ચિત્તે આરાધતા વિવિધ ઋદ્ધિ વંછિત લહે." ॥ ૧૪॥

પદ્માવતી દેવીનો છંદ: કવિ હર્ષસાગરે દશ ગાથામાં પદ્માવતી દેવીનો ચિત્રાત્મક શૈલીમાં પરિચય કરાવ્યો છે. સંસ્કૃત ભાષાના પ્રભાવશાળી આ રચના ગુજરાતી ભાષાની અન્ય છંદરચનાઓ કરતાં શુદ્ધ કવિના લક્ષણો વિશેષરૂપે ધરાવે છે. કાવ્યનો વિશિષ્ટ લય, માધુર્ય અને પ્રાસાદિકતાની સાથે સાથે અંત્યાનુપ્રાસ અને અલંકાર યોજનાથી સમગ્ર રીતે આ છંદરચના પદ્માવતીનો સાક્ષાત્કાર કરાવે છે.

આરંભનો શ્લોક વસ્તુ નિર્દેશ કરે છે:

"શ્રીમત્ કલિકુંડદંડ શ્રી પાર્શ્વનાથ સંસ્તુવે, ધરણેન્દ્ર સાર્ક, ધર્મ કામર્થ સિદ્ધયે.

11 9 11"

પદ્માવતી દેવીનાં કેટલાંક વિશેષણો નોંધપાત્ર છે. દા. ત. : સમક્તિ ધારી, શીલવંતી, જૈનમતી, ભાગ્યવતી, કમલાક્ષી, પ્રિયમુખી, રાગવતી, ચિંતામણી, રક્ષાકરની, સતી વગેરે વિશેષણો દ્વારા પદ્માવતીનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. પદ્માવતીનું શબ્દચિત્ર આલેખતી નીચેની પંક્તિઓ કવિની મનોહર ઉપમાઓ અને મધુર પદાવલીનો આસ્વાદ કરાવે છે.

છંદને અંતે કલશ મૂકવામાં આવ્યો છે. તેમાં પણ પદ્માવતી દેવીનું ચમત્કારયુક્ત નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. ઉદા. નીચેની પંક્તિઓ લક્ષમાં લેવા જેવી છે.

કલશ: અતિ શયવંત અપાર, સદ જગ સાચી દેવી, સમક્તિ પાળે શુદ્ધ શ્રી જિનશાસન સેવી; અઘો મધ્ય આકાશ રાસ રમંતી અમરી, સેવક જન આધાર સાર કેર મન સમરી; ફિપ્ડાપતિ મંડિત પાસ પ્રતિમા મસ્તક ધરણી, હર્ષસાગર કહે હરખશું પદ્માવતી પૂજો સુખ કરણી.

સોળ સતીનો છંદ: જૈન અને જૈનેત્તર સાહિત્યમાં સતીઓના સતીત્વ અને શીલરક્ષણ અંગેની ચરિત્રાત્મક માહિતી સુપ્રસિદ્ધ છે. જૈન સાહિત્યમાં પણ સતીઓના પવિત્ર નામનું સ્મરણ જીવનમાં સદ્વિચારોનું સિંચન કરે છે. આ સતીઓના નામને છંદરચનામાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

મુનિ ઉદયરત્ને સોળ સતીના છંદની ઝૂલણા છંદનો પ્રયોગ કરીને ૧૭ ગાથામાં રચના કરીને દરેક સતીના જીવનની લાક્ષણિકતા દર્શાવી છે. સોળ સતીઓનાં જીવન અત્યંત પવિત્ર છે. તેનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ થયેલો છે. કવિએ આદિનાથ અને અન્ય ભગવાનની સ્તુતિ કરીને સોળ સતીના છંદનો પ્રારંભ કર્યો છે. આ સતીઓનાં નામ બ્રાહ્મી, સુંદરી, ચંદનબાળા, ધારિણી, રાજિમતી, દ્રૌપદી, કૌશલ્યા, મૃગાવતી, સુલસા, સીતા, સુભદ્રા, કુંતા, પિસની, દમયંતી, પુષ્પચૂલા, પ્રભાવતી વગેરે છે.

કવિના શબ્દમાં સુલસાનો પરિચય નીચે મુજબ આપવામાં આવ્યો છે.

"સુલસા સાચી શિયલેન કાચી રાચી નહી વિષયા રસએ, મુખ્ડું જોતાં પાપ પલાએ નામ લેતા મન ઉલ્લસેએ." ॥ ૯॥

સતીના નામસ્મરણનું ફળ દર્શાવતાં કવિ જણાવે છે કે,

"વીરે ભાખી શાસ્ત્રે શાખી ઉદયરત્ન ભાખે મુદ્દાએ, વહાશું વા'તા જે નર ભણસે તે લહેસે સુખ સંપદાએ." ॥ ૧૭ ॥

આ રચનામાં કવિની વર્શયોજનાથી કાવ્યશક્તિનો પરિચય આપે છે.

શ્રી માણિભદ્ર વીરનો છંદ: જૈન શાસનમાં વીતરાગ કે અરિહંતની પૂજાભક્તિને સર્વોત્તમ કક્ષાની ગણવામાં આવી છે. તેમ છતાં ઐહિક સુખસંપત્તિની અપેક્ષાથી વીતરાગ સિવાય અન્ય દેવદેવીઓનું ભક્તિનું પ્રમાણ વધતું જાય છે. મણિભદ્રવીરની ઉપાસના ઘણા મોટા પ્રમાણમાં થાય છે. દેવાધિદેવ તીર્થંકર ભગવાનના મંદિરની નજીક બહારના ભાગમાં માણિભદ્રની દેરી કે નાનું મંદિર બનાવવામાં આવે છે. આ માણિભદ્ર અન્ય દેવો કરતાં મનોવાંછિત પૂર્ણ કરવામાં પ્રત્યક્ષ રીતે સહાય કરે છે.

પાંચ ગાથાના આ નાનકડા છંદમાં માણિભદ્રવીરનો ચમત્કારયુક્ત પ્રભાવ દર્શાવ્યો છે. કવિએ આ છંદની રચના દોહામાં કરી છે.

### "તુંહિ ચિંતામણી રતન ચિત્રાવેલ વિચાર, માણિક સાહેબ માહરે દોલતનો દાતાર."

11811

તાવનો છંદ: લાખા ભગતે તાવના છંદની પંદર ગાથામાં રચના કરી છે. છંદના વિષયની દિષ્ટિએ વિચારાતાં તાવ જેવા શરીરના રોગને પસંદ કરવામાં આવ્યો છે. પ્રભુની ભક્તિથી કે શુદ્ધ મનથી નામસ્મરણ કરવામાં આવે તો તાવનો જવર દૂર થાય છે એવા ચમત્કારનું નિરૂપણ થયું છે.

કવિએ તાવનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ વર્ષવ્યું છે. આ વર્ષાન ભાવવાહી અને ચિત્રાત્મક શૈલીના નમૂનારૂપ છે, ઉદાહરણ તરીકે નીચેની પંક્તિઓ નોંધપાત્ર છે. "આવંતો પરહર કંપાવે ડાહ્યાને જિમતિમ બહકાવે, પહિતો તું કેડમાંથી આવે સાત શિખર પણ શીતન જાવે. ॥ ૭ ॥ હા, હા, હીં, હીં, હું હુંકાર કરાવે પાસળિયા હાડાં કકડાવે, ઉનાળે પણ અમલ જગાવે, તાપે પરિહણમાં મૂતરાવે. ॥ ८ ॥"

આ છંદ મંત્ર ગર્ભિત છે એટલે તેનું સ્મરણ કે શ્રવણ કરવાથી તાવ દૂર થાય છે. એવી કળશ્રુતિ દર્શાવવામાં આવી છે.

> "મંત્ર સહિત એ છંદ જે પઢસે, તેને તાવ કદી નવ ચઢસે, કાંતિ કળા દેહી નિરોગ લહેસે લક્ષ્મી લીલા ભેગા. ॥ ૧૫ ॥"

શ્રી પંચાંગુલી દેવી છંદ, શ્રાવકકરણી છંદ, જ્ઞાનબોધનો છંદ, જીવદયાનો છંદ, દેશાન્તરી છંદ, સંભવ જિન વિજ્ઞપ્તિ છંદ વગેરે.

છંદના વિષય વસ્તુ તરીકે તીર્થંકર ભગવાનના જીવન-ચરિત્રની પસંદગી કરવામાં આવી છે. ખાસ કરીને આદિનાથ, શાંતિનાથ, પાર્શ્વનાથ, નેમનાથ અને મહાવીર સ્વામી વિષયક છંદરચનાઓ મળી આવે છે. ગૌતમસ્વામીને ગુરુ તરીકે સ્વીકાર કરીને ગુરૂભક્તિરૂપે છંદ રચાયા છે, તદુપરાંત પદ્માવતી દેવી, માણિભદ્રવીર સોળ સતીઓ, નવકારમંત્ર અને તાવ વિષયો પર છંદરયના થયેલી છે. આ રચનાઓ પ્રભુનો મહિમા, જીવનના વિવિધ પ્રસંગોનું આલેખન, છંદસ્મરણથી પ્રાપ્ત થતા લાભ અને સમક્તિની પ્રાપ્તિ વગેરેનું નિરૂપણ થયેલું છે. કોઈ કોઈ છંદ-રચના દહાથી પ્રારંભ થાય છે અને કળશથી પૂર્ણ થાય છે એવો ઉલ્લેખ મળી આવે છે. ભક્ત ભગવાનને પોતાના ઉદ્ધાર માટે વિનંતી કરે છે. તે સ્વરૂપમાં રચના થયેલી છે, તો વળી મંત્રગર્ભિત છંદરચના પણ સ્થાન ધરાવે છે. ઉપલબ્ધ છંદરચનાઓ વિશેષ : જૈન ધર્મની માહિતી દ્વારા પ્રભાવ દર્શાવે છે. શુદ્ધ કવિતાઓ કહી શકાય તેવી રચનાઓ ઘણી થોડી છે. પ્રાસ યોજના દ્વારા કોઈ કોઈ વાર કવિત્વ શક્તિનો પરિચય થાય છે. પદ્માવતી દેવીનો છંદ એ કવિતાકલાનો સુંદર નમુનો છે. તેની વર્ણયોજના માધુર્ય અને પ્રાસાદિકતા પદ્માવતી દેવીનો સાક્ષાત્કાર કરાવે છે. સાંપ્રદાયિક રચનાઓ હોવાથી તેમાં ઉપદેશનું તત્ત્વ સહજ રીતે સ્થાન પામ્યું છે. આ રચનાઓમાં ભક્તિ કે શાંતરસ કેન્દ્રસ્થાને છે. તો વળી કોઈ કોઈ વખત નાયકના પરાક્રમને પણ બિરદાવવામાં આવે છે. જ્યાં ધર્મ ત્યાં ચમત્કાર એ ન્યાયે કેટલાક ચમત્કારના પ્રસંગો પણ ગંથાયેલા છે.

છંદ રચના ભક્તિપ્રધાન હોવા છતાં તેમાં ત્યાગ-વૈરાગ્યની સાથે બોધાત્મક વિચારોનો ઉલ્લેખ મળે છે. નમૂનારૂપે નીચેના છંદની માહિતી પ્રગટ કરવામાં આવી છે. કવિ સકલચંદ્ર ઉપાધ્યાયે ૨૧ કડીમાં ઉપદેશાત્મક છંદ "આત્મહિત વિનતિ" નામથી રચના ભુજંગપ્રયાત્ છંદમાં કરી છે. સાંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં ઉપદેશનું લક્ષણ પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રૂપે સ્થાન ધરાવે છે. આ ઉપદેશ ભવ્યાત્માના ઊર્ધ્વગામી માટે અનન્ય ઉપકારક નીવડે છે. ઉપદેશમાં મુખ્યત્વે તો જિનવાણીનો સંદર્ભ રહેલો છે. (પા. ૭૮) ગા. પ-દ

પક્ષો ઘરતશે પાપ આશવિલુદ્ધો નહિં સાંભલ્યો જિનરાજ ઉપદેશ સુઘો, હું તો પુત્ર પરિવાર શું રંગરાતો નહીં ભક્ષિયાં જિનવર કાલમતો. ॥ ૫ ॥ ઘણું આરંભનું પાપ કરી પિંડ લાસ્યો મેં મૂર જેં નરભવ ફોક હાસ્યો, ગયો કાલ સંસાર એલેં લભંતાં સહ્યાં તેહથી દુર્ગતિ દુઃખ અનંત. ॥ ૬ ॥

કવિ ઉદયરત્નએ મોહરાજાનું વર્શન નામના છંદની ભુજંગપ્રયાસ છંદમાની ૧૧ કડીમાં રચના કરીને મોહનીય કર્મને વશ થયેલો જીવાત્મા કેવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે છે તેનું શાસ્ત્રીય દેશાંતોને આધારે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. આ છંદમાં પરોક્ષ રીતે મોહનીય કર્મના બંધથી દૂર રહેવા માટે નારીનો સંગ ત્યાગ કરવાનો ઉપદેશ પ્રાપ્ત થાય છે. નારીને વશ થયેલો જીવાત્મા અનંત સંસાર વૃદ્ધિ કરીને નરભવ નિષ્ફળ ગુમાવી દે છે એટલે આત્મહિત જાણીને તેનો ત્યાગ કરવાનો બોધ મળે છે. (પા. ૬૯-૭૦) ૧-૨-૩-૧૧

બેટી સેં વિલુધ્યો જીવો બાપ હૂતો સાવિત્રિ વિધાતા વિગૂતો !! લુંડીની પરેં લોપિને લોકલજ્જા તું ને હું નમું છું ભલા મોહરાજા !! ૧ !! વુંદાવનમાં ગોપીનારી વિહારી કદંબે ચઢ્યા ચીર ચોરી મુરારી !! કુબજા ભજી પ્રીતિ સે મૂકિ માન તુ ને !! ૨ !!

'છંદ' પ્રકારની કૃતિઓ અન્ય પુસ્તકોમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ પ્રાચીન છંદ સંગ્રહ પુસ્તક પ્રગટ કર્યું છે. તેમાં વિવિધ પ્રકારના છંદોનો સંચય થયો છે. 'છંદ' રચનાઓ વર્ષાનાત્મક નથી પણ ગુણગાન મહિમા યુક્ત હોવાથી સ્તવન કે સજઝાય સમાન છે. આ સંગ્રહમાં છંદ રચનાને અંતે 'કળશ' હોય તેવી કૃતિઓ નવકાર મંત્રનો છંદ-વાચક કુશલલાભ, વાચક ભાવવિજયજીનો અંતરીક્ષ પાર્શ્વનાથ છંદ, અંતરીક્ષ પાર્શ્વનાથ જિન છંદ—કવિ આનંદવર્ધન, ગોડી પાર્શ્વનાથ છંદ—કવિ કાંતિવિજયજી શ્રી ગોડી પાર્શ્વનાથ જિન છંદમાં કાંતિવિજયજીએ કળશ રચના કરી છે. શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથના છેદમાં મુનિ મેઘરાજ રચિત કળશ રચના છે. આ રીતે મધ્યકાલીન કાવ્ય પરંપરાનુંસાર કળશ રચનામાં ગુરુકૃષા રચના સમય અને કવિ નામની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે.

આ સંગ્રહમાં છંદના નવા વિષયો જોવા મળે છે. પંચા ગુલી દેવી છંદ- જ્ઞાનબોધ છંદ, શનિશ્ચરનો છંદ, પંચપ્રભુ છંદ, સરસ્વતી માતાનો છંદ, જીવદયાનો છંદ વગેરેનો સમાવેશ થયો છે. છંદ રચના કોઈ છંદમાં થાય છે તેમ છતાં વાચક ભાવવિજયજીએ અંતરીક્ષ પાર્શ્વનાથના છંદમાં અડયલ, સારસી, હાટડી, ત્રિભંગી, નારાચ, કવિત્ત, દુહા વગેરેનો પ્રયોગ કરીને છંદ રચનાની રસિકતા અને ગેયતા સિદ્ધ કરી છે. (પા. ૨૨)

કવિ કાંતિવિજયજીએ શ્રી ગોડી પાર્શ્વનાથ જિન છંદની રચનામાં નારાચ, અર્ધનારાચ, દુહા, ભુજંગી, છંદનો પ્રયોગ કરીને ગેયતા સિદ્ધ કરવાની સાથે ગોડી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના પ્રભાવથી અષ્ટ ભયનું નિવારણ થાય તેની માહિતી ક્રમિક રીતે આપવામાં આવી છે. કવિઓએ મુખ્યત્વે અડયલ અને ભુજંગી છંદનો વિશેષ પ્રયોગ કર્યો છે. આ રીતે છંદ રચનાઓ પ્રભુ ભક્તિ અને મહિમાનું ભાવવાહી નિરૂપણ કરતી વિશિષ્ટ પ્રકારની કાવ્યકૃતિઓ બની છે.

#### સંદર્ભ :-

પ્રાચીન છંદ સંગ્રહ, જૈન કાવ્ય પ્રકાશ—ભાગ- ૧, પા- ૬૦, હંસરત્ન મંજૂષા ભા-૧, પા-૨૧૦. બીજમાં વૃક્ષ તું. પા- ૧૬, જૈન સજઝાય માળા ભાગ-૧- પા- ૩૦. ગુજ. સાહિત્ય ઇતિહાસ—પા- ૭૪, સજ્જન સન્મિત્ર—પા—૪૭૦.

#### ૧૨. સલોકો

સંસ્કૃત ભાષાના શ્લોક શબ્દ ઉપરથી અપભ્રંશ શબ્દ 'સલોકો' રચાયો છે. સલોકો એટલે ચાર ચરણની લઘુ કાવ્ય રચના. સંસ્કૃત ભાષામાં અનુષ્ટુપ છંદ એ શ્લોક રચનાના દેષ્ટાંત રૂપ છે. પ્રાચીન સાહિત્યનો પ્રારંભ શ્લોક રચનાથી થયો છે. પ્રાચીન સાહિત્યનો પ્રારંભ શ્લોકરચનાથી થયો છે. વાલ્મીકિનું રામાયણ મા નિષાદ... શ્લોકથી પ્રારંભ થયું છે. સલોકો એટલે વ્યક્તિની પ્રશંસા કરતી કાવ્ય રચના. તેમાં અભિવ્યક્તિની વિશિષ્ટતા રહેલી છે. ધર્મગ્રંથોમાં 'પુષ્ટય શ્લોક' શબ્દ પ્રયોગ થયેલો જોવા મળે છે.

## पुण्य श्लोको नलो राजा पुण्य श्लोको युधिष्ठिर पुण्य श्लोको य वैर्दमी पुण्य श्लोको जनार्दनः

આ શ્લોકમાં પુણ્ય શ્લોક તરીકે પ્રશંસનીય નળરાજા, યુધિષ્ઠિર, સીતા અને જનાર્દનનો ઉલ્લેખ થયો છે.

સલોકો એ કાવ્ય રચના છે એટલે કાવ્ય રચનાના માધ્યમથી પ્રશંસા કરવી ગુણગાન ગાવાં એવો અર્થ પણ રહેલો છે. श्लोक - श्लोको-श्लोकयित- આ સંદર્ભથી ઉપરોક્ત માહિતી જાણવા મળે છે.

### સ્વરૂપ

મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્યમાં કાવ્ય પ્રકારોની વિવિધતા નિહાળી શકાય છે. તેમાં 'સલોકો' પ્રકારની કાવ્ય કૃતિઓ ચરિત્રાત્મક અને તાત્વિક વિચારોને કેન્દ્રમાં રાખીને સર્જાઈ છે. સલોકોમાં મહાપુરુષોનું પુણ્ય સ્મરણ કરવામાં આવે છે. આવા મહાપુરુષોનું સાહિત્યક જીવન તાત્વિક આરાધનાથી સફળ નીવડ્યું છે એવા મહાપુરુષોનું સ્મરણ કરવા યોગ્ય આવશ્યક ક્રિયામાં નિત્ય સ્મરણ થાય છે તેવી રચના ભરહેસરની સજઝાય છે. તેમાં મહાપુરુષો અને સતીઓનો નામોલ્લેખ થયો છે. પ્રભાતના સમયમાં રાઇપ્રતિક્રમણ કરતી વખતે આ સજઝાય બોલવામાં આવે છે. મહાપુરુષોનું સ્મરણ, વંદન અને એમના આદર્શ ચરિત્રનું મનમાં સ્મરણ થતાં આત્માને પરમ શાંતિનાં અનુભવ સાથે નરભવ સપળ કરવા માટે પ્રેરણા સ્રોત બને છે.

આ સજઝાયમાં ૫૩ મહાપુરુષો અને ૪૭ મહાસતીઓનો નામ નિર્દેશ થયો છે એટલે ૧૦૦ નામનો ઉલ્લેખ પ્રાતઃ સ્મરણીય છેં. એટલે આ ૧૦૦ નામ પુણ્ય શ્લોક સલોકો સમાન છે. આ ૧૦૦ વિશે રાસ-સજઝાય-છંદ-વિવાહલો, વેલિ, ફાગુ સલોકો જેવી કાવ્ય કૃતિઓ કવિઓએ રચી છે. સલોકોમાં એના જીવનનો આદર્શ લક્ષી પરિચય થાય છે.

આદર્શો અશક્ય નથી, તેને સિદ્ધ કરવા માટે સહૃદયી-જાગ્રત મનથી અવિરત પુરુષાર્થ કરવાની લાભ જરૂરિયાત છે. એટલે આવા આદર્શો સિદ્ધ કરનાર મહાપુરુષોનું સ્મરણ જીવનની એક ધન્ય ક્ષણ છેકે ભવિષ્યમાં ઉન્માર્ગ ગયેલો જીવાત્મા એમના સ્મરણથી સન્માર્ગ આવીને આત્માના કલ્યાણ માટે ધર્મ પુરુષાર્થની સાધના કરવા માટે તત્પર બને. સલોકો સાથે સામ્ય ધરાવતી ભરહેસરની સજઝાયની આ સંક્ષિપ્ત નોંધ અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. આ મહાપુરુષો અને સતીઓનાં ચરિત્ર વાંચનથી માહિતી પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. શ્રી શુભશીલ ગણિએ ભરતેશ્વર બાહુબલી વૃત્તિ સં. ૧૫૦૯માં રચાઈ છે તેમાં વિશેષ માહિતી છે.

સલોકો એક જ મહાપુરુષનો વિસ્તારથી પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે જયારે આવો પરિચય હોય તેવા મહાત્માનું નામ સ્મરણ કરતાં જ અંતરપટ પર એમના આદર્શમય જીવનના પ્રસંગોનું સ્મરણ થાય છે.

### મહાપુરુષોની સૂચી–૫૭

ભરતેશ્વર, બાહુબલી, અભયકુમાર, ઢંઢણકુમાર, શ્રીયક, અર્ણિકાપુત્ર, અતિમુક્ત, નાગદત્ત, મેતાર્ય મુનિ, સ્થૂલિભદ્રક વજઋષિ, નંદિષેણ, સિંહગિરિ, કૃતપુણ્ય સુકોશલ, પુંડરીક, કેશી, કરકંડૂ, હલ્લ, વિહલ્લ, સુદર્શનશેઠ, શાલ, મહાશાલ, શાલિભદ્ર, ભદ્રબહુસ્વામી દશાર્ણભદ્ર, પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ, યશોભદ્રસૂરિ, જંબૂસ્વામી, વંકચૂલ, ગજસુકુમાલ, અવંતિસુકુમાલ ધન્નો, ઇલાયચીપુત્ર, ચિલાતીપુત્ર, બાહુમુનિ આર્યમહાગિરિ આર્યરક્ષિત, આર્યસુહસ્તસૂરિ ઉદયન રાજર્ષિ, મનકકુમાર, કાલકાચાર્ય, શામ્બકુમાર, પ્રદ્યુમ્નકુમાર, મૂળદેવરાજા, પ્રભવસ્વામી વિષ્ણુકુમાર, આર્દ્રકુમાર, દઢપ્રહારી, શ્રેયાંસ, કુરગડુસાધુ, શયંભવશ્યામી, મેઘકુમાર, આ મહાપુરુષોના નામ સ્મરણથી પાપનો નાશ થાય છે.

#### મહાસતીઓનાં નામ

સુલસા, ચંદનબાળા, મનોરમા, મદનરેખા, દમયંતી નર્મદાસુંદરી, સીતા, સુભદ્રા, નંદા, ભદ્રા, રાજિમતી ઋષિદત્તા, પદ્માવતી, અંજના, શ્રીદેવી, જયેષ્ઠા, સુજયેષ્ઠા મૃગાવતી, પ્રભાવતી, એલણારાણી, બ્રાહ્મી, સુંદરી રુક્મિણી, રેવતી, કુંતી, શીવા, જયંતી, દેવકી, દ્રૌપદી ધારણી, કલાવતી, પુષ્પચૂલા, પદ્માવતી, ગૌરી, ગાંધારી, લક્ષમણા, સુસમા, જંબુવતી, સત્યભામા અને રુક્મિણી (કૃષ્ણની આટ પટરાણી) યક્ષા, યક્ષદિન્ના, ભૂતા, ભૂતદત્તા, સેના, વેણા, રેણા (સ્થૂલિભદ્રની સાત બહેનો)

આ મહાસતીઓ નિષ્કલંક-શીલને ધારણ કરી આત્માને નિર્મળ બનાવ્યો છે એટલે એમનું સ્મરણ જીવનમાં મંગલમય છે. આજે પણ એમના શીલની પ્રશંસા સર્વત્ર થાય છે. આવીચીન કાળમાં નૂતન વર્ષના મંગલપ્રભાતે માંગલિક તરીકે ગૌતમ સ્વામીના છંદનું ગામે ગામ સકળસંઘ પુણ્ય સ્મરણ શ્રવણ કરે છે તે સિવાય છંદ ગાવા-સાંભળવાનું પ્રમાણ નહીવત્ છે તેવી જ રીતે નેમનાથ ભગવાનના જન્મ કલ્યાણકનો દિવસ શ્રાવણ સુદ-પંચમી છે તે દિવસે બહેનો સમૂહમાં નેમનાથના સલોકોનું સ્મરણ—શ્રવણ કરે છે તે સિવાય અન્ય પ્રસંગો પર્વોમાં સ્લોકોનું સ્મરણ

નહીવત છે.

વાલ્મીકિ રામાયણ વિશે કહેવાય છે કે — श्लोकः श्लोकत्वमा गतः । શ્લોક વિષે સામાજિક સંદર્ભ પણ વિચારવા જેવો છે. લગ્ન પ્રસંગે વરકન્યા પક્ષમાં સામ-સામી બોલાતી પંક્તિઓ માટે સલોકો શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. વિમલ પ્રબંધ કાવ્યમાં કવિએ લાવણ્ય સમયે આ પ્રણાલિકાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. અપકીર્તિ- અવયવના અર્થમાં પણ 'સલોકો' શબ્દપ્રયોગ કરવામાં આવે છે. વિમલ મંત્રીશ્વર લગ્નના માંડવે આવી પહોંચે છે ત્યારે શ્લોકો ગાવામાં આવે છે એટલે વિવાહ વિધા એક ભાગ રૂપે સલોકોનો ઉપયોગ થાય છે. જૈન સમાજમાં લગ્ન પ્રસંગે નેમજીના સલોકો ગાવાનો રિવાજ હતો. આજે આ રિવાજ લુપ્ત થઈ ગયો છે.

જૈન સાહિત્યમાં સલોકો પ્રકારની રચનાઓ ૧૮મી સદીથી પ્રાપ્ત થાય છે. સલોકોનું વિષય વસ્તુ પરંપરાગત એટલે જૈન ધર્મના તીર્થંકરો, મહાપુરૂષો, તીર્થો, સાધુચરિત, દુર્ગુણ ત્યાગ કરવા માટેના ઉપદેશાત્મક સલોકો રચાયા છે. તીર્થંકર વિષય સલોકોમાં આદિનાથ સલોકો, પાર્શ્વનાથ સલોકો કવિ દોલત. કવિ ગોપાલ. કવિ વિજાત વિમલના, ઋષભદેવના સલોકો, કવિ જિનહર્ષ, શાંતિનાથ સલોકો મણિવિજય, નેમનાથના સલોકો કવિ જિનહર્ષ, ઉદયરત્ન, વિજાત વિમલ, દેવચંદ, મોતી માલુ વગેરેના પ્રાપ્ત થાય છે. તીર્થ મહિમા ગાતા સલોકો અષ્ટાપદ સલોકો કવિ વિજાત વિમલ, કેસરિયાજી રો સલોકો કવિ ઉત્તમચંદ, શંખેશ્વરકા સલોકો કવિ ઉદયરત્ન અને કવિ દેવવિજય, સિદ્ધાચલના સલોકો સંઘવી પ્રભજી-ભ્રમર વિજય, જેસલમેર ચઢતી દસા રો સલોકો અજ્ઞાતકવિ, ગુરુ મહિમા ગાતા સલોકોમાં પાર્શ્વચંદ્રસૂરિ સલોકો કવિ મેઘરાજ, વિજયલક્ષ્મીસૂરિ સલોકો કવિ જિણંદસાગર, હીરવિજયસૂરિ સલોકો કવિ વિદ્યાધરના પ્રાપ્ત થાય છે. વ્યક્તિ વિશેષ સલોકોમાં ભરતબાહુબલિ સલોકો ઉદયરત્ન, મેઘકુમારના સલોકો, કવિ મહાનંદન, શાલિભદ્ર સલોકો ઋષિ ખોડાદાસ, ઉદયરત્નના મલે છે. મેઘકુમાર સલોકો-કવિ મહાનંદન, વિમલ મંત્રી સલોકો-કવિ વિજાત વિમલના પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રકીર્ણ સલોકોમાં વિવેકવિલાસ સલોકો કવિ દેવચંદ, સરસ્વતી રો સલોકો ક્રોધ, માન, માયા, લોભના સલોકો સજ્ઝાય સંગ્રહમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપરોક્ત સલોકોની કૃતિઓ ઉપરથી આ પ્રકારની કાવ્ય કૃતિઓ જૈન સાહિત્યની વિવિધતા દર્શાવે છે.

મધ્યકાલીન જૈન સાહિત્યમાં રાસ, પ્રબંધ, ફાગુવેલી, વિવાહલો જેવી કાવ્ય કૃતિઓ ચરિત્રાત્મક નિરૂપણવાળી છે. તેની સરખામણીમાં સલોકોની રચના પણ ચરિત્રાત્મક છે પણ પ્રસંગોનું વર્ણન નથી. મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ થયો છે. જૈન સાહિત્યમાં વ્યક્તિલક્ષી કૃતિઓ ચરિત્રાત્મક છે અને જીવન જીવ્યાનું સત્ય દર્શન કરાવીને વાચકોને અનન્ય પ્રેરણા આપે છે.

ધાર્મિક આચાર સંહિતા માત્ર આદર્શો જ નથી પણ ધર્મ પુરુષાર્થથી આદર્શી સિદ્ધ થઈ શકે છે એમ આ પ્રકારની કૃતિઓમાંથી નિષ્કર્ષ પ્રાપ્ત થાય છે.

અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે સલોકોની વિગતવાર માહિતી નીચે પ્રમાણે છે:

કવિ દેવચંદ્રના નેમનાથના સલોકોની રચના ૮૨ ગાથામાં થઈ છે. આ રચના સં. ૧૯૦૦ની છે. તેમાં નેમનાથ ભગવાનનો ચરિત્રાત્મક ઉલ્લેખ કેન્દ્ર સ્થાને છે. સલોકોની રચના મધ્યકાલીન કાવ્ય પરંપરાનુસાર સરસ્વતી, ગુરુ અને દેવની વંદનાથી કરીને વસ્તુ નિર્દેશ કરવામાં આવે છે. ઉદાહરણ જોઈએ તો —

સરસ્વતી માતા હું તુમ પાય લાગું, દેવગુરુ તાણી આશા માંગુ, જિહ્વાપ્રે તું બેસજે આઈ, વાણી તણું તું કરજે સવાઈ. ॥ ૧ ॥

આ સલોકોમાં લગ્નના પ્રસંગનું વૈવિધ્યસભર અને આકર્ષક નિરૂપણ થયું છે. તેમાં શ્રૃંગાર રસની સ્થિતિ ભાવવાહી બની રહે છે. વેશભૂષા, આભૂષણો, નેમકુમારને લગ્ન કરવા માટે રાણી સત્યભામાની પ્રલોભનયુક્ત વાણી વગેરે સલોકોની કાવ્યકૃતિના આભૂષણ રૂપ સ્થાન ધરાવે છે.

નેમકુમારને જલક્રીડા દ્વારા પરણવાની ઇચ્છા જાગૃત કરવા માટે લક્ષ્મીજી, સત્યભામા, રૂક્મણી વગેરે રાણીઓ એકત્ર થઈને લલચાવે છે. કવિના શબ્દો છે.

ચાલો પટરાશી સહવે સાજે, ચાલો દેવરિયા ન્હાવાને કાજે, જળક્રીડા કરતાં બોલ્યા રૂક્ષ્મણી, દેવરીયા પરણો છબીલી રાણી. 11 20 11 વાંઢા નવ રહીએ દેવર નગીના, લાવો દેરાશી રંગના ભીના, નારી વિના તો દુઃખ છે ઘાઢું, કોશ રાખશે બાર ઉઘાડું. ા ૨૧ ા પરણ્યા વિના તો કેમ જ ચાલે, કરી લટકો ધરમાં કોશ માલે, ચૂલો ફૂંક થો પાણીને ગળશો, વેલા મોડા તો ભોજન કરશો. 11 22 11 વાસણ ઉપર તો નહિ આવે તેજ કોણ પાથરશે તમારી સેજ. પ્રભાતે લુખો ખાખરો ખાશો, દેવતા લેવા સાંજરે થશો. 11 28 11 મોટાના છોરૂં નાનેથી વરીયા, માર્ કહ્યું તો માનો દેવરીયા, ત્યારે સતભામા બોલ્યાં ત્યાં વાજા, સાંભળો દેવરીયા ચતુર સુજાજા. !! ૨૬ !! ભાભીનો ભરોશો નાશીને જાશે. પરણ્યા વિના કોણ પોતાની થાશે. પહેરી ઓઢીને આંગણે ફરશે. ઝાઝાં વાનાં તો તમને કરશે.

નેમકુમારને પરણવા માટે પ્રલોભન યુક્ત વચનોની સાથે રાધારાણી તે સંબંધમાં કેટલાક વિચારો દર્શાવે છે તેનું ઉદાહરણ જોઈએ તો —

ત્યારે રાધિકા આઘેરા આવી, બોલ્યાં વચન તો મોઢું મલકાવી. શી શી વાતો રે કરો છો સખી, નારી પરણવી રમત નથી. કાયર પુરુષનું નથી એ કામ, વાપરવા જોઈએ ઝાઝેરો દામ. ॥ ૩૨ ॥ કવિએ વસ્તાભૂષણની માહિતી આપતાં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યું છે. ઝાંઝર નુપૂર ને ઝીશી જવમાળા, અશઘટ વીછુઆ ઘાટે રૂપાળા,

 બાંટ ચુંદડીઓ કસબી સોહિએ, દશરા દિવાળી પહેરવા જોઈએ, મોઘાં મૂલનાં કમળાં કહેવાય, એવડું નેમથી પૂરું કેમ થાય. ॥ ૩૮ ॥

કવિએ સમકાલીન સમાજની પ્રણાલિકાનુસાર આ માહિતી આપી છે. નેમકુમારનો વૈભવ તો અત્રે જે સૂચી આપી છે તેથી વધુમાં વધુ આપવા માટે શક્તિ સંપન્ન છે.

> બત્રીશ હજાર નારી છે જહને, એકનો પાડ ચડશે તેહને, માટે દૃદયથી ફીકર ટાળો, કાકાજી કેરૂ ઘર અજવાળો. !! ૪૧ !!

એવું સાંભળી નેમ ત્યાં હસિયા, ભાભીના બોલ દૃદયમાં વસિયા, ત્યાં તો કૃષ્ણને દીધી વધાઈ, નિશ્વે પરણશો તમારો ભાઈ,

નેમકુમારનું 'સ્મિત' લગ્નની સંમતિ જાણીને ઉગ્રસેન રાજાની રાજકુંવરી રાજિમતી સાથે વિવાહ કરી લગ્નની તૈયારી કરવામાં આવી.

> 'પીઠી ચોળે ને માનિની ગાય, ધવળ મંગળ અતિ વરતાયા, તરીયાં તોરણ બાંધ્યાં છે બહાર, મળી ગાય છે સોહાગણ નાર. ॥ ૪૪ ॥

આ સલોકોમાં પરંપરાગત રીતે મધ્યકાલીન શૈલીને અનુરૂપ નેમકુમારના લગ્નની જાનનું વર્શન થયું છે. પશુઓના પોકારથી નેમકુમાર રથ પાછો વાળીને ગિરનાર જાય છે તેનું નિરૂપણ કરીને રાજુલના વિલાપનો પ્રસંગ પણ સ્થાન પામ્યો છે; એટલે ભૌતિક વિવાહમાંથી આધ્યાત્મિક વિવાહનું નિરૂપણ કરીને આ સલોકો વસ્તુ અને કળાની દેષ્ટિએ ઉત્તમ રચના થઈ છે. મહાજનની પ્રેરણાથી સલોકો રચ્યા છે.

કવિના શબ્દો છે.

મહાજનના ભાવ થકી મેં દીધા. વાંચી સલોકો સારો જશ લીધો, રચના સમય વિષે જોઈએ તો સંવત ઓગણીસ શ્રાવણ માસ વદિ પાંચમનો દિવસ ખાસ. વાર શુક્ર ને ચોઘડિયું સારું પ્રસન્ન થયું મન્ડું મારૂં.

કવિ દેવચંદ રચિત આ સલોકો ઉદાહરણ રૂપે અત્રે નોંધ કરી છે. મધ્યકાલીન પઘ રચનાઓ મોટે ભાગે એક યા બીજી રીતે ચરિત્રાત્મક છે. કાવ્ય પ્રકારની દેષ્ટિએ જુદી હોવા છતાં તેના અંતર્ગત ચરિત્રાત્મક અંશો સ્પષ્ટપણે નિહાળી શકાય છે. ચરિત્રમાં સત્યનો અંશ કેન્દ્ર સ્થાને છે અને જીવન જીવ્યાનો અને નરભવ સફળ કર્યાનું સાક્ષાત્ દેષ્ટાંત છે.

अथ गीत सावझ अड़िय लछण

दूहौ

सोलह मत्त वरण दस, पद पद झमक गुरंत । 'किसन' सुजस पढस्त्री किसन, अड़ियल गीत अखंत ॥ १०० ॥

#### अरथ

जीके आदकी तथा सारी ही तुकां प्रत मात्रा सोळै होय, तुक प्रत आखिर दस दस होय, तुकांत दोय गुरु होय, अंत में जमक होय सौ अड़ियल गीत कहीजै। तुक प्रत अख्यर दस छै जिता बे वरण छंद छै। कोइक अण गीत नै सावझ अंडल पिण कहै छै। च्यार दूहा होय सौ तौ अंडियल नै एक दूहौ होय सौ चौसर गाहौ तथा गाथा कहावै।

अर्थात् — जिसमें सोलह मात्राएँ होती है, तुकांत दस-दस वर्ण होते हैं, तुकांत दो गुरु होते हैं, अन्त में यमक होता है, वह अड़ियल गीत कहा जाता है। इसमें चार चरण होते हैं। कोई विद्वान् इस गीत को सावझ अड़ल कहते हैं। चार दोहा हो तो अड़ियल गीत और एक दुहा हो तो वह चौसर गाथा कहलाती है।

इसके अनुसार नेमजी सलोको में सोलह-सोलह मात्राएँ होनी चाहिए और अन्त में दो गुरु होने चाहिए और यमक भी होना चाहिए। प्रतिलिपिकार की भ्रांति और उच्चारण से इसमे अधिक मात्राएँ भी प्राप्त होती है किन्तु यह अड़ियल गीत ही है। इस सलोको में सोलह मात्राएँ हैं अन्तिम दो गुरु हैं और चरण के अन्त में 'टी' और 'ता' यमक भी है। अतः यह अड़ियल गीत ही है।

### ૧. વિવેક વિલાસના સલોકો

કવિઓ કાવ્ય સર્જન કરે છે. પણ સહૃદયી ભાવકો કાવ્યનો આસ્વાદ કરે છે. ગઘ કરતાં પઘ રચના આત્મસાત્ કરવી કઠિન છે. તેમાં પણ રૂપક કાવ્યનો અર્થ સમજવો અત્યંત કઠિન કાર્ય છે. કાવ્યમાં માત્ર શબ્દોની વ્યવસ્થા નથી પણ શબ્દમાં રહેલો વિશિષ્ટ અર્થ સમજાય ત્યારે ઉચ્ચ કોટિના કાવ્યાનંદની અનુભૂતિ થાય છે.

જૈન સાહિત્યમાં સલોકો સંજ્ઞાવાળી રચનાઓ તીર્થંકર મહાપુરુષો અને જૈન દર્શનના વિષયોની પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ દેવચંદે વિવેક વિલાસના સલોકોની રૂપકાત્મક કાવ્ય શૈલીમાં રચના કરી જૈન દર્શનના તાત્ત્વિક વિચારોની મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કર્યો છે.

કવિની કલ્પનાશક્તિની સાથે રૂપક યોજનાની શક્તિ કવિ પ્રતિભાનો લાક્ષણિક પરિચય કરાવે છે. ૮૪ લાખ જીવયોનિમાં પરિભ્રમણ કરતો આત્મા મુક્તિના શાશ્વત સુખને મેળવવા માટે ક્યારે સમર્થ બને તે વિશેના જૈન દર્શનના વિચારો કાવ્યમાં કેન્દ્રસ્થાને છે. આ અંગેની રસપ્રદ માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

મધ્યકાલીન કાવ્ય પરંપરાનુસાર સરસ્વતી, ઇષ્ટદેવ અને ગુરુની સ્તુતીથી કાવ્યરંભ થાય છે.

## સરસતી માતા તુમ પાયે લાગી, દેવ, ગુરુ તણી આજ્ઞા માગી, કાયાનગરીનો કહું સલોકો, એકચિત્તે સાંભળજો, લોકો ॥ ૧ ॥

સલોકોનું શીર્ષક વિવેક વિલાસ છે પણ તેના અંતઃસ્તલમાં કાયાનગરીના રૂપકાત્મક વિચારો નિહિત છે એટલે પ્રથમ કડીમાં વિષયનો ઉલ્લેખ કરી 'કાયાનગરી' પ્રત્યે વાચક વર્ગનું ધ્યાન દોરવામાં આવ્યું છે.

રચના સમયનો, કવિ નામનો સાંકેતિક નિર્દેશની માહિતી આપતી પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે : કાયાનગરીના રૂપકાત્મક વિચારો સલોકોને આધારે નીચે પ્રમાણે છે :

કાયાનગરીમાં ઘણા વેપારીઓ છે. તેમાં દશ દીવાન છે. પાન, અપાન, ઉદાન, સમાન, ધ્યાન, નાગ, ધનંજય, દેવદત્ત, કુરકમ, કુરલ.

પાંચ ઇન્દ્રિયો મન, વચન અને કાયબળ, શ્વાસોશ્વાસ અને આયુષ્ય એમ દશ પ્રાણ છે. કાયામાં પાંચ તત્ત્વ છે. જળ, પૃથ્વી, વાયુ, આકાશ અને તેજ. (પંચમહાભૂતનું શરીર) આ પાંચ પટોધર કાયાની શોભા સમાન છે. આ પાંચના પાંચ જમાદાર છે જે કંઈ ખાતા પીતા નથી છતાં કાયાનું રક્ષણ કરે છે.

જળતત્ત્વ: લોહી, પિત્ત, કફ, વિર્ય, પસીનો (પ્રસ્વેદ). **પૃથ્વીતત્ત્વ:** ચામ, હાડકાં, માંસ, રૂંવાટાં, નસો.

**તેજતત્ત્વ :** ઊંઘ, આળસ, તૃષા, ભૂખ, કાંતિ. **વાયુતત્ત્વ :** બળ, પ્રસન્ન, ધાયની, હીંચણી, સંકોચણ.

**આકાશતત્ત્વ :** સત્ય, જુઠ, લોભ, મોહ, અહંકાર.

કાયાનગરીમાં મનરૂપી રાજા પચરંગી બંગલામાં દશ દરવાજા છે ત્યાં અનેક આશાઓ રાખીને રાજ કરે છે. મનરાજા એવા તો બળવાન છે કે શક્તિશાળી ઇન્દ્ર પણ એની સામે પરાજય પામે છે. મોટા મૂછાળા મર્દનું પણ કંઈ ચાલી શકતું નથી એવો બળવાન મનરાજા છે. આ રાજાને પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ નામની બે રાણી છે. પ્રવૃત્તિ માનીતી અને નિવૃત્તિ અણમાનીતી છે. રાજા પ્રવૃત્તિ રાણી સાથે રહે છે. નિવૃત્તિ રાણીને ત્યાં જતો નથી. કવિએ પ્રવૃત્તિ રાણીના પરિવાર વિશે કલ્પના કરતાં જણાવ્યું છે કે

પ્રવૃત્તિ સાથે રાજા રમે છે; નિશ દિન રાણી મનમાં ગમે છે. રાણીને ઝાઝી રાજાથી માયા, એમ કરતાં પાંચ દીકરા જાયા. ॥ ૧૬ ॥ તે ઉપર એક બેટી ત્યાં જાણી, છ ફરજન જણ્યાં પ્રવૃત્તિ રાણી.

રાજાએ પાંચ પુત્રોને મનગમતી રાણી પરણાવી અને એમને ત્યાં સંતાન થયાં. **પાંચ દીકરા**: મોહ, કામ, ક્રોધ, લોભ, માન, અને **આશા** નામની દીકરી છે. આ પાંચ ભાઈ અને બહેન એમ છ નો પરિવાર થયો.

મોટો દીકરો **મોહ** છે તેને **કુમતિ** નારી છે. એમના પાંચ દીકરા અને એક દીકરી છે. અચેત, અજ્ઞાન, શોક, ધોખ, પરદ્રોહ, અને મિથ્યા કુંવરી.

કામ એ મોહનો નાનો ભાઈ છે તેણે 'રતિ' રાણી સાથે લગ્ન કર્યાં છે. તેનાં **પાંચ** દીકરા મદ, મત્સર, ઉન્માદ, અંધક, હિંસા અને વિષયા નામની 'બહેન' છે. ત્રીજો **ક્રેલ** પુત્ર છે. તેની સ્ત્રી હિંસા છે. તેના પાંચ દીકરા કુવચન, અહંકાર, ઇર્ષ્યા, મમતા, રિસામણ, અને અધ્યા બહેન છે.

ચોથો પુત્ર **લોભ** છે. તેની સ્ત્રી તૃષ્ણા છે. તેના પાંચ દીકરા લાલચ, ચાહ, પ્રાહ, અચેત, સ્વાર્થ અને બહેન મમતા છે.

પાંચમો પુત્ર **માન** છે. તેના પાંચ દીકરા પાખંડ, પ્રપંચ, અશુદ્ધ, ધૂર્ત, કુબુદ્ધિ અને ભ્રમણા બહેન છે.

આ રીતે પ્રવૃત્તિ રાણીનો પરિવાર ૪૧ જણનો છે. પ્રવૃત્તિ રાણી દીકરા-દીકરીના પરિવારને નિહાળે છે. કવિના શબ્દો છે.

> એકતાલી જણનું હેત જ એહેવું, સરવે જગતને વખાણ્યું જેહેવું, રાણી પ્રવૃત્તિ સરવેને જોતી, કુંવરી આશા છે પિયર પનોતી. ॥ ૨૯ ॥

એક દિવસ રાજા નિવૃત્તિ રાણીને ત્યાં ગયો અને અહીં શાંતિ મળે છે એમ વિચારવા લાગ્યો.

નિવૃત્તિ રાણીના પરિવારની માહિતી નીચે મુજબ છે. **નિવૃત્તિના પાંચ** દીકરા, દાન, પુણ્ય, વિવેક, શિયળ, વૈરાગ્ય, અને અણઆશા નામની દીકરી છે.

## 'જે કોઈ અગ્નઆશા કુંવરીને વરિયા, તે તો ભવસાગર ક્ષણમાં તરિયા.'

અજ્ઞઆશા કુંવરી પિયરમાં રહીને ભાઈઓની આબરૂ સાચવે છે. અને પતિવ્રતા ધર્મનું પાલન કરે છે. અજ્ઞઆશા કુંવરીના પરિવારની માહિતી જોઈએ તો—

**વિવેક** રાજા ને સુમતિ રાણી છે. તેને પાંચ દીકરા અને એક દીકરી; અનુક્રમે જ્ઞાન, સચિત્ત, ભાવ, પ્રકાશ, નીતિ અને શ્રદ્ધા દીકરી. બીજો દીકરો **વિચાર** છે તેને સુબુદ્ધિ રાણી છે. તેના પાંચ દીકરા અકલ, અકામ, ઉદાસ, સંતોષ, શુચિ, સુકૃત. દીકરી મુક્તિલક્ષ્મી છે.

ત્રીજો દીકરો **શીલ** છે. તેની રાણી ક્ષમા છે. તેના પાંચ દીકરા વિનય, સહન, દયા, ગંભીર, મુનિ અને દીનતા દીકરી છે. ચોથો દીકરો **સંતોષ** છે. તેને શાંતિ રાણી છે. તેના પાંચ દીકરા સત્ય, ધીરજ, વિશ્વાસ, નિઃસંદેહ અને કરુણાવંત. દીકરી **સુખી** નામની છે.

પાંચમો દીકરો **વૈરાગ્ય** છે. તેને **વિદ્યા** નામની રાણી છે. તેના પાંચ દીકરા શમ, દમ, સંયમ, ઉદાસ અને વિરક્ત. અને સરસ્વતી નામની દીકરી છે.

આ રીતે **નિવૃત્તિ** રાણીનો પરિવાર ૪૧નો છે.

કવિના શબ્દો છે :

એ સહુ પરિવાર નિવૃત્તિ કેરો, સ્ત્રી પુરુષનો રંગ ભલેરો, એહવું કુટુંબ કહાવે જેહને, પારંગત થાય વાર શી જેહને. ॥ ૪૮ ॥ નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિનો પરિવાર ૪૧+૪૧ એટલે ૮૨ નો થયો છે.

> બંને શોક્યો ને તીસરો રાજા, સુખ ભોગવે રહે નિત્ય તાજા, પંચ્યાશી જન જગતમાં રહે છે, કાયાનગરીમાં એકઠા રહે છે. ॥ ૫ ॥

સમય વીતી જતાં પ્રવૃત્તિ શોક્ચએ નિવૃત્તિ સામે આક્રમણ કર્યું. લડાઈ શરૂ કરી. પ્રવૃત્તિનો પરિવાર નિવૃત્તિના પરિવાર સામે લડવા માંડ્યો. **મનરૂપી** દાદા પ્રવૃત્તિ સાથે ગયા. કવિ કહે છે કે :

## 'સહુનો ઇસ્ટ છે આતમરામ, સાક્ષી રહીને જુએ છે ઠામ.'

આતમરામ કહે છે કે માનીતીને ઘેર જવું નથી. અને અશમાનીતીની સામે થવું યોગ્ય છે. માનીતીનો પરિવાર અશમાનીતી ઉપર યુદ્ધ કરે છે તેનું વીર અને રૌદ્રરસમાં નિરૂપણ કરતાં કવિ જ્યાવે છે કે:

રણસંગ્રામ રોપ્યો છે ભાઈ. કેવી થાય છે જુઓ લડાઈ, માનીતી કેરી તરફ મન જ ચડીયા, તતુલણ આવી મોરચે અડીયા. !! ૫૮ !! વિવેક વિચાર ઊભા છે ભાઈ, આતમરામે કીધી ચડાઈ, ચડી મોરચા આગળ આવે. તોપો નાલો ને બંદ્દકો લાવે. ॥ ૫૯ ॥ મન મહા બળીયો જોવો કહેવાય. જેહનો તાપ તો નવિ સહેવાય, મન રાજાએ તોપ હલાવી. આતમારામ ઉપર ચલાવી. || €0 || છુટે ગોળા ને ભડાકા થાય, કાયર કેરા તો ઠરે નહીં પાય, ભાલા, બરછી ને કબાગ્રતીર જાળવી લે છે આતમરામ વીર. || E9 || ખાંડા ખંજરના ઘાવ કરે છે. આતમારામ પટે રમે છે. ધોબ ખપવા ને કટારા ઘાવ. આતમારામ જાળવે દાવ. 11 €5 11 પાછે રોજઇ આગેરો આવે. આતમા ઉપર ઘાવ ચલાવે. ન વાગે તીર. ન વાગે ગોળી. ફરીથી આવ્યો, બરછી જ તોળી. 11 E3 11

એક પછી એક જોરદાર હુમલો કરવામાં આવે છે છતાં આતમરામ તો ધીરજ રાખે છે. કવિએ આ યુદ્ધમાં નિવૃત્તિના પરિવારનો રૂપકાત્મક પરિચય આપીને નિવૃત્તિનો વિજય જય જયકાર દર્શાવ્યો છે. પ્રતિકાર કરવા માટે શ્વાન ગુપ્તી, શ્વમા ખંજર, મન યોદ્ધાનું કશું ચાલતું નથી. યુદ્ધની ભયંકરતા દર્શાવતી કવિની પંક્તિઓ જોઈએ તો—

અજ્ઞાન સામે કુજ્ઞાન, કુમતિ સામે સુમતિ આવી, અચેતનની સામે ચેતના, હિંસા સામે સંયમ, ક્ષમા નિર્દય સામે દયા, અહંકાર સામે માફી, પ્રપંચ સામે શમદમ, અગ્રઆશા કુંવરી સામે આશા, લોભ સામે સંતોષ, દંભ સામે વૈરાગ્ય, પાખંડ સામે ન્યાય, અશુદ્ધ સામે શુદ્ધ— આ પ્રમાણે નિવૃત્તિના પરિવારે પ્રવૃત્તિના પરિવારનો સામનો કરીને સખત પરાજય આપ્યો.

પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિની લડાઈમાં નિવૃત્તિનો ઝળહળતો વિજય થયો. કવિ કહે છે કે અણમાનીતીના પરિવારે (નિવૃત્તિ) માનીતીના પરિવારને દાવાનળમાં બાળીને ખાખ કરી નાખ્યો. દેવો મનુષ્ય જન્મ માંગે છે. મનુષ્ય જન્મ પ્રવૃત્તિ માટે નથી નિવૃત્તિ માટે છે; એટલે પ્રવૃત્તિ સામે લડવા નિવૃત્તિ પાસે જ રહેવાનો સંકલ્ય કરવો જોઈએ.

કવિના શબ્દો છે:

આખર જીત તો નિવૃત્તિ કેરી, જેહની પ્રજા છે અતિ ભલેરી, પ્રવૃત્તિ સુતને જેણે જે જીપ્યો, ભવસાગર માંહે કદી નહીં છીપ્યો. ॥ ૮૪ ॥ કવિ સલોકને અંતે જણાવે છે કે :

શેષ સરસ્વતી પાર ન પામે, તો કવિની બુદ્ધિ કેમ કરી ગાવે, પૂરો સલોકો કીધો આ ઠામ, હવે કહું છું કવિનું નામ. ॥ ૯૮ ॥

અભિવ્યક્તિથી સલોકો રચના કાવ્ય કૃતિની સાથે તત્ત્વદર્શનની માહિતી આપીને આત્મજાગૃતિ અને ઉદ્ધાર માટે માર્ગદર્શક જીવન પાથેય પૂરું પાડે છે. સલોકોના વિચારોનું ચિંતન કરવામાં આવે તો આત્માને જીવનના સન્માર્ગ પ્રતિ પુરુષાર્થ કરવા માટેનો પરોક્ષ રીતે બોધ મળે છે. જ્ઞાનમાર્ગની આ રચના અત્યંત નોંધપાત્ર છે.

#### ર. ચાર કષાયના સલોકો

સલોકોમાં તીર્થંકર ભગવાન અને મહાપુરુષોનો વિષય તરીકે સ્વીકાર થયો છે તો બોધાત્મક વિચારોને સ્પર્શતા ચાર કષાયના સલોકો અજ્ઞાત કવિ કૃત પ્રાપ્ત થયા છે તે અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે. ચાર કષાયના બંધનથી જીવાત્મા અનંતો સંસાર વધારીને ભવભ્રમણ કરે છે. કવિએ કષાયનાં વિપરીત પરિણામો દર્શાવીને તેનો ત્યાગ કરવા માટે ઉપદેશાત્મક વિચારો વ્યક્ત કર્યા છે. સમગ્ર ધર્મના સાર રૂપ કષાય મુક્તિનો માર્ગ મુક્તિદાયક બને છે એમ તાત્વિક વિચાર રહેલો છે. સંસાર એટલે કષાય. અને મુક્તિ એટલે કષાયનો આંતર-બાહ્ય સર્વથા ત્યાગ.

#### अथ श्री ऋोधनो शलोको.

 ક્રોધે પાણીમાં બુડીને મરે, ક્રોધે પોતાની ઘાતજ કરે, ક્રોધે કરીને ફાંસો તે ખાય, ક્રોધે મરીને દુર્ગતિ જાય. | | € | | | ક્રોધે વઢે તે સાસુ ને વહુ, ક્રોધે ક્રુટુંબમાં વડે તે સહુ, ક્રોધે તે ભવ કરે અનંત, કોઈ કાળે તે પામે ન અંત. II 9 II સુબુદ્ધિ ટાળી દુર્બુદ્ધિ થાય, ક્રોધે તે અક્કલ ચાતુરી જાય, ક્રોધે સંસારનું જાય તે સુખ, ક્રોધે દેહમાં થાયજ દુઃખ. 11 6 11 ક્રોધે કરીને કમાણી જાય, ક્રોધે તે ઘરમાં અવગુણ થાય, ક્રોધે કરીને સહુશું લહે, ક્રોધે કરી સ્વ આતમ કાઢે. 11 6 11 ક્રોધીની કોઈ આશે ન પ્રીત. ક્રોધે ન હોવે કોઈશું પ્રીત. એવું જાણીને ક્રોધને વારો, તો કોઈ કાળે પામીએ આરો. 11 90 11 ક્રોધ હુવે ત્યાં દયા ન આવે, દયા વિના સમક્તિ કિમ પાવે, તપનું અજીરણ જાણજો ક્રોધ, ચાર માંહીલી આવે ન બુદ્ધ. ॥ ૧૧ ॥ ઇતિ૦ ॥

#### अथ श्री मान नो शलोको.

ક્રોધનો ભાઈ માનસંગ મ્હોટો. મહા જબ્બર ગુણ છે ખોટો II માનના લીધા વડે ભુપાળ, કંઇક જીવનો આશે તે કાળ 11 9 11 માને તે ખરચે દ્રવ્ય અપાર. માને તે કરે ખાલી ભંડાર ॥ માનના લીધા ઝટકા તે ખાય, માનના લીધા નરકમાં જાય 11 2 11 માને થયો તે દુર્યોધન દુઃખી. માને કોઈ તે થયો ન સુખી ॥ માને તે ખરચે દ્રવ્ય નીમુઠ, થાય હાથીને વધારે સુંઢ II 3 II અનંતાનુબંધી માનનો બંધ. પાષાણો કેરો કરીએ તે થંભ ॥ અપચ્ચખાશી માનનું રૂપ, વાડના થંભ તશું સરૂપ 11811 પચ્ચખાણી તે માનનો ભેદ, કાષ્ટનો થાંભો નિશ્ચે તે વેદ ॥ સંજળનું માન શેલી સરૂપ, ભગવંત એમ વાણી પ્રરૂપ ા પા માનના લીધા મોહવશ પડિયા, ચોવીશ દંડકમાં તેરડવડિયા ॥ માને જુઓને લંકાનો પતી, રામની નારી સીતાજી સંતી || € || રામાયણ માંહી જુઓને સાખ, લંકા બાળીને કીધી છે રાખ ॥ માન હુવે ત્યાં વિનય ન આવે. વિનય વિશ દયા હૈયેથી જાવે ॥ ७ ॥

## ૩. શ્રી હીરવિજયસૂરિ સલોકો :

સલોકોમાં ઐતિહાસિક મહાપુરુષોના જીવનનો ચરિત્રાત્મક પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. અકબર બાદશાહને પ્રતિબધિ કરનાર યુગ મહાપુરુષ તરીકે આ. હીરસૂરિનું નામ જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં સુવર્શાક્ષરે અંકિત થયું છે.

કવિ કુંવરવિજયજીએ ૮૧ કડીમાં સલોકોની રચના કરીને આચાર્યનાં જીવનના વિવિધ પ્રસંગોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. પૂ.શ્રીના જીવન વિશે હીર સૌભાગ્ય મહાકાવ્ય અને કવિ રૂષભદાસ કૃત હીરવિજયસૂરિનો રાસમાં વિસ્તારથી માહિતી ઉપલબ્ધ થાય છે. સલોકોનો આરંભ પરંપરાગત શૈલીથી થયો છે.

(ગા-૧)

ગુજરાતના પાલનપુર શહેરમાં કુંવરજી શેઠની સ્ત્રી નાથીશ્રીએ સં.૧૫૮૩માં માગશર વદ—૯ને દિવસે પુત્રનો જન્મ આપ્યો અને હીરજી નામ પાડવામાં આવ્યું હતું. માતા-પિતા સ્વર્ગે સીધાવ્યા પછી મોટાભાઈ શ્રીપાળ અને બહેન વિમળાની અનુમતિ લઈને સં.૧૫૯૬માં માગશર વદ-૨ ને દિવસે આચાર્ય દાનસૂરિ પાસે દીક્ષા અંગીકાર 'હીરહર્ષ' નામ રાખવામાં આવ્યું હતું. દીક્ષાનો ઉલ્લેખ કરતી પંક્તિઓ જોઈએ તો.

ઈંદ્ર તિણ પરિં રિદ્ધ સફાર આવ્યા જિહાં દીખ્યાં ઠાંમ ઉદાર, સંવત પન્નર છન્નુ ઈ(૧૫૯૬)જાશું મૃગશિર વદિની બીજવખાશું. જય જય મંગલ કરતાં ઉચ્ચાર હીરૂં આદરીઉં સંયમભાર, દીધી દીખ્યાને હરખ્યા છે તાંમ હીરહરષ તિહાં ઠવીઉજનામ. ॥ ૨૪॥

#### મંત્ર આરાધનાનો પ્રભાવ

#### ગંધારમાં ચાતુર્માસ

 હાથિ ઘોડાનિ ચઉટોં સિજ઼ગારી સાહમેલે સઘલો સાજસમારી, સોના સપાને ફૂલે વધાવે ઈજ઼પરિ ઉછવ નગરિમ આવે. ॥ ૫૮ ॥ સંવત સોલનિંવરસેં જચ્યાલિં જેઠની તેરસનિં પક્ષઅજુવાલિ, પાત્સાનિં મિલવા મઉલ પધારેં ઊઠી અકબરિનં મહુત વધારી. ॥ ૫૯ ॥ બે કર જોડી નરપતિ તાંમ આઘે આવો કહેં કરીઅ પ્રજ઼ાંમ, બેઠોં જલીચે ઊપરિ ગુરપીર વચન પયંપે શ્રીગુરૂ હીર. ॥ ૬૦ ॥

#### પૂ. શ્રીના નિર્વાશનો સંદર્ભ દર્શાવતી પંક્તિઓ

કવિ કુંવર વિજયજીએ પૂ. હીરસૂરિજી મ.સા.ના જીવનની ક્રમિક માહિતીની સાથે પૂ.શ્રી અને અકબર બાદશાહ સાથેના સંબંધનું નિરૂપણ કરીને 'અહિંસા પરમોધર્મ' નું સૂત્ર ચરિતાર્થ થયેલું નિહાળી શકાય છે. શાસન પ્રભાવક આચાર્ય તરીકે એમનું નામ-સ્મરણ જીવનમાં અભિનવ ચૈતન્ય પ્રગટાવે તેવી ક્ષમતા ધરાવે છે.

#### સંદર્ભ

- ૧. સલોકા સંગ્રહ–પા. ૮૩
- ૨. જૈન સજઝાય—ભા-૨, પા- ૬૯
- ૩. જૈન. ઐતિ. ગૂર્જર કાવ્ય., સંચય પા. ૧૯૬
- જૈન કાવ્ય પ્રકાશ–ભાગ-૧.

#### ૧૩. દુહા

સંસ્કૃત ભાષામાં દુહ્ર ધાતુ છે તેનો અર્થ દોહવું દોહન કરવું નિષ્કર્ષ કાઢવો એમ થાય છે. ગુણવૃદ્ધિને કારણે સંસ્કૃતનો આ શબ્દ દુહ પરથી દોહા બન્યો છે એટલે શબ્દાર્થ વિચારીએ તો તેમાં સારરૂપ મહત્વપૂર્ણ વિચારોનું દોહન કે અભિવ્યક્તિ થાય છે.

સંસ્કૃત સાહિત્યમાં મુસ્તક રચનાઓ થયેલી છે. તેની સાથે દુહાની રચના સામ્ય ધરાવે છે. મુસ્તક દુહાનું બીજ જોવા મળે છે. દુહા સુક્તાવલીમાં દુહા વિશેની કેટલીક માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. તે ઉપરથી દુહાનું સ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે.

## દુહો તિહાં કહિજ્જઈ જિહાં બેઠા હોય સુજાણ, અધૂરે પૂરો કરે પૂરો કરે વિખાશ.

લોકોની મંડળી જામી હોય અને મંડળીના સભ્યો વાતો કરતા હોય ત્યારે દુહો કહેવાનો રિવાજ પ્રચલિત હતો દુહો કહેનાર ચતુર હોય તો જ રંગ જામે છે. દુહો માત્ર જોડકશું નથી. એમાં ઊર્મિતત્વ પણ અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

> ખાવું ખોઈમાં ને ભૂખ વિના ભાવે નહિ, દુહો દિલમાં ને ઉલટ વિના આવે નહિ.

આવા જ અર્થવાળો બીજો દુહો પ્રચલિત છે.

દુહો દસમો વેદ, સમજે તેને સાલે, વૈયા વરુની વેદના તે વાંઝણી શું જાણે ?

ઉલટવાળા દુહા સાચા દુહા કહેવાય છે. તેમાં પાદપૂર્તિ પણ થતી હોય છે. જગતનું હાલ પ્રાપ્ત પ્રાચીન સાહિત્ય નિહાળીએ તો ભારતીય વેદો છંદોમય છે. ઈશની અવસ્તા અને શ્રીકનું સાહિત્ય છંદમાં છે. શ્રીક લોકોમાં એક એવી માન્યતા કે ઈ. સ. પૂર્વે આઠમી સદીમાં થયેલા આર્કિલોક્સ નામના કવિએ સૌ પ્રથમ લઘુ-ગુરુની વ્યવસ્થા વિચારી અને છંદ રચના કરી ભારતીય વૈદિક વાડ્મયમાં એક કથા એવી છે કે સ્વર્ગમાં રહેતા સોમ નામના રાજાના મુખમાં એક દિવસ અચાનક છંદો બદ્ધ વાણીએ જન્મ લીધો. શરૂઆતમાં આ વાણી પશુતુલ્ય એટલે કે ચતુર્પાદ હતી પછી ત્રિપાદ અને છેલ્લે ક્રિપાદ બની મનુષ્ય સ્વરૂપ પામી ઋષિ મુનિઓ અને મનુષ્યો ક્રિયાદ વાણીને આરાધવા લાગ્યા.

#### દુહાનું બંધારજ્ઞ

દુહો માત્ર મેળ છંદ છે. તેનાં ચાર ચરણ (પંક્તિ) છે પ્રથમ અને તૃતીય ચરણાં ૧૩ માત્રા, બીજા અને ચોથા ચરણમાં ૧૧ માત્રા હોય છે. આ દુહાના ત્રણ પ્રકાર છે. તે તેના અન્ત્ય પ્રાસમાંથી નીપજ્યો છે. બીજા અને ચોથા ચરણને અંતે મળે તે 'સાદો દુહો' છે. પહેલા અને ત્રીજા ચરણના અન્ત્યપ્રાસ મળે તેવો 'સોરઠીયો દુહો' બીજા પ્રકારનો છે. બીજા અને ત્રીજા ચરણનો અન્ત્ય પ્રાસ મળે તેવો ત્રીજા પ્રકારનો મધ્યમેળ દુહો છે. મધ્યમેળ દુહા સોરઠી દુહામાં વધુ પ્રાપ્ત થાય છે. સોરઠિયો દુહો ભલો, ભલી, મરવણ્કી બાન જોબન છાઈ ધણ ભણી, તારા છવઈ રાત.

ઋતુ વર્શનનો દુહો જોઈએ તો આંબા હિલોળે આવિયા, શાખે રસ ન સમાય. કહેજો ઓઘા કા'નને, જેઠ વરસ્યો જાય. દુહો એ ગેય કાવ્ય છે. સોરઠી દુહામાં મધુરતાની સાથે કરૂણરસની અભિવ્યક્તિ હૃદસ્પર્શી બની છે. ગવાતા દુહા જીવંત સ્વરૂપે પ્રચલિત છે. તેમાં પ્રાસ મળવો જોઈએ. એટલે દુહો લાધવયુક્ત ભાવવાહી ગેય રચના તરીકે લઘુ કાવ્ય તરીકે સ્થાન પામે છે. ગુજરાતી ભાષાના ઉદ્ભવનું મૂળ સિદ્ધહેમ વ્યાકરણના આઠમા અધ્યયના અપભ્રંશ ભાષાના દુહા છે. આ દુહા સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર ઉપરાંત ભાષા વિકાસની આધારભૂત ઐતિહાસિક માહિતી પૂરી પાડે છે. ( પા. ૪૬ )

## પુત્તેં જાએ કવણુ ગુણ અવગુણ કવણુ મુએણ, જા બપ્પીકી ભૂંહડી ચમ્પિજજઈ અવરેણ ?

એવા પુત્રના જન્મવાથી શો લાભ કે મરવાથી શી હાનિ થવાની છે જેના હોવા છતાં બાપદાદાની ભૂમિ અન્ય (શત્રુ) વડે ચંપાય ?

## ભલ્લા હુંઆ જુ મરિયા બહિશિ ? મહારા કન્દ્રુ, લજ્જેજ્જંતુ વયસિ અહુ જઈ ભગ્ગા ઘરૂ એન્તુ.

સારું થયું બહેન કે મારા સ્વામી (યુદ્ધમાં) ખપી ગયા ભાગીને એ ઘેર (નાસી) આવ્યા હોત તો સખીઓ આગળ હું લાજી મરત.

દુહા સાહિત્ય સાંસ્કૃતિક વારસાનો અમૂલ્ય વૈભવ છે. લોક કંઠે કાયમ વાસ કરેલા દુહા એ અન્ય પ્રકારના દુહાનું પ્રેરણાસ્ત્રોત છે ડાયરામાં ગવાતા દુહા શ્રોતાઓનાં દિલ ડોલાવી નાખે છે અને હૃદયપટ પર વેધક ચોટદાર અસર નીપજાવે છે. દીર્ધ કૃતિઓમાં વસ્તુનિર્દેશક દુહા છે તો તત્ત્વ દર્શનના વિચારોને પણ સ્વતંત્ર રીતે દુહામાં સ્થાન પ્રાપ્ત થયું છે. એટલે દુહા એ સારગર્ભિત વિચારોનું પ્રતિનિધિત્વ કરતી સંક્ષિપ્ત અને સરળ શૈલીમાં રચાયેલું કાવ્ય છે. તેમાં જ્ઞાન અને ભક્તિ માર્ગના વિષયોનો સમાવેશ થાય છે. સૌરાષ્ટ્રમાં સોરઠી દુહા લોકપ્રિય છે. અવારનવાર ડાયરામાં બુલંદ કંઠે દુહા રજૂ થાય છે અને શ્રોતાઓનું મનોરંજન કરવાની સાથે બોધાત્મક વાણીનો પરિચય થાય છે એટલે સોરઠી દુહા લોકભાગ્ય બન્યા છે. સાંપ્રદાયિક સાહિત્યમાં દુહા મોતી સમાન, તેજસ્વી તારલા જેવા, મંદસ્મિત કરતા પ્રકાશ સમાન છે.

જૈન સાહિત્યમાં દુહાનો પ્રયોગ વિવિધ રીતે થયો છે. તેનો દર્ષ્ટાંતરૂપે પરિચય નીચે પ્રમાશે છે.

**૧.** જિનમંદિરમાં દર્શન કરતી વખતે દુહાનો ઉપયોગ થાય છે.

પ્રભુ દરિશન સુખ સંપદા પ્રભુ દરશન નવનિધ, પ્રભુ દરશનથી પામીએ સક્લ પદારથ સિદ્ધ. ભાવે જિનવર પૂજીએ, ભાવે દીજે દાન, ભાવે ભાવના ભાવીએ, ભાવે કેવળજ્ઞાન.

11 9 11

ા રા

**ર.** ભગવાનની અષ્ટપ્રકારી પૂજાના દુહા કવિ પંડિત વીરવિજયજીએ રચ્યાં છે તેમાં અષ્ટ દ્રવ્યથી દુહો બોલીને પૂજા થાય છે.

## પુષ્પપૂજાનો દુહો

સુરિભ અખંડ કુસુમગ્રહી પૂજો ગત સંતાપ, સુમ જંતુ ભવ્ય જપ રે કરીયે સમક્તિ છાપ.

3. રાઈપ્રતિ ક્રમણમાં પ્રભાતના સાથે સીમંધર સ્વામી ભગવાનની ચૈત્યવંદન દ્વારા ભાવપૂજા થાય છે ત્યારે દુહા બોલાય છે. ૪. કવિ પંડિત વીરવિજયજીએ સિદ્ધગિરિના ૨૧ નામનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કરીને દુહાની રચના કરી છે. (પા. ૮૬-૬-૭-૮)

**૫** રાસ રચનાના પ્રારંભમાં—મંગલાચરણ રૂપે ઇષ્ટદેવ, સરસ્વતી અને ગુરુની સ્તુતિ કરતા દુહાનો પ્રયોગ વિશેષ રીતે પ્રચલિત છે. તેમાં વિષયવસ્તુનો નિર્દેશ કરવામાં આવે છે.

## શ્રીપાલ રાજાનો રાસ- ઉપા. વિનયવિજયજી કૃત મંગલાચરણ

€. રાસની ઢાળની શરૂઆતમાં પણ દુહાનો પ્રયોગ થાય છે. દરેક ઢાળની શરૂઆત દુહાથી થાય છે.

(પા. ૧૯૩)

અહીં દુહાનો પ્રયોગ વિષયવસ્તુના સંદર્ભમાં થયો છે.

૭. મંગળાચરણ અને ઢાળના દુહાની પ્રણાલિકાનું દીર્ધ કૃતિઓમાં કવિઓએ અનુસરણ કર્યું છે. ફાગુ, વિવાહલો, વેલિ, ધવલ વગેરે કૃતિઓમાં દુહાનો ઉપયોગ થયો છે.

> સ્વસ્તિશ્રી દાયક સદા,પાસ પ્રભુ જિનચંદ, પણમું પદયુગ તેહના, જગ જન નયણાનંદ. અશ્વસેન કુળ દિનમણિ, વામારાણી નંદ, ગાશુંતસ વિવાહલો, મંગળરૂપ આનંદ.

11 9 11

11 2 11

(પાર્શ્વનાથનો વિવાહલો)

૮. પૂજા સાહિત્યના પ્રારંભમાં પ્રથમ દુહા દ્વારા વિષય વસ્તુનો નિર્દેશ થાય છે. સમગ્ર પૂજા સાહિત્યમાં આ શૈલી જોવા મળે છે.

## કવિ હંસવિજયકૃત ગિરનાર મંડળની એક્સો આઠ પ્રકારી પૂજા

#### પ્રથમ પૂજાના દુહા

ધનેશ્વર સૂરિરાજકા ઐસા હે ફરમાન, નેમિનાથ નિર્વાણસેં વર્ષ સહસ દો માન. વીત ગયે બ્રહ્મે કકા નેમિજિન બિંબસાર, રત્નશેઠ પધરાયકે ઉતર ગયા ભવપાર. મુખ્ય મંદિર બિંબ સો દિસત હૈ વર્તમાન.

પુજો પ્રણમો પ્રેમ સેં કરકે પ્રભુ ગુણ ગાન.

11 9 11

ા રા

11 8 11

સંદર્ભ

કવિ પંડિત વીર—એક અધ્યાય પા- ૨૭ મધ્ય—સાહિ- ઇતિ. પા- ૪€.

#### ૧૪. ૫દ સ્વરૂપ

પદ સંસ્કૃત ભાષાનો શબ્દ છે. તેનો અર્થ ચરણ કે પંક્તિ થાય છે. આવા ચાર ચરણની રચના એક ક્ત કહેવાય છે. 'પદ' લઘુ-સંક્ષિપ્ત કાવ્ય પ્રકાર છે. તેનો ઉદ્દભવ માનવ હૃદયની લાગણી, ભાવના અને ઊર્મિનાં અભિવ્યક્તિથી થયો છે. મુક્તક કરતાં મોટો અને આખ્યાન કરતાં નાનો એ બેની વચ્ચેનો કાવ્યપ્રકાર છે. પદમાં પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ અને ઉપદેશાત્મક વિચારોની અભિવ્યક્તિ થાય છે. ભક્ત હૃદયની ભક્તિનો તલસાટ અને પ્રભુ પ્રત્યેની સમર્પણશીલ ભક્તિનું તેમાં દર્શન થાય છે. અનુભૂતિજન્ય અભિવ્યક્તિનું ચોટદાર નિરૂપણથી પદ સંક્ષિપ્ત હોવા છતાં ભાવવાહી- હૃદયસ્પર્શી બને છે. આ માહિતીને આધારે એમ કહેવાય છે કે પદ સંક્ષિપ્ત, ઊર્મિયુક્ત ગેય કાવ્ય પ્રકાર છે. મધ્યકાલીન સમયના જનજીવનમાં ધર્મપ્રેરક બળ હતું અને તેના સંદર્ભમાં કવિઓએ વિવિધ કાવ્ય પ્રકારોમાં જે કૃતિઓ રચી છે તેનો આધાર વસ્તુ એ ધર્મ છે. આ રચનાઓ સાંપ્રદાયિક હોવા છતાં માનવજીવનના ઘડતર અને ઊર્ધ્વગમન માટે

અનન્ય પ્રેરક હતી એટલે કાવ્યકૃતિઓ જીવનલક્ષી બની હતી. કાવ્યને એક માધ્યમ સ્વીકારીને ધર્મ-જાતિ-સદાચાર આત્માની મુક્તિ જેવા ઉદાત્ત વિચારોની અભિવ્યક્તિ થયેલી છે.

પદના વિષયવસ્તુમાં પ્રભુભક્તિ કેન્દ્રસ્થાને છે. ક્રમશઃ ભક્તિ પછી તેમાં સાંપ્રદાયિક તત્ત્વજ્ઞાન અને બોધાત્મક વિચારોનાં પદો રચાયેલાં જોવા મળે છે. આવાં પદો ભજન, હાલરડાં, થાળ, આરતી, પ્રાર્થના સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. આ કાવ્ય પ્રકારો મધ્યકાલીન સમયમાં લોકપ્રિય બન્યા હતા. પ્રભાતિયાં, કાફી, ચાબખા, ગરબો ગરબીના પદના જ પ્રકારમાં સમાવેશ થાય છે. તેનો આકાર પદનો છે કર્તવ્ય-વસ્તુ ભિન્ન હોવાથી ઉપરોક્ત નામથી પદોનો પરિચય થાય છે. કાવ્ય સ્વરૂપની વિવિધતામાં પદ અતિ સમૃદ્ધ છે. તેમાં ભક્તોની ભક્તિ યોગીઓની આત્માભિમુખપણાની અનેરી મસ્તીનો અનુભવ પ્રગટ થયેલો છે. ગુજરાતી, હિન્દી, રાજસ્થાની અને જૈન સાહિત્યમાં પદ પ્રકારની વૈવિધ્યપૂર્ણ કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. પદનાં પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ હોવાથી શૃંગારરસનું નિરૂપણ મહત્વનું બન્યું છે પરમાત્માના મિલનની તાલાવેલી અને સમર્પણશીલ ભક્તિમાં શૃંગારરસની અનુભૂતિ થાય છે.

મૂર્તિપૂજાની વિશિષ્ટ પ્રકારની આરાધનાના સંદર્ભમાં થાળ, આરતી, હાલરડાં, સ્નાત્રપૂજા, ચૈત્યવંદન, સ્તુતિ, સ્તવન અને પ્રતિક્રમણની આવશ્યક ક્રિયામાં ઉપયોગી સજઝાય પર્વની ઉજવણી જેવી કૃતિઓ પદ સાથે સામ્ય ધરાવે છે પણ તેની રચના રીતિ અને આરાધનાની દેષ્ટિએ જૈન સાહિત્યમાં સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર તરીકે વિકાસ થયો છે. જૈન સાહિત્યની 'પદ' સ્વરૂપની કૃતિઓ અતિ સમૃદ્ધ અને વૈવિધ્યપૂર્ણ છે પદ સ્વરૂપમાં વિસ્તારવાળાં ચરિત્રાત્મક-કતાત્મક પદો પદમાળા નામથી ઓળખાય છે તેનો વિષય પ્રભુ ભક્તિ અને એમના જીવન વિષેના પ્રસંગોના નિરૂપણને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાયાં છે.

જૈન કવિઓની પદરચનાઓ સમૃદ્ધ છે તેમાં પ્રભુભક્તિ, ઉપદેશાત્મક વિચારો, તત્ત્વજ્ઞાન તેમજ અન્ય ધાર્મિક પર્વોને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાયાં છે. વળી સાધુ કવિઓ ત્યાગ અને સંયમને વરેલા હોવાથી માનવજીવનની સાર્થકતા માટે ત્યાગ-વૈરાગ્ય અને આત્મા થવાની પ્રેરણા મળે તેવાં પદો ઘણી મોટી સંખ્યામાં રચ્યાં છે તેમાં નિર્વેદ ભાવ-શાંતરસ, ભક્તિરસ અને મોક્ષપુરુષાર્થની સાધનાની અભિવ્યક્તિમાં અનુપમ એવો વીરરસ રહેલો છે. 'પદ' રચનારા કવિઓમાં યશોવિજયજી ઉપા., વિનયકિર્તીજ્ઞાનસાર ઉપા., આનંદધનજી, ચિદાનંદજી, રૂપબદાસ, ક્ષમા કલ્યાણ, સાધુકીર્તિ રૂપચંદ, અમીચંદ સમયસુંદર, લાલચંદ જિનચંદ, હરખચંદ, જિનદાસ જિનલાભ, ભૂધરદાસ, કવિ ભૂષણ અમીચંદ રામદાસ, સાંકળચંદ, આત્મબુદ્ધિ, સાગરસૂરિ, શ્રાવક કવિ મનસુખલાલ વગેરેનાં પદો પ્રાપ્ત થાય છે. ઉપરોક્ત કવિઓએ ભક્તિપ્રધાન, બોધાત્મક, તીર્થ માહાત્મ્ય, વૈરાગ્ય ભાવનીવૃદ્ધિ કારક જેવાં પદો રચ્યાં છે.

આ પદોમાં આત્મલક્ષી, આત્મસ્વરૂપ દર્શન અને તેને પામવા માટેના વિચારોવાળાં પદો પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. અન્ય કાવ્યપ્રકારોની તુલનામાં પદનો જ્ઞાન અને ભક્તિનો વારસો જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે ઉપકારક નીવડે તેમ છે.

- આજ ઋષભ ઘર આવે દેખો માઈ !! આજ. !! ટેક કૂપ મનોહર જગધનનંદન સબહી કે મન ભવે. !! દેખો !! ૧ કેઈ મુક્તાફળ થાલ વિશાલા કેઈ મિશ માણિકલ્યાવે, હય ગય રથ પાયક બહુ કન્યા લેઈ પ્રભુ વેગ વધાવે. !! દેખો !! ૨ શ્રી શ્રેયાંસકુમર ધનેશ્વર ઈશ્વરસ વહોરાવે, ઊત્તમદાન અધિક અમૃતફલ સાધુ કીર્તિ ગુનગાવે. !! દેખો !! ૩ (પા. નં. ૩૮૧)
- ર. ભલેં મુખ દેખ્યો શ્રી જિન તેરો ભલે મુખ દેખ્યો શ્રી જિન, ॥ ટેક ॥ રોમ રોમ શીતલ ગુન પ્રગટ્યો તાપ મિટ્યો સબ મેરો. ॥ ભલે ॥ ૧ લિવ જન્યું જનનૈન સબ રંનન મંજન દેષ્ટ અનેરો, અઘર કપોલ દંત સબ સુંદર દીપક જયોતિ ઉજેરો. ॥ ભલે ॥ ૨ રવિશશી મિણ તે અધિક વિરાજે તેજ પ્રતાપ ધણેરો, મલ્લિદાસ અરદાસ કરત હે ભવભવ તુમ પાપ ચેરો. ॥ ભલે ॥ ૩ (પા. નં. ૩૭૯)
- ૪. નૈનાં સફ્લભયે, જિન દર્શન પાયો મેં આજા નૈ. ॥ ૧ ॥ રોમ રોમ આનંદ ભયો મેરે અશુભ કર્મ ગયે ભાજ. ॥ નૈનાં ॥ ૨ કાલ અનંત ગયો મોહિ ભટકત સરયો ન એકોકાજ. ॥ નૈનાં ॥ ૩ રામદાસ પ્રભુએ માગત હૈ લોક શિખરકો રાજ. ॥ નૈનાં ॥ ૪ (પા. નં. ૪૦૬)
- પ. વીર પ્રભુ ત્રિભુવન ઊપગારી જાણી શરણ હમ આવે હે, પાવાપુરી પ્રભુ દરશન પાઈ દુઃખ સબ દૂર ગમાયે હૈ. ॥ વીર. ॥ ૧ કેવલપાય પાવાપુર આવે સમવસરણ વિરચાએ હેં, સંઘ ચતુર્વિધ સ્યાપન કરકેં શિવપુર પંચ ચલાએ હે. ॥ વીર. ॥ ૨ મહિમા મંડન વિરચિત જિનવર બહુચેતન બુજાએ હૈ, ત્રિલોક્કો હે મહિમા અદ્દભુત સુરનર મિલજરા ગાએ હૈ.॥ વીર. ॥ ૩ પાવાપુર પ્રભુ ચરમ ચોમાશી કરી સબ કરમ ખપાએ હે, અમૃત ધર્મ સુવાચક પ્રભુ કે દર્શન કરિ હુલસા એ હે. ॥ વીર. ॥ ૪

- ह. શિખર પર રાજત વીર જિશંદ શિખર. ॥ અજ પૂજિત દેવનારદ ॥ વીશ જિનેશ્વર મુક્તિ ગયે હૈં અવર અનેક મુનિદ. II શિ. II ૧ દર્શન દેખ હરખ ઊર લાવે પાવે પરમાનંદ. ા શિ. ા ૨ સિદ્ધક્ષેત્રકું જોનર વંદે સો લહે સુખ મુનિંદ. ॥ शि. ॥ उ જન્મ મરણકું ભેટત હે પ્રભુ પાવન શિવ સુખ કંદ. ॥ શि. ॥ ४ સંવત અઢારસેં અકાવન કરસે જગ કે કંદ ‼શિ.∥ પ માગશિર શુદિ આઠમ પ્રભુ ભેટ્યા મિથ્ગયેસબ દુઃખદંદ. ॥ શિ. ॥ ૬ દર્ગતિ દર કરો પ્રભુ મોરી એહી અરજ કરંદ. ા શિ.ા ૭ સકલ ભૂષણ મટારક વંદે ભાવ સહિત જિનંદ. ॥ शि. ॥ ८ (પા. ૪૦૩)
- 9. સમક્તિ શ્રાવણ આયોરી મેરેઘર સમક્તિ. ॥ ટેક ॥ વીતી કૃહત મિથ્યાત પ્રીષ્મ પાવસ સહેજ સહુચોરી. ॥ અબ મેરો ॥ ૧ અનુભવ દામિની ચમકન લાગી મોર સુમન હરખાયો, બોલ્યો વિમલ વિવેક પપઈઓ સુમતી સોહાગણી ભાયોરી. ॥ ૨ ॥ ભૂલ ધૂલ કે મૂલે સૂઝત સમરસ જલભર ત્યા ચોરી, લૂધર કહે નિકશો કપુંન બાહેર નિજનિશ્રેં ઘર પાયોરી. ॥ આ ॥ ૩ ॥ (પા. નં. ૩૮૩) પીલુડી હુમરી ॥
- ૮. હાં રે પ્રભુ ભજ લે મેરા દિલ સજી, ॥ મેરા દિલ એ આંક્સી ॥ આઠ પોહોરકી ચોસઠ ઘડીઆં, દો ઘડીઆં જિન સાજી રે. ॥ હાં રે પ્રભુ ॥ ૧ દાન પુષ્ટ્રયક છું ધર્મકું કરલે, મોહ માયાકું ત્યાગી રે. ॥ હાં રે પ્રભુ ॥ ૨ આનંદઘન કહે સમજ સમજ લે ॥ આખર ખોવેગા બાજી રે. ॥ હાં રે પ્રભુ ॥ ૩ (પા.નં. ૩૦૫)
- ૯. ભિસર મત નામ જિનંદાજીકો ॥ ભિસર ॥ ટેક પ્રભુજીકો નામ ચિંતા મન સરખો, નિર્મળ નામ સદાની કો. ॥ ભિસર ॥ ૧ નાભિરાયા મરૂદેવી કો નંદન, તીન ભુવન શિર હે ટીકો.॥ ભિસર ॥ ૨ ચતુર કુશળ રંગ ચોળશું રાચો, એ રહે રંગ પતંગ ફ્રીકો.॥ ભિસર ॥ ૩ (પા. નં. ૩૦૮)

#### પ્રભાતિયું

૧૦. જબ જિનરાજ કુપા કરે તબ શિવસુખ પાવે, અક્ષય અનુપમ સંપદા, નવાનિધ ઘર આવે. 11 9 11 ઐસી વસ્તુ ન જગ તમેં, દિલ શાતા આવે. સુરતરુ રવિ શશિ પુમુખ જે, જિન તેજે છિપાવે. ા રા જનમ જરા ચરણાંતણાં, દુઃખ દૂર ગમાવે, મન વનમાં જિન ધ્યાનનો. જળધર વરસાવે. 11 3 H -ચિંતામણિ રયશે કરી કોણ કાગ ઉડાવે. તિમ મૂરખ જિન છોડીને અવરાંક દયાવે. 11 8 11 ઈલી ભમરી સંગથી. ભમરી પદ પાવે. જ્ઞાનવિમલ પ્રભુ ધ્યાનથી, જિન ઉપમા આવે. (પા.નં. ૩૪ ) 11 4 11

૧૧. દેવ નિરંજન ભવભય ભંજન તત્વજ્ઞાનકા દરિયા રે,
મતિ શૃત અવધિ ને મન પર્યવ કેવળજ્ઞાને ભરિયા રે. ॥ ૧ ॥
કામ ક્રોધ લોભ મચ્છર મારણ અષ્ટ કરકું હણીયા રે,
ચારે નારી દૂર નિવારી, પંચમી સુંદરી વરિયા રે. ॥ ૨ ॥
દરિશન જ્ઞાન એક રસ , ક્ષીરોદધિ જ્યું ભરિયા રે,
રૂપચંદ પ્રભુ નામકી નાવા જો બેઠા સો તરિયા રે. ॥ ૩ ॥ (પા.નં. ૩૭)

## હોરીપદ (૨)

#### . . . રાગ : ધમાલ

12. વાઋતુ ખેલન કી અબ આઈ, વનરાઈ વિકસંત II બલ જાઊં II

અલિ અલિ ગુંજીત કોકીલ કિલરવ બોલત બોલ અનંત. II ૧ II

કિસેકર વાલિમ બિન રહું હો અહો મેરે, II બલ જાઊં II

શો છે નેમશું નેહ વિરહ કી વેદન ક્યું સહુ હો. II એ આંક્શી II

અંબ ફૂલેવન કે તકી ફૂલે ફૂલે બકુલ પલાસ, II બલ જાઊં II

જો મન ફૂલિત તો મન વિકસિત જો હોયે પ્રીતમ પાસ. II ૨ II

મલય સમીર અબીર અરગજા અંતર અગર ધનસાર, II બલ જાઊં II

મૃગ મદ કુંકુમ કેશર ઘોલી ક્યા કરૂં બિનુભરતાર. II ૩ II

ભોજન ભાજન ભૂષણ જોજન અંજન મંજન ચીર, II બલ જાઊં II

ક્યાહ કરૂં સાજન મનરંજન ઘરે નહીં નશૃદી કો વીર. II ૪ II

ભોલી ટોલી હોલી ખેલત અપને નાહકે સાથ, II બલ જાઊં II ઈમ કહેતી રાજુલ રેવતગિરિ સંયમ લઈ પ્રિયા હાથ. II પ II શિવ મંદિર મેં વાસો કીનો નેમ રાજુલ મલી દોય, II બલ જાઊં II ઊત્તમ સાગર સાહિબ સેવે, નવનિષિ ઋદ્ધિ સિદ્ધિ હોય. II દ II (જે. કા. પ્ર. ભા-૧, પા. ૪૪૮)

१३

**(3)** 

સરોવર તીરે ધુમ મચાઈ ગોપી સબ વ્યાહ મનાવન આઈ !! સ્થાપી આસને નેમ પ્રભુકું કહે ઘેર પાલવ સાહી !! ગોપી 11 9 11 ભાઈ તુમારો દેવર તેહને બત્રીશ સહસ લુગાઈ !! ગોપી 11 2 11 પરણો તુમે એક નારી કન્યા જે સંસારે સુખદાઈ ॥ ગોપી 11 3 11 ભર પિચકારી કેસર રંગ છાંટે ગુલાલ સે ધરતી છાઈ !! ગોપી 11 × 11 છુટશો કેમ હવે સાંકડે આવ્યા, માન્યા વિના કહે ભોજાઈ ॥ ા પા વિવાહ માન્યો એમ સહ કેહેતી. જાઈ માડીને દીધી વધાઈ !!  $|| \in ||$ રાજુલ સાથે કરી સગાઈ ગિરધરે જાન ચલાઈ ॥ ગોપી 11 9 11 તોરણથી રથ પાછો વાળી, સંજમ લેઈ થયા અમાઈ ॥ ગોપી 11 6 11 કેવળ પામી શિવપુર પોહો તા, ધરમચંદ પૂજે ગુણગાઈ ॥ ગોપી ॥ ૯ ॥ (જે. કા. પ્ર. ભા-૧ પા. ૪૬૮)

98.

#### ૧૫ અધ્યાત્મની હોરી

શામળો કેવી ખેલે છે હોરી, અચરજ ખુબ બન્યો રી; કોઈ જન ભેદ લહ્યોરી. શામળો—ટેક તન રંગભૂમિ બની ઘણી સુંદર, બાલનો બાગ થયો રી;

નાડી અનેક ગલી જ્યાં શોભે. કાન્હાએ ખેલ કર્યો રી: સંગ વૃષભાન કિશોરી. શામળો. 11 9 11 પાંચ સખી મળી પાંચ રંગ ભરી. આપે ભરી ભરી ઝોળી: રાધિકા લઈને નાખે શ્યામ પર, રંગ મધુર ઘોળી ઘોળી: કુષ્ણ મન હર્ષ થયો રી. શામળો. 11 2 11 હોરીમાં હર્ષ માનતાં શ્રી કૃષ્ણે, રાધિકા સ્વાંગ ધર્યો રી; મળિ સખિયો સંગ ખેલ મચાવ્યો. રમી અને મગન થયો રી: આપ શુદ્ધિ વિસરી ગયો રી. શામળો. 11 3 11 રમતાંને રમતાં સમજ પડી નહીં, બહુ એક કાળ ગયો રી: વનવન ફરતાં રૂપ જયાં જાણ્યું, સખિયોનો સંગ તજ્યો રી; શ્યામ અજિતાબ્ધિ મળ્યો. રી. શામળો. 11811 (ગી. પ્રભા.–પા. ૨૫)

૧૬. રાગ : ધમાલ

કાગ ખેલત હે ફૂલ બાગ મે હો, મહારાજા ચક્રવર્તી શાંતિ । હરિલંકી હેમ કી લાતન હો એક લાખ બાશું હજાર ॥ બલિ જાઊં ॥ નારી મલિ ફૂલ ગેહ બનાવે ઠોર ઠોર ભમર જંકાર. ॥ १ ॥ લાલ ફૂલ મંદિર મેં સુંદર, કરતે કેલી કલ્લો ॥ બલિ જાઊં ॥ તેલ ફૂલેલ ગુલાબ ચુવા શું ભીનો ભીનો અંગરંગ રોલ. ॥ ૨ ॥ માલતી મોગર કેતકી હો જાઈ જુઈ જાસુલ ॥ બલિ જાઊં ॥ એ સો વસંત જયું કલૂ રહ્યો હે જિહાં દેખા તિહાં ફૂલફૂલ. ॥ ૩ ॥ કૂલ અમૂલિક ખ્યાલ મેં ખેલત વિલસિત સુખ નિસ દિસ ॥ બલિ જાઊં ॥ પંચમો ચક્રધર શોલમો જીનવર, જીવન જગદીસ. ॥ ૪ ॥ શિવસુખ ફૂલ ચારિત્ર ફૂલન કે પાયે જ્ઞાન અનંત ॥ બલિ જાઊં ॥ લાવસ્ય ધન્ય લખમી પ્રભુ ગાયે મનભાએ શાંતિ ભગવંત. ॥ ૫ ॥ ( જૈ. કા. પ્ર. ભા-૧ પા. ૪૫૪)

#### સંદર્ભ :

- પદ ૧ થી ૯ જૈન કાવ્ય પ્રકાશ ભાગ-૧
- ૧૦ા૧૧ સજ્જન સન્મિત્ર
- ૧૨થી ૫૬ જૈન કાવ્ય પ્રકાશ—ભાગ.૧
- ફાગણ કે દિન ચાર
- ગુજ. સાહિ. ઇતિ ખંડ-૧ , પા- ૧૩૦
- સજ્જન સન્મિત્ર–પા. ૨૮૨.

#### ૧૫. હરિયાળી : કાવ્ય સ્વરૂપ

જૈન કાવ્ય પ્રકારોમાં અભિવ્યક્તિની દેષ્ટિએ નવીનતા, આકર્ષણ અને અર્થ ગંભીરતાવાળી કાવ્ય રચના તરીકે 'હરિયાળી' ઉચ્ચકક્ષાનું સ્થાન પામે છે. તેનો સ્વરૂપલક્ષી પરિચય કાવ્ય તરીકેની વિશિષ્ટતા દર્શાવે છે. હિન્દી, સંસ્કૃત અને ગુજરાતી ભાષાના તુલનાત્મક અભ્યાસને આધારે સ્વરૂપલક્ષી પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

સાહિત્યનાં અન્ય સ્વરૂપોની તુલનામાં કાવ્ય રચના અને આસ્વાદ અતિ કઠિન છે ત્યારે તેને સરળ અને સુગ્રાહ્ય બનાવવા માટે હરિયાળીનો પરિચય માર્ગદર્શક નીવડે તેમ છે.

'હરિયાળી'નો શબ્દાર્થ વિચારીએ તો 'લીલોતરી', 'શોભા', 'Greenery '. અહીં કોઈ લીલોતરી હોય તો સંતોની સાધનાના પરિશામ સ્વરૂપે આધ્યાત્મિક વસંતોત્સવની અનુભૂતિ છે તેને વ્યક્ત કરવા માટે 'હરિયાળી' કાવ્ય રચના છે. એટલે લીલોતરીનો અર્થ આધ્યાત્મિક આનંદની અનૂભૂતિ એ પણ જીવનની અનેરી ક્ષણોનો સમય છે તેને પ્રગટ કરતી રચના એ હરિયાળી છે એમ અર્થઘટન કરવામાં આવે છે. શબ્દાર્થથી કાવ્ય સ્વરૂપનો પૂર્ણ પરિચય થાય તે શક્ય નથી. તેને પૂર્ણરૂપે સમજવા માટે વિશેષ રીતે વિચારવું પડે તેમ છે. જૈન સાહિત્યમાં હરિયાળી રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે અને કેટલાક સંદર્ભો તેના સ્વરૂપને સમજાવવામાં સહાયભૂત થાય છે તે દષ્ટિએ નીચે દર્શાવેલી માહિતી 'હરિયાળી' શબ્દની સ્પષ્ટતા કરીને અર્થબોધ કરાવે છે.

જૈન સાહિત્યમાં હરિયાળી પ્રયોગ થાય છે. હિન્દી ભાષાના સાહિત્યમાં ઉલટબાંસી શબ્દ છે. ગુજરાતી ભાષાના સાહિત્યમાં 'અવળવાણી' શબ્દ છે. તુલનાત્મક રીતે વિચારીએ તો અવળવાણી અને ઉલટબાંસી એ શબ્દો એકબીજા વચ્ચે વધુ સામ્ય ધરાવે છે જયારે હરિયાળી તદ્દન સ્વતંત્ર શબ્દ છે છતાં તેની રચનારીતિને કારણે અન્ય પર્યાયવાચી શબ્દો સાથે સ્થાન પામે છે.

અવળવાણી અને ઉલટબાંસીમાં અવળીવાણી-વિરોધનો ધ્વનિ પ્રગટે છે. જયારે હરિયાળીમાં આવો કોઈ ધ્વનિ શબ્દમાંથી નીપજતો નથી પણ તેની અંતર્ગત અભિવ્યક્તિમાં વિરોધનો ધ્વનિ અવશ્ય રહેલો છે.

હરિયાળી વિશે સ્વયંભૂ છન્દ ગ્રંથમાં નીચેનો શ્લોક છે તે ઉપરથી હરિયાળીનો અર્થ સમજી શકાય છે.

## सुण्णाइं अक्खराइं णाणाछंदेसु जत्थ बज्झंति हिअए वि वसइ अत्थो हिआलिआ भण्णाए एसा (१)

**અર્થ :** જેમ જુદા જુદા પ્રકારના છંદોમાં શૂન્ય અક્ષરો બાંધવામાં આવે છે અને હૃદયમાં પણ જેનો અર્થ વસે છે તેને હૃદયાલિકા કહેવામાં આવે છે.

હરિયાળી શબ્દના મૂળમાં સંસ્કૃત ભાષાનો હૃદય શબ્દ છે, પ્રાકૃતમાં હિયાલિયા શબ્દ છે, તે ઉપરથી હરિયાળી શબ્દનો ઉદ્ભવ થયો છે.

હરિયાળી કહો કે હરીયાળી કહો એ બન્ને ગુજરાતી ભાષાના શબ્દ છે. જૈન સાહિત્યમાં આ પ્રકારની કૃતિઓ વિશેષ રૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. તદુપરાંત 'હઈઆલી' 'હીઆલી' શબ્દ પ્રયોગ હરિયાળીના અર્થમાં પ્રયોજાયા છે. પાઇય ભાષામાં 'હિઆલી' શબ્દ છે, સંસ્કૃતમાં 'હૃદયાલી' શબ્દ છે.

હરિયાળી શબ્દપ્રયોગવાળી રચના વિ. સં. ૧૫૦૦ થી ૧૫૨૨ સુધીમાં વિદ્યમાન કવિ દેપાલ ભોજકની કૃતિમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

" એ હરિયાળી જે નર જાણે, મુખે કવી દેપાલ વખાણે".

ન્યાયાચાર્ય યશોવિજયજી ઉપા.ની હરિયાળીમાં પણ આવો ઉલ્લેખ મળી આવે છે.

લક્ષ્મીસાગરના શિષ્યે હીઆલી ગીત રચ્યું છે. આવી બીજી રચના અજ્ઞાત કવિની મળી આવે છે. પ્રથમ કૃતિની છક્રી કડીમાં 'હઇઆલી' શબ્દ પ્રયોગ છે. અજ્ઞાત કવિની રચના પાંચ કડીની છે.

જૈન સત્ય પ્રકાશમાં ઉખાણાં- હરિયાળી શીર્ષકથી પ્રગટ થયેલ છે તે ઉપરથી અનુમાન કરવામાં આવે છે કે હરિયાળી એક ઉખાણાની પર્યાય તરીકે પ્રયોજાયેલો શબ્દ છે. 'હિઆલી' શબ્દ શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના કવિ જયવલ્લભે પાઈયમાં રચેલા 'વજ્જાલગ્ગમાં' હિઆલીવજ્જામાં વાપર્યો છે. રત્નદેવે એની મોટે ભાગે જે છાયારૂપ સંસ્કૃત ટીકા રચી છે તેમાં એને 'હૃદયાલી પદ્ધતિ' કહી છે.

આ સંદર્ભમાં વિચારીએ તો હૃદયાલી, હિયયાલી, હિયાલી, હિઆલી શબ્દનું રૂપાંતર હઈઆલી–હરિયાળીમાં થયું હોય તેવો સંભવ છે.

ગૂઢાર્થ હરિયાળીનું બીજ છે. શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સ્વામીને એક ચોરે પૂર્વ બવના અનંગ (સેન) સુવર્ણકારે 'યા સા' એવો જે સાંકેતિક પ્રશ્ન પૂછ્યો હતો, મહાવીરસ્વામીએ એનો ઉત્તર આપતાં ' સા સા' એમ જણાવ્યું હતું. બ્રહ્માએ ઉપદેશરૂપે ત્રણ અક્ષરો 'દ દ દ' દેવ, માનવ અને દાનવને ઉદ્દેશીને કહ્યા હતા. તેનો અર્થ દેવને દમન, દાનવને દયા અને માનવને દાનનો હતો. હરિયાળીને નાળિયેર સાથે સરખાવવામાં આવે છે. એના ઉકેલની મથામણ નાળિયેરમાંથી કોપરું કાઢવાની મહેનતના પરિણામ સાથે સંબંધિત હોવાથી આ ઉપમા વિનોદયુક્ત હોવાની સાથે યથાર્થ લાગે છે.

જૈન આગમ સાહિત્યના ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાંથી પ્રહેલિકાનાં ઉદાહરણો પ્રાપ્ત થાય છે.

સુઘનહર્ષ એ તપગચ્છ પ્રસિદ્ધ હીરવિજયના શિષ્ય ધર્મવિજયના શિષ્ય હતા. તેમણે સં. ૧૬૭૭માં જંબુદ્ધીપ વિચાર સ્તવન તથા બીજી કૃતિઓ નામે દેવ-કુરૂક્ષેત્ર સ્તવન અને મંદોદરી રાવણ સંવાદ રચેલ છે. હરિયાળી એટલે સમસ્યા. કોઈ શબ્દ કે અર્થ ગૂઢ રાખી તે પછી તે ગૂઢ શબ્દ કે અર્થ શોધી કાઢવાનો આ હરિયાલી શબ્દ રઢ જણાય છે. આ શબ્દ નીચેના સ્થળે વપરાયેલો જોવા મળે છે.

"ગુજ્ઞાવલી કહે પ્રભુ ! અવધારી એક હરિઆલી કહો સુવિચારી". "મોટાં પાંચ ધ્યેયનાં નામ આરાધઇ સવિ સીઝઈ કામ,

ત્રશ અક્ષર માંહી તે જાણી ઇહ પરભવિ સુખીઆ મન આણી".

"મુજ હરિઆલી કવણ વિચાર તે કહેજો પ્રભુ અરથ ઉદાર".

(૯૩, પ્રેમલા લચ્છી, આ. કા. મ. પૃ. ૪૪૩)

#### "કાવ્ય સિલોક અનંઇ હરિઆલી રે ગાહા પ્રહેલી કહે રસાલી રે". (પૃ. ૪૦૬)

આ રીતે સુધનહર્ષની કૃતિઓમાં હરિયાળી શબ્દપ્રયોગ થયો છે. હરિયાળી એક ગંભીર સાગર છે. સાગરમાં સફર કરીને પ્રચંડ પુરુષાર્થને અંતે મરજીવા મોતી પ્રાપ્ત કર્યાનો અપૂર્વ આનંદ માણે છે તેવી રીતે હરિયાળીનો અર્થ સમજાતાં અનમોલ મોતી સમાન વિચારો પ્રાપ્ત થાય છે. હરિયાળી એટલે બુદ્ધિની તીક્ષ્ણતા કરવાવાળી રચના.

જૈન સાહિત્યમાં હરિયાળીનો અર્થ એવો છે કે પ્રથમ દષ્ટિએ વિચિત્ર લાગે અને વિરોધાભાસ હોય પણ તેનો સાચો અર્થ તો કંઈક જુદો જ હોય છે.

સત્ય વાતને વિપરીત ભાષામાં વ્યક્ત કરવાની કલા હરિયાળીમાં છે. આવી રચનાને વિપર્યય કહેવામાં આવે છે.

હરિયાળી રચનાઓ એ યોગીઓની વિશિષ્ટ પ્રકારની ભાષા છે. લગભગ બે હજાર વર્ષથી આ પ્રકારની ભાષા પ્રચલિત છે, જે યોગીઓની શિષ્ય પરંપરા દ્વારા વિસ્તાર પામી છે. સંત કબીર અને ધ્યાન યોગીઓ એને 'સંધા ભાષા' 'સૈના-બૈના' શબ્દોથી ઓળખાવે છે. ચીની ભાષાના ધ્યાન અંગેના સાહિત્યમાં આવાં કાવ્યોની વિપુલ સંખ્યા મળી આવે છે. લગભગ આવાં ૬૦૦ 'જિલ્દ્' (ચીની કાવ્ય) ઉપલબ્ધ થાય છે. ચીની ભાષામાં 'કોઆન' શબ્દ હરિયાળીનો પર્યાયવાચક છે, ચીની યોગીઓએ જાપાનમાં પ્રવેશ કર્યા પછી ત્યાં પણ આવી કૃતિઓ વધુ પ્રચાર પામી છે. ગુરુ શિષ્યના પ્રશ્નોત્તર રૂપે પણ આવી કૃતિઓ રચાઈ છે.

જૈન સાહિત્યમાં આવા યોગી મહાત્મા આનંદઘનજી છે. એમનાં પદોમાં યોગ સાધનાનો પ્રભાવ છે અને હરિયાળી સ્વરૂપને મૂર્તિમંત રૂપે પ્રગટ કરે છે. તેમાં કોઈ લૌકિક અર્થ નથી પણ લોકોત્તર અર્થ છે જે બુદ્ધિની પરિપક્વતા વગર સમજી શકાય તેમ નથી.

હરિયાળી એ નામની રચનાઓ સાહિત્ય વિનોદ માટે કરવામાં આવતી હતી. આજે આપણે ઉખાણાં, અંતકડી, પાદપૂર્તિ વગેરે કરીએ છીએ તેમ. એટલે તેમાં કશો ગૂઢ આધ્યાત્મિક અર્થ હોતો નથી. આચાર્ય સ્વયંભૂની વ્યાખ્યામાં 'શૂન્ય' અક્ષરો કહ્યા છે તેનો અર્થ એ છે કે વ્યંજનો બતાવ્યા ન હોય માત્ર સ્વરો જ બતાવ્યા હોય. તે ઉપરથી પદ્યનો પાઠ પકડવાનો હોય. આઠમી શતાબ્દીમાં રચાયેલી ઉદ્યોતનસૂરિ કૃત કુવલયમાળા કથામાં (પ્રાકૃત) આ હિયાલીયાનું ઉદાહરણ આપ્યું છે ત્યાં તેનું નામ 'બિંદમતી' છે.

(ડૉ. હરિવલ્લભ ભાયાણી)

હરિયાળીમાં મનોગત સૂક્ષ્મ ભાવ ધારણા કે સાધનાની અનુભૂતિના વિચારો અસંગત, અતાર્કિક અને લોકવ્યવહાર વિરૂદ્ધ લાગે તેવા વિચારો પ્રતીકાત્મક રીતે વ્યક્ત થયેલા હોય છે. સંત કબીરનું એક ઉદાહરણ જોઈએ તો —

#### "पहिले पूत पिछे भई माई, चेलाके गुरु लागी पाई" (२)

પહેલાં બેટો (પુત્ર) પેદા થાય છે પછી માતાનો જન્મ થાય છે આવો વિચાર સાંભળતાની સાથે જ લોકો આશ્ચર્યચકિત થઈ જાય છે. પણ બુદ્ધિપૂર્વક વિચારીએ તો એમ જાણવા મળે છે કે પુત્ર એટલે જીવાત્મા. માઈ—એ માયાનું પ્રતીક છે એમ પ્રતીકનો આશ્રય લઈને અભિવ્યક્તિ

થઈ છે.

હરિયાળીનો અર્થ લોક વિરૂદ્ધ લાગે છે પણ તેમાં રહેલો ગૂઢાર્થ પ્રગટ થાય છે ત્યારે આવો વિરોધ લાગતો નથી, આવી કાવ્ય રચનાઓ પ્રતીકાત્મક હોવાથી અર્થબોધ થતાં સમસ્યા કે શંકા નિર્મૂળ થઈ જાય છે.

ભક્તિમાર્ગના પૂર્વ કવિઓમાં આવી કાવ્યકૃતિઓ ઉપલબ્ધ થતી નથી, માત્ર કબીરની રચનાઓમાં તેનો સંદર્ભ મળે છે. જૈન કાવ્ય પરંપરામાં 'હરિયાળી' નામ આપવામાં આવે છે તે ઉપરોક્ત લક્ષ્યોયુક્ત છે.

એક જાપાનીઝ ધર્મગુરુને શિષ્યે પ્રશ્ન પૂછ્યો કે ભગવાન બુદ્ધ કોણ છે ? ગુરુએ પ્રત્યુત્તર પાઠવતાં જણાવ્યું કે —

## "दुलहिन गधे पर बैठी हुई है और उसका सास लगाम पकडे हुए है "। (3)

તેનો અર્થ એવો છે કે તું અને હું બન્ને અજ્ઞાની છીએ. હરિયાળીમાં કવિઓની અભિવ્યક્તિમાં ઉપરોક્ત રીતિનો પ્રયોગ થયો છે.

ઉલટબાંસીમાં આધ્યાત્મિક અનુભૂતિની સૂક્ષ્મતા વ્યક્ત કરવા માટે પ્રતીકોનો આશ્રય લેવામાં આવે છે. આ પ્રકારની રચનામાં અમૂર્તને મૂર્ત કરવા માટેના પ્રયાસ કરવામાં આવે છે. વ્યક્તિની અનુભૂતિનું ક્ષેત્ર વિશાળ પટ પર પથરાયેલું છે ત્યારે અભિવ્યક્તિમાં વિવિધતા માટે શબ્દશક્તિ, પ્રતીક અપ્રસ્તુત વિધાન, અલંકાર અને વક્રોક્તિનો આશ્રય લેવામાં આવે છે. ઉલટબાંસીની રચના આજ પ્રકારની છે. સંત કબીર તેને "ગૂંગે કે ગુડ" નામથી દર્શાવે છે.

અવળવાણીની રચનાનો સંદર્ભ અતિ પ્રાચીન છે. ઋગ્વેદમાં તેનો સંદર્ભ મળે છે.

#### इदंवपुर्निवचनं जनासश्चरन्ति यन्नद्यस्तस्थुरपिः (४)

**અર્થ**: હે મનુષ્યો આ શરીર નિર્વચન છે. તેમાં નદીઓ વહે છે. અને પાણી સ્થિર છે. ઉપનિષદ્દમાં પણ આવાં દેષ્ટાંતો રહેલાં છે. ઇશોપનિષદ્દમાંથી નીચેનું ઉદાહરણ નોંધવામાં આવ્યું છે. -

#### तदेजित तन्नेजित तद्दुरे तद्विन्त के तदन्तरस्यसर्वस्य तत्सर्व सास्य बाह्यतः ॥ (५)

**અર્થ**: તે ચાલે છે અને ચાલતો પણ નથી. તે દૂર છે અને નજીક પણ છે. તે બધાંની અંદર છે અને બહાર પણ છે.

ભારતીય સાહિત્યમાં ઉલટી વાત રજૂ કરવાનો પ્રયોગ શ્રમણ (સાધુ-સંત)પરંપરાથી થયો છે. બૌદ્ધ ધર્મમાં સિદ્ધોની 'સંઘા' ભાષા દ્વારા આવી અભિવ્યક્તિ થઈ છે.

ત્યાર પછી નાથ સંપ્રદાયના સાધકોએ નિર્ગુણ ઉપાસનાની અભિવ્યક્તિ માટે ઉલટી વાણીની શૈલી અપનાવી હતી. આવી કૃતિઓમાં ગુદ્ધતા-ગોપનીયતા પણ રહેલી હોય છે. બૌદ્ધ-શૈવ અને તાંત્રિકોનો સ્ત્રીઓ સાથેનો સંબંધને કારણે ગુદ્ધ પદ્ધતિ પ્રચલિત બની હતી. આવાં કેટલાંક પ્રતીકો સર્વ સાધારણ જનતામાં ઉલટસુલટ ગણાતં હતાં. સિદ્ધ સાહિત્યમાં 'કમલ' સ્ત્રીની જનનેન્દ્રિયનો અર્થ દર્શાવે છે. 'કુલીશ' શબ્દ પુરુષના વીર્યનું પ્રતીક છે. એટલે ઉલટબાંસીમાં પ્રતીકો પણ નોંધપાત્ર સ્થાન ધરાવે છે. સંઘાભાષા એટલે પ્રકાશ અને અંધકારની સંધિ તેના સંદર્ભમાં સંધાભાષા એટલે તે સ્પષ્ટ નથી કે અદેશ્ય નથી પણ તેનું પરિણામ જ્ઞાનનો સંયોગ છે. – ડૉ. હરિપ્રસાદ શાસ્ત્રી.

ડૉ. વિધુશેખર ભટ્ટાચાર્ય—આભિપ્રાયિક વચન કહે છે.

બૌદ્ધધર્મમાં વિરોધી વસ્તુઓનો સંબંધ દર્શાવીને મધ્યમમાર્ગના સિદ્ધાંત સમજાવવામાં આવતા હતા. જન્મ-મૃત્યુ, પૃથ્વી-સ્વર્ગ, ચંદ્ર-સૂર્ય, અસ્તિ-નાસ્તિ, દિન-રાત જેવાં પરસ્પર વિરોધી શબ્દયુગ્મો દ્વારા સિદ્ધોની વાણી પ્રચાર પામી હતી. મનની સ્થિતિ સુધારવા માટે વિરોધી અભિવ્યક્તિ ઉપકારક માનવામાં આવે છે. આવી સાધનાની સાથે ધર્મમાં પણ અભિવ્યક્તિ માટે વિરોધી વિચારોનો, ઉલટી વાણીનો આશ્રય લેવામાં આવ્યો છે. (૬)

બ્રાહ્મણ ધર્મમાં 'ગોમાંસભક્ષણ' અને વારૂણીનો નિષેધ કરવામાં આવ્યો છે, જયારે સિદ્ધોએ જાહેર કર્યું કે જે ગોમાંસ ખાશે અને વારૂણીનું પાન કરશે તેને અમે કુલીન માનીશું. અહીં શબ્દાર્થ સમજવાનો નથી ગોમાંસ એટલે ખેચરી મુદ્રા છે. વારૂણીનો અર્થ સહસ્રદલ કમલમાંથી ઝરતો અમૃત રસ છે. (૭)

કબીરનું ઉદાહરણ જોઈએ તો –

## બાબુલ મેરા વ્યાહકરિ, વર ઉત્તિમ લૈ આઈ; જબ વર પાવે નહીં તબ લગ તું હી વ્યાહિ. (૮)

બેટી બાપને કહે છે કે હે પિતાજી, મારો વિવાહ કોઈ ઉત્તમ વર સાથે કરી દો, જયાં સુધી આવો વર ન મળે ત્યાં સુધી તમે મારા વર બનો. અહીં બાબુલનો અર્થ ગુરુ છે. અને ઉત્તમ વર પરમાત્મા છે. આ અર્થ સમજીએ ત્યારે સત્ય સમજીય છે. એટલે આવી રચનાથી લોકોની જિજ્ઞાસા જગાડીને પોતાની વાત પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવાનો પ્રયત્ન કર્યો છે.

શૈલી, વિષય, પ્રયોજન અને છંદ એમ ચાર પ્રકારની ઉલટબાંસી છે.

શૈલીના ત્રણ ભેદ- વિરોધાભાસ, સાર્દશ્યાશ્રિત, ગૂઢાર્થ પ્રતીતિ.

વિષય : ઉપદેશપ્રધાન, ત્યાગ-રાગપ્રધાન, વિશ્વાસપ્રધાન સાધનામૂલક માયાવિષય, સિદ્ધિ-ફળ સંબંધી.

પ્રયોજનની દષ્ટિએ—સાધનાત્મક અનુભૂતિ, ગુહ્યપ્રવૃત્તિ પ્રધાન, કૌતુહલ-વિસ્મય પ્રધાન, પાંડિત્ય પ્રદર્શન,

છંદની દષ્ટિએ–પૂર્ણપદ અને અંશપદ

ઉલટબાંસીમાં મુખ્યત્વે નીચેના ત્રણ તત્ત્વો રહેલાં છે.

- ૧. વિરોધાભાસી-અસંબંધ પદરચના, પરસ્પર વિરોધનો ભાવ
- ૨. પ્રતીક પ્રધાન–શબ્દોની વિચિત્રતા છે.
- ૩. સાધનાત્મક વિચારોની અનુભૂતિ

ઉપલબ્ધ રચનાઓને આધારે એમ જાણવા મળે છે કે તેમાં કેટલીક વિગતો અનિવાર્ય હોય

છે તો કેટલીક પ્રયોગશીલતાનું લક્ષણ ધરાવે છે. તો વળી કેટલાંક સામાન્ય લક્ષણો હોય છે. તેમ છતાં લક્ષણોની પ્રધાનતા કે ગૌણતા હોવાની સાથે એની શૈલી-રચના રીતિથી ઉલટબાંસીનું નિર્માણ થયેલું હોય છે. પારિભાષિક શબ્દો, સાંકેતિકધ્વિન શબ્દ પ્રયોગો, વ્યંગ્યનો પણ સમાવેશ થયે છે.

તેમાં પ્રયોજાતાં પ્રતીકો પારિભાષિક, રૂપકાત્મક, સાંકેતિક સંખ્યામૂલક હોય છે. (૯) કબીરની રચનાઓમાં ગગનમંડળ—એ બ્રહ્મરંધનું પ્રતીક છે. જયારે 'બકનાલ' સુષુમ્ણા નાડી માટે છે.

પારિભાષિક પ્રતીકો હઠયોગની સાધનાની નિષ્પત્તિ છે. હઠયોગની સાધના દર્શાવતો શ્લોક ઉપરોક્ત વાતની પ્રતીતિ કરાવે છે.

# इडा भगवती गंगा पिंगला यमुना नदी, इडा पिंगलयोर्मध्ये, बालरण्डाच कुण्डली (१०)

ઇડા નાડી માટે ગંગા, પિંગલા માટે યમુના, કુંડલિની શક્તિ માટે બાલરંડા પ્રતીકોનો પ્રયોગ થયો છે.

નાથપંથીઓએ મૂળાધાર ચક્ર માટે સૂર્ય અને સહસ્રાર ચક્ર માટે અમૃતનો પ્રયોગ કર્યો છે. સંખ્યામૂલક પ્રતીકો સિદ્ધો અને નાથ સંપ્રદાયમાં વિશેષ છે. કબીરે પણ તેના પ્રભાવથી આવો પ્રયોગ કર્યો છે.

## चोसठ दीया जीयके चौदह चंदामांहि, ते हि घर किसका चानडो जेहि घर गोविन्द नाहिं (११)

ચૌદહ શબ્દ ૧૪ વિદ્યાઓ ચોસઠ શબ્દો ૬૪ કલાઓના સંદર્ભમાં અસંગતિ, અન્યોન્ય વ્યાઘાત, અતિશયોક્તિ જેવં તત્ત્વો રહેલાં છે.

ઉદાહરણ જોઈએ તો-

अंक अचंभो देखिया, बिटिया जाई बाप बाबुल मेरा व्याहा करी, वर उत्तम ले आई, जब लग वर पावे नहीं, तब लग तूहीं व्याही. (९3)

આ પ્રકારના વિચારોમાં સૂફીવાદની વિચારધારાનો પ્રભાવ છે. બદરૂદીન કહે છે કે મારી માતાએ મારા પિતાને જન્મ આપ્યો છે. મારા પિતા એમના ખોળાનું બાળક છે અને દૂધ પીવડાવે છે.

જીવ કહે છે કે હું એક બાળક છું, જેના પિતા એ મારો પુત્ર છે હું એવી માતાને મળ્યો છું કે જેને મને જન્મ આપ્યો છે. મેં વિવાહની વાત કરી તો તે તૈયાર થઈ ગઈ. સૂફી કવિઓએ આવી શૈલી અપનાવી હતી. કબીર હિન્દુ અને મુસલમાન એમ બન્ને ધર્મના હતા એવી પ્રચલિત લોકોક્તિ છે કબીરે મુસલમાન કાજીઓના ધર્મ ઝનૂનથી રક્ષણ મેળવવા માટે આવી શૈલીનો પ્રયોગ કર્યો હતો.

હરિયાળી શૈલીનાં કાવ્યોમાં પ્રતીકો ચાર પ્રકારનાં છે તે ઉપરથી તેની વિવિધતાનો ખ્યાલ

આવે છે.

**પારિભાષિક પ્રતીકો** : તેમાં સાંપ્રદાયિક અને ધાર્મિક સંબંધ ધરાવતા શબ્દોનો પ્રયોગ થાય

છે.

સંખ્યામૂલક પ્રતીકો : તેમાં સંખ્યાવાચક શબ્દો સંકેત તરીકે પ્રયોજાય છે. તેમાં પણ

સાંપ્રદાયિક શબ્દોનું પ્રમાણ વિશેષ છે.

**રૂપકાત્મક પ્રતીકો** : અધ્યાત્મ સાધનાની અનુભૂતિને રૂપકો દ્વારા વ્યક્ત કરવામાં આવે છે.

આ પ્રતીકો નિરાકાર ઉપાસના દ્વારા જ્ઞાનશક્તિના આવિષ્કાર સમાન

છે.

સમસ્યામુલક પ્રતીકો : કોઈ એક સાધન કે વસ્તુનું વર્ણ કરીને તેનું નામ શોધવાનું હોય છે.

તદુપરાંત પ્રહેલિકા સમાન રચના કરીને વસ્તુનું નામ શોધવાનું હોય

છે.

હરિયાળી પ્રકારની કૃતિઓમાં આવાં પ્રતીકોનો વિશેષ પ્રયોગ થયેલો હોવાથી સમગ્ર કાવ્યરચના અન્ય કાવ્ય પ્રકારો કરતાં વિશિષ્ટ કોટીની ગણાય છે.

#### सुंदरदास - सुंदर उलट बात है समझो चतुर सुजान ।

ઉલટબાંસી એક શૈલી વિશેષરચના છે તેમાં ઉલટીવાત, ઉલટો ખ્યાલ, અટપટી વાણી એમ સમજાય છે. ઉલટબાંસીમાં ઉલટ શબ્દ વિશેષણયુક્ત છે જે વાણીની વિશેષતા દર્શાવે છે. ઉલટબાંસી એક એવી રચના છે કે સમજયા પછી તૃપ્તિ-સંતોષનો અનુભવ થાય છે. રહસ્યમય વિચારોને પ્રગટ કરવા માટે અતિકઠિન અને દુર્બોધ પ્રતીકોનો આશ્રય લેવામાં આવે છે.

અભિધા શક્તિથી અર્થ થતો નથી એટલે કુતૂહલ વૃત્તિ થાય છે. શબ્દ વૈચિત્ર્ય અને અસંભવિત ઉક્તિઓ હોય છે. ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક વિચારધારાને આવી રીતે વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. આચારશુદ્ધિ અને ઉપદેશની સાથે અધ્યાત્મવાદની ઉક્તિઓ વિશેષ છે.

ઉલટબાંસી એટલે ઉલટા ભાષણ, અવળી વાણીની રચના. (૧૩)

ગુજરાતીમાં સાહિત્યમાં અવળવાણી 'હિન્દી સાહિત્યમાં' ઉલટબાંસી અને જૈન સાહિત્યમાં 'હરિયાળી' કાવ્ય સ્વરૂપની વિવિધ પ્રકારની વિગતો ઉપલબ્ધ થાય છે.

હિન્દી સાહિત્યના કવિ સુંદરદાસ ઉલટબાંસીને વિપર્યમૂલક સંજ્ઞાથી ઓળખાવે છે. સંતકબીરની ઉલટબાંસી રચનાઓ થઈ ત્યાર પહેલાં નાથ સંપ્રદાય અને બૌદ્ધ સાહિત્યમાંથી આવી કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

કવિ ગોરખનાથ ઉલટી ચર્ચા નામથી ઓળખાણ આપે છે.

તુલસીદાસ ઉલટી રીતે અને શિવદયાલ ઉલટી ચર્ચા એવો અર્થ જણાવે છે.

ડૉ. પરશુરામ ચતુર્વેદી સંભાવનાઓનો સંકેત છે એમ માને છે. ડૉ. સરનાથસિંહ 'બાંસી' શબ્દ બાંસ (વાંસ) ઉપરથી નિષ્પન્ન થયો છે તેમ માને છે. તેનો અર્થ નિહિત (અંદર રહેલું) છે (નિવાસ) તે દષ્ટિએ તેમાં ઉલટી વાત રહેલી છે.

ડૉ. ભરતસિંહ ઉપાધ્યાય બાંસને અવળો કરવો એમ જણાવે છે. બૌદ્ધધર્મમાં બ્રાહ્મણધર્મ માટે 'અંધવેશુ' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. બધા અંધો એક વાંસ પકડીને તેનું અનુસરણ કરે છે. તેને બદલે વાંસને ઉલટો કરીને સાચો માર્ગ શોધવાનો છે.

ઉપરોક્ત વિધાનને આધારે ઉલટબાંસી એટલે અવળી વાતની પ્રતીતિ થાય તેવી કાવ્ય રચના. (૧૪)

જૈન સાહિત્યમાં હરિયાળી શબ્દપ્રયોગ થાય છે તેનો સંદર્ભ કોઈ શબ્દકોશમાં મળી આવતો નથી. જૈન સાહિત્યમાં તેનો અર્થ વિચિત્ર લાગે તેવી હકીકત થાય છે.

શ્રીમન્નથુરામ શર્માએ બત્રીસ સવૈયા પ્રસિદ્ધ કર્યા છે તે પુસ્તકની પ્રસ્તાવનામાંથી નીચે જણાવ્યા પ્રમાણેનો હરિયાળીનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

"કહેવાનો ઉપયોગી વિષય જો ઉલટી રીતના શબ્દોમાં કહેવામાં આવે તો તે વિષય વાંચનારને સાંભળનારને આશ્ચર્ય જેવો પ્રતીત થઈ તેનો વાસ્તવિક અર્થ જાણવા તેની વૃત્તિ વેગવતી થાય છે. મનુષ્યોનાં મનનો આ સ્વભાવ ધ્યાનમાં રાખી કેટલાક સત્પુરુષોએ જિજ્ઞાસુ જનોના હિતાર્થે ઊલટી વાણી લખી છે." (૧૫)

આવી ઊલટી વાણીનો ઉદ્દેશ વિનોદ સાથે જ્ઞાન પ્રાપ્તિનો છે.

(શ્રી આનંદઘનજીનાં પદો ભા. ૨)

"હરિયાળી, અન્યોક્તિ અને વ્યાજસ્તુતિમાં તફાવત રહેલો છે. અન્યોક્તિમાં કોઇને કહીને બીજાને સંભળાવવાનું હોય છે. વ્યાજસ્તુતિમાં વખાણનો દેખાવ કરીને ટીકા કે નિંદા કરવાનો હેતુ રહેલો છે. હરિયાળી ટીકા-નિંદા કે અન્યને સંબોધીને કહેવાતું નથી. પણ દેખીતી રીતે વિરોધ લાગતી વાતનો મેળ મેળવવાનો હોય છે." (૧૬)

અગરચંદજી નાહટાએ પ્રાચીન કાવ્યોંકી રૂપપરંપરામાં જિજ્ઞાસામૂલક કાવ્યરચનાઓ વિશે જ્યાવ્યું છે. આ પ્રકારના હરિયાળી કાવ્યોમાં કૂટવાણી, ઉલટબાંસી, ઉખાણા, સુભાષિત અને સમસ્યાનો સમાવેશ થાય છે.

બૌદ્ધ ધર્મના સાહિત્યમાં આવી રચનાઓ મળી આવે છે. હરિયાળી વિશે જણાવ્યું છે કે જે કાવ્ય સહેલાઈથી સમજી શકાય નહિ અને રૂપકો, દેષ્ટાંતોમાં ધાર્મિક પારિભાષિક સંદર્ભ હોય તેવી રચના હરિયાળી પ્રકારની છે.

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં છૂટા વાક્યો કે વિધાનો આપીને સમસ્યા પૂછવામાં આવતી હતી તે વાક્ય સમસ્યા કહેવાય છે. આવો સંદર્ભ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાની રચનાઓમાં પણ મળી આવે છે.

કૂટ પ્રશ્ન પણ સમસ્યાના પર્યાયરૂપ છે તેના ઉપરથી 'કોયડો' ઉદ્ભવ્યો હોય એમ લાગે છે. જે કાવ્યનો અર્થ સરળતાથી સમજાય નહિ અને ગુંચવાડા ભરેલો અર્થ હોય ત્યારે તે કૂટપ્રશ્ન યુક્તિ કવિતા કહેવાય છે. આ પ્રકારની રચનાઓ મધ્યકાલીન ભક્તિમાર્ગની કવિતાની અવળવાણી સાથે સામ્ય ધરાવે છે. કબીરની પ્રસિદ્ધ ઉક્તિનું ઉદા. જોઈએ તો —

#### "પાનીમેં મીન પ્યાસી, મોહે દેખત આવે હાંસી."

આ પંક્તિ દ્વારા આત્માને નહિ ઓળખનાર અને બાહ્ય જગતમાં શોધવા નીકળનાર અબૂઝ માણસની હાંસી મજાક કરી છે. દયારામનો કુંડળિયો 'પારસમણિને વાટકે, ભટજી માગે ભીગ'. અને 'ધીરાનું પદ' 'તરણા ઓથે ડુંગર રે, ડુંગર કોઇ દેખે નહિ' પણ આજ પ્રકારની ઉક્તિ છે.

કવિ અજિતસાગર—અવળ વાણીનો અર્થ કરવામાં શાસ્ત્રો—પુરાણો કે ન્યાય ભણેલા પંડિતનું કામ નથી. ન્યાય ભણેલા કે વ્યાકરણ શીખેલા પંડિતો તો માત્ર શબ્દાર્થ જ કરી શકે છે કે તે સંબંધી ઉહાપોહ ચલાવી શાસ્ત્રાર્થ સાધી શકે છે પણ અવળવાણીના ખરા અર્થને તે પામી શકતા નથી. અવળવાણીનો અર્થ કરવો એ અનુભવી મહાત્માઓનું કામ છે, એમાં ડહાપણ કામ કરતું નથી. એક કહેવાત છે કે 'જયાં ન પહોંચે રવિ ત્યાં પહોંચે કવિ અને જયાં ન પહોંચે કવિ ત્યાં પહોંચે અનુભવી'.

હરિયાળીમાં કોઈ વસ્તુ કે વિષયનો નામોલ્લેખ કર્યા વગર તેના ગુણોનું વર્શન કરવામાં આવે છે તે ઉપરથી વર્ષ્યવિષય કે વસ્તુનું નામ શોધી કાઢવામાં બુદ્ધિને કસવી પડે છે અંતે નામ પ્રાપ્તિ થતાં કવિતાનો ચમત્ત્કૃતિપૂર્ણ આનંદ અનુભવી શકાય છે અને આશ્ચર્ય પણ થાય છે. ટૂંકમાં હરિયાળી એટલે પરોક્ષ રીતે સાનંદાશ્ચર્ય અનુભવ કરાવતી અધ્યાત્મ વિષયક રચના છે. પ્રાકૃત ભાષામાં ૧૨ મી ૧૩મી સદીમાં (સુભાષિત ગ્રંથ,) હિયાલી નામની પદ્યાવલી રચના મળે છે. જૈન સાહિત્યમાં આનો વિકાસ થયેલો છે. પ્રબંધ રચનાઓમાં આવો સંદર્ભ મળી આવે છે એટલે 'હિયાલી' સ્વરૂપની સ્વતંત્ર રચનાઓ નથી.

કવિ સમયસુંદરની રચના નળદમયંતી ચોપાઈમાં છંદ દુહાની સાથે હરિયાળી પણ જોવા મળે છે.

હરિયાળી રચનાઓ વિવિધ કવિઓએ કરી છે. અને તેના સ્વરૂપમાં નવીનતા હોય છે. સંખ્યાવાચક શબ્દો હોય, કોયડો કે સમસ્યાને પણ હરિયાળીમાં સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. ગણિતના પ્રશ્નો પણ હરિયાળી રૂપે પૂછવામાં આવતા હતા. ઉદા. —

एक समैवृषमान लली काहार विहारमें तूटी मिखा सैतिस सेज और तिरसक अंचल और सत्तर ग्वालिन लूटि लियो अर्धम भाग मिखो छिति पै प्रभु पंचम भाग चुराइ लियो नवम भाग सहेलिन के वगिह उग्त् वोतिक मोतीन हार गिखो मोती । (१८)

(હિન્દી સાહિ. બૃહદ્દ ઇતિહાસ પા.–૫૦૯) (મોતી)

ભારતીય સાહિત્યમાં કાવ્ય વિશે કેટલાક મત પ્રચલિત છે. તેમાં કુંતકનો વક્રોક્તિવાદ કાવ્ય મીમાંસામાં નવો અભિગમ છે. કાવ્યમાં વક્રોક્તિવાદ પણ મહત્ત્વનું લક્ષણ ગણાય છે. કવિએ જે કંઈ કહેવાનું હોય છે તે પોતાની આગવી રીતે કહેવાનું છે તેમાં વક્રોક્તિનો આશ્રય લેવામાં આવે છે. વક્રોક્તિ એટલે જે ઉક્તિ અસાધારણ છે, વિચિત્ર છે, અતિશયવાળી છે, રમણીય છે, વિદગ્ધતાની છટાવાળી છે, જે પ્રતિભાવંત કવિની પ્રવૃત્તિનું પરિણામ છે. કૃતિના ભાવનથી ભાવકને વૈચિત્ર્યનો અનુભવ થાય છે તે અર્થમાં તે અલૌકિક છે. કવિ પ્રસિદ્ધ માર્ગ ત્યજી દઈને અર્થ અન્યથા કહે છે. વક્રોક્તિ એ કવિ કૌશલ્યની છટા છે.

કુંતક જણાવે છે કે કાવ્ય દ્વારા લોકોત્તર ચમત્કારકારક વૈચિત્ર્યની ભાવકને અનુભૂતિ થાય છે. એ સાક્ષાત્ અનુભવની બાબત છે. તર્ક કે અનુમાનનો વિષય નથી.

(નગીનદાસ પારેખ પ્રકા. ગુજરાત સાહિત્ય અકાદમી સેકટર-૧૭ ગાંધીનગર (સંદર્ભ–પા. ૬-૭) કુન્તકનો કાવ્ય વિચાર)

હરિયાળી સ્વરૂપને સમજવા માટે વક્રોક્તિનો મત સુસંગત લાગે છે. વિચિત્ર અભિવ્યક્તિ દ્વારા રહસ્યમય અનુભૂતિ થાય છે.

अगरचंदजी नाहटाका हरियाली विषयक मतः

जैन किवयोंने हियाली संज्ञक ऐसी बहुत सी रचनाएं की है जो बड़ी ही समस्या मूलक्त होती है। हियाली शब्द का सबसे प्राचीन उल्लेख प्राकृत भाषा के वजालग्ग ग्रन्थमें देखने को मिलता है। उसमें दी हुई हियालियों से पखर्ती प्राचीन राजस्थानी भाषाकी हियालिये कुछ भिन्न प्रकारकी है। इसे हमे हियाली क स्वरुप विकास की जानकारी मिल जाती है। (२०)

કૂટકાવ્ય રચના સંસ્કૃત અને હિન્દી સાહિત્યમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેને માટે દષ્ટકૂટ શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. હરિયાળી ઉલટબાંસીની માફક આ શૈલીની રચનાઓ તેની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. આચાર્ય હજારીપ્રસાદ દ્વિવેદી એને 'વિચિત્ર પદ' રચના નામથી ઓળખાવે છે. દષ્ટકૂટ રચના વિષય કે વસ્તુનું પદ્યમાં વર્ણન નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. આ કાવ્ય રચના વાંચીને વાચક ભ્રમમાં પડી જાય છે. તદુપરાંત કવિનું પાંડિત્ય પ્રગટ થવાની સાથે વાચકવર્ગના જ્ઞાનની કસોટી પણ થાય છે. જૈન સાહિત્યની વર્ણનાત્મક હરિયાળીઓનો સંચય કૂટકાવ્ય પ્રકારનો છે. હરિયાળીમાં લોકોનું આકર્ષણ જમાવવાની શક્તિ રહેલી છે.

કૂટ કાવ્યમાં વિનોદ અને મનોરંજન થાય તે સ્વાભાવિક છે પણ હરિયાળીમાં રહેલો ગૂઢાર્થ ધીર ગંભીર બનીને સમજવાનો તે દષ્ટિએ આવી હરિયાળીઓ પ્રતીકાત્મક સ્વરૂપની ગણાય છે. પ્રતીકો સાંપ્રદાયિક અને લોકવ્યવહારનાં હોવા છતાં તેમાં રહેલો અધ્યાત્મવાદ-વૈરાગ્ય અને નિરાકાર ઉપાસનના વિચારો જાણવા મળે તેવો હેતુ છે. હિન્દી ભાષાના કવિ વિદ્યાપતિ અને સૂરદાસના પદ્યમાં કૂટકાવ્યનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

જૈન ધર્મના સ્તોત્ર સાહિત્યમાં પરમપ્રભાવક અને અદ્દભુત ચમત્કારયુક્ત ઋષિમંડલ સ્તોત્ર જાણીતું છે. તેના પૂજનમાં કેટલાક મંત્રોનો સમાવેશ થયો છે. તેમાંનો એક મંત્ર "कूटाक्षरेभ्यः नमः स्वाहा" આ મંત્રમાં કૂટ શબ્દ પ્રયોગ નોંધપાત્ર ગણાય છે. મંત્રાક્ષરોમાં પ્રયોજાતા સ્વર અને વ્યંજનો માત્ર એક-બે-અક્ષર નથી પણ તે મંત્રાક્ષરોમાં ગર્ભિત રહસ્ય રહેલું છે. મંત્રનો અર્થ જાણવાથી આ વાત સ્વાભાવિક રીતે સમજી શકાય છે. હરિયાળીના સ્વરૂપમાં 'કૂટ કાવ્ય' પ્રયોગ થાય છે તે યથાર્થ લાગે છે.

ભાષા એક સમર્થ માધ્યમ છે કે એના ઉપાદાન દ્વારા અનુભૂતિની કલાત્મક અભિવ્યક્તિ કરવામાં આવે છે. તેમાં માત્ર શાબ્દિક અનુભૂતિ નથી પણ સર્જકના ચિત્ત અને બુદ્ધિની પ્રતિભાથી અભિવ્યક્તિમાં અવનવી કલ્પનાઓનો સમન્વય સધાયેલો હોય છે.

બાહ્ય જગતમાં વિદ્યમાન પદાર્થોને અનુભવોને આધારે વ્યક્ત કરવા સરળ છે. જયારે માનવ ચેતનાના સંસ્પર્શથી અંતરમાં ઉદ્દભવેલા તરંગો, વિચારો ને સૂક્ષ્મ ભાવનાઓ વ્યક્ત કરવી અતિ કઠિન કાર્ય છે. અંતસ્તલમાં હજી પણ કંઈક અવ્યક્ત છે તેને પ્રગટ કરવાની તીવ્ર ઇચ્છાથી હરિયાળી પ્રકારની રચનાઓ પ્રગટ થઈ હોય તેમ સંભવે છે. કવિ પોતાની અભિવ્યક્તિને વધુને વધુ સમર્થ બનાવવા માટે પુરુષાર્થ કરે છે આવી મનોવૃત્તિ સામાન્ય માનવ સમૂહ કરતાં સર્જકમાં વિશેષ પ્રબળ હોય છે તે કારણથી હરિયાળી પ્રકારની રચનાઓનો ઉદ્દભવ થયો છે. ભાવ સ્થિતિની સૂક્ષ્મતાને વ્યક્ત કરવા માટે પ્રતીકોનો આશ્રય લેવામાં આવે છે. આવી પ્રતીકાત્મક અભિવ્યક્તિ હરિયાળીનું અંગભૂત લક્ષણ બને છે. તેમાંથી નિષ્યન્ન થતો અર્થ ચમત્કૃતિવાળો હોય છે.

રાજસ્થાની ભાષામાં હિયાલી ગેય પદ્મરચના છે. ૧૩મા શતક સુધીમાં હરિયાળી સાહિત્ય મળે છે. આવી હરિયાળી સાંભળીને બાળકો, યુવાનો, વૃદ્ધો બધા તેનો અર્થ સમજવા માટે બુદ્ધિને કસોટીએ ચઢાવે છે. તેનો જવાબ પરિચિત તથા સાદો હોવા છતાં ખ્યાલ આવતો નથી પણ જયારે જવાબ મળે છે ત્યારે આનંદ સાથે અજ્ઞાનતાને કારણે દુઃખ પણ થાય છે.

હરિયાળી પ્રાચીન ગુજરાતી રાજસ્થાની સાહિત્યની એક મનોરંજક રચના છે. જેના પઠન પાઠનથી બુદ્ધિની તીક્ષ્ણતાની સાથે સાહિત્યનો અનેરો રસાસ્વાદ થાય છે. વળી તેમાંથી આધ્યાત્મિક જ્ઞાનના ઉપકારક વિચારો પ્રાપ્ત થાય છે.

બુદ્ધિની પરીક્ષાના સંદર્ભમાં પ્રહેલિકા સમાન કાવ્ય રચનાને રાજસ્થાની સાહિત્યમાં 'હિયાલી' કાવ્ય કહેવામાં આવે છે. આ શબ્દ પ્રયોગ વિશે અગરચંદજી નાહટા એમ જણાવે છે કે ૧૨મી ૧૩મી સદીનો પણ ઉચ્ચ કોટિનો કવિ પણ હતો. ૧૧મી સદીના કરીરૂદીન અત્તાર ૧૨મી સદીના જલાલુદીન રૂમી આવી રચનાઓ માટે જાણીતા છે.

ઉપરોક્ત સંદર્ભીનો તુલનાત્મક વિચાર કરીએ તો જૈન સાહિત્યની હરિયાળીના મૂળમાં રાજસ્થાની 'હિયાલી' શબ્દ રહેલો છે. કવિ ગોરખનાથની એક પંક્તિમાં 'હિયાલી' નો ઉલ્લેંખ મળે છે.

#### ''याहि हियाली जे कोई बूझै ता लोगों की तु भुवन सुझै.'' (२१)

રાજસ્થાનમાં જમાઈની પરીક્ષા કરવા માટે શ્વસુર પક્ષ તરફથી પ્રચલિત પ્રહેલિકાઓ અને અટપટી માહિતી પૂછવામાં આવતી હતી. તેને માટે 'હિયાલિયા' શબ્દપ્રયોગ થતો હતો. આ સંદર્ભ પણ 'હરિયાળી' શબ્દને સમર્થન આપે છે.

રાજસ્થાની ભાષાના 'હિયાલી' શબ્દના મૂળમાં હિય-હૃદયનો સંબંધ જણાય છે. હૃદય શબ્દ પરથી હિય બનીને હિયાલી શબ્દ રચના થઈ એમ લાગે છે. આ રચના ચોટદાર, વેધક અસર કરે તેવી છે. તેમાં રહેલો ગૂઢાર્થ અને અભિવ્યક્તિમાં વિરોધાભાસ હોવાથી તેની વેધક અસર થાય છે પણ ગૂઢાર્થ સમજાય એટલે વેધક્તાની માત્રા વધુ પ્રબળ બને છે. 'હિયાલી' શબ્દ પરથી જૈન સાહિત્યમાં હરિયાળીનો પ્રયોગ થયો હોય એમ માનવાને માટે આ સંદર્ભ સમર્થન આપે છે.

હિયાલીના ઉદાહરણ તરીકે નીચેની પંક્તિઓ નોંધવામાં આવી છે.

ઉંડોરોટો ઘી ઘણોરે બૈરે માંય ઉડદી દાલ મ્હોરા રાજ. પુરીસણ આલો પદમણીરે, ઓતો જોગણ આલી ગંવાર મ્હોરા. (ઉત્તર—મતીરા, તડબુચ, ખરબુજા)

આઠ કૂઆ ને નવ વાવડીરે વોતો દોનો સમય તલાબ મ્હારા રાજ. હાથી ઘોડા ડૂબ ગયા રે પક્ષિહારી ખાલી જાય મ્હારા.

મ્હોરી રે હીયાલી રો અરથ કરો.

જે થાને અરથ ન ઉકલે રે, થારે કાકોજીને તેડાવો મ્હોરા રાજ.

મ્હોરી રે હીયાલી રો અરથ કરો. (ઉત્તર-કાચ, દર્પણ, આદર્શ)

'હિયાલી' પ્રહેલિકા સમાન છે. રાજસ્થાની કાવ્ય રચનાઓમાં પ્રહેલિકાના સ્વરૂપ ઉપરાંત પ્રહેલિકાનાં અન્ય પ્રકારોની સાથે ગૂઢાર્થ વ્યક્ત થયેલો હોય છે. તેનું મુખ્ય પ્રયોજન બુદ્ધિ પરીક્ષાની સાથે મનોરંજન કે વિનોદ પ્રાપ્ત કરવાનું છે. હરિયાળી રચના માટે સુપ્રસિદ્ધ કવિ સમયસુંદર છે. તેમાં પંડિતોની પાંડિત્યને પડકાર કરવામાં આવે છે. (Challenge), હરિયાળીમાં પહેલિકા સમાન એક શબ્દમાં જવાબ આપવાનો હોય છે. મુકરીની માફક વસ્તુના ગુણ, ક્રિયા વગેરેનું વર્ણન કરવામાં આવે છે. તેમાં અપ્રસ્તુતા અને ઉલટબાંસી જેવો વિરોધ પણ રહેલો છે.

કવિવર ધર્મવર્ધનની હિયાલીનું ઉદા.—અત્રે નોંધવામાં આવ્યું છે. તેમાં એક પુરુષ કોણ ? તેનો જવાબ 'મન' છે. તેનું વર્ષાન કરવામાં આવ્યું છે.

( धिव धर्भवर्धन ) (२२)

ઇશારિય: પ્રાચીન અરબી—ફારસી ભાષાના સાહિત્યમાં વૈચારિક અભિવ્યક્તિ માટે ઇશારિયતની શૈલી અપનાવવામાં આવી હતી. તેમાં લોકપ્રચલિત ઉદાહરણો આપીને અલૌકિક જગતનો વાતો—વિચારો વ્યક્ત કરવામાં આવતા હતા, સાગર, મધુ, મધુપાત્રના માધ્યમથી રચના થતી હતી તેમાં અસંબંધ કે વિરોધ દર્શાવવામાં આવતો નથી. ઇશારિયતની રચના કરનાર માત્ર સાધક ન હતો.

હરિયાળી સ્વરૂપને સમજવા માટે અન્ય પ્રાદેશિક ભાષા સાહિત્યની માહિતી વધુ ઉપયોગી નીવડે છે.

બાઉલ ગીત: બંગાળી ભાષામાં બાઉલગીત વધુ પ્રચલિત છે. તેમાં આધ્યાત્મિક પ્રણયની વિભાવના અવળવાણીનો આશ્રય લઈને પ્રગટ કરવામાં આવે છે. બાઉલ એટલે ભગવત્ પ્રેમમાં વ્યાકુળ-વ્યાપ્ત—વિક્ષિપ્ત એમ થાય છે. બંગાળી સાહિત્યમાં સાધકો માટે બાઉલ શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. એમની વાણીને બાઉલગીત કહેવામાં આવે છે. આ ગીતો વ્યક્તિગત સાધનાની નીપજ છે. ઉલટબાંસી કે અવળવાણીમાં સાધનાગત અનુભૂતિ ઉપરાંત લોકોનું આ તરફ આકર્ષણ થાય તેવો હેતુ રહેલો છે.

હરિયાળીના તુલનાત્મક અભ્યાસની દષ્ટિએ બાઉલગીતની ઉપરોક્ત માહિતીના સંદર્ભમાં ચાર બાઉલગીત સાર્થ દષ્ટાંતરૂપે નોંધવામાં આવ્યાં છે.

Songs of this type which are still now to be heard in the rural areas partiularly of Bengal, are genrally known as tha Songs of the ulta Boul (બાઉલ)... The enigmatic Style was a popular technique also with the Vaishnav and the bouls of Bengal Ragatmic Padas of Chandidas are full techniqualities and riddles. (૨૪)

They proceed ina direction opposite to that followed by the general run of Pupil... It is for this reason that the boul would call their path Ulta (the Reverse) and would Call the porcess of their spiritual advance as the process of proceeding against the Current (24)

હરિયાળી કાવ્યો રચવાનું પ્રયોજન શું છે ? તેનો પણ વિચાર કરવો જોઈએ.

અધ્યાત્મ સાધના અને તત્ત્વની ગહન વાતો જનતા સુધી પહોંચાડવા માટે હરિયાળી કાવ્યો રચાયાં છે. તેમાં રહેલા વિચારો આત્મોન્નતિકારક છે. કવિની અભિવ્યક્તિમાં ગૂઢાર્થ-ભાવની ગંભીરતા-અર્થઘનતા રહેલી છે. વળી આવો અર્થ સીધી રીતે પ્રગટ થતો નથી એટલે ગુપ્તતા-ગોપનનો પણ અંશ રહેલો છે. કવિઓએ આવી કાવ્ય કૃતિઓ દ્વારા સર્વમાન્ય પ્રયોજન આનંદનું છે તે તો સૌ કોઈ સ્વીકારશે. આ અનંદ સામાન્ય કોટીનો નથી પણ અતિઉચ્ચતમ એવા આત્માનુભૂતિની કક્ષાએ લઈ જાય છે. તેમાં આનંદ, આશ્ચર્ય, જિજ્ઞાસા અને આકર્ષણ દ્વારા અનેરો રસાસ્વાદ થાય છે. તેનાથી સાચા અર્થમાં મનોરંજન થાય છે. કવિઓ વિદ્વાન છે. એમની કલ્પનાઓ અને વિચારો પણ અવનવા છે. બન્નેના સમન્વયથી રચાયેલી હરિયાળી દ્વારા એમના પાંડિત્યનો ખ્યાલ આવે છે. સામાન્ય વાચકવર્ગને આવી કૃતિઓનું પ્રત્યાયન થાય નહિ. બુદ્ધિને કસોટીએ ચઢાવે તો જ અર્થ પામી શકાય તેમાં પાંડિત્ય દર્શાવવાનો હેતુ પણ રહેલો છે એમ માનીએ તો વાંધો નથી. જૈન સાધુ કવિઓ અધ્યયન-અધ્યાપન અને સ્વાધ્યાયમાં ખૂબજ પ્રવૃત્તિશીલ હોવાથી એમનું જ્ઞાન પણ અગાધ છે. આવા જ્ઞાનના વારસાને કાવ્ય દ્વારા વ્યક્ત કરીને કવિત્વ શક્તિની સાથે જ્ઞાનની ગહનતા ચિંતન અને મનના અંતે વ્યક્ત થયેલા ઉપદેશાત્મક વિચારો પ્રગટ થાય છે. હરિયાળી કાવ્યોએ કવિઓના ઊંડા જ્ઞાનના પ્રતીક સમાન

છે.

અંગ્રેજી ભાષામાં નીચેના શબ્દો હરિયાળી વિશે પ્રકાશ પાડે છે. Cartoon કાર્ટૂન અને Cari Cature- અળવીતરો, અવળવાણીનું ચિત્રમય સ્વરૂપ. તેમાં પ્રથમ દષ્ટિએ કોમીક-વ્યંગ જેવો અર્થ સમજાય છે પણ ઊંડો વિચાર કરતાં તેમાં રહેલા ગંભીર વિચારો પામી શકાય છે. હરિયાળીમાં આવો અર્થ નિહિત છે.

અંગ્રેજી ભાષામાં Enigma, Mystery, Puzzle જેવા શબ્દો છે. તેની સાથે હરિયાળી રચના કંઈક અંશે સામ્ય ધરાવે છે.

To Speak in riddle an intentionally obscure statement that depends for the comprehension on the alertness and injunity of the hearer or reader syn-puzzle.

(Webster's third new international dictionary of the English language Volume-one Page 753)

Seen puzzles riddle, enigma.

Puzzle applies to any problem notably daffling and challenging ingenuity or skill.

Riddle - indicates question of problem involving paradox or contradiction proposed for solution. (26)

Puzzle - To make it difficult for person to proceed along in a mentally laborious manner to exercise once mind a question problem of contrivante designed for testing ingenutiy. (27)

Riddle - To Find the solution of explained interprete, to create or set a riddle for to speak in or propounded riddles, a mistifying mesleading or puzzling question posed as a problem to be solved or guessed. (28) P. 275

Because of this ulta nature of sadhna of language of the songs in which the secret-of the sadhna is caught also generally of a ulta nature or extremely paradoxical and enigmatic (29)

The process has frequently been styled in the vernacular as the ulta sadhna of the regressive process such yogik tractites the sidha to his original ultimate the immortal being in his perfection or divine body back from the ordinary crative process of becoming. (30)

## હરિયાળી સ્વરૂપ: મહત્ત્વના મુદ્દા.

- \* ગૂઢાર્થ રહસ્યમય વિચારોની અભિવ્યક્તિ. વ્યંજના શક્તિનો વિશેષ પ્રયોગ
- \* વિવિધ પ્રકારનાં પ્રતીકો, રૂપકો, વક્રોક્તિ, વિરોધાભાસ, જિજ્ઞાસા જેવાં લક્ષણોને અધારે પદ્ય રચનાની વિશિષ્ટ શૈલી

- યોગ સાધનાની અનુભૂતિનું પદ્યમાં નિરૂપણ.
- \* અમૂર્ત વિચારોને પ્રકૃતિ અને વ્યવહારની પ્રચલિત માન્યતાનો આશ્રય લઈને વિરોધમૂલક અભિવ્યક્તિ.
- મધ્યકાલીન પદ સ્વરૂપ સમાન પદબંધ રચના. 'કાફી'નો પ્રયોગ વિશેષ થયો છે.

#### ૧. પ્રતીકાત્મક હરિયાળી

| કહિયે પંડિત કોણ એ નારી, વીસ વરસની અવધિ વિચારી.        | 11  | ۹ اا | l  |
|-------------------------------------------------------|-----|------|----|
| દોય પિતાએ એહ નિપાઈ, સંઘ ચતુર્વિધ મનમેં આઈ.            | II  | S    | l  |
| કીડીએ એક હાથી જાયો, હાથી સામો સસલો ધાયો.              | II  | 3 II | l  |
| વિણદીવે અજવાળું થાયે, કીડીના દરમાંહિ કુંજર જાયે.      | H   | ४ ॥  | l  |
| વરસે અગ્નિ ને પાણી દીયે, કાયર સુભટ તણા મદજીયે.        | . 1 | પ 1  | l  |
| તે બેટીએ બાપ નિપાયો, તેણે તાસ જમાઈ જાયો.              | II  | e II | l  |
| મેહ વરસતાં બહુ ૨૪ ઉડે, લોહ તરે ને તરણું બુડે.         | 11  | 9    | l  |
| તેલ ફિરે ને ધાણી પિલાએ, ઘરંટી દાશે કરીયે દલાયે.       | 11  | 61   |    |
| બીજ ફૂલે ને શાખા ઉગે, સરોવર આગે સમુદ્ર નં પૂગે.       | U   | હા   | I  |
| પંકજ રે ને સરખ જામે, ભમે માણસ તિહાં ઘણે વિસામે.       | II  | ૧૦   | H  |
| પ્રવહણ ઉપરિ સાગર ચાલે, હરિણ તણે બલે ડુંગર હાલે.       | 11  | ૧૧   | H  |
| એહનો અર્થ વિચારી કહિયો, નહિતર ગર્વ મ કોઈ કરિયો.       | 11  | ૧૨   | 11 |
| શ્રી નયવિજય વિબુધને શિષ્યે, કહી હરિયાળી મનહર જગીસે.   | 11  | ૧૩   | 11 |
| એ હરિયાળી જે નર કહેશ્યે, વાચક જસ જપે તે સુખ લ્હેસ્યે. | 11  | १४   | 11 |
| આધ્યાત્મિક હરિયા                                      | ઝી. | પા.  | ૩૬ |

યશોવિજયજી ઉપાધ્યાયની કહો પંડિત એ કુણ નારી હરિયાળીનો અર્થ નીચે મુજબ છે.

(૧) હે પંડિતો ! ૨૦ વર્ષની સમયમર્યાદામાં વિચાર કરીને કહો કે આ સ્ત્રી કોણ છે ? એક તીર્થંકર અને બીજા ગણધર ભગવંતે મળીને જીવદયારૂપી સ્ત્રી ઉત્પન્ન કરી છે. એને ચતુર્વિધ સંઘને કહ્યું કે એમના મનમાં જીવદયા વસી ગઈ, આ જીવદયારૂપી પુત્રીએ ધર્મરૂપી પિતાને ઉત્પન્ન કર્યા, આ બેટીનો બાપ છે, તે ધર્મમાં જ્ઞાનરૂપી જમાઇ ઉત્પન્ન કરી જેથી બુદ્ધિ સફળ થઈ તેને જ્ઞાન સમજો ॥ ૧ ॥

હિંસારૂપી ચિઉટીને પાપરૂપી હાથીને ઉત્પન્ન કર્યો. આ પાપરૂપી હાથીનો મુકાબલો કરવા માટે ધર્મરૂપી ખરગોશ આવ્યો. ધર્મરૂપી ખરગોશે પાપરૂપી હાથીને ભગાડી મૂક્યો. પાપનો હાથી મોટો અને ધર્મનો ખરગોશ નાના જાણવો. જયારે હૃદયમાં જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશ થાય ત્યારે દીપક વગર પણ પ્રકાશ થઈ જાય છે. અજ્ઞાન એ હાથી સમાન છે. શરીરને ચિઉટીના દર સમાન નાનું સમજવું એટલા માટે કહેવામાં આવ્યું છે કે ચિઉટાના દરમાં હાથી સમાઈ જાય છે. ॥ ર ॥

જ્ઞાનરૂપી તેજનો વિસ્તાર થવાથી કર્મપ્રકૃતિરૂપી ઘાણી પીલી નાખે છે. (કર્મસમૂહો નાશ કરવો) દુર્ગતિરૂપી ચક્કી દાનરૂપી દાણાને દળી નાખે છે ટલે કે ક્ષય કરે છે. આત્મા જહાજ સમાન બળવાન છે અને કર્મ સમુદ્ર સમાન છે,જ્યારે કર્મ શક્તિશાળી બને છે ત્યારે આત્મા ઉછળે છે અને કર્મરૂપી સમુદ્ર તેને ડુબાડી દે છે. આ જીવ હરણ સમાન છે. પણ પોતાની અપૂર્વ શક્તિથી પહાડ જેવા મજબૂત કર્મને હલાવો (ડોલાવી) નાખે છે. એટલે કે તેનો ક્ષય કરે છે. ॥ 3 ॥

જયારે જ્ઞાનરૂપી મેઘની વૃષ્ટિ થાય છે ત્યારે કર્મરૂપી રજકણો ઉડી જાય છે. અને આઠ કર્મનો ક્ષય થાય છે ત્યારે લોખંડની માફક ભારે છે. આત્મા તરે છે અને તૃણ સમાન કર્મો ડૂબે છે. બુદ્ધિમાન વ્યક્તિ આ પદ્યનો અર્થ વિચારીને કહે નહિતર અભિમાન કરવાનું છોડી દે. ॥ ૪ ॥

પં. શ્રી નયવિજયગણિનો શિષ્ય આ હરિયાળીમાં કહે છે કે જે મનુષ્ય તેનો અર્થ સમજશે (જાણશે) તે સુખ પ્રાપ્ત કરશે. II પ II

## ર. રૂપકાત્મક હરિયાળી

હરિયાળીમાં વિવિધ પ્રકારનાં રૂપકોનો પ્રયોગ થાય છે. રૂપકાત્મક અભિવ્યક્તિ હરિયાળીનું અંગભૂત લક્ષણ છે. સીધી-સાદી વાણીમાં પદ્યરચના એ હરિયાળીમાં જોવા મળતી નથી. પણ કવિઓએ પોતાની શૈલીમાં રૂપકોના પ્રયોગ દ્વારા અધ્યાત્મવાદના કેટલાક વિચારોને વ્યક્ત કરવાનો પુરુષાર્થ કર્યો છે. આ પ્રકારની કૃતિઓમાં રૂપકોનો પ્રયોગ નોંધપાત્ર બની શકે છે. લોક પ્રચલિત ને વ્યવહારનાં રૂપકો દ્વારા થયેલી અભિવ્યક્તિ પ્રત્યાયનક્ષમ બને તે સ્વાભાવિક છે. કેટલાંક રૂપકો જોઈએ તો કાયા-વાડી, પોપટ-પાંજરું, નિસ્પૃહ-દેશ, ડાળે બેઠી સૂડલી, કાયા કુટુંબ, સાસરિયે જઈએ, વૈરાગ્ય બેટા, વગેરે હરિયાળીઓના વિચારોમાં આત્મદર્શન-સ્વરૂપ પામવાના વિચારો વ્યક્ત થયા છે. તેમાં રહેલો વૈરાગ્ય ભાવ શાંત રસનો દ્યોતક છે. વળી તેમાં રહેલી વકોક્તિથી મંદમંદ સ્મિત ઉદ્ભવે છે છતાં અંતે તો કરૂણરસનો ભાવ નિષ્યન્ન થાય છે. તે આ પ્રકારની હરિયાળીની વિશિષ્ટતા છે.

(٩)

અર્થ: (૧) કર્મની કેવિ વિચિત્ર ગતિ છે કે મૂળકર્મ (Causes) થોડું હોય છે પરંતુ જયારે તે યથા સમયે ઉદયમાં કર્મફળ (Effects) તરીકે આવે છે ત્યારે જીવ જાગૃતિ કે ઉપયોગ રાખતો નથી. એટલે કે પારિણામિક ધર્મનું ભાન ન રહેવાથી નવું કર્મબંધ તથા તેના કર્મફળની પરંપરા

નિરંતર સર્જાતી હોય છે. આનું મુખ્ય કારણ જીવનું પોતાના દરઅસલ સ્વરૂપનું અજ્ઞાન તથા રાગદ્વેષ મૂળ કર્મકળની નિર્જરા થતાં સુધીમાં અનેકગણાં કર્મબંધન જીવ અજ્ઞાનતાથી બાંધે છે. આમ મૂળકર્મની પૂંજી ચૂકવતી વખતે તેમાંથી અનેકગણું કર્મબંધરૂપ વ્યાજ પૂરું થતું નથી. એટલે કે અનાદિકાળથી કર્મની પરંપરા (Causes and Effects) ચાલ્યા જ કરતી હોય છે.

- (૨) આત્મજાગૃતિના અભાવે અથવા પ્રમાદથી જીવ ધર્મનો માર્ગ અનુસરતો ન હોવાથી તેનો વ્યાપારરૂપી ધર્મ પડી ભાંગે છે અને તેને કોઈ ઉધાર ધીરનાર દેખાતો નથી. વ્યાપારમાં ધનની વૃદ્ધિ થલવટ (Inland Trade) અને જલવટથી (Overseas Trade) થાય છે. તેવી જ રીતે ધર્મધનની વૃદ્ધિ શ્રુત અને ચારિત્રધર્મની આરાધનાથી થાય છે આ બંનેય ઉન્નતિ માર્ગનો વ્યાપાર અજ્ઞાનતાથી કે પ્રમાદથી પડી ભાંગે છે. જો સદ્ગુરુ કે જ્ઞાની પુરુષના કૃપાપાત્ર થવાય અને તેઓ મારફત જો સ્વરૂપનો બોધ થાય તો જ કર્મફળ ભોગવતી વખતે નવીન પરંપરા વૃદ્ધિરૂપ વ્યાજ જે થતું હોય છે તેમાંથી છૂટકારો પ્રાપ્ત થાય તો મૂળકર્મની હપ્તાથી ચૂકવણી (કર્મનું દેવું) સંવરપૂર્વકની નિર્જરાથી ભરપાઈ કરી શકાય.
- (3) કોઈ જ્ઞાની પુરુષ મારફત સ્વરૂપનો બોધ થાય તો શ્રદ્ધા અને વિવેકરૂપ માણેકચોકમાં હું ધર્મ આરાધનાની દુકાન માડું એટલે કે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ સ્વજનોનું મન મનાવીને મારો વ્યાપાર શરૂ કરું. હે ! આનંદના ઘનભૂત અને ધર્મમાં શ્રેષ્ઠ શિરોમણિ એવા સર્વજ્ઞદેવ તમો કૃપા કરી મારા હૃદયમંદિરમાં બિરાજો અને મારો હાથ ઝાલો એટલે કે મને ધર્મવ્યાપારમાં સહાય કરો. મને પણ આપના જેવો બનાવો એવી મારી હૃદયપૂર્વકની પ્રાર્થના કૃપા કરી આપ સ્વીકારો.

#### (૩) વર્જાનાત્મક હરિયાળી

કેટલીક હરિયાળીઓ વર્શનપ્રધાન છે. અધ્યાત્મ સાધનામાં બાહ્ય સાધનો (વસ્તુઓ)નો ઉપાદાન તરીકે આશ્રય લેવામાં આવે છે તેને કેન્દ્રમાં રાખીને આવી હરિયાળીઓ રચાઈ છે. પ્રહેલિકા કે સમસ્યાના ઉકેલ શોધવાની સંસ્કૃત સાહિત્યની કાવ્ય પ્રણાલિકામાંથી ગુજરાતી ભાષામાં તેનો ઉદ્ભવ થયો હોય એમ માનવામાં આવે છે.

કવિ કોઈ એક વસ્તુ કે સાધનોનો વિવિધ રીતે પરિચય આપે છે અને તે ચીજ કે વસ્તુ કઈ છે તે શોધવા માટે જિજ્ઞાસા જાગે છે. બુદ્ધિને કસોટીએ ચઢાવીએ અને ઊંડા વિચારોને અંતે વર્ણવેલી વસ્તુ શોધી શકાય છે, તેના આરંભમાં જ આવો ઉલ્લેખ થયેલો હોય છે.

ઉદાહરણ તરીકે જોઈએ તો-

"ચતુર વિચાર ચતુર વિચારો, એ કોશ કહીયે નારીરે, એક નારી દોય પુરુષ મળીને, નારી એક નિપાઈ રે." "એ ચીજ તે એવી કઈ કઈ રે લોલ."

"રે કોઈ અજબ તમાસા દેખો, જહાં રૂપ રંગ ન રેખા. સુગુશનર એ કોશ પુરુષ કહાયો ?"

ઉપરોક્ત પંક્તિઓથી શરૂ થતી હરિયાળીઓમાં જિજ્ઞાસા દ્વારા વસ્તુ-સાધન કે ચીજ કઈ

છે તે શોધવાનો સંદર્ભ મળે છે. વસ્તુનું વર્શન એવા પ્રકારનું હોય છે કે તે ઉપરથી વિચારને અંતે જવાબ મળી જાય છે ત્યારે સાનંદાશ્ચર્યની અનુભૂતિ થાય છે. હૈયે છે ને હોઠે આવતું નથી, એવો પણ અનુભવ થાય છે. હરિયાળીનાં લક્ષણમાં જિજ્ઞાસાનું તત્ત્વ છે તેનો અહીં પૂર્ણપણે ઉપયોગ થયો છે. હરિયાળી રચનાઓની વિવિધતામાં વર્શનાત્મક કૃતિઓ તેની નવીનતા અને સમૃદ્ધિનો પરિચય કરાવે છે.

(આધ્યાત્મિક હરિયાળી. પા. ૨૪)

માયારૂપી સ્ત્રી આત્મારૂપી પતિને મારવા લાગી (માયામાં લપટાયો) આવા માયામાં લપટાયેલા આત્માને સંસારના લોકો જુએ છે પણ અટકાવી શકતા નથી. માયાને કારણે આત્માપતિ નિર્બળ થઈ ગયો.

ક્રોધ, કામ, મદ, માન, હર્ષ વગેરે શત્રુઓને કારણે આત્મા નિર્બળ થયો છે. માયાને વશ થયેલો આત્મા તેનો ત્રાસ સહન કરીને આત્મા પર સત્તા જમાવી દીધી. અન્ય પુરુષ મોહનો હાથ પકડીને તેનો ભૌતિક સુખ માણવા લાગી, આત્માને આવી સ્થિતિથી ઘણું દુ:ખ થાય છે.

(માયા-સ્ત્રી, મોહ, અન્ય પુરુષ-આત્મા, પતિ)

#### ૪. સંખ્યા મૂલક હરિયાળી (સાંકેતિક)

હરિયાળીમાં પ્રતીકોની વિવિધતા રહેલી છે. કેટલાંક સાંકેતિક પ્રતીકો દ્વારા રહસ્યમય અભિવ્યક્તિ કરીને સાંપ્રદાયિક વિચારોની અર્થધન અભિવ્યક્તિ કરી છે આવા સંખ્યામૂલક શબ્દ પ્રયોગોનો અર્થ તેમાં રહેલા વૈવિધ્યપૂર્ણ વિચારોનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. પ્રત્યેક શબ્દનો અર્થ તત્ત્વજ્ઞાનને સ્પર્શીને આત્મસ્વરૂપની સાથે સંબંધ ધરાવે છે. અહીં ઉદયરત્ન અને લબ્ધિસૂરિની કૃતિઓ આપવામાં આવી છે. તત્ત્વ દર્શનના જિજ્ઞાસુઓને માટે આવી કૃતિઓ વધુ રસપ્રદ બને તેવી છે. હરિયાળીના લક્ષણમાં જીજ્ઞાસાનો સમાવેશ થાય છે એટલે આવી કૃતિઓમાં સંખ્યામૂલક પ્રતીકનો અર્થ જાણવાની તીવ્ર ઇચ્છા ઉદ્ભવે છે. અર્થ જાણ્યા પછી તેના સાચા રહસ્યને પામી શક્ય છે. અર્થ ગાંભીર્યયુક્ત કવિવાણી કાવ્યક્લાના નમૂનારૂપ છે.

**૧૨૩** 

મેં તો નજીક રહેસ્યાંજી, મોરા રે સાહિબરી. સેવા કરસ્યાંજી. સાહિબ રી. સેવામાં રહેસ્યાં. કરસ્યાં સુખદુઃખ વાત. આજ્ઞા વહેસ્યાં. મેં. તો. શિવસુખ લહેસ્યાં હરસ્યાં દુરિત સંઘાત. 11 9 11 સિદ્ધારથ રાજાનો નંદન, ત્રિશલા દેવી માય, ચોવીશમા જિનના ગુણ ગાતા હરખિત કરશું કાય. મેં. તો. 11 2 11 બે ને મંડી છો ને છંડી, બોલવીશું બાર, મેં. તો. પંદર જણની પાસ ન પડશું. તેરને દેશું માર. 11 3 11 ચાર પાંચ આઠ હશીને. નવશું ધરશું નેહ. દશ પોતાના દોસ્ત કરીને, એકને દેશું માર. મેં. તો. 11811 બે પાંચ સત્તાવીશ ધરશું, બેંતાલીસ શુદ્ધ, તેત્રીસને ચોરાશી ટાળી, આતમ કરશું શુદ્ધ. મેં. તો. 11 4 11 સત્તર પાળી અઢાર અજવાળી, જીતશું બાવીશ, તેવીસ જણને દૂર કરીને, ચિત્ત ધરશું ચાલીસ. મેં. તો. || € || ચારમાંથી બેને પરિહરિશું. બેનો આદર કરશું. એમ જિનની આશા વહીને. ભવ સાયરને તરીશું. મેં. તો. 11 9 11 અંગ વિનાનો સંગ ન કરીએ. તરીએ ભવજલ તીર. મેં. તો. ઉદયરત્ન કહે ત્રિશલાનંદન, જય જય મહાવીર. 11 6 11

#### સાંકેતિક પ્રતીકની માહિતી

ગાથા. ૩— બેને મંડી- દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ ધર્મન સ્વીકાર કરવો. છોને છંડી છક્કાયના જીવોની રક્ષા.

> બોલાવીશું બાર–૧૨ ભાવના અનિત્યાદિ. પંદરની પાસ-પંદર કર્માદાન. ૧૩ને માર–૧૩ કાઠિયા.

ગાથા. ૪— યાર પાંચ આઠ હણીને—ચારકષાય, પાંચપ્રમાદ, આઠ કર્મ, નવશું ધરશું નેહ-બ્રહ્મચર્યની નવ વાડનું પાલન. દશ પોતાના દોસ્ત- ૧૦ યતિધર્મ, એકને દેશં માર—મિથ્યાત્વ.

ગાથા. ૫.- બે પાંચ સત્તાવીશ ધરશું-૨-જ્ઞાનક્રિયા, ૫- મહાવ્રત, ૨૭ સાધુના ગુણ, બેંતાલીસ શુદ્ધ-૪૨ ગોચરીના દોષ તેત્રીસ ને ચોરાશી ટાળી-૩૩ આશાતના ગુરૂની ૮૪ જિનમંદિરની આશાતના.

ગાથા. **૬.**— સત્તર પાળી અઢાર અજવાળી ૧૭—સંયમના ભેદ,૧૮- પાપ સ્થાનક તેવીસ જણને દૂર—પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષય-કષાય ચિત્ત ધરશું—૨૪ તીર્થંકરનું ચિત્તમાં ધ્યાન કરવું. ચાલીસ જીતશું બાવીશ—૨૨ પરિષહ (અંગ વિનાનો સંગ—અનંગ કામદેવ)

#### ૫. સમસ્યાપ્રધાન હરિયાળી

હરિયાળીના મૂળમાં તેનો સાચો અર્થ શોધવાનો બુદ્ધિગમ્ય પુરુષાર્થ રહેલો છે. તેમાં કેટલીક હરિયાળીઓ સમસ્યાપ્રધાન છે. તેમાં કોઈ એક વસ્તુ કે સાધનનો આદિ, મધ્ય અને અંત્ય અક્ષર અથવા તો તેના બાહ્ય લક્ષણ કે ગુણનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે તે ઉપરથી વસ્તુ કે સાધનનું નામ શોધવાનું હોય છે. આ વિભાગમાં સુધનહર્ષ અને મુનિરાજ શ્રી જ્ઞાનવિજયજીની સમસ્યા પ્રધાન હરિયાળીનો સમાવેશ કર્યો છે. તેનાથી જ્ઞાન સાથે ગમ્મતનો વિશિષ્ટ પ્રકારનો આનંદ થાય છે. સમસ્યાનો અર્થ જાણવાની ઉત્કંઠાને કારણે વાંચકો વિચાર કરતા થાય છે અને અંતે તેનો ઉકેલ જાણવાથી પરમ પરિતોષ થાય છે. 'કાવ્યશાસ્ત્ર વિનોદેન કાલો ગચ્છતિ ધીમતામ્'ની ઉક્તિ તેનાથી ચરિતાર્થ થાય છે. આ પ્રકારની કૃતિઓમાં કવિની અજબગજબની કલ્પના શક્તિનો પણ પરિચય થાય છે. હૈયે છે પણ હોઠે આવતું નથી એમ પણ અનુભવ થવાનો સંભવ છે.

મંગલકારી અંત્યાક્ષર વિશ, સહુયે જગ જસ કહવે રે, નિશાલે આવીના (ને) પ્રથમાક્ષર હર્ષ ધરી ગ્રહવે રે. મં. ॥ ૧ ॥ મધ્યાક્ષર વિશ તે ઉભયને, હોય ન કહાં એ પ્યારી રે, અક્ષર ત્રણ કરી તે પૂરણ, રાજકુળે ઘણી સારી રે. મં. ॥ ૨ ॥ ૫ હલા અક્ષર ને છે કાનો, બીજો કેવલ જાણો રે, ત્રીજો અક્ષર જિમ નિરખી, વહેજો અર્થ પિછાણી રે. મં. ॥ ૩ ॥ આવે એક કોઈન કામે, બે તો કામે આવે રે, ધન હર્ષ પંડિત ઈણ પરિ પૂછે, તે સ્યું નામ કહાવેરે. મં. ॥ ૪ ॥

(હરિયાળી સંગ્રહ પા. ૨૨ ) જવાબ–વાચના

આ હરિયાળીનો જવાબ 'વાચના' છે. સમસ્યામૂલક હરિયાળીના ઉદાહરણરૂપ આ કૃતિમાં જિનવાણીનો સંદર્ભ રહેલો છે.

વાય–વાણી–મંગલકારી છે.

ચના–પાઠશાળામાં બાળકોને આપવામાં આવે છે જેનો સહર્ષ સ્વીકાર થાય છે. વાના–મહાન પુરૂષોને ગમતાં નથી.

'વા' ને માત્રા છે 'ચ' માત્રા વગરનો છે 'ના' નો અર્થ બોધમાં સહાય કરે છે.

રાજકુળમાં રહે છે એટલે જિનશાસન એ રાજકુળ છે. તેમાં વાચના રહે છે. રાજકુળ જિનેશ્વર ભગવંતનું સામ્રાજય એમ સમજવું. 'વા'–દર્દ કોઈને કામનું નથી., 'ચ'–અનેક કામમાં ઉપયોગી છે. 'ના'–નકારના અર્થમાં છે. આ રીતે હરિયાળીનો અર્થ સ્પષ્ટ થાય છે.

#### સંદર્ભ :

હરિયાળી સ્વરૂપ અને વિભાવના હંસ રત્નમંજૂષા ભાગ–૨, પા. – ૨૮૭.

## 

ગઝલ અરબી સાહિત્યનો કાવ્યપ્રકાર છે. અરબસ્તાનથી ઇરાનની ફારસી ભાષામાં તેનો વિકાસ થયો. રાજકીય પરિસ્થિતિના પ્રભાવથી ગઝલ રચનાઓ વિશેષ થઈ હતી. મુસ્લિમ શાસનકાળ દરમ્યાન રાજ દરબારની ફારસી ભાષાનો સમાજના કેટલાક વર્ગના લોકોએ અભ્યાસ કર્યો હતો. લશ્કરના સૈનિકો સાથે વાતચીત કરવા માટે ઉર્દૂ—ફારસીના મિશ્રણવાળી ભાષા પ્રયોજાતી હતી. ઉર્દૂભાષાના વ્યવહારથી ગઝલ સર્વસાધારણ જનતા સુધી પહોંચી હતી. રાજયવહીવટની ફારસી ભાષા ગઝલના અવતાર માટે નિમિત્તરૂપ બની. ક્રમશઃ ગુજરાતી ભાષામાં ગઝલને સ્થાન મળ્યું.

'ગઝલ' વિશે સ્વરૂપલક્ષી વિચારણા કરતાં નીચે પ્રમાણેની કેટલીક વિગતો ઉપલબ્ધ થાય છે.

ગઝલ એટલે હરણનું બચ્ચું, તીર ખૂંપેલા હરણની ચીસ. (ફિરાખ ગોરખપુરી)

આ અર્થ મર્યાદિતપણે ન લેતાં સાહિત્યની રેતી લેવાનો છે. તેમાં ગઝલ શબ્દનું મૂળ તેના અર્થમાં હોય છે.

ગઝલ નામનો એક પ્રેમી માણસ હતો તે ઉપરથી ગઝલ શબ્દ પ્રયોગ ઉદ્ભવ્યો છે. ગઝલ એટલે પ્રિયતમા સાથે વાતચીત.

શબ્દકોશમાં ગઝલનો અર્થ ફારસી રાગ-રેખતા છે. એટલે એવા રાગનું કાવ્ય.

ગઝલ માટે પ્રારંભિક અવસ્થામાં રેખતા શબ્દ પ્રયોગ થતો હતો એટલે ગઝલ એ રેખતાનો પર્યાયવાચી શબ્દ છે.

મીરઝા ગાલિબની એક કડીમાં આવો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

રેખતાકે તુર્મ્હી નહીં હો ઉસ્તાદ અસદ, સુનતે હૈ અગલન ઝમાનેમેં કોઇ મીર ભી થા.

ગઝલ એ ગાયકીનો એક પ્રકાર છે.

ફારસી ભાષામાં ગઝલનો અર્થ એમ છે કે એવું કાવ્ય કે જેમાં પ્રેમ અને સૌન્દર્યનું વર્ણન હોય. અહીં સૌન્દર્યનો અર્થ ભૌતિક નહિ પણ આધ્યાત્મિક રૂપ સમજવાનો છે. ગઝલ વિશે ઉપરોક્ત વિચારો પ્રચલિત છે અને તે ઉપરતી ગઝલ એ સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર છે એમ જાણવા મળે છે.

ગઝલના બાહ્ય સ્વરૂપને સમજવા માટે કેટલાક પારિભાષિક શબ્દોનો પરિચય અનિવાર્ય બને છે. મત્લઅ, મક્તઅ, શેર, કાફિયા, રદીફ, બહેર, ઉલા અને સાની

બીજી કડીનો અંતિમ શબ્દ અન્ય કડીમાં પણ પુનરાવૃત્તિ પામે ત્યારે રદીફ કહેવાય છે.

ગઝલની પ્રથમ કડીને મત્લઅ કહેવામાં આવે છે. આ શબ્દનો અર્થ સૂર્યોદય થાય છે. અહીં તેનો અર્થ ગઝલનો ઉદય સમજવાનો છે.

ગઝલની અંતિમ કડીમાં કવિનું નામ કે ઉપનામ વણી લેવામાં આવે છે ત્યારે મક્તઅ બને છે. તેનો અર્થ ડૂબતો સૂર્ય થાય છે. અહીં ગઝલ પૂર્ણ થઈ એમ સંદર્ભ લેવાનો છે. મત્લઅ અને મક્તઅ એ બંને વચ્ચેની કડીઓની 'શેર' કહેવામાં આવે છે. શેરની બીજી પંક્તિમાં રદીફ આવે છે. અને કાફિયા મેળવવામાં આવે છે. ગઝલમાં પાંચથી ઓગણીસ શેરની મર્યાદા છે. તેમાં એકી સંખ્યા અનિવાર્ય છે. પ, ૭, ૯, ૧૧, ૧૩, ૧૫, ૧૭, ૧૯, એમ શેર હોવો જોઈએ.

પ્રત્યેક શેરમાં બીજી પંક્તિમાં રદીફ આવે અને તેના પહેલાંના શબ્દમાં કાફિયા મેળવવામાં આવે છે. રદીફ મત્લઅથી નક્કી થાય છે.

ગઝલના છંદને બહેર કહેવામાં આવે છે. ગઝલમાં ૧૦૦૦ ઉપરાંત છંદોનો પ્રયોગ થયો છે. શેરની પહેલી પંક્તિને ઉલા અને બીજી પંક્તિને સાની કહેવાય છે.

ટૂંકમાં કહીએ તો ગઝલમાં મત્લઅથી રદીફ અને કાફિયા ઉપરાંત બહેર નક્કી થાય છે. ગઝલના બાહ્ય સ્વરૂપની ઉપરોક્ત માહિતી તેના વિશે પ્રકાશ પાડે છે.

ગઝલ એ કાવ્ય છે તે દષ્ટિએ, તેમાં તેના બાહ્યદેહની સાથે આંતર કાવ્યનાં લક્ષણોવાળું હોવું જોઈએ. ગઝલમાં પ્રણયની અનુભૂતિ ફિલસૂફની માકફ વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. ગઝલના વિષયો જીવન અને મૃત્યુ પછીની પરિકલ્પનાઓ સુધી વિસ્તાર પામ્યા છે. પ્રણયની અનુભૂતિ, મિલન-વિરહ, તડપનની વૈવિધ્યપૂર્ણ અભિવ્યક્તિ એ ગઝલનું પરિબળ છે. સૂફીવાદની પ્રણય વિષયક વિચારધારાનો ગઝલમાં આવિર્ભાવ થયો છે.

ઇશ્કે હકીકી અને ઇશ્કે મિજાજી એમ બે પ્રકારની અભિવ્યક્તિ કરનારી ગઝલો છે.

ગઝલના આંતરદેહનો વિચાર કરતાં એમ કહી શકાય કે ગઝલ એ પ્રેમની જબાન છે. ગીત અને ઊર્મિકાવ્યના વિષયો ગઝલમાં સ્થાન પામ્યા છે. ગઝલકારની અભિવ્યક્તિ ભાવવાહી અને રસિક હોવાથી હૃદયસ્પર્શી બને છે.

પ્રણયભાવના કે પ્રેમ માનવ જીવનનું અતિપ્રેરક પરિબળ છે એટલે કવિઓએ તેનો મહિમા વિવિધ રીતે ગાયો છે. આ પ્રેમ ભૌતિક હોય કે આધ્યાત્મિક પણ હોય પરિણામે આવી ગઝલો શ્રોતાઓ—વાચકોને રસનિમગ્ન કરવાની ઊંચી ક્ષમતા ધરાવે છે.

ગઝલમાં ગેયતા—લય તો હોય છે જ પણ તેની સાથે અલંકારો, પ્રતીક, કલ્પનના પ્રયોગ, માનવ ચિત્તની સંવેદના- ભાવ જગતને વ્યક્ત કરવામાં ઉપયોગી બને તેવી રીતે વણાયેલાં હોવા જોઈએ.

ગઝલની ભાષા પ્રત્યાયનમાં અનુકૂળ બને તેવી જોઈએ તેની ભાષા ક્લિષ્ટ, તત્સમ

શબ્દોની હારમાળા વાળી ન હોવી જોઈએ.

ગઝલ સાહિત્યની દષ્ટિએ કાવ્ય પ્રકાર તરીકે સ્થાન ધરાવે છે તો બીજી રીતે 'Performing Art' તરીકે પણ તેનું મૂલ્ય ઊંચું છે. મુશાયરા, કવ્વાલી ના સમારંભોમાં ગઝલ કેન્દ્રસ્થાને રહીને કલાત્મક અભિવ્યક્તિ દ્વારા નિર્દોષ આનંદ આપવાનું કાર્ય કરે છે. ગઝલ દ્વારા સર્જકના વ્યક્તિત્વની વિશિષ્ટતા મસ્તી કે મિજાજ પ્રગટ થતો હોય છે. આના પ્રગટીકરણ માટે વેધક ભાષા ઉપયોગી નીવડે છે.

કવ્વાલી અને કવ્વાલ શબ્દો ગઝલના સંદર્ભમાં જાણવા જરૂરી છે. જે વ્યક્તિ ગઝલ ગાય છે તે કવ્વાલ કહેવાય છે. અને ગઝલને કવ્વાલી કહેવામાં આવે છે. કવ્વાલ બે પ્રકારની હોય છે. કેટલાક સ્વરચિત ગઝલો ગાય છે કેટલાક કવ્વાલો અન્ય ગઝલકારોની ગઝલો ગાય છે. આ રીતે કવ્વાલી એ ગઝલ ગાયકી સાથે સંકળાયેલો કાવ્ય પ્રકાર છે. તેનો સંદર્ભ પૂરો પાડે છે.

સૂક્રીવાદી વિચારધારા પ્રમાણે પ્રભુભક્તિ વિષયક ગઝલ ઇલ્મ, તસવુક કહેવાય છે. તેમાં ભક્ત હૃદયની ભગવાન પ્રત્યેની આરજૂ, તમન્ના, અનુરાગ, ચિત્તમાં રહેલી લાગણીઓ—ભાવજગતને વ્યક્ત કરે છે. પ્રણયાનુભવ દ્વૈત વિના અશક્ય છે. સાચો ભક્ત ભગવાન સાથે ભક્તિના માધ્યમ દ્વારા એકરૂપ બને છે. ગઝલની અનેરી મસ્તીનો અનુભવ વર્ણનીય છે. વર્ણનકૌશલ્ય, વિચારતત્વ, ચિંતન, અલંકારયોજના, સંગીતમયતા, આધ્યાત્મિકતા વગેરેથી ગઝલ અતિસમૃદ્ધ કાવ્ય તરીકે સન્માનનીય છે.

ગઝલના પ્રારંભમાં પ્રચલિત મુસમ્મન હજ્જ સાલેમ છંદનો મોટા પ્રમાણમાં કવિઓએ પ્રયોગ કર્યો છે. ઉપા. જયંતસેન વિજય, મુનિચંદ્ર વિજયજી મણિ, પ્રભવિજયજી આદિની ગઝલોમાં અર્વાચીન શૈલીનો પ્રભાવ નિહાળી શકાય છે. કવિ આનંદઘનજી, અજિતસાગરસૂરિ અને નાનચંદજીની ગઝલોમાં શાસ્ત્રીય રાગનો સહયોગ સધાયો છે. ધનાશ્રી, માઢ, ભૈરવી, ભીમપલાસ, બિહાગ, હરિગીત સોહની વગેરેનો પ્રયોગથી તેમાં નવીનતા આવી છે. તેનાથી કવિ પ્રતિભાનું દર્શન થાય છે.

રત્નત્રયીના આરાધક મુનિ ભગવંતોએ રચેલી ગઝલોમાં નીતિમત્તાના ઊંચા ધોરણનો પ્રભાવ હોય છે. તે સ્વાભાવિક લાગે છે. આચાર પ્રધાનજીવન જીવતા આ મુનિઓની ગદ્ય-પદ્ય રચનાઓનો પ્રધાન સૂર એ નીતિ અને અધ્યાત્મ સાધનાના વિચારો છે. આ પ્રકારની વિચાર સૃષ્ટિ સંસ્કાર સિંચન દ્વારા માનવ જીવનને ઉન્નત બનાવવામાં પ્રેરક નીવડે છે. મુનિચંદ્ર વિજયજીની ગઝલોમાં મુનિ જીવન અને કવિજીવનનો સમન્વય થયો છે.

ગુજરાતી ભાષામાં ગઝલોનું પ્રમાણ ઘણી મોટી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેની ભાષા ગુજરાતી હોવા છતાં હિન્દી, ઊર્દૂ ભાષાનો પ્રભાવ પણ જોવા મળે છે. ગઝલો દ્વારા ગુજરાતી ભાષામાં તેની અનેરી લિજજત માણી શકાય તેવી ક્ષમતા છે. જીવન જીવવાનો ઉત્સાહ ટકાવી રાખે ને નવો પ્રાણ પૂરે તેવી સમર્થ શક્તિ ધરાવે છે.

સાહિત્યમાં પરંપરા અને પ્રયોગનું વલણ જોવા મળે છે. સર્જક પ્રતિભાના લક્ષણોમાં એમની પ્રયોગશીલતા પણ સફળતા-નિષ્ફળતાનું સૂચન કરે છે. ગુજરાતી ગઝલોમાં પ્રયોગશીલતાથી એનું સ્વરૂપ બદલાયું છે. ગીત જેવી ગઝલો રિદફ—કાફિયા રહિત બોલીથી ગૂંચવાતી રચનાઓ અને ક્યારેક તત્સમ શબ્દોથી ગૂંગળાતી રચનાઓ ગઝલના ગઝલત્વને અને છેવટે કાવ્યત્વને હણી નાંખે છે. ગઝલોમાં આવી પરિસ્થિતિ સર્જાઈ છે. ત્યારે જૈન કવિઓની ગઝલોમાં પરંપરાગત વલણનું અનુસરણ થયું છે. એટલે ગઝલનો પ્રારંભનો શબ્દ રેખતા હતો તે રેખતા અને પ્રારંભના ગઝલકારો શ્રી કંથારિયા મણિભાઈ દ્રિવેદી 'સાગર', ત્રિભુવન પ્રેમશંકર ડાહ્યાભાઈ, દેરાસરી કલાપી કાન્ત જેવા ગઝલકારો સમાન જેન કવિઓએ ગઝલો રચીને આ કાવ્યપ્રકારને સમૃદ્ધ કર્યો છે. તેમાં બાહ્ય આકાર જોવા મળે પણ આંતર સ્વરૂપમાં ગઝલમાં પ્રણયનું વિશ્વ મહત્વનું છે. ભૌતિક પ્રેમની વિભાવના કરતાં Divine Love દૈવી પ્રેમ આધ્યાત્મિક પ્રેમની અનુભૂતિને આંતરદોહમાં સ્થાન આપીને સાંસ્કૃતિક મૂલ્યોનું ગૌરવ વધાર્યું છે. જો કે તેમાં રહેલા ઉપદેશના વિચારો મર્યાદારૂપ ગણીએ તેમ છતાં સૂફીવાદની વિચારધારાને અનુલક્ષીને આવા વિચારો બાધક બનતા નથી.

#### જૈન સાહિત્યની ગઝલો

જૈન સાહિત્યમાં ગઝલોનો પ્રારંભ સ્થળવર્શનથી થયો છે. વડોદરા, સુરત, ચિત્તોડ, ઉદેપુર, પાલનપુર જેવાં શહેરોનું વર્શન કરતી ગઝલો પ્રાપ્ત થાય છે. જૈન સાધુ કવિઓએ યુગધર્મને ઓળખીને સમકાલીન પ્રવાહ સાથે એકરૂપ થવા માટે ગઝલોનું સર્જન કર્યું હોય એમ માનવાને કારણ મળે છે. રાજદરબારની ફારસીભાષા સાધુઓએ શીખી લીધી અને તેનો ગઝલોમાં પ્રયોગ કર્યો હતો. સિદ્ધિચંદ્ર ગણિને અકબર બાદશાહ તરફથી 'ખુશ્ફહમ'નો ઇલ્કાબ મળ્યો હતો.

સ્થળવર્શનની ગઝલોનો પ્રારંભ ૧૮મી સદીમાં થયો છે. જૈન સાધુઓએ તીર્થ માહાત્મ્યને લગતાં કાવ્યો રચ્યાં હતાં. પુરાશોમાં જેમ કાશી માહાત્મ્ય, ગયા મહાત્મ્યની સમાન જૈન તીર્થોનો મહિમા ગાયો હતો. જૈન સાહિત્યમાં જિનપ્રભસૂરિની રચના 'વિવિધ તીર્થકલ્પ' આ પ્રકારની કૃતિ છે જેમાં તીર્થોની ઐતિહાસિક ધાર્મિક અને ભૌગોલિક માહિતી ગૂંથી લેવામાં આવી છે. સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભાષાની આ કૃતિઓનો પ્રભાવ સ્થળવર્શનની ગઝલો પર પડ્યો હોય એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે.

આ પ્રકારની ગઝલો મનોરંજન તથા માહિતી પ્રધાન હોઈ તેમાં કવિત્વના અંશોનું પ્રમાણ અલ્પમાત્રામાં છે. વર્શન કૌશલ્ય ને માહિતી સભર હોવાથી તેનો બાહ્ય આકાર ગઝલનો છે પણ આંતરદેહમાં કવિત્વનાં લક્ષણો નહિવત્ જણાય છે. જૈન સાહિત્યમાં સ્થળવર્ણનની ગઝલો એ ગઝલની પ્રાથમિક અવસ્થા દર્શાવે છે. આ ગઝલોને લોકસાહિત્યના એક અંગરૂપે મૂલવવામાં આવે તો યથાર્થ લેખાશે. ઐતિહાસિક માહિતી મેળવવા માટે આવી ગઝલોને આધારભૂત સાધન ગણાય છે.

મુસ્લિમ શાસનના પ્રભાવથી રેખતા અને ગઝલ પદબંધનો આશ્રય લઈને સ્થળ વર્ણનની ગઝલો રચાઈ હતી.

સંવત ૧૭૪૮માં ખરત ગચ્છના કવિ ખેતાએ 'ચિતોડ રી ગઝલ'ની રચના કરી છે. આ

રચના સ્વયં તે સ્થળનો પ્રવાસ કરીને કરી હતી એવો સંદર્ભ તેમાંથી મળે છે. "કહિયે સિક્ત કહો કૈસિ કિ, આંખ્યું દેખિયે ઐસિ કિં." દુહાથી ગઝલનો પ્રારંભ કરવામાં આવ્યો છે.

> " ચરણ ચતુર્ભુજધારિ ચિત, અરૂ ઠીક કરિ મન ઠોર, ચોરાશી ગઢ ચક્કલે, ચાલો ગઢ ચિતોર."

(9)

ચિતોડનું વર્શન કરતી ગઝલની પંક્તિઓ નમૂનારૂપે નીચે પ્રમાણે નોંધવામાં આવી છે.

" ગઢ ચિતોડ હૈ વંકા કિ, માનું સમદ મેં લંકાકિ."

"જૈસી દ્વારિકા હરિદ્વાર, ગંગા ગોમતી ગિરનાર, બદરીનાથ તટ કેદાર, ઇકલિંગ તેતલા અવતાર."

"ક્સબા તલહટી, ઐસી કિ, દીલ્હી આગર જૈસી કિ."

રચના સમયનો સંદર્ભ કવિની પંક્તિઓમાંથી મળી આવે છે. (૨)

" સંવત સત્તરસેં અડતાલ, ખેતા કિ, આંખે મોજસું એતાર્કિ, વદિ પખવારઈ તેરા કિ કીનિ ગજલ પઢિયો ઠિકિ."

(3)

ગઝલના અંતે મધ્યકાલીન પરંપરા અનુસાર કલશ રચના પણ કરી છે.

" પઢો ઠીક બારીક સું, પંડિતારો જિન્હો રીત સંગીતકા ઠીક માર્ગે, ચારોં ખૂંટ માલૂમ ચિતાડ ચાવિ, જિહાં ચંડિકાપીઠ ચામુંડ માઈ."

(8)

કવિ ખેતાજી બીજી કૃતિ ઉદયપુર રી ગઝલ છે. સંવત ૧૭૫૫થી ૧૭૬૭ સુધીમાં થયેલા રાણા જયસિંહના પુત્ર અમરસિંહના વખતમાં રચાઈ છે.

મંગલાચરણમાં દુહા, ગઝલમાં ઉદયપુરનું વર્શન અને કળશથી ગઝલ રચના પૂર્ણ થાય છે.

દુહા.

જપું આદિ ઇકલિંગજી, નાથદ્વાર નામા, ગુણ ઉદયાપુર ગાવતાં સંતો કરો સનાથ. (૫) ગઝલની પંક્તિઓ

પીછે તલાવ પીછો લાક્ કરતા લહિર કિલ્લોલાક્, મોહન મંદર બાદર મહિલ, અંદર ખૂબ ઉજલઅહલ. મહિં રહિત મગરમચ્છ, ક્રૂરમ કમછ દાદુર કચ્છ, સારસ હંસ બતકા સોર, મધુરે મોર કે ઝિંગોર. નરપતિ બૈઠકર નાવાક્, દેખત સૈલ દરિયાવાક.

(€)

સ્થળવર્શનની પરંપરાને અનુસરીને કવિરાજ દીપવિજયે વટપદ્ર, ખંભાત, પાલનપુર, સુરત, ઉદેપુર અને શિનોરની ગઝલો રચી છે. તેમાં સમકાલીન ઐતિહાસિક અને ભૌગોલિક માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. તેનો રચના સમય સં. ૧૮૭૭ની આસપાસ છે. વટપદ્રની ગઝલ સં. ૧૮૫૨માં રચાઈ છે.

કવિ આત્મારામજીએ પૂજા સાહિત્યની રચનામાં ગઝલ અને રેખતાનો પ્રયોગ કરીને નવા વિષયોને સ્થાન આપ્યું છે. પૂજા સાહિત્ય ભક્તિ—માર્ગની પરંપરાનું એક મુખ્ય અંગ છે. ભક્તિના માધ્યમ દ્વારા પ્રભુ સાથે એકાગ્રતા સાધવાની સર્વસાધારણ જનતાને સાનુકૂળતા પ્રાપ્ત થાય છે. તે દેષ્ટિએ કવિની ભક્તિપ્રધાન રચનાઓમાં દેશીઓની સાથે ગઝલને રેખતાનો પ્રયોગ થયો છે, જે જૈન સાહિત્યની ગઝલના ઇતિહાસમાં નોંધપાત્ર બને છે.

કવિ મનસુખલાલે આધ્યાત્મિક વિચારધારાને પોતાની ગઝલોમાં સ્થાન આપ્યું છે. શુદ્ધ આત્મતત્ત્વના વિચારોને વ્યક્ત કરતી આ ગઝલો જૈન સાહિત્યનું નવલુ નજરાશું છે. તેમાં ભક્તિ તો ખરીજ પણ વિશેષતઃ આત્મસ્વરૂપની પિછાન માટેના વિચારો કેન્દ્રસ્થાને છે.

ઉપાધ્યાય વીરવિજયજીએ ભક્તિ—માર્ગની લોક પ્રચલિત સ્તવનોની રચનામાં 'ગઝલ' નો પદબંધ સ્વીકાર કર્યો હતો. એમણે સ્તવન ચોવીસીને અંતે કળશ રચનામાં રેખતાનો પ્રયોગ કર્યો છે. જૈન કવિઓની મોટાભાગની કૃતિઓમાં દેશીઓનું અનુસરણ થયું છે. તેની સાથે સમકાલીન પ્રભાવથી ગઝલ-રેખતાનો પ્રયોગ થયો છે.

કવિ હંસવિજયના પૂજા સાહિત્યમાં ગઝલોનો પ્રયોગ થયો છે તેમાં ગિરનારમંડન નેમિનાથ ભગવાનનાં ગુણગાન સાથે તીર્થ મહિમા વર્ણવ્યો છે. આ વર્શનમાં દેશીઓની સાથે ગઝલનો પ્રયોગ થયો છે. વિષયની દષ્ટિએ હંસવિજયનું નામ ઐતિહાસિક મહત્વ ધરાવે છે.

જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં મુખ્યત્વે તીર્થંકર ભગવંતના જીવન પ્રસંગો દ્વારા ભક્તિનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. ત્યાગ અને વૈરાગ્યની ભાવનાનું પોષણ અને આત્મસ્વરૂપ પામવા માટે અનિવાર્ય ગુણોનું સંવર્ધન થાય તેવા પ્રેરક વિચારો પ્રગટ થયેલા છે. માનવતાના દષ્ટિકોણને કેન્દ્રમાં રાખીને પણ કેટલીક ગઝલોનું સર્જન થયું છે. જેમાંથી વ્યક્તિના વ્યક્તિત્વને ઉદાત્ત બનાવવામાં ચિંતનાત્મક વિચારો સ્થાન પામેલા છે. ભક્તિ, યોગ કે જ્ઞાન ગમે તેનો આશ્રય લેવામાં આવે પણ તે સાધન છે, સાધ્ય નથી એવો દઢ સંકલ્પ કરીને સાધન દ્વારા સાધ્ય-આત્માની મુક્તિ છે તે લક્ષમાં રાખીને આત્માના શાશ્વત સુખની એક અને અવિચ્છિન્ન મહત્વકાંક્ષા પરિપૂર્ણ થાય તે માટેના વૈવિધ્ય સભર વિચારો ગઝલોમાં સ્થાન પામ્યા છે. ગઝલમાં જે મિલન-વિરહ જેવા ભૌતિક પ્રણયની અભિવ્યક્તિ હોવી જોઈએ તેને બદલે આ ગઝલોમાં અધ્યાત્મ પ્રેમ-વિરહ-મિલનની હૃદયસ્પર્શી ભાવવાહી પ્રાર્થના જેવી આધ્યાત્મિક વાણી વણાઈ ગયેલી છે. પ્રેમનાં સર્વ પ્રકારોમાં શ્રેષ્ઠ પ્રભુ પ્રેમ છે. એવો પ્રધાન સૂર વારંવાર પ્રગટ થયો છે.

ગઝલમાં વિષય વૈવિધ્યની દષ્ટિએ વિચાર કરતાં લબ્ધિસૂરિ પછી વલ્લભસૂરિનું સ્થાન આવે છે. એમણે પરંપરાગત વૈરાગ્ય-બોધવાળી ગઝલો ઉપરાંત તીર્થ મહિમા, પર્વની ઉજવણી અને ભક્તિ ભાવવાળી ગઝલોનું સર્જન કરીને આ કાવ્યપ્રકારને સમૃદ્ધ કર્યો છે. વલ્લભસૂરિની

પર્યુષણની અને અક્ષયનિષિ તપની ગઝલ વિષયની દષ્ટિએ નવીન હોઈ ગઝલોમાં નવું આકર્ષણ જમાવે છે. કવિનો શાંતિનાથ ભગવાન પ્રત્યે વિશેષ ભક્તિભાવ રહ્યો છે એમ એમની કૃતિઓ પરથી નિષ્કર્ષ તારવી શકાય છે. શાંતિનાથ ભગવાનની ગઝલો, સ્તવન, પંચકલ્યાણકપૂજા તેના ઉદાહરણરૂપ છે. એમણે બે કવ્વાલી સંસ્કૃત ભાષામાં રચી છે. જેમાં શાંતિનાથ ભગવાનનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. કવિનો સંસ્કૃત ભાષા પ્રત્યેનો પ્રેમ અહીં પ્રગટ થાય છે. એમનું ભાષા પ્રભુત્વ કવિત્વ શક્તિનું દોતક છે.

પં. મણિવિજયજીએ ઉપા. વીરવિજયજી સમાન સ્તવન રચનાઓમાં ગઝલનો પ્રયોગ કર્યો છે.

આચાર્ય લબ્ધિસૂરિએ જૈન સાહિત્યની ગઝલના વિકાસમાં મૂલ્યવાન પ્રદાન કર્યું છે. વિષયવૈવિધ્યની સાથે કલાત્મક અભિવ્યક્તિ પણ નોંધપાત્ર છે. બારભાવના, ચારભાવના, તત્ત્વત્રયી, વ્યસનનિષેધ, ઉપદેશાત્મક વૈરાગ્યભાવનું નિરૂપણ અને માનવીયગુણોના વિકાસમાં સંસ્કાર સિંચન કરે તેવી આધ્યાત્મિક અને વ્યવહાર જીવન વિષયક ગઝલોની રચનાથી જૈન સાહિત્યની ગઝલોને સમૃદ્ધ કરી છે. જૈન સાહિત્યના પ્રથમ કોટિના ગઝલકાર તરીકે એમનું સ્થાન છે. કવિનો મિજાજ ને મસ્તી ગઝલોમાં નિહાળી શકાય છે. સંખ્યા અને ગુણવત્તાની દષ્ટિએ આ. લબ્ધિસૂરિની તુલનામાં અન્ય કવિઓ નભોમંડળમાં તારલા સમાન છે. જયારે આ. લબ્ધિસૂરિ સૂર્યસમાન પ્રકાશપુંજ પાથરીને ગઝલને વિશાળ ફલક પર તરતી મૂકે છે. સાંપ્રદાયિક વિષયોની સાથે સાંસ્કૃતિક મૂલ્યોનું સંરક્ષણ થાય અને માનવીય ગુણો પ્રત્યે આદર થાય તેવા વિચારો પ્રગટ કરતી ગઝલો જન સાધારણને સ્પર્શી શકે તેવી ઊંચી ગુણવત્તા ધરાવે છે.

આગમ પ્રભાકર મુનિ પુણ્યવિજયજીની બે ગઝલોમાં ગુરુવિરહથી ઉદ્દભવેલી લાગણી, શુભભાવના, પ્રત્યુપકાર વ્યક્ત કરીને ગુરુ મહિમા પ્રગટ કરે છે. આ ગઝલો કરૂણરસની ભાવવાહી હૃદયસ્પર્શી અભિવ્યક્તિના ઉદાહરણરૂપ છે. કવિઓની ગઝલો મુખ્યત્વે ભક્તિ રસપ્રધાન હોવાથી શાંત રસની અનુભૂતિ કરાવે છે જયારે પુણ્યવિજયજીની બે ગઝલ રસની દષ્ટિએ વિચારતાં વધુ આકર્ષક બને છે.

આ. દક્ષસૂરિની સ્તવનાવલિમાં પ્રભુભક્તિ વિષયક ગઝલો પ્રાપ્ત થાય છે.

કેટલીક પ્રકીર્ણ ગઝલોમાં જ્ઞાન અને ભક્તિના સમન્વયની સાથે આત્મસ્વરૂપ ચિંતન, જિનવાણીનો મહિમાં, ગુરુવિરહ, વૈરાગ્યભાવના, તીર્થમહિમા વગેરે વિષયોને સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે.

જૈન સાહિત્યની ગઝલો સ્થળવર્શનથી શરૂ થયા પછી ક્રમશઃ આધ્યાત્મિક વિચારોને વિવિધ રીતે સ્પર્શે છે. સૂફીવાદની વિચારધારામાં આધ્યાત્મિક વિચારોને કેન્દ્ર સ્થાને મૂકવામાં આવ્યા છે તદ્દઅનુસાર જૈન સાહિત્યની ગઝલો પણ અધ્યાત્મ માર્ગની ચિંતન અને મનન કરવા લાયક પ્રસાદી છે. આત્મ વિકાસ માટે વૈરાગ્યભાવ પોષક હોવાથી જુદા જુદા સ્વરૂપમાં રચનાઓ થઈ છે તેમાં ગઝલ પ્રકારની કૃતિઓ પણ સમર્થન આપે છે. સમગ્ર રીતે વિહંગાવલોકન કરતાં ગઝલોમાં વિષય વૈવિધ્ય નોંધપાત્ર છે.

આ ગઝલોમાં વ્યક્ત થયેલા વિચારો પ્રાચીન દેષ્ટાંતોનો સૂચક ઉલ્લેખ કરીને સાંસ્કૃતિક મૂલ્યોનું સમર્થન કરે છે. સત્ત્વશીલ સાહિત્યમાં આવા વિચારોનું પ્રતિપાદન થાય તે ઇચ્છવા યોગ્ય છે. આ દેષ્ટિએ વિચારીએ તો ધાર્મિક વિષયો દ્વારા માનવજન્મની સફળતા અને વ્યવહાર શુદ્ધિથી સાચા માનવી બનવા માટેની કલ્યાણકારી ભૂમિકા પૂરી પાડે છે.

ગઝલોના વિકાસનો વિચાર કરતાં તેમાં રહેલી પ્રયોગશીલતા ધ્યાન ખેંચે છે.

"ગઝલના કાવ્ય રૂપને સંયોજીને એક નવીન સંસૃષ્ટિરૂપ gross genere સર્જવાના આશયથી ગઝલકાર પ્રયોગ તત્પર બને છે. આવાં સંયોજનો સૉનેટ-ગઝલ, દુહા-ગઝલ, ગઝલ-મુક્તક, ગીત-ગઝલ, ઠુમરી-ંગઝલ, એમ થતાં રહ્યા છે." (૭)

"ગઝલમાં લય સાધ્ય કરવામાં સંગીતનું પ્રદાન વિશેષ મહત્વનું છે. તેના દ્વારા સ્વરતાલના સાતત્યને લીધે એકાગ્રતાનું વાતાવરણ સર્જી શકાય છે. આવી એકાગ્રતા જ સફળતાનું સૂચન કરે છે." (૮)

ગુજરાતી ભાષામાં પ્રારંભની ગઝલો છંદ પૂરતી જ સીમિત હતી. બાલાશંકર કેથારિયાની ગઝલનું ઉદાહરણ જોઈએ તો—

> " ગુજારે જે શિરે તારે જગતનો નાથ તે સ્હેજે, ગણ્યું જે પ્યારું પ્યારાએ, અતિ પ્યારું ગણી લેજે."

(७)

– મણિલાલ નભુભાઈ દ્વિવેદી

" અહા ? હું એક્લો દુનિયા બિયાબાંમાં સૂનો ભટકું, રઝળતો ઈશ્કને રસ્તે, અહીંતહીં આંધળો અટકું."

(90)

- કવિ કલાપી

" યારી ગુલામી શું કરું, તારી સનમ, ગાલ ચૂમું કે પાનીએ તુંને સનમ."

(99)

આ ગઝલો ભૈરવી રાગમાં ગવાતી હતી તે ઉપરથી ગઝલનું શાસ્ત્રીય રાગ સાથેનું સંયોજન થયેલું લાગે છે.

"ગઝલના છંદો માત્રામેળ છે. આ છંદો એટલા બધા સ્થિતિસ્થાપક છે કે ચતુષ્કલ, પંચકલ, ષટ્કલ, સપ્તકલ એમ ગમે તે રીતે વાંચી શકાય છે. અર્થાત્ કહરવા, ધુમાળી, ત્રિતાલપંજાબી, ઝપતાલ, દાદરા, એકતાલ, રૂપક કે દીપચંદી એમ જુદી જુદી માત્રાવાળા તાલમાં સહેલાઈથી બેસાડી શકાય છે.

રાગોનું મિશ્રણ કાવ્યના ભાવમાં અતિસુંદર લાગે છે. ગઝલનું માધ્યમ સંગીતમાં વધુ લોકપ્રિય થયું છે. (૧૨)

ગઝલ રચનાના સંદર્ભમાં શાસ્ત્રીય રાગ-તાલનું સંયોજન પણ મહત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં આવો પ્રયોગ થયો છે. આ અંગેનાં કેટલાંક ઉદાહરણો અત્રે નોંધવામાં આવ્યાં છે.

લગભગ બધીજ ગઝલોમાં રદીફનું અનુસરણ થયેલું છે, રદીફની સાથે અને સ્વતંત્ર રીતે કાફિયા પણ સ્થાન પામ્યો છે. કેટલીક ગઝલોના 'શેર'ની ચોથી પંક્તિનું પ્રત્યેકનું પુનરાવર્તન ગીત, કાવ્ય ગરબો કે દેશીની ધ્રુવ પંક્તિ સમાન સ્થાન પામ્યું છે. તેના પરિણામે આવી ગઝલોમાં વેધક વિચારો પ્રગટ થયા છે.

જૈન સાહિત્યની ગઝલોનું અવલોકન કરતાં એમ જાણવા મળે છે કે કવિઓએ ગઝલને એક રાગ તરીકે સ્વીકારીને તેનું સર્જન કર્યું છે. ગઝલનો પ્રભાવોત્પાદક લય, કવ્વાલીની વિશિષ્ટ પ્રકારની ગેયતાથી પ્રેરાઈને ગઝલ કવ્વાલીનું સર્જન થયું છે. પરિણામે તેનું છંદશાસ્ત્રની રીતે મૂલ્યાંકન કરતાં બંધારણ અંગેની ઝુટિઓ રહેલી છે. માત્ર લય-ગેયતાને મહત્વ આપીને ગઝલોની રચના થઈ છે ત્યારે તેના બંધારણની અપેક્ષા પૂર્ણ થઈ શકે નહિ તે સ્વાભાવિક છે. કેટલાંક ઉદાહરણો પરથી ગઝલો વિષે વધુ માહિતી મળી શકે તેમ છે.

આચાર્ય લબ્ધિસૂરિની ગઝલો ઉદા. તરીકે જોઈએ તો -

"લગી હૈ ચાહ દરશનકી મિટા દોગે તો ક્યા હોગા."

કવિએ અહીં રાગ-ગજલ, કવ્વાલી એમ નોંધ્યું છે.

" ભજો મહાવીર કે ચરશોં, છુડા દેગા જનમ મરશોં."

" કુંથુજિન મેરી ભવભ્રમણા, મિટા દોગે તો ક્યા હોગા."

" રૂપભજિન સુન લિયો ભગવાન, અરજ તુમસે ગુજારું હું."

આ ઉદા. માં કવિએ "રાગ ગજલ" એમ લખ્યું છે.

શાસ્ત્રીય રાગો અને દેશીઓના ચાલ વાળી ગઝલ–કવ્વાલી રચનાઓ પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. ઉદા.

" મેં ભેટ્યા આદિનાથજી, હર્ષ અપાર, હર્ષ અપારી, આનંદકારી રાગ રોગ હર કવાથજી. હર્ષ અપાર."

અહીં ગઝલ-ભૈરવી રાગનો સુમેળ સધાયો છે.

" ચંદા પ્રભુજી પ્યારા, મુઝકો દીયો સહારા."

અહીં કવિએ રાગ–કવ્વાલીનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

વિજય માિકાક્યસિંહસૂરિ કૃત મહાવીરસ્વામી પંચકલ્યાશક પૂજાની ચોથી ઢાળમાં રાગ-સોહની-કવ્વાલીનો પ્રયોગ થયો છે. વળી તે દેશી સાથે સામ્ય ધરાવે છે તે દષ્ટિએ દેશીનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. દેશી- "રાજા મેરા કિથેની ગયા."

કવિ મનસખલાલની ગઝલનું ઉદા. જોઈએ તો –

- " સુબોધકે ઉદ્યોત હોત, દૂરિત તમ હરા."
- " પ્રભુ ફજલૂ મજલૂ કરું, મેં આત્મ શક્તિ પે."
- " પ્રતથ દક્ષ જ્ઞાન લક્ષ ચેતના જાગી."

અહીં કવિએ "ગજલ-તાલ-દાદરા-અંગ્રેજી બાજેકી ચાલ" એમ જણાવ્યું છે.

આચાર્ય વલ્લભસૂરિની ઋષિમંડલની પૂજાની આઠમી ઢાળમાં એવી નોંધ છે કે ગજલ-તાલ-કવ્વાલી નાટક અને દેશી આશક તો હો ચુકા હું.

" વીર જિશંદ જયકારા, જયકારા, ભવિ જન ભાવશું પૂજો."

આચાર્ય વલ્લભસૂરિની પંચતીર્થ પૂજાનું ઉદાહરણ જોઈએ તો –

" પૂજન તો કર રહા હું, ચાહે તારો યા ન તારો"

અહીં ગઝલ-કવ્વાલીની સાથે ચાહે બોલો યા ન બોલો – એ ચાલનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

એમની મહાવીર પ્રભુ પંચ કલ્યાણકપૂજાની ગઝલમાં દેશીનો સમન્વય થયો છે. ''દેશી– ધન ધન વો જગમેં''

" ધન્ય ધન્ય વીર જિનંદ ભગવાન, તપસ્યા કરકે બતલાનેવાલે."

ઉપરોક્ત ઉદાહરણો ગઝલ અને કવ્વાલીનો શાસ્ત્રીય રાગ અને દેશી સાથે સંબંધ દર્શાવે છે. મુખ્યત્વે તો કવિઓએ ગઝલ-કવ્વાલીના રાગ-લયને અનુસરીને કૃતિઓ રચી છે. કવિ હંસવિજયજીની એક કવ્વાલીનું ઉદાહરણ નીચે મુજબ છે.

" પૂજન દ્રવ્ય ભાવસે હોવે, સાધુ સિદ્ધાંત દિખલાવે."

" સુનો પ્રભુ વિનતી એતી, હમેં સંસારસે તારો "

યહ ચાલ કવ્વાલી એમ ઉલ્લેખ કર્યો છે.

આ. વલ્લભસૂરિની નિન્યાનવે પ્રકારી પૂજાનું ઉદાહરણ નીચે મુજબ છે.

" ગિરિરાજ દર્શ પાવે, જગ પુષ્યવંત પ્રાની."

અહીં કવિએ "કવ્વાલી-ગજલ-ચાલ આશક તો હો રહા હું" એમ ઉલ્લેખ કર્યો છે. બીજુ ઉદાહરણ.

"યાત્રા નિત કરિએ, નિત કરીએ, નિત કરિએ, પ્રભુ આદિજિનંદ અનુસરિએ" કવિએ અહીં તાલ-કવ્વાલી-ચાલ મુજરો એમ નોધ્યું છે.

" ઢુંઢ ફિરા જગ સારા જગ સારા, સિદ્ધગિરિઆની ન મિલા."

અહીં કવિએ "સોહની-કવ્વાલી-ચાલ-રાજા મેરા કિથેની ગયા " એમ દર્શાવ્યું છે. આચાર્ય વલ્લભસૂરિની એક રચનામાં ગઝલની સાથે તાલ દાદરાનું સંયોજન થયું છે.

" સેવો ભવિ વીરજિન રાજા, અપુનરાવૃત્તિ ફળ તાજાં."

તેમાં વળી 'લો દિવાના કિયા દિલ મેરા' એ ચાલ સાથે પણ સંબંધ દર્શાવ્યો છે.

ઉપરોક્ત ઉદાહરણોને આધારે એવો નિષ્કર્ષ તારવવામાં આવે છે કે જૈન સાહિત્યની ગઝલો પદબંધ તરીકે મોટે ભાગે ગઝલના છંદશાસ્ત્ર કરતાં શાસ્ત્રીય રાગ-દેશીઓ અને ચાલને અનુસરીને સર્જાઈ છે. તે દષ્ટિએ ગઝલોનું મૂલ્યાંકન કરતી વખતે છંદશાસ્ત્ર (અરબી-ફારસીના) કરતાં કવિઓએ ગઝલના લય-રાગને અનુસરીને રચના કરી છે એ વાત ધ્યાનમાં લેવી અનિવાર્ય બને છે.

સાહિત્ય સર્જનમાં પરંપરા અને પ્રયોગને પણ સ્થાન આપવામાં આવ્યું તે દષ્ટિએ વિચારીએ તો ગઝલોમાં પણ પ્રયોગો થયા છે. જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં આવા પ્રયોગનું વલણ જોવા મળે છે. છંદશાસ્ત્રમા નિયમ પ્રમાણેની ગઝલો સિવાય અન્ય ગઝલો રચાય છે તે માટે જમિયત પંડ્યાના વિચારો નોંધવામાં આવ્યા છે.

"છંદ શાસ્ત્રમાં ગઝલ અને તે સિવાય બંધારણપૂર્વકના અન્ય ઘણા પ્રકારો છે. વર્તમાન સમયની ગઝલોમાં પ્રાસાનુપ્રાસને કારણે ભાવસાતત્ય સાઘંત જળવાઈ રહે તે પ્રકારે રચાયેલી ઘણી ગઝલો પ્રસિદ્ધ થતી રહે છે. આ પદ્ધતિને 'નઝમ' પ્રકારની ગઝલો તરીકે ઓળખાય છે. ભાવ સાતત્ય જાળવી શકાય તેવી ગઝલ સિવાય અન્ય ૧૪ પ્રકારો છે.

૧ ગઝલ, ૨ મુક્તક, ૩ રૂબી, ૪ નઝમ, ૫ પરંપરિત, ૬ આઝાદબહર, ૭ મુરબ્બઅ, ૮ મુસલ્લસ, ૯ મુખમ્મસ, ૧૦ મુસદ્સ, ૧૧ મુસમ્મન્, ૧૨ મુઅશ્શર, ૧૩ તઝમીન, ૧૪ હિકાયાત, ૧૫ મસનવી.

ગુજરાત; દક્ષિણ, મધ્યપ્રદેશ અને ઉત્તર પ્રદેશમાં જઈ વસેલા મુસ્લિમ વિદ્વાનો અને સૂફીસંતોએ મસનવીઓ લખી છે. તેમજ હિકાયતો પણ લખાઈ છે. આ ગઝલની બહેરોમાં સળંગ કથાવસ્તુઓ, ઉપદેશો, પ્રેમકથાઓ તેમજ પ્રશસ્તિ કાવ્ય પ્રકારો ઉર્દૂ, પંજાબી, સિંધી વગેરે ભાષાઓમાં લખાયેલ છે. વર્તમાન સમયમાં આ પ્રકારોનો ક્યાંય ઉપયોગ થતો નથી. ગુજરાતના કેટલાક સ્થળોએ સંત કવિઓએ લાંબાં ખંડકાવ્યો, મસનવીઓ અને હિકાયત ઉર્દૂમાં રેખતામાં લખેલ છે. આ પ્રકારનું ખેડાણ લગભગ હવે થતું નથી." (૧૩)

જૈન કવિઓએ 'રેખતા'નો પ્રયોગ કરીને આધ્યાત્મિક વિચારો વ્યક્ત કર્યા છે. તેમાં ઉપદેશનું તત્ત્વ પણ રહેલું છે. સૂકી વિચાર ધારાને વ્યક્ત કરતી ગઝલોમાં ઉપદેશ રહેલો છે તે દષ્ટિએ જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં આવો ઉપદેશ હોય તો તે ગઝલના વિષય વસ્તુનું એક અંગ છે એમ માનવું જોઈએ. ગઝલમાં સતત પ્રયોગો થયા છે. અને થતા રહેશે. જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં પ્રયોગનું વલણ ઓછું છે છતાં તેમાં શાસ્ત્રીય રાગ અને દેશીઓનું સંયોજન કરીને ગઝલોમાં પ્રયોગશીલતા દર્શાવી છે.

સ્થળ વર્શનની ગઝલોમાં મધ્યકાલીન પરંપરાનું અનુસરણ કરીને કળશ, દુહા, રચના, સંવત વગેરે વિગતો પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ 'ખેતા'ની 'ચિતોડરી ગઝલ'નું ઉદાહરણ નીચે પ્રમાણે છે.

> "ખરતર કવિ જતિ <u>ખેતાકિ</u>, આંખ મોજસું એતાકિ, સંવત સત્તરસેં <u>અડતાલ</u>, સાવણમાર રિતુ વરસાલ." વદિ પખવારઈ તેરી કિ કીની ગઝલ પઢિયો ઠીકિ"

## (98)

કવિરાજ દીપવિજયની "પાલનપુરની ગઝલ"માં 'કળશ' રચના થયેલી છે તેમાં કવિના નામનો સંદર્ભ છે.

> " ધરણરાજ પદ્માવતી અહર્નિસ્ પ્રભુ હાજર રહે, દીપવિજય કવિરાજ બહાદર સકલ સંઘમંગલ કરે."

## (૧૫)

ગઝલની છેલ્લી કડીમાં કવિનું નામ કે ઉપનામનો ઉલ્લેખ થેલો હોય છે. જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં પણ ઉપનામ કરતા સીધા નામનો જ સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

> " અરે આ નાવ જીંદગીનું ધર્યું છે હાથ મેં તારે, ડુબાવે તું ઉગારે તું, શ્રી <u>શભવીર</u> વીનવે તુજને."

#### 11911

અહીં કવિ પંત વીરવિજયનો નામોલ્લેખ થયો છે.

" નાગર' ની અરજ ઉર ધરજો. "

"વિનયમુનિ વદે ભાવે, ગઝલ એ પ્રેમથી ગાવે."

" ગુણીના ગુણની વિધિ પૂજ્ય પુણ્યવિજયે કીધી, કવ્વાલી શુદ્ધ એ કીધી, દયાળ મેં નથી દીઠી."

11 29 11

" કહે લબ્ધિ સુખી થાશે, પડ્યા જે એહના પાસે, વેશ્યાની વાસના ત્યાગો, અગર જો સુખડાં માગો."

11 90 11

સહસ હો કમ સત્તાઇસે, ચૈત્ર દ્વાદશી સુદિ સારી, કિયો વલ્લમ પ્રભુ દર્શન, હુઓ આનંદ શનિવાસ.

11 90 11

(આ કડીમાં રચના સમય, મહિનો, તિથિ, વાર અને કવિના નામનો ઉલ્લેખ છે.)

નેમિ લાવશ્ય ચરણોંકા ઉપાસક દક્ષ ગાવત હૈ ॥

(અહીં કવિએ ગુરુ પરંપરાનો નિર્દેશ કર્યો છે)

રૂપાતીત સ્વભાવ ધરે, શુદ્ધ કેવલજ્ઞાન નહીં દર્શ વરે; જબ આતમરામ આનંદ ભરે સિદ્ધ

11 9 11

ધન ઘાતી ક્ષીસ શુકલ લીન, વીર્ય ઉમહયો, મનસુખ રંગ શીવ લંગ, સેજસે રહ્યો.

11 8 11

મેં અરજ કરી સુખદાયા, તે અવધારો મહારાયા, એમ વીરવિજય ગુણ ગાયા, મેં આજે દરિશન પાયા. શ્રીનેમ. ॥ ૭ ॥

યદુ કુલકે વિભૂષણ હો, ત્રિભુવન કે તુમ સ્વામી, હમારે મન માનસમેં. બિરાજો હંસગતિ ગામી.

11 8 11

સંસ્કૃત ભાષાની ગઝલમાં પણ નામનિર્દેશ થયેલો જોવા મળે છે.

# " વલ્લભ દેવ ચરણે હર્ષોત્મ લક્ષ્મી કરણે," વસન્તી તે ચરણ કમલે માયા લબ્ધિઃ શ્રુતાસર્વા."

ઉપરોક્ત ઉદાહરણો દ્વારા મધ્યકાલીન અને અર્વાચીન પ્રણાલિકા અનુસાર કવિના નામની સાથે અન્ય વિગતો ઉપલબ્ધ થાય છે.

જૈન સાહિત્યની ગઝલોમાં બાહ્ય આકાર જોઈ શકાય છે પણ તેનો આંતર દેહ ગઝલના ભાવને સ્પર્શતો નથી. કેટલીક ગઝલો તો માત્ર માહિતી પ્રધાન છે તો વળી અન્ય ગઝલોમાં આકારની સાથે અંતસ્તત્વ પણ રહેલું છે. તેમાં રસ-ભાવ-ચિંતન જેવાં લક્ષણો જોઈ શકાય છે. જૈન સાહિત્યની ગઝલોનો અભ્યાસ કરતાં એમ લાગે છે કે લગભગ ૩૧૫ વર્ષ પહેલાં સ્થળ વર્ષાનની માહિતીપ્રધાન અને વર્ષાનાત્મક ગઝલો રચાઈ હતી ત્યાર પછી ક્રમશઃ વિષય વૈવિધ્ય અને રસ-ભાવ પૂર્ણ ગઝલો રચાઈ છે.

સમકાલીન મુસ્લિમ શાસનના પ્રભાવથી ગઝલો રચી હોવાનું માનવામાં આવે છે, તેમ છતાં આ શાસનકાળ વીતી ગયો અને નવા વિષયોમાં ગઝલોની પરંપરા ચાલુ રહી છે.

તેમાં સાંપ્રદાયિકતાનું લક્ષણ હોય તે તો સ્વાભાવિક છે છતાં તેમાં માનવતાપ્રેરક વિચારોનું નિરૂપણ થયેલ હોવાથી ગુજરાતી ભાષાની ગઝલોમાં પોતાની અસ્મિતા ટકાવી રાખે છે.

જૈન સાહિત્યની ગઝલોમોં લગાગાગા ચાર આવર્તનોનો ૨૮ માત્રાનો હજ્જ મુસમ્મન સાલેમ છંદ કુશળતાપૂર્વક પ્રયોજાયો છે. ગુજરાતી ભાષાની પ્રારંભની ગઝલોમાં બાલાશંકર કંથારિયા, કવિ કાન્ત, મણિલાલ દ્વિવેદી વગેરે કવિઓએ તેનો જ પ્રયોગ કર્યો છે. ગુજરાતી ભાષાની ગઝલોમાં એનો રંગ, મિજાજ અને પ્રવાહિતામાં જરા પણ ઉણપ નથી. જૈન સાહિત્યનું વસ્તુ સાંપ્રદાયિક છે તેમાંથી પણ ગઝલની મસ્તી અને મિજાજ નિહાળી શકાય છે.

પ્રારંભની ગઝલોમાં પ્રાપ્ત મેળવવા માટે શબ્દોની તોડફોડ કરીને બાહ્ય રીતે ગઝલ છે એમ દર્શાવવાનો પ્રયત્ન થયો છે. ત્યાર પછીની ગઝલોમાં આવું વલશ જોવા મળતું નથી. કવિઓએ ગુજરાતી હિન્દી ભાષાનું મિશ્રણ કર્યું છે. અને અરબી ફારસીના વિશિષ્ટ શબ્દપ્રયોગો દ્વારા ગઝલની ઓળખાણ આપવા માટેના પ્રયત્ન કર્યો છે. જાલિમ, બંદા, મલાહ, જૌહરી, ફંદા, મજલ્, કંજલ્, ગમાયા, મતવાલા, મુબારક, બંદગી, સિફત, ઇલમ, જારી, વગેરે શબ્દપ્રયોગો ગઝલોમાં નોંધપાત્ર બને છે. ગઝલ ને અનુરૂપ લય સાધવા ઉપરોક્ત શબ્દો ઉપયોગી બન્યા છે.

આ. વલ્લભસૂરિ અને આ. લબ્ધિસૂરિની ગઝલોમાં ગુજરાતી-હિન્દી ભાષાની સાથે ગઝલના બંધને સંસ્કૃત ભાષામાં સિદ્ધ કરવાનો પુરુષાર્થ કર્યો છે. સંસ્કૃત ભાષામાં આવી કૃતિ સર્જન કરનારા આ બે કવિઓ જૈન સાહિત્યની ગઝલોની સાથે વિશેષતાઓમાં ચાર ચાંદ લગાવે છે. ઉર્દૂ-ફારસી હિન્દી-ગુજરાતી જેવી ભાષાઓમાં ગઝલ અને કવ્વાલીની રચનાઓ થાય તે તો સ્વાભાવિક છે પણ સંસ્કૃતમાં આવી રચનાઓ કરીને જૈન કવિઓએ ભાષા પ્રભુત્વનું આશ્ચર્યકારક દર્શન કરાવ્યું છે.

મત્લઅ અને મક્તઅ, રદીફ, કાફિયા વગેરેનો પણ ગઝલોમાં પ્રયોગ થયો છે. વ્યવહાર

જીવનનાં દેષ્ટાંતો—ઉપમા-રૂપક, ઉત્પ્રેક્ષા જેવા અલંકારો, શાંત, વૈરાગ્ય અને કરૂણરસની અનુભૂતિ, ઉપદેશાત્મક વિચારો શબ્દાનુપ્રાસ વર્શાનુપ્રાસની યોજનાથી સમર્થ અભિવ્યક્તિ, શબ્દવૈભવ વગેરેથી બધી ગઝલો જૈન સાહિત્યની વિવિધતા અને સમૃદ્ધિમાં ઐતિહાસિક મૂલ્ય ધરાવે છે.

સાહિત્યનો મૂળભૂત ઉદ્દેશ તો નિર્દોષ આનંદ આપવાની સાથે માનવ કલ્યાણની ઉદાત્ત ભાવનાનો રહેલો છે તે જો ચરિતાર્થ થતો હોય તો પછી ગદ્ય-પદ્યનો કોઈ ભેદ રહેતો નથી. પદ્યના પ્રકારોમાં ગઝલ પણ પોતાની અસ્મિતા ટકાવીને જનસાધારણને ચિંતનાત્મક અને વિચારાત્મક ભાથું પૂરું પાડીને માનવતાવાદી વ્યક્તિત્વ ઘડતરમાં પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રીતે ઉપકારક નીવડે છે.

ગઝલની અભિવ્યક્તિમાં આધ્યાત્મિક વિચારો જોવા મળે છે.

"મારિફત અધ્યાત્મવાદ આ પ્રકારની ગર્ઝલની વિશેષતા એ છે કે એમાં દિવ્યપ્રેમ, લૌકિક નહિ પણ લોકોત્તર પ્રેમની ભાવનાનું નિરૂપણ થયેલું હોય છે. તેમાં કવિની વ્યંજના શક્તિ અને પ્રતીકોનું ઉપાદાન રહેલું છે ગઝલમાં અધ્યાત્મવાદ વિશેના અવતરણને અત્રે નોંધવામાં આવ્યું છે.

"ઉર્દૂના શાયર શાદ' અઝીમા બાદીએ ગઝલમાં સૂફી વિચારધારાનો આરંભ ૨૦મી સદીમાં કર્યો. એનો સાર એ છે કે સંસારની વિભિન્નતા એક પ્રપંચ માત્ર છે. વિભિન્ન જણાતા સમસ્ત એકાંશો એકજ શક્તિના અંશ છે. જેમને આ શક્તિ એ પ્રેમના અંશને ઊર્ધ્વ કરવા પોતાનાથી વિખૂટા કર્યા છે. પ્રેમ દ્વારાજ આ વિખૂટા અંશ પેલા મહાન તત્ત્વમાં મળી શકે છે અને જીવન લીલા સમાપ્ત થઈ જાય છે. આ વિચારસરણી ભારતીય વેદાંત સાથે મેળ ખાય છે. આત્મા પરમાત્મા વચ્ચેનો પ્રેમ, મિલનની ઉત્કટ ઝંખના, તલસાટ, જગત તરફની બેપરવાઈ, મસ્તી વગેરે એમાં રજૂ થાય છે. ઉચ્છૃંખલા કે ઉન્મત્તતા નહીં પરુંત આંતરિક પાત્રનું છલકાઈ ઊઠવું. ઉમાશંકર જોશી કહે છે મસ્તી એટલે જગતને વ્યવહારની કાંચળી ઉતારીને ફેંકી દેવાની શક્તિ. આવી શક્તિ વગર કવિતા તત્ત્વનો પણ ઉદય અસંભવિત છે, કેમકે કાવ્ય પણ તે ઘડીએ પ્રસરે છે જે ઘડીએ આ મેળવું, આ છોડી દઉં, આની ઉપેક્ષા કર્યું એવી વસ્તુ માત્ર પ્રત્યેની શૂન્યતા પામ્યો હોય છે અને આનું જ બીજું નામ મસ્તી."

સૂક્ષીવાદના વિચારોના પ્રભાવ હેઠળ ગઝલો રચાઈ છે. સૂફ્ષીવાદે ગઝલ દ્વારા પ્રેમનું આકર્ષણ, ઊર્ધ્વગતિ અને સૌન્દર્ય જેવાં લક્ષણો વિકસાવ્યાં છે. તેનાથી ગઝલમાં બૌદ્ધિક અને ચિંતનાત્મક વિચારો સ્થાન પામ્યા છે.

પરમાત્મા મનુષ્યને પથપ્રદર્શન કરીને પ્રેરણા પણ આપે છે. ઇચ્છાઓના દમનપર સૂફીવાદ વિશેષ ભાર મૂકે છે. સૂફીવાદના વિચારો વેદાંત, બૌદ્ધદર્શન અને ભારતીય ભક્તિ માર્ગની સાથે સામ્ય ધરાવે છે. સૂફી દિવ્યપ્રેમનો ભિક્ષુક છે. સંસારના લોકોનાં દંભ જોઈને એમનું મન વિરક્ત બન્યું છે. દૈવી પ્રેમને છુપાવનાર આવરણની ખોજમાં પ્રવૃત્ત થવાની આકાંક્ષા સૂફીવાદમાં મહત્વની છે. અહંકારને ઓગાળવાથી દિવ્યપ્રેમની અનુભૂતિ થાય અને તન્મયતા આવી જતાં ભક્તિ રસમાં અનન્ય આનંદની અનુભૂતિમાં જીવન વ્યતીત થાય છે.

સૂફિવાદની વિશેષતા દર્શાવતા કેટલાક વિચારો જોઈએ તો —
" સત્યની પ્રાપ્તિ એ જ જીવનનો ઉદેશ છે."

બાહ્યસૃષ્ટિ સારહીન છે. આંતરિક જ્યોતિ પથપ્રદર્શકનું કામ કરે છે. અને અંતિમ પ્રકાશ તરફ દોરી જાય છે.

આની પ્રાપ્તિ કેવળ આત્મ પ્રકાશ દ્વારા થઈ શકે છે. યોગાભ્યાસ દ્વારા પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. જેથી કંઈક અનુભવ પ્રાપ્ત થાય છે. ખાસ કરીને જ્યારે સાંસારિક અસ્તિત્વનું ભાન રહેતું નથી ત્યારે સિદ્ધિની અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યારે સીમિત આત્મા મહાન જયોતિમાં મળી તેમાં વિલીન થઈ પોતાને વીસરી જાય છે ત્યારે જ આ અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે.

આ અભ્યાસ સ્વયં શક્ય નથી. ગુરુનું હોવું અતિ આવશ્યક છે. યાત્રા આંતરિક અને માર્ગ અદેષ્ટ છે. જેઆ માર્ગ પર ચાલી ચૂક્યો હોય તેજ પથપ્રદર્શક થઈ શકે છે. એવી વ્યક્તિ મુક્ત હોય છે.

ઘણી શોધ પછી ગુરુ મળે છે અને તે ત્યારે જ પ્રાપ્ત થાય છે જયારે જિજ્ઞાસા પિપાસા ઉત્કટ હોય. તેની ઓળખ કઠિન છે. પરંતુ સમય અનુકૂળ થતાં તે સ્વયં ઓળખાઈ જાય છે.

ગુરુમાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા અતિ આવશ્યક છે. અને ગુરુની આજ્ઞાનું પાલન શીઘ્ર ફળદાયી નીવડે છે. વિશ્વાસથી જ શિષ્યનો માર્ગ પ્રકાશિત થઈ ઊઠે છે. તેને દૈવીદેષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય છે. અને અંતે તે પ્રેમસાગરમાં મગ્ન થઈ જાય છે. (૧૭)

"સૂફી માટે દરિદ્ર પણ પવિત્ર અને તપમય જીવન જરૂરી છે. આત્મ નિરીક્ષણ તેમજ મનની એકાગ્રતા અનિવાર્ય છે. જેનાં સાધન સદ્ગુરુ દ્વારા જ મળે છે. પોતાના ધ્યેયને વરેલા સૂફ્રી આને પુષ્ટ કરે છે. તેમનો અનુભવ દિવ્યજ્ઞાનની સમાન તર્ક અને બુદ્ધિથી પર છે. તેમ છતાં તેમની શ્રદ્ધાની આધારશીલા હોવાથી તે અંતર્ગત સત્યજ કહેવાશે. તર્ક અને બુદ્ધિથી પર જે એક અગોચર સત્ય છે. તેમાં જ સૂફ્રીઓ વિશ્વાસ રાખે છે. તેમની સાધના ત્યાં સુધી પહોંચવું અને સિદ્ધિ તેમાં એકાકાર થવું તે છે." (૧૮)

સૂફીવાદના ઉપરોક્ત વિચારો જૈન સાહિત્યની પ્રભુવિષયક, ઉપદેશાત્મક અને વૈરાગ્યપ્રેરક ગઝલોના સમર્થન માટે મહત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. તપ, ત્યાગ, ઇન્દ્રિય દમન, અનાસક્ત ભાવ, સાધના-યોગાભ્યાસ, આત્માનુભૂતિ જેવા વિચારો ધર્મમાં કેન્દ્રસ્થાને છે એટલે જૈન કવિઓએ પોતાની ગઝલોમાં આધ્યાત્મિક વિચારોને કલાત્મક રીતે ગૂંથી લીધા છે. એ દષ્ટિએ વિચારતાં તેમાં સાંપ્રદાયિકતાને ગૌણ કરીને વિચારસૃષ્ટિ તરફ લક્ષ રાખવું જોઈએ તોજ જૈન સાહિત્યની ગઝલોને યથોચિત ન્યાય મળી શકે. ગઝલના સમકાલીન કાવ્યરૂપોનો અભ્યાસ સંલક્ષ્ય બને તે માટે કેટલીક વિગતો અત્રે આપવામાં આવી છે.

કસીદા = પ્રશસ્તિ કાવ્ય. રાજા મહારાજાઓની, ખલીફા, અમીર-ઉમરાવોની બિરૂદાવલી ગાવામાં આવે તેવી ગુણગાથા.

મસનવી= કથાકાવ્ય. તેમાં કોઈ ઐતિહાસિક ઘટના કે પ્રેમકથાનું વર્શન દ્વારા નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. મસિયા = શોક કાવ્ય. યુદ્ધ કાવ્યનો વિષય અને તેનો વિસ્તાર થતાં મૃત્યુ-જન્ય શોક-વિરહની ભાવનાને વ્યક્ત કરવામાં આવે છે.

જૈન સાહિત્યની કેટલીક ગઝલોમાં પ્રસંગનું નિરૂપણ થયું છે, તે લઘુકથા સમાન આસ્વાદ છે. આવી ગઝલો મસનવી સાથે સામ્ય ધરાવે છે. કવિ પ્રભુદાસની નેમનાથની ગઝલમાં નેમનાથ રાજુલનો ત્યાગ કરે છે અને અંતે મુક્તિ પામે છે તે પ્રસંગ કેન્દ્ર સ્થાને છે.

> " રાજુલ કહે નાથ ગએ સાથ પરહરી, નહીં અર્જ મેરી ગર્જ કછુ દીલમેં ધરી. રાજુલ." ॥ ૧ ॥

કસીદા જેવી રચનાઓની દષ્ટિએ વિચારીએ તો જૈન ગઝલોમાં ગુરુ અને પરમાત્માને કેન્દ્રમાં રાખીને એમનો ગુણાનુવાદ, મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. પ્રભુ પ્રત્યેના સમર્પણ ભાવથી શરણાગતિની પણ અભિવ્યક્તિ થયેલી છે. નીચેનાં ઉદાહરણ ઉપરથી આ વિગત વધુ સ્પષ્ટ થશે. કવિ હંસસાગર

> " શાંતિજિન શાંતિનાદાતા, તુજાગમ બિંબ જગ ત્રાતા, દુઃખિત ભરતે ક્ષમાદાતા, ગુરૂ નિગ્રઁથ વિચરતા."

#### કવિ પંડિત વીરવિજયજી

- " સાંઇશું દિલ લગા પ્રાની, નિસાનું પર નવા બાની; કરો ઘટ જલ ભરી જૈસા, ભરૂસા પિંડા કા તૈસા."
- " પ્રભુ જેવો ગણો તેવો, તથાપિ બાલ તારો છું, તમે મારા જેવા સમા લાખો. પરંત એક મારે તં."

આ. કલાપૂર્ણસૂરિ

" ભૂલો પડ્યો છું ભવમહીં, ભગવાન રાહ બતાવજો, જનમો જનમ ને મરણનાં, સંતાપથી ઉગારજો."

મુનિ ધુરંધરવિજય

" દિનરાત ઝૂરૂં તોય વ્હાલા કેમ રીઝતો નથી ? અવિરત ઝરે આંસુનયનથી તોય ભીંજાતો નથી."

આ. દક્ષસૂરિ

" પતિતપાવન તરન તારન, દુઃખી કે દુઃખ નિવારણ, અનાથો કે સદા પાલન, કરો ભવ પાર ઉતારન."

આ વલ્લભસૂરિ

પારસપ્રભુ નાથ તૂં મેરા, રટું મેં નામ નિત તેરા, વિના તુમ નાથ જિન રાયા, ભવો ભવ દુઃખ બહુ પાયા. " તૂહીં ભવ દુઃખંકા ભંજન, તૂં હી ભવિ જીવકારંજન, જગત આધાર તું કહિયે, નિરંતર શરણ તુમ લહિયે."

આ. લબ્ધિસૂરિ,

" ભજો મહાવીર કે ચરણોં, છુડા દેગા જનમ મરણોં, જગતમેં દેવ આલી હૈં, સૂરત સબસે નિરાલી હૈં"

આ. વલ્લભસૂરિ

" તૂંહી બ્રહ્મા તૂંહી વિષ્ણુ તૂંહી શંકર તૂંહી પારસ, દેવાધિદેવ નિર્દોષી, પ્રભુ ગુણ કે ભંડારી હૈ."

પરમાત્માનું સ્વરૂપ, ગુણો અને તેનો પ્રભાવ કે ચમત્કાર દર્શાવતી પંક્તિઓ આધ્યાત્મિક ગઝલ પર પ્રકાશ પાડે છે.

મસિયા. આ પ્રકારની કૃતિમાં મૃત્યુના વિરહથી ઉદ્ભવતા શોકનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. તેમાં ગુરુ પ્રત્યેનો અપૂર્વ સ્નેહ, શ્રદ્ધા, ભક્તિ અને ઉપકારની ભાવનાને વ્યક્ત કરવામાં આવે છે.

આચાર્ય વલ્લભસૂરિની ગુરુ વિષયક ગઝલ જોઈએ તો -

" વિના ગુરુ રાજકે દેખે, મેરે દિલ વેકરારી હૈં મહાઉપગાર જગ કરતા, તનુ ફનાહ સમજ કરકે, જીયાવલ્લભ ચાહતા હૈ, નમન કર પાંઉ પર પડકે."

કવિ નાગરની ગુરુ જીતવિજયના અવસાનની કવ્વાલી જોઈએ તો—

" અમોને લાડમાં લાલી, પઢાવ્યા પુત્રવત્પાળી, અચાનક યું ગયા ચાલી, અમોને છેક ગયાં ભૂલી." "હજારો મેદની ચામી. મલી ગુર ભક્તિને કાજે.

હજારો મેદની ચામી, મલી ગુરુ ભક્તિને કાજે, વીરહ અમોને થયો, આજે દાદાગુરુ અમારા યું અમોને છેક ભુલી ગયા."

જૈન સાહિત્યની ગઝલોનો તુલનાત્મક અભ્યાસ કરતાં એમ ફલિત થાય છે કે એ પ્રારંભકાળની ગઝલોની સાથે સમાન કક્ષાએ સ્થાન પામી શકે છે. એટલે જૈન સાહિત્યની ગઝલો કાવ્યપ્રકારની સમૃદ્ધિમાં વિવિધતા દ્વારા નવો રંગ જમાવે છે.

ધાર્મિક સાહિત્યની એક મર્યાદા ગણો કે વિશેષતા ગણો તો તેમાં ઉપદેશનું વલણ મહત્ત્વનું દેખાય છે. મમ્મટે કાવ્યપ્રકાશની રચનામાં કાવ્યનાં પ્રયોજનો દર્શાવતાં ઉપદેશનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ ઉપદેશ કાંતાસંમિત, મિત્રસંમિત અને પ્રભુસંમિત એમ ત્રણ પ્રકારનો છે. ધર્મગ્રંથોને આધારે વિવિધ પ્રકારનું સાહિત્ય સર્જાયું છે તેમાં પ્રભુસંમિત ઉપદેશ છે. ભારતીય સંસ્કૃતિની ઉજ્જવળ પરંપરાનું અનુસંધાન સાહિત્ય દ્વારા ઉપદેશાત્મક અભિવ્યક્તિનું છે તે યથાર્થ લાગે છે.

મિત્ર અને કાંતાસંમિત ઉપદેશ તો માત્ર આ જ જન્મમાં લાભદાયક નીવડે જયારે પ્રભુસંમિત ઉપદેશ તો ભવોભવના ભાથાની ગરજ સારે છે. પ્રભુની દિવ્યવાણીનો પ્રભાવ જન્મ જન્માંતરોના દુઃખ દારિદ્રય અને શોકને દૂર કરીને આત્મસ્વરૂપ પામવા, પૂર્ણત્વ પામવા માટેનો રાજમાર્ગ દર્શાવે છે. તેનો ઉપકાર ચિરસ્મરણીય છે.

"The divine speech of Lord is the heartiest blessings to the mankind for the development of Spiritual Stage in life"

ધાર્મિક સાહિત્યના પાયામાં જીવન સાથેનો અવિચ્છિન્ન સંબંધ રહેલો છે. સાહિત્યમાં કલા, કલા માટે અને કલા જીવન માટેના વાદ વિવાદમાં નહિ પડતાં કલાનો જીવન સાથેનો સંબંધ સ્વીકારવો યોગ્ય લાગે છે.

આ પ્રકારનું સાહિત્ય માત્ર પ્રચારલક્ષી નથી પણ માનવા આચારને આત્મલક્ષી બનાવવામાં મૂલ્યવાન પ્રદાન કરે છે તે દષ્ટિએ ધર્મના સાહિત્યની ઉપેક્ષા કરવી ઉચિત નથી. તેમાંથી નિષ્પન્ન થતી વિશ્વના સર્વ જીવોના કલ્યાણની વિશાળ ભાવના તરફ સૌ કોઈને પૂજ્ય ભાવ થાય તેવી ઊંચી ક્ષમતા ધરાવે છે.

Let Your life lighty dance on the edges of time, like a dew drop on the tip of a leaf (Rabindranath Tagore)

### સંદર્ભ સચિ

| નં. ૧થી ૪   | ગુજરાતી સાહિત્યનાં સ્વરૂપો    | પા. | ६२८      |
|-------------|-------------------------------|-----|----------|
| નં. ૫-૬     | ગુજરાતી સાહિત્યનાં સ્વરૂપો.   | પા. | ६२७      |
| નં. ૭       | છીપનો ચહેરો–ગઝલ               | પા. | રરપ      |
| નં. ૮       | છીપનો ચહેલો–ગઝલ               | પા. | १८१      |
| નં. ઈ,૧૦,૧૧ | છીપનો ચહેરો–ગઝલ               | પા. | १८३      |
| નં. ૧૨      | છીપનો ચહેલો-ગઝલ               | પા. | १८६      |
| નં. ૧૩      | ગઝલનું છંદશાસ્ત્ર             | પા. | ૧૫૭/ ૧૫૮ |
| નં. ૧૪      | મધ્યકાલીન સાહિત્યનાં સ્વરૂપો  | પા. | ६२८      |
| નં. ૧૫      | પટ્ટાવલી સમુચ્યય              | પા. | ረч       |
| નં. ૧૬      | ગુજરાતી ગઝલની સૌદર્ય મીમાંસા  | પા. | ४४       |
| નં. ૧૭, ૧૮  | ગુજરાતી ગઝલની સૌંદર્ય મીમાંસા | પા. | પ૩       |

#### ગઝલ

# **આચાર્ય બુદ્ધિસાગરસૂરિજી** પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે. (કવ્વાલિ)

| ગમે તેવા રૂપે તું છે, પુરેપુરો નહીં ભાસે;           |    |
|-----------------------------------------------------|----|
| તથાપિ ભાસ દિલમાંહિ, પ્રભુ તું છે. પ્રભુ તું છે.     | ૧  |
| થઈ લયલીન વિચારોમાં, જિગરથી શોધીને શોધ્યો;           |    |
| પરામાં ભાસતું એવું, પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે.      | ૨  |
| અનુમાનો ઘણાં કીધા, પ્રભો તુજ અસ્તિત્વતામાંહિ;       |    |
| દૃદયમાંહી થતી સ્ફુરજ્ઞા, પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે. | 3  |
| અકલને ના કળી સકતો, અગમનો પાર ના પામું;              |    |
| જિંગરનો તાર વાચક તો, પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે.     | 8  |
| અલખને ના લખી શકતો, અહો એ કોજ્ઞ સંસ્કારે,            |    |
| થતી સ્ફુરણા સ્વયં એવી, પ્રભુ તેં છે પ્રભુ તું છે.   | ૫. |
| પ્રભુનો પૂર્જા પૂજારી, અહો એના દ્રદયમાંહી;          |    |
| પ્રભના નામની સ્ટના, પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે.      | •  |
| પ્રતીતિ પૂર્શ થઈ ત્હારી, કથાતી વાણીથી ના તે;        |    |
| બુદ્ધયબ્ધિ ભક્તિના યોગે, પ્રભુ તું છે પ્રભુ તું છે. | 9  |

ભ. ૫. ભા-૮ પા. ૨૮

# પૂ. નાનચંદજી સ્વામી

અગર હૈ શૌક મિલનેકા, તો હરદમ લૌ લગાતા જા: જલાકર ખુદનુમાઈકો, ભસમ તન પર લગાતા જા. પકડ કર ઈશ્ક્કી ઝાડૂ સફા કર હિજૂ એ દિલકો; દૂઈકી ધૂલકો લેકર, મુસલ્લે પર ઉડાતા જા. 5 મુસલ્લા દોડ, તસબી તોડ, કિતાબેં ડાલ પાનીમેં; પકડ દસ્ત તૂ પરશ્તોંકા, ગુલામ ઉનકા કહાતા જા. 3 ન મર ભૂખા, ન રખ રોજા, ન જા મસ્જિદ, ન કર સિજદા; વજૂકા તોડ દે કૂજા, શરાબે શૌક પીતા જા. 8 હમેશા ખા હમેશા પી, ન ગફલતસે રહો ઇકદમ; નસે મેં સૈર કર અપની, ખુદીકો તૂ જલાતા જા. ų ન હો મુલ્લાં, ન હો બમ્મનુ, દૂઈકી છોડકર પુજા: હુકમ હૈ શાહ કલંદરકા, અનલહક તૂ કહાતા જા. ŧ

કહે 'મંસૂર' મસ્તાના, હક મૈંને દિલમેં પહચાના; વહી મસ્તોંકા મયખાના, ઉસીકે બીચ આતા જા.

9

(પ્રા. ૫.- પા. ૩૭)

### કવિ રસિક

હવે આ વિશ્વને વંદન (ગઝલ)

ઘણાએ ભોગવ્યા ભોગો, ઘણાએ ભોગવ્યા રોગો, ફરી ચાહું નહી ભોગો, હવે આ વિશ્વને વંદન. જગતના સર્વ વ્યવહારો, વિષે ખોટો સમય મારો, ઉપાડ્યો પાપનો ભારો, હવે આ વિશ્વને વંદન. ફર્યો આ વિશ્વ ઉપવનમાં, ધરીને હર્ષ હું મનમાં, હણાયો હર્ષ એ ક્ષણમાં, હવે આ વિશ્વને વંદન. ઘડીભર જે હતું પ્યારૂં, બન્યું છે સર્વ તે ખારૂં, ફરી તેં ના કરૂ મ્હારૂં હવે આ વિશ્વને વંદન. પ્રીતી પરમાત્મથી લાગી, દીધું મેં વિશ્વને ત્યાગી, ઘણીએ ઠોકરો વાગી, હવે આ વિશ્વને વંદન.

٩

ર

3

X

8

પ

(અધ્યા. ભજન. પા. ૮૭)

# ગઝલ—મોહનલાલ ચુનીલાલ ધામી ત્યાગનું મૂલ્ય

વિશ્વના મયદાનના સન્માન સાચા ત્યાગનાં, વિશ્વ વીજ્ઞા પર મધુરાં ગાન સાચા ત્યાગના; માનવજીવનનાં મૂલ્યવંતા માન સાચા ત્યાગમાં, વિશ્વના સંતો સદા ગુલતાન, સાચા ત્યાગમાં.

11 9 11

# આંસુની ધાર

સંસારીઓ કહેજો તમે, સંસારમાં શું સાર છે ? સંસારની રસકુંજમાં સ્થાઈ ક્યો શણગાર છે ? સંતો અનુભવથી કહે ત્યાં સળગતા અંગાર છે. આક્રંદ છે નરનારના, ને આંસુડાની ધાર છે.

॥ २ ॥

## લોહના સ્વાદે!

માતાપિતાને બેન બંધુ પ્યાર કાં રાખે ? પુત્રને પરિવાર સહુ કો મીટ કાં માંડે ? નેહે ઝરતી નાર મીઠાં વેજ્ઞ કાં ભાખે ? લાલી ભરેલા લોહીના સ્વાદે સહુ રાચે.

11 3 11

#### રાગની માયા

દર્દમાં ડુબી મરે પણ ત્યાગ આ ગમતો નથી; આંસુ ઉકળતા હોય તોય 'રાગ' તે ખસતો નથી, પટકાય લાખો વાર તોયે ત્યાં નમતો નથી, સમજાય સઘળું સાફ તોયે ત્યાગમાં રમતો નથી.

11 8 11

### બે ધારી તલવાર

સંસારમાં સડનાર માથે રાત અંધારી, માર્ગ સૂઝે નાં—મળે નાં મુક્તિની બારી, સંસારીઓના ભાગ્યમાં છે 'સ્વાદ'થી યારી ગરદન પરે લટકી રહી તલવાર બે ધારી. (સને. ૧૯૪૭ની સાલમાં લખાયેલા કાવ્યોની ઝલક) (સ્મ. મા. પા. ૧૭૪)

∥ પ ∥

ઉપા. જયંતસેન વિજયજી ''બાત દિલ ઉતાર''

જાના હૈ જરૂર જીવડા બાત ઉતારો ઉર, જેથી આદિ ડીગ્રીમાંહિ હોતા ક્યોં મગરૂર. મોહ મદિરા જો ભાન ભૂલીને હોતા ક્યોં ચક્ચૂર, કાલકી ફાલ આવે તુજ પર ઉડી જશે તુજ નૂર. ટાઈમ કી કિંમત હોય તુજને બનો ધર્મમાં શૂર, એકતાન બનો જો ઉસમેં શિવપૂર નહિ હૈ દૂર. ઇસ બાતકો નહિ માને તો ભવો ભવકા મજૂર, આત્મકમલમાં લબ્ધિ પ્રગટે ભક્તિમેં રહો હજૂર. જયંત બાતકો જે નર માને મિલે મુક્તિ ખજૂર. (આ. ગું.—પા. ૨૩૪)

9

કવિ પંડિત વીરવિજયજી કર્મરાયની વિચિત્રતા

અરે કિસ્મત તું ઘેલું રડાવે તું હસાવે તું, ઘડી ફંદે ફસાવીને સતાવે તું રીબાવે તું.

11 9 11

| ઘડી આશામહી વહેતું ઘડી અંતે નિરાશા છે,         |         |
|-----------------------------------------------|---------|
| વિવિધ રંગો બતાવે તું હસે તેને રડાવે તું.      | 11 5 11 |
| કેઈની લાખ આશાઓ ઘડીમાં ધુળધાળી થઈ,             |         |
| પછી પાછી સજીવન થઈ રડેલાને હસાવે તું.          | 11 3 11 |
| રહી મશગુલ અભિમાને સદા મોટાઈ મન ધરતા,          |         |
| નીડરને પણ ડરાવે તું ન ધાર્યું કોઈનું થાતું.   | &       |
| વિકટ રસ્તા અને તારા અતિ ગંભીર ને ઊંડા,        |         |
| ન મર્મ કોઈ શકે જાણી અતિ જે ગુઢ અભિમાની.       | ાથા     |
| સદાચારી જ સન્તોને ફસાવે તું રડાવે તું,        |         |
| કરે ધાર્યું અરે તારૂં બધી આલમ ફના કરતું.      |         |
| અરે આ નાવ જીંદગીનું ધર્યું છે હાથમેં તારે,    |         |
| ડુબાવે તું ઉગારે તું શ્રી શુભવીર વિનવે તુજને. | 11 9 11 |
| (પા. નં. ૧૯૨)                                 |         |

# આચાર્ય યશોભદ્રસૂરિ ઔપદેશિક સજઝાય

| આ જીવન એળે જાય છે ભગવાનને ભજશો ક્યારે ?<br>આયુષ્ય ઓછું થાય છે ભગવાનને ભજશે ક્યારે ?<br>ઘરની સ્ત્રી ઘરેણાં માગે નાનો કીકો છાતીએ લાગે, |    |     |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|-----|----|
| સૌ સ્વાર્થમાં રાચે છે. ભગવાનને.                                                                                                      | 11 | ٩   | 11 |
| નોકર ચાકર સેવા કરતાં હોઠે એનાં નામો રમતાં,                                                                                           |    |     |    |
| એ રામો ઘાટી ભૂલીને ભગવાનને.                                                                                                          | 11 | ર   | 11 |
| રંક જનો પર છુરી ચલાવી શેઠ બન્યો તું શક્તિશાળી,                                                                                       |    |     |    |
| એ નિર્દયતાને છોડીને ભગવાનને.                                                                                                         | 11 | 3   | II |
| ઝટપટ દોટ મોટર તારી લક્ષ્મી છે વૈભવ છે ભારી,<br>પણ ખાલી હાથે જવું છે ભગવાનને.                                                         |    | ४   | 11 |
| કપડાં સફાઈવાલાં છે પણ અંતરમાં કાળાં જાળાં છે,                                                                                        |    |     |    |
| નિર્મલ અંતરને કરવાને ભગવાનને.                                                                                                        | II | પ   | II |
| સુખ શાંતિ સદાયે માગો છો પણ ધર્મધ્યાનથી ભાગો છો,                                                                                      |    |     |    |
| અનુપમ સુખ મેળવવાને ભગવાનને.                                                                                                          | П  | Ę   | 11 |
| નેમ વિજ્ઞાનસૂરિ સારા વાચક કસ્તુર ગુરુ સુખકારા,                                                                                       |    |     |    |
| યશોભદ્ર કહે છે. ચેતન ભગવાનને.                                                                                                        | П  | 9   | П  |
| (પા. નં.                                                                                                                             | ૧૭ | (80 | )  |

# મુનિ ધુરંધર વિજયજી (ગઝલ)

દિન રાત ઝૂરૂં તો વ્હાલા કેમ રીઝાતો નથી ? અવિરત ઝરે આંસુ નયનથી તોય ભીંજાતો નથી ? મારી નજર તુજથી મળીને ભાન હું ભૂલી ગયો પ્રેમમાં એવો પડ્યો કે રંગ એ જાતો નથી ? હું ખેલ ખેલું ખલકના ને પલકમાં રીઝવું જગત પણ થયો છું લાચાર તુજથી તું જ સમજાતો નથી. બોલને ઓ ? બોલ વ્હાલા ? કેમ મૌન ધરી રહ્યો ? તારે મારે ખરેખર કાંઈ પણ નાતો મળે ? દીલ દઈને દર્દ લીધું દેવ તારી પાસથી તોય શું આ દીન પરતું રહમદિલ થાતો નથી ? તારા વિરહની આગમાં શેકાઈને તડપી રહ્યો પ્રેમની વર્ષા કરીને કેમ મલકાતો નથી. ખબ હં ભોળો પડં છં નાથ તારી આગળે જાતે હોમું તોય વ્હાલા સ્હેજે ખેંચાતો નથી ? પણ પ્રભુ મુજ પ્રેમનો વિજય થાશે એકદી હું અને તું એક થઈશું વિશ્વાસ એ વાતો નથી.

# આચાર્ય લબ્ધિસૂરિજી પાર્શ્વનાથસ્તવન

શરણ લે પાર્શ ચરણોં કા ફિર ફિર નહીં મિલે મોકા શરણ, દેવન કે દેવ યે સોહે ઈન્હોં કો દેખ જો મોહેં. હઠે તસ દુઃખ દુનિયા કા ફિર ફિર નહીં મિલે મોકા શરણ. 11 9 11 ઇન્હોં કા નામ જો લેતે ઉનહોં કો શિવસૂખ દેતે, મારગ યહ મોક્ષ જાનેકા કિર કિર નહીં મિલે મોકા શરણ 11 5 11 અનાદિકાલ ભવભટકા જામી તું પાર્શ્વ સે છટકા, મિલા અબ વર્ષ ધ્યાને કા ફિર ફિર નહીં મિલે મોકા શરણ. ॥ ૩ ॥ જિન્હોંને સર્પકો તારા નમસ્કાર મંત્ર કે દ્વારા. વો હી તુમ તાર લેને કા ફિર ફિર નહીં મિલે મોકા શરશ. 11 8 11 ગુણ હૈં પાર્શ્વમેં જૈસે નહીં ઓર દેવમેં ઐસે. યહી ભવપાર લગાને કા કિર કિર નહીં મિલે મોકા શરશ. 11 U 11 કહે લબ્ધિ જિનંદ સેવો ઐસા હૈ અન્ય નહીં દેવો. ભવાબ્ધિ પાર કર નૌકા કિર કિર નહીં મિલે મોકા શરણ. || € ||

#### સંદર્ભ :

જૈન સાહિત્યની ગઝલો, ગઝલની ફર, ગુજ. સાહિ- સ્વાં. પા. ૬૨૫

#### ૧૭. લાવણી

સંગીત અને અભિનયના સમન્વય઼થી લોકજીવનની જરૂરિયાતને અનુલક્ષીને રચાયેલો ગેય કાવ્યપ્રકાર એટલે લાવણી. આ કાવ્ય પ્રકારમાં સાહિત્ય, સંગીત, નૃત્ય, અભિનય જેવાં એક અથવા વધુ લક્ષણો જોવા મળે છે.

લાવણી શબ્દની ઉત્પત્તિ અંગે જુદા જુદા મતો પ્રચલિત છે.

- ખેતરમાં રોપણ કરતી વખતે (લાવણી-રોપણીમાં ગાવાનું ગીત છે; તેમ છતાં એ કૃષિ ગીત નથી તેમાં કાવ્યકલાનાં લક્ષણો રહેલાં છે.)
- ૨. લવજા એટલે મીઠું (નમકીન) સુંદર. તે ઉપરથી લાવજ્ય જેવો ભાવવાચક શબ્દ નિષ્પન્ન થયો છે. તેમાં લાવજ્ઞીની સંજ્ઞા જોવા મળે છે. લાવજ્ઞીમાં વિશેષતઃ સ્ત્રી સૌંદર્યનું વર્જાન હોય છે.
- ૩. લાપિનકા—એ સંસ્કૃત શબ્દ ઉપરતી લાવણી શબ્દ રચાયો છે એવું કેટલાક સાહિત્યકારો માને છે પણ વાસ્તિવિક રીતે વિચારીએ તો લાપિનકા શબ્દ મૂળભૂત સંસ્કૃત ભાષાનો નથી. તે મહાનુભાવ પ્રંથોમાંથી મળ્યો છે. તેનો અર્થ સ્પષ્ટ—કિરણ, સંબંધ અન્વય વગેરે થાય છે. આ અર્થો લાવણીના સ્વરૂપ સાથે સુસંગત લાગતા નથી.
- ૪. લાવણી નૃત્યમાં નર્તકીનું શરીર સહજ રીતે મરોડ લઈ શકે છે એટલે શરીરને વાળવું, નમાવવું, અંગભંગી સાથે સંબંધ છે તે ઉપરથી લવવું શબ્દને આધારે લાવણી શબ્દ ઉત્પન્ન થયો છે.
- પ. અક્ષર અને શબ્દોને સુભગ સુંદર રીતે ગોઠવવા, શોભાવવાની કલા તે લાવણી કાવ્ય છે. કાવ્યની એક વ્યાખ્યા છે—Poetry is the best words in the best order તે ઉપરથી એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે લયબદ્ધ રચના કાવ્ય રચનામાં શબ્દોને ક્રમિક રીતે ગોઠવવામાં આવે છે એમ સમજાય છે.

લાવણીનાં પરિવર્તન પામતાં રૂપો, સ્થળ, કાળ અને લોકપ્રસિદ્ધ થયેલાં છે તેને આધારે લાવણીના પ્રકાર (ભેદ) પાડવામાં આવે છે. તેમાં થયેલાં પરિવર્તન જોતાં કોઈ એક મત લાવણી વિશે સ્પષ્ટ માહિતી આપી શકે તેમ નથી.

લાવણી એ સંગીતનો એક લોકપ્રસિદ્ધ પ્રકાર છે.

ઘર કે કુટુંબ છોડીને યુદ્ધના મોરચે પોતાનું સર્વસ્વ અર્પણ કરવાની તૈયારી સાથે ગયેલા સૈનિકનું મન રીઝવવા માટે શ્રૃંગાર પ્રધાન ગીતોની રચના કરવામાં આવે છે. એવો ગુજરાતી ભાષામાં ઉલ્લેખ મળે છે. 'મારી નણદલના વીરા હાલ્યા ચાકરી'(સૈનિકની નોકરી કરવી) હો રાજ, રસિયા વાલમ વીંઝણું લ્યો, હે...સૂડી સ સરીખડી પાતળી વાલ્યમા, રસિયો વાલમ વીંઝણું લ્યો, તારા ગૂંજામાં (ખિસ્સામાં-ગજવામાં) રમતી આવું હો રાજ... રસિયા વાલમ વીંઝણું પ્રકરણ-ર

લ્યો... જેવાં ગીતો સૈનિકની છાવણીઓમાં એમના સંગીત કે ઉત્સવોમાં, મેળાઓમાં—યાત્રામાં સામૂહિક મનોરંજન માટે ગીતો ગવાતાં હોય છે. આ ગીતો મનને આકર્ષક મોહક લાગે છે. તેવા ગીતોને લાવણી નામથી મરાઠી સાહિત્યમાં ઓળખવામાં આવે છે. લાવણી કાવ્યોના ઉદ્દભવ માટે આ ભૂમિકા પણ ઉપયોગી છે. આ પ્રકારની રચનાઓ વૈવિધ્યપૂર્ણ છે. ઉપરોક્ત વિગતોને આધારે એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે કે શ્રૃંગાર પ્રધાન ગીત એટલે લાવણી.

જૂનામાં જૂની લાવણીઓ સંત એકનાથ મહારાજની ૧૬મી સદીની ઉપલબ્ધ થાય છે. વીર-શૈવ સંતોમાં મન્મથ સ્વામી આ પ્રકારનાં ગીતોના મૂળ રચયિતા છે. એમણે આ લાવણી ગીત પ્રકારનું સર્જન કરીને પ્રચલિત બનાવ્યો.

તેનું સ્વરૂપ આધ્યાત્મિક કક્ષાનું છે. તેમાં કરાડક્ષેત્રના દેવી-દેવતાઓનું વર્ણન છે. ખાસ કરીને શીલાહારોના કુળદેવતા કરાડક્ષેત્રમાં કઈ રીતે આવ્યા તેનું વર્શન છે.

લાવણી કાવ્યપ્રકાર મરાઠી શાસનકાળમાં એટલે પેશવાના સમયમાં—અઢારમી સદીના ઉત્તરાર્ધ અને ૧૯મી સદીના પૂર્વાર્ધમાં થયો છે એમ માનવામાં આવે છે. શાહાર-શાયર અને કવિ રામજોશી, હોનાજી બાબા, પરશુરામ સગનભાઉ, અનંતકંદી અને પ્રભાકર જેવા લોકપ્રિય કવિઓ આ કાળમાં થયા હતા. રામજોશીએ સંસ્કૃત-મરાઠી અને અન્ય ભાષાઓમાં લાવણીઓની રચના કરી છે તેનાથી લાવણી કાવ્યો સમૃદ્ધ થયા છે. અંપ્રેજી શાસનકાળમાં પક્કે બાપુરાવ શાહીર (શાયર) હેબતી અને હૈદર પણ લાવણીના વિકાસમાં સહયોગી થયા હતા. આધુનિક સમયમાં લાવણીના આકર્ષક કાવ્ય પ્રકારના રચયિતા બ. દિ. માડગુળકર કવિ સંજીવ, પી. સાવળારામ અને જગદીશ ખેબૂડકર જેવા કવિઓ લાવણી પ્રત્યે આકર્ષાયા હતા અને તેના વિકાસમાં પ્રદાન કર્યું છે. ઉપરોક્ત ઐતિહાસિક માહિતી લાવણી કાવ્યપ્રકારના અસ્તિત્વની સાથે વિકાસની માહિતી આપે છે. તે ઉપરથી મરાઠી સાહિત્યની લાવણી કાવ્યોની સમૃદ્ધિનો પરિચય થાય છે.

લાવણીના વિષય અંગે વિચારીએ તો સ્રી-પુરુષ સંબંધ અને તે નિમિત્તે કૃષ્ણ-ગોપીના વર્શનો વિવિધરૂપે જોવા મળે છે. શૃંગાર રસની સમગ્ર રસસ્થિતિ વ્યક્ત કરીને લાવણીને અલંકૃત કરવામાં આવે છે એટલે તેનો વિષય રસિક છે. તેમ છતાં લાવણીમાં પૌરાણિક, આધ્યાત્મિક અને લૌકિક વિષયોની વિવિધતા રહેલ છે. ગણપતિ, શંકર અને વિષ્ણુ જેવા દેવોની સ્તુતિઓ, કોઈ પૌરાણિક દીર્ધકથાનું આલેખન, તુળજાપુર, પંઢરપુર જેવા તીર્થયાત્રાનાં વર્શનો વૈરાગ્ય વિષયક ઉપદેશાત્મક વિચારો, સાવિત્રી હરિશ્રંદ્ર જેવા આખ્યાનો, લક્ષ્મી પાર્વતીનો સંવાદ, કૃષ્ણ-રાધા સંવાદ, ગુરૂકૃપા, ગૂઢ આધ્યાત્મિક અનુભવનું નિરૂપમ જેવા વિષયોને સ્પર્શતી અનેકવિધ લાવણીઓ સર્જાઈ છે. ભેદિક લાવણીઓમાં ઉખાણાં, ફૂટપ્રશ્ન, પ્રશ્નોત્તર સ્વરૂપની લાવણીઓ સ્થાઈ છે. લાવણીઓ આધ્યાત્મિક અને લૌકિક એમ બે પ્રકારની હોય છે. કવિ રામજોગીએ દુષ્કાળનું વર્શન કરતી લાવણીઓ લખી છે અને અનંતકદીએ પરિવર્તન પામેલા જમાના પ્રત્યે અસંતોષ વ્યક્ત કરતી તો વળી બીજા કવિઓએ આધુનિક જમાનાની સમસ્યાઓને વાચા આપતી લાવણીઓ રચી છે. ઉપરોક્ત વિષયવસ્તુને દષ્ટિએ વિચારતાં એવો નિષ્કર્ષ તારવામાં આવ્યો છે કે લાવણીનું વિષય વસ્તુ સમય અને સંજોગો બદલાતાં અભિનવ પરિવેશમાં પ્રાપ્ત થાય છે એટલે

Jain Education International

તે માત્ર ધાર્મિક ક્ષેત્ર પૂરતી મર્યાદિત ન રહેતાં જીવનના વિવિધ ક્ષેત્રોને સ્પર્શે છે.

વિષય વૈવિધ્યવાળી લાવણીઓથી સમૃદ્ધ મરાઠી સાહિત્યની લાવણીઓનો અભ્યાસ કરતાં એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે લાવણી એ ગેય' પદબંધ રચના છે એટલે ગીત કાવ્યમાં સમાન ગેયતા એનું વ્યાવર્તક લક્ષણ ગણાય છે. લાવણીની રચના મોટેભાગે આઠ માત્રાઓમાં પદનું માત્રાનું આવર્તન ધરાવતી કે છ માત્રાઓવાળી ભૃંગાવર્તની પ્રકારની જોવા મળે છે. એમની જાતિવૃત (છંદનો એક પ્રકાર) કહેવામાં આવે છે. આ વૃત્ત સરળ અને ગેય હોય છે અને સરળતાથી ગાઈ શકાય તેવો છે.

સર્વ સાધારણપણે નાનો ઊંચો સ્વર ધરાવતી, ઢોલક, તુણતુણા (મહારાષ્ટ્રમાં વપરાતો એક ખાસ પ્રકારનો એકતારો જેમાં એક ડબ્બા પર વાંસ લગાવી ખૂંટી મૂકી એક ઊંચો સ્વરે વાગે એવો તાર હોય છે. ), ઝાલર, ઝાજ અને ખાસ કરીને મેદાન પર શૌર્ય ઉત્પન્ન કરી શકાય એવા વાંજિત્રો જ લાવણીના ગાન સમયે વપરાય છે.

લાવણી મહેફિલમાં રજૂ થાય છે તે દષ્ટિએ તેના ત્રણ પ્રકાર છે.

- (૧) શાહિરી લાવણી (એકત્રિત જન સમુદાય સામે કવિ પોતે ખાસ પહેરવેશ સાથે રજૂઆત કરે) તેમાં ડફ (એક તાલવાદ્ય) અને તુણતુણો એકતારો ઝાજ સંગત સાથે શાહિર આવી લાવણી પ્રસ્તુત કરે છે. તેને સાથ આપવા માટે ઊંચા સ્વરે ગાઈ શકે, ઝીલી શકે એવું એક વૃંદ પણ તેની સાથે રાખે છે.
- (૨) બેઠકની લાવણી—તબલા, હારમોનિયમ, સારંગી, નાનો તંબૂરો જેવાં સંગીતના સાધનો સાથે કોઈ કોઈ મહેફિલના સ્વરૂપમાં આવી લાવણીઓ રજૂ થાય છે. મોટેભાગે ગાયિકાઓ અને નર્તકીઓ આવી લાવણી પ્રેક્ષકો સમક્ષ પ્રસ્તુત કરે છે. તેમાં પુરુષો સહયોગ આપે છે. આ લાવણીઓ ઉત્તર હિન્દુસ્તાનના સંગીતના ઠુમરી પ્રકારની હોય છે તે યોગ્ય અભિનય અને નૃત્ય સાથે રજૂ થાય છે.
- (3) ડફની લાવણી (લાવણી રજૂ કરનાર મંડળ કે કંપનીને સમૂહ-જૂથને ફડ કહેવાય છે.) તે વંશપરંપરાગત કે ગુરુપરંપરા પ્રમાણે ચાલે છે. એમાં નર્તક (મોટેભાગે બાયલો) ભવાઈ કરનાર હાસ્ય કલાકાર અને નટ કે વિદૂષ કહી શકાય અને અન્ય પાત્રો પ્રમાણેનું કલાકાર વૃંદ હોય છે. આ વૃંદ સમૂહમાં એકત્ર થઈને લાવણી રજૂ કરે છે. નૃત્ય, સંવાદ, સંગીત, વાદન અને તાલથી આ પ્રકારની લાવણીઓ પ્રસ્તુત કરવામાં આવે છે. આ બાલઘાટી (વિરહવેદના—દુ:ખ વ્યક્ત કરતી), છક્કડ (ઉત્તાન શૃંગાર પ્રધાન), સવાલ-જવાબ (પ્રશ્નોત્તર યુક્ત), ચાર કંડિકાઓ ધરાવતી અથવા ચાર ચાર ઢાળ બદલીને ગવાય એવી ફડમાં ગણાય છે.

આજના તમાશા પ્રકારમાં રજૂ થતું લાવણી નૃત્ય ઉત્તર હિન્દુસ્તાનના કથ્થક નૃત્ય પ્રકાર તેમજ 'બેગડી' નૃત્યશૈલી સાથે સામ્ય ધરાવે છે. છતાં તળપદા કહેવાય એવા કેટલાક ખાસ પદન્યાસ છે જે વિશેષ સૌષ્ઠવયુક્ત કહી શકાય. મુરલીનૃત્ય સાથે પણ આવી લાવણીઓ મળતી આવે છે. ઢોલકના તાલે વિવિધ પ્રકારે કરવામાં આવતો પદન્યાસ, ઝડપી પદન્યાસ તેમજ પહેરેલા નવવારના સાડલાનો બંને હાથે ગરદનની પાછળના ભાગમાં પકડી કરવામાં આવતો

પદન્યાસ એ પારંપરિક લાવણી નૃત્યની આગવી વિશેષતાઓ ગણાય છે.

વધુ પડતાં ઉત્તાન શૃંગાર રસને કારણે પોતાની અસ્મિતા અને સામાજિક પ્રતિષ્ઠા ગુમાવી બેસેલા આ લાવણી નૃત્યને કેવળ તમાશાનું નૃત્ય ન રહેતાં તમાશામાં કામ કરનાર લોકોને સુસંસ્કૃત સમાજ સમક્ષ રજૂ કરી શકાય એવા નવસંસ્કારો સાથે પુનર્જિવિત કરવાનું કાર્ય આજે મહારાષ્ટ્ર સરકાર કરી રહી છે. તમાશામાં કામ કરનાર કલાકારો માટે ખાસ શિબિરોનું આયોજન કરી પારંપરિક લાવણી નૃત્ય નવા પરિવેશમાં જીવંત રહી શકે તે માટે ખાસ શૈક્ષણિક કાર્યક્રમનું આયોજન કરવામાં આવે છે.

(સંદર્ભ-મરાઠી વિશ્વકોશ-ખંડ ૧૫, મહારાષ્ટ્ર રાજ્ય મરાઠી વિશ્વકોશ મંડળ નિર્મિત-મુંબઈ ૧૯૯૫)

### મરાઠી લાવણીઓનો સંદર્ભ

મરાઠી ભાષાની લાવણીઓ વિશે અત્રે કેટલીક માહિતી દેષ્ટાંતરૂપે આપવામાં આવી છે. જૈન સાહિત્યની લાવણીઓના અભ્યાસની સાથે તુલનાત્મક રીતે અધ્યયન કરવામાં આ લાવણીઓ ઉપયોગી બની છે.

કવિ રામજોશીની લાવણીઓ મરાઠી સાહિત્યમાં સુખ્યાત છે. એમની લાવણીઓ 'રામજોશી કૃત લાવણ્યા' પુસ્તકમાં પ્રગટ થયેલી છે. તેમાં દૈવતવર્શન લાવણી, શૃંગારિક લાવણી (પૌરાણિક), શૃંગારિક લાવણી (લૌકિક), ઉપદેશ પર લાવણી, એમ આ પ્રકારની ૧૦૪ લાવણીઓનો સંચય થયો છે. તે ઉપરથી સમજી શકાય છે કે જૈન સાહિત્યમાં જૈન ધર્મના ગ્રંથો અને તીર્થંકરોની અને ઉપદેશની લાવણીઓ રચાઈ છે તે ઉપરોક્ત સંદર્ભમાં સામ્ય ધરાવે છે.

મરાઠી લાવણી વાઙમયમાં પૌરાણિક, સામાજિક અને ઉપદેશપ્રધાન લાવણીઓનો સંચય થયો છે. વળી આ પુસ્તકમાં લાવણીના સ્વરૂપ અંગેની માહિતી પણ ઉપલબ્ધ થાય છે. લાવણીની વ્યાખ્યા અને મૂળ સ્વરૂપ, લાવણી વાઙમયની પૂર્વભૂમિકા, લાવણીની વ્યુત્પત્તિ, લાવણીના વિષયો, આધ્યાત્મિક, શૃંગારિક, લાવણીમાં સમાજદર્શન, લાવણીઓનું મૂલ્યાંકન, જેવા વિષયો અને વિસ્તૃત માહિતી આપવામાં આવી છે. મરાઠી ભાષાની લાવણીઓના અધ્યયન માટે આ પુસ્તક આધારભૂત માહિતી પૂરી પાડે છે.

'અંધારાતીલ લાવણ્યા' પુસ્તક ય. ન. કેળકરે સંશોધન કરીને સંપાદન કરેલ છે તેમાં આધ્યાત્મિક લાવણીઓમાં સમયાનુસાર પરિવર્તન પામીને લોકરંજન કરવા માટે ૧૯૪ લાવણીઓ રચાઈ છે તેનો સંચય થયો છે. લોકોના મનોરંજન માટે શેરી કે મહોલ્લામાં રાત્રિના સમયે આવી લાવણીઓ નાચ-ગાન સાથે ઉપયોગમાં લેવાતી હતી.

ઉપરોક્ત ત્રણ ગ્રંથોને આધારે મરાઠી સાહિત્યની લાવણીઓનો પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. જૈન સાહિત્યની લાવણીઓના વિષયો આધ્યાત્મિક અને ઉપદેશાત્મક છે. તેમાં સમયાનુસાર કોઈ પરિવર્તન થયું નથી એટલે મૂળભૂત રીતે આ લાવણીઓ ભક્તિપ્રધાન કાવ્ય પ્રકાર તરીકે સ્વતંત્ર રીતે અસ્તિત્ત્વ ધરાવે છે. ભક્તિમાર્ગના વિવિધ કાવ્ય પ્રકારોમાં 'લાવણી' પોતાના સ્વરૂપથી અલગ રહીને વિકાસ પામી છે.

મરાઠી સાહિત્યના ત્રણ ગ્રંથોમાંથી નમૂનારૂપે લાવણી અને તેનો ભાવાર્થ અત્રે અભ્યાસ અધ્યયન માટે તુલનાત્મક દર્ષિિલું આપવામાં આવ્યો છે. તે ઉપરથી લાવણી કાવ્યોની પરિપૂર્ણ માહિતી પ્રાપ્ત થશે એવી આશા રાખવામાં આવે છે.

#### લાવશી

મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યની ભક્તિમાર્ગની વિરાટ કાવ્ય સૃષ્ટિમાં જૈન સાહિત્યનું મૂલ્યવાન પ્રદાન છે તેમાં લાવણી પ્રકારનાં કાવ્યો ભક્તિમાર્ગની કાવ્યધારાનું અનુસંધાન કરે છે. લાવણી કાવ્યો સ્તવન અને સજઝાય એમ બંને સાથે સામ્ય ધરાવે છે તીર્થંકર વિષયક લાવણીઓ ભક્તિપ્રધાન છે તો બોધાત્મક લાવણીઓ ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને આત્માને ઉપકારક વિચારો ધરાવતી હોવાથી સજઝાય સાથે સમાન કક્ષાનું સ્થાન ધરાવે છે. ભક્તિપ્રધાન લાવણીઓમાં પ્રભુ મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે અને એમના જીવનના પ્રસંગો દ્વારા ઉત્કટ ભક્તિભાવના પ્રભાવોત્પાદક બની છે. લિલત મધુર પદાવલીમાં રચાયેલી લાવણીઓ ગીત કાવ્ય તરીકે મહત્વની ગણાય છે. બોધાત્મક લાવણીઓ આત્મોન્નિતિ માટે ઉપકારક વિચારોથી ભરપૂર છે. તેમાં જિનવાણીનો સંદર્ભ રહેલો છે. કવિઓએ પોતાના જ્ઞાનને આધારે સીધી સાદી શૈલીમાં બોધાત્મક વિચારો વ્યક્ત કરીને આત્માને મુક્તિમાર્ગમાં પ્રયાણ કરવા માટે દિશાસૂચન કર્યું છે. ઉન્માર્ગ ગયેલો આત્મા આવા વિચારોથી જાગૃત થઈને સાચી દિશામાં પુરુષાર્થ કરવા પ્રેરાય છે અને તેનું પરિણામ મનુષ્યજન્મની સફળતા—મુક્તિ છે.

મધ્યકાલીન સમાજજીવનમાં ધર્મ મહત્વનો ભાગ ભજવતો હતો. વ્યવહાર જીવનની સાથે ધર્મના રંગે રંગાયેલા લોકો જ્ઞાન અને ભક્તિમાં વધુ રસ ધરાવતા હતા. તે કારણથી વિવિધ પ્રકારની ભક્તિપ્રધાન કૃતિઓ સર્જાઈ છે એમ માનીએ તો તે ઉચિત લેખાશે. મરાઠી ભાષાની ઉપદેશાત્મક લાવણીઓ પ્રાપ્ત થાય છે તે દષ્ટિએ જૈન સાહિત્યની ઉપદેશાત્મક લાવણીઓ મધ્યકાલીન કાવ્ય સૃષ્ટિ સાથે સમાન કક્ષાએ સ્થાન ધરાવે છે.

લાવણી એ સંગીતશાસ્ત્રનો શબ્દ છે. એક તાલ તરીકે પણ તેનું સ્વતંત્ર સ્થાન છે. તેમાં ૮ માત્રા અને ૩ તાલ હોય છે. ૧, ૩, ૭ માત્રા પર તાલનો આધાર હોય છે. ૫મી માત્રા ખાલી હોય છે.

લાવણી દક્ષિણ ભારતનો એક દશ્ય તાલ છે. આ તાલનો સમાવેશ શિષ્ટ કે શાસ્ત્રીય સંગીતમાં થયેલો નથી. લાવણીને દક્ષિણ પ્રદેશમાં ધૂમલી તાલ તરીકે ઓળખાય છે. દાદા સમતાને દ્રુત એ લાવણીના તાલ છે. લાવણી ચાર માત્રાનો એક તાલ છે. લાવણી એટલે લલકારાય એવી ચર્ચાતી વાતની કવિતા લાવણી શબ્દપ્રયોગ સાહિત્યમાં કોઈ એક રાગ કે ઢાળ માટે પણ થાય છે. મરાઠી ભાષામાં લાવણીનો વિકાસ એક ઢાળ તરીકે જોવા મળે છે.

'લાવણી' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ જોઈએ તો 'લાપનિકા લાવણ્યા લાવણી' વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ વિચારતાં લાવણીમાં આલાપ, રાગ યુક્તતાનું લક્ષણ રહેલું છે. અંગ્રેજી ભાષામાં Ballad શબ્દ લાવણી સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

'Ballad means a kind of song. It is known as a love song. It is

પ્રકરણ-૨ ૧૫૩

simple song-a sentimental composition of several verses.' એ રીતે જોઈએ તો લાવણી એ એક લાગણીસભર પદ રચના કે ગીતરચના છે. ટૂંકમાં લાવણી એટલે રાગયુક્ત લાગણીને પ્રગટ કરતી સુગેય પદરચના.

જૈન કાવ્ય પ્રકારોની વિવિધતામાં અનેરી ભાત પાડતી એક રચના તે લાવણી છે. આ રચના ચોપાઈ છંદ હરિયાલી અને પદ સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

જૈન સાહિત્યમાં ઘણાં કવિઓએ લાવણીઓની રચના કરી પોતાના હૃદયમાં ભાવો પ્રગટ કર્યા છે. જૈન સમાજમાં લાવણીઓનું સ્થાન ભજનો જેવું જ છે. જેમ પ્રેમલક્ષણા ભક્તિનાં પદોમાં શૃંગાર રસ રજૂ થાય છે. તેમ લાવણીમાં પણ શૃંગારરસનું નિરૂપણ થતું જોવા મળે છે. ચિત્તની યંચળતા પણ તેમાં પ્રગટ થાય છે. કવિ નર્મદે લાવણી વિશે એક લેખમાં જે વિચારો રજૂ કર્યા છે તે મરાઠી ભાષાની લાવણીઓ સાથે સામ્ય ધરાવે છે તેમ છતાં આ લેખમાંથી એટલું ફલિત થાય છે કે લાવણી એક ગેય કાવ્ય છે. તેમાં રસ, અર્થાલંકાર, શબ્દાલંકાર, માત્રામેળ, છંદપ્રયોગ અને પ્રાસરચના જેવાં કાવ્યનાં લક્ષણો સ્થાન ધરાવે છે. ભવાઈના વેશમાં ભવૈયા હલકું મનોરંજન કરવા માટે નીતિમત્તાને મર્યાદાને નેવે મૂકીને જે સંવાદ-અભિનય કરે છે તેવી રીતે લાવણી ગાનારાઓ પણ મર્યાદાભંગ કરીને શ્રોતાનું મનોરંજન કરે છે એટલે લાવણીની શાખ ઘટી ગઈ છે. જૈન ધર્મની લાવણીઓનો અભ્યાસ કરતાં તેમાં નીતિમત્તાનું ઉચ્ચધોરણ જળવાઈ રહ્યું છે તેવો અનુભવ થાય છે. ધાર્મિક સાહિત્યની એક વિશેષતા છે કે તેમાં કલ્પનાના રંગો છે પણ અઘટિત-અનુચિત કલ્પનાઓને સ્થાન નથી, એટલે ધાર્મિક વિચારધારાની સાથે સાહિત્ય અને નીતિનો સંબંધ જળવાઈ રહ્યો છે; એમ જાણવા મળે છે. પરિણામે જૈન લાવણીઓ સાત્ત્વિક આનંદ પ્રદાન કરે છે.

આવી રીતની કવિતા બનાવીને ગાવી પેહેલવેહેલી કિયે ઠેકાણેથી ને કિયા વરસમાં નીકળી, તે કંઈ ખરું માલુમ પડતું નથી. લાવણી અથવા ખ્યાલ ગાનારાઓની જુદી જુદી ટુકડીઓ, પોતાની તરફની જેવી તેવી વાત બતાવે છે, માટે હમારાથી કંઈ ખરું કહી શકાતું નથી. આ બાબત અહીં લખવાનું કારણ એ કે તે ખ્યાલની કવેસરીમાં વલોવાય ને પછી તેમાંથી માખણ નીકળે.

પુછપાછ ઉપરથી જેટલું જાણ્યામાં આવ્યું છે, તે નીચે જાહેર કરીએ છીએ. જે હિંદુસ્તાની ગાણાને આપણે લાવણી કહીએ છીએ, તેને હિંદુસ્તાની લોકો છંદ કહે છે ને મરાઠી ભાષામાં જે એવી રીતનું ગાણું છે તેને તેઓ લાવણી કહે છે. હિંદુસ્તાની લાવણી અને મરાઠી લાવણી એ બે જુદી જ તરેહ છે. પાછલી ગાયનમાં જ સારી શોભે છે, પરંતુ આગલી સાધારણ રીતે બોલાયાથી પણ દીલને ખુશ કરે છે. લાવણી તે હિંદુસ્તાની જ. એ લાવણીની ધપ ન્હાના મોટા સહુનાં દિલમાં અસર કરે તેવી છે. જેમ બીજામાં તેમ આમાં પણ શણગારનો ઘણો બેકાવી મૂક્યો છે તેથી લાવણી શબ્દ છેક હલકો પડી ગયો છે; ને ખરેખર એ ગાણાના શોખિઓએ (કરનાર, ગાનાર અને સાંભળનારાએ) હદથી બહાર જઈને અનીતિનાં કર્મો ભરજોશથી કરેલાં છે, તેથી તેઓએ પોતાની અને પોતાની કૃતિની (લાવણીની) શાખ ગુમાવી છે. લાવણી સઘળા રસમાં જોડાયેલી છે. હમે દીલગીર છીએ કે આવી રીતનું ગાણું તેના શોખિઓએ પોતાની નકારી ચાલથી

લોકની આંખમાં ધિક્કારવાળું કરી મૂક્યું છે. એ લાવણીનું ગાણું પાછું લોકમાં માનભરેલું ગણાય ને એ કવિતાવિદ્યાનો સારો ફેલાવ રૂડી રીતે થાય, એવી આશા રાખીએ છીએ.

મરાઠી લાવણી વિશે ન બોલતાં બીજી વિશે કંઈ અહીં બોલીએ છીએ. ગુજરાતી, મરાઠી, હિંદુસ્તાની (ઉરદુ નહીં) અને સંસ્કૃત એ ચાર મુખ્ય ભાષા પોતાના પરિવાર સાથે હિંદુઓની જાણવી. એ ચાર ભાષામાં સહુથી મિઠાશવાળી (હમારા વિચાર પ્રમાણે) હિંદુસ્તાની છે. તેથી ઉતરતી સંસ્કૃત, પછી મરાઠી અને પછી ગુજરાતી. હિંદુસ્તાની ભાષાનું સાધારણ બોલવું પણ કાનને ગળ્યું લાગે છે અને લાવણી, ગાણું હિંદુસ્તાની ભાષામાં ગવૈયાએ ગાયું હોય તો પછી શું બાકી!

લાવણી બનાવવામાં કંઈ અક્ષરનીમ નથી. અલબત્ત માત્રાનીમ તો હોવો જ જોઈએ. પ્રાસ પણ કેટલીક લાવણીઓમાં ઘણાં સારા જોવામાં આવે છે ને એમાં પિંગલ નિયમ વગર અર્થાલંકાર, શબ્દાલંકાર રસ વગેરે બાબતો હોય છે. લાવણીઓ ઘણી તરેહથી ઘણાં સાહિત્યથી ગવાય છે, પણ તેમાં ઘણું કરીને ઝાંઝ, ડફ્ર હોય છે, જેનો ઠોકો લાવણીના ગાણાંને શાકને મીઠું જેમ, સ્વાદિષ્ટ કરે છે.

લાવણીઓ ગાનારાની હાલ પાંચ ટુકડીઓ જોવામાં આવે છે. તોરા, કલગી, ડુંડા, ઝુંડા અને અનણઘડ.

દિલ્લીન બાદશાહને ત્યાં એક વખત બે ગવૈયા આવ્યા હતા. તેમાં એક શાહઅલ્લી નામનો મુસલમાન હતો ને બીજો તુકનગીર નામનો ગોસાંઈ હતો. તે બંનેના ગાણાં સાંભળીને બાદશાહ ઘણો પ્રસન્ન થયો ને મોટી ખુશીથી તેઓની આગળ એક કલગીને એક તોરો એક રકાબીમાં મુક્યાં. તેમાંથી શાહઅલ્લીએ કલગી ઉઠાવી લીધી ને તુકનગીરે તોરો ઉપાડી લીધો. ને એ બે ઉસ્તાદ ગાનારોનાં મતના અને તેઓની રીતના જે શાર્ગીદો થયા, તેઓ કલગીવાળા અને તોરાવાળાનાં નામથી ઓળખાય છે. એમ કહેવાય છે કે કલગીવાળા આઘશક્તિને ગાય છે અને તોરાવાળા શિવને ગાય છે. કલગીનું નિશાન લીલું અને તોરાનું નિશાન ભગવું, સફેદ અથવા પચરંગી હોય છે.

સામસામી ટોળીયો પોતાનાં નિશાન અને ડફ સાથે જયારે ગાવા બેસે છે, ત્યારે પ્રથમ તો ગનની સાખીને ઘોસો ગાય છે એટલે ગણપતિની ટુંકામાં (મંગલચરણની પઠે) સ્તુતી કરે છે. પછી ગણની લાવણી ગાય છે, પછી બેઠકની સલામ લાવણી ગાય છે, પછી જે બાબત બોલવી હોય તે બાબતની લાવણી ગાય છે અને છેલ્લીવારે ઉઠવાની સલામ ગાઈને સહુ ઉઠી જાય છે.

પાંચ-દસ વર્ષમાં થઈ ગયેલા એવા ત્રણ પુરુષો લાવણીમાં વખાણમાં યોગ્ય લાવણીઓ કરી ગયા છે. વડોદરાનો માહારાજગીર અને સુરતના બાધુરસિંગ તથા ઈસાજી પારસી. બાહાદરસિંગ વિશે એમ કહેવાય છે કે તેને એક અક્ષર પણ લખતાં આવડતો નહીં. તેણે જે લાવણીઓ બનાવી છે, તે ઘણી વિચારવાળી અને રસવાળી છે. કોઈપણ અજબ થાય તેવું છે કે બિલકુલ લખતાં ન આવડતું એવો પુરુષ ઉમદા લાવણી કેમ કરી શક્યો હશે ? જે સ્વાભાવિક બુદ્ધિનું પુષ્કળ અભ્યાસે જારે સારી પેઠે ખેડવું થાય છે, ત્યારે તે કોઈ વાતની ખોડ છતાં પણ ઘણી જ સારી

પ્રકરશ-૨ ૧૫૫

ખીલી રહે છે. જેટલું બદાહુરસિંગ વિશે હમે વાંચ્યું છે ને સાંભળ્યું છે, તે ઉપરથી કહી શકીએ છે કે તે ઘણો બુદ્ધિવાળો હતો. એની બનાવેલી કેટલીક લાવણીઓ હવેનાં ચોપાનિઆમાં બનશે તો દાખલ કરીશું.

( धिव नर्भ६ - नर्भ गद्य ખंડ - १ (पा. प१))

I respect and follow the divine speech of vitrag with full faith.

કવિ રામકૃષ્ણની ઉપદેશની લાવણીમાં સંવત અઢાર વરસ સડસઢ, સાદહી રુહેર સુહાના હૈ, ફાગણ શુદિ તેરસ કે દિનસે, એ ઉપદેશ સુનાયા રે.

ત્રણ પ્રકારની લાવણીઓની સમીક્ષા લાવણી કાવ્યો વિશે માહિતી આપે છે. વિશેષ વિગતો લાવણીઓના અધ્યયની પ્રાપ્ત થશે. (પ્રકરણ—૪)

#### જનરલ સમીક્ષા

- \* લાવણી સુગેય પદ્યાત્મક રચના છે.
- \* તેનું વિષય વસ્તુ તીર્થંક ભગવાન નવપદ, જૈન તીર્થો, જૈન ધર્મના આત્મહિતકારી વિચારો વગેરે સાથે સંબંધ ધરાવે છે. વિષય વસ્તુને આધારે લાવણી ત્રણ પ્રકારની છે. પ્રભુભક્તિ વિષયક, ઉપદેશાત્મક અને પ્રકીર્ણ એટલે જૈન ધર્મના વિષયોને સ્પર્શતી.
- \* પ્રભુનો મહિમા ગુણગાન, ભક્તની આર્દ્રભાવના, ભક્તિ દ્વારા પ્રભુને સમર્પણશીલ, શરણાગતિ, સેવકના ઉદ્ધાર ભાવના વ્યક્ત કરીને લાવણીઓ રચાઈ છે.
- કપદેશાત્મક લાવણીમાં જૈન સમાજના લોકોને ન્યાય, નીતિ, પ્રમાણિકતા, આચારશુદ્ધિ, સુદેવ, સુગુરુ અને સુધર્મની આરાધના તથા અસાર સંસારમાંથી નિવૃત્ત થઈને મુક્તિ માટે પુરુષાર્થ કરવાનો જિનવચનના ઉલ્લેખ દ્વારા ઉપદેશના વિચારો પ્રગટ થયા છે.
- \* લઘુ લાવણીઓ સુગેય પદાવલીયુક્ત કલાત્મક બની છે. જયારે દીર્ધ લાવણીઓ ચરિત્રાત્મક માહિતીને અનુસરે છે. તીર્થંકર વિષયક લાવણીઓ બંને પ્રકારની જોવા મળે છે.
- કાવ્યતત્ત્વની ઉપાસના શિથિલ બની ગઈ છે.
- \* લાવણી ભક્તિમાર્ગને અનુસરતી પઘરચના છે એટલે તેમાં ભક્તિરસ-શાંતરસ દ્વારા ઊર્મિયુક્ત પદાવલીઓ સ્થાન પામી છે.
- \* લાવણી ઓછામાં ઓછી ત્રણ કડીથી ૨૫-૩૦ કડીની પ્રાપ્ત થાય છે એટલે ઓછામાં ઓછી ત્રણ કડીની ૨ચના હોવી જોઈએ. પાંચ-સાત-આઠ-દસ-પંદર જેટલી કડીઓવાળી લાવણીઓ પ્રાપ્ત થઈ છે. પણ દીર્ધ લાવણીઓ સંખ્યાની દષ્ટિએ ઓછી છે. મોટાભાગની લાવણીઓમાં કડીઓનો સંદર્ભ કાવ્ય અને વિષયને અનુરૂપ થયો છે.
- લાવણીની છેલ્લી કે ત્યાર પહેલાની કડીમાં કવિ નામ, રચના, સમય વર્ષ-મહિનો-તિથિ
   કે વારનો પણ ઉલ્લેખ થયો છે. આ પ્રકારની વિગતો લાવવી વિકાસના અભ્યાસ માટે

આધારભૂત માહિતી પૂરી પાડે છે.

- \* પ્રભુભક્તિ વિષયક લાગણીઓ સ્તવન કાવ્ય પ્રકાર સાથે અને ઉપદેશાત્મક લાવણીઓ સજઝાય કાવ્ય પ્રકાર સાથે સામ્ય ધરાવે છે.
- \* લાવણી સુગેય પદ્યરચના હોવાથી સમાજમાં સમૂહમાં કે ભક્તિ નિમિત્તે ગાવાની પ્રથા પ્રચલિત હોવાનો પૂરેપૂરો સંભવ છે. જૈન સમાજમાં 'રાસ' ગવાતા હતા અને ખેલાતા હતા તેવી રીતે ધાર્મિક તહેવારો અને જિનભક્તિ માટે લાવણીઓ ઉત્સાહથી ગવાતી અને લોકો સાંભળીને ભક્તિરસમાં તલ્લીન થતા હતા એવો વિચાર ઉપલબ્ધ લાવણીઓમાંથી ગર્ભિત રીતે પ્રાપ્ત થાય છે.
- \* લાવણીને કલાત્મક બનાવવા માટે પ્રચલિત દેશીઓ અને છંદનો પ્રયોગ થયો છે.
- \* લાવણીમાં દેવગુરુની કૃપાનો ઉલ્લેખ થયો છે. ભક્ત અને ભગવાનનો સંબંધ ભક્તિમાર્ગમાં સર્વ સામાન્ય રીતે નિહાળી શકાય છે. કવિઓએ કાવ્યરચના કરી તેમાં સરસ્વતીની કૃપા સાથે ઇષ્ટદેવ, ગુરુની કૃપા પણ ભાગ ભજવે છે તે ઉપરથી ગુરુ-શિષ્યના સુમેળભર્યા સંબંધનો પરિચય થાય છે.
- \* લાવણીમાં ભક્ત કવિઓએ પોતાની જાતને દાસ-કિંકર-સેવક માનીને પ્રભુનું શરણ સ્વીકાર્યાનો સહજ એકરાર કરીને ભવભ્રમણથી મુક્ત કરવા માટે આર્દ્રભાવે વિનંતી કરી છે. આ પ્રકારની અભિવ્યક્તિમાં કાવ્યને અનુરૂપ રસિકતા-લાગણી અને ભક્ત હૃદયના સુકુમાર ભાવના પ્રગટ થઈ છે.

મરાઠી ભાષાની લાવણીમાં પ્રભુભક્તિ, ઉપદેશ શૃંગાર અને મનોરંજન જેવા વિષયોનો સમાવેશ થયો છે. આરંભની લાવણીઓ પ્રભુભક્તિ અને ઉપદેશ વાણીથી સમૃદ્ધ છે પણ કાળક્રમે તેમાં પરિવર્તન થયું અને સાત્વિક વિચારોની લાવણીઓ શૃંગાર રસયુક્ત બની અને રાત્રિના સમયે મનોરંજન થાય તેવા વિચારોથી લાવણીઓ રચાઈ છે જયારે જૈન સાહિત્યની લાવણીઓમાં કાળક્રમે કોઈ પરિવર્તન આવ્યું નથી. ભક્તિ અને ઉપદેશના વિચારોને જ કેન્દ્રમાં રાખીને માનવકલ્યાણની ભાવનાને સ્પર્શે છે. એટલે ધાર્મિક સાહિત્યની આ લાક્ષણિકતા છે કે જેમાં સાંસ્કૃતિક મૂલ્યોનું સંવર્ધન થયું છે.

લાવણીઓ ગુજરાતી ભાષામાં રચાયેલી છે. કોઈ કોઈ લાવણીમાં હિન્દી ભાષાના શબ્દપ્રયોગો થયા છે એટલે હિન્દી ભાષાના મિશ્રણવાળી ગુજરાતી ભાષાનો પ્રયોગ થયેલો જોવા મળે છે. જબ, તબ, અબ, કયું, હો, મેં, ચાહિયે, ઔર, તીન, ખિજમત, તેરા, મેરા, જિનકી સાધુઓ કવિઓ વિહાર કરીને ગુજરાત અને મહારાષ્ટ્ર, મધ્યપ્રદેશ આદિ સ્થળોમાં વિચરતા હોવાથી એમની ભાષામાં હિન્દી શબ્દોનો પ્રયોગ સ્વાભાવિક રીતે થતો હોય છે: લાવણી સિવાયની અન્ય કાવ્યરચનાઓ સ્તવન, સજઝાય, પદ, હરિયાળી આદિમાં પણ હિન્દી ભાષાના શબ્દોનો પ્રયોગ થયો છે.

I surrender my self totally to vitrag, siddha sadhu and religion of vitrag.

# શ્રી ઋષભદેવ મહારાજ કેસરીયા

| MI AP TOTAL TOTAL                                                                                       |               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| શ્રી ઋષભદેવ મહારાજ કેસરીયા, બેઠા પહાડો મેં ॥ કેસરી ॥<br>આસપાસ ગુલજાર જડી, લગ રહી પહાડો મેં ॥ એ આંક્શી ॥ |               |
| દુક ટુક પર હે ધજા ધજા પર, ચોકી ભિલ્લનકી ॥                                                               |               |
| સબ શ્રાવક મિલ પુજા કરતે, કેશર ચંદનકી.                                                                   | ા શ્રી ા ૧ ા  |
| ખાસા દેવળ બન્યા દેવળ પર, કલ્લી ચડવાઈ,                                                                   |               |
| અષ્ટ દ્રવ્ય લેઈ પુજા કરતે, ઉદ્યોત સવાઈ.                                                                 | ા શ્રી ા રા   |
| શેત્રુંજા ગિરનાર જીવ તુમ અષ્ટાપદ જાનાં ॥                                                                |               |
| સોનગિરિકે દરસન કરકેં, ચંપાપુરી આનાં.                                                                    | ા શ્રી ા ૩ ા  |
| ચંપાપુર ઓર પાવાપુરી જીવ, સમેતશિખર જાનાં ॥                                                               |               |
| મુક્તાગિરિ કે દર્શન કરિકેં, આબુજી આનાં.                                                                 | ા શ્રી        |
| રાયભ્રપુર ઓર ગઢ આબુજી, માર્ગે તુંગી ગિરિ જાનાં ॥                                                        | •             |
| મગસીજીકે દરિસન કરકેં, ગોડીજી આનાં.                                                                      | ∥ શ્રી∥િય∥    |
| શ્રી શંખેશ્વર દરિસન કર ચલ, તારંગે જાનાં ॥                                                               |               |
| પુરપ <b>ટ</b> શકે દરસન કરકે કલ્લીકુંડ આનાં.                                                             | श्री    €     |
| સબ તીરથ કી કરી જાતરા, ઘરકું બી જાનાં ॥                                                                  |               |
| કહે શ્રી ગંગાદાસભાઈ વાણી, ભગવત કી લેનાં.                                                                | ા શ્રી ા ૭ ા  |
| આદિ જીનેસર કિયો                                                                                         |               |
| આદિ જીનેસર કિયો પારણો આ રસ સેલડી ચાં ॥ અ ॥                                                              |               |
| ઘડા એક્સો આઠ સેરડી રસ ભરીયા છે નીકારે ।।                                                                |               |
| ઊલટ ભાવ શ્રેયાંસ વહોરાવૈ માંડદેવી આબુકારે.                                                              | 9             |
| દેવ દુંદુભિ વાજ રહી હૈ સોનઈયારી વિરખારે ॥                                                               |               |
| બારે માસ શું ક્રિયો પારણો ગઈ ભૂખ સરવ તિરખારે.                                                           | ાં રા         |
| रिद्धिसिद्धि કારજ મનોકામના ઘર ઘર મંગલા ચાર ॥                                                            |               |
| દુનિયા હરખ વધામણાં કાંઈ અખાત્રીજ તિવાર રે.                                                              | E             |
| સંકટ કાટો વિધન નિવારો રાખો હમારી લાજ રે ॥                                                               |               |
| બે કર જોડી નાન્હુ કહિતા રૂષભદેવ મહારાજ રે.                                                              | 8             |
| તું અક્લંકી રૂપ સ્વરૂપી                                                                                 |               |
| તું અક્લંકી રૂપ સ્વરૂપી, પરમાનંદ પદ તું દાઈ;                                                            |               |
| તું શંકર બ્રહ્મા જગદીશ્વર, વીતરાગ તું નીરમાઈ.                                                           |               |
| અનોપમ રૂપ દેખી તુજ રીજે, સુર નરનારી કે વૃંદ;                                                            |               |
| નમો નીરંજન ક્શી પતી સેવીત, પાસ ગોડીચા સુખ કંદા.                                                         |               |
| For Driveto & Description Color                                                                         | ununu inimali |

કાને કુંડલ શીર છત્ર બીરાજે, ચક્ષુ ટીકા નીરધારી; અર્જ બીજોરૂં હાથે સોહે, તુમ વંદે સહુ નરનારી. જળ આવી પ્રભુ નાકે અડીઆં, આસન કંપ્યા નીરધારી; નાગ નાગણી છત્ર ધરે છે, જળ વરસાવ્યાં નીરધારી. રૂપ વિજય કહે સુણ મેરી લાવણી, એસી શોભા બહુ સારી; માત પિતા બાંધવ સહુ સાથે, સંજમ લીધાં નરનારી.

## ગિરિવરકું ગયે ગુરુ ગ્યાની

ગિરિવરકું ગયે ગુરુ ગ્યાની, રાજુલ મનમેં નહિં માની ॥ ગિરિં ॥ નવ ભવકો નેહ મેરો જુનો, તજ ગયો મેરો શ્યામ સલુનો ॥ મેરે સિરપેં પડ્યો દુઃખ દૂનો, મેરો હિરદો હુવો સામ સુનો ॥ નિત નેન ઝરે મુઝ પાની.

ા ગિરિંગા વા

શુદ્ધ સંજમ સમતા પાળે, દૂષણ મનના સબ ટાળે ॥ સબ ગાંઠ ગરવકી ગાળે, મુગતિ કે મારગ ચાલે ॥ એસે નેમનાથ હે ધ્યાની.

ા ગિરિ ા સા

રાજુલ કહેતી સુન પીયા ॥ જુગમેં એસા ક્યા કીયા ॥ અબળાકું દોસ ક્યું દીયા, જુગમેં ધિગ ધિગ મેરા જીયા ॥ પરવતકું ચલું રે દિલ જાની.

॥ ગિરિ ॥ आ

શુદ્ધસતીને સંયમ લીનો, આતમકો કારજ કીનો ॥ પરમાતમ પદકું ચીનો, અનુભવ રસ સેં દિલ ભીનો ॥ જિનદાસ પ્રરૂપી બાની.

દજા દેખકર કરે ખુવારી જબ વનમેં ભટક્યો.

॥ ગિરિ ॥ ४॥

### ચતુર પરનારી મત નિરખો

ચતુર પરનારી મત નિરખો શ્રાવણ કેરી રેત અંધેરી બીજલ કો ચમકો ॥ રાવણ મહોટારાય કહાવે, લંકા ગઢ બંકો ॥ પાપ કરીને નરક પોંહોચીયો દુઃખ પાયો અધકો. ॥ १ ॥ ઘાતકી ખંડકો રાય પદમોતર ધ્રુપદીને હરતો ॥ કૃષ્ણ નરેશર કરે ખુવારી જબ પુષ્પ હુવો હલકો. ॥ ૨ ॥ કીંચકરાય મહા દુઃખ પાયો ભીમેંસું અધકો ॥ નારી ધ્રુપદી નેહેં બિચારી ભવભવમેં ભટકો. ॥ ૩ ॥ પરનારી કો રંગપતંગ હૈયો ઘલકો ઝલકો ॥ ઓસ બુંદ જબ લગે તાવડા ઢલક જાયે ઢલકો. ॥ ૪ ॥ પરનારી કો સનેહ કરતાં ધન જાશે ઘરકો ॥

∥ પ ∥

# ખબર નહી યા જુગમેં પલકી

ખબર નહી યા જુગમેં પલકી. સુકત કરના હોય સો કરલે કોન જાને કલકી (એ દેશી) ખબર નહીં મુની મારગ સતકી, પ્યાસ પંચમી ગતિ 'કી જાક નહિ લાલચ વિતકી. !! ખબર !! લછીપતિ નરઉત્તમ હોવે સોબત ચોરકી, ઉન્મારગે જાતા કોએ પકડે હાણી ધનજોરકી. 🛮 ખબર ૧🗎 ઉન્મારગે એક રૂષમ નોહર સ્વાદ ગંધ પલકી. છાયા શીતલ લોક કહે પણ નાશ કરે મલકી. 📗 ખબર ૨ 📙 ઉનમારગે મનોરથ ભટ મિલસે મત સુનીયો ઉનકી, લઘુ ખાડી દેકી ભરોસો જિમ તિમ હોશે મોટકી. ॥ ખબર ૩ ॥ ફલ કિંપાકકા પંચ મનોહરૂં મકર વાંછા ઉનકી, સ્વાદ ગંધ મત લીયો તિસકી ટેક ધરો મનકી. ॥ ખબર ૪ ॥ શત્ર મિત્ર પણે ચૌ મિલસે વાત કહે સબકી. મીઠા વયજ સુજી મત ચુકો ઘાત કરે જીવકી. 📙 ખબર ૫ 📙 ઉન્મારગે એક રતિપતિ રાજા રાજધ્યાની ઉનકી. વિષ અમૃતપણે બતલાવે ક્ષય કરે પુંનકી. || ખબર ∈ || તીન કરો મત તીન ધરો મત આસ્યાધર તિનકી, તીન નિવારણ તીન ત્રહો ભવિ સંગ છોડો તીનકી. || ખબર ૭ || તીન પીછાંશો તીન ધરો મન તજ વિથા જગકી. ચ(રવિધ ધર્મકી બોટ બનાવી ચૌગતિ તરનકી. ॥ ५७२ ८ ॥ પરવત પંચ મુનિ મારગમેં વાટવિકટ જિનકી. પંચ ખડગ સે પંચ બંધન કટિલીયો પદવી શિવકી. || ખબર ૯ || પંચસુ પંચ હટાવે મહામુની કરે દયા છક્કાયકી,

#### સંદર્ભ :

- લાવણી સંગ્રહ
- લાવણી કાવ્ય સ્વરૂપ અને સમીક્ષા

# ૧૮. રૂપક કાવ્ય

કાવ્ય સુંદરીના સૌન્દર્યમાં અભિવૃદ્ધિ માટે અલંકાર યોજના સુપ્રસિદ્ધ છે. તેમાં રૂપક અલંકારનો પ્રયોગ પણ વિશેષ રીતે થાય છે. ઉપમાન અને ઉપમેય વચ્ચે અભેદ ભાવ દર્શાવવામાં આવે ત્યારે રૂપક રચના થાય છે. રૂપકમાં બે વસ્તુ કે પદાર્થનું એવી રીતે નિરૂપણ કરવામાં આવે છે કે તેમાં બન્ને વચ્ચે એકરૂપતા સર્જાય છે. રૂપક અલંકાર એકાદ કડીમાં હોય છે જ્યારે રૂપક કાવ્ય રચનામાં સમગ્ર રીતે રૂપકની યોજના કરવામાં આવે છે. સામાન્ય વ્યવહારમાં પ્રચલિત શબ્દોને રૂપક તરીકે કાવ્યરચના દ્વારા વેધક અસર ઉપજાવવામાં આવે છે. કવિની રૂપકયોજના સ્વાભાવિક અને પ્રતીતિકારક લાગે છે. આ કવિ કર્મ કઠિન હોવા છતાં કુશળ કવિઓએ રૂપક યોજનાથી ઉત્તમ કાવ્યોનું સર્જન કરીને સિદ્ધિ પ્રાપ્તિ કરી છે.

રૂપકપ્રધાન કાવ્યો ઉપરાંત આખ્યાનો અને નાટકોની રચના પણ થઈ છે. ભારતીય સાહિત્ય ઉપરાંત પશ્ચિમના સાહિત્યમાં પણ આવી કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં કૃષ્ણમિશ્રનું પ્રબોધ ચંદ્રોદય નાટક પ્રસિદ્ધ છે. વેંકટનાથનું 'સંકલ્પ સૂર્યોદય' અનંત નારાયણનું 'મોહ પરજય નાટક', કવિ પદ્મસુંદરનું 'જ્ઞાન ચંદ્રોદય', જયશેખરસૂરિનું 'પ્રબોધ ચિંતામણિ' વગેરે રૂપક કૃતિઓ સંસ્કૃત ભાષામાં પ્રાપ્ત થાય છે. સંસ્કૃત ભાષામાં રૂપક યોજના નાટ્ય સ્વરૂપના સંદર્ભમાં થઈ છે. અંગ્રેજી ભાષામાં Pilgrim's Progress (કવિ બનિયન) (યાત્રીઓનો સંઘ) લોકપ્રિય રૂપકકાવ્ય તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

જૈન સાહિત્યમાં 'વિવાહલો' નો રૂપક તરીકે પ્રયોગ કરીને દીક્ષા પ્રસંગનો સંદર્ભ દર્શાવ્યો છે. તે દેષ્ટિએ વિવાહલો રૂપક કાવ્યના ઉદાહરણરૂપ ગણાય છે. રૂપક યોજના દ્વારા નાની-મોટી કાવ્યકૃતિનું સર્જન સરળ નથી. કવિની બુદ્ધિ પ્રતિભા પર અવલંબે છે. જૈન સાહિત્યનું સુપ્રસિદ્ધ રૂપક કાવ્ય ત્રિભુવન દીપક પ્રબંધ છે. તેનો પરિચય નીચે મુજબ છે. મહાકવિ પ્રેમાનંદનું વિવેક વણઝારો રૂપક કાવ્ય વિશેષ પ્રચલિત છે. તેનો ૮૯ કડીમાં કાયા અને મનના સંદર્ભમાં વાણિજયનો સંદર્ભ દર્શાવ્યો છે. શ્રાવક કવિ જિનદાસે 'વ્યાપારી રામ' નામના રૂપક કાવ્યની રચના સં. ૧૭૧૯માં કરી છે. દોશી અને વૈરાગીની વેપારમાં થયેલી જીત અને જૂનરૂપી જુગારીયાની હારની માહિતી દર્શાવી છે.

કેટલાંક ટૂંકા રૂપક કાવ્યો સચોટ અને વેધક અસર ઉપજાવે તેવાં રચાયાં છે. મધ્યકાલીન કવિઓ ભક્તિના રંગે રંગાયેલા હોવાથી ભક્તિની મસ્તીમાં કેટલાંક રૂપકો દ્વારા તત્વદર્શનના વિચારો પ્રગટ કર્યા હતા. કવિઓએ જન સાધારણ પ્રસિદ્ધ વસ્તુઓનો રૂપકમાં પ્રયોગ કરીને વિશિષ્ટ કાવ્ય રચના કરી હતી. રૂપકથી કવિત્વ શક્તિની સાથે ધર્મબોધ એમ બે પ્રકારની સિદ્ધિ જોવા મળે છે. પ્રચલિત રૂપકોમાં 'મન', 'તન', 'વણઝારો', 'નગર,', 'મુસાફર', 'ચેતનજી', 'નિવૃત્તિ', 'પ્રવૃત્તિ', 'ચરખો', 'રેંટિયો', 'સાસરું', 'રેલગાડી' વગેરેનો પ્રયોગ થયો છે.

રૂપક યોજનાનું મૂળ આગમ સાહિત્યના સમયતી પ્રાપ્ત થાય છે એટલે આ પ્રકારની કાવ્ય સૃષ્ટિ અતિ પ્રાચીન છે.

**૧. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર**માં શ્રી કેશી-ગૌતમી અધ્યયન–૨૩માં રૂપકનો ઉલ્લેખ મળે છે.

હે ગૌતમ ! આપની બુદ્ધિ સરસ છે, કે જે બુદ્ધિએ આ સંશયનું ખંડન કર્યું, હવે એક બીજો પ્રશ્ન રજૂ થાય છે તેનો આપ ખુલાસો કરો. 'હે ગૌતમ ! આ સાહસિક, ભયંકર અને દુષ્ટ ઘોડો દોડી રહ્યો છે, કે જેના ઉપર આપ આરૂઢ થયેલા છો. ત્યારે શ્રી ગૌતમ કહે છે કે, ઉન્માર્ગ તરફ દોડતા તે ઘોડાને હું આગમરૂપી રજ્જુથી બંધાયેલો કરું છું યાને આગમરૂપી

લગામથી હું ઘોડાને કબજે રાખું છું, આ ઘોડો ભલે દુષ્ટ હોય તો પણ તે ઉન્માર્ગે જતો નથી પરંતુ માર્ગે ચાલે છે હવે શ્રી કેશીએ શ્રી ગૌતમસ્વામી જવાબ આપે છે કે, સાહસિક—બીજા 'મન' એ કષ્ટ અશ્વ છે જે મનરૂપી દુષ્ટ અશ્વ દોડી રહ્યો છે. તેને ધર્મ- અભ્યાસ માટે કંથક. જાતિમાન ઘોડાની માફક સારી રીતિએ હું લગામમાં કાબુમાં કરું છું અર્થાત્ દુષ્ટ ઘોડો પણ જો નિગ્રહ યોગ્ય હોય તો જાતિવાન અશ્વ જેવો જ છે.

કવિ સમયસુંદર, કવિ રૂપવિજય, કવિ પદ્મવિજય, કવિ આનંદઘનજીની રૂપકાત્મક કૃતિઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે તે ઉપરથી રૂપક કાવ્યનો વાસ્તવિક પરિચય થશે.

# ધોબીડાની સજઝાય

| ધોબીડા ! તું ધોજે મનનું ધોતીયુ રે રખે રાખતો મેલ લગાર રે,<br>એજ઼ે રે મેલે જગ મેલો કર્યો રે અજ઼ ધોયું ન રાખે લગાર રે. ધોબીડા | 11 | ૧ | II |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|---|----|
| જિન શાસન સરોવર સોહામણું રે સમક્તિ તણી રૂડી પાળ રે,<br>દાનાદિક ચારે બારણા રે માંહી નવતત્ત્વ કમલ વિશાલ રે.                   | 11 | ૨ | 11 |
| તિહાં ઝીલે મુનિવર હંસલા રે પીય છે તપ—જપનીર રે,<br>શમ- દમ આર્દ જે શિલા રે તિહાં પખલે આતમ ચીર રે.                            | 11 | 3 | II |
| તપાવજે તપ તડકે કરી રે જાળવજે નવ બ્રભવાડ રે,<br>છાંટા ન ઊડાડે પાપ અઢારનાં રે, એમ ઉજળુ હોશે તતકાલ રે.                        | ·  | ४ | 11 |
| આલોયણ સાબુડો સુધો કરે રે રખે આવે માયા સેવાળ રે,<br>નિશ્ચે પવિત્ર પશું રાખજે રે પછી આપણા નિયમ સંભાળ રે.                     | 11 | ૫ | 11 |
| રખ મૂકતો મન મોકળું રે પડમેલીને સંક્લ રે,<br>સમય સુંદરની શીખડી રે સુખઊ અમૃત વેલ રે.                                         | 11 | ŧ | II |

# શ્રી ધર્મ કુટુંબ અને પાપ કુટુંબની સજઝાય

### (રાગ- ભરથરી)

| ચઉવીસ જિન પ્રજ્ઞમી કરી, સુગુરુ તજ્ઞે રે પસાય જી;<br>સજઝાય કહું રે સોહામજ્ઞી, ભજ્ઞતાં ગજ્ઞતાં સુખ થાય જી, |             |      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------|
| સુણજો સજ્જન શિખડી.                                                                                       |             | ા ૧ા |
| સુદેવ સુગુરુ સુધર્મની, પરીક્ષા ન કરી લગાર જી;<br>દષ્ટિ રાગે રે મોહી રહ્યો, તેણે રોળ્યો રે સંસાર જી.      | સુ૦         | ા રા |
| લાખ ચોરાસી રે યોનીમાં, ભમિયો કાળ અનંત જી;<br>જન્મ મરણ દુઃખ ભોગવ્યાં, તે જાણે ભગવંત જી.                   | સુ૦         | 3    |
| મનુષ્ય જન્મ પામી કરી, પાપ કુટુંબ શું ધરી પ્રિત જી;                                                       |             | •    |
| ધર્મ કુટુંબ નવિ ઓળખ્યું, કામ કર્યા રે વિપરીત જી.                                                         | <b>સુ</b> ૦ |      |

| પાપનું મૂળ તે ક્રોધ છે, પાપનો બાપ તે લોભ જી;      |     |            |
|---------------------------------------------------|-----|------------|
| હિંસા માતા રે પાપની, પુત્ર લાલચ અક્ષોભ જી.        | સુ૦ | ા પા       |
| કુબુદ્ધિ પાપની નારી છે, પાપની બહેન તે રીસ જી;     |     |            |
| જુઠો તે ભાઈ પાપનો, પુત્રી તૃષ્ણા દિશે જી.         | સુ૦ | <b>:</b>   |
| પાપ કુટુંબને પરીહરી, ધર્મ કુટુંબ શું ધરો નેહ જી;  |     |            |
| નામ બતાવું રે તેહના, જેહથી લઈએ ભવ છેહ જી.         | સુ૦ | 11 9 11    |
| ધર્મનું મૂળ તે ક્ષમા છે, બાપ નિર્લોભતા જાણ જી;    |     |            |
| દયા માતા રે ધર્મની, પુત્ર સંતોષ ભંડાર જી.         | સુ૦ |            |
| ધર્મની સ્ત્રી તે સંજમ છે, પુત્રી સમતા શું રાચ જી; |     |            |
| સુબુદ્ધિ બહેન તે ધર્મની, ધર્મનો ભાઈ તે સાચ જી.    | સુ૦ | 11 6 11    |
| પાંચ ઇંદ્રીય જે વશ કરે, જગમાં તેહી જ શુર જી;      |     |            |
| પર ઉપગારી તે ધનવંત છે, શિયળ પાળે તે ચતુર જી.      | સુ૦ | 11 90 11   |
| ધર્મ વ્રત આદરી જે પાળે, જ્ઞાની તે કહેવાય જી;      |     |            |
| પદ્મવિજય સુપસાયથી, જીત નમે તેના પાય જી.           | સુ૦ | 99         |
| શ્રી મન ભમરાની સજ્ઝાય                             |     |            |
| ભૂલ્યો મનભમરા તું ક્યાં ભમ્યો, ભમિયો દિનને રાત;   |     | •          |
| માયાનો બાંધ્યો પ્રાણીઓ, ભમે પરિમલ જાત. ભૂલ્યો.    |     | II 9 II    |
| કુંભ કાચો રે કાયા કારમી, તેહનાં કરો રે જતન્ન;     |     |            |
| વિજ્ઞસતાં વાર લાગે નહી, નિર્મળ રાખે રે મન. ભૂલ્યો |     | 11 5 11    |
| કેનાં છોરૂ કેના વાછરૂ, કેના માયને બાપ;            |     |            |
| અંતે જાવું છે એકલું, સાથે પુન્યને પાપ. ભૂલ્યો     | •   | 11 3 11    |
| આશા ડુંગર જેવડી, મરવું પગલાં રે હેઠ;              |     |            |
| ધન સંચી સંચી કાંઈ કરો, કરો દેહની વેઠ. ભૂલ્યો      |     | &          |
| ધંધો કરી ધન મેળવ્યું, લાખો ઉપર ક્રોડ;             |     |            |
| મરણની વેળા માનવી, લીધો કંદોરો છોડ. ભૂલ્યો         |     | ા યા       |
| મૂરખ કહે ધન માહરૂ, ધોખે ધાન ન ખાય;                |     |            |
| વસ્ર વિના જઈ પોઢવું, લખપતિ લાકડાં માંય. ભૂલ્યો    |     | <b>   </b> |
| ભવસાગર દુઃખ જલે ભર્યો, તરવો છે રે તેહ;            |     |            |
| વિચમાં ભય સબળો થયો, કર્મ વાયરો ને મેદ. ભૂલ્યો     |     | 9          |
| લખપતિ છત્રપતિ સવિ ગયા, ગયા લાખ વડે લાખ;           |     |            |
| ગર્વ કરી ગોખે બેસતા, સર્વ થયા બળી રાખ. ભૂલ્યો.    |     | 11 6 11    |

## ૩. આયુષ્ય રેલ ગાડી

| મૂરખો ગાડી દેખી મલકાવે ઉમર તારી રેલ તણી પરે જાવે,         |               |
|-----------------------------------------------------------|---------------|
| સંસારરૂપની ગાડી બનીને રાગદ્વેષ દોય પાટાઃ.                 |               |
| દેહ ડબ્બાને પળપળ પૈડા એમ ફરે છે. આઉખાના આંટા.             | ∥ ૧ ∥         |
| કર્મ એન્જિનમાં કષાય અગ્નિને વિષયો વારી માંહી ભરીયું,      |               |
| ત્રસનું ભૂંગળું આગળ કર્યું એ તો ચારે ગતિ માંહી ફરીયું રે. | ા રા          |
| પ્રેમજ રૂપી આંકડા વળગાડ્યા ને ડબ્બે ડબ્બા જોડ્યા ભાઈ,     |               |
| પૂર્વભવની ખર્ચી લઈને ચેતન બેસાડું ડબ્બા માંહિરે.          | 11 3 11       |
| કોઈએ ટીકીટ લીધી નરક તીર્યંચની કોઈએ લીધી મનુષ્યદેવા,       |               |
| કોઈએ ટીકીટ લીધી સિદ્ધિ ગતિની પામવા અમૃત મેવા રે.          | 8             |
| ઘડી ઘડી ઘડીયાળ જ વાગે નિશદિન વહી એમ જાય,                  |               |
| બોલે સીટીને ચાલે આગગાડી આડા અવળા માઈલ થાય રે.             | યા પા         |
| આયુષ્ય રૂપી આવ્યું સ્ટેશન હંસલો તે હાલુ હાલુ થાય,         |               |
| પાપે ભરી પાકીટ લઈ જાતાં કાળ કોટવાળ પકડી જાય રે.           |               |
| લાખ ચોરાશી જીવાયોની માંહી જીવડો ફરે વારંવાર,              |               |
| સદ્ગુરનો જો ધર્મ આરાધે તો પામે ભવનો પાર રે.               | 11 9 11       |
| સંવત ૧૯૮૬ના વર્ષે આતમ ધ્યાન લગાડી ,                       |               |
| ગોપાલ ગુરૂના પુશ્ય પસાયે મોહન ગાવે ભાવ ગાડી રે. મૂરખો.    | 11 6 11       |
|                                                           | (પા. નં. ૨૬૩) |

#### સંદર્ભ

- ગુજ. સાહિત્ય સ્વરૂપો—પા. ૩૯૬ જૈન સજ્ઝાય માળા—ભાગ-૧-૨

#### ૧૯. હમચડી

'હમચડી' દેશીનો એક પ્રકાર છે. પ્રેમલા લચ્છી રાસમાં 'હમચડીની દેશી' એવો પ્રયોગ થયો છે. મો. દ. દેસાઈએ દેશીઓની સૂચીમાં નં. ૨૨૧૯માં હમચડીનો દેશી તરીકે ઉલ્લેખ કર્યો છે. (ભા.૮/ ૨૯૬) સાર્થ જોડણી કોશમાં હમચડી તેનો અર્થ અંગ્રજીમાં નીચે મુજબ પ્રાપ્ત થાય છે.

Singing and moving in a circle on some festival or occasion આ અર્થને આધારે હમચડી એ ગરબાની દેશીનો પ્રકાર છે એમ સૂચિત થાય છે. રાસ-ગરબા-ફાગ, વિવાહલો હોરા ગીતો જેવા કાવ્યોમાં વર્તુળાકારે ફરી ફરીને ગાવાની પ્રક્રિયા થાય છે. ધાર્મિક ઉત્સવોમાં આ પ્રમાણે ગવાતી કૃતિઓને હમચડી ઓળખવામાં આવે છે. અત્રે દેષ્ટાંત રૂપે

'હમચડી' કાવ્ય પંક્તિઓ નોંધવામાં આવી છે.

હીંચનો અન્ય સંદર્ભ છે કે રાસ-ગરબા ગાવાની પદ્ધતિમાં વર્તુળાકારે ફરતાં સામ-સામી એક બીજાની કોઈનો સ્પર્શ કરવો અને (કોણી અડાડવી) ધમાલ કરવી. તે છ માત્રાનો તાલ પણ છે. આ રીતે વિચારીએ તો રાસ-ગરબા દ્વારા મુક્ત રીતે આનંદ માણવાની એક અનોખી શૈલી જોવા મળે છે.

સકલચંદ્ર ઉપા.ની કૃતિ વીર વર્ધમાન વેલિ અથવા હમચડી અથવા સુરલતા અથવા જન્માદિ અભિષેક પાંચ કલ્યાણક વર્ણનરૂપી સ્તવન ૬૬ કડીમાં છે. કવિએ સુરવેલિ—હમચડી શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે તે ગા- દપમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

અમરી સરસ્સી પૂરની કુમરી ટોલેઈ દેતિ ભમરી,
પ્રભુ નઈ ધ્યાનઈ હમરયી ખુંદે વીર તજ્ઞા ગુંજ્ઞ સમરી રે. ૩૫
હમરયી વીર તજ્ઞી જે ગાતી નાકે મોતી જોતી,
જનનીમાતા રોતો રાખઈ ટોલામાંથી જોતી રે. ૩૬
વર્ધમાન જિન ગુજ્ઞ સુરવેલી હીઅડા કરી રે સહેલી,
સકલ કહિ ગુજ્ઞ મત્સર મેલ્હી નિસદિન જિન ગુજ્ઞ સુર ખેલી રે. ૬૫
વીર પટોધર શ્રેજ્ઞિઇં આયો હીરવિજય ગુરૂ હીરો,
સકલ કહિં એસો નિતિ સમરો ચરમ જિનેશ્વર વીશેરો રે હમચડી. ૬૬

**ર** કવિ રામવિજયજીએ મહાવીર સ્વામીના પંચ કલ્યાણકના સ્તવનની રચના સં. ૧૭૭૩માં કરી છે તેની ત્રીજી ઢાળમાં 'હમચડી' નો દેશી તરીકે પ્રયોગ થયો છે. નમૂનારૂપે નીચેની કડીઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

કરી મહોચ્છવ સિદ્ધારથ ભૂપ નામ ધરે વર્ધમાન, દિન દિન વાધે પ્રભુ સુર તરૂ જિમ રૂપકલા અસમાન રે. હમચડી 11 9 11 એક દિન પ્રભુજી રમવા કારણ પુર બાહિર જબ જાવે, ઇંદ્ર મુખે પ્રશંસા સુશી તિહાં મિથ્યાત્વી સુર આવે રે. હમચડી 11 5 11 અહિ રૂથે વિંટાણો તરુશું પ્રભુ નાંખ્યો ઉછાળી, સાત તાડનું રૂપ કર્યું તવ મુઠે નાંખ્યો વાળી રે. હમચડી 11 3 11 પાયે લાગીને સુર ખામે નામ ધરે મહાવીર, જેવો ઇન્દ્ર વખાણ્યો સ્વામી તેવો સાહસ ધીરે રેહમ. હમચડી 11811 માત પિતા નિશાળે મકે આઠ વરસ જાણી. ઇંદ્ર તજ્ઞા તિહાં સંશય ટાળ્યા નવ વ્યાકરણ વખાશી રે. હમચડી || \u ||

#### ૩. હીંચ-હીંડી

સકલચંદ્ર ઉપા. નું મહાવીર હીંચ અવા હાંડી મહાવીર સ્તવન ૪૬ કડીનું પ્રાપ્ત થાય છે

કવિએ સ્તવનને અંતે હીંચ શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે તે નીચે મુજબ છે.

#### હમચડી

'હમચડી' નૃત્યનો એક પ્રકાર છે. હમચડી હાંચ-હમચી એ પર્યાયવાચી શબ્દ છે. (સમાનાર્થી)

હીંચ શબ્દ ત્રણ માત્રાનો દુત તાલ છે ઝડપથી લેવામાં આવે છે. હમચી શબ્દ હિન્દુ સમાજમાં રાંદના પ્રસંગે પૂજાવિધિમાં ગાવામાં આવે છે. ઉપરોક્ત વિગતોને આધારે એટલું સ્પષ્ટ થાય છે કે તાલબદ્ધ નૃત્યમાં ગવાતી પદ્ય રચના હમચડી કહેવાય છે. હમચડી નૃત્યમાં ભક્તો આનંદ ઉલ્લાસ અને ઉછળ-કૂદ કરીને ગાય છે.

અગરચન્દ્રજી નાહાટ પ્રાચીન કાવ્યોં કી રૂપ પરંપરામાં જણાવે છે કે જે પદ્ય રચના શ્રીઓ ગાય છે તે 'હમચડી' કહેવાય છે અને પુરુષો ગાય છે તે 'હીંચ' કહેવાય છે. તાલીઓના તાલ અને સંગીતના સમન્વયથી પગના ઠમકા સાથે એકરૂપ બનીને રાસ રમવાની—ગોળાકાળ ફરવાની ગાવાની શૈલી છે તેવી રીતે હમચડીની રચના છે.

# નેમિજિન હમચી (હમચડી)

કવિ લાવણ્ય સમયની નેમિ જિન હમચી (હમચડી)ની હસ્તપ્રત પ્રાપ્ત થઈ છે તે ઉપરથી 'હમચડી' કાવ્ય પ્રકારની માહિતી આપવામાં આવી છે. હમચડીનું વિષય વસ્તુ નેમ-રાજુલના જીવનના પ્રસંગો સાથે સંબંધ ધરાવે છે. કવિએ ૮૩ કડીમાં નેમ-રાજુલના જીવનનો પરિચય આપ્યો છે.

રચના સમયનો ઉલ્લેખ કરતી કડી નીચે મુજબ છે. સંવત પનર બાસઠઇ રે ગાઉં, નેમિકુમાર. મુની લાવણ્ય સમય ઈમ બોલઈ, વરતિઉ જય જયકાર રે. હમ. ૮૩.

૧૬મી સદીની આ કૃતિ 'હમચડી' ગેય કાવ્ય પ્રકાર છે એમ સ્પષ્ટતા થાય છે. દરેક કડીને

અંતે હમચડીનો પ્રયોગ થયો છે. હમચી—હમચડીનો પર્યાયવાચી શબ્દ છે. કવિએ ૮૨ મી કડીમાં હમચી—હમચડી શબ્દોની પુનઃ પ્રયોગ કરીને કાવ્યના શીર્ષકને સાચો ન્યાય આપ્યો છે. હ. હમચી (૨) હમચડી હમચી છેહ ચુરાશી મુનિ લાવણ્યસમય ઇમ બોલઈ હમચી હરખિઇ વાણી રે. હમ. ૮૨

કવિએ આરંભમાં સરસ્વતી દેવીની કૃપાથી નેમિકુમારના ગુણ ગાવાનો નિર્દેશ કર્યો છે.

સરસ વચન દિઉ સરસતીરે, ગાઇસિ નેમિકુમાર, સામલ વન્ન સોહામણા, રાજીમતી ભરતાર રે. હમચડી ॥ ૧ ॥

એકવાર બાલ્યાવસ્થામાં નેમકુમાર રમતાં રમતાં આયુધ શાળામાં જાય છે અને શંખનાદ કરે છે. અન્ય કૃતિઓ આ અંગે સામાન્ય ઉલ્લેખ મળે છે. શંખનાદના પ્રભાવથી વાતાવરણમાં પરિવર્તન આવે છે. કવિના શબ્દો છે. ગા. ૯/ ૧૦.

તિશિ નાદઈ ધણ પર્વત ઢિલયા સાયર સિવ ખલભલીયા, અંબર ગાજઈ તરૂઅર ભાજઈ શેષભાગ સબસલીયા રેહ. ॥ ૯ ॥ ગજશાલા ગજબંધન છુટઈ ફુટઈ ગોરસગાલી, એક પડઈ એક લડથડઈ રેઈમ ધરણી ધંધોતીએ. ॥ ૧૦ ॥

નેમકુમારને પરણાવવા માટે ગોપીઓ જળક્રીડા કરવા લઈ જાય છે તે પ્રસંગનું ચિત્રાત્મક શૈલીમાં વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

નેમિકુમાર લગ્ન માટે સંમતિ આપે છે એવી મૌનસૂચક સંમતિથી ઉગ્રસેન રાજાની રાજકુમારી રાજિમતી સાથે લગ્નની તૈયારી કરવામાં આવે છે. કવિના શબ્દો છે.

નેમિકુવર પરિશાસિઈ રેહાસિઈ હર્ષ અપાર રે, મુની લાવશ્ય સમયઈમ બોલેઈ એ પહેલું અધિકાર રે. ॥ ૪૪ ॥ લગ્નની પૂર્વ તૈયારીના પ્રસંગની ઝાંખી કરાવતી પંક્તિઓ જોઈએ તો.

> બિહુંધરી ધવલ ઘુસટ પડીઆ મંડવિ મંડવ છાયા, કરમઈતાં કાંદાઈતેભ્યા વર પકવાન કમાય રે. ॥ ૪૭ ॥

નેમકુમાર શણગાર કરીને પરણવા આવે છે તેનું શબ્દ ચિત્ર આલેખતા કવિના શબ્દો છે. ગા. ૫૫ થી ૬૦.

> મંડિપ મોટા ચંદુઆરે તલીયા તોરણ બાર, નેમિક્લરવર પરણેમિઈરે રાજુલી રાજકુમારીએ.

॥ ૫૫ ॥ હ

પશુઓના પોકારથી જીવદયા ચિંતવીને નેમકુમારનું હૃદયપરિવર્તન થતાં ગઢ ગિરનાર જઈને સંયમ અંગીકાર કરે છે. કવિએ આ પ્રસંગનો ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે કે ગા. ૬૬-૬૭

નેમ કુમારે રાજિમતીનો ત્યાગ કર્યો અને વિરહાવસ્થાનું દુઃખ અનુભવ કરવાની સ્થિતિ સર્જાઈ તે પ્રસંગે કવિએ રાજિમતીની સ્થિતિનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ દેષ્ટાંત દ્વારા કર્યો છે.

> હંસ વિહ્યુશી હંસલી રે માંડવ વિશ્વસી વેલિ, કંતવિહ્યુશી કામિની રે કિસીઉ કારસિઈજ્ઞ તોર રે. ॥ ૭૦ ॥ હ ચંદા વિશ્વસી ચાંદની રે પાસા વિશ્વસી સારી, મયલ વિશ્વસી હાથિશી રે પીયડા વિશ્વસી નારી રે. ॥ ૭૧ ॥ હ

રાજિમતીના વિરહના કારણરૂપ પૂર્વભવનાં પાપ કર્મો છે તેની માહિતી આપતી પંક્તિઓ જોઈએ તો

અંતે રાજિમતી નેમનાથ પાસે ગિરનાર પર દીક્ષા અંગીકાર કરીને મુક્તિ પામે છે તેની માહિતી આપતાં કવિ જણાવે છે કે (ગા.- ૮૧)

# નેમિજિણેસર નેહલ્યું પાલિઉ દુરગતિ નવભવન લિઉ, રાજીમતીના વાંછિત ફલ્યા બે જણ મુગતી હમલીયા રે. ॥ ૮૧ ॥ હ

આ હમચડી કાવ્યમાં નેમ-રાજુલના જીવનનો પરિચય થાય છે. કવિએ નેમકુમારના પાત્રને વિકાસ કરીને અંતે રાજિમતીના સંયમ અને મુક્તિને મહત્વની ગણાવી છે. હમચડી પ્રકારની સુગેય પદ્યરચના નોંધપાત્ર છે. કૈલાસસાગરસૂરિ જ્ઞાનભંડારમાંથી પ્રાપ્ત થયેલી હસ્તપ્રતને આધારે આ હમચડીનું લખાણ તૈયાર કર્યું છે.

- ૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ . ભા. ૨ / ૨૦૪
- ર. જિન ગુણ મંજરી પા. ૪૬૦
- ૩. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૨ / ૨૦૬

#### ૨૦. પદ્યાત્મક લોકવાર્તા.

કથા-વાર્તા—સમાનાર્થી શબ્દો છે. પ્રાકૃતમાં કહા શબ્દ કથાનો સંદર્ભ દર્શાવે છે. ધર્મગ્રંથોમાં ધર્મકથા છે તેવી સમાજજીવનની સામાજિક કથાઓ છે. આખ્યાન પ્રકારનો પ્રભાવ પણ કથા સાહિત્ય પર વિશેષ પડ્યો છે.

સંસ્કૃત સાહિત્યની દક્ષકુમાર ચરિત, પંચતંત્ર, હિતોપદેશ, કાદંબરી વગેરેમાં આડ કથાઓ છે. જૈન રાસ કૃતિઓમાં એક પાત્ર બીજા પાત્રને પોતાનું વક્તવ્ય કહે છે તેમાં પણ કથાનાં લક્ષણો નિહાળી શકાય છે. જૈન કથાઓમાં મુખ્ય કથા સાથે ગૌણ કથાઓ પણ જોવા મળે છે. અને તેમાં પૂર્વજન્મનાં વિવિધ પ્રસંગો કથારૂપે સ્થાન ધરાવે છે. ધર્મકથાઓ જૈન, બૌદ્ધ, હિન્દુ અને અન્ય ધર્મમાં પણ ગૌરવપ્રદ સ્થાન ધરાવે છે તેમાં જાતિ, ચાતુર્ય, ઉપદેશ, સિદ્ધાંતો વગેરેની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. કથા સાહિત્યમાં સુવર્ણ કળશ સમાન સ્થાન પ્રાપ્ત કરાવે તેવી ગુણાઢ્ય કવિની 'બૃહદ્દ કથા' છે આ કવિ શાલિવાહન રાજાના સમયમાં રાજદરબારના કવિ તરીકે પ્રસિદ્ધ હતો. એક લાખ શ્લોક પ્રમાણ ગુણાઢ્યની કથા લોકવાર્તામાં ઉચ્ચ કોટિની છે. કવિ સોમદેવની કથા સરિત્સાગર અને ક્ષેમેન્દ્રની બૃહદ્દ કથામંજરી આ કથા સાહિત્યના વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉદાહરણરૂપ છે.

કથાઓનો વિચાર કરતાં એમ લાગે છે કે સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં આવી કથાઓ રૂપાંતર રૂપે પ્રગટ થઈ છે ત્યારપછી મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં લોકકથા રૂપે તેનો વિકાસ થયો છે. આ કથાઓ પ્રેમ કથા- અદ્ભૂત કથા, કૌતુક પ્રધાન અને ચમત્કારયુક્ત હતી. કથાની સાથે લોકશિક્ષણ ધર્મના સિદ્ધાંતો અને નીતિપૂર્ણ જીવન જીવવાનો બોધ પ્રાપ્ત થતો હતો. કથા સાહિત્યની વિરાટ સૃષ્ટિ વિશ્વના વિવિધ દેશો અને પ્રાંતમાં વિસ્તાર પામી છે અને બહુજન સમાજને આનંદ સાથે ઉત્તમ કોટિના જ્ઞાનમાર્ગની માહિતી પ્રાપ્ત કરવા માટે માર્ગદર્શક બની છે. આ ભૂમિકાને આધારે પદ્યાત્મક લોકવાર્તાની માહિતી આપવામાં આવી છે.

## પદ્યાત્મક લોકવાર્તા (પદ્યવાર્તા કથા)

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં કવિઓએ પદ્મને જ અભિવ્યક્તિનું માધ્યમ બનાવીને વૈવિધ્યપૂર્ણ

કાવ્યસૃષ્ટિનું સર્જન કર્યું છે. તેમાં પદ્યાત્મક લોકવાર્તાની રચના પણ નોંધપાત્ર બની છે. કાવ્યાનંદ પ્રાપ્ત કરવો કઠિન છે તેમ છતાં કથાતત્ત્વ દ્વારા રચાયેલાં કાવ્યો આસ્વાદ્ય બન્યાં છે. પ્રાકૃત અને અપભ્રંશમાં પદ્યાત્મક વાર્તાઓ રચાઈ છે તેવી જ રીતે ગુજરાતી ભાષામાં પણ આ સ્વરૂપની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. કથા-વાર્તા આબાલ ગોપાલ એમ સમાજના બધા વર્ગના લોકોને સાહિત્યિક આનંદની અનેરી અનુભૂતિ કરાવવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. મધ્યકાલીન સમયમાં ત્યાગ—વૈરાગ્ય અને ઉપદેશના સાહિત્યની સાથે સંસારરસથી ભરપૂર જનમનરંજન કરતી પદ્યાત્મક લોકાવાર્તાઓ પણ વિકાસ પામી છે.

પદ્યાત્મક લોકવાર્તાનાં લક્ષણો નીચે પ્રમાણે છે.

- \* ભૌતિક- સંસારી જીવનના પ્રસંગોને વિશેષ રીતે સ્થાન આપવામાં આવે છે. તેમાં પ્રેમરસ મહત્વનો હોય છે. અદ્ભુત કથાઓ અને અલૌકિક ઘટનાઓનું વર્શન આકર્ષક બને છે.
- ચક્ષુરાગ—નાયક નાયિકા એકબીજાને દષ્ટિથી નિહાળીને પ્રણયની અનુભૂતિ કરે છે તેમાં સફળતા મેળવવા માટે વિધ્નોનો સામનો કરવો પડે છે ત્યારબાદ નાયક-નાયિકાનું મિલન થતાં અપૂર્વ આનંદનું વાતાવરણ સર્જાય છે.
- \* અદ્દભુત રસિક તત્ત્વો. નાયક-નાયિકાના જીવનના સંદર્ભમાં પૂર્વજન્મનું વૃત્તાંત, મૃતક વ્યક્તિ, સંજીવની-જીવતાં થઈને વાર્તાલાપ કરે, નાયક નાયિકાના સાહસ અને પરાક્રમનાં પ્રસંગો, પરકાયા પ્રવેશ, આકાશમાં ઉજ્ઞયન, (આકાશ ગામિની વિદ્યાનો પ્રયોગ), મંત્ર-તંત્ર-જાદુ અને વશીકરણનો પ્રયોગ વગેરે દ્વારા અદ્દભુત રસની સૃષ્ટિનું વાતાવરણ નિર્માણ થાય છે.
- \* માનવેતર પાત્ર સૃષ્ટિ, દેવદેવીઓ, ભૂત-પિશાચ, વૈતાલ, હંસ-પોપટ જયાં પક્ષીઓ વગેરેના પ્રયોગ- પરિણામે પુરુષ પાત્રો કરતાં સ્ત્રીપાત્રો વધુ આકર્ષક અને પ્રભાવશાળી બન્યાં છે. સમકાલીન જીવનરંગ—સમકાલીન સમાજના રીતિ રિવાજો, માન્યતાઓ, શીલનો મહિમા, રમીચરિત્ર, દુરાચાર, પ્રેમલગ્ન જેવી માહિતી સ્થાન ધરાવે છે.
- \* સ્ત્રીવિષયક વિચારો—સમાજમાં સ્ત્રીનું સ્થાન. સ્ત્રીના શીલનો મહિમા—સ્વેચ્છાચાર, સ્ત્રીશિક્ષણ, સંસ્કારથી જીવનની પવિત્રતા, કાય, નૃત્ય, ગાન, વાઘ-ચિત્રકલા વગેરેમાં કુશળ સ્ત્રીઓ પાદપૂર્તિમાં પણ ચતુર, સ્ત્રીઓ પુરુષ વેશ ધારણ કરીને સાહસ પરાક્રમથી વિજય મેળવે, વગેરે વિગતો પણ આ પ્રકારની વાર્તામાં મહત્વની બને છે.
- \* ગણિકાનું પાત્ર—ગણિકાનું સ્થાન હલકું ગણાતું ન હતું. રાજા-પ્રધાન- શ્રેષ્ઠી વગેરે પણ ત્યાં જતા હતા. આ સ્થાન ગીત-સંગીત-નૃત્યની તાલીમ માટે પણ ઉપયોગી હતું. નગર- રાજ્યો: નાનાં નાનાં નગર રાજ્યો અને તેનો રાજા, એકબીજા સાથે લડાઈ, અપહરણ વગેરે ઘટનાઓ પણ ધ્યાન ખેંચે તેવી છે.
- \* પદ્યવાર્તામાં મુખ્યવાર્તાની સાથે ગૌણ કથાઓ પણ કાર્યરત બને છે અને વાર્તારસનું સાતત્ય જળવાઈ રહે છે. શામળભટની હંસાવતી, મદનમોહના નંદબત્રીશી વગેરે કૃતિઓ દષ્ટાંતરૂપ છે.

- \* પદ્યવાર્તામાં વ્યવહારજ્ઞાન અને નીતિ વિષયક ઉપદેશાત્મક વિચારો સ્થાન ધરાવે છે. પાત્ર અને પ્રસંગમાંથી આવો બોધ પ્રાપ્ત થાય છે. તો વળી પ્રત્યક્ષ ઉપદેશ વચનો પણ હોય છે.
- \* સમસ્યા પ્રયોગ—વ્યક્તિની બુદ્ધિ અને ચતુરાઈની પરીક્ષા માટે એક બીજાને સમસ્યા પૂછવામાં આવે છે અને તેના દ્વારા પાત્રની પરીક્ષા થાય છે. વરકન્યાની પસંદગીમાં પણ આવો પ્રયોગ થાય છે.
- \* રસિનિરૂપણ—પદ્યવાર્તામાં શૃંગારરસ કેન્દ્ર સ્થાને છે તેની સાથે અદ્ભુત અને વીરરસનું નિરૂપણ હોય છે પરિણામે વાર્તામાં રસ તરબોળ થવાની પૂર્ણ શક્યતા રહેલી છે. વાર્તારસથી ભરપૂર આ કાવ્ય પ્રકાર સૌ કોઈને વશીકરણ કરે છે.
- પદ્યવાર્તા શ્રાવ્ય અને કથનશૈલીના મિશ્રણવાળી રચના છે એટલે આદિથી અંત સુધી તેનો પ્રવાહ સતત વહેતો રહે છે. મંગલાચરણથી વાર્તાનો પ્રારંભ થાય છે. ઇષ્ટદેવ સરસતીની સ્તુતિ પછી વસ્તુ નિર્દેશ કરવામાં આવે છે.
- \* વાર્તાનો પદ બંધ- તેમાં મુખ્યત્વે દુહા, ચોપાઈ, છપ્પય, સોરઠા, છપ્પા, મનહર- કવિતા છંદ વગેરેના પ્રયોગ પદ્યની સાર્થકતા સિદ્ધ થાય છે.
- \* વાર્તાનો અંત સુખદ હોય છે તેમાં ફળશ્રુતિ રચના સમય જેવી માહિતી પણ હોય છે.

પદ્મવાર્તાના વિકાસમાં સાધુ કવિઓનું પ્રદાન નોંધપાત્ર છે. લોકોના મનોરંજન માટે આવી પદ્મવાર્તાનું સર્જન કરીને એક પંથ દો કાજ ના ન્યાયે જ્ઞાન સાથે ગમ્મતનો સિદ્ધાંત ચરિતાર્થ થયો છે.

વિજયભદ્રસૂરિ આચાર્યની હંસરાજ વચ્છરાજ ચોપાઈ ઈ. સ. ૧૩૫૫માં રચાઈ છે તે આ પ્રકારની પદ્યવાર્તાના દેષ્ટાંતરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યારપછી જૈનેતર કવિ અસાઈતની હંસાઉલી ઈ. સ. ૧૩૭૧ની કવિ ભીમનું સદ્યવત્સ ચરિત્ર, ૧૫મી સદીમાં કવિ સાધુકીર્તિની વિક્રમકુમાર ચરિત્ર રાસ, કવિ નયસુંદરની વિદ્યાવિલાસ ચઉપઈ, મલયચંદ્રની સિંહાસન બત્રીસી ચઉપઈ, કૃતિઓ નોંધપાત્ર છે. સોળમી સદીમાં કવિ સિંહકુશળની નંદ બત્રીસી વિનયસમુદ્રની આરામ શોભા કવિ મતિસારની કર્પૂર મંજરી, કવિ નયનસુંદરની રૂપચંદકુવર, જૈનેતર કવિ ગણપતિની માધવાનલ કામકંદલા દોગ્ધક, અને શામળભટની લોકપ્રિય પદ્યવાર્તા મદનમોહના વગેરે આ પ્રકારની કૃતિઓ છે હરજી મુનિ કૃત લોકવાર્તાનું દેષ્ટાંત પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે.

# જૈન સાધુકવિ હરજી મુનિકૃત વિનોદચોત્રીસી

#### સંશોધક—સંપાદક—ડૉ. કાન્તિભાઈ બી. શાહ

'વિનોદચોત્રીસી' એ મધ્યકાલીન ગુજરાતીની 'સિંહાસન બત્રીસી' કે 'સુડાબોતેરી' પ્રકારની કથામાલા સમી સં. ૧૬૪૧માં જૈન સાધુકવિ હરજી મુનિ દ્વારા રચાયેલી એક પઘવાર્તા છે, જેમાં લૌકિક સ્વરૂપની ૩૪ કથાઓના મણકા એક કથાદોરમાં પરોવાયેલા છે.

અત્યંત ધર્માનુરાગી એવા શ્રેષ્ઠીનો પુત્ર કમલ પિતાથી તદ્દન વિપરીત પ્રકૃતિનો છે. તે ઉદ્ધાંત, ઉચ્છૃંખલ અને નાસ્તિક છે. આ નગરમાં પધારેલા જૈનાચાર્યે આ કમલને શાસ્ત્રકથિત સીધો સદુપદેશ આપવાનો પ્રયત્ન પણ નિષ્ફળ ગયો. પણ થોડા સમય પછી પધારેલા એક સાધુએ કમલને સીધો ઉપદેશ આપવાને બદલે કેવળ સિદ્ધાંતચર્ચા કરવાને બદલે શ્રેષ્ઠીપુત્રની રગ અને મનઃસ્થિતિ પારખી લઈને કથાની માંડણી કરી. કમલને એમાં રસ પડ્યો અને રોજેરોજ એ ગુરુ પાસે આવવા લાગ્યો. ગુરુ રોજ શ્રેષ્ઠી પુત્રને રોજ એકેક કથા સંભળાવે છે. આમ ૩૪ દિવસ સુધી સળંગ ૩૪ કથાઓ કહીને ગુરુ આ શ્રેષ્ઠીપુત્રને ધર્માભિમુખ કરે છે. આ છે આ પદ્યવાર્તાનો મુખ્ય કથાદોર.

આ ૩૪ કથાઓની વિશેષતા એ છે કે કૃતિના શીર્ષકમાં નિર્દેશિત થયું છે એ પ્રમાણે એ બધી હાસ્ય-વિનોદ રસિક કથાઓ છે. એમાં બુદ્ધિચાતુરીની કથાઓનો પણ સમાવેશ થઈ જાય છે. અહીં જે બુદ્ધિચાતુર્યની કથાઓ ઉપલબ્ધ છે તેનો આધારસ્રોત હરિભદ્રસૂરિના 'ઉપદેશપદ' ગ્રંથમાં તેમજ મલયિગરિ કૃત 'નંદી—અધ્યયન વૃત્તિ'માં મળે છે. આ ગ્રંથોમાં બુદ્ધિના ચાર ભેદ દર્શાવાયા છે. ઔત્યત્રિકી, વૈનયિકી, કાર્મિકી અને પારિણામિકી બુદ્ધિ. એનાં દેષ્ટાંત તરીકે તે ગ્રંથોમાં અપાયેલી કથાઓ પૈકીની ૯ કથાઓ આ 'વિનોદચોત્રીસી'માં પદ્ય સ્વરૂપે છે.

અહીં માણસની મૂર્ખાઈની, ગમારપણાની, અલ્પબુદ્ધિની કથાઓ છે. અવગુણી વ્યક્તિના બૂરા અંજામની કથાઓ છે. ભાગ્યહીન માનવીઓની કથાઓ છે. આ બધી કથાઓ હાસ્યરસે રસિત છે.

અહીં કેટલાક સમાન કથાઘટકો જોવા મળે છે. જેવા કે (૧) દેવદેવીની આરાધના દ્વારા ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ, (૨) ચિતાસ્નાન, (૩) અપર માતાનો સાવકા પુત્ર સાથેનો વ્યવહાર, (૪) કોઈ વિવાદ સંદર્ભે રાજા કે મંત્રી દ્વારા તોળાતો ન્યાય, (૫) સાસુ પ્રત્યે પુત્રવધૂનો અજુગતો વ્યવહાર, (૬) કુશીલ-કર્કશા સ્ત્રીનો પતિ પ્રત્યેનો દુર્વ્યવહાર, (૭) વેશ્યા અને ધૂર્તવિદ્યામાં એની નિપુષ્ટાતા.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણેનું કથાવસ્તુ અને કથાઘટકોને લઈને એની પાત્રસૃષ્ટિ પણ વૈવિધ્યપૂર્ણ છે. રાજા-રંક, ચતુરજનો-મૂર્ખો, ગૃહિણીઓ-વેશ્યાઓ, યુવાનો-વૃદ્ધો, સાસુ-વહુ, જ્ઞાની સાધુઓ-વેશધારી જોગીઓ, દેવદેવીઓ અને એના આરાધકો, વિષક શ્રેષ્ઠીઓ અને બ્રાહ્મણ પંડિતો. આમ ભાતીગળ પાત્રસૃષ્ટિ અહીં સર્જાઈ છે.

આ ગ્રંથમાં સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને મધ્ય ગુજરાતી સુભાષિતો પણ મોટા પ્રમાણમાં કવિએ આપ્યાં છે. જેમકે —

# "નદી જિહવારઈ એકલી હોઈ, તેહનુંનીર પીઈ સહુ કોઈ, સમુદ્રમાંહી મળી જેતલઈ, અથેય ઉદક હૂઉ તેતલઈ."

અહીં ગુણીજન નિર્ગુણી પાસે જાય છે ત્યારે એના ગુણો પણ દોષ બની જાય છે એની વાત માર્મિકપણે કહેવાય છે.

છળકપટ આચરતાં માનવીઓ માટે કવિ કહે છે-

# "માયાવંતાં માણસાં, કિમ પતીજણ જાઈ ? નીલકંઠ મધુરું લવઈ, સ-વિષ ભુજંગમ ખાઈ."

આમ આ 'વિનોદચોત્રીસી' જે અદ્યાપિપર્યંત અપ્રગટ હતી તે પ્રથમવાર પ્રકાશિત થઈ છે જે મધ્યકાલીન ગુજરાતી પદ્યવાર્તાના સાહિત્યમાં મહત્ત્વનો ઉમેરો છે.

#### સંદર્ભ :

- ગુજરાતી સાહિત્યનો ઇતિહાસ ગ્રંથ–૨ ખંડ -૧, પા–૫૫
- ગુજરાતી સાહિત્યનો ઇતિહાસ ગ્રંથ -૧,- પા- ૨૫૦
- મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યનો ઇતિહાસ–પા.- ૩૦
- ગુજરાતી સાહિત્યનાં સ્વરૂપો–પા. ૭૨

Jain Education International

## પ્રકરણ-૩

ઘશું ભણેલા હોય એ જ જ્ઞાની કહેવાય એવું કાંઈ નથી ખરેખર વારંવાર નિર્વાશ પદનું ધ્યાન કરે એ જ ઉત્કૃષ્ટ અને સાચો જ્ઞાની છે.

(જ્ઞાનસાર—અષ્ટક શ્લોક-૨ અનુવાદ) ઉપા. યશોવિજયજી

# વસ્તુલક્ષી કાવ્યપ્રકારો

ભક્તિપ્રધાન કાવ્યપ્રકારો.

#### ૨૧. કળશ

ભગવાનના જન્માભિષેકની મહત્તા દર્શાવતી 'વિશાલ-લોચન' સૂત્રની બીજી ગાથાનો અર્થ અત્રે નોંધવામાં આવ્યો છે.

જેમની સ્નાત્ર-ક્રિયા કરવાથી અતિ હર્ષ વડે મત્ત થયેલા દેવેન્દ્રો સ્વર્ગનાં સુખને પણ તૃણવત્ ગણતા નથી. તે પ્રાતઃકાળમાં શિવસુખ આપનારા થાઓ.

કવિ બાલચંદ્ર કૃત સ્નાતસ્યા સ્તુતિની બીજી ગાથામાં ભગવાનના જન્માભિષેકનો ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે.

મેરુ પર્વતના શિખર ઉપર જેઓના જન્માભિષેક સર્વ દેવો અને દાનવોના ઈયોએ હંસોના ખંભાઓથી અથડાયેલા પદમપુષ્પોના પરાગથી રંગાઈને કાબરચિત્રા થયેલા નીર સમુદ્રના પાણીથી ભરેલા અને અપ્સરાઓના મોટા રતનો સાથે સ્પર્ધા કરતા સોનાના કળશો વડે કર્યો છે તે સર્વ જિનેશ્વરોના ચરણકમળને હું નમું છું.

કર્યો છે તે સર્વ જિનેશ્વરોના ચરણકમળને હું નમું છું બૃહદ્દ શાંતિ સ્તોત્રના આરંભમાં શાંતિની ઉદ્દ્ધોષણા કરવામાં આવી છે તેની બીજી ગાથાનો અર્થ પ્રભુના જન્માભિષેકનું સૂચન કરે છે. (પા. ૬૪૪)

હે ! ભવ્ય લોકો ! અહીં જ ભરત ક્ષેત્ર ઐરાવતક્ષેત્ર અને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં જન્મ લેતાં સઘળા તીર્થંકર પરમાત્માઓના જન્મ વખતે આસન કંપ્યા બાદ અવધિ જ્ઞાનથી જાણ થતાં જ સુઘોષા નામની દિવ્ય ઘંટા વગડાવ્યા પછી સૌધર્મ દેવલોકના ઇંદ્ર સર્વદેવેન્દ્રો અને ભવનપતિઓ વગેરેના ઇંદ્રોની સાથે આવી વિનયપૂર્વક પૂજ્ય અરિહંત દેવોને તેડીને મેરુપર્વતના શિખર ઉપર જઈ જન્માભિષેક સ્નાત્ર મહોત્સવ સમાપ્ત કર્યા પછી જે પ્રમાણે શાંતિની ઉદ્ઘોષણા કરે છે તે પ્રમાણે કર્યાનું અનુકરણ કરવું જોઈએ એમ અને મહાપુરુષો જે રસ્તે જાય તે રસ્તે જવું જોઈએ. એમ વિચારીને હું પણ ભવ્ય લોકોની સાથે એકત્ર થઈને સ્નાત્ર પીઠ ઉપર સ્નાત્ર કરીને શાંતિની ઉદ્ઘોષણા કરું છું માટે પૂજાનો યાત્રાનો અને સ્નાત્રાદિનો મહોત્સવ પૂરો થયો છે એમ ધ્યાનમાં લઈને કાન દઈને (એક ચિત્તે) સાંભળો સાંભળો સ્વાહા.

પ્રભુના જન્માભિષેક અંગેનો સંદર્ભ પ્રાચીનતા દર્શાવે છે અને માનવ જન્મનું મહાન સુકૃત ગણાય છે. 'કળશ' રચનાઓનો માહિતી આ રીતે મહા મંગલકારી છે.

મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોમાં ચરિત્રાત્મક નિરુપણ વિશેષરૂપે નિહાળી શકાય છે. તેમાં ભગવાનના જન્મ કલ્યાણકની ઉજવણીને કેન્દ્રમાં રાખીને 'કળશ નામનો કાવ્ય પ્રકારનો ઉદ્ભવ થયો છે. ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણક હોય છે તેમાં જન્મ કલ્યાણકની બાદશાહી ઉજવણી ઠાઠથી દેવો ઉજવે છે. કળશની આધારભૂત માહિતી નીચે મુજબ છે.

કળશ રચના બે પ્રકારની પ્રાપ્ત થાય છે.

- ૧. ભગવાનના જન્મ મહોત્સવનું વર્શન કરતી કળશ રચના જે જન્માભિષેક કળશ કહેવાય છે.
  - ૨. કાવ્ય રચનાની સમાપ્તિની કળશ રચનાઓ.

કળશની વિશેષ માહિતી નીચે મુજબ છે.

'કળશ' શબ્દ દ્વારા પ્રભુના અભિષેકનું સૂચન થાય છે. ઇંદ્રો અને દેવો મેરુપર્વત ઉપર તીર્થંકર ભગવાનના જન્મ મહોત્સવની દૈવી અને શાહી ઠાઠથી ઉજવણી કરે છે. તેનું વર્ણન 'કળશ'માં કેન્દ્ર સ્થાને છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો પ્રભુના જન્મ કલ્યાણકની લોકોત્તર ઉજવણીનું કાવ્ય કે જેમાં તીર્થોદક અને સુગંધી દ્રવ્ય મિશ્રિત જળ-દૂધથી અભિષેક કરવામાં આવે છે તેનો સંદર્ભ સમજવાનો છે.

'કળશ' ભક્તિ માર્ગની ક્રિયાગીત સમાન આવિદ્યા કાવ્ય રચના છે. મૃત્યુ લોકના માનવીઓ ભગવાનના જન્મ કલ્યાણકની ઉજવણીના પ્રતીકરૂપે પ્રતિદિન જિનમંદિરમાં 'સ્નાત્રપૂજા' ભણાવે છે. ધાર્મિક મહોત્સવ પૂજન-જિનેન્દ્ર ભક્તિ મહોત્સવના પૂર્તિમાં સ્નાત્રપૂજા ભણાવવામાં આવે છે. જૈન સમાજમાં પદ 'દિક્કુમારિકા'નો સ્નાત્ર મહોત્સવ પણ ઇંદ્રએ ઉજવણી કરી હતી તેના અનુકરણથી ઉજવાય છે અને ભક્તો જન્મ કલ્યાણકનો ઉજવણીનો લ્હાવો લે છે.

કવિ દેપાલ અને કવિ દવેચંદ્રજી કૃત સ્નાત્રપૂજામાં કળશ રચનાનો સમાવેશ થાય છે. સ્નાત્રપૂજા પછી કળશની વિધિ થાય છે. આ અંગેની વિગતવાર માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

૧. શ્રી અજિતનાથ જિનનો કળશ. શ્રી પદ્મવિજયજી ગણિએ અજિતનાથ જિનના

કલશની ત્રણ ઢાળમાં રચના કરી છે. કવિએ કલશના આરતીમાં અજિતનાથ ભગવાનનાં વિશેષ દર્શાવીને કલશ રચનાનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.

શ્રી કોશલદેશ મધ્યે અયોધ્યા પૂરી મંડણો, તરણ તારણ અશરણ, શરણ, ભવિજન, સુખ કરણ કુતર્કવાદી અંગજનો શ્રી અજિતનાથ તણો કલશ કહીશું. કવિએ વિજયારમાણીએ ચૌદ સ્વપ્ન જોયાં અને રાજા જિતશત્રુને સ્વપ્નાની વાત કહી.

બીજી ઢાળમાં ચૌદ સુપનની માહિતી આપી છે. સ્વપ્નફળ વિશે કવિ જણાવે છે કે ભીન ભીન ફળ જ દાખે રાણી ચિત્તમાં રાખે ચૌદનું ફળ વહીએ રહેશે ચૌદ રાજ શિરજેહ.

કવિએ ત્રીજી ઢાળમાં પ્રભુના જન્મમહોત્સવનું વર્શન કર્યું છે. પ્રભુનો જન્મ, ઘરઘર રંગ વધામણાં, પદ દિક્કુમારીનું આગમન ઇન્દ્રનું આસન કેપાયમાન થયું, મેરુપર્વત ઉપર જન્માભિષેક કરવો. નંદીશ્વર દ્વીપમાં જઈને અઠાઈ મહોત્સવ કરવા વગેરે માહિતી આપી છે.

જિતશત્રુ રાજા જન્માભિષેક ઉજવે છે. તેની માહિતી આપતા કવિના શબ્દો છે. બાંધો તોરણ ઘરઘરએ મંગલગાયેગીતરે, તવવિહાણે નરરાયરે.

જન્મ મહોત્સવ કરે મુક્તાફલ તણા સ્વસ્તિક પૂરે આમંત્રણેએ.

શ્રી ગુરુ ઉત્તમ શિષ્યે રે, પદ્મવિજય ભણે અજિતજિણંદ ભવ તારણોએ.

કવિ દેવપાલ (દેપાલ) કૃત સ્નાત્રપૂજા અંતર્ગત શ્રી આદિનાથ જન્માભિષેક કળશ અને નવપલ્લવ પાર્શ્વનાથનો કળશનો સમાવેશ થાય છે.

'કળશ' રચના પરંપરાગત શૈલીમાં થઈ છે તેમ છતાં બન્ને 'કળશ'માં કેટલીક વિશેષતાઓ નિહાળી શકાય છે. વચ્છભંડારી એ વારાણસી નગરી અને સ્વપ્નનો વિશેષણ યુક્ત ઉલ્લેખ કરીને પુષ્પ પૂજાની ભક્તિરસ સભર માહિતી આપી છે. આદિનાથ જન્માભિષેક 'કળશ'માં જન્મમહોત્સવનું ક્રમિક વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. પાર્શ્વનાથના કળશમાં લિલત મંજુલ પદાવલિઓ કર્શ પ્રિય બની છે. આદિનાથના 'કળશ' પ્રાકૃત ભાષામાં છે એટલે અર્વાચીન કાળના ભક્તોને આત્મસાર કરવામાં અવરોધ થાય તેમ છે. આ અંગેની વિગતવાર માહિતી અત્રે આપવામાં આવી છે. વિવિધ પૂજા સંગ્રહમાં શ્રાવક કવિ વચ્છ ભંડારી કૃત પાર્શ્વનાથ કળશ શ્રીવર્ધમાન સ્વામી જન્માભિષેક કળશનો સંચય થયો છે. તેમાં સંસ્કૃત પ્રાકૃત અને ગુજરાતી ભાષાનું મિશ્રણ છે. છંદ વૈવિધ્ય નોંધપાત્ર છે.

#### યુગાદિદેવ-કલશ

જસ્સ ૫ય-પંકયં નિપ્પડિમ-રૂવયં સુર-અસુર-નર-ખયર(?)વયંસીકયં, તસ્સ રિસહસ્સ ભત્તીઇ મજજ્ઞ-વિહિં કિં-પિ પભગ્નેમિ તુમ્હિ કુશહ સવજ્ઞાતિહિં. ૧ સુર-સિહરિ મિલિય ચઉસિંદ તહ સુરવરા પવર-નેવત્થ-ધર હરિસ(-ભર)-નિબ્ભરા, સયલ-નિય-નિય-પરીવાર-પરિવારિયા ફુલ્લ-નયશંબુયા વિપ્ફુરિય-તારિયા. ૨ રુપ્પ-મણિ-ક્ણય-મ્ટ્રીહિં નિવ્વત્તિએ ઇક્ખુરસ-ખીર-ઘય-નીર-પૂરંચિએ, લેવિ ક્લસે કુણહિ પઢમ-જિણ-મજઝણં ભત્તિ-ભર-પરવસા કમ્મ-ભડ-તજ્જણં. ૩

કે-વિ ગજજંતિ ગુલુગુલહિ કિ-વિ ચામરા કે-વિ વાયંતિ ઢાલંતિ ક-વિ ચામરા, કા-વિ નચ્ચંતિ ગાયંતિ કિ-વિ દેવિયા હરિસ-ભર-પૂરિયા ભૂસણાલંકિયા. ૪

વિમલગિરિ-મંડણં નાભિ-નિવ-નંદણ જણ-મણાણંદણં કમ્મ-નિક્કંદણં, તયણુસારેણ ભો ન્હવહુ ભવિયણ-જણા સિવ-વહ્યુ હોઇ જિમ્બ તુમ્હ ઉચ્દુશ્ય-મણા. પ

યુગાદિદેવ કલશમાં વર્તમાન ચોવીશીના પ્રથમ તીર્થંકર આદિનાથના જન્માભિષેકની સંક્ષિપ્ત માહિતી આપવામાં આવી છે. પ્રભુના ચરણો નમન કરીને દેવો અને ઇન્દ્રો રત્ન મણિ આદિના કળશથી જન્માભિષેક ઉજવે છે. દેવો હર્ષોલ્લાસથી નૃત્ય-ગીત ગાન કરીને પ્રસંગોચિત જન્મમહોત્સવમાં રાહભાગી બને છે. કવિની માધુર્ય યુક્ત શબ્દ રચના અને મધુર ધ્વનિના પ્રતીક સમાન શબ્દો કાવ્યના સૌંદર્યમાં ચરિત્ર સિદ્ધિ કરે છે.

ઉદા. જોઈએ તો નચ્ચંતિ, ગાવંતિ,

કળશમાં ઇક્ખુરસ-ખીર-ધય નીર પૂરંચિએ.

અને અભિષેક કરે છે.

''વિમલગિરિ મંડન નાભિ નિવ નંદણં" દ્વારા યુગાદિદેવનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. આવા ઉત્તમ અભિષેકથી ભવ્યાત્માઓ શિવાય પણ પામે છે. આ કળશ રચના મધુર ગીતના આસ્વાદ સમાન જન્માભિષેકની ઝાંખી કરાવે છે.

સ્નાત્રપૂજા અને અન્ય કળશ રચનાઓમાં વિસ્તારપૂર્વક પ્રભુના જન્માભિષેકની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે જયારે આ લઘુ કળશ રચનામાં પ્રસંગનો મિતાક્ષરી-ભાવવાહી ઉલ્લેખ થયો છે.

આ પ્રકારની અન્ય કૃતાઓ અજ્ઞાત કવિની યુગાદિદેવ જન્માભિષેક કલશ ગા-૨૦, ચન્દ્રપ્રભસ્વામી કલશ ગા.-૧૧, વાસુપૂજ્ય કળશ ગા-૮, શાંતિનાથ કલશ ગા-૬, શ્રીવીરજિન કલશ-ગા-૧૪ વીરજિન કળસ-ગા-૫ સર્વ જિન કલશ ગા-૫. શાંતિનાથ કળશ ગા-૧૦ કવિ રામચંદ્ર વગેરે કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ કૃતિઓ અભય જૈન ગ્રંથાલય (બિકાનેર) તરફથી પ્રગટ થયેલ છે.

આ ઉપરાંત અન્ય કળશ રચનાઓ પણ છે. આ વિશે સંશોધન થાય તો પ્રભુના જન્માભિષેક વિશેની અવનવી માહિતી પ્રાપ્ત થાય તેમ છે.

#### કળશ–દેષ્ટાંત

વિજય લક્ષ્મીસૂરિની વીશ સ્થાનક પૂજાનો કળશમાં રચના સમય અને ગુરુ પરંપરાનો નામોલ્લેખ કર્યો છે. એમ વીશસ્થાનક સ્તવન કુસુમે, પૂજિયો શંખેશ્વરો ! સંવત સમિતિ વેદ વસુ શશી, (૧૮૪૫) વિજયદશમી મન ધરો !! તપગચ્છ વિજયાનંદ પટ્ટધર, શ્રી વિજય સૌભાગ્ય સૂરીશ્વરો !! શ્રી વિજય લક્ષ્મીસૂરી પભણે, સક્લ સંઘ મંગલ કરો. !!૧!!

કવિએ રચના સમયનો સાંકેતિક ઉલ્લેખ કર્યો છે.

કળશનો બીજો અર્થ કાવ્ય રચનાની સમાપ્તિની માહિતી આપતી કાવ્ય પંક્તિઓ પૂજા સ્વરૂપ ઢાળબદ્ધ સ્તવન અને સજઝાય રચનાની કેટલાક કૃતિઓમાં 'કળશ'નો સમાવેશ થયો છે. એટલે કળશનો અર્થ કાવ્યકૃતિ પૂર્ણ થાય છે તેની સાથે રચના સમય અને અન્ય પરંપરાગત માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. આ માહિતીને આધારે કવિનો કવનકાળ અને કૃતિના સમયનો આધારભૂત માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. તે દષ્ટિએ કળશ રચના ઐતિહાસિક માહિતીનું વિશ્વાસપાત્ર સાધન છે. 'કળશ'માં ગુરુપરંપરા, કવિનામ, રચના વર્ષનો સાંકેતિ કે પ્રત્યક્ષ ઉલ્લેખ, મહિનો, તિથિ, ગામ, વગેરે વિગતો જાણવા મળે છે.

'કળશ'માં જે માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે તે દીર્ઘકૃતિઓની છેલ્લી ઢાળમાં હોય છે તેના દ્વારા કાવ્ય કૃતિ પૂર્ણ થઈ છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે. ટૂંકમાં કહીએ તો છેલ્લી ઢાળ એ 'કળશ'નો પર્યાય વાચી સંદર્ભ છે.

શ્રીમહોપાધ્યાય મેઘવિજયજી કૃત સ્તવન ચોવીશીની અંતે 'કળશ' રચના કરી છે તે નીચે પ્રમાણે છે. (પા.-૧૬)

> ઇમ થુણ્યા જિનવરસરસ રાગે, ચોવીશે જગના ઘણી, થિર રાજ આપે જાસ જાપે આપ આવે સુરમણિ. સિવિસિદ્ધિ સાધો જિન આરાધો, સ્તવન માળા ગળે ધરી, બહુ પુન્ય જોગે સુખ સંજોગે પરમ પદવી આદરી. તપગચ્છ રાજે તેજ તાજે શ્રી વિજયપ્રભ ગણધરુ, તસ પટ્ટધારી વિજયકારી વિજયરત્ન ધુરંધરું. કવિરાજ રાજે સુગુણ ગાજે કૃપાવિજય જયંકરું, તસ શિષ્ય ગાવે ભગતિભાવે મેઘવાચક જિનવરં.

## ૨૨ સ્નાત્ર પૂજા

ભક્તિમાર્ગના ઉદય ૧૬મા શતકમાં થયો. વલ્લભ સંપ્રદાયનો પ્રવેશ ગુજરાતમાં થઈ યૂક્યો હતો. ભક્તિની અસરથી આ શતકમાં જૈનોમાં એક વિશિષ્ટ પ્રકારનું સાહિત્ય ઉદ્ભવ્યું તે પૂજા સાહિત્ય છે. ખરતરગચ્છના સાધુ કીર્તિએ સંવત ૧૬૧૮માં અને તે અરસામાં તપગચ્છ સકળચંદે સત્તરભેદી પૂજા રચી. મંદિરમાં પ્રભુની પૂજા કરવાના ૧૭ પ્રકાર છે. ચંદનવિલેપન, યક્ષુયુગલ, ગંધવાસ, પુષ્પ, પુષ્પમાલ, કુસુમ અંગ રચના, ચૂર્શ, ચંદન, વિલેપન, ધ્વજ, આભૂષણ, કુસુમગૃહ, કુસુમમેઘ, અષ્ટ માંગલિક, ધૂપદીપક, ગીત, નૃત્ય અને વાદ્ય એમ દરેકથી

પૂજા કરવાનાં ગીતો તથા ભક્તિ પ્રેરક ઊર્મિગીતો રચાયાં. આની પહેલાં ૧૫મા શતકમાં પ્રતિમાને સ્નાન કરાવવા થતી પૂજા-સ્નાત્ર પૂજા શ્રાવક કવિ દેપાળે રચી છે. જેમાં વચ્છ ભંડારી કૃત 'પાર્શ્વનાથ કળશ' અને રત્નાકરસૂરિ કૃત 'આદિનાથ કળશ'-જન્માભિષેક નામની કૃતિઓ રચાઈ છે અને ૧૩મા શતકમાં અપભ્રંશ ભાષામાં જયમંગળસૂરિ કૃત 'મહાવીર જન્માભિષેક' નામે પૂજા રચાઈ હતી.આમ જન્માભિષેક સ્નાત્રપૂજા અને પછી સત્તર ભેદી પૂજા ઉતતરોત્તર સાહિત્યમાં આવ્યા. પછી ૧૮મા શતકમાં યશોવિજયજી કૃત નવપદ પૂજા, દેવચંદ્ર કૃત સ્નાત્રપૂજા અને ૧૯મા શતકમાં વીર વિજયજીએ ૬૪ પ્રકારી, ૯૯ પ્રકારી વગેરે જાત જાતની પૂજાઓ રચી છે.

જૈન સાહિત્યમાં વિવિધ પ્રકારની પૂજાઓ રચાયેલી છે તેનો પરિચય ઉપરોક્ત વિવરણથી પ્રાપ્ત થાય છે. સર્વપ્રથમ ૧૬મા શતકમાં પૂજાની રચના થઈ અને ત્યાર પછી ૧૯મા શતકમાં આ રચના અત્યંત લોકપ્રિય બની, જે ભક્તિના એક અંગરૂપ ગણાય છે.

પૂજા સાહિત્યમાં પૂજા અને સ્નાત્ર પૂજા એમ બે ભેદ છે, સ્નાત્ર પૂજા એ કોઈપણ પ્રકારની પૂજાના આરંભમાં વિધિ તરીકે ઉપયોગમાં લેવાય છે. ત્યાર પછી પ્રાસંગિક રૂપે પૂજા ભણાવવામાં આવે છે. મૂળભૂત રીતે કેન્દ્ર સ્થાને ભગવાન વીતરાગ છે એટલે નિક્ષેપનયથી પ્રભુની સ્થાપના કરીને તેમનો જન્મ મહોત્સવ ઉજવવામાં આવે છે. સ્નાત્ર પૂજા એટલે પ્રભુનો જન્મ મહોત્સવ એવો અર્થ સ્પષ્ટ થાય છે. પ્રભુનો જન્મ થાય છે ત્યારે દેવો મેરુ પર્વત પર ભેગા થઈને જન્મ મહોત્સવ ઉજવે છે. આ એક શાસ્ત્રોક્ત વિધાન છે, જેનું જીવન એ કાર્ય વિશ્વના નાના મોટા સર્વ જીવો માટે કલ્યાણકારી છે. એમનો જન્મ મહોત્સવ ઉજવવો એ પણ પોતાના જીવનમાં એક અનન્ય ભક્તિભાવનો દ્યોતક બને છે.

સ્નાત્ર અને પૂજા એ બંનેના સમન્વયથી સ્નાત્ર પૂજા શબ્દ બન્યો છે. સંસ્કૃતના 'સ્ના' ધાતુ પરથી 'સ્નાત્ર' શબ્દ બન્યો છે. તેનો અર્થ સ્નાન કરવું, ન્હાવું એમ થાય છે. જયારે ભગવાનના માટે આ શબ્દનો અર્થ અભિષેક કરવો એમ થાય છે. સ્નાત્રનો મુખ્ય ભાવ એ છે કે પ્રભુને દેવો મેરુ પર્વત પર લઈ જઈને જન્માભિષેક કરે છે તે ભાવના મહત્વની લેખાય છે. તેની સાથે જોડાયેલો પૂજા શબ્દ અભિષેક દ્વારા ભગવાનની પૂજા કરવી એવો અર્થ સૂચવે છે. સ્નાત્ર પૂજા એ દૈનિક ક્રિયાવિધ, આચાર સંહિતા કે કર્મકાંડની પ્રણાલિકારૂપે છે. ધાર્મિક તહેવારો, નૂતન ગૃહ વાસ્તુ, જન્મ દિવસ જેવા પ્રસંગોએ સ્નાત્ર પૂજા કરવામાં આવે છે.

સ્નાત્ર એક પ્રકારની પૂજા છે, જેમાં તીર્થંકરના જન્મ મહોત્સવનું વર્શન થાય છે, કવિની અજબ ગજબની કલ્પના શક્તિનો પરિચય થાય છે. મેરુ પર્વત પર આ મહોત્સવ ઉજવાય છે. પદ દિશા કુમારીઓ તથા દેવો સપરિવાર આ મહોત્સવ ઉજવે છે તેનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. કડખાની દેશીમાં પદ દિશાકુમારીના મહોત્સવનો પરિચય કરાવ્યો છે. ચાર કડીની વીરવિજયજીની આ રચના દશ્યનો સાક્ષાત્કાર કરાવે તેવી શક્તિશાળી છે.

સ્નાત્રપૂજા કલ્પસૂત્રાદિ જિનાગમો, ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર, વાસુપૂજ્ય ચરિત્ર વગેરે ગ્રંથોમાં જોવા મળે છે. સુરા-સુરેન્દ્રોના શાશ્વત આચારના અનુકરણરૂપે જૈન સમાજમાં શ્રદ્ધાપૂર્વક પર્વોના દિવસોમાં આનંદોલ્લાસથી સ્નાત્ર મહોત્સવ ઉજવાય છે. પ્રકરણ-૩ ૧૭૯

સ્નાત્રપૂજા દેશીઓના વિવિધ રાગોમાં રચાયેલી છે. તેમાં આવતાં વર્ણન શાસ્ત્રીય વિધિ અનુસાર સ્થાન પામેલાં છે, જે મનનીય અને આનંદપ્રદ છે. કઈ રીતે તીર્થંકર નામકર્મ નિકાચિત કરી તીર્થંકર થાય, ક્યા ક્યા પુણ્યક્ષેત્રોમાં તીર્થંકરો જન્મે, માતા ક્યાં ૧૪ મહાસ્વપ્ન જુએ, જન્મ સમયે આસન કંપાયમાન થાતં પદ દિક્કુમારિકાઓ પોતાનો આચાર કરે, શક્રેન્દ્રનું સિંહાસન કંપાયમાન થાય, પ્રભુ જન્મ અવસર વગેરેનું આમાં ચિત્રણ છે.

શ્રી રાયપસેણી સૂત્ર, શ્રી જીવાભિગમસૂત્ર, શ્રી જંબૂદ્વીપ પ્રજ્ઞપ્તિસૂત્ર, સંબોધ પ્રકરણ પૂજા પ્રકરણ, વિજયચંદ કેવલી ચરિત્ર, અનંતનાથ જિન ચરિત્ર, ગુણવર્મા ચરિત્ર વગેરે ગ્રંથોમાં પણ સ્નાત્ર પૂજાનું વર્ણન છે. વિવિધ પૂજા સંગ્રહમાં પ્રથમ સ્નાત્ર પૂજા છે, પછી અષ્ટપ્રકારી, સત્તરભેદી, પંચ કલ્યાણક વગેરે પૂજાઓ સ્થાન ધરાવે છે. પ્રતિક્રમણસૂત્રમાં જગચિંતામણિ, બૃહદ્શાંતિ, સ્નાતસ્યા સ્તુતિ અને વિશાલ લોચન સૂત્રમાં પણ દેવાધિદેવ તીર્થંકર ભગવંતના જન્મ મહોત્સવની ઉજવણીના અપૂર્વ આનંદનો ઉલ્લેખ છે. આ પ્રમાણે સ્નાત્રપૂજા એ એક શાશ્વત પ્રવૃત્તિ છે."

પ્રભુનો જન્મ અવસર જાણી હરિણગમેષી દેવ સુઘોષાઘંટા વગાડીને દેવોને મહોત્સવમાં આવવા જાણ કરે, ભગવાનની માતા પાસે જઈને પ્રભુને મેરુ પર્વત પર લઈ જઈ અભિષેક કરવો, સુગંધી અને કિંમતી જળઔષધિથી અભિષેક કરવો વગેરે વિગતો સ્નાત્રપૂજામાં ભાવવાહી રીતે વ્યક્ત થયેલી હોય છે. સ્નાત્રપૂજા ભણાવતી વખતે ત્રણ બાજઠ મૂકવામાં આવે છે. તેને ત્રિગઢ કહેવામાં આવે છે. આ ત્રિગઢ એ આપણો મેરુ પર્વત છે તેમાં જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા સ્થાપન કરવામાં આવે છે. આ પ્રતિમા સાક્ષાત્ તીર્થંકર ભગવાન છે. સ્નાત્ર ભણાવનારા ભાઈઓ અને બહેનો તથા તેમાં ઇન્દ્રો-ઇન્દ્રાણીઓ હોય છે. ઉપરોક્ત કલ્પનાથી સ્નાત્રપૂજા ભણાવાય છે.

આત્મ કલ્યાણકારી, સર્વ પ્રકારની શાંતિ, બોધિબીજ લાભ આપનારી, શાશ્વત સુખ પ્રદાયક તથા સર્વ જીવોને સુખદાયક સ્નાત્રપૂજા વિધિ સહિત સાચી ભાવનાથી ભક્તિના રંગમાં રંગાઈને આત્માભિમુખ થઈ સ્નાત્રપૂજા ભણાવવાથી ઉપરોક્ત ફળ મળે છે. એના મહિમા સંબંધી જૈન સાહિત્યમાં સોમ શ્રી ચંદ્રતેજ અને દત્તકુમારનાં દેષ્ટાંત પ્રચલિત છે."

#### વીરવિજયની સ્નાત્ર પૂજા :

સ્નાત્ર પૂજાનો આરંભ સંસ્કૃત શ્લોકથી થાય છે. આ મંગલાચરણ શ્લોકમાં તીર્થંકર પરમાત્મા એટલે કે ભગવાન કેવા છે તેનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

# ''સરસ શાન્તિ સુધારસ સાગરં, શુચિતરં ગુજ઼રત્ન મહાગરં, ભવિક પંકજ બોધ દીવાકરં, પ્રતિદિનં પ્રજ્ઞમામિ જિનેશ્વરં." (૧)

શાંતરસરૂપી અમૃતના સમુદ્ર સમાન, અતિ પવિત્ર ગુણોરૂપી રત્નોના ભંડાર સમાન અને ભવ્ય પ્રાણીઓ રૂપી હૃદય કમળોને વિકસ્વર કરવામાં સૂર્ય સમાન એવા શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતોને હું હંમેશા નમસ્કાર કરું છું. ઉપરોક્ત મંગલાચરણ પછી સ્નાત્રપૂજા કાવ્યની શરૂઆત કરવામાં આવી છે. આ કૃતિની ભાષા ગુજરાતી અને અર્ધમાગધી શબ્દોના મિશ્રણવાળી છે અને એક પદ્યનાટિકા સમાન આસ્વાદ્ય છે. તેમાં જુદા જુદા છંદોના પ્રયોગ થયેલા છે. વિવિધ પાત્રો દ્વારા એના અભિનય થઈ શકે છે એટલે ઉત્તમ પ્રકારની અભિનય ક્ષમતા આ કાવ્યનું મહત્ત્વનું અંગ છે. ક્રિયાગીત (એકશન સોંગ) તરીકે ઉપયોગમાં લઈ શકાય એવી રચના છે.

દુહા, આર્યાગીતિ, કુસુમાંજલિ ઢાળ, સ્વપ્નની ઢાળ, વસ્તુ છંદ, કડખાની દેશી, એકવીશાની દેશી, ત્રોટક છંદ, ઢાળ પૂર્વેલી, વિવાહલાની દેશી, રાગ, ધનાશ્રી વગેરે છંદો અને દેશીઓનો સ્નાત્રપૂજામાં પ્રયોગ થયેલો છે. ગેયતાનું તત્ત્વ કાવ્ય પ્રકારને ભાવવાહી બનાવવામાં સફળ નીવડે છે. ઉપરોક્ત છંદ અને દેશીઓના નમૂના રૂપ નીચેની ગાથાઓથી એનો વધુ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવશે.

#### દોહા :

''કુસુમાભરણ ઉતારીને પડિમા ધરિય વિવેક, મજ્જન પીઠે સ્થાપીને, કરીએ જળ અભિષેક." (૨)

#### આર્યાગીત ઃ

''જિણ જન્મ સમયે મેરુ સિહરે, રયણ કયણ કલસેહિં, દેવાસુરેહિં ૧હવિઓ, તે ધન્ના જેહિં દિક્રોસિ." (૩)

## કુસુમાંજલિ ઢાળ :

''કૃષ્ણા ગરૂવર ધૂપ ધરી જે, સુગંધ કર કુસુમાંજલિ, દીજે, કુસુમાંજલિ મેલો, નેમિ જિણંદા." (૪)

#### હાળ :

''સમક્તિ ગુણ ઠાણે પરિણમા, વળી વ્રતધર સંયમ સુખરમ્યા, વીશ સ્થાનક વિધિએ તપ કરી એસી ભાવદયા દિલમાં ધરી."

મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોમાં આખ્યાન વધુ લોકપ્રિય પ્રકાર હતો. આખ્યાનમાં ધાર્મિક અને પૌરાણિક કથાવસ્તુનો આશ્રય લઈને ધર્મની વાતો સરળ વાણીમાં રજૂ કરવામાં આવે છે. આખ્યાનનાં વ્યાવર્તક લક્ષણોમાં ફળશ્રુતિ પણ એક મહત્ત્વનું લક્ષણ છે. જૈન કાવ્ય પ્રકારોમાં પણ ફળશ્રુતિનું અનુસંધાન જોવા મળે છે. પ્રત્યક્ષ કે પરોક્ષ રીતે આવી ફળશ્રુતિ સ્નાત્ર પૂજા વિધિની ફળશ્રુતિ તરીકે અપમંગળ દૂર થાય, સમક્તિ નિર્મળ થાય, મનની પવિત્રતા વધે, ધાર્મિક જીવન જીવવાની અનન્ય પ્રેરણાઓ મળે, સર્વત્ર શાંતિનું સામ્રાજય ફેલાય, રોગ અને ઉપદ્રવની શાંતિ થાય એવી ભાવના વ્યક્ત થાય છે.

વીરવિજયની સ્નાત્ર રચના પર દેવચંદ્રજીની સ્નાત્ર રચનાનો વિશેષ પ્રભાવ પડ્યો છે તેની કેટલીક રસપ્રદ પંક્તિઓ જોઈએ તો...'કુસુમાંજલિ મેલો આદિ જિણંદા' એ પદ બંનેમાં

સ્થાન પામ્યું છે. 'રાજા અર્થ પ્રકાશે,' 'શક્રે જિન ખોળે ધર્યા', 'સકલ મનોરથ ફળશે,' અચ્યુતપત્તિએ હુકમ કીનો', 'કોણ અવસર એ બન્યો,' 'અગ્યારમે રયણાયર', 'પાંડુકવનમે ચિહિં દિશે,' 'સોહમ સુરપતિ વૃષભરૂપ કરી ન્વહણ કરે' વગેરે કાવ્ય પંક્તિઓ કે તેના ખંડો સમાનરૂપે બંનેમાં જોવા મળે છે.

આ રીતે છંદ, દેશી ઢાળ અને રાગના સંયોજનથી એક અનન્ય અજોડ કાવ્યની રચના કરી છે તે ભક્તિભાવમાં લીન કરે તેમ છે. સંગીતના સૂરોને અન્ય વાજિંત્રોની સહાયથી આ રચનાઓ સાચો આસ્વાદ કરતાં ભક્તિસાગરની અભૂતપૂર્વ સહેલગાહ કરાવે છે.

બે વિભાગમાં વહેંચાયેલી સ્નાત્રપૂજાના પ્રથમ વિભાગમાં દોહાની રચનાની ભાષા સરળ ગુજરાતીમાં છે જયારે આર્યાગીતિ એ પ્રાકૃત ભાષાનો છંદ છે એટલે ગુજરાતી અને પ્રાકૃત એમ બે પ્રકારની ભાષાનો પ્રયોગ કર્યો છે. દા.ત. દુહા–

પહેલો વિભાગ દ્રતવિલંબિત છંદથી શરૂ થાય છે અને કુસુમાંજલિની ઢાળથી પૂર્ણ થાય છે. બીજો વિભાગ દોહાથી શરૂ થાય છે તેમાં છંદ અને દેશીઓનો પ્રયોગ છે. અંતે રાગ ધનાશ્રીનો પ્રયોગ છે. દા.ત..

# ''સરસ શાંતિ સુધારસ સાગરં, શુચિતરં ગુણ રત્ન મહાગરં, ભવિક પંકજ બોદ દિવાકરં, પ્રતિદિનં પ્રશ્નમામિ જિનેશ્વરં." (૭)

આ એક જ રચના સમગ્ર સ્નાત્રપૂજામાં સરળ સંસ્કૃતમાં છે. ભાષા એટલે સરળ છે કે ભાગ્યે જ ખ્યાલ આવે કે આ સંસ્કૃત રચના છે. સંસ્કૃત ભાષા કઠિન છે પણ આવો પ્રયોગ કરીને કવિત્વશક્તિનો પરિચય કરાવ્યો છે.

પ્રાકૃત છંદની ત્રણ રચના છે. બાકીના દુહા છે. ઢાળ અને દેશી અંત્યાનુપ્રાસની રચના અન્ય રચનાઓ જેવી છે. કાવ્યાન્તે કવિએ વિસ્તારપૂર્વક પોતાના વંશના પૂર્વજોનો બહુમાનપૂર્વક ઉલ્લેખ કરીને ગુરૂભક્તિ પ્રગટ કરી છે.

> ''તપગચ્છ ઇસરસિંહ સૂરીશ્વર કેરા શિષ્ય વડેરા, સત્યવિજય પંન્યાસ તસે પદ કપૂર વિજય ગંભીરા. ખીમાવિજય તસ સુજસ વિજયના શ્રી શુભવિજય સવાયા. પંડિત વીરવિજય શિષ્યે જિન જન્મ મહોત્સવ ગાયા." (૮)

સ્નાત્રપૂજાથી શું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે તેનો ઉલ્લેખ ૯મી ગાથામાં થયેલો છે.

''સાધારજ઼ એ કળશ જે ગાવે, શ્રી શુભવીર સવાઇ, મંગળલીલા સુખભર પાવે, ઘર ઘર હર્ષ વધાઈ." (૯)

સ્નાત્રપૂજાથી જીવનમાં પરમોચ્ચ શાશ્વત સુખનો આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે. એવી કળશ્રુતિનો ઉલ્લેખ છે. ગુજરાતી ભાષાના પ્રયોગમાં કોઈ કોઈવાર પ્રાકૃત શબ્દો પણ નજરે પડે છે. જેમકે—'તપગચ્છ ઇસર.' 'કેતા મિત્તનું જાઇ', 'જોઇસ વ્યંતર ભુવનપતિના.'

સ્નાત્રપૂજાની રચનામાં સરળ ગુજરાતી સાથે પ્રાકૃત ઉપરાંત હિન્દી ભાષાના શબ્દપ્રયોગો પણ થયા છે. જેમકે-'હુઆ, જિહાં, તિહાં, પડિમા.

રસની દષ્ટિએ વિચારીએ તો સ્નાત્રપૂજામાં ભક્તિરસમાં પ્રધાનપદે છે. દેવો મેરુ પર્વત પર તીર્થંકર પરમાત્માનો જન્મોત્સવ અત્યંત ઉલ્લાસથી ઉજવે છે તેનું નિરૂપણ ભક્તિનું ઘોતક છે. જન્મ મહોત્સવના નિરુપણમાં અદ્ભુતરસ રહેલો છે.

આ વિશ્વ પર ન હોય તેવા માનવીઓ એટલે દેવસૃષ્ટિમાં વસતા ૬૪ દેવો મેરુ પર્વત પર ભેગા થાય છે અને ઇન્દ્રની આજ્ઞાથી બધા પ્રભુને જન્માભિષેક કરે છે. આ નિરુપણમાં ચમત્કારનું તત્ત્વ છે, કોઈ દૈવીશક્તિથી બધું બનતું હોય તેમ લાગે છે.

ભગવાનનો જન્મ થાય છે ત્યારે ઇન્દ્રનું આસન કંપે છે એટલે ઇન્દ્ર પોતાના અવિધિજ્ઞાનના ઉપયોગથી જાણે છે કે દેવાપિદેવ તીર્થંકર ભગવાનનો જન્મ થયો છે. આ વાતની ખબર પડી કે તરત જ સુધોષા ઘંટાનો નાદ કરવામાં આવે છે. સુધોષા ઘંટાનો મોટો રણકાર સ્વર્ગના વિવિધ દેવો સાંભળે છે અને પ્રભુના જન્મ મહોત્સવમાં પધારવા માટેની ઇન્દ્રની આજ્ઞાનો અમલ કરે છે.

''તદા ચિંતે ઇન્દ્ર મનમાં કોણ અવસર એ બન્યો, જિન જન્મ અવિધ નાણે જાણી, હર્ષ આનંદ ઉપન્યો. !!૧!! સુધોષ આદે ઘંટનાદે, ઘોષણા સુરમેં કરે, સવિ દેવી દેવા જન્મ મહોત્સવે, આવજો સુરગિરિ વરે !!" (૧૦)

ઇન્દ્ર મહારાજા ભગવાનને પોતાના ખોળામાં લઈને બેસે છે. અને બાકીના ઇન્દ્રો જળ, ઔષધ, સુગંધી દ્રવ્યોથી મિશ્રિત પાણીથી પ્રભુને અભિષેક કરે છે—

> ''મેરૂ ઉપરજી પાંડુક વન મેં ચિહું દિશે, શિલા ઉપરજી સિંહાસન મન ઉલ્લસે. તિહાં બેસીજી શકે જિન ખોળે ધર્યા, હરિ ત્રેસઠજી બીજા તિહાં આવી મળ્યા." (૧૧)

ભગવાનને અભિષેક કર્યા પછી ચંદન, પુષ્પ વગેરેથી પૂજા કરવામાં આવે છે. આરતી અને મંગળદીવો કરીને ભક્તિ કરે છે. છેવટે દેવો મણિ, માણેક, સુવર્ણ અને રત્ન એમ ૩૨ ક્રોડ દ્રવ્યની આ ધરતી પર વૃષ્ટિ કરે છે. હર્ષઘેલા બનીને દેવો આ કાર્ય કરીને નંદીશ્વર દ્વીપ પર જઈને આઠ દિવસનો મહોત્સવ કરે છે.

''બત્રિશ કોડિ કનક મણિ માશિક વસ્તની વૃષ્ટિ કરાવે, પૂરણ હર્ષ કરેવા કારણ, દ્વીપ નંદીશ્વર જાવે. કરી અકાઈ ઉત્સવ દેવા, નિજ નિજ કલ્પ સધાવે, દીક્ષા કેવળને અભિલાષે, નિત નિત જિન ગુણગાવે." (૧૨) ઉપરોક્ત ઉદાહરણ આ ધરતી પર બની શકે તેવી ઘટના નથી. દૈવી શક્તિ વગર આ કાર્ય થાય નહિ. દેવો પાસે વિશિષ્ટ શક્તિ છે. એટલે આ મહોત્સવ કરે છે તેમાં અદ્ભુત રસ રહેલો છે. આવા અદ્ભુતરસના વાતાવરણમાં ભક્તજનો ભક્તિમાં જોડાય છે.

આ પ્રકારની અન્ય કવિઓની રચનાઓ નીચે જણાવ્યા પ્રમાણે :

- (૧) કવિ દેપાલ (દેવપાલ) કૃત સ્નાત્રપૂજા (૨) દેવચંદ્રજીની સ્નાત્રપૂજા
- (૩) રૂપવિજયજીની સ્નાત્રપૂજા (૪) પંડિત ક્ષમા લાભ મુનિ
- (૫) આત્મારામજી

સાધારણએ 'કળશ' જે ગાવે એ પંક્તિથી સ્નાત્ર જન્માભિષેકનો સંદર્ભ મળે છે અભિષેકમાં 'કળશ' શબ્દ મુખ્ય છે. સ્નાત્ર પૂજામાં 'સ્નાત્ર' દ્વારા અભિષેકનો અર્થ રહેલા છે એવો બંને શબ્દોપર્યાવાચી છે. શબ્દ જુદા અર્થ એક છે. વિવિધ પૂજા સંગ્રહ- પા.૩, કવિ પંડિત વીરવિજયજી ૧ અધ્યયન, પા.૨

# ૨૩. જૈન પૂજા સાહિત્ય

જૈન કાવ્ય પ્રકારોની વિવિધતામાં અનેરી ભાત પાડતું પૂજા સાહિત્ય ભક્તિમાર્ગની પરંપરામું અનુસરણ કરે છે. સંસ્કૃત ભાષાના પૂજા ધાતુ પરથી પૂજા શબ્દ રચાયો છે. તેનો અર્થ પૂજયભાવ, માન, સન્માન, ભક્તિ થાય છે. ભક્તિમાર્ગમાં તેનો અર્થ ઇષ્ટદેવ પ્રત્યે ભજન-કીર્તન દ્વારા પૂજયભાવ પ્રગટ કરીને મહિમા ગાવાનો છે. વ્યવહાર જીવનમાં માતા-પિતા અને વડીલો પ્રત્યે પૂજયભાવ પ્રગટ કરીને ભારતીય સંસ્કૃતિની પરંપરાનું અનુસરણ થાય છે. આ સંસ્કારો ધર્મમાર્ગમાં વિશેષ રીતે પ્રગટ થયેલા જોવા મળે છે. ઇષ્ટદેવ એટલે કે પરમપદની પ્રાપ્તિ કરનાર પરમેશ્વર. એમની સાકાર ઉપાસનાનું સાહિત્ય વિવિધ પ્રકારોમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમાં પૂજા-સાહિત્યની પણ પોતાની અસ્મિતા છે.

નવધા ભક્તિમાં પૂજન, અર્ચન, સ્મરણ, કીર્તનનો સમાવેશ થાય છે. તે દેષ્ટિએ વિચારીએ તો તેમાં પૂજા-સાહિત્યનું અનુસંધાન થયેલું છે. ભક્તિમાર્ગ એ માત્ર લાગણીવેડા કે દંભ નથી પણ સાકાર ઉપાસના દ્વારા મુક્તિ સહજસાધ્ય છે એમ ફલિત થાય છે. નરસિંહ, મીરાંબાઈ, સૂરદાસ, તુકારામ જેવા ભક્તો મુક્તિ કરતાં પણ ભક્તિને વધુ ઇચ્છે છે.

કવિ યશોવિજયના ઋષભદેવના સ્તવનમાં પણ ઉપરોક્ત હકીકત સ્થાન ધરાવે છે.

# 'મુક્તિથી અધિક તુજ ભક્તિ મુજ મન વસી, જેહશું સબળ પ્રતિબંધં લાગે.' (૧)

જ્ઞાનમાર્ગ કઠિન હોવાથી બધા લોકો પ્રવેશી શકતા નથી. જયારે ભક્તિ સહજસાઘ હોવાથી તેમાં વધુ લોકો વિકાસ કરે છે. એમાં ઊર્ધ્વગમન થતાં વાર લાગતી નથી. સર્વ સાધારણ જનતાને ભક્તિમાર્ગ સ્પર્શે છે તેટલો જ્ઞાનમાર્ગ સ્પર્શતો નથી. છતાં કવિઓએ ભક્તિમાર્ગમાં કલમ ચલાવીને તેમાં જ્ઞાનમાર્ગનો સુયોગ કર્યો છે. ભક્તિ એટલે ઇષ્ટદેવ સાથે સીધો સંબંધ. ભક્ત અને ભગવાન સાથે ગુણગાન દ્વારા સાતત્ય સાધી શકાય છે. આત્મદર્શનની દીર્ઘકાલીન તિતિક્ષા તેના દ્વારા પૂર્ણ થાય છે. સ્તુતિ, સ્તવન, ગહુંલી વગેરે કાવ્ય પ્રકારો ભક્તિવિષયક છે. પૂજાસાહિત્ય પણ તેની સમાન કક્ષાએ સ્થાન ધરાવે છે.

પૂજા વિશેના શાસ્ત્રીય આધારની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે. ઉવવાઈસૂત્ર, ભગવતી, સમવાયાંગ, જ્ઞાતાસૂત્ર, જીવાભિગમ, જંબૂદીપ, પ્રજ્ઞપ્તિ જેવા આગમગ્રંથોમાં દેવો અને મનુષ્યોએ પ્રભુ પૂજા ભક્તિ કરીને જીવન સફળ કર્યું છે તેવા સંદર્ભો મળે છે. અંબડ પરિવ્રાજકે ૭૦૦ શિષ્યોના પરિવાર સાથે નિશ્ચય કર્યો હતો કે વીતરાગ સિવાય અન્ય કોઈની પૂજા ભક્તિ કરવી નહિં. ઉપાસક દશાંગ સૂત્રમાં ભગવાન મહાવીરના દશ શ્રાવકોની મહાવીર સ્વામી પ્રત્યેની ભક્તિનો ઉલ્લેખ થયેલો છે.

દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપૂજા એમ બે પ્રકારનો સમન્વય સાધતું પૂજા સાહિત્ય ભક્તિમાર્ગમાં નવો રાહ ચીધે છે. સત્તરમાં શતકમાં ભક્તિમાર્ગનો વિશેષ પ્રચાર થયો. ભક્તિની અસરથી આ શતકમાં પૂજાસાહિત્ય ઉદ્દભવ્યું. ખરતરગચ્છના સાધુ કીર્તિકવિએ સં. ૧૬૧૮માં અને તે જ સમય દરમ્યાન સકલચંદ્ર ઉપાધ્યાયે સત્તર ભેદી પૂજાની રચના કરી હતી. મંદિરમાં પ્રભુની પૂજા કરવાના સત્તર પ્રકાર, અષ્ટ પ્રકાર, એકવીશ પ્રકાર, ચોસઠ પ્રકાર અને નવ્વાણું પ્રકાર વગેરે પૂજાઓ ક્રમશઃ રચાઈ છે. પૂજા માટે સ્તુતિ, દુહા અને ગીતો પણ મોટી સંખ્યામાં રચાયાં છે. પ્રભુના જન્માભિષેકની ઉજવણીના આધારે 'સ્નાત્ર પૂજા' રચાઈ અને પાંચ કલ્યાણકના સંદર્ભથી પંચકલ્યાણક પૂજાઓ રચાઈ છે. પ્રભુનાં પાંચ કલ્યાણકોમાં જન્મકલ્યાણક વિશેષ મહત્વનું ગણાય છે. તે દેષ્ટિએ સ્નાત્રપૂજા વધુ લોકપ્રિય બની છે. તમામ ધાર્મિક પર્વો અને મહોત્સવોની ઉજવણી તથા વ્યવહારજીવનમાં મંગલરૂપે સ્નાત્રપૂજા જીવનમાં અંગરૂપ બની છે. કેટલાક કવિઓએ આવા સંદર્ભથી પૂજાઓ રચીને તેના વિકાસમાં યોગદાન કર્યું છે. આ સાહિત્ય દ્વારા ભક્તિમાર્ગની ક્ષિતિજોના વિશ્વસ્તરીય વિસ્તાર થયો છે.

સ્નાત્રપૂજા, પ્રભુના જન્માભિષેકનું વર્શન કરતી નાટ્યાત્મક અંશો ધરાવતી ભક્તિમાર્ગની કાવ્યકૃતિ છે. કિવ દેવપાલ, દેવચંદ્રજી, માણિક્ય સુંદરસૂરિ, પંડિત વીરિવજયજી, આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ, આ લિબ્ધિસૂરિ, કિવ આત્મારામજી વગેરેની સ્નાત્રપૂજા રચનાઓ પ્રાપ્ત થય છે. ગુજરાતમાં પંડિત વીરિવજયજીની સ્નાત્રપૂજા વધુ લોકપ્રિય છે. જયારે રાજસ્થાન, મધ્યપ્રદેશ, મહારાષ્ટ્ર વગેરેમાં દેવચંદ્રજીની સ્નાત્રપૂજા વધુ પ્રચલિત છે. તેમાં પ્રભુનો જન્માભિષેક દેવોએ ઉજવ્યો હતો તેનું અનુસરણ કરીને મૃત્યુલોકના માનવીઓ સ્નાત્રપૂજા દ્વારા જન્મોત્સવ ઉજવે છે. જિનમંદિરમાં સિંહાસનની અંદર પ્રભુની મૂર્તિની સ્થાપના કરીને મહોત્સવ ઉજવાય છે. તેની શૈલી પ્રસંગ વર્શન દ્વારા ચિત્રાત્મક છે. વૃત્ત વૈવિધ્યથી વિશિષ્ટ કર્ણપ્રિય ધ્વિનનું શ્રવણ ભક્તિમાં એકાગ્ર કરે છે. દેવપાલ અને દેવચંદ્રજીની સ્નાત્રપૂજામાં પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ શબ્દ પ્રયોગો વિશેષ છે. આત્મારામજીની રચનામાં સંગીતના સૂરોની લિજ્જત માણીને ભક્તિમાં તલ્લીન થવાય છે. શાસ્ત્રીય રાગના પ્રયોગથી એમની કૃતિ ભક્તિરસને સાર્થક કરે છે.

સ્નાત્રપૂજામાં તો જન્મકલ્યાણકની ઉજવણી હોય છે. તેમાંથી પ્રેરણા પ્રાપ્ત કરીને ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણકની ઉજવણી નિમિત્તે કવિઓએ 'પંચકલ્યાણક પૂજા' રચી છે.

વિવિધ પ્રકારના પૂજા સાહિત્યની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) પંચકલ્યાણક પૂજા—પંડિત રૂપવિજયજી અને વીરવિજયજીની સં. ૧૮૮૯, યતુરસાગરની શાસનપતિ (મહાવીર) પૂજા સં. ૧૯૬૧, આ. વલ્લભસૂરિની પાર્શ્વનાથ પંચકલ્યાણક પૂજા સં. ૧૯૬૩, મહાવીર સ્વામી પંચકલ્યાણક પૂજા સં. ૧૯૭૪ અને શાંતિનાથ પંચકલ્યાણકપૂજા સં. ૧૯૮૧. માણિક્યસિંહસૂરિ સં. ૧૯૭૬, આ. ધુરંધરસૂરિ આદિનાથ પંચકલ્યાણક પૂજા સં. ૨૦૦૧, આ. યશોભદ્રસૂરિ-મહાવીર જિનપંચકલ્યાણક પૂજા સં. ૨૦૦૬ અને આ. રાજયશસૂરિની મુનિસુવ્રત સ્વામી પૂજા સં. ૨૦૪૪.
- (૨) અષ્ટ પ્રકારી પૂજા—ઉત્તમવિજયજી સં. ૧૮૧૩, કવિ દેવવિજયજી સં. ૧૮૨૧, પંડિત વીરવિજયજી સં. ૧૮૫૮, કવિ આત્મારામજી સં. ૧૯૪૩, કમલસૂરિ સં. ૧૯૭૦, આ. લબ્ધિસૂરિ સં. ૧૯૮૦, આ. વલ્લભસૂરિ સં. ૧૯૬૨ અને વિજયાનંદસૂરિ પૂજાષ્ટક અને કુંવરવિજયજી વગેરેની પૂજાઓ પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૩) સત્તરભેદી પૂજા—સાધુ કીર્તિ સં. ૧૬૧૮ અને તે જ સમયમાં સકલચંદ્ર ઉપા. કવિ આત્મારામજી સં. ૧૯૧૯, કવિ રસિક સં. ૧૯૭૮ અને કવિ મેઘરાજની પૂજા પ્રાપ્ત થાય છે.
  - (૪) એકવીશ પ્રકારી પૂજા-સકલચંદ્ર ઉપા. અને આ. વલ્લભસૂરિ.
- (૫) નવ્વાણું પ્રકારી પૂજા—પંડિત વીરવિજયજી સં. ૧૮૮૪, આ. વલ્લભસૂરિ સં. ૧૯૬૨.
  - (દ) ચોસઠ પ્રકારી પૂજા-પંડિત વીરવિજયજી સં. ૧૮૭૪.
- (૭) નવપદ પૂજા—યશોવિજયજી ઉપા. પદ્મવિજયજી સં. ૧૮૩૮, આત્મારામજી સં. ૧૯૪૫, કવિ મનસુખલાલ સં. ૧૯૬૪. સુગુષ્ટચંદ્ર ઉપા. પંચપરમેષ્ઠિ પૂજા, પંચજ્ઞાન પૂજા પંડિત રૂપવિજયજી સં. ૧૮૯૭, ગુષ્ટચંદ્ર ઉપા. સં. ૧૯૮૧, પંચમહાવ્રત પૂજા આ. લબ્ધિસૂરિ સં. ૧૯૮૦, આ. વલ્લભસૂરિ સમ્યક્દર્શન—ચારિત્ર પૂજા સં. ૧૮૭૯, પંચતીર્થ પૂજા, આ. વલ્લભસૂરિ સં. ૧૯૭૭, અષ્ટાપદની પૂજા—કવિ દીપવિજય સં. ૧૮૯૨ અને નંદીશ્વર દીપપૂજા—૧૯૬૮, તથા ધર્મચંદ્રજીની સં. ૧૮૯૬, નવતત્ત્વ પૂજા આ. લબ્ધિસૂરિ ૧૯૮૯, બારવ્રત પૂજા સં. ૧૯૮૦ તથા તત્ત્વત્રયી પૂજા સં. ૧૭૭૯, વીશસ્થાનક પૂજા—લક્ષ્મીસૂરિ સં. ૧૮૪૫. જિનહર્ષસૂરિ સં. ૧૮૭૧ અને આત્મારામજી સં. ૧૯૪૦. નીતિવિજયજી વીશ વિહરમાન પૂજા—સં. ૧૯૧૯, દાદાસાહેબની પૂજા-રામઋદ્ધિ, એકાદશ ગણધર પૂજા- આ. વલ્લભસૂરિ સં. ૧૯૦૦, વાસ્તુક પૂજા આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ અને માણિક્ચસિંહસૂરિ. ગંભીરવિજયજીની દશયતિધર્મ પૂજા—સં. ૧૯૪૦, પિસ્તાલીશ આગમ પૂજા—પંડિત વીરવિજયજી સં. ૧૮૮૧ અને બારવ્રતની પૂજા—પંડિત વીરવિજયજી સં. ૧૮૮૭ અને આ. વલ્લભસૂરિ સં.

૧૯૬૧ અને આ. વલ્લભસૂરિ ચૌદ રાજલોક પૂજા સં. ૧૯૭૭.

ઉપરોક્ત વિગતો પૂજા સાહિત્યની વિવિધતા અને વિકાસનું દર્શન કરાવે છે. પૂજા સાહિત્ય એટલે સ્નાત્રપૂજા અને અન્ય વિષયોને સ્પર્શતી કાવ્યકૃતિઓ. પૂજા સાહિત્યના એક ભાગરૂપે 'કલશ' રચનાઓ પણ પ્રાપ્ત થાય છે. જ્ઞાનવિમલસૂરિકૃત શાંતિજિન કલશ, વચ્છભંડારી કૃત પાર્શ્વનાથ કલશ, પદ્મવિજયનો અજિતનાથ કલશ જેવી ભવ્ય રચનાઓ પણ થઈ છે. પૂજા સાહિત્યની સમૃદ્ધિનો તેનાથી પરિચય થાય છે.

#### પુજા સાહિત્ય : રચના-રીતિ :

પૂજા કાવ્ય રચના ચાર વિભાગમાં વહેંચાયેલી છે. દુહા, ઢાળ, કાવ્ય અને મંત્ર એમ ચાર વિભાગ છે. પૂજાનો આરંભ વસ્તુ નિર્દેશાત્મક દુહાથી થાય છે. દુહાની સંખ્યાનો કોઈ ચોક્કસ નિયમ નથી પણ એક દુહાથી આરંભ કરીને આઠ-દશ દુહામાં વસ્તુ નિર્દેશ થાય છે. નવ્વાણું પ્રકારી પૂજા (3) એક દુહો છે.

'નેમ વિના ત્રેવીશ પ્રભુ, આવ્યા વિમલ ગિરીંદ, ભાવી ચોવીશી આવશે, પદ્મનાભાદિ જિણંદ.' ॥૧॥ (૨)

પાંચ ઇન્દ્રિય વશ કરે, પાળે પંચાચાર, પંચ સમિતિ સમતા રહે વંદુ તે અગ્નગાર. ॥૧॥ (૩)

પૂજાનો બીજો વિભાગ ઢાળ છે. દુહા પછી ઢાળનો પ્રારંભ થાય છે. ઢાળ એટલે રાગમાં લયબદ્ધ ગાવું. વસ્તુ વિસ્તાર માટે ઢાળ મહત્વની છે. તેમાં પ્રચલિત દેશીઓનો પ્રયોગ થાય છે. પૂર્વાચાર્યોએ રચેલાં સ્તવનની ધ્રુવપંક્તિને પણ ચાલ તરીકે સ્વીકારીને પ્રયોગ થાય છે. શાસ્ત્રીય રાગો અને છંદોનો પ્રયોગ પણ કાવ્ય રચનામાં નોંધપાત્ર સિદ્ધિ મેળવે છે. કવિ પંડિત વીરવિજયજીની પૂજાની દેશીઓનો પ્રભાવ અન્ય કવિઓ પર વિશેષ પડ્યો છે. પૂજા સાહિત્યની લોકપ્રિયતામાં વીરવિજયજીનું પ્રદાન પ્રથમ કક્ષાનું છે. કવિ લબ્ધિસૂરિ, આત્મારામજી અને વલ્લભસૂરિનું પૂજા સાહિત્ય અતિ સમૃદ્ધ છે. તેમાં શાસ્ત્રીય રાગ અને તાલનો સમન્વય સંધાયેલો હોવાથી આવી પૂજાઓ સંગીત અને કાવ્યનો સંબંધ ચરિતાર્થ કેર છે. પરિણામે પૂજા સાહિત્ય ભક્તિમાર્ગની ઉપાસનામાં આકર્ષણ જમાવે છે. કવિ આત્મારામજીની સત્તરભેદી પૂજાનું ઉદા. જોઈએ તો તેમાં નીચે પ્રમાણે નોંધે છે:

## 'રાગ જંગલો-તાલ-દાદરો અંગ્રેજી બાજે કી ચાલ.' (૪)

અષ્ટપ્રકારી પૂજામાં શાસ્ત્રીય રાગ ઠુમરી, જિંદ, કાફ્રી, કસૂરી, ધન્યાશ્રી, કાલિંગડો, પીલુ વગેરેનો પ્રયોગ કર્યો છે. સર્જકોની દુનિયામાં સમકાલીન પ્રભાવ એક મહત્ત્વનું અંગ ગણાય છે. આ. લબ્ધિસૂરિ, આત્મારામજી, દીપવિજયજી વલ્લભસૂરિ વગેરેની પૂજાઓમાં ગઝલનો પ્રયોગ થયો છે. તદુપરાંત સ્વતંત્ર ગઝલો પણ રચી છે. આ લબ્ધિસૂરિ બાર ભાવનાની પૂજામાં 'ગઝલ' અને 'ઢાળ' એમ બે વિભાગમાં વસ્તુ વિસ્તાર કર્યો છે. ઉદા. નીચે પ્રમાણે છે:

# વિનાશી આ જગત જાણો, ન સ્થિર વાસ વસવાનું, નહીં કોઈ સાથમાં આવે, પ્રથમ એ ભાવના ભાવો. !!૧!! (૫)

ઢાળની દેશીઓનું ઉદાહરણ :

## 'સફળ ભઈ મેરી આજકી ઘરીયાં એ દેશી જિશંદા પ્યારા.' (૬)

ઢાળમાં વસ્તુવિકાસ એટલે વસ્તુને અનુરૂપ માહિતીનો સંચય. ચોસઠ પ્રકારી પૂજામાં કર્મવાદના વિચારોનું પ્રતિપાદન છે. ૪૫ આગમોની પૂજામાં આગમ ગ્રંથોની માહિતી, શ્લોકસંખ્યા અને નામોલ્લેખ છે. નવ્વાશું પ્રકારી પૂજામાં સિદ્ધગિરિનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. નવપદ અને વીશ સ્થાનકની પૂજામાં પ્રત્યેક પદની મહત્તા દર્શાવી છે. તીર્થવિષયક પૂજાઓ નંદીશ્વર, અષ્ટાપદ, ગિરનાર, સમેતશિખર વગેરેમાં તીર્થ મહિમાની સાથે તીર્થંકરોનો મિતાક્ષરી પરિચય થાય છે. અષ્ટપ્રકારી, સત્તરભેદી અને એકવીશ પ્રકારી પૂજામાં દ્રવ્ય અને ભાવ પૂજાનો સમન્વય સધાયો છે. એકાદશ ગણધર અને દાદાસાહેબની પૂજામાં અનંત ઉપકારી ગુરુનાં ગુણગાન કેન્દ્ર સ્થાને છે. ચૌદ રાજલોકની પૂજામાં વિશ્વ સ્વરૂપનું દર્શન થાય છે. પંચ પરમેષ્ઠિ, પંચજ્ઞાન, તત્ત્વત્રયી, નવતત્ત્વ, પંચ અને બાર મહાદ્રત પૂજામાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના વિચારોનું નિરૂપણ થયું છે. આ પૂજા જૈન દર્શનનો પ્રાથમિક પરિચય કરાવીને તેમાં ઊંડા ઉતરી વધુ અભ્યાસ કરવા માટે ભૂમિકારૂપ છે. પૂજા સાહિત્યનું વસ્તુ ભક્તિના રંગે રંગાવાની અનેરી ક્ષણો પૂરી પાડે છે. આવી રસસ્થિતિનું શબ્દોમાં વર્શન થઈ શકે તેમ નથી. પૂજાનું ત્રીજું અંગ 'કાવ્ય' છે. તેમાં વિષયને અનુરૂપ મિતાક્ષરી માહિતી સંસ્કૃત શ્લોકમાં પ્રગટ કરવામાં આવે છે. દરેક પૂજામાં કાવ્ય નિશ્વિત ક્રમ પ્રમાણે હોય છે. કવિ હંસવિજયકૃત ગિરનારમંડન પૂજાનું કાવ્ય નીચે પ્રમાણે છે:

#### ત્રોટક છંદ :

કમલોદર કોમલ પાદ તલં, ગણના પરિવર્જિત બાહુબલં, પ્રણમામિ જગત્ત્રય બોધિકરં, ગિરનાર વિભૂષણ નેમિજિનં. (૭)

કવિ પંડિત વીરવિજયજીની પંચકલ્યાણ પૂજાનું ઉદા. જોઈએ તો—

ભોગી યદા લોકનતોનડિય યોગી, બભૂવ પાતાલ પદે નિયોગી, કલ્યાણકારી દુરિતાપહારી, દશાવતારી વરદ : સપાર્શ્વ : II

ભાષાંતર : યોગની એકાગ્રતાવાળો થયેલો ભોગ એટલે સર્પ પણ જેમને જોવાથી ધરણેન્દ્ર થયો એવા કલ્યાણના કરનારા, દુરિતને હરનારા અને દશભવ જેના થયા છે તે પાર્શ્વનાથ પ્રભુ વાંછિતને આપનારા થાઓ.

પૂજાસ્વરૂપમાં વસ્તુ વૈવિધ્ય સમાન શ્લોકોની વિવિધતા પણ મહત્ત્વની ગણાય છે.

'પૂજાનું ચોથું અંગ-મંત્ર છે. કાવ્યમસાન મંત્રની રચના પણ સંસ્કૃત ભાષામાં થાય છે. મંત્ર, 'ૐ હ્રીઁ શ્રીઁ પરમપુરુર્ષાય પરમેશ્વરાય, જન્મજરા મૃત્યુ નિવારણાય શ્રીમતે જિનેન્દ્રાય જલાદિકચજામહેસ્વાહા.' (૯)

તેમાં પ્રથમ ત્રણ મંત્રાક્ષરો છે. ૐ એટલે પંચપરમેષ્ઠિ, હ્રીઁ એટલે ૨૪ તીર્થંકરો, શ્રીઁ એટલે સર્વ જિનેશ્વરો એમ અર્થ છે. જેઓ પરમપુરુષ છે, પરમેશ્વર છે, જન્મ, જરા અને મૃત્યુના નિવારણ કરનારા છે તેવા જિનેન્દ્રની હું જલ, ચંદન, પુષ્પ, ધૂપ, દીપ, અક્ષત, નૈવેદ્ય અને ફળ વડે અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરું છું. (૧૦)

પ્રત્યેક પૂજામાં ૐ થી જન્મજરા મૃત્યુ નિવારણાય શબ્દો સર્વસામાન્ય છે. ત્યારપછી વિષયને અનુરૂપ શબ્દોની રચના હોય છે. આ રીતે મંત્ર રચના પૂજાના એક અંગ તરીકે લેખાય છે. પૂજાને અંતે કળશ રચના થાય છે તે પૂજાની પૂર્ણતા દર્શાવે છે. તેમાં પૂજાની પ્રેરક વ્યક્તિ, ગુરુ પરંપરા, રચના સમય, માસ, તિથિ, વાર, નગર, પૂજા મહોત્સવ, કવિનું નામ જેવી ઐતિહાસિક વિગતોનો સમાવેશ થાય છે. સમયનો ઉલ્લેખ સાંકેતિક શબ્દોથી થાય છે તો વળી પ્રત્યક્ષ રીતે પણ સમય નિર્દેશ થાય છે. 'કલશ'નું ઉદા. નીચે પ્રમાણે નોંધવામાં આવે છે.

તપગચ્છ તપગચ્છઇસર સિંહ સૂરીશ્વર કેરા, સત્ય વિજય સત્ય પાયો, કપૂરવિજયગુરુ ખીમાવિજય તસ, જસ વિજયો મુનિરાયો રે. ॥૪॥

શ્રી શુભવિજય સુગુરુ સુપાસયે, શ્રુત ચિંતામણ પાયો, વિજય દેવેન્દ્રસ્રિશ્વર રાજ્યે પૂજા અધિકાર રચાયો રે. ॥પા

પૂજા નવાશું પ્રકારી રચાવો, ગાવો એ ગિરિ રાયો, વિધિ યોગે ફળ પૂરણ પ્રગટે, તવ હઠનાદ હઠાયો રે. ॥ ह॥

વેદ ૪, વસ્તુ ૮, ગજ ૮, ચંદ્ર ૧, સંવસ્તર, ચૈત્રી પુનમ દિન ગાયો, પંડિત વીરવિજય પ્રભિ ધ્યાને, આતમ આપ કરાયો રે. ॥૭॥ (૧૧)

# પૂજા સાહિત્ય : સમીક્ષા

ભક્તિમાર્ગની વિવિધ પ્રકારની કૃતિઓમાં પૂજા સાહિત્ય વિષય વૈવિધ્ય અને કાવ્યાત્મક અંશોથી અતિ સમૃદ્ધ છે. વિષયોની વિવિધતા જોઈએ તો પંચકલ્યાણક, પંચજ્ઞાન, પંચતીર્થ, ગિરનાર, અષ્ટાપદ, સમેતશિખર, નંદીશ્વર અને સિદ્ધાયલ તીર્થ, ૪૫ આગમ, તત્ત્વત્રયી, રત્નત્રયી, નવતત્ત્વ, નવપદ, વીશ સ્થાનક, ચૌદ રાજલોક વગેરે જૈન દર્શનના વિષયો ઉપરાંત ગુરુમહિમા માટે દાદાસાહેબ અને એકાદશ ગણધર, ૨૪ તીર્થંકરોનો પરિચય આપતી ઋષિમંડળ પૂજા એમ પૂજાના વિષયો જૈન દર્શનના લગભગ સર્વાંશ પરિચય કરાવવાની ક્ષમતા ધરાવે છે. ૪૫ આગમની પૂજા એ શુદ્ધ જ્ઞાનમાર્ગની છે. તેમાં ભક્તિરસ ઝાંખો પડે છે અને જ્ઞાનગંગોત્રી વહેતી જણાય છે. તેમ છતાં ગેય દેશીઓના પ્રયોગથી કાવ્યત્વ જળવાઈ રહ્યું છે. આ પૂજા હૃદય કરતાં બુદ્ધિને વધુ સ્પર્શે છે. વર્તમાનમાં ૪૫ આગમ છે તેમ છતાં કવિ દીપવિજયે ૬૮ આગમની પૂજા રચીને '૬૮'ની સંખ્યાને સિદ્ધ કરવા પૂજા રચી છે. પૂજામાં આ હકીકત ધ્યાન ખેંચ તેવી છે. દેષ્ટિવાદ નામના બારમાં અંગનો વિચ્છેદ થયો છે તેને કવિએ ગણતરીમાં લીધું છે. કવિના

શબ્દદોમાં તેની માહિતી જોઈએ તો-

વીર પ્રભુ નિરવાશથી, દેશિવાદ ભગવતનો, અડસઠમાં વિરહ પડ્યો, જગમાંહે રે. ॥૨॥ વજઘાત પરે ઇન્દ્રને, ઉપનો મહાસંતાપ, ભરત ક્ષેત્રના સંઘનો હુઓ મોટો પરિતાપ. ॥૩॥ (૧૨)

પંડિત વીરવિજયજીની ૪૫ આગમની પૂજા માહિતીપ્રધાન છે. ઉદાહરણ જોઈએ તો-

'દો શ્રુત ખંધ આચારાંગ કેરા, સંખિત અજુયોગ દ્વારા રે, સંખ્યાતી નિર્યુક્તિ કહી રે, અજઝેયશા પણે વીશ. પદની સંખ્યા સહસ અઢાર, નિત્ય ગણતા અણગાર રે. ારા (૧૩)

અષ્ટ પ્રકારી પૂજામાં જલ, ચંદન, પુષ્પ, ધૂપ, દીપ, અક્ષત, નૈવેદ્ય અને ફળ એમ કમ છે. કિવ દેવવિજય અને દીપવિજયની પૂજામાં 'ફળ' સાતમી પૂજા અને નૈવેદ્ય આઠમી પૂજા એવો પ્રયોગ થયો છે. ક્રમ બદલવા પાછળનું પ્રયોજન સ્પષ્ટ રીતે સમજાતું નથી. નૈવેદ્ય દ્વારા નિર્વેદપશું પ્રાપ્ત કરવાનું અને ત્યારપછી ફળ દ્વારા મોક્ષફળ મળે એમ સંદર્ભ છે. આઠમી ફળપૂજા એ મુક્તિનું સૂચન કરે છે. ક્રમ અંગે શાસ્ત્રીય આધાર મળે તો તેનો હેતુ આત્મસાત્ થાય. ગુરુ મહિમાનું વર્શન કરતી એકાદશ ગણધર પૂજા જૈન ધર્મના ઇતિહાસનો ક્રમ દર્શાવે છે. પ્રથમ ગણધર શ્રી ગૌતમ સ્વામીની માહિતી જોઈએ તો—

'ગણધર નામ કરમ પર ભાવે, ગણધર ગણધર પદ ઉપજાવે, સમ ચઉરસ સંઠાશે, સોહે તિમ પહલા સંઘયણ કહાવે. ॥૧॥ ધ્રુવ, ઉત્પાદ વિગમ એ તીનો પદ અરિહંત સ્વમુખસે સુનાવે. ॥૨॥ (૧૪)

કવિ હંસવિજયે સમેતશિખરની પૂજામાં શાસ્ત્રીય રાગોનો પ્રયો કરીને કાવ્ય અને સંગીતનો સમન્વય કર્યો છે. વળી પૂજાના રાગને સારીગમના સૂર દ્વારા સ્પષ્ટ કર્યો છે. અન્ય કોઈ પૂજામાં આવી નોંધ નથી. હંસવિજયની આ પદ્ધતિ એમની શાસ્ત્રીય સંગીત અને પ્રભુભક્તિની તન્મયતાનું સૂચન કરે છે. શ્રી પદ્મપ્રભુની પૂજાનું દેષ્ટાંત આ માટે નોંધવામાં આવે છે.

## રાગ દેશ ત્રિતાલ (સ્થાયી) :

સાંપ્રદાયિક વિષયવસ્તુ હોવાથી પૂજાઓમાં પારિભાષિક શબ્દપ્રયોગોની સંખ્યા વિશેષ છે. દા.ત., : નવપદ, નવતત્ત્વ, ગણધર, ચૌદ રાજલોક, રત્નત્રયી, તત્ત્વત્રયી, અષ્ટાપદ, નદીશ્વર, પંચજ્ઞાન, પંચપરમેષ્ઠિ, ઋષિમંડળ વગેરેનો પરિચય ન હોય તો પૂજા કાવ્યો સમજી શકાય નહીં. જૈન ધર્મના પ્રાથમિક જ્ઞાનને આધારે આ પૂજાના વિચારો આત્મસાત્ થઈ શકે. જૈન સાહિત્યની આ મર્યાદા ગણો કે વિશેષતા તે તો સ્વાભાવિક છે. આ પ્રકારના સાહિત્યમાં શાસ્ત્રીય દેષ્ટાંતોનો સૂચક ઉલ્લેખ થયેલો છે. તેના દ્વારા શાસ્ત્રસિદ્ધાંત, તત્વજ્ઞાન કે અન્ય દાર્શનિક વિચારનું સમર્થન થાય છે. સિદ્ધિગિરિનો મહિમા દર્શાવતી પંક્તિઓમાં દેષ્ટાંત છે.

'રામ ભરત ત્રણ કોડિ શું, કોડિ મુનિ શ્રી સાર, કોડિ સાડા અક શિવવર્યા, શાંબ પ્રદ્યુમ્નકુમાર.' (૧૬)

બારવ્રતની પૂજાનું ઉદા. જોઈએ તો-

'કાર્તિક શેઠ પામ્યા હરિ અવતાર રે શ્રાવક દશ વીશ વર્ષે સ્વર્ગે ગયા, પ્રેતકુમાર વિરાધક ભાવને પામ્યા રે, દેવકુમાર વ્રત રે આરાધક થયો.' (૧૭)

ભક્તિમાર્ગની રચનાના કેન્દ્રમાં શાંતરસનું નિર્ઝર વહે છે જે સદા સર્વદા શીતળતા અર્પે છે. આ રસનો ચમત્કાર એ છે કે જનસાધારણને સહજ આકર્ષણ થતાં ભક્તિમાંથી મુક્તિમાર્ગના યાત્રી બની જવાય છે. પૂજાસાહિત્ય આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં રસિક સૃષ્ટિ દ્વારા નિમિત્તરૂપ બને છે. ભક્તિરસની આ બલિહારી છે. ૪૫ આગમ, ચોસઠ પ્રકારી, ચૌદ રાજલોક, નવતત્ત્વ, નવપદ વગેરેમાં વિશેષ રીતે માહિતીપ્રધાન હોવાથી કાવ્યને અનુરૂપ મધુરપદાવલીઓ પ્રાપ્ત થતી નથી. તેમ છતાં આ પૂજાઓ જૈન દર્શનનાં જ્ઞાનમાર્ગના વિચારોને પદ્યમાં વ્યક્ત કરીને જ્ઞાનામૃતપાન કરવામાં ખૂબ ઉપકારક છે. પંચકલ્યાણક પૂજામાં અદ્ભુત રસ છે. મહાવીર સ્વામીનો જન્માભિષેક સુઘોષા ઘંટાનો વિશિષ્ટ રણકાર, મેરૂ પર્વત ડોલાવવો. પાર્શ્વનાથ પંચકલ્યાણકમાં બળતા નાગનો ઉદ્ઘાર અને પ્રભ પ્રતિમાની પ્રાપ્તિ, વગેરેમાં ચમત્કાર છે. દૈવીતત્ત્વનો આધાર પણ જાણી શકાય છે. ધાર્મિક સાહિત્યમાં કલ્પના અને વાસ્તવિકતા બંને હોય છે. અહીં કલ્પનાનો પ્રભાવ ઓછો છે. વાસ્તવિકતાનું પ્રમાણ વિશેષ છે. કવિની વર્ણનકલા. અલંકાર યોજના, રસસિદ્ધિ, લયબદ્ધતા, ગેયતા દ્વારા કાવ્યતત્ત્વના અંશો પ્રગટ થાય છે. ઉપમા રૂપક, વ્યતિરેક, સ્વાભોવક્તિ, દેષ્ટાંત, વર્શાનુપ્રાસ જેવા અલંકારો મોટી સંખ્યામાં પ્રયોજાયા છે. પંચકલ્યાણક પૂજામાં નમૂના રૂપે પ્રકૃતિદર્શન થાય છે. પ્રકૃતિકની પશ્ચાદ ભૂમિકામાં પ્રભુના જન્મોત્સવનું નિરુપણ થયું છે. પુષ્પપૂજામાં વિવિધ પુષ્પોનો નામોલ્લેખ પ્રકૃતિદર્શનનો સંકેત કરાવે છે. સ્નાત્રપૂજા અને કલશનું છંદ વૈવિધ્ય કાવ્યકલાનની દષ્ટિએ ઉત્તમ છે. તેમાં મધુર પદાવલીઓ લય, તાલનું સાયુજય સધાયું છે. પરિણામે આ કાવ્યો વધુ હૃદયસ્પર્શી બન્યા છે. દ્રતવિલંબિત છંદ, વસ્તુ છંદ, આર્યા ગીતિ, કડખાની દેશી, વિવાહલાની દેશી, ધન્યાશ્રી, વસંત, સારંગ, હરિગીત, સુપનાની ઢાળ પૂર્વી, બત્રીસો છંદ, સત્તાવીશો છંદ, ગાથા ચંદ્રાવળીની દેશી વગેરેના પ્રયોગતી કાવ્યનો લયસિદ્ધ થયો છે. 'वाक्यं स्सात्मकं काव्यं' पूજा સાહિત્યને લાગુ પડે છે. પરિણામે તેમાં ઊંચી કાવ્યકલા રહેલી છે. સકલચંદ્ર ઉપા.ની પુજા પાંડિત્યપર્ણ છે. એમની

પ્રકરશ-૩ ૧૯૧

પૂજામાં દીપક, ગોડી, કાનડો, ધવલ, મલ્લહાર, મધુ માધન વગેરેનો પ્રયોગ છે.પંડિત રૂપવિજય અને વીરવિજયજીની પૂજાઓ સરળ અને સુત્રાહ્ય છે. દેશીઓનો મોટા પ્રમાણમાં પ્રયોગ હોવાથી આ પૂજા વધુ લોકભોગ્ય બની છે. પૂજાસાહિત્યની કૃતિઓ સમૃહમાં ગાઈને ભક્તિરસ સભર થવાય તેવી છે. કેટલાક કવિઓએ ઢાળમાં દેશીને બદલે ગીતો, ગાયનો, ગરબા-ગરબીની ધ્રવ પંક્તિઓનો આશ્રય લઈ રચના કરી છે તે દેષ્ટિએ પણ પૂજા વધુ પ્રચાર પામી છે. પુજા સાહિત્યની ભાષા શુદ્ધ ગુજરાતી હોવાની સાથે સંસ્કૃત, પ્રાકૃત, અપભ્રંશ અને હિન્દી ભાષાનો પ્રભાવ પડેલો છે. ગુજરાત સિવાય મહારાષ્ટ્ર, મધ્યપ્રદેશ, ઉત્તર પ્રદેશમાં સાધુ કવિઓ વિહાર કરીને જતા હોવાથી ત્યાંની ભાષાના શબ્દાનો પ્રભાવ પડ્યો છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાના અભ્યાસને કારણે તે ભાષાના શબ્દો પણ પ્રયોજાયા છે. ભાષાનો પ્રયોગ ગુજરાતી ભાષાના વિકાસની ઐતિહાસિક માહિતી આપે છે. યશોવિજયજી ઉપા. જ્ઞાનવિમલસૂરિ, વચ્છ ભંડારી વગેરેની ભાષામાં સંસ્કૃત પ્રાકૃત ભાષાનો વૈભવ છે. ત્યારપછીના કવિઓની ભાષામાં હિન્દીનો પ્રભાવ છે. પણ ગુજરાતી ભાષાની ઉત્તમ રીતે અભિવ્યક્તિ થયેલી છે. લલિત મધુર પદાવલીઓથી તેનો રસાસ્વાદ અમૃત સમાન પાન કરાવે છે. ૧૯મી અને ૨૦મી સદીના કવિઓની પૂજામાં ગુજરાતી ભાષાનું ગૌરવ સચવાયું છે અને ભાષાની રસિકતાનો પરિચય થાય છે. 'પૂજા તો વીરવિજયજીની' એવી લોકોકિત છે તે વીરવિજયજીના પૂજા સાહિત્યની વિશિષ્ટતા દરાવિ છે.

સાધક આત્માને મોક્ષ એ ધ્યેય છે. સિદ્ધિ પદને પામેલા સિદ્ધો પણ ધ્યેય જ છે. આવા મોક્ષે ગયેલા અને સિદ્ધપદને પામેલા વીતરાગ એ માનવસમૂહને માટે પૂજનીય છે. ધ્યેયપ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાન, ધ્યાન, ચારિત્ર અને તપ જેવો અન્ય કોઈ ફળદાયક માર્ગ નથી. સર્વવિરતિ પાલક સાધુ-સાધ્વીઓ, દેશવિરતિ, શ્રાવક શ્રાવિકાઓ અને અન્ય ઉપાસકો એ ધ્યાતા છે. ધ્યેયની પૂજક વ્યક્તિ ધ્યાનમાં નિમ્ગન થાય તો જ ઇષ્ટ ફળ મળે છે. તે દષ્ટિએ વિચારીએ તો પૂજયની પૂજા કરવી એ પૂજકનો મહાન ધર્મ છે. પૂજા સાહિત્ય આ જ અર્થમાં ઉપયોગી ગણાય છે. આ. વલ્લભસૂરિના શબ્દોમાં આ વિચારો નીચેની પંક્તિઓ દ્વાર વ્યક્ત થાય છે.

# 'પૂજક પૂજનસે બને, પૂજ્ય બરાબર ધાર, પૂજા ફળ પૂજા કરે, પામે ભવોદિષ પાર.' (૧૮)

પૂજા સાહિત્ય એ દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપૂજાનો સંયોગ છે. દ્રવ્યથી ભાવમાં જોડાવાનું મહાન નિમિત્ત પૂજા છે. પંચમકાળમાં ભૌતિક સુખની ઘેલછામાં રઢળપાટ કરતા જીવોને શાસ્ત્રજ્ઞાન મેળવવાની ફરસદ નથી ત્યારે સરળ શૈલીમાં સર્જાયેલું પૂજા સાહિત્યનું જ્ઞાન જીવનપાથેય તરીકે ઉપયોગી નીવડે તેમ છે. ઢાળમાં વ્યક્ત થયેલા વિચારોમાં જિનાગમની વાણીનો સંચય છે. તેના દ્વારા જ્ઞાન અને ભક્તિમાર્ગમાં આધ્યાત્મિક સફર માણી શકાય છે. આ સાહિત્ય આત્મકલ્યાણની ભાવનાનું પોષણ કરે છે. દ્રવ્યપૂજાથી ચીજવસ્તુઓ અર્પણ કરીને સંતોષ માનવાનો નથી પણ તેના દ્વારા વ્યક્ત થયેલા વિચારોનું ચિંતન અને મનન આત્માને ઉપકારક બને તે મહત્ત્વનું છે. પૂજા સાહિત્ય દ્વારા ભક્તિરસની લ્હાણી જેટલા પ્રમાણમાં થઈ છે તેટલી

અન્ય કાવ્યોથી થઈ નથી. પૂજાનાં દ્રવ્યો પ્રતીક સમાન છે. કેશરપૂજા-કેવળજ્ઞાન, ફળપૂજા, મુક્તિ-મોક્ષ, નૈવેદ્ય પૂજા-નિર્વેદ ભાવના, ધૂપપૂજા, ત્યાગ અને વૈરાગ્ય, સ્વસ્તિક ચાર ગતિ, પુષ્પ સમક્તિની વિશુદ્ધિ, અક્ષતપૂજા ભવબીજ ન પાંગરે વગેરે પ્રતીકાત્મક અર્થબોધ જાણીને પૂજાની સાર્થકતા કરવી જોઈએ.

જિનાલયમાં પૂજા ભણાવાતી હોય અને સંગીતના સૂરોની રેલમછેલ થતી હોય ત્યારે ભક્તોની ભીડ જામે છે અને ભક્તિ સાગરમાં જીવનનૈયા લ્હેરાય છે. આવી સ્થિતિ પરમોચ્ય પ્રકારની હોઈ કર્મનિર્જરા અને ભાવવિશુદ્ધિમાં પૂરક બને છે.

૧૧મા શતકમાં ઉદ્ભવેલું પૂજા સાહિત્ય ૧૭મા શતકમાં વિકાસ પામીને અર્વાચીન સમયમાં વિશાળ પટ પર પથરાયેલું છે. સતત ૪૨૫ વર્ષ જેવા દીર્ધકાલ સુધી વિવિધ પ્રકારની પૂજાઓ રચાઈ છે. પૂજામાં હારમોનિયમ, સિતાર જેવા વાંજિત્રો વધુ વપરાય છે. કેટલીક પૂજાઓ નૃત્ય અને ગરબા દ્વારા નાટ્યાત્મક બનીને ભક્તિની ઊંચી કક્ષાએ પહોંચવાની અનેરી તક પૂરી પાડે છે.

પૂજા સાહિત્યનો વિસ્તાર, વિષય, વૈવિધ્ય, લયાન્વિત અભિવ્યક્તિ, અર્થધનતા, શાસ્ત્રીયરાગ અને દેશીઓનો પ્રયોગ, પદલાલિત્ય વગેરે વિચારીએ તો તેની સમૃદ્ધિનો ખ્યાલ આવે છે. તેમાં વ્યક્ત થયેલા વિચારો જૈન ધર્મની સાંસ્કૃતિક પરંપરાનો પરિચય કરાવે છે અને ગૌરવ અનુભવી શકાય તેવી સ્થિતિએ પહોંચી શકાય છે. તેના દ્વારા નિતિમત્તા અને સંસ્કારોનું સિંચન થતાં માનવકલ્યાણની ઉદાત્ત ભાવનામાં પણ આ સાહિત્યનો સહયોગ વિશેષ છે. જૈન સાહિત્યના અન્ય કાવ્યપ્રકારોની સરખામણીમાં પૂજાકાવ્યો પણ સ્વતંત્ર રીતે સ્થાન ધરાવીને વિવિધતા દર્શાવે છે. પૂજા સાહિત્ય દ્વારા માનવતાના વિકાસ અને ભક્તિમાર્ગની પરંપરાનું અનુસંધાન થયું છે. તે પણ ગૌરવપ્રદ ઘટના છે. ટૂંકમાં કહીએ તો પૂજા સાહિત્યની પ્રસાદી એટલે સાકાર ઉપાસનામાંથી નિરાકાર ઉપાસનાપ્રતિ ગતિ કરીને આત્મદર્શન આત્માનુભૂતિ કરવાનો અનન્ય માર્ગ.

જૈન રત્ન વ્યાખ્યાન વાચસ્પતિ કાયા કુળ કિરીટ ૫.પૂ.આ. લબ્ધિસૂરિજીએ પૂજા-સ્તવનાદિ સંગ્રહ સં. ૧૯૮૦માં પ્રગટ કર્યો છે. તેમાં પૂજયશ્રીની ભક્તિમાર્ગની અનુસંધાન કરતી પૂજાઓની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. કવિએ પૂજાનું વસ્તુ ઢાળ અને ગઝલની રાહમાં વિભાજિત કર્યું છે. પૂજાના વિષયમાં પણ નવીનતા નિહાળી શકાય છે.

દ્વાદશ ભાવના પૂજા, તત્ત્વત્રયીપૂજા મહાવીર રચાતી સ્નાત્રપૂજા અષ્ટપ્રકારી પૂજા નવતત્ત્વ પૂજા સં. પંચજ્ઞાન પૂજા સં. અર્વાચીન કાળમાં આ. વલ્લભસૂરિએ શાસ્ત્રીય રાગનો પ્રયોગ કરીને ભાવવાહી શૈલીમાં એકવીશ પ્રકારી પૂજા પંચકલ્યાણક પૂજા નવ્વાણું પ્રકારી પૂજા, સત્તરભેદી પૂજાની રચના કરી છે. આ પૂજાઓ ભક્તિમાર્ગની વિચારધારાનું અનુસરણ કરે છે. જૈન સાહિત્યમાં ગુરુ મહિમા ગાવાની એક અનોખી શૈલી જોવા મળે છે કવિએ ગચ્છાચાર્ય વિજયનંદસૂરિ પૂજાષ્ટકની રચના કરી છે.

(પૂજા-સ્તવનાદિ સંગ્રહ)

વીસમી સદીમાં કવિ સુમતિ મંડનની પૂજાઓ વિષય વૈવિધ્યની સાથે જ્ઞાન અને ભક્તિનો સુભગ સમન્વય સાથે તેવી છે. આ કવિ ખરતરગચ્છના મુનિ ધર્મ વિશાલના શિષ્ય હતા.

સિદ્ધાચલ પૂજા, અષ્ટ પ્રવચનમાતાપૂજા, આબુપૂજા, સહસ્રકૂટપૂજા, પંચપરમેષ્ઠિપૂજા, ૧૧ ગણધરપૂજા જંબૂદ્ધીપપૂજા, ગિરનારપૂજા, ગૌતમગણધરપૂજા, પૂજા સાહિત્યમાં કવિ પંડિત વીરિવિજયજી પ્રથમ કક્ષાનું સ્થાન ધરાવે છે. એમની શ્રુતોપાસનાના પ્રતીક સમાન પૂજા સાહિત્ય કિવની અનન્ય સિદ્ધિનું પ્રમાણ છે. ધાર્મિક મહોત્સવો અને અન્ય પ્રસંગોએ વીરિવિજયજીની એકાદ પૂજા તો અવશ્ય હોય છે જ. કવિ શબ્દ કલાના શિલ્પી હતા. અલંકાર, છંદ-દેશી અને ગીત સભર પૂજાઓ શ્રોતાઓને મંત્ર મુગ્ધ કરીને ભક્તિમાં તલ્લીનતા સાધવા માટે નિમિત્તરૂપ બને છે. આજે પણ પૂજાના નામની સાથે વીરિવિજયજીનું દેશ-પરદેશમાં અહોભાવપૂર્વક પુષ્ય સ્મરણ થાય છે પૂ.શ્રીની નવ્વાણું પ્રકારીપૂજા, બારવ્રતનીપૂજા, કર્મવાદને આધારે રચાયેલી ચોસઠ પ્રકારીપૂજા, પાર્શ્વનાથ પંચકલ્યાણક પૂજા અને ૪૫ આગમની પૂજાઓ વિશેષ લોકપ્રિય છે. અર્વાચીન જૈન સાહિત્ય બહુમુખી પ્રતિભાશાળી યોગનિષ્ઠ આચાર્ય એ કવિ બુદ્ધિસાગરસૂરિની સાહિત્ય સૃષ્ટિમાં વિવિધતા જોવા મળે છે. પૂ.શ્રીએ પૂજા સાહિત્યના વિકાસમાં નવા વિષયોને સ્થાન આપીને નોંધપાત્ર પ્રદાન કર્યું છે. એમની વાસ્તુક પૂજા વિશેષ પ્રચલિત છે.

એમની પૂજાઓમાં મંગળપૂજા, સ્નાત્રપૂજા, શ્રાવક દ્વાદશવ્રતપૂજા, બારભાવનાનીપૂજા, પંચજ્ઞાનપૂજા, અષ્ટાદશ પાપસ્થાનક નિવારણ પૂજા, નવપદપૂજા, પંચાચારપૂજા, વિંશતિસ્થાનક લઘુપદપૂજા, દશવિધ યતિધર્મપૂજા, અષ્ટકર્મ સૂદનાર્થ અષ્ટપ્રકારીપૂજા, પ્રભુ મહાવીર તીર્થંકર દેવની અષ્ટપ્રકારીપૂજા, શ્રી ઘંટાકર્ણ મહાવીર પૂજા.

એમની પૂજાના વિષયો ઉપરથી પૂ. શ્રીની સંયમ જીવન પ્રત્યેની ઉચ્ચતમ ભાવના પાપસ્થાનકથી બચવા તેમજ નિવારણ કરવાની ભાવના અને પ્રભુ ભક્તિનો વાસ્તવિક પરિચય મળે છે.

## ભાવપૂજા:

જિનેશ્વર ભગવાનની સ્તુતિ ચૈત્યવંદન નમુત્થુણં સ્તવન દ્વારા ગુણગાણ ગાવાની ભક્તિમાર્ગની સર્વસુલભ પ્રવૃત્તિએ ભાવપૂજા છે. શાસ્ત્રમાં દ્રવ્યપૂજા અને ભાવપૂજા શ્રાવક-શ્રાવિકાને માટે છે અને ભાવપૂજા સાધુ ભગવંતોને માટે છે.

> तइश्चादो भावपूजा ठाऊँचिइ वन्उयो विण देसे । जहुसति चितहुई थुतमाणां देव बन्उगयं ॥

અર્થાત્ ભાવપૂજા મેં ચૈત્યવંદન કરને કે ઉચિત પ્રદેશ મેં અવપ્રહ રખ કે બૈઠકર યથા શક્તિ સ્તુતિ સ્તોત્ર, સ્તવના, દ્વારા ચૈત્યવંદન કરેં। ગંધારશ્રાવક કે લિયે ઐસા હી નિશીથસૂત્ર મેં વર્શન આતા હૈ નિશીયસૂત્રમાં ગંધાર શ્રાવકની પૂજાનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

सोउगंधार सावओ थंय थुइए भखंतो तथ्य गिरि सुहाए अहोंरतं निवसिको ॥ અર્થાત્ વહુ ગંધાર શ્રાવકસ્તવન, સ્તુતિયાં પદતા હુઆ રાતદિન ઉસગુફામેંરહા। 'વસુદેવ હીંડી'માં પૂજાનો સંદર્ભ નીચે મુજબ છે.

वसुदेवो पयवुमे कय समत समाइयाई नियमो गहिये पच्चक्खाओ कय काउसग्गतुई वउयेति

અથાત્ વસુદેવ પ્રાતકાલ સમ્યક્ત્વ કી શુદ્ધિ

કરેં શ્રાવક કે સામાયિકાદિ ૧૨ વ્રત ધારણકર નિયમ (અભિગ્રહ) પ્રત્યાખ્યાન કર કાઉસગ્ગ થુઈ દેવવંદન કરકે વિચારતે હૈ એસે અનેક શ્રાવકાદિકોને કાર્યોત્સર્ગ સ્તુતિ કર ચૈત્યવંદન કર દિયા હૈ

#### ૨૪. દેવવંદન

ચૈત્યવંદન, સ્તવન અને સ્તુતિએ ત્રણેમાં ભગવાનના ગુણોનું વર્શન હોય છે. છતાં તે સ્વતંત્ર રચના તરીકે ગણવામાં આવે છે. નમુત્યુણં રૂપ પ્રણિપાત પહેલાં જ ભગવાનના ગુણોનું વર્શન કરનારું કથન તે ચૈત્યવંદન છે. તેમાં વિશેષ રીતે સ્થાવર તીર્થો અને જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા વિશે નામ નિર્દેશ કરીને રચના કરવામાં આવે છે. એટલા જ માટે જંકિંચિ નામતિત્થં સર્વનામ તીર્થો અને જિન પ્રતિમાઓને વંદનરૂપે સૂત્રો બોલાય છે. શક્કસ્તવ એ ચૈત્યવંદન છે તેમાં તીર્થંકરને વંદન કરવામાં આવે છે. ત્યાર પછી ભગવાનના ગુણગાન રૂપે પ્રાર્થના સ્વરૂપે કરવામાં આવેલી રચના એ સ્તવન છે. ચૈત્યવંદન અને પ્રાર્થનારૂપ સ્તવન પહેલાં પણ સ્તુતિ બોલાય છે. પ્રભુના દર્શન કરતી વખતે નમસ્કાર કરીને પ્રભુમહિમા દર્શાવતી રચના બોલાય છે. પ્રભુનાં દર્શન કરતી વખતે નમસ્કાર કરીને બોલાય છે તે પણ સ્તુતિ છે. સ્તુતિનો બીજો પ્રકાર આવશ્યક ક્રિયામાં કાઉસગ્ગ પારીને ચૈત્યવંદન અને સ્તવન પછી ત્રીજા નમસ્કાર પ્રણિધાન જે બોલાય છે તે સ્તુતિ છે.

આ રીતે દેવવંદનમાં જિનેશ્વર ભગવાનને ત્રિવિધ નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. એટલે પ્રભુને વિશેષ રીતે વંદન કરવાની શાસ્ત્રીય વિધિએ દેવવંદન નામને ચરિતાર્થ કરે છે. ત્રણ સ્વરૂપમાં ભગવાનને નમસ્કાર કરવામાં આવે છે પણ તેનો ક્રમ અને અભિવ્યક્તિ સ્વતંત્ર છે. દેવવંદન વિશે ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં નીચે પ્રમાણેની વિગતો આપવામાં આવી છે તેનો સાર નીચે મુજબ છે.

''દેવવંદનમાં કોઈવાર ચાર થોય બોલાય છે તો કોઈવાર આઠ થોય બોલાય છે. ચાર થોયનો એક જોડો કહેવાય છે અને આઠ થોયના બે જોડા કહેવાય છે. ચાર થોય અનુક્રમે નમુત્થુણં, લોગસ્સ, પુકખરવરદી અને વૈયાવચ્ચગરાણં સૂત્રોથી કાઉસ્સ પછી બોલાવામાં આવે છે."

આ રીતે દેવવંદનમાં ચાર થોયનો ઉપયોગ થાય છે. પૌષધના દેવવંદનમાં અન્ય તપની વિધિના દેવવંદનમાં બે થોય જોડાથી દેવવંદન કરાય છે. આ વિગતોને આધારે વીરવિજયજી કૃત દેવવંદનની સમીક્ષા કરવામાં આવી છે.

#### દેવવંદનની સમીક્ષા :

ચૈત્યવંદનનો એક પ્રકાર દેવવંદન છે. ચૈત્યવંદન એ આવશ્યક ક્રિયામાં સ્થાન ધરાવે છે. તેવી રીતે દેવવંદન પણ પૌષધ અને અન્ય વિશેષ પ્રકારના તહેવારોમાં દેવવંદનની ક્રિયાવિધિનું સ્થાન છે. સામાન્ય દિવસો કરતાં પર્વોનું મહત્ત્વ વિશેષ હોય છે. પર્વની ઉજવણી પાસ ખાસ પ્રકારના શાસ્ત્રોક્ત આચાર પ્રમાણે પરંપરાગત રીતે થાય છે. જૈન ધર્મમાં દેવવંદન મહત્ત્વનું છે. ચોમાસી પર્વ શાશ્વતી ઓળી, પર્વાધિરાજ પર્યુષણ, દિવાળી, જ્ઞાનપંચમી, ચૈત્રીપૂનમ, ગણધર, મૌન એકાદશી વગેરેમાં દેવવંદનની ક્રિયા થાય છે. તદુપરાંત સર્વ સામાન્ય રીતે પૌષધવ્રતની આરાધનામાં ત્રિકાલ દેવવંદન કરવામાં આવે છે. પૌષધમાં દેવવંદનની ક્રિયા અને અન્ય દેવવંદન કરતાં સંક્ષિપ્ત છે એટલે લઘુદેવવંદન એવું નામ આપી શકાય તેમ છે. જયારે અન્ય પર્વોના દેવવંદનમાં ૨૪ તીર્થંકરોની વિશેષ રીતે સ્તુતિ ભક્તિ કરવામાં આવે છે.

દેવવંદનમાં ચૈત્યવંદન, સ્તુતિ અને સ્તવન એમ ત્રણ સ્વરૂપની કાવ્યરચનાઓનો સમાવેશ થયેલો હોય છે. ચૈત્યવંદનમાં ભગવાનનાં માતાપિતાનું નામ, લાંછન, જન્મસ્થળ, શરીરનું પ્રમાણ, પ્રભુજીનું આયુષ્ય એમ સાત વિગતોનો નિર્દેશ કરવામાં આવે છે. કાવ્ય અંતે રચયિતા કવિ મુનિનું નામ કે કોઈ કોઈવાર પોતાના નામની સાથે ગુરુના નામનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે. જૈન સાહિત્યમાં રચાયેલાં ચૈત્યવંદનની સંખ્યા વિપુલ છે પણ એક વાત ચોક્કસ છે કે દરેક ચૈત્યવંદનમાં ઓછામાં ઓછી ત્રણ ગાથા હોય છે. ગાથા એ પ્રાકૃત ભાષાનો છંદ છે. આ શબ્દનો ચાર પંક્તિની કાવ્યની કડી માટે પણ પર્યાયરૂપે પ્રયોગ થાય છે.

સ્તુતિ પ્રભુના ગુણોનો મહિમા પ્રગટ કરતો લઘુ કાવ્ય પ્રકાર છે. સામાન્ય રીતે સ્તુતિમાં ચાર ગાથા હોય છે, પણ દેવવંદનમાં એક સ્તુતિનો પ્રયોગ થયેલો છે. ઋષભદેવ, શાંતિનાથ, નેમનાથ, પાર્શ્વનાથ અને મહાવીરસ્વામી એમ પાંચ ભગવાનની સ્તુતિ ચાર ગાથામાં રચાયેલી છે. જયારે બાકીના ભગવાનની એક ગાથામાં છે. વીરવિજયજી ઉપરાંત અન્ય મુનિ કવિઓએ આજ પ્રણાલિકા અનુસાર સ્તુતિની રચના કરી છે.

અંતમાં ૨૪ તીર્થંકરો ઉપરાંત શાશ્વતા અશાશ્વતા તીર્થંકરોની સ્તુતિ ચાર થોયમાં ક્રમિક રીતે સ્થાન ધરાવે છે.

સ્તવનમાં વિશેષરૂપે પ્રભુનાં ગુણગાન, મહિમા અને પ્રભાવ પ્રગટ થયેલો હોય છે. મુખ્ય પાંચ ભગવાન ઉપરાંત શાશ્વતા-અશાશ્વતા તીર્થંકરોના સ્તવનની સાથે પાંચ મહાતીર્થના સ્તવનની રચના થયેલી છે. તીર્થાધિરાજ શત્રુંજય, ગિરનાર, અર્બુદગિરિ, અષ્ટાપદગિરિ અને સમેતશિખર આ પાંચ તીર્થ અત્યંત પ્રભાવશાળી ગણાય છે અને તેનો મહિમા સ્તવનમાં પ્રગટ થયેલો હોય છે. પદસ્વરૂપની સમકક્ષ સ્થાન ધરાવતી સ્તવન રચના એ નવધા ભક્તિનો જ એક પ્રકાર છે. પરમાત્મા પદને પ્રાપ્ત કરેલા તીર્થંકરોની ભાવભક્તિ સ્તવન દ્વારા થાય છે. પાંચ તીર્થ પ્રધાન ગણવા માટે પણ ચોક્કસ કારણો છે. વર્તમાન ચોવીસ તીર્થંકરોમાં ઋષભદેવ ભગવાન સર્વ પ્રથમ છે. શત્રુંજય તીર્થ પર એમની વિશેષતા રહેલી છે, અહીં ૯૯ વખત યાત્રા કરવા આવ્યા હતા. જયારે અષ્ટાપદ પર્વત પર એમને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી હતી.

સમેતશિખર એ પણ શત્રુંજય સમાન મહાન ચમત્કાર ભરેલું તીર્થ છે. એ ભૂમિ પરમ પાવનકારી છે. આ તીર્થ પર ઋષભદેવ, વાસુપૂજ્ય, નેમનાથ અને મહાવીરસ્વામી સિવાયના બાકીના ૨૦ તીર્થંકરોએ મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો હતો.

બાવીશમા તીર્થંકર શ્રી નેમનાથ ગિરનાર-જૂનાગઢમાં મોક્ષે સિધાવ્યા હતા, એટલે આ પાંચ તીર્થ મહાન ગણાય છે અને તેની યાત્રા—ભક્તિરૂપે દેવવંદનમાં સમાવેશ થયેલાં છે. સાધુ અને શ્રાવકો, સાધ્વીજી અને શ્રાવિકાઓ ઉપાશ્રયમાં સમૂહમાં ભેગાં થઈને પર્વને દિવસે બપોરના સમયે શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર દેવવંદનની આરાધના કરે છે. દેવવંદનથી ભાવધર્મની પરિણતિ ઉચ્ચક્ક્ષાની બને છે. આ પ્રવૃત્તિ ધર્મ ધ્યાનની હોવાથી કર્મનિર્જરા થાય છે. એટલે આત્મ સ્વરૂપની વિકાસ પ્રક્રિયામાં દેવવંદન એક પૂરક પ્રવૃત્તિ છે.

''અષ્ટાપદ પર આદિજિન એ પહોંચ્યા મુક્તિ મોઝાર તો, વાસુપૂજ્ય ચંપાપુરીએ નેમ મુક્તિ ગિરનાર તો, પાવાપુરી નગરીમાં વળીએ શ્રીવીર તશું નિર્વાણ તો, સમેતશિખર વીશ સિદ્ધ હુઆએ શિર વહું તેહની આણતો." (૧)

આ રીતે દેવવંદનની રચના એ જૈન કાવ્ય પ્રકારમાં અનોખી છે. આ એક જ રચના એવી છે કે જેમાં ચૈત્યવંદન સ્તુતિ અને સ્તવન એમ ત્રણ કાવ્ય પ્રકારનો સમન્વય સધાયો છે. આ રચના દેવવંદનમાં ક્રમિક રીતે સ્થાન પામી હોવા છતાં સ્વતંત્ર રીતે પણ એનું સ્થાન ઓછું નથી. આ કાવ્ય પ્રકારમાં પ્રભુના જીવન અંગેની માહિતીની સાથે ભક્તિ ભાવપૂર્વક એમનો મહિમા પ્રગટ કરવામાં આવે છે.

#### દેવવંદનના પ્રકાર

| અં.નં. દેવવંદનનું નામ      | કર્તા                              |
|----------------------------|------------------------------------|
| ૧. શ્રી દિવાળી દેવવંદન     | શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિ                 |
| ૨. શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન | શ્રી વિજયલક્ષ્મી સૂરિ              |
| ૩. શ્રી મૌન એકાદશી દેવવંદન | શ્રી રૂપવિજયજી                     |
| ૪. ચૈત્રી પૂનમ દેવવંદન     | શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિ, શ્રી દાનવિજયજી |
| ૫. શ્રી ચૌમાસી દેવવંદન     | શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિ, પદ્મવિજયજી     |
|                            | શ્રી વીરવિજયજી                     |

#### ફ. શ્રી ૧૧ ગણધર દેવવંદન

શ્રી જ્ઞાનવિમલસૂરિ શ્રી કવિરાજ દીપવિજય

ઉપરોક્ત પ્રકારના દેવવંદનનો સંક્ષિપ્ત પરિચય નીચે પ્રમાણે છે.

- (૧) દિવાળીના દેવવંદનમાં પ્રભુ મહાવીર તથા ગૌતમ સ્વામીની પર્યુપાસના અને ગુણાનુવાદ કરવામાં આવે છે, અને તે દિવાળી પર્વમાં આરાધાય છે.
- (૨) જ્ઞાન પંચમીના દેવવંદનમાં પાંચ જ્ઞાનના સ્વરૂપનું વર્શન કર્યું છે.
- (૩) મૌન એકાદશીના દેવવંદનમાં તીર્થંકર ભગવંતોનાં થયેલાં કલ્યાણકો તેમજ વર્તમાન તીર્થંકરોનાં કલ્યાણકોના ગુણાનુવાદ સ્તવન, ચૈત્યવંદન, સ્તુતિ દ્વારા કરવામાં આવેલ છે.
- (૪) ચૌમાસી દેવવંદનમાં ચોવીસ તીર્થંકરોની પ્રસિદ્ધ મહાન તીર્થોની સ્તવના અને આરાધના કરવામાં આવે છે. આ બધા દેવવંદનો નિયત પર્વ દિવસે ધર્મભાવનાથી ભક્ત વર્ગ અવશ્ય આરાધે છે.
- (૫) ચૈત્રી પૂનમના દેવ શાશ્વતિ ચૈત્ર માસની ઓળીમાં છેલ્લે દિવસે વંદાય છે. નવપદ પર્વારાધન અતિ મહાન પ્રભાવશાળી છે અને દિવસે દિવસે તેની આરાધનાથી ખૂબ શાસન પ્રભાવના થાય છે. આ દેવવંદનનો મહિમા મહામંગલકારી વિઘ્નના નાશરૂપ છે.

આ ઉપરાંત અંદર આવતાં સૂત્રોમાં સંતિકર, નિમઊણ, જયતિહુઅણ, ભક્તામર તેમજ ચૈત્યવંદન ભાષ્ય આ પાંચ મહા ચમત્કારિક સ્તોત્રની પણ સાથે આરાધના કરવામાં આવે છે. સંતિકરં સ્તોત્રમાં શાંતિનાથની સ્તુતિ દ્વારા શાસન દેવદેવીઓની આરાધના તેમ શાંતિની પ્રાર્થના છે. નિમઊણસ્તોત્રમાં પાર્શ્વનાથની સ્તુતિ દ્વારા આઠ ભવનો અને વિઘ્નનો નાશ થાય છે. જયતિહુઅણ સ્તોત્ર એ પાર્શ્વનાથનું ચમત્કારિક સ્તોત્ર છે. આથી ઉપદ્રવ નાશ થાય છે. ભક્તામર સ્તોત્ર પ્રભુના ગુણગાનમાં તલ્લીન બનાવનાર ભાવવાહી સ્તોત્ર છે. ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં ચૈત્યની મર્યાદા પ્રભુનાં દર્શન વગેરે કરવાનો વિધિ બતાવ્યા છે. આવાં કારણોથી આ દેવવંદન ખૂબ જ આરાધનીય છે.

- ( ह) અગિયાર ગણધરના દેવવંદનમાં ભગવાન મહાવીરના અગિયાર ગણધરને કમાનુસાર વિધિપૂર્વક વંદન કરવામાં આવે છે.
- ૧. ગૌતમ સ્વામી, ૨. અગ્નિભૂતિ, ૩. વાયુભૂતિ, ૪. વ્યક્તજી, ૫. સુધર્માજી, ૬. મંડિતજી, ૭. મૌર્ય પુત્ર, ૮. અકંપિતજી, ૯. અચલભ્રાતા, ૧૦. મેતાર્ય, ૧૧. પ્રભાસ.

## વીરવિજય કૃત ચૌમાસી દેવવંદનની સમીક્ષા :

ચૌમાસી દેવવંદનની રચના જ્ઞાનવિમલસૂરિ, પદ્મવિજયજી અને વીરવિજયજીએ કરેલી છે.

વીરવિજયજીની સ્તુતિ રચના પરંપરાગત રીતે થયેલી છે. સ્તુતિ એ એક લઘુ કાવ્ય

પ્રકાર હોવાથી માહિતી પ્રધાન છે. તેમાં વિસ્તારને અવકાશ નથી. જ્ઞાન માર્ગી કવિની જ્ઞાનોપાસનાનો પરિપાક ચૈત્યવંદન અને સ્તુતિ કાવ્યપ્રકારમાં પ્રત્યક્ષ થાય છે.

સમગ્ર દેવવંદનમાં રચનાઓની સંખ્યા નીચે પ્રમાણે છે. ૨૬ ચૈત્યવંદન, ૨૫ સ્તુતિ છે, ૧-૬-૨૨-૨૩-૨૪ એમ પાંચ ભગવાનના સ્તવન ઉપરાંત શાશ્વતા-અશાશ્વતા જિન સ્તવન, પાંચ મહાતીર્થનાં સ્તવન મળીને કુલ ૧૧ સ્તવન છે. જયારે સમગ્ર કાવ્યોની સંખ્યા ૬૨ થાય છે. આ રીતે દેવવંદનમાં જ્ઞાન અને ભક્તિનો સમન્વય સધાયો છે.

### સંદર્ભ પુસ્તક સૂચી

દેવવંદન માળા -

### ૨૫. ચૈત્યવંદન

જૈન સાહિત્યમાં સ્તુતિ અને ચૈત્યવંદન લઘુ કાવ્ય પ્રકારો છે. ચૈત્યવંદન વિશે તપાગચ્છના આઘ આચાર્ય જગતચંદ્રસૂરિના શિષ્ય દેવેન્દ્રસૂરિએ 'ચૈત્યવંદન ભાષ્ય' ગ્રંથમાં વિસ્તારથી સમજૂતી આપી છે. ભાષ્ય એટલે કે સૂત્ર અને નિર્યુક્તિ. જે કંઈ કહેવાયું હોય તેને સંક્ષેપમાં સમજવું. સૂત્ર એટલે કે જૈન તીર્થંકરો કેવળજ્ઞાન વડે ત્રણ કાળના ભાવોનો ઉપદેશ દ્રવ્ય ક્ષેત્રકાળ અને ભાવ સહિત આપે છે તે હકીકતો ગણધર ભગવંત સૂત્ર રૂપે રચના કરે છે. ચૌદ પૂર્વનું જ્ઞાન ધરાવનાર અને પ્રત્યેક બુદ્ધોએ કરેલી રચનાઓ પણ સૂત્ર કહેવાય છે. નિર્યુક્તિ એટલે કે સૂત્ર સાથે સંબંધ ધરાવનાર પદાર્થોની નિયનિક્ષેપથી સમજૂતી આપવી તે છે.

ચૈત્યવંદન દૈનિક ક્રિયાનું એક અંગ છે. ચૈત્યવંદનમાં યોગમુદ્રા છે. આંગળીઓ આંતરાઓમાં રાખી હાથ કમળદંડ સમાન બનાવી પેટ ઉપર કોણી રાખવા, આ યોગમુદ્રાની સ્થિતિ છે. ચૈત્યવંદન અને સ્તવન આ મુદ્રામાં બોલવામાં આવે છે.

ચૈત્યવંદનનો શાસ્ત્રીય અર્થ જાણવો જરૂરી છે. પ્રશ્નવ્યાકરણ ગ્રંથમાં ચૈત્ય શબ્દનો અર્થ મૂર્તિ કર્યો છે. ઉવવાઈ સૂત્રમાં ચૈત્યવંદનનો પણ મંદિર અને મૂર્તિ અર્થ છે. એટલે આ કાવ્ય પ્રકારમાં જૈન તીર્થંકરને કેન્દ્રમાં રાખીને એમના જીવનનો મિતાક્ષરી પરિચય આપવામાં આવે છે. ચૈત્યવંદનની શાસ્ત્રીય માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

### ''चेइय वंदण-(चिइ वंदणी)

ચૈત્યવંદન-ચૈત્યને કરવામાં આવેલું વંદન તે ચૈત્યવંદન અથવા ચૈત્ય દ્વારા કરાતું વંદન તે ચૈત્યવંદન અથવા જેના વડે ચૈત્યને વંદન થાય તે ચૈત્યવંદન.

ચૈત્યનો અર્થ સ્થાનાંગ સૂત્રના ત્રીજા સ્થાનમાં પ્રથમ ઉદ્દેશમાં ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસૂરિએ **चૈત્યમિવ जિનાदિપ્રતિभેવ** એવો અર્થ કરેલો છે. વળી આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, ભગવતીસૂત્ર જ્ઞાતાધર્મ કથા અને પ્રશ્ન વ્યાકરણ આદિ પ્રંથોમાં નીચેનું વાક્ય ઘણીવાર વપરાયેલું જોવામાં આવે છે.

# ''कल्लाण मंगलं देवयं पज्जुवासामि''

આ વાક્યનો સ્પષ્ટ અર્થ કલ્યાણરૂપ, મંગલરૂપ, દેવરૂપ ચૈત્યરૂપ એવી આપની પર્યુપાસના-ભક્તિ કરું છું એમ થાય છે.

હેમચંદ્રાચાર્યે અભિમાન ચિંતામણિ કોશમાં "चैत्य जिनोकः बिम्बम्" ચૈત્ય એટલે જિન-મંદિર અને જિનબિંબ એવો અર્થ જણાવેલ છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ સંબોધ પ્રકરણના દેવસ્વરૂપમાં જણાવ્યું છે. "ચેઇયસદો રૂઢો જિણિંદ પડિમતિ અત્થઓ દિક્રો" મતલબ કે ચૈત્ય શબ્દ જિનેન્દ્ર પ્રતિમાના અર્થમાં દઢ છે."

''**चેइय वदन**- મહાભાસમાં ચૈત્યવંદનનો અર્થ નીચે મુજબ કરેલો છે :

''भावजिण-ष्णमुहाणं, सब्बेसिं चेव वंदणा चि । जिण चेइयाण पुरओ, कीरइ चिइ वंदणा तेण ॥''

ભાવજિન આદિ સર્વે જિનેશ્વરોને વંદન કરવું તે વંદના છે, પરંતુ જિન-ચૈત્યોની સમક્ષ જે વંદના કરાય છે તે 'ચૈત્યવંદના' કહેવાય છે, તેની મહત્તા જ્ઞાનીપુરુષોએ નીચે મુજબ પ્રકાશી છે.

> ''चैत्यवंदनतः सम्यक्, शुभो भावः प्रजायते । तस्मात् कर्म्मक्षयं सर्वं, ततः कल्याणमश्रुते ॥''

ચૈત્યવંદન સમ્યક્પ્રકારે (વિધિયુક્ત) કરવાથી શુભભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. શુભ ભાવથી કર્મોનો નાશ છે અને કર્મોનો ક્ષય થવાથી સર્વ પ્રકારનું કલ્યાણ (મોક્ષ) પ્રાપ્ત થાય છે. ૨૩

''ચૈત્ય શબ્દનો અર્થ, લોકમાં જિનબિંબ અથવા જિન-મંદિર એ પ્રસિદ્ધ છે છતાં કેટલાક તેનો અર્થ જ્ઞાન, મુનિ અને વન એવો કરે છે તે યથાર્થ નથી. વ્યાકરણમાં ચિત્ ધાતુ કે જેનો અર્થ સંજ્ઞા ઉત્પન્ન કરવી એ થાય છે, તે ઉપરથી ચૈત્ય થયેલ છે. જેમ કાષ્ઠ વગેરેમાં પ્રતિમાને જોઈને આ અરિહંતની પ્રતિમા એવું જ્ઞાન થાય છે.

ધાતુ પાઠમાં પણ 'ચિત્' ધાતુથી ચૈત્યનો પ્રયોગ કરેલ છે. હવે કોશ આદિ શાસ્ત્ર જોઈએ. નામવાળા ગ્રંથમાં 'ચૈત્યં વિહારે જિનસમ્નનિ' આવી રીતે 'ચૈત્યં' શબ્દ વિહાર અને જિનાલયમાં વપરાયેલ છે. આજ ગ્રંથના ટીકાકારે 'ચીય તેતિ ચિતિ' જેનાથી વૃદ્ધિ પમાડાય તે ચિત અને તેનો જ ભાવ-વૃદ્ધિ પમાડવાપણું તે ચૈત્ય કહેવાય છે એમ સિદ્ધ કર્યું છે.

અમરકોશમાં પણ ચૈત્યમાપતનં પ્રોક્તં એટલે 'ચૈત્ય' શબ્દનો અર્થ સિદ્ધાયતન જિન-મંદિર એમ કહ્યું છે. વળી શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે પોતાના 'અનેકાર્થ સંગ્રહ'માં ''ચૈત્યં જિનૌકસ્તદ્ બિંબ ચૈત્ય મુદેશપાદપ" ચૈત્ય તે જિનમંદિર, જિનબિંબ અને જે વૃક્ષની નીચે શ્રી તીર્થંકરને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું હોય તે વૃક્ષ એમ ત્રણ અર્થ કર્યા છે વળી આગમાદિમાં પણ વિચારતાં એ જ અર્થ સ્પષ્ટતાથી ધ્વનિત થાય છે." ૨૪ ચૈત્ય એટલે જિનેશ્વર ભગવાનની પ્રતિમા. આ પ્રતિમાની સ્થાપના કરવામાં આવી છે તેવું સ્થળ જિનમંદિર–દહેરાસર છે. શ્રી જિનેશ્વરનાં પાંચ ચૈત્યની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે :

(૧) ભક્તિચૈત્ય

(૪) અનિશ્રાકૃતચૈત્ય

(૨) મંગલચૈત્ય

(૫) શાશ્વતચૈત્ય

(૩) નિશ્રાકૃતચૈત્ય

ગૃહસ્થ પોતાના ઘરમાં શાસ્ત્રવિધિ અનુસાર જિનબિંબ રાખીને ત્રિકાલ પૂજા કરે તે ભક્તિ ચૈત્ય કહેવાય છે. આવી પ્રતિમા ધાતુની અષ્ટપ્રાતિહાર્ય સહિતની હોય છે. ઘરના દ્વાર કે મકાનની ટોચના મહત્વના સ્થાન પર જિન પ્રતિમા લાકડાના કોતરકામવાળી મૂકવામાં આવે છે તે મંગલચૈત્ય છે. તપગચ્છ, ખરતરગચ્છ કે અંચલગચ્છ સંબંધી ચૈત્ય નિર્માણ થયું હોય તે નિશ્રાચૈત્ય કહેવાય છે. આ ચૈત્યમાં જે તે ગચ્છના આચાર્યની નિશ્રામાં પ્રતિષ્ઠા અને અન્ય વિધિ વિધાન કરવામાં આવે છે.

અનિશ્રાકૃતચૈત્ય સર્વગચ્છના આચાર્યોનો અધિકાર રહેલો હોય શાશ્વત-ચૈત્ય એટલે સિદ્ધચૈત્ય-સિદ્ધાયતન. આ ચૈત્યમાં શાશ્વત પ્રતિમાઓ પ્રતિષ્ઠિત થયેલી હોય છે.

### ચૈત્યના અન્ય પાંચ પ્રકાર નીચે પ્રમાણે છે :

- (૧) નિત્યચૈત્ય–દેવલોકમાં રહેલાં ચૈત્ય
- (૨) દ્ધિવિધચૈત્ય-નિશ્રાકૃતિ ચૈત્ય અને અનિશ્રાકૃત ચૈત્ય
- (૩) ભક્તિકૃત ચૈત્ય–ગૃહદ્વારના મધ્ય ભાગમાં ઉપાસના કરવા માટે નિર્માણ કરેલું ચૈત્ય
- (૪) મંગલકૃત ચૈત્ય–મકાનના અગ્ર ભાગ પર મંગલ માટે કોતરાવેલું લાકડાનું જિનબિંબ
- (૫) સાધર્મિકચૈત્ય--જિન મંદિરમાં માતા, પિતા, પુત્ર કે અન્ય કોઈ સ્વજનના શ્રેયાર્થ જિનબિબની પ્રતિષ્ઠાથી સ્થાપના કરવામાં આવે ત્યારે સાધર્મિકચૈત્ય કહેવાય છે." ૨૫
- ''ચૈત્યવંદનનું બીજું નામ દેવવંદન છે. ચૈત્યવંદન ત્રણ પ્રકારે કરાય છે. જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ, જઘન્યમાં એક, મધ્યમમાં બે અને ઉત્કૃષ્ટમાં પાંચ નમુત્થુણં આવે છે. જઘન્યમાં એક થોય, મધ્યમમાં ચાર થોય અને ઉત્કૃષ્ટમાં આઠ થોયથી વંદન કરવામાં આવે છે. ચૈત્યવંદનમાં નામજિન, સ્થાપનાજિન, દ્રવ્યજિન અને ભાવજિનને વંદન કરવામાં આવે છે." ૨૬

ચૈત્યવંદનમાં તીર્થંકરો ઉપરાંત ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન એમ ત્રણે કાળમાં તીર્થંકર પદ પ્રાપ્તિ કરનારને પણ સ્થાન આપવામાં આવે છે. તદુપરાંત નવપદ, વિવિધ જૈન તીર્થભૂમિઓ, પર્વના તહેવારના દિવસો, બીજ, પાંચમ, આઠમ, પર્યુષણ, દિવાળી, જ્ઞાન પંચમી, મૌન એકાદશી જેવા વિષયો પર ચૈત્યવંદનની રચના થયેલી છે. તીર્થમાં જે ભગવાનની પ્રતિમા મુખ્ય હોય તે વિશેષનાં ચૈત્યવંદન રચાયાં છે. જેમાં પ્રભુનાં ગુણગાન, મહિમા ઉપરાંત

પ્રકરશ-૩ ૧૦૧

તીર્થનો પ્રભાવ અનેરો છે, ચમત્કારિક છે. ઇચ્છિત ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે, તેવી વિગતોનો પણ તેમાં ઉલ્લેખ થયેલો છે. પર્વોની ઉજવણી કરવાની પદ્ધતિ અને તેનાથી પ્રાપ્ત થનાર ફળની માહિતી દર્શાવવામાં આવે છે. ચૈત્યવંદનની છેલ્લી કડીમાં રચયિતાના નામનો ઉલ્લેખ હોય છે. કેટલીક રચનાઓમાં રચયિતા ગુરુમહિમાને, એમના પ્રત્યેનો પૂજ્યભાવ ઉપકારની ભાવનાનો સ્વીકાર કરીને, અહોભાવ પૂર્વક પ્રથમ ગુરુનો ઉલ્લેખ કરીને પંછી પોતાનાં નામો લેખ છે. ચૈત્યવંદનમાં ઓછામાં ઓછી ત્રણ ગાથા હોય છે તેથી વધારે ગાથાની કોઈ ચોક્કસ મર્યાદા નથી. ચૈત્યવંદનની રચના સંસ્કૃત, પ્રાકૃત અને ગુજરાતી ભાષામાં થયેલી છે. વ્યવહારમાં ગુજરાતી ચૈત્યવંદન વધુ ઉપયોગમાં લેવાય છે. ગુજરાતી ચૈત્યવંદનમાં દોહરા છંદનો પ્રયોગ મોટા પ્રમાણમાં થયેલો છે જયારે સંસ્કૃત ચૈત્યવંદનાં વસંતિલકા, માલિની, દુતવિલંખિત, ઉપેન્દ્રવજા, ભુજંગપ્રયાત, ત્રોટક હરિણી, મન્દાકાતા, શાર્દુલવિકીડિત વગેરે છંદનો પ્રયોગ થયેલો જોવા મળે છે.

જૈન સાધુ-સાધ્વી વર્ગમાં સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ચૈત્યવંદનનો વિશેષ ઉપયોગ થાય છે. ગુજરાતી ચૈત્યવંદનની ભાષા સરળ છે તેમ છતાં પારિભાષિક શબ્દોથી અર્થબોધમાં અવરોધ થાય છે. આ કાવ્ય પ્રકારમાં છંદની વિવિધતા ઓછી છે. સંસ્કૃત ભાષામાં રચાયેલ ચૈત્યવંદનમાં સંસ્કૃત છંદોનો પ્રયોગ થયેલો છે. ભગવાનના જીવનના અત્યંત પ્રેરણાદાયી કે પ્રભાવશાળી પ્રસંગોને આ કાવ્યમાં સ્થાન આપવામાં આવે છે, ત્યારે ચૈત્યવંદન એ મિતાક્ષરી પરિચય આપવા કરતાં લઘુ પઘકથા બની જાય છે. જૈન મુનિઓએ સ્તુતિ, સ્તવન અને સજઝાય સમાન ચૈત્યવંદનની રચનાઓ પણ વિપુલ પ્રમાણમાં કરીને ગાગરમાં સાગર ભરવાની ઉક્તિને ચરિતાર્થ કરી છે. તેજીને ટકોરાની જરૂર તેમ ચૈત્યવંદનના શબ્દો એવી ઉત્તમ રીતે પદાવલીમાં સ્થાન પામ્યા હોય છે કે ભાવનું પ્રત્યાયન સરળતાથી અસરકારક રીતે કરાવે છે. કેટલાંક ઉદાહરણો પરથી ચૈત્યવંદનની વૈવિધ્યપૂર્ણ માહિતી વધુ સ્પષ્ટ થશે.

કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્યએ સંસ્કૃતમાં ૨૪ તીર્થંકરોના એક દીર્ઘ ચૈત્યવંદનની રચના ૩૩ ગાથામાં કરી છે. તેનું નામ સકલાર્હત્ ચૈત્યવંદન છે.

વર્તમાન ચોવીશીના ઋષભદેવથી મહાવીરસ્વામી સુધીના ૨૪ ભગવાન ઉપરાંત શાશ્વતા-અશાશ્વતા જિન ચૈત્યો, સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ લોકમાં રહેલાં ચૈત્યો, પ્રસિદ્ધ તીર્થભૂમિમાં બિરાજમાન જિનબિબોનો ભક્તિભાવપૂર્વક સ્તુતિ કરવામાં આવી છે.

ચૈત્યવંદનના પહેલા શ્લોકમાં 'અર્હન્ત્યાં પ્રણિદ્ધમહે' એ પંક્તિથી અરિહંત વીતરાગ ભગવાનની સ્તુતિ કરવાનો ઉદ્દેશ જણાવ્યો છે. બીજા શ્લોકમાં નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવ એમ ચાર નિક્ષેપથી સર્વ તીર્થંકરોની સ્તુતિ કરી છે. 3થી ૨૬ શ્લોકોમાં ૨૪ ભગવાનની ક્રમિક સ્તુતિ છે. નમૂનારૂપે ૨૪મા ભગવાન મહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ અત્યંત નોંધપાત્ર છે તેમાં કવિએ શાર્દૂલવિક્રીડિત છંદનો પ્રયો કર્યો છે. આખા શ્લોકની રચનાપદ્ધતિમાં કવિની કવિત્વ શક્તિનો પરિચય એ રીતે થાય છે કે સંસ્કૃત વ્યાકરણ સાત વિભક્તિ અને સંબોધન વિભક્તિનો સમાવેશ થાય છે.

''<u>વીરઃ</u> સર્વ સુરા સુરેન્દ્ર મહિતો, <u>વીરં</u> બુધાઃ સંશ્રિતાઃ

વીરેણાભિહતઃ સ્વ કર્મનિચયો, <u>વીરાય</u> નિત્યં નમઃ

વીરા તીર્થમિદં પ્રવૃત્તમતુલં, <u>વીરસ્ય</u> ઘોરં તપો,

<u>વીરે</u> શ્રી ધૃતિ કીર્તિ કાન્તિ નિચયઃ શ્રી <u>વીર</u> ભદ્રં દિશા !!૨૯!!" ૩૮

રેખાંકિત શબ્દો અનુક્રમે વિભક્તિ પ્રયોગનું સૂચન કરે છે. આ શ્લોકમાં ભગવાન મહાવીરના ગુણગાન ગાવામાં આવ્યા છે. આ સ્તોત્રના ૩૩ શ્લોકો છે તેમાં ૨૮ શ્લોકો અનુષ્ટુપ્ છંદમાં, ૩ શ્લોકો શાર્દૂલવિકીડિત, ૧ શ્લોક આર્યાગીતિ અને એક શ્લોક માલિની છંદમાં છે આ રચનાનું છંદ વૈવિધ્યપૂર્ણ નોંધપાત્ર છે.

આ સ્તોત્રનું મૂળ નામ 'ચતુર્વિંશતિ જિન નમસ્કાર' છે. પણ તેના પ્રથમ શબ્દ પરથી સકલાર્હત્ ચૈત્યવંદન નામ પ્રચલિત છે. જૈન ધર્મનાં સૂત્રો પ્રાયઃ પ્રથમ શબ્દથી ઓળખાય છે. દા.ત. નમુત્થુણં, કરેમિભંતે, સંસારાદાવા, જયવીયરાય, સાત લાખ વગેરે.

### ચૈત્યવંદનના ભેદ :

જઘન્યાદિ ભેદથી ચૈત્યવંદનના ભેદ ત્રણ કહ્યા છે. ભાષ્યમાં કહેલું છે કે,

नमुक्कारेण जहन्ना, चिड़ वंदण मइझदंड थुइजुअला । पणदंड थूड़ चउक्कग, थथप्पणिहाणेहिं उक्कोसा ॥१॥

બે હાથ જોડી **નમો जિणाणં** એમ કહી પ્રભુને નમસ્કાર કરવો તે, અથવા **નમો** अग्हिंताणं એમ આખો નવકાર કહીને અથવા એક શ્લોક સ્તવન વગેરે કહવાથી જાતિના દેખાડવાથી ઘણા પ્રકારે પણ થાય, અથવા પ્રણિપાત એવું નામ **નમુથ્થુળં** નું હોવાથી એકવાર **નમુથ્થુળં** જેમાં આવે એવું ચૈત્યવંદન (સર્વ સામાન્ય શ્રાવકો જેમ કરે છે તેમ) એ જઘન્ય ચૈત્યવંદન કહેવાય છે.

મધ્યમ ચૈત્યવંદન તે પ્રથમથી **અરિદંત चેइयाणં** થી માંડી કાઉસ્સગ્ગ કરી એક થોઈ પહેલી પ્રગટપણે કહેવી. ફરીને ચૈત્યવંદન કરીને એક થોઇ છેલ્લી કહેવી તે જઘન્ય ચૈત્યવંદન કહેવાય છે.

પાંચદંડક તે, ૧ શક્રસ્તવ (નમુત્થુણં), ૨ ચૈત્યસ્તવ (અરિહંત ચેઇયાણં), નામસ્તવ (લોગસ્સ), ૪ શ્રુતસ્તવ (પુક્ખરવરદી), ૫ સિદ્ધસ્તવ (સિદ્ધાણં બુદ્ધાણં), એ પાંચ દંડક જેમાં આવે એવું જયવીયરાય સહિત જે પ્રણિધાન સિદ્ધાંતોમાં બતાવેલી રીતિ પ્રમાણે બનેલું અનુષ્ઠાન) તે ઉત્કૃષ્ટ ચૈત્યવંદન થાય છે.

કેટલાક આચાર્યો એમ કહે છે કે, એક શક્રસ્તવે કરી જઘન્ય ચૈત્યવંદના કહેવાય છે, અને બે ત્રણ વાર શક્રસ્તવ જેમાં આવે ત્યારે તે મધ્યમ ચૈત્યવંદના કહેવાય, તેમજ ચાર વાર કે પાંચ વાર શક્રસ્તવ આવે ત્યારે તે ઉત્કૃષ્ટ ચૈત્યવંદના કહેવાય છે. દ્રવ્ય પૂજા અને ભાવપૂજાની દેષ્ટિએ વિચારીએ તો ચૈત્યવંદન એ ભાવપૂજાની ક્રિયા છે ચૈત્ય વિશેની માહિતી પ્રાપ્ત કર્યા પછી ચૈત્યવંદન કરવા માટે રચાયેલાં વિવિધ ચૈત્યવંદનનું જ્ઞાન પણ આવશ્યક છે ચૈત્યવંદન તીર્થંકર ભગવાન એમનો મિતાક્ષરી પરિચય, જીવનનો એકાદ પ્રેરક પ્રસંગ, આબુ-ગિરનાર-શત્રુંજય, પાવાપુરી, સમેતશિખર અષ્ટાપદ આદિ તીર્થ, વિવિધ પ્રકારના તપની આરાધનાના સંદર્ભમાં રચાયેલાં ચૈત્યવંદન રોહગિણીતપ, વીસસ્થાનકતપ, વર્ધમાનતપ વગેરે નવપદ (સિદ્ધચક્ર), તિથિ વિષય બીજ, પાંચમ અષ્ટમ, એકાદશી, પર્વ આરાધનાની તિથિઓમાં જ્ઞાનપંચમી, કાર્તિકપૂર્ણિમા, મૌન એકાદશી, પર્વાધિરાજ પર્યુષણ, દીવાળી, પ્રભુનાં લાંછન આયુષ્ય-ગણધર, વર્ણ, સામાન્યજિન વગેરે પ્રકારનાં ચૈત્યવંદન રચાયાં છે ટૂકમાં કહીયે તો તીર્થંકર, તીર્થ, પર્વઆરાધના તપની આરાધના અને સામાન્ય જિન એમ પાંચ પ્રકાર છે.

ચૈત્યવંદનની ભાષા સરળ અને પ્રાસાદિક છે ભગવાનના જીવન વિષયક ચૈત્યવંદનમાં પ્રસંગ નિરૂપણથી લઘુ કથાનો અસ્વાદ થાય છે. મોટે ભાગ ચૈત્યવંદનની રચનામાં જૈન ધર્મના તીર્થંકરો, તીર્થ અને જ્ઞાન વિષયક વિચારો પ્રગટ થાય છે એટલે ચૈત્યવંદન એક રીતે પ્રભુને વંદનની ક્રિયા છે તો બીજી રીતે જ્ઞાન પ્રાપ્તિ દ્વારા ભક્તિમાં એક્ચતા સાધવા માટેનું શુભ નિમિત્ત છે. નવપદના ચૈત્યવંદનમાં નવપદનાં નામ-આરાધનાનો ઉલ્લેખ, વીશસ્થાનકના ચૈત્યવંદનમાં વીશસ્થાનકની વિધિ પર્યુષણના ચૈત્યવંદનમાં પર્યુષણની આરાધનાનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ, તીર્થ વિષય ચૈત્યવંદનમાં તીર્થની માહિતી દ્વારા તેના પ્રત્યેની ભક્તિ ભાવના જાગ્રત થાય, તીર્થંકર વિષય ચૈત્યવંદનમાં ભગવાનનાં જીવન વિષયક માહિતીનો ઉલ્લેખ, જ્ઞાનપંચમી મૌન એકાદશીમાં પર્વની આરાધનાની માહિતી, સામાન્ય જિન ચૈત્યવંદનમાં પ્રભુનો વિશેષણ યુક્ત પરિચય મળે છે. એટલે ચૈત્યવંદન જ્ઞાનપ્રાપ્તિનું એક સાધન છે. જરૂર છે માત્ર ચૈત્યમાં બિરાજમાન પ્રભુ પ્રત્યેની સમર્પણશીલ ભક્તિ અને ભાવપૂજાની એકાગ્રતા.

અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે કેટલાંક ચૈત્યવંદન પ્રગટ કરવામાં આવ્યાં છે તે ઉપરથી વિશેષ માહિતી પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. ચૈત્યવંદન એવો જ્ઞાન ભક્તિ અને ક્રિયાના ત્રિવેણી સંગમથી ભાવપૂજાની ઉચ્ચકોટિની ભવ્યાત્માની સ્થિતિનું દર્શન. ગર્ભગૃહમાં બિરાજમાન દેવાધિદેવ ભાવપૂજાથી મનમંદિર-અંતરમાં બિરાજમાન થાય એવી અમૃત સમાન ચારિત્રાદિ ચૈત્યવંદનના ક્રિયા આત્મવિકાસમાં મહાન નિમિત્ત છે.

### ૧. નેમનાથનું ચૈત્યવંદન

બાલ બ્રહ્મચારી નેમનાથ સમુદ્ર વિસ્તાર, શિવાદેવીનો લાડલો રાજુલ વર ભરતાર. ૧ તોરણ આવ્યા નેમજી પશુડે માંડ્યો પોકાર, મોટો કોલાહલ થયો નેમજી કરે વિચાર. ૨ જો પરશું રાજુલને તો જાય પશુનાપ્રાણ, એમ દયા મનમાં વસી ત્યાંથી કીધું પ્રયાણ. ૩ તોરણથી રથ ફેરવ્યો રાજુલ મૂર્છિત થાય, આંખે આસુડા વહે લાગે નેમજીને પાય. ૪ સોગન આપું માહરા વળો પાછા એકવાર, નિર્દય થઈશું વાલમાં કર્યો મારો પરીહાર. પ જીણી ઝબુકે વીજળી જરમર વરશે મેહ, રાજુલ ચાલ્યાસાથમાં વૈરાગે ભીંજાણી દેહ. દ સંયમ લઈ કેવલ વર્યા એ મુક્તિ પુરિમાં જાય, નેમ-રાજુલની જોડને જ્ઞાન નમે સુખદાય. ૭

આ ચેત્યવંદનમાં કવિએ નેમનાથુ ભગવાનના જીવનનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કરીને એમની સ્તુતિ કરી છે. પ્રસંગ વર્શનનો ભાવાહી ઉલ્લેખ કરીને એક રસિક ચૈત્યવંદનની રચના કરી છે.

### ૨. શ્રી વીશ સ્થાનકનું ચૈત્યવંદન

પહેલે પદ અરિહંત નમું બીજે સર્વસિદ્ધ, ત્રીજે પ્રવચન મન ધરો આચાર્ય સિદ્ધ. ૧ નમો થેરાશં પાંચમે પાઠક પદ છકે, નમો લોએ સવ્ય સાહુજ્ઞ જે છે ગુજ્ઞ ગરિકે. ૨ નમો નાશસ્સ આઠમે દર્શન મન ભાવો, વિનય કરો ગુજ્ઞવંતનો ચારિત્ર પદ દયાવો. ૩ નમો બંભવય ધારીશું તેરમે ક્રિયા જાજ્ઞ, નમો તવસ્સ ચૌદમે ગોયમ નમોજિજ્ઞાશં. ૪ સંયમ જ્ઞાન સુખસ્સનેએ નમો તીત્થસ્સ જાજ્ઞી, જિન ઉત્તમ પદ પદ્મને નમતાં હોય સુખી આશી. પ

વીશ સ્થાનક તપની આરાધનાથી તીર્થંકર નામ કર્મ ઉપાર્જન થાય છે એવા ૨૦ સ્થાનકનો (૧૧૬) નામોલ્લેખ સ્તુતિરૂપ થયો છે.

### 3. શ્રી પંચતીર્થનું ચૈત્યવંદન

આજ દેવ અરિહંત નમું સમરૂ તોરૂં નામ, જ્યાં જ્યાં પ્રતિમા જિનતશી ત્યાં ત્યાં કરૂં પ્રણામ. ૧ શંત્રુજય શ્રી આદિદેવ નેમ નમુગિરનાર, તારંગે શ્રી અજિતનાથ આબુ ઋષભ જુહાર. ર

અષ્ટાપદ ગિરિ ઉપરે જિન ચોવીશે જોય, મિક્સિય મુરતી માનશું ભરતે ભરાવી સોપ. ૩ સમેત શિખર તીરથ વડું જ્યાં વિશે જિનપાય, વૈભાર ગિરિવર ઉપરે શ્રી વીર જિનેશ્વરરાય. ૪ માંડવગઠનો રાજિયોએ નામે દેવ સુપાસ, રિખવ કહે જિન સમરતાં પહોંચે મનની આશ. પ

૪. શ્રી સામાન્યજિન ચૈત્યવંદન

જય જય તું જિનરાજ આજ મળીયો મુજ સ્વામી, અવિનાશી અકલંકરૂપ જગઅંતર જામી. ૧

રૂપા રૂપી ધર્મ દેવ આતમ આરામી, ચિદાનંદ ચેતન અચિંત્ય શિવ લીલા પામી. ૨

સિદ્ધ બુદ્ધ તુજ વંદતા સકલ સિદ્ધિ વરબુદ્ધ, રામ પ્રભુ ધ્યાને કરી પ્રગટે આતમ રિદ્ધ. ૩

કાલ નડુ સ્થાવર ગમ્યો ભમીયો ભવમાંહી, વિક્લેન્દ્રિય માંહી વસ્યો સ્થિરતા નહીં ક્યાંહી. ૪

તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય માંહિદેવ કરમેહું આવ્યો, કરી કુકર્મ નરકે ગયો તુમ દરશિન નહીં પાયો. પ

એમ અનંત કાલે કરીએ પામ્યો નર અવતાર, હવે જગતારક તુંહી મલ્યો ભવજલપાર ઉતાર. દ

ભગવાનનો વિશેષણ યુક્ત નિર્દેશ કરીને એમની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. પા. ૧૧૭ **સંદર્ભ** :

કવિ પંડિત વીર અધ્યયન પા. ૩૧ જૈન કાવ્ય પ્રકાશ ભાગ-૧ પા.-૧ જિન ગુણ મંજરી પા. ૧૮ ચૈત્યવંદન ભાષ્ય

# ૨૬. સ્તુતિ

જે ગંભીરપદો અને અર્થ વડે રચાયેલાં હોય, તથા શ્રી જિનેશ્વર દેવના યથાર્થ ગુણોના કીર્તનમાં હોય તે જ સ્તુતિ સ્તોત્રો ઉત્તમ જાણવાં. (હરિભદ્રસૂરિ-ષોડશક ચતુર્થ)

સ્તુતિ કાવ્ય પ્રકારને સ્તોત્ર કાવ્ય સાથે સંબંધ છે. સ્તોત્ર દ્વારા ઇષ્ટદેવને સ્તુતિ કરવામાં

આવે છે. સ્તુતિમાં ચાર પદની એક ગાથા હોય છે, જયારે ગાથાની મર્યાદાને કોઈ બંધન નથી. સંસ્કૃત ભાષામાં રચાયેલાં સ્તોત્રોમાં અષ્ટક, દશક, પંચાશીકા, શતક, અષ્ટોત્તર શતક, સહસ્ર નામવાળા વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. સંસ્કૃત સાહિત્યમાં જે સ્થાન સ્તોત્રનું છે તે જ સ્થાન જૈન સાહિત્યમાં સ્તુતિનું છે. સ્તોત્ર રચનામાં ભક્ત હૃદયની લાગણીઓ અને ભક્તિ ઉપરાંત પ્રભુનો મહિમા ગાવામાં આવે છે. ઇષ્ટદેવ ભક્તના સંતાપ હરનાર, ઇચ્છાપૂર્તિ કરનાર પરમ દિવ્ય શક્તિ નિધાન છે.

જૈન કાવ્યપ્રકારોમાં સંસ્કૃત સાહિત્યના સ્તોત્ર પ્રકારની સાથે સંબંધ ધરાવતો લઘુ કાવ્ય પ્રકાર એ સ્તુતિ છે. સંસ્કૃત ભાષાના 'સ્તુ' ધાતુ ઉપરથી ઉતરી આવેલો સ્તુતિ શબ્દ છે, જેનો અર્થ પ્રશંસા કરવી, ગુણગાન ગાવા એવો થાય છે. સ્તુતિમાં ભક્તિનો ભાવ કેન્દ્ર સ્થાને છે. ભક્તિભાવ વગર સ્તુતિનો કોઈ અર્થ નથી, સાચા દિલથી કરવામાં આવેલી સ્તુતિ, સ્તુતિ કરનારના હૃદયને સુકોમળ બનાવે છે. સ્તુતિ આત્માની ઊર્ધ્વગતિ કરવામાં ખૂબ મૂલ્યવાન બને સ્તુતિ શબ્દ સંસ્કૃતનો છે અને તેનો અપભ્રંશ માગધી ભાષામાં થુઈ—થોય તરીકે પ્રચલિત છે. જૈન સાહિત્ય અને સમાજમાં થોય શબ્દનું પ્રચલન મોટા પ્રમાણમાં જોવા મળે છે. ધાર્મિક તહેવારોની ઉજવણી અને દૈનિક ક્રિયા વિધિમાં થોયનો ઉપયોગ થાય છે. થોય એ સ્તોત્ર કાવ્ય પ્રકાર હોવા છતાં જૈન સાહિત્યમાં આ સ્વરૂપની કેટલીક વિશેષતાઓ રહેલી છે. અહીં સ્તુતિ માત્ર ગુણાનુવાદ નથી પણ મિતાક્ષરી કાવ્યવાણીમાં ધર્મનું સ્વરૂપ, તાત્વિક વાતો, તહેવારો, તીર્થંકરોનો પરિચય અને જીવનના અનન્ય પ્રેરક પ્રસંગોનો સંકેત, તીર્થસ્થળની માહિતી, પ્રભાવ વગેરેનો પરિચય થાય છે. જેના પરિણામે સ્તુતિ દ્વારા વિવિધ પ્રકારનાં જ્ઞાનનો ભવ્ય વારસો સંચિત થયો છે. તેથી સ્તુતિઓ દ્વારા વૈવિધ્યસભર ધાર્મિક જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

સ્તુતિની રચના અક્ષરમેળ કે માત્રામેળ છંદમાં થયેલી હોય છે. સંસ્કૃત ભાષાના છંદોનો ઉપયોગ જૈન સ્તુતિઓ કે થોયમાં જોવા મળે છે. વસંતતિલકા, શાર્દૂલવિક્રીડિત, સ્ત્રગ્ધરા વગેરે છંદો ખાસ પ્રચલિત છે. સ્તુતિ ચાર કડીમાં વહેંચાયેલી હોય છે. એની વિશેષતા એ છે કે પ્રથમ કડીમાં સ્તુતિનો વિષય ક્યો છે તે દર્શાવવામાં આવે છે. બીજી કડીમાં ૨૪ તીર્થંકરોનો એક યા બીજી રીતે ઉલ્લેખ કરેલો હોય છે. ત્રીજી કડીમાં શ્રુતજ્ઞાન કે આગમશાસ્ત્રની વાણીનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલો હોય છે. જયારે ચોથી કડીમાં યક્ષ-યક્ષિણીનો નિર્દેશ કરેલો હોય છે. આમ ચાર કડી જુદી જુદી રીતે સ્તુતિના વિષયને વ્યક્ત કરે છે. પરિણામે સ્તુતિ દ્વારા ક્રમિક રીતે વિષયવસ્તુની રજૂઆત થાય છે. ચોથી ગાથામાં કવિના નામનો ઉલ્લેખ પણ અન્ય કાવ્ય પ્રકારોની સમાન જોવા મળે છે.

ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં સ્તુતિનાં શાસ્ત્રીય લક્ષણો નીચે પ્રમાણે બતાવવામાં આવ્યા છે :

'અહિ ગય જિણ પઢમ થુઈ, બીયાસવ્વાજ્ઞ, તઇય નાજ્ઞસ્સ, વેયાવચ્ચગરાજ્ઞં, ઉવઓગત્થં ચઉત્થ થુઇ ॥૫૨॥'

પ્રસ્તુત ગાથાનું ભાષાંતર નીચે પ્રમાણે આપવામાં આવેલું છે.

'અદિકૃત જિનની પહેલી, સર્વ જિનની બીજી, જ્ઞાનની ત્રીજી તથા વૈયાવચ્ચ કરનારા દેવોના ઉપયોગને અર્થ સ્મરણાર્થે ચોથી હોય છે.'

શ્રી મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ સ્તુતિના પ્રકાર વિશે નોંધ કરતાં નીચે મુજબ જણાવે છેઃ

- (૧) યાંચા : પ્રભુ પાસે મોક્ષ, સુખ આદિની માંગણી કરવી રચનામય સ્તુતિ કરવી તે.
- (૨) ગુણોત્કીર્તન : પ્રભુના બાહ્ય અને અભ્યંતર ગુણોના વર્શન સાથે તેમની વાણી અને અતિશયો આદિનું નિરૂપણ કરવું તે.
- (૩) સ્વનિંદા : પોતાની નિંદા પ્રભુ સન્મુખ કરવી તે આનું મુખ્ય ઉદાહરણ 'રત્નાકરસૂરિ રચિત રત્નાકરપચીશી' છે.
- (૪) આત્મસ્વરૂપાનુભવ : પ્રભુ સન્મુખ નિશ્ચય સ્વરૂપથી પોતાનામાં અને પ્રભુમાં કોઈપણ અંતર નથી એમ અનુભવ સહિત પ્રબળ આત્મસ્વરૂપના નિરૂપણ સાથે સ્તુતિ કરવી તે.

આ રીતે સામાન્ય સ્તુતિ કરવાનો નિયમ છે. ભાવપૂર્વક એક શ્લોકથી તે એક હજારને આઠ સુધી કરાય તો પણ ઓછી છે.

સ્તોત્ર એ ગીત કાવ્યનો એક પ્રકાર છે. ભક્તિમાર્ગના આરાધકો ધર્મભાવનાથી પ્રેરાઈને સ્તોત્ર પાઠ કરતા હતા. આ પ્રવૃત્તિ સમાજ જીવનના એક અંગરૂપ ગણાતી હતી. તેમાં રહેલા ત્યાગ અને વૈરાગ્યના પ્રેરક વિચારો આધ્યાત્મિક માર્ગના દિશા સૂચન રૂપ હતા. સ્તોત્રમાં ઇષ્ટદેવની બક્તિ સાથે દાર્શનિક વિચારો પણ વ્યક્ત થયેલા હોય છે. હિંદુ, બૌદ્ધ અને જૈન સાહિત્યની ભાષાઓમાં સ્તોત્રોની સંખ્યા વિવિધ પ્રકારની ઉપલબ્ધ થાય છે. જૈન કવિ સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિએ કલ્યાણંદિર સ્તોત્રની રચનામાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો મહિમા ગાયો છે. જયારે માનતુંગાચાર્યે ભક્તામર સ્તોત્રની રચના કરીને ધર્મ ચમત્કારનો પ્રભાવ વર્ણવ્યો છે. શ્રી સોમપ્રભસૂરિનું સુક્ત મુક્તાવલી સ્તોત્ર સ્વરૂપનું છે. આ રચનાઓ સંસ્કૃતમાં હતી તેવા જ પ્રકારની ગુજરાતી રચનાઓ સ્તુતિ નામથી જૈન સાહિત્યમાં પ્રચલિત છે. સ્તુતિ રચનાઓ પ્રાર્થના સ્વરૂપને પણ સ્પર્શે છે.

અંગ્રેજીમાં સ્તુતિ માટે Hymn (હિમ) શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. Hymnology સ્તુતિ-સ્તોત્રનો સમૂહ એમ ઉલ્લેખ મળે છે. આ રીતે સંસ્કૃતના સ્તોત્ર સાહિત્યને અનુસરતી ગુજરાતી ભાષાની કાવ્ય રચનાઓ સ્તુતિ કહેવાય છે તેની સંખ્યા પણ વિપુલ પ્રમાણમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

(સ્તુતિનાં લક્ષણોને ચરિતાર્થ કરતી મુનિ પદ્મવિજયજીએ રચેલી નેમનાથની સ્તુતિનો પરિચય નીચે પ્રમાણે છે.)

'નમો નેમ નમીનો નભમણિ આવ્યો પદવી ભોગવી સુરતણી, મોક્ષ પામ્યો અષ્ટકર્મહણી, લહી અદેશ્ય ઋદ્ધિ અનંત ગુણી.' ॥૧॥

પ્રથમ કડીમાં નેમનાથ ભગવાનનો પરિચય આપતાં કવિએ જણાવ્યું છે કે નેમનાથ સૂર્ય

સમાન તેજસ્વી છે. તેઓ દેવગતિમાંથી આ મનુષ્ય ગતિમાં જન્મ લઈને આવ્યા છે. તેમણે આઠ કર્મોનો ક્ષય કરીને મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી અંતે અનંત શાશ્વત સુખ સમૃદ્ધિને પામ્યા. આ ગાથા નેમનાથના જીવનનો ટૂંકો પરિચય કરાવે છે.

# 'ઇમ વીસ ચાર જિન જનમીયા, દિગ્કુમરીએ હુલરાવીઆ, મીલી મીલી ઇન્દ્રાણીએ ગાઈઆ, ધન ધન માતા જેને જાઇઆ.' !!૨!!

બીજી ગાથામાં સ્તુતિના નિયમ પ્રમાણે ૨૪ ભગવાનનો સંદર્ભ 'ઇમ વીસ ચાર જનમીયા' એ પંક્તિ પરથી પ્રાપ્ત થાય છે. ભગવાનનો જન્મ થાય છે ત્યારે ૫૬ દિફ્કુમારિકાઓ જન્મોત્સવમાં ઉપસ્થિત રહીને પ્રભુને હુલરાવે છે અને મધુર કંઠે ગીતો ગાય છે. તીર્થંકર ભગવાનનો જન્મ આપનાર માતાને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ છે. બીજી ગાથા એ નિયમાનુસાર રચાયેલી છે.

# 'નેમિ જિનવર દિયે દેશના, ભવિ પંચમી કરો આરાધના, પંચ પોથી ઠવણી વીટાંગણા, દાબડી જયમાળા થાપના.' II૩II

ત્રીજી ગાથામાં 'દેશના' દ્વારા ભગવાનની વાણી એટલે શ્રુતજ્ઞાનનો સંદર્ભ દર્શાવ્યો છે. પંચમીને દિવસે જ્ઞાનની આરાધના કરવાની ઉપદેશાત્મક વિગત પણ પ્રગટ થયેલી છે. જ્ઞાનના સાધનો જેવા કે પોથી, ઠવણી, વીંટણાં (પુસ્તકને સુરક્ષિત રાખવા માટેનો સફેદ કાપડનો ટુકડો) સ્થાપના વગેરેથી જ્ઞાનનું અને જ્ઞાન આપનારા ગુરુનું બહુમાન કરવું જોઈએ.

# 'જિન ઉત્તમ પદ પદ્મને પદ્મમે, કરે સેવા તસ દુઃખ હરે ખિણમે, ગોમેઘ જક્ષને અંબા દેવી, વિઘ્ન હરે નિત સમટેવી.' ॥૪॥

આ ચોથી ગાથામાં ગોમેઘ યક્ષ અને અંબાદેવીનું સ્મરણ કરવામાં આવ્યું છે. પ્રથમ પંક્તિમાં 'પદ્મ' શબ્દ દ્વારા સ્તુતિના રચયિતા પદ્મવિજયજીનો ઉલ્લેખ થયેલો છે. મધ્યકાલીન કાવ્ય પરંપરામાં રાસ, આખ્યાન અને પદ સ્વરૂપની રચનાઓની અંતે કવિના નામનો ઉલ્લેખ થયેલો હોય છે તેનું અનુસરણ સ્તુતિ કાવ્ય પ્રકારમાં થયેલું છે.

ર૪ ભગવાન ઉપરાંત બીજ, પાંચ, આઠમ, અગિયાર, પૂનમ જેવી તિથિઓ, નવપદ, પર્યુષણ, દિવાળી જેવાં પર્વો, શત્રુંજય, સમેતશિખર, અષ્ટાપદ, ગિરનાર જેવાં તીર્થોને તથા રોહિણી, વીશ સ્થાનક, વર્ધમાન તપને પણ વિષય બનાવીને સ્તુતિઓની રચના થયેલી છે. સ્તુતિમાં ઉપાસનાથી વિષિ અને તેના ફળનો નિર્દેશ કરવામાં આવે છે.

સ્તુતિ મુખ્યત્વે બે પ્રકારની છે.

પ્રભુ સન્મુખ ઊભા રહીને દર્શન કરતી વખતે એમનાં ગુણગાન ગાવાની સ્તુતિ. આ પ્રકારની સ્તુતિ સંસ્કૃત અને ગુજરાતી ભાષામાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તદુપરાંત અન્ય સ્તોત્ર કે રચનાની ગાથાઓ પણ સ્તુતિ તરીકે બોલવાની પદ્ધતિ પ્રચલિત બની છે. બીજો પ્રકાર એક અથવા ચાર થોયની સ્તુતિ આવશ્યક ક્રિયામાં ઉપયોગમાં લેવાય છે.

જે ગંભીર પદો અને અર્થ વડે રચાયેલાં હોય, તથા શ્રી જિનેશ્વર દવેના યથાર્થ ગુણોના કીર્તનમાં હોય તે જ સ્તુતિ સ્તોત્રો ઉત્તમ જાણવા.

(હરિભદ્રસૂરિ-ષોડશક ચતુર્થ)

### ૧. શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્તુતિ

પાસ જિણંદા વામાનંદા જનગરભે ફ્લી, સુપનાં દેખે અર્થ વિશેષે ક્હે મઘવા મલી. જિનવર ચયા સુરહુલરાયા હુઆ રમણી પ્રિયે, નેમિરાજી ચિત્તવિરાજી વિલોક્તિ વ્રત લીયે. ૧

વીર એકાકી ચાર હજારે દીક્ષા ધૂર જિનપતિ, પાસ નેમલ્લિ ત્રયશત સાથે બીજા સહસેવ્રતી. ષટશત સાથે સંયમ ધરતા વાસુપૂજ્ય જગધણી, અનુપમ લીલા જ્ઞાન રસીલા દેજો મુજને ઘણી. ર

જિનમુખ દીઠી વાશી મીઠી સુરતરુ વેલડી, ડાખ વિહાસે ગઈ વનવાસે પીલે રસ સેલડી. સાકર સેતી તરજ્ઞા લેતી મુખે પશુ ચાવતી, અમૃત મીઠું સ્વર્ગે દીઠું સુર વધુ ગાવતી. ૪

ગજમુખ દક્ષો વામન યક્ષો મસ્તકે ફ્ણાવલી, ચાર તે બાંહી કચ્છપ વાહી કાયા જશ શામલી. ચાઉકર પૌઢા નાગારૂઆ દેવી પદ્માવતી, સોવન કાન્તિ પ્રભુગુણગાતી વીરઘરે આવની. પ

# (જિન ગુણમંજરી પા.નં. ૧૪€)

કવિ પંડિત વીર વિજયજીની આ સ્તુતિની પ્રથમ ગાથામાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનની માહિતી છે. બીજી ગાથામાં ૨૪ જિનેશ્વરોની સ્તુતિ નિમિત્તે કયા ભગવાને કેટલા મહાનુભાવો સાથે દીક્ષા લીધી બે જણાવ્યું છે. ત્રીજી ગાથામાં જિનવાણી અમૃત સમાન છે એમ જણાવીને આગમની સ્તુતિ કરી છે. ચોથી ગાથામાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનના યક્ષ અને યક્ષિણીનું સ્મરણ કરવામાં આવ્યું છે.

### ર. શ્રી નવતત્ત્વની સ્તુતિ

જીવા જીવા પુન્યને પાના આશ્રવ સંવર તતાજી, સાતમે નિર્જરા આઠમે બંધ નવમે મોક્ષપદ સતાજી. એ નવતતા સમક્તિ સત્તા ભાખે શ્રી અરિહંતાજી, ભુજ નયરમંડસ રિસહેસર વંદો તે અરિહંતાજી. ૧ ધમ્મા ધમ્માગાસા પુગ્ગલ સમયા પંચ અજીવાજી, નાણ વિનાણ શુભાશુભયોગે ચેતન લક્ષણ જીવાજી. ઇત્યાદિક ષટ્ દ્રવ્ય પ્રરૂપક લોકાલોક દિશંદાજી, પ્રહઊઠી નિત્ય નમીયે વિધિસું સિતરિસો જિનચંદાજી. ર સૂક્ષ્મ બાદર દોય એકેન્દ્રિય બિતી ચર્લરિન્દિરિ દુવિહાજી, તિવિહા પંચિદા પજજતા અપજજતા તે વિવિહાજી. પન્નવણાદિક આગમ સુણતાં લહીયે શુદ્ધ વિચારજી. ૩ ભુવનપતિ વ્યંતર જયોતિષવરવૈમાનિકસુરવૃન્દાજી, ચોવીશ જિનના યક્ષયક્ષિણિ સમકિ ઇષ્ટ સુરિંદાજી. ભૂજનગર મહિલમંડલસઘળે સંઘ સક્લ સુખકરજોજી, પંડિત માન વિજય ઇમ જંપે સમક્તિ ગુણ ચિત ધરજોજી. ૪ (જિન ગુણ મંજરી પા. નં. ૨૦૩)

(કવિ માન વિજયે આ સ્તુતિમાં નવતત્ત્વનો સંક્ષિપ્ત ઉલ્લેખ કરીને જીવાત્મા તેમાં શ્રદ્ધા રાખી સમજે આદરેતો સમક્તિ પામીને મોક્ષે જાય એવો કેન્દ્રવર્તી વિચાર વ્યક્ત કર્યો છે.)

# ૩. શ્રી અધ્યાત્મની સ્તુતિ

સોવનવાડી ફ્લડે છઈ છાબ ભરી હું લાવુંજી, ફૂલ જ લાવું ને હાર ગુંથાવું પ્રભુજીને કંઠે સોહાવુંજી. ઉપવાસ કરું તો ભૂખ જલાગે ઊવું પાશી નવિભાવેજી, આંબિલ કરું તો લુખું ન ભાવે નીવીએ ડૂચા આવેજી. ૧ એકાસણું કરું તો ભૂખે રહી ન શકું સુખે ખાઉં ત્રણ ટંક્જી, સામાયિક કરું તો બેસી ન શકું નિદ્રા કરું સારી રાતજી. દેરે જાઉં તો ખોટી થાઉં ઘરનો ધંધો ચૂકુંજી, દાન દઉંતો હાથ જ ધ્રૂજે હૈયે કંપ વધ્યૂટે જી. ર જીવને જમડાનું તેડું જ આવ્યું સર્વ મેલીને ચાલેજી, રહો રહો જમડાજી આજનો દહાડો શત્રુંજે જઈને આવુંજી. શેત્રુંજે જઈને દ્રવ્ય જ ખરચું મોક્ષમાર્ગ હું માગુંજી, ઘેલા જીવડા ઘેલું શું બોલે ? આટલા દિવસ શું કીધુંજી. ૩ જાતે જે જીવે પાછળ ભાતું શું શું સાથે આવેજી, કાચી કુલેરને ખોખરી હાંડી કાષ્ટના ભારા સાથેજી. જ્ઞાન વિમલસરિ ઇષ્ટિ પેરે ભાખે ધ્યાવો અધ્યાતમધ્યાનજી,

(જિનગુણમંજરી. પા. નં. ૨૦૫)

ભાવ ભક્તિસું જિનજીને પૂજો સમક્તિને અજવાળોજી. ૪

(જ્ઞાન વિમલસૃષ્ટિની આ સ્તુતિ વક્રવાણીમાં રચાઈ છે નિષેધાત્મક વાણીમાંથી હકારાત્મક વિચાર ત્રહણ કરવાનો છે. જૈનાચારના પાલન વિષેની લોક સમૂહની લાગણીને વ્યક્ત કરવામાં આવી છે ત્રીજી અને ચોથી ગાથા જીવાત્માઓની વાસ્તવિકતાનો પરિચય આપે છે. એટલે દુ:ખે સાંભરે દેવ એમ સમજાય છે.) સ્તુતિના બંધારણ પ્રમાણે આ રચના નથી.

પદ્મવિજયજી અને જ્ઞાન વિમલસૂરિએ કવિ પંડિત વીરવિજયજી દેવવંદનની રચના કરી છે તેમાં એક ગાથાની સ્તુતિનો સમાવેશ થયો છે. નમૂનારૂપે સ્તુતિ પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

# પ્રહઊઠીવંદુ-એદેશી

શીતલ પ્રભુ દર્શન શીતલ, અંગ, ઉવંગે કલ્યાજ્ઞકપંચે પ્રાજ્ઞી ગુજ્ઞ સુખ સંગે, તો વચનસુજ્ઞતાં શીતલ કિમ નહિ લોકા, શુભવીર તે બ્રહ્મા શાસનદેવી અશોકા. ॥૧॥ કવિ પદ્મવિજયજી

વિશ્વના ઉપગારી ધર્મના આદિકારી, ધર્મનાદાતારી કામક્રોધ દિવારી, તાર્યા નરનારી દુઃખ દોહગહારી, વાસુપૂજ્ય નિહારી જાઉં હું નિત્ય વારી. ॥૧॥

# જ્ઞાનવિમલસૂરિ

ધરમ જિન પતિનો ધ્યાન રસ માંહે ભીનો વરરમણ રાચીનો જેહને વર્જાલીનો, ત્રિભુવન સુખઠીનો લંછને વજદીનો નવિ, હોય તેદીનો જેહને તું વસીનો. ॥૧॥ સંદર્ભ દેવવંદન માળા.

### સંદર્ભ :

કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન પા. ૪૫ જિનગુણ મંજરી પા. ૧૨૬ જૈન કાવ્ય પ્રકાશ પા. ૨૨ જિનેન્દ્રસ્તવનાદિ કાવ્યસંદોહ પા. ૧૮૫ દેવવંદન માળા

#### ૨૭. સ્તવન

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ધર્મ, તત્ત્વજ્ઞાન, જીવનદર્શન અને ચિંતન અંગેનું કાવ્ય સાહિત્ય વિપુલ પ્રમાણમાં સર્જાયું છે. આ સમયના જૈન કાવ્ય પ્રકારોમાં રાસ અને ફાગુ સાહિત્ય સુખ્યાત છે. આ કાવ્ય પ્રકારો ઉપરાંત સ્તવન, સ્તુતિ, સજઝાય, ચૈત્યવંદન, પૂજા, આરતી અને છંદ જેવા પ્રકારો જૈન સાહિત્યમાં વિશેષ લોકપ્રિય છે. જૈન ધર્મની એક પાયાની માન્યતા એ છે કે 'જ્ઞાન ક્રિયાભ્યામ્ મોક્ષઃ' એટલે કે જ્ઞાન અને ક્રિયા આ બંનેનો સમન્વય થાય તો જ મોક્ષપ્રાપ્તિ થાય છે. આમ આ સૂત્રને આધારે ધર્મનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી પુરુષાર્થ કરવાથી ક્રિયા દ્વારા મુક્તિ મેળવી શકાય છે. જ્ઞાન પ્રાપ્તિ માટેના વિવિધ માર્ગોમાં ઉપયોગી અને ધર્મક્રિયામાં

ઉપકારક આ કાવ્ય પ્રકારો, સાહિત્યસ્વરૂપ અને તેમાં વ્યક્ત થયેલા વિચારો ભાવની દેષ્ટિએ અનન્ય છે. જ્ઞાન અને વૈરાગ્યનાં પદોની તુલનામાં આવી શકે તેવા આ પ્રકારો આધ્યાત્મિક માર્ગના વિકાસમાં સીમાસ્તંભરૂપ છે.

સંસ્કૃતના 'સ્તુ' ધાતુ પરથી નામ તરીકે ઉપયોગમાં લેવાતો સ્તવન શબ્દ વિશેષ અર્થસૂચક છે. સામાન્ય રીતે સ્તુતિ કરવી કે ગુણગાન ગાવા એવો અર્થ આ ધાતુનો છે. જૈન કાવ્ય પ્રકારમાં આને સામાન્ય સ્તુતિ કરતાં પણ વિશેષ રીતે પ્રભુની સ્તુતિ, એમનાં ગુણગાન, એમનાં ગુણોનું વર્ણન, જીવનનો મહિમા, ચમત્કાર, જીવનનાં દુઃખ દૂર કરવામાં પરોક્ષ રીતે સહાયક પ્રભુ સ્વરૂપનું વર્ણન વગેરેનો મિતાક્ષરી પરિચય થાય છે.

સ્તવનના જુદા જુદા પ્રકારો છે. જૈન ધર્મના ૨૪ તીર્થંકરોનાં સ્તવનો, આનંદધનજી, પદ્મવિજય, દેવચંદ્રવિજય, જ્ઞાનવિમલસૂરિ, જશવિજય, શુભવિજય વગેરેનાં સ્તવનો પ્રચલિત છે. ઋષભદેવથી મહાવીરસ્વામી સુધીનાં ૨૪ સ્તવનો લખાયેલાં મળી આવે છે. ૨૪ સ્તવનોનો સમૂહ 'ચોવીશી' નામથી પ્રચલિત છે. તિથિનો મહિમા અને આરાધના કરવા વિશેષના સ્તવનો રચાયેલાં છે. બીજ, પાંચમ, આઠમ, એકાદશી આ તિથિઓ વિશેષ મહત્ત્વની ગણવામાં આવે છે. આ દિવસની આરાધના કેવી રીતે કરવી અને માહિતી તથા આરાધના, ફળ અને આ ઉત્તમ દિવસનું માહાત્મ્ય સ્તવનમાં પ્રગટ થાય છે.

મધ્યકાલીન કવિઓએ આ કાવ્યને અંતે કર્તા તરીકે પોતાના નામનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તે પરંપરા જૈન કવિઓએ અપનાવી છે. સ્તવનની છેલ્લી ગાથાની અંતિમ પંક્તિમાં રચયિતા મુનિનું નામ હોય છે. મોટાભાગની આ રચનાઓ જૈન મુનિઓની છે. અપવાદરૂપ શ્રાવકોએ આવી રચનાઓ કરી છે. ઋષભદાસ, જિનદાસ, કેશવદાસ આવી રચનાઓ માટે વિશેષ ખ્યાતનામ છે. આ કાવ્ય પ્રકાર પદ સ્વરૂપને મળતો આવે છે. પદ્મવિજય મુનિરાજે ઋષભદેવના સ્તવનની અંતિમ પંક્તિમાં આવો ઉલ્લેખ કર્યો છે અને અન્ય સ્તવનોમાં પણ આજ અનુસરણ થયેલું છે.

# 'પદ્મવિજય કહે એકહ સગય પ્રભુ પાળજો જિમ થાઉ અક્ષય અભંગ.' 'જશ કહે ભ્રમર રસિક હોઈ તામેં.'

સુવિધિનાથના આ સ્તવનમાં 'જશ' શબ્દ દ્વારા ઉપા. જશવિજયજી રચયિતા છે, એમ સમજી શકાય છે. સ્તવન, સજઝાય, સ્તુતિ અને પૂજા આ ચારેય કાવ્ય પ્રકારોમાં આવાં નામનો ઉલ્લેખ થયેલો જોઈ શકાય છે. પૂજામાં નામ નિર્દેશની સાથે ગુરુનું નામ, ગામ, વરસની પણ માહિતી મળી આવે છે એટલે અન્ય સ્વરૂપો કરતાં પૂજાની આટલી વિશિષ્ટતા છે.

ભગવાન એ પરમતારક છે. દેવોના પણ દેવ છે એના પ્રભાવથી સર્વ અનિષ્ટો ટળે છે અને ઐહિક સુખ મળે છે. પણ આ ઐહિક સુખ એ શાશ્વત સુખ નથી. આત્મ-સુખ, શિવસુખ એ શાશ્વત છે. પરદુઃખભંજક, કૃપાનિધાન, દયાળુ, અનાથનો નાથ જેવા વિશેષણોથી પ્રભુની સ્તુતિ કરવામાં આવે છે. ભગવાન એ જ આધાર છે. પ્રભુની સાથે સ્નેહ બંધાય પછી કાંઈ બાકી રહેતું નથી.

પદ્મવિજયના પાર્શ્વનાથનાં સ્તવનમાં નીચે પ્રમાણે ઉલ્લેખ આવે છે.

'પરમાતમ પરમેશ્વરું, જગદીશ્વર જિનરાજ જગબાંધવ જગભાશ, બલિહારી તુમ તશી ભલજલિયમાં જહાજ.'

ઉપરના ઉદાહરણમાં પહેલા છે શબ્દો એ ભગવાનનાં વિશેષણો છે. 'હે પ્રભુ ! તું ભવરૂપી સમુદ્રમાં તારનાર, પાર ઉતારનાર જહાજ સમાન છે. ભવજલિ, પ્રભુની કૃપા, આશીર્વાદ, દર્શન, પૂજન, અર્ચન, આરતી, નવધા ભક્તિ, સ્તુતિ આદિ ધર્મક્રિયાના આચરણથી મનુષ્ય જન્મની સાર્થકતા સિદ્ધ થાય છે.'

સ્તવન સાહિત્ય પ્રકાર તરીકે અત્યંત સમૃદ્ધ અને વિશેષ પ્રેરણારૂપ છે. જૈન સાહિત્યમાં ને જીવનમાં સ્તવનનો મહિમા અપરંપાર છે. રાગરાગિણીથી ભરપૂરને વાજિંત્રોની સંગતથી સંગીતકારોનાં કંઠે ગવાતાં, સાંભળવાનો લ્હાવો એ કલારસિકો માટે એક મહત્ત્વની બાબત છે. સ્તવનનું સ્વરૂપ સાહિત્યમાં ગૌરવપ્રદ સ્થાન ભોગવે છે. ધર્મની દષ્ટિએ વિચારતાં એમ લાગે છે કે તેનાથી ભક્તિરસનો અનન્ય લ્હાવો પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મા અને પરમાત્મા વચ્ચે અનુસંધાન થાય છે. વળી કર્મનિર્જરા અને ધર્મધ્યાનની વિશિષ્ટતાનો પરિચય થાય છે. 'ભાવના ભવનાશિની' એવું જે કહેવાય છે, એમાં સ્તવન એ ભાવધર્મનું દ્યોતક છે. એના આલંબનથી મનનાં પરિણામો સુધરે છે. શુભભાવમાં સ્થિર થવાય છે. જેનાથી આત્મશક્તિનો અદ્ભુત ચમત્કાર, માનસિક શાંતિ અને સર્વોત્તમ સંતોષનો અનુભવ થાય છે. સ્તવન ગાઈ જુઓ ને નિજાનંદમાં મસ્ત બનો, ત્યારે સત્ય સમજાય.

આમ સ્તવન કાવ્ય પ્રકાર તત્ત્વદર્શન, ભાવ, રસ, અલંકાર, છંદ, પ્રભુગુણ દર્શન, તિથિ મહિમા, તીર્થયાત્રા જેવાં વૈવિધ્યપૂર્ણ અંગોના સમન્વયથી સાયુજ્ય સાધીને જૈન મુનિઓના હસ્તે અદ્દભુત રચનાઓ થયેલી છે.

સ્તવનનો એક વિશિષ્ટ પ્રકાર તીર્થવિષયક મહિમા ગાવાનો છે. સ્તુતિ, પૂજા એ સ્તવન એમ ત્રણ કાવ્ય પ્રકારમાં એક યા બીજી રીતે પ્રભુના ગુણગાન સાથે તીર્થનો મહિમા ગાવાની પ્રણાલિકાનું સાધુ કવિઓએ અનુસરણ કર્યું છે.

ભક્તિમાર્ગની લોકપ્રિય કૃતિઓમાં 'સ્તવન' પ્રથમ પંક્તિનું સ્થાન ધરાવે છે. તેમાં પ્રભુ ભક્તિ ઉપરાંત અલંકાર-દેશી-ભક્ત હૃદયની આર્દ્ર ભાવનાનું નિરુપણ મહત્વનું બન્યું છે. ભક્તિ દ્વારા ભક્તજનો પૌદ્દ્ગલિક સુખની કોઈ માગણી કરતા નથી પણ ત્રણ રતન મુજ આપો તાતજી, ભવોભવ તુમ ચરણોની સેવા, જન્મમરણ દુઃખ કાપો, ભવભ્રમણ દૂર કર, મોક્ષસુખ આપો, કર્મબંધન કાપો, અજરામરપદ આપો, ભક્તને સેવક જાણી ઉદ્ધાર કરો, ભવભ્રમણમાંથી મુક્ત કરો, જેથી આત્મ કલ્યાણકારી વિચારધારા સ્તવનોમાં વિવિધ સ્વરૂપે નિહાળી શકાય છે. એટલે ભક્તિથી મુક્તિનો સિદ્ધાંત અહીં ચરિતાર્થ થયો છે માત્ર જરૂર છે સમર્પણશીલ ભક્તિની. સ્તવન પ્રકારની કૃતિઓ વિપુલ પ્રમાણમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે નમૂનારૂપે પાંચ સ્તવન પ્રગટ કરવામાં આવ્યાં છે.

#### ૧. મહાવીર જિન સ્તવન

વીર જિનેશ્વર સાહેબ મેરા પાર ન લહું તેરા, મહેર કરી ટાળો મહારાજજી જનમ મરણના ફેરા, હો જિનજી ૧ અબ હું શરણે આપો. (૧)

ગરભાવાસતજ્ઞાં દુઃખ મોટાં ઊંઘે મસ્તકે રહીયે, મળ-મૂત્રમાં હે લપટાજ્ઞો એવા દુઃખને સહીયાં હો. (૨)

નરક-નિગોદમાં ઉપન્યોને ચાવીયો સૂક્ષ્મ બાદર થઈયો, વિધાણો સૂઈને અગ્રભાગે માનતિહાં કિહાં રહીયો હો. (૩)

નરક તણી અતિ વેદના ઉલસી સહી તેજીવે બહુ, પરમાઘામીને વશ પડીયો તે જાણો તુમે સહુ હો જિ. (૪)

તિર્યંચ તજ્ઞા ભવકીધા ધરોરા વિવેક નહીં લગાર, નિશદિનનો વહેવાર ન જાણ્યો કેમ ઉતરાએ પારહો. (પ)

દેવ તજ્ઞી ગતિ પુજ્યે હું પામ્યો વિષયારસમાં ભીનો, વ્રત પચ્ચકખાશ ઉદયનવિ આવ્યા તાન માનમાં હે લીનો. (૬)

મનુષ્ય જન્મને ધર્મસામગ્રી પામ્યો છું બહુ પુણ્યો, રાગ-દેષમાં હે બહુ ભળીયો ન ટળી મમતા બુદ્ધિ હો. (૭)

એક કંચનને બીજી કામિની તે શું મનહું બાંધ્યું, તેના ભોગ લેવાને હું શૂરો કેમ કરી જિનધર્મ સાધુ. (૮)

મનની દોડ કીધી અંતિઝાઝી હું છું કોક જડ જેવો, કલી કલી કલ્પમેં જન્મ ગુમાવ્યો પુનરિપ પુનરિપ તેહવો. (૯)

ગુરુ ઉપદેશમાં હું નથી ભીનો નાવી સદ્દહશાસ્વામી, હવે વડાઈ જોઈએ તુમારી બીજ મતમાં હે છે ખામી હો. (૧૦)

**ચાર ગતિમાંહે રડવડીયો તોયે ન સીધ્યા કાજ, રીખવ કહે તારો સેવકને બાંહે પ્રહ્યાંની લાજ હો. (૧૧)** પા. નં. ૫૫૭

જીવાત્મા ચોરાશી લાખ જીવા યોનિમાં પરિભ્રમણ કરીને ત્રાસી ગયા પછી પ્રભુના શરણે આવે છે અને ઉદ્ઘાર કરવા માટેની માગણી કરી છે ભક્ત પોતાના દુર્ગુણોને પણ પ્રગટ કરે છે.

ર. શ્રી આદીશ્વર પ્રભુનું સ્તવન

પ્રથમ જિનેશ્વર પ્રજ્ઞમીએ જાસ સુગંધી રે કાય, કલ્પવૃક્ષ પરે તાસ ઇન્દ્રાણી નયન જે ભૃંગ પરે લપટાય. (૧) રોગ ઉરગ તુજ નિવ નડે અમૃત જેહ આસ્વાદ, તેહથી પ્રતિહત તેહમાનું કોઈ નિવ કરે જગમાં તુમશું રે વાદ. (૨) વગર ધોઈ તુજ નિર મળી કાયા કંચનવાન, નહિ પ્રસ્વેદ લગાર તારે તું તેહને જે ધરે તાહરું ધ્યાન. (૩) રાગ ગયો તુજ મન થકી તેહમાં ચિત્ર ન કોય, રૃષિર આમિષથી રાગ ગયો તુજ જન્મથી દૂધ સહોદર હોય. (૪) શ્વાસોશ્વાસ કમળ સમો તુજ લોકોતર વાત, દેખે ન આહાર નિહાર ચર્મચક્ષુ ઘણી એહવા તુજ અવદાત. (૫) ચાર અતિશય મૂળથી ઓગણીશ દેવના કીધ, કર્મ ખપ્યાથી અગ્યાર ચોત્રીસ એમ અતિશયા સમવાયંગે પ્રસિદ્ધ. (૬) જિન ઉત્તમ ગુણગાવતાં ગુણગાવે નિજ અંગ, પદ્મવિજય કહે એહ સમય પ્રભુ પાળજો જેમ થાઉં અક્ષય અભંગ. (૭)

ભગવાનની દિવ્ય કાયાનો પરિચય ભગવાનના ૩૪ અતિશયનો ઉલ્લેખ કરીને પ્રભુનું કીર્તન કરવા રૂપ સ્તવન છે.

#### 3. શ્રી શ્રેયાંસનાથ જિન સ્તવન

શ્રી શ્રેયાંસ જિન અંતરજામી આતમ રાગી નામી રે, અધ્યાત્મ મત પૂરણ પામી સહજ મુક્તિ ગતિ ગામી રે શ્રી. (૧) સયલ સંસારી ઇન્દ્રિયરામી મુનિ ગુણ આતમ રામી રે, મુખ્યપણે જે આતમરામી તે કેવલ નિઃકામી રે શ્રી. (૨) નિજ સ્વરૂપ જે કિરિયા સાદે તેહ અધ્યાતમ લહિયે રે, જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાથે તેન અધ્યાતમ કહિયે રે શ્રી. (૩) નામ અધ્યાતમ ઠવણ અધ્યાતમ દ્રવ્ય અધ્યાતમ છંડો રે, ભાવ અધ્યાતમ નિજ ગુણ સાથે તો તેહશું રઢ મંડોરે શ્રી. (૪) શબ્દ અધ્યાતમ અર્થ સુણીને નિર્વિકલ્પ આજરજો રે, શબ્દ અધ્યાતમ ભજના જાણી હાન પ્રહણ મતિ ધરજો રે શ્રી. (૫) અધ્યાતમ જે વસ્તુ વિચારી બીજા જાણ લબાસી રે, વસ્ત ગતે જે વસ્તુ પ્રકાશે આનંદથન મતવાસી રે શ્રી. (૬)

યોગી આનંદઘનજીએ આ સ્તવનમાં અધ્યાત્મના સ્વરૂપનો સાચો અર્થ સમજાવ્યો છે અધ્યાત્મના રાગી આગમવાણી પ્રમાણે વસ્તુ તત્ત્વનો સ્વીકાર કરે છે એમ જણાવ્યું છે.

# ૪. શાંતિનાથ ભગવાનનું સ્તવન

હમ મગન ભયે પ્રભુ ધ્યાનમેં ધ્યાનમેં ધ્યાનમેં હમમગન, બિસર ગઇ દુવિધા તન મનકી અચિરાસુત ગુણ ગાનમેં હમમગન. હરિ હર બ્રહ્મ પુરંદરકી ઋદ્ધિ આવત નહિ કોઈ માનમેં, ચિદાનંદનકી મોજ મચી હૈ સમતા રસકે પાનમેં હમ, ઇતને દિન તું નાહિ પિછાન્યો મેરો જનમ ગયો સો અજાનમેં. અબ તો અધિકારી હોઇ બેઠે પ્રભુગુન અખય ખજાનમેં હમ, ગઇ દીનતા સબહી હમારી પ્રભુ ? તુજ સમક્તિ દાનમેં, પ્રભુગુન અનુભવ રસકે આગે આવત નહિ કોઈ માનમેં. જિનહી પાયા તિનહી છીપાયા ન કહે કોઉ કે કાનમેં, તાલી લાગી જબ અનુભવકી તબજાને કોઉ સાનમેં હમ. પ્રભુ ગુન અનુભવ ચંદ્રહાસ જયો સોતો ન રહે મ્યાનમેં, વાચક જસ કહે મોહ મહાઅરિજીત લીયો હૈ મેદાનમેં હમમગન

ભક્તિની એકાગ્રતાનું નિરૂપણ કરતા આ સ્તવનમાં સમક્તિ પ્રાપ્ત થવાથી દરિદ્રતા દૂર થઈ છે વળી પ્રભુ ગુણ ગાનમાં મસ્ત આત્માની અનુભૂતિ શબ્દોમાં વર્ણવી શકાય તેમ નથી. ભક્તિના માધ્યમથી મોહને વશ કરી લીધો છે અને આવી ભક્તિ આત્માને મુક્તિ અપાવે તેમાં કોઈ આશ્ચર્ય નથી.

#### શ્રી સામાન્ય જિન સ્તવન

સકલ સમતા સુરલતાનો, તુંહિ અનોપમ કંદ રે, તું કૃપારસ કનકકુંભો, તું હિ જિલંદ મુર્શીદ રે. ૧ પ્રભુ તું હિ તું હિ તું હિ, યું હિ ધરતા ધ્યાન રે, તુજ સરૂપી જે થયા તેણે, લહ્યું તાહરું તાન રે. પ્રભુ. ૨ તું હિ અલગો ભવથકી પણ, ભવિક તાહરે નામ રે, પાર ભવનો તેહ પામે, એહિ અચરિજ ઠામ રે. પ્રભુ. ૩ જન્મ પાવન આજ માહરો, નિરખીયો તુજ નૂર રે, ભવોભવ અનુમોદના જે, હુઓ આપ હજૂર રે. પ્રભુ. ૪ એક માહરો અખય આતમ, અસંખ્યાત પ્રદેશ રે, તાહરા ગુણ છે અનંતી, કિમ કરું તાસ નિવેશ રે. પ્રભુ. પ એક એક પ્રદેશ તાહરે, ગુણ અનંત નો વાસ રે, એમ કરી તુજ સહજ મીલત, હુઓ જ્ઞાન પ્રકાશ રે. પ્રભુ. €

ધ્યાન ધ્યાતા ધ્યેય એકી, ભાવ હોયે એમ રે, એમ કરતાં સેવ્ય સેવક, ભાવ હોયે ખેમ રે. પ્રભુ. ૭ શુદ્ધ સેવા તાહરી જો, હોય અચલ સ્વભાવ રે, જ્ઞાનવિમલ સૂરીંદ પ્રભુતા, હોય સુજસ જમાવરે. પ્રભુ. ૮

#### સંદર્ભ :

કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન પા. પ૭ વીરવિજયજી એક અધ્યયન પા. ૯૧ તાર હોતાર પ્રભુ જિનગુણમંજરી પા. ૨૧૦ જૈન કાવ્ય પ્રકાશ પા. ૯૭ જિનેન્દ્ર સ્તવનાદિ કાવ્ય સંદોહ પા. ૧

### ૨૮. ઢાળિયાં

ઢાળિયાં શબ્દનું મૂળ 'ઢાળ'માં જોઈ શકાય. ઢાળ એ એક વિશિષ્ટ પ્રકારે ગાવાની પંક્તિ કે ઢબ ઢાળમાં ગાવું એટલે તાલબદ્ધ રીતે ગાવું આમ જોઈએ તો ઢાળિયામાં ગેયતાનું વિશિષ્ટ તત્વ રહેલું છે. વીરવિજયજીની કાવ્ય રચનાઓમાં દીર્ધકાવ્યો સ્તવન કે સજઝાય સ્વરૂપે જોવા મળે છે. આ કાવ્યો ચરિત્રાત્મક કે પ્રસંગા લેખનને લગતાં હોય છે. આખ્યાનમાં જેવી રીતે કડવું આવે છે. તેવી રીતે જૈન કાવ્યોની દીર્ધરચનાઓમાં વસ્તુનું વિભાજન ઢાળમાં કરવામાં આવે છે. અને તેથી આવી રચનાઓને ઢાળિયાં તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. દા.ત. વીરવિજયજીનાં મેઘા કાજળનાં ઢાળિયાં અને હઢીસીંગના ઢાળિયાં અત્રે એ નોંધ પાત્ર છે. જૈના સાહિત્યનાં 'ઢાળ સ્ત્રીલિંગરૂપે મોટા પ્રમાણમાં પ્રચલિત છે. સામાન્ય રીતે આવી રચનામાંઓ કેટલી ઢાળ હોય તે પૂર્વનિશ્ચિત નથી. કવિ વિષયવસ્તુને પોતાની આગવી કવિ પ્રતિભાથી કઈ રીતે રજૂ કરવા માગે છે તે ઉપર આધાર રહે છે. આવી રચનાઓ ઓછામાં ઓછી ત્રણ ઢાળમાં શરૂ થયેલી જોવા મળે છે. ત્રણ કે તેથી વધુ ઢાળમાં રચાયેલી કૃતિઓ 'ઢાળિયાં' તરીકે ઓળખાય છે. તે સિવાયની લઘુકૃતિઓ સ્તવન કે સજઝાય તરીકે ઓળખાય છે. આ ઢાળમાં પ્રચલિત દેશી અને ગેય શાસ્ત્રીય રાગોનો પ્રયોગ થયેલો હોય છે. રાસમાં પણ કથા વસ્તુનું વિભાજન ઢાળથી કરવામાં આવે છે.

- (૧) ગૌતમસ્વામીનો રાસ-ઉદયવંત મુનિએ છ ઢાળમાં રચ્યો છે.
- (૨) નારકીનું સ્તવન-સાત ઢાળનું છે જે કવિ મુક્તિવિજયે રચ્યું છે.
- (૩) છ અક્રાઈનું સ્ત<u>વન</u> વિજયલક્ષ્મીસૂરિએ નવ ઢાળમાં રચ્યું છે.
- (૪) છ આવશ્યકનું સ્<u>તવ</u>ન વિનવિજય ઉપાધ્યાયે છ ઢાળમાં રચ્યું છે.
- (૫) નેમનાથ પ્રભુનાં સત્તર ઢાળિયાં કવિ ઋષભવિજયે રચ્યાં છે.
- ( દ) શ્રી ગોડી પાર્શનાથ મેવાશાનું સ્તવન કવિ નેમવિજયે પંદર ઢાળમાં રચ્યું છે.

આ રચનાઓ ઉપરથી સમજી શકાય છે. આવી રચનાઓ અનેક કવિઓ દ્વારા થઈ છે. તેમાં આત્મા આત્મસ્વરૂપ કર્મમોક્ષ પ્રાપ્તિનો માર્ગ વગેરેનું વર્શન ઉપરાંત ધાર્મિક વહેવારોની વિગતો વિસ્તારથી રજૂ કરવામાં આવે છે. આ રચનાઓમાં મધ્યકાલીન કાવ્ય પરંપરાનાં મંગલા ચરણ ઢાળમાં કથા વસ્તુનું વિભાજન વર્શન રચના ઢાળ ફળશ્રુતિ વગેરે લક્ષણો સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

મધ્યકાલીન ગુજરાતી સાહિત્યમાં જેટલી લોકપ્રિયતા આખ્યાન કાવ્યોની હતી તેટલી જ લોકપ્રિયતા જૈન સાહિત્યમાં ઢાળિયાંની છે. ઢાળિયાંને લઘુ આખ્યાન સ્વરૂપે જોઈએ તો પણ વધુ પડતું નથી.

સ્તવનમાં ઓછામાં ઓછી પાંચ કડીની મર્યાદા છે. પાંચથી વધુ કડીનાં સ્તવનો પણ રચાયાં છે. તેનો આધાર કવિ અને સ્તવનના વિષય પર રહેલો છે. સ્તવન પદ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. વિષય અને અભિવ્યક્તિની દષ્ટિએ સામ્યતા લાગે છે. પણ પદમાં ઓછામાં ઓછી ત્રણ કડીની મર્યાદા છે. બન્નેમાં ભાવ ભક્તિ અને ઉર્મિ જેવાં તત્ત્વો રહેલાં છે કેટલાંક સ્તવનો ઢાળ બદ્ધ રચાયાં છે. આ પ્રકારનાં સ્તવનમાં પ્રસંગ કે વિષયને અનુલક્ષીને વિસ્તારપૂર્વક માહિતી આપવામાં આવે છે. એટલે ઢાળ બદ્ધ સ્તવનો માહિતી પ્રચુર અને વર્ણન પ્રધાન છે. તે ખંડકાવ્ય સાથે પણ સરખાવી શકાય છે. તેનો આરંભ દુહાથી થાય છે જેમાં ઇષ્ટ દેવ-ગુરુ અને સરસ્વતીની સ્તુતિ કરીને વિષય વસ્તુનો નિર્દેશ કરવામાં આવે છો. દા.ત. મહાવીર સ્વામીના સતાવીશ ભવભવના સ્તવનના દુહા જોઈએ તો શ્રી શુભવિજય સુગુરુ નમું નમી પદ્માવતી માય.

ભવ સતાવીશ વર્શવું સુણતાં સમકિત થાય.

ઢાળ વસ્તુ વિભાજન કરવામાં આવે છે. એટલે પ્રસંગ-વર્ણન અને વિષયને અનુરૂપ વિગતો લયબદ્ધ રીતે રજૂ કરવામાં આવે છે. સ્તવનમાં કેટલી ઢાળ કોપ તેનો કોઈ નિયમ નથી ઢાળની સંખ્યાએ કવિ કર્મનો વિષય છે. ઢાળમાં ગેય દેશીઓનો પ્રયોગ થવાથી રસિકતા અને વામણમાં નિમગ્નતા તલ્લીનતા સધાય છે.

ઢાળબદ્ધ સ્તવનમાં 'કળશ' રચના સ્તવનની પૂર્ણતા સૂચવે છે. તેમાં ગુરુ પરંપરા વર્ષ-મહિનો તિથિ સ્થળ વગેરેની સંક્ષિપ્ત માહિતી હોય છે.

#### ચોવીશી સ્તવન

ભક્તિ માર્ગન લોક પ્રિયતાનું પ્રતીક સ્તવન કાવ્ય પ્રકારમાં નિહાળી શકાય છે. ઢાળ બદ્ધ સ્તવનો ઉપરાંત સ્તવન ચોવીશીની રચનાઓથી આ પ્રકાર અત્યંત સમૃદ્ધ છે. ચોવીશી શબ્દ ઉપરથી ૨૪ સ્તવનો અર્થ નોંધ થાય છે. એટલે આ પ્રકારના સ્તવનો પ્રથમ તીર્થંકર રૂષભદેવથી મહાવીરસ્વામી સુધીનાં સ્તવનોની રચનાં છે. કવિ સમયસુંદર કવિમાન વિજય કવિજ્ઞાન વિમલસૂરિ મોહનવિજયજી વાચક મુક્તિ સૌભાગ્ય ગણિની ચોવીશીનો સમાવેશ થાય છે. ચોવીશી શબ્દના મૂળમાં ભાષાનો ચતુર્વિંશતિસ્તવં શબ્દ છે. તેમાં ૨૪ તીર્થંકરોનો સંદર્ભ છે. ભક્ત હૃદયની ભક્તિભાવનાના પરમાત્માના દર્શનની પરમાત્મા સ્વરૂપ જાણવાની આત્મા-

પ્રકરણ-૩ ૨૧૯

પરમાત્મા સાથે એકાગ્રતા સાધવાની સ્વદોષ દર્શન નિરૂપણ કરીને સ્વામી સેવકના સંબંધથી ઉદ્ધાર કરવાની શરણાગતિ સ્વીકારીને સમર્પણ ભાવથી ભક્તિરસમાં લયલીન બની પરમાત્મામય બનવાની અનેરી લિજ્જત સાધવાની અનુભૂતિ છે. આવા હેતુથી ભક્તોએ પ્રભુકાય બનીને સ્તવનો રચાયાં છે. તેમાં ચોવીશી રચના મહત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. આ ચોવીશીમાં ભક્તિના વિરાટ સ્વરૂપનું દર્શન થાય છે. તેમાં કવિઓની લિલત મંજુલ પદાવલીઓ કેન્દ્રસ્થાને છે. ચોવીશીની રચના ભક્તિ પ્રધાન જ્ઞાનપ્રધાન અને ચરિત્રાત્મક એમ પ્રકારની છે. પ્રભુ પ્રત્યેની ભક્તિ માટે જ્ઞાન પણ અનિવાર્ય છે. પ્રભુના જીવનના પ્રસંગો ચરિત્રાત્મક સ્વરૂપે સ્તવનમાં સ્થાન પામ્યા છે. તેમાંથી પરોક્ષ રીતે પ્રભુનો જ પરિચય થાય છે. એ પરિચય કે જ્ઞાન ભક્તિને સમૃદ્ધ કરવામાં મહાન નિમિત્તરૂપ બને છે.

આગમ પ્રંથોમાં ભક્તિનું મૂળ સ્વરૂપ જોવા મળે છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં ભક્તિ પ્રધાન કૃતિઓ છે. આ વિચારને મધ્યકાલીન સમયમાં સાધુકવિઓએ ભક્તિમાર્ગના પ્રવાહની સાથે રસસભર કાવ્યો રચયાં તે સ્તવન પ્રકારનાં છે. ચોવીશી સ્વરૂપ અને સાહિત્ય નામનો મહાનિબંધ ડૉ. અજયદોશીએ પ્રગટ કર્યો છે. તેમાંથી વિશેષ માહિતી પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. ચોવીશી સ્વરૂપ અને સાહિત્ય. પા. ૨૫.

#### ઢાળિયાં

'ઢાળિયાં'ની રચના બે પ્રકારની પ્રાપ્ત થાય છે. ૧. ઢાળ બદ્ધ સ્તવન અને સજઝાયની કૃતિઓ. ૨. પ્રતિષ્ઠા અંજનશલાકા તીર્થ મહિમા દર્શનનાં ઢાળિયાં.

ઉપરોક્ત બે પ્રકારની કૃતિઓનો પરિચ. અત્રે આપવામાં આવ્યો છે.

#### ઢાળ

'ઢાળ' દેશીનો એક પ્રકાર છે. ઢાળ એટલે તર્જપર ગાવાની પદ્ધતિવાળી કાવ્ય રચના દીર્ધ કાવ્યોમાં વસ્તુવિભાજન માટે 'ઢાળ' શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. તાલબદ્ધ અને રાગયુક્ત ગાવાની પદ્ધતિવાળી રચના એ ઢાળ કહેવાય છે.

### ''ઢાળિયાં''

ઢાળ બદ્ધ રચનાઓ સ્તવન અને સજઝાય પ્રકારમાં વિશેષ પ્રાપ્ત થાય છે. સજઝાય પ્રકારની કૃતિઓ એક કરતાં વધુ ઢાળમાં રચાયેલી છે તેના નામ કરણમાં ઢાળનો ઉલ્લેખ થયો છે. દા.ત.

ઋષિ મૂળચંદજીએ દીવાનું દ્રિઢાલિયું'ની રચના સંવત ૧૮૮૫માં ગોંડવના ચાતુર્માસમાં કરી છે. મુનિએ સંવત ૧૬૬૨માં સાંગાનેર ગામમાં ફાગણ સુદ-છઠને સોમવારે ''ગજસુકુમાલના ત્રાઢાલિયા''ની રચના કરી છે. ચઇમુત્તાકુમારનું ત્રિઢાલિયુંની રચના કવિ ક્ષમા કલ્યાણની પ્રાપ્ત થાય છે.

''ઝાંઝરિયા મુનિનું ચોઢાલિયું''ની રચના ભાવરત્ન મુનિએ સં. ૧૭૫૬ અષાઢ સુદ-

રના રોજ કરી છે.

કલાવતીનું ચોઢાલિયું મુનિ માનસિંહે ભુજમાં સં. ૧૮૩૫ના શ્રાવણ સુદ-૫ ના રોજ રચ્યું છે.

મેઘકુમારનું ચોઢલિયું કવિ જાદજી મુનિ અજ્ઞાત કવિ કૃત શ્રી પુંડરિક કંડરરિક ચોઢળિયું.

રૂષિ રાયચંદે સં. ૧૮૪૦ના નાગોરના ચોમાસામાં મહાવીર સ્વામીના ચોઢાળિયાની રચના કરી છે. શ્રી કીર્તિવિજય ઉપા. પાંચ સમવાયનું 'ષટ ઢાલિયું' રચ્યું છે.

શ્રી માલ મુનિએ અંજારમાં નિવાસ દરમિયાન સં. ૧૮૫૫ના જેઠમાસમાં એલાચીકુમારનું છ ઢાલિયું રચ્યું છે.

કવિ સહજસુંદરે મહાવીર સ્વામીના પંચ કલ્યાણના ચોઢાલિયાની રચના સંવત ૧૭૮૧માં સુરતના ચોમાસામાં કરી છે.

કવિ પંડિત વીર વિજયજીએ મહાવીર સ્વામીના સત્તાવીશ ભવના પંચઢાલિયાની રચના સં. ૧૯૦૦ના શ્રાવણ શુદ પૂર્ણિમાએ કરી છે. કવિ સમયસુંદરે દાન, શીલ, તપ અને ભાવનું પંચઢાળિયું રચ્યું છે.

શ્રી ઇષુકાર અને કમલાવતીનું ષટઢાલિયું માલમુનિએ સં. ૧૮૫૫ના જેઠ વદ-૩ને દિવસે રચ્યું છે.

ઢાળિયાંની રચનાઓ મોટે ભાગે સજઝાય પ્રકારની છે. મહાવીરસ્વામીના ઢાળિયાંની રચના સ્તવન તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. સ્તવન પ્રકારનાં ઢાળિયાં ભક્તિ પ્રધાન છે. સજઝાય પ્રકારનાં ઢાળિયા ત્યાગ-વૈરાગ્ય અને ધર્મ પુરુષાર્થથી મોક્ષ સિદ્ધિના મૂર્તિમંત ઉદાહરણરૂપે પ્રેરક છે.

સંદર્ભ જૈન સજઝાય ભાગ- ૧-૨

૧. ઢાળિયાં એ વર્ષાન પ્રધાન રચના છે. તેમાં તીર્થંકર ભગવાનના કલ્યાણક ઉપરાંત પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવ અને અન્ય પ્રસંગોનું વર્ષાન પણ કેન્દ્રસ્થાને હોય છે. ઢાળ બદ્ધ રચના હોવાથી 'ઢાળિયાં'નામ પ્રચલિત થયું છે. કવિ પંડિત વીરવિજયજીએ ગોડીજી પાર્શ્વનાથનાં ઢાળિયાંની રચના ખંભાત નગરમાં સંવત ૧૮૫૩ના જેઠ સુદ-પના દિવસે કરી હતી. તેમાં ગોડીજી પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો મહિમા કેન્દ્ર સ્થાને છે.

#### ર. ગોડી પાર્શ્વનાથ અથવા મેઘા કાજલનાં ઢાળિયાં

આ સ્તવનનું મૂળનામ ગોડી પાર્શ્વનાથનાં ઢાળિયાં છે. તેમાં મેઘાશા અને કાજલશાના જીવન પ્રસંગો કેન્દ્રસ્થાને હોવાથી એનું બીજું નામ મેઘા કાજલના ઢાળિયાં આપવામાં આવ્યું છે. કવિની આ રચનામાં ગોડીજી પાર્શ્વનાથનો મહિમા તથા ચમત્કારો વર્ણવ્યાં છે.

ં આ ઢાળિયાનું કથાવસ્તુ ૧૭ ઢાળમાં ક્રમિક રીતે વિભાજિત થયેલું છે. પરંપરાગત

પદ્ધતિનું મંગલાચરણ પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો મિતાક્ષરી પરિચય તુર્ક જાતિના માણસને પાટણમાંથી પ્રાપ્ત થતી મૂર્તિ યક્ષનું સ્વપ્ન મેઘાશા અને કાજલશાનો ભાગીદારીમાં ધંધો મેઘાશાએ તુર્ક પાસેથી પાર્શ્વનાથની મૂર્તિ ૫૦૦ ટકામાં મેળવી સાળા બનેવીનો ભાગીદારીનો હિસાબ મેઘાશાની ધન વૈભવમાં દિન પ્રતિદિન વૃદ્ધિ ગોડી પાર્શ્વનાથના જિનમંદિરની રચના કાજલશાની ઇર્ષ્યા કાજલશાને ત્યાં દીકરીના લગ્ન પ્રસંગે મેઘાશાનું પ્રયાણ કાજલશાની કપટી ચાલ નામેથી વિષ મિશ્રિત દૂધનું પાન કરવાથી મેઘાશાનું અવસાન કાજશાએ બહેનને આપેલું આશ્વાસન જિનમંદિરનું કાર્ય પૂર્ણ કરવાના પ્રયત્નોની નિષ્ફળતા મોઘાશાના દીકરા મહેરાશાને ચક્ષુના સ્વપ્નથી મામાના કપટની માહિતી પ્રાપ્ત થવ મહેરશાના હસ્તે મંદિર નિર્માણનું કાર્ય પૂર્ણ થવું અને ગોડી પાર્શ્વનાથની મૂર્તિનો મહિમા નિરુપણ કરતી પંક્તિઓ ઘણીના દાણ ભાગવાના પ્રસંગે ઊંટની સંખ્યાનો હિસાબ મળવો વગેરે પ્રસંગોનું કવિએ આલેખન કર્યું છે. આ ઢાળિયા એક પટકથા તરીકે આજે પણ રિસેક આસ્વાદ કરાવે તેમ છે.

ગોડી પાર્શ્વનાથનાં ઢાળિયાની રચનાનો સમય સ્થળ, ગુરુ પરંપરા અને કવિના નામનો ઉલ્લેખ નીચે પ્રમાણે છે.

તસ કપૂર્વિજય શિષય જો ખીમાવિજય મુનીશો જો, જશ વિજય ગુણે ગંભીરજો શુભ વિજય સુરુત ભરોજો. IIલા તસ ચરણ તણે સુપ સાથેજો તંબાવતીપુર થાપજો, ગરબાની દેશી માહિં જો સ્તવન રચીયું ઉત્સાહો જો. IIવા પાવક મણરણ કસ ચંદોજો સંપત શોલ સુખકંદોજો, વળી માસચું જેઠી ઉદારમેં ગીત પંચમી શશી વારજો. IIવા!

આ રીતે ગોડીજી પાર્શનાથની મૂર્તિની ઐતિહાસિક માહિતી આપ તો ઢાળિયાંની રચનાને પ્રસંગ કાવ્ય તરીકે સ્થાન આપી શકાય તેમ છે. ગેય દેશીઓના પ્રયોગથી રચના રસિક બની છે.

અન્ય રચનાઓની સમાન ૧૪મી ઢાળમાં ગુરુ પરંપરા અને ઢાળિયાં રચનાનો સમય સંવત ૧૮૫૩માં જેઠ સુદ પાંચમને સોમવારનો છે. તંબાવતી નગરીમાં રચનાને અંતે કળશમાં સંસ્કૃત અને ગુજરાતી ભાષાના મિશ્રણવાળી એક ગાથામાં ગોડીજીનો મહિમા અને ઓશવાલ શ્રાવકોના કહેવાથી રચના કરી છે. એમ જણાવ્યું છે.

### इणश्रुति :

ગોડી પાર્શ્વનાથનો મહિમાં દર્શાવતાં કવિ જણાવે છે કે મનવંછિત પૂર્ણ થાય સંતાપ દૂર થાય નિર્ધનને ધન મળે નિરાધારને આધાર મળે અપુત્રવાનને પુત્રવાન બનાવે છે. કાયરને શૂરવીર બનાવે છે. ને ગરીબની ગરીબાઈ દૂર કરે છે. ગોડીજીના ધ્યાન અને પૂજનથી અનુસરણ વીરવિજયજોની રચનાઓમાં થયેલું છે. તદઉપરાંત ફળશ્રુતિનો અંતે ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે.

# જો ભણે ગુણે ભવી ભાવે જો તે સુખ સંપત્તિ પાવેજો, કહે વીર વિજયગણી શાળાજો તસ ઘર મંગલિક માલાજો. H૨૭૮H

- 3. 'મોતીશાનાં ઢાળિયાં'ની રચના કવિ પંડિત વીરવિજયજીએ સં. ૧૮૮૮ આસો સુદ-૧૫ના રોજ કરી હતી. મોતીશા શેઠે મુંબઈ ભાયખલામાં જિનાલયની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી તે પ્રસંગનું ભાવવાહી અને રસિક શૈલીમાં વર્ષન કરવામાં આવ્યું છે. આ ઢાળિયાં લોકપ્રિય બન્યાં છે, મોતીશા શેઠે શત્રુંજય તીર્થ પર જિનમંદિરની પ્રતિષ્ઠા-અંજનશલાકા સં. ૧૮૯૩માં કરાવી હતી તેનાં ઢાળિયાં રચાયાં છે.
- ૪. 'શેઠ હઠીસીંગનાં ઢાળિયાં'ની રચના સં. ૧૯૦૩માં થઈ છે. અમદાવાદમાં બહારની વાડીમાં જિનાલયના પ્રતિષ્ઠા મહોત્સવનું વર્શન કરતી આ કૃતિ ચૈત્ય મહોત્સવનો પરિચય કરાવે છે.

અમદાવાદના શેઠ પ્રેમાભાઈ હેતાભાઈએ શત્રુંજયનો સંઘ કાઢ્યો હતો તેનું વર્શન કરતાં ઢાળિયાંની રચના સં. ૧૯૦૫ના મહા સુદ-૧૫ના રોજ થઈ હતી.

#### સંદર્ભ :

કવિ પંડિત વીર. અધ્યયન ૧-૫ા. ૯૧ નં. ૩-૪ કવિ પંડિત વીર. અધ્યયન પા. ૨૭૭ કવિ પંડિત વીર. અધ્યયન મહાનિબંધ નં ૨ પા. ૩૨૯ કવિ પંડિત વીર. જઈએજી એક અધ્યયન પા. ૯૧. ૨૬૭

### ૨૯. વધાવા

ભક્તિમાર્ગના સાહિત્યની રચના પ્રકાર અને સંખ્યાની દેષ્ટિએ વધુ વિસ્તાર ધરાવે છે. લગભગ પ્રત્યેક કવિએ નાની મોટી કૃતિઓમાં ભક્તિમાર્ગને પોષક વિચારો લયબદ્ધ રીતે વ્યક્ત કર્યા છે. ત્યારપછી કર્મયોગ અને જ્ઞાનમાર્ગની જટિલતાથી સર્વ સાધારણ જનતાને સ્પર્શતા. વધુ સમય જાય છે. જયારે ભક્તિમાર્ગને હૃદય ને બુદ્ધિ સાથે સંબંધ હોવાથી સહજ સાધ્ય બને છે. ઇષ્ટદેવ પ્રત્યે ચિત્ત મળી જાય એવી મનની સ્થિતિ પ્રાપ્ત થતાં ભક્તિમાં સ્વાભાવિક રીતે વિશેષ ગતિ થઈ શકે છે.

ભાવિક ભક્તો પ્રભુ સન્મુખ એક ચિત્તે ભાવ વિભોર બનીને ઇષ્ટદેવ કે ગુરુની અહોભાવથી સ્તુતિ કરી ગુણગાન ગાય છે. આ પ્રકારની કૃતિઓ ઉપાસનામૂલક કહેવાય છે. સાલંબન ભક્તિના નિમિત્તથી આત્માભિમુખ થવા માટે નિરાલંબન ભક્તિ તરફ વિકાસ સધાય છે.

ઉપાસનામૂલક કૃતિઓમાં વિશેષ રીતે ઇષ્ટ કે આરાધ્ય દેવદેવીનો મુક્ત કંઠે મહિમા ગાવામાં આવે છે. એવા કાવ્યપ્રકારોમાં સ્તુતિ, સ્તોત્ર, ગહુંલી, ચૈત્યવંદન સ્તવન, ભજન, આરતી, હાલરડાં, થાળ, તીર્થમાળા, પટ્ટાવલી, સલોકા, છંદ, ધવલ, વધાવા, સ્નાત્ર પૂજા, કળશ વગેરે પ્રકારની રચનાઓ ઉપલબ્ધ થાય છે.

સ્નાત્રપૂજા, કળશ, ધવલ અને મંગલ જેવી રચનાઓમાં નામ જુદાં છે પણ તાત્વિક રીતે વિચારતાં તેનું વસ્તુ એક જ છે. તેમાં મુખ્યત્વે દેવાધિદેવ, તીર્થંકર ભગવાનના જન્મોત્સવનું કવિઓએ વિવિધ રીતે વર્ણન કરવાનો પ્રયોગ કર્યો છે. ઇંદ્ર મહારાજા મેરુપર્વત ઉપર ભગવાનનો જન્મોત્સવ આડંબર સહિત ઉજવે છે અને એમનો મહિમા ગાય છે. તેનું અનુકરણ મૃત્યુલોકના માનવીઓ સિંહાસનમાં પ્રભુની મૂર્તિની સ્થાપના કરીને જન્મોત્સવ ઉજવે છે. તેની સાથે ઉપરોક્ત રચનાઓને સંબંધ છે. રચનાઓનો સંદર્ભ અત્રે નોંધવામાં આવ્યો છે.

'વધાવવું' એ સન્માનસૂચક ક્રિયાપદ છે. ભક્તો પ્રભુના જીવનના પરમ પાવનકારી કલ્યાણકના પ્રસંગોને ભક્તિભાવપૂર્વક મહિમા ગાઈને વધાવે છે. અક્ષત, સુગંધી ચૂર્ણ, સોના ચાંદીનાં પુષ્પો વગેરેથી પ્રભુને વધાવવામાં આવે છે. આ ક્રિયા એ ભક્તિની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ હોવાની સાથે ભક્ત હૃદયની પ્રભુ પ્રત્યેકની શ્રદ્ધાનું પ્રતીક બને છે. વધાવાનાં આવા પ્રસંગોનું નિરુપણ કરવામાં આવે છે, જે પ્રભુની ચરિત્રાત્મક માહિતી પૂરી પાડે છે. તે દષ્ટિએ આવી પદ્ય રચનાઓનો ચરિત્રાત્મક સાહિત્યમાં સમાવેશ થાય છે. વધાવાનો વિચાર કરતાં બીજી પણ કેટલીક વિગતો જાણવા મળે છે. જૈનાચાર્યોના નગર પ્રવેશ, ચાતુર્માસ પરિવર્તન કે મહોત્સવમાં આગમન થાય ત્યારે તેવા પ્રસંગોમાં એમના સ્વાગતને અનુલક્ષીને ગુરુ મહિમા દર્શાવતી પદ્ય રચનાઓ થતી હતી. આવા પદોને વધાવા નામની સંજ્ઞા આપવામાં આવે છે. જૈન સાહિત્યમાં સૌથી વધુ ચરિત્રાત્મક રચનાઓ વિવિધ સ્વરૂપોમાં મળી આવે છે.

ભક્ત કવિ સૂરદાસ અને તુલસીદાસનાં પદોમાં ''વધાઈ'' નામથી પદો રચાયેલાં ઉપલબ્ધ થાય છે. વધાઈ એ લોકગીત સાથે સામ્ય ધરાવતો કાવ્ય પ્રકાર છે. લોક વ્યવહારમાં પુત્ર જન્મના પ્રસંગે વધાઈ ગાવામાં આવે છે. આના પર્યાયરૂપે જૈન સાહિત્યની વધાવાની રચનાઓ છે. 'વધામણી આપવી' નામનો ગુજરાતી ભાષામાં રઢપ્રયોગ જાણીતો છે.તેમાં પણ શુભ સમાચાર આપવાથી આનંદ કે હર્ષનો અનુભવ થાય છે. તેમાં પુત્રજન્મ, વિવાહ, જેવા વ્યવહારના પ્રસંગો સ્થાન ધરાવે છે. તો બીજી તરફ તીર્થંકર ભગવાનનો જન્મોત્સવ, આગમન, દેશના સાંભળવી, વિદાય, ગુરુનું આગમન એ પણ વધાઈ સ્વરૂપે કાવ્ય રચનામાં સ્થાન પામેલાં છે.

ધવલમાં જન્મોત્સવ ઉપરાંત તીર્થંકર ભગવંતની દીક્ષા, કેવલજ્ઞાન અને નિર્વાશ કલ્યાશકના પ્રસંગોનું અલગ ઢાળમાં વર્શન કરવામાં આવે છે.

એક રીતે જોઈએ તો કેટલાક કવિઓએ પંચકલ્યાણક સ્તવનની રચનાઓ કરી છે. તેમાં વધાવા સમાન વસ્તુ નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે. એટલે વધાવાને પંચ કલ્યાણક સ્તવન તરીકે સંજ્ઞા આપીએ તો કાંઈ વાંધો નથી.

સ્નાત્રપૂજામાં માત્ર જન્મોત્સવજ કેન્દ્રસ્થાને હોય છે. જયારે વધાવામાં જન્મોત્સવ ઉપરાંત પ્રભુનાં દીક્ષા, કેવળ અને નિર્વાણ કલ્યાણકનું પણ વર્ણન કરવામાં આવે છે.

#### વધાવા

શ્રી મહાવીર પ્રભુના સંક્ષેપમાં પાંચ વધાવા આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિએ ગહુંલી સંગ્રહ ભા. રમાં ઉપરોક્ત વધાવા પ્રગટ કર્યા છે. ગેય દેશીઓના પ્રયોગથી વધાવાનો સરળ શૈલી અને પ્રભુ મહાવીર સ્વામીના જીવનનો મિતાક્ષરી પરિચય કરાવે છે. વધાવાનું વસ્તુ પંચકલ્યાણકના સ્તવન સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

# શ્રી મહાવીર પ્રભુના સંક્ષેપમાં પાંચ વધાવા

| પહેલો વધાવો-શ્રાવણ વરસે રે સુજની. એ રાગ.<br>મહાવીર પ્રભુનો રે વધાવો, પહેલો સંઘ સકળ મળી ગાવો,<br>ત્રીજે ભવેરે અરિહંત, કર્મ નિકાચ્યું તપ ગુણવંત. | મ.૧     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| દશમા સ્વર્ગથી રે ચવિયા, ત્રિશલાના ઉદરે અવતરિયા,<br>ભારત દેશે રેસોહે, ક્ષત્રિકુંડ સહુનાં મન મોહે.                                               | મ. ૨    |
| ચઉદ સ્વપ્નો રે દેખે, ત્રિશલા માતા હર્ષ વિશેષ,<br>સ્વપનાં પતિને રે સુણાવે, પુત્ર હોશે એમ પતિ સમજાવે.                                            | મ. ૩    |
| જોશી સ્વપ્નોનાં ફલ ભાખે, તીર્થંકર વા ચક્રી થાશે,<br>ત્રિશલા આનન્દે ઉભરાણી, બુદ્ધિસાગર હર્ષ ભરાણી.                                              | મ. ૪    |
| બીજો વધાવો મહાવીર જન્મ                                                                                                                         |         |
| શ્રાવશ વરસે રે સુજની. એ રાગ<br>ભારત દેશે રે સ્વામી, મહાવીર જન્મ્યા ગુણ વિશ્રામી,<br>ત્રણ ભુવનના રે દેવા, ચઉસઠ ઇન્દ્રો સુર કરે સેવા.            | ભારત. ૧ |
| અનુપમ લીલાએ ગાત્રે, ચૈત્ર સુદિ તેરસની રાત્રે,<br>સુરપતિ ઉત્સવ રે કરતા, મેરૂપર જિનવરને ધરતા.                                                    | ભારત. ર |
| સ્નાન કરાવે રે પ્રેમ, ભક્તિએ નિજ કલ્પને નેમ,<br>પગ અંગુઠે રે દબાવી, કંપાવી મેરૂ સમભાવી.                                                        | ભારત. ૩ |
| ઇન્દ્ર સંશયને ભાગ્યો, અનંત શક્તિ મહિમા જાગ્યો,<br>માતા પાસે રે લાવે, પ્રભુ ખમાવી સ્વર્ગે જાવે.                                                 | ભારત. ૪ |
| ઉત્સવ મહોત્સવ રે થાવે, વર્ધમાન પ્રભુ નામને ઠાવે,<br>અનુક્રમ મોટા રે થાવે, યૌવનવય યશોદા પરજ્ઞાવે.                                               | ભારત. પ |
| ભોગો ભોગવતાં અભોગી, જલ પંકજવત્ નિર્મલ યોગી,<br>બુદ્ધિસાગર રે દીક્ષા, લેવાની મનમાં થઈ ઇચ્છા.                                                    | ભારત. ૬ |

### દીક્ષા કલ્યાણક ત્રીજો વધાવો

| માલણ ગુંથી લાવ ગુણીયલ ગજરો એ. રાગ.<br>થયા મહાવીર દેવ વૈરાગી, વિરતિ પરિણામે ત્યાગી,<br>શુદ્ધભાવના ઘટમાં જાગી.                                  | થયા. | ૧ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|---|
| માગશર વદ દશમીએ દીક્ષા, દીધી મોહમાયાને શિક્ષા,<br>કરપાત્રે પ્રભુ લે ભીક્ષા.                                                                    | થયા. | ą |
| નિજ આતમમાં લયલીન, બાહ્ય ભાવમાં માની ન દીન,<br>શુદ્ધ ચિંતવતા રૂપ જિન.                                                                          | થાય. | 3 |
| પરિષહ સહિયા દુઃખદાયી, પ <b>ગ્ન પ્રભુજી રહ્યા અકષાઈ,</b><br>ધર્મ શુકલમાં લયલાવી.                                                               | થયા. | 8 |
| શુભાશુભી રહ્યું નહીં ચિત્ત, સત્ય સમતા યોગે પવિત્ર,<br>બુદ્ધિસાગર વીરચરિત્ર.                                                                   | થયા. | ૫ |
| ચોથો કેવલ કલ્યાણક વધાવો                                                                                                                       |      |   |
| ભિવ તમે વંદો રે સૂરીશ્વર ગચ્છરાયા. એ રાગ.<br>વૈશાખ સુદિ દશમી મહાવીરજીન, કેવલ જ્ઞાનને પામ્યા,<br>શુક્લ ધ્યાને ઘાતિકર્મનો, નાશ કરી દુઃખ વામ્યા, |      |   |

જગ પરમેશ્વર રે, સુર નરપશુ કરે સેવા. સમવસરણ દેવે રચિયું શુભ, ત્યાં મહાવીર વિરાજે, જૈનધર્મની દેશના દેવે, મેઘપેરે ધ્વનિ ગાજે.

ભવિજન વંદોરે વીરજિનેશ્વર દેવા.

ચોત્રીશ અતિશયે છાજે અર્હન્, વાણી ગુણ પાંત્રીશે, દોષ અઢાર રહિત વીતરાગી, સત્યતત્ત્વ ઉપદેશે.

સંઘ ચતુર્વિધ તીર્થને સ્થાપ્યું, ભારત દેશ ઉદ્ઘરિયો, ચોવીશમા તીર્થંકર છેલ્લા, અનંત ગુજ્ઞનો દરિયો.

એકાદશ ગણધર નિજપાટે, ગૌતમ આદિ થાપ્યા, બુદ્ધિસાગર મહાવીર પ્રભુજી, ત્રણ્ય ભુવનમાં વ્યાપ્યા.

પાંચમો નિર્વાશ કલ્યાશક વધાવો.

ભવિ તમે વંદો રે ભગવતી સૂત્રની વાણી એ રાગ. આસો અમાવાસ્યા રાત્રે, પ્રભુજી મુક્તિ સધાયા, 9

ભવિ. ર

ભવિ. ૩

ભવિ. ૪

ભવિ. ૫

દીપાળીનું પર્વ ત્યારથી, સુરપતિ કરે નર રાયા, પ્રભુ વીર દેવે રે, દિલથી હો નહીં ન્યારા, આતમરામી રે, નિશ્ચય છો મન પ્યારા.

٩

વીર વીર ચિંતવતાં ગૌતમ, કેવલ જ્ઞાનને પાયા, વીર પ્રભુનો સંવત પ્રગટયો, ઉત્સવ મહોત્સવ થાયા.

પ્રભુ. ર

જૈનધર્મ જગમાં ફેલાવી, મહાવીર મુક્તિ સધાવ્યા, ધન્ય ધન્ય વીર પ્રભુનું જીવન, ભક્તોના મન ભાવ્યા.

પ્રભુ. ૩

અતિ સંક્ષેપે પાંચ વધાવા, મહાવીર પ્રભુના ગાયા, બુદ્ધિસાગર મહાવીર ગાતાં, જન્મ સફળ સમજાયા.

પ્રભુ. ૪

#### સંદર્ભ :

કવિરાજ દીપવિજય મહાવીર પા. ૧૦૬ ગુરુભક્તિ ગહુંલી સંગ્રહ પા. ૧૦૬ ગહુંલી સંગ્રહ ભાગ-૨ પા. ૫૦

# ૩૦. આરતી : સ્વરૂપ

સંસ્કૃત ભાષાના '**आरात्रिक'** શબ્દ અને પ્રાકૃતમાં '**आरितय**' શબ્દ ઉપરથી આરતી શબ્દ રચાયો છે. એને **आर्रितक** અને '**नीरांजन**' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. મરાઠી ભાષામાં નામનો અંત્યાક્ષરો હ્રસ્ય હોય તો તે દીર્ઘ બને છે તે રીતે આરતી શબ્દ ગુજરાતીમાં પ્રચલિત છે.

આરતી એટલે દેવ કે ગુરુ મૂર્તિ સમક્ષ ઘીની વાટ બનાવીને પ્રગટાવીને ચક્રાકારે ફેરવવાની ક્રિયા. આરતીમાં ઇષ્ટદેવનું સ્વરૂપ મહિમા પ્રભાવ, દિવ્યશક્તિ, પરાક્રમ આદિના વિચારો પદ્યમાં સ્થાન પામે છે. તદુપરાંત ભક્તની આર્દ્ર ભાવના મનોકામના પૂર્તિનો પણ ઉલ્લેખ થાય છે.

, આરતી ભક્તિમાર્ગની ઉપાસનાનું એક લોકપ્રિય અને અતિ પ્રચલિત સમૂહમાં ગવાતું ઘંટનાદના બુલંદ ધ્વનિથી ગુંજરાવ કરતું વિશિષ્ટ પ્રકારનું ગીત કાવ્ય છે.

આરતી શબ્દ 'આકરતિ'નો બનેલો છે. રતિનો અર્થ પ્રીતિ થાય છે. 'આ' નો અર્થ ચારે તરફથી બધી બાજુથી આવવું. ભાવિક ભક્તો આરતી ટાણે સમૂહમાં અવશ્ય એકત્ર થઈને આરતી ગાઈને ભક્તિનો લ્હાવો લે છે. આરતીનો અન્ય અર્થ નિવૃત્તિ એટલે પૂજા વિધિ કે અન્ય ધાર્મિક અનુષ્ઠાન પૂર્ણ થાય છે તેનું સૂચન કરે છે. સંસ્કૃતમાં આરતીનો અર્થ દુઃખ પીડા, શોક, ક્લેશ, દર્દ, ચિંતા આદિનો નાશ થવો. એમ જાણવા મળે છે. આરતી ઉતારવી એટલે ઇષ્ટદેવના પ્રીતિપાત્ર બનીને એમની અસીમ કૃપાના ફળની પ્રાપ્તિ થવી એવી સાત્વિક ભક્તિ ભાવનાવાળી કિયા છે. મરાઠી ભાષામાં નીરાંજન શબ્દ આરતીનો પર્યાયવાચી છે તેનો અર્થ ઇષ્ટદેવની મૂર્તિને

નિ શેષપણે શોભતી દર્શાવવો દેખાડવો એમ થાય છે. આરતી ચક્રકારે ફેરવીને દેવનું નખશિખ દર્શન કરવાની ક્રિયા પણ છે. આરતી અને તેના ફળે વિશે સંસ્કૃતમાં માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે.

# નીરાબનં ચ ય પશ્યેત્ કરાભ્યાં ચ પ્રવન્દતે । કુલ કોટિ સમુદ્રધૃત્યયાતિ વિષ્જ્ઞોઃ પરં પદમ્ ॥

ધૂપ કરવાની અને આરતી કરવાની ક્રિયાઓને જે જુએ છે અને બન્ને હાથે પ્રણામ કરી આસકા લે છે તે પોતાના કુળની કરોડ પેઢીનો ઉદ્ધાર કરે છે અને ભગવાન વિષ્ણુના પરમપદને પામે છે.

આરતીમાં પાંચ દીવેટ છે એટલે 'પંચદીપક-દીવો' શબ્દ પ્રયોગ થાય છે.

પંચ દીવો પ્રગટ કરી, જિનવર અંગ સુવાસ જિન આરતી ઉતારતાં, ભવ સંકટ નિત જાય. આરતી 'કપૂર' દ્વારા સુરભિ યુક્ત બનાવવામાં આવે છે. આરતી ચરણથી શરૂ કરીને મુખ સુધી લઈ જવામાં આવે છે.

વૈદિક ઉપાસનામાં આરતી-ની ક્રિયા મંત્રોચ્ચાર સહિત થાય છે. આરતી પછી મંગલ દીવો ઉતારવામાં આવે છે. મંગલદીપક મિથ્યાત્વરૂપી અંધકારનો નાશ કરવાના પ્રતીક સમાન આત્માના જ્યોર્તિમય સ્વરૂપનું પણ વિશિષ્ટ પ્રતીક છે. મંગલદીપકથી '**આત્મવીપોમવ**' એમ સમજવાનું છે. સંસ્કૃતમાં દીપ જયોત વિશે નીચેનો શ્લોક પ્રાપ્ત થાય છે.

# શુભં કરોતુ કલ્યાણમ્ આરોગ્ય ધનસંપદઃ ! શત્રુબુદ્ધિવિનાશાય દીપજ્યોતિર્નમોક્સ્તુતે ॥

અહીં દીવાની જયોતને સંબોધીને કહ્યું છે કે શુભકર કલ્યાણ કર આરોગ્ય અને ધન સંપત્તિ આપ કોઈને પણ શત્રુ માનવાની બુદ્ધિનો નાશ કરનાર તમે નમસ્કાર ઉપરાંત દીપો હસ્તુ મે પાપમ્ દીપ માર્રુ પાપ હરી લે એવી પ્રાર્થના પણ કરવામાં આવી છે.

જૈન દર્શનમાં પ્રભુની અષ્ટપ્રકારી પૂજાનું વિધાન છે જેમાં પાંચમી દીપક પૂજા છે. તે પણ આરતીના સંદર્ભમાં વિચારવા યોગ્ય છે.

દીપકસે જિન પૂજતાં, આતમ નિર્મળ હોય, જગ દીપક પ્રગટાવવા, દીપક તશો રે ઉદ્યોત દ્રવ્ય દીપક સુવિવેકથી, કરતાં દુઃખ હોય ફોક ભાવ પ્રદીપ પ્રગટ હુએ, ભાસિત લોકા લોક

> પંચમી ગતિ વરવા ભણી પંચમી પૂજા રસાળ ! કેવળરત્નગવેષવા ઘરિયે દીપક માળ !!૧!! (કવિ વીરવિજયજી) નિશ્ચય ધન જે નિજપશું, તિરોભાવ છે જેહ, પ્રભુ મુખ દ્રવ્ય દીપક ધરી, આવિરભાવ મેહ. !!૧!!

અભિનવ દીપકએ પ્રભુ, પૂજા માગો હેવ, અજ્ઞાન તિમિર જે અનાદિનું ટાળો દેવાધિદેવ ॥२॥ (રૂપવિજયજી) જગ પ્રદીપ પુર દીપે શુભ, કરતાં ભાવો એહ । અવરાશું જે અનાદિનું, જ્ઞાન લક્ષ નિજ જેહ. ॥૩॥ (પંડિત ઉત્તમવિજય) પંચમ પૂજા જિન તશી, પંચમી ગતિ દાતાર, દીપકસે પ્રભુ પૂજિયે, પામીયે કેવલ આર. ॥૪॥ (આત્મારામજી)

આરતી પાંચ વાટની છે. આ પાંચ વાટ પંચજ્ઞાન, એટલે મતિ, શ્રુત, અવિધ, મનઃપર્યવ અને કેવળજ્ઞાન એમ સમજવાનું છે. મંગલ દીવો એક વાટનો છે. તેનો અર્થ આત્માના જયોતિર્મય સ્વરૂપનો છે જ્ઞાનથી જ આત્માની સિદ્ધિ થાય અને સ્વસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય તેનું પ્રતીક મંગલદીવાની જયોત છે. મંગલ કાર્યની પૂર્શાહુતિ નિમિત્તે તેમજ જીવનમાં મંગલ થાય તે માટે સાયં-પ્રાતઃ આરતી ઉતારવાની ક્રિયા જિનમંદિરમાં પ્રતિદિન થાય છે.

આચાર્ય શીલચન્દ્રસૂરિ આરતીના સંદર્ભ વિશે નીચે પ્રમાણે જણાવે છે.

અર્હત્ મહાપૂજન વિધિ, 'આચાર દિનકર' જેવા સંસ્કૃત ગ્રંથોમાં આરતી વિશે પાઠ મળે છે. આ પાઠ બોલ્યા પછી આરતી મંગલ દીવો ઉતારવામાં આવે છે. 'આરાત્રિક' ત્રિકાળ પૂજાના અંતિમ અનુષ્ઠાનરૂપ સ્થાન ધરાવે છે. જો અનુષ્ઠાનને અંતે આરતી કરવામાં ન આવે તો તે અનુષ્ઠાન અપૂર્ણ છે. પ્રભુ જ્ઞાન પ્રકાશાત્મા છે એટલે પાંચ વાટની આરતી ઉતારવામાં આવે છે અને મંગલ દીવો શુભ શુકન મંગલરૂપે ઉતારાય છે.

સંસ્કૃત ભાષાની અપ્રગટ કૃતિ 'ઋષભતર્પણ'માં આરતીનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. આ હસ્તપ્રત ૧૭મી સદીની છે તેમાં કર્તાનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી. એક કાળ ચક્રમાં ૨૪ તીર્થંકરો થાય છે. તીર્થંકર ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણકમાં જેવી કલ્યાણકની ઉજવણી રાજવી વૈભવથી સ્વર્ગમાં રહેલા દિવ-દેવીઓ મેરુ પર્વત ઉપર જઈને ઉજવે છે. પ્રભુનો વિધિવત્ અભિષેક કર્યા પછી આરતી-મંગલ દીવો કરે છે અને પછી નંદીશ્વર દ્વીપમાં જઈને મહોત્સવ કરે છે. સ્નાત્રપૂજામાં પુષ્પાદિક પૂજાને છાંટી કરી કેસરરંગ સાથે મંગળ-દીવો આરતી કરતાં, સુસ્વર જય જય બોલ"

આરતી-મંગલ દીપકની પ્રાચીનતામાં કોઈ સંશય નથી.

**સંદર્ભ :** બૃહદ્દ આરતી સંગ્રહ

### મંગલ દીવો

કવિ દેપાલે મંગલ દીવાની રચના કરીને કુમારપાળ મહારાજાએ અપૂર્વ ભક્તિભાવથી આરતી ઉતારી હતી તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે મંગલ દીવો શુભ શુકન સમાન છે અને તે વ્યક્તિ અને સંઘનું સર્વ રીતે મંગલ કરે છે. 'ચારો મંગલ ચાર'માં કવિએ પ્રભુની દ્રવ્ય એ ભાવપૂજાનો મિતાક્ષરી સંદર્ભ દર્શાવ્યો છે. ''ચોથે મંગલ પ્રભુ ગુણ ગાઉં, નાચું જોઈ જોઈ કાર'' સકળચંદ

પ્રકરશ−૩ ૨૨૯

(સાંકળચંદ)ની ચારો મંગલચાર આરતીમાં પ્રભુ ભક્તની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. કવિના શબ્દો છે.

# ''હૈયે ધરી ભાવ ભાવના ભાવો, જિમ પામો ભવપાર."

આ રીતે મંગલ દીવો જીવનમાં સર્વ રીતે મંગલ કરનારો છે પણ મંગલ થાય તે માટે દ્રવ્યની સાથે ભાવની ઉત્તમતા જરૂરી છે. આ વાત સર્વ ધર્મકરણીમાં કેન્દ્ર સ્થાને છે.

### ''આરતીનો મહિમા"

એક વખત કુમારપાળ મહારાજાએ પરમાત્માની અંગ રચનાનું દર્શન કર્યું ત્યારે મનમાં શુભ ભાવના પ્રગટ થઈ કે મારા ઉદ્યાનમાં છ ઋતુનાં પુષ્પો ન ઊગે ત્યાં સુધી ઉપવાસ કરવો. આ પ્રતિજ્ઞાના સમાચાર પૂ. હેમચંદ્રાચાર્યને જાણવા મળ્યા. પૂ.શ્રીએ શાસનદેવીની સાધના કરી અને ઉદ્યાનમાં છ ઋતુમાં પુષ્પો ઊગી નીકળ્યાં. પછી કુમારપાળ મહારાજાએ આ પુષ્પોથી પરમાત્માની ભવ્ય અંગ રચના કરીને ભાવોલ્લાસ પૂર્વક આરતી ઉતારી. એટલા માટે આરતી ઉતારી રાજા કુમારપાળે એવો ઉલ્લેખ આરતીમાં થયો છે.

આરતી બૃહદ્દ આરતી સંગ્રહ વિવિધ પૂજા સંગ્રહ પરિશિષ્ટ

### ૩૧. ગરબો ગરબી

૧. ધાર્મિક અને સામાજિક ઉત્સવોમાં સમૂહમાં ગાવાની પદ્ધતિમાંથી ગરબાનો ઉદ્દ્ભવ થયો છે. ગરબો મુખ્યત્વે માતાની ભક્તિ સંદર્ભમાં વિકાસ પામ્યો છે. અંબા માતા-કાળીમાતાના ગરબા જનજીવનમાં વધુ ખ્યાતિ ધરાવે છે. માતાની ભક્તિના વિષય ઉપરાંત સામાજિક અને સમકાલીન વિષયો પણ ગરબામાં કેન્દ્ર સ્થાને રચ્યા છે. આ રચનાઓ સંઘ નૃત્ય સાથે સંબંધ ધરાવતી હોવાથી તેનાં ગેયતાનું લક્ષણ અનિવાર્યપણે રહેલું છે. ગરબામાં દેવ-દેવીપૂજા શણગાર, દૈવી શક્તિ અને દેવ-દેવીના ચમત્કાર પ્રભાવનું વર્ણન હોય છે. વિવેચક શ્રી અનંતરાય રાવળ જણાવે છે કે ગરબા ગરબીનું મૂળ દેશીઓમાં છે. ત્યાર પછી રાસ રચનાઓમાં તેની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. ટૂંકી દેશીઓમાંથી પદ રચના બની. લાંબી દેશીઓમાંથી કડવાં બન્યાં. પદોમાંથી ગરબીનો ઉદ્ભવ થયો અને કડવામાંથી ગરબાનો ઉદ્ભવ થયો.

ગરબામાં ભાવની વિશિષ્ટતા કરતાં વર્જીન ચમત્કાર મહિમા મહત્વનું સ્થાન ધરાવે છે તેમાં મંગળાચરણ ઇષ્ટદેવની સ્તુતિ અને ફળ શ્રુતિના ઉલ્લેખ થાય છે. ગરબાના ઉદ્ભવ અંગે મત-મતાંતર પ્રવર્તે છે તેમ છતાં ગરબા ગાવાની પ્રથા જૂની છે એમ સૌ કોઈ સ્વીકારે છે. ગરબા માટે કવિ વલ્લભમેવાડાનું નામ પ્રચલિત છે. ત્યાર પહેલાં કવિ ભાણાદાસની પંક્તિમાં ગરબાનો સંદર્ભ મળે છે.

## ''જોગિ જોગમાયા ગરબું રચી"

૨. ગરબી ટૂંકી અને ભક્તિ ભાવ પ્રધાન રચના છે. ક.મા. મુનશી જણાવે છે કે

ગુજરાતની ગરબી એ ઊર્મિકાવ્યનું ઉત્તમ ઉદાહરણ છે.

ગરબીમાં એક જ વિચાર કે ઊર્મિનું નિરુપણ થવું જોઈએ. ગરબીમાં દીર્ઘ વર્શનને સ્થાન નથી. ગરબીની રચના સમૂહનૃત્યને અનુરૂપ તાલબદ્ધ અને સૂચના સમન્વયવાળી હોવી જોઈએ. ગરબીનું ધ્રુવપદ આકર્ષક અને મધુર-કર્શપ્રિય હોવું જોઈએ. તેમાં હૃદયના ઊંડાણમાંથી ભાવસભર અભિવ્યક્તિ મહત્વની છે.

ગરબીના ઉદ્ભવ વિશે ક.મા. મુનશી જજ્ઞાવે છે કે કવિ ભાલણનાં કેટલાંક પદો ગરબી સ્વરૂપમાં છે ત્યારપછી પ્રીતમ રજ્ઞછોડ, રાજે, નિષ્કુળાનંદ બ્રહ્માનંદ, પ્રેમાનંદની કૃતિઓમાં ગરબી જોવા મળે છે. નરસિંહરાવ દીવેટિયા કવિ દાયારામને ગરબીના પિતા ગજ્ઞાવે છે. દયારામની ગરબીઓ વિશેષ લોકપ્રિય છે. વિશ્વમાં ગુજરાતના રાસ-ગરબા અને ગરબીઓ ઐતિહાસિક અને સાંસ્કૃતિક મૂલ્ય ધરાવે છે. ગરબી ભક્તિ પ્રધાન રચના છે વિશેષતઃ કૃષ્ણ ભક્તિના સંદર્ભમાં તેનો વિકાસ થયો છે.

મધ્યકાલીન ગુજરાતી (પા. ૩૮)

સાહિત્યનો ઇતિહાસ ગુજ. સાહિત્ય સ્વરૂપો પા. ૫૨૨

જૈન સાહિત્યમાં ગરબા-ગરબીનું પ્રમાણ થોડું છે. ગહુંલી સંગ્રહની કેટલીક ઉપલબ્ધ કૃતિઓમાં ગરબા અને ગરબીની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. ધાર્મિક મહોત્સવ પાઠશાળા જિનમંદિરનાં દર્શન અને જૈનચારને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાયેલી કૃતિઓ પ્રાપ્ત થઈ છે અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે ગરબા-ગરબીની રચનાઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે. આ વિશે સંશોધન કરવાથી વધુ કૃતિઓ મળે તેમ છે. ગરબો ગુજરાતનું વિશ્વ વ્યાપી ગૌરવપ્રદ નજરાણું છે ગરબીએ ભક્તિ પ્રધાન રચના તરીકે ભક્તજનોના હૃદયમાં સ્થાન ધરાવે છે જૈન સાહિત્યમાં પણ ગરબા-ગરબીની સમૃદ્ધિ ખાશના હીરા સમાન છે તેને પ્રગટ કરવાની જરૂર છે.

#### ગરબો

રાંદેર નગરે મેળાવડો આ ભલો રે લોલ, શુભ જૈનનો ઉદ્ધાર છે એ ખરો રે લોલ. (૧) એની પ્રીતિને અંતરમાં ધારજો રે લોલ, શુદ્ધ ભાવેથી સુમતિને ભાળજો રે લોલ. (૨) રાજ્ઞા સજ્જન મનમાં ભાવિયાંરે લોલ, લ્હાવો લેવા મેળાવ ડે આવિયારે લોલ. (૩) રૂડા શેઠીઆઓ જ્ઞાન દાન આપતાં રે લોલ, પુન્ય પોથી બાંધીને સુગતિ જતા રે લોલ. (૪) ધન્ય ધન્ય તે રાંદેર શહેરને રે લોલ, થયો સંપને આનંદ લહેરને રે લોલ. (૫)

ઓગણિ ચોસેંઠ માગશર માસસું રે લોલ, શ્યામ પ્રયોદશિને ગુરુવાર શું રે લોલ. (∉) પ્રથમ વરસે તે દરિશન આપિયું રે લોલ, જાણે આદિત્યનું તેજ વ્યાપિયું રે લોલ રાંદે. (૭) (પાઠશાળાના વાર્ષિકોત્સવ પ્રસંગનો ગરબો)

**સંદર્ભ**ઃ શ્રી જૈન સ્તવન મંજરી ગહુંલી છવ્વીશી

ગરબો

અનોપમ આજ રે ઓચ્છવ રે મહાવીર મંદિર રે, ચાલો જોવા જઈએ હેતે હળી મળી આજ. વાલાવીરનો જનમ દિવસ છે આજનો રે II અનોપમ II ૧

ત્રિશલા કુખે અવતર્યો મહાવીરનો અવતાર, ધન્ય ધન્ય દિવસ તે ઘડી વરત્યોજયજયકાર. થાળ ભરી ભરી મોતીડે વધાવતી રે, છપ્પન કુમરી સજી સૌ શણગાર. ઉભી આરસ પારસમણિ ચોકમાં રે II અનોપમ II ૨

જિન મનરંજન પારશું હીરાનો ઝળકાટ, પોઢ્યા છે. માંહિ મણિ પુનમ મુખ જણાય. હેતે હિંચોળે છો. કંચનવરણી દોરીએ રે, માતાત્રિશાલા હરખ અપાર. એવો દિવસ ઉગ્યો છે આનંદનો રે ॥ અનોપમ ॥ ૩

મોતી તોરણ બારણે દીસે ઝાકઝમાળ, ઇંદ્રાણી આગે નાચે રણઝણ ઇચ્છો થાય. ટઉંકા કરતી કોયલ મધુરા મેણાં કંઠની રે, વળી બપૈયા ગાવંતા રૂડા રાગ. એવું આનંદ આનંદ વીર પારણું રે !! અનોપમ !! ૪ પા.નં. ૨૨૨

(મહાવીર સ્વામીના જન્મોત્સવનો ગરબો)

સંદર્ભ : શ્રાવક કર્તવ્ય

ગરબી (શિખામણની)

બ્હેની સુણ જો રે મોરી હેત શિખામણ એક છે સારી બ્હેની. (૧) ધનથી મોટાઈ ધારે તે શું આતમ કાજ સુધારે બ્હેની. (૨)

| ભણીએ ગણીએ રે ભાવે જેથી મુર્ખાઈ દુરભવે બ્હેની.          | (e)                   |
|--------------------------------------------------------|-----------------------|
| ઉત્તમ કેળવણી લીજે મુખથી મીઠા વચન વદી જે બ્હેની.        | (8)                   |
| ચાડી ચોરીને ન જ કરીએ સદગુણ માળા દૃદયે ધરીએ બ્લે        | કેની. (૫)             |
| સાસુસસરાનું માન ક્રોધે નવી કરીએ અપમાન બ્હેની.          | (€)                   |
| કરજ કરીને રે ભારી આભુષણ પ્હેરો નહિનારી બ્હેની.         | (૭)                   |
| પર પુરુષની રે સાથે હસીએ નહિ મળી હાથો હાથે બ્હેની.      | . (८)                 |
| પાપ મલિનતા રે તજી નવરાં બેઠાં પ્રભુને ભજીએ બ્હેની.     | (e)                   |
| જીવ જંતુ ને રે જોઈ દળવું ખાંડવું કીજે રસોઈ બ્હેની.     | (90)                  |
| માતાપિતાને રે નમીએ પર ઘર નવરાં કહો કીમભમીએ.            | (૧૧)                  |
| રડવું રોવું રે ત્યાગો ગુરુ વંદી સદગુજ્ઞને માગો બ્હેની. | (૧૨)                  |
| ન્યાયનિતીથી રે ચાલો બદ્ધિસાગર સખમાં માલો બ્હેની        | <b>(૧૩)</b> પા.નં. ૬૭ |

સંદર્ભ: શ્રી ચિંતામણ

#### ગરબો

અમે પરદેશી પંથીને કોઈ પંથ બતાવજો. ભલ્યા અમે ભગવંતનો મારગ તે સમજાવજો. પ્રભુની પ્રીતિના પાઠ પવિત્ર તે પ્રેમે ભમાવજો. મોક્ષનો મારગ કેટલા જોજન દૂર જણાવજો. (9) લાખ ચોરાસી પંથમાં ભટકથો કાળ અનંત. સીધો મારગ મોક્ષનો કોઈ બતાવો સંત અમે. (2)પાંચ ઘોડાની ગાડલી ઘોડા બહુ મસ્તાન. અમે અનાદિ ઉંઘમાં ભૂલ્યા મારગ ભાન અમે. (3) સંત બતાવે મોક્ષનો સીધો મારગ એક. દર્શન જ્ઞાન ક્રિયા તણો આરાધો સુવિવેક અમે. (8) ઉડે ઉંઘ અનાદિની આવે હાથ લગામ, અંતર મહુરત સાધતાં મોક્ષપુરી શુભ ઠામ અમે. (૫) સાત રાજ ઉપર જશો જોજન દૂર અસંખ, **ચંદ્ર કહે એક સમયમાં સાધો પંથ અંવક અમે. (૬)** પા.નં. ૮૨

આત્માને કરવા યોગ્ય કર્તવ્યનો માહિતી.

સંદર્ભ: ગહુંલી સંગ્રહ જૈન ગરબાવળી

# ૩૨. ગહુંલી

ગહુંલી ગેય કાવ્ય પ્રકાર છે. તેમાં માત્ર ગુરુ સ્તુતિનો વિચાર કેન્દ્ર સ્થાને નથી પણ વિવિધ પ્રસંગોને અનુરૂપ વિચારો ગહુંલીમાં ગુંથી લેવામાં આવે છે. તેનું વિષય વૈવિધ્ય નોંધપાત્ર છે.

ગુરુભક્તિની ગહુંલીમાં ગુરુ વાશીનો પ્રભાવ અને એમના વ્યક્તિત્વ—આચાર શુદ્ધિને લગતા ગણિનો ઉલ્લેખ થાય છે.

તીર્થ મહિમાની ગહુંલી સ્તવન સાથે સામ્ય ધરાવે છે અને તીર્થમાં ગવાય છે તથા ગામે ગામ તીર્થની સાલગીરી નિમિત્તે પણ આવી ગહુંલીઓ ગાવાનો રિવાજ છે.

પર્વના દિવસો ચૌમાસી ચૌદશ, પર્યુષણ, સંવત્સરી, શાશ્વતી આયિબલની ઓળી, દીવાળી અક્ષયતૃતીયા, જિનેન્દ્ર ભક્તિ મહોત્સવ, દીક્ષા મહોત્સવ, તપનું ઉજમણું, ગુરુ ભગવંતનું આગમન, અને વિહાર, જિનવાણી શ્રવણ, સંઘયાત્રા વગેરે પ્રસંગોમાં ગહુંલી ગવાય છે એટલે ગહુંલીના વિષયમાં પણ વિવિધતા જોવા મળે છે. ચાતુર્માસ ઉપધાન તપની આરાધનાને પ્રસંગે જૈન ધર્મના ગ્રંથનું ગુરુમુખે શ્રવણ કરવામાં આવે છે. તેમાં ભગવતીસૂત્ર, બારસાસૂત્ર, કલ્પસૂત્ર, યોગશાસ્ત્ર, શ્રાદ્ધાવિધિ પ્રકરણ અને અન્ય ચરિત્રનો સમાવેશ થાય છે. ગહુંલીમાં ઉપરોક્ત ગ્રંથોનો મહિમા ગાવામાં આવે છે. જિનવાણીનું શ્રવણએ શ્રાવક-શ્રાવિકાનું મહાન સુકૃત છે. ગુરુ મુખે આ વાણી શ્રવણ કરવાથી ભવ્યાત્માઓ ધર્મ પામીને આત્મકલ્યાણના માર્ગમાં પુરુષાર્થ કરે છે. ગહુંલીમાં જિનવાણીનો પણ મહિમા ગાવામાં આવે છે. ગહુંલીના કેન્દ્ર સ્થાને ગુરુ ભગવંત છે એટલે એમના ગુણોનું કીર્તન કરતી ગહુંલીઓ પણ રચાઈ છે. અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે કેટલીક ગહુંલીઓ નોંધવામાં આવી છે.

# ગહુંળિ-ગુરુગુણ સ્તુતિ યોગ્ય

દરરોજ પ્રભાતે પ્રવચન થાય (સાધુ વ્યાખ્યાન વાંચે) તેમાં વચ્ચે દશ મિનિટનો આંતરો પડે છે તે વખતે સ્ત્રીઓની ગાવાની રચનાને ગહુંળિ કહેવામાં આવે છે. આ કવિરાજે ઘણી ગહુંળિઓ બનાવી છે કહે છે કે પ્રચલિત પ્રત્યેક ગરબી ગરબાના રાહ પર એમણે ગહુંળિઓ બનાવી છે મને નીચેનાં નામો મળ્યાં છે.

- ૧. શ્રી શુભવિજયજીના અમદાવાદના શ્રાવકોનાં નામ સૂચક ગહુંળિ સં. ૧૮૫૮ના અસાડ શુદિ ૧૪ પછીના ચાતુર્માસમાં બનેલી.
  - ૨. સિદ્ધચક્રની ગહુંળિ ગાથા ૧૨ આવો સખિ સંજ મિયાગાવા.
  - ૩. ભગવતીસૂત્રની ગહુંળિ ગાથા ૭ વીરજી આપારે ગુણશીલ ચૈત્ય મોઝાર.
  - ૪. અકાવીશ લબ્ધિની ગહુંળિ ગાથા ૯ ગણધર શ્રી ગૌતમ પ્રભુ રે.
  - ૫. પર્યુષ્રણની ગહુંળિ ગાથા ૯ જીરે લલિત વચનની ચાતુરી.

- દ. મુનિની ગહુંિળ ગાથા ૯ મુનિવર મારગમાં વસિયા.
- ૭. ગુરૂની ગહુંળિ ગાથા ૫ ચરણ કરણશું શોભતા.
- ૮. સુકૃતની ગહુંળિ ગાથા ૬ સુકૃત તરૂની વેલિ વધારવા રે.
- ૯. સાધુજીની ગહુંળિ ગાથા ૬ જ્ઞાનદિવાકર શોભતાં.
- ૧૦. દર્દુંચંક દેવની ગહુંળિ ગાથા ૮ રાજગૃહી વનખંડ વિચાલ.
- ૧૧. મુનિની ગહુંળિ ગાથા ૭
- ૧૨. અષ્ટાંગ યોગની ગહુંળિ ગાથા ૭ મુદિતા મુનિમંડળીએ વસ્યા.
- ૧૩. અબંડ તાપસની ગહુંળિ ગાથા ૬ અરિહા આયારે ચંપા વન કે મેદાન.
- ૧૪. પર્યુષણની ગહુંળિ ગાથા ૫ સખિ પર્વ પજાુસણ આવિયા.
- ૧૫. સામાન્ય ગહુંળિ ગાથા ૬ ચતુરા ચતુરી ચાલશું રે ચાલીચીખે ચીરે.
- ૧૬. જયંતિપ્રશ્ન ગહુંળિ ગાથા ૯ ચિતહર ચોવીશમા જિનરાજ.

વ્યાખ્યા-પ્રવચનમાં ગહુંલીનો સાથીયો પૂરીને ગહુંલી ગાવામાં આવે છે. આ પ્રણાલિકા સર્વ સામાન્ય રીતે પ્રચલિત છે. ગુરુભગવંતના આગમન, સત્કાર, વિદાય, જિનેન્દ્રભક્તિ મહોત્સવ, દીક્ષા મહોત્સવ, તપની આરાધના-પારશું-ઉદ્યાપન મહોત્સવ વગેરે પ્રસંગોએ ગહુંલી ગાવાનો રિવાજ છે. વિવિધ પ્રસંગોએ નારીવૃંદના મધુર કંઠે ગવાતી ગહુંલી શ્રવણ કરવી એ જીવનની સોનેરી ક્ષણો ગણાય છે. ગહુંલી માત્ર માનવસમાજની પ્રવૃત્તિ નથી. સ્વર્ગમાં અપરંપાર સુખ સમૃદ્ધિમાં રાચતા દેવો અને દેવીઓ પણ સાક્ષાત્ ભગવાન વિચરતા હોય, બાર પર્ષદામાં બિરાજમના થઈને દેશના આપતા હોય ત્યારે પણ કિંમતી દ્રવ્યો હીરા, માણેક, મોતી વગેરેથી પ્રભુની ગહુંલી કરીને સત્કાર કરે છે. કવિઓએ ગહુંલીમાં વાસ્તવિકતાનું દર્શન કરાવ્યું છે. સીમંધર સ્વામીની સ્તુતિમાં દેવોની પ્રભુ ભક્તિ અને સત્કારની ભાવનાને વ્યક્ત કરી પંક્તિઓ જોઈએ તો

મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સીમંધરસ્વામી સોનાનું સિંહાસનથી રૂપાનાં ત્યાં છત્ર બિરાજે રત્નમશિના દીવા દીપેજી કુમકુમ વર્શી ત્યાં ગહુંલી વિરાજે, મોતીના અક્ષતસારજી આ પ્રસંગ મહાવિદેહક્ષેત્રમાં વિચરી રહેલી સીમંધરસ્વામીના સંદર્ભમાં અત્રે નોંધવામાં આવ્યો છે. તેમાં ગહુંલીનો પ્રાચીન સંદર્ભ રહેલો છે.

ગહુંલીમાં 'સાથીયો' કરવામાં આવે છે. જૈન ધર્મમાં સ્વસ્તિક લોકપ્રિય છે. તેના ચાર છેડા ચાર ગતિનું સૂચન કરે છે. દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ અને નરક ગતિનો નાશ કરવાના પ્રતીકરૂપે જિનમંદિરમાં ભક્તો સાથીયો કરે છે. સાથીયા પહેલાં અક્ષતની ત્રણ ઢગલી દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રના પ્રતીક તરીકે સ્થાપવામાં આવે છે. આ ત્રણની આરાધનાથી ચાર ગતિનો નાશ થાય અને સિદ્ધગતિ-સિદ્ધિપદ પ્રાપ્ત થાય છે. સિદ્ધિપદના પ્રતીક રૂપે ત્રણ ઢગલી પહેલાં સિદ્ધશિલા

સ્થાપવામાં આવે છે જે ફળનું સૂચન કરે છે. સાથીયાની આકૃતિ સર્વસાધારણ જનતામાં પ્રચલિત છે. સાથીયાની વિવિધ આકૃતિઓ પણ પ્રસંગોપાત ઉપયોગમાં લેવાય છે. 'નંદાવર્ત' આકૃતિ સંસારની ભવ ભ્રમણમાંથી મુક્ત થવાનું સૂચન કરે છે. ગહુંલીની રચનામાં 'અક્ષત' કેન્દ્ર સ્થાને છે. ગહુંલીને આકર્ષક બનાવવા માટે વિવિધ આકૃતિઓનો આશ્રય લેવામાં આવે છે અને તે આકૃતિમાં મોતી, બદામ, ફળ, રૂપાનાશું, સુવર્શ-રજતના સિક્કા વગેરેથી અલંકૃત કરવામાં આવે છે. આવી આકૃતિઓમાં ગુરુ મહારાજનો ચોથો (રજોહરણ), નંદીશ્વર દ્વીપ, કુંતી કલશ, કમળપત્ર, વગેરેનો સમાવેશ થાય છે. એટલે ગહુંલી માત્ર શ્રવણનો વિષય નથી પણ વિશિષ્ટ પ્રકારની કલાત્મક આકૃતિવાળી ગહુંલીનું દર્શન શ્રોતાઓને આનંદદાયક બને છે. ગહુંલીમાં ધર્મ અને કલાનો સમન્વય સધાયો છે. કલાના વિકાસમાં ધર્મનું પ્રદાન ઐતિહાસિક રીતે મૂલ્યવાન છે તે દષ્ટિએ ગહુંલી કલાત્મકતા ભક્તિના રંગ રગાયેલી નિહાળી શકાય છે.

ગુહંલીનો સારભૂત વિચાર એ છે કે ગહુંલીની આકૃતિ વિવિધ પ્રકારની હોય પણ તેના દ્વારા ચારગતિનો નાશ કરીને પંચમ ગતિ મેળવવાનો છે. બીજા શબ્દોમાં કહીએ તો ૮૪ લાખ જીવાયોનિમાં પરિભ્રમણ કરતા આત્માને પોતાના શાશ્વત સુખ સિદ્ધપદ પામવાનો હેતુ છે. ગહુંલી દ્રવ્યથી થાય પણ ભાવ ઉત્તમ આવે એ જ ઇષ્ટ છે.

કવિ રૂષભદાસની પજાુસણની થોયની બીજા ''ગાથાના શબ્દો છે. ધવલ મંગલ ગીત ગહુંલી કરીએ.''

કવિ સમયસુંદરે સીમંધરસ્વામીના સ્તવનમાં ઇન્દ્રાણી ગહુંલી કરે છે તેનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. ''ઇન્દ્રાણી કાઢે **ગહુંલીજી,** મોતીના ચોક પૂરાય''

ગહુંલી દ્વારા ગુરુનો સત્કાર કરવામાં આવે છે. ભગવંત એ તો ગુરુઓના પણ અગ્રેસર ગુરુ છે.

ભગવંતની આજ્ઞા પ્રમાણે ગુરુભગવંત પાંચ મહાવ્રત પાળીને મોક્ષમાર્ગની સાધના કરે છે એટલે ભગવંતના સાક્ષાત્ વિરહમાં ગુરુભગવંત એમના જ પ્રતિનિધિ તરીકે જિનવાણી ધર્મોપદેશ આપીને ભવ્યાત્માઓનું કલ્યાણ કરે છે. એટલે એવા પરમોચ્ચ સુકૃતના નિમિત્તરૂપ ગુરુનું ગહુંલી દ્વારા રચાગત થાય છે.

ગહુંલી ગાનાર શ્રાવિકા બહેનો હોય છે. કેટલીવાર તેઓ શીઘ કવિ સમાન જોડકણાંની માફક જોડીને ગહુંલીઓ રચે છે. ત્યારે કોઈ પ્રખર કવિનું સ્મરણ થાય છે. ગહુંલી એટલે શ્રાવિકાના મધુર કંઠે ગવાતાં વિશેષ પ્રકારનાં ગીતો.

ગહુંલીમાં પ્રચલિત ગરબાની ચાલકે દેશીઓનો પ્રયોગ થયેલો હોય છે. નમૂનારૂપે કેટલીક દેશીઓ આ પ્રમાણે છે.

- (૧) શ્રાવક વ્રત સુરતરૂફ્લીપો.
- (૨) ભાવિ તુમે અષ્ટમી તિથિ સેવો ૨ે.

- (૩) સજની મોરી પાસ જિનેશ્વર પૂજો રે.
- (૪) ભિવ તુમે નંદોર ગીતારથ ગચ્છરાયાં છે.
- (૬) અહો મુનિ સંયમમાં રમતા.
- (૭) સ્નેહ વીરજી જયકારી રે.
- (૮) હા રે મારે આસો માસો શરદ પૂનમની રાતજો.
- (૯) પ્રેમની પ્રેમની પ્રેમનીરે મને લાગી કટારી પ્રેમની.
- (૧૦) જી રે માં રે.

ગહુંલીમાં રચનાઓમાં દેશીઓ ઉપરાંત પ્રચલિત ગીતોના રાગોનો પ્રયોગ થયેલો છે. દા.ત. રાખનાં રમકડાં જબ તુમહી ચલે પરદેશ અવતેરે સિવા કૌન, મોરા કૃષ્ણ કનૈયા. બિગડી બનાનેવાલે બિગડી બના દે આ તો લાખેણી આંગી કહેવાય.

પારેવડાં જાજે વીરાના દેશમાં ''જીવનકી નાવ ન ડોલે પંછીબાવરીયા' 'વીરા તારું નામ વ્હાલું લાગે' મેરા દિલ તોડને વાલે.

જૂની ફિલ્મો અને ગુજરાતી ગીતોનાં રાગમાં ગહુંલીઓ રચાયેલી છે. ગહુંલીમાં ભક્તિરસની અનુભૂતિ થાય છે. તેમાં સરળ પંક્તિઓ ઉપરાંત અલંકાર યુક્ત અભિવ્યક્તિ કરવામાં આવે છે. ગુરુ મહિમા રસ સમૃદ્ધિ અલંકાર યોજના ઊર્મિઓની અભિવ્યક્તિ અને ગેયતા જેવાં લક્ષણોથી ગહુંલીએ એક સ્વતંત્ર કાવ્ય પ્રકાર તરીકે સ્થાન ધરાવે છે.

પા.નં. ૯૪

ગહુંલી પ્રકારનાં વિવિધ પુસ્તકો પ્રગટ થયાં છે તે ઉપરથી આ કાવ્ય પ્રકારની લોકપ્રિયતાનો ખ્યાલ આવે છે. કાવ્ય પ્રકાર તરીકે વિશેષ અભ્યાસમાં ઉપયોગી નીવડે તે માટે ગહુંલીનાં પુસ્તકોની સૂચી આપી છે.

ગહુંલી સંગ્રહ–પ્રકા. કેશવલાલ નગીનદાસ પાલખીવાળા સં. ૧૯૬૬

શ્રી અમૃત ગહુંલી સંગ્રહ મુનિ જિનેન્દ્રવિજયજી સં. ૨૦૧૨, ગહુંલી સંગ્રહ કર્પૂરવિજયજી સં. ૧૯૭૭, શ્રી ગહુંલી આદિ સંગ્રહ મુનિ જંબૂવિજયજી સં. ૧૯૧૨, જિનેન્દ્ર સ્તવનાવલી ગહુંલી સંગ્રહ-મુનિ ઉદયવિજયજી સં. ૧૯૮૦, હંસ વિનોદ-મુનિ હંસવિજયજી આત્માનંદ પ્રકાશ-આત્મારામજી મ.સા. જૈન ગરબાવલી પંડિત ચંદુલાલ નાનચંદ શ્રી જૈન સંગીત બહાર કવિ મનસુખલાલ ડાહ્યાભાઈ શાહ સં. ૧૯૭૮, ગહુંલી સંગ્રહ-મુનિ શ્રી દેવચંદ્રજી સં. ૧૯૮૪, ગહુંલી સંગ્રહ-પ્રકા. શ્રાવક ભીમશા માણેક નૂતન ગહુંલી સંગ્રહ આ કીર્તિચન્દ્રસૂરિજી ગહુંલી સંગ્રહ આ દેવગુપ્તસૂરિજી સં. ૨૦૦૪, ગહુંલી સંગ્રહ—પ્રકા. સાધ્વીજી સુનંદાશ્રીજી સં. ૨૦૦૭, નિર્મળ ગહુંલી સંગ્રહ સાવરકુંડલા જૈન સંઘ ગહુંલી સંગ્રહ આ બુદ્ધિસાગરસૂરિ સં. ૨૦૩૦, આ ગહુંલી સંગ્રહમાં ગહુંલીમાં ઉપરાંત ગીત-ગરબા ગરબી વગેરેનો સંચય પણ થયો

છે. લગભગ ૩૦૦ વર્ષના સમયની આ ગહુંલીઓનો અભ્યાસ જૈન સાહિત્યની સમૃદ્ધિનો ઇતિહાસ બને તેમ છે.

#### ૯. (રાગ-જબ તુમ હી ચલે પરદેશ)

- ગુરુરાજ વિહારની વાત, કરે આઘાત, દિલમાંહિ અપારા, ઉદ્ધારક કોણ અમારા.
- હવે કોણ અહીં સિચન કરશે, આ ક્ષેત્રને કોણ લીલું કરશે, ગુરુરાજ વિના સૂકાઈ જશે ધર્મક્ચારા….ઉદ્ઘારક૦ ૧
- જ્ઞાન ઉદ્યોત કોણ હવે કરશે, અજ્ઞાનતિમિરને કોણ હરશે, બતલાવશે આઠ હવે કોણ જ્ઞાનાચારા…ઉદ્ઘારક૦ ૨
- સમ્યક્ત્વને કોણ વિશુદ્ધ કરશે, દૂષણ કોણ પાંચ પરિહરશે, પહેરાવશે કોણ હવે સમક્તિ શણગારા....ઉદ્ઘારક૦ ૩
- કોણ કહેશે વાણી જિનવરની, કોણ વર્શવશે શ્રાવકકરણી, બતલાવશે કોણ હવે અમને વ્રત બારા....ઉદ્ઘારક૦ ૪
- બારસવિધ તપને તપવાને, હવે કર્મ પુરાણાં ખપવાને, કરશે કોણ પ્રેરણા અમને નિત્ય સવારા...ઉદ્ઘારક૦ પ
- કોણ કહેશે ભેદ જીવાજીવનો, પુણ્ય-પાપને આશ્રવ-સંવરનો, બંધ મોક્ષને નિર્જરા કોણ હવે કહેનારા...ઉદ્ઘારક૦ ૬
- ચોમાસું વહી ગયું શી રીતે, અમને ન ખબર પડી કોઈ રીતે, સુણતાં નિત્ય ગુરુવરના ઉપદેશ રસાળા....ઉદ્ઘારક૦ ૭
- ઉપદેશ નિરંતર આપીને, ધર્મભાવના દિલમાં સ્થાપીને, પુષ્ટિ કરશે હવે ધર્મની કોણ અમારા....ઉદ્ઘારક૦ ૮
- જંબુવિજયના ગુરુવરના, શ્રી ભુવનવિજયજી મુનિવરના, વિહારથી થાય છે મનમાં દુઃખ અપારા…ઉદ્ઘારક૦ ૯

## ચોમાસી ચૌદશની ગહુંલી

લાખલાખ વંદન હો ગુરુ ચરણમાં સ્વીકારો આપ ગુરુરાજ, ધન્ય ધન્ય દિવસ સોહામણો ચાતુર્માસી ચૌદસ આજે ધર્મ મોસમ આવી આંગણે દિવસ દીપે મનોહાર…ધન્ય આરંભ-સમારંભને ત્યાગી, ધર્મધ્યાન કરવાની લાગી કરીએ આત્મ ઉદ્ધાર રે. અજ્ઞાની જીવોના તારણહારા, સદગુરૂ મળીયા જ્ઞાનના સિતારા અર્પણ કરો જ્ઞાન રસ થાળ રે...

નિત્ય નિત્ય વીરવાણી સુણવાને આવજો, આરાધનાની તકન ગુમાવશો ઉપદેશ આપે. હિતકાર રે...

આપ જ જ્ઞાની આપ જ ધ્યાની આપ જ અમારા જીવનસુકાની હાથ ગ્રહી કરો. ભવપાર રે...

જૈન શાસનના મોંઘેરા હીરલા, ત્યાગી વર દીસો છો જંગમાં વીરતા વીર નમે વારંવાર રે...

#### ગહુંલી ગુરુવાષ્ટ્રીની

કેવી ગુરૂજીની વાણી બેની કેવી ગુરૂજીની વાણી, મીઠી મધરીવાણી ગુરજીની મીઠી મધુરી છે વાણી. જાણે સુધારસપાન મીઠી મીઠી વાણી મીઠી મીઠી ભાષા, (9) તોડે છે. કર્મોના તાર તોડે છે. ક્રમોનાતાર મીઠી મધુરવાણી (2) મીઠી મધુરી વાણી ગુરૂજીની મીઠી મધુરી છે. વાણી જાણે સુધારસ પાન. (3) સરત શહેરમાં ગુરુએ પધારી કીધો અતિ ઉપકાર કીધો અતિ ઉપકાર. પંચાશકની વાણી સુણાવી કાઢ્યો મિથ્યા અંધકાર કાઢ્યો મિથ્યા અંધકાર. (8) મીઠી મધરી વાણી ગુરજીની મીઠી મધરી છે વાણ જાણે સુધારસપાન, પાલીતણામાં સિદ્ધગિરિ છાયામાં બંધાવ્યા આગમમંદિર બંધાવ્યા આગમમંદિર. (૫) (E) આગમ મંદિરની સાથે બંધાવ્યા શ્રીસિદ્ધચક્ર મંદિર શ્રી સિદ્ધચક્ર મંદિર. ક્રીયાં છે દુઃસાધ્યકામ ગુરૂજીએ ક્રીયાં છે દુસાધ્ય કામ ક્રીયા છે દુસાધ્ય કામ. (७) (2) ગુણસાગરજી ગુણના દરિઆ કીધા છે માસક્ષમણ કીધા છે માસક્ષમણ. (6) દીપસાગરજીએ શાસન દીપાવ્યું કરીને માસક્ષમણ કરીને માસક્ષમણ. (90) એ ગુરજીનો પ્રતાપ બેનીએ ગુરજીની પ્રતાપ એ ગુરજીનો પ્રતાપ. (qq)સુરત શહેરમાં ગોપીપુરામાં વર્તાવ્યો જયજયકાર વર્તાવ્યો જયજયકાર. એ ગુરુજીને વંદન કરતાં પાતિક દૂરે ટળાય પાતિક દૂરે ટળાય મીઠી મધુરી વાજા.... મીઠી મધુરી વાશી ગુરૂજીની મીઠી મધુરી છે. વાશી જાશે સુધારસપાન. (૧૨) જયબાળા ગરજીનાં ગુણ ગાવે હૈયે ધરીને ઉલ્લાસ, મીઠી મધુરી વાણી ગુરજીની મીઠી મધુરી છે વાણ જાણે સુધારસ પાન. (93) સંદર્ભ : કવિવારજ દીપવિજય પા. ૧૩૬ કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન પા. ૯૩, ૧૫૮

## વિવિધ ગહુંલીઓ



## ૩૩. હાલરડું અને અન્ય રચનાઓ

'હાલરડું' એટલે માતા બાળકને ઊંઘાડવા માટે લયબદ્ધ પદાવલીઓને સંગીતમય ધ્વનિ યુક્ત ગાય છે તે રચના. બાળકોને વાત્સલ્યથી પારણામાં ઝુલાવતી વખતે ગીતસ્વરૂપ હાલરડું ગાવાથી તેની કોઈ ચુંબકીય અસરથી નાનકડો બાળ નિદ્રાધીન બને છે. તેમાં પારણાનું વર્ણન ને બાળ ચેષ્ટાઓ, બાળકનો શણગાર, કૌટુંબીક સંબંધો, ભવિષ્યની અનેરી આશા-આકાંક્ષાઓ વગેરેનો સમાવેશ થાય છે. તેમાં સ્વાભાવિક નિરૂપણ દ્વારા ચિત્રાત્મક અભિવ્યક્તિ થતી હોય છે. આવાં ગીતો કે પદોમાં માતાના ઉલ્લાસ અને અપૂર્વ વાત્સલ્યનો સાહજિક ભાવ પ્રગટ થયેલો જોવા મળે છે.

માતા બાળકને પારણામાં ઝુલાવતી હોય તે દેશ્ય માતૃત્વના જીવનનો સર્વોત્તમ પ્રસંગ કહેવાય છે. તેનું વર્શન શબ્દોમાં થઈ શકે તેમ નથી. તે તો માતા પોતે જ જાણે છે. 'હાલરડું' આવી અનુભૂતિને સાકાર કરતી પદ કે ગીત સ્વરૂપની સુમધુર કાવ્ય રચના છે. તેમાં વિશેષ રીતે તો માતાના ચિત્તની પ્રસન્નતા ને ધન્યતાનો નૈસર્ગિક ભાવ જોવા મળે છે.

જૈન સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ **હાલરડાંની કૃતિઓ સાધુ કવિઓએ** રચી છે તેમ છતાં પ્રભુ ભક્તિના પર્યાય રૂપે મધુર પદાવલીઓમાં વાસ્તવિકતાનો પરિચય થાય છે. ત્યાગ અને વૈરાગ્યને વરેલા સાધુઓના શુભ હસ્તે બાળક અને માતાના સંબંધનું ભાવવાહી ચિત્ર આલેખવાની એમની પ્રવૃત્તિ સૌ કોઈને માટે ગૌરવવંતી છે. પાયામાં પ્રભુ પ્રત્યેનો અનહદ પ્રેમ છે. પદના કાવ્ય પ્રકાર તરીકે ભજન, આરતી અને હાલરડાં ને સ્થાન આપવામાં આવે છે. કૃષ્ણ ભક્તિ વિષયક વિવિધ પદોમાં હિંડોળાનાં પદો ભગવાનને પારણામાં ઝુલાવતી વખતે ગાવામાં આવાં પદો સમૂહમાં ગાઈ શકાય તેવા ઢાળ કે દેશીમાં રચાયાં છે. તેમાં દેવની સ્તુતિની સાથે ઋતુનો સંદર્ભ પણ જોવા

મળે છે. માતૃવાત્સલ્યને પ્રગટ કરતાં હાલરડાંનું મૂળ શ્રી કૃષ્ણની બાળલીલાનાં પદોમાં છે. ભાગવતમાં હિંડોળાંનાં અને હાલરડાંનાં પદોમાં શ્રી કૃષ્ણની બાળલીલાનું નિરૂપણ થયેલું છે.

હાલરડું સુગેય પદ રચના છે. જેમાં બાળસ્વભાવની લાક્ષણિકતા, માતૃહૃદયની બાળક પ્રત્યેની શુભ ભાવના, આશીર્વાદ અને ભવિષ્યની અનેરી આકાંક્ષાઓ વ્યક્ત થયેલી હોય છે. પદ સમાન હાલરડાં પણ ભક્તિ પ્રધાન કાવ્યનું અનુસંધાન કરે છે.

શ્રી કૃષ્ણના હાલરડાં એ સૌ કોઈ બાળકોનાં હાલરડાં છે. પ્રેમાનંદના દશમસ્કંધમાં પણ એક હાલરડું છે. લોકગીતોમાં લોકભાષામાં વિશિષ્ટ રીતે હાલરડાનું સર્જન થયું છે. છૂપાઈ ગયેલા બાળકૃષ્ણને શોધવા પ્રયત્ન કરતી માતાની વ્યાકુળતાનું નિરૂપણ ભાલણના પદમાં નીચે મુજબ મળી આવે છે.

## ''કહાન કહાન કરતી હીંડુ રે, ઘેર ઘેર જોતી હીંડુ રે, ક્યાં ગયો મારો નાનડિયો જેને નાકે નિર્મળ મોતી રે.''

મંદિરમાં પ્રભુ પૂજા કરવામાં આવતી હતી ત્યારે એમના જન્મનો મહિમા દર્શાવવા માટેની ભક્તિભાવ પ્રધાન રચના તરીકે હાલરડું સ્થાન ધરાવે છે. ભક્તજનોની ભક્તિ ભાવનાની અભિવ્યક્તિમાંથી હાલરડાનો ઉદ્ભવ થયો હોય એમ માનવામાં આવે છે.

હાલરડામાં પારણાના વર્ણન ઉપરાંત સગાં સ્નેહીઓનાં નામનો ઉલ્લેખ થયેલો હોય છે.

ઉદા. ''હરિ હાલો રે કાનજી હાલો રે, નંદનો લાલો રે, વિશ્વનો વહાલો રે, તે પોઢ્યો પારણે. હરિ. હરિને પારણે જડ્યા આપરે, નંદજી તો લાલ રે. ઝૂલાવે પારણું.''

લોક સાહિત્યમાં હાલરડાં વિશેષ છે. હાલરડાંનો ઉદ્દેશ બાળકને પારણામાં પોઢાડવાનો છે. બાળક શાંતિથી નિદ્રાધીન થાય તે માટે વિવિધ પ્રદેશમાં હાલરડાં પ્રચલિત છે.બાળનિદ્રા સંગીતના લયબદ્ધ સૂરોથી પણ સાધ્ય છે.તેમ છતાં લોક બોલીમાં રચાયેલા લય યુક્ત ટૂંકા પદો બાળકોને પોઢાડવામાં માતા ગાય છે. જો માતાનો કંઠ મધુર હોય તો હાલરડું પ્રભાવોત્પાદક બને છે. રડતા બાળકોને શાંત કરવા માટે પણ હાલરડાં ગાવાનો રિવાજ જોવા મળે છે. તેમાં ધ્રુવપંક્તિ અતિમહત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. હાલરડાં માટે હાલો, હાલો જેવા શબ્દો પણ પ્રચલિત છે.

''હાલરડું ઘણું વ્હાલું હો ભાઈને, હાલરડું ઘણું વ્હાલું ચક્રમક ચક્લી સોનેથી મઢાવું, પારણીયે પોપટ પધરાવું હો ભાઈને ચીનાઈ ચાદર ચંપાનાં ફુલડાં, સૂવાની સ્હેજ બિછાવું હો ભાઈને...... મલમલ મશરૂત તકીઆ બનાવું, પારણીએ પધારવું હો ભાઈને હીરની દોરીએ હીંચોળુ વ્હાલા ઘેરાં ઘેરાં ગીતડાં ગાઉં હો ભાઇને..... ઊંઘીને ઊઠશો ભાઈએ લાડકા ગાલીશ હું ગજવે ખાઉં હો ભાઇને.... હાલા ગજો રે, ગોરી લઈનાં હાલા....હા....લા....

હાલ વ્હાંલુંનું હાલ્રું ને, વાવ્યા મગ ચણાને ઝાલરૂં રે, ઝાલર ખારો બોકડા ને ભાઈ રમે રે સોનાના દોકડા (''સાબરકાંઠાના ઘરો એક અધ્યન,'' ૩

''હાલો રે હાલો, ભાઇને હાલો રે બહુ હાલો ભાઈને ગોરીડાં રે ગાજો, ભાઇને રમવા તેડી જાજો, ગોરી ગાયના દૂધ ભાઇ પીશે ઉગમતે સૂર હાં….હાં...હાલો. ૩

''તમે મારા દેવના દીધેલ છો, તમે મારા માગી લીધેલ છો, આવ્યા ત્યારે અમર થૈને રેજો ? તમે મારું નગદ નાશું છો, તમે મારું ફૂલ વસાશું છો આવ્યા ત્યારે અમર થૈંને રજો ? ૩બ

પ્રથમ ગર્ભ વખતે સૂર્ય સામે રન્નાદેં સૂર્યરાણી સમક્ષ ગવાતાં ગીતો અધરણી ગીતો કહેવાય છે.

હાલરડાની રચના સગુણોપાસનાની સાથે ધાર્મિક મહત્વ દર્શાવતી શ્રૃંગાર અને વાત્સલ્યભાવ નિરૂપણ કરતી રસિક રચના છે. હાલરડાં માત્ર નિદ્રાદેવીની પ્રસન્નતા માટે રચાયાં નથી. તેમાં માતૃવાત્સલ્ય ઉરસંવેદનો, કંટાળો, પરાક્રમની ભાવના, આર્શીવાદ અને બાળક માટેના ભવિષ્યની અવનવી આશાઓનું નિરૂપણ થયેલું જોવા મળે છે.

#### ૧. મહાવીરસ્વામીનું પારશું

(ઝુલાવે માઇ વીરકુંવર પારણે-એ દેશી)

| રત્ન જડીત સોનેકા પારશા દોરી જરીકી જાલને        | ઝુ૧  |
|------------------------------------------------|------|
| માણી મોતી અનેકે જુમકી તીકે, ઘુઘરી ઘમક કારણે    | ઝુ૨  |
| રત્નદામ શ્રી ધામ ગંડક પર, કરે પ્રભુજી ખ્યાલ ને | ઝુ૩  |
| મેના મોર શુક સારસ સુંદર, હરખે કુંવર પારણે…     | જુ૪  |
| છપ્પન દીગ કુંવરી હુલરાવે, બજાવે બજાવે તાલને    | ઝુપ  |
| ત્રીશલા માતા આનંદિત હોવે, નીરખે નીરખે બાલને    | ઝુ…€ |
| હંસ કહે પ્રભુ પારણે પોઢ્યા. જાણે જગત ચાલને     | თ9   |

#### ર. શ્રી મહાવીરસ્વામીનું પારશું

(રાગ : પ્રીતમ પેરીસ ચાલો)

રનેહે સ્નેહે હિંચોળું શ્રી ભગવાન, વીરને હાલો હાલો. વ્હાલું-વ્હાલું વીર ! એક તારું નામ વીરને હાલો હાલો. વ્હાલું-વ્હાલું મહાવીર ! તારું નામ વીરને હાલો હાલો. ચૈતર સુદ તેરસનો દહાડો, ત્રિશલાની કુખે તું જાયો, ત્રણે ભુવનમાં જય જય જય કાર-વીરને હાલો હાલો. ૧

દેવ–દેવી સહુએ હુલરાવ્યા, મેરૂ ઉપર પ્રેમે ન્હવરાવ્યા, જેની સભક્તિનું થાય નહિ બ્યાન–વીરને હાલો હાલો. ર

માતા-પિતાની ભક્તિ કરવા, ભાતૃ-પ્રેમને નહિ વિસારવા, ત્રીશ વર્ષે હંકાર્યું દીક્ષા વહાશ-વીરને હાલો હાલો. ૩

તપ જપ સંયમને બહુ પાળી, કષ્ય ઘણાને નહિ ગુણકારી, ઝગમગ જ્યોતિ સમ પામ્યા કેવળજ્ઞાન-વીરને હાલો હાલો. ૪

જગ-કલ્યાણે જીવન ઝુકાવ્યું, ભાન-ભૂલ્યાને જ્ઞાન બતાવ્યું, મૈત્રી ભાવે ઉતાર્યા ભવજલ પાર, વીરને હાલો હાલો. પ

અધમ-ઉદ્ઘારક ભવિ-જન-તારક, ગુણ અનંતના જે ધારક, એવા વીરને છે વંદન વારંવાર, વીરને હાલો હાલો. **દ** 

વંદન કરીએ ભાવે સ્મરીએ, ત્રિકાળ તારું પૂજન કરીએ, ત્હારા નામે સદા સુખ થાય, વીરને હાલો હાલો. ૭

૩. શ્રી મહાવીરસ્વામીનું પારશું

''ભરત ક્ષેત્રમાં શોભતો, ક્ષત્રીયકુંડ સુખધામ, રાય સિદ્ધારથ આંગણે, દેવી ત્રિશલા નામ. ઉત્તમ તેની કુક્ષીએ, જન્મ્યા વીર જિણંદ, તોરણ બાંધ્યા ઘરઘરે, ગીત મધુરા ગાય. ઘર ગોખે દીવડા ઝગે, મંગલ તુર બજાય, રાસ લડે રમવા મલે, સર્વ સાહેલી સાથ, રૂમ ઝુમ નૃત્ય કરી, સહુ ઝુલાવે જગનાથ.

ઝુલો ઝુલો વીર મારા પાર**શી**યામાં ઝુલો, (આવો આવો....રાગ) રૂડા હાલરીયામાં ઝુલો.

| સોના કેરૂ પારશું ને, ઉપર જડીયા હીરા,<br>રેશમે દોરે માત હિંચોળે, ઝુલો મહાવીર.                | રૂડા. (૧) |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ઇંદ્ર ઇંદ્રાણી મલી હુલરાવે, સુર નરનારી આવે,<br>મધુર કંઠે ગાયા હાલરડાં, વીરને સ્નેહે ઝુલાવે. | રૂડા. (૨) |
| ઝીંકે ભરીયું આંગડીયું ને, જરીનો ટોપે માથે,<br>લાવ્યાં રમકડા રમવા કાજે, મેવા મીઠાઈ સાથે.     | રૂડા. (૩) |
| માતા ત્રિશલા હરખે હરખે, એમ મુખે વદંતી,<br>મોટો થાજે ભણવા જાજે, આશીષ દેઇ હસંતી.              | રૂડા. (૪) |
| પરશાવીશ હું નવલી નાર, જોબનવતી તુજને,<br>માતાપિતાના કોડ પૂરજે, હોંશ હૈયે છે મુજને.           | રૂડા. (૫) |
| જૈન શાસનમાં તું એક પ્રગટ્યો, આંગણ મારે દીવો,<br>કર્મને કાપી ધર્મને સ્થાપી, અમૃત રસને પીવો.  | રૂડા. (૬) |
| ધર્મ દેશના આપી જગને, ઉદ્ધરજે જગ પ્રાણી,<br>આત્મ સાધના સાધી વરજે. વિજય શિવ પટરાણી.           | 3ડા. (૭)  |

સંદર્ભ : કવિરાજ દીપવિજય પા. ૧૦

#### ૩૪. ગીત

મધ્યકાલીન સમયમાં લઘુ કાવ્ય પ્રકારોમાં દૂહા પદ અને ગીતનો ભવ્ય વારસો ભક્તિ રસની રમઝટ નીમાવવામાં ભક્તોના આકર્ષણનું કેન્દ્ર બન્યું છે. ગીત શબ્દમાં ગેયતાનો ધ્વિન રહેલો છે. ગીત મળ્યો વિવિધ પ્રકારનાં છે. તેમાં વિષય વૈવિધ્ય નોંધપાત્ર છે. પ્રભુ ભક્તિ, ગુરુ ભક્તિ, જ્ઞાન ભક્તિ તીર્થ મહિમા, જેવા વિષયોનાં ગીતો રચાયાં છે. કવિ સમયસુંદરનાં ગીતો વિશેષ વિષય વૈવિધ્યની સાથે ભાવવાહી હોવાથી તેનો પ્રભાવ વિશિષ્ટ પ્રકારનો છે. કવિએ સાંઝી (સંધ્યા) ચોમાસા ચર્ચરી પ્રભુનો પૂજા ભદ્વારસ્થય જીવ પ્રતિબોધ, માયા, હિંડોળા, ગણધર, અષ્ટાપદ તીર્થભાસ, નેમિનાથ બારહમાસા, પાર્શનાથ મહાવીરસ્વામી, ગુરુ ભગવંતો, અને ઔપદેશિક વગેરે વિષયનાં ગીતો રચ્યાં છે. કુસુમાંજલિમાં આ ગીતોનો સંચય થયો છે. કવિ સમયસુંદર મધ્યકાલીન સમયના ઉત્તમ ગીતાકાર છે. એમનાં ગીતો વિશે લોકોક્તિ છે કે ''સમય સુંદરનાં ગીતડાં ભીંતનાં ચીંતડાં રે." કવિ ગુજરાતી, હિંદી સિંધી, મરાઠી, મેવાડી, વગેરે સ્થળોને સ્પર્શતાં ગીતો રચ્યાં છે. આ ગીતોમાં કવિની કાવ્ય ચતુરાઈ અને શૈલીની વિશિષ્ટ પ્રકારની ઝાંખી થાય છે. અત્રે કેટલાંક ગીતો નમૂનારૂપે પ્રગટ કરવામાં આવ્યાં છે.

#### ગીત કાવ્યનું સ્વરૂપ

૧. સાહિત્યની સૃષ્ટિમાં લઘુકાય પ્રકાર તરીકે ગીત કાવ્ય વિશિષ્ટ લક્ષણોથી મહત્વનું

સ્થાન ધરાવે છે. તેમાં માનવ ચિત્તમાં ઉદ્દભવતી સૂક્ષ્મ લાગણીઓને મધુર પદાવલીઓ દ્વારા મૂર્તિમંત રીતે આલેખવામાં આવે છે. તેમાં રહેલી ગેયતા કાવ્યની સુકુમારતામાં સહયોગ આપે છે. કાવ્યમાં રહેલો વિશિષ્ટ લય તેના પ્રાદુર્ભાવમાં નિમિત્તરૂપ બને છે. કવિ અને વિવેચકશ્રી સુંદરમ્ જણાવે છે કે કવિતા અને સંગીતના સહાયારા સીમાડા પરનો છોડ છે. સંગીત અને કવિતાના સમન્વયથી વિશિષ્ટપણે ગીત પોતાનું સ્વરૂપ સાધે છે. કવિતામાં સંગીત અને સંગીતમાં કવિતાનો સમન્વય ગીતોમાં જોવા મળે છે.

ગીત શબ્દ ગાવા સાથે સંબંધ ધરાવે છે તે દેષ્ટિએ વિચારતાં ગેયતા ગીતનું વિશિષ્ટ લક્ષણ ગણાય છે. ગીતો વિવિધ પ્રકારનાં પ્રાપ્ત થાય છે. લગ્ન ગીતો, લોકગીતો, ઋતુગીતો, શ્રમગીતો, વ્યવહાર જીવનના અન્ય પ્રસંગોનાં ગીતો, તહેવાર વિશેનાં ગીતો ઉપરાંત દેશભક્તિનાં ગીતોની વિરાટ સૃષ્ટિ નિહાળી શકાય છે. આ ગીતો મીઠી હલકથી મધુર કંઠે અને સમુચિત રાગથી ગવાતાં વેધક અસર પહોંચાડે છે અને દીર્ઘકાળ પર્યત ગીતોની કેટલીક પંક્તિઓ કે સમગ્ર ગીત લોકગીતો અવાર નવાર ગવાતું સંભળાય છે. તેમાં રહેલો આરોહ-અવરોહ, ભાવ, રસ, લાગણી અને અવાજનો વળાક એ ગીત કાવ્યની સિદ્ધિ ગણાય છે.

ગીત અને કાવ્યનો સંબંધ વિચારીએ તો ઊર્મિકાવ્યનો એક પ્રકાર છે. ગીતકાવ્યમાં ઊર્મિકાવ્ય સમાન રસાનુભવની પૂર્ણ ક્ષમતા છે. તેમાં કોઈ એક વિચાર કે ભાવવાહી ઘટનાનું નિરૂપણ હોય છે. માનવ મનોસ્થિતિ અને સૂક્ષ્મ લાગણીઓને વ્યક્ત કરવા માટેનું સમર્થ માધ્યમ ગીત કાવ્ય પ્રકાર છે.

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં પણ સુંદર ગીતો પ્રાપ્ત થાય છે. જેની મધુર પંક્તિઓથી આજે પણ તેનો અભિનવ રસાસ્વાદ થાય છે.

જાગીને જોઉં તો જગત દીસે નહિ–(નરસિંહ)

નીરખને ગગનમાં કોણ ધૂમી રહ્યો—(નરસિંહ)

હરિનો મારગ છે શૂરાનો-(પ્રીતમ)

તરણા ઓથે ડુંગર—(ધીરા ભગત)

બોલ મા બોલ મા બોલ મા રે.-(મીરાંબાઈ)

જૂનું તો થયું રે દેવળ-(મીરાંબાઈ)

અર્વાચીન ગીતોમાં કવિ નર્મદનું નવ કરશો કાંઈ શોક, નાનાલાલનું વિરાટનો હિંડોળો અને ફૂલડાં કટોરી અતિપ્રસિદ્ધ છે. ગીતમાં માત્ર પ્રણય કે અન્ય પ્રકારની ઊર્મિને વ્યક્ત કરવાની સાથે કાવ્યત્વ પણ સિદ્ધ થવું જોઈએ. સુંદરમ્ અને ઉમાશંકર જોશીના ગીતોમાં ઘટના—પ્રસંગે સામાજિક સ્થિતિ જેવા વિષયોને સ્થાન મળ્યું છે. એટલે ગીત કાવ્યોમાં વિષય વૈવિધ્ય રહેલું છે. કવિ સુંદરમના મતે ગીતનાં મુખ્ય અંગોમાં શબ્દ દેહ, રસ, પુદ્દગલ અને વિષય નિરૂપણનો સમાવેશ થાય છે.

ગીતનો શબ્દ દેહ, લય અને તાલને આધારે રચાય છે. લોકગીતો, ભજન, ગરબા, ગરબીની રચનામાં આવો શબ્દ દેહ રહેલો છે. ઊર્મિકાવ્ય સમાન સંક્ષિપ્તતા પણ ગીતનું મહત્વનું લક્ષણ ગણાય છે. આ ગીતોમાં તાલ અને લય સાધ્ય કરવા માટે માત્રા મેળ છંદો કે ઢાળનો આશ્રય લેવામાં આવે છે. આવા લય અને તાલથી ગીતનો શબ્દ દેહ નિયંત્રિત થાય છે. ગીતના શબ્દોમાં અર્થલાઘવ હોવું જોઈએ. ગીત ગાવાની અને સાંભળવાની રચના છે. પંક્તિને અંતે તેમાં રહેલી સંવેદના કે ભાવ સચોટ અને સ્પષ્ટ થવો જોઈએ. તેમાં પ્રાસનું તત્ત્વ મહત્વનું બને છે. ગીતની પંક્તિઓ સ્વતંત્ર હોવા છતાં એક પંક્તિનો બીજી પંક્તિ સાથે સંબંધ જાળવવાનો હોય છે. ગીત રચના રીતિ, લાલિત્ય પ્રધાન, મૃદુલ પણ માધુર્યવાળી હળવી કાવ્ય કૃતિ છે. તેમાં કોમળ સંવેદનો સ્થાન પામેલા હોય છે. તેમાં કરણ કે શૃંગાર રસની સાથે શૌર્યભાવ-વીરત્વનું ઓજસ પણ નોંધપાત્ર બને છે. કવિ નર્મદનું 'સહુ ચલો જીતવા જંગ', વીર ભાવનું ઘોતક છે. નાનાલાલનું 'પાર્થને કહો ચઢાવે બાશ', 'માર કેસરભીના કંથ' જેવાં ગીતો પણ વીરસ રસના દણંતરૂપ છે. પ્રણય અને પ્રકૃતિ તો સર્વ કાવ્યોમાં એક યા બીજી રીતે કાર્યરત હોય છે. ગીતમાં પ્રકૃતિ અને પ્રણયની વિભાવના દષ્ટિગોચર થાય છે. ગીતોમાંથી પ્રગટ થતો વિશિષ્ટ ધ્વનિ અગત્યનો ગણાય છે. જો તેવો કોઈ ધ્વનિ ન હોય તો આવાં ગીતો માત્ર સંગીતના આલાય સમાન છે.

ઊર્મિકાવ્ય માટે અંગ્રેજીમાં Lyric લિરિક શબ્દ પ્રયોગ થાય છે જયારે ગીત કાવ્યને Song નામથી ઓળખવામાં આવે છે.

(સંદર્ભ: ઊર્મિકાવ્ય લે. ચંદ્રશંકર ભટ્ટ–પા. ૧૪૮)

#### ગીત

ર. આદિનાથ ગીત-કવિ विनीत વિમલે સં. ૧૮૭૪ની આસપાસના સમયમાં આદિનાથના સલોકો જ રચના કરી છે. આ કૃતિ સલોકો તરીકે પુસ્તકમાં પ્રગટ થઈ છે. કવિએ અપર નામ તરીકે 'રૂષભદેવનું ગીત' આવ્યું છે. વળી શત્રુંજય સલોકો પણ નામ નિર્દેશ કર્યો છે. સલોકો ભક્તિના એક પ્રકાર તરીકે ગાવામાં આવે છે તે દેષ્ટિએ 'ગીત' શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે એમ અનુમાન કરવામાં આવે છે. (પાન ૭૩)

કવિની અન્ય સલોકો રચનામાં નેમિનાથ સોલોક, અષ્ટાપદ સલોકો, વિમલમંત્રીશ્વરનો સલોકો પ્રાપ્ત થાય છે તેમાં 'ગીત' શબ્દપ્રયોગ નથી માત્ર 'સોલોકો'ની સંજ્ઞા છે. કવિ બિંબો વીશ વિહરમાન જિન ૨૨ ગીતની રચના કરી છે. વાસ્તવિક રીતે વિચારીએ તો 'ગીત'નો અર્થ વિહરમાન જિન સ્તવન થાય છે. પદ્ય રચનામાં ગેયતા અનિવાર્ય પણે હોય છે અહીં ગીત સમાન ગેયતાના સંદર્ભથી 'ગીત' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. (૧-૩૫૩)

અજ્ઞાત કવિ કૃત સમેતશિખર ગીત (અપૂર્ણ) પ્રાપ્ત થાય છે. તેની પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે. ૧-૪૨૬

અજ્ઞાત કવિ કૃત અન્ય ગીતોમાં શેત્રુંજય મહાતીર્થ ગીત કડી-૫,

સ્થૂલિભદ્ર ગીત-ગા-૧૨, સુદર્શન મહા ઋષિ ગીત ગા-૧૩, સ્થૂલિભદ્ર ગીત ગા-૮, વયરસ્વામી ગીત-ગા-૭, મધુબિન્દુ ગીત ગા-૮, વગેરે ગીતો પ્રાપ્ત થાય છે.

ગીતના વિષય તરીકે ગુરુ ભગવંતને પણ સ્થાન આપીને ગુરુ મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. કવિ જિનચંદ્રસૂરિ શિષ્યની જિનભદ્રસૂરિ ગીત રચના પ ગાથાની પ્રાપ્ત થાય છે. દેષ્ટાતરૂપ પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે. (૧-૪૫૧)

આદિ. માઇ એ દીઠઉ માણિક મોહિ રાણીય એ ગચ્છતિ આવતઉએ, કવિશહિ અમ્હગુરુ આવનઉ દીઠઉ, કવિશહિ લઈય વલાવણી એ. ॥ ૧ ॥

અંત. સરસ**િ ઠવિઉ સોવન પાટુ, સાસિશિદેવતિ સેસ વધારિયેરે,** ગચ્છપતિ બઇઠઉ જિ<mark>ણ ભદ્રસૂરિ સંઘ મંડણ ગચ્છ ઉધ્ધરણ. ॥ ૫ ॥</mark>

સંદર્ભ : જૈન ગૂર્જ કવિઓ.

#### जीवप्रतिबोध गीतम्

३. रे जीव वखतिलख्या सुख लहियइ ।
भ्कूरि भ्कूरि काहे होत पांजर कैव कीना दुख सहियइ रे ॥ रे ॥ १
शइसउ नहीं कोऊ अंतरजामी जिण आगिल दुखकिहयइ ।
जोर नहीं परमेसर सेती ज्यूँ राखइ त्यूँ रिहपइ ॥ रे ॥ २
कुल की लाजभ्रजाउ भेटत कुण, जिमितमकिरि निखहियइ ।
समयसुंदर कहइ सुख कउ कारण एक धरमसरउहियइ ॥ रे ॥ ३ (पान ४२१)

#### माया

इहु मेरा इहु मेरा इहु मेरा इहु मेरा । जीव तुं विभासि नहीं कुछ तेरा ॥ इन ॥१॥ सासतां सोस करड़ बहु तेरा आंखिमीची तब जअ अंधेरा ॥२॥ भाल मलूक तबूका डैरा सबकुछ छोरि चलइ गाइ केर ॥३॥ समयसुंदर कहड़ कहुँ क्या धणेरा माया नीतइ तिणका हूं वेरा ॥४॥ (पान ४३१)

#### દીક્ષાગીત

૫. ધન્ય ધન્ય દિવસ આજનો રળિયામણો ધન્યધન્ય શાંતપુરીગ્રામ, દીક્ષાનો અવસર આનંદનો ડગલે પગલે બહુ ઝણકારવાગતા. દિલડાં સૌના જાણે ઉંઘમાંથી જાગતાં ચાહતા મુક્તિનું ઘામ દીક્ષા ॥૧॥ અમૃતસૂરીશ્વર ગુરુજી બિરાજતા ક્ષમા આદિ બહુ ગુણેએ છાજતાં, સારે જે ભવ્યોનાં કામ દીક્ષાનો. ॥૨॥

વચનો જેના મેઘ વારાએ વરસે આજ્ઞા જિનેન્દ્રની ધરશે તે તરશે, આત્માને થાયે આરામ દીક્ષાનો. ॥૩॥

આજ્ઞા જિનેન્દ્રની ધરવા તૈયાર છે સુશીલાબેનને હર્ષ આપાર રે, ધન્ય તેમના માતાપિતા ગામ દીક્ષાનો. ॥૪॥

દીક્ષા મહોત્સવ ઉજવે સૌ પ્રેમથી મુમુક્ષુ પામજો મોક્ષને ક્ષેમથી, લેઈને જિનેન્દ્રનામ દીક્ષાનો. IIપII (પાન ૭૮)

ગીત

રંગ લાગ્યો અનુપમ રાજ, ચરણમાં ચિત લાગો,
જિન શાસનના સુલતાન ચરણમાં ચિત લાગો. !!૧!!
મને ભેટવા શ્રી ભગવાન ચરણમાં ચિત્ત લાગો,
અલબેલી આણા જિનરાજચરણમાં ચિત લાગો. !!૨!!
પૂરણ પુન્યે મલ્યો શુભયોગ ચરણમાં ચિત લાગો,
શીખ ધરવી સદા ગુરૂરાજ ચરણમાં ચિત લાગો. !!૩!!
નહિ છોડું હવે પ્રભુ સાથ ચરણમાં ચિત લાગો. !!૪!!
ભાવે ભેટ્યાથી ભવ દુ:ખમય ચરણમાં ચિત લાગો. !!૫!!
જ્ઞાન દીપક સોધવા કાજ ચરણમાં ચિત લાગો,
તેવા અવિચલ આતમરાજ ચરણમાં ચિત લાગો. !!૬!!
મન મોહ્યું માહરું દિનરાત ચરણમાં ચિત લાગો. !!૭!!
પ્રભુ દીજે દિલાસો રાજ ચરણમાં ચિત લાગો. !!૭!!
પ્રભુ દીજે દિલાસો રાજ ચરણમાં ચિત લાગો. !!૮!!

**સંદર્ભ**: ગહુંલી સંગ્રહ રવિચંદ્રવિ. પા. ૨૦૫

चिन्ता-निवारण-गीत

राग-सांमेरी

रे जीव चिंता चित नव धरीयै, लिहणो हुयसो लिहयै । रे जीव० । तुं झुरझुर कें नीर क्युँ नाखत, अपनो एह न कहीयै । अपनों हो तौँ क्युं उठ जातो, साचौ ए सरदहीयै । रे जीव० ।१। लिहिणायत ज्युं लेखें कारण, पर घर वार पठईयै । लेखे कीधें वार न लावे, फिर घर पीछो पुलईयै । रे जीव० ।२। ताहरौ नहीं नहीं तुं इनकौ, मोह न किनसै करीयै । 'अमर' एक अवचल ध्रम तेरो, याकुँ नित चित धरीयै । रे जीव० ।३। अन्य शैन शीतो

૮. કાવ્ય અને ગેયતાનો સંબંધ અનિવાર્ય ગણાય છે. સાહિત્યના પ્રારંભકાળથી પદ્યનો મહિમા વિશેષ પ્રસિદ્ધ હતો. દીર્ઘ અને લઘુકાવ્યો પણ પદ્યમાં જ રચાતાં હતાં. અક્ષરમેળ અને માત્રામેળ વૃત્તોનો પ્રયોગ થતો હતો. તદુપરાંત દુહા અને દેશીઓના પ્રયોગથી કાવ્યજગત અતિ સમૃદ્ધ બન્યું છે. કાવ્યમાં યેનકેન પ્રકારેણ ગેયતા તો અવશ્ય હોય છે. પશ્ચિમના સાહિત્યના પ્રભાવથી કાવ્યમાં ગેયતા હોવી જોઈએ એ મત યથાર્થ ગણાયો નથી. ગેયતા એ કાવ્યનું એગ છે સર્વસ્વ નથી. ગેયતા ન હોય તો પણ તેમાં કાવ્ય એટલે પદ્યને અનુરૂપ લય (Rhythm) હોવો જોઈએ. કાવ્યની અર્વાચીન વ્યાખ્યામાં લયબદ્ધતાને કાવ્યના લક્ષણ તરીકે માનવામાં આવે છે.

અર્વાચીન કાળમાં જૈન સાહિત્યની ગીતસૃષ્ટિ વિશાળ પટ પર વિસ્તાર પામી છે. અર્વાચીન સમયમાં પદ્ય રચનાઓનું પ્રમાણ મધ્યકાલીન સાહિત્યની તુલનામાં ઓછું છે. તેમાં સમકાલીન પ્રભાવથી નવી શૈલીમાં રાગબદ્ધ ગીતો રચાયાં છે. મધ્યકાલીન રાસ-પ્રબંધ-વિવાહલો-ફાગુ જેવા કાવ્યપ્રકારોમાં વસ્તુ વિભાવન ઢાળમાં કરીને દેશીઓ-ચોપાઈ અને ગીતનો પણ આશ્રય લેવામાં આવ્યો છે.

જ્ઞાનિવમલસૂરિ, રૂપચંદ, જયવિજય વગેરે કવિઓની રચનાઓમાં ગીતો પ્રાપ્ત થાય છે. પદ સાહિત્યની વિશાળ સૃષ્ટિમાં વૈવિધ્યપૂર્ણ ગીતોની સામગ્રી છે.

જૈન કવિઓએ વસંત-ફાગણની વિષયવસ્તુને કેન્દ્રમાં રાખીને ગીતો રચ્યાં છે. આ ગીતોમાં બાહ્ય રીતે વસંતનો વૈભવ છે પણ તેનો અંતરઆત્મા આધ્યાત્મિક આનંદની વૈવિધ્યપૂર્ણ વિગતો દર્શાવે છે. વળી તેમાં પ્રકૃતિ અન માનવજીવનનો સુભગ સંબંધ સધાયેલો જોવા મળે છે. રસ અને અલંકારની દષ્ટિએ પણ આ ગીતો ઊંચી કક્ષાનાં છે.

#### ચિદાનંદજીનું ગીત જોઈએ તો :

'અનુભવ ચીત મિલાય દે મોકું શામ સુંદર વર મોરા રે, શીયલ ફાગ પીયા સંગ રમુંગી, ગુશ માનુંગી મેં તેરા રે, જ્ઞાન ગુલાલ પ્રેમ પિચકારી, સુચી સરધા રંગ ભરે રે.' કવિ લાવણ્ય સમયના ગીતનું ઉદા. નીચે પ્રમાશે છે : 'ફાગ ખેલત હૈ ફૂલ બાગ મેં હો, મહારાજ ચક્રવર્તિ શાંતિ, હરિલંકી હમકી વાત નહો એક લાખ બાશું હજાર, નારીમિલ ફલ ગેહ બનાવે ઠોરઠોર ભમર જંકાર.' રત્નસાગરના પદનું ઉદા. જોઈએ તો :
'રંગમચ્યો જિનદાર રે, ચાલો ખેલીએ હોરી,
કનક કચોળી કેશર ઘોળી, પૂજા વિવિધ પ્રકાર રે,
કૃષ્ણાગરૂકા ધૂપ ધરત હે, પરિમલ બહકે અપાર રે.'
કવિ પંડિત વીરવિજયના ગીતનું ઉદા. જોઈએ તો :
'શિવાનંદનકું ખેલાવે હરિગોરી, હાં રે હરિ ગોરી ખેલાવે હોરી,
હાંરે સરોવરીયાને તીર, નેમકુમર કેડે પડી હરિ ગોરી.'
'આયો વસંત હસંત સાહેલી રાધ મધુ દોય માસ,
વિરહી ડસંતોને નામ વસંતો, સંતકુ સદા સુખવાસ.'

ઉપરોક્ત દર્શાતોને આધારે ગીતનો મધુર રસાસ્વાદ થાય છે.

અર્વાચીન જૈન સાહિત્યનાં ગીતો વિશે કેટલીક રસપ્રદ માહિતી અત્રે આપવામાં આવી છે.

જૈન સાહિત્યનાં ગીતો મુખ્યત્વે દેવ, ગુરુ અને ધર્મ પ્રત્યેની ભક્તિ ભાવનાને સ્પર્શે છે. તદુપરાંત ઉપદેશાત્મક દર્ષ્ટિબિંદુથી પણ ગીતો રચાયાં છે. આ ગીતોમાં શાસ્ત્રીય રાગ, પ્રચલિત દેશીઓ, દેશી નાટક સમાનના નાટકની પ્રચલિત પંક્તિનો રાહ, સમકાલીનતાને લક્ષમાં લઈને જૂની ફિલ્મોના ગીતની પંક્તિને આધારે જૈન કવિઓએ ગીતો રચ્યાં છે. કેટલાક જૈન કવિઓનાં ગીતો વિશેની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે:

આચાર્ય કીર્તિચંદ્રસૂરિની ગીતોનું ઉદાહરણ જોઈએ તો :

'રઘુપતિ રાઘવ રાજારામ'એ પંક્તિને અનુસરીને રચાયેલું ગીત પ્રાર્થના સ્વરૂપનું છે.

'જય જય હે વીતરાગ પ્રભુ, પ્રાતઃ ઉઠી સદા સમરું, આપ પ્રભાવથી હોજો નાથ, અરજ કરું જોડી બે હાથ.'

'લાખ લાખ દીવડાની આરતી ઉતારજો' એ પંક્તિની રાહનું ગીત જોઈએ તો :

'લાખ લાખ વાર પ્રભુ પાર્શ્વને વધામજ્ઞાં, અંતરીયું હર્ષે ઉભરાય, આંગણિયે અવસર આનંદનો.'

રાખનાં રમકડાં…ની ચાલનું ગીત :

'જ્ઞાનના એ દીવડાને વીરે ઝગમગ સળ્યા રે, ત્રણ લોકના નાથ સૌનાં તિમિર ટાળી નાંખ્યા રે.' 'છોડ ગયે બાલમ' પંક્તિ પરથી રચાયેલું ગીત :

'છોડ ગયે ગિરનાર, મેરે નાથ અકેલી છોડ ગયે, મેરે નેમ ગયે ગિરનાર, મેરા આશભરા દિલ તોડ ગયે.'

'આજ મારી નણદીએ મેશું માર્યું'–એ રાહનું ગીત :

'રાજ ! મારું દિલડું છે દુઃખે ભર્યું, રથડો વળી ગયા પશુઓ પોકારતા, બોલ્યા બોલ્યા યદુપતિ કરુણા બતાવતા, અરે ! આ શું થાય ? પગલું હિંસા ભર્યું, રાજ મારું.'

જંબુસૂરિના ગીતો ગહુંલી તરીકે રચાયેલા મળે છે. તેમાં ગુરુભક્તિ અને જિનવાણીનો મહિમા પ્રગટ થયો છે.

'તાલીઓના તાલે'—એ રાગનું ગીત :

'ત્યાગીઓના ત્યાગે શુદ્ધ સંયમ ઝલકાર રે.'

'નાગરવેલીઓ રોપાવ'—એ રાગનું ગીત :

'જૈન શાસનના શણગાર, સૂરિજી જયવંતા વર્તો.'

'કોયલ ટહુકી રહી મધુવનમેં'—એ રાગનું ગીત :

'રાજનગરમાં સૂરિજી પધાર્યા, મધુરી દેશના દેવાય'

મુનિશ્રી મણિપ્રભવિજયજી એ કુસુમાંજલિની રચના કરી છે તેમાં વિવિધ ગીતોનો સંચય છે.

કવિ ચંદુલાલ અમીચંદ શાહનાં ગીતોમાં ભક્તિરસની લ્હાણ થયેલી જોવા મળે છે. ઉદા. 'આ તો લાખેણી લજ્જા કહેવાય' એ રાગનું ગીત :

'આ તો લાખેશી આંગી કહેવાય, શોભે જિનવરજી, શુદ્ધ કેશર કસ્તુરી બહેકાય, શોભે જિનવરજી.'

'સુની પડી છે સિતાર'—એ રાગનું ગીત :

'વૈષ્ણવ જન તો' એ રાગનું ગીત :

'શ્રાવક જન તો તેને કહીયે, વીર વીર મુખ બોલે રે, પ્રભુ આજ્ઞાને દિલમાં ધારી, મર્મ ના કોઈના ખેલે રે.'

આચાર્ય દક્ષસૂરિનાં ગીતો વિષય વૈવિધ્ય અને રાગરાગિણીથી ભરપૂર છે. ઉદા. નીચે પ્રમાણે છે:

'રાહ-રખિયા બંધાવો ભૈયા' 'નવપદ ધ્યાવો ભવિયાં શિવ પદ પા…વો…રે. જવા દે જવા દે કિનારે કિનારે (તાજમહેલ)' એ રાહનું ગીત : 'જગા દે જગા દે લગા રે લગા રે. જગા દે જિણંદકા ધ્યાન લગા દે, જગા દે.' 'બંદે જીવન હૈ સંગ્રામ'—એ રાહનું ગીત : 'ચેત શકે તો ચેત લે ચેતન ! ભજ લે પ્રભુકા નામ, ચેતન ! જીવન હે ઉઘમ, ચેતન જીવન હે ઉઘમ.' 'દુનિયા રંગરંગીલી બાળક' એ રાહનું ગીત : 'અંગિયા રંગરંગીલી પ્યારા, અંગિયા રંગરંગીલી પ્યારા, સોહે અખિયાં કમલ સી કલિયાં, શાંત સુધાકી ક્યારી હય હર અંગો પર સમરસ છાયા. હર પ્રાણી હિતકારી હય.' 'મીઠા લાગ્યા છે મને આજના ઉજાગરા'—એ રાહનું ગીત 'વીર જિનેશ્વર જગ પરમેશ્વર, જન્મ કલ્યાણક આજ રે, આનંદ મંગલકારી. ત્રિશાલાનંદન પાપનિકંદન, દર્શન નયના નંદ રે. આનંદ મંગલકારી.' આચાર્ય લબ્ધિસરિનાં ગીતો જૈન સમાજમાં વધુ લોકપ્રિય બન્યાં છે. 'એક સરખા દિવસ સુખના કોઈના જાતા નથી' એ રાગનું ગીત જોઈએ તો : 'માનજીવડા દિવસ ૨૪ની જાય તે આવે નહીં. એથી જ બાલાપણ થકી જિનરાજને ભજતો રહી ' 'નંદલાલ ગગરી મોરી ભર દે' એ રાગની ગીત નીચે પ્રમાણે છે. 'મેરે કર્મ સકલ પ્રભુ હર દે. પાયો જગ દુઃખ ભારી, શિવધર દે રે, મેરે...' 'મારું વતન, આ મારું વતન'ના રાગનું ગીત : 'પ્રભ ભજન કરો. પ્રભ ભજન.

#### પ્યારું પ્યારું મને પ્રભુ ભજન.'

ઉપા. જયંતસેનના ગીતોનું ઉદાહરણ નીચે પ્રમાણે છે :

'ભેખડો ઉતારો રાજા' એ ગીતના રાહની રચના :

'શાન્તિ જિણંદ મહારાજની, મૂરતિ અજય ગજબજી, દર્શન કરતાં આનંદની ઉછળે છોળો અપારજી.'

'પારેવડાં જા જે વીરાંના દેશમાં' એ રાગનું ગીત :

'ચેતનજી ચાલો સિદ્ધાચલ ધામમાં, આવે જીવન આરામમાં, ત્રણ ભુવનમાં નહીં બીજો કોઈ, આવે જિનવર જ્ઞાનમાં-ચેતનજી.'

'વીર તારું નામ વહાલું લાગે' એ રાગનું ગીત :

'તારંગા તીર્થ દર્શ પાયા, હો સ્વામિ, હર્ષ સવાયા, અનુપમ ધામ છે ખૂબીનું કામ છે, ભાવના દિલ ડોલાયા. હો.'

'નૈયા ડુબી રે સંસાર, અમારા જીવનની નૈયા ડુબી રે સંસાર, મોહની કરમે પુણ્યઈ વીસરી, ઉતારો ભવપાર અમારા જીવનની.'

'લેશો નિસાસા પરણેતરના'—એ રાગનું ગીત : 'પરણ્યા વિના સ્વામી ન જાશો, રાજુલ વીનવે નેમ પિયુજી પાછા વળો.'

'હું તો આરતી ઉતારું રે'ન્-એ રાહનું ગીત ઃ 'મારી વિનંતી સ્વીકારો અજિતનાથ રે, અજીતનાથજી રે, દીનાનાથજી રે.'

શાંતિલાલ બી. શાહ ખંભાતવાળા, પૂ. આ. શ્રી અજિતસાગરસૂરિ / માસ્તર દીનાનાથ સુરતવાળા, પ્રવિણભાઈ વી. દેસાઈ—બોટાદ અને તપોવન ગીત ગંગા વેગેરે એ પણ ગીત કાવ્યના વિકાસમાં ફાળો આપ્યો છે. અર્વાચીન જૈન ગીતોમાં ભક્તિનો નવો પરિવેશ જોવા મળે છે. ભક્તિમાં સમર્પણભાવ અને ચિત્તની એકતા માટે વિશિષ્ટ પ્રકારના રાગ-લયયુક્ત રચનાઓ ઉપકારક નીવડે છે. અત્રે ઉલ્લેખ કર્યો છે તે સિવાય અન્ય ગીતકારોનાં ગીતો પણ સંશોધન દ્વારા પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. આવા સંશોધનથી અર્વાચીન જૈન સાહિત્યનાં વિકાસની ઐતિહાસિક વિગતો મળી શકે છે.

જૈન સાહિત્યના મધ્યકાલીન અને અર્વાચીન સંદર્ભમાં ગીતકાવ્યોની વિવિધતા જોવા મળે છે. આ વિષયમાં સંશોધન કરવામાં આવે તો ગીતકાવ્યની સમૃદ્ધિ જેવી સાહિત્યની વિશેષતાને સિદ્ધિનું સોપાન બને તેવી ક્ષમતા ધરાવે છે. ભક્તિરસની ૨મઝટ જમાવતાં ગીતો સાંપ્રદાયિક વસ્તુ સાથે સંબંધિત હોવા છતાં તેની મંજુલપદાવલીઓ અલંકાર રસ વસંતુનું સૌંદર્ય અને આધ્યાત્મિક પરિવેશ દ્વારા આત્માનંદની અનોખી અનુભૂતિ કરાવે તેવાં ગીતો છે. જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસમાં અહોભાવ પૂર્વક ઐતિહાસિક નોંધ કરી શકાય તેવો ગીત કાવ્યપ્રકાર

દિનપ્રતિદિન નવા સાધુ કવિઓના શુભહસ્તે વિકાસ પામી રહ્યો છે. પરિશામે ભક્તિમાર્ગની વિવિધ રચનાઓમાં તેનું સ્થાન વિશેષ નોંધપાત્ર બન્યું છે.

#### સંદર્ભ :

- ૧. ફાગણ કે દિન ચાર પા. ૩૬
- ૨. જૈન ગૂર્જર કવિઓ
- ૩-૪. કુસુમાંજલિ પા. ૪૨૧-૪૩૧
- ૫. શ્રી અમૃત ગહુંલી સંગ્રહ પા. ૭૮
- €. ગહુંલી સંગ્રહ પા. ૨૦૫
- ૭. બમ્બઈ ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથદિ સ્તવન સંગ્રહ પા. ૧૨૪
- ૮. બીજમાં વૃક્ષ તું પા. ૧૪૦

#### ૩૫. સંઘયાત્રા-તીર્થમાળા-ચૈત્યપરિપાટી-૧

તીર્થમાળા અને ચૈત્ય પરિપાટી વિશેની કૃતિઓ રાસરૂપે રચાઈ છે. ભક્તિમાર્ગની વિવિધતાનો પરિચય કરાવતી તીર્થમાળા ચૈત્યપરિપાટી કૃતિઓ તીર્થોનો ઐતિહાસિક પરિચય આપવાની સાથે તત્કાલીન જીવનનો સંદર્ભ દર્શાવે છે. ચૈત્ય પરિપાટીમાં પણ તીર્થનો જ સંદર્ભ છે. તેમાં વિવિધ સ્થળે આવેલાં ચૈત્યો અને મૂળનાયક ભગવાનની પૂજા-ભક્તિ અને મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. પ્રાચીન તીર્થમાળા ભાગ-૧-૨નું ધર્મસૂરિએ સંપાદન કર્યું છે તેમાં ઉપરોક્ત શ્રાવક જીવનમાં સંઘયાત્રાનું કર્તવ્ય સમકિતની શુદ્ધિ પાપ નાશના માટે અને ઉત્તમ પ્રકારે ચતુર્વિધ સંઘ સાથે યાત્રા કરવાનો લ્હાવો પુષ્યશાળી આત્માઓને પ્રાપ્ત થાય છે. છ'રીપાળીને સંઘયાત્રા કરવાનું શાસ્ત્રમાં વિધાન છે. કવિ રૂષભદાસે શત્રુંજયની થોયની ત્રીજી ગાથામાં ભગવંતની વાણી દ્વારા સંઘયાત્રાનો મહિમા ગાયો છે.

ભરતરાય જિન સાથે બોલે સ્વામી શત્રુંજય ગિરિ ગુણ તોલે, જિનનું વચન અમોએ રૂષભ કહે સુણો ભરતજીરાય છ'રી પાળતાં જે નર જાય, પાતક ભુકો થાય''

જૈન શાસનના ઇતિહાસમાં શાશ્વત તીર્થ શત્રુંજય, સમેતશિખર, ગિરનાર, ઉપરાંત અર્વાચીન કાળમાં શંખેશ્વર, ઝઘડિયા, ખંભાત જેવાં તીર્થોનો સંઘયાત્રા પ્રતિવર્ષ ગુરુ ભગવંતની નિશ્રામાં યોજાય છે અને ભાવિક ભક્તો દાન ધર્મની આરાધના સાથે આત્માના શાશ્વત સુખ માટેનો માર્ગ ચોક્ખો થાય તે માટે યાત્રા કરે છે. પૂર્વ અને મધ્યકાલમાં આવી સંઘયાત્રાની કાવ્યમય માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. અર્વાચીન કાળમાં એક અહેવાલરૂપે યાત્રાનું વર્ષન ગઘમાં પ્રગટ થાય છે. આવા સંઘ વિશેષો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ ઐતિહાસિક નોંધરૂપે જૈન પરંપરાના ઇતિહાસમાંથી મળે છે.

પ્રભુ ભક્તિ સાથે સંબંધ ધરાવતી કૃતિઓ વિષય વસ્તુની દષ્ટિએ વિચારતાં તીર્થમાળા, ચૈત્ય પરિપાટી અને સંઘયાત્રા માનવજીવનનાં મહાન સુકૃત છે જેની જેટલી અનુમોદના કરીએ તેટલી ઓછી છે.

પ્રાચીન તીર્થમાળા સંગ્રહમાં તીર્થમાળા અને ચૈત્યપરિપાટી અંગેની કેટલીક કૃતિઓનો સંચય થયો છે. સમગ્ર પુસ્તકનું વસ્તુ તીર્થભૂમિની ભાવયાત્રા સમાન છે.

પૂર્વદેશીય તીર્થ વિભાગમાં ૨૪ તીર્થોનો ક્ષત્રિયકુંડ, ચંપાનગરી સિંહપુરી, પાટલીપુત્ર પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. પાવાપુરી, સમેતશિખર તીર્થમાળા શૌરીપુરી હસ્તિનાપુર વગેરેની રચના પં. વિજયસાગર કરી છે તેમાં સમેતશિખર તીર્થનો મહિમા, ભૌગોલિક વર્ણન અને તીર્થના પ્રભાવની વિગતોનો સમાવેશ થાય છે. તીર્થ વિશે ઐતિહાસિક માહિતી પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

કવિ હંસસોમની આ રચના દ્વારા પૂર્વદેશીય તીર્થોનો મિતાક્ષરી પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. વસ્તુ છંદમાં કાશી તીર્થનો ઉલ્લેખ કરતાં કવિ જણાવે છે કે (પા. ૧૭)

નયર કાસી નયર કાસી પાસ સુપાસ, ચંદ્રાવતી ચંદ્રપ્રભ સીહપુર શ્રેયાંસ જિનવર. હિવ ગંગાનઈ ઉત્તરીઇ રાજગ્રહી નયરી મનોહર, વૈભારગિરિ વિપુલગિરિ ઊપરિ બહુ પ્રસાદ. તે વાંદીનઇ ઊતરિયા જીત્યઉ કલિસુંવાદ.

તીર્થમાળાના નિરૂપણમાં તીર્થના મૂળનાયક ભગવાન અને એમના પ્રભાવની સાથે પૂજા ભક્તિ ભાવનાનો ઉલ્લેખ થયો છે.

૨. કવિ જયવિજયજીની પણ સમેતશિખર તીર્થમાળા નોંધપાત્ર છે.

કવિ રત્નસિંહસૂરિની ગિરનાર તીર્થમાળાની રચના કરી છે તેમાં સંઘ યાત્રા અને પ્રભુપૂજાની સાથે તીર્થનો પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે.

પં. દેવચંદ્રજીએ સં. ૧૬૯૫માં ઈડરના ચાતુર્માસ પૂર્ણ થયા પછી શત્રુંજયની ચૈત્યપરિપાટી, સંઘયાત્રા કરી હતી તેનું વર્શન શત્રુંજય ચૈત્યપરિપાટી નામથી પ્રાપ્ત થાય છે. કવિએ અમદાવાદ તીર્થ જૈનપુરીનો પરિચય આપતાં જણાવું છે કે (ગા. ૧-૨- પા. ૩૯)

અહમદાવાદ નગર સુવિચાર શ્રાવક સુકૃત ભરઈ ભંડાર,

પૂર્જે શ્રી જિનસાર તું જયો જયો પૂર્જે શ્રી જિન સાર (૧)

ગઢમઢ મંદિર પોલિ ઉત્તંગ નગર દેષતાં હુઇ મનરંગ. સાભ્રમતી વહેં ચંગતું જ (૨)

3. કવિ મેઘની તીર્થમાલાની રચનામાં ગુજરાત, કાઠિયાવાડ, મારવાડ, મેવાડ અને દક્ષિણાનાં તીર્થોનો સંક્ષિપ્ત પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે આ તીર્થમાળા નામ પ્રમાણે ગુણ ધરાવે છે તેમાં ઉપરોક્ત વિસ્તારનાં મુખ્ય તીર્થોનો ઉલ્લેખ થયો છે. 'પોસીના' તીર્થ વિશે કવિના શબ્દો છે, (ગા. ૨૩-પા.-પ૦)

પાંસીને છઇ પાંચ પ્રસાદ સુરગિરિસિઉં તે માડઇવાદ, ચંદણ કુસુમિ ધૂપ ઘરિ ઘરઉં જિજ્ઞવરતણી પૂજનિતુ કરઉં.

રાણકપુર તીર્થનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કરતી પંક્તિઓ જોઈએ તો. (ગા. ૮૪-પા.-૫૫)

નગર રાણપુરિ સાત પ્રસાદ એક એકસિઉ માંડઈવાદ, ધજાદંડ દીસઈ ગિરિવલઇ ઇસિંઉ તીરથ નથી સૂરિજત્તલઈ.

૪. સંવત ૧૭૯૩માં ચાતુર્માસ રહીને કટુકમલતયીલાઘા સાહવિરચિત સૂરતની ચૈત્ય પરિપાટીની માગશર વદ-૧૦ને ગુરુવારે રચના કરી છે તે સમયની પ્રતિમાનો ઉલ્લેખ કરતાં કવિ જ્યાવે છે કે

સુચી મધ્યે દેહરાં ૧૦ છે. દેરાસર ૨૩૫ ભૂયરાં છે. ત્રણ પ્રતિમા એકેકી ગણતાં ૩૯૭૮ પંચતીર્થની પાંચ, ચોવીસ વટાવાની ૨૪, એક સમય પટ પાટલો, સિદ્ધચક્ર કમલ ચૌમુખ સર્વે થઈને ૧૦૦૪૧ છંઈ. (પા-૬૯)

પ. પં. કલ્યાણ સાગરની પાર્શ્વનાથ ચૈત્ય પરિપાટીમાં, વિવિધ તીર્થોમાં બિરાજમાન પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો ઉલ્લેખ થયો છે. દેષ્ટાંતરૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે. (ગા. ૨૭ પા.- ૭૨)

## દોલતાબાદેં દીપતો ચંપાપુર હો ચિંતિતદાતાર, નાહડમેં રે વીનવું કલિકુંડે હો કલપતરૂ સાર.

તીર્થમાળામાં શાશ્વત તીર્થમાળા, જેસલમેર ચૈત્યપરિપાટી, કાળી તીર્થ વગેરેનો સંચય થયો છે. સમગ્ર તીર્થ ભારત દેશનાં નાનાં મોટાં સુપ્રસિદ્ધ તીર્થોનો ઉલ્લેખ દર્શાવે છે. મુખ્યત્વે શત્રુંજય, ગિરનાર અને સમેતશિખર વિષે વધુ માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે.

અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે સંક્ષિપ્ત માહિતી આપવામાં આવી છે. જિજ્ઞાસુ ભક્તોએ મૂળ પુસ્તકનાં અભ્યાસ કરવાથી તીર્થ માળાના નામ સ્મરણથી ભાવયાત્રાનો અણમોલ લાભ મળે તેવી ક્ષમતા રહેલી છે.

કવિના શબ્દોમાં તીર્થમાળાના સ્વાધ્યાયથી પ્રાપ્ત થતા ફળની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે. ''ભક્તિ ગુણિ જેસાંભલિ, સીઝિ વાં<mark>છિત કાજ''</mark>

સંદર્ભ : પ્રાચીન તીર્થમાળા સંગ્રહ ૧૧૧૭, ૨૧૩૯, ૩૧૫૦, ૪-૬૯, પા૭૨

#### ૩€. થાળ

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં પદ સ્વરૂપ સાથે સામ્ય ધરાવતી ભક્તિ પ્રધાન રચનાઓમાં પ્રાર્થના આરતી હાલરડાં લોકપ્રિય છે. તેમાં થાળ રચના પણ પ્રભુ ભક્તિના એક અંગ સમાન છે ઇષ્ટદેવને નૈવેદ્ય ધરાવવા માટે એક થાળમાં વિવિધ પ્રકારની વાનગીઓ ગોઠવીને થાળ પ્રભુને ધરાવવામાં આવે છે. આ પ્રસંગે ગવાતું પદ એ થાળ કહેવાય છે. તેમાં ભક્ત હૃદયની આર્દ્રભાવના અને સહૃદયની વિનંતીનો ઉલ્લેખ થાય છે અને ભગવાન આ 'થાળ' સ્વીકારી ભક્તને ઉપકૃત કરે એવી ભક્તની અપેક્ષા હોય છે. આ પ્રસંગે ગવાતી પદ્ય રચનાને થાળ તરીકેની સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે. અન્ય ધર્મમાં પણ સત્યનારાયણની કથા પછી, માનો થાળ એ નામથી પદ્ય રચના જાણીતી છે.

જૈનધર્મમાં અષ્ટપ્રકારી પૂજામાં નૈવેદ્ય પૂજા છે તેનું જ રૂપાંતર 'થાળ' રૂપે નિહાળી શકાય છે. અણાહારી પદની પ્રાપ્તિ માટે નિર્વેદ થવા માટે આત્માના શાશ્વત સફળ પામવા માટે અનાદિકાળથી જે આહાર સંજ્ઞા આત્માને વળગી છે તેને દૂર કરવા માટે નૈવેદ્ય ચઢાવવામાં આવે છે. માણિભદ્ર ઘંટા કર્શને પણ આ રીતે નૈવેદ્ય ધરાવવામાં આવે છે. વીતરાગ પાસે નૈવેદ્ય ધરાવીને આત્માનું અણાહારી પદ મેળવવાની આશાપૂર્ણ થાય એવી ભાવના છે. જયારે અન્ય રીતે થાળ ધરાવીને માતા કે માનેલા દેવ-દેવીની ભક્તિથી પૌદ્દગલિક ઇચ્છાઓની પૂર્તિ થાય એવી ભાવના રહેલી છે.

કવિ સૌભાગ્યવિજયજીએ પાર્શ્વનાથના થાળની રચના ૯ કડીમાં કરી છે. તેમાં કવિએ પારણાની દેશી-વીર પ્રભુના હાલરડાના રાગમાં રચના કરીને લયબદ્ધ રસિક રચના કરી છે. આ થાળની વિશેષતાએ છે કે કવિએ રૂપકાત્મક શૈલીમાં વિચારો વ્યક્ત કરીને લોકોત્તર ભાવનાને વ્યક્ત કરી છે.

આરતીના આરંભના શબ્દો છે.

માતા વામાદે બોલાવે જમવા પાસને, જમવા વેળા થઈ છે, રમવાને ચિત્ત જાય. ચાલો તાત તમારા બહુ થાળે ઉતાવળા, વહેલા હાલોને ભોજનીયા ટાઢાં થાય માતા. !!૧!!

કવિની ઉપમાં અને રૂપક અંગેની અવનવી કલ્પનાઓ થાળની રસિકતાને સિદ્ધ કરે છે.

મારા નાનડીયાને ચોખ્ખા ચિત્રનાં ચૂરમાં સુમતિ સાકર ઉપર ભાવશું ભેલું ધરત. ભક્તિ ભજીયાં પિરરમાં, પાસકુમારને પ્રેમશું, અનુભવ અથાણાં આંખોને, રાખો સરત. માતા. ॥૪॥

સંતોષ થીરોને વળી, પુન્યની પૂરી પીરસી, સંવેગ શાક ભલાં છે, દાતાર ઢીલીદાળ. મીઠાઈ માલપુડાને પ્રભાવનાનાં પુડલાં, વિચાર વડી વધારી, જમજ્યો મારા બાલ. માતા. !! દ!!

અંતમાં કવિના શબ્દો દ્વારા થાળ ગાવાની ફળશ્રુતિ જણાવી છે.

પ્રભુનાં થાળ તણાં જે ગુણ ગાયને સાંભળે, ભેદે ભેદાંતર સમજે જ્ઞાની તે કહેવાય. ગુરુ ગુમાન વિજયનો શિષ્ય કહે શિર નામી રે, સદા સૌભાગ્ય વિજય થાવે ગીત ગાય સદા. માતા. !!૯!!

આ થાળ સામાન્ય માનવીને ભોજનના રસારયાદની અને જ્ઞાનીજનોને આત્મ વિકાસમાં ઉપયોગી ગુણોની વિશિષ્ટતા સમજાવે છે. નામ અને થાળ પાર્શ્વનાથ ભગવાનનો પણ તેનાથી ભવ સુધરે સફળ થાય ભવ્યાત્માનો. એવી રસિક થાળ રચના જૈન કાવ્યપ્રકારોમાં અભિવૃદ્ધિ કરે છે.

#### શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્તવન (થાળ)

માતા વામાદે બોલાવે જમવા પાસને, જમવા વેલા થઈ છે રમવાને ચિત જાય. ચાલો તાત તમારા બહુ થાયે ઉતાવળા, વહેલા હાલોને ભોજનીયા ટાઢા થાય માતા.

11911

માતાનું વચન સુણીને જમવા બહું પ્રેમશું, બુદ્ધિ બાજોઠ ઢાળી બેઠા હોંશિયાર. વિનયથાલ અજુઆલી લાલન આગળ મૂકીયો, વિવેક વાટડીયો શોભાવે થાલ મંજાર માતા.

11511

સમક્તિ સેલડીના છોલીને ગટ્ટા મૂકીયા, દાનનાં દાડમદાણા ફોલી આપ્યા ખાસ. સમતા સિતાફળનો રસ પીજ્યો બહુ રાજીયા, મુક્તિ જામફળ પ્યારા આરોગોને પાસ માતા.

11311

મારા નાનડીયાને ચોખ્ખા ચિતનાં ચૂરનાં, સુમતિ સાકર ઉપર ભાવશું ભેલું ધરત. ભક્તિ ભજીયાં પિરસ્યાં પાસકુમારને પ્રેમશું, અનુભવ અથાણાં ચાખોને રાખો સરત માતા.

11811

પ્રભુને ગુજ્ઞ ગુંદાને જ્ઞાન ગુંદવડા પીરસ્યાં, પ્રેમના પેંડા જનમ્યો માનવધારજ્ઞ કાજ. જાજ્ઞપજ્ઞાની જલેબી જમતાં ભાગે ભૂખડી, દયાદૂધપાક અમીરસ આરોગોને આજ માતા.

llull

સંતોષ સીરોને વળી પુન્યની પૂરી પીરસી, સંવેગ શાક ભલાં રે દાતાર ઢીલી દાળ,

રૂચિ રાયતાં રૂડા પાપડ પીરસ્યાં, ચતુરાઈ ચોખા ઉશાવી આયા ભરપૂર. ઉપર ઇંદ્ર દમન દૂધ તપ તાપે તાતુ કરી, પ્રીત્યે પીરસ્યું જમજો જગજીવન સહનૂર માતા. ॥૭॥

પ્રીતિ પાણિ પીધા પ્રભાવતીના હાથથી, તત્ત્વ તંબોલ લીધાં શીયળ સોપારી સાથ. અક્કલ એલાયચી આપીને માતા મુખદેવ, ત્રિભુવન તારી તરમ્યો જગજીવન જગનાથ માતા. ॥૮॥ '

પ્રભુનાં થાલતજ્ઞાં જે ગુજ ગાવેને સાંભળે, ભેદ ભેદાંતર સમજે જ્ઞાની તે કહેવાય. ગુરુ ગુમાનવિજયનો શિષ્ય કહે શિરનામી તે, સદા સૌભાગ્યવિજય થાવે ગીત ગવાય સદાય માતા. II૯II (પાનં ૩૩૮)

#### મહાવીરસ્વામીનો થાળ

કવિ રત્નવિજયજીએ મહાવીર સ્વામીના થાળની રચના ૧૨ કડીમાં કરી છે. કવિએ રૂપકાત્મક અભિવ્યક્તિ દ્વારા ભૌતિક વાનગીઓ નહિ પણ તીર્થંકરનો આત્મા તો આધ્યાત્મિક વાનગીઓ આરોગીને પોતાના આત્મનીનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરે છે. કવિ કલ્પનાની વિશિષ્ટતાથી ભોજનના રસાસ્વાદ સમાન અધ્યાત્મ વાનગીઓનો અપૂર્વ રસાસ્વાદ અનુભવી શકાય તેવી આધ્યાત્મિક વાનગીઓ ભવ્યાત્માઓનો માટે પ્રેરક બને તેવી છે. કવિ અમૃતવિજયકૃત પાર્શ્વનાથનો થાળની રચનાનો પ્રભાવ મહાવીરસ્વામી થાળ પર સ્પષ્ટ રીતે નિહાળી શકાય છે. કવિના શબ્દો છે.

ઇજ્ઞ પરે થાળ ગાયો માતા ત્રિશલા સુતનો રે, જે કોઈ ગાવે ગુજ઼ે, તેજ઼ે હોજે મંગલ માળ. ગુરુ રત્નવિજયગુજ઼ ગાયાને ગવરાવીયા રે, વીરપુત્રની શોભા જુઓ અપરંપાર, તે તો ભવસાગરથી ઉતરે છે પાર. માતા ત્રિશાલા. ॥૧૨॥

'થાળ'

માતા ત્રિશલા બોલાવે જમ્**વા કારણે રે તમે ચાલો પ્રભુ,** પ્યારા વીર જીણંદ (૧)

| તમારા પિતા તો ઉભા છે વાટ નિહાળતા રે,                                                                                                                                                                                                       | , ,  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ભોજન ટાઢા હોવે આવો પરમાણંદ માતા.                                                                                                                                                                                                           | (٩)  |
| પ્રભુજી આમલકી ક્રીડા કરવાને નીકળ્યા રે,<br>માતા ઊભી જુએ વીરકુંવરની વાટ.<br>સખીઓ ત્રિશાલાને તો ઓળંભા દેઇ રહી રે,                                                                                                                            |      |
| તુમ્હે વેગે ચાલો ત્રણ ભુવનના નાથ માતા.                                                                                                                                                                                                     | (૨)  |
| પ્રભુજીએ મુષ્ઠિ બળે પટકીને પછાડીયો રે ભોરિંગ ખેંચીનાખ્યો,<br>રમણ ભૂમિની બહાર પ્રભુજીએ દેવના પિશાચનું રૂપ બનાવીયું રે.<br>પ્રભુજીને ખાંધે લેઈ અકાશે ઊડી જાય માતા.                                                                           | (s)  |
| પ્રભુજીનાહી ધોઈ માતાજી પાસે આવીયા રે. બેઠા સિદ્ધાર્થસયના<br>ખોળામાંય પછી ખોળે લેઈ માતાએ હુલરાવીયા રે.<br>મુખ્યું જોઇ જોઇ આનંદ આનંદ થાય માતા.                                                                                               | (8)  |
| માતાએ સુમતિ શું બાજોઠ બિછાવીયારે તેની ઉપર વળી થાળ દીયા,<br>ધરવાય શું બાજોઠ બિછાવીયા રે તે ઉપર રે.                                                                                                                                          |      |
| તુમે બેસો બેસો ત્રણ ભુવનના નાથ માતા.                                                                                                                                                                                                       | (૫)  |
| આજે અને લબ્ધિ લાડુ મંગાવીયાએ વળી પુન્ય તશા પેંડા પ્રમાણ,<br>જુઓ આવ્યા પાપાકા પાપડ ચુરનારે તુમે જમો જમો શ્રી જગન્નાથ.                                                                                                                       | (€)  |
| શિયળ વ્રતકી શેરડી મંગાવીને રે મહા સંતોષ સીતાફળ જાય,<br>નમતા નારંગી જમોને બહુભાવશું રે વળી દાડમ કેરી કળીઓ સુજાણ.<br>જીહાં મુક્તિ કેરા મગજ મંગાવીયારે માતાત્રિશલા પીરસે તુમ દિન કા<br>એ તો જ્ઞાનના ગુલાબ જાંબુ જાણીયારે ત્રિભુવન તારી તારજો. | ٧,   |
| જગ જીવન જગન્નાથ માતાં.                                                                                                                                                                                                                     | (2)  |
| સંતોષ શીરોને વળી પુન્યની પૂરી પીરસી રે,<br>ભક્તિ ભજીયાં પીરસ્યા મહાવીરને કાજ.<br>વળી તપસ્યા કેરો દૂધપાક માણીયે રે.                                                                                                                         |      |
| એનો અમે કંસાર કીધો દૂર માતા.                                                                                                                                                                                                               | (૯)  |
| વ્રતની વેઢમીને પ્રભાવનાના પુડલારે તમે જમો જમો આતમ,<br>ભરપૂર સોનાની ઝારી ભરીને નિર્મળો રે,                                                                                                                                                  | (a.) |
| ત્રિશલા રાણી ઊભી હાજર લઇ આવે.                                                                                                                                                                                                              | (90) |
| પ્રભુ પીઓ પીઓ ગંગાજળ નિર્મળા રે સુખ જોગ જગ જીવોના નાથ,<br>બીડા પાનસોપારી એલાયચી રે લવિંગટા રે વિનય વરીયાળી આપી.                                                                                                                            | (૧૧) |

ઇશી પરે થાળ ગાયો માતા ત્રિશલા સુતનો રે જે કાઇ ગાવે, સુજ્ઞો તોણે હોજો મંગળમાળ ગુરૂરત્નવિજયગુણગાયાને. ગવરાવીયા રે વીર પુત્રની શોભા જુઓ અપરંપાર. તે તો ભવસાગરથી ઉતરે ૦૨ે પારા માતા ત્રિશલા માતા.

(92)

સંદર્ભ : સુખ પ્રીતિ ભક્તિ ત્રિલોચન વિવેક હર્ષ પર્વ માળા (પા-૧૬૭)

• • •

## प्रકरश - ४

## ઉપદેશાત્મક કાવ્ય પ્રકારો

આત્મા જ્ઞાનમય છે એટલે જીવનો જે જ્ઞાનમય ભાવ છે તે સ્વ-પરનો પ્રકાશક છે. તે જ્ઞાન દીપક સમાન છે કે અજ્ઞાનરૂપી અંધકારનો નાશ કરીને દિવ્યજ્ઞાનરૂપી પ્રકાશ પ્રગટ કરે છે.

## ૩૭. માતૃકા-કક્કો

સમગ્ર સાહિત્ય સૃષ્ટિના પાયામાં ભાષાના મૂળાક્ષરો કાર્યરત છે. મૂળાક્ષરોના સંયોજનથી અર્થપૂર્ણ અભિવ્યક્તિ થાય છે. આવી અભિવ્યક્તિની એક વિશિષ્ટ પ્રકારની રચના મધ્યકાલીન કાવ્યપ્રકારોમાં 'માતૃકા' નામથી ઉપલબ્ધ થાય છે. તેને 'કક્કો' નામથી પણ ઓળખવામાં આવે છે. માતૃકા ઉપદેશાત્મક કાવ્ય પ્રકાર છે. તેમાં ચથી આરંભ કરીને દરેક મૂળાક્ષરથી આરંભ થતી પંક્તિઓ રચવામાં આવે છે. આ પ્રકારની આરંભની જૂની કૃતિ માતૃકા ચોપાઈ છે. ચોપાઈ છંદમાં તેની રચના થયેલી હોવાથી માતૃકા ચોપાઈ કહેવાય છે.

'કક્કો'ની રચનામાં 'ક' અક્ષરથી આરંભ કરીને અન્ય અક્ષરોથી શરૂ થતી પંક્તિઓ રચાય છે. મુખ્યત્વે તેમાં 'દુહા'નો પ્રયોગ થાય છે. મંગલાચરણના દુહામાં ૐ નમઃ સિદ્ધમ્ લખવામાં આવે છે. મૂળમાં આ રચનામાં નમોસિદ્ધમ્ નો પ્રયોગ થયો હતો. પાછળથી 'ૐ'નો ઉમેરો કરવામાં આવ્યો છે.

આ કાવ્યપ્રકારની કેટલીક ઉપલબ્ધ કૃતિઓની સંક્ષિપ્ત માહિતી નીચે મુજબ છે.

'માતૃકા ચોપાઈ' એ પ્રાચીન કૃતિ છે તેમાં તેની ૬૪ કડીમાં ઉપદેશાત્મક વિચારોનો પ્રદેશિક વ્યાકરણ સંસ્કૃતમાં રચાયાં હતાં. આ વ્યાકરણ ભણાવવા માટે ગ્રામીણ શાળાઓ શરૂ થઈ હતી. આંધ્ર, તામિલનાડુ, મહારાષ્ટ્ર અને કર્ણાટકની શાળામાં વ્યાકરણના આરંભમાં મંગલાચરણરૂપે ૐ નમઃ સિદ્ધમ્ ભણાવવામાં આવતું હતું. કલિંગ અને ઉડિયા પ્રદેશમાં આરંભમાં 'સિદ્ધસ્તુ'નો પ્રયોગ થતો હતો. જૈન સાધુઓના અભ્યાસના પ્રારંભમાં આવો પ્રયોગ પ્રયલિત હતો તેનું માતૃકા રચનામાં અનુસરણ થયું છે. બારમાસ, પંદર તિથિ અને સાતવારની

કાવ્ય કૃતિઓ રચાઈ છે તેવી જ રીતે માતૃકા અને કક્કામાં મૂળા અક્ષરોના આરંભથી કાવ્ય રચના થઈ છે.

જિનેશ્વરસૂરિના શિષ્ય જગડુએ સમ્યક્ત્વ ચઉપઇ સંવેગ માતૃકા અને દુહા માતૃકાની રચના છે. સં. ૧૩૫૦માં થઈ હોય તેમ સંભવ છે. ૧. શાલિભદ્રના ચરિત્રના સંદર્ભમાં શાલિભદ્ર કક્કની કૃતિ ઉપલબ્ધ થાય છે. તેની ૭૧ કડી છે કે જેમાં દરેક વ્યંજન માટે બે દુહા રચ્યા છે. તેમાં માતા-પુત્રનો સંવાદ નોંધપાત્ર છે. શાલિભદ્ર સંયમ સ્વીકારવા માટે તૈયાર થાય છે ત્યારે માતા પુત્રને સમજાવે છે પણ શાલિભદ્ર સંસાર અને તેની સર્વ સમૃદ્ધિ સુખ અને ભોગનો ત્યાગ કરીને સંયમ સ્વીકારે છે એ વાત મહત્વની ગણાય છે.

પઉમુ ભાગઇ ક્કક્કખરિશ સાલિભદ્રગુણ કેઇ, પદ્મ ભાગે કક્કાક્ષરે શાલિભદ્રગુણ કહું. શાલિભદ્રની એક ઉક્તિ નમૂના તરીકે ઉતારિયે, ખાર-સમુદ્રઉ આગલઉ માઇ ? કહિઉ સંસારુ. સંજમ પવહણ હીણ-તસુ કિમઇ ન લભ્ભઇ પારું.

આ સંસારને ખારા સમુદ્ર જેવો કહેલો છે. સંયમરૂપી પ્રવહણ-વહાણ વગર તેનો પાર કેમે પામી શકાતો નથી.

મા કહે છે.

ફિશ રાયહુ સિરિપુત્ત ? મણિ મુલ્લેણ ૫ બહુમુલ્લુ, સા ગિરહંતા પાણહર સંજમભર તસતલ્લ. (૪૪)

નાગરાજને માથે હે પુત્ર બહુ મૂલ્યવાન એવો મિશ હોય છે. પરંતુ એ લેવા જતાં તે પ્રાણ કારક બને છે. તેમ સંયમ સ્વીકારવો એ તેના જેટલું દુર્ઘટ છે.

શાલિભદ્ર કહે છે.

ફાડિજ્જઇ કરવતુસિરિ પાઇજ્જઇ કત્થીરુ, માઇ ? દુક્ખુન્નાચ્ય સુષ્મિઉ મહુ ઉધ્યસઇસરીરુ. સંસારના સુખ તો એવા એ કરવતથી માથું કપાવે ત્યારે કથીરની.

પ્રાપ્તિ થાય છે. મા. નારકી દુઃખો સાંભળીને મારું શરીર થરથરી ઉઠે છે.

#### ર. ધર્મ માતૃકા દૂહા

આ કૃતિ ૐ કારથી ક્ષ સુધીના અક્ષરોના આરંભથી દુહામાં રચાઈ છે. તેના કર્તા 'પદ્મ' ચોદમી સદીના ઉત્તરાર્ધમાં થયા હો એમ સંભવ છે. કવિએ સુભાષિત અને દેષ્ટાંતોના સંદર્ભથી વિશિષ્ટ કાવ્ય રચના કરી છે. ભાષા ગુજરાતી છતાં અપભ્રંશનું મિશ્રણ થયું છે. કવિ નામનો ઉલ્લેખ પ૭મા દુહામાં પ્રાપ્ત થાય છે.

ઉપ્પલ-દલ જલબિંદ જિવ તિવ યંચલુ તથુ લચ્છિ, ઘણા દેખંતા જાઇસએ દઇ મન મેલત અચ્છિ. ઉત્પલ દલે જલબિંદ જેમ તેમ ચંચલ તન લક્ષ્મી. ધન દેખતાં જાશે જઇ મને મેલ તદર્થે. રીસ કરતા જીવરીહ અચ્છઇ અવગુણતિણિ. અપ્પઉ તાવિસિ પરુ તવસિ પરતહહાણિકરેસિ. રીસકરતા જીવને છે. અવગુણ ત્રણ. આપ તપાવે પર તપે પરત્રને હાનિ કરશે. ટલઇ મેર નિયઠાશહુજઇ પચ્છિમ ઉગ્ગહુ સુર, પુવ્વ કિયઉં તો નિવ ચલઇ કમ્મ મહાભરપૂરં. ટળે મેર નિજકામથી જો પશ્ચિમ ઊગે સુર, તઉં એકલ્લઉં સહિસ જિય ? ખાએસઇ પરિવાર. વિહવુ વિહંચિઉ લેઇ જશુ પાવન વિહચશહાર, તું એકલો સહીશ જીવ ? ખાશે સૌ પરિવાર. વિભવ વ્હેંચી લે જનો પાપન વહેંચણહાર. મંગલ મહા સિરિસરિસ સિવકલદાયગુરમ્મુ, દુહામાઇ અક્ખિયઇ પઉમિહિ જિણવ-ધમ્મુ.

3. સંવેગ માતૃકા ૬૧ કડીની આ રચના સં. ૧૩૫૦માં થઈ છે. માતૃકા ચઉપઈના અનુસરણથી રચના થઈ છે એમ માનવામાં આવે છે.

ભલે ભગ્નઉ જાગ્નઉ પરમત્થુદુલહઉ ચઉવિહ સંઘહસત્થુ, એઉ જાગ્નેવિગ્ન લાહઉલિ ચઉનિય વિઢત્યુ વગ્નુ ધમ્મિ દિઉ. મીડઉં ભગ્નિઉકેમ ? કવિ કહઇ મીડાવિગ્નુ સંસારુ જુભમઇ, મીગ્ન તગ્ની અજ એવડ સક્તિ મીડઉ ધ્યાતાં હુઅ ઇજમુક્તિ. ભલે ભગ્નો જાગ્નો પરમાર્થ દુર્લભ ચતુર્વિધ સંઘનો સાર્થ, એ જાગ્ની તઇ લાભ જ લ્યો નિજ વિતાર્થ ઘગ્નો ધર્મ ધો. મીઠું ભગ્યું કેમ ? કવિ કહે મીડા વિગ્ન સંસાર જ ભમે, મીંડા તગ્ની જ એવડી શક્તિ મીંડુ વ્યાતાં હોય જ મુક્તિ. અંતઃ મંગલુ મહાસિરિસઉં સંઘુજસુ આગ્ન દેવહ અલંઘ, ઉવસમિ-સઉં સંવેગિહિરચી બહુયાલી સવિય મુગ્નિરસિ. મંગલ મહાશ્રી શું સંઘ જેની આગ્ન દેવને અલંઘ્ય, ઉપશમ-શું સંવેગે રચી બહુવાલી શ્રાવકમુનિ ઋષિ.

# ૪. દેવસુંદરસૂરિશિષ્ય (કુલમંડનસૂરિ ?)(૬૨) કાકબંધિ ચઉપ્પઇ અથવા ધમ્મકક્ક

આ ચોપાઈ ૬૯ ટૂંકની છે. કક્કાના અક્ષરોને અનુક્રમે આદ્યાક્ષર કરીને ચોપાઈ ગૂંથી છે. દાન, શીલ, તપ અને ભાવ એ ચાર જૈનધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાંતોનો ઉપદેશ આપ્યો છે. ચોપાઈ રચ્યાનો સંવત્ લખ્યો નથી, પણ પહેલી ટૂંકમાં શ્રી દેવસુંદરસૂરિને વંદના કરી છે, એટલે આ ચોપાઈ દેવસુંદરસૂરિના કોઈ શિષ્યે રચી છે એમ ખાતરી થાય છે. દેવસુંદરસૂરિને સૂરિપદવી સંવત્ ૧૪૨૦માં મળી અને સંવત્ ૧૪૫૦ સુધી તેઓ હયાત હતા, એટલે આ ચોપાઈ સંવત્ ૧૪૨૦થી ૧૪૫૦ સુધીમાં રચાઈ છે એમ ખાત્રીથી કહી શકાય. એની ભાષા પણ તે કાળને અનુરૂપ જૂની છે.

આદિ-અરિહંત સિદ્ધ આરિય ઉવજઝાય, સાહુ સુગુરુ દેવસુંદરસૂરિ પાય, વંદિય સુય સામણિ સમરેવિ, ધમ્મ કક્ક પભણિસુ સંખેવિ.૧ કરઉ ધર્મ મન ભૂલા ભમઉ, માશસ ભવ કાંઇ આર્લિ નિગમઉ ? દાન સીલ તપ ભાવન સાર, સુહગુર વયશુ પાલઉ સવિચાર. ર કાંઇ જુ દીજઇ દાન, તિહાં ચીંતવીઈ નવિ અભિમાન. ચિત્તિ વિત્તિ પત્તિહિં સુવિસુદ્ધષ સો શ્રેયં સઈ લીલઈ લદ્ધ. ૩ ખરઈ ચિત્તિ નામ એવડા, વિત્તિ અક્ષુ રસિ પૂરિય ઘડા. પત્ત જુ પામિઉં પઢમ જિણંદ્વ, ચડઈ સિખા નવિ પડઇ ઈકુ બિંદુ. ૪ ખાધઈ તૃપતિ ઉદરિ નવિ હોઈ, દીધઉં પાત્રિ દાન ઊગરઇ, ખીર થાલ દીધઉં સંગમઇ. શાલિભદ્ર સોઇ હઇઊ તિમઈ. પ ગહગહીયા ધન્ન કયવન્ન, તિહ્અશિ નિસુશઉ તેહનુ પુન્ય. શુદ્ધ ચિત્તિ દીયાં ઘત ખીર, દેવલોકિ પહતા બે વીર. ૬ ગાઢઇ સંકટિ હુંતિ નારિ, તતખિશ્ચિ વિરૂપ હતઉ બારિ. દાન દેઇ તિમ ચંદનવાલ, જિમ આવીલ ભાજઈ તતકાલ. ૭ ઘલહ તિમ વિહારાવિઉં ધીય, જિમ સંચિઉં તિત્થંકર બીય, પાત્રિ દાનિ હઊઉ નિરવાહ, આદિનાથ ધન સારથવાહ. ૮ ધીઉ દાઉ જઉ દીજઇ દાન, તુ રાઉલિ લાભઈ બહુ માન, દાનિં ભૂતપ્રેત વસિ થાઈ, દાનિં દુક્ખ દુરિઅ સવિ જાઈ. ૯ જિમ કંઠિ થિક્ષ ઊપજઇ, દાન ઉદારિ તિમ નીપજઇ. દાન વિષઇ જેહ ઊપજઈ બુદ્ધિ, તીહં નર સઇવર આવઇ રિદ્ધિ. ૧૦

અંત- શશિ લંછણ ચંદણ પીયુષ, સેવંતાંનિ હણઇ સવિ દખ, ઇમ પરિ મનિ ભાવણ ભવતાં, કર્મ અશંતાં ન્યાઇ પત્યાં. ૬૦ શાલિ દાલિ ઘત મીઠાં હોઇ. એય વાત જાશઇ સહ્ કોઇ, ધરમુ માહિ તિમ ભાવશ સાર, એહ વાત પાધરઉ વિચાર. ૬૧ ષલકંઈ ચૂડિ અંતેવર હાથિ. નિમ રાજા પવિસઈ પરમત્થિ. બહુ મળિએ કલિ કંદલ હોઇ. પરમાણંદ લહઇ ઇકે સોઈ. દર ષણિ ષણિ ચ્યારિ ચઉરાસી જીવ. યોનિ વસઈ સંસારિ સૈવ, ધરમુ એક સવિહં આધાર. ધર્મ લગઇ પામીજઇ પાર. €૩ સમરથ રાત્રિ દિવસિ મનિ ધર્મ, ધર્મ તજ્ઞઉ મન છંડઉ ભ્રમ, રાખઇ ધર્મ ચિહું ગતિ દુક્ખ, ધર્મ લગઇ પામી જઈ મુક્ખ. ૬૪ સાયર મર્યાદાં પુણ રહઇ, ચંદસુર ગયણિ સંયરઇ, કુશલ પંચ તે દિ આચાર, સોઇ સહગુરુ બુઝવઇ વિચારૂ. દપ હિવ ગુર જાશઉ સો સંસારિ, જેહ ગુરૂ બૂઝઈ વિચાર, પાલઇ અનઇ પલાવઇ સોઈ, એઉ સુહગુરુ જાશઇ સહુ કોઈ. ૬૬ હાથિ ચડિઉં ચિંતામિક્ષ રત્ન. જઉ લાભઇ જિણવરનું વચન. જિશવર દેવ ધર્મગુરૂ સાધુ, એય સમકિત શ્રેશિકરાઇ લદ્ધ. ૬૭ ક્ષણ એક મન જઉ થાહર રહઇ, કર્મ વિવર નિશ્રં સો લહઈ. કરમ વિવર સીઝઇ સવિ કાજ, લાભઈ મુગતિ તશું સહ રાજ. ૬૮ ક્ષાયક સમકિતુ નિશ્વલ તાહં, ચઉવિહ ધર્મ હીઈ છઈ જાંહ, સોઈ કહીઇ કક્કર કર બદ્ધ, પઢતાં ગુણતાં હુઈ સર્વ સિદ્ધિ. ૬૯ (૧) ઇતિ કાકબંધિ ચઉપ્પઈ સમાપ્તા. છ.

#### કક્કાવલિ સુબોધ

મધ્યકાલીન કક્કાની રચનાના અનુસંધાનમાં અર્વાચીન કાળમાં યોગનિષ્ઠ આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિએ કક્કાવલિ સુબોધની રચના કરી છે આ ગ્રંથની પ્રશસ્તિમાં રચના સમય વિશે ઉલ્લેખ થયો છે.

> પોષ વદિ એકમ રવિવારે, મટુડીવાલા પદ્મ જિણંદ, રવિવારે રચના શરૂ કીધી, સર્વ જીવોને છે સુખ કંદ ॥૩॥

ત્યારપછી પ્રાંતિજ થઈને વીજાપુર આવ્યા અને ગ્રંથ રચના પૂર્ણ કરી હતી (સં. ૧૯૮૨) ચૈત્રપૂર્ણિમા શુક્રવાર દિને પૂર્ણ કીધો કક્કાવલિ ગ્રંથ ભણે ગણેને ભાવે સાંભળે, પામે શિવપુરનો

આ ગ્રંથમાં 'અ' રયર અને 'ઠ' વ્યંજનથી આરંભ કરીને બારાખડી પ્રમાણે ૫૮૮૪ કડીમાં બોધાત્મક વિચારો વ્યક્ત કર્યા છે, કક્કાવિલ સુબોધ અને ધર્મ આત્મા, માર્ગાનુસરીપણું કર્મ, તપ ત્યાગ અને જીવન ઊર્ધ્વગામી બનાવવા માટેનું સરળ શૈલીમાં જીવન પાથેય અત્રેની માહિતી તો માત્ર નમૂનો છે. રસિક જિજ્ઞાસુ ભવ્યાત્માઓ માટે મૂળ ગ્રંથ વાંચવા ભલામણ છે. જ્ઞાન સાગરની સફરમાં આત્મ રમણતા કેળવવા માટે આવી સીધી સાદી કાવ્ય વાણીનો આસ્વાદ કરવા યોગ્ય છે. આ પ્રકારની અનુપમ રસાનુભૂતિ યોગીના અનન્ય યોગાનુભૂતિ સમાન છે.

નમૂનારૂપ પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

ઉગે જે તેનો અસ્ત છે જગમાં ઉઘે તે જન જાગ જાણ, ઉન્નતિ આતમની આતમથી ઉન્નતિ હેતુ આતમજ્ઞાન. ॥૮૨૨॥

કક્કા કર્મને સમ્યક્ સમજી કર્મનું કારણ મોહ નિવાર, રાગ દ્વેષથી કર્મબંધ છે. જ્ઞાનવૈરાગ્યે કર્મને વાર. કડવી તુંબડીને જલઘટથી નવરાવો જોકોટિવાર, કડવા પણ તે લેશ નમૂકે કપટીને તેમ યાત્રા ધાર. (ક-૯૩)

ખમ્મા ક્ષમા ધરો ઘટમાંહી સઘળી ખામી કરશો દૂર, ખાર ન રાખો વૈરી ઉપર આત્મખુમારી રહો મશ્ગુલૂ. (ખ-૧)

ગદ્ધા પચ્ચીશીને જાળવ ? ગદ્ધા સમતે મારે લાત, ગદ્ધો થાના કામને સ્વાર્થે ગુરૂબોધની ભૂલ ન વાત. (ગ-૧૭)

ચેતન ચેતો નરભવ પામી આઠ કર્મને વેગે ટાળ, ચંદ્ર સરખો શીતલ થા ? દિલ ચિત્તને આત્મપ્રભુમાં વાળ. (ચ-૯૧)

સંદર્ભ : ૧. ગુજ. સાહિત્ય પા. ૪૬૪

- ૨. એજન પા. ૪૬૬
- ૩. એજન પા. ૪૬૮
- ૪. જૈન ગૂર્જર કવિઓ. ભા. ૧-૩૯

#### ૩૮. હિતશિક્ષા

ઉપદેશાત્મક કાવ્યે રચના તરીકે 'હિતશિક્ષા' નામની કેટલીક કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. માતૃકા અને કક્કામાં જે સીધો ઉપદેશ છે તેવો જ ઉપદેશ 'હિતશિક્ષા' કાવ્યોમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

સંસ્કૃત ભાષાનાં 'શિક્ષ્' ધાતુ ઉપરથી શિક્ષા શબ્દની રચના થઈ છે. તેનો અર્થ શિખામણ સલાહ આપવી એમ સમજવાના છે. કવિઓએ શિક્ષા પૂર્ણ 'હિત' શબ્દપ્રયોગ કરીને એમ સૂચન ક્યું છે કે કાવ્યમાં રહેલી શિખામણના વચનો નર-નારીને જીવન-વ્યવહારમાં ઉપયોગી છે. વ્યવહાર જીવનમાં પણ આવી શિક્ષાનું ઉદા. કન્યા વિદાય વખતે માતા દીકરીને સાસરિયામાં જીવન જીવવા માટે શિખામણનાં વચનો કહે છે. ધર્મની દષ્ટિએ વિચારીએ તો દીક્ષા અંગીકાર કર્યા પછી (વેશ ધારણ) દીક્ષા પ્રદાન કરનાર ગુરુ ભગવંત નૂતન દીક્ષિત સાધુ-સાધ્વીને સંયમ જીવનના સંદર્ભ 'હિતશિક્ષા'રૂપે સિંહ અને શિયાળના રૂપક દ્વારા ઉપદેશાત્મક વાણી સંભળાય છે. વ્યવહાર જીવન અને સંયમ જીવનમાં આ હિતશિક્ષાનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

કવિ દાયારામની એક ગરબીના શબ્દો છે

## ''શીખ સાસુજી દે છે રે, વહૂજા રહો ઢંગે."

કવિઓની ઉપદેશવાણી મિત્ર સંમિત ઉપદેશ ગણાય છે.

૧. હિતશિક્ષાની પ્રણાલિકા વિશે આગમ ગ્રંથોમાંથી માહિતી મળે છે. સંથારસ પયન્નાભાંગા ૧૦૭થી ૧૧૧માં નીચે પ્રમાણે માહિતી છે.

સંલેખના કરી હોય તેવા સાધુને પૂર્વ કર્મના ઉદયથી વેદના થાય ત્યારે હિતશિક્ષા આપીને સંલેખનામાં સ્થિર કરવામાં આવે છે. સંથારા પર આરૂઢ થયેલા મહાનુભાવ ક્ષપકને કદાચ પૂર્વકાલીન અશુભના યોગે સમાધિ કાળમાં વિઘ્ન કરનારી વેદના ઉદયમાં આવે તો તેને સમાવવાને માટે ગીતાર્થ એવા સાધુઓ બાવના ચંદન જેવા શીતળ ધર્મ શિક્ષા આપે. હે પુષ્પ પુરુષ ? આરાધનામાં જ જેઓએ પોતાનું સઘળું અર્પિત કર્યું છે એવા પૂર્વકાલીન મુનિવરો જયારે તેવા પ્રકારના અભ્યાસ વગર પણ અનેક જંગલી જાનવરોથી ચોમેર ઘેરાયેલા ભયંકર પર્વતની ટોચ પર કાયોત્સર્ગ ધ્યાને રહેતા હતા. વળી અત્યંત ધીર વૃત્તિને ધરનારી આ કારણે શ્રીજિનકથિત આરાધનાના માર્ગમાં અનુત્તર રીતે વિહરનારા તે મહર્ષિ પુરુષો જંગલી જાનવરોની દાઢમાં આવવા છતાંયે સમાધિ ભાવને અખંડ રાખે છે અને ઉત્તમ અર્થને સાધે છે.

જૈન સાહિત્યની હિતશિક્ષાની દષ્ટાંતરૂપ માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

#### સંદર્ભ: આગમ દીપ વિભાગ ૬-૬૫

કવિ નયસુંદરે સં. ૧૬૪૦માં વીજાપુર નગરમાં રચેલા પ્રભાવતી રાસને અંતે હિતશિક્ષાનો ઉલ્લેખ થયો છે. આ રચના રાસમાં હોવા છતાં સ્વરૂપે દુહા સ્વતંત્ર કાવ્ય તરીકે પણ નોંધપાત્ર છે.

દોહિલું માણસ જન્મ પામી કરો આલસદૂરિ, પૂજા કરો જિનરાજની પ્રહિ ઉદય હૂંતિ સૂરિ. અષ્ટ પ્રકારી સતર ભેદી સારિઇ જિનની સેવી, પાપ સઘલાં પરહરિ આરાધિ દેવાધિદેવ. લક્ષ્મી લહી કર પાવશે મમ થાઓ કૃપણ અજાણ, પામી ધન મદ મણિયો મકરયો આપ વખાણ. પરનારી દેખી ગુણ ઉવેખી ચપલમ કરો આંખડી, અંગિ અગિ સુકતિ કારણિ જ્ઞાન દરશન પાંખડી.

ક્વિ રૂષભદાસે સં. ૧૬૮૨માં હિતશિક્ષા રાસની રચના ૧૬૮૨ કડીમાં કરી છે ગા. ૩થી ૭

> કાસમીર મુખ મંડશી ભગવતિ **બ્રહ્મસુ**તાય, તું ત્રિપુરા તું ભારતી તું કવીજનની માય.

તું સરસતિ તું શારદા તું બ્રહ્માણી સાર, વિદુષી માતા તું કહી તુઝ ગુણનો નહિં પાર. હંસગામિની તું સહી વાઘેશ્વરી તું હોય, દેવિકુમારી તું સહી તુઝ સમ અવર ન કોય. ભાષા તું બ્રહ્મા ચારિણી તું વાણી દે વાણી, હંસ વાહિની તું સહી ગુણ સઘલાની ખાણેં. બ્રહ્મ વાદિની તું સહી તું માતા મતિદેહ, તું રમજે મુખ માહરે ચિંત્યું કાસ-કરેહ.

ચિત્યું કાજ કરેશું આજ તુઝ નામે સવિ સરિયાં કાજ, તુઝ નામેં બુદ્ધિ પામું સાર જ્ઞાન વિના જીવિત ધિક્કાર. (૧)

તે દારિદ્રી જંગમાં ભલા જ્ઞાન રહિત દીસે ગુજ્ઞનિલા, અર્થસહિત ને શાસ્ત્રરહિત તે નર નાવે મહારે ચિત્ત. (૨)

જ્ઞાની કાપડી આગલ કર્યો મૂરખ મહોટો ભૂષણ ભર્યો, બહું આભરણે શોભે નહિં જ્ઞાન ભલો તો શોભે નહી. (૩)

કવિ પંડિત વીરવિજયજીએ સં. ૧૮૯૮માં હિતશિક્ષા છત્રીશીની રચના કરી છે. આ ઉપદેશ વાણી ત્રણ વિભાગમાં વહેંચાયેલી છે. સ્ત્રી-પુરુષ અને સામાન્ય ઉપદેશ વચન પા. ૨૪૭-૨૪૧-૨૩૯

લૌકિક લોકોતર હિતશિક્ષા છત્રીશીએ બોલીજી, પંડિતશ્રી શુભવીર વિજય મુખ વાણી મોહનવેલી. સાંભળજો સજજન નરનારી હિતશિખામણ સારીજી, રીસ કરે દેતાં શિખામણ ભાગ્યદશા પરવારી...સુણજો સજજન રે. લોક વિરુદ્ધ નિવાર સુ-જગત વડોવ્યવહાર...સુણજો સજજન રે. ઘનવંતો ને વેષ મલિનતા પગશું પગઘસી ધોવેજી, નાપિત ઘર જઈ શિર મુંડાવે પાણીમાં મુખ જોવેજી...સુણજો. નાવણ દાતણ સુંદર નકરે બેઠો તરણાં તોડેજી, ભૂએ ચિત્રામણ નાગો સૂએ તેને લક્ષ્મી છોડેજી....સુણજો.

હિતશિક્ષાનો ઉપદેશ મધ્યકાલીન સમાજ જીવનની વ્યવહાર શુદ્ધિ અને શાંતિમય જીવન જીવવાની ઝાંખી કરાવે છે. જીવનના દરેક ક્ષેત્રમાં ઉપદેશ વચન હિતકારક છે તેમાં કોઈ શંકા નથી. કક્કા રૂપે પણ હિતશિક્ષા છે તેવી જ આ પ્રકારની રચનાઓ છે.

## ૩૯. સુભાષિત

ડહાપણ અને દૂરંદેશીપણાથી માનવ સમૂહના કલ્યાણ અને વિપત્તિમાં માર્ગદર્શન આપનાર સુભાષિતોનું સ્થાન મહત્વનું છે. સુબોધ વિચારોનો ભંડાર એ સુભાષિત છે. પ્રાચીન સાહિત્ય લોકકથામાં અવારનવાર સુભાષિતનો પ્રયોગ થતો હતો. સુભાષિતના વિચારો સચોટ, અને વેધક અને અસરકારક ઉપજાવાની શક્તિ ધરાવે છે તેમાં જીવનમાં ઉપયોગી એવા વિચારરત્નોનો સમૂહ રહેલો છે. સુભાષિત અંગેના પ્રાચીન ગ્રંથો આ કાવ્યપ્રકારની સાક્ષી પૂરે છે. ભર્તૃહરિનું શતક ચતુષ્ટ્ય, ચતુર કવિનું અમરાશતક વલ્લભદેવ સુભાષિતાવલી,અમરૂશતક અમિતગતિનું સુભાષિત સંગ્રહ વગેરે કૃતિઓ સુભાષિત અંગે નોંધપાત્ર છે.

જૈન કવિ હીર કળશે સં. ૧૬૩૬માં સિંહાસન બત્રીશીની રચના કરી છે. તેમાંથી વિવિધ સુભાષિતો પ્રાપ્ત થાય છે અત્રે દેષ્ટાંતરૂપે નીચેનું સુભાષિત પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. (૬ા૫૨૫)

> અન્ન વિશ દેવ નઘમ્મં અન્નવિશ કુરે ન કાયા, અન્નવિશ સત્તનસીલ અન્ન વિશબંધ ન માયા. અન્ન વિના જીવનચલે અન્નવિશ પિંતર ન પાવે, અન્ન વિના નરનાર દેખિ મન કિમેં નભાવે. ઉજજડે દેસ સવિઅન્ન વિશ કવિ ચકોર ઇમ ઊચ રૈ, મરે જ જીવ સબ અન્ન વિશ એક અન્નતિહું પશ તરે.

ર. કુંડલિયા છંદમાં રચાયેલું સુભાષિત કવિ હીર કળશની સિંહાસન બત્રીશીમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે ઉદાહરણરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. (દાપરપ)

> ઢમ ઢમ વગ્ગો ઢોલડો આઇકિયાં પ્રીયસાર, હાથ લેવા ઊરણ થઈ વાજ્યા રાય વિડાર. વાજ્યા રાયવિડાર સાર સામી કી આઇ, કરિ કંકણ આરતી મુધ મનિખરી સુહાઈ. ધન સુદિહાડી આજકંત જીરિણ દિન્ન સગ્ગી, ભણે ગંગ ગુણવંત ઢોલડી ઢમઢમ વાગ્યો.

- **સંદર્ભ**ઃ(૧) ગુજ. સાહિત્ય. સ્વ. પા. ૪૭૯
  - (૨) જૈન ગુર્જર કવિ ભા. 31૫૧ મધ્ય સાહિત્ય પા. ૨૯
  - (૩) એજન. ભા. ૧૦ પા. ૧૭૪

#### ૪૦. સજઝાય

જૈન સાહિત્યમાં કાવ્યનાં વિવિધ સ્વરૂપોનો પ્રયોગ થયેલો છે. તેમાં સજઝાય પણ સ્વરૂપની દષ્ટિએ આગવું સ્થાન ધરાવે છે. સંસ્કૃત ભાષાનો મૂળ શબ્દ સ્વાધ્યાય છે તેમાંથી પ્રાકૃતમાં સજઝાય શબ્દ પ્રચલિત બન્યો છે.

જૈન સાહિત્યમાં સજ્ઝાયનું સ્વરૂપ અત્યંત સમૃદ્ધ છે. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં જ્ઞાન ભક્તિ અને વૈરાગ્યનાં પદોની રચના થયેલી જોવા મળે છે. તેની સાથે સરખાવી શકાય તેવી આ સજ્ઝાયની રચનાઓ છે. આ સ્વરૂપની વિશેષતા એ છે કે તેનો પ્રધાનસર ત્યાગ-વૈરાગ્યની ભાવનાને પોષણ આપવાનો છે. સજ્ઝાયનો એક અર્થ 'સ્વ' એટલે આત્મા છે તે ઉપરથી આત્મ સ્વરૂપને પામવામાં ઉપકારક વિચારોને વ્યક્ત કરતી રચના તે સજઝાય. શુંગાર, કરુણ કે શાંત રસનું નિરૂપણ હોય છતાં અંતે તો વૈરાગ્યની ભાવના કેન્દ્ર સ્થાને હોય છે. સજઝાયના વિષયો વૈવિધ્યપૂર્ણ છે. સંસારની અસારતા, ક્ષણભંગુરતા, જીવનમાં આવતાં સુખદુ:ખનાં કારણો, પુનર્જન્મની માન્યતા, મૃત્યુની ભાયનકતા, જીવનનો ઝંઝાવાત, સત્કર્મનો આગ્રહ, આચાર શદ્ધિ, નીતિ પરાયણતા, દુર્ગુણોનો ત્યાગ, સદ્ગુણોની સાધના, ધર્મનું સ્વરૂપ, ક્રોધ, માયા, લોભ, રાગ, દ્વેષ, પરિગ્રહ વગેરેનો ત્યાગ, સત્ય, અહિંસા જેવા વિષયો હોય છે. તદ્ઉપરાંત સજઝાયમાં જૈન ધર્મના ચોવીસ તીર્થંકરોના જીવનના પ્રેરક પ્રસંગો, ચક્રવર્તી, બાહુબલી રાજા, મહારાજા, ઋષિઓ, મહર્ષિઓ અને જૈન સાધુઓના જીવનના પ્રેરક પ્રસંગોનું કાવ્યમાં નિરૂપણ થયેલું જોવા મળે છે. જૈન તહેવારો અને તિથિઓનું પણ મહત્ત્વ સજઝાયના વિષયવસ્તુમાં વણાયેલું છે. આગમ, નારકી, નવપદ તપનો મહિમા જેવા વિષયો સાથે પજુષણ, બીજ, આઠમ આદિ પર્વોની વિસેષતા અને તેના દ્વારા વૈરાગ્ય ભાવનાનું સમર્થન થયેલું જોવા મળે છે. આમ વિષયની દેષ્ટિએ સજ્ઝાયમાં વિવિધતા એટલી છે કે જીવન વિકાસની ભૂમિકા ચરિતાર્થ થયેલી નિહાળી શકાય છે. સજઝાયનું સ્વરૂપ પદસ્વરૂપને મળતું આવે છે. ઋષિ મનુઓની સજઝાય ૧થી ૧૮ ઢાળમાં વહેંચાયેલી હોય છે. દરેક ઢાળમાં એવું નિરૂપણ હોય છે કે જીવનની સાર્થકતા વૈરાગ્યમાં છે અને તે માટે ચારિત્રદીક્ષાનો માર્ગ શ્રેષ્ઠ છે. એવી ઉપદેશાત્મક અભિવ્યક્તિ થયેલી હોય છે. સંસારના સંબંધો એ સાચા નથી માટે તેનાથી ચેતતા રહેવું જોઈએ. આવા વિચારથી આત્માને સ્વતરફ અભિમુખ કરવામાં આવે છે.

સ્વાધ્યાય વિશે શ્રાવકના અતિચારમાં એમ જણાવવામાં આવ્યું છે કે, સ્વાધ્યાય એ અભ્યંતર તપનો પ્રકાર છે. તેના પાંચ ભેદ છે. વાચના સૂત્ર કે અન્ય અભ્યાસનો પાઠ ભણવો અને ભણાવવો, પૃચ્છના શાસ્ત્ર કે તત્વ સંબંધી શંકા નિવારણ કરવી, જિજ્ઞાસાથી વિશેષ માહિતી જાણીને સંતોષ પ્રાપ્ત કરવો, પરાવર્તના પ્રાપ્ત કરેલા જ્ઞાનનું સ્મરણ કરવું, પુનરાવર્તન એ પરાવર્તનની ક્રિયા છે.

અનુપ્રેક્ષા એટલે સૂત્ર અને અર્થનું એકાગ્રતાથી ચિંતન કરવું. ધર્મકથા એટલે ધર્મોપદેશની કથા કરવી. સજઝાયમાં આ પાંચ પ્રકારનો સ્વાધ્યાય ગર્ભિત રીતે સ્થાન પામેલો છે. સ્તવન એક વ્યક્તિ બોલે છે, લોકો સમૂહમાં ભેગા થઈને ગાય છે અને ગવડાવે છે. જયારે સજઝાય તો આત્મચિંતનનો વિષય હોવાથી સ્વકેન્દ્રી બનીને શુદ્ધ સ્વરૂપ પામવાની સ્થિતિમાં એકરૂપ બનવાનું છે. એટલે એક વ્યક્તિ સજઝાય બોલે છે અને અન્ય વ્યક્તિઓ તેનું સ્વાધ્યાયરૂપે શ્રવણ કરીને તેનું હાર્દ પામે છે.

રાગ એ સંસાર અને કર્મનાં બંધન ઉત્પન્ન કરે છે. જયારે વૈરાગ્ય એ બંધનમાંથી મુક્તિ અપાવનાર આત્મ સ્વરૂપની અવર્ષનીય અલૌકિક ઝાંખી કરાવવામાં સફળ નીવડે છે. સંસારી જીવો આની સજઝાયના શ્રવણથી પાપમય પ્રવૃત્તિથી અટકે અને પાપ ભીરુ બની કર્મબંધનની પ્રક્રિયામાં લપટાય નહિ અને તેના માધ્યમ દ્વારા ધર્મના સિદ્ધાંતોનો પરિચય થાય એવી ઉત્તમ ભાવના તેમાં રહેલી છે. સજઝાયનો આનંદ પ્રત્યે મૈત્રી ભાવ કેળવાય ને દાનવમાંથી માનવ, મહામાનવ ને પ્રભુ પદની પ્રાપ્તિ થાય તેવો અલૌકિક આનંદ અનુભવી શકાય તેમ છે.

મુનિ ઉદયરત્ન કૃત જૈન સજઝાયમાળામાં વિવિધ વિષયોની સજઝાયોનો સંગ્રહ છે. જેનાથી આ સ્વરૂપનો સાચો ખ્યાલ આવે છે. પદ્મ વિજય, રૂપવિજય, પ્રીતિવિમલ મુનિ, સમયસુંદર, કનક-કીર્તિ મુનિ, રત્નસાગર, લબ્ધિવિજય, ઉદયવાચક, દીપવિજય, વીરવિજય, જશવિજય, જ્ઞાનવિમલ, સૌભાગ્યવિજય, માનવિજય, લાભવિજય, ઇન્દ્રિવિજય, આનંદઘન, ચિદાનંદ મુનિ, વૃદ્ધિવિજય, ધનમુનિ, ધર્મરત્ન મુનિ, હીરવિજય આદિની સજઝાયોનો વૈભવ જ્ઞાન ધ્યાન દ્વાર આત્મ રમણતામાં અનન્ય પ્રેરક છે.

જૈન મુનિઓએ સજઝાયની શબ્દ અર્થ અને ભાવસભર રચનાઓ કરી છે. રૂષભદાસ શ્રાવકે એક સંસારી તરીકે આવી રચના કરી છે. જિનદાસ, દેવચંદ્ર, શ્રાવકોની આવી રચનાઓ જોવા મળે છે. આ રીતે સજઝાયનું સ્વરૂપ જૈન સાહિત્યમાં વિશિષ્ટ અંગ છે. સજઝાયની અંતિમ કડીમાં એના રચયિતા મુનિનું નામ આવે છે. કોઈ કોઈ વાર રચના કરનાર મુનિ પોતાના ગુરુનું નામ પણ દર્શાવે છે. સજઝાય માળાના ભાગ-૧થી ૪ એ જૈન સાહિત્યનો વૈવિધ્યપૂર્ણ મૂલ્યવાન વારસો છે. આ રચનાઓ ધર્મ અને સાહિત્યની દષ્ટિ અને જીવન ઘડતરમાં અનન્ય પ્રેરક, વૈરાગ્ય વર્ધક, ધર્મ ભાવનામાં અભિવૃદ્ધિ કરનાર, સમતા રસ-ઉપશમ ભાવમાં આલંબનરૂપ સજઝાયનું સ્વરૂપ એની રચના-રીતિ, અલંકાર રસ અને ગેયતાને લીધે ઘણું નોંધપાત્ર તથા પ્રતિભા સંપન્ન છે.

સજઝાયમાં પૂર્વ મહર્ષિઓના ગુણોથી ભરેલા સ્વાધ્યાયો, વિષયોની વિષમતા, કષાયોની કટુતા અને ઇન્દ્રયોની અસારતાદિકનું વેધક વાણીમાં નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

સજઝાય વિશે પંડિત મફતલાલ ઝવેરચંદે પોતાનો અભિપ્રાય આપતાં જણાવ્યું છે કે, ''સજઝાયનું ગેય સાહિત્ય ખૂબ વૈરાગ્યવાદી સાહિત્ય છે. જે ઉપદેશ કે ઉત્સવ અસર ન કરી શકે તે એકાદ સજઝાયનું શ્રવણ માણસના ચિત્તને ડોલાવી શકે છે અને ધર્મ માર્ગમાં વાળી શકે છે. સામાન્ય જનતાને તત્ત્વનું જ્ઞાન ભક્તિ અને વૈરાગ્યનું પોષણ તો સજઝાય દ્વારા થાય છે. સજઝાયોમાં સેંકડો ચરિત્રો ગૂંથાયેલાં છે. વૈરાગ્યની સાથે કરણીય કાર્યો અને ઉપદેશ પણ તેમાં રહેલા છે.

પંડિત સુખલાલ સજઝાય વિશે જણાવે છે કે સજઝાય કથા કે ઉપદેશ પ્રધાન ગેય કાવ્ય રચના છે. આર્ય સંસ્કૃતિની પરંપરામાં સ્વાધ્યાયનું મહત્ત્વ છે. તૈતરીય ઉપનિષદમાં કહેવામાં આવ્યું છે કે સ્વાધ્યાય અને પ્રવચન જ તપ છે. આ પરંપરા અન્ય ધર્મોમાં પણ જીવંત છે. જૈન પરંપરામાં બાહ્યત્યાગ છે પણ ખરો ભાર તો સ્વાધ્યાય અને ધ્યાન જેવા વિષયો પર વિશેષ છે. કોઈનો ગંભીર સાસ્ત્રાભ્યાસ ન હોય તો પણ ગેય સાહિત્ય સજઝાય દ્વારા રસાસ્ત્રાદ કરી શકે છે. સજઝાય દ્વારા પરંપરાગત ઉચ્ચ સંસ્કારો અને સાત્વિકતા પામી શકાય છે. સજઝાય સાંભળવી, સજઝાયની ઢાળો યાદ કરવી, તેનું પુનરાવર્તન કરવું એવા નિત્ય કર્મને કારણે, મારા વિદ્યા વ્યવસાયનું પ્રથમ પગથિયું અને દિશા ઉઘડવાનું એક દ્વાર બન્યું છે. ભર દરિયે વહાણ તૂટતાં કોઈ મુસાફરને નાનકડું પાટિયું મળે તો તેના ટેકે સાલમતી માટે આગળ વધે તેમ સજઝાય આ સંસારની સફરમાં સ્વસ્થાને લઈ જવાનું પવિત્ર ને પ્રેરક કાર્ય કરે છે.

કર્મબંધના દૂર કરવા સર્વ શ્રેષ્ઠ સાધન તપ છે. બાહ્ય તપ સાધન છે. અભ્યંતર તપ સાધ્ય છે. કર્મ નિર્જરા માટે અનુપ્રેક્ષા અને પરાવર્તન જરૂરી છે. આરધકોની માનસિક ભૂમિકામાં વિવેકદષ્ટિનું બીજારોપણ સજઝાયના પરિશીલનથી થાય છે. સજઝાયથી સાધુની સંયમ ભાવના વધે છે અને ગૃહસ્થની વૈરાગ્ય ભાવના જાગૃત થાય છે.

જૈન કવિઓએ સજઝાયમાં જે વિચારો પ્રગટ કર્યા છે તેને મધ્યકાલીન જ્ઞાન માર્ગી કવિતા સાથે ગાઢ સંબંધ છે. કવિ પ્રીતમદાસે નામ મહિમા સંતમહાત્મ્ય, જ્ઞાન, યોગભક્તિ, વૈરાગ્ય, વિરહ તૃષ્ણા, સજ્જનનાં લક્ષણો વગેરેને પદમાં સ્થાન આપ્યું છે. મધ્યકાલીન ત્યાગ વૈરાગ્ય અને જ્ઞાન પ્રધાન સાહિત્ય સજઝાય સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

આવશ્યક ક્રિયામાં સજઝાય મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે. જૈન ધર્મના વિચારો માત્ર આદર્શ તત્ત્વજ્ઞાન તરીકે સ્થાન ધરાવતા નથી પણ વિચારને આચારમાં મૂકીને મુક્તિમાર્ગ સિદ્ધ કરવા માટે માર્ગદર્શક છે. શાસ્ત્રીય વિચારો વિષિ અનુસાર અમલમાં મૂકવાથી આત્મ કલ્યાણનો માર્ગ સુલભ બને છે. જૈન ધર્મના જ્ઞાનના વારસારૂપે ૪૫ આગમ ગ્રંથોમાં ૧૧ અંગ સૂત્રો છે. તેમાં પ્રથમ આચારાંગ સૂત્ર છે. તે ઉપરથી પણ આચારધર્મનું મહત્ત્વ સમજી શકાય છે. તત્ત્વાર્થસૂત્રના પ્રથમ અધ્યાયનું પ્રથમ સૂત્ર પણ આચારને જ ચરિતાર્થ કરે છે.

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણના સમન્વયથી મોક્ષપ્રાપ્તિ થાય છે. અહીં જ્ઞાન સાથે ચારિત્ર શબ્દનો પ્રયોગ આચાર ધર્મનો સંદર્ભ દર્શાવે છે. એ દર્ષ્ટિએ વિચારીએ તો વિચાર અને આચારનો સમન્વય એટલે આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ.

પ્રતિક્રમણની આવશ્યક ક્રિયામાં પ્રભુ ગુણગાન નિમિત્તે સ્તવન બોલવાનો ગાવાનો ક્રમ છે. ત્યારપછી સર્વવિરતિ ધર્મના પાયારૂપ વૈરાગ્યભાવથી સમૃદ્ધ સજઝાયનો ક્રમ-વિધિ છે. સજઝાય વૈરાગ્યભાવની વૃદ્ધિકારક અને રક્ષક તરીકે સ્થાન ધરાવે છે. સ્તવન સમૂહમાં ગાઈને પ્રભુભક્તિમાં નિમગ્ન થવાય છે જયારે સજઝાય સમૂહમાં ગવાતી નથી પણ એક વ્યક્તિ સજઝાય બોલે અને અન્ય વ્યક્તિ એ સાંભળીને તેના અર્થચિંતન દ્વારા વૈરાગ્યભાવમાં લીન બને

છે. સજઝાયના વિચારોનું ચિંતન અને મનન આત્મ સ્વરૂપ સિદ્ધિ માટે અનન્ય પ્રેરક છે. આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ શું છે? આત્મા જન્મ મરણ કેમ કરે છે? આત્માની દુર્ગતિ સદ્દગતિ કેવી રીતે થાય? વગેરેના વિચારો સજઝાય દ્વારા વિચારવાની મોંઘેરી ક્ષણ પ્રાપ્ત થાય છે એટલે પ્રતિક્રમણમાં સજઝાય પ્રત્યેનો ઉપરોક્ત અભિગમ આત્મલક્ષી બનવા માટે એક અમોઘ શસ્ત્ર સમાન છે.

સંસ્કૃત ભાષામાં 'સ્વાધ્યાય' શબ્દ છે તે ઉપરથી અર્ધમાગધી ભાષામાં સજઝાય શબ્દ વપરાયો છે. તેનો અર્થ સ્વ-અધ્યાય એટલે પોતાના આત્માની વિચારણા કરવી એમ સમજવાનું છે. જૈન સાહિત્યમાં ત્યાગ અને વૈરાગ્ય પ્રધાન સજઝાય રચનાઓ વિપુલ પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ થાય છે તેમાં ચરિત્રાત્મક દુર્ગુણોનો નાશ અને તેનાં વિકટ પરિણામ, સદ્દ્રગુણોનું મહત્ત્વ અને વૃદ્ધિ કરવી, જૈન દર્શનના તત્ત્વજ્ઞાન અને આત્માને ઉપયોગી વિચારોનું નિરૂપણ, ધર્મની આરાધનાનો પ્રભાવ અને નરજન્મનું મહત્ત્વ સમજીને તેને સફળ કરવાના ઉપાયો, તીર્થંકર ભગવાન, સાધુ ભગવંતો, આરાધક મહાત્મા અને સતીઓના સતીત્વ અને શીલનો મહિમા વગેરે વિષયોને સ્પર્શતા વિચારો સજઝાયમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. બાર અને ચાર ભાવનાની સજઝાય પણ વિશુદ્ધ વિચારો મનસુદ્ધિ માટે ઉપયોગી છે. મહાવ્રત અને અણુવ્રતના પાલનથી આત્માની ઊર્ધ્વગતિ થાય છે તે અંગેની સજઝાય પણ આત્મા માટે પોષક વિચારો પૂરા પાડે છે. સામાન્ય દિવસોની તુલનામાં પર્વના દિવસો વિશિષ્ટ સ્થાન ધરાવતા હોવાથી તેનો મહિમા દર્શાવતી સજઝાય પણ જૈન સમૂહને ધર્મમાર્ગમાં જોડાવા અને પ્રગતિ કરવા નિમિત્તરૂપ બને છે.

વીતરાગના ગુણગાન પછી વીતરાગ થવા માટે સજઝાયની વિધિ પણ મહત્ત્વની ગણી છે. મુક્તિ મળી એમ મોટા ભાગના લોકો વિચારે છે પણ પ્રતિક્રમણમાંથી મુક્ત થયા પછી આત્માની મુક્તિ માટે શ્રવણ કરેલી સજઝાયના વિચારોનું ચિંતન-રટણ કરવાની જરૂર છે. પ્રતિક્રમણ પછી ઘરે જવાના આનંદ કરતાં તો વિશેષ રીતે ત્યાગ અને વૈરાગ્યના વિચારોથી મનને પુષ્ટ કરવાની ઉદાત્ત ભાવના ભાવવી જોઈએ એ જ સાચો અભિગમ છે. સજઝાય એ આત્મ જાગૃતિની ક્ષણે ક્ષણે ચેતવણી આપે છે અને તેનાથી ધીરગંભીર બનીને સ્વસ્થિતિ પ્રતિ વિચાર કરવાની પ્રેરણા આપે છે. સજઝાય માત્ર દ્રવ્ય ક્રિયા નથી પણ આત્મ ભાવનું દર્શન કરવા માટેનું સાધન છે. દેવસિ પ્રતિક્રમણમાં જે સજઝાય છે તેના કરતાં વિશિષ્ટ પ્રકારની સજઝાય રાઈ પ્રતિક્રમણ અને પૌષધની ક્રિયામાં છે. રાઈ પ્રતિક્રમણમાં ભરહેસર બાહુબલી અને પૌષધમાં ત્રણ વખત મન્હ જિણાણંની સજઝાયનો સ્વાધ્યાય કરવાનો હોય છે. પર્વના દિવસોમાં રાઈ પ્રતિક્રમણ કરનારાં ઘણાં છે પણ બાકીના દિવસોમાં રાઈ પ્રતિક્રમણ કરનારાની સંખ્યા અલ્પ છે.તેનાથી પણ ઓછી સંખ્યા પૌષધ કરનારાની છે એટલે દેવસિ પ્રતિક્રમણની સજઝાય પછી બે સજઝાયનો વિશેષાર્થ બહુ ઓછા લોકોને ખબર છે. પર્વાધિરાજ પર્યુષણમાં રાઈ પ્રતિક્રમણ અને પૌષધમાં સજઝાયનું શ્રવણ થાય છે પછી આ અંગે કોઈ વિશિષ્ટ વિચારણા થતી નથી. વિધિ પ્રમાણે વિધિ કાર્યાનો સંતોષ છે પણ વિધિ દ્વારા આત્મલક્ષીપણાનો ભાવ કેટલો વધ્યો વિકાસ પામ્યો તેનો વિચાર નિહવત્ છે. માંગલિક પ્રતિક્રમણમાં મન્હ જિણાણંની સજઝાયનો વિધિ છે. પક્ખી, ચોમાસી અને સંવત્સરી પ્રતિક્રમણમાં સંસારદાવાનળની સજઝાયનો વિધિ છે અને ચોથી ગાથા

સમૂહમાં મોટા અવાજથી બોલાય છે. આ સજઝાયનો ભાવ પણ કોઈ રીતે વિચારવામાં આવતો નથી. દેવસિ પ્રતિક્રમણની સજ્ઝાય ત્યાગ અને વૈરાગ્ય પ્રધાન છે તો રાઈ પ્રતિક્રમણની સજ્ઝાય પ્રાતઃકાળમાં મહાપુરુષો અને સતીઓનાં પુણ્ય સ્મરણ દ્વારા આત્માને માનસિક શુદ્ધિ વૃદ્ધિમાં પૂરક બને છે. ભરહેસરની સજ્ઝાયમાં ઉચ્ચ કોટિના આરાધકોની સૂચી છે. તેનું પ્રતિદિન સ્મરણ કરવાથી ગુણાનુરાગ કેળવાય અને આત્મા પણ તેમાંથી પ્રેરણા લઈને આરાધક ભાવમાં સ્થિર થાય તેવી વિશિષ્ટ શક્તિ એ નામોમાં રહેલી છે. આ સજ્ઝાયની ૧૩ ગાથા છે. ૧થી ૭ ગાથામાં પઉ મહાત્માઓ અને ૮થી ૧૩ ગાથામાં ૪૭ મહાસતીઓનો નામોલ્લેખ છે. સાતમી ગાથાના અર્થની વિચારણા કરવા જેવી છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે જેમના નામ સ્મરણથી પાપના બંધ નાશ પામે છે એવા ગુણના સમૂહથી યુક્ત, એવા (નામ નિર્દેશ કરેલા) અને બીજા મહાપુરુષો સુખ આપો. ભરત, બાહુબલીથી આરંભીને મેઘકુમાર સુધીના મહાપરુષો ચારિત્રોની ખબર હોય તો સજઝાય બોલતાં કે શ્રવણ કરતાં શુભ ભાવમાં લીન થવાય. સજઝાયના હાર્દને પામવા માટે મહાપુરુષો અને મહાસતીઓના જીવનનો ઓછોવત્તો પરિચય અવશ્ય હોવો જ જોઈએ. તે વિના શુદ્ધ ઉપયોગમાં આત્મા આવે નહિ. સુલસા, ચંદનબાળાથી સ્થૂલિભદ્રની સાત બહેનોનો નામ નિર્દેશ થયો છે તો આ સતીઓના જીવનનો મિતાક્ષરી પરિચય પણ સાર્થક નીવડે છે. પ્રત્યેક નામની સાથે જીવનનો એક મહાન ગુણ રહેલો છે, તેનું જો જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય તોય આત્માને શાંતિ મળે. દ્રવ્ય પ્રતિક્રમણમાંથી ભાવપ્રતિક્રમણ પ્રતિ ગતિ કરવા માટે આ પ્રકારનું જ્ઞાન ખૂબ જ ઉપયોગી છે. આ માટે જાગૃતિ કેળવવાની અનિવાર્ય આવશ્યકતા છે.

'મન્હ જિણાણં'ની સજઝાય માંગલિક પ્રતિક્રમણ અને પૌષધમાં સાંભળવા મળે છે. પૌષધ આત્માના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર જેવા ગુણોની વૃદ્ધિ અને શુદ્ધિ માટે છે. એટલે આત્માએ શ્રાવક તરીકે ક્યો ધર્મ કરવાનો છે તેનો ઉલ્લેખ તેમાંથી મળે છે. પૌષધ આ સજઝાય ત્રણ વખત બોલવામાં આવે છે અને સાચા અર્થમાં એ આત્માનો સ્વાધ્યાય બને છે. સજઝાયની પાંચ ગાથમાં શ્રાવકનાં ૩૬ કૃત્યોનો ઉલ્લેખ થયો છે.

જિનાજ્ઞાનું પાલન, મિથ્યાત્વનો ત્યાગ અને સમક્તિનો સ્વીકાર, છ આવશ્યકનું આચરણ, પર્વતિથએ પૌષધ પ્રહ્ય કરવો, દાન-શીલ તપ અને ભાવ એમ ચાર પ્રકારના ધર્મનું પાલન, નવકારમંત્રનો સ્વાધ્યાય, પરોપકાર કરવો, જયણા ધર્મનું અનુસરણ, જિનપૂજા, પ્રભુની સ્તુતિ-ગુણગાન ગાવા, ગુરુ સ્તુતિભક્તિ, સાધર્મિક ભક્તિ, વ્યવહાર જીવનમાં નીતિ પરાયણતા દારા શુદ્ધિ, રથયાત્રા, તીર્થયાત્રા, ઉપશમ, સંવસર અને વિવેકના ગુણો કેળવવા, ભાષા સમિતિનું પાલન છ કાયના જીવો પ્રત્યે કરુણા અને રક્ષણ, ધર્મીજનની સોબત-સત્સંગ, ચરણ, કરણ, ધર્મપાલન, સંઘપતિનું બહુમાન, ધાર્મિક પુસ્તક લેખન અને તીર્થમાં પ્રભાવના જેવાં સુકૃત શ્રાવકે કરવાં જોઈએ. વડીલ પુરુષ સજઝાય બોલે છે પણ શ્રવણ કરનારા તેનો અર્થ સમજીને વિચારે કે નરજન્મ પૂરો થાય ત્યાર પહેલાં કેટલું કર્યું છે અને કેટલું બાકી છે તે કરીને જીવન સાર્થક કરવાનો વિચાર કરનારા અતિ અલ્પ સંખ્યામાં છે. સજઝાયમાં આત્માનો વિચાર કરવા માટે આ સૂચિ માર્ગદર્શક સ્તંભ સમાન છે કે જેનાથી શ્રાવક ધર્મમાં કેટલી પ્રગતિ થઈ તેનું માપ નીકળે છે. ધર્મ ફુરસદે કરવાનો નથી. એ તો શ્વાસોશ્વાસ સમાન છે. ફુરસદનો ધર્મ માત્ર

સામાજિક પ્રતિષ્ઠા બની જાય છે. તેનાથી આત્માનું કોઈ શ્રેય થતું નથી. ભગવાન મહાવીરના શ્રાવકો આનંદ અને કામદેવ જેવા ઘણી જવાબદારીવાળા હતા છતાં તેમાંથી સમય કાઢીને શ્રાવક ધર્મનું પાલન કરતા હતા. ધર્મમાં સંતોષ માનવાનો નથી. એ તો ભવોભવ આરાધના થાય અને મુક્તિ મળે ત્યાં સુધી મુશળધાર વૃષ્ટિ સમાન આચરવાનો છે. સ્ત્રી, ધન અને ભોજનમાં સંતોષ માનવો. બાકી ધર્મ, જ્ઞાન અને આરાધનામાં સંતોષ માનવો નહિ. પક્ખી, ચોમાસી અને સંવત્સરી પ્રતિક્રમણની સજ્ઝાય સંસાર દાવાનળની સ્તુતિ દ્વારા થાય છે.

'સંસારદાવાનળ દાહ નીરં, સંમોહ ધૂલી હરજ્ઞો સમીરં, માયા રસાદારજ્ઞ સીરં, નમામિ વીરં ગિરિ સાર ધીરં.'

#### સાર

સજઝાયના આરંભમાં સંસાર, દાવાનળ છે એમ જણાવીને આત્માને ચેતવણી આપી ભગવાન મહાવીર સ્વામીની વિશેષતા દર્શાવી છે અને નમસ્કાર કર્યાનો ઉલ્લેખ થયો છે.

સંસાર એટલે શુભાસુભ કર્મ ભોગવવા માટેનું સ્થાન અને મોક્ષની સાધના માટેનું સાધન. સંસાર એટલે ચાર કષાયની ચંડાળ ચોકડી કર્મબંધ કરીને ભવભ્રમણ કરાવે છે તેનો નાશ કરવા માટે પ્રભુ મહાવીર અને એમને પ્રતિપાદન કરેલા ધર્મની આરાધના એ જ ઉત્તમોત્તમ માનવ જન્મનું કાર્ય છે.

સજ્ઝાયનો આ ભાવ પ્રતિક્રમણમાં આવી જાય તો આત્માની જાગૃતિ અવશ્ય થાય અને તે માર્ગે પ્રવૃત્ત થયા વિના રહે નહિ.

સજઝાય આત્માનો સ્વાધ્યાય છે એમ જાણીને સજઝાયના હાર્દને પામવા માટે ને પુરુષાર્થ થાય તો આત્મભાવને આત્મદશાનો પરિચય થાય. સજઝાય શ્રવણથી એક કદમ આગળ વધીને અર્થ અને ભાવ સમજવાનો પ્રયત્ન સાફલ્ય ટાણું બની રહે છે.

જૈન સાહિત્માં સર્જનરાયની સૃષ્ટિ વિશાળ પટ પર વિસ્તરેલી છે. તેમાં વિષય વૈવિધ્યની સાથે સજઝાયનો પ્રધાનસાર ત્યાગ અને વૈરાગ્યનો છે તે ચરિતાર્થ થયેલો નિહાળી શકાય છે. આ સાથે કેટલીક સજઝાયનો નામોલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે અને દેષ્ટાંતરૂપે સજઝાયોની નોંધ કરી છે તે ઉપરથી સજઝાય સ્વરૂપની મહત્તાની સાથે જ્ઞાનમાર્ગની અવનવી માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. રત્નત્રયીની આરાધનામાં સતત પ્રાણ વાયુ પૂરો પાડનારી સજઝાયની દુનિયામાં રાચતો આત્મા સમત્વ ભાવ પામી વૈરાગ્ય વારિપ્ત બની કામધંધ અટકાવી આત્મસુખમાં રમખાણ રહે છે. એવી સજઝાયોની વિવિધતાનો નામોલ્લેખ પણ આત્માને વૈરાગ્ય ભાવ કેળવવાનું શુભ નિમિત્ત છે. ચરિત્રાત્મક સજઝાયની રચના ઢાળ બદ્ધ થઈ છે તેમાં ઐતિહાસિક મહાપુરુષો, સતી રમીઓ અને જૈન દર્શનના વિષયોનો સમાવેશ થાય છે નમૂનારૂપે તેની નોંધ નીચે પ્રમાણે છે.

### ઐતિહાસિક મહાપુરુષોની સજઝાય

પૃથ્વીચંદ્ર અને ગુણસાગરનું ત્રિઢાળીયું (ઢાળ-૩) કવિ જીવવિજય, નંદિષેણની સજઝાય, ઢાળ-૩. મુનિશ્રી મેરુવિજયજી, અવંતીસુકુમારનાં તેર ઢાળીયાં કવિ શાંતિહર્ષ, મેઘકુમારની સજઝાય ઢાળ-૬ કવિ જયસાગર.

ઝાંઝેરીયા મુનિની સજઝાય ઢાળ-૪ કવિમાન વિજય, જંબુસ્વામીની સજઝાય, ઢાળ-૪, કવિ સૌભાગ્યવિજય, વજસ્વામીની સજઝાય ઢાળ-૧૫ કવિ જિનહર્ષ, સતી સ્ત્રીઓની સજઝાય-કલાવતીની સજઝાય ઢાળ-૪ અજ્ઞાત કવિ, ચંદનબાળાની સજઝાય ઢાળ-૨ જ્ઞાનવિમલસૂરિ, રૂકમણીની સજઝાય—રાજવિજય, દેવાનંદની સજઝાય-ઉપા. સકલચંદ્રજી, નેમ-રાજુલની સજઝાય-કવિ લાવણ્યસમય, સુલસા સભની સજઝાય-કવિ કલ્યાણ વિમળ.

રહનેમીને રાજીમતીના સંવાદની સજઝાય. કવિ પંડિત વીરવિજયજી પ્રદેશી રાજાના દશપ્રશ્નોની સજઝાય મુનિ મેરૂવિજયજી કાયા અને જીવનો સંવાદ કવિ સાંકળચંદ સંખ્યામૂલક શબ્દોથી રચાયેલી સજઝાય શીયળ બત્રીસી ઉપા. ગુણવિજયજી, કર્મ પચ્ચીસીની સજઝાય કવિ હરખ ઋષિ, બાર ભાવનાની સજઝાય. ઉપા. સકલચંદ્ર, અઢાર પાપ સ્થાનકની સજઝાય કવિ બ્રહ્મમુનિ ગર્ભ બહોંતેરી કવિ રત્નહર્ષ, નારકીનું છ ઢાળિયું અજ્ઞાતકાય.

#### જૈન દર્શનના વિષયોની સજઝાય

ગુણસ્થાનકની સજઝાય-કવિ કર્મસાગાર, પાંચમીની સજઝાય ઢાળ-પ કવિ વિજયલક્ષ્મીસૂરિ (પાંચ જ્ઞાનનો મહિમા), અઢાર નાતરાંની સજઝાય ઢાળ-ર કવિ હેતવિજય, સમકિતના સડસઠ બોલની સજઝાય ઢાળ-૧૨ ઉપા.યશોવિજયજી, ઇરિયાવહિની સજઝાય કવિ પંડિત વીરવિજયજી, પડિક્કમણની સજઝાય કવિ રૂપવિજયજી ઉત્તરાધ્યયનના-૩૬ અધ્યયનની ૩૬ સજઝાય કવિ બ્રહ્મ મુનિ, દશવૈકાલિકના ૧૦ અધ્યયનની સજઝાય મુનિ વૃદ્ધિવિજયજી, સામાયિકની સજઝાય મુનિ ધર્મસિંહ, પાંચ સમવાયનું ષટઢાળિયું ઉપા. કાંતિવિજયજી, જીવદયાની સજઝાય કવિ હર્ષસાગર.

સજઝાયમાં કવિત્વ શક્તિનો પરિચય થાય છે. રૂપક પ્રકારની સજઝાય તેના દેષ્ટાંતરૂપે છે. ભવપ્રપંચ નાટક અને મન ભમરાની સજઝાય કવિ સાંકળચંદ, કાયા-પુર પાટણની સજઝાય કવિ રૂપવિજય, કાયા વાડીની સજઝાય મુનિ રત્નતિલક. સજઝાય રચનામાં ત્યાગ-વૈરાગ્ય-ઉપશમ ભાવનું ભાવવાહી નિરૂપણ કરવામાં આવે છે. ધર્મ પુરુષાર્થ દ્વારા આત્માના મૂળ સ્વરૂપને પામવાનું ફળ પ્રાપ્ત કરનાર મહાપુરુષોનો સજઝાયમાં દેષ્ટાંતરૂપે નામોલ્લેખ કરવામાં આવે છે. કવિ માનવિજયજીની આઠમ દની સજઝાયનું ઉદાહરણ જોઈએ તો તેમાં જાતિ, કુળ, બળ રૂપ, લપ, સંપત્તિ, વિદ્યા લાભ આઠ મદથી આત્માની કેવી સ્થિતિ થાય છે તેનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ થયો છે.

મનુષ્યમાં અનેક દુર્ગુણો રહેલા છે, તેને કારણે આત્માના સાચા સ્વરૂપનું દર્શન થતું નથી. આત્માના વિકાસ માટે અને સંબંધથી અટકવા માટે આવા દુર્ગુણોના દુઃખદાયક પરિણામથી બચવા માટે અને સદ્દ્રુણોનો વિકાસ કરવા માટે સાધુ કવિઓએ કેટલીક સજ્ઝાયોની રચના કરી છે 'નિંદા'ની સજ્ઝાય કવિ સમયસુંદર સાધુ કવિએ વૈરાગ્ય ભાવની સજ્ઝાયોમાં વાસ્તવવાદનું

ભાવવાહી નિરૂપણ કરીને શ્રોતાઓ ઉપર ચોટદાર વેધક અસર પહોંચાડવાનું કાર્ય કર્યું છે. તેનાથી વૈરાગ્ય ભાવનું પોષણ થયું છે અને જીવાત્મા આ ભાવના પ્રતાપે સમતા પામીને આત્મ ભાવમાં લયલીન બને છે.

કવિ ઉદયરત્નની ચાર કષાય ક્રોધ, માન, માયા અને લોભની સજઝાય, કવિ રૂષભદાસની સગું તારું કોલા સાચું સજઝાય ઊંચા તે મંદિર માખિયાં ઉદયરત્નની સજઝાય, આતમ ધ્યાનથી રે સંતો સદા સ્વરૂપમાં-ચિદાનંદજી, કયા તન માંજતા રે—કવિ યોગી આનંદ ધનજી, જાઉં બલિહારી વૈરાગ્યની—કવિ ધર્મરત્ન વગેરે સજઝાયમાં વૈરાગ્ય ભાવની ભરતી નિહાળી શકાય છે.

શિખામણની—ઉપદેશની સજઝાય આત્માને ઉદ્દેશીને રચાઈ છે તેમાં મનુષ્ય જન્મ સાર્થક કરવા માટેનો કેન્દ્રસ્થ વિચાર પ્રગટ થયો છે. મારું મારું મકર જીવ-કવિ હર્ષવિજય, શાને કરે મારું મારું રે—ચિદાનંદજી, આપ સ્વભાવમાં રે કવિ જીવવિજય, સાર નહિ રે સંસારમાં કવિ સૌભાગ્યવિજય, આતમરામ કહે ચેતના સમજો કવિ જિનહર્ષ.

સજ્ઝાયની વિવિધતાનો ઉલ્લેખ કર્યા પછી દેષ્ટાંત રૂપે કેટલીક સજ્ઝાયો પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

સજઝાય અંગેની માહિતી આ કાવ્યની વિરાટ સૃષ્ટિનો પરિચય કરાવવાની ક્ષમતા ધરાવે છે.

### (૧) અધ્યાત્મની સજઝાય

અવધૂ નિરપક્ષ વિરલા કોઈ દેખ્યા જગત સહુ જોઈ અવધૂ. સમરસ ભાવ ભલા ચિત જાકે થાપ ઉથાપ ન હોઈ, અવિનાશી કે ઘરકી બાતાં જાનેંગે નરસોઈ. અવધૂ.(૧)

રાવ રંક મેં ભેદ ન જાને કનક ઉપલ સમલેખે, નારી નાગિષ્મિકો નહિ પરિચય તો શિવમંદિર દેખે. અવધૂ. (૨)

નિંદા સ્તુતિ શ્રવણ સુષ્તીને હર્ષશોક નાવિઆશે, તે જગમેં જોગીશ્વર પૂરા નિત્ય ચઢતે ગુણ ઠાશે. અવધૂ. (૩)

ચંદ્ર સમાન સૌમ્યતા જાકી સાયર જિન ગંભીરા, અપ્રમત ભારંડ પરે નિત્ય સુરગિરિ સમ શુચિ ધીરા. અવધૂ. (૪)

પંકજ નામ ધરાય પંકશું રહત કમલ જિમન્યારો, ચિદાનંદ, ઈસ્યા જન ઉતમ સો સાહિબ કા પ્યારા. અવધૂ. (૫)

મોક્ષમાર્ગના સાધક સાધુમહાત્માના ગુણોનો મિતાક્ષરી પરિચય આ સજ્ઝાયમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

**સંદર્ભ**: સજ્ઝાયમાળા પા. ૨૦૫

#### શ્રી કર્મની સજઝાય

પ્રભુજી મારા કર્મ લાગ્યા છે મારા કેડલે, ઘડીએ ઘડીએ આતમરામ મુંઝાય રે. પ્રભુજી. (૧)

જ્ઞાનાવરણીયે જ્ઞાન રોકીયો, દર્શનાવરણીયે ક્યો દર્શન ધાત રે. પ્રભુજી. (૨)

વેદની કર્મે વેદના મોકલી, મોહનીય કર્મે ખવરાવ્યો રે માર રે. પ્રભુજી. (૩)

આયુષ્ય કર્મે તાજ્ઞી બાંધીયો, નામ કર્મે નચાવ્યો છે નાચ રે. પ્રભુજી. (૪)

ગોત્રકર્મે બહુ રઝડાવીઓ, અંતરાય કર્મે વાવ્યો છે આડો આંક રે. પ્રભુજી. (૫)

આઠે કર્મનો રાજા મોહ છે, મુંઝાવે મને ચોવીસે કલાક રે. પ્રભુજી. (૬)

આઠે કર્મને જે વશ કરે, તેહનો હોંશે મુક્તિપુરીમાં વાસ રે. પ્રભુજી. (૭)

આઠે કર્મને જે જીતશે, તેહને ઘેર હોવે મંગળ માલ રે. પ્રભુજી. (૮)

હીરવિજયગુરુ હીરલો, પંડિત રત્નવિજય ગુણ ગાય રે. પ્રભુજી. (૯)

જૈન દર્શનના કર્મવાદમાં આઠ કર્મો છે તેનો સંક્ષિપ્ત ઉલ્લેખ કરીને સર્વથા કર્મનાશ કરવાનો પરોક્ષ રીતે બોધ મળે છે.

સંદર્ભ: જિન ગુણમંજરી. પા. ૭૭૮

શ્રી વૈરાગ્યની સજઝાય

ઊંચા તે મંદિર માળીયા સોડ વાળીને સૂતો, કાઢો કાઢો રે અને સહુ કહે જાણે જન્મ્યો જ નહોતો. એક રે દિવસ એવો આવશે. (૧)

મને સબળો જી સાલે મંત્રી મળ્યા સર્વે કારમાં, તેનું કંઈ નવ ચાલે. એક.(૨)

| સાવ સોનાનાં રે સાંકળા પહેરણ નવ નવ વાઘા,<br>ધોળું વસ્ત્ર એના કર્મનું તે તો શોધવા લાગ્યા.        | એક.(૩) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ચરૂ કઢાઈઆ અતિ ઘણા બીજાનું નહિ લેખું,<br>ખોખરી હાંડી એના કર્મની તે તો આગળ દેખું.                | એક.(૪) |
| કેના છોરૂ ને કેના વાછરૂ કેના માયને બાપ,<br>અંત કાળે જાવું (જીવને) એકલું સાથે પુણ્યને પાપ.      | એક.(૫) |
| સગી રે નારી એની કામિની ઊભી ડગમગ જુવે,<br>તેનું પણ કાંઈ ચાલે નહીં બેઠી ધ્રુસકે રૂવે.            | એક.(૬) |
| વ્હાલાં તે વ્હાલાં શું કરો ? વ્હાલાં વોળાવી વળશે,<br>વ્હાલાં તે વનના લાકડાં તે તો સાથે જ બળશે. | એક.(૭) |
| નહીં પ્રાપો નહીં તુંબડી નથી તરવાનો આરો,<br>ઉદયરતન પ્રભુ ઈમ ભણે મને પાર ઉતારો.                  | એક.(૮) |

જન્મ-જરા અને મરણના ચક્રમાંથી છૂટવા માટે મનુષ્ય ભવ મળ્યો છે. મૃત્યુની અંતિમ ઘડીનું હૃદયદ્રાવક વૈરાગ્ય પ્રેરક વાસ્તવિક ચિત્ર આલેખન કરતી આ સજઝાય જીવનની પરિવર્તનમાં સૂચક બને છે.

જિન ગુણ મંજરી- પા. ૭૮૧

#### સ્વાર્થની સજઝાય

| જગત હૈ સ્વાર્થ કા સાથી સમજલે કૌન હૈ અપના,<br>એ કાયા કાચકા કુંભા નાહક તું દેખ કે ફ્રુલતાં.                                           | જગત. (૧)          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| મનુષ્ય કી ઐસી જીંદગાની અબી તું ચેત અભિમાની,<br>જીવન કા ક્યા ભરોસા હૈ કરી લે ધર્મ કી કરણી.                                           | જગત. (૨)          |
| ખજાના માલને મીલકત તું ક્યું કહેતા મેરા મેરા,<br>ઈહાં સબ છોડ જાના હૈ ન આવે સાથ અબ તેરા.                                              | <b>જગત. (</b> ૩)  |
| કુંટુંબ પરિવાર સુત દારા સુપન સમ દેખ જગ સારા,<br>નિકલ જબ હંસ જાયેગા ઉસી દિન હૈ સભી ન્યારા.                                           | જગત. (૪ <b>)</b>  |
| ઈસી સંસાર સાગર મેં જપે જો નામ જિનવર કો,<br>કહે ખાન્તિ એહી પ્રાણી હઠાવે કર્મ જંજીર કો.<br>જગત હૈ સ્વાર્થ કા સાથી સમજ લે કૌન હૈ અપના. | am. (a.)          |
| ા લ કાવ કા સાથા સનજ લ કાન હ અપના.                                                                                                   | જગત. ( <b>૫</b> ) |

વગેરે અંતકાળે આત્મા સાથે આવતાં નથી. અહીં સંસાર અને અન્યત્વ ભાવના દ્વારા આત્માને વિદ્ધ મળે છે.

સંદર્ભ: સજઝાયમાળા- પા. ૩૭૯

सिष्ठाय - ४ - २७२

- ૧. જિન ગુણમંજરી પા. ૭૮૮, ૨. જિન ગુણમંજરી પા. -૭૭૮,
- ૩. જિન ગુણમંજરી પા. ૭૮૧, ૪. જૈન સજઝાયમાળા. પા. ૩૭૯
- કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન પા. ૭૪
- કાવ્યશાસ્ત્ર વિનોદેન પા. ૧૧૪
- સજઝાય માળા ભાગ<sup>9</sup>/૨

### ૪૧. જૈન ગીતા કાવ્યોનો પરિચય

જૈનોમાં દિનપ્રતિદિન અન્ય દર્શનોની વિચારધારાનો પ્રભાવ પડવાને કારણે કે ઉંબર મૂકીને ડુંગર પૂજવાના ન્યાયે સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્ર દ્વારા મોક્ષ પ્રાપ્તિનો રાજમાર્ગ જિનશાસનના તીર્થકરોએ સ્વાનુભવ સિદ્ધ દર્શાવ્યો છે તેની ઉપેક્ષા કરીને ''ખાવત પીવત મોક્ષ જે માને, તે શિરદાર બહુ જગ મેં" એવી પદ્મવિજયજીની નવપદના તપ પદની પૂજાની પંક્તિના વિચારોને માનનારા લોકોની સંખ્યા વસ્તીવધારા સમાન આગળ વધી રહી છે. અજ્ઞાનતાને કારણે જીવો દર્શન શાસ્ત્રના સત્યને પામી શકતા નથી. આ માટેના પુરુષાર્થની પણ મોટી ખામી છે.

ભક્ષાભક્ષના નિયમો નહિ અઘતન વૈજ્ઞાનિક સાધનો દ્વારા ભૌતિક સુખ મેળવાય તેવી રીતે ધર્મ થતો હોય તો તે કરવાની મિથ્યાત્વવૃત્તિ દિનપ્રતિદિન ભારે કર્મી આત્માઓમાં ઘર કરી બેઠી છે. ભગવદ્ગીતાનાં ગુણ ગવાય છે તેનો કોઈ વિરોધ નથી. ધાર્મિક સહિષ્ણુતાનો ગુણ કેળવવો અને ધાર્મિક સંઘર્ષ ઉદ્ભવે નહિ એ પણ એક પ્રકારનો ઉચ્ચ કોટીનો ધર્મ છે. માધ્યસ્થવૃત્તિ દ્વારા આ ગુણ કેળવી શકાય.

જૈન દર્શનમાં સ્યાદ્વાદની અપેક્ષાએ અને જ્ઞાનના ક્ષયોપશમની દર્ષ્ટિએ વિચારીએ તો જૈન ગીતા કાવ્યોની સૃષ્ટિ આબાલ ગોપાળ સૌ કોઈને જ્ઞાન અને ભક્તિમાર્ગમાં પ્રવેશ કરીને મુક્તિ મેળવવા માટે આહ્વાન આપે છે. તત્ત્વજ્ઞાનને લગતી ગીતાઓ પંડિતોને બુદ્ધિશાળી વર્ગને માટે છે. જયારે બાકીના વર્ગના લોકો માટે ચરિત્રાત્મક ગીતાઓ છે જેમાં જૈન દર્શનના મૂળભૂત સિદ્ધાંતોનું જ્ઞાન ઉપલબ્ધ થાય છે. જૈન ગીતા કાવ્યોનો ગ્રંથ પ્રગટ કરવા માટેની આ ભૂમિકા વિચાર પ્રેરક છે.

આપણે આપણા જ્ઞાનના જયોર્તિમય વારસાને ઓળખીએ નહિ તો દીવો લઈ કુવે પડવા જેવી સ્થિતિ થાય તેમાં વાક કોનો ગણવો ?

આ ગ્રંથની કુલ ૨૬ ગીતાઓનો પરિચય એ પણ આ આંક અષ્ટકર્મ વિજયનું સૂચન કરે

છે. જૈન ગીતાના વિચારો આત્માની મુક્તિના પોષકને પૂરક છે. તેનો પરિચય એ આત્માનો કિંમતી સ્વાધ્યાય છે, જેના દ્વારા મનશુદ્ધિ થાય છે. તપથી કાયા શુદ્ધિ થાય અને જિનવાણીનો સત્સંગ—વાર્તાલાપ કરવાથી જિન વાણીનાં ગુણગાન ગાવાથી વચન શુદ્ધિ થાય છે.

આ ત્રિવિધ શુદ્ધિ એ આત્માની શુદ્ધિનો અનુપર્મ માર્ગ છે એમ માનીને આ ગીતા કાવ્યોની સૃષ્ટિનું એક ગ્રંથ રૂપે સંકલન કરવામાં આવ્યું છે. તેની કેટલીક નોંધપાત્ર વિગતો અત્રે આપવામાં આવી છે.

માનવજન્મમાં શ્રુતજ્ઞાન પ્રાપ્તિનો સુઅવસર પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે આત્મા વિશેની વિચારજ્ઞા અવશ્ય કરવા જેવી છે. અધ્યાત્મજ્ઞાનની આવશ્યકતા સ્વીકાર્યા વગર ચાલે તેમ નથી. અધ્યાત્મ જ્ઞાનથી ધર્મનો માર્ગ સરળ બને છે. પાપરૂપી ચોરનો ભય દૂર થાય છે. એક વખત અધ્યાત્મજ્ઞાનનો રસાસ્વાદ થાય અને ચિત્તમાં ચોંટી જાય પછી તેના અર્થનું ચિંતન અને મનન કરવાથી વિષયો—કષાયો દૂર ભાગી જાય છે અને મનશુદ્ધિ દ્વાર આત્મ શુદ્ધિ થાય છે. અન્ય શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ ભૌતિક જીવન પૂરતો મર્યાદિત છે જયારે અધ્યાત્મ શાસ્ત્ર આત્મના સ્વરૂપ અને મુક્તિ સાથે સંબંધ ધરાવે છે, એટલે તેના અભ્યાસથી સાચા પંડિત થવાય છે. અધ્યાત્મ જ્ઞાન વગરનું પાંડિત્ય સંસાર વૃદ્ધિના કારણભૂત છે, એટલે અધ્યાત્મ શાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરવો જોઈએ, તેમાં રહેલા વિચારોના અર્થનું ચિંતન કરીને શુભભાવના ભાવવી જોઈએ. આ પ્રવૃત્તિથી આધ્યાત્મિક એટલે કે આત્માનુભવની અલૌકિક અનુભૂતિ થાય છે તે અવર્ણનીય છે. અધ્યાત્મજ્ઞાનની જો કોઈ ઉપલબ્ધિ હોય તો તે સ્વસ્વરૂપાનુસંધાન છે જેની અનુભવથી પ્રતીતિ થાય છે.

### अध्यात्मशास्त्र संभूत संतोष सुख शालिनः । गणयन्ति न राजानं न श्रीदंनापि वासवम् ॥१०॥ (અધ્યાત્મસાર)

અધ્યાત્મ શાસ્ત્રથી ઉત્પન્ન થયેલા સંતોષરૂપી સુખથી શોભતા યોગીજનો પછી રાજાને કુબેરને કે ઇન્દ્રને પણ ગણતા નથી.

આત્મા સંબંધી જ્ઞાન તે અધ્યાત્મ છે, તેના અભ્યાસથી રંગાયેલા અધ્યાત્મ રસિકો આત્નો વિકાસ સાધી શકે છે. એમના ઉચ્ચ વિચારો, વિશુદ્ધ વ્યવહાર અને જીવનનો આદર્શ દેષ્ટાંતરૂપ બનીને સૌ કોઈને આત્મ વિકાસ માટે અનુકરણીય બને છે. અધ્યાત્મ જ્ઞાનના વિચારોનાં પુનરાવર્તન—સ્વાધ્યાયથી આત્મશક્તિનો અનુભવ થાય છે. અધ્યાત્મની વાતો કરીને દંભી જીવન જીવનારા લોકો પણ છે પણ તેમનાથી દૂર રહીને આત્મા પોતે જ સત્ય સમજીને અધ્યાત્મ માર્ગમાં પ્રગતિ કરી શકે છે. અધ્યાત્મ જ્ઞાનનો વારસો અગમ્ય નથી પણ પુરુષાર્થ હોય તેને તે જ્ઞાનની સમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે જે એકાંતે આત્માના ઉદ્ધારમાં સદા-સર્વદા પૂરક બને છે.

ગીતા કાવ્યોનું મુખ્ય પ્રયોજન એ આત્માની સ્વસ્થિતિ પ્રાપ્તિનો રાજમાર્ગ દર્શાવવાનું હોવાથી અધ્યાત્મ જ્ઞાનના એક ભાગ તરીકે ઉપરોક્ત વિગતો આપવામાં આવી છે.

જૈન ગીતા કાવ્યોની પૂર્વ ભૂમિકારૂપે જૈનેતર ભગવદ્ગીતા વિશેની કેટલીક વિગતો અત્રે

નોંધવામાં આવી છે. સંસ્કૃત ભાષાના 'ગી' ધાતુ ઉપરથી ગાવું અર્થ તો ચોક્કસ છે કે તેમાં તત્ત્વદર્શન કેન્દ્ર સ્થાને છે. આ તત્ત્વદર્શનમાં પણ આત્માની મુક્તિ વિશેષ વિચારોનો પણ સમાવેશ થાય છે.

ભગવદ્ગીતા વિશ્વવ્યાપી ધર્મગ્રંથ તરીકે ભારતીય સંસ્કૃતિ અને જન સમુદાયમાં ગૌરવવંતુ સ્થાન ધરાવે છે. ગીતા એ વેદનો સાર છે તેમાં રહેલા તાત્વિક વિચારો માનવજીવનની સાર્થકતા કરવામાં નવો પ્રાણ પૂરે છે. ગીતાના પ્રભાવથી કે અન્ય કોઈ રીતે 'ગીતા' નામ આપીને જૈન સાહિત્યમાં કેટલાંક ગીતા કાવ્યો સંસ્કૃત અને ગુજરાતીમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તેને જૈન ગીતા કાવ્યો નામાભિધાન કરીને પુસ્તકરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવે છે.

જૈન કવિઓનાં ગીતા કાવ્યોનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. આ પરિચય રસિક અને જિજ્ઞાસુ વાચકોને માટે જ્ઞાનમાર્ગના પ્રવેશદ્વાર સમાન છે. તેના અભ્યાસથી મૂળ ગીતા કાવ્યોનાં પઠન પાઠન માટે દિશા સૂચન મળે છે.

ગીતાનો જૈન પરિભાષામાં અર્થ વિશે નીચેની વિગતો મળે છે. તીર્થંકર ભગવાનને કેવળજ્ઞાન થાય છે. ત્યાર પછી દેવો સમવસરણની રચના કરે છે અને ભગવંત સમવસરણમાં બેસીને બાર પર્ષદા સમક્ષ માલ કોશ રાગમાં દેશના આપે છે. પ્રભુ ગણધરોને 'ત્રિપદી'રૂપે ઉપદેશ આપે છે. ત્યાર પછી સાધુ વૃંદને સૂત્રરૂપે પ્રદાન કરવામાં આવે છે. જયારે દેવો અને મનુષ્યો તેના અર્થ સમજીને ભગવંતની વાણીને આત્મસાત્ કરે છે. મુનિવૃંદ એટલે જિન શાસનમાં ધર્મનો માર્ગ દર્શાવનાર ગુરૂ માટે 'ગીતાર્થ' શબ્દ પ્રયોગ વિશેષણરૂપે થાય છે. તેનો અર્થ ભગવંતની વાણીનો અર્થ પોતાની જ્ઞાનોપાસના અને જ્ઞાનના ક્ષયોપશમથી સમજાવવામાં કુશળ હોય છે. માટે 'ગીતાર્થ' શબ્દ પ્રયોગ વિશેષણરૂપે થાય છે. અહીં ગાવાનો સંદર્ભ પણ લઈ શકાય તેમ છે. વાણીમાં ભલે કાવ્યત્વ ન હોય પણ તેની શૈલીમાં પદ્યનો લય હોય છે. જેનાથી શ્રોતાઓ કાવ્ય સમાન રસિકતા દ્વારા વાણીનું શ્રવણ કરે છે. તે દષ્ટિએ પણ ગીતા અને અર્થ સંધિયુક્ત શબ્દ યથોચિત લાગે છે.

ગીતા શબ્દ તત્ત્વ દર્શનનું સૂચન કરે છે. ભગવાનની વાણીમાં મુખ્યત્વે તો તત્ત્વની વિગતો કેન્દ્ર સ્થાને હોય છે. કથા કે દેષ્ટાંત એ તો માત્ર સાધન છે. સાધ્ય તો આત્મસ્વરૂપ પામવા માટે તત્ત્વની નક્કર હકીકતનું મહત્વ છે. એટલે ગીતા કાવ્યો જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતોનું કાવ્ય વાણીમાં પ્રતિપાદન કરે છે.

જૈન દર્શન ષડ્દર્શનોની તુલનામાં ઊંચા પ્રકારનું છે. અહિંસા પરમો ધર્મ શ્રી ભગવાન વડે ગાવામાં આવેલી એવો અર્થ થાય છે.

ગીતા લોકાગીત છે. શ્રી કૃષ્ણને યોગેશ્વર કહ્યા છે. ગીતા ભગવાન વડે રચાયેલી છે. ગીતામાં જ્ઞાનચર્ચાનો સંવાદ છે. ભગવદ્ગીતા ઉપરથી તત્ત્વ જ્ઞાનને અનુલક્ષીને શ્રી કૃષ્ણ અને અર્જુન વચ્ચે જ્ઞાનના સંવાદની રચના થઈ તે ગીતા છે. કાવ્ય પ્રકારની દષ્ટિએ આ એક વિશિષ્ટ પ્રકારની બ્રહ્મવિદ્યા-અધ્યાત્મ શાસનું નિરૂપણ કરતી રચના ગણાય છે.

અંગ્રેજીમાં ગીતોને અર્થ The Lord's Song કરવામાં આવે છે. તેમ છતાં સાચી રીતે તો "Sung by Lord" એમ કહેવું જોઈએ. ગીતામાં બ્રહ્મવિદ્યા, જ્ઞાન, કર્મ, યોગ, જગત ભક્તિ જેવા વિષયોના વિચારો રહેલા છે. તે ઉપરથી ગીતાને તત્ત્વજ્ઞાન સાથે સંબંધ છે એમ સ્પષ્ટ થાય છે.

ગીતા એટલે ગુરુ શિષ્યની કલ્પના વડે આત્મવિદ્યા ઉપદેશાત્મક કથા વિશેની માહિતી. દા.ત. ભગવદ્દગીતા, રામગીતા, ગીતા વિશેના વિવિધ વિચારોને અંતે એટલે જૈન જીવન શૈલીની સૂક્ષ્માતિ સૂક્ષ્મ વિચારસરણી આજે દેશપરદેશમાં આવકારદાયક બનતી જાય છે. ત્યારે જૈન ગીતા કાવ્યોમાં પ્રગટ થયેલી માહિતી સૌ કોઈ માટે એક જૈન તરીકે અનન્ય ઉપકારક બને તેવી અદ્ભુત ક્ષમતા ધરાવે છે. અન્ય દર્શનીઓને ભારતીય સંસ્કૃતિ અને જૈન ધર્મના વારસાનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે અત્યંત ઉપયોગી સંદર્ભ મળે છે.

ગીતા કાવ્યોનું સર્જન કરનાર ત્યાગી અને વૈરાગી મુનિવૃંદ હોવાથી એમની જ્ઞાનોપાસનાના પરિપાકરૂપે આત્મવિકાસને પોષક અને પૂરક વિચારોનું ભાશું પ્રાપ્ત થાય છે. શિવમંદિરમાં પહોંચવા માટે સોપાન સમાન ગરજ સારે છે. તત્ત્વની કઠિન અને દુર્બોધ વિચાર સૃષ્ટિને પામવા માટે ગીતા કાવ્યોના સારભૂત વિચારોનું ચિંતન કરવાથી આત્મતત્ત્વની વિશિષ્ટ કોટિની ઝાંખી થતાં અપૂર્વ ને અલૌકિક આત્મીય આનંદાનુભૂતિનું સંસ્મરણ જીવનની એક ચમત્કાર પૂર્ણ ઘટના બને છે અને આત્મજાગૃતિના માર્ગમાં વિશેષ પુરુષાર્થની આત્મ સાક્ષાત્કાર થાય તો તે જીવનનું સાફલ્યપણું કહેવા છે. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાનો અભ્યાસ કર્યો ન હોય તેવી વ્યક્તિને માટે ગીતાની સામગ્રી જૈન દર્શનના જ્ઞાન માટેનું એક આધારભૂત સાધન છે.

જનસાધારણને ગીતાના રહસ્ય સમજવા માટે ગુરુગમની આવશ્યકતા રહે છે. વિદ્વાનોને માટે દર્શન શાસ્ત્રનો તાત્વિક જ્ઞાન પ્રાપ્તિને આસ્વાદવામાં અનુપમ આનંદ પ્રદાયક નીવડે તેવી છે. આ બુદ્ધિસાગરસૂરિની ગીતાઓ સંસ્કૃતમાં હોવા છતાં સરળ, સુગ્રાહ્ય શૈલીમાં રચાઈ છે. વિનયવિજયજી ઉપા. અને યશોવિજયજી ઉપા.ની ગીતા સૃષ્ટિ ધર્મના સાર ગર્ભિત બને તેમાં કોઈ નવાઈ નથી અંતે તો જ્ઞાનોપાસનાનું ફળ શુદ્ધ ઉપયોગ દ્વારા ઉપરોક્ત સિદ્ધિ મેળવવાનું છે. એવા નિશ્ચિત વિચારથી આદરેલી સત્ પ્રવૃત્તિ જન્મ, જરાને મરણના ચક્રમાંથી મુક્તિ અપાવે છે.

ભક્તિ માર્ગની તુલનામાં જ્ઞાન માર્ગ દુર્બોધ ગણાય તેમ છતાં તેમાં પુરુષાર્થ કરવામાં આવે તો ભક્તિ સમાન સહજ સાધ્ય એવો જ્ઞાનમાર્ગ મુક્તિ દાયક બને છે. સાધકના પક્ષે પુરુષાર્થની ઉણપ કે પ્રયત્નોની અલ્પતાનો દોષ ન દેતાં સતત સાધનામય બનવાથી જીવનજયોત ઝળહળતી બનીને આત્મા પરમાત્માના મિલનના અભ્યુદયનો અપૂર્વ અવસર પ્રાપ્ત થાય છે એટલે ગીતા કાવ્યોનું દર્શન ઉચ્ચ કોટીનું હોઈ પરમોચ્ચ પદની પ્રાપ્તિનો રાજમાર્ગ બને છે.

પંડિત દેવચંદ્રજીના મહાવીરસ્વામીના સ્તવનની ગાથામાં આ જ વિચાર વ્યક્ત થયો છે.

સ્વામી દરિશન સમો નિમિત્ત લહી નિર્મળો, જો ઉપાદાન એ શુચિ ન થાશે,

### દોષ કો વસ્તુનો અહવા ઉદ્યમ તણો, સ્વામી સેવા ગ્રહી નિકટ લાશે. તાર હો...

જૈન સાહિત્યમાં ગીતાનો એક અર્થ તત્ત્વદર્શન છે તો ઉપલબ્ધ ગીતાઓને આધારે બીજો અર્થ ગુણગાન, મહિમા, ગુણગાથા, સ્તુતિનો છે. જિનશાસન ગુણાનુરાગને વધુ મહત્ત્વ આપે છે, તે દષ્ટિએ ચરિત્રાત્મક ગીતાઓ ગુણાનુવાદ ગુરુ-ગુણનો મહિમા ગાઈ રચાઈ છે. તેમં ચરિત્ર તો એક સાધન છે પણ કોઈ વ્યક્તિ કે તીર્થંકરના જીવન પ્રસંગોમાંથી જીવનની ઊર્ધ્વગતિ કે મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે તેનું જ વિશેષ મહત્ત્વ છે. સાધન અને સાધ્યનો ભેદ સમજીએ તો ચરિત્રાત્મક ગીતાઓ પણ તત્ત્વલક્ષી છે એમ માનવામાં કોઈ વાંધો નથી.

જૈન ગીતા કાવ્યોની કેટલીક કૃતિઓમાં પ્રથમ અધ્યાત્મ શબ્દ પ્રયોગ થયો છે. આત્મદર્શન, ગીતા, અધ્યાત્મગીત, આત્મગીતા તે દેષ્ટિએ વિચારીએ તો ગીતામાં મૂળભૂત રીતે આત્મતત્ત્વનું વિશ્લેષણ કરીને આત્મા પરમાત્મા બને અને તેમ શક્ય ન હોય તો અંતે સિદ્ધિ પદને પામે તે અંગેની જિન શાસનના વિચારોની અભિવ્યક્તિ થઈ છે. વિશ્વમાં વિવિધ ધર્મોમાં જીવમાંથી શિવ થવાની માર્ગની વિચારણા કરવામાં આવી છે. તેમાં જૈન દર્શનમાં પણ સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ધરાવીને (નવતત્વ) પ્રથમ જીવતત્વનો વિશદ વિચાર કરવામાં આવ્યો છે.

#### ''એગં જાશઈ તે સવ્વં જાશઈ''

આગમ ગ્રંથના આ સૂત્રનો અર્થ એ છે કે જે એકને જાણ છે તે સર્વને જાણે છે અહીં એક ''જીવાત્મા" આત્મ સ્વરૂપની પરિપૂર્ણ માહિતીને પ્રાપ્તિ અનિવાર્ય છે એટલા એક આત્માને જાણે છે તે જગતના પૌદ્દગલિક પદાર્થોનું પણ જ્ઞાન ધરાવે છે. આત્માને પુદ્દગલોનો સંયોગ ભવ ભ્રમણ કરાવે છે. એટલે તેનાથી મુક્ત થવા માટે આત્માને જાણવાની સાથે અન્ય સર્વજ્ઞાન પણ આવી જાય છે. ગીતા એ વીતરાગભગવંતની દિવ્યવાણીનો પરિપાક છે. તેમાં આત્માના ઉદ્ઘારનો સંદર્ભ હોય તે નિઃશંક છે. આત્મા સ્વરૂપનો અભ્યાસ એ ગીતાનો પાયાનો વિષય છે.

સમવસરણમાં બિરાજમાન તીર્થંકર પરમાત્માઓ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય આ ત્રિપદીનો ઉપદેશ આપે છે. ગણધર ભગવંતો પોતાની લબ્ધિ વિશેષતાથી તેની દ્વાદશાંગી રચે છે. શરીરમાં જેમ બાર અંગની મુખ્યતા છે, તેમ તીર્થંકરોની વાણીનાં પણ બાર અંગો છે. દ્વાદશાનામણાનાં સમાહાર: ઇતિ દ્વાદશાંગી કહેવાય છે. સંસારમાં રહેલા પદાર્થોની જે સ્વાભાવિકી કે કાર્મિણી વ્યવસ્થા છે તેને જ યથાર્થવાદી પરમાત્મા યથાર્થરૂપે પ્રરૂપે છે.

દ્રવ્ય માત્રમાં મૂળ દ્રવ્યરૂપે ધ્રૌવ્ય અને વ્યય રહેલાં છે તેથી તૃણથી લઈને ઇન્દ્ર સુધીના અનંત દ્રવ્યોમાં ત્રણેની વ્યવસ્થા સુસંગત છે.

ભગવાનની દેશનાનો આ સંદર્ભ ગીતા કાવ્યોની વિચાર સૃષ્ટિને જાણવા માટે આવશ્યક છે. દ્રવ્યાનુયોગના એક ભાગ તરીકે આધ્યાત્મ શાસ્ત્ર છે. વ્યુત્પત્તિથી તેનો અર્થ વિચારીએ તો-

### आत्मानमधिकृत्येत्यध्यात्मम् । आत्मनीत्य ध्यात्मम् ॥

આત્મા શું છે ? તે ક્યાંથી આવ્યો છે ? ક્યાં જવાનો છે ? તેનું અસલ સ્વરૂપ ક્યું છે ? આત્માને કર્મનો સંબંધ-પુદ્દગલનો રાગ શું છે ? આત્મ સ્વરૂપ કેવી રીતે પામી શકાય ? ભવભ્રમણ અટકાવવાનો ઉપાય સું છે ? મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધના કેવી રીતે કરવી ? વગેરે માહિતી દર્શાવતા ગ્રંથ માટે અધ્યાત્મ શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. અધ્યાત્મ શબ્દના શીર્ષકવાળા ગ્રંથમાં આત્મા વિશેની દાર્શનિક વિચારધારાનો સમાવેશ થાય છે.

અધ્યાત્મનો અર્થ જોઈ તો આત્માને ઉદ્દેશીને પંચાચાર (જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર, તપાચાર, વીર્યાચાર) વ્યવહાર વર્તન કરવું તેનું નામ અધ્યાત્મ છે.

તેનો રૃઢ અર્થ એ છે કે બાહ્ય વ્યવહારથી મનને મૈત્રી, પ્રમોદ, કારુણ્ય અને મધ્યસ્થ ભાવનામાં વાસિત કરવું. યોગી મહાત્મા કવિ આનંદઘનજીએ શ્રી શ્રેયાંસનાથના સ્તવનમાં અધ્યાત્મ વિશે ઉલ્લેખ કરતાં જણાવ્યું છે કે-

# ''નિજ સ્વરૂપ જે કિરિયા સાધે, તેહ અધ્યાત્મ લહીએ રે, જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાધે તે ન અધ્યાતમ કહીએ રે.

અધ્યાત્મ એટલે કે જેનાથી આત્માના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય. જે આરાધનાથી ચાર-ગતિનાં સુખ મળે તે અધ્યાત્મ નથી.

ઉપરોક્ત માહિતી અધ્યાત્મગીતાના સંદર્ભમાં ઉપયોગી હોવાથી આપવામાં આવી છે. આત્મદર્શન ગીતા, પુદ્દગલ ગીતા, અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્ વગેરે ગીતા કાવ્યોને સમજવામાં પાયાના વિચારો તરીકે સ્થાન ધરાવે છે. ટૂંકમાં અધ્યાત્મ એટલે આત્માને જાણવાની વિધિ.

ગીતાઓ ભાષાંતર સાથે પ્રગટ થયેલી હોવાથી આ ભાષા નહિ જાણનાર વર્ગના વાચકો પણ અનુવાદને આધારે જ્ઞાનોપાર્જન કરી શકે એવી સુખદ સ્થિતિ છે.

શ્રી જિનગીતાના રચયિતા ઉપા. યશોવિજયજીએ જૈન દર્શનના સારભૂત સિદ્ધાંતોનું અષ્ટકમાં નિરૂપણ કર્યું છે, તેનું પ્રચલિત નામ 'જ્ઞાનસાર' છે. આ જ્ઞાનસાર એ અધ્યાત્મ જ્ઞાનના અમૂલ્ય વારસા સમાન માનવ જીવનની ઊર્ધ્વગતિમાં માર્ગદર્શન આપે છે.

યશોવિજયજી ઉપા.ની પંચપરમેષ્ઠિ ગીતા નમસ્કાર મહામંત્રનો મહિમા દર્શાવે છે. ચૌદ પૂર્વના સારરૂપ નવકાર મંત્રની ઉપાસનાથી જીવનની સાર્થકતા થાય છે. પંચપરમેષ્ઠિ એટલે દેવગુરુ અને ધર્મનો રહસ્યયુક્ત મિતાક્ષરી પરિચય છે.

વૃદ્ધિવિજયજીની જ્ઞાન ગીતા મોહનીય કર્મનો નાશ કરીને આત્માની અપૂર્વ શક્તિ પ્રગટ કરનાર બ્રહ્મચર્યનો મહિમા પ્રગટ કરે છે.

દેવચંદ્રજીની અધ્યાત્મ ગીતા ગુજરાતી ભાષામાં બાળાવબોધ સાથે પ્રગટ થઈ છે, એટલે

તેને સમજવા માટે કોઈ મુશ્કેલી નથી આવતી તેમ છતાં જૈન દર્શનના પારિભાષિક શબ્દોની ઓછીવત્તી માહિતી હોય તો આ ગીતાનું અધ્યયન આત્મસ્વરૂપને વિશદ રીતે સમજવા માટે આધારભૂત ગ્રંથ બન્યો છે.

ચિદાનંદજીની પુદ્ગલ ગીતાનું ગુજરાતી ભાષામાં સર્જન થયું છે. તેમાં માત્ર પુદ્ગલ પદાર્થને કેન્દ્રમાં રાખીને કવિએ વિષય વિશ્લેષણ કર્યું છે. જડ પદાર્થોનો રાગ-આસક્તિ માનવને જન્મ, જરા અને મૃત્યુના ચક્રમાં ફસાવે છે. તેમાંથી મુક્ત થવા માટેનો માર્ગ અધ્યાત્મ વિદ્યા છે એમ નિષ્કર્ષ તાડવી શકાય છે.

આચાર્ય દેવગુપ્તસૂરિએ ચિદાનંદજીની ગીતાને આધારે પ્રશ્નોત્તરમાલા નામથી પુદ્દગલ ગીતા પ્રગટ કરી છે તેમાં પુદ્દગલ વિષયક પ્રશ્નો અને ઉત્તરોનો સમાવેશ થયો છે.

વિનયવિજયજીની અગિયાર અંગ ગીતામાં આગમના મૂળ ૧૧ અંગ વિશેષની માહિતી સજઝાય નામથી પ્રગટ થયેલી છે તેને અગિયાર અંગ ગીતા નામ આપવામાં આવ્યું છે. આ ગીતા જૈનદર્શનના મૂળભૂત આગમ શાસ્ત્રનો પરિચય કરાવે છે. જે જિનવાણીનો ભવ્યોદાત્ત વારસો છે.

પૂ. બુદ્ધિસાગરજીસૂરિજીની આત્મદર્શન ગીતા, અધ્યાત્મ ગીતા, પ્રેમગીતાઓ સંસ્કૃત ભાષામાં છે. એમની ગીતાઓ સરળ સંસ્કૃત ભાષામાં છે. સ્વયં અભ્યાસ કરી શકાય તેવી સંસ્કૃત શૈલી અને અનુષ્ટુપ છંદનો આશ્રય લઈને સર્જન કર્યું છે. એમની ગીતાનું કેન્દ્ર બિન્દુ આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિનો માર્ગ અને તેમાં જૈનદર્શન ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં 'વત્થુ સહાવો ધમ્મો' એટલે કે વસ્તુના સ્વભાવને જ ધર્મ કહ્યો છે. જેની સેવના કરતાં એટલે કે ક્રિયાઓ કરતાં આત્માની સ્વાભાવિકતામાં વક્રતા, લુચ્ચાઈ, માયા, મૃષાવાદ આદિ દુર્ગુણો પ્રવેશ થવા ન પામે તે જ આત્માનો ધર્મ હોઈ શકે છે એ તે સમતા, સમ, શમ, તિતિક્ષા આદિ આત્માના ધર્મને અનુકૃળ તત્ત્વો છે. તેની આરાધના માટે આત્ને કોઈ પણ પ્રયત્ન કરવો પડતો. નથી. તદુપરાંત તેની પાછળ શોક, સંતાપ, દુઃખ, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિરૂપ મોહરાજાના સૈનિકોનો લેશ માત્ર ભય હોતો નથી. આત્માને અધઃપતનમાંથી બચાવવા માટે સમતા મહાન ઔષધ છે, માટે 'સમ' આત્માનો ધર્મ છે. ગીતા કાવ્યોના વિચારો આત્માની સ્વાભાવિક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવા માટેનું માર્ગદર્શન પૂરું પાડે છે તે દેષ્ટિએ આત્માના સ્વભાવનો ખ્યાલ રાખીએ તો તે માર્ગ વધુ વિકાસ સાધી શકાય.

ગીતા કાવ્યો ત્રણ પ્રકારનાં છે. પ્રથમ પ્રકારમાં જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતોનું નિરૂપણ કરતા તેર ગીતાઓનો સમાવેશ કર્યો છે. બીજા પ્રકારમાં ઉપનિષદ્ નામાવલીની પાંચ કૃતિઓની માહિતી આપવામાં આવી છે. ત્રીજા પ્રકારમાં ચરિત્રાક્મર નિરુપણ દ્વારા તત્ત્વના જ્ઞાનનો કોઈને કોઈ સંદર્ભ હોય તેવી આઠ ગીતાઓનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

શ્રી મેઘવિજયજી ઉપા.ની અર્હદ્ ગીતામાં અર્હદ્ના સ્વરૂપનું અનોખી શૈલીમાં વિશ્લેષણ કરવામાં આવ્યું છે.

કવિની અજબ ગજબની કલ્પના શક્તિ દ્વારા અરિહંતના સ્વરૂપનું અન્ય દર્શનોના

પ્રકરણ-૪ ૨૮૭

પારિભાષિક શબ્દો સાથે તુલના કરીને અર્થઘટન કર્યું છે. તદુપરાંત ૐકારના સ્વરૂપની વિસ્તૃત માહિતી આપીને પરમાત્મા પદની પ્રાપ્તિના માર્ગ તરફ વાચકવર્ગનું ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવામાં આવ્યું છે. ભગવદ્ગીતામાં શ્રી કૃષ્ણ અને અર્જુનનો સંવાદ છે તેવી રીતે અહીં શ્રી ગૌતમસ્વામીજી પૂ. મહાવીરસ્વામી ભગવંતને પ્રશ્ન પૂછે છે એ પ્રભુએ તેનો ઉત્તર આપ્યો છે. પ્રશ્નોત્તર શૈલીમાં આ ગીતાનું સર્જન થયું છે.

જૈન ગીતાઓ સંસ્કૃત અને ગુજરાતી ભાષામાં ઉપલબ્ધ થાય છે. સંસ્કૃત ભાષાની ગીતાઓ વિદ્વાન વર્ગને માટે અનુપમ જ્ઞાનામૃતનું પાન કરવાની અનેરી લિજજત આપીને અધ્યાત્મ વિશેની વૈવિધ્યસભર વિગતો પૂરી પાડે છે. સંસ્કૃત ભાષાની અને હિંદુ ધર્મના વિચારોનો સમન્વયવાદી સંદર્ભોથી સર્જન કર્યું છે. કવિની દૃષ્ટિ ગુણાનુરાગના વલણને સ્પષ્ટ કરે છે અને જૈન દર્શનના વિચારોની સાથે સામ્ય ધરાવતી અન્ય દર્શનની વિગતોનો તુલનાત્મક રીતે ઉલ્લેખ કરીને આત્મતત્ત્વ, આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, શાશ્વતસુખની પ્રાપ્તિ માટેના માર્ગદર્શક સિદ્ધાંતોની અવનવી વિગતો દર્શાવી છે.

આ. ગીતાઓ જ્ઞાનમાર્ગની વૈવિધ્યપૂર્ણ માહિતી પ્રાપ્ત કરવા માટે અજોડ સાધન છે.

શ્રી ઈશ્વરલાલજીની શ્રી ''જૈન જ્ઞાન ગીતા'' નામ પ્રમાણે ગુણ ધરાવતી જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતોનું નિરૂપણ કરે છે. તેમાં કવિએ આગમ શાસ્ત્ર અને અન્ય પૂર્વાચાર્યોએ રચેલા ગ્રંથોનો સંદર્ભ આપીને જૈન દર્શનની વિચારધારાનું સમર્થન કર્યું છે.

મુનિ સંતબાલજીની ગીતા તત્ત્વજ્ઞાન કે ચરિત્રાત્મક સ્વરૂપની નથી પણ સમાજ સુધારણા, સામાજિક શાંતિ અને સુખાવસ્થા દ્વારા રાષ્ટ્રની શાંતિ માટેના વિચારો વ્યક્ત કરે છે. જૈન ધર્મની દેષ્ટિએ વિચારીએ તો માર્ગાનુસારીના વિચારોની સાથે તુલના થઈ શકે તેવા વ્યવહાર શુદ્ધિ દ્વારા જીવન શુદ્ધિ અને ધર્મ દ્વારા આત્મ શુદ્ધિ વિષયક વૈવિધ્યપૂર્ણ વિચારો વ્યક્ત થયાં છે. ગીતા એ વિશેની પ્રાથમિક માહિતીને આધારે તેનો પરિચય મેળવવા માટે સરળતા થશે એવી આશા રાખું છું.

સાગરાનંદસૂરિજીની ગીતામાં નવતત્ત્વ, નવપદ, સંયમ જીવનના સ્થંભસમાન પાંચ મહાવ્રત, સાતક્ષેત્ર, દેવ-ગુરુ અને ધર્મ, રત્નત્રયી એમ જૈન દર્શનના મૂળભૂત સિદ્ધાંતોને પ્રતિપાદન કરતી કૃતિ છે. સંસ્કૃત ભાષામાં રચેલી આ ગીતામાં ૩૬ અધ્યયન અને શ્લોકોનો સંચય થયો છે. ઊંચી કવિ પ્રતિભા ને પાંડિત્યપૂર્ણ શૈલીના નમૂનારૂપ આ ગીતાની શૈલી દુર્બોધ છે. છતાં ગુરુગમથી તત્ત્વજ્ઞાનની ઝાંખી થઈ શકે તેવી ક્ષમતા ધરાવે છે.

બીજા પ્રકારમાં ઉપનિષદ્, વિષયક રચનાઓ છે. મૂળભૂત રીતે તો જૈન દર્શનને જે કેન્દ્રમાં રાખીને રચાઈ છે. આચાર્યદેવ કળિકાળ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યનું યોગશાસ્ત્ર, અધ્યાત્મોપનિષદ્ નામથી સુખ્યાત છે તેનો ટૂંકો પરિચય આપ્યો છે. ઉપા. યશોવિજયજીની અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્ ભા. ૧-૨ કૃતિઓમાં આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ મુક્તિ અને અન્ય દર્શનોની તુલના દ્વારા એક અનોખી શૈલીમાં શુદ્ધ જ્ઞાનમાર્ગનો પરિચય પ્રાપ્ત થાય છે. આ

બુદ્ધિસાગરસૂરિજીની શિષ્યોપનિષદ્ની રચના ગુરુ-શિષ્યના સંબંધો ઉપરાંત વ્યવહારમાં માતા-પિતા, પિતા-પુત્ર વગેરે સંબંધોમાં સફળતા મળે તેવા વિચારો સૂત્રાત્મક શૈલીમાં દર્શાવ્યા છે. જૈનોપનિષદ્ એ જૈનત્વનાં લક્ષણો સત્રાત્મક શૈલીમાં પ્રતિવાદન કરતી કૃતિ છે.

ત્રીજા પ્રકારની ચરિત્રાત્મક ગીતાઓના કેન્દ્રસ્થાને નેમનાથ, પાર્શ્વનાથ, આદિનાથ જેવા તીર્થંકરો છે. એમના જીવન દ્વારા મુક્તિ માર્ગમાં પહોંચવાનો શાશ્વત માર્ગ ઓળખી શકાય છે. જંબુસ્વામી-નેમિનાથ ગીતા ગુજરાતી ભાષામાં છે તેમાં વ્યક્તિ, સમાજ અને રાષ્ટ્રની શાંતિ ને સુવ્યવસ્થાની ભ્રમરગીતા જેવી કૃતિઓમાં બ્રહ્મચર્યનો અપૂર્વ મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. આ ગીતાઓ ગુજરાતી ભાષામાં છે. તેના દ્વારા ગુજરાતી ભાષાના વિકાસની ઐતિહાસિક વિગતો મળી આવે છે. અર્વાચીન કાળની જંબુસ્વામીની જંબુસ્વામી ગુરુ ગીતા સંસ્કૃત ભાષામાં છે તેમાં કોઈ જીવનના પ્રસંગોનો ઉલ્લેખ નથી પણ ખંભાતના ચાતુર્માસમાં થયેલી શાસનન પ્રભાવના દ્વારા ગુરુ ગુણનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે.

આ ત્રિવિધ ગીતા સૃષ્ટિ એટલે રત્નત્રયીની આરાધનાનો સુભગ સમન્વય. આત્મોન્નતિનો રાજમાર્ગ દર્શાવતી જ્ઞાન અને ભક્તિ માર્ગની વિચાર ધારાનું અર્વાચીન કાળને ભવિષ્યની પેઢીને માટે સાતત્ય જાળવી રાખીને જૈન ધર્મના સાંસ્કૃતિક વારસાના પ્રતીક સમાન છે.

પંડિત દેવચંદ્રજીની અધ્યાત્મગીતા અને ચિદાનંદજીની પુદ્દગલ ગીતા ગુજરાતી ભાષામાં છે, જયારે બાકીની ગીતાઓ સંસ્કૃત ભાષાઓમાં છે. ઉપનિષદ્ નામવાળી કૃતિઓ સંસ્કૃત ભાષામાં છે. આ બુદ્ધિસાગરનું જૈનોપનિષદ્ અને શિષ્યોપનિષદ્ સૂત્રાત્મક શૈલીમાં છે, જયારે બાકીની બધી જ ગીતાઓમાં અનુષ્ટુપ છંદનો પ્રયોગ મોટા પ્રમાણમાં થયો છે. આ ગીતાઓ દ્વારા ચરિત્રના માધ્યમથી તાત્વિક સંદર્ભની વિગતો પામી શકાય છે.

સાગરાનંદસૂરિની જૈન ગીતાની શૈલી સંધિ સમાસયુક્ત હોવાથી તેનો અભ્યાસ પરિશ્રમ માગી લે તેવો છે. જયારે આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિની ગીતાઓ સરળ સંસ્કૃતમાં છે.

મુનિ સંતબાલજીની ગુજરાતી ભાષામાં રચાયેલી સમાજદર્શનગીતા સરળ અને માનવવ્યવહારની શુદ્ધિ પર વિશેષ લક્ષ આપવામાં આવ્યું છે. આચારધર્મ વિશેની વિગતો માનવીયગુણોના વિકાસમાં પ્રેરક વિચારો દર્શાવે છે.

સંસ્કૃત ગીતા કાવ્યો ભાષાંતર સહિત અને કેટલીક ગીતાઓ સંસ્કૃત ટીકા ગુજરાતી વિવેચન સાથે પ્રગટ થઈ છે એટલે તેનો અભ્યાસ સરળ અને સુલભ બને છે.

ગીતા કાવ્યો તત્ત્વની દેષ્ટિએ વિચારીએ તો કટિન અને દુર્બોધ છે. છતાં સહૃદયી પ્રયત્ન કરવામાં આવે અને ગુરુની નિશ્રા મળે તો તત્ત્વાનુભવનો અનેરો આનંદ આત્મજાગૃતિમાં માર્ગદર્શક બને છે. જૈન ગીતાઓનું વિવેચન પણ ઉપલબ્ધ છે એટલે તેના દ્વારા પણ જિન શાસનના સિદ્ધાંતોની સમજ કેળવાય તેમ છે. જ્ઞાન, ભક્તિ, કર્મ યોગ, નય, નિક્ષેપ, સ્યાદ્વાદ, અર્હદ્સ્વરૂપ, પંચ પરમેષ્ઠી નવપદ, નવતત્ત્વ, મોક્ષપ્રાપ્તિ જેવા વિષયોને સ્પર્શતા વિચારો ગીતામાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. ગીતા કાવ્યોનો પરિચય એ પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષા એમ બે રીતે જૈન

ધર્મના પાયાના સિદ્ધાંતોનું પ્રતિપાદન કરીને જ્ઞાનમાર્ગની વિચાર સૃષ્ટિમાં વિહાર કરવા માટે અલૌકિક આનંદાનુભૂતિ કરાવવાની ક્ષમતા ધરાવે છે.

ઉપા. યશોવિજયજી અને આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિની ગીતાઓમાં અન્ય દર્શનોની સાથે ગુણગ્રાહી દેષ્ટિથી તુલનાત્મક નિરૂપણ કરવાની શૈલી કવિગત વિશેષતાના ઉદાહરણરૂપ છે.

જ્ઞાનનો મહિમા સર્વધર્મોમાં પ્રચલિત છે પણ અધ્યાત્મ જ્ઞાન વગર માનવ જીવનની કોઈ સિદ્ધિ નથી. આ માટે જૈન ગીતાઓનું અધ્યયન, ચિંતન અને મનન અર્વાચીન કાળના સંદર્ભમાં તો ભવ ભ્રમણના રોગ નિવારણ માટે કિંમતી ઔષધરૂપ છે. ભાગવદ્દગીતામાં જ્ઞાન વિશે જણાવ્યું છે કે—

### निह ज्ञानेन सर्दशं पवित्रमिह विद्यते । गीता । ३८ ज्ञानाणिः सर्व कर्माणि मस्मात् कुतते । गीता ॥४–३७॥

જૈન દર્શનમાં ઉમાસ્વાતિસ્વામીના તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યાયનું પ્રથમ પદના ગ્રંથનો મૂળ હેતુ ગીતા કાવ્યોનો પરિચય કરાવવાનો હોવાથી એમના એમ સર્જક પૂ. શ્રી મુનિભગવંતોની સંક્ષિપ્ત માહિતી આપી છે.

ધાર્મિક સાહિત્ય ભૌતિક જીવનના આનંદનું નિરૂપણ હોવા છતાં તેમાં કેન્દ્ર સ્થાને તો સર્વોચ્ચ કક્ષાનો અદ્ધિતીય અને શાશ્વત આધ્યાત્મિક આનંદ રહેલો છે. ધાર્મિક સાહિત્યની આ મહાન ઉપલબ્ધિ છે. વળી તેના દ્વારા ભારતીય સંસ્કૃતિના જ્ઞાનના દિવ્ય જયોતિસ્વરૂપ વારસાનું અનુસંધાન થયું છે જે વર્તમાન અને ભવિષ્યની પેઢીને જીવન ઊર્ધ્વગામી બનાવવા માટે ભવ્યાતિભવ્ય વારસો પૂરો પાડે છે. આ વિધાન પણ ગીતા કાવ્યોના જ્ઞાન માર્ગના સંદર્ભમાં સ્વીકારવું જોઈએ.

જીવમાત્ર આત્માના સહજ સુખને પ્રાપ્ત કરે અને ભવભ્રમણમાંથી મુક્તિ મેળવે એવી ઉદાર ભાવના સાકાર બને તે માટે જૈન ગીતા કાવ્યોની વિચારસમૃદ્ધિ અનન્ય પ્રેરક બને તેવી છે.

જૈન દર્શનના અભ્યાસનો વ્યાપ વધે તે માટે આ ગીતા કાવ્ય નમૂનારૂપ બનશે એવી શ્રદ્ધા છે. કૌટુંબિક પરંપરાથી નવી પેઢીના વારસદારો જૈન ક્રિયાકાંડ કરે છે પણ તેના હાર્દને સમજવા ગીતામાં વ્યક્ત થયેલા વિચારોનું સહૃદય અધ્યયન કરે તો જૈનત્વના સાચા વારસાદર બની શકાય. નામથી જૈન કહેવાતા લોકો આચારથી જૈન બનીને આત્મકલ્યાણ કરી શકે તે માટે ગીતાની વિશાળ વિચાર સૃષ્ટિ આત્મખોજની નવી દષ્ટિ ઉઘાડીને જીવન સાફલ્યનું ટાણું આવ્યું છે એમ માનીને સન્માર્ગે જવા ફરજ પાડે છે.

ગીતાનું સંગીત જીવનના તાજાવાજાને એકરૂપ બનાવીને હૃદયના તારમાંથી અનહદનો નાદ પ્રગટે અને '**अहं ब्रह्मास्मि' तत् त्वमिस, नो साक्षात्कार** થાય એવી અલૌકિક યૌગિક અનુભૂતિ થાય એવી અનુપમ શકતિ ગીતા કાવ્યોમાં રહેલી છે. આત્મશ્રેયાર્થના દેષ્ટિબિંદુ તેનો અભ્યાસ અવશ્ય દિવ્યાનુભૂતિમા મહત્વની ભૂમિકા પૂરી પાડે છે.

ભારતમાં વિવિધ ધર્મી, પંથો, મતો અને સંપ્રદાયોની વિપુલ સંખ્યા છે. પ્રત્યેક મતની અલગ વિચારધારા, ક્રિયાકાંડ વગેરે વિવિધ સ્થળોએ ચાલતી હોય છે આ ધાર્મિક માન્યતાઓમાં સંઘર્ષ પણ થાય છે પરિણામે ધર્મ દ્વારા સામાજિક અને રાષ્ટ્રીય શાંતિ ને સુવ્યવસ્થા સ્થાપવામાં પ્રયત્નોમાં નિષ્ફળતા મળી છે. સરકારી સૂત્રધારો વારંવાર ધાર્મિકને રાષ્ટ્રીય એકતા વિશે જાહેરમાં નિવેદન કરે છે. ધાર્મિક સહિષ્ણુતા વગર આ શક્ય નથી. ધર્મઝનૂનનો ત્યાગ કરીને રાષ્ટ્રમાં શાંતિ યથાવત્ રહે તો જ ધર્મની આરાધના શક્ય છે. ધર્મ આત્મસાધના માટે છે તે માટે સર્વધર્મ સમભાવ કેળવાય તેવી રીતે યશોવિજયજી ઉપા. અને આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિની ગીતા અને એનું અર્થઘટન વર્તમાન પરિસ્થિતિમાં જૈન-જૈનેતર વર્ગને માટે માર્ગસૂચક બને છે.

વ્યવહાર શુદ્ધિ કે જીવન શુદ્ધિ વગર ધર્મ માર્ગમાં કોઈ પ્રગતિ થઈ શકતી નથી. રાગ દ્વેષનો ત્યાગ એ જ મોટામાં મોટો ધર્મ છે એમ અર્હદ્ ગીતા અને અન્ય ગીતાઓમાંથી સારરૂપે વિચાર પ્રાપ્ત થાય છે. ધર્મ દ્વારા ''उदार चितानाम तु वसुधैव कुटुंबकम्''ની ભાવના વિકસિત થાય તે માટે ગીતાની વિચારધારા કાર્યરત છે એમ જાણીને આ ગીતાઓનું અધ્યયનને અધ્યાપન સ્વ-પરના કલ્યાણમાં સહયોગ આપે છે.

અત્મા વિશે આગમ ગ્રંથોથી પ્રારંભ કરીને પૂર્વાચાર્યો અને અન્ય વિદ્વાનોએ પોતાની આગવી શૈલીમાં ગઘ-પઘ કૃતિઓનું સર્જન કરીને ભવ્યાત્માઓને મૂળસ્વરૂપ પ્રાપ્તિ માટે અવિરત પ્રયત્નો ચાલુ રાખવાની પ્રેરણા આપી છે. એવા જ એક મહાન યોગી આનંદઘનજીની વિચાર સૃષ્ટિમાં પણ આત્મા વિશેના—અધ્યાત્મના વિચારોની પ્રેરક સામગ્રી રહેલી છે. પૂ. શ્રીના શ્રેયાંસનાથના સ્તવનમાં તેનો ઉલ્લેખ મળી આવે છે. આ પંક્તિઓ નિત્ય સ્વાધ્યાય કરવા યોગ્ય છે એ ગીતાના વિચારોની સાથે સામ્ય ધરાવે છે એટલે વિશેષ નોંધ તરીકે અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

સયલ સંસારી ઇન્દ્રિયરામી મુનિગુણ આતમરામીરે, મુખ્ય પણ જે આતમ રામી, તે કેવલ નિષ્કામી રે. શ્રી શ્રે. ર

નિજસ્વરૂપ જે કિરિયા સાથે તેહ અધ્યાતમ લહીએ રે, જે કિરિયા કરી ચઉગતિ સાથે તે ન અધ્યાતમ કહીએ રે. શ્રી શ્રે. ૩

નામ અધ્યાતમ ઠવણ અધ્યાતમ દ્રવ્ય અધ્યાતમ છંડો રે, ભાવ અધ્યાતમ નિજગુણ સાધે તો તેહશું રઢ મંડો રે. શ્રી. શ્રે. ૪

જૈન ગીતા કાવ્યો જૈન ધર્મના પાયાના સિદ્ધાંતોને સમજવા માટેનું આધારભૂત સાધન છે તેનો વિશેષ ઉપયોગ કરીને માનવ જન્મમાં જ પ્રાપ્ત કરવા લાયક સત્જ્ઞાન મેળવીને ધર્મને મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધનામાં પ્રવૃત્ત થવા માટેનો સૌ કોઈએ સ્વીકારવો જોઈએ.

ગીતા એટલે અધ્યાત્મ વિદ્યાનો અનુપમ, અદ્ધિતીય અને અલૌકિક ગ્રંથ છે કે જેમાં માનવજન્મની સાર્થકતાનું પરમ ઇષ્ટ લક્ષ મોક્ષ છે તેનું સ્વરૂપ જાણવાનું એક આધારભૂત સાધન છે અને તે સ્વરૂપ જાણ્યા પછી તેની પ્રાપ્તિ માટે પુરુષાર્થ દ્વારા સિદ્ધિ મળે તે વાત સર્વ સ્વીકૃત છે.

# જૈન ગીતા કાવ્યોનાં પુસ્તકોની સૂચી

#### તત્ત્વજ્ઞાનની ગીતાઓ

ઉપા. મેઘવિજયજી શ્રી અહેંદ્રગીતા ٩. ઉપા. યશોવિજયજી જિનગીતા (જ્ઞાનસાર) ઉપા. યશોવિજયજી પંચ પરમેષ્ઠિ ગીતા 3. વૃદ્ધિવિજયજી 🗴 ન્નાન ગીતા દેવચંદજી અધ્યાત્મ ગીતા น ચિદાનંદજી પુદ્રગલ ગીતા કવિરાજ શ્રી વિનયચંદ્રજી અગિયાર અંગ ગીતા 9. આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ અધ્યાત્મ ગીતા 6. આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ ૯ પ્રેમગીતા

૧૦. આત્મદર્શન ગીતા આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ

૧૧. જૈન ગીતા સાગરાનંદસૂરિશ્વરજી મ.સા.

૧૨. શ્રી જૈન જ્ઞાન ગીતા ઈશ્વરલાલજી સ્વામી

૧૩. ગીતા દર્શન મુનિ સંતબાલજી

### ઉપનિષદ્ નામની ગીતાઓ

૧. અધ્યાત્મોપનિષદ્ કળિકાળસર્વપ હેમચંદ્રાચાર્ય

૨. અધ્યાત્મ ઉપનિષદ્ ઉપા. યશોવિજયજી

૩. જૈનોપનિષદ્ આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ

૪. શિષ્યોપનિષદ્ આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ

૫. ઈશાવાસ્યોપનિષદ્ આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ

### ચરિત્રાત્મક ગીતાઓ

૧. શ્રીરામ કથા જૈન ગીતા શ્રી શુભશીલ ગણ૨. ભ્રમર ગીતા ભટ્ટારક જ્ઞાનભૂષણ

. 7000 0000

૩. નેમિનાથ ભ્રમર ગીતા વિનયવિજયજી

#### ૨૯૨

૪. જંબુગીતા

પ. શ્રી આદિજિન ગીતા

પાર્શનાથ રાજ ગીતા

૭. સુખસાગર ગુરુ ગીતા

૮. જંબુગુરુ ગીતા

સંદર્ભ : જૈન ગીતા કાવ્યોનો પરિચય

# જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારો : સ્વરૂપ અને સમીક્ષા

યશોવિજયજી

(કવિ કેસરવિમલ હસ્તપ્રત સંશોધન)

ઉદયવિજયજી

આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ

કવિ પંડિત ભાલચંદ શાસ્ત્રી

### પ્રકરશ-પ

## છંદમૂલક કાવ્યપ્રકારો

"મતિજ્ઞાન અને મતિ અજ્ઞાનમાં જ્ઞાનતત્ત્વ રહેલું હોવા છતાં એકમાં સમ્યક્શાન છે બીજામાં મિથ્યાત્વ છે. માણસના જીવનમાં જ્યાં સુધી મિથ્યાજ્ઞાન સંશયજ્ઞાન રહેલું હોય છે. ત્યાં સુધી આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થતું નથી માટે સમ્યક્શાન મેળવવામાં પુરૂષાર્થ કરવો એ જ શ્રેષ્ઠ સૂકૃત ગણાય છે."

#### ચોપાઈ

૧. કેટલાક કવિઓએ રાસ અથવા ચોપાઈ એવો શબ્દ પ્રયોગ કરીને કૃતિઓ રચી છે તેમાં ચોપાઈ શબ્દ દ્વારા ચોપાઈ છંદનો પ્રયોગ એવો અર્થ સમજવાના છે કવિ મંગલધર્મ (જ્ઞાનરૂચિ)ની કૃતિના અંતમાં 'ચઉપઇ' ચોપાઈનો ઉલ્લેખ છે. અને તે છંદનો પ્રયોગ થયો છે.

નેમિનાથ ચતુષ્પદિકા નામની પ્રાચીન કૃતિ ચોપાઈના સંદર્ભમાં આધારભૂત ગણાય છે. ચતુષ્પદિકા શબ્દ ઉપરથી ચાર પદ-પંક્તિવાળી રચના એમ અર્થ થાય છે. રાસ રચના પછી દીર્ઘ કાવ્યો માટે ચોપાઈનો મોટા પ્રમાણમાં પ્રયોગ થયો છે.

#### ૪૨. ચોપાઈ છંદ

માત્રા ૧૫ ચરણ ચાર તાલ ૧, ૫, ૯, ૧૩મી માત્રાએ સ્વરૂપ દાદા દાદા દાદા ગાલ ચંદ્રગચ્છિ દેવભદ્ર ઉવઝાય તિણિ ઉઠારી ઉકિયાસમુદાય, રયણાગરગચ્છિ ગુરૂ ગુણભૂરિ જગતિલક જયતિ લેહ સૂરિ. ૨ દ રયણસિંહસૂરિ મુનિવર પાટિ ઉદયવલ્લભસૂરિ તેહનાપાટિ, જ્ઞાનસાગરસૂરિ ગચ્છાધીશ જયવંત ભવિયાં પૂરઇ જગીસ. ૨૭ મુનિવર વાચકશ્રી ઉદયધર્મ જાગિઉ આગમ શાસ્તહમર્મ, તાસ પસાઈ ફ્લઇ કર્મ, જ્ઞાન રૂચિ ભણઇ મંગલ ધર્મ. ૨૮

મંગલકલસ તણી ચઉપઇય સંવત પંનર પંચવીસ ઇહઇય, પઢેઇ ગુણે સંભલઇ વિચાર તસ ઘરિ ઉચ્છવ જય જયકાર. ૨૯ મુનિવર વાચક ઉદયધર્મ જાણિ નવનચેતિ કરિ વખાણ, જાણે શાસ્ત્રની આગમ મર્મ તાસ પસાઇ રચીઉ ઉપક્રમ. ન્યાય રવિ ભણિ મંગલધર્મ જે સાંભળતાં આવી શર્મ.

#### ૪૩. છપ્પય-છપા

ર. કવિ ઋષિ પ્રકાશ સિંહે સં. ૧૮૭૫ અષાઢ સુદિ-૮ને દિવસે ગોંડલ નગરમાં બારવ્રતના છપ્પાની રચના છપ્પય-છપ્પા છંદમાં કરી છે. આરંભમાં પ્રથમ વ્રત પ્રાણાતિપાત છે તેના સંદર્ભમાં જીવદયા-અહિંસા પરમો ધર્મના વિચારો વ્યક્ત કર્યા છે.

આદિ-જીવદયાનિત પાલિએ વ્રત પહેલું કહિએ, વળી સૂક્ષ્મ બાદર સર્વેને અભયદાન જ દઈએ. સાધારણ પ્રભુ (?) બહુ પાપ જ જાણો, એ અનંત કાયને ઓલખી તેહની દયા આણો.

#### ઉથલો

છ કાયની રક્ષા કરો કુટુંબ સર્વે છે આપણો, પ્રકાશ સંઘ કહે પાલજો તોય ઋતુ ડાયા પણ (?)

અંત-અઢાર સો પંચોતરોની શુક્લ પક્ષે વલી, માસ અસાડિ સોભનો વલી અક્રમ દિવસે. સઝાઈ વિધિ સોભતી ધરિ મન ઉલાસે, કહે સેવક ભાવસું વલિ ગોંડલ વસે. હું વાંદીશ વ્રત શ્રાવકનાં ને સુધ સમક્તિ પાલશે, પ્રકાશસંઘ વાણી વંદે મોક્ષનાં સુખ માલશે.

### ૪૪. સવૈયા

3A મધ્યકાલીન સમયમાં કેટલીક કાવ્ય રચનાને છંદના નામથી ઓળખવામાં આવે છે. આ પ્રકારની પદ્ધતિ પ્રાચીન કાવ્યોમાં જોવા મળે છે. માતૃકા ચઉપઈ (ચોપાઈ) તેના શીર્ષક ઉપરથી કાવ્યના છંદનો સંબંધ જાણવા મળે છે એટલે છંદ પ્રધાન કાવ્યો આ શૈલીમાં પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે નમૂનારૂપે 'સવૈયા છંદની માહિતી અને કાવ્યનો સંક્ષિપ્ત પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

#### સવૈયા

3B ખરતરગચ્છના કવિ જિનહર્ષની ઉપદેશ છત્રીશી સવૈયાની રચના સં. ૧૭૧૩ની છે. હિન્દી ભાષામાં રચાયેલી આ કૃતિ સવૈયા છંદમાં છે.

આદિ-સકલ સરૂપ અમે પ્રભુના અનૂપ ભૂપ, ધૂમ છાયા માયા દૈન ઐન જગદીશ જૂ. પુન્ય હૈં ન પાપ હૈ ન સીત હૈં ન પાપ હૈ, જાપકે પ્રજ્ઞા પ્રકટે કરમ અતીમ. ગ્યાનકો અંગ જ પુજ સુખ વૃત કોનિ કુજ, અતીમય ચોતીસ અરૂ વિચન પૈતીસ. ઐસો જિનરાજ જિનદરખ પ્રજ્ઞમિ ઉપદેશ કી, છતીસી કકું સવઇ અને છતીસ. ૧

અંત-ભાઈ ઉપદેશકી છતીસી પરિપૂરણ, ચતુર નર હવે જે યાંકો મધ્ય રસ પીજ્યો. મેરી હૈ અલપ મણિ તોં ભી મૈંકી એ કવિત, કવિતા કં સૈંકં જિન ગ્રંથ માનિ બીજીયો. સરસ કૈંદે વખાંણ જોઉ અવસર જાંણિ, દોઇ તેન યાર્ક ભેયા ચવૈયા કઈજીયો. કદિ જિનદરખ સવંત ગુણ શશી ભન, ઉની હૈ તુ સુણત ચ્યાબાસિ મોડું છીજ્યો.

ર. યોગી ચિદાનંદજીએ ઉપદેશાત્મક સવૈયાની રચના કરી છે તેમાં આત્મ સ્વરૂપને સ્પર્શતા શુદ્ધ અધ્યાત્મ માર્ગના વિચારો પ્રગટ થયા છે. 'સવૈયા' છંદના પ્રયોગ વાળી આ કૃતિ કવિની આત્મસાધના અને જાગૃતિનું પ્રમાણ છે.

આપકું આપ કરે ઉપદેશ જયું, આપકું આપ સુમારગ આશે. આપકું આપ કરે સ્થિર ધ્યાનમે, આપકું આપ સમાધિને ભાશે. આપકું આપ નિખાવો સ્વઆરો, ભોગનકી મમના નવિ ઠાશે. આપકું આપ સંમારભ યા વિધ, આપકો ભેદ નો આપ દિ જાશે.

૧. જૈન-ગૂર્જર કવિ ભા ૪-૮૪

#### સવૈયા છંદ

માત્ર ૩૧ અથવા ૩૨ ચરણ ૪ યદિ ૧૬મી માત્રાએ તાલ ૧, ૫, ૯, ૧૩, ૧૭, ૨૧, ૨૫, ૨૦મી માત્રાએ સ્વરૂપ દાદા, દાદા, દાદા, દાદા, દાદા, દાદા, ગાલ

#### ૪૫. કવિત્ત

લોંકા ગચ્છના કવિ દીપચંદે સુદર્શન શેઠ રાસ અથવા કવિત્ત નામની કૃતિ સં. ૧૮૩૬ પહેલાં રચી છે. કવિએ ૧૨૦ છપ્પામાં સુદર્શન શેઠનું ચરિત્ર વર્ણવ્યું છે. ૧૨૦ છપ્પાને અંતે 'કવિત્ત' શબ્દ પ્રયોગ થયો છે

સુદરસન સંબંધ સુષ્ઠે વાંચે ચિત સામે, તાંતણ કાચેતિકે રંચભર વિષય ન રાચે. સાતે રાચે સીલ નેહ છંડે પરનારી, શેઠ તણા ગુણ સુષ્તીઇ ઇસી રાખે ઇકતારી. ઇહ લોક સુજસ પસરેઇલા પરલોકે હુઇ પરમગતિ, આદરે સીલ પાલે અખંડ કહે એમ દીપો કવિત્ત.

### 

એકાં ઘરિધન લાખ એક નિરઘન નિરધારા, એકેં ઘરિબહુ નારિ એકનર ફિરૈ ફુઆરા. એકાં આસણ તુરીય એક નર હીંડે પાલા, એકાં રૂપ સરૂપ એક નર કુચ્છિત કાલા. ઇમ બહુ લોય સુભમેં અસુભકીયા કર્મ ન ટલૈ કહી, મતદીયો દોસ કો દૈવનેં સગતસિંહ બોલૈ સહી.

કવિત્તએ વર્ણિક છંદ છે. તેના દરેક ચરણમાં ૩૧ વર્ણ હોય છે, ૧૬, ૧૫ વર્ણ પર યતિ આવે છે. અંતિમ વર્ણ ગુરુ હો.

#### ૪૬. નેમિનાથ રેખતા

દ. ગુજરાતી ભાષામાં ગઝલો મોટી સંખ્યામાં રચાઈ છે. ગઝલના પ્રારંભ કાળમાં રેખતા છંદનો પ્રયોગ થતો હતો. ત્યાર પછી ગઝલમાં વિવિધ છંદોનો પ્રયોગ થયો છે. કવિ ગુરુદાસ ઋષિએ નેમિનાથ રેખતાની ૮ કડીમાં રચના કરી છે. સત્તરમી સદીના આ કવિએ જૈન સાહિત્યની ગઝલોના પ્રારંભ કાળનો ઐતિહાસિક સંબંધ દર્શાવ્યો છે.

શ્રી નેમિચરણ બંદં જિમ હોઇ મનિ આનંદ, મંગલ વિનોદપાવો જે નામ નિત ધ્યાવો. જિન્હ હિયઇં જિન વિરાજઇ તિન્હ સુખ કિલેસ ભાજઇં, યદુપતિ વર ગુણ ગાવો જિમ મુક્તિ સંગ પાવો. મુક્તિ સંગ જિંઉ પાઇય ટલહિજુ સકલ કિલેસ, મદનમાન જિનિ ખંડિઉ ધ્યાવો સોઇ જિનેશ. શ્રી વંશ સાઘરવર દુર્ગ્રદાસ કલ્પતરવર, જિસુ નામિ લચ્છિ પાવઇ સવલોક પગસુ ધ્યાવઇ. ખિલૂત શિષ્ય જાણો સંજમિસુ જોતિ ભાણો, તસુ શિષ્ય ગુણસુગાવઇ જિમ સકલ સૌખ્ય પાવઇ. શ્રી નેમિશ્વર વંદયઇ લલાહીયઇ સુષ્ય અનંત, ઋષિ ગુરદાસ ગુણ વિત્થરઇ જિઉ જસુ હોઇ મહંત. (૮)

#### ૪૭. ધમાલ

'ધમાલ'નો શબ્દાર્થ વિચારીએ તો તોફાન, અવાજ, મુસલમાનોનું ધાર્મિક પ્રસંગે અગ્નિમાં ચાલવું છ માત્રાનો વિષય જાતિનો એક તાલ.

ઉપરોક્ત શબ્દાર્થને આધારે 'ધમાલ'નો અર્થ તાલબદ્ધ ગીત ગાવાની પદ્ધતિ એમ નિષ્મન્ન થાય છે. મૂળ આફ્રિકાથી જૂનાગઢ અને ત્યાંથી ભરૂચ જિલ્લાના ઝઘડીયા પાસે બાવા ગોળ (આદિવાસીજાતિ) સ્થાન જયાં રહેલા મુસલમાનોનું જુસ્સા ભર્યું નૃત્ય છે. આ સંદર્ભ ઉપરથી ધમાલમાં તાલ બદ્ધ ગાવાની સાથે ઉત્સાહપૂર્વક નૃત્ય કરવાનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

કવિ કનક સોમની આર્દ્રકુમાર ચોપાઈ અથવા ધમાલ રચના સં. ૧૬૪૪ના પહેલા શ્રાવણ ૪૮ કડીની કૃતિ પ્રાપ્ત થાય છે. કાવ્યના આરંભ કે અંતમાં ક્યાંય 'ધમાલ' શબ્દ પ્રયોગ પ્રાપ્ત થતો નથી. આ કૃતિની રચના સૂયગડાંગસૂત્રને આધારે કરવામાં આવી છે. કવિએ અંતિમ પંક્તિમાં જણાવ્યું છે કે

### ''કનક સોમ આશંદ ભગવતિભરઇ ભગ્નતાં સબ સુખકાર''

પ્રાચીન કાળમાં 'ધમાલ'ને બદલે હમાલ શબ્દ પ્રયોગ થતો હતો.

'ધમાલ' ફાગુ કાવ્ય સમાન રચના છે. હોળીમાં ગવાતાં ગીતોમાં 'ધમાલ' એક રાગબદ્ધ ગીત છે. એટલે ધમાલ કાવ્ય ફાગુનું અનુસરણ કરે છે. આનંદ અને ઉલ્લાસથી ઉજવાતા પ્રસંગમાં આવાં ગીતો ગવાય છે તે દેષ્ટિએ આર્દ્રકુમારના જીવનના પ્રસંગોનું નિરૂપણ જીવનનો સાત્વિક આનંદ વ્યક્ત કરે છે. ધમાલ એટલે ફાગણ માસના ઉત્સવમાં ગવાંતા હોરી ગીતોનો પ્રકાર. પ્રેમલા લચ્છી રાસમાં ધમાલનો દેશી તરીકે ઉલ્લેખ થયો છે.

#### વસંત ધમાલ

ચલો ચેતન જિનસે ખેલે હોરી સખીરી ખેલીએ માસવસંતા ॥ ચલો સમક્તિ શુદ્ધ વસંતઋતુ પ્રગટી શ્રદ્ધા લઈ બનરાઇ ॥ બલિ જાઊં ॥ વિનયાદિક બહુ ગુણશું મનોહર નિયમાદિક ભમર ગુંજાય ॥१॥ સબ રંગ સુરંગ ગુલાલે ભરી ભરી ઝોરી સુરંગ ॥ બલિ જાઊં ॥ સમતા પિચકારી સુખકારી ઉપશમ રસકે સર પ્રસંગ ॥૨॥ શુક્લધ્યાન અબીર સમુજજવલ ચિહું દિશ કીઓ ધિરકાવ ॥ બલિ જાઊં ॥ શુદ્ધ નયાત્મક ઘેરીએ હો ઘેરત જિનકું શુભભાવ ॥૩॥ અનુભવ ગલીમેં ઘેરલીએ પ્રભુ ફગુવા શિવપદ દેતા ॥ બલિ જાઊં ॥ વાઘજી મુનિ સેવક પ્રભુજી સે દિનદિનસવી સુખ લેત ॥૪॥

#### ૪૮. અધ્યાત્મસાર માલા

શ્રાવક કવિ નેમિદાસે અધ્યાત્મસાર માલાની રચના સં. ૧૭૬૫માં કરી છે. તેમાં અધ્યાત્મ વિશેના મનનીય વિચારોનો સમાવેશ થયો છે.

આદિ-સવિ ભવિજન એ ધ્યાન પામિને નૃભવ સુધારો, જ્ઞાનવિલમ-ગુરૂ-વયણ ચિતમાં એઅવધારો. શ્રી શ્રીમાલીવંશ-રત્ન સમ રામજી નંદન, નેમિદાસ કહે વાણિ લલિત શિતલ જિમચંદન. સરરસ મુનિ વિઘુ વરસ તો માસ માઘવ તૃતિયાદિને, એ અધ્યાતમ સારમેં ભણ્યો ભાવ કરી શુભ મને.

અંત-ઇમ ધ્યાનમાલા ગુણ વિશાલા ભવિક જન કંઠેઠવો, જિમ સહજ સમતા સરલતાનો સુખ અનુપમ ભોગવો. સંવત રસઋતુ મુનિ શશિ મિતમાસ ઉજવલ પખે, પંચમી દિવસે પિતં લહો લીલા જેમ સુખે. શ્રી જ્ઞાનવિમલ ગુરૂ કૃપા સહી, તસ વચન આધાર, ધ્યાનમાલા ઇમ રચીને મિદાસે વ્રતધારી.

#### ૪૯. રાગમાલા

કવિ દેવવિજયજીએ ભક્તામર સ્તોત્ર રાગ માલાની રચના (હિન્દી) સં. ૧૭૩૦માં કરી છે. દરેક ગાથામાં જુદા જુદા રાગનો પ્રયોગ થયો છે. રાગ-જયજયવંતી

આદિ-ભક્ત-અમર-ગન પ્રણત મુગટમણિ, ઉલસત પ્રભાએ ન તાકું દૂતિદેત હે. ભ. ૧ પાપતિમિર કરે સુકૃત સંચય કરેં, જિનપદ જૂગવર નીકે પ્રનમેતુ હૈં.

ભ. ર

જૂગનિકી આદિ જતું પરત ભવજલ ભ્રાંતિ, જય જયવંત સંતૂ તાકે સાચ સેતુહેં.

ભ. ૩

નાભિરાજા કે નંદ જગબંદ સૂખકંદ, દેવ પ્રભુ ધરી આનંદ જિનંદ વંદેતુ હેં.

ભ. ૪

અંત-વિજયદેવસૂરિંદ પટઘર વિજયસિંહ ગણધાર, સીસ ઇણિ પરિરંગનો બે દેવવિજય જયકાર. સતર સંવત ત્રીસ વરસે પોસ સુદિ સિતવાર, તેરસ દિન મરૂદેવીનંદન ગાયો સબ સુખકાર. તો નર લહી કે ભરતાર.

ભ. દ

#### ૫૦. મંજરી

મંજરી એ વિષમવૃત્ત વર્ષિમેળ છંદ છે કલિકા અથવા સમવૃત્ત છંદ પણ કહેવામાં આવે છે. આ છંદ અમૃતધારા નામથી ઓળખાય છે.

પ્રથમ ચરણ ૧૦ લઘુ, ૨ ગુરુ અક્ષરો બીજા ચરણમાં ૧૪ લઘુ, ૨ ગુરુ અક્ષરો ત્રીજું ચરણ ૧૮ લઘુ ૨ ગુરુ અક્ષરો ચોથું ચરણ ૬ લઘુ, ૨ ગુરુ અક્ષરો

મંજરી-સમવૃત્ત વર્ણમેળ છંદ છે. દરેક ચરણમાં સાત જગણા અને યગણ મળી ૨૪ વર્ષ હોય છે. અન્ય રીતે ૧૪ અક્ષરનો અક્ષર મેળ છંદ પણ કહેવાય છે.

ખરતરગચ્છના આ. જિનચંદ્રસૂરિના શિષ્ય સમયરાજે સં. ૧૬૬૨ના મહા શુદિ-૧૦ને દિવસે ૨૭૮ કતમાં ધર્મ મંજરીની રચના કરી છે. તેની નમૂનારૂપ પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

ભુજ રસ વિજાદેવી વચ્છરઇ મધુ સુદિ દશમી પુષ્પારકવરૂ, ઇમ વરઇ વિક્રમનગરમંડણ રિષભદેવ જિણેસરૂ. સુપસાય ખરતર ગચ્છનાયક સકલ સુવિહિત સુખકરૂ, જુગ પવર શ્રી જિણચંદસૂરી સૂરિ સુસીસ પયંપએ. શ્રી સમયરાજ ઉવઝાય અવિચલ સુક્ખ સોહગ સંપએ. ॥૭૩ ઇમ જિનભાષિત મુલ સમકિત ધરમ સુરતરૂ મંજરી, અતિ સુગૃણ સરસ સુગંધ સુભદલ સફલ અવિચલ સિવસિરી.

વિધકરીય અકબર સાહિવર પ્રતિનોધ કારક સુહગુરૂ, જયવંત શ્રી જિનચંદ સુહગુરૂ જૈનસિંઘ સૂરીસરૂ. આદેશ લહિ કરી ધરમ ધરતાં સેય મંગલ સુષકરૂ. ૭૪

#### ૫૧. વસ્તુ

વસ્તુએ માત્રા મેળ છંદ છે તેમાં ૪,૪,૪,૩ એમ ૧૫ માત્રા હોય છે. ૧,૫,૯, ૧૩ માત્રાએ તાલ આવે છે. તેને વિષમ જાતિ માત્રામેળ છંદ પણ કહેવામાં આવે છે. અન્ય ચારૂસેનાથી ઓળખાય છે. તેમાં નવપદ-૧૧૫ માત્રા અન્ય રીતે વિચારતાં તે સમવૃત્ત વર્શમેળ છંદ છે. અતિજગતી છંદનો એક પ્રકાર છે. તેને વાસ્તુક છંદ કહેવામાં આવે છે. મ, ત, ર, મ અને ૧ ગુરૂ મળીને ૧૩ વર્શ હોય છે.

જંબુસ્વામી વસ્તુ (વસ્તુ છંદની રચના)

આદિ-જંબુ દીવહ ભરહ ખિતંમિ, રાયગ્ગિહુ વર નાયરુ ઉસમદતુ તહિં સિક્ટિ નિવસઇ. તસુ ગેહિણિ ઘારિણિય તાસુ પુતુ જંબૂભણિજ્જઇ, ઉવરોહિણ સયણહ ત્તણઇં કુમરુ મનાવિ ઉજાવ. અક કન્નવર રૂવ ઘર બપ્પુ વરાવઇ તાંવ,

અંત-ઇત્થ ચિંતહિ રચોર સઇપંચ,
ધિગ્ગુ જમ્મુ અમ્મહ તજ્ઞઉ વારવીર કુકમ્મિ વક્ટઇં.
એહુ કુમરુ વરભોઅ પુજ્ઞ, પરિહરેવિ ધમ્મેજ્ઞ વક્ટઇ,
નવ અહિયં પુજ્ઞ પંચસય (૫૦૯) પડિબુદ્ધા તહિ ઠવિ.
જંબુકુમરુ સંગમ લિપઇ દિપઇ સુ સોહમ્મસામિ,
સુઅતુલ સંજમ ૨૫ વર ચારિત.
વીરસીલ સંજમ સક્રિય દુહિય જીવ સંસારતારજ્ઞ,
કરુજ્ઞામય મયરહર રોય-રોય નિચ્છઇ નિવારજ્ઞ.
જય જય ગજાહર ધમ્મવર જય જય સિવસુહુસામિ,
સયલ સંઘ દુરિયઇં હરઉ ગજ્ઞહરુ જંબુઇ સામિ.

#### પર. નિશાની

મધ્યકાલીન કાવ્યપ્રકારોમાં પ્રાકૃત ભાષાના કેટલાક છંદોનો પ્રયોગ થયો છે. તે ઉપરથી કાવ્યોમાં છંદ વૈવિધ્ય નોંધપાત્ર બન્યું છે.

'નિશાની' અર્ધજાતિ માત્રામેળ છંદ છે, તેમાં પહેલા અને ત્રીજા પદમાં ૧૩ માત્રા, બીજાં અને ચોથા પદમાં ૧૦ માત્રા હોય છે. દરેક પદમાં ૧,૫,૯, માત્રાએ તાલ આવે છે. અન્ય રીતે વિચારતા તે સમવૃત્ત માત્રામેળ છંદ છે. તે 'જગતી' છંદનો એક પ્રકાર છે. તેના દરેક ચરણમાં ત્રણ મગણ અને તગણ મળીને કુલ ૧૨ અક્ષર હોય છે. ગા ગા ગા તાથી લે નિશાની કહેવાય છે.

આ પ્રકારની કૃતિ જિનકુશલસૂરિ ''નિશાની''ની રચના ખતરગચ્છના કવિ ઉદય-રત્નજીએ સં. ૧૮૭૪માં કરી છે.

#### પ૩. વચનિકા

'વચિનકા' એ નામનો ચારણી રાગ છે તે રણસંગ્રામમાં ગવાય છે. તેમાં વીરતાનું વર્ણન કેન્દ્ર સ્થાને હોય છે.

કવિ જ્ઞાનસારની સમુદ્રબદ્ધ વચનિકા કૃતિ સં. ૧૮૫૩ની આસપાસ રચાયેલી છે. તેમાં જયપુર નરેશ પ્રતાપસિંહના આશીર્વાદાત્મક ગુણોનું વર્ણન કેન્દ્ર સ્થાને છે. દેષ્ટાંતરૂપે નીચેની પંક્તિઓ નોંધવામાં આવી છે.

આદિ-સારદ શ્રીધર સમરકૈં ઇષ્ટદેવ ગુરૂરાય, વર્જ઼ન શ્રી પરતાપ કૌ કરિહું જુક્તિ બનાય.

અંત-શ્રી સંકાશી દૌર કમલ મેં છિપગઇ. રવિ શશિ ઘેનું ભાજિક નભમંડલ મહી, સિંઘ સકે વનવાસ જીય દેહી રહ્યો. શ્રી પ્રતાપસિંઘ જીપૌ સો યુગ ચિરજયૌ.

#### સંદર્ભ :

- ૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૧-૧૪૮
- ર. એજન ભા. ૬-૨૯૦
- 3. એજન ભા. ૪-૮૪
- ૪. એજન ભા. ૫-૧૮૬
- ૫. એજન ભા. ૬-૫૨૬
- ૬. એજન ભા. ૩-૩૮૦
- જૈન સાહિત્યની ગઝલો
- ૭. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૨-૧૪૯
- ૮. ફાગણ કે દિન આર. ૫-૧૧૮
- ૯. જૈન ગુર્જર કવિઓ ભા. ૫-૨૩૧
- ૧૦. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૪-૨૫૭
- ૧૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૩-૧૭
- ૧૨. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૧-૪૧૫
- ૧૩. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૬-૨૨૨
- ૧૪. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૬-૨૮૦

### પ્રકરણ-૬

# (સંખ્યામૂલક કાવ્ય પ્રકારો)

સંખ્યામૂલક કાવ્યોનું શીર્ષક કાવ્યની કડીઓ (ગાથા)ને આધારે નિયત કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રકારની નાની મોટી ઘણી કૃતિઓ પ્રગટ થયેલ છે. મોટે ભાગે આ પ્રકારની કૃતિઓ સજ્ઝાય સ્તવન અને આધ્યાત્મિક વિચારોને સ્પર્શતી છે. અત્રે વીશી-બાવીશી ચોવીશી, પચ્ચીશી ઓગણત્રીશી, બગીશી, છત્રીશી બાવની અને બહોંતેરી નમૂનારૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. અધ્યાત્મ જ્ઞાનના વારસારૂપ આ કૃતિઓ માહિતી પ્રધાન છે.

સાત વ્ય્વસનની સજઝાય નયવિજયજી, આઠ દેષ્ટિની સજઝાય ઉપા. યશોવિજયજી આઠ મદની સજઝાય માનવિજયજી, દશ શ્રાવકની સજઝાય કવિ પંડિત વીરવિજયજી, બાર ભાવનાની સજઝાય સકલચંદ્ર ઉપા., તેર કઠિયાની સજઝાય વિશુદ્ધ વિમલ અઠાર પાપ સ્થાનકની સજઝાય જશવિજય. વગેરે સંખ્યામૂલક કાવ્યોની સૂચિ છે.

૧. જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારોની વિવિધતાનો વિચાર કરીએ તો તેમાં સંસ્કૃત-પ્રાકૃત અને અપભ્રંશ કાવ્ય પ્રકારોનો પ્રભાવ પડ્યો છે. મુનિ ભગવંતો સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત ભાષાના પ્રખર અભ્યાસી હોવાથી જ્ઞાનને સ્તવન સુલભ બનાવવા માટે સમકાલીન ગુજરાતી ભાષામાં કાવ્ય રચના કરી છે.

સંસ્કૃતમાં અષ્ટક-શતક જેવી રચનાઓ સ્તોત્ર-સ્તુતિમૂલક તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. ગૌતમ સ્વામીનું અષ્ટક વિશેષ જાણીતું છે. કવિ બાણનું ચંડીશતક પ્રસિદ્ધ છે. 'શતક' એ સંખ્યાવાચક શબ્દ છે. તે ઉપરથી આ પ્રકારની કાવ્યકૃતિમાં ૧૦૦ શ્લોકોનો સંચય હોય છે. અષ્ટકમાં આઠ શ્લોકો હોય છે મહામહોપાધ્યાય યશોવિજયજી ઉપા.ની સમાધિ શતક અને સમતા શતક કૃતિઓ આ સંજ્ઞાવાળી પ્રાપ્ત થાય છે.

### ૫૪. શ્રી જિનચન્દ્રસૂરિ અષ્ટકમ્

 મુનિ પુષ્યસાગરજીએ જિનચન્દ્રસૂરિ અષ્ટકની રચનામાં પૂ. ગુરુવર્યનો જન્મ-દીક્ષા સ્વર્ગારોહણ તથા ગુરુપૂજા-ભક્તિનો મિતાક્ષરી પરિચય આવ્યા છે. આ અષ્ટક ગુરુ ભક્તિ નિમિત્તે રચાયું છે અને ગુરુ કૃપાથી જીવનમાં મનોવાંછિત પૂર્ણ થાય એવી અપેક્ષા રાખવામાં આવી છે.

- શ્રીજિનદત્તસુરિન્દ ૫ય, શ્રીજિનચન્દ્રમુણિન્દ, નય(?૨)મણિ મંડિત ભાલ યસ, કુશલ કુમુદ વણચંદ. ૧
- સંવત સિવ સત્તાણવયં, ભદ્ધમિ સુદિ જમ્મુ, રસાલ તાત સુમાતુ જસુ, દેલ્હણ દેવિ સુધમ્મ. ૨
- સંવત બાર તિરોત્તરય, ફાગુજ્ઞ નવિમ વિશુદ્ધ, પંચ મહવ્વય ભરિ ધરિય, બાલત્તજ્ઞિ પડિબુદ્ધ. ૩
- બારહ સઇ પંચોતરઇ એ, વૈશાખાહ સુદિ છકિ, થાપિઉ વિક્કમપુર નયરિ, જિણદત્તસૂરિ સુપર્ટિ. ૪
- તેવિસઇ ભાદ્રવ કસિણિ, ચવદસિ સુહ પરિણામિ, સુરપુરિ પત્તઉ મુણિપવર, શ્રી જોયણિપુર ઠામિ. પ
- સુહ ગુરુ પૂજા જહ કરઇ એ, નાસય તાસુ ક્લિસે, રોગ સોગ આરતિ ટલઇ એ, મિલઇ લચ્છિ સુવિશેષ. €
- નામ મંત્ર જે મુખ જપઇ એ, મશુ તશુ સુદ્ધિ તિસંઝ, મનવંછિત સવિ તસુ હુવઇં, કજ્જારંભ અબંઝ. ૭
- જાસુ સુજસુ જગિ ઝિગમિગે એ, ચંદુજ્જલ નિકલંક, પ્રભુ પ્રતાપ ગુજ્ઞ વિપ્કુરઇ, હરઇ ડમર અરિ સંક. ૮
- ઇય શ્રીજિનચન્દ્રસૂરિ ગુરુ, સંથિષ્કિઉ ગુષ્કિ પુન્ન, શ્રી ''પુશ્યસાગર'' વીનવઇ, સહગુરુ હોઉ સુપ્રસન્ન. ૯

#### પ૪.Α અષ્ટપદી

યશોવિજયજી ઉપા. આનંદઘનજીની સ્તુતિરૂપે અષ્ટપદીની રચના કરી છે. સંસ્કૃતમાં અષ્ટક સમાન ગુજરાતીમાં અષ્ટપદીની કૃતિ પ્રાપ્ત થાય છે તેમાં ૯ પદ છે. યશોવિજયજી ઉપા.ના સમકાલીન અધ્યાત્મયોગી મહાત્મા આનંદ ધનજી હતા. પૂ. અધ્યાત્મ યોગીના સમાગમથી યશોવિજયજી ઉપા. અધ્યાત્મ માર્ગમાં વિશેષ જ્ઞાતા થયા હતા. ત્યાર પછી ઉપા. મહારાજ અપૂર્વ આનંદોલ્લાસમાં આવીને આનંદઘનજીની સ્તુતિરૂપે અષ્ટપદીની રચના કરી હતી. અત્રે ૮મું પદ પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. (૪-૨૨૯)

અંત- રાગ કાનડોતાલ આનંદ ઘનકે સંક સુજસહી મિલે જબ, તબ આનંદ સમ ભયો સુજસ. પારસ સંગ લોહામો ફરસત, કંચન હોત હી તાકે કસ-આનંદ. ખીરનીર જો મિલ હૈ રહે આનંદ, જસ સુમતિ સખી કે સંગ. ભયો હે એકરસભવઅપાઈ સુજસ વિલાસ. ભયે સિદ્ધ સ્વરૂપ લીયે ધસમસ.આનંદ.

#### ૫૫. વીશી

વર્તમાન કાળમાં મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં આ તીર્થંકરો વિચરી રહ્યા છે. તે વીશ વિહરમાન જિન નામથી ઓળખાય છે. ભરતક્ષેત્રના વર્તમાન ચોવીશીના ૨૪ તીર્થંકરોનો સ્તવનની રચના ચોવીશી નામથી પ્રાપ્ત થાય છે તેવી રીતે મહાવિદેહ ક્ષેત્રના વીશ વિહરમાન જિનનાં સ્તવનો વીશી અથવા વીશ વિહરમાન જિન સ્તવન નામથી રચાયાં છે. વીશી અંગેની નમૂનારૂપે માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

અચલગચ્છના આ કલ્યાણસાગરસૂરિએ ૧૭મી સદીમાં વીશી (વીશ વિહરમાન જિનસ્તૃતિની રચના કરી છે.

આદિ-શ્રી સીમંધર સાંભલઉ એક મોરી અરદાસ, સુગુણ સોહાવા તુમવિના રયણી હોઇ છ માસો જીવન જગઘણી.

અંત-કલ્યાણસાગર પ્રભુ સુંરમિજી હરીય ફરી મુઝ મીટ પતું, ભુજંગ સ્વામિં ગીતં.

પ. ખરતરગચ્છના જિનસગારસૂરિએ વીશી (વીશ વિહરમાન જિન ગીત)ની રચના કરી છે.

અંત- સુવિહિત ખરતરગચ્છપતીએ યુગવર જિનસિંધસૂરિ, તાસુ સીસ ગુણસંસ્તવે શ્રી જિનસાગરસૂરિ.

દ. ૧૮મી સદીમાં ઉપા. વિનયવિજયજીએ વીશી (વીશ વિહરમાન જિન ભાસની રચના કરી છે.

> વીશી અથવા વીસ વિહરમાન જિન ભાસ, ૨૦ વિહરમાન જિન પર ૨૦ સ્ત. કેદારો નયરી વિનીતા માંહી તુમ છો રાયા રે.

કવિ દેવચંદ્ર ગણિ, મુનિ જિનવિજયજી, કવિ ન્યાયસાગર, કવિ દેવસાગરજીએ પણ 'વીશી'ની રચના કરી છે. આ રીતે વીશી રચનાઓ સ્તવન પ્રકારની છે જેમાં વીશ વિહરમાનની ભક્તિ ભાવપૂર્વક સ્તુતિ કરવામાં આવી છે.

### ૫૬. સ્થૂલિભદ્ર એકવીશો

૭. સ્થૂલિભદ્ર એકવીસો કવિ લાવણ્ય સમયે સંવત ૧૫૫૩માં બે છંદની એક કડી એવી એકવીસ કડીમાં કાવ્ય રચના કરી છે. પહેલી કડી દેશીની અને બીજી હરિહીત છંદની છે. સ્થૂલિભદ્ર મુનિ ગુરુની આજ્ઞાથી કોશાની ચિત્રશાળામાં ચાતુર્માસ રહીને લપ-જપ કરે છે. વેળા પોતાના હાવભાવ અને ચેષ્ટાઓ દ્વારા સ્થૂલિભદ્રને સંયમથી ચલિત કરવા માટે પ્રયત્નો કરે છે. પણ કોશાની વાણી-ચેષ્ટા નિષ્ફળ નીવડે છે આ વિષયવસ્તુને કેન્દ્રમાં રાખીને કાવ્ય રચના કરી છે. આ કાવ્ય 'ફાગુ' પ્રકારનું છે એમ કહીએ તો ઉચિત લેખાશે. ભૌતિક સુખ સમૃદ્ધિ અને સાધનોથી છલકાતી ચિત્ર શાળામાં સ્થૂલિભદ્ર પોતાના સંયમ જીવનમાં સ્થિર રહે છે એ ઘટના સમગ્ર કાવ્યનું રહસ્ય ગણાય છે.

નિત નવલા રે સરસ સવે આહાર લ્યે, ચિત્ર સાલી રે ચાખે ચિતિ ચતુરા-રહઇં.

એ તો કોશા રે નાટિક રગજરિયા લહું, પરિ પરગટ રે કવિજન તે કેતા કહું ?

કવિ કહઇ કેતી-પરિજેતી લહઈં કોશા કામિની, પરિહતિ ચરણા ચીર ચોલી ભાવ-ભોલી ભામિની.

કર ચૂડિ ખલકે નેઉર રણકે પાય ધમકે ઘૂઘરી, ઝબઝલિ ઝબકે ઝુમણાં ને ખીટલી ખલકે ખરી.

કોશાને સ્થૂલિભદ્ર પ્રત્યુત્તર આપતાં જણાય છે કે, એ તો તૃષા રે સાયર પરિતૃપ્તિ નહીં.

એ તો જવીય રે સંધ્યા-રાગ જિસ્યું લહીં, સુષ્ડિ સુંદરિ રે જોવ્વણ જલ-બુદ્બુદ્સમો.

ઇમ જાણિ રે આલિં કહો કિમ નીંગમો ? કિમ નીંગમું દિનહું આલિં માટે એણિ વાટે જગજર્યો.

રસ ભોગ કેરાં અતિ ભલેરાં ભોગવિથિરકુજા રહ્યો ? સંસાર પડીયો વિષય નડીયો જીવ જો ચેતે નહીં, આવીઓ ઠાળો ગયો ભૂલો ધરમ વિજ્ઞનર-ભવલહીં.

### ૫૭. બાવીશી

કવિ ખોડીદાસ સ્વામીએ સત્ય વીશીની રચના પૂજાજી સ્વામી ગુરુકૃપાથી રચી છે. બાવીશ કડીની આ રચનામાં સત્યવ્રતના મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે. કવિના શબ્દો છે.

9

20

ટેક ન મૂકો રે ધરિયે ધર્મવિવેક કે સત્ય ન ચૂકો રે, સત્ય થકી સહુ જન સનમાને પ્યારા મારા ધ્યાન ધરેધરાણિંદો. રોમ વદન સુધારસ વરસે હિમ કરણિજમ ચંદો રે. ૧

રણગાં ઘર સંસારે ઘણા છે પ્યારા કોઈ ન સત્યને તોલે, કષ્ટ પડે કાયરતા નાણે બોલી વચન નવિ ડોલે રે. ૮

વસુ વસુધાપતિ વસુધા વદિતો પ્યારા, સત્યવાદી તેસ મેનો અસત્ય વચન ઉચ્ચાર ક્યાંથી. સાતમી પઢવિયે પહોત્યોરે.

સત્ય સરોવર સમતાં જળમાં પારા કેળી કરો મન ભાવે, આતપ અંતર નિર્મળ થાવે કર્મ મલીન મળ જાવે રે ટેક.

### ૫૮. ''ચોવીશી"

જૈન કાવ્ય પ્રકારોની સંખ્યામૂલક રચનામાં ચોવીશી રચના પ્રાચીન છે. સંસ્કૃતિમાં 'ચતુર્વિંશતિસ્તવ' રચનાને આધારે ચોવીશી રચનાનો પ્રયોગ થયો છે. ચોવીશી એવો વર્તમાન સમયના રૂષભદેવ શ્રીમાહવીરસ્વામી સુધીના ૨૪ તીર્થંકરોની સ્તવના સ્તુતિ ચોવીશી ત્રણ પ્રકારની ઉપલબ્ધ થાય છે. ચૈત્યવંદન-ચોવીશીમાં ૨૪ તીર્થંકરોનાં ચૈત્યવંદનની મિતાક્ષરી પરિચય કરાવતી રચનાઓ મળે છે જ્ઞાનવિમલસૂરિ, પદ્મવિજયજી અને પંડિત વીરવિજયજીની દેવવંદન રચનામાં આવાં ચૈત્યવંદન પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રાવક કવિ મનસુખલાલે પણ ચૈત્યવંદન ચોવીશીની રચના કરી છે.

સ્તવન ચોવીશીમાં પૂર્વકાલીન મુનિ કવિઓએ ભક્તિમાર્ગના વિકાસમાં આવી રચના કરીને પ્રભુનાં ગુણગાન ગાયાં છે આવી ચોવીશી ૧૬મી સદીથી પ્રાપ્ત થાય છે. આ ચોવીશી ત્રણ પ્રકારની છે

- ૧. ભક્તિ પ્રધાન ચોવીશી પાર્શ્વચન્દ્રસૂરિ કવિ સમયસુંદર, યોગી, આનંદઘનજી ઉપા., યશોવિજયજી, માનવિજયજી અને જ્ઞાનવિમલસૂરિ, મોહનવિજયજી, હંસરત્નવિજયજી, ન્યાયસાગરજી, ઉદયરત્નજી, રામવિજયજી, કનકવિજયજી, જગજીવનજી.
- ર. જ્ઞાનપ્રધાન ચોવીશી યોગી આનંદઘનજી, દેવચંદ્રજી, પદ્મવિજયજી, વિજયલક્ષ્મી-સૂરિજીની પ્રાપ્ત થાય.
- 3. ચરિત્રાત્મક ચોવીશી આ પ્રકારમાં તીર્થંકર ભગવાનના જીવન વિષયક પ્રસંગોને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાઈ છે સત્તરમી સદીના અંતકાળમાં કવિ ભાવ વિજયજીકૃત ચોવીશી ઉપરોક્ત પ્રકારની છે.

કેટલાક અપ્રગટ ચોવીશી ડૉ. અભયકુમાર દોશીએ પોતાના મહાનિબંધ (પી.એચ.ડી)માં સંશોધન કરીને પ્રગટ કરીને છે તેમાં ગુણચંદ્રગણિ, ઉત્તમવિજયજી, ધીરવિજયજી, પ્રેમમુનિ સુમતિપ્રભસૂરિ, વાચક મુક્તિ સૌભાગ્યગણિનો સમાવેશ થાય છે.

સ્તુતિ ચોવીશી ૨૪ તીર્થંકરોની 'સ્તુતિ' 'થોય' રચના પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ લાવણ્ય-સમયની એક થાયની સ્તુતિ ઉપરાંત જ્ઞાનવિમલસૂરિ પદ્મવિજયજી અને પંડિત વીરવિજયજીની સ્તુતિઓ દેવવંદન માળામાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

ભક્તિમાર્ગના વિકાસમાં આ પ્રકારની રચના જનજીવનમાં વિશેષ લોકપ્રિય બની છે. આવશ્યક ક્રિયા, વ્રત આરાધના અને તીર્થ યાત્રા દરમિયાન ઉપરોક્ત રચનાઓ મોટા પ્રમાણમાં ઉપયોગી નીવડી છે. ભાવધર્મની આરાધનામાં શુભ નિમિત્તરૂપ ચોવીશીની રચનાઓ જ્ઞાન અને ભક્તિ માર્ગનો સમન્વય સાથે છે.

### ૫૯. પચ્ચીશી

તિલોક રૂષિએ કર્મ પચ્ચીશીની લાવણીની રચના સંવત ૧૯૨૧ના વૈશાખ વદિ છકના રોજ કરી છે. કવિએ સુગુરુ બડાહ ''ઉપગારી રે" એ દેશીમાં લાવણી રચીને જૈન ધર્મના કર્મવાદથી દુઃખ સહન કરનારા નર-નારીઓનો દેષ્ટાંત દ્વારા મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કરીને અંતે જણાવ્યું છે કે (ગા. ૨૩ પા. ૬૩)

મૃગાપુત્ર શકટ અભંગસેન ચિલાતી ચોર જાણ્યો, દુઃખ અનંતા પાર્યા કર્મશું સૂત્રમેં વખાણ્યો. કેઈ તો કથા માંહે જહારી રે જિનચક્રી હરિહર ઇંદ્રાદિક, કોઇશું નહીં પ્યારી છોટા તો કીસીગિણતમાંઇરે ક. ૨૩

સંદર્ભ: જૈન સજઝાય માલા. ભા. ૧-૬૧

### ૫૯. અ. પચ્ચીશી

રૂષિ રિવિચંદજીએ સમાધિ પચ્ચીશીની રચના મેડતા નગરમાં સં. ૧૮૩૩ના ચાતુર્માસમાં કરી છે. માન ભવ પ્રાપ્ત થવો દુબલી છે ત્યારે મનુષ્યજન્મ મળ્યા પછી સમાધિ પ્રાપ્ત કરવા માટે પરોક્ષ રીતે ઉપદેશાત્મક વિચારો શારમોક્ત દેષ્ટાંતોનો નામોલ્લેખ કરીને વ્યક્ત કર્યા છે. 'દશ બોલ'થી સમાધિનું નિરૂપણ કર્યું છે. કવિના શબ્દો છે.

અપુરવ જીવજિન ધર્મને પામ્યો જ્યારે કમિય રહી નહીં કાંય રે, કલ્પવૃક્ષ તસ આંગણે ઉગ્યો મનવંછિત રૂળપાયરે. પ્રાણી ચિત સમાધી હવે દશ બોલે. ૧

મૃગાપુત્ર મહાલમાં બેઠા મુનિવર મેઘકુમાર રે. !!પ્ર!! મલ્લિનાથ તજ્ઞા છએ મંત્રી પામ્યો દેડકો સમકિત સાર રે. !! પ્ર.!! પા!

સંદર્ભ: જૈન સજઝાયમાળા ભા. ૨-૧૭૭

## ૬૦. ઓગણત્રીશી

કવિ ગુણસાગરે મન ઓગણત્રીશી સજઝાયની રચનામાં મન મરકટ સમાન અસ્થિર, મેલું હોવાથી પાપનો બંધ થાય છે અને ભવભ્રમણ વૃદ્ધિ થાય છે માટે મનને સ્થિર કરી આરાધના કરવાથી મુક્તિ મળે છે. આ વિચારને અનુરૂપ કેટલાંક દેષ્ટાંતો દ્વારા ઓગણત્રીશીની રચના જીવાત્માને નરભવ સફળ કરવા માટે બોધદાયક બને છે. ૨૬-૨૮

એ મન ચંચળ ચિહું દિશે ડોલતું ન ગણે કામ અકામ, ક્ષણ નરપતિનાં રે ક્ષણ સુરપતિ તણાં વંછે સુખ અભિરામ. ર જો મન મ્હેલ્યું રે અતિ ઘણું મોકળું જાણો કુંડરિક અણગાર, ચારિત્ર ખોંયુરે સહસ વરસતણું પહોંત્યો નરકમઝાર. પ બહુ બહુ ભવનાંરે બહુળાં સંચીયાં પોઢા પતક દેખ, શુદ્ધે મને રે તે ક્ષણમેં કરે એ જિન વચન વિશેષ જીવ. ર માથે ઘટ ધરી નટવી નાચતી વંશ ચઢંતી રે જોય, બ્રાહ્મ પ્રકારે જનમન રીઝવે મનઘટ ઉપરે રે હોપજીવા. ૨૬ સાધુ સાધવી શ્રાવક શ્રાવિકા ચઉવિહ સંઘ ઉલ્લાસ, શુદ્ધ પ્રણામે રે વરતે તેહનો હું ભવ ભવનો રે દાસ જીવ. ૨૮

### €૧. બત્રીસી

કવિ વિદ્યાપ્રભસૂરિએ આત્મભાવના બત્રીશીની ૩૨ કડીમાં રચના કરી છે. તેમાં આત્મા પોતાના દુષ્કૃત અને પાપ કૃત્યોની નિંદા કરીને પ્રભુ ઉદ્ધાર કરે એવી ભાવના વ્યક્ત કરી છે.

કવિએ દુહા પદબંધમાં રચના કરીને પ્રારંભમાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું નામ સ્મરણ કર્યું છે.

પાસ જિપ્નેસર પયનમી, સમરી સરસતી માય, મુજ વિતક બોલઉં સહી, નિસુપ્તોશ્રી જિનરાજ. માયા માંડી અતિ ઘણી ભામિ પાડ્યા લોક, આપ કાજ કીધઉં નહિં મેલ્યાં ઉપગરણ ફોક. ૧૦ મઇ સિદ્ધાન્ત ભશ્યા ઘણા પરરીઝવાની કામી, પણ હીયડઉં ભેદિઉં નહિં સુપ્તો સંખીસર સ્વામિ. ૧૧ સાધુ સાધુ પોકાર કરી શ્રાવક પડ્યા પાસ, પર નિદા કીધી ઘણી ધરમખરું મુજ પાસ. ૧૪ આચરણા આજ્ઞા ભણી લોપીઉં મઇંવદીવાદ, સુઘઉં નરગ ઉલવી માંડિઉં મિથ્યાવાદ. ૧૫

સ્વપ્નર સંચઉ નહીં મનસી ચોરીકીધ, અજ નડ્યા અજ ઓલખ્યા પરનઇ આલજ દીધ. ૧૮ સ્વામિ મુઝમાંહી ગુજ નહિ દોષ તજ્ઞઉ આઘાર, તોહિ માન ન મૂંકીઉં એહવઉ મૂઢ ગમાર. ૧૯ ક્રોધ લોભ ન છંડીઉ ન ધરિઉ ઉપશમ રંગ, પાંચઇ આશ્રવ સેવીયાં મેં નિઇ હુઓ રુચંગ. ૨૭ હવે સ્વામિ તું મુઝ મલિઉ ત્રિભુવન માંહિ ઇસહ, કરિવરગજ્ઞ તસુ સિઉં કર જસુ વુલામિશ સીહ. ૨૯ વિનતડી તુઝ આગલિઇ સમરથ જાજ્ઞી આજ, જઉ વાહર તું નિવ કરિ તસહી પાંચઉ રાજ. ૩૧

(સંદર્ભ : જિતેન્દ્ર સ્તવનાદિ કાવ્યસંદોહ પા. ૩૯૦)

### €૨. છત્રીશી

કવિ ચિદાનંદજીએ દુહામાં પરમાત્મા છત્રીશીની રચના કરીને પરમાત્માના સ્વરૂપનો પરિચય કરાવ્યો છે. કવિએ આરંભમાં આત્માના ત્રણ પ્રકારનો ઉલ્લેખ કરીને અન્ય દુહામાં પરમાત્મા પદ પ્રાપ્ત કરવા માટેનો ઉપાય દર્શાવ્યો છે.

રાગ દ્વેષ કે નાસતેં પરમાતમ પરકાસ, રાગ દ્વેષકે માસતે પરમાતમ પદનાસ. ૨૩ જો પરમાતમ પદ ચહે તો તું રાગનિવાર, દેખી સંજોગસામીકો અપને ક્રિયે વિચાર. ૨૪ પરમાતમ છત્રીસીકો પઢિયો પ્રીતિસાર, ચિદાનંદ તમ પ્રતિલિખી આતમ કે ઉદ્ઘાર. ૩૬

કવિએ મુખ્યત્વે રાગ દેષનો સર્વથા ત્યાગ થાય તો જ તપ-જપ સંયમ કે કોઈપણ પ્રકારની આરાધના વીતરાગ પદ પ્રાપ્ત કરાવે તેમ છે આ વિચારને મહત્વનો ગણીને પરમાત્મ છત્રીશીની રચના થઈ છે.

### **દ**૩. બાવની

અધ્યાત્મયોગી કવિ ચિદાનંદજીએ અધ્યાત્મ બાવનીની દુહામાં રચના કરીને ત્રણ પ્રકારના આત્મા અંતરાત્મા, વહિરાત્મા અને પરમાત્માનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું છે. સંખ્યામૂલક અન્ય રચનાઓ દેશીઓમાં સજ્ઝાયરૂપે રચાઈ છે. કવિચિદાનંદજીએ શુદ્ધ તત્ત્વજ્ઞાનયુક્ત અધ્યાત્મ બાવનીની રચના કરીને આત્મ સ્વરૂપનો પરિચય કરાવ્યો છે.

> આતમ સાખે ધર્મે જેસ્યાં જનનું શું કામ જનમન રંજન ધર્મનું મૂલ ન એક્સદામ.

## આત્માના પ્રકાર (ગા. ૧૪)

તે આતમ ત્રિવિધા કહ્યો બાહિ જ અંતેરનામ, પરમાતમ તિહાં તિસરો સો અનંત ગુણધામ. ૧૪ પુદ્દગલ સે રાતો રહે જાને એહ નિશાન, તસ લોભે લોભે રહ્યો બહિતતમ અભિધાન. ૧૫

#### અંતરાત્મા

પુદ્દગલ ભાવ રૂચિ નહિ તાપ રહે ઉદાસ, સો આતમ અંતર લહે પરમાનંદ પ્રકાશ. ૧૮ શુદ્ધાતમ ભાવે રહ્યો પ્રગટે નિર્મલ જયોત, સહજ ભાવથી સંપજે ઓરતે વચન વિલાસ. ૨૯

પરમાત્મા સ્વરૂ ગા. ૪૫

નામાતમ બહિરાતમા થાપના કારણ તેહ, સો અંત દ્રવ્યાતમા પરમાતમાગુણ ગેહ. ૪૫

પરમાત્મા થવાનો રાજ માર્ગ દર્શાવતાં કવિ કહે છે કે

જ્ઞાન વૃક્ષ સેવો ભવિક ચારિત્ર સમક્તિ મૂલ, અમર અગમ પદ કલ લહો જિનવર પદ અનુકૂલ. પર

### A કવિત્ત બાવની

#### સજ્જનની વિરલતા

ઘણા કરે અહંકાર, ઘણા મન મચ્છર રાખેં, ઘણા કપટ કેલવેં, ઘણા અવિચાર્યો ભાખેં; ઘણા નીચ સંગતિ, ઘણા નર હઠી હરામી, ઘણા આપ સ્વારથી, ઘણા ક્રોધી ને કાંમી; નિલજ, નિખર, નિગુણા ઘણા, કાગ તણી પરિ જિહાં તિહાં, જિનહરષ હંસ જિમ થોડલા, સજન દિસેં કિહાં કિહાં. ૨૧

## ઇન્દ્રિયોનું સંયમન

નયણ વયણ વશિ કરેં, કરેં વશિ ઇન્દ્રી ચંચલ, કામ ક્રોધ વશિ કરેં, કરેં વશિ લોભ પરિઘલ; મન મરકટ વશિ કરેં, કરેં વસ વિષય વિકારી, નિજ આતમ વસિ કરેં, કરેં વસિ રસના ભારી. રાગ ને દ્વેષ અરી જીપ, જે મોહ મયણ રસ રાખિજેં; જિનહરષ ત્રિજગતના વસીકરણ, મુગતિ-વધુ રસ ચાખિજે. ૨૨

ભાગ્ય વિના પુરુષાર્થની નિરર્થકતા

ચરણે ભુઈ ગાહતો, દેસ પરદેસ ફરંતો; જલ સાયર લંઘતો, કામિ કેઈ કમ્મ કરંતો, ચિત્ત ચાલા ગુંથંતો, કુબુદ્ધિ માંન માંહિ ધરતો; કરતો સઉદાસુત, રહેં દિન રાતિ ભમંતો, ધઠ કાજિ કરેં ધંધા ઘણા, કપટ હઇઆ માંહિં ધાવતો, જિનહરખ કહેં ધન કિહાં થકી, જો ભાગ્ય વિના ન મિલેં ઇતો. ૨૨

#### **૬૪. સત્તાવની**

પાર્શ્વચન્દ્ર ગચ્છના કવિ રૂપચંદજીએ કેવલ સત્તાવનીની રચના સં. ૧૮૦૧માં કરી હતી. પ્રસ્તુત કૃતિમાં કેવળજ્ઞાનનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. સંવર તત્ત્વના ૫૭ ભેદ છે તેની ભાવના ભાવવાથી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. 'સંવર ભાવે કેવલી' એમ કહેવાય છે તે યથાર્થ છે અષ્ટ પ્રવચન માતા ૨૨ પરિષહ ૧૦ યતિધર્મ, ૧૨ ભાવના અને **પાંચ** ચારિત્ર આ રીતે ૫૭ ભેદ છે. નવતત્ત્વપ્રકરણમાં આ અંગે વિશેષ માહિતી છે.

## A કેવલ સત્તાવની

આદિ-ૐકાર પૂરણ બ્રહ્મ પદારથ સકલ પદાર્થ કે સિર સ્વાંમી, વ્યાપક વિશ્વપ્રકાશ સુતંતર જ્યોતિ સર્વ ઘટ અંતરજામી; સિદ્ધ એહી ગુરુ ગોવિદ હે અરૂ શિષ્ય એહી પર છાંહી અકામી, આપુ અકર્તા પુન્યતા ભોગતા તાહિ વિલોકનમેં કેવલ નામિ. ૧

અંત- લિંગ અખંડિત સમુતિ સેત કંતાબંર સાકાર સિદ્ધિ સહાઈ, પાસ શશિ સૂર સો દીપક તાહિકી જોત અનૂપચંદ કહાઈ. તાહીકો અંસ બ્રહ્મરૂપ સંવેગી અરિહા ધ્યાંન કરે મનલાઇ, પંચ લઘુ અક્ષરે સિદ્ધ હૂં કારજ કેવલ સાધ સરૂપએ ભાઈ. ક્ષૈભાવ અસાર હુવે જન સીઝે આગમ સાર સમયકો સારા, ત્રિપદી ભેદ અભેદ સમાવૈઈ પરમાતમપદ પાવે ધારા. ચાલી જાય શિવ મગ્ગકે સંમુખ નિરવિકલ્પ નિરૂપિ તારા, વિમલા રસરૂપે સિદ્ધિ પ્રગટે કેવલસાદિ અનંત આચારા. સંવત સૈજુ અષ્ટાદશજાનો ઉપર એકોતર વરસે વચી, માસ સુઉજ્જવલ માઘ સુપાંચે તાદિન વસંત રિતુ શુભ મચી. દરસ પરસ હુવો જબજાંની આદજિન છિં સાસિતસચી, વારસુભો મરિષં(ચં?) રેવતી શુભયોગે કેવલ સતાવની રચી. પછ

કાશી દેસ નયરી જાત્રા જુ આયે વૃષભ જિન કેરી, ભાવ સું ભેટ્યો સિદ્ધાચલ તીરથ કર્મ કઠોરમિટીભવફેરી. જૈ જગ પંડિત ભાવારથ વિચારપઢેં તિનકું ચંદન મેરી, પૂરણ કૃપા હુવે સતગુરુકી કેવલસંપતિ આવાહિં નેરી. પ૮

(સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૬-૮)

### **૬૫. બહોંતે**રી

શ્રી સાર પાઠકે રત્નહર્ષગણિ ગુરુકૃપાથી ગર્ભ બહોંતેરીની રચનામાં ગર્ભસ્ય જીવની સ્થિતી અને અને ગર્ભાવસ્થામાં જીવાત્માનો વિકાસ અને નવમાસ પૂર્ણ થયા પછી જન્મ થવો. દશ દેષ્ટાંતે દુર્લભ મનુષ્યજન્મ મળ્યા પછી જિનધર્મ આરાધવો જોઈએ. ગર્ભ બહોંતેરીની રચનાનો આધાર તંદુલ વ્યાપી પદ્યભાષામાં છે એમ જણાવ્યું છે.

નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

ઉતપતિ જોજો આપની મન માંહી વિમાસ, ગરભાવસે જીવડો વસિયો નવમાસ.

ા ઉતપતિ ॥ ૧ ॥

નારી તણી નાભી તળે જિનવચને જોય, કુલતણી જિમ નાળીકા તેમાં નાડી છે દોષ.

આઠમે માસે નીપન્યું એમ સફળ શરીર, ઊંધે શિર વેદને સહે જંપે જિન વીર.

॥ ઉતપતિ ॥ २७ ॥

ઊંધે મુખ ગુડા હિયે સહે તો બહુ પીડા, દષ્ટિ આગળ બિજું હાથ શું રહે મૂઠી ભીડ.

॥ ઉતપતિ ॥ उ४ ॥

નરવિણ વસ્ત્ર જળાદિકેં ઉપજે ચોઘાન, અથવા બિહુ નારી મળ્યાં કહ્યાં ગર્ભ નિધાન.

॥ ઉતપતિ ॥ ૩૫ ॥

જન્મની પછીની દશ-દશ વર્ષની અવસ્થા વિશે કવિ જણાવે છે કે

પહોત્યો દશ કે પાંચમે મનમાં સસનેહ, બેટા બેટી ને પોતરાં પરજ્ઞાવે તેહ.

ા ઉ. ા પર ા

છઠે દશકે પ્રાણીયો લળી પરવશ થાય, જરા આવી જોબન ગયું તૃષ્ણા તોય ન જાય.

11 (3. 11 43 11

આવ્યો દશ કે સાતમે હવે પ્રાણી તેહ, બળ ભાંગ્યું સેઢો થયો નારી ન ઘરે નેહ.

11 (3. 11 48 11

જીવાત્માને બોધાત્મક વિચારો ઉપયોગી છે તે અંગે કવિના શબ્દો છે. ગા. ૬૦-૬૧-૬૨

દશ દેષ્ટાંતે દોહિલો લહી નરભવ સાર, શ્રી જિનધર્મ સમાચરે તે પામે ભવપાર.

11 3. 11 50 11

તરૂણપણે જે તપ મળે પાળે નિર્મળ શીળ, તે સંસાર તરી કરી લહે અવિચળ લીલ.

11 6. 11 69 11

કોટી રતન કવટી માટે કાંઈ ગમે રે સંસાર, ધર્મ વિના એ જીવને નહીં કોઈ આધાર.

11 3. 11 82 11

આ ગર્ભબહોંતેરી જૈન દર્શનમાં જીવાત્માના જન્મ અને ગર્ભાવસ્થાનો બાયોલોજી વિજ્ઞાનના સંદર્ભમાં ચિત્રાત્મક પરિચય કરાવે છે. કેવળી ભગવંતે પોતાના દિવ્યજ્ઞાનથી આ જગતના જડ અને ચેતન પદાર્થીનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે એનાં વચનોનો આ રચનામાં સમાવેશ થયો છે.

# €€. પ્રત્યાખ્યાન ચતુઃસપ્તતિકા

૧૬. પાર્શ્યન્દ્ર ગચ્છના કવિ સમરચંદે પ્રત્યાખ્યાન ચતુઃસપ્તતિલકાની રચના ૭૪ કડીમાં કરીને વિધિપૂર્વક પ્રત્યાખ્યાન કરવા વિશેની માહિતી આપી છે તેમાં વિવિધ પ્રકારનાં પચ્ચકખાણ અને તેના લાભ વિશેની માહિતી રહેલી છે. નમૂનારૂપ પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

આદિ-વીર જિણંદિઇ ભાખિઉજી આવશ્યક સુયબંધ, છહ અધ્યયનિઇ સંજુઉજી ચઉવ્વિહ સંઘ સંબંધિ.

અંત- હો ભવિયણ કરિ વઉ અહિનિશિકલિ, જિણિ ત્રૂટઇ કર્મ્મ વિશાલ હો. સમરસિંઘ ઇમ વીનવઇ શ્રી પારસચંદ ગુરૂ સીસ, પચ્ચખાણ વિધિસ્પઉ કરઉ ભવિ પણ ક્લઇ જગીસ.

#### ૬૭. સામ્ય શતક

૧૭. સામ્ય શતકની રચના કવિ સિંહસૂરિએ સંસ્કૃત ભાષામાં કરી છે નમૂનારૂપે ગુજરાતીમાં અનુવાદરૂપે સામ્ય શતકના વિચારો પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે.

મને સમભાવમાં જેં કઈ થોડો પણ લય પ્રગટ થયો તે, લયને જલદીથી વચનમાં મૂકવા મારી બુદ્ધિ પ્રયત્ન કરે છે. (૭) આપાચેય ઇન્દ્રિયોના વિયોગમાં રાગ અને દ્વેષનો ત્યાગ કરીને.

પ્રવૃતિ કરવી તે ઔદાસીન્ય કહેવાય છે અને તે ઔદાસીન્ય. અમૃત-મોક્ષ માટે રસાંજનરૂપ ઔષધિ છે. (૯) જ્યાં સુધી પ્રાણીઓને મોહના હેતુભૂત સંસારની વાસના, જાગતી હોય છે. ત્યાં સુધી નિર્મમતા માટેની રુચિ ક્યાંથી પ્રગટે. (૨૯)

હે મન ? કારણને અનુરૂપ કાર્ય હોય છે. એ વાતનો તું નિશ્વય, રાખ તેથી આ અનાયાસ-કષ્ટ વિનાની ક્ષમા ક્લેશ વગરના. સુખને ઉત્પન્ન કરે છે. (એમ જાણ) (૩૭)

વક્રગતિને ધારણ કરતી અને બહારથી કોમલતાને, દર્શાવતી સાપણની માફક આ માયા નિરંતર જગતને ડસ્યા કરે છે. (૪૫)

દુ:ખે કરીને વશ કરી શકાય તેવા મનને પ્રથમ જીતવાથી, જ પછી ઇન્દ્રિયો સુખથી જીતી શકાય છે અને તે મનને. તત્ત્વના વિચારથી જીતવું જોઈએ એમ મને લાગે છે. (૭૦)

### સમાધિ શતક

સમાધિ શતકને બીજું નામ સમાધિ તંત્ર-દુહા આપવામાં આવ્યું છે. જૈન ધર્મના ઉત્તમ પ્રંથોના સંદર્ભમાં ૧૦૦ દુહાનો અનુવાદ સમાધિ શતકમાં છે.

આદિ-સમરી ભગવતિ ભારતી પ્રણમી જિન જંગ બધુ, કેવલ આતમ બોધકો કરશું સરસ પ્રબંધ.

q

અંત-જ્ઞાન વિમાન ચારિત્ર પવિ નંદન સહજ સમાધ, મુનિ સુરગતિ સમતા શચિ રંગે રમે અગાધ. કવિ જશવિજયેં એ રચ્યો દોધિક શતકપ્રમાણ, એહ ભાવ જો મનધરૈ સૌ પાવેં કલ્યાણ.

કવિએ સમતા શતકમાં સમતાનો મહિમા ગાયો છે. આત્મસિદ્ધિ માટે મોક્ષ માર્ગમાં આગળ વધવા માટે સમતા ગુણ અનિવાર્ય છે સાધુ જીવન સમતાનું ઉત્તમોત્તમ ઉદાહરણ છે અહો અહો સાધુજી સમતા દરિયા.

કવિએ દોહા પદવંધમાં આ શતકની રચના કરી.

આદિ-સમતા ગંગા મગનતા ઉદાસીનતા જાત, ચિદાનંદ જયવંત હો કેવલ ભાનુ પ્રભાત.

q

અંત-બહુત ત્રંથ નય દેખિકે મહાપુરુષકૃત સાર, વિજસિંહસુરી કિઓ સમતાશતકો હાર.

903

ભાવત જાકૂં તત્ત્વ મન હો સમતા રસલીન, જયૂં પ્રગટે તુઝ સહજ સુખ અનુભવ ગમ્ય બહીન.

908

કવિ યશવિજય શું શીખએ આપ આપકૂં દેત, સામ્યશતક ઉદ્ઘારકરિ હેમવિજયમુનિહેત.

**૧૦૫** (પાન ૨૧૯)

#### સમતા શતક

૧૮ યશોવિજયજી ઉપા.ની વૈવિધ્યપૂર્ણ કાવ્ય સૃષ્ટિમાં આત્માના કલ્યાણ માટે અનન્ય પ્રેરક અને પોષક વિચારોનું ભાથું રાખતા શતકમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે દેષ્ટાંતરૂપ કૃતિઓ અભ્યાસ માટે નોંધવામાં આવી છે. સમતાથી સાધનાના વિચારો આત્મ વિકાસમાં શુભ નિમિત્ત બને છે.

### A સમતા શતક

ચિદાનંદ વિઘુકી કલા અમૃત બીજ અનપાય, જાને કેવલ અનુભવી કિનહી કહી ન જાય.

આત્મિક આનંદરૂપી ચન્દ્રમાની કલાએ અમૃતનું (મોક્ષનું) બીજ છે તે કલા કદી નાશ પામતી નથી અને તે કલાનો જે આનંદ છે. તે તો કેવલ અનુભવી જ જાણે છે તે કોઈની આગળ કહી બતાવતી નથી.

> મમતા થિર સુખ શાકિની નિરમમતા સુખ મૂલ, મમતા શિવ પ્રતિકૂલ હૈ નિરમમતા અનુકૂલ.

મમતા એ સ્થિર સુખનો નાશ કરવા માટે શાકિની તુલ્ય છે. જયારે નિર્મમતાએ સ્થિર સુખનું મૂલ છે. મમતા તે મોક્ષ માર્ગથી પ્રતિકૂલ છે જયારે નિર્મમતાતે અનુકૂલ છે.

> કરે મૂઢમતિ પુરુષકું શ્રુત ભી મદભય રોષ, જ્યું રોગીકું ખીર ઘૃત સંનિપાતકો પોષ.

જેમ રોગી માણસને ખીર અને ઘી સંનિપાત વધારવા માટે થાય છે તેમ મૂઢ બુદ્ધિવાળા પુરુષને શ્રુત (જ્ઞાન) પણ મદભય અને રોષની વૃદ્ધિ કરનારું થાય છે.

> ટાળે દાહ તૃષા કરે ગાલે મમતા પંક, લહરી ભાવ વિરાગકી તાકો ભજો નિસંક.

વિરાગ ભાવ (રૂપી જલ)ની લહેર (ક્રોધરૂપી) દાહને ટાળે છે. (વિષયરૂપી) તૃષાને દૂર કરે છે. અને મમતારૂપી કાદવને સાફ કરે છે. તેથી શંકારહિત પણે તેનું સેવન કરો.

> રાગભુજંગમ વિષહરન ધારો મંત્રવિવેક, ભવવન મૂલ ઉછેદકું વિલસે યાકી ટેક.

રાગ રૂપી સર્પનું વિષ દૂર કરવા માટે વિવેકરૂપી મંત્રને મનમાં ધારો એ વિવેક સંસારરૂપી વનનું મૂલ છેદી નાખવા માટે સમર્થ છે.

## અપ્રમાદ પવિ દંડથિ કરી મોહ ચક્ચૂર, જ્ઞાની આતમપદ લહે ચિદાનંદ ભરપૂર.

જ્ઞાની પુરુષ પ્રમાદ ત્યાગરૂપી વજીદંડથી મોહને ચકચૂર કરી નાખી જ્ઞાન અને આનંદથી ભરપૂર એવા આત્મપદને (મોક્ષને) પ્રાપ્ત કરે છે.

# વિષે ત્યજિ સૌસબ ત્યજિ પાંતક દોષ વિતાન, જલિ તરત નવિક્યું તરેઇ તિટેની ગંગ સમન.

પાપો અને દોષોનો વિસ્તાર કરનાર વિષયોને જે ત્યજે છે તે બધું જ ત્યજી શકે છે. જે માણસ સમુદ્રને તરી જાય તે ગંગા જેવી નદીઓને કેમ ન તરે.

# સંદર્ભ : સંખ્યામૂલક કાવ્યો

- ૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા-૪ ૨૧૮-૨૧૯
- ૨. મણિ જિન પા. ૩૦
- 3. જૈન ગર્જર કવિઓ ભા-૪ ૨૨૯
- ૪. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા-૧ ૨૬૯
- ૫. જૈન ગુર્જર કવિઓ ભા-૩ ૧૮૭
- દ. જૈન ગુર્જર કવિઓ ભા-૪ ૧૯
- ૭. ગુજ-સાહિત્ય પા. ૨૯૦-૨૯૧
- ૮. જૈન સજઝાય ભા.-૨ ૧૦૨
- ૯. ચોવીશી સ્વરૂપ પા. ૨૫થી ૫૫ દેવવંદનમાળા પા. ૧૧૯ જિનેન્દ્ર સ્ત સંદોહ
- ૧૦. જૈન સજઝાય ભા.-૧ ૬૧
- ૧૧. જૈન સજઝાય ભા.-૨ ૧૭૭
- ૧૨. જૈન સજઝાય ભા.-૧ ૯૧
- ૧૩. ચિદાનંદજી કૃત પદ્યાવળી પા. ૬૮
- ૧૪. ચિદાનંદજી કૃત પદ્યાવળી પા. ૪૫
- ૧૫. જૈન સજઝાય ભા.-૨ ૧૯૫
- ૧૬. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા.-૧ ૩૪૫
- ૧૭. સૌમ્ય શતક
- ૧૮. સમતા શતક

Jain Education International

## પ્રકરણ-૭

# પ્રકીશ કાવ્યપ્રકારો

સમ્યક્શાનએ વિશ્વનું અમૂલ્ય ધન છે. તેની સરખામણી આ જગતના કોઈ દુન્યવી પદાર્થ સાથે થઈ શકે નહિ. સમ્યક્શાન મુક્તિ-મોક્ષ અપાવનાર છે જ્યારે આધુનિક જ્ઞાન રાગદ્વેષ-મોહ આદિથી ભવભ્રમણ વૃદ્ધિ કરનારું છે. એટલે અસત્ જ્ઞાન છોડીને સત્જ્ઞાન સમ્યક્શાન ધર્મ આત્મજ્ઞાનની ઉપાસના કરવી જોઈએ.

## ૧. પારશું

રૂષભદેવ સ્વામીનું પારણું વર્તમાન ચોવીશીના પ્રથમ તીર્થંકર શ્રી આદિનાથ ભગવાને છ માસના ઉપવાસ કર્યા પછી 'પારણા' માટે ભિક્ષા વહોરવા નીકળ્યા પણ યુગલીઓને જ્ઞાન ન હતું કે પ્રભુને કઈ વસ્તુ વહોરાવવી. આ રીતે ફરતાં ફરતાં બારમાસ વીતી ગયા. પ્રભુના અંતરાય કર્મનો ક્ષય થયો અને શ્રેયાંસ કુમારે જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનથી જાણીને પ્રભુને ઇક્ષુરસથી પારણું કરાવ્યું આ પ્રસંગને કેન્દ્રમાં રાખીને 'પારણું' નામની કૃતિ રચાઈ છે. કવિ સાગરચંદે સં. ૧૮૯૧માં રૂષભદેવ સ્વામીનું પારણું અને કવિ માણેકવિજયે રૂષભદેવ જિનનું 'પારણું'ની રચના કરી છે. ભિક્ષા માટે વિચરતા ભગવાનનો ઉલ્લેખ કરતી પંક્તિઓ જોઈએ તો.

> થાળ ભર્યો સગમોતીડે ઘુમર ગોતડી ગાય, વીરા વચને રે ઘણું કરે તેલે નહિ લગાર પ્રથમ. ॥ દા

વિનિતા નગરીમાં વેગશું ફરતા શ્રી જિનરાય, શેરીયે શેરીયે રે જો ફરે આપે નહિ કોઈ આહાર પ્રથમ. ॥૭॥

કર્મસત્તા બળવાન છે તે માટે સીતા અને હરિશ્રંદ્રનો ઉલ્લેખ કરી કવિ જણાવે છે કે કેવળીને પણ કર્મ ઉદયમાં આવે તો ભોગવવું પડે છે.

> કર્મ તો કેવળીને નડ્યાં મુક્યા લોહી જ થામ, કર્મથી ન્યારા રે જેહુવા પહોંચ્યા શિવપુર ઢામ પ્રથમ. ॥૧૦॥

ભિક્ષા માટે બારમાસી વિચર્યા પછી કર્મનો અંતરાય દૂર થયો અને પારણું કર્યું કવિના

શબ્દો છે.

શ્રી શ્રેયાંસ નરેસરૂ બેઠા ચોબારા બહાર, પ્રભુજીને કરતા રે નીરખીયા વહોરવે નહીં કોઈ આહાર. !!૧૪!! શ્રી શ્રેયાંસ નરેસરૂ મોકલ્યા સેવકસાર, પ્રભુજી પધારો રે પ્રેમશું છે સુઝતો આહાર પ્રથમ. !!૧૫!! સો દશ ઘડા ત્યાં લાવીયા શેરડી રસનો રે આહાર, પ્રભુજીને વહોરાવે પ્રેમશું વહોરવે ઉત્તમ ભાવ પ્રથમ. !!૧૬!!

સંદર્ભ : જિન-ગુણ મંજરી પા. ૨૩૯-૨૪૦

## ર. નેમનાથનો ચોક

જૈન સાહિત્યની એક વિશિષ્ટતા છે કે નેમનાથ વિશે લગભગ દરેક કાવ્ય પ્રકારમાં નાની-મોટી કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે. નેમનાથની ચુંદડી, નેમનાથનો ચોક જેવી રચનાઓ દ્વારા કવિઓએ નેમરાજુલની જુગલ-જોડીના અમર સ્નેહની ગુણ ગાથા ગાઈ છે. કેટલાક શબ્દ પ્રયોગોમાં શબ્દાર્થ નહિ પણ કૃતિને આધારે લક્ષ્માર્થ નિયમ કરીને તેનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે. નેમનાથને 'ચોક'માં ચોક શબ્દ વિશે નીચેની માહિતી મળે છે.

'ચોક' ગામ કે નગરનો મુખ્ય માર્ગ ચાર રસ્તાવાળી જગા.

ચોક એક પ્રકારની ગાવાની રીત-શૈલી.

- ચોક એટલે લાવણી કાવ્યમાં આવતી એક કવિતા. તેમાં ચાર કે આઠ કડીની રચના હોય છે, ટૂંકમાં ચોક એટલે ગેય કાવ્ય રચના એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે. લાવણીમાં ટેક હોય છે ૧ કડી અસ્તાઈની ૨-૩ કડી અંતરાની ૩-૪ ઝુલની છેલ્લી વાળવાની એમ ટેક રચના હોય છે. અત્રે કવિ અમૃત વિમળકૃત નેમનાથનો ચોક પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે અને તેની મહત્વની વિગતો નોંધવામાં આવી છે.

કવિ એ કાવ્યના આરંભમાં નેમનાથના લગ્નના પ્રસંગનું નિરૂપણ કર્યું છે. નેમનાથની જાન આવશે એવી રાજુલ પક્ષનો સખીઓ અને સ્નેહીઓ સુમધુર કલ્પના દ્વારા આનંદ વિભોર બની ગયાં છે.

બીજી ઢાળમાં નેમજીના આગમન પ્રસંગે પશુઓના પોકાર સાંભળીને જીવદયા ચિંતવીને તોરણથી રથ પાછો ફેરવીને ગઢ-ગિરનાર પહોંચી સહેસાવનમાં નેમકુમાર સંયમ સ્વીકારે છે. આ પ્રસંગે રાજુલ મૂર્છા પામી વિરહાવસ્થાની અનુભૂતિ કરે છે શ્રૃંગાર રસની અનેરી સૃષ્ટિમાંથી પશુઓના પોકારનું નિમિત્ત કરુણ રસની સૃષ્ટિમાં અનેરું પરિવર્તન થાય છે. ત્રીજી ઢાળમાં રાજુલા ચિત્તની સ્થિતિનો ઉલ્લેખ કરીને રાજુલ સંયમ સ્વીકારે છે તેની માહિતી આપી છે. રાજુલ કહે છે કે તમે મને એકલી મૂકીને ચાલ્યા ગયા. પણ હું તમને છોડવાની નથી. હું તમારા પંથે આવું

છું. રાજુલનું હૃદય પરિવર્તન હૃદય સ્પર્શી અને આકર્ષક પ્રસંગ છે. નમૂનારૂપે પંક્તિઓ જોઈએ તો તેમાં કાવ્યની ગેયતાને અનુરૂપ પ્રસંગોચિત મધુર પદાવલીઓ ચોકની રસિકતામાં વૃદ્ધિ કરે છે.

હું વાટ જોઉં આવોને નેમ અલબેલા ખીણ ખીણ પલપલ પ્રીતમ નીરખે, હાંરે મારે હરખન માયે મનમાં. હાં. ॥૧॥

પશુઆ પોકાર સુણી નેમ દયાળ, હાં રે એ તો છોડ્યા બંધન તત્કલ. હાં. II૩II

તોરણથી રથ પાછો વાળી, હાં રે ચાલ્યા રૈવતગિરિની જાળમાં હાં. ॥૪॥

સ્વામીનો મને વિરહો તે ઘણું જુઃખે છે, એમ રાજુલ સખીઓને કહે છે. સ્વામી. ॥૧॥

ત્રણ ભુવનનો નાથ કહાવે, હાં રે કંઈ નિર્બળ થઈ શું બીએ છે. સ્વામી. IIજા

તમે મૂકો પણ હું નવિ મૂકું, હાં રે એમ કહી જઈ સંયમ લીએ છે. સ્વામી. II૭II

રાજુલ નેમકુમારને ઉપાલંભ આપતાં જ્ઞાવે છે કે

રૂષભાદિક પરણી સુખ વિલસે, હાં રે પછી થયા છે સંયમ ધારી. સાહેલી. ॥૪॥

રાજુલ કંઈ ઓલંભા દેતી, હાં રે નેમ પાસે સંયમ લવ લેતી. સાહેલી. ॥૭॥

દંપતી કેવળ શિવ વરીયા, હાં રે એમ અમૃત વિમળ એમ સુખદરીયા સાહેલી. IICII

જૈન સાહિત્ય લગભગ બધી જ કૃતિઓના અંતમાં જે તે પાત્ર સંયમ સ્વીકારીને મુક્તિ સુખની પ્રાપ્તિ કરે છે એવી સર્વ સામાન્ય ઉલ્લેખ થયો છે.

'નેમનાથનો ચોક' એટલે નેમ-રાજુલની જુગલ જોડીનો અવિચલપદ પામવાના પ્રસંગનું ભાવવાહી નિરૂપણ અને મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધનાનો અનુભવ સિદ્ધ રાજમાર્ગનું ભવ્યાત્માઓને દિગ્દર્શન કરાવે તેવી ઉત્તમ કાવ્ય રચના.

# ૩. રાજુલનો વીંઝશો

વીંઝણોનો શબ્દાર્થ પંખો, હવા નાખવાનું એક સાધન, અહીં રાજુલનો વીંઝણોનો અર્થ રાજુલના વિરહને શાંત કરવા માટેની પદ્ય રચના. અર્થ સમજવાનો છે. વિરહનો તાપ-ગરમી શાંત થાય તેવી કાવ્ય રચના. રાજુલનો વીંઝણોએ નેમ-રાજુલની જોડીના જીવનનો મિતાક્ષરી પરિચય કરાવે છે. તેનો આરંભ ઊનાળાની ગરમીના દિવસથી થયો છે વાસ્તવિક રીતે ગરમીના સંદર્ભમાં નેમકુમારે રાજુલનો ત્યાગ કર્યો તે વિરહનો પ્રસંગ ઊનાળાની ગરમીનું પ્રતીક છે. કવિ અમરવિજયની આ કૃતિ નેમનાથની વૈવિધ્યપૂર્ણ કૃતિઓમાં નવી ભાત પાડે છે.

# રાજુલનો વીંઝશો

આવ્યા ઉનાલાના દહાડા કે રાજુલ બેની વિંફાણીયો શું ન લાવી કે રે, રાજુલ બેની વિંજણીયો શું ન લાવીકે મારા નેમને ઢોલવા થાય કે પ્રભુજીના ચરણે શિવનમાવીકે રાજુલ બેની વીંઝણીયો શું ન લાવી. ॥૧॥ રાજુલ કહે સૂક્ષો સૈયર મોરી વિફાશીયો શાકારણ લાવું, સ્વામી મુકી ગયા ગિરનારે કે સંસાર છોડી મુનિવર થાવું કે. !!૨!! ચંદ્રા કહે સુશો રાજુલવાલા સરલસ્વામી ન હોય કાલા. તે કારણ સ્વામીને તજીએ કે બીજો વર મનમાં મજીએ કે. !!3!! રાજુલ કહે બોલો બોલમ જુઠા શ્યામ વસ્તુમાં ગુજ્ઞ છે મોટા, એ તો ત્રણ ભુવનનો સ્વામી કે હું તો પુરવ પુરૂપે પામી કે. !!૪!! જિનજી એ જીવદયા મન આણી રથડો ફેરી ચાલ્યા પાપ જાણી. પશુડાં ઉગારી દાનદીધાં કુંવારે મનવંછિત કલ લીધાં કે. !!પ!! માત કહે સુણ પુત્ર સુજાણ કે તું તો અનંતગુણ ભગવાન, મારી આશ પૂરો એકવાર કે કન્યા પરજ્ઞીને વાન વધારકે. !! દ!! પુત્ર કહે સુણો માત હમારી પરણું નહિ હું માનવ નારી, સંયમ નારી મેં મનમાં ધારી મુજને લાગે અતિ ઘણીપ્પારીકે. ॥૭॥ રાજુલ કહે સુણો સૈયર મારી હું તો નવભવકેરી નારી, એને બીજો કોઈ મનમાં ધારી કે જાણી શિવવધુ ઘણીપ્પારીકે. ॥૮॥ જિનજીએ દાન સંવત્સરી દીધું ભવિ પ્રાણીનું કારજસીધું, લેઇ જાન જાદવજી પાછા વળિયા કે કેવલપામી શિવસુખ વરીયા કે. !!૯!! રાજુલ દાન પુન્ય નિત્ય કરતી નેમનું ધ્યાન હૃદયમાં ધરતી, સંયમ લઇ ગિરનારે ચઢ્યાં કે અષ્ટ કર્મના તોડ્યાં ઇડયા. 11901

જગમાં ધન્ય ધન્ય એહ નરનારી હુઆ જન્મ થકી બ્રહ્મચારી, થયા દંપતિએ વ્રતધારી કે પામ્યા શિવ પદવી સુખકારીકે. ॥૧૧॥ એવો વિંજ્ઞાણીયો જે કોઈ ગાશે તસ ઘર મનવાંછિત થાશે કે,

એવા વિજ્ઞાણીયા જે કોઇ ગાશ તસ ઘર મનવાછિત થાશ કે, અમરવિજયગુરુ એણી પેરે બોલે નહિ મારાનેમ રાજુલની તોલે કે. ॥૧૨॥

# ૪. મહાવીર પ્રભુનો ચુડો

ચુડો સૌભાગ્યના પ્રતીક સમાન છે. કવિ પદ્મવિજયજીએ ચંદનબાળાના સંદર્ભથી ચુડાની રચના દ્વારા એમ જણાવ્યું છે કે ચંદનબાળાએ પ્રભુના નામનો ચૂડો પહેર્યો છે. પ્રભુ મહાવીર મારા સ્વામીનાથ છે મને જ્ઞાનની લ્હાણી આપી છે અને ભગવાનની પ્રથમ સાધ્વી બની છું કવિએ મૃગાવતીનો પણ દેષ્ટાંતરૂપે ઉલ્લેખ કર્યો છે.

કવિની ચુડાની કલ્પનાથી નૂતન સ્તવન રચાયું છે.

# મહાવીર પ્રભુનો ચુડો

(રાગ-ઓલી ચંદનવાળાને બારણે)

તારા મુખડા ઉપર જાઉં વારી રે, વીર મારાં મન માન્યા, બારા દર્શનની બલિહારી રે, વીર મુકી બાકુળા માટે આવ્યા રે. વીર. (૧)

મને હેત ધરી બોલાવ્યા રે, પાયે કીધી ઝાંઝણની ઝણ રે, વીર. માથે કીધી મુગટની વેણ રે, વીર. પ્રભુ શાસનનો એક રૂડો રે, વીર. મેં તો પહેર્યો તારા નામનો ચૂડો રે. વીર. (૨)

એ યૂડો સદાકાળ છાજે રે વીર. મારે માથે વીર ઘણી ગાજે રે. વીર. મને આપી જ્ઞાનની દેબી રે, વીર. પહેલા થયા ચંદનબાળા ચેબી રે વીર. (૩)

એને ઓઘો મુદપતિ આલ્યા રે વીર. નિંદા મહાવીર વિંચરતા આવ્યા રે વીર. મને આથી જ્ઞાનની દેબી રે, વીર. બીજા થયાં મૃગાવતી ચેતી રે. વીર. (૪)

નિદાં દેશના અમૃત ધારા રે વીર. ભવિ જીવને કીધો ઉપકાર રે, વીર ચંદ્ર સૂર્ય મૂળ વિમાને આવ્યા રે. વીર. ચંદનબાળા ઉપાશ્રયે આવ્યા રે વીર. (૫)

ચંદ સૂર્ય સ્વસ્થાને જાય રે, વીર. મૃગાવતી ઉપાશ્રયે આવ્યા રે, વીર. ગુરૂણીજી બાર ઉઘાડો રે વીર. ગુરૂણીએ કીધો તાડો રે. વીર. (€)

ગુરૂશીને ખમાવવા લાગ્યા રે, વીર. કેવળ પામ્યા ને કર્મ ભાગ્યા રે, વીર. એણે આવતાં સર્પને દીઠો રે, વીર. ગુરૂણીજીનો હાથ ઊંચો લીધો રે વીર. (૭)

ગુરૂષીજી ઝબકીને જાગ્યારે વીર, સાધ્વીને પૂછવા લાગ્યા રે વીર. તને એ શું કેવળ થાય રે, વીર. ગુરૂષીજી તમારે પસાય રે, વીર. (૮) ચંદનબાળા ચેલીને ખમાવ્યારે, વીર. નિંદા ખામતાં તે કેવળ પામ્યા રે, વીર. ગુરૂણી ને ચેલી મોક્ષ પામ્યા રે, વીર. તેમ પદ્મવિજયજી ગુણ ગાયા રે વીર. (૯)

સંદર્ભ: (જિનગુણમંજરી) પા. ૩૩૬

# ૫. ચુંદડી

'ચુંદડી' એ સંસારી જીવનમાં સૌભાગ્યના પ્રતીક તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. લગ્નજીવનની સફળતા અને સમૃદ્ધિમાં ચુંદડી ઓઢવાનો પ્રસંગ અપૂર્વ હર્ષોલ્લાસથી ઉજવાય છે.

આત્માના શાશ્વત સુખ માટે સંયમ જીવનનો રાજમાર્ગ સુપ્રસિદ્ધ છે. સંયમ જીવનમાં પાંચ મહાવ્રત છે તેમાં ચોથું બ્રહ્મચર્યવ્રત વ્રતોમાં શિરોમણિ છે. આ માટે શિયળ શબ્દ તેના પર્યાય તરીકે પ્રચલિત છે.

કવિ શીલ વિજયે ૧૧ કડીની આ સજઝાયમાં પૂર્વકાલીન દેષ્ટાંતોનો ઉલ્લેખ કરીને શીયળ પાળવાનો અનુરોધ કરતો કેન્દ્રવર્તી વિચાર પ્રગટ કર્યો છે. વિષયવાસનાનો ત્યાગ કરીને બ્રમચર્યવ્રત પાલનથી આત્મા મુક્તિમાર્ગનો ભોક્તા બને છે શીયળની ચુંદડી એ મુક્તિનું પ્રતીક છે. આરંભના શબ્દો છે.

> રે જીવ વિષય નિવારીએ, નારી શિરસો નેહો રે, મુંજમૃજ્ઞાલ તજ્ઞી પરે, ફાટક દેખાયે છેહોરે. !!૧!!

કવિએ સ્ત્રી ચરિત્રનાં ઉદાહરણ આપવીને શીયળ પાળવાનો બોધાત્મક વિચાર વ્યક્ત કર્યો છે. ઉદા. જોઈએ તો

જનમ લગે જે વાલહી, સૂરિકંતાનારો રે, કંઠે ડસ્યો અંગુઠળે, મારવા નિજ ભરતારો રે, રે જીવ. II3II દીપશીખા દેખી કરી. રૂપે મોહ્યો પતંગો રે, સોના કારણ લોભીયો, હોમે આપનો અંગો રે, II રેજીવ II૯II અંતે કવિ જણાવે છે કે ''શીયલ સુરંગી ચૂનડી, તે સેવો નિશદિશોરે."

શીયલની ચુંદડી

રે જીવ વિષય નિવારીએ નારી ઉપર શો નેહોરે, મુંજ મૃગાલ તણીપરે ફાટક દેખાયે છેહો રે જીવ. !!૧!! ષટ્ ખંડ કેરો રાજીયો આપતણો અંગ જોતો રે, ચૂલણી ચૂકી મારવા અવર કહું કિસી વાતો રે જીવ. !!૨!! જન્મ લગે જે વ્હાલી સુરીકાંતા નારો રે, કંઠે ડસ્યો અંગુઠડો માર્યો નિજ ભરતારો રે જીવ. ॥૩॥ ચંદ્રવદની મુગલોચની ચાલતી ગજગેલી રે, ૩૫ે દિસે ૨૫ડી પશ તે વિષની વેલી રે જીવ. ॥૪॥ વિષયારસ વિષ વેલડી શેલડી સેવો ચંગો રે. પંડિત જનને ભોલવે ક્ષણમાં માંગો મંગો રે જીવ. !!પ!! નારી વિષયવિશાસીઓ દશમાં કંધર દશવિષો રે. રાજરમણી હારી કરી નરક પડ્યો નિશદિશો રે જીવ. IIદા એક ઇંદ્રિય પરવશપણે બંધન પામે જીવો રે. મયગલ મોહ્યો હાથણી બંધ પડ્યો કરે રીવો રે જીવ. !!૭!! મધુકર મોહ્યો માલતી લેવા પરિમલ પૂરો રે. કમલ બિંડતે માંડી રહ્યો જન આથમીયો સુરો રે. જીવ. IICII દીપ શિખા દેવી કરી ૩પેમહ્યો પતંગો રે. મોનાકારણ લોભીયો હોમે આપણો અંગો રે જીવ. !!૯!! નાદવિનોદે વિંધીયો હરણ હણ્યો નિજ બાશો રે, રસના કરસે માછલો બાંધ્યો ધીવર જાલો રે જીવ. !!૧૦!! પંડિત શિયલ વિજય તણો શિષ્યદિયે આશિષો રે, શીયલ સુરંગી ચુંદડી તે સેવો નિશદિનો રે રે. જીવ. ૫૧૧૫

સંદર્ભ: જૈન-સજઝાય ભા. ૧, પા. નં. ૧૨૬

# ચારિત્ર ચુનડી

કવિ સમયસુંદરની વિરાટ અને વૈવિધ્યપૂર્ણ ગીત સૃષ્ટિમાં વિષયોની નવીનતા ધ્યાન ખેંચે લેવી છે. કવિએ ચારિત્ર ચૂનડીના ગીતની રચના કરીને ચૂંનડી પ્રકારની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થઈ છે તેમાં નવીનતાનો પરિચય થાય છે નેમનાથ ભગવાને રાજુલને ચારિત્ર ચુંદડી આત્માનું સૌભાગ્યપશું પ્રાપ્ત કરાવ્યું છે તે વિચાર મહત્વના છે.

# ઓઢાડીને ચારિત્ર ચૂનડી

તીન ગુપતિ તાશો તક્યો રે વીશો રે વરાયો ગુણ વૃંદ રે, રંગ લાગો વૈરાગનો રે વિષ મેં વક્યો વારિતવંદ. !!૧!! લાખીખી ચૂનડી રે લાલ મોલવિ સખિ કેતાઉ મૂલ, ચૂનડી ચિતમાની અમૂલ મૂને નેમ ઉઢાડી રે. ॥અં॥

અવિહડ રંગ એ ચુંદડી રે જાલ જાલ વિચ મેં સંતિ, સમયસુન્દર કહઇ સેવતાં રે ખરી પૂગી રાજુલ ખંતિ. ॥૨॥ (કુસુમાંજલિ પા. ૧૩૦)

## €. 'ફૂલડાં'

'ફૂલડાં' એટલે છાશ વલાવેવાનું ફૂલના આકારનું સાધન કાવ્ય ગાતા ગાતા તેવો આકાર થાય એમ અર્થ થાય છે. વજસ્વામીનાં ફૂલડાં ગીત ગાતાં બહેનો તેવો આકાર બનાવે છે. એમ અર્થઘટન કરવામાં આવે છે. કાવ્ય રચના નીચે પ્રમાણે છે.

વજસ્વામીનાં ફૂલડાં 'ફૂલડાં' સંજ્ઞાવાળી એક કૃતિ કવિ પંડિત વીરવિજયજીની પ્રાપ્ત થાય છે. આ કાવ્ય હરિયાળી પ્રકારનું છે. અત્રે અર્થ સહિત પ્રગટ કરવામાં આવ્યું છે. કવિએ ફૂલરૂપ હાલરડાંનો ઉલ્લેખ કરીને વજસ્વામીના ઉજજવળ ભવિષ્યની આગાહી કરી છે. શ્રાવિકાઓ ઉપાશ્રયમાં વજસ્વામીને પારણામાં ઝુલાવે છે અને હાલરડાં ગાઈને ભવિષ્યની શુભ ભાવના વ્યક્ત કરે છે.

### હરિયાળી-વજસ્વામીનાં ફૂલડાં

સખીરે મેં કૌતિક દીઠું-વજસ્વામી છ માસના આશરે હતા તે વારે સુનંદાએ ધનગિરિ સાધુને આપ્યા. તે સાધ્વીના ઉપાશ્રયે પાલશે સુવારીને શ્રાવિકાઓ હીંચોળતી થકી હાલરડાં ગાતી માંહોમાંહે સખીઓને કહે છે કે, હે સખી ! મેં કોતુક દીઠું.

**સાધુ સરોવર ઝીલતારે**-સ્નાન વર્જ્યું છે તો પણ મુનિ સમતા જળ ભરેલા ઉપશમ સરોવરમાં ઝીલે છે.

- **સ. નાકે રૂપ નિહાલતારે**-તપસ્યાએ કરી સંભિન્ન શ્રોતાદિક લબ્ધિઓ ઉપજી છે તેવા મુનિ તે આંખ મીચી હોય ને નાશિકાએ કરી નેત્રનું કામ કરે રૂપાદિક જુવે.
- **સ. લોચનથી રસ જાજાતા રે**-નેત્રે કરી રસેન્દ્રીનું કામ કરે એટલે દીઠા થકી-મીઠો-ખાટો રસ માલમ પડે. એકેંદ્રિય પાંચે ઇંદ્રીનું કામ કરે. પુનઃ પાંચ ઇંદ્રીનું જ્ઞાન થાય.
- **સ. મુનિવર નારીસું ૨મરે.** ગા. ૧-વિરતિરૂપી જે નારી તે સાથે મુનિરાજ સદૈવ નિરંતર રમે છે.
- **સ. નારી હીંચોળે કંથનેરે**-સમતા સુંદરી તે નારી પોતાનો આત્મરૂપી જે ભર્તાર તેને ધ્યાનરૂપ હીંચોળે બેસારીને હીંચોળે છે.
- **સ. કંથ ઘણા એક નારીનેરે**-તૃષ્ણારૂપીણી જે સ્ત્રી તેણે જગતના સર્વ જીવને ભર્તારરૂપે કર્યા છે સર્વને પરણી છે.

- **સ. સદા યોવન નારી તે રહેરે**-વળી મોટું કૌતુક છે કે તૃષ્ણા નારીને પરણેલાં અનેક સંસારી જીવો મૃત્યુ પામ્યા પણ તે સ્ત્રી સદા યોવનવન્તી છે. કદાપિ વૃદ્ધ પણું પામે જ નહીં.
- **સ. વેશ્યા વિલુધા કેવલીરે.** ગા. ૨-મુક્તિ રૂપીણી સ્ત્રી અનંત સિદ્ધે ભોગવી માટે વેશ્યા તે સાથે કેવલજ્ઞાની લુબ્ધ થયા તે જીવો ફરી સંસારમાં આવતા નથી.
- **સ. આંખ વિના દેખે ઘણું રે**-કેવલજ્ઞાનીને દ્રવ્યેન્દ્રિયનું પ્રયોજન નથી તે માટે આંખ તે નેત્ર, તેણે જોયા વિના પણ દેખે છે. જ્ઞાન નેત્રે કરી જગતને દેખે છે.
- **સ. ૨થ બેઠા મુનિવર ચલેરે**-અઢાર હજાર સીલાંગ ૨થ તેમાં બેઠા થકા મુનિરાજ મુક્તિ માર્ગ ભણી ચાલે છે.
- **સ. હાથ જલે હાથી ડુબીઓરે**-અર્ધ પુદ્દગલ માંહે સંસાર તે હાથ જલ સંસાર કહીએ, તે જીવઉપશમ શ્રેણે ચઢતો થકો સરાગ સંજમે પડતો કદાચિત્ મિથ્યાત્વ પામે તે મુનિયો હાથી સરિખા હાથ જલે ડુબ્યા જાણવા.
- **સ. કુતરીએ કેશરી હણ્યોરે** ગા. ૩- નિંદ્રારૂપી કુતરીએ ચૌદ પૂર્વધર સરીખા કેશરી સિંહને હણ્યા એટલે પ્રમાદ યોગ્યે ચૌદ પૂર્વધર સંસારમાં ભમે છે.
- **સ. તરશ્યો પાણી નહિ પિએરે**-સંસારી જીવ આનદિ કાળથી તરશ્યો છે, તેને ગુરુ વાણીરૂપ અમૃત પાણી પાય છે પણ પીતો નથી.
- **સ. પગ વિહુજાો મારગ ચલેરે**-શ્રાવક તથા સાધુનો ધર્મ એ બે પગ માંહેલો એકે પગ સાજો નથી અને આત્મા પરભાવના માર્ગે ચાલે છે તે બહુ દુઃખને પામે છે.
- **સ. નારી નપુંસક ભોગવેરે**-મન નપુંસક છે ચેતનારૂપી સ્ત્રીને ભોગવે એટલે મન સહચારી ચેતના યથા ઇચ્છાએ વિષયાદિકને વિલસે છે.
- **સ. અંબાડી ખર ઉપરેરે** II૪II-ભવાભિનંદી દુર્ભવ્ય અથવા અભવ્ય અથવા અરોચક કૃષ્ણ પક્ષીઆ મનુષ્યને ગર્દભ કહીએ તેને ચારિત્ર દેવું તેને ગધેડા ઉપર અંબાડી જાણવી.
- સ. નર એક નિત્યે ઉભો રહેરે-સદૈવ એક પુરુષ ઊભો જ છે, તે કેમકે ચૌદ રાજ લોકરૂપ એક નર છે તે મધ્યે જે કહ્યા અને કહેશે તે સર્વે ભાવ છે. એવા લોક પંચાસ્તિકાય મધ્યે ઉર્ધ્વ, અધોતીર્છાયથોકતાગમ પ્રમણે પણ તે પુરુષ આકાર છે. જેમ પુરુષ પગ બે પહોળા કરી કેડે બે હાથ થાપી ઊભો રહે તે આકારે જાણવો.
- **સ. બેઠો નથી નવી બેસશેરે**-શાશ્વતો લોક છે તે પુરુષ ઊભો તે આકારે છે માટે લોક પ્રકાશમાં પુરુષ કહી બોલાવે છે તે બેઠો નથી તેમ બેસશે નહિ.
- **સ. અર્ધ ગગન વચે તે રહેરે**-ઉર્ધ્વ અધોતિચ્ર્કો એમ ચોફ્રેર અલોક છે મધ્યે લોક છે માટે અનંતપ્રદેશ આકાશ તે વચ્ચે અધર લોક રહ્યો છે.
  - **સ. માંકડે માઝન ઘેરીઊરે** IIપII-વહેવારીઆ ભવ્ય જીવ મનુષ્ય દેવ તિર્યંચાદિ ગેતિ

પામ્યા થકા રહે છે તે માઝન કહિએ તેને કંદર્પ રૂપ માંકડે સંસારમાં ઘેરી રાખ્યા છે, મુક્તિ જાવા દે નહીં.

- **સ. ઉંદરે મેરૂ હલાવીઓરે**-પંચ મહાવ્રતના ધારણહાર મુનિરાજ છે તે કદાચિત, સંજવલનને ઉદયે અતિચારરૂપ ઉંદર જો લાગે તો પંચમહાવ્રતરૂપ મેરૂ હાલે અને સંજવલન કષાયોદય રૂપ ઉંદર તે ઉત્તર ગુણ વિરાધે.
- **સ. સુરજ અજવાળું નવિ કરેરે**-એકેન્દ્રિયાદિક પંચેન્દ્રિયાવત્ સંસારી જીવને તિરોહિત ભાવે કેવલજ્ઞાન છે. પણ આવિર્ભાવ થયા વિના આત્મામાં અજવાળું કરતું નથી. કેવલ તે સૂર્ય.
- સ. **લઘુ બંધવ બત્રીસ ગયારે**-એમ અજ્ઞાનમાં, સંસારમાં રહેતાં વય રૂપ બળહાની પામ્યું, વળી જીભ પછી જન્મ્યા, એવા જે બત્રીસ દાંત તે નાનાભાઈ. બત્રીસ પ્રથમજ ગયા.
- **સ. શોક ઘટે નહિ બેનડીરે** IIદાI-બત્રીસ ભાઈ ગયા તો પણ મોટી બેન જે જીભ તે વૈરાગ્ય પામી નહીં, આહારાદિક લાલચ થઈ પણ લવલવ ને લપલપ ઘટી નહિં, એટલે ચેતનને જરા આવી પણ ચેતતો નથી.
- **સ. સાંમલો હંસ મેં દેખીઓરે**-સમક્તિ વિના આત્મારૂપી જે હંસને કાળો જ કહીએ અથવા કૃષ્ણ પરિણામે ચેતનરૂપ જે હંસ તે કાળો જ દીસે છે.
- **સ. કાટ વલ્યો કંચનગીરીરે**-અઢી દ્વીપમાં એક હજાર કંચન ગીરિ છે તેવા નિર્મળ આત્માના અસંખ્યાત પ્રદેશ છે, તેને કર્મરૂપ કાટ વળ્યો છે માટે સંસારી કહેવાણો.
- **સ. અંજનગીરી ઉજવલ થયા રે**-અંજનગીરી શિખરરૂપ માથાના શ્યામ કેશ તે પણ ઉજવલ થયા, જરાએ કંપવા લાગ્યો. મરણને લગતો થયો.
- **સ. તોએ પ્રભુ ન સંભારીઆરે** II૭II-તોપણ સ્ત્રી, પુત્ર, ઘર. ધન, લીલાને વાંછે છે, પ્રભુ સ્મરણ કર્યું નહિ, ધર્મની સામગ્રી પામ્યા છતાં મનુષ્ય ભવ એળે ગુમાવ્યો.
- **સ. વયર સ્વામી પાલશે મુતારે**-વયર કુમાર બાળપણે ભાવચારિત્રીયાથકા પારણે સુતા છે.
- **સ. શ્રાવિકા ગાવે હાલરાંરે**-શ્રાવિકા સાધ્વી પાસે ભણતી થકી કુંવરને હીંચોળતી થકી એ કુલરૂપ હાલરડાં રહે ગાય છે.
- **સ. થઈ મોટા અર્થ તે કહેજોરે**-વળી કહે છે કે વજકુમાર તમે મોટા થજો, ચારિત્ર લેજો ને હરીઆળિનો અર્થ કહેજો.
- સ. શ્રી શુભ વીરને વાલડાંરે IIEII-એમ કવિ પંડિત શુભવિજય ગણિ શિષ્ય વીરવિજય ગણિને એ અર્થ વલ્લભ વચન છે.
- સંદર્ભ : ગહુંલી સંગ્રહ પા. ૯૧

## ૭. હુંડી

કાવ્ય રચના મૂળભૂત સ્તવનરૂપે પ્રગટ થઈ છે પણ તેના અંતર્ગત વિચારોને અનુલક્ષીને હુંડી-વીજતી શબ્દ પ્રયોગ થયો છે.

કવિએ હુંડી સ્તવનની રચના સં. ૧૭૩૩માં ૧૫૦ ગાથામાં રચના કરી છે. આરંભમાં વિષય વસ્તુનો નિર્દેશ કર્યો છે તે નીચે મુજબ છે.

> પ્રણમી શ્રી ગુરુના પયપંકજ, પણશુ વીર જિણંદ, ઠવણ નિક્ષેપ પ્રમાણ પંચાંગી, પરખી બહું પ્રાણંરે. જિનજી તુજત્પ્રાણા શિરવહીણ, તુજશા સનનય શુદ્ધયરુપણ ગુણથી શિવસુખ બહિણરે.

હુંડી એટલે વીનતી. વેપાર ધંધામાં નાણાંકીય વ્યવહારમાં હુંડીનું ચલણ હતું. કવિએ હુંઢક મતવાળાને સ્તવનની હુંડી દ્વારા વીતરાગની વાણી-આગમ પ્રંથોનું જે જ્ઞાન છે તેનો આધાર દર્શાવીને પ્રતિમા સ્થાપના પૂજાનો અધિકાર શારમ સંમત છે એમ જણાવ્યું છે એટલે આ સ્તવનરૂપ હુંડી ઢુંઢક મતવાળાએ સ્વીકારવી જોઈએ એમ સમજાય છે. સત્યવિચાર ગ્રહણ કરવાથી આત્માનો અવશ્ય ઉદ્ધાર થાય છે. હુંડીનો પર્યાયવાચી શબ્દ લીન લીધે ભક્તો પ્રભુને વીનતી કરીને ઉદ્ધારની ભાવના વ્યક્ત કરે છે. એટલે આ પ્રકારની પ્રતિમા પૂજન (મૂર્તિપૂજા)ના મતનું સમર્થન કરવા માટે આગમના ગ્રંથોનો સંદર્ભ આપીને ઢુંઢક મતના સંશયોનો પ્રતિકાર કરવામાં આવ્યો છે મૂર્તિપૂજા એ કોઈ ફળદ્વુપ ભેજાની કલ્પના નથી પણ પ્રભુ ભક્તિના પ્રકાર માટેની ઉત્તમોત્તમ વ્યવસ્થા છે. કવિતા શબ્દોમાં માહિતી નીચે પ્રમાણે નોંધવામાં આવી છે.

કોઈ કહે જિન પૂજાતાંજી ॥ જે ષટકાય આરંભ ॥ તે કેમ શ્રાવક આચરેજી ॥ સમક્તિમાં થિરથંભ ॥ સુખદાયક તોરી આણા મુજ સુપ્રમાણ ॥ ટેક ॥૧॥

અર્થ: - કોઈ કહે જિન પૂજતાં કે કોઈક તો ઢુંઢીયા એમ કહે જે પરમોશ્વરની પૂજા કરતાં થકાં જે ષટકાય આરંભ કે તન કાયની જે હિંસા થાય તે તોકે તે પૂજા કેમ શ્રાવક આચરે કે શ્રાવક ષટ્ કરે ? સમકિતમાં થિરથંભ કે સમકિત દઢ બે તે શ્રાવક કકાયની હિંસાનો હેતુ જે જિનપૂજા તે ધર્મવાસ્તે કેમ કરે ઇતિ પ્રથમ ગાથાર્થ સુખદાયક કે હે સુખદાયક સુખના દેણહાર તોરી આણા કે તમારી આજ્ઞા તે મુજ સુપ્રમાણ કે મહારે પ્રમાણ રે અથવા પ્રભુજીની સ્તવના તો કરે જ જે માટે પ્રભુને કહે રે જે સુખદાઈ જે તમારી આજ્ઞા તે મારે પ્રમાણ તે એટલે એ ભાવ જે તમારી આજ્ઞા તે પ્રમાણ તે પણ કુયુક્તિ કરવી તે પ્રમાણે નથી.

તેહને કહીએ જતના ભક્તિ ॥ કિરિયામાં નહીં દોષ ॥ પડિકમણે મુનિદાન વિહારે ॥ નહીં તો હોય તસ પોષ ॥સુ॥

અર્થ : તેહને કહીએ કે જે પૂજામાં હિંસા બતાવે તે તેહને કહીએ શું કહીએ ? તે કહેવે

જતના ભક્તિ કે એક જતના બીજી ભક્તિ કરિયામાં કે જે ક્રિયામાં હોય એટલે જે ક્રિયામાં જતના તથા ભક્તિ હોય નહીં દોષકે. તે ક્રિયામાં દોષ નથી તથા કદાચિત્ તેહમાં પણ હિંસા કહીને દોષ દેરવાડીએ તો પડિક્કિમણે પડિકમણામાં મુનિ દાન કે મુનિને દાન દેતાં વિહારે કે મુનિને વિહાર કરતાં નહીં તો કે જીતના ભક્તિએ પણ કરતાં દોષ કહીએ તો હોય તસ પોષકે તે પ્રતિક્રમણ પ્રમુખમાં પણ હિંસાની પુષ્ટિ થાશે એટલે એ એ ભાવ જે પ્રતિક્રમણ કરતાં ઉઠ બેસ કરતાં વાયુકાય હણાય મુનિ દાનમાં પણ ઉન્હી બાક નીકજે. તથા દાન દેવા ઉનતાં પણ જીવઘાત થાય વલી મુનિને વિહાર કરતાં પણ પૃથ્વી પાણી વાયુ વનસ્પતિ વલી ત્રસ બેઇંદ્રિયાકનો પણ ઘાત થાય. તે માટે એ પણ ન કરવાં એમ કહેવું પડશે તે માટે જીતના ભક્તિ ક્રિયામાં દોષ નથી.

આ સ્તવનમાં શુદ્ધ તાત્વિક વિચારોનો સમન્વય સધાયો છે જ્ઞાનમાર્ગની ઉચ્ચ કોટિની રચના તરીકે સ્થાન ધરાવે છે. કવિએ ઢુંઢક મતવાળાના વિચારોનો પ્રતિકાર કરીને આગમના પાઠ આધાર સાક્ષી તરીકે વિચારો દર્શાવીને સત્ય દર્શન કરાવ્યું છે. યશોવિજય ઉપા-ની આ જ્ઞાન ગર્ભિત વીર સ્તવના ઉત્તમ કૃતિ ગણીએ તેની સાથે ચતુર્વિધ સંઘને પણ આગમ સાક્ષીએ સત્ય સમજાવીને ધર્મ શ્રદ્ધા દઢ બનાવવામાં અમૂલ્ય ફાળો આપે તેવી છે.

આ સ્તવનના વિચારો ગુરુગમ વગર આત્મસાત્ થઈ શકે તેમ નથી એટલે આત્માર્થી જનોએ આગમની વાણી સમજવા માટે ગુરુની નિશ્રામાં પુરુષાર્થ કરવો ઇષ્ટ છે એમ કવિએ જણાવ્યું છે. અહીં હુંડી શબ્દનું અર્થઘટન ઢુંઢક મતવાદી જિનવાણી-જિનાગમરૂપી હુંડી સ્વીકારી આત્માનું કલ્યાણ કરે એમ સમજવાનું છે.

મહાવીર હૂંડી બાલાવબોધની રચના કવિ પદ્મવિજયજીએ સં. ૧૮૪૯માં રચના કરી છે હૂંડીના મૂળ કર્તા યશોવિજયજી ઉપા. છે. (૬-૭૦)

સંદર્ભ : પ્રકરણ રત્નાકર ભા-૩. પ્રવચન સારોદ્ધાર-પા. ૬૩૨.

## ૮. ૫ત્ર | લેખ | વિનંતી

મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ગદ્ય-પદ્યમાં સ્વતંત્ર પત્ર લખાયેલા પ્રાપ્ત થાય છે તેની સાથે દીર્ઘ કાવ્યોમાં પણ પત્રનો પ્રયોગ થયો છે. સંદેશો મોકલવા માટેનું સર્વજન સુલભ એવું પત્ર સાહિત્ય વિવિધ પ્રકારનું છે.

કવિ જયવંતસૂરિ ૧૬મી સદીના મધ્યકાળમાં થયા હતા. એમનો અજિતસેન શીલવતી લેખ પ્રાપ્ત થાય છે. અજિતસેનને શીલવતીનો કોઈ પત્ર કે સમાચાર મળ્યા નથી તેની વેદનાને વ્યક્ત કરતાં કરવામાં આવી છે. કે

કવિ જયવંતસૂરિએ શ્રી સીમંધરસ્વામી લેખ I પત્ર I ની રચનામાં ભગવંતનો ભક્તિ ભાવ સભર મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે.

શ્રી સીમંધર વિનતી પત્ર રૂપે કવિ કમળવિજયજીએ સં. ૧૬૮૨માં દીવાળીના દિવસે ગુરુવારે રચના કરી છે અને ભક્ત ભગવાનને પોતાનો ઉદ્ઘાર કરવા માટે વિનંતીરૂપે વિચારો પ્રગટ થયા છે.

કવિ હર્ષવિજયે સં. ૧૮૫૩માં શ્રીસીમંધરસ્વામીને વિનંતી નામનો પત્ર લખ્યો છે. લોક ગીતના રાહમાં લખાયેલો આ પત્ર ભક્તિ અને કવિકલાથી વધુ ભાવવાહી અને આકર્ષક બન્યો છે.

ક્વિ રૂપવિજયજીએ નેમ-રાજુલ લેખની રચના ૧૯ ગાથામાં કરી છે તેમાં મુખ્યત્વે રાજુલના વિરહને વાચા આપવામાં આવી છે.

કવિ લાવણ્ય સમયે સં. ૧૫૬૨માં શ્રીશત્રુંજય મંડન આદિજિન વિનતી કાવ્યની રચના પાંચ ઢાળમાં કરી છે. તેમાં મુખ્યત્વે શત્રુંજય તીર્થમાં બિરાજમાન આદીશ્વર ભગવાનને વિનંતી કરીને જીવાત્માનો ઉદ્ધાર કરવાનો મુખ્ય વિચાર વ્યક્ત થયો છે. ત્રણ ઢાળમાં પ્રભુનો વિશેષણ યુક્ત પરિચય આપીને ભક્ત ચોરાશી લાખ જીવા યોનિમાં ભ્રમણ કરીને આવેલ છે તેનું નિવેદન કર્યું છે ચોથી ઢાળમાં તીર્થ યાત્રા-સ્પર્શના આવશ્યક ક્રિયાઓ કરી નથી તેની માહિતી ચાલી છે. પાંચમી ઢાળમાં શત્રુંજયની યાત્રા પ્રભુ દર્શનથી અપૂર્વ આનંદની અનુભૂતિ થાય છે તેની અભિવ્યક્તિ થઈ છે. અંતે ભક્ત ભગવાનનો સેવક છે અને પ્રભુ સ્વામી છે અને સેવકનો ઉદ્ધાર કરવાની સહદ્યી આર્તભાવના પ્રગટ કરી છે.

કવિના શબ્દો છે.

હું અપરાધી છું પ્રભુ ગાઢો, તોહી બોલ દીધો મુજ ટાળો, છોરૂં હોય કછોરૂં કોઈ, માય તાય સારો સિવ સોઈ. II ૪૩ II તું ઠાકોર I તું માયને બાપ, જનમ જનમ મેં કીધાં પાપ, તેહ તણો ટાળો સંતાપ, જિમ કાયા અજવાલું આપ. II૪પII રાજ ઋદ્ધિ .....સ્વામિ, કહે લાવશ્ય સમય શિરનામી, સેવકમાંહિ સમહો તો સ્થાપો, આદીસર અવિચલ પદ આપો. II૪૬II પત્રર ....આદીજિન તૂઠે, વિનતડી ઉલટ ઘણે, ચારો માસ વદ દશમી, દહાડે, મિનિ લાવશ્યસમય ભણો II૪૭II

૧. મહાવીરસ્વામીને સંદેશો

પંથીડા સંદેશો દેજો મારા નાથને, વર્ધમાન જે ચોવીશમો જિનરાજમો; રાજ ઇંદાથી સાત ઊંએ જમવાસ છે, ધ્યાતા નરના બેઠા હૃદ્દય મોઝાર જો. પં. ૧

જે દિનથી પ્રભુ આપ ઇંદાથી સીધાવીયા, તે દિનથી પ્રભુ જ્ઞાન ખજાનો લુંટાય જો; આપ જે નર અપકારક રાખ્યા દના, તો તો સરવે આપ કેડે શું સીધાયજો પં. ર

કેવલ ને મનઃપર્યવ દોય નાસી ગયા, લબ્ધુ ભ્રાતા તસ એકદિનાશ પણ જાય જો;

આથો અજ્ઞાન અંધારાને સાથે લઈ, પ્રગટ્યો ભરતના અરે ખૂણામાંય જો પં. ૩

આપે જે પ્રભુ ધર્મ વૃક્ષ રોપ્યો હતો, તે તો ખંડો ખંડ કરી વેચાય જો;

દિગંબર શ્વેતાંબર આદિ અનેક છે, નિજ નિજ મતિએ ગચ્છાગચ્છ ઠરાયજો પં. ૪

એનો પંથ છના દે મુજ ન તૃપ્તિ થયો, તિણ ગચ્છમાં એક પંછ જે ગાય જો; કદે જિનદાસ મુંઝાયો પંથ દેખી ઘણા, કિણ પંથે પહોચું આપકને સો કહેવાયજો પં. પ

સીમંધરસ્વામીની વિનતી

(પત્ર)

રાગ : કંકુ છાંટી કકોતરી મોકલી

સ્વસ્તિ શ્રી મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં, જીહાં રાજે તિર્થકર વીશ તેનું નામું શિંશ કાગળ લખુ કડિથી (૧)

સ્વામી જઘન્ય તિર્થંકર વીશ છે, ઉત્કૃષ્ટા એક્સો સિતેર, તેમાં નહિ ફેર. કાગળ. (૨)

સ્વામી બાર ગુણે કરી યુક્ત છો, અંગે લક્ષણ એક હજાર, ઉપર આઠ બાર કાગળ. (૩)

સ્વામી ચોત્રીશ અતિરાય શોભતાં, વાણી પાંત્રીસ વચન રસાલ, ગુણો તણી માલ. કાગળ. (૪)

સ્વામી ગંધ હસ્તી સમ ગાજતાં, ત્રણ લોક તણા પ્રતિ પાળ, છો દિન ધ્યાન. કાગળ. (પ)

સ્વામી કાયા સુકોમળ શોભતી, શોભે સુવર્શ સવિન વાન, કરૂ હું પ્રશામ. કાગળ. (૬)

- સ્વામી ગુણ અનંતા છે તાહરી, એક જીભે કહ્યા કેમ જાય, લખ્યા ન લખાય. કાગળ. (૭)
- ભરત ક્ષેત્રથી લીખીતંગ જાણજો, આપ દર્શન ઇચ્છક દાસ, રાખું તુમ આશ. કાગળ. (૮) (જિનગુણમંજરી)
- તો પૂર્વ પાપ કીધાં ઘણાં, જેથી આપ દર્શન રહ્યા કર ન પહોંચું હજૂર. કાગળ. (૯)
- મારા મનના સંદેહ અતિ ઘશાં, આપ વિના કહ્યા કેમ જાય, અંતર અકળાય. કાગળ. (૧૦)
- આડા પહાડ પર્વત ને ડુંગરા, તેથી નજર નાખી નવ જાયે, દર્શન કેમ થાય કાગળ. (૧૧)
- સ્વામી કાગળ પણ પહોંચે નહિ, નવી પહોંચે સંદેશો સાંઈ, હું તો રહી આંહિ. કાગળ. (૧૨)
- દેવે પાંખ આપી હોત પીઠમાં, ઊડી આવું દેશાવર દૂર, તો પહોંચું હજૂર. કાગળ. (૧૩)
- સ્વામી કેવળજ્ઞાને કરી દેખજો, મારા આતમના છો આધાર, ઉતારો ભવપાર. કાગળ. (૧૪)
- ઓછું અધિકું ને વિપરિત જે લખ્યું, માફ કરજો જરૂર જિનરાજ, બાગું છું તુમ પાય. કાગળ. (૧૫)
- સંવત ૧૮૫૩ની સાલમાં, હરખે હર્ષવિજય ગુણગાય, પ્રેમે પ્રણમું થાય. કાગળ. (૧૬)

**સંદર્ભ**: જૈન પત્ર સાહિત્ય ભા-૧.

- ૧. જિન ગુણમંજરી પા. ૩૨૬
- ૨. જિન ગુણમંજરી પા. ૩૨૮

#### ૯. પકાવલી

મહાવીર સ્વામીના હાલરડાંથી ખ્યાતિ પામેલા કવિરાજ દીપવિજયજીએ સોહમકુળ પટ્ટાવલીની રચના કરી છે. પટ્ટાવલી સમુચ્ચય ભા-૩માં નીચે પ્રમાણેની બાજી પટ્ટાવલીઓનો સંચય થયો છે.

કધૂલી ગચ્છ રાસ ચાર પ્રજ્ઞાતિલક, પૂર્ણિમા ગચ્છ ગુર્વાવલી પં. ઉદયસમુદ્ર, કમલ કલશ

ગચ્છ આ. જયકલ્યાણશિષ્ય, તપાગચ્છ પટ્ટાવલી આ. સોમવિમલ, આગમગચ્છ પટ્ટાવલી મુનિરત્ન, ગણધર પટ્ટાવલી. ઉપા. વિનયવિજયજીગણિ બૃહદ્દગચ્છ ગુર્વાવાન મુનિમાલ કવલગચ્છ પટ્ટાવલી સિદ્ધસૂરિ-શિષ્ય, કલ્પસૂત્ર સ્થવિરાવલી મુનિ દર્શનવિજય પટ્ટાવલી રચના જે તે ગચ્છના પાટ પરંપરાએ થયેલા ગુરુ ભગવંતોનો સંદર્ભ દર્શાવે છે ગુર્વાવલીમાં ગુરુ ભગવંતોનો ઐતિહાસિક સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. જૈન સાહિત્યમાં આ પ્રકારની રચનાઓને પણ 'રાસ' સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે તો વળી ગુર્વાવલી સંજ્ઞા પણ પ્રાપ્ત થાય છે. ભગવાન મહાવીર સ્વામીના પ્રથમ ગણધર શ્રી ગૌતમસ્વામી અને ત્યાર પછી પાટ પરંપરાએ થયેલા પૂર્વાચાર્યોની માહિતી કવિરાજ દીપવિજયની પટ્ટાવલીમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે બાકીની પટ્ટાવલીઓમાં જે તે ગચ્છના આચાર્યોની માહિતી મળે છે. એટલે પટ્ટાવલી જૈન ધર્મના ગુરુ ભગવંતોની ઐતિહાસિક માહિતી આપતી કિંમતી દસ્તાવેજ સમાન રચના છે. કાવ્ય ઢાળ બદ્ધ છે પણ વિગતો જૈન ધર્મના ઇતિહાસનું આધારભૂત સાધન છે.

આ હરિભદ્રસૂરિના વર્શનની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

#### દુહા

| ۹. | ચિત્રકૂટ ગઢમેં તદા, સંવત પાંચ મઝાર,<br>રાજ કરે મહાભુજ બલી રાવલ સગતકુમાર.           | (૧) |
|----|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | તેહ નયરમેં વિપ્રછે, હરિભદ્ર ઇં <b>ણ નાંમ,</b><br>પૂરવ સંજોગે હુઓ વિદ્યાકુંભ સુધામ. | (٤) |
|    | ચ્યાર વેદ ખટ અંગ હે, ઉપનિષદ છતીસ,<br>પરિશિષ્ટ બહોંતેર મિલી સહુ ગ્રંથ લખવીશ.        | (ε) |
|    | વીસ લાખ એ ગ્રંથ છે ચાર વેદકોમાંન,<br>વિધા ચઉદ નિધિ સમો હરિભદ્ર ભટ જાન.             | (8) |
|    | ધરે ગૌરવ મનમાં ઇસ્યો જગનહિ વાદી કોપ,<br>વિદ્યાવાદ વિના તવાં પેટ આફરો હોય.          | (૫) |
|    | જે વાદિ હાં રે તકો ચરે ઘાસ પીઈ નીર,<br>મુજને જીતે તેહનો શિષ્ય હોઉં તસતીર.          | (€) |
|    | પેટેં પટબંધન કરી કરી પ્રતિજ્ઞા એમ,<br>નિજ પટકર્મે નિત રહે ચિત્રક્રૂટ બિચ ખેંમ.     | (૭) |

તપગચ્છ ગુર્વાવલી-કવિ વિનયસુંદર ગણિએ સંવત ૧૬૫૦માં રચી છે. તેની ચારે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે. કવિએ આ પદ્માવલીમાં પટધર તરીકે થયેલા ગુરુ ભગવંતોનો નામોલ્લેખં કર્યો છે (પા. ૧૬૩)

સકલ સુરાસુર સેવિતપાય પ્રશ્નમી વીર જિશેસરરાય, તસ શાસન ગુરુપદ પટષર જગતિંઇ થુજાસ્યું સોહાકરું. (૧) પહિલુ પ્રશ્નમું ગૌતમસ્વામી સર્વસિદ્ધિ હુંઇ જસ લીષઇ નામિ, સુધર્મસ્વામી, પંચમ ગણધાર, જંબુસ્વામિ, નાભિ જયકર. (૨) પ્રભવસ્વામિ તસ પટધર નમઉ શય્યંભવ પટધર પાંચમઉં, યશોભદ્ર ભદ્રબાહુ, મુર્કિદ, થુલભદ્ર, નમતાં આણંદ. (૩) તેહના શિષ્ય હોઇ પટધર સૂરીશ્વર ગુણ મણિ ભંડાર, આર્ય મહાગિરિ આર્યસુહસ્તિ સંપ્રતિરાય ગુરુ ભણિ પ્રશસ્તિ. (૪)

સોહમ્ કુલ પટ્ટાવલી રાસ ૧ પા-૩૨, ૨-પા-૧૬૩

# ૧૦. સાધુ વંદના અથવા ગુરુપરંપરા

જૈન સાહિત્યમાં મુનિ ભગવંતોનો ચરિત્રોની રચના થઈ છે તો ગુરુ ભગવંતોની ઐતિહાસિક માહિતીરૂપે ગુરુપરંપરા-ગુર્વાવલીની રચનાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. કવિ નય વિમલની સાધુવંદના કૃતિ આ પ્રકારની છે તેની રચના સં. ૧૭૨૮માં ૧૪ ઢાળમાં થઈ છે અત્રે નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

| ખાદિ-શાસન નાયક ગુણનિલો સિદ્ધારથનૃપનંદ,<br>વદ્ધમાન જિ પ્રણમતાં લહિએ પરમાનંદ.            | ૧   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| અંગ ઇગ્યાર પયન્નદશ તિમ ઉપાંગવલી બાર,<br>છેદ સૂત્ર ષટભાષીયા મૂલસૂત્ર તિમચાર.            | ર   |
| નંદી અનુયોગદ્વાર વલીએ પણયા લીસસૂત્ર,<br>તસ અનુસારિં જે કહ્યા પ્રકરણ વૃત્તિસસૂત્ર.      | 3   |
| શ્રુત પ્રકરણથી હું કહું સકલ-સાધુ અભિધાન,<br>સુગમ કરું સાધુ વંદ૦ના ભક્તિ હેતિ શુભધ્યાન. | ૧૩  |
| ઘણા દિવસની મને હતી હુંસિ ઘણી મુજ જેહ,<br>સકલ સાધુવંદન ભણી સફલ થઈ મુજ તેહ.              | ૧૪  |
| શ્રીવિજયપ્રભસૂરીંદના પદ પ્રણમી અભિરામ,<br>સુધા સાધુતણી કહું વંદનહિત સુખકામ.            | ૧૫  |
| ચોવીસે જિનવરતણા ગણધર સાધવીસાધ,<br>પહેલા તેહને વંદના સકલસુખનય લાધ.                      | 9 € |

આદિ-પાટ પરંપર જે વલી આયો તપાબિ3દઉપાયોજી. જગતચંદ્ર સુરીસર ગાયો લલિતાદેનો જાયોજી. X ધનધન સાધુ મહાંતએ મોટા ઉપશમરસનાભોટાજી. જિનમુનિવંદન પુણ્યએ મોટા નવિ માને તે ખોટાજી. ય શ્રીઆણંદવિમલસ્રીસર થયા છપનમઈ પાટઈજી, ક્યિઉદ્ઘારકરીનાઈ કીધી ઊજલી પ્રવચનવાટાઉજી € શુદ્ધ-પ્રરૂપક જિનમતવ્યાપક વાદીકકુડકલંકોજી. જગિ જસવાદ ઘણો દેખીનઇ નાઠા કુમતી રંકોજી. 9 શ્રીવિજયદાનસ્રીસર સુંદર મંદિરગુણ મણિકેરોજી. જ્ઞાનક્રિયાદિક ગુણની ગણના કરવા નઇ કુંણસરોજી. 6 હીરોહીરવિજય સૂરીસર જેહના ઘણા અવદાતઈજી, જીવ અમારિ તીર્થંકર મોચન પ્રમુખતણી ઘણી કરી વાતઈજી.૯ સીહિ અકબરનઈ પ્રતિબોધ્યો જાસ જસ બહુતો વાધ્યોજી, મેઘજાઈ ગુરૂહીનઈ ચરણઇ આવી વંછિતસાધ્યોજી. 9.0 વિજયસેન તસ પાટિ સફાય તસ પરિભાનુસમાનજી, વિજયદેવસૂરીસર પ્રગટ્યો દિનદિન ચડતઈવાનઈજી. 99

સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૪-૩૮૩

#### ૧૧. મંગલ

'મંગલ' નામથી રચાયેલી કવિઓના સંદર્ભમાં આ શબ્દ વિશેની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે. મંગલ એટલે જેનાથી અદષ્ટ-દુર્ભાગ્ય દૂર થઈ જાય એવો અર્થ છે.

મંગલ એટલે અનિષ્ટ નિવારણ અને ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ

૧. શ્રી જિનભદ્રગણિએ વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં

मंगिज्जणुधिगम्मइ जेण हिअं तेण मंगल होई । अहवा मंगोधम्मो तं साइ तयं समादुते ॥

જેના વડે હિત સધાય, અથવા જે મંત્ર એટલે ધર્મને લાવો તે મંગલ કહેવાય છે.

મંગલના બે પ્રકાર દ્રવ્ય મંગલ અને ભાવ મંગલ. દ્રવ્ય મંગલ ઘી-દૂધ-અક્ષત જેવા પદાર્થો દ્રવ્ય મંગલ ગણાય છે. ભાવ મંગલ એટલે સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્શાન અને સમ્યક્ચારિત્ર છે.

મંગલ્ય લૌકિક અને લોકોતર એવો પણ ભેદ છે. લૌકિક મંગલમાં અષ્ટમંગલ છે. સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ, નંદાવર્ત, વર્ધમાનક, ભદ્રાસન, કળશ, મીનયુગલ, દર્પણ, લોકોત્તર મંગળમાં અરિહંત, સિદ્ધ સાધુ, અને કેવલિ પ્રણીત ધર્મ છે.

દશવૈકાલિક સૂત્રમાં મંગલ તરીકેનો સંદર્ભ નીચે પ્રમાણે છે.

# धम्मो मंगलं मुकिकट्ठं अहिंसा संजमो तवो ।

અહિંસા, સંયમ અનેતમ એ ઉત્કૃષ્ટ મંગલ છે. (પ્રબોધટીકા-ભા.-૧ પા-૯)

#### મંગલ

સંથારા પોરિસીમાં ચાર મંગળનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. ચત્તારિમંગલમ્, અરિહંતામંગલમ્ સિદ્ધા મંગલં, સાહૂમલં, કેવલી પત્રતો ધમ્મો મંગલં એમ ચાર મંગળ ભવ્યજીવોના કલ્યાણરૂપ છે. આત્મશુદ્ધિ-માટે અરિહંત રાગદ્વેષથી સર્વથા મુક્ત થઈ અષ્ટકર્મ ક્ષય કરનારા સિદ્ધો, સંયમજીવનમાં મોક્ષ પુરુષાર્થની સાધના કરનારા સાધુ ભગવંતો એ કેવળજ્ઞાનના ઝળહળતા પ્રકાશથી જગતના જીવોના કલ્યાણને માટે દિવ્યવાણીનો અસ્ખલિત વૃષ્ટિ કરનારો ધર્મ, એમ ચાર વસ્તુ મંગલરૂપ છે. આ 'મંગલ'ને કેન્દ્રમાં રાખીને કેટલીક કૃતિઓ રચાઈ છે. મંગલ દીવોની રચનામાં આવો સંદર્ભ મળે છે.

ચારો મંગળ ચાર, આજ ઘેર પ્રભુજી પધાર્યા અહીં પ્રભુજી એટલે 'અરિહંત' વીતરાગ એમ સમજવાનું છે. તેમાં ચાર મંગલ પ્રભુ પૂજા, ધૂપપૂજા, આરતી ઉતારવી, પ્રભુ ગુણગાન કરવા આ ચાર મંગલ રૂપ છે. એટલે કે પ્રભુની દ્રવ્ય અને ભાવપૂજાનો મંગળ તરીકે ઉલ્લેખ થયો છે.

- ૧. પ્રતિક્રમણસૂત્ર પ્રબોધટીકા ભા.-૧
- ૨. હંસરત્ન મંજુષા ભાગ-૨. પા. ૨૦૬

### પ્રભાતે સ્મરણ કરવા યોગ્ય ચાર મંગલ

## પ્રથમ મંગલ

સિદ્ધારથ ભૂપતિ સોહે ક્ષત્રિયકુંડે તસ ઘર ત્રિશલા કામિનીએ, ગંજવર ગામિની-પોઢિય સ્વામિની-ચૌઉદ સુપન ભામિનીએ, જામિની મધ્યે શોભતાં રે, સુપન દેખે બાદ મયગલ વૃષભ ને કેસરી, કમલા કુસુમની માલ, ઇન્દુ દિલ કર-ધ્વજા સુંદર-કલશ મંગલરૂપ, પદ્મસર જલનિધિ ઉત્તમ અમર વિમાન અનૂપ ॥ રત્નનો અંબાર ઉજ્જવલ, નિર્ધૂમ જયોત, કલ્યાણ મંગલકારી મહા, કરવા જગ ઉઘોડ ॥ એ ચૌદ સુપન સૂચિત, વિશ્વપૂજિત સકલ સુખ દાતા મંગલ પહેલું બોલીએ, શ્રી વીર જગદાધાર ॥१॥

#### દ્વિતીય મંગલ

મગધ દેશમાં નયરી રાજગૃહી-શ્રેણીક નામે નરેશ પનવર ગુવ્વર ગામ વસે તિહાં, વસુભૂતિ વિપ્ર મનોહર એક મનોહરુ તસ માનિની, પૃથ્વી નામે નાર, ઇન્દ્રભૂતિ આદેય ત્રણ પુત્ર તેહને સાર ! યજ્ઞ કર્મ તેણે આદર્યું, બહુ વિપ્રને સમુદાય, તેણે સમે તિહાં સમોસર્યાં, ચોવીશમા જિનરાય !! ઉપદેશ તેહનો સાંભળી, લીધો સંજમભાર, અગિયાર ગણધર થાપીયા, શ્રીવીરે તેણીવાર !! ઇન્દ્રભૂતિ ગુરુ ભક્તિ થયો, મહાલબ્ધિ તણો ભંડાર, મંગલ બીજું બોલીએ શ્રી ગૌતમ પ્રથમ ગણધાર !! ર!!

## તૃતીય મંગલ

નંદ નરિંદના પાડલી પુરવરે, સકડાલ નામે મંત્રીસરુએ, છલદે તસ નારી અનુપમ, શીયલવતી બહુ સુખકરુ એ II મુખકરુ સંતાન નવ દોય, પુત્ર પુત્રી સાત, શિયલવંતમાં શિરોમણી, સ્થૂલિભદ્ર જગ વિખ્યાત II મોહવશે વેશ્યા-મંદિર, વસ્યા વર્ષ જ બાર, ભોગ ભલી પેરે ભોગવ્યા, તે જાણે સહુ સંસાર II શુદ્ધ સંજમ પામી વિષય વામી, પામી ગુરુ આદેશ, કોશ્યા વાસે રહ્યા નિશ્વલ, ડગ્યા નહિ લવ લેશ II શુદ્ધ શિયલ પાલે, વિષય ટાલે, જગમાં જે નરનાર, મંગલ ત્રીજું બોલીએ, શ્રી સ્થૂલિભદ્ર અણગાર. (3)

## યતુર્થ મંગલ

હેમ મણિ રૂપમય ઘડિત અનુપમ, જડિત કોશીસાં તેજે ઝગે એ સુરપતિ નિર્મિત ત્રણ ગઢ શોભિત, મધ્યે સિંહાસન ઝગમગે, બે ઝગમગે જિન સિંહાસને, વાજિંત્ર કોડાકોડ, ચાર નિકાયના દેવતા, તે સેવે બિહુ કરજોડ !! પ્રાતિહારજ આઠશું, ચોત્રીશ અતિશયવંત, સમવસરણમાં વિશ્વ નાયક, શોભે શ્રી ભગવંત સુર અસુર કિશ્વર માનવી, બેઠી તે પર્ષદા બાર, ઉપદેશ દે અરિહંતજી, ધર્મના ચાર પ્રકાર !! દાન શીયલ તપ ભાવનાએ, ટળે સઘલાં કર્મ, મંગલ ચોથું બોલીએ, જગમાંહે જિનધર્મ એ ચાર મંગલ, નિત્ય ગાવશે જે, પ્રભાત ધરી પ્રેમ, તે કોડી મંગલ નિત્ય પામશે. શ્રી ઉદયરતન ભાખે એમે

### ૧૨. નાટક

## સ્થૂલિભદ્ર નાટક

કવિએ સ્થૂલિભદ્રની શિયળવેલ રચી છે. આજ વિષયની લાવણીની પણ રચના કરી છે. અહીં સ્થૂલિભદ્રનાટક એ શીર્ષકથી કાવ્ય રચ્યું છે. કાવ્યનો પ્રારંભ દુહાથી કરવામાં આવ્યો છે. દુહોએ વિષયવસ્તુનો નિર્દેશ કરે છે. સ્થૂલિભદ્રના પરિવારની માહિતી દુહામાં આપવામાં આવી છે. પાટલીપુત્રનો રાજવી શકટાળ સ્થૂલિભદ્રના રૂપકોશાના જોવન વિશે માહિતી આપી છે.

સ્થૂલિભદ્રને રાજખટપટ ગમતી નથી એટલે મંત્રીપદનો અસ્વીકાર કરે છે. રાજ દરબારમાં સ્થૂલિભદ્ર આવે છે. તેનું શબ્દચિત્ર આ લેખતાં કવિ જણાવે છે કે

## ''દ્રાદસ તિલક સિરે ધરી આજે રાજદરબાર કર માલા જપતો હરી,

સ્થૂલિભદ્ર રામ નામનો જાપ કરે છે. રામનામથી મુક્તિ મળે છે. એમ જણાવીને રામનો મહિમા પ્રગટ થયેલો જોઈ શકાય છે. જૈન સાધુઓ ભગવાન તીર્થંકર જિનેશ્વર જેવા શબ્દ પ્રયોગોથી પ્રભુનો ઉલ્લેખ કરે છે. અહીં ''રામ'' શબ્દ ભગવાનનના પર્યાપરૂપે પ્રયોજયો છે.

## રામ નામ હે સકલ કામકો જગત મેં આસરો રામનામ હૈ, રામ નામ જપતા જે ધીરા જ્ઞાની મુગતી લહે શુભવીરા.

દુહા સોરઠી દુહા અને દેશીમાં આ કૃતિની રચના કરી છે. અંતે રૂપકોશા પ્રેમદિવાની બની છે. એમ કવિ જણાવે છે. અહીં 'નાટક' શબ્દ પ્રયોગનાં સંદર્ભમાં સ્થૂલિભદ્ર સાધુવેશ ધારણ કરીને રાજ દરબારમાં જાય છે. એ જ નાટકના એક અંશ સમાન છે. બાકી નાટકમાં કોઈ લક્ષણો જોવા મળતાં નથી. મારવાડી ભાષામાં અનુસ્વારનો વિશેષ પ્રયોગ થાય છે. કવિની આ રચનામાં જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતોને શાસ્ત્રીય આધારો આપીને શંકા-સમાધાનનો પરંપરાગત પ્રયત્ન કરીને જ્ઞાનમાર્ગની સનાતન વિચારધારા તરફ દિશા સૂચનનું પ્રેરણાદાયી કાર્ય કર્યું છે.

અહીં નાટક શબ્દનું અર્થઘટન મોહરાજાના સંદર્ભમાં ઘટાવી શકાય તેમ છે. મોહનીય કર્મના ઉદયથી સ્થૂલિભદ્ર કોશાના સંબંધમાં જીવનનો એક નવો દાવ ખેલે છે અને પછી સાધુવેશ ધારણ કરીને કોશાને ત્યાં ચાતુર્માસ રહી કોશાન વ્રતધારી શ્રાવિકા બનાવે છે આ એક વિશિષ્ટ પ્રસંગ પણ નાટક સમાન છે તે દષ્ટિએ સ્થૂલિભદ્ર નાટક ઉચિત ગણાય.

### ૧૩. ચરિત્ર

જૈન સાહિત્યની ચરિત્રાત્મક કૃતિઓના દેષ્ટાંતરૂપે પિંમની ચરિત્રનો મિતાક્ષરી ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. તેની રચના (ખ) લબ્ધોદયગણિએ સં. ૧૭૦૭માં કરી છે. તેમાં ત્રણ ખંડ અને ૧૬મી છે કવિ હેમરત્નએ ગોરા-બાદલ ચોપાઈ જટામલકૃત ગોરા બાદલ વાત પણ પિંમની ચરિત્ર સમાન છે.

#### પબ્રિની ચરિત્ર

| આદિ-શ્રી આદિસર પ્રથમજિન જગપતિજ્યોતિસ્વરૂપ,<br>નિરભયપદવાસી નમું અકલ અનંત અનૂપ.    | ૧ |
|----------------------------------------------------------------------------------|---|
| ચરણકમલ ચિત સું નમું ચોવીઉસમો જિનચંદ,<br>સુખદાયક સેવકભણી સાચો સુરતરૂકંદ.          | ર |
| સુપ્રસન્ન સારદ સામિની હોજ્યો માતહજૂર,<br>બુધિ દેજ્યો મુજને બહુત પ્રગટ વચન પંકૂર. | 3 |
| જ્ઞાતા દાતા જ્ઞાનધન જ્ઞાનરાજગુરુરાજ,<br>તાસપ્રસાદ થકી કહુ સતીચરિત સિરતાજ.        | 8 |

ગોર વાદલ અતિગુણિ સૂરવીર સિરતાજ, ચિત્રકોટ કીધઉ ચરીત સાંમી ધરમસિરતાજ.

પ

સરસકથા નવરસસહિત વીર શૃંગારવિશેષ, કહિસ્યું કવિત કલ્લોસ સું પૂરવકથા સંખેપ.

€

પદ્મનિ પાલ્યો સીલવ્રત વાદલ ગોરો વીર, શિલવીર ગાવત સદા ખાંડ મિલી ઘૃત વીર.

સંદર્ભ : જૈનગૂર્જર કવિએ ભા. ૪-૧૫૭

### ૧૪. વિલાસ

'વિલાસ' સંજ્ઞાવાળી બે કૃતિઓની સંક્ષિપ્ત માહિતી આપવામાં આવી છે. વિલાસનો અર્થ સુખ-સમૃદ્ધિમાં મસ્ત બનીને સમય પસાર કરવો. ભોગવિલાસ જેવો શબ્દ પણ વ્યવહારમાં પ્રચલિત છે. અહીં સાહિત્યની દેષ્ટિએ વિચારીએ તો વિલાસનો અર્થ આત્માની શુદ્ધ વિચાર ધારામાં રમખાણ થવાની પ્રવૃત્તિ અશુભ વિચારોને બદલે શુભ વિચારો દ્વારા નિજાનંદની અનુભૂતિ કરવાની માનવાની એક અનુકરણીય-અનુમોદનીય ક્રિયા.

વિવેક વિલાસના સલોકો રૂપકાત્મક છે તેમાં નિવૃત્તિની પ્રવૃત્તિએ વિવેક વિલાસ છે. જ્યારે પ્રવૃત્તિની જે જે ક્રિયાઓ છે તે સર્વ અશુભ હોઈ આત્માને કર્મબંધથી વજસમાન ભારે બનાવે છે.

બીજી કૃતિ ભાવના વિલાસ છે તેમાં આત્મા પોતાના સ્વરૂપને પામવા માટે ધર્મધ્યાન તરીકે બાર ભાવના ચાર ભાવના લાવે છે તે આધ્યાત્મિક રીતે આત્મવિકાસની પ્રવૃત્તિ છે એટલે આત્મ સ્વરૂપમાં રમણતા કેળવવા માટે ભાવના શુભ નિમિત્ત છે.

**સંદર્ભ :** પ્રકરણ - ૨ સલોકો નં. ૧૧

#### વિવેક વિલાસના સલોકો

૧. વીશા શ્રીમાળી જ્ઞાતિના દેવચંદ્ર નામના શ્રાવકે સં. ૧૯૦૩ માગશર શુદિ-૧૩ના રોજ વિવેકવિલાસ સલોકોની રચના કરી છે.

આ રચના રૂપકાત્મક શૈલીમાં છે. તેનો પરિચય આ સાથે પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે.

આદિ-સરસતિ માતા તુમ પાયે લાગું દેવગુરૂ તણી આગના મશું, કાયાનગરીનો કહું શલોકો એક ચિતથી સાંભલજો લોકો.

٩

અંત- ઓગણીસે ત્રણનો માગશર માસ શુક્લ પક્ષનો દિવસ ખાસ, તિથિ તેરશ મંગલવાર કર્યો શલોકો બુદ્ધિ પ્રકાસ.

16

શહેર ગુજરાત રેવાશી જાણો વીશા શિરમાલી નાત પરિમાણો, વાઘેશ્વરીની પોલમાં રહે છે, જેહવું છે તેવું સુરશશિ કહે છે.

નથી જાણતો ગણને ભેદ કોઈ કરશો મમુજ પરખેદ, કવિજન આગલ મહારીથી ગતિ દોષ ટાલશે માતા સરસતી.

સૂત્રસિદ્ધાંત નથી હું ભણ્યો જાડા રેશમનો દોરડો વણ્યો, વાત સાચી છે કાયામાં જોજો વિવેકી પુરુષો વિચારી લેજો.

(જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા. ૬-૩૧૯

#### ભાવના વિલાસ

કવિ લક્ષ્મી વલ્લભ-રાજ-ક્ષેમરાજે ભાવના વિલાસ નામની કૃતિ સં. ૧૭૨૭ના પોષ વદ-૧૦ના રોજ હિન્દી ભાષામાં રચી છે. તેમાં અનિત્ય, અશરણ, સંસાર અને એકત્વ એમ ચાર ભાવનાનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. દેષ્ટાંતરૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે. તેમાં 'વિલાસ' શબ્દ પ્રયોગ છે એમ દર્શાવ્યું છે.

પ્રજ્ઞમિ ચરણયુગ પાસ જિનરાજ જુકે, વિધિનકે ચૂરણ હૈ પૂરણ હૈ આસકે.

દિઢ દિલમાંઝિ ધ્યાન ધરિ શ્રુતદેવતાકો, સેવૈ તે સંપૂરત હૈ મનોરથ દાસકે.

ગ્યાનદગદાતા ગુરૂ બડે ઉપગારી મેરે, દિનકર જૈસે દીપે ગ્યાન પરકાસકે.

ઇનકે પ્રસાદ કવિ રાજ સદા સુખકાજ, સવીએ બનાવત હૈ ભાવના વિલાસ કે.

જૈન ગુર્જર કવિઓ ભા. ૪-૩૪૮

### ૧૫. 'તરંગ'

#### સીમંધરસ્વામી શોભા તરંગ

'તરંગ' સંજ્ઞાવાળી શ્રી સીમંધરસ્વામી શોભા કૃતિ કવિ તેજપાલે સં. ૧૬૮૨માં ૫ ઉલ્લાસમાં વિભાવન કરીને રચી છે. દેષ્ટાંતરૂપે નીચેની પંક્તિઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે. (૩-૨૪૧)

આદિ-રાગ ગુડી તાલ અડતાલુ ઋષભ અજિત સંભવજિનો, શ્રી જૈનેંન્દ્ર દિવાકરા અરિહાત્રિભોવનચંદા રે. અઠ મહા પાડિહેર જો તેણિ જુતા સુખકંદારે, સુખકંદા કનક કેતકી કાંતિ કદલી કોમલા. મનુષ્યો અવતારમાનું પવિત્ર કારણિ ભૂતલા, અષ્ટકર્મ્મ નિર્મુક્ત સિદ્ધા આ ઇરિયા જિંા સોહીઇ. અઠગણિ સંપદા જુતા આચાર શ્રુત તનુ મોહીઇ.

અંત- તોરી વદનશોભા મંડિય મોરૂ મત્રભાવનવેલિ, ધનશ્યામસ્યૂં જિમ વીજલી ઝલકંતિ કરતી ગેલિ. કોટિ સૂરિય જોતિ અધિકી તુઝ વદન દેતી હેલિ, તેજપુંજ વિરાજતી સેવકહું રંગ રેલિ.

તરંગ એટલે પ્રકરણ, આનંદ, ઊર્મિ, કાલ્પનિક વિચારોની ખરા માનીને વિચારવાની પદ્ધતિ અગમ-નિગમને સમજવાનો પ્રયત્ન તેમાં કલ્પનાઓ મહત્વની ગણાય છે.

જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ ૩-૨૪૧

#### ૧૬. અખ્યાન

જૈન સાહિત્યમાં આખ્યાન કાવ્ય પ્રકારની કૃતિઓ પ્રાપ્ત થતી નથી. રાસયુગ પછી આખ્યાન કાવ્ય પ્રકારનો પ્રારંભ થયો છે. કવિ ભાલણને આખ્યાનનો પિતા કહેવામાં આવે છે ત્યાર પછી નાકર, વિષ્ણુદાસ અને પ્રેમાનંદનાં આખ્યાનો પ્રાપ્ત થાય છે. મહાકવિ પ્રેમાનંદ આખ્યાનોની મોટી સંખ્યામાં રચના કરીને આખ્યાનનો સુવર્શયુગ એવી કીર્તિ પ્રાપ્ત કરી છે. જૈન સાહિત્યમાં

૧. કવિ નયસુંદરની કૃતિ પ્રભાવતી (ઉદયન) રાસ અથવા આખ્યાન સં. ૧૬૪૦ની પ્રાપ્ત થાય છે. તેની રચના આસો સુદ-૫ બુધવાર વિદ્યાપુરી (બીજાપુર ઉ.ગુ.)માં થઈ છે. આ કૃતિના અંતમાં રચના સમયના ઉલ્લેખ સાથે આખ્યાન શબ્દ પ્રયોગ થયો છે.

આદિ-પ્રથમ નાથ દાતા પ્રથમ, જગગુરુ પ્રથમ જગાહિ, પ્રથમ જિણંદ પ્રથમ નમું, જેણે કરી પુણ્યાદિ.

અંત- ષટ્ સિનિરી વિદ્યાપુરીવે, જાંઈ રહીયા ચુંમાશિ, શ્રી સંઘને આગ્રહે લિહી, જિન વીર વંદી ઉલાસી. ૧. સોલ ચ્યાલિશિ વર્ચષ હરષે આસો પંચમી ઉજલી, બુધવાર અનુરાધા ઊડીયે પ્રીતિયોગે મનિરૂબી. ગુણ સુણી સાધુ ઉદાયી કેશ જાલો કર્મેહ કાંથડી, આખ્યાન સુણી પ્રભાવતીનું સુકૃત સંએ ગાંઠડી.

# ગુણવંત ઋષિગુણ ગાયતાં જે પુણ્ય સંતતિ કરે ચડી, તેણે વિબુધ નયસુંદર કહે શ્રી સંઘ લહો સંપદ વડી.

૨. સકલ ચંદ્ર ઉપાધ્યાયની કૃતિ મૃગાવતી આખ્યાન અથવા રાસ ૪૬૧ કડીની રચના સં. ૧૬૪૩ પહેલાંની છે.

રાસ ચરિત્રાત્મક કૃતિ છે અને તેમાં જૈન ધર્મના પૂર્વાચાર્યો, મહાપુરુષો અને સતીઓનાં જીવનનો વિસ્તારથી પરિચય આપવામાં આવે છે તે દર્ષ્ટિએ આખ્યાન સંજ્ઞા આપી હોય એમ સંભવ છે.

આખ્યાનનું વસ્તુ પ્રાચીન ધાર્મિક ગ્રંથો અને પૂર્વાચાર્યોના ગ્રંથોમાંથી લેવામાં આવે છે તે દષ્ટિએ આખ્યાન સંજ્ઞા યોગ્ય લાગે છે.

- ૧. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ૨-૯૯
- ર. જૈન ગૂર્જર કવિઓ ૨-૧૯૭

## ૧૭. નિર્વાણ

'નિર્વાણ' કાવ્યમાં કોઈ વ્યક્તિના દીક્ષા પ્રસંગનું વર્શન કેન્દ્ર સ્થાને છે એટલે દીક્ષાના ઉત્સવનું કાવ્ય એમ સમયજાય છે. તદુપરાંત પૂર્વાચાર્યના સ્વર્ગારોહણના પ્રસંગનું વર્શન મુખ્ય હોય તેવી કૃતિ 'નિર્વાણ' નામથી રચાયેલી છે એટલે 'નિર્વાશ' કાવ્યનો સંબંધ જીવનના અંતકાળ કાલધર્મ સાથે છે.

૧. શ્રી વૃદ્ધિવિજયગણિ નિર્વાણ ભાસ રચના કવિ સુખ સાગરે કરી છે. તેનો આરંભ વર્ણનથી થયો છે. ગુર્જરદેશના વડનગર (આનંદપુર) પાસે ડાભલી ગામના પોરવાડ જ્ઞાતિના આણંદશાહ અને પત્ની સુરરાણી રહેતાં હતાં. એમના પરિવારમાં સુરરાણીએ વિસનગરમાં પોતાના પિયરમાં પુત્રનો જન્મ આપ્યો.તેનું નામ બોધા પાડવામાં આવ્યું અને પાછળથી કરમશી નામ રાખવામાં આવ્યું હતું. સત્યવિજય પંન્યાસના સત્સંગથી સં. ૧૭૩૫માં પાટણાના સંઘ સમક્ષ કરમશીએ દીક્ષા અંગીકાર કરી અને વૃદ્ધિવિજય નામાભિધાન કરવામાં આવ્યું. પૂ.શ્રીએ સત્યવિજયની ઉત્તમ કોટિની વૈયાવચ્ચ કરી હતી. પૂ.શ્રીએ અંતિમ ચાતુર્માસ પાટણમાં કર્યું હતું ત્યારે ચોમાસા પછી કાર્તિક વદ-૧૪નો ચોવિહાર ઉપવાસ કર્યો હતો. બીજે દિવસે ગોચરી માટે નીકળ્યા અને રસ્તામાં એક શ્રાવકને ત્યાં વિશ્રામ દરમ્યાન ડહેલામાં જ અમાવસ્યાના દિવસે કાળધર્મ થયો હતો. પૂ.શ્રીની અંતિમ વિધિ સકળ સંઘના ભાઈઓએ કરી હતી. પૂ. સત્યવિજય પંન્યાસની ચરણાપાદુકાની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી તેની સાથે જ પૂ. વૃદ્ધિવિજયજીનાં પગલાંની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. રાસને અંતે કવિના શબ્દો છે.

''ધર્મમિત્ર' સુખસાગર કવિ ઇણિ પરિ ભણે રે હંસવિજયને હેતિ.''

આ પંક્તિ દ્વારા એમ જાણવા મળે છે કે સુખસાગર કવિ વૃદ્ધિવિજયજીના ધર્મમિત્ર હતા. વૃદ્ધિવિજયના શિષ્ય હંસવિજયજી હતા. એમના માટે આ નિર્વાણ ભાસની રચના કરી છે. 'નિર્વાણ' સંજ્ઞાવાળી કૃતિઓ ગુરુગુણ મહિમા ગાવાની સાથે પૂર્વાચાર્યોના જીવનની દીક્ષા, શાસનપ્રભાવનાનાં કાર્યો અને અંતકાળના વર્શનને કેન્દ્રમાં રાખીને રચાઈ છે.

- ર. શ્રી રાજસાગરસૂરિ નિર્વાણ રાસ.
- 3. શ્રીવિજયસેનસૂરિ નિર્વાણ રાસ.
- ૪. શ્રીહીરવિજયસૂરિ નિર્વાણ

આ રીતે 'નિર્વાણ' સંજ્ઞાવાળાં કાવ્યોની સંક્ષિપ્ત માહિતીની નોંધ કરવામાં આવી છે. સંદર્ભ : જૈન ઐતિહાસિક ગૂર્જર કાવ્ય સંચય પા-૧૪, પા-૪૫, ૧૫૯ પા. ૨૦૩.

#### ૧૮. ચાબખા

સમાજમાં પ્રવર્તતી અસામનતા, દંભ, સાંપ્રદાયિક સંકુચિતતા, ઢોંગી ગુરુઓનાં ધિતંગ, વહેમ, રૂઢિની જડતા, અંધશ્રદ્ધા વગેરેમાં સમાજના લોકો કસાયેલા હતા, એમને જાગૃત કરવા માટે અને સત્ય સમજાવવા માટે જ્ઞાની કવિઓએ કઠોર વાણીમાં ધારદાર અને વેધક અભિવ્યક્તિ કરતી કેટલીક રચનાઓ કરી હતી તે ''ચાબખા" નામથી પ્રચલિત થઈ છે : તેમાં ભોજા ભગતના 'ચાબખા' વિશેષ લોકપ્રિય છે, ભોજા ભગતે યોગ સાધના કરી હતી. પંદર દિવસ ધ્યાન મગ્ન સ્થિતિમાં રહ્યા પછી ઉપદેશ વાણી પ્રગટ થઈ તે 'ચાબખા' કહેવાય છે. કેટલાક પંક્તિઓ ઉદાહરણ તરીકે નોંધવામાં આવી છે.

મૂરખની દાઢી થઈ ધોળી રે, દૃદયમાં જોયું ન ખોળી રે. મૂરખા જનમ ગયો તારો રે, બાંધ્યો પાપતણો ભારો રે. મૂરખો મોટી રહ્યો મારું રે, આમાં કોઈ નથી તારું રે.

પ્રભુ સેવા માટે કવિ જણાવે છે કે પ્રાણિયા ભજીલેને કિરતાર, આતો સપનું છે સંસાર. ભજન કરો તો ભવ મટે, સંત શબ્દ ધરજો કાન. પ્રેમપદને પામવા તું મેલીદે મનની તાણ. ભોજા ભગતે ભાષાનો માત્ર એક સાધન તરીકે ઉપયોગ કરીને પોતાના ચિંતનાત્મક વિચારો રજૂ કર્યા છે. તેમાં આત્મજાગૃતિ અધ્યાત્મિક સ્પર્શનાની અનુભૂતિનો રણકાર સંભળાય છે.

જૈન સાહિત્યમાં 'ચાબખા'ની રચના એક માત્ર ખોડીદાસ સ્વામીની પ્રાપ્ત થાય છે. અત્રે એમના ચાબખાની સમીક્ષા અને મૂલ 3 ચાબખા પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે. લોક જાગૃતિ કેળવવા માટે આ પ્રકારની રચના વેધક અસર પહોંચાડે છે. કડવા કારેલાના ગુણ ન હોય કડવા એ ન્યાયે કડવી, તીખી વાણી જીવન ઘડતરમાં ઉપયોગી-પોષક નીવડે છે. અખા ભગતના છાપ્પામાં પણ 'ચાબખા' જેવી વિચારો પ્રગટ થયા હતા. સમકાલીન સામાજિક અને રાજકીય પરિસ્થિતના પ્રભાવથી 'ચાબખા' રચાય છે તેની વિગતવાર માહિતી અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

## ૧. પ્રથમ સુધરેલા વિષે ચાબખા.

સાંભળો શ્રાવક સુતની વાતું, અમે આ દુઃખડું નથી ખમાતું ॥ ઘણા દિવસ ગોપવીને રાખ્યું, પણ હવે નથી ગોપવાતું ॥ ઉભરો થઈને ઉપર આવે છે, ચિત્તડે નથી સમાતું ॥ સાંભળો ॥૧॥ એ આંક્શી ॥ એકઠાં થઈ ઇંગ્રેજી ભણે, નવી જંપે દિવસને રાતું ॥ દયાને તો દેશવટો દિધો, કરે સાપ વિંછીની ઘાતું ાસાં ારા નિજ ધરમનો નિશ્ચય નહી, નથી શાસનું વેજા સોહાતું ॥ કેવળજ્ઞાનીનું કહ્યું અવગુણી, મન ગોળામાં ગોથાં ખાતું ા સાં ાગા સાધુનું કહ્યું કદિ સરધે નહી, નવી બાંધે ધરમનું ભાતું ॥ કષ્ટ કરીને કોણ મરે. નથી સ્વર્ગ નરક દેખાતં ા સાંુાષ્ટ્રા ઉપદેશ રૂપી ઔષધથી પણ, દિલનું દરદ નથી જાતું ॥ વર્તમાન સુખ તો વ્હાલું લાગે છે, પણ અંતે સોધાશે ખાતું ાસાં ાપા નાતિ જાતિનો વ્યવહાર ન જાશે, નવી માને પિતા ને માતુ ॥ વિનય મર્યાાદા, મૂકીને બેઠા, એને અંગે અભિમાન ન માતું ॥ સાં ॥ દાા સ્નાન વિના કદી ચાલે નહીં, નિત્ય ભોજન ભાવે છે તાતું ॥ ભક્ષ અભક્ષનો લક્ષ નહી, એનું અંતર નથી ઓજવાતું ા સાંુા ાગા દયા ધરમનો દાટ વાળ્યો, જિહાં વાશીયાની રે વિલાતું ॥ સુધારાથી કુધારો થયો, અમે એહ સહન નથી થાતં ા સાંુાટા જાણ્યું સુધરશે છોકરા, તેથી રહેશે ધરમની વાતું !! માત પિતાનું માન વધારશે, નિર્મળ કરશે નાતં ા સાંુ ાલા પણ એ વાતના વાંધા થયા, થયું ભણતર કારમું કાતું ॥ સુધરેલાનું ચણતર જોઈ, દયાવંતનું દિલ અકળાતું ા સાં ાાવા ઉદ્યોગનું ફળ અતિ પામ્યા, ખરે રસ્તે નથી ખરચાતું ॥ પુનરવિવાહની પ્રીતિ ઘણી, લણી નાંખે અસલ અવદાતું મિ જેવો મનુષભવ મળીયો, તેમાં કથી શુભ થાતું ॥ ખોડાજી કહે છે ખરેખરં અંતે આવશે માંડવે ગવાતું ાા સાં ાાવરાા ઇતિ ॥

ર. શ્રી ઊછરતી વયના સુધરેલા વિષે ચાબખો. સાંભળો સુદરેલ છેલ છબીલા, થયા કેમ ધર્મ કરેવા ઢીલા !! કંદમૂળ કેરો કેર કરો, ઢોળી પાણી કરાવો ગીલા !! ઊંટની પેરે ઉછળતા ફરો, પહેરો બુટ જડાવી ખીલા

‼સાંભળો ‼૧ાા

ચોપડી વાંચવા ચૂંપ ઘણી, નવી શોધો ધરમના ચીલા !! ત્યાંગ વૈરાગ્યની વાત ન જાણો, તમે વચન બોલો છો વીલા !! સાંં∘ !!૨!! મનમોજીને અતિ મિજાજી, લડો છો લાલ રંગીલા !! માંં !!૨!! માત પિતાને માનો નહી, હજી રહ્યા કીલાને કીલા !! સાંં∘ !!૩!! અલબેલા આછકલા તમે તો, હિંસામાંહી હોંશીલા !! બોધ રૂપી બહુ પાણી પડે, તોહી થાતા નથી તુમે લીલા !! સાંં∘ !!૪!! ભણ્યા ઘણું પણ ગણ્યા નહી, નવી દુર્ગુણ દોષને પીલ્યા !! તકરારી ને તંતીલા થયા, વળી વિશેષે વાદીલા !! સાંં∘ !!પા! સદગુણની શેરી નવી શોધી, હૃદય કઠણ જેમ શિલા, ખોડાજી કહે છે જમવિકરાળા, ઝાડકશે તે ઝીલા !! સાંં∘ !!€!! ઇતિ !!

#### ૩. શ્રી શ્રાવકને શિક્ષા વિષે ચાબખો.

શ્રાવક સુત્ર સુણે છે ભાવે, તોહિ કેમ જ્ઞાન અંતર નવી આવે !! ભિન્ન ભિન્ન ભેદ કરીને મુનિવર, નિત નિત સમજાવે ॥ વાંસ નળીમાં ફુંક તણી પરે, કરણ થકી વહી જાવે રે !! શ્રાવક ા!૧!! એ આંકણી !! જીવ અજીવને જાણે નહી ॥ ગુર્દેવ ધારણ નવી ધ્યાવે ॥ સમાયિક કરે તેની શુદ્ધિ નહી, ઝૂકી ઝૂકીને ઝોલા ખાવે રે ા શ્રા。 !! રા! ધન્ય વાણી સત્ય વાણી કહીને. મસ્તક ડોલાવે ॥ દસ્કત એક તો દિલે ન ધારે. વાંચ્યું વ્યથા થાવે રે ા શ્રાહા ા ગા આંધળાને આરીસો બતાવે. બહીરા આગળ ગાવે !! મુરખને ઉપદેશ કરીને, રજ્ઞમાં કોશહી વાવે રે 11 816 11811 કાગળમાં ગુણ કીર્તિપણેરે, શ્રાવક કેરી ગાવે ॥ પણ એહ માંહિલો એકે નહિ. ગુણ ફોગટ ફુલાવે રે ા શ્રાઃ !!પા! ત્યાગ નહિ વૈરાગ્ય નહિ. કાંઈ અનુકંપા દિલ નાવે ॥ અનંતકાયને આરોગી જાય, પછે સ્વર્ગનું પણ કેમ પાવે રે || 욌Lo || E|| આઠમ પાખી ષટ પરવી, તે લીલોતરી ઘર લાવે ॥ અગડ લીએ તો ગોટા ઘણા. મ્હોટા શ્રાવક નામ ધરાવે રે ા શ્રા。 ાગા વ્રત પચખાણ મર્યાદા નહી, જેને સંવર ચિત્ત નવી ભાવે ॥ આરંભ પરિગ્રહ પ્યારા લાગે, વળી, રાત્રીભોજન ખાવે રે ॥ શ્રાહ ॥८॥

પામર ઉપર પ્રીતિ નહિ. કરી ક્રોધ રોવરાવે ॥ ઘર ખોરડાં તો કબજે કરાવે, ધર્મને નિંદાવેરે ॥ શ્રાહ ॥૯॥ આડ પીલાવે ને વ્હાડ પીલાવે. પુરાશાં ઝાડ કપાવે ॥ ક્શ તશા કોઠાર ભરી, ત્રસ પ્રાશીના પ્રાશ તપાવે રે ા શ્રાહ !!૧૦!! જીવહિંસાના ધંધા કરે. અંધા થઈને દુ:ખ ઉપજાવે ॥ ઉજવળ ધર્મને એબ લગાડી. મનમાં તે મલકાવે રે اا ١٩٩ مللا ال ભર વરસાદમાં ઘર ઉકેલી, આરંભ અધિક ચલાવે ॥ પાણા ખાણેથી પાણા કઢાવે, ચુનાની ભક્રીઓ જલાવે રે ા શ્રાહ્યા વરા ધર્મના કામમાં ધંધ મચાવે. અપશબ્દ મેઘ વરસાવે II સાધર્મિ સાથે સંપ નહિ, હાથ કરીને ધર્મ હેલાવે રે ા શ્રાહ !!૧૩!! જૈનધરમ ઠરવાનું ઠેકાશું, સાધુજી કહી સંભળાવે ॥ શાસ્ત્ર પ્રમાણે શિક્ષા દિયે. કર્મહીણાને કેમ સુહાવે રે 11 XIO 119811 નિર્થક નીરને કોણ વલોવે, કોણ ક્શકયા ઓઘાવે ॥ ખોડી કહે રૂડા શ્રાવક ઘશા, એવા પીતળને કોશ તાવે ા શ્રાહ્યા ૧૫ા ઇતા

### ૧૯. વયશાં

१ सुखउरी सुगउ मेरे सउगुरू वयणा ॥ सु० ॥ अमृत मीठे अत्यन्त सरस वांवे सिद्धांत । मंजन मन की भ्रंति चित्त होत वयणा ॥ सु० ॥ १ गावत वयराडी रागइ आला पइश्री संघ आगइ वांसुरी मधुरी वागइ सुख पावइ सयणा ॥ सु० ॥ २ श्री जिन सिंघसूरि केख्यां दुख गये दूरि समयसुन्दर सनूरि हरखे नयणा ॥ सु० ॥ ३

# २०. दोहा

१ इकडिन अकबर भूपित इम माखइं मंत्रीसर कर्मत्वंउ सुडाखइ तुम्ह गुरू सुखियइ गुज्जर खंडइ सिद्ध पुरुष सुप्रताप अखंडइ ॥११॥ वेगि बोलायउ लिखि कुरमाणं आउर अधिक देइ बहु माखं सुणि जिणचंहु सूरि सुक्खाणं जिम हम जैन धरम पहि छाणं ॥१२॥

तव मंत्रीसर बेगि बुलाए आडंबर मोटइ गुरू आए नर नारी मन रंगि बाधए पातिसाहि अकबर मनि माण ॥१३॥ पा. ३५९

### ૨૦. અંતરંગવિચાર

૩ કહુઉ કિમ તિણ ઘરિ હુયઇ ભલીવાર

કોકહની માનઇ નહીં કાર

11911 5

પાંચજન કુટુમ્બ મિલઉ પરિવાર

જૂજુઇ મતિ બુપુયઉ અધિકાર

॥शा ५

આપ સંપા હુયઇ એક લગાર તઉ જીવ પામઇ એક અપાર

11311 4

સમયસુન્દર કહઇ સુ નરનારિ અંતરંગ છઇ એહ વિચાર

11811 5.

# ૨૧. ચંદ્રાઉલા-ચંદાવલા

મધ્યકાલીન કાવ્ય પ્રકારોમાં ચંદ્રાવલા કાવ્યની સંખ્યા અતિઅલા છે. 'ચંદ્રાવલા' એક પ્રકારની દેશી છે. આ દેશીમાં રચાયેલું કાવ્ય ચંદ્રાવલા નામથી ઓળખાય છે. છંદમૂલક રચના જેવા કાવ્ય સમાન આ કાવ્ય દેશીમૂલક રચનાનું છે.

ચંદ્રાવલા પ્રકારની ત્રણ કૃતિઓ પ્રાપ્ત થાય છે.

- ૧. સોળમા શતકના અંત કાળમા કવિ લીંબો સ્થાન ધરાવે છે. એમની કૃતિ પાર્શ્વનાથ નામના સંવેદરસ ચંદ્રાઉલા અપ્રગટ છે. (હસ્તપ્રતમાં સંચય)
- ર. સીમંધરના ચંદ્રાઉલા-૨૭ કડીની રચના કવિ જયવંતસૂરિની પ્રાપ્ત થાય છે. જે હસ્તપ્રતમાં સંચિત છે. એમનો રચના કાળ સતરમા સૈકાના મધ્ય ભાગમાં છે.
- 3. શ્રી પાર્શ્વનાથના ચંદ્રાવલા-આ કૃતિ સંવત ૧૯૩૯ના ફાગણ સુદ-૧ને શનિવારે શ્રી જૈન હિતેચ્છુ મંડળ ભાવનગર તરફથી, પ્રગટ થયેલ છે. તેની પ્રસ્તાવનામાં જણાવ્યું છે કે અન્ય દર્શનીઓમાં વસંતઋતુને વિશે યુદ્ધ વિશેની કાવ્યરચના કે જે કર્મબંધનના કારણરૂપ છે તેવી પાંડવવળા ચંદ્રાવળા પ્રાપ્ત થાય છે. તેવી રીતે વસંત ઋતુમાં ગાઈ શકાય તેવી જૈન ધર્મની ચંદ્રાવળા રચના છે. જૈન સાહિત્યમાં આવી કોઈ કૃતિ પ્રગટ થયેલ નથી એટલે શ્રી જૈન

હિતેચ્છુ મંડળના એક સભ્યે પાર્શ્વનાથ નામના સંવેગરસ ચંદ્રાવળાની રચના કરીને જૈન સમાજને ચરણે ભેટ ધરી છે. જે વસંત ઋતુમાં ગાવા માટે ઉપયોગી છે. જૈન સાહિત્યમાં વસંતનો પદો, હોરી ગીતો જેવી રચનાઓ થઈ છે 'ફાગણ કે દિન ચાર' પુસ્તકમાં આ પ્રકારની કૃતિઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે. વસંત અને ફાગણ માસ તેમાં હોળીનું પર્વ એ ઘોર મિથ્યાત્વની ઉપાસનાનું છે. આ મિથ્યાત્વથી બચવા માટે જૈન કવિઓએ આધ્યાત્મિક પદોમાં વસંત-હોરીનું રૂપકાત્મક નિરૂપણ કરીને જૈન સમાજ અધ્યાત્મના રંગે રંગાઈને ભક્તિમાં નિમગ્ન થાય તેવો શુભહેતુ રહેલો છે. આ રચનામાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનનાં પાંચ કલ્યાણક પાંચ પ્રકરણમાં વિભાજિત કરીને વર્ણવ્યાં છે. નામ ચંદ્રાવળા છે પણ તુલનાત્મક રીતે વિચારીએ તો આ કૃતિ 'વધાવા', 'પંચકલ્યાણક સ્તવન,' 'પંચકલ્યાણક પૂજા સાથે પૂર્ણ રીતે સામ્ય ધરાવે છે. તેમાં મુખ્યત્વે 'ચંદ્રાવળા' દેશીનો પ્રયોગ થયો હોવાથી ચંદ્રાવળા નામ આપવામાં આવ્યું છે. સત્તરમી સદીના કવિ સમયસુંદરે શ્રી જિનચંદ્રસૂરિ ચન્દ્રાઉલા ગીતમ્ની રચના કરી છે આ કૃતિ 'કુસુમાંજલિ' નામના કાવ્ય સંગ્રહમાંથી પ્રાપ્ત થઈ છે. કવિ જિનચન્દ્રસૂરિનો મહિમા દર્શાવીને ચોથી કડીમાં 'ચન્દ્રાઉલા' શબ્દ પ્રયોગ કર્યો છે.

# ''એ ચન્દ્રાઉલા ભાસ મઈ ગાઈ, પ્રીતિ સમયસુન્દર મતિ પાઇ."

ખરતરગચ્છના ગચ્છાધિપતિ ગુરુ જિનચન્દ્રસૂરિના આગમનની સકળ સંઘ પ્રતીક્ષા કરે છે. ગુરુજી પધાર્યા-સંઘ તરફથી ઉત્સવ થયો. રમીયો હર્ષપૂર્વક ગુરુને વધાવીને મંગલ ગીત ગાય છે. ગુરુની અમૃત સમ મધુર વાણી દર્શનથી દુઃખ દૂર થાય નયનોમાંથી અમી વૃષ્ટિ થવી વગેરે દ્વારા ગુરુ ભક્તિનો મહિમા ગાવામાં આવ્યો છે.

# ૨૨. રેલુઆ

દરેક કાવ્યપ્રકારની સંજ્ઞાનો કોઈ અર્થ હોય છે. શબ્દાર્થ અને ભાવાર્થની કાવ્ય પ્રકારનો અર્થ બોધ થાય છે. 'રેલુઆ' કાવ્ય વિશે આવો કોઈ ઉલ્લેખ મળતો નથી. જેસલમેરના ઉપાશ્રયના જ્ઞાનભંડારમાં પુષ્પિકા નામની પુસ્તિકાનાં થોડાં હસ્તલિખિત પેજ મળે છે તેમાં રેલુઆ શબ્દપ્રયોગ થયો છે. તેનો સમય સં. ૧૪૩૭નો છે. એટલે ૧૫મી સદીમાં આ પ્રકારના કાવ્યની રચના માનવામાં આવે છે. રેલુઆમાં કોઈ એક છંદનો પ્રયોગ હોય છે. લોકગીતની ચાલમાં આ કાવ્યરચના ધ્રુવ પંક્તિથી ગેયતાને સિદ્ધ કરે છે. તેના પર લોકગીતની રચનાનો પ્રભાવ નિહાળી શકાય છે. રેલુઆ શબ્દને 'રેલ્હુવા' નામથી ઓળખવામાં આવે છે. 'રેલુઆ' સંજ્ઞાવાળી ઉપલબ્ધ કૃતિઓની સૂચી નીચે પ્રમાણે છે.

- ૧ જિનકુશલસૂરિ રેલુઆ ગા. ૧૦ જયધર્મગણિ પત્રાંક ૪૧૨મે
- ૨ શાલિભદ્ર રેલુઆ ગા. ૮ પત્રાંક ૪૧૪ મેં
- ૩ ગુરાવલી રેલુઆ ગા. ૧૩ સોમમૂર્તિ પત્રાંક ૪૩૮
- ૪ શ્રીજિનચન્દ્રસૂરિ રેલુઆ ગા. ૮ ચારિત્રગણિ પત્રાંક ૪૪૦

પ જિનપ્રયોગસૂરિ વર્ણન રેલુઆ - ગા.૧૦ પદ્મારસ્ન પત્રાંક રેલુચા કાવ્યની નમૂનારૂપ આરંભની પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે.

# ૧. શ્રી જિનકુશલસૂરિ રેલુઆ

ધનુ ધનુ જેલ્હો મંતિ વરુ ધનુ જયતલદેવિય ઇત્યાદિ ગુણ સંપન્ના, જીહ તણઈકુલિ ગ્રથયરિઉપરવાઈય રીજણો સિરિજિન કુશલ મુણિદ. ॥ ૧ ॥ હલિહલિ ગુરુ ગિહિમોહ મોલ્હિયઈ જિણકુશલસૂરિ ગુરુ સેવિયઈ, લભઈ જિન ભવ પાર્રું એ. ॥ અંચલી ॥

# ૨. શ્રી શાલિભદ્ર રેલુઆ

સંદર્ભ :- પ્રાચીન કાવ્યોં કી રૂપ પરંપરા - પા- ૯૦, જૈન ગૂર્જર કવિઓ - ભાગ- ૧- ૨ /૪૧૬

### ૨૩. સંબંધ

૧. કવિ જ્ઞાનમેરુએ વિજય શેઠ-વિજયા શેઠાણી સંબંધની રચના ૩૭ કડીમાં એ-૧૬૬૫ના ફાગણસુદ-૧૦ના રોજ કરી છે.

સંબંધ કાવ્યની વિશેષતા વિજયશેઠની કૃષ્ણપક્ષમાં અને વિજયા શેઠાણીની શુકલ પક્ષમાં ચોથા બ્રહ્મચર્યવ્રતના પાલનનો મહિમા પ્રગટ થયો છે. લગ્ન સંબંધ થયો પણ આજીવન બ્રહ્મચર્યવ્રતનું પાલન કર્યું. એટલે 'સંબંધ' નામ સાર્થક કર્યું છે. કવિ હર્ષ કીર્તિસૂરિની સજઝાયને અંતે નોંધપાત્ર પંક્તિઓ જોઈએ તો

શ્રી સાધુકીરસિ પાઠકવરૂ ખરતરગણ નભચંદ, મહિમ સુંદર ગણિ ચિર જયુતસુ શિષ્ય કહઈ આણંદો રે. ૩૫ ઈમ જાણી સીલ જે ધરઈ શિવતે પાવઈ અપાર, જ્ઞાનમેરૂ મુનિ ઈમ ભણઈ સુગુરૂ પસાય જયકારે રો. ૩૬ સાહચિરપાલ કરાવિયઉ એહ સંબંધ ઉલ્લાસ, શાસ્ત્ર વિરૂધઈહાં જે કહપઉ મિચ્છા દુક્કડ તાસ રે. ૩૭

**ર.** 'સંબંધ' કાવ્યના અન્ય ઉદાહરણરૂપે ૧૮ નાતરોની સજઝાય પ્રચલિત છે. જીવાત્મા મોહનીય કર્મના ઉદયથી સંબંધ બાંધીને કર્મ ઉદયમાં આવે છે ત્યારે કર્મસ્થિતિનો વિચાર આશ્ચર્યચકિત કરે છે. જિમ કૃષ્ણપક્ષે શુકલપક્ષે, શિયળ પાળ્યો નિર્મળો, તે દંપતીના ભાવ શુદ્ધે, સદા સદગુરુ સાંભળ્યો; જિમ હરિત દોદગ દૂર જાયે, સુખ પાયે બહુપરે. વળી ધવળ મંગળ આવે વંદિત, સુખ કુશળ ઘર અવતરે.

- ૧. જૈન ગુર્જર કવિ ભા. ૩/૯૫
- ૨. સજઝાય માળા પા. ૪૩૨

# ૨૪. જોડી

જોડી- જોડ બે વસ્તુનો સંબંધ જોડવો. આવો સંબંધ દર્શાવતી કાવ્યરચના જોડી કહેવાય છે.

સત્તરમી સદીના કવિ ગુણવિજયજીએ બારવ્રતની જોડીની પદ કડીમાં સં. ૧૬૫૫માં રચના કરી છે. તેમાં બારવ્રતનો મુખ્યત્વે સમક્તિ સાથે સંબંધ છે એ પાયાનો સિદ્ધાંત મહત્વનો ગણાયો છે. નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

આદિ - જિનહ ચઉવીસના પાય પણમી કરી, સમિ ગોયમ ગુરૂનામ હીયડઈ ધરી. સમક્તિ સહિત વ્રત બાર હિવ ઉચ્ચરૂં, સુગુરૂસાખઈ વલી તત્ત્વ ત્રિણઈ ધરૂં.

11 9 11

પ્રય

અંત :- શ્રી ખરતરચ્છિ ગયણ દિંણિદો શ્રી જિનચંદ્રસૂરિ સૂરિંદો, એહની મસ્તકિ આણ વહિજજઈ સૂઘૂં સમક્તિ ઈમ લહિજજઈ. સંવત સોલ પંચાવન વરસઈ શ્રાવિકા જીઉનિય મનહરસઈ, શ્રીગુણવિનય વાચક વરપાસઈ સુણીઉ આગમ મુનિ ઉલાસઈ. કીધઉ બારહવ્રત ઉચ્ચારહ અણજાણઈ નહીં દૂષણભાર, ભણસઈ ગુણસઈ એહ અધિકાર તેહિ ધરિ મંગલ જયકાર.

### ૨૫. સંધિ

૧. 'સંધિ' શબ્દ પ્રયોગ અપભ્રંશમાં કાવ્ય રચનાના વિભાજનમાં થાય છે. સંસ્કૃતમાં સર્ગ-અધ્યાયનો વસ્તુ વિભાજન માટે પ્રયોગ થાય છે તેવી રીતે અપભ્રંશમાં 'સંધિ' શબ્દ પ્રયોગનું સ્થાન છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય જણાવે છે કે

पद्यं प्राय: संस्कृत - प्राकृततृप . भ्र. शं. - भ्राभ्य, भाषा निबध्ध. भिन्नान्स्त्य वृत्त. सर्गाऽऽश्वास -संध्यवस्कंधक बधं सस्संधि. शब्दार्थ. वैचिगयोपेतं महाकाव्यम् 'संधि' अव्यनुं दृष्टांत नीथे मुक्ष्भ छे.

#### સંધિ કાવ્ય

**ર.** ખરતરગચ્છના સ્નેહહર્ષના શિષ્ય શ્રીસાર પાઠકે આનંત શ્રાવક સંધિની સં. ૧૬૮૪માં ૧૫ ઢાળની ૨૫૨ કડીમાં રચના કરી છે. (૩ / ૨૧૪)

સાંભલિ જંબૂ સોહમ ઈમ કહૈ સાતમ અંગ મઝાર, પ્રથમ અધ્યયને ભાષ્યા એહવા વીર જિણંદ વિચાર.

286

જિમ જિમ ચરિત સુશી જે એહવા તિમ તિમ મરથિર થાય, શિવ મણ રાષ્યાં લાભહુવૈ ઘણો પાતિક દૂરિ પલાય.

२४७

પુહકરણી નયરિ અતિ દીપતી શ્રાવક ચતુરસુજાણ, આદીસર જિનવર સુપસાઉલે રાજપ્રભકલ્યાણ.

૨૫૦

સંવત દિશીં સિદ્ધિ રસ સિસ ૧૬૮૪ તિણ પુરીમઇં કીધી ચઉમાસિ, એ સંબંધ કી યૌર લિયા મણ ઉસુણતાં થઈ ઉલ્લાસ.

રપ૧

રત્નહરષ વાચકગુરૂ માહરઉ હેમનંદન સુખકાર, હેમફીરતિ ગુરૂ બંધવ નૈ કહૈ પભણૈ મૃનિ શ્રીસારિ.

રપર

**સંદર્ભ :-** ૧. પ્રાચીન કાવ્યો કી રૂપ પરંપરા - પા. ૨૨ ૨. જૈન ગુર્જર કવિઓ ભાગ- ૩ / ૨૧૪

### ૨૬. બોલી

છંદોબદ્ધ રચનાઓમાં વચ્ચે બોલી યુક્ત ગદ્ય મૂકવાની રૂઠિ પ્રચલિત હતી. ઇ. સ. ના ૧૫મા શતકના પૂર્વાર્ધમાં રચાયેલ હીરાણંદકૃત 'વસ્તુપાલ રાસ' અને ઉત્તરાર્ધમાં રચાયેલ નરપતિકૃત 'પંચદંડ', 'ઉદાહરણો' આદિ કાવ્યોમાં આ પ્રણાલિકાનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે.

જયશેખરસૂરિ કૃત પ્રકીર્ણ રચનાઓમાં સંગ્રહમાંથી બોલીયુક્ત શ્લોક નીચે પ્રમાણે છે.

અહો શ્યાલક ? જિમ ગ્રહમાંહિ ચંદ્ર સુરવુંદ માંહિ ઇંદુ મંત્રાક્ષરમાંહિ, ઓકાર ધર્મમાહિ પરોપકાર નદી માહિ ગંગા મહાસતી માંહિ સીતા. મંત્રમાંહિ પંચપરમેષ્ઠિ નમસ્કારુ દાયિક માહિ ઉભય દાતારુ ગુરુયઉ, તિમ તીર્થ સિવિહું માહિ સિદ્ધક્ષેત્રુ શ્રી શત્રુંજય નામ પર્વતુ.. તેહઉપરિ શ્રી નાભિરાયા તણા કુલનઈ અવતંસુ માતા.

(જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ- પા. ૨૮૨)

### આદિનાથ બોલી

આદિ : જો ભુવણભૂસણના ભિકુલશ્નર વંસિ વંસ મહદઓ, મરૂદેવિ દેવનઈ સુવશ્ન કમલ સિરિ વસહદઓ. વરદાય મુણિ કેવલિ જિણહ ધુરિ પંચસય ધશુહુચ્ચઓ, સેતુજ્જ મેરિ ગિરીજ્જા સુરતરુ આદિનાહુ સુનંદઓ. અંત : સોહમ સા મિણ કમિણ જિપ્નેસરસૂરિ ગોયમતુલ્લઓ, તસુ પર્ટિ સિરિ જિપ્નપ બુહસૂરિ તાસુ પઈવિજજાલઉ. જિપ્નચન્દસૂરિ ગુરુ વએસિ જત્ત કરણુ જિ પિઠખએ, સિત્તુજ્જિ સંડિય કઉડિ જકખહ પમુહ સંઘહ ૨ક્ખએ.

આ રચના કવિ વિનયચંદ્રસૂરિ શિષ્ય ની અપભ્રંશ ભાષામાં કાવ્યરૂપે રચાઈ છે. (જૈન ગૂર્જર કવિઓ. ૧ા ૪૧૯)

આદિ : ધનુ ધનુ ધનુ સોરઠ દેસિ પસિઠઉ જિણિ ગિરિવરુ ગિરનારુ, ઉતંગુ સુતારણ જસુ સિરિ સોહઈ ભુવણ ભુવણ અઈચારુ. તસુ મજિઝ નિવિકઉ જલહર વશ્ચઉ સામિઉ નેમિકુમાર, જિણિ હેલઈ જિતઉ નવ જૂવ્વણ ભરિ તિહુણ રગડણ થારુ.

આદિ : રેવઈગિરિ મંડણ પાવ વિહંડણ તિહુયણ પશમિય થાય, ભતિહિ સંથુણિયઉ ઈણિ મણિ રહિયઉ ઈકુ તુહું જાદવરાય. તિમ તિમ તિમ કરિમહુ ભાલત્થલિ જિમ હુઇને મિતિલઉ સુપહાણ, જય જય જય જિયવર તુહુ પરમેસરુ જામ ગયણિ સસિ ભાણુ.

વચિનકા અને બોલીમાં પ્રભુનાં ગુણગાન ગાવામાં આવ્યાં છે. અજ્ઞાત કવિકૃત બોલી કાવ્યમાં છે.

(જૈન ગૂર્જર કવિઓ. ૧૫ ૪૧૯)

# ૨૭. વાસુપૂજ્ય બોલિકા

બોલિકા એટલે બોલ, બાબત એવો અર્થ થાય છે. વાસુપૂજ્ય બોલિકામાં વાસુપૂજ્ય સ્વામી ભગવાન વિશેની માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. સુષ્મ-દુષ્મ કાળમાં અવતાર પામીને જગતના જીવોનું કલ્યાણ કર્યું છે. ભગવાન સાક્ષાત વિચરતા હોય ત્યારે આગળ અષ્ટમંગલ, સ્ત્રીઓ શણગાર કરીને પ્રભુની ભક્તિ કરે છે. પ્રભુને ન્વહણ-વિલેપન કરવામાં આવે છે. વાજિંત્રોના નાદનો મધુર ધ્વનિ કર્ણપ્રિય બન્યો છે. કવિએ પ્રાસયોજના દ્વારા ગીતની સમાન પદ્યરચના કરી છે. પંક્તિના આરંભમાં લા ચલ્લહિ, તાપૂજસ્યા વહિ, તાપહિ રાવણિ કાવ્યમાં ભક્તિરસની અનેરી અનુભૂતિ થાય છે. નમૂનારૂપે ભક્તિગીતની આ બોલિકા દ્વારા પ્રભુનો લાક્ષણિક પરિચય થાય છે અંતે કવિના શબ્દો છે કે પ્રભુ ભક્તિથી મનુષ્યોનાં મનોવાંછિત પૂર્ણ થાય છે અને દુઃખ દારિદ્રનો નાશ થાય છે.

# વાસુપૂજ્ય બોલિકા

| તા પલ્હણપૂરિ ગોરી વિનંતી કરહિ જુ પ્રિય નિસુશેહા         |         |
|---------------------------------------------------------|---------|
| તા દૂસમ કાલિ સૂસમુ અવયરિય ઉદ્દહહ જલંજલિ દેહુ !!         |         |
| તા ચલ્લહિ સામિય મયગલ – ગામિય સહલઉ જમ્મુ કરેસુ           |         |
| તા વિજ્જાહરિ બિહિ મંદિરિ પણમિસુ વાસુપુજ્જુ - તિથ્થેસુ ॥ |         |
| તા ચલ્લહિ સુંદરિ મણિ નિચ્છઉ કરિ અદભુદુ કરિ સિણગા        | ∥ ૧ ∥   |
| તા ગહિવિ અગરુ કપ્પૂરુ કુસુમ - ચંદન - કત્થૂરી સારુ ॥     |         |
| તા પૂજ રયાવહિ માવણ ભાવહિ ચંગુ વિલેવણુ અંગિ              |         |
| તા પહિરાવણી વિવિહકારા વહિ સપડિ (?) નિતુ નવ-રંગિ         | 11 & 11 |
| તા ઉલ્લુલો દો દો તિઉલી વજહિ ગિડિ (?) કરડિ – ઝંકારુ      |         |
| તા દોં દોં ત્રિખુ નખુ ખુનતા માદલ ઝિગડદિ પડહુ અહસારુ ॥   |         |
| તા ઝશુહશુ કારહિ ઝલ્લરિ મણહર કંત સુહાવી તાલ              |         |
| તા ભરરં ભરરં ભેરી સુમ્મઈ છપલ છપલ કંસાલ                  | 11 3 11 |
| તા છં છં છરરં આઉજ બજહિ વીણ વેશુ અઈરમ્મ                  |         |
| તા તુંબરુ – સરિ મહુર – સરિ ગાયહિ ગાયણ ખોડહિ કમ્મ        |         |
| તા વાસુપૂજ્ય તિથ્થંયર પસંસહિ સુગુરુ જિપ્નેસરસૂરિ        |         |
| તા ભવિયહુ જજ્ઞમજ્ઞ વંછિઉ પાવહુ દુરિઉ પજ્ઞાસઉ દૂરિ       | &       |

#### ૨૮. અધિકાર

અધિકારનો શબ્દાર્થ કોઈ કૃતિનો વિભાગ, વિષય, વૃત્તાંત એમ સમજાય છે. "અધિકાર" સંજ્ઞાવાળી કૃતિ પંચસમવાય નામની વિનયવિજય ઉપા. ની - ૫૮ કડીની સં. ૧૭૨૩માં રચાયેલી છે. આ કૃતિને પંચકારણ-સ્યાદ્વાદસૂચક મહાવીર સ્તવન નામની સંજ્ઞા પણ આપવામાં આવી છે.

પંચ સમવાય કારણ એ કોઈ વૃત્તાંતવાળી કૃતિ નથી પણ જૈનધર્મના સ્યાદવાદને આધારે રચાયેલી કૃતિ છે. કોઈપણ કાર્ય કરવામાં પાંચ કારણ નિમિત્તરૂપ છે. તેમાં મુખ્ય અને ગૌણ નિમિત્ત (૧) કાળ સમવાય કારણ, (૨) સ્વભાવ સમવાય છે. કારણ (૩) નિયતિ સમવાય કારણ, (૪) પૂર્વકૃત કર્મ સમવાય કારણ, (૫) ઉદ્યમ સમવાય કારણ.

કવિએ અધિકારનો આરંભ દુહાથી કરીને પાંચ કારણ વિશે પાંચ ઢાળમાં વિચારો વ્યક્ત કર્યા છે. ત્યારપછી છકી ઢાળમાં સ્યાદ્વાદની રીતે અર્થઘટન કરીને સમાધાન કર્યું છે. વસ્તુતત્ત્વને સમજવા માટે એક પક્ષીય વિચાર ન ચાલે. નય-નિક્ષેપ-સપ્તભંગી વગેરેના સહયોગથી તત્ત્વની વાત સ્પષ્ટ રીતે જાણી શકાય છે. કવિએ આરંભમાં મહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ કરીને અધિકારની રચના કરી છે. દુહા -

સિદ્ધારથ સૂત વંદીએ જગ દીપક જિનરાજ, વસ્તુતત્વ સવિ જાણીએ જસ આગમથી આમ. 11 9 11 સંગતિ સકલ નયે કરી જુગતિયોગ શુદ્ધબોધ. ધન્ય જિનશાસન જગ જ્યો જિહાં નહીં કિશોવિરોધ. 11 4 11 પ્રથમ કાળ વિશે કવિના શબ્દો છે. (૧ા૩) શ્રી જિનશાસન જગ જયકારી સ્યાદ્વાદ શદ્ધ ૩૫રે. નય એકાંત મિથ્યાત્વ નિવારણ અકલ અભંગ અનુપરે શ્રી. 11 9 11 કાલ ગર્ભ ઘરે જગ વનિતા કાલે જનમે પૂતરે, કાલે બોલે કાલે ચાલે કાલે જાલે ઘર સૂત રે. શ્રી. 11 3 11 સ્વભાવ વિશે કવિ જણાવે છે કે (ગા - ૭) મચ્છ તંબ જલમાં તરેજી બૂડે કાગ પાષાસ, પંખિજાત ગયણે કિરેજી ઈણિપરે સયલ વિત્રાણ 11 9 11 નિયતિનું ઉદાહરણ જોઈએ તો (ગા - ૮) આહેડી નાગે ડશ્યોજી બાણ લાગ્યો સીંચાણ. કોક્હો ઉડી ગયો જી જુઓ જુઓ નિયતિ પ્રમાણ રે. 11 2 11 પૂર્વકર્મ વિશે કવિ જણાવે છે કે ( ગા - ૩) કરમ નિયતિ તે અનુસરે એ જેહમાં શક્તિ ન હોય તો. દેઉલ વાઘ મુખે પંખીયાએ પિઉ પેસંતા જોય તો. 11 3 11 ઉદ્યમનો મહિમા દર્શાવતી પંક્તિ જોઈએતો. (ગા - ૪) તં ત સ્વભાવે પટ ઉપજાવે કાલ ક્રમે રે વણાએ. ભવિતવ્યતા હોય તો નિપજે નહીં તો વિધન ઘણાએ રે.સ. || X || છક્રી ઢાળમાં કવિના શબ્દો છે. વર્ધમાન જિન ઈશિ પરે વિનવે. શાસન નાયક ગાયો,

સંઘ સકલ સુખ હોયે જેહમાં, સ્યાદ્વાદ રસ પામો રે. પ્રાજ્ઞી. ॥ ૮ ॥

કાર્યસિદ્ધિ માટે આ પાંચ કારણ મુખ્ય અથવા ગૌણ પણે રહેલાં છે. સંદર્ભ : - સજ્જન સન્મિત્ર - (પા - ૧૯૭)

## ર૯. સુડ

પ્રાકૃત પિંગલમ પ્રંથમાં સૂડ (શૂલ) એ નામનો માત્રા મેળ છંદ છે તેવો ઉલ્લેખ મળે છે. તે આનંદવસ્તુ છંદનો એક પ્રકાર છે. તેમાં ૧૬ ગુરૂ, ૫૮ લઘુ મળીને ૭૪ વર્શ હોય છે. તેની ૯૦ માત્રા છે.

સૂડનો અર્થ ક્ષેત્રફળ, પત્રક, ખરડો, સૂડવહો એટલે કે પોપટ જેવું પક્ષી કે જે સંદેશો લઈ જાય છે અને પહોંચાડવાનું કાર્ય કરે છે. (૧-૧૩૦) આર્દ્રકુમાર કુમારનું સૂડની પંક્તિઓ.

અંત : દેપાલ ભિષ્ન સાંજી ગઈલા મુગતિ આપુરી ઘાનચી, સકતિ સયલ સંઘ પ્રસન (કવિ દેપાલ કૃત).

સૂડનો એટલે મૂળ સૂત્ર અને તેની ટીકા લખાઈ હોય તેવી પ્રતને માટે આ શબ્દ પ્રયોગ થાય છે. તેમાં ત્રણ કે પાંચ પાન હોય તો તેની વચ્ચે સૂત્ર અને આજુબાજુ ટીકા લખાયેલી હોય છે. સૂડનું લખાણ ક્રમિક હોય છે. સોળમી સદીના કવિ દેપાલ કૃત "આર્દ્રકુમારનું સૂડ" નામની કૃતિ પ્રવર્તક કાંતિ વિજયજીના ભંડારમાં (હસ્તપ્રત) છે આ કાવ્યના આર્દ્રકુમાર મુક્તિ પામ્યા તેવો સંદેશો તેમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે.

**સંદર્ભ :** (જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા - ૧/ ૧૩૦)

### ૩૦. 'વિલાપ'

વસ્તુલક્ષી કાવ્ય પ્રકારની વિવિધતામાં 'વિલાય' નામની એક સજઝાય રચના પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં મુખ્યત્વે કરૂણરસ કેન્દ્ર સ્થાને છે. ગૌતમ સ્વામીનો વિલાય એ સજઝાય આ પ્રકારના દેષ્ટાંતરૂપે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. કલ્પસૂત્રમાં મહાવીર સ્વામીના ચરિત્રમાં આ પ્રસંગ ભાવવાહી રીતે પ્રગટ થયો છે.

આધાર જ હતો રે એક વીર તાહરો રે હવે કોણ કરશે મોરી સાર. પ્રીતલડી જેહુંતી રે પેલા ભવ તશી રે તે કેમ વીસરી રે જાય. મજને મૂક્યો રે ટળવળતો ઈંહા રે નથી કોઈ આંસુ લોવણહાર, ગૌતમ કહીને રે કોણ બોલાવશે રે હવે કોણ કરશે મોરી સાર. 11 2 11 અંતર જામી રે અજ્ઞઘટતુ કર્યું રે મુજને મોકલીયો રે ગામ, અંતકાળ વેળા રે હું સમજયો નહીં રે જે છેહ દેશે મુજને આમ. 11 3 11 ગઈ હવે શોભા રે ભરતના લોકની રે હું અજ્ઞાની રહ્યો છું આજ. કુમતિ મિથ્યાત્વી જીમ તીમ બોલશે રે કોશ રાખશે મોરી લાજ. ાા ૪ ॥ વલી શલપાશી રે અજ્ઞાની ઘણો રે દીધું તુજને રે દુ:ખ, કરુણા આશી રે તેહના ઉપરે રે આપ્યું બહોળું રે સુખ. 11 4 11 જે અઈમુંતો રે બાળક આવીયો રે રમતો જલશ રે તેહ. કેવળ આપી આપ સમો ક્રીયો રે એવડો શો તસ નેહ, || E || જે તુજ ચરણે આવી દંશીઓ રે કીધો તુજને ઉપસર્ગ. સમતાવલી રે તે ચંડકોશીએ રે પામ્યો આઠમુ રે સ્વર્ગ. 11911 ં ચંદનબાલાએ અડદના બાકુલા રે પડિલાભ્યા તું જ સ્વામ, તેહને કીધી રે સાહુણીમાં વડી રે પહોંચાડી શિવધામ. 11 6 11

| દીન બ્યાસીનાં રે માતા-પિતા હતા રે <b>બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણી</b> દોય,<br>શિવપદ સંગી રે તેહને તેં કર્યા રે મિથ્યા મલ તસ ઘોય. | ॥ ७ ॥    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| અર્જુન માલી રે જેહ માહા પાત્ત કી રે કરતો મનુષ્ય સંહાર,                                                                 |          |
| તે પાપીને પ્રભુ તમે ઉદ્ધર્યો રે કરી તેહ સુપસાય.                                                                        | 11 90 11 |
| જે જલધારી રે હું તો દેડકો રે તે તુજ ધ્યાન સુહાય,                                                                       |          |
| સોહમ વાસી રે તેં સુરવર કીયો રે સમક્તિ કેરે સુપસાય.                                                                     | 11 99 11 |
| અધમ ઉદ્ધર્યા રે એહવા તે ઘણા રે કહું તસ કેતા રેનામ,                                                                     |          |
| માહરે તાહરા નામનો આશરો રે તે તુજ ફ્લસે રે કામ.                                                                         | ા ૧૨ ॥   |
| હમે મેં જાણ્યું રે પદ વીતરાગનું રે જે તેં ન ધર્યો રે રાગ,                                                              |          |
| રાગ ગયેથી ગુણ પ્રગટ્યા સહુ રે તે તુજ વાણી મહાભાગ.                                                                      | ા ૧૩ ા   |
| સંવેગ રંગી રે ક્ષપણ શ્રેણી ચડ્યો રે કરતો ગુણનો જમાવ,                                                                   |          |
| કેવલ પામી રે લોકા લોકના રે દીઠા સઘળા રે ભાવ.                                                                           | ॥ १४॥    |
| ઈન્દ્રે આવી રે જિનપદે થાપીયો રે દેશના અમૃતધાર,                                                                         |          |
| પરષદા વુજી રે આતમ રંગસુ રે પામ્યા શિવપદ સારા.                                                                          | ∥ ૧૫ ∥   |

# ગૌતમ સ્વામીના વિલાપની અન્ય કૃતિઓ

વર્ધમાન વચને તદા - માણેકસૂરિ વીર વહેલા આવો રે - વીરવિજયજી શાસન નાયક પ્રાણ પ્રભુ ! હે વીરજી - અજ્ઞાત કવિ વીર વિતક આજ્ઞા થકી - અજ્ઞાત કવિ વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે.

સંદર્ભ: જિન ગુણ મંજરી - પા- ૩૨૬ / ૩૭૨

### ૩૧. નમસ્કાર

નમસ્કાર એટલે નમન - વંદન કરવાની કાયિક ક્રિયા. નમ: करणामिति नमस्वतार: જે પાઠ શ્રુતરચના વડે બંધી થાય તે પાઠ-રચનાને નમસ્કાર કહેવામાં આવે છે તેમાં બે હાથ જોડીને મસ્તક નમાવીને નમસ્કાર થાય છે તો વળી શ્રુતપાઠ કે રચનાથી પણ નમસ્કાર કરીને પ્રભુનાં ગુણગાન ગાવામાં આવે છે. સ્તોત્ર કે સ્તુતિમાં પરોક્ષ રીતે નમસ્કાર છે જયારે નમસ્કાર સંજ્ઞાવાળી કૃતિમાં નમસ્કારને પ્રધાન ગણવામાં આવે છે. ૧૪મી સદીના સમેતશિખર તીર્થ નમસ્કાર કૃતિ કવિ ધર્મસૂરિની પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં તીર્થવંદનાનો ઉલ્લેખ થયો છે.

નમૂનારૂપે નીચેની પંક્તિઓ પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

આદિ : અસુર અમર ખયરિંદ પણિમય પયપંક્ય, જસુ સિરિ બીસ જિજાંદ પત્ત સાસપયયસંપય. વર અચ્છર સુર સરિય સરિસુ તરુવર સુમણોહર, સો સમેય ગિરિંદ નમઉ તિત્થહસિર સેરહ.

અંતઃ ઈય સમ્મેય ગિરિંદવીસ જે સિદ્ધ જિશેસર, મોહ ગુરૂય તમ તિમિર પસર ભયહરણ દિશેસર. તે સંધુ અતિઅ ભતિરાઈ સુપસાઈ મહામુણિ, ધમ્મસૂરિ પાયાણ દિંતુ ચિંતિય સુહ જે મુણિ.

સંદર્ભ: (જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ-૧ । ૪૨૫)

### ૩૨. સ્વાધ્યાય - આત્મ શિક્ષા સ્વાધ્યાય

આત્માને ઉપદેશાત્મક વિચારોનો સ્વાધ્યાય કરવા માટે આ લઘુરચના સૂચન કરે છે. મુખ્યાયે ધર્મ કરવાથી શિવસુખ પ્રાપ્ત થાય છે એમ જાણીને ધર્મકરણી કરવી જોઈએ. સ્વાધ્યાય એટલે પુનરાવર્તન, આવૃત્તિ, આત્મલક્ષી વિચારોનું ચિંતન એવો અર્થ સમજવાનો છે, તેનો અભ્યંતર તપમાં સમાવેશ થાય છે. સ્વાધ્યાયએ કર્મ નિર્જરાનું મહાન નિમિત છે વળી, જ્ઞાનનો ક્ષયોપશમ પણ થતો હોવાથી તેનું મૃલ્ય ઉચ્ચ કોટિનું છે—

આદિ : સંભવ જિનવર વીનતી, જીવન ચેતન ચેર્તીઈ પામીને નવભવસાર રેં. સાર સંસારમાં લહિ કરી ચલી લહિ ધર્મ ઉદાર રે જીવન, ૧

અંત : શ્રી વિજયરત્નસૂરિસ્વરૂપ દેવવિજય ચિતધારરે, ધર્મથી શિવસુખ સંપજે જિમ લહો સુખ અપાર રે જીવન ચેતન ચેર્તીઈ. ૭

સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ - ૫ । ૪૧

#### ૩૩. રત્નમાલ

કવિ વાસણ કૃત આણંદવિમલસૂરિ રાસનું બીજું નામ સાધુગુણ વંદના રત્નમાલ છે. અહીં રત્નમાલ શબ્દ આણંદવિમલસૂરિના એક એક ગુણ કિંમતી રત્ન સમાન છે. એટલે રત્નમાલ નામ નિર્દેશ કર્યો છે.

આદિ : સકલ પદારથ પામીઈ જપતાં શ્રી જિનનામ, પ્રથમ તિથેસર ધ્યાઈઈ ઋષભજી કરૂં પ્રજ્ઞામ.

અંત : શ્રી આશંદ વિમલસૂરિસરૂ તસ પટોધર પવિત, તે શ્રી વિજયદાનસૂરિ ગુણનિલું વાસણ પ્રણમિ એ આણી નરમલ ચિત સું. સંવત પનર સતાશુઈ આસો આસૂર આલોમાસ, સાધ નામ ગુજારત્નમાલા એ રાસ. રચતા એ મનનંઈ અતિ ઉલાસ ઉલ્લાસ, સુંદર રવિ શશિ સોઈ સાસ્વતા મેરૂ મહીધર જહાં. વજૂવિ સંઘ પરવાર સૂચિર પ્રતપોએ અવિચલ તિહાં, જઈવંતા અજમાન વરૂ શ્રી વિજઈદાનસૂર્રીદ. ભટારક રાજવિજયસૂરિ કહે વાસણ મણ આણંદ સુંદર દરસણ સાધના.

સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા-૧ ! ૩૬૩

### ૩૪. સંવાદ

સામાન્ય રીતે સંવાદનું લક્ષણ નાટક કે એકાંકી જેવી કૃતિઓમાં નોંધપાત્ર ગણાય છે. જૈન સાહિત્યમાં કેટલીક કાવ્ય કૃતિઓમાં બે પાત્રો વચ્ચેનો વાર્તાલાપ સંવાદરૂપે ગણાય છે. આ પ્રકારનો કેશી-ગૌતમી અધ્યયન (ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર)માં પ્રાપ્ત થાય છે. સ્થૂલિભદ્ર કોશા, રહનેમિ-રાજુલ, સંવાદ

કર સંવાદ (બે હાથ વિશે) કવિ લાવણ્ય સમય, સમુદ્ર વહાણ સંવાદ- યશોવિજયજી ઉપા., રાવણ મંદોદરી- સંવાદ- કવિ લાવણ્યસમય વગેરે કૃતિઓ આ પ્રકારની છે. અત્રે જીવ અને કાયાના સંવાદની સંક્ષિપ્ત માહિતી પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

કવિ સાંકળચંદે કાયા અને જીવનો સંવાદનીક સજઝાય રચી છે.

જીવ કાયાને કહે છે તે વિશે કવિના શબ્દો છે.

જીવ કાયાને સુજ્ઞાવે રે ઓકાયા ભોળી, કાયા તું કામજ઼ગારી પાશમાં પડ્યો હું તારી, પ્રભુને મુક્યા વિસારી રે ઓકાયા ભોળી. ॥ ૧ ॥ તારી સાથે પ્રીતિ કરી જરીન બેઠો હું ઠરી, પાપની મેં પોઠ ભરીરે ઓ કાયા ભોળી. ॥ ૨ ॥ ઘણીવાર સમજાવી હઠીલી ન સાન આવી, મુજને દીધો ડુબાવી રે ઓકાયા ભોળી. ॥ ૩ ॥ નીતિનો પ્રવાહ તોડ્યો અનીતિનો પંથ જોડ્યો, સજ્જનનો સંગ છોડ્યો રે ઓકાયા ભોળી.॥ ४ ॥

# ૩૫. 'ટીપ'

'ટીપ' એટલે સૂચી - સંક્ષિપ્ત નોંધ એ અર્થમાં બારવ્રતની ટીપ છે, સોળમી સદીના અંચલગચ્છના કવિ ગજલાભની બારવ્રતની 'ટીપ' ચોપાઈ છંદમાં રચાયેલી પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં શ્રાવકના દેશવિરતિ ધર્મના પાલન માટેનાં ૧૨ વ્રતનો ક્રમિક ઉલ્લેખ થયો છે. આ 'ટીપ'ની રચના સંવત ૧૫૯૭ની છે. દેષ્ટાંતરૂપ પંક્તિઓ નીચે મુજબ છે.

આદિ : પહિલું પ્રણ મિસુ જિનવરૂ એ જિનશાસન સાર, સહિગુરૂ વંદી વ્રત બાર પભિષ્મસું સવિચાર. વ્રત વિના જગિ સયલ નામ અવિરતિ પભણી જઈ, ચઉદ રાજ માહિ વસ્તુ યેહ મહીયાં જસિ લીજઈ.

અંત : મિન વચનિ કાયા તજા જે છઈ બહૂ વ્યાપાર, તેહ થિકુ નિવ ઊસરૂં જિન હુઈ જયજયકાર. નિયમભંગિ એવું કરૂ નીવીનું પચ્ચખાજ્ઞ, જન ગજપતિ લાભહ કહઈઈમ પાલઉજિન આજ્ઞ. કરિસુ જયજ્ઞા કરિસુ જયજ્ઞા સેસિ આરંભ, સામગ્રી ધરિ છત્તીય સવસિ સયલ એને મિ પાલિસુ. ઠકર હકહવીસરજ્ઞહ પ્રમુખ દશવિ આગાર યલિસુ, ભવજીવ ભાર્ગકછઈ સુવિસહ મૂલ સુરમ્મ. પન્નર સત્તાજાવઈ લઢમઈ સુગુરૂ પાસિ ગહિ ધમ્મ, ઈય અતિહિ ઉદાર સમક્તિ સાર બારવ્રત અંગીકરઈએ. જે ભવીયજ્ઞ ભાવિઈ એહ જેગાવઈ તે સંસાર સમુદ્ર તરઈએ.

સંદર્ભ: (જૈન ગૂર્જર કવિઓ. ૧ / ૩૬૧)

9

3 પ

#### ૩€. ભાષા

સમેતશિખરજી સ્તોત્રકી ભાષા - કવિ સુરેન્દ્રકીર્તિએ ૩૬ કડીમાં સં. ૧૯૩૬માં હિન્દી ભાષામાં કરી છે. મૂળ કૃતિ સંસ્કૃતમાં હતી તેને ભાવાનુવાદ દ્વારા રચીને 'ભાષા' સંજ્ઞાથી પ્રગટ કરવામાં આવી છે.

#### દોહા

આદિ : પ્રથમ અજિત જિનેશ પદ, ચરમ પાસ પદસાર,

વિચલેયુત વંદો સદા, શિષ્યર ચમ્મેદ મુઝાર....

અંત : ભકારક આવેરિક સુરિદકીર્તિ અભિરામ,

સંસ્કૃત ભાષા દોઉ નિકે, કરતા હૈ જસ ધામ.

અઠલાદ સૈ છતીસ મૈં, ફાગુણ પંચમી નીલ, ભાષા કાસ્મબજારમૈં, કીહની દૈ જુ રસીલ.

સંદર્ભ : (જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ- ह । ૧૫૧)

#### ૩૭. પ્રકાશ

કવિ જ્ઞાનસાગરે સં. ૧૭૭૮ના આસોમાસના ગુરુવારે અમૃતસિદ્ધિ યોગ હતો ત્યારે ભાવપ્રકાશની રચના કરી હતી. કવિએ અનુયોગદ્વાર આગમ ગ્રંથને આધારે ભાવપ્રકાશની માહિતી આપી છે. જૈન સાહિત્યની ઘણી કૃતિઓમાં કવિઓએ આધારભૂત માહિતી માટે આગમગ્રંથો અને પૂર્વાચાર્યોની કૃતિઓનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. એટલે જૈન સાહિત્ય માત્ર કલ્પનાના આધારે રચાયેલું નથી પણ વાસ્તવિક ગ્રંથોનો આધાર પ્રમાણભૂત ગણીને અસ્તિત્વ ધરાવે છે.

સંસ્કૃત ભાષાના મૂ-ધાતુ ઉપરથી ભવ-ભાવ ભાવવાચક શબ્દ રચાયો છે. તેના જુદા જુદા અર્થ થાય છે. અસ્તિત્વ, પ્રકૃતિ, સ્વભાવ, પદાર્થ, પર્યાય, ઈરાદો, વૃત્તિ, લાગણી, તાત્પર્ય, અભિપ્રાય, ચેષ્ટા, અભિનય, પ્રીતિ, આસ્થા, કિંમત, દર, સ્થિતિ, સ્વરૂપ વગેરે અર્થ થાય છે.

અહીં વૃત્તિ-લાગણી મનની સ્થિતિનો અર્થગ્રહણ કરવાનો છે. ભાવપ્રકાશનો અર્થ મનના ભાવ-સ્થિતિ-લાગણી કે જેમાં પરિવર્તન થવાની શક્ચતા છે તે વિશેની માહિતી આપવામાં આવી છે. છ ભાવ અનુક્રમે ચૌદાયિક, ઉપશમ, ક્ષાયિક, ઉપશમણ, પારિણામિક, સિત્રપાત એમ છ ભાવ છે. પ્રકાશ શબ્દપ્રયોગ દીર્ધ કાવ્યકૃતિમાં વિભાગ - વિભાજન માટે પણ પ્રયોજાયેલો છે. હેમચંદ્રાચાર્યના યોગશાસ્ત્રમાં ૧૨ પ્રકાશ (વિભાગ) છે. મધ્યકાલીન જૈન કાવ્યરચનાઓ સંસ્કૃત - પ્રાકૃત ભાષાના પ્રભાવથી રચાઈ છે એમ સમજાય છે. ભાવ પ્રકાશમાં છે ભાવનું વર્ણન છે. છ ભાવની સંક્ષિપ્ત વિગત નીચે પ્રમાણે છે.

**૧. ઔદાયિક ભાવ :-** પૂર્વ ભવમાં બાંધેલા કર્મોના ઉદયથી પ્રાપ્ત થતા ભાવો મનુષ્ય-દેવ

આદિની અવસ્થાઓ, ૨- ઉપશય ભાવ - કષાયોને દબાવવા શાંત કરવા. 3. ક્ષાયિક ભાવ - કર્મોના ક્ષય થવાથી કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ઉત્પન્ન થવામાં શુભ નિમિત્તરૂપ છે. ૪. ક્ષયોપશમ ભાવ - ઉદયમાં આવેલા કર્મોની તીવ્ર શક્તિને હણીને મંદ કરીને ભોગવી અને અનુદિત કર્મો જે ઉદારણા આદિથી ઉદયમાં આવે તેને ત્યાં જ દબાવી દેવાં (નિયંત્રણ કરવું). ૫. પારિણામિક ભાવ - કર્મના ઉદય આદિથી નિરપેક્ષ ચૈતન્યત્વ ભાવ. દ. સિત્રપાત ભાવ - એક જીવમાં એક સમયમાં ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓને કારણે ગુણ સ્થાનોમાં યથાયોગ્ય ભાવ થાય છે તેમાં સંયોગી ભેદોને સન્નિપાત કહે છે જે સીમિત છે.

આદિ : શ્રી સદ્ગુરૂના પ્રજ્ઞમી પાય સરસ્વતી સ્વામિની સમરીમાય, છએ ભાવનો કહું સૂવિચાર અનુયોગદ્વારા તણે અનુસાર. 11 9 11 પહેલો જાણો ઉદયિકભાવ બીજો કહીએ ઉપશમ ભાવ. ત્રીજો ક્ષાયિક ભાવ પવિત્ર ચોથો ઉપસમભાવ વિચિત્ર. 11 2 11 પારિજ્ઞામિક તે પંચમ જાણ છકો સિંત્રપાતક સુવખાણ, એહનો હવે યથાર્થ કહું જેહવો ગુરૂ આગમથી લહું. 11 3 11 અંત : તે તરીયા ભાવિ તે તરીયા જે ભાવવિચારે ભરીઆરે. સુત્ર આગમ પંચાંગી સપ્ત ભંગીના દરીઆ રે તે. 11 9 11 ધર્મ ધુરંધર પુણ્ય પ્રભાવક કસતુચંદ સૌભાગી રે, જિન પુજે જિન ચૈત્ય કરાવે સૂત્ર સિદ્ધાંતના રાગી રે તે. 11 € 11 શા ભોજા ને દોશી દુર્લભ બીજા બહુ ભવિપ્રાણી રે, શ્રી મહાભાષ્ય વિશેષ વશ્યક સાંભલે ચિત્તમાં આણી રે. 11 9 11 તેહ તશા આગ્રહથી એ શુભ ભાવ સ્વરૂપ વિચાર્યો રે. અનુયોગ દ્વારા ષડશીતિકમાંથી આણ્યો અતિ વિસ્તાર્યો રે તે.॥ ૮ ॥ ભગ્નતાં ગુગ્નતાં સુગ્નતાં સંપત્તિ લીલાલિ ભંડારો રે, જિનવાણી રંગ સાંભલતાં નિતનિત જય જયકારો રે તે. 11 6 11 અંચલગચ્છે ગિરૂસાગચ્છપતિ વિદ્યાસાગરસરિશયારે, બુરહાપુર શહેરે ગુરૂ મેહરે ભાવપ્રકાશ મેં ગાયા રે તે. 11 90 11

#### કલશ

ઈમ કહ્યા ભાવવિચાર સુંદર જેહવા ગુરૂમુખે સુણ્યા, જિન રાજવાશી હીએ આણી નિર્જરા કારણ થુણ્યા. સતર નય મદ આશ્વિન સિદ્ધિ યોગ ગુરૂવાસરે, શ્રી સૂરિવિધા તણો વિનયીજ્ઞાનસાગર સુખ કરે. ॥ ૧૧ ॥

સંદર્ભ ઃ જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા.૫/૩૩૦

#### ૩૮. કથા

કથા શ્રાવ્ય કાવ્યનો પ્રકાર છે. તેનું મૂળ નવલકથામાં છે. કથા ગદ્ય કે પદ્યમાં સંસ્કૃત-પ્રાકૃત અને અપભ્રંશમાં રચાયેલી હોય છે. ગદ્યમાં બાણભટની કાદંબરી સુપ્રસિદ્ધ છે. પદ્યમાં લીલાવતીની કથા છે. આખ્યાન કથાત્મક-ચરિત્રાત્મક કાવ્ય છે. તેમાં ઉપાખ્યાનની રચના બોધાત્મક કથા તરીકે હોય છે. તેમાં અભિનય ભાવસૃષ્ટિ અને કથનશૈલી મહત્વની છે. દેષ્ટાંત કથાઓ પ્રાણીઓ-પંખીઓનાં ચેષ્ટા દ્વારા પરોક્ષ રીતે બોધદાયક છે. ચરિયમ એ કથા છે અને તેમાં જીવનના બધા પ્રસંગોનું સત્યને આશ્રયીને નિરૂપણ કરવામાં આવે છે.

# દાન-શીલ-તપ-ભાવના કથાનક (કથા)

આદિ : શ્રી સરસતિ તું સારદા ભગતિ મગતિં દાતાર.

સત્તરમી સદીના કવિ લબ્ધિવિજયે દાન-શીલ-તપ-ભાવ કૃતિની રચના સં. ૧૬૯૧માં કરી છે આ કૃતિ સાથે કથા-રાસ શબ્દપ્રયોગ જોડાયેલા છે. તેમાં ૪ ખંડ, ૪૯ ઢાળ, ૧૨૭૮ કડી છે. કવિએ હસ્તપ્રતને અંતે ભાવનું માહાત્મ્ય, દેષ્ટાંત કથા એવા શબ્દપ્રયોગથી કૃતિ પૂર્ણ કરી છે એવી માહિતી પ્રાપ્ત થાય છે. આ રચના ૧૬૯૨માં પૂર્ણ થઈ હતી. ભગવંતે ધર્મના ચાર પ્રકારમાં ઉપરોક્ત વિષયને રાખીને વિચારો વ્યક્ત કર્યા હતા. ત્યારપછી કવિઓએ આ અંગે વિવિધ કૃતિઓ રચી છે. કવિ લબ્ધિવિજયજીએ ચાર પ્રકારના ધર્મનો કથા-દેષ્ટાંત દ્વારા પરચિય કરાવ્યો છે.

| ville . | Me tettile if these we me is the source,               |           |
|---------|--------------------------------------------------------|-----------|
|         | જૈની જગદંબા જગે તુઝથી મતિ વિસ્તાર.                     | ા ૧ા      |
|         | તું ત્રિપુરા તું તો તિલા તું શ્રુતદેવી માત,            |           |
|         | પદમિષ્ટિ પંકજવાસિની ષટ્ દરશન વિખ્યાત.                  | ા રા      |
|         | આદિ પુરુષની પુત્રિકા પ્રજ્ઞા પંડિત માય,                |           |
|         | ભારતિ ભગવતિ ભુવનમાં તુઝથી શિવ સુખ થાઈ.                 | 11 3 11   |
|         | બ્રહ્માણી વાણી વિમલ વાણી ઘો મુઝ માય,                   |           |
|         | ગીત કવિત જે કરે તે સવિ તુજ પસાય.                       | الكاا     |
|         | કોઈ નિવિ જાણે ડોસલા વૃદ્ધપણે વઈરાગ,                    |           |
|         | આશી સંયમ આંદર્યું પણ ભણવા ઉપરેરાગ.                     | ા ૫ ॥     |
| અંત :   | શ્રી વિજયદાનસૂરિશ તપગચ્છ ધણી તપ તણે તેજે આદિત નિરખો,   | 11 31 11  |
|         | સૂરિ શ્રીહીરવિજયભિષો હીરલો તાસપાટે સોહમસામિ સરિખો ભજો. | યા પા     |
|         | તાસપાટે વિજયસેનસૂરીસરૂ પ્રબલ વિદ્યા પ્રકટ પુશ્ય દરિઓ,  | 11 - 2011 |
|         | શ્રીવિજયદેવસૂરીસરૂ સંદરૂ પ્રતપયો તસ પટે સુગુણ ભરિઓ.    |           |
|         |                                                        |           |

શ્રીવિજયદાનસૂરીશના સીસવર શ્રી સમીપાલ પંડિત વિરાજે, શ્રી ગુણહર્ષ પંડિતપ્રવર તેહનો સીસ ગુણ જલિ ગંભીર ગાજે. તેહનો સીસ સવિક વિમુક્કટ કવિ ચરણ શરણ અનુકરણ મતિ મિશ્ર આણી. ॥ ૭ ॥ લબિ વિજયાભિધો પરસુગુણ વણમઘો કહતિ સુષ્પિ માત શિશુવચન વાણી. ॥ ૮ ॥ ચારખંડે અખંડે અલિય વચન મેં ભાષિઉ રાસલવલેશ કરતાં, સાધયો કવિ બડા સયલ ગુણના ઘડા કહું બહુ પ્રવચન થકીઅ ડરતી. ॥ ૯ ॥ સોલશત બાશુંઈ વસ્સ વિક્રમ થકી ભાદ્રવેં માસિ શુચિ છઠિ દિવસે, રાસ લિખિઓ રસેં સુણત સુખ હોઈ સિ જેહ જણ જોઇસિ મજ હરસિં. ॥ ૧૦ ॥ સહસ ઉપરિ શતકહોઈ ચમ્યોત્પરે અધિક દોષક પ્રમુખ સયલ કહીએ, દાનવર સીલ તપ ભાવના રાસ કેં ઢાલ નવ અધિક ચાલીસ લહીએ. ॥ ૧૧ ॥ મંગલઈ જૈનનો ધર્મ ધર્મ થિર થઈ રહે સયલ જગજીવ સુરતરૂ સમાનો, તાં લગેં રાસએ થિર થઈને રહો. સિવ સધર્મીજને વાચ્યમાનો ભ. ॥ ૧૨ ॥

સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ- ૩ । ૨૮૧

# ૩૯. ચંદ ચોપાઈ - સમાલોચના

કવિ જ્ઞાનસારજી એ સં. ૧૮૭૭ના ચૈત્રવદ-૨ના રોજ ચંદ-ચોપાઈ ચરિત્રની ૨ચના કરી છે. શ્રી અગરચંદજી નાહટા આ કૃતિ વિશે જ્ઞાવે છે કે કવિ મોહનવિજયજીએ 'ચંદ રાસ'ની ૨ચના કરી હતી. આ કૃતિના ગુણદોષ દર્શાવતી ૨ચના ૪૦૦થી વધુ દોહામાં જ્ઞાનસારજીએ કરી છે. તે ઉપરથી કવિના જ્ઞાન અને વિવેચન શક્તિનો પરિચય થાય છે.

અંત : નાં કવિકી નિંધા કરી ના કછું રાખી કાંન, કવિકૃત કવિતા શાસ્ત્ર કે સંમ્મત લિખી સયાંન. દોહાત્રિકે દસ ચ્યારસૈ પ્રસ્તાવીક નવીન, ખરતર ભટ્ટારક ગછેં. જ્ઞાનસાર લિખદીન. ભયભય પવજ્ઞયમાય સિદ્ધથાંન વામલિખ દીધ, ચૈત કિસન દુતીયા દિનૈઃ સંપૂરન રસપીધ.

સંદર્ભ: જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ ૬ / ૨૦૮

# ૪૦. કુલક - અનાથી ઋષિ કુલક

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના વીશમા મહાનિગ્રંથીય અધ્યયનમાં અનાથી મુનિનો સંદર્ભ પ્રાપ્ત થાય છે. અનાથી મુનિ વિશે સજ્ઝાય ગીત અને સંધિ કુલકની રચના થઈ છે.

આ કુલકની રચના ૧૪મી સદીની કોઈ અજ્ઞાત કવિની છે. કુલકના પ્રસંગની માહિતી નીચે પ્રમાણે છે.

મગધરાજા શ્રેણિક મહારાજા મંડુકક્ષી ઉધાનમાં ફરવા આવે છે ત્યાં એક વૃક્ષ નીચે સમાધિસ્થ સુકુમાર યુવાન સાધુને જોઈને નવાઈ પામે છે. મુનિની કાયા તો સુખ ઉપભોગ માટે યોગ્ય હતી રાજાને નવાઈ લાગી કે આ મુનિ ભોગ ભોગવવાના સમયે શા માટે દીક્ષિત થયા હશે ? મુનિના ચરણોમાં વંદન કરી નુપતિ તેઓને આ યુવાન વયમાં સંયમ ધર્મ પ્રહે કરવાનું કારણ પૂછે છે ત્યારે મુનિરાજ જવાબ આપે છે કે હું અનાથ છું મારું કોઈ નથી કોઈ સંરક્ષક નથી એટલે મેં દીક્ષા ગ્રહણ કરી છે ત્યારે શ્રેણિક રાજા તેઓને કહે છે કે હે ભાગ્યશાળી તમારો કોઈ નાથ નથી તો હું તમારો નાથ બનું છું. તમે ચિંતામુક્ત થઈ મિત્ર સ્વજનો સાથે ભોગ ભોગવો ત્યારે મુનિરાજ પ્રત્યુત્તર વાળે છે હે રાજનુ ? તમે પોતે જ અનાથ છો તો કોઈના નાથ શી રીતે બની શકશો ? રાજા ભ્રમમાં પડી જાય છે કે મગધનો રાજા સત્તા - સંપત્તિનો સ્વામી એવો હું શી રીતે અનાથ ? મુનિવરને પૂછે છે કે હું અનાથ કેવી રીતે ? ત્યારે મુનિવર કહે છે ? હે રાજન ? તમે અનાથનો અર્થ પરમ અર્થ નથી જાણતા માણસ સનાથ અને અનાથ ક્યારે કહેવાય ? ત્યારે તેઓ પોતાની આપવીતિ ૨૪ કરે છે. હે રાજન ? નાની ઉંમરમાં હું વ્યાધિગ્રસ્ત થયો. આંખોમાં, માથામાં, કમ્મરમાં અત્યંત દારૂણ વેદના થતી હતી અનેક મંત્ર-તંત્ર જાણનારા આવ્યા. વૈદ્યો આવ્યા. ચિકિત્સા કરી પણ તેઓ મને દુઃખ મુક્ત કરી ન શક્યા મારી માતા પણ મારા વ્યાધિને કારણે અત્યંત દુઃખી હતી. મારી પત્ની પણ છાતી પર માથું મૂકી નિરંતર આંસુ સારતી. તેઓ મને દુઃખ મુક્ત ન કરી શક્યા આ મારી અનાથતા હતી. એક રાત્રે મેં વિચાર કર્યો કે આ અસહ્ય વેદનાઓમાંથી એકવાર છૂટકારો થાય તો હું સંયમધર્મ પ્રહે કરીશ આમ વિચારી રાત્રે હું સૂઈ ગયો રાત્રિ દરમ્યાન દર્દ ક્ષીણ થઈ ગયું સવારે હું સાજો થઈ ગયો ? આત્મા જ પોતાના સુખ-દુઃખનો કર્તા છે અને તે જ ભોક્તા છે આત્મા જ પોતાનો મિત્ર છે અને તે જ પોતાનો શત્રુ છે. અહીં આત્માના સંદર્ભમાં વૈરાગ્યસભર બોધપાઠ છે. હવે શ્રેણિક મહારાજાને અનાથનું યથાર્થ સ્વ3પ સમજાયું.

વિશેષ માહિતી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર નં. - ૨૦ ઉપરથી પ્રાપ્ત થશે. કુલકમાં તેનો મધ્યમ કક્ષાનો ઉલ્લેખ થયો છે.

અનાથી ઋષિ કુલકની નમૂનારૂપ પંક્તિઓ અત્રે પ્રગટ કરવામાં આવી છે. (ગા. ૧ થી <sub>દ</sub>)

પણનીઅ સામીઅ વીર જિણંદ લોઆલોઅ પયાસ દિણિંદા અન્ના ધી અન્નયણ ! ભેઉ ભેભણિ સુર્કિપિકુ તુમ્હિ નિસુણિઉ મગધ દેસ દેસહ પરિદ્ધિ, રાયગિહં તહિ નયર પસિદ્ધ શ્રેણિક રાજા તિંહા બહુ બલવંતા હો. ધનખંડઈહાંધાન નદીઅંતા અન્ન દિવસ રયવાડી જાઈ મંડકુચ્છઉણઠાઇ, તિહિં તરુયર તલિદિક મુણિંદ જસસિરિ ઉલકઈઝાણ દિણિદં. (3)

રૂપવંતસયરિ સુકુમાલો નવજોવન ભરીનયજ્ઞ વિસાલા, પેખવિ મહરિસિ પભણિ સુઉ સિરાઉ તેઈ ઠાંઈ લીધઉ સંયમ ભાઉ. ા ૪ ॥

તં નિસુશીઅ પજ્ઞભઈ મુનીના હોમહારાયકુંક ઉઅજ્ઞા હો, ઈશિકારણ મઈલીધી દીખા સુગુરુ પાસિ મઈ પામીઅ સીષ. પહસિઉની વપભજ્ઞઈ મુનીના હો રિદ્ધવંત તું કાંઈ અનાહ, હું અચ્છઉ બલવંતા વિસયસુખ ઉ માશિમહંતા.

| | € | |

અનાથી મુનિ પોતાના સંસારી જીવનની વેદનાનો પ્રસંગ શ્રેણિક રાજાને કહે છે. યુવાનીમાં નેત્ર અને શરીરમાં દાહ પીડા એવી ભયંકર હતી કે કોઈ રીતે તેનાથી શાંતિ થતી ન હતી. કવિના શબ્દો છે. (ગાથા - ૧૧ થી ૧૮)

કોસંબીનયરી રિદ્ધિવંત નામિ ગુણવંતઉ જોવણિ મની. ઉપન્નઉ રાગોતિષ્રી દુઃખી હિવી સરિઉ ભોગા. 11 99 11 દેહમાહિ ઉપન્નઉ દાહ માડિઅ ભગ્નહું તનઉ ઉચ્છાહો, સજિન વેદ વૃંદામલીઓ કોઈન નાહ રાગિભેલીયા. 11 92 11 મિલિઆ વેદ બહુ ભતિવંત ઉસડ કર ઈતિ મજઝમહંત. ખશ ઈકઈ નવિ ફીટઈ દાહો તોહિ છતે કુકંઉ અશાહો. 11 93 11 પિતા સહ મુજ કારણી દેઈ પુષ્ટિઓ વિપીડન હુલેઈ માઈ. મહા દુઃખ મનિ ધરઈ તો ઈમ નવિ દુઃખ ઉતરઈ. ॥ १४ ॥ સયલ સહોયર કરઈસુખા તેહ વિલીજઈખિજ્ઞ નવિ દુઃખ, દુઃખિઈ બહિ નિહીઈ આસીસ પીડન ફ્રીટઈરાતિ નઈ દીસા. ∥ ૧૫ ∥ અંશ પ્રવાહી લોયણ સૂ અંગા મજઝ કલત્ર દેઢ અંગ, વિલવશ સુહ મિલ્લેઈ તોઈ ન મજઝ દુઃખ સાલેઈ. 11 98 11 ઈષ્ક્રિ દુ:ખી પુષ્ટ ભોગઉ રયશી મજ્ઝિ ચિતેવાલાગઉ. એહ પીડજઈ મજ્જાએઈ પરતસ ભાર સંજમ લેઈ. ॥ १७ ॥ ઈમ ચિંતિ અ કું સુતઉજામ ગઈ પીડા રવિ ઉગિઉ તામ, પૂછીઉ નવજાઈ સયણ હવગ્ગ સંયમ ગહિઉ સિવપુર મગ્ગ. 11 92 11 અનાથી મુનિ પંચમહાવ્રત પાળીને નરભવ ઉજમાળ કરે છે. કવિ જણાવે છે કે (ગા. ૨૬ થી ૨૮ -૩૫).

દયા વિવજ્જી આજ કરઉ જે ધમ્મ નિ——થસનીગમઈ, જે જમ તીરથ ગમજ ન કીધઉ જેહિ ભવ નિગ મિઉ આલિ તેહિ. ॥ ૨૬ ॥ દાનશીલ તવ ભાવજા સાર સાવય ધમ્મ સુકૃત ભંડાર જયજ્ઞા, જેહિં ન પાલી લેઉ નરય પડંતા તાહ ધજ્ઞી ન કોઈ. ॥ ૨૭ ॥ ૫૫ પાંચા પંચમહવ્યય ભારા પાલીઉ જેહિ ન સંજમ ભારા, તવ તવિઉ દુક્કરતર જેહિં નિષ્કલ જમ્મ હારવિઉ તેહિં. ॥ ૨૮ ॥ કવલસિરિ સયંવર આવઉ કર્મસિદ્ધિ સુખ પામઉ ભજ્ઞઉ, સુજ્રાઉ જે એહ ચરિઉ વિવિહ પુશ્રીત સુજ્રમ્મ પવિત્રઉ. ॥ ૩૫ ॥

સંસારી જીવો ૮૪ લાખ યોનિમાં પરિભ્રમણ કરે છે અને જન્મ-જરા-મૃત્યુનાં દુઃખ ભોગવે છે. ત્યારે કોઈ શરણભૂત થતું નથી. આવી પરિસ્થિતિમાંથી મુક્ત થવાનો માર્ગ સંયમ જીવન છે. અનાથી મુનિનું જીવન તેના દેષ્ટાંતરૂપ છે. સર્વવિરતિ એ જ આત્માના શાશ્વત સુખનું મહાન નિમિત્ત છે એમ જાણીને મનુષ્યજનમાં તે માર્ગે પુરુષાર્થ કરવાનો જિનશાસનનો અવિચળ સિદ્ધાંત સમજવા યોગ્ય છે. (હસ્તપ્રતને આધારે માહિતી)

# ૪૧. જગડુશાહનો કડખો

કવિ કેશર કુશળે સં. ૧૭૬૦માં જગડુ પ્રબંધ - ચોપાઈ રાસ અથવા કડખો નામની ૨૬ કડીની કૃતિની રચના કરી છે. 'કડખા' શબ્દનો અર્થ યુદ્ધભૂમિમાં લડતા સૈનિકોને શૂરાતન ચઢાવવા માટે ગવાતાં ગીતો એમ સમજાય છે. એટલે કડખો - કડખા એ ગેય-દેશી રાગનો પ્રકાર છે. અત્રે નમૂનારૂપે પંક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે. કવિએ જગડુશાહના ગુણોનું વર્ણન કરીને દાનવીરતાથી અમરકીર્તિ પ્રાપ્ત કરી છે એમ જણાવ્યું છે. (પ ા ૧૯૬)

કડખા-કડખો એ દેશીની પ્રકાર છે મો. દ. દેસાઈએ (જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભા.-૨માં દેશી નં. ૨૯૭ છે. તે ઝૂલણા અને આસાઉરી રાગ સાથે સામ્ય ધરાવે છે.

આદિ : પાસ જિશેસર પયનમી પ્રશ્નમી શ્રી ગુરૂ પાય, જગડૂશા સુરલાતશા ગુણગાતાં સુખ થાય. રાજા કરણ મરી કરી પોહો તો સરગ મઝાર, કંચન દાન પ્રભાવથી પગ પગ રહેમનો હાર. માનવભવ જો પામીએ તો સહી દીજે અન્ન, દેવલોકથી અવતર્યો જગડૂશા ધનધન્ન. અંત : ઇંદ્ર ચંદ્ર કે સુરતરૂસાર માનવ નહીં એ સુર અવતાર, ધનધનજાતિ શ્રીમાલી તણી જેહની કીરતિ ચિંહુદિશે જણી, સતર નભષટ્ શ્રાવણમાસ એહ સંબંધ કર્યો ઉલ્લાસ, શાંતલપુર ચોમાસું રહી શ્રાવકજનને આદરે કહી. પંડિત માંહે પ્રવર પ્રધાન વીરકુશલ ગુરૂ પરમનિધાન, સૌભાગ્યકુશલ સદ્દગુરૂ સુપસાય તાસ શિષ્ય કેસર ગુણગાય.

સંદર્ભ : જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ- ૫ । ૧૯૬

# પ્રકરશ-૮

# અનુસંધાન

જૈન સાહિત્યના કાવ્ય પ્રકારોના પુસ્તકને આધારે સાહિત્યની સમૃદ્ધિ અને કાવ્ય પ્રકારોની વિરાટ સૃષ્ટિમાં વિહાર કરતાં અપૂર્વ જ્ઞાનાનંદની અનુભૂતિ થઈ છે. આ ક્ષેત્રમાં વિશેષ સંશોધનને પૂર્ણ અવકાશ છે. આ કાવ્યપ્રકારોનું પુસ્તક માર્ગદર્શક બને એવી ક્ષમતા ધરાવે છે. તેના અનુસંધાનમાં M. Phil-Ph.D જેવી ઉચ્ય પદવી માટે સંશોધન કરવા યોગ્ય વિષયોની સૂચી પ્રગટ કરવામાં આવી છે તેને આધારે બીજા પણ વિષયોની સ્ફુરણા થાય તેમ છે. ઘણી મોટી સંખ્યામાં કાવ્ય પ્રકારો અલ્પ પરિચિત છે. આ અંગેની કૃતિઓ હસ્તપ્રતમાં સંચિત થયેલી છે તો અન્ય સ્થળોએ કેટલાંક પુસ્તકોમાં તેનો સંદર્ભ મળે છે. એટલે સંશોધન દ્વારા તેનું સંકલન સંપાદન કરવાથી આ કાવ્યો વિશે વધુ વિગતો પ્રાપ્ત થઈ શકે તેમ છે. પ્રકીર્ણ કાવ્ય પ્રકારો અંગે સંશોધનને વધુ અવકાશ છે. સ્વરૂપલક્ષી કાવ્ય પ્રકારોમાં ભાસ ધવલ, વેલિ, ચર્ચરી, અંગે પણ અપ્રગટ કૃતિઓ છે તો તેનો સ્વતંત્ર રીતે અભ્યાસ થઈ શકે તેમ છે.

જૈન એકેડેમી જૈન જ્ઞાનસગ સત્ર અને જૈન સાહિત્ય સમારોહ દ્વારા વિદ્વાનોને પ્રોત્સાહિત કરવામાં આવે છે. તેનાથી અવનવા વિષયોનું વૈવિધ્યપૂર્ણ જ્ઞાન સર્વસાધારણ જનતાને પ્રાપ્ત થાય છે. અર્વાચીન કાળમાં ઉચ્ચ શિક્ષણનો વિકાસ થયો છે ત્યારે જૈન સાહિત્યની સમૃદ્ધિ અને અસ્મિતાને વધુ તેજસ્વી ને ગૌરવપ્રદ બનાવવા માટે શ્રુતભક્તો, જ્ઞાનપિપાસુ વર્ગના મહાનુભાવો અને સંશોધનપ્રિય વિદ્વાનો આ ક્ષેત્રમાં પુરુષાર્થ કરીને જ્ઞાનવારસાને પ્રકાશમાં લાવવા માટે સહભાગી બને એવી આશા રાખવામાં આવે છે. જૈન સાહિત્ય સાંપ્રદાયિક હોવા છતાં સાધુ અને શ્રાવક કવિઓએ પ્રચંડ પુરુષાર્થ કરીને જૈનધર્મના અને ભારતીય સંસ્કૃતિના જીવનલક્ષી-માનવ કલ્યાણની ભાવનાવાળા ઉદાત્ત વારસાનું જતન કર્યું છે અને સર્વ સાધારણ જનતા સુધી પહોંચાડવાનો પ્રશસ્ય પ્રયત્ન કર્યો છે. તેને સંશોધન પ્રવૃત્તિ દ્વારા વધુ ભવ્ય અને ગૌરવપ્રદ બનાવી શકાય તેમ છે.

# સંશોધન સૂચિ

૧. જિનાગમના વિકાસની રૂપરેખા અને તેના અનુવાદ વિવેચનનો પરિચય.

- ૨. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ભક્તિમાર્ગની વિચારધારાનું દિગ્દર્શન.
- ૩. જૈન સાહિત્યના વિકાસમાં સામયિકોનું પ્રદાન.
- ૪. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં વિજ્ઞાન વિષયક વિચારોનો તુલનાત્મક અભ્યાસ.
- પ. અર્વાચીન ગીત કાવ્યોની સમીક્ષા.
- દ. મધ્યકાલીન ગીત સાહિત્યની રૂપરેખા.
- ૭. જૈન કથા સાહિત્યની વિકાસ ગાથા.
- ૮. જૈન સાહિત્યમાં ચરિત્રાત્મક નિરૂપણનો અભિગમ.
- ૯. અર્વાચીન જૈન સાહિત્યમાં ગદ્ય વિકાસ.
- ૧૦. જૈન સાહિત્યના ગદ્ય વિકાસમાં પત્રકારત્વનું પ્રદાન.
- ૧૧. મધ્યકાલીન અનુવાદ સાહિત્ય.
- ૧૨ જૈન દર્શનમાં જીવનું સ્વરૂપ અને અર્વાચીન વિજ્ઞાન સાથે તુલનાત્મક અધ્યયન.
- ૧૩. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં શ્રાવક કવિઓનું પ્રદાન.
- ૧૪. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં સાંસ્કૃતિક મૃલ્યોનું નિરૂપણ અને તેની સમીક્ષા.
- ૧૫. અર્વાચીન જૈન સાહિત્યનો ઇતિહાસ.
- ૧૬. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં દેશીઓનું અધ્યયન.
- ૧૭. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં ઉપદેશાત્મક વિચારોની સમીક્ષા.
- ૧૮. મધ્યકાલીન જ્ઞાનમાર્ગની વિચારધારાની સમાલોચના.
- ૧૯. મધ્યકાલીન ગદ્ય વિકાસમાં ટબો અને બાળાવબોધનું પ્રદાન.
- ૨૦. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં જીવન લક્ષી અભિગમની સમીક્ષા.
- ૨૧. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં કલાતત્ત્વની ઉપાસના.
- ૨૨. મધ્યકાલીન સાહિત્યમાં છંદ પ્રયોગોની સમીક્ષા.
- ૨૩. પંડિત સુખલાલજી એક અધ્યયન.
- ૨૪. ૫.પૂ. આ. રત્નસુંદરસૂરિજીનું અર્વાચીન જૈન સાહિત્યના વિકાસમાં પ્રદાન.
- ૨૫. જૈન સાહિત્યમાં વિવેચન પ્રવૃત્તિ.
- ૨૬. પ.પૂ. ગણિવર્ય ચન્દ્રશેખરવિજયજીનું અર્વાચીન જૈન સાહિત્યના વિકાસમાં પ્રદાન.

- ૨૭. જૈન શિલ્પ અને સ્થાપત્ય કલાનો વિકાસ.
- ૨૮. ૫.પૂ. સાગરાનંદસૂરિજી, પૂ. આત્મારામજી, પૂ. વલ્લભસૂરિજી, ૫.આ. રામચન્દ્રસૂરિજી પૂ. આ. ભુવનભાનુસૂરિજી, આદિ સાધુ ભગવંતોના સાહિત્યની સમીક્ષા.
- ર૯. કવિ લાવણ્ય સમય, સમયસુંદર. જૈન બાલ સાહિત્ય, કવિ સકલચંદ્ર ઉપા., કવિ યશોવિજયજી ઉપા. કવિ વિનયવિજયજી ઉપા. અધ્યાત્મ યોગી દેવચંદ્રજી, કવિ કપૂરવિજય (ચિદાનંદજી) કવિ પદ્મવિજયજી, કવિ રૂપવિજયજી, કવિ ઉત્તમવિજયજી, વગેરેનો જીવન અને કવનનો અભ્યાસ થઈ શકે તેમ છે. આ સૂચિને આધારે સંશોધન માટે માર્ગદર્શન મળે એવી શુભ આશા વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. અન્ય વિષયો પણ વિચારીને સંશોધનક્ષેત્રમાં કાર્યરત બની શકાય તેમ છે આ તો માત્ર ભલામણ છે. અન્ય વિષયો પણ વિચારવાથી પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. સંશોધન કાર્ય ઐતિહાસિક, તુલનાત્મક કે નિગમન પદ્ધતિથી થઈ શકે છે. આ અંગેનો નિર્ણય સંશોધક પર આધાર રાખે છે. કે

# સંદર્ભ પુસ્તકસૂચિ

અ

આગમ વાચના પરિચય આગમ દીપ ભાગ-૬

G

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર-સાર ભા. ૧-૨

ક

કિવરાજ દીપવિજય કવિ પંડિત વીરવિજયજી એક અધ્યયન કાવ્ય શાસ્ત્ર વિનોદેન કાવ્યાનુશાસન-સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિ કુસુમાંજલિ કુલક સંગ્રહ

ગ

ગુજરાતી સાહિત્યનો ઇતિહાસ પ્રંથ-૧૨ ગુજરાતી મધ્યકાલીન સાહિત્ય ગુજરાતી સાહિત્યનાં સ્વરૂપો ગઝલની સફર ગુરુ ભક્તિ ગહુંલી સંગ્રહ ગુર્જર ફાગુ સાહિત્ય પૂ. જિત રત્નસાગરજી

પૂ. મુનિશ્રી દીપરત્નસાગર

મુનિ અકલેકવિજયજી

ડૉ. કવિન શાહ

ડૉ. કવિન શાહ

ડૉ. કવિન શાહ

ડૉ. અમૃત એમ. ઉપા.

કવિ સમયસુંદર

૫.પૂ. શ્રી સિંહસેનવિજયજી ગણિ

ગુજરાતી સાહિત્ય પરિષદ

પ્રો. અનંતરાય રાવળ

પ્રો. મંજુલાલ

ડૉ. કવિન શાહ

મુનિ જંબૂવિજયજી

ડૉ. રમણલાલ ચી. શાહ

8

જિન ગુણમંજરી
જિનેન્દ્રસ્તવનાવલી
કાવ્ય સંદોહ
જૈન ઐતિહાસિક ગુર્જર કાવ્યસંગ્રહ-૧
જૈન કાવ્યપ્રકાશ ભાગ-૧
જૈન ગીતા કાવ્યનો પરિચય
જૈન ગૂર્જર કવિઓ ભાગ ૧થી ૭, ૧૦
જૈન પરંપરાનો ઇતિહાસ ભાગ-૩
જૈન પત્ર સાહિત્ય ભાગ-૧
જૈન સત્યપ્રકાશ વર્ષ-૧૨ અંક પ-€
જૈન સૈદ્ધાંતિક શબ્દપરિચય
જૈન સાજ્ઞિયનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ
જૈન સજ્ઞાયભાળા ભાગ ૧-૨

સંપા. વારિષેણાશ્રીજી ચારિત્રવિજય મુનિ જિનવિજયજી ભીમશી માણેક ડૉ. કવિન શાહ મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ ત્રિપુટી મ.સા. ડૉ. કવિન શાહ ડૉ. કવિન શાહ

સુનંદાબેન વહોરા મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઈ બાલાભાઈ છગનલાલ શાહ

દેવવંદનમાળા

પ

٤

પૂજાસંગ્રહ અને સ્તવનસંગ્રહ પર્વમાળા પૂજા સ્તવનાદિસંગ્રહ પ્રતિક્રમણસૂત્ર પ્રબોધટીકા ભાગ ૧-૨ પ્રાચીન કાવ્યોંકી રૂપ પરંપરા પ્રાચીન તીર્થમાળા સંગ્રહ પ્રાચીન છંદ સંગ્રહ પ્રાકૃતપિંગલમ્ આ. વલ્લભસૂરિ મ.સા.

આ. લબ્ધિસૂરિજી ધીરજલાલ ટોકરશી શાહ અગચંદરજી નાહરા આ. ધર્મસૂરિજી વિદ્યાવિજયજી

ડૉ. કવિન શાહ

ફાગણ કે દિન ચાર

|                                | બ |                             |
|--------------------------------|---|-----------------------------|
| બીજમાં વૃક્ષ તું               |   | ડૉ. કવિન શાહ                |
| બારમાસા                        |   | ડૉ. પ્રભાશંકર તરૈયા         |
|                                |   | અંક માર્ચ ૧૯૯૧              |
|                                |   | (ગુજરાતીનો અધ્યાપક સંઘ)     |
|                                | ભ |                             |
| ભજન પદસંગ્રહ ભાગ-૪             |   | આ. બુદ્ધિસાગરસૂરિ           |
|                                | મ |                             |
| મધ્યકાલીન સાહિત્યનો ઇતિહાસ     |   | પટેલ શુકલ નાયક              |
|                                | લ |                             |
| લાવણી સંગ્રહ                   |   | શ્રાવક ભીમશી માણેક          |
| લાવણી કાવ્ય સ્વરૂપ અને સમીક્ષા |   | ડૉ. કવિન શાહ                |
|                                | વ |                             |
| વિવિધ પૂજાસંગ્રહ               |   | જૈન પ્રકાશન મંદિર           |
|                                | સ |                             |
| સજ્જન સન્મિત્ર                 |   | પ્રકા. આ. હેમ સાગરસૂરિ      |
| શ્રી સમણ સુત્તં                |   | ઉપા. ભુવનચંદ્રજી            |
| સિદ્ધાયલ સિદ્ધવેલ              |   | પ્રકા. કાંતિલાલ વનમાળીદાસ   |
| સલોકા સંગ્રહ                   |   | પ્રકા. મગનલાલ હઠીસીંગ મહેતા |
| સામ્ય શતક સમતા શતક             |   | પ્રકા. પંડિત અમૃતલાલ        |
|                                |   | કાલિદાસ દોશી                |
| શ્રી સજઝાય સંગ્રહ ભાગ-૧        | · | સંશો. મુનિ સાગરચંદ્રજી      |
| શ્રદ્ધવિધિ પ્રકરણ              |   | આ. રત્નશેખરસૂરિજી           |
|                                | હ |                             |
| હરિયાળી સંગ્રહ                 |   | પ્રો. હીરાલાલ ૨. કાપડિયા    |
| હરિયાળી સ્વરૂપ અને વિભાવના     |   | ડૉ. કવિન શાહ                |
| હંસ રત્ન મંજૂષા ભાગ-ર          |   | בונים בנים ביותו ביות ביותו |
| <b>~</b> `                     |   | સંપા. આ. હંસસાગરસૂરિ        |

• પ્રકાશક • શ્રુતનિધિ 303, બાલેશ્વર સ્ક્વેર, ઈસ્કોન મંદિર, સરખેજ ગાંધીનગર હાઈવે, અમદાવાદ For Private & Personal Use Only