

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

## विषयानुऋमणिकां,

| विषय                                      |         |     |     | 28             | विपय                                 | _<br>      |
|-------------------------------------------|---------|-----|-----|----------------|--------------------------------------|------------|
| प्रथम ब                                   | स्या    | य १ |     | _              | लिङ्गविवरण                           | 98         |
| सगलाचरण                                   |         | •   | *** | ٩              | वचनवर्णन                             | २०         |
| गुरुमहिमा नमस्कार                         | •••     |     |     | 9              | कारकोंका वर्णन                       | २०         |
| स्वरवर्णीका विवरण                         | ***     | ••• | ••• | 9              | अव्ययोंका विशेष वर्णन                | २१         |
| व्यंजनवर्णीका विवरण                       | ***     | *** | ••• | 9              | वास्यविचार                           | <b>२</b> २ |
| स्युक्ताक्षरोंका वर्णन                    | •••     |     | ••• | ર              | द्वितीय अध्याय २                     | •          |
| वारहसक्षरीका वर्णन                        | •••     |     | ••• | 2              | चाणक्यनीतिसार दोहावली                | ঽভ         |
| वारहअक्षरीका खरूप                         | •••     |     | ••• | ą              | सुमाषितरत्नावजीके दोहे               | 46         |
| दो अक्षरोके शब्द                          |         | ••• | ••• | ž              | A                                    | 98         |
| तीन अक्षरोंके शब्द                        |         | ••• | ••• | 3              | चला गुरु प्रश्नातर<br>तृतीय सध्याय ३ | ٠,         |
| चार अक्षरोंके शब्द                        | •       | ••• | ••• | 3              |                                      | ۷۹         |
| छोटे वाक्य                                |         |     | *** | - 1            |                                      | 61<br>69   |
| कुछ बढ़े बाक्य                            | •••     | ••• | ••• | ¥ :            |                                      |            |
| कुछ आवश्यक शिक्षार्ये                     | •••     | ••• | *** | 8              | पतिका स्रीके साथ कर्तव्य े           | 66         |
| व्यक्ति                                   | <u></u> |     | *** | ¥              | पतित्रता स्त्रीके लक्षण              | 83         |
| তথাকৰ<br>গুৱাগুৱ ভনাবেদ                   |         | षय। |     |                | पतित्रताका प्रताप                    | 35         |
| ग्रक्षागुद्ध उन्नारण<br>प्रथमसंघिका विवरण | ***     | • • | *** | 4              | पतिके पश्चात् पतिवताके नियम          | 96         |
| ·RO.                                      | •••     | *** | ••• | Ę              | स्रीका ऋतुमती होना                   | 900        |
|                                           | ***     | ••• | *** | 5              | रजोदर्शनसे शरीरमें फैरफार            | 900        |
| वर्णके स्थान और प्रयक्ष                   | •••     | ••• | *** | 90             | रजोदर्शन होनेका समय ,                | 909        |
| प्रयस्वर्णेत                              | ***     | *** | *** | 99             | रक्तस्रावका साघारण समय               | 909        |
| प्रथमभेद-दीर्घ                            | ***     | ••• | ••• | 99             | नियमित रजोदर्शन                      | 1903       |
| दूसरामेद-गुण                              | •••     | *** | ••• | 45             | रजोदर्शनके पहले विह 👫                | 903        |
| तीसराभेद-बृद्धि                           | •••     | ••• | *** | 98             | रजोदर्शन बद केंक्र कारण              | 903        |
| चौथामेद-यण्                               | •••     | ••• | *** | 15             | रजोदर्शन करनेसे हानि                 | 903        |
| पाचवामेद-अयादि                            | ***     | ••• | *** | 93             | रजोदर्शन तमय स्रीका कर्तव्य          | 908        |
| व्यञ्जनस्वि                               | •••     | *** | *** | 93             | रको॰ चित वर्तांव न करनेसे            | 904        |
| विसर्गसंघि                                | •••     | *** | *** | 18             | रजो योग्य संभाछ न होनेसे             |            |
| शब्दविचार                                 | •••     | ••• | ••• | 94             | ालकपर असर                            | 906        |
| संज्ञाका विशेष वर्णन                      | •••     | ••• | ••• | 94             | मणीब्रीके वर्ताव                     | 990        |
| सर्वनामका विशेष वर्णन                     | ***     | ••• | *** | - 9 <b>Ę</b> J | गर्भिणीस्त्रीका दोहद                 | 999        |
| (शेषणका विशेषत्व.                         | •••     | ••• | ••• | 90             | पेटमें वालकका फिरना                  | 993        |
| क्रेयाका विशेष वर्णन                      |         | *** | ••• | 90             | गर्भिणीके दिन पूरे हुएका चिह         | 993        |
| कालविवरण                                  |         | ••• | *** | 919            | मासपरस्व गर्भस्थितिकी दशा            | 992        |
| परमधिकाण                                  |         |     |     |                | राश्चित्रका निवरीन तन्त्रक           |            |

| विषय                  | ľ           |         |      |     | रह  | विषय                                              | प्रष्ट      |
|-----------------------|-------------|---------|------|-----|-----|---------------------------------------------------|-------------|
| गर्मवतीको आव          | इयक दि      | ाक्षाये |      | *** | 990 | नलका पानी                                         | 906         |
| बालरक्षण              | ***         | •••     | •••  | ••• | 920 | [n.                                               | 900         |
| नाल                   |             | •••     | •••  | ••• | 925 | ऋतुके अनुसार पानीका उपयोग                         | 106         |
| स्नान                 | ***         |         | •••  | ••• | 920 | खराव पानीसे होनेवाले उपद्रव                       | १७९         |
| वस्र                  | ***         | •••     | ***  | ••• | 935 | ज्वर                                              | १७९         |
| बूध पिलाना            |             | •••     | •••  | ••• | 939 | दस्त वा मरोड्रा                                   | १७९         |
| दूध पिलानेका र        | समय         | ***     |      | ••• | 933 | 1                                                 | 160         |
| दूष पिलानेके स        | मय हि       | দাসব    |      |     | 455 | कृमिवाञ्चतु                                       | 160         |
| पूरा दूध न होने       |             |         | ाय   | ••• | 433 | l                                                 | 160         |
| घात्रीके लक्षण        | •••         | ***     | •••  | ••• | १३४ | स्वचा चमडीके रोग                                  | 60          |
| खुराक                 | ***         | •••     | •••  | ••• | 938 | 00-3                                              | 60          |
| ह्वा                  | •••         | ***     | •••  |     | 930 |                                                   | 60          |
| निद्रा                | ***         | •••     | •••  | *** | 930 | पानीकी परीक्षा तथा खच्छ करनेकी युक्ति १           | 169         |
| कसरत                  | •••         | •••     | •••  | ••• | 935 |                                                   | <b>63</b>   |
| दातोंकी रक्षा         | ***         | •••     | •••  | ••• | 980 | रक्तलाव खूनका गिरना १                             | 63          |
| चरणरक्षा              | •••         |         | •••  | ••• | 989 |                                                   | ۲8          |
| मस्तक                 | ***         | ٠.      | •••  |     | 989 | दाहशमन १                                          | <b>د</b> لا |
| <b>छ</b> ग्न वा विवाह | •••         | •••     | •••  | ••• | 983 |                                                   | ر<br>پای    |
| कर्णरक्षा             | •••         | •••     | •••  |     | 983 | नस्य देना १                                       | ٤5          |
| शीवछारोगसे रक्ष       | ग्ण         | •••     |      | ••• | 983 | A A                                               | د           |
| वालगुटिका             | •••         | •       | •••  | ••• | 988 | कुरला करना ,                                      | ٥Ę          |
| आख                    | •••         | •••     | •••  | ••• | የሄላ | 00 5                                              | ٤5          |
| ;                     | चतुर्थ      | अध्या   | य ४  |     |     | खुराककी आवश्यकता ९                                | ٠.          |
| वंद्यकशास्त्रकी, उ    |             | T       | •••  | ••• | 960 | •                                                 | <b>९</b> 9  |
| स्तास्थ्य वा आरे      | ग्यता       |         | •••  | ••• | 986 | जीवनके छिये अवस्य गुराक १                         | ९४          |
| वायुवर्णर्न           | *           | <u></u> | •••  | ••• | 943 | पौष्टिक तत्त्व १                                  | <b>૧</b> ૫  |
| खच्छह्वाके तत्त       |             | •       | •••• |     | 944 | चरवीवाळे तत्त्व १                                 | ९५          |
| हवाके विगाडनेव        |             |         | •••  | ••• | 940 | आटेके सत्ववाले तत्त्व १                           | 44          |
| सभावजन्य हवा          |             | Ę.      | •••  | ••• | 953 | क्षार ,, ,, 9                                     | ९५          |
| पानीकी आवश्य          | <b>त्ता</b> | •••     | •••  | ••• | 950 | पानी १                                            | 94          |
| पानीके सेद            | •••         |         | •••  | ••• | 965 | खराकके सुख्य पदार्थींने पाचीं तत्त्वींका कोष्टक १ | ९७          |
| अंतरीक्षजल            | •••         | •••     | •••  | ••• | 900 | छः रस २                                           | ٥٩          |
| भूमिनल                | •••         | •••     | •••  |     | 900 | छओ रसोंके मिश्रित गुण २                           | ۰۹          |
| जागलजल                | •••         | •••     | •••  | •44 | 909 | <b>A A</b> 1                                      | ٥Ę          |
| आनूपजल                | •••         | •••     | •••  | ••• | 969 | बान्यवर्ग २                                       | ٥ ١         |
| नदीका जल              | ***         | ***     | •••  |     | 909 | गेहू ग                                            | ٥٧          |
| कुएका पानी            | •••         | •••     | •••  | ••• | 908 | A                                                 | οų          |
| कुडका पानी            | ***         | ***     | ***  | ••• | १७५ | 1                                                 | ولغ         |
|                       |             |         |      |     | •   | 41                                                | •           |

| विषय                       | ľ     |         |     |     | द्रष्ठ | विषय पृष्ठ                   |
|----------------------------|-------|---------|-----|-----|--------|------------------------------|
| मूंग                       |       | •••     | *** | ••• | २०५    | वकरीका दूध २१७               |
| अरहर                       | •••   | •••     | *** | ••• | २०६    | मेंडका दूध २१७               |
| <b>उहंद</b>                | •••   | •••     | ••• | ••• | २०६    | <b>छंटनीका दूध</b> २१७       |
| सटर                        | •••   | •••     | ••• | ••• | २०८    | ब्रीका दूघ १९७               |
| शाकवर्ग                    | •••   | •••     | ••• | ••• | २०९    | घारोष्ण दूध २१७              |
| वंदलया चौलाई               |       | •••     | ••• | ••• | 299    | बराव दूध २९८                 |
| पालक .                     | ***   | ***     | ••• |     | २१२    | व्यके मित्र २२०              |
| वधुभा                      | •••   | •••     | ••• | ••• | 292    | दूधके शत्रु २२१              |
| पानभोगी                    |       | •••     | ••• | ••• | २१२    | घीके सामान्य गुण २२२         |
| पानमेथी                    |       | •••     | ••• | ••• | 297    | गायका भक्खन २२३              |
| अरुईके पत्ते               | ,     | •••     | ••• | *** | 393    | भेसका मक्खन २२३              |
| मोगरी                      | •••   | •••     | ••• | ••• | २१२    | द्धिवर्ग                     |
| मृडीके पत्ते               |       | •••     | ••• | *** | 292    | दहीके सामान्य गुण २२३        |
| परवल                       | ••    | •••     | ••• |     | २१२    | स्ताहु / २२३                 |
| मीठा तूवा                  | •••   |         | ••• | ••• | २१२    | खाद्रम्क १२४                 |
| कोला पेठा                  |       | •••     | ••• | ••• | 513    | अम्ल २२४                     |
| धेंगन                      | •••   | •••     | ••• | ••• | २१३    | अलम्ब २२४                    |
| विया तोरई                  |       |         | *** | *** | २१३    | दहीके मित्र ३२४              |
| तोरी                       | ***   | •••     | 4++ |     | ₹9₹    | तक्रवर्ग                     |
| केरला                      |       | •••     | ••• |     | २१३    | तकके मेद २३६                 |
| ककडी                       | •••   | ***     | ••• | ••• | 293    | तऋसेवनविधि २२६               |
| कर्ळींदा मतीरा             | •••   | •••     | *** | *** | 294    | तक्रसेवननिवेध २२७            |
| सेमकी फठी                  | •••   | •••     | ••• | ••• | 298    | <b>फलवर्ग</b>                |
| <b>गुवारफ</b> ळी           | •••   | •••     | ••• | *** | २१४    | बेचे आम २२८                  |
| सहजनेकी फली                | •••   | •••     |     | *** | २१४    | पक्षे आम २२८                 |
| सूरणकद                     | •••   | ••      | ••• | ••• | २१४    | जामेन २२८                    |
| आह्                        | •••   | ***     | *** | *** | २१४    | वेर ी                        |
| रताळ् तथा सव               | न्कंद | •••     | *** | *** | २१५    | अनार√ २२९                    |
| मूली                       | •••   | ***     | ••• | ••• | २१५    | केला १२९                     |
| गाजर                       | ***   | •••     | ••• |     | २१५    | आवला २२९                     |
| कादा                       | •••   | •••     | ••• | ••• | २१५    | नारिंगी-संतरा २३०            |
|                            | वु    | ग्धवर्ग | •   |     | - 1    | दाख वा अगूर २३०              |
| कालीगायका दूध              |       | ***     | ••• | ••• | 296    | नीवू                         |
| लालगायका दूष               |       | ***     | ••• | *** | २१६    | मीठा नींबू २३१               |
| सफेदगायका दूर              | ₹     | •••     | ••• | *** | २१६    | नींबूका वाहिरी उपयोग २३२     |
| तुरत व्याई हुई             |       | व्ध     | ••• | ••• | २१६    | खब्र २३१                     |
| विना वछडेकीका<br>रेक्सर कर |       | •••     | ••• | *** | २१७    | फालसा पीळ और करेंदिके फल २३२ |
| र्मेसका द्य,               | ***   | ••      | ••• | ••• | २१७    | सीताफल २३२                   |
|                            |       |         |     |     |        | • •                          |

#### पांचवां भेद-अयादि॥

| परिभाषा ॥             | दो शब्दों का स्वरों द्वारा मेल ॥ | किस स्वर को क्या हुआ ॥ |
|-----------------------|----------------------------------|------------------------|
| ए, ऐ, ओ, औ,           | ने- -अन≔नयन ।                    | ए+स=अय ।               |
| इनसे परे कोई स्वर     | गै+अन≔गायन ।                     | ऐ+अ≕आय ।               |
| रहे तो क्रमसे उनके    | पो+अन=पवन ।                      | ओ+ज≕अव ।               |
| स्थानमें अय्, आय्     | पौ+अक≔पावक ।                     | अ।⊹म≕आव ।              |
| अव्, आव्, हो जाते     | भौ+इनी≕भाविनी ।                  | औ+इ≔मावि ।             |
| हैं तथा अगला स्वर     | नौ⊹आ≔नावा ।                      | औ+मा=आवा ।             |
| पूर्व व्यञ्जनमें मिला | शै+ई=शायी ।                      | ऐ+ई≕आयी ।              |
| दिया जाता है॥         | श्रे+आते≔शयाते ।                 | ए+आ=अया ।              |
| -                     | भौ+उक=भावुक ।                    | मैं।+उ≕मानु ॥          |

### व्यञ्जनसन्धि ॥

इस के नियम बहुत से है-परन्तु यहां थोड़े से दिखाये जाते हैं:---

नम्बर ॥ नियम ॥
१ यदि क् से घोष, अन्तस्य वा सर वर्ण
परे रहे तो क् के स्थानमें गृ हो जाता है॥
२ यदि किसी वर्ग के प्रथम वर्ण से परे सातुनासिक वर्ण रहे तो उसके स्थान में उसी
वर्ग का सानुनासिक वर्ण हो जाता है॥
३ यदि चू, ट्, प्, वर्ण से परे घोष, अन्तस्थ वा सर वर्ण रहे तो कमसे जु, इ

और व् होता है ॥ 8 यदि च्हल स्वर से परे छ वर्ण रहे तो वह च् सहित हो जाता है, परन्तु दीर्घ स्वरसे परे कही २ होता है ॥

५ यदि त् से परे चवर्ग अथवा टवर्ग का प्र-थम वा द्वितीय वर्ण हो तो त् के स्थान में च् वा द् हो जाता है. और तृतीय वा चतुर्थ वर्ण परे रहे तो न् वा इ हो जाता है॥

व्यञ्जनों के द्वारा शक्दों का मेल ॥
सम्यक्+दर्शन=सम्यग्दर्शन।दिक्+अम्बर=
दिगम्बर।दिक् + ईशः=दिगीशः इत्यादि ॥
चित् + मूर्ति=चिन्मूर्ति । चित् + मय=
चिन्मय। उत्+मच=उन्मच। तत्+नयन=
तन्नयन। अप्+मान=अम्मान॥
अच्+अन्त=अजन्त। पर्+चदन=पद्वदन।
अप्+जा=अन्ता, इत्यादि॥

वृक्ष+छाया=वृक्षच्छाया । अव+छेद=अव-च्छेद ।परि+छेद=परिच्छेद ।परन्तु रूक्षी+ छाया=रूक्षचिछाया वा रूक्ष्मीछाया ॥ तत्+चारु+तचारु । सत्+जाति=सज्जाति । उत्+च्वरु=उज्जूरु । तत्+टीका=तद्दीका । सत्+जीवन=सज्जीवन । जगत्+जीव=ज-गज्जीव । सत्+जन=सज्जन ॥ ६ यदि त्से परे ग्, घ्, इ, घ्, व्, भ्, य्, र्, व्, अथवा स्वर वर्ण रहे तो त् के स्थान में द्हो जाता है॥

७ यदि अनुसार से परे अन्तस्थ वा ऊष्म वर्ण रहे तो कुछ भी विकार नहीं होता॥

८ यदि अनुस्तार से परे किसी वर्ग का कोई वर्ण रहे तो उस अनुस्तार के स्थान में उसी वर्ग का पांचवां वर्ण हो जाता है॥

पदि अनुस्तार से परे स्तर वर्ण रहे तो मकार हो जाता है ॥ सत्+मक्ति=सद्मकि । जगत्+ईश=जगदीश । सत्+माचार=सदाचार । सत्+घभै=सद्धर्म, इत्यादि ॥
सं+हार=संहार । सं+यम=संयम । सं+
रक्षण=संरक्षण । सं+वत्तर=संवत्तर ॥
सं+गति=सङ्गति । अपरं+पार=अपरम्पार ।
अहं+कार=अहङ्कार । सं+चार=सङ्गार ।
सं+वोघन=सम्बोधन, इत्यादि ॥
सं+आचार=समाचार । सं+उदाय=समुदाय । सं+ऋद्धि=समृद्धि, इत्यादि ॥

### विसर्गसन्धि ॥

इस सन्धि के भी बहुत से नियम है उनमें से कुछ दिखाते हैं:--

नम्बर ॥ नियम ॥

१ यदि विसर्ग से परे प्रत्येक वर्ग का ती-सरा, चौथा, पांचवां अक्षर, अथवा यू, र, लू, ब्, ह, हो तो ओ हो जाता है॥

२ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे क्, ख, द, द, प्, फ, रहे तो मूर्घन्य ष्, च, छ रहे तो ताळव्य श और त, थ, रहे तो दन्य सु हो जाता है।।

३ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे प्रत्येक वर्ग का तीसरा, चौथा, पांचवां

अक्षर वा स्वर वर्ण रहे तो इ होता है॥

४ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे रेफ हो तो विसर्गका छोप होकर पूर्व स्वर को दीर्घ हो जाता है ॥ विसर्गद्वारा शब्दों का मेल ॥ मन:+गत=मनोगत । पय:+थर=पयोधर ।

मनः+हर=मनोहर । अहः+भाग्य=अहो-भाग्य । अधः+मुख=अघोमुख, इत्यादि ॥

निः+कारण=निष्कारण । निः+चळ=नि-इचळ । निः+तार=निस्तार । निः+फळ=

निष्फल । निः+छल=निश्छल । निः+पाप=

निष्पाप । निः+टड्स=निष्टङ्क, इत्यादि ॥ निः+विम्न=निर्विन्न । निः+बङ=निर्वेङ-

निः+मङ्=निर्मेल।निः+जल=निर्बेल।निः+ः

धन≔निर्धन, इत्यादि ॥

निः+रस≕नीरस। निः+रोग≕नीरोग। निः+ राग≕नीराग । गुरुः+रम्यः=गुरूरम्यः,

इत्यादि ॥

यह प्रथम अध्यायका वर्णविचार नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

## चौथा प्रकरण--शन्दविचार ॥

- १- शब्द उसे कहते हैं-जो कान से खुनाई देता है, उस के दो भेद है:-
  - (१) वर्णात्मक अर्थात् अर्थवोधक-जिसका कुछ अर्थ हो, जैसे—माता, पिता, घोड़ा, राजा, पुरुष, स्त्री, दृक्ष, इत्यादि ॥
  - (२) ध्वन्यात्मक अर्थात् अपशन्द—जिसका कुछ भी अर्थ न हो, जैसे—चक्की या वादल आदि का शन्द ॥
- याकरण में अर्थबोधक शब्द का वर्णन किया जाता है और वह पांच प्रकार का है— संज्ञा, सर्वनाम, विशेषण, किया और अव्यय ॥
  - (१) किसी देश्य वा अदृश्य पदार्थ अथवा जीवधारी के नाम को संज्ञा कहते हैं. जैसे— रामचन्द्र, मनुष्य, पञ्च, नर्मदा, आदि ॥
  - (२) संज्ञा के बदले में जिस का प्रयोग किया जाता है उसे सर्वनाम कहते हैं, जैसे मैं, यह, वह, हम, तुम आप, इत्यादि! सर्वनाम के प्रयोग से वाक्य में सुन्दरता आती है, द्विरुक्ति नहीं होती अर्थात् व्यक्तिवाचक शब्द का पुनः २ प्रयोग नहीं करना पड़ता है, जैसे मोहन आया और वह अपनी पुस्तक ले गया, यहां मोहन का पुनः प्रयोग नहीं करना पड़ा किन्तु उस के लिये वह सर्वनाम लाया गया ॥
  - (३) जो संज्ञा के गुण को अथवा उस की संख्या को वतलाता है उसे विशेषण कहते हैं, जैसे—लाल, पीली, दो, चार, खट्टा, चौथाई, पांचवां, इत्यादि ॥
  - (४) जिस से करना, होना, सहना, आदि पाया जाने उसे क्रिया कहते हैं । जैसे— खाता था, मारा है, जाऊंगा, सो गया इत्यादि ॥
  - (५) जिसमें लिंग, वचन और पुरुष के कारण कुछ विकार अर्थात् अदल बदल न हो उसे अन्यय कहते हैं, जैसे--अव, आगे, और, पीछे, ओहो, इत्यादि ॥

#### संज्ञाका विशेष वर्णन ॥

- १- संज्ञा के स्वरूप के भेद से तीन भेद है-रूहि, यौगिक और योगरूहि ॥
  - (१) रूढ़ि संज्ञा उसे कहते है जिसका कोई खण्ड सार्थक न हो, जैसे—हाथी, घोड़ा, पोथी, इत्यादि ॥
  - (२) जो दो शब्दों के भेल से अथवा प्रत्यय लगा के वनी हो उसे यौगिक संज्ञा कहते है, जैसे—बुद्धिमान, वाललीला, इत्यादि ॥
  - (३) योगरू दि संज्ञा उसे कहते है-जो रूप में तो यौगिक संज्ञा के समान दीखती हो

<sup>9.</sup> जो दीख पढेउसे हस्य तथा न दीख पडे उसे अहस्य कहते हैं॥

६ यदि त्से परेग्, घ्, द्, घ्, व्, भ्, य्, र्, व्, अथवा स्वर वर्ण रहे तो त् के स्थान में दृ हो जाता है ॥

७ यदि अनुसार से परे अन्तस्थ वा ऊष्म वर्ण रहे तो कुछ भी विकार नहीं होता॥

८ यदि अनुसार से परे किसी वर्ग का कोई वर्ण रहे तो उस अनुसार के स्थान में उसी वर्ग का पांचवां वर्ण हो जाता है।

९ यदि अनुस्तार से परे खर वर्ण रहे तो मकार हो जाता है ॥ सत्+मक्ति=सद्मक्ति । जगत्+ईश=जग-दीश । सत्+श्राचार=सदाचार । सत्+ध-र्म=सद्धर्म, इत्यादि ॥ सं+हार=संहार । सं+यम=संयम । सं+

सं+हार=संहार । सं+यम=संयम् । सं+ रक्षण=संरक्षण । सं+वत्सर=संवत्सर ॥

सं+गति=सङ्गति । अपरं+पार=अपरम्पार । अहं+कार=अहङ्गार । सं+चार=सङ्गार । सं+बोधन=सम्बोधन, हत्यादि ॥

सं+आचार≕समाचार । सं+उदाय≕समु-दाय । सं+ऋद्धि≕समृद्धि, इत्यादि ॥

## विसर्गसन्धि ॥

इस सन्धि के भी बहुत से नियम हैं उनमें से कुछ दिखाते हैं:--

नम्बर ॥ नियम ॥

१ यदि विसर्ग से परे प्रत्येक वर्गका ती-सरा, चौथा, पांचवां अक्षर, अथवा य, इ, इ, इ, ह, हो तो ओ हो जाता है।

२ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे क्, ख, ट्, ट्, प्, फ, रहे तो सूर्धन्य प्, च्, छ रहे तो ताल्य श और त, थ्, रहे तो दन्ख स् हो जाता है॥

३ यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे प्रत्येक वर्ग का तीसरा, चौाया, गांचवां अक्षर वा स्वर वर्ण रहे तो र होता है।

श्व यदि इकार उकार पूर्वक विसर्ग से परे रेफ हो तो विसर्गका लोप होकर पूर्व स्वर को दीर्घ हो जाता है ॥ विसर्गद्वारा शब्दों का मेल ॥

मनः-|-गतः=मनोगत । पयः-|-घरः=पयोघर ।

मनः+हर=मनोहर । अहः+माग्य=अहो-माग्य । अघः+मुख=अघोमुख, इत्यादि ॥ निः+कारण=निष्कारण । निः+चळ=नि-च्चल । निः+तार=निस्तार । निः+फल= निष्फल । निः+छल=निश्छल । निः+पाप= निष्पाप । निः+टइ=निष्ठक्क, इत्यादि ॥ निः+विम्न=निर्विम्न । निः+चल=निर्वल-निः+मल=निर्विम्न । निः+चल=निर्वल-निः+मल=निर्वल । निः+जल=निर्वल।निः+ घन=निर्धन, इत्यादि ॥

निः+रस=नीरस। निः+रोग=नीरोग। निः+ राग=नीराग। गुरुः+रम्यः=गुरूरम्यः, इत्यादि॥

यह प्रथम अध्यायका वर्णविचार नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

## चौथा प्रकरण--शब्दविचार ॥

- १- शब्द उसे कहते हैं-जो कान से सुनाई देता है, उस के दो भेद हैं:--
  - (१) वर्णात्मक अर्थात् अर्थवोधक-निसका कुछ अर्थ हो, जैसे---माता, पिता, घोड़ा, राना, पुरुप, स्त्री, दृक्ष, इत्यादि ॥
  - (२) ध्वन्यात्मक अर्थात् अपशब्द-जिसका कुछ भी अर्थ न हो, जैसे---चक्की या बादल आदि का शब्द ॥
- व्याकरण में अर्थबोधक शब्द का वर्णन किया जाता है और वह पांच प्रकार का है— संज्ञा, सर्वनाम, विशेषण, किया और अव्यय ॥
  - (१) किसी दैश्य वा अदृश्य पदार्थ अथवा जीवधारी के नाम को संज्ञा कहते हैं. जैसे— रामचन्द्र, मनुष्य, पशु, नर्मदा, आदि ॥
  - (२) संज्ञा के बदले में जिस का प्रयोग किया जाता है उसे सर्वनाम कहते हैं, जैसे—में, यह, वह, हम, तुम आप, इत्यादि। सर्वनाम के प्रयोग से वाक्य में युन्दरता आती है, द्विरुक्ति नहीं होती अर्थात् व्यक्तिवाचक शब्द का पुनः २ प्रयोग नहीं करना पढ़ता है, जैसे—मोहन आया और वह अपनी पुस्तक ले गया, यहां मोहन का पुनः प्रयोग नहीं करना पड़ा किन्तु उस के लिये वह सर्वनाम लाया गया ॥
  - (२) जो संज्ञाके गुणको अथवा उसकी संख्याको बतलाता है उसे विशेषण कहते हैं, जैसे—काल, पीली, दो, चार, खट्टा, चौथाई, पांचवां, इत्यादि ॥
  - (४) जिस से करना, होना, सहना, आदि पाया जावे उसे किया कहते हैं । जैसे---खाता था, मारा है, जाऊंगा, सो गया इत्यादि ॥
  - (५) जिसमें लिंग, वचन और पुरुष के कारण कुछ विकार अर्थात् अदल बदल न हो उसे अव्यय कहते हैं, जैसे—अव, आगे, आर, पीछे. ओहो, इत्यादि ॥

#### संज्ञाका विशेष वर्णन ॥

- १- संज्ञा के स्वरूप के भेद से तीन भेद हैं-रूढि, यौगिक और योगरूढि ॥
  - (१) रूढ़ि संज्ञा उसे कहते हैं जिसका कोई खण्ड सार्थक न हो, जैंसे—हाथी, घोड़ा. पोथी, इत्यादि ॥
  - (२) जो दो शन्दों के मेल से अथवा प्रत्यय लगा के बनी हो उसे यौगिक संज्ञा कहते है, जैसे—बुद्धिमान, वाललीला, इत्यादि ॥
  - (३) योगरुदि संज्ञा उसे कहते हैं-जो रूप में तो वैशिक संज्ञा के समान दीवनी हो

१. जो दीस पंडेटसे इस्य तथा न दीस पड़े उने अहरा बहुते हैं॥

परन्तु अपने शब्दार्थ को छोड़ दूसरा अर्थ बताती हो, जैसे—पङ्कज, पीताम्बर, हनुसान्, आदि ॥

- २- अर्थ के भेद से संज्ञा के तीन भेद है-जातिवाचक व्यक्तिवाचक और भाववाचक॥
  - (१) जातिवाचक संज्ञा उसे कहते हैं—जिस के कहने से जातिमात्र का बोघ हो, जैसे— मनुष्य, पशु, पक्षी, पहाड़, इत्यादि ॥
  - (२) व्यक्तिवाचक संज्ञा उसे कहते है जिस के कहने से केवल एक व्यक्ति (मुख्यनाम) का बोध हो, जैसे---रामलाल, नर्मदा, रतलाम, मोहन, इत्यादि ॥
  - (३) माववाचक संज्ञा उसे कहते है जिस से किसी पदार्थ का धर्म वा स्वमाव जाना जाय अथवा किसी व्यापार का घोष हो, जैसे—ऊंचाई, चढ़ाई, छेनदेन, वालपन, इत्यादि ॥

## सर्वनाम का विशेष वर्णन॥

सर्वनाम के मुख्यतथा सात भेद हैं-पुरुषवाचक, निश्चयवाचक, अनिश्चयवाचक, परनवाचक, संबन्धवाचक, आदरसूचक तथा निजवाचक ॥

- १- पुरुषवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से पुरुष का वोध हो, यह तीन प्रकार का है-उत्तमपुरुष, मध्यमपुरुष और अन्यपुरुष ॥
  - (१) जो कहनेवाले को कहे-उसे उत्तम पुरुष कहते हैं, जैसे मै ॥
  - (२) जो धुनने वाले को कहे-उसे मध्यम पुरुष कहते है, जैसे तू॥
  - (३) जिस के विषयमें कुछ कहा जाय उसे अन्य पुरुष कहते है, जैसे—वह इत्यादि॥
- २— निश्चयवाचक सर्वनाम उसे कहते है—जिससे किसी बात का निश्चय पाया जावे, इसके दो मेद है—निकटवर्ती और दूरवर्ती ।।
  - (१) जो पास में हो उसे निकटवर्ती कहते हैं, जैसे यह ॥
  - (२) जो दूर हो उसे दूरवर्ती कहते है, जैसे वह ॥
- ३- अनिश्चयवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं-जिस से किसी बात का निश्चय न पाया जावे, जैसे- कोई, कुछ, इत्यादि ॥
- ४-- प्रश्नवाचक सर्वनाम उसे कहते हैं जिस से प्रश्न पाया जावे, जैसे---कौन, क्या, इत्यादि॥
- ५— सम्बंधवाचक सर्वनाम उसे कहते है जो कही हुई संज्ञा से सम्बंध बतलावे, जैसे—जो, सो, इत्यादि ॥
- ६- आदरसूचक सर्वनाम उसे कहते है-जिस से आदर पाया जावे, जैसे-आप, इत्यादि॥
- ७- निजवाचक सर्वनाम उसे कहते है-जिस से अपनापन पाया जाने, जैसे-अपना इत्यादि ॥

## विशेषण का विशेष वर्णन ॥

विशेषण के मुख्यतया दो भेद हैं-गुणवाचक और संख्यावाचक ॥

- १— गुणवाचक विशेषण उसे कहते है—जो संज्ञा का गुण प्रकट करे, जैसे—काला, नीला, अंचा, नीचा, लम्बा, आज्ञाकारी, अच्छा, इत्यादि ॥
- २— संख्यावाचक विशेषण उसे कहते हैं-जो संज्ञा की संख्या वतावे, इस के चार भेद हैं-शुद्धसंख्या, कमसंख्या, आदृत्तिसंख्या, और संख्यांश ॥
  - (१) शुद्धसंख्या उसे कहते है जो पूर्ण संख्या को बताने, जैसे एक, दो, चार ॥
  - (२) क्रमसंख्या उसे कहते है जो संज्ञा का कम वतलावे, जैसे--पिहला, दूसरा, तीसरा, चौथा, इत्यादि ॥
  - (३) आवृत्तिसंख्या उसे कहते हैं जो संख्या का गुणापन नतलाने, जैसे-दुगुना, चीगुना, इत्यादि ॥
  - (४) संख्यांश उसे कहते है जो संख्या का भाग वतावे, जैसे पंचमांश, आधा, तिहाई, चतुर्थीश, इत्यादि ॥

#### क्रिया का विशेष वर्णन ॥

किया उसे कहते हैं जिस का सुख्य अर्थ करना है, अर्थात् जिस का करना, होना, सहना, इत्यादि अर्थ पाया जावे, इस के दो भेद है—सकर्मक और अकर्मक ॥

- (१) सकर्मक किया उसे कहते हैं—जो कर्म के साथ रहती है, अर्थात् जिस में क्रिया का व्यापार कर्ता में और फल कर्म में पाया जावे, जैसे—वालक रोटी को खाता है, मै पुस्तक को पढ़ता हूं, इत्यादि ॥
- (२) अकर्मक किया उसे कहते है—जिसमें कर्म नहीं रहता, अर्थात् किया का व्यापार और फल दोनों एकत्र होकर कर्ता ही में पाये जावें, जैसे लड़का सोता है, में जागता हूं, इत्यादि ॥ स्मरण रखना चाहिये कि—किया का काल, पुरुप और वचन के साथ नित्य सम्बंध रहता है, इस लिये इन तीनों का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

#### काल-विवरण ॥

किया करने में जो समय लगता है उसे काल कहते हैं, इस के मुख्यतया तीन भेद हैं— मूत, भविष्यत् और वर्तमान ॥

१— मृतकाल उसे कहते है—जिस की किया समाप्त हो गई हो, इस के छः भेद हैं— सामान्यभृत, पूर्णमृत, अपूर्णमृत, आसन्नमृत, सन्दिग्धमृत और हेत्तुहेतुमद्भृत ॥

- (१) सामान्यभूत उसे कहते है—जिस भूतकाल से यह निश्चय न हो कि—काम बोड़े समय पहिले हो चुका है या बहुत समय पहिले, जैसे खाया, मारा, इत्यादि॥
- (२) पूर्णमूत उसे कहते है कि जिस से माछम हो कि काम बहुत समय पहिले हो चुका है, जैसे—साया था, मारा था, इत्यादि ॥
- (३) अपूर्णभूत उसे कहते हैं जिस से यह जाना जाय कि क्रिया का आरंभ तो हो गया है परन्तु उस की समाप्ति नहीं हुई है, जैसे—खाता था, मारता था, पढ़ाता था, इत्यादि ॥
  - (१) आसन्नमृत उसे कहते हैं जिस से जाना जाय कि काम अभी थोड़े ही समय पहिले हुआ है, जैसे—साया है, मारा है, पढ़ाया है, इत्यादि ॥
  - (५) सन्दिग्धमूत उसे कहते है जिस से पहिले हो चुके हुए कार्य में सन्देह पाया जावे, जैसे—साया होगा, मारा होगा ॥
- (६) हेत्रहेतुमद्भूत उसे कहते हैं जिसमें कार्य और कारण दोनों मूत काल में पाये जावें, अर्थात् कारण किया के न होने से कार्य किया का न होना वतलाया जावे, जैसे—यदि वह आता तो मैं कहता,यदि धुनृष्टि होती तो सुभिक्ष होता, हत्यादि ॥
- २— मविष्यत् काल उसे कहते हैं जिसका आरंग न हुआ हो अर्थात् होनेवाली किया को मिवप्यत् कहते है. इसके दो भेद हैं—सामान्यमविष्यत् और सम्मान्यमविष्यत् ॥
  - (१) सामान्यमिष्यत् उसे कहते हैं जिस के होने का समय निश्चित न हो, जैसे— मैं जाऊंगा, में खाऊंगा, इत्यादि ॥
  - (२) सम्मान्यमविष्यत् उसे कहते हैं जिसमें मविष्यत् काल और किसी वात की इच्छा पाई जावे, जैसे—खाऊं, मारे, आवे, इत्यादि ॥
- ३- वर्तमानकार्ल उसे कहते हैं जिस का आरम्म तो हो चुका हो परन्तु समाप्ति न हुई हो, इस के दो मेद है-सामान्यवर्तमान और सन्दिग्धवर्तमान ॥
  - (१) सामान्यवर्तमान उसे कहते है जहां कर्ता किया को उसी समय कर रहा हो, जैसे— खाता है, मारता है, पढता है, इत्यादि ॥
  - (२) सन्दिग्ध वर्तमान उसे कहते है जिस में प्रारंग हुए काम में सन्देह पाया जावे, जैसे—खाता होगा, पढ़ता होगा, इत्यादि ॥
- इनके सिवाय किया के तीन भेद और माने गये हैं—पूर्वकालिका किया, विधिकिया
   और सम्भावनार्थ किया ॥
  - (१) पूर्वकालिका किया से लिंग, वचन और पुरुष का बोध नहीं होता किन्तु उस का काल दूसरी किया से बोधित होता है, जैसे—पड़कर जाऊंगा, खाकर गया, इत्यादि ॥

- (२) विधिकिया उसे कहते हैं जिस से आज्ञा, उपदेश वा प्रेरणा पाई जावे, जैसे----खा, पढ़, साइये, पढ़िये, खाना चाहिये, इत्यादि ॥
- (३) सम्मावनार्थ किया से सम्मव का बोघ होता है, जैसे—खाऊं, पहूं, आ जावे, चला जावे, इत्यादि ॥
- ५- प्रथम कह चुके है कि किया सकर्मक और अकर्मक मेद से दो प्रकार की है, उस में से सकर्मक किया के दो मेद और भी हैं-कर्तृप्रधान और कर्मप्रधान ॥
  - (१) कर्तृप्रधानिकया उसे कहते हैं—जो कर्ता के आधीन हो, अर्थात् जिसके छिंग, और वचन कर्ता के छिंग और वचन के अनुसार हों, जैसे—रामचन्द्र पुस्तक को पढता है, छडकी पाठशाला को जाती है, मोहन बहिन को पढ़ाता है, इत्यादि ॥
  - (२) कर्मप्रधानिकया उसे कहते है कि जो किया कर्म के आधीन हो अर्थात् जिस कियाके छिंग और वचन कर्म के छिंग और वचन के समान हों, जैसे—राम-चन्द्र से पुस्तक पढ़ी जाती है, मोहन से बहिन पढ़ाई जाती है, फल खाया जाता है, इत्यादि ॥

#### पुरुप-विवरण ॥

प्रथम वर्णन कर चुके है कि—उत्तम पुरुष, मध्यम पुरुष तथा अन्य पुरुष, ये ३ पुरुष है, इन का भी किया के साथ नित्य सम्बंध रहता है, जैसे—मै खाता हूं, हम पढ़ते हैं, वे जावेंगे, वह गया, तू सोता था, तुम वहां जाओ, मै आऊंगा, इत्यादि, पुरुष के साथ िंग का नित्य सम्बन्ध है इस लिये यहां लिंग का विवरण भी दिखाते हैं:—

### लिंग-विवरण ॥

- १— जिस के द्वारा सजीव वा निर्जीव पदार्थ के पुरुषवाचक वा स्तीवाचक होने की पहिचान होती है उसे लिंग कहते हैं, लिंग माषा में दो प्रकार के माने गये हैं—पुर्लिंग और स्त्रीलिङ ॥
  - (१) पुर्हिग—पुरुषवोषक शञ्द को कहते हैं, जैसे—मनुष्य, घोड़ा, कागज़, घर, इत्यादि ॥
  - (२) खीर्लिंग—सीवोधक शब्द को कहते हैं, जैसे—स्त्री, कलम, घोड़ी, मेज़, कुसी, इत्यदि ॥
- पाणिवाचक शक्दों का लिंग उन के जोड़े के अनुसार लोकव्यवहार से ही सिद्ध है,
   जैसे—पुरुष, स्त्री, घोड़ा, घोड़ी, बैल, गाय, इत्यांदि ॥

१-पुर्लिंग से स्नीलिंग बनाने की रीतियों का वर्णन यहा विशेष आवश्यक न जानकर नहीं किया गया है, इस का विषय देखना हो तो दूसरे व्याकरणों को देखों ॥

२— जिन अमिणवाचक राज्दों के अन्त में अकार वा आकार रहता है और जिन का आदिवदी अक्षर त नहीं रहता, वे शब्द मायः पुर्छिग होते है, जैसे—छाता, छोटा, घोड़ा, कागज, घर, इत्यादि ॥

( दीवार, कलम, स्लेट, पेन्सिल, दील आदि शब्दों को छोड़कर ) ॥

- ४— जिन अप्राणिवाचक शब्दों के अन्तमें म, ई, वा त हो वे सब् स्नीलिंग होते हैं, जैसे—कलम, चिट्ठी, लकड़ी, दवात, जात, आदि (धी, दही, पानी, खेत, पर्वत, आदि शब्दोंको छोड़कर)॥
- ५- जिन भाववाचक शब्दों के अन्त में आव, त्व, पन, और पा हो, वे सब पुर्लिग होते है, जैसे--- चढ़ाव, मिलाव, मनुष्यत्व, लड़कपन, बुढ़ापा आदि ॥
- ६— जिन भाववाचक शन्दों के अन्त में आई, ता, वट, हट हो, वे सब स्नीलिंग होते है,
   जैसे— चतुराई, उत्तमता, सजावट, चिकनाहट आदि ॥
- ७— समास में अन्तिम शब्द के अनुसार लिंग होता है, जैसे—पाठशाला, पृथ्वीपति, राजकन्या, गोपीनाथ, इत्यादि ॥

## वचन-वर्णन॥

- १- वचन व्याकरण में संख्या को कहते हैं, इस के दो भेद हैं-एकवचन और वहुवचन॥
  - (१) जिस शब्द से एक पदार्थ का वीघ हो उसे एकवचन कहते हैं, जैसे—छड़का पढता है, बुक्ष हिलता है, घोडा दौड़ता है॥
  - (२) जिस शब्द से एक से अधिक पदार्थों का बीघ होता है उसे बहुवचन कहते है, जैसे---लड़के पढ़ते है, घोड़े दौड़ते है, इत्यादि ॥
- २- कुछ शब्द कर्ता कारक में एकवचन में तथा बहुवचन में समान ही रहते हैं, जैसे--घर, जरू, वन, बृक्ष, बन्धु, बान्धव, इत्यादि ॥
- ३— जहां एकवचन और वहुवचन में शब्दों में मेद नहीं होता वहां शब्दों के आगे गण, जाति, छोग, जन, आदि शब्दों को जोड़कर बहुवचन बनाया करते हैं, जैसे—-महगण, पण्डित छोग, मूढ जन, इत्यादि ॥

वचनोंका सम्बंध नित्य कारकों के साथ है इसल्थि कारकों का विषय संक्षेप से दिखाते हैं—हिन्दी में औठ कारक माने जाते हैं—कत्ती, कर्म, करण, सम्प्रदान, अपादान, सम्बन्ध, अधिकरण और सम्बोधन ॥

## कारकों का वर्णन ॥

१- कर्ता उसे कहते हैं जो किया को करे, उस का कोई चिन्ह नहीं है, परन्तु सकर्मक

१-कोई लोग सम्बध और सम्बोधन को कारक न मानकर शेष छ: ही कारकों को मानते हैं ॥

किया के कर्ती के आगे अपूर्णम्त को छोड़कर शेप मूतों में 'ने' का चिह्न आता है, जैसे—लड़का पढ़ता है, पण्डित पढ़ाता था, परन्तु पूर्णम्त आदि में गुरु ने पढ़ाया था, इत्यादि ॥

२- कर्म उसे कहते हैं जिस में किया का फल रहे, इस का चिह्न 'को' है. जैसे मोहन को बुलाओ, पुस्तक को पढ़ो, इत्यादि ॥

३-- करण उसे कहते हैं जिस के द्वारा कर्ता किसी कार्य को सिद्ध करे, इस का चिह्न 'से' है, जैसे--चाक से कठम बनाई, इत्यादि ॥

- ४— सम्प्रदान उसे कहते हैं जिस के लिये कर्ता किसी कार्य को करे, इस के चिह्न 'को' के लिये हैं, जैसे—मुझ को पोथी दो, लड़के के लिये खिलौना लाओ, इत्यादि ॥
- ५— अपादान उसे कहते हैं कि जहां से किया का विभाग हो, इस का चिह्न 'से' है, जैसे—वृक्ष से फल गिरा, घर से निकला, इत्यादि ॥
- ६— सम्बन्ध उसे कहते हैं—जिस से किसी का कोई सम्बंध प्रतीत हो, इस का चिह्न का, की, के, है, जैसे--राजा का घोडा, उस का घर, इत्यादि ॥
- ७- अधिकरण उसे कहते हैं-िक कर्ता और कर्म के द्वारा जहां पर कार्य का करना पाया जावे, उसका चिह्न में, पर, है, जैसे--आसन पर नैठो, फूल में सुगन्धि है, चटाईपर सोओ, इत्यादि ॥
- ८— स्म्बोघन उसे कहते हैं जिस से कोई किसी को पुकारकर या चिताकर अपने सम्मुख करे, इस के चिह्व—हे, हो, अरे, रे, इत्यादि है ॥ जैसे—हे माई. अरे नौकर. अरे रामा, अय छडके इत्यादि ॥

#### अन्ययों का विशेष वर्णन ॥

प्रथम कह चुके हैं कि — अन्यय उन्हें कहते हैं जिनमें लिंग, वचन और कारक के कारण कुछ विकार नहीं होता है, अव्ययों के छः भेद हैं कियाविशेषण, सम्बंधवोधक, उपसर्ग, संयोजक, विभाजक और विसायादिबोधक ॥

- १- कियाविशेषण अन्यय वह है-जिस से किया का विशेष, काल और रीति आदि का वोघ हो, इस के चार भेद हैं-कालवाचक, स्थानवाचक, भाववाचक और परि-माणवाचक ॥
  - (१) कालवाचक—समय वतलानेवाले को कहते है, जैसे—अव, तव, तव, कल, फिर, सदा, शाम, प्रातः, परसों, पश्चात्, तुरन्त, सर्वदा, श्लीघ्र, कव, एकवार, वारंवार, इत्यादि ॥
    - (२) स्थानवाचक—स्थान वतलानेवाले को कहते हैं, जैसे—यहां, नहां, वहां, कहां, तहां, हघर, उघर, समीप, दूर, इत्यादि ॥

- (३) मानवाचक उन को कहते है- जो मान को प्रकट करें, जैसे-अचानक, अर्थात्, केवल, तथापि, वृथा, सचमुच, नही, मत, मानो, हां, खयम्, झटपट, ठीक, इत्यादि ॥
- (४) परिमाणवाचक—्परिमाण वतलानेवालों को कहते हैं, जैसे—अत्यन्त, अधिक, कुछ, प्रायः, इत्यादि ॥
- २— सम्बंधबोधक अन्यय उन्हें कहते है—जो वाक्य के एक शब्द का दूसरे शब्द के साथ सम्बंध वतलाते है, जैसे—आगे, पीछे, संग, साथ, भीतर, बदले, तुल्य, नीचे, ऊपर, बीच, इत्यादि ॥
- ३- उपसर्गों का केवल का प्रयोग नहीं होता है, ये किसी न किसी के साथ ही में रहते हैं, संस्कृत में जो—प्र आदि उपसर्ग हैं वे ही हिन्दी में समझने चाहियें, वे उपसर्ग ये हैं—प्र, परा, अप, सम्, अनु, अव, निस्, निर्, दुस्, दुर्, वि, आ, नि, अधि, अपि, अति, सु, उत्, प्रति, परि, अभि, उप।।
- ४— संयोजक अन्यय उन्हें कहते हैं—जो अन्यय पदों वाक्यों वा वाक्यखंडों में आते हैं और अन्वय का संयोग करते है, जैसे—और,यदि, अथ, कि, तो, यथा, एवम्, मी, पुनः, फिर, इत्यादि ॥
- ५— विभाजक अव्यय उन्हें कहते है जो अव्यय पदों वाक्यों वा वाक्यखण्डों के मध्य में आते है और अन्वय का विभाग करते है, जैसे—अथवा, परन्तु, चाहें, वया, किन्तु, वा, जो, इत्यादि ॥
- ६— विस्मयादिवोधक अन्यय उन्हें कहते हैं जिनसे—अन्तःकरण का कुछ माव या दशा प्रकाशित होती है, जैसे—आह, इहह, ओहो, हाय, धन्य, छीछी, फिस, विक्, दूर, इत्यादि ॥

यह प्रथमाध्याय का शब्दविचार नामक चौथा प्रकरण समाप्त हुआ ।

#### पांचवां प्रकरण-वाक्यविचार ॥

पहिले कह चुके हैं कि—पदों के योग से वाक्य वनता है, इस में कारकसहित संज्ञा तथा किया का होना अति आवश्यक है, वाक्य दो प्रकार के होते हैं—एक कर्तृप्रधान और दूसरा कर्मप्रधान ॥

१— जिसमें कर्ता प्रधान होता है उस वाक्य को कर्तृप्रधान कहते हैं, इस प्रकार के वाक्य में यधिप आवश्यकता के अनुसार सब ही कारक आ सकते हैं परन्तु इस में

- कर्ता और किया का होना बहुत जरूरी है और यदि किया सकर्मक हो तो उस के कर्म को भी अवश्य रखना चाहिये॥
- २— वाक्य में पदों की योजना का क्रम यह है कि—वाक्य के आदि में कत्ती अनत में क्रिया

   और शेष कारकों की आवश्यकता हो तो उन को बीच में रखना चाहिये॥
- ३— पदों की योजना में इस वात का विचार रहना चाहिये कि—सव पद ऐसे गुद्ध और यथास्थान पर, रखना चाहिये कि उन से अर्थ का सम्बंध ठीक प्रतीत हो, क्योंकि पद असम्बद्ध होने से वाक्य का अर्थ ठीक न होगा और वह वाक्य अगुद्ध समझा जायगा॥
- अ- शुद्ध वाक्य का उदाहरण यह है कि—राजा ने वाण से हरिण को मारा, इस कर्तृप्रधान वाक्य में राजा कर्ता, वाण करण, हरिण कर्म और मारा, यह सामान्य मृत की क्रिया है, इस वाक्य में सब पद शुद्ध है और उन की योजना भी ठीक है, क्योंकि एक पद का दूसरे पद के साथ अन्वय है, इस लिये सम्पूर्ण वाक्य का 'राजा के वाण से हरिण का मारा जाना' यह अर्थ हुआ ॥
- ५- व्याकरण के अनुसार पदयोजना ठीक होने पर भी यदि पद असम्बद्ध हों तो वाक्य अशुद्ध माना जाता है, जैसे—विनया वसूछे से कपड़े को सींता है, इस वाक्य में यद्यपि सव पद कारकसहित शुद्ध है तथा उनकी योजना भी यथास्थान है परन्तु पद असम्बद्ध हैं अर्थात् एक पद का अर्थ दूसरे पद के साथ अर्थ के द्वारा मेळ नहीं रखता है, इस कारण वाक्य का कुछ भी अर्थ नहीं निकळता है, इसलिये ऐसे वाक्यों को भी अशुद्ध कहते हैं ॥
- ६ जैसे कर्तृप्रधान वाक्य में कर्ता का होना आवश्यक है वैसे ही कर्मप्रधान वाक्य में कर्म का होना भी आवश्यक है, इस में कर्ता की विशेष आकांक्षा नहीं रहती है, इस कर्मप्रधान वाक्य में भी शेष कारक कर्म और किया के वीच में यथास्थल रक्खे जाते हैं॥
- ७— फर्मप्रधान वाक्य में यदि कर्ता के रखने की इच्छा हो तो करण कारक के चिन्ह 'से' के साथ लाना चाहिये, जैसे—लड़के से फल लाया गया, गुरु से शिप्य पढ़ाया जाता है, इत्यादि ॥
- ८— वाक्य में जिस विशेष्य का जो विशेषण हो उस विशेषण को उसी विशेष्य से पहिले ला-ना चाहिये, ऐसी रचना से वाक्य का अर्थ शीघ ही जान लिया जाता है, जैसे—निर्देयी सिंह ने अपनी पैनी दाढ़ों से इस दीन हरिण को चावडाला, इस वाक्य में सब विशे-पण यथास्थान पर है, इस लिये वाक्यार्थ शीघ ही जान लिया जाता है ॥
- ९— यदि विशेषण अपने विशेष्य के पूर्वः न रक्खे जांय तो दूरान्वय के कारण अर्थ समझने में फठिनता पड़ती है, जैसे— बड़े बैठा हुआ एक रुड़का छोटा घोड़े पर चला जाता है। इस वाक्य का अर्थ विना सोचे नहीं जाना जाता, परन्तु इसी वाक्य में यदि

अपने २ विशेष्य के साथ विशेषण को मिला दें-तो शीघ ही अर्थ समझ में आ जायगा, जैसे एक छोटा लड़का वहे घोड़े पर वैठा चला जाता है, यद्यपि ऐसे वाक्य अशुद्ध नहीं माने जाते हैं, किन्तु क्किष्ट माने जाते हैं ॥

- १०-जन नाक्य में कर्ता और किया दो ही हों तो कर्ता को उद्देश्य और किया को निधेय कहते हैं ॥
- ११—जिस के विषय में कुछ कहा जाने उसे उद्देश्य कहते हैं और जो कहा जावे उसे वि-घेय कहते है, जैसे—वैल चलता है, यहां वैल उद्देश्य और चलता है यहां विघेय है ॥
- १२—उद्देश्य को विशेषण के द्वारा और विषेय को कियाविशेषण के द्वारा बढ़ा सकते हैं, जैसे अच्छा लड़का शीघ्र पढ़ता है॥
- १३—यदि कर्ता को कह कर उसका विशेषण किया के पूर्व रहे तो कर्ता को उद्देश्य और विशेषणसहित किया को विधेय कहेंगे, जैसे— कपड़ा मैळा है, यहां कपड़ा उद्देश्य और मैळा है विधेय है ॥
- १४-यदि एक क्रिया के दो कर्ता हों और वे एक दूसरे के विशेष्य विशेषण न हो संकें तो पहिला कर्ता उद्देश्य और दूसरा कर्ता कियासहित विषेय माना जाता है, जैसे— यह मनुष्य पशु है, यहां 'यह मनुष्य' उद्देश्य और 'पशु है' विषेय जानो ॥
- १५—जो शब्द कर्ता से सम्बंध रखता हो उसे कर्ता के निकट और जो किया से सम्बंध रखता हो उसे क्रिया के निकट रखना चाहिये, जैसे— मेरा टड्टू जंगल में अच्छी-तरह फिरता है, इत्यादि ॥
- १६-विशेषण संज्ञा के पूर्व और कियाविशेषण किया के पूर्व रहता है, जैसे-अच्छा लड्का शीव पढता है ॥
- १७-पूर्वकालिका किया उसी किया के निकट रखनी चाहिये जिससे वाक्य पूर्ण हो, जैसे- लड़का रोटी खाकर जीता है॥
- १८-वानय में प्रश्नवाचक सर्वनाम उसी जगह रखना चाहिये जहां मुख्यतापूर्वक प्रश्न हो, जैसे-यह कौन मनुष्य है जिसने मेरा भळा किया ॥
- १९—यदि एक ही किया के जुदे २ लिंग के अनेक कर्ता हों तो किया बहुवचन हो जाती है, तथा उस का लिंग अन्तिम कर्ता के लिंग के अनुसार रहेगा, जैसे—वकरियां, घोड़े और विल्ली जाती हैं !!
- २०—यदि एक ही किया के अनेक कर्ता लिंग और वचन में एक से न हों परन्तु उन के समुदाय से एकवचन समझा जाय तो क्रिया भी एकवचनान्त होगी, और यदि बहुवचन समझा जाय तो क्रिया भी बहुवचनान्त होगी, जैसे— मेरा धन माल और रुपये पैसे आज मिलेंगे । मेरे घोडे वैल ऊंट और बिल्ली सो गई ॥

- २१-आदर के लिये किया में बहुवचन होता है, चाहें आदरस्चक शब्द कर्ता के साथ हो वा न हो, जैसे- राजाजी आये है। पिताजी गये है, आप वहां जावेंगे, इत्यादि॥
- २२-यदि एक किया के बहुत कर्म हों और उन के नीच में निभाजक शब्द रहे तो कि-या एकवचनान्त रहेगी, जैसे-मेरा माई न रोटी, न दाल, न भात, खानेगा ॥
- २३-यदि एक किया के उत्तम, मध्यम और अन्य पुरुष कर्ता हों तो किया उत्तम पुरुष के अनुसार और यदि मध्यम तथा अन्य पुरुष हों तो मध्यम पुरुष के अनुसार होगी, जैसे--- तुम, वह और मैं चढ़ंगा। तुम और वह जोगोंगे॥
- २४-वाक्य में कभी २ विशेषण भी क्रियाविशेषण हो कर आता है, जैसे--घोड़ा अच्छा दौड़ता है, इत्यादि ॥
- २५-वाक्य में कभी २ कती, कर्म तथा किया गुप्त भी रहते है, जैसे खेलता है, दे दिया, घर का बाग ॥
- २६—सामान्यमूत, पूर्णमूत, आसन्नमूत और सन्दिग्धमूत, इन चार कालों में सकर्मक किया के आगे 'ने' चिन्ह रहता है, परन्तु अपूर्णमूत और हेतुहेतुमद्भूत में नहीं रहता है, जैसे—मैं ने दिया, उस ने खाया था, लड़के ने लिया है, माई ने दिया होगा, माता खाती थी, इत्यादि ॥
- २७--वकना, बोलना, मूलना, जनना, जाना, ले जाना, ला जाना, इन सात कियाओं के किसी भी काल में कती के आगे 'ने' नहीं आता है ॥
- २८-जहां उद्देश्य विरुद्ध हो वहां वाक्य असंभव समझना चाहिये, जैसे--आग से सींच-ते है, पानी से जलाते है, इत्यादि ॥

यह प्रथमाध्याय का वाक्यविचार नामक पांचवां प्रकरण समाप्त हुआ ॥ इति श्री जैन श्वेताम्बर धर्मोपदेशक, यतिप्राणाचार्य, विवेकलव्यिशिष्य, शील-सौमाग्य-निर्मितः । जैनसम्प्रदायशिक्षायाः ।

प्रथमोऽध्यायः॥

मागने नाले ) से भी क्या प्रीति है (यह भी व्यर्थ रूपही है, क्योंकि इस से भी कुछ प्र-योजन की सिद्धि नहीं हो सकती है किन्तु लघुता ही होती है ) ॥ २९ ॥

नर चित कों दुख देत हैं, कुच नारी के दोय ॥ होत दुखी वह पड़न तें, इस विधि सब कों जोय ॥ ३० ॥

देखों! क्षियों के दोनों कुच पुरुषों के चित्त को दुःख देते हैं, आखिरकार वे आप भी दुःख पाकर नीचे को गिरते है, इसी प्रकार सब को जानना चाहिये अर्थात् वो कोई मनुष्य किसी को दुःख देगा अन्त में वह आप भी सुख कमी नहीं पावेगा ॥ ३०॥

सिंघरूप राजा हुवै, मन्नी बाघ समान ॥ चाकर गीघ समान तब, प्रजा होय क्षय मान ॥ ३१ ॥

राजा सिंह के समान हो अर्थात् प्रजा के सब धन माल को छटने का ही खयाल रक्खे, मन्नी बाँचके समान हो अर्थात् रिश्वत खाकर झूंठे अभियोग को सचा कर देवे अथवा वादी और प्रतिवादी ( मुद्दई और मुद्दायला ) दोनों से घूष खा जावे और चाकर लोग गीध के समान हों अर्थात् प्रजा को ठगने वाले हों तो उस राजा की प्रजा अवश्य नाश को प्राप्त हो जाती है ॥ ३१ ॥

उपज्यो धन अन्याय करि, दश्चहिँ बरस ठहराय॥ सबिह सोलवें वर्ष लीं, मूल सहित विनसाय॥ ३२॥

अन्याय से कमाया हुआ धन केवल दश वर्ष तक रहता है और सोलहर्ने वर्ष तक वह सब धन मूलसहित नष्ट हो जाता है ॥ ३२ ॥

विद्या में व्हें कुशल नर, पावें कला सुजान ॥ द्रव्य सुभाषित को हुँ पुनि, संग्रह करि पहिचान ॥ ३३ ॥

विद्या में कुशल होकर धुजान पुरुष अनेक कलाओं को पा सकता है अर्थात् विद्या सीखा हुआ मनुष्य यदि सब प्रकार का गुण सीखना चाहे तो उस को वह गुण शीष्ट्र ही प्राप्त हो सकता है, फिर-विद्या पढ़े हुये मनुष्य को चतुराई प्राप्त करनी हो तो— धुमाषित अन्य (जो कि अनेक शास्त्रों में से निकाल कर बुद्धिमान् श्रेष्ठ कवियों ने बनाये हैं, जैसे- चाणक्यनीति, मर्तृहरिशतक और धुमाषितरत्नमाण्डागार आदि ) सीखने चाहिये, क्यों- कि जो मनुष्य धुमाषितमय द्रव्य का संश्रह नहीं करता है वह समा के बीच में अपनी वाणी की विशेषता (खूबी) को कमी नहीं दिखला सकता है ॥ ३३॥

भूर वीर पण्डित पुरुष, रूपवती जो नार ॥ ये तीन हुँ जहँ जात हैं, आदर पार्वे सार ॥ ३४ ॥

१--छोटा नाहर्॥

शूर वीर पुरुष, पण्डित पुरुष और रूपवती स्त्री, ये तीनों जहां जाते हैं, वहीं सम्मान (आदर) पाते हैं ॥ ३४ ॥

चप अरु पण्डित जो पुरुष, कबहुँ न होत समान ॥ राजा निज थल मानिये, पण्डित पूज्य जहान ॥ ३५ ॥

राजा और पण्डित, ये दोनों कमी तुल्य नहीं हो सकते हैं (अर्थात् पण्डित की बरा-वरी राजा नहीं कर सकता है) क्योंकि राजा तो अपने ही देश में माना जाता है और पण्डित सब जगत् में मान पाता है ॥ ३५॥

रूपवन्त जो मूर्ख नर, जाय सभा के बीच ॥ मीन गहे शोमा रहे, जैसे नारी नीच ॥ ३६॥

विद्यारहित रूपवान् पुरुष को चाहिये कि-िकसी सभा (दर्वार) में जाकर ग्रंह से अक्षर न निकाले (कुछ मी न बोले) क्योंकि मौन रहने से उस की शोमा बनी रहेगी, जैसे दुष्टा स्त्री को यदि उस का पति बाहर न निकलने देवे तो घर की शोमा (आवरू) बनी रहती है ॥ ३६॥

कहा भयो ज विचाल कुल, जो विचा करि हीन ॥ सुर नर पूजहिँ ताहि जो, मेघावी अकुलीन॥ ३७॥

जो मनुष्य विद्याहीन है, उस को उत्तम जाति में जन्म छेने से भी क्या सिद्धि मिळ सकती है, क्योंकि देखो ! नीच जातिवाळा भी यदि विद्या पढ़ा है तो उस की मनुष्य और देवता भी पूँजा करते है ॥ ३७ ॥

विचावन्त सपूत बरु, पुत्र एक ही होत ॥ कुल भासत नर श्रेष्ठ सें, ज्यों शशि निशा उदोत ॥ ३८॥

चाहें एक भी लड़का विद्यावान और सप्त हो तो वह कुल में उजाला कर देता है, जैसे चन्द्रमा से रात्रि में उजाला होता है, अर्थात् शोक और सन्ताप के करनेवाले बहुत से लड़कों के भी उत्पन्न होने से क्या है, किन्तु कुटुम्ब का पालनेवाला एक ही पुत्र उत्पन्न हो तो उसे अच्छा समझना चाहिये, देखो ! सिंहनी एक ही पुत्र के होने पर निडर होकर सोती है और गधी दश पुत्रों के होने पर भी बोझे ही को लादे हुए फिरती है ॥ ३८॥

शुभ तरुवर ज्यों एक ही, फूल्यो फल्यो सुवास ॥ सब वन आमोदित करे, त्यों सपूत गुणरास ॥ ३९॥

जिस प्रकार फूळा फळा तथा धुगन्धित एक ही वृक्ष सत्र वन को धुगन्धित कर देता है, इसी प्रकार गुणों से युक्त-एक भी सपूत छड़का पैदा होकर कुळ की शोमा को वढ़ा देता है ॥ ३९ ॥

१--इस बात को वर्तमान में प्रत्यक्ष ही देख रहे है ॥

## निर्शुणि शत सें हूँ अधिक, एक पुत्र गुणवान ॥ र एक चन्द्र तम को हरे, तारा नहिँ शतमान ॥ ४०॥

निर्गुणी छड़के यदि सौ भी हों तथापि वे किसी काम के नहीं है, किन्तु गुणवान् पुत्र यदि एक भी हो तो अच्छा है, जैसे—देखों ! एक चन्द्रमा उदित होकर अन्यकार को दूर कर देता है, किन्तु सैकड़ों तारों के होने पर भी अंधेरा नहीं मिटता है, तात्पर्य यह है कि—गुणी पुत्र को चन्द्रमा के समान कुछ में उद्योत करनेवाळा जानो और निर्गुणी पुत्रों को तारों के समान समझो अर्थात् सौ भी निर्गुणी पुत्र अपने कुछ में उद्योत नहीं कर सकते हैं।

### सुल चाहो विचा तजो, विचार्थी सुख लाग ॥ सुल चाहे विचा कहाँ, कहँ विचा सुल राग ॥ ४१ ॥

यदि सुल मोगना चाह तो विद्या को छोड देना चाहिये और विद्या सीखना चाहे तो सुल को छोड़ देना चाहिय, क्योंकि सुल चाहनेवाले को विद्या नहीं मिळती है ॥ ४१ ॥

## नहिँ नीचो पाताल तल, ऊँचो मेरु लिगार ॥ व्यापारी उद्यम करै, गहिरो दिध नहिँ धार ॥ ४२॥

उद्यमी ( मेहनती ) पुरुष के लिये मेरु पहाड़ कुछ ऊंचा नहीं है और पाताल भी कुछ नीचा नहीं है तथा समुद्र भी कुछ गहरा नहीं है, तात्पर्य यह है कि—उद्यम से सब काम सिद्ध हो सकते है ॥ ४२ ॥

## एकहि अक्षर शिष्य कों, जो गुरु देत बताय ॥ घरती पर वह द्रव्य निहँ, जिहिँ दै ऋण उतराय ॥ ४३ ॥

गुरु कृपा करके चाहें एक ही अक्षर शिष्य को सिखलावे, तो भी उस के उपकार का बदला उतारने के लिये कोई घन संसार में नहीं है, अर्थात् गुरु के उपकार के बदले में शिष्य किसी भी वस्तु को देकर उन्हण नही हो सकता है ॥ ४३ ॥

#### पुस्तक पर आप हि पढ़्यो, गुरू समीप नहिँ जाय॥ सभा न शोमै जार सें. ज्यों तिय गर्भ घराय॥ ४४॥

जिस पुरुष ने गुरु के पास जाकर विद्या का अभ्यास नहीं किया, किन्तु अपनी ही बुद्धि से पुस्तक पर आप ही अभ्यास किया है, वह पुरुष सभा में शोमा को नहीं पा सकता है, जैसे— जार पुरुष से उत्पन्न हुआ लड़का शोभा को नहीं पाता है, क्योंकि जार से गर्भ धारण की हुई स्त्री तथा उसका लड़का अपनी जातिवालों की समा में शोमा नहीं पाते हैं, क्यों- कि—लज्जा के कारण बाप का नाम नहीं बतला सकते हैं ॥ ४४ ॥

१—तात्पर्य यह है कि-विद्याभ्यास के समय में यदि मनुष्य मीग विलास में छगा रहेगा तो उस की विद्या की आर्सि कुदापि नहीं होगी, इस लिये विद्यार्थी सुख को और सुखार्थी विद्या को छोड देने ॥

## कुल्हीन हु धनवन्त जो, धनसें वह सुकुलीन ॥ शिश समान हू उच कुल, निरधन सब से हीन ॥ ४५ ॥

नीच जातिवाला पुरुष भी यदि घनवान् हो तो घन के कारण वह कुळीन कहळाता है और चन्द्रमा के समान निर्मेळ कुळ अर्थात् ऊंचे कुळवाळा भी पुरुष धन से रहित होने से सब से हीन गिना जाता है ॥ ४५ ॥

वय करि तप करि वृद्ध है, शास्त्रवृद्ध सुविचार ॥ वे सब ही घनवृद्ध के, किङ्कर ज्यों लखि द्वार ॥ ४६॥

इस संसार में कोई अवस्था में बड़े हैं, कोई तप में बड़े है और कोई बहुश्रुति अर्थात् अनेक शास्त्रों के ज्ञान से बड़े हैं, परन्तु इस रुपये की महिमा को देखो कि—वे तीनों ही धनवान के द्वार पर नौकर के समान खड़े रहते है ॥ ४६ ॥

वन में सुख सें हरिण जिमि, तृण भोजन भल जान ॥ देहु हमें यह दीन वच, भाषण नहिँ मन आन ॥ ४७॥

जंगल में जाकर हिरण के समान सुखपूर्वक घास खाना अच्छा है परंतु दीनता के साथ किसी स्म (कब्रूस) से यह कहना कि "हम को देओ" अच्छा नहीं है ॥ ४७॥

कोई विद्यापात्र हैं, कोई धन के धाम ॥ कोई दोनों रहित हैं, कोइ उभयविश्राम ॥ ४८॥

देखों । इस संसार में कोई तो विद्या के पात्र हैं, कोई धन के पात्र हैं, कोई विद्या और धन दोनों के पात्र हैं और कोई मनुष्य ऐसे भी हैं जो न विद्या और न घन के पात्र हैं ॥ ४८ ॥

पांच होत ये गर्भ में, सब के विद्या वित्त ॥ आयु कर्म अरु मरण विधि, निश्चय जानो मित्त ॥ ४९ ॥

हे मित्र ! इस बात को निश्चय कर जान को कि-पूर्वकृत कर्म के योग से जीवधारी के लिये-विद्या, धन, आयु, कर्म और मरण, ये पांच वातें गर्भ ही में रच दी जाती हैं॥ १९॥

चित्रगुप्त की भाल में, लिखी जु अक्षर माल॥ बहु श्रम सें हु नहिँ मिटै, पण्डित बहु श्रुपाल॥ ५०॥

जो कर्म के अक्षर छछाट में छिखे हैं उसी को चित्रगुप्त कहते हैं (अर्थात् छिपा हुआ छेख) और इसी को लैकिक शाखवाछे विधाता के छिखे हुए अक्षर भी कहते हैं, तथा जैनधर्मवाछे पूर्वकृत कर्म के स्वामाविक नियम के अनुसार अक्षर मानते हैं, तात्पर्य इस का यही है कि—जो पूर्वकृत कर्म की छाप मनुष्य के छछाट पर छगी हुई है उस को

१—इस बात को बर्तमान में पाठकगण आखों से देख ही रहे होंगे॥ २—इन्हीं बातों को लोक में विवाता का छठी का लेख कहते हैं, क्योंकि देव और विवाता ये दोनों ्रकृत । ८ ।

छोग नहीं जान सकते हैं और न उस छेख को कोई मिटा सकता है, चाहें पण्डित और राजा कोई भी कितना ही यस क्यों न करे॥ ५०॥

वन रण वैरी अग्नि जल, पर्वत शिर अरु शुन्य ॥ स्वस प्रमत अरु विषम थल, रक्षक पूरव पुन्य ॥ ५१ ॥

जंगल में, लझाई में, दुश्मनों के सामने, अग्नि लगने पर, जल में, पर्वत पर, शून्य खान में, निद्रा में, प्रमाद की अवस्था में और विषम स्थान में, इतने स्थानों में मनुष्य का किया हुआ पूर्व जन्म का अच्छा कमें ही रक्षा कैरता है ॥ ५१ ॥

मुर्ल शिष्य उपदेश करि, दारा दुष्ट बसाय॥ वैरी को विश्वास करि, पण्डित हू दुख् पाय॥ ५२॥

मूर्ल शिष्य को सिलला कर, दुंग्र स्त्री को रलकर और शत्रु का विश्वास कर पण्डित पुरुष मी दुःस्त्री होता है ॥ ५२ ॥

दुष्ट भारजा मित्र शठ, उत्तरदायक भृत्य ॥ सर्पसहित घर वास ये, निश्चय जानो मृत्य ॥ ५३॥

दुष्ट स्त्री, घूर्त मित्र, उत्तर देनेवाला नौकर और जिस मकान में सर्प रहता हो वहां का निवास, ये सब वार्ते मृत्युस्वरूप हैं, अर्थात् इन वार्तो से कभी न कभी मनुष्य की मृत्यु ही होनी सम्भव है ॥ ५३ ॥

विपति हेत रिलये धनिहँ, धन तें रिलये नारि॥ धन अरु दारा दुहुँन तें, आतम नित्य विचारि॥ ५४॥

विपत्तिसमय के लिये धन की रक्षा करनी चाहिये, धन से स्त्री की रक्षा करनी चाहिये और धन तथा स्त्री, इन दोनों से नित्य अपनी रक्षा करनी चाहिये ॥ ५४ ॥

एकहिँ तजि कुल राखिये, कुल तजि रखिये ग्राम ॥ ग्राम त्यागि रखु देश कों, आतमहित वसु धाम ॥ ५५॥

एक को छोड़कर कुछ की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् एक मनुष्य के लिये तमाम कुछ को नहीं छोड़ना चाहिये किन्तु एक मनुष्य को ही छोड़ना चाहिये, कुछ को छोड़कर शाम

<sup>9—</sup>तात्पर्य यह है कि-इस संसार में मनुष्य की हानि और लाम का हेतु केवल पूर्व जन्म का किया हुआ कमें ही होता है, यही मनुष्य को विपत्ति में डालता है और यही मनुष्य को विपत्तिसागर से पार निकालता है, इस लिये उस कमें के प्रमान से जो युख या दु ख अपने को प्राप्त होनेनाला है उस को देवता और दानव आदि कोई भी नहीं हटा सकता है, इस लिये हे बुद्धिमान पुरुषो! जरा भी चिन्ता मत करों क्योंकि जो अपने भाग्य का है वह पराया कभी नहीं हो सकता है ॥ २—तात्पर्य यह है कि-धन के नाश का कुछ भी विचार न कर विपत्ति से पार होना चाहिये तथा स्त्री की रक्षा करना चाहिये और धन और स्त्री, इन दोनों के भी नाश का कुछ विचार न करके अपनी रक्षा करनी चाहिये लर्थात इन दोनों का यद्धिनाश- ही हैर्दे लें अपनी रक्षा होती हो तो भी अपनी रक्षा करनी चाहिये ॥

की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् कुछ के लिये तमाम प्राम को नहीं छोड़ना चाहिये किन्तु प्राम की रक्षा के लिये कुछ को छोड़ देना चाहिये, प्राम का त्याग कर देश की रक्षा करनी चाहिये अर्थात् देश की रक्षा के लिये प्राम को छोड़ देना चाहिये और अपनी रक्षा के लिये प्राम को छोड़ देना चाहिये और अपनी रक्षा के लिये तमाम पृथिवी को छोड़ देना चाहिये ॥ ५५॥

नहीं मान जिस देश में, वृत्ति न बान्धव होय ॥ नहिँ विद्या प्रापति तहाँ, वसिय न सजन कोय ॥ ५६ ॥

जिस देश में न तो मान हो, न जीविका हो, न माई बन्धु हों और न विद्या की ही प्राप्ति हो, उस देश में सज्जनों को कभी नहीं रहना चाहिये ॥ ५६ ॥

पण्डित राजा अरु नदी, वैद्यराज धनवान ॥ पांच नहीं जिस देश में, घसिये नाहिँ सुजान ॥ ५७ ॥

सव विद्याओं का जाननेवाला पण्डित, राजा, नदी (कुआ आदि जल का स्थान), रोगों को मिटानेवाला उत्तम वैद्य और धनवान्, ये पांच जिस देश में न हो उस में बुद्धि-मान् पुरुष को नही रहना चाहिये॥ ५७॥

भय लजा अरु लोकगति, चतुराई दातार ॥ जिसमें नहिँ ये पांच ग्रुण, संग न कीजै यार ॥ ५८॥

हे मित्र ! जिस मनुष्य में मय, लजा, लैकिक व्यवहार अर्थात् चालचलन, चतुराई और दानशीलता, ये पांच गुण न हों, उस की संगति नहीं करनी चाहिये॥ ५८॥

काम भेज चाकर परख, वन्धु दुःख में काम ॥ मित्र परख आपद पड़े, विभव छीन लख वाम ॥ ५९ ॥

कामकाज करने के लिये मेजने पर नौकर चाकरों की परीक्षा हो जाती है, अपने पर दुःख पड़ने पर भाइयों की परीक्षा हो जाती है, आपित आने पर मित्र की परीक्षा हो जाती है और पास में धन न रहने पर स्त्री की परीक्षा हो जाती है॥ ५९॥

आतुरता दुख हू पड़े, शत्रु सङ्कटौ पाय ॥ राजद्वार मसान में, साथ रहे सो भाय ॥ ६० ॥

आहुरता (चित्त में घवड़ाहर्ट) होने पर, दुःख आने पर, शत्रु से कष्ट पाने पर, राजदर्वार का कार्य आने पर तथा श्मशान (मौतसमय) में जो साथ रहता है, उसी को अपना माई समझना चाहिये ॥ ६०॥

सींग नखन के पशु नदी, शस्त्र हाथ जिहि होय ॥
नारी जन अरु राजकुल, मत विश्वास हु कोय ॥ ६१ ॥
सींग और नखनाले पशु, नदी, हाथ में शस्त्र लिये हुए पुरुष, स्त्री तथा राजकुल, इन
का विश्वास कभी नहीं करना चाहिये ॥ ६१ ॥

,

## लेवो अम्मृत विषहु तें, कश्चन अग्नुचिहुँ थान॥ उत्तम विद्या नीच से, अकुल रतन तिय आन॥ ६२॥

अमृत यदि विष के भीतर भी हो तो उस को छे छेना चाहिये, सोना यदि अपवित्र स्थान में भी पड़ा हो तो उसे छे छेना चाहिये, उत्तम विद्या यदि नीच जातिवाछे के पास हो तो भी उसे छे छेना चाहिये, तथा स्नीरूपी रैंब यदि नीच कुछ की भी हो तो भी उस का अङ्गीकार कर छेना चाहिये॥ ६२॥

## तिरिया भोजंन द्विगुण अरु, लाज चौगुनी मान ॥ जिद्द होत तिहि छः गुनी, काम अष्टगुण जान ॥ ६३॥

पुरुष की अपेक्षा स्त्री का आहार दुगुना होता है, रुजा चौगुनी होती है, हठ छ:-गुणा होता है और काम अर्थात् विषयभोग की इच्छा आठगुनी होती है ॥ ६३ ॥

## मिथ्या हठ अरु कपटपन, मौद्धा कृतन्नी भाव ॥ निर्देयपन पुनि अञ्जुचिता, नारी सहज सुभाव ॥ ६४ ॥

झूंठ बोलना, हठ करना, कपट रखना, मूर्खता, किये हुये उपकार की मूल जाना, दया का न होना और अशुचिता अर्थात् शुद्ध न रहना, ये सात दोप स्त्रियों में स्वभाव से ही होते हैं ॥ ६४ ॥

## भोजन अरु भोजनशकति, भोगशक्ति वर नारि॥ गृह विभूति दातारपन, छउँ अति तप निर्धार॥ ६५॥

उत्तम मोजन के पदार्थों का मिळना, भोजन करने की शक्ति होना, स्त्री से भोग करने की शक्ति का होना, छुन्दर स्त्री की प्राप्ति होना और घन की प्राप्ति होना तथा दान देने का स्वभाव होना, ये छवों वांत्रें उन्हीं को प्राप्त होती हैं जिन्हों ने पूर्व भव में पूरी त-पस्या की है ॥ ६५ ॥

## नारी इच्छागामिनी, पुत्र होय वस जाहि॥ अल्प घन हुँ सन्तोष जिहि, इहैं खर्ग है ताहि॥ ६६॥

जिस पुरुष की स्त्री इच्छा के अनुसार चलनेवाली हो, पुत्र आज्ञाकारी हो और योड़ा भी धन पाकर जिस ने सन्तोष कर लिया है, उस पुरुष को इसी लोक में सर्ग के समान मुख समझना चाहिये ॥ ६६ ॥

१—परम दिव्य झीरूप रल चकवतीं महाराज को प्राप्त होता है-क्योंकि दिव्यागना की प्राप्ति पूर्ण तप-स्था का फल माना गया है—अत: पुण्यहीन को उस की प्राप्ति नहीं हो सकती है, इस लिये यदि वह स्नीरूप रल अनार्थ म्लेक्स जाति का भी हो किन्तु सर्वेगुणसम्पन्न हो तो उस की जाति का विचार न कर उस का अंगीकार कर लेना चाहिये ॥

सुत बोही पितुभक्त जो, जो पाछै पितु सोय ॥ मित्र वही विश्वास जिहि, नारी सो सुख होय ॥ ६७ ॥

पुत्र वही है जो माता पिता का मक्त हो, पिता वही है जो पालन पोषण करे, मित्र वही है जिस पर विश्वास हो और स्त्री वही है जिस से सदा झुख प्राप्त हो ॥ ६७ ॥

पीछे काज नसावही, मुख पर मीठी बान ॥ परिहरू ऐसे मित्र को, मुख पय विष घट जान ॥ ६८ ॥

पीछे निन्दा करे और काम को विगाड़ दे तथा सामने मीठी २ वार्ते वनावे, ऐसे मित्र की अन्दर विष मरे हुए तथा मुख पर दूध से मरे हुए घड़े के समान छोड़ देना चाहिये॥६८॥

निहँ कुमित्र विश्वास कर, मित्रहुँ को न विसास ॥ कवहुँ कुपित है मित्र हु, गुद्ध कर परकास ॥ ६९॥

खोटे मित्र का कभी विश्वास नहीं करना चाहिये, किन्तु मित्र का भी विश्वास नहीं करना चाहिये, क्योंकि संमव है कि-मित्र भी कभी कोष में आकर गुप्त वात को प्रकट कर दे॥ ६९॥

मन में सोचे काम को, मत कर वचन प्रकास ॥ मन्त्र सरिस रक्षा करै, काम भये पर भास ॥ ७० ॥

मन से विचारे हुए काम को वचन के द्वारा प्रकट नहीं करैना चाहिये, किन्तु उस की मन्न के समान रक्षा करनी चाहिये, क्योंकि कार्य होने पर तो वह आप ही सब को प्रकट हो जायगा ॥ ७० ॥

मूरल नर सें दूर तुम, सदा रहो मतिमान ॥ विन देखे कंटक सरिस, वेषे हृदय कुवान ॥ ७१ ॥

साक्षात् पशु के समान मूर्ख जन से सदा बच कर रहना अच्छा है, क्योंकि वह विना देखे कांटे के समान कुवचन रूपी कांटे से हृदय को वेघ देता है ॥ ७१ ॥

कण्टक अरु धूरत पुरुष, प्रतीकार दें जान ॥ जूती सें मुख तोड़नो, दूसर खागन जान ॥ ७२॥

धूर्त मनुष्य और कांटे के केवल दो ही उपाय (इलान) है-या तो जूते से उस के मुख को तोड़ना अथवा उस से दूर हो कर चलना ॥ ७२ ॥

<sup>9—</sup>क्योंकि कार्य के सिद्ध होने से पूर्व यदि वह सब को विदित हो जाता है तो उम में किसी न किसी प्रकार का प्राय: विझ पड़ जाता है, दूसरा यह मी कारण है कि—कार्य की सिद्धि से पूर्व यदि वह सब को प्रवट हो जावे कि अमुक पुरुष अमुक कार्य को करना चाहता है और देवयोग से उस कार्य की सिद्धि न हो तो उपहास का स्थान होगा ॥

शैल शैल माणिक नहीं, मोती गज गज नाहिं॥ वन वन में चन्दन नहीं, साधु न सब यल माहिँ॥ ७३॥

सब पर्वतों पर माणिक पैदा नहीं होता है, सब हाथियों के कुम्मस्थल ( मस्तक ) में मोती नहीं निकलते हैं, सब वनों में चन्दन के बृक्ष नहीं होते हैं और सब स्थानों में साधुं नहीं मिलते हैं ॥ ७३ ॥

पुत्रहि सिखवै शील को, बुध जन नाना रीति ॥
•
कुल में पुजित होत है, शीलसहित जो नीति ॥ ७४ ॥

बुद्धिमान् लोगों को उचित है कि अपने लड़कों को नाना मांति की सुशीलता में छ-गावें, क्योंकि नीति के जानने वाले यदि शीलवान् हों तो कुछ में पूजित होते हैं॥ ७४॥

ते माता पितु शञ्च सम, स्नुत न पड़ावें जौन ॥ राजहंस बिच वकसरिस, सभा न शोभत तौन ॥ ७५॥

वे माता और पिता वैरी हैं जिन्हों ने छाड़ के वश में होकर अपने बालक को नहीं पढ़ाया, इस कारण वह बालक सभा में जाकर शोमा नहीं पाता है, जैसे हंसों की पंक्ति में बगुला शोमा को नहीं पाता है ॥ ७५ ॥

पुत्र लाड़ सें दोष बहु, ताड़न सें बहु सार ॥ यातें सुत अरु शिष्य को, ताड़न ही निरघार ॥ ७६ ॥

पुत्रों का लाड़ करने से बहुत दोष (अवगुण) होते हैं और ताड़न (धमकाने) से बहुत लाम होता है, इस लिये पुत्र और शिष्य का सदा ताड़न करना ही उचित है॥७६॥

पांच बरस स्नुत लाड़ कर, दश लौं ताड़न देहु॥ बरस सोलवें लागते, कर सुत मित्र सनेहु॥ ७०॥

पांच वर्ष तक पुत्र का ( खिलाने पिलाने आदि के द्वारा ) लाड़ करना चाहिये, दश वर्ष तक ताड़न करना चाहिये अर्थात् त्रास देकर विद्या पढ़:नी चाहिये—परन्तु जब सोलहवां वर्ष लगे तब पुत्र को मित्र के समान समझ कर सब वर्ताव करना चौहिये॥ ७७॥

रूप भयो यौवन भयो, कुल हू में अनुकूल ॥ विन विद्या शोभे नहीं, गन्धहीन ज्यों फूल ॥ ७८ ॥

रूप तथा यौवनवाला हो और बड़े कुल में उत्पन्न भी हुआ हो तथापि विद्यारहित पुरुष शोभा नहीं पाता है, जैसे-गन्ध से हीन होने से टेस् ( फेस्ले ) का फूल ॥ ७८ ॥

१-साधु नाम सरपुरुष का है ॥ २-शील का लक्षण ९१ वें दोहे की व्याख्या में देखी ॥

३.—तात्पर्य यह है कि-सोलह वर्ष के पीछे ताडन कर विद्या पढ़ाने का समय नहीं रहता है क्योंकि सोलह वर्ष तक में सन इन्द्रियां और मन आदि परिषक होकर जैसा संस्कार हृदय में जम जाता है, उस का मिटना अति कठिन होता है, जैसे कि बडे पृक्ष की शाखा मुद्द होने से नहीं नमाई जा सकती है।

पर को चसनर अन्न पुनि, सेज परस्त्री नेह ॥ दूरि तजहु एते सकल, पुनि निवास पर्गेह ॥ ७९॥

पराया वस्त, पराया अन्न, पराई श्राय्या, पराई स्त्री और पराये मकान में रहना, इन पांचों बातों को दूर से ही छोड़ देना चाहिये ॥ ७९ ॥

जग जन्में फल धर्म अरु, अर्थ काम पुनि मुक्ति ॥ जासें सधत न एक हूं, दुःख हेत तिहिं मुक्ति ॥ ८० ॥

संसार में मनुष्यजन्म का फल यही है कि-र्धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष को प्राप्त करे. किन्तु इन चारों में से जिस ने एक भी प्राप्त नहीं किया—उस का सब मोग केवल दुःख के लिये है ॥ ८० ॥

परिनन्दा विन दुष्ट नर्, कबहूँ निहँ सुख पाय ॥ त्यागि काक जिमि सर्व रस्, विष्ठा चित्त सुहाय ॥ ८१ ॥

दुर्जन मनुष्य पराई निन्दा किये विना कभी सुखी नहीं होता है (अर्थात् पराई निन्दा करने से ही सुखी होता है), जैसे कौआ अनेक मकार का उत्तम मोजन छोड़ कर विष्ठा खाये विना नहीं रहता है ॥ ८१॥

स्तुति विद्या की लोक में, निहँ शरीर की चाहिँ॥ काली कोयल मधुर धुनि, सुनि सुनि सकल सराहिँ॥ ८२॥

लोक में विचा से प्रशंसा होती है-किन्तु शरीर की प्रशंसा नहीं होती है, देखो । को-यल यद्यपि काली होती है-तथापि उस के मीठे खर को सुन कर सब ही उस की प्रशंसा करते है ॥ ८२ ॥

सवैया—पितु धीरज औ जननी जु क्षमा, मननिग्रह भ्रात सहोदर है। सुत सत्य द्या भगिनी गृहिणी, ग्रुम शान्ति हु सेवमें तत्पर है॥ सुखसेज सजी धरणी दिशि अम्बर, ज्ञानसुधा ग्रुम आहर है। जिन योगिन के जु कुटुम्बि यहैं,कहु मीत तिन्हें किन्ह को डैर है॥८३

जिन का घीरज पिता है, क्षमा माता है, मन का संयम आता है, सत्य पुत्र है, दया विहन है, सुन्दर शान्ति ही सेवा करनेवाली मार्या (श्री) है, पृथिवी सुन्दर सेज है, दिशा वस्त्र है तथा ज्ञानरूपी अमृत के समान मोजन है, हे मित्र! जिन योगी जनों के उक्त कुदुन्वी है वतलाको उन को किस का दर हो सकता है ॥ ८३॥

वादल छाया तृण अगनि, अधम सेव थल नीर ॥ वेदयानेह कुमित्र ये, बुद्बुद ज्यों नहिँ थीर ॥ ८४ ॥

९—वर्म, जर्ब, काम और मोल का खरूप सुमाविताविल के २२३ से २२८ वें तक दोहों में देखो ॥ २—यह सवैया ''वेर्य यस पिता क्षमा च जननी" इस्रादि मर्तृहरिंगतक के क्ष्रोक का अनुवादरूप है ॥

बादल की छाथा, तिनकों (फूस) की अभि, नीच स्वामी की सेवा, रेतीली पृथिवी पर दृष्टि, वेश्या की मीति और दुष्ट मित्र, ये छओं पदार्थ पानी के बुलबुले के समान हैं अ-र्थात् क्षणमात्र में नष्ट हो जाते हैं, इस लिये थे कुछ भी लामदायक नहीं हैं॥ ८८॥

नगर दारीर रू जीव चप, मन मन्त्रीन्द्रिय लोक ॥ मन बिनदो कछु चदा नहीं, कौरव करण विलोक ॥ ८५॥

इस शरीररूपी नगरी में जीव राजा के समान है, मन मन्नी अर्थात् प्रधान के समान है, और इन्द्रियां प्रजा के समान हैं, इस लिये जब मनरूपी मन्नी नष्ट हो जाता है अर्थात् जीत लिया जाता है तो फिर किसी का भी वश नहीं चलता है, जैसे कंण राजा के मर जाने से कौरवों का पाण्डवों के सामने कुछ भी वश नहीं चला ॥ ८५॥

धर्म अर्थ अरु काम ये, साधहु शक्ति प्रमाण ॥ नित चठि निज हित चिन्तहु, ब्राह्म मुहुरत जाण ॥ ८६ ॥

मनुष्य को चाहिये कि- अपनी शक्ति के अनुसार धर्म, अर्थ और काम का साधन करे तथा प्रतिदिन बाह्मसुद्ध्रत में उठकर अपने हित का विचार करना चाहिये, तात्पर्य यह है कि-पिछली चार घड़ी रात्रि रहने पर मनुष्य को उठना चाहिये, फिर अपने को क्या करना अछा है और क्या करना बुरा है-ऐसा विचारना चाहिये, प्रथम धर्म का आचरण करना चाहिये, अर्थात् समता का परिणाम रख कर ईश्वर की भक्ति और किये हुए पापों का आछोचन दो घड़ी तक करके भावपूजा करे, फिर देव और गुरु का वन्दन तथा पूजन करे, पीछे व्याख्यान अर्थात् गुरुमुख से धर्मकथा छुने, इस के पीछे छुपात्रों को अपनी शक्ति के अनुसार दान देकर पथ्य भोजन करे, फिर अर्थ का उपार्जन करे अर्थात् व्यापार आदि के द्वारा धन को पैदा करे परन्तु स्मरण रखना चाहिये कि-वह धन का पैदा करना न्याय के अनुकूल होना चाहिये किन्तु अन्याय से नहीं होना चाहिये, फिर काम का व्यवहार करे अर्थात् कुटुम्ब, मकान, लड़का, माता, पिता और खी आदि से यथोचित वर्त्ताव करे, इस के पश्चात् मोक्ष का आचरण करे अर्थात् इन्द्रियों को वश में करके वैरायग्युक्त भाव के सहित जो साधु धर्म (दु:ख के मोचन का श्रेष्ठ उपाय) है उस को अंगीकार करे ॥ ८६ ॥

कौन काल को मित्र है, देश खरच क्या आय ॥ को मैं मेरी शक्ति क्या. नित उठि नर चित ध्याय॥ ८७॥

यह कीन सा काल है, कीन मेरा भित्र है, कीन सा देश है, मेरे आमदनी कितनी है और सर्च कितना है, में कीन जाति का हूँ औ क्या मेरी शक्ति है, इन बातों को मनुष्य को

<sup>9—</sup>इस इतिहास को पांडवचरित्रादि प्रन्थों में देखो ॥ २—क्योंकि अन्याय से पैदा किया हुआ धन दश वर्ष के पत्थात मुलसहित नष्ट हो जाता है, यह पहिले ३२ वें दोहे में कहा जा चुका है ॥

प्रतिदिन विचारते रहना चाहिये, क्योंकि जो मनुष्य इन वार्तो को विचार कर चलेगा वह अपने जीवन में कमी दुःख नहीं पावेगा ॥ ८७ ॥

भयत्राता पतिनी पिता, विद्यापद गुरु जौन ॥ मस्रदानि अरु अज्ञानपद, पश्च पिता छितिरौन ॥ ८८ ॥

हे राजन् । मय से वचानेवाला, मार्या का पिता (श्वशुर), विद्या का देनेवाला (गुरु) मन्न अर्थात् दीक्षा अथवा यज्ञीपवीत का देनेवाला तथा मोजन (अन्न) का देनेवाला, ये पांच पिता कहलाते है ॥ ८८ ॥

राजभारजा दार गुरु, मित्रदार मन आन ॥ पतनी माता मात निज, ये सब माता जान ॥ ८९ ॥

राजा की स्त्री, गुरु (विद्या पढ़ानेवाले) की स्त्री, मित्र की स्त्री, मार्था की माता (सास्) और अपने जन्म की देनेवाली तथा पालनेवाली, ये सब मातायें कहलाती हैं॥ ८९॥

ब्राह्मण को गुरु विह्न है, वर्ण विप्र गुरु जान ॥ नारी को गुरु पति अहै, जगतगुरू यति मान ॥ ९०॥

ब्राक्षणों का गुरु अभि है, सब वर्णों का गुरु ब्राह्मण है, क्षियों का गुरु पति ही है तथा सब संसार का गुरु वैति है॥ ९०॥

तपन घिसन छेदन क्रुटन, हेम यथा परलाय ॥ शास्त्र शील तप अरु द्या, तिमि बुध धर्म लखाय ॥ ९१ ॥

जैसे अभि में तपाने से, कसीटी पर घिसने से, छेनी से काटने से और ह्यौड़े से कूटने से, इन चार प्रकारों से सोना परला जाता है, उसी प्रकार से बुद्धिमान पुरुष धर्म की परीक्षा का प्रहण करते हैं, उस धर्म की परीक्षा का प्रथम उपाय यह है कि—उस धर्म का यथार्थ ज्ञान देखना चाहिये अर्थात् यदि शाखों के वनानेवाले मांसाहारी तथा नशा पीनेवाले आदि होते हैं तो वे पुरुष अपने वनाये हुए अन्यों में किसी देव के विलदान आदि का बहाना लगाकर "मांस खाने तथा मध पीने से दोष नही होता है" इत्यादि वातं अवस्य लिल ही देते हैं, ऐसे लेलों में परस्पर विरोध भी प्रायः देखा जाता है अर्थात् पहिला और पिछला लेल एक सा नहीं होता है, अथवा उन के लेल में परस्पर विरोध इस प्रकार भी देखा जाता है कि—एक स्थान में किसी बात का अत्यन्त निषेध लिलकर दूसरे स्थान में वही प्रन्थकर्ता अपने प्रन्थ में कारणविशेष को न

१—जन्म और मरण आदि का सब संस्कार कराने से सब शाकों को जाननेवाला तथा ब्रह्म को जानने-वाला ब्राह्मण ही वर्णों का गुरु है किन्तु मूर्ख और कियाहीन ब्राह्मण गुरु नहीं हो सकता है ॥

र-इन्द्रियों का दमन करनेवाळे तथा कवन और कामिनी के खागी को यति कहते हैं।

वतलाकर ही उसी बात का विधान लिख देते है, अथवा चार प्रमाणों में से एक मी प्रमाण जिस शास्त्र के वचनों में नहीं मिलता हो वह भी माननीय नहीं हो सकता है, वे चार पैमाण न्यायशास्त्र में इस प्रकार बतलाये हैं—नेत्र आदि इन्द्रियों से साक्षात् वस्तु के प्रहण को प्रत्यक्ष प्रमाण कहते हैं, लिंग के द्वारा लिक्की के ज्ञान को अनुमान प्रमाण कहते हैं—जैसे धूम को देख कर पर्वत में अग्नि का ज्ञान होना आदि, तीसरा उपमान प्रमाण है—इस को साहस्यज्ञान भी कहते हैं, चाया शब्द प्रमाण है अर्थात् आस पुरुष का कहा हुआ जो वाक्य है उस को शब्द प्रमाण तथा आगम प्रमाण भी कहते हैं। परन्तु यहां पर यह भी जान लेना चाहिये कि—आसवाक्य अथवा आगम प्रमाण वही हो सकता है जो वाक्य रागद्रेष से रहित सर्वज्ञ का कथित है और जिस में किसी का भी पक्षपात तथा सार्थिसिद्ध न हो और जिस में मुक्ति के यथार्थ सरूप का वर्णन किया गया हो, ऐसे कथन से युक्त केवल सूत्रग्रन्थ हैं, इस लिये वे ही बुद्धिमानों के मानने योग्य हैं, यह धर्म की प्रथम परीक्षा कही गई॥

दूसरे प्रकार से शील के द्वारा धर्म की परीक्षा की जाती है—शील आचार को कहते हैं, उस (शील) के द्रव्य और माव के द्वारा दो मेद है—द्रव्य के द्वारा शील उस को कहते हैं कि—ऊपर की शुद्धि रखना तथा पांचों इन्द्रियों को और कोष आदि (क्रोध, मान, माया और लोम) को जीतना, इस को भावशील कहते हैं, इस लिये दोनों प्रकार के शील से युक्त आचार्य जिस धर्म के उपदेशक और गुरु हों तथा कश्चन और कामिनी के त्यागी हों उन को श्रेष्ठ समझना चाहिये और उन्हीं के वाक्य पर श्रद्धा रखनी चाहिये किन्तु—गुरु नाम धरा के अथवा देन और ईश्वर नाम धरा के जो दासी अथवा वेश्या आदि के भोगी हों तो न तो उन को देव और गुरु समझना चाहिये और न उन के वाक्य पर श्रद्धा करनी चाहिये, इसी प्रकार जिन शास्त्रों में ब्रह्मचर्थ से रहित पुरुषों को देव अथवा गुरु लिखा हो—उन को भी कुशास्त्र समझना चाहिये और उन के वाक्यों पर श्रद्धा नहीं रखनी चाहिये, यह धर्म की दूसरी परीक्षा कही गई।।

धर्म की तीसरी परीक्षा तप के द्वारा की जाती है—वह तप मुख्यतया वाह्य और आभ्यन्तर मेद से दो प्रकार का है—फिर उस (तप) के बारह मेद कहे हैं—अर्थात् छः प्रकार का बाह्य (बाहरी) और छः प्रकार का आभ्यन्तर (भीतरी) तप है, बाह्य तप के छः भेद—अनशन, ऊनोदरी, वृत्तिसंक्षेप, रसत्याग, कायक्केश और संकीनता हैं। अब इन का विशेष खरूप इस प्रकार से समझना चाहियेः—

१--जिस में आहार का त्याग मर्थात् उपवास किया जावे, वह अनशन तप कह-छाता है।

१--- प्रत्यक्ष आदि चारों प्रमाणो का वर्णन न्यायदर्शन आदि प्रन्यों में देखो ॥

२—एक, दो अथवा तीन प्रास भूख से कम खाना, इस को ऊनोदरी तप कहते हैं। ३—द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव विषयसम्बन्धी अभिग्रह (नियम) रखना, इस को वृत्तिसंक्षेप तप कहते हैं—जैसे—श्री मैहावीर खामी का चतुर्विष अभिग्रह चन्दन-वाला ने पूर्ण किया था।

१—एस अर्थात् दूघ, दही, घृत, तैल, मीठा और पकाश आदि सब सरस वस्तुओं का त्याग करना, इस को रसत्याग तप कहते हैं।

५—शरीर के द्वारा वीरासन और दण्डासन आदि अनेक प्रकार के कहों के सहन करने को कायक्केश तप कहते हैं।

६---पांचों इन्द्रियों को अपने २ विषय से रोकने को संलीनता तप कहते हैं। आम्यन्तर तप के छः मेद ये हैं कि----प्रायश्चित्त, विनय, वैयादृत्य, खाध्याय, ध्यान और उत्सर्ग, इन का विशेष खरूप इस प्रकार से जानना चाहिये:----

१—जो पाप पूर्व किये है उन को फिर न करने के लिये प्रतिज्ञा करना तथा उन पूर्वकृत अपने पापों को योग्य गुरु के सामने कह कर उन की निष्टति के लिये गुरु के समीप उस की आज्ञा के अनुसार दण्ड का ग्रहण करना, इस को प्रायश्चित्त तप्कहते हैं।

२--अपने से गुणों में अधिक पुरुष के विनय करने को विनय तप कहते हैं।

३----आचार्य, उपाध्याय, तपसी और दुःखी पुरुषों को अन्न छाकर देना तथा उन को विश्राम (आराम ) देना, इस को वैयावृत्त्य तप कहते है ।

४—आप पढ़ना और दूसरों को पढ़ाना, संशय उत्पन्न होने पर गुरु से पूंछना, पढ़े हुए विषय को वारंवार याद करना और जो कुछ पढ़ा हो उस के तात्पर्य (आशय) को एकाम चित्त होकर विचारना तथा धर्मकथा करना, इस को खाध्याय तप कहते हैं।

५—आर्चध्यान, रौद्रध्यान, धर्मध्यान और शुक्कध्यान ये चार ध्यान कहलाते है, इन-में से पहिले दो ध्यानों का त्याग कर पिछले दो ध्यानों को ( धर्मध्यान और शुक्कध्यान को ) अंगीकार करना, इस को ध्यान तप कहते हैं।

१-इस विषय का वर्णन कल्पसूत्र की टीका में देखी॥

२--अच्छे प्रकार से अध्ययन करने को खाध्याय कहते हैं, क्योंकि यही खाध्याय तहद का अर्थ है, वह अच्छे प्रकार से पढना तन ही हो सकता है--जन कि ऊपर लिखी विधि के अनुसार किया जाने, क्योंकि महासाध्य आदि प्रत्यों में लिखा है कि---चतुर्मि. प्रकारैतिंबोपयुक्ता सनति---आगमकालेन, खाध्यायकालेन, प्रवचनकालेन, व्यवहारकालेन च, इखादि, अर्थात् चार प्रकार से विद्या का लाम ठीक रीति से होता है---गुरुशुख से अच्छे प्रकार से पढना, फिर उस को एकान्त मे बैठ कर विचारना, शका रहने पर गुरु से पूछना, फिर उस का ख्यं वर्णन करना तथा पीछे सभा आदि में उस का व्यवहार करना ॥

३—पहिन्ने दो ध्यानों का त्याग इसिन्ये कहा गया है कि—ये परिणाम मे अति हानिकारक होते हैं, देखो आर्तिच्यानके ४ भेद है—प्रथम अनिष्टार्थरांयोगार्ताच्यान अर्थात् इन्द्रियग्रुख के नाशक अनिष्ट (अप्रिय) अञ्चादि विषयों के सयोग न होने की चिन्ता करना, दूसरा—इष्टिवयोगार्ताच्यान अर्थात् अपने प्रखदायक

६-सर्व उपाधियों के परित्याग करने को उत्सर्ग तप कहते है।

इस प्रकार से यह बारह प्रकार का तप है, इस तप का जिस धर्म में उपदेश किया गया हो वही धर्म मानने के योग्य समझना चाहिये तथा उक्त बारह तमों का जिस ने प्रहण और धारण किया हो उसी को तपली समझना चाहिये तथा उसी के वचन पर श्रद्धा रखनी चाहिये किन्तु जो पुरुष उपवास का तो नाम करे और दूध, मिठाई, मावा (खोया), धी, कन्द, फल और पकाल आदि खुन्दर २ पदार्थों का धमसान करे (मोजन करे) अथवा दिनमर मूखा रहकर रात्रि में उत्तमोत्तम पदार्थों का मोजन करे—उस को तपली नहीं समझना चाहिये क्योंकि—देखी! बुद्धिमानों के सोचने की यह बात है कि—सूर्य इस जगत् का नेत्रहर है क्योंकि सब ही उसी के प्रकाश से सब पदार्थों को देखते है और इसी महत्त्व को विचार कर लोग उस को नारायण तथा ईश्वरखरूप मानते हैं, फिर उसी के अस्त होने पर मोजन करना और उस को त्रत वर्थात् तप मानना कदापि योग्य नहीं है, इसी प्रकार से तप के अन्य भेदों में भी वर्त्तमान में अनेक ब्रुटियां पड़ रही हैं, जिन का निदर्शन फिर कमी समयानुसार किया जावेगा—यहां पर तो केवल यही समझ लेना चाहिये कि ये जो तप के बारह भेद कहे हैं—इन का जिस धर्म में पूर्णतया वर्णन हो और जिस धर्म में ये तप यथाविधि सेवन किये जाते हों—वही श्रेष्ठ धर्म है, यह धर्म की तीसरी परीक्षा कही गई।

धर्म की चौथी परीक्षा दया के द्वारा की जाती है—एकेन्द्रिय जीव से लेकर पंचेन्द्रिय पर्यन्त जीवों को अपने समान जानना तथा उन को किसी भी प्रकार का क्केश न पहुंचाना, इसी का नाम दया है और यही पूर्णरूप से (बीस विश्वा) दया कहलाती है—परन्तु इस पूर्णरूप दया का वर्ताव मनुष्यमात्र से होना अति कठिन है—किन्तु इस (पूर्णरूप) दयाका पालन तो संसार के त्यागी, ज्ञानवान् मुनिजन ही कर सकते है, हां केवल शुद्ध गृहस्थ पुरुष सवा विश्वामात्र दया का पालन कर सकता है, इस लिये समझदार गृहस्थ

<sup>.</sup> द्रव्य तथा कुंद्धेश्व आदि इष्ट ( प्रिय )पदार्थों के वियोग के न होने की चिन्ता करना, तीसरा—रोगनिदानार्त ध्यान क्यांत् रोग के कारण से ढरना और उस को पास में न आने देने की चिन्ता करना, चौथा—अभ-चोचनामार्तिध्यान—अर्थात् आगामि समय के लिये छुल और द्रव्य आदि की प्राप्ति के लिये अनेक प्रकार के मनोरयो की चिन्ता करना । एवं रैाद्रध्यान के भी चार भेद हैं—प्रथम—हिंसानन्द रैाद्रध्यान—अर्थात् अनेक प्रकार की जीवहिंसा कर के ( परापकार वा ग्रहरचना आदि के द्वारा ) मन में आनन्द मानना, द्वारा—मृषानन्दरौद्रध्यान—अर्थात् मिन्या के द्वारा छोगों को घोखा देकर मन में आनंद मानना, तीसरा—चौर्यानन्द रैाद्रध्यान—अर्थात् अनेक प्रकार की चौरी ( परद्रव्य का अपहरण आदि ) करके आनद मानना, चौथा—संरक्षणानन्दरौद्रध्यान—अर्थात् अवमीदि का सय न करके द्रव्यादि का सम्रह कर तथा उस की रक्षा कर सन में आनन्द मानना, इन का विशेष वर्णन जैनतत्त्याद्शे आदि प्रन्थों में देखना चाहिये ॥

१--बीस विश्वा द्या का वर्णन ओसवारु दशावित में आगे किया जायगा ॥

पुरुष को चाहिये कि-चलते, बैठते, और सोतेसमय में, वर्तन आदि के उठाने और रखने के समय में, खोने और पीने के समय में, रसोई आदि में, लकड़ी, थेपड़ी आदि ईंधन में, तथा तेल. छाछ, घी, दूध, पानी आदि में यथाशक्य ( जहां तक हो सके ) जीवों की रक्षा फरे--किन्तु प्रमादपूर्वक (लापरवाही के साथ ) किसी काम को न करे, दिन में दो वक्त जल को छाने तथा छानने के कपड़े में जो जीव निकलें-यदि वे जीवें कुएं के हों तो उन को कुएं में ही गिरवा दे तथा वरसाती पानी के हों तो उन को वरसात के पानी में ही गिरवा दे. मुख्यतया व्यापार करनेवाले (हिलने चलनेवाले) जीव तीन प्रकार के होते हैं—जलचर, खलचर, और खचर, इन में से पानी में उत्पन्न होनेवाले और चलनेवालों को जलचर कहते है, पृथिवी पर अनेक रीति से उत्पन्न होने वाले और फिरने वाले चीटी में छेकर मनष्य पर्यन्त जीवों को खलचर कहते है तथा आकाश में उडनेवाले जीवों को खचर ( आकाशचारी ) कहते है, इन सब जीवों को कदापि सताना नहीं चाहिये. यही दया का खरूप है, इस प्रकार की दया का जिस धर्म में पूर्णतया उपदेश किया गया है तथा तप और शील आदि पूर्व कहे हुए गुणों का वर्णन किया गया हो उसी धर्म को बुद्धिमान पुरुष को खीकार करना चाहिये- क्योंकि वही धर्म संसार से तारनेवाला हो सकता है क्योंकि-दान, शील, तप और दया से युक्त होने के कारण वही धर्म है-दसरा धर्म नहीं है ॥ ९१॥

राजा के सब भृत्य को, गुण रुक्षण निरघार ॥ जिन से शुभ यश ऊपजै, राजसम्पदा भार ॥ ९२॥

अब राजा के सब नौकर आदि के गुण और रुक्षणों को कहते हैं—जिस से यश की प्राप्ति हो, राज्य और रुक्ष्मी की दृद्धि हो तथा प्रजा सुखी हो ॥ ९२ ॥

आर्थ वेद व्याकरण अरु, जप अरु होम सुनिष्ट ॥ ततपर आशिर्वाद नित, राजपुरोहित इष्ट ॥ ९३॥

चार आर्थ वेद, चार छोिकक वेद, चार उपवेद और व्याकरणादि छः शास्त्र, इन चौद-हों विद्याओं का जाननेवाला, जप, पूजा और हवन का करनेवाला तथा आशीर्वाद का बोलनेवाला, ऐसा राजा का पुरोहित होना चाहिये॥ ९३॥

सोरठा—भलो न कबहुँ कुराज, मित्र कुमित्र भलो न गिन॥ असती नारि अकाज, शिष्य कुशिष्य हु कव भलो॥ ९४॥

१-- क्योंकि जो जीव जिस स्थान के हीते हैं वे उसी स्थान में पहुचकर सुख पाते हैं ॥

र-- घर्म शब्द का अर्थ प्रथम अध्याय के विज्ञप्ति प्रकरण में कर चुके हैं कि दुर्गति से वचाकर यह शुभ स्थानमें घारण करता है इसलिये इसे धर्म कहते हैं ॥

सोटे राजा का राज्य होने से राजा का न होना ही अच्छा है, दुष्ट मित्र की मित्रता होने से मित्र का न होना ही अच्छा है, कुमार्या के होने से स्त्री का न होना ही अच्छा है और सराब चेले के होने से चेले का न होना ही अच्छा है ॥ ९४ ॥

राज कुराज प्रजा न सुख, नहिं कुमित्र रित राग ॥ नहिँ कुदार सुख गेह को, नहिँ कुशिष्य यशभाग ॥ ९५॥

दुष्ट राजा के राज्य में प्रजा को सुख नहीं होता, कुमित्र से आनंद नहीं होता, कुमार्या से घर का सुख नहीं होता और आज्ञा को न माननेवाले शिष्य से गुरु को यश नहीं मिलता है ॥ ९५ ॥

इक इक वक अरु सिंघ से, कुकुट से पुनि चार ॥ पांच काग अरु श्वान षट्, खर त्रिहुँ शिक्षा धार ॥ ९६॥

बगुले और सिंह से एक एक गुण सीखंना चाहिये, कुक्कुट (मुर्गे) से चार गुण सीखने चाहियें, कीए से पांच गुण सीखने चाहियें, कुत्ते से छः गुण सीखने चाहियें और गर्दम (गदहे) से तीन गुण सीखने चाहियें ॥ ९६ ॥

छोटे मोटे काज को, साहस कर के यार ॥ जैसे तैसे साधिये, सिंघ सीख इक घार ॥ ९७ ॥

हे मित्र! सिंह से यह एक शिक्षा लेनी चाहिये कि—कोई भी छोटा या बड़ा काम करना हो उस में साहस (हिम्मत) रख कर जैसे बने वैसे उस काम को सिद्ध करना चाहिये, जैसे कि सिंह शिकार के समय अपनी पूर्ण शक्ति को काम में छाता है॥ ९७॥

करि संयम इन्द्रीन को, पण्डित बकुल समान॥ देश काल बल जानि के, कारज कर सुजान॥ ९८॥

बगुले से यह एक शिक्षा लेनी चाहिये कि—चतुर पुरुष अपनी इन्द्रियों को रोक कर बगुले के समान एकाम ध्यान कर तथा देश और काल का विचार कर अपने सन कार्यों को सिद्ध करें ॥ ९८ ॥

समर प्रबल अति रति प्रबल, नित प्रति उठत सवार॥ स्वाय अञ्चन सो बांटि के, ये कुक्कुट ग्रन चार॥ ९९॥

ळड़ाई में प्रबळता रखना (मागना नहीं), रति में अति प्रवळता रखना, प्रतिदिन तड़के उठना और मोजन बांट के खाना, ये चार गुण कुक्कुट से सीखने चाहियें॥ ९९॥

<sup>9—</sup>गुणबाही होना सत्पुरुषों का खामानिक वर्म है—अतः इन वक आदि से इन गुणो के शहण करने का वपदेश किया गया है ॥

# मैथुन गुप्तरु घृष्टता, अवसर आलय देह ॥ अप्रमाद विश्वास तज, पांच काग गुण लेह ॥ १०० ॥

गुप्तरीति से (अति एकान्त में ) स्त्री से भोग करना, घृष्टता (टिटाई), अवसर पाकर घर बनाना, गाफिल न रहना और किसी का भी विश्वास न करना, ये पांच गुण कौए से सीखने चाहिये ॥ १०० ॥

#### बहुभुक थोड़े तुष्टता, सुखनिद्रा झट जाग ॥ खामिभक्ति अरु ग्रूरता, षट ग्रुण श्वान सुपाग ॥ १०१ ॥

अधिक खानेवाला होकर भी थोड़ा ही मिलने पर सन्तोष करना, छुल से नींद लेना परन्तु तनिक आवाज होने पर तुरन्त सचेत हो जाना, खामि में मिक्त (जिस का अन जल खाने पीने उस की मिक्त ) रखना और अपने कर्तव्य में शूर वीर होना, ये छः गुण कुत्ते से सीखने चाहियें॥ १०१॥

#### थाक्यो हू ढोवै सदा, शीत उष्ण नहिँ चीन्ह ॥ सदा सुखी मातो रहै, रासभशिक्षा तीन्ह ॥ १०२॥

अत्यन्त थक जाने पर भी बोझ को ढोते ही रहना (परिश्रम में छगे ही रहना) तथा गर्मी और सर्दी पर दृष्टि न देना और सदा सुखी व मैस्त रहना, ये तीन गुण रासम(गर्घ) से सीखने चाहियें ॥ १०२ ॥

# जो नर घारण करत हैं, यह उत्तम गुण बीस ॥ होय विजय सब काम में, तिन्ह छल्लिया नहिँ दीस ॥ १०३ ॥

ये बीस गुण जो शिक्षा के कहे है-इन गुणों को जो मनुष्य घारण करेगा वह सब कामों में सदा विजयी होगा (उस के सव कार्य सिद्ध होंगे) और उस पुरुष को कोई मी नहीं छल सकेगा ॥ १०३॥

#### अर्थनाश मनताप को, अरु कुचरित निज गेहु॥ नीच वचन अपमान ये, धीर प्रकाशि न देहु॥ १०४॥

धन का नाश, मन का दुःख ( फिक ), अपने घर के खोटे चरित्र, नीच का कहा हुआ वचन और अपमान, इतनी वातों को बुद्धिमान् पुरुष कमी प्रकाशित न करे॥१०॥॥

धन अरु धान्य प्रयोग में, विद्या संग्रह कार ॥ आहाररु व्यवहार में, लजा अवस निवार ॥ १०५॥

१---क्योंकि नीतिशास में किसी का भी विश्वास न करने का उपदेश दिया गया है, देखो पिछला ६९ वां दोहा ॥ २---अर्थात् चिन्ता को अपने पास न आने देना, क्योंकि चिन्ता अखन्त दुःखदायिनी होती है ॥ ३---क्योंकि इन बातों को प्रकाशित करने से मनुष्य का उलटा उपहास होता है तथा लघुता प्रकट होती है ॥

धन और धान्य का सम्बय करने के समय, विद्या सीखने के समय, भोजन करने के समय और देन लेन करने के समय मनुष्य को लज्जा अवस्य त्याग देनी चाहिये॥१०५॥

सन्तोषामृत तुस् को, होत ज शान्ती सुक्ख ॥

सो घनलोभी को कहां, इत उत घावत दुक्ख ॥ १०६॥

सन्तोष रूप असत से तृप्त हुए पुरुष को जो शान्ति और सुख होता है वह धन के लोमी को कहां से हो सकता है-किन्तु धन के लोमी को तो लोमवश इधर उधर दौड़ने से दुःख ही होता है ॥ १०६॥

तीन थान सन्तोष कर, घन भोजन अरु दार ॥ तीन सँतोष न कीजिये, दान पठन तपचार ॥ १०७ ॥

मनुष्य को तीन स्थानों में सन्तोष रखना चाहिये—अपनी स्नी में, मोजन में और धन में, िकन्तु तीन स्थानों में सन्तोष नहीं रखना चाहिये— छुपात्रों को दान देने में, विद्याध्यम करने में और तप करने में ॥ १०७॥

पग न लगावे अग्नि के, ग्रह ब्राह्मण अरु गाय ॥ और कुमारी बाल शिशु, विद्वजन चित लाय ॥ १०८॥

अभि, गुरु, ब्राह्मण, गाय, कुमारी कन्या, छोटा बालक और विधावान्, इन के जान बूझकर पैर नहीं लगाना बाहिये॥ १०८॥

हाथी हाथ हजार तज, घोड़ा से शत भाग॥ शृंगि पशुन दश हाथ तज, दुर्जन ग्रामहि लाग॥ १०९॥

हाथी से हजार हाथ, घोड़े से सौ हाथ, बैठ और गाय आदि सींग नाठे जानवरों से दश हाथ दूर रहना चाहिये तथा दुष्ट पुरुष जहां रहता हो उस भाम को ही छोड़ देना चाहिये ॥ १०९ ॥

लोभिहिँ धन से वश करै, अभिमानिहिँ कर जोर ॥ मूर्ख चित्त अनुवृत्ति करि, पण्डित सत के जोर ॥ ११० ॥

होमी को धन से, अभिमानी को हाँय जोड़कर, मूर्ख को उस के कथन के अनुसार चलकर और पण्डित पुरुष को यथार्थता (सचाई) से वश में करना चाहिये ॥ ११०॥

१—क्योंकि इन कार्मों में लजा का लाग न करने से हानि होती है तथा पीछे पछताना पडता है।
१—क्योंकि दान अध्ययन और तप में सन्तीष रखने से अर्थात् बोड़े ही के द्वारा अपने को कृतार्थ समझ छैने से मनुष्य आगामी में अपनी उन्नति नहीं कर सकता है।। ३—इन में से कई तो साधुवृत्ति बाले होने से तथा कई उपकारी होने से पूज्य हैं अतः इन के निकुष्ट अग पैर के लगाने का निपेध किया गया है।।
४—इस बात को अवस्य याद रखना चाहिये अर्थात् मार्ग में हाथी, घोडा, बैल और कट आदि जानवर खड़े हों तो उन से दूर होकर निकलना चाहिये क्योंकि यदि इस में प्रमाद (गफलत) किया जानेगा तो कभी न कभी अवस्य दु:ख उठाना पड़ेगा।।

बलबन्ति अनुकूल है, निबलिंह है प्रतिकूल ॥

वश कर पुनि निज सम रिपुहिँ, शक्ति विनय ही मूल ॥ १११ ॥ वलवान् शत्रु को उस के अनुकूल होकर वश में कैरे, निर्वेल शत्रु को उस के प्रतिक्ल होकर वश में करे और अपने बराबर के शत्रु को युद्ध करके अथवा विनय करके वश में करे ॥ १११ ॥

जिन जिन को जो भाव है, तिन तिन को हित जान ॥ मन में धुसि निज वद्या करे, निहँ उपाय वस आन ॥ ११२॥

जिस २ पुरुष का जो २ भाव है (जिस जिस पुरुष को जो २ वस्तु अच्छी लगती है) उस २ पुरुष के उसी २ भाव को तथा हित को जानकर उस के मन में घुम कर उस को वश में करना चाहिये, क्योंकि इस के सिवाय वश में करने का दूसरा कोई उपाय नहीं है ॥ ११२ ॥

अतिहिँ सरल नहिँ हुजिये, जाकर वन में देख ॥ सरल तरू तहँ छिदत हैं, बांके तजै विशेख ॥ ११३॥

मनुष्य को अंत्यन्त सीघा भी नहीं हो जाना चाहिये—िकन्तु कुछ टेढापन भी रखना चाहिये, क्योंकि—देखो ! जंगल में सीघे दृक्षों को लोग काट ले जाते हैं और टेड़ों को नहीं काटते हैं ॥ ११३॥

जिनके घर धन तिनहिँ के, सिन्नरु बान्धव लोग ॥ जिन के धन सोई पुरुष, जीवन ताको योग ॥ ११४॥

जिस के पास धन है उसी के सब मित्र होते हैं, जिस के पास धन है उसी के सब माई बन्धु होते है, जिस के पास धन हैं वही संसार में मनुष्य गिना जाता है और जिस के पास धन है उसी का संसार में जीना योग्य है ॥ ११४॥

मित्र दार सुत सुहृद हू, निरधन को तज देत॥

पुनि धन लिख आश्रित हुवैं, धन बान्धव करि देत ॥ ११५॥ जिस के पास धन नहीं है उस पुरुष को मित्र, स्त्री, पुत्र खौर माई वन्धु भी छोड़ देते है और धन होने पर वे ही सब आकर इकड़े होकर उस के आश्रित हो जाते हैं,

इस से सिद्ध है कि—जगत् में धन ही सब को बान्धव बना देता है ॥ ११५॥ अर्थहीन दुःखित पुरुष, अल्प बुद्धि को गेह ॥

तासु किया सब छिन्न हों, ग्रीष्म कुनदि जल जेह ॥ ११६ ॥

१—अर्थोके वलवान् शत्रु प्रतिकूलता से (लडाई आदि के द्वारा) वर्ग में नहीं किया जा सकता है ॥ १—ग्रंसाई तुलसीदास जी ने सल कहा है कि—''टेड जानि शका सब काह । वक चन्द्र जिमि प्रसे न राहू" ॥ अर्थात् डेडा जानकर सब भय मानते हैं–जैसे राहु भी टेडे चन्द्रमा को नहीं प्रसता है ॥

धनहीन पुरुष सदा दुःसी ही रहता है और सब छोग उस को अस्पद्धिद्ध का घर (मूर्ल ) समझते हैं तथा धनहीन पुरुष का किया हुआ कोई भी काम सिद्ध नहीं होता है—किन्तु उस के सब काम नष्ट हो जाते हैं—जैसे श्रीष्म ऋतु में छोटी २ निदयां सूख जाती है ॥ ११६ ॥

धनी सबहि तिय जीत ही, सभा छ वचन विशाल ॥ उद्यमि रुक्ष्मिहिँ जीतही, साधु सुवाका रसाल ॥ ११७॥

धनवान् पुरुष स्त्रियों को जीत लेता है, वचनों की चतुराईवाला पुरुष सभा को जीत लेता है, उद्यम करने वाला पुरुष लक्ष्मी को जीत लेता है और मधुर वचन वोलने वाला पुरुष साधु जनों को जीत लेता है ॥ ११७ ॥

> दीमक मधुमाखी छता, शुक्क पक्ष शशि देख ॥ राजद्रव्य आहार ये, थोड़े होत विशेख ॥ ११८॥

दीमक ( उदई ), मधुमक्सी का छता, शुक्क पक्ष का चन्द्रमा, राजाओं का धन और आहार, ये पहिले थोड़े होकर भी पीछे वृद्धि को प्राप्त हो जाते हैं ॥ ११८॥

धन संग्रह पथ चलन अरु, गिरि पर चढ़न सुजान ॥ धीरे धीरे होत सब, धर्म काम हू मान ॥ ११९॥

हे सुनान ! धन का संग्रह, मार्ग का चलना, पर्वत पर चटना तथा धर्म और काम आदि का सेवन, ये सब कार्य धीरे घीरे ही होते हैं ॥ ११९॥

अञ्जन क्षयहिँ विलोकि नित, दीमक वृद्धि विचार ॥ वन्ध्य दिवस निहँ कीजिये, दान पठन हित कार ॥ १२० ॥

अंजन के क्षय और दीमक के सञ्चय को देखकर-मनुष्य को चाहिये कि-दान, पठन और अच्छे कार्यों के द्वारा दिन को सफैल करे ॥ १२० ॥

क्रिया कष्ट करि साधु हो, विन क्षत होवै शूर ॥ मद्य पिये नारी सती, यह अद्धा तज दूर ॥ १२१ ॥

क्रियाकष्ट करके साधु वा महात्मा हो सकता है, विना घाव के भी शूर वीर हो

१—इस दोहे का सारांग यही है-कि बुद्धिसान् पुरुष को सब कार्य विचार कर घीरे धीरे ही करने चाहिये-क्योंकि घनसंत्रह तथा घर्मोपार्जन आदि कार्य एकदम नहीं हो सकते हैं॥

२—देखिये अजन नेत्र में ज़रा सा डाला जाता है लेकिन प्रतिदिन उस का थोडा २ खर्च होने से पहाड़ों के पहाड़ नेत्रों में समा जाते हैं –हसी प्रकार दीमक (जतुनिशेष) थोडा २ वस्मीक का संग्रह करता है तो भी जमा होते २ वह वहुत वडा वस्मीक वन जाता है —हसी बात को सोचकर मनुष्य को प्रतिदिन यथा-श्री जमा होते २ वह वहुत वडा वस्मीक वन जाता है —हसी बात को सोचकर मनुष्य को प्रतिदिन यथा-श्री जमा होते २ वह वहुत वडा कर्म कार्य करना चाहिये-क्योंकि उक्त प्रकार से थोडा २ करने पर भी कालान्तर में उन का वहुत बडा फल्र दीख पड़ेगा॥

सकता है तथा मद्य पीनेवाली स्त्री भी सती हो सकती है, इस श्रद्धा को दूर ही त्याग देना चीहिये॥ १२१॥

नेत्र कुटिल जो नारि है, कष्ट कलह से प्यार ॥ वचन भड़कि उत्तर करें, जरा वहै निरधार ॥ १२२ ॥

सराव नेत्रवाली, पापिनी, कल्ह करने वाली और क्रोध में भर कर पीछा जवाब देने बाली जो स्नी है-उसी को जरा अर्थात् बुढापा समझना चाहिये किन्तु बुढ़ापे की अवस्था को बुढ़ापा नहीं समझना चौहिये ॥ १२२ ॥

जो नारी शुचि चतुर अरु, खामी के अनुसार ॥ नित्य मधुर बोळै सरस, रुक्ष्मी सोइ निहार ॥ १२३ ॥

जो स्त्री पवित्र, चतुर, पति की आज्ञा में चलने वाली और नित्य रसीले मीठे वचन बोलने वाली है, वही लक्ष्मी है दूसरी कोई लक्ष्मी नहीं है ॥ १२३ ॥

घर कारज चित दै करै, पति समुझै जो पान॥

सो नारी जग धन्य है, सुनियो परम सुजान ॥ १२४ ॥

हे परम चतुर पुरुषो ! सुनो, जो स्त्री घर का काम चित्र लगाकर करे और पति को प्राणों के समान प्रिय समझे—यही स्त्री जगत् में घन्य है ॥ १२४ ॥

भले वंदा की घनवती, चतुर पुरुष की नार ॥ इतने हुँ पर व्यमिचारिणी, जीवन वृथा विचार ॥ १२५ ॥

मले वंश की, धनवती और चतुर पुरुष की स्त्री होकर मी जो स्त्री पर पुरुष से खेह करती है—उस का जीवन संसार में वृँथा ही है ॥ १२५॥

लिखी पड़ी अरु धर्मवित, पतिसेवा में लीन ॥ अल्प सँतोषिनि यदा सहित, नारिहिँ लक्ष्मी चीन ॥ १२६ ॥

विद्या पढी हुई, धर्म के तत्व को समझने वाली, पित की सेवा में तत्पर रहने वाली, जैसा अन्न वस्त्र मिल जाय उसी में सन्तोष रखने वाली तथा ससार में जिस का यश प्रसिद्ध हो, उसी स्त्री को लक्ष्मी जानना चाहिये, दूसरी को नहीं ॥ १२६ ॥

१—अर्थात झान आदि के बिना केवल कियाकष्ट कर के साधु नहीं हो सकता है, जिस के लडाई में कभी वाव आदि नहीं हुआ वह शूर नहीं हो सकता है (अर्थात जो लड़ाई में कभी नहीं गया), मद्य पीने वाली जी सती नहीं हो सकती है—क्योंकि जो सती जी होगी वह दोपों के मूलकारण मद्य को पियेगी ही क्यों १ इसलिये केवल कियाकष्ट करने वाले को साधु, धावरहित पुरुप को शूर वीर तथा मद्य पीने वाली जी सती समझना केवल श्रम मात्र है।। २—तारपर्य यह है कि ऐसी कलहकारिणी जी के द्वारा शोक और विन्ता पुरुष को उत्पन्न हो जाती है और वह (शोक व बिन्ता ) बुढ़ापे के समान करीर का शोपण कर देती है।। ३—क्योंकि सब उत्तम सामग्री से युक्त होकर भी जो मूर्खता से अपने विन्त को बलाय-मान करे उस का जीवन श्रमा ही है।।

निरजर द्विज अरु सतंपुरुष, खुशी होत सतभाव ॥ अपर जान अरु पान से, पण्डित वाका प्रभाव ॥ १२७॥

देवता, ब्राह्मण और सत्पुरुष, ये तो मानमिक से प्रसन्न होते हैं, दूसरे मनुष्य खान पान से प्रसन्न होते हैं और पण्डित पुरुष वाणी के प्रभाव से प्रसन्न होते हैं ॥ १२७ ॥

अग्नि तृप्ति नहिँ काष्ट से, उद्धि नदी के वारि॥ काल तृप्ति नहिँ जीव से, नर से तृप्ति न नारि॥ १२८॥

अमि कांष्ठ से तृप्त नहीं होती, निदयों के जल से समुद्र तृप्त नहीं होता, काल जीवों के खाने से तृप्त नहीं होता, इसी प्रकार से खियां पुरुषों से तृप्त नहीं होती हैं ॥ १२८ ॥

गज को दूट्यो युद्ध में, शोभ लहत जिमि दन्त ॥ पण्डित दारिद दूर करि, त्यों सज्जन धनवन्त ॥ १२९ ॥

जैसे बड़े युद्ध में टूटा हुआ हाथियों का दांत अच्छा लगता है—उसी प्रकार यदि कोई सत्पुरुष किसी पण्डित (विद्वान पुरुष) की दरिद्रता खोने में अपना धन खर्च करे तो संसार में उस की शोमा होती है ॥ १२९॥

सुत विन घर सूनो कह्यो, विना बन्धुजन देश ॥ सूरख को हिरदो समझ, निरधन जगत अशेष ॥ १३० ॥

छड़के के विना घर सूना है, वन्धु जनों के विना देश सूना है, मूर्स का हृदय सूना है और दुरिद्ध (निर्धन) पुरुष के छिये सब जगत ही सूना है ॥ १३०॥

नारिकेल आकार नर, दीसैं विरले मोंय॥ वद्रीफल आकार वहु, ऊपर मीठे होंय॥ १३१॥

नारियेंळ के समान आकार वाळे सत्पुरुप संसार में थोड़े ही दीखते हैं परन्तु वेर्र के समान आकार वाळे बहुत से पुरुष देखे जाते हैं जो केवळ ऊपर ही मीठे होते है।। १३१॥

जिन के सुत पण्डित नहीं, नहीं भक्त निकलङ्क ॥ अन्धकार कुल जानिये, जिमि निशि विना मयङ्क ॥ १३२॥ जिस का पुत्र न तो पण्डित है, न मिक करने वाला है और न निष्कलंक (कलंक-

<sup>9—</sup>केवल वे स्नियां समझनी चाहिये जो कि चित्त को स्थिर न रखकर कुमार्ग में प्रवृत्त हो गई हैं क्यों-कि इसी आर्यटेश में अनेक वीरांगना परम सती, साच्यी तथा पतिप्राणा हो चुकी हैं ॥

२—नारियल के समान आकार वाले अर्थात् जगर से तो रूझ परन्तु भीतर से उपकारक, जैसे कि नारियल कपर से खराब होता है परन्तु अन्दर से उत्तम गिरी देता है ॥

ई—वेर के समान आकार वाले अर्थात् ऊपर से क्षिग्ध (चिकने चुपडे) परन्तु भीतर से छुछ नहीं, जैसे कि बेर ऊपर से चिकना होता है परन्तु अन्दर केवल नीरस गुठली निकलती है ॥

रहित ) ही है, उस के कुछ में अंधेरी ही जानना चाहिये, जैसे चन्द्रमा के विना रात्रि में अंधेरा रहता है ॥ १३२ ॥

निशि दीपक शशि जानिये, रवि दिन दीपक जान ॥ तीन सुवन दीपक घरम, कुल दीपक सुत मान ॥ १३३ ॥

रात्रि का दीपक चन्द्रमा है, दिन का दीपक सूर्य है, तीनों लोकों का दीपक धर्म है और कुल का दीपक सपूत लड़का है ॥ १२३॥

तृष्णा खानि अपार है, अर्णव जिमि गम्भीर ॥ सहस यतन हूँ नहिँ भरे, सिन्धु यथा बहुनीर ॥ १३४ ॥

यह आशा ( तृष्णा ) की खान अपार है तथा समुद्र के समान अति गम्भीर है, यह ( तृष्णा की खान ) सहस्रों यनों से भी पूरी नहीं होती है, जैसे—समुद्र बहुत जल से भी पूर्ण नहीं होता है ॥ १३४॥

जिहि जीवन जीवें इते, मित्ररु बान्धव लोय ॥ ताको जीवन सफल जग, उद्र भरें नहिं कोय ॥ १३५ ॥

जिस के जीवन से मित्र और बांघन आदि जीते हैं—संसार में उसी पुरुष का जीना सफल है और यों तो अपने ही पेट को कौन नहीं भरता है ॥ १२५॥

भोजन वहि सुनि शेष जो, पाप हीन वुध जान ॥ पीछेड हितकर मित्र सो, धर्म दम्भ विन मान ॥ १३६ ॥

मुनि (साधु) को देकर जो शेष वचे वहीं भोजन है (और तो शरीर को भाड़ा देना मात्र है), जो पापकर्म नहीं करता है वहीं पण्डित है, जो पीछे भी मलाई करने वाला है वहीं मित्र है और कपट के विना जो किया जावे वहीं धर्म है।। १३६॥

अवसर रिप्रु से सन्धि हो, अवसर मित्र विरोध ॥ काल्छेप पण्डित करै, कारज कारण सोध ॥ १३७ ॥

समय पाकर शत्रु से भी मित्रता हो जाती है और समय पाकर मित्र से भी शत्रुता (विरोध) हो जाती है, इस लिये पण्डित (बुद्धिमान्) पुरुष कारण के विना कार्य का न होना विचार अपना कालक्षेप (निर्वाह) करता है ॥ १२७॥

१---क्योंकि मूर्ख और मिक्तरहित पुत्र से कुल को कोई सी लास नहीं पहुंच सकता है ॥

२-- क्यों कि ज्यों २ धनादि मिलता जाता है लों २ तृष्णा और भी वढती जाती है ॥

३—कार्य कारण के विषय में यह समझना चाहिये कि—पाच पदार्थ ही जगत् के कर्ता है, उन्हीं को इंश्वरवत् मानकर बुद्धिमान् पुरुष अपना निर्वाह करता है—वे पांच पदार्थ ये है—काल अर्थात् समय, वद्मुलों का स्थमव, होनहार (नियति), जीवों का पूर्वकृत कर्म और जीवों का उत्यम, अब देखिये कि उत्पत्ति और विवाह, संसार की स्थिति और गमन आदि सब व्यवहार इन्हीं पाचों कारणों से होता है, स्रष्टि अनादि है, किन्तु जो लोग कर्मरहित, निराजन, निराकार और ज्ञानानन्द पूर्ण ब्रह्म को संसार का कर्त्ता

# तीसरा प्रकरण—चेला गुरु प्रश्नोत्तर॥

गीहूं सूखा खेत में, घोड़ा हींसकैराय ॥ परुंग थेंकी घर पोढिया, कँड्ड चेला किण दाय ॥ १ ॥ गुरुजी पाँची नहीं ॥

पंवन पंचारे पंत्तेली, कार्मिण मुख कमलीय ॥ मींडी चौपड़ मेलग्यों, कहु चेला किण दाय ॥ २॥ गुरुकी सारी नहीं ॥

रर्जनी अंन्वारो भयो, मिली रात वीहेंग्य ॥ षोयो खेत न नीपंजो, कहु चेला किण दाय ॥ ३॥ गुरुजी केंगो नहीं ॥

बेटा कुम्बीरा फिरै, कर्नेत ज छुँसी खाय ॥ दीवैं जर्सर आँपियो, कहु चेला किण दाय ॥ ४॥ गुरुजी सँम्पत नहीं ॥

र्रेप्यो 'सं लाई दियो, बलैंद पुराणी खाय ॥ कैरहो सहे ज कांबेंड़ी, कहु चेला किण दाय ॥ ५ ॥ गुरुजी चांले नहीं ॥

हैं लि सिंड़े इंकॉतरे, पैंग अलवेंगि जाय ॥ डूंबेंज गाँवे एकेंली, कहु चेला किण दाय ॥ ६॥ गुरुजी जीड़ी नहीं॥

१-इस चेला गुरु प्रश्नोत्तर के अन्त में दिये हुए नोट को देखिये ॥ २-गेहू ॥ ३-हिनहिनाता है॥ ४-होते हुए भी ॥ ५-पृथिवी ॥ ६-शयन किया ॥ ७-वतलाओ चेले क्या कारण है (इस बीये पाद का सर्वत्र यही अर्थ समझना चाहिये) ॥ ८-सींचा हुआ, पानी पिलाया हुआ, खाट का पागा (इसी प्रकार से तीन प्रश्नों के उत्तर सवधी पद के सर्वत्र ३ अर्थ किये जायगे, वे सर्वत्र कम से जान लेना चाहिये, क्योंकि मारवाडी भाषा में वह एक पद तीनो अर्थों का वाचक है) ॥ ९-हवा ॥ १०-उंडाती है ॥ १९-द्या ॥ १२-इत ॥ ११-खेची, अच्छी झी, सारी ॥ १६-तात्र ॥ १५-अधेरा ॥ १८-इरावनी ॥ १९-वोया हुआ ॥ २०-पैदा हुआ ॥ १०-पेदा हुआ ॥ २०-पेदा हुआ ॥ १०-पेदा हुआ ॥ २०-पेदा हुआ ॥ २०-पेदा हुआ ॥ २०-पेदा हुआ ॥ २०-वेदा हुआ ॥ २०-वेदा हुआ ॥ २०-क्यो ॥ ३१-वेत ॥ १४-लक्षा ॥ २४-हजाव ॥ २४-हजाव ॥ २४-हजाव ॥ २४-हजाव ॥ २४-वेत ॥ ३०-वेत ॥ ३१-वेत ॥ ३१-वेत ॥ ३१-कक्षी खाता है ॥ ३२-कर ॥ ३४-लक्षी ॥ ३५-चेत है (सव मे समान ही जानना चाहिये) ॥ ३६-किसान ॥ ३७-हल चलाता है ॥ ३८-एक दिन छोड कर ॥ ३६-पेर ॥ ४०-उपादे ॥ ४१-वोता है ॥ ४२-गाता है ॥ ४३-अवेता ॥ ३४-द्यारा वेल, जूते और सहायक ॥

घोड़ा घोड़ी ना छिवैं, चोर ठयेलीं जाय ॥ कामण कन्त ज परिहरे, कहु चेला किण दाय ॥ ७ ॥ गुरुजी जांगे नहीं॥

घोड़ै मारग छैंड़ियो, हिरण फड़ाँके जाय ॥ माली तो बिर्ल्खो फिरै, कहु चेला किण दाय ॥ ८॥ गुरुजी बाँग नहीं ॥

पड़ी कवांणं न पार्केलैं, कांमीणि ही छिटकांयें ॥ केंवि बूँझंतां खीजिंयी, कहु चेला किण दाय ॥ ९ ॥ गुरुजी गुँण नहीं ॥

र्अरट न वाजै पार्टेड़ी, वालद प्यासो हि जाय ॥ धेंवल न 'संचै गींडलो, कहु चेला किण दाय ॥ १०॥ गुरुजी बुँहवो नहीं ॥

नेंरी पुरुष न आद्रै, तेसेंकर बांध्यो जाय॥ तेजी तांजेंणणो र्वमें, कहु चेला किण दाय॥ ११॥ गुरुजी तेजें नहीं॥

भोजन स्वाद न ऊपजो, सँगो रिसीयां जाय॥ कैंन्ते केंामण परिहैंरी, कहु चेला किण दाय॥ १२॥ गुरुजी रैंसे नहीं॥

वैर्दें भैं।न पायो नहीं, सींगेंण नेंहिं सुंलजाय ॥ कन्ते कामण परिहरी, कहु चेला किण दाय ॥ १३॥ गुरुजी गुंणै नहीं ॥

१-स्ता है ॥ २-घीसता हुआ ॥ ३-छी ॥ ४-छोडती है ॥ ५-कामोहीपन, जागता हुआ और कामोहीपन ॥ ६-छोड दिया ॥ ७-फलाग मारकर ॥ ८-व्याकुछ ॥ ९-छगाम, बाग (सिंघ) और बाग अर्थात् वगीचा ॥ १०-कमान ॥ ११-चढती है ॥ १२-छी ॥ १३-दूर करती है ॥ १४-शायर ॥ १५-प्छने पर ॥ १६-रुष्ट हुआ ॥ १७-डीरी और गुण' (गुण पिछ्छे हो में जानना )॥ १८-अरहट यंत्र ॥ १९-पटडी ॥ २०-वेछ ॥ २१-चींचता है ॥ २२-पाडी ॥ २३-चल (तीनो में समान )॥ २४-छी ॥ २५-चोर ॥ २६-घोडा ॥ २०-वेच्छा ॥ २०-तेच (तीनो में समान ही जानो )॥ ३०-जायका ॥ ३१-ए-चेच छा ॥ ३२-ए-चेच ॥ ३१-ए-चेच पा हुआ ॥ ३२-प्रस्ते में होकर ॥ ३४-खामी ॥ ३५-छो हो दीन ३०-नहीं ॥ ४२-माक, प्रीति और रित का छुल ॥ ३८-इकीम ॥ ३९-इकत ॥ ४०-तिछ ॥ ४१-नहीं ॥ ४१-मा ।

हीरी झेर्नेखो पड़ गयो, बाग गयो बीलाय॥ दरपर्ण में दीसे नहीं, कहु चेला किण दाय॥१४॥ गुरुजी पीणी नहीं॥

डींपा घर सोक्षा नहीं, कामेण पीहर जाय ॥ छयेंल पीघ नहिं मोलैंचै, कहु चेला किण दाय ॥ १५॥ गुरुजी रंगे नहीं ॥

गेंहुँ सूखे हळ हू थके, बेंटि रथ निहं जाय ॥ चेंळिन्तो ढीळो चलै, कहु चेळा किण दाय॥१६॥ गुरुजी जूंतो नहीं॥

चौपेंड़ रेंमे न चौहेंटें , तीतर जीलां जाय ॥ राज द्वार आदर नहीं, कहु चेला किण दाय ॥ १७॥ गुरुजी पैंसो नहीं ॥

धार्न पेंड्यो आटो नहीं, घोरे " नीर्र न जाय ॥ कातर्ण जोगी" मुखां मरे, कहु चेला किण दाय ॥ १८॥ गुरुजी फेरी" नहीं ॥

भैंगि साल न बांजैंवै, नाणों ले फिरि जाय ॥ पाँगा ढीला साल में, कहु चेला किण दाय ॥ १९॥ गुरुजी वर्णिंथी नहीं॥

वैणै वुलन्तीं लड़्थेंड़े, नार्येण गीत न गाँय ॥ भोजन घाँरैं जु जीमणो, कहु चेला किण दाय ॥ २०॥ गुरुजी दाँतैं नहीं ॥

खेत णेठो किंण कारणें, चोपेंद घर घर जाय ॥ गुरु मुंहैंगो किणैविघ हुंचो, कहु चेला किण दाय ॥ २१ ॥ गुरुजी वांड़ नहीं ॥

अमेंल अरंकों गेंल गयो, दें ही बैंधती जाय ॥ चांभी क्षेनन न वार्चियी, कहु चेला किण दाय ॥ २२ ॥ गुरुजी नाई नहीं ॥ पैन्थ बेंटाज ना बेंहै, सेंयण पुहुँचो जार्ये ॥

पैन्य बैटाक ना बेंहै, सैयण पुहूँचो जाये ॥ इसै गोरक्यें। हाँलेणों, कहु चेला किण दाय ॥ २३ ॥ गुरुजी बोर्लेंचो नहीं ॥

वनराँजा रों नाम सुंण, पैंटो छोड़ घर जाय॥
लिखेतां लेखिण क्यों तैंजी, कहु चेला किण दाय॥ २४॥
गुरुजी सैंही नहीं॥

मोती मोटो मोर्ल कम, सरँवर पीर्ह न थाँय ॥ रावर्त भागो रीड़ में, कहु चेला किण दाय ॥ २५ ॥ गुरुजी पीणी नहीं ॥

पान सड़ै घोड़ो केंड़े, विद्या वीर्सेर जाय ॥ रोटो जलै अंगीर में, कहु चेला किण दाय ॥ २६॥ गुरुजी फेंटेंगे नहीं॥

दूध र्डेफाण्यो र्फेफण्यो, बँच्छै चूँगी गाय ॥ मिनेंकी मौलण ले गई, कहु चेला किण दाय ॥ २७ ॥ गुरुजी देखेंयो नहीं ॥

१-मष्ट हुआ॥ २-किस॥ ३-कारण से॥ ४-चतुष्पद॥ ५-गुड॥ ६-तेज, मॅहगा॥ ७-किस तरह से॥ ८-हुआ॥ ९-वाड, वाड और आमद॥ १०-अफीम॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा॥ १९-वाडा ॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा ॥ ११-वाडा॥ ११-वाडा॥

ेंधुंई धुंबो ना सैश्वरै, मेंहिले पंवन न जाय ॥ झीर्वर विलंखो क्यूँ फिरै, कहु चेला किण दाय ॥ २८॥ गुरुजी जीली नहीं ॥

घड़ो झरन्तो ना रहे, पैंदे रोवै बेंग्ल ॥ सासु बैठि बर्द्ध पौरुसै, कहु चेला किण दाय ॥ २९ ॥ गुरुजी सीरो नहीं ॥

कपड़ो पोर्त न पेंकड़े, मूँजं मेल नहिँ खाय ॥ चोघरि रूटीं क्यूं फिरे, कहु चेला किण दाय ॥ ३०॥ गुरुजी कूटीं नहीं ॥

र्संको पीपल खरैहरो, कलियां हुई विणासे ॥ ैहीको सूँधी क्यूं पड़्यो, कहु चेला किण दाय॥ ३१॥ गुरुजी पाँन नहीं॥

बांईज वेंशिले बेंहु बेंले, लांवें सरे कें जाय॥ आग भभूकों क्यूं करे, कहु चेला किण दाय॥ ३२॥ गुरुजी दीबी नहीं॥

गाड़ी पड़ी उजाड़ें में, पैंणगट ठाँली जाय॥ कांटो लागो पांच में, कहु चेला किण दाय॥ ३३॥ गुरुजी उँजीड़ी नहीं॥

घोड़ो तिंणो न चैं।खवै, चैं।कर रूठो जाय ॥ पिँलेंग थैंकी धॅर पोढ़ेंजै, कहु चेला किण दाय ॥ ३४॥ गुरुजी पैंगो नहीं॥

१-आग जलाने का गड्ढा ॥ २-धुआ ॥ २-निकलता ॥ ४-महल ॥ ५-हवा ॥ ६-मछली ५कडनेवाला ॥ ७-व्याकुल ॥ ८-जलाई हुई, खिडकी (जाली) और जाल ॥ ९ करता हुआ ॥ १०-छोटी मार्ची ॥ ११-वालक ॥ १२-वाह ॥ १३-परोसती है ॥ १४-पका, नीरोग और अधिकार ॥ १५-गाढापन ॥ १६-पकडता है ॥ १७-एक चास ॥ १८-एक हुआ ॥ १९-कूटा हुआ (दो में) और मारा हुआ ॥ २०-सूबा हुआ ॥ २१-खड़बडाता है ॥ २२-नष्ट, नाका ॥ २३-हुका ॥ २४-खलटा ॥ २५-पत्ते (दो में) और तमाख ॥ २६-चाड़ ॥ २७-हिलती है ॥ २८-वहत ॥ २९-योलती है ॥ २०-रस्सा ॥ ३१-वहत तेजी के साथ ॥ -३२-भभकना ॥ ३३-ववाई हुई (तीनों में समान जानना चाहिये) ॥ ३४-जंगल ॥ ३५-पनिहारी ॥ ३६-वाली ॥ ३७-जोडी का वैल (दो में) और जते ॥ ३४-चास ॥ ३५-वाता है ॥ ४०-नीकर ॥ ४१-मुद्ध ॥ ४१-पलग ॥ ४३-होने पर भी ॥ ४४-जमीन ॥ ४५-सोता है ॥ ४६-पिलाया हुआ, पाया हुआ और चार पाई का पागा ॥

वैडलो र्इंक वैधे नहीं, दुनिया मालवें जाय॥ ं ं ं ं लिखिया खत कूड़ा पड़े, कहु चेला किण दाय॥ ३५॥ गुरुजी साख नहीं॥

गाड़ी पॅड़ी गवाड़े में, कुए खड़ी पंणिंहार ॥ गोरीं' ऊंभी गोखेड़े, कहु चेला किण दाय ॥ ३६॥ गुरुजी 'जीड़ी नहीं ॥

कोस पिछोर्केंड़ क्यूं पड्यो, सोच धैटाऊ खाय ॥ अँणवीलोयो क्यूं पड्यो, कहु चेला किण दाय ॥ ३७॥ गुरुजी फीट गयो॥

गाड़ी लीकें न दीसेंबे, घेंाणी तेल न थाँये॥ कांटो लागो पांच में, कहु चेला किण दाय॥ ३८॥ गुरुजी जोड़ी नहीं॥

गुँटमण गुटमण फिरतो दीठोँ, कोइ जोगी होयँगो ॥ नाँ गुरु जी स्नुत लपेटँथो, कोइ तांणी तणैती होयगो ॥ ना गुरु जी मुख लोहा जैंड़ियो, कोइ ँसीनूं तायो होयगो ॥ ना गुरु जी पकड़ पैंछाड्यो, बेँली वैंघग्यो ऐ गाँहै रो ॥ अँरथ कहो तो तुम गुरु हम चेलो ॥ ३९॥

लहू ॥

इति चेलाँ गुरु प्रश्नोत्तरं समाप्तम् ॥

यह द्वितीय अध्याय का चेलागुरु प्रश्नोत्तरनामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

१-वट (वड) ॥ २-वड्स ॥ ३-वडता है ॥ ४-मालवा टेश ॥ ५-लिखा हुआ ॥ ६इंद्रेज ॥ ७-शाखा, प्रिमिक्ष और गवाही ॥ ८-पडी हुई ॥ ९-मुहल्ला ॥ १०-पानी भरनेवाली ॥
११-स्री ॥ १२-खडी हुई है ॥ १३-झरोखे मे ॥ १४-जोडी का वैळ (दो मे) और किवाड़ों
की जोड़ी ॥ १५-पिछे का स्थान ॥ १६-यात्री, मुसाफिर ॥ १७-विना मथा हुआ ॥ १८-फटा
हुआ चर्मवल, फॅटा हुआ मार्ग और फटा हुआ दूध ॥ १९-छकीर, पिता ॥ - २०-दीखती
है ॥ २१-वेली की घाणी ॥ २२-होता है ॥ २३-जोती हुई, (दो में) और ज्तों की जोड़ी ॥
२४-मनमनाता हुआ ॥ २५-वेला ॥ २६-होगा ॥ २०-नहीं ॥ २८-छपेटा हुआ ॥ २९-घुनना ॥ ३०-छुनता हुआ ॥ २५-वेला ॥ ३६-होगा ॥ २०-महीं ॥ २२-कपेटा हुआ ॥ २९-घुनना ॥ ३०-छुनता हुआ ॥ ३१-जडा हुआ ॥ ३२-सोना ॥ ३३-तपाया ॥ -३४-निरा
दिया ॥ ३५-जल्दी ॥ ३६-वढ गया ॥ ३७-गाया, छन्द ॥ ३८-मतल्व ॥ ३९-इन दोहों का
मारवाड देश मे अधिक प्रचार देखा जाता है और वहुत से मोले लोगों का ऐसा ख्याल है कि किसी
छुठं तथा चेले के आपस में यह प्रश्नोत्तर हुआ है और इस में चेला गुठ से जीत गया है, परन्तु -यह
वात सला नहीं है-- किन्तु यथार्थ वात यह है कि-- ये चेलागुठप्रश्नोत्तररूप टोहे-किसी -मारवाडी

इति श्री जैन श्वेताम्बर-धर्मीपदेशक-यतिप्राणाचार्य विवेकरुव्धिशिष्य शील-सौभाग्यनिर्मितः, जैनसम्प्रदायशिक्षायाः ।

द्वितीयोऽध्यायः॥



किन ने अपनी बुद्धि के अनुसार डिंगळ किता में बनाये हैं, यथिप इन दोहों की किता ठीक नहीं है— सथापि इन में यह चातुर्य है कि तीन प्रश्नों का उत्तर एक ही वाक्य में दिया है और इन का प्रचार मक्स्थळ में अधिक है अर्थात् किसी पुरुष को एक दोहा याद है, किसी को पांच दोहे याद है, किन्तु ये दोहें इकट्ठे कहीं नहीं मिळते थे, इसल्ये अनेक सज्जों के अनुरोध से इन दोहों का अन्वेषण कर उलेख किया है अर्थात् बीकानेर के जैनहितवल्लम झानमंडार में ये १९ दोहे प्राप्त हुए ये सो यहा ये लिखे गये हैं— तथा यथाशक्य इन का संशोधन भी कर दिया है और अर्थझान के लिये अक देकर शन्दों का भावार्य भी लिख दिया है।

# तृतीय अध्याय॥

मङ्गैलाचरण ॥

देवि शारदिह ध्यायि के, सद गृहस्य को किस् विकास कर

प्रथम प्रकरण—स्त्री पुरुष का धर्म ॥

स्त्री का अपने पति के साथ कर्तव्य ॥

इस संसार में स्त्री और पुरुष इन दोनों से गृहस्थाश्रम बनता और चलता है किन्त विचार कर देखने से ज्ञात होता है कि- इन दोनों की खिति, शरीर की रचना, खामा-विक मन का वल, शक्ति और नीति आदि एक दूसरे से भिन्न २ है, इस का कारण केवल खमाव ही है. परन्तु हां यह अवस्य मानना पढेगा कि— पुरुष की बुद्धि उक्त बातों में बी की अपेक्षा श्रेष्ठ है- इस लिये उस (पुरुष) ही पर गृहसम्बंधी महत्त्व तथा की के भरण. पोषण और रक्षण आदि का सब भार निर्भर है और इसी लिये भरण पोषण करने के कारण उसे भत्ती, पालन करने के कारण पति, कामना परी करने के कारण कान्त, प्रीति दर्शाने के कारण प्रिय, शरीर का प्रशु होने के कारण खामी, प्राणों का आधार होने के कारण प्राणनाथ और ऐश्वर्य का देनेवाला होने से ईश कहते हैं. उक्त गुणों से युक्त जो ईश अर्थात पति है और जो कि संसार में अन्न, वस्न और आमूपण आदि पदार्थों से स्त्री का रक्षण करता है- ऐसे परम मान्य भर्ता के साथ उस से उन्हण होने के लिये जो स्त्री का कर्चन्य है- उसे संक्षेप से यहां दिखलाते है, देखो ! स्त्री को माता पिता ने देव. अभि और सहस्रों मनुष्यों के समक्ष जिस पुरुष की अर्पण किया है-इस लिये स्त्री को चाहिये कि उस पुरुष को अपना प्रिय पति जानकर सदैव उस की सेवा करें – यही स्त्री का परम धर्म और कर्चन्य है, पति पर निर्मल प्रीति रखना, उस की इच्छा को पूर्ण करना और सदैव उस की आज्ञा का पालन करना, इसी को सेवा कहते हैं. इस प्रकार जो स्त्री अपनी सन इन्द्रियों को नश में रख कर तन मन और कर्म से अपने पति की सेवा के सिवाय दूसरी कुछ भी इच्छा नहीं रखती है- वही पतिव्रता.

१-मगलाचरण का अर्थ- में (प्रन्यकर्ता) श्री जारदा (सरखती) देवी का ध्यान करके अब श्रेष्ट एहस्थ के कार्य का वर्णन करता हु जो कि सद्गुहस्थ सब के जीवन का स्थान (आधार) है।

तथा श्रेष्ठ उपदेश देकर उन को सन्मार्ग में ठाने का यत्न करती है, किसी को दःख प्राप्त हो ऐसा कोई भी कार्य नहीं करती है, अपने कुटुम्य अथवा दूसरों के साथ विरोध डाल कर क्रेश नहीं करती है, हर्ष शोक और सुख दःख में समान रहती है, पति की आज्ञा लेकर सौमाग्यवर्धक व्रत नियम आदि धर्मकार्य करती है, अपने धर्म पर स्नेह रखती है, जेठ को श्रश्रर के समान, जिठानी को माता के समान, देवर को पत्र के समान, देवरानी को पुत्री के समान तथा इन के पुत्रों और पुत्रियों को अपनी सन्तान के समान समझती है. सच्छास्रों को सदा पढ़ती और सुनती है, किसी की निंदा नहीं करती है, नीच और कलंकित खियों की संगति कभी नहीं करती है किन्त्र उन के पास खडी रहना व बैठना भी नहीं चाहती है, किन्त्र केवल क़लीन और सुपात्र क्षियों की संगति करती है, सब दुर्गुणों से आप दूर रह कर तथा सद्गुणों को घारण कर दूसरी खियों को अपने समान बनाने की चेष्टा करती है, किसी से कट बचन कमी नहीं कहती है, ज्यर्थ वकवाद न करके आवश्यकता के अनुसार अल्पमाषण करती है ( थोड़ा वोलती है ), पित का खयं भएमान नहीं करती तथा दूसरों के किये हुए भी उस के अपमान का सहन नहीं कर सकती है, वैद्य बृद्ध और सद्गुरु आदि के साथ भी आवश्यकता के अनुसार मर्यादा से बोलती है, पीहर में अधिक समय तक नहीं रहती है, इस संसार में यह मनुष्य-जन्म सार्थक किस मकार हो सकता है इस बात का अहर्निश ( दिन रात ) विचार करती है, और विचार के द्वारा निश्चित किये हुए ही सत्य मार्ग पर चल कर सब वर्ताव करती है, विन्नों को और अनेक संकटों को सह कर भी अपनी नेक टेक को नहीं छोडती है. इत्यादि ग्रम रुक्षण सती अर्थात पतित्रता स्त्री में होते है।

देखों ! उक्त छक्षणों को घारण करनेवाली ब्राह्मी, युन्दरी, चन्दनवाला, राजेमती, द्रौपदी, कौशस्या, स्मावती, युल्पा, सीता, युमद्रा, शिवा, कुन्ती, शीलवती, दमयन्ती, पुण्पचूला और पद्मावती आदि अनेक सती खियां प्राचीन काल में हो चुकी है, जिन्हों ने अपने सत्य बत को अखंडित रखने के लिये अनेक प्रकार की आपित्यों का मी सामना कर उसे नहीं छोड़ा अर्थात् सब कष्टों का सहन करके भी अपने सत्यवत को अखंडित ही रक्खा, इसी लिये वे सती इस महत् पूज्य पद को प्राप्त हुई, क्योंकि सती इस दो अक्षरों की पूज्य पदवी को प्राप्त कर लेना कुछ सहज बात नहीं है किन्तु यह तो तलवार की बार पर चलने के समान अति कठिन काम है, परन्तु हां जिस के पूर्वकृत पुण्यों का सक्चय होता है उस को तो यह पद और उस से उत्पन्न होनेवाला ग्रुख खामाविक रीति से ही सहज में ही प्राप्त हो जाते है।

इस अर्वाचीन काल में तो बहुत से मोले लोगों को यह भी ज्ञात ( माल्स ) नहीं है कि सती किस को कहते हैं और वह किस प्रकार से पहिचानी जाती है, इसी का फल यह हो रहा है कि-उत्तम और अघम स्त्री का विवेक न करके साधारण एक वा दो गुणों को घारण करनेवाली स्त्री को भी सती कहने लगते हैं, यह अत्यन्त निक्कष्ट (खराब) प्रणाली है, वे इस बात को नहीं समझते हैं कि इस पद को प्राप्त करने में सब गुणों का धारण करना रूप कितना परिश्रम उठाना पड़ता है और कितनी बड़ी र तकली में सहनी पड़ती हैं, अनेक प्रकार के दु:ख सहने पड़ते हैं तब यह पद प्राप्त होकर जीवन की सफलता प्राप्त होती है और जीवन का सफल करना ही परम धर्म है, इसी तत्त्व को विचार कर प्राचीन काल की खियां तन मन और कर्म से उस में तत्पर रहती थीं किन्तु आज कल की खियों के समान केवल इन्द्रियों के तुस करने में ही वे अपने जीवन को व्यर्थ नहीं खोती थीं।

देखों ! जन्म मरण के बंधन से छूट जाना यही पुरुष तथा स्त्री का मुख्य कर्तव्य है, उस (कर्तव्य ) को पूर्ण न करके इन्द्रियों के मुख में ही अपने जन्म को गँवा देना, यह बड़े अफसोस की बात है, इस लिये हे प्यारी बहनों ! तुम अपने स्त्रीधर्म को समझो, समझ कर उस का पालन करो और सतीत्व प्राप्त करके अपने जीवन को सार्थक (सफल) करो, यही तुम्हारा कर्तव्य तथा परम धर्म है और इसी से तुम्हें इस लोक तथा पर लोक का मुख प्राप्त होगा ॥

#### <sup>\*\*</sup> पतिबंताःकाः प्रताप्रभाः

पतिवता स्त्री असक देश. असक ज्ञाति अथवा असक क़द्रम्ब में ही होती है, कोई नियम नही है, किन्तु यह (पतिव्रता स्त्री) तो प्रत्येक देश. प्रत्येक ज्ञाति और प्रत्येक कुदुम्ब में भी उत्पन्न हो सकती है, पितनता खियों के उत्पन्न होने से वह देश, वह ज्ञाति और वह कुटुम्ब ( चाहें वह छोटा तथा कैसी ही दुर्दशा में भी क्यों न हो तथापि ) वन्य होकर उत्तमता को प्राप्त होता है, क्योंकि यह सृष्टि का नियम है कि पति-व्रता खियों से देश ज्ञाति और कुल शोभा को प्राप्त होकर इस संसार में सब सद्गुणों का आधाररूप हो जाता है. पतित्रता स्त्री से घर का सब व्यवहार प्रदीप्त होता है, उस की सन्तान धार्मिक, नीतिमान्, शुद्ध अन्तःकरण वाली, शौर्ययुक्त, पराक्रमी, घीर, वीर, तेजसी, विद्वान् तथा सद्गुणों से युक्त होती है, क्योंकि सद्गुणों से युक्त माता के उन सद्-गुणों की छाप बालकों के कोमल अन्तःकरण में ऐसी दृढ़ हो जाती है कि वह जीवनपर्यन्त भी कभी नहीं जाती है, परिश्रम से थका हुआ पुरुष अपनी पतित्रता स्त्री के सन्दर खमाव से ही जानन्द पाकर विश्रान्ति पाता है, यदि पुत्र और द्रव्य आदि जनेक प्रकार की समृद्धि भी हो परन्तु घर में सद्गुणों से युक्त और सुन्दर समाववाली पतिनता स्त्री न हो तो वह सब समृद्धि व्यर्थरूप है, क्योंकि ऐसी दशा में पुरुष को संसार का छुल पूर्ण रीति से कदांपि नहीं प्राप्त हो सकता है-किन्तु उस पुरुष को अपना घन्य माग्य समझना चाहिये जिस को सुन्दर गुणों से युक्त सुशीला स्त्री पाप्त होती है।

स्त्री का पातित्रत धर्म ही परम दैवत, रूप, तेज और अलैकिक शक्ति होती है, इसी अलैकिक शक्ति से उस को अखण्ड और अनन्त सुख प्राप्त हो सकता है तथा इसी शक्ति के प्रभावसे सती स्त्री के सामने कुदृष्टि करने वाले पुरुष का सर्व नाश होजाता है।

इस सतीत्व धर्म से केवल सती स्त्री की ही महिमा होती हो यह बात नहीं है किन्तु सती स्त्रीके माता पिता भी पवित्र गिने जाकर धन्यवाद और महिमा के योग्य होते हैं, न केवल इतना ही किन्तु सती स्त्री दोनों कुलों को तार देती है, जैसे तारागणों में चन्द्रमा शोभा देता है इसी प्रकार से सब स्त्रियों में सती स्त्री शोभा देती है, सती स्त्री ही पित के फटोर हृदय को भी कोमल कर देती है तथा उस के तीक्षण कोघ और शोक को शान्त कर देती है।

पतित्रता की प्रेम सहित रीति, मचुरता, नम्रता, खेह और उस के धैर्य के वचनायृत रोग समय में ओषिका काम निकालते हैं, पितृता की अपनी अच्छी समझ, तत्परता, द्यालुता, उद्योग और सावधानता से आते हुए विम्नोंको रोक कर अपना कार्य सिद्ध कर-छेती है, पितृतता की ही पित और कुटुम्बकी शोभा में विशेषता करती है, पितृतता की के द्वारा ही उत्तम शिक्षा पाकर बालक इस संसार में मानवरता हो जाते हैं, इसी छिये ऐसी साध्वी क्रियों को रत्नगर्भा कर्हते हैं, वांत्वं में ऐसी रत्नगर्भा क्रियां ही देश के उदय होने में साधनरूप है, देखो । ऐसी माताओं से ही सर्वज्ञ महावीर, गौतम आदि ग्यारह गणधर, मद्रवाहु, जम्बू, हेमचन्द्र, जिन दत्त सूरि, युधिष्ठिर आदि पांच पाण्डव, रामचन्द्र, कृष्ण, श्रेणिक, अमयकुमार, मोज, विक्रम और शालिवाहन आदि महापुरुष तथा सीता, द्वीपदी और राजेमती आदि जगत्मसिद्ध साध्वी क्रियों उत्पन्न हुई हैं, अहो पितृत्रता साध्वी क्रियों का प्रताप ही अलैकिक है, साध्वी क्रियों के प्रताप से क्या नहीं हो सकता है अर्थात सब कुछ हो सकता है, जिन के सतीत्वं के प्रताप के आगे देवता भी उनके आधीन हो जाते है तो मनुष्यकी क्या गिनती है।

प्राचीन समय में इस देश में वल बुद्धि और मित आदि अनेक वातों में आर्थ मिह-लाओं ने अनेक समयों में पुरुपों के साथ समानता कर दिखाई है, जिस के अनेक उदा-हरण इतिहासों में दर्ज है और उन को इस समय में बहुत से लोग जानते हैं, परन्तु हत-माग्य है इस आर्यावर्च देश की आर्य तरुणियों का जो कि इस समय सतीत्व का वह अपूर्व माहात्म्य और गौरव कम होगया है, इसका कारण केवल यही है कि—वैसी सती साध्वी खियां अब नहीं देखी जाती हैं और यह केवल इसी लिये ऐसा है कि—वर्तमान में खियों को उत्तम शिक्षा, सत्संगित, सदुपदेश, धर्म और नीतिआदि सद् गुणों की शिक्षा नहीं दी जाती है, उनको सच्लाखों का ज्ञान नहीं मिलता है, उन को श्रेष्ठ साध्वी खियोंकी संगित

प्राप्त नहीं होती है. स्त्रीधर्म और नीति का उपदेश नहीं मिलता है तथा उन के कोमल हृदय में सती चिरित्रों के महत्त्व की मोहर नहीं लगाई जाती है. जब ऐसा अन्धेर चल रहा है तो मला साध्वी क्षियों के होने की आज्ञा ही कैसे की जा सकती है तथा क्षियां अपने धर्म को समझ कर यथार्थ मार्ग पर कैसे चल सकती हैं । इस लिये हे गृहस्थो ! यदि तुम अपनी पुत्रियों को श्रेष्ठ और साध्वी बनाने की इच्छा रखते हो तो वाल्यावस्था से ही प्राचीन पद्धति के अनुसार सत्य शिक्षा, ससंगति, सद्दपदेश और सतीचरित्रादि के महत्त्व से उनके अन्तःकरण को रंगित करो ( रँग दो ), पीछे देखो उस का क्या प्रभाव होता है, जब इस प्रकार से सदन्यवहार किया जायगा तो शीघ ही तुम्हारी पुत्रियों के हृदयों में असती क्षियों के क़िस्तत आचरण पर ग्लानि उत्पन्न हो जायगी और वे इस प्रकार से दुराचारों से दूर मार्गेगी जैसे मयूर ( मोर ) को देखकर सर्प ( सांप ) दूर भाग जाता है और इस प्रकार का भाव उन के हृदय में उत्पन्न होते ही वे बालायें पवित्र पाति-व्रत धर्म का पाळन करना सीखकर आपत्तियों का उल्लंघन कर अपने सत्य व्रत में अचल रहेंगी, तब ही वे छोम छाछच में न फँस कर उस को तुण समान तुच्छ जान कर अपने हृदयसे दर कर उसकी तरफ दृष्टि भी न डालेंगी, इस लिये अपनी प्यारी पुत्रियों बहिनों और धर्मपितयों को पूर्वोक्त रीति से सुशिक्षित करो, जिस से वे मविष्यत् में सद् वर्जाव कर पतिवतारूप उत्क्रष्ट पद को प्राप्त कर अपने धर्म को यथार्थ रीतिसे पाछने में तत्पर होंने कि निस से इस पवित्र देशकी निवासिनी आर्य महिलाओं का सदा विजय हो कर इस देश का सर्वदा कल्याण हो ॥

# ॥ पति के परदेश होनेपर पतित्रता के नियम-॥

जो श्री पितपर पूर्ण प्रेम रखनेवाली तथा पितनता है उस के लिये यद्यिप पित के परदेश में जाने से वियोगजन्य दु:ख असद्य है परन्तु कारण वश्च इस संसार में मनुष्यों को परदेश में जाना ही पड़ता है, इसलिये उस दशा में समझदार खियों को उचित है कि-जब अपना पित किसी कारण से पर देश जावे तब यदि उसकी आज्ञा हो तो साथ जावे और उस की इच्छा के अनुसार विदेश में भी गृह के समान अहानिश वर्ताव करे, परन्तु यदि साथ जाने के लिये पित की आज्ञा न हो अथवा अन्य किसी कारण से उस के साथ जानेका अवसर न मिले तो अपने पित को किसी प्रकार जाने से नहीं रोकना चाहिये तथा जिस समय पित जाने को उद्यत (तैयार) हो उस समय अशुम सूचक वचन भी नहीं बोलने चाहियें और न रुदन करना चाहिये. किन्तु उस की आज्ञा के अनुसार अपनी साध क्वगुर आदि गुरु जनों के आधीन रह कर उन्हीं के पास रहना चाहिये, साधु नवेंद आदि पिया सगी श्री के पास सोना चाहिये, जब तक पित वापिस न आवे तब तक आदि पिया सगी श्री के पास सोना चाहिये, जब तक पित वापिस न आवे तब तक

अपने न्नतः और नियमों को पाछते रहना चाहिये तथा पति के ग्रुम का चिन्तवन करना चाहिये, पित की उपस्थिति में उस की प्रसन्नता के लिये जैसे पूर्व वस्त्र और अलंकार आदि का उपमोग करती थी उस प्रकार पित की अनुपस्थिति में उनका उपमोग नहीं करना चाहिये, क्योंकि उत्तम वस्त्र और अलंकार आदि तो केवल पित के चित्त को रंजन करने के लिये ही पिहने जाते हैं जब पित तो पर देश में है तो फिर किस का रखन करने के लिये वस्त्र और अलंकार आदि तो पर देश में है तो फिर किस का रखन करने के लिये वस्त्र और अलंकार आदि का श्रृंगार करे ! अर्थात् उस दशा में श्रृंगार आदि नहीं करना चाहिये, क्योंकि पित के पर देश में होने पर भी श्रृंगार आदि करना साध्वी स्त्रियों का धर्म नहीं है, इस श्रिक्षा का हेतु यह है कि—यह खामाविक नियम है कि सांसारिक उपमोगों से इन्द्रियां तथा मन की वृत्ति चलायमान होती है इस लिये इन्द्रियों को तथा मन की वृत्ति को वश्च में रखने के लिये उक्त नियमों का पालन अति लाम दायक है, इसलिये पित के परदेश में होने पर सांसारिक वैभव ( ऐश्वर्य ) के पदार्थों से विरक्त रहना चाहिये, सादी पोशाक पहरना और सौमाग्यदर्शक चिह्न अर्थात् हाथ में कंकण और कपालमें कुंकुम का टीका आदि ही रखना चाहिये।

पति को चाहिये कि-पर देश जाते समय अपनी स्त्री के भरण पोषण आदि सव बातों का ठीक प्रबंध करके जावे, परन्तु यदि किसी कारण से पति सब बातों का प्रबंध न कर गया होतो स्त्री को उचित है कि-पति के वापिस आने तक कोई निर्दोष ( दोष-रहित ) जीविका करके अपना निर्वाह करे, जिनपदार्थी को पति ने घर में रखने और संमा-लनेको सौपा हो उन को सम्मालकर रक्खे, आमदनी से अधिक खर्च न करे, लोगों की देला देली ऋण कर के कोई भी कार्य न करे, साम्र इवग्रर तथा संगे खेही आदि के साथ का व्यवहार तथा सब संसार का कार्य उसी प्रकार करती रहे जैसा कि-पतिकी विद्यमानता में करती थी, पति की आयु की रक्षाके िकये कोई भी निन्दित कार्य न करे. स्नान करे वह भी शरीर में तेल लगा कर अथवा और कोई सुगन्धित पदार्थ लगा के न करे किन्तु केवल जल से ही करे, चन्दन और पुष्प आदि धारण न करे, नाटक, खेल और खांग आदि में न जावे और न खयं करे, ऊंचे स्वर से हास्य न करे, अन्य स्त्री अथवा पुरुष की चेष्टा को न देखे, जिस से इन्द्रियों में अथवा मनमें विकार उत्पन्न हो ऐसा भाषण न करे और न ऐसे भाषण का श्रवण करे, इधर उधर व्यर्थ में न भटके. साम्रु और ननँद आदि प्रिय जनों के साथ के विना पराये घर न जावे, केवल एक वस्त्र ( घोती अर्थात् साड़ी ) पहिन के न फिरे, अन्य पुरुष के साथ अपने शरीर का संघट्ट हो नाने ऐसा वर्ताव न करे, लजा को न छोड़े, मेला आदि में ( जहां बहुत से मनुष्य इकड़े हो नहां ) न जाने, देनदर्शन के नहाने इघर उघर अभण न करे किन्तु घर में नैठके परमेश्वर का सरण और मक्ति करने में प्रीतिरक्खे, अपने शील तथा सद्यवहार को

विचार कर परमार्थ का कार्य सदा करती रहे, पतिके कुशळ समाचार मंगाती रहे, इत्यादि सब व्यवहार पतिके परदेश में जाने पर साघ्वी क्षियों को वर्तना चाहिये, यही पतित्रता क्षियों का धर्म है और इसी प्रकार से वर्चाव करने वाली स्त्री पति, साम्र और स्वशुर आदि सब को प्रिय लगती है तथा लोक में भी उस की कीर्ति होती है।

वर्तमान समय में बहुत सी क्षियां यह नहीं जानती है कि—पति के विदेश में जाने पर उन को किस प्रकार से वर्चना चाहिये और इस के न जाननेसे वे अपने सत्य ब्रत को मंग करने वाले खतन्त्रता के ज्यवहार को करने लगती है, यह वहे ही अफसोस की वात है, क्योंकि केवल शरीर के अल्प सुख के लिये अपना अकल्याण करना, कुदरती नियम को तोड़ कर पतिकी अप्रिय वनकर अपराधका भार अपने शिरपर रखना तथा लोगोंमें निंदापात्र बनना बहुत ही खराब है, देखो । मोती का पानी और मनुष्य का पानी नष्ट हो जाने पर फिर पीछे नहीं आसकता है, इस लिये समझदार क्षियों को उचित है कि—अपने जीवन के सुखके मुख्य पाये रूप प्रेम को पति के संयोग और वियोगमें मी एक सरीखा और अखण्ड रक्खे, पतिके विदेश से वापिस आने तक पतित्रता के नियमों का पालन कर सदाचरण में वर्चाव करे, क्योंकि—इस प्रकार चलनेसे ही पतिपत्नी में अखण्ड प्रेम रह सकता है और अखंड प्रेम का रहना ही उन के लिये सर्वथा और सर्वदा सुखदायक है ॥

यह तृतीय अध्याय का-स्त्री पुरुषधर्म नामक प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# टूसरा-प्रकरण स्त्रीन ॥

# अर्थात् स्त्रीका ऋतुमती होना ॥

रजो दर्शन—स्त्री का कन्या भाव से निकल कर स्त्री—अवस्था (तरुणावस्था) में आने का चिह्न है, यह रजोदर्शन स्त्री के गर्भाशयसे प्रतिमास नियमित समय पर होता है और यह एक प्रकार का रक्तसाव है, इसीलिये इसको रक्तसाव, ऋतुसाव, अधोवेशन, मासिकधर्म, पुज्यभाव और ऋतुसमय आदि भी कहते हैं॥

# रजोद्दीनसे होनेवाला दारीर में फेरफार ॥

ऋतुस्राव होने के समय स्त्री का करीर गोल और मरा हुआ माल्स होता है, शरीर के मिन्न २ सागों में चरनी की वृद्धि हो जाती है, उस के मनकी शक्ति वढती है, शरीर के भाग स्थूल हो जाते हैं, स्तन मोटे तथा पृष्ट हो जाते हैं, कमर स्थूल हो जाती है, ग्रल और चेहरा जासूस रंगका दिखलाई देने लगता है, आंखें विशेष चपल हो जाती हैं, व्यव-

हार आदि में छजा ( शर्म ) हो जाती है, सन्तित ( पुत्र पुत्री ) के उत्पन्न करने की योग्यता जान पड़ती है और खामाविक नियम के अनुसार जिस काम के करने के लिये वह मानी गई है उस कार्यका उसको ज्ञान होगया है. यह बात उस के चेहरे से माछ्स होती है, इत्यादि फेरफार ऋतुखाव के समय स्त्री के शरीरमें होता है ॥

## \_रजोद्रीन होनेका समय ॥-

रजोदर्शन के शीघ अथवा विलम्ब से आने का मुख्य आधार हवा और संगति है. देखो । इंग्लेंड, जर्मनी, फांस, रशिया, यूरुप और एशिया खण्ड के शीत देशोंकी वाला-ओंके यह ऋत वर्म प्रायः १९ वें अथवा २० वें वर्षमें होता है. क्योंकि वहां की ठंढी हवा उन की मनोवृत्ति और वैषयिक विकार की वृत्तिको उसी ढंग पर रक्खे हुए है, परन्त अपने इस गर्म देशमें गर्म खासियत के कारण तथा दूसरे भी कई कारणों से प्रायः १२ वा १४ वर्ष की ही अवस्था में देखा जाता है और ४५ वा ५० वर्ष की अव-स्या में इस का होना बन्द हो जाता है, यद्यपि यह दूसरी बात है कि- फिन्हीं खियों को एक वा दो वर्ष आगे पीछे भी आवे तथा एक वा दो वर्ष आगे पीछे वह वन्द होवे परन्त इस का साधारण नियमित समय नहीं है जैसा कि ऊपर ठिख चुके हैं. इसके आगे पीछे होने के कुछ साधारण हेत्र भी देखे वा अनुमान किये जा सकते हैं. जैसे देखो ! परि-श्रम करने वाली और उद्योगिनी स्त्रियों की अपेक्षा आलस्य में पड़ी रहने वाली, नाटक **जादि तथा नवीन २ रसीली कथाओं की वांचने वाली, प्रेम की बार्ते करने वाली, इक्क-**वान श्वियों का संग करने वाली; विलम्ब से तथा विना नियम के असमय पर सोने का अभ्यास रखने वाठी और मसालेदार तथा उत्तम सरस ख़ुराक खानेवाठी आदि कई एक स्त्रियों का गर्भाशय शीघ ही सतेज होकर उन के रजोदर्शन शीघ आया करता है. इसके विरुद्ध ग्रामीण, मेहनत मजूरी करने वाली और सादा (साधारण) ख़ुराक साने वाली आदि साघारण वर्ग की क्षियों को पूर्व कही हुई क्षियोंकी अपेक्षा ऋतु विलम्बसे आता है यह भी सरण रखना चाहिये कि जिस कदर ऋतु धर्म निलम्बसे होगा उसी कदर सियों के शरीर का वन्मेज विशेष दढ रहेगा और उसको बुढ़ापा भी विलम्बसे खावेगा केवल यही कारण है कि जामों की स्नियां शहरों की स्नियों की अपेक्षा विशेष मजबूत और कदा-बर ( ऊंचे कद की ) होती हैं ॥

#### रक्तस्राव का साधारण समय ॥

खियों के यह रक्तखाव साधारण रीतिसे प्रतिमास ३० वें दिन अथवा किन्हीं के २८ वें दिन भी होता है, परन्तु किन्हीं खियों के नियमित रीतिसे तीन अप्राह (अठवाडे ) अर्थात् २४ दिनमें भी होता है, यह रजो दर्शन प्रारम्भ दिनस से छेकर ३ से ५ दिनस तक देखा जाता है परन्तु कई समयों में कई क्षियों के एक ना दो दिनस न्यूनाधिक भी देखा जाता है ॥

# ्र निर्यमित् रजो<del>दर्शन</del>गा

खियों के जब प्रथम रजोदर्शनका प्रारंम होता है तब वह नियमित नहीं होता है अर्थात् कमी २ कई महीने चढ़ जाते हैं अर्थात् पीछे आता है, इस प्रकार कुछ कालतक अनियमित ही रहता है. पीछे नियमित हो जाता है, जिन खियों के अनियमित समय पर रजोदर्शन आता है उन खियों के गर्म रहने का सम्मव नहीं होता है, केवल यही कारण है कि— बंध्या खियों के यह रजोदर्शन प्रायः अनियमित समय पर होता है. जिन के अनियमित समय पर रजोदर्शन होता है. उन खियों को उचित है कि—अनियमित समय पर रजोदर्शन होने के कौरणोंसे अपने को प्रथक् रक्खें (बचाये रहें) क्योंकि गर्माधान के लिये रजो दर्शनका नियमित समय पर होना ही आवश्यक है, जिन खियों के नियमित समय पर वरावर रजोदर्शन होता है तथा नियमित रीति पर उसके चिह्न दील पढ़ते है. एवं उसकी अन्दर की खिति उसका दिखाव और वन्द होना आदि भी नियमित हुआ करते हैं. उन्हीं के गर्मिखित का संमव होता है, नवल (नवीन) वष् के रजोदर्शन के प्राप्त होने के पीछे तीन या चार वर्ष के अन्दर गर्म रहता है और किन्हीं खियों के कुछ विलम्ब से भी रहा करता है।

# रजोदर्शन अनि के पहिले होनेवाले चिन्हः॥

जब स्त्री के रजोदर्शन आनेवाला होता है तब पहिले से कमर में पीड़ा होती है, पेंडू मारी रहता है, किसी २ समय पेंडू फटने सा लगता है, शरीर में कोई भीतरी पीड़ा हो ऐसा मास्स्र होता है, शरीर वेचैन रहता है, युस्ती मास्स्र होती है, अरुप परिश्रम से ही थकावट आ जाती है, काम काज में मन नहीं लगता है, पड़ी रहने को मन चाहता है, शरीर मारी सा रहता है दस्त की कजी रहती है, किसी २ के वमन और माथे में दर्द भी हो जाता है तथा जब रजोदर्शन का समय अति समीप आ जाता है तब मन बहुत तीत्र हो जाता है, इन चिह्नों में से किसी को कोई चिह्न मास्स्र होता है, परन्तु थे सब चिह्न रजोदर्शन होने के पीछे किन्हों के धीमे पड़ जाते है तथा किन्हीं के विलक्ष्यल मिट जाते है, कभी २ यह भी देखा जाता है कि कई कारणींसे किन्हीं खियों को रजोदर्शन होने के पीछे एक वा दो दिनतक नियम् मके विरुद्ध दिन में कई वार शीच जाना पड़ता है।

९-अनियमित समय पर रजोदर्शन आने के कारण आगे लिखेंगे ॥

# योग्य अवस्था होने पर भी रजोदर्शन न आने से हानि ॥

स्नी के जिस अवस्था में रजोदर्शन होना चाहिये उस अवस्थामें प्रतिमास रजोदर्शन होने के पहिले जो चिह्न होते हैं वे सब चिह्न तो किन्हीं र स्नियों को माल्क्स पड़ते हैं परन्तु वे सब चिह्न दो या तीन दिन में अपने आप ही शान्त हो जाते हैं— इसी प्रकार से वे सब चिह्न प्रतिमास माल्क्स होकर शान्त हो जाया करते हैं. परन्तु रजोदर्शन नहीं होता है इस प्रकार से कुछ समय बीतने पर इस की हानियां झलक ने लगती हैं अर्थात् थोड़े समय के बाद माथे में दर्द होने लगता है, कोठे में विगाड़ माल्क्स पड़ता है, दस्त वरावर नहीं आता है और धीरे र शरीरमें अन्य विकार भी होने लगते हैं, अन्त में इस का परिणाम यह होता है कि हिष्टीरिया (उन्माद) और क्षय आदि मयंकर रोग शरीर में अपना घर बना लेते है ॥

#### रजोदर्शन न आने के कारण ॥

बहुत सुख में जीवन का काटना, तमाम दिन बैठे रहना, उत्तम सरस खादिष्ठ तथा अधिक मोजन का करना, खुळी हवा में चळने फिरने का अम्यास न रंखना, बहुत नींद लेना, मन में भय और चिन्ता का रखना, कोध करना, तेज हवा में तथा भीगे हुए खान में रहना, शरदी का लग जाना और किसी कारण से निर्वळता का उत्पन्न होना आदि कई कारणों से यह रोग उत्पन्न हो जाता है, इस लिये इस रोगवाली स्त्री को चाहिये कि किसी बुद्धिमान और चतुर वैद्य अथवा डाक्टर की सम्मति से इस भयंकर रोग को शीष्रही दूर करे।

## ृत्रजोदर्शन के बन्द करने से हानि ॥

चहुत सी खियां विवाह आदि उत्सवों में शामिल होने की इच्छा से अथवा अन्य किन्हीं कारणों से कुछ ओषि लाकर अथवा ओषि लगा कर ऋतुसाव को वन्द कर देती हैं अथवा ऐसी दवा ला लेती है कि जिस से ऋतु धर्म विलकुल ही बंद हो जाता है, इस प्रकार रजोदर्शन के बन्द कर देने से गर्भस्थान में अथवा दूसरे ग्रुप्त मागोंमें शोथ (स्जन) हो जाता है, अथवा अन्य कोई दु:लदायक रोग उत्पन्न हो जाता है, इस प्रकार कुदरतके नियम को तोड़ने से इस का दण्ड जीवनपर्यन्त मोगना पड़ता है, इस लिये रजोदर्शन को बन्द करने की कोई ओषि आदि मूल कर के मी कभी नहीं करनी चाहिये, यह तो अपना समय पूर्ण होने पर कुदरती नियम से आप ही वन्द हो यही उत्तम है, क्योंकि-इसको रोक देने से यह मीतर ही रह कर शरीर में अनेक प्रकार की खरावियों पैदा कर बहुत हानि पहुँचाता है ॥

# रजोदर्शन के समय स्त्री का कर्तव्य॥

स्त्री को जब ऋतु धर्म प्राप्त हो तब उसे अपनी इस प्रकार से सम्भाल करनी चाहिये कि—जिस प्रकार से ज़ल्मी अथवा दर्दवाले की संमाल की जाती है।

रजखला स्त्री को खुराक बहुत ही सादी और हलकी खानी चाहिये क्योंकि खुराक की फेरफार का प्रमाव ऋतु धर्म पर बहुत ही हुआ करता है, शीतल मोजन और वायु का सेवन रजखला स्त्री को नहीं करना चाहिये क्योंकि शीतल मोजन और वायु के सेवन से उदर की वृद्धि और अजीर्ण रोग हो जाता है जो कि सब रोगों का मूल है, एवं गर्म और मसालेदार खुराक भी नहीं खानी चाहिये क्योंकि इस से शरीर में दाह उत्पन्न हो जाता है, वहुत सी अज्ञान स्त्रियां ऋतु धर्म के समय अपनी अज्ञानता से उद्धत (उन्मच) होकर छाछ, दही, नीवू, इमली और कोकम आदि खट्टी वस्तुओं को तथा खांड़ आदि हानिकारक वस्तुओं को खा लेती हैं कि जिस से रजोदर्शन वन्द होकर उन को ज्वर चढ़ जाता है, मस्तक और पीठ के सब हाड़ों में दर्द होने लगता है तथा किसी र समय पेट में ऐंठन (खेचतान) आदि होने लगती है, खांसी हो जाती है, इस प्रकार ऋतु धर्म के समय वियम पूर्वक न चलनेसे अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, इसलिये ऋतुधर्म के समय खूव संभल कर आहार विहार आदि का सेवन करना चाहिये, यदि कमी मूल चूक से ऐसा (मिथ्या आहार विहार) हो भी जावे तो शीष्रही उसका उपाय करना चाहिये और आगामी को उस का पूरा ख़याल रखना चाहिये।

रजीदर्शन के समय स्त्रियों को केवल रोटी, दाल, भात, पूड़ी, शाक और दूघ आदि सादी और हलकी ख़राक खानी चाहिये जिस से अजीर्ण उत्पन्न हो ऐसी और इतनी ( मात्रा से अधिक ) ख़राक़ नहीं खानी चाहिये, अशक्ति ( कमज़ोरी ) न माछ्म पड़े इस लिये कुळ पुष्ट ख़राक़ भी खानी चाहिये, यथाशक्य गर्म कपड़ा पहरना चाहिये परन्तु तंग पोशाक नहीं पहरनी चाहिये, शीत काल में अत्यन्त शीत पड़ने के समय कपड़े घोने के आलस्य से अधना उनके विगड़ जाने के भय से काफ़ी कपड़े न रखने से बहुत खराबी होती है, कभी २ ऐसा भी होता है कि—स्त्री ऋतुधर्म के समय विलक्तल ख़ले और दुर्गन्धवाले स्थान में वैठी रहती है इससे भी बहुत हानि होती है, एवं ऋतु धर्म के समय छत पर बैठने, शरीर पर ठंढी पवन लगने, नंगे पैद ठंढी ज़मीन पर चलने, भीगी हुई ज़मीन पर बैठने और भीगा कपड़ा पहरने आदि कई कारणों से भी शरीर में सदीं लगकर ऋतु धर्म अटक ( रुक ) जाता है और उसके अटक जाने से गर्माशय में शोथ ( सूजन ) हो जानेका सम्भव होता है. क्योंकि सदीं लगने से ऋतु धर्म का रक्त ( खून ) गर्म में जमकर शोथ को उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता है तथा पेंडू में दर्द को भी उत्पन्न कर देता स्व

है, इस मकार गमीशय के विगड़ जानेसे गर्भिस्थिति (गर्भ रहने) में वड़ी अड़चल (दिकत) आ जाती है, इसिलये श्ली को चाहिये कि—उक्त समय में इन हानिकारक वर्तानों से विलकुल अलग रहे।

इसी प्रकार बहुत देर तक खड़े रहने से, बहुत भय चिन्ता और कोष करने से तथा धिति तीक्ष्ण (बहुत तेज़) जुळाब छेने से भी ऋतुषर्भ में वाषा पड़ती है, इसिंख्ये स्त्री को चाहिये कि—जहां ठंढी पवन का झकोरा ( झपाटा ) छगता हो वहां अथवा वारी ( खिड़की या झरोखा ) के पास न बैठे और न वहां शयन करे, इसी प्रकार भीगी हुई ज्मीन में भी सोना और बैठना नहीं चाहिये।

इस के सिवाय—खान, शौच, गाना, रोना, हंसना, तेलका मर्दन, दिन में निद्रा, जुवा, आंख में किसी अंजन आदि का लगाना, लेपकरना, गाड़ी आदि वाहन (सवारी) पर बैठना, बहुत बोलना तथा बहुत झुनना, पित संग करना, देन का पूजन तथा दर्शन, ज़मीन खोदना (करोदना), बहिन आदि किसी रजस्तला खी का स्पर्श, दांत विसना, पृथिवी पर लकीरें करना, पृथिवी पर सोना, लोहे तथा तांवे के पात्र से पानी पीना, शाम के बाहर जाना, चन्दन लगाना, पृण्पों की माला पहरना, ताम्बूल (पान, बीड़ा) खाना, पाटे (चौकी) पर बैठना, दर्पण (कांच, शीसा) देखना, इन सब वातों का भी खी ऋतुधर्म के समय त्याग करे तथा प्रसूता खी का स्पर्श, विटला हुआ, ढेढ (चांडाल), सुर्गा, कुत्ता, झुअर, कौका और मुद्दा आदि का स्पर्श मी नहीं करना चाहिये, इस पकार से वर्जाव न करने से बहुत हानि होती है, इसलिये समझदार श्री को चाहिये कि ऋतु धर्म के समय ऊपर लिखी हुई वातों का अवश्य स्मरण रक्खे और उन्हीं के अनुसार वर्त्तीक करे।

## रजोदर्शन के समय उचित वर्ताव न करने से हानि ॥

रजीदर्शन के समय उचित वर्ताव न करने से गर्भाशय में दर्द तथा विकार उत्पन्न हो जाता है जिस से गर्भ रहने का सम्भव नहीं रहता है, कदाचित गर्भ रहमी जाता है तो प्रस्त समय में (वचा उत्पन्न होने के समय) अति भय रहता है, इस के सिवाय प्रायः यह भी देखा जाता है कि—बहुत सी खियां पीले शरीर वाली तथा मुर्दार सी दीख-पड़ती हैं, उस का मुख्य कारण ऋतुधर्म में दोष होना ही है, ऐसी खियां यदि कुछ भी परिश्रम का काम करती हैं तथा सीढ़ी पर चढ़ती है तो शीब्रही हांफने लगती है तथा कमी र उनकी आंखों के आगे अँघेरा छा जाता है—इसका हेतु यही है कि—ऋतुधर्मके समय उचित वर्ताव न करने से उन के आन्तरिक निर्वलता उत्पन्न हो जाती है, इस लिये ऋतुधर्मके समय बहुत ही सँमलकर वर्ताव करना चाहिये।

ऋतुधर्म के समय बहुत से समझदार हिन्दू, पारसी, मुसलमान तथा अंभेज आदि वर्गोंमें खियों को अलग रखने की रीति जो प्रचलित है—वह बहुतही उत्तम है क्योंकि उक्त दशा में क्षियों को अलग न रखने से गृहसम्बंधी कामकाज में सम्बंध होने से बहुत खराबी होती है, वर्तमानमें उक्त ज्यवहारके ठीक रीति से न होने का कारण केवल मनुष्य जाति की छुठ्धता तथा मनकी निर्वेलता ही है, किन्तु उचित तो यही है कि—रजलल खियोंको अतिस्वच्छ, प्रकाशयुक्त, सूखे तथा निर्मेल स्थान में गृह से पृथक् रखने का प्रवंध करना चाहिये किन्तु दुर्गन्धयुक्त तथा प्रकाशरहित स्थान में नहीं रखना चाहिये।

ऋतुषर्म के समय खियों को चाहिये कि—मलीन कपड़े न पहरें, हाथ पैर स्खे और गर्म रक्कें, हवा में तथा भीगी हुई ज़मीन पर न चलें, ख़राक अच्छी और ताजी खानें, मन को निर्मल रक्कें, ऋतुषर्म के तीन दिनों में पुरुष का मुख मी न देखें, स्नान करने की बहुत ही आवश्यकता पड़े तो खान करें परन्तु जलमें बैठकर स्नान न करें किन्तु एक जुदे पात्रमें गर्म जल भर के खान करें और ठंढी पवन न लगने पावे इसलिये शीप्र ही कोई स्वच्छ वस्त्र अथवा ऊनी वस्त पहरलें परन्तु विशेष आवश्यकता के विना खान न करें।

# रजोदर्शन के समय योग्य सम्माल न रखने-से बालक पर

#### पड्ने वाला असर ॥

रजलला स्त्री के दिन में सोने से उस के जो गर्भ रह कर बालक उत्पन्न होता है वह अति निद्राह्ण (अत्यन्त सोनेवाला) होता है, नेत्रों में अञ्जन (काजल, सुर्मा) के आंजने (लगाने) से अन्या, रोने से नेत्र विकारवाला और दुःली खमाव का, तेलमर्दन करने से कोढ़ी, हँसने से काले ओठ दाँत जीम और तालुवाला, बहुत बोलनेसे मलापी (बकवाद करनेवाला) बहुत सुनने से बहिरा, जमीन कुचरने (करोदने) से आलसी, पवन के अति सेवन से गैला (पागल), बहुत मेहनत करनेसे न्यूनांग (किसी अंग से रहित), नस्त्र काटने से खराब नखवाला, पात्रों (तांबे आदिके वर्चनों) के द्वारा जल पीने से उन्मत्त और छोटे पात्र से जल पीनेसे ठिंगना होता है, इसलिये स्त्री को उचित है कि-ऋतुधर्म के समय उक्त दोषों से बचे कि जिस से उन दोषों का बुरा प्रमाव उस के सन्तान पर न पड़े।

इसके सिवाय रज्ज्ला की को यह भी उचित है कि—मिट्टी काष्ट तथा पत्थर आदि के पात्र में भोजन करे, अपने ऋतुधर्म के रक्त (रुधिर) को देवस्थान गौओं के बाढ़े और जलाशयमें न डाले, ऋतुधर्म के समय में तीन दिन के पहिरे हुए जो वस्न हों उन को चौथे दिन घो डाले तथा सूर्य उदय होने के दो या तीन घण्टे पीछे गुनगुने (कुछ गर्म) पानी से स्नान करे तथा स्नान करने के परचात् सब से प्रथम अपने पति का ग्रस देसे,

जो स्त्री ऊपर लिसे हुए नियमों के अनुसार वर्ताव करेगी वह सदा नीरोग और सौमाग्य-वती रहेगी तथा उस का सन्तान भी सुशील, रूपवान, बुद्धिमान तथा सर्व शुभ लक्षणों से युक्त उत्पन्न होगा ॥

यह तृतीय अध्यायका-रजोदर्शन नामक दूसरा प्रकरण समाप्ते हुआ ॥

# तीसरा प्रकरण-गर्भाधान।

## भार्भाधान का समय॥

गर्भाधान उस किया को कहते हैं जिसके द्वारा गर्भाशयमें वीर्य स्थापित किया जाता है, इस का समय शास्त्रकारोंने यह बतलाया है कि—१६ वर्ष की स्त्री तथा २५ वेषका पुरुष इस (गर्माधान) की किया को करे अर्थात् उक्त अवस्थाको प्राप्त हो कर पुरुष और स्त्री सन्तान को उत्पन्न करें, यदि इस से प्रथम इस कार्य को किया जायगा तो गर्भ गिर जायगा अथवा (गर्भ न गिरा तो) सन्तित उत्पन्न होते ही मर जायगी अथवा (यदि सन्तित उत्पन्न होते ही न भी मरी तो) दुर्वलेन्द्रिय होगी इसलिये अल्पावस्था में गर्भा-धान कमी न करना चाहिये।

प्यारे सज्जनो देखो ! स्त्री की योनि सन्तान के उत्पन्न करने का क्षेत्र ( खेत ) है इस लिये जिस प्रकार किसान अन्न आदि के उत्पन्न करने में विचार रखता है उसी भांति वरन उस से भी अधिक सन्तानोत्पत्ति में विचार करना मनुष्य को अति आवश्यक है जिससे किसी प्रकार की हानि न हो ।

गर्भाधान के विषय में शास्त्रकारों की यह सम्मित है कि—जब तक स्त्री १६ बार रजो धर्म से ग्रुद्ध न हो जावे तब तक उसमें बीज बोने ( वीर्यस्थापन करने ) अर्थात् । सन्तान उत्पन्न करने की इच्छा नहीं करनी चाहिये, परन्तु अत्यन्त शोक का विषय है कि—आज करू इस विचार को लोगों ने विलक्ष्य ही त्याग दिया है और इस के त्यागने ही के कारण वर्तमानमें यह दशा हो रही है कि—मनुष्यगण न्यूनवरू, निर्नुद्धि, अल्पाग्न,

१-क्यों के उत्पन्न करने की घिता की पुरुष में उक्त अवस्थानमें ही प्रकट होती है. तथा खीमें ४५ अथवा ५० वा ५५ वर्षतक वह शक्ति स्थित रहती है, परन्तु पुरुष में ७५ वर्षतक उक्त शक्ति प्राय: रहती है, यवापि यूरोप आदि देशों में से २ वर्ष की अवस्था वालेभी पुरुष के बच्चेका उत्पन्न होना अखवारों में पढते हैं तथापि इस देशके लिये तो बालकारों का उपर कहा हुआ ही कथन है, ८ वर्ष से केकर १४ वर्षकी अवस्थातक उत्पन्नकरने की शक्ति की उत्पत्ति का प्रारंभ होता है १५ से २१ वर्ष तककी वह अवस्था है कि जिसमें अबकोश में वीर्य वनने लगता है तथा पुरुषचिद्धको प्रयोग में लाने की इच्छा उत्पन्न होती है, २१ से ३० वर्षतक पूर्णता की अवस्था है, इसविषय का विशेष वर्णन सुश्रुतआदि प्रस्थों में देखलेना चाहिये॥

रोगी तथा नाटे ( छोटें कद के ) होने छगे हैं, इस छिये जब स्त्री १६ वार रजो धर्म से निवृत्त हो कर शुद्ध ही जावे तब उस के साथ प्रसंग करना चाहिये तथा उस ( स्त्री प्रसंग ) की भी अवधि स्त्री के मासिक घर्म (जो कि स्वामाविक रीति के अनुसार प्रतिमास होता है ) के दिन से छेकर १६ दिन तक है, इन ऊपर कही हुई १६ रात्रियों में से श्री प्रथम चार रात्रियों में स्त्री प्रसंग कदापि नहीं करना चाहिये नयों कि-इन चार रात्रियों में स्त्री के शरीर में एक प्रकार का विकारयुक्त तथा मलीन रुघिर निकलता है, इस लिये जो कोई इन रात्रियों में स्त्री प्रसंग करता है उस की बुद्धि, तेज, बल, नेत्र और आबु आदि हीन होजातें हैं तथा उस को अनेक प्रकार के रोग भी आ धरते हैं, इस के सिवाय उक्त चार रान्नियों में स्त्री प्रसंग का निषेध इस लिये भी किया गया है कि-उक्त रान्नियों में स्त्री प्रसंग करने से पुरुष का अमूल्य वीर्य व्यर्थ जाता है अर्थात् उक्त रात्रियों में गर्भा-धान नहीं हो सकता है क्योंकि-यह नियम की बात है कि जैसे बहते हुए जल में कोई वस्त नहीं ठहर सकती है इसी प्रकार बहते हुए रक्त में वीर्यकी स्थित होना भी अस-म्मर्वे है. अतः रजसला स्त्री के साथ कदापि प्रसंग नहीं करना चाहिये, रजसला स्त्री के साथ प्रसंग करना तो दूर रहा किन्त रजखला स्त्री को देखना भी नहीं चाहिये और न स्त्री को अपने पति का दर्शन करना चाहिये किन्तु स्त्री को तो यह उचित है कि उक समय में ग्रहसम्बंधी भी कोई कार्य न करे, केवल एकान्त में बैठी रहे, श्ररीरका श्रंगार आदि न करे किन्त जब रज निकलना बंद हो जावे तब खान करे इसी को ऋत खान कहते हैं।

यह भी सरण रहना चाहिये कि—ऋतुसानके पीछे श्री जिस पुरुष का दर्शन करेगी उसी पुरुष के समान पुत्र की आकृति होगी, इस लिये श्री को योग्य है कि—ऋतुसान के अनन्तर अपने पित पुत्र अथवा उत्तम आकृतिवाले अन्य किसी सम्बंधी पुरुष को देखे, यदि किसी कारण से इन का देखना संभव न हो तो अपनी ही आकृति (सूरत) को (यदि उत्तम हो तो) दर्पण में देख ले, अथवा किसी उत्तम आकृतिमान् तथा गुणवान् पुरुष की तस्वीर को मंगा कर देख ले तथा उन की सूरत का चित्त में ध्यान भी करती रहे क्योंकि जिस का चित्त में वारंवार ध्यान रहेगा उसी का बहुत प्रभाव सन्तान पर होगा इस लिये पुरुष का दर्शन कर उसका ध्यान भी करती रहे कि जिस से उत्तम मनो-हर पुत्र और पुत्री उत्पन्न हों।

१-देखो लिखा है कि-प्रवहत्सिलिले क्षिप्त इच्छं गच्छत्यघो यथा ॥ तथा वहति रक्ते हु क्षिप्त वीर्यमघो अनेत् ॥ १ ॥ अर्थात् जैसे वहते हुए जल में डाली हुई वस्तु नीचे चली जाती है, उसी प्रकार वहते हुए हिप्तर,में डाला हुआ वीर्थ नीचे चला जाता है अर्थात् गर्मीस्थिति नहीं होती है ॥

जिस प्रकार से स्नी प्रसंग में पहिली चार रात्रियों का त्याग है उसी प्रकार ग्यारहवीं तेरहवीं रात्रि तथा अष्टमी पूर्णमासी और अमानास्या का भी निषेध किया गया है, इन से शेष रात्रियों में स्नी प्रसंग की आज्ञा है तथा उन शेष रात्रियों में भी यह शास्त्रीय (शास्त्रका) सिद्धान्त है कि—समरात्रियों में अर्थात् ६, ८, १०, १२, १४ और १६ में स्नीप्रसंगद्वारा गर्भ रहने से पुत्र तथा निषम रात्रियों में अर्थात् ७, ९, ११, १३ और १५ में गर्भ रहने से पुत्री उत्पन्न होती है क्योंकि—सम रात्रियों में पुरुष के नीर्थ की तथा निषम रात्रियों में स्नी के रज की अधिकता होती है, मुख्य तात्पर्य यह है कि मनुष्य का नीर्थ अधिक होने से छड़का कम होने से छड़की और रोनों का नीर्थ और रज नरावर होने से नपुंसक होता है तथा दोनों का नीर्थ और रज कम होने से गर्म ही नहीं रहता है।

पुत्र और पुत्री की इच्छावाला पुरुष ऊपर कही हुई रात्रियों में नियमानुसार केवल एकवार स्नीमसंग करे परन्तु दिन में इस क्रिया को कदापि न करे क्योंकि दिन में मकाश तेज और गर्मी अधिक होती है तथा मैथुन करते समय और भी गर्मी शरीर से निकलती है इस लिये इस दो प्रकार की उप्णता से शरीर को बहुत हानि पहुंचती है और कमी २ यहां तक हानि की सम्भावना हो जाती है कि—अति उप्णता के कारण प्राणों का निकलना भी सम्भव हो जाता है, इस लिये—रात्रिमें ही स्नीप्रसंग करना चाहिये किन्तु रात्रि में भी दीपक तथा लेम्प आदि जलाकर तथा उन को निकट रख कर स्नी प्रसंग नहीं करना चाहिये—क्योंकि—इस से भी पूर्वीक हानि की ही सम्भावना रहती है।

रात्रि में दश वा ग्यारह बजे पर खीप्रसंग करना उचित है क्योंकि—इस किया का ठीक समय यही है, जब वीर्य पात का समय निकट आवे उस समय दोनों ( खीपुरुष ) सम हो जावें अर्थात् ठीक नाक के सामने नाक, मुंहके सामने मुंह, इसी प्रकार शरीर के सब अंग समान रहें।

खीप्रसंग के समय की तथा पुरुष के चित्त में किसी वात की चिन्ता नहीं रहनी चाहिये तथा इस किया के पीछे शीष्र नहीं उठना चाहिये किन्तु थोड़ी देरतक छेटे रहना चाहिये और इस कार्य के थोड़े समय के पीछे गर्मकर शीतल किये हुए गायके दूधमें मिश्री ढालकर दोनों को पीना चाहिये क्योंकि दूधके पीने से यकावट जाती रहती है और जितना रज तथा वीर्य निकलता है उतना ही और वन जाता है तथा ऐसा करनेसे किसी प्रकार का शारीरिक विकार भी नहीं होने पाता है।

१-इस सर्व विषय का यदि विशेष वर्णन देखना हो तो भावप्रकाश आदि वैद्यक प्रन्थों को देखो ॥

इस कार्य के कची यदि प्रातःकाल शरीर पर उबटन लगा कर स्नान करें तथा खीर, मिश्री, सहित, दूघ और भाँत खार्वे तो अति लामदायक होता है।

्रहस प्रकार से सर्वदा ऋतु के समय नियमित रात्रियों में विधिवत् स्नीप्रसंग करना चाहिये किन्तु निषिद्ध रात्रियों में तथा ऋतुषर्म से छेकर सोछह रात्रियों के पश्चात् की रात्रियों कीप्रसंग कदािप नहीं करना चाहिये क्योंकि धर्मग्रन्थों में छिसा है कि बो मनुष्य अपनी स्नी से ऋतु के समय में नियमानुसार प्रसंग करता है वह गृहस्थ हो कर भी ब्रह्मचारी के समान है।

## गर्भिणी स्त्री के वैर्तावका वर्णन ॥ -

स्त्री के जिस दिन गर्भे रहता है उस दिन शरीर में निझलिसित चिन्ह प्रतीत होते हैं:—

जैसे बहुत श्रम करने से शरीर में श्रकाबट आ जाती है उसी प्रकार की श्रकाबट माख्य होने लगती है, शरीर में ग्लान होती है, तृषा अधिक लगती है, पैरों की पींडियों में दर्द होता है, प्रसबस्थान फड़कता है, रोमांच होता है (रोंगटे खड़े होते हैं), सुगन्धित बस्तु में भी दुर्गन्धि माख्य होती है और नेत्रोंके पलक चिमटने लगते है।

गर्माधान के एक मास के अनुमान समय होने पर शरीर में कई एक फेर फार होते हैं—स्त्री का रजोदर्शन बंद हो जाता है, परन्तु नवीन गर्भवती (गर्भ धारण की हुई) स्त्री को इस एक ही चिन्ह के द्वारा गर्भ रहने का निश्चय नहीं कर लेना चाहिये किन्तु जिस स्त्री के एक वा दो वार सन्तति हो चुकी हो वह स्त्री नियमित समय पर होने वाले रजो-दर्शन के न होने पर गर्भिखिति का निश्चय कर सकती है।

<sup>9—</sup>स्मरण रखना चाहिये कि-सन्तान का उत्तम और विष्ठष्ठ होना पति पत्नी के भोजन पर ही निर्मर है इस लिये स्नी पुरुषको चाहिये कि अपने आत्मा तथा शरीर की पुष्टि के लिये वल स्नीर बुद्धिके बढाने-वाले उत्तम स्नीषय और नियमानुसार उत्तम २ मोजनों का सेवन करें, भोजन आदि के निषय में इसी प्रन्य के चौथे सम्याय में वर्णन किया गया है वहा देखें ॥

२-सर्व शाखों का यह सिद्धान्त है कि-स्री गर्भसमय में अपना जैसा आवरण रखती है-उन्हीं कशणों से युक्त सन्तान भी उस के उत्पन्न होता है-इसिलये यहा पर संक्षेप से गर्भिणी स्री के वर्तान का कुछ वर्णन किया जाता है-आज्ञा है कि-स्त्रीगण इस से यथोचित लाभ प्राप्त कर सकेंगी॥

३-जैसा कि लिखा है कि-स्तायों मुंखकार्ष्यं स्थादोमराज्युद्रमस्तथा ॥ श्रक्षिपक्ष्माणि चाप्यसाः सम्मी-त्यन्ते विशेषतः ॥ १ ॥ छर्दयेत् पप्य मुक्स्वापि गन्धादुद्विजते छुमात् ॥ असेकः सदन चैव गर्मिण्या लिक्समुच्यते ॥ २ ॥ अर्थात् दोनों स्तनोंका अप्रमाग काला हो जाता है, रोमाद्य होता है, आखों के पलक अस्मन्त चिमटने रूगते हैं ॥ १ ॥ पथ्य मोजन करने पर भी छर्दि (वसन) हो जाता है छुम गन्य से भी भय लगता है मुख से पानी गिरता है तथा अगो में बकावट माल्यम होती है ॥ २ ॥ ये लक्षण जो लिखे हैं ये गर्मरहने के प्रधात् के हैं किन्तु गर्भरहने के तत्काल तो वही चिन्ह होते हैं जो कि स्मर लिखे हैं ॥

एक मास के पीछे गर्भिणी की के जी मचलाना और वमन (उलटियां) प्रातःकाल में होने लगते हैं, यद्यपि रजोदर्शन के बंद होने की खबर तो एक मास में पड़ती है, परन्तु जी मचलाना और वमन तो बहुतसी क्षियों के एक मास से भी पहिले होने लगते हैं तथा बहुत सी क्षियों के मास वा डेट मास के पीछे होते हैं और ये (मोल और वमन) एक वा दो मासतक जारी रह कर आप ही बंद हो जाते हैं परन्तु कभी २ किसी २ स्त्री के पांच सात मासतक भी बने रहते हैं तथा पीछे शान्त हो जाते हैं।

गर्मिणी स्त्री को जो वमन होता है वह दूसरे वमन के समान कप्ट नहीं देता है इस लिये उस की निवृत्ति के लिये कुछ जोषि छेने की आवश्यकता नहीं है, हां यदि उस वमन से किसी स्त्री को कुछ विशेष कप्ट माव्यम हो तो उसका कोई साधारण उपाय कर लेना चाहिये।

जिस गर्मिणी की को ये मोछ (जीम चलाना) और वमन होते हैं उसको प्रस्त के समय में कम संकट होता है, इस के अतिरिक्त गर्मिणी की के मुख में थूक का आना गर्मिखिति से थोड़े समय में ही होने लगता है तथा थोड़े समयतक रह कर आप ही वन्द हो जाता है, धीरे २ स्तनों के मुख के आस पास का सब भाग पहिले फीका और पीछे स्थाम हो जाता है, स्तनों पर पसीना आता है, प्रथम स्तन दावने से कुछ पानी के समान पदार्थ निकलता है परन्तु थोड़े दिन के बाद दूष निकलने लगता है।

#### गर्भिणी स्त्री का दोहद ॥

तीसरे खथवा चौथे मार्स में गर्भिणी स्त्री के दोहद उत्पन्न होता है अर्थात् मिन्न र विषयों की तरफ उस की अमिलाषा होती है, इस का कारण यह है कि, दिमागं (मगज़) और गर्माभ्रय के ज्ञानतन्तुओं का अति निकट सम्बन्ध है इस लिये गर्भाश्य का प्रमाव दिमाग पर होता है, उसी प्रमाव के द्वारा गर्भिणी स्त्री की मिन्न २ वस्तुओं पर रुचि चलती है, कभी २ तो ऐसा भी देखा गया है कि उस का मन किसी अपूर्व ही वस्तु के खाने को चलता है कि जिस के लिये पहिले कभी इच्छा भी नहीं हुई थी, कभी २ ऐसा भी होता है कि-जिस वस्तु में कुछ भी सुगन्धि न हो उस में भी उस को सुगन्धि माद्धम होती है अर्थात् वेर, इमली, राख, धूल, कंकड, कोयला और मिट्टी आदि में भी कभी २ उसको सुगन्धि माद्धम होती है तथा इन के खाने के लिये उस का मन खल्लाया करता है, किसी २ खी का मन अच्छे २ वर्सों के पहरने के लिये चलता है, किसी २ का मन अच्छी २ बातों के करने तथा सुनने के लिये चलता है तथा किसी २ का मन उत्तम २ पदार्थों के देखने के लिये चल करता है।

१-परन्तु इस का नियम नहीं है कि तीसरे अथवा बीचे मास में ही दोहद उत्पन्न हो, क्योंकि-कई कियों के उक्त समय से एक आध मास पहिले वा पीछे भी दोहद का उत्पन्न होना देखा जाता है।

#### पेट में बालक का फिरना ॥

पेट में बालक का फिरना चौथे वा पांचर्ने महीने में होता है, किन्तु इस से पूर्व नहीं होता है क्योंकि गर्मस्थ सन्तान के बड़े होने से उस की गति (इघर उघर हिलना आदि चेष्टा) माळस होती है किन्तु जहांतक गर्मस्थ सन्तान छोटा रहता है वहांतक गति नहीं माळस होती है।

यद्यपि ऊंपर कहे हुए सब चिन्ह तो ह्वी से पूंछने से तथा जांच करने से माछम हो सकते हैं परन्तु गर्भ स्थिति के कारण पेट का बदना तो प्रत्यक्ष ही माछम हो जाता है, किन्तु प्रथम दो वा तीन महीनेतक तो पेट का बदना भी स्पष्ट रीति से माछम नहीं होता है परन्तु तीन महीने के पीछे तो पेट का बदना साफ तौर से माछम होने कगता है अर्थात् ज्यों २ गर्भस्थ बाठक बड़ा होता जाता है त्यों २ पेट भी बदता जाता है, परन्तु यह भी सरण रहना चाहिये कि केवठ पेट के बढ़ने से ही गर्भस्थिति का निश्चय महीं कर ठेना चाहिये किन्तु इस के साथ में ऊपर कहे हुए चिन्ह भी देखने चाहिये क्योंकि उदर की वृद्धि तो तापतिछी और जलोदर आदि कई एक रोगों से भी हो जाती है ॥

# गर्भिणी स्त्री के दिन पूरे होने के समय में होनेवाले चिन्हें ॥

इस समय में बहुमूत्रता होती है अर्थात वारंवार पेशाव करने के लिये जाना पड़ता है परन्तु उस में दर्द नहीं होता है, किसी २ खी के गर्भ स्थिति की प्रारंभिक दशा में भी बहुमूत्रता हो जाती है परन्तु इस दशा में उस के कुछ पीड़ा हुआ करती है, वारंवार पेशाव लगने का कारण यह है कि—गर्भाशय और मृत्राशय ये दोनों बहुत समीप है इसिलिये गर्भाशय के बढने से मृत्राशय पर दवाव पड़ता है उस दवाव के पड़ने से वारंवार पेशाव लगता है, परन्तु यह (वारंवार पेशाव का लगाना) भी कुछ समय के पश्चात आप ही वन्द हो जाता है, इस के सिवाय गर्भिणी खी का चेहरा प्रकुछित होता है परन्तु बहुत सी खियां प्रायः दुवेल भी हो जाया करती हैं, इत्यादि ॥

प्रत्येक मास में गर्भिस्थिति की दशा तथा उसकी संभाल ॥
स्थानांग सूत्रके पांचवें स्थान में कामसेवन का पांच प्रकार से होना कहा है. जिस का सेक्षेप से वर्णन यह है:—

१—पुरुष वा स्त्री अपने मन में काम भोग की इच्छा करे, इस का नाम मनःपरिचारण है।। २—जिन शब्दों से कामविकार जागृत हो ऐसे शब्दों के द्वारा परस्पर वार्तालाप (सम्माषण) करना, इस का नाम शब्दपरिचारण है।।

३-परस्पर में राग जागृत ही ऐसी दृष्टि से एक दूसरे को देखना, इस का नाम रूप-पश्चिरण है ॥ ४-आलिङ्गन आदि के द्वारा केवल स्पर्श मात्रसे काम सेवन करना, इस का नाम स्पर्शपरिचारण है ॥

५--एक शय्या (चार पाई वा विस्तर) में सम्पूर्ण अङ्गों से अङ्गों को मिछा कर काम भोग करना, इस का नाम कायपरिचारणा है ॥

इन पांचों काम सेवन की विधियों मेंसे पांचवी विधि के अनुसार जब काम सेवन किया जाता है तब स्त्री के गर्म की स्थिति होती है, गर्म की स्थिति का स्थान एक कमलाकार नाड़ी विशेष है अर्थात् स्त्री की नामि के नीचे दो नाड़ी एक दूसरी से सम्बद्ध हो कर कमल पुष्पके समान बनी हुई अघोग्लस कमलाकार है, इसी में गर्म की स्थिति होती है, इस नाड़ी के नीचे आमकी मांजर ( मक्करी ) के समान एक मांस का मांजर है तथा उस मांजर के नीचे योनि है, प्रतिमास जो स्त्री को ऋतुषर्म होता है वह इसी मांजर से लोह गिर कर योनि के मार्ग से बाहर आता है।

पहिले कह चुके हैं कि—ऋदुस्नान के पीछे चौथे दिन से लेकर बारह दिन तक गर्म स्थिति का काल है, इस विषय में यह भी जान लेना आवश्यक है कि—कायपरिचारणा (कामसेवंन की पांचवीं विधि) के द्वारा काम मोग करने के पीछे स्खलित हुए वीथे और शोणित में कची चौवीस घड़ी (९ घंटे तथा ३६ मिनट) तक गर्मस्थिति की शक्ति रहती है, इस के पीछे वह शक्ति नहीं रहती है किन्तु फिर तो वह शक्ति तब ही उत्पन्न होगी कि जब पुनः दूसरी वार सम्मोग किया जायगा!

सम्मोग करने के पीछे गर्म में छड़के वा छड़की ( जो उत्पन्न होने को हो ) का जीव शीघ्र ही आ जाता है, परन्तु इस विषय में जो छोग ऐसा मानते हैं कि गर्मस्थिति के एक महीने वा दो महीने के पीछे जीव आता है वह उन का अममात्र है किन्तु जीव तो चौबीस घड़ी के मीतर २ ही आ जाता है तथा जीव गर्ममें आते ही पिता के बीर्य और माता के रुघिर का आहार छेकर अपने सूक्ष्म शरीर को ( जिसे पूर्व भव से साथ जाया है तथा जिस के साथ में अनेक प्रकार की कर्म प्रकृति भी हैं ) गर्माश्य में डाछ कर उसी के द्वारा स्थूछ शरीर की रचना का प्रारंभ करता है, क्योंकि जब जीव एक गित को छोड़कर दूसरी गित में आता है तब तैजस तथा कार्मणरूप सूक्ष्म शरीर उस के साथही में रहता है तथा पुण्य और पाप आदि कर्म भी उसी सूक्ष्म शरीर के साथ में छगे रहते हैं,

5

í

१-जैसा कि वेशक आदि प्रन्थोंमें लिखा है कि-शुकार्तवसमान्त्रेणे बदैव खर्छ जायते ॥ जीवस्तर्दव विश्वति शुक्तश्रकार्तवान्तरम् ॥ १ ॥ सूर्योकोः सूर्यमणित उभयस्माश्रुताश्रथा ॥ वहिस्तजायते जीवस्त्रथा शुकार्तवाश्रुतात् ॥ २ ॥ अर्थात् जव वीर्य और आर्तव का संयोग होता है-उसी समय जीव उन के साथ उस में प्रवेश करता है ॥ १ ॥ जैसे-सूर्य की किरण और सूर्यमणि के संयोग से अपि प्रकट होती है उसी प्रकार से शुक्र शोणित के सम्बन्ध से जीव शीग्रही उदर में प्रकट हो जाता है ॥ १ ॥

वस इसी प्रकार जबतक वह जीव संसार में अमण करता है तबतक उस के उक्त सहस शरीर का अमाव नहीं होता है किन्तु जब वह मुक्त होकर शरीर रहित होता है तथा उस को जन्ममरण और शरीर आदि नहीं करने पड़ते है तथा जिस के राग द्वेष और मोह आदि उपावियां कम होती जाती हैं उस के पूर्व सिश्चत कर्म शीमही छूट जाते है, परन्तु सारण रखना चाहिये कि-संसारके सब पदार्थों का और आत्मतत्त्व का यथार्थ ज्ञान होनेसेही राग द्वेष और मोह आदि उपाधियां कम होती हैं तथा यदि किसी वस्त्रमें ममता न रख कर सदमाव से तप किया जावे तो भी सब प्रकार के कमीं की उपाधियां छट जाती हैं तथा जीव मुक्ति को पास हो जाता है, जबतक यह जीव कर्मकी उपाधियों से लिस है तबतक संसारी अर्थात् दुनियां दार हैं किन्तु कर्मकी उपाधियों से रहित होने पर तो वह जीव मक्त कहलाता है, यह जीव शरीर के संयोग और वियोग की अपेक्षा अनित्य है तथा आत्मधर्म की अपेक्षा नित्य है. जैसे दीपकका प्रकाश छोटे मकान में संकोच के साथ तथा बड़े मकान में विस्तार के साथ फैलता है उसी प्रकारसे यह आत्मा पूर्वकृत कमें के अनुसार छोटे बड़े शरीर में प्रकाशमान होता है, जब यह एक जन्म के आयःकर्म की पूर्णता होनेपर दूसरे जन्म के आयुका उपार्जन कर पूर्व शरीर को छोडता है तब छोग कहते हैं कि-अमुक पुरुष मर गया, परन्त जीव तो वास्तव में मरता नहीं है अर्थात उस का नाश नहीं होता है हां उस के साथ में जो स्थल शरीर का संयोग है उस का नाश अवश्य होता है ॥

१—गर्भ स्थिति के पीछे सात दिन में वह वीर्य और शोणित गर्भाशय में कुछ गाढा हो जाता है तथा सात दिन के पीछे वह पिछले की अपेक्षा अधिकतर किन और पिण्डाकार होकर आमकी गुठली के समान हो जाता है और इसके पीछे वह पिण्ड किन मांसप्रन्थि बनकर महीने भर में बजन (तौल) में सोलह तौले हो जाता है, इस लिये प्रथम महीने में स्त्रीको मधुर शीत वीर्य और नरम आहार का विशेष उपयोग करना चाहिये कि जिससे गर्भ की बृद्धि में कुछ विकार न हो।

२-दूसरे महीने में पूर्व महीने की अपेक्षा भी कुछ अधिक कठिन हो जाता है, इस लिये इस महीने में भी गर्भ की वृद्धि में किसी प्रकार की रुकावट न हो इस लिये कपर कहे हुए ही आहार का सेवन करना चाहिये।

३—तीसरे महीने में अन्य लोगोंको भी वह पिण्ड बड़ा हो जाने से गमीकृतिरूप मार्डम

१-जैसा कि भगषद्गीता में भी लिखा है कि-नैनं छिन्दन्ति शक्राणि, नैन दहित पावकः ॥ न नैन, क्केट्यन्द्यापो, न शोपयित मारुतः ॥ १-॥ अर्थात् इस जीवात्मा को न तो शक्ष काट सकते हैं, न अभि जला सकता है, न जल भिगो सकता है और न शायु इस का शोपण कर सकता है-तात्पर्य यह है कि-जीवात्मा निस्य और अविनाशी है ॥

पड़ने लगता है, इस मासमें ऊपर कहे हुए आहार के सिवाय दूवके साथ साठी चांवल खाना चाहिये ।

- 9-चौथे महीने में गर्मिणी का शरीर भारी पड जाता है, गर्म स्थिर हो जाता है तथा उस के सब अंग कम २ से बढ़ने छगते हैं. जब गर्भ के हृदय उत्पन्न होता है तब गर्भिणी स्त्री के ये चिद्र होते हैं-अरुचि, शरीर का भारीपन, अन्न की इच्छा का न होना. कमी अच्छे वा बरे पदार्थों की इच्छा का होना, स्तनों में दूध की उत्पत्ति, नेत्रों का शिथिल होना, जोठ और स्तनों के मुख का काला होना, पैरों में शोथ, मुख में पानी का आना आदि, तथा प्रायः इसी महीने में गर्भवती के पूर्व कहा हुआ दोहद उत्पन्न होने लगता है अर्थात उस के कई प्रकार के इरादे पैदा होते हैं, मन को अच्छे लगनेवाले पदार्थों की इच्छा होती है, इस लिये उस समय में उस के अमीष्ट पदार्थ पूरे तौर से उसे देने चाहियें, क्योंकि ऐसा करने से नालक नीर्यनान और नडी आयुनाला होता है, इस दोहद के विषय में यह स्वामाविक नियम है कि-यदि प्रण्यात्मा जीव गर्भ में आया हो तो गर्भिणी के अच्छे इरादे पैदा होते हैं तथा यदि पापी जीव गर्भ में आया हो तो उस के बरे इरादे होते हैं. तात्पर्य यह है कि-गर्भिणी को जिन पदार्थों की इच्छा हो उन्हीं पदार्थों के गुणों से युक्त वालक होता है, यदि गर्भिणी की इच्छा के अनुसार उस को मन चाहे पदार्थ न दिये जानें तो बालक अनेक ब्रुटियों से युक्त होता है. खराब और मयंकर वस्तु के देखने से बालक भी खराब लक्षणों से युक्त होता है, इस लिये यथा शक्य ऐसा प्रयत्न करना चाहिये कि गर्भिणी स्त्री के देखने में अच्छी २ वस्तु यें ही आवें तथा अच्छी २ वस्तुओं पर ही उस की इच्छा चले क्योंकि विकारवाले पदार्थ गर्भ को बहुत बाधा पहुंचाते है, इस लिये उन का त्याग करना चाहिये।
- ५—पांचर्वे महीने में हाथ पांव और मुख आदि पांचों इन्द्रियां तैयार हो जाती हैं, मांस और रुघिर की भी विशेषता होती है, इस लिये गर्मवती का शरीर उस दशा में बहुत दुवेल हो जाता है, अतः उस समय में श्री को घी और दूध के साथ अन देते रहना चाहिये।
- ६—छठे महीने में पित्त और रक्त (लोडू) बनने का आरम्म होता है तथा वालक के शरीर में बल और वर्ण का सञ्चार होता है, इस लिये गर्मवती के शरीर का वल और वर्ण कम हो जाता है, अतः उस समय में भी उस को घी और दूध का आहार ऊपर लिखे अनुसार देते रहना चाहिये।
- सातर्वे महीने में छोटी बड़ी नसें तथा साढे तीन कोटि (करोड़) रोम भी बनते हैं और वालक के सब अंग अच्छे प्रकार से माछूम पड़ने छगते हैं तथा उस का

शरीर पुष्ट हो जाता है परन्तु ऐसा होने से गर्भिणी दुर्बर्छ होती जाती है, इस लिये इस समय में भी गर्भिणी को ऊपर लिखे अनुसार ही आहार देते रहना चाहिये।

- ८—आठवें महीने में वालक का सम्पूर्ण शरीर तैयार हो जाता है, ओज धात िसर होता है, माता जो कुछ खाती पीती है उस आहार का रस गर्म के साथ सम्बन्ध रखने-वाली गाँड़ी के द्वारा पहुंच कर गर्म को तक़त मिलती रहती है, अंधेरी कोठरी में पड़े हुए मनुष्य के समान प्रायः उस को तकलीफ ही उठानी पड़ती है, इस महीने में गर्म के साथ सम्बन्ध रखनेवाली उक्त नाड़ी के द्वारा माता तो गर्म का और गर्म माता का जोज वारंवार प्रहण करता है अर्थात् परस्पर में जोज का सञ्चार होता है इसिलिये गिर्मणी किसी समय तो हर्ष ग्रुक्त तथा किसी समय खेद युक्त रहा करती है तथा छोज की स्थिरता न रहने के कारण इस मास में गर्म की को बहुत ही पीड़ा ग्रुक्त करता है, इस लिये इस समय में गर्भवती को भात के साथ में घी तथा दूध मिला कर खाना चाहिये, किन्तु इस में (खुराक़ में) कभी चूकना नहीं चाहिये।
- ९ वा १०—नवें तथा दशवें महीने में गर्भाशय में स्थित बालक उदर (पेट) में ही ओज के सिहत स्थिर होकर ठहरता है, इस लिये पुष्टि के लिये थी और दूध आदि उत्तम पदार्थ इन मासों में भी अवश्य खाने चाहियें, क्योंकि इस प्रकार के पौष्टिक आहारसे गर्भ की उत्तम रीति से बुद्धि होती है, इस प्रकार से बुद्धि पाकर तथा सब अंगोंसे युक्त होकर गर्भस्थ सन्तान पूर्व कूँत कर्मानुक्ल उदर में रहकर गर्भसे बाहर आता है अर्थात् उत्पन्न होता है ॥

े पार्भ समय में लाग करने योग्य विपरीत पदार्थ-॥-

जो.पदार्थ त्याग करने के योग्य तथा विपरीत है उनका सेवन करने से गर्भ उदर में ही नष्ट हो जाता है अथवा बहुत दिनों में उत्पन्न होता है, ऐसा होने से कमी २ ग- भिंणी स्त्री के जीव की मी हानि हो जाती है, इसिक्ये गिर्भणी को हानि करनेवाले पदार्थ नहीं खाने चाहियें किन्तु जिन पदार्थों का ऊपर वर्णन कर चुके है उन्हीं पदार्थों को खाना चाहिये तथा गर्भवती स्त्री के विषय में जो वार्ते पहिले लिख चुके है उन का उस

१-क्योंकि गर्भिणी के ही रस आदि धातुओं से गर्भस्थ वालक पुष्टि को पाता है ॥

२-यह वही नाड़ी है जो कि माता की नामि के नीचे वालक की नाड़ी से लगी रहती है, जिस की नाल भी कहते हैं तथा जो वालक के पैदा होने के पीछे उस की नामि पर लगी रहती है ॥

३-इसी लिये आठवें महीने में उत्पन्न हुआ वालक प्रायः नहीं जीता है, क्योंकि ओज घातु के विना जीवन कदापि नहीं हो सकता है, क्योंकि जीवन का आधार ओज ही है-इस विषय का विशेष वर्णन वैयक प्रन्थों में देखो ॥

४-अर्थात पूर्व किये हुए कमी का फल जबतक उदर में भोग्य है तबतक उस फल को उदर में भोग कर पीछे बाहर आता है (उदर में रहना भी तो कमें के फलों का ही भोग है)॥

को पूरा घ्यान रखना चाहियें, क्यों कि उन का पूरा २ घ्यान न रखने से न केवल गर्म को किन्तु गर्मिणी को भी बहुत हानि पहुँचती है, यद्यपि संक्षेप से इस निषय में कुछ ऊपर लिखा जा चुका है तथापि ऊपर लिखी वातों के सिवाय गर्भवती को और भी बहुत सी आवश्यक वातों की सम्भाल पहिले ही से (गर्भ की प्रारंमिक दशा से ही) रखनी चाहिये, इस लिये यहां पर गर्भवती के लिये कुछ आवश्यक वातों की शिक्षा लिखते हैं:—

### र्गर्भवती स्त्री के लिये आवश्यक शिक्षायें॥

दर्द पैदा करने वाले कारण विना गर्भ दशा में जितना असर करते हैं उस की अपेक्षा गर्भ रहने के पीछे वे कारण गर्भवती स्त्री पर दश गुणा असर करते है, न केवल इतना ही किन्त ने कारण गर्भवती स्त्री पर शीघ्र भी असर करते है. इस लिये गर्भवती स्त्री को अपनी तनदुरुखी कायम रखने में विशेष घ्यान रखना चाहिये, गर्भिणी को झुन्दर खच्छ हवा की बहुत ही आवश्यकता है इस लिये जिस प्रकार खच्छ हवा मिल सके ऐसा प्रबन्ध करना चाहिये, अति संकीर्ण स्थान में न रह कर उस को स्वच्छ इवादार स्थान में रहना चाहिये, नित्य खुली हवा में थोड़ा २ फिरने का अम्यास रखना चाहिये क्यों कि ऐसा करने से अंगों में मारीपन नहीं आता है किन्तु शरीर हलका रहता है और प्रसव समय में बालक भी छुख से पैदा हो जाता है, उस को घर में थोड़ा २ काम काज मी करना चाहिये किन्तु दिन भर आलस्य में ही नहीं विताना चाहिये क्योंकि आलस्य में पड़े रहने से प्रसव समय में बहुत वेदना होती है, परन्तु शक्ति से अधिक परिश्रम भी नहीं करना चाहिये क्योंकि इस से भी हानि होती है, बहुत देर तक शरीर को बांका (टेढ़ा वा तिरछा) कर हो सकने वाले काम को नहीं करना चाहिये, शरीर को बांका कर भारी वस्तु नहीं उठानी चाहिये, जिस से पेट पर दवाव पड़े ऐसा कोई काम नहीं करना चाहिये, वोझ को नही उठाना चाहिये, घर में पड़े रहने से, कुछ कस-रत (परिश्रम) न करने से और स्वच्छ इवा का सेवन न करने से गर्भवती स्त्री के अनेक प्रकार का दर्द हो जाने का सम्भव होता है तथा कमी २ इन कारणों से रोगी तथा मरा हुआ मी बालक उत्पन्न होता है, इस लिये इन बातों से गर्भवती को वचना चाहिये तथा उस को खाने पीने की वहुत सम्माल रखनी चाहिये, भारी और अजीर्ण करने वाली खुराक कमी नहीं लानी चाहिये, बहुत पेट मर कर मिष्टान्न (मिठाई) नहीं लाना चाहिय, बहुत से मोले लोग यह समझते है कि गर्भवती स्त्री के आहार का रस सन्तिति को पुष्ट करता है इस लिये गर्मवती स्त्री को अपनी मात्रा से अधिक साहार करना चाहिये, सो यह उन छोगों का विचार अत्यन्त अमयुक्त है, क्योंकि सन्तान की यी पुष्टि नियमित आहार के ही रस से हो सकती है किन्तु मात्रा से अधिक आहार से

नहीं हो सकती है, हां यह वेशक ठीक है कि आहार में कुछ पृत तथा दुग्ध आदि का उपयोग अवस्य करना चाहिये कि जिस से गर्भ और गर्मिणी के दुर्वछता न होने यावे, परना मात्रा से अधिक आहार तो मूल कर भी नहीं करना चाहिये, नयोंकि मात्रा से अधिक किया हुआ आहार न केवल गर्मिणी को ही हानि पहुंचाता है किन्तु गर्मस्य सन्तान को भी अनेक प्रकार की हानियां पहुंचाता है, इस के सिवाय अधिक आहार से गर्भीखिति की प्रारम्भिक अवस्था में ही कभी २ स्त्री को ज्वर आने छगता है तथा वसन भी होने **छगते हैं, यदि गर्भवती स्त्री गर्भावस्था में शरीर की अच्छी तरह से सम्मा**छ रक्ते तो उस को प्रसव समय में अधिक वेदना नहीं होती है. मारी पदार्थों का मोजन करने से अवीर्ण हो कर दख होने लगते हैं जिस से गर्भ को हानि पहुंचने की सन्मावना होती है, केवल इतना ही नहीं किन्त असमय में प्रस्त होने का भी मय रहता है, गर्भवती को ठंढी खराक भी नहीं खानी चाहिये क्योंकि ठंढी ख़राक से पेट में वाय उत्पन्न हो कर पीड़ा उठती है. तेलवाटा तथा लाल मिचीं से वधारा (छींका) हुआ आक भी नहीं साना चाहिये क्योंकि इस से खांसी हो जाती है और खांसी हो जाने से बहुत हानि पहंचती है, अगर्भवती (विना गर्भवाली) स्त्री की अपेक्षा गर्भवती स्त्री को वीमार होने में देरी नहीं लगती है इस लिये जितने आहारका पाचन ठीक रीति से हो सके उतना ही आहार करना चाहिये, यद्यपि गर्भवती स्त्री को पौष्टिक (पूष्टि करनेवाली ) ख़राक की वहत आवझ्यकता है इस लिये उस को पैप्टिक ख़राक लेनी चाहिये. परन्त जिस से पेट अधिक तन जावे और वह ठीक रीति से न पच सके इतनी अधिक ख़राक नहीं हेनी चाहिये. गर्भवती स्त्री के उपवास करने से स्त्री और वालक दोनों को हानि पहुंचती है अर्थात गर्म को पोषण न मिलने से उसका फिरना बंद हो जाता है तथा वह सुस्त पढ़ जाता है तथा गर्भवती की जब आवश्यकता के अनुसार आहार किये हुए रहती है उस समय गर्भ जितना फिरता है उतना उपवास के दिन नहीं फिरता है क्यों कि वह पोषण के लिये वरू मारता है (जोर लगाता है) तथा थोड़ी देरतक वरू मारकर स्थिर ही जाता है, इस लिये गर्भवती स्त्री को उपवास नहीं करना चाहिये, ख़राकमें अनियमित-पन भी नहीं करना चाहिये, दोहद होने पर भी मन को कानू में रखना चाहिये बो पदार्थ हानिकारक न हो वही खाना चाहिये किन्तु जो अपने मनमें आवे वही खा छेने से हानि होती है, गर्भिणी को सदा हरूकी ख़ुराक लेनी चाहिये किन्तु निस स्नी का शरीर जोरावर और पुष्कल (पूरा, काफी ) रुघिर से युक्त हो उस को तो यथार्शक्य कांजी, दूघ, धी और वनस्पति आदि के हलके आहार पर ही रहना चाहिये, गर्म ख़राक, खट्टा पदार्थ, कचा मेवा, अति खारा, अति तीखा, रूखा, ठंढा, अति कडुआ, विगड़ा हुआ अर्थात् अमकुचा अथवा जला हुआ, दुर्गन्वयुक्त, वातल (वादी करनेवाला) पदार्थ,

फफ़्ंदीवाला, सड़ा हुआ, सुपारी, मिट्टी, घूल, राख और कोयला आदि पदार्थ बहुत विकार करते हैं इस लिये यदि इन के खाने को मन चले तथापि मन को समझा कर (रोक कर) इन को नहीं खाना चाहिये, गर्भवती को तीक्ष्ण (तेज) जुलाब भी नहीं लेना चाहिये, यदि कभी कुछ दर्द हो जावे तो किसी अज्ञ (अजान, मूर्ख) वैद्य की दवा नहीं लेनी चाहिये किन्तु किसी चतुर वैद्य वा डाक्टर की सलाह लेकर दर्द मिटने का उपाय करना चाहिये किन्तु दर्द को बढ़ने नहीं देना चाहिये।

गर्भवती को चाहिये कि-सर्दी और गीलेपन से शरीर को बचावे, जागरण न करे, जल्दी सोवे और सूर्योदयसे पहिले छठे, मनको दुःखित करनेवाले चिन्ता और उदासी आदि कारणों को दूर रक्ले, मयंकर खांग तथा चित्र आदि न देले, अन्य गर्भिणी स्त्री के प्रसवसमय में उस के पास न जावे, अपनी प्रकृति को शान्त रक्खे, जो वार्ते नापसन्द हों उन को न करे, अच्छी २ बातों से मन को ख़ुश रक्खे, धर्म और नीति की वातें सन के मन को इट करे. यदि मन में साहस और उत्साह न हो तो उसमें साहस और उत्साह लावे ( उत्पन्न करे ), जिन वातों के सुनने से कलह अथवा मय उत्पन्न हो ऐसी वार्ते न सने, नियमानुसार रहे, अलंकार का धारण करे, सावधानता से पित के प्रिय कार्यों में प्रेम रक्खे. अपने धर्म में प्रीति रक्खे. पवित्रता से रहे. मधुरता के साथ धीमे खर से बोले. परमेश्वर की भक्ति में चित्त रक्खे, मनोवृत्ति को घर्म तथा नीतिकी ओर लाने के लिये अच्छे २ पुस्तक बांचे, पुष्पों की माला पहरे, सुगन्धित तथा चन्दन आदि पदार्थीका लेप करे, खच्छ घर में रहे, परोपकार और दान करे, सब जीवों पर दया रक्खे. साम्र ववग्रर तथा गुरुजन मादि की मर्यादा को स्थिर रक्खे तथा उन की सेवा करे. कपाल (मस्तक) में कंकुम (रोरी या सेंदर) का टीका (बिन्द्र) तथा आंखों में कावल आदि सौमाग्यदर्शक चिह्नों को घारण करे. कोमल और खच्छ बस्नसे आच्छादित विस्तरपर सोवे तथा बैठे. अच्छी तथा गणवाली वस्तुओं पर अपना माव रक्खे, धार्मिक, नीतिमान : परा-कमी और बिष्ठि आदि उत्तम गुणवान स्त्री पुरुषों के चरित्र का मनन करे तथा ऐसा ही उत्तम गुणों से सम्पन्न और रूपवान् मेरे भी सन्तान हो ऐसी मन में भावना रक्खे, उत्तम चरित्रों से प्रसिद्ध स्त्री पुरुषों के, मनोहर पशु और पक्षियों के तथा उत्तम २ वृक्षों के सुन्दर और सुशोमित चित्रों आदि से अपने सोने तथा बैठने के कमरे को मन की प्रस-घता के लिये प्रशोमित रक्से, युन्दर और मनोरखन (मन को ख़श करनेवाले ) गीत गाकर और छन कर मन की सदा आनन्द में रक्खे, जिस से अनायास (अचानक) ही मन में उद्वेग अथवा अधिक हर्ष और शोक उत्पन्न हो जावे ऐसा कोई पदार्थ न देखे. न ऐसी बात सुने और न ऐसे किसी कार्य को करे, किसी बात पर पश्चात्ताप (पछताबा) म करे तथा पश्चात्ताप को पैदा करने वाले आचरण (वर्ताव, व्यवहार) को यथाज्ञक्य

(जहांतक होसके) न करे, मळीन न रहे, विवाद (झगड़े) का लाग करे, दुर्गन्धि से दूर रहे, ढळे, छंगड़े, काने; कुबड़े; बिहरे और गूंगे आदि न्यूनांग का तथा रोगी आदि का स्पैशे न करे और उन को अच्छी तरह से चित छगाकर देखे, घर में निर्द्धन्द्व (कळह आदि से रिहत वा एकान्त) स्थान में रहे, विशेष द्वंद्वनाछे स्थान में न रहे, श्मशान का आश्रय; क्रोध; ऊंचा चढ़ना; गाड़ी घोड़ा आदि वाहन (सवारी) पर बैठना; ऊंचे खर से बोछना; वेगसे चछना; दौड़ना; कूदना; दिन में सोना; मैथुन; जल में डुककी मारना (गोता छगाना); शून्य घर में तथा वृक्ष के नीचे बैठना; क्लेश करना; अंग मरोड़ना; छोह निकाछना; नस से पृथिवी को करोदना अथवा छकीर करना; अमंगछ और अपशब्द (बुरे वचन) बोछना; बहुत हँसना; खुछे केश रहना; वैर, विरोध, द्वेष, छछ, कपट, चोरी, जुआ, मिथ्यावाद, हिंसा और वैमनस्य, इन सब बाँतों का त्याग करे—क्योंकि—थे सब बातें गिर्मणी खीको और गर्म को हानि पहुंचाती है।

सरण रहना चाहिये कि अच्छे या बुरे सन्तान का होना केवल गर्मिणी स्त्री के व्यव-हार पर ही निर्भर है इस लिये गर्भवती स्त्री को निरन्तर नियमानुसार ही वर्ताव करना चाहिये जो कि उस के लिये तथा उस के सन्तान के लिये श्रेयस्कर (कल्याणकारी) है॥

यह तृतीय अध्यायका--गर्भाषान नामक तीसरा प्रकरण समाप्त हुआ ॥

### चौथा प्रकरण-बालरक्षण॥

इस में कोई सन्देह नहीं है कि—सन्तान का उत्पन्न होना पूर्वकृत परम पुण्यकाही प्रताप है, जब पित और पत्नी अत्यन्त प्रीति के बशीमृत होते है तब उन के अन्तर करण के तत्व की एक आनन्दमयी गांठ बँधती है, बस वही सेन्तान है, वास्तव में सन्तान माता पिता के आनन्द और प्रस्त का सागर है, उस में भी माता के प्रेम का तो एक हड़ बन्धन है. सन्तान ही सन्तोष और शान्ति का देनेवाला है, उसी के होने से ख़ह

१—क्यों कि बहुत से चेपी रोग होते हैं (जिनका वर्णन क्षागे करेंगे) अतः गर्भविदी को किसी रोगी की भी स्पर्श नहीं करना चाहिये तथा रोगी और काने छुठे आदि न्यूनाग को घ्यान पूर्वक देखना मी वाहिये क्यों कि इस का प्रभाव वालक पर बुरा पड़ता है ॥

२--मैथुन करने से गर्भस्थ वालक के निकल पड़ने का सम्भव होता है- इस के सिवाय मैथुन गर्भाधान के लिये किया जाता है जब कि गर्भ स्थित ही है तब मैथुन करने की क्या आवस्थकता है ॥

३—इन में से बहुत सी वातों की हानि तो पूर्व कह चुके है, शेष वातों के करने से उत्पन्न होनेवा<sup>ठी</sup> हानियों को दुद्धिमान् स्वय विचार कें अथवा प्रन्थान्तरों में देस कें ॥

४-इसी लिये कहा गया है कि-"आत्मा वै जायते पुत्रः" इसादि ॥

संसार आनन्दमय रुगता है, घर और कुटुम्च शोमा को प्राप्त होता है, उसी से माता पिता के मुखपर धुख और आनन्द की आमा (रोशनी) झरूकती है उसी की कोमल प्रमा से खी पुरुष का जोड़ा रमणीक लगता है, तात्पर्य यह है कि-आरोग्यावस्था में तथा हर्ष के समय में बालक को दो घड़ी खिलाने तथा उस के साथ चित्त विनोद के आनन्द के समान इस संसार में दूसरा आर्नन्द नहीं है, परन्तु स्मरण रहना चाहिये कि-आरोग्य, सुशील, सुषड़ और उत्तम सन्तान का होना केवल माता पिता के आरोग्य और सदाचरण पर ही निर्भरें है अर्थात् यदि माता पिता अच्छे, सुशील; सुषड़ और नीरोग होंगे तो उन के सन्तान भी प्रायः वैसे ही होंगे, किन्तु यदि माता पिता अच्छे, सुशील, सुषड़ और नीरोग नहीं होंगे तो उन के सन्तान भी उक्त गुणों से युक्त नहीं होंगे।

यह भी बात स्मरण रखने के योग्य है कि—वालक के जीवन तथा उस की अरोगता के स्थिर होने का मूल (जड़) केवल वाल्यावस्था है अर्थात् यदि सन्तान की वाल्यावस्था नियमानुसार व्यतीत होगी तो वह सदा नीरोग रहेगा तथा उस का जीवन भी सुल से कटेगा, परन्तु यह सव ही जानते हैं कि—सन्तान की वाल्यावस्था का मुख्य मूल और आधार केवल माता ही है, क्योंकि जो माता अपने वालक को अच्छी तरह संमाल के सन्मार्ग पर चलाती है उस का वालक नीरोग और सुली रहता है तथा जो माता अपने सन्तान की वाल्यावस्था पर ठीक ध्यान न देकर उस की संमाल नहीं करती है और न उस को सन्मार्ग पर चलाती है उस का सन्तान सदा रोगी रहता है और उसको सुल की माप्ति नहीं होती है, सत्य तो यह है कि—वालक के जीवन और मरण का सव आधार तथा उस को अच्छे मार्ग पर चला कर बड़ा करना आदि सव कुछ माँता पर ही निर्मर है, इसलिये माता को चाहिये कि—वालक को शारीरिक मानसिक और नीति के नियमों के अनुसार चला कर बड़ा करे अर्थात् उसका पालन करे।

परन्तु अत्यन्त शोक के साथ िखना पड़ता है कि-इस समय इस आर्यावर्त देश में उक्त नियमोंको भी मातायें बिठकुरु नहीं जानती हैं और उक्त नियमों के न जानने से वे

१-क्योंकि नीतिशाहों में लिखा है कि-"अपुत्रस्य ग्रह श्रून्यम्" अथीत पुत्ररहित पुरुष का घर श्रून्य है।।
२-माता पिता और पुत्र का सम्बन्ध वास्तव में सरस वीज और वृक्ष के समान है, जैसे जो घुन
ग्रादि जन्तुओं से न खाया हुआ तथा सरस वीज होता है तो उससे ग्रुन्दर; सरस और फूला फला हुआ
वृक्ष उस्पत्र हो सकता है, इसी प्रकार से रोग आदि बूपणों से रहित तथा सदाचार आदि ग्रुणों से ग्रुक्त
भाता पिता वी ग्रुन्दर, बलिष्ठ; नीरोग और सदाचारवाले सुन्तान को उत्पन्न कर सकते है।

३-क्योंकि लिखा है कि-आहाराचारचेष्टाभियाँह्याभि समन्त्रिती ॥ स्त्रीपुर्ती समुपेयाता तयोः पुत्रोऽपि साहराः ॥ १ ॥ अर्थात् जिस प्रकार के आहार आचार और चेष्टाओं से युक्त माता पिता परस्पर सङ्गम करते हैं उन का पुत्र सी वैसा ही होता है ॥ १ ॥

४-इसी लिये पिता की अपेक्षा माता का दर्जा वडा माना गया है ॥

नियम विरुद्ध मनमानी रीति पर चला कर वालक का पालन पोषण करती हैं, इसी का फल वर्तमान में यह देखा जाता है कि—सहस्रों वालक असमय में ही मृत्युके आधीन हो जाते हैं और जो वेचारे अपने पुण्य के योग से मृत्युके आस से वचमी जाते हैं तो उन के अरीर के सब बन्धन निर्वल रहते हैं, उन की आकृति फीकी मुख और निस्तेज रहती है, उन में शारीरिक मानसिक और आस्मिक वल बिलकुल नहीं होता है।

देखो ! यह खाभाविक (कुदरती) नियम है कि—संसार में अपना और दूसरों का जीवन सफल करने के लिये अच्छे प्राणी की आवश्यकता होती है, इसलिये यदि सम्पूर्ण प्रजा की उन्नति करना हो तो सन्तान को अच्छा प्राणी वनाना चाहिये, परन्तु बड़े ही अफ़सोस की बात है कि—इस विषय में वर्त्तमान में अत्यन्त ही असावधानता (लापर-वाही) देखी जाती है।

हम देखते हैं कि—घोड़ा और बैळ आदि पशुओं के सन्तान को विछिह; चालाक; तेज़ और अच्छे लक्षणों से युक्त बनाने के लिये तो अनेक उपाय तन मन घन से किये वाते हैं; परन्तु अत्यन्त शोक का विषय है कि इस संसार में जो मनुष्य जाति मुख्यतया मुख और सन्तोष की देनेवाली है तथा जिसके सुघरने से सन्पूर्ण देश के कल्याण की सम्मावना और आशा है उस के सुघार पर कुछ भी घ्यान नहीं दिया जाता है।

पाठकगण इस विषय को अच्छे प्रकार से जान सकते हैं और इतिहासोंके द्वारा जानते भी होंगे कि—जिन देशों और जिन जातियों में सन्तान की वाल्यावस्था पर ठीक ध्यान दिया जाता है तथा नियमानुसार उसका पालन पोषण कर उसको सन्मार्ग पर चलाया जाता है उन देशों और उन जातियों में प्रायः सन्तान अधम दशा में न रह कर उच्च दशाको प्राप्त हो जाता है अर्थात् शारीरिक मानसिक और आत्मिक आदि वर्लों से पिरिपूर्ण होता है, उदाहरण के लिये इंग्लेंड आदि देशों को और अंग्रेज तथा पारसी आदि जातियों में देख सकते है कि उन की सन्तित प्रायः दुर्व्यसनों से रहित तथा द्वशिक्तित होती है और वल वृद्धि आदि सव गुणों से युक्त होती है, क्योंकि—इन लोगों में प्रायः वहुत ही कम मूर्ख निर्गुणी और शारीरिक आदि वलों से हीन देखे जाते है, इसकं कारण केवल यही है कि—उन की वाल्यावस्था पर पूरा ध्यान दिया जाता है अर्थात् नियमानुसार वाल्यावस्था में सन्तित का पालन पोषण होता है और उस को श्रेष्ठ गिक्षा आदि दी जाती है।

यद्यपि पूर्व समय में इस आर्यावर्त देशमें भी माता पिता का ध्यान सन्तान को बल्छि और सुयोग्य बनाने का पूरे तौर से था इसिल्ये यहां की आर्यसन्तित सब देशों की अपेक्षा सब बलों और सब गुणों में उन्नत थी और इसी लिये पूर्वसमयमें इस पिवन्न मूमि में अनेक मारतरत्न हो चुके हैं, जिन के नाम और गुणों का सरण कर ही हम सब अपने को कृतार्थ मान रहे हैं तथा उन्हीं के गोत्र में उत्पन्न होने का हम सब अभिमान कर रहे हैं, परन्तु जबसे इस पवित्र आर्थभूमि में अनिहाने अपना घर बनाया तथा माता पिता का ध्यान अपनी सन्तित के पाठन पोषण के नियमों से हीन हुआ अर्थात् माता पिता सन्तित के पाठन पोषण जादि के नियमों से अनिमज्ञ हुए तब ही से आर्थ जाति अत्यन्त अधोगति को पहुंचगई तथा इस पवित्र देश की वह दशा हो गई और हो रही है कि—जिसका वर्णन करने में अश्रुधारा वहने उगती है और ठेखनी आगे बदना नहीं चाहती है, यद्यपि अब कुछ छोगों का ध्यान इस ओर हुआ है और होता जाता है—जिससे इस देश में भी कहीं २ कुछ सुधार हुआ है और होता जाता है, इस से कुछ सन्तोष होता है क्योंकि—इस आर्थवर्षान्तर्गत . कुई देशों और नगरों में इस का कुछ आन्दोछन हुआ है तथा सुधार के छिथे भी यथाशक्य प्रयक्त किया जा रहा है, परन्तु हम को इस बात का बड़ा मारी शोक है कि—इस मारवाड़ देश में हमारे भाइयों का ध्यान अपनी सन्तित के सुधारका अभीतक तिनक भी नहीं उत्पन्न हुआ है और मारवाड़ी भाई अभीतक गहरीं नींद में पड़े सो रहे है, यद्यपि यह हम मुक्किण्टसे कह सकते है कि पूर्व सैमय में अन्य

१--हमने अपने परम पूज्य खर्गवासी गुरु जी महोराज श्री विशनचन्दजी मुनि के श्रीमुख से कई बार इस बात को सुना या कि-पूर्व समय में मारवाड देश में भी छोगों का च्यान सन्तान के सुघार की ओर परा था. गुरुजी महाराज कहा करते ये कि 'हम ने देखा है कि-मारवाट के अन्दर कुछ वर्ष पहिछे धनाट्य परवों में सन्तानों के पालन और उनकी शिक्षा का क्रम इस समय की अपेक्षा लाख दर्जे अच्छा था अर्थात् उन के यहा सन्तानों के अगरक्षक प्रायः कुलीन और वृद्ध राजपुत्र रहते थे तथा प्रशील गृहस्थों की क्रिया उन के घर के काम काज के ठीये नौकर/रहती थीं. उन घनाट्य पुरुषो की क्रियां नित्य धर्में।पदेश धुना करती थीं, उन के यहां जब सन्तित होती थी तब उस का पालन अच्छे प्रकार से निय-माजुसार क्षियां करती थीं तथा उन बालको को उक्त कुलीन राजपुत्र ही खिलाते थे, क्योंकि 'विनयो राज-पुत्रेभ्यः', यह नीति का वाक्य है-अर्थात् राजपुत्रो से विनय का प्रहण करना चाहिये, इस कथन के अनुकुछ व्यवहार करने से ही उन की कुलीनता सिद्ध होती है अर्थात बालको को विनय और नमस्कारादि वे राजपुत्र ही सिखलाया करते थे; तथा जब वालक पीच वर्षका होता था तव उस को यति वा अन्य किसी पण्डित के पास विद्यास्यास करने के लिये भेजूनी छुड़ करते थे, क्योंकि यति वा पण्डितों ने बालकों को पढाने की तथा सदाचार सिख्छाने सी रीति सक्षेप से अच्छी नियमित कर (वाध) रक्षकी थी अर्थात पहाडों से केकर सव हिसान किंताव सामायिक प्रतिक्रमण आदि धर्मेकृत्य और व्याकरण निषयक प्रथमसन्धि (जो कि इसी प्रन्थ में हमने शुद्ध लिखी है ) और चाणक्य नीति आदि आवश्यक ग्रन्थ वे बालको को अर्थ सहित अच्छे प्रकार से खिखला दिया करते थे, तथा उक्त प्रन्यों का ठीक बोध हो जाने से वे गृहस्थों के सन्तान हिसाब में; वर्मकृष्य में और नीति ज्ञान खादि विषयों में पके हो जाते थे, यह तो सर्वसाधारण के लिये उन विद्वानों ने कम बांध रकूखाथा किन्तु जिस वालक की बुद्धि को वे (विद्वान् ) अच्छी देखते. थे तथा बालक के माता पिता की इच्छा विशेष पढाने के लिये होती थी तो वे (बिद्वान्) उस बालक को तो सर्वे विषयों में पूरी शिक्षा देकर पूर्ण विद्वान् कर देते थे, इस्रादि, पाठक गण विचार की जिये कि-इस भारवाड देश में पूर्व काल में साधारण शिक्षा का कैसा अच्छा कम बॅघा हुआ था, और केवल यही कारण है कि उक्त शिक्षाकम के प्रमाव से पूर्वकाल में इस मारवाङ देश में भी अच्छे २ नामी और घर्मात्मा

पुरुष हो गये हैं. जिन में से कुछ सज्जनों के नाम यहां पर लिखे बिना छेखनी आगे महीं बढती है-इस लिये कुछ नामों का निदर्शन करना ही पडता है, देखिये-पूर्वकाल में लखनऊनिवासी लाला गिर्धारी-काळजी, तथा मकस्दानादिनवासी ईश्वरदासजी और राय वहादुर मेघराजजी कोठारी वहे नामी पुरुष हुए हैं और इन तीनों महोदयों का तो अभी थोड़े दिन पहले खर्गवास हुआ है, इन सजनों में एक वड़ी भारी विशेषता यह यी कि इन को जैन सिद्धान्त गुरुगम शैळी से पूर्णतया सम्यस था जो कि इस समय जैन गृहस्थों में तो क्या किन्तु उपदेशको मे भी दो ही चार में देखा जाता है, इसी प्रकार मारवाड देशस्य. देशनोक के निवासी-सेठ श्री मगन मळजी झावक भी परमकीर्तिमान तथा घर्मात्मा हो गये हैं। किन्तु यह तो हम बड़े हुई के साथ लिख सकते हैं कि-हमारे जैन मतानुयायी अनेक स्थानों के रहनेवाले अनेक मुजन तो उत्तम शिक्षाको प्राप्तकर सदाचार में स्थित रहकर अपने नाम और कीर्ति को अचल कर गये हैं . जैसे कि-रायपुर में गम्मीर मल जी डागा, नागपुर में हीरालाल जी जींहरी, राजनांद ग्राम में भासकरण जी राज्यदीवान आदि अनेक श्रावक कुछ दिन पहिले विवसान के तथा कुछ सुजन अव भी अनेक स्थाने में विद्यमान हैं परन्त प्रथ के वढ जाने के भय से उन महोदयों के नाम अधिक नहीं लिख सकते हैं. इन महोदयों ने जो कुछ नाम: कीर्ति और यश पाया वह सब इन के सुयोग्य भाता पिता की श्रेष्ठ शिक्षा का ही प्रताप समझना चाहिये. देखिये वर्तमान में जैनसंघ के अन्दर-जैन श्रेताम्बर कान्प्रेंस के जन्मदाता श्रीयत गुलावचन्दजी दङ्गा एम. ए. आदि तथा अन्य मत मे भी इस समय पारसी टाटाभाई नौरोजी. वाल गगाधर तिलक, लाला लाजपतराय. वाब सरेंद्रनाथ. गोखले और मदनमोहन जी मालवी आदि कई सजन कैसे २ विद्वान परोपकारी और देशहितेषी पुरुष हैं-जिन को तमाम आर्यावर्त्तनिवासी जन भी मिल कर यदि करोडों धन्यवाद दें तो भी बोडा है. ये सब महोदय ऐसे परम सुयोग्य कैसे हो गये, इस प्रश्न का उत्तर केवल वही है कि-इन के सुयोग्य माता पिता की श्रेष्ट शिक्षा का ही वह प्रताप है कि-जिस से ये सुयोग्य और परम कीतिंमान हो गये हैं, इन महोदयों ने कई वार अपने भाषणों में भी उक्त विषय का कथन किया है कि-सन्तान की वील्यावस्था पर माता पिता को पूरा २ ध्यान देना चाहिये अर्थाद नियमानुसार बालक का पालन पोषण करना चाहिये तथा उस को उत्तम शिक्षा देनी चाहिये इसारि. जो लोग अखनारों को पढते हैं उन को यह बात अच्छे प्रकार से विदित है, परन्त वह शोक का विषय तो यह है कि बहुत से लोग ऐसे शिक्षाहीन और प्रमादयक्त है कि-ने अखवारों को नी नहीं पढते हैं जब यह दशा है तो भला उन को सत्प्रक्षों के भाषणों का विषय कैसे झात होसकता है ? बास्तव में ऐसे लोगों को मनुष्य नहीं किन्तु पशुवत् समझना चाहिये कि जो ऐसे २ देशहितैषी महोदयों के सदाचार और योग्यता को तो क्या किन्तु उन के नाम से भी अनिभन्न हैं! किहंवे इस से वडकर और अन्धेर क्या हो गा <sup>2</sup> इस समय जब हम दृष्टि उठा कर अन्य देशों की तरफ देखते हैं तो ज्ञात होता है कि-अन्य देशों में कुछ न कुछ बालकों की रक्षा और शिक्षा के लिये आन्दोलन हो कर यथाशक्ति उपाय किया जारहा है परन्त मारवाड देश में तो इस का नाम तक नहीं सुनाई देता है, ऊपर जो प्रणाठी (पूर्वकाल की मारवाड देश की) लिख जुके हैं कि-पूर्व काल में इस प्रकार से बालकों की रक्षा और शिक्षा की जाती थी-वह अब मारवाड देश में बिलकल ही बदल गई, वालकों की रक्षा और शिक्षा तो दूर रही, मारवाड देश में तो यह दशा हो रही है कि-जब बालक चार पाच वर्ष का होता है, तब माता अति लाड और प्रेम से अपने पुत्र से कहती है कि. "अरे बनिया" यारे वींदणी गोरी लावों के काली" (अरे विवेधे। तेरे वास्ते गोरी दुलहिन लावें या काली लावें) इलादि, इसी प्रकार से वाप आदि बढ़े लोंगों को गाली देना मारना और वाल नोचना आदि अनेक कुत्सित शिक्षा ये वालकों को दी जाती हैं तथा कुछ बड़े होने पर कुसंग दोष के कारण उन्हें ऐसी युस्तकों के पढ़ने का अवसर दिया जाता है कि, जिन

देशों के समान इस देश में भी अपनी सन्तित की ओर पूरा २ ध्यान दिया जाता था, इसी लिये यहां भी पूर्वसमय में बहुत से नामी पुरुष हो गये हैं, परन्तु वर्त्तमान में तो इस देश की दशा उक्त विषय में अत्यन्त शोचनीय है क्योंकि—अन्य देशों में तो कुछ न कुछ

के पढ़ने से उन की सनोवृत्ति अत्यन्त चन्नल; रसिक और विषयविकारों से युक्त हो जाती है. फिर हेस्बिये! कि. हत्य पात्रों के घरो में नौकर चाकर आदि प्रायः छह जाति के तथा क्रव्यसनी (यरी आदतवाले) रहा करते हैं-वे लोग अपनी सार्थितिह के लिये वालको को उसी रास्ते पर बालते हैं कि. जिस से उनकी खार्थसिद्धि होती है, वालकों को विनय आदि की शिक्षा तो दर रही किन्त इस के बदले वे लोग भी मामा चाचा और हरेक प्रस्प को गाणी देना सिखलाते. है और उन वालकों के माता पिता ऐसे भोले होते हैं कि, वे इन्हीं वातों से वहे प्रसन्न होते हैं और उन्हें प्रसन होना ही चाहिये, जब कि वे खय शिक्षा और सदाचार से हीन हैं, इस प्रकार से कसंगति के कारण वे वालक विलक्षल विगड जाते हैं उन (वालको) को विद्वान: सदाचारी: धर्मात्मा और सुबोग्य पुरुषों के पास बैठना भी नहीं सुहाना है, किन्तु उन्हें तो नाचरंग. उत्तम शरीर ग्रागार: वेदया आदि का नृत्य, उस की तीखी चितवन; भांग आदि नशोका पीना; नाटक व खाग आदि का देखना: उपहास: ठट्टा और गाली आदि कुत्सित शब्दों का सुख से निकालना और सुनना आदि ही अच्छा रुगता है, दुष्ट नौकरों के सहबास से उन वालकों में ऐसी २ दुरी आदतें पढ जाती है कि-जिन के लिखने में लेखनी को भी लगा आती है, यह दो बिनय और सदाचार की दशा है. अब उन की शिक्षा के प्रवध को सुनिये-इन का पढना केवल भी पहाडे और हिसाब किताब मान है. सो भी अन्य लोग पढाते है. माता पिता वह भी नहीं पढा सकते है. अब पढानेवालो की दशा सनिये कि-पढानेवाले भी उक्त हिसाव किताव और पहाडों के िवाय कुछ भी नहीं जानते हैं, उन को यह भी नहीं माछम है कि-व्याकरण, नीति और धर्मशास्त्र आदि किस चिडिया का नाम है, क्षव जो व्याकरणाचार्य कहळाते हैं जरा उन की भी दशा सुन ळीजिये-उन्हों ने तो व्याकरण की जो रेड मारी है-उसके विषय में तो लिखते हुए लन्ना आती है-प्रथम तो वे पाणिनीय आदि व्याकरणों का नाम तक नहीं जानते हैं, केवल 'सिद्धो वर्णसमाम्रायः,' की प्रथम सन्धिमात्र पढते हैं, परन्त वह भी महाश्रद्ध जानते और विखाते हैं (वे जो प्रथम धन्यको अश्रद्ध जानते और विखाते हैं वह इसी प्रन्यके प्रथमाध्याय में लिखी गई है वहा देखकर बुद्धिमान और विद्वान प्ररूप समझ सकते हैं कि-प्रथम सन्धि को उन्हों ने कैसा विगाड रक्सा है) उन पढानेवाओं ने अपने खार्थ के लिये (कि हमारी पोल न खुळ जाने ) भोळे प्राणियो को इस प्रकार वहका (भरमा) दिया है कि वाळकों को चाणक्य नीति आदि प्रन्य नहीं पढाने चाहियें क्योंकि-इनके पटते से बालक पागल हो जाता है, वस वही वात सन के दिलों में बुस गई, कहिये पाठकगण । जहां विद्या के पढ़ने से वालकों का पागल हो जाना समझते हैं उस टेश के लिये हम क्या कहें ? किसी कविने सल्य कहा है कि-"अविद्या सर्व प्रकार की घट घट माहि अही। को काको समुझावही कूपहिं भाग पहीं"॥ १ ॥ अर्थात् सब प्रकार की अविद्या जब प्रस्थेक पुरुष के दिल में घुस रही है तो कौन किस को समझा सकता है क्योंकि घट २ में अविद्या का बुस जाना तो कुए में पड़ी हुई माग के समान है, (जिसे पीकर मानो सब ही वाबळे वन रहे हैं), अन्त में अब हमें यही कहना है कि-यदि सारवाडी भाई ऐसे प्रकाश के समय में भी शीघ नहीं जारेंगे तो कालान्तर में इस का परिणाम बहुत ही भयानक हो गा, इस लिये मारवाडी भाडयो को अब भी सोते नहीं रहता चाहिये किन्तु शीघ्र ही उठ कर अपने को और अपने हृदय के ट्रकडे प्यारे बालकों को संमालना चाहिये-क्योंकि यही उन के लिये श्रेयस्कर है ॥

सुघार के उपाय सोचे और किये भी जा रहे हैं, परन्तु मारवाड़ तो इस समय में ऐसा हो रहा है कि मानों नशा पीकर गाफिल होकर घोर निद्रा के वशीमृत हो रहा हो, इस लिये वर्त्तमान में तो इस मारवाड़ देशकी सन्तित का सुधार होना अति कठिन प्रतीत होता है, भविष्यत् के लिये तो सर्वज्ञ जान सकता है कि क्या होगा, अस्तु ।

प्रिय पाठकगण ! वर्तमान में स्त्रियों में शिक्षा न होने से अत्यन्त हानि हो रही है अर्थात् गृहस्थपुर का नाश हो रहा है विद्या और धर्म आदि सदगुणों का प्रचार कक जाने से देशकी दशा विगड रही है तथा नियमानुसार वालकों का पालन पोषण और , शिक्षा न होने से भविप्यत् में और भी विगाड़ तथा हानि की पूरी सम्मावना हो रही है, इस लिये आप लोगों का यह परम करीन्य है कि इस मयंकर हानि से वचने का पूरा प्रयत करें, जो अवतक हानि हो चुकी है उस के लिये तो कुछ भी प्रयत नहीं हो सकता है-इस लिये उस के लिये तो शोक करना भी व्यर्थ है, हां भविष्यत में जो हानि की संभावना है उस हानि के लिये हम सब को प्रयत करना अति आवश्यक है और उस के लिये यदि आप सब चाहें तो प्रयत भी हो सकता है और वह प्रयत्न केवल वही है कि-इम सब अपनी स्त्रियों वर्हिनों और पुत्रियों को वह शिक्षा देवें कि जिस से वे सन्तान रक्षाके नियमें को ठीर्क रीति से समझ जावें, क्योंकि जव खियों को सन्तानरक्षा के नियमों का ज्ञान ठीक रीति से हो जावेगा और वे वालकों की उन्ही नियमों के अनुसार रक्षा और शिक्षा करेंगी तब अवस्य बालक नीरोग; सुखी; चतुर; बलिष्ठ; कदावर (वहे कद के: ) तेजस्वी: पराक्रमी: शूर वीर और दीर्घाय होंगे और ऐसे सन्तानों के होने से शीघही कुट्रम्ब: कुछ: श्राम और देशका उद्धार होकर कल्याण हो सकेगा इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है।

सन्तानरक्षा के नियम यद्यपि अनेक वैद्यक आदि प्रन्थों में वतलाये गये हैं—जिन्हें बहुत से सज्जन जानते भी होंगे तथापि प्रसंगवण हम यहां पर सन्तानरक्षा के कुछ सामान्य नियमों का वर्णन करना आवश्यक समझते है—उनमें से गर्मदशासम्बन्धी कुछ नियमों का तो संक्षेप से वर्णन पूर्व कर चुके है-अब सन्तान के उत्पत्ति समय से लेकर कुछ आवश्यक नियमों का वर्णन क्षियों के ज्ञान के लिये किया जाता है:—

१—मिळि—गर्भस्थान में वालक का पोषण नाल से ही होता है, जब बालक उत्पन्न होता है तब उस नालका एक सिरा (छोर वा किनारा) मीतर ओरतक लगा हुआ होता है इस लिये नाल को नामिसे ढाई वा तीन इच्च के अनन्तर (फासले) पर चारों तरफ से मुलायम कपड़े या रुई से लपेट कर एक मज़बूत डोरीसे कसकर बांघ लेना चाहिये फिर ओर तरफ का नाल का सिरा काट देना चाहिये, अब जो ढाई वा तीन इचका नालका हुकड़ा शेष रहा उस को पेट पर रखकर उस पर मुलायम कपड़े की एक पट्टी बांध लेना चाहिये-क्योंकि मुलायम कपड़े की पट्टी बांध लेने से नाल की टीक रक्षा (हिफानत) रहती है और वह पट्टी पेटपर रहती है इस लिये पेट में वायु भी नहीं बढ़ने पाता है तथा पेट को उस पट्टी से सहारा भी मिलता है, नाल के चारों तरफ कपड़ा लपेट कर जो होरी बांधी जाती है उस का प्रयोजन यह है कि—बालक के शरीर में जो रुधिर धूमता है वह नालके द्वारा बाहर नहीं निकलने पाता है, क्योंकि होरी बांधदेनेसे उस का बाहर निकलने से अवरोध (रुकावट) हो जाता है—क्योंकि रुधिर जो है वही बालक का प्राणरूप है, यदि वह (रुधिर) बाहर निकल जावे तो बालक शीघ्र ही मर जावे, यदि कभी धोखे से नाल ढीला बंधा रह जावे और रुधिर कुछ बाहर निकलता हुआ माख्य होवे तो शीघ्र ही युक्ति से मुलायम हाथ से उस होरी को कसकर बांध देना चाहिये, यदि नाल पर चोट लगने से कदाचित् रुधिर निकलता होवे तो उस के ऊपर कत्थे का बारीक चूर्ण अथवा चने का आटा बुरका देना चाहिये अथवा रुधिर निकलने के स्थान पर मकड़ी का जाला दाब देने से भी रुधिर का निकलना बंद हो जाता है।

बहुत से लोग नाल को बांघ कर उस की होरी को बालक के गले में रक्खा करते हैं परन्तु ऐसा करना ठीक नहीं है— क्योंकि—ऐसा करने से कभी २ उस में बालक का हाथ इघर उघर होने में फँस जाता है तो उस को बहुत ही पीड़ा हो जाती है, उस का हाथ पक जाता है वा गिर पड़ता है और उस से कभी २ बालक मर भी जाता है, इस लिये गले में होरी नहीं रखनी चाहिये किन्तु पेट पर नाल को पट्टी से ही बांघना उत्तम होता है।

नाल अपने आप ही पांच सात दिन में अथवा पांच सात दिन के बाद दो तीन दिन में ही गिर पड़ता है इसिल्ये उस को खींच कर नहीं निकालना चाहिये, जबतक वह नाल अपने आप ही न गिर पड़े तबतक उस को वैसा ही रहने देना चाहिये, यि नाल कदाचित पक जावे तो उस पर कर्ल्ड (सफेदा) लगा देना चाहिये, यि नालपर शोथ (स्जन) होवे तो अफीम को तेल में घिसकर उसपर लगा देना चाहिये तथा उसपर अफीम के डोड़े का सेक मी करना चाहिये।

र-स्तान-जपर कही हुई रीति के अनुसार नाल का छेदन करने के पश्चात् यदि ठंढ हो तो बालक को फलालेन बनात अथवा कम्बल आदि गर्म कपड़ेपर धुलाना चाहिये और यदि ठंढ न हो तो चारपाई पर कोई हलका गुलायम वस्न बिलाकर उसपर वालक को धुलाना चाहिये, इस कार्य के करने के पीछे प्रथम बालक की माता की उचित हिफ़ाज़त करनी चाहिये, इस के पीछे वालक के शरीरपर यदि श्वेत चरवी के समान चिकना पदार्थ लगा हुआ होवे अथवा अन्य कुछ लगा हुआ होवे तो उस को साफ करने के लिये प्रथम वालक के शरीरपर तेल मसलना चाहिये तत्पश्चात् सानुन लगा-कर गुनगुने (कुछ गर्म) पानी से मुलायम हाथ से बालक को स्नान कराके साफ करना चाहिये, परन्तु स्नान कराते समय इस बात का पूरा ख़्याल रखना चाहिये कि उस की आंख में तेल साबुन वा पानी न चला जावे, प्रस्ति के समय में पास रहने वाली कोई चतुर स्त्री वालक को स्नान करावे और इस के पीछे प्रतिदिन वालक की माता उस को स्नान करावे।

स्नान कराने के लिये प्रातःकालका समय उत्तम है— इस लिये यथाशक्य प्रातःकाल में ही स्नान करना चाहिये, स्नान कराने से पहिले बालक के ओड़ासा तेल लगाना चाहिये, पीछे मस्तकपर थोड़ासा पानी डाल कर मस्तक को मिगोकर उस को धोना चाहिये तत्पश्चात् शरीरपर साबुन लगा कर कमरतक पानी में उस को खड़ा करना वा विठलाना चाहिये अथवा लोटे से पानी डालकर मुलायम हाथ से उस के तमाम शरीर को धीरे २ मसलकर धोना चाहिये, स्नान के लिये पानी उतना ही गर्म लेना चाहिये कि जितनी बालक के शरीर में गर्मी हो ताकि वह उस का सहन कर सके, स्नान के लिये पानी को अधिक गर्म नहीं करना चाहिये और न अधिक गर्म कर के उस में ठंडा पानी मिलाना चाहिये किन्तु जितने गर्म पानी की आवश्यकता हो उतना ही गर्म कर के पिर्हें से ही रख लेना चाहिये और इसी प्रकार से स्नान कराने के लिये सदा करना चाहिये, स्नान कराने में इन वातों का भी ख़याल रहना चाहिये कि— शरीर की सन्धिओं आदि में कहीं भी मैल न रहने पावे।

माथे पर पानी की घारा डालने से मस्तक ठंढा रहता है तथा बुद्धि की वृद्धि होकर प्रकृति अच्छी रहती है, प्रायः मस्तक पर गर्म पानी नहीं डालना चाहिये क्योंकि मस्तक पर गर्म पानी नहीं डालना चाहिये क्योंकि मस्तक पर गर्म पानी खालने से नेन्नों को हानि पहुँचती है, इस लिये मस्तक पर तो ठंढा पानी ही डालना उत्तम है, हां यदि ठंढा पानी न सुहाने तो थोड़ा गर्म पानी डालना चाहिये, छोटे वालक को खान कराने में पांच मिनट का और नड़े बालक को खान कराने में दश रिमनट का समय लगाना चाहिये, खान कराने के पीछे वालक का शरीर बहुत समय तक गिरा हुआ नहीं रखना चाहिये किन्तु स्नान कराने के बाद शीघ्र ही मुलायम हाथ से इंग स्वच्छ वस्त्र से शरीर को शुप्क (स्या) कर देना चाहिये, शुप्क करते समय से १ की खचा (चमड़ी) न घिस (रगड) जाने इस का ख्याल रखना चाहिये, शुप्क फिर पीछे भी शरीर को खुला (उघाड़ा) नहीं रखना चाहिये किन्तु शीघ्र ही वालक

को कोई खच्छ वस्र पहना देना चाहिये क्योंकि शरीर को ख़ला रखने से तथा वस्र पह-नाने में देर करने से कभी २ सर्दी लग कर खांसी आदि व्याधिके हो जाने का सम्भव होता है. बालक का शरीर नाजक और कोमल होता है इस लिये दूसरे मास में पानी में दो मुडी नमक डाळ कर उस को खान कराना चाहिये ऐसा करने से बालक का बल बढेगा. बालक को पवन वाले स्थान में स्नान नहीं कराना चाहिये किन्तु घर में जहां पवन न हो वहां स्नान कराना चाहिये. पुत्र के मस्तक के बाल प्रतिदिन और पुत्री के मस्तक के बाल सात आठ दिन में एक वार घोना चाहिये, बालक को स्नान कराते समय उलटा सलटा नहीं रखना चाहिये. जब बालक की अवस्था तीन चार वर्ष की हो जावे तब तो ठंढे पानी से ही स्नान कराना लाभदायक है. जाड़े में, शरीर में व्याघि होने पर तथा ठंढा पानी अनुकुछ न आने पर तो कुछ गर्म पानी से ही खान कराना ठीक है, यद्यपि शरीर गर्म पानी से अधिक खच्छ हो जाता है परन्त गर्म पानी से स्नान कराने से शरीर में सफरणा और गर्मी शीघ्र नहीं जाती है तथा गर्म पानी से शरीर भी ढीला हो जाता है. िकन्त ढंढे पानी से तो स्नान कराने से शरीर में शीघ्र ही स्फ़रणा और गर्मी आ जाती है: शक्ति बढ़ती है और शरीर हढ़ ( मजबूत ) भी होता है, बालक को बालपन में खान कराने का अभ्यास रखने से वडे होने पर भी उस की वही आदत पड़ जाती है और उस से शरीरस्य अनेक प्रकार के रोग निवृत्त हो जाते हैं तथा शरीर अरोग होकर मजबूत हो जाता है ॥

३—वस्त्र—गालक को तीनों ऋतुओं के अनुसार यथोचित वस्त्र पहनाना चाहिये, शीत और वर्षा ऋतु में फलालेन और जन आदि के कपड़ों का पहनाना लाम कारक है तथा गर्मी में स्तके कपड़े पहनाने चाहियें, यदि वालक को ऋतुके अनुसार कपड़े न पहनाये जावें तो उस की तन दुरुसी विगड़ जाती है, वालकको तंग कपड़े पहनाने से शरीर में रिवर की गति रुक जाती है और रुघिर की गति रुकने से शरीर में रोग होजाता है तथा तंग कपड़े पहनाने से शरीर के अवयनों का वढ़नायी रुक जाता है इसिलये वालक को ढीले कपड़े पहनाने चाहियें, कपड़े पहनाने में इस वातकामी खयाल रखना चाहियें कि बालकके सब अंग ढके रहें और किसी अझ में सदीं वा गर्मी का प्रवेश न हो सके, यदि कपड़े अच्छे और पूरे (काफी) न हों अथवा फटे

१-पुत्र के मस्तक के बाल प्रतिदिन और पुत्री के मस्तक के बाल सात आठ दिन में घोने का तात्पर्य है कि—बाच्यावस्था से जैसी वालक की आदत डाली जाती है वही वहे होते पर भी रहती है, अतः यदि पुत्री के बाल प्रतिदिन घोये जावे तो बड़े होने पर भी उस की वही आदत रहें सो यह (प्रतिदिन वालों का घोना) क्रियों की निभ नहीं सकती है क्योंकि घोने के पद्मात् वालों का गूयना आदि भी अनेक झगड़े लियों को करने पड़ते हैं और प्रतिदिन यह काम करें तो आधा दिन इसी में बीत जाय-किन्तु पुत्र का तो बड़े होनेपर भी यह कार्य प्रतिदिन निभ सकता है।

हुए हों तो कुछ वखों को जोड़ कर ही तथा धोकर और स्वच्छ करके पहनाने चाहियें परन्तु मठीन वस्न कमी नहीं पहनाने चाहियें क्योंकि वालक के अरीर तथा उस के कपड़े की सच्छताद्वारा प्रत्येक पुरुष अनुमान कर सकेगा कि इस (वालक) की माता चतुर और सुघड़ है—किन्तु इस से विपरीत होने से तो सब ही यह अनुमान करेंगे कि—वालककी माता फ़हड़ होगी, अन्य देशोंकी ख्रियों की अपेक्षा दक्षिण की ख्रियां सुघड़ और चतुर होती हैं और यह बात उन के वालकोंकी सच्छता के द्वारा ही जानी तथा देखी जा सकती है।

वालक को प्रायः वाहर हवा में भी धुमाने के लिये ले जाना चाहिये परन्तु उस समय ' फलालेन आदि के गर्म कपडे पहनाये रखने चाहियें क्योंकि फलालेन आदि का वस पह-नाये रखने से वाहर की ठंढी हवा लगने से सर्दी नहीं व्यापती है तथा उस समय में उक्त वस्त्र पहनाये रखने से मीतरी गर्मी वाहर नहीं निकलने पाती है और न वाहर की सर्वी भीतर जा सकती है, बाठक को सर्दी के दिनों में कानटोपी और पैरों में मोने पहनाये रखने चाहियें, यदि मोने न हों तो पैरों पर कपडा ही लपेट देना चाहिये, कानटोपी मी यदि ऊनकी हो तो बहुत ही लाभदायक होती है, मल मूत्र और लार से भीगे हुए कपड़े को शीब्रही वदरु कर दूसरा स्वच्छ वस्न पहना देना चाहिये क्योंकि. ऐसा न करने से सर्दी होकर कफ होजाता है, शीत तथा वर्षी ऋत में हवा में वाहर धुमाने के लिये ले जावें तो आंख और मुंहके सिवाय सब शरीर को शाल या किसी गर्म कपड़े से ढक कर के जाना चाहिये, छार गिरती हो तो उस जगह पर रूमाल वा कोई कपड़ा रखना चाहिये, वालक के पैर; सीना ( छाती ) और पेट को सदा गर्म रखना चाहिये किन्तु इन अंगोंको ठंढे नहीं होने देना चाहिये, वस ऊपर लिखी रीति के अनुसार वालक को खूव हिफाजत के साथ कपड़े पहनाने चाहियें क्योंकि ऐसा न करने से बहुत हानि होती है, बारूक की इसने अधिक वस्त्र भी नहीं पहनाने चाहियें कि जिन से वह पसीना युक्त होकर धवडा जावे, इसी प्रकार गर्मा में भी बहुत कपड़े नहीं पहनाने चाहियें कि जिस से बारवार पसीना निकलता रहे क्योंकि बहुत पसीना निकलने से शरीर वलहीन हो जाता है, इस लिये गर्मा में वारीक वस्त्र पहनाने चाहिये, वालक की त्वचा बहुत ही नाजुक और मुलायम होती है इस लिये उस को कपड़ेभी वहुत मुलायम और ढीले पहनाने चाहियें, हरे रंग में सोमल का विप होता है इस लिये हरे वस्त्र नहीं पहनाने चाहियें क्योंकि वालक उस की मुंह में डाल ले तो हानि हो जाती है, इसी प्रकार वह रॅग त्वचासे लगने से भी हानि पहुँचती है, यथानक्य ( जहां तक हो सके ) ममका और टाप टीप पर मोहित न हो कर वालक को सुखकारी कपड़े पहनाने चाहियें, वालकों को शीत ऋतु में खुला (उघाड़ा) नहीं रखना चाहिये और न वारीक वस्त्र पहना कर अथवा आधे खुळे शरीर से खुळे

मैदान में बाहर जाने देना चाहिये क्योंकि ऐसा होने से शीत लग जाने से वालक कद में छोटे और जुस्सा रहित हो जाते हैं इसी प्रकार गर्मी में खुळे शरीर से मैदान में घूमने से काले हो जाते है, उन को छ लग जाती है और वीमार हो जाते है, एवं वर्षा ऋतु में भी ख़ले फिरने से झ्याम हो जाते हैं और सर्दी आदि भी लग जाती है तथा ऐसे वर्ताव से अनेक प्रकार के रोगों का उन्हें शरण लेना पड़ता है, शीत गर्मी और वर्षा ऋत में बालकों को ख़ले ( उघाड़े ) घूमने देने से शरीर से मनवृत होने की आशा नष्ट हो जाती है क्योंकि ऐसा होने से उनके अवयवों में अनेक प्रकारकी चुटि हो जाती है और वे प्रायः रोगी हो जाते है. बालकों के शरीर पर सूर्य का कुछ तेज पड़ता रहे ऐसा उपाय करते रहना चाहिये. घर में उन को प्रायः गोद ही में नहीं रखना चाहिये, शरीर में उष्णता रखने के लिये पूरे कपड़ों का पहनाना मानो उतनी ख़ुराक उन के पेट में डालना है. शरीर पर पूरे कपड़े पहनाने से उष्णता कम जाती है और उष्णता के कायम रहने से अरोगता रहती है, बालकों को ऋतुके अनुकूल वस्त्र पहनाने में जो मा बाप द्रव्य का लोम करते है तथा बालकों को उघाड़े फिरने देते है यह उनकी वड़ी मूल है क्योंकि ऐसा होने से शरीर की गर्मी कम हो जाती है तथा गर्मी कम हो जाने से उस (गर्मी) को पूर्ण करने के लिये अधिक ख़ुराक खानी पड़ती है जब ऐसा करना पड़ा तो समझ लीजिये कि जितना कपडे का खर्च बचा उतना ही ख़राक का खर्च वढ गया फिर छोमकरने से क्या लाम हुआ ! किन्तु ऐसे विपरीत लोमसे तो केवल शरीर को हानि ही पहुँचती है-इस-लिये बालक को ऋत के अनुकूल वस्त्र पहनाना ही लामदायक है।

४—दूघिपिलाना—वालक के उत्पन्न होने पर शीष्र ही उस को दूध नहीं पिलाना चाहिये अर्थात् वालक को माता का दूष तीन दिने तक नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि

१-परन्तु इस विषय में किन्हीं लोगोका यह मत है कि-वालक के उत्पन्न होने के पीछे जब माता की श्रकाबट दूर होजावे तब तीन या चार घण्टे के बाद से वालकको माता का ही दूध पिलाना चाहिये, वे यह भी कहते है कि-"कोई लोग वालक को एक दो दिन तक माताका दूध नहीं पिलाते हैं. किन्तु उस को गलधुली चटाते हैं सो यह रीति ठीक नहीं है-क्योंकि वालक के लिये तो माता का दूध पिलाने से यहुत ही लाम होता है वालक के उत्पन्न होने पर उस को तीन या चार घण्टे के वाद माता का दूध पिलाने से यहुत ही लाम होता है क्योंकि-माता के दूध का प्रथम भाग रेकक होता है इस लिये उस के पीने से गर्मस्थान में रहने के कारण वालक के पेट की हिट्टियों में लगा हुआ काला मल दूर होजाता है और भाता को पीछे से आने वाले वेग के कम होजाने से रक्त प्रवाह के होने का सम्मव कम रहता है, यदि वालक को एक दो दिन तक माताका दूध न पिलाया जावि तो फिर वह (वालक) माता का दूध पीने नहीं लगता है और ऐसा होने से खन दूधसे मर जाने के कारण पक जाते है, इसलिये प्रथम से ही वालक को माता का ही दूध पिलाना चाहिये, वालक को प्रथम से ही साता का दूध पिलाने से उस मी लाम होता है कि यदि माता के कानों में दूध न मी हो तो भी आने लगता है" इसालि, परन्तु तमाम प्रन्यों और अनेक विद्यलनों की सम्मति इस कथन से विपरीत है अर्थात उनकी सम्मति वही है जो कि हमने कपर लिखा है, अर्थात जन्म के पीछे तीन या चार दिन के वादसे वालक को माता का दूध पिलाना चाहिये॥

प्रस्तिके पश्चात् तीन दिन तक माता के दूध में कई प्रकार के उण्णता आहि के विकार रहते हैं. किन्तु तीन दिन के पश्चात् भी दूध की परीक्षा कर के पिछाना चाहिये, माता के दूध की परीक्षा यह है कि यदि दूध पानी में डालने से मिल जावे. फेन न दीखे, तन्तु सरीखे न पड़ जावें, ऊपर तर न छगे, फटे नहीं, शीतछ; निर्मछ; स्वच्छ मौर शंख के समान सफेद होने, उस दूध को खच्छ समझना चाहिये, इस प्रकार से तीन दिन के पीछे दूधकी परीक्षा करके बालक की माता का दूध पिलाना चाहिये, यदि कदाचित् माता के सानों में दूघ न आवे तो गाय का दूघ और दूध से आघा कुछ गर्म सा पानी (जैसा मा का दूध गर्म होता है वैसा ही गर्म पानी हेना चाहिये ) और कुछ मीठा हो जाने इतनी शकार, इन तीनों को मिला कर नालक को पिलाना चाहिये परन्त इन तीनों वस्तुओं के मिलाने में ऐसा करना चाहिये कि-पिहले शकर और पानी मिळाना चाहिये तथा पीछे उस में दूघ मिळाना चाहिये, यह मिश्रण माता के दूघ के समान ही गुण करता है, यह (मिश्रण) बालक को दो दो घण्टे के पीछे थोड़ा २ पिछाना चाहिये-परन्तु जब माता के स्तनों से दूध आने छगे तब इस ( मिश्रण ) का पिलाना बन्द कर माता का ही द्ध पिलाना चाहिये तथा दोनों सनों से कमानसार द्ध पिछाना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से द्ध से भर जाने के कारण खन फूछ कर सूज जाता है ॥

५-दघ पिलाने का समय- नालक को नार नार दूध नहीं पिलाना चाहिये किन्त नियम के अनुसार पिलाना चाहिये क्योंकि नियम के विरुद्ध पिलाने से पहिले पिये हुए दुध का ठीक रीति से परिपाक न होने पर फिर पिछाने के द्वारा वालक को अजीर्ण हो जाता है और ऐसा होनेसे वालक रोगाधीन हो जाता है. इसी प्रकार एक बार में मात्रा से अधिक पिछा देनेसे वह पिया हुआ दूध कुदरती नियम के अनु-सार पेट में ठहरता नहीं है किन्त वसन के द्वारा निकल जाता है. यदि कदाचित वमन के द्वारा न भी निकले तो वालक के पेट को भारी कर तान देता है. पेट में पीड़ा को उत्पन्न कर देता है और जब बालक उक्त पीड़ा के होने से रोता है तब मूर्ला स्त्रियां उस के रोने के कारण का विचार न कर फिर शीघ ही खन को बालक के सुँह में दे देती है तथा वालक नहीं पीता है तो भी बलात्कार से उसे पिलाती हैं. इस प्रकार बार वार पिळाने से बालक को तो हानि पहुँचती ही है किन्तु माताको मी बहुत हानि पहुँचती है अर्थात् वार वार पिछाने से माता के खन से दूघ नहीं उतरता है ( आता है ) इस से वालक रोता है तथा उस के अधिक रोनेसे माता बहुत धन-ड़ाती है और ऐसा होने से दोनों (माता और वालक) निर्वल हो जाते है, वालक के मुँह में सान देकर उस को नींद नहीं छेने देना चाहिये और न माता को नींद लेना चाहिये क्योंकि उस से स्तन में तथा वालक के मंह में छाले पड़ जाते है।

बालक को पहिले महीने में डेट २ घण्टे, दूसरे महीने में दो २ घण्टे, तीसरे महीने में दाई २ घण्टे और चौथे महीने में तीन २ घण्टे के पीछे दूध पिलाना चाहिये, इसी प्रकार से प्रत्येक महीने में आधे २ घण्टे का अन्तर बढ़ाने जाना चाहिये किन्तु जब बालक सात आठ महीने का हो जावे तब तीन चार घण्टे के पीछे दूध पिलाने का समय नियत कर लेना चाहिये।

बहत सी खियां बारह वा चौदह महीने तक वालक को दूध पिलाती रहती हैं परन्तु ऐसा करना बालक को बहुत हानि पहुँचाता है क्योंकि जब बालक जन्मता है तब से छेकर सात आठ महीने तक स्त्री को ऋतुषर्म नहीं होता है इस लिये तव तक का ही द्घ बहुत पृष्टिकारक होता है किन्तु जब स्नी के ऋतुधर्म होने लगता है तब उस के दध में विकार उत्पन्न हो जाता है इस लिये खियों को केवल आठ नी महीने तक ही बालकों को दघ पिलाना चाहिये किन्तु आठ नौ महीने के पीछे दुघ का पिलाना घीरे २ कम करके उसके साथ में अन्य ख़राक देते रहना चाहिये, दूध पिलाने के बाद स्तन को पोंछ कर खच्छ कर लेने का नियम रखना चाहिये कि जिस से चांदे (छाले) न पड जार्ने ॥ ६-दघ पिलाने के समय हिफाजत--बालक को दूध पिलाने के समय माता प्रथम अपने मन में घीरज; उत्साह; शान्ति और आनन्द रख के वालक को देखे. फिर उस को हुँसा कर खिलावे और अपने स्तन में से थोड़ा सा दूध निकाल देवे. तत्पश्चात् बालक के मस्तक पर हाथ रखके उस को दूध पिलाने, बालक को दूध पिला-नेकी यही उत्तम रीति है, किन्तु बालक को मार कर, पटक कर, क्रोध में होकर. हरा कर अथवा तर्जना ( डांट ) देकर दृष नहीं पिळाना चाहिये क्योंकि जिस समय मन में शोक, मय, क्रोघ और निराशा आदि दोष होते हैं उस समय माता का दूध निगड़ा हुआ होता है और वह दूध जन नालक के पीने में आता है तो वह दूध वालक को विष के समान हानि पहुँचाता है-इस लिये जब कभी उक्त वातों का प्रसंग होने उस समय बालक को दूध कभी नहीं पिलाना चाहिये किन्तु जब ऊपर लिखे अनुसार मन अत्यन्त आनन्दित हो उस समय पिळाना चाहिये, इसी तरह माता को अपनी रोगावस्थामें भी बालक को अपना दूध नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि वह दूध भी बालक को हानि पहुँचाता है ॥

७-पूरा दूघ न होने पर कर्तव्य उपाय-जहां तक हो सके वहां तक तो वालक को माता के दूघ से ही रखना उत्तम है क्योंकि माता का स्नेह बालक पर अपूर्व होता

१-क्योंकि माता की उत्साह श्रान्ति, और आनन्द से भरी हुई दृष्टिको देखकर वालक भी दृर्पित होगा ॥ १-क्योंकि दूध के अप्रभाग में दूध का विकार जमा रहता है इसलिये पिलाने से प्रथम स्तनमेंसे कुछ दूध निकालकर तब वालक को पिलाना चाहिये॥

है इस लिये माता की स्थिति में धात्री (धाय) के द्वारा बालक का पोषण कराना ठीक नहीं है, हां यदि माता का शरीर दुर्वल हो अथवा दूध न आता हो अथवा पूरा (काफी) दूध न आता हो तो वेशक अन्य कुछ उपाय न होने से बालकको सात आठ महीने तक तो घाय के पास ही रख कर उसी के दूध से वालक का पालन पोषण करना चाहिये क्योंकि सात आठ महीने तक तो दूध के सिवाय बालक की और कोई खुराक हो ही नहीं सकती है।

८-धाञी के लक्षण-जहां तक हो सके घात्री अपने ग्रामकी और अपनी जाति की ही रखना चाहिये तथा उस में ये लक्षण देखने चाहियें कि-वह अपने ही बालक के समान जीवित और नीरोग वालक वाली. मध्यम कद की, शान्त, सुशील, दृढ शरीर वाळी, रोगरहित, सदाचारयुक्त तथा सद्गुणींवाळी होवे, यदि कदाचित ऐसी धात्री न मिल सके तो सदा एक ही तनदुरुस्त गाय का ताजा दूध लेकर तथा दूध से आधा कुछ गर्म पानी और शकर को पूर्व कही हुई रीति के अनुसार मिलाकर बालक को पिलाना चाहिये तथा इस को भी दूध पिलाने के समयके अनुकूल ही नियमानुः सार पिळाना चाहिये, दूष पिळाने में इस वात का भी खयाळ रखना चाहिये कि वालक को तांवे और पीतल आदि घातु के वर्तन में दूध नहीं पिलाना चाहिये किन्तु मिट्टी अथवा काच के वर्तन में लेकर पिलाना चाहिये, किन्तु बालक के पीने के दूव को तो पहिले से ही उक्त वर्तन में ही रखना चाहिये, दूधको बहुत गर्म करके नही पिलाना चाहिये, बहुत सी क्षियां गाय भैस वा बकरी का दूव औट कर तथा उस में शकर इलायची और जायफल आदि डाल कर पिलाया करती हैं-परन्तु ऐसा द्व छोटे बालक को मारी होने के कारण पचता नहीं है. इस लिये ऐसा दूध नही पिलाना चाहिये, वास्तव में तो बालक के लिये माता के दूध के समान और कोई खुराफ नहीं है. इस लिये जन कोई उपाय न चले तन ही घाय रखनी चाहिये अथना ऊपर लिखे अनुसार मिश्रण दूघ का सहारा रखना चाहिये॥

९—खुरम्क,—बालक को ताजी; हलकी; कुछ गर्म; रुचिके अनुकूल तथा पेष्टिक खुराक देनी चाहिये तथा खुराक के साथ में हमेशा गाय का ताजा और खच्छ दूध सी देते रहना चाहिये, यदि अनाज की खुराक दी जावे तो उस में जरासा नमक डाल कर देनी चाहिये क्योंकि—ऐसा करने से खुराक खादिष्ठ हो जाती है और हज़म मी जल्दी हो जाती है तथा इस से पेट में कीड़े मी कम पड़ते हैं, यदि वालक की रुचि हो तो दूध में थोड़ी सी मिठास आजावे इतनी शकर वा बतासे डाल देना चाहिये एरन्तु दूध को बहुत मीठा कर नहीं पिळाना चाहिये क्योंकि—बहुत मीठा कर पिळाने से वह पाचन शक्ति को मन्द करता है।

जन बालक एक वर्ष का हो जाने और दाँत निकल आने तन उसे कम २ से चांनल; दाल; खिचड़ी; स्वच्छ दही और मलाई आदि देना चाहिये परन्तु अन के साथ गाय का दूध देने में कभी नहीं चूकना चाहिये क्योंकि दूध में पोषण के सन आवश्यक पदार्थ स्थित हैं. इस लिये दूध के देने से बालक तनदुरुस्त और दृढ वन्धनोंबाला होता है, यदि दूध के देने से शौच ठीक न आने तो उसमें थोड़ा सा पानी मिला कर देना चाहिये इस से शौच ठीक होता रहेगा।

ज्यों २ बालक की अवस्था वढती जावे त्यों २ दूघ की ख़ुराक भी वढाते जाना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से वालक का तेज; वन्धान और वल बढ़ता रहता है, जब वालक करीन दो वर्ष का हो जाने तन दूध में पानी का मिलाना वन्द कर देना चाहिये, वालक को जो दूध दिया जाने वह ताजा और स्वच्छ देख के छेना चाहिये, दूध में पानी वा अन्य कुछ पदार्थ मिला हुआ नहीं होना चाहिये इस का पूरा खयाल रखना चाहिये क्यों कि खरान दूध बहुत हानि करता है, ज्यों २ वालक वड़ा होता जाने त्यों २ वह शाक तरकारी आदि ताने पदार्थोंको सावे इसका प्रयत्न करना चाहिये, धीरे २ शाक आदि पदार्थों में नमक और मसाला डालकर नालक को खिलाने चाहियें, कभी २ रुचि के अनुकूल कुछ मेवा भी देनी चाहिये, वालक को कच्चे फल, कोयले और मिट्टी आदि हानि-कारक पदार्थ नहीं खाने देना चाहिये, वालक को दिन भर में तीन वार ख़ुराक देनी चाहिये परन्तु उसमें भी यह नियम रखना चाहिये कि प्रातःकाल में दूध और रोटी देना चाहिये, इस के बाद दूसरी बार चार घंटे के पीछे और तीसरी बार श्रामको आठ बजे के अन्दर २ कोई हलकी ख़ुराक देनी चाहिये किन्तु इन तीन समयों के सिवाय यदि वालक वीच २ में खाना चाहे तो उस को नहीं खाने देना चाहिये, एक वार की खाई हुई ख़ुराक जब पच जावे और मेदेको कुछ विश्रान्ति (आराम) मिल जावे तव दूसरी वार खुराक देनी चाहिये, मूख से अधिक खूव डॅट कर भी नहीं खाने देना चाहिये क्योंकि जो बालक मुल से अधिक खून डँट कर तथा वार वार खाता है तो वह खुराक ठीक रीति से हजम नहीं होती है और वालक रोगी हो जाता है, उसके हाथ पैर रस्तीके समान व्यतले और पेट मटकी के समान बड़ा हो जाता है, वालक को कभी २ अनार, द्राक्षा (दाख), सेव, वादाम, पिस्ते और केले आदि फलमी देते रहना चाहिये, उसको पानी स्वच्छ पीने को देना चाहिये, पीने के लिये प्रायः कुओं का पानी वहुत उत्तम होता है इसलिय वही पिळाना चाहिये, जिस पानी पर रजःकण ( भूळके कण ) तैरते हों अथना जो अन्य तुरे पदार्थों से मिला हुआ हो वह पानी वालक को कभी नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि इस प्रकार का पानी वड़ी अवस्था वालों की अपेक्षा वालक को अधिक हानि पहुँचाता है, स्वच्छ जल हो तो भी उसे दो तीन नार छान कर पीने के लिये देना चाहिये, शीत

ऋतु में शरीर में गर्मी उत्पन्न करनेवाले पौष्टिक पदार्थ खाने को देना चाहिये क्योंकि उस समय शरीर में गर्मी पैदा करने की बहुत आवश्यकता है, उक्त ऋतु में यदि शरीर में गर्मी कम होवे तो तनदुरुस्ती विगड़ जाती है इसिलये उक्त ऋतु में शरीर में उप्णता कायम रहने के लिये उपाय करना चाहिये, वालक की मूख को कमी मारना नहीं चाहिये क्योंकि मूख का समय विता देने से मन्दामि आदि रोग हो जाते हैं, इसिलये यही उचित है कि नियम के अनुसार नियत किये हुए समय पर जितनी और जो हजम हो सके उत्तनी और वही खूब परिपक्त (पक्ती हुई) ख़ुराक खाने को देना चाहिये।

इस जीवनयात्रा के निर्वाह के लिये शरीर को जिन २ तत्वों की आवश्यकता है वे सब तत्त्व एक ही प्रकार की ख़राक में से नहीं मिल सकते हैं. इसिखेय सर्वदा एक ही मकार की ख़राक न देकर भिन्न २ मकार की ख़राक देते रहना चाहिये, एक ही मकार की ख़राक देने से शरीर को आवश्यक तत्वनी नहीं मिलते है तथा पाचनशक्ति में भी खराबी पड़ जाती है. जिस ख़राक पर वालक की रुचि न हो उसके खाने के लिये आग्रह नहीं करना चाहिये. वालक को ख़राक देनेमें आधा घंटा लगाना चाहिये अर्थात धीरे २ चवा २ के उसे खिलाना चाहिये और घीरे २ चाव २ के खाने की उस की आदत भी डालग चाहिये किन्त शीष्रता से उसे नहीं खिलाना चाहिये और न खाने देना चाहिये. गर्मी वा भूप आदि में से आने के बाद अथवा यकने के बाद कुछ विश्राम ले छेवे तव उसे खाने को देना चाहिये. खाते समय उसे न तो हॅसने और न वातें करने देना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से कभी २ प्राप्त गरू में अटक कर वहत हानि पहुँचाता है, सो उठने के पीछे तीन घण्टे के बाद और ऊँघने के पीछे एक घण्टे के बाद खराक देनी चाहिये. इसी प्रकार खानेके पीछे यदि आवश्यकता होतो एक घण्टे के पश्चात सोने देना चाहिये, ठंढी विगड़ी हुई और दुर्गन्ययुक्त ख़राक नहीं खाने देनी चाहिये, बहुत खाना अथवा कमखाना, ये दोनों ही नुक्सान करते हैं इस लिये इन से वालक को बचाना चाहिये, मूल लगे विना आग्रह करके वालक की नहीं खिलाना चाहिये, वालक से कम वा अधिक खाने के लिये नहीं कहना चाहिये किन्त उस को अपनी रुचि के अनुसार खाने देना चाहिये. ख़राक के विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जो ख़राक जिस कदर प्रष्टिकारक हो वह उसी कटर तौलमें कम खाने को देना चाहिये तथा जिस कदर ख़राक कम पृष्टि कारक हो उसी कदर वह तौल में अधिक खाने को देना चौहिये, तारपर्य यह है कि जहांतक हो सके वालकों को खुराक तौल में कम किन्तु पुष्टिकारक देना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से वालक का वल घटता है तथा गरीर भी नहीं वदता है, यह संक्षेप से खुराक के विषय में

१-क्योंकि पुष्टिकारक खराक तौलमें अधिक देने से अलीर्ण होकर विकार उत्पन्न होता है और अपुष्टि कारक अथवा कम पुष्टिकारक खराक तौलमें कम देने से वालक को दुर्वलता सताने लगती है ॥

छिसा गया है, वाकी इस विषय को देश और काछ के अनुसार चतुर माताओं को विचार छेना चाहिये ॥

१० - ह्वा — जिस उपाय से वालक को खुळी और खच्छ हवा मिलसके वही उपाय करना चाहिये, खच्छ हवा के मिलने के लिये हमेशा सुवह और शाम को समुद्र के तट पर मैदान में, पहाड़ी पर अथवा बाग में वालक को हवा खिलाने के लिये ले जाना चाहिये, क्योंकि खच्छ हवा के मिलने से वालक के शरीर में चेतनता आती है, रुघिर सुधरता है। और शरीर नीरोग रहता है, प्रत्येक प्राणी को श्वास लेने में आर्क्सिजन वायु की अधिक आवश्यकता होती है इस लिये जिसकमरे में ताजी और स्वच्छ हवा आती हो उस प्रकार के ही खिड़की और किवाड़वाले कमरे में वालक को रखना चाहिये, किन्तु उस को अधेरे खान में, चूलहे की गर्मी से युक्त खानमें, नाली वा मोहरी की दुर्गन्ध से युक्त खान में, संकीर्ण, अधेरी और दुर्गन्धवाली कोटरी में, वहुत से मनुज्यों के श्वास लेने से जहां कार्बोलिक हवा निकलती हो उस खान में और जहां अखण्ड दीपक रहता हो उस खान में कभी नहीं रखना चाहिये, क्योंकि—जहां गर्मी दुर्गन्ध और पतली हवा होती है वहां आक्सिजन हवा वहुत थोड़ी होती है इसलिये ऐसी जगह पर रखने से वालक की तनदुरुत्ती विगड़ जाती है, अतः इन सब वातों का खयाल कर खच्छ और सुखदायक पवन से युक्त खान में वालक को रखने का प्रवन्ध करना ही सर्वदा लामदायक है॥

११—निद्रा—नालक को बड़े आदमी की अपेक्षा अधिक निद्रा लेने की शावश्यकता है क्योंकि—निद्रा लेने से वालक का शरीर पृष्ट और तनदुरुख होता है, वालक को कुछ समय तक माता के पसवाड़े में भी सोनेकी आवश्यकता है क्योंकि—उस को दूसरे के शरीर की गर्मी की भी आवश्यकता है, इस लिये माता को चाहिये कि—कुछ समय तक बालक को अपने पसवाड़े में भी छुलाया करे, परन्तु पसवाड़े में छुलाते समय इस वातका पूरा ध्यान रखना चाहिये कि—पसवाड़ा फेरते समय वालक कुचल न जाने अर्थात् वह रोकर पसवाड़े के नीचे न दन जाने, इस लिये माता को चाहिये कि—उस समयमें अपने और वालक के बीच में किसी कपड़े की तह बना कर रखले, सोते हुए वालक को कभी दूम नहीं पिलाना चाहिये क्योंकि—सोते हुए वालक को दूम पिलाने से कभी २ माता ऊंघ जाती है और वालक उलटा गिरके गुंगला के मर जाता है वालक को सोने का ऐसा अभ्यास कराना चाहिये कि—वह रात को आठ नौ बजे सो जाने और प्रातःकाल पांच वजे उठ वैठे, दिन में दो पहर के समय एक दो घण्टे और रात को अधिक से अधिक आठ घण्टे

१-आविसजन अर्थात् प्राणप्रद वायु ॥ २-कार्वेलिक हवा अर्थात् प्राणनाशक वायु ॥

तक बालक को नींद लेने देना चाहिये, तथा जागने के पीछे उसे विस्तर पर पहा नहीं रहने देना चाहिये क्योंकि-ऐसा करने से वालक द्यस्त हो जाता है, इस लिये जागने के पीछे शीष्रही उठने की आदत डालनी चाहिये, नींद में सोते हुए बालक को जगाना नहीं चाहिये क्योंकि-नींद में सोते हुए बालक को जगाने से बहुत हानि होती है, नालक को स्वच्छ हवा और प्रकाशवाले कमरे में मुलाना चाहिये किन्तु खिड़की और किवाड बन्द किये हुए कमरे में नहीं सुलाना चाहिये, तथा दुर्गन्धवाले और छोटे कमरे में भी नहीं सुलाना चाहिये, बालकको निद्रा के समय में कुछ तक्कीफ होने ऐसा कुछ भी नतीन नहीं होना चाहिये किन्त निद्रा के समयमें उस का मन अत्यन्त शान्त रहे ऐसा प्रबंध करना चाहिये, बालक को ख़राक की अपेक्षासे भी निद्रा की अधिक आवश्यकता है क्योंकि कम निदा से बालक दुर्वल हो जाता है, बालक को गोद में सुलाने की आदत नहीं डालनी चाहिये तथा झले वा पालने में भी बलात्कार झुला कर पीट कर हरा कर अथवा व्याकुल कर नहीं सुलाना चाहिये और न बाल-गुटिका वा अफीम आदि हानिकारक तथा विषेठी वस्त्र खिलाकर सुलाना चाहिये क्योंकि उस के खिलाने से बालक का शरीर बिगडकर निर्वेल हो जाता है. उस के शरीर का बन्धान हुढ़ नहीं होता है. किन्तु जब उस को प्रकृति के नियमके अनुसार खामाविक नींद आने लगे तबही सलाना चाहिये. रात्रि को ख़राक देने के पश्चात दो वण्टे केबाद हँसाने खिलाने दौड़ाने और क़दाने आदि के द्वारा कुछ शारीरिक व्यायाम (कस-रत ) कराके तथा मधर गीतों के गाने आदि के द्वारा उस के मन का रज़न करके सुळाना चाहिये कि जिस से सुखपूर्वक उसे गहरी नींद आजावे, इसी प्रकार से बाळक को पालने में भी हिर्पित कर लिटा कर मधुर गीत गाकर धीरे २ झुला कर सुछानेसे उस को उत्तम नींद आती है तथा काफी नींद के आजाने से उसका शरीर हलका (फ़र्तीला) और अच्छा हो जाता है, यदि किसी कारण से बालक को नींद न आती हो तो समझ लेना चाहिये कि इस के पेट में या तो कीड़े हो गये हैं या कोई दसरा दर्द उत्पन्न हुआ है, इस की जांच कर के जो माल्रम हो उस का उचित उपाय करना चाहिये, किन्तु जहां तक हो सके नींद के लिये औषघ नहीं खिलाना चाहिये, सोते समय कमानुसार पसवाडा बदलने की बालक की भादत डालना चौहिये, उस के सोने का बिछौना न तो अत्यन्त मुलायम और न अत्यन्त सख्त होना चाहिये किन्तु साधारण होना चाहिये, झूले में मुळाने की अपेक्षा पालने में मुलाना उत्तम है क्योंकि झुळे में युलाने से बालक के कुबड़े हो जाने का सम्मव है और कुबड़ा हो जाने से वह ठीक रीति से चल नहीं सफता है किन्छ पाठने में छुलाने से ऐसा नहीं होती

१-क्योंकि एक ही पसवाड़े से पढे रहने से आहार का परिपाक ठीक नहीं होता है।

है, वालक की नींद में भंग न हो जाने इस लिये सुले या पालने के आंकड़े (कड़े ) नहीं बोलने देना चाहिये, वालक के सोते समय जोर से झोंक़ा नहीं देना चाहिये, सोने के झूले वा विछीने के पास यदि श्रीत भी हो तो भी आग की सिगड़ी वा दीपक समीप में नहीं रखना चाहिये, जब वालक सो कर उठ बैठे तब शीष्रही बिछीने को लियेट कर नहीं रख देना चाहिये किन्तु जब उस में कुछ हवा लग जाने तथा उस के भीतर की गन्दगी (दुर्गन्धि) उड़ जाने तब उस को उठा कर रखना चाहिये, सोते समय वालक को चांचड़, खटमल और जुएँ आदि न कार्टे, इस का प्रवंघ रखना चाहिये, उस के सोने का बिछीना धोया हुआ तथा साफ रखना चाहिये किन्तु उस को मलीन नहीं होने देना चाहिये, यदि विछीना वा झोला मलमूत्र से भीगा होने तो श्रीष्ठ उस को बदल कर उस के स्थान में दूसरे किसी खच्छ वस्न को विछा कर उस पर वालक को सुलाना चाहिये कि जिस से उसे सदीं न रूप जाने॥

१२-कसरत--वालक को ख़ली हवा में कुछ शारीरिक कसरत मिल सके ऐसा प्रयक्त करना चाहिये क्योंकि शारीरिक कसरत से उस के शरीर का भीतरी रुधिर नियमान-सार सब नसों में घूम जाता है, खाये हुए अन का रस होकर तमाम शरीर को पोषण (पृष्टि) मिलता है, पाचनशक्ति बढ़ती है, स्नाय का सञ्चलन होने से लोह मीतरी मलीन पदार्थों को पसीने के द्वारा वाहर निकाल देता है जिस से शरीरका वन्यान हद और नीरोग होता है, नींद अच्छी आती है तथा हिन्मत, चेतनता, चन्नळता और शरवीरता बढ़ती है, क्योंकि वालक की खामाविक चंचलता ही इस वात को बतलाती है कि-नालक की अरोगता रहने और वहा होने के लिये प्रकृति से ही उस को शारीरिक कसरत की आवश्यकता है, उत्पन्न होने के पीछे जब बालक कुछ मासों का हो जावे तव उस को सुबह शाम कपड़े पहना के अच्छी हवा में ले जाना चाहिये. कभी २ जमीन पर रजाई विछा के उसे झुलाना चाहिये क्योंकि ऐसा करने से वह इधर उघर पछाड़ें मारेगा और उस को शारीरिक कसरत प्राप्त होगी. इसी प्रकार कमी २ हॅसाना, खिलाना, कुदाना और कोई वस्तु फेंक कर उसे मंगवाना आदि व्यवहार भी वालक के साथ करना चाहिये, क्योंकि इस व्यवहार में अति हँस कर वह हाथ पैर पछाड़ने, दौड़ने और इघर उघर फिरने के लिये चेष्टा करेगा और उस से उसे सहजरें ही शारीरिक कसरत मिल सकेरी।

जन नालक कुछ चलना फिरना सील जाने तन उसे घर में तथा घर के नाहर समीप में ही लेलने देना चाहिये किन्तु उसे घर में न निठला रलना चाहिये, परन्तु जिस लेल से शरीर के किसी भाग को हानि पहुँचे तथा जिस लेलसे नीति में निगाड़ हो ऐसा लेल नहीं खेळने देना चाँहिये इसी प्रकार दुष्ट ळड़कों की संगति में भी बाळक न खेळने पाने इस की पूरी खबरदारी रखनी चाहिये, ज्यों २ बाळक उम्रमें वड़ा होता जाने त्यों २ उसं को नित्य ख़बह और शाम को ख़ुळी हवामें नियमपूर्वक गेंद फेंकना, दौड़ना, चकरी, तीर फेंकना, खोदना, जोतना और काटना आदि मनपसन्द खेळ खेळने देना चाहिये परन्तु जिस और जितने खेळ से वह अत्यन्त थक जाने तथा शरीर मारी पड़ जाने वह और उतना खेळ नहीं खेळने देना चाहिये, जब कभी कोळेरा (हैजा) और ज्वर आदि रोग चळ रहा हो तो उस समय में कसरत नहीं कराना चाहिये, कसरत करने के पीळे जब उस की थकावट कम हो जाने तब उसे खाने और पीने देना चाहिये, इस नियम के अनुसार पुत्र और पुत्री से कसरत कराते रहें ॥

१ <del>दें दाँतों की रहता ज</del>न वालक सात आठ महीने का होता है तन उस के दाँत

निकलना प्रारम्म होता है, कभी २ ऐसा भी होता है कि दाँत दो तीन मास विलम्ब से भी निकलते है परन्तु एँसी दशा में नालक को ज्वर, वमन, खांसी, चूंक झाड़ा और आंचकी आदि होने लगते है. जब वालकके दाँत निकलने लगते हैं उस समय उस का समाव चिड्चिड़ा (चिढ्नेवाला) हो जाता है, उस को कहीं भी अच्छा नहीं लगता है. दाँतों की जड़ों में खाज (ख़जली) चलती है, बार बार दूव पीने की इच्छा होती है, अंगुली वा अंगुठे को मुख में डालता है क्योंकि उस से दाँतों की जहों के विसने से अच्छा छगता है, इस समय पर बालक अन्य किसी वस्तु को मुख में न डाठने पाने इस का स्वयांठ रखना चाहिये, क्योंकि अन्य किसी वस्तु के मुख में डालने की अपेक्षा तो अंगूठे को ही मुख में डालना ठीक है, परन्तू उस को हमेशा सुल में अंगुठा ढाळने की आदत न पढ़ जावे इस का खयाळ रखना चाहिये। यदि दांत निकलने के समय नित्य की अपेक्षा दो चार बार शीच अधिक लगे तो कोई चिन्ता की बात नहीं है परन्तु यदि दो चार वार से भी अधिक शौच रुगने रुगे तो उसका उचित उपाय करना चाहिये, यदि नालक को ज्वर वा वमन आदि हो जावे तो चतुर वैद्य वा डाक्टर की सलाह लेकर उस का शीघ्रही उपाय करना चाहिये क्योंकि इस समय में उस की अच्छी तरह से हिफाजत करनी चाहिये, यदि पहना हुआ कपड़ा लार से भीग जावे तो शीघ्र उस कपड़े को उतार कर दूसरा स्वच्छ कपड़ा पहना देना चाहिये क्योंकि ऐसा न करने से सर्दी लगजाती है, जब बालक बड़ा हो जावे तब दाँतों को बुश अथवा दाँतन के कूंचेसे विसने की उस की आदत डालनी चाहिये, उसके दांतो में मैठ नहीं रहने देना चाहिये किन्तु पानी के कुछ़े करा के उस के मुंह और दांतो को साफ कराते रहना चाहिये ॥

१-जैसे ढींगला डींगली ( गुडा और गुड़िया ) का व्याह करना तथा उस से बालक जन्माना इलादि ॥

१ १-चरणरक्षा-( पैरों की हिफाजत ) पैर ही तमाम शरीर की जड़ हैं इसलिये उन की रक्षा करना अति आवश्यक है, अतः ऐसा प्रवंध करते रहना चाहिये कि जिस से बालक के पैर गर्म रहें, जब पैर ठंढे पड़ जावें तो उन को गर्म पानी में रख के गर्म कर देना चाहिये तथा पैरों में मोने पहना देना चाहिये. सोते समय भी पैर गर्म ही रहें ऐसा उपाय करना चाहिये क्योंकि पैर ढंढे रहने से सर्दी लगकर व्याधि होने का सम्भव है, श्रीत ऋत में पैरों में मोने तथा मुळायम देशी जूते पहनाना चाहिये क्योंकि पैरों में जते पहनाये रखने से ठंढ गर्मी और कांटों से पैरों की रक्षा होती है परन्त सँकडे (कठिन) जुते नहीं पहनाना चाहिये क्योंकि सँकड़े जुते पहनाने से बालक के पर का तलवा बढ़ता नहीं है, अंगुलियां सँकुच जाती है तथा पर में छाले आदि पड जाते हैं. बालक को चलाने और खड़ा करने के लिये माता की त्वरा ( भीवता ) नहीं करनी चाहिये किन्तु जब बालक अपने आप ही चलने और खड़ा होने की इच्छा और चेष्टा करे तब उस को सहारा देकर चलाना और सड़ा करना चाहिये क्योंकि वलात्कार चलाने और खड़ा करने से उस के कोमल पैरों में शक्ति न होने से वे (पैर) शरीर का बोझ नहीं उठा सकते है, इस से वालक गिर जाता है तथा गिर जाने से उस के पैर टेढ़े और मुझे हुए हो जाते हैं, घुटने एक दूसरे से मिझ जाते हैं और तलने चपटे हो जाते हैं इत्यादि अनेक दूषण पैरों में हो जाते है, वार्टक को घर में खुळे ( नंगे ) पैर चलने फिरने देना चाहिये नयोंकि नंगे पैर चलने फिरने देने से उस के पैरों के तलने मजबूत और सख्त हो जाते है तथा पैरों के पत्ने भी चौडे हो जाते हैं ॥

१५—मस्तक वालक का मर्खंक सदा ठंडा रखना चाहिये, यदि मस्तक गर्म होजावे तो ठंडा करने के लिये उस पर शीतल पानी की घारा डालनी चाहिये, पीछे उसे पोछ कर और साफ कर किसी वासित तेल का उस पर मर्दन करना चाहिये, क्यों कि मस्तक को घोने के पीछे यदि उस पर किसी वासित तेल का मर्दन न किया जावे तो मस्तक में पीड़ा होने लगती है, बालक के मस्तक से बाल नहीं उतारना चाहिये और न बड़ी शिखा तथा चोटला रखना चाहिये किन्तु केवल बाल कटाते जाना चाहिये, हां बालिकाओं का तो जब वे चार पांच वर्ष की हो जावें तव चोटला रखना चाहिये, वालक को खान कराते समय प्रथम मस्तक मिगोना चाहिये पीछे सब शरीर पर पानी डाल कर खान कराना चाहिये, मस्तक पर ठंढे पानी की धारा डालने से

९-न केवल वालकका ही मस्तक ठडा रखना नाहिये किन्तु सब लोगो को अपना मस्तक सदा ठंडा रखना चाहिये क्योंकि मस्तक वा मगज़ को तरावटकी आवस्थकता रहती है ॥

मगज़ तर रहता है, मैस्तक पर गर्म किया हुआ पानी नहीं डालना चाहिये, वालों को सदा मैल काटने वाली चीजों से घोना चाहिये, पुत्र के बाल प्रतिदिन और पुत्री के बाल सात आठ दिन में एक वार घोकर साफ करना चाहिये, यदि मस्तक में जुयें और लीखें हो जावें तो उन को निकाल के वासित तेल में थोड़ा सा कपूर मिला कर मस्तक पर मालिश्च करनी चाहिये क्योंकि ऐसा करने से जुयें कम पड़ती हैं तथा कपूर निला कर केवल वासित तेल का मर्दन करने से मगज़ तर रहता है, मस्तक पर नारियल के तेल का मर्दन करना भी अच्छा होता है क्योंकि—उस के लगाने से बाल साफ होकर बढ़ते और काले रहते हैं, वालों के ओइँछने में इस बात का खयाल रखना चाहिये कि—आईँछते समय उस के बाल न तो खिँचे और न टूटें, क्योंकि वालों के खिँचने और टूटने से मगज़ में व्याधि हो जाती है तथा बाल भी गिर जाते हैं, इस लिये बारीक दाँत वाली कंवी से घीरे २ बालों को ओईँछना चाहिये, मस्तक में तेल सिर्फ इतना डालना चाहिये कि बालक के कपड़े न विगड़ने पानें, बालक के मस्तक पर मनमाना सख़न तथा अर्क खींचा हुआ तेल नहीं लगाना चाहिये, क्योंकि—ऐसा करने से बाल सफेद हो जाते हैं तथा मगज़ में व्याधि भी हो जाती है ॥

१६—लंग वा विवाह बालकपन में लग्न अर्थात् विवाह कर देने से बालक शीमही ख्या के सम्बन्ध होने की चिन्ता से यथोचित विद्याभ्यास नहीं कर सकता हैं, इस से वड़े होने पर संसारयात्रा के निर्वाह में मुसीवत पड़कर उस को संसार में अपना बीवन दुःख के साथ विताना पड़ता है, केवल यही नहीं किन्तु कच्ची अवस्था में अपक (य पका हुआ अर्थात् कचा) वीर्य निकल्जाने से शरीर का बन्धान टूट जाता है, शरीर दुर्वल, पतला, पीला, अशक्त और रोगी हो जाता है, आयु का क्षय होजाता है तथा उसकी जो प्रजा (सन्ति ) होती है वह भी वैसी ही होती है, वह किसी कार्य को भी हिम्मत के साथ नहीं कर सकता है, इत्यादि अनेक हानियां वालविवाह से होती हैं, इसल्ये पुत्र की अवस्था बीस वर्ष की होने के पीछे और पुत्री की अवस्था तेरह वा चौदह वर्ष की होने के पीछे विवाह करना ठीक है, क्योंकि जीवन में वीर्य का विशेष संरक्षण होता है वह हड़, स्थूल, प्रष्ट, श्वर, वीर, पराक्रमी और नीरोग होता है तथा उस की प्रजा (सन्ति ) भी सब प्रकार से उत्कृष्ट होती है, इस लिये पुत्र और पुत्री का उक्त अवस्था में ही विवाह करना परम श्रेष्ठ है ॥

१—मस्तक पर गर्म पानी के डालने से जो हानि है वह नम्बर दो (झान विषय) में पूर्व किस्र आने हैं॥ २—उस के अर्थात बाठक के ॥

१७—कर्णरक्षा—(कान की हिफाज़त), वालक के कान ठंढे नहीं होने देना चाहिये,
यदि ठंढे होजांने तो कानटोपी पहना देना चाहिये, क्योंकि ऐसा न करने से सदीं
लग कर कान पक जाते हैं और उन में पीड़ा होने लगती है, यदि कमी कान में दर्द
होने लगे तो तेल को गर्म कर के कान के भीतर उस तेल की बूंदें डालनी चाहियें,
यदि कान बहता हो तो समुद्रफेन को तेल में उवाल कर उस की बूंदें कान में
डालनी चाहियें, कान में छिद्र (छेद) कराने की रीति नुकसान करती है, क्योंकि
कान में छिद्र करके अलंकार (आभूषण, जेवर) पहनने से अनेक प्रकार के नुकसीन
हो जाते हैं, इस लिये यह रीति ठीक नहीं है, कान को सलाई जादि से भी करोदना
नहीं चाहिये किन्तु उस (कान) के मैल को अपने आप ही गिरने देना चाहिये क्योंकि
कान के करोदने से वह कभी २ पक जाता है और उस में पीड़ा होने लगती है।

१८—शीतला रोग से संरक्षा—शीतला निकलने से कभी २ वालक अन्धे, खले, काने और विहरे हो जाते हैं तथा उन के तमाम शरीर पर दाग पड़ जाते हैं तथा दागों के पड़ने से चेहरा भी विगड़ जाता है, इत्यादि अनेक खरावियां उत्पन्न हो जाती हैं, केवल इतना ही नहीं किन्तु कभी २ इस से वालक का मरण भी हो जाता है, सत्य तो यह है कि वालक के लिये इस के समान और कोई वड़ा भय नहीं है, यह रोग चें भी भी है इसलिये जिस समय यह रोग प्रचलित हो उस समय बालक को रोगवाली जगह पर नहीं ले जाना चाहिये, यदि वालक के टीका न लगवाया हो तो इस समय शीघ्र ही लगवा देना चाहिये, क्योंकि टीका लगवा देने से ऊपर कहीं हुई खरावियों के उत्पन्न होने का भय नहीं रहता है, यदि वालक के दो वार टीका लगवा दिया जावे तो श्रीतला निकलती भी नहीं है और यदि कदाचित् निकलती भी है तो उस की प्रवलता (जोर) विलक्षल घट जाती है, इस लिये प्रथम छोटी अवस्था में एक वार टीका लगवा देना चाहिये पीछे सात वा आठ वर्ष की अवस्था में एक वार किर दुवारा लगवा देना चाहिये, किन्तु प्रथम छोटी अवस्था में एक वार टीका लगवा देने के बाद यदि सात सात वर्ष के पीछे दो तीन वार फिर लगवा दिया जावे तो और भी अधिक लाभ होता है।

१-पाठकों ने देखा वा छुना होगा कि अनेक दुष्ट गहने के स्रोम से छोटे पचों की बहका कर है जाते हैं तथा उन का जेवर हरण कर बच्चो को मार तक डालते हैं॥

२-चेपी अर्थात् वायु के द्वारा उड़कर लगनेवाला ॥

<sup>4-</sup>छोटी अवस्था में जितनी जरूद हो सके टीका लगवा देना चाहिये-अर्थात् शिस वालक को कोई रोग न हो तथा हृष्ट पुष्ट हो तो जन्म के १५ दिन के पीछे और तीन महीने के मीतर टीका लगवा देना उचित है, परन्दु दुवंछ और रोगी वालक के जब तक दाँत न निकल आवें तब तक टीका नहीं लगवाना चाहिये, यह भी स्मरण रचना चाहिये कि-टीका लगवाने का सब से अच्छा समय जाहे की ऋद है।

टीका लगवाने के समय इस बात का पूरा खयाल रखना चाहिये कि-टीका लगाने के लिये जिस बालक का चेप लिया जावे वह बालक गुमडे तथा ज्वर आदि रोगवाल नहीं होना चाहिये, किन्तु वह बालक नीरोग और दृढ बन्धान युक्त होना चाहिये, क्योंकि भीरोग बालक का चेप लेने से उस बालक को फायदा पहुँचता है और रोगी बालक का चेपलेने से बालक को शीघडी उसी प्रकार का रोग होजाता है।

जब बालक का शरीर बिलकुल तनदुरुस्त हो तब उस के टीका लगवाना चाहिये. टीका लगवाने के बाद नी दस दिन में दाने मरजाते हैं और सूजन आ जाती है और पीड़ा भी होने रुगती है, उस के बाद एक दी दिन में आराम होना गुरू हो जाता है. इससमयमें उस के आराम होने के लिये नालक को औषघ देने का कुछ काम नहीं है। हां यदि टीका छगाने का स्थान लिँचता हो और लिँचने से अधिक दुःस माख्म होतां ही तो उस पर केवल थी लगा देना चाहिये, क्योंकि थी के लगाने से चेप निकल कर गिर जाते हैं, दाने फूटने के बाद वारीक राख से उसे पोंछना मी ठीक है, परन्तु दानों को नोच कर नहीं उलाइना चाहिये क्योंकि नोच कर उलाइ देने से लाम नहीं होता है और फिर पक जाने का भी मय रहता है, यदि बालक दानों को नोचने लगे तो उस के हाथ पर कपड़ा लपेट देना चौहिये अर्थात् उस चेप (पपड़ी) को नोच कर नहीं उखाड़ना चाहिये किन्त उसे अपने आप ही गिरने देना चाहिये ॥

१९<del>-बालॅग्रंटिका</del>--बलक को बालँगुटिका देनी की रीति बहुत हानिकारक है। चाहें प्रत्यक्ष में इस से कुछ छाम भी माछम पड़े परन्तु परिणाम में तो हानि ही पहुँ-चती है, यह हमेशा देने से तो एक प्रकार से खुराक के समान हो जाती है तथा व्यसनी के व्यसन के समान यह भी एक प्रकार से व्यसनवत् ही हो जाती है, क्योंकि जब तक उस का नशा रहता है तब तक तो बालक को निद्रा आती है और वह ठीक रहता है परन्तु नशा उतरने के वाद फिर ज्यों का त्यों रहता है, नशा करने से ं खाभाविक नींद के समान अच्छी नींद भी नहीं आती है, इस के सिवाय इस बात की ठीक जांच करली गई है कि-बालगुटिका में नाना प्रकार की बस्तुयें पहती हैं किन्तु उन में भी अफीम तो मुख्य होती है, उस गुटिका को पानी वा माता के दृष्में मिला के वलात्कार वालक के हाथ पैर पकड़ के उसे पिला देते है, यद्यपि उस गुटिका

को खिला देती हैं कि बारुक सो जाय और वे सुख से अपना सन कार्य करती रहें ॥

१-न्योंकि राख से पोंछने से दाने जल्दी ख़ुक्क हो जाते हैं ॥

२-कपडा बांध देने से वालक दानों को नोच नहीं सकेगा ॥ ३-यह बालगुटिका वन्नोको खिलाने के लिये एक प्रकार की गोली है जिस में अफीम आदि कई प्रकार के ह्यानिकारक पदार्थ डाळकर वह बनाई जाती है-मूर्ख ब्रिया वालकों को छुळाने के लिये इस गोळी की बालको

के पीने के समय वालक अत्यन्त रोता है तथापि उस के रोने पर निर्दय माता को कुछ भी दया नहीं आती है, इस गुटिका के देनकी रीति प्रायः एक दूसरी को देख कर कियों में चल जीती है, यह गुटिका भी एक प्रकार के व्यसन के समान वालक को दुर्नेला, निर्वल और पीला कर देती है तथा इस से वालक के हाथ पैर रस्सीके समान पतले और पेट मटकी के समान बड़ा हो जाता है तथा इस गुटिका को देकर वालक को वलात्कार छलाना तो न छलाने के ही समान है, इसलिये माता का यह कार्य तो वालक के साथ शत्रुता रखने के जुल्य होता है, वालक को छलाने का सचा उपाय तो यही है कि—सोने से प्रथम वालक से पूरी शारीरिक कसरत कराना चाहिये, ऐसा करने से वालक को खयमेव उत्तम निद्रा आ जावें गी, इसलिये निद्रा के लिये वालगुटिका के देने की रीति को विलक्षल ही वन्द कर देना चाहिये ॥

२०—अगॅस्ब—जन बालक सो कर उठे तन कुछ देरें के पीछे उस की आंखों को ठंढे जल से घो देना चाहिये, आंखों के मैल आदि को खूब घोकर आंखों को साफ कर देना चाहिये, ठंढे पानी से हमेशा घोने से आंखों का तेज बढता है,ठंढक रहती है तथा आंख की गर्मी कम हो जाती है, इत्यादि बहुत से लाम आंखों को ठंढे पानी से घोने से होते हैं, परन्तु आंखों को घोये विना वैसी ही रहने देने से नुकसान होता है, आंखों में हमेशा काजल अथवा ज्योति को बढ़ाने वाला अन्य कोई अञ्जन आंजते (लगाते) रहना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से आंखें दुखनी नहीं आती हैं और तेज भी बढ़ता है। आंखें दुखनी आंगा एक प्रकार का चैपी रोग है, इस लिये यदि किसी की आंखें

<sup>9-</sup>क्योंकि क्रियों में मूर्खता तो होती ही है एक दूसरी को देख कर व्यवहार करने लगती हैं।

२-क्योंकि इस में अफीम आदि कई विषेठे पदार्थ डाठे जाते हैं॥

३-क्योंकि नहीं के जोर से जो निदा आती है वह स्वाभाविक निदा का फल नहीं देसकती है ॥

४-क्योंकि शारीरिक थकावट के बाद निदा खुब आया करती है।

५-सोकर उठने के वाद शीघ्र ही आंखों को वो देने से सदी गर्मी होकर आखें दुखनी आजाती हैं॥

<sup>6—</sup>चेपी रोग उसे कहते हैं जोकि रोगी के स्पर्श करनेवाले तथा रोगी के पास में रहनेवाले पुरुष के भी वायु के द्वारा उड़ कर लगजाता है, यह (चेपी) रोग वड़ा संयक्तर होता है, इस लिये साता पिता को चाहिये कि—चेपी रोग से अपनी तथा अपने वालकों की सदा रक्षा करते रहें, यह भी जान लेना चाहिये कि—केवल आंखों का हुखनी लान ही चेपी रोग नहीं है किन्तु चेपीरोग बहुत से हैं, जैसे ओरी (शीतला का सेद ),अछवड़ा (आकड़ा काकड़ा ), शीतला (चेनक), गालपचोरिया (गालमें होने वाला रोगिवशेष ), खुलख़िल्या, गलधुला (गल में होने वाला रोगिवशेष ), खुलख़िल्या, गलधुला (गल में होने वाला एक रोग), दाद, आखों का हुखना, टाइफस ज्वर (ज्वर विशेष ), कोलेश (विसूचिका वा हैजा), मोतीहरा, पानी झरा (ये दोनों राजपूताने में प्राय: होते हैं) इलादि, इन रोगों में से जब कोई रोग कहीं प्रचलित हो तो वहां वालक को लेकर नहीं रहना चाहिये किन्तु जब वह रोग मिट जाने तव वहां वालक को ले जाना चाहिये तथा यदि कोई पुरुष इन रोगों में से किसी रोग से प्रस्त हो तो उसके विलक्कल आराम हो जाने के पीछे वालक को उस के पास जाने देना चाहिये, तात्पर्य यही है कि—चेपी रोगों से अपनी और-अपने वालकों की वही सावधानी के साथ रक्षा करनी चाहिये।

दुसती हों तो उस के पास बालक को, नहीं जाने देना चाहिये, यदि बालक की लांस दुसनी आदे तो उस का शीघ ही यथायोग्य उपाय करना चाहिये, क्योंकि उस में प्रमाद (गफ़लत) करने से आंस को बहुत हानि पहुँचती है।

इस प्रकार से ये कुछ संक्षित नियम बालरक्षा के विषय में दिखलाये गये हैं कि इन नियमों को जान कर खियां अपने बालकों की नियमानुसार रक्षा करें, क्योंकि जबतक उक्त नियमों के अनुसार बालकों की रक्षा नहीं की जायगी तबतक वे नीरोग, बलिष्ठ, इट बन्धान वाले, पराक्रमी और शूर वीर कदापि नहीं हो सकेंगे और वे उक्त गुणों से . युक्त न होने से न तो अपना कल्याण कर सकेंगे और न दूसरोंका कुछ उपकार कर सकेंगे, इस लिये माता पिता का सब से मुख्य यही कर्तव्य है कि—वे अपने बालकों की रक्षा सदा नियम पूर्वक ही करें, क्योंकि ऐसा करने से ही उन बालकों का, बालकों के माता पिताओं का, कुटुम्ब का और तमाम संसार का भी उपकार और कल्याण हो सकता है ॥

यह तृतीय अध्याय का बालरक्षण नामक—चौथा प्रकरण समाप्त हुआ ॥ इति श्री जैनक्वेताम्बर—धर्मोपदेशक—यति प्राणाचार्य—विवेकल्रव्धि शिष्यशील-सौमाग्य निर्मितः, जैनसम्प्रदाय शिक्षायाः

तृतीयोऽध्यायः ॥

१-वालरक्षा के विस्तृत नियम वैद्यक आदि प्रन्थों में देखने चाहियें ॥ २-'ख्यमसिद्ध: कथ परार्थान् सामयितु सकोति, । अर्थात् जो स्वयं (खद्) असिद्ध (सर्वे सामर्वे पे रहित अथवा असमर्थ) है. वह दूसरों के अर्थों को कैसे सिद्ध कर सकता है ॥

# चतुर्थ अध्याय॥

#### मङ्गलाचरण ॥

दोहा—श्री गुरु चैरण सरोज रज, निज मन मुंकुर सुघारि ॥
वैषु रक्षणके नियम अब, कहत सुनो चितघारि॥ १॥
प्रथम प्रकरण—वैद्यक शास्त्र की उपयोगिता॥

श्रीर की रचना और उस की किया को ठीक र नियम में रखने के लिये श्रीर संरक्षण के नियमों और उपयोग में आने वाले पदार्थों के गुण और अवगुण को जान लेना अति आवश्यक है, इसीलिये वैद्यक विद्या में इस विमाग को प्रथम श्रेणीमें गिना गया है, क्योंकि—शरीर संरक्षण के नियमों के न जानने से तथा पदार्थों के गुण और अवगुण को विना जाने उन को उपयोग में लाने से अनेक प्रकार के रोगों की उत्पत्ति होजाती है, इस के सिवाय उक्त विषय का जानना इसलिये भी आवश्यक है कि—अपने र कारण से उत्पन्न हुए रोगों की दशा में उन की निवृत्ति के लिये यह अद्भुत साधन रूप है, क्योंकि—रोगदशा में पदार्थों का यथायोग्य उपयोग करना ओषि के समान बरन उस से भी अधिक लामकारक होता है, इस लिये प्रतिदिन व्यवहार में आनेवाले वायु, जल और भोजन आदि पदार्थों के गुण और अवगुणों का तथा व्यायाम और निद्रा आदि शरीर संरक्षण के नियमों का ज्ञान प्राप्त करने के लिये प्रत्येक मनुष्यको अवश्य ही उद्यम करना चाहिये।

श्रीरसंरक्षण के नियम—बहुधा दो भागों ने निमक्त ( वॅटे हुए ) हैं अर्थात् रोग को न आने देना तथा आये हुए रोग को हटा देना, इस मत्येक भागों स्याद्वादमत के अनुसार उद्यम और कर्मगति का भी सन्नार रहा हुआ है, जैसे देखो—सर्वदा नीरोगता ही रहे, रोग न आने पाने, इस निषय के साधन को जान कर उस की प्राप्तिके लिये उद्यम करना तथा उस को प्राप्त कर उसी के अनुसार नर्ताव करना, इस में उद्यम की प्रवलता है, इस प्रकार का नर्चान करते हुए भी यदि रोग उपस्थित हो जाने तो उस में कर्म गतिकी प्रवलता समझनी चाहिये, इसी प्रकार से कारणनश रोग की उत्यचि होनेपर उसकी निवृत्तिके लिये अनेक उपायों का करना उद्यमहरूप है परन्तु उन उपायोंका सफल होना ना न होना कर्मगति पर निर्मर है।

१-चरण कमलोकी धृष्ठि॥ २-दर्पण॥ १-शरीर-॥

इस विषय में यद्यपि अन्य आचार्यों में से बहुतों का मत यह है कि—उद्यम की ओक्षा कर्मगति अर्थात् दैव प्रधान है—परन्तु इस के विरुद्ध चिकित्साशास्त्र और उस (चिकित्साशास्त्र) के निर्माता आचार्यों की तो यही सम्मति है कि-मनुष्यका उद्यम ही प्रधान है, यदि उद्यम को प्रधान न मानकर कर्मगति को प्रधान माना जावे तो चिकित्साशास्त्र अवावश्यक हो जायगा, अतएव शरीर संरक्षण विषयमें चिकित्साशास्त्र के सिद्धान्त के बनुसार उद्यम को प्रधान मान कर शरीर संरक्षण के नियमों पर ध्यान देना मनुष्यमात्र का परम कर्त्तव्य और प्रधान पुरुषार्थ है, अब समझने की केवल यह बात है कि-यह उद्यम भी पूर्व लिखे अनुसार दो ही मागों में विभक्त है—अर्थात् रोग को समीप में आने न देना और आये हुए को हटा देना, इन दोनोंमें से पूर्व भाग का वर्णन इस अध्याय में कुछ विस्तार पूर्वक तथा उत्तर भाग का वर्णन संक्षेप से किया जायगा ॥

## स्वारंध्य बंदिशीरोर्ग्यता ॥

<sup>9-&</sup>quot;आरोग्यता" यह शब्द व्यापि संस्कृत भाषा के नियम से अशुद्ध है अर्थात् 'अरोगता, वा 'आरोग्य, शब्द ठीक है, परन्तु वर्त्तमान में इस 'आरोग्यता, शब्द का अधिक प्रचार हो रहा है, इसी क्रिये हमने भी इसी का प्रयोग किया है ॥

२-पहिलो सुक्ख निरोगी काया। दूजो सुख घर में हो माया॥ तीजो सुख सुधान वासा। चौथो सुख राजमें पासा॥ पॉचवों सुख कुलवन्ती नारी । छड़ो सुख सुत आज्ञाकारी॥ सातमो सुख धर्म में मती। घाल सुकृत गुरु पण्डित यती॥ १॥

सकता है ! देखो ! आरोग्यता ही से मनुष्य का चित्त प्रसन्न रहता, बुद्धि तीन होती तथा मस्तक बलयुक्त बना रहता है कि-जिस से वह शारीरिक, आत्मिक और सामाजिक कार्यों को अच्छे प्रकार से कर छुलों को भोग अपने आत्मा का कल्याण कर सकता है, इस छिये ऐसे उत्तम पदार्थ को खो देना मानो मनुष्य जीवन के उहेश्य का ही सत्यानाश करना है, क्योंकि-आरोग्यता से रहित पुरुष कदापि अपने जीवन की सफलता को प्राप्त नहीं कर सकता है, जीवन की सफलता का भार करना तो दूर रहा किन्तु जब आरोग्यता ं में अन्तर पड़ नाता है तो मनुष्य को अपने जीवन के दिन काटना भी अत्यन्त कठिन हो जाता है, सत्य तो यह है कि-एक मनुष्य सर्व गुणों से युक्त तथा अनुकुछ पुत्र, कछत्र और समृद्धि आदि से युक्त होने पर भी खास्व्यरहित होनेसे जैसा दु:खित होता है दूसरा मनुष्य उक्त सर्व साधनों से रहित होने पर भी नीरोगता यक्त होने पर वैसा दु:खित नहीं होता है, यद्यपि यह वात सत्य है कि-आरोग्यता की कदर नीरोग मनुष्य नहीं कर सकता है किन्त्र आरोग्यता की कदर को तो ठीकं रीति से रोगी ही जानसकता है, परन्त्र तथापि नीरोग मनुष्य को भी अपने कुटुम्व में माता, पिता, भाई, बेटा, बेटी तथा बहिन आदिके वीमार पड़नेपर नीरोगता का सुख और अनारोग्यता का दु:ख विदित हो सकता है, देखो । कुटुम्ब में किसी के बीमार पड़ने पर नीरोग मनुष्य के भी हृदय में कैसी घोर चिन्ता उत्पन्न होती है, उसको इघर उघर वैद्य वा डाक्टरों के पास जाना पड़ता है, जीविका में हर्ज पड़ता है तथा दवा दारू में उपार्जित धन का नाश होता है, यदि विद्याहीन यमदृत के सदृश मूर्ल वैद्य मिल जावे तो कुटुम्बी के नाश के द्वारा तद्वियोग जन्य (उसके वियोग से उत्पन्न ) असझ दुःखमी आकर उपस्थित होता है, फिर देखिये। यदि घर के काम काज की सँमालने वाली माता अथवा स्त्री आदि वीमार पड़ जावे तो वाल वचीं की सँमाल और रसोई आदि कामों में जो २ हानियां पहुँचती हैं वे किसी गृहस्थ से छिपी नहीं है, फिर देखों ! यदि दैवयोग से घर का कमाने वाला ही वीमार हो जावे तो कहिये उस घर की क्या दशा होती है, एवं यदि प्रतिदिन कमा कर घर का लर्च चलाने वाला पुरुष बीमार पड़ जावे तो उस घर की क्या दशा होती है, इसपर भी यदि दुर्दैच वश उस पुरुष को ऋण भी उघार न मिल सके तो कहिये वीमारी के समय उस घर की विपत्ति का क्या ठिकाना है, इस लिये पिय मित्रो ! अनुभवी जनों का यह कथन विलक्कल ही सत्य है कि---"राज महल के अन्दर रहने वाला राजा भी यदि रोगी हो तो उसको दुःसी और क्षोपडी में रहनेवा**ळा एक गरीव किसान भी यदि नीरोग हो तो उसको** सुस्ती समझना चाहिये" तात्पर्य यही है कि-आरोग्यता सब सुखों का और अनारोग्यता सब दु:खों का परम आश्रय है, सत्य तो यह है कि-रोगावस्था में मनुष्य को जितनी तकलीफ उठानी पड़तीहै उसे उस का हृदय ही जानता है, इस पर भी इस रोगावस्था में एक अतिदारुण

;

:

1

;

विपत्ति का और भी सामना करना पड़ताहै-जिस का वर्णन करने में हृदय अत्यंत कमा-यमान होता है तथा वह विपत्ति इस जमाने में और भी वढ रही है, वह यह है कि-इस वर्तमान समय में नहत से अपिटत मूर्ख वैद्य भी चिकित्सा का कार्य कर अपनी आबी-. विका चला रहे हैं अर्थात् वैद्यक विद्या भी एक दूकानदारी का रुजगार बन गई है, अव कहिये जब रोग के निवर्तक वैद्यों की यह दशा है तो रोगी को विश्राम कैसे प्राप्त होस-कता है ! शास्त्रों में लिखा है कि-वैद्य को परम दयाल तथा दीनोपकारक होना चाहिये, परन्त वर्तमान में देखिये कि-क्या वैद्य, क्या डाक्टर प्रायः दीन, हीन, महा दु.खी और परम गरीबों से भी रुपये के विना वात नहीं करते हैं अर्थात जो हाथ से हाथ मिळाताहै उसी की दाद फर्याद सनते और उसी से बात करते है. वैद्य वा डाक्टरों का तो दीनों के साथ यह वर्त्ताव होताहै. अब तनिक द्रव्य पात्रों की तरफ दृष्टि ढालिये कि-वे इस विषय में दीनों के हित के लिये क्या कर रहे है. द्रव्य पात्र लोग तो अपनी २ धन में मख है, काफी द्रव्य होने के कारण उन लोगों को तो वीमारी के समय में वैद्य वा डाक्टरों की उपलब्ध सहज में हो सकने के कारण विशेष दःख नहीं होता है. अपने को दःख न होने के कारण प्रमाद में पड़े हुए उन लोगों की दृष्टि भला गरीवों की तरफ कैसे जा सकती है ? वे कब अपने द्रव्य का व्यय करके यह प्रबंध कर सकते हैं कि-दीन जनों के लिये उत्तमीतम औपघालय आदि बनवा कर उन का उद्धार करें, यद्यपि गरीव जनों के इस महा दृःख को विचार कर ही श्रीमती न्यायपरायणा गर्वनेमेंट ने सर्वत्र औषधालय (शिफाखाने) वनवाये हैं. परन्त तथापि उन में गरीवों की यथोचित खबर नही ली जाती है, इसलिये डाक्टर महोदयों का यह परम धर्म है कि-वे अपने हृदय में दया रख कर गरीबों का इलाज द्रव्य-पात्रों के समान ही करें, एवं हवा पानी और वनस्पति, ये तीनों कुदरती दवार्ये पृथी पर खभाव से ही उपस्थित है तथा परम कृपाछ परमेश्वर श्री ऋषमदेवने इन के शुम योग और अग्रुभ योग के ज्ञान का भी अपने श्रीमुख से आत्रेय पुत्र आदि प्रजा को उपदेश द्वेकर आरोग्यता सिखळाई है, इस विपय को विचार कर उक्त तीनों वस्तुओं का सुखदायी नीग जानना और दूसरों को बतलाना वैद्यों का परम धर्म है, क्योंकि ऐसा करने में कुछ भी खर्च नहीं लगता हैं, किन्तु जिस दवा के बनाने में खर्च भी लगता हो वह भी अपनी शक्ति के अनुसार वनाकर दीनोंको विना मूल्य देना चाहिये तथा जो खयं वाजार से औपि को मोल लाकर बना सकते हैं उनको नुससा लिखकर देना चाहिये परन्तु नुससा लिखने में गलती नहीं करनी चाहिये, इसीप्रकार द्रव्यपात्रों को भी चाहिये कि योग्य और विद्वान् वैद्यों को द्रव्य की सहायता देकर उन से गरीवों को ओषि दिलावें-देखी ! श्रीमती वृटिश गवर्नमेंट ने भी केवल दो ही दानों को पसन्द किया है, जिन को हम सब लोग नेत्रों के द्वारा प्रत्यक्ष ही देख रहे है अर्थात् पहिला दान विद्या दान है जो कि-पाठ- शालाओं के द्वारा हो रहा हैं तथा दूसरा ओषधिदान हैं जो कि-अस्पताल और शिफाला-नोंके द्वारा किया जा रहा हैं।

पहिले कह जुके हैं कि-शरीर संरक्षण के नियम बहुधा दो भागों में विभक्त है जर्थात् रोग को अपने समीप में न आने देना तथा आये हुए रोगको हटा देना, इन दोनों में से वर्तमान समय में यदि चारों तरफ दृष्टि फैला कर देखा जाने तो लोगों का विशेष समुद्राय ऐमा देखा जाता है कि-जिस का घ्यान पिछले भागमें ही हैं, किन्तु पूर्व भाग की तरफ विलक्षल ध्यान नहीं है जर्थात् रोग के आने के पीछे उस,की निवृत्ति के लिये इधर उधर दौड़भूप करना आदि उपाय करते है, परन्तु किस प्रकार का वर्ताव करने से रोग समीप में नहीं आ सकता है अर्थात् आरोग्यता विशेष रह सकती है, इस बात को जनसमूह नहीं सोचताहै और इस तरफ यदि लोगों की दृष्टि है भी तो बहुत ही थोड़े लोगों की है और वे पायः आरोग्यता वनी रहने के नियमों को भी नहीं समझते है, बस यही अज्ञानता अनेक व्याधिजन्य दु:खों की जड़है, इसी अज्ञानता के कारण मनुष्य प्रायः अपने और दूसरे सनों के शरीर की खरावी किया करते हैं, ऐसे मनुष्यों को पशुओं से भी गया वीता समझना चाहिये, इसलिये प्रत्येक मनुष्य का यह सब से प्रथम कर्तव्य है कि—वह अपनी आरोग्यता के समस्त साधनों (जितने कि मनुष्य के आधीन हैं ) के पालन का यत अवश्य करे अर्थात् आनेवाले रोग के मार्ग को प्रथम से ही वन्द कर दे, देसो ! यह निश्चय की हुई वात है कि—आरोग्यता के नियमों का जानने वाला मनुष्य

१-आरोग्यता के सब नियम मनुष्य के आधीन नहीं है, क्योंकि-बहुत से नियम तो देवाधीन अर्थात-कर्मस्त्रमान वहा हैं, वहुत से राज्याधीन हैं, वहुत से कोकसमुदायाधीन है और वहुत से नियम प्रस्तेक मनुष्य के आधीन हैं, जैसे-देखो । एकदम ऋतुओं के परिवर्तन का होना, हैजा, मरी, विस्फोटक, अति-वृष्टि. अनावृष्टि. अति शीत और अति उष्णता का होना आदि दैवाधीन (समुदायी कर्म के आधीन) कार्यों में मनुष्यका कुछ भी उपाय नहीं चल सकता है. नगर की यथायोग्य खच्छता आदि के न होने से दुर्गीन्ध आदि के द्वारा रोगोत्पत्ति का होना आदि कई एक कार्य राज्याधीन हैं, लोकप्रया के अनुसार वालविवाह (कम अवस्था में विवाह ) और जीमणवार आदि कुचालों से रोगोत्पत्ति होना आदि कार्य जाति वा समाज के आधीन हैं. क्योंकि इन कार्यों में भी एक मनुष्य का कुछ भी उपाय नहीं चल सकता है और प्रत्येक मनुष्य खान पान आदि की अज्ञानता से खय अपने भरीर में रोग उत्पन्न कर छेवे अथवा योग्य वर्ताव कर रोगोंसे बना रहे यह बात प्रत्येक सनुष्यके आधीन है, हा यह बात अवस्य है कि-यदि प्रत्येक सनुष्य को आरोग्यता के नियमों का यथोचित ज्ञान हो तब तो सामानिक तथाजातीय सुधार भी हो सकता है तथा सामाजिक सुघार होने से नगर की खच्छता होना आदि कार्यों में भी सुघार हो सकता है, इस प्रकार से प्रत्येक मनष्य के आधीन जो कार्य नहीं हैं अर्थात् राज्याधीन वा जालाधीन हैं उनकाभी अधिकांशमें सुधार हो सकता है, हां केवल दैवाधीन अशमें मनुष्य कुछ भी उपाय नहीं कर सकता है, क्योंकि-निका-चित कर्म वन्धन अति प्रवल है, इस का उदाहरण प्रत्यक्ष ही देख लो कि-हेग राक्षसी कितना कुछ पहुँचा रही है और उसकी निष्टित्त के लिये किये हुए सब प्रयक्त व्यर्थ जा रहे है ॥

आरोग्यता के नियमों के अनुसार वर्ताव कर न केवल खयं उसका फल पाता है किन्तु अपने कुटुम्ब और समझदार पड़ोसियों को भी आरोग्यता रूप फल दे सकता है।

शरीर संरक्षण का ज्ञान और उसके नियमों का पालन करना आदि बातों की शिक्षा किसी बड़े स्कूछ वा कॉलेज में ही माप्त हो सकती है यह बात नहीं है, किन्तु मनुष्यके लिये घर और कुटुम्ब भी सामान्य ज्ञान की शिक्षा और आनुभविकी (अनुभव से उत्पन्न होने वाली ) विद्या सिखलाने के लिये एक पाठशाला ही है, क्योंकि-अन्य पाठशाल और कॉलेजों में आवश्यक शिक्षा के प्राप्त करने के पश्चात् भी घर की पाठ शाला का आवश्यक अभ्यास करना, समुचित नियमों का सीखना और उन्हीं के अनुसार वर्तान करना आदि आवश्यक होता है, कुटुम्य के माता पिता आदि वृद्ध जन घर की पाठशाल के अध्यापक ( मार्टर ) हैं, क्योंकि-कुलपरम्परा से आया हुआ दया धर्म से युक्त खान पान और विचार पूर्वक बांधा हुआ सदाचार आदि कई आवश्यक बार्ते मनुष्यों को उक्त अध्यापकों से ही प्राप्त होती हैं अर्थात माता पिता आदि वृद्ध जन जैसा वर्ताव करते हैं उनके बालकभी प्रायः वैसा ही वर्चाव सीखते और उसी के अनुसार वर्ताव करते है, हां इस में भी प्रायः ऐसा होता है कि-माता पिता के सदाचार आदि उत्तम गुणोंको प्रण्यवार सुपत्र ही सीखता है, क्योंकि-साँत व्यसनों में से कई व्यसन और दुराचार आदि अव-गुणोंको तो दसरों की देखा देखी विना कहे ही बहुतसे बुद्धिहीन सीख लेतेहैं, इस का कारण केवल यही है कि-मिथ्या मोहनी कर्म के संग इस जीवात्मा का अनादि कालका परिचय है और उसी के कारण भविष्यत में भी (आगामी को भी ) उस को अनेक कष्ट और आपत्तियां भोगनी हैं और फिर भी दुर्गति में तथा संसार में उस को अमण करना है, इस लिये वह कर्नोंकी आनुपूर्वी उस प्राणी को उस प्रकार की बुद्धि के द्वारा <sup>उसी</sup> तरफ को खींचती है, इसी लिये माता पिता और गुरु आदि की उत्तम सदाचार की शिक्षा को वह सिखळाने पर भी नहीं सीखता है किन्तु बरे आचरण में शीघ ही निष लगाता है ।

यद्यपि ऊपर लिखे अनुसार कर्मवश ऐसा होताहै तथापि माता पिताकी चतुराई और उन के सदाचार का कुछ न कुछ प्रभाव तो सन्तान पर पड़ता ही है, हां यह अवश्य होता है कि उस प्रमाव में कर्माधीन तारतम्य (न्यूनाधिकता) रहताहै, इस के विरुद्ध जिस घर में माता पिता आदि कुटुम्ब के दृद्ध जन स्नान और दन्त धावन नहीं करते, कपड़े मैले पहनते, पानी विना छाने पीते और नशा पीते हैं, इत्यादि अनेक कुत्सित

१-क्योंकि-मूर्ख पडोसी तो गगाजल में रहने वाली मछलीके समान समीपवर्ती योग्य पुरुष के गुण को ही नहीं समझ सकता है ॥

२-सात व्यसनोंका वर्णन आणे किया जायगा ॥

रीतियों में प्रवृत्त रहते हैं तो उन के बालक भी बैसा ही व्यवहार सीख लेते और बैसा ही वर्ताव करने लगते है, हां यह दूसरी बात है कि—माता पिता आदि का ऐसा अनुपयुक्त व्यवहार होने पर भी कोई २ पुण्यवान् सन्तान सब कुटुम्ब वालों से छँट कर सत्सङ्गति के द्वारा उत्तम किया और सब उपयोगी नियमों को सीख लेते है और सद्वयवहार में ही प्रवृत्त रहते हैं तथा द्रव्यवान् विनयवान् और दानी निकल आते हैं, यह केवल साद्वाद है, किन्तु लोकव्यवहार के अनुसार तो मनुष्य को सर्वदा श्रेष्ठ कार्य और सद्गुणों के लिये उद्यम करना और उन को सीख कर उन्हीं के अनुसार वर्ताव करना ही परम उचित है।

बहुत से छोग ऐसे भी देखे जाते है कि-वे पध्यापथ्य को न जानने के कारण नीमार हो जाते है. क्योंकि-यह तो निश्चय ही है कि-जान बुझ कर बीमार शायद कोई ही होता है किन्त अज्ञान से ही लोग रोगी बनते है, इस में कारण यही है कि-ज्ञान से चलने में जीव वलवान है और अज्ञान से चलने में कर्म बलवान है, इस लिये मनुष्यों को ज्ञान से ही सिद्धि प्राप्त होती है, देखो । सदाचरणरूप सुखदायी योग को पथ्य और असदाचर-णरूप दु:खदायी योग को क्रपथ्य कहते है, इन दोनों योगों को अच्छे प्रकार से समझ लेना यह तो ज्ञान है और उसी के अनुकूल चलना यह किया है, वस इन्हीं दोनों के योग से अर्थात ज्ञान और क्रिया के योग से मोक्ष (दु:ख़की निवृत्ति ) होता है, यह विषय संसारपक्ष और मुक्तिपक्ष दोनों में समान ही समझना चाहिये, देखो । जिस पुरुष ने अपने आत्मा का मला चाहा है उस ने मानो सब जगत का मला चाहा, इसी प्रकार जिस ने अपने शरीर के संरक्षण का नियम पाला मानी उस ने दूसरे को भी उसी नियम का पालन कराया, क्योंकि पहिले लिख चुके है कि-माता पिता आदि बृद्धजनों के मार्ग पर ही उन की सन्तित प्रायः चलती है, इस लिये प्रत्येक मनुष्यका कर्तव्य है कि-अपनी और अपनी सन्तित की शरीरसंरक्षा के नियमों को वैद्यक शास्त्र आदि के द्वारा मली माँति जान कर उन्हीं के अनुसार वर्त्तीव कर आरोग्य लामके द्वारा मनुष्यजन्म के धर्म, अर्थ. काम और मोक्ष रूप चारों फलों को प्राप्त करे।।

यह चतुर्थ अध्याय का-वैद्यक शास्त्र की उपयोगिता नामक प्रथम प्रकरण समात हुआ ॥

# द्वितीय प्रकरण-वायुवर्णन ॥

इस संसार में हवा, पानी और ख़ुराक, येही तीन पदार्थ जीवन के मुख्य आधार रूप है, परन्तु इन में से भी पिछले र की अपेक्षा पूर्व र को वलवान समझना चाहिये, क्योंकि देखो । ख़ुराक के खाये विना मनुष्य कई दिन तक जीवित रह सकता है, एवं पानी के पिये विना भी कई घण्टे तक जीवित रह सकता है, परन्तु हवा के विना थोड़ी देर तक भी जीवित रहना अति कठिन है, अति कठिन ही नहीं किन्तु असम्भव है, इस से सिद्ध है कि—उक्त तीनों पदार्थों में से हवा सब से अधिक उपयोगी पदार्थ है, उस से दूसरे दर्वे पर पानी है और तीसरे दर्जे पर ख़राक है, परन्तु इस विषय में यह भी स्मरण रहना चाहिये कि—इन तीनों में से यदि एक पदार्थ उपस्थित न हो तो शेष दो पदार्थों में से कोई भी उस पदार्थ का काम नहीं दे सकता है अर्थात् केवल हवा से वा केवल पानी से अथवा केवल ख़ुराक से अथवा इन तीनों में से किन्हीं भी दो पदार्थों से जीवन काम नहीं रह सकता है, तात्पर्य यह है कि—इन तीनों संयुक्तों से ही जीवन स्थिर रह सकता है तथा यह भी स्मरण रहना चाहिये कि—समय आने पर मृत्यु के साधन भी इन्हीं तीनों से प्रकट हो जाते हैं, क्योंकि देखों! जो पदार्थ अपने साभाविक रूप में रह कर शरीर के लिये उपयोगी (लामदायक) होता है वही पदार्थ विकृत होने पर अथवा आवश्यकता के परिमाण से न्यूनाधिक होने पर अथवा प्रकृति के अनुकूल न होने पर शरीर के लिये अनुपयोगी और हानिकारक हो जाता है, इत्यादि अनेक बातों का ज्ञान शरीर संरक्षण में ही अन्तर्गत है, इस लिये अब कम से इन का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

उक्त तीनों पदार्थों में से सब से प्रथम तथा परम आवश्यक पदार्थ हवा है, यह पिहले ही लिख चुके हैं, अब इस के विषय में आवश्यक वातों का वर्णन करते हैं:—

जगत् में सब जीव आस पास की हवा छेते हैं, वह (हवा) जब बाहर निकल्कर पुनः प्रवेश नहीं करती है—बस उसी को मृत्यु, मौत, देहान्त, प्राणान्त, अन्तकाल और अन्त क्रिया आदि अनेक नामों से पुकारते है।

पहिले लिख चुके हैं कि—जीवन के आधार रूप तीनों पदार्थों में से जीवन के रक्षण का अरूय आधार हवा है, वह हवा यद्यपि अपनी दृष्टि से नहीं दीख पड़ती है तथा जब वह खिर हो जाती है तो उस का अरूय गुण स्पर्श भी नहीं माद्धम होता है परन्तु जब वह वेग से चलती है और वृक्षकम्पन आदि जो २ कार्य करती है वह सब कार्य नेत्रों के द्वारा भी स्पष्ट देखा जाता है—किन्दु उस का ज्ञान अरूयतया स्पर्श के द्वारा ही होता है।

देखो ! यह समस्त जगत् पवन महासागर से आच्छादित (ढँका हुआ) है और उस पवन महासागर को डाक्टर तथा अर्वाचीन विद्वान् कम से कम सौ मील गम्भीर (गिहरा) मानते हैं, परन्तु प्राचीन आचार्य तो उस को चौदह राजलोक के आस पास घनोदिष, घनवात और तनुवात रूपमें मानते हैं अर्थात् उन का सिद्धान्त यह है कि हवा और पानी के ही आधार पर ये चौदह राजलोक स्थित हैं और इस सिद्धान्त का यह स्पष्ट अनुभव भी होता है कि ज्यों २ ऊपर को चढते जावें त्यों २ हवा अधिक स्थम माद्यम देती है, इस के सिवाय पदार्थविज्ञान के द्वारा यह तो सिद्ध हो ही चुका है कि हवा के स्थूल थर में आदमी टिक सकता है परन्तु स्टूम (पतले) थर में नहीं टिक सकता है,

इसी लिये बहुत ऊपर को चढ़ने में श्वास आने लगता है, नाक तथा मुख से रुधिर निक-लना गुरू हो जाता है और मरण भी हो जाता है, यद्यिप पक्षी पतली हवा में उड़ते है परन्तु वे भी अधिक ऊँचाई पर नहीं जा सकते हैं, फेंचदेश के गेल्युसाक और वीयोट नामक प्रसिद्ध विद्वान् सन् १८०४ ईस्ती में करीब चार मील ऊँचे चढ़े थे, उस स्थान में इतना श्रीत था कि—शीसी के भीतर की स्वाही उसी में ठँस कर जम गई तथा वहां की हवा मी इतनी पतली थी कि—उन्हों ने वहां पर एक पक्षी को उड़ाया तो वह उड़ नहीं सका, किन्तु परथर की तरह नीचे गिर पड़ा, इसी प्रकार काफी हवा न होने के कारण मनुष्यों को भी पतली हवाबाले ऊँचे प्रदेश में रहने से श्वास चलने लगता है और शरीर की नमें फूल कर फटने लगती है तथा नाक और मुंह से रक्त वहने लगता है, हिमालय और आल्प्स पर्वतों पर चढनेवाले लोगों को यह अनुमन प्रायः हो जुका है और होता जाता है।

# ्रस्वें च्छें हैं बाँ के तत्वे ॥ ' '

सामान्य लोग मन में कदाचित् यह समझते होंगे कि-हवा एक ही पदार्थ की वनी ह़ई है परन्त्र विद्वानों ने इस बात का अच्छे प्रकार से निश्चय कर लिया है कि-हवा में मुख्य चार पदार्थ हैं और वे बहुत ही चतुराई और आश्चर्य के साथ एकत्रित होकर मिले हुए है, वे चारों पदार्थ ये है--प्राणवायु ( ऑक्सिजन ), गुद्धवायु ( नाइट्रोजन ), मिश्रित वायु (कारबाँनिक एसिड ग्यास ) और पानी के सक्ष्म परमाण, देखों ! अपने आस पास में तीन प्रकार के पदार्थ सर्वेदा स्थित होते है-अर्थात् कई तो पत्थर और काष्ठ के समान कठिन है, कई पानी और दूषके समान पतले अर्थात् प्रवाही है, बाकी कई एक हवा के समान ही वायुरूप में दीखते है जो कि (वायु) जल के सूक्ष्म परमाणुओं से बना हुआ है, हवा में मिश्रित जो एक प्राणवायु (ऑक्सिजन ) है वही मुख्यतया प्राणों का आधार रूप है, यदि यह प्राणवाय हवा में मिश्रित न होता तो दीपक भी कदापि जलता हुआ नहीं रह सकता, फिर यदि सब हवा प्राणवायु रूप ही होती तो भी जगत में जीव किसी प्रकार से भी न तो जीते रह सकते और न चल फिर ही सकते किन्त शीघ ही मर जाते, क्योंकि-जीवों को जितनी कठिन हवा की आवश्यकता है उस से अधिक वह हवा कठिन हो बाती, इसी लिये प्राणवायु के साथ दूसरी हवा कुद्रती मिली हुई है और वह हवा प्राण की आधारमूत नहीं है तथा उस हवामें जलता हुआ दीपक रखने से बुझ जाता है, इस लिये मिश्रित वायु ही से सब कार्य चलता है अर्थात इवास लेने में

१-यह चावलो के कोयलों के साथ प्राणवायु के मिलने से बनता है ॥

२-इस को मित्र करने से इस का माप भी हो सकता है।।

तथा दीपक आदि के जलाने के समय अपने २ परिमाण के अनुकूल ये दोनों हक्यें मिली हुई काम देती हैं, जैसे मनुष्य के हाथ में एक अंगूठा और चार अंगुलियां है हुती प्रकार से यह समझना चाहिये कि हवा में एक भाग प्राण वायु का है और चार साग राद नाय (नाइरोजन) है तथा हवा इन दोनों से मिली हुई है, हवा के दूसरे हो सार भी इन्हीं में मिले हुए है और वे दोनों माग यद्यपि वहत ही थोडे है तथावि होते अत्यन्त उपयोगी हैं, कोयला क्या चीज है यह तो सब ही जानते है कि-जंगल जल कर पृथ्वी में प्रविष्ट ( धँस ) हो जाता है वस उसी के काले पत्थर के समान प्रध्वी में से बो पदार्थ निकलते हैं उन्हीं को कोयला कहते हैं और वे रेल के एख़िन आदि कहाँ में जलाये जाते है, चांवलों में से भी एक प्रकार के कोयले हो सकते है और ये ( चांकोंके कोयले ) कार्वन कहलाते हैं. प्राणवाय और कोयलों के मिलने से एक प्रकार की हवा बनती है-उस को अंग्रेजी में कार्वीनिक एसिड ग्येंस कहते हैं, यही हवा में तीसरी क्ख है तथा यह बहुत भारी (वजनदार) होती है और यह कभी २ गहरे तथा खाली कुए के तले इकट्टी होकर रहा करती है. खत्ते में और बहुत दिनों के बन्द मकान में भी खा करती है, इस हवा में जलती हुई वत्ती रखने से बुझजाती है तथा जो मनुष्य उस हवामें श्वास लेता है वह एकदम भर जाता है. परन्त यह हवा भी वनस्पतिका पोषण करती है अर्थात इस हवा के विना वनस्पति न तो उग सकती है और न कायम रह सकती है, दिन को उस का भाग वृक्ष की जड़ और वनस्पति चूस लेती है, यह भी जान लेना आवश्यक है कि-इस हवा के ढाई हजार भागों में केवल एक माग इस जहरीली हवा का रहता है, इसी लिये ( इतना थोड़ा सा भाग होने हीसे ) वह हवा प्राणी को कुछ वाधा नहीं पहुँचा सकती है, परन्त हवा में पूर्व कहे हुए परिमाण की अवेशा यदि उस (ज़र-रीछी ) हवा का थोड़ा सा भी भाग अधिक होजावे तो मनुष्य वीमार हो जाते है।

पहिले कह चुके हैं कि—हवा में चौथा माग पानी के परमाणुओं का है, इस का मलक्ष प्रमाण यह है कि-यदि थाली में थोड़ा सा पानी रख दिया जावे तो वह धीरे र उड़ जाता है, इस विषयमें अवीचीन विद्वानों तथा डाक्टरों का यह कथन है कि-सूर्य की गर्मी सदा पानी को परमाणुरूपसे खींचा करती है, परन्तु सर्वज्ञ के कहे हुए सूत्रों में यह लिखा है कि-जल वायुके योगसे सूक्ष्म होकर परमाणुरूप से आकाश में मिल जाता है तथा वह पीछे सदैव ओस हो हो कर झरता है, यद्यपि ओस आठों ही पहर झरा करती है परन्तु दो बड़ी पिछला दिन वाकी रहने से लेकर दो घड़ी दिन चढनेतक अधिक माद्धस देती

<sup>9-</sup>बहुत दिनों के बंद मकान में घुसने से बहुत से मजुष्य आदि प्राणी मर चुके हैं, इस का कारण केवल जहरीजी हवा ही है, परन्तु बहुत से भोले लोग पदार्थ विद्या के न जानने से बद मकान में भूत प्रेत आदि का निवास तथा उसी के द्वारा बाधा पहुँचना मान लेते हैं, यह केवल उनकी अज्ञानता है।

है, क्योंकि दो घड़ी दिन चढ़ने के बाद वह सूर्य की किरणों की उप्मा के द्वारा सूख जाती है, वे ही कण सूक्ष्म परमाणुओंके स्थूल पुद्गल बंधकर अर्थात् बादल वन कर अथवा घुँअर होकर वरसते हैं, यदि हवा में पानी के परमाणु न होते तो सूर्य के तापकी गर्मी से माणियों के शरीर और बृक्ष वनस्पति आदि सव पदार्थ जल जाते और मनुष्य मर जाते, केवल यही कारण है कि—जहां जलकी नदी दिरयाव और वनस्पति बहुत हैं वहां इष्टि भी प्रायः अधिक होती है तथा रेतीके देश में कम होती है।

यद्यपि यह दूसरी बात है कि-प्राणियों के पुण्य वा पाप की न्यूनाधिकता से कर्म आदि पांच समवायों के संयोगसे कमी २ रेतीली जमीन में भी बहुत वृष्टि होती है और जल तथा वृक्ष वनस्पति आदि से परिपूर्ण स्थान में कम होती वा नहीं भी होती है, परन्तु यह केवल स्थाद्वाद मात्र है, किन्तु इस का नियम तो वही है जैसा कि-ऊपर लिख चुके है, यद्यपि हवा का वर्णन बहुत कुछ विस्तृत है-परन्तु अन्थविस्तार भयसे उस सब का लिखना अनावस्थक समझते है, इस के विषय में केवल इतना जान लेना चाहिये कि-योग्य परिमाण में ये चारों ही पदार्थ हवामें मिले हों तो उस हवा को खच्छ समझना चाहिये और उसी खच्छ हवासे आरोग्यता रह सकती है।

#### हवाको विगाड़नेवाले कारण ॥

स्वच्छ हवा किस रीति से विगड़ जाती है—इस बात का जानना बहुत ही आवश्यक है, यह सब ही जानते हैं कि-प्राणों की स्थिति के लिये हवा की अत्यन्त आवश्यकता है परन्तु ध्यान रखना चाहिये कि-प्राणों की स्थिति के लिये केवल हवा की ही आवश्यकता नहीं है किन्तु खच्छ हवाकी आवश्यकता है, क्योंकि—विगड़ी हुई हवा विव से भी अधिक हानिकारक होती है, देखों! संसार में जितने विव हैं उन सब से भी अधिक हानिकारक विगड़ी हुई हवा है, क्योंकि इस (विगड़ी हुई) हवा से सहस्रों लक्षों मनुष्य एकदम मर जाते है, देखों! कुछ वर्ष हुए तब कलकत्ते के कारागृह की एक छोटी कोठरी में एक रात के लिये १४६ आदमियों कों वंद किया गया था उस कोठरी में सिर्फ दो छोटी र खिड़की थी, जब सबेरा हुआ और कोठरी का द्वीना खोला गया तो सिर्फ २३ मनुष्य जीते निकले, वाकी के सब मरे हुए थे, उन को किसने मारा १ केवल खराब हवाने ही उन को मारा, क्योंकि हवा के कम आवागमन वाली वह छोटी सी कोठरी थी, उस में बहुत से मनुष्यों को मरदिया गया था, इस लिये उन के क्वास लेने के द्वारा उस कोठरी की

१-इस पर यदि कोई मनुष्य यह शका करे कि-सिर्फ २३ मनुष्य भी क्यो जीते निकले, तो इस का उत्तर यह है कि-१४६ आदिमियों के होने से द्वास लेनेके द्वारा उस कोठरीकी हवा विगड़ गई थी, जब उन में से १२३ मर गये, सिर्फ २३ आदमी वाकी रह गये, तब-२३ के वास्ते वह स्थान श्वास लेने के लिये काफी रह गया, इसलिये वे २३ आदमी वच गये॥

ı

हवा के बिगड़ जाने से उन का प्राणान्त होगया, इसी प्रकार से अखच्छ हवा के द्वारा अनेक खानों में अनेक दुर्घटनार्थे हो चुकी है, इस के अतिरिक्त हवा के. विकृत होने से अर्थात् खच्छ और ताजी हवा के न मिछने से बहुत से मनुष्य यावजीवन निर्वेठ और वीमार रहते हैं, इस िछये मनुष्यमात्र को उचित है कि—हवा के बिगाइनेवाले कारणों के जान कर उन से बचाव रख कर सदा खच्छ हवा का ही सेवन करे जिस से आरोग्यता में अन्तर न पड़ने पावे. हवा को बिगाइने वाले मुख्य कारण ये हैं:—

१-स्वास के मार्ग से निकलने वाली अग्रद्ध हवा स्वच्छ हवा को विगाइती है, देखे। हम सब लोग सदा स्वास लेते हैं अर्थात नासिका के द्वारा स्वच्छ वाय की खीच का भीतर है जाते और भीतर की विकृत वायु को वाहर निकालते है, उसी निकही हुई विक्रत वाय के संयोग से बाहर की स्वच्छ हवा बिगड़ जाती है और वही विगडी है हवा जब श्वास के द्वारा भीतर जाती है तब हानिकारक होती है अर्थात आरोखन को नष्ट करती है, यद्यपि मनुष्य अपनी आरोग्यता को स्थिर रखने के लिये प्रतिदिन शरीर की सफाई आदि करते है-अर्थात रोज नहाते है और मुख तथा हाय पैर आदि अंगों को ख़ब मल मल कर घोते हैं, परन्तु शरीर के भीतर की मलीनता का कुछ मी विचार नहीं करते हैं, यह अत्यन्त शोक का विषय है, देखों ! इवासोच्छास के द्वारा जो हवा हम लोग अपने मीतर ले जाते है वह हवा शरीर के भीतरी माग को साफ करके मळीनता को बाहर ले जाती है अर्थात द्वास के मार्ग से वाहर निकली हुई हवा अपने साथ तीन वस्तओं को बाहर है जाती है. वे तीनों वस्त्यें ये है--१-का-वींनिक एसिड ग्यंस, २-हवामें मिला हुआ पानी और तीसरा दुर्गन्धयुक्त मेल, इन में से जो पहिली वस्तु (कार्वोनिक एसिड ग्यॅस) है वह स्वच्छ हवा में बहुत ही थोड़े परिमाण में होती है, परन्तु जिस हवा को हम अपने श्वास के मार्ग से मुँह में से वाहर निकालते है उस में वह जहरीली हवा सौगुणा विशेष परिमाण में होती है परन्तु वह स्क्ष्म होने से दीखती नहीं है, किन्तु जैसे-अग्नि में से घुँआ निकलता बाता है उसी प्रकार से हम सब भी उस को अपने में से बाहर निकालते जाते है तथा जैसे-एक सँकड़ी कोठरी में जलता हुआ चूल्हा रख दिया जाने तो वह कोठरी शीघ ही धुँए से व्याप्त हो जायगी और उस में स्वच्छ हवा का प्रवेश न हो सकेगा, इसी प्रकार यदि कोई किसी सँकड़ी कोठरी के मीतर सोवे तो उस के गुँह में से निकली हुई अलब्ल

<sup>9—</sup>इसी लिये योगविद्या के तथा खरोदय ज्ञान के वेसा पुरुष इसी ख़्यास के द्वारा कोई २ नेती, वोती और विस्त आदि कियाओं को करते हैं, किन्तु जिन को पूरा ज्ञान नहीं हुआ है—वे कसी २ इस किवा रे हानि भी उठाते हैं, परन्तु जिन को पूरा ज्ञान होगया है वे तो ख़ासके द्वारा ही सब प्रकार के रोगों को मी मिटा देते हैं॥

हवा के संयोग से उस के आसपास की सब हवा भी अखच्छ हो जायगी और उस कोठरी में यदि स्वच्छ और ताजी हवाके आने जाने का ख़ुलासा मार्ग न होगा तो उस के मुँह में से-निकली हुई वही जहरीली हवा फिर भी उसी के स्वास के मार्ग से शरीर में प्रविष्ट होगी और ऐसा होने से शीवहीं मृत्य को प्राप्त हो जायगा, अथवा उसके शरीर को अन्य किसी प्रकार की बहुत बड़ी हानि पहुँचेगी, परन्त यदि मकान बढ़ा हो तथा उस में खिड़िकयां और बड़ा द्वार आदि हवा के आने जाने का मार्ग ठीक हो तो उस में सोने से मनुष्य को कोई हानि नहीं पहुँचती है, क्योंकि उन खिडिकियों और बढ़े दर्बाने आदि से अस्वच्छ हवा बाहर निकल जाती और स्वच्छ हवा भीतर आ जाती है, इसीलिये वास्तु शास्त्रज्ञ (गृह विद्या के जानने वाले) जन सोने के मकानों में हवा के ठीक रीति से आने जाने के लिये खिडकी आदि रखते हैं। श्वास के मार्ग से बाहर निकलती हुई हवा का दूसरा पदार्थ आर्द्रता (गीलापन वा पानी ) है, इस हवा में पानी का माग है या नहीं, इस का निश्चय करने के लिये स्लेट · आदि पर अथवा राजस चाकू पर यदि स्वास छोड़ा जावे तो वह (स्लेट आदि) आदिता - से युक्त हो जावेगी, इस से सिद्ध है कि-श्वास की हवा में पानी अवश्य है।

ĩ

तीसरा पदार्थ उस हवा में दुर्गन्ध युक्त मैल है अर्थात्-श्वास का जो पानी स्वच्छ नहीं होता है वह वर्चनों के धोवन के समान मैळा और गन्दा होताहै उसी में सडे हुए , कई पदार्थ मिले रहते हैं. यदि उस को शरीर पर रहने दिया जाने तो वह रोगको उत्पन्न करता है अर्थात स्वास की हवा में स्थित वह मर्छीन पदार्थ हवा के समान ही खराबी . करता है, देखो । जो कई एक पेशे वाले लोग हरदम वस्त्र से अपने मुखको बांधे रहते · है, वह ( मुख का बांधना ) रसायनिक योग से वहत हानि करता है अर्थात-सुँह पर दाग हो जाते है, गुँहके बाल उड़ जाते है, स्वास व कास रोग हो जाता है, इत्यादि अनेक , खरावियां हो जाती है, इस का कारण केवल यही है कि—सुँह के बँघे रहने से विषेळी हवा अच्छे प्रकार से बाहर नहीं निकलने पाती है।

प्रायः देखा जाता है कि-दूसरे मनुष्य के मुँह से पिये हुए पानी के पीने में बहुत से मनुष्य गन्दगी और अपवित्रता समझते है और इसी से वे दूसरे के जूठे पानी को पिया , भी नहीं करते है, सो यह वेशक बहुत अच्छी बात है, परन्तु वे लोग यह नहीं जानते हैं कि-दूसरे के पिये हुए जल के पीने में अपवित्रता क्यों रहती है और किस लिये उसे नहीं पीना चाहिये, इस में अपनित्रता केवल वही है कि-एक मनुष्य के पीते समय उस के , इवास की हवा में स्थित दुर्गन्य युक्त मैल इवास के मार्ग से निकल कर उस पानी में , समा गया है, इसी प्रकार से सँकड़े कोठे आदि मकान में वहुत से मनुष्यों के इकट्रे होने से र एक दूसरे के फेफसे से निकली हुई अशुद्ध हवा और गन्दे पदार्थों को वारंवार सब मनुष्य

अपने मुँह में स्वास के मार्ग से छेते है कि—जिस से जूठे पानी की अपेक्षा भी इससे अधिक खराबी उत्पन्न हो जाती है, एवं गाय, बैळ, बकरे और कुत्ते आदि जानवर भी अपने ही समान स्वास के संग ज़हरीळी हवा को बाहर निकाळते हैं और शुद्ध हवा को विगाड़ते हैं।

२-त्वचा में से छिद्रों के मार्ग से पसीने के रूप में भी परमाणु निकलते हैं वे भी हवा को विगाड़ते हैं ॥

२—वस्तुओं के जलाने की किया से भी हवा विगड़ती है, बहुत से लोग इस बात को युन के आश्चर्य करेंगे और कहेंगे िक जहां जलता हुआ दीपक रक्खा जाता है अथवा जलाने की किया होती है वहां की हवा तो उलटी गुद्ध हो जाती है वहां की हवा बिगड़ कैसे जाती है क्योंकि—माण वायु के विना तो अंगार गुलगेगा ही नहीं इत्यादि, परन्तु यह उन का अम है—क्योंकि—देखो दीपक को यदि एक सँकड़े वासन में त्क्खा जाता है तो वह दीपक शीघ ही बुझ जाता है, क्योंकि—उस बासन का सब प्राणवायु नष्ट हो जाता है, इसी प्रकार सँकड़े घर में भी बहुत से दीपक जलये जानें अथवा अधिक रोशनी की जावे तो वहां का प्राणवायु पूरा होकर कार्वोनिक एसिड गयस (जहरीली वायु) की विशेषता हो जाती है तथा उस घर में रहने वाले मनुष्यों की तबीयत को बिगाड़ती है, परन्तु ऐसी बातें कुल कठिन होंने के कारण सामान्य मनुष्योंकी समझ में नहीं आती है और समझ में न आने से वे सामान्य बुद्धि के पुरुष हवा के बिगड़ने के कारण को ठीक रीति से नहीं जाँच सकते हैं और संकीर्ण स्थान में सिगड़ी और कोयले आदि जला कर प्राणवायु को नष्ट कर अनेक रोगों में फँस कर अनेक प्रकार के दु:खों को भोगा करते है ॥

सम्पूर्ण प्रमाणों से सिद्ध हो चुका है कि-सड़ी हुई वस्तु से उड़ती हुई ज़हरीली तथा दुर्गन्य युक्त हवा भी स्वच्छ हवा को विगाड़कर बहुत खरावी करती है, देखो ! जब वृक्ष अथवा कोई प्राणी नष्ट हो जाता है तब वह शीष्र ही सड़ने लगता है तथा उस के सड़ने से बहुत ही हानिकारक हवा उड़ती है और उस के रजःकण पवन के द्वारा दूरतक फैंक जाते है, इस पर यदि कोई यह कहे कि-सड़ी हुई वस्तु से निकल कर हवा के द्वारा कोसों तक फैलते हुए वे परमाणु दीखते क्यों नहीं हैं ! तो इस का उत्तर यह है कि-यदि अपनी आँखें अपनी सूँघने की इन्द्रिय के समान ही तीक्षण होतीं तो सड़ते हुए प्राणी में

१-प्रत्येक मनुष्य के शरीर में से २४ घण्टे में अनुमान से ३० औंस पसीने के परमाणु बाहर

२-इसी लिये जैन सूत्र कारों ने जिस घर में मुद्दी पढ़ा हो उस के संलग्न में सौ हाय तक सूतक माना है, परन्तु यदि बीच में राखा पढ़ा हो तो सूतक नहीं मानाहै, क्योंकि-बीच में राखा होने से दुर्गन्य के परमाणु हवा से उड़ कर कोसों कूर चळे जारे हैं॥

से उड़ कर ऊँचे चढ़ते हुए और हवामें फैलते हुए संख्यावन्ध नाना जन्तु अपने को अवस्य दीख पड़ते, परन्तु अपने नेत्र वैसे तीक्षण नहीं है, इस लिये वे अपने को नहीं दीखते हैं, हां ऐसी हवा में होकर जाते समय अपनी नाक के पास जो वास आती हुई माछम पड़ती है वह और कुछ नहीं है किन्तु सड़े हुए प्राणी आदि में से उड़ते हुए वे स्क्ष्म जन्तु अर्थात् छोटे २ जीव ही है, यह बात आधुनिक (वर्त्तमान) डाक्टर लोग कहते हैं तथा जैन पज्रवणा सूत्र में भी यही लिखा है कि—दश स्थान ऐसे है जिन से दुर्गन्ध युक्त हवा निकलती है, जैसे—मुर्दे, वीर्य, खून, पित्त, खँखार, थूक, मोहरी तथा मल मूत्र आदि स्थानों में सम्मूर्छिम अंगुल के असंख्यातवें माग के समान छोटे २ जीव होते हैं, जिन को चर्म नेत्रवाले नहीं देख सकते है किन्तु सर्वज्ञ ने केवल ज्ञान के द्वारा जिन को देखा था, ऐसे असंख्य जीव अन्तर्मुह्त के पीछे उत्पन्न हो ते हैं, ये ही जन्तु क्वास के मार्ग से अपने शरीर में प्रवेश करते हैं, इसी प्रकार घर में शाक तरकारी का छिलका तथा कूड़ा कर्कट आदि आंगन में अथवा घर के पास फेंक २ कर जमा कर दिया जाता है तो वह भी हवा को विगाड़ता है, चमार, कसाई, रंगरेज़ तथा इसी प्रकार के दूसरे धन्धेवाले अन्य लोग भी अपने २ घन्ये से हवा को विगाड़ते हैं, ऐसे स्थानों में हो कर निकलते समय नाक और गुँह आदि को वन्द कर के निकलना चौहिये॥

४-मुर्दों के दावने और जलाने से भी हवा विगड़ती है, इस लिये मुर्दों के दावने और जलाने का स्थान वस्ती से दूर रहना चाहिये, इस के सिवाय पृथ्वी स्वयं भी वाफ अथवा सूक्ष्म परमाणुओं को बाहर निकालती है तथा उसमें थोड़ी बहुत हवा भी प्रविष्ट होती है और यह हवा ऊपर की हवा के साथ मिल कर उसको विगाड़ देती है, जब पृथ्वी दरार वाली होती है तब उस में से सड़े हुए पदार्थों के परमाणु विशेष निकलकर अत्यन्त हानि पहुँचातेहैं।

सड़ता हुआ या भीगा हुआ माजी पाला बहुधा ज्वर के उपद्रव का मुख्य कारण होता है।

५-घर की मलीनता से भी खराब हवा उत्पन्न होती है और मलीनता के स्थान कुँए के

१-इस बात को प्राचीन जनों ने तो शास्त्र सम्मत होने से माना ही है-किन्तु अर्वाचीन विद्वान् डाक्ट-रोंने भी इस को प्रत्यक्ष प्रमाण रूपमें स्त्रीकार किया है ॥

२-देखो <sup>1</sup> विपाक सूत्र में-गीतम गणधर ने स्गां लोड़े की दुर्गन्धि के विषय में नाक और मुंह को मुखनक्षिका (जो हाथ में थी) से स्गारानी के कहने से ढंका था, यह लिखा है ॥

३-इस वात का हम ने मारवाड देश में प्रत्यक्ष अनुभव किया है कि-जब बहुत वृष्टि होकर ककड़ी मतीरे और टींडसे खादि की वेळे आदि सडती हैं तब जाट आदि प्रामीणों को शीतज्वर हो जाता है तथा जब ये चीजें शहर में आकर पड़ी र सड़ती हैं तब हवा में ज़हर फैल कर शहरवाळो को शीतज्वर आदि रोग हवा के विगडने से हो जाते हैं॥

पनघट, मोहरी, नाली, पनाले और पाखाना आदि है, इस लिये इन को नित्य साफ और सुथरे रखना चाहिये ॥

- ६—कोयले की खानें, लोह के कारखाने, रुई जन और रेशम बनने की मिलें तथा घातु और रंग बनाने के कारखाने आदि अनेक कार्यालयों सें भी हिवा विगेड़ती है, यह तो प्रत्यक्ष ही देखा गया है कि—इस प्रकार के कारखानों में कोयलों, रुई और घातुओं के सूक्ष्म रज:कण उड़ २ कर काम करनेवालों के शरीर में जाकर बहुषा उन के श्वास की नली के, फेफड़े के और छाती के रोगों को उत्पन्न कर देते हैं॥
- ७—चिलम, हुका और चुरटों के पीने से भी हवा विगड़ती है अर्थात्—यह जैसे पीनेवालों की छाती को हानि पहुँचाता है, उसी प्रकार से वाहर की हवा को भी विगाड़ता है, यद्यपि वर्तमान समय में इस का व्यसन इस आर्यावर्त देशमें प्रायः सर्वत्र फैल रहा है, किन्तु—दक्षिण, गुजरात और मारवाड़में तो यह अत्यन्त फैला हुआ है कि—जिस से वहां अनेक प्रकार की वीमारियां उत्पन्न हो रही हैं॥

इन कारणों के सिवाय हवा के विगड़ने के और भी बहुत से कारण हैं जिन को विसार के भय से नहीं लिख सकते, इन सव वार्तों को समझ कर इन से बचना मनुष्य को अत्या-वश्यक है और इन से बचना मनुष्य के खाधीन भी है, क्योंकि—देखो । अपने २ कमोंकी विचिन्नता से जो बुद्धि मनुष्यों ने पाई है उस का ठीक रीति से उपयोग न कर पशुओं के समान जन्म को विताना तथा दैव का भरोसा रखना आदि अनेक वार्ते मनुप्यों को परिणाम में अत्यन्त हानि पहुँचाती है, इस लिये छुन्नों (समझदारों) का यह धर्म है कि—हानिकारक वार्तों से पहिले ही से बच कर चलें और अपनी आरोग्यता को कायम रख कर मनुष्य जन्म के फल को प्राप्त करें, क्योंकि—हानिकारक वार्तों से वचकर जो मनुष्य नहीं चलते है उन को अपने किये हुए कुकमों का फल ऐसा मिलता है कि—उन को जन्मगर रोते ही वीतता है, इस प्रकार से अनेक कष्टरूप फल को मोगते २ वे अपने असूल्य मनुष्यजन्म को कास श्वास और क्षय आदि रोगों में ही विता कर आधी उम्र में ही इस संसार से चले जाकर अपनी खी और बाल बच्चों आदि को अनाथ छोड़ जाते है, देखो। इस वात को अनेक अनुभवी वैद्यों और डाक्टरों ने सिद्ध कर दिया है कि—गांना ग्रलफे के पीने वाले सैकड़ों हजारों आदमी आधी उम्र में ही मरते है।

देखों ! जिस पुरुष ने इस संसार में आकर विद्या नहीं पढी, धन नहीं कमाया, देश जाति और कुटुम्ब का सुधार नहीं किया और न परमव के साधन रूप ज्ञानसे युक्त जत

१ दैव का भरोसा रखने बाले जन यह नहीं विचारते हैं कि-हमारे कमोंने आगे को विगाद होने के लिंगे ही हमारी समझमेंसे सद्भय की दृद्धि को हर लिया है ॥

२-दग बारह युवा पुरुषों को तो हम ने अपने नेत्रों से प्रख्य ही महा दुर्दशा में भरते देखा है।

नियम आदि का पालन ही किया, उस मनुष्य ने जन्म लेकर पशुओं के समान ही प्रथिवी को भार युक्त किया और अपनी मौता के यौवनरूपी वन को काटने के लिये कुठार (कुरुहाड़ा) कहलाने के सिवाय और कुछ भी नहीं किया ॥

स्वमावजन्य अर्थित् कुद्रती नियम से होने वाली हिंग की शुद्धि ॥

प्रिय पाठक गण । पांचों समवायों के योग से प्रथम तो विगड़ती हुई हवा को वन्द करने में (रोकने में) मनुज्यों का उद्यम है, उसी प्रकार से काल आदि चारों समवायों के मिलने से भी हवा को साफ करने का पूरा साधन उपस्थित है, यदि वह न होता तो सृष्टि में उत्पत्ति और स्थिति भी कदापि नहीं हो सकती।

जिस प्रकार से ये साधन इन ही समवायों से विगड़ कर प्राणियों का प्रख्य करते हैं—
उसी प्रकार से ये ही पांचों समवाय परस्पर मिळने से विगड़ी हुई हवा को साफ भी करते
है, किन्हीं छोगों ने इन्हीं समवायों के सम्बंध को ईश्वर मान िळ्या है, अस्तु, हवा में
चळनसभाव रूप धर्म है उसी से वह विगड़ी हुई हवा को अपने झपटे से खीच कर छे
जाती है अर्थात् उस के झपटे से दुष्ट परमाणु छिन्न मिन्न हो जाते हैं और ताज़ी हवा के
न मिळने से जितनी हानि पहुँचने को थी उतनी हानि नहीं पहुँचती है, क्योंकि—ऊपर
छिसी हुई वह हवा एक दूसरे के संग इस प्रकार से मिळ जाती हे जैसे थोड़ा सा दूस
पानी में मिळानेसे विळकुळ एकमेक (तत्सक्ष्प) हो जाता है तथा जिस प्रकार से पवन
का वेग होने पर चूल्हे का बुँआ छिन्न मिन्न होकर थोड़ी देर पीछे नहीं दीखता है उसी
प्रकार श्वास आदि के छेने से विगड़ी हुई सव हवा मी उसी झपटे से छिन्न मिन्न होकर
अधिक परिमाणवाळी खच्छ हवा में मिळकर पतळी हो जाती है इसी छिये वह कम
हानि पहुँचाती है।

हवा किसी समय अधिक और किसी समय कम चलती है, क्योंकि-हवा में वैक्रिय शरीर के रचने का खमाव है, जिस समय मन को प्रसन्न करने वाली तानी हवा चलती

१-शास्त्रों में किसा है कि ''प्रसूतान्ते यौवन गतम्'' अर्थात स्त्री के सन्तान होने के पीछे उसका यौवन बला जाता है ॥

२-इस का उदाहरण यह है कि-जैसे देखो । कृष्णमहाराज एक थे परन्तु सब रानियों के महलों में नार-दर्जीने उनको देखाया, इस का कारण यहीं या कि-चे बेकिय शरीर की रचना कर छेते थे, यदि किमी को इस विषय में शंका हो तो वैकिय रचना के इस दृष्टान्त से शका निश्चत हो सकती है कि-जैसे पुरुपचिन्द पढी दशा में केवल दो अगुरू का होता है परन्तु देखो । वही तेज़ी की दशा में किनना वट जाता है, इसी प्रकार से वायु भी बेकिय शरीर की रचना करता है, अथवा दूसरा दृष्टान्त यह भी है कि-जैसे किरडा जानवर भनेक प्रकार के रग बदलता है उसी प्रकार की बेकिय शरीर की भी शक्ति जाननी चाहिये॥

है तब उस के चलने से विगड़ी हुई हवा भी छिन्न भिन्न होकर नष्ट हो जाती है अर्थात् सब बायु खच्छ रहती है, उस समय पाणी मात्र श्वास लेते हैं तो पाणवायु को ही भीतर लेते है और कार्वोनिक एसिड ग्वॅस को बाहर निकालते हैं, परन्तु वृक्ष और वनस्पित आदि इस से विपरीत किया करते है अर्थात् वृक्ष और वनस्पित आदि दिन को कार्वन को अपने भीतर चूस लेते है तथा प्राणवायु को बाहर निकालते है, इस से भी वायु के आव-रण की हवा युद्ध रहती है अर्थात् दिन को वृक्षों की हवा साफ होती है और रात को उक्त वनस्पित आदि प्राणवायु को अपने भीतर खीचते है और कार्वोनिक एसिड ग्वॅस को बाहर निकालते है, परन्तु इस में भी इतना फर्क है कि—रात को जितनी प्राणवायु को वनस्पित आदि अपने भीतर खीचते है उस की अपेक्षा दिन में प्राणवायु को अधिक निकालते है, इस लिये रात को वृक्षों के नीचे कदािप नहीं सोना चाहिये, क्योंकि रात को वृक्षों के नीचे सोने से आरोग्यता का नाश होतीहै।

इस प्रकार से ऊपर कही हुई हवा एक दूसरे के साथ मिलने से अर्थात् पवन और वृक्षों से संग होने से साफ होती है, इस के सिवाय वरसात भी हवा को साफ करने में सहायता देती है।

इस प्रकार से हवा की शुद्धि के सब कारणों को जानकर सर्वदा शुद्ध हवा का ही सेवन करना चाहिये, क्योंकि—शुद्ध हवा बहुत ही अमूल्य वस्तु है, इसी लिये सद् वैद्यों का यह कथन है कि—"सौ दवा और एक हवाँ" इस लिये खच्छ हवा के मिलने का यल सदैव करना चाहिये।

वस्ती की हवा दबी हुई होती है, इस लिये—सदा थोड़े समय तक वाहर की खुली हुई खच्छ हवा को खाने के लिये जाना चाहिये, क्योंकि इस से शरीर को बहुत ही लाम पहुँचता है तथा फिरने से शरीर के सब अवयवों को कसरत भी मिलती है, इसलिये ताजी हवा का खाना कसरत से भी अधिक फायदेमन्द है।

यद्यपि दिन में तो चलने फिरने आदि से मनुष्यों को ताज़ी हवा मिल सकती है परन्तु रात को घर में सोने के समय साफ हवा का मिलना इमारत बनाने वाले चतुर कारीगर और वास्तुशास्त्र की पढ़े हुए इस्तीनियरों के हाथ में है, इसलिये अच्छे २ चतुर इस्तीनियरों की मन्मति से सोने बैठने आदि के सब मकान हवादार बनवाने चाहियें, यदि

१-देखो । जैनाचार्य श्री जिनवत्त्त्त्त्र्रिकृत विवेकविळासादि अन्यो में रात को इक्षों के नीचे सोने का असन्त ही निषेध लिखा है तथा इस बात को हमारे देश के निवासी प्रामीण पुरुष तक जानते हैं और कहते हैं कि-रात को दक्षों के नीचे नहीं सोना चाहिये, इस का कारण क्या है, इस बात को विरक्ते ही जानते हैं ॥

२-अर्थात् छद्धं हवा सी दवाओं के तुल्य है।।

पूर्व समय के अनिमन्न कारीगरों के बनाये हुए मकान हों तो उन को सुधरा कर हवा दार कर छेना चाहिये।

यद्यपि उत्तम मकानों का वनवाना आदि कार्य द्रव्य पात्रों से निम सकता है, क्योंिक उत्तम मकानों के वनवाने में काफी द्रव्य की आवश्यकता होती है तथािप अपनी हैसियत और योग्यता के अनुसार तो यथाशक्य इस के लिये मनुष्यमात्र को प्रयत्न करना ही चाहिये, यह भी स्मरण रखना चाहिये कि—मलीन कचरे और सड़ती हुई चीजों से उड़ती हुई मलीन हवा से प्राणी एकदम नहीं मरता है परन्तु उसी दशा में यदि वहुत समय तक रहा जावे तो अवश्य मर्रण होगा।

देलो। यह तो निश्चित ही बात है कि—बहुत से आदमी प्रायः रोग से ही मरते हैं, वह रोग क्यों होता है, इस बात का यदि पूरा २ निदान किया जावे तो अवस्य यही झात होगा कि—बहुत से रोगों का मुख्य कारण खराव हवा ही है, जिस प्रकार से अति कठिन विष पेट में जाता है तो प्राणी शीघ्र ही मृत्यु को प्राप्त होता है और अफीम आदि विष धीरे २ सेवन किये हुए भी काळान्तर में हानि पहुँचाते हैं, इसी प्रकार से सदा सेवन की हुई थोड़ी २ खराव हवा का भी विष शरीर में प्रविष्ट होकर बड़ी हानि का कारण बन जाता है।

यह भी जान लेना चाहिये कि—बीमार आदमी के आस पास की हवा जल्दी विग-इती है, इस लिये वीमार आदमी के पास अच्छे प्रकार से साफ हवा आने देना चाहिये, जिस प्रकार से शरीर के बाहर ताज़ी हवा की आवश्यकता है उसी प्रकार शरीर के भीतर भी ताज़ी हवा लेने की सदा आवश्यकता रहती है, जैसे बादली का अथवा कपड़े का दुकड़ा मुलायम हाथ से पकड़ा हुआ हो तो वह बहुत पानी को चूसता है तथा दवा कर पकड़ा हुआ हो तो वह दुकड़ा कम पानी को चूसता है, बस यही हाल भीतरी फेफड़े का है अर्थात् यदि फेफड़ा थोड़ा दवा हुआ हो तो उस में अधिक हवा प्रवेश करती है और उस से खून अच्छी तरह से साफ होता है, इस लिये लिखने पढ़ने और बैठने आदि सब कामों के करते समय फेफड़ा बहुत दव जावे इस प्रकार से टेड़ा बांका हो कर नहीं बैठना चाहिये, इस बात को अवश्य ध्यान में रखना चाहिये, क्योंकि—फेफड़े पर दवाब पड़ने से उस के भीतर अधिक हवा नहीं जा सकती है और अधिक हवा के न जाने से अनेक वीमारियां हो जाती हैं॥

१-देखो। जैनसूत्रों में यह कहा है कि-उपक्रम लग कर प्राणी की आयु हटती है और उस (उपक्रम) के सुख्यतया साँ भेद हैं, किन्तु निश्चय मृत्यु एक ही है, उस उपक्रम के भी ऐसे २ कारण हैं कि जिन की अपने लोग प्रसास नहीं देख सकते और न जान सकते हैं॥

२-यह नहीं समझना चाहिये कि-अफीम आदि विष घीरे २ तथा थोडा २ सेवन करने से हानि नहीं करते हैं किन्तु ने भी समय पाकर कठिन विष के समान ही असर करते हैं ॥

#### प्रति मर्नुष्य हवा की आवश्यकता॥

प्रत्येक मनुष्य २४ घण्टे में सामान्यतया ४०० घन फीट हवा श्वासोच्छ्वास में छेता है तथा शरीर के मीतर का हिसाब यह है कि—सात फीट छन्बी, सात फीट चौड़ी और सात फीट ऊंची एक कोठरी में जितनी हवा समा सके उतनी हवा एक आदमी हमेशा फेफड़े में छेता है, श्वासोच्छ्वास के द्वारा प्रहण की जाती हुई हवा में कार्वोनिक एसिड ग्यंस के (हानिकारक पदार्थ के) हज़ार माग साफ हवा में चार से दश तक माग रहते हैं, परन्तु जो हवा शरीर से बाहर निकल्ती है उस के हजार मागों में कार्वोनिक एसिड ग्यंस के ४० माग है अर्थात् ढाई हज़ार मागों में सोगुणा माग है, इस से सिद्ध हुआ कि—अपने चारों तरफ की हवा अपने ही श्वास से विगड़ती है, अब देखों। एक तरफ तो जहरीली हवा को वनस्पति चूस लेती है और दूसरी तरफ वातावरण की वाज़ी हवा उस हवा को खींच कर ले जाती है, परन्तु मकान में हवा के आने जाने का यदि मार्ग न हो तो खमाब से ही अनुकूल भी समवाय प्रतिकूल (उल्टे) हो जाते हैं, इस लिये प्रत्येक आदमी को ७ से १० फीट चौरस खान की अथवा खन की आवश्यकता है, यदि उतने ही खान में एक से अधिक आदमी बैठें या सोवें तो उस खान की हवा अवश्य विगड़ जावेगी।

अब यह भी जान लेना आवश्यक (ज़रूरी) है कि—हवा के गमनागमन पर स्थान के विस्तार का कितना आधार है, देखो । यदि हवा का अच्छे प्रकार से गमनागमन (आना जाना) हो तो संकीर्ण (सँकड़े) स्थान में भी अधिक मनुष्य भी छुस से रह सकते हैं, परन्तु यदि हवा के आने जाने का पूरा खुलासा मार्ग न हो तो बड़े मकान तथा खासे खण्ड में भी रहनेवाले मनुष्यों को आवश्यकता के अनुसार झुलकारक हवा नहीं मिल सकती है।

ताज़ी हवा के आवागमन का विशेष आधार घर की रचना और आस पास की हवाके ऊपर निर्मर है, घर में खिड़की और वर्षों आदि काफी तौर पर भी रक्खे हुए हों परन्तु यदि अपने घर के आस पास चारों तरफ दूसरे घर आगये हों तो घर में ताज़ी हवा और प्रकाश की रुकावट (अटकाव) होती है, इस लिये घर के आस पास से यदि हवा मिलने की पूरी अनुकूलता न हो तो घर के छप्परों में से ताज़ी हवा आ जा सके ऐसी यक्ति करनी चाहिये।

अपना मुख खच्छ होने पर भी दूसरों को उस (अपने मुख) से कुछ खराव बास निकलती हुई माळ्स पड़ती है, वह श्वासोच्छास के द्वारा भीतर से बाहर को आती हुई खराब हवा की बास होती है, इसी खराब हवा से घर की हवा विगड़ती है तथा बहुत से मनुष्यों के इकड़े होने से जो घबड़ाहट होती है वह भी इसी हवा के कारण से हुआ करती है. इस का प्रत्यक्ष प्रसाण यही है कि-उस जनसमूह के द्वारा विगड़ी हुई उस खराव हवा में से निकल कर जब बाहर ख़ली हवा में जाते है तब वह घनडाहट दर हो कर मन प्रफुछित होता है, इस बात का अनुसब मत्येक मनुष्य ने किया होगा तथा कर भी सकता है।

घर की हवा गुद्ध है अथवा विगड़ी हुई है, इस का निश्चय करने के लिये सहज उपाय यही है कि-वाहर की शुद्ध खुळी हुई हवा में से घर में जाने पर यदि कुछ मन को वह हवा अच्छी न लगे अर्थात् मन को अच्छी न लगने वाली कुछ दुर्गनिवसी मार्ख्स पढ़े तो समझ लेना चाहिये कि-घर के मीतर की हवा चाहिये जैसी शुद्ध नहीं है; शुद्ध वातावरण की हवा के १००० मार्गों में 💆 मारा कार्वेनिक एसिड ग्यंस का है; यदि घर की हवा में यह परिमाण कुछ अधिक भी हो अर्थात् 🕫 तक हो तब तक आरोग्यता को हानि नहीं पहुँचती है परन्तु यदि इस परिमाण से एक अथवा इस से मी विशेष साग वढ जावे तो उस हवावाले मकान में रहनेवाले मनुष्यों को हानि पहुँचती है. इस हानि-कारक हवा का अनुमान वाहर से घर में आने पर मन को अच्छी न लगनेवाली दर्गन्धि आदि के द्वारा ही हो सकता है।।

यह चतुर्थ अध्याय का वायुवर्णन नामुक द्वितीय प्रकरण समाप्त हुआ ॥
तृतीय प्रकरण—जल वर्णन ॥ पानी की आवश्यकता॥

जीवन को कायम रखने के लिये आवश्यक वस्तुओं में से दूसरी वस्तु पानी है. वह पानी जीवन के लिये अपने उसी प्रवाही रूप में आवश्यक है यह नहीं समझना चाहिये किन्त-साने पीने आदि के दूसरे पदार्थों में भी पानी के तत्व रहा करते है जो कि पानी की आवश्यकता को पूरा करते हैं, इस से यह बात और मी प्रमाणित होती है कि जीवन के लिये पानी वहत ही आवश्यक वस्तु है, देखो । छोटे वालकों का केवल दच से ही पोषण होता है वह केवल इसी लिये होता है कि-दूध में भी पानी का अधिक माग है, केवल यही कारण है कि-द्यसे पोषण पानेवाले उन छोटे वालकों को पानी की आव-श्यकता नहीं रहती है, इस के सिवाय अपने शरीर में खित रस रक्त और मांस आदि धातमों में भी मुख्य भाग पानी का है, देखो । मनुष्य के शरीर का सरासरी बज़न यदि ७५ सेर गिना जाने तो उस में ५६ सेर के करीन पानी अशीत प्रवाही तत्त्व माना जायगा, इसी प्रकार जिस घान्य और वनस्पति से अपने शरीर का पोषण होता है वह भी

पानी से ही पका करती है, देखो ! मलीनता बहुत से रोगों का कारण है और उस मली-नता को दूर करने के लिये भी सर्वोत्तम साधन पानी है !

पानी की अमूल्यता तथा उस की पूरी कदर तब ही माछम होती है कि-जब आव-श्यकता होने पर उस की प्राप्ति न होवे, देखो। जब मन्ष्य को प्यास लगती है तथा थोडी देर तक पानी नहीं मिलता है तो पानी के बिनि उस के प्राण तडफने लगते हैं और फिर भी कुछसमय तक यदि पानी न मिले तो प्राण चले जाते हैं, पानी के विना प्राण किस तर-हसे चुळे जाते हैं ? इसके विषय में यह समझना चाहिये कि-शरीर के सब अवयवों का पोपण प्रवाही रस से ही होता है, जैसे-एक वृक्ष की जड़ में पानी डाला जाता है तो वह पानी रसरूप में होकर पहिले वड़ी २ ढालियों में, वड़ी ढालियों में से छोटी २ ढालियों में और वहां से पत्तों के अन्दर पहुँच कर सब बस को हरा भरा और फूला फला रखता है. उसी प्रकार पिया हुआ पानी भी ख़राक को रस के रूप में बना कर शरीर के सब भागों में पहुँचा कर उन का पोषण करता है, परन्तु जब प्यासे प्राणी को पानी कम मिलता है अथवा नहीं मिलता है तब शरीर का रस और लोह गाड़ा होने लगता है तथा गाडा होते २ आखिर को इतना गाडा हो जाता है कि-उस (रस और रक्त ) की गति बन्द हो जाती है और उस से पाणी की मृत्य हो जाती है, क्योंकि लोह के फिरने की बहुत सी निलयां वाल के समान पतली है. उन में काफी पानी के न पहुँचने से लोहू अपने खामा-निक गाढ़ेपन की अपेक्षा निशेष गाढ़ा हो जाता है और लोह के गाढ़े होजाने से वह ( छोड़ ) सक्ष्म निख्यों में गति नहीं कर सकता है ।

यद्यपि पानी बहुत ही आवश्यक पदार्थ है तथा काफी तौर से उस के मिलने की आवश्यकता है परन्तु इस के साथ यह भी समझ लेना चाहिये कि—जिस कदर पानी की आवश्यकता है उसी कदर निर्मल पानी का मिलना आवश्यक है, क्योंकि—यदि काफी तौर से भी पानी मिल जावे परन्तु वह निर्मल न हो अर्थात् मलीन'हो अथवा विगड़ा हुआ हो तो वही पानी प्राणरक्षा के बदले उलटा प्राणहर हो जाता है इस लिये पानी के विषय में बहुत सी आवश्यक बातें समझने की हैं—जिन के समझने की अत्यन्त ही आवश्यकता है कि—जिस से खराब पानी से बचाव हो कर निर्मल पानी की प्राप्ति के द्वारा आरोग्यता में अन्तर न आने पाने, क्योंकि खराब पानी से कितनी बड़ी खरावी होती है और अच्छे पानी से कितना बड़ा लाम होता है—इस बात को बहुत से लोग अच्छे प्रकार से नहीं जानते हैं किन्तु सामान्यतया जानते हैं, क्योंकि—मुसाफरी में जब कोई बीमार पड़ जाता है तब उस के साथवाले शीघ ही यह कहने लगते हैं कि—पानी के बदलने से ऐसा हुआ है, परन्तु बहुत से लोग अपने घर में बैठे हुए भी खराब पानी से वीमार पड़ जाते हैं और इस बात को उन में से थोड़े ही समझते है कि-खराब पानी से यह बीमारी

हुई है, किन्तु विशेष जनसमूह इस बात को बिलकुल नहीं समझता है कि—खराब पानी से यह रोगोत्पत्ति हुई है, इसलिये वे उस रोग की निवृत्ति के लिये मूर्ल वैद्यों से उपाय कराते २ लाचार होकर बैठ रहेते हैं, इसी लिये वे असली कारण को न विचार कर दूसरे उपाय करते २ शक कर जन्म भर तक अनेक दुःखों को भोगते है।

पानी के मेद ॥

पानी का खारा, मीठा, नमकीनं, हिलेंकां, भारी, मैला, साफ, गन्धयुक्त और गन्ध-रहित होना आदि प्रश्रिवी की तासीर पर निर्मर है तथा आसपास के पदार्थों पर भी इस का कुछ आधार है, इस से यह बात सिद्ध होती है कि-आकाश के बादकों में से जो पानी वरसता है वह सर्वोत्तम और पीने के लायक है किन्त्र प्रथिवी पर गिरने के पीछे उस में अनेक प्रकार के पदार्थों का मिश्रण (मिलाव) होनेसे वह विगडजाता है. यहापि प्रिचीपर का और आकाश का पानी एक ही है तथापि उस में भिन्न २ पदार्थों के मिल जाने से उस के गुण में अन्तर पह जाता है, देखो ! प्रतिवर्ष वृष्टि का बहुतसा पानी पृथ्वीपर गिरता है तथा पृथिवी पर गिरा हुआ वह पानी बहुत सी नदियों के द्वारा समु-द्रोंमें जाताहै और ऐसा होनेपर भी वे समुद्र न तो भरते है और न छलकते ही हैं. इस का कारण सिर्फ यही है कि-जैसे पृथिवीपर का पानी समुद्रों में जाता है उसी प्रकार समद्रों का पानी भी सक्ष्म परमाण रूप अर्थात् भाफ रूप में हो कर फिर आकाश में जाता है और वही भाफ बदल बन कर पुनः जल बर्फ अथवा ओले और धुँअर के रूप में हो जाती है, तालाव कुओं और निदयों का पानी भी भाफ रूपमें होकर ऊँचा चढ़ता है किन्तु खास कर उष्ण ऋतु में पानी में से वह भाफ अधिक वन कर बहुत ही ऊँची चढती है. इसिक्टिये उक्त ऋत में जलाशयों में पानी बहुत ही कम हो जाता है अथवा विरुक्तर ही सख जाता है।

जब देष्टि होती है तब उस ( दृष्टि ) का बहुत सा पानी निदयों तथा तालावों में जाता है और बहुत सा पानी पृथिवी पर ही ठहर कर आस पास की पृथिवी को गीली कर देता है, केवल इतना ही नहीं किन्तु उस पृथिवी के समीपमें खित कुएँ और अरने आदि भी उस पानी से पोषण पाते हैं।

जहां ठंढ अधिक पड़ती है वहां वसीत का पहिला पानी वर्फ रूप में जम जाता है तथा

१-नर्गोकि-उन मूर्ख नेवों को भी यह बात नहीं मान्द्रम होती है कि-पानी की खरावी से यह रोगोत्पत्ति हुई है॥

२-इप्टि किस २ प्रकार से होती है इस का वर्णन श्रीभगवती सूश्रमें किया है, वहा यह भी निरूपण है कि-जरु की उत्पत्ति, स्थिति सीर नाश का जो प्रकार है वहीं प्रकार सब जब और चेतन पदायों का जान केना चाहिये, क्योंकि इन्य निस्स है तथा गुण भी निस्स है परन्तु पर्याय अनिस्स है ॥

गर्मी की ऋतु, में वह वर्फ पिघल कर निदयों के प्रवाह में बहने लगती है, इसी लिये गङ्गा आदि निदयों में चौमासे में खूब पूर (बाढ़) आती है तथा उस समय में तालाव और कुँओं का भी पानी कँचा चढ़ता है तथा अध्म में कम हो जाता है, इस प्रकार से पानी के कई रूपान्तर होते है।

वरसात का पानी निदयों के मार्ग से सग्छद्र में जाता है और वहां से माफ रूप में होकर ऊँचा चढता है तथा फिर वहीं पानी वरसात रूप में हो कर पृथिवी पर वरसता है, इस यहीं कम संसार में अनादि और अनन्त रूप से सदा होता रहता है।

पानी के यद्यपि सामान्यतया अनेक भेद माने गये हैं तथापि मुख्य मेद तो दो ही हैं अर्थात अन्तरिक्षजल और मूमिजल, इन दोनों भेदों का अब संक्षेप से वर्णन किया जाता है:

जाता है: किन्ति क्षेत्र के ब्रह्म के कहते हैं किन्जो आकाश में स्थित ब्रह्मात का पानी अपर में ही छान कर किया जावे॥

मूमिजल वही वरसात का पानी पृथिवी पर गिरने के पीछे नदी कुआ और तालाव में ठहरता है, उसे भूमिजल कहते हैं ॥

इन दोनों जलों में अन्तरिक्षजल उत्तम होता है, किन्तु अन्तरिक्षजल में भी जो जल आश्विन मास में वरसता है उस को विशेष उत्तम समझना चाहिये, यद्यपि आकाश में भी बहुत से मलीन पदार्थ वायु के द्वारा घूमा करते हैं तथा उन के संयोग से आकाश के पानी में भी कुछ न कुछ विकार हो जाता है तथापि प्रथिवी पर पड़े हुए पानी की अपेक्षा तो आकाश का पानी कई दर्जे अच्छा ही होता है, तथा आश्विन (आसोज) मास में बरसा हुआ अन्तरिक्षजल पहिली वरसात के द्वारा बरसे हुए अन्तरिक्षजल से विशेष उत्तम गिना जाता है, परन्तु इस विपय में भी यह जान लेना आवश्यक है कि-अद्भु के विना वरसा हुआ महाबट आदि का पानी यद्यपि अन्तरिक्ष जल है तथापि वह अनेक विकारों से युक्त होने से काम का नहीं होता है।

आकाश से जो ओळे गिरते हैं उनका पानी अमृत के समान मीठा तथा बहुत ही

१-देखो । "जीनविचार प्रकरण" में हवा तथा पानी के अनेक सेद लिखे हैं ॥

२-इसी लिये उपासकदशा सूत्र में यह लिखा है कि-आनन्द आनक में आसोज का अन्तरिक्ष जरू ही जन्मभर पीने के लिये रक्खा ॥

३-आरलेषा नक्षत्र का जल नहुत हानिकारक होता है, देखो । नालक का वचन है कि 'वैदॉ घर वधा-वणा आरलेषा खुटॉ' इलादि, अर्थात् आरलेषा नक्षत्र में वरसे हुए जल का पीना मानों वैद्य के घर की वृद्धि करना है (वैद्य को घर में बुलाना है)॥

अच्छा होता है, इस के सिनाय यदि वरसात की घारा में गिरता हुआ पानी मोटे कपड़े की झोली बांधकर छान लिया जावे अथवा लच्छ की हुई प्रथिवी पर गिर जाने के बाद उस को लच्छ वर्तन में मर लिया जावे तो वह मी अन्तरिक्षजल कहलाता है तथा वह भी उपयोग में लाने के योग्य होता है।

पहिले कह जुके है कि-नरसात होकर आकाश से पृथिवी पर गिरने के नाद पृथिवी सम्बन्धी पानी को मूमि जल कहते है, इस मूमि जलके दो मेद है-जाइल और आनूप, इन दोनों का विवरण इस प्रकार है:--

जाङ्गल जल — जो देश थोड़े जलवाला, थोड़े दृक्षोंवाला तथा पीत और रक्त के विकार के उपद्रवों से युक्त हो, वह जांगल देश कहलाता है तथा उस देश की सूमि के सम्बन्ध में खितु जल को जांगल जल कहते हैं॥

अपन्प जल जो देश बहुत जलवाना, बहुत प्रसोवाना तथा वायुं और कफ कें उपद्रवों से युक्त है, बह अनूप देश कहनाता है तथा उस देश में स्थित जल को आनूप जल कहते हैं॥

इन दोनों प्रकार के जलों के गुण ये हैं कि—जांगल जल साद में सारा अथवा मल-मला, पाचन में इलका, पथ्य तथा अनेक विकारों का नाशक है, आनुपजल—मीठा और मारी होता है, इस लिये वह शर्दी और कफ के विकारों को उत्पन्न करता है।

इन के सिवाय साधारण देश का भी जल होता है, साधारण देश उसे कहते हैं कि— निस में सदा अधिक जल न पड़ा रहता हो और न अधिक वृक्षों का ही झुण्ड हो अधीत जल और वृक्ष साधारण (न अति न्यून और न अति अधिक ) हों, इस मकार के देश में स्थित जल को साधारण देश जल कहते है, साधारण देशजल के गुण और दोष नीचे लिखे अनुसारं जानने चाहियें:—

नदीका जल - सूमि जल के मिन्न २ जलाशयों में वहता हुआ नदी का पानी विशेष अच्छा गिना जाता है, उस में भी बड़ी २ नदियों का पानी अत्यन्त ही उत्तम होत है, यह भी जान लेना चाहिये कि—पानी का खाद प्रथिवी के तलगाग के अनुसार प्रायः हुआ करता है अर्थात् प्रथिवी के तल भाग के गुण के अनुसार उस में खितं पानी का खाद भी बदल जाता है अर्थात् यदि प्रथिवी का तला खारी होता है तो चाहे बड़ी

१--परन्तु उस को वँचा हुमा (ओलेरूप में) खाना तथा वँधी हुई (जमी हुई) मफ्रें को खाना जैन सूत्रों में निषिद्ध (माना) लिखा है, अर्थात् अमस्य ठहराया है तथा जिन २ वस्तुओं को सूत्रकारोंने अमस्य लिखा है वे सब रोगकारी हैं, इस में सन्देह नहीं है, हां वेशक इन का गला हुआ जल कई रोगों में हितकारी है।

२-हैदराबाद, नागपुर, अमरावती तथा खानदेश आदि साधारण देश है ॥

नदी भी हो तो भी उस का पानी खारी हो जाता है, वर्षा ऋतु में नदी के पानी में घुछ कूड़ा तथा अन्य भी बहुत से मैछे पदार्थ दूर से आकर इकट्टे हो जाते हैं, इस छिये उस समय वह बरसात का पानी विछक्तक पीने के योग्य नहीं होता है, किन्तु जब वह पानी दो तीन दिन तक खिर रहता है और निर्मल हो जाता है तब वह पीने के योग्य होता है।

झाड़ी में बहने वाली निर्वयों तथा नालों का पानी यद्यपि देखने में बहुत ही निर्मल माछम होता है तथा पीने में भी मीठा लगता है तथापि ब्रह्मों के मूल में होकर बहने के कारण उस पानी को बहुत खराब समझना चाहिये, क्योंकि—ऐसा पानी पीने से ज्वर की उत्पत्ति होती है, केवल यही नहीं किन्तु उस जल का स्पर्श कर चलने वाली हना में रहने से भी हानि होती है, इसिलये ऐसे प्रदेश में जाकर रहने वाले लोगों को वहां के पानी को गर्म कर पीना चाहिये अर्थात् सेर मर का तीन पाव रहने पर (तीन उबाल देकर) ठंढा कर मोटे बक्ष से छान कर पीना चाहिये।

बहुत सी निदयां छोटी २ होती हैं और उन का जल धीमे २ चलता है तथा उस पर मनुष्यों की और जानवरों की गन्दगी और मैल भी चला आता है, इस लिये ऐसी निदयों का जल पीने के लायक नहीं होता है, नल लगने से पहिले कलकरे की गंगा नदी का जल भी बहुत हानि करता था और इसका कारण वही था जो कि अभी ऊपर कह जुके है अर्थात उस में खान मैल आदिकी गन्दगी रहती थी तथा दूसरा कारण यह भी था कि—बंगाल देश में जल में दाग देने की (दाहिकिया करने की) प्रथा के होने से सुर्दे को गंगा में डाल देते थे, इस से भी पानी बहुत निगइता था, परन्तु जब से उस में नल लगा है तब से उस जल का उक्त विकार कुछ कम प्रतीत होता है, परन्तु नल के पानी में प्रायः अर्जीणता का दोष देखने में आता है और वह उस में इसी लिये है कि—उस में मलीन पदार्थ और निकृष्ट हवा का संसर्ग रहता है।

बहुत से नगरों तथा प्रामों में कुँए आदि जलाशय न होने के कारण पानी की तंगी होने से महा मलीन जलवाली निदयों के जल से निर्वाह करना पड़ता है, इस कारण वहां के निवासी तमाम बस्ती बाले लोगों की आरोग्यता में फर्क आ जाता है, अर्थात देखी। पानी का प्रमाव इतना होता है कि—खुली हुई साफ हवा में रहकर महनत मंजूरी कर

<sup>9-</sup>जैसे-शिखर गिरि "पार्श्वनायहिल और गिरनार नादि पर्वतो के नदी नालों के जल को पीनेवाले लोग जनर और तापतिक्री नादि रोगोंसे प्रायः दुःखी रहते हैं तथा यही हाल क्याल के पास सक्या देश का है, वहा जानेवाले लोगों को भी एकवार तो पानी अवस्य ही अपना प्रमाव दिखाता है, यही हाल रायपुर सादि की झाहियों के जल का भी है॥

२-जैसे दक्षिण हैदराबाद की मूसा नदी इसादि॥

श्वरीर को अच्छे प्रकार से कसरत देने वाले इन ग्राम के निवासियों को भी ज्वर सताने लगता है. उन की वीमारी का मूल कारण केवल मलीन पानी ही समझना चाहिये।

इस के सिवाय—जिस स्थान में केवल एक ही तालाव आदि जलाशय होता है तो सब लोग उसी में सान करते हैं, मैले कपड़े थोते है, गाय; ऊँट; घोड़े; वकरी और मेंड आदि पशु भी उसी में पानी पीते है, पेशाव करते हैं तथा जानवरों को भी उसी में खान कराते हैं और वही जल वस्ती वाले लोगों के पीने में आता है, इस से भी बहुत हानि होती है, इस लिये श्रीमती सर्कार, राजे महाराजे तथा सेठ साहकारों को उचित है कि—जल की तंगी को मिटाने का तथा जल के सुधारने का पूरा प्रयंत करें तथा सामान्य प्रजा के लोगों को भी मिलकर इस विषयमें ध्यान देना चाहिये।

यदि ऊपर लिखे अनुसार किसी वस्ती में एक ही नदी वा जलाशय हो तो उस का ऐसा प्रवंध करना चाहिये कि—उस नदी के ऊपर की तरफ का जल पीने को लेना चाहिये तथा बस्ती के निकास की तरफ अर्थात् नीचे की तरफ सान करना, कपड़े धोना और जानवरों को पानी पिलाना आदि कार्य करने चाहियें, बहुत तड़के (गल्दिस) प्रायः जल

१-परन्तु शतश्च धन्यवाद है उन परोपकारी विमल मन्त्री वस्तुपाल तेजपाल शादि जैनस्रावकों को जिन्हों ने प्रजाके इस महत् करू को दूर करने के लिये हुजारों कुँए, वावडी, पुष्करिणी और तालाव वनवा दिये (यह विषय उन्हों के इतिहास में लिखा है), देखों ! जैसलमेर के पास लोहबकुण्ड, रामदेहरे के पास लदयकुंड और अजमेर के पास पुष्करकुंड, ये तीनों अगाध जलवाले कुट सिंधु टेश के निवासी राजा उदाई की फीज़ में पानी की तथी होने से पपावती देवी ने (यह पधावती राजा उदाई की रानी थी, जब इस को नैराग्य उत्पन्न हुआ तब इस ने अपने पति से दीक्षा लेनेकी आशा माणी, परन्तु राजा ने इस से यह कहा कि-दीक्षा लेने की आशा में ग्रुम को तब वृगा जब तुम इस वात को खीकार करों कि "तप के प्रमान से मर कर जब तुम को देवलोक प्राप्त हो जावे तब किसी समय संकट पढ़ने पर यदि में तुम को पाद करू तब तुम शुक्त को सहायता देखों" रानी ने इस वात को खीकार कर लिया और समय आने पर अपने कहे हुए बचन का पालन किया ) बनवाये, एव राजा अशोकचन्द्र आदिने भी अपने चन्यापुरी आदि जल की तगी के स्थानों में वृक्त, सब्क और जल की नहीं बनवाना छुर कियाया, इसी प्रकार मुर्शिदालाइ म अभी जो गया है उस को पहा नाम की वडी नदी से नाले के रूपमें निकलवा कर जागत सेठ लाये थे, ये वर्ष वार्त सेतहारों से विदित हो सकती है ॥

साफ रहता है इसिल्ये उस समय पीने के लिये जल भर लेना चाहिये, लोगों के सुल के लिये सकीर को यह भी उचित है कि—ऐसे जलखानों पर पहरा विठला देने कि—जिस से पहरेनाला पुरुष जलक्षय में नहाना, धोना, पशुओं को घोना और मरे आदमी की जलाई हुई राल आदि का डालना आदि बातों को न होनेदेने।

बहत पानी वाली जो नदी होती है तथा जिस का पानी जोर से बहता है उस का तो मैल और कचरा तले बैठ जाता है अथवा किनारे पर आकर इकड़ा हो जाता है परन्त्र जो नदी छोटी अशीत कम जलवाली होती है तथा धीरे २ वहंती है उस का सब मैल और कचरा आदि जल में ही मिला रहता है, एवं तालाव और कुँए आदि के पानी में भी प्रायः मैल और कचरा मिला ही रहता है. इस लिये छोटी नदी तालाव और कुँए आदि के पानी की अपेक्षा बहुत जरूवाली और जोर से बहुती हुई नदी का पानी अच्छा होता है. इस पानी के सुधरे रहने का उपाय जैनसत्रों में यह लिखा है कि उस जल में घुस के स्नान करना, दाँतोन करना, वस्न धोना, मुदें की राख डालना तथा हाड़ ( फूल ) डालना आदि कार्य नहीं करने चाहियें. क्योंकि-उक्त कार्यों के करने से वहां का जरु खराब होकर प्राणियों को रोगी कर देता है और यह वात (प्राणियों को रोगी करने के कार्यों का करना ) घर्म के कायदे से अत्यन्त विरुद्ध है, अश्वि या सुर्दे की राख से हवा और जल खराब न होने पावे इस लिये उन (अस्थि और राख) को नीचे दवा कर ऊपर से स्तप ( थम्म या छतरी ) करा देनी चाहिये, यही जैनियों की परम्परा है. यह परम्परा वीका-नेर नगर में प्रायः सब ही हिन्दओं में भी देखी जाती है और विचार कर देखा जावे तो यह प्रथा बहुत ही उत्तम है. क्योंकि-वे अस्य और राख आदि पदार्थ ऐसा करने से प्राणि-यों को कुछ भी हानि नहीं पहुँचा सकते हैं, ज्ञात होता है कि-जब से भरत चन्नी ने कैलास पर्वत पर अपने सी माइयों की राख और हद्धियों पर स्तूप करवाये थे तब ही से यह उत्तम प्रथा चली है।।

कुँएका पानी पहिले कह चुके हैं कि पानी का खारा और मीठा होना आदि पृथिवी की तासीर पर ही निर्मर है इसिलेथे पृथिवी की तासीर का निश्चय कर के उत्तम तासीर वाली पृथिवी पर स्थित जल को उपयोग में लाना चाहिये, यह भी स्मरण रहे कि नाहरे कुँए का पानी छीलर (कम गहरे) कुँए के जल की अपेक्षा अच्छा होता है। जब कुँए के जास पास की पृथिवी पोली होती है और उस में कपड़े घोने से उन (कपड़ों) से छूटे हुए मैल का पानी खान का पानी और वरसात का गन्दा पानी कुँए में मरता है (प्रविष्ठ होता है) तो उस कुँए, का जल बिगड़ जाता है, परन्तु यदि कुँआ

१-जैसे बीकानेर में साठ पुरस के गहरे कुँए हैं, इसलिये उन का जल निहायत उमदा और साफ है।

गहरा होता है अर्थात् साठ पुरस का होता है तो उस कुँए के जरु तक उस मैले पानी का पहुँचना सम्भव नहीं होता है।

इसी प्रकार से जिन कुँचों पर वृक्षों के झुण्ड रुगे रहते हैं वा झूमा करते है तो उन (कुँचों) के जरू में उन वृक्षों के पत्ते गिरते रहते है तथा वृक्षों की आड़ रहने से सूर्य की गर्मी मी जरुतक नहीं पहुँच सकती है, ऐसे कुँचों का जरु प्रायः विगड़ जाता है।

इस के सिवाय—जिन कुँओं में से हमेशा पानी नहीं निकाला जाता है उन का पानी भी बन्द (वँघा) रहने से खराब हो जाता है अर्थाए पीने के लायक नहीं रहता है, इस-लिये जो कुँआ मज़बूत वँघा हुआ हो, नहाने घोने के पानी का निकास जिस से दूर जाता हो, जिस के आस पास बृक्ष या मैलापन न हो और जिस की गार (कीचड़) वार २ निकाली जाती हो उस कुँए का, आस पास की पृथिवी का मैला कचरा जिस के जल में न जाता हो उस का, बहुत गहरे कुँए का तथा खारी पनसे रहित पृथिवी के कुँए का पानी साफ और गुणकारी होता है।

े कुण्ड का पानी — कुण्ड का पानी बरसात के पानी के समान गुणवाला होता है, परन्तुं जिस छत से नल के द्वारा आकाशी पानी उस कुण्ड में लाया जाता है उस छत पर घूल, कचरा, कुचे विल्ली आदि जानवरों की वीट तथा पिक्षयों की विष्ठा आदि मलीन पदार्थ नहीं रहने चाहियें, क्योंकि—इन मलीन पदार्थों से मिश्रित होकर जो पानी कुण्ड में जायगा वह विकारयुक्त और खराव होगा, तथा उस का पीना अति हानिकारक ोगा, इस लिये मेल और कचरे आदि से रिहत खच्छता के साथ कुण्ड में पानी लाना चाहिये, क्योंकि—खच्छता के साथ कुण्ड में पानी लाना चाहिये, क्योंकि—खच्छता के साथ कुण्ड में लाया हुआ पानी अन्तरिक्ष जल के समान बहुत गुणकारक होता है, परन्तु यह भी सरण रखना चाहिये कि— यह जल भी सदा वन्द रहने से विगड़ जाता है, इस लिये हमेशा यह पीने के लायक नहीं रहता है।

कुण्ड का पानी खाद में मीठा और ठंढा होता है तथा पचने में सारी है।

पानी के गुणावगुण को न समझने वाले वहुत से लोग कई वर्षों तक कुण्ड को घोकर प्राफ नहीं करते हैं तथा उस के पानी को बड़ी तंगी के साथ खरचते हैं तथा पिछले बौमासे के वचे हुए जल में दूसरा नया वरसा हुआ पानी फिर उस में ले लेते है, वह नी वड़ा मारी नुकसान पहुँचाता है इस लिये कुण्डके पानी के सेवन में ऊपर कही हुई तों का अवस्य खयाल रखना चाहिये तथा एक वरसात के हो चुकने के बाद अब छत उप्पर और मोहरी आदि घुल कर साफ हो जानें तब दूसरी वरसात का पानी कुण्ड में ना चाहिये तथा जल को छान कर उस के जीनों को कुँए के बाहर कुण्डी आदि में प्रवरु प्रवाह से फाड़ कर वहनेवाले नालो का, आवाड़ में कुँए का श्रावण में अन्तरिक्ष का, भाद्रपद में कुँएका, आश्विन में पहाड़ के कुण्डों का और कार्चिक तथा मार्गशीर्ष (मिस्सिर) में सब जलाशुर्यों का पानी पीने के योग्य होता है ॥

# खुराब पानी से होनेवाले उपद्रव ॥

खराब पानी से अनेक प्रकार के उपद्रव होते हैं. जिन का परिगणन करना कठिन ही नहीं किन्तु असंगव है, इस लिये उन में से कुछ मुख्य २ उपद्रवों का विवेचन करते है— इस बात को बहुत से लोग जानते हैं कि—कई एक रोग ऐसे है जो कि जन्तुओं से उत्पन्न होते है और जन्तुओं को उत्पन्न करनेवाला केवल खराब पानी ही है।

पृथिवी के योगसे पानी में खार मिलने से वह (पानी) मीठा और पाचनशक्तिका वर्षक (बढानेवाला) होता है, परन्तु यदि पानी में क्षार का परिमाण मात्रा से अधिक वढ़ जाता है तो वही पानी कई एक रोगों का उत्पादक हो जाता है, जब पानी में सड़ी हुई वनस्पति और मरे हुए जानवरों के दुर्गन्यवाले परमाणु मिल जाते है तो खच्छ जल भी विगड़ कर अनेक खरावियों को करता है, उस विगड़े हुए पानी से होनेवाले मुख्य २ ये <u>उपद</u>्व हैं:—

- १—ज्वर—ठंढ देकर आनेवाले ज्वर का, विषमज्वर का तथा मलेरिया नाम की हवा से उत्पन्न होनेवाले ज्वर का मुख्य कारण खराव पानी ही है, क्योंकि—देखो ! विक्कत पानी की आर्द्रता से पहिले हवा विगड़ती है और हवा के विगड़ने से मनुष्य की पाचनशक्ति मन्द पड़ कर ज्वर आने लगता है, ठंढ देकर आनेवाला ज्वर प्रायः आश्विन तथा कार्तिक मास में हुआ करता है, उस का कारण ठीक तीर से मलेरिया हवा ही मानी गई है, क्योंकि—उस समय में खेतों के अन्दर काकड़ी और मतीर आदि की वेलों के पचे अघ जले हो जाते हैं और जब उन पर पानी गिरता है तब वे (पचे) सड़ने लगते हैं, उन के सड़ने से मलेरिया हवा उत्पन्न होकर उस देश में सर्वत्र ज्वर को फैला देती है, तथा यह ज्वर किसी २ को तो ऐसा दवाता है कि दो तीन महीनों तक पीछा नहीं छोड़ता है, परन्तु इस बात को पूरे तौर पर हमारे देशनवासी विरले ही जानते हैं।
- २-द्रस्त वा मरोड़ा है इस बात का ठीक निश्चय हो चुका है कि दस्तों तथा मरोड़े का रोग भी खरावपानी से ही उत्पन्न होता है, क्योंकि देखो । यह रोग चौमासे में विशेष होता है और चौमासे में नदी आदि के पानी में वरसात से वहकर आये हुए

<sup>.</sup> ९-- यह मछेरिया से उत्पन्न होनेवाला ज्वर उत्ता मासो में मारवाड़ देशमें तो प्राप. अवदय ही होता है।।

मैळे पानी का मेळ होता है, इसिक्रये उस पानी के पीने से मरोड़ा और व्यतीसार का रोग उत्पृत्त हो जाता है ॥

३-ेअजीर्ण - भारी अन्न और खराब पानी से पाचनशक्ति मन्द पड़ कर अजीर्ण रोग

उत्पन्न होता है ॥

- १-कृमि वा जन्तु— खराब अर्थात् बिगड़े हुए पाँनी से शरीर के मीतर अथवा शरीर के बाहर कृमि के उत्पन्न होने कां उपद्रव हो जाता है, यह भी जान लेना चाहिये कि— खच्छ पानी कृमि से उत्पन्न होनेवाले त्वचा के ददों को मिटाता है और मैला पानी इसी कृमि को फिर उत्पन्न कर देता है ॥
- ५-नहरू ( वाल्ज़ा ) नहरूँ का दर्द बड़ा भयंकर होता है, क्योंकि इस के दर्द से बहुत से लोगों के पाणों की मी हानि हो जाने का समाचार छुना गया है, यह रोग स्नासकर सराव पानी के स्पर्श से तथा विना छने हुए पानी के पीने से होता है।
- ६—त्वचा (चमड़ी) के रोग—दाद खाज और गुमड़े आदि रोग होने के कारणों-मेंसे एक कारण खराब मानी भी है तथा इस में प्रमाण यही है कि—जन्तुनाशक औष-घोंसे ये रोग मिट जाते है और जन्तुओं की उत्पत्ति विशेष कर खराब पानी ही से होती है।
- ७—विष्विका (हैजा) बहुत से आचार्य यह लिखते हैं कि विष्विका की उत्पत्ति अजीर्ण से होती है तथा कई आचार्यों का यह मत है कि इस की उत्पत्ति पानी तथा हवा में रहनेवाले ज़हरीले जन्तुओं से होती है, परन्तु विचार कर देखा जावे तो इन दोनों मतों में कुछ मी मेद नहीं है, क्यों कि अजीर्ण का होना सिद्ध ही है।
- ८- अइमरी (पथरी) पथरी का रोग भी पानी के विकार से ही उत्पन्न होता है, लोग यह समझते है कि भोजन में घूल अथवा कंकड़ों के आ जाने से पेट में जाकर पथरी बँध जाती है, परन्तु यह उन की मूलें है, क्योंकि पथरी का मुख्य हेतु खार-बाला जल ही है अर्थात् खारवाले जल के पीनेसे पथरी हो जाँती है।

१-इस वात का अनुभव तो बहुत से लोगों को प्राय हुआ ही होगा ॥

२-जांगल देश का पानी लगने से जो रोग होता है उस को "पानीलगा" कहते हैं ॥

३-सारवाड देश के आसो में यह रोग प्रायः देखा जाता है, जिस का कारण ऊपर लिखा हुआ ही है।। ४-इस वात को गुजरात देशवाडे वहुत से लोग समझते हैं।।

५-असल में यह बात माघवाचार्य के भी देखने में नहीं आई, ऐसा प्रतीत होता है, किन्तु प्राचीन जैन सोमाचार्य ने जो बात लिखी है उसी को आधुनिक डाक्टर लोग भी मानते है ॥

६-पानी के निकार से होनेवाले ये कुछ सुख्य २ रोग लिखे गये हैं तथा ये अनुभवतिद्ध हैं, यदि इन में किसी को शंका हो तो परीक्षा कर निखय कर सकता है॥

# ्पानी की परीक्षा तथा स्वच्छ करने की युक्ति॥

अच्छा पानी रंग वास तथा स्वाद से रहित, निर्मे और पारदर्शक होता है, यदि पानी में सेवाल अथवा वनस्पति का मेल होता है तो पानी नीले रंग का होजाता है तथा यदि उस में प्राणियों के शरीर का कोई द्रव्य मिला होता है तो वह पील्ने रंग का हो जाता है।

यद्यपि पानी की परीक्षा कई प्रकार से हो सकती है तथापि उस की परीक्षा का सामान्य और सुगम उपाय यह है कि—पानी को पारदर्शक साफ काच के प्याले में भर दिया जावे तथा उस प्याले को प्रकाश (उजाले) में रक्खा जावे तो पानी का असली रंग तथा मैलापन माल्स हो सकता है।

किसी २ पानी में वास होने पर भी अनेक वार पीने से अथवा स्ंघने से वह एक-दम नहीं माछ्म होती है परन्तु ऐसे भानी को उवाल कर उस की वास लेने से (यदि उस में कुछ वास हो तो) श्रीत्र ही माछम हो जाती है।

यह जो पानी की परीक्षा ऊपर लिखी गई है वह जैन लोगों में प्रचलित पाचीन परीक्षा है, परन्तु पानी की डाक्टरी (डाक्टरों के मत के अनुसार) परीक्षा इस प्रकार है कि— पानी को एक शीशी में भर कर उस को खूव हिलाना चाहिये, पीछे उस पानी को स्ंघना चाहिये, इस के सिवाय दूसरी परीक्षा यह भी है कि—पानी में पोटास डालने से यदि वह वास देवे तो समझ लेना चाहिये कि—पानी अच्छा नहीं है।

यह भी जान छेना चाहिये कि-पानी में दो प्रकार के पदार्थों की मिलावट होती है-उन में से एक प्रकार के पदार्थ तो वे है जो कि पानी के साथ पिवल कर उस में मिले रहते है और दूसरे प्रकार के वे पदार्थ है जो कि-पानी से अलग होकर जानेवाले हैं -परन्तु किसी कारण से उस में मिल जाते है।

काच के प्याले में पानी भर कर थोड़ी देर तक स्थिर रखने से यदि तलमांग में कुछ पदार्थ बैठ जाने तो समझ लेना चाहिये कि-इस में दूसरे प्रकार के पदार्थों की मिलावट है।

पानी में क्षार आदि पदार्थों का कितना परिमाण है इस बात को जाननेके लिये यह उपाय करना चाहिये कि—थोड़े से पानी को तौल कर एक पतीली में डालकर आग पर चढ़ा कर उस को जलाना चाहिये, पानी के जल जाने पर पतीली के पेंदे में जो क्षार आदि पदार्थ रह जावें उन को कांटे से तौल लेना चाहिये, वस ऐसा करने से मालूस हो जायगा कि इतने पानी में क्षार का माग इतना है, यदि एक ग्यालन (One gallon) पानी में क्षार आदि पदार्थों का परिमाण ३० ग्रीन (30 Gram) तक हो तव तक तो वह पानी पीने के लायक गिना जाता है तथा ज्यो २ क्षार का परिमाण कम हो त्यों २

यद्यपि देश, काल, समाव, श्रम, श्ररीर की रचना और अवस्था आदि के अनेक मेदों से खुराक के भी अनेक भेद हो सकते हैं तथापि इन सब का वर्णन करने में प्रन्थविखार का मय विचार कर उनका वर्णन नहीं करते हैं किन्तु मुख्यतया यही समझना चाहिये कि खुराक का भेद केवल एक ही है अर्थात् जिस से मूख और प्यास की निवृत्ति हो उसे खुराक कहते हैं, उस खुराक की उत्पत्ति के मुख्य दो हेतु हैं—स्थावर और जङ्गम, स्थावरों में तमाम वनस्पति और जङ्गम में प्राणिजन्य दूध, दही, मक्खन और छाछ ( मट्टा ) आदि खुराक जान लेनी चाहिये।

जैनसूत्रों में उस आहार वा ख़ुराक के चार भेद लिखे हैं—अशन, पान, खादिम और सादिम, इनमें से खाने के पदार्थ अशन, पीने के पदार्थ पान, चाव कर खाने के पदार्थ खादिम और चाट कर खाने के पदार्थ खादिम कहलाते हैं।

यद्यपि आहार के बहुत से प्रकार अर्थात् भेद हैं तथापि गुणों के अनुसार उक्त आहार के सुख्य आठ भेद हैं—मारी, चिकना, ठंढा, कोमल, हलका, रूझ (रूखा), गर्म और तीक्ष्ण (तेज़), इन में से पहिले चार गुणोंवाला आहार ज्ञीतवीर्य है और पिछले चार गुणोंवाला आहार उष्णवीर्य है ॥

आहार में स्थित जो रस है उसके छः भेद है—मधुर (मीठा), अन्छ (खट्टा), ठवण (खारा), कड़ (तीखा), तिक्त (कड़आ) और कषाय (कवेंग), इन छः रसों के प्रमान्यसे आहार के ३ भेद हैं—पथ्य, अपथ्य और पथ्यापथ्य, इन में से हितकारक आहार को पथ्य, अहितकारक (हानिकारक) को अपथ्य और हित तथा अहित (दोनों) के करने वाठे आहार को पथ्यापथ्य कहते हैं, इन तीनों प्रकारों के आहार का वर्णन विस्तार पूर्वक आगे किया जावेगा।

इस प्रकार आहार के पदार्थों के अनेक सूक्ष्म भेद हैं परन्तु सर्व साधारण के लिये वे विशेष उपयोगी नहीं हैं, इस लिये सूक्ष्म भेदों का विवेचन कर उनका वर्णन करना अना- वश्यक है, हां वेशक छः रस और पध्यापध्य पदार्थ सम्बंधी आवश्यक विषयका जान लेना सर्व साधारण के लिये हितकारक है, क्योंकि जिस खुराक को हम सब खाते पीते हैं उसके जुदे २ पदार्थों में जुदा २ रस होने से कौन २ सा रस क्या २ गुण रखता है, क्या २ किया करता है और मात्रा से अधिक खाने से किस २ विकार कीं उत्पन्न करता है और हमारी खुराक के पदार्थों में कौन २ से पदार्थ पध्य है तथा कौन २ से अपध्य हैं, इन सब बातों का जानना सर्व साधारण को आवश्यक है, इसलिये इनके विषय में विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है:—

१-देखो । पध्यापध्य वर्णननासक छठा प्रकरण ॥

#### छः रैस ॥

पहिले कह जुके है कि—आहार में खित जो रस है उस के छः मेद है—अर्थात् मीठा, खद्या, खारा, तीखा, कडुआ और कपैला, इनकी उत्पत्ति का कम इस प्रकार है कि—पृथ्वी तथा पानी के गुण की अधिकता से मीठा रस उत्पन्न होता है, पृथ्वी तथा अभि के गुण की अधिकता से खद्या रस उत्पन्न होता है, पानी तथा अभि के गुण की अधिकता से खारा रस उत्पन्न होता है, बायु तथा अभि के गुण की अधिकता से तीखा रस उत्पन्न होता है, वायु तथा आकाश के गुण की अधिकता से कडुआ रस उत्पन्न होता है और पृथ्वी तथा वायु के गुण की अधिकता से कपैला रस उत्पन्न होता है ॥

छओं रसों के मिश्रित गुण ॥

मीठा खट्टा और खारा, ये तीनों रस वातनाशक है ॥ मीठा कडुआ और कपैछा, ये तीनों रस पित्तनाशक हैं ॥ तीखा कडुआ और कपैछा, ये तीनों रस कफनाशक है ॥ कपैछा रस वायु के समान गुण और छक्षणवाला है ॥ तीखा रस पित्त के समान गुण और छक्षणवाला है ॥ मीठा रस कफ के समान गुण और छक्षणवाला है ॥

# छओं रसों के पृथक् २ गुण ॥

मीठा रस — लोह, मांस, मेद, अस्य (हाड़) मज्जा, ओज, वीर्य तथा सानों के दूध को वढाताहै, आँख के लिये हितकारी है, वालों तथा वर्ण को खच्छ करता है, वलवर्धक है, दूटे हुए हाड़ों को जोड़ता है, वालक वृद्ध तथा जखम से क्षीण हुओं के लिये हितकारी है, तृषा मुच्छी तथा दाह को शान्त करता है सब इन्द्रियों को प्रसन्न करता है और कृमि तथा कफ को बढाता है।

इस के अति सेवन से यह—खांसी, श्वास, आरुस्य, वमन, मुखमाधुर्य (मुख-की मिठास), कण्ठिवकार, कृमिरोग, कण्ठमाला, अर्बुद, श्ठीपद, विद्यारोग (मधुप्रमेह आदि मूत्र के रोग) तथा अमिण्यन्द आदि रोगों को उरपन्न करता है ॥

खद्दा रस-अहार, वातादि दोप, शोथ तथा आम को पचाता है, वादी का नाश करता है, वायु मल तथा मूत्र को छुड़ाता है, पेटमें अग्निको करता है, लेप करने से ठंढक करता है तथा हृदयको हितकारी है।

१-दोहा-मधुर अम्छ अर छवण पुनि, कडुक कंपैला जोग ॥ और तिक्त जग कहत है, पट् रस जानो सोय ॥ १ ॥ २६

इस के अति सेवन से यह—दन्तहर्ष (दाँतों का जकड़ जाना), नेत्रवन्य (आँखोंका मिचना), रोमहर्ष (रोंगटों का खड़ा होना), कफ का नाश तथा शरीरशैथिस्य (शरीर का ढीला होना), को करता है, एवं कण्ठ छाती तथा इदय में दाह को करता है॥

स्वारा रस-मलगुद्धि को करता है, खराव व्रण (गुमड़े) को साफ करता है, खुराक को पचाता है, शरीर में शिथिलता करता है, गर्मी करता तथा अवयवों को कोमल (गुलायम) रखता है।

इस के अति सेवन से यह खुजली, कोढ, शोथ तथा थेथरको करता है, चमड़ी के रंग को निगाइता है, पुरुषार्थ का नाश करता है, आंख आदि इन्द्रियों के व्यवहार को मन्द करता है, मुखपाक (मुँह का पकजाना) को करता है, नेत्रव्यथा, रक्तिपत्त, वातरक्त तथा खट्टी ढकार आदि दुष्ट रोगों को उत्पन्न करता है।

तीखा रस-अमि दीपन, पाचन तथा मूत्र और मल का शोधक ( शुद्ध करने-वाला ) है, शरीर की स्थूलता ( मोठापन ),आलस्य, कफ, क्रमि, विषजन्य ( जहर से पैदा होनेवाले ) रोग, कोट तथा खुजली आदि रोगों को नष्ट करता है, सांधों को ढीला करता है, उत्साह को कम करता है तथा स्तन का दूध, वीर्य और मेद इन का नाशक है ।

इस के अति सेवन से यह—श्रम, मद, कण्ठशोष (गर्छ का स्खना), ताछशोष (ताछ का स्खना), जोष्ठशोष (जोठों का स्खना), शरीर में गर्मी, वलक्षय, कम्प और पीड़ा आदि रोगों को उत्पन्न करता है तथा हाथ पैर और पीठ में वादी को करके शूल को उत्पन्न करता है।

'कडुआ रसं—खुजली, खाज, पित्त, तृषा, मूर्च्छा तथा ज्वर आदि रोगों को शान्त करता है, सन के दूधको ठीक रखता है तथा मल, मूत्र, मेद, चरवी और व्रणविकार (पीप) आदि को सुखाता है।

इस के अति सेवन से यह—गर्दन की नसों का जकड़ना, नाड़ियों का खिँचना, शरीर में व्यथा का होना, अम का होना, शरीर का टूटना, कम्पन का होना तथा मूख में रुचि का का होना आदि विकारों को करता है ॥

'क्षेत्रा रसं दस को रोकता है, शरीर के गात्रों को इट करता है, त्रण तथा प्रमेह आदि का शोधन (शुद्धि) करता है, त्रण आदि में प्रवेश कर उस के दोष को निकाल्या है तथा क्केट अर्थात् गाढ़े पदार्थ पके हुए पीपका शोषण करता है।

इस के अति सेवन से यह—हृदय पीड़ा, मुखशोष (मुखका सूखना), आध्मान (अफरा), नसों का जकड़ना, शरीर स्फुरण (शरीर का फड़कना), कम्पन तथा शरी-रका संकोच आदि विकारोंको करता है।। यद्यपि खाने के पदार्थों में प्रायः छओं रसोंका प्रतिदिन उपयोग होता है तथापि कडुआ और कषेळा रस खानेके पदार्थों में स्पष्टतया (साफ तौर से) देखने में नहीं आता है, क्योंकि—ये दोनों रस बहुत से पदार्थों में अव्यक्त (छिपे हुए) रहते हैं, शेष चार रस (मीठा, खट्टा, खारा और तीखा) प्रतिदिन विशेष उपयोग में आते हैं॥

यह चतुर्थ अध्यायका आहारवर्णन नामक चतुर्थ प्रकरण समाप्त हुआ।।

# रपाँचवां प्रकरण 🚉 वेयुक भाग निषण्डु ॥

### धान्यवर्ग ॥

भेचावल मधुर, अग्निदीपक, बलवर्धक, कान्तिकर, धातुवर्धक, त्रिदीपहर और पेशाय लोनेबॉलों हैं ॥

उपयोग — यद्यपि चावलों की बहुत सी जातियां है तथापि सामान्य रीति से कमोद के चावल खांद में उत्तम होते है और उस में भी दाऊदलानी चावल बहुत ही तारीफ के लायक हैं, गुण में सब चावलों में सौठी चावल उत्तम होते हैं, परन्तु वे बहुत लाल तथा मोटे होने से काम में बहुत नहीं लाये जाते है, प्रायः देखा गया है कि-शौकीन लोग लाने में भी गुणको न देख कर शौक को ही पसन्द करते हैं, बस चावलों के विषय में भी यही हाल है।

चावलों में पौष्टिक और चरवीवाला अर्थात् विकना तत्व बहुत ही कम है, इस लिये चावल पचने में बहुत ही हलका है, इसी लिये वालकों और रोगियों के लिये चावलों की खुराक विशेष अनुकूल होती है।

साबूदाना यद्यपि चावलों की जाति में नहीं है परन्तु गुण में चावलों से भी हलका है, इसलिये छोटे वालकों और रोगियों को साबूदाने की ही खुराक प्रायः दी जाती है।

यद्यपि डाक्टर लोग कई समयों में चावलों की खुराक का निषेध (मनाई) करते हैं परन्तु उसका कारण यही माद्यम होता है कि-हमारे यहां के लोग चावलों को ठीक रीति से पकाना नहीं जानते है, क्योंकि प्रायः देखा जाता है कि वहुतसे लोग चावलों को अधिक आंच देकर जल्दी ही उतार लेते हैं, ऐसा करने से चावल ठीक तौर से नहीं पक

१-स्मरण रहना चाहिये कि-यशिप ये सब रस प्रतिदिन भोजन में उपयोग में आदे हैं परन्तु इनके अखन्त सेवन से तो हानि ही होती है, जिस को पाठक गण कपर के छेखसे जान सकते हैं, देखों ! इन सम रसों में मीठा रस यशिप विशेष उपयोगी है तथापि अखन्त सेवन से वह भी -बहुत हानि करता है, इसिलेये इन के अखन्त सेवन से सदैव बचना चाहिये ॥

२-इन को गुजरात में बरीना चोखा भी कहते हैं॥

कवैछा रस है उस कवेंछे रस का मित्र हरड़ है तथा दूध में खारा रस है उस खारे रस का मित्र सेंघानमक है, इन के सिवाय गेहूं के पदार्थ अर्थात् पूरी और रोटी आदि, चावछ, धी, मक्खन, दाख, शहद, मीठे आम के फल, पीपल, काली मिर्च, तथा पाकों में जिन का उपयोग होता है वे पुष्टि और दीपन के सब पदार्थ मी दूध के मित्र वर्ग में हैं!

कूष के अमिन्न (दानु ) सेंघे नमक को छोड़ कर वाकी के सब प्रकार के खार दूध के गुण को विगाड़ डालते हैं, इसी प्रकार ऑवले के सिवाय सब तरह की खटाई, गुड़, मूँग, मूली, शाक, मद्य, मछली, और मांस दूध के सक्त मिल कर अनु का काम करते है, देखों ! दूध के सक्त नमक वा खार, गुड़, मूंग, मौठ, मछली और मांस के खाने से कीट आदि चर्मरोग हो जाते है, दूध के साथ शाक, मद्य और आसव के खाने से पित्त के रोग होकर मरण हो जाता है ॥

ऊपर लिखी हुई वस्तुओं को दूध के साथ खाने पीने से जो अवगुण होता है यद्यपि उस की खवर खानेवाले को शीघ ही नहीं माछ्म पड़ती है तथापि कालान्तर में तो वह अवगुण प्रवल्ह्स से प्रकट होता ही है, क्योंकि सर्वज्ञ परमात्मा ने मक्ष्यामक्ष्य निर्णय में जो कुछ कथन किया है तथा उन्हीं के कथन के अनुसार जैनाचार्य उमाखाति वाचक आदि के बनाये हुए अन्थों में तथा जैनाचार्य श्री जिनदत्त सूरि जी महाराज के बनाये हुए 'विवेकविलास, चर्चरी, आदि अन्थों में जो कुछ लिखा है वह अन्यथा कभी नहीं हो सकता है, क्योंकि उक्त महात्माओं का कथन तीन कारू में भी अवाधित तथा युक्तिं और प्रमाणों से सिद्ध है, इस लिथे ऐसे महानुमाव और परम परोपकारी विद्वानों के बचनों पर सदा प्रतीति रख कर सर्व जीविहितकारक परम पुरुष की आज्ञा के अनुसार चलना ही मनुष्य के लिये कल्याणकारी है, क्योंकि उन का सत्य वचन सदा पथ्य और सब के लिये हितकारी है।

देखो ! सैकड़ों मनुष्य ऊपर लिखे खान पान को ठीक तौर से न समझ कर जव अनेक रोगों के झपाटे में आ जाते है तव उन को आध्यर्य होता है कि अरे यह क्या हो गया ! हम ने तो कोई कुपथ्य नहीं किया था फिर यह रोग कैसे उत्पन्न हो गया ! इस प्रकार से आध्यर्य में पड़ कर वे रोग के कारण की खोज करते है तो भी उन को रोग का कारण नहीं माखस पड़ता है, क्योंकि रोग के दूरवर्त्ती कारण का पता लगाना बहुत कठिन वात है, तात्पर्य यह है कि—बहुत दिनों पिहले जो इस प्रकार के विरुद्ध खान पान किये हुए होते है वे ही अनेक रोगों के दूरवर्त्ती कारण होते है अर्थात उन का असर अरीर में विष के तुल्य होता है और उन का पता लगना भी कठिन होता है, इस लिये मनुष्यों को जन्ममर दुःख में ही निर्वाह करना पड़ता है, इस लिये सर्व साधारण को उचित है कि—संयोगविरुद्ध मोजनों को जान कर उन का विष के तुल्य त्याग कर देवें.

चाहियें ॥

क्योंकि देखों ! सदा पथ्य और परिमित (परिमाण के अनुक्छ) आहार करनेवालों को भी जो अकस्मात् रोग हो जाता है उस का कारण भी वही अज्ञानता के कारण पूर्व समय में किया हुआ संयोग विरुद्ध आहार ही होता है, क्योंकि वही (पूर्व समयमें किया हुआ संयोगविरुद्ध आहार ही) समय पाकर अपने समवायों के साथ मिलकर झट मनुप्यको रोगी कर देता है, संयोगविरुद्ध आहार के वहुत से भेद हैं—उन में से कुछ भेदों का वर्णन समयानुसार कम से आगे किया जायेगा ॥

### घृत वर्ग ॥

धी के सामान्य गुणं भी रसायन, मघुर, नेत्रों को हितकर, अग्निदीपक, श्रीत-वीर्यवाळा, वृद्धिवर्षक, जीवनदाता, श्ररीर को कोमळ करनेवाळा, वळ कान्ति और वीर्य को वढानेवाळा, मळनि-सारक (मळ को निकाळनेवाळा), भोजन में मिठास देनेवाळा, वायुवाळे पदार्थों के साथ खाने से उन (पदार्थों) के वायु को मिटानेवाळा, गुमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को पिटानेवाळा, गृमड़ों को पिटानेवाळा, गृमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को मिटानेवाळा, गृमड़ों को पिटानेवाळा तथा अग्निदग्व (आग से जळे हुए) को लाभदायक है, वातरक्त, अजीर्ण, नसा, शूळ, गोळा, दाह, शोध (सूजन), क्षय और कर्ण (कान) तथा मस्तक के रक्तविकार आदि रोगों में फायदेमन्द है, परन्तु साम ज्वर (आम के सहित वुखार) में और सिनपात के ज्वर में कुपध्य (हानिकारक) है, सादे ज्वर में वारह दिन वीतने के वाद कुपथ्य नहीं है, बाळक और वृद्ध के लिये गतिक्रळ है, बढा हुआ क्षय रोग, कफ का रोग, आमवात का रोग, ज्वर, हैज़ा, मळवन्य, वहुत मिदरा के पीने से उत्पन्न हुआ मदात्यय रोग और मन्दािश, इन रोगों में घृत हानि करता है, साधारण मनुष्यों के प्रतिदिन के मोजन में, शकावट में, क्षीणता में, पाण्डरोग में और आंख के रोग में ताज़ा थी फायदेमन्द है, सूर्छा, कोढ़, विष, उन्माद, वादी तथा तिमिर रोग में एक वर्ष का पुराना वी फायदेमन्द है।

श्वास रोग वाले को वकरी का पुराना घी अधिक फायदेमन्द है।

गाय और भैस आदि के दूध के गुणों में जो २ अन्तर कह चुके हैं वही अन्तर उन के घी में भी समझ लेना चौहिये।

<sup>्</sup>यह दूझ का तथा सबीगनिरुद्ध आहार का (असंगवश) कुछ वर्णन किया है तथा कुछ वर्णन संयोग-विरुद्ध शहार का (कपर किखी प्रतिज्ञा के अनुसार) आगे किया जायगा, इन दोनों का शेप वर्णन वैद्यक अन्यों में देखना चोहिये॥

२-घी को तथा कर तथा छान कर खाने के उपयोग ने छाना चाहिये ॥ , ३-इस के सिवाय जिस २ पशुके दूधमें जो २ गुण कहे हैं वेही गुण उस पशु के घी में भी जानने

सब तरह के मल्हमों में पुराना घी गुण करता है किन्तु केवल पुराने घी में भी मल्हम के सब गुण है।

्धी को शास्त्रकारों ने रत्न कहा है किन्तु विचार कर देखा जावे तो यह रत्न से भी अधिक गुणकारी है परन्तु वर्त्तमान समय में शुद्ध और उत्तम घी भाग्यवानों के सिवाय साधारण पुरुषों को मिळना कठिन सा होगया है, इस का कारण केवळ उपकारी गाय मैंस आदि पशुओं की न्यूनता ही है ॥

गाय का मक्खन — नवीन निकाला हुआ गाय का मक्खन हितकारी है, वलवर्धक है, रंग को सुधारता है, लग्नि का दीपन करता है तथा दख को रोकता है, वायु, पिच, रक्तविकार, क्षय, हरस, अर्दित वायु तथा खांसी के रोग में फायदा करता है, प्रातःकाल मिश्री के साथ खाने से यह विशेष कर शिर और नेत्रों को लाम देता है तथा वालकों के लिये तो यह अमृतरूप है ॥

्रें से का मक्खन मेंस का मक्खन वायु तथा कफ को करता है, सारी है, दाह पित्र और श्रम को मिटाता है, मेद तथा वीर्य को वर्दाता है।।

वासा मक्खन खारा तीखा और खट्टा होजानेसे वमन, हरस, कोट, कफ तथा मेद को उत्पन्न करता है ॥

#### द्धिवर्ग ॥

द्हीं के सामान्य गुण—दही-गर्भ, अभिदीपक, सारी, पचनेपर खट्टा तथा दस्त को रोकनेवाला है, पित्त, रक्तविकार, शोथ, मेद और कफ को उत्पन्न करता है, पीनस, जुखाम, विषम ज्वर (ठंढ का तप), अतीसार, अरुचि, मूत्रक्रुच्छू और क्रशता (दुर्वलता) को दूर करता है, इस को सदा युक्ति के साथ खाना चाहिये।

दही मुख्यतया पांच प्रकार का होता है—मन्द, खादु, खाद्रम्ल, अम्ल और अत्यम्ल, इन के खरूप और गुणों का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

मन्द्—जो दही कुछ गावा हो तथा मिश्रित (कुछ दूध की तरह तथा कुछ दही की तरह ) खादनाला हो उस को मन्द दही कहते है, यह—मल मूत्र की मन्दि को, तीनों दोषों को और दाह को उत्पन्न करता है ॥

्र स्वादु — जो दही खूब जम गया हो, जिस का खाद अच्छी तरह माख्स होता हो, मीठे रसवाठा हो तथा अव्यक्त अम्छ रसवाठा ( जिस का अम्छ रस प्रकट में न माख्स

१-शेप पशुओं के मक्खन के गुणों का वर्णन अनावर्यक समझ कर नहीं किया ॥

र-यह घृत का सक्षेप से वर्णन किया गया है, इस का विशेष वर्णन दूसरे वैश्वक प्रन्यों में टेखना चाहिये॥

३-वैसे देखा जावे तो मीठा और खद्दा, ये दो ही भेद प्रतीत होते हैं ॥

छोगों को सदा उसी मार्ग पर चलना उचित है जिसपर चलने से उनके घर्म, यश, सुख, आरोग्यता, पवित्रता और प्राचीन मर्योदा का नाश न हो, क्योंकि इन सब का संरक्षण कर मनुष्य जन्म के फल को प्राप्त करना ही वास्तवर्मे मनुष्यत्व है ॥

## - तैलवर्ग ॥

तैल यद्यपि कई प्रकार का होता है—परन्तु विशेषकर मारवाड़ में तिली का और वंगाल तथा गुजरात आदि में सरसों का तेल खाने आदि के काम में आता है, तेल खाने की अपेक्षा जलाने में तथा शरीर के मर्दन आदि में विशेष उपयोग में आता है, क्योंकि उत्तम खान पान के करने वाले लोग तेल को विलकुल नहीं खाते है और वाखव में घृत जैसे उत्तम पदार्श्व को छोड़कर बुद्धि को कम करनेवाले तेल को खाना मी उचित नहीं है, हां यह दूसरी वात है कि तेल सखा है तथा मीठ गुवारफली और चना आदि वातल (वातकारक) पदार्थ मिर्च मसाला डाल कर तेल में तैलने से खुखाद (लज्ज़तदार) हो जाते हैं तथा वादी भी नहीं करते है, इतने अंश में यदि तैल खाया जावे तो यह मिल क्यंत है परन्तु घृतादि के समान इस का उपयोग करना उचित नहीं है जैसा कि गुजरात ने लोग मिठाई तक तेल की वनी हुई खाते है और वंगालियों का तो तेल जीवन ही बन रहा है, हां ललवत्ता जोधपुर मेवाड़ नागीर और मेड़ता आदि कई एक राज्यस्थानों में लोग तेल को वहुत कम खाते हैं।

- गृहस्थ के प्रतिदिन के आवश्यक पदार्थों में से तेल भी एक पदार्थ है तथा इस का उपयोग भी प्रायः प्रत्येक मनुष्य को करना पड़ता है इस लिये इस की जातियों तथा गुण दोषों का जान लेना प्रत्येक मनुष्य को अत्यावश्यक है अतः इस की जातियों तथा गुण दोषों का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

तिल का तैल यह तैल शरीर को इट करनेवाला, वलवर्धक, स्वचा के वर्ण को अच्छा करनेवाला, वातनाशक, पुष्टिकारक, अमिदीपक, शरीर में शीम ही मवेश करनेवाला और कृमि को दूर करनेवाला है, कान की, योनि की और शिर की शूल को मिटाता है, शरीर को हलका करता है, टूटे हुए, कुचले हुए, दवे हुए और कटे हुए हाड़ को तथा अमि से जले हुए को फायदेमन्द है।

तेल के मर्दन में जो २ गुण कल्पसूत्र में लिखे है वे किसी ओपिध के साथ पके हुए तेल के समझने चाहियें किन्तु खाली तेल में उतने गुण नहीं है।

<sup>9-</sup>जिसे कि मीठ के अुनिये (सेव) बीकानेर में तेल में तलकर बहुत ही अच्छे बनते हैं और वहां के लोग उन्हें वही शीक से खाते हैं, चने और मीठ के सेव प्रायः सब ही देशों में तेल में ही बनते हैं और उन्हें गरीब अमीर प्रायः सब ही खाते हैं।

जिन औषघों के साथ तेल पकाया जावे उन औषघों का उपयोग इस प्रकार करना चाहिये कि—गर्मी अर्थात् पित्त की प्रकृतिवाले के लिये ठंढी और खून को साफ करने-वाली औषघों का तथा कफ और वायु की प्रकृतिवाले के लिये उप्ण और कफ को काटने-वाली औषघों का उपयोग करना चाहिये, नारायण, लक्ष्मीविलास, पङ्विन्दु, चन्दनादि, लाश्चादि, श्वतपक और सहस्रपक आदि अनेक प्रकार के तैल इसी तिल के तेल से बनाये जाते है जो प्रायः अनेक रोगों को नष्ट करते है, तथा वहुत ही गुणकारक होते है।

यह तैल पिचकारी लगाने के और पीने के काम में भी आता है तथा गरीव लोग इस को खाने तलने और वधारने आदि अनेक कार्यों में वर्चते है, यह कान तथा नाक में भी ढाला जाता है।

परन्तु इस में ये अवगुण हैं कि-यह सिन्धयों को ढीला कर घातुओं को नर्म कर हालता है, रक्तिपत्त रोग को उत्पन्न करता है किन्तु शरीर में मर्दन करने से फायदा करता है, इस के सिवाय शरीर, वाल, चमड़ी तथा आंखों के लिये भी फायदेमन्द है, परन्तु तिली का या सरसों का खाली तेल खाने से इन चारों को (शरीर आदि को) हानि पहुँचाता है, हेमन्त और शिशिर ऋतु में वायु की प्रकृति वाले को यह सदा पथ्य है॥

सरसों का तेल — दीपन तथा पाक में कड़ है, इस का रस हलका है, लेलन, स्पर्श और वीथे में उच्च, तीक्ष्म, पित्त और किंदर को दूषित करनेवाला, कफ, मेदा, वादी, ववासीर, शिरःपीड़ा, कान के रोग, खुजली, कोढ, कृमि, श्वेत कुछ और दुष्ट कृमि को नष्ट करता है।

राई का तेल काली और लाल राई के तेल में भी सरसों के तेल के समान ही गुण है किन्तु इस में केवल इतनी विशेषता है कि यह मूत्रक्रच्छ को उत्पन्न करता है ॥
तुवरी का तेल जुवरी अर्थात् तोरई के वीजों का तेल तीहण, उप्ण, हलका, श्राही, कम और रुपिर का नाशक तथा अग्रिकत्ती है, एवं विप, खुजली, कोट, चकते और क्रमि को नष्ट करता है, मेददोष और व्रण की सूजन में भी फायदेमन्द है ॥

अलंसी का तेल अधिकर्चा, खिग्ध, उष्ण, कफिपतकारक, कटुपाकी, नेत्रों को अहित, बलकर्चा, वायुहर्चा, भारी, मलकारक, रस में खादिष्ठ, ग्राही, त्वचा के दोगों का नाशक तथा गाटा है, इसे वित्तिकर्म, तैलपान, मालिस, नस्य, कर्णपूरण और अनुपान विधि में वायु की शान्ति के लिये देना चाहिये ॥

कुसम्भ का लेख-कस्म के बीजों का तेख-खद्दा, उप्ण, मारी, दाहकारक, नेत्रों को अहित, बखकारी, रक्तिपत्तकारक तथा कफकारी है ॥ ् खंसखंस का तिल्ल नवलकर्चा, वृष्य, भारी, वातकफहरणकर्चा, शीतल तथा रस और पाक में खादिष्ठ है ॥

अण्डी का तेल — तीक्ष्ण, उष्ण, दीपन, गिलगिला, भारी, वृष्य, त्वचा को सुधारने धाला, अवस्था का स्थापक, मेघाकारक, कान्तिपद, बलवर्द्धक, कपेले रसवाला, स्क्ष्म, योनि तथा शुक्र का शोधक, आमगन्धवाला, रस और पाक में सादिष्ठ, कहुआ, चरपरा तथा दस्तावर है, विषमज्वर, हृदयरोग, गुल्म, पृष्ठशूल, गुब्बशूल, वादी, उदररोग, अफरा, अष्ठीला, कमर का रह जाना, वातरक्त, मलसंग्रह, वद, स्जन, और विद्रिष को दूर करता है, शरीर रूपी वन में विचरनेवाले आमवात रूपी गजेन्द्र के लिये तो यह तेल सिंहरूप ही है।

राल का तेल-विस्फोटक, घाव, कोट, खुजली, क्रमि और वातकफज रोगों को दूर करता है ॥

## क्षार वर्ग ॥

खानों या ज़मीन में पैदा हुए खार को छोग सदा खाते हैं, दक्षिण प्रान्त देश तक के . होग जिस नमक को खाते हैं वह समुद्र के खारी जह से जमाया जाता है, राजपूताने की सांगर झील में भी लाखों मन नमक पैदा होता है, उस झील की यह तासीर है कि-जो वस्तु उस में पड़ जाती है वही नमक वन जाती है, उंक्त श्रील में क्यारियां जमाई जाती है, पँचमदरे में भी नमक उत्पन्न होता है तथा वह दूसरे सब नमकों से श्रेष्ठ होता है, वीकानेर की रियासत छंणकरणसर में भी नमक होता है, इस के अतिरिक्त अन्य भी कई स्थान मारवाड़ में है जिन में नमक की उत्पत्ति होती है परन्तु सिन्य आदि देशों में जुमीन में नमक की खानें है जिन में से खोद कर नमक को निकालते हैं वह सेंघा नमक कहलाता है, स्वाद और गुण में यह नमक पायः सव ही नमकों से उत्तम होता है इसीलिये वैद्य लोग बीमारों को इसी का सेवन कराते हैं तथा घातु आदि रसों के व्यवहार में भी प्रायः इसी का प्रयोग किया जाता है, इस के गुणों को समझनेवाले बुद्धिमान् छीप् सदा सानपान के पदार्थों में इसी नमक को साते हैं, इंग्लैंड से छीवर पुल सॉस्ट नामके जो नमक आता है उस को डाक्टर लोग वहुत अच्छा बतलाते हैं, ख़ुराक की चीजों में न्मक बड़ा ही जरूरी पदार्थ है इस के डालने से मोजन का स्नाद तो वढ ही जाता है तथा शोजन पचमी जल्दी जाता है किन्तु इस के अतिरिक्त यह भी निश्चय हो चुका है कि नमक के विना खाये आदमी का जीवन बहुत समय तक नहीं रह

१-यह सक्षेप से कुछ तैलों के गुणों का वर्णन किया गया है, श्रेप तैलों के गुण उन की योनि के समान जानने चाहिये अर्थात् जो तेल जिस पदार्थ से उरपन्न होता है उस तैल में उसी पदार्थ के समान गुण रहते हैं, इस का विस्तार से वर्णन दूसरे वैद्यकत्रम्यों में देखना चाहिये ॥

शाकों में — चँदिलये के पत्ते, परवल, पालक, वधुआ, पोथी की भाँजी, सूरणकन्द, मेथी के पत्ते, तोरई, मिण्डी और कहू आदि पथ्य है।

दूसरे आवद्यक पदार्थों में — गाय का दूध, गाय का घी, गाय की मीठी छाछ, मिश्री, अदरल, आँवले, सेंघानमक, मीठा अनार, मुनका, मीठी दाल और वादाम, ये भी सब पथ्य पदार्थ है।

दूसरी रीति से पदार्थों की उत्तमता इस प्रकार समझनी चाहिये कि-चावलों में लाल. साठी तथा कमोद पथ्य है, अनाजों में गेहूँ और जी, दालों में मूंग और अरहर की दाल, मीठे में मिश्री, पत्तों के शाक में चॅद्लिया, फलों के शाक में परवल, कन्दशाक में सरण, नमकों में सेंघा नमक, खटाई में ऑबले, दुघों में गाय का दूघ, पानी में बरसात का अधर िवया हुआ पानी, फर्लो में विकायती अनार तथा मीठी दाल, मसाले में अदरल, धनिया और जीरा पथ्य है, अर्थात् ये सब पदार्थ साधारण प्रकृतिवालों के लिये सब ऋतुओं में और सब देशों में सदा पथ्य हैं किन्त्र किसी २ ही रोग में इन में की कोई २ ही वस्त्र कुपथ्य होती है, जैसे-नये ज्वर में बारह दिन तक घी, और इक्कीस दिन तक दूघ कुपथ्य होता है इत्यादि, ये सन नातें पूर्वाचार्यों के बनाये हुए अन्यों से निदित हो सकती है किन्तु जो लोग अज्ञानता के कारण उन (पूर्वाचार्यो) के कथन पर ध्यान न देकर निपिद्ध वस्तुओं का सेवन कर बैठते है उन को महाकष्ट होता है तथा प्राणान्त भी हो जाता है, देखो ! केवल वातज्वर के पूर्वरूप में वृतपान करना लिखा है परन्तु पूर्णतया निदान कर सकने वाला वैद्य वर्तमान समय में पुण्यवानों को ही मिलता है, साधारण वैद्य रोग का ठीक निदान नहीं कर सकते है, प्रायः देखा गया है कि-वातज्वर का पूर्वरूप समझ कर नवीन ज्वर वाळों को घृत पिळाया गया है और वे वेचारे इस व्यवहार से पानीझरा और मोतीझरा जैसे महामयंकर रोगों में फूस चुके है, क्योंकि उक्त रोग ऐसे ही व्यवहार से होते है, इसलिये वैद्यों और प्रजा के सामान्य लोगों को चाहिये कि-कम से कम ग्रुख्य २ रोगों में तो विहित और निषिद्ध पदार्थों का सदा ध्यान रक्खें।

साधारण कोगों के जानने के लिये उन में से कुछ मुख्य २ वार्ते यहां स्वित करते है:—

नये ज्वर में चिकने पदार्थ का खाना, आते हुए पसीने में और ज्वर में ठंढी तथा मलीन हवा का लेना, मैला पानी पीना तथा मलीन खुराक का खाना, मलज्वर के सिवाय नये ज्वर में बारह दिन से पहिले जुलाव सम्बन्धी हरड़ आदि दवा वा कुटकी चिरायता आदि कडुई कपैली दवा का देना निपिद्ध है, यदि उक्त समय में उक्त निपिद्ध

१-इस की पूर्व में अलता कहते हैं, यह एक प्रकार का रग होता है।

पदार्थों का सेवन किया जावे तो सन्निपात तथा मरणतक हानि पहुँचती है, रोग समय में निषिद्ध पदार्थों का सेवन कर के भी बच जाना तो अग्नि विष और शस्त्र से बच जाने के तुल्य दैवाधीन ही समझना चाहिये।

वैद्यक शास्त्र में निषेध होने पर भी नये ज्वर में जो पश्चिमीय विद्वान् (डाक्टर छोग) दूभ पिळाते हैं इस बात का निश्चय अद्यावधि (आजतक) ठीक तौर से नहीं हुआ है, हमारी समझ में वह (दूभ का पिळाना) औषध विशेष का (जिस का वे छोग प्रयोग करते हैं) अनुपान समझना चाहिये, परन्तु यह एक विचारणीय विषय है।

इसी प्रकार से कफ के रोगी को तथा प्रस्ता स्त्री को मिश्री आदि पदार्थ हानि पहुँचाते है।

### पथ्यापथ्य पदार्थ ॥

बाजरी, उड़द, चँवला, कुलबी, गुड़, सांड़, मक्सन, दही, छाछ, मैस का दूघ, घी, आख, तोरई, काँदा, करेला, कँकोड़ा, गुवार फली, दूधी, लवा, कोला, मेथी, मोगरी, मूला, गाजर, काचर, ककड़ी, गोमी, विया, तोरई, केला, अनन्नास, आम, जामुन, करैंदि, अझीर, नारंगी, नींचू, अमरूद, सकरकन्द, पीख, गूँदा और तरबूज आदि बहुत से पदार्थों का लोग प्रायः उपयोग करते है परन्तु पक्ति और ऋतु आदि का विचार कर इन का सेवन करना चाहिये, क्योंकि थे पदार्थ किसी प्रकृति वाले के लिये अनुकूल तथा किसी प्रकृतिवाले के लिये प्रतिकृत्ल एवं किसी ऋतु में अनुकूल और किसी ऋतु में मितिकृत्ल होते है, इसलिये प्रकृति आदि का विचार किये विना इन का उपयोग करने से हानि होती है, जैसे दही शरद ऋतु में शत्रु का काम करता है, वर्षा और हेमन्त ऋतु में हित-कर है, गर्मी में अर्थात् जेठ वैशास के महीने में मिश्री के साथ खाने से ही फायदा करता है, एवं ज्वर वाले को कुपथ्य है और अतीसार वाले को पथ्य है, इस प्रकार प्रत्येक वस्तु के समाव को तथा ऋतु के अनुसार पथ्यापथ्य को समझ कर और समझदार पूर्ण वैद्य की या इसी अन्य की सम्मति लेकर प्रत्येक वस्तु का सेवन करने से कभी हानि नहीं हो सकती है।

पथ्यापथ्य के विषय में इस चौपाई को सदा घ्यान में रखना चाहिये— चैते गुड़ वैद्याले तेल । जेठे पन्थ अवाटे वेल ॥ सावन दूध न मादौं मही । कार करेला न कातिक दही ॥ अगहन जीरो पूसे घना । माहे मिश्री फागुन चना ॥ जो यह वारह देय बचाय । ता घर वैद्य कव हुँ न जाये ॥ १ ॥

१-इस का अर्थ स्पष्ट ही है इस लिये नहीं लिखा है ॥

## कुपथ्य पदार्थ ॥

दाह करनेवाले, जलानेवाले, गलानेवाले, सड़ाने के स्वभाववाले और ज़हर का गुण करनेवाले पदार्थ को कुपथ्य कहते हैं, यद्यपि इन पांचों प्रकार के पदार्थों में से कोई पदार्थ बुद्धिपूर्वक उपयोग में लाने से सम्भव है कि कुछ फायदा भी करे तथापि ये सब पदार्थ सामान्यतया शरीर को हानि पहुँचानेवाले ही है, क्योंकि ऐसी चीज़ें जब कभी किसी एक रोग को मिटाती भी है तो दूसरे रोग को पैदा कर देती हैं, जैसे देखों। खार अर्थात् नमक के अधिक खाने से वह पेट की वायु गोला और गांठ को गला देता है परन्तु शरीर के धातु को विगाड़ कर पौरुष में बाधा पहुँचाता है।

इन पाचों प्रकार के पदार्थों में से दाहकारक पदार्थ पित्त को बिगाड़ कर अनेक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करते हैं, इमली आदि अति खट्टे पदार्थ शरीर को गला कर सन्धियों को ढीला कर पौरुष को कम कर देते है।

इस प्रकार के पदार्थों से यद्यपि एक दम हानि नहीं देखी जाती है परन्तु बहुत दिनों-तक निरन्तर सेवन करने से ये पदार्थ प्रकृतिको इस प्रकार विकृत कर देते हैं कि यह शरीर अनेक रोगों का गृह बन जाता है इस लिये पहले पथ्य पदार्थों में जो २ पदार्थ लिख जुके है उन्हीं का सदा सेवन करना चाहिये तथा जो पदार्थ पथ्यापथ्य में लिखे है उन का ऋतु और प्रकृति के अनुसार कम वर्चाव रखना चाहिये और जो क्रपथ्य पदार्थ कहें हैं उन का उपयोग तो बहुत ही आवश्यकता होने पर रोगविशेष में औषध के समान करना चाहिये अर्थात् प्रतिदिन की ख़ुराक में उन (कुपथ्य) पदार्थों का कभी उपयोग नहीं करना चाहिये, इस विषय में यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जो पथ्यापथ्य पदार्थ हैं वे भी उन पुरुषों को कभी हानि नहीं पहुँचाते है जिन का प्रतिदिन का अभ्यास जन्म से ही उन पदार्थों के खाने का पड़ जाता है, जैसे-बाजरी, गुड़, उड़द, छाछ और दही आदि पदार्थ, क्यों-कि ये चीजें ऋत और प्रकृति के अनुसार जैसे पथ्य है वैसे कुपथ्य भी है परन्तु मारवाड देश में इन चारों चीजों का उपयोग प्रायः वहां के लोग सदा करते है और उन को कुछ नुकसान नहीं होता है, इसी मकार पञ्जाबवाले उड़द का चपयोग सदा करते है परन्तु उन को कुछ नुकसान नहीं करता है, इस का कारण सिर्फ अभ्यास ही है, इसी प्रकार हानिकारक पदार्थ भी अल्प परिमाण में खाये जाने से कम हानि करते है तथा नहीं भी करते है, दूव यद्यपि पथ्य है तो भी किसी २ के अनुकूछ नहीं आता है अर्थात दस्त लग जाते हैं इस से यही सिद्ध होता है कि-खान पान के पदार्थ अपनी प्रकृति, शरीर का बन्धान, नित्य का अभ्यास, ऋतु और रोग की परीक्षा

जैसा इस ऋतु में हितकारी और परमव श्रुखकारी महोत्सव कहीं भी नहीं देखा, वहा के लोग फालान डाक़ में प्राय. १५ दिन तक भगवान का रथमहोत्सव प्रतिवर्ष किया करते हैं अर्थात भगवान के रथ को निकाला करते है. रास्तेमें स्तवन गाते हुने तथा केगर आदि उत्तम पदार्थों के जल से भरी हुई चांदी की पिचकारियां चलाते हवे वगीचों में जाते हैं. वहापर लाग्न प्जादि मिक्क करते है तथा प्रतिदिन शास हो सेर होती है इत्यादि. उक्त धर्मी प्रकृषों का इस ऋतु में ऐसा महोत्सव करना अत्यन्त ही प्रशास के जीत है. इस महोत्सव का उपदेश करनेवाले हमारे प्राचीन यति प्राणाचार्यही हुए है, उन्हीं का इस सब तथा परभव में हितकारी यह उपदेश आजतक चल रहा है. इस बात की वहत ही हमें खशी है तथा हम उन पुरुषों को अत्यन्त ही धन्यवाद देते हैं जो आजतक उक्त उपदेश की मान कर उसी के अनुसार वर्ताव कर अपने जन्म को सफल कर रहे हैं, क्योंकि इस काल के लोग परभव का खयाल बहुत कम करते हैं, प्राचीन समय में जो आचार्य लोगों ने इस ऋत में अनेक महोत्सव निगत किये थे उन का तार्पर्य केवल ग्रही था कि मनुष्यों का परभव भी सुधरे तथा इस भव में भी ऋत के अनुसार उत्सवादि में परिश्रम करने से आरोग्यता आदि बातों की प्राप्ति हो. यदापि वे उत्सव रूपान्तर में अव भी देखे जाते हैं परन्त लोग उन के तस्य को विलक्षक नहीं सोचते हैं और मनमाना वर्ताव करते हैं. देखो । पानी प्रवष होली तथा गौर अर्थात महनमहोत्सव ( होली तथा गौर की उत्पत्ति का हाल प्रन्य वढ जाने के भय से यहा नहीं लिखना चाहते हैं फिर किसी समय इन का बूलान्त पाठकों की सेवा में उपस्थित किया जावेगा ) में कैसा २ वर्तीय करने लगे हैं. इस महोत्सव में वे लोग यदापि दालिये और वडे आदि कफोच्छेदक पदायों को खाते हैं तथा खेल तमाणा आदि करने के बहाने रात को जागना आदि परिश्रम भी करते हैं जिस से कफ घटता है परन्तु होली के सहोत्सन में वे लोग कैसे २ महा असम्बद्ध बचन बोलते हैं, यह बहुत ही खरान प्रथा पड़ गई है, द्विद्धमानों को चाहिये कि इस हानिकारक तथा भांडों की सी चेष्टा को अवस्य छोड दें, क्योंकि इन महा असम्बद्ध वचनों के वकने से मजातन्त्र कम जोर होकर शरीर में तथा ब्रद्धि में खरावी होती है, यह प्राचीन प्रथा नहीं है किन्तु अञ्चमान ढाई हजार वर्ष से यह भाद चेष्टा वाममार्गी (कृण्डा पन्थी) लोगो के मता-ध्यक्षों ने चलाई है तथा ओले लोगों ने इस की मङ्गलकारी मान रक्खा है, क्योंकि उन की इस बात की विलक्षक खबर नहीं है कि यह महा असम्बद्ध वचनों का बकना कूडा पन्थियों का मुख्य भजन है, यह दुरचेष्टा भारवास के लोगों में वहुत ही प्रचित हो रही है, इस से यदापि वहा के लोग अनेक वार अनेक हातियों को उठा चुके है परन्तु अवतक नहीं संभलते हैं, यह केवल अविद्या देनी का प्रसाद है कि-वर्त-मान समय में ऋतु के विपरीत अनेक मन.कल्पित व्यवहार प्रचलित हो गये हैं तथा एक दूसरे की देखा देखी और भी प्रचलित होते जाते हैं, अब तो सचमुच कुए में भाग गिरने की कहावत हो गई है, यथा-"अविद्याऽनेक प्रकार की, घट घट मॉहि अडी। को काको समुझावही, कूए माग पड़ी" ॥ १ ॥ जिस में भी मारवाड की दशा को तो कुछ भी न पूछिये, यहा तो मारवाडी भाषा की यह कहावत विलक्त ही सला होगई है कि-"म्हानें तो रातींघो भागे जी ने भज छोई राम" क्योत कोई २ मर्द छोग तो इन वाती को रोकना भी नाहते हैं परन्तु घर की धणियानियों (खामिनियों) के सामने निक्षी से चूहे की तरह उन केचारों को डरना ही पडता है, देखो । वसन्त ऋतु में ठढा खाना बहुत ही झानि करता है परन्तु यहा शीछ सातम (शीतका सप्तमी ) को सब ही लोग ठढा खाते हैं, गुड भी इस ऋतु में महा हानिकारक है उस के भी शीलसातम के दिन खाने के लिये एक दिन पहिले ही से गुलरान, गुलपपड़ी और तेलपपडी आदि

इस लिये इस ऋतु के प्राचीन उत्सवों का प्रचार कर उन में प्रवृत्त होना परम आवश्यक है, क्योंकि इन उत्सवों से शरीर नीरोग रहता है तथा चित्त को प्रसन्नता भी प्राप्त होती है।

पदार्थ बना कर अवस्य ही इस मौसम में खाते हैं, यह वास्तव में तो अविद्या देवी का प्रसाद है परन्त श्रीतला देवी के नाम का बहाना है. हे क़लवती गुहलक्ष्मियो ! जरा विचार तो करो कि-दया धर्म से विरुद्ध और श्ररीर को हानि पहुँचानेवाले अर्थात् इस भव और परभव को विगाडनेवाले इस प्रकार के खान पान से क्या लाम है <sup>2</sup> जिस शीतला देवी को पूजते २ तुम्हारी पीढियां तक गुजर गई परन्त आज तक शीतला देवी ने तम पर क्रपा नहीं की अर्थात आज तक तम्हारे वने इसी शीतला देवी के प्रभाव से काने अन्धे. करूप, एके और लंगडे हो रहे हैं और हजारों मर रहे हैं. फिर ऐसी देवी को पूजने से तुम्हें क्या लाम हथा ? इस लिये इस की पूजा को छोडकर उन प्रस्थक्ष अप्रेज देवों को पूजो कि जिन्हों ने इस देवी को माता के दध का विकार समझ कर उस को खोद कर ( टीके की चाल को प्रचलित कर ) निकाल डाला और वालकों को महा संकट से बचाया है, देखो ! वे लोग ऐसे २ उपकारों के करने से ही भाज साहिव के नाम से विख्यात है, देखो ! अन्धपरम्परा पर न चलकर तत्त्व का विचार करना ब्रद्धिमानों का काम है, कितने अफसोस की बात है कि-कोई २ किया तीन २ दिन तक का ठहा (बासा ) अन्न खाती हैं. भला कहिये इस से हानि के सिवाय और क्या मतलव निकलता है. स्मरण रक्खो कि ठढा खाना सदा ही अनेक हानियों को करता है अर्थात इस से बुद्धि कम हो जाती है तथा शरीर में अनेक रोग हो जाते हैं, जब इस बीकानेर की तरफ देखते हैं तो यहा भी बडी ही अन्धपरम्परा दृष्टिगत होती है कि-यहा के छोग तो सबेरे की सिरावणी में प्रायः बालक से छेकर बृद्धपर्यन्त दही और बाजरी की अथवा गेहूँ की वासी रोटी खाते हैं जिस का फल भी हम प्रलक्ष ही नेत्रों से देख रहे हैं कि यहा के लोग उत्साह ब्रिट्स और सिंद्वेचार आदि गुणों से हीन दीख पढते हैं. अब अन्त में हमें इस पवित्र देश की कुळवतियों से यही कहना है कि-हे कुलवती क्रियो । शीवला रोग की तो समस्त हानियों को उपकारी डाक्टरों ने विलक्क ही कम कर दिया है अब तम इस क़त्सित प्रथा को क्यों तिलाञ्जलि नहीं देती हो ? देखी। ऐसा प्रतीत होता हैं कि-प्राचीन समय में इस ऋतु से कफ की और दुष्कर्मों की निवृत्ति के प्रयोजन से किसी सहापुरुप ने सप्तमी ना अष्टमी को शीलवत पालने और चूल्हें को न सुलगाने के लिये अर्थात् उपनास करने के लिये कहा होगा परन्तु पीछे से उस कथन के असली तात्पर्य को न समझ कर मिथ्यात्व वस किसी धूर्त ने यह गीतला का ढंग हारू कर दिया और वह कम २ से पनघट के घाघरे के समान बढता २ इस मारवाड़ मे तथा अन्य देशों में भी सर्वत्र फैल गया (पनघट के घाघरे का बुतान्त इस प्रकार है कि-किसी समय विली में पनघट पर किसी स्त्री का घाघरा खुळ गया, उसे देखकर छोगों ने कहा कि "घाघरा पड़ गया रे, भाषरा पढ गया" उन क्षेतों का कथन दूर खडे हुए लोगों को ऐसा धुनाई दिया कि-'आगरा जल गया रे, आगरा जल गया, इस के बाद यह बात कर्णपरम्परा के द्वारा तमाम दिल्ली मे फैल गई और बादशाह तक के कानों तक पहुँच गई कि 'आगरा जल गया रे, आगरा जल गया, परन्तु जल वादगाहने इस वात की तहकी कात भी तो माख्म हुआ कि आगरा नहीं जल गया किन्तु पनघट की स्त्री का घाघरा खुल गया हैं) हैं परमित्रों। देखों। संसार का तो ऐसा हग है इसलिये छुन्न पुरुषों को उक्त हानिकारक बातो पर अवस्य ध्यान देकर उन का सुधार करना चाहिये ॥

४-वसन्तऋत की हवा वहत फायदेमन्द मानी गई हैं इसी लिये शास्त्रकारों का कथन है कि "वसन्ते अमणं पथ्यम्" अर्थात वसन्तऋत में अमण करना पथ्य है, इस लिये इस ऋत में प्रात:काल तथा सायंकाल को वाय के सेवन के लिये दो चार नील तक अवस्य जाना चाहिये. क्योंिक ऐसा करने से वाय का सेवन भी हो जाता है तथा जाने आने के परिश्रम के द्वारा कसरत भी हो जाती है, देखो । किसी बुद्धिमान का कथन है कि-"सौ दवा और एक हवा" यह वात वहत ही ठीक है इसलिये आरोग्यता रखने की इच्छानालों को उचित है कि अवश्यमेव प्रातःकाल सदैव दो चार मील तक फिरा करें॥

ग्रीष्म ऋत् का पथ्यापथ्य ॥·

ं श्रीष्म ऋतु में शरीर का कफ सूखने लगता है तथा उस कफ की खाली जगह में हवा मरने लगती है, इस ऋतु में सूर्य का ताप जैसा जमीन पर खित रस को खीन लेता है उसी प्रकार मनुष्यों के शरीर के भीतर के कफरूप प्रवाही (बहनेवाले ) पदार्थी का शोषण करता है इस लिये सावधानता के साथ गरीव और अमीर सब ही को अपनी २ शक्ति के अनुसार इस का उपाय अवस्य करना चाहिये, इस ऋतु में जितने गर्म पदार्थ हैं वे सब अपथ्य है यदि उन का उपयोग किया जावे तो शरीर को बड़ी हानि पहुँचती है, इस लिये इस ऋतु में जिन पदार्थों के सेवन से रस न घटने पावे अर्थात् जितना रस सूखे उतना ही फिर उत्पन्न हो जाने और वायु को जगह न मिल्सके ऐसे पदार्थों का सेवन करना चाहिये, इस ऋतुमें मधुर रसवाले पदार्थों के सेवन की आवस्य-कता है और वे खामाविक नियम से इस ऋतु में प्रायः मिलते भी है जैसे-पके खाम, फालसे, सन्तरे, नारंगी, इमली, नेचू जामुन और गुलावजामुन आदि, इस लिये खामा-विक नियम से आवश्यकतानुसार उत्पन्न हुए इन पदार्थों का सेवन इस ऋतु में अवश्य करना चाहिये।

मीठे, ठंढे, इलके और रसवाले पदार्थ इस ऋतु में अधिक खाने चाहियें जिन से क्षीण

होनेवाले रस की कमी पूरी हो जावे ।

गेहूँ, चावल, मिश्री, दूध, शकर, जल झरा हुआ तथा मिश्री मिलाया हुआ दही और श्रीखंड आदि पदार्थ लाने चाहिये, ठंढा पानी पीना चाहिये, गुरुव तथा केवड़े के जल का उपयोग करना चाहिये, गुलाब, केवड़ा, खस और मोतिये का अंतर सूंघना चाहिये ।

प्रातःकाल में सफेद और हलका सूती वस्त, दश से पांच बने तक सूती जीन वा गजी का कोई मोटा वस्न तथा पांच वजे के पश्चात् महीन वस्न पहरना चाहिये, वर्फ

१-श्रीखण्ड के गुण इसी अध्याय के पाचवें प्रकरण में कह चुके हैं, इस के बनाने की विधि मावप्रकार आदि वैद्यक प्रन्थों में अथवा पाककाल में देख लेनी चाहिये।

का जल पीना चाहिये, दिन में तहखाने में वा पटे हुए मकान में और रात को ओस में सोना उत्तम है।

ऑवला, सेव और ईस का मुरव्या भी इन दिनों में लामकारी है, मैदा का शीरा निस में मिश्री और घी अच्छे प्रकार से डाला गया हो प्रातःकाल में खाने से बहुत लाभ पहुँचाता है और दिन भर प्यास नहीं सताती है।

श्रीप्म ऋतु आम की तो फसल ही है सब का दिल चाहता है कि आम खावें परन्तु अकेला आम या उस का रस बहुत गर्मी करता है इस लिये आम के रस में थी दूघ और काली मिर्च ढाल कर सेवन करना चाहिये ऐसा करने से वह गर्मी नहीं करता है तथा शरीर को अपने रंग जैसा बना देता है।

श्रीष्म ऋत में क्या गरीव और क्या अमीर सब ही छोग शर्वत को पीना चाहते है और पीते भी है तथा शर्वत का पीना इस ऋतु में लामकारी भी बहुत है परन्त वह ( शर्वत ) ग्रद्ध और अच्छा होना चाहिये, अत्तार लोग जो केवल मिश्री की चासनी बना कर शीशियों में भर कर बाजार में वेंचते है वह शर्वत ठीक नहीं होता है अर्थात उस के पीने से कोई लाभ नहीं हो सकता है इस लिये असली चिकित्सा प्रणाली से बना हुआ गर्वत व्यवहार में छाना चाहिये किन्तु जिन को प्रमेह आदि या गर्मी की वीमारी कभी हुई हो उन लोंगों को चन्दन गुलाव केवडे वा खस का शर्वत इन दिनों में अवस्य पीना चाहिये, चन्दन का शर्वत बहुत ठंढा होता है और पीने से तवीयत को खुश करता है, दल्त को साफ छ। कर दिल को ताकत पहुँचाता है, कफ प्यास पित्त और लोह के विकारों को दूर करता है तथा दाह को मिटाता है, दो तीले चन्दन का शर्वत दश तीले पानी के साथ पीना चाहिये तथा गुलाव वा केवड़े का शर्वत भी इसी रीति से पीना अच्छा है इस के पीने से गर्मी शान्त होकर कलेजा तर रहता है, यदि दो तोले नींवू का शर्वत दश तोले जल में डाल कर पिया जावे तो भी गर्मी शान्त हो जाती है और मुख भी दुरानी लगती है, चालीस तोले मिश्री की चासनी में वीस नीवुओं के रस को डाल कर बनाने से नींवू का अर्वत अच्छा वन सकता है, चार तोले मर अनार का शर्वत वीस तों पानी में डालकर पीने से वह नज़ले को मिटा कर दिमाग को ताकत पहुँचाता है, इसी रीति से सन्तरा तथा नेचू का शर्वत मी पीने से इन दिनों में बहुत फायदा करता है।

जिस खान में असली शर्वत न मिल सके और गर्मी का अधिक ज़ोर दिखाई देता हो तो यह उपाय करना चाहिये कि—पचीस वादामों की गिरी निकाल कर उन्हें एक धण्टेतक पानी में भीगने दे, पीछे उन का लाल छिलका दूर कर तथा उन्हें घोट कर

१-परन्तु मन्दाप्तिवाले पुरुषो को इसे नहीं खाना चाहिये ॥

एक गिलास भर जल बनावे औंर उस में मिश्री डाल कर पी जावे, ऐसा करने से गर्मी विलकुल न सतावेगी और दिमाग को तरी भी पहुँचेगी।

गरीव और साधारण लोग ऊपर कहे हुए शर्वतों की एवज़ में इमली का पानी कर उस में खजूर अथवा पुराना गुड़ मिला कर पी सकते हैं, यद्यपि इमली सदा खाने के योग्य वस्तु नहीं है तो भी यदि प्रकृति के अनुकूल हो तो गर्मी की सख्त ऋतु में एक वर्ष की पुरानी इमली का शर्वत पीने में कोई हानि नहीं है किन्तु फायदा ही करता है, गेहूँ के फुलकों (पतली २ रोटियों) को इस के शर्वत में मींज कर (मिगो कर) खाने से भी फायदा होता है, दाह से पीड़ित तथा छ लगे हुए पुरुष के इमली के मींगे हुए गूदे में नमक मिला कर पैरों के तलवों और हथेलियों में मलने से तत्काल फायदा पहुँ-चता है अर्थात् दाह और छ की गर्मी शान्त हो जाती है।

इस ऋतु में खिले हुए सुन्दर सुगन्धित पुष्पों की माला का धारण करना वा उन की सूंघना तथा सफेद चन्दन का लेप करना भी श्रेष्ठ है।

चन्दन, केवड़ा, गुलाब, हिना, खस, मोतिया, जुही और पनड़ी थादि के अतरों से बनाये हुए साबुन भी (लगाने से) गर्मी के दिनों में दिल को ख़ुश तथा तर रखते हैं इस लिये इन साबुनों को भी प्रायः तमाम शरीर में खान करते समय लगाना चौहिये। इस ऋतु में स्नीगमन १५ दिन में एक वार करना उचित है, क्योंकि इस ऋतु में स्वभाव से ही शरीर में शक्ति कम होजाती है।

१-परन्त ये सब ऋतु के अनुकूछ पदार्थ उन्ही पुरुषों को आप्त हो सकते है जिन्हों ने पूर्व भव में देव गुरु और धर्म की सेवा की हैं, इस मन मे जिन पुरुषों का मन धर्म में लगा हुआ है और जो उदार खमार हैं तथा वास्तव में उन्हीं का जन्म प्रशसा के योग्य है, क्योंकि-देखों ! शाल और दुशाले आदि उत्तमोत्तम वस्न, कडे और कण्ठी आदि भूपण, सब प्रकार के बाहन और मोतियों के हार आदि सर्व पदार्थ धर्म की ही बदीलत लोगों को मिले हैं और मिल सकते हैं. परन्त अफसोस है कि इस समय उस (धर्म) की मनुष्य विलक्कल भूले हुए हैं, इस समय में तो ऐसी व्यवस्था हो रहीं है कि-घनवान लोग धन के नक्षे में " पंड कर धर्म को विलक्कल ही छोड बैठे हैं, वे लोग कहते हैं कि-हमें किसी की क्या परवाह है, हमारे पास धन है इसलिये हम जो चाहें सो कर सकते हैं इत्यादि, परन्तु यह उनकी महामूल है, उन को अज्ञा-नता के कारण यह नहीं साल्स होता है कि-जिस से हम ने ये सब फल पाये हैं उस को हमे नमते रहना चाहिये और आगे के लिये पर लोक का मार्ग साफ करना चाहिये, देखो ! जो धनवान और धर्मवान होता है उस की दोनो लोकों में प्रशासा होती है. जिन्हों ने पूर्वभव में धर्म किया है उन्ही को भोजन और वस्त्र आदि की तंगी नहीं रहती है अर्थात पुण्यवानों को ही खान पान आदि सव वातों का युबरहता है, देखों । ससार में बहुत से लोग ऐसे भी हैं जिन को खानपान का भी छख नहीं है, कहिये संसार में इस से अधिक और क्या तकलीफ होगी अर्थात उन के द्वःख का क्या अन्त हो सकता है कि जिन के लिये रोटी-तक का भी ठिकाना नहीं है. आदमी अन्य सब प्रकार के दु ख सुगत सकता है परन्त रोटी का दु ख किसी से नहीं सहा जाता है, इसी लिये कहा जाता है कि है माझ्यो । धर्म पर सदा प्रेम रक्खो, वहीं तुम्हारा समा मित्र है ॥

इस ऋतु में अपध्य— सिरका, खारी तीखे खहे और रूझ पदार्थों का सेवन, कसरत, घूप में फिरना और अधि के पास बैठना आदि कार्य रस को अखाकर गर्मी को बढाते है इस िये इस ऋतु में इन का सेवन नहीं करना चाहिये, इसी प्रकार गर्म भसाला, चटनियां, लाल मिर्च और तेल आदि पदार्थ सदा ही बहुत खाने से हानि करते है परन्तु इस ऋतु में तो ये (सेवन करने से) अकथनीय हानि करते है इस लिये इस ऋतु में इन सब का अवश्य ही त्याग करना चाहिये।

# वर्षा और प्रावृद् ऋतु का पथ्यापथ्य ॥

चार महीने बरसात के होते हैं, मारवाड़ तथा पूर्व के देशों में आद्री नक्षत्र से तथा दिक्षण के देशों में स्गिशिर नक्षत्र से वर्षा की हवा का प्रारम्भ होता है, पूर्व बीते हुए ग्रीप्म में वायु का संचय हो चुका है, रस के सूख जाने से शक्ति घट चुकी है तथा जठराग्नि मन्द हो गई है, इस दशा में जब जलकणों के सिहत बरसाती हवा चलती है तथा में ह बरसता है तब पुराने जल में नया जल मिलता है, ठंढे पानी के बरसने से शरीर की गर्मी माफ रूप होकर पित्त को विगाइती है, ज्मीन की माफ और खटासवाला पाक पित्त को बढ़ा कर वायु तथा कफ को दवाने का प्रयत्न करता है तथा बरसात का मेला पानी कफ को बढ़ा कर वायु और पित्त को दवाता है, इस प्रकार से इस ऋतु में तीनों दोषों का आपस में विरोध रहता है, इस लिये इस ऋतु में तीनों दोषों की शान्ति के लिये युक्ति-पूर्वक आहार विहार करना चाहिये, इस का संक्षेप से वर्णन करते है:—

१-जठरामि को प्रदीस करनेवाले तथा सब दोषों को वरावर रखनेवाले खान पान का उपयोग करना चाहिये अर्थात सब रस खाने चाहियें।

र-यदि हो सके तो ऋतु के लगते ही हलका सा जुलाव ले लेना चाहिये।

३-खुराक में वर्षमर का पुराना अन्न वर्चना चाहिये।

४—मूंग और अरहर की दाल का ओसावण बना कर उस में छाछ डाल कर पीना ृचाहिये, यह इक्त ऋतु में फायदेमन्द है।

५-दही में सञ्चल, सेंघा या सादा नमक डाल कर खाना बहुत अच्छा है, क्योंकि इस प्रकार से खाया हुआ दही इस ऋतु में वायु को शान्त करता है, अपि को प्रदीप्त करता है तथा इस प्रकार से खाया हुआ दही हेमन्त ऋतु में भी पथ्य है।

<sup>9-</sup>बहुत से लोग मूर्बता के कारण गर्सी की ऋतु में दही खाना अच्छा समझते हैं, सो यह ठीक नहीं है, यशि उक्त ऋतु में वह खाते समय तो ठंढा माल्य होता है परन्तु पचने के समय पित्त को वढ़ा कर कर उल्ली अधिक गर्सी करता है, हा यदि इस ऋतु में दही खाया भी जावे तो मिश्री डाल कर युक्ति-पूर्वक खाने से पित्त को शान्त करता है, किन्तु युक्ति के विना तो खाया हुआ दही सब ही ऋतुओं में हानि करता है।

६ - छाछ, नींनू और कचे आम आदि खट्टे पदार्थ मी अन्य ऋतुओं की अपेक्षा इस ऋतु में अधिक पथ्य है।

७--इन वस्तुओं का उपयोग मी प्रकृति के अनुसार तथा परिमाण मूजव करने से लाम होता है अन्यया हानि होती है।

८—नदी तालाव और कुए के पानी में वरसात का मैला पानी मिल जाने से इन का जल पीने योग्य नहीं रहता है, इस लिये जिस कुए में वा कुण्ड में वरसाती पानी निलता हो उस का जल पीना चाहिये।

९—वरसात के दिनों में पापड़, काचरी और अचार आदि क्षारवाळे पदार्थ तथा भुनिये, बड़े, चीळड़े, वेड़ई, कचोड़ी आदि खेहवाळे पदार्थ अधिक फायदेमन्द हैं, इस ळिये इन का सेवन करना चाहिये।

१०-इस ऋतु में नमक अधिक खाना चौहिये॥

इस ऋतु में अपथ्य—तलघर में बैठना, नदी या तालाव का गँदला जल पीना, दिन में सोना, चूप का सेवन और शरीर पर मिट्टी लगाकर कसरत करना, इन सब नातों से बचना चाहिये।

इस ऋतु में रूख पदार्थ नहीं खाने चाहियें, क्योंकि रूक्ष पदार्थ वायु को बढ़ाते हैं, उंढी हवा नहीं छेनी चाहिये, कीचड़ और मीगी हुई प्रथिवी पर नंगे पैर नहीं फिरना चाहिये, मीगे हुए कपड़े नहीं पहरने चाहियें, हवा और जल की बूंदों के सामने नहीं बैठना चाहिये, घर के सामने कीचड़ और मैलापन नहीं होने देना चाहिये, बरसात का जल नहीं पीना चाहिये और न उस में नहाना चाहिये, यदि नहाने की इच्छा हो तो शरीर में तैल की मालिस कर नहाना चाहिये, इस प्रकार से आरोग्यता की इच्छा रखने वालों को इन चार मासतक (प्रावृद्ध और वर्षा ऋतु में) वर्ताव करना उचित है।

# शरद् ऋतु का पथ्यापथ्य ॥

सव ऋतुओं में शरद् ऋतु रोगों के उपद्रव की जड़ है, देखों! वैदिकशास्त्रकारों का कथन है कि—"रोगाणां शारदी माता पिता तु कुछुमाकरः" अर्थात् शरद् ऋतु रोगों को पैदा करनेवाली माता है और वसन्त ऋतु रोगों को पैदा कर पालनेवाला पिता है, यह सब ही जानते हैं कि—सब रोगों में जबर राजा है और जबर ही इस ऋतु का मुख्य उप-द्रव है, इसलिये इस ऋतु में बहुत ही सँमल कर चलना चाहिये, वर्ष ऋतु में सिंखत हुआ पित्त इस ऋतु के ताप की गर्मी से शरीर में कुपित होकर बुलार को करता है तथा बरसात के कारण जमीन मीगी हुई होती है इसलिये उस से भी धूप के द्वारा जल की

१-यह फल्पसूत्र की टीका में किखा है ॥

भाफ उठ कर हवा को विंगाइती है, विशेष कर जो देश नीचे है अर्थात् जहां बरसात का पानी मरा रहता है वहां माफ के अधिक उठने के कारण हवा अधिक विगड़ती है, वस यही ज़र्रेरीळी हवा ज्वर को मैदा करने वाली है, इस लिये शीतज्वर, एकान्तर, तिजारी और चौथिया आदि विषम ज्वरों की यही खास ऋतु है, ये सब ज्वर केवल पिच के कुषित होने से होते है, बहुत से मनुष्यों की सेवा में तो ये ज्वर प्रतिवर्ष आकर हाजिरी देते है और बहुत से लोगों की सेवा को तो ये मुद्दततक उठाया करते है, जो ज्वर शरीर में मुद्दततक रहता है वह छोड़ता मी नहीं है किन्तु शरीर को मिट्टी में मिला कर ही पीछा छोड़ता है तथा रहने के समय में भी अनेक कप्ट देता है अर्थात् तिल्ली वढ़ जाती है, रोगी कुरूप हो जाता है तथा जब ज्वर जीर्णरूप से शरीर में निवास करता है तब वह बांखार वापिस आता और जाता है अर्थात् पीछा नहीं छोड़ता है, इस लिये इस ऋतुमें बहुत ही सावधानता के साथ अपनी प्रकृति तथा ऋतु के अनुकूल आहार विहार करना चाहिये, इस का संक्षेप से वर्णन इस प्रकार से है कि:—

१-इस ऋतु में यथाशक्य पित्त को शान्त करने का उपाय करना चाहिये, पित्त को जीतने वा शान्त करने के मुख्य तीन उपाय है:---

- (A)-पित्त के शमन करनेवाळे खान पान से और दवा से पित्त को दवाना चाहिये।
- (B) वमन और विरेचन के द्वारा पित्त को निकाल डालना चैहिये।
- (C) फरत खुळवा कर या जोंक लगवा कर खून को निकलवाना चींहिये।
- २-वायु की प्रकृतिवाले को शरद् ऋतु में घी पीकर पित्त की शान्ति करनी चाहिये।
- र-पित की प्रकृतिवाले को कडुए पदार्थ खानेपीने चाहियें, कडुए पदार्थों में नीम पर की गिलोय, नीम की मीतरी छाल, पित्तपापड़ा और चिरायता आदि उत्तम और गुण-

१-इस इवा को अग्रेजी में मलेरिया कहते हैं तथा इस से उत्पन्न हुए ज्वर को मलेरिया फीदर कहते हैं॥ २-वहुत से प्रमादी स्त्रोग इस ऋतु में ज्वरादि रोगों से प्रस्त होने पर भी अज्ञानता के कारण आहार विद्यार का नियम नहीं रखते हैं, वस इसी मुर्खता से वे अस्यन्त भुगत २ कर मरणान्त कह पाते हैं॥

रे-यदि वेमन और विरेचन का सेवन किया जाने तो उसे पश्य से करना उचित है, क्योंकि पुरुष का विरेचन (ज्ञुळाव) हेड्डीर क्षी का जापा (प्रसृतिसमय) समान होता है इसिक्ये पूर्ण नैय की सम्मिति से अथवा आगे इनी अन्य में िळखी हुई विरेचन की विधि के अनुसार निरेचन छेना ठीक है, हा इतना अवस्य समरण रखना चाहिये कि—अब विरेचन छेना हो तब शरीर में छत की माळिस करा ने तथा भी पीकर तीन पाच या सात दिनतक पहिछे बमन कर फिर तीन दिन ठहर कर पीछे विरेचन छेना चाहिये, भी पीने की माला विख की दो तोछे से छेकर चार तोळेतक की काफी है, इन सब बातों का वर्णन आगे किया जावगा॥

४-यह तीसरा उपाय तो विरक्षे होगों से ही भाग्ययोग से वन पडता है, क्योंकि पहिले जो दो उपाय हैं वे तो सहज और सब से हो सकने योग्य हैं परन्तु तीसरा उपाय कठिन अर्थात् सब से हो सकने योग्य नहीं है।

कारी पदार्थ हैं, इसिक्ये इन में से किसी एक चीन की फूँकी के लेना चाहिये, अश्वा रात को मिगो कर प्रातःकाल उस का काथ कर (उवाल कर ) छान कर तथा ठंड़ा कर मिश्री डालकर पीना चाहिये, इस दवा की मात्रा एक रुपये भर है, इस से ज्वर नहीं आता है और यदि ज्वर हो तो भी चला जाता है, क्योंकि इस दवा से पित्त की शान्ति ो जाती है।

४—िपत्त की प्रकृतिवाले के लिये दूसरा इलाज यह भी है कि वह दूघ और मिश्री के साथ चावलों को खावे, क्योंकि इस के खानेसे भी पित्त शान्त हो जाता है।

५—िपत्त की प्रकृतिवाले को पित्तशामक जुलाव भी ले लेना चाहिये, उस से भी पित्त निकल कर शान्त हो जावेगा, वह जुलाव यह है कि—अग्रतसर की हर दें अथवा छोटी हर दें अथवा निसोतकी छाल, इन तीनों चीजों में से किसी एक चीज़ की फंकी बूरा मिला कर लेनी चाहिये तथा दाल भात या कोई पतला पदार्थ पथ्य में लेना चाहिये, ये सब साधारण दस्त लानेवाली चीज़ें हैं।

६ - इस ऋतु में मिश्री, बूरा, कन्द, कमीद वा साठी चावल, दूध, ऊल, सेंघा नमक ( थोड़ा ), गेहू, जो और मूंग पथ्य हैं, इस लिये इन को लाना चाहिये !

७--जिस पर दिन में सूर्य की किरणें पड़ें और रात को चन्द्रमा की किरणें पड़ें, ऐसा नदी तथा तालाब का पानी पीना पथ्य है।

८-चन्दन, चन्द्रमा की किरणें, फूळों की मालायें और सफेद वस्न, ये भी शरद ऋत में पथ्य है।

९—वैद्यकशास्त्र कहता है कि-मीष्म ऋतु में दिन को सोना, हेमन्त ऋतु में गर्म और पृष्टिकारक ख़ुराक का खाना और श्वरद् ऋतु में दूघ में मिश्री मिला कर पीना चाहिये, इस प्रकार वर्षांव करने से प्राणी नीरोग और दीर्घायु होता है।

१०-रक्तिपत्त के लिये जो २ पथ्य कहा है वह २ इस ऋतु में भी पथ्य है ॥

इस ऋतु में अपथ्य स्त्रोसं, पूर्व की हवा, बार, पेर्ट मर मोजन, हुड़ी, लिचडी, तेल, खटाई, सोंठ और मिर्च आदि तीले पदार्थ, हिंग, खारे पदार्थ, अधिक चरवीवाले पदार्थ, सूर्य तथा अपि का ताप, गरमागरम रसोई, दिन में सोना और मारी ख़ुराक इन सब का त्योंग करना चाहिये॥

अमा नाजा मरता ए गए नम मा पाज पान पात था। २-ज्ञारीर की नीरोगता के लिये उक्त वार्तों का जो त्याग है वह भी तप है, क्योंकि इच्छा का जो रोधन

करना (रोकना) है उसी का नाम सप है।

१-इस ऋतु में पेट भर खाने से बहुत हानि होती है, नैबकशास्त्र में कार्तिक वदि अप्टमी से छेकर भगशिर के आठ दिन वाकी रहने तक दिनों को यमदाढ कहा गया है, जो पुरुष इन दिनों में श्रोडा और हरूका भोजन करता है वहीं यम की दाव से बचता है ॥

# हेमन्त और शिशिर ऋतु का पथ्यापथ्य ॥

जिस प्रकार श्रीष्म ऋतु मनुष्यों की ताकत को खींच छेती है उसी प्रकार हेमन्त और शिशिर ऋतु ताकत की दृद्धि कर देती है, क्योंकि सूर्य पदार्थों की ताकत को खींचने वाछा और चन्द्रमा ताकत को देने वाछा है, शरद् ऋतु के छगते ही सूर्य दक्षिणायन हो जाता है तथा हेमन्त में चन्द्रमा की शीतछता के वढ जाने से मनुष्यों में ताकत का बढ़ना प्रारंभ हो जाता है, सूर्य का उदय दिखाव में होता है इसिछये बाहर ठंढ के रहने से मीतर की जठरामि तेज़ होने से इस ऋतु में खराक अधिक हज़म होने छगती है, गर्मी में जो मुस्ती और शीतकाछ में तेज़ी रहती है उस का भी यही कारण है, इस ऋतु के आहार विहार का संक्षेप से वर्णन इस प्रकार है:—

रेजिस की जठरामि तेज हो उस को इस ऋतु में पौष्टिक ख़राक खानी चाहिये तथा मन्दाभिवाले को हलकी और थोड़ी ख़ुराक खानी चाहिये, यदि तेज अभिवाला पुरुष पूरी और पुष्टिकारक ख़ुराक को न खावे तो वह अभि उस के शरीर के रस और रुधिर आदि को सुखा डालती है, परन्तु मन्दाभिवालों को पुष्टिकारक ख़ुराक के खाने से हानि पहुँचती है, क्योंकि ऐसा करने से अभि और भी मन्द हो जाती है तथा अनेक रोग उत्पन्न हो जाते ह ।

२-इस ऋतु में मीठे खट्टे और खारी पदार्थ खाने चाहियें, क्योंकि मीठे रस से जब कफ बढ़ता है तब ही वह प्रबळ जठराग्नि शरीर का ठीक १ पोषण करती है, मीठे रस के साथ रुचि को पैदा करने के लिये खट्टे और खारी रस मी अवस्य खाने चाहियें।

३-इन तीनों रसों का सेवन अनुक्रम से भी करने का विधान है, क्योंकि ऐसा लिखा है—हेमन्त ऋतु के साठ दिनों में से पहिले नीस दिन तक मीठा रस अधिक खाना चाहिये, वीच के बीस दिनों में खट्टा रस अधिक खाना चाहिये तथा अन्त के बीस दिनों में खारा रस अधिक खाना चाहिये तथा अन्त के बीस दिनों में खारा रस अधिक खाना चाहिये, इसी प्रकार खाते समय मीठे रस का ग्रास पहिले लेना चाहिये, पीछे नींवू, क्लेकम, दाल, शाक, राइता, कडी और अचार आदि का ग्रास लेना चाहिये, इस के बाद चटनी, पापड़ और खीचिया आदि पदार्थ (अन्त में) खाने चाहिये, यदि इस कम से न खाकर उलट पुलट कर उक्त रस खाये जानें तो हानि होती है, क्योंकि शरद ऋतु के पित्त का कुछ अंश हेमन्त ऋतु के पिहले पक्षतक में शरीर में रहता है इस लिये पहिले खट्टे और खारे रस के खाने से पित्त कुपित होकर हानि होती है, इस लिये इस का अवश्य स्मरण रखना चाहिये।

४—अच्छे प्रकार पोषण करनेवाळी (पुष्टिकारक) खुराक खानी चाहिये। ५—स्री सेवन, तेळ की माळिञ्च, कसरत, पुष्टिकारक दवा, पौष्टिक खुराक, पाक, धूप का सेवन, कन आदि का गर्म कपड़ा, अँगीठी (सिगड़ी) से मकान को गर्म रखना आदि वार्ते इस ऋतु में पथ्य है ॥

हेमन्त और शिशिर ऋतु का प्रायः एक सा ही वर्त्ताव है, ये दोनों ऋतुर्ये वीर्य को सुधारने के लिये बहुत अच्छी है, क्योंकि इन ऋतुर्वों में जो वीर्य और शरीर को पोषण दिया जाता है वह बाकी के आठ महीने तक ताकत रखता है अर्थात् वीर्य पुष्ट रहता है।

यद्यपि सबही ऋतुओं में आहार और विहार के नियमों का पालन करने से शरीर का सुधार होता है परन्तु यह सब ही जानते हैं कि वीर्य के सुधार के विना शरीर का सुधार कुछ भी नहीं हो सकता है, इस लिये वीर्य का सुधार अवश्य करना चाहिये और वीर्य के सुधारने के लिये शीत ऋतु, जीतल प्रकृति और शीतल देश विशेष अनुकूल होता है, देखो ! ठंढी तासीर, ठंढी मौसम और ठंढे देश के वसने वालों का वीर्य अधिक हढ होता है !

यद्यपि यह तीनों प्रकार की अनुकूछता इस देश के निवासियों को पूरे तौर से प्राप्त नहीं है, क्योंकि यह देश सम श्रीतोष्ण है तथापि प्रकृति और ऋतु की अनुकूछता तो इस देश के भी निवासियों के भी आधीन ही है, क्योंकि अपनी प्रकृति को ठंढी अर्थात् हहता और सत्वगुण से युक्त रखना यह बात खाधीन ही है, इसी प्रकार वीर्य को छुधारने के छिये तथा गर्भाधान करने के छिये शीतकाछ को पसन्द करना भी इन के खाधीन ही है, इसिछिये इस ऋतु में अच्छे वैद्य वा डाक्टर की सछाह से पौष्टिक दवा, पाक अयवा खुराक के खाने से बहुत ही फायदा होता है।

जायफल, जानित्री, लीग, बादाम की गिरी और केशर की मिलाकर गर्म किये हुए दूच का पीना भी बहुत फायदा करता है। . ----

वादाम की कतली वा बादाम की रोटी का खाना वीर्थ पुष्टि के लिये बहुत ही फायदे मन्द है।

इन ऋतुओं में अपध्य — जुलान का लेना, एक समय भोजन करना, वासी रसोई का खाना, तीखे और तुर्स पदार्थों का अधिक सेवन करना, खुली जगह में सोना, ठेढे पानी से नहाना और दिनमें सोना, ये सन नातें इन ऋतुओं में अपध्य हैं, इसलिये इन का त्याग करना चाहिये ॥

यह जो ऊपर छःओं ऋतुओं का पथ्यापथ्य लिखा गया है वह नीरोग प्रकृतिवालों के लिये समझना चाहिये, किन्तु रोगी का पथ्यापथ्य तो रोग के अनुसार होता है, वह संक्षेप से आगे लिखेंगे। पध्यापथ्य के विषय में यह अवश्य सरण रखना चाहिये कि—देश और अपनी प्रकृति को पहचान कर पथ्य का सेवन करना चाहिये तथा अपथ्य का त्याग करना चाहिये, इस विषय में यदि किसी विशेष आत का विवेचन करना हो तो चतुर वैद्य तथा डाक्टरों की सलाह से कर लेना चाहिये, यह विषय बहुत गहन (कठिन) है, इस लिये जो इस विद्या के जानकार हों उन की संगति अवश्य करनी चाहिये कि जिस से शरीर की आरोग्यता के नियमों का ठीक र ज्ञान होने से सदा आरोग्यता बनी रहे तथा समयानुसार दूसरों का भी कुछ उपकार हो सके, वैसे भी बुद्धिमानों की संगति करने से अनेक लाम ही होते है।

यह चतुर्थ अध्याय का ऋतुचर्यावर्णन नामक सातनां प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# आठवां प्रकरण-दिनचर्या वर्णन ॥

#### प्रातःकाल का उठना ॥

यह वात तो स्पष्टतया प्रकट ही है कि-खाभाविक नियम के अनुसार सोने के छिये रात और कार्य करने के लिये दिन नियत है. परन्त यह भी सारण रहे कि-प्रातःकाल जब चार घड़ी रात बाकी रहे तब ही नीद को छोंडकर जागृत हो जाना अब्बल दर्जे का काम है, यदि उस समय अधिक निद्रा आती हो अथवा उठने में कुछ अड्चल माल्स होती हो तो दूसरा दर्जा यह है कि दो घड़ी रात रहने पर उठना चाहिये और तीसरा दर्जी सूर्य चढे वाद उठने का है, परन्त यह दर्जी निक्रष्ट और हानिकारक है, इसिछये आयु की रक्षा के लिये मनुष्यों को रात्रि के चौथे पहर में आलस्य को त्याग कर अवश्य उठना चाहिये, क्योंकि जल्दी उठने से मन उत्साह में रहता है, दिन में काम काज अच्छी तरह होता है, बुद्धि निर्मल रहती है और स्मरणशक्ति तेज रहती है, पढनेवालों के लिये भी यही (प्रात:काल का) समय बहुत श्रेष्ठ है, अधिक क्या कहें इस विषय के लागों के वर्णन करने में बड़े २ ज्ञानी पूर्वाचार्य तत्त्ववेत्ताओं ने अपने २ प्रन्थों में छेखनी को खून ही दौड़ाया है, इस लिये चार घड़ी के तड़के उठने का सब मनुष्यों को अवश्य अभ्यास डालना चाहिये परन्तु यह भी स्मरण रहे कि विना जल्दी सोये मनुष्य प्रात:-काल चार वजे कभी नहीं उठ सकता है, यदि कोई जल्दी सोये उक्त समय में उठ भी जाने तो इस से नाना प्रकार की हानियां होती हैं अर्थात् शरीर दुर्वल होजाता है, शरीर में आलस जान पड़ता है, आंखों में जलन सी रहती है, शिर में दर्द रहता है तथा भोजन पर भी ठीक रुचि नहीं रहती है, इम लिये रात को नौ वा दश वर्ज पर अवस्य

सो रहना चाहिये कि जिस से प्रातःकाल में विना दिक्कत के उठ सके, क्योंकि प्राणी मात्र को कम से कम छः घण्टे अवश्य सोना चाहिये, इस से कम सोने में मस्तक का रोग आदि अनेक विकार उत्पन्न होजाते है, परन्तु आठ घण्टे से अधिक भी नहीं सोना चाहिये क्योंकि आठ घंटे से अधिक सोने से शरीर में आलस्य वा मारीपन जान पड़ता है और कार्यों में भी हानि होने से दरिव्रता घेर लेती है, इसलिये उचित तो यही है कि रात को नौ या अधिक से अधिक दश बजे पर अवश्य सो रहना चाहिये तथा प्रातःकाल चार घड़ी के तड़के अवश्य उठना चाहिये, यदि कारणवश्च चार घड़ी के तड़के का उठना कदाचित न निभसके तो दो घड़ी के तड़के तो अवश्य उठना ही चाहिये।

प्रातःकाल उठते ही पहिले खरोदय का विचार करना चाहिये, यदि चन्द्र स्वर चलता हो तो वांयां पांव और सूर्य खर चलता हो तो दाहिना पांव ज़मीन पर रख कर थोड़ी देरतक विना ओठ हिलाये परमेष्ठी का स्मरण करना चाहिये, परन्तु यदि सुपुन्ना स्वर चलता हो तो पलँग पर ही बैठे रहकर परमेष्ठी का घ्यान करना ठीक है क्योंकि यही समय योगाम्यास तथा ईश्वराराघन अथवा कठिन से कठिन विषयों के विचारने के लिये नियत है, देखों ! जितने सुजन और ज्ञानी लोग आजतक हुए है वे सव ही प्रातःकाल उठते थे परन्तु कैसे पश्चात्ताप का विषय है कि इन सब अकथनीय लामों का कुछ भी विचार न कर भारतवासी जन करवटें ही लेते २ नी बजा देते हैं इसी का यह फल है कि वे नाना प्रकार के क्लेशों में सदा फँसे रहते है ॥

## प्रातःकाल का वायुसेवन ॥

प्रातःकाल के वायु का सेवन करने से मनुष्य दृष्ट पुष्ट बना रहता है, दीर्घायु और चतुर होता है, उस की बुद्धि ऐसी तीक्ष्ण हो जाती है कि कठिन से कठिन आशय कोभी सहज में ही जान लेता है और सदा नीरोग बना रहता है, इसी (प्रातःकाल के) समय बस्ती के बाहर बागों की शोमा के देखने में बड़ा आनंद मिलता है, क्योंकि इसी समय वृक्षों से जो नवीन और खच्छ प्राणप्रद बायु निकलता है वह हवा के सेवन के लिये बाहर जाने वालों की श्वास के साथ उन के शरीर के भीतर जाता है जिस के प्रमाव से मन कली की मांति खिल जाता और शरीर प्रफुल्लित हो जाता है, इसलिये हे प्यारे आहु-गणो। हे खुजनो! और हे घर की लिसमयो! प्रातःकाल तड़के जागकर खच्छ वायु के सेवन का अभ्यास करो कि जिस से तुम को व्याधिजन्य क्रेश न सहने पढ़ें और सदा तुम्हारा मन प्रफुल्लित और शरीर नीरोग रहे, देखों। उक्त समय में बुद्धि भी निर्मल

<sup>े</sup> १-स्त्ररोदय के विषय में इसी अन्य के पाचर्वे अध्याय में वर्णन किया जावेगा, वहा इस का सम्पूर्ण विषय टेस लेना चाहिये ॥

रहती है इसिल्ये उसके द्वारा उभय लोकसम्बंधी कार्यों का विचार कर तुम अपने समय को लैकिक तथा पारलैकिक कार्यों में व्यय कर सफल कर सकते हो।

देखो ! प्रातःकाल चिड़ियां भी कैसी चुहचुहातीं, कोयलें भी कू कू करतीं मैना तोता आदि सब पक्षी भी मानु उस परमेष्ठी परमेश्वर के स्मरण में चित्त लगाते और मनुष्यों को जगाते है, फिर कैसे शोक की बातहै कि—हम मनुष्य लोग सब से उत्तम होकर भी पक्षी पखेळ आदि से भी निषद्ध कार्य करें और उन के जगाने पर भी चैतन्य न हों।

### प्रातःकाल का जलपान ॥

कपर कहे हुए लागों के अतिरिक्त प्रातःकाल के उठने से एक यह भी बड़ा लाभ हो सकता है कि—प्रातःकाल उठकर सूर्य के उदय से प्रथम थोड़ा सा शीतल जल पीने से बबासीर और ब्रह्मणी आदि रोग नष्ट हो जाते है।

वैद्यक शास्त्रों में इस (प्रात:काल के) समय में नार्क से जल पीने के लिये आज्ञा दी है क्योंिक नाक से जल पीने से बुद्धि तथा दृष्टि की वृद्धि होती है तथा पीनस आदि रोग जाते रहते हैं॥

# शौच अर्थात् मलमूत्र का लाग ॥

पातःकाल जागकर आधे मील की दूरी पर मैदान में मल का त्याग करने के लिये जाना चाहिये, देखो ! किसी अनुमवी ने कहा है कि—"ओढे सोवै ताजा खावै, पाव कोस मैदान में जावे ! तिस घर वैद्य कभी निहें आवै" इस लिये मैदान में जाकर निर्जीव साफ ज्मीनपर मस्तक को ढांक कर मल का त्याग करना चाहिये, दूसरे के किये हुए मलमूत्र पर मल मूत्र का त्याग नहीं करना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से दाद खाज और मुज़ख आदि रोगों के हो जाने का सम्भव है, मलमूत्र का त्याग करते समय बोलना नहीं

१-इस की यह विधि है कि-ऊपर लिखे अनुसार जाग्नत होकर तथा परमेष्ठी का ध्यान कर आठ अज्ञलि, अर्थात आप सेर पानी नाक से निल्य पीना चाहिये, यदि नाक से न पिया जासके तो ग्रॅह से ही पीना चाहिये, फिर आध घण्टे तक बार्चे कर बट से छेट जाना चाहिये परन्तु निद्रा नहीं छेनी चाहिये, फिर सल सूत्र के लाग के लिये जाना चाहिये, इस (जलपान) का ग्रण वैचक शाखों में बहुत ही अच्छा लिखा है अर्थात इस के सेवन से आयु बढ़ता है तथा हरस, शोध, दस्त, लीर्ण ज्वर, पेट का रोग, कोड़, मेद, मूत्र का रोग, रफिकार, पित्तविकार तथा कान आंख गळे और शिर का रोग मिटता है, पानी यदापि सामान्य पदार्थ है अर्थात सव ही की प्रकृति के लिये अनुकूल है परन्तु जो लोग समय विताकर अर्थात देरी कर उटते हैं उन लोगों के लिये तथा रात्रि में सानपान के लागी पुरुषों के लिये एव कफ और वायु के रोगों में सिक्ष्पात में तथा ज्वर से प्रात-काल में जलपान नहीं करना चाहिये, रात्रि में जो खान पान के लागी पुरुषों है उन को यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जो लाम रात्रि में सानपान के लाग में है उस लामका हजार वा माग मी प्रात काल के जलपान में नहीं है, इसलिये जो रात के खान पान के लागी नहीं है उन को उसापान (प्रात काल में जलपीना) कर्तृच्य है।

चाहिये, क्योंकि इस समय बोल्ने से दुर्गन्धि मुख में प्रविष्ट होकर रोगों का कारण होती है तथा दूसरी तरफ ध्यान होने से मलादि की शुद्धि मी ठीक रीतिसे नहीं होती है, मलमूत्र का त्याग बहुत वल करके नहीं करना चाहिये।

मरू का त्याग करने के पश्चात् गुदा और लिंग आदि अंगों को जल से खूब धोकर साफं करना चाहिये।

जो मनुष्य सूर्योदय के पीछे (दिन चढने पर) पाखाने जाते है उन की बुद्धि मलीन और मस्तक न्यून बलवाला हो जाता है तथा शरीर में भी नाना प्रकार के रोग हो जाते है।

बहुत से मूर्ल मनुष्य आठस्य आदि में फँस कर मल मूत्र आदि के वेग को रोक छेते है, यह बड़ी हानिकारक वात है, क्योंकि इस से मूत्रकृच्छू शिरोरोग तथा पेहू पीठ और पेट आदि में दर्द होने छगता है, केवल इतना ही नहीं किन्तु मल के रोकने से अनेक उदावर्त्त आदि रोगों की उत्पत्ति होती है, इस लिये मल और मूत्र के वेग को मूल कर भी नहीं रोकना चाहिये, इसी प्रकार छींक डकार हिचकी और अपान वायु आदि के वेग को भी नहीं रोकना चाहिये, क्योंकि इन के वेग को रोकने से भी अनेक रोगों की उत्पत्ति होती है।

मलमूत्र के त्याग करने के पीछे मिट्टी और जल से हाथ और पांनों को भी खूव स्वच्छता के साथ घोकर शुद्ध कर लेना चाहिये ॥

# ्र मुखशुद्धि ॥

यदि प्रत्याख्यान हो तो उस की समाप्ति होने पर मुख की शुद्धि के लिये नीम, खैर, बबूल, आक, पियावांस, आमला, सिरोहा, करझ, बट, महुआ और मौलसिरी आदि दूष बाले दृशों की दाँतोन करे, दाँतोन एक बालिख लंबी और अंगुली के बरावर मोटी होनी चाहिये, उसे की छाल में कीड़ा या कोई विकार नहीं होना चाहिये तथा वह गाँठ दार भी नहीं होनी चाहिये, दाँतोन करने के पीछे सेंघानमक, सोंठ और ग्रुना हुआ जीरा, इन तीनोंको पीस तथा कपड़ छान कर रक्खे हुए मझन से दाँतों को माँजना चाहिये, क्योंकि जो मनुज्य दांतोन नहीं करते है उन् के मुंह में दुर्गन्य आने लगती है और जो प्रतिदिन

१-सूर्य का उदय हो जाने से पेट मे गर्मी समाकर मल ग्रुष्क हो जाता है उसके ग्रुष्क होने से मगज मे खुरकी और गर्मी पहुँचती है, इसलिये मस्तक न्यून चलवाला होजाता है ॥

२—भूख, प्यास, छींक, डकार, मल का बेग, मूत्र का बेग, अपानवायुका वेग, जम्मा (जमुहाई) छांसू, वमन, चीर्थ (कामेच्छा), श्रास और निद्रा, ये १३ वेग शरीर में खासाविक उत्पन्न होते हैं, इसिलेये इन के वेग को रोकना नहीं चाहियें, क्योंकि इन वेगों के रोकने से उदावर्त्त आदि अनेक रोग होते हैं, (देखो वैद्यक प्रन्यों में उदावर्त्त रोग का प्रकरण)॥

मझन नहीं लगाते है उन के दाँतों में नाना प्रकार के रोग हो जाते है अर्थात् कभी २ वादी के कारण मसूडे फूल जाते हैं, कभी २ रुघिर निकलने लगता है और कभी २ दाँतों में दर्द भी होता है, दाँतों के मलीन होने से मुख की छिन निगड़ जाती है तथा मुख में दुर्गन्य आने से सम्य मण्डली में (नैठने से) निन्दा होती है, इस लिये दाँतोन तथा मझन का सर्वदा सेनन करना चाहिये, तत्पश्चात् खच्छ जल से मुख को अच्छे प्रकार से साफ करना चाहिये परन्तु नेत्रों को गर्म जल से कभी नहीं घोना चाहिये क्योंकि गर्म जल नेत्रों को हानि पहुँचाता है।

द्राँतीन करने का निषेध—अजीर्ण, वमन, दमा, ज्वर, लक्ष्वा, अधिक प्यास, मुखपाक, हृदयरोग, शीर्ष रोग, कर्णरोग, कंठरोग, ओष्ठरोग, जिह्वारोग, हिचकी और खांसी की वीमारीवाले को तथा नशे में दाँतोन नहीं करना चाहिये।

दाँतों के लिये हानिकारक कार्य — गर्म पानी से कुछे करना, अधिक गर्म रोटी को खाना, अधिक वर्फ का खाना या जल के साथ पीना और गर्म-चीन खाकर श्रीष्र ही ठंडी चीज़ का खाना या पीना, ये सब कार्य दांतों को श्रीष्र ही विगाइ देते है तथा कमज़ोर कर देते है इस लिये इन से बचना चाहिये॥

### व्यायाम अंथीत् कसरत ॥

न्यायाम भी आरोग्यता के रखने में एक आवश्यक कार्य है, परन्तु शोक वा पश्चाताप का विषय है कि भारत से इस की प्रथा बहुत कुछ तो उठ गई तथा उठती चली जाती है, उस में भी हमारे मारवाड़ देश में अर्थात् मारवाड़ के निवासी जनसमूह में तो इस की प्रथा विलक्कुल ही जाती रही।

आजकल देखा जाता है कि मद्र पुरुष तो इस का नामतक नहीं लेते है किन्तु वे ऐसे (न्यायाम करनेवाले) जनों को असम्य (नाशाइस्तह) वतलाते और उन्हें तुच्छ दृष्टि से देखते हैं, केवल यही कारण है कि—जिस से प्रतिदिन इस का प्रचार कम ही होता चला जाता है, देखों ! एक समय इस आर्यावर्च देश में ऐसा या कि जिस में महा-वीर के पिता सिद्धीर्थ राजा जैसे पुरुष भी इस अमृतरूप न्यायाम का सेवन करते थे अर्थाच् उस समय में यह आरोग्यता के सर्व उपायों में प्रधान और शिरोमणि उपाय गिना जाता या और उस समय के लोग "एक तन दुरुस्ती हजार नियामत" इस वाक्य के तत्त्व को अच्छे प्रकार से समझते थे।

विचार कर देखों तो माछम होगा कि मनुष्य के शरीर की वनावट घड़ी अथवा दूसरे यन्त्रों के समान है, यदि घड़ी को असावधानी से पड़ी रहने दें, कभी न झाड़ें फूंकें और

₹

१-इस विषय का पूरा वर्णन करपसूत्र की छक्मीवलभी टीका में किया गया है, वहा देख छेना चाहिये॥

न उस के पुर्जों को साफ करांवें तो थोड़े ही दिनों में वह बहुम्लय घड़ी निकम्मी हो जावेगी, उस के सब पुर्जे विगड़ जांवेंगे और जिस प्रयोजन के लिये वह बनाई गई है वह कदािप सिद्ध न होगा, बस ठीक यही दशा मनुष्य के शरीर की भी है, देखों! यदि शरीर को खच्छ और धुथरा बनाये रहें, उस को उमंग और साहस में नियुक्त रक्खें तथा खास्थ्य रक्षा पर घ्यान देते रहें तो सम्पूर्ण शरीर का बढ़ यथावत बना रहेगा और शरीरख मत्येक वस्तु जिस कार्य के लिये बनी हुई है उस से वह कार्य ठीक रीति से होता रहेगा परन्तु यदि ऊपर लिखी बातों का सेवन न किया जावे तो शरीरख सब वस्तुयें निकम्मी हो जावेंगी और खामाविक नियमानुकूळ रचना के प्रतिकृत्ल फल दीखने छगेगा अर्थात् जिन कार्यों के लिये यह मनुष्य का शरीर बना है वे कार्य उस से कदािप सिद्ध नहीं होंगे।

घड़ी के पुनों में तेल के पहुँचने के समान शरीर के पुनों में (अवयवों में) रक्त (खून) पहुँचने की आवश्यकता है, अर्थात् मनुष्य का जीवन रक्त के चलने फिरने पर निर्भर है, जिस प्रकार कूर्चिका (कुची) आदि के द्वारा घड़ी के पुनों में तेल पहुँचाया जाता है उसी प्रकार न्यायाम के द्वारा शरीर के सब अवयवों में रक्त पहुँचाया जाता है अर्थात् न्यायाम ही एक ऐसी वस्तु है कि जो रक्त की चाल को तेन बना कर सब अवयवों में यथावत् रक्त को पहुँचा देती है।

जिस प्रकार पानी किसी ऐसे वृक्ष को भी जो शीष्र सूल जानेवाला है फिर हरा भरा कर देता है उसी प्रकार शारीरिक ज्यायाम भी शरीर को हरा मरा रखता है अर्थात् शरीर के किसी माग को निकम्मा नहीं होने देता है, इसिल्ये सिद्ध है कि—शारीरिक बल और उस की हदता के रहने के लिये ज्यायाम की अत्यन्त आवश्यकता है क्योंकि रुघिर की चाल को ठीक रखनेवाला केवल ज्यायाम है और मनुष्य के शरीर में रुघिर की चाल उस नहर के पानी के समान है जो कि किसी बाग में हर पटरी में होकर निकलता हुआ सम्पूर्ण वृक्षों की जड़ों में पहुँच कर तमाम बाग को सींच कर प्रकुद्धित करता है, प्रिय पाठक गण! देखों! उस बाग में जितने हरे मरे वृक्ष और रंग विरंगे पुष्प अपनी छिव को दिखलाते है और नाना भाँति के कल अपनी र झन्दरता से मन को मोहित करते हैं वह सब उसी पानी की महिमा है, यदि उस की नालियां न खोली जातीं तो सम्पूर्ण बाग के वृक्ष और बेल बूटे सुरझा जाते तथा फूल फल कुम्हलाकर शुष्क हो जाते कि जिस से उस आनंदबाग में उदासी बरसने लगती और मनुध्यों के नेत्रों को जो उन के विलोकन करने अर्थात देखने से तरावट व झल मिलता है उस के खम में भी दर्शन नहीं होते, ठीक यही दशा शरीररूपी बाग की रुघिररूपी पानी के साथ में समझनी चाहिये, झजनो ! सोचो तो सही कि—इसी ज्यायाम के बल से पाचीन भारतवासी पुरुव नीरोग, सुजनो ! सोचो तो सही कि—इसी ज्यायाम के बल से पाचीन भारतवासी पुरुव नीरोग,

सुडील, वलवात् और योद्धा हो गये है कि जिन की कीर्ति आजतक गाई जाती है, क्या किसी ने श्रीकृष्ण, राँम, हनुमान्, भीमसेन, अर्जुन और वालि आदि योद्धाओं का नाम नहीं सुना है कि—जिन की ललकार से सिंह भी कोंसों दूर भागते थे, केवल इसी न्यायाम का प्रताप था कि भारतवासियों ने समस्त भूमण्डल को अपने आधीन कर लिया था परन्तु वर्तमान समय में इस अभागे भारत में उस वीरशक्ति का केवल नाम ही रह गया है।

बहुत से छोग यह कहते हैं कि-हमें क्या योद्धा वन कर किसी देश की जीतना है वा पहळवान बन कर किसी से मल्लयुद्ध (क़क्ती) करना है जो हम व्यायाम के परिश्रम को उठावें इत्यादि, परन्त यह उन की बढ़ी भारी मूल है क्योंकि देखों! न्यायाम केवल इसी लिये नहीं किया जाता है कि-मनुष्य योद्धा वा पहलवान बने, किन्तु अभी कह चुके है कि-इस से रुधिर की गति के ठीक रहने से आरोग्यता बनी रहती है और आरोग्यता की अभिलाषा मनुष्यमात्र को क्या किन्त प्राणिमात्र को होती है. यदि इस में आरोग्यता का गुण न होता तो प्राचीन अन इस का इतना आदर कभी न करते जितंना कि उन्होंने किया है, सत्य पूछो तो ज्यायाम ही मनुष्य का जीवन रूप है अर्थात् व्यायाम के विना मनुष्य का जीवन कदापि सुस्थिर दशा में नहीं रह सकता है, क्योंकि देखी ! इस के अभ्यास से ही अब शीघ पच जाता है, मूख अच्छे प्रकार से लगती है, मनुष्य श्रदीं गर्भी का सहन कर सकता है, वीर्य सम्पूर्ण श्ररीर में रम जाता है जिससे श्ररीर शोमायमान और बलयुक्त हो जाता है, इन बातों के सिवाय इस के अभ्यास से ये भी लाम होते है कि-शरीर में जो मेद की वृद्धि और स्थूलता हो जाती है वह सब जाती रहती है, दुर्बल मनुष्य किसी कदर मोटा हो जाता है, कसरती मनुष्य के शरीर में प्रति-समय उत्साह वना रहता है और वह निर्भय हो जाता है अर्थात् उस को किसी स्थान में भी जाने में भय नहीं लगता है, देखो ! व्यायामी पुरुष पहाड़, खोह, दुर्ग, जंगल और संग्रामादि सयंकर स्थानों में वेखटके चले जाते है और अपने मन के मनोरयों को सिद्ध कर दिखळाते और गृहकार्यों को सगमता से कर छेते है और चोर आदि की घर में नहीं आने देते है. विक सत्य तो यह है कि-चोर उस मार्ग होकर नहीं निकलते हैं जहां व्यायामी पुरुष रहता है, इस के अभ्यासी पुरुष को शीघ्र बुढापा तथा रोगादि नहीं होते हैं। इस के करने से क़रूप मनुष्य भी अच्छे और सुडौल जान पड़ते है, परन्त जो मनुष्य दिन में सोते, व्यायाम नहीं करते तथा दिनसर आलस्य में पड़े रहते है उन को अवश्य भेमेह आदि रोग हो जाते हैं. इस लिये इन सब बातों को विचार कर सब मनुष्यों को

१-इन महात्मा का वर्णन देखना हो तो किलकाल सर्वज्ञ जैनाचार्य श्री हेमचन्द्रसूरिकृत सरकृत रामायण को देखो ॥

अवस्य खर्य व्यायाम करना चाहिये तथा अपने सन्तानों को भी प्रतिदिन व्यायाम का अभ्यास कराना चाहिये जिस से इस भारत में पूर्ववत् वीरशक्ति पुनः आ जाने।

व्यायाम करने में सदा देश काल और शरीर का बल भी देखना उचित है क्योंकि इस से विपरीत दशामें रोग हो जाते हैं।

कसरत करने के पीछे तुरंत पानी नहीं पीना चाहिये, किन्तु एक दो घण्टे के पीछे कुछ बलदायक मोजन का करना आवश्यक है जैसे—मिश्रीसंयुक्त गायका दूध वा बादाम की कतली आदि, अथवा अन्य किसी प्रकार के पुष्टिकारक लड्डू आदि जो कि देश काल और प्रकृति के अनुकूल हों खाने चाहियें।

ज्यायाम का निषेध—मिश्रित वातिपत्त रोगी, बालक, वृद्ध और अजीणीं मनु-प्यों को कसरत नहीं करनी चाहिये, शीतकाल और वसन्तऋतु में अच्छे मकार से तथा अन्य ऋतुओं में थोड़ा ज्यायाम करना योग्य है, अति ज्यायाम मी नहीं करना चाहिये क्योंकि अत्यन्त ज्यायाम के करने से तृषा, क्षय, तमक, श्वास, रक्तिपत्त, श्रम, ग्लानि, कास, ज्वर और छिदि आदि रोग हो जाते हैं॥

### तैलमर्दन ॥

तेल का मर्दन करना भी एक प्रकार की कसरत है तथा लाभदायक भी है इसिल्ये प्रतिदिन प्रातःकाल में खान करने से पहिले तेल की मालिश करानी चाहिये, यदि कसरत करने वाला पुरुष कसरत करने के एक घंटे पीछे शरीर में तेल का मर्दन कर वाया करे तो इस के गुणों का पार नहीं है, तेल के मर्दन के समय में इस बात का भी स्मरण रहना चाहिये कि—तेल की मालिश सब से अधिक पैरों में करानी चाहिये, क्योंकि पैरों में तेल की अच्छी तरह से मालिश कराने से शरीर में अधिक वल आता है, तेल के मर्दन के गुण इस प्रकार हैं:—

१—तेल की मालिश नीरोगता और दीघीयु की करने वाली तथा ताकत को वढाने वाली है।

२-इस से चमड़ी छुहावनी हो जाती है तथा चमड़ी का रूखापन और खसरा जाता रहता है तथा अन्य भी चमड़ी के नाना प्रकार के रोग जाते रहते हैं और चमड़ी में नया रोग पैदा नहीं होने पाता है।

३-शरीर के साधे नरम और मज़बूत हो जाते हैं।

8-रस और खून के बंद हुए मार्ग खुल जाते है।

५-जमा हुआ खून गतिमान् होकर शरीर में फिरने छगता है।

६-खून में मिली हुई बायु के दूर हो जाने से बहुत से आनेवाले रोग रुक जाते हैं।

<sup>9-</sup>थोड़े दिनों तक निरन्तर तेल की मालिश कराने से उस का फायदा आप ही माख्स होने लगता है।

७-जीर्णज्वर तथा ताने खून से तपाहुआ शरीर ठंढा पड़ जाता है।

८-हवा में उड़ते हुए ज़हरीले तथा चेपी (उड़कर लगनेवाले) रोगोंके जन्तु तथा उन के परमाण शरीर में असर नहीं कर सकते है।

९—नित्य कसरत और तेल का मर्दन करनेवाले पुरुष की ताकत और कान्ति वढ़ती है अर्थात् पुरुषार्थ का प्राप्त होता है।

१०—ऋतु तथा अपनी प्रकृति के अनुसार तेल में मसाले डालकर तैयार करके उस तेल की मालिश कराई जावे तो बहुत ही फायदा होता है, तेल के बनाने की मुख्य चार रीतियां हैं, उन में से प्रथम रीति यह है कि—पातालयंत्र से लोंग मिलेवा और जमालगोटे का रसनिकाल कर तेल में डाल कर वह तेल पकाया जावे, दूसरी रीति यह है कि—तेल में डालने की यथोचित दवाइयों को उकाल कर उन का रस निकालकर तेल में डाल के वह (तेल) पकाया जावे, तीसरी रीति यह है कि—वाणी में डालकर फूलों की पुट देकर चमेली और मोगरे खादि का तेल बनाया जावे तथा चौथी रीति यह है कि—स्खे मसालों को कूट कर जल में आई (गीला) कर तेल में डाल कर मिट्टी के वर्तन का मुख वंद कर दिन में धूप में रक्खे तथा रात को अन्दर रक्खे तथा एक महीने के बाद छान कर काम में लावे।

वैद्यक ज्ञासों में द्वाइयों के साथ में सब रोगों को मिटाने के लिये न्यारे २ तैल और घी के बनाने की विधिया लिखी है, वे सब विधियां आवश्यकता के अनुसार उन्हीं प्रन्थों में देख लेनी चाहियें, प्रन्थ के विस्तार के भय से यहां उन का वर्णन नहीं करते हैं।

तेलमदेन की प्रथा मलवारदेश तथा वंगदेश (पूर्व) में अभीतक जारी है परन्तु अन्य देशों में इस की प्रथा बहुत ही कम दीखती है यह बड़े शोक की बात है, इस लिये छजन पुरुषों को इस विषय में अवस्य ध्यान देना चाहिये।

दवा का जो तेल बनाया जाता है उस का असर केवल चार महीने तक रहता है पीछे वह हीनसत्त्व होजाताहै अर्थात् शास्त्र में कहा हुआ उस का वह गुण नही रहता है।

सामान्यतया तिली का सादा तेल सब के लिये फायदेमन्द होता है तथा शीतकाल में सरसों का तेल फायदेमन्द है।

शरीर में मर्दन कराने के सिवाय तेल को शिर में डाल कर तालुए में रमाना तथा कान में और नाक में भी डालना ज़रूरी है, यदि सब शरीर की मालिश प्रतिदिन न बन

१-परन्तु भिलाने आदि वस्तुओं का तेल निकालते समय पूरी होशियारी रखनी चाहिये।

रे-छिल्सा शाविका के वरित्र में लक्षपाक तैल का वर्णन आया है तथा कल्पसूत्र की टीका में राजा सिद्धार्थ की मालिश के विषय में शतपाक सहस्रपाक और लक्षपाक तैलों का वर्णन आया है तथा उन का ग्रण भी वर्णन किया गया है ॥

सके तो पैरों की पींडियों और हाथ पैरों के तलवों में तो अवस्य मसलाना चाहिये तथा शिर और कान में डालना तथा मसलाना चाहिये, यदि प्रतिदिन तेल का मर्दन न बन सके तो अठवाड़े में तो एकवार अवस्य मर्दन करवाना चाहिये और यदि यह भी न बन-सके तो शीतकाल में तो अवस्य इस का मर्दन कर वाना ही चाहिये।

तेल का मर्दन कराने के बाद चने के आटे से अथवा आंवले के चूर्ण से चिकनाहट

को दूर कर देना चाहिये॥

# सुगन्धित तैलों के गुण॥

चमेली का तेल-इस की तासीर ठंढी और तर है।

हिने का तेल-यह गर्म होता है, इस लिये जिन की वादीकी प्रकृति होवे इस को लगाया करें, चौमासेमें भी इस का लगाना लाभदायक है।

अरगजे का तेल —यह गर्भ होता है तथा उप्रगन्य होता है अर्थात् इस की खुशबू तीन दिनतक केशों में बनी रहती है।

गुलाय का तेल --- यह ठंढा होता है तथा जितनी धुगन्धि इस में होती है उतनी दूसरे में नहीं होती है, इस की खुशबू ठंढी और तर होती है।

केवड़े का तेल-यह बहुत उत्तम हृदयिय और ठंढा होता है।

मोगरे का तेल-यह ठंढा और तर है।

नींबूका तेल-यह ठंढा होता है तथा पित्तकी प्रकृतिवालों के लिये फायदे-मन्दें है ॥

#### स्नान ॥

तैलादि के मर्दन के पीछे स्नान करना चाहिये, स्नान करने से गर्मी का रोग, इदय का ताप, रुधिर का कोप और शरीर की दुर्गन्य दूर होकर कान्ति तेज बल और प्रकाश बढ़ता है, क्षुधा अच्छे प्रकार से लगती है, बुद्धि चैतन्य हो जाती है, आयु की वृद्धि होती है, सम्पूर्ण शरीर को आराम माळ्स पड़ता है, निर्वलता तथा मार्ग का खेद दूर होता है और

<sup>9-</sup>इन सब तैलों को उत्तम बनावे की रीति को वे ही जानते हैं जो प्रतिसमय इन को बनाया करते हैं, क्योंिक तिलों मे फूलों को बसा कर वड़े परिश्रम हे फुलेला बनाया जाता है, दो रुपये सेर के भावका छुग-नियत तैल साधारण होता है, तीन चार पाच सात और दश रुपये सेर के भाव का भी लेना चाहो तो मिल सकता है, परन्तु उस की ठीक पहिचान का करना प्रत्येक पुरुष का काम नहीं है अर्थात बहुत कठिन हैं. यदि सेरभर चमेली के तेल में एक तीले भर केवड़े का अतर डाल दिया जाने तो वह तेल वहुत खशबू दार हो जावेगा तथा उस से सारा मकान महॅक उठेगा, इसी प्रकार सेरभर चमेली के तेल में एक तीले भर चमेली का अतर, हिने के तेल में हिने का अतर, अरगजे के तेल में अरगजे का अतर, गुलाव के तेल में गुलाव का अतर और मोगरे के तेल में मोगरे का अतर डाल दिया जाने तो वे तेल असम्त ही खुश-बूदार हो जावेगे॥

आलस्य पास तक नहीं आने पाता है, देखों ! इस बात को तो सब ही छोग जानते हैं कि-शरीर में सहसों छिद्र हैं जिन में रोम जमे हुए है और वे निष्पयोजन नहीं है किन्तु सार्थक हैं अर्थात इन्हीं छिद्रों में से शरीर के मीतर का पानी (पसीना) तथा दुर्गन्यित बायु निकलता है और वाहर से उत्तम बायु शरीर के भीतर जाता है, इस लिये जब मनुष्य सान करता रहतां है तब वे सब छिद्र खुंले और साफ रहते हैं परन्तु सान न करने से मैल आदि के द्वारा जब ये सब छिद्र बंद हो जाते है तब ऊपर कही हुई किया भी नहीं होती है, इस किया के बंद हो जाने से दाद, खाज, फोड़ा और फ़ंसी आदि रोग होकर अनेक मकार का क्रेश देते हैं, इस लिये शरीर के खच्छ रहने के लिये प्रतिदिन खयं खान करना योग्य है तथा अपने वालकों को भी नित्य सान कराना उचित है।

स्नान करने में निम्नलिखित नियमों का ध्यान रखना चाहिये:---

१-शिर पर बहुत गर्म पानी कभी नहीं डालना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने से नेत्रोंको हानि पहुँचती है।

२-नीमार आदमी को तथा ज्वर के जाने के बाद जबतक शरीर में ताकत न आवे तबतक स्वान नहीं करना चाहिये, उस में भी ठंढे जल से तो मूल कर भी स्वान नहीं करना चाहिये।

१-वीमार और निर्वेछपुरुष को मुखे पेट नहीं नहाना चाहिये अर्थात् चाह और दूष आदि का नास्ता कर एक घंटे के पीछे नहाना चाहिये ।

8-शिर पर ठंडा जल अथवा कुए के जल के समान गुनगुना जल, शिर के नीचे के धड़ पर सामान्य गर्म जल और कमर के नीचे के भाग पर छुहाता हुआ तेज़ गर्म जल डाल्ना चाहिये।

५-पित की प्रकृतिवाले जवान आदमी को उंढे पानी से नहाना हानि नहीं करता है किन्तु लाम करता है।

६—सामान्यतया थोड़े गर्म जल से स्नान करना प्रायः सव ही के अनुकूल आता है। ७—यदि गर्म पानी से स्नान करना हो तो जहां वाहर की हवा न लगे ऐसे वंद मकानमें कन्धों से स्नान करना उत्तम है, परन्तु इस बात का ठीक र प्रवन्ध करना सामान्य जनों के लिये प्रायः असम्भवसा है, इस लिये साधारण पुरुषों को यही उचित है कि—सदा शीतल जल से ही स्नान करने का अभ्यास डार्ले।

८-जहांतक हो सके स्नान के छिये ताजा जल लेना चाहिये क्योंकि ताजे जल से स्नान करने से बहुत लाम होता है परन्तु वह ताजा जल मी खच्छ होना चाहिये।

९-खान के निषय में यह अवश्य ध्यान में रखना चाहिये कि तरुण तथा नीरोग पुरुषों को शीतळ जळ से तथा बुद्ढे दुर्वळ और रोगी जनों को गुनगुने जळ से स्नान करना चाहिये।

- १०-चरीर की पीठी उबटन वा सार्बुन लगा कर रगड़ २ के खूब घोना चाहिये पीछे स्नान करना चाहिये।
- े ११—कान करने के पश्चात् मोटे निर्मेळ कपेंड़े से शरीर को खूब पोंछना चाहिये कि जिस से सम्पूर्ण शरीर के किसी अंग में तरी न रहे।
  - १२-गर्भिणी स्त्री को तेल लगाकर सान नहीं करना चाहिये।
- १२ नेत्ररोग, मुखरोग, कर्णरोग, अतीसार, पीनस तथा ज्वर आदि रोगवालों को खान नहीं करना चाहिये।
- १४—कान करने से प्रथम अथवा प्रातःकाल में नेत्रों में ठंढे पानी के छीटे देकर घोना बहुत लामदायक है।

१५—सान करने के बाद घंटे दो घण्टेतक द्रव्यमान से ईश्वर की मक्ति को ध्यान छगाकर करना चाहिये, यदि अधिक न बन सके तो एक सामायिक को तो शास्त्रोक्त नियमानुसार गृहस्थों को अवश्य करना ही चाहिये, क्योंकि जो पुरुष इतना मी नहीं करता है वह गृहस्थाश्रम की पद्धिमें नहीं गिना जा सकता है अर्थात् वह गृहस्थ नहीं है किन्तु उसे इस (गृहस्थ) आश्रम से भी श्रष्ट और पतित समझना चाहिये॥

## पैर घोना ।।

पैरों के धोने से थकावट जाती रहती है, पैरों का मैळ निकल जाने से स्वच्छता था जाती है, नेत्रों को तरावट तथा मन को आनंद प्राप्त होता है, इस कारण जब कहीं से चलकर आया हो वा जब आवश्यकता हो तब पैरों को घोकर पोंछ डालना चाहिये, यिद सोते समय पैर घोकर शयन करे तो नींद अच्छे प्रकार से आजाती है।।

### भोजन ॥

प्यारे मित्रो । यह सब ही जानते है कि—अन के ही मोजन से प्राणी बढ़ते और जीवित रहते हैं इस के विना न तो प्राणी जीवित ही रह सकते हैं और न कुछ कर ही सकते हैं, इसी छिये चतुर पुरुषों ने कहा है कि—प्राण अन्नमय है यद्यपि मोजन का रिवाज मिन्न २ देशों के मिन्न २ पुरुषों का मिन्न २ है इसिछिये यहां पर उस के छिखने की कोई आवश्यकता प्रतीत नहीं होती है तथापि यहां पर संक्षेप से शास्त्रीय नियम के अनुसार सामान्यतया सर्व हितकारी जो मोजन है उस का वर्णन किया जाता है:—

२-इस वस्त्र को अंगोछा कहते हैं, क्योंकि इस से अंग पोंछा जाता है अंगोछा प्रायः गजी का अच्छा

होता है ॥

<sup>9—</sup>आजकल बहुत से शौकीन लोग चर्बा से वने हुए खशब्दार साबुन को लगा कर ज्ञान करते हैं परन्तु धर्म, से अष्ट होने की तर्फ बिलकुल ख्याल नहीं करते हैं, यदि साबुन लगाकर नहाना हो तो उत्तम देशी साबुन लगाकर नहाना चाहिये, क्योंकि देशी साबुन में चर्चा नहीं होती है ॥

जो मोजन खच्छ और शास्त्रीय नियम से बना हुआ हो, वल बुद्धि आरोग्यता और आयु का बढ़ानेवाला तथा सात्त्विकी (सतो गुण से युक्त) हो, वही मोजन करना चाहिये, जो लोग ऐसा करते है वे इस जन्म और पर जन्म में धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप मनुष्य जन्म के चारों फलों को प्राप्त कर लेते है और वास्तव में जो पदार्थ उक्त-गुणों से युक्त है उन्ही पदार्थों को भक्ष्य भी कहा गया है, परन्तु जिस मोजन से मन बुद्धि शरीर और धातुओं में विषमता हो उस को अमक्ष्य कहते है, इसी कारण अमक्ष्य मोजन की आज़ा शास्त्रकारों ने नहीं दी है।

मोजन मुख्यतया तीन प्रकार का होता है जिस का वर्णन इस प्रकार है:---

· १—जो मोजन अवस्थां, चित्त की स्थिरता, वीर्य, उत्साह, बळ, आरोम्यता और उप-श्रमात्मक (श्रान्तिखरूप) सुख का बढ़ाने वाळा, रसयुक्त, कोमळ और तर हो, जिस का रस चिरकाळतक ठहरनेवाळा हो तथा जिस के देखने से मन प्रसन्न हो, उस मोजन को सात्त्विक मोजन कहते हैं अर्थात् इस प्रकार के मोजन के खाने से सात्त्विक माव उत्पन्न होता है।

२-जो भोजन अति चर्परा, खट्टा, खारी, गर्म, तीक्ष्ण, रूक्ष और दाहकारी है, उस को राजसी भोजन कहते हैं अर्थात् इस प्रकार के भोजन के खाने से राजसी भाव उत्पन्न होता है।

े रे—जो भोजन बहुत काल का बना हुआ हो, अतिठंढा, रूखा, दुर्गनिष युक्त, वासा तथा जूंठा हो, उस भोजन को तामसी भोजन कहा है अर्थात् इस प्रकार के भोजन के खाने से तमोगुणी भाव उत्पन्न होता है, इस प्रकार के भोजन को शास्त्रों में असक्ष्य कहा है, इस प्रकार के निषिद्ध भोजन के सेवन से विष्टुचिका आदि रोग भी हो जाते है ॥

### भोजन के नियम ॥

१—मोजन बनाने का स्थान (रसोईघर) हमेशा साफ रहना चाहिये तथा यह स्थान अन्य स्थानों से अलग होना चाहिये अर्थात् मोजन बनाने की जगह, मोजन करने की जगह, आटा दाल आदि सामान रखने की जगह, पानी रखने की जगह, सोने की जगह, बैठने की जगह, धर्मध्यान करने की जगह तथा खान करने की जगह, ये सब स्थान अलग २ होने चाहिये तथा इन स्थानों में चांदनी भी बांधना चाहिये कि जिस से मकड़ी और गिलहरी आदि जहरीले जानवरों की लार और मल मूत्र आदि के गिरने से पैदा होनेवाले अनेक रोगों से रक्षा रहे।

र-रसोई वनाने के सब वर्तन साफ रहने चाहियें, पीतल और तांने मादि धातु के वासन में खटाई की चीन विलक्षक नहीं बनानी चाहिये और न रखनी चाहिये, मिर्टी का वार्सन सब से उत्तम होता है, क्योंकि इस में खटाई आदि किसी प्रकार की कोई वस्तु कमी नहीं विगड़ती है।

कवच ही है, इस लिये मुझको भी उचित है कि मैं भी रथ से उतर कर शख छोड़ कर और कवच को उतार कर इस के साथ युद्ध कर इसे जी तूं, इस मकार मन में विचार कर रथ से उतर पड़ा और शख तथा कवच का त्याग कर सिंह को दूर से लल्कारा, जब सिंह नज़दीक आया तब दोनों हाथों से उस के दोनों ओठों को पकड़ कर बीर्ण वस्त्र की तरह चीर कर ज़मीन पर गिरा दिया परन्तु इतना करने पर भी सिंह का जीव शरीर से न निकला तब राजा के सारिथ ने सिंह से कहा कि—हे सिंह! जैसे तू मृग-राज है उसी मकार दुझ को मारनेवाला यह नरराज है, यह कोई साधारण पुरुष नहीं है, इस लिये अब तू अपनी वीरता के साहस को छोड़ दे, सारिथ के इस वचन को सुन कर सिंह के प्राण चले गये।

वर्त्तमान समय में जो राजा आदि लोग सिंह का शिकार करते हैं वे भी अनेक छल बल कर तथा अपनी रक्षा का पूरा प्रबंध कर छिपकर शिकार करते हैं, विना शक्ष के तो सिंह की शिकार करना दूर रहा किन्तु समक्ष में ललकार कर तलवार या गोली के चलानेवाले भी आर्यावर्त्त भर में दो चार ही नरेश होंगे।

धर्मशास्त्रों का सिद्धान्त है कि जो राजे महाराजे अनाथ पशुओं की हत्या करते है उन के राज्य में प्रायः दुर्भिक्ष होता है, रोग होता है तथा वे सन्तानरहित होते हैं, इत्यादि अनेक कष्ट इस भव में ही उन को प्राप्त होते हैं और पर भव में नरक में जाना पढ़ता है, विचार करने की बात है कि- बिद हमको दूसरा कोई मारे तो हमारे बीव को कैसी तकलीफ माख्य होती है, उसी प्रकार हम भी जब किसी प्राणी को मारें तो उस को भी वैसा ही दु:ख होता है, इसलिये राजे महाराजों का यही मुख्य धर्म है कि अपने र राज्य में प्राणियों को मारना बंद कर दें और खयं भी उक्त व्यसन को छोड़ कर पुत्रवत सब प्राणियों की तन मन धन से रक्षा करें, इस संसार में जो पुरुष इन बहे सात व्यसनों से बचे हुए हैं उन को धन्य है और मनुष्यजन्म का पाना भी उन्हीं का सफल समझना चाहिये, और भी बहुत से हानिकारक छोटे २ व्यसन इन्हीं सात व्यसनों के अन्तर्गत है, जैसे-१-कीडियों से तो जुए को न खेलना परन्तु अनेक प्रकार का फाटका (चांदी आदिका सट्टा) करना, २-नई चीजों में पुरानी और नकसी चीनों का बेंचना, कम तौलना, दगावानी करना, ठगाई करना ( यह सब चोरी ही है ), ३-अनेक प्रकार का नशा करना, ४-घर का असवाव चाहें विक ही जावे परन्तु मोछ मँगाकर नित्य मिठाई खाये विना नहीं रहना, ५-रात्रि को विना खाये चैन का न पड़ना, ६-इधर उधर की चुगली करना, ७-सत्य न बोलना आदि, इस प्रकार अनेक तरह के व्यसन हैं, जिन के फन्दे में पड़ कर उन से पिण्ड छुड़ाना कठिन हो जाता है, जैसा कि किसी कवि ने कहा है कि-"डांकण मन्त्र अफीम रस । तस्कर ने जूआ ॥ पर घर रीझी

का मणी, ये छूटती म्आ" ॥ १ ॥ यद्यपि किन का यह कथन विछकुछ सत्य है कि ये नातें मरने पर ही छूटती है तथापि इन की हानि को समझकर जो पुरुप सचे मन से छोड़ना चाहे वह अवश्य छोड़ सकता है, इस लिये व्यसनी पुरुप को चाहिये कि यथाशक्य व्यसन को धीरे २ कम करता जाने, यही उस (व्यसन) के छूटने का एक सहज उपाय है तथा यदि आप व्यसन में पड़ कर उस से निकलने में असमर्थ हो जाने तो अपनी सन्तित का तो उस से अवश्य बचान रक्से जिस से मानी में वह तो दुर्द-शा में न पड़े।

इन पूर्व कहे हुए सात महा व्यसनों के अतिरिक्त और भी बहुत से कुव्यसन है जिन से बचना बुद्धिमानों का परम धर्म है, हे पाठक गणो ! यदि आप को अपनी शारीरिक उनित का, सुखपूर्वक धन को प्राप्त करने का तथा उस की रक्षा का ध्यान है, एवं धर्म के पाठन करने की, नाना आपित्तयों से बचने की तथा देश और जाति को आनन्द मंगठ में देखने की अभिछाषा है तो सदा अफीम, चण्डू, गांजा, चरस, धतूरा और मांग आदि निकृष्ट पदार्थों से बचिये, क्योंकि ये पदार्थ परिणाम में बहुत ही हानि करते हैं, इसी ठिये धर्मशाकों में इन के त्याग के ठिये अनेकशः आज्ञा दी गई है, यधि इन पदार्थों के सेवन करने वाठोंकी दुर्दशा को बुद्धिमानोंने देखा ही होगा तथापि सर्व साधारण के जानने के ठिये इन पदार्थों के सेवन से उत्पन्न होनेवाठी हानियों का संक्षेप से वर्णन करते हैं:—

अफ़्रीमं अफीम के खाने से बुद्धि कम हो जाती है तथा मगज़ में खुश्की वढ़ जाती है, मनुष्य न्यूनवळ तथा झुसा हो जाता है, मुख का प्रकाश कम हो जाता है, सुख का प्रकाश कम हो जाता है, सुख पर स्याही जा जाती है, मांस सुख जाता है तथा खाळ मुरझा जाती है, वीर्यका बळ कम हो जाता है, इस का सेवन करनेवाळे पुरुष घंटोंतक पीनक में पड़े रहते हैं, उन को रात्रि में नीव नहीं आती है और प्रातःकाळ में दिन चढने तक सोते है जिस से आयु कम हो जाती है, दो पहर को शोच के लिये जाकर वहां (शोचस्थान में) घण्टों तक वैठे रहते है, समय पर यदि अफीम खाने को न मिले तो आंखों में जलन पड़ती है तथा हाथ पैर ऐंठने लगते है, जाड़े के दिनों में उनको पानी से ऐसा ढर लगता है कि वे जानतक नहीं करते है इस से उन के शरीर में दुर्गथ आने लगती है, उन का रंग पीला पड़ जाता है तथा खांसी आदि अनेक प्रकार के रोग हो जाते है।

्चिण्डू—इस के नशे से भी ऊपर लिखी हुई सब हानियां होती है, हां इस में इतनी विशेषता और भी है कि इस के पीने से हृदय में भैल जम जाता है जिस

१-पीनक में पड़ने पर उन छोगों को यह भी छुध बुध नहीं रहती है कि हम कहा है, संसार कियर है और ससार में क्या हो रहा है ॥

से हृदयसम्बंधी अनेक महामयंकर रोग उत्पन्न हो जाते हैं तथा हृदय निर्नळ हो जाता है।

गांजा, चरस, धतूरा और भांग इन चारों पदार्थों के भी सेवन से खांसी और दमा आदि अनेक हृदय रोग हो जाते हैं, मगज़ में विक्षिप्तता को स्थान मिलता है, विचारशक्ति, सरणशक्ति और बुद्धि का नाश होता है, इन का सेवन करनेवाला पुरुष सम्य मण्डली में बैठने योग्य नहीं रहता है तथा अनेक रोगों के उत्पन्न होने से इन का सेवन करनेवालों को आधी उम्रमें ही मरना पड़ता है।

तमाखू — मान्यवरो ! वैद्यक प्रन्थों के देखने से यह स्पष्ट प्रकट होता है कि तमाखू संखिया से भी अधिक नशेदार और हानिकारक पदार्थ है अर्थात् किसी वनस्पति में इस के समान वा इस से अधिक नशा नहीं है।

डाक्टर टेलर साहब का कथन है कि—" जो मनुष्य तमालू के कारलानों में काम करते हैं उन के शरीरमें नाना प्रकार के रोग हो जाते हैं अर्थात् थोड़े ही दिनों में उन के शिर में दर्द होने लगता है, जी मचलाने लगता है, वल घट जाता है, सुसी घेरे रहती है, मूल कम हो जाती है और काम करने की शक्ति नहीं रहती है" इत्यादि।

बहुत से वैद्यों और डाक्टरोंने इस वातको सिद्ध कर दिया है कि इस के धुएँ में ज़हर होता है इसिलये इस का धुआं भी शरीर की आरोग्यता को हानि पहुँचाता है अर्थात् जो मनुज्य तमाखू पीते है उन का जी मचलाने लगता है, कय होने लगती है, हिचकी उत्पन्न हो जाती है, श्वास कठिनता से लिया जाता है और नाड़ी की चाल धीमी पड़ जाती है, परन्तु जब मनुज्य को इस का अभ्यास हो जाता है तब ये सब बातें सेवन के समय में कम माळ्म पड़ती है परन्तु परिणाम में अत्यन्त हानि होती है।

डाक्टर सिय का कथन है कि—तमालू के पीने से दिल की चाल पहिले तेज और फिर धीरे २ कम हो जाती है।

वैद्यक अन्यों से यह स्पष्ट प्रकाशित है कि—तमाखू वहुत ही ज़हरीली (विषेणी) वस्तु है, क्योंकि इस में नेकोशिया कार्वोनिक एसिड और मगनेशिया आदि वस्तुयें मिली रहती हैं जो कि मनुष्य के दिल को निर्वल कर देती है कि जिस से खांसी और दम आदि नाना प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते हैं, आरोग्यता में अन्तर पड़ जाता है, दिल पर कीट अर्थात मैल जम जाता है, तिल्ली का रोग उत्पन्न होकर चिरकालतक ठहरता है तथा प्रतिसमय में जी मचलाता रहता है और मुख में दुर्गन्य बनी रहती है, अब मुद्धि, से विचारने की यह बात है कि लोग मुसलमान तथा ईसाई आदि से तो बड़ा ही परहेज़ करते है परन्तु बाह री तमाखू! तेरी प्रीति में लोग धर्म कर्म की भी कुछ ग्रम और परवाह न कर सब ही से परहेज़ को तोड़ देते है, देखो! तमाखू के बनाने

### चतुर्थ अध्याय ॥

## रोग के दूरवर्ती कारण॥

देखा ! घर में रहनेवाले बहुत से मनुष्यों में से किसी एक मनुष्य को विधूचिका (हैज़ वा कोलेरा) हो जाता है, दूसरों को नहीं होता है, इस का कारण यही है कि—रोगोत्पित्त के करनेवाले जो कारण है वे आहार विहार के विरुद्ध वर्षाव से अथवा माता- पिता की और से सन्तान को प्राप्त हुई शरीर की प्राक्तिक निर्वच्ता से जिस सादमीका शरीर जिन २ दोषों से दब जाता है उसी के रोगोत्पित्त करते हैं क्योंकि वे दोष शरीर को उसी रोग विशेष के उत्पन्न होने के योग्य बना कर उन्हीं कारणों के सहायक हो जाते है इसलिये उन्हीं २ कारणों से उन्हीं २ दोष विशेषवाला शरीर उन्हीं २ रोग विशेषों के प्रहण करने के लिये प्रथम से ही तैयार रहता है, इस लिये वह रोग विशेष उत्पित नहीं होता है किन्तु दूसरे के नहीं होता है, जिन कारणों से रोग की उत्पत्ति नहीं होती है परन्तु वे (कारण) शरीर को निर्वच कर उस को दूसरे रोगोत्पा-दक कारणों का खानरूप बना देते है वे रोग विशेष के उत्पन्न होने के योग्य बनानेवाले कारण कहलाते हैं, जैसे देखो ! जब पृथ्वी में बीज को बोना होता है तब पहिले पृथ्वी को जोतकर तथा खाद आदि डाल कर तैयार कर लेते हैं पीछे बीज को बोते हैं, क्योंकि जब पृथ्वी वीज के बोने के योग्य हो जाती है तब ही तो उस में वोया हुआ बीज उतता

जाता है कि-यह जीवात्मा जैसा २ प्रण्य परमव में करता है वैसा २ ही उस को फल भी प्राप्त होता है. देखो । मनुष्य यदि चाहे तो अपनी जीवित दशा में घन्यवाद और ग्रुख्याति को प्राप्त कर सकता है. क्योंकि धन्यवाद और सुख्याति के प्राप्त करने के सब साधन उस के पास विद्यमान हैं अर्थात ज्यों ही गुणों की वृद्धि की त्यों ही मानो घन्यवाद और गुरुवाति प्राप्त हुई, ये दोनों ऐसी वस्तुयें हैं कि इन के साघन-भूत शरीर आदि का नाश होनेपर भी इन का कभी नाश नहीं होता है. जैसे कि तेल में फल नहीं रहता है परन्तु उस की सुगन्धि वनी रहती है, देखो ! संसार में जन्म पाकर अलवत्तह सब ही मनुष्य प्राय: मानापमान सुख दु:ख और हुष बोक आदि को प्राप्त होते हैं परन्तु प्रशसनीय वे ही मनुष्य हैं जो कि सम मान से रहते हैं, क्योंकि सुख दू.ख और हर्ष शोकादि नास्तन में शत्रुरूप हैं, उन के आधीन अपने की कर देना अखन्त मूर्खता है, बहुत से लोग जरा से सुख से इतने प्रसन्न होते हैं कि फूळे नहीं समाते हैं तथा जरा से हु ख और शोक से इतने घनडा जाते हैं कि जल में हव मरना तथा निष खाकर मरना सादि निकृष्ट कार्य कर वैठते हैं, यह अति मुखों का काम है, मला कहो तो सही क्या इस तरह मरने से उन को खर्ग मिलता हैं <sup>१</sup> कमी नहीं, किन्तू आत्मघातरूप पाप से ब्रुरी गति होकर जन्म जन्म में कष्ट ही उठाना पढेगा. बात्मघात करनेवाळे समझते हैं कि ऐसा करने से ससार में हमारी प्रतिष्ठा बनी रहेगी कि अमुक पुरुष असक अपराघ के हो जाने से लब्बित होकर आत्मघात कर भर गया, परन्तु मूह उन की महा मूर्खता है यदि अच्छे लोगों की शिक्षा पाई है तो याद रक्खो कि इस तरह से जान को खोना केवल द्वरा ही नहीं किन्त महापाप भी है, देखो ! स्थानागसूत्र के दूसरे स्थान में लिखा है कि-कोष, मान, माया और छोम कर के जो आत्मघात करना है वह दुर्गति का हेतु है, अज्ञानी और अनती का मरना वालमरण मे दाखिल है, ज्ञानी और सर्व विरति पुरुष का मरना पण्डित मरण है, देशविरति पुरुष का मरना वालपण्डित मरण है सीर आराधना करके अच्छे ध्यान में मरना अच्छी गति के पाने का सूचक है ॥

है, हैं सीप्रकार बहुत से दोबरूप कारण शरीर को ऐसी दशा मे छे आते हैं कि वह (ह्रांसीर) रोगोत्पित्त के थोग्य बन जाता है, पीछे उत्पन्न हुए नवीन कारण श्रीघ्र ही रोग को उत्पन्न कर देते है, यथि शरीर को रोगोत्पित्त के थोग्य बनानेवाले कारण बहुत से हैं परन्तु अन्थ के विस्तार के भय से उन सब का वर्णन नहीं करना चाहते हैं—िकन्तु उन में से कुछ मुख्य २ कारणों का वर्णन करते हैं—१—माता पिता की निर्वछता। २—िनज कुटुम्ब में विवाह। ३—बालंकपन में (कची अवस्था में) विवाह। ४—सन्तान का विगड़ना। ५—अवस्था। ६—जाति। ७—जीविका वा वृत्ति (व्यापार)। ८—प्रकृति (तासीर)। बस शरीर को रोगोत्पत्ति के योग्य बनानेवाले थे ही आठ मुख्य कारण हैं, अब इन का संक्षेप से वर्णन किया जाता है:—

१—माता पिता की निर्वेळता—यदि गर्भ रहने के समय दोनों में से (माता-पिता में से ) एक का शरीर निर्वेळ होगा तो बाळक भी अवश्य निर्वेळ ही उत्पन्न होगा, इसी प्रकार यदि पिता की अपेक्षा माता अधिक अवस्थावाळी होगी अथवा माता की अपेक्षा पिता बहुत ही अधिक अवस्थावाळा होगा (खी की अपेक्षा पुरुष की अवस्था ख्योटी तथा दूनीतक होगी तबतक तो जोड़ा ही गिना जावेगा परन्तु इस से अधिक अवस्थावाळा यदि पुरुष होगा) तो वह जोड़ा नहीं किन्तु कुजोड़ा गिना जायगा इस कुजोड़े से भी उत्पन्न हुआ बाळक निर्वेळ होता है और निर्वेळता जो है वही बहुत से रोगों का मूळ कारण है।

२—निज कुदुम्ब में विवाह—यह मी निर्वलता का एक मुल्य हेतु है, इस लिये वैद्यक शास्त्र आदि में इस का निषेष किया है, न केवल वैद्यक शास्त्र आदि में ही इस का निषेष किया है किन्तु इस के निषेष के लैकिक कारण भी बहुत से है परन्तु उन का वर्णन अन्य के बढ़ जाने के भय से यहांपर नहीं करना चाहते हैं। हां उन में से दो तीन कारणों को तो अवश्य ही दिखलाना चाहते हैं—देखिये:—

१—देखो । इसी क्षिये युगादि भगवान् श्रीक्ष्मभदेव ने प्रजा को वलवती करने के लिये युगल धर्म को दूर किया था अर्थात पूर्व समय में युगल जोनों से मैशून होता था इस लिये उस समय में न तो प्रजा की इद्धि ही थी और ने कोई पुरुषार्थ का काम ही कर सकते थे, किन्तु ने तो केवल पूर्व नद्ध पुण्य का फल कल्पइसों से भोगत , उस समय करपइस का नाश होता हुआ देख कर प्रभुने पुरुषार्थ वलाने के फल कल्पइसों रे भोगत , उस समय करपइस का नाश होता हुआ देख कर प्रभुने पुरुषार्थ वलाने के लिये दूसरों २ की सन्तित से निवाह करने की आहा दी, तब सब लोग एक के साथ जन्मे हुए जोड़े का लिये दूसरों २ की सन्तित से निवाह करने लगे, वली मत्रु में भी ऐसी ही आहा है परन्तु स्युक्षि की व्यवह हुई छोटी मत्रु में ऐसा लिखा है कि-जो माता के सिपण्ड में न हो और पिता के गोत्र में न हो ऐसी कन्या के साथ उत्तम जातिवाले पुरुष को निवाह करना चाहिये इसादि, परन्तु वास्तव में तो बढ़ी ऐसी कन्या के साथ उत्तम जातिवाले पुरुष को निवाह करना चाहिये इसादि, परन्तु वास्तव में तो बढ़ी मत्रु का जो नियम है वह अर्हमीति के अनुकूल होने से माननीय है।

े १-संस्कृत भाषा में नेटीका नाम दुहिता रक्खा है और उस का अर्थ ऐसा होता है कि-जिस के दूर ब्याहे जाने से सब का हित होता है।

२-प्राचीन इतिहासों से यह बात अच्छे प्रकार से प्रकट है और इतिहासवेचा इस बात को मछीगाँति से जानते भी है कि इस आर्यावर्च देश में पूर्व समय में पुत्री के विवाह के छिये स्वयंवर मण्डप की रचना की जाती थी अर्थात् स्वयंवर की रीति से विवाह किया जाता था और उस के वास्तविक तत्त्वपर विचार कर देखने से यह बात माइस होती है कि वास्तव में उक्त रीति अति उत्तम थी, क्योंकि उस में कन्या अपने गुण कर्म और स्वमावादि के अनुकूछ अपने योग्य वर का वरण (स्वीकार) कर छेती थी कि जिस से आजन्म वे (स्वी पुरुष) अपनी जीवनयात्रा को सानन्द व्यतीत करते थे, क्योंकि सब ही जानते और मानते है कि स्वी पुरुष का सम्प्रान स्वमावादि ही गृहस्थाश्रम के सुस का वास्तविक (असडी) कारण है।

३—उपर कही हुई रीति के अतिरिक्त उस से उतर कर (घट कर) दूसरी रीति यह श्री कि वर और कन्या के माता पिता आदि गुरुवन वर और कन्या की अवस्था, रूप, विद्या आदि गुण, सद्धर्ताव और स्वमावादि वार्तों का विचार कर अर्थात् दोनों में, उक्त वार्तों की समानता को देखकर उन का विवाह कर देते थे, इस से भी वही अमीष्ट सिद्ध होता था वैसा कि उत्पर छिख चुके है अर्थात् दोनों (स्त्री पुरुष) गृहस्थाश्रम के सुख को प्राप्त कर अपने जीवन को विताते थे।

४—ऊपर कही हुई दोनों रीतियाँ जब नष्टपाय हो गई अर्थात् स्वयंवर की रीति वन्द होगेई और माता पिता आदि गुरुजनों ने भी वर और कन्या के रूप, अवस्था, गुण, कर्म और स्वमावादि का मिळान करना छोड़ दिया, तब परिणाम में होनेवाळी हानि

१—वैसा कि निरुक्त अन्य में 'दुहिता' शब्द का व्याख्यान है कि—''दूरे हिता दुहिता" इस का भाषायं कपर लिखे अनुसार ही है, विचार कर देखा जाने तो एक ही नगर में नसनेवाली कन्या से विवाह होने की अपेक्षा दूर देश में नसनेवाली कन्या से निवाह होना सर्वोत्तम भी अतीत होता है, परन्तु खेद का विषय है कि—वीकानेर आदि कई एक नगरों में अपने ही नगर में विवाह करने की रीति अचलित हो गई है तया उक्त नगरों में यह भी अया है कि ब्री दिनभर तो अपने पितृग्रह (पीहर) में रहती है और रात को अपने श्रप्तर गृह (सासरे) में रहती है और यह अया खासकर वहा के निवासी उत्तम वर्णों में अधिक है, परन्तु यह महानिक्षष्ट अथा है, क्योंकि इस से गृहस्थाअम को वहुत हानि पहुँचती है, इस दुरी अथा से उक्त नगरों को जो २ हानियों पहुँच चुकी है और पहुँच रही हैं उन का विशेष वर्णन छेखके वढ़ने के अय से यहा नहीं करना चाहते हैं, दुदिमान गुरुष स्वय ही उन हानियों को सोचर्डेंगे॥

२-कज़ीज के महाराज जयचन्द्रजी राठौर ने अपनी पुत्री के निवाह के लिये खयनरसण्डप की रचना करनाई थी अर्थात् खयनर की रीति से अपनी पुत्री का निवाह किया था, वस उस के बाद से प्रायः उक्त रीती से निवाह नहीं हुआ अर्थात् खयनर की रीती उठ गई, यह बात इतिहासों से प्रकट है।

३-द्रव्य के लोभ आदि अनेक कारणों से ॥

ŧ

की सम्भावना को विचार करें अनेक बुद्धिमानों ने वर और कन्या के गुण आदि का विचार उन के जनमपत्रादिपर रक्खा अर्थात् ज्योतिषी के द्वारा जनमपत्र और प्रहगोचर के विचार से उन के गुण आदि का विचार करवा कर तथा किसी मनुष्य को भेज कर वर और कन्या के रूप और अवस्था आदि को जान कर उन (ज्योतिषी आदि) के कहदेने पर वर और कन्या का विवाह करने ठेंगे, वस तब से यही रीति प्रचलित हो गई, जो कि अब भी प्रायः सर्वत्र देखी जाती है।

अब पाठक गण प्रथम संख्या में लिखे हुए दुहिता शब्द के अर्थ से तथा दूसरी संख्या से चौथी संख्या पर्यन्त लिखी हुई विवाह की तीनों रीतियों से भी (लैकिक कारणों के द्वारा) निश्चय कर सकते हैं कि इन ऊपर कहे हुए कारणों से क्या सिद्ध होता है, केवल यही रिद्ध होता है कि निजकुटुम्ब में विवाह का होना सर्वथा निषद्ध है, क्योंकि, देंखों! दुहिता शब्द का अर्थ तो स्पष्ट कह ही रहा है कि—कन्या का विवाह दूर होना चाहिये, अर्थात अपने आम वा नगर आदि में नहीं होना चाहिये, अब विचारों! कि—जब कन्या का विवाह अपने आम वा नगर आदि में भी करना निषद्ध है तब मला निज कुटुम्ब में व्याह के विषय में तो कहना ही क्या है! इस के अतिरिक्त विवाह की जो उत्तम मध्यम और अधम रूप ऊपर तीन रीतियाँ कही गई हैं वे भी घोषणा कर साफ २ वतलाती है कि—निज कुटुम्ब में विवाह कदापि नहीं होना चाहिये, देखों!

<sup>9-</sup>अर्थात् समान समाव और गुण आदि का विचार न करने पर विरुद्ध समाव आदिके कारण वर और कृत्या को गृहस्थाश्रम का सुख नहीं प्राप्त होगा, इत्यादि हानि की सम्भावना को विचार कर ॥

२-परन्तु महाजोक का विषय है कि-चर और कन्या के माता पिता आदि ग्रुक्त का अव इस अति साधारण तीसरे दर्जे की रीती का मी इव्य छोमादि से परिस्थाय करते चले जाते हैं अर्थात् वर्तमान में प्राय: देखा जाता है कि-जीमान् (इव्यपात्र) लोग अपने समान अपना अपने से भी अधिक केवल इव्यास्पद घर देखते हैं, दूसरी बातों (लहके का लहकी से छोटा होना आदि हानिकारक मी वातों) को विलक्षक ही नहीं देखते हैं, इस का कारण यह है कि इव्यास्पद घराने में सम्बध होने से वे सतार में अपनी नामवरी को बाहते हैं (कि अमुक के सम्बन्धी अमुक वहे सेठजी हैं इसादि), अब श्रीमान् लोगों के सिवाय जो साधारण जन हैं उन को तो वहां को देखकर वैसा करना ही है अर्थात् वे कव चाहने लगे कि हमारी कन्या वहे घर में न जावे अथवा हमारे लड़के का सम्बध बने घर में न होने, तारपर्य यह है कि-गुण और खमावादि सव वातों का विचार छोड़कर इव्य की ओर देखने लगे, यहाँतक के ज्योतियी जी आदितक को भी इव्य का लोम देकर अपने नश में करने लगे अर्थात् उन से भी अपना ही अमीह करवाने लगे, इस के खिवाय छोमादि के कारण जो विवाह के विषय में कन्याविकय आदि अनेक हानियां हो चुकी हैं और होती जाती हैं उन को पाठक गण अच्छे प्रकार से जावते ही हैं कतः उन को लिखकर हम प्रन्थ का वितार करना नहीं वाहते हैं, किन्दु यहां पर तो ''निजकूद्धन्व में विवाह कदापि नहीं होना चाहिये" इस विवय को लिखते हुए प्रसंगवशात् यह इतना आवश्यक समझ कर लिखा गया है। आशा है कि-पाठक गण हमारे इस लेख से यथायँ तत्वको समझ गये होंगे॥

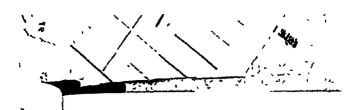
खबंबर की रीति से विवाह करने में यह होता था कि-निजकुटुम्ब से मिन्न (किन्त देश की प्रथा के अनुसार खजातीय ) जन देश देशान्तरों से आते थे और उन सब के गुण आढि का श्रवण कर कन्या ऊपर लिखे अनुसार सब वातों में अपने समान पति का खयं (खद) वरण (खीकार) कर लेती थी. अब पाठकगण सोच सकते है कि-यह (खयं-बर की ) रीति न केवल यही वतलाती है कि-निज क़द्रम्ब में विवाह नहीं होना चाहिये किन्त यह रीति दहिता शब्द के अर्थ को और भी पृष्ट करती है (कि कन्या का खप्राम वा स्वनगर आदि में विवाह नहीं होना चाहिये ) क्योंकि यदि निज क़द्रम्य में विवाह करना अभीष्ट वा लोकसिद्ध होता अथवा खम्राम वा खनगरादि में ही विवाह करना योग्य होता तो खयंवर की रचना करना ही व्यर्थ था, क्योंकि वह ( निज क़द्रम्व में वा खप्रामादि में ) विवाह तो विना ही खयंवर रचना के कर दिया जा सकता था. क्योंकि अपने कुटुम्ब के अथवा खप्रामादि के सब पुरुषों के गुण आदि प्रायः सव को विदित ही होते है. अब खयंबर के सिवाय जो दूसरी और तीसरी रीति लिखी है उस का भी प्रयो-जन वही है कि जो ऊपर लिख चके है. क्योंकि-ये दोनों रीतियां खयंवर नहीं तो उस का रूपान्तर वा उसी के कार्य को सिद्ध करनेवाली कही जा सकती है, इन में विशेषता केवल यही है कि-पति का वरण कन्या खयं नहीं करती थी किन्तु माता पिता के द्वारा तथा ज्योतिषी आदि के द्वारा पति का वरण कराया जाता था, परन्त तारपर्य वही था कि-निज क़दम्ब में तथा यथासम्भव खग्रामादि में कन्या का विवाह न हो ।

जपर लिखे अनुसार शास्त्रीय सिद्धान्त से तथा लैकिक कारणों से निजकुटुम्ब में विवाह करना निषिद्ध है अतः निर्वलता आदि दोषों के हेत्र इस का सर्वथा परित्याग करना चाहिये।

१-बालकपन में विचाह—प्यारे सुजनो! आप को विदित ही है कि इस वर्तमान समय में हमारे देश में ज्वर, शीतला, विपूचिका (हैज़ा) और छेग लादि अनेक
रोगों की अत्यन्त ही अधिकता है कि जिन से इस अमागे मारत की यह शोचनीय कुदशा हो रही है जिस का सरण कर अश्रुधारा बहने लगती है और दुःल विसराया भी
नहीं जाता है, परन्तु इन रोगों से भी बढ़ कर एक अन्य भी महान् मयंकर रोग ने इस
जीर्ण मारत को घर दवाया है, जिस को देख व सुनकर वज्रहृदय भी दीर्ण होता है,
तिस पर भी आश्चर्य तो यह है कि उस महा मयंकर रोग के पक्षे से शायद कोई ही
मारतवासी रिहाई पा जुका होगा, यह ऐसा मयंकर रोग है कि—ज्यों ही वह (रोग)
शिर पर चढ़ा त्योंही (थोड़े ही दिनों में) वह इस प्रकार थोथा और निकम्मा कर देता
है कि जिस प्रकार गेहूँ आदि अन में चुन लगने से उस का सत निकल कर उस की
अत्यन्त कुदशा हो जाती है कि जिस से वह किसी काम का नहीं रहता है, फिर देखों।

दूसरे रोगों से तो व्यक्तिविशेष (फिसी खास) को ही हानि पहुँचती है परन्तु इस मयंकर रोग से समूह का समूह ही बरन उस से मी अधिक जाति जनसंख्या व देश जनसंख्या ही निकम्मी होकर कुदशा को माप्त हो जाती है, युजनो ! क्या आप को माद्धम नहीं है कि यह वही महाभयानक रोग है कि जिस से मनुष्य की युरत मयावनी तथा साक कान और आंख आदि इन्द्रियां थोड़े ही दिनों में निकम्मी हो जाती है, उस में विचारशक्ति का नाम तक नहीं रहता है, उस को उत्साह और साहस के खप्त में भी दर्शन नहीं होते है, सच पूँछो तो जैसे ज्वर के रहने से तिछी-आदि रोग हो जाते है जिस से मकार बरन उस से भी अधिक इस महामयंकर रोग के होने से प्रमेह, निर्वछता, वीर्यविकार, अफरा, दमा, खांसी और क्षय आदि अनेक रोग उत्सक होते हैं जिन से शरीर की चमक दमक और शोमा जाती रहती है तथा मनुष्य आळसी और कोषी बन जाता है तथा उस की बुद्धि अष्ट हो जाती है, तात्पर्य छिखने का यही है कि इसी महाभयंकर रोग ने इस भारत को विळक्क ही चौपट कर दिया, इसी ने छोगों को सम्य से असम्य राजा से रंक (फकीर) और दीर्घायु से अल्पायु बना दिया, माइयो ! कहां तक गिनावें सब प्रकार के युख और वैभव को इसी ने छीन छिया !

हमारे पाठकराण इस बात को सनकर अपने मन में बिचार करने लगे होंगे कि वह कीन सा महान रोग बळा के समान है तथा उस के नाम को सनने के लिये अत्यन्त विकल होते होंगे, सो हे सज्जनो ! इस महान रोग को तो आप जैसे सजन तो नया किन्त सब ही जन जानते हैं, क्योंकि प्रतिदिन आप ही सबों के गृहों में इस का निवास हो रहा है. देखो ! कीन ऐसा भारतवर्षीय जन है जो कि वर्त्तमान समय में इस से न सताया गया हो, जिस ने इस के पापड़ों को न बेला हो, जो इस के दुःखों से घायल होकर न तड़फड़ाता हो, यह वह मीठी मार है कि जिस के लगते ही मनुष्य अपने आप ही सर्व मुखों की पूर्णीहुति देकर मियांमिट्टू बन जाते है, इस पर मी तुर्रा यह है कि जब यह रोग किसी गृह में प्रवेश करने को होता है तब दो तीन चार अथवा छः मास पहिळे ही अपने आगमन की सूचना देता है, जब इस के आगमन के दिन निकट आते है तब तो यह उस गृह को पूर्णरूप से स्वच्छ कराता है, उस गृह के निवासियों को ही नहीं किन्छ उन से सम्बन्ध रखनेवालों को भी कपड़े लत्ते सुथरे पहिनाता है, इस के आगमन की सबर को सुनकर गृह में मंगलाचार होते है, इघर उघर से माई वन्धु आते है यह सब कुछ तो होता ही है किन्तु जिस रात्रि को इन महारोग का आगमन होता है उस रात्रि को सम्पूर्ण नगर में कोलाहल मच जाता है और उस गृह में तो ऐसा उत्साह होता है कि जिस का पारावार ही नहीं है अर्थात् दर्बानो पर नौनत झड़ती है, रण्डियां नाच र कर मुवारक बादें देती है, घूर गोले और आतिशवाज़ी चलती है, पण्डित जन मन्त्रों



#### चतुर्थे अध्याय ||

का उचारण करते हैं, फिर सब लोग मिल कर अत्यन्त हर्ष के उस नादान मोली सूर्ति से चपेट देते है कि जिस के शिरपर र उस के दूसरे ही दिन प्रातःकाल होते ही सब स्थानों में इस के की घोषणा (सुनादी) हो जाती है।

पाठक गण ! अब तो यह महान् रोग आप को प्रत्यक्ष पर सही यह किस घूमधाम से आता है ! क्या २ खेळ खिळाता है ! किस प्रकार सब को वेहोश कर देता है कि उस गृह अड़ोसीपड़ोसीतक इस के कौतुक में वशीभृत हो जाते है । स् ऐसे गाजे वाजे के साथ में घर में दखळ होता है कि जिस में वहीं होती है वरन यह कहना भी यथार्थ ही होगा कि सब छे महारोग को बुळाते हैं कि जिस का नाम "वाल्यविवाह" ( न्यून

पाठक गण ऊपर के वर्णन से समझ गये होंगे कि—जो २ हुई है उन का मूळ कारण यही वाल्यावस्था का विवाह है, इ समय के अच्छे २ बुद्धिमान् डाक्टर लोग भी पुकार २ कर से कुछ लाम नहीं है किन्तु अनेक हानियां होती हैं, देखिंगे साहव (साविक प्रिन्सिपिल मेडिकल कालेज कलकत्ता) का के विवाह की रीति अत्यन्त अनुचित है, क्योंकि इस से आर्र जाता रहता है, मन की उमग चली जाती है—फिर सामाजिक

डाक्टर नीवीमन कृष्ण वोष का वचन है कि—"शारीरिक क कारण हैं उन सब में मुख्य कारण न्यून अवस्था का विवाह ज की उन्नति का रोकनेवाला है"।

मिसस पी. जी. फिफसिन ( लेडी डाक्टर मुम्बई ) का क िस्त्रों में रुघिरविकार तथा चर्मदूषण आदि वीमारियों के आ विवाह ही है, क्योंकि इस से सन्तान चीघ उत्पन्न होती है, ि दूष पिलाना पड़ता है जब कि माता की रगें हड़ नहीं होती होकर नाना प्रकार के रोगों में फँस जाती है?'।

डाक्टर महेन्द्रलाल सर्कार एम. डी. का वचन है कि-

विवाह के हेतु से मरती है तथा फी सदी दो मनुष्य इसी से ऐसे हो जाते हैं कि जिन को सदा रोग घेरे रहते हैं और वे आधे आयु में ही मरते हैं।

प्रिय सज्जनो ! इस के अतिरिक्त अपने शास्त्रों की तरफ तथा प्राचीन इतिहासों की तरफ भी ज़रा दृष्टि दीजिये कि विवाह का क्या समय है और वह किस प्रयोजन के लिये किया जाता है—आर्ष (ऋषिप्रणीत) प्रन्थोंपर दृष्टि डालने से यह बात स्पष्ट प्रकट होती है कि विवाह का मुख्य प्रयोजन सन्तान का उत्पन्न करना है और उस का (सन्तानोत्पत्ति का) समय शास्त्रकारों ने इस प्रकार कहा है कि:—

स्त्रियां षोडशवर्षायां, पश्चविंशतिहायनः॥ बुद्धिमानुद्यमं कुर्यात्, विशिष्टसुतकाम्यया॥१॥

तदा हि प्राप्तवीयों तौ, सुतं जनयतः परम् ॥ आयुर्वेलसमायुक्तं, सर्वेन्द्रिय समन्वितम् ॥ २॥

अर्थ क्योंकि उस समय दोनों ही (स्त्री पुरुष) परिपक (पके हुए) नीर्थ से युक्त होने से आयु वल तथा सर्व इन्द्रियों से परिपूर्ण पुत्र को उत्पन्न करते हैं ॥ २ ॥

न्यूनषोडशवर्षायां, न्यूनाब्दपश्चविंशतिः॥ पुमान् यं जनयेद् गर्भे, स प्रायेण विपद्यते॥३॥ अल्पायुर्वेलहीनो वा, दारिक्र्योपद्वतोऽथवा॥ कुष्ठादि रोगी यदि वा, भवेद्या विकलेन्द्रियः॥४॥

अर्थ — यदि पचीस वर्ष से कम अवस्थावाला पुरुष—सोलह वर्ष से कम अवस्थावाली स्त्री के साथ सम्मोग कर गर्भाधान करे तो वह गर्भ मायः गर्भाशय में ही नाश को प्राप्त हो जाता है ॥ ३॥

अथवा वह सन्तित अल्प आयुवाली, निर्वेल, दरिद्री, कुष्ठ आदि रोगों से युक्त, अथवा विकलेन्द्रिय (अपांग ) होती है ॥ ४ ॥

शास्त्रों में इस प्रकार के वाक्य अनेक स्थानों में लिखे हैं जिन का कहांतक वर्णन करें। प्रियमित्रों ! अपने और देश के ग्रुमिनन्तकों ! अब आप से यही कहना है कि—यदि आप अपने सन्तानों को मुसी देखना चाहते हो तथा परिवार और देश की उन्नति को चाहते हो तो सब से प्रथम आप का यही कर्चन्य होना चाहिये कि—अनेक रोगों के मूल कारण इस बाल्यावस्था के विवाह की कुरीति को बंद कर शास्त्रोक्त रीति को प्रचलित

<sup>·</sup> १--वे सब क्षोक जैनाचार्य श्रीजिनदत्तसूरिकृत "विवेकविळास" के पश्चम उल्लास में लिखे हैं II

कीजिये. यही आप के पूर्व पुरुषों की सनातन रीति है इसी के अनुसार चलकर प्राचीन काल में तुल्य गुण कर्म और खमाव से युक्त स्त्री पुरुष शास्त्रानुसार खर्यभैवर में विवाह कर गहरशाश्रम के आनन्द को मोगते थे. बाल्यावस्था में विवाह होने की यह क़रीति तो इस भारत वर्ष में मुसलमानों की बादशाही होने के समय से चली है, क्योंकि मुसलमान कोग हिन्दें ओं की रूपवती अविवाहिता कन्याओं को जबरदस्ती से छीन छेते थे किन्तु विवाहिताओं को नहीं छीनते थे, क्योंकि मुसलमानों की धर्मपुरतक के अनुसार विवाहिता कन्याओं का छीनना अधर्म माना गया है, बस हिन्दुओं ने "मरता क्या न करता" की कहावत को चरितार्थ किया क्योंकि उन्हों ने यही सोचा कि अब बाल्य विवाह के विना इन ( मुसलमानों ) से बचने का दूसरा कोई उपाय नहीं है, यह विचार कर छोटे २ पुत्रों और पुत्रियों का विवाह करना प्रारम्भ कर दिया, बस तब से आजतक वही रीति चल रही है. परन्त प्रियमित्रो ! अब वह समय नहीं है अब तो न्यायशीला श्रीमती बटिश गवर्नमेंट का वह न्याय राज्य है कि जिस में सिंह और वकरी एक घाट पर पानी पीते है. कोई किसी के धर्मपर आक्षेप नहीं कर सकता है और न कोई किसी को विना कारण छेंड वा सता सकता है. इस के सिवाय राज्यशासकों की अति प्रशंसनीय बात यह है कि-वे परस्री को ब़री दृष्टि से कदापि नहीं देखेंते हैं, जब वर्चमान ऐसा ग्रुम समय है तो अब भी हमारे हिन्दू ( आर्थ ) जनों का इन क़रीतियों को न स्रवारना बडे ही अफसोस का स्थान है।

इस के सिवाय एक विचारणीय विषय यह है कि—जिस समय जिस वस्तु की प्राप्ति की मन में इच्छा होती है उसी समय उस के मिळने से परम छुल होता है किन्तु विना समय के वस्तु के मिळने से कुछ भी उत्साह और उमंग नहीं होती है और न किसी

१—खयबररूप विवाह परम उत्तम विवाह है, इस में यह होता था कि कन्या का पिता अपनी जाति के बोम्य महाव्यों को एक तिथिपर एकत्रित होने की सूचना देता था और ने सब लोग सूचना के अनुसार नियमित तिथिपर एकत्रित होने की सूचना देता था और ने सब लोग सूचना के अनुसार नियमित तिथिपर एकत्रित होते थे तथा उन आये हुए पुरुषों में से जिसको कन्या अपने गुण कर्म और समाव के अनुकूल जान लेती थी उसी के गले में जयमाला (वरमाला) डाल कर उस से विवाह करती थी, बहुधा यह भी प्रथा थी कि खयवरों में कन्या का पिता कोई प्रण करता था तथा उस प्रण को जो पुरुष पूर्ण कर देता था तब कन्या का पिता अपनी कन्या का विवाह उसी पुरुष से कर देता था, इन सब वातों का वर्णन देखना हो तो कलिकाल सर्वज्ञ श्रीहैमवन्द्राचार्यकृत सरकृत रामायण तथा पाण्डवचरित्र आदि प्रन्थों को देखी।

२-इतिहासों से सिद्ध है कि आर्यावर्त्त के बहुत से राजाओं की भी कन्याओं के डोले यवन वादशाहों ने लिये हैं, फिर सका सामान्य हिन्दुओं की तो क्या गिनती है ॥

रे-क्योंकि विवाहिता कन्यापर दूसरे पुरुष का (उसके खानी का) इक हो जाता है और इन के मत का यह विद्यान्त है कि दूसरे के हक में आई हुई वस्तु का छीनना पाप है॥

४-सन्मुन यही गृहस्थाश्रमका प्रथम पाया भी है ॥

मकार का आनन्द ही आता है, जिस प्रकार भूल के समय में सूखी रोटी भी अच्छी जान पड़ती है परन्तु भूल के विना मोहनभोग को खाने को भी जी नही चाहता है, इसी प्रकार योग्य अवस्था के होनेपर तथा स्त्री पुरुष को विवाह की इच्छा होनेपर दोनों को आनन्द प्राप्त होता है किन्तु छोटे २ पुत्र और पुत्रियों का उस दशा में जब कि उन को न तो कामामि ही सताती है और न उन का मन ही उधर को जाता है, विवाह कर . देने से क्या छाम हो सकता है ? कुछ भी नहीं, किन्तु यह विवाह तो विना भूल के खाये हुए मोजन के समान अनेक हानियां ही करता है !

हे सजनो ! इन ऊपर कही हुई हानियों के सिवाय एक बहुत बड़ी हानि वह होती है कि जिस के कारण इस भारत में चारों ओर हाहाकार मच रहा है तथा जिससे उसके निर्मेल यश में घटना लग रहा है, वह बुरी वाल विषवाओं का समूह है कि जिन की आहें इस भारत के घाव पर और भी नमक डाल रही हैं. हा प्रभी ! वह कौन सा ऐसा घर है जिस में विधवाओं के दर्शन नहीं होते हैं. उसपर भी वे भोड़ी विधवाँयें कैसी है कि जिन के दथ के दाँततक नहीं गिरे है. न उन को अपने विवाह की कछ स्रथ वध है और न वे यह जानती है कि हमारी चुड़ियां क्योंकर फूटी है, हमारे ऊपर पैदा होते ही कौन सा वज्रपात हो गया है, इसपर भी तरी यह है कि-जब वे बेचारी तरुण होती हैं तब कामानल (कामाग्नि) के प्रवल होनेपर उन का नियोग भी नहीं होता है। मला सोचिये तो सही कि कामानल के दःसह तेज का सहन कैसे हो सकता है ! सिर्फ यही कारण है कि हजारों में से दश पांच ही ख़न्दर आचरणवाली होती है, नहीं तो प्रायः नाना कीलायें रचती हैं कि जिन से निष्कलंक कुलवालों के भी शिर से लजा की पगड़ी गिर जाती है, क्या उस समय कुलीन पुरुषों की मूछें उन के ग्रॅहपर शोभा देती है ? नहीं कभी नहीं, उन के यौवन का मद एकदम उतर जाता है, उन की प्रतिष्ठापर भी इस प्रकार छार पड़ जाती है कि-दश आदिमयों में ऊँचा ग्रँह कर के उन की वोळने की भी ताकत नहीं रहती है, सत्य तो यह है कि-मातामिता इस जल्सी हुई चिताको अपनी छातीपर देख २ कर हाड़ों का सांचा बन जाते है, इन सब क्केशों का कारण बाल्यावस्था का विवाह ही है, देखों ! मारत में विधवाओं की संख्या वर्चमान में इतनी है कि जितनी अन्य किसी देश में नही पाई जाती, क्योंकि अन्यत्र नाल्या-वस्था में निवाह नहीं होता है, देखो ! पूर्वकाल में जब इस भारत में बाल्यावस्था में विवाह नहीं होता या तब यहां विधवाओं की गणना ( संख्या ) बहुत ही न्यून थी।

बाल्यावस्था के विवाह से हानि का प्रत्यक्ष प्रमाण और दृष्टान्त यही है कि-देखों ! जब किसी खेत में गेहूँ आदि अब को बोते हैं तो जमने के पीछे दश पांच दिन में बहुत से मर जाते है, एक महीने के पीछे बहुत कम मरते हैं, दो चार महीने के पीछे जलन्त ही कम मरते हं, इस के पश्चात् बचे हुए चिरस्थायी हो जाते हैं, इसी प्रकार जन्म से पांच वर्षतक जितने वालक मरते है उतने पांच से दश वर्षतक नहीं मरते हैं, दश से पन्द्रह वर्षतक उस से भी बहुत कम मरते है, इस का हेतु यही है कि वाल्या-बस्था में दॉतों का निकलना तथा शीतला आदि अनेक रोग प्रकट होकर वालकों के प्राणवातक होते हैं।

समझने की वात है कि—जब किसी पेड़ की जड़ मज़बूत हो जाती है तो वह बड़ी २ ऑधियों से भी बच जाता है किन्तु निर्वल जड़वाले वृक्षों को आंधी आदि तूफान समूल उखाड ढालते है, इसी प्रकार बाल्यावस्था में नाना मांति के रोग उत्पन्न होकर मृत्यु-कारक हो जाते है परन्तु अधिक अवस्था में नहीं होते है, यदि होते भी है तो सौ में पांच को ही होते है।

अब इस ऊपर के वर्णन से प्रत्यक्ष प्रकट है कि--यदि वाल्यावस्था का विवाह सारत से उठा दिया जावे तो प्रायः वालविधवाओं का यूथ (समूह) अवस्य कम हो सकता है तथा थे सब ( ऊपर कहे हुए ) उपद्रव मिट सकते है. यद्यपि वर्त्तमान में इस निक्रष्ट प्रया के रोकने में कुछ दिकत अवस्य होगी परन्तु बुद्धिमान् जन यदि इस के हटाने के लिये पूर्ण प्रयत्न करें तो यह धीरे २ अवश्य हट सकती है अर्थात धीरे २ इस निक्रष्ट भया का अवस्य नारा हो सकता है और जब इस निकृष्ट भया का बिलकुल नारा हो जाने गा अर्थात वाल्यविवाह की प्रथा विलक्षल उठ जाने गी तब निस्सन्देह ऊपर लिखे सब ही उपद्रव शान्त हो जावेंगे और महादःख का एक मात्र हेत्र विघवाओं की संख्या मी अति न्यून हो जावेगी अर्थात् नाममात्र को रह जावेगी (ऐसी दशा में विधवा विवाह वा नियोग विषयक चर्चा के प्रश्नके भी उठने की कोई आवश्यकता नहीं रहेगी ि जिस का नाम सनकर साधारण जन चिकत से रह जाते है ) क्योंकि देखो ! यह निश्चरुपूर्वक माना जा सकता है कि-यदि शास्त्रानुसार १६ वर्ष की कन्या के साथ २५ वर्ष के पुरुष का विवाह होने लगे तो सौ खियों में से शायद पाँच खियां ही मुक्किल से विषवा हो सकती है (इस का हेत्र विस्तारपूर्वक ऊपर लिख ही चुके है कि बाल्या-वस्था में रोगों से विशेष मृत्यु होती है किन्त्र अधिकावस्था में नहीं इत्यादि ) और उन पाँच विधवाओं में से भी तीन विधवारें योग्य समय में विवाह होने के कारण अवज्य सन्तानवती माननी पड़ेगी अर्थात् विवाह होने के वाद दो तीन वर्ष में उन के वाळवज्जे हो जानेंगे पीछे वे विषवा होंगी ऐसी दशा में उन के लिये वैषव्ययातना अति कष्ट-दायिनी नहीं हो सकती है, क्योंकि-सन्तान के होने के बाद यदि कुछ समय के पीछे पतिका मरण भी हो जावे तो वे खियाँ उन बच्चों की भावी आशापर उन के लालन पालन में अपनी आय को सहज में न्यतीत कर सकती हैं और उन को उक्त दशा में विधवापन की तकलीफ विशेष नहीं हो सकती है, वस इस हिसाव से सौ विवाहिता स्त्रियों में से केवल दो विधवायें ऐसी दीख पड़ेंगी कि जो सन्तानहीन तथा निराश्रयवत् होंगी अर्थात् जिन का कुछ अन्य प्रवन्ध करने की आवश्यकता रहेगी।

इस लिये सब उच वर्ण ( ऊंची जाति )वालों को उचित है कि खयंवर की रीति से विवाह करने की प्रथा को अवस्य प्रचलित करें, यदि इस समय किसी कारण से उक्त रीति का प्रचार न हो सके तो आप खुद गुण कर्म और खमाव को मिलाकर उसी प्रकार कार्य को कीजिये कि जिस प्रकार आप के प्राचीन पुरुष करते थे।

देखिये ! विवाह होने से मनुष्य गृहस्य हो जाते है और उन को प्रायः गृहस्थोपयोगी सब ही प्रकार के पदार्थों की आवश्यकता होती है तथा वे सब पदार्थ घन ही से प्राप्त होते है और धन की प्राप्ति विद्या आदि उत्तम गुणों से ही होती है तथा विद्या आदि उत्तम गुणों के प्राप्त करने का समय केवल वाल्यावस्था ही है, अतः यदि वाल्यावस्था में विवाह कर सन्तान को बन्धन में डाल दिया जावे तो किहये विद्या आदि उत्तम गुणों की प्राप्ति कब और कैसे हो सकती है तथा विद्या आदि उत्तम गुणों के अमाव में घन की प्राप्ति कैसे हो सकती है और उस के बिना आवश्यक गृहस्थापयोगी पदार्थों की अनुपलिख (अप्राप्ति) से गृहस्थाश्रम में पूर्ण सुल कैसे प्राप्त हो सकता है ! सत्य तो यह है कि—बाल्यावस्था में विवाह का कर देना मानो सब आश्रमों को और उन के सुलों को नष्ट कर देता है, इसी कारण से तो प्राचीन काल में विद्याच्ययन के पश्चात् विवाह होता था, शास्त्रकारों ने भी यही आज्ञा दी है कि—प्रथम अच्छे प्रकार से विद्याच्ययन कर फिर विवाह कर के गृह में वास करें, क्योंकि विद्या, जितेन्द्रियता और पुरुष्त को प्राप्त हुए विना गृहस्थाश्रम का पालन नहीं किया जा सकता है और जिस ने इन (विद्या आदि) को प्राप्त नहीं किया जा सकता है और जिस ने इन (विद्या आदि) को प्राप्त नहीं किया वह पुरुष धर्म, अर्थ, काम और मोस को भी नहीं सिद्ध कर सकता है ॥

पाना धारू वर्ग नाय । प्रमुखित को शरीर में कोई रोग न हो। २-जिस के शरीर में दुर्गन्य न आती हो।
पुत्रीके गुण--१-जिस को शरीर में कोई रोग न हो। २-जिस के शरीरपर नड़े २ बाळ न हो तथा मूंछ के बाल भी न हो। ४-जी बहुत वरुवाद करतेवाडी
२-जिस के शरीरपर नड़े २ बाळ न हो तथा मुंछ के बाल भी न हो। ४-जिस का शरीर कोमल हो परन्तु हु
न हो। ५-जिस का शरीर टेडा में हो तथा अगहीन भी न हो। ६-जिस का शरीर कोमल हो परन्तु हु
हो। ७-जिस की वाणी मधुर हो ८- जिस का वर्ण पीला न हो। ९ जो भूरे नेत्रवाठी न हो। १०-जिस

<sup>9-</sup>माता पिता को उचित है। के जब अपने पुत्र और पुत्री युवावस्था को आप हो जावें तब उन के बोग्य कन्या और वर के बहानर्य की, विवा आदि सहुगों की तथा उन के धर्मानरण की अच्छे अकार से परीक्षा करके ही उन का विवाह करें, इस की विधि शास्त्रकारों ने इस अकार कही है कि—१-जडके की परीक्षा करके ही उन का विवाह करें, इस की विधि शास्त्रकारों ने इस अकार कही है कि—१-जडके की अवस्था २५ वर्ष की तथा जड़की की अवस्था सोलह वर्ष की होनी नाहिये। १-उनाई में छडकी लड़के अवस्था २५ वर्ष की तथा जड़के से अववा इस से भी कुछ कम होनी नाहिये। थर्थात छड़के से छडकी उंची के कन्ये के वरावर होनी नाहिये, अथवा इस से भी कुछ कम होनी नाहिये। विहान होने नाहिये अथवा वहीं होनी नाहिये। १-दोनों के शरीर सम होने नाहिये। ४-दोनों या तो विहान होने नाहिये अथवा दोनों ही मूर्ख होने नाहिये।

१—सन्तान का विगड़ना—बहुत से रोग ऐसे हैं जो कि पूर्व कम से सन्तानों के हो जाते हैं अर्थात् माता पिता के रोग वचों को हो जाते हैं, इस मकार के रोगों में मुख्य २ ये रोग हैं—क्षय, दमा, क्षिप्तिचत्ता (दीवानापन), मृगी, गोला, हरस (मस्सा), मुजाल, गर्मी, आंल और कान का रोग तथा कुछ इत्यादि, पूर्वकम से सन्तान में होनेवाले बहुत से रोग अनेक समयों में बृद्धि को प्राप्त होकर जब सर्व कुदुम्ब का संहार कर डालते हैं उस समय लोग कहते हैं कि—देखो ! इस कुदुम्ब पर परमेश्वर का कोप हो गया है परन्तु वास्तव में तो परमेश्वर न तो किसी पर कोप करता है और न किसी पर प्रसन्न होता है किन्तु उन २ जीवों के कर्म के योग से वैसा ही संयोग आकर उपस्थित हो जाता है क्योंकि क्षय और क्षिप्तिचत्ता रोग की दशा में रहा हुआ जो गर्म है वह मी क्षय रोगी तथा क्षिप्तिचत्त (पागल) होता है, यह वैद्यकशास्त्र का नियम है, इसल्यि चतुर पुरुषों को इस प्रकार के रोगों की दशा में विवाह करने तथा सन्तान के उत्पन्न करने से दूर रहना चाहिये।

किसी २ समय ऐसा भी होता है कि-सन्तान के होनेवाले रोग एक पीड़ी को छोड़ कर पोते के हो जाते है।

सन्तान के होनेवाले रोगों से युक्त बालक यद्यपि अनेक समयों में प्रायः पिहले तन-दुरुत दीखते है परन्तु उन की उस तनदुरुत्ती को देखकर यह नहीं समझना चाहिये कि वे नीरोग हैं, क्योंकि ऐसे वालकों का शरीर रोग के लायक अथवा रोग के लायक होने की दशा में ही होता है, ज्योंही रोग को उत्तेजन देनेवाला कोई कारण बन जाता है त्यों ही उन के शरीर में शीघ ही रोग दिखलाई देने लगता है, यद्यपि सन्तान के होनेवाले रोगों का ज्ञान होने से तथा वचपन में ही योग्य सम्माल रखने से भी सम्मव है कि उस रोग की विलक्तल जड़ न जावे तो भी मनुष्य का उचित उद्यम उस को कई दर्जों में कम कर सकता तथा रोक भी सकता है ॥

का नाम बाह्यानुसार हो, जैसे—बहोदा, सुमद्रा, विमला, सावित्री आदि । ११—जिस की चाल हैस वा ह- धिनी के तुस्य हो । १२—जो अपने चार गोत्रों से की न हो । १३—मनस्पृति आदि धर्म बाह्यों में कन्या के नाम के निपय में कहा है कि—"नक्षेत्रक्षनदी मार्जी, नान्स्यपन्तासिकाम् ॥ न पश्यिद्देष्ट्रिष्यनार्जी, न च सीयणनामिकाम् ॥ १ ॥" अर्थात् कन्या नक्षत्र नामवाली न हो, जैसे—रोहिणी, रेवती इस्रादि, वृक्ष नामवाली न हो, जैसे—वम्पा, ग्रुल्ती आदि, नदी नामवाली न हो, जैसे—गगा, यमुना, सरस्रती आदि अन्य (बीच) मामवाली न हो, जैसे—वाण्डाली आदि, पवंत नामवाली न हो, जैसे—विष्याचला, हिमा- छया आदि, पक्षी नामवाली न हो, जैसे—सर्विणी, नागो, व्याली आदि, प्रेय (यस्य) नामवाली न हो, जैसे—द्या किंद्वरी आदि, तथा भीपण (भयानक) नामवाली न हो, जैसे—सीमा, मयंकरी, चण्डिका आदि, क्योंकि ये सब नाम निषद्ध हैं अतः कन्याओं के ऐसे नाम ही नहीं रखने चाडियें)।

५-अवस्था शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारणों में से एक कारण अवस्था भी है, देखों! बचपन में शरीर की गर्मी के कम होने से ठंड जल्दी असर कर जाती है, उस की योग्य सम्माल न रखने से थोड़ीसी ही देर में हाफनी, दम, खांसी और कफ आदि के अनेक रोग हो जाते हैं।

जवानी ( युवावस्था ) में रोगों को रोकनेवाली शातावेदनी शक्ति की प्रवलता के होने से शरीर को रोग के योग्य बनानेवाले कारणों का नोर थोड़ा ही रहता है।

तीसरी बुद्धावस्था में शरीर फिर निर्बल पड़ जाता है और यह निर्बलता बुद्ध मनुष्य के शरीर को बार २ रोग के योग्य बनाती है॥

६—जाति—विचार कर देखा जावे तो पुरुषजाति की अपेक्षा स्त्रीजाति का शरीर रोग के असर के योग्य अधिक होता है, क्योंकि स्त्रीजाति में कुछ न कुछ अज्ञान, विचार से हीनता और हठ अवस्य होता है, इस लिये वह आहार विहार में हानि लाभ का कुछ भी विचार नहीं रखती है, दूसरे—उस के शरीर के बन्धेज नाजुक होने से गर्भ-

प्यारे सजनो ! विवाह के विवय में शास्त्रानुसार इन वातों का विचार अवस्थमेव करना चाहिये, क्योंकि इन नातों का निनार न करने से जन्मभरतक दुःख मोगना पडता है तथा गृहस्थाश्रम दुःखों की खानि हो जाता है, देखो ! उत्तम कुल बुक्षके द्रार्य है, उस की सम्पत्ति शाखाओं के सहश है तथा प्रत्र मुलबत है, जैसे मुलके नष्ट होने से वृक्ष कभी कायम नहीं रह सकता है, उसी प्रकार अयोग्य विवाह के द्वारा प्रत्रके नष्ट अष्ट होने से कुछ का नार्श हो जाता है, इसिखये जो पुरुष अपने पुत्र और पुत्रियों को सदा सुखी रखना चाहें वे मुखरूपी तत्व का मिचार कर जास्त्रानुसार उचित विवि से विवाह करें क्योंकि जो ऐसा करेंगे वे ही लोग कुलरूपी वृक्ष की वृद्धिरूपी फल फूल और पत्तो को देख सकते हैं, वल्कि सर पूछी तो सन्तान ही नहीं किन्तु उस का योग्य विवाह ही कुलरूपी बृक्ष का मूल है, इस लिये जैसे वृक्ष की रक्षा के लिये उसके मूल की रक्षा करनी पडती है उसी प्रकार कुल की रक्षा के लिये योग्य निवाह की समाल और रक्षा करनी चाहिये, जैसे जिस वृक्ष का मूल दह होगा तो वह वहे २ प्रचण्ड वायु के झपड़ों से भी कभी नहीं गिर सकेगा परन्तु यदि मूळ ही निवेळ हुवा तो इना के थोडे ही झटके से उखड कर गिर पहेगा इसी प्रकार जो पुत्र सपूत वा सुरुक्षण होगा तथा उसका योग्य विवाह होगा तो धन सथा कुल की प्रतिदिन उन्नति होगी, सर्व प्रकार से वाप दादे का नाम तथा यश फैलेगा और नाना भाति से सख तथा आनन्द की वृद्धि होगी, क्योंकि गुणवान और उत्तम आवरणवाले एक ही सुपत्र से सम्पूर्ण कुछ इस प्रकार स्रोमित और प्रख्यात हो जाता है जैसे चन्दनके एक ही वृक्ष से तमाम वन धुगन्धित रहता है. परन्तु यदि पत्र कुपूत वा कुलक्षण हुआ तो वह अपने तन, मन, घन, मान और कीर्ति आदि को धुल में मिला देगा, इस लिये निवाह में धन आदि की अपेक्षा लड़के के गुण कर्न और शील आदि का मिळाना अस्तत उचित है, क्योंकि घन तो इस ससार में वादल की छाया के समान है, प्रतिष्ठा पतक के रग के सहश और कुल केवल नाम के लिये हैं, इस कारण मूलपर सदा घ्यान करने से परम सुख मिल सकता है अन्यया कदापि नहीं, देखों । किसी ने सख कहा है कि-"एक हि साघे सब सधें, सब साधे सब जाय ॥ जो तू सीर्च मूळ को, फूळे फळे अषाय" ॥ १ ॥ अतः वर और कन्या के उत्पर लिखे हुए गुर्णे को भिला कर निवाह करना उचित है, जिस से उन दोनों की प्रकृति सदा एक सी रहे, क्योंकि वही छुल का मूल है, देखों ! किसी कविने कहा है कि-"प्रकृति मिले सन मिलत है, अन मिल से न मिलाय ॥

स्थान में बार २ परिवर्त्तन ( उथळपुथळ ) हुआ करता है, इसिंटिय, स्नी का निर्वर शरीर रोग के योग्य होता है, वर्तमान में स्नीजाति की उत्पत्ति पुरुषजाति से तिगुनी दीखती है तथा स्नीजाति पुरुषजाति की अपेक्षा अधिक मरती है, यही कारण है कि—एक एक पुरुष तीन २ चार २ तक विवाह किया करते है ॥

द्ध दही से जमत है, काजी से फाट जाय" ॥ १ ॥ ऊपर लिखी हुई वातो के मिलाने के अतिरिक्त यह सी देखना उचित है कि जो लडका ज्वारी. सबप ( शरावी ). वेश्यागासी ( रण्डीवाज ) और चोर आदि न हो किन्त पढ़ा लिखा. श्रेष्ठ कार्यकर्त्ता और धर्मात्मा हो उसी से कन्या का निवाह करना चाहिये. नहीं तो कदापि सुख नहीं होगा, परन्तु अखन्त घोक का विषय है कि-वर्तमान समय में इस उत्तम परिपाटी पर कुछ भी ध्यान न देकर केवल कुम भीन आदि का मिलान कर वर कन्या का विवाह कर देते हैं. जिस का फल यह होता है कि उत्तम गुणवती कन्या का विवाह हुर्गुण वाले वर के साथ अथवा उत्तम गुणवाले पुत्र का विवाह दुर्गुणवाली कन्या के साथ हो जाने से घरों मे प्रतिदिन देवायुरसप्राम मचा रहता है. इन सब हानियों के अतिरिक्त जब से भारत में बालहत्या के मुख्य हेत्र बालविवाह तथा वृद्धविवाह का प्रचार हुआ तब से एक और भी खोटी रीति का प्रचार हो गया है और वह यह है कि लड़की के लिये बर खोजने के लिये-नाई, वारी, धीवर, भाट और पुरोहित आदि भेजे जाते हैं, यह कैसे शोक की वात है कि-अपनी प्यारी पुत्री के जन्मभर के सुख द ख का भार दूसरे परम लोभी, मुर्ख, गुणहीन, खार्थी और नीच पुरुषों पर डाल दिया जाता है, देखो ! जब कोई पुरुष एक पैसे की हाडी को भी मोल छेता है तो उस को खब ठोक वजा कर छेता है परन्त अफसोस है कि इस कार्य पर कि जिस पर अपने आत्मजों का सुख निर्भर है किञ्चित भी ध्यान नहीं दिया जाता है, सुजनो ! यह कार्य ऐसा नहीं है कि इस को सामान्य ब्रद्धिवाला मनुष्य कर सके किन्तु यह कार्य तो ऐसे मनुष्य के करने का है कि जो विद्वान तथा निलोंग हो और ससार को खब देखे हुए हो. क्या आप इन नाई बारी माट और प्ररोहितों को महीं जानते हैं कि वे लोग केवल एक एक पैसे पर प्राण देते हैं. फिर उन की बुद्धि की क्या तारीफ करें. उन की बुद्धि का तो साधारण नमना यही है कि चार सभ्य परुषों में बैठ कर वे बात तक का कहना भी नहीं जानते हैं. न तो वे कुछ पढ़े लिखे ही होते हैं और न विद्वानों का ही सग किये हुए होते हैं फिर भला वे लोभरहित और बुद्धिमान कहा से हो सकते हैं. देखो ! संसार में लोम से वचना अति कठिन काम है क्योंकि यह बढ़ा प्रवेश प्रह है. इस ने वहे र विद्रान तथा महात्माओं को भी सताया है तथा सताता है. इसी लोभ में आकर औरगजेव ने अपने पिता और आता को भी मार डाला था. लोम के ही कारण आजकल आई माइयों में भी नहीं बनती है. फिर सछा उन का क्या कहना है कि जो दिन रात धन ही की छालसा में खेंगे रहते हैं और उस के लिये लोगों की झठी खुशामदें करते हैं, उन की तो साक्षात यह दशा देखी गई है कि चाहें लड़का काला और क़ुवड़ा आदि कैसा ही क्यों न हो किन्तु जहा लड़के के पिता ने उन से सुड़ी गर्मे करने का प्रण किया वा खब आवभगत से उन को लिया खो ही वे लोग छडकी बाहे से भाकर लडके की तथा कुछ की बहुत ही प्रशसा करते हैं अर्थात् सम्बंध करा ही डेते हैं, परन्त सहि लडकेवाला उन की मुद्री को गर्म नहीं करता है तथा उन की आवभक्ति नहीं करता है तो चाहे छडका

७-जीविका वा वृत्ति-वहुत सी जीविकार्ये वा वृत्तियें (रोजगार) भी ऐसी है जो कि शरीर को रोग के योग्य बनानेबाले कारण वन जाती हैं, जैसे देखे! सब दिन बैठ कर काम करनेवालों, आंख को बहुत परिश्रम देनेवालों, कलेजा और फेफसा दवा रहे इस प्रकार बैठकर काम करने वालों, रंग का काम करने बालों, पारा तथा फास

ंकैसा ही उत्तम क्यों न हो तो भी वे लोग आकर छड़की वाले से बहुत अप्रशंसा तथा निन्दा कर देते हैं जिस के कारण परस्पर सम्बध नहीं होता है और यदि दैवयोग से सम्बंध हो भी आता है तो पति पहिलो में परस्पर प्रेम नहीं रहता है क्योंकि वे (वर और कन्या) साट खाहि के द्वारा एक दसरे की निन्दा सने इए होते हैं. इन्हीं अप्रवन्त्रों और परस्पर के द्वेष के कारण बहुवा मनुष्य नाना प्रकार की कुनानों में पह गये और उन्हों ने अपनी अर्घाद्विनी रूप बहुतेरी वालिकाओं को जीते जी रंहाएे जा खाद चला दिया. इघर नाई वारी और प्ररोहित आदि के दुखंडे का तो रोना है ही परन्त उघर एक महान बोक का स्थान और भी है कि माता पिता आदि भी न पुत्र को देखते हैं और न पुत्री को देखते हैं. हा बांदे आखें खोल कर देखते हैं तो यही देखते हैं कि कितना रूपमा पास है और क्या २ साल टाल है किन्तु प्रश्न और पुत्री चाहे चोर और ज्वारी क्यों न हो, चाहे समख धन को दो ही दिन में उड़ा दें और चाहें लड़की अपने फ्रहरपन से गृह को पति के वास्ते जेकखाना ही क्यों न वना दे परन्तु इस की उन्हें क्रक भी विन्ता नहीं होती है. सत्य पूछो तो यही कहा जा सकता है कि वे विवाह को पुत्र के साथ नहीं बरन धन के साथ करते हैं. जब उन की कोई ब़राई प्रकट होती है तब कहते हैं कि हम क्या करें, हमारे वहां तो सदा से ऐसा ही होता चला आया है, प्रिय महाशयो ! देखिये ! इधर माता पिता खादि की तो यह व्यंखा है, अब उघर शासकार क्या कहते हैं-शासकारों ना कथन है कि-बाहें पत्र और पत्री मरणपर्यन्त कसारे ( क्षविवाहित ) ही क्यों न रहें परन्तु असदश क्षर्यात् परस्परविरुद्ध ग्रण कमें और खभाव वालों का विवाह नहीं करना चाहिये इखादि, देखिये । प्राचीन काल में भाप के पुरुषा लोग इसी शास्त्रोक्त भारा के सतु-सार अपने पुत्र और पुत्रियों का विवाह करते थे, जिस का फल यह था कि उस समय ने यह ग्रहस्था-क्षम खर्गधाम की शोभा को दिखला रहा था, शालकारों की यह भी सम्मति है कि जो सी पुरुप विद्या और अच्छी शिक्षा से युक्त एक दूसरे की अपनी इच्छा से पसन्द कर विवाह करते हैं ने ही उत्तम सन्तानों को उत्पन्न कर सदा प्रसन्न रहते हैं, इस कथन का सुख्य तात्पर्य यही है कि-इन क्रपर कहे हुए गुणों में जिस स्त्री से जिस पुरुष को और जिस पुरुष से जिस स्त्री को सिव्ह सानन्द निर्के उन्हीं को परस्पर बिवाह करना चाहिये. ( देखो ! श्रीपाछ राजा का प्राकृत चरित्र, उस में इस का वर्णन आवा है) शास कार यह भी प्रकार २ कर कहते हैं कि-मति उत्तम विवाह वही है कि निस में हुत्य स्प और खमान आदि गुणों से गुक्त कन्या और वर का परस्पर सम्बन्ध हो तथा कन्या से वर का वरू और आयु दूना वा क्योवा तो अवस्थ हो, परन्तु अफ़सोस का विषय तो यह है कि-शास को आत कठ न कोई देखता और न कोई सुनता ही है, फिर इस दशा में शाख्रों और शाख्नकारों की सम्मति प्रलेक विषय में कैसे मालूम हो सकती है ? वस गही कारण है कि-विवाहविषय में शास्त्रीय सिद्धान्त ज्ञात न होने से अनेक प्रकार की कुरीतियां प्रचलित हो गई और होती जाती है, जिन का वर्णन करते हुए अतिखेद होता है, देखिये! विवाह के विषय में एक यह और भी वड़ी भारी क़रीति प्रचलित है कि

फरस की चीज़ों के बनानेवालों, पत्थर को घड़नेवालों, धातुओं का काम करनेवालों (छुद्दार, कसेरे, ठँठेरे और धुनार आदिकों) कोयले की खान को खोदने वाले मजूरों, कपड़े की मिल में काम करनेवाले मजूरों, बहुत बोलनेवालों, बहुत फूंकनेवालों और रसोई का काम प्रतिदिन करनेवालों का तथा इसी प्रकार के अन्य घन्धे (रोज़गार) करनेवालों का जरीर रोग के योग्य हो जाता है तथा इन की आयु भी परिमाण से कम हो जाती है!

८-प्रकृति-प्रकृति (समाव वा मिजाज़) भी शरीर को रोग के योग्य बनाने-वाला कारण है, देखों ! किसी का मिजाज़ ठंढा, किसी का गर्भ, किसी का वातल और

बहुषा उत्तम २ जातियों में विवाह ठेके पर होता है अर्थात् सगाई करने से पूर्व इकरार (करार) हो जाता है कि-हम इतनी नहीं नरात लावेंगे और इतने रुपये आप को खर्च करने पढेंगे इखादि, उधर वेटी बाले वर के पिता से करार करा लेते हैं कि त्रम को इतना गहना बीदणी को चढ़ाना पड़ेगा, यह तो वढे २ श्रीमन्तों का हाल देखने में आता है, अब वाकी रह गये हजारिये और गरीब ग्रहस्थ लोग, सो इन में भी बहुत से लोग रुपया लेकर कन्या का विवाह करते हैं तथा रुपये के लोभ में पड कर ऐसे अन्धे वन आते हैं कि वर की आय़ आदि का भी कुछ विचार नहीं करते हैं अर्थात् वर चाहे साठ वर्ष का बुड्ढा क्यों न हो तो भी रुपये के लोभ से अपनी अवोध (अज्ञान वा मोली) वालिका को उस जर्जर के गड़े से वाध कर उस के लिये दू.खागार का द्वार खोल देते हैं. सल तो यह है कि जव से यहा कन्याविकय की कुरीति प्रचलित हुई तब ही से इस भारतवर्ष का सत्यानाश हो गया है, हे प्रभी! क्या ऐसे निर्देश माता पिता भी कन्या के माता पिता कहे जा सकते हैं ? जो कि केवल रुपये की तरफ देखते हैं और इस वात पर विळक्कळ ध्यान नहीं देते हैं कि दो वर्ष के वाद यह बुद्धा मर जायगा और हमारी पुत्री विधवा होकर दुःखसागर में गोते मारेगी या हमारे कुळ को कळडूत करेगी, इस क्ररीति के प्रचार से इस देश में जो २ हानिया हो चुकी हैं और हो रही हैं उन का वर्णन करने में हृदय निदीणें होता है तथा विस्तृत होने से उन का वर्णन भी पूरे तौर पर यहा नहीं कर सकते हैं और न उन के वर्णन करने की कोई कावश्यकता ही है क्योंकि इस की हानिया प्रायः ग्रजनों को विदित ही है, अब आप से यहा पर यही निवेदन करना है कि है प्रिय मित्रो ! आप लोग अपनी २ जाति में इस द्वरी रीति को बिलकुरु ही उठा देने (नेस्तनाबृद करने ) का पूरा २ प्रतिबन्ध कीजिये. क्योंकि यदि इस (व्ररी रीति ) को जब (मूछ) से न उठा दिया जावेगा तो कालान्तर में अखन्त हानि की सम्मावना है, इस लिये इस क़रीतिको उठा देना और इन निम्न लिखित कतिपय वार्तो का भी घ्यान रखना आप का मुख्य कत्तंब्य है कि जिस से दोनों तरफ किसी प्रकार का क्षेत्र न हो और मन न विगडे, जैसा कि इस समय हमारे देश में हो रहा है, जिस के कारण भारत की प्रतिष्ठारूपी पताका भी छित्र भिन्न हो गई है तथा उत्तम २ वर्णवाओं को भी नीचा टेखना पडता है, इस विषय में ध्यान रखने योग्य ये वाते हैं-१-वरात में बहुत भीड़ नहीं छे जानी चाहिये। २-वस्त्रेर या छट की चाल को उठाना चाहिये। ३-वागबहारी में फज्रू खर्ची नहीं करनी चाहिये । ४-आतिशवाजी में रुपये को व्यर्थ में नहीं फेक्स चाहिये। ५-रिष्डयों का नाच कराना मानो अञ्चम मार्ग की प्रश्नति करना है, इस लिये इस को मी

किसी का मिश्र होता है, मिश्रित प्रकृतिवालों में से कोई र पुरुष दो प्रकृति की प्रधा-नतावाले तथा कोई र तीनों प्रकृतियों की प्रधानतावाले मी होते हैं।

गर्भ मिजाज़वाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही क्रोध तथा बुखार के आधीन हो जाता है, ठंढे मिजाज़वाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही शर्दी कफ और दम आदि रोगों के आधीन हो जाता है, एवं वायु प्रकृतिवाला मनुष्य प्रायः शीघ्र ही वादी के रोगों के आधीन हो जाता है।

यद्यपि मूळ में तो यह प्रकृतिरूप दोष होता है परन्तु पीछे जब उस प्रकृति को वि-गाड़नेवाळे आहार विहार से सहायता मिळती है तब उसी के अनुसार रोगोत्पत्ति हो जाती है, इसिंखेय प्रकृति को भी शरीर को रोग के योग्य बनानेवाळे कारणों में गिनते हैं॥

उठा देना चाहिये। बुद्धिमान् जन यद्यपि इन पांचों ही कुरीतियों के फल को अच्छे प्रकार से जानते ही होगे तथापि साधारण पुरुषों के ज्ञानार्थ इन कुरीतियों की हानियों का सक्षेप से वर्णन करते हैं:—

बरात में बहुत भीड़भाड़ का ले जाना-प्रथम तो यही विचार करना चाहिये कि वरात को खब ठाठ बाट से छे जाने में दोनों तरफ के लोगोंको झेश होता है और अच्छा प्रवन्ध तथा आदर सत्कार नहीं वन पडता है, इस के सिवाय इघर उधर का धन भी वहत खर्च हो जाता है. अतः वहत धमधाम से बरातको छे जाने की कोई आवश्यकता नहीं है, वरन थोड़ी सी वरात को अच्छे सजाव के साथ है जाना क्षति उत्तम है, क्योंकि बोढी सी बरात का दोनों तरफ बाछे उत्तम खान पान आदि से अच्छे प्रकार से सत्कार कर अपनी गोभा को कायम रख सकते हैं. इस के सिवाय यह भी विचार की बात है कि-इस कार्य में विशेष धन का लगाना प्रथा ही है, क्योंकि यह कोई चिरस्थायी कार्य तो है ही नहीं तिर्फ दो दिन की बात है, अधिक बरात के छे जाने में नेकनामी की प्रायः कम आशा हो ती है किन्तु बदनामी की ही सम्भावना रहती है, क्योंकि यह कायदे की बात है कि समर्थ पुरुष को भी बहुत से जनोंका उनकी इच्छा के अनुसार पूरा २ प्रवध करने में कठिनता पढती है, वस जहां वरातिया के आदर सत्कार में ज़रा त्रृटि हुई तो शीघ्र ही बराती जन यही कहते हैं कि अमुक पुरुप की बरात में 'गये थे वहा खाने पीने तक का भी कुछ प्रवन्ध नहीं या. सब छोग भूखो के मारे मरते थे, पानी तया दाना घास भी समय पर नहीं मिलता था, इधर सेठनी के जाने के समय तो वदी सीप साप ( लल्लो चप्पों) करते थे परन्त वहां तो द्रम दवाये जनवासे ही में वैठे रहे इस्तादि, कहिये यह कितना अशोमा का स्थान है। एक तो घन जाने और इसरे क़बण हो, इस में क्या फायदा है ? इस लिये बुद्धिमानों को घोड़ी ही सी वरात छे जाना चाहिये।

वस्तेर या छूट-विस्त का करना तो सबै प्रकार ही महा हानिकारक कार्य है, देखो। वसेर का नाम सुनकर दूर २ के भनी आदि नीच जाति के छोग तथा छले, लॅगले, अपाहज, कॅंगले और दुवंछ आदि इक्ट्रे होते हैं, क्योंकि छाल्य बुरी बला है, इघर नगर निवातियों में से सब ही छोटे बड़े छत और स्थारियों पर तथा बाज़ारों में इकट्टे होकर उट्टके उट्ट लग जाते हैं, बबेर करनेवाले वहा पर सुद्विया अधिक सारते हैं जहा कियों तथा मनुष्यों के समूह अधिक होते हैं, जन सुद्वियों के चलते ही हज़ारों भी पुरुष

,,,,,,

### रोग को उत्पन्न करनेवाले समीपवर्ची कारण ॥

रोगको उत्पन्न करनेवाछे समीपवर्षी कारणों में से मुख्य कारण अठारह है और वे ये है—हवा, पानी, खुराक, कसरत, नींद, वस्न, विहार, मछीनता, व्यसन, विषयोग, रस-विकार, जीव, चेप, ठंढ, गर्मी, मनके विकार, अकस्मात् और दवा, ये सव पृथक् र अनेक रोगों के कारण हो जाते है, इन में से मुख्य सात वाते है जिन को अच्छे प्रकार से उपयोग में जाने से अरीर का पोषण होकर तनदुरुखी वनी रहती है तथा इन्हीं वस्तुओं का आवश्यकता से कम अविक अथवा विपरीत उपयोग करने से अरीर में अनेक प्रकार के रोग उत्पन्न हो जाते है।

क्षीर बाल बन्ने तले रूपर गिरते हैं कि जिस से अवस्थ ही दश वीस लोगों के चोट लगती है तथा एक आध मर भी जाते हैं. उस समय में लोभवश आये हुए वेचारे अन्ये छले और लॅगडे आदि की तो अलम्त ही दुर्दशा होती है और ऐसी अन्याधुन्धी मचती है कि कोई किसी की नहीं सुनता है. इघर तो कपर से मदी घडाघड चली आती है तथा वह दर की मदी जिस किसी की नाक वा कान में लगती है वह वैसा ही रह जाता है. उधर छुचे गुंडे लोग ब्रियों की ऐसी क़दशा देख उनकी नथ आदि में हाथ मार कर भागते हैं कि जिस से उन वेन्वारियों की नथ आदि तो जाती ही है किन्त नाक आदि भी फट जाती है, यह तो मार्ग की दशा हुई-अव आगे विहये-छूट का नाम सुनकर समधी के दर्वाजे पर भी अडके अण्ड रूप जाते है और जब वहां रुपयों की मुद्री चलती है उस समय खटनेवालों को बेहोसी हो जाती है और तले जगर गिरने से बहुत से लोग कुचल जाते हैं. किसी के दात दूरते हैं. किसी के हाथ पैर इटते हैं, किसी के मुख आदि अगों से खुन बहुता है और कोई पढ़ा २ सिसकता है इत्यादि जो २ वहा दुर्दशा होती है वह देखने ही से जानी जाती है. मला वतलाइये तो इस वखेर से क्या लाम है कि जिस में ऐसे २ कौत्रक हों तथा धन भी व्यर्थ में जावे ? देखो ! बखेर में जितना रुपया फेंका जाता है उस में से आपे से अधिक तो मिट्टी आदि में मिल जाता है. वाकी एक तिहाई हहे कहे मंगी आदि नीचों को मिलता है जिस को पाकर ने छोग खब मास और मच का खान पान करते हैं तथा अन्य अरे कामी में भी व्यय करते हैं. श्रेप रहा सो अन्य सामान्य जनों को मिलता है, परन्तु छूले छँगडे और अपाहिजों के हाथ में तो कुछ भी नहीं आता है, वरन उन वेचारों का तो काम हो जाता है अर्थात् अनेकों के चोट लग जाती है, इस के अविरिक्त किन्हीं २ के पहुँची, छहा, नयुनी और अगुठी आदि भूगण जाते रहते हैं इस दशामे चाहे पानेवाले कुछ लोग तो सेठजीकी प्रशंसा भी करें परन्त्र बहुधा वे जन कि जिन के चोट लग जाती है या जिन की कोई चीज जाती रहती है सेठजी तथा लालाजी के नाम की रोते ही है, जिन मनुष्यों को कुछ भी नहीं मिलता है ने यही कहते हैं कि सेठजी ने नखेर का तो नाम किया था. कहां २ कुछ पैसे फेंकरे थे, ऐसे फेंकने से क्या होता है, वह कजूस क्या वखेर करेगा इसादि, देखिये ! यह कैसी वात है-एक तो रुपये गमाना और दूसरे बदनामी कराना, इस छिये बखेर की प्रथा को अवस्य वन्द कर वेना चाहिये, हा यदि सेठजी के हृदय में ऐसी ही उदारता हो तथा द्रव्य सर्चकर नामवरी ही छेना चाहते हों तो छले और लंगहों के लिये सदावर्त्त आदि जारी कर देना चाहिये।

इन अठारहों विषयों में से बहुत से विषयों का विवरण हम विस्तारपूर्वक पहिले भी कर खुके हैं, इसिलये यहां पर इन अठारहों विषयों का वर्णन संक्षेप से इस प्रकार से किया जायगा कि इन में से प्रत्येक विषय से कौन २ से रोग उत्पन्न होते हैं, इस वर्णन से पाठक गणों को यह बात ज्ञात हो जायगी कि शारीर को अनेक रोगों के योग्य बनाने-वाले कारण कौन २ से हैं।

१—हवा—अच्छी हवा रोग को मिटाती है तथा खराव हवा रोग को उत्पन्न करती है, खराव हवा से मलेरिया अर्थात् विषम जीर्ण ज्वर नामक बुखार, दस्त, मरोड़ा, हैज़ा, कामला, आधाशीसी, शिर का दुखना ( दर्द ), मंदाग्नि और अजीर्ण आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

.बहुत ठंढी हवा से खांसी, कफ, दम, सिसकना, श्रोथ और सन्धिवायु आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

वाग बहारी अर्थात् फूळ टट्टी—वाग वहारी की भी वर्तमान समय में वह चर्चरी है कि-रगीन कागज और अवरख (मोडल) के फूलों के स्थान में (यदाप वे भी फज्ल खर्ची में कुछ कम नहीं थे) हुडी, नोट, चादी सोने की कटोरियां, वादाम, रुपये और अवार्फियों को तख्तामें लगाने की नौवत सा में हुची। यों तो सन ही लोग अपने रुपये और माल की रक्षा करते हैं परन्तु हमारे देशमाई अपने ह्रव्य को आंखो के सामने खड़े होकर खुशी से छटना हेते हैं और ह्रव्यको खर्च कर के भी कुछ लाम नहीं उठाते हैं, हा यह तो अवस्यमेन सुनने में आता है कि असुक लाला या साहूकार की नरात में फूलटी अच्छी थी, हरतरह बचाई गई परन्तु न बची, ठडकीवालेके सामने तक न पहुँचने पाई कि फूछ टरी छट गई, अब प्रथम तो यही विचार करने का स्थान है कि विवाह के कार्य की प्रसक्ता के पहिले छटने की अधुभ वाणी का मुँह से निकलना (कि अमुक को फूछ टरी छट गई) कैसा खुरा है। इसके सिनाय इए में कभी २ लड़ भी चल जाते हैं, अब टोपी तथा पगडी उतर जाती है तब वह फूल हाथ में आते हैं मानो छटनेवालों की प्रतिष्ठा के जाने पर कुछ मिलता है, आपस में दगा हो जाने से बहुधा मेजिष्ट्रेट तक भी नीवत पहुँचती है सब से बढ़ी शोचनीय यात यह है कि विवाह जैसे ग्रुभ कार्य के आरम्म ही में गमी का सब सामान करना पड़ता है।

आतिश्वाजी—आतिशवाजी से न तो कोई सावारिक ही लाम है और न पारलोकिक ही है, नरम् वर्षों के उपार्जन किये हुए धन की सणमात्र में जला कर राख की देरी का बना देना है, इस में भीडमाड भी इतनी हो जाती है कि एक एक के अपर दश दश गिरते है, एक इधर दौडता है, एक उधर दोडता है इस से खड़ां तक धक्रमधक्का मन्द जाती है कि—बहुधा लोग वेदम हो जाते हैं, तमाका यह होता है कि— किसी के पैर की उंगली पिनी, किसी की डाढी जली, किसी की मौजों तथा मूलों का सफाया हुला, किसी का दुपदा तथा किसी का अंगरखा जल गया तथा किसी २ के हाथ पॉव मुन गये, इस से बहुधा मकानों के छप्परों में भी आग लग जाती है कि जिस से चारों और दाहाकार मन्द जाता है और उस से अन्यत्र भी आग लगने के द्वारा बहुधा अनेक हानिया हो जाती है, कभी २ मनुष्य तथा पछ मी बहुत गर्म हवा से जलन, रूखापन, गर्मवायु, प्रमेह, प्रदर, अम, अँघेरी, चक्कर, भँवर आना, वातरक्त, गलत्कुष्ठ, शील, ओरी, पिंडलियों का कटना, हैना और दस्त आदि रोग उत्पन्न होते हैं ॥

२-पानी-निर्मल (साफ) पानी के जो लाम है वे पहिले लिख चुके हैं उन के लिखने की अब कोई आवश्यकता नहीं है।

सराव पानी से—हैज़ा, कृमि, अनेक प्रकार का ज्वर, दस्त, कामला, अरुचि, मन्दामि, अजीर्ण, मरोड़ा, गलगण्ड, फीकापन और निर्वेलता आदि अनेक रोग उत्पन्न होते है।

अधिक खारवाले पानी से—पथरी, अनीर्ण, मन्दामि और गलगण्ड आदि रोग होते है। सड़ी हुई वनस्पति से अथवा दूसरी चीनों से मिश्रित (मिले हुए) पानी से दस्त, शीत ज्वर, कामला और तापतिल्ली आदि रोग होते हैं।

मरे हुए जन्तुओं के सड़े हुए पदार्थ से मिले हुए पानी से हैना, अतीसार तथा दूसरे भी मयंकर और ज़हरीले बुखार उत्पन्न होते है।

जल कर आणों को लागते हैं, इस के अतिरिक्त इस निकृष्ट कार्य से हवा मी विगड जाती है कि जिस से आणी मात्र की आरोग्यता में अन्तर पढ़ जाता है, इस से द्रव्य का ज़कसान तो होता ही है किन्सु उस के साथ में महारम्म (जीवहिंसाजन्य अपराध) भी होता है, तिस पर भी तुर्रा यह है कि-धर वार्लों को कार्मों की अधिकता से घर फूंक के भी तमाका देखने की नीवत नहीं पहुँचती है।

रण्डी (वेद्या) का मान्य—सस्य तो यह है कि-रण्डियों के नाच ने इस भारत को गारत कर दिया है, क्योंकि तवला और सारंगी के विना भारत वासियों को कल ही नहीं पड़ती है, जब यह दक्षा है तो वरात में लाने वालों के लिये वह सकीवनी क्यों न हो। समधी तथा समधिन का भी पेट एस के विना नहीं भरता है, ज्यों ही बरात चली सों ही विषयी जन विना बुलाये नलने लगते हैं, वेस्था को जो रुपया दिया जाता है उस का तो सस्यानाश होता ही हैं किन्तु उस के साथ में अन्य भी बहुत सी हानियों के हार खुल जाते हैं, देखों। नाच ही में कुमार्गी मित्र उत्सन हो जाते हैं, नाच ही में हमारे देश के धनाव्य साहुकार लजा को तिलाजल देते हैं, नाच ही में वेश्यालों को अपनी शिकार के फींसने तथा नै जवानों का सस्यानाश मारंगे का समय (मौका) हाथ लगता है, वाप वेटे माई और मतीजे आदि सब ही छोटे वटे एक महफिल में वैठकर लजा का परदा उठा कर अच्छे प्रकार से घूरते तथा अपनी आंकों को गर्म करते हैं वेश्या भी अपने मतलन को सिद्ध करने के लिये महफिलों में हमरी, टप्पा, नारहमासा और गजल आदि इस्क के खोतक रसीले रागों को गाती हैं, तिस पर भी तुरी यह है कि—ऐसे रसीले रागों के साथ में तीक्ष्ण कटाक्ष तथा हान भाव भी इस प्रकार बताये जाते हैं कि जिन से मत्त्रक्ष लोट हो जाते हैं तथा खुन सूरत और ग्रंगर किये हुए नी जवान तो उस की सुरीली आवाज़ और उन तीक्ष्ण कटाक्ष आदि से ऐसे घायल हो लाते हैं कि फिर उन को तिवाय इस्क वस्ल यार के और कुछ भी नहीं सुहतता है, देखिये। किसी महास्मा ने कहा है कि—

घातुओं के योग से मिले हुए पानी से ( जिस में पारा सोमल और सीसा आदि वि-पैंछे पदार्थ गलकर मिले रहते हैं उस जलसे ) भी रोगों की उत्पत्ति होती है ॥

२—खुराक—गुद्ध, अच्छी, प्रकृति के अनुकूल और ठीक तौर से सिजाई हुई खुराक के लाने से शरीर का पोपण होता है तथा अगुद्ध, सड़ी हुई, नासी, विगड़ी हुई, कची, रूखी, बहुत ठंढी, बहुत गर्म, भारी, मात्रा से अधिक तथा मात्रा से न्यून खुराक के लाने से बहुत से रोग उत्पन्न होते हैं, इन सब का वर्णन संक्षेप से इस प्रकार है:—
१—सड़ी हुई खुराक से—कृमि, हैज़ा, वमन, कुछ (कोड़), पित्त तथा दल्त आदि रोग होते हैं।

दर्शनात् हरते चित्तं, स्पर्शनात् हरते वलम् । मैथुनात् हरते चीर्यं, वेश्या प्रसम्हराससी ॥ १ ॥

अर्थान दर्शन से चित्त को. इने से बल को और मैधन से बीर्य को हर हेती है. अतः वेस्या सनमुन राससी ही है ॥ १ ॥ यदापि सब ही जानते हैं कि इस राससी वेरुग ने हजारों घरों को घूल में मिला दिया है तिस पर भी तो वाप और बेटे को साथ नें बैठ कर भी क्रम्छ नहीं समता है. जहा उस की ऑख क्यी हि चन्नाचर हो जाते हैं. प्रतिष्टा तथा जवानी को खोकर बदनानी का तीक गर्छ में पहनते हैं. देखों ! हदारों लोग इस्क के नशे में चर होकर अपना घर बार वेंचकर दो २ धनों के लिये मारे २ फिरते हैं, बहुत से नादान छोग घन कमा २ घर इन की मेंट चढाते हैं और उनके मातापिता दो २ दानों के छिये मारे २ फिरते हैं, सच पूछो तो इस कुकार्य से उन की जो २ कुदशा होती है वह सब अपनी करनी का ही निक्कष्ट फल है, क्योंकि वे ही प्रत्येक उत्सव अर्थात् बालकजन्म, नामकरण, मुण्डन, सगाई और विवाह नें तथा इन के सिवाय जन्नाष्ट्रनी, रासकीका, रामकीका, होकी, दिवाकी, दशहरा और वसन्तप्रवनी आदि पर बुठवा २ कर अपने ना जवानों को उन राक्षतियों की रसमरी आवाज तथा मधुरी खाँखें दिखलबाते हैं कि जिस से से बहुधा रण्डीबाज़ हो जाते हैं तथा उन को ज़ातकक और छुजाख आदि बीसारियों घेर छेती हैं, जिन की आग ने वे खुद मुनते रहते हैं तथा उन की परसादी अपनी औनाद को भी देकर निराझ छोड़ जाते हैं, बहुतते मूर्च जन रण्डीवों के नाज नखरे तथा वनाव श्रंगार आदि पर ऐसे मोहित हो जाते हैं कि घर की विवाहिता क्षियों के पास तक नहीं जाते हैं तथा उन (विवाहिता क्वियों ) पर नाना प्रकार के दोष रखकर झुँह से घोलना भी अच्छा नहीं समझते हैं, वे वेचारी हु व के कारण रातदिन रोती रहती है, यह भी अनुभव किया गया है कि-यहुषा जो क्लियां महफिल का नाव देख हेती हैं उन पर इस का ऐसा हुरा असर पड़ता है कि-जिस से घर के घर उनड़ जाते हैं, क्योंकि-बन ने देखती हैं कि-सम्पूर्ण महफिल के टोग उस रण्डी की ओर टक्टकी लगाने हुए उस के नाज़ और नखरों नो सह रहे हैं, यहांतक कि जब वह यूक्ने का इरादा करती है तो एक बादमी पीनदान डेकर हाज़िर होता है, इसी प्रकार चिंद पान खाने की ज़रुरत हुई तो भी निहायत बाज़ तथा अदब के साथ उपस्थित क्रिया जाता है, इस के तिवाय वह दुष्टा नीचे से ऊपरतक सोने और चादी के आसूपणों तथा शतलस, गुलबदन और कमरस्वाब सादि बहुमूल्य बलों के पेसवाज़ को एक एक दिन में चार २ दफे

२-कची खुराक से-मजीर्ण, दस्त, पेट का दुखना और कृमि मादि रोग होते हैं। ३-रूसी खुराक से-वायु, शूल, गोला, दस्त, कव्नी, दम और श्वास भादि रोग उत्पन होते है।

१—वातल खुराक से—शूल, पेट में चूंक, गोला तथा वायु आदि रोग उत्पन्न होते हैं।
५—बहुत गर्म खुराक से—खांसी, अम्लिपिच (खट्टी वमन), रक्तपिच (नाक और मुख आदि छिद्रों से रुघिर का गिरना) और अतीसार आदि रोग उत्पन्न होते है।
६—बहुत ठंढी खुराक से—खांसी, श्वास, दम, हांफनी, शूल, श्वर्दी और कफ आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

नई २ किसा के बदलती है तथा अंतर और फ़ुळेल की लपटे उस के पास से चली आती हैं वस इन्हीं सव वातों को देखकर उन विद्याहीन क्षियों के मन में एक ऐसा बरा असर पड़ जाता है कि जिस का स्रान्तिस ( आखिरी ) फल यह होता है कि वहधा वे भी उसी नगर में ख़ब्धमख़ब्ध लजा को खाग कर रण्डी वन कर गुलक्रोरें उडाने ठगती है। और झोई २ रेड पर सवार होकर अन्य देशों में जाकर अपने मन की बाशा को पूर्ण करती हैं, इस प्रकार रण्डी के नाच से गृहस्था को अनेक प्रकार की हानियां पहचती हैं. इस के स्रतिरिक्त यह कैसी क़र्प्रया चल रही है कि-जब दर्वाजो पर रण्डियां गाली गाती है और उधर से (धर की क्षियों के द्वारा ) उसे का जवाव होता है. देखिये 1 उस समय कैसे २ अपशस्य बोळे जाते हैं कि--जिन को सन कर अन्यदेशीयकोगों का इसते २ पेट फळ जाता है और वे कहते हैं कि इन्हों ने तो राण्डियों को भी मात कर दिया, विकार है ऐसी सास आदि को । जो कि मनुष्यों के सम्मुख (सामने) ऐसे २ शब्दों का उचाएँग करें। अथवा राज्यिं से इस प्रकार की गालियों को सुनकर माई बन्धु माता और पिता आदि की किश्चित भी लजा न करें और गृह के अन्दर घंघट बनाये रखकर तथा ऊंची आवाज से बात भी न कह कर अपने को परम छजावती प्रकट करे! ऐसी दशा में सच पूछो तो विवाह क्या मानो परदे वाठी क्रियों (शर्म रखनेवाठी क्रियों) को जान बूसकर देशमें बनाना है. इस पर भी तरी यह है कि-ख़श होकर रिण्डियों को रूपया दिया जाता है (मानो घर की ख्वावती ब्रियों को निर्केश बनाने का परस्कार दिया जाता है ). प्यारे सुजनो ! इन रण्डियों के नाच के ही कारण जब मतुष्य वेस्यागामी (रण्डीबाज) हो जाते हैं तो वे अपने घर्म कर्म पर भी धता भेज देते हैं, प्रायः आपने देखा होगा कि जहा नाच होता है वहा दश पांच तो क्षवस्य सुद ही जाते हैं. फिर जरा इस बात को भी सोचो कि जो रुपया उत्सवों और खुशियों में उन को दिया जाता है वे उस रुपये से वकराईद में जो कुछ करती हैं वह हत्या भी रुपया देनेवालों के ही शिर पर चढती है. क्योंकि-जब रूपया देनेवाळों को यह बात प्रकट है कि सदि इन के पास रूपया न होगा तो से हाथ महमाह हर रह जानेगी और हस्या आदि कुछ भी न कर सकेंगी-फिर यह जानते हुए भी जो लोग उन्हें रूपया हेते हैं तो मानो ने ख़द ही उन से हत्सा करवाते हैं, फिर ऐसी दशा में वह पाप रुपया टेनेवालों के शिर पर क्यों न चढेगा ? अब कहिये कि यह कौन सी बुद्धिमानी है कि रुपया खर्च करना और पाप को जिल पर छेना। प्यारे मुखनो! इस नेस्या के नृत्य से विचार कर देखा जावे तो उभयलोक के मुख नष्ट होते हैं और इस के समान कोई भी कुत्सित प्रथा नहीं है, यद्यपि बहुत से लोग इस दुष्कर्म की हानियों

७-मारी ख़राक से-अपनी, दस्त, मरोड़ा और बुसार आदि रोग उत्पन्न होते हैं। ८-मात्रा से अधिक ख़राक से-दस्त, अजीर्ष, मरोड़ा और उत्तर आदि रोग उसक होते हैं।

९-मात्रा से न्यून ख़ुराक से-खय, निर्वलता, चेहरे और शरीर का फीकापन और बुसार आदि रोग उत्पन्न होते हैं।

इस के सिवाय मिट्टी से मिली हुई खुराक से-पाण्डु रोग होता है, बहुत मसालेदार खुराक से-यक्टत् (कलेजा अर्थात् लीवर ) विगड़ता है और बहुत उपवास के करने से शूल और वायुजन्य रोग आदि उत्पन्न होकर शरीर को निर्वल कर देते हैं॥

को अच्छे प्रकार से जानते भी हैं तो भी इस को नहीं छोड़ते हैं, संसार की अनेक बदनाप्तियों को शिर पर उठांते हैं तो भी इस से मुख नहीं मोड़ते हैं, इस छरीति की जो छछ निकृष्टता है उस को बूसरे तो क्या बतळावें किन्तु वह रूख तथा उस का सर्वे सामान ही बतळाता है, देखो! जव रूख होता है तथा नैश्या गाती है तब यह उपदेश मिळता है कि—

सबैया-श्रम कालको छाड कुकाज रचें, घन जात है व्यर्ध सदा तिन को । एक रांव बुलाय नचावत हैं, निहें खावत लाल गरा तिनको ॥ मिरदंग भने भुक् है भुक् है, बुरताल पुछै किन की किन को । तब उत्तर रांड बताबत है, शृक्ष है इन को इन की इन को ॥ १ ॥

एक समय का असंग है कि किसी भाग्यवान् वैश्य के युक्त आहाण ने भागवत की क्या वाची तव उस वैश्य ने कथा पर केवल दीस रुपये चढ़ाये परन्तु मा। भाग्यवान् के यहां जब पुत्र का निवाह हुआ तो उस ने वेश्या को बुलाई और उसे सात सौ रुपये दिये, उस समय उस ब्राह्मण ने कहा है कि —

> दोहा—उखटी गति गोपाल की, घट गई विश्वा वीस ॥ रामजनी को सात सौ, अभयराम को तीस ॥ १ ॥

. प्रियवरो ! अब अन्त में आप से यहीं कहना है कि-यदि आप के विचार में भी जपर कहीं हुई सब बातें ठीक हों तो श्रीष्र ही भारतसन्तान के उद्धार के लिये वेदमा के नाच कराने की प्रधा को अवस्य स्थाग दीजिये, अन्यथा (इस का स्थाग न करने से) सम्मति देने के द्वारा आप भी दोषी अवस्य होंगे, क्योंकि-किसी विषय का स्थाग न करना सम्मति रूप ही है ॥

भांड—चेस्या के मूल के समान इस देश में मांडों के कौतुक कराने की भी प्रधा पड रही है, इस का भी कुछ वर्णन करना नाहते हैं, ध्रिवये—ज्योंही वेस्याओं के नान से निश्चिन्त हुए खोंही मांडों का छस्कर वसीत के मेंडकों की मांति भांति २ की बोली बोलता हुआ निकल पड़ा, अब छगी तालियां बलने, कोई किसी की युटी हुई खोपड़ी में चपत जमाता है, कोई गंधे की भांति निक्राता है, एक कहता है कि मिया थी! ब्खरा कहता है पुत्त, तारपर्य यह है कि वे लोग अनेक प्रकार के कोलाहल अनाते हैं तथा ऐसी २ नकर्छ बनाते और सुनाते हैं 'कि लालाजी सेठजी और वाबू जी आदि की प्रतिष्ठा में पानी पड़ जाता है, ऐसे २ शब्दों का उच्चारण करते हैं कि जिन के लिखने में भी लेखनीको तो लगा आती

## वायु के कोप के कारण॥

अपान वायु के, दस्त के और पेशाव के वेग को रोकना, तिक्त तथा कपैछे रसवाछे पंदार्थों का खाना, वहुत ठंढे पदार्थों का खाना, रात्रि को जागरण करना, बहुत स्त्रीसंग (मैथुन) करना, बहुत परिश्रम करना, बहुत खाना, बहुत मार्ग चळना, अधिक बोळना, अब करना, रुखे पदार्थों का खाना, उपवास करना, बहुत खारी कहुए तथा तीखे पदार्थों का खाना, बहुत हिचके खाना और सवारी पर बेठ कर यात्रा करना, इत्यादि कार्य वायु को कुपित करने में कारण होते हैं।

इन के सिवाय—बहुत ठंढ में, वरसात की भीगी हुई जमीन में, वरसते समय में, आन करने के पीछे, पानी पीने के पीछे, दिन के पिछले भाग में, खाये हुए मोजन के पचने के पीछे और जोर से पवन (हवा) चल रहा हो उस समय में झरीर में वायु जोर करता है तथा झरीर में ८० प्रकार के रोगों को उत्पन्न करता है, उन ८० प्रकार के रोगों के नाम ये हैं:—

- १-आक्षेपवायु-इस रोग में शरीर की नसों में हवा भरकर शरीर की इधर उधर केंकती है।
  - २-हन्स्नम्भ-इस रोग में ठोडी वादी से जकड कर टेदी हो जाती है।
  - ३-ऊकस्नम्भ-इस रोग में वादी से जंघा अकड़ कर चलने की शक्ति कम हो जाती है।
- ४-शिरोग्रह-इस रोग में शरीर की नसों में नादी मर कर शिर को जकड़ देती और पीड़ा करती है।
- ५-वाद्यायाम-इस रोग में पीठ की रगों में वादी भर कर शरीर को धनुष के समान झका देती है।
- ६-अन्तरायाम—इस रोग में छाती की तरफ से शरीर कमान के समान बांका (टेब़) हो जाता है।
  - ७-पाइवैद्युल-इस रोग में पसवाड़ों की पसिलयों में चसके चलते हैं।
  - ८-कटिग्रह-इस रोग में वादी कमर की पकड़ के जकड़ देती है।
  - ९-दण्डापतानक-इस रोग में वादी शरीर को छकड़ी की तरह सीघा ही बकट देती है।
- १०-म्बद्धी-इस रोग में वायु भर कर पैर, हाथ, जांघ, गोड़े और पीडियों का
- ११-जिह्नास्तम्भ-इस रोग में वादी जीभ की नसों को पकड़ कर बोळने की शिक्त को बन्द कर देती है।
- १२-अर्दित-इस रोग में मुख का आधा भाग टेढ़ा होकर जीम का लोचा वेंधता है और करड़ा (सस्त ) हो जाता है।

१२-पक्षाचात--इस रोग में आधे शरीर की नसों का शोषण हो कर गति की रुकावट हो जाती है।

११-कोष्ट्रशिषक इस रोग में गोड़ों में वादी खून को पकड़ कर कठिन सर्वन

को पैदा करती है।

१५-मन्यास्तम्भ-इस रोग में गर्दन की नसों में बायु कफ को पकड़ कर गर्दन को जकड़ देती है।

र १६-पङ्क - इस रोग में कमर तथा जांघों में वादी व्रस कर दोनों पैरों को निकम्मा

कर देती है।

१७—कालायखञ्ज—इस रोग में चलते समय शरीर में कम्पन होता है तथा पैर टेटे पड़ जाते हैं।

१८-तूनी-इस रोग में पकाशय में चिनग पैदा होकर गुदा और उपस्थ (पेशाव की इन्द्रिय) में जाती है।

१९-प्रतितृंनी-इस रोग में तूनी की पीड़ा नीचे को उत्तर कर पीछे नाभि की तरफ जाती है।

२०-खुझ-इस रोग में पंगु (पांगले) के समान सब लक्षण होते हैं, परन्तु विशे-षता केवल यही है कि-यह रोग केवल एक पैर में होता है, इस लिये इस रोगवाले को लॅंगडा कहते हैं।

२१-पादहर्ष-इस रोग में पैर में केवल झनझनाहट होती है तथा पैर शून्य जैसा

हो जाता है।

२२ - गृष्ट्रस्री --- इस रोग में कटि (कगर) के नीचे का भाग (आंघ) और पैर आदि ) जकड़ जाता है।

२२-विश्वाची-इस रोग में हथेली तथा अंगुलियां जकड़ जाती हैं और हाथ से

काम नहीं होता है।

२४-अपवाहुक-इस रोग में हाथों की नाड़ी जकड़ कर हाथ दूखते (दर्द करते ) रहते हैं।

२५-अपतानक इस रोग में वादी हृदय में जाकर दृष्टि को स्तव्य (रुकी हुई) करती है, ज्ञान और संज्ञा (चेतनता) का नाश करती है और कण्ठ से एक विक्रमण (अजीब) तरह की आवाज निकलती है, जब यह वायु हृदय से अलग हटती है तव रोगी को संज्ञा प्राप्त होती है (होश आता है), इस रोग में हिष्टीरिया (उन्माद) के समान चिह्न वार २ होते तथा मिट जाते है।

१—यह सूजन शृगाल के शिर के समान रोती है, इसी लिये इस को कोष्ठशीर्षक (शृगाल का शिर) कहते हैं॥ २—इस को कोई २ शास्त्रकार प्रतृती भी कहते हैं॥

२६-ज्ञणायाम-इस रोग में चोट अथवा ज्लम से उत्पन्न हुए व्रण (घाव) में वादी दर्द करती है।

२७-व्यथा-इस रोग में पैरों में तथा घुटनों में चलते समय दर्द होता है।

२८-अपतन्त्रक-इस रोग में पैरों में तथा शिर में दर्द होता है, मोह होता है, गिर पड़ता है, शरीर धनुप कमान की तरह बांका हो जाता है, दृष्टि स्तब्ध होती है तथा कबूतर की तरह गले में शब्द होता है।

२९-अंगभेद-इस रोग में सब शरीर टूटा करता है।

३०-अंगजोष--इस रोग में वादी सब शरीर के खून को ख़खा डालती है तथा शरीर को भी ख़ुखा देती है।

३१-मिनमिनाना---इस रोग में मुँह से निकलनेवाला शब्द नाक से निकलता है, इसे गूंगापन कहते है।

३२-कल्लता-इस रोग में हिचक २ कर तथा रुक २ कर थोड़ा २ बोला जाता है तथा बोलने में उवकाई खाता है।

३३-अछीला-इस रोग में नामि के नीचे परथर के समान गांठ होती है।

३४-प्रत्यष्टीला-इस रोग में नाभि के ऊपर पेट में गांठ तिरछी होकर रहती है।

३५-वामनत्व-इस रोग में गर्भ में माप्त होकर जब बादी गर्भविकार को करती है तब बालक वामन होता है।

३६-कुञ्जत्व-इस रोग में पीठ और छाती में वायु भर कर कूवड़ निकाल देती है।

३७-अंगपीड़-इस रोग में सब शरीर में दर्द होता है।

३८-अंगञ्चल-इस रोग में सब शरीर में चसके चलते है।

३९-संकोच-इस रोग में वादी नसों को संकुचित कर शरीर को अकड़ देती है।

४०-स्तम्भ-इस रोग में वादी से सब शरीर शस्त हो जाता है।

४१-रूक्ष्मपन-इस रोग में वादी के कोप से शरीर रूखा और निस्तेज हो जाता है।

४२-अंग'भंग--इस रोग में ऐसा प्रतीत होता है कि-मानो वादी से जरीर ट्रट जायगा।

<sup>83</sup>-अंगविश्रम-इस रोग में शरीर का कोई भाग लकड़ी के समान बढ़ हो जाता है।

88-सूकत्व-इस रोग में बोलने की नाड़ी में वादी के भर जाने से ज़वान बन्द हो जाती है।

84-विद्यह—इस रोग में काँतों में वायु भर कर दस्त और पेशाव को रोक देती है।

- रे-मरी नाड़ी— जिस प्रकार नाड़ीपरीक्षा में अंगुलियों को नाड़ी का नेग अर्थात् चाल माल्स देती है उसी प्रकार नाड़ी का बज़न अथना कद भी माल्स होता है, यह बज़न अथना कद जब आवश्यकता से अधिक बढ़ जाता है तब उस को मरी नाड़ी अथना बड़ी नाड़ी कहते हैं, जैसे-खून के मराव में, पौरुप की दशा में, बुखार में तथा नरम में नाड़ी मरी हुई माल्स देती है, इस मरीहुई नाड़ी से ऐसी हालत माल्स होती है कि शरीर में खून पूरा और बहुत है, जिस प्रकार नदी में अधिक पानी के आने से पानी का जोर बढ़ता है उसी प्रकार खून के मराब से नाड़ी मरीहुई लगती है।
- 2 हिलकी नाड़ी थोड़े खूनवाली नाड़ी को छोटी या हलकी कहते हैं, क्योंकि अंगुलि के नीचे ऐसी नाड़ी का कद पतला अर्थात् हलका लगता है, जिन रोगों में किसी द्वार से खून बहुत चला गया हो या जाता हो ऐसे रोगों में, बहुत से पुराने रोगों में, हैं जे में तथा रोग के जाने के बाद निर्वलता में नाड़ी पतली सी माख्स देती है, इस नाड़ी से ऐसा माख्स हो जाता है कि इस के शरीर में खून कम है या बहुत कम हो गया है, क्योंकि नाड़ी की गित का मुख्य आधार खून ही है, इस लिथे खून के ही बज़न से नाड़ी के 2 वर्ग किये जाते हैं—मरीहुई, मध्यम, छोटी वा पतली और बेमाख्स, खून के विशेष जोर में मरीहुई, मध्यम खून में मध्यम तथा थोड़े खून में छोटी वा पतली नाड़ी होती है, एवं हैने के रोग में खून बिलकुल नष्ट होकर नाड़ी अंगुली के नीचे कठिनता से माख्स पड़ती है उस को वेमाख्स नाड़ी कहते हैं।
- '- सख्त नाड़ी जिस घोरी नस में होकर खून बहता है उस के मीतरी पड़दे की तांतों में संकुचित होने की शक्ति अधिक हो जाती है, इस लिये नाड़ी सख्त चलती है, परन्तु जब वहीं संकुचित होने की शक्ति कम हो जाती है तब नाड़ी नरम चलती है, इन दोनों की परीक्षा इस मकार से है कि नाड़ीपर तीन अंगुलियों को रख कर ऊपर की (तीसरी) अंगुलि से नाड़ी को दबाते समय यदि नाकी की (नीचे की) दो अंगुलियों को घड़का लगे तो समझना चाहिये कि नाड़ी सख्त है और दोनों अंगुलियों को घड़का न लगे तो नाड़ी को नरम समझना चाहिये।
- ६—अनियमित नाड़ी—नाड़ी की परिमाण के अनुकूछ चाछ में यदि उस के दो ठनकों के बीच में एक सदश समयविमाग चछा आवे तो उसे नियमित नाड़ी (कायदे के अनुसार चछनेवाळी नाड़ी) जानना चाहिये, परन्तु जिस समय कोई रोग हो और नाड़ी नियमविरुद्ध (बेकायदे) चछे अर्थात् समय विमाग ठीक न चछता हो (एक ठनका जल्दी आवे और दूसरा अधिक देरतक ठहर कर आवे) उस नाड़ी को अनियमित नाड़ी समझना चाहिये, जब ऐसी (अनियमित) नाड़ी चळती है तव

प्रायः इतने रोगों की शंका होती है—हृदय का दर्द, फेफसे का रोग, मगज़ का रोग, सिलिपातज्वर, छुवा रोग और श्ररीर का अत्यन्त सड़ना, इस नाड़ी से उक्त रोगों के सिवाय अन्य भी कई प्रकार के अत्यन्त भयंकर स्थितिवाले रोगों की सम्भावना रहती है।

७-अन्तरिया नाड़ी-जिस नाड़ी के दो तीन ठनके होकर वीच में एकाघ ठनके जितनी नागा पढ़े अर्थात् ठनका ही न लगे, फिर एकदम दो तीन ठनके होकर पूर्ववत् (पिहले की तरह) नाड़ी बंद पड़ जाने और फिर वारंवार यही न्यवस्था होती रहे वह अन्तरिया नाड़ी कहलाती है, जब हृदय की बीमारी में खून ठीक रीति से नहीं फिरता है तब बड़ी घोरी नस चौड़ी हो जाती है और मगन का कोई भाग विगड़ जाता है तब ऐसी नाड़ी चलती है॥

डाक्टर छोग प्रायः नाड़ी की परीक्षा में तीन वातों को ध्यान में रखते हैं वे ये हैं— १--नाड़ी की चाछ जल्दी है या धीमी है। २- नाड़ी का कद बड़ा है या छोटा है। ३--नाड़ी सख्त है या नरम है।

खूनवाले जोरावर आदमी के बुसार में, मगज के शोध में कलेंजे के रोग में और गाँठियावायु आदि रोगों में जल्दी, वहुत वही और सरुत नाही देखने में आती है, ऐसी नाही यदि वहुत देरतक चलती रहे तो जान को जोखम आ जाती है, जब बुसार के रोग में ऐसी नाड़ी बहुत दिनोंतक चलती है तब रोगी के बचने की आशा थोड़ी रहती है, हां यदि नाड़ी की चाल धीरे २ कम पड़ती जावे तो रोगी के युघरने की आशा रहती है, प्रायः यह देखा गया है कि—फश्त स्रोलने से, जोंक लगाने से, अथवा अपने आप ही खून का राखा होकर जब बढ़ा हुआ खून निकल जाता है तो नाड़ी युघर जाती है, निर्वल आदमी को जब बुसार आता है अथवा शरीरपर किसी जगह स्जन आ जाती है तब उतावली छोटी और नरम नाड़ी चलती है, जब खून कम होता है, आंतों में शोध होता है तथा पेट के पढ़दे पर शोध होता है तब जल्दी छोटी और सख्त नाड़ी चलती है, यह नाड़ी यद्यपि छोटी तथा महीन होती है परन्तु बहुत ही सख्त होती है, यहांतक कि अंगुलि को तार के समान महीन और करड़ी लगती है, ऐसी नाड़ी मी खून का जोर बतलाती है।

नाडी के विषय में लोगों का विचार—केवल नाड़ी के देखने से सब रोगों की सम्पूर्ण परीक्षा हो सकती है ऐसा जो लोगों के मनों में हह से ज्यादा विश्वास जम गया है उस से वे लोग प्रायः ठगाये जाते हैं, क्योंकि नाड़ी के विषय में झूंठा फांका मारने-वाले घूर्त वैद्य और हकीम अज्ञानी लोगों को अपने वचनजाल में फंसाकर उन्हें मन माना ठगते है, इन घूर्तोंने यहांतक लीला फैलाई है कि जिस से नाड़ीपरीक्षा के विषय

में अनेक अद्युत और असम्मव वार्ते मायः धुनी जाती हैं, जैसे-हाय में कचे सूत का तागा वांघकर सब हाल कह देना इत्यादि, ऐसी वार्तो में सत्य किश्चिन्मात्र भी नहीं होता है किन्तु केवल सूठ ही होता है, इस लिये धुजनों को उचित है कि घूर्तों के बनावटी जाल से बचकर नाड़ीपरीक्षा के यथार्थ तत्त्व को समझें।

इस अन्य में जो नाड़ीपरीक्षा का निवरण किया है वह नाड़ीज्ञान के सच्चे अमिछा-पियों और अम्यासियों के लिये बहुत उपयोगी है, क्योंकि इस अन्य में किये हुए निवरण के अनुसार कुछ समयतक अम्यास और अनुभव होने से नाड़ीपरीक्षा के स्क्ष्म निचार और रोगपरीक्षा की बहुत सी आवश्यक कूंचियां मी मिछ सकती हैं, इस लिये निद्वानों की लिसीहुई नाड़ीपरीक्षा अथवा उन्हीं के सिद्धान्त के अनुकूछ इस अन्य में विधित नाड़ीपरीक्षा का ही अम्यास करना चाहिये किन्तु नाड़ीपरीक्षा के निषय में जो धूर्तों ने अत्यन्त झूंठी वार्ते असिद्ध कर रक्की है उनपर निरुकुछ ध्यान नहीं देना चाहिये, देखो! धूर्तों ने नाड़ीपरीक्षा के निषय में कैसी २ मिय्या वार्ते असिद्ध कर रक्की हैं कि रोगी ने छः महीने पहिछे अमुक साग खाया था, कल अमुक ने ये २ चीजें खाई थीं, इत्यादि, कहिये ये सब गण्यें नहीं तो और क्या हैं ?

बहुत से हकीमसाहवों ने और वैद्यों ने नाड़ी की हृद्द से ज्यादा महिमा वहा रक्खी है तथा असम्मव और घड़ीहर्इ गप्पों को लोगों के दिलों में जमा दी है, ऐसे मोले लोगों का जब कभी डाक्टरी चिकित्साके द्वारा रोग का मिटना कठिन होता है अथवा देरी लगती है तब वे मूर्ख लोग डाक्टरों की वेवकूफी को प्रकट करने लगते है और कहते हैं कि-"डाक्टरों को नाड़ीपरीक्षा का ज्ञान नहीं है" पीछे ने लोग देशी नैस के पास जाकर कहते है कि-"हमारी नाड़ी को देखो, हमारे शरीर में क्या रोग है, हम ् वैद्य उसी को समझते हैं कि-जो नाड़ी देखकर रोग को वतला देवे" ऐसी दशा में जो म्नूल्यवादी वैद्य होता है वह तो सत्य २ कह देता है कि-"माहयो! नाड़ीपरीक्षा से तुम्हेरी प्रकृति की कुछ वातों को तो हम समझ केंगे परन्तु तुम अपनी अन्वल से आसि-रतक जी र हकीकृत बीती है और जो हकीकृत है वह सब साफ र कह दो कि किस कारण से रोग हुआ है, रोग कितने दिनों का हुआ है, क्या २ दवा ठी थी और क्या २ पथ्य सायारिया था, क्योंकि तुन्हारा यह सब हाल विदित होने से हम रोग की परीक्षा कर संकेंगे" यद्यपि विद्वान् तथा चतुर वैद्य नाड़ी को देखकर रोगी के शरीर की खिति का बहुत कुछ अनुमान तो खबं कर सकते है तथा वह अनुमान प्रायः सचा मी निकलता है तथापि ने (विद्वान नैच) नाड़ीपरीक्षा पर अतिशय श्रद्धा रखनेवाले अज्ञान होगों के सामने अपनी परीक्षा देकर आपनी कीमैत नहीं करना चाहते हैं, परन्तु

१-अर्थात् केवल नाड़ी देखकर सन इतान्त कह कर ॥ - २-कीमत सर्थात् वेक्दरी ॥

कपर िल्ले अनुसार मूत्र में स्थित सब पदार्थों के खरूप का ज्ञान यद्यपि सर्वसाधारण के लिये अति दुस्तर है और उन सब पदार्थों के खरूप का वर्णन करना भी एक अति कठिन तथा विशेषस्थानापेक्षी (अधिक स्थान की आकांक्षा रखनेवाला) विषय है अतः उन सब का वर्णन ग्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं लिख सकते हैं परन्तु तथापि संक्षेप से कुछ इस परीक्षा के विषय में तथा मूत्र में स्थित अत्यावश्यक कुछ पदार्थों के खरूप के विषय में गृहस्थों के लाम के लिये लिखते हैं:—

- १—पहिले कह चुके हैं कि—नीरोग मनुष्य के मूत्र का रँग ठीक सूखी हुई घास के रंग के समान होता है, तथा उस में जो खार और खटास आदि पदार्थ यथो-चित परिमाण में रहते हैं उन का भी वर्णन कर चुके है, इस लिये सहमदर्शक यन्त्र के द्वारा मृत्रपरीक्षा करनेपर नीरोग मनुष्य का मूत्र ऊपर लिखे अनुसार (उक्त रँग से युक्त तथा यथोचित खार खादि के परिमाण से युक्त) ऊपर से स्पष्टतया न वीखने पर भी उक्त यद्य से साफ तौर से दीख जाता है।
- २-वात, पित्त, कफ, द्विदोष (दो २ मिले हुए दोष) तथा सनिपात (त्रिदोष) दोषवाले, एवं अनीर्ण और ज्वर आदि विकारवाले रोगियों का मूत्र पहिले लिखे अनुसार उक्त यन्त्र से ठीक दीख जाता है, जिस से उक्त दोषों वा उक्त विकारों का निश्चय स्पष्टतया हो जाता है।
- ३—सूत्र में तैछ की बूँद के डालने से दूसरी रीति से जो मूत्रपरीक्षा तालाव, इंस, छत्र, चमर और तोरण आवि चिह्नों के द्वारा रोग के साध्यासाध्यविचार के लिये लिख चुके हैं वे सब चिह्न स्पष्ट न होने पर भी इस यन्त्र से ठीक दील जाते हैं अथीत् इस यन्त्र के द्वारा उक्त चिह्न ठीक २ माळ्म होकर रोग की साध्यासाध्य-परीक्षा सहज में हो जाती है।
- 8—पहिले कह चुके हैं कि—डाक्टरों के मत से मूत्र में मुख्यतया हो चीजें हैं—
  युरिना और एसिड, तथा इन के सिनाय—नमक, गन्धक का तेज़ान, चूना, फासफरिक (फासफर्स) एसिड, मेगनेशिया, पोटास और सोडा, इन सब बस्तुओं का
  भी थोड़ा २ तस्व और बहुत सा माग पानी का होता है, अतः इस यन्त्र के
  द्वारा मूत्रपरीक्षा करने पर उक्त पदार्थों का ठीक २ परिमाण प्रतीत होजाता है,
  यदि न्यूनाधिक परिमाण हो तो पूर्व लिखे अनुसार विकार वा हानि समझ लेनी
  चाहिये, इन पदार्थों में से गन्धक का तेज़ाब, चूना, पोटास तथा सोडा, इन के
  स्वरूप को प्रायः मनुष्य जानते ही हैं अतः इस यन्त्र के द्वारा इन के परिमाणिदि
  का निश्चय कर सकते हैं, शेष आवश्यक पदार्थों का खरूप आगे कहा जायगा।

१-इन सब पदार्थों के परिमाण का विवरण पहिले ही लिख चुके हैं ॥

- ५-इस यन्त्र के द्वारा सूत्र को देखने से यदि उस (मूत्र) के नीचे कुछ जमाव सा माख्स पड़े तो समझ छेना चाहिये कि-लार, खून, रसी (पीप) तथा चर्ची आदि का माग मूत्र के साथ जाता है, इन में भी विशेषता यह है कि-लार का माग अधिक होने से मूत्र फटा हुआ सा, खून का भाग अधिक होने से घूत्रवर्ण, रसी (पीप) का माग अधिक होने से मैळ और गदछेपन से युक्त तथा चर्ची का माग अधिक होने से चिकना और चर्ची के कतरों से युक्त दील पड़ता है।
- ६-मूत्र में खटास का भाग अधिक होने से वह (मूत्र) रक्तवर्ण का (ठाठ रँग का) तथा पित्त का भाग अधिक होने से पीत वर्णका (पीठे रँग का) और फेनों से हीन इस यन्त्र के द्वारा स्पष्टतया (साफ तौर से) दीख पढ़ता है।
- ७-मूत्र में शक्कर के भाग का जाना इस यन्त्र के द्वारा प्रायः सब ही जान सकते हैं, क्योंकि शक्कर का खरूप सब ही को विदित है।
- ८—इसं यन्त्र के द्वारा परीक्षा करने से यदि मूत्र—फेनरहित, अतिश्वेत (बहुत सफेद अर्थात् अण्डे की सफेदी के समान सफेद), किग्म (चिकना), पैष्टिक तत्त्व से युक्त, ऑट के ठस के समान उसदार, पोश्त के तेल के समान खिग्म तथा नारियल के गूदे के समान खिन्म (चिकने) पदार्थ से संघट (गुया हुआ), गाहा तथा रक्त (खून) की कान्ति (चमक) से युक्त दीख पड़े तो जान लेना चाहिये कि—मूत्र में आल्ब्यूमीने है, इस प्रकार आल्ब्युमीन का निश्चय हो वाने-पर मूत्राशय के जलन्यर का भी निश्चय हो सकता है, जैसा कि पहिले जिल चुके हैं।
- ९,-इस यन्त्र के द्वारा देखने पर यदि मृत्र में जलाये हुए पौधे की राल के समान, वा कढ़ाई में मृते हुए पदार्थ के समान कोई पदार्थ दीखे अथवा सोडे की राल

१-इस का कुछ वर्णन आगे नवीं संख्या में किया जावेगा ।।

२-यह शब्द दो प्रकार का है-जिन में से एक का उचारण आल्स्युम्यन है, यह लादिन तथा फ्रेंस भाषा का शब्द है, इस को फ्रेंस भाषा में अलबस भी कहते हैं, जिस का अर्थ 'सफेद, है, इस शब्द के तीन अर्थ हैं-१-अण्डे की सफेदी, २-परविश्य करनेवाला मादा जो बहुत से पौधों के बीजके परदे में इकश्य हिता है परन्तु भर्म में मिला नहीं रहता है, यह अन्न अर्थाद नेहूँ और इसी किस्म के दूसरे अन्नों में लादे का हिस्सा होता है, पीइत के दाने में रोगनी (तेल का) हिस्सा होता है और नारियल में गूदेशर हिस्सा होता है, २-यह रसायन के लिहाज़ से वही बस्तु है जो कि आल्झ्युनीन है (जिस का अर्थ अर्भा जागे कहते हैं), दूसरे शब्द का उचारण आल्झ्युमीन है, यह गाटा इस तथा विवेला पदाये होता है जो कि खास आवश्यक (जरूरी) मादा अर्थ का होता है और लोह का पंका होता है और नह दूसरे हैंवानी मादों में पाया जाता है, यह चाहे इस हो और चाहे दल हो. इस के सिवाय यह पौबों में भी पाया जाता है, यह चानी में घुलजाता है तथा गर्मी और दूसरी रसायनिक रीतियों से जम जाता है।

सी दीख पड़े अथवा तेज़ावी सोडा वा तेज़ावी पोटास दीख पड़े तो जान लेना चाहिये कि मृत्र में खार और खटास ( आलर्फेटी खार और एसिड ) है।

यह संक्षेप से सूक्ष्मदर्शक यन्त्र के द्वारा मूत्रपरीक्षा कही गई है, इस के विषय में यदि विशेष हाल जानना हो तो डाक्टरी अन्थों से वा डाक्टरों से पूँछ कर जान सकते है।।

मलपरीक्षा—मल से भी रोग की बहुत कुछ परीक्षा हो सकती है तथा रोग के साध्य वा असाध्य की भी परीक्षा हो सकती है, इस का वर्णन इस प्रकार है:—

- १—वायुदोषवाले का मल-फेनवाला, रूखा तथा धुएँके रंग के समान होता है और उस में चौथा भाग पानी के सदश होता है।
- २-पित्तदोपवाले का मल-हरा, पीला, गन्घवाला, ढीला तथा गर्म होता है ।
- ३-कफदोषनाले का मल-सफेद, कुछ सूखा, कुछ भीगा तथा चिकना होता है।
- ४-वातपित्तदोषवाले का मल-पीला और काला, भीगा तथा अन्दर गांठींवाला होता है।
- ५-वातकफदोषवाले का मल-मीगा, काला तथा पपोटेवाला होता है।
- ६-पित्तकफदोषवाले का मल-पीला तथा सफेद होता है।
- ७-त्रिदोषवाले का मल-सफेद, काला, पीला, दीला तथा गांठोंवाला होता है।
- ८-अनिर्णरोगवाले का मल-दर्गन्धयक्त और दीला होता है।
- ९-जलोदररोगवाले का मल-बहुत दुर्गन्धयुक्त और सफेद होता है।
- १०-म्रत्युसमय को प्राप्त हुए रोगी का मळ-बहुत दुर्गन्धयुक्त, ठाळ, कुछ सफेद, मांस के समान तथा काळा होता है।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि जिस रोगी का मल पानी में डूब जावे वह रोगी बचता नहीं है।

इस के अतिरिक्त मलपरीक्षा के विषय में निम्नलिखित वातों का भी जानना अत्याव-स्यक है जिन का वर्णन संक्षेप से किया जाता है:---

<sup>9-</sup>इस शब्द का प्रयोग बहुबचन में होता है अर्थात् अलक्किल वा अलक्कीज, इस को फ़ेंच मापा में अल्क्जी मी कहते हैं, यह एक प्रकार का खार पदार्थ है, इस शब्द के घोषकारों ने कई अर्थ लिखे हैं, जैसे-पीधे की राख, कढ़ाई में भूनना, वा भूनना, सोडे की राख, तेज़ाबी सोडा तथा तेज़ावी पोटास इत्शादि, इस का रासायनिक खरूप यह है कि-यह तेजावी असली चीजों में से हैं, जैसे-सोडा, पोटास, गोंदिनशिप और सोडे की किस्म ना एक तेज तेजाब, इस का मुख्य गुण यह है कि-यह पानी और अलकोहल (विष ) में मिल जाता है तथा तेल और चर्वी से मिल कर सावुन को बनाता है और तेजाब से मिलकर नमक को बनाता है या उसे मातदिल कर देता है, एवं बहुत से पीधों की ज़र्दी (पीलेपन) को भूरे रग की कर देता है और काई वा पीधे के लाल रंग को नील कर देता है।

परन्तु इस प्रकार से शरीर के तपने का क्या कारण है और वह (तपने की) किया किस प्रकार होती है यह विषय बहुत सूक्ष्म है, देशी वैश्वकशास्त्रने ज्वर के निषय में यही सिद्धान्त ठहराया है कि वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोष अयोग्य आहार और विहार से कुपित होकर जठर (पेट) में जाकर अभि को बाहर निकाल कर ज्वर को उत्पन्न करते हैं, इस विषय का विचार करने से यही सिद्ध होता है कि—वात, पित्त और कफ, इन तीनों दोषों की समानता (वरावर रहना) ही आरोग्यता का चिह्न है और इन की विषम्मता अर्थाद न्यूनाधिकता (कम वा ज्यादा होना) ही रोग का चिह्न है तथा उक्त दोषों की समानता और विषमता केवल आहार और विहार पर ही निर्मर है।

इस के सिवाय-इस विषय पर विचार करने से यह भी सिद्ध होता है कि जैसे शरीर में वायु की वृद्धि दूसरे रोगों को उत्पन्न करती है उसी प्रकार वह वातज्वर को भी उत्पन्न करती है, इसी प्रकार पित्त की अधिकता अन्य रोगों के समान पित्तज्वर को तथा कफ की अधिकता अन्य रोगों के समान कफज्वर को भी उत्पन्न करती है, उक्त कम पर ध्यान देने से यह भी समझमें आ सकता है कि-इन में से दो दो दोषों की अधिकता अन्य रोगों के समान दो दो दोषों के उक्षणवाले ज्वर को उत्पन्न करती है और तीनों दोषों के विकृत होने से वे (तीनों दोष) अन्य रोगों के समान तीनों दोषों के उक्षणवाले त्रिदोष (सन्निपात) ज्वर को उत्पन्न करते हैं।

# ज्वर के भेदों का वर्णन ॥

ज्वर के भेदों का वर्णन करना एक नहुत ही कठिन विषय है, क्योंकि ज्वर की उत्पचिके अनेक कारण हैं, तथापि पूर्वाचार्यों के सिद्धान्त के अनुसार ज्वर के कारण को यहां दिखलाते हैं—ज्वर के कारण ग्रुख्यतया दो प्रकार के है—आन्तर और नाह्य, इन में से आन्तर कारण उन्हें कहते हैं जो कि शरीर के मीतर ही उत्पन्न होते हैं तथा नाह्य कारण उन्हें कहते हैं जो कि नाहर से उत्पन्न होते हैं, इन में से आन्तर कारणों के दो भेद हैं—आहार निहार की निषमता अर्थात् आहार (मोजन पान) आदि की तथा विहार (डोलना फिरना तथा खीसङ्ग आदि) की निषमता (निरुद्ध चेष्टा) से रस का निगड़ना खी उस से ज्वर का आना, इस प्रकार के कारणों से सर्व सामारण ज्वर उत्पन्न होते हैं, जैसे कि—तीन तो प्रथक् २ दोषनाले, तीन दो २ दोषनाले तथा मिश्रित तरा होते हैं, जैसे कि—तीन तो प्रथक् २ दोषनाले, तीन दो २ दोषनाले तथा मिश्रित तीनों दोषनाला हत्यादि, इन्हीं कारणों से उत्पन्न हुए उचरों में निषमज्वर आदि ज्वरों का मी समानेश हो जाता है, सरीर के अन्तर शोथ (स्जन) तथा गांठ आदि का होना आन्तर कारण का दूसरा भेद है अर्थीत् मीतरी शोध तथा गांठ आदि के नेग से ज्वर आन्तर कारण का दूसरा भेद है अर्थीत् मीतरी शोध तथा गांठ आदि के नेग से ज्वर

का आनी, ज्वर के बाब कारण वे कहलाते हैं जो कि सब आगन्तुक ज्वरों (जिन के विषयमें आगे लिखा जावेगा) के कारण हैं, इन के सिवाय हवा में उड़ते हुए जो चेपी ज्वरों के परमाणु हैं उनका भी इन्हीं कारणों में समावेश होता है अर्थात् वे भी ज्वर के बाब कारण माने जाते हैं !!

# देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार न्वरों के भेद ॥

देशी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के केवल दश भेद हैं अर्थात् दश प्रकार का ज्वर माना जाता है, जिन के नाम ये हैं---वातज्वर, पित्तज्वर, कफज्वर, वातिपत्तज्वर, वात-कफज्वर, कफपित्तज्वर, सिन्निपातज्वर, आगन्तुक ज्वर, विषमज्वर और जीर्णज्वर ॥

# अंग्रेजी वैद्यकशास्त्र के अनुसार व्वरों के भेद ॥

अंग्रेज़ी वैद्यकशास्त्र के अनुसार ज्वरों के केवल चार भेद हैं अर्थात् अंग्रेज़ी वैद्यक शास्त्र में मुख्यतया चार ही प्रकार का ज्वर माना गया है, जिन के नाम ये है—जारीज्वर, आन्तरज्वर, रिमिटेंट ज्वर और फूट कर निकल्नेवाला ज्वर।

इन में से प्रथम जारी ज्वर के चार भेद हैं-सादातप, टाइफस, टाईफोइड और फिर २ कर आनेवाला ।

दूसरे आन्तरज्वर के भी चार मेद है—ठंढ देकर (श्रीत छग कर ) नित्य आने-वाला, एकान्तर, तेजरा और चौथिया ।

तीसरे रिमिटेंट ज्वर का कोई भी भेद नहीं हैं, इसे दूसरे नाम से रिमिटेंट फीवेंर भी कहते हैं।

चौथे फूट कर निकलने वालेज्वर के बारह मेद हैं-शीतला, ओरी, अचपड़ा (आकड़ा काकड़ा), लाल बुखार, रंगीला बुखार, रक्तवायु (विसर्प), हैजा वा मरी का तप, इनष्टु-एज्ञा, मोती झरा, पानी झरा, थोथी झरा और काला मूंघोरों।

इन सब ज्वरों का वर्णन कमानुसार आगे किया जावेगा ॥

<sup>9—</sup>इस कारण को अप्रेजी वैश्वक में ज्वर के कारण के प्रकरण में यश्विप नहीं गिना है परन्तु देशी वैश्वकशास्त्र में इस को ज्वर के कारणों में माना ही है, इस लिये ज्वर के आन्तर कारण का दूसरा मेद यही है।

२-देशी वैयकशास्त्र के अनुसार ये चारो भेद विषम ज्वर के हो सकते हैं ॥

३-देशी वैश्वकशास्त्र के अनुसार यह (रिमिटेट ज्वर) विषमज्वर का एक मेद सन्ततज्वर नामक हो सकता है ॥

४-अप्रेजी भाषा में ज्वर को फीवर कहते हैं॥

५-देशी वैचकशास्त्र में मसूरिका को क्षुद्र रोग तथा मुधोरा नाम से लिखा है ॥

#### ज्वर के सामान्य कारण ॥

अयोग्य आहार और अयोग्य विहार ही ज्वर के सामान्य कारण हैं, क्योंकि इन्हीं दोनों कारणों से शरीरस्थ (शरीर में स्थित) घातु विक्वत (विकार युक्त) होकर ज्वर क्रे उत्पन्न करता है।

यह भी स्मरण रहे कि—अयोग्य आहार में बहुत सी बातों का समावेश होता है, बैसे बहुत गर्भ तथा बहुत ठंढी खुराक का खाना, बहुत भारी खुराक का खाना, विगड़ी हुई और बासी खुराक का खाना, प्रकृति के विरुद्ध खुराक का खाना, ऋतु के विरुद्ध खुराक का खाना, भूख से अधिक खाना तथा दूषित (दोष से युक्त) जल का पीना, हत्यादि।

इसी प्रकार अयोग्य विहार में भी बहुत सी बातों का समावेश होता है, जैसे-बहुत महनत का करना, बहुत गर्मी तथा बहुत ठंढ का सेवन करना, बहुत विलास करना तथा खराब हवा का सेवन करना, इत्यादि ।

वस थे ही दोनों कारण अनेक प्रकार के ज्वरों को उत्पन्न करते हैं ॥

## ज्वर के सामान्य लक्षण ॥

ज्यर के बाहर प्रकट होने के पूर्व श्रान्ति ( थकावट ), चित्त की विकलता ( बेचैनी ), मुख की विरसता ( विरसपन अर्थात् स्वाद का न रहना ), आंखों में पानी का आना, जँभाई, ठंढ हवा तथा धूप की वारंवार इच्छा और अनिच्छा, अंगों का ट्रटना, अरीर में भारीपन, रोमाश्च का होना ( रोंगटे खड़े होना ) तथा मोजन पर अरुचि इत्यादि लक्षण होते हैं, किन्तु ज्वर के बाहर प्रकट होने के पीछे ( ज्वर भरने के पीछे ) त्वचा ( चमड़ी ) गर्म माछम पड़ती है, यही ज्वर का प्रकट चिह्न है, ज्वर में प्रायः पित्त अथवा गर्मी का मुख्य उपद्रव होता है, इस लिये ज्वर के प्रकट होने के पीछे शरीर में उष्णता के भरने के साथ ऊपर लिखे हुए सब चिह्न वरावर वने रहते हैं ॥

# वातज्वर का वैर्णन ॥

कारण-विरुद्ध आहार और विहार से कीप की प्राप्त हुआ वायु आमाशय ( होजरी )

१--तात्पर्य यह है कि-अयोग्य आहार और अयोग्य विहार, इन दोनों हेतुओं से आमाशय में स्थित जो बात पित्त और कफ हैं वे रस आदि घातुओं को दृषित कर तथा जठराप्ति को बाहर निकाल कर जबर को उत्पन्न करते हैं।

गा उत्पन करण ह ॥
२-यद्यपि प्रह्मेक रोग के झान के लिये हेत्र (कारण), सम्प्राप्ति (बुष्ट हुए रोष से अथवा फैटते हुए रोग से उत्पत्ति ), पूर्वरूप (रोग की उत्पत्ति होने से पहिले होनेवाले विह्न), लक्षण (रोगोत्पत्ति रोग से रोग की उत्पत्ति ), पूर्वरूप (रोग की उत्पत्ति होने से पहिले होनेवाले विह्न), लक्षण (रोगोत्पत्ति के हो जाने पर उस के विह्न) और उपस्थ (औषध आदि देने के हारा रोगी को सुख मिलने में इन पाँचों मिलने से रोग का निक्षय), इन पांच बातों की आवस्यकता है इस लिये प्रत्येक रोग के वर्णन में इन पाँचों मिलने से रोग का निक्षय), इन पांच बातों की आवस्यक समझकर हम ने का वर्णन करना यथांगे आवस्यक था तथांगि इन का विद्वान वैद्यों के लिये आवस्यक समझकर हम ने का वर्णन करना यथांगे आवस्यक हेता (कारण) और लक्षण, इन दो ही बातों का वर्णन रोग प्रकरण में इन पाँचों का वर्णन न करके केवल हेता (कारण) और लक्षण, इन दो ही बातों का वर्णन रोग प्रकरण में किया है, क्योंकि साधारण गृहस्थों को उक्ष दो ही विषय बहुत लामदायक हो सकते हैं।

में जाकर उस में स्थित रस (आम) को दूषित कर जठर (पेट) की गर्मी (अमि) को बाहर निकालता है उस से वातज्वर उत्पन्न होता है।

लक्षार्ग—जँमाई (बंगासी) का आना, यह वातज्वर का मुख्य चिह्न है, इस के सिवाय ज्वर के वेग का न्यूनाधिक (कम ज्यादा) होना, गला ओष्ठ (होठ) और मुख का मुखना, निद्रा का नाश, छीक का बन्द होना, शरीर में रूक्षता (रूखापन), दस्त की कवजी का होना, सब शरीर में पीड़ा का होना, विशेष कर मस्तक और हृदय में बहुत पीड़ा का होना, मुख की विरसता, शूळ और अफरा, इत्यादि दूसरे भी चिह्न माळम पड़ते है, यह वातज्वर प्रायः वायुपकृतिवाळे पुरुष के तथा वायु के प्रकोप की ऋतु (वर्षा ऋतु ) में उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१—यद्यपि सब प्रकार के ज्वर में परम हितकारक होने से छह्वन सर्वोंपरि (सब से ऊपर अर्थात् सब से उत्तम ) चिकित्सा (इलाज ) है विवार पर लह्वन
देश, काल और अवस्था के अनुसार शरीर की स्थित (अवस्था) का विचार कर लह्वन
करना चाहिये, अर्थात् प्रवल वातज्वर में शक्तिमान् (ताकृतवर) पुरुष को अपनी शक्ति
का विचार कर आवश्यकता के अनुसार एक से छः छंघन तक करना चाहिये, यह मी
जान लेना चाहिये कि—लंघन के दो मेद हैं—निराहार और अल्पाहार, इन में से बिलकुंछ
ही नहीं खाना, इस को निराहार कहते हैं, तथा एकाथ वख्त थोड़ी और हलकी खुराक
का खाना जैसे—दिलया, भात तथा अच्छे प्रकार से सिजाई हुई मूंग और अरहर (तूर) की दाल इत्यादि, इस को अल्पाहार कहते हैं, साधारण वात ज्वर में एकाथ टंक
(वख्त) निराहार लंघन करके पीछे प्रकृति तथा दोष के अनुकूल ज्वर के दिनों की
मर्यादा तक (जिस का वर्णन आगे किया जावेगा) ऊपर लिखे अनुसार हलकी तथा
थोड़ी खुराक खानी चाहिये, क्योंकि—ज्वर का यही उत्तम पथ्य है, यदि इस का सेवन मली
भांति से किया जावे तो औषधि के लेने की भी आवश्यकता नहीं रहती है।

<sup>9-</sup>चौपाई- वही वेग कम्प तन होई ॥ ओठ कण्ठ मुख सूखत सोई ॥ १ ॥
निन्ना भरू छिका को नासू ॥ रूखों अङ्ग क्वज हो तासू ॥ २ ॥
क्षिर हृद सब ऑग पीड़ा होने ॥ बहुत उवासी मुख रत खोने ॥ ३ ॥
गाढी निम्ना मूत्र छ काळा ॥ उष्ण वस्तु चाहै नित नाला ॥ ४ ॥
नेत्र छ काळ रङ्ग पुनि होई ॥ उदर आफरा पीडा सोई ॥ ५ ॥
वातज्वरी के एते ळक्षण ॥ इन पर व्यानहिँ घरो विश्वक्षण ॥ ६ ॥

२-क्योंकि रूपन करने से अप्ति ( आहार के न पहुँचने से ) कोठे में स्थित दोषों को पकाती है और जब दोष पक जाते हैं तब उन की प्रवस्ता जाती रहती है, परन्तु जब संघन नहीं किया जाता है अर्थात् आहार को पेट में पहुँचाया जाता है तब अप्ति उसी आहार को ही पकाती है किन्तु दोषों को नहीं पकाती है ॥

र-यदि कदाचित् ऊपर कहे हुए छंघन का सेवन करने पर भी ज्वर न उतरे तो सब मकार के ज्वरवालों को तीन दिन के बाद इस औषि का सेवन करना चाहिये-देवदार दो रुपये भर, घनिया दो रुपये भर, सोंठ दो रुपये भर, रींगणी दो रुपये भर तथा बड़ी कण्याली दो रुपये भर, इन सब औषघों को कूट कर इस में से एक रुपये भर औषघ का कादा पाव भर पानी में चढ़ा कर तथा डेढ़ छटांक पानी के बाकी रहने पर छान कर लेना चाहिये, क्योंकि इस काथ से ज्वर पाचन को प्राप्त होकर (परिपक होकर) उतर जाता है।

र-अथवा ज्वर आने के सातवें दिन दोप के पाचन के लिये गिलोय, सांठ और पीपरा मूल, इन तीनों औपमों के काथ का सेवन ऊपर लिखे अनुसार करना चाहिये, इस से दोप का पाचन होकर ज्वर उत्तर जाता है॥

## पित्तज्वर का वर्णन ॥

कारण—िपत्त को बढ़ानेवाले मिथ्या आहार और विहार से विगड़ा हुआ पित्त आमाशय (होजरी) में जाकर उस (आमाशय) में स्थित रस को दूषित कर जठर की गर्मी को बाहर निकालता है तथा जठर में स्थित वायु को भी कुपित करता है, इस बिये कीप को प्राप्त हुआ वायु अपने समीव के अनुकूल जठर की गर्मी को वाहर निकालता है उस से पित्तज्वर उत्पन्न होता है।

लक्ष्मण्य - आंखों में दाह (जलन) का होना, यह पित्तज्वर का मुख्य लक्षण है, इस के सिवाय ज्वर का तीक्ष्ण वेग, प्यास का अत्यंत लगना, निद्रा थोड़ी आना, अती-सार अर्थात् पित्त के वेग से दस्त का पतला होनों, कण्ठ ओष्ठ (ओठ) मुख और नासिका

४-इस ज्वर में पित्त के वेग से इस्त ही पतला होता है परन्तु इस पतले दस्त के होने से अवीसार रोग नहीं समझ लेना चाहिये॥

१-यह भी स्वरण रखना चाहिये कि-एक दोष कुपित होकर दूसरे दोष को भी कृपित वा विकृत (विकार युक्त) कर देता है ॥

२-वायु का यह सक्त वा स्वभाव है कि वायु दोप (कक्त मौर िक्त), धाहु (रस और रक्त वादि) भीर मक को एक स्थान से दूसरे स्थान पर पहुँचानेवाला, आग्रुकारी (जल्दी करने वाला), रक्षे गुण-वाला, स्क्ष्म (बहुत वारीक अर्थात देखने में न आनेवाला), रक्ष (क्ला), शीतल (ठण्डा), हलका और चचल (एक जगह पर न रहनेवाला) है, इस (वायु) के पाच मेर हैं—उदान, प्राण, समान, अपान भीर व्यान, इन में से कष्ठ में उदान, हदय में प्राण, नामि में समान, गुदा में अपान और सम्पूर्ण शरीर में व्यान वायु गृहता है, इन पाचों वायुओं के प्रयक्त र कार्य आदि सब बारों दूसरे वैद्यक प्रन्थों में देख लेनी चाहियें, यहां उन का वर्णन विस्तार के भय से तथा अनावस्थक समझ कर नहीं करते हैं।

३-चौपाई-तीक्षण नेग जु तुषा अपारा ॥ निहा अल्प होग अतिसारा ॥ ९ ॥ कण्ठ ओष्ठ मुख नासा पाके ॥ मुख्ये दाह नित अस ताके ॥ २ ॥ परसा तन कटु मुख यक षादा ॥ वसन करत अरु रह उन्मादा ॥ ३ ॥ शीतळ वज्ज बाह तिस रहरें ॥ नेअन तें जु प्रवाह जळ बहरें ॥ ४ ॥ नेम मुख्य पुनि सळ हु पीता ॥ पित्त ज्वर के ये ळक्षण मीता ॥ ५ ॥

(नाक) का पकना तथा पसीनों का आना, मूर्छा, दाह, चित्तप्रमं, मुख में कडुआपन, प्रछाप (बड़बड़ाना), बमन का होना, उन्मचपन, शीतळ बस्तु पर इच्छा का होना, नेत्रों से जल का गिरना तथा विष्ठा (मल) मूत्र और नेत्र का पीछा होना, इत्यादि पित्तज्वर में दूसरे भी लक्षण होते है, यह पित्तज्वर प्रायः पित्तप्रकृतिवाले पुरुष के तथा पित्त के प्रकोपकी ऋतु (शरद् तथा श्रीष्म ऋतु) में उत्पन्न होता है।

चिकित्सा—१-इस ज्वर में दोष के वरू के अनुसीर एक टंक (वरूत) अथवा एक दिन वा जब तक ठीक रीति से भूख न छैंगे तब तक छंघन करना चाहिये, अथवा मूंग की दाल का पानी, मात तथा पानी में पकाया (सिजाया) हुआ साबूदाना पीना चाहिये।

२-अथवा-पित्तपापड़े वा घासिया पित्तपापड़े का काँड़ा, फांट वा हिम पीना चाहिये ॥

३-अथवा-दाख, हरड़, मोयों, कुटकी, किरमारे की गिरी (अमरुतास का गृदा) और पिचपापड़ा, इन का काढ़ा पीने से पिचज्वर, शोर्ष, दाह, अम और मूछी आदि उप-द्रव मिटकर दस्त साफ आना है।

8-अथवा-पित्तपापड़ा, रक्त (लाल) चन्दन, दोनों प्रकार का (सफेद तथा काला) बालाँ, इन का काथ, फांट अथवा हिम पित्तज्वर को मिटाता है।

५—रात को ठंढे पानी में मिगाया हुआ धनियेँ का अथवा गिलोय का हिम पीने से पित्तज्वर का दाह शान्त होता है।

६—यदि पिचल्वर के साथ में दाह बहुत होता हो तो कचे चावलों के घोवन में थोड़े से चन्दन तथा सींठ को घिस कर और चावलों के घोवन में मिला कर थोड़ा शहद और मिश्री डाल कर पीना चाहिये !!

1

;

F

१-चित्तश्रम अर्थात् चित्त का स्थिर न रहना ॥

२-दोष के वल के अनुसार अर्थात् विकृत (विकार को प्राप्त हुआ) दोष जैसे लघन का सहन कर सके उतना ही और वैसा ही रूपन करना चाहिये ॥

३—दोष के विकार की यह सर्वोत्तम पहिचान भी है कि जब तक दोप विकृत तथा कचा रहता है तब तक भूल नहीं रुगती है ॥

४-काढा, फाट तथा हिस आदि बनाने की विधि इसी अध्याय के औपधप्रयोगवर्णन नामक तेरहर्ने प्रकरण में लिख चुके हैं, वहा वेख लेना चाहिये ॥

५-मोथा अर्थात् नागरमोथा ( इसी प्रकार मोथा शब्द से सर्वत्र नागरमोथा समझना चाहिये ) ॥

६-शोप अर्थात् श्वरीर का सूखना ॥

७-शाला अर्थात् नेत्रवाला, इस को छुगधवाला भी कहते हैं, यह एक प्रकार का छुगन्धित (खबबूदार) तृण होता है, परन्तु पसारी कोग इस की जगह नाडी के सूखे साग को हे देते हैं उसे नहीं केना चाहिये॥

## कफज्वर का वर्णन॥

कारण कफ को बढानेवांले मिथ्या आहार और विहार से दूषित हुआ कफ जरुर में जाकर तथा उस में स्थित रस को दूषित कर उस की उष्णता को बाहर निकालता है, एवं कुपित हुआ वह कफ वायु को भी कुपित करता है, फिर कोप को प्राप्त हुआ वायु उष्णता को बाहर लाता है उस से कफल्वर उत्पन्न होता है।

लक्ष्मणे—अन्न पर अरुचि का होना, यह कफल्वर का मुख्य लक्षण है, इस के सिवाय अंगों में भीगापन, ज्वर का मन्द वेग, मुख का मीठा होना, आलख, तृति का माछम होना, शीत का लगना, देह का भारी होना, नीद का अधिक आना, रोमाञ्च का होना, शेष्म (कफ) का गिरना, वमन, उनाकी, मल; मूत्र; नेत्र; त्वचा और नख का स्वेत (सफेद) होना, स्वास, खांसी, गर्मी का पिय लगना और मन्दामि, इत्यादि दूसरे भी चिह्न इस ज्वर में होते हैं, यह कफल्वर प्रायः कफपक्कतिवाले पुरुष के तथा कफ के कोप की ऋतु (वसन्त ऋतु) में उत्यन्न होता है।

चिकित्सा—१—कफज्वरवाळे रोगी को ढंघन विशेष सद्य होताँ है तथा योग्य छंघन से दूषित हुए दोष का पाचन भी होता है, इसळिये रोगी को जब तक अच्छे प्रकार से मूख न रूगे तब तक नहीं खाना चाहिये, अथवा भूंग की दाल का ओसामण पीना चाहिये।

२-गिलोय का काढ़ा, फांट अथवा हिम शहद डाल कर पीना चाहिये।

३—छोटी पीपल, हरड़, बहेड़ा और आंवला, इन सब को सममाग (बराबर) लेकर तथा चूर्ण कर उस में से तीन मासे चूर्ण को शहद के साथ चाटना चाहिये, इस से कफ जबर तथा उस के साथ में उत्पन्न हुए खांसी श्वास और कफ दूर हो जाते है।

१-कफ को बढानेवाले आहार-क्रिग्ध शीतल तथा मञ्जर पदार्थ हैं तथा कफ को वढानेवाले विहार अधिक निहा आदि जानने चाहियें॥

२—चौपाई -- मन्द वेग मुख मीठो रहरे॥ बालस तृप्ति जीत तन गहरे॥ १॥ भारी तन अति निद्रा होवे॥ रोम उठें पीनस रुचि खोवे॥ २॥ शुक्त भूत्र नख विष्ठा जासू॥ श्वेत नेत्र खच खांसी श्वासू॥ ३॥ वसन उवाकी उष्ण मन चहही॥ एते छक्षण कफज्वर अहही॥ ४॥

<sup>3-</sup>कफ सीतल है तथा मन्द गतिवाला है इस लिये ज्वर का भी वेग मन्द ही होता है ॥

४-कफ का स्त्रभाव तृतिकारक (तृति का करनेवाला) है इस लिये कफज्वरी लघन का विशेष सहन कर सकता है, दूसरे-कफ के विकृत तथा कुपित होने से जठराप्ति अखन्त शान्त हो जाती है, इस लिये भूख पर रुचि के न होने से भी उस को लघन सहा होता है ॥

५-पहिले कह ही चुके हैं कि लंघन करने से जठराति दोव का पाचन करती है ॥

४-इस ज्वर में अङ्क्षे का पत्ता, भूरींगैणी तथा गिलोय का काटा शहद डाल कर पीने से फायदा करता है ॥

# द्विदोषज (दो २ दोषोंवाले) ज्वरों का वर्णन॥

पहिले कह जुके है कि-दो २ दोषवाले ज्वरों के तीन मेद है अर्थात् वातिपत्तज्वर, वातकफज्वर और पित्तकफज्वर इन दो २ दोषवाले ज्वरों में दो २ दोषों के लक्षण मिले हुए होते हैं , जिन की पहिचान सूक्ष्म दृष्टि वाले तथा वैद्यक विद्या में कुशल अनुमवी वैद्य ही अच्छे प्रकार से कर सकते हैं , इन दो२ दोषवाले ज्वरों को वैद्यक शास में द्वन्द्रज तथा मिश्रज्वर कहा गया है, अब कम से इन का विषय संक्षेप से दिखलाया जाता है ॥

### वातिपत्तज्वर का वर्णने ॥

स्वर्ण — जमाई का बहुत आना और नेत्रों का जलना, ये दो लक्षण इस ज्वर के मुख्य है, इन के सिवाय—प्यास, सूर्छो, अम, दाह, निद्धा का नाग्न, मस्तक में पीड़ा, वमन, अरुचि, रोमाञ्च (रोंगटों का खड़ा होना), कण्ठ और मुख का सूखना, सन्धियों में पीड़ा और अन्धकार दर्शन (अँधेरे का दीखना), ये दूसरे भी लक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा---१-इस ज्वर में भी पूर्व लिखे अनुसार लड्डन का करना पथ्य है।

१--मूर्तिगणी को रेगनी तथा कण्टकारी (क्टेरी) भी कहते हैं, प्रयोग में इस की जब ली जाती है, परन्तु जब न मिळने पर पश्चाक (पानों अंग अर्थात् जब, पत्ते, फूळ, फळ और शाखा) भी काम में आता है, इस की साधारण मात्रा एक मासे की है।

२—अर्थात् दोनों ही दोषो के छक्षण पाये जाते हैं, जैसे—बातिपत्तज्वर मे—बातज्वर के तथा पित्त-ज्वर के (दोनों के) मिश्रित छक्षण होते हैं, इसी प्रकार वातकफज्वर तथा पित्तकफज्वर के विषय में भी जान छेना चाहिये॥

२-स्थोक मिश्रित सक्षणों में दोपो के अज्ञाची मान की कल्पना (कीन सा दोष कितना वढा हुआ है तथा कीन सा दोप कितना कम है, इस बात का निश्चय करना) बहुत कठिन है, वह पूर्ण विद्वान् तथा अनुभवी वैद्य के सिवाय और किसी (साधारण वैद्य सादि) से नहीं हो सकती है॥

४-इन दो २ दोपनाले ज्वरों के वर्णन में कारण का वर्णन नहीं किया जावेगा, क्योंकि प्रलेक दोप-वाले ज्वर के विषय में जो कारण कह चुके हैं उसी को मिश्रित कर दो २ दोषवाले ज्वरों में समझ लेना चाहिये, जैसे-वानज्वर का जो कारण कह चुके हैं तथा पित्तज्वर का जो कारण कह चुके हैं इन्हीं दोनों को मिलाकर वातिपत्तज्वर का कारण जान लेना चाहिये, इसी प्रकार वातकफज्वर तथा पित्तकफज्वर के विषय में भी समझ लेना चाहिये॥

५-चौपाई--तृपा मूरछा प्रम अरु दाहा ॥ नींदनाश शिर पीड़ा ताहा ॥ १ ॥ अरुचि वमन जृम्मा रोमाचा ॥ कष्ठ तथा मुखशोप हु सॉचा ॥ २ ॥ सन्चि ग्रह्ण पुनि तम हु रहर्द ॥ बातपितज्वर लक्षण सहदे ॥ ३ ॥

६-पूर्व लिखे अनुसार अर्थात् जब तक दोपो का पाचन न होवे तथा भूख न लगे तव तक रूघन करना चाहिये अर्थात् नहीं खाना चाहिये ॥

२-चिरायता, गिलोय, दाख, ऑवला और कचूर, इन का काड़ा कर के तथा उस ने त्रिवर्षीय (तीन वर्ष का पुराना ) गुड़ डाल कर पीना चाहिये।

३-अथवा-गिलोय, पित्तपापड़ा, मोया, चिरायता और सोंठ, इन का क्राध करके पीना चाहिये, यह पश्चमद्र काथ वातपित्तज्वर में अतिलाभदायक (फायदेमन्द्र) माना गया है ॥

### वातकफज्वर का वर्णन ॥

लक्ष्मणं — जॅमाई (उवासी) का आना और अरुचि, ये दो लक्षण इस ज्वर के अल्य है, इन के सिवाय—सिन्धियों में फूटनी (पीड़ा का होना), मस्त्रक का मारी होना, निद्रा, गीले कपड़े से देह की ढाकने के समान माल्द्रम होना, देह का मारीपन, लांसी, नाक से पानी का गिरना, पसीने का आना, शरीर में दाह का होना तथा ज्वर का नध्यम वेगे, ये दूसरे भी लक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा—१—इस ज्वर में भी पूर्व लिखे अनुसार छंघन का करना पथ्य है। २—पसर कंटाली, सोंठ, गिलोय और एरण्ड की जड़, इन का काढ़ा पीना चाहिये, यह लघुसुदादि काथ है।

३—िकरमाले ( अमलतास ) की गिरी, पीपलामूल, मोथा, कुटकी और जैं हरडे ( छोटी अर्थात् काली हरड़े ), इन का काढ़ा पीना चाहिये, यह आरग्ववादि काथ हैं । ४—अथवा—केवल ( अकेली ) छोटी पीपल की उकाली पीनी चाहिये ॥

## पित्तकफञ्बर का वर्णन ॥

लक्ष्मणं — नेत्रों में दाह और अरुचि, ये दो लक्षण इस ज्वर के ग्रस्य हैं, इन के सिवाय—तन्द्रा, मूर्छो, ग्रस का कफ से लिस होना (लिसा रहना), पिच के नोर से ग्रस

९-सोरठा-देह दाह ग्रुव गात, त्रीमित जुम्मा अरुवि हो ॥ भव्य हु वेग दिखात, स्वेद कास पीनस सही ॥ ९ ॥ नींद न आवे कोग, सन्धि पीड़ मखक गहे ॥ वैद्य विचारे जोय, ये छक्षण कफवात के ॥ २ ॥

२-बायु शीघ्रगतिवाला है तथा रूफ सन्दगतिवाला है, इस लिये दोनों के र्चयोग से वात्रक्रक्तर सध्यसवेगवाला होता है।

३—यह आरग्वधादि काथ-दीपन (अप्रि को प्रदीप्त करनेवाळा), पाचन (दोवों को पकानेवाळा) तथा संशोधन (मळ और दोवों को पका कर वाहर निकालनेवाळा) मी है, इन के ये गुण होने से ही दोवों का पाचन आदि होकर ज्वर से शीघ्र ही मुक्ति (झुटकारा) हो जाती है।

४-सोरठा-गुन्न कहता परतीत, तन्त्रा मूर्छ अहिन हो ॥ वार वार में जीत, वार वार में तम हो ॥ १॥ लिप्त विरस मुख बान, नेत्र जलन अह कात हो ॥ लक्षण होत सुबान, पित्तकरुवर के वही ॥ २॥ में कडुआहट (कडुआपन,), लांसी, प्यास, वारंवार दाह का होना और वारंवार शीत का रुगना, ये दूसरे मी रुक्षण इस ज्वर में होते हैं।

चिकित्सा—१-इस ज्वर में भी पूर्व लिखे अनुसार लंघन का करना पथ्य है। २-जहां तक हो सके इस ज्वर में पाचन ओपधि लेगी चाहिये।

३—रक्त ( हारू ) चन्दन, पदमाल, घनियाँ, गिलोय और नींव की अन्तर ( मीतरी ) छाल, इन का काटा पीना चाहिये, यह रक्तचन्दनादि कार्य है।

8—आठ आनेभर कुटकी को जल में पीस कर तथा मिश्री मिला कर गर्म जल से पीना चाहिये।

५-मञ्जूसे के पत्तों का रस दो रुपये भर ठेकर उस में २॥ मासे मिश्री तथा २॥ मासे शहद को डाल कर पीना चाहिये ॥

### सामान्यज्वर का वर्णन ॥

कारण तथा रुक्षण—अनियमित खानपान, अनीर्ण, अचानक अतिशीत वा गर्मी का रूगना, अतिवायु का रूगना, रात्रि में जागरण और अतिश्रम, ये ही प्रायः सामान्यज्वर के कारण है, ऐसा ज्वर प्रायः ऋतु के बदलने से भी हो जातों है और उस की गुख्य ऋतु मार्च और अप्रेल मास अर्थात् वसन्तऋतु है तथा सितम्बर और अक्टूबर मास अर्थात् शरद्ऋतु है, शरद्ऋतु में प्रायः पित्त का बुखार होता है तथा वसन्तऋतु में प्रायः कफ का बुखार होता है, इन के सिवाय—जून और जुलाई महीने में भी अर्थात् वरसात की वातकोपवाली ऋतु में भी वायु के उपद्वसहित ज्वर चढ आता है।

जपर जिन भिन्न २ दोषवाले ज्वरों का वर्णन किया है उन सबों की भी गिनती इस (सामान्य ज्वर) में हो सकती है, इन ज्वरों में अन्तरिया ज्वर के समान चड़ाव उतार नहीं रहता है किन्तु ये (सामान्यज्वर) एक दो दिन आकर जल्दी ही उत्तर जाते है।

१-यह काथ दीपन और पाचन है तथा प्यास, दाह, अरुचि, वमन और इस ज्वर (पित्तकफज्वर) को शीघ्र ही दर करता है।

२—यह ओषि अम्लिपत्त तथा कामलासहित पित्तकफल्यर की भी बीघ्र ही दूर कर टेती है, इस ओषिष के विषय में किन्हीं आचारों की यह सम्मित है कि अड्से के पत्तों का रस (ऊपर लिखे अनुसार) दो तोले छेना चाहिये तथा उस में मिश्री और शहद को (अत्येक को ) चार २ मासे डालना चाहिये॥

३-अर्थात् इन कारणों से देश, काल और प्रकृति के अनुसार-एक वा दो दोप विकृत तथा कृषित होकर जठरामि को बाहर निकाल कर रसों के अनुगानी होकर ज्वर को उत्पन्न करते हैं ॥

४-ऋतु के बदलने से ज्वर के आने का अनुभव तो प्रायः वर्तमान में प्रत्येक गृह में हो जाता है ॥ ५-क्योंकि शरदऋत में पित्त प्रकपित होता है ॥

६-पर्वानों का न आना, सन्ताप ( देह और इन्द्रियों में सन्ताप), सर्व अंगो का पीडा करके रह जाना अथवा सब अगों का स्तम्भित के समान (स्तव्य सा) रह जाना, ये सब उक्षण ज्वरमात्र के साधारण है अर्थात् ज्वरमात्र में होते हैं इन के सिवाय श्रेष उक्षण दोगों के अनुसार पृथक् २ होते हैं॥

चिकित्सा—१-सामान्यज्वर के लिये प्रायः वही चिकित्सा हो सकती है जो कि भिन्न २ दोषवाले ज्वरों के लिये लिखी है।

२-इसं के सिवाय-इस ज्वर के लिये सामान्यचिकित्सा तथा इस में रखने योग्य कुछ नियमों को लिखते हैं उन के अनुसार वर्ताव करना चाहिये।

२—जब तक ज्वर में किसी एक दोष का निश्चय न हो वहां तक विशेष चिकित्सा नहीं करनी चाहिये, क्योंकि सामान्यज्वर में विशेष चिकित्सा की कोई आवश्यकता नहीं है, किन्तु एकाघ टंक (बख्त) लंघन करने से, आराम लेने से, हरूकी खुराक के खाने से तथा यदि दस्त की कड़जी हो तो उस का निवारण करने से ही यह ज्वर उतर जाता है।

४—इस ज्वर के प्रारम्भ में गर्भ पानी में पैरों को खुबाना चाहिये, इस से पसीना आकर ज्वर जतर जाता है<sup>8</sup> ।

५-इस ज्वर में ठंढा पानी नहीं पीना चाहिये किन्तु तीन उफान आने तक पानी को गर्म कर के फिर उस को ठंढा करके प्यास के लगने पर थोड़ा २ पीना चाहिये।

६—सोंठ, काळी मिर्च और पीपळ को घिस कर उस का अञ्जन आंख में करवाना चाहिये।

७-बहुत खुली हवा में तथा खुली हुई छत पर नहीं सोना चाहिये।

ं ८—खळप्रदेश में (मारवाड़ आदि प्रान्त में ) बाजरी का दिलया, पूर्व देश में भात की कांजी वा मांड, मध्य मारवाड़ में मूंग का ओसामण वा मात तथा दिक्षण में अरहर (तूर) की पतली दाल का पानी अथवा उस में भात मिला कर खाना चाहिये।

९—यह सी स्मरण रहे कि—यह ज्वर जाने के बाद कभी २ फिर भी वापिस आ जाता है इस िक इस के जाने के बाद भी पथ्य रखना चाहिये अर्थात् जव तक शरीर में पूरी ताक्षत न आ जावे तब तक मारी अन नहीं खाना चाहिये तथा परिश्रम का काम भी नहीं करना चाहिये ।

१-सामान्यंज्वर में दोष का निश्चय हुए विना विशेष चिकित्सा करने से कभी २ वड़ी सारी हानि मी हो जाती है अर्थात् दोष अधिक प्रकुपित हो कर तथा प्रवल्हम थारण कर रोगी के प्राणघातक हो जाते हैं ॥

२—क्योंकि पसीने के द्वारा ज्वर की भीतरी गर्मी तथा उस का वेग वाहर निकल जाता है।।
३—क्योंकि कीतल जल दशाविशेष अथवा कारणविशेष के सिवाय ज्वर मे अपथ्य (हानिकारक)

माना गया है ॥
४-उनर के जाने के बाद पूरी शक्ति के न आने तक भारी अन का खाना तथा परिश्रम के कार्य का करना तो निषिद्ध है ही, किन्तु इन के सिनाय-न्यायाम (दण्डकसरत), मैथुन, झान, इघर उघर विशेष छोळना फिरना, विशेष हना का खाना तथा अधिक शीतळ जळ का सेवन, ये कार्य भी निषिद्ध है ॥

- १०-बातज्वर में जो काढ़ा दूसरे नम्बर में लिखा है उसे लेना चाहिये।
- ११-गिलोय, सोंठ और पीपरायूक, इन का काढ़ा पीना चाहिये ।
- १२—म्रागणी, चिरायता, कुटकी, सोठ, गिलोय और एरण्ड की जड़, इन का काड़ा पीना चाहिये।
  - १३-दाख, धमासा और अङ्क्रसे का पत्ता, इन का काढ़ा पीना चाहिये।
  - १ ४-चिरायता, बाला, कुटकी, गिलोय और नागरमोथा, इन का काढा पीना चाहिये।
- १५-ऊपर कहे हुए काटों में से किसी एक काथ (काट़ों) को विधिपूर्वके तैयार कर बोड़े दिन तक लगातार दोनों समय पीना चाहिये, ऐसा करने से दोप का पाचन और शमन (शान्ति) हो कैंर ज्वर उतर जाता है।

#### सन्निपातज्वर का वर्णन ॥

तीनों दोषों के एक साथ कुपित होने को सिन्नपात वा त्रिदोष कहते हैं, यह दशा प्रायः सब रोगों की अन्तिम (आखिरी) अवस्था (हालत) में हुआ करती हैं, यह दशा ज्वर में जब होती है तब उस ज्वर को सिन्नपातज्वर कहते है, किसी में एक दोष की प्रबल्ता तथा दो दोषों की न्यूनता से तथा किसी में दो दोषों की प्रवलता और एक दोष की न्यूनता से इस ज्वर के वैद्यकशास्त्र में एकोस्वणादि ५२ मेर्द दिखलाये है तथा इस के तेरह दूसरे नाम भी रख कर इस का वर्णन किया है।

यह निश्चय ही समझना चाहिये कि-यह सिनपात मौत के विना नहीं होता है चाहे मनुष्य बोळता चाळता तथा खाता पीता ही क्यों न हो ।

यह भी सरण रखना चाहिये कि—सन्निपात को निदान और कालज्ञान को पूर्णतया जाननेवाला अनुमवी वैद्य ही पहिचान सकता है, किन्तु मूर्स वैद्यों को तो अन्तदशा तक में भी इस का पहिचानना कठिन है, हां यह निश्चय है कि—सन्निपात के वा त्रिदोप के साधारण लक्षणों को विद्वान वैद्य तथा डाक्टर लोग सहज में जान सकते हैं"।

<sup>9-</sup>अर्थात् देवदार्वादि क्षाय (देखो वातज्वर की चिकित्सा में दूसरी संख्या ) ॥

२-यह काटा दीपन और पाचन भी है।

३-काढ़े की विधि पहिले तेरहवे प्रकरण में लिख चुके हैं।

४-अर्थात् अपक (क्ये) दोप का पाचन और वढ़ें हुए दोप का शमन होकर ज्वर उतर जाता है।

५-तारपर्य यह है कि-सिंभपात की दशा में दोपों का संभावना अति कठिन क्या किन्तु असाध्य सा हो जाता है, वस वही रोग की वा यो समिक्षये कि प्राणी की अन्तिस (आखिरी) अवस्था होती है, अर्थात् इस ससार से विदा होने का समय समीप ही आजाता है।।

६-उन सब ५२ भेदों का तथा तेरह नामों का वर्णन दूसरे वैद्यक प्रन्यों में देख लेना चाहिये, यहा पर अनावस्यक समझकर उन का वर्णन नहीं किया गया है ॥

७-तात्पर्य यह है कि-तीनों दोपों के छक्षणों को देख कर सित्रपात की सत्ता का लग छेना योग्य बैदों के लिये कुछ कठिन बात नहीं है परन्तु सित्रपात के निदान (मृलकारण) तथा दोपों के अशाशीमाव का निवय करना पूर्ण अनुभवी बैद्य का ही कार्य है ॥

इस के सिवाय यह भी देखा गया है कि—रात दिन के अभ्यासी अपिठत (विना पढ़े हुए) भी बहुत से जन मृत्यु के चिह्नों को प्रायः अनेक समयों में बतला देते है, तालर्य सिर्फ यही हैं कि—''जो जामें निश्चादिन रहत, सो तामें परवीन" अर्थात् जिस का जिस विषय में रात दिन का अभ्यास होता है वह उस विषय में प्रायः प्रवीण हो जाता है, परन्तु यह वात तो अनुभव से सिद्ध हो चुकी है कि—सिवयात ज्वर के जो १३ मेद कहे गये है उन के बतलाने में तो अच्छे २ चतुर वैद्यों को भी पूरा २ विचार करना पड़ता है अर्थात् यह अमुक प्रकार का सिवयात है इस वात का बतलाना उन को भी महा कठिन पड़ जाता है।

इन सव नातों का विचार कर यही कहा जा सकता है कि—जो वैद्य सिन्नपात की योग्य चिकित्सा कर मनुष्य को बचाता है उस पुण्यवान् वैद्य की प्रशंसा के लिखने में लेखनी सर्वथा असमर्थ है, यदि रोगी उस वैद्य को अपना तन मन और घन अर्थात् सर्वस्त भी दे देवे तो भी वह उस वैद्य का यथोचित मत्युपकार नहीं कर सकता है अर्थात् बदला नहीं उतार सकता है किन्तु वह (रोगी) उस वैद्य का सर्वदा ऋणी ही रहता है।

यहां हम सिनपातज्वर के प्रथम सामान्य लक्षण और उस के वाद उस के विषय में आवश्यक सूचना को ही लिखेंगे किन्तु सिनपात के १३ मेदों को नहीं लिखेंगे, इस का कारण केवल यही है कि सामान्य बुद्धिवाले जन उक्त विषय को नहीं समझ सकते है और हमारा परिश्रम केवल गृहस्थ लोगों को इस विषय का ज्ञान कराने मात्र के लिये है किन्तु उन को वैध बनाने के लिये नहीं है, क्योंकि गृहस्थजन तो यदि इस के विषय में इतना भी जान लेंगे तो भी उन के लिये इतना ही ज्ञान (जितना हम लिखते हैं) अत्यन्त हितकारी होगा। स्टाइन जैन की क्ये इतना ही ज्ञान (जितना हम लिखते हैं) अत्यन्त हितकारी होगा।

<sup>9—</sup>खोपाई —क्षण क्षण दाह शीत पुलि होई ॥ पीड़ा हाड सिन्ध शिर सोई ॥ १ ॥
गदछे नेत नीर को सावें ॥ रक्त कुटिल लोचन मे आवे ॥ २ ॥
कणें ग्रूल भरणाटो जामें ॥ कण्ड रोध पुलि होने तामे ॥ ३ ॥
तन्द्रा मोह अर्क भ्रम परलापा ॥ अरुचि श्वास पुलि कास संतापा ॥ ४ ॥
जिह्ना श्याम दरन सी दीसे ॥ तीक्ण स्पर्श पुलि किसा वीसे ॥ ५ ॥
अग शिथिल अति होने जासू ॥ नासा रुघर सर्वे सो तासू ॥ ६ ॥
कफ पित मिल्यो रुघर भुख आवे ॥ रक्त पीत ज्यों वरण दिखांव ॥ ७ ॥
तृष्णा शोप शीस को चाले ॥ नीद न आवे काल ककाले ॥ ८ ॥
मल रु मूत्र निर कालह वरसे ॥ अल्प स्वेद पुलि अंग मे दरसे ॥ ९ ॥
कल्प्रकूल कफ की अति वाधा ॥ कृशित अद्भ वा को नहि छाघा ॥ १० ॥
श्याम रक्त मण्डल है ऐसा ॥ टाव्या खादा दाफड़ जैसा ॥ ११ ॥
भारी उदर पुले नहिं काना ॥ श्रोत्रपाक इस्यादिक नाना ॥ १२ ॥
वहत काल में दोप जा पांचे ॥ सिन्धपातज्वर लक्षण साचे ॥ १३ ॥
मन्धिपातज्वर सहल 'स्रह्मा ॥ भ्रान्थान्तर में वरण अनूपा ॥ १४ ॥

है (कुपित हो जाते हैं) वह सिन्नपातज्वर कहलाता है, इस ज्वर में प्रायः ये चिह्न होते हैं कि—अकस्मात् क्षण भर में दाह होता है, क्षण भर में शित लगता है, हाड़ सिन्ध और मस्तक में शूल होता है, अश्चपातयुक्त गदले और लाल तथा फटे से नेत्र हो जाते हैं, कानों में शब्द और पीड़ा होती है, कण्ठ में कांटे पड़ जाते हैं, तन्द्रा तथा वेहोशी होती है, रोगी अनर्थप्रलाप (व्यर्थ वकवाद) करता है, खांसी, श्वास, अरुचि और अम होता है, जीम परिदग्धवत् (जले हुए पदार्थ के समान अर्थात् काली) और गाय की जीम के समान खरदरी तथा शिथिल (लटर) हो जाती है, पित्र और रुधर से मिला हुआ कफ शूक में आता है, रोगी शिर को इघर उघर पटकता है, तृषा बहुत लगती है, निद्रा का नाश होता है, हृदय में पीड़ा होती है, पसीना; मूत्र और मल, ये बहुत काल में थोड़े २ उतरते हें, दोषों के पूर्ण होने से रोगी का देह कृश (दुबला) नहीं होता है, कण्ठ में कफ निरन्तर (लगातार) बोलता है, रुधर से काले और लाल कोट (टांटिये अर्थात् वर्र के काठने से उत्पन्न हुए दाफड़ अर्थात् ददोड़े के समान) और चकते होते हैं. शब्द बहुत मन्द (धीमा) निकलता है, कान; नाक और शुल आदि छिट्रों में पाक (पकता) होता है, पेट मारी रहता है तथा वात, पित्र और कफ, हन दोषों का देर में पाक होता है ।

१-अश्रुपातयुक्त अर्थात् ऑस्ट्रऑं की घारा सहित ॥

२-कफ के कारण गदछे, पित्त के कारण छाछ तथा वायु के कारण फटे से नेत्र होते हैं॥

३-(प्रश्न) बात आदि तीन दोष परस्पर विरुद्ध गुणवाले हैं वे सब मिल कर एक ही कार्य सिन्नपात को कैसे करते हैं, क्योंकि प्रलेक दोष परस्पर (एक दूसरे) के कार्य का नाशक है, जैसे कि-अप्ति और जल परस्पर मिलकर समान कार्य को नहीं कर सकते हैं (क्योंकि परस्पर विरुद्ध हैं) इसी प्रकार वात. पित्त और कफ. ये तीनों दोष भी परस्पर विरुद्ध होने से एक विकार को उत्पन्न नहीं कर सकते हैं? ( उत्तर ) वात, पित्त और कफ, ये तीनों दोष साथ ही में प्रकट हुए हैं तथा तीनों बरावर है. इस िलये गुणों में परस्पर (एक दूसरे से) विरुद्ध होने पर भी अपने २ गुणों से दूसरे का नाश नहीं कर सकते हैं. जैसे कि-साप अपने विष से एक दूसरे को नहीं मार सकते हैं, यही समाधान ( जो हमने लिखा है। इदबल मानार्थ ने किया है, परन्त इस प्रश्न का उत्तर गदाधर आनार्य ने दूसरे हेत का आश्रय छेकर दिया है. वह यह है कि-विरुद्ध ग्रुणवाले भी वात आदि दोष सन्निपातावस्था में दैवेच्छा से ( पर्व जन्म के किये हुए प्राणियों के शुभाशुभ कमों के प्रभाव से ) अथवा अपने खमाव से ही इक्ट्रे रहते हैं तथा एक दूधरे का विचात नहीं करते हैं। (प्रश्न ) अह्य-इस वात को तो हम ने मान लिया कि-सनिपातावस्था में विरुद्ध गुणवाले हो कर भी तीनों दोष एक दूसरे का विघात नहीं करते हैं परन्त यह प्रश्न फिर भी होता है कि वात आदि तीनों दोषों के सम्बय और प्रकोप का काल प्रयक्त २ है इस लिये वे सब ही एक काल में न तो अकट ही हो सकते हैं (क्योंकि सबय का काल पृथक २ है) और न प्रकपित ही हो सकते हैं (क्योंकि जब तीनों का समय ही नहीं है फिर प्रकोप कहाँ से हो सकता है) तो ऐसी दशा में सित्रपात रूप कार्य कैसे हो सकता है ? क्योंकि कार्य का होना कारण के आधीन है। ( उत्तर ) ब्रम्हारा यह प्रश्न ठीक नहीं है क्योंकि शरीर में वात आदि दोष खभाव से ही विद्यमान हैं. वे (तीनों रोप) अपने (त्रिदोष) को प्रकट करनेवाले निदान के वल से एक साय ही प्रकुपित हो जाते है अर्थात त्रिदोषकर्ता मिथ्या आहार और मिथ्या विहार से तीनों ही दोष एक ही काल में कृपित हो जाते हैं और कुपित हो कर सन्निपात रूप कार्य को उत्पन्न कर देते हैं ॥

इन लक्षणों के सिवाय वाग्महने ये भी लक्षण कहे हैं कि-इस ज्वर में शीत लगता है, दिन में घोर निद्रा आती है, रात्रिमें नित्य जागता है, अथना निद्रा कभी नहीं आती है, पसीना बहुत आता है, अथना आता ही नहीं है, रोगी कभी गान करता है (गाता है), कभी नाचता है, कभी हँसता और रोता है तथा उस की चेष्टा पलट (बदल) जाती है, हत्यादि।

यह भी स्मरण रहे कि-इन रुक्षणों में से बोड़े रुक्षण कष्टसाध्य में और पूरे ( कपर कहे हुए सन ) रुक्षण प्रायः असाध्य सिन्नपात में होते हैं।

विद्योधनसम्बद्ध -- सनिपातज्वर में जब रोगी के दोषों का पाचन होता है अथीत मल पकते हैं तब ही आराम होता है अर्थात रोगी होश में आता है. यह मी जान छेना चाहिये कि-जन दोषों का देग (जोर) कम होता है तब आराम होने की अविधि ( मुद्दत ) सात दश वा वारह दिन की होती है, परन्तु यदि दोप अधिक वलवान् हों तो आराम होने की अवधि चौदह वीस वा चौवीस दिन की जाननी चाहिये, यह भी स्मरण रखना चाहिये कि-सन्निपात ज्वर में बहुत ही सँमाल रखनी चाहिये, किसी तरह की गड़बड़ नहीं करनी चाहिये अर्थात् अपने मनमाना तथा मुर्ख वैद्य से रोगी का कमी इलाज नहीं करवाना चाहिये, किन्तु वहुत ही धैर्य ( धीरज )के साथ चतुर वैद्य से परीक्षा करा के उस के कहने के अनुसार रस आदि दवा देनी चाहिये, क्योंकि सिन्नपात में रस मादि दवा ही पायः विशेष लाम पहुँचाती है, हां चतुर वैद्य की सम्मति से दिये हुए काष्टादि ओषधियों के कांढे आदि से मी फायदा होता है, परन्तु पूरे तौर से तो फायदा इस रोग में रसादि दवा से ही होता है और उन रसों की दवा में भी शीघ ही फायदा पहुँचानेवाले थे रस मुख्य है-हेमगर्भ, अमृतसञ्जीवनी, मकरध्वज, षड्गुणगन्यक और चन्द्रोदय आदि, ये सब प्रधानरस पान के रस के साथ, आर्द्रक (अदरस ) के रसमें, सोंठ के साथ, लैंग के साथ तथा छल्सी के पत्तों के रस के साथ देने चाहियें, परन्तु यदि रोगी की ज़वान वन्द हो तो सहजने की छाठ के रस के साथ इन में से किसी रस को जरा गर्म कर के देना चाहिये, अथवा असकी अम्बर वा कस्त्री के साथ देना चाहिये ।

यदि ऊपर कहे हुए रसों में से कोई भी रस विद्यमान (मौजूद) न हो तो साधारण यदि ऊपर कहे हुए रसों में से कोई भी रस विद्यमान (मौजूद) न हो तो साधारण रस ही इस रोग में देने चाहियें जैसे-ब्राह्मी गुटिका, मोहरा गुटिका, त्रिपुरमेरन, जानन्द-रस ही इस रोग में देने चाहियें जैसे-ब्राह्मी गुटिका, मोहरा गुटिका, त्रिपुरमेरन, जानन्द-रस ही इस रोग में देन चाहियें जैसे-ब्राह्मी गुटिका, मोहरा गुटिका, त्रिपुरमेरन, जानन्द-रस ही हैं।

इन के सिवाय तीक्ष्ण (तेज़) नस्य का देना तथा तीक्ष्ण अजन का आंखों में ढालना आदि किया भी विद्वान वैद्य के कथनानुसार करनी चाहिये । उम्र (बड़े वा तेज़) सित्रिपात में एक महीनेतक खूब होशियारी के साथ पश्य तथा दवा का वर्ताव करना चाहिये तथा यह मी स्मरण रखना चाहिये कि सोल्ह सेर जल का उवालने से जब एक सेर जल रह जावे तब उस जल को रोगी को देना चाहिये, क्योंकि यह जल दस्त, वमन (उल्टी), प्यास तथा सिन्निपात में परम हितकारक है अर्थात् यह सौ मात्रा की एक मात्रा है।

इस के सिवाय जब तक रोगी का मल शुद्ध न हो, होश न आवे तथा सब इन्द्रियां निर्मल न हो जावें तब तक और कुछ खाने पीने को नहीं देना चाहियें अर्थात् रोगी को इस रोग में उरक्षष्टतया (अच्छे प्रकार से) बारह छंघन अवस्य करवा देने चौहियें, अर्थात् उक्त समय तक केवल ऊपर लिखे हुए जल और दवा के सहारे ही रोगी को रखना चाहिये, इस के बाद मूंग की दाल का, अरहर (तूर) की दाल का तथा खारक (छुहारे) का पानी देना चाहिये, जब खूब (कड़क कर) मूख लगे तब दाल के पानी में मात को मिला कर थोड़ा र देना चाहिये, इस के सेवन के २५ दिन बाद देश की खुराक के अनुसार रोटी और कुछ धी देना चाहिये।

कर्णक नाम का सिवपात तीन महीने का होता है, उस का खयाल उक्त समय तक वैद्य के वचन के अनुसार रखना चाहिये, इस बीच में रोगी को खाने को नहीं देना चाहिये, क्योंकि सिवपात रोगी को पिहले ही खाने को देना विष के तुल्य असर करता है, इस रोग में यदि रोगी को दूध दे दिया जावे तो वह अवश्य ही मर जाता है।

सिन्नपात रोग काल के सददा है इस लिये इस में सप्तस्मरण का पाठ और दान पुण्य आदि को भी अवस्य करना चाहिये, क्यों कि सिन्नपात रोग के होने के बाद फिर उसी शरीर से इस संसार की हवा का प्राप्त होना मानो दूसरा जन्म लेना है।

इस वर्तमान समय में विचार कर देखने से विदित होता है कि—अन्य देशों की अपेक्षा मरुखल देश में इस के चकर में आ कर बचनेवाले बहुत ही कम पुरुष होते है, इस का कारण व्यवहार नय की अपेक्षासे हम तो यही कहेंगे कि—उन को न तो ठीक तौर से ओषि ही मिलती है और न उन की परिचर्या (सेवा) ही अच्छे प्रकार से की जाती है, बस इसी का यह परिणाम होता है कि—उन को मृत्यु का आस बनना पड़ता है।

पूर्व समय में इस देशके निवासी धनाट्य (अमीर) सेठ और साह्नकार आदि कपर

१-क्योंकि सल की छुद्धि और इन्त्रियों के निर्मल हुए विना आहार को दे देने से पुन. दोवों के अधिक कुपित हो जाने की सम्मानना होती है, सम्मानना नया-दोष कुपित हो ही जाते हैं ॥

१-उक्तिष्टतया बारह छवनों के करवा देने से मळ और कुपित दोवों का अच्छे प्रकार से पाचन हो जाता है, ऐसा होने से जठरामि में भी कुछ वल आ जाता है ॥

कहे हुए रसों को विद्वान वैद्यों के द्वारा बनवा कर सदा अपने घरों में रखते थे तथा अवसर (मौका) पड़ने पर अपने कुटुम्ब, सगे, सम्बन्धी और ग़रीब लोगों को देते थे, जिससे रोगियों को तत्काल लाम पहुँचता था और इस मयंकर रोग से बच जाते थे, परन्तु वर्षमान में वह बात बहुत ही कम देखने में आती है, कहिये ऐसी दशा में इस रोग में फँस कर बेचारे ग़रीबों की क्या व्यवस्था हो सकती है? इस पर भी आश्चर्य का विषय यह है कि उक्त रस वैद्यों के पास भी बने हुए शायद ही कही िमल सकते है, क्यों कि उन के बनाने में द्रव्य की तथा गुरुगमता की आवश्यकता है, और व ऐसे दयावान वैद्य ही देखें जाते हैं कि ऐसी कीमती दवा गरीबों को ग्रुप्त में दे देवें।

पूर्व समय में ऊपर लिखे अनुसार यहां के धनाट्य सेठ और साह्कार परमार्थ का विचार कर वैद्यों के द्वारा रसोंको बनवा कर रखते थे और समय आने पर अपने कुटु- िन्चयों सोग सम्बन्धियों और गृरीबों को देते थे, परन्तु अब तो परमार्थ का विचार, अद्धा तथा दया के न होने से वह समय नहीं है, किन्तु अब तो यहां के धनाट्य लोग अविद्या देवी के प्रसाद से व्याह शादी गांवसारणी और औसर आदि व्यर्थ कार्मों में हज़ारों रुपये अपनी तारीफ़ के लिये लगा देते हैं और दूसरे अविद्या देवी के उपासक जन भी उन्हीं कार्मों में व्यय करने से जब उन की तारीफ करते हैं तब वे बहुत ही खुश होते हैं, परन्तु विद्या देवी के उपासक विद्वान् जन ऐसे कार्मों में व्यय करने की कभी तारीफ़ नहीं कर सकते हैं, क्यों कि ऐसे व्यर्थ कार्यों में हज़ारों रुपयोंका व्यय कर देना शिष्टसम्मत (विद्वानों की सम्मति के अनुकूल) नहीं है।

पाठक गण ऊपर के लेख से मरुदेश के भनाट्यों और सेठ साह्कारों की उदास्ता का परिचय अच्छे प्रकारसे पा गये होंगे, अब कहिये ऐसी दशा में इस देश के कल्याण

१-वर्तमान समय में तो यहा के ( महस्थल देश के ) निवासी धनाव्य सेठ और साहुकार आदि ऐसे मलीन इदय के हो रहे हैं कि इन के निषय में कुछ कहा नहीं जाता है किन्तु अन्तःकरण में ही महा-सन्ताप करना पहता है, इन के निरंत्र और वर्तान ऐसे निन्य हो रहे हैं कि अन्हें देखकर दारण दुःख उत्पन्न होता है, ये ओग धन पाकर ऐसे महोन्मत हो रहे हैं कि इन को अपने कर्तव्य की कुछ भी छिष वृद्धि नहीं है, रातदिन इन लेगों का कुरिसताचारी दुर्जनों के साथ सहनास रहता है, विद्वान और हाननान पुरुषों की संति इन्हें घड़ी मर भी अच्छी नहीं छगती है, यदि कोई योग्य पुरुष इन के पास आकर पुरुषों की संति इन्हें घड़ी मर भी अच्छी नहीं छगती है, यदि कोई योग्य पुरुष इन के पास आकर वैठता है तो इन की आन्तरिक इच्छा यही रहती है कि-क्व यह पुरुष उठ कर जाने और हम उपहास देखता है तो इन की आन्तरिक इच्छा यही रहती है कि-क्व यह पुरुष उठ कर जाने और हम उपहास ठढ़ा तथा दिखगी वार्जी में अपने समय को वितानें, हॅसी ठढ़ा करना, क्रियों को देखना, उन की चर्चा करना, तास वा चीपढ का खेलना, भंग आदि मादक दव्यों का सेवन करना, दूसरों की निन्दा करना तथा करना, तास वा चीपढ का खेलना, मंग आदि मादक दव्यों का सेवन करना, इसरों की निन्दा करना तथा अपूर्ण समय को व्यर्थ में नष्ट करना, यही इन का रातिवन का कार्य है, यह इम नहीं कहते हैं कि-मर-अपूर्ण समय को व्यर्थ में नष्ट करना, यही इन का रातिवन का कार्य है, यह इम नहीं कहते हैं कि-मर-अपूर्ण समय को व्यर्थ से नष्ट उठ साहुकार आदि ऐसे हैं क्योंकि यहा भी कितनेक विद्वान् धर्मात्मा और स्थल देखां की संख्या है जिन का वर्णन हम वभी कर खुके हैं।

की संमावना कैसे हो सकती है है हां इस समय में हम मुशिदाबाद के निवासी घनाड़्य और सेठ साह्कारों की घन्यवाद दिये विना नहीं रह सकते है, क्यों कि उन में अब मी कपर कही हुई बात कुछ २ देखी जाती है, अर्थात् उस देश में बड़े रसों में से मकर-ध्वज और साधारण रसों में विज्ञासगुटिका, ये दो रस प्रायः श्रीमानों के घरों में बने हुए तैयार रहते हैं और मौके पर वे सब को देते भी हैं, वास्तव में यह विद्यादेवी के उपा-सक होने की ही एकनिशानी है ।

अन्त में हमारा कथन केवल यही है कि-हमारे मरुखल देश के निवासी श्रीमान् लोग ऊपर लिखे हुए लेख को पढ़ कर तथा अपने हिताहित और कर्तव्यका विचार कर सन्मार्ग का अवलम्बन करें तो उन के लिये परम कल्याण हो सकता है, क्यों कि अपने कर्तव्य में प्रवृत्त होना ही परलोकसाधन का एक ग्रुख्य सोपान (सीटी) हैं।

# आगन्तुक ज्वर का वर्णन ॥

कारण शरीरपर अपना असर कर ज्वर को उत्पन्न करते है, उसे आगन्तुक ज्वर कहते हैं, यद्यपि अयोग्य आहार और विहार से विगड़ी हुई वायु भी आमाश्य (होनरी) में नाकर भीतर की अधि को विगाड़ कर रस तथा खून में मिळ कर ज्वर को उत्पन्न करती है परन्तु यह कारण सब प्रकार के ज्वरों का कारण नहीं हो सकता है—क्यों कि ज्वर दो प्रकार का है—शारीरिक और आगन्तुक, इन में से शारीरिक स्वतन्न (साधीन) और आगन्तुक परतन्न (पराधीन) है, इन में से शारीरिक ज्वर में ऊपर छिला हुआ कारण हो सकता है, क्यों कि शारीरिक ज्वर वायु का कोप होकर ही उत्पन्न होता है, किन्तु आगन्तुक ज्वर में पहिले ज्वर चढ जाता है पिछे दोष का कोप होता है, जैसे—

९–इन को बहा की बोळी में बाबू कहते हैं, इन के पुरुपाजन वास्तव मे मरुस्थळदेश के निवासी थे ॥ ९–इस को वहा की देश साथा में लक्की विकासगढिका कहते हैं ॥

३-क्योंकि उन के हृदय में दया और परोपकार आदि मानुषी गुण विद्यमान है ॥

४—उन को स्मरण रखना चाहिये कि यह मजुष्य जन्म वहीं कठिनता से प्राप्त होता है तथा वारंवार नहीं मिलता है, इस लिये पञ्चवत व्यवहारों को छोड कर मानुषी वर्त्ताव को अपने हृदय में स्थान दें, विद्वानों और ज्ञानी महात्माओं की सज्जित करें, कुछ शक्ति के अनुसार शाक्षों का अन्यास करें, लक्ष्मी और तज्जन्य विलास को अनिस्स समझ कर द्रव्य को सन्मार्ग में खर्च कर परलोक के सुख का सम्पादन करें, क्योंकि इस मल से मरे हुए तथा अनिस्स शरीर से निर्मेल और शास्त्रत (निस्स रहनेवाले) परलोक के सुख का सम्पादन करें के सुख का सम्पादन कर लेना ही मानुषी जन्म की इतार्थता है।

५-आदि शन्द से मूत आदि का आवेश, अभिवार ( शत और मूठ आदि का चलाना ), अभिशाप ( ब्राह्मण, गुरु, श्रद और महात्मा आदि का शाप ) विषमक्षण, अभिदाह तथा हुई। आदि का दूटना, इत्यादि कारण भी समझ केने चाहियें॥

६-यह खाधीन इस लिये हैं कि अपने ही किये हुए मिथ्या आहार और विहार से प्राप्त होता है ॥

ो ! फाम शोक तथा डर से चड़े हुए ज्वर में पित का कीप होता है और भूतादि के प्रतिविम्ब के बुखार में आवेश होनेसे तीनों दोवोंका कीप होता है, इत्यादि ।

भेद तथा लक्षण—१-विषजन्य (विषसे पैदा होनेवाला) आगन्तुक ज्वर-विष के खाने से चढ़े हुए ज्वर में रोगी का ग्रुख काला पड़ जाता है, धुई के जुमाने के समान पीड़ा होती है, अन पर अरुचि, प्यास और मूर्छा होती है, खावर विषसे उत्पन्न हुए ज्वर में दस्त भी होते हैं, क्यों कि विष नीचे को गति करता है तथा मल आदि से युक्त वमन (उलटी) भी होती है!

२-ओषधिगन्धजन्य ज्वर-किसी तेज तथा दुर्गन्धयुक्त वनस्पति की गन्ध से चढ़े हुए ज्वर में मूर्छो, शिर में दर्द तथा क्य ( उलटी ) होती है।

२—कामज्वर—अमीष्ट (प्रिय) श्ली अथवा पुरुष की प्राप्ति के न होने से उत्पन्न हुए ज्वर को कामज्वर कहते है, इस ज्वर में चित्तकी अस्थिरता (चञ्चलता), तन्द्रा (कंव) आलस्य, छाती में दर्द, अरुचि, हाथ पैरों का पेंठना, गल्हस्त (गल्हस्था) देकर फिक्र का करना, किसी की कही हुई बात का अच्छा न लगना, शरीर का स्वाना, ग्रँह पर पसीने का आना तथा निःश्वास का होना ऑदि चिह्न होते हैं।

8-भग्यज्वर-डर से चढ़े हुए ज्वर में रोगी प्रलाप (बक्वाद ) बहुत करता है। ५-ऋोधज्वर--कोध से चढ़े हुए ज्वर में कम्पन (कॉंपनी) होता है तथा छल कहुआ रहता है।

६-भूताभिषङ्गज्वर-इस ज्वर में उद्देग, इँसना, गाना, नाचना, काँपना तथा

अचित्य शक्ति का होना आदि चिह्न होते हैं।

इन के सिवाय क्षतज्वर अर्थात् शरीर में घाव के लगने से उत्पन्न होनेवाला ज्वर, दाहज्वर, श्रमज्वर (परिश्रम के करने से उत्पन्न हुआ ज्वर ) और छेदज्वर (शरीर के किसी माग के कटने से उत्पन्न हुआ ज्वर ) आदिज्वरों का इस आगन्तुक ज्वर में ही समावेश होता है।

१-चारमहने इस उचर के लक्षण-भ्रम, अरुचि, दाह और लजा, निद्रा, बुद्धि और वैर्थ का नाश माने हैं ॥ २-श्री के कामज्वर होने पर मूर्ज, देह का हटना, प्यास का लगना, नेत्र स्तन और मुख का चबल होना, पसीनों का आना तथा इस्य में दाह का होना ये लक्षण होते हैं ॥

३-(प्रश्न) कम्पन का होना बात का कार्य है फिर यह (कम्पन) क्रोघ ज्वर में कैसे होता है, क्योंकि कोच में तो फित का प्रकोप होता है? (उत्तर) पहिले कह जुके हैं कि एक अपित हुआ दोष क्योंकि कोच में तो फित का प्रकोप होता है? (उत्तर) पहिले कह जुके हैं कि एक अपित हुआ दोष क्योंकि कोच भी अपित करता है इसिल्ये फित के प्रकोप के कारण बात भी अपित हो जाता है और हुसरे दोप को भी अपित करता है इसिल्ये का ही प्रकोप होता है, उह बात नहीं है किन्यु—बात उसी से कम्पन होता है, जैसा कि-विदेह आवार्य ने कहा है कि-"क्रोघशोकी स्पृती वातिपत्तरक का भी प्रकोप होता है, जैसा कि-विदेह आवार्य ने कहा है कि-"क्रोघशोकी स्पृती वातिपत्तरक का भी प्रकोप और शोक ये दोनों वात, पित्त और रक्त को प्रकृपित करनेवाले माने गये हैं, प्रकोपनी" अपीत कोच कोच और शोक ये दोनों वात, पित्त और रक्त को प्रकृपित करनेवाले माने गये हैं, अक्रोपनी से वात का भी प्रकोप होता है तो उस से कम्पन का होना साधारण बात है।

चिकित्सा—१-विव से तथा ओषधि के गन्ध से उत्पन्न हुए ज्वर में-पित्तशमन, कत्ती (पित्त को शान्त करनेवाला) औषध लेना चाहिये, अर्थात् तज, तमालपत्र, इलायची, नागकेशर, कवावचीनी, अगर, केशर और लैंग, इन में से सब वा थोड़े सुगन्धित पदार्थ लेकर तथा उनका काथ (काढा) बना कर पीना चाहिये।

२-काम से उत्पन्न हुए ज्वर में-बाला, कमल, चन्दन, नेत्रवाला, तज, धनियाँ तथा जटामांसी आदि श्रीतल पदार्थों की उकाली, ठंढा लेप तथा इच्छित वस्तु की प्राप्ति आदि उपाय करने चाहियें।

३—क्रोब, मय और शोक आदि मानसिक (मनःसम्बन्धी) विकारों से उत्पन्न हुए ज्वरों में—उन के कारणों को (क्रोघ, मय और शोक आदिको) दूर करने चाहियें, रोगी को धैर्य (दिलासा) देना चाहिये, इच्छित वस्तु की प्राप्ति करानी चाहिये, यह ज्वर पित्त को शान्त करनेवाले शीतल उपचार, आहार और विहार आदि से मिट जाता है।

8—चोट, श्रम, मार्गजन्य श्रान्ति (रास्ते में चलने से उत्पन्न हुई थकावट) और गिर जाना इत्यादि कारणों से उत्पन्न हुए ज्वरों में—पहिले दूध और मात खाने को देना चाहिये तथा मार्गजन्य श्रान्ति से उत्पन्न हुए ज्वर में तेल की मालिश करवानी चाहिये तथा सुखपूर्वक (आराम के साथ) नीद लेनी चाहिये।

५—आगन्तुक ज्वरवाले को लंघन नहीं करना चौहिये किन्तु क्षिग्घ (चिकना), तर तथा पिचशामक (पित्त को शान्त करनेवाला) श्रीतल मोजन करना चाहिये और मन को शान्त रखना चाहिये. क्योंकि ऐसा करने से ज्वर नरम (मन्द) पढ़ कर जतर जाता है।

६—आगन्तुकज्वर वाळे को वारंवार सन्तोष देना तथा उस के प्रिय पदार्थों की प्राप्ति कराना अति लाभदायक होता है, इस लिये इस वात का अवस्य खयाल रखना चाहिये ॥

### विषमज्वर का वर्णन ॥

कारण—िकसी समय में आये हुए ज्वर के दोषों का शास्त्र की रीति के विना किसी भकार निवारण करने के पीछे, अथवा किसी ओषधिं से ज्वर को दबा देने से जब उस

१-इन दोनों (विवजन्य तथा ओपबिप्रंग्यजन्य) जिरों में-पित्त प्रकुपित हो जाता है इस छिये पित को बान्त करनेवाडी ओवधि के छेने से पित्र शान्त हो कर ज्वर शीघ्र ही उतर जाता है ॥

२-बाग्मह ने लिखा है कि"शुद्धवातक्षयागन्तुजीणंज्नरिषु लङ्ग्नम्" नेष्यवे, इति शेषः, क्षर्यात् श्रुद्ध बात में (केवल वातजन्य रोग में), क्षयजन्य (क्षयसे उत्पन्न हुए) ज्वर में, आगन्तुकज्वर में तथा जीणंज्वर में लघन नहीं करना चाहिये, वस यही सम्मति प्रायः सव भाषायों की है॥

रे-इस ज्वर का सम्बंध प्राय. मन के साथ होता है इसी लिये मन को सन्तोप प्राप्त होने से तथा अमीष्ट बद्ध के मिलने से मन की शान्तिद्वारा यह ज्वर जतर जाता है ॥

४-जैसे किनाइन आदि से ॥

की लिंगस (अंश) नहीं जाती है तब बह ज्वर धातुओं में छिप कर ठहर जाता है तथा आहित आहार और विहार से दोष कोप को प्राप्त होकर पुनः ज्वर को प्रकट कर देते' हैं उसे विषमज्वर कहते हैं, इस के सिवाय—इस ज्वर की उत्पत्ति खराव हवा आदि दूसरे कारणों से भी प्रारंग दशों में हो जाती है।

लक्षण — विषमज्वर का कोई भी नियत समय नहीं है , न उस में ठंढ वा गर्मी का कोई नियम है और न उस के वेग की ही तादाद है, क्योंकि यह ज्वर किसी समय थोड़ा तथा किसी समय अधिक रहता है, किसी समय ठंढ और किसी समय गर्मी लग कर चढ़ता है, किसी समय अधिक वेग से और किसी समय मन्द (कम) वेग से चढ़ता है तथा इस ज्वर में प्रायः पित्त का कोप होता है।

भेद--विषम ज्वर के पांच मेद हैं-सन्तत, सतत, अन्येषुष्क ( एकान्तरा ), तेजरा और चौथिया, अब इन के सरूप का वर्णन किया जाता है:--

१—सन्तात—बहुत दिनोंतक विना उतरे ही अर्थात् एकसदश रहनेवाले ज्वर को सन्तत कहते है, यह ज्वर वातिक (वायु से उत्पन्न हुआ) सात दिन तक, पैचिक (पिच से उत्पन्न हुआ) दश दिन तक और कफन (कफ से उत्पन्न हुआ) वारह दिन तक अपने २ दोष की शक्ति के अनुसार रह कर चला जाता है, परन्तु पीछे (उतर कर पुनः) फिर भी बहुत दिनों तक आता रहतों है, यह ज्वर शरीर के रस नामक घातु में रहता है।

१—तात्पर्यं यह है कि जब प्राणी का जबर चला जाता है तब अल्प दोष भी सहित भाहार और विहार के सेवन से पूर्ण होकर रस और रक्त आदि किसी धातु में प्राप्त होकर तथा उस को दूपित (विवाद) कर फिर विवय जबर को उस्पन्न कर देता है ॥

२--अर्थात् ज्वर की प्रारम्भदशा में जब खराब वा विवैकी हवा का सेवन अथवा प्रवेश आदि हो जाता है तब भी वह जबर विकृत होकर विवमज्वरहत्र हो जाता है ॥

३—"विषमज्बर का कोई भी नियत समय नहीं है" इस कथन का तात्पर्य यह है कि—जैसे वातजन्य ज्वर सात रात्रि तक, पितज्वर इस रात्रि तक तथा कफज्बर बारह रात्रि (दिन) तक रहता है तथा प्रवक्त वेग होने से वातजन्य चीदह दिन तक, पितज्वर तीस दिन तक तथा कफज्बर चीवीस दिन तक रहता है, इस प्रकार विपमज्वर नहीं रहता है, अर्थात इस का नियमित काल नहीं है तथा इस के वेग रहता है, इस प्रकार विपमज्वर कसी प्रवण्ड वेग से बढ़ता है और कभी मन्द वेग से बढ़ता है ॥

४-इस ज्वर से सततज्वर किन है, क्योंकि सततज्वर प्रायः दिन रात में दो बार बढता है अर्थात एक वार दिन में और एक वार रात्रि में, क्योंकि-प्रत्येक दोष का रात दिन में दो बार प्रकोर का समय आता है परन्तु यह वैसा नहीं है, क्योंकि यह तो अपनी स्थिति के समय बरावर बना ही रहता है।

५-मरन्तु किन्हीं आवायों की सम्मति है कि-यह ज्वर वारीर के रस और रक्त नामक (दोनों) धातुओं में रहता है ॥

### चतुर्थ अध्याय ॥

Merina Me

أحير جوجع

المريخ و ، و

1555

بالمتوار

२—सत्तत—वारह घण्टे के अन्तर से आनेवाले तथा दिन में और राि. समैय आनेवाले ज्वर को सतत कहते हैं, इस ज्वर का दोष रक्त (खून) नामक रहता है।

२-अन्येखुष्क (एकान्तरा)—यह ज्वर सदा २४ धण्टे के अन्तर से अर्थात् प्रतिदिन एक वार चढता और उतरता है रे, यह ज्वर मांस नामक धातु में र

8-तेजरा—यह ज्वर ४८ घण्टे के अन्तर से आता है अर्थात् वीच में ए नहीं आता हैं, इस को तेजरा कहते हैं परन्तु इस ज्वर को कोई आवार्य एकान्तः है, यह ज्वर मेद नामक घातु में रहता है।

५-चौथिया-यह ज्वर ७२ घण्टे के अन्तर से आता है अर्थात् वीच में हैं न आकर तीसरे दिनें आता है, इस को चौथिया ज्वर कहते हैं, इस का दोप (हाड़) नामक धातु में तथा मजा नामक धातु में रहता है।

इस ज्वरें में दोप मिन्न २ धातुओं का आश्रय लेकर रहता है इसलिये इस ज्वैद्यनन रसगत, रक्तगत, इत्यादि नामों से कहिते हैं, इन में पूर्व २ की अपेक्षा उ अधिक भयंकर होता है, इसी लिये इस अनुक्रम से अस्थि तथा मज्जा धातु में गय (प्राप्त हुआ) चौथिया ज्वर अधिक भयद्वर होता है, इस ज्वर में जब दोष पहुँच जाता है तव माणी अवस्य मर जाता है।

अव विषमज्वरों की सामान्यतया तथा प्रत्येक के लिये मिन र चिकित्सों लिखते ?

Ęo

<sup>ं</sup> १-क्योंकि दोप के प्रकोप का समय दिन और रातभर में (२४ घण्टे में ) दो धार खाता है ॥ २-इस में दिन वा रात्रि का नियम नहीं है कि दिन ही में चढे वा रात्रि में ही चढे किन्तु २४ नियम है ॥

३-अर्थात् तीसरे दिन जाता है, इस में ज्वर के आने का दिन भी छे लिया जाता है अर्थात् दिन आता है उस दिन समेत तीसरे दिन पुनः साता है ॥

४-तीसरे दिन से तात्पर्य यहा पर ज्वर क्षाने के दिन का भी परिगणन कर के चौथे दिन क्योंकि ज्वर आने के दिन का परिगणन कर के ही इस का नाम बाद्धर्षिक वा चौथिया रक्का गया '

५-इस ज्वर में अर्थात् विपमज्वर मे ॥

६-अर्थात् आथय की अपेक्षा से नाम रखते हैं, जैसे-सन्तत को रसगत, सतत को रक्तगत, का को मांसगत, तेजरा को मेदोगत तथा चौथिया को मजास्थिगत कहते हैं ॥

७-अर्थात् सन्तत से सतत, सतत से अन्येशुष्क, अन्येशुष्क से तेजरा और तेजरे से चौथिया । भयकर होता है ॥

८-अर्थात् सब की अपेक्षा चौथिया ज्वर अधिक भयकर होता है॥

९-सम्पूर्ण विषयजनर सिनपात से होते हैं परन्तु इन में जो दोष अधिक हो उन में उसी ं प्रधानता से चिकित्सा करनी चाहिये, विषयजनरों में भी देह का ऊपर नीचे से (वसन और विरे हारा) शोधन करना चाहिये तथा क्रिया और उच्च अन्नपानों से इन (विषय) ज्वरों को जीतना चा

चिकित्सा—१-सन्तत उत्तर—इस उत्तर में-पटोल, इन्द्रयव, देवदार, गिलोय भौर नीम की छाल का काथ देना चाहिये।

२—सततज्वर—इस ज्वर में-न्नायमाण, कुटकी, धमासा और उपलसिरी का काथ देना चाहिये।

३-अन्येद्युष्क (एकान्नर)-इस ज्वर में-दाल, पटोल, कहुआ नीम, मोब, इन्द्रयव तथा त्रिफला, इन का काथ देना चाहिये।

१-लेजरा—इस ज्वर में—बाला, रक्तचन्दन, मोश्र, गिलोय, धनिया और सोंठ, इन का काश शहद और मिश्री मिला कर देना चाहिये।

५-चौथिया—इस ज्वर में-अद्भा, ऑवला, साळवण, देवदार, जौं हरहें और सोंठ का काथ शहद जौर मिश्री मिला कर देना चाहिये।

सामान्य चिकित्सा—६-दोनों प्रकार की (छोटी बड़ी) रींगणी, सोंठ, धनिया और देवदारु, इन का काथ देना चाहिये, यह काथ पाचन है इस छिये विषमज्वर तथा सब प्रकार के ज्वरों में इस काथ को पैहिले देना चाहिये।

७-सुस्तादि काथ-मीथ, सूरींगैणी, गिलीय, सींठ और आँवला, इन पांचीं की उकाली को श्रीतल कर शहद तथा पीपल का चूर्ण डाल कर पीना चाहिये।

८—जवरांकु शै—गुद्ध पारा, गन्धक, वत्सनाग, सोंठ, मिर्च और पीपल, इन छाओं पदार्थों का एक एक भाग तथा गुद्ध किये हुए धतूरे के बीज दो भाग छेने चाहियें, इन में से प्रथम पारे और गन्धक की कजली कर शेष चारों पदार्थों को कपड़छान कर तथा सब को मिला कर नींबू के रसमें खूब खरेंल कर दो दो रती की गोलियां बनानी चाहियें, इन में से एक वा दो गोलियों को पानी में वा अदरख के रस में अथवा सोंठ के पानी में जबर आने तथा ठंढ लगने से आध बण्टे अथवा बण्टे मर पहिले लेना चाहिये, इस से जबर का आना तथा ठंढ का लगना बिलकुल बन्द हो जाता है, ठंढ के ज्वर में ये गोलियां किनाइन से भी अधिक फायदेमन्द हैं।

१-पहिले इसी क्राय के देने से दोषों का पाचन होकर उन का नेग मन्द हो जाता है तथा उन की प्रयक्षता मिट जाती है और प्रवक्षता के मिट जाने से पीछे दी हुई साधारण भी ओषि बीप्र ही तथा विशेष फायदा करती है ॥

२-भूरीगणी अर्थात् कटेरी ॥

३-आते हुए ज्वर के रोकने के लिये तथा ठंड छगने की वृद्ध करने के लिये यह (ज्वराङ्क्षा) महुत उत्तर सोवनि है।

४-खरळ कर सर्थात् खरळ में घोंट कर ॥ ५-क्योंकि ये गोळियां ठंड को मिटा कर तथा शरीर में उच्चता का सम्रार कर युखार को मिटावी हैं श्रीत शरीर में शक्ति को भी उर्यन्न करती हैं॥

फुटकर चिकित्सा-- ९-चौथिया तथा तेजरा के ज्वर में अर्गस्त के पत्तों का रस अथवा उस के सूखे पत्तों को पीस तथा कपड़छान कर रोगी को सुँघाना चाहिये तथा पुराने घी में हाँग को पीस कर सुँघाना चाहिये।

१०—इन के सिवाय—सब ही विषम जबरों में ये (नीचे लिखे) उपाय हितकारी हैं—काली मिर्च तथा तुलसी के पत्तों को घोट कर पीना चाहिये, अथवा—काली जीरी तथा गुड़ में थोड़ी सी काली मिर्च को डाल कर खाना चाहिये, अथवा—सोंठ जीरा और गुड़, इन को गर्म पानी में अथवा पुराने शहद में अथवा गाड़ी छाल में पीना चाहिये, इस के पीने से ठंढ का जबर उत्तर जाता है, अथवा—नीम की मीतरी छाल, गिलोय तथा चिरा-यते के पत्ते, इन तीनों में से किसी एक वस्तु को रात को मिगा कर मातःकाल कपड़े से छान कर तथा उस जल में मिश्री मिला कर और थोड़ी सी काली मिर्च डाल कर पीना चाहिये, इस के पीने से ठंढ के ज्वर में बहुत फायदा होता है।

स्मरण रहे कि—देशी इलाजों में से वनस्पति के काथ के लेने में सब प्रकार की निर्भ-यता है तथा इस के सेवन में धर्म का संरक्षण मी है क्योंकि सब प्रकार के कांद्रे उचर के होने पर तथा न भी होने पर प्रति समय दिये जा सकते है, इस के अतिरिक्त—इन से मल का पाचन होकर दस्त भी साफ आता है, इस लिये इन के सेवन के समय में साफ दस्त के आने के लिये पृथक् जुलान आदि के लेने की आवश्यकता नहीं रहती है, तात्पर्य यह है कि—वनस्पति का काथ सर्वथा और सर्वदा हितकारी है तथा साधारण चिकित्सा है, इसलिये जहां तक हो सके पहिले इसी का सेवन करना चाहिये ।।

सन्तत ज्वर (रिमिटेंट फीवर) का विशेष वर्णन ॥

कारण-विषमज़्वर का कारण यह सन्ततज्वर ही है जिस के लक्षण तथा

१-इस के-अगस्य, वगसेन, मुनिपुष्प और मुनिद्वम, ये सस्कृत नाम हैं, हिन्दी में इसे अगस्त अग-स्तिया तथा इथिया भी कहते हैं, वगाळी मं-वक, मराठी मं-हदगा, गुजराती मं-अगथियों तथा अप्रेजी में आण्डी फलोरा कहते हैं, इस का वृक्ष लम्बा होता है और इस पर पत्तेवाली वेकें अधिक चढती हैं, इस के पत्ते इसली के समान छोटे २ होते हैं, फूल सफेद, पीला, लाल और काला होता है अथात इस का फूल चार प्रकार का होता है तथा वह (फूल) केसूला के फूल के समान वाका (टेढ़ा) और उत्तम होता है, इस वृक्ष की लम्बी पतली और चपटी फलिया होती हैं, इस के पत्ते शीतल, रुख, वातकर्ता और कहुए होते हैं, इस के सेवन से पित्त, कफ, चौथिया ज्वर और सरेकमा बूट हो जाता है।

२-यह सर्वतन्त्र सिद्धान्त है कि-वनस्पति की खुराक तथा रूपान्तर में उस का सेवन प्राणियों के लिये सर्वेदा हितकारक ही है, यदि वनस्पति का काथ आदि कोई पदार्थ किसी रोगी के अनुकूल न भी आदि तो उसे छोड देना चाहिये परन्तु उस से शरीर में किसी प्रकार का विकार होकर हानि की सम्भावना कभी नहीं होती है जैसी कि अन्य रसादि की मात्राओं आदि से होती है, इसी लिये कपर कहा गया है कि-जहा तक हो सके पहिले इसी का सेवन करना चाहिये ॥

इस रोग में जो यह प्रथा देखी जाती है कि- शील और ओरी आदिवाले रोगी को पहदे में रखते हैं तथा दूसरे आदमियों को उस के पास नहीं जाने देते हैं. सो यह प्रथा तो प्रायः उत्तम ही है परन्त इस के असली तत्त्व को न समझ कर लोग अम (बहम) के मार्ग में चलने लगे हैं, देखो! रोगी की पडदे में रखने तथा उस के पास दूसरे जनों को न जाने देने का कारण तो केवल यही है कि-यह रोग चेपी है, परन्त अम में पड़े हुए जन उस का तात्पर्य यह समझते हैं कि-रोगी के पास दूसरे जनों के जाने से शीतला देवी ऋद हो जावेगी इत्यादि, यह केवल उन की मुर्वता और मज्ञा-नता ही है ।

रोगी के सोने के स्थान में खच्छता (सफाई) रखनी चाहिये, वहां साफ हवा को आने देना चाहिये<sup>र</sup>, अगरबत्ती आदि जलानी चाहिये वा धूप आदिके द्वारा उस सान को सुगन्धित रखना चाहिये कि जिस से उस स्थान की हवा न विगड़ने पावे<sup>3</sup>।

रोगी के अच्छे होने के बाद उस के कपडे और विछीने आदि जरू देने चाहियें अथवा घुलवा कर साफ होने के बाद उन में गन्धक का धुँआ देना चाहिये ।

रवराक शीतला रोग से युक्त बच्चे को तथा बड़े आदमी को खान पान में दूध, चावल, दलिया, रोटी, बूरा डाल कर बनाई हुई राबड़ी, मूंग तथा अरहर (तूर) की दाल, दाल, मीठी नारंगी तथा अजीर आदि मीठे और ठंढे पदार्थ प्रायः देने चाहियें, परन्तु यदि रोगी के कफ का ज़ोर हो गया हो तो मीठे पदार्थ तथा फल नहीं देने चा-हियें, उसे कोई भी गर्म वस्त खाने को नहीं देनी चाहिये।

रोग की पहिली अवस्था में तथा दूसरी खिति में केवल दूध मात ही देना अच्छा है, तीसरी स्थिति में केवल (अकेला) दूध ही अच्छा है, पीने के लिये ठंढा पानी अधवा वर्फ का पानी देना चाहिये।

ं रोग के मिटने के पीछे रोगी अशक्त (नाताकत) हो गया हो तो जब तक ताकत

१--इस विषय में पहिले कुछ कथन कर ही चुके हैं जिस से पाठकों को निदित हो ही गया होगा कि वास्तव में यह उन लोगों की मूर्खता और अज्ञानता ही है ॥

२—अर्थात् वाहर से आती हुई हवा की रुकावट नहीं होनी चाहिये ॥

**१—क्योंकि ह्वा के विगडने से दूसरे रोगों के उठ खंडे होने (उत्पन्न हो जाने) की सम्भावना** रहती है ॥

४-क्योंकि रोगी के कपडे और विछोने में उत्त रोग के परमाणु प्रविष्ट रहते हैं यदि उन को खलाया न जाने अथवा साफ तौर से निना धुरुाये ही काम में छाया जाने तो ने परमाणु दूसरे मनुष्यों के शरीर में प्रविष्ट हो कर रोग को उत्पन्न कर देते हैं॥

५-क्योंकि मीठे पदार्थ और फल कफ की और भी ख़िद्ध कर देते हैं, जिस से रोगी के कफ़िकार के उत्पन्न हो जाने की आशङ्का रहती है ॥



यह रोग यद्यपि शीतला के समान भयंकर नहीं है तो भी इस रोग में प्रायः अनेक समयों में छोटे बचों को हांफनी तथा फेफसे का वरम (शोय) हो जाता है, उस दशामें यह रोग भी भयंकर हो जाता है अर्थात् उस समय में तन्द्रादि सन्निपात हो जाता है, ऐसे समय में इस का खूब सावधानी से इलाज करना चाहिये, नहीं तो पूरी हानि पहुँचती है।

यह भी स्मरण रखना चाहिये कि—सख्त ओरी के दाने कुछ गहरे जासुनी रंग के होते हैं।

चिकित्सा इस रोग में चिकित्सा पायः शीतला के अनुसार ही करनी चाहिये, क्योंकि इस की मुख्यतया चिकित्सा कुछ भी नहीं है, हां इस में भी यह अवस्य होना चाहिये कि रोगी को हवा में तथा ठंढ में नहीं रखना चाहिये ।

खुराक मात दाल और दलिया आदि हलकी खुराक देनी चाहिये तथा दाल और धनिये को भिगा कर उस का पानी पिलाना चाहिये?

इस रोगी को मासे भर सोंठ को जल में रगड़ कर (विस कर) सात दिन तक दोनों समय (प्रातः काल और सायंकाल) विना गर्भ किये हुए ही पिलाना चाहिये॥

# अछपड़ा (चीनक पाक्स) का वर्णन ॥

यह रोग छोटे बच्चों के होता है तथा यह बहुत साधारण रोग है, इस रोग में एक दिन कुछ २ जबर आकर दूसरे दिन छाती पीठ तथा कन्छे पर छोटे २ ठाठ २ दाने उत्पन्न होते हैं, दिन मर में अनुमान दो २ दाने बड़े हो जाते है तथा उन में पानी मर जाता है, इस लिये वे दाने मोती के दाने के समान हो जाते हैं तथा ये दाने भी लगभग श्वीतला के दानों के समान होते है परन्तु बहुत थोड़े और दूर २ होते है।

इस रोग में ज्वर थोड़ा होता है तथा दानों में पीप नहीं होता है इस लिये इस में कुछ ढर नहीं है, इस रोग की साधारणता प्रायः यहां तक है कि— कमी २ इस रोग के दाने बच्चों के खेळते २ ही मिट जाते है, इस लिये इस रोग में चिकित्सा की कुछ भी आवश्यकता नहीं है ॥

रू-दाख और घनिये को भिगा कर उस का पानी पिछाने से अप्रि का दीपन, मोजन का पानन तथा अज्ञ पर इच्छा होती है ॥

९-क्योंकि रोगी को इवा अथवा ठढ में रखने से शरीर के जकड़ने की और सन्धियों में पीड़ा उत्पन्न होने की आशका रहती है ॥

३-मास्तव में यह मी शीतला का ही एक मेंद है ॥ ४-महिले कह चुके है कि-शीतला सात प्रकार की होती है उन में से कोई तो ऐसी होती है कि विन यह के भी अच्छी हो जाती है (जैसे यही अछपडा), कोई ऐसी होती है कि-कुछ कट से दूर होती है तथा कोई ऐसी मी होती है कि यहां करने पर भी नहीं जाती है ॥

रोगी वालक, बुहुा, अथवा अशक्त ( नाताकत ) हो तथा अधिक दस्तों को न सह सकता हो तो आम के दस्तों को भी एकदम रोक देना चाहिये ।

१—इस रोग की सब से अच्छी चिकित्सा छंघन है परन्तु पिचातीसार तथा रक्ताती-सार में छंघन नहीं कराना चाहिये, इन के सिवाय श्रेष अतीसारों में उचित छंघन कराने से रोगी को प्यास बहुत छगती है, उस को मिटाने के छिये धनियां तथा बाला को उकाल कर वह पानी ठंढा कर पिलाना चाहिये, अथवा धनियां, सोंठ, मोथा और पिचपापड़े का तथा बाला का जल पिलाना चाहिये।

२—यदि अजीर्ण तथा आम का दस्त होता हो तो रूंघन कराने के पीछे रोगी को प्रवौद्दी तथा हरूका भोजन देना चाहिये तथा आम को पचानेवाला, दीपन (अग्नि को प्रदीप्त करनेवाला), पाचन (मल और अन्न को पचानेवाला) और स्तम्भन (मल को रोकनेवाला) स्पैष्ठ देना चाहिये।

अब पृथक् २ दोषों के अनुसार पृथक् २ चिकित्सा को लिखते हैं:---

१—वातातीसार—इस में भुनी हुई मांग का चूर्ण शहद के साथ छेना चाहिये। अथवा चावछ मर अफीम तथा केशर को शहद में छेना चाहिये तथा पथ्य में दही चावछ खाना चाहिये।

२-पित्तातीसार—इस में बेल की गिरी, इन्द्रजों, मोथा, वाला और अतिविध, इन औषघों की उकाली केनी चाहिये, क्योंकि यह उकाली पित्त तथा आम के दस्त को शीघ ही मिटाती है।

अथवा-अतीस, कुड़ाछाल तथा इन्द्रजों, इन का चूर्ण चावलों के घोवन में शहद डाल कर लेना चाहिये।

३-कफात्तीसार— इस में लङ्कन करना चाहिये तथा पाचनिकया करनी चाहिये। अथवा—हरइ, दारुहळदी, वच, मोथा, सोंठ और अतीस, इन औषघों का काढ़ा पीना चाहिये।

<sup>9-</sup>बातिपत्त की प्रकृतिवाला जो रोगी हो, जिस का वल और वातु क्षीण हो गये हो, जो अखन्त दोवों से युक्त हो और जिस को वे परिमाण दस्त हो चुके हों, ऐसे रोगी के भी आम के दस्तों को रोक देना चाहिये, ऐसे रोगियों को पाचन औपघ के देने से सुखु हो जाती है, क्योंकि पाचन आपघ के टेने से और भी दस्त होने लगते हैं और रोगी उन का सहन नहीं कर सकता है, इस लिये पूर्व की क्षेथ्झा काँर भी अक्षित (निबंकता) बढ कर मृत्यु हो जाती है।

१-अवाही अर्थात पतले पदार्थ, जैसे-यवागू और यूप आदि । (प्रश्न) वैश्वक प्रन्थों में यह लिखा है कि-श्रूलरोगी दो दल के अर्जों को (मूग आदि को), क्षयरोगी खीसग को, अतीसाररोगी पतले पदार्थों और खटाई को तथा ज्वररोगी उक्त सब को खाग देवे, इस कथन से अतीसाररोगी को पतले पदार्थ तो विजित हैं, फिर आपने प्रवाही पदार्थ देने को क्यों कहा? (उत्तर) पतले पदार्थों का जो अतीसार रोग में निपेष किया है वहा दूध और वृत आदि का निपेष समझना चाहिये किन्तु यूप और पेया आदि पतले पदार्थों का निषेष नहीं है।

श्यवा—हिङ्गाष्टक चूर्ण में हरड़ तथा सज्जीखार मिला कर उस की फंकी लेनी चाहिये।
-आमातीसार—इस में भी यथाशक्य लंघन करना चाहिये।
श्यवा—एरंडी का तेल पीकर कक्षे आम को निकाल डालना चाहिये।
श्यवा—गर्भ पानी में घी डालकर पीना चाहिये।
श्यवा—सौंठ, सोंफ, खसखस और मिश्री, इन का चूर्ण खाना चाहिये।
श्यवा—सोंठ के चूर्ण को पुटपाक की तरह पका कर तथा उस में मिश्री डाल कर।
चाहिये।

4-रक्तातीसार—इस में पितातीसार की चिकित्सा करनी चाहिये।
अथवा—चावलों के घोवन में सफेद चन्दन को घिस कर तथा उस में शहद और
ो को डाल कर पीना चाहिये।
अथवा—स्थाम की गठली को छाछ में अथवा चावलों के घोवन में पीस कर खाना

अथवा-कचे बेल की गिरी को ग़ुड़ में लेना चाहिये।

त्ये ।

अथवा—जामुन, आम तथा इमली के कच्चे पत्तों को पीस कर तथा इन का रस निकार उस में शहद घी और दूघ को मिला कर पीना चाहिये।

सामान्यिकित्सों - १ — आम की गुठली का मर्गेज (गिरी) तथा बैठ की है, इन के चूर्ण को अथवा इन के काँथ को शहद तथा मिश्री डाल कर लेना चाहिये। २ — अफीम तथा केशर की आधी चिर्रमी के समान गोली को शहद के साथ लेना हेये।

३—जायफल, अफीम तथा खारक ( छुहारे ) को नागरनेल के पान के रस में षोट तथा बाल के परिमाण की गोली बनाकर उस गोली को छाछ के साथ लेना चाहिये। अ—जीरा, मांग, बेल की गिरी तथा अफीम को दही में घोट कर बाल के परिमाण की की बना कर एक गोली लेनी चाहिये।

विशेषवक्त क्य जब किसी को दस्त होने लगते हैं तब बहुत से लोग यह सम-है कि नामि के बील की गांठ (घरन वा पेचोंटी) लिसक गई है इस लिये दस्त ते है, ऐसा समझ कर वि मूर्ल खियों से पेट को मसलाते (मलवाते) हैं, सो उन का ह समझना विलक्षल ठीक नहीं है और पेट के मसलाने से बड़ी मारी हानि पहुँचती है,

१-सामान्य चिकित्सा अर्थात् जो सब प्रकार के अतीसारों में फायदा करती है।

२-परन्तु आम की गुठली के मगज (गिरी) के ऊपर जो एक प्रकार का मोटा क्रिक्ससा होता है

से निकाल डालना बाहिये अर्थात् उसे उपयोग में नहीं लाना बाहिये ॥

३-काथ में अवशिष्ट जल पावभर का छटाकभर रखना चाहिये॥

४-विरमी अर्थात् गुझा, जिसे भाषा में बुंबुची कहते हैं ॥

देखों ! शारीरिक विद्या के जाननेवाले डाक्टरों का कथन है कि—धरन अथवा पेचोंटी नाम का कोई मी अवयव शरीर में नहीं है और न नामि के बीच में इस नाम की कोई गांठ है और विचार कर देखने से डाक्टरों का उक्त कथन विलक्षल सत्य प्रतीत होता है', क्योंकि किसी अन्य में भी घरन का खरूप वा लक्षण आदि नहीं देखा जाता है, हां केवल इतनी बात अवस्य है कि—रगों में वायु अस्तन्यस्त होती है' और वह वायु किसी २ के मसलने से शान्त पड़ जाती है, क्योंकि वायु का धर्म है कि मसलने से तथा सेक करने से शान्त हो जाती है, परन्तु पेट के मसलने से यह हानि होती है कि—पेट की रगें नाता-कत (कमजोर) हो जाती हैं, जिस से परिणाम में बहुत हानि पहुँचती है, इस लिये धरन के झूठे ख्याल को छोड़ देना चाहिये क्योंकि शरीर में धरन कोई अवयव नहीं है।

अनीसार रोग में आवश्यक सूचना—दत्तों के रोग में खान पान की बहुत ही सावधानी रखनी चाहिये तथा कभी २ एकाध दिन निराहार छंघन कर छेना चाहियें, यदि रोग अधिक दिन का हो जावे तो दाह को न करनेवाळी थोड़ी २ ख़ुराक छेनी चाहिये, जैसे—चावळ और सावृदाना की कुटी हुई घाट तथा दही चावळ इत्यादि।

पथ्य-इस रोग में-वमन (उल्टी) का लेना, लंघन करना, नीद लेना, पुराने चानल, मसूर, तूर (अरहर), शहद, तिल, वकरी तथा गाय का दूघ, दही, छाल, गाय का घी, बेल का ताज़ा फल, जासुन, कबीठ, अनार, सब तुरे पदार्थ तथा हलका मोजन इत्यादि पथ्य हैं

कुपथ्य-इस रोग में-खान, मर्दन, करड़ा तथा चिकना अन्न, कसरत, सेक, नया अन्न, गर्म वस्तु, स्वीसंग, चिन्ता, जागरण करना, वीड़ी का पीना, गेहूँ, उड़द, कचे आम,

<sup>9-</sup>क्योंकि प्रथम तो उन छोगों का इस निपय में प्रलक्ष अनुमन है और प्रलक्ष अनुमन सन ही को मान्य होता है और होना ही चाहिये और दूसरे-जब नैबक सादि अन्य प्रन्य भी इस निपय में नहीं साक्षी देते हैं तो मला इस में सन्देह होने का ही क्या काम है ॥

२-अखव्यख होती है अर्थात् कमी इकड़ी होती है और कभी फैलती है ॥

२-पेट के मसलने से प्रथम तो रगें नाताकत हो जाती है जिस से परिणाम में बहुत हानि पहुँचती है, दूसरे-यदि बायु की शान्ति के लिये मसला मी जाने तो आदत विगढ जाती है अर्थात् फिर ऐसा अभ्यास पड जाता है कि पेट के मसलाये विना भूख प्यास भादि कुछ मी नहीं सगती है, इस लिये पेट को विशेष आवश्यकता के सिवाय कभी नहीं ससलाना चाहिये ।

४-क्योंकि कमी २ एकाम दिन निराहार लघन कर छेने से दोषों का पाचन तथा अप्नि का कुछ दीपन हो जाता है ॥

५-जन अतीसार रोग चला जाता है तन मरू के निकले विना मूत्र का साफ उतरना अभोवायु (अपानवायु) की ठीक प्रवृत्ति का होना, अप्ति का प्रदीप्त होना, कोष्ठ (कोठे) का हलका माख्स पड़ना शुद्ध डकार का आना, अन्न और जल का अच्छा लगना, हृदय में उत्साह होना तथा इन्त्रियों का खस्य होना, इत्सादि लक्षण होते हैं॥

< इस क्षत का असर स्थानिक है अर्थात् उसी जगहपर इस का असर होता है किन्तु वद के स्थान के सिवाय शरीर-पर दूसरी जगह असर नहीं होता है॥ . ९ इस क्षत के होने के पीछे थोड़े समय में इस का दूसरा चिह्न शरीर के ऊपर माळम होने लगता है ॥

इस रीति से दोनों प्रकार की चाँदियों के भिन्न २ चिह्न ऊपर के कोष्ठ से माइस हो सकते हैं और इंन चिह्नों से बहुधा इन दोनों का निश्चय होना छुगम है' परन्तु कभी २ जब क्षत की दुईशा होने के पीछे ये चिह्न देखने में आते हैं तब उन का निर्णय होना कठिन पढ़ जाता है<sup>2</sup>।

कभी २ किसी दशा में शिश्वें के ऊपर कठिन और नरम दोनों प्रकार की चाँदियां साथ में ही होती हैं और कभी २ ऐसा होता है कि द्वितीय चिह्न के समय के आने से पूर्व चाँदी के भेद का निश्चय नहीं हो सकता हैं<sup>8</sup>॥

किन टांकी (हाँडे शांकर)—किंठन टांकी के होने के पीछे शरीर के दूसरे भागोंपर गर्मी का असर माद्धम होने लगता है , जिस मकार नरम टांकी खीसंसर्ग के होने के पीछे शीघ ही एक वा दो दिन में दीखने लगती है उस मकार यह किंठन टांकी नहीं दीखती है किन्तु इस में तो यह कम होता है कि बहुधा इस में चार पांच दिन में अथवा एक अठवाड़े से लेकर तीन अठवाडों के भीतर एक बाँरीक फंसी होती है और धह फूट जाती है तथा उस की चाँदी पड़ जाती है, इस चांदी में से मायः गांध पीप महीं निकलता है किन्तु पानी के समान थोड़ी सी रसी आती है, इस टांकी का ग्रस्य ग्रम थह है कि-इस को दवा कर देखने से इस का तलमाग किंठन माद्धम होता है , किंठन इस तलमाग के द्वारा ही यह निश्चय, कर लिया जाता है कि नर्मी के विषने शरीर में भवेश कर लिया है , यह टांकी वहुधा एक ही होती है तथा इस के साथ में एक अथवा

९—अर्थात् छपर ठिखे हुए प्रयक् २ चिन्हों से दोनों प्रकार की चॉदी सहज में ही पहिचा<sup>न की</sup> जाती है ॥

२—स्योंकि क्षत के विगड़ जाने के बाद मिश्रितवत् हो जाने के कारण निहों का ठीक पता नहीं रूगता है।।

३-शिश्र अर्थात् सुखेन्द्रिय् (लिइ )॥

४-अर्थात् यह नहीं माछम होता है कि यह कौन से प्रकार की चाँदी है ॥

५-हार्ड अर्थात् कठिन वा सख्ते ॥

६-अर्थात् शरीर के अन्य सागौंपर भी गर्भी का कुछ न कुछ विकार उत्पन्न हो जाता है ॥

७-वारीक अर्थात् वहुत छोटीसी ॥

८-अर्थात् नॉदी:के नीचे का भाग सखत प्रतीत होता है ॥

<sup>्</sup>र-अपूर्वाक उस तलमात्र के कठिन होने से यह निश्चय हो जाता है कि इसका उसाव (नेगपूर्वक १८-अपूर्वाक उस तलमात्र के कठिन होने से यह निश्चय हो जाता है कि इसका उसाव (नेगपूर्वक १८ना ) कठिनता के साथ उठनेबाुळा है

दोनों वंक्षणों में वद हो जाती है अर्थात् एक अथवा दो मोटी गांठें हो जाती हैं परन्तु उस में दर्द थोड़ा होता है और वह पकती नहीं है, परन्तु यदि वद होने के पिछे बहुत चला फिरा जावे अथवा पैरों से किसी दूसरे प्रकार का परिश्रम करना पड़े तो कदाचित् यह गांठ भी पक जाती है ।

चिकित्सा—१-इस चाँदी के ऊपर आयोडोफार्म, क्याळोमेळ, रसकपूर का पानी-अथवा लाल मल्हम चुपडना चाहिये, ऐसा करने से टांकी श्रीष्ठ ही मिट जावेगी, यद्यपि इस टांकी के मिटाने में विशेष परिश्रम नहीं करना पड़ता है परन्तु इस टांकी से जो अरीरपर गर्मी हो जाती है तथा खून में विगाड़ हो जाता है उस का यथोचित (ठीक २) उपाय करने की बहुत ही आवश्यकता पड़ती है अर्थात् उस के लिये विशेष परिश्रम करना पड़ता है ।

२—रसकपूर, मुरदासींग, कत्था, शंखनीरा और माजूकल, इन प्रत्येक का एक एक तोला, त्रिफले की राख दो तोले तथा घोया हुआ घूर्ते दश तोले, इन सब दवाइयों को मिला कर चांदी तथा उपदंश के दूसरे किसी क्षत पर लगाने से वह मिट जाता है।

३-त्रिफले की राख को घृत में मिला कर तथा उस में थोडा सा मोरथोथा पीस कर मिला कर चाँदी पर लगाना चाहिये।

४—ऊपर कहे हुए दोनो नुसखों में से चाहे जिस को काम में लाना चाहिये परन्तु यह सरण रहे कि —पहिले त्रिफले के तथा नींव के पत्तों के जल से चाँदी को धो कर फिर उस पर दवा को लगाना चाहिये, क्योंकि ऐसा करने में जल्दी आराम होता है॥

# गर्मी द्वितीयोपदंश (सीफीलीस) का वर्णन ॥

कठिन चाँदी के दीखने के पीछे बहुत समय के बाद शरीर के कई भागों पर जिस का असर माल्झ होता है उस को गर्मी कहते है।

यद्यपि यह रोग मुख्यतया (सासकर) व्यभिचार से ही होता है परन्तु कभी २ यह किसी दूसरे कारण से भी हो जाता है, जैसे—इसका चेप छग जाने से भी यह रोग हो जाता है, क्योंकि प्रायः देखागया है कि—गर्मीवाले रोगी के शरीरपर किसी माग के काटने आदि का काम करते हुए किसी २ डाक्टर के भी जखन होगया है और उस के

१-तात्पर्य यह है कि वह गाँठ विना कारण नहीं परुती है ॥

२-क्योंकि यह मृदु होती है ॥

३-उस रक्तविकार आदि की चिकित्सा किसी कुणल वद्य वा डाक्टर से करानी चाहिये ॥

४- इत के धोने का नियम प्राय साँ नार का है, हा फिर यह भी हैं कि जितनी ही बार अधिक घोषा जाने उतना ही वह कामदायक होता है ॥

चेप के प्रविष्ट ( दाखिल ) हो जाने से उस जखम के स्थान में टांकी पड़गई है और पीले से उस के शरीर में भी गर्मी फूट निकली हैं, यह तो बहुत से लोगों ने देखा ही होगा कि—शीतला का टीका लगाते समय उस की गर्मी का चेप एक वालक से दूसरे बालक के लग जाता है, इस से सिद्ध है कि—यदि गर्मीवाला लड़का नीरोग धाय का भी दूध पीने तो उस धाय के भी गर्मीका रोग हो जाता है तथा गर्मीवाली घाय हो और लड़का नीरोग भी हो तो भी उस धाय का दूध पीने से उस लड़के के भी गर्मीका रोग हो जाता है, तात्पर्य यह है कि—इस रीति से इस गर्मी देवी की प्रसादी एक दूसरे के द्वारा बँटती हैं।

गर्मी का रोग प्रायः बारसा में जाता है<sup>3</sup>, इस तरह—व्यमिचार, रोगी के रुघिर के रस का चेप और बारसा से यह रोग होता हे<sup>3</sup>।

यद्यपि यह बात तो निर्विवाद है कि कठिन चाँदी के होने के पीछे शरीर की गर्मी प्रकट होती है परन्तु कई एक डाक्टरों के देखने में यह भी आता है कि टांकी के नरम हो जाने तक अर्थात् टांकी के होने के पीछे उस के मिटने तक उस के आस पास और तलभाग में कुछ भी कठिनता न माख्स देने पर भी उस नरम टांकी के होने के पीछे कभी २ शरीर पर गर्मी प्रकट होने लगती है।

कठिन चाँदी की यह तासीर है कि जब से वह टांकी उत्पन्न होती है उसी समय से उस का तल भाग तथा कोर (किनोर का भाग) कठिन होती है, इस के समान दूसरा कोई भी घान नहीं होता है लथीत् सब ही घान प्रथम से ही नरम होते हैं, हां यह दूसरी बात है कि—दूसरे घानों को छेड़ने से वे कदाचित् कुछ कठिन हो जाने परन्तु मूल से ही (प्रारंभ से ही) वे कठिन नहीं होते हैं॥

इस दो प्रकार की (मृदु और कठिन) चाँदी के सिवाय एक प्रकार की चाँदी और भी होती है जिस में उक्त दोनों प्रकार की चाँदियों का गुण मिश्रित (मिला हुआ) होता हैं, अर्थात् यह तीसरे प्रकार की चाँदी व्यभिचार के पीछे शीन्न ही दिखलाई देती है और उस में से रसी निकलती है तथा थोड़े दिनों के बाद वह कठिन हो जाती है और आखिरकार शरीर पर गर्मी दिखलाई देने लगती है।।

कई बार तो इस मिश्रित ( मृदु और कठिनैं ) टांकी के चिह्न स्पष्ट (साफ ) होते हैं

<sup>9-</sup>तात्पर्य यह है कि यह रोग सङ्कामक है, इस छिये संसर्ग मात्र से ही एक से दूसरे में जाता है।

२-अर्थात् यह रोग गर्भ में भी पहुँच कर वालक की उत्पत्ति के साथ ही उत्पन्न हो जाता है ॥

३-तारपर्य यह है कि उक्त व्यमिनार आदि तीन कारण इस रोग की उत्पत्ति के हैं।

४--विविवाद अर्थात् अल्पक्षादि प्रमाणों के द्वारा अनुमन से सिद्ध ॥

५-अर्थात् इस तीसरे प्रकार की चॉदी में दोनों प्रकार की चॉदी के निव सिले हुए होते हैं।।

६-मृदु और कठिन अर्थात् उभयसक्त ॥

जलन होती है तथा चिनग भी होती है इस लिये इसे चिनिगया सुनाल कहते है, इस के साथ में श्वरीर में बुलार भी था जाता है, इन्द्रिय भरी हुई तथा कठिन जेवड़ी (रस्सी) के समान हो जाती है तथा मन को अत्यन्त विकलता (वेचैनी) प्राप्त होती

शरीर के सम्पूर्ण वॉझों के बंध जाने के पहिले जो बालक इस कुटेव में पढ जाता है उस का शरीर पूर्ण बृद्धि और विकाश को प्राप्त नहीं होता है क्योंकि इस कुटेव के कारण शरीर की वृद्धि और उस के विकाश में अवरोध (रुकावट) हो जाता है. उस की हड़िया और नरें अलकने लगती हैं. ऑखें वैठ जाती हैं और उन के आस पास काला क्रॅबाला साही जाता है. ऑख का तेज कम हो जाता है. दृष्टि निर्वल तथा कम हो जाती है, चेहरे पर फ़िस्स उठ कर फ़टा करती है, बाल झर पहते हैं, माथे में टाल (टाट) पड जाती है तथा उस में दर्द होता रहता है, पृष्ठवश (पीठका वास) तथा कमर में ज्ञल (दर्द) होता है. सहारे के विना सीवा वैठा नहीं जाता है, प्रातःकाल विकौने पर से उठने को जी नहीं चाहता है तथा किसी काम में लगने की इच्छा नहीं होती है इस्पादि । सत्य तो यह है कि अखामानिक रीति से महानवर्य के मग करने रूप पाप की ये सब खराविया नहीं किन्तु उस से बचने के लिये ये सब शिक्षायें है. क्योंकि सृष्टि के नियम से विरुद्ध होने से सृष्टि इस पाप की शिक्षाओं (सजाओं ) को दिये विना नहीं रहती है. हम को विश्वास है कि इसरे किसी शारीरिक पाप के लिये सृष्टि के नियम की आवश्यक शिक्षाओं में ऐसी कठिन शिक्षाओं का उल्लेख नहीं किया गया होगा और चूकि इस पापाचरण के लिये इतनी शिक्षायें कहीं गई हैं. इस से निव्यय होता है कि-यह पाप बड़ा भारी है, इस महापाप को विचार कर यही कहना पड़ता है कि-इस पापाचरण की शिक्षा (सजा) इतने से ही नहीं पर्याप्त (काफी) होती है, ऐसी दशा में सृष्टि के नियम को अति कठिन कहा जाने वा इस पाप को अति वडा कहा जाने किन्त्र सृष्टि का नियम तो प्रकार कर कह रहा है कि इस पापाचरण की शिक्षा (सजा) पापाचरण करनेवाले को ही केवल नहीं मिलती है किन्त पापाचरण करनेवाले के लडकों को भी थोडी बहुत भोगनी आवस्यक है, प्रथम तो प्राय: इस पाप का आचरण करने वालों के सन्तान उत्पन्न ही नहीं होती हैं. यदि दैवयोग से उस नराधम को सन्तान प्राप्त होती हैं तो वह सन्तान भी थोडी वहुत मा वाप के इस पापाचरण की प्रसादी को छेकर ही उत्पन्न होती है. इस में सन्देह नहीं है, इस लेख से हमारा प्रयोजन तरुण वयवालों को भहकाने का नहीं है किन्त इन सब सख बातों को दिखला कर उन को इस पापाचरण से रोकने का है तथा इस पापाचरण में पढ़े हुओं को उस से निकालने का है, इस के अतिरिक्त इस लेख से हमारा यह भी प्रयोजन है कि-बोम्य माता पिता पहिले ही से इस पापाचरण से अपने वालको को वचाने के लिये पूरा प्रयक्ष करें और ऐसे पापाचरण वाळे छोनों के भी जो सन्तान होवें तो उन को भी उन की अच्छी तरह से देख रेख और सम्माळ रखनी चाहिये क्योंकि मा वाप के रोगों की प्रसादी छेकर जो छडके उत्पन्न होते हैं उस प्रसादी की कुटेन भी उन में अवस्य होती है, इसी नियम से इस पापाचरण वालों के जो लड़के होते है उन में भी इस (हाय से नीर्यपात करनेरूप) कुटेव का सम्रार रहता है, इस लिये जिन मा वार्पों ने अपनी अहा-नावस्था मे जो २ भूकें की हैं तथा उन का जो २ फळ पाया है उन सब बातों से वित्र होकर और उस विषय के अपने अनुभव को ध्यान में लाकर अपनी सन्तित को ऐसी कुटेव में न पड़ने टेने के लिये प्रतिक्षण उस पर दृष्टि रखनी चाहिये श्रीर इस कुटेर्व की खरावियों को अपनी सन्तति को युश्ति के द्वारा बतला देना चाहिये ।

٠.

है, कभी २ इन्द्रिय में से छोड़ भी गिरता है, कभी २ इस रोग में रात्रि के समय इन्द्रिय जागृत (चैतनय) होती है और उस समय वांकी (टेडी) होकर रहती है तथा उस के कारण रोगी के असद्य (न सहने योग्य अर्थात् बहुत ही) पीड़ा होती है, कभी २

त्रिय वाचक सज्जनो ! आप ने देखा होगा कि जिस छड़के में नौ दश वर्ष की अवस्था में अति चवछता थी, जो बुद्धिमान् था, जिस के कपोलों (गालों) पर मुखीं थी, तथा चेहरे पर तेज खीर कोति थी वही छडका विना विवाह आदि किसी हेतु के कुछ समय के वाद मलीन बदन तथा और का और हो गया है, इस का क्या कारण है ? इस का कारण वही पापाचरण की विभृति है, क्योंकि वह पाप सृष्टि के नियम से ही ग्रुप्त न रह कर उस के चेहरे आदि अहों पर झलक जाता है ।

बहुत से व्यभिचारी और दूराचारी जन संसार को दिखाने के लिये अनेक कपट वेप से रहकर अपने को जहाचारी प्रतिद करते हैं तथा मोले और अज्ञान लोग भी उन के कपट देप को न समझ कर उन्हें ब्रह्मचारी ही समझने लगते हैं. परन्तु पाठक वर्ग ! आप इस बात का निश्चय रक्खें कि ब्रह्मचारी पुरुष का चेहरा ही उस के ब्रह्मचर्य की गवाही दे देता है, वस लोग जिन को उन के व्यवहार से ब्रह्मचारी समझते हैं, यदि उन का चेहरा ब्रह्मचर्य की गवाही न दे तो आप उन्हें ब्रह्मचारी कभी न समझें। (प्रश्न ) आप ने अपने इस प्रन्थ में इस प्रकार की ये वालें क्यों किखी हैं, क्योंकि दूसरों के दोवों को प्रकट करना हम ठीक नहीं समझते हैं, इस के सिवाय एक यह भी वात है कि यह संसार विचित्र है, इस में सब ही प्रकार के मनुष्य होते हैं अर्थात शिष्टाचारी (श्रेष्ठ आचार वाले ) भी होते हैं तथा दराचारी भी होते हैं, क्योंकि संसार की माया ही वही विचित्र है. इस संसार में सब एक से नहीं हो सकते हैं और ऐसा होने से ही एक को हानि तथा दूसरे को लाम पहुँचता है, जैसे देखो ! इस कार्य (हाथ से वीर्यपात ) के करनेवाडे जो मतुष्य हैं उन को जब कुछ हानि पहुँचवी है तब वैद्यों को लाम पहुँचता है, भटा सोचने की बात है कि-यह सब ही सहतीब के द्वारा धर्मात्मा और नीरोग बन जावें तो बेचारे बिद्वान, किस को उपदेश रें तथा वैद्य वा डाक्टर किस की चिकित्सा करें, तारपर्य यह है कि इस संसारचक में सदा से ही विचित्रता चली आई है और ऐसी ही चली जावेगी, इस लिये बिहान को किसी के छिद्रों (दोयों) को प्रकाशित ( जाहिर ) नहीं करना चाहिये । ( उत्तर ) वाह जी वाह ! यह तुकारा प्रश्न तुझारे अन्तःकरण की विज्ञता का ठीक परिचय देता है, वह शोक और आखर्य की बात है कि तुम को ऐसा प्रश्न करने में तनिक सी लजा नहीं थाई और तुम ने ज़रा भी माजुषी वृद्धि का आश्रय नहीं लिया ! इसने इस प्रन्य में जो इस प्रकार की वार्ते लिखी हैं उन से हमारा प्रयोजन दूसरे के दोवों के प्रकट करने का नहीं है किन्तु सर्व साधारण को दुर्गुणों के दोष और हानियों को दिसाकर उन से बचाने और चेताने का है, देखी! इस क्कटेव के कारण हजारों का सखानाश हो गया है तथा होता जाता है, अतः हमने इस के खरण की दिखा-कर जो इस की हानियों का वर्णन कर इस से वचने के लिये उपटेश किया तो इस में क्या हुता किया, देखों ! प्राणियों नो मूल और होप से बचाना हमारा क्या किन्द्र मनुष्यमात्र का यही कर्तव्य है, रही संवार . की विचित्रता की बात, कि यह संसार विचित्र है-इस में सब ही प्रकार के मनुष्य होते हैं अर्थात् शिध-चारी भी होते हैं और दुराचारी भी होते हैं इत्यादि, सो वेशक यह ठीक है, परन्तु तुम ने कमी इस बात का भी विचार किया है कि मनुष्य दुरावारी क्यों होते हैं, इस के कारण को यदि विचार कर देखीये तो तुद्धें माद्भम हो जायगा कि मतुष्यों के दुराचारी होने में कारण केवल कुर्सस्कार ही है, वस उसी कुर्सस्कार

वृषण (अण्डकोष) स्व कर मोटे हो जाते हैं और उन में अत्यन्त पीड़ा होती हैं, पेशाव के बाहर आने का जो लम्या मार्ग है उस के किसी मार्ग में छुजाल होता है, जब अगले भाग ही में यह रोग होता है तब रसी थोड़ी आती है तथा ज्यों २ अन्दर के

को इटाना तथा भावी सन्तान को उस से वचाना इमारा अभीष्ट है. हमारा ही क्या, किन्तु सर्व संजनों और महारमाओं का नहीं अभीष्ट है और होना ही चाहिये, क्योंकि विज्ञान पाकर जो अपने मुळे हुए साई को क्रमार्ग से नहीं हटाता है वह मनुष्य नहीं किन्त साक्षात पश्च है. अब जो तम ने हानि खाम की बात कही कि एक की हानि से दूसरे का लाभ होता है इसादि, सो तुझारा यह कथन विलक्कल अज्ञानता और बालकपन का है, देखों ' सज्जन ने हैं जो कि दूसरे की हानि के निना अपना लाम चाहते हैं. किन्त जो परहानि के द्वारा अपना लाभ चाहते हैं वे नराधम ( नीच मतस्य ) है, देखो । जो योग्य वैद्य और हाक्टर हैं वे पात्रापात्र (योग्यायोग्य) का विचार कर रोगी से द्रव्य का महण करते हैं, किन्तु जो (वैद्य और डास्टर ) यह चाहने हैं कि मनुष्यगण नहीं सादतों में पढ़ कर खुब हु स भोगें और हम खुब उन का घर हटे. उन्हें शाक्षात राक्षस कहना चाहिये. देखों ¹ संसार का यह व्यवहार है कि-एक का काम करके दूसरा अपना निर्वाह करता है, वस इस प्रथा के अनुकूल वर्ताव करनेवाले को दोषास्पद (दोप का स्थान) नहीं कहा जा सकता है. जत: वैद्य रोगी का नाम करके अर्थात् रोग से मुक्त करके उस की योग्यतानुसार द्रव्य छेवे तो इस में कोई अन्यथा (अनुचित ) वात नहीं है. परन्त उन की मानसिक श्रुति खार्थतत्पर और निक्रष्ट नहीं होनी चाहिये. क्योंकि मानसिक वृत्ति को खार्थ में तत्पर तथा निक्रष्ट कर दूसरों को हानि पहेंचा कर जो खार्यसिद्धि चाहते हैं वे नराधम और परापकारी समझे जाते हैं और उन का उक्त व्यवहार स्पृष्टिनियस के विरुद्ध माना जाता है तथा उस का रोकना अल्यावस्यक समझा गया है, यदि उस का रोकना तम आवश्यक नहीं समझते हो तथा निकृष्ट मानसिक वृत्ति से एक को हानि पहेंचा कर भी इसरे के स्नाम होने को उत्तम समझते हो तो अपने घर में घुसते हुए चीर को क्यों छलकारते हो ? क्योंकि तहारा धन छे जाने के द्वारा एक की हानि और एक का काम होना तुझारा अभीष्ट ही है, यदि तुझारा चिद्धान्त मान लिया जाने तन तो संसार मे चोरी जारी आदि अनेक क्रिस्ताचार होने रुगेंगे और राजशासन आदि की भी कोई आवश्यकता नहीं रहेगी, महा खेद का विषय है कि-व्याह शादियों मे रण्डियो का नचाना. उन को इब्य देना, उस इब्य को दुरे मार्ग में खगवाना, वजा के सस्कारों का विगाडना. रण्डिया के साथ में ( मुकाबिले में ) घर की कियों से गालियों गवा कर उन के संस्कारों का विगाडना, आतिशवाजी और नाच तमाशों में हजारों रुपयों को फ्रेंक देना. वाल्यावस्था में सन्तानों का विवाह कर उन के अपक्ष (कचे) वीर्य के नाश के लिये प्रेरणा करना तथा अनेक प्रकार के द्वरे व्यसनों में फॅसते हुए सन्तानों को न रोकना, इलादि महा द्यानिकारक वातों को तो तम अच्छा और ठीक समझते हो और उन को करते हए तुझें तनिक भी लजा नहीं आती है किन्तु हमने जो अपना कर्तव्य समझ कर लामदायक (फायदेसन्द ) शिक्षाप्रद (बिक्षा अर्थात् नसीहत देने वाली ) तथा जगत् कल्याणकारी वार्ते लिखी है उन को तुम ठीक नहीं सम-अते हो, वाह जी वाह ' थन्य है जुन्नारी बुद्धि ! ऐसी २ बुद्धि और विचार रखने वाले जुन्नीं से तो इस पवित्र आर्थावर्त्त देश का सराताश हो गया है और होता जाता है, देखी! बुद्धिमानों का तो यही परम ( मुख्य ) कर्तव्य है कि जो वुद्धिमान् जन गृहस्यों को लाभ पहुँचाने वाले तथा शिक्षाप्रदं उत्तम २

६—जातीफलादि चूर्ण जायफल, बायिवइंग, चित्रक, तगर, तिल, तालीसपत, चन्दन, सोंठ, लोंग, छोटी इलायची के वीज, मीमसेनी कपूर, हरड़, आमला, काली मिर्च, पीपल और वंशलोचन, ये प्रत्येक तीन २ तोले, चतुर्जा तक की चारों भौषिघयों के तीन तोले तथा मांग सात पल, इन सब का चूर्ण करके सब चूर्ण के समान मिश्री मिलनी चाहिये, इस के सेवन से क्षय, खांसी, श्वास, संग्रहणी, अरुचि, जुसाम और मन्दाप्ति, ये सब रोग शीघ ही नष्ट होते हैं।

चन न होने के छक्षण-जिस को उत्तम प्रकार से विरेचन न हुआ हो उस की नामि में पीडा गुक कठोरता. कोख में दर्द, मल और अघोषाय का रुकना, देह में खुजली का चलना, चकत्तों का उठना, देह का गौरव, दाह, अरुचि, अफरा और वमन का होना, इत्सादि लक्षण होते हैं, ऐसी दशा में पाचन औरपि दे कर ब्रेहन करना चाहिये, जब मल पक जावे और ब्रिग्ब हो जावे तब पुन: जुलाव देना चाहिये, ऐसा करने से जुलाव न होने के उपद्रव मिट कर तथा स्त्रिप्त प्रदीप्त हो कर शरीर हरूका हो जाता है। स्विक विरेचन होने के उपद्रव-अधिक विरेचन होने से मूर्च्छा, गुद्धंश (काछ का निकलना), पेट में दर्द. भाम का अधिक गिरना तथा वस्त में कथिर और वर्षी आदि का निकलना, इसाहि उपह्रव होते हैं, ऐसी दशा में रोगी के शरीर पर शीघ्र ही शीतल जल छिडकना चाहिये. चावलों के धोवन में शहद राल कर पिछाना चाहिये, हलका सा वमन कराना चाहिये, आसकी छालके करक को दही और जौ की कांजी में भीस कर नामि पर छेप करने से दस्तों का घोर उपद्रव भी मिट जाता है. जांगों का सैनिए, शांछि चावल, साठी चावल, वकरी का दूध, कीतल पदार्थ तथा शाही पदार्थ, इत्यादि पदार्थ अधिक दखों के होने को बंद कर देते हैं। उत्तम विरेचन होने के लक्षण--शरीर का इलका पन, मन में प्रसन्ता तथा सघोवायु का अनुकूळ चलना, ये सब उत्तम विरेचन के लक्षण हैं। बिरेचन के गुण-हिन्नमें में बल का होना. बुद्धि में खच्छता. जठराप्ति का दीपन तथा रसादि घातु और अवस्था का स्थिर होना, वे सब विरेचन के गुण हैं। विरेचन में पथ्यापथ्य-असत हवा में बैठना, शीतल जल का स्पर्ध, तेल की मालिश, अजीर्ण कारी भोजन. व्यायामादि परिश्रम और मैधुन, ये सब विरेचन में अपध्य हैं तथा शांवि और साठी चावछ, मूरा आदि का यवागू, ये सव पदार्थ विरेचन में पथ्य अर्थात् हितकारक हैं ॥

तीसरा कमें अनुवासन है—यह विस्त ( गुदा में पिचकारी लगाने ) का प्रथम भेद है, तात्पर्य यह है कि लोख आदि लेहों से जो पिचकारी लगाते हैं उस को अनुवासन विस्त कहते हैं, इसी का एक मेद सान्ना विस्त है, माना विस्त में घृत आदि की माना आठ तोले की अधवा चार तोले की ली जाती है। अनुवार सान चिस्त के अधिकारी—एश देह वाला, तीश्णामि वाला तथा केंवल वातरोग वाला, ये सब इस विस्त के अधिकारी हैं। अनुवासन चिस्त के अमिधकारी—कुम्रोगी, प्रमेहरोगी, असन्त स्पूल अरीर वाला तथा उदररोगी, ये सब इस विस्त के अनिधकारी हैं, इन के खिवाय अजीरोगी, उत्माद वाला, तथा उदररोगी, ये सब इस विस्त के अनिधकारी हैं, इन के खिवाय अजीरोगी, उत्माद वाला, तथा से व्याकुल, शोथरोगी, मूर्कित, अक्त युक्त, मयसीत, श्वासरोगी तथा कास और स्वयोग से युक्त, इन को न तो यह ( अनुवासन ) विस्त देनी चाहिये और न विस्तृत विस्त का वर्णन आगे किया जावेगा ) देनी चाहिये। चिस्त का विधान—विस्त देने को नेत्र (तली) सुवर्ण आदि वाह की, वल की, वास की, नरसल की, हाधीराँत की, सींग के अपभाग की, अथवा स्फटिक आदि मिणवों की बनानी

७—अइसे का रस एक सेर, सफेद चीनी आघसेर, पीपल आठ तोले और घी आठ तोले, इन सन को मन्दाभि से पका कर अवलेह (चटनी) वना लेना चाहिये, इस के श्रीतल हो जाने पर २२ तोले शहद मिलाना चाहिये, इस का सेवन करने से राजयक्ष्मा, खांसी, श्वास, पसवाड़े का शूल, इदय का शुल, रक्तपित्त और ज्वर, ये सब रोग शीम ही मिट जाते हैं।

८-वकरी का घी चार सेर, वकरी की मेंगनियों का रस चार सेर, वकरी का मूत्र चार सेर, वकरी का दूध चार सेर तथा वकरी का दही चार सेर, इन सब को एकत्र पका

चाहिये. एक वर्ष से लेकर छ वर्ष तक के वालक के लिये छः अगुल के, छः वर्ष से लेकर वारह वर्ष तक के लिये आठ अग्रल के तथा बारह वर्ष से अधिक अवस्था वाले के लिये बारह अग्रल के लम्बे वस्ति के नेत्र बताने चाहियें. इ अगुल की नली में मूग के दाने के समान, साठ अगुल की नली में सटर के समान तथा वारह अग्रूल की नहीं में बेर की गुठली के समान छिद्र रक्खे, नहीं चिकनी तथा गाय की पूंछ के समान (जह में मोटी और आगे कम २ से पतली) होनी चाहिये. नली मूळ में रोगी के अगुठे के समान मोटी होनी चाहिये और कनिष्ठिका के समान स्थूल होनी चाहिये तथा गोळ मुख की होनी चाहिये. नठी के तीन भागों को छोड कर चतुर्थ भाग रूप मूल में गाय के कान के समान दो कर्णिकाये बनानी चाहियें..तथा उन्हीं कर्णिकाओं में चर्म की कोयली (थैली) को दो वनघनों से खुव मजवूत बांध देना चाहिये. वह बस्ति लाल वा कपैले रग से रंगी हुई, विकनी और दढ होनी चाहिये. यदि घाव मे पिचकारी मारनी हो तो उस की नली आठ अगुल की मूग के समान छिद्र वाली और गीघ के पाख की नठी के समान मोटी होनी चाहिये। वस्ती के गुण-वस्ति का उत्तम प्रकार से सेवन करने से शरीर की प्रष्टि. वर्ण की उत्तमता, वल की बृद्धि, आरोग्यता और वायु की बृद्धि होती है। ऋत के अनुसार वस्ति—शीत काल और वसन्त ऋतु में दिन में लेह वस्ति देना चाहिये तथा श्रीष्म वर्षा और शरद ऋत में क्षेद्र वित रात्रि में देना चाहिये। बस्ति विधि--रोगी को बहुत विकता न हो ऐसा मोजन करा के यह वस्ति देनी चाहिये किन्तु वहत चिकना सोजन कराके वस्ति नहीं देनी चाहिये. क्योंकि ऐसा करने से हो प्रकार से ( भोजन मे और वस्ति में ) बेह का उपयोग होने से मद और मुर्छा रोग उत्पन्न होते हैं तथा अत्यन्त रुख पदार्थ खिला कर विता के देने से वल और वर्ण का नाश होता है. खतः अल्पिल्लग्ध पदार्थी को खिला कर विख करनी चाहिये। चिस्ति की मात्रा--यदि विख हीन मात्रा से दी जाने तो यथोचित कार्य को नहीं करती है, यदि सविक मात्रा से दी जाने तो अफरा, क्रांस और अतीसार को उत्पन्न करती है इस लिये वस्ति न्यूनाधिक मात्रा से नहीं देनी चाहिये, अनुवासन वस्ति में झेह की छ. पल की मात्रा उत्तम, तीन पल की मध्यम और डेढ पल की मात्रा अधम मानी गई है, लेह में जो सोंफ और संघे नमक का चूर्ण डाला जाने उस की मात्रा छः मासे की उत्तम, चार मासे की सध्यम और दो मासे की हीन है। विस्ति का समय-निरेचन देने के वाद ७ दिन के पीछे जब देह में वल का जावे तव अनुवासन वस्ति देनी चाहिये। चस्ति देने की रीति--रोगी के खूब तेल की मालिश कराके धीरे २ गर्मे जल से बफारा दिला कर तथा भोजन कराके कुछ इधर उधर घुमा कर तथा मल मूत्र और अघोनाय का लाग करा के सेह मस्ति देनी चाहिये, इस की रीति यह है कि-रोगी को बार्ये करवर युका के बार्ट

कर उस में एक सेर जनाखार का चूर्ण डालना चाहिये, इस घृत के सेवन से राजयहमा, खांसी और श्वास, ये रोग नष्ट हो जाते हैं।

९—वासा के जड़ की छाल १२॥ सेर तथा जल ६४ सेर, इन को ध्यौटाने, जन १६ सेर जल शेष रहे तन इस में १२॥ सेर मिश्री मिला कर पाक करे, जब गाड़ा हो जाने तन उस में त्रिकुटा, दालचीनी, पत्रज, इलायची, कायफल, मोथा, कुष्ठ (कूट), जीरा, पीपरामूल, कनीला, चन्य, वंशलोचन, कुटकी, गजपीपल, तालीसपत्र और धनियां, ये सब दो २ तोले मिलाने, सब के एक जीव हो जाने पर उतार ले तथा शीतल होने पर

जांच को फैळा कर और दाहिनी जांच को सकोड़ कर चिकनी गुदा में पिचकारी की नली को रक्खे, उस नली में विस्त के मुख को सूत से बॉब कर वार्वे हाथ में के कर दाहिने हाथ से मध्यम देग से धीर वित्त होकर दनाने, जिस समय वस्ति की जाने उस समय रोगी जमाई खांसी तथा छींकना सादि न करे; पिचकारी के दावने का काल तीस मात्रा पर्यन्त है, जब क्षेष्ठ सब शरीर में पहुँच जावे तब सी वाक् पर्यन्त चित्त लेटा रहे ( वाक् और सात्रा का परिसाण अपने घोंट पर हाथ को फेर कर चुटकी बजाने जितना माना गया है, अथवा ऑख वन्द कर फिर खोलना जितना है. अथवा ग्रह अक्षर के उन्नारण काल के समान है ) फिर सब देह को फैला देना चाहिये कि जिस से खेह का असर सब शरीर में फैल जाने, फिर रोगी के पैर के तलवों को तीन बार ठोंकना चाहिये, फिर इस की शय्या को उठा कर कुछे और कमर को तीन बार ठोंकना चाहिये, फिर पैरों की तरफ से शय्या को तीन २ बार ऊँची करना चाहिये, इस प्रकार सब विधि के होने के पश्चात रोगी को यथेष्ट सोना चाहिये. जिस रोगी के पिचकारी का तेल विना किसी उपद्रव के अधोवायु और मल के साथ गुदा से निकले उस के वस्ति का ठीक लगना जानना बाहिये, फिर पहिले का भोजन पच जाने पर और तेल के निकल क्षाने पर दीप्ताप्ति वाले रोगों को सायंकाल में इसका अब भोजन के लिये देना चाहिये, दूसरे दिन लेह के विकार के दूर करने के लिये गर्म जल पिलाना चाहिये, अथवा धनिया और सींठ का काढ़ा पिलाना चाहिये इस, प्रकार से छः सात आठ अयवा नी क्षजुवासन वृक्तियां देनी चाहिये, (इन के वाद अन्त में निरुद्दण वृक्ति देनी चाहिये)। चिस्ति के मण-पहिली वित्त से मूत्राशय और पेड़ विकने होते हैं, दूसरी वित्त से मस्तक का पवन शान्त होता है. तीसरी बरित से वल और वर्ण की बृद्धि होती है, चौथी और पॉचवी वरित से रस और रुपिर क्रिय होते हैं. छठी वित्त से मांस क्रिम्घ होता है, सातवीं वित्त से मेद क्रिम्घ होता है, आठवीं और नवीं वित से कम से मांस और मजा क्षिग्ध होते हैं, इस प्रकार अठारह वित्यों तक क्याने से शुक्र तक के बाद-न्सात्र विकार दूर होते हैं, जो पुरुष अठारह विन तक अठारह वितायों का सेवन कर छेदे वह हाथी के समान वलवान, घोड़े के समान वेगवान और देवों के समान कान्ति वाला हो जाता है, रूझ तथा अधिक वायु वाळे सनुष्य को तो प्रति दिन ही बित्त का सेवन करना चाहिये तथा क्षन्य सनुष्यों को जठरानि में वाधा न पहुँचे इस लिये तीसरे २ दिन वस्ति का सेवन करना चाहिये, रूक्ष शरीर वाले मतुष्यों को अस्य मात्रा भी अनुवासन वस्ति दी जावे तो वहुत दिनों तक भी कुछ हर्ज नहीं है किन्तु क्रिग्य सनुर्खों को धोडी सान्ना की निरुद्दण दिख दी जाने तो वह उन के अनुकूल होती है, अथवा जिस मनुष्य के बिळ

यह सैंचतान निद्रावस्था (नींद की हालत) और एकाकी (अकेले) होने के समय में नहीं होती है किन्तु जब रोगी के पास दूसरे लोग होते है तब ही होती है तथा एकाएक (अचानक) न होकर धीरे २ होती हुई माख्य पड़ती है, रोगी पहिले हँसता है, बकता है, पीछे डसके भरता है और उस समय उस के गोला भी ऊपर को चढ जाता है, सैंच-तान के समय यद्यपि असावधानता माख्य होती है परन्तु वह पायः अन्त में मिट जाती है।

महात्मा, परोपकारी (दूसरों का उपकार करनेवाले) और सखवादी (सल बोलनेवाले) ये तथा उन का वचन इस भव (लोक) और पर भव (इसरा लोक) दोनों में हितकारी (मलाई करनेवाला) है, इसी छिये हम ने भी इस प्रन्य में उन्हां महात्माओं के वचनो को अनेक शास्त्रों से छेकर सप्रहीत (इक्ट्रा ) किया है, किन्तु जिन लोगों ने उक्त महात्माओं के वचनों को नहीं माना, वे अविद्या के उपासक समझे गये और उसी के प्रसाद से वे धर्म को अधर्म, सल को असल, असल को सल, ग्रुद्ध को अग्रुद्ध, अग्रदा को ग्रदा, जह को चेतन, चेतन को जह तथा अधर्म को धर्म समझने लगे, वस उन्हीं खोगों के ्र प्रताप से आज इस पवित्र गृहस्थाधम की यह दुर्देगा हो रही है और होती जाती है तथा इस आश्रम की यह दुर्दशा होने से इस के आश्रयीभत (सहारा छेनेवाले) शेष तीनों आश्रमों की दुर्दशा होने में आर्थर्य ही क्या है ? क्योंकि-"जैसा आहार. वैसा उद्गार" वस-हमारे इस पूर्वोक्त (पहिले कहे हुए) वचन पर थोडा सा ध्यान दो तो हमारे कथन का आकाय (मतलव) तुम्हें अच्छे प्रकार से माखूम हो जावेगा। (प्राप्त ) आपने मत प्रेत आदि का केवल वहम वतलाया है. सो क्या भत प्रेत आदि है ही नहीं है ( उत्तर ) हमारा यह कथन नहीं है कि-भूत प्रेत आदि कोई पदार्थ ही नहीं है, क्योंकि हम सब ही छोग शास्त्रानुसार स्वर्ग और नरक आदि सब व्यवहारों के माननेवाले हैं अत. हम भूत प्रेत आदि भी सब कुछ मानते हैं. क्योंकि जीवविचार आदि प्रन्यों में व्यन्तर के आठ भेद कहे हैं-पिशाच, भूत, यक्ष, राक्षस, किमर. किन्मुक्प. महोरग और गन्धर्व. इस लिये हम उन सब को यथावत ( ज्यों का ल्यो ) मानते हैं, इस लिये इसारा कथन यह नहीं है कि भूत प्रेत आदि कोई पदार्थ नहीं है किन्तु इसारे कहने का सतलव यह है कि-एइस्थ लोग रोग के समय में जो मृत प्रेत आदि के वहम में फॅस जाते है सो यह उन की मुर्खता है, क्योंकि-देखों । ऊपर लिखे हुए जो पिशाच आदि देव है वे प्रलेक मनुष्य के शरीर में नहीं आते हैं, हां यह दूसरी बात है कि-पूर्व भव (पूर्व जन्म) का कोई वैरानुवन्य (वैर का सम्बध) हो जाने से ऐसा हो जाने (किसी के शरीर में पिशाचादि प्रवेश करे) परन्त इस बात की तो परीक्षा भी हो सकती है अर्थात् शरीर में पिशाचादि का प्रवेश है वा नहीं है इस वात की परीक्षा को तुम सहज मे थोडी देर में ही कर सकते हो, देखो ! जब किसी के शरीर में तुम को भूत प्रेत आदि की सम्भावना हो तो तुम किसी छोटी सी चीज को हाय की मुद्री में बन्द करके उस से पूछो कि हमारी सुद्री में क्या चीज है 2 यदि वह उस चीज को ठीक २ बतला दे तो पुन भी दो तीन बार दूसरी २ चीजो को लेकर पूँछो, जब कई बार ठीक २ सब बस्तुओं को बतला दे तो वेशक शरीर में भूत प्रेत आदि का प्रवेश समझना चाहिये. यही परीक्षा मैं रूँ जी तथा मावच्यों जी आदि के मोणे पर (जिन पर मैं रूँ जी आदि की छाया का आना माना जाता है) भी हो सकती है, अर्थान् वे (भोपे) भी यदि वस्तु को ठीक २ वतला देवे तो अलवत्तह उक्त देवों की छाया उन के शरीर में समझनी चाहिये. परन्तु यदि मुद्दी की चीज को न वतला सके तो υĘ

क़मी २ खेंचतान थोड़ी और कमी २ अधिक होती है, रोगी अपने हाथ पैतें को फेंकता है तथा पछाड़ें मारता है, रोगी के दाँत बँघ जाते हैं परन्तु प्रायः जीम नहीं लक्ष्म इती है और न मुख से फेन गिरता है, रोगी का दम घटता है, वह अपने वालों को तोड़ता है, कपड़ों को फाड़ता है तथा छड़ना प्रारम्म करता है।

कपर कहे हुए दोनों को झूठा समझना चाहिये। ( प्रश्न ) महाशय! इस ने आप की वतलाई हुई परीक्ष को तो कभी नहीं किया, क्योंकि यह बात आजतक हम को माल्स ही नहीं थी, परन्तु हम ने भतनी हो निकालते तो अपनी ऑखो से (प्रसक्ष ) देखा है, नह आप से कहता हूँ, सुनिये-मेरी स्नी के अरीर म महीने में दो तीन बार भूतनी आया करती थी, मैं ने बहुत से झाड़ा झपाटा करने वालो से झाड़े हुगूटे आदि करवाये तथा उन के कहने के अनुसार बहुत सा द्रव्य भी खर्च किया, परन्तु कुछ भी लाम नई हुआ, आखिरकार झाडा देनेवाला एक उस्ताद मिला, उस ने मुझ से कहा कि-"मैं तुम को ऑबॉर्ड भूतिनी को दिखला दूंगा तथा उसे निकाल दूंगा परन्तु तुम से एक सी एक रुपये लगा" में ने उस्की वात को खीकार कर लिया, पीछे भगलवार के दिन शास को वह मेरे पास भाया और मुझ से फुलके कागज् का आधा शीट (तहता) मंगवाया और उस (कागज्) को मन्त्र कर मेरी स्त्री के हाय में उसे दिया और लोबान की धूप देता रहा, पीछे मन्त्र पढ कर सात ककडी उस ने मारी और मेरी क्षी है 🕸 कि-"देखो ! इस में तुम्हें कुछ दीखता है" मेरी स्त्री ने लजा के कारण जब कुछ नहीं कहा तव में रे स कागज़ को देखा तो उस में साक्षात भतनी का चेहरा मुझ को दीख पडा, तव मुझ को विश्वास हो नव और भूतनी निकल गई, पीछे उस के कहने के अनुसार में ने उसे एक सी एक रुपये दे दिये, जाते समय उस ने एक यन्त्र भी बना कर मेरी की के वेंघवा दिया और वह चला गया, उस के चले जाने के वार एक महीने तक मेरी स्त्री अच्छी रही परन्तु फिर पूर्ववत् (पहिले के समान) हो गई, यह में ने अपनी ऑखों से देखा है, अब यदि कोई इस को झठ कहे तो मला मैं कैसे मार्टू ? (उत्तर) द्वम ने जो ऑखों से देखा है उस को झूठ कीन कह सकता है, परन्तु तुम को माळूम नहीं है कि-उगनेवाले लोग ऐसी र चालाकिया किया करते हैं जो कि साधारण लोगों की समझ में कभी नहीं आ सकती हैं और उन की वैसी ही चाळाकियों से तुम्हारे जैसे मोळे लोग ठगे जाते हैं, देखो ! तुम लोगों से यदि कोई विद्योनति (विद्या की वृद्धि ) आदि उत्तम काम के लिये पांच रुपये भी मांगे तो तुम कभी नहीं दे सकते हो, परन्तु उन भूर्त पाखिण्डयों को ख़शी के साथ सैकड़ो रुपये दे देते हो, वस इसी का नाम अविवा का प्रसाद (अहान की कृपा) है, तुम कहते हो कि उस झाडा देनेवां उस्ताद ने हम को कागज में भूतनी का चेहरा साक्षात् दिखला दिया, सो प्रथम तो इम तुम से यही पूँछते है कि-तुम ने उस कागज मे लिखे हुए चेहरे को देखकर यह कैसे निश्चय कर लिया कि यह भूतनी का चेहरा है, क्योंकि तुस ने पहिले तो कमी भूत<sup>नी</sup> को देखा ही नहीं था, (यह नियम की बात है कि पहिले साक्षात देखे हुए मूर्तिमान पहार्थ के वित्र की देखकर भी वह पदार्थ जाना जाता है) वस विना भूतिनी को देखे कागज में लिखे हुए चित्र को देख कर भृतिनी के चेहरे का निव्यय कर छेना तुम्हारी अज्ञानता नहीं तो और क्या है ? (प्रक्रा) हम ने माना कि-कागज में भूतनी का चेहरा भले ही न हो परन्तु निमा लिखे वह चेहरा उस कागज में शा गया, यह उस की पूरी उस्तादी नहीं तो और क्या है ? जब कि विना लिखे उस की विद्या के वल से वह चेहरा

जब खैचतान वन्द होने को होती है उस समय नृम्मा (जॅमाइयाँ वा उवासियाँ) अथवा ढकारें आती है, इस समय भी रोगी रोता है, हँसता है अथवा पागलपन को प्रकट (जाहिर) करता है तथा वारंवार पेशाव करने के लिये जाता है और पेशाव उतरती भी बहुत है।

कागज में आ गया इस से यह ठीक निथ्य होता है कि वह विद्या में पूरा उत्साद था और जव उस की उत्सादी का निथ्य हो गया तो उस के कथनानुसार कागज में भूतनी के चेहरे का भी विश्वास करना ही पड़ता है। (उत्तर) उस ने जो हुम को कागज़ में साक्षात, चेहरा दिखला दिया वह उस का विद्या का वल नहीं किन्तु केवल उस की चालाकी थी, तुम उस चालाकी को जो विद्या का वल समझते हो यह तुम्हारी विलक्तल आजानता तथा पदार्थविद्यानभिज्ञता (पदार्थविद्या को न जानना) है, देखो! विना लिखे कागज में चित्र का दिखला देना यह कोई आधर्य की बात नहीं है, क्योंकि पदार्थविद्या के द्वारा अनेक प्रकार के अद्भुत (विचित्र) कार्य दिखलाये जा सकते हैं, उन के यथार्थ तत्त्व को न समझ कर भूत प्रेत आदि का निश्चय कर लेना अखन्त मूर्खता है, इन के सिवाय इस वात का जान लेना भी आवश्यक (जहरी) है कि उन्माद आदि कई रोगों का विशेष सम्बच्च मन के साथ है, इस लिये कभी र वे महीने दो महीने तक नहीं भी होते है तथा कभी र जब मन और तरफ को हुक जाता है अथवा मन की आशा पूर्ण हो जाती है तब विलक्षल ही देखने में नहीं खाते हैं।

उन्माद रोग में रोना बकना आदि छक्षण मन के सम्बन्ध से होते हैं परन्तु मूर्ख जन उन्हें देख कर भूत और भूतनी को समझ केते हैं, यह अम नर्तमान में प्राय. देखा जाता है, इस का हेतु केवल कुर्स-स्कार (बुरा सस्कार) ही है, देखो! जन कोई छोटा वालक रोता है तब उस की माता कहती है कि—"ही आ आया" इस को सुन कर वालक चुप हो जाता है, वस उस वालक के हृदय में उसी हीए का सस्कार जम जाता है और वह आजन्म (जन्ममर) नहीं निकलता है, प्रिय वाचकहन्द! विचारों तो सही कि वह ही आ क्या चीज है, कुछ भी नहीं, परन्तु उस अमानरूप हीए का भी तुरा असर वालक के कोमल हृदय पर कैसा पढ़ता है कि वह जन्ममर नहीं जाता है, देखो! हमारे देशी भाइयों में से बहुत से लोग राष्ट्रि के समय में दूसरे प्राम में वा किसी दूसरी जगह अकेले जाने में उरते हैं, इस का क्या कारण है, केवल यही कारण है कि—अज्ञान माता ने वालकपन में उन के हृदय में ही आ का भय और उस का दुरा सस्कार स्थापित कर दिया है।

यह कुसस्कार विद्या से रहित मारवाड आदि अनेक देशों में तो अभिक देखा ही जाता है परन्तु गुजरात आदि जो कि पठित देश कहलाते हैं वे भी इस के भी दो पैर आगे वढे हुए हैं, इस का कारण स्रीवर्ग की अज्ञानता के सिवाय और कुछ नहीं है।

यद्यि इस निपय में यहा पर हम को अनेक अद्भुत बातें भी लिखनी थीं कि जिन से गृहस्थों और भोछे लोगों का सथ अम दूर हो जाता तथा पदार्थनिज्ञानसम्बधी कुछ चमत्कार भी उन्हें विदित हो जाते परन्तु अन्य के अधिक बढ जाने के अय से उन सब बातों को यहा नहीं लिख सकते हैं, किन्तु सूचना भात्र असगबशात बहा पर बतला देना आवश्यक (ज़रुती) था, इस लिये कुछ बतला दिया गया, उन सब अद्भुत बातों का वर्णन अन्यत्र असगानुसार किया जाकर पाठकों की सेवा में उपस्थित किया जावेगा, आशा है कि समझदार पुरुष हमारे इतने ही लेख से तत्त्व का निवार कर मिथ्या अम (इस्ट्रे बहम) को दूर कर धूर्त और पाखण्डी लोगों के भेजे में न फॅस कर लाभ उठावेंगे।

# द्वितीय संख्या-बरढिया (वरिदया) गोत्र॥

धारा नगरी में वहाँ के राजा भोज के परलोक हो जाने के बाद उक्त नगरी का राज्य जिस समय तँवरों को उन की बहादुरी के कारण प्राप्त हुआ उस समय मोजवशज (मोज की औलाद वाले) लोग इस प्रकार थे:—

योग्य था ) उसे भी छुन कर हमें अकथनीय आनन्द प्राप्त हुआ, तीसरे--रात्रि के समय देवदर्शन करके थीमान् थी फूलचन्द जी गोलच्छा के साथ "श्री फलोधी तीथोंस्नति सभा" के उत्सव में गये, उस समय जो आनन्द हम को प्राप्त हुआ वह अवापि (अब भी ) नहीं भूला जाता है. उस समय समा में जयपुरनिवासी थी जैनश्वेताम्यर कान्फ्रेंस के जनरल सेकेटरी श्री गुलावचन्द जी ढडूा एम. ए. विद्योवति के विषय में अपना मापणास्त वर्षा कर लोगों के हृदयाञ्चली (हृदयक्रमलों) को विकसित कर रहे थे. हम ने पहिन्ने पहिन उक्त महाशय का भाषण यहीं सुना था, दशमी के दिन प्रातःकाल हमारी उक्त महोदय (श्रीमान् श्री गुलावचन्द जी ढड़ा) से मुलाकात हुई और उन के साथ अनेक विषयों में बहत देर तक वार्ताकाप होता रहा, उन की गम्भीरता और सौजन्य को देख कर हमें अखन्त आनन्द प्राप्त हसा. अन्त में उक्त महाश्वय ने हम से कहा कि-"आज रात्रि को जीगेंप्रस्तकोदार आदि विषयों में भाषण होंगे. अतः आप भी किसी विषय में अवस्य भाषण करें" अस्त हम ने भी उक्त महोदय के अनुरोध से जीर्णपुस्तकोद्धार विपय में भाषण करना स्वीकार कर लिया, निदान रात्रि में करीव नौ वजे पर उक्त विषय में हम ने अपनी प्रतिक्षा के अनुसार मेज के समीप खडे हो कर उक्त सभा में वर्तमान प्रचलित रीति आदि का उद्रोध कर मावण किया. दूसरे दिन जब उक्त महोदय से हमारी बातचीत हुई उस समय उन्हों ने इस से कहा कि-"यदि आप कान्फ्रेंस की तरफ से राजपताने में उपदेश करें तो उम्मेद है कि बहुत सी वार्तों का सुधार हो अर्थात राजपताने के लोग भी कुछ सचेत होकर कर्तव्य में तत्पर हों" इस के उत्तर में इस ने कहा कि-"ऐसे उत्तम कार्यों के करने में तो इस खय तत्पर रहते हैं अर्थात यथाशक्य कुछ न कुछ उपदेश करते ही हैं, क्योंकि इस लोगों का कर्तव्य ही यही है परन्तु सभा की तरफ से अभी इस कार्य के करने में हमें लावारी है, क्योंकि इस में कई एक कारण हैं-प्रथम तो-हमारा शरीर कुछ अखस्य रहता है. इसरे-वर्तमान में ओसनालवशोत्पत्ति के इतिहास के लिखने में समस्त कालगपन होता है, इसादि कई कारणों से इस शुभ कार्य की अस्तीकृति की क्षमा ही प्रदान करावें" इसादि वातें होती रहीं, इस के . पश्चात हम एकादशी को बीकानेर चले गये, वहां पहुँचने के बाद थोड़े ही दिनों में अजमेर से श्री जैनश्वेताम्बर कान्फ्रेंस की तरफ से पुन: एक पत्र हमें प्राप्त हुआ, जिस की नकल व्यों की खों निम्नलिखित है.--

॥ श्री जैन (श्वेताम्बर) कोन्फरन्स—
अजमेर—

ता॰ १५ अक्टूबर "" १९०६.

॥ गुरां जी महाराज श्री १०९८ श्री श्रीपालचंद्र जी की सेवा में—धनराज कांस्टिया—िल-बदना मालुम होने—आप को सुखसाता को पत्र नहीं सो दिरानें—और फलोधी में आप को भाषण बड़ो मनोरजन हुदो राजपूताना मारवाड़ में आप जैसे गुणवान पुरुष विद्यमान हैं जिस्की हम को नहीं खुशी है—आप देशाटन करके जगह व जगह धर्म की बहुत उनति की—अठी की तरफ भी आप जैसे महात्माओं को १-निहंगपाल । २-तालणपाल ३-तेजपाल । ४-तिहुअणपाल (त्रिमुबनपाल) । ५-अनंगपाल । ६-पोतपाल । ७-गोपाल । ८-लक्ष्मणपाल । ९-मदनपाल । १०-कुमारपाल । ११-कीर्तिपाल । १२-जयतपाल, इत्यादि ।

वे सव राजक्रमार उक्त नगरी को छोड़ कर जब से मधरा में आ रहे तब से वे माधुर कहलाये, कुछ वर्षों के वीतने के बाद गोपाल और लक्ष्मणपाल, ये दोनों भाई केकेई श्राम में जा वसे, संवत १०३७ (एक हजार सैतीस ) में जैनाचार्य श्री वर्द्धमीनसूरि जी महाराज मधुरा की यात्रा करके विहार करते हुए उक्त (केकेई) ग्राम में पघारे, उस समय लक्ष्मणपाल ने आचार्य महाराज की वहत ही मिक्क की और उन के धर्मीपदेश को सनकर दयामूल धर्म का अज्ञीकार किया, एक दिन व्याख्यान में शेत्रुक्षय तीर्थ का माहात्म्य आया उस को धुन कर लक्ष्मणपाल के मन में संघ निकाल कर शेत्रुक्षय की यात्रा करने की इच्छा हुई और थोड़े ही दिनों में संघ निकाल कर उन्होंने उक्त तीर्थ-यात्रा की तथा कई आवश्यक स्थानों में छाखों रुपये धर्मकार्य में रुगाये, जैनाचार्य श्री वर्द्धमानसूरि जी महाराज ने लक्ष्मणपाल के सद्भाव को देख उन्हें संघपति का पद दिया, यात्रा करके जब केकेई ग्राम में वापिस आ गये तब एक दिन लक्ष्मणपाल ने गुरु महा-राज से यह प्रार्थना की कि-'हे परम गुरो ! धर्म की तथा आप की सत्क्रपा (नदीलत) से मुझे सब प्रकार का आनन्द है परन्तु मेरे कोई सन्तति नहीं है, इस लिये मेरा हृदय सदा शस्यवत् रहता है" इस बात को सुन कर गुरुजी ने खरोदय (योगविद्या) के ज्ञान-वल से कहा कि-"तुम इस वात की चिन्ता मत करो, तुम्हारे तीन पुत्र होंगे और उन से तुम्हारे कुरू की वृद्धि होगी" कुछ दिनों के बाद आचार्य महाराज अन्यत्र विहार कर गये विचरवो बहुत जरूरी है--वडा २ गहरा में तथा प्रतिष्ठा होवे तथा मेळा होवे जठे-फानफ्रेन्स सूं आप को जावणों हो सके या किस तरह जिस्का समाचार ळिखावें-क्योंकि उपदेशक ग्रजराती आये जिन्की जबान इस तरफ के छोगों के कम समझ में आती है-आप की जबान में इच्छी तरह समझ सकते हैं-और

जनान इस तरफ के लोगों के कम समझ में आती है—आप की जनान में इच्छी तरह समझ सकते हैं—और आप इस तरफ के होगों के कम समझ में आती है—आप की जनान में इच्छी तरह समझ सकते हैं—और आप इस तरफ के देश काल से वाकिफकार हैं—सो आप का फिरना हो सके तो पीछा कृपा कर जनाव लिखें—और खर्च क्या महावार होगा—और आप की शरीर की तहुरुक्ती तो ठीक होगी समानार लिखावे—वीकानेर में भी जैनक्षव कायम हुवा है—सारा हालात वहां का शिववस्था जी साहव कोचर आप को घाकिफ करेगे—बीकानेर में भी वहुत सी वातों का ग्रुधारा की जरूरत है सो वणे तो कोशीश करसी—कृपा- हृशी है वैसी वनी रहै—

आप का सेवक, धनराज कांस्रिटिया~ -सुपर चाईझर-

श्रविष हमारे पास उक्त पत्र आया तथापि पूर्वोक्त कारणों से हम उक्त कार्य को स्त्रीकार नहीं कर सके ॥ १-एक स्थान में श्रीवर्द्धमान सूरि के बदछे में श्रीनेमचन्द्र सूरि का नाम देखा गया है ॥

और उन के कथनानुकूठ लक्ष्मणपाल के कम से (एक के पीछे एक) तीन लड़के उत्पन्न हुए, जिन का नाम लक्ष्मणपाल ने यशोधर, नारायण और महीचन्द रक्खा, जब ये तीनों पुत्र यौवनावस्था को प्राप्त हुए तव रुस्मणपार ने इन सब का विवाह कर दिया, उन में से नारायण की स्त्री के जब गर्मेस्थिति हुई तब प्रथम जापा (प्रस्त ) कराने के लिये नारायण की स्त्री को उस के पीहरवाले के गये, वहाँ जाने के बाद यथासमय उस के एक जोड़ा उत्पन्न हुआ, जिस में एक तो लड़की थी और दूसरा सर्पकृति (साँप की शकल-वाला ) लड़का उत्पन्न हुआ था, कुछ महीनों के वाद जब नारायण की स्त्री पीहर से सस-राल में आई तब उस जोड़े को देखकर रूक्ष्मणपाल आदि सब लोग अत्यन्त चिकत हुए तथा लक्ष्मणपाल ने अनेक लोगों से उस सर्पाकृति वालक के उत्पन्न होने का कारण पूछा परन्त्र किसी ने ठीक २ उस का उत्तर नहीं दिया ( अर्थात् किसी ने कुछ कहा और किसी ने कुछ कहा ). इस लिये लक्ष्मणपाल के मन में किसी के कहने का ठीक तौर से विश्वास नहीं हुआ, निदान वह बात उस समय यों ही रही, अब सर्पाकृति बाठक का हाल सुनिये कि-वह शीत ऋतु के कारण सदा चूल्हे के पास आकर सोने छगा, एक दिन भवितव्यता के वश क्या हुआ कि वह सर्पाकृति वालक तो चूव्हे की राख में सो रहा था और उस की बहिन ने चार घडी के तड़के उठ कर उसी चुल्हें में अप्ति जला दी, उस अप्ति से जल-कर वह सर्पाकृति वालक मर गया और मर कर व्यन्तर हुआ, तव वह व्यन्तर नाग के रूप में वहाँ आकर अपनी वहिन को बहुत धिकारने लगा तथा कहने लगा कि-"जव तक में इस ज्यन्तरपन में रहुंगा तब तक लक्ष्मणपाल के वंश में लड़कियां कमी सुखी नहीं रहेंगी अर्थात् अरीर में कुछ न कुछ तकलीफ सदा ही बनी रहा करेगी" इस प्रसंग को सुनकर वहाँ बहुत से छोग एकत्रित (जमा) हो गये और परस्पर अनेक प्रकार की बातें करने छगे, थोड़ी देर के बाद उन में से एक मनुष्य ने जिस की कमर में दर्द हो गया था इस ज्यन्तर से कहा कि - "यदि तू देवता है तो मेरी कमर के दर्द को दूर कर दे" तब उस नागरूप व्यन्तर ने उस मनुष्य से कहा कि-"इस छक्ष्मणपाल के घर की दीवाछ ( मीत ) का तू स्पर्श कर, तेरी पीड़ा चली जावेगी" निदान उस रोगी ने लक्ष्मण-पाल के मकान की दीवाल का स्पर्श किया और दीवाल का स्पर्श करते ही उस की पीड़ा चली गई, इस प्रत्यक्ष चमत्कार को देख कर लक्ष्मणपाल ने विचारा कि यह नागरूप में कब तक रहेगा अर्थात् यह तो वासाव में व्यन्तर है, अभी अहत्रय हो बावेगा, इस लिये इस से वह वचन छे छेना चाहिये कि जिस से छोगों का उपकार हो, यह विचार कर लक्ष्मणपाल ने उस नागरूप -ज्यन्तर से कहा कि—''हे नागदेव! हमारी सन्तति ( औलाद ) को कुछ वर देशो कि जिस से तुम्हारी कीचिं इस संसार में वनी रहे" लक्ष्मणपाल की बात को सन कर नागदेव ने उन से कहा कि-"वर दिया" "वह वर यही है कि-तुन्हारी

वील्हा जी के कड़्वा और घरण नामक दो पुत्र हुए, वील्हा जी ने भी अपने पिता (तेजपारू) के समान अनेक धर्मक्रैत्य किये।

वील्हा जी की मृत्यु के पश्चात् उन के पाट पर उन का वड़ा पुत्र कड़्वा बैठा, इस का नाम तो अळवत्ता कड़्वा था परन्तु वास्तव में यह परिणाम में अमृत के समान मीठा निकला ।

किसी समय का प्रसंग है कि-यह मेवाइदेशस्थ चित्तौडगढ को देखने के लिये गया. उस का आगमन सन कर चित्तौड़ के राना जी ने उस का बहुत सम्मान किया. थोड़े दिनों के बाद माँडवगढ का बादशाह किसी कारण से फीज लेकर चित्तीडगढ पर चढ आया. इस बात को जान कर सब लोग अत्यन्त व्याकुल होने लगे. उस समय राना जी ने कहवा जी से कहा कि-"पहिले भी तुम्हारे पुरुषाओं ने हमारे पुरुषाओं के अनेक बढ़े २ काम सुधारे है इस लिये अपने पूर्वजों का अनुकरण कर आप भी इस समय हमारे इस काम को स्थारो" यह सन कर कड़वा जी ने वादशाह के पास जा कर अपनी बुद्धि-मत्ता से उसे समझा कर परस्पर में भेल करा दिया और वादशाह की सेना को वापिस छौटा दिया. इस बात से नगरवासी जन बहुत प्रसन्न हुए और राना जी ने भी अत्यन्त प्रसन्न होकर बहुत से घोडे आदि ईनाम में देकर कड़वा जी को अपना मन्त्रीश्वर (प्रधान मन्त्री ) बना दिया, उक्त पद को पाकर कड़वा जी ने अपने सद्वर्तीव से वहाँ उत्तम यश प्राप्त किया, कुछ दिनों के बाद कहवा जी राना जी की आजा लेकर अणहिल पत्तन में गये, वहां भी गुजरात के राजा ने इन का बड़ा सम्मान किया तथा इन के गुणों से तुष्ट होकर पाटन इन्हें सौप दिया, कड़वा जी ने अपने कर्त्तन्य को विचार सात क्षेत्रों में वहत सा द्रव्य लगाया. गुजरात देश में जीवहिंसा को वन्द करवा दिया तथा विक्रम संवत १४३२ ( एक हजार चार सौ वत्तीस ) के फागुन वदि छठ के दिन खरतरगच्छाध-पति जैनाचार्य श्री जिनराज सूरि जी महाराज का नन्दी (पाट) महोत्सव सवा लाख रुपये लगा कर किया, इस के सिवाय इन्हों ने श्रेत्रक्षय का संघ मी निकाला और मार्ग में एक मोहर, एक थाल और पाँच सेर का एक मगदिया लड्डू, इन का घर दीठ लावण अपने साममी माहयों को बाँटा, ऐसा करने से गुजरात मर में उन की अत्यन्त कीर्ति फैल गई, सात क्षेत्रों में भी बहुत सा द्रव्य लगाया, तालर्य यह है कि इन्हों ने यथाशक्ति जिनशासन का अच्छा उद्योत किया, अन्त में अनगन आराधन कर ये स्वर्गवास को प्राप्त हुए ।

कड़्वा जी से चौथी पीड़ी में जेसल जी हुए, उन के वच्छराज, देवराज और हंस-

१-श्री शेत्रुजय गिरनार का संघ निकाला तथा मार्ग में एक मोहर, एक बाल और पॉच सेर का एक मगदिया लड्डू, इन की लावण प्रतिग्रह में सावमीं माइयों को बॉटी तथा सात क्षेत्रों में मी बहुत सा हव्य लगाया॥

राज नामक तीन पुत्र हुए, इन में से ज्येष्ठ पुत्र बच्छराज जी अपने माइयों को साथ छेकर मण्डोवर नगर में राव श्री रिड़मल जी के पास जा रहे और राव रिड़मल जी ने बच्छराज जी की बुद्धि के अद्भुत चमत्कार को देख कर उन्हें अपना मन्त्री नियत कर लिया, वस बच्छराज जी भी मन्त्री बन कर उसी दिन से राजकार्य के सब व्यवहार को यथोचित रीति से करने लगे।

कुछ समय के बाद चित्तोड़ के राना कुम्मकरण में तथा राव रिड़मल जी के पुत्र जोधाः जी में किसी कारण से आपस में वैर बँघ गया, उस के पीछे राव रिड़मल जी और मन्नी बच्छराज जी राना कुम्मकरण के पास चित्तौड़ में मिलने के लिये गये, यद्यपि वहां जाने से इन दोनों से राना जी मिले झुले तो सही परन्तु उन (राना जी) के मन में कपट या इस लिये उन्हों ने छल कर के राव रिड़मल जी को घोला देकर मार ढाला, मन्त्री बच्छराज इस सर्व व्यवहार को जान कर छलवल से वहाँ से निकल कर मण्डोर में आ गये।

राव रिड़मल जी की मृत्यु हो जाने से उन के पुत्र जोधा जी उन के पाटनसीन हुए जीर उन्हों ने मन्त्री बच्छेराज को सम्मान देकर पूर्ववत् ही उन्हें मन्त्री रस कर राजकाज सौप दिया, जोधा जी ने अपनी वीरता के कारण पूर्व वैर के हेतु राना के देश को उजाड़ कर दिया और अन्त में राना को भी अपने वश में कर छिया, राव जोधा जी के जो नर्व-रंग वे रानी थी उस रज्ञगर्मा की कोख से विकम (बीका जी) और बीदा नामक दो पुत्र-रख हुए तथा दूसरी रानी जसमादे नामक हाड़ी थी, उस के नीवा, स्जा और सातल नामक तीन पुत्र हुए, बीका जी छोटी अवस्था में ही बड़े चक्कल और बुद्धिमान् थे इस लिये उन के पराकम तेज और बुद्धि को देख कर हाड़ी रानी ने मन में यह विचार कर कि बीका की विद्यमानता में हमारे पुत्र को राज नहीं मिलेगा, अनेक युक्तियों से राव जोधा जी को वश में कर उन के कान मर दिये, राव जोधा जी बड़े बुद्धिमान् थे अतः उन्हों ने थोड़े ही में रानी के अभिप्राय को अच्छे प्रकार से मन में समझ लिया, एक दिन दर्वार में माई बेटे और सर्वार उपस्थित थे, इतने ही में कुँवर बीका जी भी अन्दर से आ गये और मुजरा कर अपने काका कान्यल जी के पास बैठ गये, दर्वार में राज्यनीति के विषय में अनेक बातें होने लगीं, उस समय अवसर पाकर राव जोधा जी ने यह कहा

<sup>9-</sup>वच्छावतों के कुछ के इतिहास का एक रास बना हुआ है जो कि बीकानेर के बढ़े उपाध्रय (उपासरे) में महिमामिक ज्ञानमण्डार में विद्यमान है, उसी के अनुसार यह छेस छिखा गया है, इस के सिवाय-मारवाडी भाषा में लिखा हुआ एक छेस भी इसी विषय का बीकानेरिनवासी उपाध्याय थी पण्डित मोहनलाल जी गणी ने बम्बई में हम को प्रदान किया था, वह छेस भी पूर्वोक्त रास से प्रायः मिलता हुआ ही है, इस छेस्न के प्राप्त होने से हम को उक्त विषय की और भी दृढता हो गई, अतः हम उक्त महोदय को इस कुषा का अन्त.करण से धन्यवाद देते हैं॥

२-यह जांगळ के सांखलों की पुत्री थी।।

रहते थे, इसी से इन को सब छोग देछड़िया बोहरा कहने छो। थे, इन में सोनपाछ नामक एक बोहरा बड़ा आदमी था, उस को दैववश सर्प ने काट खाया था तथा एक जती ( यति ) ने उसे अच्छा किया था इसी छिये उस ने द्याम्छ जैन धर्म का महण किया था, उस के बहुत काछ के पीछे उस ने शबुक्षय की यात्रा करने के छिये अपने खर्च से संघ निकाला था तथा यात्रा में ही उस के पुत्र उत्पन्न हुआ था, संघ ने मिछ कर उसे संधैनी ( संघपति ) का पद दिया था अतः उस की औछादवाछे छोग सिगी कह छौथे, क्योंकि ऐसा मतीत होता है कि—संघवी का अपअंस सिगी हो गया है, इन ( सिगियों ) के भी—महेवावत, गढावत, भीमराजीत और मूलचन्दोत आदि कई फिरके हैं ॥

# ओसवाल जाति का गौरव ॥

भिय पाठकगण! इस जाति के विषय में आप से विशेष क्या कहें! यह वही जाति है जो कि—कुछ समय पूर्व अपने धर्म, विद्या, एकता और परस्पर मीतिंमाव आदि सद्-गुणों के बळ से उन्नति के शिखर पर विराजमान थी, इस जाति का विशेष प्रशंसनीय गुण यह या कि—जैसे यह धर्मकार्यों में कटिवद्ध थी वैसे ही सांसारिक धनोपार्जन आदि कामों में भी कटिवद्ध थी, तात्पर्य यह है कि—जिस मकार यह पारमार्थिक कामों में संख्या थी उसी मकार लोकिक कार्यों में सी कुछ कम न थी अर्थात् अपने—'अहिंसा

१-"ढेलड्या" अर्थात् ढेलड्री के निवासी ॥

२-गुजरात और कच्छ भादि देशों में संधवी गोत्र अन्य प्रकार से भी अनेकविष (कई तरह का) सांगा जाता है।।

३-वे सिंगी (संघवी) जोवपुर कादि मारवाड़ वाले समझने चाहियें ॥

४-श्रीति के तीन भेद हैं-मिक्त, बादर और बेह, इन में से मिक्त उसे कहते हैं कि-जो पुरुष अपनी अपेक्षा पद में श्रेष्ठ हो, सहुणों के हारा मान्य हो और विद्या तथा जाति में बढा हो, उस की सेवा करनी वाहिये तथा उस पर श्रद्धाभाष रखना चाहिये, क्योंकि वहीं मिक्त का पात्र है, सख पूछों तो यह ग्रुणों से उत्कृष्ट है, क्योंकि-यहीं सब ग्रुणों की प्राप्ति का मूळ कारण है अर्थात् इस के होने से ही मतुष्य को सब ग्रुण प्राप्त हो सकते हैं, इस की गति कर्च्यामिनी है, प्रीति का इसरा मेद आदर है-आदर उसे कहते हैं कि-जो पुरुष अवस्था, द्रव्य, विद्या आदि जाति आदि ग्रुणों मे अपने समान हो उस के साथ शोग्य प्रतिष्ठापूर्वक वक्तीय करना चाहिये, इस (आदर) की गति समतञ्जाहियी है तथा प्रीति का तीवरा शेव के हे है-जेह उसे कहते हैं कि-जो पुरुष अवस्था, द्रव्य, विद्या और दुद्धि के सम्बंध में अपने से होटा हो उस के हित को विचार कर उस की शुद्धि का उपाय करना चाहिये, इस (केह) का प्रवाह जललोत के समान अधोगानी है, बस प्रीति के ये ही तीनों प्रकार हैं, क्योंकि उक्त तीनों वार्तों के झन के बिना वास्वव में प्रीति नहीं हो सकती है-इस लिये इन तीनों मेदों के खरूप को जान कर यथायोग्य इन के वर्ताव का ध्यान रखना आवश्य हो।

परमो घर्मः, रूप सद्पदेश के अनुसार यह सत्यतापूर्वक व्यापार कर अगणित द्रव्य को प्राप्त करती थी और अपनी सत्यता के कारण ही इस ने 'श्लाह, इन दो अक्षरों की अनुपम उपाधि को प्राप्त किया था जो कि अब तक मारवाड़ तथा राजपूताना आदि प्रान्तों में इस के नाम को देदीप्यमान कर रही है, सच तो यह है कि—या तो शाह या बादशाह, ये दो ही नाम गौरवान्वित माळस होते है।

इस के अतिरिक्त-इतिहासों के देखने से निदित होता है कि-राजपूताना आदि के श्रायः सब ही रजवाहों में राजों और महाराजों के समक्ष में इसी जाति के लोग देश-दीवान रह चुके हैं और उन्हों ने अनेक धर्म और देशहित के कार्य करके अतुलित यश को प्राप्त किया है, कहाँ तक लिखें-इतना ही लिखना काफी समझते है कि-यह जाति पूर्व समय में सर्वगुणागार, विद्या आदि में नागर तथा द्रव्यादि का भण्डार थी, परन्तु शोक का विषय है कि-वर्तमान में इस जाति में उक्त बातें केवल नाममात्र ही दीख पद्भती है, इस का मुख्य कारण यही है कि-इस जाति में अविद्या इस प्रकार घुस गई है कि-जिस के निक्रष्ट प्रभाव से यह जाति कृत्य को अकृत्य, ग्रुभ को अग्रुभ, बुद्धि को निर्विद्धि तथा सत्य को असत्य आदि समझने लगी है. इस विषय में यदि विस्तार-पूर्वक लिला जावे तो निस्संदेह एक वड़ा ग्रन्थ वन जावे, इस लिये इस विषय में यहाँ विशेष न लिख कर इतना ही लिखना काफी समझते है कि-वर्तमान में यह जाति अपने कर्तव्य को सर्वथा मूल गई है इसलिये यह अधोदशा को प्राप्त हो गई है तथा होती जाती है, यद्यीप वर्त्तमान में भी इस जाति में समयानुसार श्रीमान जन कुछ कम नहीं हैं अर्थात अब भी श्रीमान जन बहुत है और उन की तारीफ-घोर निद्रा में पड़े हुए सब ष्पायीवर्त्त के भार को उठानेवाले मृतपूर्व बड़े लाट श्रीमान् कर्जन खयं कर चुके हैं परन्तु केवल द्रव्य के ही होने से क्या हो सकता है जब तक कि उस का बुद्धिपूर्वक सदपयोग न किया जावे, देखिये ! हमारे मारवाड़ी ओसवारू आता अपनी अज्ञानता के कारण अनेक अच्छे २ व्यापारों की तरफ कुछ मी ध्यान न दे कर सट्टे नामक ज़ुए में रात दिन ज़ुटे (संलग्न) रहते हैं और अपने मोलेपन से वा यों कहिये कि-लार्थ में अन्ये हो कर जुए को ही अपना व्यापार समझ रहे है, तब कहिये कि-इस जाति की उन्नति की क्या आशा हो सकती है ? क्योंकि सब शासकारों ने जुए को सात महान्यसनों का राजा कहा है तथा पर भव में इस से नरकादि दुःख का प्राप्त होना नतलाया है, अन सोचने की वात है कि-जन यह जुआ पर भव के भी झुल का नाशक है तो इस भव में भी इस से सुख और कीर्ति कैसे प्राप्त हो सकती है. क्योंकि सत्कर्चन्य नहीं माना गया है जो कि उमय लोक के सुख का साधक है।

इस दुर्व्यसन में हमारे ओसवाल आता ही पड़े है यह बात नहीं है, किन्तु वर्त्तमान में

. 'प्रायः मारवाड़ी' वैश्य ( महेश्वरी' और अगरवाल आदि ) मी सब ही इस दुर्व्यसन में निमम हैं, हा | विचार कर देखने से यह कितने शोक का विषय प्रतीत होता है इसी लिये तो कहा जाता है कि-वर्तमान में वैश्य जाति में अविद्या पूर्णरूप से घुस रही है, देखिये! पास में द्रव्य के होते हुए सी इन ( वैश्य जनों ) को अपने पूर्वजों के प्राचीन व्यवहार ( व्यापारादि ) तथा वर्तमान काल के अनेक व्यापार बुद्धि को निर्वृद्धि-रूप में करने वाली अविद्या के निकृष्ट प्रमान से नहीं सुझ पड़ते हैं. अर्थात् सप्टे के सिवाय इन्हें और कोई व्यापार ही नहीं सुझता है। मला सोचने की वात है कि-सहे का करने वाला पुरुष साद्यकार वा शाह कभी कहला सकता है ? कभी नहीं, उन को निश्चयपूर्वक यह समझ छेना चाहिये कि इस दुर्व्यसन से उन्हें हानि के सिवाय और . कुछ भी लाम नहीं हो सकता है, यद्यपि यह बात भी कचित् देखने में आती है कि-किन्हीं लोगों के पास इस से भी द्रव्य था जाता है परन्तु उस से क्या हुआ ? क्योंकि वह द्रव्य तो उन के पास से शीव्र ही चला जाता है ( जुए से द्रव्यपात्र हुआ आज तक कहीं कोई भी छना वा देखा नहीं गया है ), इस के सिवाय यह भी विचारने की बात है कि-इस काम से एक को घाटा छग कर ( हानि पहुँच कर ) दूसरे को द्रव्य प्राप्त होता है अतः वह द्रव्य विशुद्ध ( निष्पाप वा दोवरहित ) नहीं हो सकता है, इसी लिये तों ( दोषयुक्त होने ही से तो ) वह द्रव्य जिन के पास उहरता भी है वह कार्ली-न्तर में औसर आदि व्यर्थ कामों में ही खर्च होता है, इस का प्रमाण प्रत्यक्ष ही देख डीजिये कि जार्ज तक सट्टे से पाया हुआ किसी का भी द्रव्य विद्यालय, औपघालयं, धर्म-शाला और सदावत आदि शुम कमों में लगा हुआ नहीं दीखता है, सत्य है कि-पाप का पैसा ग्रुम कार्य में कैसे छग सकता है, क्योंकि उस के तो पास आने से ही मनुष्य की बुद्धि मलीन हो जाती है, बस बुद्धि के मलीन ही जाने से वह पैसा शुभ कार्यों में व्यय न हो कर बुरे मार्ग से ही जाता है।

संयुक्त प्रान्त (यूनाइटेड प्राविन्सेन ) के छोटे छाट साहब आगरे में फ्रीगंज का बुनियादी परंथर रखने के महोत्सव में पधारे थे तथा वहाँ आगरे के तमाम ज्यापारी 'सर्जन भी उपस्थित थे, उस समय श्रीमान छोटे छाट साहब ने अपनी' सुयोग्य बकुता में फ्रीगंज बनेने के और यसना जी के नये पुछ के छामों को दिख्छा कर आगरे के ज्यापारियों को बहाँ के ज्यापार के बढ़ाने के छिये कहा था, उक्त महोदय की बकुता को अविकेष्ठ ने छिल कर पाठकों के ज्ञानार्थ हम उस का सारमात्र छिलते हैं, पाठकंगण उसे देखें कर समझ सकेंगे कि उक्त साहब बहादुर ने अपनी बकुता में ज्यापारियों को कैसी उक्त दी थी, बक्ततों का सारांश यही था 'कि कि ईमानदारी और सचा छेन देन उक्त शिक्षा दी थी, बक्ततों का सारांश यही था 'कि कि ईमानदारी और सचा छेन देन

करना ही न्यापार में सफलता का देने वाला है, आगरे के निवासी तीन प्रकार के जुए में लगे हुए है, यह अच्छी नात नहीं है-क्योंकि यह आगरे के व्यापार की उन्नति का बावक है, इस लिये नाज का जुआ, - चाँदी का जुआ और अफीम का सद्दा तुम लोगों को छोड़ना चाहिये, इन जुओं से जितनी जल्दी जितना धन आता है वह उतनी ही जल्दी उन्हीं से नष्ट भी हो जाता है, इस लिये इस बुराई को छोड़ देना चाहिये, यदि ऐसा न किया जावेगा तो-सर्कार को इन के रोकने का कानून वनाना पड़ेगा, इस लिये अच्छा हो कि लोग अपने आप ही अपने मले के लिये इन जुओं को छोड़ दें, स्मरण रहे कि-सकीर को इन की रोक का कानून बनाना कुछ कठिन है परन्तु असम्भव नहीं है, फीगंज की भविष्युत् उन्नति ज्यापारियों को ऐसे दोषों को छोड़ कर सचे व्यापार में मन लगाने पर ही निर्भर है" इत्यादि, इस प्रकार अति सुन्दर उपदेश देकर श्रीमान् छाट साहव ने चमचमाती ( चमकती ) हुई कन्नी और वस्की से चूना लगाया और पत्थर रखने की रीति पूरी की गई, अब सेठ साहकारों और व्यापारियों को इस विपय पर ध्यान देना चाहिये कि-श्रीमान लाट साहब ने जुआ न खेलने के लिये जो उपदेश किया है वह वास्तव में कितना हितकारी है, सत्य तो यह है कि-यह उपदेश न केवल व्यापारियों और मारवाड़ियों के लिये ही हितकारक है वरन सम्पूर्ण भारतवासियों के किये यह उन्नति का परम मूल है, इस लिये हम भी प्रसंगवन अपने जुआ खेलने वाले भाइयों से प्रार्थना करते हैं कि-अँप्रेन जातिरत श्रीमान् छोटे लाट साहव के उक्त सद्दपदेश को अपनी हृदयपटरी पर लिख लो, नहीं तो पीछे अवश्य पछताना पहेगा. देखों! छोकोक्ति भी प्रसिद्ध है कि-''जो न माने वड़ो की सीख, वह ठिकरा है मांगे भीख" देखो। सब ही को निदित है कि-तुम ने अपने गुरु, शाखों तथा पूर्वजों के उपदेश की ओर से अपना ध्यान प्रथक् कर लिया है, इसी लिये तुम्हारी जाति का वर्त्तमान में उपहास है रहा है परन्तु निश्चय रक्खो कि-यदि तुम अब भी न चेतोगे तो तुम्हें राज्यनियम इस विषय से लाचार कर कर करेगा, इस लिये समस्त मार-वाड़ी और न्यापारी सज्जनों को उचित है कि-इन्द्र दुर्ज्यसन का त्याग कर सचे न्यापार को करें, हे प्यारे मारवाडियो और न्यापारियो। आप लोग न्यापार में उन्नति करना चाहें तो आप लोगों के लिये कुछ भी फठिन बात नहीं है, क्योंकि यह तो आप लोगों का पुरुपरा का ही व्यवहार है, देखो । यदि आप लोग एक एक हजार का भी शेयर नियत कर आपस में वेंचे ( छे छेंवें ) तो आप छोग बात की बात में दो चार करोड़ रुपये इक्टे कर सकते हैं और इतने धन से एक ऐसा उत्तम कार्यालय ( कारखाना ) खुल सकता है कि जिस से देश के अनेक कप्ट दूर हो सकते है, यदि आप लोग इस बात से डरें और कहें कि-हम लोग कलों और कारखानों के काम को नहीं जानते हैं,

तो यह आप लोगों का भय और कथन व्यर्थ है, क्योंकि भर्तृहरि जी ने कहा है कि—
"सर्वे गुणाः काञ्चनमाश्रयन्ति" अर्थात् सब गुण कञ्चन ( सोने ) का आश्रय लेते हैं,
इसी प्रकार नीतिशास्त्र में भी कहा गया है कि—"न हि तद्विद्यते किञ्चित, यद्भैन न
सिघ्यति" अर्थात् संसार में ऐसा कोई काम नहीं है जो कि घन से सिद्ध न हो सकता
हो, तात्पर्य यही है कि—घन से प्रत्येक पुरुष सब ही कुछ कर सकता है, देखो! यदि
आप लोग कलों और कारखानों के काम को नहीं जानते हैं तो द्रव्य का व्यय करके
अनेक देशों के उत्तमोत्तम कारीगरों को बुला कर तथा उन्हें खाधीन रख कर आप कारखानों का काम अच्छे प्रकार से चला सकते हैं।

अब अन्त में पुनः एक वार आप लोगों से यही कहना है कि—हे प्रिय मित्रो! अब शीघ ही चेतो, अज्ञान निद्रा को छोड़ कर खजाति के सद्गुणों की बृद्धि करो और देश के कल्याणरूप श्रेष्ठ व्यापार की उन्नति कर उमय लोक के मुख को पाप्त करो॥

यह पश्चम अध्याय का ओसवाल वंशोत्पत्तिवर्णन नामक प्रथम प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# दितीय प्रकरण--पोरवाल वंशोत्पत्तिवर्णन ॥

# पोरवील वंशोत्पत्ति का इतिहास ॥

पद्मावती नगरी ( जो कि आबू के नीचे वसी थी ) में जैनाचार्य ने प्रतिबोध देकर छोगों को जैनधर्मी बना कर उन का पोरवाल वंश स्थापित किया थोहुसत्य न

दो एक लेख हमारे देखने में ऐसे भी आये हैं जिन में पोरवाल में को प्रतिवोध देने वाला जैनाचार्य श्रीहरिशद सूरि जी महाराज को लिखा है, परन्द्र श्रुम यह बात विल्खन

१-ये (पोरवाल) जन दक्षिण सारवाड़ (गोडवाड़) और गुजरात में व विष्क हैं, इन लोगों का लोसवालों के साथ विवाहादि सम्बन्ध नहीं शिता है, किन्तु केवल सोजनव्यवहारे (१० होता है, इन लोगों का फिरका जॉघडानामक है, उस में २४ गोख हैं। था उस में जैनी और वैष्णव दोनों धर्मी के नाले हैं, इन का फिरका जॉघडानामक है, उस में २४ गोख है। था उस में जैनी और वैष्णव दोनों धर्मी के नाल हैं, इन के स्थानों में वैष्णव पोरवालों के करीव तीन हजार घर वसते हैं, इन के सिवाय वाकी के जैनधर्मधारी पोरवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के सिवाय वाकी के जैनधर्मधारी पोरवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के सिवाय वाकी के जैनधर्मधारी पोरवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के सिवाय वाकी के जिनधर्मधारी पोरवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के लिवाय वाकी के जिनधर्मधारी पोरवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के लिवाय वाकी के जनधर्मधारी परवाल जॉघड़े हैं जो कि मेदपुर और उज्जैन आदि में निवास करते हैं, उन के लिवाय वाकी के जनधर्मधारी। १० विषया। १० विषया।

गलत सिद्ध होती है, क्योंिक श्री हरिभद्र सूरि जी महाराज का खर्गवास विक्रम संवत् ५८५ (पांच सो पचासी) में हुआ या और यह वात वहुत से ग्रन्थों से निर्श्रम सिद्ध हो चुकी है, इस के अतिरिक्त—उपाध्याय श्री समयद्धन्दर जी महाराजकृत रोचु- क्षय रास में तथा श्री वीरविजय जी महाराज कृत ९९ मकार की पूजा में सोलह उद्धार शेचुक्षय का वर्णन किया है, उस में विक्रम संवत् १०८ में तेरहवां उद्धार जावड़ नामक पोरवाल का लिखा है, इस से सिद्ध होता है कि—विक्रम संवत् १०८ से पहिले ही किसी जैनाचार्य ने पोरवालों को मितवोघ देकर उक्त नगरी में उन्हें जैनी वनाया था। सूचना—इस पोरवाल वंश्व में—विमलशाह, धर्जाशाह, वस्तुपाल और तेजपाल आदि अनेक पुरुष धर्मज्ञ और अनर्गल लक्ष्मीवान् हो गये है, जिन का नाम इस संसार में खर्णाक्षरों ( धुनहरी अक्षरों ) में इतिहासों में संलिखित है, इन्ही का संक्षिप्त वर्णन पाठकों के ज्ञानार्थ हम यहाँ लिखते है:—

# पोरवाल ज्ञातिभूषण विमलज्ञाह मन्त्री का वर्णन ॥

गुर्जैरात के महाराज भीमदेव ने विमलशाह को अपनी तरफ से अपना प्रधान अधि-कारी अर्थात् दण्डपति नियत कर आबू पर मेजा था, यहाँ पर उक्त मन्त्री जी ने अपनी

9-इन्हों ने मुल्क गोडवाड में श्री आदिनाय खानी का एक मनोहर मन्दिर वनवाया या ( जो कि साइरी से तीन कोश पर अभी राणकपुर नाम से प्रसिद्ध है ), इस मन्दिर की उत्तमता यहाँ तक प्रसिद्ध है कि-रचना में इस के समान दूसरा मन्दिर नहीं माना जाता है, कहते हैं कि-इस के वनगने में ९९ छाख खर्ण मोहर का खर्च हुआ था, यह बात श्री समयसुन्दर जी उपाध्याय ने लिखी है ॥

िक्षिट्ट र-आबू और चन्त्रावती के राजकुद्धम्यजन अगिह्लिबाडा पटन के महाराज के माण्डलिक थे, इन मिल्रिं, इतिहास इस प्रकार है कि-यह वश चाल्लक्य वश का था, इस वश में नीचे लिखे हुए लोगों ने इस कि मिल्रिं, इतिहास इस प्रकार है कि-यह वश चाल्लक्य वश का था, इस वश में नीचे लिखे हुए लोगों ने इस कि मिल्रिं, कार राज्य किया था कि-मूलराज ने ईस्ती सन् ९४२ से ९९६ पर्यन्त, चालुण्ड ने ईस्ती सन् ९९६ से लिल्रिं या), भीमदेव ने ईस्ती सन् १०२२ से १०६२ तक, इस की वरकरारी में घनराज आवू पर राज्य करता था तथा भीमदेव ने ईस्ती सन् १०२२ से १०६२ तक, इस की वरकरारी में घनराज आवू पर राज्य करता था तथा भीमदेव ने हस्ती सन् १०२२ से १०६२ तक, इस की वरकरारी में घनराज आवू पर सोजका गड़ी पर था, आवू के राजा घनराजने अगिहिल पटन के राजवाण का पक्ष छोड़ कर राजा मोज का पक्ष किया था, इसी लिये मीमदेव ने अपनी तरफ से विमल्जाह को अपना प्रधान अधिकारी अर्थात् दण्डपित नियत कर आवू पर मेजा था और उसी समय में विमल्जाह ने श्री आदिनाथ का देवाल्य बनवाया था, भीमदेव ने धार पर भी लाकमण किया था और इन्हीं की वरकरारी में गज़नी के महमूद ने सोमनाय (महादेव) का मन्दिर खटा था, इस के पीछे गुजरात का राज्य कर्ण ने ईस्ती सन् १०६३ से १०६३ तक किया, जयसिंह अथना विद्धराज ने ईस्ती सन् १०९३ से १९४३ तक राज्य किया (यह जयसिंह चालुक्य वश में एक वड़ा तेजस्ती और धुरन्धर पुरुप हो गया है), इस के पीछे कुमारपाल ने ईस्ती सन् १९४४ से १९४३ तक राज्य किया (इस ने जैनावार्य श्री हेमचन्द्र जी सृरि से जैन धर्म का प्रहण किया था, उस

योग्यतानुसार राज्यसंचा का अच्छा प्रबंध किया था कि जिस से सब लोग उन से प्रसन्न थे, इस के अतिरिक्त उन के सहचवहार से श्री अम्बादेवी भी साक्षात, होकर उन पर प्रसन्न हुई थी और उसी के प्रभाव से मन्नी जी ने आजू पर श्री आदिनाथ खामी के मन्दिर को बनवाना विचारा परन्तु ऐसा करने में उन्हें जगह के लिये कुछ दिक्कत उठानी पड़ी, तब मन्नी जी ने कुछ सोच समझ कर प्रथम तो अपनी सामर्थ्य को दिखला कर ज़मीन को कको में किया, पीछे अपनी उदारता को दिखलाने के लिये उस ज़मीन पर रुपये जिछा दिये और वे रुपये ज़मीन के मालिक को दे दिये; इस के प्रधात देशान्तरों से नामी कारीगरों को बुलवा कर संगमरमर पत्थर (श्वेत पाषाण) से अपनी इच्छा के अनुसार एक अति सुन्दर अनुपम कारीगरी से युक्त मन्दिर बनवाया, जब वह मन्दिर बन कर तैयार हो गया तब उक्त मन्नी जी ने अपने गुरु बृहत्खरतरगच्छीय जैनाचार्य श्री बर्दमान सूरि जी महाराज के हाथ से विक्रम संवत् १०८८ में उस की प्रतिष्ठा करवाई।

इस के अतिरिक्त-अनेक धर्मकार्यों में मन्नी विमल्काह ने बहुत सा द्रव्य लगाया, जिस की गणना (गिनती) करना अति कठिन है, धन्य है ऐसे धर्मज्ञ आवकों को जो कि लक्ष्मी को पाकर उस का सदुपयोग कर अपने नाम को अचल करते है।

समय चन्द्रावती और आबू पर बजोधवल परमार राज्य करता था), इस के पीछे अजयपाल ने ईस्ती सन् १९७३ से १९७६ तक राज्य किया, इस के पीछे दूसरे मूलराज ने ईस्त्री सन् १९७६ से १९७४ तक राज्य किया, इस के पीछे भोला भीमदेव ने ईस्ती सन् १२१७ से १२४१ तक राज्य किया (इस की अमलदारी में आबू पर कोटपाल और घारायल राज्य करते थे, कोटपाल के मुलोच नामक एक पत्र और इच्छिनी कुमारी नामक एक कन्या थी अर्थात दो सन्तान थे, इच्छिनी कुमारी अखन्त छन्दरी थी अतः भीमदेव ने कोटपाल से उस क़मारी के देने के लिये कहला मेजा परन्त्र कोटपाल ने इच्छिनी क़मारी की अजमेर के चौहान राजा नेप्रलदेव को देने का पहिले ही से ठहराव कर लिया था इस लिये कोठपाल ने भीमदेव से कुसारी के देने के लिये इनकार किया. उस इनकार को सुनते ही भीमदेव ने एक वह सैन्य को साथ में लेकर कोटपाल पर चढाई की और आवृगढ के आगे दोनों में खूव ही युद्ध हुआ, आखिर कार उस युद्ध में कोटपाल हार गया परन्तु उस के पीछे भीमदेव को श्रष्टाख़दीन गोरी का सामना करना पड़ा और उसी में उस का नाश हो गया), इस के पीछे त्रिमुवन ने ईसी सन् १२४१ से १२४४ तक राज्य किया ( यह ही चाळुक्य वश में आखिरी पुरुष था ), इस के पीछे दूसरे भीमदेव के अधिकारी वीर ध्यल ने वाघेला क्या को आकर जमाया, इस ने गुजरात का राज्य किया और अपनी राजवानी को अणहिल वाड़ा पहन में न करके धोलेरे में की, इस वंश के विशालदेव, अर्जुन और सारंग, इन तीनों ने राज्य किया और इसी की वरकरारी में आबू पर प्रसिद्ध देवालय के निर्मापक (बनवाने वाके) पोरवाल बातिभूषण वस्तपाल और तेजपाल का पराव हुआ ॥

१-इस मन्दिर की युन्दरता का वर्णन हम यहाँ पर क्या करें, क्योंकि इस का पूरा खरूप तो वशें जा कर देखने से ही माछम हो सकता है ॥ पोरवाल ज्ञातिमूषण नररत वस्तुपौल और तेजपार्ल का वर्णन ॥

वीर घवल वाधेला के राज्यसमय में वस्तुपाल और तेजपाल, इन दोनों भाइयों का बड़ा मान था, वस्तुपाल की पत्नी का नाम लिलता देवी था और तेजपाल की पत्नी का नाम अनुपमा था।

बस्तुपौंछ ने गिरनार पर्वत पर जो श्री नेमिनाथ मगवान् का देवालय बनवाया था वह लिलता देवी का स्मारकरूप (स्मरण का चिहरूप) बनवाया था।

किसी समय तेजपाल की पत्नी अनुपमा देवी के मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि—अपने पास में अपार सम्पत्ति है उस का क्या करना चाहिये, इस बात पर लूक विचार कर उस ने यह निश्चय किया कि—आबूराज पर सब सम्पत्ति को रख देना ठीक है, यह निश्चय कर उस ने सब सम्पत्ति को रख कर उस का अचल नाम रखने के लिये अपने पति और जेठ से अपना विचार प्रकट किया, उन्हों ने भी इस कार्य को श्रेष्ठ समझ कर उस के विचार का अनुमोदन किया और उस के विचार के अनुसार आबूराज

३-वम्बई इलाके के उत्तर में आखिरी टॉवपर सिरोही संस्थान में अरवर्ण के पश्चिम में करीव सात माइल पर अरवर्ण की घाटी के सामने यह पर्वत है, इस का आकार वहुत लम्बा और चौड़ा है अर्थात इस की लम्बाई तलहटी से २० माइल है, लपर का घाटमाथा १४ माइल है, शिखा २ माइल है, इस की दिशा ईशान और नैक्ट्रेस है, यह पहाल बहुत ही प्राचीन है, यह वात इस के खरूप के देखने से ही जान की जाती है, इस के परयर बर्दुलाकार (गोर्लाकार) हो कर खुँवाले (चिकने) हो गये हैं, इस स्थित का हेतु यही है कि इस के कपर बहुत कालपर्यन्त वायु और वर्षा आदि पश्च महाभूतों के परमाण्यां का परिणमन हुआ है, यह भूगर्मशास्त्रनेताओं का मत है, यह पहाल समुद्र की सपाटी से घाटमाथा तक ४००० फुट है और पाया से २००० फुट है तथा इस के सर्वान्तिम ऊंचे शिखर ५६५३ फुट है उन्हीं को ग्रंत शिखर कहते हैं, ईस्ती सन् १८२२ में—राजस्थान के प्रियद इतिहासलेखक कर्नल टाड साह्य यहाँ (आवूराज) पर आये ये तथा यहाँ के मन्दिरों को देख कर शखन्त प्रसन्न हो कर उन की, बहुत

१-इन्हीं के समय में दशा और वीसा, ये दो तड़ पड़े हैं, जिन का वर्णन छेख के वढ़ जाने के भय से यहाँ पर नहीं कर सकते हैं॥

पर प्रथम से ही विमलकाह के बनवाये हुए श्री आदिनाथ खामी के मव्य देवालय के समीप में ही संगमरमर पत्थर का एक सुन्दर देवालय बनवाया तथा उस में श्री नेमिनाथ मगवान् की मूर्ति खापित की।

उक्त दोनों देवालय केवल संगमरमर पाषाण के बने हुए हैं और उन में प्राचीन् आर्य लोगों की शिल्पकला के रूप में रत मरे हुए हैं, इस शिल्पकला के रत्तमण्डार की देखने से यह बात स्पष्ट मान्द्रम हो जाती है कि—हिन्दुस्थान में किसी समय में शिल्पकला कैसी पूर्णावस्था को पहुँची हुई थी।

इन मन्दिरों के बनने से वहाँ की शोमा अकथनीय हो गई है, क्योंकि-प्रथम तो आबू ही एक रमणीक पर्वत है, दूसरे-ये छुन्दर देवालय उस पर बन गये हैं, फिर मला शोमा की क्या सीमा हो सकती है! सच है-"सोना और छुगन्य" इसी का नाम है।

तारीफ की थी, देखिये। यहाँ के जैन मन्दिरों के विषय में उन के कथन का सार यह है—"यह वात निर्विवाद है कि—इस मारतवर्ष के सर्व देवालयों में ये आयू पर के देवालय विशेष मध्य हैं और ताज-महल के विवाय इन के साथ मुकाबिला करने वाली इसरी कोई भी इमारत नहीं है, धनाव्य भक्तों में से एक के खड़े किये हुए आनन्ददर्शक तथा अभिमान योग्य इस कीर्तिखम्म की अनहद सुन्दरता का वर्णन करने में कलम अचक है" इलादि, पाठकमण जानते ही हैं कि—कर्नल टाड साहव ने राजपूताने का इतिहास बहुत सुयोग्य रीति से लिखा है तथा उन का लेख प्राय: सब को मान्य है, क्योंकि—जो कुछ उन्हों ने लिखा है वह सब प्रमाणसिहत लिखा है, इसी लिये एक कवि ने उन के विषय में यह दोहा कहा है—"टाइ समा साहिव विना, अत्रिय यश सम थात ॥ फार्वस सम साहिव विना, नहिँ उधरत गुजरात"॥ १ ॥ अर्थात यदि टाड साहव न लिखते तो क्षत्रियों के यश का नाश हो जाता तथा फार्वस साहव न लिखते तो गुजरात का उद्धार नहीं होता ॥ १ ॥ तात्यर्थ यह है कि—राजप्रताने के इतिहास को कर्नल टाड साहव ने और गुजरात के राजाओं के इतिहास को मि॰ फार्वस साहव ने बहुत परिश्रम करके लिखा है ॥

9-इस पिनत्र और रमणीक स्थान की यात्रा हम ने संबत् १९५८ के कार्तिक कृष्ण ७ को की थी तथा दीपमालिका (दिवाली) तक यहाँ ठहरें थे, इस यात्रा में मक्सूदावादिवासी राय वहांदुर श्रीमान् श्री मेघराज जी कोठारी के ज्येष्ठ पुत्र श्री रखाल बावू खर्गवासी की धर्मपत्नी श्राविका सुनु कुमारी और उन के मामा बच्छावत श्री गीविन्दवन्द जी तथा वीकर चाकरों सिहत कुल सात आदमी थे, (इन की अविक विनती होने से हमें भी यात्रासंगम करना पड़ा था), इस यात्रा के करने में आवृ, शेनुजय, गिरनार, मोयणी और राणपुर आदि पश्चतीर्थी की यात्रा भी बड़े आनन्द के साथ हुई थी, इस यात्रा में जो इस (आयू) स्थान की अनेक बातों का अनुभव हमें हुआ उन में से कुछ बातों का वर्णन हम पाठकों के आनार्थ यहां किखते हैं:---

क आगाप पर क्यां पर वर्ती — आबू पर वर्तमान में बस्ती अच्छी है, यहाँ पर लिरोही महाराज का पक अधिकारी रहता है और वह देखवाड़ा (जिस जगह पर उक्त मन्दिर बना हुआ है उस को इसी देखवाड़ा, जाम से कहते हैं) को जाते हुए यात्रियों से कर (महस्क) वसूळ करता है, परन्तु साधु, बती;

उक्त देवालय के बनवाने में द्रव्य के न्यय के विषय में एक ऐसी दन्तकथा है कि— शिल्पकार अपने हथियार (औज़ार) से जितने पत्थर कोरणी को खोद कर रोज़ निकालते थे उन्हीं (पत्थरों) के बरावर तौल कर उन को रोज़ मजूरी के रुपये दिये जाते थे, यह कम बरावर देवालय के बन चुकने तक होता रहा था।

दूसरी एक कथा यह भी है कि—दुष्काल (' दुर्भिक्ष वा अकाल ) के कारण आबू पर बहुत से मजदूर लोग इकट्ठे हो गये थे, वस उन्हीं को सहायता पहुँचाने के लिये यह देवालय बनवाया गया था।

भीर ब्राह्मण आदि को कर नहीं देना पडता है, यहाँ की और यहाँ के अधिकार में आये हुए जिरया आदि आमों की उत्पत्ति की सर्व व्यवस्था उक्त अधिकारी ही करता है, इस के सिवाय—यहाँ पर बहुत से सर्कारी नीकरों, व्यापारियों और दूसरे भी कुछ रहवासियों (रहेशों) की वस्ती है, यहाँ का बाज़ार भी नामी है, वर्तमान में राजपूताना आदि के एजेंट गवनर जनरल के निवास का यह मुख्य स्थान है इस लिये यहाँ पर राजपूताना के राजो महाराजों ने भी अपने २ बॅगले बनवा लिये हैं और वहाँ वे लोग प्राय: उष्ण ऋतु में हवा खाने के लिये जाकर ठहरते हैं, इस के अतिरिक्त उन (राजों महाराजों) के दवीरी बकील लोग वहाँ रहते हैं, अवीचीन सुधार के अनुकूल सर्व साधन राज्य की ओर से प्रजा के ऐश आराम के लिये वहाँ उपस्थित किये गये हैं जैसे—म्यूनीसिपालिटी, प्रशस्त मार्ग और रोशनी का सुप्रवन्ध आदि, यूरोपियन लोगों का मोजनालय (होटक), पोष्ट आफिस और सरत का मैदान, इलादि इमारतें इस स्थल की शोमारूप हैं।

आव पर जाने की सुगमता-खरैडी नामक स्टेशन पर उतरने के बाद उस के पास में ही सर्शिदाबादनिवासी श्रीमान् श्रीव्रथ सिंह जी रायवहादुर दुधेडिया के बनवाये हुए जैन मन्दिर और धर्मेशाला हैं, इस लिये यदि आवश्यकता हो तो धर्मेशाला में ठहर जाना चाहिये नहीं तो सवारी कर आव पर चले जाना चाहिये. आब पर डाक के पहेंचाने के लिये और वहां पहेंचाने को सवारी का प्रवध करने के लिये एक भाडेदार रहता है उस के पास ताँगे आदि माडे पर मिल सकते हैं, आबू पर जाने का मार्ग उत्तम है तथा उस की लम्बाई सन्नह माइल की है, तांगे में तीन मनुष्य बैठ सकते हैं और प्रति मनुष्य ४) रुपये माडा लगता है अर्थात् पूरे तांगे का किराया १२) रुपये लगते हैं, अन्य सवारी की अपेक्षा तांगे में जाने से भाराम भी रहता है, आबू पर पहुँचने में ढाई तीन घण्टे लगते हैं, वहाँ माडेदार (ठेके वाले) का आफिस है और घोडा गाडी का तवेला भी है, आबू पर सब से उत्तम और प्रेक्षणीय (देखने के शोग्य ) पदार्थ जैन देवालय है. वह माडेदार के स्थान से डेढ माइल की बूरी पर है. वहाँ तक जाने के लिये वैछ की और घोडे की गाडी मिलती है, देलवाडे में देवालय के बाहर यात्रियों के उतरने के -िलये स्थान वने हुए हैं, यहाँ पर बनिये की एक बूकान भी है जिस में आटा दाल आदि सब सामान मुख्य से मिल सकता है. देलवाडा से थोडी दूर परमार जाति के गरीव लोग रहते है जो कि मजदूरी आदि काम काज करते हैं और दही दूध आदि भी बेंचते हैं, देवालय के पास एक बावडी है उस का पानी अच्छा है. यहाँ पर भी एक भावेदार घोडों को रखता है इस लिये कहीं जाने के लिये घोडा भाडे पर मिल सकता है, इस से अचलेश्वर, गोमुख, नखी तालाव और पर्वत के प्रेक्षणीय बसरे स्थानों पर जाने के लिये तथा सैर करने को जाने के लिये वहुत आराम है, उष्ण ऋतु में आबू पर बडी बहार रहती है इसी लिये वहे लोग प्राय: उष्ण ऋतु को वहीं व्यतीत करते हैं ॥

. इसी रीति से इस के विषय में बहुत सी बातें प्रचिन्न हैं जिन का वर्णन अनावश्यक समझ कर नहीं करते हैं, खैर-देवालय के बनने का कारण चाहे कोई ही क्यों न हो किन्तु असल में सारांश तो यही है कि-इस देवालय के बनवाने में अनुपमा और लील-वती की घर्मबुद्धि ही मुख्य कारणमूत समझनी चाहिये, क्योंकि-निस्सीम धर्मबुद्धि और निष्काम मिक के विना ऐसे महत् कार्य का कराना अति कठिन है, देखों! आवू सरीखे दुर्गम मार्ग पर तीन हजार फुट ऊँची संगमरमर पत्थर की ऐसी मनोहर इमा-रत का उठवाना क्या असामान्य औदार्य का दर्शक नहीं है ? सब ही जानते हैं कि आबू के पहाड़ में संगमरमर पत्थर की खान नहीं है किन्तु मन्दिर में लगा हुआ सब ही पत्थर आबू के नीचे से करीब पचीस माइल की दरी से जरीबा की खान में से लाया गया था (यह पत्थर अम्बा भवानी के हुँगर के समीप वखर प्रान्त में मिछता है) परन्तु कैसे लाया गया, कौन से मार्ग से लाया गया, लाने के समय क्या २ परिश्रम उठाना पड़ा और कितने द्रव्य का खर्च हुआ, इस की तर्कना करना अति कठिन ही नहीं किन्तु अशक्यवत् प्रतीत होती है, देखों! वर्तमान में तो आबू पर गाड़ी आदि के जाने के लिये एक मशस्त मार्ग बना दिया गया है परन्तु पहिले (देवालय के बनने के समय ) तो आबू पर चढ़ने का मार्ग अति दुर्गम था अर्थात पूर्व समय में मार्ग में गहन झाड़ी थी तथा अवोरी जैसी कूर जाति का सञ्चार आदि था, मेला सोचने की बात है कि-इन सब कठिनाइयों के उपस्थित होने के समय में इस देवालय की स्थापना जिन पुरुषों ने करवाई थी उन में घर्म के इट निश्चय और उस में स्थिर मक्ति के होने में सन्देह ही क्या है।

वस्तुपाल और तेजपाल ने इस देवालय के अतिरिक्त भी देवालय, प्रतिमा, शिवालय उपाश्रय ( उपासरे ), विद्याशाला, स्तूप, मस्जिद, कुआ, तालाव, वावड़ी, सदावत और पुस्तकालय की स्थापना आदि अनेक शुभ कार्य किये थे, जिन का वर्णन हम कहाँ तक करें बुद्धिमान् पुरुष ऊपर के ही कुछ वर्णन से उन की धर्मबुद्धि और लक्ष्मीपात्रता का अनुमान कर सकते हैं।

इन ( वस्तुपाल कीर तेजपाल ) को उदाहरणहर में आगे रखने से यह बात भी स्पष्ट माल्य हो सकती है कि-पूर्व काल में इस आर्यावर्त्त देश में बड़े २ परोपकारी वर्मात्मा तथा कुवेर के समान बनाव्य गृहस्य जन हो चुके हैं, आहा! ऐसे ही पुरुष-रहों से यह रलगर्मा वसुन्धरा शोभायमान होती है और ऐसे ही नररलों की सत्कीर्ति और नाम सदा कायम रहता है, देखों! शुभ कार्यों के करने वाले वे वस्तुपाल और तेज-पाल इस संसार से चले जा चुके हैं, उन के गृहस्थान आदि के भी कोई चिह इस समय हुँ इने पर भी नहीं मिलते है, परन्तु उक्त महोदयों के नामाङ्कित कार्यों से इस भारतम्मि

चौरंडियाँ

१२

जेसवाल

# पाँचवाँ प्रकरण-बारह न्यात वर्णन ॥

# बारह न्यातों का वर्ताव ॥

वारह न्यातों में जो परस्पर में वर्ताव है वह पाठकों को इन नीचे छिले हुए दो दोहों से अच्छे प्रकार विदित हो सकता है:---

दोहा-खण्ड खँडेला में मिली, सब ही बारह न्यात ॥
खण्ड प्रस्थ नृप के समय, जीम्या दालक भात ॥ १ ॥
बेटी अपनी जाति में, रोटी शामिल होय ॥
काची पाकी दूध की, भिन्न भाव नहिँ कोर्य ॥ २ ॥
सम्पूर्ण बारह न्यातों का स्थानसहित विवरण ॥

| संख्या                                       | नाम न्यात        | स्थान स          | सस्या  | नाम न्यात     | स्थान स          |  |  |
|----------------------------------------------|------------------|------------------|--------|---------------|------------------|--|--|
| १                                            | श्रीमाल          | भीनमाल से        | ૭      | खंडेलवाल      | खंडेळा से        |  |  |
| 3                                            | ओसवाल            | ओसियाँ से        | ۷      | महेश्वरी डीडू | डीडवाणा से       |  |  |
| ફ                                            | मेड्तवाल         | मेड़ता से        | ٩      | पौकरा         | पौकर जी से       |  |  |
| 8                                            | जाय <b>ल</b> वाल | जायल से          | १०     | टीटोड़ा       | टींटोड़गढ़ से    |  |  |
| ч                                            | वघेरवाळ          | वघेरा से         | ११     | कठाड़ा        | खाट्ट गढ़ से     |  |  |
| Ę                                            | पह्लीवाल         | पाछी से          | १२     | राजपुरा       | राजपुर से        |  |  |
| मध्यप्रदेश ( मालवा ) की समस्त बारह न्यातें ॥ |                  |                  |        |               |                  |  |  |
| संख्या                                       | नाम न्यात        | संख्या नाम न्यात | संस्या | नाम न्यात र   | पंख्या नाम न्यात |  |  |
| १                                            | श्री श्रीमाल     | ४ ओसवारू         | હ      | पछीवाल        | १० महेश्वरी डीडू |  |  |
| २                                            | श्रीमारू         | ५ खँडेळवाळ       | 4      | पोरवाछ        | ११ हमड़          |  |  |

१-इन दोहों का अर्थ सुगम ही है, इस लिये नहीं लिखा है ॥

Ę

अग्रवाल

वघेरवाल

२—सब से प्रथम समस्त बारह न्यार्ते खँडेळा नगर में एकत्रित हुई थी, उस समय जिन २ नगरो से जो २ वैदय आये थे वह सब विषय कोष्ठ में लिख दिया गया है, इस कोष्ठ के आगे के दो कोष्ठा में देशप्रया के अजुसार बारह न्यार्तों का निदर्शन किया गया है अर्थात् जहाँ अप्रवाल नहीं आये वहाँ चित्रवाल शामिल गिने गये, इस प्रकार पीछे से जैसा २ मीका जिस २ देशवार्टों ने टेसा वैसा ही ने करते गये, इस में असली तात्पर्य उन का यही या कि—सब वैदर्शों में एकता रहे और उन्नति होती रहे किन्तु केवल पेट को भर २ कर चले जाने का उन का तात्पर्य नहीं था।

३—'स्थान सहित, अर्थात् जिन २ स्थानो से आ २ कर ने सम एकत्रित हुए थे (देखो संख्या २ का नोट) ॥ ४—इन मे श्री श्रीमाळ हस्तिनापुर से, अप्रवाल अगरोहा से, पोरवाळ पारेवा से, जेसवाळ जेसळगढ से, हुमड सादवाडा से तथा चौरडिया चावडिया से आये थे, शेष का स्थान प्रथम किस्त ही चुके हैं ॥

गौढवाड़, गुजरात तथा काठियावाड़ की समस्त बारह न्यातें ॥ संख्या नाम न्यात संख्या नाम न्यात संख्या नाम न्यात १ श्रीमाल ४ चित्रनाल ७ पोरवाल १० महेश्वरी २ श्रीश्रीमाल ५ पछीवाल ८ खंडेलवाल ११ ठंठवाल ३ ओसवाल ६ वधेरवाल ९ मेड़तवाल १२ हरसीरी

यह पश्चम अध्याय का वारह न्यातवर्णन नामक पाँचवाँ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# छठा प्रकरण-चौरासी न्यातवर्णन ॥

## चौरासी न्यातों तथा उन के स्थानों के नामों का विवरण ॥

| संख्या | नाम न्यात   | स्थान से                | संख्या | नाम न्यात  | स्थान से                    |
|--------|-------------|-------------------------|--------|------------|-----------------------------|
| १      | श्रीमाल     | भीनमाल से               | १४     | ककस्थन     | वालकूँडा से                 |
| २      | श्रीश्रीमाल | हिस्तिनापुर से          | १५     | कपौला      | नमकोट से                    |
| રૂ     | श्रीखण्ड    | श्रीनगर से              | १६     | कॉकरिया    | करौळी से                    |
| 8      | श्रीगुरु    | आम्ना डौळाइ से          | १७     | खरवा       | खेरवा से                    |
| ч      | श्रीगौड़    | सिद्धपुर से             | १८     | खडायता     | खँडवा से                    |
| Ę      | अगरवाल      | अगरोहा से               | १९     | खेमवाल     | खेमानगर से                  |
| ૭      | अजमेरा      | अजमेर से                | २०     | सँडेछवाल   | खंडेलानगर से                |
| ٤      | अञौषिया     | अयोध्या से              | २१     | गॅगराङ्ग   | गँगराङ से                   |
| ९      | अडालिया     | आडणपुर से               | २२     | गाहिलवारू  | गौहिलगढ़ से                 |
| १०     | अवकथवाल     | <b>अँ</b> विर आमानगर से | २३     | गौलवाल     | गौलगढ़ से                   |
| ११     | ओसवाल       | ओसियाँ नगर से           | २४     | गोगवार     | गोगा से                     |
| १२     | कठाड़ा 🚶    | लाह् से                 | २५     | गींदोड़िया | गीँदोड़ देवगढ से            |
| १३     | कटनेरा      | कटनेर से                | २६     | चकोड़      | रणथंभचकावा<br>गद मल्हारी से |

१-इन में से चित्रवाल चित्तोड़गड़ से, ठंठवाल.....से तथा इरसीरा इरसीर से आये थे,

२--'स्थानों के, अर्थात् जिन २ स्थानों से आ २ कर एकत्रित हुए थे उन २ स्थानों के ॥

#### पञ्चम अध्याय ॥

| सं | ख्या | नाम न्यात  | स्थान से            | संख्या     | नाम न्यात     | स्थान से              |
|----|------|------------|---------------------|------------|---------------|-----------------------|
| ঽ  | ৩    | चतुरथ      | चरणपुर से           | ५६         | वदनारा        | वदनौर से              |
| 3  | 6    | चीतौड़ा    | चित्तौड़गढ़ से      | ५७         | वरमाका        | त्रह्मपुर से          |
| 2  | १९   | चोरंडिया   | चावंडिया से         | 46         | विदियादा      | विदियाद से            |
| ą  | 0    | जायलवाल    | जावल से             | ५९         | वैागार        | विलास पुरी से         |
| ş  | ŧζ   | जाङोरा     | सौवनगढ बालीर से     | <b>ફ</b> ૦ | भवनगे         | भावनगर से             |
| 2  | १२   | जैसवाल     | जैसलगढ से           | ६१         | भूँगडवार      | भूरपुर से             |
| Ę  | ₹    | जम्बूसरा   | जम्बू नगर से        | ६२         | महेश्वरी      | डीडवाणे से            |
|    | 8    | टॉंटोड़ा   | टॉटौड़ से           | ६३         | मेडतवारू      | मेडता से              |
| ;  | १५   | टंटौरिया   | टंटेरा नगर से       | ६४         | माशुरिया      | मथुरा से              |
| 1  | १६   | ढूँसर      | ढाकलपुर से          | ६५         | मौड           | सिद्धपुर पाटन से      |
| 1  | १७   | दसौरा      | दसौर से             | ६६         | मांडलिया      | मॉंडलगढ़ से           |
| ;  | १८   | घवलकौष्टी  | <b>धौ</b> ळपुर से   | ६७         | राजपुरा       | राजपुर से             |
| 1  | ३९   | घाकड़      | धाकगढ़ से           | ६८         | राजिया        | राजगढ़ से             |
| 9  | S o  | नारनगरेसा  | नराणपुर से          | ६९         | <b>ल्वेचू</b> | ळावा नगर से           |
| ,  | ४१   | नागर       | नागरचाल से          | ७०         | लाड           | लाँवागढ़ से           |
| •  | ४२   | नेमा       | हरिश्चन्द्र पुरी से | ७१         | हरसौरा        | हरसौर से              |
| 1  | ८३   | नरसिंघपुरा | नरसिंघपुर से        | ७२         | ह्मड़         | सादवाड़ा से           |
|    | 88   | नवाँमरा    | नवसरपुर से          | ७३         | हलद           | हलदा नगर से           |
|    | 84   | नागिन्द्रा | नागिन्द्र नगर से    | 98         | हाकरिया       | हाकगढ नलवर से         |
|    | ४६   | नाथच्छा    | सिरोही से           | હપ         | साँभरा        | साँगर से              |
|    | 8.ବ  | नाछेला     | नाडोलाइ से          | ७६         | सडौइया        | हिंगलादगढ़ से         |
|    | 85   | नौटिया     | नौसलगढ से           | <i>७७</i>  | सरेडवाळ       | सादड़ी से             |
|    | ४९   | पहीवाल     | पाली से             | ७८         | सौरठवारू      | गिरनार से             |
|    | ५०   | परवार      | पारा नगर से         | ७९         | सेतवाल        | सीतपुर से             |
|    | ५१   | पञ्चम      | पश्चम नगर से        | ८०         | सौहितवाल      | सौहित से              |
|    | ५२   | पौकरा      | पोकर जी से          | ८१         | सुरन्द्रा     | धुरन्द्रपुर अवन्ती से |
|    | ५३   | पौरवार     | पोरेवा से           | ८२         | सौनैया        | सौनगढ से              |
|    | ५४   | पौसरा      | पौसर नगर से         | ८३         | सौरंडिया      | शिवगिराणा से          |
|    | ५५   | वघेरवारु   | वधेरा से            | ς8         | *******       | *** *******           |
|    |      |            |                     |            |               |                       |

जागे चल कर हम ज्योतिष् की कुछ जावस्थक बातों को लिखेंगे उन में सर्व का उदय और अला तथा व्या को स्पष्ट जानने की रीति, ये दो निषय मुख्यतया गृहसी के लाम के लिये लिसे जावेंगे, क्योंकि गृहस्य लोग पुत्रादि के जन्मसमय में सामात्र ( कुछ पढ़े हुए ) ज्योतिषियों के द्वारा जन्मसमय को चतला कर जन्मकंडली वनवार हैं, इस के पीछे अन्य देश के वा उसी देश के किसी विद्वान ज्योतियाँ से जन्मका वनवारे हैं. इस दशा में प्रायः यह देखा जाता है कि बहुत से छोगों की जन्मपत्री हा श्रमाश्रम फल नहीं निखता है तब वे छोग जन्मपत्री के बनाने वाछ विद्वान को तबा ज्योविष् विद्या को दोष देवे हैं अर्थात् इस विद्या को असत्य (झूठा) वतलाते हैं, परन्त निचार कर देखा जाने तो इस निषय में न तो जन्मपत्र के बनाने वाले निहान का दोप है और न ज्योतिष् निचा का ही दोष है किन्तु दोष केवल जन्मसमय में ठीक लस न छने का है, तात्पर्य यह है कि-यदि जन्मसमय में ठीक रीति से लस के लिया जावे तथा उसी के अनुसार जन्मपत्री वनाई जावे तो उस का ग्रामाश्रम फल अवस्थ मिळ सकता है, इस में कोई भी सन्देह नहीं है, परन्तु ओक का विषय तो यह है कि-नामनात्र के ज्योतियां लोग लग्न बनाने की किया को भी वो ठीक रीति से नहीं जानते हैं फिर उन की बनाई हुई जन्मकुण्डली (टेवे) से शुभाशुम फल कैसे विदित हो सकता है, इस लिये हम लग्न के बनावे की किया का वर्णन अति सरल रीति से करेंगे॥

# सोलह तिथियों के नाम ॥

| संख्या         | संस्कृत नाम        | हिन्दी नाम   | संख्या | संस्कृत नाम                | हिन्दी नाम         |
|----------------|--------------------|--------------|--------|----------------------------|--------------------|
| १              | प्रतिपद्           | पहिंवा       | ९      | नवमी                       | नौमी               |
| ₹              | द्वितीया           | द्वैज        | १०     | द्श्रमी                    | दशर्वी             |
| Ę              | <del>तृ</del> तीया | तीज          | ११     | एकादशी                     | ग्बारस             |
| 8              | <b>ব্</b> তুর্থী   | चौथ          | १२     | द्वादशी                    | नारस -             |
| u <sub>s</sub> | पश्चमी .           | पाँचम        | १३     | त्रयोदशी                   | तेरस               |
| ક્             | षष्ठी              | छठ           | \$8    | चतुर्दशी                   | चौदस               |
| 9              | सप्तमी             | सातम         | १५     | पूर्णिमा वा पूर्ण-<br>मासी | · पूनम वा पूरनमासी |
| 4              | अप्टमी             | <b>अ</b> ठिम | १६     | अमावास्या                  | अमावस              |

सूचना—कृष्ण पक्ष ( चिद् ) में पन्द्रहर्वी तिथि अमावास्या कहलाती है तथा शुक्क पक्ष ( सुदि ) में पन्द्रहर्वी तिथि पूर्णिमा वा पूर्णमासी कहलाती है ॥

#### सात वारों के नाम ॥

| ? | सात वारों के नाम ॥ |               |                          |              |                |  |  |  |
|---|--------------------|---------------|--------------------------|--------------|----------------|--|--|--|
| ì | संख्या             | संस्कृत नाम   | हिन्दी नाम               | मुसलमानी नाम | अंग्रेज़ी नाम  |  |  |  |
| • | १                  | सूर्यवार      | इतवार                    | आइतवार       | सन्हे          |  |  |  |
| ı | २                  | चन्द्रवार     | सोमवार                   | पीर          | <b>मन्</b> डे  |  |  |  |
| ŀ | ą                  | <b>मौमवार</b> | मंग्ठवार                 | <b>मंग</b> ल | ळ्यूज़डे       |  |  |  |
|   | 8                  | बुघवार        | बुधवार                   | <b>बु</b> घ  | वेड्नेस्डे     |  |  |  |
|   | ч                  | गुरुवार       | <del>बृह्स्</del> पतिवार | जुमेरात      | थर्सडे         |  |  |  |
|   | Ę                  | शुऋवार        | शुक्रवार                 | जुगा         | <b>फा</b> इंडे |  |  |  |
|   | ৩                  | शनिवार        | शनिश्चर                  | शनीवार       | सटर्डे         |  |  |  |

.

सूचना-सूर्यवार को आदित्यवार, सोमवार को चन्द्रवार, बृहस्पतिवार को बिहफै तथा शनिवार को शनैश्वर वा शनीचर भी कहते है ॥

## सत्ताईस नक्षत्रों के नाम ॥

| संख्या | नाम              | संख्या | नाम                 | संख्या | नाम                 | संख्या | नाम            |
|--------|------------------|--------|---------------------|--------|---------------------|--------|----------------|
| १      | <b>अश्विनी</b>   | 4      | पुष्य               | १५     | स्राति              | २२     | श्रवण          |
| २      | भरणी             | ९      | <del>आश्चे</del> षा | १६     | विशाखा              | २३     | घनिष्ठा        |
| ą      | कृत्तिका         | १०     | मघा                 | १७     | अनुराधा             | २४     | शतभिषा         |
| 8      | रोहिणी           | ११     | पूर्वाफाल्गुनी      | १८     | ज्येष्ठा            | २५     | पूर्वीमाद्रपद  |
| 4      | म् <b>गशीर्ष</b> | १२     | उत्तराफाल्गुनी      | १९     | मुल                 | २६     | उत्तरामाद्र्पढ |
| Ę      | <b>आर्द्री</b>   | १३     | हस्त                | २०     | पूर्वीषाद्रा        | २७     | रेवती          |
| v      | पुनर्वसु         | १४     | चित्रा              | २१     | <b>उत्तरापा</b> ढ़ा |        |                |
|        |                  | 7      | तत्ताईस योग         | ों के  | नाम ॥               |        |                |
| संख्या | नाम              | संख्या | नाम                 | संख्या | साम                 | संस्था | am             |

#### संख्या नाम सख्या नाम धृति विष्कुम्भ १ ሪ १५ बज्र २२ साध्य **प्रीति** २ ९ হাুত १६ सिद्धि २३ शुभ Ę अायुष्मान् १० गण्ड १७ व्यतीपात २४ যুক্ত सौभाग्य 8 ११ बृद्ध १८ वरीयान २५ त्रह्मा 4 शोभन १२ १९ परिघ ध्रुव २६ ऐन्द्र Ę अतिगण्ड १३ वैघृति २० शिव २७ व्याघात सुकर्मा 88 हर्षण e २१ सिद्ध

#### सात करणों के नाम ॥

१-वब । २-बालव । ३-कीलव । १-तैतिल । ५-गर । ६-वणिल । और ७-विष्टि ॥ सूचना—तिथि की सम्पूर्ण घड़ियों में दो करण मोगते हैं अर्थात् यदि तिथि साठ घड़ी की हो तो एक करण दिन में तथा दूसरा करण रात्रि में वीतता है, परन्तु गुक्क पक्ष की पड़िवा की तमाम घड़ियों के दूसरे आधे माग से बब और वालव आदि आते हैं तथा कृष्ण पक्ष की चतुर्दशी की घड़ियों के दूसरे आधे माग से सदा स्थिर करण आते हैं, जैसे देखो ! चतुर्दशी के दूसरे भाग में शकुनि, अमावास्या के पहिले माग में चतु-प्यद, दूसरे माग में नाग और पड़िवा के पहिले माग में किसँतुन्न, थे ही चार स्थिर करण कहलाते हैं ॥

## करणों के बीतने का स्पष्ट विवरण ॥

|          | शक पक्ष ( स्री | दे ) के करण ॥ | कृष्ण १       | गक्ष (वदि) <sup>दे</sup> |                     |
|----------|----------------|---------------|---------------|--------------------------|---------------------|
| तिथि     | प्रथम साग      | द्वितीय भाग   | तिथि          | प्रथम साग                | द्वितीय माग         |
| <b>Q</b> | किंस्तुप्र     | बब            | የ             | बाछव                     | कौछव                |
| ٠<br>٦   | बालव           | कौलव          | २             | तैतिङ                    | गर                  |
| <b>ą</b> | तैतिल          | गर            | ર             | वणिज                     | विष्टि              |
| 8        | वणिज           | विष्टि        | 8             | बव                       | वालव .              |
| ц        | वब             | बालव          | 4             | कौलव                     | तैतिल               |
| Ę        | कौलव           | वैतिङ         | Ę             | गर                       | वणिज                |
| v<br>v   | गर             | वणिज          | v             | विष्टि                   | वब                  |
| 6        | विष्टि         | वव            | 6             | बालव                     | कौलव                |
| 9        | बालव           | कौलव          | ٩             | तैतिल                    | गर<br><del>२०</del> |
| १०       | तैतिल          | गर            | १०            | वणिज                     | विष्टि              |
| ११       | वणिज           | विष्टि        | ११            | वव                       | बालव<br>तैतिल       |
| १२       | बब्            | बालव          | १२            | कौलव                     | वावण<br>वणिन        |
| १३       | कौलव           | तैतिङ         | १३            | गर                       | वाणण<br>श्रुकुनि    |
| 88       | गर             | वणिज          | <u> </u>      | विष्टि                   | राजुतन<br>नहा       |
| શ્પ      | विष्टि         | बव            | ₹0            | चतुप्पद                  | *11**               |
| पूर्णि   | मा             |               | अमावस         | ாசுகா எய்                | ٠. ،،               |
| ₩.       |                | W & 0.0-      | - <del></del> | וה דב כיוו               | ia II               |

शुभ कार्यों में निषिद्ध तिथि आदि का वर्णन ॥ जिस तिथि की दृद्धि हो वह तिथि, जिस तिथि का क्षय हो वह तिथि, का पहिला आधा माग, विष्टि, वैधृति, व्यतीपात, कृष्ण पक्ष की त्रयोदशी (तेरस) से मितपद् (पिड्वा) तक चार दिवस, दिन और रात्रि के वारह वजने के समय पूर्व और पीछ के दश पल, माता के ऋतुधर्म संबंधी चार दिन, पिहले गोद लिये हुए लड़के वा लड़की के विवाह आदि में उस के जन्मकाल का मास; दिवस और नक्षत्र, जेठ का मास, अधिक मास, क्षय मास, सत्ताईस योगों में विष्कुम्म योग की पिहली तीन घड़ियाँ, व्याधात योग की पिहली नौ घड़ियाँ, शूल योग की पिहली पाँच घड़ियाँ, वज्र योग की पिहली को घड़ियाँ, गण्ड योग की पिहली छः घड़ियाँ, अतिगण्ड योग की पिहली छः घड़ियाँ, चौया चन्द्रमा, आठवाँ चन्द्रमा, वारहवाँ चन्द्रमा, कालचन्द्र, गुरु तथा शुक्र का अस, जन्म तथा मृत्यु का स्तर्क, मनोभक्ष तथा सिह राशि का वृहस्पति (सिंहस्थ वर्ष), इन सब तिथि आदि का शुम कार्य में शहण नहीं करना चाहिये॥

१-सूतक विचार तथा उस में कत्तंब्य-पुत्र का जन्म होने से दश दिन तक, पुत्री का जन्म होने से वारह दिन तक, जिस की के पुत्र हो उस (श्री) के लिये एक मास तक, पुत्र होते ही मर जावे तो एक दिन तक, परदेश में मृत्यु होने से एक दिन तक, घर में गाय; मैंस; घोडी और कैंटिनी के व्याने से एक दिन तक, घर में इन (गाय आदि) का मरण होने से जब तक इन का मृत शारीर घर से बाहर न निकला जाने तब तक, दास दासी के पुत्र तथा पुत्री आदि का जन्म वा मरण होने से तीन दिन तक तथा गर्म के गिरने पर जितने महीने का गर्म गिरे उतने दिनों तक सुतक रहता है।

बिस के गृह में जन्म वा सरण का सूतक हो वह वारह दिन तक देवपूजा को न करे, उस में भी स्तकसम्बधी सूतक में घर का मूळ रकध (मूळ कॉधिया) दश दिन तक देवपूजा को न करे, इस के सिवाय श्लेष घर वाले तीन दिन तक देवपूजा को न करें, यदि सृतक को छुआ हो तो चीनीस प्रहर तक प्रतिक्रमण (पिडक्षमण) न करे, यदि सदा का भी अखण्ड नियम हो तो समता भाव रख कर शम्बरण्य में रहे परन्तु मुख से नवकार मम्त्र का भी उचारण न करे, स्थापना जी के हाथ न छगावे; परन्तु यदि स्तक को न छुआ हो तो केवल आठ प्रहर तक प्रतिक्रमण (पिटक्षमण) न करे, भेंस के बचा होने पर पन्त्रह दिन के पीछे उस का दूध पीना कल्पता है, गाय के बचा होने पर भी पन्त्रह दिन के पीछे दूध पीना कल्पता है तथा बकरी के बचा होने पर उस समय से आठ दिन के पीछे दूध पीना कल्पता है।

ऋदुमती झी चार दिन तक पात्र आदि का स्पर्श न करे, चार दिन तक प्रतिक्रमण न करे तथा पाँच दिन तक देवपूजा न करे, यदि रोगादि किसी कारण से तीन दिन के उपरान्त भी किसी झी के रफा चळता हुआ दीखे तो उस का विशेष दोप नहीं माना गया है, ऋदु के पद्मात झी को उचित है कि—शुद्ध विनेक से पवित्र हो कर पाँच दिन के पीछे स्थापना पुत्तक का स्पर्श करे तथा साधु को प्रतिकाम देवे, ऋदुमती झी जो तपस्मा ( उपवासादि ) करती है वह तो सफल होती ही है परन्तु उसे प्रतिक्रमण आदि का करना योग्य नहीं है (जैसा कि कपर लिख चुके है ), यह चर्चरी प्रन्य में कहा है, जिस घर में जन्म सा मरण का सूतक हो नहीं वारह दिन तक साधु आहार तथा पानी को न यहरे ( हे ), क्योंकि-निशीय-सूत्र के सोलहने उद्देश्य में जन्म मरण के सूतक से युक्त घर दुग्छनीक कहा है ॥

#### दिन का चौघड़िया॥

| रवि            | सोम    | मङ्गल            | बुष         | गुरु   | য়ুক          | হানি   |
|----------------|--------|------------------|-------------|--------|---------------|--------|
| <b>उद्वे</b> ग | अमृत   | रोग              | <b>छा</b> म | शुम    | चल            | काल    |
| चल             | কান্ত  | <b>उद्वेग</b>    | अमृत        | रोग    | लाम           | शुभ    |
| लाभ            | शुभ    | <del>ৰ</del> ন্ত | काल         | उद्वेग | अमृत          | रोग    |
| अमृत           | रोग    | लाम              | शुभ         | चरु    | <b>কা</b> ক্ত | उद्वेग |
| काल            | उद्वेग | अमृत             | रोग         | लाभ    | शुभ           | चल     |
| शुभ<br>रोग     | चल     | काल              | उद्वेग      | अमृत   | रोग           | खाभ    |
| रोग            | लाम    | शुम              | चल          | काल    | <b>उद्वेग</b> | अमृत   |
| <b>उद्वेग</b>  | अमृत   | रोग              | लाभ         | शुम    | चल            | काल    |

विज्ञान—ऊपर के कोष्ठ से यह समझना चाहिये कि—जिस दिन जो नार हो उस दिन उसी वार के नीचे किसा हुआ चौषड़िया सूर्योदय के समय में बैठता है वह पहिला समझना चाहिये, पीछे उस के उतरने के बाद उस वार से छठे वार का चौषड़िया बैठता है वह दूसरा समझना चाहिये, पीछे उस के उतरने के बाद उस (छठे ) वार से छठे वार का चौषड़िया बैठता है, यही कम आगे भी समझना चाहिये, जैसे देखो! रविवार के दिन पहिछा उद्देग नामक चौषड़िया है उस के उतरने के पीछे रवि से छठे शुक्र का चल नामक चौषड़िया बैठता है, इसी अनुक्रम से प्रत्येक वार के दिन भर का चौषड़िया जान केना चाहिये, एक चौषड़िया ढेड़ घण्टे तक रहता है अर्थात् सवेरे के छः बजे से छे कर शाम के छः बजे तक बारह घण्टे में आठ चौषड़िये व्यतीत होते हैं, इन में से—अमृत; शुम; लाम और चल; ये चार चौषड़िये उत्तम तथा उद्वेग; रोग और काल; ये तीन चौषड़िये निकृष्ट हैं, इस लिये अच्छे चौषड़ियों में शुभ काम को करना चाहिये॥

# रात्रि का चौघडिया ॥

| रवि            | सोम           | मङ्गल            | बुघ    | गुरु          | যুক            | হানি        |
|----------------|---------------|------------------|--------|---------------|----------------|-------------|
| शुभ            | चल            | কাত              | उद्वेग | अमृत          | रोग            | <b>छा</b> भ |
| अमृत           | रोग           | लाम              | शुभ    | चल            | काल            | उद्वेग      |
| चळ             | काल           | उद्वेग           | अमृत   | रोग           | ल्य            | शुभ         |
| रोग            | लाम           | शुभ              | चल     | काल           | <b>उद्वे</b> ग | अमृत        |
| काल            | <b>उद्वेग</b> | अमृत             | रोग    | लाम           | शुभ            | चल          |
| लाम            | शुभ           | <del>ৰ</del> ন্ত | काल    | <b>उद्वेग</b> | अमृत           | रोग         |
| <b>उद्वे</b> ग | अमृत          | रोग              | न्यम   | शुभ           | <del>ৰ</del> ক | काल         |
| शुभ            | <b>ৰ</b> জ    | काल              | उद्वेग | अमृत          | रोग            | स्रभ        |

विज्ञान—इस कोष्ठ में ऊपर से केवल इतना ही अन्तर है कि—एक बार के पहिले नौघड़िये के उतरने के पीछे उस बार से पाँचने बार का दूसरा नौघड़िया बैठता है, शेष सब विषय ऊपर लिखे अनुसार ही है ॥

# छोटी बड़ी पनोती तथा उस के पाये का वर्णन ॥

प्रत्येक मनुष्य को अपनी जन्मराशि से जिस समय चौथा वा आठवां गनि हो उस समय से २॥ वर्ष तक की छोटी पनोती जाननी चाहिये, वारहवाँ शनि बैठे (रूगे) तब से छेकर दूसरे शनि के उतरने तक बरावर ७॥ वर्ष की बड़ी पनोती होती है, उस में से बारहवें शनि के होने तक २॥ वर्ष की पनोती मस्तक पर समझनी चाहिये, पिहले शनि के होने तक २॥ वर्ष की पनोती छाती पर जाननी चाहिये तथा दूसरे शनि के होने तक २॥ वर्ष की पनोती पैरों पर जाननी चाहिये।

जिस दिन पनोती बैठे उस दिन यदि जन्मराशि से पहिला; छठा तथा ग्यारहवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को सोने के पाये जानना चाहिये, यदि दूसरा; पाँचवाँ तथा नवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को रूपे के पाये जानना चाहिये, यदि तीसरा; सातवाँ तथा दशवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को ताँने के पाये जानना चाहिये तथा यदि चौथा आठवाँ और नारहवाँ चन्द्र हो तो उस पनोती को लोहे के पाये जानना चाहिये ॥

## पनोती के फल तथा वर्ष और मास के पाये का वर्णन ॥

यदि पनोती सोने के पाये बैठी हो तो चिन्ता को उत्पन्न करे, यदि पनोती रूपे के पाये बैठी हो तो धन मिछे; यदि पनोती ताँने के पाये बैठी हो तो धुस और सम्पत्ति मिछे तथा यदि पनोती छोहे के पाये बैठी हो तो कष्ट माप्त हो, इसी मकार जिस दिन वर्ष तथा मास बैठे उस दिन जिस राशि का चन्द्र हो उस के द्वारा ऊपर छिसे अनुसार सोने के; रूपे के तथा ताँने के पाये पर बैठने वाले वर्ष अथवा मास का निचार कर सम्पूर्ण वर्ष का अथवा मास का फल जान छेना चाहिये, जैसे—देसो! कल्पना करो कि—संवत् १९६४ के प्रथम चैत्र शुक्क पिड़वा के दिन मीन राशि का चन्द्र है वह (चन्द्र) मेषराशि वाले पुरुष को बारहवा होता है इस लिये ऊपर कही हुई रीति से लोहे के पाये पर वर्ष तथा मास बैठा अत उसे कष्ट देने वाला जान छेना चाहिये, इसी रीति से दूसरी राशिवालों के लिये भी समझ छेना चाहिये॥

चोरी गई अथवा खोई हुई वस्तु की प्राप्ति वा अप्राप्ति का वर्णन ॥

पूर्व दिशा में दक्षिण दिशा में पश्चिम दिशा में उत्तर दिशा में चीघ्र मिलेगी तीन दिन में मिलेगी एक मास में मिलेगी नहीं मिलेगी स्रगञीर्ष आर्द्धा रोहिणी पुनर्वस्र आश्चेषा पुष्य पूर्वाफाछगुनी मघा उत्तरा फाल्गुनी हस्त चित्रा स्वाति विशाखा ज्येष्ठा अनुराधा मूल पूर्वीषाढा अभिजित उत्तराषाढा श्रवण धनिष्ठा पूर्वाभाद्रपद शतिभवा उत्तराभाद्रपद रेवती अश्विनी भरणी कृत्तिका

विज्ञान— ऊपर के कोष्ठ से यह समझना चाहिये कि—जिस दिन वस्तु खोई गई हो अथवा चुराई गई हो (वह दिन यदि माछम हो तो ) उस दिन का नक्षत्र देखना चाहिये, यदि रोहिणी नक्षत्र हो तो ऊपर लिखे अनुसार समझ लेना चाहिये कि वह वस्तु पूर्व दिशा में गई है तथा वह शीघ्र ही मिलेगी, यदि वह दिन माछम न हो तो जिस दिन अपने को उस वस्तु का चोरी जाना वा खोया जाना माछम हो उस दिन का नक्षत्र देख कर ऊपर लिखे अनुसार निर्णय करना चाहिये, यदि उस दिन मृगशीर्ष नक्षत्र हो तो जान लेना चाहिये कि वस्तु दक्षिण दिशा में गई है तथा वह तीन दिन में मिलेगी, यदि उस दिन आद्रों नक्षत्र हो तो जानना चाहिये कि—वह वस्तु पश्चिम दिशा में गई है तथा एक महीने में मिलेगी और यदि उस दिन पुनर्वसु नक्षत्र हो तो जान लेना चाहिये कि—वह वस्तु उत्तर दिशा में गई है तथा वह नहीं मिलेगी, इसी प्रकार कोष्ठ में लिखे हुए सब नक्षत्रों के अनुसार वस्तु के विषय में निश्चय कर लेना चाहिये॥

#### नाम रखने के नक्षत्रों का वर्णन ॥

| संख्या | नाम नक्षत्र अक्षर       | संख्या | नाम नक्षत्र अक्षर             |
|--------|-------------------------|--------|-------------------------------|
| 8      | अश्विनी चू, चे, चो, ला, |        | पुनर्वसु के, को, हा, ही,      |
|        | भरणी ली, ख, छे, लो      |        | पुष्य हू, हे, हो, डा,         |
|        | कृत्तिका सं, ई, ऊ, ए,   | ٩      | आश्केषा डी, डु, डे, डो,       |
|        | रोहिणी ओ, बा, बी, बू,   | •      | मघा म, मी, मू, मे,            |
|        | मृगशिर वे, वो, का, की,  | ११     | पूर्वाफारगुनी मो, टा, टी, हू, |
| _      | आद्री कू, घ, ड, छ,      | १२     | डचराफाल्गुनी टे, टो, प, पी,   |

संख्या नाम नक्षत्र अक्षर १३ हस्त पु, ब, ज, ठ, १४ चित्रा पे, पो, रा, री, १५ खाती रू, रे, रो, ता, १६ विशाखा ती. त. ते. तो. १७ अनुराघा ना, नि, नू, ने, १८ ज्येष्ठा नो या. यी. यू. १९ मूल थे. यो. म. मी. २० पूर्वीषाड़ा मू. घ. फ. ड.

नाम नक्षत्र अक्षर २१ उत्तराषाड़ा मे, मो, ज, जी, २२ अमिनित् जू, ने, नो, खा, रं३ श्रवण खी. खू. खे. खो. २४ धनिष्ठा ग, गी, गू, गे, २५ शतमिषा गो, सा, सी, सू, २६ पूर्वाभाद्रपद से, सो, द, दी, २७ उत्तरामाद्रपद द्, ञ, झ, थ, २८ रेवती दे, दो, च, ची,

## चन्द्रराशि का वर्णन ॥

नक्षत्र तथा उस के पार्वे । राशि । नक्षत्र तथा उस के पाद । राशि । मेप अश्विनी, मरणी, कृत्तिका का प्रथम दुल चित्रा के दो पाद, साति, विशासा के पाद । शिर के दो पाद। मियन मृगशिर के दो पाद, आद्री, पुनर्वेसु के तीन पाद। कर्क पुनर्वसु का एक पाद, पुष्य, आश्वेषा । सिंह मधा, पूर्वीफाल्गुनी, उत्तराफाल्गुनी का कुम्म धनिष्ठा के दो पाद, शतिमवा, पूर्वी-प्रथम पाद् । कन्या उत्तराफाल्गुनी के तीन पाद, इस्त, मीन पूर्वीमाद्रपद का एक पाद, उत्तरामाद्र-चित्रा के दो पाद। पद, रेवती ॥

तीन पाद। कृत्तिका के तीन पाद, रोहिणी, मृग- वश्चिक विशासा का एक पाद, अनुराधा, ज्येष्ठा। धन मूल, पूर्वीषादा, उत्तराषादा का प्रथम पाद ।

मकर उत्तराषाड़ा के तीन पाद, श्रवण, ध-निष्ठा के दो पाद ।

भाद्रपद के तीन पाद।

## तिथियों के भेदों का वर्णन ॥

पहिले जिन तिथियों का वर्णन कर चुके है उन के कुछ पाँच भेद है-नन्दा, मद्रा, जया, रिक्ता और पूर्णा, अब फौन २ सी तिथियाँ किस २ मेदबाळी है यह बात नीचे लिखे कोष्ठ से विदित हो सकती है:--

१-उत्तरापाढा के नौथे माग से छेकर श्रवण की पहिली चार घडी पर्यन्त अभिजित नक्षत्र गिना जाता है, इतने समय में जिस का जन्म हुआ हो उस का अभिजित नक्षत्र मे जन्म हुआ समझना चाहिये ॥

२-स्मरण रहे कि-एक नक्षत्र के चार चरण (पाद वा पाये ) होते हैं तथा चन्द्रमा दो नक्षत्र और एक पाये तक अर्थात नी पायों तक एक राशि में रहता है, चन्द्रमा के राशि में स्थित होने का यही कम बरावर जानना चाहिये॥

संख्या। मेद। तिथियाँ। र् संख्या। मेद। तिथियाँ।

१ नन्दा पड़िवा, छठ और एकादशी। ४ रिक्ता चौथ, नौमी और चौदश।

२ मद्रा द्वितीया, सप्तमी और द्वादशी । ५ पूर्णा पश्चमी, दशमी और पूर्णिमा ।

३ जया तृतीया, अष्टमी और तेरस।

सूचना—यदि नन्दा तिथि को शुक्रवार हो, भद्रा तिथि को बुधवार हो, जया तिथि को मक्तळवार हो, रिक्ता तिथि को शनिवार हो तथा पूर्णा तिथि को गुरुवार ( बृहस्पति-वार ) हो तो उस दिन सिद्धि योग होता है, यह ( योग ) सब शुभ कामों में अच्छा होता है ॥

#### दिशाश्रुल के जानने का कोष्ठ ॥

नाम वार । दिशा में । नाम वार । दिशा में । सोम और शनिवार को । पूर्व दिशामें । बुध तथा मङ्गळवार को । उत्तर दिशा में । गुरुवार को । दक्षिण दिशा में । रवि तथा शुक्रवार को । पश्चिम दिशा में ।

## योगिनी के निवास के जानने का कोष्ठ ॥

नाम तिथि। दिशा में। नाम तिथि। दिशा में।
पड़िवा और नौमी। पूर्व दिशा में। षष्ठी और चतुर्दशी। पश्चिम दिशा में।
नृतीया और एकादशी। अभि कोण में। सप्तमी और पूर्णमासी। वायव्य कोण में।
पञ्चमी और त्रयोदशी। दक्षिण दिशा में। द्वितीया और दशमी। उत्तर दिशा में।
चतुर्थी और द्वादशी। नैर्न्सत्य कोण में। अष्टमी और अमावास्या। ईशान कोण में।

#### योगिनी का फल ॥

দক । संख्या । तरफ । फल । संख्या । तरफ। वाँछित फल को ३ पीठकी तरफ । धन की हानि दाहिनी तरफ । Ş देने वाली । करने वाली। मरण तथा तक्रहीफ सुख देने वाली। ४ सम्मुख होने पर। वाई तरफ। 2 को देने वाली।

#### चन्द्रमा के निवास के जानने का कोष्ठ ॥

राशि। विशा में। राशि। दिशा में। मेव और सिंह। पूर्व दिशा में। मिश्रुन, तुल और कुम्म। पश्चिम दिशा में। बृष, कन्या और मकर। दक्षिण दिशा में। वृश्चिक, कर्क और मीन। उत्तर दिशा में।

#### चन्द्रमा का फल ॥

| संख्या । | तरफ ।           | फळ ।             | संख्या । | तरफ ।             | দন্ত ।         |
|----------|-----------------|------------------|----------|-------------------|----------------|
| १        | सम्मुख होने पर। | अर्थ का लाभ      | ą        | पीठ की तरफ        | प्राणों का नाश |
|          | •               | करता है।         |          | होने पर ।         | करता है।       |
| २        | दाहिनी तरफ हो   | सुख तथा सम्पत्ति | 8 1      | वाइ तँरफ होने पर। | धन का क्षय     |
|          | ने पर ।         | करता है।         |          |                   | करता है।       |

# कालराहु के निवास के जानने का कोर्छ ॥

नाम बार | दिशा में | शनिवार | पूर्व दिशा में | गुरुवार | दक्षिण दिशा में | मंगळवार | पश्चिम दिशा में | रिववार | उत्तर शुक्रवार | अभिकोण में | बुधवार | नैर्ऋत्य कोण में | सोमबार | वायव्य कोण में | दिशा में |

# अर्कद्ग्धा तथा चन्द्रद्ग्धा तिथियों का वर्णने ॥

| अर्कदम्या तिथियाँ | 11 | चन्द्रसम्बा | तिथियाँ । | li |
|-------------------|----|-------------|-----------|----|
|                   |    |             |           |    |

| . सङ्गान्ति ।        | तिथि ।     | चन्द्रराशि ।                         | तिथि।      |
|----------------------|------------|--------------------------------------|------------|
| घन तथा मीन की ।      | द्वितीया । | वृष और कर्क राशि के चन्द्र में ।     | दशमी ।     |
| वृष तथा कुम्म की।    | चतुर्थी ।  | घन और कुम्भ राशि के चन्द्र में।      | द्वितीया । |
| मेष तथा कर्क की।     | षष्ठी ।    | वृश्चिक और कन्या राशि के चन्द्र में। | द्वादशी ।  |
| कन्या तथा मिथुन की । | अष्टमी ।   | मीन और मकर राशि के चन्द्र में।       | अप्टमी ।   |
| वृश्चिक तथा सिंह की। | दशमी ।     | तुल और सिंह राशि के चन्द्र में।      | षष्ठी ।    |
| मकर तथा तुल की।      | द्वादशी ।  | मेष और मिथुन राशि के चन्द्र में ।    | चतुर्थी ।  |

#### इप्ट काल साधन ॥

पहिले कह चुके है कि-जन्मकुंडली वा जन्मपत्री के वनाने के लिये इष्टकाल का साधन करना अत्यावस्थक होता है, क्योंकि-इस (इष्टकाल) के शुद्ध किये विना जन्म-

१-परदेशादि में गमन करने के समय उक्त सब बातों (दिशाश्र्ल आहे) का देखना आवर्यक होता है, इन बातों के झानार्थ इस दोहे को कण्ठ रखना चाहिये कि—"दिशाश्र्ल के जावे वार्ये, राहु थोगिनी पूठ ॥ सम्मुख केंचे चन्द्रमा, लाचे लक्ष्मी लूट" ॥ १ ॥ इम के विवाय जन्म के चन्द्रमा में परदेशगमन, तीर्थयात्रा, युद्ध, विवाह, क्षीरकर्म अर्थात् मुण्डन तथा नये घर में निवास, ये पॉच कार्य नहीं करने चाहियें ॥

२-अर्फद्रघा तथा चन्द्रदग्धा तिथियों मे शुभ तथा माज्ञिक कार्य का करना अत्यन्त निषिद्ध है ॥

पत्री का फल कमी ठीक नहीं मिल सकता है. इस लिये अब इस विषय का संक्षेत्र के वर्णन किया काता है:---

घण्टा वनाने की विधि-एक घटी ( भड़ी ) के २४ निजट होते हैं. इस हिने हाई दण्ड ( घड़ी ) का एक घण्टा ( अर्थात् ६० मिनट ) होता है, इस रीति से कहो-रात्र ( रात दिन ) साठ घटी का अर्थात चीनीस घण्टे का होता है, जब घण्टा काह वनाने के सनय इस वात का स्थाल रतना चाहिये कि-नितनी घटी और यह हों उस को २॥ से माग देना चाहिये. क्योंकि-इस से घण्टाः मिनट तथा सेक्रिण्ड तक सहस हो सकते हैं, बैते-देखो! १४ घटी, २० पछ तथा ४५ विपछ के घण्टे वनाने हैं-हो पाँच ढाम साढ़े बारह को निकाला तो छोष ( बाकी ) रहीं-१।५०।१५, अब एक वृटी के २८ मिनट हुए तथा ५० पल के-२० डास ५० अर्थात् २० मिनट हुए, इन में पूर्व के २४ मिनट निराये तो ४४ मिनट हुए तथा ४५ विपर के-१८ बान ४५ क र्थात १८ सेकिण्ड हुए, इस लिये-१४ घटी २० पल तथा ४५ दिपल के परे ५ इन्टे. **४४ मिनट तथा १८ सेक्ट्रिण्ड हुए !!** 

दसरी विधि-षटी; पर तथा विपर को हिराण ( दूना ) करके ६० से बहा कर ५ का भाग हो, जो रूक्त आहे उसे घण्टा समझो, शेष की ६० से जुला कर के तथा पर के बह्नों को जोड़ कर ५ का भाग दो, जो छठ्य आहे उसे निनट सक्टी नीर शेष को साठ (६०) से गुणा कर के तथा विपन्न के सक्टों को जोड़ कर ५ ज माग हो, जो रूट्य आवे रसे सेकिण्ड सनझो, उदाहरप-१४१२ ०१९५ को हिनुण ( इना ) किया तो २८।४०।९० हए, इन में से लन्तिम अङ्क ९० ने ६० का नाग दिया तो लब्ध एक साया, इस एक को पर में तोड़ा तो २८।११।३० हर, इन में ५ का भाग दिया तो छठव ५ जाया, ये ही पाँच बन्टे हुए, शेव ३ को ६० से गुजा करके उन में ४१ जोड़े तो २२१ हुए, इन में ५ का भाग दिया तो लब्ब ४९ हुए, इन्हीं को मिनट समझो, शेष एक को ६० से गुणा करके उन में ३० जोड़े तो ९०

१-स्तरण रहे कि सवाये का निशान इस प्रकार से दिखा जावेगा-११९५, साई का निशान-सहरू पोने दो का शप्रभा पूरी राशि ६० है, इर्धा का लंग शशर वा हिल्ला १५१३०४५ जलता कहिंगे!

२-दण्ड, नाडी सार करा सादि रहायें घटी ( घडी ) की ही हैं और एट, विच्ही तथा विकास खादि निपल ही की चंहायें हैं ॥

ર-૧૪ા૨૦ા૪૬

बानी १२२।३० सब २० में है ३० नहीं घट सकता है, इस किये बेची हुई दो बटिक्सों में ने एर घटिका को छे कर उस के पढ़ बनाये तो ६० पट हुए, इन को २० में जोड़ा तो ८० एक हुए, इन 😤 से २० को घटावा तो ५० वर्चे, देस लिवे ११५०१४५ हुए, इसी प्रकार सब स्माह जावना कहिंचे हाँ

हुए, इन में ५ का माग दिया तो छज्य १८ हुए, इन्हीं को सेकिण्ड समझी, बस १४ घड़ी, २० परु तथा ४५ विपरु के ५ घण्टे, ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड हुए।

इसी प्रकार यदि घण्टा; मिनट और सेकिण्ड के घटी; पल और विपल बनाने हों तो घण्टा; मिनट और सेकिण्ड को ५ से गुणा कर तथा ६० से चढा कर २ का माग दो अर्थात आधा कर दो तो घण्टा मिनट और सेकिण्ड के घटी; पल और विपल बन जावेंगे, जैसे—देखो! इन्हीं ५ घण्टे; ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड को ५ से गुणा किया तो २५।२२०।९० हुए, इन को ६० से चढ़ायों तो २८।४१।३० हुए, इन में दो का माग दिया ( आधा किया ) तो १४।२०।४५ रहे अर्थात ५ घण्टे; ४४ मिनट तथा १८ सेकिण्ड की १४ घटी; २० पल तथा ४५ विपल हुए, यह भी सरण रखना चाहिये कि—दो का माग देने पर जब आधा बचता है तब उस की जगह २० माना जाता है, जैसे कि—४१ का आधा २०॥ होगा, इस लिये वहाँ आधे के स्थान में २० समझा जावेगा, इसी प्रकार ढाई गुणा करने में भी उक्त बात का सरण रखना चाहिये।

इस का एक अति सुलम उपाय यह भी है कि-घण्टे; मिनट और सेकिण्ड की जन घटी आदि बनाना हो तो घण्टे आदि को दूना कर उस में उसी का आघा जोड़ दो, जैसे-५१४४११८ को दूना किया तो १०।८८१६ हुए, उन में उन्हीं का आघा २। ५२।९ जोड़े तो १२।१४०।४५ हुए, इन में ६० का भाग दिया तो १४।२०।४० हुए अर्थात उक्त घण्टे आदि के उक्त दण्ड और पल आदि हो गये।

#### सूर्यास्त काल साधन ॥

पश्चाङ्ग में लिखे हुए प्रतिदिन के दिनमान के प्रथम ऊपर लिखी हुई किया से घण्टे; मिनट और सेकिण्ड बना लेने चाहिये, पीछे उन्हें आधा कर देना चाहिये, ऐसा करने से स्थास्तकाल हो जानेगा, उदाहरण—करुपना करों कि—दिनमान ३१।३५ है, इन के घण्टे बनाये तो १२ घण्टे तथा ३८ मिनट हुए, इन का आधा किया तो ६।१९ हुए, बस यही स्थास्तकाल हुआ अर्थात् स्थे के अस्त होने का समय ६ बज कर १९ मिनट पर सिद्ध हुआ, इसी प्रकार आवश्यकता हो तो स्थास्तकाल के घंटे आदि को दूना करके घटी तथा पल बन सकते है अर्थात् दिनमान निकल सकता है।

१--पिहळे ९० में ६० का भाग दिया तो छन्म एक आया, इस एक को २२० में जोड़ा तो २२१ हुए, छोष बचे हुए २० को वैसा ही रहने दिया, अब २२१ में ६० का भाग दिया तो छन्ध ३ आये, इन ३ को २५ में जोड़ा तो २८ हुए, होष बचे हुए ४१ को वैसा ही रहने दिया, वस २८।४९।३० हो गये॥

# सूर्योदय काल के जानने की विधि॥

१२ में से सूर्यास्तकाल के घण्टों और मिनटों को घटा देने से सूर्योदयकाल वन जाता है, जैसे—१२ में से ६।१९ को घटाया तो ५।४१ शेष रहे अर्थात् ५ वने के ४१ मिनट पर स्थोंदयकाल ठहरा, एवं सूर्योदयकाल के घण्टों और मिनटों को दूना कर घटी और पल बनाये तो २८।२५ हुए, वस यही रात्रिमान है, दिनमान का आधा दिनार्ष और रात्रिमान का आधा रात्रिमानार्ष ( राज्यर्ष ) होता है तथा दिनमान में रात्रिमानार्ष को जोड़ने से राज्यर्ष अर्थात् निशीयसमय होता है, जैसे—१५।४७।३० दिनार्ष है तथा १४।१२। ३० रात्रिमानार्ष है, इस रात्रिमानार्थ को ( १४।१२।३० को) दिनमान में जोड़ा तो राज्यर्ष अर्थात् निशीयकाल ४५ ।४७।३० हुआ।।

दूसरी िकया—६० में से दिनमान को घटा देने से रात्रिमान बनता है, दिन-मान में ५ का भाग देने से सूर्यास्तकाल के घण्टे और मिनट निकलते हैं तथा रात्रिमान में ५ का भाग देने से सूर्योदयकाल बनता है, जैसे—३१।३५ में ५ का भाग दिया तो ६ लब्ध हुए, शेष बचे हुए एक को ६० से गुणा कर उस में ३५ जोड़े तथा ५ का भाग दिया तो १९ लब्ध हुए, बस यही सूर्यास्तकाल हुआ अर्थात् ६।१९ सूर्यास-काल ठहरा, ६० में से दिनमान ३१।३५ को घटार्या तो २८।२५ रात्रिमान रहा, उस में ५ का भाग दिया तो ५।४१ हुए, बस यही सूर्योदयकाल बन गया॥

#### इप्रकाल विरचन ॥

यदि स्योंदयकाल से दो पहर के भीतर तक इष्टकाल बनाना हो तो स्योंदयकाल को इष्टसमय के घण्टों और मिनटों में से घटा कर दण्ड और पल कर लो तो मध्याह के भीतर तक का इष्टकाल बन जावेगा, जैसे—करूपना करो कि—स्योंदय काल ६ वन के ७ मिनट तथा ४९ सेकिण्ड पर है तो इष्टसमय १० वज के ११ मिनट तथा ३७ सेकिण्ड पर हुआ, क्योंकि—अन्तर करने से ११३१४८ के घटी और पल आदि १०१८ ३० हुए, वस यही इष्टकाल हुआ, इसी प्रकार मध्याह के ऊपर जितने घण्टे आदि हुए हों उन की घटी आदि को दिनार्घ में जोड़ देने से दो पहर के ऊपर का इष्टकाल स्यों-दय से वन जावेगा ॥

सूर्याता के घण्टे और मिनट के उपरान्त नितने घण्टे आदि व्यतीत हुए हों उन की घटी और पर आदि को दिनमान में जोड़ देने से राज्यर्थ तक का इष्टकाल वन नावेगा।

१—स्मरण रहे कि—२४ घण्टे का अर्थात ६० घटी का अहोरात्र (दिनरात) होता है, घटाने की रीति इस प्रकार समझनी चाहिये— १ ६ १ वे देवो! ६० में से ३१ को घटाया तो २९ रहे, अब २५ को घटाना है परन्तु ३५ के कपर श्रन्य है अर्थात श्रन्य में से ३५ घट नहीं सकता है तो २९ में से एक निकाला अर्थात २९ की जगह २८ रक्सा तथा उस निकाले हुए एक के पल बनाये तो ६० हुए, इन में से ३५ को निकाला (घटाया) तो २५ वचे अर्थात ६० में से ३१।३५ को घटाने से २८।२५ रहे।

राज्यर्भ के उपरान्त जितने घण्टे और मिनट हुए हों उन के दण्ड और पर्लों की राज्यर्भ में जोड़ देने से सूर्योदय तक का इष्ट वन जावेगा ॥

दूसरी विधि— सूर्योदय के उपरान्त तथा दो प्रहर के भीतर की घटी और पलों को दिनार्थ में घटा देने से इष्ट बन जाता है, अथवा सूर्योदय से लेकर जितना समय व्यतीत हुआ हो उस की घटी और पल बना कर मध्याहोत्तर तथा अर्घ रात्रि के मीतर तक का जितना समय हो उसे दिनार्थ में जोड़ देने से मध्य रात्रि तक का इष्ट बन जावेगा, अथवा सूर्योदय के अनन्तर जितने घण्टे व्यतीत हुए हों उन की घटी और पल बना कर उन्हें ६० में से घटा देने से इष्ट बन जाता है, दिनार्थ के ऊपर के जिनते घण्टे व्यतीत हुए हों उन की घटा देने से राज्यर्थ के भीतर का इष्टकाल बन जाता है।

#### लम जानने की रीति॥

जिस समय का लग्न बनाना हो उस समय का प्रथम तो ऊपर लिखी हुई किया से इष्ट बनाओ, फिर--उस दिन की वर्चमान संक्रान्ति के जितने अंग्र गये हों उन को पश्चाक्त में देख कर लग्नसारणी में उन्हीं अंग्रों की पिक्क में उस सक्कान्ति बाले कोष्ठ की पिक्क के बरावर (सामने) जो कोष्ठ हो उस कोष्ठ के अक्कों को इष्ट में जोड़ दो और उस सारणी में फिर देखों जहाँ तुम्हारे जोड़े हुए अंक मिलें वही लग्न उस समय का जानो, परन्तु सरण रखना चाहिये कि-यदि तुम्हारे जोड़े हुए अंक्क साठ से ऊपर (अधिक) हों तो ऊपर के अक्कों को (साठ को निकाल कर शेष अक्कों को ) कायम रक्वों अर्थात् उन अक्कों में से साठ को निकाल डालो फिर ऊपर के जो अक्क हों उन को सारणी में देखों, जिस राश्चि की पिक्क में वे अक्क मिलें उत्तेन ही अंग्र पर उसी लग्न समझो ॥

## कतिपय महज्जनों की जन्मकुंडंलियाँ

अव फतिपय महज्जनों की जन्मकुण्डलियाँ लिखी जाती है—जिन की ग्रहिवशेष-स्थिति को देख कर विद्वज्जन अहिवशेषजन्य फल का अनुभव कर सकेंगे:—

तीर्थेकर श्री महाबीर सामी की जन्मकुण्डली ॥ श्री रामचंद्र जी महाराज की जन्मकुण्डली ॥





श्रीकृष्णचन्द्र महाराज की जन्मकुण्डली ॥



श्री हुलकर महाराज श्री सियाजीरावें बहादुर इन्दोर की जन्मकुण्डली ६।१७॥



महाराज श्री प्रतापसिंह जी वहादुर ईंडर की जन्मकुण्डली ॥



कैसरेहिन्द महाराणी स्वर्गवासिनी श्री विक्टोरियों की जन्मकुण्डली ।)



स्वर्गवासी महाराज श्री यशवन्त सिंहै वी वहादुर जोषपुर की जन्मकुण्डली ॥



महाराज श्री सिरदारसिंहें जी नहादुर जोधपुर की जन्म कुण्डली ॥



सूचना—बहुत से पुरुषों की जन्मपत्री का शुमाशुम फल प्रायः नहीं मिलता हैं जिस का कारण प्रथम लिख चुके हैं कि—उन में इष्टकाल ठीक रीति से नहीं लिया जाता है, इस लिये जिन जन्मपत्रिओं का फल न मिलता हो उन में इष्टकाल का गड़बढ़ समझना चाहिये, किन्तु ज्योति:शाल समझना चाहिये, किन्तु ज्योति:शाल

१-इस श्राहजादी का जन्म केन्सिगटन के राजमहरू में सन् १८१९ ई. के मई भास की २४ ता. की सबेरे ४ यज के ६ सिनट तथा १६ सेकिंग्ट के समय हुआ था ॥

२-संवत् १९१६ मिति कार्तिक कृष्णा १, इष्ट ५८।५ पर जन्म हुआ।।

३—संवत् १८९४ आश्विन सुदि ९, इष्ट ५७।५८ पर जन्म हुआ ॥

४-संबत् १९०१ मिति मिगशिर वदि ५, इष्ट ३०।३१ के समय जन्म हुला ॥

५-संवत् १९३६ मिति माघ द्धि १, बुधवार, इष्ट ३२।१० के समय जनम हुआ।

पर से श्रद्धा को नहीं हटाना चाहिये, क्योंकि—ज्योतिःशास्त्र ( निमिचज्ञान ) कमी मिथ्या नहीं हो सकता है, देखो! ऊपर जिन प्रसिद्ध महोदयों की जन्मकुण्डिल्यां यहाँ उद्धृत (दर्ज) की हैं उन के लग्नसमय में फर्क का होना कदापि सम्भव नहीं है, क्योंकि इस विद्या के पूर्ण ज्ञाता विद्वानों से इष्टकाल का संशोधन करा के उक्त कुण्डिल्याँ बनावाई गई प्रतीत होती हैं और यह बात कुण्डिल्यों के अहों वा उन के फल से ही विदित होती है, देखो! इन कुण्डिल्यों में जो उच्च ग्रह तथा राज्ययोग आदि पड़े हैं उन का फल सब के प्रत्यक्ष ही है, वस यह बात ज्योतिष् शास्त्र की सत्यता को स्पष्ट ही बतला रही है।

जन्मपत्रिका के फलादेश के देखने की इच्छा रखने वाले जनों को मर्द्रवाहुसंहिता, जन्माम्मोधि, त्रैलोक्यमकाश तथा अवनप्रदीप आदि प्रन्थ एवं वृहज्जातक, मावकुतृहल तथा लघुपाराशरी आदि ज्योतिष्शास्त्र के प्रन्थों को देखना चाहिये, क्योंकि—उक्त प्रन्थों में सर्व योगों तथा प्रहों के कल का वर्णन वहुत उक्तम रीति से किया गया है।

यहाँ पर विस्तार के भय से ग्रहों के फलोदेश आदि का वर्णन नहीं किया जाता है किन्तु गृहस्थों के लिये लामदायक इस विद्या का जो अत्यावश्यक विषय था उस का संक्षेप से कथन कर दिया गया है, आशा है कि-गृहस्थ जन उस का अभ्यास कर उस से अवश्य लाभ उठावेंगे।

यह पञ्चम अध्याय का ज्योतिर्विषय वर्णन नामक नवाँ प्रकरण समाप्त हुआ ॥

# दशवाँ प्रकरण-खरोदयवर्णन ॥

- CSSS

#### खरोदय विद्या का ज्ञान ॥

विचार कर देखने से विदित होता है कि—खरोदय की विद्या एक बड़ी ही पवित्र तथा आत्मा का कल्याण करने वाली विद्या है, क्योंकि—इसी के अभ्यास से पूर्वकालीन महानुमाव अपने आत्मा का कल्याण कर अविनाशी पद को प्राप्त हो चुके है, देखों! श्री जिनेन्द्र देव और श्री गणधर महाराज इस विद्या के पूर्ण ज्ञाता (जानने वाले) थे अर्थात् वे इस विद्या के प्राणायाम आदि सब अङ्गों और उपाङ्गों को मले प्रकार से जानते थे, देखिये! जैनागम में लिखा है कि—"श्री महावीर अरिहन्त के पश्चात् चौदह पूर्व के पाठी श्री मदबाहु खामी जब हुए थे तथा उन्हों ने सूक्ष्म प्राणायाम के ध्यान का परावर्त्तन किया था उस समय समस्त सङ्घ ने मिल कर उन को विज्ञित की शी" इत्यादि।

१-भद्रवाहुसहिता आदि प्रन्य जैनाचार्यों के बनाये हुए हैं॥

२-वृहजातक आदि प्रन्य अन्य ( जैनाचार्यों से भिन्न ) आचार्यों के बनाये हुए है ॥

इतिहासों के अवलोकन से विवित होता है कि—जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र सूरि जी तथा दादा साहिब श्री जिनदत्त सूरि जी आदि अंनेक जैनाचार्य इस विद्या के पूरे अभ्यासी थे, इस के अतिरिक्त—थोड़ी शताब्दी के पूर्व आनन्दयन जी महाराज, चिदानन्द (कपूरचन्द) जी महाराज तथा ज्ञानसार (नारायण)जी महाराज आदि बड़े २ अध्यात्म पुरुष हो गये हैं जिन के बनाये हुए अन्थों के देखने से विदित होता है कि—आत्मा के कल्याण के लिये पूर्व काल में साधु लोग योगाभ्यास का खूब वर्त्ताव करते थे, परन्तु अब तो कई कारणों से वह व्यवहार नहीं देखा जाता है, क्योंकि—प्रथम तो—अनेक कारणों से शरीर की शक्ति कम हो गई है, दूसरे—धर्म तथा श्रद्धा घटने लगी है, तीसरे—साधु लोग पुस्तकादि परिश्रह के इकड़े करने में और अपनी मानमहिमा में ही साधुत्व (साधुपन) समझने लगे हैं, चौथे—लोम ने मी कुछ २ उन पर अपना पज्ञा फेला दिया है, कहिये अब खरोदयज्ञान का झगड़ा किसे अच्छा लगे! क्योंकि यह कार्य तो लोमरहित तथा आत्मकल्याण का मुख्य मार्ग यही है, अब यह दूसरी वात है कि—वे (मुनि) अपने आत्मकल्याण का मार्ग छोड़ कर अज्ञान सांसारिक जनों पर अपने होंग के द्वारा ही अपने साधुत्व को प्रकट करें।

प्राणायाम योग की दश सूमि हैं, जिन में से पहिली सूमि (मझल) सरोदयज्ञान ही है, इस के अभ्यास के द्वारा बड़े २ गुप्त भेदों को मनुष्य सुगमतापूर्वक ही जान सकते हैं तथा बहुत से रोगों की ओषधि भी कर सकते हैं।

स्तरोदय पद का शब्दार्थ श्वास का निकालना है, इसी लिये इस में केवल श्वास की पहिचान की जाती है और नाकपर हाथ के रखते ही ग्रुप्त वार्तों का रहस्य चित्रवर्षे सामने आ जाता है तथा अनेक सिद्धियां उत्पन्न होती हैं परन्तु यह दृद निश्चय है कि— इस विद्या का अभ्यास ठीक रीति से गृहस्थों से नहीं हो सकता है, क्योंकि प्रथम तो— यह विषय अति कठिन है अर्थात् इस में अनेक साधनों की आवश्यकता होती है, दूसरे इस विद्या के जो अन्ध्र है उन में इस विषय का अति कठिनता के साथ तथा अति संक्षेप से वर्णन किया गया है जो सर्व साधारण की समझ में नहीं आ सकता है, तीसरे— इस विद्या के ठीक रीति से जानने वाले तथा दूसरों को खुगमतों के साथ अभ्यास करा सकने वाले पुरुष विरले ही स्थानों में देखे जाते हैं, केवल यही कारण है कि—वर्तमान में इस विद्या के अभ्यास क्रिंन की इच्छा वाले पुरुष उस में पर्वृत्त हो कर लाम होने के

१—श्रोगाभ्यास का विशेष वर्णस देखना हो तो 'विवेकमार्त्तण्ड' 'योग रहस्य' तथा 'योगशास्त्र' आदि प्रन्यों को देखना चाहिये ॥ २—छिपे हुए रहस्यों ॥ ३—आसानी से ॥ ४-तस्त्रीर के समान ॥ ५—आसानी ॥ ६—तत्पर वा लगा हुआ ॥

बदले अनेक हानियाँ कर बैठते हैं, अस्तु, हन्हीं सब वार्तों को विचार कर तथा गृहस्थ जनों को भी इस विद्या का कुछ अम्यास होना आवश्यंक समझ कर उन (गृहस्थों) से सिद्धें हो सकने योग्य इस विद्या का कुछ विज्ञान हम इस प्रकरण में लिखते है, आशा है कि—गृहस्थ जन इस के अवलम्यन से इस विद्या के अम्यास के द्वारा लाग उठावेंगे, क्योंकि— इस विद्या का अभ्यास इस भव और पर मब के ग्रुख को निःसन्देह प्राप्त करा सकता है।

#### खरोदय का स्वरूप तथा आवश्यक नियम ॥

१--नासिका के भीतर से जो श्वास निकलता है उस का नाम खर है, उस को खिर चित्त के द्वारा पहिचान कर शुभाशुम कार्यों का विचार करना चाहिये।

२--खर का सम्बन्ध नाड़ियों से है, यद्यपि श्ररीर में नाड़ियाँ बहुत हैं परन्तु उन में से २४ नाड़ियाँ प्रधान हैं तथा उन २४ नाड़ियों में से नौ नाड़ियाँ अति प्रधान हैं तथा उन नौ नाड़ियों में भी तीन नाड़ियाँ अतिशय प्रधान मानी गई हैं, जिन के नाम-इक्तळा, पिक्तळा और धुषुक्रा ( धुखमना ) हैं, इन का वर्णन आगे किया जावेगा।

३—सरण रखना चाहिये कि—मौंओं ( भँवारों ) के बीच में जो चक है वहाँ से श्वास का प्रकाश होता है और पिछळी बद्ध नाल में हो कर नामि में जा कर ठहरता है ।

8-दक्षिण अर्थात् दाहिने (जीमणे) तरफ जो श्वास नाक के द्वारा निकळता है उस को इक्तळा नाड़ी वा सूर्य स्वर कहते हैं, वाम अर्थात् वार्ये (डावी) तरफ जो श्वास नाक के द्वारा निकळता है उस को पिक्तळा नाड़ी वा चन्द्र स्वर कहते हैं तथा दोनों तरफ (दाहिने और बार्ये तरफ अर्थात् उक्त दोनों नाड़ियों (दोनों खरों) के बीच में अर्थात् दोनों नाड़ियों के द्वारा जो खर चळता है उस को सुखमना नाड़ी (सर) कहते है, इन में से जब वायाँ सर चळता हो तब चन्द्र का उदय जानना चाहिये तथा जब दाहिना सर चळता हो तब सूर्य का उदय जानना चाहिये।

१-जरूरी ॥ २-सफल वा पूरा ॥

३-प्रशेक मधुष्य जब श्वास लेता है तब उस की नािलका के दोनों छेदों में से किसी एक छेद से प्रच-ण्डतयां. (तेजी के साथ) श्वास निकलता है तथा दूसरे छेद से मन्दतया (धीरे २) श्वास निकलता है अर्थाद दोनों छेदों में से समान श्वास नहीं निकलता है, इन में से जिस तरफ का श्वास तेजी के साथ अर्थाद अधिक निकलता हो उसी खर को चलता हुआ खर समझना चािहेंगे, दािहने छेद में से जो वेग से श्वास निकले उसे सूर्य खर कहते हैं, वायें छेद में से जो अधिक श्वास निकले उसे चन्द्र खर कहते हैं तथा दोनों छेदों में से जो समान श्वास निकले अथवा कभी एक में से अधिक निकले और कभी दूसरे में से अधिक निकले उसे शुख्यमना खर कहते हैं, परन्तु यह (शुख्यमना) खर प्राय: उस समय में च-लता है जब कि खर बदलना चाहता है, अच्छे नीरोग मनुष्य के दिन रात में घण्टे घण्टे मर तक चन्द्र खर और सूर्य खर अदल बदल होते हुए चलते रहते हैं परन्तु रोगी मनुष्य के यह नियम नहीं रहता है अर्थाद उस के खर में समय की न्यूनाधिकता (कभी ज्यादती) भी हो जाती है।

५—शीतल और स्थिर कार्यों को चन्द्र खैर में करना चाहिये, जैसे—नये मन्दिर का बनवाना, मन्दिर की नीव का खुदाना, मूर्ति की प्रतिष्ठा करना, मूल नायक की मूर्ति की स्थापित करना, मन्दिर पर दण्ड तथा कलका का चढ़ाना, उपाश्रय (उपासरा); धर्मशाला; दानशाला; विद्याशाला; पुस्तकालय; घर (मकान); हाँट; महल; गढ़ और कोट का बनवाना, सङ्घ की माला का पिहराना, दान देना, दीक्षा देना, यज्ञोपवीत देना, नगर में प्रवेश करना, नये मकान में प्रवेश करना, कपड़ों और आमूषणों (गहनों) का कराना अथवा मोल लेना, नये गहने और कपड़े का पहरना, अधिकार का लेना, ओषघि का बनाना, खेती करना, बाग बगीचे का लगाना, राजा आदि बढ़े पुरुषों से मित्रता करना, राज्यसिंहासन पर बैठना तथा योगाभ्यास करना इत्यादि, तात्पर्य यह है कि—ये सब कार्य चन्द्र खर में करने चाहियें क्योंकि चन्द्र खर में किये हुए उक्त कार्य करणाकारी होते हैं।

६-कूर और चर कार्यों को सूर्य खैर में करना चाहिये, जैसे-विद्या के सीखने का प्रारम्भ करना, ध्यान साधना, मन्त्र तथा देव की आराधना करना, राजा वा हाकिम को अर्ज़ी देना, बकालत वा अखत्यारी लेना, वैरी से अकावला करना, सर्प के विष तथा मूत का जतारना, रोगी को दवा देना, विन्न का शान्त करना, कष्टी श्ली का जपाय करना, हाथी; घोड़ा तथा सवारी (बग्धी रथ आदि) का लेना, मोजन करना, श्लान करना, श्ली को ऋदुदान देना, नई वहीं को लिखना, व्यापार करना, राजा का शञ्ज से लड़ाई करने को जाना, जहाज वा अप्रि बोट को दर्याव में चलाना, वैरी के मकान में पैर रखना, नदी आदि के जल में तैरना तथा किसी को रुपये उपार देना वा लेना इत्यादि, तात्पर्य यह है कि-ये सब कार्य सूर्य खर में करने चाहियें, क्योंकि सूर्य खर में किये हुए उक्त कार्य सफल होते हैं।

७—जिस समय चलता २ एक खर रुक कर दूसरा खर बदलने को होता है अर्थात् जब चन्द्र खर बदल कर सूर्य खर होने को होता है अथवा सूर्य खर बदल कर चन्द्र खर होने को होता है उस समय पाँच सात मिनट तक दोनों खर चलने लगते हैं, उसी को सुखमना खर कहते हैं, इस ( सुखमना ) खर में कोई काम नहीं करना चाहिये, क्योंकि इस खर में किसी काम के करने से वह निष्फल होता है तथा उस से केश भी उत्पन्न होता है।

९–इस में भी जरू तस्व और प्रथिवी तस्त्व का होना अति श्रेष्ठ होता है ॥

२-हाट अर्थात् दूकान ॥

<sup>3-</sup>इस मे भी पृथिवी तत्त्व और जल तत्त्व का होना अति श्रेष्ठ होता है ॥

८—कृष्ण पक्ष ( अँघेरे पक्ष ) का खामी ( मालिक ) सूर्य है और ग्रुक्क पक्ष ( उजेले पक्ष ) का खामी चन्द्र है ।

९—कृष्ण पक्ष की प्रतिपद् (पिड़वा ) को यदि पातःकाल सूर्य खर चले तो वह पक्ष बहुत जानन्द से बीतता है।

१०-शुक्क पक्ष की प्रतिपद् के दिन यदि प्रातःकाल चन्द्र सर चले तो वह पक्ष भी बहुत सुस और आनन्द से बीतता है।

११-यदि चन्द्र की तिथि में ( ग्रुक्क पक्ष की प्रतिपद् को प्रात:काल ) सूर्य खर चले तो क्केश और पीड़ा होती है तथा कुछ द्रव्य की भी हानि होती है।

१२—सूर्य की तिथि में ( कृष्ण पक्ष की प्रतिपद् को प्रातःकाल ) यदि चन्द्र खर चले तो पीड़ा; कलह तथा राजा से किसी प्रकार का भय होता है और चित्त में चञ्चलता उ-रपन्न होती है।

१३—यदि कदाचित् उक्त दोनों पक्षों (कृष्ण पक्ष और शुक्क पक्ष ) की पड़िवा के दिन प्रातःकाळ सुखमना खर चल्ने तो उस मास में हानि और लाम समान (वरावर) ही रहते हैं।

१४—कृष्ण पक्ष की पन्द्रह तिथियों में से कम २ से तीन २ तिथियाँ सूर्य और चन्द्र की होती हैं, जैसे—पड़िवा, द्वितीया और तृतीया, ये तीन तिथियाँ सूर्य की हैं, च-तुर्थी, पश्चमी और पष्टी, ये तीन तिथियाँ चन्द्र की है, इसी प्रकार अमावास्या तक होष तिथियों में भी समझना चाहिये, इन में जब अपनी २ तिथियों में दोनों (चन्द्र और सूर्य) खर चलते है तब वे कल्याणकारी होते है।

१५-शुक्क पक्ष की पन्द्रह तिथियों में से कम २ से तीन २ तिथियाँ चन्द्र और सूर्य की होती है अर्थात् प्रतिपद्, द्वितीया और तृतीया, ये तीन तिथियाँ चन्द्र की है तथा चतुर्थी, पञ्चमी और पष्टी, ये तीन तिथियाँ सूर्य की हैं, इसी प्रकार पूर्णमासी तक शेप तिथियों में मी समझना चाहिये इन में भी इन दोनों (चन्द्र और सूर्य ) सरों का अपनी २ तिथियों में प्रातःकाल चलना शुमकारी होता है।

१६-वृश्चिक, सिंह, वृष और कुम्म, ये चार राशियाँ चन्द्र खर की हैं तथा ये (राशियां) स्थिर कार्यों में श्रेष्ठ हैं।

१७-कर्क, मकर, तुल और मेष, ये चार राशियाँ सूर्य खर की है तथा ये ( राशियाँ ) चर कार्यों में श्रेष्ठ है।

१८--मीन, सिशुन, धन और कन्या, ये झुखमना के द्विखभाव छम हैं, इन में कार्य के करने से हानि होती है। १९-उक्त वारह राशियों से वारह महीने भी जान छेने चाहियें अर्थात् ऊपर हिसी जो सङ्ग्रान्ति छंग वही सूर्य; चन्द्र और झुसमना के महीने समझने चाहियें।

२०-यदि कोई मनुष्य अपने किसी कार्य के लिये प्रश्न करने को आने तथा अपने सामने; बार्ये तरफ अथवा ऊपर (ऊँचा) ठहर कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र सर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य सिद्ध होगा।

२१-यदि अपने नीचे, अपने पीछे अथवा दाहिने तरफ खड़ा रह कर कोई प्रश्न करे और उस समय अपना सूर्य खर चलता हो तो भी कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य सिद्ध होगा।

२२-यदि कोई दाहिने तरफ खड़ा होकर प्रश्न करे और उस समय अपना सूर्य खर चलता हो तथा लग्न; नार और तिथि का भी सब योग मिल जाने तो कह देना चाहिये कि-तेरा कार्य अवस्य सिद्ध होगा।

् २२-यदि प्रश्न करने वाला दाहिनी तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र लर चलता हो तो सूर्य की तिथि और वार के विना वह शून्य ( खाली ) दिशा का प्रश्न सिद्ध नहीं हो सकता है।

२४-यदि कोई पीछे खड़ा हो कर प्रश्न करे और उस समय अपना चन्द्र खर चळता हो तो कह देना चाहिये कि-कार्य सिद्ध नहीं होगा।

२५-यदि कोई बाई तरफ खड़ा हो कर प्रश्न करे तथा उस समय अपना सूर्य खर चळता हो तो चन्द्र योग स्वर के विना वह कार्यसिद्ध नहीं होगा।

२६-इसी प्रकार यदि कोई अपने सामने अथवा अपने से ऊपर (ऊँचा) खड़ा हो कर प्रश्न करे तथा उस समय अपना सूर्य खर चलता हो तो चन्द्र खर के सब बोगों के मिल्ले विना वह कार्य कभी सिद्ध नहीं होंगा॥

# स्वरों में पाँचों तत्वों की पहिचान ॥

उक्त दोनों (चन्द्र और सूर्य ) खरों में पाँच तत्त्व चलते हैं तथा उन ( तत्त्वों ) का रंग, परिमाण, आकार और काल भी विशेष होता है, इस लिये खरोदयज्ञान में इस विषय का भी जान लेना अत्यावंश्यक है, नयोंकि जो पुरुष इन के विज्ञान की अच्छे प्रकार से समझ लेता है उस की कही हुई बात अवश्य मिलती है, इस लिये अब इन के विषय में आवश्यक वर्णन करते हैं:—

१-मझरु, शनि और रिव, इन वारों का खामी सूर्य खर है तया सोम, तुघ, गुरु और शुक्र, इन वारों का खामी चन्द्र खर है ॥ २-महुत जरूरी ॥

१—पृथिनी, जल, अग्नि, नायु और आकाश, ये पाँच तत्त्व हैं, इन में से प्रथम दो का अर्थात् पृथिनी और जल का खामी चन्द्र है और शेष तीनों का अर्थात् अग्नि, नायु और आकाश का खामी सूर्य है।

२-पीछा, सफेद, ठाठ, हरा खोर काठा, ये पाँच वर्ण (रंग) कम से पाँचों तस्वों के जानने चाहियें अर्थात् पृथिवी तस्य का वर्ण पीठा, जरु तस्य का वर्ण सफेद, अग्नि तस्य का वर्ण ठाठ, वायु तस्य का वर्ण हरा और आकाश तस्य का वर्ण काठा है।

३—पृथिवी तत्त्व सामने चळता है तथा नासिका ( नाक ) से बारैह अङ्गळ तक दूर जाता है और उस के खर के साथ समचौरस आकार होता है।

४-जल तत्त्व नीचे की तरफ चलता है तथा नासिका से सोलह अङ्गुल तक दूर जाता है और उस का चन्द्रमा के समान गोल आकार है ।

५-अग्नि तत्त्व ऊपर की तरफ चलता है तथा नासिका से चार अङ्गुल तक दूर जाता है और उस का त्रिकोण आकार है।

६—वायु तत्त्व टेढा (तिरछा) चळता है तथा नासिका से आठ अङ्गुरू तक दूर जाता है और उस का ध्वला के समान आकार है।

७-आकाश तत्त्व नासिका के भीतर ही चळता है अर्थात् दोनों खरों में ( युखमना ) खर में ) चळता है तथा इस का आकार कोई नहीं है<sup>र</sup> ।

८—एक एक ( प्रत्येक ) सर ढाई घड़ी तक अर्थात् एक घण्टे तक चला करता है और उस में उक्त पाँचों तक्त्व इस रीति से रात दिन चलते है कि—पृथिवी तक्त्व पचास पल, जल तक्त्व चालीस पल, अभि तक्त्व तीस पल, वायु तक्त्व वीस पल और आकाश तक्त्व दश पलै, इस प्रकार से तीनों नाड़ियाँ ( तीनों सर ) उक्त पाँचों तक्त्वों के साथ दिन रात ( सदा ) प्रकाशमाँन रहती है ॥

# पाँचों तत्त्वों के ज्ञान की सहज रीतियाँ॥

१-पांच रं गों की पाँच गोलियाँ तथा एक गोली विचित्र रंग की बना कर इन छवों गोलियों को अपने पास रख लेना चाहिये और जब बुद्धि में किसी तस्व का विचार

ì

९—नाक पर अगुलि के रखने से यदि श्वास वारह अगुल तक दूर जाता हुआ ज्ञात हो तो पृथिवी तत्त्व समझना चाहिये, इसी प्रकार शेष तत्त्वों के परिमाण के विषय में समझना चाहिये।

२-क्योंकि माकाश शून्य पदार्थ है।।

रे-सब मिला कर १५० पल हुए, सो ही ढाई घडी वा एक घण्टे के १५० पल होते हैं ॥

४-'प्रकाशमान' अर्थात् प्रकाशित ॥

५-पॉच रंग वे ही समझने चाहियें जो कि-पहिले प्रथिवी आदि के लिख चुके है अर्थात पीला, सफेद, लाल, हरा और काला ॥

करना हो उस समय उन छःवों गोलियों में से किसी एक गोली को आँख मीच कर उठा लेना चाहिये, यदि बुद्धि में विचारा हुआ तथा गोली का रंग एक मिल जावे तो जान लेना चाहिये कि—तत्त्व मिलने लगा है।

२-अथवा-किसी दूसरे पुरुष से कहना चाहिये कि-तुम किसी रंग का विचार करो, जब वह पुरुष अपने मन में किसी रंग का विचार कर छे उस समय अपने नाक के स्वर में तत्त्व को देखना चाहिये तथा अपने तत्त्व को विचार वर उस पुरुष के विचार हुए रंग को बतलाना चाहिये कि-तुमने अमुक फलाने ) रंग का विचार किया था, यदि उस पुरुष का विचारा हुआ रंग ठीक मिल जावे तो जान छेना चाहिये कि-तत्त्व ठीक मिलता है।

र—अथवा—काच अर्थात् दर्पण को अपने ओष्ठों (होठों) के पास लगा कर उस के ऊपर बलपूर्वक नाक का श्वास छोड़ना चाहिये, ऐसा करने से उस दर्पण पर जैसे आकार का चिह्न हो जाने उसी आकार को पिहले लिखे हुए तत्त्वों के आकार से मिलाना चाहिये, जिस तत्त्व के आकार से वह आकार मिल जावे उस समय वही तत्त्व सम-झना चाहिये।

४—अथवा—दोनों अङ्गूठों से दोनों कानों को, दोनों तर्जनी अङ्गुलियों से दोनों आँखों को और दोनों मध्यमा अङ्गुलियों से नासिका के दोनों छिद्रों को बन्द कर ले और दोनों अनामिका तथा दोनों कनिष्ठिका अङ्गुलियों से (चारों अङ्गुलियों से) ओठों को जपर नीचे से खूब दाब ले, यह कार्य करके एकाम चित्त से गुरु की बताई हुई रीति से गन को अञ्जुद्धी में ले जावे, उस जगह जैसा और जिस रंग का बिन्दु माख्स पड़े वही तत्त्व जानना चाहिये।

५—ऊपर कही हुई रीतियों से मनुष्य को कुछ दिन तक तत्त्वों का साधन करना चाहिये, क्योंकि कुछ दिन के अभ्यास से मनुष्य को तत्त्वों का ज्ञान होने लगता है और तत्त्वों का ज्ञान होने से वह पुरुष कार्याकार्य और ग्रुमाग्रुम आदि होने वाले कार्यों को जीव ही जान सकता है ॥

स्वरों में उदित हुए तत्त्वों के द्वारा वर्षफळ जानने की रीति॥

अभी कह चुके हैं कि-पाँचों तत्त्वों का ज्ञान हो जाने से मनुष्य होने वाले ग्रुमाग्रुम आदि सब कार्यों को जान सकता है, इसी नियम के अनुसार वह उक्त पाँचों तत्त्वों के द्वारा वर्ष में होने वाले ग्रुमाग्रुम फल को भी जान सकता है, उस के जानने की निम्नलिखित रीतियाँ है:-

१-जिस समय मेष की संक्रान्ति छगे उस समय श्वास को ठहरा कर खर में चछने वाले तत्त्व को देखना चाहिये, यदि चन्द्र खर में पृथिवी तत्त्व चलता हो तो जान हेंना चाहिये कि-ज़मानां वहुत ही श्रेष्ठं होगा अर्थात् राजा और प्रजानन मुखी रहेंगे पशुओं के लिये घास आदि बहुत उत्पन्न होगी तथा रोग और भय आदि की शान्ति रहेगी, इत्यादि।

२—यदि उस समय (चन्द्र खर में) जल तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि वसीत बहुत होगी, पृथिवी पर अपरिमित अन्न होगा, प्रजा छुखी होगी, राजा और प्रजा धर्म के मार्ग पर चलेंगे, पुण्य; दान और धर्म की वृद्धि होगी तथा सब प्रकार से छुख और सम्पत्ति बढ़ेगी, इत्यादि।

३-यदि उस समय सूर्य लर में प्रथिवी तत्त्व और जल तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-कुछ कम फल होगा।

४-यदि उक्त समय में दोनों खरों में से चाहे जिस खर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये फि-वर्सात कम होगी, रोगपीड़ा अधिक होगी, दुर्भिक्ष होगा, देश उजाड़ होगा तथा प्रजा दुःखी होगी, इत्यादि ।

५-यदि उक्त समय में चाहे जिस सर में वांयु तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-राज्य में कुछ विश्रह होगा, बर्सात थोड़ी होगी, ज़माना साधारण होगा तथा पशुओं के लिये घास और चारा भी थोड़ा होगा, इत्यादि !

६—यदि उक्त समय में आकाश तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि—वड़ा मारी दुर्भिक्ष पड़ेगा तथा पशुओं के लिये घास आदि भी कुछ नही होगा, इत्यादि !

### वर्षफल के जानने की अन्य रीति ॥

१—यदि चैत्र सुदि पिडवा के दिन पातःकाल चन्द्र खर में पृथिवी तत्त्व चलता हो तो यह फल समझना चाहिये कि—वर्षा बहुत होगी, ज़माना श्रेष्ठ होगा, राजा और प्रजा में सुख का सञ्चार होगा तथा किसी प्रकार का इस वर्ष में भय और उत्पात नहीं होगा, इत्यादि ।

२-यदि उस दिन प्रातःकाल चन्द्र खर में जल तत्त्व चलता हो तो यह फल सम-झना चाहिये कि-यह वर्ष अति श्रेष्ठ है अर्थात् इस वर्ष में वर्सातः; अन्न और घर्म की अतिशय दृद्धि होगी तथा सब प्रकार से आनन्द रहेगा, इत्यादि !

३-यदि उस दिन प्रातःकाल सूर्य सर में प्रथिवी अथवा जल तत्त्व चलता हो तो मध्यम अर्थात् साघारण फल समझना चाहिये।

8-यदि उस दिन प्रातःकाल चन्द्र सर में वा सूर्व सर में शेष (अग्नि; वायु और आकाश ) तीन तत्त्व चलते हों तो उन का वही फल समझना चाहिये जो कि पूर्व मेष सङ्कान्ति के विषय में लिख चुके हैं, जैसे-देखों! यदि सूर्य सर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो जानना चाहिये कि-प्रजा में रोग और शोक होगा, दुर्भिक्ष पड़ेगा तथा राजा के चित्त में चैन नहीं रहेगा इत्यादि, यदि सूर्थ खर में वायु तत्त्व चळता हो तो समझना चाहिये कि-राज्य में कुछ विश्रह होगा और दृष्टि योड़ी होगी तथा यदि सूर्य खर में सुखमना चळता हो तो जानना चाहिये कि-अपनी ही मृत्यु होगी और छत्रमङ्ग होगा तथा कहीं २ थोड़े अन व घास आदि की उत्पत्ति होगी और कहीं २ विळकुळ नहीं होगी, इत्यादि ॥

# वर्षफळ जानने की तीसरी रीति॥

१-यदि माघ द्वदि संप्तमी को अथवा अक्षयनृतीया को प्रातःकाल चन्द्र खर में पृथिवी तत्त्व वा जल तत्त्व चलता हो तो पूर्व कहे अनुसार श्रेष्ठ फल जानना चाहिये।

२-यदि उक्त दिन पातःकाल अभि आदि तीन तस्त्व चलते हों तो पूर्व कहे अनुसार निकृष्ट फल समझना चाहिये।

३—यदि उक्त दिन प्रातःकाल सूर्य खर में पृथिवी तस्व और जल तस्व चलता हो तो मध्यम फल अर्थात् साधारण फल जानना चाहिये।

8--यदि उक्त दिन प्रातःकाल शेष तीन तत्त्व चलते हों तो उन का फल भी पूर्व कहे अनुसार जान लेना चाहिये ॥

# अपने दारीर; कुटुम्ब और घन आदि के विचार की रीति ॥

१-यदि चैत्र सुदि पड़िवा के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानता चाहिये कि-तीन महीने में हृदय में बहुत चिन्ता और क्केश उत्पन्न होगा ।

२--यदि चैत्र धुदि द्वितीया के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जान लेना चाहिये कि--परदेश में जाना पड़ेगा और वहाँ अधिक दुःख मोगना पड़ेगा।

३-यदि चैत्र सुदि तृतीया के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-शरीर में गर्मी; पिचज्वर तथा रक्तविकार आदि का रोग होगा ।

४--यदि चैत्र सुदि चतुर्थी के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि--नी महीने में मृत्यु होगी।

५-यित चैत्र द्वित पश्चमी के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-राज्य से किसी प्रकार की तकलीफ तथा दण्ड की प्राप्ति होगी।

६-यदि चैत्र धुदि षष्ठी (छठ) के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-इस वर्ष के अन्दर ही माई की मृत्यु होगी।

७-यदि चैत्र सुदि सप्तमी के दिन प्रातःकारु चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि-इस वर्ष में अपनी स्त्री मर जावेगी । ८—यदि चैत्र सुदि अष्टमी के दिन प्रातःकाल चन्द्र खर न चलता हो तो जानना चाहिये कि—इस वर्ष में कष्ट तथा पीड़ा अधिक होगी अर्थात् भाग्ययोग से ही सुख की प्राप्ति हो सकती है, इत्यादि ।

९-इन के सिवाय-यदि उक्त दिनों में शातःकाल चन्द्र खर में पृथिवी तत्त्व और जल तत्त्व आदि ग्रुम तत्त्व चलते हों तो और भी श्रेष्ठ फल जानना चाहिये॥

### पाँच तत्वों में प्रश्न का विचार ॥

१—यदि चन्द्र खर में पृथिवी तत्त्व वा जल तत्त्व चलता हो और उस समय कोई किसी कार्य के लिये प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि—अवश्य कार्य सिद्ध होगा।

२-यदि चन्द्र खर में अप्नि तत्त्व वा वायु तत्व चलता हो अथवा आकाश तत्त्व हो और उस समय कोई किसी कार्य के लिये प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-कार्य किसी प्रकार भी सिद्ध नहीं होगा।

३—सरण रखना चाहिये कि—चन्द्र सर में जल तत्त्वं और पृथिवी तत्व स्थिर कार्य के लिये अच्छे होते है परन्तु चर कार्य के लिये अच्छे नहीं होते है और वायु तत्त्व; अग्नि तत्त्व और आकाश तत्त्व; ये तीनों चर कार्य के लिये अच्छे होते हैं; परन्तु ये भी सूर्य सर में अच्छे होते हैं किन्तु चन्द्र सर में नहीं।

8—यदि कोई पुरुष रोगिविषयके प्रश्न को आकर पूछे तथा उस समय चन्द्र खर में पृथिनी तत्त्व वा जल तत्त्व चलता हो और प्रश्न करने वाला मी उसी चन्द्र खर की तरफ ही ( बाई तरफ ही ) बैठा हो तो कह देना चाहिये कि—रोगी नहीं मरेगा।

५-यदि चन्द्र खर बन्द हो अर्थात् सूर्य खर चलता हो और प्रश्न करने वाला बाई तरफ बैठा हो तो कह देना चाहिये कि-रोगी किसी प्रकार भी नहीं जी सकता है।

६-यदि कोई पुरुष खाली दिशौँ में आ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-रोगी नहीं बचेगा, परन्तु यदि खाली दिशा से आ कर मरी दिशा में बैठ कर ( जिघर का खर चलता हो उपर बैठ कर ) प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-रोगी अच्छा हो जावेगा।

७-यदि प्रश्न करते समय चन्द्र खर में जल तत्त्व वा प्रथिवी तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में एक ही रोग है तथा यदि प्रश्न करने के समय चन्द्र खर में अप्ति तत्त्व आदि कोई तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-रोगी के शरीर में कई रोग मिश्रित (मिले हुए) हैं।

१-चर और स्थिर कार्यों का वर्णन संक्षेप से पहिले कर चुके हैं॥

२-रोगी के विषय में ॥

३-जिघर का खर चलता हो उस दिशा को छोड कर सर्व दिशाये खाली मानी गई हैं॥

८—यदि प्रश्न करते समय सूर्य खर में अग्नि; वायु अथवा आकाश तत्त्व चळता हो 'तो जान छेना चाहिये कि—रोगी के शैरीर में एक ही रोग है परन्तु यदि प्रश्न करते समय सूर्य खर में प्रथिवी तत्त्व वा जळ तत्त्व चळता हो तो जान छेना चाहिये कि—रोगी के शरीर में कई मिश्रित (मिले हुए) रोग हैं।

९-सारण रखना चाहिये कि-वायु और पित्त का खामी सूर्य है, कफ का खामी चन्द्र है तथा सिनपात का खामी सुखमना है।

१०-यदि कोई पुरुष चलते हुए स्वर की तरफ से आ कर उसी ( चलते हुए ) खर की तरफ खड़ा हो कर ना बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा काम अवश्य सिद्धे होगा ।

· ११-यदि कोई पुरुष खाळी खर की तरफ से आ कर उसी ( खाळी ) खर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि—तुम्हारा कोई भी कार्य सिद्ध नहीं होगा।

१२—यदि को ई पुरुष खाली खर की तरफ-से आ कर चलते खर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि—तुम्हारा कार्य निस्सन्देई सिद्ध होगा।

१२-यदि कोई पुरुष चलते हुए खर की तरफ से आ कर खाली खर की तरफ खड़ा हो कर वा बैठ कर प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-तुम्हारा कार्य सिद्ध नहीं होगा।

१४-यदि गुर्रेवार को वायु तत्त्व, शनिवार को आकाश तत्त्व, बुधवार को पृथिवी तत्त्व सोमवार को बळ तत्त्व तथा शुक्रवार को अप्ति तत्त्व पातःकाल में चले तो जान केना चाहिये कि-शरीर में जो कोई पहिले का रोग है वह अवस्य मिट जावेगा॥

१-इस शरीर में उदान, प्राण, व्यान, समान और अपान नामक पॉच वायु हैं, ये वायु विपरीत खान पान, कपरी कुपध्य तथा विपरीत व्यवहार से कुपित होकर अनेक रोगों को उरफ्त करते हैं (जिन का वर्णन चौथे अध्याय में कर चुके हैं) तथा शरीर में पाचक, आ़जक, रज़क, आलोचक और साधक नामक पॉच पित्त हैं, ये पित्त चरपरे, तीखे, लवण, खटाई, मिर्च आदि गर्म चीज़ों के खाने से तथा धूप; अप्ति और मैधुन आदि विपरीत व्यवहार से कुपित हो कर चालीस प्रकार के रोगों को उरफ्त करते हैं, एवं शरीर में अवलम्बन, हेशा, रसन लेहन और खेवण नामक पाँच कफ हैं, ये कफ बहुत चिकने, बासे तथा ठढे अन आदि के खान पान से, दिन में सोना, परिश्रम न करना तथा वैज और विद्योगों पर सदा बैठे रहना आदि विपरीत व्यवहार से कुपित होकर बीस प्रकार के रोगों को उरफ्त करते हैं, परन्तु जब विरुद्ध आहार और विहार से ये तीनों दोष कुपित हो जाते हैं तब सिन्नपत रोग होकर प्राणियों की मृत्यु हो जाती है।

२-पूर्ण वा सफल ॥ ३-विना सन्देह के वा वेशक ॥ ४-वृहरपिववार ॥

# खरों के द्वारा परदेशगर्मन का विचार॥

१—जो पुरुष चन्द्र खर में दक्षिण और पश्चिम दिशा में परदेश को जावेगा वह पर-देश से आ कर अपने घर में सुख का मोग करेगा।

२-सूर्य सर में पूर्व और उत्तर की तरफ परदेश को जाना शुमकौरी है।

३-चन्द्र सर में पूर्व और उत्तर की तरफ परदेश को जाना अच्छा नहीं है।

४-सूर्य खर में दक्षिण और पश्चिम की तरफ परदेश के जाना अच्छा नहीं है।

५-कर्घ्व ( कँची ) दिशा चन्द्र खर की है इस लिये चन्द्र खर में पर्वत आदि कर्घ्व दिशा में जाना अच्छा है।

६—पृथिनी के तल माग का सामी सूर्य है, इस लिये सूर्य खर में पृथिनी के तल भाग में ( नीचे की तरफ ) जाना अच्छा है, परन्तु सुखमना खर में पृथिनी के तल भाग में जाना अच्छा नहीं है।

# परदेश में स्थितै मनुष्य के विषय में प्रश्नविचार ॥

१-प्रश्न करने के समय यदि खेंर में जल तत्त्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-सब कामों को सिद्ध कर के वह ( परदेशी ) शीव्र ही आ जावेगा।

२-यदि प्रश्न करने के समय खर में पृथिवी तत्त्व चलता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-वह पुरुष ठिकाने पर वैठा है और उसे किसी वात की तकलीफ नहीं है।

१—यदि प्रश्न करने के समय खर में वायु तत्त्व चळता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि—वह पुरुष उस स्थान से दूसरे स्थान को गया है तथा उस के हृदय में चिन्ता उत्पन्न हो रही है।

४--यदि पक्ष करने के समय खर में अभि तत्त्व चळता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि--उस के ऋरीर में रोग है।

५-यदि प्रश्न करने के समय खर में आकाश तत्त्व चळता हो तो प्रश्नकर्ता से कह देना चाहिये कि-वह पुरुष मर गया ॥

#### अन्य आवश्यक विषयों का विचार ॥

१—कही जाने के समय अथना नीवँ से उठ कर (जाग कर ) विछोने से नीचे पैर रखने के समय यदि चन्द्र खर चलता हो तथा चन्द्रमा का ही नार हो तो पहिले चार पैर (कदम ) बार्ये पैर से चलना चाहिये।

१-दूसरे देश में जाना ॥ २-कल्याणकारी ॥ ३-ठहरे हुए ॥ ४-"खर में, अर्थात् चाहे जिस स्वर में ॥

- २--यदि सूर्य का वार हो तथा सूर्य खर चलता हो तो चलते समय पहिले तीन पैर (कदम) दाहिने पैर से चलना चाहिये।
- २—जो मनुष्य तत्त्व को पहिचान कर अपने सब कामों को करेगा उस के सब काम अवस्य सिद्ध होंगे।
- ४—पश्चिम दिशा जल तत्त्वरूप है, दक्षिण दिशा प्रश्निनी तत्त्वरूप है, उत्तर दिशा अग्नि तत्त्वरूप है, पूर्व दिशा वायु तत्त्व रूप है तथा आकाश की स्थिर दिशा है।
  - ५-जय, दुष्टि, पुष्टि, रति, खेलकूत और हास्य, ये छः अवस्थायं चन्द्र खर की हैं।
- ६—ज्वर, निद्रा, परिश्रम और कम्पन, ये चार अवस्थायें जब चन्द्र खर में बायु तस्व तथा अग्नि तस्व चळता हो उस समय शरीर में होती हैं।
  - ७ जब चन्द्र खर में आकाश तत्त्व चलता है तब आयु का क्षय तथा मृत्यु होती है। ८—पाँचों तत्त्वों के मिलने से चन्द्र खर की उक्त बारह अवस्थायें होती हैं।
- ९-यदि प्रथिवी तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिये कि-पूछने वाले के मन में मूल की चिन्ता है।
- १०-यदि जल तत्त्व और वायु तत्त्व चलते हों तो जान लेना चाहिये कि-पूछने वाले के मन में जीवसम्बन्धी चिन्ता है।
  - ११—अमि तत्त्व में घातु की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - १२-आकाश तत्त्व में शुभ कार्य की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - १३-पृथिवी तत्त्व में बहुत पैर वालों की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - ११-जल और वायु तत्त्व में दो पैर वालों की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - १५-अम्र तत्त्व में चार पैर वालों ( चौपायों ) की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - १६-आकाश तत्त्व में विना पैर के पदार्थ की चिन्ता जाननी चाहिये।
  - १७-रिव, राहु, मझल और शनि, ये चार सूर्य खर के पाँचों तस्वों के खानी हैं।
- १८—चन्द्र लर में पृथिनी तत्त्व का स्नामी बुध, जल तत्त्व का स्नामी चन्द्र, अप्रि तत्त्व का स्नामी शुक्र और वायु तत्त्व का स्नामी गुरु है, इस लिये अपने २ तत्त्वों में ये ब्रह्म अथवा वार शुभफलदायक होते हैं।
- े १९—पृथिवी आदि चारों तत्त्वों के क्रम से मीठा, कवैला, खारा और खड़ा, ये चार रस हैं, इस लिये जिस समय जिस रस के खाने की इच्छा हो उस समय उसी तत्त्व का चलना समझ लेना चाहिये।
- २०-अग्नि तत्त्व में कोघ, वायु तत्त्व में इच्छा तथा जल और पृथिवी तत्त्व में क्षमा और नम्रता आदि यतिधर्मरूप दश गुण उत्पन्न होते हैं।

२१—श्रवण, घनिष्ठा, रोहिणी, उत्तराषाढ़ा, अभिनित्, ज्येष्ठा और अनुराधा, ये सात नक्षत्र पृथिवी तत्त्व के हैं तथा शुभफलदायी है।

२२—मूल, उत्तरामाद्रपद, रेवती, आर्द्रा, पूर्वाषाढा, शतमिषा और आश्वेषा, ये सात नक्षत्र जल तत्त्व के हैं।

२३-थे ( उक्त ) चौदह नक्षत्र स्थिर कार्यों में अपने २ तत्त्वों के चलने के समय में जानने चाहियें!

२४-मधा, पूर्वाफाल्युनी, पूर्वामाद्रपद, साती, क्रित्तिका, मरणी और पुष्य, ये सात नक्षत्र अग्नि के है।

२५-हस्त, विशासा, मृगशिर, धुनर्वेद्ध, चित्रा, उत्तराफाल्युनी और अश्विनी, ये सात नक्षत्र वायु के हैं।

२६—पहिले आकाश, उस के पीछे वायु, उस के पीछे आम, उस के पीछे पानी और उस के पीछे पृथिवी, इस कम से एक एक तत्त्व एक एक के पीछे चळता है।

२७—पृथिवी तत्त्व का आधार गुदा, जल तत्त्व का आधार लिङ्क, अमि तत्त्व का आधार नेत्र, वायु तत्त्व का आधार नासिका (नाक ) तथा आकाश तत्त्व का आधार कर्ण (कान ) है।

२८-यदि सूर्य खर में भोजन करे तथा चन्द्र खर में जल पीवे और बाई करवट सोवे तो उस के शरीर में रोग कभी नहीं होगा।

२९-यदि चन्द्र खर में भोजन करे तथा सूर्य खर में जल पीवे तो उस के शरीर में रोग अवस्य होगी।

३०-चन्द्र खर में शौच के लिये (दिशा मैदान के लिये) जाना चाहिये, सूर्यखर में मुत्रोत्सर्ग (पेशाव) करना चाहिये तथा श्रयन करना चाहिये।

३१-यदि कोई पुरुष खरों का ऐसा अभ्यास रक्खे कि-उस के चन्द्र खर में दिन का उदय हो (दिन निकले) तथा सूर्य खर में रात्रि का उदय हो तो वह पूरी अवस्था को प्राप्त होगा, परन्तु यदि इस से विपरीतैं हो तो जानना चाहिये कि-मौत समीप ही है।

३२--ढाई २ घड़ी तक दोनों (सूर्य और चन्द्र) खर चलते है और तेरह श्वास तक सुखमना खर चलता है।

३२-यदि अष्ट महर तक (२४ घण्टे अर्थात् रात दिन) सूर्य सर में वायु तत्त्व ही चलता रहे तो तीन वर्ष की आयु जाननी चाहिये।

<sup>9-</sup>यदि कोई पुरुष पाँच सात दिन तक बरावर इस व्यवहार को करे तो वह अवस्य रूगण (रोगी) हो जावेगा, यदि किसी को इस विषय में संगय (शक) हो तो वह इस का वर्ताव कर के विश्वय कर छे॥ २-विपरीत हो, अर्थात सूर्य खर मे दिन का उदय हो तथा चन्द्र खर में रात्रि का उदय हो॥

३४-यदि सोलह प्रहर तक सूर्य खर ही चलता रहे (चन्द्र खर आवे ही नहीं) तो दो वर्ष में मृत्यु जाननी चाहिये।

३५-यदि तीन दिन तक एक सा सूर्य खर ही चळता रहे तो एक वर्ष में मृखु जाननी चाहिये।

२६-यदि सोळह दिन तक बराबर सूर्यस्वर ही चळता रहें तो एक महीने में मृत्यु जाननी चाहिये।

२७-यदि एक महीने तक सूर्य खर निरन्तर चलता रहे तो दो दिन की आयु जाननी चाहिये।

२८-यदि सूर्य; चन्द्र और मुखमना; ये तीनों ही खर न चर्के अर्थात् मुख से श्वास केना पड़े तो चार घड़ी में मृत्यु जाननी चाहिये।

३९-यदि दिन में (सब दिन) चन्द्र खर चले तथा रात में (रात मर) सूर्य खर चले तो बड़ी आयु जाननी चाहिये।

४०-यदि दिन में (दिन भर) सूर्य सर और रात में (रात भर) बराबर चन्द्र सर चळता रहे तो छः महीने की आयु जाननी चाहिये।

४१-ंयदि चार आठ, बारह, सोलह अथवा बीस दिन रात बराबर चन्द्र खर चलता रहे तो बड़ी आयु जाननी चाहिये।

४२--यदि तीन रात दिन तक झुलमना खर चळता रहे तो एक वर्ष की आयु जाननी चाहिये।

४३-यदि चार दिन तक बराबर सुखमना खर चळता रहे तो छः महीने की आयु जाननी चाहिये ।।

### स्वरों के द्वारा गर्भसम्बन्धी प्रश्न-विचार ॥

१—यदि चन्द्र स्वर चलता हो तथा उधर से ही था कर कोई प्रश्न करे कि—गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि—पुत्री होगी।

२--यदि सूर्य खर चलता हो तथा उघर से ही आ कर कोई. प्रश्न करे कि गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि--पुत्र होगा।

३--यदि: मुखमनो सर के चलते समय कोई आ कर प्रश्न करे कि-गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा वा पुत्री, तो कह देना चाहिये कि--नपुंसक होगा।

४-यदि अपना सूर्य खर चलता हो तथा उघर से ही आ कर कोई गर्भविषयक पश्र

٠,

१-इन के सिवाय-वैद्यक कालज्ञान के अनुसार तथा अनुभवसिद्ध कुछ वार्ते चौथे अध्याय में लिस चुके हैं, वहां देख लेना चाहिये ॥

करे परन्तु प्रश्नकर्ता ( पूछने वाले ) का चन्द्र स्तर चलता हो तो कह देना चाहिये कि— पुत्र उत्पन्न होगा परन्तु वह जीवेगा नहीं ।

५-यदि दोनों का (अपना तथा पूछने वाले का ) सूर्य खर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह चिरत्नीवी होगा।

६-यदि अपना चन्द्र सर चलता हो तथा पूछने वाले का सूर्य सर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी परन्तु वह जीवेगी नहीं।

७-यदि दोनों का ( अपना और पूछने वाले का ) चन्द्र खर चलता हो तो कह देना चाहिये कि-प्रत्री होगी तथा वह दीघीय़ होगी !

८-यदि सूर्य खर में पृथिवी तत्त्व में तथा उसी दिन के लिये किसी का गर्भसन्वन्धी प्रश्न हो तो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह रूपवान; राज्यवान और सुखी होगा।

९-यदि सूर्य लर में जल तत्त्व चलता हो और उस में कोई गर्भसम्यन्धी प्रश्न करेतो कह देना चाहिये कि-पुत्र होगा तथा वह सुली; धनवान् और छः रसों का भोगी होगा।

१०-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय चन्द्र खर में उक्त दोनों तत्त्व (पृथिवी तत्त्व और जल तत्त्व ) चलते हों तो कह देना चाहिये कि-पुत्री होगी तथा वह ऊपर लिखे अनुसार लक्षणों वाली होगी।

११-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय उक्त खर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिये कि-गर्भ गिर जावेगा तथा यदि सन्तति भी होगी तो वह जीवेगी नहीं।

१२-यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय उक्त खर में वायु तत्त्व चळता हो तो कह देना चाहिये कि-या तो छोड़ ( पिण्डाकृति ) वेंधेगी वा गर्भ गळ जावेगा ।

१२—यदि गर्भसम्बन्धी प्रश्न करते समय सूर्य खर में आकाश तत्त्व चळता हो तो नपुंसक की तथा चन्द्र खर में आकाश तत्त्व चळता हो तो वॉझ ळड़की की उत्पत्ति कह देनी चाहिये।

१४-यदि कोई छुलमना खर में गर्भ का प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि-दो छड़कियाँ होंगी।

१५-यदि कोई दोनों खरों के चलने के समय में गर्भविषयक प्रश्न करे तथा उस समय यदि चन्द्र खर तेज़ चलता हो तो कह देना चाहिये कि-दो कन्यायें होंगी तथा यदि सूर्य खर तेज़ चलता हो तो कह देना चाहिये कि-दो पुत्र होंगे॥

# गृहस्यों के लिये आवश्यक विज्ञप्ति॥

सरोदय ज्ञान की जो २ बार्ते गृहस्यों के लिये उपयोगी थीं उन का हम ने ऊपर कथन कर दिया है, इन सब बार्तों को अभ्यस्त (अभ्यास में ) रखने से गृहस्यों को अवस्य आनन्द की प्राप्ति हो सकती है, क्योंकि खरोदय के ज्ञान में मन और इन्द्रियों का रोकना आवश्यक होता है।

यद्यपि प्रथम अभ्यास करने में गृहस्थों को कुछ कठिनता अवस्य माछम होगी परत थोड़ा बहुत अभ्यास हो जाने पर वह कठिनता आप ही मिट जावेगी, इस लिये सारमा में उस की कठिनता से भय नहीं करना चाहिये किन्त्र उस का अभ्यास अवस्य करना ही चाहिये, क्योंकि-यह विद्या अति लामकारिणी है, देखो ! वर्त्तमान समय में इस देश के निवासी श्रीमान् तथा दूसरे छोग अन्यदेशवासी जनों की वनाई हुई जागरण-घटिका ( जगाने की घड़ी ) आदि वस्तुओं को निदा से जगाने आदि कार्य के छिये द्वय का व्यय कर के लेते है तथा रात्रि में जितने वजे पर उठना हो उसी समय की जगाने की चावी लगा कर घड़ी को रख देते हैं और ठीक समय पर घड़ी की आवाज को सन कर उठ बैठते हैं, परन्त हमारे प्राचीन आयीवर्त्तनिवासी जन अपनी योगाढि विद्या के वल से उक्त जागरण आदि का सब काम छेते थे, जिस में उन की एक पाई भी खर्च नहीं होती थी। (प्रश्न) आप इस बात को क्या हमें प्रत्यक्ष कर बतला सकते है कि-आर्यावर्त्तनिवासी प्राचीन जन अपनी योगादि विद्या के वल से उक्त जागरण आदि का सन काम लेते थे? (उत्तर) हाँ, हम अवस्य नतला सकते है, क्योंकि-गृहसों के िक्ये हितकारी इस प्रकार की वार्तों का प्रकट करना हम अत्यावश्यक समझते हैं, यद्याप वहत से छोगों का यह मन्तव्य होता है कि-इस प्रकार की गोप्य बातों को प्रकट नहीं करना चाहिये परन्त्र हम ऐसे विचार को बहुत तुच्छ तथा सङ्कीर्णहृदयता का चिद्ध समझते है, देखो ! इसी विचार से तो इस पवित्र देश की सब विद्यार्थे नष्ट हो गई।

पाठक बुन्द! तुम को रात्रि में जितने बने पर उठने की आवश्यकता हो उस के लिये ऐसा करो कि—सोने के समय प्रथम दो चार मिनट तक चित्त को स्थिर करो, फिर बिछीने पर लेट कर तीन वा सात बार ईश्वर का नाम लो अर्थात् नमस्कारमञ्ज को पढ़ो, फिर अपना नाम ले कर सुख से यह कहो कि—हम को इतने बने पर (जितने बने पर तुम्हारी उठने की इच्छा हो) उठा देना, ऐसा कह कर सो जाओ, यदि तुम को उक्त कार्य के बाद दश पाँच मिनट तक निद्रा न आवे तो पुनः नमस्कारमच्च को निद्रा आने तक मन में ही (होठों को न हिला कर) पढ़ते रही, ऐसा करने से तुम रात्रि में अभीष्ट समय पर जाग कर उठ सकते हो, इस में सन्देह नहीं है ।।

१ निद्रा के आने तक पुन मन में मन्त्र पट्ने का तात्पर्य यह है कि -ईश्वरनमस्कार के पीछे मन को अनेक वार्तों में नहीं छे जाना चाहिये अर्थात् अन्य किसी वात का स्मरण नहीं करना चाहिये॥

२-हायकडान के लिये आरसी की क्या सावस्यकता है अर्थात् इस वात की जो परीक्षा करना नाहे वह कर सकता है।।

# योगसम्बन्धिनी मेस्मेरिजम विद्या का संक्षिप्त वर्णन ॥

वर्त्तमान समय में इस विद्या की चर्चा भी चारों ओर अधिक फैल रही है अर्थात् अंग्रेज़ी शिक्षा पाये हुए मनुष्य इस विद्या पर तन मन से मोहित हो रहे है, इस का यहाँ तक प्रचार वढ़ रहा है कि—पाठशालाओं (स्कूलों) के सन विद्यार्थों भी इस का नाम जानते है तथा इस पर यहाँ तक श्रद्धा वढ रही है कि—हमारे जैन्टिलमैन भाई भी (जो कि सब वातों को व्यर्थ वतलाया करते हैं) इस विद्या का सच्चे भाव से खीकार कर रहे है, इस का कारण केवल यही है कि—इस पर श्रद्धा रखने वाले जनों को वालकप्त से ही इस प्रकार की शिक्षा मिली है और इस में सन्देह भी नहीं है कि—यह विद्या बहुत सच्ची और अत्यन्त लामदायक है, परन्तु वात केवल इतनी है कि—यदि इस विद्या में सिद्धता को प्राप्त कर उसे यथोचित रीति से काम में लाया जावे तो वह बहुत लामदायक हो सकती है।

इस विद्या का विशेष वर्णन हम यहां पर प्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं कर सकते हैं किन्तु केवल इस का खरूपमात्र पाठक जनों के ज्ञान के लिये लिखते हैं<sup>2</sup>।

निस्सन्देह यह विद्या बहुत प्राचीन है तथा योगाम्यास की एक शाला है, पूर्व समय में भारतवर्षीय सम्पूर्ण आचार्य और ग्रुनि महात्मा जन योगाम्यासी हुआ करते थे जिस का कृतान्त प्राचीन प्रन्थों से तथा इतिहासों से विदित हो सकता है।

अावर्यक सूचना—संसार में यह एक साधारण नियम देखा जाता है कि—जन कभी कोई पुरुष किन्ही नृतन (नये) निचारों को सर्व साधारण के समक्ष में प्रचरित करने का प्रारम्भ करता है तब लोग पहिले उस का उपहास किया करते है, तात्पर्य यह है कि—जब कोई पुरुष (चाहे वह कैसा ही विद्वान क्यों न हो) किन्हीं नये विचारों को (संसार के लिये लाभदायक होने पर भी) प्रकट करता है तब एक बार लोग उस का उपहास अवश्य ही करते है तथा उस के उन विचारों को बाललीला समझते है, परन्तु विचारप्रकटकर्ता (विचारों को प्रकट करने बाला) गम्भीर पुरुष जब लोगों के उपहास का कुछ भी विचार न कर अपने कर्त्तव्य में सोद्योग (उद्योगयुक्त) ही रहता है तब उस का परिणाम यह होता है कि—उन विचारों में जो कुछ सत्यता विद्यमान होती है वह शनैः २ (धीरे २) कालान्तर में (कुछ काल के पश्चात्) प्रचार को प्राप्त होती है अर्थात् उन विचारों की सत्यता और असल्यत को लोग समझ कर मानने लगते है,

१-यह विद्या भी खरोदयनिद्या से विषयसाम्य से सम्वध रखती है, अतः यहाँ पर थोडा सा इस का भी खरूप दिखलाया जाता है ॥

र-इतने ही आवश्यक विषयों के वर्णन से प्रन्थ अब तक वढ जुका है तथा आगे भी कुछ आंवश्यक विषय का वर्णन करना अवशिष्ट है, अतः इस ( मेस्मेरिजम ) विद्या के खरूपमात्र का वर्णन किया है ॥

विचार करने पर पाठकों को इस- के अनेक प्राचीन उदाहरण मिळ सकते हैं अतः हम उन ( प्राचीन उदाहरणों ) का कुछ भी उछेख करना नहीं चाहते हैं किन्तु इस विषय के पश्चिमीय विद्वानों के दो एक उदाहरण पाठकों की सेवा में अवस्य उपस्थित करते हैं, देखिये—अठारहवीं शताब्दी ( सदी ) में मेसारे "एनीमळ मेगनेतीज़म" (जिस ने अपने ही नाम से अपने आविष्कार का नाम "मेरमेरिज़म" रक्खा तथा जिस ने अपने आविष्कार की सहायता से अनेक रोगियों को अच्छा किया ) का अपने नृतन विचार के प्रकट करने के प्रारम्भ में कैसा उपहास हो जुका है; यहाँ तक कि-विद्वान हाक्तरों तथा दूसरे छोगों ने भी उस के विचारों को हँसी में उड़ा विया और इस विद्या को प्रकट करने वाले डाक्तर मेसार को छोग ठग बतलाने छगे, परन्तु "सत्यमेव विजयते" इस वाक्य के अनुसार उस ने अपनी सत्यता पर हढ़ निश्चय रक्खा, जिस का परिणाम यह हुआ कि-उस की उक्त विद्या की तरफ कुछ छोगों का घ्यान हुआ तथा उस का आन्दोलन होने छगा, कुछ काल के पश्चात् अमेरिका वालों ने इस विद्या में विशेष अन्वेषण किया जिस से इस विद्या की सारता प्रकट हो गई, फिर क्या था इस विद्या का खूब ही प्रचार होने छगा और थियासोफिकल धुसाइटी के द्वारा यह विद्या समस्त देशों में प्रचरित हो गई तथा बड़े र प्रोफेसर विद्वान जन इस का अक्यास करने छगे।

दूसरा उदाहरण देखिये-ईस्ती सन् १८२८ में सब से प्रथम जब सात पुरुषों ने मब (दारू वा शराब) के न पीने का नियम ग्रहण कर मद्य का प्रचार लोगों में कम करने का प्रयत्न करना प्रारंभ किया था उस समय उन का बड़ा ही उपहास हुआ था, विशेषता यह थी कि—उस उपहास में विना निचारे बड़े २ सुयोग्य और नामी शाह भी सम्मीलित (शामिल) हो गये थे, परन्तु इतना उपहास होने पर भी उक्त ( मद्य न पीने का नियम केने वाले ) लोगों ने अपने नियम को नहीं छोड़ा तथा उस के लिये चेष्टा करते ही गये, परिणाम यह हुआ कि—दूसरे भी अनेक जन उन के अनुगामी हो गये, आज -उसी का यह कितना बड़ा फल प्रत्यक्ष है कि—इँगलेंड में ( यद्यपि वहाँ मद्य का अब भी बहुत कुछ खर्च होता है तथापि ) मद्यपान के विरुद्ध सेकड़ों मंडलियाँ स्थापित हो चुकी हैं तथा इस समय प्रेट ब्रिटन में साठ लाख मनुष्य मद्य से बिलकुल परहेज करते हैं इस से अनुमान किया जा सकता है कि—जैसे गत शताब्दी में सुघरे हुए मुस्कों में गुलामी का व्यापार बन्द किया जा चुका है उसी प्रकार वर्तमान शताब्दी के अन्त तक मद्य का व्यापार मी अ-रान्द बन्द कर दिया जाना आश्चर्यजनक नहीं है।

इसी प्रकार तीसरा उदाहरण देखिये-यूरोप में वनस्पति की ख़ुराक का समर्थन और मांस की ख़ुराक का असमर्थन करने वाढी मण्डली सन् १८४७ में मेनचेप्टर में ओड़े से पुरुषों ने मिरू कर जब खापित की थी उस समय भी उस ( मण्डली ) के समासदों का उपहास किया गया था परन्तु उक्त ख़ुराक के समर्थन में सत्यता विद्यमान थी इस कारण आज इँग्लेंड, यूरोप तथा अमेरिका में वनस्पित की ख़ुराक के समर्थन में अनेक मण्ड-लियां खापित हो गई हैं तथा उन में हजारों विद्वान, यूनीवर्सिटी की वड़ी २ डिग्रियों को प्राप्त करने वाले, डाक्टर, वकील और वड़े २ इझीनियर आदि अनेक उच्चाविकारी जन समासद्ख्प में प्रविष्ट हुए हैं, तात्पर्य यह है कि—वाहें नये विचार वा आविष्कार हों, चाहें प्राचीन हों यदि वे सत्यता से युक्त होते है तथा उन में नेकनियती और इमानदारी से सदुचम किया जाता है तो उस का फल अवश्य मिलता है तथा सदुचम वाले का ही अन्त में विजय होता है ॥

यह पञ्चम अध्याय का खरोदयवर्णन नामक दशवाँ प्रकरण समाप्त हुआ।।

# ग्यारहवाँ प्रकरण—शकुनावलिवर्णन ॥

# शकुनविद्या का खरूप ॥

इस विद्या के अति उपयोगी होने के कारण पूर्व समय में इस का बहुत ही प्रचार था अर्थात् पूर्व जन इस विद्या के द्वारा कार्यसिद्धि का (कार्य के पूर्ण होने का) शकुन (सगुन) छे कर प्रत्येक (हर एक) कार्य का प्रारम्भ करते थे, केवल यही कारण था कि—उन के सब कार्य प्रायः सफल और शुभकारी होते थे, परन्तु अन्य विद्याओं के समान घीरे २ इस विद्या का भी प्रचार घटता गया तथा कम बुद्धि वाले पुरुष इसे वच्चों का खेल समझने लगे और विशेष कर अंग्रेज़ी पढ़े हुए लोगों का तो विश्वास इस पर नाममात्र को भी नहीं रहा, सत्य है कि—"न वेत्ति यो यस्य गुणप्रकर्ष स तस्य निन्दां सततं करोति" अर्थात् जो जिस के गुण को नहीं जानता है वह उस की निरन्तर निन्दां किया करता है, अस्तु—इस के विषय में किसी का विचार चाहे कैसा ही क्यों न हो परन्तु पूर्वीय सिद्धान्त से यह तो मुक्त कण्ठ से कहा जा सकता है कि—यह विद्या प्राचीन समय में अति आव्र पा जुकी है तथा पूर्वीय विद्वानों ने इस विद्या का अपने बनाये हुए ग्रम्थों में बहुत कुछ उछेल किया है।

पूर्व काल में इस विद्या का प्रचार यद्यपि पायः सव ही देशों में था तथापि मारवाड़ देश में तो यह विद्या अति उत्क्रष्ट रूप से प्रचलित थी, देखों! मारवाड़ देश में पूर्व समय में (थोड़े ही समय पहिले) परदेश आदि को गमन करने वालों के सहायक (चोर आदि से रक्षा करने वाले) वन कर माटी आदि राजपूत जाया करते थे वे लोग जानवरों की माषा आदि के शुभाशुभ शकुनों को मुली माँति जानते थे, हड़वूकी नामक

सांखळा राजपूत हुए हैं; जिन्हों ने मदेशगमनादि के शुभाशुभ शकुनों के विषय में सैकड़ों दोहे बनाये हैं, वर्चमान में रेळ आदि के द्वारा यात्रा करने का प्रचार हो गया है इस कारण उक्त (मारवाड़ ) देश में भी शकुनों का प्रचार घट गया है और घटता चळा जाता है।

हमारे देशवासी बहुत से जन यह भी नहीं जानते हैं कि—शुम शकुन कौन से होते हैं तथा अशुम शकुन कौन से होते हैं, यह बहुत ही छजात्पद विषय है, क्योंकि शुमाशुम शकुनों का जानना और यात्रा के समय उन का देखना अत्यावस्यक है, देखों! शकुन ही आगामी शुमाशुम के (मले वा बुरे के) अथवा यों समझो कि—कार्य की सिद्धि वा असिद्धि तथा श्रुस वा दुःख के सूचक होते हैं।

शकुन दो प्रकार से लिये (देखे) जाते हैं—एक तो रमल के द्वारा वा पाशा आदि के द्वारा कार्य के विषय में लिये (देखे) जाते हैं और दूसरे प्रदेशादि को गमन करने के समय शुमाशुम फल के विषय में लिये (देखे) जाते हैं, इन्हीं दोनों प्रकार के शकुनों के विषय में संक्षेप से इस प्रकरण में लिखेंगे, इन में से प्रथम वर्ग के शकुनों के विषय में गर्गाचार्थ मुनि की संस्कृत में बनाई हुई पाशशकुनाविल का मापा में अनुवाद कर वर्णन करेंगे, उस के पश्चात् प्रदेशादिगमनविषयक शुमाशुम शकुनों का संक्षेप से वर्णन करेंगे, आशा है कि—एहस्स जन शकुनों का विज्ञान कर इस से लाम उठावेंगे।

जो कुछ कार्य करना हो उस का प्रथम स्थिर मन से विचार करना चाहिये, फिर शोड़े चाँवछ, एक सुपारी और दुर्जनी वा चाँदी की अगूठी आदि की पुराक पर भेंट-रूप रख कर पौसे को हाथ में छे कर इस निम्नलिखित मन्न को सात वार पढ़ना चाहिये, फिर तीन वार पासे को डालना चाहिये तथा तीनों वार के जितने अन्न हों उन का

<sup>9-</sup>तीनों लोकों के पूज्य श्री गर्गामार्थ महात्मा ने सखपासा केवली राजा अप्रसेन के सामने प्रजा-हितकारिणी इस ( शकुनावली ) का वर्णन संस्कृत गद्य में किया था उसी का भाषातुवाद कर के यहां पर हम ने लिखा है ॥

२-इस सम्बन्ध का जो द्रव्य इक्ट्रा हो जाने उस को ज्ञानखाते में लगा देना योग्य होता है, इस लिये जो लोग देश देशान्तरों में रहते हैं उन को उचित है कि-काम कान से छुटी पा कर अवकाश के समय में व्यर्थ गांपें भार कर समय को न गमानें किन्तु अपने वर्ग में से जो प्रक्ष कुछ पठित हो उस के यहाँ यथा योग्य पांच सात अच्छे २ प्रन्थों को मेंगवा कर रक्खें और उन को ग्रुना करें तथा खय भी बाँचा करें और जो ज्ञानखाते का द्रव्य हो उस से उपयोगी पुस्तको को मेंगा लिया करें तथा उपयोगी साताहिक पत्र और मासिक पत्र भी दो चार मेंगाते रहें, ऐसा करने से मजुष्य को बहुत लाम होता है।

३—नीपड के पासे के समान काष्ट; पीतल वा दांत का चौकीना पासा होना चाहिये, जिस में एक, दो, सीन और चार, ये अंक लिखे होने चाहियें ॥

फल देख लेना चाहिये, (इस शकुनाविल का फल ठीक २ मिलता है) परन्तु यह सारण रखना चाहिये कि—एक वार शकुन के लेनेपर (उस का फल चाहे बुरा आने चाहे अच्छा आने) फिर दूसरी वार शकुन नहीं लेना चाहिये।

मञ्ज-ओं नमो भगवति कूष्मांडिन सर्वकार्यप्रसाधिन सर्वनिमित्तप्रकाशिनि एग्रेहि २ वरं देहि २ हि २ मातिकिनि सत्यं बृहि २ खाहा ।

इस मन्न को सात बार पढ़ कर "सत्य माषे असत्य का परिहार करे" इस अकार सुख से कह कर पासे को डालना चाहिये, यदि पासा उपस्थित न हो तो नीचे जो पासाविल का यन्त्र लिखा है उस पर तीन बार अङ्गुलि को फेर कर चाहे जिस कोठे पर रख दे तथा आगे जो उस का फल लिखा है उसे देख ले।

#### पासावछिका यन्त्र ॥

| १११          | ११२ | ११३        | ११४ | १२१ | १२२  | १२३  | १२४         |
|--------------|-----|------------|-----|-----|------|------|-------------|
| १३१          | १३२ | १३३        | १३४ | १४१ | १४२  | १४३  | <b>\$88</b> |
| २११          | २१२ | २१३        | २१४ | २२१ | २२२  | २२३  | २२४         |
| २३१          | २३२ | <b>२३३</b> | २३४ | २४१ | रश्र | रु४३ | २४४         |
| ३११          | ३१२ | ३१३        | ३१४ | ३२१ | ३२२  | ३२३  | ३२४         |
| ३३१          | ३३२ | ३३३        | ३३४ | ३४१ | ३४२  | ३४३  | ३८८         |
| ४११          | ४१२ | ४१३        | ८१४ | ४२१ | ४२२  | ४२३  | ४२४         |
| 8 <b>३</b> १ | ४३२ | ४३३        | ४३४ | 888 | ४४२  | ४८३  | 888         |
|              |     |            |     |     |      |      |             |

#### पासावलिका का ऋमानुसार फल ॥

१११-हे पूछने वाले। यह पासा वहुत शुभ है, तेरे दिन अच्छे है, तू ने विरुक्षण बात विचार रक्खी है, यह सब सिद्ध होगी, व्यापार में लाग होगा और युद्ध में जीत होगी।

११२—हे पासा छेने वाले! तेरा काम सिद्ध नहीं होगा, इस लिये विचारे हुए काम को छोड़ कर दूसरा काम कर तथा देवाधिदेव का ध्यान रख, इस शकुन का यह प्रमाण ( पुरावा ) है कि—तू रात को स्त्रम में काक (कीआ), घुग्चू, गीघ, मिस्स्यॉ, मच्छर, मानो अपने शरीर में तेल लगाया हो अथवा काला साँप देखा हो, ऐसा देखेगा।

११२—हे पूछने वाले! तू ने जो विचार किया है उस का फल सुन, तू किसी खान (िठकाने) को वा घन के लाम को अथवा किसी सज्जन की सुलाकात को चाहता है, यह सब तुझे मिलेगा, तेरे क्केश और चिन्ता के दिन बहुत से बीत गये, अब तेरे अच्छे दिन आ गये है, इस बात की सत्यता (सचाई) का प्रमाण यह है कि—तेरी कोख पर तिल वा मसा अथवा कोई धाव का चिह्न है।

रिश्न-हे पूछने वाले ! यह पासा बहुत कल्याणकारी है, कुल की वृद्धिः होगी, ज़मीन का लाम होया, वन का लाम होगा, पुत्र का मी लाम दीखता है और प्यारे मित्र का दर्शन होगा, किसी से सम्बंध होगा तथा तीन महीने के मीतर विचारे हुए काम का लाम होगा, गुरु की भक्ति और छल्देनी का पूजन कर, इस बात की सत्यता का प्रमाण यह है कि—तेरे शरीर के ऊपर दोनों तरफ मसा; तिल वा धाव का चिह्न है।

१२१—हे पूछने वाले! तूने ठिकाने का लाम तथा सज्जन की मुलाकात विचारी है, धातु; धन; सम्पत्ति और माई बन्धु की दृद्धि तथा पहिले जैसे सम्मान का मिलना वि-चारा है, यह सब बात निर्विघ्न (विना किसी विघ्न के) तेरे लिये सुखदायी होगी, इस का निश्चय तुझे इस प्रकार हो सकता है कि—तू स्वप्न में अपने बड़े लोगों को देखेगा।

१२२—हे पूछने वाले ! तुझे विच (धन) और यश का लाम होगा, ठिकाना और सम्मान मिलेगा तथा तेरी मनोऽमीष्ट (मनचाही) वस्तु मिलेगी, इस में ऋड्वा मत कर, अब तेरा पाप और दुःख क्षीण हो गया, इस लिये तुझे कल्याण की प्राप्ति होगी, इस का पुरावा यह है कि—तू रात को खम में अथवा प्रत्यक्ष में लड़ाई का करना देखेगा।

१२३-हे पूछने वाले! तेरे कार्य और धन की सिद्धि होगी, तेरे विचारे हुए सब मामले सिद्ध होंगे, कुटुम्ब की बृद्धि, सी का लाम तथा खबन की मुलाकात होगी, तेरे मन में जो बहुत दिनों से विचार है वह अब जल्दी पूर्ण होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तेरे घर में लड़ाई तथा खीसम्बंधी चिन्ता आज से पाँचवें दिन के मीतर हुई होगी।

१२४-हे पूछने वाले! तेरी माइयों से जल्दी मुलाकात होगी, तेरा सुकृत अच्छा है, मह का बरू भी अच्छा है, इस लिये तेरे सब काम हो जावेंगे, तू अपनी कुल्देवी का पूजन कर।

१३१—हे पूछने वाले! तुझे ठिकाने का लाम, धन का लाम तथा चित्त में चैन होगा, जो कुछ काम तेरा विगड़ गया है वह भी सुघर जावेगा तथा जो कुछ चीन चोरी में गई है वह भी मिल जावेगी, इस बात का यह पुरावां है कि—तू ने सम में वृक्ष को देखा है अथवा देखेगा।

१३२-हे पूछने वाले! जो काम तू ने विचारा है वह सब हो जावेगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तेरी स्त्री के साथ तेरी बहुत प्रीति है।

१३३-हे पूछने वाले! इस शकुन से तेरे घन के नाश का तथा शरीर में रोग होने का सम्भव है तथा तेरे किसी अकार का बन्धन है, जान के घोले का खतरा है, तू ने भारी काम विचारा है वह बड़ी तकलीफ से पूरा होगा।

१३४-हे पूछने वाले! तुझे राजकाज की तरफ की वा सर्कार की तरफ की अथवा सोना चाँदी की और परदेश की चिन्ता है, तू किसी दुशनन से जीतना चाहता है, यह सब बात धीरे २ तुझे पास होगी, जैसी कि तू ने विचारी है, अब हानि नहीं होगी, तेरे पाप कट गये, तू वीतराग देव का ध्यान धर, तेरे सब कार्य सिद्ध होंगे।

१४१-हे पूछने वाले ! तेरा विचार किसी व्यापार का है तथा तुझे दूसरी भी कोई चिन्ता है, इस सब कष्ट से छूट कर तेरा मझल होगा, आज के सातवें दिन या तो तुझे कुछ लाम होगा वा अच्छी बुद्धि उत्पन्न होगी।

१४२—हे पूछने वाले ! तेरे मन में धन और धान्य की अथवा घर के विष्य की चिन्ता है, वह सब चिन्ता दूर होगी, तेरे कुटुम्ब की वृद्धि होगी, कल्याण होगा, सज्जनों से सुलाकात होगी तथा गई हुई वस्तु भी मिलेगी, इस बात का यह पुरावा है कि—तेरे घर में अथवा बाहर लड़ाई हुई है वा होगी।

१४३-हे पूछने वाले! तेरे विचारे हुए सब काम सिद्ध होंगे, कल्याण होगा तथा लड़की का लाम होगा, इस वात का यह पुरावा है कि-तू खप्त में किसी प्राम में जाना देखेगा।

१४४-हे पूछने वार्छ ! तेरे सब कामों की सिद्धि होगी और तुझे सम्पत्ति मिलेगी इस वात का यह पुरावा है कि-तू अपने विचारे हुए काम की खप्त में देखेगा वा देव-मन्दिर को वा मूर्ति को अथवा चन्द्रमा को देखेगा।

२११—हे पूछने वाले! तू ने अपने मन में एक वड़ा कार्य विचारा है तथा तुझे धनविषयक चिन्ता है, सो तेरे लिये सब अच्छा होगा तथा प्यारे माइयों की मुलाकात होगी, इस बात की सत्यता का प्रमाण यह है कि—तू ने खप्त में ऊँचे मकान पर पहाड़ पर चड़ना देखा है अथवा देखेगा।

२१२—हे पूछने वाले ! तेरे सब बातों की वृद्धि होगी, मित्रों से मुलाकात होगी, संसार से लाभ होगा, विवाह करने पर कुल की वृद्धि होगी तथा सोना चाँदी आदि सब सम्पत्ति होगी, इस बात का यह पुराबा है कि—तू ने स्वप्त में गाय वा बैल को देखा है अथवा देखेगा, तू परदेश में भी जाने का विचार करता है, तू कुलदेवी को मना, तेरे लिये अच्छा होगा।

२१३—हे पूछने वाले! तेरे मन में द्विपद अर्थात् दो पैर वाले की चिन्ता है और तू ने अच्छा काम, विचारा है उस का लाम तुझे एक महीने में होगा, माई तथा सज्जन मिलेंगे, झरीर में मसन्नता होगी और तेरे मनोऽमीष्ट (मनचाहे) कार्य होंगे परन्तु जो तेरा गोत्रदेव है उस की आराधना तथा सम्मान कर, तू माता; पिता; माई और पुत्र आदि से जो कुछ मयोजन चाहता है वह तेरा मनोरथ सिद्ध होगा, इस बात का यह पुरावा है कि—तू ने रात्रि में मत्यक्ष में अथवा स्त्रम में स्त्री से समागम किया है।

२१४-हे पूछने बाले ! जो कुछ तेरा काम बिगड़ गया है अर्थात जो कुछ तुकसान आदि हुआ है अथवा किसी से जो कुछ तुझे छेना है वा जिस किसी ने तुझ से दगा-बाज़ी की है उस को तू मूछ जा, यहाँ से कुछ दूर जाने से तुझे छाम होगा, आज तू ने सम में देव को वा देवी को वा कुछ के बड़े जनों को वा नदी आदि को देखा है, अथवा सज्जनों से तेरी मुखाकात हुई है।

२२१—हे पूछने वाले! इतने दिनों तक जो कुछ कार्य तू ने किया उस में तुहे बराबर क्षेत्र हुआ अर्थात तू ने सुख नहीं पाया, अब तू अपने मन में कुछ कल्याण को चाहता है तथा धन की इच्छा रखता है, तुहे बड़े स्थान (ठिकाने) की चिन्ता है तथा तिरा चित्त चश्चल है सो अब तेरे दु:ख का नाश हुआ और कल्याण की प्राप्ति हुई समझ छे, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है—कि तू खम में दृक्ष को देखेगा।

२२२ — हे पूछने बार्छ । तेरा सज्जनों के साथ विरोध है और तेरी कुमित्र से मिन्नता है, जो तेरे मन में चिन्ता है तथा जिस बड़े काम को तू ने उठा रक्खा है उस काम की सिद्धि बहुत दिनों में होगी तथा तेरा कुछ पाप बाकी है सो उस का नाश हो जाने से तुझे स्थान (ठिकाने) का छाम होगा।

२२३—हे पूछने वाछे ! इस समय तू ने हुरे काम का मनोरथ किया है तथा तू दूसरे के घन के सहारे से व्यापार कर अपना मतलब निकालना चाहता है, सो उस सम्पत्ति का मिलना कठिन है, तू व्यापार कर, तुझे लाम होगा; परन्तु तू ने जो मन में हुरा विचार किया है उस को छोड़ कर दूसरे प्रयोजन को विचार, इस बात की सत्यता का यही प्रमाण है कि तू लग्न में अपने लोटे दिन देखेगा !

२२४—हे पूछने वाले ! तेरे मन में परस्नी की चिन्ता है, तू बहुत दिनों से तकलीक को देख रहा है, तू इधर उधर मटक रहा है तथा तेरे साथ यहाँ पर उड़ाई आदि बहुत दिनों से चल रही है, यह सब विरोध ज्ञान्त हो जावेगा, अब तेरी तकलीक गई, कल्याण होगा तथा पाप और दुःख सब मिट गये, तू गुरुदेन की मिक्त कर तथा कुलदेन की पूजा कर, ऐसा करने से तेरे मन के विचारे हुए सब काम ठीक हो जावेंगे।

२३१—हे पूछने बाले! तुझे दोषों के विना विचारे ही धन का लाम होगा, एक महीने में तेरा विचारा हुआ मनोरथ सिद्ध होगा और तुझे बड़ा फल मिलेगा, इस बात की सत्यता का यही प्रमाण है कि—तू ने खियों की कथा की है अथवा तू सम में इसों को; सूने घरों को; अथवा सूने देश को; वा सूले तालाव को देखेगा।

२३२-हे पूछने वाले! तू ने बहुत कठिन काम विचारा है, तुझे फायदा नहीं होगा, तेरा काम सिद्ध नहीं होगा तथा तुझे सुख मिलना कठिन है, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि-तू सम में भैंस को देखेगा। २३३—हे पूछने वाले! तेरे मन में अचानक (एकाएक) काम उत्पन्न हो गया है, तू दूसरे के काम के लिये चिन्ता करता है, तेरे मन में विकक्षण तथा कठिन चिन्ता है, तू ने अनर्थ करना विचारा है, इस लिये कार्य की चिन्ता को छोड़ कर तू दूसरा काम कर तथा गोत्रदेवी की आराधना कर, उस से तेरा मला होगा, इस बात की सत्यता का प्रमाण यह है कि—तेरे घर में कलह है; अथवा तू बाहर फिरता है ऐसा देखेगा, अथवा तुझे लग्न में देवतों का दर्शन होगा।

२२४—हे पूछने वाले! तेरे काम बहुत है, तुझे घन का लाभ होगा, तू कुटुन्ब की चिन्ता में वार २ मुझीता है, तुझे ठिकाने और जमीन जगह की भी चिन्ता है, तेरे मन में पाप नहीं है; इस लिये जरुदी तेरी चिन्ता मिटेगी, तू लाम में गाय को; मैस को तथा जल में तैरने को देलेगा, तेरे दु:ल का अन्त आ गया, तेरी बुद्धि अच्छी है इस लिये गुद्ध मिक्क से तू कुलदेवता का घ्यान कर।

२४१-हे पूछने वाले! तुझे विवाहसम्बन्धी चिन्ता है तथा तू कही लाम के लिये जाना चाहता है, तेरा विचारा हुआ कार्य जल्दी सिद्ध होगा तथा तेरे पद की वृद्धि होगी, इस बात का यह पुरावा है कि-मैशुन के लिये तू ने वात की है।

२४२-हे पूछने वाले ! तुझे बहुत दिनों से परदेश में गये हुए मनुष्य की चिन्ता है, तू उस को बुलाना चाहता है तथा तू ने जो काम विचारा है वह अच्छा है, परन्तु भावी बलवान है इस लिये यह बात इस समय सिद्ध होती नहीं माल्स देती हैं।

२४३ — हे पूछने वाले ! तेरा रोग और दुःख मिट गया, तेरे सुख के दिन आ गये, तुझे मनोवाञ्चित (मनचाहा) फल मिलेगा, तेरे सब उपद्रव मिट गये तथा इस समय जाने से तुझे लाम होगा।

२८८—हे पूछने वाले! तेरे चित्त में जो चिन्ता है वह सब मिट जावेगी, कर्याण होगा तथा तेरा सब काम सिद्ध होगा, इस बात का पुरावा यह है कि नेरे गुप्त अक पर तिल है।

३११-हे पूछने वाले ! तू इस बात को विचारता है कि—मै देशान्तर (दूसरे देश) को जाऊँ मुझे ठिकाना मिलेगा वा नहीं, सो तू कुलदेवी को वा गुरुदेव को याद कर, तेरे सब विध्व मिट जावेंगे तथा हुझे अच्छा लाभ होगा और कार्य में सिद्धि होगी, इस बात की सत्यता में यह प्रमाण है कि—तू सम में पहाड़ वा किसी ऊँचे सल को देखेगा।

३१२—हे पूछने वार्छ ! तेरे मनोरथ पूर्ण होवेंगे, तेरे लिये धन का लाम दीलता है, तेरे छुदुम्ब की दृद्धि तथा श्ररीर में सुल धीरे २ होगा, देवतों की तथा श्रहों की जो पूर्व की पीड़ा है उस की शान्ति के लिये देवता की आराधना कर, ऐसा करने से तू जिस

8१२—हे पूछने वाले ! तेरे मन में स्नीविषयक चिन्ता है, तेरी कुछ रकम भी लोगों में फॅस रही है जीर जब तू माँगता है तब केवल हाँ, नाँ होती है, घन के विषय में तकरार होने पर भी तुझे लाम होता नहीं दीखता है, यद्यपि तू अपने मन में ग्रुम समय (खुशवस्ती) समझ रहा है परन्तु उस में कुछ दिनों की ढील है अर्थात् कुछ दिन पीछे तेरा मतलब सिद्ध होगा।

४१३—हे पूछने वाले ! तेरे मन में धनलाम की चिन्ता है और तू किसी प्यारे मित्र की मुलाकात को चाहता है, सो तेरी जीत होगी, अचल ठिकाना मिलेगा, पत्र का लाम होगा, परदेश जाने पर कुशल क्षेम रहेगा तथा कुछ दिनों के बाद तेरी बहुत दृद्धि होगी, इस बात की सत्यता का यह प्रमाण है कि—तू सप्त में काच (दर्पण) को देखेगा।

४१४-हे पूछने वाले ! यह बहुत अच्छा शकुन है, तुझे द्विपद अर्थात् किसी आदमी की चिन्ता है, सो महीने भर में मिट जावेगी, धन का लॉम होगा, मित्र से मुलकात होगी तथा मन के विचारे हुए सब काम शीघ्र ही सिद्ध होंगे।

४२१—हे पूछने वाले ! तू घन को चाहता है, तेरी संसार में प्रतिष्ठा होगी, परदेश में जाने से मनोवाञ्छित (मनचाहा) लाम होगा तथा सज्जन की मुलाकात होगी, तू ने स्वम में घन को देखा है, वा स्त्री की बात की है; इस अनुमान से सब कुछ अच्छा होगा, तू माता की शरण में जा; ऐसा करने से कोई भी विष्न नहीं होगा।

४२२—हे पूछने वाले! तेरे मन में ठकुराई की चिन्ता है; परन्तु तेरे पीछे तो दिर-द्रता पड़ रही है, तू पराये (दूसरे के) काम में छगा रहा है, मन में बड़ी तक़लीफ़ पारहा है तथा तीन वर्ष से तुझे क्केश हो रहा है अर्थात् सुख नहीं है, इस लिये तू अपने मन के विचारे हुए काम को छोड़ कर दूसरे काम को कर, वह सफल होगा, तू किन स्वम को देखता है तथा उस का तुझे ज्ञान नहीं होता है, इस लिये जो तेरा कुल्धर्म है उसे कर, गुरु की सेवा कर तथा कुलदेव का ध्यान कर, ऐसा करने से सिद्धि होगी।

8२३—हे पूछने वाले ! तेरा विजय होगा, शत्रु का क्षय होगा, घन सम्पत्ति का लाग होगा, सज्जनों से प्रीति होगी, कुशल क्षेम होगा तथा ओषि करने आदि से लाग होगा, अब तेरे पाप क्षय (नाश) को प्राप्त हुए; इस लिये जिस काम को तू विचारता है वह सब सिद्ध होगा, इस बात का यह पुरावा है कि-तू लग्न में दृक्ष को देखेगा।

४२४—हे पूछने वाले ! तेरे मन में बड़ी मारी चिन्ता है, तुझे अर्थ का लाम होगा, तेरी जीत होगी, सज्जन की मुलाकात होगी, सब काम सफल होंगे तथा चित्र में भानन्द होगा ।

४३१-हे पूछने वाले ! यह शकुन दीर्घायुकारक (बड़ी उम्र का करने नाला ) है, हुने दूसरे ठिकाने की चिन्ता है, तू माई वन्धुओं के आगमन को चाहता है, तू अपने मन में १४-यदि मैना सामने बोले तो कलह, दाहिनी तरफ बोले तो लाम और मुख, वाई तरफ बोलें तो अशुम तथा पीठ पींछे बोलें तो मित्रसमागम होता है।

१५-आम को चलते समय यदि वगुला वार्ये पैर को ऊँचा (कपर को ) उठाये हुए तथा दाहिने पैर के सहारे खड़ा हुआ दीख पड़े तो छक्ष्मी का लाम होता है।

१६—यदि प्रसन्न हुआं बगुला वोलता हुआ दीले, अथवा ऊँचा (ऊपर को) उड़ता हुआ दीले तो कन्या और द्रव्य का लाम तथा सन्तोष होता है और यदि वह भयभीत होकर उड़ता हुआ दीले तो सय उत्पन्न होता है।-

१७-शाम को जाते समय यदि बहुत से चकवे मिले हुए बैठे दीलें तो बड़ा लाम और सन्तोष होता है तथा यदि मयभीत हो कर उड़ते हुए दीलें तो यय उत्पन्न होता है।

१८—यदि सारस वाई- तरफ दीखे तो महासुख, लाम और सन्तोष होता है, यदि एक एक बैठा हुआ दीखे तो मित्रसमागम होता है, यदि सामने बोलता हुआ दीखे तो राजा की कृपा होती है तथा यदि जोड़े के सहित बोलता हुआ दीखे तो स्त्री का लाम होता है परन्तु दाहिनी तरफ सारस का मिलना निपिद होता है।

१९—आम को जाते समय यदि टिट्टिमी (टिंटोड़ी) सामने नोले तो कार्य की सिद्धि होती है तथा यदि बाई तरफ नोले तो निकृष्ट फल होता है।

२७—जाते समय यदि जलकुक्कुटी (जलमुर्गावी) जल में बोलती हो तो उत्तम फल होता है तथा यदि जल के बाहर बोलती हो तो निकृष्ट फल होता है।

२१,—आम को चलते समय यदि मोर एक शर्टेद बोले तो लाम, दो वार वोले तो स्त्री का लाम, तीन वार बोले तो द्रव्य का लाम, चार वार बोले तो राजा की कृपा तथा पॉच वार बोले तो कस्याण होता है, यदि नाचता हुआ मोर दीखे तो उत्साह उत्पन्न होता है तथा यह मंगलकारी और अधिक लामदायक होता है।

२२-गमन के समय यदि समकी आहार के संहित वृक्ष के ऊपर वैठी हुई दीखे तो बड़ा लाम होता है, यदि आहार के बिना बैठी हो तो गमन निष्फल होता है, यदि बाई तरफ बोलती हो तो उत्तम फल होता है तथा यदि दाहिनी तरफ बोलती हो तो उत्तम फल नहीं होता है।

२३-आम को चळते समय यदि घुग्धू वाई तरफ नोळता हो तो उत्तम फळ होता है, यदि दाहिनी तरफ नोळता हो तो भय उत्पन्न होता है, यदि पीठ पीछे नोळता हो तो नैरी नश में होता है, यदि सामने नोळता हो तो मय उत्पन्न होता है, यदि अधिक शब्द

१-दुरा अर्थात् अशुभ फल का सूचक ।

२-'एक शब्द,' अर्थात् एक वार ।

करता हो तो अधिक वैरी उत्पन्न होते है, यदि घर के ऊपर बोले तो स्त्री की मृत्यु होती है अथवा अन्य किसी गृहजन की मृत्यु होती है तथा यदि तीन दिन तक बोलता है तो चोरी का सूचक होता है।

२ ८—चरुते समय फबूतर का दाहिनी तरफ होना ठामकारी होता है, बाई तरफ होने से माई और परिजन को कष्ट उत्पन्न होता है तथा पीछे चुगता हुआ होने से उत्तम फरू होता है।

२५-यदि मुर्गा खिरता के साथ नाई तरफ शब्द फरता हो तो छाम और सुख होता है तथा यदि सय से म्रान्त हो कर नाई तरफ नोलता हो तो सय नौर क्रेच उत्पन्न होता है।

२६—यदि नीलकण्ठ पक्षी सामने वा दाहिनी तरफ क्षीर वृक्ष के ऊपर वैठा हुआ बोले तो खुल और लाम होता है, यदि वह दाहिनी तरफ हो कर तोरण पर आवे तो अत्यन्त लाम और कार्य की सिद्धि होती है, यदि वह वाई तरफ और स्थिर विच से बोलता हुआ दीले तो उत्तम फल होता है तथा यदि चुप वैठा हुआ दीले तो उत्तम फल नहीं होता है।

२७-नीलकण्ठ और नीलिया पक्षी का दर्शन भी ग्रुमकारी होता है, क्योंकि चलते समय इन का दर्शन होने से सर्व सम्पत्ति की प्राप्ति होती है।

२८-ग्राम को चलते समय अथवा किसी शुम कार्य के करते समय यदि मौरा वाई तरफ फूल पर वैठा हुआ दीखे तो हर्ष और कल्याण का करने वाला होता है, यदि सामने फूल के ऊपर वैठा हुआ दीखे तो भी शुमकारक होता है तथा यदि लड़ते हुए दो मौरे शरीर पर आ गिरें तो अशुम होता है, इस लिये ऐसी दश्चा में वहाँ के सहित खान करना चाहिये और काले पदार्थ का दान करना चाहिये, ऐसा करने से सर्व दोव निवृत्त हो जाता है।

२९—आम को चलते समय यदि मकड़ी नाई तरफ से दाहिनी तरफ को उतरे तो खस दिन नहीं चलना चाहिये, यदि नाई तरफ जाल को डालती हुई दील पड़े तो कार्य की सिद्धि; लाम और कुशल होता है, यदि दाहिनी तरफ से नाई तरफ को उतरे तो भी शुभ होता है, यदि पैर की तरफ से ऊपर जाँच पर चढ़े तो घोड़े की प्राप्ति होती है, यदि कण्ठ तफ चड़े तो नम्न और आम्वण की प्राप्ति होती है, यदि मस्तक पर्यन्त नहें यदि कण्ठ तफ चड़े तो नम्न और आम्वण की प्राप्ति होती है, यहि मस्तक पर्यन्त नहें तो राजमान प्राप्त होता है तथा यदि शरीर पर चड़े तो नम्न की प्राप्ति होती है, मकड़ी तम उत्पर को चढ़ना शुमकारी और नीचे को उतरना अशुमकारी होता है।

२०-आम को चलते समय कानखजूरे का बाई तरफ को उतरना शुभ होता है तथा दाहिनी तरफ को उतरना एवं मस्तफ और शरीर पर चढ़ना बुरा होता है। ३१—ग्राम को चलते समय यदि हाथी दाहिने दाँत के ऊपर सूँड को रक्ले हुए अथना सूँड को उछालता हुआ सामने भाता दील पड़े तो सुल; लाम और सन्तोष होता है तथा बाई तरफ वा अन्य किसी तरफ सूँड को किये हुए दीले तो सामान्य फल होता है, इस के अतिरिक्त हाथी का सामने मिलना अच्छा होता है।

३२-यदि घोड़ा अगले दाहिने पैर से प्रियवी को खोदता हुआ ना दाँत से दाहिने अंग को खुजलाता हुआ दीले तो सर्व कार्यों की सिद्धि होती है, यदि वार्ये पैर को पसारे हुए दील पड़े तो क्केश होता है तथा यदि सामने मिल जावे तो शुमकारी होता है।

३२—ऊंट का वाई तरफ बोलना अच्छा होता है, दाहिनी तरफ बोलना क्रेश्वकारी होता है, यदि सॉड़नी सामने मिले तो शुम होती है।

३४—यदि चलते समय बैल वॉर्ये सीग से वा वॉर्ये पैर से घरती को खोदता हुआ दीख पढ़े तो अच्छा होता है अर्थात् इस से छुख और लाम होता है, यदि दाहिने लंग से पृथिवी को खोदता हुआ दीख पढ़े तो दुरा होता है, यदि बैल और मैंसा इक्डे खड़े हुए दीख पढ़ें तो अशुम होता है, ऐसी दशा में प्राम को नहीं जाना चाहिये, यदि जावेगा तो प्राणों का सन्देह होगा, यदि उकराता (दह्कता) हुआ सॉड़ सामने दीख पड़े तो अच्छा होता है।

३५—यदि गाय बाई तरफ शब्द करती हुई अथवा वछड़े को दूघ पिठाती हुई दीस पड़े तो लाम; मुख और सन्तोष होता है तथा यदि पिछली रात को गाय वोले तो क्केश उत्पन्न होता है।

३६-यदि गथा बाई तरफ को जाने तो सुख और सन्तोष होता है, पीछे की तरफ वा दाहिनी तरफ को जाने तो क्षेत्र होता है, यदि दो गथे परस्पर में कन्ये को खुजलानें, वा दाँतों को दिखानें, वा इन्द्रिय को तेज करें, वा वाई तरफ को जानें तो बहुत लाम और अधुल होता, है, यदि गथा शिर को चुने वा राख में लोटे अथवा परस्पर में लड़ता हु जा दीख में तो सुन्धु और क्षेत्रकारी होता है तथा यदि चलते समय गथा बाई तरफ बोले और चुसतें समय दाहिनी तरफ वोले तो ग्रुमकारी होता है।

्री रे ७—माम को चलते सुमग्न वन्दर का दाहिनी तरफ मिलना अच्छा होता है तथा मध्याह के पश्चात् वाहे तरफ मिलना अच्छा होता है।

३८—यदि कुत्ता दाहिंनी कोल को चाटता हुआ दील पड़े अथवा मुल में किसी मध्य पदार्थ को लिये हुए सामने मिले तो सुल; कार्य की सिद्धि और बहुत लाम होता है, फले और फूले हुए बुक्ष के नीचे बाड़ी में; नीली क्यारियों में; नीले तिनकों पर; द्वार की ईट पर तथा धान्य की राशि पर यदि कुत्ता पेशाव करता हुआ दील पड़े तो वड़ा लाम और सुल होता है, यदि बाई तरफ को उतरे वा जाँध; पेट और हृदय को क्रांटिने पिछले