

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

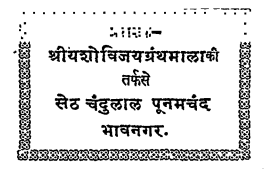
## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

## -The TFIC Team.



बडोदा-छहाणामित्र स्टीम प्रेसमें विहलभाड् आशाराम ठकरने प्रकाशकके लिये ता. १८-२-२२ को छापके प्रसिद्ध किया. 

॥ अर्हम ॥ जैनशिक्षादिग्दर्शन.

यस्य निखिलाश्च दोपा न सन्ति सर्वे गुणाश्च विद्यन्ते । ब्रह्मा वा विप्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥ १ ॥

तत्त्वाभिलाषी महाशय !

जगत में मुख्य पदार्थ चेतन और जड ( पौट्र लिक आदि ), रूप से दो प्रकार के हैं और उन दोनों मे अनन्त शक्तियां हैं। जिस समय जड़ वस्तु का उदय होता है उस समय चेतनवाद गौण हो जाता है और जब चेतनवाद का उदय होता है तब जडवाद गौणता को धारण करता है। यदि दोनों पक्ष निरपेक्ष दृष्टि से देखे जायँ, तो विरुद्ध प्रतिभास होंगे: किन्तू सापेक्ष रीति से देखने पर स्याद्वादन्यायग्नुलार कोई हानि नहीं मालूम पड़ती । अर्थात जडवाद के ज्ञान हुए विना चेतनवाद का ज्ञान होनाही असंभव है इसलिप जैसे जड़वाद अनादि अनंत काल से चला आता है उसी तरह चेतनवाद भी है, क्योंकि चेतनवाद के विना जडुवाद शब्द का प्रयोग करना भी दुर्लभ है। जैसे चोर शब्द साहूकार की अपेक्षा रखता है: उसी तरह साहकार भी चोर शब्द की अपेक्षा करता है; इसलिप वस्तमात्र में सापेक्षता भरी हुई है। इसी रीति से यदि

सापेक्षता लक्ष्य में रहती, तो कदापि वैर, विरोध, ईर्षा, अनादरता, दर्शनभिन्नता, विवेकशून्यता, अल्पज्ञता, निर्नाथता, छिन्नभिन्नता और खण्डन मण्डन आदि दूषण उत्पन्नही नहीं होते; जिनका इस समय हमलोग अनुभव कर रहे हैं, उस अनुभव होने का यह समयही नहीं आता । लेकिन फिर भी जो आज कितनेही भारतमूमि के भूषण नररत्न, समस्त धर्मों की पकता की रक्षा और आर्यावर्तमूमि के गौरव को वढ़ाने के लिप प्रयत्नशील हो रहे हैं, यह बड़े आनन्द का विषय है ।

पहिले भी जिस लेखक ने कलकत्ते में इसी परिषद के प्रथम अधिवेदान में एक 'जैनतत्त्वदिग्दर्शन' नाम का निवन्ध श्रोताओं को अवण कराया था वहीं इस समय भी आईत-धर्म के संवन्ध में पक्षपात को जलाझलि देकर पूर्वोक्त महाशयों के प्रयत्न को अमूल्य समझ तत्वज्ञानरूप निवन्ध पढ़ने को उपस्थित हुआ हैं। जैनसिद्धान्तमहासागर से मेरे हृदयरूपी आढवाल (क्यारी) में अप्रमत्तभाव रूपी सारणी ( नाली ) से अव तक विन्टुमात्र भी नहीं आया है; इसलिए में विन्दुमात्र भी कह सकूंगा ऐसी प्रतिज्ञा करना भी ठीक नहीं है। अतएव में अपने बिन्दु से भी न्यून वोध के अनुसार आईतदर्शनरूपी महामहल की नीवॅ, दीवार, और धरन रूपी देव, गुरु और धर्म की यथा शक्ति चिवेचना कहूँगा। क्योंकि जिस इमारत की नीवँ, दीवार, और धरनही मजबूत नहीं है वह घर अकस्मात गिर जाता है; और उसमें रहनेवालों के मन में भी उसका विश्वास नहीं रहता। इसरीति से दशैन रूपी महल की मज़वूती-देव, गुरु और धर्मही पर

आधार रखती है; इसलिप उन्होंकी ज्याख्या करने की विद्येष आवश्यकता है। क्योंकि देव, गुरु और धर्म युक्तियुक्त जिसमें वर्तमान होते हैं और उसी रीति से उसमें यदि गुण तथा आचार भी देखे जायँ तो वह प्राह्यही होता है अन्यथा नहीं। तो अब उद्देश्य कमानु-सार पहिले देवका ही स्वरूप कहना उचित है; क्योंकि क्षेय पदार्थका स्वरूप विना मालूम हुप श्रोताओं के लाभ का संभव ही नहीं है; अतपव आईत दर्शनरूपी सुन्दर महल की, नीवँरूपी देव का ही पहिले स्वरूप कहूँगा; फिर उसके बाद गुरु का, पश्चात् देव गुरुओं से कहे हुप धर्म का लक्षण, स्वरूप और उसकी आराधना करने का प्रकार निरूपण करूँगा।

लौकिक और लोकोत्तर रूप से देव दो प्रकार के होते हैं। उनमें भुवनपति, व्यन्तर, वाणव्यन्तर, मूत, पिशाच, ज्योतिष्क और वैमानिक आदि अनेक प्रकार के लौकिकदेव होते हैं; जो सर्वज्ञ न होने के कारण रागद्वेषादि से दूषित रहते हैं। यदि उनकी ही आर्ा-धना की जाय तो मोक्षरूपी फल कदापि नहीं प्राप्त हो सकता।

अर्हन् \* ज्ञब्द से जैनशाख में लोकोत्तर देवही \*श्रीभद्रबाहुस्वामिरचित 'आवश्यकनिर्युक्ति' में लिखा है कि—

रागहोसकसाए इन्दिआणि य पंचवि ।

परीसहे ओवसग्गे नामयंता नमोऽरिहा ॥ ३२ ॥ इन्दियविसयकसाए परीसहे वेअणाउवस्सग्गे । एष अरिणो हन्ता अरिहन्ता तेण वुचंति ॥ ३३ ॥ असिद्ध है। उसका स्वरूप मूलसिद्धान्तानुसार जिसतरद आचार्यवर्य श्रीदृरिभद्रसूरि ने 'लोकतत्त्वनिर्णय' और वीर-'द्यासन के रद्दस्यभूत अष्टक में निष्पक्षपात रीति से चतलाया है; तथा कलिकालसर्वज्ञ श्रीद्देमचन्द्राचार्य ने यो 'योग्झाख' और 'महादेवस्तोत्र' में कहा है, उसीके 'सनुसार यहाँ परभी दिखलाया जाता है—

केंग्रेग × उत्पन्न करनेवाला किसी प्रकार का राग, और शान्तिरूप काष्ठ को भस्म करने के लिये हेष रूप दावानल, और सम्यग् ज्ञान का नाश करनेवाला तथा आगुभ प्रवृत्ति को बढ़ाने वाला मोह भी जिनके न हो, और जिनकी महिमा तीना लोक म प्रख्यात हो, उन्होंका महादेव मानते हैं। अथवा-जो सर्वज्ञ और शाश्वत सुख का मालिक हो, और आठ प्रकार के क्लिष्टकर्मों से रहित; तथा हमेशा निष्कल अर्थात् निर्मल हो (याने जो जीव-न्युक्त हो) और जिसकी सब देव पूजा और योगी ध्यान करते हो; पव जो सब नीतियों का बनानेवाला हो, बही महादेव है।

× यस्य संक्लेशजननो रागो नास्त्येव सर्वथा । न च द्वेषोऽपि सत्त्वेषु शमेन्धनदवानलः ॥ १ ॥ न च मोहोऽपि सज्ज्ञानच्छादनोऽशुद्धवृत्तकृत् । त्रिलोकख्यातमहिमा महादेवः स उच्यते ॥ २ ॥ यो वीतरागः सर्वज्ञो यः शाम्वतसुखेम्वरः । क्लिष्टकर्मकलाऽतीतः सर्वथा निष्कलस्तथा ॥ ३ ॥ यः पूज्यः सर्वदेवानां यो ध्येयः सर्वदेहिनाम् । यः स्रष्टा सर्वनीतिनां महादेवः स उच्यते ॥ ४ ॥ पूर्वोक वातों से केवल महादेव का स्वरूपही झात. होता है; लेकिन किस व्यक्ति को महादेव कहना चाहिए, यह नहीं बतलाया गया है। परन्तु गुणगण से भूषित. और दोषों से रहित ही को महादेव माना है। इसलिए. पूर्वोक्त कथनों से जैनदर्शन में अर्हन देव ही को महा-देव मानते हैं।

١

अर्हन देव कदापि अवतार नहीं धारण करते और दुनिया के फन्द में हाथ भी नहीं डालते; केवल केवल-ज्ञान से भाषावर्भणा के पुद्रलों के क्षय करने के लिये गम्भीरता पूर्वक देशना (उपदेश) देते हैं। जगज्ञन्तु को मोक्षमार्ग के दर्शक होने से सर्वनीतिरचयिता वह माने जाते हैं। यथपि नीति तथा धर्म अनादिकाल के हैं तथापि समय समय पर उनकी शिथिलता होने पर अपने केवल्ह्यान के समय लोगों को उपदेश द्वारा नीति तथा धर्म का उपदेश देते हैं इसलिप ही वे सर्व-नीतिरचयिता उपचार से कहे जाते हैं।

जैनदर्शन में अईन् देव को जगत् का फर्ता नहीं माना है किन्तु जगत अनादिकाल से पेसा ही बराबर चला आता है; क्योंकि अर्हन देव को जगत् का कर्ता मानने में जैनदर्शनकारों ने अनेक दूषण दिखाप ř.--पहिले तो ई्रश्वर में पूर्वीक्त प्रकार से राग-द्वेष और. मोह ही जब नहीं है तब उसमें इच्छा हो ही नहीं, सकती; क्योंकि इच्छा रागाधीन है और विना इच्छा के रचना नहीं हो सकती। दूसरी यह बात है कि ईश्वर में जन्यजनकभाव संबन्ध भी नहीं घट सकता<sub>हे.</sub> क्योंकि जनक के तुल्य ही जन्य होना चाहिए और-

जगत तो ईश्वर से विलक्षण है। इसलिए स्वामिसेवक-भाव ही होना उचित है और स्वामिसेवक-भाव भी जब अनादि माना जाय तभी तो ईश्वर में ईश्वरत्व सिद्ध होगा और यदि ईश्वर तथा जगत अ-नादि हैं तो ईश्वर में कर्तृत्व कल्पित होगा। यदि ईश्वर में कर्तृत्व सिद्ध करने के लिप ईश्वर के बाद जगत माना जाय तो ईश्वर में ईश्वरत्व किसकी अपेक्षा से होगा ?, क्योंकि ईश्वर शब्द सापेक्ष ही है। अगर कोई ईश्वर को रूढ शब्द मानकर जगत के पूर्वकाल में भी उसकी स्थिति माने तो वर्तमानकाल में भी ईश्वर शब्द जा जहाँ कहीं प्रयोग किया जाता है वहाँ रूढही क्यों न माना जाय ?। अर्थात ईश्वर शब्द का जहाँ जहाँ लोग प्रयोग करते हैं वे सभी वैसेही माननीय पूजनीय क्यों न गिने जायँ ?।

दूसरी यह शङ्का उत्पन्न होती है कि ईश्वर शरीरी है या अशरीरी ? यदि अशरीरी कहा जाय तो उसमें कर्तृत्व का अभाव सुतरां सिद्ध है; क्योंकि जितने कर्ता होते हैं वे सब शरीरी ही देखने में आते हैं। यदि इश्वर को भी शरीरी ही मानें, तो वह सावयव है या त्रिरवयच ? । निरवयव पक्ष तो शरीरी में कहना ही अनुचित है; क्योंकि पेसा कहने से उसमें कर्तृत्वाभाव आपसे आप सिद्ध होजाता है। और यदि सावयव पक्षही स्वीकार करिपगा ता ईश्वर भी कार्यकोटिप्रविष्ट हो जायगा । क्योंकि सावयव कार्यही होता है, और जब ईश्वर कार्य हुआ तो उसका भी कोई कर्ता होना ही चाहिये । फिर आगे भी यही युक्ति दिखाई जायगी

तो अनवस्था दोष गले पतित होजायगा । इसपर यदि कोई यह कहे कि पृथ्वी, अङ्कुर आदि का कोई कर्ता प्रत्यक्ष नहीं दीखता इसलिप उसका कर्ता ईश्वर ही मानेंगे। उसके समाधान में यही कहाजाता है कि पृथ्वी, अङ्कुर ईश्वर की अपेक्षा नहीं रखता; केवल नैयायिकलोगों ने ही ईश्वर को 'इच्छामात्र के योग से ' जगत् का निमित्तकारण मात्र माना है। किन्त ईश्वर से इच्छा का कुछ संबन्धही नहीं है, यह पहिले बहुत स्पष्ट रूप से कहा जाचुका है। कदाचित् वादी के संतोष के लिए ईश्वर में इच्छा मान भी ली जाय, तो भी ईेश्वरकी इच्छामात्र से पृथ्वी या अङ्कुरादि नहीं हो सकते; क्योंकि साथही साथ मृत्तिका, जल, अग्नि, वाय आदि की भी तो अपेक्षा रहती है। यदि इच्छा-मात्र से ही कार्य की सिद्धि होती हो तो पत्थर में घास क्यों नहीं उगती ? । अगर यह कहें कि उसकी वहाँ पर वैसी इच्छा नहीं है तो यहभी कहना ठीक नहीं है; क्योंकि जो ईश्वर को कर्ता मानते हैं वे उसको व्यापक भी तो मानते हैं। तथा उसकी इच्छा, कृति और ज्ञान को भी नित्य माना है। तो अब घास आदि सर्वथा समस्त स्थल पर होना चाहिए, इसमें कुछ वा-धाही नहीं हो सकती। अगर यह कहा जाय कि मूत्तिका जलादि की अपेक्षा ईश्वर को रखनी पडती है: तो तद्वारे मत में ईश्वर सापेक्षही हो जायगा । कि और जो सापेक्ष होता है वह असमर्थ ही होता है।

दूसरी यह बात है कि जगत की उत्पत्ति के पहिले ही जीव और कर्म मानने पड़ेंगे । यदि यह कहें कि- पहिले कर्म नहीं थे, किन्तु ईश्वर ने नए ही रचे हैं; तो यह वात बुद्धिमानलोग कदापि युक्तियुक्त नहीं मानेंगे; क्योंकि जब कमें नहीं थे तब जीव परमसुखी आनन्दमय निरुपाधिवाले ही होंगे, तो वे जीव सोपाधिक किस कारण से किए गए ?। यदि कीडामात्र के लिए ऐसा किया, तो क्या अपनी क्रीड़ा के लिए दूसरे का प्राण लेना ईम्बर के लिए उचित है ? । और यह भी वात है कि ईश्वर ने ही जव कमें बनाए तव सबको समान ही होने चाहिए । और कर्म के समान होने पर जगत की चिलक्षणता कुछ भी न रहनी चाहिए । अगर कोई यह कहे कि-पहिले कमें समान ही थे और जगत भी पका-कार ही था, किन्तु पीछेसे उसमें फेरफार हुआ है। तो यह भी ठीक नहीं । जामान्य कारीगर की कारीगरी भी एकाकार आद्यन्त देखी जाती हे तो भला ईश्वर की कारीगरी विलक्षण स्वभाववाली होजाय, यह क्या कभी संभवित हो सकता है ?।

इत्यादि अनेक दूषण संमतितर्क, स्याद्वादरत्नाकर, अनेकान्तजयपताका, रत्नाकरावतारिका, स्याद्वादमञ्जरी आदि अनेक ग्रन्थों में दिखलाप हैं। इसीलिप अईन् जगतू का कर्ता नहीं माना गया है।

अर्हन देव अपने केवलज्ञानद्वारा पदार्थों को जान-करके फिर सवको वता देते हैं। जैनशास्त्र में पृथ्वी, जल, चायु, अग्नि, वनस्पति, जीव और कर्मादि पदार्थरूपी ज-गत्-द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा से नित्य और पर्यायार्थिक नय की अपेक्षा से अनित्य मानागया है। जिसका खुलासा स्याद्वाद प्रकरणमें आगे किया जायगा। ١

अर्हन देव के हजारों नाम हैं, जिनमें शङ्कर, शिव, महादेव, विश्वनाथ, हरि, ब्रह्मा, क्षीणाष्टकर्मा, परमेष्ठी, स्वयंभू, जिन, पारगत, त्रिकालवित्, अधीश्वर, शम्भू, भगवान, जगत्प्रभु, तीर्थङ्कर, तीर्थकर, जिनेभ्वर, स्यादू-यादी, अभयद, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, केवली, पुरुषोत्तम, वीतराग आदि नाम गुणनिष्पन्न हैं। इनके अर्थाश में किसीको भी विवाद नहीं है, क्योंकि स्वाभाविक वस्तु में भेद पड़ताही नहीं; और विना भेदक के भेद किसतरह 🦂 होसकता है ? देखिये, एकही जाति के पक्षी या एकही जाति के पग्र की बोली किसी भी देश में भिन्न नहीं होती; क्योंकि उसका कोई भेदक नहीं है। अथवा मुह पर पाँचों अङ्गुली लगाने से खाने की, और पेट पर हाथ लगाने से क्षधा की, तथा नाकपर एक अङ्ग्ली देने से चुपकराने की चेष्टा माळूम होती है और उस संकेत का सब देश में समानही अर्थ होता है, कुछ फेरफार विशेष नहीं माऌूम होता; किन्तु मनुष्य की भाषा में जो फेरफार है उसके भेदक मनुष्य ही प्रत्यक्ष सिद्ध हैं। संस्कृत, प्राकृत तो अनादि भाषा है, यचपि उसमेंभी समय समय पर न्यूनाधिकभाव होता रहता है; किन्तु मूलभाषा यथावस्थितही रहती है। और जो दर्शनों की भिन्नता दिखाई पडती है, वह भी भिन्न २ सर्वका मानने से ही है। अगर सर्वज्ञ की सिद्धि एकही तरह की मानी जाय, तो फिर कुछभी भिन्नता न रहेगी; लेकिन पेसान कभी हुआ और न होगा। हाँ! इतना अवस्य कह सकते हैं कि दर्शन भिन्न २ भलेही रहें, किन्तु आपस में वैर विरोध न करके जिस वस्तु में समानता

यानी मेल है उसमें यदि मिलकर काम किया जाय और जिसमें भिन्नता है उसका वारीक दृष्टि से विचार किया जाय तो विशेष लाभ होने का संभव है।

अर्हन देव का विशेष स्वरूप\* नीचे नोट में दिया -गया है पाठकलोग उसे देखकरके सन्तुप्ट हों !

सर्वज्ञ और वीतराग होने से अर्हन देव में मिथ्या-आषण करने का संभव ही नहीं है; क्योंकि भय, असर्व-

> \* सर्वज्ञो जितरागादिदोषस्त्रैलोक्यपूजितः । यथास्थितार्थवादी च देवोऽर्हन् परमेश्वरः ॥ ४ ॥ ( योगकाख द्वितांयप्रकाश )

अकार आदिधर्मस्य आदिमोक्षप्रदेशकः । स्वरूपे परमं ज्ञानमकारस्तेन उच्यते ॥ ४० ॥ रूपिद्रव्यस्वरूपं वा दृष्ट्वा ज्ञानेन चक्षुषा । दृष्टं लोकमलोकं वा रकारस्तेन उच्यते ॥ ४१ ॥ हता रागाश्च द्वेषाश्च हता मोहपरीषहा: । हतानि येन कर्माणि हकारस्तेन उच्यते ॥ ४२ ॥ सन्तोषेणाभिसंपूर्णः प्रातिहार्याष्टकेन च । ज्ञात्वा पुण्यं च पापं च नकारस्तेन उच्यते ॥४३॥ अथवा~

अकारेण भवेद् विष्णू रेफे त्रह्या व्यवस्थितः । इकारेण हरः प्रोक्तस्तस्यान्ते परमं पदम् ॥ ३९ ॥ (हेमचन्द्राचार्थविरवित महादेवस्तोत्र )

म्वंभूताय शान्ताय कृतकृत्याय धीमते । महादेवाय सततं सम्यग् भक्त्या नमो नमः ॥८॥ ( हरिभद्रसूरि)

शता और सराग के कारण से ही मिथ्याभाषण होता. है। इसीलिप अर्हन् देव में उनवातों का अभाव होने से उनका उपदेश सफल और सतत्व है. यह धर्माधिकार में स्पष्ट किया जायगा । यहां पर यह राङ्का होने का संभव है कि अर्हन देव सर्वज्ञ हैं इसमें क्या प्रमाण है ? । इस-पर अन्य प्रमाण देने के पहिले हम यही प्रमाण देते हैं कि उनके कहे हुए परोक्ष पदार्थ के जानने के लिये यद्यपि पूर्व समय में सुक्ष्मदर्शकादि यन्त्रों का आविर्भाव नहीं था; किन्तु आजकल पदार्थविज्ञानवादीः लोग जो नप नप आविर्भूत यन्त्रों के द्वारा-जल, वनस्पति, पृथ्वी, फल्लादि में जीव प्रत्यक्ष कर रहे हैं; और बहुत लोगों ने परलोक, जन्म, मरण, जीवत्व विभागादि जो अव सिद्ध किया है, वह हमारे अर्हन देव ने केवल ज्ञान के बल से पहिले ही कह दिया था। यदि कोई यह श्रंङ्वा करे कि-उनका सर्वथा वींतरांग होना कथन मात्र ही है, क्योंकि वास्तविक में कैसे घट सकता है ?। इसका उत्तर यही है कि जैसे अपने लोगों में राग द्वेष का तारतम्य\* ( कमीबेशी ) दिखाई देता है धैसे ही किसी व्यक्ति विशेष में रागद्वेष का सर्वथा अभाव होना भी संभव है; इस तरह सर्वथा वीतराग मानने में कुछ भी बाधा नहीं दिखाई देती । जिस पदार्थ का एक देश

\* श्रीहरिभद्रसूरिकृत अष्टक की टीका में श्रीजिने-श्वरसूरि ने लिखा है कि---

> दुष्टो रागायसद्भावः कचिदथें यथाऽऽत्मनः । तथा सर्वत्र कस्यापि तद्भावे नास्ति बाधकम् ॥१॥

नादा होता है वह सर्वथा विनाद्यी होता है। जैसे सूर्य की किरणों को ढांकनेवाली मेघघटा आदि का किसी अंदा में क्षय दिखाई देता है इस लिप उसका सर्वथा क्षय भी समझा जाता है, वैसे ही रागादि के विषय में भी समझना चाहिये।

अब यहां पर पक बड़ी भारी यह शङ्का उत्थित होती है कि जब अईन देव सिद्धपदवी को प्राप्त होगये तब उनके वीतराग होने से उनकी स्तुति (सेवा) या निन्दा ( अनादर ) करने से क्या फल है ? क्योंकि स्तुति करने से न तो वे तुष्ट ही होंगे और न निन्दा करने से रुष्ट होंगे। इसका यह उत्तर है कि आत्मा को सुख दुःख देनेवाला कोई नहीं है, अगर कोई है तो केवल अपना कर्म ही है और कर्मवन्धन होने का कारण शुभाशुभ अन्तःकरण ही है। लोक में भी उक्ति है कि " प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तयः "। और समस्त दर्शनकारों ने भी कम की सत्ता शब्दान्तर से स्वीकार की है पर्व फुल भी कर्मानुसार ही मानकर अपने २ सिद्धान्त का समर्थन करसके × हैं; केवल कमों के जड़ होने से उनका प्रेरक ईश्वर या कोई दूसरा कारण माना है। किन्तु जैन लोग स्वात्मा से भिन्न कोई कारण नहीं मानते। यद्यपि कर्म जड़ है, तथापि उसकी अनन्त प्रकार की शक्तियां हैं। अतएव शुद्ध, वुद्ध, निरञ्जन, अनन्तशक्ति के मालिक आत्मा को अज्ञानी बनाकर अपने आधीन-

> × कर्मणो हि प्रधानत्वं किं कुर्वन्ति शुभा ग्रहाः ?। - वसिष्ठदत्तलग्नोऽपि रामः प्रव्रजितो वने ॥ १॥

शुभाशुभगति में, लोह को चुम्बक की तरह खीचने की शक्ति रखता है; और उसमें दूसरे प्रेरक की वह अपेक्षा नहीं करता । यदि कोई यह कहे कि-चेतन का उपकार या अपकार जड़ कैसे कर सकता है ?; तो इसका उत्तर यह है कि जैसे सरस्वतीचूर्ण और मदिरादि यद्यपि जड़ हैं तो भी आत्मा के उपकारक और अनुपकारक प्रत्यक्ष सिद्ध हैं; उसी तरह कमें जड़ होने पर भी आत्मा को मोहित करलेता है ।

इतनी प्रसङ्ग की वात कह करके अब मैं कर्मबन्ध के कारण के विषय में विद्येषरूप से विवेचना करने की इच्छा करता हूँ---

जैसे कोई पुरुष, छोपर प्रेम करने से अशुभगति का मागी होता है; उसमें छी की कोई शक्ति नहीं है कि वह अशुभगतिका भागी बनावे, परन्तु अशुभ अन्तः-करण होने से ही उसकी अशुभगति मिलती है, उसी तरह वीतराग की सेवा-पूजारूप आज्ञा की आराधना करने से शुभभावना होती है और वह शुभभावनाही शुभफल को देती है; क्योंकि लोक में भी देखा जाता है फि-जैसा सङ्ग होता है वैसाही रङ्ग लगता है। और शास्त्रकारोंने भी ध्यान के विषय में लिखा है कि-वीत-राग के ध्यान करने से जीव वीतराग-दशा को प्राप्त करता है, और सरागी का ध्यान करने से जीव सरागी होता है। इसलिप वीतराग की सेवा-पूजारूप आज्ञा की आराधना करनेवाला पुरुष अत्युत्तम फल को प्राप्त होता है और वीतराग पर द्वेष करनेवाला क्लिप्ट कर्मोंका संवय करता है। अब रहा यह कि इस-जन्म-संबन्धी "शुभाशुभ फल कैसे प्राप्त होता है ? । वह भी इस तरह हो सकता है कि-वीतराग के भक्त देवतालोक राग-द्वेषवाले होने से पूजकपर प्रसन्न और निन्दकपर अप्रसन्न होते हैं; इसलिये वे देवता वीतराग की पूजा के निमित्त से जो फल देते हैं वह वीतराग से ही प्राप्त होता है, यदि आरोप से ऐसा मान लें तो उसमें कुछ भी हानि नहीं है।

अर्हन्त देव में राग, इरेप, अज्ञान, मिथ्यात्व, दाना-न्तराय, लाभान्तराय, वीर्यान्तराय, भोगान्तराय, उपभो-गान्तराय, हास्य, रति, अरति, भय, ज्ञोक, ज़ुगुप्सा, काम, निद्रा और अविरतिरूप अठारह दृषणों का अभाव है।

यद्यपि राग, द्वेष, मिथ्यात्व और अज्ञान रूप चार 'ही दूषणों के नाश होने पर प्रायः सभी दूषण नष्ट हो-जाते है, किन्तु बालकों को सरल रूप से ईश्वरसंवन्धी 'ज्ञान कराने के लिप विशेष विस्तार किया गया है। और कार्यरूप दानान्तरायादि चौदह दूषणों के दृष्टिंगो-चर होने से राग्द्वेषादि चार कारणरूप दोषों का अनु-मान किया जा सकता है; क्योंकि कार्य से ही कारणका अनुमान किया जाता है। जैसे कोठरी के भीतर वैठा 'हुआ पुरुष वृष्टि के देखने से आकाशस्थ मेघ का अनु-मान कर लेता है।

> \* अन्तराया दानलाभवीर्थभोगोपभोगगाः हासो रत्यरती भीतिर्ज्जुप्सा शोक पव च ॥७२॥ कामो मिथ्यात्वमज्ञानं निद्रा चाविरतिस्तथा। रागो द्वेषश्च नो दोषास्तेषामष्टादशाप्यमी ॥७३॥ ( हैमकोश, देवाधिदवकाण्ड, पृ० २३ )

\$

राग द्वेपादि चार दोष जिसमें दिखाई पड़ते हैं वह किसी प्रकार सर्वज्ञ, वीतराग और सर्वदर्शी नहीं माना जा सकता। अतपव वीतराग कहने से रागद्वेष का अभाव, और सर्वज्ञ पद से अज्ञान का अभाव, तथा सर्वदर्शी शब्द से मिथ्यात्व दोष का अभाव माऌम किया जाता है; क्योंकि इस तरह हुप विना वे विशेषण अहैन देव में सार्थक नहीं हो सकते। जहां रागद्वेपादि चारों दोष नहीं हैं वहां अन्तराय कर्म की स्थिति नहीं हो सकती है, फिर अन्तराय कर्म की स्थिति नहीं हो सकती है, फिर अन्तराय कर्म के अभाव होने से दान-शक्ति, लाभशक्ति, वीर्यशक्ति, भोगशक्ति और उपभोग-शक्ति रूप गुणगण की प्राप्ति होती है। अर्थात् दानादि शक्तियां संपूर्णरूप से सर्वज्ञ में प्रकट होती हैं; किन्तु वे उनको उपयोग में नहीं लाते हैं; उसका कारण यह है कि उनको कुछ कर्तव्य बाकी नहीं रह जाता कि जिसके लिप वे उन्हें काम में लावे।

और दास्यरूप दूषण भी भगवान में नहीं होसकता; प्योंकि अपूर्व कुतूहल से ही दास्य उत्पन्न होता है; लेकिन सर्वज्ञ के ज्ञान में समस्त वस्तु के प्रत्यक्षगोचर होने से कुतूहल उत्पन्न होने का संभव ही नहीं है।

इप्पदाथ के ऊपर प्रेम होनाही रति कहलाती है, तव जहाँ राग का अभाव है वहाँ प्रेम (रति) का अभावही ह । इसी रीति से अनिष्ट पदार्थ की प्राप्ति और इष्ट पदार्थ के अलाभही को अरति कहते हैं; परन्तु जब सर्वज्ञ में रागद्वेषका ही अभाव है तव इष्ट अनिष्ट की बातही क्या है ? । इसी तरह समझने की वात है कि विना अज्ञान के भय कदापि उत्पन्न नहीं होता.

किन्तु जहाँ अज्ञान का ही अभाव है वहां पर भय की सत्ता किस तरह हो सकती है ?। एवं अनिष्ट 'पदार्थ पर घुणा करनाही जुगुप्सा है और वह जगत् पर समं-भाव रखनेवाले अर्हन्त देव में कदापि होही नहीं सकती। इसीतरह इष्ट वस्तु के वियोग में चित्त की प्रतिकृलता की ही शोक कहते हैं और भगवानू में इष्टनिष्ठ ही का जब अभाव है तव शोक का समावेश किस राति से हो सकता है ? ! इसमें पक कारण और भी है कि-जो अर्हन देव स्वयं दूसरेका शोक टूर करने में समर्थ हैं उन्हें शोक कैसे हो सकता है ? । और काम भी अज्ञानजन्य चेटारूप ही है: किन्तु जहां अज्ञान का स्वप्न में भी संभव नहीं है 'यहां कः स किस तरह अपना पद रख सकता है ?। उसी तरह दर्शनावरणीय कर्म के भेदरूप होने से निद्रा संसारी को ही होती है किन्तु दर्शनावरणीयादि चार मातिकर्म\* को चिना क्षय किये सर्वज्ञ ही नहीं होता है; तो दर्शनावरणीयकर्म के नाश में निद्रा भी स्वत; नष्ट होलाती है। जैसे ग्राम के अभाव में ग्राम की सीमा का अभाव स्वतः सिद्ध है। ट्रसरी यह भी वात है कि सामान्य देव भी जव अस्वप्न देव कहे जाते हैं तब सर्वज्ञ देव को निद्रारहित मानने में क्या बाध है ? । इसीतरह सर्व पदार्थं का भोगाभिलाषरूप ही अविरति है, किन्तु रागद्वेष का ही जहाँ अभाव है वहां भोगाभि-लाप भी सतरां स्थिर नहीं होसकता।

\* क्वानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, और अन्तराय रूप से घातिकर्म चार प्रकार के हैं। इस रीति से सर्वंक्त भगषान में अठारह दूषणों का अभाव युक्तिसिद्ध कहा गया है। और इसी तरह अष्ट-कर्मोंका अभाव जब उनमें होता है तभी वे अन्तिम धारीर का त्याग करके मुक्ति को प्राप्त होते हैं और तभी सिद्ध गिने जाते हैं।

देहयुक्तदशा में तीर्थंकर अर्हन देव कहे जाते हैं और देहमुक्तदशा में सिद्ध गिने जाते हैं। इस समय चौवीसवें तीर्थंकर श्रीयहावीर स्वामी का शासन पालित होता है, क्योंकि उनके उपदेशानुसारही वीरप्रभु के अनुयायी लोग चलते हैं। अब आगे भी तीर्थंकर वही हो सकता है जो तीर्थंकर होने के योग्य तीर्थंकरनामकर्म को अर्जित करता है।

कोई भी जीव क्यों न हो यदि \*अरिहन्तादि बीस पद में से एक, दो, या समस्त की आराधना करके पुण्योपार्जन करे, तो वह तीर्थंकरनाम कर्म वांधकर तीर्थ-कर हो सकता है। और जो तीर्थंकरनाम रूप शुभ कर्म को भोगता है उसका फिर संसार में जन्म नहीं होता। अनेक तीर्थंकर की अपेक्षा से ईश्वर अनादि है और

\* अरिहन्तसिद्धपवयणगुरुथेरवहुस्सुप तवस्सीसु। घच्छल्लया य पर्सि अभिक्खनाणोवओगे अ॥ ७॥ दंसणविणप आवस्सप य सीलब्वप निरइयारी। खणलवतवचियाप वेयावचे समाद्दी य ॥ ८॥ अपुब्वनाणगहणे सुअभत्ती पवयणे पभावणया। पपदि कारणेहि तित्थयरत्तं लहइ जीवो ॥ ९॥ ( आवश्यक्रान्धुंक्ति. ) यदि एकही तीर्थंकर की अपेक्षा ली जाय तो ईश्वर सादि है। समस्त तीर्थंकरों का उपदेश समानही होता है इसलिप किसी के शासन में कुछ भी भेद नहीं रहता। देहावस्था में जो वे जगत पर उपकार करते हैं उसको लेकरके उनकी आज्ञा की आराधना-मन, वचन, काया से हम लोग अपना कल्याण समझकर करते हैं और उनकी आज्ञा के विना समस्त किया को भी व्यर्थ ही समझते हैं। जिस तरह पक अङ्क के विना समस्त विन्दु (जून्य) व्यर्थ रहता है उसी तरह आज्ञा के विना धर्मकृत्य से यथोक्त फल नहीं मिलता; और उनकी आज्ञा का स्वरूप धर्माधिकार में आगे चल करके दिख-लाया जायगा।

अव तीर्थद्भर और सामान्य केवली के मध्य में जो अन्तर है उसके समझाने के लिए प्रयत्न किया जाता है। यद्यपि तीर्थंकर और सामान्य केवली में झान, दर्शन, चारित्र और धीर्यादि में तो कुछ भेद नहीं है किन्तु तीर्थंकर वे ही कहे जाते हैं कि जिन्होंने पूर्वोक्त वीस स्थानों की आराधना करके पुण्यविशेष को अर्जित किया है, जिससे ३४ अतिशय और ३५ वाणी के गुण उनमें होते हैं; और वह वाणी श्रद्धावन्त जीवों के पापकर्म के नाश करने में खड्गरूप है। तत्त्व का प्रकाश केवल झान के वाद तीर्थद्भर करते हैं इसलिये उनके आप्तत्व में कोई भी विरोध नहीं आता। यद्यपि जन्म होने के समय समस्त अईन देवों को मतिज्ञान, श्रुतज्ञान और अवधिज्ञानरूपी तीन ज्ञान होते हैं और इन ज्ञानों से कितने ही पदार्थों को वे जानते हैं, किन्तु समय का, तथा सूक्ष्म, सूक्ष्मतर और सूक्ष्मतमादि भावों का केंवल-ज्ञान के विना प्रत्यक्ष नहीं होता है; इसीलिये आत्मा की वास्तविक ऋद्धि केयलज्ञान और केवलदर्शन के विना नहीं होती है। उस ऋद्धि को प्रकट करने के लिये अर्हन देव समभावपूर्वक सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन, सम्यक्ञारित्र और तपरूप समाधि का सेवन करते हैं; तथा घातिकर्मों के नाश करने के लिये निर्जल उप-घासादि तथा अनेक प्रकार के उपसर्थ, परीषहों को सहन करते हैं। इस चिपय में जिनको सविस्त्तत वृत्तान्त देखने की अभिलाषा हो, वे देमचन्द्राचार्यकृत त्रिषष्टिशला-कापुरुपचरित्र को आधन्त देखलें।

अव गुरुतत्व के विवेचन करने की भूमिका ग्रहण करता हूँ।

जो भिक्षामात्र से वृत्ति करनेवाले, सामायिक व्रत में हमेशा रहकर अपने और टूसरों के हितार्थ धर्म का उपदेश करते हुए निरन्तर पृथ्वीपर अन्य जीवों के क्लेश को वचा करके विचरते हैं और धीर होकर महा-व्रतों को धारण करते हैं वेही पुरुष जैनधर्म में \*गुरु कहे

\* महाव्रतघरा धीरा भैक्षमात्रोपजीविनः । सामायिकस्था धर्मोपदेशका गुरवो मताः ॥ ८ ॥

तथा-

( योगशास्त्र द्वितीयप्रकाश 🦻

निव्वाणसाइष जोप जम्हा साहन्ति साहुणो । समा य सब्वमूपसु तम्हा ते भावसाहुणो ॥ २४ ॥ . ( आवश्यकनियुँक्ति ) जाते हैं। अधवा अहिंसा, सत्य, अस्तेय, व्रह्मचर्य, त्याग, ( निर्ममत्व ) रूप पाँचो महाव्रतों का सन, वचन, काया से स्वयं पालन करने वाला, और टूसरों को कराने चाला, तथा अन्य करानेवाले की स्तुति करनेवालाही बुरु कहा जाता है। यहाँ पर पांच महाव्रतों में जो मुख्य अहिंसा रक्सी गई हैं उसका यही तात्पर्य है की अहिंसा देवी के मन्दिर की सर्वथा रक्षा करने के लिये ही वाकी चार महाव्रतरूपी दीवारें हैं।

आत्मा के नाश करदेने ही को हिंसा नही कहते चल्कि अन्य को किसी प्रकार से भी दुःख पहुँचाना हिंसा है। यद्यपि आत्मा का द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा से सर्वदा अक्षय होने से नाश नहीं हो सकता तथापि शरीर से प्राणों के वियोग होने ही से हिंसा मानी जाती है। उन प्राणों <sup>+</sup> के मूलमूत इन्द्रिय, शरीर, आयु सौर श्वासोच्छास रूप से चारभेद हैं। जैसे २ पुण्य बढ़ता जाता है वैसे २ जीवोंकी पदवी उच्च होती जाती त्रे। याने पकेन्द्रिय जीवोंके स्पर्शेन्द्रिय, कायवल, श्वासो-च्छास और आयुरूप चार प्राण होते हैं; और हीन्द्रिय जीव के रसनेन्द्रिय, और वचनवल बढ़कर छे प्राण होते हैं; तथा त्रीन्द्रिय जीवों के द्राणेन्द्रिय अधिक होने से सात प्राण कहे गये हैं। वैसेही चतुरिन्द्रिय जीवों के चक्कुरिन्द्रिय बढ़जाने से आठ प्राण माने जाते हैं।

+ सूत्रकृताङ्ग की टीका में लिखा है कि-पञ्चेन्द्रियाणि त्रिविधं वलंच उच्छ्वासनिःश्वासमयान्यदायुः। आणा दरौते भगवद्भिरुकास्तेषां वियोगीकरणं तु हिंसा॥१॥ पञ्चेन्द्रिय जीव के गर्भंज और संमूर्छिम दो मूछ भेद हैं । उनमें जो गर्भाद्याय ( जरायु ) से जन्म लेते हैं वे गर्भज कहे जाते हैं, और स्वयं, याने जो विना माता पिता से उत्पन्न होते हैं, वे संमूर्च्छिम जीव कह-राते हैं । जैसे मेंढक, मछली, कछुए आदि माता पिता से, और स्वयं भी उत्पन्न होते हैं । किन्तु स्वयं उत्पन्न होनेवालों के मन नहीं होता; इसलिये उनके नव ही प्राण माने गये हैं; और जो गर्भ से उत्पन्न होते हैं उनके दश प्राण होते हैं ।

यहाँ पर यह शङ्का उत्पन्न होती है कि मन के चिना उन जीवों की प्रवृत्ति और निवृत्ति कैसे हो सकती है ? । इसका उत्तर यही है कि समस्त जीवों की आहारचेष्टा, भयचेष्टा, मैथुनचेष्टा और परिग्रहचेष्टारूप से चारही चेष्टापँ (संज्ञा) मानी गई हैं और वे चेष्टापँ पके-न्द्रिय जीवों को भी होती हैं इसीसे वे आहारादि का ग्रहण करलेते हैं।

प्राण पुद्र छरूप है और उसके नाश करने से हिंसा होती है; क्योंकि उसके नाश में जीव को दुःख उत्पक्त होता है, और अन्य प्राणी को रागद्वेष से दुःख पहुँचाना ही हिंसा है, यह हम पहिले ही कह चुके हैं। इसीसे तत्त्वार्थसूत्र में भी कहा है कि " प्रमादात् प्राणव्यपरो-पर्ण हिंसा "।

इसी हिंसा को त्याग करने के लिये भव्य जीव गृहादि को छोड़कर साधु होजाते हैं और अहिंसा व्रत की रक्षा करने के लिये कदापि मिथ्या नहीं बोलते; क्योंकि झूठ बोलने से मनुष्य को दुःख उत्पन्न होता है। दूसरा उनका यह नियम है कि किसी वस्तु को विना पूछे वे ग्रहण नहीं करते; क्योंकि प्राणियों को घन, प्राणतुल्य है और उसका लेना मानों उनके प्राणका ही लेना है। उसी तरह वझचर्य का पालन भी अहिंसा के लिये ही करते हैं क्योंकि अईन्देवने केवलज्ञानदारा खी के 'ग्रह्यस्यान ' में हीन्द्रिय जीव से लेकर पञ्चे-न्द्रिय जीवों तक की उत्पत्ति दिखलाई है। इस वात को वात्स्यायन कामशाखकार और आजकल के डाक्टरों न भी स्वीकार किया है। इसके अतिरिक्त ब्रह्मचर्य के, न पालने से और भी अनेक दीष उत्पन्न होते हें-जैसे किसी की स्त्री के साथ व्यभिचार होने से उसके संबन्धियों को जो दुःख पहुँचता है वह भी हिंसाही हुई । किन्तु गृहस्थ लोग विचाहित होकर जो संसार का सेवन करते हैं वे एकांश में वह्यचारी गिने जाते हैं: क्योंकि स्वदारमात्र में संतुष्ट होने से उनका वैसा उतन्दनीय कम नहीं है; लेकिन फिरमी पूर्वोक्त जीवों की विराधना ( हिंसा ) तो अवस्य ही होती है । इस हिये ही वे लोग सर्वथा ब्रह्मचर्यपालनेवाले मुनिवरों की अति संमान पूर्वक सेवा-पूजा करते रहते हैं।

उसी रीति से परिग्रह भी पाप का मूल प्रत्यक्ष सिद्धही है, क्योंकि उससे जो हिंसा होती है यह स्पष्ट ही मालूम पड़ती है।

इन पश्च महाव्रतों के पालन के लियेही साधु लोग गृहस्थों के व्यवहार से विपरीत रहते हैं। और वेष भी गृहस्थों के वेष से भिन्न रखते हैं। इसलिये जैन साधु ऌोग गाड़ी, इक्का, रेल वगैरह किसी वाहन पर नहीं

सवार होते, और धात के वर्तन, छाता, जुता वगैरह को भी कदापि ग्रहण नहीं करते। अर्थात् गृहस्थोंके भूवणों को साधु लोग दूषण ही मानते हैं। उसीतरह और भी \*दराप्रकार के यतिधर्मों को बड़े यतन से पालन करते हैं। उन ददा धर्मों का समस्त धर्मवेत्ताओं ने अपनी २ बुद्धचनुसार आदर किया है। क्योंकि पञ्चमहाव्रतको धारणकरनेवाला साधु यदि धीर होगा तभी अपने नि-यमों का निर्वाह कर सकेगा, अत एव साधु के लक्षण में धीर होना कहा गया है। इसी तात्पर्य से किसी कविने कहा है कि-"धीरस्यापि शिरइछेदे वीरत्वं नैव मुश्चति" अर्थात् शिरकटाजाने पर भी धीरपुरुष अपनी वीरताको नहीं छोड़ता; इसलिये साधु को धीर होना चाहिये; क्योंकि धीर पुरुष ही धर्म और कर्म दोनों में विजय लाभ करसकता है। लेकिन खेद की बात है कि आज-कल संसार के काम में आलसीही पुरुष प्रायः साधुका वेष लेते हैं, अत पय वे केवल धर्म के कलङ्कभूतही हैं; क्योंकि साधु लोग, जो जगत के आधारभूत है, उनमें कैसी शक्ति और भक्ति होनी चाहिये. यह पाठक स्वयं

\* प्राहुर्भागवतास्तत्र व्रतोपव्रतपञ्चकम् । यमांश्च नियमान् पाञ्चुपता धर्मान् दशाभ्यघुः ॥१॥ अहिंसा सत्यवचनमस्तैन्यं चाप्यकल्पना । ब्रह्मचर्यं तथाऽकोधो ह्यार्ज्ञवं शौचमेव च ॥ २ ॥ सन्तोषो गुरुशुश्रूषा इत्येते दश कीर्तिताः । निगघन्ते यमाः साङ्ख्यैरपि व्यासानुसारिभिः ॥३॥ अहिंसा सत्यमस्तैन्यं ब्रह्मचर्यं तुरीयकम् । पञ्चमो व्यवहारश्चेत्येते पञ्च यमाः स्मृताः ॥ ४ ॥ विचार कर सकते हैं। इसीलिये आजकल साधुका नाम सुनते ही नवयुवक लोग मूह मोड़लेते हैं; तथा कितने ही लोग साधुओं को दुनियां में दारिय वढ़ानेका कारण समझते हैं। लेकिन महाकवियों ने दुनियां के आधारमूत तीन महा पुरुषों में साधु को गिना है; वल्कि अन्य पुरुषों को अपनी माता के यौवन नाश करने में कुठार ही माना है। क्योंकि किसी कवि ने कहा है कि—

> " जननी ! जण, तो भक्त जण, काँदाता काँ शूर । नहि तो रहिजे चाँझणी मत गवावे नूर " ॥

देखिये ! इन तीनों में भी भक्तपुरुष को ही पहिले स्थान दिया है । इस विषय में शान्त्रकार भी संमत हैं, क्योंकि महावीरदेव, मस्खलीगोशाल, पुराणकाश्यप, अजितकेशकम्वल, ककुद्कात्यायन, संजयवेलाष्ठपुत्र, चि-लातीपुत्र, कपिल, बुद्ध, पतझलि और भर्तृहरि वगैरह संतार के त्याग करने से ही महात्मा हुप हैं, इसलिये पहिले त्याग की श्रेष्ठता वतलाई गई है और त्याग भी धीर लोगों का ही अलङ्कार है ।

> अक्रोधो गुरुशुश्रूषा शौचमाहारलाघवम् । अप्रमादश्च पश्चते नियमाः परिकीर्तिताः ॥ ५ ॥ वौद्धैः कुशलधर्माश्च दशेष्यन्ते यदुच्यते । हिंसास्तेयान्ययाकामं पैशुन्यं परुषानृतम् ॥ ६ ॥ संभिन्नालापव्यापादमभिध्या दृग्विपर्ययम् । पापकर्मेति दशधा कायवाइमानसैस्त्यजेत् ॥ ७ ॥ ब्रह्मादिपदवाच्यानि तान्याहुर्वैदिकादयः । अतः सर्वेकवाक्यत्वाद् धर्मशास्त्रमदोऽर्थकम् ॥ ८ ॥

साधु को भिक्षामात्र से जीवन वतलाने का कारण यह है किं महाव्रत को धारण करनेवाला धीर होने पर भी यदि आहार वनाने का आरम्भ समारम्भवाला होगा तो महाव्रतका पालक और धीर होना व्यर्थ है। क्योंकि आहार की पचन, पाचनरूप किया करनेवाला पुरुष अहिंसा धर्मकी रक्षा नहीं कर सकता, वल्कि वह सहा उपाधिवाला गिना जाता है। तात्पर्य यह हे कि भिक्षा मात्र से जीवन करना साधु के लिये महा गौरव है। किन्तु संसार में भिक्षावृत्ति को आजकल तीन पुरुष करते हैं-याने एक तो निरुत्साही और लोभी होने से भिक्षा को मांगता है, दूसरा दरिद्र होने से धर्म के नाम से भिक्षा मांगनेवाला है, और तीसरे वे महातुभाव हैं, जो स्वयं पचनरूप पाप को न करके दूसरे को भी अपने लिये करने की आज्ञा नहीं देते; वल्कि आत्म-कल्याण के लिये ही रातदिन ग्रुभ ध्यान से भावितात्मा रहते हैं\*। इसीलिये पापभीरु साधु को तो निदोंष भिक्षा भूषण ही है, लेकिन अपने हाथ से पचन पाचनादि किया करनेवाले, संग्रही पुरुषों को भिक्षा लेने का अधि-कार ही नहीं है। वस्तुतः तो शरीर को धर्म का साधन समझकर भोजन उसको किराये की तरह दिया जाता है, इसलिये उसमें दूसरी कोई अभिलाषा नहीं है; क्योंकि भिक्षा (मधुकरी) से प्राप्त आहार स्वादिष्ठ और यथेच्छ ^ नहीं मिलता, जैसा कि स्वयं दी वनाने या निमन्त्रणमें मिलता है। अत एव केवलीकिसी तरह उदर को भर-

\*निर्जितमदमदनानां मनोवाकायविकाररहितानाम् । विनिवृत्तपराज्ञानामिहैव मोक्षः स्यात् सुविहितानाम् ॥१॥ नेवाले ही मुनि वस्तुतः भिक्षा के अधिकारी हैं; वाकी के भिक्षा मांगनेवाले देश को वास्तविक में दरिद्र करने-वाले हैं। इसीलिये आजकल साधुओं पर लोग विशेष आक्षेप करते हैं; किन्तु खेद की वात है कि उनके साथ में शुद्ध-सचे साधुओं का भी तिरस्कार होता है।

शाखकारों ने साधु क सामायिकस्थ भी रागद्वेष के अभाव होने से ही कहा है; क्योंकि रागद्वेष के अभाव विना साधु में साधुधर्म ठीक नहीं माना जाता। तथा साधु को धर्मापदेशक कहने से साधु में गुरुत्व ठीक २ सूचित होता है; क्योंकि धर्मापदेश के विना पत्र पुष्प की तरह साधु समझा जाता है, जो स्वयं तरने पर भी दूसरे को नहीं तार सकता; किन्तु जो धर्म के उपदेश देनेकी शक्तिधारण करता है वह तो नौका के समान है, याने स्वयं पार जाता हुआ अन्य को भी लेजाता है। लेकिन कितने ही मुनि का नाम धारण करने पर भी सिथ्या \*आडम्वर बढ़ाकर पत्थर की नौका के समान स्वयं डूवते हुप दूसरों को भी डुवाते हैं। इसलिये यैसों का संग कल्याणाभि-लाषी जीवों को कदापि नहीं करना चाहिये। सत्यसाधु के लक्षण श्रीभद्रवाहुस्वामी ने जो दिखलाये हैं उनको पाठक लोग नीचे नोट में देखें ×।

ते दारिभका वेषभुष भूतों मनांसि छोकस्य तु रञ्जयन्ति॥ ते दारिभका वेषभुष भूतों मनांसि छोकस्य तु रञ्जयन्ति॥ ( हत्यप्रदीषपर्श्त्रीका )

× जह मम न पियं दुक्खं जाणिय पमेव सव्वजीवाणं। ज हणइ न हणावइ य सममणइ तेन सो अमणो॥१५९॥

• -

यहां तक देव और गुरुरूप-नींव तथा दीवाल की व्याख्या संक्षेप से की गई, अब उन दोंनो के वल से स्थित धर्मरूप धरन की भी व्याख्या करने का प्रारम्भ करता हूँ---

्यद्यपि धर्म का न तो कोई रूप है और न कोई रंग है तथापि केवल शुभप्रवृत्ति को द्रव्यधर्म कहते हैं और आत्मशुद्धि को भावधर्म मानते हैं। इन दोनों में द्रव्यधर्म सांसारिक सुख का कारण प्रत्यक्ष सिद्ध है\* किन्तु पुण्यरूप होने के कारण, वह भी परम्परा से मोक्ष का भी कारण दिखलाया गया है।

वस्तुगत्या धर्म में भेद प्रभेद नहीं हैं, कित्तु धर्म-साधन के कारण भिन्न भिन्न होने से धर्म के भी भेद

नत्थि य सि कोइ वेसो पिओ व सच्चेसु चेव जीवेसु। पपण होइ समणो पसो अन्नोचि पज्जाओ ॥ १६० ॥ तो समणो जइ सुमणो भावेण य जइ न होइ पावमणो । सयणे य जणे य समो समो उ माणावमाणेसु ॥१६१॥ ( दशवेशालेक-नियुंक्ति )

\* धनदो धनार्थिनां प्रोक्तः कामिनां सर्वकामदः ।

धर्म पवापवर्गस्य पारम्पर्येण साधकः ॥ २ ॥ ( धर्मविन्दु )

ŧ

माने गये हैं। जैसे श्रुत (शास्त्र) के आराधन को श्रुत-धर्म, और चारित्र आराधन को चारित्रधर्म कहते हैं। लेकिन श्रुतधर्म और चारित्रधर्म के बीच में चारित्रधर्म केवल स्वोपकारी ही है, और श्रुतधर्म स्वपरोपकारी हैं, इसीसे चारित्रधर्म से प्रायः श्रुतधर्म अधिक वलवान है। तथा गृहस्थावस्था में रहकर धर्म की आराधना करने को गृहस्थधर्म कहते हैं और साधु की अवस्था में रहकर को धर्म की आराधना की जाती है वह साधुधर्म कह-छाता है। तथा त्यागकरनेछायक, वस्तु का त्याग करना हेयधर्म और बाह्य वस्तुओं के स्वीकार करने को उपा-देयधर्म समझना चाहिये । जैसे जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, बन्ध, निर्जरा और मोक्षरूप से नव तच्व जैनशास्त्र में माने हुए हैं; उनमें पुण्य, पाप, आल्लव और वन्ध ये सर्वया हेय हैं; किन्तु किसीके अभिप्राय स पुण्य भी, परम्परा से मोक्ष का कारण होने से, उपा-देय माना जाता है। इसलिये उस पक्ष में तीनही हेय और चार उपादेय हैं।

तथा कितनी ही वस्तुओं के ज्ञानमात्र को झेयधर्म कहते हैं। जैसे जीव, अजीव ये दो पदार्थ झेय हैं; क्योंकि उनके ज्ञान विना शुद्धप्रवृत्ति होना ही कठिन हैं। और विना शुद्धप्रवृत्ति के निवृत्तिरूप भावधर्म की प्राप्ति होना भी दुर्ऌभ है। इसी तरह दान से उत्पन्न हुप पुण्यवन्ध को दानधर्म कहते हैं, जो अभयदान, सुपात्रदान, अनुकम्पादान, उचितदान और कीर्त्तिदानरूप से पांच प्रकार का है। इन पांचों में से प्रथम और द्वितीय दान तो मोक्ष के, और बाकी तीन दान सांसारिक सुख के कारण हैं। इसीरीति से ब्रह्मचर्यरक्षणरूप शीलधर्म के पालन करने से उभय लोक में अखण्ड कीर्तिलता का विस्तार होता है। एवं स्वर्ग और मोक्ष के प्राप्त्यर्थ रतथा कर्मरूप महारोग को नाश करने के लिये ×बारह प्रकार का तपोधर्म परम औषध है।

अनित्यादि <sup>+</sup>वारह भावनाओं के द्वारा शुद्ध मनी-वृत्ति होने को भावधर्म कहते हैं। जैसे राजा भरत ने भावधर्म के बल्र से (आत्मा के आवरणरूप) ज्ञाना-षरणीयादि चार कर्मों को क्षय करके केवलज्ञान की

× अनशन (उपवास), ऊनोदरता (आहारादि और फ्रोधादि को यथाशक्य न्यूनकरना), वृत्तिसंक्षेप (इच्छानिरोध), रसत्याग (घृतादि विक्वतित्याग), कायक्लेश (शिरोलुश्चन शीतादिसद्दन), संद्रीनता (इन्द्रि-यादिकों को अशुभप्रवृत्ति से हटाना) रूंप से बाह्य तप छे प्रकारके हैं। और प्रायश्चित्त, विनय, वैयावृत्त्य (आ-चार्थ संघादि की आहारादि से सेवा), स्वाध्याय, ध्यान, ब्युत्सर्ग (यथाशक्ति आहार, शरीरादि का त्याग)-रूप से आभ्यन्तर भी तप छे प्रकार के हैं।

+ १ अनित्यभावना २ अश्वरणभावना ३ भवभावना ४ पकत्वभावना ५ अन्यत्वभावना ६ अशौचभावना ७ आस्रवभावना ८ संवरभावना ९ कर्मनिर्जराभावना १० धर्मभावना ११ लोकस्वरूपभावना १२ बोधिवीजभावना रूप से बारद्द भावनाएँ हैं। -प्राप्ति की थी। इसीलिये सब जीवां को भावधर्म की आराधनां विद्येषरूप से करना उचित है।

प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन और परि-ग्रहरूप पांचों पापों के कारणों को रोकना और हटाना भी पांच प्रकार से धर्म गिने गये हैं।

इस प्रकार धर्म के कारणों को धर्म ही (उपचार से) मानकर धर्म के अनेक भेद माने गये हैं; किन्तु इन धर्मों का ज्ञान, स्याद्वाद के ज्ञानाधीनही है, इसलिये स्याद्वाद याने अनेकान्तवाद का स्वरूप प्रदर्शन कराया जाता है—

पक वस्तु में सापेक्षरीति से नित्यत्व, अनित्यत्व, 'प्रमेयत्व, वाच्यत्वादि अनन्तधर्मों को मानना ही स्यादू-'वाद का स्वरूप है।

स्याद्वाद एक ऐसी चीज है कि जिसको सभी दर्शनकारों ने किसी न किसी रूप से आश्रयण किया है और जैनदर्शन का तो अनेकान्तवाद टूसरा नाम ही है; क्योंकि जैसे सत्यमार्ग के विना इष्ट स्थान की प्राप्ति नहीं हो सकती, वैसेही स्याद्वाद की रूपाविना पदार्थ-सार्थ का सचा स्वरूपही दृष्टिगोचर नहीं हो सकता ! इसीसे वाचकमुख्य श्रीउमास्वाति महाराज ने स्याद्-वादनरेन्द्र की आज्ञा को अपने अन्तःकरण में प्रतिवि-म्बित करके द्रव्य का लक्षण इस तरह किया है— " उत्पाद-व्यय ग्रीव्ययुक्तं सत्" । अब यह लक्षण, 'प्रथम आस्तिक मात्रों के माने हुप आत्मापर ही स्याद्-याद की रीति से इस तरह घटाया जासकता है-याने आत्मा यद्यपि द्रव्यार्थिक नय की अपेक्षा से नित्य है, तथापि पर्यायार्थिक नय का आश्रयण करके अनित्य मानना पड़ता है। जैसे संसारस्थ जीव, पुण्य की अधिकता के समय, जब मनुष्य योनि को छोड़कर देवगति को प्राप्त होता है तो उस समय देवगति में उत्पादः और मनुष्यपर्याय का व्यय (नाश) हुआ; किन्तु दोनों गति में चेतनधर्म अनुगत होने से चेतन तो ध्रौब्य ( स्थायी ) ही रहा । अब यदि पकान्त (केवल) नित्य माना जाय तो उत्पन्न किया हुआ पुण्यपुञ्ज, पुनः जन्ममरणाभाव से व्यर्थ ही हो जायगा, और पकान्त (केवल) अनित्य ही माना जाय तो पाप करनेवाला अन्य होगा और उसका फल भागनेवाला अन्यही होगा। अत एव आत्मा में कथश्चित् नित्यत्व और कथश्चित् अनित्यत्व का स्वीकार अवश्य करना होगा। इसी तरह जड़पदार्थ में भी उत्पाद, व्यय और घौव्यरूप से तीनों दशाएँ घटसकती हैं; जैसे मृत्पिण्ड से जिस समय स्थासक, कोश, कुराूल आदि वनकर घट वनता है, उस लमय मृत्पिण्ड का नाश और घट का उत्पाद होता है, किन्तु मृद्द्रव्य, दोनों में अनुगत होने से धौव्य ही रहता है। लेकिन जैनेतर दर्शनकारों ने आकाश को पकान्त नित्य और दीप को पकान्त अनित्य माना है; परन्तु वस्तुतः उसमें भी पूर्वोक्त लक्षण ठीक ठीक घटता है। क्योंकि घटाकाश की उत्पत्ति के समय पटाकाश का नाश, और घटाकाश का उत्पाद होना माना जाता है, किन्तु दोनों में आकाशत्व अनुगत धौ-व्यही है। और उसीतरह दोप में पूर्व कलिका नाश,

और उत्तर कलिका का उत्पाद होता है, किन्तु 'यह दीपकलिका वही है ' यह ज्ञान तो तेजोद्रव्यरूप पुद्रल ही अनुगत कराते हैं, इसलिये तेजोरूप पुद्रल घोव्य ही हैं। क्योंकि दीपपर्याय के नाश में पुद्रलत्व का नाश नहीं हाता, किन्तु केवल तेजोद्रव्यपर्याय को छोड़कर अन्धकारपर्याय को स्वीकार कर लेता है। और जैन-शास्त्रकारों ने वड़ी युक्तिपूर्वक अन्धकार को भी द्रव्य स्वीकार किया है।

नैयायिकों ने भी अगत्या आकाश में संयोग विभाग आनकर, नित्यत्वानित्यत्व स्पष्ट किया है। क्योंकि ज्ञा-नादि (गुण की तरह संयोग विभाग भी नित्य न होने से अनित्य ही हैं। और जिसके गुण अनित्य होते हैं वह पदार्थ भी यदि कथञ्चित् अनित्य माना जाय तो कोई हानि नहीं देख पड़ती।

आजकल स्याद्वाद का सचा स्वह्तप प्रायः बहुत लोग नहीं जानते हैं इसलिये यदि उसकी जुछ अधिक च्याख्या की जाय तो मेरी समझमें अरुचिकर नहीं गिनी जायगी।

महाशयो ! स्याद्वाद से यह तात्पर्य नहीं है कि छोतत्व के समय उष्णत्व भी हो, किन्तु सापेक्षमाव से यक वस्तु में अनन्त धर्मों के समावेश होने का संभव माना गया है । क्योंकि इस स्याद्वाद के रचयिता वे सर्वज्ञ अर्हन देव थे जिनका स्वरूप संक्षेप रीति से पहिले ही कहा जा चुका है । इसलिये उनको कहे हुप यक भी पदार्थ में विसंवाद होने का कदापि संभव ही नहीं है।

## ( ३३ )

इसी विषय में काशीनिवासी महामहोपाध्याय श्रीरा-् ममिश्रशास्त्रीजी ने भी थोड़े ही शब्दों से अपने 'सुजन-संमेलन ' नामक व्याख्यान में कहा है कि—

गिकि "अनेकान्तवाद तो एक ऐसी चीज हैं कि उसे सब को मानना होगा, और लोगों ने माना भी है। देखिये, विष्णुपुराण में लिखा है—

गरकस्वर्गसंज्ञे वै पुण्यपापे द्रिजोत्तम ! । घस्त्वेकमेव दुःखाय सुखायेर्ष्यार्जवाय च । कोपाय च यतस्तस्माद्रस्तु वस्त्वात्मकं क्रुतः ? ।

यहाँ पर जो पराशर महर्षि कहते हैं कि वस्तु चस्त्वात्मक नहीं है, इसका अर्थ यही है कि कोई ਸੀ वस्त एकान्ततः एक रूप नहीं है। जो वस्त एक समय सुख हेतु है वह दूसरे क्षण में दुःख की कारण होजाती है, और जो वस्तु किसी क्षण में दुःख की कारण होती है वह क्षण भर में सुख की कारण हो जाती है। सज्जनों! आपने जाना होगा कि यहाँ पर स्पष्टही अने-कान्तवाद कहा गया है। सज्जनो ! एक वात पर और भी ध्यान देना। जो~' सदसदुभ्यामनिर्वचनीयं जगतू ' कहते हैं उनको भी विचारदृष्टि से देखा जाय तो अनेका-न्तवाद मानने में उज्र नहीं है; क्योंकि जब वस्तु सत् भी नहीं कही जाती और असत भी नहीं कही जाती तो कहना होगा कि किसी प्रकार से सत होकर भी वहं किसी प्रकार से असत् है, इस हेतु, न वह सत् कही जा सकती है और न तो असतू कही जा सकती है, तो अव अनेकान्तता मानना सिद्ध होगया। 3

सज्जनो ! नैयायिक तम को तेजोऽभावस्वरूप कहते हैं और मीमांसक पत्र वैदान्तिक वड़ी आरभटी से उसका खण्डन करके उसे भावस्वरूप कहते हैं. तो देखने की वात है कि आज तक इसका काई फैस डा नहीं हुआ कि कौन ठीक कहता है, तो अब क्या निर्णेय होगा कि कौन वात ठीक है। तव तो दोकी छडाई में तीसरे की पौत्रारा है, याने जैनसिद्धान्त सिद्ध हो गया, क्योंकि वे कहते हैं कि वस्तू अनेकान्त है उसे किसी प्रकार से भावरूप कहते हैं, और किसी रीति पर अभावस्वरूप भी कह सकते हैं। इसी रीति पर कोई आत्मा को झानस्वरूप कहते हैं और कोई ज्ञानाधारस्वरूप वोलते हैं तो वस अब कहनाही क्या ? अनेकान्तवाद ने पद पाया। इसी रीति पर कोई झान को द्रव्यस्वद्भप मानते हैं और कोई बादी गुणस्वरूप। इसी रीति पर जगत् को भावस्वरूप कहते हैं और कोई कोई शून्यस्वरूप; नव तो अनेकान्तवाद अनायास सिद्ध होगया " ......

महारायो ! स्याद्वाद एक पेसा अभेच किला है जिसका आशय समस्त दर्शनकारों ने लिया है। देखिये ! साङ्ख्यवादी ने एक धर्मि में विरुद्ध धर्म स्वरूप, अनेक अवस्थापँ मानी हैं-जैसे प्रकृति में प्रसाद, सन्तोष, दैन्यादि अनेक विरुद्ध धर्म स्वीकार किये हैं। उसी रीति से नैयायिकों ने भी एक पदार्थ में नित्यत्व और अनित्यत्व विरुद्ध धर्म स्वीकार किये हैं। और बौद्ध लोगों ने भी मेचक ज्ञान में नील पीतादि चित्र ज्ञान भी माने हैं। तथा मीमांसाकार ने भी प्रमाता, प्रमिति ÷

और प्रमेय का ज्ञान, एक ही माना है। इस तरह तत्त-त्स्थल पर स्यादवाद सार्वभौम की कृपा से समस्त दर्शनकार अपने २ मन्तव्य की रक्षा कर सकते हैं। इसका दुष्टान्त यह है कि नैयायिकों ने द्रव्य, गुण, कर्म से भिन्न, सामान्य और विशेष पदार्थ को माना है, किन्तु जैनशास्त्रकार उन दोनों पदार्थों को स्याद्वाद की आज्ञा-नुसार वस्तु के धर्म ही मानते हैं। जैसे पक घट की पृथुवुघ्नाकार आकृति मालूम होने से तदाकार अन्य . घटों का ज्ञान भी , सामान्यरूप से ) होजाता है। और प्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव के भेद होने से भेदज्ञान (वि-शेषज्ञान) भी होता है। क्योंकि एकाकार प्रतीति करा-नाही सामान्य (जाति) का धर्म है, और भेद का बोधक ही विशेष है। पूर्वीक प्रकार से (सामान्यरूप से ) एकाकार प्रतीति, और भेद भी होसकता है। इस-रोति से सामान्य और विशेष को भिन्न पदार्थ मानना उचित नहीं है । यदि कदाचित् सामान्यविशेषात्मक वस्तुधर्म को ही पदार्थ मानने का साहस करें, तो वस्तु अनन्तधर्मात्मक होने से अनन्त पदार्थ हो जायंगे, किन्तु यह वात नैयायिकों को संमत नहीं है। और वस्तधर्म भी, एकान्त (केवल) भेद या एकान्त (केवल) अभेद मानने में सिद्ध नहीं होसकते। क्योंकि वस्तु का धर्म विशेषण-रूप है और वस्तु विशेष्य है। किन्तु एकान्त भेद पक्ष मानने में विशेषण-विशेष्यभाव सिद्ध होनाही दुर्लभ है यदि होता हो तो करभ और रासभ के विशेषणविशे-ज्यभाव मानने में क्या हानि है ?। इसीतरह पकान्त अभेद पक्ष मानने में भी विशेषणविशेष्यभाव संमत

नहीं है। क्योंकि अभेद पक्ष में कौन धर्मी. और कौन धर्म है, यह विवेचन ही नहीं होसकता। अत एव वस्तु-मात्र को, स्याद्वादनरेन्द्र-मुद्रामुद्रित होने से. किसी प्रकार से भिन्न और किसी प्रकार से अभिन्न मानना ही उचिंत है १।

१-वस्त का लक्षण अर्थकियाकारित्वरूप ही सर्व-चादिसंमत है किन्तु वह कथंचित् नित्यागित्य पक्षको स्वीकार किये विना ठीक नहीं घट सकता। क्योंकि पंकान्त ( केवल ) नित्य पक्ष माननेवाले के मत में नित्य का रुक्षण 'अप्रच्युतानुत्पन्नस्थिरैकरूप' है । और पकान्त अनित्य पक्ष के माननेवालों के मत में 'यत् सत् तत् क्षणिकं ' यह लक्षण है। तव स्याद्वांद की विशालदृष्टिद्वारा साक्षेप रीति से दोनों पक्ष ठीक देखे जाते हैं । क्योंकि जैनदर्शनकार नित्य का लक्षण 'तद्भावाव्ययं नित्यम् ' कहते हैं; और यही लक्षण ठीक २ घट सकता है। जैसे आत्मा नित्य है, क्योंकि किसोके मत में आत्मा अनित्य नहीं माना हुआ है और यदि कोई पकान्त अनित्य माने, तो वह नास्तिक कहा जायगा। और आत्मा जब नित्य हुआ तव पकान्त नित्य पदार्थ माननेवाले के मत में उसकी उत्पत्ति और विनाश ( पकान्तनित्यलक्षणानुसार ) नहीं वन सकता । तो फिर जगत् विचित्र स्वभाववाला भी कैसे होसकेगा ?। और पकान्त अनित्य माननेवाले के मत में भी क्षणिक पक वस्तु में-उत्पाद और विनाज्ञ, नहीं सिद्ध होसकते। अर्थात् जब वस्तु ही क्षणिक है, तो उसका जिस समय

जिस अईन् देव परमात्मा ने अपने केवलज्ञानद्वारा उत्पाद होता है, उसी समय विनाश नहीं हो सकता । यदि स्वीकार भी किया जाय तो वस्तुतः कम से होने षाले उत्पाद और विनाश का ज्ञान प्रमाता को स्पष्ट नहीं होसकेगा। अत एव 'तद्भावाव्ययम्' यही नित्यं का लक्षण ठीक है। अर्थात् जब आत्मा मनुष्य के पर्याय को छोड़कर देवतापर्याय को प्राप्त होता है तव उसका किसी अंश में उत्पाद और किसी अंश में विनाश होता है, किन्तु 'चेतन द्रव्यरूप 'तदुभाव का कदापि नाद्य नहीं होता। और मूलस्वभाव का नादा न होना ही नित्यता है। जैसे मृत्तिका के पर्याय हजारों रहें और उनमें उत्पाद विनाश भी होता रहे, किन्तु मृत्तिका का अस्तित्व तो कदापि नष्ट नहीं होसकता । बैसेही वस्त्र का ' अर्थकियाकारित्व ' लक्षण भी पकान्त नित्य पक्ष • में नहीं घटता है। क्योंकि नित्यपदार्थ से उत्पन्न हुवा अर्थकियाकारित्व भी नित्य हो, यह अनुभव विरुद्ध है। इसी रीति से अनित्यपदार्थ से उत्पन्न हुआ कार्य अनित्य ही हो, यह भी ठीक नहीं हो सकता है; क्योंकि तन्तु (डोरों) से उत्पन्न हुए पटात्मक कार्य से शीतनिवा-रणरूप अर्थकिया को, इमलोग न तो यावत्काल (सर्वदा) और न केवल क्षणमात्र ही अनुभव करते हैं किन्तु चिर ( बहुत ) काल तक ही अनुभव करते हैं; अत पव कथञ्चिद् नित्य और कथश्चित् अनित्य पक्ष ही सर्वक्रिया का साधक है। इस विषय में श्रीहरिभद्रसूरिकृत अनेकान्तजयपताका को आधन्त देखने की सूचना मैं आप लोगों को देता हूं। उसमें पहिले स्याद्वाद का

स्याद्वाद का स्वरूप प्रत्यक्ष करके उसको संसार में प्रकट करदिया, उन्हीं ने परमाणुवाद को भी केवल्झान से प्रत्यक्ष करके सिद्धान्तों में स्पष्टरूप से दिखलाया है। इसलिये जैनशास्त्रानुसार परमाणु की व्याख्या को जो तत्त्ववेत्ता ( समभाव दृष्टि से ) देखेगा, वह डॉक्टर याकोवी महाशय के <sup>×</sup> वचनों को जरूर स्वीकार करेगा।

पूर्वोक प्रत्यक्ष को जैन शाखकारोंने इस तरह माना है कि जो इन्द्रिय और मन आदि की सहायता के विनाही साक्षात आत्मा को ज्ञान होता है, वही प्रत्यक्ष है। किन्तु इतर दर्शनकारों के मत से घट पटादि का जो इन्द्रियद्वारा प्रत्यक्ष होता है, उसको तो जैनशास्त्रकार परोक्ष मानते हैं। अथवा वाळजीवों को समझाने के लिये उसे सांज्यवहारिक प्रत्यक्ष भी कहते हैं।

इतना धर्म, और उसके कारण (स्याद्वाद) का • स्वरूप दिखलाकर अव अपनी पूर्वीक मतिज्ञानुसार थोड़ासा अर्हन् देव का उपदेश (देशना) भी दिखलाना चाहता हूँ---

अर्हन देव ने भव्य जीवों के लिये यह उपदेश दिया है कि जो पुरुष इस असार संसार को सार मानता

खण्डन करके पीछे निर्भय रोति से विद्याल दृष्टिपूर्वक उसका प्रतिपादन ( मण्डन ) किया हुआ है । इसलिये संपूर्ण ही देखना उचित है ।

× Encyclopaedia of Religion and Ethics, vol, ii; pp. 199 sq. है वह मूर्ब काच को ही हीरा समझता है। और देव, गुरु तथा धर्म का सम्यग ज्ञान न करने से अपने जन्म को भी व्यर्थ खो देता है। क्योंकि जैसे क्रोधकरनेवाला पुरुष कोधी गिना जाता है, वैसे ही लोभी, मानी, मायावी भी अपने दुर्गुण के ही कारण से कल्लक्कित होता है। इसलिये सभी जीवों को अठारह पापः थान. चार विकथा और पांच प्रमाद तथा पञ्चेन्द्रिय के 23 विषय. एवं ५ मिथ्यात्व को त्याग करना परमावश्यक है। अर्थात् देव, मनुष्य, तिर्यंश्व और नरकगति रूप से संनार के चार भेदोमेंसे देव और मनुष्य गतिके प्राप्त करने के लिये-शम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा, दया, भक्ति, दान, शील, सत्य, सन्तोष, क्षमा, आर्जंव, मार्दव, निल्लेंभता, निर्मायिता, परोपकारता, इन्द्रियनिग्रहता, न्यायप्रवणता, गुणानुरागता, पापभीरुता, सरलता, सना-थता, लज्जालुता, विनयता, विवेकता. सौम्यता और तीर्थसेवादि सामान्य गुणगणों की आवश्यकता है । इस-लिये भव्यजीवों को इन सद्गुणों की आराधना अवश्य करनी चाहिये। क्योंकि शठता, निर्विवेकता, अनाथता, स्वच्छन्दता, अल्पज्ञता, उन्मत्तता, वाचालता, संग्रहशी-लता, दुष्टाचारता, व्यभिचारता, निर्देयता, मुषावादिता, मांसभोजिता, सदा वैरभावता, अन्तःकरण की मलि-नता, क्रोध, मान, माया और लोभादि दुर्गुणविशेष के होने से तो नरक और तिर्थश्च गति का ही जीव भागी होता है। इसका कारण यह है कि सद्गुणों से पुण्यवन्ध होता है और दुर्गुणों से पापबन्ध होता है। इसलिये देवगति मनुष्यगतिरूप संसार का कारण पुण्य, और तिर्थेश्वगति

नरकगतिरूप संसार का कारण पाप है। क्योंकि पुण्य और पापका कारण कर्म है और कर्म का कारण पुण्य पाप है। इसलिये कर्म और पुण्य का अन्योन्य कार्यः कारणभाव माना जाता है। उसी तरह संसार और कर्म का अन्वयव्यतिरेक है, अर्थात् कर्म की सत्ता में संसार की सत्ता, और कर्म के अभाव में संसार का अभाव है। अयवा कर्म और संसार का भी अन्योन्य कार्यकारणभाव सिद्ध ही शकता है। अर्थात् कर्म से संसार, और संसार से कर्म का उद्धव है। अत एव कर्मनाश करने के लिये जिन भावनाओं का स्वरूप में आगे दिखलाता हूँ, उन-पर जीवों को विशेष ध्यान देना चाहिये। अर्थात काई जीव पाप न करे, या कोई दुःखी न हो, और सब का मोक्ष हो, इस मैत्री भावना पर ध्यान देते हुए, गुणीजनों को देखकर आनन्दित होना, और उनके गुर्णो पर राग-दृष्टि करना, इस प्रमोदभावना से प्रमोदपूर्ण रहना चाहिये। किन्तु दीन, आते, भयभीत और जीवित की याचनाकरनेवाले पर तो यथाशक्ति (उपकाररूप) कारु-ण्यभावना से सदाही भावितात्मा रहे । और उसीरीति से हिंसादि कूर कर्म, देवगुरु की निन्दा, एवं व्यर्थ आत्मप्रशंसा करनेवाले पुरुष में ( उपेक्षाबुद्धिरूप ) माध्यस्थभावना रखना उचित है। जो पुरुष इन पूर्वोक्त चार भावनाओं को अपने हृदयादर्श में प्रतिविम्बित हमेशा रक्खेगा, वही वीर प्रभु की आज्ञा को वस्तुतः पालन कर सकेगा।

समय के अल्प होने से जो अनित्यादि वारह भाव-नाओं का स्वरूप माना गया है वह इस समय नहीं कहा जा सकता, इसलिये उनको योगशास्त्रादि से समझ लेना चाहिये। अव अईन देव की आज्ञानुसार पूर्वोक्त धर्माराधना के प्रकार को ही थांडासा दिखलाकर में अपने इस व्याख्यान को समाप्त करना चाहता हुँ।

पहिले गृहस्थों को न्यायसंपन्न विभवादि ३५ गुणों की प्राप्ति करने के लिये प्रयत्न करना चाहिये; तव उसके बाद सम्यक्त्वमू उक द्वाद्श व्रत का अधिकारी होना संभव है ! अत पव द्वादशवत पालन करने के लिये श्रावक लोग हमेशा पट् कर्म करते रहेते हैं । लेकिन श्रावकों को हमेशा यहो विचार करना चाहिये कि कव इस असार संसार को त्याग करके मुनियोंके वेष से आत्मकल्याण को प्राप्त कर्हुंगा; अथवा कव अनित्य गृहपाश को छोड़कर षास्तविक सुख को प्राप्त होर्डुंगा ।

पूर्वोक्त भाषनाएँ जिसके अन्तःकरण में दृढ़ हो जाती है, वह, गाईस्थ्य को छोड़, साधु होकर स्वपर जीवों का कल्याण कारक होता है। तदनन्तर वह पर-म्परा से अनन्तसुखमय, निरावाध, अनुपमेय, अक्षय, मुक्ति स्थान को भी प्राप्त करता है।

जैनशास्त्रकारों ने लोक के अय भाग में जो मुक्ति का स्थान माना है वह उनके गंभीर आशय को सूचित करता है। क्योंकि जब कर्म के वोझे से जीव मुक्त होता है तभी ऊर्ध्वगति को प्राप्त हाता है। संसार में भी पेसा देखा जाता है कि जो हलका पदार्थ रहता है वह ऊपर को ही उठता है। यहाँ पर यह शङ्का उठती है कि उस ऊर्ध्वगतिवाले जीव की वरावर ऊर्ध्वगति होती ही रहनी ( 83 )

चाहिये, किन्तु उसकी गति में कदापि वाधा नहीं होनी चाहिये। तव तो मुक्तावस्था के जीव में अनवस्थि-तिरूप दोष बना हो रहेगा। इसका उत्तर यह है कि जैनशाख के माने हुप धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय पदार्थ की जहांतक सत्ता है, वहां ही तक तो लोक है और वहां उनकी सत्ता नहीं है वहां अलोक माना गया है। इसलिये धर्मास्तिकाय तो जीव और पुद्रलों की गति में, और अधर्मास्तिकाय उनकी स्थिति में सहायक है। किन्तु लोक के आगे उन दोनों के अभाव होने से वहां ही तक जीव जासकता है; क्योंकि फिर आगे जाने का फोई कारण ही नहीं है।

मनुष्यक्षेत्र पेंतालीस लाख योजन प्रमाणही है; और ्रसी मनुष्यक्षेत्र से कर्ममुक्त होकर जीव सिद्ध होसकता है; अत एव सिद्धक्षेत्र भी उतने ही प्रमाणवाला माना गया है। वहाँ पर कर्ममुक्त जीव की समश्रेणिपूर्वक . (सीधी) ही गति होती है, इसलिये जो जीव जिस स्थान से सिद्ध होता है वह उसी स्थान के ऊपर लोकांग्र में स्थित रहता है। यहां पर पैसी शंका उत्पन्न होने का अवकारा नहीं हैं कि एक ही स्थान से भिन्न भिन्न फाल में मुक्त होनेवाले अनन्त जीव लोकाग्र के पक ही स्थान में कैसे रह सकते हैं ?; क्योंकि मुक्त जीवों के अरूपी होने से उसमें कुछ वाध ही नहीं है। इसीलिये वहाँ पर द्रव्यप्राण को छोड़कर [केवलज्ञान और केवलदर्शन रूप ] भाषप्राण के साथ जीव जाता है, और उस समय उसमें कमें के अभाव होने से विग्रह [वक] गति होने की भी संभावना ही नहीं है।

षड्द्रव्य, नवतत्त्व, सात नय, दो प्रमाण, द्वादश श्रावक के व्रत; काल, स्वभाव, नियति, पुरुपाकार और कर्म, इन पांच कारणों का, तथा वर्णव्ययस्था वगैरद का संक्षिप्त स्वरूप जैनतत्त्वदिग्दर्शन नामक व्याख्यान में कद्दा जा चुका है, इसलिये उसको वारंवार कदना में उचित नहीं समझता हूँ।

यद्यपि जैनों में अनेक भेद प्रभेद हैं किन्तु पूर्वोक्स मुक्त्यादि पदार्थ को तो सभी इसी तरद स्वीकार करते हैं, लेकिन जैनेतर दर्शनकारों ने मुक्ति के स्वरूप में जा अपने २ मन के भेद माने हैं, वे भेद भी यदि यद्दां पर दिखलाये जावें तो मद्दीनों में भी इस ज्याख्यान के पूरे दोने की सम्भावना नहीं है।

अन्त में में यही कहता हूँ कि यद्यपि लोगों की भिन्न भिन्न रुचि होने से यह मेरा आज का व्याख्यान सभी को अच्छा ही मालूम हो, पेसी में स्वप्न में भी संभावना नहीं कर सकता; तथापि मध्यस्थद्द ष्टिरखनेवाले श्रोताओं को तो अवस्य कुछ न कुछ इससे लाभ ही होगा; यह मुझे पूरा विश्वास है।

वस ! इतना ही कहकर और न्यूनाधिक होने की क्षमा मांगता हुआ इस व्याख्यान को समाप्त करता हूँ।

यत्र तत्र समये यथा तथा

योऽसि सोऽस्यभिधया यया तया।

वीतदोपकछवः स चेद् भवान्

एक एव भगवन् ! नमोऽस्तु ते ॥ १ ॥

ħ

संसारमें साधु नामधारी हजारों ही नहीं वल्के लाखें। मनुष्य हैं। परन्तु साधु किसे कहना चाहिये ? साधुओंमें कसे गुण होने चाहिये ? संसारकी समस्त उपाधियोंसे मुक्त होकर साधुताके स्वीकार करनेसे उनको कैंसे कैसे कठिन कर्तव्य पालने पडते हैं, 1 सुव्रसिद्धि पाने-वाले स्वनामधन्य शास्त्रविशारद--जैनाचार्थ श्रीविजयधर्म-सूरिजीके नामसे कांन अज्ञात है ? आपहीके जीवनवृत्तान्तसे स्थितिसे अपने महत्त्वके कार्य संसारके रंगमंडपमें कर दिखलाये यें, उनका इस पुस्तकमें वड़ी योग्यताके साथ वर्णन किया गया है । इसके लेखक सुनिराज वातका ऐसा ऐसी उत्तम आलोचनाएं की हैं, जो प्रत्येक मनुष्यके पढ़ने योग्य हैं । एक और वातकी मां इसमें विशेषता है-आचार्य श्रीविजयधर्मसूरि-महाराजा इ० जी. काल्विन-एजंट ट्र्धी गवर्नर जनरल वगैरहके एवं आपसे घनिष्ठ संबन्ध रखनेवाले यूरोपायन विद्वानोंके फोटू भी दिये गये हैं। कपड़े की पक्की जिल्द होनेपर भी दाम सिर्फ-१-४-०

ź

श्रीयशोविजयजैनमंथमाला.

हेरीसरोड, भावनगर।

XBABAAAAAAA

