

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

## मधम माग

( प्रथम बोल से पाँचवें बोल तक )

## संप्रहकर्ता मेरोंदान सेठिया

संग्थापक

सेठिया जैन पारमाार्थंक संस्था, बीकानेर



प्रकः शक

## सेठिया जैन पारमार्थिक संस्था

बीकानेर

विक्रम संवत् १६६७ ) न्योछावर १) रू० ( प्रथम त्रावृत्ति वीराब्द् २४६७ ) न्योछावर १) रू० ( प्रति १०००

प्राप्ति स्थानः—
१—ग्रगरचन्द् भैरोंदान सेठिया
जैन पारमार्थिक संस्था
वीकानेर।
२—नवयुग प्रन्थ कुटीर
पुस्तक-विकेता,
वीकानेर।

त्रगस्त १६४०

मुद्रक:--

श्री हरिकुष्ण 'प्रेमी' भारती प्रिंटिंग प्रेस. हास्यिटल रोड, लाहीर ।

# विषय-सूर्ची ∹ः∸

| (१) संग्रह-कर्त्ता का चित्र    |       |          |      |   |     |
|--------------------------------|-------|----------|------|---|-----|
| (२) संग्रह-कर्ता का संदिप्त    |       |          |      |   |     |
| जीवन परिचय                     | पृष्ट | <b>.</b> | े से | 3 | तक  |
| (३) श्री सेठिया जैन पारमार्थिक |       |          | •    | ` |     |
| संस्थात्रों का परिचय           | ,,    | 8        | ,,   | Ę | **  |
| (४) दो शब्द                    |       | ૭        |      | - |     |
| (४) त्राभार प्रदर्शन           |       | ११       |      |   |     |
| (६) भूमिका                     |       | \$8      |      | - |     |
| (७) त्रकागदि सूची              |       | २३       |      |   | •   |
| (二) पहिला बोल                  |       | 8        |      |   | •   |
| (६) दूसरा त्रोल                |       | 8        |      | - | •   |
| (१०) तीसरा बोल                 |       | 88       |      |   | •   |
| (११) चौथा बोल                  |       | १३       |      | - |     |
| (१२) पाँचवां बोल               | _     | १५२      |      | • | • • |

(१३) सम्मतियाँ



श्री भैरोंदान सेठिया, बीकानेर [ ७२ वर्ष की ऋायु में लिया गया चित्र ]

## श्रीमान् दानवीर सेठ भैरींदानजी सेठिया का संक्षिप्त जीवन-परिचय

## \*\*\*

इस समय श्रीमान् सेठिया जी की अवस्था ५४ वर्ष की है।
आपका जन्म विक्रम संवत् १६२३ आदिवन शुक्ता अष्टमी को हुआ।
बीकानेर राज्यान्तर्गत कम्तूरिया नामक एक छोटे से माम में जन्म लेकर
आपने जीवन के प्रत्येक चेत्र में आरचये जनक उन्नति की। आपके पिता
श्रीमान् सेठ धर्मचन्दजी के चार पुत्र थे। प्रतापमलजी सेठिया,
अगरचन्दजी सेठिया, भैरोंदानजी सेठिया और ह्जारीमलजी
सेठिया। उपरोक्त चारों भाइयों में से इस समय श्रीमान भैरोंदान जी
सेठिया ही मौजूद हैं।

श्री सेठिया जो ने तत्सामियक स्थिति और साधनों के अनुसार ही शिक्ता प्राप्त की। आप की शिक्ता का क्रम बीकानेर में प्रारम्भ हुआ था और वह कलकत्ता तथा बम्बई में भी, जब आप वहाँ गये, तो बराबर जारी रहा। आप को हिन्दी, अंग्रेजी, गुजराती और मारवाड़ी आदि भाषाओं अच्छा ज्ञान है। तथा बहीखाता, जमाखर्च और व्यापार सास्त्र में तो आप बड़े ही निपुण हैं। जीवन में विविध अवस्थाओं और पदों पर रहने के कारण आप को सभा विज्ञान, कानून, चिकित्सा शास्त्र, और विशेषतः होमियो पेथी का विशेष परचय है। प्रारम्भ से ही आप की प्रवृत्ति में धार्मिकना को महत्व पूर्ण स्थान रहा है। आपने आवक के १२ जत धारण किये हुए हैं। तथा समय समय पर त्याग

[प्रत्याख्यान ऋदि लेकर ऋाप ऋपनी धार्मिक भावना को बनाये रखते हैं। व्यापार और धनोपार्जन में सनत प्रयत्न शील रहते हुए भी ऋाप सदेव धर्मप्राण रहे हैं। इसी निष् छाप अनेक कठिन परी चाओं में धैर्थ्य और साहस के साथ उत्तीर्ण हुए हैं।

आपको विवाह के वाद ही १८ वर्ष की अवस्था में स्वावलस्बी जीवन का सहारा लेना पड़ा। वस्बई की एक प्रसिद्ध फर्म में, जिस के हिस्सेटारों में आप के ज्येट आता, श्री अगरचन्द्जी संठिया भी थे, आपने काम प्रारम्भ किया। इस फर्म से पृथक होने ही आप अपने स्वतन्त्र कारोबार में प्रविष्ठ हुए और आपने कलकत्ते में "दी सेठिया कलार एएड कंमीकल वक्स लिमिटेड" की स्थापना की एवं उसकी बड़ी योग्यना से चलाया।

इस कारावाने की सफनता-म्बरूप आपने अपने कार्यालय की शाखाएं भारत के श्रान्छ-प्रांसह नगरे। जैसे कानपुर,दिल्ली अमृतसर,अहमदाबाद वस्वई,सहास,कराची आदि स्थानों में खोलीं। आपने अपने कार्यालय की एक शाखा जापान के प्रसिद्ध ओमाका नगर में भी खोली। पीछे कितप्य ऐसी घटनाये घटी जिनके कारण ससार के प्रति विराग हो जाने से आपने अपने व्यापार को बहुत संवित्र कर दिया और व्यापार-व्यवसाय के सबर्प से दर रहने लगे। परन्तु स्वभावतः आप एक परम कर्मनिष्ठ व्यक्ति है। इस कारण आपने अपने जीवन के इन वर्षी को उन'सिठिया जैन पारमाधिक संस्थाओं की उन्नति में लगाया, जिनकी स्थापना आपने संवत् १६७० में बाकानर में की। और जिसे आपके ज्येष्ठ श्राता श्री अगरचन्द जी ने मिल कर सवत् १६७० में वर्तमान बृहत् रूप प्रदान किया।

अपने कर्म-निष्ठ म्बभाव के कारण ही इसके पश्चात आप समाज-जाति और राज्य सेवा की ओर प्रवृत्त हुए । फनतः आप म्युनिसिपल कमिश्रर, म्युनिसिपेलिटी के वायम-प्रेसीडेंट, खानरेरी मजिस्ट्रेट आदि कई सरकारी और अर्ड-सरकारी पदों पर काम करते रहे । अभी आप

#### [ 3 ]

बीकानेर लेजिस्लेटिव असेम्बली के निर्वादित सदस्य हैं। दुमरी और श्चाप श्रस्तिल भारतवर्षीय श्री खेताम्बर स्थानकवासी जैन कान्फ्रेन्स के बम्बई अधिवेशन के सन् १६२६ में सभापित रह चुके हैं।

इधर वृद्धावस्था में श्रापने जीवन में एक श्रीर बड़े कार्य का भार ही अपने ऊपर नहीं लिया, परन्तु उसे बड़ी सफलता के माथ चनाया। श्रापका यह कार्य ''दी वीकानेर वूलन प्रेस'' है।

इस प्रेस को स्थापना श्रीर मंचालन की कथा बढ़ी रोचक श्रीर विशद है। स्थल-संकोच से हम वहाँ केवल इतना ही बनाना चाहते हैं कि उक्त प्रेस ने बीकानर राज्य में ऊन के व्यवसाय और व्यापार को एक नवीन इतिहास प्रदान किया है। वहत थोड़े वर्षों में उन की पैदावार और उसका निर्यात आशातीत रूप से बढ़ गया है और एक उज्ज्वल भविष्य के साथ ऋपसर हो रहा है। ऊन प्रेस को उन्नति के पथ पर लाकर एक बार फिर श्री सेठिया जी धार्मिक साहित्य चर्चा में लगे हैं । जिसके फल-स्वरूप प्रस्तृत यन्थ प्रकाश में ऋा रहा है ।

श्री सेठिया जी का मृदुल, मंजुल स्वभाव, उनकी शान्त गम्भीर मुद्रा, उनका उदार व्यवहार त्र्याकर्पण को ऐसी वस्तुएँ हैं जो सहज ही सामने वाले को प्रभावित करती हैं। अपने विस्तृत और मुखमय पारिवारिक वातावरण में त्राप ऋपनी वृद्धावस्था का समय आत्मोर्नात क कार्य्य जैसे धार्मिक साहित्य-निर्माण और मनन ऋादि में लगा रहे हैं। इस कार्य्य से आपको आत्मशान्ति का जो अनुभव होता है वह एक अपूर्व तेज के रूप में प्रतिबिम्बित हाता है और आपके साहचर्य में आने वाले व्यक्ति के ऊपर अपना प्रभाव डालता है।

बीकानेर रोशन लाल चपलांत बी० ए०
ज्ञाषाढ़ कृष्णा ४० संवत् ४६६५ न्यायतीर्थ, काव्यतीर्थ, सिद्धान्तर्तार्थ
ता० ३० जून १६४० ई० साहित्य विनोद, विशारद आदि

## श्री त्र्यगरचन्द भैरोंदान सेठिया जैन पारमार्थिक संस्थात्र्यों का परिचय

#### \*\*\*

श्रीमान् संठिया जी को सदा से ज्ञान की प्यास है। ज्ञान की यह प्यास आपके जीवन में सदा जागृत रही है। इसी के फल स्वरूप आपने १६७० में बीकानेर नगर में एक शिक्षण मंग्था की स्थापना की। इस संग्था को स्थापित कर आपने अपने विचारों को मूर्न रूप दिया। इस आरम्भिक संग्था का रूप यद्यपि व्यापक नहीं था परन्तु वह बड़ी उपयोगी और उस समय की आवश्यकता की पृर्ति करने वाली सिद्ध हुई।

श्री सेठिया जी ने ज्ञान का जी दीपक जगा कर रक्खा था उसने अपना प्रकाश चारों श्रीर फैलाना आरम्भ किया। आलोक की इन किरणों को आपके ज्येष्ठ श्राता श्रीमान अगरचन्द जी सेठिया ने देखा। उन्हें अपने भाई का यह प्रयास अत्यन्न सुन्दर प्रतीत हुआ और उन्होंने इस कार्य में योग देने का अपने मन में निश्चय किया। फलतः संवन् १६७ ममें आपने अपने विचारों से सेठियाजी को अवगत कराया और तभी से उक्त संस्थाएँ दोनों भाइयों के सम्मिलित योग से बहुत रूप में चल रही हैं। इस समय संस्थाओं के निम्न विभाग कार्थ्य कर रहे हैं।

- (१) श्री सेठिया बाल पाठशाला ।
- (२) श्री संठिया विद्यालय।
- (३) श्री सेठिया नाइट कालेज।
- (४) श्री सेठिया कन्या पाठशाला ।
- (५) श्री संठिया प्रन्थालय ।
- ६) श्री सेठिया मुद्रणालय।

श्री सेठिया बाल पाठशाला में हिन्दी, श्रंभेजी, वाणिज्य, धर्म, गिएत, इतिहास, भूगोल आदि विषयों की आरिम्भक शिला दी जाती है। विद्यालय के अन्तर्गत हिन्दी, संस्कृत और प्राकृत की उच्च कलाओं की पढ़ाई होती हैं। हिन्दी में पञ्जाब विश्व विद्यालय की हिन्दी रत्न, हिन्दी भूपण, हिन्दी प्रभाकर आदि परीक्षाओं तथा हिन्दी विश्व विद्यालय प्रयाग की विशारद एवं साहित्य रत्न परीक्षाओं की तैयारी कराई जाती है। संस्कृत में काशी और कलकत्ता की प्रथमा और मध्यमा एवं तीर्थ आदि परीक्षाओं का अध्यापन होता है। प्राकृत में जैन शास्त्र और आगम पढ़ाये जाते हैं तथा धार्मिक परीक्षा बोर्ड रतलाम की तैयारी कराई जाती है। श्री सेठिया नाइट कालेज के अन्तर्गत मैट्रिक, एफ० ए०, (राजपूताना श्रीर पञ्जाब) तथा बो० ए० (पञ्जाब और आगरा विश्व विद्यालय) की कराते हैं। कालेज में अंग्रेजी, हिन्दी, गिएत, इतिहास, तर्क शास्त्र तथा संस्कृत आदि विषयों का शिक्षण होता है। कन्या पाठशाला में हिन्दी, धर्म, गिएत, सिलाई, बुनाई और कशीदा की शिक्षा दी जाती है।

उपरोक्त विभागों के अतिरिक्त प्रन्थालय तथा मुद्रणालय विभाग भी हैं। इन विभागों में पुस्तक प्रकाशन, प्रन्थ संग्रह, संशोधन तथा साहित्य निर्माण आदि कार्य होते हैं। प्रन्थालय में छपी पुस्तकों के अलावा हस्त लिखित प्रन्थों का भी अमूल्य संग्रह है। अब तक ६३ छोटी बड़ी पुस्तकों का प्रकाशन इस विभाग द्वारा हो चुका है। प्रकाशन अधिकांश धार्मिक है। कुछ पुस्तकें नीति, व्याकरण, साहित्य और कानून पर भी निकली हैं।

उपरोक्त समस्त संस्थाओं के सुचाह एवं निर्विच्न संचालन के लिये श्री सेठिया जी ने लगभग पांच लाख रुपये की स्थावर संपत्ति सस्थाओं के नाम करा दी हैं। इस जायदाद का अधिकांश कलकत्ता में मकानों और दूकानों के रूप में हैं। उसी के किराये से संस्थाओं

## [ ξ ]

का संचालन होता है। संस्थाओं के पास यह स्थाई संपत्ति होने से उनका कार्य निर्विद्न रूप से चलता जा रहा है।

मरुभूमि में इस ज्ञान गंगा को प्रवाहित करके श्री सेठिया जी ने जीवन में सब से बड़ा और पुनीत कार्य किया है। कितने ही जिज्ञासुओं ने समय समय पर संसार के ताप से संतप्त होकर इस पुण्य चेत्र की शरण ली है और अपनी चिर अतृष्त ज्ञान पिपासा को शान्त किया है और करते हैं। श्री सेठिया जी ने अनेक महान कार्यों का श्रीगणेश किया है। और उन्हें उन्नित के सोपान पर चढ़ाया हं। उन सब में आपका यह कार्य सब से अधिक निखार्थ विशुद्ध भावना सम्पन्न और लोक सेवा का परिचायक है। आपके यश का यह अमर स्मारक अपनी अनीखी गित से खड़ा अपने विकास के पथ पर अशसर हो रहा है।



## दो शब्द

#### \*\*\*

''श्री जैन सिद्धान्त वोल संब्रह" नामक प्रन्थ का प्रथम भाग पाठकों के सामने रखते हुए मुक्ते विशेष हुए हो रहा है। इसे तय्यार करने में मेरा मुख्य उद्देश्य था आत्म-संशोधन । वृद्धावस्था में यह कार्य मुफे चित्त शद्धि, त्र्यात्म-सन्नोप और धर्मध्यान की त्रोर प्रवृत्त करने के लिए विशेष सहायक हो रहा है। इसी के अवरा, मनन और परिशीलन में लगे रहना जीवन की विशेष अभिलापा है। इसकी यह आंशिक पूर्ति मुमे श्रसीम त्रानन्द दे रही है। ज्ञान प्रसार त्रीर पारमार्थिक उपयोग इसके त्रानुपंगिक फल हैं। यदि पाठकों को इससे कुछ भी लाभ हुआ तो मैं श्रपने प्रयास को विशेष सफल समभूँगा। प्रस्तुत पुस्तक मेरे उद्दिष्ट प्रयास का केवल प्रारम्भिक ऋंश है। इस प्रथम भाग में भी एक साल का समय लग गया है। दूसरा भाग भी शीव ही प्रकाशित करने की श्रभिलापा है। पाठकों की शुभ कामना का बहुत बड़ा वल ऋपने साथ लेकर ही में इस कार्यभार को वहन कर रहा हूँ। बीकानेर वूलन प्रेस के सामायिक भवन में इस सद्विचार का श्रीगएरा हुआ था और वहीं इसे यह रूप प्राप्त हुन्ना है। उद्देश्य, विषय न्त्रीर वातावरण की पवित्र छाप पाठकों पर पड़े विना न रहेगी, ऐसा मेरा विश्वास है।

संवत् १६ अ२ तथ १६ अ६ में 'छत्तीस बोल संग्रह' नामक प्रन्थ के प्रथम भाग और द्वितीय भाग क्रमशः प्रकाशित हुए थे। पाठकों ने उन संग्रहों का यथोचित आदर किया। अब भी उनके प्रति लोगों की रुचि वनी हुई है। वे संग्रह प्रन्थ भी वर्षों के परिश्रम का फल थे, और अनेक

सन्त-मुनिराजों से सुन कर एवं धार्मिक प्रन्थों के अनुशीलन के पश्चात् संमहीत हुए थे और विशेषतः उनका आधार प्रसिद्ध स्थानाङ्ग सृत्र और ममवायाङ्ग सृत्र थे। उक्त सृत्र एवं अन्य प्रन्थों की शैली पर ग्वित होने पर भी हम उस संप्रह को सर्वाङ्ग पूर्ण नहीं कह सकते। वे हमारे प्रथम प्रयास थे और उनमें अनुभव की इतनी गहराई न थी। परन्तु उम समय के समाज को देखते हुए वे समय से पूर्व ही कहे जायँ तो कोई अत्युक्ति न होगी। आज समाज के ज्ञान का स्तर उम समय की अपेचा ऊँचा हो गया है। इसी लिए प्रस्तुत प्रन्थ शैली आदि की हिए से 'छत्तीस बोल संप्रह' का अनुगामी होते हुए भी कुछ विशेषताओं से सम्बद्ध है। यह अन्तर कुछ तो वढ़े हुए अनुभव के आधार पर है, कुछ वर्तमान समाज को बढ़ती हुई ज्ञान पिपासा को तदनुक्षप तृत करने के लिए और कुछ साधनों की सुविधा पर है जो इम बार मीभाग्यवश पहले से अधिक प्राप्त हो सकी है।

इस बार जितने भी बोल संप्रहोत हुए हैं । प्रायः सभी आगम एवं सिद्धान्त प्रन्थों के आधार पर लिखे गए हैं।

बोलों के आधारभूत मन्थों का नामोल्लेख भी यथास्थान कर दिया गया है। ताकि, अन्वेपगिप्रिय पाठकों को संदर्भ के लिए इधर उधर खोजने में विशेष परिश्रम न करना पड़े। बोलों के साथ ही आवश्यक व्याख्या और विवेचन भी जोड़ दिया गया है। इस विस्तार को हमने इस लिए उपयोगी और महत्वपूर्ण समभा है कि पुस्तक सार्वजनिक और विशेष उपयोगी हो मके। बोलों के संग्रह, व्याख्यान और विवेचन में मध्यस्थ दृष्टि से काम लिया गया है। माम्प्रदाधिकता को छोड़ कर शास्त्रीय प्रमाणों पर ही निर्भर रहने की भरसक कोशिश की गई है। इसी लिए ऐसे बोलों और विवेचनों को स्थान नहीं दिया है जो साम्प्रदाधिक और एक देशीय हैं। आशा है प्रस्तुत प्रन्थ का दृष्टिकोण और विवेचन शेली उदार पाठकों को समयोपयोगी और उचित प्रतीत होंगे।

प्रत्येक विषय पर दिए गए प्राचीन शास्त्रों के प्रमाण जैनदर्शन का अनुसन्धान करने वाले तथा दूसरे उच कहा के विद्यार्थियों के लिए भी विशेष उपयोगी सिद्ध होंगे। बोलों का यह वृहत् संम्रह उनके लिए 'जैन विश्वकोप' का काम देगा। साधारण स्कूल तथा पाठशाला झों के श्रध्यापक भी विद्यार्थियों के लिए उपयोगी तथा प्रामाणिक विषय चुनने में पर्याप्त लाभ उठा सकेंगे। उनके लिए यह प्रन्थ एक मार्ग दर्शक और रत्नों के भएडार का काम देगा। साधारण जिज्ञासुत्रों के लिए तो इसकी उपयोगिता स्पष्ट ही है।

प्रनथ में आए हुए विषयों की सूची बोलों के नम्बर देकर अका-राद्यनुक्रमणिका के अनुसार प्रारम्भ में दे दी गई है। इस से पाठकों को इच्छित विषय हुँ हुने में सुविधा होगी।

नूँ कि इस पुस्तक की शेली में संख्यानुक्रम का अनुसरण किया गया है। इस लिए पाठकों को एक ही स्थान पर सरल एवं सूद्रम भाव तथा विचार के बोलों का संकलन मिलेगा, परन्तु इस दशा में यह होना स्वाभाविक ही था। इस कठिनाई को हल करने के लिए कठिन बोलों पर विशेष रूप से सरल एवं विस्तृत व्याख्याएँ दी गई हैं। कठिन और दुवेंधि विपयों को सरल एवं सुबोध करने के प्रयत्न में सम्भव है भावों में कहीं पुनकिक प्रतीत हो, परन्तु यह तो जान बूक्त कर पाठकों की सुविधा के लिए ही किया गया है।

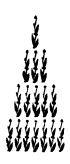
ये शब्द इस लिए लिखे जा रहे हैं कि प्रेमी पाठकों को मेरे प्रयास के मूल में रही हुई भावना का पता लग जाये और वे जान लें कि जहां इसमें आत्मोन्नित की प्रेरणा है वहीं लोकोपकारी प्रवृत्ति भी है। प्रस्थ के सम्बन्ध में जो कुछ कहा गया है वह पाठकों को अपने परिश्रम का आभास करा कर प्रभावित करने के लिए नहीं अपिद्ध इस धार्मिक अनुष्ठान का समुचित आदर करने के लिए हैं। यदि वे मेरे इस कार्य से किचिन्मात्र भी आध्यात्मिक स्फूर्ति का ऋनुभव करेंगे तो लोक कल्याण की भावना को इससे भी मुन्दर और आध्यात्मिक साहित्य मिल सकेगा।

"श्री जैन सिद्धान्त बोल संप्रह्" में 'बोल' शब्द साधारण पाठकों को एक देशीय सा प्रतीत होगा, किन्तु शास्त्रों में जहाँ ग्थान शब्द है, खड़ी बोली और संस्कृत में जहां श्रङ्क या संख्या शब्द दिए जाते हैं. वहीं जैन परम्परा में "बोल" शब्द प्रचलित है। प्राकृत और मंस्कृत न जानने वाले पाठक भी इससे हमारा उद्दिष्ट अभिप्राय सरलता से समफ सकेंगे। इसी लिए और शब्दों की अपेत्ता इसको विशेषता दी गई है। और इस प्रनथ में "बोल" शब्द का ही प्रयोग किया गया है।

इस प्रनथ को शुद्ध ऋोर प्रामाणिक बनाने के लिए भरसक कोशिश की गई है। फिर भी मानव मुलभ त्रुटियों का रह जाना सम्भव है। यदि सहदय पाठक उन्हें मृचित करने की कृपा करेंगे तो आगामी संस्करण में सुधार ली जाएँगी। इसके लिए मैं उनका विशेष अनु-गृहीत रहूँगा।

वूलन प्रेस वीकानेर स्रापाढ़ शुक्ता ३, संवत १६६७ ना० ८ जुलाई १६४० ई०

निवेदक:— भेरोंदान सेठिया



## श्राभार प्रदर्शन

#### \*\*\*

सर्व प्रथम मैं भारत भूपण, पिड़त रत्न, शतावधानी मुनि
श्री रत्नचन्द्रजी महाराज, जैनधर्म दिवाकर, साहित्य रत्न उपाध्याय श्री
आत्मारामजी महाराज तथा परम प्रतापी पृज्य श्री हुक्मीचन्द्रजी
महाराज की सम्प्रदाय के आचार्य्य पूज्य श्री जवाहिरलालजी महाराज
के मुशिष्य पं० मुनि श्री पन्नालालजी महाराज ( ऊंटाला वाले )
इन धर्म गुरुशों का आभारी हूँ, जिन्होंने कृपा पूर्वक अपना अमृल्य
ममय देकर इस प्रन्थ की हस्त लिखित प्रति का अवलोकन करके उचित
और उपयोगी परामर्श प्रदान किए हैं। इन पूज्य मुनिवरों के इम
हम्त लिखित प्रति को पढ़ जाने के बाद मुक्ते इस प्रन्थ के विपय में विशोप
वल प्रतीत होने लगा है और में इतना साहम मंचित कर सका हूँ कि
अपने इस प्रयास को निम्मंकोच भाव से पाठकों के सामने रख सक्तुँ।
अत एव यदि पाठकों की और से भी उक्त मुनिराजों के प्रति आभार
प्रदर्शन करूँ तो सर्वथा उचित ही होगा।

इस प्रन्थ के प्रणयन में मैं तो उपलक्ष्य मात्र हूँ। इसके लेखन, मंगरन, संकलन, श्रनुवाद, श्रवलोकन, विवेचन श्रीर व्याख्या श्रादि का श्रिथकांश प्रत्यक्ष कार्य तो उदयपुर निवासी श्रावक श्रीयुन पं० रोशनलालजी चपलोत, बी. ए., न्याय तीर्थ, काव्य नीर्थ, सिद्धान्त तीर्थ, विशारद का किया हुआ है। इनके इम कार्य में मेरा भाग मार्ग प्रदर्शन भर का रहा है। इस श्रमुल्य श्रीर साङ्गोपाङ्ग सहायता के लिए यदि मैं उन्हें धन्यवाद देने की प्रथा का श्रनुमरण करूँ तो वह उनके सहयोग का उचित प्रस्कार न होगा। इस लिए

यहाँ मैं केवल उनके नाम का उल्लेख करके ही अप्रसर होता हूँ। इसी प्रकार इस प्रन्थ के प्रथम और द्वितीय बोल के सम्पादन में कानोड़ (मेवाइ) निवासी सुश्रावक पं० श्रीयुन् पूर्णचन्द्रजी दक न्याय तीर्थ का सहयोग सुभे मुलभ रहा है। उनके विम्तृत शास्त्रीय ज्ञान और उनकी अनुशीलन-प्रिय विद्वत्ता का लाभ उठाने से प्रन्थ की उपयोगिता बढ़ गई है। अतः श्री पूर्णचन्द्रजी को उन के अमूल्य सहयोग के लिए धन्यवाद देना मेरा कर्तव्य है।

पंजाव प्रान्त के कोट-इसा-खां निवासी श्रावक पं० श्यामलाल जी जैन, बी. ए., न्याय तीर्थ, विशारद का भी समुचित सहयोग रहा है । श्रीयुत भीष्वमचन्द्जी सुराणा ने भी इस कार्य में सहयोग दिया है। अतः दोनों महाशयों को मेरा धन्यवाद है ।

श्रीमान पं० इन्द्रचन्द्र जी शाम्त्री, शाम्त्राचार्य, वेदान्त त्रारिधि, न्याम तीर्थ, वी. ए., ने इस प्रंथ की पाएडुलिपि का परिश्रम पूर्वक मंशोधन किया है। उनका श्रल्पकालीन सहयोग प्रन्थ की उपयोगी, विशद श्रोर सामयिक बनाने में विशेष सहायक है।

उपरोक्त सङ्जन सेठिया विद्यालय के म्नातक हैं। उन से इस तरह का सहयोग पाकर मुक्ते ऋपार हर्प हो रहा है। ऋपने लगाये हुए पैंधे के फुलों की सुगन्ध से किस माली को हर्प नहीं होना ?

पुस्तक तय्यार होने के कुछ दिन पहले "श्री जैन नीराश्रम व्यावर" के स्नातक श्रीयुन पं० घेवर चन्द्र जी बाँठिया 'वीर पुत्र' जैन न्यायतीर्थ, व्याकरण नीर्थ, जैन सिद्धान्त शाम्त्री का सहयोग प्राप्त हुन्ना। उनके प्रयत्न से इस प्रन्थ का शीव्र श्रकाशन मुलभ होगया। श्रतः उन्हें मेरा धन्यवाद है।

श्रीमान पं० सिंदानम्द जीशम्मी साहित्य शास्त्री, ज्योतिर्विद् का भी में त्रानुगृहीत हूँ। जिन्होंने इस प्रन्थ में त्राए हुए ज्योतिष सम्बन्धी बोलों का त्रावलोकन त्रौर उपयोगी परामर्श प्रदान किया है।

## [ १३ ]

चिरञ्जीव जेठमल सेठिया ने भी इस मन्थ की हस्त लिखित प्रति का आद्योपान्त अवलोकन करके जहां तहां आवश्यक मंशोधन किये हैं।

इसके अतिरिक्त इस यन्थ के प्राायन में प्रत्यक्त या परोक्त रूप में मुफ्ते जिन जिन विद्वानों की सम्मतियों और प्रन्थ कर्त्ताओं की पुग्तकों से लाभ हुआ हैं। उनके प्रति में विनम्र भाव से कृतज्ञ हूँ।

> निवेदकः— भैरोंदान सेठिया

वृत्तन प्रेम विलिंडगम ) वीकानेर



## भूमिका

इस अतादि संसार चक्र में प्रत्येक आत्मा अपने अपने कमों के अनुसार सुख और दुःख का अनुभव कर रहा है। किन्तु जो आत्मिक आनन्द है, उससे विञ्चन ही है। कारण कि आत्मिक आनन्द चायिक और चायोपशमिक भाव पर हो निर्भर है। सो जब तक आत्मा उक्त भावों की और लच्य नहीं करता अर्थान् सम्यक्तया उक्त भावों में प्रविष्ट नहीं होता तब तक आत्मा को आत्मिक आनन्द की प्राप्ति भी नहीं हो सकती। इस निये आग्मों में विधान किया गया है कि जब तक आत्मा को चार अंगों की प्राप्ति नहीं होती तब तक आत्मा मोच्न की भी प्राप्ति नहीं कर सकता। जैसे कि:—

चत्तारि परमंगाणि दुल्लहाणीह जन्तुणो। माणुसत्तं मुई सद्घा, संजमम्मि य वीरियम्॥१॥ (उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन ३ गाथा १)

इस गाथा का यह भाव है कि प्रत्यंक आतमा को चार आंगों की प्राप्ति होना दुलभ है। वे चार अङ्ग यं हैं:—मनुष्यत्व, श्रुति, अद्धा, और मंग्रम में पुरुषार्थ। जब ये सम्यक तथा प्राप्त हो जाय तब निस्संदेह उस जीव की मुक्ति हो जाती है। उक्त गाथा में मनुष्यत्व के अनन्तर ही श्रुति शब्द दिया गया है। इस में प्रायः आतम विकास का कारण श्रुत ज्ञान ही मुख्य कारण प्रति पादन किया है।

श्रुत ज्ञान के विषय,

शान्त्रों में पांच ज्ञानों में से परोपकारी सिर्फ श्रुत ज्ञान को ही प्रतिपादन किया है। इस के नन्दी मृत्र में चतुर्दश भेद कथन किए गए हैं । वे भेद जिज्ञासुश्रों के अवश्य ही द्रष्टच्य हैं । उपयोग पूर्वक कथन करता हुआ श्रुत केवली भगवान् की शक्ति के तुल्य हो जाता है । तथा श्रुत ज्ञान के अध्ययन करने से आत्मा स्व विकास और परोपकार करने की शिक्त उत्पन्न कर लेता है इतना ही नहीं किन्तु सम्यग्श्रुत के अध्ययन से सम्यग दर्शन को भी उत्पन्न कर सकता है । जैसे कि उत्तराध्ययन सूत्र के २८ वें अध्ययन की २१ वीं वा २३ वीं गाथा में वर्णन किया है ।—

जो सुत्तमहिज्जन्तो, सुएएए स्रोगाहई उ संमत्तं।
स्रोगए वाहिरेए वा, सो सुत्तमइ ति नायव्वो॥ २१॥
सो होइ स्रभिगम मई. सुय नांएए जेगा ऋत्थस्रो दिट्ठं।
इक्कारस स्रंगाई, पडएएएगं दिट्टिवान्यो य ॥ २३॥
इन गाथात्रों का यह भाव है कि स्रंग सूत्र वा स्रंगवाह्य सूत्र
तथा दृष्टि वाद स्रथवा प्रकीर्एक प्रन्थों के स्रध्ययन से सूत्र मित्र मित्र मित्र स्वि स्रोग

#### प्रस्तुत ग्रन्थ विषय

सम्यग दर्शन की प्राप्ति के लिये ही 'श्री जैन सिद्धान्त बोल मंप्रह' अर्थान प्रस्तुन प्रन्थ निर्माण किया गया है।

कारण कि शान्त्रों में चार अनुयोगों का विम्तार पूर्वक वर्णन किया है जो कि मुमुत्तु आत्माओं के लिये अवश्यमेव पठनीय है। जैसे कि:— चरण करणानुयोग, धर्म कथानुयोग, गिण्नानुयोग, द्रव्या नुयोग। इस प्रन्थ में चार अनुयोगों का यथा स्थान बड़ी ही सुन्दर रीति से संग्रह किया है तथा प्रत्येक स्थान अपनी अनुपम उपमा रखता है। जैसे एक स्थान में ऐसे बोलों का संग्रह किया गया है जो सामान्य रूप से एक ही संख्या वाले हैं। जैसे सामान्य रूप से आत्मा एक है न्योंकि उपयोग लक्षण आत्मा का निज गुण है। वह सामान्य रूप से प्रत्येक जीव में रहता है। जिस द्रव्य में उपयोग लक्षण नहीं है उसी

द्रव्य को अनात्मा वा अजीव द्रव्य कहते हैं। कारण कि प्रत्येक पदार्थ की सिद्धि उसके द्रव्य, गुण, और पर्याय से की जाती है। प्रथम स्थान में बड़ी सुन्दर शैली से आगमों से वा आगमों के अविकद्ध प्रन्थों से एक एक बोल का संप्रह किया गया है।

दितीय श्रंक में दो दो बोलों का संग्रह है। उसमें सामान्य श्रौर विशेष वा पक्त, प्रतिपक्त बोलों का संग्रह है। जैसे जीव श्रौर श्रजीव, पुण्य श्रौर पाप, वन्ध श्रौर मोक्त इत्यादि। इसी प्रकार हेय, होय श्रौर उपादेय से सम्बन्ध रखने वाले श्रमेक बोल संग्रह किये गय हैं। स्थानाङ्ग स्त्र के दितीय स्थान में उपादेय का वर्णन करते हुये कथन किया है कि दो स्थानों से युक्त श्रात्मा श्रमादि संसार चक्र से पार हो जाता है जैसे कि:—

दोहिं ठाणेहिं अणगारे संपन्ने अणादियं अणवयमां दीहमद्धं चाउरंत संसार कंतारं वीनिवतेष्का, तं जहा विष्णाए चेव चरणेण वा। (द्वितीय स्थान उद्देश प्रथम सूत्र ६३)

इस सूत्र का यह भाव है कि दो स्थानों से युक्त अनगार अनादि संसार चक्र से पार हो जाता है। जैसे कि विद्या से और चारित्र से। यह सूत्र प्रत्येक मुमुद्ध के मनन करने योग्य है क्योंकि इस सूत्र से जाति-वाद और कुल-वाद का खण्डन स्वयमेव हो जाता है अर्थात जाति और कुल से कोई भी संसार चक्र से पार नहीं हो सकता। जब होगा विद्या और चारित्र से होगा। इस प्रकार प्रस्तुत प्रन्थ में शिचाप्रद वा ज्ञातव्य आगमों से उद्धृत कर संप्रह किया गया है जो अवश्य पठनीय है।

तीन तीन के बोल संप्रहों में बड़े ही विचित्र और शिक्षाप्रद बोलों का संप्रह है। इस लिए ज्ञान संपादन के लिए प्रस्तुत प्रन्थ का अवश्य ही स्वाध्याय करना चाहिए। स्थानाङ्ग सूत्र के तृतीय स्थान के चतुर्थ उदेशा के २१७ वें सूत्र में लिखा है कि:—

तिविहे भगवया धम्मे पएण्ते तंजहाः—सुद्यधिष्मिते सुज्भातिते सुतविस्ति । जया सुत्रधिष्मितं भवित तदा सुज्भातियं भवित जया सुज्भातियं भवित तदा सुतविस्तियं भवित । से सुत्रधिष्मिते सुज्भातिते सुतविस्ते सुतक्खातेणं भगवया धम्मे पएण्ते ।

( सूत्र २१७)

इस सूत्र का यह भाव है कि श्री भगवान ने धर्म तीन प्रकार से वर्णन किया है। जैसे कि भली प्रकार से पठन करना, फिर उसका ध्यान करना, फिर तप करना अर्थान् आचग्ण करना। क्योंकि जब भली प्रकार से गुरु आदि के समीप पठन किया होता है तव ही सुध्यान हो सकता है। सुध्यान होने पर ही फिर भली प्रकार से आचरण किया जा सकता है। अतः पहले पठन करना फिर मनन करना और फिर आचरण करना। यही तीन प्रकार से श्री भगवान ने धर्म वर्णन किया है। इससे भली भांति सिद्ध हो जाता है कि श्री भगवान का प्रथम धर्म अध्ययन करना ही है। सो सम्यग् सूत्रों का अध्ययन किया हुआ। आत्म विकास का मुख्य हेतु होता है।

यह प्रस्तुत प्रन्थ विद्यार्थियों के लिये उपयोगी होने पर भी विद्वानों के लिये भी परमोपयोगी है झौर इसमें बहुत से बोल उपादेय रूप में भी संप्रहीत किये गए हैं। जैसे कि श्रावक की तीन झनुप्रेक्षाएं। स्थानाङ्ग सूत्र तृतीय स्थान के चतुर्थ उद्देश के २१० वें सूत्र में वर्णित की गई हैं। जैसे कि:—

तिहिं ठाणेहिं समणोवासते महानिज्ञरे महापज्जवसाणे भवति।
तंजहाः—(१) कयाणमहमप्पं वा वहुयं वा परिग्गहं परिचइन्सामि
(२) कया एां च्रहं मुंडे भवित्ता च्रागारातो च्राणगरितं पव्वइस्सामि
(३) कया एां च्रहं च्रपिक्छम मारणंतियं संलेहणा भूसणा भूसिते भत्तपाण
पडियातिक्खते पाद्योवगते कालं च्रणवकंखमाणे विहरिस्सामि।

एव स मण्सा स वयसा स कायसा पागड्माणे (जागरमाणे) समणी-वासते महाण्जिरे महापज्जवसाणे भवति (मूत्र २१०)

इस पाठ का भावार्थ यह है कि श्रावक तीन श्रानुपेचाश्रों द्वारा कर्मों की निर्जरा करके संसार चक्र से पार हो जाता है। जैसे कि:—

श्रावक मन, वचन और काया द्वारा निम्निलिखिन तीन अनुप्रेत्ताएं सर्देव करता रहे अर्थान् तीन मनोरथों की सदेव काल शुद्ध अन्तः करण से भावना भाता रहे। जैसे कि:--

- (१) कब मैं अल्प वा बहुत परिग्रह का परित्याग करूँगा अर्थान् दान दूंगा।
- (२) कब मैं मुण्डित होकर घर से निकल अनगार वृति प्रहण करूँगा।
- (३) कब में श्रशनादि का त्याग कर पादोगमन अनशन द्वारा समाधि मृत्यु की प्राप्ति कहँगा।

ये तीन मनोरथ श्रमणोपासक के लिये सँदव काल उपादेय हैं। प्रथम मनोरथ में अल्प वा वहुत परिग्रह का त्याग विषय कथन किया है। किन्तु मृल सूत्र में आरम्भ का उल्लेख नहीं है इससे दान ही सिद्ध होता है क्यों कि हेम कोश के द्वितीय देव काएड के पचास और इकावन श्लोक में दान शब्द के १३ नाम दिये गये हैं। जैसे कि:—

दानमुत्सर्जनं त्यागः, प्रदेशनविसर्जने ।
 विद्यायितं वितरणं, स्पर्शनं प्रतिपादनम् ॥५०॥
 विश्राणनं निर्वपणमपवर्जनमंहतिः ।

दान धर्म श्री भगवान् ने सर्व धर्मों से मुख्य वर्णन किया है। अतः वृतीय बोल संप्रह में जिज्ञासुत्रों के लिये अत्यन्त उपयोगी संप्रह किया गया है।

प्रस्तुत प्रनथ के चतुर्थ बोल संग्रह में विस्तार पूर्वक चतुर्भिङ्गयों का संग्रह है जो अनेक दृष्टियों से वड़े ही महत्व का है। जैसे स्थानाङ्ग सूत्र के चतुर्थ स्थान के प्रथम उद्देश में लिखा है कि वस्त्र चार प्रकार के होते हैं। जैसे कि:—

चत्तारि वत्था परणते तंजहा, (१) सुद्धे सामं एगे सुद्धे (२) सुद्धे सामं एगे असुद्धे (२) असुद्धे सामं एगे असुद्धे (४) असुद्धे सामं एगे असुद्धे (४) श्रमुद्धे सामं एगे असुद्धे (४) एवामेव चत्तारि पुरिस जाता परणाते तंजहाः—सुद्धे सामं एगे सुद्धे चड भङ्गो ४। एवं परिसातस्वे वत्था सपडिवक्खा। चत्तारि पुरिस जाता परणाते तंजहाः—सुद्धे सामं एगे सुद्धमसे चड भङ्गो ४। एवं संकर्षे जाव परकामे। (सृत्र २३६)

इस पाठ का यह भाव है कि वस्त्र चार प्रकार के होते हैं।
(१) शुद्ध नाम वाले एक शुद्ध वस्त्र हैं। (२) शुद्ध ऋशुद्ध (३) ऋशुद्ध शुद्ध (४) ऋशुद्ध ऋशुद्ध । इसी प्रकार पुरुषों के विषय में भी जनाना चाहिये। जिसका ताना बाना शुद्ध हो और चोममय वस्त्र हो, वह पहले भी शुद्ध है अर्थात् उसकी उत्पत्ति भी शुद्ध और वस्त्र भी शुद्ध है। इसी प्रकार अन्य भङ्गों के विषय में भी जानना चाहिये। इस चतुर्भङ्गों में वस्त्रों द्वारा पुरुषों के विषय में अत्यन्त सुन्दर शैली से वर्णन किया है। ऋहिंसक पुरुषों के लिए वस्त्र का प्रथम भङ्ग उपादेय है। दार्ष्टान्तिक में प्रथम भङ्ग वाला पुरुष जगत् में परोपकारी हो सकता है अर्थात् जो जाति कुलादि से सुसंस्कृत है और फिर ज्ञानादि से भी अलंकृत हो रहा है, वही पुरुष संसार में परोपकार करता हुआ मोज्ञाधिकारी होजाता है।

प्रस्तुत ग्रन्थ में बड़ी ही योग्यता के साथ महती पठनीय चतुर्भङ्गीयों का संमह किया गया है। वे चतुर्भिङ्गियें अनेक दृष्टि कीए से महत्ता रखती हैं। जो मुमुज्ज जनों के लिए अत्यन्त उपादेय हैं और आत्म विकास के लिये एक कुठजी के समान हैं।

प्रस्तुत प्रनथ के पाँचवें बोल संप्रह में पांच पांच बोलों का संप्रह किया गया है। यदि उनको अनुप्रेचा पूर्वक पढ़ा जाय तो जिज्ञासुओं को अत्यन्त लाभ हो सकता है क्योंकि उपयोग पूर्वक अध्ययन किया हुआ श्रुत त्र्यात्म विकास का मुख्य कारण होता है। जैसे कि स्थानाङ्ग सूत्र के पांचवें स्थान के तृतीय उद्देश में लिखा है। जैसे कि:—

धम्मं चरमाणस्स पंच िएस्सा ठाणा परणते तंजहाः—
छक्काए, गणे, राया, गिहवती, सरीरं।
(सूत्र ४४७)
पञ्च िण्ही परणते तंजहाः—
पुत्तनिही मित्तनिही सिप्पनिही धणिणही धन्निणही।
(सूत्र ४४८)
सोए पञ्च विहे पर्णाते तंजहाः—
पुढिव सोते, आउ सोते, तेउ सोते मंत सोते बंभ सोते।
(सूत्र ४४६)

इस सूत्र में यह वर्णन किया है कि जिस आतमा ने धर्म महरण किया है उसके पांच आलम्बन स्थान होते हैं। जैसे—छः काया, गर्ण, राजा, गृहपति, और शरीर । जब ये पांचों ही ठीक होंगे तब ही निर्विन्न स्नता पूर्वक धर्म हो सकेगा।

पांच निधि (कोप) गृहस्थों की होती हैं। (१) पुत्र निधि (२) मित्र निधि (३) शिल्प निधि (४) धन निधि (४) धान्य निधि।

पांच प्रकार का शौच होता है । जैसे:—पृथ्वी शीच, जल शौच, तेजः शौच, मन्त्र शौच और ब्रह्म शौच। जिस में प्रथम के चार शौच वाह्य हैं और ब्रह्मशौच अन्तरङ्ग है। इन सूत्रों की व्याख्या वृत्तिकार ने बड़े विस्तार से की है जो जिज्ञासुओं के लिये दृष्टव्य है।

प्रस्तुत प्रन्थ के संप्रह में पांच पाँच बोलों का संप्रह बड़ी ऊहा-पोह द्वारा किया गया है। प्रत्येक बोल बड़े महत्व का है और अनेक दृष्टि कोएा से विचारने योग्य है। अतः यह संप्रह अत्यन्त परिश्रम द्वारा किया गया है। इस से अत्यन्त ही लाभ होने की संभावना की जा सकती है। मेरे विचार में यह प्रन्थ प्रत्येक व्यक्ति के लिये उपयोगी है। यदि पाठ-शालाओं में इसकी स्थान मिल जाय तो विद्यार्थियों को अत्यन्त लाभ होगा। श्रीमान् सेठ भैरोंदानजी को ऋत्यन्त धन्यवाद है कि वे इतनी वृद्धावस्था होने पर भी श्रुत ज्ञान के प्रचार में लगे हुए हैं।

श्रुत ज्ञान का प्रचार ही त्रात्म विकास का मुख्य हेतु है। इसी से ब्रात्मा अपना कल्यागा कर सकता है। क्योंकि उत्तराध्ययन सूत्र के २६ वं अध्ययन के २४ वें सूत्र में लिखा है कि:—

सुयस्स त्राराहण्याए णं भन्ते जीवे किं जण्यइ ? । सुयस्स त्राराहण्याए त्रन्नाणं खवेइ ण् य संकिलिस्सइ !। २४ ॥

इस पाठ का यह भाव है कि भगवान् श्री गौतम जी महाराज श्रमण भगवान् श्री महावीर स्वामी से पूछते हैं कि है भगवन्! विधि पूर्वक श्रूत की अराधना करने से जीव को किस फत की प्राप्ति होती है? इस प्रश्न के उत्तर में श्री भगवान् फरमाते हैं, कि हे गौतम सम्यक्त्या श्रुत की आराधना करने से अज्ञान और क्लेश का नाश हो जाना है कारण कि क्लेश अज्ञान पूर्वक ही होता है। जब अज्ञानता का नाश हुआ तब क्लेश साथ ही नष्ट हो जाता है। अतः सिद्ध हुआ श्रुत आराधना के लिए खाध्याय अवश्य करना चाहिए क्योंकि स्वाध्याय करने से ज्ञानावरणीय कर्म चय हो जाना है। फिर आत्मा ज्ञान स्वरूप में लीन होजाता है। जैसे कि आगम में कथन है कि:—

सङकाएयां भन्ते जीवे किं जयोइ ? नायावरियाज्ञं कम्मं खवेइ ॥ १८॥

श्रतः स्वाध्याय श्रवश्य करना चाहिए। स्वाध्याय करने से ही फिर श्रात्मा को प्रायः चारित्र गुण् की प्राप्ति हो जाती है चाहे वह देश चारित्र हो या सर्व चारित्र। सूयगडांग सूत्र प्रथम श्रुतः स्कन्ध के द्वितीय श्रध्याय के तृतीय उद्देश की १३ वीं गाथा में लिखा है:—

> गांर पित्र त्रावसे नरे, त्रागुपुन्तं पाणेहिं संजए। समता सन्वत्थ मुन्तते, देवाणं गच्छे स लोगयं॥ १३॥

### [ २२ ]

भावार्थः — जो पुरुष गृह वास में निवास करता हुन्ना भी क्रमशः श्रावक धर्म की प्राप्त करके प्राणियों की हिंसा से निवृत्त होता है तथा सर्वत्र समभाव रखता है वह सुत्रत पुरुष देवताओं के लोक में जाता है।

प्रस्तुत प्रनथ से अध्ययन करने वाले विद्यार्थियों को इससे अत्यन्त लाभ हो सकता है। क्योंकि यह प्रनथ बड़ी उत्तम शैली से निर्माण किया गया है। अतः प्रत्येक मुमुद्ध आत्मा को इसका खाध्याय करना चाहिए जिस से वह क्रमशः निर्वाण पद की प्राप्ति कर सके।

संवत् १६६७ त्रापाढ ) उपाध्याय जैन मुनि त्रात्माराम (पञ्जाबी) शुक्ला ४ चन्द्रवार ) लुघियाना

# **ऋकारायनुकमािग्**का

#### ग्र

| विषय                  | बोल नम्बर    | विषय ह                              | तिल नम्बर |
|-----------------------|--------------|-------------------------------------|-----------|
| श्रङ्ग बाह्य भूत      | १६           | <b>ऋचित्त वायु पांच</b>             | ४१३       |
| श्रङ्ग प्रविष्ट श्रुत | १६           | <b>अचौर्यं</b>                      | 339       |
| श्रङ्गार दोष          | ३३०          | <b>ञ्चचोर्ग्यागुत्रत (स्थृत</b> ञ्च | दत्तादान  |
| श्रंगुल के तीन भेद    | ११८          | विरमण व्रत) के पांच                 |           |
| श्रकरडूयक             | 3XF          | श्रतिचार                            | ३०३       |
| <b>श्रकर्मभूमिज</b>   | <b>७</b> १   | <b>শ</b> হন্তবি                     | ३७१       |
| <b>अकर्माश</b>        | ३७१          | <b>त्र्रजीवाधिकर</b> ण              | ٧o        |
| श्रकपाय               | <b>ર</b> હૃદ | ग्रज्ञात चरक                        | ३४३       |
| श्रकस्माह्रएड         | રદ્દ ૦       | <b>अज्ञानवादी</b>                   | १८१       |
| श्रकाम मरण            | ४३           | श्रग्रुव्रत पांच                    | 300       |
| श्रकारग्              | ३३०          | <b>त्र</b> तिक्रम                   | રષ્ઠપ્ર   |
| त्रकृत्सा             | ३२६          | श्रतिचार                            | ર૪૪       |
| <b>श्रक्रियावादी</b>  | १६१          | ऋतिथि वनीपक                         | ३७३       |
| अगार धर्म             | २०           | <b>अ</b> तिथि संविभाग व्रत वे       | ह पांच    |
| अघाती कर्म            | २७           | <b>अ</b> तिचार                      | ३१२       |
| श्रचतु दर्शन          | 33\$         | ्र<br>अतिथि संविभाग शिचा            | त्रत १८६  |
| श्रचरम समय निर्पन्थ   | રૂજ          | त्रतिभार                            | ३०१       |
| श्रचित्त योनि         | ६७           | श्चतिन्याप्ति                       | १२०       |
|                       |              |                                     |           |

| विषय                                 | बोल नम्बर   | , विषय बोल                           | नम्बर       |
|--------------------------------------|-------------|--------------------------------------|-------------|
| <b>ऋदत्तादान विरम</b> ण म            | हात्रत ३१६  | <sup>।</sup> अनर्थ दण्ड विरमण व्रत ( | क)१२⊏       |
| श्रदत्तादान विरमण <b>रू</b>          | प तृतीय     | <b>चनवकां</b> चा प्रत्यया            | २६५         |
| महात्रत की पांच भाव                  | राएं ३१६    | . श्रनवस्थित सामायिक कर <b>ए</b>     | 30€         |
| ऋद्धा पल्योपम                        | १०८         | त्र्रनाचार                           | ર૪૪         |
| श्रद्धा सागरोपम                      | १०६         | त्रमात्मभूत लच्चाए                   | ६२          |
| त्र्यधर्मास्तिकाय                    | २७६         | <b>ऋनानुपूर्वी</b>                   | ११६         |
| ऋधर्मास्तिकाय के पांच                | प्रकार २७७  | अनाभिष्रहिक मिथ्यात्व                | २८⊏         |
| अधिकरण की ज्याख्य                    | न ऋोर       | श्रनाभोग प्रत्यया                    | २६५         |
| उसके भेद                             | ४०          | अनाभोग बकुश                          | २६्⊏        |
| अधो दिशा प्रमागातिव                  | म ३०६       | <b>अनाभोग मि</b> श्यात्व             | २८८         |
| त्रधोलोक                             | ६४          | त्रनाहारक                            | C           |
| त्रधोवेदिका                          | ३२२         | <b>त्र्यनिवृत्तिकर</b> ग्            | ७८          |
| अधः करण                              | ૭≒ '        | त्रनुकम्पा                           | २⊏३         |
| श्रनङ्ग क्रीड़ <sup>ा</sup>          | ३०४         | <b>अनुकम्पा</b> दान                  | १६५         |
| <b>अनगार</b> धर्म                    | २०          | <b>अनुगम</b>                         | १६७         |
| <b>ग्रनध्यवसाय</b>                   | १२१         | <b>त्र्यनुत्पन्न उपकर</b> गोत्पादन   |             |
| श्रनन्तक पांच                        | <b>४१</b> ७ | विनय के चार अकार                     | २३४         |
| श्चनन्तक पांच                        | ४१⊏         | श्चनुपालना शुद्ध                     | ३२⊏         |
| त्र्यनन्त जीविक                      | ૭૦          | <b>अ</b> नुप्रेचा                    | ३ <b>८१</b> |
| श्रनन्त संसारी                       | <b>Z</b> 1  | <b>अनुभाग बन्ध</b>                   | ર૪૭         |
| <b>ऋनन्तानुबन्धी</b>                 | १४८         | <b>अनुभापणा शुद्ध</b>                | ३२⊏         |
| <del>त्र्र</del> मर्थे द् <b>र</b> ड | ३६          | <b>त्र</b> नुमान                     | ३७६         |
| <b>अनर्थ द</b> ग्ड                   | २६०         | अनुमान प्रमाण                        | २०२         |
| <b>अनर्थ दर्ड विरम</b> ण त्रत        | ा के पांच   | श्रनुयोग के चार द्वार                | २०८         |
| श्रतिचार                             | 30€         | श्रनुयोग के चार भेद                  | २११         |

| विपय                            | बोल नम्बर         | विषय                            | बोल नम्बर           |
|---------------------------------|-------------------|---------------------------------|---------------------|
| ऋनुयोग द्वार सूत्र का           | । सं <b>चिप्त</b> | ऋप्रत्युपे चित दुण्प्रत         | युपेद्मित उच्चार    |
| परिचय                           | २०४               | प्रस्नवर्ग भूमि                 | ३११                 |
| अन्तकियाएं चार                  | २५४               | <b>अ</b> प्रत्युपे चिन सुन्प्रत | <b>युपे</b> चित     |
| श्रन्तचरक                       | ३४२               | शय्या संस्तारक                  | 3 9 9               |
| <b>श्रन्तरद्वी</b> पिक          | ७१                | ष्ट्रप्रथम समय निर्प            | न्थ ३७०             |
| <b>अन्तरात्मा</b>               | १२५               | श्रप्रमाग्                      | ३३∙                 |
| अन्तराय कर्म के पांच            | भेद ३८८           | <b>अप्रमाद</b>                  | 335                 |
| <b>अन्नाहार</b>                 | ३५६               | श्रप्रमार्जिन दुष्प्रम          | र्जित उ <b>वा</b> र |
| त्रन्न इनाय चरक                 | ३५३               | प्रस्ववर्ग भूमि                 | 398                 |
| अन्य प्रकार से मेघ व            | ह चार             | अप्रमाजित दुष्प्रमा             | र्जित शय्या         |
| भेद                             | (ख १७४            | संस्तारक                        | ३११                 |
| त्रपक्वौप <sup>ि</sup> ध भन्नग् | ३०७               | <b>त्र्रप्रावृतक</b>            | 378                 |
| <b>अपरिगृहीतागमन</b>            | ३०४               | त्रभयदान                        | १६७                 |
| ऋपरिग्रह                        | २६६               | श्रभव सिद्धिक                   | 5                   |
| <b>ऋ</b> परिश्रावी              | ३७१               | ्रश्रभिवर्धित संवत्स            | ार ४००              |
| <b>ऋ</b> पर्याप्त               | ζ                 | त्र्रभिषेक सभा                  | ३६७                 |
| त्रपवाद                         | 80                | त्रमृषा                         | २६६                 |
| अपश्चिम मारणान्ति               | क मंले-           | <b>ग्र</b> मैथुन                | <b>२६</b> ६         |
| खना के पांच ऋतिचा               | र ३१३             | <b>ऋयोग</b>                     | <b>ર</b> હદ         |
| श्रपाय विचय                     | २२०               | त्र्यसाहार                      | ३५६                 |
| श्रपायापगम ऋतिशय                | (ख) १२६           | श्ररिहन्त                       | २७४                 |
| ऋपूर्व करण                      | 95                | त्र्ररिहन्त भगवान               | के चार              |
| <b>अपौद्गलिक समकित</b>          | 120.80            | : मृ्लातिशय                     | (ख) १२६             |
| अप्रत्याख्यानिकी किय            |                   | श्रक्ती                         | Ę٥                  |
| श्चप्रत्याख्यानावरण्            | E 4564            | ऋषे कथा                         | <i></i>             |

## [ રદ્દ ]

| विषय                                | बोल नम्बर   | विषय                          | बोल नम्बर      |
|-------------------------------------|-------------|-------------------------------|----------------|
| ऋर्थ दएड                            | ३६          | श्रवान्तर सामान्य             | ጷዼ             |
| ऋर्थ द्एड                           | २६०         | श्रवाय                        | <b>२००</b>     |
| श्चर्थधर पुरुप                      | 58          | ऋविर्गत दोप                   | २८६            |
| ऋर्थ पुरुषार्थ                      | દક્ષ        | <i>श्रव्यक्त स्वप्न द</i> र्श | न ४२१          |
| त्रर्थं रूप श्रुत धर्म              | 3\$         | <b>ऋ</b> व्यवहार राशि         | 3              |
| <b>ऋर्थागम</b>                      | <b>≒</b> 3  | ऋव्याप्ति                     | १२०            |
| त्र्रर्थान्तर                       | ર્.७૦       | त्र्य <b>श</b> वल             | ३७१            |
| ऋर्थावप्रह्                         | ያፍ          | <b>ऋसंख्यान जीविक</b>         | ৬০             |
| ऋर्घ पर्यद्वा                       | ३४⊏         | <b>ऋ</b> मंज्ञी               | 5              |
| त्रलङ्कार सभा                       | રૂદહ        | <b>ग्र</b> मंभ <b>व</b>       | १२०            |
| अल्प आयु के तीन का                  | रसा १०५     | <b>ऋसं</b> यती                | ર્ફ્ટ          |
| ञ्चलोकाकाश                          | <b>\$</b> 8 | त्र्रामंयम पांच               | २६७            |
| अवप्रह के दो भेद                    | <b>ሃ</b> 특  | श्रमंवृत वकुरा                | ३६७            |
| ऋवमह                                | २००         | ।<br>श्रसत्य भाषा             | २६६            |
| <b>স্থ</b> ৰ্ঘ ল্লান                | ३७५         | श्रमत्य वचन के                |                |
| अवधिज्ञान की त्र्या                 | ख्या        | चार प्रकार                    | ૨૭૦            |
| श्रीर भेद                           | १३          | अमत्यामृपा भापा (             | <b>व्यवहार</b> |
| ऋवधिज्ञान या ऋव                     | धिज्ञानी    | भाषा )                        | २६६            |
| के चिलत होने के पांच                | । बोल ३५७   | <b>असद्भावोद्भावन</b>         | २७०            |
| ऋवधिज्ञानी जिन                      | હ           | श्रसाता वेदनीय                | ধ্             |
| श्रवधि ज्ञानावरगोय                  | ३७≂         | ।<br>• ऋसि कर्म               | ૭ર             |
| ऋवधि दशेन                           | 338         | ऋस्तिकाय धर्म                 | <b>બ</b> દ્    |
| त्र्यवन्द्नीय साधु पां <sup>र</sup> | च ३४७       | ऋस्तिकाय के पांच प            | ंच भेद २७७     |
| श्रवसन्न                            | ३४७         | ऋष्ट स्पर्शी                  | ६१             |
| श्चवसर्पिणी                         | ३३          | <b>श्र</b> हिंसा              | 33ક            |

| विषय                          | बोल नम्बर     | विपय बो                         | त नम्बर |
|-------------------------------|---------------|---------------------------------|---------|
| ऋहिंसागुत्रत (स्थृल           | प्राणा-       | श्राचार्य उपाध्याय के           | शेष     |
| तिपात विरमण व्रत )            | के पांच       | साधुत्रों की त्रपेत्ता पाँच     | ī       |
| श्रतिचार                      | ३०१           | <b>श्र</b> तिशय                 | ३४२     |
| —:o: <del>—</del>             | - (           | ष्राचार्यं की ऋदि के            | तीन     |
| त्रा                          |               | भेद                             | १०२     |
| त्र्याकाश                     | રૂઝ ં         | त्राचार्य के तीन भेद            | १०३     |
| <del>द्र्याकाशास्ति काय</del> | ૨૭૬           | श्राचार्य के पाँच प्रकार        | ३४१     |
| त्र्याकाशास्ति काय            | के पाँच       | त्र्याजीवक                      | ३७२     |
| भेद                           | २७७           | श्राज्ञापनिका                   | રહ્ય્ર  |
| ऋाकान्त वायु                  | ४१३           | <b>त्राज्ञा विचय धर्मध्या</b> न | २२०     |
| त्र्याचेपणी कथा की            | व्याख्या      | श्राज्ञा व्यवहार                | ३६३     |
| र्ख्योर भेद                   | १५४           | त्र्यातापक                      | ३५६     |
| त्रागम                        | ३७६           | त्रात्मभूत लत्त्रण              | ६२      |
| त्रागम की व्याख्या            | श्रीर         | त्रात्मवादी                     | १६२     |
| भेद                           | <b>⊂</b> 3    | त्र्यात्ममंवेदनीय उपसर्ग के     | ;       |
| श्रागम प्रमाण                 | २०२           | चार प्रकार                      | २४३     |
| त्रागम व्यवहार                | ३६३           | <b>न्रात्मांगु</b> ल            | ११⊏     |
| श्राचाम्लिक                   | ३४४           | श्रात्मा                        | 8       |
| श्राचार पांच                  | ३२४           | श्चात्मा तीन                    | १२५     |
| श्राचार प्रकल्प के प          | वि            | । त्रादर्श समान त्रावक          | १८५     |
| प्रकार                        | ३२५           | <b>त्रादानभंडमात्रनि</b> नेपणा  |         |
| श्राचार विनय के च             | ार प्रकार २३० | समिति                           | ३२३     |
| श्राचार्य                     | રહ્ય          | श्रादित्य संवत्सर               | 800     |
| त्र्याचार्य उपाध्याय वे       | गण से         | श्राधार                         | 8<      |
| निकलने के पाँच का             | रण ३४३        | आधिकरणिकी किया                  | २६२     |

| विपय                        | वाल नम्बर   | ं विपय                          | वोल नम्बर       |
|-----------------------------|-------------|---------------------------------|-----------------|
| त्र्याधिगमिक समकिन          | १०          | স্থাবিমাৰ                       | ୧୪              |
| ऋाधेय                       | 8=          | त्राश्रवहार प्रति <b>क्रम</b> ण | ક્રસ્ટ          |
| त्रानयन प्रयोग              | ३१०         | श्रामुरी भावना                  | १४१             |
| त्रानुगमिक                  | ⊏५          | त्रामुरी भावना के पांच          | भेद ४०५         |
| आभिप्रहिक मिथ्यात्व         | シベベ         | ञास्तिक्य                       | ર⊏રૂ            |
| श्राभिनिबोधिक ज्ञान         | १४          | त्राहारक                        | 5               |
| ऋाभिनिवोधिक झान             | ४७६         | त्राहारक वन्धन नाम क            | र्भ ३६ <i>०</i> |
| आभिनिवेशिक भिण्यात्         | य २८⊏       | त्राहारक शरीर                   | ३⊏६             |
| आभियोगीकी भावना             | १४४         | त्राहार संज्ञा                  | १४२             |
| अर्थाभयोगिकी भावना          | क           | त्राहार संता चार का             | रणों            |
| पाँच प्रकार                 | ४.४         | से उत्पन्न होनी है              | १४३             |
| त्राभाग वकुश                | ३६⊏         | —:e: <del>—</del>               |                 |
| त्राम्नायार्थ वाचकाचार्य    | । ३४१       | इ                               |                 |
| त्रायु की व्याख्या ऋँार     | भेद ३०      | इच्छा परिमाग्।                  | \$00            |
| त्राग्म                     | ક્ષ્        | इत्यरिका परिगृहीता गमर          | न ३०४           |
| श्रारम्भ                    | દેષ્ઠ       | इन्द्र स्थान की पांच सभा        | एं ३६७          |
| आर्म्भिको क्रिया            | २६३         | इन्द्रिय की व्याख्या            | ऋें(र           |
| श्राराधना तीन               | ದ್ಯ         | भेद                             | २३              |
| त्र्यारोपणा                 | <b>૩</b> ૨૪ | इहलीकाशंसा प्रयोग               | ३१⊏             |
| ऋ।रीपगा के <b>पाँ</b> च भेद | ३२६         | -::-                            |                 |
| त्रारोपणा प्रायश्चित्त      | २४४         | c hay                           |                 |
| श्राजंब                     | કપૂદ        | ईर्यापथिको किया                 | २६६             |
| त्रार्त्तध्यान              | २१५         | ईर्या सभिति                     | ३२३             |
| श्रात्तेध्यान के चार प्रकार | र २१६       | ईयां सामात के चार कारर          | ग् १⊏१          |
| श्रातंध्यान के चार लिङ्ग    | २१७         | ईहा                             | २००             |
|                             |             |                                 |                 |

### [ २٤ ]

| विपय                  | बोल सम्बर     | विषय                 | बोल नम्बर   |
|-----------------------|---------------|----------------------|-------------|
| उ                     |               | उपनय                 | ३८०         |
| उचार प्रस्रवण श्रेष्म | सिंघाग्       | <b>उपपात</b>         | ६६          |
| जल्ल परिस्थापनिकाः    | समिति ३२३     | उपपात सभा            | ३६७         |
| उत्कटुकासनिक          | ३४७           | उपभोग परिभोग परि     | माण         |
| उत्तिप्त चरक          | ३५२           | गुणत्रत              | (क) १२८     |
| उत्तर गुण             | ५५            | उपभोग परिभोग परिभ    | तया त्रत    |
| उत्तराध्ययन सूत्र की  | न्याख्या      | के पांच ऋतिचार       | ३०७         |
| श्रीर छत्तीस श्रध्ययन | ं के नाम      | उपभोग परिभोगातिरि    | क ३०८       |
| तथा उनका मंद्रिप्त भ  | ाव २०४        | उपभोगान्तराय         | ३८८         |
| उत्पातिया             | २०१           | उपमान प्रमाख         | <b>२</b> ०२ |
| <b>उ</b> त्पाद        | ६४            | उपमा संख्या की व्याख | या श्रीर    |
| उत्सर्ग               | ४०            | भेद                  | २०३         |
| उत्सर्पिग्गी          | ३३            | ं उपयोग              | ११          |
| उत्सेधांगुल           | ११८           | े उपयोग भावेन्द्रिय  | २४          |
| उद्य                  | २५३           | उपशमना उपक्रम        | २४६         |
| उदाहरण                | ३⊏०           | उपशम श्रेग्री        | ५६          |
| उदीरणा                | २५३           | उपशम् समकित          | श्दर        |
| उदीरणा उपक्रम         | ૨૪૬           | उपसर्ग चार           | २३६         |
| उदेशाचार्य्य          | 388           | उपादान कारण          | ३५          |
| उद्धार पल्योपम        | १०८           | उपाध्याय             | રહ્ય        |
| उद्घार सागरोपम        | 308           | उरपरिसर्प<br>        | ४०६         |
| उन्मार्ग देशना        | ४८६           | उप्ण योनि            | દહ          |
| उपकरण द्रव्येन्द्रिय  | ခမ္မ          | :0:                  |             |
| च्पत्र.म              | २०⊏           | उ.                   |             |
| उपक्रम की ब्यास्स व   | र्गेर भेद २४६ | उर्ध्वना मामान्य     | 3 <b>੯</b>  |

| विषय                   | बोल नवम्र       | विपय                   | बोल नम्बर   |
|------------------------|-----------------|------------------------|-------------|
| ऊर्ध्व दिशा प्रमागातिः | क्रम ३०६        | <b>ऋौपशमिक</b>         | 50          |
| ऊर्ध्व लोक             | પ્રદ            | त्र्यौपशमिक            | રૂ⊏૭        |
| उध्ये वेदिका           | ३२२             | :0:                    |             |
| ऊनादरी की व्याख्या     | र्ज्यार भेद २१: | क.                     |             |
| :0;                    | 1               | कर्टक के समान श्रावन   | क १⊏४       |
| 粗                      | 1               | कथा नीन                | ६७          |
|                        |                 | कथ्य काव्य             | २१२         |
| ऋजुमति मनःपर्यय झ      |                 | कन्दर्प                | ३०८         |
| ऋतु संवत्सर            | Ros             | कन्दर्प                | ४०२         |
| ऋद्धि के तीन भेद       | કે કે           | कन्दर्प भावना          | १४१         |
| ऋद्धि गारव             | ٤٣              | कन्दर्प भावना के पांच  | प्रकार ४०२  |
| ;o;                    | •               | कप्पवडंसिया            | ३८४         |
| ए                      |                 | कम्मिया                | २०१         |
| <b>एकनोबेदिका</b>      | ३२२             | करण् की व्याख्या श्रीर | भेद अद      |
| एकत:श्चनन्तक           | ४१८             | करण के तीन भेद         | દ૪          |
| एकत्ववितर्के शुक्ल ध्य | गन २२५          | कर्म की ज्याख्या और भे | ोद २७       |
| एकेन्द्रिय             | २⊏१             | कर्म की चार ऋवस्थाएं   | . ૨૪ૂર      |
| एपणा की व्याख्या श्रं  | गैर भेद ६३      | कर्म तीन               | ૭ર          |
| <b>एपणासमिति</b>       | ३२३             | कर्म भूमिज             | ૭१          |
| <del></del> ;o;        |                 | कर्मवादी               | १६१         |
| र्ऋा                   |                 | कल्पातीत               | <b>ছ</b> ঙ  |
| श्रौद्यिक              | ३⊏७             | कल्पोपपन्न             | <b>યુ</b> ૭ |
| भौदारिक बन्धन नार      | कर्म ३६०        | कपाय                   | २⊏६         |
| ऋौदारिक शरीर           | 328             | कपाय                   | २६१         |
| त्रोदारिक संघात नार    | कर्म ३६१        | कपाय की ऐहिक हानि      | याँ १६६     |
| श्रौपनिधिक             | ३५४             | कपाय की व्याख्या और    | सेंद १५८    |

| विपय               | बोल नम्बर   | विपय                     | बोल नम्बर   |
|--------------------|-------------|--------------------------|-------------|
| कपाय जीतने के चार  | उपाय १६७    | किल्विषकी भावना          | <b>१</b> ४१ |
| कपाय प्रतिकमण्     | ३२६         | े किल्विषिकी भावना       | के पांच     |
| कपाय मोहनीय        | २६          | प्रकार                   | ४०३         |
| कांचा              | २⊏४         | किस गति में किस क        | पाय की      |
| काम कथा            | ون          | ऋधिकता होती है           | १६३         |
| काम पुरुषार्थ      | १६४         | कुप्य प्रमाणातिकम        | ३०५         |
| कामभोग तीत्राभिलाप | ४०६ ा       | <b>फुम्भ की चौभ</b> ङ्गी | १६⊏         |
| कामभोगाशंसा प्रयोग | <b>३</b> १३ | कुम्भ की उपमा से चा      | र पुरुष १६६ |
| कायगुप्ति          | (ख) १२८     | <b>फुशील</b>             | ३४७         |
| काय दुप्प्रशिधान   | ३०६         | कुशील                    | ३६६         |
| काय योग            | ٤¥          | कुशील के पांच भेद        | ३६६         |
| काय म्थिन          | ३१          | ं कूटतूला कूटमा <b>न</b> | ३०३         |
| कायिकी             | રફદર        | कूट लेखकरण               | ३०२         |
| कारक समकित         | 50          | कृत्य प्रायश्चित्त       | રષ્ઠપ્ર     |
| कारण               | ४३          | <b>कृत्</b> ना           | ३२६         |
| कारण के दो भेद     | ३४          | कृपण् वनीपक              | ३ ७३        |
| कारुएय भावना       | ૨૪૬         | कृषि कर्म                | ૭૨          |
| कार्माण बन्धन नामक | र्म ३६०     | कृप्गापची                | 5           |
| कार्माण शरीर       | ३⊏६         | केवल ज्ञान               | ३७५         |
| कार्य्य            | ૪ર          | केवलज्ञानी जिन           | <b>હ</b> રૂ |
| काल                | २१० ।       | केवल ज्ञानावरणीय         | ३७⊏         |
| काल के भेद और व्या | ख्या ३२     | केवल दर्शन               | 339         |
| कालचक्र के दो भेद  | ३३          | केवली के परिपह           | उपसर्ग      |
| कालातिक्रम         | ३१२         | सहने के पांच स्थान       | ३३२         |
| काव्य के चार भेद   | २१२         | केवली के पांच श्रानुत्तर | ३७६         |

|                        | Га              | ર 1                                             |                    |
|------------------------|-----------------|-------------------------------------------------|--------------------|
| विषय                   | ्र<br>बोल नम्बर | े ।<br>विषय                                     | बोल नम्बर          |
| ने<br>कौतुक            |                 | ्वायोपशमिक समकित                                |                    |
| कौत्कुच्य              |                 | ' ज्ञायोपशमिक समकित                             |                    |
| कौत्कुच्य<br>कौत्कुच्य | ४०२             | चेत्र                                           | <b>₹</b> १०        |
| किया की ज्याख्या औ     | र उसके          | रून<br>चेत्र पल्योपम                            | १०⊏                |
| भेद                    | <b>ર</b> હર     |                                                 | -                  |
| क्रिया पांच            | રદરૂ            | ्सेत्र पास्तु त्रमास्त्रास्त्रः<br>सेत्र वृद्धि | . २०६<br>३०६       |
| किया के पांच प्रकार    |                 | चेत्र सागरोपम                                   | २० <u>६</u><br>१०६ |
| क्रिया के पांच भेद     | २६४             |                                                 | -                  |
| क्रिया के पांच भेद     | ર્દર્દ          | <b>T</b>                                        |                    |
| क्रियावादी             | १६०             | स                                               | _                  |
| क्रियावादी             | १८१             | खर कएटक के समा                                  |                    |
| क्रोध                  | १५⊏             | श्रावक                                          | १⊏४                |
| क्रोध के चार प्रकार    | १६              | खेचर                                            | 308                |
| क्रोध की उत्पत्ति      | के चार          |                                                 |                    |
| स्थान                  | १६५             | ग                                               |                    |
| कोध के चार भेद औ       | र उनकी          | गच्छ में श्राचार्य्य उपाध                       | थाय के             |
| डपमाएं                 | १४६             | पांच कलह स्थान                                  | <b>३</b> ४४        |
| त्तपक श्रेगी           | પ્રદ            | गणना अनन्तक                                     | ४१७                |
| त्तमाशूर               | १८३             | गिणतानुयोग                                      | <b>२</b> ११        |
| त्त्रयोपशम प्रत्यय अव  | धिज्ञान १३      | गणिम भारड                                       | २६४                |
| चान्ति                 | ३४०             | गति की व्याख्या                                 | १३१                |
| चा यिक                 | ३८७             | गति पांच                                        | ર૭⊏                |
| त्तायिक समकित          | <b>5</b> 0      | गति प्रतिघात                                    | ४१६                |
| त्तायिक समकित          | २८२             | गरा काव्य                                       | <b>२</b> १२        |
| <b>चायोपशमिक</b>       | ७३८             | गर्भ                                            | ६६                 |
|                        |                 |                                                 |                    |

| विषय                                | बोल नम्बर                   | विषय                      | बोल नम्बर          |
|-------------------------------------|-----------------------------|---------------------------|--------------------|
| गर्ही                               | 290                         | घ                         |                    |
| गवेपरौषणा                           | ६३                          | घाती कर्म                 | <b>ર</b> ૭         |
| गारव (गौरव) की                      | व्याग्व्या                  | वारा गम                   | <b>२</b> ०<br>३६२  |
| श्रीर भेद                           | ٤٣                          | अर्थान्त्रम               | 761                |
| गुण                                 | ४६                          |                           |                    |
| गुरा के दो प्रकार से व              | ते भेद ५५                   | च                         |                    |
| गुण प्रकाश के चार स                 | थान २५६                     | चत्तुरिन्द्रिय            | <b>३</b> ६२        |
| गुण लोप के चार                      | कारण २५⊏                    | चत्रु दर्शन               | १६६                |
| गुरा व्रत की व्याख्य                | ग ऋंरि                      | चतुरिन्द्रिय              | २८१                |
| भेद                                 | (क) १२⊏                     | चतुःपद तिर्यञ्च पञ्चे।    | न्द्रय के          |
| गुप्ति<br>-                         | <b>२२</b>                   | ं चार भेद                 | ২ও१                |
|                                     | ऋौर                         | <sub>ं</sub> चतुः स्पर्शी | ६१                 |
|                                     |                             | चन्द्र संवत्सर            | ४००                |
| भेद                                 | (ख) १२⊏                     | चरण करणानुयोग             | <b>२</b> ११        |
| गुरु तत्त्व                         | ६३<br>३३४                   | चरम समय निर्प्रन्थ        | ०७६                |
| गृहपति श्रवप्रह<br>गेय काव्य        | २ <b>२</b> ०<br>२,२         | चार गति में चार संज्ञ     | ात्रों का          |
| गैरुक                               | र<br>३७२                    | ं त्र्राल्प बहुत्व        | १४७                |
| गरक<br>गोनिषाद्यिका                 | <b>२</b> ७२<br>३ <u>५</u> ८ | चार मंगल रूप हैं          | <b>(</b> क) १२६    |
| गामपाचका<br>गौर्याता                |                             | चार प्रकार का संयम        | १७६                |
| भाषाता<br>श्रह्ण <mark>ीप</mark> णा | ६८<br>६३                    | चार महात्रत               | १⊏०                |
| त्रह्णपणा<br>मासेषगा                | <i>و</i> ع<br>وع            | चार कारणों से साध्वी      | से त्रालाप         |
|                                     | .                           | संलाप करता हुन्रा स       | <b>गधु निर्म</b> - |
| मासैषणा (मांडला) के                 | ì                           | न्थाचार का श्रातिक्रमर    | ए नहीं             |
| दोप                                 | 330                         | करता ।                    | १⊏३                |
|                                     |                             | चार मृल सूत्र             | २०४                |

### [ \$8 ]

| विपय                       | बोल नम्बर    | विषय                    | त्रोल नम्बर         |
|----------------------------|--------------|-------------------------|---------------------|
| चारशुभ और चार अश्          | <b>ुभ</b>    | । चारित्र धर्म          | १८                  |
| गग्                        | २१३          | चारित्र धर्म के दो भेद  | २०                  |
| चार इन्द्रियाँ प्राप्यकारी | हें २१४      | चारित्र की व्याख्या ऋौर | भेद ३१४             |
| चार विनय प्रतिपत्ति        | ૨૨૬          | चारित्र पुलाक           | ३६्८                |
| चार भावना                  | ર૪૬          | चारित्र प्रायश्चित्त    | રષ્ઠક્              |
| चार बन्धों का स्वरूप       | समभाने       | चारित्र में राग         | <b>⊏</b> १          |
| के लिये मोदक (लड्डू        | ) का         | चारित्र मोहनीय          | २⊏                  |
| द्यान्त                    | ૨૪⊏          | चारित्र मोहनीय के दो भे | द २६                |
| चार स्थान से हास्य की      | उत्पत्ति २५७ | चारित्र विराधना         | <b>೯</b> ೨          |
| चार प्रकार का नरक व        | គា           | चारित्राचार             | ४३२                 |
| श्राहार                    | २६० '        | चारित्राराधना           | <b>二</b> ६          |
| चार प्रकार का तिर्यञ्च     | का           | चारित्रेन्द्र           | દર                  |
| त्र्याहार                  | २६१          | चिन्ता स्वप्न दर्शन     | <b>४</b> २ <b>१</b> |
| चार प्रकार का मनुष्य       | का           | चौमासी उद्घातिक         | ३२५                 |
| त्राहार                    | २६२          | चौमासी श्रनुद्घातिक     | ३२५                 |
| चार भाग्ड (पग्य वस्तु      | y) २६४       | चौमासे के पिछले सत्तर   | दिनों               |
| चार व्याधि                 | રદ્દષ્ટ      | में विहार करने के पांच  |                     |
| चार पुद्रल परिगाम          | २६६          | कारण                    | ३३७                 |
| चार प्रकार से लोक की       | ·            | चौमासे के प्रारंभ के प  | <b>ग्वास</b>        |
| व्यवस्था है                | <b>२६७</b>   | दिनों में विहार करने के | पाँच                |
| चार कारगों से जीव ह        | <b>गैर</b>   | कारण                    | ३३६                 |
| पुद्रल लोक के बाहर ज       | ाने में      | -:0:-                   |                     |
| <b>असमर्थे हैं</b>         | <b>२</b> ६⊏  | छ                       |                     |
| चारिश्र                    | १६५          | छविच्छेद                | ३०१                 |
| चारित्र कुशील              | ३६६          | छेद सृत्र चार           | २०५                 |

### [ ३४ ]

| विषय ब                     | ोल नम्बर    | विषय                     | बोल     | नम्बर        |
|----------------------------|-------------|--------------------------|---------|--------------|
| छेदोपस्थापनिक चारित्र      | ३१५         | जीवास्तिकाय के पांच      | भेद     | ঽ৩৩          |
| छद्मस्थ के परिपह उ         | पसर्ग       | जीविताशंसा प्रयोग        |         | ३१३          |
| सहने के पाँच स्थान         | ३३१         | ज्ञान                    |         | ३६६          |
| छद्मस्थ पाँच बोल सार       | <b>हात्</b> | ज्ञान कुशील              |         | ३६६          |
| नही जानता                  | ३८६         | ज्ञान के पांच भेद        |         | ३७५          |
| —;o;—                      |             | ज्ञान के दो भेद          |         | १२           |
| <b>ज</b>                   |             | ज्ञान गर्भित वैराग्य     |         | ٤٥           |
| जन्म की व्याख्या और भे     | द ६६        | ज्ञान दान                |         | १६७          |
| जम्बू द्वीप                | 8           | ज्ञान पुलाक              |         | ३६्७         |
| जम्बू द्वीप में मेरू पर्वत | पर          | ज्ञान प्रायश्चित्त       |         | २४४          |
| चार वन हैं                 | २७३         | ज्ञान विराधना            |         | <u>50</u>    |
| जलवर                       | ૪૯૬         | ज्ञानातिशय               | (ख)     | १२६          |
| जाङ्गमिक                   | રે૭૪        | ज्ञानाचार                |         | ३२४          |
| जाति की ज्याख्या और मे     | ोद २⊏१      | ज्ञानाराधना              |         | ⊏६           |
| जिन तीन                    | હ્ય         | ज्ञानावरणीय की व्याख     | या श्री | र            |
| जीन व्यवहार                | ३६३         | उसके पांच भेद            |         | ३७=          |
| जीव                        | (ন্ব) ৩     | ज्ञानेन्द्र              |         | ६२           |
| जीव की अशुभ दीर्घायु वे    | तीन         | ज्योतिषी देवों के पांच   | में द   | 3 <b>3</b> € |
| कारण                       | १०६         | -:0:-                    |         |              |
| जीव की शुम दीर्घायु के ह   | तीन         | त                        |         |              |
| कारण                       | १०७         | तज्जात संसृष्ट कल्पिक    |         | ३४३          |
| जीव के तीन भेद             | ६६          | तत्त्व की व्याख्या श्री। | भेद     | ६३           |
| जीव के पांच भाव            | ३८७         | तत्प्रतिरूपक व्यवहार     |         | ३०३          |
| जीवाधिकरण्                 | <b>ង</b> ॰  | तत्काल उत्पन्न देवता च   | गर      |              |
| जीवास्तिकाय                | २७६         | कारणों से इच्छा करने     | पर      |              |

### [ ३६ ] <del>-></del>

| विषय                         | बोल नम्बर    | विपय                   | बोल नम्बर   |
|------------------------------|--------------|------------------------|-------------|
| भी भनुष्य लोक में नहीं त्रा  |              | तिर्यञ्च आयु बन्ध      | के चार      |
| सकता                         | १३८          | कारण                   | १३३         |
| तत्काल उत्पन्न देवता         | मनुष्य लोक   | तिर्यंकच पक्चेन्द्रिय  | के पांच     |
| में आने की इच्छा कर          | (ता हुऋा     | भेद                    | ४०६         |
| चार बोलों से आने में         | समर्थ        | तिर्यञ्च सम्बन्धी उपर  | सर्ग के     |
| होता है                      | १३६          | चार प्रकार             | ર૪ર         |
| तम्काल उत्पन्न हुन्ना नै     | रयिक         | तीर्थ की व्याख्या ऋौर  | उसके        |
| मनुष्य लोक में आने           | की इच्छा     | भेद                    | १७७         |
| करता है किन्सु चार बं        | ोलों से      | तुच्छौपधि भन्नग्       | ३०७         |
| <b>ब्याने में श्रसमर्थ</b> ह | १४०          | तैजस बन्धन नाम का      | र्भ ३६०     |
| तदुभयधर पुरुष                | <b>⊏</b> 8 ₁ | तैजस शरीर              | β⊐ξ         |
| तदुभयागम                     | ⊏३           | त्याग                  | ३४१         |
| तप                           | १६५          | त्रस                   | 5           |
| तप                           | १६६          | त्रीन्द्रिय            | २⊏१         |
| तप                           | ३४१          | तीन अच्छेच             | ७३          |
| तप आचार                      | ३२४          | तीन का प्रत्युपकार दुः | शक्य है १२४ |
| तप शूर                       | १६३          | तीन ऋर्थ योनि          | १२६         |
| तर्के                        | 30६          | -                      |             |
| तापस                         | ३७२          | द                      |             |
| तिरीड पट्ट                   | રૂ હજ        | दग्धात्तर पांच         | ३⊏૪         |
| तिरोभाव                      | 88           | द्रग्ड                 | ą           |
| तिर्यक् दिशा प्रमाणाति       | क्रम ३०६     | द्र्                   | १२६         |
| तिर्यक् लोक                  | 1            | द्रण्ड के दो भेद       | ३६          |
| तिर्यक् सामान्य              | 34           | दएड की व्याख्या ऋँ     | ौर भेद ६६   |
| तिर्यक् वेदिका               | ३२२          | दएड की ज्याख्या औ      |             |
|                              |              |                        |             |

|                      | [ ३                | <b>。</b> ]                |             |
|----------------------|--------------------|---------------------------|-------------|
| विपय                 | बोल नम्बर          | विषय बोत्                 | त नम्बर     |
| द्र्यायतिक           | ३५६                | दिशि गुणत्रत (क           | ) १२८       |
| दर्शन                | ११                 | दीपक समकित                | Co          |
| दर्शन                | १६५                | दुःख गर्भित वैराग्य       | 63          |
| दर्शन छुशील          | ३६६                | दु:खशय्या चार             | રક્ષ્       |
| दर्शन के तीन भेद     | وي                 | दु:शीलता                  | ४०२         |
| द्शन पुजाक           | ३६७                | दुःसंज्ञाप्य तीन          | øX          |
| दर्शन प्रायश्चित     | २४४                | दुर्लभ बोधि               | 5           |
| दर्शन मोहनीय         | २८                 | दुर्लंब बोधि के पाँच कारण | ! २⊏६       |
| दर्शन विराधना        | 29                 | दुष्पक्वौपधि भन्नग्।      | ३०७         |
| दर्शन के चार भेद     | 33\$               | दुष्प्रत्याख्यान          | ષ્ટ્ર       |
| दर्शनाचार            | ३२४                | दृष्ट लाभिक               | <b>३५</b> ४ |
| दर्शनाराधना          | ⊏६                 | दृष्टिजा किया             | રદેષ્ઠ      |
| दर्श <b>नेन्द्र</b>  | ٤3                 | दृष्टि विपर्यास द्रग्ड    | २,६०        |
| दशवैकालिक सूत्र की   | व्याख्या <b>और</b> | देवगुरु की वैयावृत्त्य    | <b>⊏</b> የ  |
| दश अध्ययनों के नाग   | म तथा इनके         | देव तत्त्व                | <b>€</b> ३  |
| विषय का संदिप्त पा   | रेचय २०४           | देवता की ऋद्धि के ती      | न           |
| दशा श्रुतस्कन्ध का । | <b>सं</b> च्चिप्त  | भेद                       | १००         |
| विपय परिचय           | ર૦૪                | देवताओं के चार भेद        | १३६         |
| दान                  | १६६                | देवता की तीन समिलापा      | मॅं १११     |
| दान के चार प्रकार    | १६७                | देवताश्रों की पहचान वे    | र्त         |
| दान शूर              | १८३                | चार बोल                   | १३७         |
| दानान्तराय           | 355                | देवता का चार प्रकार       | का          |
| दिगाचायै             | ३४१                | त्राहार                   | २६३         |
| दिशा परिमागा त्रत    | के पाँच            | देवता के च्यवन ज्ञान      | के          |
| श्रतिचार             | ३०६                | तीन बोल                   | ११३         |

### [ 3= ]

| विषय                   | वोल नम्बर        | विषय व                    | वोल <b>नम्बर</b>    |
|------------------------|------------------|---------------------------|---------------------|
| देवता के दो भेद        | <u> </u> ১০      | द्रव्य समकित              | १०                  |
| देवता के पश्चात्ताप व  | ह नीन            | द्रज्यानुपृवी के तीन भेद  | ११६                 |
| बोल                    | ११२              | द्रव्यार्थिक नय           | १७                  |
| देव पाँच               | ४२२              | द्रव्यानुयोग              | <b>૨</b> १ <b>१</b> |
| देव सम्बन्धी चार उप    | मर्ग २४०         | <b>द्र</b> त्येन्द्रिय    | २३                  |
| देवाधिदेव              | <del>કર</del> ્ર | द्रव्येद्रिय के दो भेट    | 58                  |
| देव आयु बन्ध के चार    | कारग १३४         | द्विधा श्रनन्तक           | ४१८                 |
| द्वेन्द्रावमह          | ३३४              |                           | ३२२                 |
| देवों की पाच परिचार    | गा ४६⊏           | द्वीन्द्रिय               | २८१                 |
| देश कथा चार            | १५१              | द्विपद् चतुण्पद् माग्गाति | क्रम ३०५            |
| देश बन्ध               | ५२               | हेप प्रत्यया              | <b>२</b> ६६         |
| देश विर्गत सामायिक     | १६०              | द्वेप वन्धन               | રહ્                 |
| देश विम्तार श्रनन्तक   | प्रश्⊏           |                           |                     |
| देशावकाशिक शिचाः       | त्रन             | ध                         |                     |
| के पाँच ऋातिचार        | ३१०              | धन-धान्य-प्रमागातिक       | म ३०५               |
| देशावकाशिक शिचा        | त्रन १⊏६         | धरिम किरियाणा             | રદ્દેષ્ઠ            |
| दोप चार                | <b>૨</b> ૪૪      | धर्म की त्याग्व्या ऋौर उ  | सके                 |
| ्<br>दोष निर्घातन विनय | के चार           | भेद                       | १८                  |
| प्रकार                 | રરૂ૪             | धर्म कथा                  | e <i>3</i>          |
| द्रन्य                 | પ્રક્            | धर्म                      | ३⊏१                 |
| द्रव्य                 | २१०              | धर्म कथा की ब्याख्या      | <b>ब्रोर</b>        |
| द्रव्य अनन्त्रक        | ४१७              | भेद                       | १५३                 |
| द्रव्य ऊनोदरी          | २१               | धर्म कथानुयोग             | च्र                 |
| द्रव्य के दी भेद       | Ę٥               | धर्म के चार प्रकार        | १६६                 |
| द्रव्य नित्तेप         | २०६              | । धर्म के तीन भेद         | હર્દ્               |

| विपय                      | बोल नम्बर      | े विपय                 | बोल नम्बर  |
|---------------------------|----------------|------------------------|------------|
| धर्म तत्त्व               | ६३             | ं न                    |            |
| धर्मदेव                   | <b>૪</b> ૨૨    | नन्दोसूत्र का विषय परि | रेचय २०४   |
| धर्म ध्यान                | <b>२१</b> /    | नज्ञ संवत्सर           | ४००        |
| धर्म ध्यान की चार भार     | वनाएं २२३      | नपुंसक वेद             | <b>€</b> ⊏ |
| धर्म ध्यान रूपी प्रासाद   | पर             | नय                     | ३७         |
| चढ़ने के चार आलम्बन       | । २२२          | <sup>'</sup> नय        | २०८        |
| धर्म ध्यान के चार लिङ्ग   | <b>म्</b> २२१  | नय के दो भेद           | १७         |
| धर्मध्यान के चार प्रकार   | <b>२२०</b>     | नरक श्रायु वन्ध के चा  | ₹          |
| धर्मध्यान के चार भेद      | ર્રક           | · कार <b>ण</b>         | १३२        |
| धर्म पुरुपार्थ            | १६४            | <sup>¹</sup> नरदेव     | ४२२        |
| धर्माचार्यका प्रत्युपकार  | τ              | नव प्रकार से संसारी उ  | तीव        |
| दुःशक्य है                | १२४            | के दो दो भेद           | 5          |
| धर्मास्तिकाय              | २७६            | नवीन उत्पन्न देवता के  | मनुष्य     |
| धर्मास्तिकायके पांच भेद   | २७७            | ् लोक में आने के तीन   | कारण ११०   |
| धर्मोपकरण दान             | १६७            | नाम अन्तक              | ४१७        |
| धाय (धात्री) पांच         | ४०८            | नाम नित्तेप            | ૨૦૬        |
| धारणा                     | २००            | निकाचित की व्याख्या    | म्रीर      |
| धारणा व्यवहार             | ३६३            | भेद                    | ૨૪્ર૨      |
| धार्मिक पुरुष के पांच श्र | <b>ालम्ब</b> न | निद्मिप्त चरक          | ३४२        |
| स्थान                     | ३३३            | निचेप                  | २०८        |
| धूम                       | ३३०            | निज्ञेष चार            | २०६        |
| ध्मात वायु                | ४१३            | निगमन                  | ş⊏o        |
| ध्यान की व्याख्या ऋोर     | भेद २१५        | निगोद                  | £          |
| भ्रीव्य                   | ६४             | निदान शल्य             | १०४        |
|                           | 1              | निद्रा                 | २६१        |
|                           |                |                        |            |

| विषय                                | वोल नम्बर    | विषय                    | वोल तम्बर    |
|-------------------------------------|--------------|-------------------------|--------------|
| निद्रा                              | ક્રશ્        | निष्कृपता               | ४०४          |
| निद्रा निद्रा                       | ४१६          | नैपचिक                  | ३५७          |
| निद्रा से जगने के पांच <sup>ः</sup> | कारण ४२०     | नैसर्गिक ममकित          | <b>१</b> 0   |
|                                     |              | नैसृष्टिकी (नेसत्थिया)  | )            |
| निमित्त                             | ४०४          | नोकपाय मोहनीय           | २६           |
| निमित्त कथन                         | ४०५          |                         |              |
| निमित्त कारण                        | ३५           | Ч                       |              |
| निरनुकम्पता                         | ४०४          | ं पञ्च परमेछी           | २७४          |
| निरयावलिया सूत्र के प               | गंच वर्ग ३८४ | पञ्च कल्याग्यक          | ર્૭૪         |
| निरुपकम आयु                         | ३०           | पञ्चेन्द्रिय            | २⊏१          |
| निरुपक्रम कर्म                      | ३७           | , पत्ती चार             | २७२          |
| निर्वेन्थ                           | ३७२          | पताका के समान श्रावव    | <b>চ</b> १⊏५ |
| निर्प्रन्थ के पाँच भेर              | ३७०          | पदम्थ धर्मध्यान         | २२४          |
| निर्मन्थ पांच                       | ३६६          | पद्म कान्य              | २१२          |
| निविकृतक                            | ६५५          | पर पापंडी प्रशंसा       | ર⊂પ્         |
| निर्वृत्ति द्रव्येन्द्रिय           | २४           | , पर पापंडी संस्तव      | २⊏५          |
| निर्वेद                             | २८३          | परमासु                  | ६            |
| निर्वेदनी कथा की व्य                | गरूया        | ् परमात्मा              | १२५          |
| श्रौर भेद                           | १५७          | परलोकाशंसा प्रयोग       | ३१३          |
| निर्वृत्ति                          | ४४           | पर विवाह करण            | ३०४          |
| निशीथ सूत्र का मंचिए                | त विषय       | पर विसायोत्पादन         | ४०२          |
| परिचय                               | २०५          | पर व्यपदेश              | ३१२          |
| निश्चय                              | 38           | परार्थानुमान के पांच ऋ  | ङ्गः ३८०     |
| निश्चय समकित                        | १०           | परिकुद्धना प्रायश्चित्त | २४४          |
| निपद्या के पांच भेद                 | ३५⊏          | परिप्रह                 | કદ           |

### [ 88 ]

| विषय                   | बोल नम्बर            | विपय                           | बोल नम्बर   |
|------------------------|----------------------|--------------------------------|-------------|
| परिम्रह परिमाण त्रत व  | हे पांच              | पांच निर्याण मार्ग             | २८०         |
| श्रतिचार               | ३०५                  | पांच ऋाश्रव                    | ર⊏દ         |
| परिग्रह विरमण महात्र   | त ३१६                | पांच प्रत्याख्यान              | ३२८         |
| परिव्रह विरमण रूप प    | ांचेम महा            | पांच श्रस्तिकाय                | २७६         |
| त्रत की पांच भावनाएँ   | ३२१                  | पांच संबर                      | २६६         |
| परित्रह संज्ञा         | १४२                  | पांच समिति की व्याख्य          | ग           |
| परियह संज्ञा चार कार   | रणां से              | त्रौर उसके भेद                 | ३२३         |
| उत्पन्न होती है        | १४६                  | पांच शौच                       | ३२७         |
| परिच्छेच किरियाणा      | २६४                  | ,<br>पांच प्रकार का प्रत्याख्य | गन ३२=      |
| परिज्ञा पांच           | ३६२                  | ∣ पांच प्रतिक्रमण              | ३२६         |
| परिणामिया (पारिणा      | मेकी) २०१            | ,<br>पांच अवप्रह               | ३३४         |
| परित्त संसारी          | 5                    | पांच महानदियों को एव           | ह मास       |
| परिमित पिएड पातिक      |                      | में दो श्रथवा तीन वा           |             |
| परिवर्तना              | ३⊏१ः                 | करने के पांच कारण              |             |
| परिहार विशुद्धि चारि   | त्र ३१५ <sub> </sub> | •                              | ३३५         |
| परोत्त                 | १२                   | पांच अवन्दनीय साधु             | <b>38</b> 6 |
| परोच्च ज्ञान के दो भेद | १५                   | पांच परिज्ञा                   | ३६२         |
| परोच्च प्रमाण के पांच  | भेद ३७६              | पांच व्यवहार                   | ३६३         |
| पर्यङ्का               | ३४⊏                  | पांच प्रकार के मुगड            | ३६४         |
| पर्याप्त               | 5                    | पांच निर्प्रन्थ                | ३६५         |
| पर्याय                 | પ્રહ                 | पांच प्रकार के श्रमण           | ३७२         |
| पर्यायार्थिक नय        | १७                   | पांच बोल छद्मस्थ साह           | ान्         |
| पल्योपम की व्याख्य     | त्र्योर              | नहीं जानता                     | ३⊏६         |
| भेद                    | १०८                  | पांच इन्द्रियाँ                | ३६२         |
| पश्चानुपूर्वी          | 388                  | पांच इन्द्रियों के मंस्थान     | इ.इ         |

### [ 88 ]

| विपय                        | बोल नम्बर     | विषय                           | बोल नम्बर             |
|-----------------------------|---------------|--------------------------------|-----------------------|
| पांच इन्द्रियों का विपर     | 4             | पिएडस्थ धर्म ध्यान             | २२४                   |
| परिमाग्                     | 388           | पिता के तीन अङ्ग               | १२२                   |
| पांच कामगुग्                | <b>¥</b> 3\$  | पीड़ित वायु                    | ४१३                   |
| पांच त्रानुत्तर विमान       | 388           | <b>५द्गल परि</b> णाम चार       | <b>२६</b> ६           |
| पांच संवत्सर                | 800           | <b>े पुद्</b> गलास्तिकाय       | २.७६                  |
| पांच ऋशुभ भावना             | ४०१           | ं पद्गलाम्तिकाय के पांच        | भेद २७७               |
| पांच धाय (धात्री)           | 800           | पुष्फ चृलिया                   | ર્≒ક                  |
| पांच म्थावर काय             | ४१२           | पुष्फिया                       | ३८४                   |
| पांच प्रकार की ऋचित्त       | बायु ४१३      | पुरुष के तीन प्रकार            | <b>=</b> 3            |
| पांच वर्ग                   | ४१४           | पुरूप वेद                      | ६१                    |
| पांच रस                     | ४१५           | पुरुपार्थ के चार भेद           | १६४                   |
| पांच प्रतिघात               | ४१६ ,         | पुलाक                          | ३६ <b>६</b>           |
| पांच श्रनन्तक               | ४१७           | पुलाक ( प्रति सेवा पुल         |                       |
| पांच अनन्तक                 | ४१=           | के पांच भेद                    | ३६्७                  |
| पांच निद्रा                 | ४१६           | पूजातिशय                       | (ख) १२६               |
| पांच देव                    | ४२२           | पूर्वानुपूर्वी                 | 388                   |
| पार्श्चित प्रायश्चित्त के प | रांच          | पूर्वार्द्धिक<br>पूर्वार्द्धिक | ३५५                   |
| बोल                         | ३४६           | पुरुक्क <b>ना</b>              | २२२<br>३⊏१            |
| पारिप्रहिकी                 | <b>२</b> ६३   | पृथकत्व वितेक शुक्त ।          |                       |
| पारिएामिक                   | ३८७           | पृथ्वी के देशतः धूजने          |                       |
| पारितापनिको                 | २३२           | तीन बोल                        | न <sup>,</sup><br>११६ |
| पासत्था                     | ३४७ ¦         |                                |                       |
| पास जाकर वन्दना के          | पांच ं        | पृथ्वी तीन वलयों से व          | लियत                  |
| त्रसमय                      | ३४⊏           | Aug.                           | ११५                   |
| पास जाकर वन्दना य           | ोग्य <b>ं</b> | प्र <sup>प्</sup> ट लाभिक      | ३५४                   |
| समय के पांच बोल             | 838           | पृष्टिजा ( पुट्टिया )          | રદ્દષ્ઠ               |

### [ 83 ]

| विषय                             | बोल नम्बर | विषय                              | बोल नम्बर     |
|----------------------------------|-----------|-----------------------------------|---------------|
| पोतक                             | ३७४       | प्रमाग्                           | ३७            |
| पौद्गत्तिक समकित                 | १०        | प्रमाग् चार                       | २०२           |
| पौपधोपवास का सम्य                | क         | प्रमाण संवत्सर                    | ೪೦೦           |
| श्रपालन                          | ३११       | प्रमाणांगुल                       | ११८           |
| पौषधोपवास शिचात्रत               | r १⊏६     | प्रमाद्                           | २८६           |
| प्रकृति बन्ध                     | २४७       | प्रमाद पांच                       | २६१           |
| प्रचला                           | 3\$૪      | प्रमोद भावना                      | રુક્          |
| प्रचला प्रचला                    | 3१૪       | <br>  प्रायोगिकी किया             | २६६           |
| प्रतान स्वप्न दर्शन              | ४२११      | प्रवचन माता                       | <b>२२</b>     |
| प्रतिज्ञा                        | ३⊏०       | प्रवृत्ति                         | <b>ઇ</b> પ્   |
| प्र≀तिपूर्ण (परिपूर्ण) पौषध त्रत |           | प्रत्रज्या प्राप्त पुरुषों के चार |               |
| के पांच ऋतिचार                   | ३११       | प्रकार                            | १७६           |
| प्रतिमा स्थायी                   | ३४ू७      | प्रव्रज्या स्थविर                 | 83            |
| प्रतिसेवना प्रायश्चित्त          | રેક્ષ્ટ્ર | प्रत्राजकाचार्य्य                 | ३४१           |
| प्रतीति                          | १२७       | प्रभ                              | ४०४           |
| प्रत्यत्त                        | १२        | प्रभाप्रभ                         | გაგ           |
| प्रत्यच् प्रमाण्                 | २०२       | प्रस्थापिता                       | ३२६           |
| प्रत्यत्त व्यवसाय                | 二 と       | प्राणातिपातिकी किय                | ा <b>२</b> ६२ |
| प्रत्यभिज्ञान                    | ३७६       | प्राणातिपात विरमण                 | रूप           |
| प्रत्याख्यान के दो भेव           | र ५४      | प्रथम महात्रत की पां              | च             |
| प्रत्याख्याना <b>वर</b> ण        | १५⊏       | भावनाएं                           | ३१७           |
| प्रथम समय निर्प्रन्थ             | ३७०       | प्रातीत्यिकी                      | રહષ્ઠ         |
| प्रदेश                           | ¥         | प्रात्ययिक व्यवसाय                | ⊏צ            |
| प्रदेश त्र्यनन्तक                | ४१७       | प्राद्वेषिकी                      | २६२           |
| प्रदेश बन्ध                      | ર૪૭       | प्रान्त चरक                       | ३५२           |

| विषय                       | वोल नम्बर   | ्रिविषय                | बोल <b>न</b> म्बर |
|----------------------------|-------------|------------------------|-------------------|
| प्रान्ताहार                | ३५६         | वल वीर्य्य पुरुपाकर    | पराक्रम           |
| प्रायश्चित्त चार           | (क) २४५     | प्रतिघान               | ४१६               |
| प्रायश्चित्त के ऋन्य प्रका | र में       | वहिः पुद्गल प्रज्ञेप   | ३१०               |
| चार भेद                    | (ख) २४५     | वहिरात्मा              | १२५               |
| प्रेम प्रत्यया             | २६६         | वादर                   | 5                 |
| प्रेष्यप्रयोग              | ३१०         | वृद्धि के चार भेद      | २०१               |
| <del></del> o              |             | वेइन्द्रिय             | २८१               |
| फ                          |             | <b>ब्र</b> ह्मचर्य्य   | ३५१               |
| फ़ल के चा≀ प्रकार          | oes         | त्राह्मण वनीपक         | ३७३               |
| फ़ल की उपमा से पुरुष       | के          | <del></del> 5          | •                 |
| चार प्रकार                 | १७१         | भ                      |                   |
|                            |             | भक्त कथा चार           | १५०               |
| _                          |             | भक्तपान व्यवच्छेद      | ३०१               |
| व                          |             | भगवान महावीर से        | उपदिष्ट           |
| वन्ध                       | ३०१         | एवं अनुमत पाँच         |                   |
| बन्ध के दो भेद             | ४२          |                        | से ३४७ तक         |
| वन्धन की व्याख्या ऋौर      | भेद २६      | भगवान् महावीर से उ     |                   |
| बकुश                       | ३६६         |                        |                   |
| वकुश के पॉच भेद            | ३६्⊏्       | भय संज्ञा चार कारगो    |                   |
| वन्ध                       | <b>૨</b> ૪૱ | उत्पन्न होती है        | <br>१४४           |
| बन्ध की व्याख्या ऋौर भे    | द २४७ !     | भय संज्ञा              | १४२               |
| बन्धन नामकर्म के पाँच      | 1           | भर्ता (सेठ) का अत्य    | •                 |
| भेद                        | دع۶         | दुःशक्य है             |                   |
| बन्धन प्रतिघात             | ४१६         |                        | १२४               |
| वन्धनोपक्रम                |             | भवप्रत्यय श्रवधि ज्ञान | र १३              |
|                            | 156         | भवसिद्धिक              | ς                 |

| विषय                    | बोल नम्बर   | विषय                  | बोल नम्बर  |
|-------------------------|-------------|-----------------------|------------|
| भवस्थिति                | 38          | भित्र पिएड पातिक      | ३४४        |
| भन्य द्रन्य देव         | ४२२         | भुज परि <b>स</b> र्प  | ४०६        |
| भाङ्गिक                 | ३७३         | भूति कर्म             | ४०४        |
| भारड चार                | રદ્દેષ્ઠ    | भेद                   | १२६        |
| भाई के समान श्रावक      | १⊏४         | भोग प्रतिघात          | ४१६        |
| भार प्रत्यवरोहणता       | वेनय के     | भोगान्तराय            | ३८८        |
| चार भेद                 | २३⊏         |                       | •          |
| भाव                     | १६६         | <b>ਸ</b>              |            |
| भाव                     | 260         | मच्छ के पांच प्रकार   | ४१०        |
| भाव इन्द्र के तीन भेद   | ६२          | मच्छ की उपमा से ि     | भेचा लेने  |
| भाव ऊनोद्री             | २१          | वाले भिद्धक के पांच   | प्रकार ४११ |
| भाव दुःख शय्या के ः     | चा <i>र</i> | मतिज्ञान ( श्राभिनि   | बोधिक      |
| प्रकार                  | २५५         | ज्ञान )               | १५         |
| भाव देव                 | ४२२         | मितिज्ञान के चार भेट  | १००        |
| भावना चार               | १४१         | मति ज्ञानावरग्गीय     | ३७⊏        |
| भाव निचेप               | २०६         | मत्सरता (मात्सर्घ्यं) | ३१२        |
| भाव प्रतिक्रमण          | ३२६         | मद्य                  | २६१        |
| भाव प्राग्त की व्याख्या | श्रीर       | मनुष्य के तीन भेद     | ७१         |
| भद                      | १६८         | मनुष्य सम्बन्धी उपस   | र्गके भी   |
| भाव शुद्ध               | ३२⊏         | चार प्रकार            | २४१        |
| भाव समिकत               | १०          | मनुष्य श्रायु बन्ध के | चार        |
| भावेन्द्रिय             | २३          | कारण                  | १३४        |
| भावेन्द्रिय के दो भेद   | २५          | मनोगुप्ति             | (ख) १२⊏    |
| भाषा के चार भेद         | २६६         | मनोदुष्प्रशिधान       | ३०३        |
| भाषा समिति              | ६२३         | मनोयोग                | ९५         |
|                         |             |                       |            |

| विपय                  | बोल नम्बर  | विषय ब                 | ोल नम्बर   |
|-----------------------|------------|------------------------|------------|
| मनः पर्यय ज्ञान       | ३७५        | माया के चार भेंद ऋौर इ | <b>नकी</b> |
| मनः पर्यय ज्ञान की व  | याग्वा     | उपमाणं                 | १६१        |
| श्रीर भेद             | १४         | माया प्रत्यया          | રદરૂ       |
| मनः पर्यय ज्ञानी जिन  | ા હજ       | माया शन्य              | १०४        |
| मनः पर्यय ज्ञानावरर   | ग़िय ३७≍   | मार्ग दृष्ण            | ४०६        |
| •                     | УЗ         | मार्ग विप्रतिपत्ति     | ४०६        |
| मरण के दो भेद         | ,          | मार्द्व                | ३४०        |
| मरणाशंसाप्रयोग        | ३१३        | मासिक उद्घातिक         | ३२४        |
| मिष कर्म              | <u>.</u>   | मा सिक अनुद्धातिक      | ३२५        |
| महानिर्जरा और महा     | पयेवसान    | मित्र के समान श्रावक   | १८४        |
| के पांच बाल           | ६६०        | मिध्यात्व              | २८६        |
| महानिर्जरा और म       | हापर्यवसान | मिध्यात्व पांच         | रदद        |
| के पांच बोल           | ३६१        | मिथ्यात्व प्रतिक्रमण्  | ३२६        |
| महात्रत की ठ्याम्या छ | ोर भेद ३१६ | मिथ्या दशैन            | ৩৩         |
| महामामान्य            | 38         | मिथ्या दशैनप्रत्यया    | २६३        |
| माना के तीन श्रङ्ग    | १२३        | मिथ्यादर्शन शल्य       | १०४        |
| माना पिता का प्रत्युप | ær.        | मिश्र दर्शन            | 90         |
| _                     |            | मिश्रभाषा              | २६६        |
| दुःशक्य है            | १२४        | मुक्ति                 | ३५०        |
| माता पिता के समान     | श्राचक १८४ | मुख्य                  | ३⊏         |
| माध्यस्थ्य भावना      | २४६        | मूल गुरग्              | ሂሂ         |
| मान                   | १५८        | मृल सूत्र चार          | २०४        |
| मान के चार भेद श्रौ   | र उनकी     | मृषावाद विरमण महाब्र   | त ३१६      |
| उपमाणं                | १६०        | मृपावाद विरमण रूप हि   | इतीय       |
| माया                  | १५८ ै      | महात्रत की पांच भावना  | एं ३१८     |
|                       |            |                        |            |

| विषय बे                     | ोल नम्बर    | विषय बोह                   | नम्बर  |
|-----------------------------|-------------|----------------------------|--------|
| मृषोषदेश                    | ३०२         | मौन चरक                    | ३५३    |
| मेघ की उपमा से चार          | दानी        |                            |        |
| पुरुष                       | १७५         | य                          |        |
| मेघ की उपमा से पुरु         | ष के        | यथाख्यात चारित्र           | ३१५    |
| चार प्रकार                  | १७३         | ।<br>! यथाच्छन्द           | ३४७    |
| मेघ चार                     | १७२         | यथातथ्य स्वप्न दर्शन       | ४२१    |
| मेघ के अन्य चार प्रकार      | (क) १७४     | ।<br>  यथाप्रवृत्ति करण    | 95     |
| मेय किरियाणा                | २६४         | यथासूचम कुशील              | રફ્રફ  |
| मेत्री भावना                | २४६         | यथासूचम पुलाक              | ३६७    |
| मैथुन विरमण महाव्रत         | ३१६         | यथा सूदम बकुश              | 388    |
| मेथुन विरमण रूप च           | वतुर्थ      | यथा सूदम निर्प्रनथ         | 300    |
| महात्रत की पांच भावनाएँ     | रं ३२०      | •                          | •      |
| मैथुन संज्ञा                | १४२         | युग संवत्सर                | 800    |
| मैथुन संज्ञा चार कारणो      | ां से       | युद्ध शूर                  | १६३    |
| उत्पन्न होती है             | १४४         | योग                        | रदह    |
| मोत्त पुरुषर्थ              | १६४         | योग को व्याख्या श्रौर भेद  |        |
| मोत्त प्राप्ति के पांच कारए | ग २७६       | योग प्रतिक्रमण             | ३२६    |
| मोत्त मार्ग के चार भेद      | १६५         | योनि की व्याख्या श्रौर भेद | ર્ક્ હ |
| भोच मार्ग के तीन भेद        | <b>.</b>    |                            |        |
| मोह                         | ४०६         | ₹                          |        |
| मोह गर्भित वैराग्य          | 80          | रस गारव                    | وح     |
| मोह जनन                     | ४०६         | रसनेन्द्रिय                | ३६२    |
| मोहनीय कर्म की ज्यार        | <b>़</b> या | रस पांच                    | ४१५    |
| श्रौर भेद                   | २८          | रहोऽभ्याख्यान              | ३०२    |
| मौखर्य                      | ३०८         | राग बन्धन                  | २६     |

# *≥* [ 8≥ ]

| विपय                                   | वोल नम्बर | ्   विषय                | बोल नम्बर   |
|----------------------------------------|-----------|-------------------------|-------------|
| राजकथा चार                             | १५२       | लाधव                    | ३५०         |
| राजा को ऋद्धि के तीन                   | भेद १०१   | ' लाभान्तराय            | ३८८         |
| राजा के ऋन्तःपुर में स                 | गाधु के   | लिङ्ग कुशील             | ३६६         |
| प्रवेश करने के पांच का                 | रस्। ३३⊏  | लिङ्ग पुलाक             | ३६७         |
| राज।वप्रह्                             | ३३४       | तृत्त चरक               | ३४२         |
| राशिकी व्याख्या                        | (क) ७     | <b>ल्</b> चाहार         | ३५६         |
| र्राच                                  | १२७       | लोक की व्याख्या श्रीर   | भेद ६५      |
| रूपम्थ धर्म ध्यान                      | ঽঽ৸       | लोकवादी                 | १८१         |
| रूपातीत धर्म ध्यान                     | રસ્ષ્ઠ    | लोकाका <b>श</b>         | રૂજ         |
| <b>रूपानुपात</b>                       | ३१०       | लोकान्त से वाहर जीव     | त्र्योर     |
| रूपी                                   | ६०        | पुद्रल के न जा सकने वे  | हे चार      |
| रूपी के दो भेद                         | ६१        | कारण                    | २६⊏         |
| राचक समकित                             | ての        | लोभ                     | १५⊏         |
| रीद्र ध्यान                            | २१५       | लोभ के चार भेद और       | उनकी        |
| रौद्र ध्यान के चार प्रकार              | २१८       | उपमाएं                  | १६२         |
| रीद्र ध्यान के चार लच्च                | ग २१६     | <del>-</del> 0-         |             |
| —;o:—                                  |           | व                       |             |
| ल                                      |           | वचन गुप्ति              | 6 3         |
| तत्त्रण की व्याख्या और                 | ਮੇਰ ६२    | वचन योग                 | (म्ब) १२⊏   |
| लच्चण संबत्सर                          |           | चपहद्सा<br>वरिहद्सा     | <b>£</b> ¥  |
| लच्चणाभास की व्याख्या ह                | ••        | पारहद्सा<br>वध          | ₹ <b>८४</b> |
| भेद                                    | i         |                         | ३०१         |
| लगण्डशायी<br>लगण्डशायी                 | 1         | वनस्पति के तीन भेद      | 90          |
| लिंध भावेन्द्रिय                       |           | वनीपक की व्याख्या श्रीर |             |
| ·· · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٠, ١      | ायः स्थविर              | ६१          |

### [ 38 ]

| विपय                       | बोल नम्बर    | विपय                              | वोल नम्बर      |
|----------------------------|--------------|-----------------------------------|----------------|
| वर्णावास अर्थान् चौमासे के |              | विनय प्रतिपत्ति के चार            |                |
| पिछले ७० दिनों में वि      | हार करने     | प्रकार                            | રરૂપ્ઠ         |
| के पाँच कारण               | ३३७          | विनयवादी                          | १६१            |
| वर्ण संज्वलनता विनय        | ।<br>केचार ¦ | विनय शुद्ध                        | ३२⊏            |
| प्रकार                     | <b>ર</b> ફ૭  | विपरिग्णामना उपक्रम               | ર૪૬            |
| वस्र के पाँच भेद           | ३७४          | विपरीत स्वप्न दर्शन               | ४२१            |
| वस्तु के स्व-पर चतुष्टर    | य के चार     | विपाक विचय                        | २२०            |
| भेद                        | २१०          | विपुत्तमति मनः पर्ययः             | ज्ञान १४       |
| वाक् दुष्प्रशिधान          | ३०६          | विपर्यय                           | १२१            |
| वागतिशय                    | (ख) १२६      | विमानों के तीन आधा                | र ११४          |
| वाचना                      | ३⊏१          | विरति                             | २६६            |
| वाचना के चार ऋपा           | प्र २०७      | विग्साहार                         | <b>૩</b> પૂર્દ |
| वाचनः के बार पात्र         | २०६          | विराधना                           | ಧ೨             |
| वाचना देने के पांच व       | बोल २⊏२      | विरुद्ध राज्यातिक्रम              | ३०३            |
| वादी के चार भेद            | १८१          | विवृत्त योनि                      | ६७             |
| वादी चार                   | १६२          | विशेष                             | ४१             |
| विकथा                      | २६१          | , विश्राम चार                     | १८७            |
| विकथा की व्याख्या          | <b>ड</b> ीर  | विपय                              | २६१            |
| भेद                        | १:=          | वीरासनिक                          | ३४ू७           |
| विद्तेपणा विनय के च        | गर           | वीर्याचार                         | ३२४            |
| प्रकार                     | २३२          | वीर्थान्तराय                      | ३८८            |
| विचेपगी कथा की व्याख्या    |              | वृहत्कल्प सूत्र का संद्यिप्त विषय |                |
| श्रीर भेद                  | १५५          | परिचय                             | २०५            |
| विचिकित्सा                 | २⊏⊻          | वेदक समकित                        | २८२            |
| विग्रीया (त्रैनयिकी)       | वुद्धि २०१   | वेद की व्याख्या और ने             | ोद ६⊏          |

| विषय                       | बोल नम्बर   | विषय                    | बोल नम्बर   |
|----------------------------|-------------|-------------------------|-------------|
| वेदनीय कर्म के दो भेर      | द ५१        | शब्द रूप श्रुत धर्म     | 38          |
| वेदिका प्रतिलेखना के       | पांच        | <sup>¦</sup> शब्दानुपात | ३१०         |
| भेद                        | ३२२         | शम                      | २८३         |
| वैक्रिय वन्धन नाम कर्म     | र्भ ३६०     | शरीर की व्याख्या च      | ग्रीर       |
| वैक्रिय शरीर               | ક્ર≃ફ       | उसके भेद                | ર્⊏દ        |
| वैदारिगी                   | <b>૨</b> ૬૪ | शरीगनुगत वायु           | ४१३         |
| वेभाविक गुण                | <b>ሃ</b> ሂ  | शल्य तीन                | १०४         |
| वेराग्य की व्याख्या श्री   | र उसके      | शाक्य                   | ३७२         |
| भेद                        | 03          | शाश्वत अनन्तक           | ४१८         |
| व्यञ्जनावग्रह              | ጷ⊏          | शिचा प्राप्ति में बा    | धक पांच     |
| त्र्यतिक्र <b>म</b>        | રક્ષ્ક      | कारण                    | <b>૪</b> ૨३ |
| व्यय                       | ६४          | शिज्ञात्रत चार          | १८६         |
| व्यवसाय की व्याख्या ह      | मीर         | शीतयोनि                 | ६७          |
| भेद                        | ⊏χ          | शीनोष्या (मिश्र)        | योनि ६७     |
| व्यवसाय सभा                | <b>e</b> 3इ | शील                     | १८६         |
| व्यवहार                    | 38          | शुक्त ध्यान             | <b>२</b> १५ |
| व्यवहार सूत्र का मंत्रिप्त |             | शुक्त ध्यान की चार      | भावनाएं २२६ |
| परिचय                      | २०५         | शुक्ल ध्यान के चार ह    |             |
| व्यवहार पाँच               | ३६३         | शुक्ल ध्यान के चार      | _           |
| व्यवहार भाषा               | २६६         | शुक्ल ध्यान के च        | ार भेद २२४  |
| व्यवहार राशि<br>           | . 3         | शुक्ल पत्नी             | ς .         |
| व्यवहार समकित<br>—०—       | १०          | शुद्धैपणिक              | <b>३४</b> ४ |
| श                          | }           | शूर पुरुष के चार प्रव   | ,           |
| शंका                       | २८५         | श्रद्धा                 | १२७         |
| शनैश्चर संवत्सर            | 800         | श्रद्धान शुद्ध          | ३२८         |

| विषय                               | बोल नम्बर                     | विषय                     | बोल नन्बर   |
|------------------------------------|-------------------------------|--------------------------|-------------|
| श्रमण (समण, समन                    | न) की                         | स                        |             |
| चार व्याख्याएं                     | १७८                           | संक्रम (संक्रमण) की व्य  | गख्या       |
| श्रमणोपासक ( श्रावक                | s) के तीन                     | <b>ख्रीर उसके भेद</b>    | २५०         |
| मनोरथ                              | ᄄ                             | संख्यात जीविक वनस्प      | _           |
| श्रमण् वनीपक                       | ३७३                           | संख्या दत्तिक            | 378         |
| श्रावक के चार प्रकार               | १⊏४                           | संघात नाम कर्म के पांच   | •           |
| श्रावक के ऋन्य चार                 | प्रकार १⊏५                    | संज्ञा की व्याख्या श्रीर |             |
| श्रावक के चार विश्राम              | १८८                           | संज्ञी<br>संज्ञी         | =           |
| श्रावक के पांच ऋकि                 | गगम ३१४                       | भं <mark>ज्वलन</mark>    | <b>የ</b> ሂ⊏ |
| श्रावक के बारह व्रतों <sup>ह</sup> | के                            | संभोगी साधुत्र्यों को ह  | •           |
| श्रतिचार ३०१                       | से ३१२ तक                     | करने के पांच बोल         | ३४४         |
| श्रुतज्ञान                         | ३७५                           | 1                        | •           |
| श्रुनज्ञान                         | १५                            | प्रकार                   | ૪૦૬         |
| श्रुतज्ञान के दो भेद               | १६                            | संयतासंयती               | ६९          |
| श्रुतज्ञानावरगीय                   | ३७⊏                           | संयती                    | ६६          |
| श्रुत धर्म                         | १८०                           | संयम                     | ३५१         |
| श्रुत धर्म के दो भेद               | 39                            | संयम पांच                | રદ⊏         |
| श्रुत में राग                      | <u>=</u> १                    | संयुक्ताधिकरण            | ३०८         |
| श्रुत विनय के चार प्रव             | हार २ <b>३</b> १ <sub>।</sub> | संयोजना                  | ३३०         |
| भुत व्यवहार                        | ३६३                           | संयोजना प्रायश्चित्त     | ર૪૪         |
| श्रुत सामायिक                      | १६०                           | संरम्भ                   | દક          |
| भेगी के दो भेद                     | ४६                            | संलेखना के पांच श्रातिच  | बार ३१३     |
| श्रोत्रे न्द्रिय                   | ३६२                           | संबत्सर पांच             | ೪೦೦         |
| श्रा बनीपक                         | ३७३                           | संवृत बकुरा              | ३६⊏         |
| <b>-::</b> -                       | l                             | संवृत्त योनि             | ६७          |

| _                               | -                |                                                                 |                                                             |
|---------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| विवय                            | वांल नवम्र       | विपय                                                            | वोल नववर                                                    |
| मंदृत्त विवृत्त(मिश्र) :        | योनि ६७          | सत्यागुत्रत (स्थृल मृ                                           |                                                             |
| संवेग                           | २⊏३              | विरमण व्रत) के पाँच ह                                           | . गापापु<br><del>====================================</del> |
| संवेगनी कथा की ठ्या             | ल्या ।           |                                                                 |                                                             |
| श्रीर भेद                       | १५६              | सत्यामृया (मिश्र) भा                                            | पा २६६                                                      |
| <b>मं</b> शय                    | <b>१</b> २१      | सदा विष्रह शीलता                                                | ४०४                                                         |
| संगुद्ध ज्ञान दर्शन ध           |                  | सद्दरगा चार                                                     | १⊏६                                                         |
| अभिद्वन जिन केवर्ता।            |                  | सङ्गाव प्रतिषेध                                                 | २७०                                                         |
| व्यापरमा । जन कवला<br>संसक्त    | ३७१              | समकित                                                           | २                                                           |
| • •                             | ३४७              | समकित की तीन शु                                                 | द्वेयाँ ⊏२                                                  |
| संसक्त तप                       | Sch              | समकित के दो प्रकार से                                           | ਰੀਜ                                                         |
| <b>संसारी</b>                   | 9                | भेद                                                             |                                                             |
| संसारों के दी भेद               | ξ,               | समित्रित के तीन लिङ्ग                                           | <b>C</b> o                                                  |
| संसारी के चार प्रकार            | १३०              | समकित के पांच श्रांतच                                           | <b>⊏</b> ₹                                                  |
| सम्रष्ट कल्पिक                  |                  | <sup>∵राकत</sup> के पाच श्रानच<br>प्रमुख्य <del>के ल</del> ्लंच | `                                                           |
| सम्यान विचय                     | 220 #            | पर्माकत के पांच सृपरा।                                          | مح                                                          |
| सकाम भरग                        | •                | नमिकन के पांच भेद                                               | २८२                                                         |
| स्चित्त निज्य                   | ¥३ इ.<br>३.इ     | समिकन के पांच लन्न्सा                                           | २⊏३                                                         |
| मचित्त विधान                    | ३८२ ह            | म्यक्तव के चार प्रका <i>र</i> :                                 | से                                                          |
| सचित्तं प्रतिबद्धाहार           | ३१२ द            | ा दो भेद                                                        | <b>lo</b>                                                   |
| राज्या शासकाहार<br>सचित्र योजि  | <sup>३०५</sup> स | मपाद्युना                                                       | ३५⊏                                                         |
|                                 | र्ट अने          | Tire                                                            |                                                             |
| सचित्तासचित्त (मिश्र) यो।<br>—? | ने ६७ सम         | गरम्भ                                                           | ૭રૂ                                                         |
| सचित्ताहार                      |                  | <sup>गरोप का लत्त्रम्</sup> और भे                               | 83                                                          |
| सत्ता                           | २५३ स            | मंति                                                            |                                                             |
| सत्ता का स्वरूप                 |                  | <br>गित पांच                                                    | २२                                                          |
| सत्य                            |                  |                                                                 | ३२३                                                         |
| मत्य भाषा                       | २५१ समु          | च्छन्न किया अप्रतिपार                                           | ती                                                          |
| ·                               | २६६ सुक्त        | त ध्यान                                                         | २२५                                                         |
|                                 |                  |                                                                 | •                                                           |

| विषय                    | बोल नम्बर                | विषय बोल                   | नम्बर  |
|-------------------------|--------------------------|----------------------------|--------|
| समुदान क्रिया           | २६६                      | साधु के द्वारा साध्वी की   |        |
| समुदेशाचार्य्य          | <b>३४१</b>               | महण करने या सहारा देने     |        |
| सम्मृर्छिम              | ६६                       | के पांच बोल                | ३४०    |
| सम्मूर्छिम वायु         | ४१३                      | साधु, साध्वी के एकत्र स्था | न      |
| सम्यक्त्व               | १६०                      | शय्या निषद्या के पांच बोल  | 38 \$  |
| सम्यक्तव                | 335                      | साध्य                      | ૪ર     |
| सम्यन्ज्ञान             | ૭૯                       | सानक                       | ३७४    |
| सम्यग्दर्शन             | હદ                       | साम                        | १२६    |
| सम्यग्यचारित्र          | <b>૭</b> ૯               | सामन्तोपनिपातिकी क्रिया    | રહ8    |
| सम्यग्दर्शन             | وي                       | सामान्य                    | ४१     |
| सर्वबन्ध                | ५२                       | सामान्य के दो प्रकार से द  | ì      |
| सर्वेविरति              | १६०                      | भेद                        | ५६     |
| सर्व विरति साधु के त    |                          | सामायिक चारित्र            | ३१५    |
| मनोरथ                   | <i>⊏€</i>                | मामायिक की व्याख्या श्री   | •      |
| सर्व विस्तार त्र्यनन्तक | ४१८                      | उसके भेद                   | १६०    |
| सहसाभ्याख्यान           | ३०२                      | सामायिक व्रत के पांच       | , ,    |
| सहायता विनय के चार      | • •                      | श्रतिचार                   | 308    |
| सांशयिक मिध्यात्व       | <u>२</u> ८८ <sub> </sub> | सामायिक शित्ता त्रत        | १⊏€    |
| मांसारिक निधि के पां    | •                        |                            | •      |
| सागरोपम के तीन भेद      | ३०१                      | सामायिक स्मृत्यकरण         | 308    |
| सागरोपम                 | ३२                       | सारी पृथ्वी धूजने के तीन   |        |
| सागारी (शय्यादाता)      | प्रवपह ३३४               | बोल                        | ११७    |
| साता गारव               | ٤٣                       | सास्वादान समकित            | रदर    |
| सातावेदनीय              | ধ্                       | सिद्ध                      | ٠      |
| साधर्मिक श्रवमह         | ३३४                      | सिद्ध                      | २७४    |
| साधु                    | २७४                      | मुख शय्या चार              | રપ્રદ્ |

### [ xx ]

| सुधर्मा सभा ३६७ रथापना नित्तेप<br>सुपात्र दान १६७ रथापिता | २०६<br>३२६<br>४१२  |
|-----------------------------------------------------------|--------------------|
| सपात्र दान १६७ मधापिता                                    | ४१२                |
|                                                           |                    |
| मुप्तरगाल्यान ५४ स्थावर काय पांच                          |                    |
| सलभ बोधि ६ स्थिति की व्याख्या श्रार भेद                   | ३१                 |
| मलभ बोधि के पांच बोल २८७ स्थित प्रतिघात                   | ४१६                |
| महम                                                       | २४७                |
| स्वृत अद्ता द्वान का त्याग                                | 300                |
| भ्यात्र २२%                                               | 300                |
| '' स्नातक                                                 | ३६६                |
|                                                           | ३७१                |
|                                                           | 387                |
|                                                           | રદ્ધ               |
|                                                           | ३०६<br><b>३</b> ०२ |
| ्र                                                        | ३००<br>३००         |
| ्र्य र नावर्                                              | 403                |
| पूत्रागम ६३ त्रातिचार                                     | 308                |
| सापक्रम श्रायु ३० स्वय दर्शन के पांच भेट                  | ४२१                |
| मापकम कम २७ म्बहस्तिकी                                    | २६४                |
| स्ति के समान श्रावक १८४ स्वाध्याय की व्यास्त्या श्रीर     | ,,,,               |
| स्तनप्रयाग ३०३ भेट                                        | ३⊏१                |
| स्तेनाहृत ३०३ स्वाभाविक गुण                               | પૂર્ય              |
| स्यानगृद्धि ४१६ ह                                         |                    |
| स्त्री कथा के चार भेद १४६ । हिस्त शुरिडका                 | ३४८                |
| स्त्री वेद हाड़ाहड़ा                                      | ३२६                |
| स्थिएडल के चार भांगे १८२ हास्य की उत्पत्ति के चार         |                    |
| स्थलचर ४०६                                                | २५७                |
| स्थानातिग ३५,० हास्यात्पाद्न                              | ४०२                |
| स्थिविर तील                                               | २६०                |
| म्थापा हे गाउँ । हरएय सुवण प्रमाणातिकम                    | ३०५                |
|                                                           | ४२                 |
| स्थापना श्रनन्तक ४१७ हितु                                 | ३⊏२                |

## श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

प्रथम भाग

#### 🖟 श्री वर्द्धमान स्वामिने नमः 🛠

### श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

#### मगलाचरण

जयइ जग जीव जोणी वियाणत्रो, जग गुरु जगाणंटो। जगणाहो जगवन्य जयइ जगप्पियामहो भयवं॥१॥ जयइ मुत्राणं पभवो. तिन्थयगणं त्रविच्छमो जयइ। जयइ गुरु लोगाणं जयइ महप्पा महावीरो ॥२॥ (श्री नन्दी सृष्ठ)

भावार्थ: सम्पूर्ण मंमार द्यार जीवां के उत्पत्ति के स्थान को जानने वाले तीर्थकर मदा विजयवन्त रहें। तीर्थकर भगवान् जगन् के गुरु, जगन् को ज्याध्यात्मिक त्यानन्द देने वाले, जगन् के नाथ, जगन् के बन्धु तथा जगन् के पितामह हैं।। १।।

द्वादशांग रूप वाणी के प्रकट करने वाले, तीर्थंकरों में अन्तिम तीर्थंकर, त्रिलोक के गुरु तथा महात्मा भगवान् महावीर स्वामी मदा विजयवन्त रहें।

### पहला बोल

(बोल नम्बर १ से ६ तक)

१-ज्ञान्मा — जो निगन्तर ज्ञानादि पर्यायों को प्राप्त होता है वह ज्ञान्मा है। मत्र जीवों का उपयोग या चैतन्य रूप लच्चण एक है। अत: एक ही ज्ञात्मा कहा गया है।

( ठाएांग ४, सूत्र २ )

२—ममिकत — मर्बज़ द्वारा प्ररूपित पारमार्थिक जीवादि पदार्थों का श्रद्धान करना समिकत है। समिकत के कई प्रकार से भेट किये गये हैं। जैसे—

एगितह दुविह निविहं, चउहा पंचिवह दमित्रहं सम्मं। दन्त्राई कारगाई, उवसम भेएहि वा सम्मं॥१॥ (प्रवचन सारोद्धार ६५२ वी गाथा)

अर्थात्—ममिकत के द्रव्य. भाव. उपशम आदि के भेद से एक दो तीन चार पांच तथा दम भेद होते हैं। ( इनका विस्तार आगे के बोलों में किया जायगा )

(तत्त्वार्थं सूत्र प्रथम श्रध्याय ) (पंचाशक ऋधिकार १ )

३-द्राड:--जिमसे जीवों की हिंमा होती है। उसे द्रांड कहते हैं। (द्रांड दो प्रकार के हैं-द्रव्य ख्रीर भाव। लकड़ी, शस्त्र ख्रादि द्रव्य द्रांड हैं। ख्रीर दुष्प्रयुक्त मन ख्रादि भाव द्रांड हैं।)

( ठाणांग १ सूत्र ३ )

४-जम्बूडीप:-तिर्यक् लोक के अमंख्यात द्वीप और समुद्रों के मध्य में स्थित और सब से छोटा, जम्बूबृक्त से उप लिंदित और मध्य में मेरु पर्वत से मुशोभित जम्बू द्वीप है। इसमें भरत, ऐरावत और महाविदेह ये तीन कर्म भूमि और हैंमवत हैरएयवत, हरिवर्ष रम्यकवर्ष, देवकुरु उत्तर कुरु, ये छः अकर्म भूमि चेत्र हैं। इसकी परिधि तीन लाख मोलह हजार दो सो मत्ताईस योजन तीन कोम एक सो अहाईम धनुष तथा माड़े तेरह अंगुल से कुछ अधिक हैं।

( ठाएांग १ सृत्र ५२ )

( सभाष्य तत्त्वार्थ सूत्र ऋध्याय ३ )

५-प्रदेश:—स्कन्ध या देश में मिले हुए द्रव्य के अति स्रच्म (जिसका दूसरा हिस्सान हो सके) विभाग की प्रदेश कहते हैं।

(ठाणांग १ सूत्र ४५)

६-परमाणु: रकन्ध या देश से अलग हुए पुद्गल के अति-सूच्म निरंश भाग को परमाणु कहते हैं। (ठाणांग १ सन्न ४४)

### द्सरा बोल

(बोल नम्बर् ७ से ६२ तक)

७ (क) गशि की व्याम्या

गशि:-वम्तु के समृह को गशि कहते हैं।

गशि के दो भेद:—

(१) जीव गशि (२) अजीव गशि ।

(समवायांग १४६)

७ ( ख ) जाव:—जो चेतनायुक्त हो तथा द्रव्य ऋँग भाव प्राग्ण वाला हो उसे जोव कहने हैं । जीव के दो भेद हैं ।

(१) ममार्ग (२) मिद्ध

मंमारा-कार्में के चक्र में फम कर जो जीव चौवाम द्राहक चौर चार गतियों में परिश्रमण करता है उसे मंसारी कहते हैं।

सिद्ध-सर्व कर्मों का चय करके जो जन्म मरण रूप संसार स मुक्त हो चुके हैं उन्हें सिद्ध कहते हैं।

> ( ठाणांग २ सूत्र १०१ ) ( तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय २ सूत्र १० )

=—नव प्रकार से मंसारी आब के दो दो भेद:—

१ त्रम २ स्थावर

९ तम 🔻 स्थापन

१ स=म २ बादर

१ पर्याप्त २ त्रपर्याप्त १ मंज्ञो २ त्र्यमज्ञो

१ परित ( अल्प ) मंसारी १ अनन्त संसारी

१ मुलभ बोधि २ दुर्लभ बोधि

१ कृष्णपचे। २ शुक्रपची

१ भविभिद्धिक २ अभविभिद्धिक

१ त्राहारक २ त्रनाहारक

त्रम:—त्रम नामकर्म के उद्य से चलने फिरने वाले जीव को त्रम कहते हैं। अग्नि और वायु, गति की अपेदा त्रम माने गये हैं।

स्थावर:—स्थावर नाम कर्म के उदय से जो जोव पृथ्वी, पानी आदि एकेन्द्रिय में जन्म लेते हैं। उन्हें स्थावर कहते हैं। (ठाणांग २ प्रत्र १०१)

मुच्मः—मूच्म नाम कर्म के उद्य से जिन जीवों का शरीर अत्यन्त मुच्म अर्थात् चर्मचत्तु का अविषय हो उन्हें सुच्म कहते हैं।

बादर:- बादर नाम कर्म के उटय से बादर अर्थात् स्थूल स्रीतर वाले जीव बादर कहलाते हैं।

( ठागांग २ सूत्र ७३ )

पर्याप्तक:—जिम जीव में जिननो पर्याप्तियों सम्भव हैं। वह जब जननी पर्याप्तियों पूरी कर लेना है तब उस पर्याप्तक कहने हैं। एकेन्द्रिय जीव स्वयोग्य चारों पर्याप्तियों ( आहार. शरीर, इन्द्रिय, और स्वामोच्छवाम) पूरी करने पर. डीन्द्रिय. त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और अमंज्ञी पंचेन्द्रिय. उपर्युक्त चार और पांचवी भाषा पर्याप्ति पूरी करने पर तथा मंज्ञी पंचेन्द्रिय उपर्युक्त पांच और छठी मन: पर्याप्ति पूरी करने पर पर्याप्तक कहे जाते हैं।

अपर्याप्तक:-जिम जीव की पर्याप्तियों पूरी न हों वह अपर्याप्तक कहा जाता है।

जीव तीन पर्याप्तियों पूर्ण करके ही मरते हैं पहले नहीं क्योंकि आगामी भव की आयु वांध कर ही मृत्यु प्राप्त करते हैं। ऋोर आयु का बन्ध उन्हीं जीवों की होता है जिन्होंने आहार, शरीर और इन्द्रिय ये तीन पर्याप्तियों पूर्ण करली हैं।

(ठाणांग २ मूत्र ७६) मंज्ञी:—जिन जीवों के मन हो वे मंज्ञी हैं।

श्रमंज्ञी:-जिन जीवों के मन नहीं हो वे श्रमंज्ञी हैं।

( ठाणांग २ सूत्र ७६ )

- परित्त संसारी:--जित जीवों के भव परिमित हो गये हैं । वे परित मंमारी हैं। अर्थान् अधिक से अधिक अर्द्ध पुद्गज्ञ परावर्तन काल के अन्दर जो अवश्य मोत्त में जावेंगे वे परित (ग्रल्प) मंमारी हैं।
- अनन्त मंमार्गः-जो जीव अनन्त काल तक मंमार में परिश्रमण करने रहेंगे अर्थान जिन जीवों के भवों की संख्या मीमित नहीं हुई है वे अनन्त संमारी हैं। यथा:--

जे पुरा गुरुपडिसीया बहुमोहा, समबला कुसीलाय। असमाहिला मरंति उ, ने हुंति अर्णन संसारी ।।१।।

( श्रातुर प्रत्याख्यान पयन्ना )

भावर्थ:-गुरु के अवर्णवाद आदि कह कर प्रतिकूल आचरण करने वाले, बहुत मोह वाले, शबल दोष वाले, कुशीलिये त्र्यार त्रासमाधि मरण स मरने वाले जीव त्रानन्त संसारी होते हैं।

( ठाणांग २ सूत्र ७६ )

मुलभ बोधि:—परभव में जिन जीवों को जिन धर्म की प्राप्ति सुलभ हो उन्हें सुलभ बोधि कहते हैं।

दुर्लभ बोधि:—जिन जीवों को जिनधर्म दुष्प्राप्य हो उन्हें दुर्लभ बोधि कहते हैं।

( ठाणांग २ सूत्र ५६ )

क्रुप्ण पाचिक:—जिन जीवों के अर्द्ध पुद्गल परावर्तन काल से अधिक काल तक मंसार में परिभ्रमण करना बाकी हैं। वे कृष्णपाचिक कहे जाते हैं।

शुक्ल पाचिक:—जिन जीवों का संसार परिश्रमण काल श्रद्धं-पुद्गल परावर्तन या उससे कम बाकी रह गया है । वे शुक्ल पाचिक कहे जाने हैं ।

(भगवती शतक १३ उद्देशा १ की टीका)

भविमाद्धिक:--जिन जीवों में मोच प्राप्त करने की योग्यता होती है वे भविमाद्धिक कहलाते हैं।

अभव मिद्धिक:—जिन जीवों में मोत्त प्राप्ति की योग्यता नहीं हैं वे अभव मिद्धिक (अभव्य) कहलाते हैं।

( ठाणांग २ सूत्र ७६ )

( श्रावक धर्भ प्रक्षप्ति ६६--६७ )

श्राहारक:—जो जीव मचित्त. श्रचित श्रीर मिश्र श्रथवा श्रोज, लोम श्रीर प्रचेप श्राहार में से किसी भी प्रकार का श्राहार करता है। वह श्राहारक जीव है।

अनाहारक:—जो जीव किसी भी प्रकार का आहार नहीं करता वह अनाहारक है।

विग्रह गति में रहा हुआ, केवली समुद्धात करने वाला, चौदहवे गुग्रस्थानवर्ती और मिद्ध ये चारों अनाहारक हैं। केवर्ला ममुद्रात के आठ ममयों में से तीमरे, चौथे और पांचवे समय में जीव अनाहारक रहता है।

( ठाणांग २ सूत्र ७६ )

ह-निगोद: स्पाधारण नाम कमें के उदय से एक ही शरीर की आश्रित करके जो अनन्त जीव रहते हैं वे निगोद कहलाते हैं। तिगोद के जीव एक ही साथ आहार ग्रहण करते हैं। एक साथ खासीच्छवान लेते हैं और साथ ही आयु वांधते हैं और एक ही साथ शरीर छोड़ते हैं।

निगोदके दो भेद हैं--(१) व्यवहार गिरा (२) ऋत्यवहार राशि। व्यवहार गिश:--जिन जोवों ने एक वार भी निगोद अवस्था

हों इ कर दूसरी जगह जन्म निया है रे व्यवहार राशि हैं। व्यव्यवहार राशि:—जिन जीवें ने कभी भी निगोद अवस्था नहीं होई। हे जो अनन्त काल से निगोद में हा पड़े हुए हैं वे अव्यवहार राशि हैं।

(सैन प्रश्न उल्लाम २-४)

१०-मम्यक्त के चार प्रकार में दो दो मेद्।

१ द्रव्य सम्यवन्त्र २ भाव सम्यवन्त्र

१ तिश्रय सम्यवन्त्र । २ व्यवहार सम्यवन्त्र

१ नैनिर्गिक सम्यवन्त्र २ त्राधिगिषक सम्यक्त्व

१ पाँट्गानिक सम्यक्त्व २ अपाँट्गलिक सम्यक्त्व

द्रव्य सम्यक्तः -- शिशुद्ध किये हुए मिध्यात्व के पुद्गलों को द्रव्य सम्यक्त्व कहने हैं।

नावसम्यक्तः -- जैसे उपनेत्र (चश्मे) द्वारा आखि पदार्थी की +पट रूप स देख लेते। है उसी तरह त्रिशुद्ध किये हुए

पुद्गलों के द्वारा त्र्यात्मा की केवली प्ररूपित तन्त्रों में जो रुचि (श्रद्धा) होती है वह भावसम्यक्त्व है।

(प्रवचन सारोद्धार गाथा १४२)

निश्रय सम्यवत्वः স्थात्मा का वह परिणाम जिसके होने से ज्ञान विशुद्ध होता हैं उसे निश्चय सम्यक्त्व कहने हैं । य्रथवा त्रपनी त्रात्मा को ही देव, गुरु और धर्म समक्षना निश्चय सम्यक्त्व हैं।

व्यवहार सम्यक्त्वः—सुदेव, सुगुरु श्रौर सुधर्म पर विश्वाम करना व्यवहार सम्यक्त्व है ।

प्रवचन सारोद्धार गाथा ६४३ की टीका में निश्चयसम्यवस्व श्रीर व्यवहार सम्यक्त्व की व्याख्या यों दी है।

१—देश, काल श्रौर संहनन के श्रनुसार यथाशिक शास्त्रोक्त संयम पालन रूप ग्रनिभाव निश्चय सम्यक्त है।

२---उपशामादि लिङ्ग से पहिचाना जाने वाला शुभ आत्म-परिणाम व्यवहार सम्यक्त्व है। इसी प्रकार सम्यक्त्व के कारण भी व्यवहार सम्यक्त्व ही है।

(कर्मप्रन्थ पहला गाथा १५ वीं)

नैसर्गिक सम्यक्तः — पूर्व चयोपशम के कारण, विना गुरु उपदेश के स्वभाव से ही जिनदृष्ट ( केवली भगवान के देखे हुए ) भावों को द्रव्य, चेत्र, काल, भाव और नाम आदि निचेपों की अपेचा से जान लेना, श्रद्धा करना निसर्ग समिकत है। जैसे मरुदेवी माता। आधिगिमिक सम्यक्तः —गुरु आदि के उपदेश से अथवा अङ्ग उपांग आदि के अध्ययन से जीवादि तन्त्रों पर रुचि-श्रद्धा होना आधिगिमिक ( अभिगम ) सम्यक्त्व हैं।

(ठाएांग २ सूत्र ६०)

(पन्नवगा पहला पद्)

( तत्त्वार्थ सूत्र प्रथम ऋध्याय )

पांद्गलिक सम्यक्त्व: — ज्ञायोपशिमक सम्यक्त्व को पोंद्गलिक सम्यक्त्व कहते हैं क्योंकि ज्ञायोपशिमक सम्यक्त्व में सम-कित मोहनीय के प्रदुगलों का वेदन होता है।

अपोद्गलिक सम्यक्त्व—दायिक और औपशिमक समिकत को अपोद्गलिक सम्यक्त्व कहते हैं। क्योंकि इसमें समिकत मोहनीय का सर्वथा नाश अथवा उपशम हो जाता है बेदन नहीं होता है।

( प्रवचन सारोद्धार गाथा ६४२ टीका )

११-उपयोग:—मामान्य या विशेष रूप से वस्तु की जानना उपयोग हैं। उपयोग के दो भेद हैं। (१) ज्ञान (२) दर्शन। ज्ञान:—जो उपयोग पदार्थों के विशेष धर्मों का जाति, गुर्गा, क्रिया श्रादि का ग्राहक हैं वह ज्ञान कहा जाता है। ज्ञान की साकार उपयोग कहते हैं।

दर्शनः जो उपयोग पदार्थों के मामान्य धर्म का अर्थात् सत्ता का ग्राहक है। उसे दर्शन कहते हैं। दर्शन की निराकार उपयोग कहते हैं।

(पन्नवर्णा पद २८)

१२-ज्ञान के दो भेद:--(१) प्रत्यच (२) परोच ।

प्रत्यव: इन्द्रिय र्यार मन की महायता के विना माचान् आत्मा से जो ज्ञान हो वह प्रत्यच ज्ञान है। जैसे अविविज्ञान मन:-पर्यय ज्ञान और केवल ज्ञान।

(श्री नन्दीसूत्र)

यह व्याग्व्या निश्चय दृष्टि से हैं। व्यवहारिक दृष्टि से तो इन्द्रिय और मन से होने वाले ज्ञान को भी प्रत्यच कहते हैं। परोचज्ञान—इन्द्रिय और मन की महायता से जो ज्ञान हो वह

पराचज्ञान—इान्द्रय अपि मन का महायता स जा ज्ञान हा वह परोच्च ज्ञान हैं। जैसे मतिज्ञान और श्रुतज्ञान।

#### ऋथवा

जो ज्ञान अस्पष्ट हो (विशद न हो )। उसे परोच ज्ञान कहते हैं। जैसे स्मरण, प्रत्यभिज्ञान आदि।

(ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ७१)

- १३-अवधिज्ञान की व्याख्या और भेद:—
  इन्द्रिय और मन की महायता के विना द्रव्य, चेत्र, काल
  और भाव की मर्यादा पूर्वक जो ज्ञान रूपी पदार्थों को जानता
  है। उस अविज्ञान कहते हैं।
- अवधिज्ञान के दो भेद:—(१) भव प्रत्यय (२) चयोपशम प्रत्यय । भवप्रत्यय अवधिज्ञान:—जिस अवधिज्ञान के होने में भव हो कारण हो उस भव प्रत्यय अवि ज्ञान कहते हैं। जैसे— नारकी और देवताओं को जन्म से हो अवधिज्ञान होता है।
- चयोपशम प्रत्यय अवधिज्ञान:—ज्ञान. तप आदि कारणों से मनुष्य और तिर्यश्रों की जो अवधिज्ञान होता है उसे

त्त्रयोपश्रम प्रत्यय अविद्यान कहते हैं। यही ज्ञान गुशा प्रत्यय या लव्यि प्रत्यय भी कहा जाता है। (ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ७१)

१४-मन:पर्यय ज्ञान-इन्द्रिय श्रोर मन की सहायता के विना द्रव्य, त्रेत्र, काल श्रोर भाव की मर्यादा पूर्वक जो ज्ञान मंज्ञी जीवों के मन में रहे हुए भावों को जानता है उसे मन:पर्यय ज्ञान कहते हैं।

मन:पर्यय ज्ञान के दो भेद:—(१) ऋजुमित (२) विपुलमित । ऋजुमित मन:पर्यय ज्ञान:—द्मरे के मन में मीचे हुए भावों को सामान्य रूप से जानना ऋजुमित मन:पर्यय ज्ञान है। जैसे अग्रक व्यक्ति ने घडा लाने का विचार किया है।

विपुलमित मनः पर्यय ज्ञानः—दृसरे के मन में सोचे हुए पदार्थ के विषय में विशेष रूप से जानना विपुलमित मनःपर्यय ज्ञान है। जैसे अमुक ने जिस घड़े को लाने का विचार किया है वह घड़ा अमुक रङ्ग का, अमुक आकार वाला, और अमुक समय में बना है। इत्यादि विशेष पर्यायों—अवस्थाओं को जानना।

( ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ५१ )

१५-परोच ज्ञान के दो भेद:--

(१) अग्राभिनिकोधिक ज्ञान ( मतिज्ञान ) (२) श्रुतज्ञान । आभिनिकोधिक ज्ञान:-पांचों इन्द्रियों और पन के द्वारा योग्य देश में रहे हुए पदार्थ का जो ज्ञान होता है वह आभिनिकोधिका

## ज्ञान या मतिज्ञान कहलाता है।

(पन्नवणा पद २६)

(ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ७१)

श्रुतज्ञान:-शास्त्रों को सुनने श्रीर पढ़ने से इन्द्रिय श्रीर मन के द्वारा जो ज्ञान हो वह श्रुतज्ञान है।

(भगवती शतक ८ उद्देशा २)

### ऋथवा

मितज्ञान के बाद में होने वाले एवं शब्द तथा अर्थ का विचार करने वाले ज्ञान को श्रुतज्ञान कहते हैं। जैसे "घट" शब्द सुनने पर उसके बनाने वाले का उसके रङ्ग और आकार आदि का विचार करना।

( नन्दी सूत्र )

( ठाएांग २ उद्देशा १ सूत्र ७१ )

( कर्म प्रन्थ प्रथम भाग )

# १६-श्रुतज्ञान के दो भेद:---

(१) ब्रङ्गप्रविष्ट श्रुतज्ञान । (२) श्रंग बाह्य श्रुतज्ञान ।

अंगप्रविष्ट श्रुतज्ञान—जिन आगमों में गणधरों ने तीर्थंकर भग-वान् के उपदेश को प्रथित किया है। उन आगमों को अक्रप्रविष्ट श्रुतज्ञान कहते हैं। आचाराङ्ग आदि वारह श्रङ्गों का ज्ञान अङ्ग प्रविष्ट श्रुतज्ञान है।

श्रङ्गबाह्य श्रुतज्ञानः—द्वादशांगी के बाहर का शास्त्रज्ञान श्रङ्ग बाह्य श्रुतज्ञान कहलाता है। जैसे दशवैकालिक, उत्तरा-ध्ययन श्रादि।

( नन्दी सूत्र ४४ )

( ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ५१)

# १७-नय के दो भेद-

(१) द्रव्यार्थिक नय (२) पर्यायाधिक नय ।

द्रच्यार्थिक नय:--जो पर्यायों की गौरा मान कर द्रच्य को ही

मुख्यतया प्रहरा करे उसे द्रव्यार्थिक नय कहते हैं ।

पर्यायाधिक तयः—जो द्रच्य को गौग मान कर पर्यायों को ही

मुख्यतया ग्रहण करे उसे पर्यायार्थिक नय कहते हैं।
( प्रमाणनयतन्त्रालोकालङ्कार परिन्छेद ७ )

१=-धर्म की व्याख्या और उसके भेदः-

(१) जो दुर्गित में गिरने हुए प्राणी को धारण करे और मुगति में पहुंचावे उसे धर्म कहते हैं।

( दशवैकालिक श्रध्ययन १ गाथा १ की टीका )

### <del>श्रथवा—</del>

(२) त्रागम के अनुसार इस लोक और परलोक के मुख के लिए हेय को छोड़ने और उपादेय को ग्रहण करने की जीव की प्रवृत्ति को धर्म कहने हैं।

(धर्मसंप्रह)

## ग्रथवा--

(३) वत्थु महावो धम्मो, खन्ती पश्चहो दसविहो धम्मो ।
जीवाणं रक्खणं धम्मो, रयणतयं च धम्मो ॥
(१) वस्तु के स्वभाव को धर्म कहते हैं। (२) चमा, निर्लोभता आदि दम लच्चण रूप धर्म है। (३) जीवों की रचा
करना—बचाना यह भी धर्म है। (४) मम्यग् ज्ञान, सम्यक्दर्शन और मम्यग्चारित्र रूप रत्नत्रय को भी धर्म
कहते हैं।

मार्गश-जिस अनुष्टान या कार्य्य से निःश्रेयम्-कल्याण की प्राप्ति हो वही धर्म है ।

धर्म के दो भेद हैं। (१) श्रुतधर्म (२) चारित्र धर्म। श्रुतधर्म--अंग अौर उपांग रूप वाणी को श्रुतधर्म कहते हैं। वाचना, पृच्छना, आदि म्वाध्याय के भेद भी श्रुत धर्म कहलाते हैं।

चारित्र धर्म:--कर्मों के नाश करने की चेष्टा चारित्र धर्म है।

मूल गुरा और उत्तर गुर्शों के ममूह की चारित्र धर्म कहते हैं। अर्थात किया रूप धर्म हो चारित्र धर्म है ।

(ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ७२)

१६-श्रुतधर्म के दो भेद:--(१) स्त्रश्रुतधर्म (२) अर्थ श्रुत धर्म । स्त्र श्रुतधर्म--(शब्द रूप श्रुतधर्म) द्वादशांगी और उपांग त्रादि के मूलपाठ को सूत्रश्रुतधर्म कहते हैं।

अर्थश्रुत धर्म--डादशांगी और उपांग आदि के अर्थ को अर्थ-श्रुत धर्म कहने हैं। (ठाणांग २ उद्देशा १ सृत्र ७२) २०-चारित्र धर्म के दो भेदः--

(१) त्रगार चारित्र धर्म (२) त्रनगार चारित्र धर्म अगार चारित्र धर्म:--अगारी (श्रावक) के देश विरति धर्म को अगार चारित्र धर्म कहते हैं।

अनगार चारित्र धर्मः-अनगार (साधु) के मर्व विरित धर्म को अनगार चारित्र धर्म कहते हैं। सर्व विगति रूप धर्म में-तीन करण तीन योग से त्याग होता है।

(ठाणांग २ उद्देशा १ मूत्र ७२)

२१-ऊनोदरी की च्याख्या त्रोर भेद:--भोजन त्र्यादि के परि-माण त्रीर क्रोध त्रादि के त्रावेग को कम करना ऊनो-दरी हैं।

उनोदरी के दो भेद (१) द्रच्य ऊनोदरी (२) भाव उनोदरी । द्रच्य उनोदरी:—भंड उपकरण और आहार पानी का शास्त्र में जो परिमाण बतलाया गया है उसमें कमी करना द्रच्य उनोदरी है। अतिमरम और पौष्टिक आहार उनोदरी में वर्जनीय है।

( भगवती शतक ७ उद्देशा १ )

भाव उनोदरी: कोघ, मान, माया और लोभ में कमी करना, अल्प शब्द बोलना, कोघ के वश होकर भाषण न करना तथा हृदय में रहे हुए कोघ को शान्त करना आदि भाव उनोदरी है।

( भगवती शतक २५ उद्देशा ७ )

२२-प्रवचन माता:—पांच मिमित, तीन गुप्ति को प्रवचन माता कहते हैं । द्वादशांग रूप वाणी ( प्रवचन ) शास्त्र की जन्म दान्नी होने से माता के समान यह माता है । इन्हीं आठ प्रवचन माता के अन्दर सारे शास्त्र समा जाते हैं । प्रवचन माता के दो मेद—( १ ) समिति ( २ ) गुप्ति

समिति:—प्राणातिपात से निवृत्त होने के लिए यतना पूर्वक मन,

गुप्ति:—पन, वचन, काया के शुभ और अशुभ व्यापार को रोकना या आते हुए नवीन कर्मों को रोकना गुप्ति है। (उत्तराध्ययन अध्ययन २४) २३-इन्द्रिय की व्याख्या त्रोर मंदः — इन्द्र ऋर्थान् त्रात्मा जिससे पहचाना जाय उसे इन्द्रिय कहते हैं । जैसे एकेन्द्रिय जीव स्पर्शनेन्द्रिय से पहचाना जाता है ।

इन्द्रिय के दो भेदः—(१) द्रव्येन्द्रिय (२) भावेन्द्रिय । द्रव्येन्द्रियः—चत्तु त्र्यादि इन्द्रियों के बाह्य त्र्यौर त्र्याभ्यन्तर पीद्-

गलिक त्राकार (रचना) को द्रव्येन्द्रिय कहते हैं। भावेन्द्रिय:—त्रात्मा ही भावेन्द्रिय है। भावेन्द्रिय लब्धि और उपयोग रूप होती है।

> (पन्नवर्णा पद १५) (तत्त्वार्थ सूत्र ऋध्याय २)

# २४-इच्येन्द्रिय के दो भेदः--

(१) निर्श्वेति द्रव्येन्द्रिय (२) उपकरण द्रव्येन्द्रिय निर्श्वेति द्रव्येन्द्रियः—इन्द्रियों के त्राकार विशेष को निर्हेति द्रव्येन्द्रिय कहते हैं।

उपकरण द्रव्येन्द्रिय:—दर्पण के ममान श्रत्यन्त स्वच्छ पुद्गलों की रचना विशेष को उपकरण द्रव्येन्द्रिय कहते हैं। उप-करण द्रव्येन्द्रिय के नष्ट हो जाने पर श्रात्मा विषय को नहीं जान सकता।

( तत्त्वार्थ मृत्र ऋध्याय २ )

२५-भावेन्द्रिय के दो भेद:—(१) लब्धि (२) उपयोग लब्धि भावेन्द्रिय:—ज्ञानावरणीय त्रादि कर्मों के चयोपशम होने पर पदार्थों के (विषय के) जानने की शक्ति को लब्धि-भावेन्द्रिय कहते हैं।

- उपयोग भावेन्द्रिय:—ज्ञानावरणीय आदि कर्मी के चपोपशम होने पर पदार्थों के जानने रूप आत्मा के व्यापार को उपयोग भावेन्द्रिय कहते हैं।
- जैसे कोई साधु मुनिराज द्रव्यानुयोग, चिरतानुयोग, गिणता-नुयोग, धर्म कथानुयोग रूप चारों अनुयोगों के ज्ञाता हैं पर वे जिस समय द्रव्यानुयोग का व्याख्यान कर रहे हैं। उस समय उनमें द्रव्यानुयोग उपयोग रूप से विद्यमान है। एवं शेष अनुयोग लब्धि रूप से विद्यमान हैं।

( तत्त्वार्थ सूत्र श्रध्याय २ )

२६-बंधन की व्याख्या और भेद:-जिसके द्वारा कर्म और आत्मा चीर नीर की तरह एक रूप हो जाते हैं उसे बंधन कहते हैं।

वंधन के दो भेद:-(१) राग वंधन (२) द्वेष वंधन ।

राग बंधन:-जिससे जीव श्रजुरक्त-श्रामक्त होता है उसे गग-बंधन कहते हैं। राग से होने वाले बंधन को गगबंधन कहते हैं।

( ठाणांग २ उद्देशा ४ सूत्र ६४ )

२७-कर्म की व्याख्या श्रोंग भेद: जीव के द्वारा मिथ्यात्व, कषाय श्रादि हेतु से जो कार्मण वर्गणा ग्रहण की जाती है उसे कर्म कहते हैं। यह कार्मण वर्गणा एक प्रकार की श्रत्यन्त सूच्म रज यानि पुद्गल स्कन्ध होती है। जिसे इन्द्रियों सूच्मदर्शक यंत्र (माइक्रोस कोप) के द्वारा भी नहीं जान सकती हैं। सर्वज्ञ या परम श्रवधिज्ञानी ही उसे जान सकते हैं।

कर्म के दो भेद:-(१) घाती कर्म (२) अघाती कर्म

(१) सोपक्रम कर्म (२) निरुपक्रम कर्म

घाती कर्म: —जो कर्म आतमा के स्वाभाविक गुणों का घात करे वह घाती कर्म है। झानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय और अन्तराय ये चार घाती कर्म हैं। इनके नाश हुए विना केवल झान नहीं हो सकता।

(हरिभद्रीयाष्टक ३०)

अघाती कर्म: —जो कर्म आत्मा के स्वाभाविक गुणों का घात नहीं करते वे अघाती कर्म हैं। अघाती कर्मों का अमर आत्मा की वैभाविक प्रकृति, शरीर, इन्द्रिय, आयु आदि पर होता है। अघाती कर्म केवलज्ञान में बाधक नहीं होते। जब तक शरीर है तब तक अघाती कर्म भी जीव के साथ ही रहते हैं। वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र ये चारों अघाती कर्म हैं।

(कम्मपयड़ि पृष्ठ ६ टीका)

मोपक्रम कर्म:-जिम कर्म का फल उपदेश त्रादि से शान्त हो जाय वह मोपक्रम कर्म है।

निरूपक्रम कम:-जो कर्म बंध के अनुसार ही फल देता है वह निरूपक्रम कर्म है। जैसे निकाचित कर्म।

(विपाक सूत्र श्रध्ययन ३)

२८-मोहनीय कर्म की व्याख्या और भेद:-जो कर्म आत्मा की हित और अहित पहचानने और तदनुसार आचरण करने करने की बुद्धि को मोहित (नष्ट) कर देता है। उसे मोह-

मोहनीय कर्म कहते हैं। जस मिद्रग मनुष्य के मद् अमद् विवेक को नष्ट कर देतो है।

मोहनीय कर्म के दो भेद:-

(१) दर्शन मोहनीय (२) चारित्र मोहनीय ।

दर्शन मोहनीय:—जो पदार्थ जैमा है उसे उमी रूप में ममभना यह दर्शन है अर्थान तत्त्वार्थ श्रद्धान को दर्शन कहते हैं। यह आत्मा का गुण है। इम गुण के मोहित (घात) करने वाले कर्म को दर्शन मोहनीय कहते हैं। मामान्य उपयोग रूप दर्शन से यह दर्शन भिन्न है।

चारित्र मोहनीय: जिसके द्वारा आतमा अपने अमली स्वरूप को पाता है उसे चारित्र कहते हैं। यह भी आतमा का गुण है। इसको मोहित (घात) करने वाले कर्म को चारित्र मोहनीय कहते हैं।

(ठाणांग २ उद्देशा ४ सूत्र १०५) (कर्म मन्थ पहला १३, १४ गाथा)

२६-चारित्र मोहनीय के दो भेद:-

(१) कषाय मोहनीय (२) नोकषाय मोहनीय कषाय मोहनीय:-कष अर्थात् जन्म मरण रूप मंसार की प्राप्ति

जिमके द्वारा हो वह कपाय है।

(कर्मग्रन्थ पहला)

अथवा

त्रात्मा के शुद्ध स्वभाव की जी मिलन करता है उसे कषाय कहते हैं। कषाय ही कषाय मोहनीय है।

(पानवणा पद १४ टीका)

नोकषाय मोहनीय:-कषायों के उदय के साथ जिनका उदय होता है वे नोकषाय हैं। अधवा-कषायों को उभाड़ने वाले (उत्तेजित करने वाले) हास्यादि नवक को नोकषाय मोहनीय कहते हैं।

(कर्मप्रन्थ पहला गाथा १७)

३०-त्रायु की व्याख्या त्रीर भेद:-जिमके कारण जीव भव विशेष में नियत शरीर में नियत काल तक रुका रहे उसे त्रायु कहते हैं।

आयु के दो भेद:-(१) सोपक्रम आयु (२) निरुपक्रम आयु । सोपक्रम आयु:-जो आयु पूरी भोगे बिना कारण विशेष (सात कारण) से अकाल में टूट जाय वह सोपक्रम आयु हैं।

निरुपक्रम त्रायु:-जो त्रायु बंध के त्रनुसार पूरी भोगी जाती है बीच में नहीं टूटती वह निरुपक्रम त्रायु है। जैसे तीर्थंकर, देव, नारक त्रादि की त्रायु।

( सभाष्य तत्त्वार्थाधिगम ऋध्याय २ ) ( भगवती शतक २० उद्देशा १० )

३१-स्थिति की व्याख्या त्रीर भेदः-काल मर्यादा को स्थिति कहते हैं।

स्थिति के दो भेद:—(१) कायस्थिति (२) भवस्थिति ।

काय स्थिति:—किसी एक ही काय (निकाय) में मर कर पुन:
उसी में जन्म प्रहण करने की स्थिति को कायस्थिति कहने
हैं। जैसे:-पृथ्वी श्रादि के जीवों का पृथ्वी काय से चव कर
पुन: श्रसंख्यात काल तक पृथ्वी ही में उत्पन्न होना।

भवस्थिति:—जिस भव में जीव उत्पन्न होता है उसके उसी भव की स्थिति को भवस्थिति कहने हैं।

( ठाराांग २ उद्देशा ३ सूत्र ५४ )

३२-काल के भेद और व्याख्या:--पदार्थों के बदलने में जो निमित्त हो उसे काल कहने हैं । अथवा:---ममय के ममूह को काल कहने हैं ।

काल की दो उपमायें:--(१) पल्योपम (२) मागरोपम ।

पन्योपम:--पन्य अर्थात् कृष की उपमा से गिना जाने वाला काल पन्योपम कहलाता है।

मागरोपम:--दम कोड़ाकोड़ी पन्योपम को मागरोपम कहते हैं। (ठाणांग २ उद्देशा ४ सूत्र ६६)

३३-काल चक्र के दो भेद:—(१) उत्सिपिशी (२) अवसिपिशी।
उत्सिपिशी:—जिम काल में आयु, शरीर, चल आदि की उत्तरीतर बृद्धि होती जाय वह उत्सिपिशी है। यह दम को ड़ाकोड़ी
सागरीपम का होता है।

अवसर्पिणी:--जिम काल में चायु, वल, शरीर चादि भाव उत्त-रोनर घटने जांय वह अवसर्पिणी है। यह भी दस कोड़ा-कोड़ी सागरोपम का होता है।

(ठागांग २ उद्देशा १ सूत्र ७४)

३४-त्राकाश:--जो जीव और पुद्गलों को ग्हने के लिए स्थान दे वह त्राकाश है।

श्राकाश के दो भेद:--(१) लोकाकाश (२) श्रलोकाकाश।

- लोकाकाश:--जहां धर्मास्तिकाय त्रादि छ: द्रव्य हों वह लोका-काश है।
- त्रालोकाकाश:—जहां त्राकाश के मिवा और कोई द्रव्य न हो वह त्रालोकाकाश है। (ठाणांग २ उद्देशा १ मृत्र ५४)
- ३५-कारणके दो भेदः--
  - (१) उपादान कारण (२) निमित्त कारण।
- उपादान कारण:—(समवायी) जो कारण स्वयं कार्य्य रूप में परिणत होता है उसे उपादान कारण कहते हैं। जैसे मिट्टी, घड़े का उपादान कारण है। अथवा दूध, दही का उपादान कारण है।
- निमित्त कारण:—जो कारण कार्य्य के होने में महायक हो और कार्य के हो जाने पर अलग हो जाय उसे निमित्त कारण कहते हैं। जसे घड़े के निमित्त कारण चक्र (चाक), दण्ड आदि हैं।

(विशेषावश्यक भाष्य गाथा २०६६)

- ३६-दंड के दो भेद--(१) अर्थदएड (२) अनर्थ दएड। अर्थदएड:--अपने और दूसरे के लिए त्रस और म्थावर जीवों की जो हिंसा होती है उसे अर्थदएड कहते हैं।
- अनर्थदएड:--विना किसी प्रयोजन के जीव हिमा रूप कार्य्य करना अनर्थ दएड है।

( ठाणांग २ उदेशा १ सूत्र ६६ )

३७-प्रमाण:--अपना ऋौर दूसरे का निश्रय करनेवाले सच्चे ज्ञान को प्रमाण कहते हैं। प्रमाण ज्ञान वस्तु को सब दृष्टि-विन्दुओं से जानता है अर्थात् वस्तु के सब ग्रंशों को जानने वाले ज्ञान की प्रमाण ज्ञान कहते हैं।

( प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कार परिच्छेद १ )

नय:—प्रमाण के द्वारा जानी हुई अनन्त-धर्मात्मक वस्तु के किमी एक अंश या गुण को मुख्य करके जानने वाले ज्ञान को नय कहते हैं। नयज्ञान में वस्तु के अन्य अंश या गुणों की ओर उपेज्ञा या गाँगाता रहती है।

( प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कार परिच्छेद ७ )

- ३८-मुख्य:—पदार्थ के अनेक धर्मों में से जिस समय जिस धर्म की विवत्ता होती हैं। उस समय वही धर्म प्रधान माना जाता है। इसी तरह अनेक वस्तुओं में विवित्तत वस्तु प्रधान होती हैं। प्रधान को ही मुख्य कहते हैं।
- गौगः मुख्य धर्म के मिवाय सभी अविविद्यत धर्म गौग कहलाते हैं। इसी तरह अनेक वस्तुओं में से अविविद्यत वस्तु भी गौगा कहलाती है। जैसे: आत्मा में ज्ञान, दर्शन, चारित्र आदि अनन्त धर्म हैं। उनमें से जिम समय ज्ञान की विवद्या होती है। उस समय ज्ञान मुख्य है और बाकी धर्म गांग हो जाते हैं।

### ऋथवा

"ममयं गीयम ! मा पमायए"

अर्थातः है गौतम ! समय मात्र भी प्रमाद न करो।
यह उपदेश भगवान् महावीर स्वामी ने गौतम स्वामी को
सम्बोधित करते हुए फरमाया है। यह उपदेश मुख्य रूप

से गौतम स्वामी को है किन्तु गाँग रूप से चतुर्विध श्रीसंघ को है। इसलिए यहां गौतम स्वामी मुख्य हैं श्रीर चतुर्विध श्रीसंघ गौग है।

( तत्वार्थ सूत्र ५ वां ऋध्याय सूत्र ३१ )

- ३६-निश्रय: चरतु के शुद्ध, मूल और वास्तविक स्वरूप को निश्रय कहते हैं। अर्थान् वस्तु का निज स्वभाव जो सदा रहता है वह निश्रय है। जैसे निश्रय में कोयल का शरीर पाँचों वर्ण वाला है क्योंकि पांच वर्णों के पुद्गलों से बना हुआ है। आत्मा सिद्ध स्वरूप है।
- व्यवहार: वस्तु का लोकसम्मत स्वरूप व्यवहार है। जैसे कोयल काली है। आत्मा मनुष्य, तिर्पश्च रूप है। निश्चय में ज्ञान प्रधान रहता है। और व्यवहार में क्रियाओं की प्रधानता रहती है। निश्चय और व्यवहार परम्पर एक दूसरे के सहा-यक (पूरक) हैं।

( विशेषावश्यक गाथा ३५८६ ) ( द्रव्यानुयोग तर्कणा ऋध्याय ८ वां )

४०-उत्मर्ग:--मामान्य नियम को उत्मर्ग कहते हैं। कैसे भाधु को तीन करण और तीन योग से प्राणियों की हिंमा नहीं करनी चाहिए।

( बृहत् कल्प बृत्ति सभाष्य )

श्रपवाद: पूल नियम की रहा के हेतु श्रापित श्राने पर श्रन्य मार्ग ग्रहण करना श्रपवाद हैं। जैसे साधु का नदी पार करना श्रादि।

(ऋभिधान राजेन्द्र कोष दुसरा भाग पृष्ठ ११६६-६७)

४१-सामान्य: — वस्तु के जिस धर्म के कारण बहुत से पदार्थ एक सरीखे मालूम पड़ें तथा एक ही शब्द से कहे जांय उसे सामान्य कहते हैं।

विशेष:--मजातीय त्र्यौर विजातीय पदार्थों से भिन्नता का बोध कराने वाला धर्म विशेष कहा जाता है।

जैसे:—मनुष्य, नरक, तिर्यश्च आदि सभी जीव रूप से एक से हैं और एक ही जीव शब्द से कहे जा मकते हैं। इसलिए जीवत्व सामान्य है। यही जीवत्व जीव द्रव्य को दूसरे द्रव्यों से भिन्न करता है। इसलिए विशेष भी है। घटत्व सभी घटों में और गोत्व सभी गौत्रों में एकता का बोध कराता है। इसलिए ये दोनों मामान्य हैं। "यह घट" इममें एतद् घटत्व सजातीय दूसरे घटों से और विजातीय पटादि पदर्थों से भेद कराता है। इमलिए यह विशेष है। इसी तरह "चित-कवरी" गाय में चितकवरापन मजातीय दूसरे लाल, पीली आदि गात्रों से और विजातीय अरवादि स भेद कराता है। इमलिए यह विशेष है।

वास्तव में मभी धर्म सामान्य और विशेष दोनों कहे जा सकते हैं। अपने से अधिक पदार्थों में रहने वाले धर्म की अपेचा प्रत्येक धर्म विशेष हैं। न्यून वस्तुओं में रहने वाले की अपेचा मामान्य हैं। घटत्व पुद्गलत्व की अपेचा विशेष हैं और कृष्ण घटत्व की अपेचा सामान्य हैं।

> (स्याद्वादमञ्जरी कारिका ४ ) ( प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कार परिच्छेद ४ )

४२-हेतु- जो साध्य के विना न रहे उसे हेतु कहते हैं। जैसे अग्नि का हेतु धूम। धूम, विना अग्नि के कभी नहीं रहता।

माध्य: — जो सिद्ध किया जाय वह साध्य है। माध्य वादी को इष्ट.
प्रत्यचादि प्रमाणों से अवाधित और अमिद्ध होना चाहिए।
जैसे पर्वत में अग्नि है क्योंकि वहाँ धुआँ हैं। यहां अग्नि
माध्य है। अग्नि वादी को अभिमत है। प्रत्यच आदि
प्रमाणों से अवाधित है और पर्वत में अभी तक सिद्ध नहीं
की गई है। अतः असिद्ध भी है।

(रत्नाकरावतारिका परिच्छेद ३)

- ४३-कार्य:---मम्पूर्ण कारणों का मंयोग होने पर उनके व्यापार (क्रिया) के अनन्तर जो अवश्य होता है। उसे कार्य कहते हैं।
- कारण—जो नियत रूप सं कार्य्य के पहले रहता हो श्रीर कार्य्य में माधक हो। श्रथवा:—जिमके न होने पर कार्य न हो उसे कारण कहते हैं। जैसे कुम्भकार, दण्ड, चक्र, चीवर श्रीर मिट्टी श्रादि घट के कारण हैं।

(न्यायकोष)

- ४४-त्राविर्भावः पदार्थ का त्र्यभिव्यक्त ( प्रकट ) होना त्राविर्भाव है।
- तिरोभाव:—पदार्थ का अप्रकट रूप में रहना या होना तिरोभाव है। जैसे घास में घृत तिरोभाव रूप से विद्यमान है। किन्तु मक्खन के अन्दर घृत का आविर्भाव है। अथवा सम्यगदृष्टि

में केवल ज्ञान का तिरोभाव है। किन्तु तीर्थंकर भगवान् में केवल ज्ञान का त्राविभीव है।

(न्यायकोप)

४५-प्रवृत्तिः—मन, वचन, काया को शुभाशुभ कार्य्य (व्यापार) में लगाना प्रवृत्ति हैं।

निवृत्तिः—मन, वचन, काया को कार्य्य से हटा लेना निवृत्ति है। ४६-द्रव्यः—जिसमें गुण और पर्याय हों वह द्रव्य है। गुणः—जो द्रव्य के आश्रित रहता है वह गुण है। गुण सदैव द्रव्य के अन्दर ही रहता है। इसका स्वतन्त्र कोई स्थान

नहीं है।

( उत्तराध्ययन ऋध्ययन २८ ) ( तत्त्वार्थ सूत्र ऋध्याय ४ )

४७-पर्याय:---द्रव्य और गुणों में रहने वाली अवस्थाओं को पर्याय कहते हैं। जैसे सोने के हार को तुड़वा कर कड़े बनवाये गये। सोना द्रव्य इन दोनों अवस्थाओं में कायम रहा किन्तु उसकी हालत बदल गई। हालत को ही पर्याय कहते हैं। पर्याय, गुण और द्रव्य दोनों में रहती है।

( उत्तराध्ययन ऋध्ययन २८)

४८--आधार:--जो वस्तु को आश्रय देवे वह आधार है। जैसे घड़ा घी का आधार है।

श्राधेय:—श्राधार के श्राश्रय में जो वस्तु रहती है वह श्राधेय है। जैसे घड़े में घृत है। यहां घड़ा श्राधार है श्रीर घृत (घी) श्राधेय।

(विशेषावश्यक भाष्य गाथा १४०६)

४६-त्रारम्भ:--हिंसादिक सावद्य कार्य्य त्रारम्भ है।
परिग्रह:--मूर्छा ( ममता ) को परिग्रह कहते हैं। धर्म साधन के
लिए रक्खे हुए उपकरण को छोड़ कर सभी धन धान्य
श्रादि ममता के कारण होने से परिग्रह हैं।

( ठाणांग २ )

यही कारण है कि धन धान्यादि बाह्य परिग्रह माने गये हैं। ऋौर मूर्छा (ममत्त्र-पृद्धि भाव ) त्राभ्यन्तर परिग्रह माने गये हैं।

( ठाणांग २ उद्देशा १ सूत्र ६४ )

इन आरम्भ परिग्रह को ज्ञपरिज्ञा से जान कर प्रत्याएयान परिज्ञा से त्याग न करने से जीव केवली प्ररूपित
पर्म सुनने एवं बोधि प्राप्त करने में, गृहस्थावाम छोड़ कर
साधु होने में, ब्रह्मचर्ल्य पालन करने में, विशुद्ध संयम तथा
मंबर प्राप्त करने में, शुद्ध पात, श्रृंति, अविधि, मन: पर्यव
और केवल ज्ञान प्राप्त करने में असमर्थ होता है। किन्तु
आरम्भ परिग्रह को ज्ञ परिज्ञा से जान कर प्रत्याख्यान
परिज्ञा से त्यागने वाला जीव उपर्युक्त ११ बोल प्राप्त
करने में समर्थ होता है।

५०-अधिकरण की व्याख्या और उसके भेद:--

कर्म बन्ध के साधन उपकरण या शस्त्र को अधि-करण कहते हैं।

अधिकरण के दो भेद:-

(१) जीवाधिकरण (२) ऋजीवाधिकरण ।

- जीवाधिकरण: कर्म बन्ध के साधन जीव या जीवगत कषायादि जीवाधिकरण हैं।
- अजीवाधिकरण: कर्म बन्ध में निमित्त जड़ पुद्गल अजीवाधि-करण हैं । जैसे शस्त्र आदि ।

(तत्त्वार्थं सूत्र ऋध्याय ६)

पश-वेदनीय कर्म के दो मेदः—

(१) साता वेदनीय (२) असाता वेदनीय।

साता वेदनीय: जिस कर्म के उदय से आत्मा को अनुकूल विषयों की प्राप्ति हो तथा शारीरिक और मानसिक सुख का अनुभव हो उसे साता वेदनीय कहते हैं।

असाता वेदनीय:—जिस कर्म के उदय से आत्मा को अनुकूल विषयों की अप्राप्ति से और प्रतिकूल विषयों की प्राप्ति से दु:ख का अनुभव होता है उसे असाता वेदनीय कहते हैं। (पन्नवणा पद २३)

(कर्मप्रनथ पहला भाग)

प्र-बन्ध के दो मेद:—(१) सर्व बन्ध (२) देश बन्ध ।
सर्वबन्ध—जो शरीर नये उत्पन्न होते हैं उनके आरम्भ
काल में आत्मा को सर्व बन्ध होता है । अर्थात् नये शरीर
का आत्मा के साथ बन्ध होने को सर्व बन्ध कहते हैं ।
औदारिक, वैकियक और आहारक शरीर का उत्पत्ति के समय
सर्व बन्ध होता है ।

देशबन्ध:—उत्पत्ति के बाद में जब तक शरीर स्थिर रहते हैं तब तक होने वाला बन्ध देशबन्ध हैं ! तैजस और कार्मण शरीर की नवीन उत्पत्ति नहीं होती । अत: उनमें सदा देशबन्ध ही होता है। त्रीदारिक, वैक्रियक श्रीर श्राहारक शरीर में दोनों प्रकार का बन्ध होता है।

(कर्मप्रनथ पहला गाथा ३५)

## ५३-मरण के दो भेद:--

(१) सकाय परण (२) त्रकाम परण ।

सकाम मरण:—विषय भोगों से निवृत्त होकर चारित्र में अनुरक्त रहने वाली आत्मा की आकुलता रहित एवं संलेखना करने से, प्राणियों की हिंसा रहित जो मृत्यु होती हैं। वह सकाम मरण हैं। उक्त जीवों के लिए मृत्यु भयप्रद न होकर उत्सवरूप होती हैं। सकाम मरण को पण्डितमरण भी कहते हैं।

श्रकाम मरण:—विषय भोगों में गृद्ध रहने वाले श्रज्ञानी जीवों की न चाहते हुए भी श्रिनिच्छापूर्वक जो मृत्यु होती हैं वह श्रकाम मरण हैं। इसी को बालमरण भी कहते हैं। ( उत्तराध्ययन सूत्र श्रध्ययन ४ )

## ५४-प्रत्याख्यान के दो भेद:--

(१) दुष्प्रत्याख्यान (२) सुप्रत्याख्यान ।

दुष्प्रत्याख्यान: --- प्रत्याख्यान श्रौर उसके विषय का पूरा स्वरूप जाने विना किया जाने वाला प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान है। जैसे कोई कहे कि मैंने प्राग्ण (विकलेन्द्रिय) भूत (वनस्पति) जीव (पंचेन्द्रिय) सत्त्व (पृथ्वीकायादि चार स्थावर) की हिंसा का प्रत्याख्यान किया है। पर उसे जीव, अजीव, त्रस स्थावर श्रादि का ज्ञान नहीं है तो उसके प्रत्याख्यान की बात कहना श्रसत्य है। एवं वह उक्त जीव हिंसा से निष्टत नहीं है । श्रत एव उसका प्रत्याख्यान दुष्प्रत्याख्यान है ।

सुप्रत्याख्यान: --प्रत्याख्यान और उसके विषय का पूरा स्वरूप जानने वाले का प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान है। जैसे उप-रोक्त रीति से प्राण, भूत, जीव, सत्त्व की हिंसा का प्रत्या-ख्यान करने वाला पुरुष यदि जीव, त्रस, स्थावर श्रादि के स्वरूप का पूरा जानकार है तो उसके प्रत्याख्यान की बात कहना सत्य है। और वह प्रत्याख्यान करने वाला जीवों की हिंसा से निवृत्त होता है। श्रत एव उसका प्रत्याख्यान सुप्रत्याख्यान है।

( भगवती शतक ७ उद्देशा २ के ऋधार से )

५५-गुरा के दो प्रकार से दो भेद:--

- (१) मूल गुरा (२) उत्तर गुरा।
- (१) स्वाभाविक गुरा (२) वैभाविक गुरा ।
- मूलगुण:—चारित्र रूपी वृत्त के मूल (जड़) के ममान जो हों वे मूल गुण हैं। माधु के लिए पांच महात्रत ऋौर श्रावक के लिए पांच ऋणुत्रत मूल गुण हैं।
- उत्तर गुगा:—मूल गुगा की ग्वा के लिए चारित्र रूपी वृत्व की शाखा, प्रशाखावत् जो गुगा हैं वे उत्तर गुगा हैं। जैसे साधु के लिए पिएडविशुद्धि, समिति, भावना, तप, प्रतिमा, अभिग्रह आदि। और श्रावक के लिए दिशावत आदि।

(सूयगडांग सूत्र १ श्रध्ययन १४) ( पंचाशक विवरण ५ ) स्वाभाविक गुण:—पदार्थों के निज गुणों की स्वाभाविक गुण कहते हैं। जैसे आत्मा के ज्ञान, दर्शन आदि गुण।

वैभाविक गुण:—अन्य द्रव्यों के सम्बन्ध से जो गुण हों और स्वाभाविक न हों वे वैभाविक गुण हैं । जैसे आत्मा के राग, द्वेष आदि।

५६-श्रेगी के दो भेदः—(१) उपशम श्रेगी (२) त्तपक श्रेगी।
श्रेगी:—मोहके उपशम श्रीर त्तय द्वारा त्रात्मित्रकाम की श्रोर
श्रागे बढ़ने वाले जीवों के मोह-कर्म के उपशम तथा त्तय
करने के क्रम को श्रेगी कहते हैं। श्रेगी के दो भेद हैं।

(१) उपशम श्रेगी (२) चपक श्रेगी ।

उपशम श्रेगी:—-श्रात्मविकाम की श्रोर श्रग्रगामी जीवों के मोह उपशम करने के क्रम को उपशम श्रेगी कहते हैं।

उपशम श्रेणी का आरम्भ इस प्रकार होता है:—उपशम श्रेणी को अंगीकार करने वाला जीव प्रशस्त अध्यवसायों में रहा हुआ पहले एक साथ अन्तर्भ्रहूर्त प्रमाण काल में अनन्ता- जुबन्धी कषायों को उपशान्त करता है। इसके बाद अन्त- भ्रंहूर्त में एक साथ दर्शन मोह की तीनों प्रकृतियों का उपशम करता है। इसके बाद छठे और सातवें गुणस्थान में कई बार आने जाने के बाद वह जीव आठवें गुणस्थान में आता है। आठवें गुणस्थान में पहुँच कर श्रेणी का आरम्भक यदि पुरुष हो तो अनुदीर्ण नपुंसक वेद का उपशम करता है और फिर स्त्री वेद को दबाता है। इसके बाद हास्यादि छं कषायों का उपशम कर पुरुष वेद का उपशम करता है।

यदि उपशम श्रेणी करने वाली स्त्री हो तो वह क्रमशः नपुंसक वेद, पुरुषवेद, हास्यादि छ: एवं स्त्रीवेद का उपशम करती है। उपशमश्रेणी करने वाला यदि नपुंसक हो तो वह क्रमश: स्त्रीवेद. पुरुषवेद, हास्यादि छ: श्रीर नपुंसक वेद का उपशम करता है। इसके बाद अप्रत्याख्यानावरण श्रौर प्रत्याख्यानावरण क्रोध का एक साथ उपशप कर श्रात्मा संज्वलन क्रोध का उपशम करता है। फिर एक साथ वह अप्रत्याख्यानावरण श्रोर प्रत्याख्यानावरण मान का उपशम कर संज्वलन मान का उपशम करता है । इसी प्रकार जीव त्रप्रत्याख्यानावरण माया और प्रत्याख्यानावरण माया का उपशम कर मंज्वलन माया का उपशम करता है । तथा त्रप्रत्याख्यानावरण एवं प्रत्याख्यानावरण लोभ का उपशम कर त्र्यन्त में संज्वलन लोभ का उपशम शुरू करता है । संज्वलन लोभ के उपशम का क्रम यह है:--पहले चात्मा संज्वलन लोभ के तीन भाग करता है। उनमें दो भागोंका एक साथ उपशम कर जीव तीमरे भाग के प्रत: मंख्यात खंड करता है। और उनका एथक एथक रूप से भिन्न २ काल में उपशम करता है। संख्यात खंडों में से जब अन्तिम खंड रह जाता है तब श्रात्मा उसे फिर श्रमंख्यात खंडों में विभाजित करता है । श्रौर क्रमश: एक एक समय में एक एक खंड का उपशम करता है । इस प्रकार वह त्रात्मा मोह की सभी प्रकृतियों का उपशम कर देता है।

श्रनन्तानुबन्धी कषाय श्रीर दर्शन मोह की सात प्रकृतियों का उपशम करने पर जीव श्रपूर्व करण (निश्चित वादर) नामक आठवें गुणस्थान वाला होता है। आठवें गुणस्थान से जीव अनिश्चित बादर नामक नववें गुणस्थान में आता है। वहां रहा हुआ जीव संज्वलन लोभ के तीसरे भाग के अन्तिम संख्यातवें खण्ड के सिवा मोह की शेष सभी प्रकृतियों का उपशम करता है। और दसवें ख्रूम सम्पराय गुणस्थान में आता है। इस गुणस्थातन में जीव उक्त संज्वलन के लोभ के अन्तिम संख्यातवे खण्ड के असंख्यात खंड कर उनको उपशान्त कर देता है। और मोह की सभी प्रकृतियों का उपशम कर ग्यारहवें उपशान्त मोह गुण स्थान में पहुँच जाता है। उक्त प्रकृतियों का उपशम काल सर्वत्र अन्तर्भहूर्त है। एवं सारी श्रेणी का काल परिमाण भी अन्तर्भहूर्त है। एवं सारी श्रेणी का काल परिमाण भी अन्तर्भहूर्त ही है। ग्यारहवें गुणस्थान की स्थित जद्यन्य एक समय और उत्कृष्ट अन्तर्भहूर्त परिमाण पूरी कर जीव उपशान्त मोह के उदय में आजाने से वापिस नीचे के गुणस्थानों में आता है।

सिद्धान्तानुसार उपशम श्रेणी की समाप्ति कर वापिस लौटा हुआ जीव अप्रमत या प्रमत गुणस्थान में रहता है। पर कर्मग्रन्थ के मतानुसार उक्त जीव लौटता हुआ मिथ्यादृष्टि गुणस्थान तक भी पहुँच जाता है। यदि जीव श्रेणी में रहा हुआ ही काल करे तो अनुत्तर विमान में अविरत सम्यगृदृष्टि देवता होता है।

उपशम श्रेणी का आरम्भ कौन करता है ? इस विषय में मतमेद है। कई आचार्यों का कथन है कि अप्र-मत संयत उपशम श्रेणी का आरम्भ करता है । तो कई का यह कहना है कि अविरत, देशियरत, प्रमत्त साधु, श्रीर श्रप्रमत साधु, इनमें से कोई भी इस श्रेणी को कर सकता है।

कर्मग्रन्थ के मत से आत्मा एक भव में उत्कृष्ट दो बार उपशम श्रेणी करता है और मब भवों में उत्कृष्ट चार बार । कर्मग्रन्थ का यह भी मत है कि एक बार जिस जीव ने उपशम श्रेणी की हैं । वह जीव उसी जन्म में चपकश्रेणी कर ग्रुक्त हो सकता है । किन्तु जिसने एक भव में दो बार उपशम श्रेणी की है वह उसी भव में चपकश्रेणी नहीं कर सकता है । सिद्धान्त मत से तो जीव एक जन्म में एक ही श्रेणी करता है । इसलिए जिसने एक बार उपशम श्रेणी की है वह उसी भव में चपक श्रेणी नहीं कर सकता ।

भ स्रोपक अस्या गहा कर तकता (कर्मप्रनथ दूसरा भाग)

( विशेषावश्यक भाष्य गाथा १२८४ )

( लोक प्रकाश तीसरा सर्ग ११६६ से १२१५ )

( श्रावश्यक मलयगिरि गाथा ११६ से १२३ )

( ऋर्द्ध मागधी कोप दूसरा भाग )

चपक श्रेगी:—-ग्रात्मविकास की ग्रंगि त्रग्रगामी जीवों के सर्वथा मोह को निर्मूल करने के क्रमविशेष को चपकश्रेगी कहते हैं । चपकश्रेगी में मोहचय का क्रम यह है:—

सर्व प्रथम आत्मा अनन्तानुबन्धी कषाय-चतुष्टय का एक साथ चय करता है। इसके बाद अनन्तानुबन्धी कषाय के अवशिष्ट अनन्तवें भाग को मिध्यात्व में डाल कर दोनों का एक साथ चय करता है। इसी तरह सम्यग् मिध्यात्व

श्रीर बाद में सम्यक्त मोहनीय का चय करता है। जिस जीव ने त्राय बांध रखी है। वह यदि इन श्रेगीको स्वीकार करता है तो अनन्तानुबन्धी का चय करके रुक जाता है । इसके बाद कभी मिथ्यात्व का उदय होने पर वह अनन्तान-बन्धी कषायको बांधता है। यदि मिध्यात्व का भी चय कर चका हो तो वह अनन्तानुबन्धी कषाय को नहीं बांधता। अनन्तानुबन्धी कषाय के चील होने पर शुभ परिणाम से गिरे विना ही वह जीव मर जाय तो देवलोक में जाता है। इसी प्रकार दर्शन समक ( श्रनन्तानुबन्धी कषाय-चतुष्टय श्रीर दर्शन मोहनीय की तीन प्रकृतियों ) के चीरा होने पर वह देवलोक में जाता है। यदि परिशाम गिर जाँय श्रीर उसके बाद वह जीव काल करे तो परिणामानुसार शुभाशुभ गति में जाता है। जिस जीव ने आय बाँघ गखी है वह जीव अनन्तानवन्धी का चय कर दर्शन मोहनीय की प्रकृतियों का भी चय कर दे तो इसके बाद वह अवश्य विश्राम लेता है। और जहां की आयु बांध रखी है वहां रत्पन होता है। जिस जीव ने आय नहीं बांध रखी है वह इस श्रेणी को आरम्भ करे तो वह इस मगाप्त किये विका विश्वाम नहीं लेता । दर्शन सप्तक को चय करने के बाद जीव नरक. तिर्यञ्च श्रीर देव श्रायुका द्वय करता है। इसके बाद श्रप्रत्याख्यानावरण श्रीर प्रत्याख्यानावरण कषाय की श्राठों प्रकृतियों का एक साथ चय करना शुरु करता है। इन श्राठों का पूरी तरह से चय करने नहीं पाता कि वह १६ प्रकृतियों का चय करता है। सोलह प्रकृतियों ये हैं:---

(१) नग्कानुधूर्वी (२) वियञ्चानुर्द्वी (३) नरक गति (४) तियञ्च गति (४) एकेन्द्रिय जाति (६) द्वीन्द्रिय जाति (७) त्रीन्द्रिय जाति (८) चतु- गिन्द्रिय जाति (६) त्रातप (१०) उद्योत (११) स्थावर (१२) माधारण (१३) सून्प (१४) निद्रा- निद्रा (१४) प्रचलाप्रचला (१६) स्त्यानगृद्धि निद्रा ।

इन मोलह प्रकृतियों का चय कर जीव अप्रत्या-ख्यानावरण त्रीर प्रत्याख्यानावरण कपाय की त्राठी प्रक्र-तियों के अवशिष्ट अंश का चय करता है। इसके बाद त्तपक श्रेणी का कर्ना यदि पुरुष हुआ तो वह क्रमशः नपुंसक वेद, स्त्रीवेद, हाम्यादि पट्क का चय करता है। इस के बाद पुरुप वेद के तान ख़राड करता है। इन तीन ख़राड़ों में से प्रथम दो खएडों का एक साथ चय करता है और तीसरे खएड को संज्वलन क्रोध में डाल देता है। नपुंसक या स्त्री यदि श्रेणी करने वाले हों तो वे अपने अपने वेद का चय तो अन्त में करते हैं और शेप दो वेदों में से त्राधम वेद को प्रथम और दूसरे को उसके बाद चय करने हैं। जैमा कि उपशम श्रेगो। में बताया जा चुका है। इसके बाद वह त्रात्मा मंज्यलन, क्रोध, मान माया त्रार लोभ में से प्रत्येक का पृथक् पृथक् चय करता है। पुरुप वेद की तरह इनके भी प्रत्येक के तीन तीन खण्ड किये जाने हैं ऋौर तोसरा खएड त्रागे वाली प्रकृतियों के खएडों में मिलाया जाता है। जैसे क्रोध का तीयरा खण्ड मान में, मान का

तीसरा खण्ड माया में, श्रीर माया का तीसरा खण्ड लोभ में मिलाया जाता है। लोभ के तीसरे खण्ड के संख्यात खण्ड करके एक एक को श्रेणीवर्ती जीव भिन्न २ काल में ज्ञय करता है। इन संख्यात खण्डों में से श्रन्तिम खण्ड के जीव पुन: श्रसंख्यात खण्ड करता है श्रीर प्रति समय एक एक का चय करता है।

यहां पर सर्वत्र प्रकृतियों का चपणकाल अन्तर्भुहूर्त जानना चाहिये। सारी श्रेणी का काल परिमाण भी असं-ख्यात लघु अन्तर्भुहूर्त परिमाण एक बड़ा अन्तर्भुहूर्त जानना चाहिये।

इस श्रेणी का आरंभ करने वाला जीव उत्तम संहनन वाला होता है। तथा उसकी अवस्था आठ वर्ष से अधिक होती है। अविरत, देशविरत, प्रमत्त, अप्रमत, गुणस्थान-वर्ती जीवों में से कोई भी विशुद्ध परिणाम वाला जीव इस श्रेणी को कर सकता है। पूर्वधर, अप्रमादी और शुक्ल ध्यान से युक्त होकर इस श्रेणी को शुरु करते हैं।

दर्शन सप्तक का चय कर जीव आठवें गुण स्थान
में आता है। इसके बाद संज्वलन लोभ के संख्यातवें खंड
तक का चय जीव नववें गुणस्थान में करता है और इसके
बाद असंख्यात खंड का चय दसवें गुणस्थान में करता है।
दसवें गुणस्थान के अंत में मोह की २० प्रकृतियों का
चय कर ग्यारहवें गुणस्थान का अतिक्रमण (उल्लंघन)

करता हुआ जीव बारहवें चीण मोह गुग्गस्थान में पहुंचता है।

(विशेषावश्यक गाथा १३१३)

( द्रव्यलोक प्रकाश तीसरा सर्ग

श्लोक १२१⊏ से १२३४ तक )

(कर्म प्रनथ दूसरा भाग, भूमिका) (म्रावश्यक मलयगिरि गाथा ११६ से १२३)

( ऋर्द्ध मागधी कोप भाग दूसरा ( खवर्ग )

प्र७:-देवता के दो भेद:-(१) कल्पोपपन्न (२) कल्पातीत । कल्पातीत:-जिन देवों में छोटे बड़े का भेद हो । वे कल्पोपपन्न देव कहलाते हैं । भवनपति से लेकर बारहवें देवलोक तक के देव कल्पोपपन्न हैं ।

कल्पातीत: - जिन देवों में छोटे बड़े का भेद न हो। जो सभी 'श्रहमिन्द्र' हैं। वे कल्पातीत हैं। जैसे नव प्रवेयक श्रीर श्रात्तर विमानवासी देव।

( तत्त्वार्थ सूत्र ऋध्याय ४ )

प्ट:-श्रवग्रह के दो भेद:-(१) श्रथीवग्रह (२) व्यञ्जनावग्रह । श्रथीवग्रह:--पदार्थ के श्रव्यक्त ज्ञान को श्रथीवग्रह कहते हैं । श्रथीवग्रह में पदार्थ के वर्ण, गन्ध श्रादि का ज्ञान होता है। इसकी स्थिति एक समय की है।

व्यञ्जनावग्रह: --- प्रथावग्रह से पहले होने वाला अत्यन्त अव्यक्त ज्ञान व्यञ्जनावग्रह है। तात्पर्य्य यह है कि इन्द्रियों का पदार्थ के साथ सम्बन्ध होता है तब "किमपीदम्" (यह कुछ है)। ऐसा अस्पष्ट ज्ञान होता है। यही ज्ञान अर्थावग्रह है। इससे पहले होने वाला अत्यन्त अस्पष्टज्ञान व्यञ्जनावग्रह कहलाता है। दर्शन के बाद व्यञ्जनावग्रह होता है। यह चचु श्रीर मन को छोड़ कर शेष चार इन्द्रियों से ही होता है। इसकी जवन्य रिथति श्रावलिका के श्रसंख्यातर्थे भाग की है श्रीर उत्कृष्ट दो से नौ श्वासोच्छ्वास तक है।

(नन्दी सूत्र ३७)

( कर्म प्रनथ पहला भाग )

५६ — सामान्य के दी प्रकार से दी भेद: —

- (१) महा सामामन्य (२) त्रवान्तर सामान्य ।
- (१) तिर्यक्सामान्य (२) ऊर्ध्वता सामान्य ।
- महा सामान्य (पर सामान्य):—परम सत्ता जिसमें जीवाजीवादि सम्पूर्ण पदार्थों की एक सरूपता का बोध हो उसे महा-सामान्य कहते हैं। जैसे "सत्" कहने से सभी पदार्थों का बोध हो जाता है। इसका विषय सब से अधिक है। अत: इसे महासामान्य कहते हैं।
- अवान्तर सामान्य (अपर सामान्य या सामान्य विशेष):—महा सामान्य की अपेचा जिसका विषय कम हो किन्तु साथ ही जो सजातीय पदार्थों में एकता का बोध करावे । वह अवान्तर सामान्य है । जैसे जीवत्व सब जीवों में एकता का स्वक है । किन्तु द्रव्यत्व आदि की अपेचा विशेष है ।
- तिर्यक्सामान्य:—भिका २ व्यक्तियों में रहने वाला साधारण धर्म तिर्यक् सामान्य है। जैसे काली, पीली, सफेद आदि गौओं में गोत्व।
- उर्ध्वतासामान्य: एक ही वस्तु की पूर्वापर पर्यायों में रहने वाला साधारण धर्म उर्ध्वता सामान्य है। जैसे कड़ा, कंकण,

माला आदि । एक ही सोने की क्रामिक अवस्थाओं में रहने वाला सुवर्णन्त्र ।

( प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कार परिच्छेद ४ वां )

६०-द्रव्य के दो भेद:-(१) रूपी (२) अरूपी।

रूपी:—वर्गा, गन्ध, रम और स्पर्श जिसमें पाये जाते हों और जो मूर्त हो उसे रूपी द्रव्य कहते हैं। पुदल द्रव्य ही रूपी होता है।

अरूपी:—जिममें वर्ण, गन्ध, रम, और स्पर्श न पाये जाते हों तथा जो अमूर्त हो उसे अरूपी कहते हैं। पुदल के अति-रिक्न सभी द्रव्य अरूपी हैं।

(तत्त्वार्थ सूत्र श्रध्याय ५ वां )

६१—रूपी के दो भेद:—(१) अष्ट स्पर्शी (२) चतुःस्पर्शी । अष्ट स्पर्शीः—वर्ण, गन्ध, रम, तथा संस्थान के माथ जिसमें हल्का, भारी आदि आठों स्पर्श पाये जाने हों । उसे अष्ट स्पर्शी या अठफरसी कहने हैं ।

चतुःस्पर्शीः — वर्ण, गन्ध रम तथा शीत, उप्ण, रुच्च श्रीर हिनम्ध ये चार स्पर्श जिसमें पाये जाते हों उसे चतुःस्पर्शी या चौफरसी कहते हैं।

( भगवती शतक १२ उद्देशा ५ )

६२—लच्चण की व्याख्या श्रीर मेद—बहुत से मिले हुए पदार्थी में से किसी एक पदार्थ को जुदा करने वाले को लच्चण कहते हैं।

लचण के दो भेद:--(१) त्रान्य-भृत (२) त्रनान्य-भृत।

त्रात्म-भृत लचगः — जो लचग वस्तु के स्वरूप में मिला हुत्रा हो उसे त्रात्मभूत लचग कहते हैं। जैसे त्रप्रि का लचग उपगता। जीव का लचगा चैतन्य।

अनात्मभूत लच्चणः — जो लच्चण वस्तु के स्वरूप में मिला हुआ न हो उसे अनात्मभूत लच्चण कहते हैं। जैसे दएडी पुरुष का लच्चण दएड। यहाँ दएड, पुरुष से अलग है। फिर भी वह दएडी को अन्य पुरुषों से अलग कर उसकी पहिचान करा ही देता है।

(न्याय दीपिका)



# तीसरा बोल

(बोल नम्बर ६३ से १२८ तक)

६३ तत्त्व की व्याख्या और मेद:-परमार्थ को तत्व कहते हैं। तत्त्व तीन हैं:-(१) देव, (२) गुरु, (३) धर्म। देव:-कर्म शत्रु का नाश करने वाले, अठारह दोष रहित, सर्वज्ञ, वीतराग, हितोपदेशक अरिहन्त भगवान् देव हैं।

( योग शास्त्र प्रकरण २ ऋोक ४ )

गुरु:—निर्प्र न्थ (परिग्रह रहित) कनक, कामिनी के त्यागी,पंच महात्रत के धारक,पांच समिति, तीन गृप्ति युक्न,षट्काय के जीवों
के रचक, मत्ताईस गुणों से भूषित और वीतराग की आज्ञानुसार विचरने वाले, धर्मोपदेशक साधु महान्मा गुरु हैं।
(योगशास्त्र प्रकरण २ श्लोक ⊏)

धर्म: सर्वज्ञ भाषित, दयामय, विनय मूलक, त्रात्मा और कर्म का भेदज्ञान कराने वाला, मोच्च तत्त्व का प्ररूपक शास्त्र धर्म तत्त्व है।

नोट:-निश्रय में त्रात्मा ही देव है। ज्ञान ही गुरु है। ऋौर उपयोग ही धर्म है।

> (धर्म संप्रह अधिकार २ श्लोक २१, २२, २३, की टीका) (योग शास्त्र प्रकरण २ श्लोक ४ से ११ तक)

६४:-सत्ता का स्वरूप:-सता अर्थात् वस्तु का स्वरूप उत्पाद, व्यय और भीव्य रूप है। आवश्यक मलय गिरि द्वितीय खंड में सत्ता के लक्क्षण में:-

"उप्परणेइ वा विगमेइ वा धुवेइ वा" कहा है।

उत्पाद:-नवीन पर्याय की उत्पति होना उत्पाद है। व्यय (विनाश):-विद्यमान पर्याय का नाश हो जाना व्यय है। श्रोव्य:-द्रव्यत्व रूप शाक्षत अंश का सभी पर्यायों में अनुकृति रूप से रहना श्रोव्य है।

उत्पाद, व्यय और श्रीव्य का भिन्न २ स्वरूप होते हुए भी ये परस्पर सापेच्च हैं। इसीलिए वस्तु द्रव्य रूप से नित्य और पर्याय रूप से अनित्य मानी गई है। (तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय ४ वाँ)

६५-लोक की व्याख्या और भेद:—धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय से व्याप्त सम्पूर्ण द्रव्यों के आधार रूप चौदह राज्
परिमाण आकाश खण्ड को लोक कहते हैं। लोक का
आकार जामा पहन कर कमर पर दोनों हाथ रख कर चारों
और घूमते हुए पुरुष जैसा है। पैर से कमर तक का भाग
अधोलोक है। उसमें सात नरक हैं। नाभि की जगह मध्य
लोक है। उसमें डीप समुद्र हैं। मनुष्य और तिर्यश्चों की
बस्ती है। नाभि के ऊपर का भाग ऊर्ध्वलोक है। उसमें
गरदन से नीचे के भाग में बारह देवलोक हैं। गरदन के
भाग में नव ग्रेवेयक हैं। मुंह के भाग में पांच अनुतर
विमान हैं। और मस्तक के भाग में सिद्ध शिला है।

लोक का विस्तार मूल में सात राजू है। ऊपर क्रम से घटते हुए सात राजू की ऊँचाई पर चौड़ाई एक राजू है। फिर क्रम से बढ़ कर साढ़े दस राजू की ऊँचाई पर चैं।ड़ाई पांच राजू है। फिर क्रम से घट कर चौदह राजू की ऊंचाई पर एक राजू की चौड़ाई है। ऊर्घ्व ख्रीर अधी-दिशा में ऊंचाई चौदह राजु है।

### लोक के तीन भेद:--

- (१) ऊर्ध्वलोक, (२) अधोलोक, (३) तिर्यक्लोक।
  ऊर्ध्वलोक:—मेरु पर्वत के समतल भूमि भाग के नौ सौ योजन
  ऊपर ज्योतिप चक्र के ऊपर का सम्पूर्ण लोक ऊर्ध्वलोक
  है। इसका आकार मृदंग जैसा है। यह कुछ कम सात
  राज्र परिमाण है।
- अधोलोक:—मेरु पर्वत के समतल भूमि भाग के नें। साँ योजन नीचे का लोक अधोलोक हैं। इसका आकार उल्टा किये हुए शराव (मकोरे) जैसा हैं। यह कुछ अधिक मात राजू परिमाण हैं।
- तियंक्लोक:—ऊर्ध्वलोक और अधोलोक के बीच में अठारह सौ योजन परिमाण तिर्छा रहा हुआ लोक तिर्यक्लोक है। इसका आकार भालर या पूर्ण चन्द्रमा जैसा है।

( लोक प्रकाश भाग २ सर्ग १२ ) ( श्रभिधान राजेन्द्रकोष भाग ६ पृष्ठ ६५७ )

६६ – जन्म की व्याख्या और भेद: — पूर्व भव का स्थूल शारीर छोड़ कर जीव तेजस और कार्मण शारीर के साथ विग्रह गति द्वारा अपने नवीन उत्पत्ति स्थान में जाता है। वहां नवीन भव योग्य स्थूल शारीर के लिए पहले पहल आहार ग्रहण करना जन्म कहलाता है।

### जन्म के तीन भेदः—

- (१) सम्मृद्धिम, (२) गर्भ, (३) उपपात ।
- सम्मृर्छिम जन्म:—माता पिता के संयोग के विना उत्पत्ति स्थान में रहे हुए श्रोदाग्कि पुद्गलों को शरीर के लिए ग्रहण करना सम्मृर्छिम जन्म कहलाता है।
- गर्भजन्म:—उत्पत्ति स्थान में रहे हुए पुरुष के शुक्र और स्त्री के शोशित के पुद्गलों को शरीर के लिए ग्रहण करना गर्भजन्म हैं। अर्थात् माता पिता के संयोग होने पर जिमका शरीर बने उसके जन्म को गर्भ जन्म कहते हैं। गर्भ से होने बाले जीव तीन प्रकार के होते हैं।
  - (१) ऋण्डज (२) पोतज (३) जगयुज ।
- उपपात जन्म:—जो जीव देवों की उपपात शय्या तथा नारिकयों के उत्पत्ति स्थान में पहुंचते ही अन्तर्ग्रहर्त में वैक्रिय पुद्गलों को ग्रहण करके युवावस्था को पहुंच जाय उसके जन्म को उपपात जन्म कहते हैं।

( तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय २ )

६७-योनि की व्याख्या और मेद:--उत्पत्ति स्थान अर्थात् जिस स्थान में जीव अपने कार्मण शगेर को औदारिकादि स्थूल शरीर के लिए ग्रहण किये हुए पुद्गलों के साथ एक-मेक कर देता हैं। उसे योनि कहने हैं।

योनि के भेद इस प्रकार हैं:--

- (१) सचित (२) श्रचित (३) सचिताचित ।
- (१) शीत (२) उघ्ण (३) शीतोघ्ण ।
- (१) संवृत्त (२) विवृत्त (३) संवृत्तविवृत्त ।

- सचित योनि:--जो योनि जीव प्रदेशों से व्याप्त हो उसे सचित योनि कहते हैं।
- अचित योनि:--जो योनि जीव प्रदेशों से व्याप्त न हो उसे अचित योनि कहते हैं।
- सचिताचित योनि:—जो योनि किसी भाग में जीवयुक्त हो और किसी भाग में जीव रहित हो उसे सचिताचित योनि कहते हैं।

देव श्रीर नारिकयों की श्रचित्त योनि होती हैं। गर्भज जीवों की मिश्र योनि (सचिताचितयोनि) श्रीर शेष जीवों की तीनों प्रकार की योनियों होती हैं।

- शीत योनि:--जिस उत्पत्ति स्थान में शीत स्पर्श हो उसे शीत योनि कहने हैं।
- उच्चा योनि:—जिस उत्पत्ति स्थान में उच्चा स्पर्श हो वह उच्चा योनि हैं।
- शीतोष्ण योनि:--जिस उत्पत्ति स्थान में कुछ शीत और कुछ

देवता और गर्भज जीवों के शीतोष्ण योनि, तेज-रकाय के उष्ण योनि, नारकीय जीवों के शीत और उष्ण योनि तथा शेष जीवों के तीनों प्रकार की योनियों होती हैं।

- मवृत्तयोनि:--जो उत्पत्ति स्थान ढंका हुआ या दबा हुआ हो उसे संवृत्त योनि कहते हैं।
- विष्टृतयोनि:--जो उत्पितस्थान खुला हुआ हो उसे विष्टृतयोनि कहते हैं।
- संवृत्तविवृत्त योनि:--जो उत्पत्ति स्थान कुळ ढंका हुआ और

कुछ खुला हुआ हो उसे संवृत्तयोनि कहने हैं।

नारक, देव श्रौर एकेन्द्रिय जीवों के संष्टत, गर्भज जीवों के संष्टत्तविष्टत श्रौर शेष जीवों के विष्टत योनि होती है। (ठाणांग ३ उद्देशा १ सूत्र १४०)

( तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय २ )

६ - चेद की व्याख्या और उसके भेद: मैथुन करने की अभिलाषा को वेद (भाव वेद) कहने हैं। यह नोकषाय मोहनीय कर्म के उदय से होता है।

स्त्री पुरुष त्रादि के वाह्य चिन्ह द्रच्यवेद हैं। ये नाम कर्म के उदय से प्रकट होने हैं।

- वेद के तीन भेद:-(१) स्त्री वेद (२) पुरुषवेद (३) नपुंसक वेद ।
- स्त्री वेद: जैसे पित्त के वश से मधुर पदार्थ की रुचि होती हैं। उसी प्रकार जिस कर्म के उदय से स्त्री को पुरुप के माथ रमण करने की इच्छा होती है। उसे स्त्री वेद कहते हैं।
- पुरुष वेद: जैसे कफ के वश से खट्टे पदार्थ की रुचि होता हैं वसे ही जिस कर्म के उदय से पुरुष को स्त्री के साथ रमण करने की इच्छा होती हैं उसे पुरुष वेद कहने हैं।
- नपुंसक वेद: जैसे पित श्रीर कफ के वश से मद्य के प्रति रुचि होती है उसी तरह जिस कर्म के उदय से नपुंसक को स्त्री श्रीर पुरुष दोनों के साथ रमण करने की श्रिमलाषा होती है। उसे नपुंसक वेद कहते हैं।

नोट: इन तीनों, स्वीवेद, पुरुषवेद, श्रौर नपुंसकवेद का स्वरूप समभाने के लिए क्रमशः करीषात्रि ( छाणे की श्राग ) तृगात्रि श्रौर नगरदाह के दृष्टान्त दिये जाते हैं।

( ऋभिधान राजेन्द्र कोप भाग ६ पृष्ठ १४२७ )

( वृहत्तकल्प उद्देशा ४ )

( कर्मग्रन्थ पहला भाग )

६१-जीव के तीन भेदः-

(१) मंयत (२) ऋमंयत (३) मंयतामंयत ।

- संयत: जो मर्व मावद्य व्यापार से निष्टत हो गया है। ऐसे ऋटे से चौदहवे गुणस्थानवर्ती, ऋौर सामायिक आदि मंयम वाले माधू को मंयत कहते हैं।
- त्र्यमंयत:--पहले गुणस्थान से लेकर चौथे गुणस्थान वाले त्र्यात्र-रति जीव को त्र्यसंयत कहते हैं ।
- भंयतामंयत:--जो कुछ श्रंशों में तो विरित का सेवन करता है श्रोर कुछ श्रंशों में नहीं करता ऐसे देशविरित की श्रर्थात् पश्चम गुणस्थानवर्ती श्रावक को संयतामंयत कहते हैं। (भगवती शतक ६ उद्देशा ३)
- ७०—वनस्पित के तीन भेदः— (१) मंग्व्यात जीविक (२) त्रसंख्यात जीविक
  - (३) अनन्त जीविक।
- संख्यात जीविक:—जिस वनम्पति में संख्यात जीव हों उसे संख्यात जीविक वनम्पति कहते हैं । जैसे नालि से लगा हुआ फूल ।

श्चमंख्यात जीविक:—जिम वनस्पति में श्चसंख्यात जीव हों उसे श्चमंख्यात जीविक वनस्पति कहते हैं । जैसे निम्ब, श्चाम श्चादि के मूल, कन्द, स्कन्ध, छाल, शाखा, श्चंकुर वगेरह। श्चनन्त जीविक:—जिम वनस्पति में श्चनन्त जीव हों उसे श्चनन्त

जीविक वनस्पति कहते हैं । जैसे जमींकंद आलू आदि । (ठाणांग ३ मत्र १४२)

७१-मनुष्य के तीन मेदः-

(१) कर्म भूमिज (२) श्रकम भूमिज (३) श्रन्तर द्वीपिक । कम्भूमिज:—कृषि (ग्वेती), विण्डय, तप, संयम श्रनुष्टान वर्गरह कर्म प्रधान भूमि की कर्म भूमि कहते हैं । पांच भरत पांच ऐरावत पांच महाविदेह चेत्र ये १५ चेत्र कर्म भूमि हैं । कर्म भूमि में उत्पन्न मनुष्य कर्म भूमिज कहलाने हैं । ये श्राम. मिम श्रीर कृषि इन तीन कर्मी द्वारा निर्वाह करने हैं ।

अकर्म भूमिज:—कृषि (खेती), वाणिज्य, तप, मंयम, अनुष्ठान वगैरह कर्म जहां नहीं होते उसे अकर्म भूमि कहते हैं। पाच हैमवत, पांच हैरएयवत पांच हरिवर्ष पांच रम्यकवर्ष पांच देवकुरु और पांच उत्तरकुरु ये तीस चेत्र अकर्म भूमि हैं। इन चेत्रों में उत्पन्न मनुष्य अकर्म-भूमिज कहलाते हैं। यहां असि, मिम और कृषि का व्यापार नहीं होता। इन चेत्रों में दस प्रकार के कल्पवृत्त होते हैं। इन्हीं से अकर्म-भूमिज मनुष्य निर्वाह करते हैं। कर्म न करने से एवं कल्पवृत्तों हारा भोग प्राप्त होने से इन चेत्रों को भोग-भूमि और यहां के मनुष्यों को भोग-भूमिज कहते हैं। यहां स्त्री पुरुष जोड़े से जन्म लेते हैं । इसलिए इन्हें जुगलिया भी कहते हैं।

श्चन्तर द्वीपिक:— लवण समुद्र में जुल्ल हिमवन्त पर्वत के पूर्व श्चौर पश्चिम में दो दो दाइ हैं। इसी प्रकार शिखरी पर्वत के भी पूर्व श्चौर पश्चिम में दो दो दाइ हैं। एक एक दाड़ा पर सात सात द्वीप हैं। इस प्रकार दोनों पर्वतों की श्चाठ दाड़ों पर छप्पन द्वीप हैं। लवण समुद्र के बीच में होने से श्चथवा परस्पर द्वीपों में अन्तर होने से इन्हें अन्तरद्वीप कहने हैं। अकर्म भूमि की तरह इन अन्तरद्वीपों में भी कृषि, वाणिज्य श्चादि किसी भी तरह के कर्म नहीं होते। यहां पर भी कल्पश्च होने हैं। अन्तरद्वीपों में रहने वाले मनुष्य अन्तरद्वीपिक कहलाने हैं। ये भी जुगलिया हैं।

(ठाणांग ३ उद्देशा १ सत्र १३०)

( पन्तवणा प्रथम पद )

(जीवाभिगम सूत्र)

## ७२-कर्म तीन:-

(१) श्रसि (२) मिन (३) कृषि।

श्रिसकर्मः —तलवार श्रादि शस्त्र धारण कर उमसे श्राजीविका करना श्रिसकर्म है । जैसे सेना की नौकरी । मसिकर्मः — लेखन द्वारा श्राजीविका करना मसिकर्म है । कृषिकर्मः — खेती द्वारा श्राजीविका करना कृषिकर्म है ।

( ऋभिधान राजेन्द्र कोष भाग १ पुष्ठ ८४६ )

(जीवाभिगम प्रतिपति ३ उद्देशा ३)

(तन्दुल वयाली पयन्ना)

## ं७३-तीन **अच्छे**द्यः---

(१) समय (२) प्रदेश (३) परमाखु ।

समय:—काल के अत्यन्त सूच्म अंश को, जिसका विभाग न हो सके, समय कहते हैं।

प्रदेश:—धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, और पुद्गलास्तिकाय के स्कन्ध या देश से मिले हुए अतिम्रूच्म निरवयव अंश को प्रदेश कहते हैं। परमाणु:—स्कन्ध या देश से अलग हुए निरंश पुद्गल को परमाणु कहते हैं।

इन तीनों का छेदन, भेदन, दहन, ग्रहण नहीं हो सकता। दो विभाग न हो सकने से ये अविभागी हैं। तीन विभाग न हो सकने से ये मध्य रहित हैं। ये निरवयव हैं। इस लिए इनका विभाग भी सम्भव नहीं है। (ठाणांग ३ उद्देशा २ सूत्र १६६)

### ७४-जिन तीन:-

(१) अवधि ज्ञानी जिन (२) मनः पर्यय ज्ञानी जिन (३) केवल ज्ञानी जिन।

राग द्रेष (मोह) को जीतने वाले जिन कहलाते हैं। केवल ज्ञानी तो सर्वथा राग द्रेष को जीतने वाले एवं पूर्ण निश्चय-प्रत्यन्न ज्ञानशाली होने से सान्नात् (उपचार रहित) जिन हैं। अविध ज्ञानी और मन:पर्यय ज्ञानी निश्चय-प्रत्यन्न ज्ञान वाले होते हैं। इस लिए वे भी जिन सरीखे होने से जिन कहलाने हैं। ये दोनों उपचार से जिन हैं श्रीर निश्चय-प्रत्यच ज्ञान ही उपचार का कारण है।

( ठागांग ३ उद्देशा ४ सूत्र २२० )

७५-दु:संज्ञाप्य: तीन-जो दु:ख पूर्वक कठिनता से समभाये जाने हैं। वे दुमंज्ञाप्य कहलाने हैं।

दु:मंज्ञाप्य तीन:—(१) द्विष्ट (२) मृद (३) व्युद् ग्राहित। द्विष्ट:—तत्त्व या व्याख्याता के प्रति द्वेष होने से जो जीव उपदेश अङ्गीकार नहीं करता वह द्विष्ट है। इस लिए वह दु:संज्ञाप्य होता है।

मृदः—गुरा दोप का अजान, अभिवेकी, मृद पुरुष व्याख्याता के ठीक उपदेश का अनुमरण यथार्थ रूप से नहीं करता। इस लिए वह दुःमंज्ञाप्य होता है।

च्युद् ब्राहित:—कुच्याख्याता के उपदेश से विपरीत धारणा जिसमें जड़ पकड़ गई हो उसे समभाना भी कठिन है। इस लिए व्युद् ब्राहित भी दु:मंज्ञाप्य होता है।

( ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र २०३ )

७६-धर्म के तीन भेदः-

(१) श्रुत धर्म (२) चारित्र धर्म

(३) अस्तिकाय धर्म।

नोट:—बोल नम्बर १८ में श्रुतधर्म श्रौर चारित्र धर्म की व्याख्या दी जा चुकी है।

( ठाणांग २ उद्देशा ३ सूत्र १८८ )

अस्तिकाय धर्म:-धर्मास्तिकाय आदि को अस्तिकाय धर्म कहते हैं। (ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र २१७) सुत्राधीत, ध्यान श्रीर तप के मेद से भी धर्म तीन प्रकार का है।

७७-दर्शन के तीन भेदः--

- (१) मिथ्या दर्शन (२) सम्यग् दर्शन (३) मिश्र दर्शन । (ठाणांग ३ सूत्र १८४)
- मिथ्या दर्शन:—मिथ्यात्व मोहनीय कर्म के उदय से अदेव में देवबुद्धि और अधर्म में धर्मबुद्धि आदि रूप आत्मा के विपरीत श्रद्धान को मिथ्या दर्शन कहते हैं।

( भगवती शतक ८ उद्देशा २ )

सम्यग् दर्शन:— मिथ्यात्व मोहनीय कर्म के चय उपशम या चयोपशम से आत्मा में जो परिणाम होता है उसे सम्यग् दर्शन कहते हैं। सम्यग् दर्शन हो जाने पर मित आदि अज्ञान भी सम्यग ज्ञान रूप में परिणत हो जाने हैं।

मिश्र दर्शन:—मिश्र मोहनीय कर्म के उदय से त्रात्मा में कुछ त्रयथार्थ तत्त्व श्रद्धान होने को मिश्र दर्शन कहते हैं।

( भगवती शतक ८ उद्देशा २ )

(ठाणांग ३ उद्देशा ३ सूत्र १८४)

( विशेषावश्यक भाष्य गाथा ४११ )

- ७=-करण की व्याख्या और भेद:--श्रात्मा के परिणाम विशेष को करण कहते हैं। करण के तीन भेद:--
  - (१) यथाप्रवृत्तिकरण (२) ऋपूर्वकरण
  - (३) त्रनिवृत्तिकरण।
- यथाप्रवृत्तिकरणः --- श्रायु कर्म के मिवाय शेष सात कर्मों में प्रत्येक की रिथति को अन्तः कोटाकोटि सागरोपम परिमाण

रख कर बाकी स्थिति को चय कर देने वाले समिकत के अनुकूल आत्मा के अध्यवसाय विशेष को यथाप्रवृत्तिकरण कहने हैं।

अन्त: कोड़ाकोड़ी (कोटाकोटि) का आशय एक कोड़ा-कोड़ी में पल्पोमम के अमंख्यातवें भाग न्यून स्थिति से हैं।

त्रनादि कालीन मिथ्यात्वी जीव कर्मों की स्थिति को इस करण में उसी प्रकार घटाता है जिस प्रकार नदी में पड़ा हुआ पत्थर विसते विसते गोल हो जाता है। अथवा घुणाचर न्याय से यानि घुण कीट से बुतराने कुतराने जिस प्रकार काठ में अचर वन जाने हैं।

यथाप्रवृत्ति करण करने वाला जीव ग्रन्थिदेश—गग हेष की तीव्रतम गांठ के निकट त्र्या जाता है। पर उस गांठ का मेद नहीं कर सकता। त्राभव्य जीव भी यथाप्रवृत्ति करण कर सकते हैं।

अपूर्व करण:—भव्य जीव यथाप्रवृत्ति करण से अधिक विशुद्ध परिमाण पा सकता है। और शुद्ध परिणामों से रागद्वेप की तीव्रतम गांठ को छिन्न भिन्न कर सकता है। जिस परि-णाम विशेष से भव्य जीव राग द्वेष की दुर्भेद्य प्रन्थि की लांघ जाता है—नष्ट कर देता है। उस परिणाम को अपूर्व करण कहते हैं।

( विशेषावश्यक भाष्य शाधा १२०२ से १२१८) नोट:--प्रिन्थिमेद के काल के विषय में मतमेद हैं। कोई आचार्य तो अपूर्व करण में प्रन्थिमेद मानने हैं और कोई त्र्यनिष्टतिकरण में। ब्रांर यह भी मन्तव्य है कि व्यपूर्वकरण में प्रन्थि भेद ब्रारम्भ होता है ब्रौर ब्रानिष्टतिकरण में पूर्ण होता है। ब्रापूर्वकरण दुबारा होता है या नहीं इस त्रिपय में भी दो मत है।

श्रिनद्दितकरण: श्रुप्तकरण परिणाम से जब राग द्वेष की गांठ दूट जाती है। तब तो श्रीर भी श्रिधिक विशुद्ध परिणाम होता है। इस विशुद्ध परिणाम को श्रिनद्दितकरण कहते हैं। श्रिनद्दितकरण करने वाला जीव समिकत को श्रवश्य प्राप्त कर लेता है।

( श्रावश्यक मलयगिरि गाथा १०६-१०७ टीका )

( विशेषावश्यक भाष्य गाथा १२०२ से १२१८)

( प्रवचसारोद्धार गाथा १३०२ टीका )

(कर्ममन्थ दूसरा भाग)

( त्रागमसार )

# ७६-मोत्त मार्ग के तीन भेद:-

(१) सम्यग्दर्शन (२) सम्यग्ज्ञान (३) सम्यक् चारित्र । सम्यग्दर्शन:—तन्त्रार्थ श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहते हैं । मोह-नीय कर्म के ज्ञय. उपशम या ज्ञयोपशम से यह उत्पन्न

होता है।

सम्यग्ज्ञान:-प्रमाण और नय से होने वाला जीवादि तत्त्वों का यथार्थ ज्ञान सम्यग्ज्ञान है । वीर्यान्तराय कर्म के साथ ज्ञानावरणीय कर्म के चय, उपशम या चयोपशम होने से यह उत्पन्न होता है।

सम्यग्चारित्र:-संसार की कारणभूत हिंसादि कियात्र्यों का त्याग करना श्रीर मोच की कारणभूत सामायिक श्रादि

कियात्रों का पालन करना सम्यग्चान्त्रि है। चान्त्रि मोहनीय के चय, उपशम या चयोपशम सं यह उत्पन्न होता है।

> ( उत्तराध्ययन श्रध्ययन २८ गाथा ३०) (तत्त्वार्थ सूत्र श्रध्याय १ सूत्र १)

८०-समिकत के दो प्रकार से तीन भेदः--

- (१) कारक (२) रोचक (३) दीपक।
- (१) त्रांपरामिक (२) चार्यिक (३) चार्योपरामिक
- कारक समिकत:-जिस समिकित के होने पर जीव सद्नुष्ठान में श्रद्धा करता है। स्वयं सद्नुष्ठान का श्राचरण करता है तथा दूसरों से करवाता है। वह कारक समिकित है। यह समिकित विशुद्ध चारित्र वाले के समिकती चाहिए।
- रोचक समिकत:-जिस समिकत के होने पर जीव सदनुष्ठान में मिर्फ रुचि रखता है। परन्तु मदनुष्ठान का आचरण नहीं कर पाता वह रोचक समिकत है। यह समिकत चौथे गुणस्थान-वर्ती जीव के जाननी चाहिए। जैसे श्रीकृष्णजी, श्रेणिक महाराज आदि।
- दीपक समिकत:-जो मिथ्या दृष्टि स्वयं तत्त्वश्रद्धान से शून्य होते हुए दूसरों में उपदेशादि द्वारा तत्त्व के प्रति श्रद्धा उत्पन्न करता है उसकी समिकत दीपक ममिकत कहलाती है। दीपक समिकतधारी मिथ्यादृष्टि जीव के उपदेश आदि रूप परिगाम द्वारा दूसरों में समिकत उत्पन्न होने से उसके

परिणाम दूसरों की समिकत में कारण रूप हैं। समिकत के कारण में कार्य का उपचार कर आचारयों ने इसे समिकत कहा है। इस लिए मिथ्या दृष्टि में उक्क समिकत होने के के सम्बन्ध में कोई शंका का स्थान नहीं है।

( विशेषावश्यक भाष्य गाथा २६७५ पृष्ठ १०६४ )

( द्रव्य लोक प्रकाश तीसरा सर्गे ६६८-६७० )

(धर्म संग्रह अधिकार २)

( श्रावक धर्म प्रज्ञप्ति )

श्रीपशमिक समिकत:—दर्शन मोहनीय की तीनों प्रकृतियों के उपशम से होने वाला श्रात्मा का परिणाम श्रीपशमिक समिकत है। श्रीपशमिक समिकत सर्व प्रथम समिकत पाने वाले तथा उपशम श्रेणी में रहे हुए जीवों के होती है।

द्यायिक समिकत: अनन्तानुबन्धी चार कषायों के और दर्शन मोहनीय की तीनों प्रकृतियों के चय होने पर जो परिणाम विशेष होता है वह चायिक समिकत है।

चायोपशमिक समिकतः—उदय प्राप्त मिथ्यात्व के चय से और अनुदय प्राप्त मिथ्यात्व के उपशम से तथा समिकत मोहनीय के उदय से होने वाला आतमा का परिणाम चायोपशमिक सम्यक्त्व है।

(श्रिभिधान राजेन्द्र कोष भाग ३ फृष्ठ ६६१) (प्रवचन सारोद्धार गाथा ६४३ से ६४५) (कर्मग्रन्थ पहला भाग गाथा १४)

८१-समिकत के तीन लिंग:--

(१) श्रुत धर्म में राग (२) चारित्र धर्म में राग (३) देव गुरु की वैयावच्च का नियम। श्रुत धर्म में राग:—जिस प्रकार तरुण पुरुप रङ्ग राग में अनुरक्त रहना। रहता है उससे भी अधिक शास्त्र-श्रवण में अनुरक्त रहना। चारित्र धर्म में राग:—जिस प्रकार तीन दिन का भूखा मनुष्य सीर आदि का आहार रुचि पूर्वक करना चाहता है उससे भी अधिक चारित्र धर्म पालने की इच्छा रखना। देवगुरु की वैयावच्च का नियम:—देव और गुरु में पूज्य भाव रखना और उनका आदर सत्कार रूप वैयावच्च का नियम करना।

( प्रवचन सारोद्धार गाथा ६२६ )

ट२-समिकत की तीन शुद्धियों:--जिनेश्वर देव, जिनेश्वर देव द्वारा प्रतिपादित धर्म श्रीर जिनेश्वर देव की श्राज्ञानुसार विचग्ने वाले साधु । ये तीनों ही विश्व में सारभूत हैं। ऐमा विचार करना समिकित की तीन शुद्धियों हैं।

(प्रवचन सारोद्धार गाथा ६३२)

८३-त्रागम की व्याख्या श्रीर भेद:--राग-द्वेप रहित, सर्वज्ञ, हितोपदेशक महापुरुष के वचनों क्षे होने वाला श्रर्थज्ञान श्रागम कहलाता है। उपचार से श्राप्त वचन भी श्रागम कहा जाता है।

(प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कार परिच्छेद ४)

त्रागम के तीन भेद:--

(१) स्त्रागम (२) अर्थागम (३) तदुभयागम। स्त्रागम:--मूल रूप आगम को स्त्रागम कहते हैं। अर्थागम:--स्त्र-शास्त्र के अर्थ रूप आगम को अर्थागम कहते हैं।

तदुभयागमः --- सूत्र और अर्थ दोनों रूप आगम को तदुभयागम कहते हैं।

(श्रनुयोगद्वार सूत्र १४३)

श्चागम के तीन श्रीर भी भेद हैं:-

- (१) आत्मागम (२) अनन्तरागम (३) परम्परागम। आत्मागम:—गुरु के उपदेश विना स्वयमेव आगम ज्ञान होना आत्मागम है। जैसे:—तीर्थंकरों के लिए अर्थागम आत्मागम रूप है और गणधरों के लिए स्त्रागम आत्मागम रूप है।
- अनन्तरागम: स्वयं आत्मागम धारी पुरुष से प्राप्त होने वाला आगमज्ञान अनन्तरागम है। गणधरों के लिए अर्थागम अनन्तरागम रूप है। तथा जम्बूस्वामी आदि गणधरों के शिष्यों के लिए स्त्रागम अनन्तरागम रूप है।
- परम्परागम: साचात् आत्मागम धारी पुरुष से प्राप्त न होकरं जो आगम ज्ञान उनके शिष्य प्रशिष्यादि की परम्परा से आता है वह परम्परागम है। जैसे जम्बूरत्रामी आदि गणधर-शिष्यों के लिए अर्थागम परम्परागम रूप है। तथा इनके पश्चात् के सभी के लिए स्त्र एवं अर्थ रूप दोनों प्रकार का आगम परम्परागम है।

( अनुयोगद्वार प्रमाणाधिकार सूत्र १४४ )

८४-पुरुष के तीन प्रकार:---

(१) स्त्रधर (२) त्र्यध्य (३) तदुभयधर । स्त्रधर:-स्त्र को धारण करने वाले शास्त्र पाठक पुरुष को स्त्र-धर पुरुष कहते हैं। अर्थधर:-शास्त्र के अर्थ को धारण करने वाले अर्थवेना पुरुप को अर्थधर पुरुष कहते हैं।

तदुभयधर:-सूत्र त्र्यौर त्रार्थ दोनों को धारण करने वाले शास्त्रा-र्थवेता पुरुष को तदुभयधर पुरुष कहते हैं।

(ठाणांग ३ उद्देशा ३ सूत्र १६६)

द्ध्य-व्यवसाय की व्याख्या श्रीर भेद:--वस्तु स्वरूप के निश्चय को व्यवसाय कहते हैं ।

व्यवसाय के तीन भेद:--

- (१) प्रत्यच (२) प्रात्ययिक (३) त्र्यानुगिमक (त्र्यनुमान)
- प्रत्यच्च व्यवसाय:—अवधिज्ञान, मन:पर्यय ज्ञान और केवल ज्ञान को प्रत्यच्च व्यवसाय कहने हैं । अथवा वस्तु के स्वरूप को स्वयं जानना प्रत्यच्च व्यवसाय है ।
- प्रात्यियक व्यवसाय:—इन्द्रिय एवं मन रूप निमित्त से होने वाला वस्तुस्वरूप का निर्णय प्रात्यियक व्यवसाय कहलाता है। त्र्रथवा त्राप्त (वीतराग)के वचन द्वारा होने वाला वस्तु स्वरूप का निर्णय प्रात्यियक व्यवसाय है।
- श्रानुगिक व्यवसाय:—साध्य का श्रनुमग्ग करने वाला एवं साध्य के विना न होने वाला हेतु श्रनुगामी कहलाता है। उस हेतु से होने वाला वस्तु स्वरूप का निर्णय श्रानुगिक व्यवसाय है।

(ठाणांग ३ उद्देश। ३ सूत्र १८५)

८६-त्र्याराधना तीन:---त्र्यतिचार न लगाने हुए शुद्ध त्र्याचार का पालन करना त्र्याराधना है।

श्राराधना के तीन भेदः--

- (१) ज्ञानाराधना (२) दर्शनाराधना (३) चारित्रागधना । ज्ञानाराधना:-ज्ञान के काल, विनय,बहुमान त्र्यादि त्र्याठ त्र्याचारों का निर्दोष रीति से पालन करना ज्ञानाराधना है ।
- दर्शनाराधना:-शंका, कांचा आदि समिकत के आतिचारों को न लगाने हुए नि:शंकित आदि समिकत के आचारों का शुद्धता पूर्वक पालन करना दर्शनाराधना है।
- चारित्राराधना:-सामायिक आदि चारित्र में अतिचार न लगाने हुए निर्मलता पूर्वक उसका पालन करना चारित्राग-धना है।

(ठागांग ३ उद्देशा ३ सूत्र १६५)

- ८७-विराधना:—ज्ञानादि का सम्यक् शिति से आराधन न करना उनका खंडन करना, और उनमें दोष लगाना विराधना है। विराधना के तीन मेद:—
  - (१) ज्ञान विराधना (२) दर्शन विराधना
  - (३) चारित्र विराधना ।
- ज्ञान विराधना:—ज्ञान एवं ज्ञानी की अशातना, अपलाप आदि द्वारा ज्ञान की खएडना करना ज्ञान विराधना है।
- दर्शन विराधना:—जिन वचनों में शंका करने, श्राडम्बर देख कर श्रम्यमत की इच्छा करने, सम्यक्त्व धारी पुरुष की निन्दा करने, मिथ्यात्वी की प्रशंसा करने श्रादि से समकित की विराधना करना दर्शन विराधना है।
- चारित्र विराधनाः सामायिक त्र्यादि चारित्र की विराधना करना चारित्र विराधना है।

(समवायांग सूत्र ३)

### ८८-श्रमणापासक-श्रावक के तीन मनोरथ:--

- १-पहले मनोरथ में श्रावकजी यह भावना भावें कि कव वह शुभ समय प्राप्त होगा। जब मैं अन्य या अधिक परिग्रह का त्याग करूंगा।
- २-दूसरे मनोग्थ में श्रावकजी यह चिन्तन करें कि कब वह शुभ ममय प्राप्त होगा जब मैं गृहस्थावास को छोड़ कर मुंडित होकर प्रवज्या श्रंगीकार करूंगा।
- ३-तीमरे मनोग्थ में श्रावकजी यह विचार करें कि कब वह शुभ अवसर प्राप्त होगा जब मैं अन्त ममय में संलेखना स्वीकार कर, आहार पानी का त्याग कर, पादोपगमन मरण अंगीकार कर जीवन-मरण की इच्छा न करना हुआ रहुंगा।

इन तीन मनोरथों का मन, वचन, काया से चिन्तन करता हुआ श्रमणोपासक (श्रावक) महानिर्जरा एवं महापर्यवसान (प्रशस्त अन्त) वाला होता है।

(ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र २१०)

## द्ध-मर्व विरति माधु के तीन मनोरथ:--

- (१) पहले मनोरथ में साधुजी यह विचार करें कि कब वह शुभ समय आवेगा जिस समय मैं थोड़ा या अधिक शास्त्र ज्ञान सीख़ंगा।
- (२) दूसरे मनोग्थ में साधुजी यह विचार करें कि कब वह शुभ समय आवेगा जब मैं एकल विहार की भिन्नु-प्रतिमा (भिक्तु पंडिमा) अङ्गीकार कर विचरूँगा।

(३) तीसरे मनोरथ में साधुजी यह चिन्तवन करें कि कब वह शुभ समय आवेगा जब मैं अन्त समय में संलेखना स्वीकार कर, आहार पानी का त्याग कर, पादोपगमन मरण अङ्गीकार कर, जीवन-मरण की इच्छा न करता हुआ विचरूँगा।

इन तीन मनोरथों की मन, वचन, काया से चिन्तवना आदि करता हुआ साधु महानिर्जरा एवं महापर्यवसान (प्रशस्त अन्त) वाला होता है।

( ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र २१० )

६०-वेराग्य की व्याख्या और उसके भेदः—

पांच इन्द्रियों के विषय भोगों से उदासीन—विरक्त होने को वराग्य कहते हैं। वैराग्य के तीन भेदः—

- (१) दु:खगर्भित वंगम्य (२) मोहगर्भित वंराम्य
- (३) ज्ञानगभित वैराग्य।
- दु:खगर्भित वैराग्य:—िकसी प्रकार का संकट आने पर िरक्त होकर जो कुटुम्ब आदि का त्याग किया जाता है। वह दु:खगर्भित वैराग्य है। यह जधन्य वैराग्य है।
- मोहर्गार्भत वेराग्य:—इष्ट जन के मर जाने पर मोहवश जो मुनि-त्रत वारण किया जाता है। वह मोहगर्भित वैराग्य है। यह मध्यम वैराग्य है।
- ज्ञानगर्भित वैराग्य:—पूर्व संस्कार अथवा गुरु के उपदेश से आत्म-ज्ञान होने पर इस असार संसार का त्याग करना ज्ञानगर्भित वैराग्य है। यह वैराग्य उत्कृष्ट है।

( कर्त्तव्य कौमुदी दूसरा भाग पृष्ठ ७१ ऋ क ११⊏-११६ वैराग्य प्रकरण द्वितीय परिच्छेद )

- **६१**-स्थविर तीन:-
  - (१) वय:स्थविर (२) सूत्रस्थविर
  - (३) प्रव्रज्या स्थविर।
- वय:स्थविर ( जाति स्थिविर ) साठ वर्ष की अवस्था के साधु वय:स्थविर कहलाते हैं।
- स्र्त्रस्थिवरः —श्रीस्थानांग (ठाणांग) त्र्यौर समवायांग स्रत्र के ज्ञाता साधु स्त्रस्थिवर कहलाने हैं।
- प्रवज्यास्थविर:—बीस वर्ष की दीचापर्याय वाले साधु प्रवज्या-स्थविर कहलाते हैं।

(ठाणांग ३ उद्देशा ३ सूत्र १५६)

- ६२-भाव इन्द्र के तीन भेदः--
  - (१) ज्ञानेन्द्र (२) दर्शनेन्द्र (३) चारित्रेन्द्र ।
- ज्ञानेन्द्र: -- अतिशयशाली, श्रुत आदि ज्ञानों में से किसी ज्ञान द्वारा वस्तु तत्त्व का विवेचन करने वाले, अथवा केवल ज्ञानी को ज्ञानेन्द्र कहते हैं।
- दर्शनेन्द्र:—चायिक सम्यग्दर्शन वाले पुरुष को दर्शनेन्द्र कहते हैं।
- चारित्रेन्द्र: -यथाख्यात चारित्र वाले म्रानि को चारित्रेन्द्र कहते हैं । वास्तविक-आध्यात्मिक ऐश्वर्य सम्पन्न होने से ये तीनों भावेन्द्र कहलाते हैं ।

(ठाणांग ३ उद्देशा १ सूत्र ११६)

ह ३-एषणा की व्याख्या और भेद:-आहार, अधिकरण (वस्त्र, पात्र आदि साथ में रखने की वस्तुएं) शय्या (स्थानक, पाट, पाटला ) इन तीनों वस्तुओं के शोधने में, प्रहरण करने में, अथवा उपभोग करने में संयम धर्म पूर्वक संभाल रखना, इसे एक्णासमिति कहते हैं।

एषगासमिति के तीन भेद:-

- (१) गवेषरीषस्या (२) ग्रहरीषस्या (३) ग्रासेषस्या ।
- गवेषर्णेषणाः-सोलह उद्गम दोप, सोलह उत्पादना दोष, इन बत्तीस दोषों को टालकर शुद्ध आहार पानी की खोज करना गवेषर्णेषणा है।
- ग्रहर्शेषगा:-एषगा के शंकित त्रादि दस दोषों को टाल कर शुद्ध त्रशनादि ग्रहण करना ग्रहर्शेषगा है।
- ग्रासैषणा:-गवेषर्थेषणा श्रीर ग्रहर्थेषणा द्वारा प्राप्त शुद्ध श्राहारादि को खाते समय मांडले के पांच दोष टालकर उपमोग करना ग्रासेषणा है।

( उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन २४ )

६४-करण के तीन भेद:--

(१) त्रारम्भ (२) संरम्भ (३) समारम्भ ।

( ठागांग ३ सूत्र १२४ )

- त्रारम्भ:−पृथ्वी काय त्रादि जीवों की हिंसा करना त्रारम्भ कह-लाता है।
- मंरम्भ:-पृथ्वी काय त्रादि जीवों की हिंसा विषयक मन में संक्रिष्ट परिणामों का लाना संरम्भ कहलाता है।
- समारम्भ: पृथ्वी काय आदि जीवों को सन्ताप देना समारम्भ कहलाता है।

( ठाखांग ३ उदेशा १ सूत्र १२४ )

**६५-योग की व्याख्या और मेद:--**

वीर्यान्तराय कर्म के च्रयोपशम या च्रय होने पर मन, वचन, काया के निमित्त से त्रात्मप्रदेशों के चंचल होने की योग कहते हैं।

#### ऋथवा:---

वीर्यान्तराय कर्म के चय या चयोपशम से उत्पन्न शक्ति विशेष से होने वाले साभिप्राय आत्मा के पराक्रम को योग कहते हैं।

( ठाएांग ३ सूत्र १२४ टीका )

योग के तीन भेद:--

(१) मनोयोग (२) वचनयोग (३) काययोग ।

- मनोयोग:—नोइन्द्रिय मितज्ञानावरण के चयोपशम स्वरूप आन्तरिक मनोलब्धि होने पर मनोवर्गणा के आलम्बन से मन के परिणाम की ख्रोर भुके हुए आत्मप्रदेशों का जो व्यापार होता है उसे मनोयोग कहते हैं।
- वचनयोगः—मित ज्ञानावरण, श्रव्यर श्रुत ज्ञानावरण श्रादि कर्म के चयोपशम से श्रान्तिरक वाग्लिब्ध उत्पन्न होने पर वचन वर्गणा के श्रालम्बन से भाषापिरणाम की श्रोर श्रिमग्रुख श्रात्मप्रदेशों का जो व्यापार होता है । उसे वचनयोग कहते हैं।
- काययोग:— औदारिक आदि शरीर वर्गणा के पुद्गलों के आलम्बन से होने वाले आत्मप्रदेशों के व्यापार को काय-योग कहते हैं।

(ठाणांग ३ सूत्र १२४)

( तत्त्वार्थ सूत्र ऋध्याय, ५ )

६६-दएड की व्याख्या और भेद:-जो चारित्र रूपी आध्या-त्मिक ऐश्वर्य का अपहरण कर आत्मा को असार कर देता है। वह दएड है।

(समवायांग ३)

#### ऋथवा:---

प्राणियों को जिससे दु:ख पहुंचता हैं उसे दएड कहते हैं। ( श्राचारांग श्रतस्कन्ध १ श्राध्ययन ४ उद्देशा १)

### श्रथवा:---

मन, वचन, काया की अशुभ प्रवृत्ति को दराड कहते हैं। (उत्तराध्ययन श्रध्ययन १६)

दएड के तीन भेद:--

(१) मनदराड (२) वचनदराड (३) कायादराड । (समवायांग ३)

( ठाणांग ३ उदेशा १ सूत्र १२६ )

ह७<del>ं कथा तीन:--</del>

(१) त्र्यर्थकथा (२) धर्मकथा (३) काम कथा।

त्रर्थकथा:--त्रर्थ का स्वरूप एवं उपार्जन के उपायों को बतलाने वाली वाक्य पद्धति त्रर्थ कथा है जैसे कामन्दकादि शास्त्र। धर्मकथा:--धर्म का स्वरूप एवं उपायों को बतलाने वाली वाक्य-

पद्धति धर्म कथा है । जैसे उत्तराघ्ययन स्नत्र आदि ।

कामकथा:—काम एवं उस के उपायों का वर्शन करने वाली वाक्यपद्धति काम कथा है। जैसे वात्स्यायन कामसूत्र वर्गरह।

( ठाणांग ३ सूत्र १८६ )

ह⊂—गारव (गौरव) की व्याख्या और भेदः— द्रव्य और भाव भेद से गौरव दो प्रकार का है। वजादि की गुरुता द्रव्य गौरव है। अभिमान एवं लोभ से होने वाला आत्मा का अशुभ भाव भाव गौरव (भाव गारव) है। यह मंसार चक्र में परिश्रमण कराने वाले कर्मों का कारण है।

# गारव (गौरव) के तीन भेद:-

- (१) ऋद्धि गीरव (२) रसगीरव (३) साता गीरव। ऋद्धि गौरव:—राजा महाराजाओं से पूज्य आचार्य्यता आदि की ऋद्धि का अभिमान करना एवं उनकी प्राप्ति की इच्छा करना ऋद्धि गौरव है।
- भ्मगौरव:-रसना इन्द्रिय के विषय मधुर आदि रसों की प्राप्ति से अभिमान करना या उनकी इच्छा करना रसगौरव है। मातागौरव:-साता-स्वस्थता आदि शारीरिक सुखों की प्राप्ति होने से अभिमान करना या उनकी इच्छा करना सातागौरव है।

( ठाणांग ३ सूत्र २१५ )

### 

- (१) देवता की ऋदि (२) राजा की ऋदि
- (३) त्राचार्य की ऋदि।

( ठाएांग ३ सूत्र २१५ )

## १००-देवता की ऋद्धि के तीन भेद:-

- (१) विमानों की ऋद्धि (२) विकिया करने की ऋद्धि
- (३) परिचारणा (कामसेवन) की ऋदि ।

#### ऋथवा:---

- (१) सचित्त ऋद्धि:-श्रग्रमिहिषी श्रादि सचित्त वस्तुश्रों की सम्पत्ति।
- (२) त्रचित्त ऋद्धि:-वस्त्र त्राभूषण की ऋदि।
- (३) मिश्र ऋदि:-वस्त्राभृषणों से अलंकृत देवी आदि की ऋदि ।

(ठाणांग ३ सूत्र २१४)

### १०१-राजा की ऋद्धि के तीन भेद:-

- (१) त्राति यान ऋद्धि:—नगर प्रवेश में तोरण बाजार त्रादि की शोभा, लोगों की भीड़ त्रादि रूप ऋदि त्रर्थात् नगर प्रवेश महोत्सव की शोभा ।
- (२) निर्याण ऋद्धिः—नगर से बाहर जाने में हाथियों की सजावट, सामन्त आदि की ऋदि।
- (३) राजा के सैन्य, वाहन, खजाना और कोठार की ऋदि।

#### ग्रथवाः---

सचित, अचित्त, मिश्र के भेद से भी राजा की ऋदि के तीन भेद हैं।

( ठाएांग ३ सूत्र २१४ )

# १०२-त्राचार्य्य की ऋद्धि के तीन भेदः-

- (१) ज्ञानऋद्धि (२) दर्शनऋद्धि (३) चारित्रऋद्धि ।
- (१) ज्ञान ऋद्धिः—विशिष्ट भुत की सम्पदा।
- (२) दर्शन ऋदि: आगम में शंका आदि से रहित होना तथा प्रवचन की प्रभावना करने वाले शास्त्रों का ज्ञान।

(३) चारित्र ऋद्धिः—श्रितिचार रहित शुद्ध, उत्क्रष्ट चारित्र का पालन करना ।

### **अथवा:**—

सचित, अचित और मिश्र के भेंद से भी आचार्य्य की ऋदि तीन प्रकार की है।

- (१) मचितऋद्धि:-शिप्य वर्गरह ।
- (२) अधितऋद्धि:-चस्र वर्गरह l
- (३) मिश्रऋद्धि:-चस्र पहने हुए शिष्य वर्गेरह । (ठाणांग ३ सृत्र २१४)

## १०३-आचार्य के तीन भेदः-

- (१) शिल्पाचार्ग्य (२) कलाचार्ग्य (३) धर्माचार्ग्य ।
- शिल्पाचार्य्य: लुहार, सुनार, शिलावट, सुथार, चिनेरा इत्यादि के हुन्नर को शिल्प कहते हैं। इन शिल्पों में प्रवीण शिचक शिल्पाचार्य कहलाने हैं।
- कलाचार्य्य:—काव्य, नाट्य, संगीत, चित्रलिपि इत्यादि पुरुष की ७२ श्रीर स्त्रियों की ६४ कला को सीखाने वाले अध्यापक कलाचार्य कहलाने हैं।
- धर्माचार्य्य:-श्रुत चाग्त्रि रूप धर्म का स्वयं पालन करने वाले, दूसरों को उसका उपदेश देने वाले, गच्छ के नायक, साधु मुनिराज धर्माचार्य्य कहलाने हैं।

शिल्पाचार्य्य और कलाचार्य्य की सेवा इहलौकिक हित के लिए और धर्माचार्य्य की सेवा पारलौकिक हित-निर्जरा आदि के लिए की जाती हैं। शिल्पाचार्य और कलाचार्य की विनय मिक धर्मा-चार्य की विनय मिक से भिन्न प्रकार की है। शिल्पाचार्य्य और कलाचार्य्य की रनान आदि कराना, उनके लिए पुष्प लाना, उनका मण्डन करना, उन्हें भोजन कराना, विपुल आजीविका योग्य प्रीतिदान देना, और उनके पुत्र पुत्रियों का पालन पोपण करना, यह उनकी विनय-मिक्त का प्रकार है।

धर्माचार्य्य को देखते ही उन्हें वन्दना, नमस्कार करना, उन्हें सत्कार सन्मान देना, यात्रत् उनकी उपासना करना, प्रासुक, एपणीय आहार पानी का प्रतिलाभ देना, एवं पीढ़, फलग, शय्या, संथारे के लिए निमन्त्रण देना, यह धर्माचार्य्य की विनय भक्ति का प्रकार है।

> ( रायप्रश्नीय सूत्र ५५ पृष्ठ १४२ ) ( ऋभिधान राजेन्द्र कोप भाग २ पृष्ठ ३०३ )

१०४-शन्य तीन:—जिससे बाधा (पीड़ा ) हो उसे शन्य कहते हैं । कांटा भाला वगैरह द्रव्य शन्य हैं ।

भावशल्य के तीन भेदः-

- (१) माया शल्य (२) निदान (नियाण) शल्य (३) मिथ्या दर्शन शल्य।
- माया शन्य:—कपट भाव रखना माया शन्य है। अतिचार लगा कर माया से उसकी आलोचना न करना अथवा गुरु के समन्न अन्य रूप से निवेदन करना, अथवा द्सरे पर भूंटा आरोप लगाना माया शन्य है।

( धर्मसंप्रह श्रध्याय ३ पृष्ठ ७६ )

निदान शन्य:—राजा, देवता आदि की ऋदि को देख कर या
सुन कर मन में यह अध्यवसाय करना कि मेरे द्वारा आचरण
किये हुए ब्रह्मचर्य, तप आदि अनुष्ठानों के फलस्वरूप सुमें
भी ये ऋदियों प्राप्त हों। यह निदान (नियाणा) शन्य है।
मिध्या दर्शन शन्य:—निपरीत श्रद्धा का होना मिध्या दर्शन
शन्य है।

(समवायांग ३)

( ठाणांग ३ सृत्र १८२ )

१०५-अन्प आयु के तीन कारणः—

तीन कारणों से जीव अल्पायु फल वाले कर्म बांधते हैं।

- (१) प्राणियों की हिंसा करने वाला
- (२) भूंठ बोलने वाला
- (३) तथा रूप (साधु के अनुरूप किया और वेश आदि से युक्त दान के पात्र) श्रमण, माहण (श्रावक) को अप्रामुक, अकल्पनीय, अशन, पान, खादिम, स्वादिम देने वाला जीव अल्पायु फल वाला कर्म बांधता है।

( ठाणांग ३ सूत्र १२५ )

(भगवती शनक ५ उद्देशा ६)

१०६-जीव की अशुभ दीर्घायु के तीन कारणः —तीन स्थानों से जीव अशुभ दीर्घायु अर्थात् नरक आयु बांधते हैं।

- (१) प्राणियों की हिंसा करने वाला
- (२) भूंठ बोलने वाला
- (३) तथारूप श्रमण माहण की जाति प्रकाश द्वारा अवहेलना करने वाला, मन में निन्दा करने वाला, लोगों

के सामने निन्दा और गईगा करने वाला, अपमान करने वाला तथा अप्रीति पूर्वक अमनोज्ञ अशनादि बहराने वाला जीव अशुभ दीर्घायु फल वाला कर्म बांधता है।

(ठाणांग ३ सूत्र १२५)

- १०७-जीव की शुभ दीर्घायु के तीन कारण:—तीन स्थानों से जीव शुभ दीर्घायु बांधता है।
  - (१) प्राणियों की हिंसा न करने वाला
  - (२) भूंठ न बोलने वाला
  - (३) तथा रूप श्रमण, माहण को वन्दना नमस्कार यावत् उनकी उपासना करके उन्हें किसी प्रकार के मनोज्ञ एवं प्रीतिकारक श्रशनादिक का प्रतिलाभ देने वाला श्रथीत् बहराने वाला जीव श्रभ दीर्घाय बांधता है।

(भगवती शतक ४ उद्देशा ६)

१०=-पल्पोपम की व्याख्या श्रीर भेद:-एक योजन लम्बे, एक योजन चौड़े श्रीर एक योजन गहरे गोलाकार कूप की उपमा से जो काल गिना जाय उसे पल्योपम कहते हैं।

### पल्योपम के तीन भेदः-

- (१) उद्धार पन्योपम (२) श्रद्धा पन्योपप
- (३) चेत्र पल्योपम ।
- उद्घार पल्योपम:—उत्सेधांगुल परिमाण एक योजन लम्बा, चौड़ा श्रौर गहरा कुश्रा एक दो तीन यावत् सात दिन वाले देवकुरु उत्तरकुरु जुगलिया के बाल (केश) के श्रग्र-भागों से ट्रंस ट्रंस कर इस प्रकार मरा जाय कि वे बालाग्र

हवा से न उड़ मकें झाँर त्राग से न जल मकें उनमें से प्रत्येक को एक एक ममय में निकालने हुए जिनने काल म वह कुंत्रा मर्वथा खाली हो जाय उम काल परिमाण को उद्धार पल्योपम कहते हैं । यह पल्योपम संख्यान समय परिमाण होता है ।

उद्वार पल्योपम सूच्म और व्यवहारिक के मेदसे दो प्रकार का है।
उपरोक्त वर्णन व्यवहारिक एडार पल्योपम का है। उक्त
वालाग्र के अमंख्यान अदृश्य खंड किये जांय जो कि
विशुद्ध लोचन वाले छुन्नम्थ पुरुप के दृष्टिगोचर होने वाले
सूच्म पुर्गल द्रव्य के अमंख्यातवें भाग एवं सूच्म पनक
(नीलगा-फूलगा) शरीर के अमंख्यात गुगा हो। उन सूच्म
वालाग्र सर्गडों से वह कुंआ हंम हंम कर भरा जाय और
उनमें से प्रति-ममय एक एक बालाग्र खरण्ड निकाला जाय।
इस प्रकार निकालते निकालने जितने काल में वह
कुंआ सर्वथा खाली हो जाय उसे सूच्म उद्धार पल्योपम
कहने हैं। सूच्म उद्धार पल्योपम में मंख्यात वर्ष कोटि
परिमाण काल होता है।

श्रद्धा पन्योपम: - उपरोक्त रीति से भरे हुए उपरोक्त परिमाण के कूप में से एक एक वालाग्र में। मां वर्ष में निकाला जाय। इस प्रकार निकालने निकालने जितने काल में वह कुंश्रा सर्वथा खाली हो जाय उस काल परिमाण को श्रद्धा पन्यो-पम कहने हैं। यह संख्यात वर्ष कोटि परिमाण होना है। इसके भो सूच्म और व्ययहार दो भेद हैं। उक्त स्वरूप व्यवहार श्रद्धा पन्योपम का है। यदि यही कूप उपरोक्त

सूच्म बालाग्र खण्डों से भरा हो एवं उनमें से प्रत्येक बालाग्र खण्ड सौ सौ वर्ष में निकाला जाय । इस प्रकार निकालने निकालते वह कुंत्रा जितने काल में खाली हो जाय वह सूच्म श्रद्धा पल्योपम हैं । सूच्म श्रद्धा पल्योपम में श्रसं-ख्यात वर्ष कोटि परिमाण काल होता है ।

तेत्र पन्योपम: --उपरोक्त परिमाण का कूप उपरोक्त रीति से बालाग्रों से भरा हो। उन बालाग्रों से जो आकाश प्रदेश छुए हुए हैं। उन छुए हुए आकाश प्रदेशों में से प्रत्येक को प्रति समय निकाला जाय। इम प्रकार सभी आकाश प्रदेशों को निकालने में जितना समय लगे वह चेत्र-पन्योपम है। यह काल असंख्यात उत्सिपिणी अवसिपणी परिमाण होता है। यह भी सूच्म और व्यवहार के भेद से दो प्रकार का है। उपरोक्त स्वरूप व्यवहार चेत्र पन्योपम का हुआ।

यदि यही कुंत्रा बालाग्र के सच्म खएडों से ठूंस ठूंस कर भरा हो । उन बालाग्र खएडों से जो त्राकाश प्रदेश छुए हुए हैं त्रीर जो नहीं छुए हुए हैं । उन छुए हुए त्रीर नहीं छुए हुए सभी त्राकाश प्रदेशों में से प्रत्येक को एक एक समय में निकालते हुए सभी को निकालने में जितना काल लगे वह सच्म चेत्र पल्योपम है । यह भी असंख्यात उत्सर्पिशी अवसर्पिशी परिमाशा होता है । व्यवहार चेत्र पल्योपम से असंख्यात गुशा यह काल जानना चाहिए ।

( ऋनुयोगद्वार सूत्र १३८-१४०

पृष्ठ १७६ त्रागमोद्म समिति )

( प्रवचन साखेद्वार गाथा १०१८ से १०२६ तक )

## १०६--मागरोपम के तीन भेद:--

- (१) उद्धार मागरोपम (२) ऋद्वा मागरोपम ।
- (३) चेत्र सागरीपम ।

उद्धार सागरोपम:—उद्धार सागरोपम के दो भेद:—स्रूच्म और व्यवहार । दम हजार कोड़ा कोड़ी व्यवहार उद्धार पल्योपम का एक व्यवहार उद्धार सागरोपम होता है । दस हजार कोड़ा कोड़ी स्ट्रिम उद्धार पल्योपम का एक सूच्म उद्धार सागरोपम होता है ।

ढ़ाई स्टम उद्धार सागरोपम या पच्चीस हजार कोड़ा कोड़ी स्टम उद्धार पल्योपम में जितने समय होते हैं। उतने ही लोक में द्वीप और समुद्र हैं।

त्रद्धा सागरोपम:---त्रद्धा सागरोपम भी स्रूच्य त्रीर व्यवहार के भेद से दो प्रकार का है।

दस हजार कोड़ा कोड़ी व्यवहार ऋड़ा पल्योपम का एक व्यवहार ऋड़ा सागरोपम होता है।

दस हजार कोड़ाकोड़ी सूच्म अद्धा पल्योपम का एक सूच्म अद्धा सागरोपम होता है।

जीवों की कर्मस्थिति, कायस्थिति और भवस्थिति सूच्म अद्धा पन्योपम और सूच्म अद्धा सागरोपम से मापी जाती है।

चेत्र सागरोपप:—चेत्र मागरोपम भी सूच्म श्रीर व्यवहार के भेद से दो प्रकार का है।

दस हजार कोड़ाकोड़ी व्यवहार चेत्र पल्योपम का एक व्यवहार चेत्र सागरोपम होता है। दम हजार कोड़ा कोड़ी सूच्म चेत्र पल्योपम का एक सूच्म चेत्र सागरोपम होता है।

स्रूच्य चेत्र पन्योपम श्रीर स्रूच्य चेत्र सागरोपम से दृष्टिवाद में द्रच्य मापे जाने हैं। स्रूच्य चेत्र सागरोपम से पृथ्वी, पानी, श्रिप्ति, वायु, पनम्पति श्रीर त्रस जीवों की गिनती की जाती है।

(म्रनुयोगद्वार पृष्ठ १७६ स्नागमोद्य सिर्मित) (प्रवचन सारोद्वार गाथा १७२७ से १७३२)

- ११०—नवीन उत्पन्न देवता के मनुष्य लोक में आने के तीन कारण:—देवलोक में नवीन उत्पन्न हुआ देवता तीन कारणों से दिव्य काम भोगों में मूर्छी, गृद्धि एवं आसिक न करता हुआ शीघ्र मनुष्य लोक में आने की इच्छा करता है और आ सकता है।
  - (१) वह देवता यह सोचता है कि मनुष्य भव में मेरे आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, स्थविर, गणी, गणधर एवं गणावच्छेदक हैं। जिनके प्रभाव से यह दिच्य देव ऋदि, दिच्य देव द्युति और दिच्य देव शक्ति मुक्ते इस भव में प्राप्त हुई है। इसलिए मैं मनुष्य लोक में जाऊं और उन पूज्य आचार्यादि को वन्दना नमस्कार करूं, सत्कार सन्मान दं, एवं कल्याण तथा मंगल रूप यावत उनकी उपायना करूं।
  - (२) नवीन उत्पन्न देवता यह सोचता है कि सिंह की गुफा में कायोत्सर्ग करना दुष्कर कार्य्य है। किन्तु पूर्व उपभुक्त, अनुरक्त तथा प्रार्थना करनेवाली वेश्या के मन्दिर में रहकर मक्कचर्य व्रत का पालन करना उससे भी अति दुष्कर

कार्य्य है। स्यूलमद्र मुनि को तरह ऐसी कठिन से कठिन किया करने वाले ज्ञानी, तपस्त्री, मनुष्य-लोक में दिखाई पड़ने हैं। इमलिये मैं मनुष्य लोक में जाऊं श्रोर उन पूज्य मुनीश्वर को वन्दना नमस्कार कहं यावत् उनकी उपासना कहं।

(३) वह देवता यह सोचता है कि मनुष्य भव में मेरे माता पिता, भाई, बहिन, स्त्री, पुत्र, पुत्री, पुत्रवध्र त्रादि हैं। मैं वहां जाऊं त्रार उनके मन्मुख प्रकट होऊं। वे मेरी इम दिव्य देव मम्त्रन्थी ऋदि, द्युति त्रीर शक्ति को देखें। (ठाएांग ३ उदेशा ३ सत्र १९७)

# १११-देवता की तीन अभिलापायें--

(१) मनुष्य भव (२) त्रार्ग्य चेत्र (३) उत्तम कुल में जन्म (ठाणांग ३ उदेशा ३ सूत्र १७८)

# ११२-देवता के पश्चात्ताप के तीन बोल:--

- (१) मैं बल, वीर्य, पुरुषाकार, पराक्रम से युक्त था। मुक्ते पठनोपयोगी सुकाल प्राप्त था। कोई उपद्रव भी न था। शास्त्र ज्ञान के दाता त्र्याचार्य्य, उपाध्याय महाराज विद्यमान थे। मेरा शरीर भी नीरोग था। इस प्रकार सभी सामग्री के प्राप्त होने हुए भी मुक्ते खेद है कि मैंने बहुत शास्त्र नहीं पढ़े।
- (२) खेद है कि परलोक से विम्रख होकर ऐहिक मुखों में त्र्यासक्त हो, विषय पिपासु बन मैंने चिरकाल तक श्रमण (साधु) पर्याय का पालन नहीं किया।
- (३) खेद हें कि मैंने ऋदि, रम और साता गारव (गौरव) का

अभिमान किया। प्राप्त भोग सामग्री में मूर्छित रहा। एवं अप्राप्त भोग सामग्रो की इच्छा करता रहा। इस प्रकार मैं शुद्ध चरित्र का पालन न कर सका। उपरोक्त तीन बोलों का विचार करता हुआ देवता पश्चा-

त्ताप करता है।

### ११३-देवता के च्यवन-ज्ञान के तीन बोल:-

- (१) विमान के आभूषणों की कान्ति को फोकी देखकर
- (२) कल्पवृत्त को ग्रुग्भाने हुए देख कर
- (३) तेज अर्थात् अपने शरीर की कान्ति को घटने हुए देखकर देवता को अपने च्यवन (मरण) के काल का ज्ञान होजाता है (ठाणांग ३ उद्देशा ३ सूत्र ७६)

### ११४-विमानों के तीन श्राधार:-

(१) घनोद्ध (२) घनवाय (३) आकाश। इन तीन के आधार से विमान रहे हुए हैं । प्रथम दो कल्प—सौधर्म और ईशान देवलोक में विमान घनोद्धि पर रहे हुए हैं । सनत्कुमार, माहेन्द्र और ब्रह्मलोक में विमान घनवाय पर रहे हुए हैं । लान्तक, शुक्र और सहस्नार देवलोक में विमान घनोद्धि और घनवाय दोनों पर रहे हुए हैं । इन के उपर के आखत, प्राखत आरख, अच्युत, नव प्रवेयक और अनुत्तर विमान में विमान आकाश पर स्थित हैं ।

( ठाएांग ३ सूत्र १८० )

११५-पृथ्वी तीन वलयों से वलयित है। एक एक पृथ्वी चारों तरफ दिशा विदिशाओं में तीन वलयों से घिरी हुई है।

- (१) घनोद्धि वलय (२) घनवात वलय (३) तनुवात वलय (ठाणांग ३ सत्र २२४)
- ११६-गृथ्वी के देशतः धृजने के तीन बोलः—तीन कारगों से पृथ्वी का एक भाग विचलित हो जाता है।
  - (१) रत्नप्रमा पृथ्वी के नोचे बादर पुद्रलों का स्वाभाविक जोर से अलग होना या दुमरे पुद्गलों का आकर जोर से टकराना पृथ्वी को देशतः विचलित कर देता है।
  - (२) महाऋदिशाली यावत् महेश नाम वाला महोग्ग जाति का व्यन्तग दपोन्मन होकग उञ्जल कृद मचाता हुत्रा पृथ्वी को देशतः विचलित कर देता है।
  - (३) नाग कुमार ऋार मुपर्श कुमार जाति के भवनपति देवतात्र्यों के परस्पर मंग्राम होने पर पृथ्वी का एक देश विचलित हो जाता है।

(ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र १६८)

- ११७-मारी पृथ्वी धृजने के तीन बोल:-तीन कारगों से पूरी पृथ्वी विचलित होती है ।
  - (१) रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे जब धनवाय चुब्ध हो जाती है तब उससे धनोद्धि कम्पित होती हैं । श्रोर उससे सारी पृथ्वी विचलित हो जाती हैं ।
  - (२) महाऋदि मम्पन्न यावत् महाशक्तिशाली महेश नाम वाला देव तथारूप के श्रमण माहण को श्रपनी ऋदि, द्युति, यश, वल, वीर्च्य, पुरुषाकार, पराक्रम दिखलाता हुआ मारी पृथ्वी को विचलित कर देता है।

(३) देवों ऋौर ऋमुरों में संग्राम हने पर सारी पृथ्वी चित होती है।

( ठाणांग ३ उद्देशा ४ सूत्र ११८ )

# ११८--- अंगुल के तीन भेद:--

- (१) त्रात्मांगुल (२) उत्सेधांगुल (३) प्रमाणांगुल ।
- आत्मांगुल:—जिस काल में जो मनुष्य होते हैं। उनके अपने अंगुल को आत्मांगुल कहते हैं। काल के भेद से मनुष्यों की अवगाहना में न्यूनाधिकता होने से इस अंगुल का परिणाम भी परिवर्तित होता रहना है। जिस समय जो मनुष्य होते हैं उनके नगर, कानन, उद्यान, वन, तड़ाग. कूप, मकान आदि उन्हीं के अंगुल से अर्थात् आत्मांगुल ले नापे जाते हैं।
- उन्सेशांगुल:—ग्राठ यवमध्य का एक उन्सेधांगुल होता है । उन्सेधांगुल से नग्क, तिर्यञ्च, मनुष्य ग्रीर देवों की ग्रव-गाहना नापी जाती है।
- प्रमाणांगुल: —यह अंगुल सब से बड़ा होता है। इस लिए इसं प्रमाणांगुल कहते हैं। उत्सेषांगुल से हजार गुणा प्रमाणां-गुल जानना चाहिये। इस अंगुल से रलप्रभादिक नरक, भवनपतियों के भवन, कल्प, वर्षधर पर्दत, द्वीप आदि की लम्बाई, चौड़ाई, ऊंचाई, गहराई, और परिधि नापी जाती है। शास्वत वस्तुओं के नापने के लिए चार हजार कोस का योजन माना जाता है। इसका कारण यही है कि शास्वत वस्तुओं के नापने का योजन प्रमाणांगुल से लिया जाता

है। प्रमाणांगुल उत्सेधांगुल से हजार गुणा अधिक होता है। इस लिए इस अपेद्या से प्रमाणांगुल का योजन उत्सेधांगुल के योजन से हजार गुणा बड़ा होता है।

( श्रुत्योगद्वार पृष्ठ १५७ से १७३ श्रागमोदय समिति )

# ११६-द्रच्यानुपूर्वी के तीन भेदः-

(१) पूर्वानुपूर्वी (२) पश्चानुपूर्वी (३) अनानुपूर्वी ।
पूर्वानुपूर्वी:—जिस क्रम में पहले से आरम्भ होकर क्रमश: गणना
की जाती है वह पूर्वानुपूर्वी है । जैसे धर्मास्तिकाय, अधर्मा स्तिकाय, आकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय और काल ।

पश्चानुपूर्वी:—जिस में पूर्वानुपूर्वी और पश्चानुपूर्वी के मिवाय अन्य कम होता है वह अनानुपूर्वी है। जैसे एक, दो, तीन, चार, पांच और छ:। इन छह अंकों को परस्पर गुणा करने से जो ७२० संख्या आती है। उतने ही छह द्रच्यों के मंग बनने हैं। इन ७२० भंगों में पहला भंग पूर्वानुपूर्वी का, अन्तिम भंग पश्चानुपूर्वी का और शेष ७१८ मंग अनानुपूर्वी के हैं।

( अनुयोगद्वार, आगमोदय समित टीका प्रष्ट ७३ से ५७ )

१२० — लंबणाभाम की व्याग्व्या श्रीर भेदः — सदोष लंबण की लंबणाभास कहते हैं।

लचणाभास के तीन मेद:--

(१) अन्याप्ति (२) अतिन्याप्ति (३) असम्भव। अन्याप्ति:—लस्य (जिमका लक्षण किया जाय) के एक देश में लच्चण के रहने को अन्याप्ति दोष कहते हैं। जैसे पशु का लच्चण सींग।

#### ऋथवा

जीव का लद्दाण पंचेन्द्रियपन ।

श्रितव्याप्तिः — लद्द्य और श्रालद्दय दोनों में लद्दाण के रहने को

श्रितव्याप्ति दोष कहते हैं । जैसे गो का लद्दाण सींग ।

श्रिसम्भवः — लद्द्य में लद्दाण के सम्भव न होने को श्रिसम्भव

दोष कहते हैं । जैसे श्रिप्त का लद्दाण शीतलता ।

(न्याय दीपका)

२१-समारोप का लच्च श्रीर उसके भेद:—जो पदार्थ जिस स्वरूप वाला नहीं है उसे उस स्वरूप वाला जानना समा-रोप है। इसी को प्रमाणाभास कहते हैं। समारोप के तीन भेद:—

(१) संशय (२) विपर्यय (३) अनध्यवसाय ।
संशय:—विरोधी अनेक पत्नों के अनिश्रयात्मक ज्ञान को संशय
कहते हैं । जैसे रस्सी में "यह रस्सी है या सांप" अथवा
सीप में "यह सीप है या चांदी" ऐसा ज्ञान होना । संशय
का मूल यही है कि जानने वाले को अनेक पत्नों के
सामान्य धर्म का ज्ञान तो रहता है । परन्तु विशेष धर्मों का
ज्ञान नहीं रहता ।

उपरोक्त दोनों दृष्टान्तों में ज्ञाता को सांप और रस्सी का लम्बापन एवं सीप और चांदी की श्वेतता, चमक आदि सामान्य धर्म का तो ज्ञान है। परन्तु दोनों को पृथक करने वाले विशेष धर्मों का ज्ञान न होने से उसका ज्ञान दोनों खोर मुक रहा है। यह तो निश्चित है कि एक वस्तु दोनों रूप तो हो नहीं सकती। वह कोई एक ही चीज होगी। इसी प्रकार जब हम दो या दो से अधिक विरोधी वातें मुनने हैं। तब भी मंशय होना है। जैसे किसी ने कहा— जीव नित्य है। दूमरे ने कहा जीव अनित्य है। दोनों विरोधी वातें मन कर तीमरे को मन्देह हो जाता है।

बहुत मी बम्तुएं नित्य हैं श्रीर बहुत सी श्रनित्य । जीव भी बम्तु होने से नित्य या श्रनित्य दोनों हो मकता है । इस प्रकार जब दोनों कोटियों में मन्देह होता है तभी मंश्य होता हैं । द्रव्यत्व की श्रपंचा प्रत्येक बस्तु नित्य है । श्रंतर पर्याय की श्रपंचा श्रनित्य । इस प्रकार भिन्न २ श्रपंचाश्रों से दोनों धर्मों के श्रम्तित्व का निश्चय होने पर मंश्य नहीं कहा जा सकता ।

विपर्यय:—विपरीत पत्त के निश्चय करने वाले ज्ञान को विपर्यय कहते हैं। जैसे मांप को रस्सी ममकता, मीप को चांदी समक्तना।

अनध्यवसाय:—"यह क्या है" ऐसे अस्पष्ट ज्ञान की अनध्य-वसाय कहते हैं। जैसे मार्ग में चलते हुए पुरुष की तृण, कंकर आदि का स्पर्श होने पर "यह क्या है ?" ऐसा अस्पष्ट ज्ञान होता है। वस्तु का स्पष्ट और निश्चित रूप से ज्ञान न होने से ही यह ज्ञान प्रमाणाभास माना गया है।

( रत्नाकरावतारिका परिच्छेद २ ) ( न्याय प्रदीप )

- १२२—पिता के तीन श्रंग—सन्तान में पिता के तीन श्रंग होते है श्रथीत ये तीन श्रंग प्राय: पिता के शुक्र (बीर्ग्य) के परिणाम स्वरूप होते हैं।
  - (१) ऋस्थि (हर्ड्डी)
  - (२) ऋस्थि के अन्दर का रम
  - (३) सिर, दाढ़ी, मूंब्र, नख और कुत्ति श्रादि के बाल, (ठाणांग ३ सत्र २०६)
- १२३—माता के तीन श्रंग:—मन्तान में माता के तीन श्रंग होते हैं। श्रशीत् ये तीन श्रंग प्राय: माता के रज के परिणाम स्वरूप होते हैं।
  - (१) मांस (२) रङ्ग (३) मस्तु लिङ्ग ( मस्तिष्क ) ( ठाणांग ३ सूत्र २०६ )
- १२४--तीन का प्रत्युपकार दुःशक्यः हैं-(१) माता पिता (२) भर्ता (स्वामी ) (३) धर्माचार्य्य ।
  इन तीनों का प्रत्युपकार अर्थात् उपकार का बदला चुकाना
  दःशक्य है ।
- माना पिता: —कोई कुलीन पुरुष सबेरे ही सबेरे शतपाक, सहम-पाक जैसे तैल से माना पिता के शरीर की मालिश करे । मालिश करके मुगन्धित द्रच्य का उबटन करे । एवं इम के बाद मुगन्धी, उष्ण और शीतल तीन प्रकार के जल से रनान करावे । तत्पश्चात सभी अलंकारों से उन के शगीर को भूषित करे । वस्त्र, आभूषणों से अलंकृत कर मनोज्ञ, अठारह प्रकार के व्यञ्जनों सहित भोजन करावे और इम के बाद उन्हें अपने कन्धों पर उठा कर फिरे । यावजीव ऐमा

करने पर भी वह पुरुष माता पिता के महान् उपकार से उन्द्रिण नहीं हो सकता । परन्तु यदि वह केवली प्ररूपित धर्म कह कर, उस का बोध देकर माता पिता को उक्त धर्म में स्थापित कर दे तो वह माता पिता के परम उपकार का बदला चुका सकता है।

मर्ता ( स्वामी ):--कोई समर्थ घनिक पुरुष, दु:खावस्था में पड़े हुए किसी असमर्थ दीन पुरुष को धनदान आदि से उन्नत कर दे। वह दीन पुरुष अपने उपकारी की सहायता से वह कर उस के सन्म्रख या परोच में विप्रल भोग सामग्री का उपभोग करता हुआ विचरे । इसके बाद यदि किसी समय में लाभान्तराय कर्म के उदय से वह भर्ता (उपकारी) पुरुष निर्धन हो जाय और वह सहायता की आशा से उस पुरुष के पास ( जिस को कि उसने अपनी सम्पन्न अवस्था में धन त्रादि की सहायता से बढ़ाया था ) जाय । वह भी अपने भर्ता ( उपकारी ) के महदुपकार को स्मरण कर श्रपना सर्वस्व उसे समर्पित कर दे। परन्तु इतना करके भी वह पुरुष त्रपने उपकारी के किये हुए उपकार से उन्ध्रुग नहीं हो सकता । परन्त यदि वह उसे केवली भाषित धर्म कह कर एवं पूरी तरह से उसकी बीध देकर धर्म में स्यापित कर दे तो वह पुरुष उस के उपकार से उन्ध्राण हो सकता है।

धर्माचार्य्यः कोई पुरुष धर्माचार्य्य के समीप पाप कर्म से हटाने वाला एक भी धार्मिक सुवचन सुन कर हृद्य में

धारण कर ले। एवं इस के बाद यथासमय काल करके देवलोक में उत्पन्न हो। वह देवता धर्माचार्य्य के उपकार का ख्याल करके आवश्यकता पड़ने पर उन धर्माचार्य्य को दुर्भिन्न वाले देश से द्सरे देश में पहुँचा देवे। निर्जन, भीषण अटवी में से उन का उद्धार करे। एवं दीर्घ काल के कुष्ठादि रोग एवं शूलादि आतङ्क से उनकी रचा करे। इतने पर भी वह देवता अपने परमोपकारी धर्माचार्य्य के उपकार का बदला नहीं चुका सकता। किन्तु यदि मोह कर्म के उदय से वह धर्माचार्य्य स्वयं केवली प्ररूपित धर्म से अष्ट हो जाय और वह देवता उन्हें केवली प्ररूपित धर्म का स्वरूप बता कर, वोध देकर उन्हें पुन: धर्म में स्थिर कर दे तो वह देवता धर्माचार्य्य के ऋण से मुक्त हो सकता है।

( ठाणांग ३ सूत्र १३४ )

### १२५-त्रात्मा तीन:--

- (१) विहरात्मा (२) अन्तरात्मा (३) परमात्मा विहरात्मा:—जिस जीव को सम्यग् ज्ञान के न होने से मोहवश शरीरादि वाह्य पदार्थों में आत्मबुद्धि हो कि "यह मैं ही हूँ, इन से भिन्न नहीं हूँ।" इस प्रकार आत्मा को देह के साथ जोडने वाला अज्ञानी आत्मा बहिरात्मा है।
- अन्तरात्मा:—जो पुरुष बाह्य भावों को पृथक् कर शरीर से भिन्न, शुद्ध ज्ञान-स्वरूप आत्मा में ही आत्मा का निश्चय करता है। वह आत्म-ज्ञानी पुरुष अन्तरात्मा है।

परमात्मा: सकल कर्मों का नाश कर जिस आत्मा ने अपना शुद्ध ज्ञान स्वरूप प्राप्त कर लिया है। जो वीतराग और कृतकृत्य है ऐसी शुद्धात्मा परमात्मा है।

(परमात्म प्रकाश गाथा १३, १४, १५)

- १.२६-तीन अर्थयोनिः--राजलच्मी आदि की प्राप्ति के उपाय अर्थ योनि हैं। वे उपाय तीन हैं।
  - (१) माम (२) दएड (३) भेद ।
- साम:--एक दूसरे के उपकार को दिखाना, गुण कीर्तन करना, सम्बन्ध का कहना, भविष्य की आशा देना, मीठे वचनों से "मैं तुम्हारा ही हूँ।" इत्यदि कहकर आत्मा का अर्पण करना, इस प्रकार के प्रयोग साम कहलाते हैं।
- दर्गड:--वध, क्लेश, धन हरगा त्रादि द्वारा शत्रु को वश करना दर्गड कहलाता है।
- भेद:—जिस शत्रु को जीतना है, उस के पच के लोगों का उस से स्नेह हटाकर उन में कलह पैदा कर देना तथा भय दिखा कर फूट करा देना भेद हैं।

(ठाणांग ३ सूत्र १८५ की टीका)

- १२७-श्रद्धाः--जहां तर्क का प्रवेश न हो ऐसे धर्मास्तिकाय त्रादि पर व्याख्याता के कथन से विधास कर लेना श्रद्धा है।
- प्रतीति:—व्याख्याता से युक्तियों द्वारा समभ कर विश्वास करना प्रतीति हैं।

- रुचि:—च्याख्याता द्वारा उपदिष्ट विषय में श्रद्धा करके उसके अनुसार तप, चारित्र आदि सेवन की इच्छा करना रुचि है। (भगवती शतक १ उद्देशा ६)
- १२८ (क) गुणव्रत की व्याख्या श्रीर मेद:—श्रणुव्रत के पालन में गुणकारी यानि उपकारक गुणों को पुष्ट करने वाले व्रत गुणव्रत कहलाते हैं।
  गुण व्रततीन हैं:—
  - (१) दिशिपरिमाग व्रत (२) उपभोग परिमागव्रत (३) त्र्यनर्थद्रण्ड विरमण व्रत ।
- दिशिपरिमाण त्रतः—पूर्वे, पश्चिम, उत्तर, दित्तण, ऊपर, नीचे इन छह दिशाओं की मर्यादा करना एवं नियमित दिशा से आगे आश्रव सेवन का त्याग करना दिशिपरिमाण त्रत कहलाता है।
- उपभोग परिभोग परिमाण व्रतः—भोजन आदि जो एक बार भोगने में आते हैं वे उपभोग हैं। और बारबार भोगे जाने वाले वस्त्र, शय्या आदि परिभोग हैंं। उपभोग परिभोग योग्य वस्तुओं का परिमाण करना, छब्बीस बोलों की मर्यादा करना एवं मर्यादा के उपरान्त उपभोग परिभोग योग्य वस्तुओं के भोगोपभोग का त्याग करना उपभोग परिभोग परिमाण व्रत है।
- अनर्थद्रा विरमण त्रतः—अपध्यान अर्थात् आर्तध्यान, रौद्र-ध्यान करना, प्रमाद पूर्वक प्रवृति करना, हिंसाकारी शस्त्र देना एवं पाप कर्म का उपदेश देना ये सभी कार्य्य अनर्थ-द्रा हैं। क्योंकि इनसे निष्प्रयोजन हिंसा होती हैं।

अनर्थ-दएड के इन कार्यों का त्याग करना अनर्थदएड विरमण वत है।

( हरिभद्रीयावश्यक ऋध्याय ६ पृष्ठ ८२६—८३६ )

१२८ (ख) गुप्ति की व्याख्या त्रीर भेद:—ऋशुभ योग से निवृत्त होकर शुभयोग में प्रवृत्ति करना गुप्ति है।

#### ऋथवा:---

मोचाभिलाषी त्रात्मा का त्रात्म रचा के लिए त्रशुभ योगों का रोकना गुप्ति है।

ग्रथवाः--

त्राने वाले कर्म रूपी कचरे को रोकना गुप्ति है।
गुप्ति के तीन भेदः—

मनोगुप्ति (२) वचनगुप्ति (३) कायगुप्ति ।

- मनोगुप्तिः त्रार्नध्यान, रौद्रध्यान, संरम्भ, समारम्भ त्रीर त्रारम्भ सम्बन्धी संकल्प विकल्प न करना, परलोक में हितकारी धर्म ध्यान सम्बन्धी चिन्तवना करना, मध्यस्थ भाव रखना, शुभ त्रशुभ योगों को रोक कर योग निरोध त्रवस्था में होने वाली त्रान्तरात्मा की त्रावस्था को प्राप्त करना मनोगुप्ति है।
- वचनगुप्तिः—वचन के अशुभ व्यापार, अर्थात् संरम्भ समारम्भ और आरम्भ सम्बन्धी वचन का त्याग करना, विकथा न करना, मौन रहना वचन गुप्ति है।
- कायगुप्ति:—खड़ा होना, बैठना, उठना, सोना, लांघना, सीधा चलना, इन्द्रियों को अपने अपने विषयों में लगाना, संरम्भ, समारम्भ आरम्भ में प्रवृत्ति करना, इत्यादि कायिक

व्यापारों में प्रवृत्ति न करना अर्थात् इन व्यापारों से निवृत्त होना कायगुप्ति है। अयतना का परिहार कर यतनापूर्वक काया से व्यापार करना एवं अशुभ व्यापारों का त्याग करना कायगुप्ति है।

> ( उत्तराध्ययन श्रध्ययन २४ ) ( ठागांग ३ उद्देशा १ सूत्र १२६ )



# चौथा बोल

(बोल नम्बर १२६ से २५३ तक)

१२६ (क)—चार मंगल रूप हैं, लोक में उत्तम हैं तथा शरण रूप हैं—

- (१)--- ऋग्हिन्त, (२) सिद्ध,
- (३) माधु, (४) केवली प्ररूपित धर्म,
- श्रीरहन्त--चार घाती कर्म रूप शत्रुश्चों का नाश करने वाले, देवेन्द्र कृत श्रष्ट महा प्रातिहार्यादि रूप पूजा को प्राप्त, सिद्धिगति के योग्य, केवल ज्ञान एवं केवल दर्शन से त्रिकाल एवं लोक त्रय को जानने श्रोर देखने वाले, हितो-पदेशक, मर्वज्ञ भगवान श्रीरहन्त कहलाते हैं । श्रीरहन्त भगवान के श्राठ महाप्रातिहार्य श्रीर चार मूलातिशय रूप वारह गु श हैं।
- मिड: शुक्ल ध्यान द्वारा आठ कर्मों का नाश करने वाले, लोकाग्रस्थित मिडिशिला पर विराजमान, कृत कृत्य, भुक्रात्मा मिडि कहे जाते हैं। आठ कर्म का नाश होने से इन में आठ गुण प्रगट होते हैं। नोट: सिड भगवान के आठ गुणों का वर्णन आठवें वोल में दिया जायगा।
- साधु:—सम्यग् ज्ञान, मम्यग् दर्शन, श्रीर सम्यग्-चारित्र द्वारा मोचमार्ग की श्राराधना करने वाले, प्रार्शा मात्र पर समभाव रखने वाले, पट्काया के रचक, श्राठ प्रवचन

माता के आराधक, पंच महात्रतधारी मुनि साधु कहलाते हैं। आचार्य, उपाध्याय का भी इन्हीं में समावेश किया गया है। केवली प्ररूपित धर्म:—पूर्ण ज्ञान सम्पन्न केवली भगवान से प्ररूपित श्रुत चारित्र रूम धर्म केवली प्ररूपित धर्म है।

ये चारों हित और सुखर्का प्राप्ति में कारण रूप हैं। अत एव मंगल रूप हैं। मंगल रूप होने से ये लोक में उत्तम हैं।

हरिभद्रीयावश्यक में चारों की लोकोतमता इस प्रकार बतलाई है:—

श्रौदियक श्रादि छ: भाव भावलोक रूप हैं। श्राहिन्त भगवान् इन भावों की श्रपेद्या लोकोत्तम हैं। श्राहिन्तावस्था में प्राय: श्रघाती कर्मों की श्रुभ प्रकृतियों का उदय रहता है इम लिये श्रौदियक भाव उत्तम होता है। चारों घाती कर्मों के द्यय होने से द्यायिक भाव भी इन में सर्वोत्तम होता है। श्रौपशशमिक एवं द्यायोपशमिक भाव श्रीहिन्त में होने ही नहीं हैं। द्यायिक एवं श्रौदियक के संयोग से होने वाला सान्त्रिपातिक भाव भी श्रीहिन्त में उत्तम होता है। क्योंकि द्यायिक श्रौर श्रौदियक भाव दोनों ही उत्तम उपर बताये जा चुके हैं। इस प्रकार श्रीरहिन्त भगवान् भाव की श्रपेद्या लोकोत्तम हैं। सिद्ध भगवान् द्यायिक भाव की श्रपेद्या लोकोत्तम हैं। इसी प्रकार लोक में सर्वोच्च स्थान पर विराजने से द्येत्र की श्रपेद्या भी वे लोकोत्तम हैं।

साधु महात्मा: ज्ञान दर्शन चारित्र रूप भावों की उत्कृष्टता की अपेदा लोकोत्तम हैं अग्रेपशमिक, द्यायोपशमिक, श्रीर द्यायिक इन भावों की अपेद्या केवली प्ररूपित धर्म भी लोकोत्तम हैं।

सांसारिक दु:खों से त्राण पाने के लिए सभी आत्मा उक्त चारों का आश्रय लेते हैं। इसलिए वे शरण रूप हैं। बौद्ध साहित्य में बुद्ध धर्म और संघ शरण रूप माने गये हैं। यथा:—

"श्रिरहंते सरणं पवजािम, सिद्धे सरणं पवजािम । साह सरणं पवजािम, केविलपण्णतं धम्मं सरणं पवजािम । इस पाठ जेसा ही बौद्ध साहित्य में भी पाठ मिलता है । यथाः—

बुद्धं सरगां गच्छामि, धम्मं मरगां गच्छामि, संघ सरगां गच्छामि ।

( हरिभद्रीयावश्यक प्रतिक्रमणाध्ययन पृष्ठ ५६६)

- १२६-(स.) अरिहन्त भगवान् के चार मृलातिशय--
  - (१)त्रपायापगमातिशय ।
  - (२) ज्ञानातिशय।
  - (३) पूजातिशय ।
  - (४) वागतिशय।

अपायापगमातिशय—अपाय अर्थात् अठारह दोष एवं विझ बाधाओं का सर्वथा नाश हो जाना अपायापगमातिशय है। नोट:--१८ दोषों का वर्णन श्रठारहवें बोल में दिया जायगा।

ज्ञानातिशय ज्ञानावरशीय कर्म के चय से उत्पन्न त्रिकाल एवं त्रिलोक के ममस्त द्रव्य एवं पर्यायों को हस्तामलकवत् ज्ञानना, मंपूर्ण, अव्यावाध, अप्रतिपाती ज्ञान का धारश करना ज्ञानातिशय है।

प्जातिशय—अरिहन्त तीन लोक की नमस्त आत्माओं के लिए पूज्य हैं, तथा इन्द्रकृत अप्ट महा प्रातिहार्यादि रूप पूजा से पूजित हैं। त्रिलोक पूज्यता एवं इन्द्रादिकृत पूजा ही पूजातिशय है।

भगवान् के चौंतीम त्रातिशय, त्रापायापगमातिशय एवं पूजातिशय रूप ही हैं।

वागितशय—अरिहन्त भगवान गगढेप से परे होते हैं, एदं पूर्ण जान के धारक होते हैं। इसलिए उनके वचन मत्य एवं परस्पर बाधा रहित होते हैं। वागी की यह विशेषता ही वचनातिशय है। भगवान की वागी के पंतीस अतिशय वागितशय रूप ही हैं।

(स्याद्वादमञ्जरी कारिका १)

### १३०-मंसारी के चार प्रकार:-

(१) प्राण् (२) भूत (३) जीव (४) मन्त्र प्राणः--विकलेन्द्रिय अर्थात् डीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय जीवों को प्राण् कहते हैं। भूत:—वनस्पति काय को भूत कहते हैं।
जीव:—पञ्चेन्द्रिय प्राणियों को जीव कहते हैं।
मन्त्व:—गृथ्वी काय, त्रपकाय, तेउकाय और वायुकाय इन चार
स्थावर जीवों को सन्त्व कहते हैं।

(ठाएांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४३०)

श्री भगवर्ता सूत्र शतक २ उद्देशा १ में जीव के प्राण, भृत, जीव, मन्त्व त्रादि छह नाम भिन्न भिन्न धर्मों की विवचा से दिये हैं। विज्ञ और वेद ये दो नाम वहां अधिक हैं। जैसे कि:---

प्राण: —प्राणवायु को खींचने और वाहर निकालने अर्थात् थासोच्छ्रवास लेने के कारण जीव को प्राण कहा जाता है। भूत: —नीनों कालों में विद्यमान होने से जीव को भूत कहा जाता है।

जीव:--जीता है अर्थात् प्राण धारण करता है और आयु कर्म तथा जीवन्व का अनुभव करता है इसलिए यह जीव है।

मतः—(सक्त, शक्क, अथवा मच्च) जीव शुभाशुभ कर्मों के साथ सम्बद्ध है । अच्छे और बुरे काम करने में समर्थ है। या सत्ता वाला है। इसलिए इसे सत्त (क्रमशः—सक्त, शक्त, सच्च) कहा जाता है।

विज्ञ:--कड़वे, कषेले, खट्टे, मीठे रसों को जानता है इसलिए जीव विज्ञ कहलाता है।

क्दः—जीव सुख दुःखों का भोग करता है इसलिए वह वेद कहलाता है। १३१—गति की व्याख्या:—
गति नामक नामकर्म के उदय से प्राप्त होने वाली पर्याय
गति कहलाती है।

### गति के चार भेदः---

- (१) नरक गति (२) तिर्येश्व गति।
- (३) मनुष्य गति (४) देव गति ।

( पन्नवर्णा पद २३ उद्देशा २ )

( कर्मप्रन्थ भाग ४ गाथा १०)

- १३२-नरक आयु वन्ध के चार कारण:--
  - (१) महारम्भ (२) महापरिग्रह
  - (३) पञ्चेन्द्रिय वध (४) कृशिमाहार ।

महारम्भ:--बहुत प्राणियों की हिंसा हो, इस प्रकार तीव्र परि-णामों से कपाय पूर्वक प्रवृत्ति करना महारम्भ है।

महा परिग्रह:---वस्तुत्रों पर अत्यन्त मूर्छा, महा परिग्रह है । पञ्चेन्द्रिय वध:--पञ्चेन्द्रिय जीवों की हिंसा करना पञ्चेन्द्रिय वध है ।

कुिणमाहार:—कुिणमा अर्थात् मांस का त्राहार करना । इन चार कारणों से जीव नरकायु का बन्ध करता है ।

( ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३७३ )

१३३-तिर्यश्च आयु बन्ध के चार कारणः—

- (१) माया:—अर्थान् कुटिल परिशामों वाला—जिसके मन में कुछ हो त्रीर बाहर कुछ हो । विपकुम्भ-पयोमुख की तरह ऊपर से मीठा हो, दिल से अनिष्ट चाहने वाला हो ।
- (२) निकृति वालाः—होग करके दूसरों को ठगने की चेष्टा करने वाला।
- (३) भंउ बोलने वाला।
- (४) भूटे तील भूंटे माप वाला । अर्थात् खरीदने के लिए बड़े और बेचने के लिए छोटे तील और माप रखने वाला जीव तिर्यश्च गति योग्य कर्म वान्धता है। (ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३७३)
- १३४-मनुष्य आयु बन्ध के चार कारण:--
  - (१) भद्र प्रकृति वाला ।
  - (२) म्बभाव से विनीत।
  - (३) द्या और अनुकम्पा के परिणामों वाला ।
  - (४) मन्मर अर्थात् ईर्पा-डाह न करने वाला जीव मनुष्य आयु योग्य कर्म बाँधता है। (ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३७३)
- १३५-देव त्रायु बन्ध के चार कारण:---
  - (१) मराग संयम वाला ।
  - (२) देश विगति श्रावक।
  - (३) त्रकाम निर्जरा त्र्राशीत् त्रानिच्छा पूर्वक पराधीनता त्रादि कारणों से कर्मों की निर्जरा करने वाला।

(४) वालभाव से विवेक के विना अज्ञान पूर्वक काया क्लेश आदि तप करने वाला जीव देवायु के योग्य कर्म बाँधता है।

(ठासाग ४ उहेशा ४ सूत्र ३७३)

### १३६-देवतात्रों के चार भेद:--

- (१) भवनपति (२) व्यन्तर (३) ज्योतिष (४) वैमानिक । (उत्तराध्ययन ऋध्ययन ३६ गाथा १०२)
- १३७-देवतात्रों की पहिचान के चार बोल:-
  - (१) देवतात्रों की पुष्पमालाये नहीं कुम्हलातीं।
  - (२) देवता के नेत्र निर्निमेष होते हैं। अर्थात् उनके पलक नहीं गिरते।
  - (३) देवता का शरीर नीरज अर्थात् निर्मल होता है।
  - (४) देवता भूमि से चार श्रंगुल ऊपर रहता है। वह भूमि का स्पर्श नहीं करता ।

( श्रभिधान राजेन्द्र कोप भाग ४ पुष्ठ २० ०)

- १३=-तत्काल उत्पन्न देवता चार कारणों से इच्छा करने पर भी मनुष्य लोक में नहीं आ मकता।
  - (१) तत्काल उत्पन्न देवता दिव्य काम भोगों में अत्यधिक मोहित और गृद्ध हो जाता है। इस लिए मनुष्य सम्बन्धी काम भोगों से उसका मोह छूट जाता है और वह उनकी चाह नहीं करता।
  - (२) वह देवता दिव्य काम भोगों में इतना मोहित और गृद्ध होजाता है कि उसका मनुष्य सम्बन्धी प्रेम देवता सम्बन्धी प्रेम में परिशत हो जाता है।

- (३) वह तत्काल उत्पन्न देवता "मैं मनुष्य लोक में जाऊँ, अभी जाऊँ" ऐसा सोचने हुए विलम्ब कर देता है। क्योंकि वह देव काय्यों के पराधीन हो जाता है। अंतर मनुष्य सम्बन्धी कार्यों से स्वतन्त्र हो जाता है। इसी बीच उसके पूर्व भव के अल्प आयु वाले स्वजन, परिवार आदि के मनुष्य अपनी आयु पूरी कर देने हैं
- (४) देवता को मनुष्य लोक की गन्ध प्रतिकूल श्रौर श्रत्यन्त श्रमनोज्ञ मालूम होती हैं। वह गन्ध इस भूमि से, पहले दृमरे श्रारे में चार सौ योजन श्रौर शेष श्रारों में पांच सौ योजन तक ऊपर जाती है। (ठाणांग ४ सूत्र ३२३)
- १३६-तत्काल उत्पन्न देवता मनुष्य लोक में त्राने की इच्छा करता हुआ चार वोलों से आने में समर्थ होता है।

नोट:—इमके पहले के तीन वोल तो बोल नम्बर ११० में दिये जा चुके हैं।

(४) दो मित्रों या सम्बन्धियों ने मरने से पहले परस्पर प्रतिज्ञा की कि हममें से जो देवलोक से पहले चवेगा। दूसरा उसकी महायता करेगा। इस प्रकार की प्रतिज्ञा में बद्ध होकर स्वर्ग से चवकर मनुष्य भव में उत्पन्न हुए अपने साथी की सहायता करने के लिए वह देवता मनुष्य लोक में आने में समर्थ होता है। (ठाणांग ४ सूत्र ३२३) १४०-तत्काल उत्पन्न हुआ नैरियक मनुष्य लोक में आने की इच्छा करता है। किन्तु चार बोलों से आने में असमर्थ है।

- (१) नवीन उत्पन्न हुआ नैरियक नरक में प्रवल वेदना का अनुभव करता हुआ मनुष्य लोक में शीघ आने की इच्छा करता है। पर आने में असमर्थ है।
- (२) नवीन उत्पन्न नैरियक नरक में परमाधामी देवताओं से सताया हुआ मनुष्य लोक में शीघ्र ही आना चाहता है। परन्त आने में असमर्थ है।
- (२) तत्काल उत्पन्न नैरियक नरक योग्य अशुभ नाम कर्म, अमाता वेदनीय आदि कर्मों की स्थिति चय हुए विना, विपाक भोगे विना और उक्त कर्म प्रदेशों के आत्मा से अलग हुए विना ही मनुष्य लोक में आने की इच्छा करता है। परन्तु निकाचित कर्म रूपी जंजीरों से बँधा होने के कारण आने में अममय है।
- (४) नवीन उत्पन्न नैरियक नरक आयु कर्म की स्थिति
  पूरी हुए विना, विपाक भोगे विना और आयु कर्म के
  प्रदेशों के आत्मा से पृथक् हुए विना ही मनुष्य लोक
  में आना चाहता है। पर नरक आयु कर्म के रहते हुए
  वह आने में असमर्थ है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४५ )

### १४१-भावना चार:--

- (१) कन्दर्प भावना । (२) त्राभियोगिकी भावना ।
- (३) किल्विषकी भावना । (४) त्रासरी भावना ।

- कर्न्दर्प भावना: कर्न्दर्प करना अर्थात् अटाइहास करना, जोर से बात चीत करना, काम कथा करना, काम का उपदेश देना और उसकी प्रशंसा करना, कौत्कुच्य करना (शरीर और वचन से द्सरे को हंसाने की चेष्टा करना) विस्मयोत्पादक शील स्वभाव रखना, हास्य तथा विविध विकथाओं से दूसरों को विस्मित करना कन्दर्प भावना है।
- श्राभियोगिकी भावनाः—मुख, मधुरादि रस श्रीर उपकरण श्रादि की ऋदि के लिए वशीकरणादि मंत्र अथवा यंत्र मंत्र (गंडा, तावीज) करना, रत्ता के लिए भम्म, मिट्टी अथवा सूत्र से वसति श्रादि का परिवेष्टन रूप भृति कर्म करना श्राभियोगिकी भावना है।
- किन्विपिकी भावनाः—ज्ञान, केवल ज्ञानी पुरुष, धर्माचार्य्य मंघ श्रोर माधुश्रों का श्रवर्णवाद बोलना तथा माया करना किन्विपिकी भावना है।
- त्रामुरी भावना:-निरंतर क्रोध में भरे रहना, पुष्ट कारण के विना भृत, भविष्यत त्रीर वर्तमान कालीन निमित्त बताना त्रासुरी भावना हैं।

इन चार भावनात्रों से जीव उस उस प्रकार के देवों में उत्पन्न कराने वाले कर्म वांधता है।

( उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन ३६ गाथा २६१ )

१४२-मंज्ञा की व्याख्या और भेद:--

चेतना:—ज्ञान का, असातावेदनीय और मोहनीय कर्म के उद्य से पेंदा होने वाले विकार से युक्त होना संज्ञा है।

## मंजा के चार भेट हैं--

- (१) आहार संज्ञा ।
- (२) भय मंज्ञा ।
- (३) मैथन संज्ञा। (४) पश्यिह संज्ञा।

त्राहार मंज्ञाः—तेजस शरीर नाम कर्म त्रोर चुधा वेदनीय के उदय से कवलादि आहार के लिए आहार योग्य पुद्रगलों को ग्रहण करने की जीव की अभिलाषा को आहार मंजा कहते हैं।

भय मंजा:-भय मोहनीय के उदय से होने वाला जीव का त्रास-रूप परिणाम भय संज्ञा है। भय स उद्ध्रांत जीव के नेत्र र्त्रार प्रख में विकार, रोमाश्च, कम्पन त्रादि क्रियाएं होती हैं।

. मथुन मंज्ञा:—वेद मोहनीय कर्म के उदय से उत्पन्न होने वाली मेथुन की इच्छा मैथुन मंज्ञा है।

पिग्रह मंजा:-लोभ मोहनीय के उदय से उत्पन्न होने वाली मचित्र खादि दच्यों को ग्रहण रूप खात्मा की ख्रिभेलापा यर्थात तृष्णा को परिग्रह संज्ञा कहते हैं।

- १४३-त्राहार संज्ञा चार कारगों से उत्पन्न होती है:---
  - (१) पेट के खाली होने से।
  - (२) च्रधा वेदनीय कर्म के उदय से ।
  - (३) त्राहार कथा सुनने त्रीर त्राहार के देखने से।
  - (४) निरन्तर श्राहार का रूपरण करने से। इन चार बोलों से जीव के त्याहार मंज्ञा उत्पन्न होती हैं।

- १४४-भय मंज्ञा चार कारगों से उत्पन्न होती है:-
  - (१) सच्च अर्थात शक्ति हीन होने से ।
  - (२) भय मोहनीय कर्म के उदय से।
  - (३) भय की बात मुनने, भयानक वस्तुत्रों के देखने त्रादि से।
- (४) इह लोक आदि भय के कारणों को याद करने से। इन चार बोलों से जीव को भय संज्ञा उत्पन्न होती है। १४५-मंथुन मंज्ञा चार कारणों से उत्पन्न होती है।
  - (१) शरीर के खूब हृष्टपुष्ट होने से।
  - (२) वेद मोहनीय कर्म के उदय से।
  - (३) काम कथा श्रवश स्त्रादि से ।
  - (४) सदा मैथन की बात सोचने रहने से।

इन चार बोलों से मैथून संज्ञा उत्पन्न होती है।

- १४६-परिग्रह मंज्ञा चार कारगों से उत्पन्न होती है:--
  - (१) परिग्रह की बृति होने से ।
  - (२) लोभ मोहनीय कर्म के उदय होने से।
  - (३) सचित्त, श्रचित श्रीर मिश्र परिग्रह की बात सुनने श्रीर देखने से ।
  - (४) सदा परिग्रह का विचार करते रहने से ।

इन चार बोलों से परिग्रह संज्ञा उत्पन्न होती है।

(बोल नम्बर १४२ से १४६ तक के लिए प्रमाण)

( ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३४६ )

( ऋभिधान राजेन्द्र कोष ७ वां भाग पृष्ठ ३०० )

प्रवचन सारोद्धार गाथा ६२३)

१४७-चार गति में चार संज्ञात्रों का अल्प बहुत्व।

सब से थोड़े नैरियक मैथुन संज्ञा वाले होते हैं। त्र्याहार संज्ञा वाले उनसे संख्यात गुणा हैं। परिग्रह मंज्ञा वाले उनसे संख्यात गुणा हैं। त्र्यौर भय संज्ञा वाले उनसे मंख्यात गुणा हैं।

तिर्यश्च गित में सब से थोड़े परिग्रह संज्ञा वाले हैं। मिथुन संज्ञा वाले उनसे संख्यात गुणा हैं। भय संज्ञा वाले उनसे संख्यात गुणा हैं। श्रीर श्राहार संज्ञा वाले उनसे भी संख्यात गुणा हैं।

मनुष्यों में सब से थोड़े भय मंज़ा वाले हैं। त्र्याहार संज्ञा वाले उनसे मंख्यात गुणा हैं। पिग्रह मंज़ा वाले उन से संख्यात गुणा हैं। मैथुन संज्ञा वाले उनसे भी संख्यात गुणा हैं।

देवतात्रों में सब से थोड़े आहार मंज्ञा वाले हैं। भय मंज्ञा वाले उनसे मंख्यात गुणा हैं। मैथुन संज्ञा वाले उनसे मंख्यात गुणा हैं और पिग्रह मंज्ञा वाले उनसे भी संख्यात गुणा हैं। (पन्नवणा संज्ञा पद ८)

१४=-विकथा की व्याख्या और भेद:-

मंयम में वाधक चारित्र विरुद्ध कथा को विकथा कहते हैं। विकथा के चार भेद हैं:--

(१) स्त्रीकथा, (२) भक्तकथा (३) देशकथा (४) राजकथा । (अ्राणांग ४ सूत्र २८२)

१४६-स्त्रीकथा के चार भेद:--

(१) जानि कथा (२) कुल कथा (३) रुपकथा (४) देश कथा स्त्री की जाति कथा—ब्राह्मण ब्यादि जानि की स्त्रियों की प्रशंसा या निन्दा करना।

- स्रो की कुल कथा—-उग्र कुल त्रादि की स्त्रियों की प्रशंसा या निन्दा करना।
- स्त्री की रूप कथा—-ग्राँन्ध्र ग्रादि देश की स्त्रियों के रूप का वर्णन करना, ग्रथवा भिन्न भिन्न देशों की स्त्रियों के भिन्न भिन्न ग्राङ्गों की प्रशंसा या निन्दा करना।
- स्त्री की वेश कथा——िस्त्रयों के वेशीवन्ध और पहनाव आदि की प्रशंमा या निन्दा करना——जैसे अमुक देश की स्त्री के वेश में यह विशेषता है या न्यूनता है ? अमुक देश की स्त्रियें मुन्दर केश मंवारती हैं। इत्यादि।

( ठाणांग ४ सूत्र २८२ )

स्त्री कथा करने त्रोंर सुनने वालों को मोह की उत्पत्ति होती है। लोक में निन्दा होती है। सत्र त्रोंर त्रर्थ ज्ञान की हानि होती। ब्रह्मचर्र्य में दोप लगता है। स्त्रीकथा करने वाला संयम से गिर जाता है। कुलिङ्गी हो जाता है या साधु वेश में रह कर त्राचार सेवन करता है। (निशीथ चुणि उद्देशा १)

( निराय पूर्ण उद्द

- १५०-भक्न (भात) कथा चार
  - (१) त्रावाप कथा (२) निर्वाप कथा।
  - (३) त्रारम्भ कथा (४) निष्ठान कथा ।
- (१) भोजन की त्रावाप कथा—भोजन बनाने की कथा । जैसे इस मिठाई को बनाने में इतना घी, इतनी चीनी, त्रादि सामग्री लगेगी।
- (२) भोजन निर्वाप कथा—इतने पक्क, अपक अन्न के भेद हैं। इतने व्यंजन होते हैं। आदि कथा करना निर्वाप कथा है।

- (३) भोजन की आरम्भ कथा—इतने जीवों की इसमें हिंसा होगी । इत्यादि आरम्भ की कथा करना आरम्भ कथा है।
- (४) भोजन की निष्ठान कथा—इस भोजन में इतना द्रव्य लगेगा त्रादि कथा निष्ठान कथा है।

( ठाणांग ४ सूत्र २८२ )

भक्त कथा अर्थात् आहार कथा करने से गृद्धि होती है। श्रीर आहार विना किए ही गृद्धि आसक्ति से साधु को इङ्गाल आदि दोष लगते हैं। लोगों में यह चर्चा होने लगती है कि यह साधु अजितेन्द्रिय है। इन्होंने खाने के लिए संयम लिया है। यदि ऐसा न होता तो ये साधु आहार कथा क्यों करते ? अपना स्वाध्याय, ध्यान आदि क्यों नहीं करते ? गृद्धि भाव से ष्ट्र जीव निकाय के वध की अनुमोदना लगती है। तथा आहार में आसक्त साधु एषणा-शुद्धि का विचार भी नहीं कर सकता। इस प्रकार भक्त कथा के अनेक दोष हैं।

( निशीथ चूर्णि उद्देशा १ )

## १५१:-देशकथा चार

- (१) देश विधि कथा (२) देश विकल्प कथा
- (३) देश छंद कथा (४) देश नेपथ्य कथा।
- देश विधि कथा—देश विशेष के भोजन, मिर्गा, भूमि, आदि की रचना तथा वहां भोजन के प्रारम्भ में क्या दिया जाता है, और फिर क्रमश: क्या क्या दिया जाता है ? आदि कथा करना देश विधि कथा है।

- देश विकल्प कथा—दंश विशेष में धान्य की उत्पत्ति तथा वहां के वप्र, कूप, देवकुल, भवन आदि का वर्णन करना देश विकल्प कथा है।
- देश छंद कथा—देश विशेष की गम्य, श्रगम्य विषयक बात करना। जैसे लाट देश में मामा या मानी की लड़की का सम्बन्ध किया जा सकता है श्रांर दूसरे देशों में नहीं। इत्यादि कथा करना देश छन्द कथा है।
- देश नेपध्य कथा—देश विशेष के स्त्री पुरुपों के स्वाभाविक वेश तथा शृङ्गार त्रादि का वर्णन करना । देश नेपध्य कथा है । (ठाणांग ४ सूत्र २८२)

दंश कथा करने से निशिष्ट दंश के प्रति गग या दूसरे देश से अरुचि होती है। गगडेष से कमबन्ध होता है। स्वपन्न और परपन्न वालों के साथ इस सम्बन्ध में वाद-विवाद खड़ा हो जाने पर सगड़ा हो सकता है। देश वर्णन सुनकर दूसरा साधु उस देश को विविध गुण सम्पन्न सुनकर यहां जा सकता है। इस प्रकार देश कथा से अनेक दोषों 4.1 संभावना है।

(निशीथ चूर्णि उद्देशा १)

#### १५२--गजकथा चार:--

- (१) राजा की ऋतियान कथा (२) राजा की निर्याण कथा (३) राजा के बलवाहन की कथा (४) राजा के कोष और कोठार की कथा ।
- राजा की त्रातियान कथा—राजा के नगर प्रवेश तथा उस समय की विभूति का वर्णन करना, त्रातियान कथा है।

- राजा की निर्याण कथा—राजा के नगर से निकलने की बात करना तथा उस समय के ऐधर्य का वर्णन करना निर्याण कथा है।
- राजा के बल वाहन की कथा—राजा के अश्व, हाथी आदि सेना, और रथ आदि वाहनों के गुण और परिमाण आदि का वर्णन करना बल वाहन कथा है।
- राजा के कोष और कोठार की कथा—राजा के खजाने और धान्य आदि के कोठार का वर्णन करना, धन धान्य आदि के पिरमाण का कथन करना, कोष और कोठार की कथा है। उपाश्रय में बैठे हुए साधुओं को राज कथा करते हुए सुन कर राजपुरुष के मन में ऐसे विचार आ सकते हैं कि ये वास्तव में साधु नहीं हैं। सच्चे साधुओं को राजकथा से क्या प्रयोजन ? मालूम होता है कि ये गुप्तचर या चोर हैं। राजा के अधुक अश्व का हरण हो गया था, राजा के पता नहीं लगा। क्या ये वे ही तो अपराधी नहीं हैं? अथवा ये उक्त काम करने के अमिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अमिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के अभिलाषी तो नहीं हैं? राजकथा ये उक्त काम करने के विचित्त साधु को अक्त भोगों का स्मरण हो सकता है। अथवा दूसरा साधु राजऋदि सुन कर नियाणा कर सकता है। इस प्रकार राजकथा के ये तथा और भी अनेक दोष हैं।

( निशीथ चूर्गि उद्देशा १ )

१५३-धर्मकथा की व्याख्या और भेदः-

दया, दान, चमा आदि धर्म के अंगों का वर्णन करने वाली और धर्म की उपादेयता बताने वाली कथा धर्मकथा है। जैसे उत्तराध्ययन आदि ?

धर्मकथा के चार भेद:--

- (१) त्राचेपणी (२) विचेपणी।
- (३) संवेगनी (४) निर्वेदनी।

(ठाणांग ४ उद्देशा २ सूत्र २८२)

१५४- यादोपणी कथा की व्याख्या और भेद:--

श्रोता को मोह से हटा कर तत्त्व की श्रोर श्राकर्षित करने वाली कथा को श्राचेपणी कथा कहते हैं। इसके चार भेद हैं:-

- (१) त्राचार त्राचंपणी, (२) व्यवहार त्राचंपणी।
- (३) प्रज्ञप्ति त्राचेपणी, (४) दृष्टिवाद त्राचेपणी।
- (१) केश लोच, श्रस्तान श्रादि श्राचार के श्रथवा श्राचारांग सूत्र के व्याख्यान द्वारा श्रोता को तत्त्व के प्रति श्राहर्षित करने वाली कथा श्राचार श्राचेपणी कथा है।
- (२) किसी तरह दोष लगाने पर उसकी शुद्धि के लिए प्रायश्चित अथवा व्यवहार सूत्र के व्याख्यान द्वारा तत्त्व के प्रति आकर्षित करने वाली कथा को व्यवहार आन्नेपणी कथा कहते हैं।
- (३) संशय युक्त श्रोता को पथुर वचनों से सपका कर या प्रज्ञप्ति सूत्र के व्याख्यान द्वारा तन्त्व के प्रति सुकाने वाली कथा को प्रज्ञप्ति त्र्याचेपणी कथा कहते हैं।

(४) श्रोता का ख्याल रखते हुए मात नयों के अनुसार सूच्म जीवादि तच्चों के कथन द्वारा अथवा दृष्टिवाद के व्याग्व्यान द्वारा तच्च के प्रति आकृष्ट करने वाली कथा दृष्टिवाद आवंपणी कथा है।

(ठाणांग ४ सूत्र २८२)

भाव तमः त्रर्थात् अज्ञानान्धकार विनाशक ज्ञान, मर्व विरति रूप चारित्र, तप, पुरुपकार और समिति, गुप्ति का उपदेश ही इस कथा का सार है।

शिष्य को सर्व प्रथम आन्नेपणी कथा कहनी चाहिए आन्नेपणी कथा से उपदिष्ट जीव सम्यक्त्व लाभ करता है। (दशवेकालिक निर्युक्ति ऋध्ययन ३)

१५५—विद्येपणी कथा की व्याख्या और भेदः—

श्रोता को कुमार्ग से सन्मार्ग में लाने वाली कथा विचेपणी कथा है। सन्मार्ग के गुणों को कह कर या उन्धार्ग के दोपों को बता कर सन्मार्ग की स्थापना करना विचेपणी कथा है।

- (१) त्रपने सिद्धान्त के गुणों का प्रकाश कर, पर-सिद्धान्त के दोषों को दिखाने वाली प्रथम विचेपणी कथा है।
- (२) पर-मिद्धान्त का कथन करने हुए स्व-मिद्धान्त की स्थापना करना द्वितीय विचेपशी कथा है।
- (३) पर-मिद्धान्त में घुणाचर न्याय से जितनी बातें जिना-गम सदृश हैं। उन्हें कह कर जिनागम विपरीत वाद के दोप दिखाना अथवा आस्तिक वादी का अभिप्राय

बता कर नास्तिकवादी का अभिप्राय बतलाना तृतीय विचेपणी कथा है।

(४) पर-मिद्धान्त में कहे हुए जिनागम विपरीत मिथ्यावाद का कथन कर, जिनागम सदृश बातों का वर्णन करना अथवा नास्तिकवादी की दृष्टि का वर्णन कर आस्तिक वादी की दृष्टि को बताना चौथी विचेपणी कथा है। आचेपणी कथा से सम्यक्त्व लाभ के पश्चात ही शिष्य को विचेपणी कथा कहनी चाहिए। विचेपणी कथा से सम्यक्त्व लाभ की भजना है। अनुकूल गीति से ग्रहण करने पर शिष्य का सम्यक्त्व दृढ़ भी हो सकता है। परन्तु यदि शिष्य को मिथ्याभिनिवेश हो तो वह पर-समय (पर-सिद्धान्त) के दोषों को न समभ कर गुरु को पर-सिद्धान्त का निन्दक समभ सकता है। और इम प्रकार इस कथा से विपरीत असर होने की सम्भावना भी रहती है।

( ठाणांग ४ सूत्र २८२ )

( दशवैकालिक ऋध्ययन ३ की टीका )

१५६ — संवेगनी कथा की व्याख्या और भेद: — जिम कथा द्वारा विपाक की विरमता बता कर श्रोता में वराग्य उत्पन्न किया जाता है। वह मंवेगनी कथा है।

संवेगनी कथा के चार भेद:--

- (१) इहलोक संवेगनी (२) परलोक मंवेगनी
- (३) स्वशरीर मंवेगनी (४) पर शरीर संवेगनी।
- (१) इहलोक संवेगनी:—यह मनुष्यत्व कदली स्तम्भ के समान श्रासार है, श्रास्थिर है। इत्यादि रूप से मनुष्य जन्म का

स्वरूप बता कर वैराग्य पदा करने वाली कथा इहलोक संवेगनी कथा है।

- (२) परलोक मंवेगनी:—देवता भी ईर्षा, विषाद, भय, वियोग ज्यादि विविध दु:खों से दु:खी हैं। इत्यादि रूप से परलोक का स्वरूप बता कर वैराग्य उत्पन्न करने वाली कथा परलोक संवेगनी कथा है।
- (३) स्वशरीर संवेगनी:—यह शरीर स्वयं अशुचि रूप है। अशुचि से उत्पन्न हुआ है। अशुचि विषयों से पोषित हुआ है। अशुचि परम्परा का कारण है। इत्यादि रूप से मानव शरीर के स्वरूप को बता कर वैराग्य भाव उत्पन्न करने वाली कथा स्वशरीर संवेगनी कथा है।
- (४) पर शरीर मंवेगनी:—किसी मुर्दे शरीर के स्वरूप का कथन कर वैराग्य भाव दिखाने वाली कथा पर शरीर संवेगनी कथा है।
- नोट:—इर्मा कथा का नाम संवेजनी श्रौर संवेदनी भी है। संवेजनी का श्रर्थ संवेगनी के समान ही है। संवेदनी का श्रर्थ है ऊपर लिखी बातों से इहलोकादि वस्तुश्रों के वास्तविक स्वरूप का ज्ञान कराना।

( ठाणांग ४ सूत्र २⊂२ )

१५७-निर्वेदनी कथा की व्याख्या और भेद:--

इहलोक और परलोक में पाप, पुष्य के शुभाशुभ फल को बता कर संसार से उदासीनता उत्पन्न कराने वाली कथा निर्वेदनी कथा है।

- (१) इस लोक में किये हुए दुष्ट कर्म, इसी भव में दु:ख रूप फल देने वाले होते हैं। जेसे चोरी, पर स्त्री गमन आदि दुष्ट कर्म। इसी प्रकार इस लोक में किये हुए सुकृत इसी भव में सुख रूप फल देने वाले होते हैं। जेसे तीर्थकर भगवान को दान देने वाले पुरुप को सुवर्णवृष्टि आदि सुख रूप फल यहीं मिलता है। यह पहली निर्वेदनी कथा है।
- (२) इस लोक में किये हुए दुष्ट कर्म परलोक में दु:ख रूप फल देते हैं। जैसे महारम्भ, महा-परिग्रह आदि नरक योग्य अशुभ कर्म करने वाले जीव को परभव अर्थात् नरक में अपने किये हुए दुष्ट कर्मों का फल भोगना पड़ता है। इसी प्रकार इस भव में किये हुए शुभ कार्यों का फल पर-लोक में सुख रूप फल देने वाला होता है। जैसे सुमाधु इस लोक में पाले हुए निरितचार चारित्र का सुख रूप फल परलोक में पाते हैं। यह दूमरी निर्वेदनो कथा है।
- (३) परलोक ( पूर्वभव ) में किये हुए अशुभ कर्म इस भव में दु:ख रूप फल देने हैं । जैसे परलोक में किये हुए अशुभ कर्म के फल स्वरूप जीव इस लोक में हीन कुल में उत्पन्न होकर बालपन से ही कुष्ठ (कोढ़) आदि दुष्ट रोगों से पीड़ित और दारिय से अभिभूत देखे जाते हैं । इसी प्रकार परलोक में किये हुए शुभ कर्म इस भव में मुखरूप फल देने वाले होते हैं । जैसे पूर्व भव में शुभ कर्म करने वाले जीव इस भव में तीर्थंकर रूप से जन्म लेकर मुखरूप फल पाने हैं । यह तीसरी निर्वेदनी कथा है ।

(४) परकोक ( पूर्व भव ) में किये हुए अशुभ कर्म परलोक ( आगामी भव ) में दु:खरूप फल देते हैं । जैसे पूर्व भव में किये हुए अशुभ कर्मों से जीव की वे, गीध आदि के भव में उत्पन्न होते हैं । उन के नरक योग्य कुछ अशुभ कर्म वंधे हुए होते हैं । और अशुभ कर्म करके वे यहां नरक योग्य अध्रेर कर्मों को पूर्ण कर देते हैं । और इस के बाद नरक में जाकर दु:ख भोगते हैं । इमी प्रकार परलोक में किये हुए शुभ कर्म परलोक ( आगामी भव ) में सुखरूप फल देने वाले होते हैं । जैसे देव भव में रहा हुआ तीर्थंकर का जीव पूर्व भव के तीर्थंकर प्रकृति रुपशुभ कर्मों का फल देव भव के बाद तीर्थंकर जन्म में भोगेगा। यह चौथी निवेंदनी कथा है । (ठाणांग ४ सूत्र २८२)

१५८—कपाय की व्याग्व्या श्रीर भेद:— कषाय मोहनीय कर्म के उदय से होने वाले क्रोध, मान, माया, लोभ रूप श्रात्मा के परिणाम विशेष जो सम्यक्त्व, देशविरति, सर्वविरति श्रीर यथाख्यात चारित्र का घात करने हैं। कषाय कहलाने हैंं।

# कषाय के चार भेदः--

- (१) क्रोध, (२) मान, (३) माया (४) लोभ।
- (१) क्रोध:—क्रोध मोहनीय के उदय से होने वाला, कृत्य अकृत्य के विवेक को हटाने वाला, प्रज्वलन स्वरूप आत्मा के परिणाम को क्रोध कहते हैं । क्रोधवश जीव किसी की

बात महन नहीं करता और विना विचारे अपने और पराए अनिष्टके लिए हृदय में और बाहर जलता रहता है।

- (२) मान:—मान मोहनीय कर्म के उदय से जाति आदि गुणों में आहंकार बुद्धिरूप आत्मा के परिणाम को मान कहते हैं। मान वश जीव में छोटे बड़े के प्रति उचित नम्र भाव नहीं रहता। मानी जीव अपने को बड़ा समभता है। और दूमरों को तुच्छ समभता हुआ उनकी अवहेलना करता है। गर्व वश वह दूमरे के गुणों को सहन नहीं कर सकता।
- माया:—माया मोहनीय कर्म के उदय से मन, वचन, काया की कुटिलता द्वारा परवश्चना अर्थात् दृमरे के माथ कपटाई, ठगाई, दगारूप आत्मा के परिणाम विशेष की माया कहते हैं।
- लोभ—लोभ मोहनीय कर्म के उदय से द्रव्यादि विषयक इच्छा, मुच्छी, ममन्व भाव, एवं तृष्णा त्रर्थात् त्रमन्तोष रूप त्रात्मा के परिणाम विशेष को लोभ कहते हैं।

प्रत्येक कषाय के चार चार भेदः--

- (१) त्रानन्तानुबन्धी (२) त्राप्रत्याख्यानावरण।
- (३) प्रत्याख्यानावरण (४) मंज्वलन ।
- अनन्तानुबन्धी:—जिस कषाय के प्रभाव से जीव अनन्त काल तक संसार में परिश्रमण करता है। उस कषाय को अनन्तानुबन्धी कषाय कहते हैं। यह कषाय सम्यक्त्व का घात करता है। एवं जीवन पर्यन्त बना रहता है। इस कषाय से जीव नरक गति योग्य कर्मों का बन्ध करता है।

श्रप्रत्याख्यानावरण—जिस कपाय के उदय से देश विरित रूप श्रन्य (थोड़ा सा भी) प्रत्याख्यान नहीं होता उसे श्रप्रत्या-ख्यानावरण कषाय कहते हैं । इस कपाय से श्रावक धर्म की प्राप्ति नहीं होती । यह कपाय एक वर्ष तक बना रहता है । श्रीर इससे तिर्यश्च गति योग्य कर्मों का बन्ध होता है ।

प्रत्याख्यानावरणः — जिस कषाय के उद्य से सर्व विरित रूप प्रत्याख्यान रुक जाता है अर्थात् साधु धर्म की प्राप्ति नहीं होती । वह प्रत्याख्यानावरण कपाय है । यह कपाय चार माम तक बना रहता है । इस के उद्य से मनुष्य गित योग्य कर्मों का बन्ध होता है ।

संज्वलन: — जो कषाय पिषह तथा उपमर्ग के आजान पर यतियों को भी थोड़ा मा जलाता है। अर्थात् उन पर भी थोड़ा सा अमर दिखाता है। उसे मंज्वलन कषाय कहते हैं। यह कपाय सर्व विरति रूप माधु धर्म में बाधा नहीं पहुँचाता। किन्तु सब से ऊँचे यथाख्यात चारित्र में बाधा पहुँचाता है। यह कपाय एक पक्ष तक बना रहता है। और इमसे दंव-गति योग्य कम्मों का बन्ध होता है।

उपर जो कपायों की स्थिति एवं नरकादि गित दी गई है। वह बाहुल्यता की अपेत्ता से हैं। क्योंकि बाहुबलि मुनि को संज्वलन कषाय एक वर्ष तक रहा था। और प्रसन्न-चन्द्र राजिष के अनन्तानुबन्धी कषाय अन्तर्भुहर्त तक ही रहा था। इसी प्रकार अनन्तानुबन्धी कषाय के रहते हुए मिथ्या दृष्टियों का नवप्रवेयक तक में उत्पन्न होना शास्त्र में वर्णित है।

(पन्नवणा पद १४)

( ठाणांग ४ सूत्र २४६ )

( कर्म प्रन्थ प्रथम भाग )

१५६-क्रोध के चार भेद और उनकी उपमाएं।

- (१) त्रानन्तानुबन्धी क्रोध, (२) त्रप्रत्याच्यानावरण क्रोध ।
- (३) प्रत्याच्यानावरण क्रोध (४) मंज्यलन क्रोध ।

श्रमन्तानुबन्धी क्रोध—पर्वत के फटने पर जो दरार होती है। उसका मिलना कठिन है। उसी प्रकार जो क्रोध किसी उपाय

से भी शान्त नहीं होता। वह अनन्तानुबन्धी क्रोध है।

अप्रत्याख्यानावरण क्रोध—सुले तालाब आदि में मिट्टी के फट जाने पर दगर हो जाती हैं। जब वर्षा होती हैं। तब वह फिर मिल जाती हैं। उसी प्रकार जो क्रोध विशेष परिश्रम

से शान्त होता है। वह अप्रत्याख्यानवरमा क्रोध है।

प्रत्याख्यानावरण क्रोध—बालू में लकीर खींचने पर कुछ समय में हवा से वह लकीर वापिस भर जाती हैं । उसी प्रकार जो क्रोध कुछ उपाय से शान्त हो । वह प्रत्याख्यानावरण क्रोध हैं ।

संज्वलन क्रोध—पानी में खींची हुई लकीर जैसे खिंचने के साथ ही मिट जाती हैं। उसी प्रकार किसी कारण से उदय में त्राया हुन्ना जो क्रोध शीघ ही शान्त हो जावे। उसे संज्वलन क्रोध कहते हैं।

(पन्नवणा पद १४)

( ठाणांग ४ सूत्र २४६ से ३३१ )

(कर्मप्रनथ प्रथम भाग)

# १६०-पान के चार मेद ऋौर उनकी उपपाएं।

- (१) अनन्तानुबन्धी मान (२) अप्रत्याख्यानावरण मान।
- (३) प्रत्याख्यानावरण मान (४) संज्वलन मान ।

अनन्तानुबन्धी मान—जैसे पत्थर का खम्भा अनेक उपाय करने पर भी नहीं नमता । उमी प्रकार जो मान किसी भी उपाय से दूर न किया जा मके वह अनन्तानुबन्धी मान है ।

अप्रत्याख्यानावरण मान—जैसे हड्डी अनेक उपायों से नमती है। उमी प्रकार जो मान अनेक उपायों और अति परिश्रम से दृर किया जा सके। वह प्रत्याख्यानावरण मान है।

प्रत्याख्यानावरण मान—जंसे काष्ट, तेल वगैरह की मालिश से नम जाता है। उसी प्रकार जो मान थोड़े उपायों से नमाया जा सके, वह प्रत्याग्व्यानावरण मान है।

नंज्यलन मान-जंसे वेंत विना मेहनत के महज ही नम जाती है। उमी प्रकार जो मान महज ही छुट जाता है वह मंज्यलन मान है।

(पन्नवणा पद १४)

( ठाणांग ४ सूत्र २१३ )

(कर्मप्रन्थ प्रथम भाग)

१६१—माया के चार भेद और उन की उपमाएं:—

- (१) त्रनन्तानुबन्धी माया (२) त्रप्रन्याख्यानावरण माया ।
- (३) प्रत्याख्यानावरण माया । (४) मंज्वलन माया ।

अनन्तानुबन्धी माया—जंसे बांम की कठिन जड़ का टेड़ापन किसी भी उपाय से दूर नहीं किया जा सकता । उमी प्रकार जो माया किमी भी प्रकार दूर न हो, अर्थात् मरलता रूप में परिणत न हो । वह अनन्तानुबन्धी माया है ।

- श्रप्रत्याख्यानावरण माया——जैसे में हे का टेड़ा सींग श्रनेक उपाय करने पर बड़ी म्रिश्किल से सीधा होता है। उसी प्रकार जो माया श्रत्यन्त परिश्रम से दूर की जा सके। वह श्रप्रत्या-ख्यानावरण माया है।
- प्रत्याख्यानावरण माया— जैसे चलते हुए बैल के मृत्र की टेढी लकीर स्रख जाने पर पवनादि से मिट जाती है। उसी प्रकार जो माया सरलता पूर्वक दूर हो सके, वह प्रत्याख्यानावरण माया है।
- मंज्वलन माया—छीले जाते हुए बाँस के छिलके का टेढ़ापन विना प्रयत्न के सहज ही मिट जाता है। उसी प्रकार जो माया विना परिश्रम के शीघ ही अपने आप दूर हो जाय। वह संज्वलन माया है।

( पन्नवस्मा पद १४ )

( ठाणांग ४ सूत्र २६३ )

( कर्म प्रन्थ प्रथम भाग)

- १६२:--लोभ के चार भेद और उन की उपमाएं:--
  - (१) अनन्तानुबन्धी लोभ (२) अप्रत्याख्यानावरण लोभ,
  - (३) प्रत्याख्यानावरण लोभ (४) संज्वलन लोभ।
- अनन्तानुबन्धी लोभ—जैसे किरमची रङ्ग किसी भी उपाय से नहीं छूटता, उसी प्रकार जो लोभ किसी भी उपाय से दूर न हो। वह अनन्तानुबन्धी लोभ है।
- अप्रत्याख्यानावरण लोभ:—जैसे गाड़ी के पहिए का कीटा (खञ्जन) परिश्रम करने पर अतिकष्ट पूर्वक छूटता है।

उसी प्रकार जो लोभ श्रति परिश्रम से कष्ट पूर्वक दूर किया जा सके । वह श्रप्रत्याख्यानावरण लोभ है ।

- प्रत्याख्यानावरण लोभ:—जैसे दीपक का काजल साधारण परिश्रम से छूट जाता है। उसी प्रकार जो लोभ कुछ परिश्रम से दर हो। वह प्रत्याख्यानावरण लोभ है।
- मंज्वलन लोभ:—जैसे हन्दी का रंग महज ही छूट जाता है। उमी प्रकार जो लोभ श्रामानी से स्वयं दूर हो जाय वह संज्वलन लोभ है।

( ठाणांग ४ सूत्र २१३ )

(पन्नवगा पद १४)

(कर्म प्रन्थ प्रथम भाग)

- १६३—किस गति में किम कषाय की ऋधिकता होती हैं:—
  - (१) नरक गति में क्रोध की अधिकता होती है।
  - (१) तिर्यश्च गति में माया अधिक होती है।
  - (३) मनुष्य गति में मान अधिक होता है।
  - (४) देव गति में लोभ की अधिकता होती है। (पन्नवणा पद १४)
- १६४--क्रोध के चार प्रकार:--
  - (१) त्राभोग निवर्तित (२) त्रनाभोग निवर्तित।
  - (३) उपशान्त (४) श्रनुपशान्त ।
- श्राभोग निवर्तित:—पुष्ट कारण होने पर यह सोच कर कि ऐसा किये विना इसे शिद्धा नहीं मिलेगी । जो क्रोध किया जाता है। यह श्राभोग निवर्तित क्रोध है।

#### ऋथवा:---

क्रोध के विपाक की जानते हुए जो क्रोध किया जाता है वह आभोग निवर्तित क्रोध है।

- अनाभोग निवर्तिन:—जब कोई पुरुष यों ही गुण दोष का विचार किये विना परवश होकर कोध कर बैठता है। अथवा क्रोध के विपाक को न जानने हुए क्रोध करना है तो उस का क्रोध अनाभोग निवर्तित क्रोध है।
- उपशान्त:—जो क्रोध सत्ता में हो, लेकिन उदयावस्था में न हो वह उपशान्त क्रोध है।
- त्र्यनुपशान्तः उदयावस्था में रहा हुत्र्या क्रोध त्रमुपशान्त क्रोध है। इसी प्रकार माया, मान, त्रीर लोभ के भी चार चार भेद हैं।

मान, श्रार लाभ के मा चार चार भद ह (ठाणांग ४ उद्देशा सूत्र २४६)

- १६५:--क्रोध की उत्पत्ति के चार स्थान:--चार कारगों से क्रोध की उत्पत्ति होती है।
  - (१) चेत्र त्रर्थात् नैरिये त्रादि का त्रपना त्रपना उन्पत्ति स्थान ।
  - (२) सचेतनादि वस्तु श्रथवा वास्तुघर।
  - (३) शरीर ।
  - (४) उपकरण ।

इन्हीं चार बोलों का त्राश्रय लेकर मान, माया, त्र्यौर लोभ की भी उत्पत्ति होती है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४६ )

# १६६-कषाय की ऐहिक हानियाँ-

क्रोध आदि चार कषाय संसार के मूल का सिंचन करने वाले हैं। इन के सेवन से जीव की ऐहिक और पारलोंकिक अनेक दुःख होते हैं। यहाँ ऐहिक हानियाँ बताई जाती हैं।

क्रोध प्रीति को नष्ट करता है। मान विनय का नाश करता है। माया मित्रता का नाश करने वाली है। लोभ उपरोक्त प्रीति, विनय और मित्रता सभी को नष्ट करने वाला है।

( दशवै कालिक श्रध्ययन ८ गाथा ३८)

### १६७-कपाय जीतने के चार उपाय-

- (१) क्रोघ को शान्ति और चमा द्वारा निष्फल करके दवा देना चाहिए।
- (२) मृदुता, कोमल दृति द्वारा मान पर विजय प्राप्त करनी चाहिए।
- (३) ऋजुता-सरल भाव से माया का मर्दन करना चाहिए।
- (४) सन्तोष रूपी शस्त्र से लोभ को जीतना चाहिए। (दशवैं कालिक श्रध्ययन ८ गाथा ३६)

# १६८-क्म्भ की चौभङ्गी--

- (१) मधु कुम्भ मधु पिधान (२) मधु कुम्भ विष पिधान
- (३) विष कुम्भ मधु पिधान (४) विष कुम्भ विष पिधान
- (१) मधु कुम्भ मधु पिधान:—एक कुंभ (घड़ा) मधु से भरा हुआ होता है। और मधु के ही ढकने वाला होता है।
- (२) मधु कुम्भ विष पिधान:-एक कुम्भ मधु से भरा

होता है और उस का ढकना विष का होता है।

- (३) विष कुम्भ मधु पिधान--एक कुम्भ विष से भरा होता
- है। ऋौर उम का ढकना मधु का होता है।
- (४) तिप कुम्भ विप पिधान—एक कुंभ विष से भरा हुआ होता है । और उसका ढकना भी विष का ही होता है ।

( ठाणांग ४ सूत्र ३६० )

# १६६-कुम्भ की उपमा से चार पुरुष--

- (१) किमी पुरुष का हृदय निष्पाप और अकलुप होता है। अंति वह मधुरभाषी भी होता है। वह पुरुष मधु कुम्भ मधु पिधान जैसा है।
- (२) किमी पुरुष का हृदय तो निष्पाप ऋँार ऋकलुप होता है। परन्तु वह कहुभाषी होता है। वह मधु कुम्भ विष पिधान जैंसा है।
- (३) किमी पुरुष का हृदय कलुपता पूर्ण है। परन्तु वह मधुरभाषी होता है। वह पुरुष विष कुम्भ मधु पिधान जैना है।
- (४) किमी पुरुष का हृदय कलुपता पृर्ण है । श्रोर वह कटु-भाषा भी है । वह पुरुष विष कुम्भ विष पिधान जैमा है । (ठाणांग ४ सूत्र ३६०)

#### १७०-फूल के चार प्रकार---

- (१) एक फूल मुन्दर परन्तु सुगन्ध हीन होता है। जैसे त्राकुली, रोहिड़ त्रादि का फूल।
- (२) एक फूल सुगन्ध युक्त होता है। पर सुन्दर नहीं होता। जैसे वकुल और मोहनी का फूल।

- (३) एक फूल सुगन्ध और रूप दोनों से युक्त होता है। जैसे जाति पुष्प, गुलाब का फूल आदि।
- (४) एक फूल गन्ध और रूप दोनों से हीन होता है। जैसे बेर का फूल धनूरे का फूल।

( ठाणांग ४ सूत्र ३२० )

१७१-फूल की उपमा से पुरुष के चार प्रकार:--

- (१) एक पुरुष रूप सम्पन्न है। परन्तु शील सम्पन्न नहीं। जैसे-ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती।
- (२) एक पुरुष शील सम्पन्न हैं। परन्तु रूप सम्पन्न नहीं। जैसे हरिकेशी मुनि।
- (३) एक पुरुष रूप श्रीर शील दोनों से ही सम्पन्न होता है। जैसे भरत चक्रवर्ती।
- (४) एक पुरुष रूप और शील दोनों से ही हीन होता है। जैसे—काल सौकरिक कसाई।

( ठाणांग ४ सूत्र ३२० )

# १७२-मेघ चार--

- (१) कोई मेघ गर्जते हैं पर बरसते नहीं।
- (२) कोई मेघ गर्जित नहीं हैं पर बरसते हैं।
- (३) कोई मेघ गर्जते भी हैं और बरसते भी हैं।
- (४) कोई मेघ न गर्जते हैं श्रीर न बरसते हैं। (ठाणांग ४ उदेशा ४ सत्र ३४६)

१७३-मेघ की उपमा से पुरुष के चार प्रकार:---

(१) कोई पुरुष दान, ज्ञान, व्याख्यान श्रीर श्रनुष्ठान श्रादि की कोरी बातें करते हैं पर करते कुछ नहीं।

- (२) कोई पुरुष उक्त कार्यों के लिए अपनी बड़ाई तो नहीं करने पर कार्य करने वाले होने हैं।
- (३) कोई पुरुष उक्त कार्यों के निषय में डींग भी हांकते हैं श्रीर कार्य भी करते हैं।
- (४) कोई पुरुष उक्त कार्यों के लिए न डींग हांकने हैं। ग्राँग न कुछ करने ही हैं।

(ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३४६)

#### १७४-(क) मेघ के अन्य चार प्रकार:--

- (१) पुष्कर मंवर्तक (२) प्रयुम्न (३) जीमूत (४) जिह्य ।
- (१) पुष्कर मंवर्तक:--जो एक बार बरम कर दम हजार वर्ष के लिए पृथ्वी को हिनम्ब कर देता है।
- (२) प्रद्युम्न:--जो एक वार वरम कर एक हजार वर्ष के लिए पृथ्वी को उपजाऊ बना देता है।
- (३) जीमृत:—जो एक वार वरम कर दस वर्ष के लिए पुथ्वी को उपजाऊ बना देना है।
- (४) जिद्धः जो मेघ कई बार वरसने पर भी पृथ्वी को एक वर्ष के लिए भी नियम पूर्वक उपजाउ नहीं वनाता।

इमी तरह पुरुष भी चार प्रकार के हैं। एक पुरुष एक ही बार उपदेश देकर सुनने वाले के दुर्गणों को हमेशा के लिए छुड़ा देता है वह पहले मेघ के समान है। उससे उत्तरीतर कम प्रभाव वाले वक्ता दूसरे और तीसरे मेघ सरीखे हैं। बार बार उपदेश देने पर भी जिनका असर नियमपूर्वक न हो अर्थात् कभी हो अंति कभी न हो । वह चौथे मेघ के समान हैं।

दान के लिए भी यही बात है। एक ही बार दान देकर हमेशा के लिए याचक के दारिद्रच को दूर करने वाला दाता प्रथम मेघ सदृश है। उससे कम शक्ति वाले दूसरे और तीसरे मेघ के समान हैं। किन्तु जिसके अनेक बार दान देने पर भी थोड़े काल के लिए भी अर्थी (याचक) की आवश्यकताएं नियमपूर्वक प्री न हो ऐसा दानी जिल्ल मेघ के समान है।

( ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३४५ )

# १७४(ख):- अन्य प्रकार से मेघ के चार भेद:--

- (१) कोई मेघ चेत्र में बरसता है, अचेत्र में नहीं बरसता।
- (२) कोई मेघ चेत्र में नहीं बरसता, अचेत्र में बरसता।
- (३) कोई मेघ चेत्र और अचेत्र दोनों में बरसता है।
- (४) कोई मेघ चेत्र और अचेत्र दोनों में ही नहीं बरसता । (ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३४६ )

## १७५-मेघ की उपमा से चार दानी पुरुप--

- (१) कोई पुरुष पात्र को दान देते हैं । पर कुपात्र को नहीं देते ।
- (२) कोई पुरुष पात्र को तो दान नहीं देते, पर कुपात्र को देते हैं।
- (३) कोई पुरुष पात्र और कुपात्र दोनों को दान देते हैं।

(४) कोई पुरुष पात्र ऋौर कुषात्र दोनों को हो दान नहीं देने हैं।

( ठाएांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३४६ )

१७६-प्रव्रज्या प्राप्त पुरुषों के चार प्रकार:-

- (१) कोई पुरुप सिंह की तरह उन्नत भावों से दीचा लेकर मिंह की तरह ही उग्र विहार त्र्यादि द्वारा उसे पालते हैं।
- (२) कोई पुरुष सिंह की तरह उन्नत भावों से दीचा लेकर श्रमाल की तरह दीन वृत्ति से उसका पालन करते हैं।
- (३) कोई पुरुप शृगाल की तरह दीन वृत्ति से दीचा लेकर मिंह की तरह उग्र विहार त्रादि द्वारा उसे पालते हैं।
- (४) कोई पुरुप शृगाल की तरह दीन वृत्ति ले दीचा लेकर शृगाल की तरह दीन वृत्ति से ही उसका पालन करने हैं।

( ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३२७ )

१७७-तीर्थ की व्याख्या और उसके भेद:--

सम्यग्झान, सम्यग्दर्शन, सम्यग्चारित्र आदि गुण रत्नों को धारण करने वाले प्राणी समृह को तीर्थ कहते हैं। यह तीर्थ ज्ञान, दर्शन, चारित्र द्वारा संसार समुद्र से जीवों को तिराने वाला है। इस लिए इसे तीर्थ कहते है

तीर्थ के चार प्रकार:--

- (१) साधु। (२) साध्वी।
- ,(३) श्रावक। (४) श्राविका।

साधु:—पंच महात्रतथारी, सर्व विरित को साधु कहते हैं।

ये तपस्ची होने से श्रमण कहलाते हैं। शोभन, निदान
रूप पाप से रहित चित्त वाले होने से भी श्रमण कहलाते
हैं। ये ही स्वजन परजन, शत्रु मित्र, मान श्रपमान
श्रादि में समभाव रखने के कारण समण कहलाते हैं।

इसी प्रकार साध्वी का स्वरूप हैं। श्रमणी श्रौर समणी इनके नामान्तर हैं।

श्रावक:—देश विरित को श्रावक कहते हैं। सम्यग्दर्शन को प्राप्त किये हुए, प्रतिदिन प्रात:काल साधुत्रों के समीप प्रमाद रहित होकर श्रेष्ठ चारित्र का व्याख्यान सुनते हैं। वे श्रावक कहलाते हैं।

#### ऋथवा:---

"श्रा" त्रर्थात् सम्यग् दर्शन को धारण करने वाले
"व" त्रर्थात् गुणवान्, धर्म चेत्रों में धनरूपी बीज को बोने
वाले, दान देने वाले।

"क" त्रर्थात् वलेश युक्त, कर्म रज का निराकरण करने वाले जीव "श्रावक कहलाते हैं।

"श्राविका" का भी यही स्वरूप है।

( ठाणांग ४ सूत्र ३६३ टीका )

१७८—श्रमण ( समण, समन ) की चार व्याख्याएं
(१) जिस प्रकार मुक्ते दु:ख अप्रिय है। उसी प्रकार सभी
जीवों को दु:ख अप्रिय लगता है। यह समक्त कर तीन
करण, तीन योग से जो किसी जीव की हिंसा नहीं करता

एवं जो सभी जीवों को आत्मवन् समस्ता है। वह समण् कहलाता है।

- (२) जिसे संसार के सभी प्राणियों में न किसी पर राग है श्रीर न किसी पर द्वेप | इस प्रकार समान मन ( मध्यस्थ भाव ) वाला होने से साधु स-मन कहलाता है ।
- (३) जो शुभ द्रच्य मन वाला है और भाव से भी जिमका मन कभी पापमय नहीं होता । जो स्वजन, परजन एवं मान अपमान में एक सी वृत्ति वाला है । वह श्रमण कहलाता है।
- (४) जो मर्प, पर्वत, श्रिप्त, सागर, श्राकाश, वृत्त पंक्ति, भ्रमर, मृग, पृथ्वी, कमल, सूर्य एवं पवन के समान होता है वह श्रमण कहलाता है।

दृष्टान्तों के साथ दार्ष्टीन्तिक इस तरह यटाया जाता है।

सर्प जैसे चूहे त्र्यादि के बनाये हुए बिल में रहता है उसी प्रकार साधु भी गृहस्थ के बनाये हुए घर में वास करता है। वह स्वयं घर त्र्यादि नहीं बनाता।

पर्वत जैसे त्रांधी त्रीर बवंडर से कभी विचलित नहीं होता । उसी प्रकार साधु भी परिषह त्रीर उपसर्ग द्वारा विचलित नहीं होता हुत्रा संयम में स्थिर रहता है ।

श्रिप्त जैसे तेजोमय है। तथा कितना ही भच्य पाने पर भी वह तम नहीं होती। उसी प्रकार मिन भी तप से तेजस्वी होता है। एवं शास्त्र ज्ञान से कभी सन्तुष्ट नहीं होता। हमेशा विशेष शास्त्र ज्ञान सीखने की इच्छा रखता है।

सागर जैंसे गंभीर होता है। रत्नों के निधान से भरा होता है। एवं मर्यादा का त्याग करने वाला नहीं होता। उसी प्रकार म्रुनि भी स्वभाव से गंभीर होता है। ज्ञानादि रत्नों से पूर्ण होता है। एवं कैसे भी संकट में मर्यादा का अति-क्रमण नहीं करता।

त्राकाश जैसे निराधार होता है उसी प्रकार साधु भी त्रालम्बन रहित होता हैं।

वृत्त पंक्ति जैसे सुख और दुःख में कभी विकृत नहीं होती । उसी प्रकार समता भाव वाला साधु भी सुख दुःख के कारण विकृत नहीं होता ।

अपर जैसे फूलों से रस ग्रहण करने में श्रनियत वृति बाला होता है। तथा स्वभावतः पुष्पित फूलों को कप्ट न पहुंचाता हुश्रा अपनी श्रात्मा को तृप्त कर लेता है। इसी प्रकार साधु भी गृहस्थों के यहां से श्राहार लेने में श्रनियत वृत्ति बाला होता है। गृहस्थों द्वारा श्रपने लिये बनाये हुए श्राहार में से, उन्हें श्रसुविधा न हो इस प्रकार, थोड़ा थोड़ा श्राहार लेकर श्रपना निर्वाह करता है।

जैसे मृग वन में हिंसक प्राणियों से सदा शङ्कित एवं त्रस्त रहता है। उसी प्रकार साधु भी दोषों से शङ्कित रहता है।

पृथ्वी जैसे सब कुछ सहने वाली है। उसी प्रकार साधु भी सब दु:खों को सहने वाला होता है। कमल जंसे जल और पंक में रहता हुआ भी उन से सर्वथा पृथक् रहता है। उमी प्रकार साधु मंमार में रहता हुआ भी निर्लिप्त रहता है।

सूर्य जैसे मब पदार्थों को मम भाव से प्रकाशित करता है। उसी प्रकार साधु भी धर्मास्तिकायादि रूप लोक का समान रूप से ज्ञान द्वारा प्रकाशन करता है।

जैसे पवन अप्रतिबन्ध गति वाला है । उसी प्रकार माधु भी मोह ममता से दूर रहता हुआ अप्रतिबन्ध विहारी होता है ।

(अभिधान राजेन्द्र कीप भाग ६)
( 'समए।' राव्द पृष्ठ ४०४ )
(दशवीकालिक अध्ययन २ टीका पृष्ठ ५२ )
( आगमोदय समिति )
( निशीथ गाथा १४४—१४७ )
( अनुयोगद्वार सामायिक अधिकार )

### १७६-चार प्रकार का संयम-

- (१) मन संयम (२) वचन संयम
- (३) काया संयम । (४) उपकरण मंयम ।

मन, वचन, काया के अशुभ व्यापार का निरोध करना और उन्हें शुभ व्यापार में प्रवृत्तकरना मन, वचन और काया का संयम है। बहुमूल्य वस्त्र आदि उपकरणों का परिहार करना उपकरण संयम है।

(ठायांग ४ उद्देशा २ सूत्र ३१०)

#### १८०-चार महात्रत

भरत, ऐरावत चेंत्रों में पहले एवं चौबीसवें तीर्थंकरों के सिवा शेष २२ तीर्थंकर भगवान चार महाव्रत रूप धर्म की प्ररूपणा करते हैं। इसी प्रकार महाविदेह चेत्र में भी अरिहन्त भगवान चार महाव्रत रूप धर्म फरमाते हैं। चार महाव्रत ये हैं:—

१-सर्व प्राणातिपात से निवृत्ति

२--सर्व मृषावाद ले निवृति

३—सर्व अदत्तादान से निष्टति

४---सर्व परिग्रह से निवृत्ति

सर्वथा मैथुन निष्टत रूप महात्रत का परिग्रह निष्टति त्रत में ही समावेश किया जाता है। क्योंकि अपरिगृहीत स्त्रियों का उपभोग नहीं होता।

(ठाणांग ४ सूत्र ३६६)

# १८१-ईर्या समिति के चार कारणः-

- (१) ग्रालम्बन
- (२) काल।

(३) मार्ग

- (४) यतना ।
- (१) त्रालम्बन:-साधु को ज्ञान, दर्शन, चारित्र का त्राल-म्बन लेकर गमन करना चाहिए। त्रिना उक्त त्राल-म्बनों के बाहर जाना साधु के लिए निषिद्ध हैं।
- (२) काल: ईर्या समिति का काल तीर्थंकर भगवान ने दिन का बताया है। रात्रि में दिखाई न देने से पुष्ट

त्रालम्बन के विना जाने की भगवान् की त्राज्ञा नहीं है।

- (३) मार्ग: कुपय में चलने से आत्मा और संयम की विराधना होती हैं। इस लिए कुपथ का त्याग कर सुपय-गजमार्ग आदि से साधु को चलना चाहिए।
- (४) यतना:—द्रव्य चेत्र काल और भाव के भेद से यतना के चार भेद हैं।
- द्रव्य यतना:-द्रव्य से दृष्टि द्वारा जोवादि पदार्थों को देख कर मंयम तथा त्र्यात्मा की विराधना न हो । इस प्रकार साधु को चलना गाहिए ।
- क्रेंत्र यतनाः—वेत्र सं युग प्रमाण अर्थात् चार हाथ प्रमाण ( ६६ अंगुल ) आगे की भृमि को देखते हुए साधु को चलना चाहिए ।
- काल यतना:—काल से जब तक चलता फिरना रहे। तब तक यतना से चले फिरे। दिन को देख कर श्रौर रात्रि को पूंज कर चलना चाहिए।
- भाव यतना:—भाव से सावधानी पूर्वक चित को एकाग्र रखते हुए जाना चाहिए। ईर्या में उपघात करने वाले पांच इन्द्रियों के विषय तथा पांच प्रकार के स्वाध्याय को वर्जना चाहिए।

( उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन २४ )

# १८२-स्थिएडल के चार भांगे-

मल मूत्र आदि त्याग करने अर्थीत् परिठवने की जगह को स्थिपिडल कहते हैं। स्थिपिडल ऐसा होना चाहिए जहाँ स्व, पर और उभय पत्त वालों का न तो आना जाना है और न संलोक। अर्थात् न दूर से उनकी दृष्टि ही पड़ती हैं। उसके चार भांगे हैं।

- (१) जहाँ स्व, पर और उभय पत्त वालों का न श्राना जाना है श्रीर न दूर से उनकी नज़र ही पड़ती है।
- (२) जहाँ पर उनका श्राना जाना तो नहीं है पर दूर से उनकी दृष्टि पड़ती है।
- (३) जहाँ उनका त्राना जाना तो है किन्तु दृर से उनकी नज़र नहीं पड़ती !
- (४) जहाँ उनका त्र्याना जाना है और दूर से नज़र भी पड़ती है।

इन चार भांगों में पहला भांगा परिठवने के लिए शुद्ध है। शेष ऋशुद्ध हैं। (उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन २४)

- १८३—चार कारणों से, साध्वी से त्रालाप संलाप करता हुआ साधु 'त्रकेला साधु अकेली स्त्री के साथ खड़ा न रहे, न बात-चीत करे, विशेष कर साध्वी के साथ'—इस निर्म्नन्था-चार का अतिक्रमण नहीं करता।
  - (१) प्रश्न पूछने योग्य साधर्मिक गृहस्थ पुरुष के न होने पर त्रार्या से मार्ग पूछता हुआ।
  - (२) त्रार्या को मार्ग बतलाता हुआ।

- (३) त्रार्या को त्राहारादि देना हुन्ना।
- (४) त्रार्या को त्रशनादि दिलाता हुत्रा। (ठाणांग ४ सत्र २६०)

१८४-श्रावक के चार प्रकार:-

- (१) माता पिता समान (२) भाई समान
- (३) मित्र समान (४) मौत समान।
- (१) माना पिता के समान:-विना अपवाद के साधुओं के प्रति एकान्त रूप से वत्सल भाव रखने वाले श्रावक माता-पिता के समान हैं।
- (२) भाई के समान:-तत्त्व विचारणा आदि में कठोर वचन से कभी साधुओं से अप्रीति होने पर भी शेप प्रयोजनों में अतिशय वत्मलता रखने वाले आवक भाई के समान हैं।
- (३) मित्र के समान:—उपचार सिंहत वचन आदि द्वारा माधुओं से जिनकी प्रीर्ति का नाश हो जाता है। आरंग प्रीति का नाश हो जाने पर भी आपित में उपेचा करने वाले आवक मित्र के समान हैं।

मित्र की तरह दोषों को ड़कने वाले श्रीर गुणों का प्रकाश करने वाले श्रावक मित्र के समान हैं।

(टब्बा)

(४) सौत के समान—साधुत्रों में सदा दोष देखने वाले त्रौर उनका त्रपकार करने वाले श्रावक सौत के समान हैं।

(ठाणांग ४ सूत्र ३२१)

#### १८५-श्रावक के अन्य चार प्रकार:-

- (१) त्रादर्श समान (२) पताका समान ।
- (३) स्थाणु समान (४) खर कण्टक समान ।
- (१) त्रादर्श समान श्रावक:— जंसे दर्पण समीपस्थ पदार्थों का प्रतिबिम्ब ग्रहण करता है। उसी प्रकार जो श्रावक साधुत्रों से उपदिष्ट उत्मर्ग, त्रपवाद त्रादि त्रागम सम्बन्धी भावों को यथार्थ रूप से ग्रहण करता है। वह त्रादर्श (दर्पण) समान श्रावक है।
- (२) पताका समान श्रावक—जैसे श्रिस्थर पताका जिस दिशा की वायु होती हैं। उसी दिशा में फहराने लगती है। उसी प्रकार जिस श्रावक का श्रिस्थर ज्ञान विचित्र देशना रूप वायु के प्रभाव से देशना के श्रनुसार यदलता रहता है। श्रिथान् जैसी देशना सुनता है। उसी की श्रोर भुक जाता है। वह पताका समान श्रावक है।
- (३) स्थाणु (खम्भा) समान श्रावक-जो श्रावक गीतार्थ की देशना सुन कर भी अपने दुराग्रह को नहीं छोड़ता । वह श्रावक अनमन शील (अपरिवर्तन शील) ज्ञान संहित होने से स्थाणु के समान है ।
- (३) खर कएटक समान श्रावक—जो श्रावक समभाये जाने पर भी अपने दुराग्रह को नहीं छोड़ता, बल्कि सम-भाने वाले को कठोर वचन रूपी कांटों से कष्ट पहुंचाता है। जैसे बबुल आदि का कांटा उसमें फंसे हुए वस्त्र

को फाड़ता है। श्रीर साथ ही छुड़ाने वाले पुरुष के हाथों में चुभकर उसे दु:खित करता है।

(ठाणांग ४ सूत्र ३२१)

### १८६-शिदा त्रत चारः--

बार बार सेवन करने योग्य अभ्यास प्रधान त्रतों को शिचात्रत कहते हैं । ये चार हैं-

- (१) सामायिक त्रत (२) देशावकाशिक त्रत ।
- (३) पौपशोपवास व्रत (४) त्र्वतिथि संविभाग व्रत ।
- (१) सामायिक व्रतः सम्पूर्ण सावद्य व्यापार का त्याग कर त्यात्तं ध्यान, रौद्र ध्यान दृर कर धर्म ध्यान में ज्ञात्मा को लगाना और मनोवृत्ति को समभाव में रखना सामायिक व्रत है। एक मामायिक का काल दो घड़ी अर्थात् एक मुहूर्त है। सामयिक में ३२ दोषों को वर्जना चाहिए।
- (२) देशावकाशिक वतः छठे वत में जो दिशाओं का परिमाण किया है। उसका तथा सब वतों का प्रतिदिन संकोच करना देशावकाशिक वत है। देशावकाशिक वत में दिशाओं का संकोच कर लेने पर मर्यादा के बाहर की दिशाओं में आश्रव का सेवन न करना चाहिये। तथा मर्यादित दिशाओं में जितने द्रच्यों की मर्यादा की है। उसके उपरान्त द्रच्यों का उपभोग न करना चाहिए।
- (३) पौषधोपवास त्रत:-एक दिन रात अर्थात् आठ पहर के लिए चार आहार, मिण, सुवर्ण तथा आभूषण,

पुष्पमाला, सुगंधित चूर्ण आदि तथा सकल सावद्य व्यापारों को त्याग कर धर्मस्थान में रहना और धर्म-ध्यान में लीन रह कर शुभ भावों से उक्त काल को व्यतीत करना पौषधोपवास बत है। इस बत में पौषध के १८ दोषों का त्याग करना चाहिए।

(४) अतिथि संविभाग व्रत: पश्च महाव्रतधारी साधुओं को उनके कल्प के अनुसार निर्दोप अशन, पान, खाद्य, स्वाद्य, वस्त्र, पात्र, कम्बल, पादपोञ्छन, पीठ, फलक, शय्या, संस्तारक, औषध और भेषज यह चौदह प्रकार की वस्तु निष्काम बुद्धि पूर्वक आत्म कल्याण की भावना से देना तथा दान का संयोग न मिलने पर सदा ऐसी भावना रखना अतिथि संविभाग वत है। (प्रथम पंचाशक गाथा २४ से ३२ तक)

(प्रयम पंचाराक गाया रहें से ३२ तक) (हरिभद्रीयावश्यक प्रत्याख्यानाध्ययन पृष्ठ ⊏३०)

## १८७-विश्राम चार:-

भार को एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाने वाले पुरुष के लिए चार विश्राम होते हैं।

- (१) भार को एक कंधे से दूसरे कंधे पर लेना एक विश्राम है।
- (२) भार रख कर टड्डी पेशाव करना दूसरा विश्राम है।
- (३) नागकुमार सुपर्शकुमार त्रादि के देहरे में या अन्य स्थान पर रात्रि के लिए विश्राम करना तीसरा विश्राम है।

(४) जहाँ पहुंचना है, वहां पहुंच कर सदा के लिए विश्राम करना चौथा विश्राम है।

(ठाणांग ४ सूत्र ३१४)

### १८८-श्रावक के चार विश्राम:--

- (१) पाँच अग्रुवन, तीन गुणवन और चार शिज्ञावत एवं अन्य त्याग प्रत्याख्यान का अंगीकार करना पहला विश्राम है।
- (२) सामायिक, देशावकाशिक त्रतों का पालन करना तथा अन्य ग्रहण किए हुए त्रतों में रक्खी हुई मर्यादा का प्रति दिन मंकोच करना, एवं उन्हें सम्यक् पालन करना दुमरा विश्राम है।
- (३) त्रष्टमी, चतुर्दशी, त्रमावस्या त्रॉार पूर्णिमा के दिन प्रतिपूर्ण पापध त्रत का सम्यक् प्रकार पालन करना तीमरा विश्राम है।
- (४) अन्त समय में संलेखना अंगीकार, कर आहार पानी का त्याग कर, निश्चेष्ट रहते हुए और मरण की इच्छा न करने हुए रहना चौथा विश्राम है।

( ठाएांग ४ सूत्र ३१४ )

#### १८६-सहहणा चार:--

- (१) परमार्थ का अर्थात् जीवादि तच्चों का परिचय करना।
- (२) परमार्थ अर्थात् जीवादि के स्वरूप को मली प्रकार जानने वाले आचार्य्य आदि की सेवा करना ।

- (३) जिन्होंने सम्यक्त्व का वमन कर दिया है ऐसे निह्नवादि की संगति का त्याग करना।
- (४) कुदृष्टि अर्थात् कुदर्शनियों की संगति का त्याग करना।

( उत्तराध्ययन सूत्र अध्ययन २८ गाथा २८ ) ( धर्म संग्रह अधिकार १ )

१६०—सामायिक की व्याख्या और उसके भेद:—
सामायिक:—सर्व सावद्य व्यापारों का त्याग करना और
निरवद्य व्यापारों में प्रवृत्ति करना सामायिक है।
(धर्म रत्न प्रकरण)
(धर्म संग्रह)

#### ऋथवा:---

सम अर्थात् रागद्वेष रहित पुरुष की प्रतिचर्ण कर्म निर्जरा से होने वाली अपूर्व शुद्धि सामायिक है। सम अर्थात् ज्ञान, दर्शन, चारित्र की प्राप्ति सामायिक है।

#### अथवाः---

सम का अर्थ है जो व्यक्ति रागद्वेष से रहित होकर सर्व प्राणियों को आत्मवत् समकता है। ऐसी आत्मा को सम्यग्ज्ञान, सम्यग् दर्शन और सम्यग् चारित्र की प्राप्ति होना सामायिक है। ये ज्ञानादि रत्नत्रय भवाटवी अमण के दुःख का नाश करने वाले हैं। कल्पवृत्त, कामधेनु और चिन्तामणि से भी बढ़ कर हैं। और अनुपम सुख के देने वाले हैं।

# सामायिक के चार भेदः-

- (१) सम्यक्त्व सामायिक (२) श्रुत सामायिक ।
- (३) देशविरति सामायिक (४) सर्व विरति सामायिक ।
- (१) सम्यक्त सामायिक:—देव नारकी की तरह निसर्ग अर्थात् स्वभाव से होने वाला एवं अधिगम अर्थात् तीर्थंकरादि के समीप धर्म श्रवण से होने वाला तत्त्वश्रद्धान सम्यक्त्व सामायिक है।
- (२) श्रुत सामायिक: -- गुरु के समीप में सूत्र, अर्थ या इन दोनों का विनयादि पूर्वक अध्ययन करना श्रुत सामायिक है।
- (३) देशविरित सामायिक:—-श्रावक का अणुत्रत आदि रुप एक देश विषयक चारित्र, देशविरित सामायिक है।
- (४) सर्वविरित सामायिक:—साधु का पंच महात्रत रूप सर्व-विरित चारित्र सर्वितरित सामायिक है। (विशेषावश्यक भाष्य गाथा २६७३ से २६७७)

#### १६१ वादी के चार भेद:--

- (१) क्रिया वादी, (२) ऋक्रिया वादी।
- (२) विनय वादी, (४) अज्ञान वादी।
- क्रियावादी:-इसकी भिन्न २ व्याख्याएं हैं। यथा:--
  - (१) कर्ता के विना क्रिया संभव नहीं है। इसलिए क्रिया के कर्ता रूप से आत्मा के अस्तित्व को मानने वाले क्रियावादी हैं।

- (२) किया ही प्रधान है और ज्ञान की कोई आवश्यकता नहीं है। इस प्रकार किया को प्रधान मानने वाले कियावादी हैं।
- (३) जीव अजीव आदि पदार्थों के अस्तित्व को एकान्त रूप से मानने वाले क्रियावादी हैं। क्रियावादी के १८० प्रकार हैं:—

जीव, अजीव, आश्रव, बंध, पुएय, पाप, संवर, निर्जरा और मोच, इन नव पदार्थों के स्व और पर से १८ भेद हुए। इन अठारह के नित्य, अनित्य रूप से ३६ भेद हुए। इन में के प्रत्येक के काल, नियति, स्वभाव, ईश्वर और आत्मा की अपेचा पाँच पाँच भेद करने से १८२ भेद हुए। जीसे जीव, स्व रूप से काल की अपेचा नित्य है। जीव स्व रूप से काल की अपेचा अनित्य है। जीव पर रूप से काल की अपेचा अनित्य है। जीव पर रूप से काल की अपेचा अनित्य है। इस प्रकार काल की अपेचा चार भेद हैं। इसी प्रकार नियति, स्वभाव, ईश्वर और आत्मा की अपेचा जीव के चार चार भेद होंगे। इस तरह जीव आदि नव तन्त्रों के प्रत्येक के बीस बीस भेद हुए और कुल १८० भेद हुए।

अक्रियावादी:—अक्रियावादी की भी अनेक व्याख्याएं हैं।
यथा:—

(१) किसी भी श्रनविस्थित पदार्थ में क्रिया नहीं होती है। यदि पदार्थ में क्रिया होगी तो वह श्रनविस्थित न होगा । इस प्रकार पदार्थों को अनवस्थित मान कर उसमें क्रिया का अभाव मानने वाले अक्रियावादी कहलाने हैं।

- (२) क्रिया की क्या जरूरत है ? केवल चित की पवित्रता होनी चाहिए। इस प्रकार ज्ञान हो से मोच की मान्यता वाले अकियावादी कहलाते हैं
- (३) जीवादि के श्रस्तित्व को न मानने वाले श्रक्रियावादी कहलाने हैं। श्रक्रियावादों के =४ मेद हैं। यथा:— जीव, श्रजीव, श्राश्रव, बंध, मंबर, निजरा श्रांर मोद इन सात तत्त्वों के स्व श्रोंर पर के मेद से १४ मेद हुए! काल, यहच्छा, नियति, स्वभाव, ईश्वर श्रोर श्रात्मा इन छहों की श्रपेचा १४ मेदों का विचार करने सं =४ मेद होने हैं। जैसे जीव स्वतः काल से नहीं है। जीव परतः काल से नहीं है। जीव परतः काल से नहीं है। इस प्रकार काल की श्रपेचा जीव के दो मेद हैं। काल को तरह यहच्छा, नियति श्रादि को श्रपेचा भी जीव के दो दो मेद होंगे। इस प्रकार जीव के १२ मेद हुए। जीव की तरह शेष तत्त्वों के भी बारह बारह मेद हैं। इम तरह कुल =४ मेद हुए।
- श्रज्ञानवादी: जीवादि श्रतीन्द्रिय पदार्थों को जानने वाला कोई नहीं है। न उन के जानने से कुछ सिद्धि हो होती है। इसके श्रतिरिक्त समान श्रपराध में ज्ञानों को श्रधिक दोष माना है श्रीर श्रज्ञानी को कम। इसलिए श्रज्ञान ही श्रेय रूप है। ऐसा मानने वाले श्रज्ञानवादों हैं।

# अज्ञानवादी के ६७ भेद हैं। यथा:--

जीव, श्रजीव, श्राश्रव, बन्य, पुराय, पाप, संवर, निर्जरा, श्रीर मोच इन नव तत्त्वों के सद्, श्रमट्, मदमद्, श्रवक्तव्य, सदवक्तव्य, इन सात भाँगों से ६३ मेद हुए । श्रीर उत्पत्ति के सद्, श्रसद् श्रीर श्रवक्तव्य की श्रपेचा से चार भंग हुए । इस प्रकार ६७ मेद श्रज्ञान वादी के होते हैं । जैसे जीव सद् है यह कीन जानता है ? श्रीर इसके जानने का क्या प्रयोजन है ?

विनयवादी: स्वर्ग, अपवर्ग, आदि के कल्याण की प्राप्ति विनय से ही होती हैं। इसलिए विनय ही श्रेष्ठ हैं। इस प्रकार विनय को प्रधान रूप से मानने वाले विनयवादी कहलाते हैं।

# विनयवादी के ३२ भेद हैं:--

देव, राजा, यति, ज्ञाति, स्थिबिर, अधम, माना और पिता इन आठों का मन, वचन, काया और दान, इन चार प्रकारों से विनय होता है। इस प्रकार आठ को चार से गुणा करने से ३२ भेद होते हैं।

> ( भगवती शतक ३० उद्देशा र की टिप्पणी ) ( स्त्राचारांग प्रथम श्रृतस्कन्ध स्रध्ययन १ उद्देशा १ ) ( सूयगडांग प्रथम श्रृतस्कन्ध स्रध्ययन १२ )

### ये चारों वादी मिथ्या दृष्टि हैं।

क्रियावादी जीवादि पदार्थों के अस्तित्व को ही मानते हैं। इस प्रकार एकान्त अस्तित्व को मानने से इनके मत में पर रूप की अपेदा से नारितत्व नहीं माना जाता। पर रूप की अपेदा से वस्तु में नारितत्व न मानने से वस्तु में स्व रूप की तरह पर रूप का भी अस्तित्व रहेगा। इस प्रकार प्रत्येक वस्तु में सभी वस्तुओं का अस्तित्व रहने से एक ही वस्तु सर्व रूप हो जायगी। जो कि प्रत्यद्व बाधित है। इस प्रकार क्रियावादियों का मत मिथ्यात्व पूर्ण है।

अक्रियावादी जीवादि पदार्थ नहीं हैं। इस प्रकार असद्भूत अर्थ का प्रतिपादन करते हैं। इस लिए वे भी मिथ्या
दृष्टि हैं। एकान्त रूप से जीव के अस्तित्व का प्रतिपेध
करने से उनके मत में निषेध कर्ता का भी अभाव हो जाता
हैं। निषेध कर्ता के अभाव से सभी का अस्तित्व स्वतः
सिद्ध होजाता हैं।

श्रज्ञानवादी श्रज्ञान को श्रेय मानते हैं। इसलिए वे भी मिथ्या दृष्टि हैं। श्रीर उनका कथन स्वयचन बाधित है। क्योंकि "श्रज्ञान श्रेय है" यह बात भी वे विना ज्ञान के कैसे जान सकते हैं। श्रीर विना ज्ञान के वे श्रपने मत का समर्थन भी कैसे कर सकते हैं। इस प्रकार श्रज्ञान की श्रेयता बताने हुए उन्हें ज्ञान का श्राश्रय लेना ही पड़ता है।

विनयवादी:—केवल विनय से ही स्वर्ग, मोच पाने की इच्छा रखने वाले विनयवादी मिथ्या दृष्टि हैं। क्योंकि ज्ञान श्रीर क्रिया दोनों से मोच की प्राप्ति होती है। केवल ज्ञान या केवल क्रिया से नहीं। ज्ञान को छोड़ कर एकान्त रूप से केवल क्रिया के एक श्रङ्ग का श्राश्रय लेने से वे सत्यमार्ग से परे हैं।

(सूयगडांग प्रथम भुतस्कन्ध ऋध्ययन १२ टीका)

## १६२-वादी चार:---

- (१) त्रात्मवादी (२) लोकवादी।
- (३) कमेवादी (४) क्रियावादी।
- (१) त्रात्म वादी:—जो नरक, तिर्यश्च, मनुष्य, देवगति त्रादि भाव दिशात्रों तथा पूर्व, पश्चिम त्रादि द्रव्य दिशात्रों में त्राने जाने वाले श्रक्षणिक त्रमृत त्रादि स्वरूप वाले त्रात्मा को मानता है, वह त्रात्मवादी है। श्रोग श्रात्मा के श्रारतत्व को स्वीकार करने वाला है।

जो उक्त स्वरूप वाले आतमा को नहीं मानते वे अनात्मवादी हैं। सर्व व्यापी, एकान्त तित्य या चिण्क आत्मा को मानने वाले भी अनात्मवादी ही हैं। वयोंकि सर्व व्यापी, नित्य या चिण्क आत्मा मानने पर उसका पुनर्जन्म सम्भव नहीं है।

(२) लोकवादी:—आत्मवादी ही वास्तव में लोकवादी है। लोक अर्थात् प्राणीगण को मानने वाला लोकवादी है। अथवा विशिष्ट आकाश खण्ड जहाँ जीवों का गमनागमन संभव है। ऐसे लोक को मानने वाला लोकवादी है। लोकवादी अनेक आत्माओं का अस्तित्व स्वीकार करता है क्योंकि आत्माद्वेत के एकात्म-वाद के साथ लोक का स्वरूप और लोक में जीवों का गमनागमन श्रादि स्वातीं का मेल नहीं खाता।

- (३) कर्मवादी:—जो आत्मवादी और लोकवादी है, वही कर्मवादी है। ज्ञानावरणीय आदि कर्मों का अस्तित्व मानने वालों कर्मवादी कहलाता है। उसके अनुसार आत्मा मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग से गति, शरीर आदि के मोग्य कर्म बांधता है। और फिर स्वकृत कर्मानुसार भिन्न २ योतियां में उत्पन्न होता है। यहच्छा, नियति आर ईश्वर जगत् की विचित्रता करने वाले हैं और जगत् चलाने वाले हैं। ऐसा मानने वाले यहच्छा, नियति और ईश्वरवादी के मतों को कर्मवादी असत्य समस्तता है।
- (४) क्रियावादी:—जो कर्मवादी है वही क्रियावादी है। अर्थात् कर्म के कारण भूत आत्मा के व्यापार यानि क्रिया को मानने वाला है। कर्म कार्य्य है। और कार्य्य का कारण है योग। अर्थात् मन, वचन और काया का व्यापार। इस लिए जो कर्म रूप कार्य्य को मानता है। वह उसके कारण रूप क्रिया को भी मानता है। सांख्य लोग आत्मा को निष्क्रिय अर्थात् क्रिया रहित मानते हैं। वह मत क्रियावादियों के मतानुसार अप्रमाणिक है।

( आचारांग २ श्रुतस्कन्ध १ अध्ययन १ उदेशा १ की टीका)

१६३-ंग्र्र पुरुष के चार प्रकार:--

(१) चमा शूर (२) तप, शूर ।

ें (३) दान शूर (४) युंद शूर ।

- (१) तमा शूर अरिहन्त भगवान होते हैं।' जैसे भेगवान ं महावीर स्वामी <sup>‡</sup>ं
- · (२) तप शूर श्रनगार होते हैं । जैसे धन्नाजी श्रीर हट़-'प्रहारी अनगार । दह प्रहारी ने चोर अवस्था में 'देहे 'प्रहार
- · ब्राहि से उपाजित कर्मों की ब्रन्त दींचा देकर तप हारा छ: मास में कर दिया। द्रव्य शत्रुओं की तरह भाव शत्रु अर्थात
- · कर्मों के लिये भी उसने श्रपने श्राप को दृदप्रहोरी सिद्ध
- 🖰 कर दिया । (३) दान शूर वैश्रमण देवता होते हैं ।। वे उत्तर दिशा के
- 🗩 लोकपाल हैं । ये तीर्थंकर ममवान के जन्म श्रीर पारणे श्रादि ... के समय रहीं की वृष्टि करने हैं।
- (२) युद्ध श्रर वामदेव होते हैं। जैसे कृष्ण महाराज। ्र कृष्ण जी ने ३६९ युद्धों में विजय आप्त की थी । 🕒 😭

( ठाणांग,४, उद्देशा ५ सूत्र ३१७ ) १ हुँ ४ - पुरुषार्थ के चार मेदः--

१६४-पुरुषाथ क चार भदः—
, पुरुष का प्रयोजन ही पुरुषार्थ हैं ।, पुरुषार्थ चार हैं— (१) धर्म (२) अर्थ । (३) काम (४) मोस्र

(१) वर्ष: जिससे सब प्रकार के अन्यद्रय एवं मोन की सिद्धि ू हो, वह ध्रम है। धर्म पुरुषार्थ अन्य सब पुरुषार्थी की आप्ति का मूल कारण है। अर्प से पुण्य एवं निर्जरा होती है 1. पुण्य से अर्थ और काम की प्राप्ति तथा निर्जरा से मोच की प्राप्ति होती है। इस लिए पुरुषाभिमानी सभी पुरुषों को सद्भा धर्म की श्राराधना करनी चाहिये।

- (२) अर्थ:—जिससे सब प्रकार के लाँ किक प्रयोजनों की सिद्धि हो वह अर्थ है। अभ्युदय के चाहने वाले गृहस्थ को न्याय पूर्वक अर्थ का उपार्जन करना चाहिये। स्वामीद्रोह, मित्रद्रोह, विश्वास घात, ज्ञा, चोरी आदि निन्दनीय उपायों का आश्रय न लेते हुए अपने जाति, कुल की मर्यादा के अनुसार नीतिपूर्वक उपाजित अर्थ (धन) इहलोक और परलोक दोनों में हितकारी होता है। न्यायोपार्जित धन का सत्कार्य में व्यय हो सकता है। अन्यायोपार्जित धन इहलोक और परलोक दोनों में दु:ख का कारण होता है।
- (३) काम:—मनोज्ञ विषयों की प्राप्ति डारा इन्द्रियों का तृप्त होना काम है। अपर्यादित और स्वच्छन्द कामाचार का सर्वत्र निषेध हैं।
- (४) मोत्त:—राग द्वेष द्वारा उपार्जित कर्म-वंधन से आत्मा को स्वतन्त्र करने के लिये मंवर और निर्जरा में उद्यम करना मोत्त पुरुषार्थ है।

इन चारों पुरुपार्थों में मोच ही परम पुरुपार्थ माना गया है । इसी के आराधक पुरुप उत्तम पुरुप माने जाते हैं।

जो मोच की परम उपादेयता स्वीकार करते हुए भी मोह की प्रवलता से उसके लिये उचित प्रयत्न नहीं कर सकते तथा धर्म, अर्थ और काम इन तीन पुरुपार्थों में अविरुद्ध रीति से उद्यम करते हैं। वे मध्यम पुरुष हैं। जो मोच और धर्म की उपेदा करके केवल अर्थ और काम पुरुपार्थ में ही अपनी शक्ति का न्यय करते हैं। वे अधम पुरुष हैं। वे लोग बोज को खा जाने वाले किसान परिवार के सदश हैं। जो भविष्य में धर्मांपार्जित पुरुष के नष्ट हो जाने पर दु:ख भोगते हैं।

( पुरुपार्थ दिग्दर्शन के स्त्राधार से )

- १६५-मोत्तमार्ग के चार भेदः-
  - (१) ज्ञान (२) दर्शन।
  - (३) चारित्र (४) तप ।
- (१) ज्ञान:—ज्ञानावरणीय कर्म के चय, उपशम या चयोपशम से उत्पन्न होकर वस्तु के स्वरूप की जानने वाला मित आदि पांच मेद वाला आत्मपरिणाम ज्ञान कहलाता है। यह सम्यग्जान रूप है।
- (२) दर्शन:—दर्शन मोहनीय कर्म का चय, उपशम या चयोपशम होने पर वीतराग प्ररूपित नव तत्त्व आदि भावों पर र्हाच एवं श्रद्धा होने रूप आत्मा का श्रुभ भाव दर्शन कहलाता है। यही दर्शन सम्यग्दर्शन रूप है।
- (३) चारित्र:—चारित्र मोहनीय कर्म के चय, उपशम या चयो-पशम होने पर सित्कया में प्रवृत्ति ख्रोर असत्क्रिया से निवृत्ति कराने वाला, सामायिक, छेदोपस्थापनिक, परिहार विश्चिद्धि, सूच्म सम्पराय ख्रौर यथाख्यात स्वरूप पांच भेद वाला ख्रात्मा का शुभ परिगाम चारित्र है । यह चारित्र सम्यम् चारित्र रूप है। एवं जीव को मोच में पहुँचांन वाला है।
- नोट:—ज्ञान, दर्शन श्रीर चारित्र की व्याख्या ७६ वें वोल में भी दी गई है।

(४) तप:--पूर्वोपार्जित कर्मों को चय करने वाला, बाह्य और आभ्यन्तर भेद वाला आत्मा का विशेष व्यापार तप कहलाता है।

ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप ये चारों मिल कर ही मोच का मार्ग है। पृथक् पृथक् नहीं। ज्ञान द्वारा आत्मा जीवादि तच्चों को जानता है। दर्शन द्वारा उन पर श्रद्धा करता है। चारित्र की सहायता से आते हुए नवीन कर्मों को रोकता है एवं तप द्वारा पूर्व संचित कर्मों का चय करता है।

( उत्तराध्ययन श्रध्ययन २८)

१६६-धर्म के चार प्रकार:--

- (१) दान (२) शील ।
- (३) तप (४) भावना (भाव)।

जैसा कि सत्तरीसय ठाणावृत्ति ४१वें द्वार में कहा है:— दाणं सीलं च तवो भावो, एवं चउन्विहो धम्मो ।

सव्व जिणेहिं भणित्रो, तहा दुहा सुयचारितेहिं ॥२६६॥

( श्रभिधान राजेन्द्र कोष भाग ४ पृष्ठ ३२८६ )

दान:— स्व श्रीर पर के उपकार के लिए श्रथीं श्रथीत् जरूरत वाले पुरुष को जो दिया जाता है। वह दान कहलाता है। श्रभय-दान, सुपात्रदान, श्रनुकम्पा दान, ज्ञानदान श्रादि दान के श्रनेक भेद हैं। इनका पालन करना दान धर्म कहलाता है।

( सूयागडांग श्रुतस्कन्ध १ ष्ठाध्ययन ६ गाथा २३ )

(अभिधान राजेन्द्र कोष भाग ४ पृष्ठ २४८६)

( पंचाशक ६ वां पंचाशक गाथा ६ )

दान के प्रभाव से धन्नाजी श्रौर शालिभद्रजी ने श्राकृट लच्मी पाई श्रौर भोग भोगे । शालिभद्रजी सर्वार्थ-सिद्ध से श्राकर सिद्धि (मोच्च) पावेंगे श्रौर धन्नाजी तो सिद्ध हो चुके । यह जान कर प्रत्येक व्यक्ति को सुपात्र दान श्रादि दान धर्म का सेवन करना चाहिए ।

२—शील (ब्रह्मचर्ग्य): -दिच्य एवं श्रौदारिक कामों का तीन करण श्रौर तीन योग से त्याग करना शील हैं। श्रथवा मैथुन का त्याग करना शील हैं। शील का पालन करना शील धर्म हैं। शील सर्व विरित श्रौर देश विरित रूप से दो प्रकार का हैं। देव मनुष्य श्रौर तिर्यञ्च सम्बन्धी मैथुन का सर्वथा तीन करण, तीन योग से त्याग करना सर्व विरित शील हैं। स्वदार संतोष श्रौर परस्त्री विवर्जन रूप ब्रह्मचर्य एक देश शील हैं।

शील के प्रभाव से सुदर्शन सेठ के लिए शूली का सिंहासन हो गया । कलावती के कटे हुए हाथ नवीन उत्पन्न होगये। इस लिए शुद्ध शील का पालन करना चाहिये। ३—तपः—जो आठ प्रकार के कर्मों एवं शरीर की सात धातुओं को जलाता है। वह तप है। तप बाह्य और आम्यन्तर रूप से दो प्रकार का है। अनशन, ऊनोदरी, भिद्याचर्या, रस-पित्याग, कायक्लेश और प्रतिसंलीनता ये ६ बाह्य तप हैं। प्रायश्चित, विनय, वैयाष्ट्रत्य, स्वाध्याय, ध्यान और व्युत्सर्ग ये ६ आम्यन्तर तप हैं।

(भगवती शतक २५ उद्देशा ७)

(उत्तराध्यन ऋध्ययन ३०)

तप के प्रभाव से धन्नाजी, दृढ़ प्रहारी, हिर केशी मुनि श्रीर इंडण जी प्रमुख मुनीश्वरों ने सकल कर्मों का चय कर सिद्ध पद की प्राप्त किया । इस लिए तप का सेवन करना चाहिये।

?—भावना (भाव):—मोद्याभिलापी आतमा अशुभ भावों की दूर कर मन को शुभ भावों में लगाने के लिए जो संसार की अनित्यता आदि का विचार करता है, वही भावना है। अनित्य, अशरण आदि वारह भावनाएं हैं। मैत्री, प्रमोद कारुएय और माध्यस्थ ये भी चार भावनाएं हैं। वरतों को निर्मलता से पालन करने के लिए वरतों की पृथक २ भावनाएं बतलाई गई हैं। मन को एकाग्र कर इन शुभ भावनाओं में लगा देना ही भावना धर्म है।

भावना के प्रभाव से मरुदेवी माता, भरत चक्रवर्ती प्रसन्न चन्द्र राजिंप, इलायची कुमार, किपल मुनि, स्कन्धक प्रमुख मुनि केवल ज्ञान प्राप्त कर निर्वाण को प्राप्त हुए। इस लिए शुभ भावना भावनी चाहिए।

(श्रभिधान राजेन्द्र कीप भाग ५ पृष्ठ १५०५)

# १६७—दान के चार प्रकार:—

- (१) ज्ञानदान (२) अभयदान
- (३) धर्मोपकरण दान (४) अनुकम्पा दान

ज्ञानदान:—ज्ञान पढ़ाना, पढ़ने और पढ़ाने वालों की सहायता करना आदि ज्ञानदान हैं। अभयदान:—दु:खों से भयभीत जीवों को भय रहित करना, अभय दान है।

धर्मोपकरण दान:—छ: काय के आरंभ से निवृत्त, पञ्च महा-व्रतधारी साधुओं को आहार पानी, वस्त्र पात्र आदि धर्म सहायक धर्मोपकरण देना धर्मोपकरण दान है।

अनुकम्पा दान:—अनुकम्पा के पात्र दीन, अनाथ, रोगी, संकट में पड़े हुए व्यक्तियों को अनुकम्पा भाव से दान देना अनुकम्पा दान है।

(धर्मरत्न प्रकरण ७०)

१६⊏-भाव प्राण की व्याख्या और भेद :--

भाव प्राण:—- त्रात्मा के निज गुणों को भाव प्राण कहते हैं। भाव प्राण चार प्रकार के होते हैं।

- (१) ज्ञान (२) दर्शन ।
- (३) सुख (४) वीर्य ।

सकल कर्म से रहित सिद्ध भगवान् इन्हीं चार भाव प्राणों से युक्त होते हैं।

(पन्नवणा पद १ टीका)

१६६---दर्शन के चार भेद:-

- (१) चत्तु दर्शन (२) अचत्तु दर्शन।
- (३) अवधि दर्शन (४) केवल दर्शन ।
- चचु दर्शन:—चचु दर्शनावरणीय कर्म के चयोपशम होने पर चचु द्वारा जो पदार्थों के सामान्य धर्म का ग्रहण होता है। उसे चच्च दर्शन कहते हैं।

अचन्नु दर्शन:—अचन्नु दर्शनावरणीय कर्म के न्योपशम होने पर चन्नु के सिवा शेष, स्पर्श, रसना, घ्राण और श्रोत्र इन्द्रिय तथा मन से जो पदार्थों के सामान्य धर्म का प्रतिभास होता है। उसे अचन्नु दर्शन कहते हैं।

अविध दर्शन:-अविध दर्शनावरणीय कर्म के चयोपशम होने पर इन्द्रिय और मन की सहायता के विना आत्मा को रूपी द्रव्य के सामान्य धर्म का जो बोध होता है। उसे अविध दर्शन कहते हैं।

केवल दर्शन:—केवल दर्शनावरणीय कर्म के चय होने पर आत्मा द्वारा संसार के सकल पदार्थों का जो सामान्य ज्ञान होता है। उसे केवल दर्शन कहते हैं।

(ठाणांग ४ उद्देशा ४ सूत्र ३६४)

(कर्म प्रन्थ ४ गाथा १२)

२००--मित ज्ञान के चार भेद:--

- (१) अवग्रह (२) ईहा ।
- (३) त्रवाय (४) धारणा ।
- अवग्रह:—इन्द्रिय और पदार्थों के योग्य स्थान में रहने पर सामान्य प्रतिभास रूप दर्शन के बाद होने वाले अवान्तर सत्ता सहित वस्तु के सर्व प्रथम ज्ञान को अवग्रह कहते हैं। जैसे दूर से किसी चीज का ज्ञान होना।
- ईहा:—-अवग्रह से जाने हुए पदार्थ के विषय में उत्पन्न हुए संशय को दूर करते हुए विशेष की जिज्ञासा को ईहा कहते हैं। जैसे अवग्रह से किसी दूरस्थ चीज का ज्ञान होने पर संशय होता है कि यह दूरस्थ चीज मनुष्य है या स्थाणु ? ईहा ज्ञानवान व्यक्ति विशेष धर्म विषयक विचारणा द्वारा इस सशय को दूर करता है। और यह जान लेता है कि यह मनुष्य होना चाहिए। यह ज्ञान दोनों पन्नों में रहने वाले

संशय को दूर कर एक त्रोर क्षकता है। परन्तु इतना कमजोर होता है कि ज्ञाता को इससे पूर्ण निश्चय नहीं होता त्रोर उसको तद्विषयक निश्चयात्मक ज्ञान की त्राकांचा बनी ही रहती है।

- अवाय:—ईहा से जाने हुए पदार्थों में 'यह वही हैं, अन्य नहीं है' ऐसे निश्चयात्मक ज्ञान को अवाय कहते हैं। जैसे यह मनुष्य ही है।
- धारणा:— अवाय से जाना हुआ पदार्थों का ज्ञान इतना दृढ़ हो जाय कि कालान्तर में भी उसका विस्मरण न हो तो उसे धारणा कहते हैं।

(ठाणांग ४ सूत्र ३६४)

- २०१--बुद्धि के चार भेद
  - (१) त्रौत्पातिकी (२) वैनयिकी ।
  - (३) कार्मिकी (४) पारिगामिकी ।
- श्रीत्पातिकी: नटपुत्र रोह की बुद्धि की तरह जो बुद्धि विगा देखें सुने श्रीर सोचे हुये पदार्थों को सहसा ग्रहण करके कार्य को सिद्ध कर देती हैं। उसे श्रीत्पातिकी बुद्धि कहते हैं। ( नदी सुत्र की कथा)
- वैनियकी:—नैमित्तिक सिद्ध पुत्र के शिष्यों की तरह गुरुश्रों की सेवा श्रुश्रमा से प्राप्त होने वाली बुद्धि वैनियकी है।
- कार्मिकी: कर्मे अर्थात् सतत अभ्यास और विचार से विस्तार को प्राप्त होने वाली बुद्धि कार्मिकी है। जैसे सुनार, किसान आदि कर्मे करते करते अपने धन्धे में उत्तरोत्तर विशेष दन्न हो जाते हैं।

पारिणामिकी:—अति दीर्घ काल तक पूर्वापर पदार्थों के देखने आदि से उत्पन्न होने वाला आत्मा का धर्म परिणाम कहलाता है। उस परिणाम कारणक बुद्धि को पारिणामिकी कहते हैं। अर्थात् वयोद्यद्ध व्यक्ति को बहुत काल तक संसार के अनुभव से प्राप्त होने वाली बुद्धि पारिणामिकी बुद्धि कहलाती है।

( ठाणांग ४ सूत्र ३६४ )

#### २०२---प्रमास चार:---

- (१) प्रत्यच् (२) श्रनुमान ।
- (३) उपमान (४) श्रागम ।
- प्रत्यत्त:—अत् शब्द का अर्थ आत्मा और इन्द्रिय है। इन्द्रियों की महायता विना जीव के साथ सीधा सम्बन्ध रखने वाला ज्ञान प्रत्यत्त प्रमाण है। जैसे अवधिज्ञान, मनः पर्यय ज्ञान, और केवल ज्ञान। इन्द्रियों से सीधा सम्बन्ध रखने वाला अर्थात् इन्द्रियों की सहायता द्वारा जीव के साथ सम्बन्ध रखने वाला ज्ञान प्रत्यत्त कहलाता है। जैसे इन्द्रिय प्रत्यत्त । निश्चय में अवधि ज्ञान, मनः पर्यय ज्ञान और केवल ज्ञान ही प्रत्यत्त है और व्यवहार में इन्द्रियों की सहायता से होने वाला ज्ञान भी प्रत्यत्त है।
- श्रनुमान:—लिङ्ग श्रर्थात् हेतु के ग्रहण श्रौर सम्बन्ध श्रर्थात् व्याप्ति के स्मरण के पश्चात् जिससे पदार्थ का ज्ञान होता है। उसे श्रनुमान प्रमाण कहते हैं। श्रर्थात् साधन से साध्य के ज्ञान को श्रनुमान कहते हैं।

उपमान—जिसके द्वारा सदृशता से उपमेय पदार्थों का ज्ञान होता है। उसे उपमान प्रमाण कहते हैं। जैसे गवय गाय के समान होता है।

त्रागम—शास्त्र द्वारा होने वाला ज्ञान त्रागम प्रमाण कहलाता है ।

> ( भगवती शतक ५ उद्देशा ४ ) (श्रनुयोग द्वार सूत्र पृष्ठ २११ से २१६ त्रागमोदय समिति )

२०३--उपमा संख्या की व्याख्या श्रौर भेद:--उपमा संख्या:--उपमा से वस्तु के निर्णय को उपमा संख्या कहते हैं।

उपमा संख्या के चार भेद

- (१)—सत की सत से उपमा
- (२)-सत् की असत् से उपमा
- (३)--- असत् की सत् से उपमा
- (४)--- असत् की असत् से उपमा ।

सत् की सत् से उपमा—सत् अर्थात् विद्यमान पदार्थ की विद्यमान पदार्थ से उपमा दी जाती हैं । जैसे विद्यमान तीर्थंकर के वच्चस्थल की विशालता के लिये विद्यमान नगर के दरवाजे से उपमा दी जाती हैं । उनकी भुजाएं अर्गला के समान एवं शब्द देव दुन्दुभि के समान कहा जाता है ।

सत् की असत् से उपमाः—विद्यमान वस्तु की अविद्यमान वस्तु से उपमा दी जाती हैं। जैसे:—विद्यमान नरक, तिर्यञ्च, मनुष्य और देव की आयु पल्योपम और सागरोपम परिमाण त्रायु को त्रविद्यमान योजन परिमाण कूप के बालाग्रादि से उपमा दी जाती है।

श्रसत् की सत् से उपमाः श्राविद्यमान वस्तु की विद्यमान से उपमा दी जाती हैं । जैसेः न्यसन्त के समय में जीर्णप्रायः, पका हुश्रा, शाखा से चिलत, काल प्राप्त, गिरते हुए पत्र की किसलय (नवीन उत्पन्न पत्र) के प्रति उक्तिः —

"जैसे तुम हो वैसे हम भी थे और तुम भी हमारे जेसे हो जाओगे" इत्यादि ।

उपरोक्त वार्तालाप किसलय और जीर्णपत्र के बीच में न कभी हुआ और न होगा। भव्य जीवों को सांसारिक समृद्धि से निर्वेद हो। इस आशय से इस वार्तालाप की कल्पना की गई है।

"जैसे तुम हो वेसे हम भी थे" इस वाक्य में किसलय पत्र की वर्तमान अवस्था की उपमा दी गई है। किसलय उपमान है जो कि विद्यमान है। और पाएड पत्र की अतीत किसलय अवस्था उपमेय है। जो कि अभी अविद्यमान है। इस प्रकार यहाँ असत् की सत् से उपमा दी गई है।

"तुम भी हमारी तरह हो जात्र्योगे" इस वाक्य में भी पाएड पत्र की वर्तमान अवस्था से किसलय पत्र की भविष्य कालीन अवस्था की उपमा दी गई है। पाएडपत्र उपमान है जो कि विद्यमान है। किसलय की भविष्यकालीन पाएड अवस्था उपमेय है। जो कि अभी मौजूद नहीं है। इस प्रकार यहाँ पर भी असत् की सत् से उपमा दी गई है।

असत् की असत् से उपमा:—अविद्यमान वस्तु की अविद्यमान से उपमा दी जाती है। जैसे:—यह कहना कि गधे का सींग शश (खरगोश) के सींग जैसा है। यहाँ उपमान गधे का सींग और उपमेय शश का सींग दोनों ही असत् हैं।

( श्रनुयोगद्वार पृष्ठ २३१-२३२ ऋागमोदय समिति)

#### २०४-चार मुल सूत्र

- (१) उत्तराध्ययन सूत्र (२) दशवैकालिक सूत्र।
- (३) नन्दी सत्र (४) त्रमुयोग द्वार सत्र ।
- (१) उत्तराध्ययन—इस स्त्र में विनयश्रुत आदि ३६ उत्तर अर्थात् प्रधान अध्ययन हैं। इसलिए यह स्त्र उत्तराध्ययन कहलाता है। अथवा आचाराङ्ग स्त्र के बाद में यह स्त्र पढ़ाया जाता है। इसलिए यह उत्तराध्ययन कहलाता है। यह स्त्र अङ्गचाह्य कालिक श्रुत है। इस स्त्र के ३६ अध्ययन निम्न लिखित हैं:—
- (१) विनयश्रुत:—विनीत के लच्चण, श्रविनीत के लच्चण श्रीर उसका परिणाम, साधक का कठिन कर्तव्य, गुरुधर्म, शिष्य-शिचा, चलते, उठते, बैठते तथा भिचा लेने के लिए जाते हुए साधु का श्राचरण ।
- (२) परिषह:—भिन्न भिन्न परिस्थितियों में भिन्न भिन्न प्रकार के त्राये हुए त्राकरिमक संकटों के समय भिन्नु किस प्रकार सहिष्हा एवं शान्त बना रहे त्रादि वातों का स्पष्ट उल्लेख।

- (३) चतुरङ्गीय: मनुष्यत्व, धर्मश्रवण, श्रद्धा, संयम में पुरुषार्थ करना इन चार त्रात्म विकास के त्रङ्गों का क्रमपूर्वक निर्देश, संसार चक्र में फिरने का कारण, धर्म कौन पाल सकता है ? शुभ कर्मों का सुन्दर परिणाम।
- (४) असंस्कृत:—जीवन की चंचलता, दुष्ट कर्म का दुःखद परि-णाम, कर्मों के करने वाले को ही उनके फल भोगने पड़ते हैं। प्रलोभनों में जागृति, स्वच्छन्द वृत्ति को रोकने में ही मुक्ति है।

#### (५) अकाम मरागीय:--

श्रज्ञानी का ध्येय शून्य मरण, क्रूरकर्मी का विलाप, भोगों की श्रासक्ति का दुष्परिणाम, दोनों प्रकार के रोगों की उत्पत्ति, मृत्यु के समय दुराचारी की स्थिति, मृहस्थ साधक की योग्यता। सच्चे संयम का प्रतिपादन, सदाचारी की गति देवगति के सुखों का वर्णन, संयमी का सफल मरण।

## (६) चुल्लक निर्प्रन्थः--

थन, स्त्री, पुत्र, परिवार आदि सब कर्मों से पीड़ित मनुष्य को शरणभूत नहीं होते। बाह्य परिग्रह का त्याग, जगत के सर्व प्राणियों पर मैत्री भाव, आचारशून्य वाग्-वदम्ध्य एवं विद्वत्ता व्यर्थ हैं। संयमी की परिमितता।

#### (७) एलक:---

भोगी की बकरे के साथ तुलना, अधम गति में जाने वाले जीव के विशिष्ट लच्चण, लेश मात्र भूल का श्रित दुःखद परिणाम, मनुष्य जीवन का कर्तव्य,काम भोगों की चंचलता।

#### (⊏) कापिलिकः--

कि मुनि के पूर्व जन्म का वृतान्त, शुभ भावना के श्रंकुर के कारण पतन में से विकास, मिद्धुकों के लिए इनका सदुपदेश, सूच्म श्रिहंसा का सुन्दर प्रतिपादन, जिन विद्याश्रों से मुनि का पतन हो उनका त्याग, लोभ का परिणाम, तृष्णा का हुबहू चित्र, स्त्री संग का त्याग।

### (ह) निम प्रव्रज्या:—

निमित्त मिलने से निम राजा का अभिनिष्क्रमण, निम राजा के निष्क्रमण से मिथिला नगरी में हाहाकार,निम राजा के साथ इन्द्र का तात्त्विक प्रश्नोत्तर और उनका सुन्दर समाधान।

# (१०) द्रमपत्रकः--

वृत्त के पके हुए पत्र से मनुष्य जीवन की तुलना, जीवन की उत्क्रान्ति का क्रम, मनुष्य जीवन की दुर्लभता, भिन्न २ स्थानों में भिन्न २ आयु स्थिति का परिमाण, गौतम स्वामी को उद्देश कर भगवान् महावीर स्वामी का अप्रमत रहने का उपदेश, गौतम स्वामी पर उसका प्रभाव, और उनको निर्वाण की प्राप्ति होना।

# (११) बहुश्रुतपूज्य:--

ज्ञानी एवं त्रज्ञानी के लच्चण, सच्चे ज्ञानी की मनो-दशा, ज्ञान का सुन्दर परिणाम, ज्ञानी की सर्वोच उपमा।

#### (१२) हरिकेशीय:---

जातिवाद का खरण्डन, जाति मद का दुष्परिशाम, तपस्वी की त्याग दशा, शुद्ध तपश्चर्या का दिच्य प्रभाव, सच्ची शुद्धि किस में हैं ?

# (१३) चित्त संभूतीयः--

संस्कृति एवं जीवन का सम्बन्ध, प्रेम का त्राकर्षण, चित्त त्रीर संभूति इन दोनों भाईयों का पूर्व इतिहास, छोटी सी वासना के लिए भोग, पुनर्जन्म क्यों ? प्रलोभन के प्रवल निमित्त मिलने पर भी न्यागी की दशा, चित्त और संभूति का परस्पर मिलना, चित्त मुनि का उपदेश, संभूति का न मानना, निदान (नियाणा) का दुष्परिणाम, सम्भृति का घोर दुर्गति में जाकर पड़ना।

#### (१४) इषुकारीय:--

त्रयगानुबन्ध किसे कहते हैं। छ: साथी जीवों का पूर्ण वृत्तान्त और इषुकार नगर में उनका पुन: इकट्ठा होना, संस्कार की स्फूर्ति, परम्परागत मान्यताओं का जीवन पर प्रभाव, गृहस्थाश्रम किस लिए ? सच्चे वैराग्य की कसौटी, आत्मा की नित्यता का मार्मिक वर्णन । अन्त में पुरोहित के दो पुत्र, पुरोहित एवं उसकी पत्नी, इषुकार राजा और रानी इन छ: ही जीवों का एक दूसरे के निमित्त से संसार त्याग और म्रक्ति प्राप्ति ।

# (१५) स भिक्ख:--

त्रादर्श भिद्ध कैसा हो ? इसका स्पष्ट तथा हृदयस्पर्शी वर्णन

# (१६) ब्रह्मचर्य समाधि के स्थान:---

मन, वचन, काया से शुद्ध ब्रह्मचर्य किस तरह पाला जा सकता है ? उसके लिए १० हितकारी वचन । ब्रह्मचर्य की क्या आवश्यकता है ? ब्रह्मचर्य पालन का फल आदि का विस्तृत वर्णन ।

(१७) पाप श्रमणीय:—
पापी श्रमण किसे कहते हैं ? श्रमण जीवन को दूषित
करने वाले खुन्मातिखुन्म दोषों का भी चिकित्सापूर्ण
वर्णन ।

### (१८) संयतीय:-

कम्पिला नगरी के राजा संयति का शिकार के लिए उद्यान में जाना, मृत पर बाग चलाना, एक छोट से मौज मजा में पश्चाताप का होना, गर्दभाली मुनि के उपदेश का प्रभाव, संयति राजा का गृह त्याग, संयति तथा चित्रय मुनि का समागम, जैन शासन की उत्तमता किम्न में है ? शुद्ध अन्तः करण से पूर्व-जन्म का स्मरण होना, चक्रवर्ती की अनुपम विभूति के धारक अनेक महापुरुषों का आत्म-सिद्धि के लिए त्याग मार्ग का अनुसरण कर आत्म-कल्याण करना। उन सब की नामावली।

# (१६) मृगापुत्रीय:-

सुग्रीव नगर के बलभद्र राजा के तरुग युवराज मृगापुत्र को एक मुनि के देखने से भोग विलासों से वैराग्यभाव का पैदा होना, पुत्र का कर्तव्य, माता पिता का वात्सल्य भाव, दीचा लेने के लिए आज्ञा प्राप्त करते समय उनकी तान्विक चर्चा, पूर्व जन्मों में नीच गतियों में भोगे हुए दुःखों की वेदना का वर्णन, आदर्श त्याग, संयम स्वीकार कर सिद्ध गति को प्राप्त करना।

# (२०) महा निर्प्रन्थीय:--

श्रेणिक महाराज और अनाथी मुनि का आश्रर्यकारक संयोग,अशरण भावना, अनाथता और सनाथता का विस्तृत वर्णन,कर्म का कर्ता तथा भोक्ता आत्मा ही हैं । इसकी प्रतीति, आत्मा ही अपना शत्रु और आत्मा ही अपना मित्र है। सन्त के समागम से मगधपति को पैदा हुआ आनन्द।

### (२१) समुद्र पालीय:--

चम्पा नगरी में रहने वाले, भगवान् महावीर के शिष्य पालित श्रावक का चरित्र, उसके पुत्र समुद्रपाल को एक चोर की दशा देखते ही उत्पन्न हुआ वैराग्यभाव, उनकी अडिग तपश्चर्या, त्याग का वर्णन।

#### (२२) रथनेमीय:--

भगवान् श्रिरष्टनेमि का पूर्व जीवन, तरुण वय में ही योग संस्कार की जागृति, विवाह के लिए जाते हुए मार्ग में एक छोटा सा निमित्त मिलना । यानि दीन एवं मूक पशु पिचयों से भरे हुए बाड़े को देख कर तथा ये बरातियों के भोजनार्थ मारे जावेंगे ऐसा सारिथ से जान कर उन पर करुणा कर, उन्हें वन्धन से मुक्त करवाना, पश्चात् वैराग्य भाव का उत्पन्न होना संयम स्वीकार करना, स्त्रीरस्न राजमती का श्रिभिनिष्क्रमण, रथनेमि तथा राजमती का एकान्त में त्राकरिमक मिलन, रथनेमि का कामातुर होना, राजमती की ऋडिगता, राजमती के उपदेश से संयम से विचलित रथनेमि का पुन: संयम में रिथर होना, स्त्रीशक्ति का ज्वलन्त दृष्टान्त ।

### (२३) केशी गौतमीय:--

श्रावस्ती नमरी में पहा मुनि केशी श्रमण से ज्ञानी मुनि गौतम स्वामी का मिलना, गम्भीर प्रश्नोत्तर, समय धर्म की महत्ता, प्रश्नोत्तरों से सब का समाधान श्रीर केशी श्रमण का भगवान महावीर द्वारा प्ररूपित श्राचार का ग्रहण।

#### (२४) समितियें:---

आठ प्रवचन माताओं का वर्णन, सावधानी एवं संयम का सम्पूर्ण वर्णन, कैसे चलना, बोलना, भिन्ना प्राप्त करना, व्यवस्था रखना, मन, वचन और काय मंयम की रचा आदि का विस्तृत वर्णन।

### (२५) यज्ञीय:---

याजक कौन हैं ? यज्ञ कौन मा ठीक हैं ? अप्रि कैसी होनी चाहिए ? ब्राह्मण किसे कहने हैं ? वेद का असली ग्रहस्य, सच्चा यज्ञ, जातिवाद का पूर्ण खण्डन, कर्मवाद का मण्डन अमण, म्रान, तपस्वी किसे कहते हैं ? संसार रूपी रोग की सच्ची चिकित्सा, सच्चे उपदेश का प्रभाव।

### (२६) समाचारी:---

साधक भिद्ध की दिनचर्या, उसके दस भेदों का वर्णन, दिवस का समय विभाग, समय धर्म को पहिचान कर काम करने की शिवा, मावधानता रखने पर विशेष जोर, घड़ी विना दिवस तथा रात्रि जानने की समयपद्धति ।

### (२७) खलुङ्कीय:---

गणधर गर्गाचार्य का साधक जीवन. गलियार बेलों के साथ शिष्यों की तुलना, स्वछन्दता का दुष्परिणाम. शिष्यों की आवश्यकता कहाँ तक हैं ? गर्गाचार्य का अपने सब शिष्यों को निरासक्त भाव से छोड़ कर एकान्त आत्म-कल्याण करना।

### (२८) मोत्तमार्ग गतिः—

मोद्ममार्ग के साधनों का स्पष्ट वर्णन, संसार के समस्त तन्त्रों के सान्त्रिक लच्चण, त्रात्म विकास का मार्ग सरलता से कैसे मिल सकता हैं ?

#### (२६) सम्यक्त्व पराक्रम:--

जिज्ञामा की सामान्य भूमिका से लेकर श्रन्तिम साध्य (मोत्त) प्राप्ति तक होने वाली समस्त भूमिकाश्रों का मार्मिक एवं सुन्दर वर्णन, उत्तम ७३ बोलो की पृच्छा, उनके गुण श्रीर लाभ।

# (३०) तपोमार्गः--

कर्मरूपी ईं धन को जलाने वाली अग्नि कौन सी है? तपश्चर्या का वैदिक, वैज्ञानिक, तथा आध्यात्मिक इन तीन दृष्टियों से निरीचण, तपश्चर्या के मिन्न २ प्रकार के प्रयोगों का वर्णन । और उनका शारीग्कि तथा मानसिक प्रभाव।

## (३१) चरण विधि:-

यह संसार पाठ सीखने की शाला है। प्रत्येक वस्तु में कुछ प्रहण करने योग्य, कुछ त्यागने योग्य, अोर कुछ उपे- चणीय गुण हुआ करने हैं। उनमें से यहाँ एक से लेकर तेतीस संख्या तक की वस्तुओं का वर्णन किया गया है। उपयोग यही धर्म है।

#### (३२) प्रमाद स्थान:--

प्रमाद स्थानों का चिकित्सा पूर्ण वर्णन, व्याप्त दु:ख से छूटने का एक मार्ग, तृष्णा, मोह और क्रोध का जन्म कहाँ से ? राग तथा द्वेष का मूल क्या है ? मन तथा इन्द्रियों के असंयम के दुष्परिणाम, मुमुद्ध की कार्य दिशा।

# (३३) कर्म प्रकृति:---

जन्म मरण के दु:खों का मूल कारण क्या है ? त्राठ कर्मों के नाम, मेद, उपभेद, तथा उनकी भिन्न भिन्न स्थिति एवं परिणाम का संचिप्त वर्णन ।

#### (३४) लेश्या:---

स्रच्म शरीर के भाव अथवा शुभाशुभ कर्मों के परिणाम, छ: लेश्याओं के नाम, रंग, रस, गन्ध, स्पर्श, परिणाम, लच्चण, स्थान, स्थिति, गति, जघन्य उत्कृष्ट स्थिति आदि का विस्तृत वर्णन । किन किन दोषों एवं गुणों से असुन्दर एवं सुन्दर भाव पदा होते हैं । स्थूल किया से स्रच्म मन का सम्बन्ध, कन्नाषित अथवा अप्रसन्न मन का आत्मा पर क्या ग्रसर पड़ता है ? मृत्यु से पहले जीवन कार्य्य के फल का विचार !

(३५) अगागागध्ययन:--

गृह-मंसार का मोह, संयमी की जवाबदारी, त्याग की सावधानता. प्रलोभन तथा दोप के निमित्त मिलने पर समभाव कीन रख सकता है ? निरामिक्त की वास्तविकता, श्रीर ममत्व का त्याग।

(३६) जीवाजीव विभक्ति:--

सम्पूर्ण लोक के पदार्थों का विस्तृत वर्णन, मुक्ति की योग्यता, मंमार का इतिहाम, शुद्ध चंतन्य की स्थिति, संसारी जीवों की भिन्न भिन्न गितयों में क्या दशा होती है ? एकेन्द्रिय, डीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, तथा पश्चेन्द्रिय जीवों के भेद प्रभेदों का विस्तृत वर्णन, जड़ पदार्थों का वर्णन, सब की पृथक् पृथक् स्थिति, जीवात्मा पर आत्मा का क्या असर पड़ता है ? फल हीन तथा सफल मृत्यु की साधना की कल्यपित तथा सुन्दर भावना का वर्णन।

इन मब बातों का वर्णन कर भगवान महावीर स्वामी का मोच गमन।

(२) दशर्वकालिक सूत्र:--

शयंभव स्वामी ने अपने पुत्र मनक शिष्य की केवल ६ माम आयु शेष जान कर विकाल अर्थात् दोपहर से लगा कर थोड़ा दिन शेष रहने तक चौदह पूर्व तथा अङ्ग शास्त्रों से दस अध्ययन निकाले । इस लिए यह स्नत्र दश्वेंकालिक कहा जाता है । आत्म प्रवाद पूर्व में स 'ख्रुजीवणीय'' अध्ययन, कर्म प्रवाद में से पिएडेंक्णा, सत्य प्रवाद में से वाक्यशुद्धि, और प्रथम, दितीय आदि अध्ययन नववें प्रत्यां क्यान पूर्व की तीसरी वस्तु से उद्धृत किये गये हैं। इस सूत्र में दस अध्ययन और दो चूलिकायें हैं। अध्ययनों के नाम इस प्रकार हैं:—

(१) द्रुमपुष्पिकाः—

धर्म की वास्तिवक व्याख्या, सामाजिक, राष्ट्रीय दृथा आध्यात्मिक इष्टियों से उमकी उपयोगिता और, असका फल, भिन्न तथा अमर जीवन की तलना, भिन्न की मिन्ना वृत्ति मामाजिक जीवन पर भार रूप न होने का

(२) श्रामएय पूर्वक:—

वामना एवं विकल्पों के श्राधीन हो कर क्या

माधुता की श्राराधना हो मकती है ? श्रादर्श त्यागी
कौन ? श्रातमा में बीज रूप में क्रिपी हुई वासनाश्रों से

जब चित्त चंचल हो उठे तब उसे रोकने के सरल एवं

सफल उपाय, रथनेमि श्रीर राजीवती का मार्किक प्रसङ्ग

रथनेमि की उद्दीप्त काम वासना, किन्तु राजीमती की

निरचलता, प्रवल प्रलोभनों में से रथनेमि का उद्याह,
स्त्री शक्ति का ज्वलन्त उदाहरण ।

#### (३) द्वल्लकाचार:-

मिचु के संयमी जीवन को सुरिवत रखने के लिए महिषयों द्वारा प्ररूपित चिकित्सा पूर्ण ५२ निषधात्मक नियमों का निदर्शन, अपने कारण किमी जीव को थोड़ा सा भी कष्ट न पहुँचे उस वृत्ति से जीवन निर्वाह करना। आहार शुद्धि, अपरिग्रह बुद्धि, शरीर सत्कार का त्याग, गृहस्थ के साथ अति परिचय बढ़ाने का निषध, अनुप-योगी वस्तुओं तथा कियाओं का त्याग।

### (४) पड जीवनिका :--

- गद्य विभाग:—श्रमण जीवन की भूमिका में प्रवेश करने वाले साधक की योग्यता कैमी और कितनी होनी चाहिए? श्रमण जीवन की प्रतिज्ञा के कठिन व्रतों का सम्पूर्ण वर्णन, उन्हें प्रसन्नता पूर्वक पालने के लिए जागृत वीर साधक की प्रवल अभिलाषा।
- पद्य विभाग: काम करने पर भी पापकर्म का बन्ध न होने के सरल मार्ग का निर्देश, ऋहिंसा एवं संयम में विवेक की आवश्यकता, ज्ञान से लेकर सुक्त होने तक की समस्त भूमिकाओं का कम पूर्वक विस्तृत वर्णन, कीन सा साधक दुर्गति अथवा सुगति को प्राप्त होता है। साधक के आवश्यक गुण कीन कीन से हैं?

### ( ५ ) पिएडेपखा:--

प्रथम उद्देशक:-भिद्धा की व्याख्या, भिद्धा का श्रिधकारी कौन ? भिद्धा की गवेषणा करने की विधि, किस मार्ग से किस तरह गमनागमन किया जाय ? चलने, बंलिन श्रादि कियाओं में कितना सावधान रहना चाहिए ? कहाँ से भिन्ना प्राप्त की जाय श्रीर किस प्रकार प्राप्त की जाय ? गृहस्थ के यहाँ जाकर किस तरह से खड़ा होना चाहिए ? निर्दोष मिन्ना किसे कहते हैं ? कैसे दाता से भिन्ना लेनी चाहिए ? भोजन किस तरह करना चाहिए ? प्राप्त भोजन में किस तरह सन्तुष्ट रहा जाय? इत्यादि बातों का स्पष्ट वर्शन है ।

#### द्वितीय उद्देशकः-

भिद्या के समय ही भिद्या के लिए जाना चाहिए। थोड़ी मी भी भिद्या का असंग्रह। किमी भी भेदभाव के विना शुद्र आचरण एवं नियम वाले घरों से भिद्या लेना, रम बृति का त्याग।

# (६) धर्मार्थ कामाध्ययन:-

मोत्तमार्ग का साधन क्या है ? श्रमण जीवन के लिए श्रावश्यक १८ नियमों का मार्मिक वर्णन, श्राहंसा पालन किस लिए ? सत्य तथा श्रसत्य व्रत की उपयोगिता केमी श्रीर कितनी है ? मैधुन ष्ट्रित से कौन कौन से दोष पदा होते हैं ? ब्रह्मचर्य्य की श्रावश्यकता । परिग्रह की मार्मिक व्याख्या, रात्रि भोजन किस लिए वर्ज्य है ? सूच्म जीवों की दया किस जीवन में कितनी शक्य है ? भिचुत्रों के लिए कौन कौन से पदार्थ श्रकल्प्य हैं ? शरीर-सत्कार का त्याग क्यों करना चाहिए ?

(७) वाक्य शुद्धि:--

वचन शुद्धि की त्रावश्यकता, वाणी क्या चीज' है ? वाणी के त्रातिच्यय से हानि, भाषा के व्यवहारिक प्रकार, उनमें से कौन कौन सी भाषाएं वर्ज्य हैं श्रीर किस लिये ? कैसी सत्य वाणी बोलनी चाहिए ? किसी क्या दिल न दु:खे श्रीर व्यवहार भी चलता रहे तथा संयमी जीवन में वाधक न हो ऐसी विवेक पूर्ण वाणी का उपयोग।

(=) ग्राचरण प्रशिधिः—

सद् गुणों की सच्ची लगन किसे लगती हैं ? सदाचार मार्ग की कठिनता, साधक भिन्न २ कठिनताओं को किम प्रकार पार करें ? कोधादि आत्मिरिपुओं को किस प्रकार जीता जाय ? मानिसक, वाचिक, तथा कार्यिक ब्रह्मचर्र्य की रहा । अभिमान कैसे दूर किया जाय ? ज्ञान का मदुपयोग । माधु को आदरणीय एवं त्याज्य क्रियाएँ, माधु जीवन की ममस्याएं और उनका निराकरण ।

(ह) विनय समाधि:<del>--</del>

प्रथम उद्देशक—विनय की व्यापक व्याख्या, गुरुकुल में गुरुदेव के प्रति श्रमण साधक सदा भक्ति भाव रक्षे । श्रविनीत साधक श्रपना पतन स्वयमेव किस तरह करता है ? गुरु को वय श्रथवा ज्ञान में छोटा जान कर उनकी श्रविनय करने का भंयकर परिणाम । ज्ञानी साधक के लिये भी गुरुभक्ति की श्रावश्यकता, गुरुभक्त शिष्य का विकास । विनीत साधक के विशिष्ट लच्चण ।

- द्वितीय उद्देशक: च्यूच के विकास के समान आध्यात्मिक मार्ग के विकास की तुलना, धर्म से लेकर उसके अन्तिम परिणाम तक का दिग्दर्शन, विनय तथा अविनय के परिणाम। विनय के शत्रुओं का मार्मिक वर्णन।
- तृतीय उद्देशक: -पूज्यता की आवश्यकता है क्या ? आदर्श पूज्यता कौन सी है ? पूज्यता के लिये आवश्यक गुगा। विनीत साधक अपने मन, वचन और काया का कैसा उप-योग करे ?
- चतुर्थ उद्देशक:—समाधि की व्याख्या, और उसके चार साधन, आदर्श ज्ञान, आदर्श विनय, आदर्श तप और आदर्श आचार की आराधना किस प्रकार की जाय ? उनकी साधना में आवश्यक जागृति।

#### (१०) भिद्ध नाम:--

मचा त्याग भाव कब पदा होता है ? कनक तथा कामिनी के त्यागी माधक की जवाबदारी, यति जीवन पालने की प्रतिज्ञात्रों पर दृढ़ केंसे रहा जाय ? त्याग का सम्बन्ध बाह्य वेश से नहीं किन्तु त्रात्म विकाम के माथ है । त्रादर्श भिच्च की कियाएं।

# (११) रति वाक्य ( प्रथम चूलिका ):---

गृहस्थ जीवन की अपेद्या साधु जीवन क्यों महत्वप्ण है ? भिच्च परम पूज्य होने पर भी शामन के नियमों को पालने के लिये बाध्य हैं। वासना में संस्कारों का जीवन पर असर, संयम से चलित चित्त रूपी घोड़े को रोकन के अठारह उपाय, संयमी जीवन से पतित साधु की भयंकर परिस्थिति। उनकी भिन्न २ जीवों के साथ तुलना, पतित साधु का पश्चाताप, संयमी के दुःख की च्राण भङ्गरता और अष्ट जीवन की भयंकरता, मन स्वच्छ रखने का उपदेश।

# (१२) विविक्त चर्म्या (द्वितीय चूलिका ):-

एकान्त चर्या की व्याख्या, संमार के प्रवाह में बहते हुए जीवों की दशा, इस प्रवाह के विरुद्ध जाने का अधिकारी कीन हैं ? आदर्श एक चर्या, तथा स्वच्छन्दी एक चर्या की तुलना, आदर्श एक चर्या के आवश्यक गुण तथा नियम। एकान्त चर्या का रहस्य और उसकी योग्यता का अधिकार, मोच फल की प्राप्ति।

### (१) नन्दी सूत्र:--

नन्दी शब्द का अर्थ मंगल या हप है। हप, प्रमोद और मंगल का कारण होने से और पांच ज्ञान का स्वरूप बताने वाला होने से यह स्त्र नन्दी कहा जाता है। इम स्त्र के कर्ता देव—वाचक चमा श्रमण कहे जाने हैं। इम स्त्र का एक ही अध्ययन है। इसके आरम्भ में स्थिवरावली कही गई है। इसके बाद श्रोताओं के दृष्टान्त दिए गए हैं। बाद में पांच ज्ञान का स्वरूप प्रतिपादन किया गया है। टीका में औत्पातिकी आदि चारों बुद्धियों की रोचक कथाएं दी गई हैं। द्वादशाङ्ग की हुएडी और कालिक, उत्कालिक शास्त्रों के नाम भी इसमें दिए गए हैं। यह स्त्र उत्कालिक है।

- (२) अनुयोगद्वार :—अगु अर्थात् संचिप्त स्त्र को महान् अर्थ के साथ जोड़ना अनुयोग है। अथवा अध्ययन के अर्थ व्याख्यान की निधि को अनुयोग कहते हैं। जिस प्रकार द्वार, नगर-प्रवेश का साधन है। द्वार न होने से नगर में प्रवेश नहीं हो सकता। एक दो द्वार होने से नगर दु:ख से प्रवेश योग्य होता है। परन्तु चार द्वार एवं उपद्वार वाले नगर में प्रवेश सुगम है। उसी प्रकार शास्त्र रूपी नगर में प्रवेश करने के भी चार द्वार (साधन) हैं। इन द्वारों एवं उपद्वारों से शास्त्र के जटिल अर्थ में सुगमता के साथ गित हो सकती है। इस सूत्र में शास्त्रार्थ के व्याख्यान की निधि के उपायों का दिग्दर्शन है। इसी लिये इसका नाम अनुयोग द्वार दिया गया है। यों तो मभी शास्त्रों का अनुयोग होता है। परन्तु यहाँ आवश्यक के आधार से अनुयोग द्वार का वर्णन है। इसमें अनुयोग के सुख्य चार द्वार बताये गये हैं:—
  - (१) उपक्रम (२) निचेष (३) अनुगम (४) नय।
    नाम, स्थापना, द्रच्य, चेत्र,काल और भाव के भेद से तथा
    आनुपूर्वी नाम प्रमाण, वक्तव्यता, अर्थाधिकार और समवतार
    के भेद से उपक्रम के छः भेद हैं। आनुपूर्वी के दस भेद बताये
    गये हैं। इसी प्रकार नाम के भी एक दो यावत् दस नाम इस
    प्रकार दस भेद हैं। इन नामों में एक दो आदि भेदों का
    वर्णन करते हुए स्त्री,पुरुष,नपुंसक लिङ्ग,आगम,लोप,प्रकृति,
    विकार, छः भाव, सात स्वर, आठ विभक्ति, नव रस आदि

का वर्णन है। प्रमाण वर्णन के प्रमंग में व्याकरण के तिद्वत, समास आदि का वर्णन दिया गया है। द्रव्य, चेत्र, काल और भाव प्रमाण के भेदों का स्वरूप बताने हुए, धान्य का मान, हाथ दर्ग्ड, धनुष आदि का नाप, गुंजा, काकणी, माशे आदि का तोल, अंगुल, नारकादि की अवगाहना, समय, आविलका, पल्योपम, सागरोपम आदि नग्कादि की स्थिति, द्रव्य एवं शरीर का वर्णन, बढ़, मुक्त, औदाग्कि, वैक्रियक आदि का अधिकार, प्रत्यच अनुमान, आगम, उपमान प्रमाण, ज्ञान, दर्शन, चाग्त्रि, गुण प्रमाण, नय प्रमाण, मंख्या प्रमाण आदि अनेक विषयों का वर्णन है। इसमें मंख्य, अमंख्य और अनन्त मंख्याओं का अधिकार भी है। आगे वक्तव्यता, अर्थाविकार और ममवतार का वर्णन दिया गया है। बाद में अनुयोग के शेष ढार, निचेष, अनुगम, और नयों का वर्णन है। यह सूत्र उत्कालिक है।

#### २०५--छेद सूत्र चार:-

- (१) दशाश्रुत म्कंघ (२) बृहत्कल्प सूत्र !
- (३) निर्शाथ सूत्र (४) व्यवहार सूत्र ।
- (१) दशाश्रुत स्कंध: इम स्रत्र का विषय यों तो अन्य स्त्रों में प्रतिपादित है। फिर भी शिष्यों की मुगमता के लिए प्रत्याख्यान पूर्व से उद्धृत कर दस अध्ययन रूप इस स्त्र की रचना की गई है। इसके रचिंयता भद्र बाहु स्वामी हैं। ऐसा टीकाओं से ज्ञात होता है। इस स्त्र के दम

अध्ययन होने से इसका नाम दशाश्रन स्कन्ध है। पहली दशा में असमाधि के स्थानों का वर्णन है। दूसरी दशा में इकीस शवल दोप दिये गये हैं। तीमरी दशा में तेतीस अशातनाएं प्रतिपादिन हैं। चंाथी दशा में आचार्य की आठ सम्पदाओं का वर्णन है। और आचार, श्रुत, विचेपणा एवं दोप निर्धातन रूप चार विनय तथा चार विनय प्रतिपत्ति का कथन है। पांचवीं दशा में दम चिन समाधि आदि का वर्णन है। पांचवीं दशा में दम चिन समाधि आदि का वर्णन है। छठी दशा में श्रावक की ग्यारह प्रतिमाएं और सातवीं दशा में साधु की बारह प्रतिमायें तथा प्रतिमाधारी साधु के कर्नव्याकर्तव्य वर्णित हैं। आठवीं दशा में पंच कल्याण का वर्णन दिया गया है। नवमी दशा में तीस महा मोहनीय कर्म के बोल और उनके त्याग का उपदेश है। दश्वीं दशा में नव निदान (नियाणा) का सविस्तर वर्णन एवं निदान न करने का उपदेश है। यह कालिक सूत्र है।

(२) व्रहत्कल्प स्रत्र—कल्प शब्द का अर्थ मर्यादा है। माधु धर्म की मर्यादा का प्रतिपादक होने से यह व्रहत्कल्प के नाम से कहा जाता है। पाप का विनाशक, उत्मर्ग अपवाद रूप मार्गों का दर्शक, माधु के विविध आचार का प्ररूपक, इत्यादि अनेक बातों को बतलाने वाला होने से इसे व्रहत्कल्प कहा जाता है। इसमें आहार, उपकरण किया-क्लेश, गृहस्थों के यहाँ जाना, दीचा, प्रायश्वित, परिहार विश्वद्धि चारित्र, दूसरे गच्छ में जाना, विहार, वाचना

स्थानक, सहाय देना त्र्यौर समभाना, इत्यादि विषयक साध्वाचार का कथन है। यह कालिक सत्र है।

- (३) निशीध स्त्र—निशीध शब्द का ऋषं है प्रच्छन्न ऋषीत् छिपा हुआ। इस शास्त्र में सब की न बताने योग्य बातों का वर्णन है। इसलिए इस स्त्र का नाम निशीध है। अथवा जिस प्रकार निशीध ऋषीत् कतक दृत्त के फल की पानी में डालने से मल नीचे बठ जाता है। उमी प्रकार इस शास्त्र के ऋध्ययन से भी आठ प्रकार के कर्म रूप पंक्र का उपशम, चय ऋथवा चयोपशम हो जाता है। इस लिए इसे निशीध कहते हैं। यह स्त्र नववें प्रत्याख्यान पूर्व की तृतीय वस्तु के बीसवें प्राभृत से उद्धृत किया गया है। इस स्त्र में बीस उद्देशे हैं। पहले उद्देशे में गुरु मासिक प्रायश्चित, दूसरे से पांचवें उद्देशे तक लघुमासिक प्रायश्चित, बारहवें से उन्नीसवें उद्देशे तक लघु चातुर्मासिक प्रायश्चित का वर्णन है। बीसवें उद्देशे में प्रायश्चित की विधि बतलाई गई है। यह कालिक सत्र है।
- (४) व्यवहार स्त्र: जिसे जो प्रायिश्वत त्राता है। उसे वह प्राय-श्वित देना व्यवहार है। इस स्त्र में प्रायिश्वत का वर्णन है। इस लिए इस स्त्र को व्यवहार स्त्र कहते हैं। इस स्त्र में दस उद्देशे हैं। पहले उद्देशे में निष्कपट श्रीर सकपट श्रालोचना का प्रायिश्वत, प्रायिश्वत के भांगे एकल विहारी साधु, शिथिल होकर वापिस गच्छ में श्राने वाले, गृहस्थ होकर पुन:

साधु बनने वाले, परमत का पिरचय करने वाले, आलोचना सुनने के अधिकारी, इत्यादि विषयों का वर्णन है। दूसरे उद्देशे में दो या अधिक समान समाचारी वाले दोषी साधुओं की शुद्धि, सदोषी, रोगी, आदि की वैयाकृत्य, अनवस्थितादि का पुन: संयमारोपण, अभ्याख्यान चढ़ाने वाले, गच्छ को त्याग कर फिर गच्छ में आने वाले. एक पाचिक साधु और माधुओं का परस्पर संभोग इत्यादि विषयक वर्णन है। तीसरे उद्देशे में गच्छाधिपति होने वाले साधु, पदवी धारक के आचार, थोड़े काल के दीचित की पदवी, युवा साधु को आचार्य्य, उपाध्याय आदि से अलग रहने का निषेध, गच्छ में रह कर तथा छोड़ कर अनाचार सेवन करने वाले को सामान्य साधु एवं पदवीधारी को पद देने वावत काल मर्यादा के साथ विधि निषेध, मृषावादी को पद दंने का निषेध आदि का वर्णन है।

चौथे उद्देशे में आचार्य्य आदि पदनी धारक का पिश्वार एवं ग्रामानुग्राम निचरने हुए उन का पिश्वार, आचार्य्य आदि की मृत्यु पर आचार्य्य आदि स्थापन कर रहना, न रहने पर दोष, युवाचार्य्यकी स्थापना, भोगानली कर्म उपशमाने, बड़ी दीचा देना, ज्ञानादि के निमित अन्य गच्छ में जाना, स्थितर की आज्ञा निना निचरने का निषेध, गुरु को कैसे रहना, दो साधुओं के समान होकर रहने का निषेध, आदि बातों का वर्णन है । पांचवे उद्देशे में साध्वी का आचार, स्रत्र भूलने पर भी स्थितर को पद की योग्यता, माधु साध्वी के १२ सम्भोग, प्रायिश्वत

देने के योग्य श्राचार्य श्रादि एतं साधु-पाध्वी के परस्पर वैयावृत्य श्रादि बानों का वर्णन है। अठे उद्देशे में सम्बन्धियों के यहाँ जाने की विधि, श्राचार्य्य उपाध्याय के श्रानिशय. पठित श्रपठित साधु सम्बन्धी. खुले एवं ढके स्थानक में रहने की विधि, मथुन की इच्छा का प्रायश्चित्त, श्रन्य गच्छ से श्राये हुए माधु साध्वी इत्यादि विषयक वर्णन है।

सातवें उद्देशे में मंभोगी साधु माध्वी का पारम्पिक आचार, किस अवस्था में किस माधु को प्रत्यत्व अथवा परोत्त में विसंभोगी करना, माधु का माध्वी को दीचा देना, साधु साध्वी की आचार भिन्नता, रक्तादि के अस्वाध्याय, साधु साध्वी को पदवी देने का काल, एका-एक साधु साध्वी की मृत्यु होने पर साधिमक माधुओं का कर्तव्य, साधु के रहने के स्थान को वेचने या भाड़े देने पर शाय्यातर सम्बन्धी विवेक, राजा का परिवर्तन होने पर नवीन राज्याधिकारियों से आज्ञा मांगना आदि वातों का वर्णन है ।

त्राठवें उद्देश में चौमास के लिए शय्या, पाट, पाटलादि माँगने की विधि, स्थविर की उपाधि, प्रतिहारी पाट पाटले लेने की विधि, भूले उपकरण ग्रहण करने एवं अन्य के लिए उपकरण मांगने की विधि का वर्णन है। नववें उद्देश में शय्यातर के पाहुँने आदि का आहारादि ग्रहण तथा साधु की प्रतिमाओं की विधि का वर्णन है। दसवें उद्देश में यवमध्य एवं वज्रमध्य प्रतिमाओं की विधि , पांच व्यवहार, विविध चौभिक्षियें, बालक को दीवा देने की विधि, दीचा लेने के

बाद कब सूत्र पढ़ाना, दम प्रकार की वैयावच्च से महानिर्जरा एवं प्रायश्चित्त का स्पर्शकरण इत्यादि विषयों का वर्णन है। यह सूत्र कालिक है।

### २०६--वाचना के चार पात्र:--

- (१) विनीत ।
- (२) चीरादि विगयों में त्रासिक न रखने वाला।
- (३) क्रोध को शान्त करने वाला।
- (४) श्रमायी माया-कपट न करने वाला।
- ये चार व्यक्ति वाचना के पात्र हैं।

#### २०७--वाचना के चार ऋपात्र :---

- (१) ऋविनीत ।
- (२) विगयों में त्रासक्ति रखने वाला।
- (३) ऋशान्त (क्रोधी)।
- (४) मायाची (छल करने वाला)।
- ये चार व्यक्ति वाचना के ऋयोग्य हैं।

#### २०८—श्रनुयोग के चार द्वार :---

- (१) उपक्रम । (२) निचेष ।
- (३) अनुगम ।
- (४) नय ।
- (१) उपक्रम:-द्र रही हुई वस्तु को त्रिभिन्न प्रतिपादन प्रकारों से समीप लाना श्रीर उसे नित्तेष योग्य करना उपक्रम कहलाता है। अथवा प्रतिपाद्य वस्तु को नित्तेप योग्य करने वाले गुरु के वचनों को उपक्रम हकते हैं।

- (२) नित्तेप:--प्रतिपाद्य वस्तु का स्वरूप समभाने के लिए नाम, स्थापना त्रादि भेदों से स्थापन करना नित्तेप हैं।
- (३) अनुगम:-- सूत्र के अनुकूल अर्थ का कथन अनुगम कहलाता है। अथवा सूत्र का व्याख्यान करने वाला वचन अनुगम कहलाता है।
- (४) नय- अनन्त धर्म वाली वस्तु के अनन्त धर्मों में से इतर धर्मों में उपेचा रखने हुए विविच्चित धर्म रूप एकांश को ग्रहण करने वाला ज्ञान नय कहलाता है।

निचेप की योग्यता को प्राप्त नस्तु का निचेप किया जाता है। इस लिए निचेप की योग्यता कराने वाला उपक्रम प्रथम दिया गया है। श्रोर उसके बाद निचेप। नामादि भेदों से व्यवस्थापित पदार्थों का ही व्याख्यान होता है। इस लिए निचेप के बाद अनुगम दिया गया है। व्याख्यात वस्तु ही नयों से विचारी जाती है, इसलिए अनुगम के पश्चात नय दिया गया है। इस प्रकार अनुयोग व्याख्यान का क्रम होने से प्रस्तुत चारों द्वारों का उपरोक्त क्रम दिया गया है।

( ऋनुयोग द्वार सूत्र ५६ )

#### २०हः—निचेष चारः—

यावन् मात्र पदार्थों के जितने तिचेप हो सकें उतने ही करने चाहिए। यदि विशेष तिचेप करने की शक्ति न हो तो चार निचेप तो अवश्य ही करने चाहियें। ये चार भेद नीचें दिये जाते हैं:--

- (१) नाम निचेष (२) स्थापना निचेष ।
- (३) द्रव्य नित्तेप (४) भाव नित्तेष ।

नाम निचेप: — लोक व्यवहार चलाने के लिए किसी दूसरे
गुणादि निमित्त की अपेद्या न रख कर किसी पदार्थ की
कोई मंज्ञा रखना नाम निचेप हैं। जैसे किसी बालक का
नाम महावीर रखना। यहाँ बालक में वीरता आदि गुणों
का ख्याल किए विना ही 'महावीर' शब्द का संकेत किया
गया है। कई नाम गुण के अनुसार भी होने हैं। परन्तु
नाम निचेप गुण की अपेद्या नहीं करता।

स्थापना निच्चेप:-प्रतिपाद्य वस्तु के सदश अथवा विसदश आकार वाली वस्तु में प्रतिपाद्य वस्तु की स्थापना करना स्थापना निच्चेप कहलाता है। जैसे जम्बू द्वीप के चित्र को जम्बू द्वीप कहना या शतरंज के मोहरों को हाथी, घोड़ा, वजोर आदि कहना।

किसी पदार्थ की भूत और भविष्यत् कालीन पर्याय के नाम का वर्तमान काल में व्यवहार करना द्रव्य निचेष है। जैसे राजा के मृतक शारीर में "यह राजा है" इस प्रकार भूत-कालीन राजा पर्याय का व्यवहार करना, अथवा भविष्य में राजा होने वाले युवराज को राजा कहना।

कोई शास्त्रादि का ज्ञाता जब उस शास्त्र के उपयोग से शून्य होता है। तब उसका ज्ञान द्रच्य ज्ञान कहलायेगा।

" अनुपयोगो द्रव्यमिति वचनात् "

श्रर्थात् उपयोग न होना द्रव्य है। जैसे सामायिक का ज्ञाता जिस समय सामायिक के उपयोग से शून्य है। उम समय उसका सामायिक ज्ञान द्रव्य सामायिक ज्ञान कहलायेगा।

भाव निकेप:—पर्याय के त्रानुसार वस्तु में शब्द का प्रयोग करना भाव निकेप हैं। जैसे राज्य करने हुए मनुष्य को राजा कहना। सामायिक के उपयोग वाले को सामायिक का झाता कहना।

> ( श्रनुयोगद्वार सूत्र निर्नेपाधिकार ) (न्यायप्रदीप )

२१०-चस्तु के स्व पर चतुष्टय के चार मेदः-

(१) द्रव्य (२) चेत्र (३) काल (४) भाव।

जैन दर्शन अनेकान्त दर्शन है। इसके अनुसार वस्तु में अनेक धर्म रहते हैं। एवं अपेका मेद से परस्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाले धर्मों का भी एक ही वस्तु में सामञ्जस्य होता है। जैसे अस्तित्व और नास्तित्व। ये दोनों धर्म यों तो परस्पर विरुद्ध हैं। परन्तु अपेक्षा मेद से एक ही वस्तु में सिद्ध हैं। जैसे घट पदार्थ स्व चतुष्टय की अपेक्षा अस्ति धर्म वाला है। और पर चतुष्टय की अपेक्षा नास्ति धर्म वाला है। स्व चतुष्टय से वस्तु के निजी द्रच्य, क्षेत्र, काल और भाव लिए जाते हैं। और पर चतुष्टय से परद्रच्य, परकेत्र, परकाल और परभाव लिये जाते हैं। द्रच्य, चेत्र, काल, भाव की सामान्य च्याख्या सोदाहरण निम्न प्रकार है।

द्रच्य:—गुर्गों के समूह को द्रव्य कहते हैं—जैसे जड़ता आदि घट के गुर्गों के समूह रूप से घट है। परन्तु चैतन्य आदि जीव के गुर्गों के समूह रूप से वह नहीं है। इस प्रकार घट स्व द्रव्य की अपेका से अस्ति धर्म वाला है। एवं पर द्रव्य (जीव द्रव्य) की अपेका वह नास्ति धर्म वाला है।

चेत्र:—निश्चय से द्रव्य के प्रदेशों को चेत्र कहते हैं। जैसे
घट के प्रदेश घट का चेत्र हैं और जीव के प्रदेश जीव
का चेत्र हैं। घट अपने प्रदेशों में रहता है। इस लिए वह
स्व चेत्र की अपेचा सत् एवं जीव प्रदेशों में न रहने से
जीव के चेत्र की अपेचा से असत् है। व्यवहार में वस्तु
के आधार भूत आकाश प्रदेशों को जिन्हें वह अवगाहती
है, चेत्र कहते हैं। जैसे व्यवहार दृष्टि से चेत्र की अपेचा
घट अपने चेत्र में रहता है। पर चेत्र की अपेचा जीव के
चेत्र में वह नहीं रहता है।

काल:—वस्तु के परिशामन को काल कहते हैं। जैसे घट स्वकाल से वसन्त ऋतु का है और शिशिर ऋतु का नहीं है।

भाव: - वस्तु के गुण या स्वभाव को भाव कहते हैं। जैसे घट स्वभाव की अपेदा से जलधारण स्वभाव वाला है। किन्तु वस्त्र की तरह आवरण स्वभाव वाला नहीं है। अथवा घटत्व की अपेदा सद् रूप और पटत्व की अपेदा असद् रूप है। इम प्रकार प्रत्येक वस्तु स्व चतुष्टय की ऋषेन्ना मद्-रूप एवं पर चतुष्टय की ऋषेन्ना ऋमद् रूप है।

( न्यायप्रदीप श्रध्याय ७ ) ( रत्नाकरावतारिका परिच्छेद ४ सृत्र १५ की टीका )

२११--- अनुयोग के चार भेद:-

- (१) चरण करणानुयोग (२) धर्म कथानुयोग।
- (२) गिरातानुयोग (४) द्रव्यानुयोग ।

चरण करणानुयोग:—व्रत. श्रमण धर्म, संयम, वंयावृत्य, गुप्ति, क्रोधनिग्रह त्रादि चरण हैं। पिएड विशुद्धि, समिति, पडिमा त्रादि करण हैं। चरण करण का वर्णन करने वाले त्राचाराङ्गादि शास्त्रों को चरण करणानुयोग कहते हैं।

धर्म कथानुयोगः—धर्म कथा का वर्णनं करने वाले ज्ञाताधर्म-कथाङ्ग, उत्तराध्ययन त्रादि शास्त्र धर्म कथानुयोग हैं।

गिषतानुयोगः—सूर्यप्रज्ञप्ति त्यादि गिषात प्रधान शास्त्र गिषाता-नुयोग कहलाते हैं।

द्रच्यानुयोगः—द्रच्यः पर्याय त्रादि का च्याग्व्यान करने वाले दृष्टिवाद त्रादि द्रच्यानुयोग हैं।

(दशवैकालिक सूत्र मटीक पृष्ठ ३ निर्युक्ति गाथा ३)

२१२-काव्य के चार भेद:-

(१) गद्य (२) पद्य (३) कथ्य (४) गेय ।

गद्य:--जो काव्य अन्द बद्ध न हो वह गद्य काव्य है।

पद्य:--छन्द बद्ध काच्य पद्य है।

कथ्य:--कथा प्रधान काव्य कथ्य है।

गेय:--गायन के योग्य काव्य को गेय कहते हैं।

कथ्य और गेय काव्य का गद्य और पद्य में ममावेश हो जाने पर भी कथा और गान धर्म की प्रधानता होने से ये अलग गिनाए गए हैं।

(ठाणांग ४ सूत्र ३७६)

# २१३--चार शुभ और चार अशुभ गगः--

तीन अत्तर के समूह को गण कहते हैं। आदि मध्य श्रीर अन्त अत्तरों के गुरु लघु के विचार से गणों के आठ भेद हैं।

नीचे लिखे सूत्र से त्राट गण मरलता से याद किए जा मकते हैं।

"य माताराज भान मल गम्"

य (यगगा)

मा (मगरा)

ता (तगण्) ज (जगण्)

रा (रगण) भा (भगण)

न (नगग)

म (सगरा)

ये आठ गरा हैं।

'ल' लघु के लिए और 'ग' गुरु के लिए हैं।

जिस गण को जानना हो, उपर के सूत्र में गण के अचर के माथ आगे के दो और अचर मिलाने से वह गण बन जायगा । जैसे यगण पहचानने के लिए 'य' के आगे के दो अचर और मिलाने से यमाता हुआ। इसमें 'य' लघु है, 'मा' और 'ता' गुरु हैं। अर्थात् आदि अचर के लघु और शेष दो अचरों के गुरु होने से यगण (155) होता है। यदि नगण जानना हो, तो न के आगे के दो अच्चर "स ल" मिलाने से "नसल" हुआ अर्थात् जिसमें तीनों अच्चर लघु हों, वह नगण जानना चाहिए।

संत्रेप में यों कह सकते हैं कि भगण में आदि गुरु जगण में मध्य गुरु और सगण में अन्त गुरु और शेष अत्तर लघु होते हैं। ( S ) यह निशान गुरु का है और (।) यह निशान लघु का है। जैसे—

> भगण ऽ।। यथा:-भारत जगण ।ऽ। यथा:-बरात सगण ।।ऽ यथा:-भरती

यगण में आदि लघु, रगण में मध्य लघु और तगण में अन्त लघु और शेष अचर गुरु होते हैं:—

> यगण ।ऽऽ यथा:-बराती रगण ऽ।ऽ यथा:-भारती तगण ऽऽ। यथा:-मायाल

पगण में तीनों अचर गुरु और नगण में तीनों अचर लघु होते हैं। जैसे:—

मगरा ऽऽऽ यथा:-जामाता नगरा ॥ यथा:-भरत

मंचेप में इन आठ गर्णों का लचण इस प्रकार बतलाया गया है। यथा:---

त्र्यादिमध्यावसानेषु, भजसा यान्ति गौरवम् । यरता लाघवं यान्ति, मनौ तु गुरुलाघवम् ॥१॥ त्रर्थान्:--भगण, जगण त्रीर सगण, त्रादि मध्य त्रीर त्रव सान (त्र्यन्त) में गुरु होते हैं। त्रीर यगण, रगण त्रीर तगण त्रादि मध्य, त्रवसान में लघु होते हैं। मगण सर्व-गुरु त्रीर नगण सर्व लघु होता है।

पिङ्गल शास्त्र के अनुसार इन आठ गणों में यगण मगण, भगण और नगण ये शुभ और जगण, रगण,सगण और तगण ये अशुभ माने गये हैं। (सरल पिङ्गल)

२१४--चार इन्द्रियां प्राप्यकारी हैं:-

विषय को प्राप्त करके त्रार्थात् विषय से सम्बद्ध हो कर उसे जानने वाली इन्द्रियां प्राप्यकारी कहलाती हैं। प्राप्यकारी इन्द्रियां चार हैं:—

- (१) श्रोत्रेन्द्रिय (२) घ्राणेन्द्रिय ।
- (३) रसनेन्द्रिय (४) स्पर्शनेन्द्रिय ।

( ठाणांग ४ सूत्र ३३६ )

नोट—वैशेषिक, नैयायिक, मीमांसक और सांख्य दर्शन सभी इन्द्रियों को प्राप्यकारी मानते हैं। बौद्ध दर्शन में श्रोत्र और चचु अप्राप्यकारी, और शेष तीन इन्द्रियों प्राप्यकारी मानी गई हैं। जैन दर्शन के अनुसार चच्च अप्राप्यकारी और शेष चार इन्द्रियां प्राप्यकारी हैं।

(रत्नाकरावतारिका परिच्छेद २)

२१५:—ध्यान की व्याख्या और मेद:—
ध्यान:—एक लच्य पर चित्त को एकाग्र करना ध्यान है।
अथवा खबस्थों का अन्तर्भुहर्त्त परिमाण एक वस्तु में चित

को स्थिर रखना ध्यान कहलाता है। एक वस्तु से दूमरी वस्तु में ध्यान के संक्रमण होने पर ध्यान का प्रवाह चिर काल तक भी हो सकता है। जिन भगवान का तो योगों का निरोध करना ध्यान कहलाता है। ध्यान के चार भेट हैं:--

- भेद हैं:--(१) त्रार्नध्यान (२) रोद्रध्यान।
- (३) धर्मध्यान (४) शुक्लध्यान ।
- (१) त्रातिध्यान-ऋत अर्थात् दुःख के निमित्त या दुःख में होने वाला ध्यान आर्तिध्यान कहलाता है। अथवा आर्त अर्थात् दुःखी प्राणी का ध्यान आर्तिध्यान कहलाता है। (ठाणांग ४ सन्न २५७)

#### ऋथवाः--

मनोज्ञ वस्तु के वियोग एवं अपनोज्ञ वस्तु के मंयोग आदि कारण से चित्त की घवराहट आर्तध्यान है। (समवायांग मूत्र समवाय ४)

#### ऋथवा:--

जीव मोहवश राज्य का उपभोग, शयन, त्रायन, वाहन स्त्री, गंध, माला, मिश, रत्न विभृपशों मं जो त्रातिशय इच्छा करता है वह त्रार्तिध्यान हैं।

(दशकैकालिक सूत्र अध्ययन १ की टीका)

(२) रोद्रध्यानः—हिंसा, ऋंठ, चोरी, धन रक्ता में मन को जोड़ना रोद्रध्यान है। (समवायांग सूत्र ४ समवाय)

#### त्रथवा:--

हिंसादि त्रिपय का अतिकूर परिशाम रौद्रध्यान है। (ठाशांग ४ सूत्र २४७)

#### अथवा:---

हिंसोन्मुख त्रात्मा द्वारा प्राणियों को रुलाने वाले व्यापार का चिन्तन करना रौद्रध्यान है।

( प्रवचन सारोद्धार )

#### ऋथवा:---

छेदना, भेदना, काटना, मारना, वध करना, प्रहार करना, दमन करना, इनमें जो राग करता है श्रीर जिसमें श्रमुकम्पा भाव नहीं है। उस पुरुप का ध्यान रौद्रध्यान कहलाता है।

(दशवेकालिक अध्ययन १ टीका)

(३) धर्मध्यान:—धर्म अर्थात् आज्ञादि पदार्थ स्वरूप के पर्या-लोचन में मन को एकाग्र करना धर्मध्यान है । (समवयांग सूत्र समवाय ४)

#### ऋथवा:-

श्रुत त्र्यौर चारित्र धर्म से सहित ध्यान धर्मध्यान कहलाता है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७)

#### ऋथवा:-

सूत्रार्थ की साधना करना, महात्रतों को धारण करना, वन्ध और मोत्त तथा गति-आगति के हेतुओं का विचार करना, पश्च इन्द्रियों के विषय से निवृत्ति और प्राणियों में दया भाव, इन में मन की एकाग्रता का होना धर्मध्यान है। (दश्वैकालिक अध्ययन १ टीका)

#### ऋथवा:-

जिन भगवान् श्रीर साधु के गुणों का कथन करने वाला, उनकी प्रशंसा करने वाला, विनीत, श्रुतिशील श्रीर संयम में श्रनुरक्त श्रात्मा धर्मध्यानी है। उसका ध्यान धर्मध्यान कहलाता है।

( आवश्यक अध्ययन ४ )

शुक्ल ध्यान:—पूर्व विषयक श्रुत के आधार से मन की अत्यन्त स्थिरता और योग का निरोध शुक्लध्यान कहलाता है। (समवायांग सूत्र समवाय ४)

#### ऋथवा:-

जो ध्यान आठ प्रकार के कर्म मल को दूर करता है। अथवा जो शोक को नष्ट करता है वह ध्यान शुवल ध्यान है। (ठाणांग ४ सूत्र २४७)

पर अवलम्बन विना शुक्ल—निर्मल आत्मस्वरूप की तन्मयता पूर्वक चिन्तन करना शुक्लध्यान कहलाता है। (आगमसार)

#### अथवा:---

जिस ध्यान में विषयों का सम्बन्ध होने पर भी वैराग्य बल से चित्त बाहरी विषयों की स्त्रोर नहीं जाता । तथा शरीर का छेदन भेदन होने पर भी स्थिर हुस्रा चित्त ध्यान से लेश मात्र भी नहीं डिगता । उसे शुक्ल ध्यान कहते हैं । (कर्त्तव्य कौमुदी दूसरा भाग श्लोक २११)

# २१६-- अर्त्तध्यान के चार प्रकार:-

(१) अनमोज्ञ वियोग चिन्ताः—अमनोज्ञ शब्द, रूप, गंध, रस, स्पर्श, विषय एवं उनकी साधनभृत वस्तुओं का संयोग

होने पर उनके वियोग की चिन्ता करना तथा भविष्य में भी उनका संयोग न हो, ऐसी इच्छा रखना त्रार्त ध्यान का प्रथम प्रकार है। इस त्रार्त ध्यान का कारण द्वेष है।

- (२) रोग चिन्ताः—शूल, सिर दर्द आदि रोग आतङ्क के होने पर उनकी चिकित्सा में व्यग्र प्राणी का उनके वियोग के लिए चिन्तन करना तथा रोगादि के अभाव में भविष्य के लिए रोगादि के संयोग न होने की चिन्ता करना आर्त ध्यान का दूसरा प्रकार है।
- संयोग चिन्ता मनोज्ञ:—पांचों इन्द्रियों के विषय एवं उनके साधन रूप, स्व, माता, पिता, भाई, स्वजन, स्त्र, पुत्र ऋौर धन, तथा साता वेदना के वियोग में, उनका वियोग न होने का श्रध्यवसाय करना तथा भविष्य में भी उनके संयोग की इच्छा करना श्रार्त ध्यान का तीसरा प्रकार है। राग इमका मृल कारण है।
- (४) निदान (नियाणा)—देवेन्द्र, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव के रूप गुण और ऋद्धि को देख या सुन कर उनमें आसिक लाना और यह सोचना कि मैंने जो तप संयम आदि धर्म कृत्य किये हैं। उनके फल स्वरूप सुमें भी उक्त गुण एवं ऋद्धि प्राप्त हो। इस प्रकार अधम निदान की चिन्ता करना आर्त ध्यान का चौथा प्रकार है। इस आर्त ध्यान का मूल कारण अज्ञान है। क्योंकि अज्ञानियों के सिवा औरों को सांसारिक सुखों में आसिक्त नहीं होती। ज्ञानी पुरुषों के चित में तो सदा मोच की लगन बनी रहती है।

राग द्वेष और मोह से यक्त प्राणी का यह चार प्रकार का त्रार्त ध्यान मंसार को बढाने वाला त्रीर सामा-न्यत: तिर्यञ्च गति में ले जाने वाला है।

( ठाणांग ४ सत्र २४७ )

( त्रावश्यक ऋध्ययन ४ )

# २१७-- त्रार्नध्यान के चार लिङ्गः-

(१) श्राक्रन्दन

(२) शोचन ।

(३) परिवेदना

(४) तेपनता ।

ये चार आर्तध्यान के चिह्न हैं।

ऊचे स्वर से रोता और चिल्लाना आकन्दन है। त्रांखों में त्रांस लाकर दीनभाव धारण करना शोचन है।

बार बार क्लिप्ट भाषण करना, विलाप करना परि-वेदना है।

आंस्र गिराना नेपनता है।

इप्ट वियोग, अनिष्ट मंयोग और वेदना के निमित्त से ये चार चिह्न त्रार्तध्यानी के होते हैं।

( आवश्यक अध्ययन ४ )

(ठागांग ४ उदेशा १ मूत्र २४७)

( भगवती शतक २५ उद्देशा ७ )

## २१८--रोद्रध्यान के चार प्रकार:-

(१) हिंसानुबन्धी (२) मृषानुबन्धी

(३) चौर्यानुबन्धी (४) संरत्त्रणानुबन्धी

हिंसानुबन्धी:--प्राणियों को चाबुक, लता आदि से मारना,कील त्रादि से नाक वगैरह वींधना, रस्सी जंजीर त्रादि से वांधना, श्रिप्त में जलाना, डाम लगाना, तलवार श्रादि से प्राण वध करना अथवा उपरोक्त व्यापार न करते हुए भी क्रोध के वश होकर निर्द्यता पूर्वक निरन्तर इन हिंसाकारी व्यापारों को करने का चिन्तन करना हिंसानुबन्धी राँद्र-ध्यान है।

मृषानुबन्धी:—मायावी-दूसरों को ठगने की प्रवृत्ति करने वाले तथा छिप कर पापाचरण करने वाले पुरुषों के अनिष्ट खचक वचन, असभ्य वचन, असत् अर्थ का प्रकाशन, मत् अर्थ का अपलाप, एवं एक के स्थान पर दूसरे पदार्थ आदि का कथन रूप अमन्य वचन, एवं प्राणियों के उपधात करने वाले वचन कहना या कहने का निरन्तर चिन्तन कनग मृषानुबन्धी राद्रध्यान है।

चें।र्यानुबन्धी:—तीव्र क्रोध एवं लोभ से व्यग्न चित्त वाले पुरुष की प्राणियों के उपघातक, अनार्य काम जैसे-पर द्रव्य हरण आदि में निरन्तर चित्त द्वति का होना चें।र्यानुबन्धी रोद्र-ध्यान है।

मंग्चणानुबन्धी:—शब्दादि पांच विषय के साधन रूप धन की रचा करने की चिन्तना करना, एवं न मालूम दूसरा क्या करेगा, इस आशंका से दूमरों का उपघात करने की कपायमयी चित वृत्ति ग्खना संरच्चणानुबन्धी गेंद्र-ध्यान है।

हिंसा, मुषा, चौर्य, एवं संरच्चण स्वयं करना दूसरों से कराना, एवं करते हुए की अनुमोदना (प्रशंसा) करना इन तीनों कारण विषयक चिन्तना करना रोद्रध्यान है। राग ढेष एवं मोह से त्राकुल जीव के यह चारों प्रकार का रौद्रध्यान होता है। यह ध्यान संसार बढ़ाने वाला एवं नरक गति में ले जाने वाला है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७ )

- २१६-रौद्रध्यान के चार लच्चगः--
  - (१) स्रोमन्न दोष (२) बहुदोष, ( बहुलदोष ),
  - (३) अज्ञान दोष ( नानादोष ) (४) आमरणान्त दोष ।
- (१) त्रोसन्न दोष:—रौद्रध्यानी हिंसादि से निष्टत न होने से बहुलता पूर्वक हिंसादि में से किमी एक में प्रवृत्ति करता है। यह त्रोमन्न दोष है।
- (२) बहुल दोष:—रौद्रध्यानी मभी हिंसादि दोषों में प्रवृत्ति करता है । यह बहुल दोष है ।
- (३) श्रज्ञान दोष:─श्रज्ञान से कुशास्त्र के मंस्कार से नरकादि के कारण श्रथम स्वरूप हिंसादि में धर्म बुद्धि से उन्नित के लिए प्रवृत्ति करना श्रज्ञान दोष है ।

#### ऋथवा:---

- नानादोप—विविध हिंसादि के उपायों में अनेक बार प्रवृत्ति करना नानादोप हैं।
- (४) त्रामरणान्त दोष:-मरण पर्यन्त क्रूर हिंसादि कार्यों में अनु ताप (पछतावा) न होना, एवं हिंसादि में प्रवृत्ति करते रहना आमरणान्त दोष है। जैसे काल सौकरिक कसाई। (ठाणांग ४ सूत्र २४७) (भगवती शतक २४ उहे शा७)

कठोर एवं संक्लिष्ट परिशाम वाला रौद्रध्यानी दूसरे के दु:ख से प्रसन्न होता है। ऐहिक एवं पारलौकिक भय से रहित होता है। उसके मन में अनुकम्पा भाव लेशमात्र भी नहीं होता। अकार्य करके भी इसे पश्चाताप नहीं होता। पाप करके भी वह प्रसन्न होता है।

( श्रावश्यक श्रध्ययन ४ )

### २२० धर्मध्यान के चार प्रकार—

- (१) त्राज्ञा विचय । (२) त्रपाय विचय ।
- (३) विपाक विचय। (४) संस्थान विचय।
- (१) ब्राज्ञा विचय सूच्म तत्त्वों के उपदर्शक होने से ब्राति निपुण, अनादि अनन्त, प्राणियों के वास्ते हितकारी, अनेकान्त का ज्ञान कराने वाली, अमूल्य, अपिरिमित, जैनेतर प्रवचनों से अपराभूत, महान् अर्थवाली, महाप्रभाव शाली एवं महान् विषय वाली, निर्दोष, नयभंग एवं प्रमाण से गहन, अतएव अकुशल जनों के लिए दुर्जेय ऐसी जिनाज्ञा (जिन प्रवचन) को सत्य मान कर उस पर श्रद्धा करे एवं उसमें प्रतिपादित तत्त्वों का चिन्तन और मनन करे। वीतराग के प्रतिपादित तत्त्व के रहस्य को समसाने वाले, आचार्य्य महाराजा के न होने से, ज्ञेय की गहनता से अर्थात् ज्ञानावरणीय कर्म के उदय से और मित दौर्वल्य से जिन प्रवचन प्रतिपादित तत्त्व सम्यग् ह्प से समस्म में न आवे अथवा किसी विषय में हेतु उदाहरण के संभव न होने से वह बात समस्म में न आवे तो यह विचार करे

कि ये वचन वीतराग, सर्वज्ञ भगवान् श्री जिनेश्वर द्वारा कथित हैं। इसलिए सर्व प्रकारेण सत्य ही है। इसमें सन्देह नहीं। अनुपकारी जन के उपकार में तत्पर रहने वाले, जगत में प्रधान, त्रिलोक एवं त्रिकाल के ज्ञाता, राग द्वेप और मोह के विजेता श्री जिनेश्वर देव के वचन सत्य ही होने हैं क्योंकि उनके असत्य कथन का कोई कारण ही नहीं है। इस तरह भगवद् भाषित प्रवचन का चितन तथा मनन करना एवं गूढ़ तच्चों के विषयों में सन्देह न रखते हुए उन्हें दृढ़ता पूर्वक सत्य समक्षना और वीतराग के वचनों में मन को एकाग्र करना आज्ञाविचय नामक धर्मध्यान है।

(२) अपाय विचय—राग द्वेष, कषाय, मिथ्यात्व, अविरित आदि आश्रव एवं क्रियाओं से हाने वाले ऐहिक पारलोकिक कुफल और हानियों का विचार करना। जैसे कि महान्याधि से पीड़ित पुरुष को अपथ्य अन्न की इच्छा जिस प्रकार हानिप्रद है। उसी प्रकार प्राप्त हुआ राग भी जीव के लिए दु:खदायी होता है।

प्राप्त हुआ द्वेप भी प्राणी को उसी प्रकार तपा देता है। जैसे कोटर में रही हुई अग्नि इच को शीघ्र ही जला डालती है।

सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, वीतराग देव ने दृष्टि राग आदि भेदों वाले राग का फल परलोक में दीर्घ संसार बतलाया है।

द्वेषरूपी अग्नि से संतप्त जीव इम लोक में भी दुःखित रहता है । और परलोक में भी वह पापी नरकाग्नि में जलता है। वश में न किये हुए क्रोध और मान एवं बढ़ते हुए माया और लोम—ये यारों कषाय संसार रूपी कृच के मूल का सिंचन करने वाले हैं। अर्थात् संसार को बढ़ाने वाले हैं।

प्रशम आदि गुणों से शून्य एवं मिथ्यात्व से मूढ़ मतिवाला पापी जीव इस लोक में ही नरक सदश दु:खों को पाता है।

कोध आदि सभी दोषों की अपेद्या अज्ञान अधिक दु:खदायी है, क्योंकि अज्ञान से आच्छादित जीव अपने हिताहित को भी नहीं पहिचानता।

प्राणिवध से निष्टत न होने से जीव यहीं पर अनेक दृषणों का शिकार होता है। उसके परिणाम इतने करू हो जाते हैं कि वह लोक निन्दित स्वपुत्र वध जैसे जघन्य कृत्य भी कर बैठता है।

इसी प्रकार आश्रव से अर्जित पापकर्मों से जीव चिर-काल तक नरकादि नीच गतियों में भ्रमण करता हुआ अनेक अपायों (दु:खों) का भाजन होता है।

कायिकी त्रादि क्रियात्रों में वर्तमान जीव इस लोक एवं परलोक में दु:खी होते हैं। ये क्रियाएं संसार बढ़ाने वाली कही गई हैं।

इस प्रकार राग द्वेष कषाय आदि के अपायों के चिंतन करने में मन को एकाम्र करना अपाय विचय धर्मध्यान है। इन दोषों से होने वाले कुफल का चिन्तन करने वाला जीव इन दोषों से अपनी आत्मा की रचा करने में सात-धान रहता है एवं इससे दूर रहता हुआ आत्म कल्याण का साधन करता है।

- (३) विपाक विचय-शुद्ध आत्मा का स्वरूप ज्ञान दर्शन सुख आदि रूप हैं। फिर भी कर्मवश उसके निज गुण दवे हुए हैं। एवं वह सांसारिक सुख दु:ख के द्वन्द में रही हुई चार गतियों में अमण कर रही है। संपति, विपति, संयोग, वियोग आदि से होने वाले सुख दु:ख जीव के पूर्वोपाजित शुभाशुभ कर्म के ही फल हैं। आत्मा ही आपने कृत कर्मों से सुख दु:ख पाता है। स्वोपाजित कर्मों के सिवा और कोई भी आत्मा को सुख दु:ख देने वाला नहीं है। आत्मा की भिन्न २ अवस्थाओं में कर्मों के भिन्न २ फल हैं। इस प्रकार कपाय एवं योग जितत शुभाशुभ कर्म प्रकृति बन्ध, स्थित बन्ध, अनुभाग बन्ध, प्रदेश बन्ध, उदय, उदीरणा, सत्ता इत्यादि कर्म विषयक चिन्तन में मन को एकाग्र करना विपाक विचय धर्मध्यान है।
- (४) संस्थान विचय—धर्मास्तिकाय आदि द्रव्य एवं उनकी पर्याय, जीव अजीव के आकार, उत्पाद, व्यय, श्रीव्य, लोक का स्वरूप, पृथ्वी, द्वीप, सागर, नरक विमान, भवन आदि के आकार, लोक स्थिति, जीव की गति आगति, जीवन मरण आदि सभी सिद्धान्त के अर्थ का चिन्तन करे। तथा जीव एवं उसके कर्म से पैदा किए हुए

जन्म जरा एवं मरण रूपी जल से परिपूर्ण कोधादि कषाय रूप पाताल वाले, विविध दु:ख रूपी नक मकर से भरे हुए, अज्ञान रूपी वायु से उठने वाली, संयोग वियोग रूप लहरों सिहत इस अनादि अनन्त संसार सागर का चिन्तन करे। इस संसार सागर को तिराने में समर्थ, सम्यग्दर्शन रूपी मजबूत बन्धनों वाली, ज्ञान रूपी नाविक से चलाई जाने वाली चारित्र रूपी नौका है। संवर से निश्छिद्र, तप रूपी पवन से वेग को प्राप्त, वैराग्य मार्ग पर रही हुई, एवं अपध्यान रूपी तरंगों से न डिगने वाली बहुमून्य शील रह्न से परिपूर्ण नौका पर चढ़ कर मृति रूपी न्यापारी शीध ही विना विन्नों के निर्वाण रूपी नगर को पहुँच जाते हैं। वहाँ पर वे अच्चय, अव्यावाध, स्वाभाविक, निरुपम मुख पाते हैं। इत्यादि रूप से सम्पूर्ण जीवादि पदार्थों के विस्तार वाले, सब नय समृह रूप मिद्धान्तोक्त अर्थ के चिन्तन में मन को एकाग्र करना संस्थान विचय धर्मध्यान है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७ ) ( भावश्यक अध्ययन ४ ) ( अभिधान गजेन्द्र कोष भाग ४ पृष्ठ १६६६ से ६८ )

२२१-धर्मध्यान के चार लिङ्गः-

- (१) त्राज्ञा रुचि । (२) निसर्ग रुचि
- (३) स्त्ररुचि । (४) अवगाइरुचि (उपदेश रुचि)
- (१) त्राज्ञा रुचि: सूत्र में प्रतिपादित त्रर्थों पर रुचि धारण करना त्राज्ञा रुचि है।

- (२) निसर्ग रुचि:—स्वभाव से ही विना किसी उपदेश के जिन-भाषित तच्चों पर श्रद्धा करना निसर्ग रुचि है।
- (३) सूत्र रुचि:--सूत्र अर्थात् आगम द्वारा वीतराग प्ररूपित द्रच्यादि पदार्थों पर श्रद्धा करना सूत्र रुचि है।
- (४) अवगाढ़ रुचि ( उपदेश रुचि ):— द्वादशाङ्ग का विस्तार-पूर्वक ज्ञान करके जो जिन प्रणीत भावों पर श्रद्धा होती हैं वह अवगाढ़ रुचि है। अथवा साधु के समीप रहने वाले को साधु के सूत्रानुसारी उपदेश से जो श्रद्धा होती है। वह अवगाढ़ रूचि (उपदेश रुचि) है।

तात्पर्य यह है कि तत्त्वार्थ श्रद्धान सम्यक्त्व ही धर्म ध्यान का लिङ्ग है।

जिनेश्वर देव एवं साधु म्रुनिराज के गुणों का कथन करना, मिक्तपूर्वक उनकी प्रशंसा और स्तुति करना, गुरु आदि का विनय करना, दान देना, श्रुत शील एवं संयम में अनुराग रखना—ये धर्मध्यान के चिह्न हैं। इनसे धर्मध्यानी पहचाना जाता है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७ )

( श्रभिधान राजेन्द्र कोष भाग ४ पृष्ठ १६६३)

२२२--धर्मध्यान रूपी प्रासाद ( महल ) पर चढ़ने के चार त्र्यालम्बन:--

- (१) वाचना। (२) पृच्छना।
- (३) परिवर्तना । (४) त्र्रानुप्रेचा ।
- (१) वाचना—निर्जरा के लिए शिष्य को सूत्र आदि पढ़ाना वाचना है।

- (२) पृच्छना—सूत्र त्रादि में शङ्का होने पर उसका निवारण करने के लिए गुरु महाराज से पूछना पृच्छना है।
- (३) परिवर्तना—पहले पढ़े हुए सूत्रादि भूल न जाएं इस लिए तथा निर्जरा के लिए उनकी त्रावृत्ति करना, त्रभ्यास करना परिवर्तना है।

त्रानुप्रेचा--सूत्र त्रार्थ का चिन्तन एवं मनन करना त्रानुप्रेचा है। (ठाणांग ४ सूत्र २४७)

## २२३--धर्मध्यान की चार भावनाएं:--

- (?) एकत्व भावना । (२) त्र्यनित्यत्व भावना ।
- (३) त्रशरण भावना । (४) संसार भावना ।
- (१) एकत्व भावना—" इस संसार में मैं अकेला हूँ, मेरा कोई नहीं है और न मैं ही किसी का हूँ"। ऐसा भी कोई व्यक्ति नहीं दिखाई देता जो भविष्य में मेरा होने वाला हो अथवा मैं जिस का बन सकूँ"। इत्यादि रूप से आत्मा के एकत्व अर्थात् असहायपन की भावना करना एकत्व भावना है।
- (२) श्रनित्य भावना—"शरीर श्रनेक विष्ठ बाधाश्रों एवं रोगों का स्थान है। सम्पत्ति विपत्ति का स्थान है। संयोग के साथ वियोग है। उत्पन्न होने वाला प्रत्येक पदार्थ नश्वर है। इस प्रकार शरीर, जीवन तथा संसार के सभी पदार्थों के श्रनित्य स्वरूप पर विचार करना श्रनित्यत्व भावना है।
- (३) त्रशरण भावना—जन्म, जरा, मृत्यु के भय से पीड़ित, व्याधि एवं वेदना से व्यथित इस संसार में त्रात्मा का

त्राण रूप कोई नहीं है। यदि कोई आत्मा का त्राण करने वाला है तो जिनेन्द्र भगवान का प्रवचन ही एक त्राण शरण रूप है। इस प्रकार आत्मा के त्राण शरण के अभाव की चिन्ता करना अशरण भावना है।

(४) संसार भावना—इस संसार में माता बन कर वही जीव, पुत्री, बहिन एवं स्त्री बन जाता है और पुत्र का जीव पिता, भाई यहाँ तक कि शत्रु वन जाता है । इस प्रकार चार गति में, सभी अवस्थाओं में संसार के विचित्रता पूर्ण स्वरूप का विचार करना संसार भावना है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७ )

२२४--धर्मध्यान के चार भेद--

- (१) पिएडस्थ (२) पदस्थ ।
- (३) रूपस्थ, (४) रूपातीत ।
- (१) पिराडस्थ--पार्थिवी, त्राग्नेयी, त्रादि पांच धारगात्रों का एकाप्रता से चिन्तन करना पिराडस्थ ध्यान है।
- (२) पदस्थ—नाभि में सोलह पांखड़ी के, हृदय में चौबीस पांखड़ी के तथा ग्रख पर आठ पांखड़ी के कमल की कल्पना करना और प्रत्येक पांखड़ी पर वर्णमाला के आ आ ह ई आदि अचरों की अथवा पश्च परमेष्टि मंत्र के अचरों की स्थापना करके एकाग्रता पूर्वक उनका चिन्तन करना अर्थात किसी पद के आश्रित होकर मन को एकाग्र करना पदस्थ ध्यान है।
  - (३) रूपस्थ--शास्त्रोक्त अरिहन्त भगवान् की शान्त दशा को हृदय में स्थापित करके स्थिर चित्त से उसका ध्यान करना रूपस्थ ध्यान है।

(४) रूपातीत—रूप रहित निरंजन निर्मल सिद्ध भगवान् का आलंबन लेकर उसके साथ आ्रात्मा की एकता का चिन्तन करना रूपातीत ध्यान है।

(ज्ञानार्णव)

(योगशास्त्र)

( कर्त्तन्य कौमुदी भाग २

श्लोक २०८, २०६ प्रम्न १२५-२८ )

- (१)-शुक्ल ध्यान के चार भेद-
  - (१) पृथकत्व वितर्क मविचारी ।
  - (२) एकत्व वितर्क त्र्यविचारी ।
  - (३) सूच्म क्रिया अनिवर्ती।
  - (४) ममुच्छिन क्रिया अप्रतिपाती ।
- (२) पृथकत्व वितर्क मिवचारी—एक द्रव्य विषयक अनेक पर्यायों का पृथक् पृथक् रूप से विस्तार प्वक प्वगत श्रुत के अनुमार द्रव्यार्थिक, पर्यायार्थिक आदि नयों से चिन्तन करना पृथकत्व वितर्क सिवचारी है। यह ध्यान विचार सिहत होता है। विचार का स्वरूप है अर्थ, व्यञ्जन (शब्द) एवं योगों में संक्रमण। अर्थात् इम ध्यान में अर्थ से शब्द में, और शब्द से अर्थ में एवं एक योग से दूसरे योग में संक्रमण होता है।

पूर्वगत श्रुत के अनुसार विविध नयों से पदार्थों की पर्यायों का भिन्न भिन्न रूप से चिन्तन रूप यह शुक्ल ध्यान पूर्वधारी को होता है। और मरुदेवी माता की तरह जो पूर्वधर नहीं है, उन्हें अर्थ, व्यञ्जन एवं योगों में परम्पर संक्रमण रूप यह शुक्लध्यान होता है।

- (२) एकत्व वितर्क अविचारी-पूर्वगत श्रुत का आधार लेकर उत्पाद आदि पर्यायों के एकत्व अर्थात् अमेद से किसी एक पदार्थ अथवा पर्याय का स्थिर चिन से चिन्तन करना एकत्व वितर्क हैं। इस ध्यान में अर्थ, व्यञ्जन एवं योगों का संक्रमण नहीं होता। निर्वात गृह में रहे हुए दीपक की तरह इस ध्यान में चित्त विचेप रहित अर्थात् स्थिर रहता है।
- (३) स्ट्रम क्रिया अनिवर्ती-निर्वाण गमन के पूर्व केवली भगवान् मन, वचन, योगों का निरोध कर लेने हैं और अर्द्ध काययाग का भी निरोध कर लेने हैं। उम ममय केवली के कायिकी उच्छ्वास आदि सूच्म क्रिया ही रहती है। परिणामों के के विशेष बढ़े चढ़े रहने से यहाँ से केवली पीछे नहीं हटने। यह तीसरा सूच्म क्रिया अनिवती शुक्लध्यान है।
- (४) सम्रुच्छित्र किया अप्रतिपानी—शैंलेशी अवस्था की प्राप्त केवली सभी योगों का निरोध कर लेता है। योगों के निरोध से मभी क्रियाएं नष्ट हो जाती हैं। यह ध्यान सदा बना रहता है। इस लिए इसे ममुश्चित्र क्रिया अप्रति-पाती शुक्लध्यान कहते हैं।

पृथकत्व वितर्क सिवचारी शुक्लध्यान सभी योगों में होता है। एकत्व वितर्क अविचार शुक्लध्यान किसी एक ही योग में होता है। सूच्म क्रिया अनिर्वती शुक्लध्यान केवल काय योग में होता है। चौथा सम्रच्छिन क्रिया अप्रतिपाती शुक्लध्यान अयोगी को ही होता है। छग्नस्थ

# के मन को निश्चल करना ध्यान कहलाता है श्रीर केवली की काया को निश्चल करना ध्यान कहलाता है।

( श्रावश्यक अध्ययन ४ )

(कर्त्तच्य कौमुदी भाग २ श्रोक २११-२१६)

(ठाणांग ४ मृत्र २४१)

(ज्ञानाग्रंब)

## २२६ शुक्लध्यान के चार लिङ्ग--

(१) ग्रन्थथ ।

(२) असम्मोह ।

(३) यिवेक ।

- (३) व्युत्मर्गे ।
- (१) शुक्लध्यानी परिपद्व उपमर्गों से डर कर ध्यान से चिलत नहीं होता । इसलिए वह लिङ्ग वाला है ।
- (३) शुक्लध्यानी को स्रत्म अत्यन्त गहन विषयों में अथवा देवादि कृत माया में सम्मोह नहीं होता। इस लिए वह असम्मोह लिङ्क वाला है।
- (३) शुक्लध्यानी त्रात्मा को देह से भिन्न एवं मर्व मंयोगों को त्रात्मा से भिन्न ममकता है। इम लिए वह विवेक लिङ्ग वाला है।
- (३) शुक्लध्यानी निःमंग रूप से देह एवं उपिथ का न्याग करता है। इस लिए वह व्युत्सर्ग लिङ्ग वाला है। (आवश्यक अध्ययन ४)

( ठाणांग ४ सृत्र २४७ )

# २२७ - शुक्ल ध्यान के चार त्रालम्बन: --

जिन मत में प्रधान चमा, मार्दव, त्र्यार्जव, मुक्ति इन चारों त्र्यालम्बनों से जीव शुक्ल ध्यान पर चढ़ता है। क्रोध न करना, उदय में त्राये हुए क्रोध को दवाना इस प्रकार क्रोध का त्याग चमा है।

मान न करना, उदय में ऋाये हुए मान की विफल करना, इस प्रकार मान का त्याग माद्व है।

माया न करना:-उदय में त्राई हुई माया को विफल करना, रोकना। इस प्रकार माया का त्याग-त्रार्जव (सरलता) है।

लोभ न करना:-उदय में त्राये हुए लोभ को विफल करना (रोकना)। इस प्रकार लोभ का त्याग-मुविन (शीच निर्लोभता) है।

( ठाणांग ४ सृत्र २४७ ) (ब्रावश्यक ऋष्ययन ४ ) ( उवपाई सूत्र ३० )

### २२८---शुक्ल ध्यानी की चार भावनाएं:--

- (१) अनन्त वर्तितानुष्रेचा (२) विपरिणापानुष्रेचा ।
- (३) अशुभानुप्रेचा (४) अपायानुप्रेचा ।
- (१) अनन्त वर्तितानुप्रेचा: भव परम्परा की अनन्तता की भावना करना जैसे यह जीव अनादि काल से मंमार में चकर लगा रहा है। समुद्र की तरह इस संसार के पार पहुंचना, उसे दुष्कर हो रहा है। और वह नरक, तिर्यश्च, मनुष्य और देव भवों में लगातार एक के बाद दूसरे में विना विश्राम के परिश्रमण कर रहा है। इस प्रकार की भावना अनन्त-वर्तितानुष्रेचा है।

- (२) विपरिणामानुप्रेत्ता—वस्तुओं के विपरिणमन पर विचार करना । जैसे—सर्वस्थान अशाश्वत हैं । क्या यहाँ के और क्या देवलोक के । देव एवं मनुष्य आदि की ऋद्वियां और सुख अस्थायी हैं । इस प्रकार की भावना विपरिणामा-नुप्रेत्ता है ।
- (३) श्रशुभानुप्रेत्ता: मंमार के श्रशुभ स्वरूप पर विचार करना । जैसे कि इस संमार को धिकार है जिसमें एक सुन्दर रूप वाला श्रभिमानी पुरुप पर कर श्रपने ही मृत शरीर में कृमि (कीड़े) रूप से उत्पन्न हो जाता है। इत्यादि रूप से भावना करना श्रशुभानुप्रेत्ता है।
- (४) अपायानुप्रेद्धाः—आश्रवों से होने वाले, जीवों को दुःख देने वाले, विविध अपायों से चिन्तन करना, जैसे वश में नहीं किये हुए कोध और मान, बढ़ती हुई माया और लोभ ये चारों कपाय संसार के मूल को सींचने वाले हैं। अर्थात् संसार को बढ़ाने वाले हैं। इत्यादि रूप से आश्रव से होने वाले अपायों की चिन्तना अपायानुप्रेद्धा है।

( ठाणांग ४ सूत्र २४७ )

( स्रावश्यक स्रध्ययन ४ )

( भगवती शतक २५ उद्देशा ७ )

( उववाई सत्र तप ऋधिकार )

२२६--वार विनय प्रतिपत्ति:--

श्राचार्य्य शिष्य को चार प्रकार की प्रतिपत्ति मिखा

कर उऋगा होता है।

विनय प्रतिपति के चार प्रकार:-

- (१) श्राचार विनय।
- (२) भृत विनय।
- (३) विद्योपणा विनय ।
- (४) दोष निर्घातन विनय।

(दशाश्रुत स्वन्ध दशा ४)

#### २३०--श्राचार विनय के चार प्रकार:-

- (१) संयम समाचारी (२) तप समाचारी।
- (३) गण समाचारी (४) एकाकी विहार समाचारी
- (१) संयम समाचारी:—संयम के भेदों का ज्ञान करना, सत्तरह प्रकार के संयम को स्वयं पालन करना, संयम में उत्साह देना, संयम में शिथिल होने वाले को स्थिर करना मंयम समाचारी है।
- (२) तप समाचारी—तप के बाह्य और आम्यन्तर भेदों का ज्ञान करना, स्वयं तप करना, तप करने वालों को उत्साह देना, तप में शिथिल होते हों उन्हें स्थिर करना तप समाचारी हैं।
- (३) गण समाचारी-गण (समूह) के ज्ञान, दर्शन, चारित्र की वृद्धि करते रहना, सारणा, वारणा आदि द्वारा भली भांति रज्ञा करना, गण में स्थित रोगी, बाल, वृद्ध एवं दुर्बल साधुओं की यथोचित व्यवस्था करना गण समाचारी है।
- (४) एकाकी विहार समाचारी—एकाकी विहार प्रतिमा का भेदो-पभेद सहित सांगोपाङ्ग ज्ञान करना, उसकी विधि को ग्रहण करना, रुवयं एकाकी विहार प्रतिमा का अंगीकार करना

एवं द्मरे को प्रहण करने के लिये उत्साहित करना श्रादि एकाकी विहार समाचारी है।

(दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

## २३१-श्रुतविनय के चार प्रकार-

- (१) मृलसूत्र पढ़ाना।
- (२) ऋर्थ पढ़ाना।
- (३) हित वाचना देना अर्थान् शिष्य की योग्यता के अनुसार सत्र अर्थ उभय पढ़ाना।
- (४) नि:शेष वाचना देना अर्थात् नय प्रमास आदि द्वारा व्याख्या करते हुए शास्त्र की समाप्ति पर्यन्त वाचना देना। (दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

### २३२-विद्येपणा विनय के चार प्रकार--

- (१) जिसने पहले धर्म नहीं जाना है। एवं मम्यग् दर्शन का लाभ नहीं किया है, उसे श्रेमपूर्वक मम्यग्दर्शन रूप धर्म दिखा कर सम्यक्त धारी बनाना ।
- (२) जो सम्यक्त्व धारी है, उसे सर्व विरति रूप चारित्र धर्म की शिचा देकर सहधर्मी बनाना ।
- (३) जो धर्म से अष्ट हुए हों, उन्हें धर्म में स्थिर करना। असे ४-चारित्र धर्म की जैसे वृद्धि हो, वैसी प्रवृत्ति करना। जैसे एपणीय श्राहार ग्रहण करना, श्रनेपणीय श्राहार का त्याग करना, एवं चारित्र धर्म की वृद्धि के लिये हितकारी, सुखकारी, इहलोक परलोक में समर्थ, कल्याणकारी एवं मोच में ले जाने वाले श्रन्छान के लिए तत्पर रहना।

(दशाभुत स्कन्ध दशा ४)

# २३३--दोपनिर्घातन विनय के चार प्रकार:-

- (१) मीठे वचनों से क्रोध त्यागने का उपदेश देकर क्रोधी के क्रोध को शान्त करना ।
- (२) दोषी पुरुष के दोषों को दूर करना।
- (३) उचित कांचा वाले की कांचा को अभिलिषत वस्तु की प्राप्ति द्वारा या अन्य वस्तु दिखा कर निवृत्त करना।
- (४) क्रोध, दोष, कांचा आदि में प्रवृत्ति न करते हुए आत्मा की सुमार्ग पर लगाना।

(दशाश्रेत स्कन्ध दशा ४)

२३४-विनय प्रतिपत्ति के चार प्रकार

- (१) उत्करगोत्पादनता ।
- (२) सहायता ।
- (३) वर्ण संज्वलनता (गुणानुवादकता),।
- (४) भार प्रत्यवरोहराता

गु गावान् शिष्य की उपरोक्त चार प्रकार की विनय प्रतिपत्ति है।
(दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

- २३५—अनुत्पन्न उपकरणोत्पादन विनय के चार प्रकार:— अनुत्पन्न अर्थान् अप्राप्त आवश्यक उपकरणों को सम्यक् प्रकार ।
- (१) एषणा शुद्धि से प्राप्त करना।
- (२) पुराने उपकरणों की यथोचित रचा करना, जीर्ण वस्त्रों को सीना, सुरचित स्थान में रखना त्रादि।
- (३) देशान्तर से आया हुआ अथवा समीपस्थ स्वधर्मी अल्प उपि वाला हो तो उसे उपिध देकर उसकी सहायता करना।
- (४) यथाविधि त्राहार पानी एवं वस्त्रादि का विभाग करना, ग्लान, रोगी त्रादि कारणिक साधुत्रों के लिए उनके योग्य

### वस्त्रादि उपकरण जुटाना ।

(दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

### २३६--सहायता विनय के चार प्रकार:--

- (१) श्रनुकूल एवं हितकारी वचन बोलना—गुरु की श्राज्ञा को श्रादर पूर्वक सुनना एवं विनय के साथ श्रङ्गीकार करना।
- (२) काया से गुरु की अनुकूता पूर्वक सेवा करना अर्थात् गुरु जिस अङ्ग की सेवा करने के लिए फरमावे उस अङ्ग की काया से विनय भक्ति पूर्वक सेवा करना।
- (३) जिस प्रकार सामने वाले को सुख पहुंचे, उसी प्रकार उनके अङ्गोपाङ्गादि की वैयावच करना ।
- (४) सभी बातों में कुटिलता त्याग कर सरलता पूर्वक अनुकूल प्रवृत्ति करना।

(दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

# २३७--त्रर्ण संझ्वलनता विनय के चार प्रकार:--

- (१) भव्य जीवों के समीप आचार्व्य महाराज के गुण, जाति आदि की प्रशंसा करना।
- (२) त्राचार्य्य त्रादि के त्रप्रयश कहने वाले के कथन का युक्ति त्रादि से खण्डन कर उसे निरुत्तर करना।
- (३) श्राचार्य्य महाराज की प्रशंसा करने वाले को धन्यवाद देकर उसे उत्साहित करना, प्रसन्न करना ।
- (४) इङ्गित (आकार) द्वारा आचार्य्य महाराज के भाव जान कर उनकी इच्छानुसार स्वयं भक्तिपूर्वक सेवा करना। (दशाश्रुत स्कन्ध दशा ४)

- २३८--भार प्रत्यवरोहणता विनय के चार प्रकार:--
- (१) क्रोधादि वश गच्छ से बाहर जाने वाले शिष्य को मीठे वचनों से समका बुका कर पुनः गच्छ में रखना।
- (२) श्रव्युत्पन्न एवं नव दीचित शिष्य को ज्ञानादि श्राचार तथा भिदाचारी वगैरह का ज्ञान मिखाना।
- (३) सार्धामंक अर्थात् समान श्रद्धा एवं ममान ममाचारी वाले ग्लान हों अथवा ऐसे ही गाढ़ागाढ़ी कारणों से आहारादि के विना दु:ख पा रहे हों, उनके आहार आदि लाने, वैद्य से बताई हुई औपधि करने, उवटन करने, संधारा विज्ञाने, पडिलेहना करने आदि में यथाशक्ति तत्पर रहना।
- (४) साथिमियों में परस्पर विरोध उत्पन्न होने पर राग हैप का त्याग कर, किसी भी पन्न का ग्रहण न करते हुए मध्यस्थ भाव से सम्यग् न्याय संगत व्यवहार का पालन करते हुए उस विरोध के ज्ञमापन एवं उपशम के लिए सदैव उद्यत रहना और यह भावना करते रहना कि किसी प्रकार ये मेरे साधिमिक बन्धु राग हेप, कलह एवं कपाय से रहित हों। इनमें परस्पर "तू तू, मैं मैं" न हों। ये संवर एवं समाधि की बहुलता वाले हों। अप्रमादी हों एवं संयम तथा तप से अपनी आत्मा को भावते हुए विचरें।

(दशा श्रुतस्कन्ध दशा ४)

२३६--उपसर्ग चार:--

- (१) देव सम्बन्धी
- (२) मनुष्य सम्बन्धी

- (३) तिर्यश्च सम्बन्धी
- (४) आत्मसंवेदनीय

( ठाणांग ४ सूत्र ३६१ )

( सूयगडांग श्रतस्कन्ध १ ऋध्ययन ३ )

२४०--देव सम्बन्धी चार उपसर्ग--

देव चार प्रकार से उपसर्ग देते हैं।

- (१) हास्य ।
- (२) प्रद्वेष ।
- (३) परीचा ।
- (४) विमात्रा ।

विमात्रा का अर्थ है निविध मात्रा अर्थात् कुछ हास्य, कुछ प्रद्वेष कुछ परीचा के लिए उपसर्ग देना अथवा हास्य से प्रारम्भ कर द्वेष से उपसर्ग देना आदि।

( ठाणांग ४ सूत्र ३६१ )

( सूयगडांग भूतत्कन्ध १ ऋध्ययन ३ )

२४१--- मनुष्य सम्बन्धी उपसर्ग के भी चार प्रकार---

- (१) हास्य।
- (२) प्रद्वेष ।
- (३) परीचा।
- (४) कुशील प्रति सेवना ।

( ठ। गांग ४ सूत्र ३६१ )

( सूयगडांग श्रृतस्कन्ध १ ऋध्ययन ३ )

२४२—तिर्यश्च सम्बन्धी उपसर्ग के चार प्रकार:— तिर्यश्च चार बातों से उपसर्ग देते हैं।

- (१) भय से।
- (२) प्रद्वेष से।
- (३) त्राहार के लिये।
- (४) संतान एवं अपने लिए रहने के स्थान की रज्ञा के लिए।

( ठाणांग ४ सूत्र ३६१ )

( सूयगडांग सूत्र भुतस्कन्ध १ ऋध्ययन ३ )

# २४३--- त्रात्मसंवेदनीय उपसर्ग के चार प्रकार:--

अपने ही कारण से होने वाला उपसर्ग आत्म-

संवेदनीय है। इसके चार भेद हैं।

- (१) घट्टन
- (२) प्रपतन
- (३) स्तम्भन
- (४) श्लेपग
- (१) घट्टन:—अपने ही अङ्ग यानि अंगुली आदि की रगड़ से होने वाला घट्टन उपसर्ग है। जैसे-आँखों में घृल पड़ गई। आँख को हाथ से रगड़ा। इससे आँख दु:खने लग गई।
- (२) प्रपतन:—निना यतना के चलते हुऐ गिर जाने से चोट श्रादि का लग जाना ।
- (३) हाथ पैर त्रादि त्रवयवों का सुन्न हो जाना ।
- (४) खेषण:—अंगुली आदि अवयवों का आपस में चिपक जाना । वात, पित्त, कफ एवं सिश्रपात (वात, पित्त, कफ

# का संयोग) से होने वाला उपसर्ग श्लेषण है। ये सभी आत्मसंवेदनीय उपसर्ग हैं।

(ठाएांग ४ सूत्र ३६१) ( सूयगडांग सूत्र भूतस्कन्ध १ ऋध्ययन ३ )

२४४--दोष चार---

- (१) अतिक्रम
- (२) व्यतिक्रम ।
- (३) त्रतिचार (४) त्रनाचार ।

त्र्यतिक्रमः — लिये हुए वृत पच्चक्खाण या प्रतिज्ञा को भंग करने का संकल्प करना या भङ्ग करने के संकल्प अथवा कार्य का अनुमोदन करना अतिक्रम है।

व्यतिक्रम:--त्रत भङ्ग करने के लिए उद्यत होना व्यतिक्रम है। त्र्यतिचार:-त्रत त्र्यथवा प्रतिज्ञा भङ्ग करने के लिए सामग्री एकत्रित करना तथा एक देश से व्रत या प्रतिज्ञा खंडित करना ऋतिचार है।

अनाचार:--सर्वथा व्रत को भङ्ग करना अनाचार है। त्राधा कर्मी त्राहार की त्रपेता त्रतिक्रम, व्यतिक्रम, त्र्यतिचार, त्रीर त्रमाचार का स्वरूप इस प्रकार है:-

साधु का अनुरागी कोई श्रावक आधाकर्मी आहार तैयार कर साधु को निमन्त्रण देता है। उस निमन्त्रण की स्वीकृति कर त्राहार लाने के लिए उठना, पात्र लेकर गुरु के पास आज्ञादि लेने पर्यन्त अतिक्रम दोष है। आधाकर्मी ग्रहण करने के लिए उपाश्रय से बाहर पैर रखने से लेकर घर में प्रवेश करने, श्राधाकर्मी श्राहार लेने के लिए भोली

खोल कर पात्र फैलाने तक व्यतिक्रम दोष है। आधाकमीं आहार ग्रहण करने से लेकर वापिस उपाश्रय में आने, गुरु के समन्न आलोचना करना एवं खाने की तैयारी करने तक अतिचार दोप है। खा लेने पर अनाचार दोष लगता है।

(पिएड निर्युक्ति)

त्रातिक्रम, व्यतिक्रम, त्रातिचार त्रीर त्रानाचार में उत्तरोत्तर दोष की त्रात्रिकता है। क्योंकि एक से दूसरे का प्रायश्चित अधिक है।

मूल गुणों में अतिक्रम, व्यतिक्रम और अतिचार से चारित्र में मलीनता आती है और उसकी आलोचना, प्रतिक्रमण आदि से शुद्धि हो जाती है। अनाचार से मूल गुण सर्वथा भङ्ग हो जाते हैं। इस लिए नये सिरे से उन्हें प्रहण करना चाहिए। उत्तर गुणों में अतिक्रमादि चारों से चारित्र की मलीनता होती है परन्तु त्रत भङ्ग नहीं होते।

( धर्म संब्रह ऋधिकार ३ )

२४५ (क): प्रायश्चित चार:--

सिश्चत पाप को छेदन करना-प्रायिश्वत है।

**अथवाः**—

अपराध मलीन चित को प्राय: शुद्ध करने वाला जो कृत्य है वह प्रायश्चित है।

प्रायश्वित चार प्रकार के हैं:-

- (१) ज्ञान प्रायश्रित । (२) दर्शन प्रायश्रित ।
- (३) चारित्र प्रायश्चित । (४) व्यक्तकृत्य प्रायश्चित ।

- ज्ञान प्रायिश्वतः —पाप को छेदने एवं चित को शुद्ध करने वाला होने से ज्ञान ही प्रायिश्वत रूप है। अतः इसे ज्ञान प्रायिश्वत कहते हैं। अथवा ज्ञान के अतिचारों की शुद्धि के लिए जो आलोचना आदि प्रायिश्वत कहे गये हैं, वह ज्ञान प्रायिश्वत है। इसी प्रकार दर्शन और चारित्र प्रायिश्वत का स्वरूप भी समस्तना चाहिये।
- व्यक्तकृत्यप्रायिक्षतः—गीतार्थ मुनि छोटे बड़े का विचार कर जो कुछ करता है, वह सभी पाप विशोधक है । इस लिये व्यक्त अर्थान् गीतार्थ का जो कृत्य है, वह व्यक्त कृत्य प्रायिक्षत है।

( ठाणांग ४ सूत्र २६३ )

२४५ (ख) प्रायिशत के अन्य प्रकार से चार भेद:-

- (१) प्रतिसेवना प्रायश्चित । (२) संयोजना प्रायश्चित ।
- (३) त्रारोपणा प्रायश्चित । (४) परिकुञ्चना प्रायश्चित ।
- (१) प्रतिसेवना प्रायित:—प्रतिपिद्ध का सेवन करना त्रर्थात् त्रकृत्य का सेवन करना प्रतिसेवना है। इसमें जो त्र्यालो-चन त्र्यादि प्रायिश्वत्त है, वह प्रतिसेवना प्रायिश्वत्त है।
- (२) संयोजना प्रायश्वित:—एक जातीय अतिचारों का मिल जाना संयोजना है। जैसे कोई साधु शय्यातर पिएड लाया, वह भी गीले हाथों से, वह भी सामने लाया हुआ। और वह भी आधाकर्मी। इसमें जो प्रायश्वित होता है। वह संयोजना प्रायश्वित है।
- (३) त्रारोपणा प्रायश्चित—एक त्र्यपराध का प्रायश्चित करने पर बार बार उसी त्र्यपराध को सेवन करने

से विजातीय प्रायश्चित का आरोप करना आरोपणा प्रायश्चित है। जैसे एक अपराध के लिये पाँच दिन का प्रायश्चित आया। फिर उसी के सेवन करने पर दश दिन का फिर सेवन करने पर १५ दिन का। इस प्रकार ६ मास तक लगातार प्रायश्चित देना। छ: मास से अधिक तप का प्रायश्चित नहीं दिया जाता।

(४) परिकुञ्चना प्रायश्चित-द्रव्य, चेत्र, काल, भाव की अपेद्मा अपराध को ल्रिपाना या उसे दूसरा रूप देना परिकुञ्चना है। इसका प्रायश्चित्त परिकुञ्चना प्रायश्चित कहलाता है। (ठाणाँग ४ सूत्र २६३)

#### २४६-चार भावाना-

- (१) मैत्री भावना (२) प्रमोद भावना
- (३) करुणा भावना (४) माध्यस्थ भावना ।
- (१) मैत्री भावना:─विश्व के समस्त प्राणियों के साथ मित्र जैसा व्यवहार करना, वैर भाव का सर्वथा त्याग करना मैत्री भावना है । वैर भाव दुःख, चिन्ता श्रीर भय का स्थान है। यह राग द्वेष को बढ़ाता है एवं चित को विचिप्त रखता है। उसके विपरीत मैत्री-भाव चिन्ता एवं भय को मिटा कर श्रपूर्व शान्ति श्रीर सुख का देने वाला है। मैत्री भाव से सदा मन स्वस्थ एवं प्रसन्न रहता है।

जगत् के सभी प्राणियों के साथ हमारा माता-पिता, भाई, पुत्र, स्त्री, त्रादि का सम्बन्ध रह चुका है। उसे रमरण करके मैत्री भाव को पुष्ट करना चाहिए। अपकारियों

के माथ भी यह सोच कर मैत्री भाव बनाये रखना चाहिये कि यदि घर के लोग बरे भी होते हैं तो भी वे हपारे ही रहते हैं त्रीर हम निरन्तर सदुभावना के माथ उनके हितसाधन में तत्पर रहते हैं। विश्व के प्राणी भी हमारे घर वाले रह चुके हैं। श्रीर भविष्य में रह सकते हैं। फिर उनके साथ भी हमारा वैसा ही व्यवहार होना चाहिए। न जाने हम इस संसार में भ्रमण करते हुए कितनी बार विश्व के प्राणियों से उपकृत हो चुके हैं । फिर उन उप-कारियों के माथ मित्र भाव रखना ही हमारा फर्ज़ है। यदि वर्तमान में वे हानि पहुँचाने हों तो भी हमें तो उपकारों का म्मरण कर अपना कर्तव्य पालन करना ही चाहिये। अपने विषेते डंक से काटने हुए चंडकौशिक का उद्धार करने वाले भगवान श्री महावीर स्वामी की जगत के उद्घार की भावना का मदा ध्यान रखना चाहिये। यदि हमारी श्रीर से किमी का ऋहित हो जाय या प्रतिकल व्यवहार हो, तो हमें उससे तत्काल शुद्ध भाव से चमा याचना करनी चाहिये। इससे पारस्परिक भेद भाव नष्ट हो जाता है। इससे सामने वाला हमारे ऋहित का प्रयत्न नहीं करता है ऋौर हमारा चित्त भी शुद्ध हो जाता है। एवं उमकी त्र्योर से हानि पहुँचने की आशङ्का पिट जाती है।

यह मैत्री भाव मनुष्य का स्वभाविक गुण है। वर करना पशुता है। मैत्री भाव का पूर्ण विकास होने पर समीपस्थ प्राची भी पारस्परिक वैरभाव भूल जाते हैं। तो शत्रुश्रां का िमत्र होना तो साधारण सी बात है। पंत्री भाव के विकास के लिए चित को निर्मल तथा विशद बनाना आवश्यक है। घर के लोगों से मैत्री भाव का प्रारम्भ होता है। श्रीर बढ़नेर सारे संसार में इस भाव का प्रसार होजाता है। तब विश्व भर में आत्मा का कोई शत्रु नहीं रहता। इस कोटि पर पहुँच कर आत्मा पूर्ण शान्ति का अनुभव करता है। अत एव मदा इस भावना में दत्तचित्त रह कर वर भाव को अलाना चाहिए। श्रीर मंत्री भाव की बृद्धि करना चाहिये। आत्मा की तरह जगत् के सांसारिक दु:खड़ नडों से मुक्ति हो, एवं जो हम अपने लिए चाहें। वही विश्व के समस्त प्राणियों के लिये चाहें। एवं मंसार के सभी प्राणी मित्र रूप में दिखाई देने लगें। इस प्रकार की भावना ही मैत्री भावना है।

(२) प्रमोद भावना:—श्रिधिक गुण मम्पन्न महापुरुपों को श्रीर उनके मान पूजा मत्कार श्रादि को देखकर हिप्त होना प्रमोद भावना है। चिरकाल के श्रशुभ मंस्कारों से यह मन ईर्ध्यालु हो गया है। इम प्रकार दृसरे की बढ़ती को वह महन नहीं कर सकता। परन्तु ईर्षा महादुर्गुण है। इस से जीव दृसरों को गिरते देख कर प्रसन्न होना चाहता है। किन्तु उसके चाहने से किसी का पतन संभव नहीं। बिल्ली के चाहने से सींका (बींका) नहीं टूटता। परन्तु यह मलीन भावना श्रपने स्वामी को मलीन कर गिरा देती है। एवं सद्गुणोंको हर लेती है। ईर्ध्यालु श्रात्मा सभी को सब बातों में श्रपने से नीचे

देखना चाहता है। परन्तु यह संभव नहीं है। इसके फलम्बर प वह सदा जलता रहता है एवं अपने स्वास्थ्य और गुणों का नाश करता है। यदि हम यह चाहते हैं कि हमारी सम्पत्ति में सभी हिंवत हों, हमारी उन्नित से सभी प्रसन्न हों, हमारे गुणों से सभी को प्रेम हो। यह इच्छा तभी पूर्ण हो सकती है, जब हम भी दूसरों के प्रति ईषी छोड़ कर उनके गुणों से प्रेम करेंगे। उनकी उन्नित से प्रसन्न होंगे। इससे यह लाभ होगा कि हमारे प्रति भी कोई ईपी न करेगा। एवं जिन अच्छे गुणों से हम प्रसन्न होंगे, वे गुण हमें भी प्राप्त होंगे। इस लिए सदा गुणवान पुरुष—जंसे अरिहन्त भगवान, साधु महाराज आदि के गुणानुवाद करना, श्रावक वर्ग में दानी, परोपकारी आदि का गुणानुवाद करना, उनके गुणों पर प्रसन्नता प्रगट करना, उनकी उन्नित से हिंतत होना, उनकी प्रशंसा सुन कर फूलना आदि प्रमोद भावना है।

(३) करुणा भावना:—शारीरिक मानसिक दुःखों से दुःखित प्राणियों के दुःख को दूर करने की इच्छा रखना करुणा भावना है। दीन, अपङ्ग, रोगी, निर्वल लोगों की सेवा करना, षृद्ध, विधवा और अनाथ वालकों को महायता देना, अतिष्टि, अनाष्टि आदि दुर्भित्त के समय अन्न जल विना दुःख पाने वालों के लिए खाने पीने की व्यवस्था करना, बेघरबार लोगों को शरण देना, महामारी आदि के समय लोगों को औषधि पहुँचाना, स्वजनों से

वियुक्त लोगों को उनके स्वजनों से मिला देना, भयभीत प्राणियों के भय को दूर करना, बुद्ध श्रीर रोगी पशुश्रों की सेवा करना । यथाशिक्त प्राणियों के दुःख दूर करना, समर्थ मानवों का कर्तव्य है। धन तथा शारीरिक श्रीर मानिसक बल का होना तभी सार्थक है। जब कि वह उपरोक्त दुःखी जीवों के उद्धार के लिए लगा दिए जावें। मंमार में जो सुख ऐश्वर्य दिखाई देता है। वह मभी इस करुणा-जित पुण्य के फलम्बरूप है। भिवष्य में इनकी प्राप्ति पुण्य बल पर ही होगी। जो लोग पूर्व पुण्य के बल से तप बल, धन बल एवं मनोबल पाकर उसका उपयोग दूसरों के दुःख दूर करने में नहीं करते. वे भिवष्य में श्राने वाले सुखों को श्राप्ते ही हाथों रोकते हैं।

करुणा-दया भाव, जैन दर्शन में सम्यग दर्शन का लचण माना गया है । अन्य धर्मी में भी इसे धर्म रूप दृष्ठ का मूल बताया गया है । दया के विना धर्माराधन असम्भव है । इस लिए धर्मार्थी एवं सुखार्थी समर्थ आत्माओं को यथा शक्ति दुःखी प्राणियों के दुःखों को दूर करना चाहिए । असमर्थ जनों को भी दुःख दूर करने की भावना अवश्य रखनी चाहिए । अवसर आने पर उसे कियात्मक रूप भी देना चाहिए । इस प्रकार धनहीन, दुःखी, भयभीत आत्माओं के दुःख को दूर करने की बुद्धि करुणा भावना है ।

(४) मोध्यस्थ भावनाः—मनोज्ञ श्रमनोज्ञ पदार्थ एवं इष्ट श्रनिष्ट मानवों के मंयोग वियोग में राग-द्वेष न करना माध्यस्थ भावना है। यह भावना आत्मा को पूर्ण शान्ति देने वाली है। मध्यस्थ भाव से भावित आत्मा पर भले बुरे का कोई भी असर ठीक उसी प्रकार नहीं होता। जिस प्रकार दर्पण पर प्रतिबिम्बित पदार्थों का अमर नहीं होता। अर्थात् जैसे दर्पण पहाड़ का प्रतिबिम्ब प्रहण करके भी पहाड़ के भार से नहीं दबता या ममुद्र का प्रतिबिम्ब प्रहण कर भीग नहीं जाता। वंसे ही राग हेप त्याग कर माध्यस्थ भावना का आलम्बन लेने वाला आत्मा अच्छे बुरे पदार्थ एवं मंयोगों को कर्म का खेल ममभ कर ममभाव से उनका सामना करता है। किन्तु उनसे आत्म भाव को चञ्चल नहीं होने देता। मंमार के मभी पदार्थ विनश्वर हैं। मंयोग अस्थायी है। मनुष्य भी भले के बुरे और बुरे के भले होने रहने हैं। फिर राग होष के पात्र हैं ही क्या?

दूसरी बात यह है कि इष्ट, अनिष्ट पदार्थों की प्राप्ति, संयोग वियोग आदि शुभाशुभ कर्म जनित हैं, वे तो नियत काल तक हो कर ही रहेंगे। राग करने से कोई पदार्थ हमेशा के लिए हमारे माथ न रह सकेगा। न द्वेप करने से ही किसी पदार्थ का हमारे से वियोग हो जायेगा। यदि प्राणी अशुभ को नहीं चाहते तो उन्हें अशुभ कर्म नहीं करने थे। अशुभ कर्म करने के बाद अशुभ फल को रोकना प्राणियों की शक्ति के बाहर है। जबान पर मिर्च रख कर उसके तिक्तपन से सुक्ति चाहने की तरह यह अज्ञानता है। शुभाशुभ कर्म जनित इष्ट अनिष्ट पदार्थ एवं संयोगों में राग द्वेष का त्याग करना (उपेद्या भाव रखना) ही माध्यस्थ्य भावना है।

जगत के जो प्राची विषयीत वृत्ति वाले हैं । उन्हें सुधारने के लिए प्रयत्न करना मानव कर्तव्य है । ऐसा करने से हम उनका ही सुधार नहीं करते बल्कि उनके कुमार्गगामी होने से उत्पन्न हुई अव्यवस्था एवं अपने साधियों की असुविधाओं को मिटाते हैं। इसके लिये प्रत्येक मनुष्य को सहनशील बनना चाहिए। कुमार्मगामी पुरुप हमारी सुधार भावता को विपरीत रूप देकर हमें भला चुरा कह सकता है। हानि पहुँचाने का प्रयत्न भी कर सकता है। उस समय सहनशीलता धारण करना सुधारक का कर्तव्य है। यह सहनशीलता कमजोरी नहीं किन्तु त्रात्म-यल का प्रकाशन है। उस समय यह सोच कर सुधारक में सुधार भाव और भी ज्यादह दृढ़ होना चाहिए कि जब वह अपने बुरे स्वभाव को नहीं छोड़ता है। तब मैं अपने अच्छे स्वभाव को क्यों छोड़ दूँ ? यदि सुधारक सहनशील न हुआ तो वह ऋपने उद्देश्य से नीचे गिर जायगा । पाप से घृणा होनी चाहिए, पापी से नहीं । इस लिए घृगा योग्य पाप को दूर करने का प्रयत्न करना, परन्तु पापी को किसी प्रकार कष्ट न पहुँचाना चाहिए। मलीन वन्त्र की शुद्धि उसको फाड़ देने से नहीं होती, परन्तु पानी द्वारा कोमल करके की जाती है। इसी तरह पापी का सुधार कोमल उपायों से करना चाहिए । कठिन उपायों से नहीं । यदि कठोर उपाय का त्राश्रय लेना ही पड़े तो वह कठोरता बाह्य होनी चाहिए । श्रन्तर में तो कोमलता ही रहनी चाहिए । इस तरह त्रिपरीत वृत्ति वाले पतित त्रात्मात्रों के सुधार की चेष्टा करनी चाहिए । यदि सुधार में सफलता मिलती न दिखाई दे तो सामने वाले के त्रशुभ कर्मों की प्रवलता समभ कर उदासीनता धारण करनी चाहिए । यही माध्यस्थ भावना है ।

(भावना शतक)

(कर्तन्य कीमुदी भाग २ श्लोक ३५ से ४५ ) (चतर्भावना पाठभाला के श्वाधार पर )

२४७-वन्ध की व्याख्या और उसके भेदः-

(१) जैसे कोई व्यक्ति अपने शरीर पर तेल लगा कर पृलि में लेटे, तो पृलि उसके शरीर पर चिपक जाती हैं। उसी प्रकार मिथ्यात्व कषाय योग आदि से जीव के प्रदेशों में जब हल चल होती है तब जिस आकाश में आत्मा के प्रदेश हैं। वहीं के अनन्त—अनन्त कर्म योग्य पुद्गल परमाणु जीव के एक एक प्रदेश के साथ वंध जाते हैं। कर्म और आत्मप्रदेश इस प्रकार मिल जाते हैं। जैसे दूध और पानी तथा आग और लोह पिएड परस्पर एक हो कर मिल जाते हैं। आत्मा के साथ कर्मों का जो यह सम्बन्ध होता है, वही बन्ध कहलाता है।

बंध के चार भेद हैं।

- (१) प्रकृति बन्ध (२) स्थिति बन्ध
- (३) अनुभाग बन्ध (४) प्रदेश बन्ध
- (१) प्रकृति बन्ध—जीव के द्वारा ग्रहण किए हुए कर्म पुद्-गलों में जुदे जुदे स्वभावों का त्रर्थात् शक्तियों का पैदा होना प्रकृति बन्ध कहलाता है।

- (२) स्थिति बन्ध—जीव के द्वारा ग्रहण किए हुये कर्म पुद्गलों में अग्रुक काल तक अपने स्वभावों को त्याग न करते हुए जीव के साथ रहने की काल मर्यादा को स्थिति बन्ध कहते हैं।
- (३) अनुभाग बन्ध—अनुभाग बन्ध को अनुभाव बन्ध और अनुभव बन्ध भी कहते हैं। जीव के द्वारा ग्रहण किये हुए कर्म पुद्गलों में से इसके तरतम भाव का अर्थात् फल देने की न्यूताधिक शक्ति का होता अनुभाग बन्ध कहलाता है।
- (४) प्रदेश बन्ध--जीव के साथ न्यूनाधिक परमाणु वाले कर्म न्कन्धों का सम्बन्ध होना प्रदेश बन्ध कहलाता है।

( ठाणांग ४ सूत्र २६६ )

(कर्म प्रन्थ भाग १)

२४८ चारों बन्धों का स्वरूप ममभाने के लिए मोदक (लड्हू) का दृष्टान्त:—

जैसे मोंठ, पीपल, मिर्च, आदि से बनाया हुआ मोदक वायु नाशक होता है । इसी प्रकार पित नाशक पदार्थों से बना हुआ मोदक पित का एवं कफ नाशक पदार्थों से बना हुआ मोदक पित का नाश करने वाला होता है। इसी प्रकार आत्मा से प्रहण किए हुए कर्म पुद्गलों में से किन्हीं में ज्ञान गुण को आच्छादन करने की शक्ति पदा होती है। किन्हीं में दर्शन गुण घात करने की। कोई कर्म-पुद्गल, आत्मा के आनन्द गुण का घात करते हैं। तो कोई आत्मा की अनन्त शक्ति का। इस

तरह मिन्न मिन्न कर्म पुद्गलों में भिन्न २ प्रकार की प्रकृतियों के बन्ध होने को प्रकृति बन्ध कहते हैं। जैसे कोई मोदक एक सप्ताह, कोई एक पन्न, कोई एक मास तक निजी स्वभाव को रखते हैं। इसके बाद में छोड़ देते हैं अर्थात् विकृत हो जाते हैं। मोदकों की काल मर्यादा की तरह कमों की भी काल मर्यादा होती है। वही स्थिति बन्ध है। स्थिति पूर्ण होने पर कर्म आत्मा से जुदे हो जाते हैं।

कोई मोदक रस में अधिक मधुर होते हैं तो कोई कम । कोई रस में अधिक कटु होते हैं, कोई कम । इस प्रकार मोदकों में जैसे रसों की न्यूनाधिकता होती है । उसी प्रकार कुछ कमें दलों में शुभ रस अधिक और कुछ में कम । कुछ कमें दलों में अशुभ रस अधिक और कुछ में अशुभ रस कम होता है । इसी प्रकार कमों में तीन्न, तीन्नतर, तीन्नतम मन्द, मन्दतर, मन्दतम शुभाशुभ रसों का बन्ध होना रस बन्ध है । यही बन्ध अनुभाग बन्ध भी कहलाता है ।

कोई मोदक परिमाण में दो तोले का, कोई पांच तोले और कोई पाव भर का होता है। इसी प्रकार भिन्न २ कर्म दलों में परमाणुओं की संख्या का न्यूनाधिक होना प्रदेश वन्ध कहलाता है।

यहाँ यह भी जान लेना चाहिए कि जीव संख्यात असंख्यात और अनन्त परमाणुओं से बने हुए कार्माण स्कन्ध को ग्रहण नही करता परन्तु अनन्तानन्त परमाणु वाले स्कन्ध को ग्रहण करता है।

( ठाणांग ४ सूत्र २६६ )

(कमें प्रनथ भाग पहला)

प्रकृति बन्ध और प्रदेश बन्ध योग के निमित्त से होते हैं। स्थिति बन्ध तथा अनुभाग बन्ध कषाय के निमित्त से बंधते हैं।

२४६-उपक्रम की व्याख्या और भेदः-

उपक्रम का ऋर्थ ऋारम्भ है । वस्तु परिकर्म एवं वस्तु विनाश को भी उपक्रम कहा जाता है। उपक्रम के चार भेद हैं।

- (१) बन्धनोपक्रम (२) उदीरखोपक्रम ।
- (३) उपशमनोपक्रम (४) विपरि**गामनोपक्रम** ।
- (१) बन्धनोपकम—कर्म पुद्गल और जीव प्रदेशों के परस्पर सम्बन्ध होने को बन्धन कहते हैं। उसके आरम्भ को बन्धनोपक्रम कहते हैं। अथवा विखरी हुई अवस्था में रहे हुए कर्मों को आत्मा से सम्बन्धित अवस्था वाले कर देना बन्धनोपक्रम है।
- (२) उदीरणोपक्रम—विपाक अर्थात फल देने का समय न होने पर भी कर्मों का फल भोगने के लिए प्रयत्न विशेष से उन्हें उदय अवस्था में प्रवेश कराना उदीरणा है। उदीरणा के प्रारम्भ को उदीरणोपक्रम कहते हैं।
- (३) उपशमनोपक्रम—कर्म उदय, उदीरणा, निधत्त करण श्रीर निकाचना करण के श्रयोग्य हो जायें, इस प्रकार उन्हें स्थापन करना उपशमना है । इसका श्रारम्भ

उपशमनोपक्रम हैं। इसमें त्रावर्त्तन, उद्वर्त्तन त्रीर संक्रमण ये तीन करण होते हैं।

(४) विपरिणामनोपक्रम—सत्ता, उदय, द्वय, द्वयोपशम, उद्वर्तना, श्रपवर्तना श्रादि द्वारा कर्मों के परिणाम को बदल देना विपरिणामना है। श्रथवा गिरिनदीपाषाण की तरह स्वाभाविक रूप से या द्रव्य, द्वेत्र, काल, भाव श्रादि से श्रथवा करण विशेष से कर्मों का एक श्रवस्था से द्सरी श्रवस्था में बदल जाना विपरिणामना है। इसका उपक्रम (श्रारम्भ) विपरिणामनोपक्रम है।

२५०—संक्रम (संक्रमण्) की व्याख्या और उसके भेदः—

जीव जिस प्रकृति को बांध रहा है। उसी विपाक में वीर्य विशेष से दूसरी प्रकृति के दलिकों (कर्म पुद्रलों) को परिणत करना संक्रम कहलाता है।

( ठाएांग ४ सूत्र २६६ )

जिस वीर्य विशेष से कर्म एक स्वरूप को छोड़ कर दूसरे सजातीय स्वरूप को प्राप्त करता है। उस वीर्य विशेष का नाम संक्रमण है। इसी तरह एक कर्म प्रकृति का दूसरी सजातीय कर्म प्रकृति रूप बन जाना भी संक्रमण है। जैसे मित ज्ञानावरणीय का श्रुत ज्ञानावरणीय अथवा श्रुत ज्ञानावरणीय का मित ज्ञानावरणीय कर्म रूप में बदल जाना ये दोनों कर्म प्रकृतियों ज्ञानावरणीय कर्म के भेद होने से आपस में सजातीय हैं।

(कर्म प्रनथ भाग २)

# इसके चार भेद हैं:--

- (१) प्रकृति संक्रम। (२) स्थिति संक्रम।
- (३) श्रनुभाग संक्रम। (४) प्रदेश मंक्रम। (ठाणांग ४ सूत्र २६६)

# २५१--निधत की व्याख्या और भेद:-

उद्वर्तना और अपवर्तना करण के सिवाय विशेष करणों के अयोग्य कर्मों को रखना निधन कहा जाता है। निधत अवस्था में उदीरणा, संक्रमण वगैरह नहीं होते हैं। तपा कर निकाली हुई लोह शलाका के सम्बन्ध के समान पूर्वबद्ध कर्मों को परस्पर मिलाकर धारण करना निधत कहलाता है। इसके भी प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश रूप से चार भेद होते हैं।

( ठाणांग ४ सूत्र २६६ )

#### २५२-निकाचित की व्याख्या और भेद:-

जिन कर्मों का फल बन्ध के अनुसार निश्चय ही भोगा जाता है। जिन्हें विना भोगे छुटकारा नहीं होता। वे निकाचित कर्म कहलाते हैं। निकाकित कर्म में कोई भी करण नहीं होता। तपा कर निकाली हुई लोह शलाकायें (सुइयें) घन से कूटने पर जिस तरह एक हो जाती हैं। उसी प्रकार इन कर्मों का भी आत्मा के साथ गाड़ा सम्बन्ध हो जाता है। निकाचित कर्म के भी प्रकृति, स्थिति अनुभाग और प्रदेश के भेद से चार भेद हैं।

( ठाणांग ४ सूत्र २६६ )

# २५३ - कर्म की चार अवस्थाएं -

- (१) बन्ध। (२) उदय।
- (३) उदीरणा। (४) सत्ता।
- (१) बन्ध—मिथ्यान्व आदि के निमित्त से ज्ञानावरणीय आदि ह्रिप में परिणत होकर कर्म पुद्गलों का आत्मा के साथ दूध पानी की तरह मिल जाना बन्ध कहलाता है।
- (२) उदय-उदय काल अर्थात् फलदान का समय आने पर कर्मों के शुभाशुभ फल का देना उदय कहलाता है।
- (३) उदीरणा—आवाध काल व्यतीत हो चुकने पर भी जो कर्म-दिलक पीछे से उदय में आने वाले हैं। उनको प्रयत्न विशेष से खींच कर उदय प्राप्त दिलकों के साथ भोग लेना उदीरणा है।

बंधे हुए कर्मों से जितने समय तक आत्मा को आबाधा नहीं होती अर्थात् शुभाशुभ फल का वेदन नहीं होता उतने समय को आबाधा काल समक्षना चाहिए।

(४) सत्ता—वंधे हुए कर्मों का अपने स्वरूप को न छोड़ कर आत्मा के साथ लगे रहना सत्ता कहलाता है।

(कर्मप्रन्थ भाग २ गाथा १)

#### २५४--- अन्तक्रियाएं चार---

कर्म अथवा कर्म कारणक भव का अन्त करना अन्तिकिया है। यों तो अन्तिकिया एक ही स्वरूप वाली होती है। किन्तु सामग्री के भेद से चार प्रकार की बताई गई है।

- (१) प्रथम अन्तिकया-कोई जीव अन्य कर्म वाला हो कर मनुष्य भव में उत्पन्न हुआ। उसने मुंडित हो कर गृहस्थ से साध्यपने की प्रव्रज्या ली। वह प्रचुर संयम, संवर श्रीर समाधि सहित होता है। वह शरीर श्रीर पन से रूच द्रव्य और भाव से रनेह रहित संसार समुद्र के पार पहुँचने की इच्छा वाला, उपधान तप वाला, दु:ख एवं उसके कारण भूत कर्मों का चय करने वाला, आभ्यन्तर तप अर्थात् शुभ ध्यान वाला होता है। वह श्री वर्धमान स्वामी की तरह वैसा घोर तप नहीं करता, न परिषह उपसर्ग जनित घोर वेदना सहता है। इस प्रकार का वह पुरुष दीर्घ दीचा पर्याय पाल कर सिद्ध होता है। बुद्ध होता है। मुक्त होता है। निर्वाण को प्राप्त करता है एवं सभी दु:खों का अन्त करता है। जैसे भरत महाराज। भरत महाराज लघु कर्म वाले होकर सर्वार्थसिद्ध विमान से चवे. वहाँ से चव कर मनुष्य भव में चक्रवर्ती रूप से उत्पन्न हुए। चक्रवर्ती त्रवस्था में ही केवल ज्ञान उत्पन्न कर उन्होंने एक लाख पूर्व की दीचा पाली एवं विना घोर तप किए और विना विशेष कष्ट सहन किये ही मोत्त पधार गये।
- (२) दूसरी अन्तिक्रिया—कोई पुरुष महा कर्म वाला हो कर मनुष्य भव में उत्पन्न हुआ । वह दीचित हो कर यावत् शुभध्यान वाला होता है । महा कर्म वाला होने से उन कर्मों का चय करने के लिए वह घोर तप करता है । इसी प्रकार घोर वेदना भी सहता है । उस प्रकार का वह पुरुष थोड़ी

ही दीचा पर्याय पाल कर सिद्ध हो जाता है। यावत् सभी दुःखों का अन्त कर देता है। जैसे गज सुकुमार ने भगवान श्री अरिष्टनेमि के पास दीचा लेकर रमशान भूमि में कायो-त्सर्ग रूप महातप प्रारम्भ किया। और सिर पर रखे हुए जाज्वल्यमान अङ्गारों से उत्पन्न अत्यन्त ताप वेदना को सहन कर अल्प दीचा पर्याय से ही सिद्ध हो गए।

- (३) तीसरी अन्त क्रिया—कोई पुरुष महा कर्म वाला होकर उत्पन्न होता है। वह दीचा लेकर यावत् शुभ ध्यान करने वाला होता है। महा कर्म वाला होने से वह घोर तप करता है, एवं घोर वेदना सहता है। इस प्रकार का वह पुरुष दीर्घ दीचा पर्याय पाल कर सिद्ध, बुद्ध, यावत् सुक्त होता है। जैसे सनत्कुमार चक्रवर्ती। सनत्कुमार चक्रवर्ती ने दीचा लेकर कर्म चय करने के लिए घोर तप किया एवं शरीर में पदा हुए रोगादि की घोर वेदना सही। और दीर्घ काल तक दीचा पर्याय पाली। कर्म अधिक होने से बहुत काल तक तपस्या करके मोच प्राप्त किया।
- (४) चौथी अन्त किया:—कोई पुरुष अन्य कर्म वाला होकर उत्पन्न होता है। वह दीचा लेकर यावत शुभ ध्यान वाला होता है। वह पुरुष न घोर तप करता है न घोर वेदना सहता है। इस प्रकार वह पुरुष अन्य दीचा पर्याय पाल कर ही सिद्ध, बुद्ध यावत मुक्त हो जाता है। जैसे मरु देवी माता। मरु देवी माता के कर्म चीख प्राय: थे। अतएव विना तप किए, विना वेदना सहे, हाथी पर विराजमान ही सिद्ध होगई।

नोट:—उपरोक्त दृष्टान्त देश दृष्टान्त हैं। इस लिए सभी वातों में साधर्म्य नहीं है। जैसे मरुदेवी माता ग्रंडित न हुईं, इत्यादि। किन्तु भाव में समानता है। (ठाणांग ४ सत्र २३५)

२५५:--भाव दु:ख शय्या के चार प्रकार:--

पलक्क विछीना वगैरह जैसे होने चाहिएं, वैसे न हों, दु:खकारी हों, तो ये द्रव्य से दु:ख शय्या रूप हैं । चित्त (मन) श्रमण स्वभाव वाला न होकर दु:श्रमणता वाला हो, तो वह भाव से दु:ख शय्या है। भाव दु:ख शय्या चार हैं।

- (१) पहली दु:ख शय्याः—िकसी गुरु (भारी) कर्म वाले मनुष्य ने ग्रुंडित होकर दीचा ली । दीचा लेने पर वह निर्प्रन्थ प्रवचन में शङ्का, कांचा (पर मत अच्छा है। इस प्रकार की बुद्धि ) विचित्सि। (धर्म फल के प्रति सन्देह ) करता है जिन शासन में कहे हुए भाव वैसे ही हैं अथवा दूसरी तरह के हैं ? इस प्रकार चित्त को डांचा डोल करता है । कलुष भाव अर्थात् विपरीत भाव को प्राप्त करता है । वह जिन प्रवचन पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि नहीं रखता । जिन प्रवचन में श्रद्धा प्रतीति न करता हुआ और रुचि न रखता हुआ मन को ऊँचा नीचा करता है । इस कारण वह धर्म से श्रष्ट होजाता है । इस प्रकार वह श्रमणता रूपी शय्या में दु:ख से रहता है ।
- (२) दूसरी दु:ख शय्याः—कोई कर्मों से भारी मनुष्य प्रव्रज्या लेकर अपने लाभ से सन्तुष्ट नहीं होता । वह असन्तोषी बन कर दूसरे के लाभ में से, वह सुभ्के देगा, ऐसी इच्छा रखता

है। यदि वह देवे तो मैं भोगूँ, ऐसी इच्छा करता है। उसके लिए याचना करता है और अति अभिलाषा करता है। उसके मिल जाने पर और अधिक चाहता है। इस प्रकार दूसरे के लाभ में से आशा, इच्छा, याचना यावत अभिलाषा करता हुआ वह मन को ऊँचा नीचा करता है। इस कारण वह धर्म से अष्ट होजाता है। यह दूसरी दु:ख शप्या है।

- (३) तीसरी दु:ख शय्याः —कोई कर्म बहुल प्राणी दीचित होकर देव तथा मनुष्य सम्बन्धी काम भोग पाने की आशा करता है। याचना यावत अभिलाषा करता है। इस प्रकार करने हुए वह अपने मन को ऊँचा नीचा करता है और धर्म से अष्ट हो जाता है। यह तीसरी दु:ख शय्या है।
- (४) चौथी दुःख शय्या कोई गुरु कर्मी जीव साधुपन लेकर सोचता है कि मैं जब गृहस्थ वास में था। उस समय तो मेरे शरीर पर मालिश होती थी। पीठी होती थी। तेलादि लगाए जाते थे और शरीर के अङ्ग उपाङ्ग धोये जाने थे अर्थात् सुमें स्नान कराया जाता था। लेकिन जब से साधु बना हूँ। तब से सुमें ये मर्दन आदि प्राप्त नहीं हैं। इस प्रकार वह उनकी आशा यावत् अभिलाषा करता है और मन की ऊँचा नीचा करता हुआ धर्म अष्ट होता है। यह चौथी दुःख शय्या है। अमण को ये चारों दुःख शय्या छोड़ कर संयम में मनको स्थिर करना चाहिए।

  २५६ सुख शय्या चार:—

उपर बताई हुई दु:ख शय्या से विपरीत सुख शय्या जाननी चाहिए । वे संचेप में इस प्रकार हैं:—

- (१) जिन प्रवचन पर शंका, कांचा, विचिकित्सा न करता हुआ तथा चित को डांवा डोल और कलुपित न करता हुआ साधु निर्प्रन्थ प्रवचन पर श्रद्धा, प्रतीति और रुचि रखता है और मन को संयम में स्थिर रखता है। वह धर्म से अष्ट नहीं होता अपितु धर्म पर और भी अधिक दृढ़ होता है। यह पहली सुख शय्या है।
- (२) जो साधु अपने लाभ से मन्तुष्ट रहता है और दूसरों के लाभ में से आशा, इच्छा, याचना और अभिलाषा नहीं करता। उस सन्तोषी माधु का मन संयम में स्थिर रहता है और वह धर्म भ्रष्ट नहीं होता। यह दमरी सुख शय्या है।
- (३) जो साधु देवता और मनुष्य सम्बन्धी काम भोगों की आशा यावत् अभिलाषा नहीं करता । उसका मन संयम में स्थिर रहता है और वह धर्म से अष्ट नहीं होता । यह तीमरी सुख शय्या है ।
- (४) कोई साधु होकर यह सोचता है कि जब हृष्ट, नीरोग, बलवान् शरीर वाले अरिहन्त भगवान् आशंसा दोप रहित अत एव उदार, कल्याणकारी, दीर्घ कालीन, महा प्रभावशाली, कर्मों को चय करने वाले तप को संयम पूर्वक आदर भाव से अंगीकार करने हैं! तो क्या ग्रुक्त केश लोच, ब्रह्मचर्य्य आदि में होने वाली आभ्युपगमिकी और ज्वर, अतिसार आदि रोगों से होने वाली औपक्रमिकी वेदना को शान्ति पूर्वक, दैन्यभाव न दश्ति हुए, विना किसी पर कोप किए सम्यक् प्रकार से सम भाव पूर्वक न सहना

चाहिए ? इस वेदना को सम्यक् प्रकार न सहन कर मैं एकान्त पाप कर्म के सिवा और क्या उपार्जन करता हूँ ? यदि मैं इसे सम्यक् प्रकार सहन कर लूँ, तो क्या मुक्ते एकान्त निर्जरा न होगी ? इस प्रकार विचार कर ब्रह्मचर्य्य वत के दूषण रूप मर्दन आदि की आशा, इच्छा का त्याग करना चाहिए । एवं उनके अभाव से प्राप्त वेदना तथा अन्य प्रकार की वेदना को सम्यक् प्रकार सहना चाहिए । यह चौथी मुख शय्या है ।

( ठायांग ४ सूत्र ३२५ )

२५७—चार स्थान से हास्य की उत्पत्ति:—

हास्य मोहनीय कर्म के उदय से उत्पन्न हास्य रूप विकार अर्थात हँसी की उत्पत्ति चार प्रकार से होती है।

- (१) दर्शन से (२) भाषण से।
- (३) श्रवण से (४) स्मरण से।
- (१) दर्शन:—ि पिद्षक, बहुरूपिये आदि की हँसी जनक चेष्टा देखकर हंसी आजाती है।
- (२) भाषण--हास्य उत्पादक वचन कहने से हंसी त्राती है।
- (३) श्रवण—हास्य जनक किसी का वचन सुनने से हंसी की उत्पत्ति होती हैं।
- (४) स्मरण—हंसी के योग्य कोई बात या चेष्टा को याद करने से हंसी उत्पन्न होती है। (ठाणांग ४ सूत्र २६६)

२५⊏—गुगलोप के चार स्थानः—

चार प्रकार से दूसरे के विद्यमान गुर्गों का लोप किया जाता है।

- (१) क्रोध से।
- (२) दूसरे की पूजा प्रतिष्ठा न सहन कर सकने के कारण, ईप्यों से ।
- (३) अकृतज्ञता से।
- (४) त्रिपरीत ज्ञान से।

जीव दूसरे के विद्यमान गुणों का अपलाप करता है।

( ठाएांग ४ सूत्र ३७० )

२५६—-गुग प्रकाश के चार स्थान:--चार प्रकार से दूसरे के विद्यमान गुग प्रकाशित किए
जाते हैं।

- (१) अभ्यास अर्थात् आग्रह वश, अथवा वर्णन किए जाने वाले पुरुष के समीप में रहने से ।
- (२) दृसरे के अभिप्राय के अनुकूल व्यवहार करके के लिए।
- (३) इष्ट कार्य के प्रति दृसरे को अनुकूल करने के लिए।
- (४) किये हुए गुग प्रकाश रूप उपकार व अन्य उपकार का बदला चुकाने के लिए।

( ठाएांग ४ सूत्र ३७० )

२६०--चार प्रकार का नरक का आहार:---

- (१) अङ्गारों के सदश आहार-थोड़े काल तक दाह होने से।
- (२) भोभर के सदृश त्राहार--- अधिक काल तक दाह होने से।
- (३) शीतल आहार-शीत वेदना उत्पन्न करने से।
- (४) हिम शीतल आहार—अत्यन्त शीत वेदना जनक होने से । (ठाणांग ४ सूत्र ३४०)

# २६१-- चार प्रचार का तिर्यश्च का त्राहार:--

कंकोपम-जैसे कंक पत्ती को मुश्किल से हज़म होने वाला आहार भी सुभन्न होता है। श्रीर सुख से हजम हो जाता है। इसी प्रकार तिर्यश्र का सुभन्न श्रीर सुखकारी परिणाम वाला श्राहार कंकोपम श्राहार है।

- (२) बिलोपम:—जो श्राहार बिल की तरह गले में विना रस का स्वाद दिए शीघ्र ही उतर जाता है । वह बिलोपम श्राहार है।
- (३) मातङ्ग मांसोपम:—अर्थात् जैसे चाएडाल का मांस अरुपृश्य होने से घृणा के कारण बड़ी धृश्किल से खाया जाता है। वैसे ही जो आहार मुश्किल से खाया जा सके वह मातङ्ग मांसोपम आहार है।
- (४) पुत्र मांसोपम—जैसे स्नेह होने से पुत्र का मांस बहुत ही कठिनाई के साथ खाया जाता है। इसी प्रकार जो आहार बहुत ही मुश्किल से खाया जाय वह पुत्र मांसोपम आहार है।

( ठाणांग ४ सूत्र ३४० )

## २६२-चार प्रकार का मनुष्य का त्राहार:-

- (१) अशन (२) पान।
- (३) खादिम (४) स्वादिम ।
- (१) दाल, रोटी, भात वर्गेरह त्राहार अशन कह-लाता है।
- (२) पानी वर्गेरह आहार यानि पेय पदार्थ पान है।

- (३) फल, मेवा वगैरह त्राहार खादिम कहलाता है ।
- (४) पान, सुपारी, इलायची वगैरह आहार स्वादिम है। (ठाणांग ४ सूत्र ३४०)

#### २६३-देवता का चार प्रकार का आहार:--

(१) शुभ वर्ण (२) शुभ गन्ध (३) शुभ रस (४) शुभ स्पर्श वाला देवता का आहार होता है।
(ठाणांग ४ सत्र ३४०)

२६४ चार भागड (पएय वस्तु):--

- (१) गिर्णम—जिस चीज का गिनती से व्यापार होता है वह गिर्णम है। जैसे नारियल वगैरह।
- (२) धरिम—जिस चीज का तराजु में तोल कर व्यवहार अर्थात् लेन देन होता है। जैसे गेहूं, चाँवल, शकर वगैरह।
- (३) मेय—जिस चीज का व्यवहार या लेन देन पायली आदि से या हाथ, गज आदि से नाप कर होता है, वह मेय है। जैसे कपड़ा वगैरह। जहाँ पर घान वगैरह पायली आदि से माप कर लिए और दिए जाते हैं। वहां पर वे भी मेय हैं।
- (४) परिच्छेच—गुण की परीचा कर जिस चीज का मूल्य स्थिर किया जाता है श्रीर बाद में लेन देन होता है। उसे परिच्छेद्य कहते हैं। जैसे जवाहरात।

बिंद्या वस्त्र वगैरह जिनके गुण की परीचा प्रधान है, वे भी परिच्छेद्य गिने जाते हैं।

( ज्ञाता सूत्र प्रथम श्रुत स्कन्ध अध्याय ८ )

## २६५ चार व्याधि--

- (१) बात की व्याधि।
- (२) पित्त की व्याधि।
- (३) कफ की व्याधि।
- (४) सन्निपातज व्याधि ।

( ठाणांग ४ सूत्र ३४३ )

### २६६ — चार पुद्गल परिणाम: —

पुद्गल का परिणाम अर्थात् एक अवस्था से दूसरी अवस्था में जाना चार प्रकार से होता है।

- (१) वर्ण परिशाम ।
- (२) गन्ध परिशाम ।
- (३) रस परिगाम ।
- (४) स्पर्श परिगाम ।

( ठाणांग ४ सूत्र २६५ )

# १६७--चार प्रकार से लोक की व्यवस्था है:-

- (१) त्राकाश पर घनवात, तनुवात, रूपवात (वायु) रहा हुत्रा है।
- (२) वायु पर घनोदधि रहा हुआ है।
- (३) घनोदधि पर पृथ्वी रही हुई है।
- (४) पृथ्वी पर त्रस ऋौर स्थावर प्राग्गी रहे हुए हैं । (ठाणांग ४ सूत्र २८६)
- २६=—चार कारणों से जीव श्रीर पुद्गल लोक के बाहर जाने में श्रसमर्थ हैं:-
- (१) गति के अभाव से (२) निरुपग्रह होने से।

- (३) रुवता से (४) लोक मर्यादा से।
- (१) गित के अभाव से:—जीव और पुद्गल का लोक से बाहर जाने का स्वभाव नहीं हैं। जैसे दीप शिखा स्वभाव से ही नीचे को नहीं जाती।
- (२) निरुपग्रह होने से:—लोक के बाहर धर्मास्तिकाय का अभाव है। जीव और पुद्गल के गमन में सहायक धर्मा-स्तिकाय का अभाव होने से ये लोक से बाहर नहीं जा सकते। जैसे विना गाड़ी के पृष्ट पुरुष नहीं जा सकता।
- (३) रुचता से: लोक के अन्त तक जाकर पुद्गल इस प्रकार से रुखे हो जाते हैं कि आगे जाने के लिए उनमें सामर्थ्य ही नहीं रहता । कर्म पुद्गलों के रूखे हो जाने पर जीव भी वैसे ही हो जाते हैं । अत: वे भी लोक के बाहर नहीं जा सकते । सिद्ध जीव तो धर्मास्तिकाय का आधार न होने से ही आगे नहीं जाते ।
- (४) लोक मर्य्यादा से:—लोक मर्यादा इसी प्रकार की है। जिससे जीव श्रीर पुद्गल लोक से बाहर नहीं जाते। जैसे सूर्य मएडल श्रपने मार्ग से दूसरी श्रोर नहीं जाता। (ठाणांग ४ सूत्र ३३७)

#### २६६-भाषा के चार भेद:-

- (१) सत्य भाषा (२) श्रयसत्य भाषा ।
- (३) सत्यामृषा भाषा (मिश्र भाषा) ।
- (४) असत्यामृषा भाषा (व्यवहार भाषा) I

- (१) सत्य भाषा:—विद्यमान जीवादि पदार्थों का यथार्थ स्वरूप कहना सत्य भाषा है। अथवा सन्त अर्थात् स्रुनियों के लिए हितकारी निरवद्य भाषा सत्य भाषा कही जाती है।
- (२) असत्य भाषा:—जो पदार्थ जिस स्वरूप में नही हैं। उन्हें उस स्वरूप से कहना असत्य भाषा है। अथवा सन्तों के लिए अहितकारी सावद्य भाषा असत्य भाषा कही जाती है।
- (३) सत्यामृषा भाषा (मिश्र भाषा):—जो भाषा सत्य है श्रीर मृषा भी है। वह सत्यामृषा भाषा है।
- (४) श्रसत्यामृषा भाषा (व्यवहार भाषा):—जो भाषा न सत्य है श्रीर न श्रसत्य है। ऐसी श्रामन्त्रणा, श्राज्ञापना श्रादि की व्यवहार भाषा श्रसत्यामृषा भाषा कही जाती है। श्रसत्यामृषा भाषा का दूसरा नाम व्यवहार भाषा है।

(पन्नवरण भाषा पद ११)

२७०- असत्य वचन के चार प्रकार:--

जो वचन सन्त अर्थात् प्रासी, पदार्थ एवं मुनि के लिए हितकारी न हो वह असत्य वचन है।

ऋथवा:---

प्राणियों के लिए पीड़ाकारी एवं घातक, पदार्थों का अयथार्थ स्वरूप बताने वाला और मुमुद्ध मुनियों के मोच का घातक वचन असत्य वचन है।

श्रमत्य वचन के चार भेद:--

- (१) सद्भाव प्रतिषेध (२) असद्भावोद्भावन ।
- (३) अर्थान्तर (४) गर्ही ।

- (१) सद्भाव प्रतिषेध—विद्यमान वस्तु का निषेध करना सद्भाव प्रतिषेध हैं। जैसे यह कहना कि आत्मा, पुराय, पाप आदि नहीं हैं।
- (२) श्रसद्भावोद्भावन—श्रविद्यमान वस्तु का श्रस्तित्व बताना श्रसद्भावोद्भावन है । जैसे यह कहना कि श्रात्मा सर्व व्यापी है । ईश्वर जगत का कर्ता है । श्रादि ।
- (३) त्रर्थान्तर--एक पदार्थ को दृसरा पदार्थ बताना त्रर्थान्तर है। जैसे गाय को घोड़ा बताना।
- (४) गर्हा —दोप प्रकट कर किसी को पीड़ाकारी वचन कहना गर्हा (त्रसत्य) है। जैसे काणे को काणा कहना। (दशवैकालिक सूत्र ऋध्ययन ६)
- २७ चतुष्पद तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय के चार भेद:--
  - (१) एक खुर (२) द्विखुर
  - (३) गएडी पद (४) सनख पद
- (१) एक खुर जिसके पैर मैं एक खुर हो। वह एक खुर चतुष्पद है। जैसे घोड़ा, गदहा वगैरह।
- (२) द्विखुर—जिसके पैर में दो खुर हो । वह द्विखुर चतुष्पद हैं जैसे गाय, भैंस वर्गेरह ।
- (३) गर्ण्डीपद—सुनार की एरण के समान चपटे पैर वाले चतुष्पद गर्ण्डीपद कहलाते हैं। जैसे हाथी, ऊँट वगैरह ।
- (४) सनख पद—जिनके पैरों में नख हों, वे सनख चतुष्पद कहलाते हैं । जैसे सिंह, चीता, कुत्ता वगैरह । (ठाणांग ४ सूत्र ३५०)

#### २७२-पत्ती चार:-

- (१) चर्म पद्मी।
  - (२) रोम पत्ती ।
- (३) समुद्गक पदी। (४) वितत पची।
- (१) चर्म पद्मी:- चर्ममय पङ्क वाले पद्मी चर्मपद्मी कहलाते हैं। जैसे चिमगादड वगैरह ।
- (२) रोमपची:--रोम मय पह्न वाले पची रोम पची कहलाते हैं। जैसे हंस वगैरह।
- (३) सम्रदुगकपत्ती:--डब्ने की तरह बन्द पह्न वाले पत्ती सम्रद्रगकपची कहलाते हैं।
- (४) विततपत्ती:--फैले हुए पह्न वाले पत्ती विततपत्ती कहलाते हैं। समुद्गकपत्ती त्रीर विततपत्ती ये दोनों जाति के पत्ती अहाई द्वीप के बाहर ही होते हैं।

(ठागांग ४ सूत्र ३५०)

- २७३--जम्बृद्वीप में मेरु पर्वत पर चार वन हैं:--
  - (१) भद्रशाल वन ।
  - (२) नन्दन वन ।
  - (३) सौमनस वन ।
  - (४) पागडक वन ।
    - ये चारों वन वडे ही मनोहर एवं रमगीय हैं। (ठाएांग ४ सूत्र ३०२)



- (३) श्राकाशास्ति काय, (४) जीवास्तिकाय I (५) प्रदुगुलास्तिकाय ।
- (१) धर्मास्तिकाय:--गित परिगाम वाले जीव श्रीर पुद्गलों की गति में जो सहायक हो उसे धर्मास्तिकाय कहते हैं। जैसे पानी, मछली की गति में सहायक होता है।
- (२) त्रधर्मास्तिकाय:-रिथति परिशाम वाले जीव और पुद्गलों की स्थिति में जो सहायक (सहकारी) हो उसे त्रधर्मास्तिकाय कहते हैं। जैसे विश्राम चाहने वाले थके हए पथिक के टहरने में छायादार युच्च सहायक होता है।
- (3) त्राकाशारितकाय:--जो जीवादि द्रव्यों को रहने के लिए त्र्यवकाश दे वह त्र्याकाशास्तिकाय है।
- (४) जीवास्तिकाय:—जिसमें उपयोग श्रौर वीर्य्य दोनों पाये जाते हैं उसे जीवास्तिकाय कहते हैं।

( उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन २८ गाथा ११ )

(५) पुद्गलास्तिकायः—जिस में वर्षा, गन्ध, रस त्र्यौर स्पर्श हों श्रीर जो इन्द्रियों से ग्राह्य हो तथा विनाश धर्म वाला हो वह पुद्गलास्तिकाय है।

(ठाणांग ५ सूत्र ४४१)

२,७,७--- ऋस्तिकाय के पाँच पाँच भेद:-

प्रत्येक ऋस्तिकाय के द्रव्य, चेत्र, काल, भाव और गुरा की ऋपेचा से पांच पांच भेद हैं।

धर्मास्तिकाय के पाँच प्रकार--

(१) द्रच्य की अपेचा धर्मास्तिकाय लोक परिमाण अर्थात् सर्व-लोकच्यापी है यानि लोकाकाश की तरह असंख्यात

# प्रदेशी है।

- (३) काल की अपेद्मा धर्मास्तिकाय त्रिकाल स्थायी है। यह भूत काल में रहा है। वर्तमान काल में विद्यमान है और भविष्यत् काल में भी रहेगा। यह ध्रुव है, नित्य है,शास्वत है, अद्मय एवं अञ्यय है तथा अवस्थित है।
- (४) भाव की अपेचा धर्मास्तिकाय वर्गा, गन्ध, रस और स्पर्श रहित है। अरूपी है तथा चेतना रहित अर्थात् जड़ है।
- (५) गुग की अपेचा गित गुग वाला है अर्थात् गित परिगाम वाले जीव और पुद्गलों की गित में सहकारी होना इसका गुग है।

( ठाणांग ५ सूत्र ४४१ )

अधर्मास्तिकाय के पाँच प्रकार--

अधर्मास्तिकाय द्रच्य, त्रेत्र, काल और भाव की अपेना धर्मास्तिकाय जैसा ही है।

गुण की अपेत्रा अधर्मास्तिकाय स्थिति गुण वाला है। आकाशास्तिकाय के पाँच प्रकार:—

त्राकाशास्तिकाय द्रव्य, काल त्रीर भाव की त्रपेदा धर्मास्तिकाय जैसा ही है।

त्रेत्र की अपेदा आकाशास्त्रिकाय लोकालोक व्यापी है और अनन्त प्रदेशी है। लोकाकाश धर्मास्त्रिकाय की तरह असंख्यात प्रदेशी है।

गुण की अपेदा आकाशास्तिकाय अवगाहना गुण वाला है अर्थात् जीव और पुद्गलों को अवकाश देना ही इसका गुण है। जीवास्तिकाय के पाँच प्रकार---

- १—द्रव्य की अपेद्या जीवास्तिकाय अनन्त द्रव्य रूप है क्योंकि पृथकु पृथकु द्रव्य रूप जीव अनन्त हैं ।
- २—चेत्र की अपेचा जीवास्तिकाय लोक परिमाण है। एक जीव की अपेचा जीव असंख्यात प्रदेशी है और सब जीवों की अपेचा अनन्त प्रदेशी है।
- ३—काल की अपेदा जीवास्तिकाय आदि अन्त रहित है अर्थात् ध्रुव, शास्त्रत और नित्य है ।
- ४—भाव की अपेद्या जीवास्तिकाय वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श रहित है। अरूपी तथा चेतना गुगा वाला है। ५—गुगा की अपेद्या जीवास्तिकाय उपयोग गुगा वाला है। प्रदेगलास्तिकाय के पाँच प्रकार:—
- (१) द्रव्य की अपेचा पुद्गलास्तिकाय अनन्त द्रव्य रूप है।
- (२) चेत्र की अपेचा पुर्गलास्तिकाय लोक परिमाण है और अनन्त प्रदेशी है।
- (३) काल की अपेदा पुद्गलास्तिकाय आदि अन्त रहित अर्थात् भ्रुव, शाश्वत और नित्य है।
- (४) माव की अपेद्मा पुर्गलास्तिकाय वर्गा, गन्ध, रस और स्पर्श सहित है यह रूपी और जड़ है।
- (४) गुण की अपेना पुर्गलास्तिकाय का ग्रहण गुण है अर्थात् श्रीदारिक शरीर श्रादि रूप से ग्रहण किया जाना या इन्द्रियों से ग्रहण होना अर्थात् इन्द्रियों का विषय होना

या परस्पर एक दूसरे से मिल जाना पुद्गलास्तिकाय का गुरा है।

(ठाणांग ५ सूत्र ४४१)

#### २७८—गति पाँच:-

- (१) नरक गति। (२) तिर्यश्च गति।
- (३) मनुष्य गति । (४) देव गति ।

### (५) सिद्ध गति ।

नोट:--गित नाम कर्म के उदय से पहले की चार गितयाँ होती हैं। सिद्ध गति, गति नाम कर्म के उदय से नहीं होती क्योंकि सिद्धों के कर्मों का सर्वथा अभाव है। यहाँ गति शब्द का ऋर्थ जहाँ जीव जाते हैं ऐसे चेत्र विशेष से है। चार गतियों की व्याख्या १३१ वें बोल में दे दी गई है। (ठायांग ५ सत्र ४४२)

#### २७६--मोच प्राप्ति के पाँच कारण--

(१) काल

(२) स्वभाव

(३) नियति,

(४) पूर्वकृत कर्मचय ।

# (५) पुरुषकार (उद्योग)।

इन पांच कारणों के सम्रदाय से मोच की प्राप्ति होती है। इनमें से एक के भी न होने पर मोच की प्राप्ति होना सम्भव नहीं है।

विना काल लब्धि के मोच रूप कार्य की सिद्धि नहीं होती है। भच्य जीव काल (समय) पाकर ही मोच प्राप्त करते हैं । इस लिए मोच प्राप्ति में काल की त्र्यावश्यकता है ।

यदि काल को ही कारण मान लिया जाय तो अभन्य भी मुक्त हो जाँय। पर अभन्यों में मोच प्राप्ति का स्वभाव नहीं है। इस लिए वे मोच नहीं पा सकते। भन्यों के मोच प्राप्ति का स्वभाव होने से ही वे मोच पाते हैं।

यदि काल और स्वभाव दोनों ही कारण माने जाँय तो सब भव्य एक साथ मुक्त हो जाँय। परन्तु नियति अर्थात् भवितव्यता (होनहार) का योग न होने से ही सभी भव्य एक साथ मुक्त नहीं होते। जिन्हें काल और स्वभाव के साथ नियति का योग प्राप्त होता है। वे ही मुक्त होते हैं।

काल, स्त्रभाव और नियति इन तीनों को ही मोच प्राप्ति के कारण मान लें तो श्रेणिक राजा मोच प्राप्त कर लेते। परन्तु उन्होंने मोच के अनुकूल उद्योग कर पूर्वकृत कर्मों का चय नहीं किया। इस लिए वे उक्त तीन कारणों का योग प्राप्त होने पर भी मुक्त न हो सके। इस लिए पुरुषार्थ और पूर्वकृत कर्मों का चय—ये दोनों भी मोच प्राप्ति के कारण माने गये हैं।

काल, स्वभाव, नियति श्रीर पुरुषार्थ से ही मोच प्राप्त हो जाता तो शालिभद्र मुक्त हो जाते। परन्तु पूर्वकृत शुभ कर्म श्रवशिष्ट रह जाने से वे मुक्त न हो सके। इस लिए पूर्वकृत कर्म-चय भी मोच प्राप्ति में पाँचवाँ कारण है। मरुदेवी माता विना पुरुषार्थ किये मुक्त हुई हों यह बात नहीं है। वे भी चपक श्रेगी पर आरूढ़ हो कर शुक्र ध्यान रूप अन्तरङ्ग पुरुषार्थ करके ही मुक्त हुई थीं।

इस प्रकार उक्त पाँच कारणों के ममवाय से ही मोच की प्राप्ति होती है।

( श्रागम सार )

(भावना शतक)

२८०--वांच निर्याण मार्ग:-

मरण समय में जीव के निकलने का मार्ग नियाण मार्ग कहलाता है।

नियाग-मार्ग पाँच हैं:-

(१) दोनों पैर

(२) दोनों जानु

(३) छाती

(४) मस्तक

(५) सर्व अङ्ग ।

जो जीव दोनों पैरों से निकलता है वह नरकगामी होता है। दोनों जानुत्रों से निकलने वाला जीव तिर्यश्च गति में जाता है।

खाती से निकलने वाला जीव मनुष्य गति में जाता है।

मस्तक से निकलने वाला जीव देवों में जाकर पैदा होता है।

जो जीव सभी अंगों से निकलता है। वह जीव सिद्ध

गति में जाता है।

(ठाणांग ५ सूत्र ४६१)

२८१—जाति की व्याख्या और मेद:— अनेक व्यक्तियों में एकता की प्रतीति कराने वाले जघन्य एक समय उत्कृष्ट छ: आविलका और सात समय की होती है। सास्वादान समिकत में अनन्तानुबन्धी कषायों का उदय रहने से जीव के परिणाम निर्मल नहीं रहते। इस में तन्त्वों में अरुचि अन्यक्त (अप्रगट)रहती है और मिध्यात्व में व्यक्त (प्रकट)। यही दोनों में अन्तर है। सास्वादान समिकत का अन्तर पड़े तो जघन्य अन्त र्मुहूर्त और उत्कृष्ट देशोन अर्द्ध पुद्गल परावर्तन काल का। यह समिकत भी एक मव में जघन्य एक बार उत्कृष्ट दो बार तथा अनेक भवों में जघन्य एक बार उत्कृष्ट पाँच बार प्राप्त हो सकती है।

- (३) ह्वायोपशिमक समाकित—अनन्तानुबन्धी कषाय तथा उदय प्राप्त मिध्यात्व को ह्वय करके अनुद्रय प्राप्त मिध्यात्व का उपशम करते हुए या उसे सम्यक्त्व रूप में परिणत करते हुए तथा सम्यक्त्व मोहनीय को वेदते हुए जीव के परिणाम विशेष को ह्वायोपशिमक समिकत कहते हैं। ह्वायोपशिमक समिकित की स्थिति जघन्य अन्त भ्रेहूर्त और उत्कृष्ट ६६ सागरोपम से कुछ अधिक है। इसका अन्तर पड़े तो जघन्य अन्त-श्रीहूर्त का उत्कृष्ट देशोन अर्द्ध पुद्गल परावर्तन काल का। यह समिकत एक भव में जघन्य एक बार उत्कृष्ट प्रत्येक हजार बार और अनेक भवों में जघन्य दो बार उत्कृष्ट असंख्यात बार होती है।
- (४) वेदक समिकत—द्वायोपशिमक समिकत वाला जीव सम्यक्त्व-मोहनीय के पुंञ्ज का अधिकांश द्वय करके जब सम्यक्त्व मोहनीय के आखिरी पुद्गलों को वेदता है। उस समय होने

वाले आत्म परिणाम को वेदक समिकत कहते हैं। दूसरे शब्दों में यों कहा जा सकता है कि चायिक समिकत होने से ठीक अव्यवहित पहले चर्ण में होने वाले चायोपशिमक समिकित घारी जीव के परिणाम को वेदक समिकत कहते हैं। वेदक समिकत की स्थिति जघन्य और उत्कृष्ट एक समय की है। एक समय के बाद वेदक समिकत चायिक समिकत में परिणत हो जाता है। इसका अन्तर नहीं पड़ता क्योंकि वेदक समिकत के बाद निश्रय पूर्वक चायिक समिकत होता ही है। वेदक समिकत जीव को एक बार ही आता है।

(५) चायिक समिकत—अनन्तानुबन्धी चार कषाय और दर्शन मोहनीय की तीन—इन सात प्रकृतियों के चय से होने वाला आत्मा का तत्त्वरुचि रूप परिणाम चायिक समिकत कहलाता है। चायिक समिकत सादि अनन्त है। इसका अन्तर नहीं पड़ता। यह समिकत जीव को एक ही बार आता है और आने के बाद सदा बना रहता।

(कमें प्रत्थ भाग १ गाथा १४)

# २८३--समिकत के पाँच लव्हणः---

(१) सम ।

(२) संवेग।

(३) निर्वेद ।

(४) अनुकम्पा।

# (५) त्रास्तिक्य।

(१) सम—अनन्तानुबन्धी कषाय का उदय न होना सम कहलाता है। कषाय के अभाव से होने वाला शान्ति-भाव भी सम कहा जाता है। 

## त्रथ्वा:--

विरित परिणाम के कारण रूप मोच की अभिलाषा का अध्यवसाय संवेग हैं।

- (३) निर्वेद संसार से उदासीनता रूप वैराग्य भाव का होना निर्वेद कहलाता है।
- (४) अनुकम्पा--निष्पत्तपात होकर दुःखी जीवों के दुःखों को मिटाने की इच्छा अनुकम्पा है। यह अनुकम्पा द्रव्य और भाव से दो प्रकार की है।

शक्ति होने पर दुःखी जीवों के दुःख दूर करना द्रव्य अनुकम्पा है। दुःखी जीवों के दुःख देख कर दया से हृदय का कोमल हो जाना भाव अनुकम्पा है।

(धर्म संप्रह प्रथम ऋधिकार)

२८४─समिकत के पाँच भूषणः—

- (१) जिन-शासन में निप्रण होना।
- (२) जिन-शासन की प्रभावना करना यानि जिन-शासन के गुणों को दिपाना । जिन-शासन की महत्ता प्रगट हो ऐसे कार्य्य करना ।
- (३) चार तीर्थ की सेवा करना।

- (४) शिथिल पुरुषों को उपदेशादि द्वारा धर्म में स्थिर करना।
- (५) श्रिरहन्त, साधु तथा गुणवान पुरुषों का श्रादर, सत्कार करना श्रीर उनकी विनय भक्ति करना ।

( धर्म संमह प्रथम ऋधिकार )

२८५--समिकत के पाँच ऋतिचार:-

- (१) शङ्का (२) काँचा ।
- (३) विचिकित्सा (४) पर पाषंडी प्रशंसा । (४) पर पाषंडी संस्तव ।
- (१) शङ्काः—बुद्धि के मन्द होने से अरिहन्त भगवान् से निरु-पित धर्मास्तिकाय आदि गहन पदार्थों की सम्यक् धारणा न होने पर उनमें संदेह करना शङ्का है।
- (२) काँचा:-बौद्ध त्रादि दर्शनों की चाह करना काँचा है।
- (३) विचिकित्सा: युक्ति तथा आगम संगत क्रिया विषय में फल के प्रति संदेह करना विचिकित्सा है। जसे नीरम तप आदि क्रिया का भविष्य में फल होगा या नहीं ? शङ्का तत्त्व के विषय में होती है और विचिकित्सा क्रिया के फल के विषय में होती है। यही दोनों में
  - अन्तर है।
- (४) पर पाषंडी प्रशंसा:—सर्वेज्ञ प्रगीत मत के सिवा अन्य मत वालों की प्रशंसा करना, पर पाषंडी प्रशंसा है।
- (५) पर पापंडी संस्तव: सर्वज्ञ प्रशीत मत के सिवा अन्य मत वालों के साथ संवास, भोजन, आलाप, संलाप आदि रूप

# परिचय करना पर पाषंडी संस्तव कहलाता है।

( उपासक दशांग सूत्र ऋध्ययन १ )

( हरिभद्रीय आवश्यक पृष्ठ ८१० से ८१७ )

२=६--दर्लभ बोधि के पाँच कारण:-पाँच स्थानों से जीव दुर्लभ बोधि योग्य मोहनीय कर्म बाँधता है।

- (१) अरिहन्त भगवान का अवर्श वाद बोलने से ।
- (२) त्राग्हिन्त भगवान् द्वारा प्ररूपित श्रुत चारित्र रूप धर्म का अवर्णवाद बोलने से।
- (३) त्राचार्य्य उपाध्याय का त्रवर्णवाद बोलने से ।
- (४) चतुर्विध श्री संघ का अवर्णवाद बोलने से।
- (५) भवान्तर में उत्कृष्ट तप और ब्रह्मचर्य का अनुष्ठान किये हुए देवों का अवर्णवाद बोलने से ।

( ठाएांग ५ सूत्र ४२६ )

# २=७--मुलभ बोधि के पाँच बोलः--

- (१) अरिहन्त भगवान के गुणग्राम करने से ।
- (२) ऋरिहन्त भगवान् से प्ररूपित श्रुत चारित्र धर्म का गुणानु-वाद करने से।
- (३) त्राचार्य्य उपाध्याय के गुणानुवाद करने से ।
- (४) चतुर्विध श्री संघ की श्लाघा एवं वर्णवाद करने से ।
- (५) भवान्तर में उत्कृष्ट तप श्रीर ब्रह्मचर्य का सेवन किये हुए देवों का वर्णवाद, श्लाघा करने से जीव सलभ बोधि के अनुरूप कर्म बांधते हैं।

(ठाणांग ५ सूत्र ४२६)

## २८८--मिध्यात्व पाँचः--

मिध्यात्व मोहनीय के उदय से विपरीत श्रद्धान रूप जीव के परिणाम को मिध्यात्व कहते हैं।

## मिध्यात्व के पांच भेदः—

- (१) त्राभिग्रहिक (२) त्रनाभिग्रहिक ।
- (३) त्राभिनिवेशिक (४) सांशयिक।

# (५) अनाभोगिक।

- (१) श्राभिग्रहिक मिथ्यात्व:—तत्त्व की परीचा किये विना ही पचपात पूर्वक एक सिद्धान्त का श्राग्रह करना श्रीर श्रन्य पच का खएडन करना श्राभिग्रहिक मिथ्यात्व है।
- (२) श्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्व:—गुण दोष की परीचा किये विना ही सब पचों को वराबर समकता श्रनाभिग्रहिक मिथ्यात्व है।
- (३) त्राभिनिवेशिक मिथ्यात्व:—ग्रपने पत्त को ग्रमत्य जानते हुए भी उसकी स्थापना के लिए दुरभिनिवेश (दुराग्रह-हठ) करना त्राभिनिवेशिक मिथ्यात्व है ।
- (४) सांशियक मिथ्यात्व:—इस स्वरूप वाला देव होगा या अन्य स्वरूप का ? इसी तरह गुरु और धर्म के विषय में संदेह शील बने रहना सांशियक मिथ्यात्व हैं।
- (५) अनाभोगिक मिथ्यात्व:—विचार शून्य एकेन्द्रियादि तथा विशेष ज्ञान विकल जीवों को जो मिथ्यात्व होता है। वह अनाभोगिक मिथ्यात्व कहा जाता है। (धर्म संग्रह श्रधिकार २)

(कर्म प्रन्थ भाग ४)

# २८६---पाँच आश्रवः-

जिनसे आत्मा में आठ प्रकार के कर्मों का प्रवेश होता है वह आश्रव है ।

ऋथवा:--

जीव रूपी तालाव में कर्म रूप पानी का आना आश्रव है।

#### अथवाः---

जैसे जल में रही हुई नौका (नाव) में छिद्रों द्वारा जल प्रवेश होता है। इसी प्रकार जीवों की पाँच इन्द्रिय, विषय, कषायादि रूप छिद्रों द्वारा कर्म रूप पानी का प्रवेश होता है। नाव में छिद्रों द्वारा पानी का प्रवेश होना द्रव्य आश्रव है और जीव में विषय कपायादि से कर्मों का प्रवेश होना भावाश्रव कहा जाता है।

आश्रव के पाँच भेद:--

- (१) मिथ्यात्व
- (२) श्रविगति ।
- (३) प्रमाद
- (४) कषाय ।

## (५) योग।

- (१) मिथ्यात्वः—मोहवश तत्त्वार्थ में श्रद्धा न होना या विपरीत श्रद्धा होना मिथ्यात्व कहा जाता है।
- (२) श्रविरति:—प्राणातिपात श्रादि पाप से निष्टत न होना श्रविरति है।
- (३) प्रमाद:—शुभ उपयोग के अभाव की या शुभ कार्य में यत्न, उद्यम न करने की प्रमाद कहते हैं।

### ऋथवा:---

जिससे जीव सम्यग्झान, सम्यग्दर्शन और सम्यग्चारित्र रूप मोच मार्ग के प्रति उद्यम करने में शिथिलता करता है वह प्रमाद है।

(४) कषाय: — जो शुद्ध स्त्ररूप वाली त्र्यात्मा को कलुषित करते हैं। त्रर्थात कर्म मल से मलीन करते हैं वे कषाय हैं।

## ऋथवा:--

कष अर्थात् कर्म या संसार की प्राप्ति या वृद्धि जिस से हो वह कषाय है।

### ऋथवा:---

कषाय मोहनीय कर्म के उदय से होने वाला जीव का क्रोध, मान, माया लोभ रूप परिगाम कषाय कहलाता है।

(५) योग:-मन,वचन,काया की शुभाशुभ प्रवृत्ति को योग कहते हैं। श्रोत्रेन्द्रिय, चत्तुरिन्द्रिय, घाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय, स्पर्श-नेन्द्रिय इन पाँच इन्द्रियों को वश में न रख कर शब्द रूप, गन्ध, रस और स्पर्श विषयों में इन्हें स्वतन्त्र रखने से भी पांच आश्रव होते हैं।

प्राणातिपात, मृपावाद, ऋदत्तादान, मेथुन श्रीर परिग्रह ये पाँच भी आश्रव हैं।

> ( ठाणांग ५ सूत्र ४१८ ) ( समनायांग )

२६०—दण्ड की न्याख्या श्रीर भेद:— जिससे श्रात्मा व श्रन्य प्राणी दंडित हो श्रर्थात उनकी हिंसा हो इस प्रकार की मन, वचन, काया की कलुपित प्रशृति को दण्ड कहने हैं—

दएड के पाँच भेद---

- (१) ऋर्थ दएड । (२) अनर्थ दएड ।
- (३) हिंसा दएड । (४) त्रकम्माहएड ।
  - (५) दृष्टि विपर्यास दृग्ड ।
- (१) ऋर्थ दएड-स्व, पर या उभय के प्रयोजन के लिये त्रम स्थावर जीवों की हिंसा करना ऋर्थ दएड है।
- (२) अनर्थ दएड—अनर्थ अर्थात् विना प्रयोजन के त्रम स्थावर जीवों की हिंसा करना अनर्थ दएड है।
- (३) हिंसा दण्ड—इन प्राणियों ने भूतकाल में हिंसा की है। वर्तमान काल में हिंसा करते हैं श्रौर भविष्य काल में भी करेंगे यह सोच कर सर्प, विच्छू, शेर श्रादि जहरीले तथा हिंसक प्राणियों का श्रौर वैरी का वध करना हिंसा दण्ड है।
- (४) अकरमाइएड—एक प्राणी के वध के लिए प्रहार करने पर दूसरे प्राणी का अकरमान्-विना इरादे के वध हो जाना अकरमादएड है।
- (प्) दृष्टि विपर्यास दग्रड—मित्र को वैरी समक्त कर उसका वध कर देना दृष्टिविपर्यास दग्रड है।

( ठाएांग ५ सूत्र ४१८ )

२६१ प्रमाद पाँचः-

(१) मद्य। (२) विषय।

# (३) कषाय ।

(४) निद्रा ।

(५) विकथा ।

मज्जं विसय कसाया, निद्दा विगहा य पश्चमी भिषाया।
ए ए पश्च पमाया, जीवं पाडोन्ति संसारे ॥१॥
भावार्थ:--मद्य, विषय, कपाय, निद्रा श्रीर विकथा ये
पांच प्रमाद जीव को संसार में गिराने हैं।

(१) मद्यः—शराब आदि नशीले पदार्थों का सेवन करना मद्य प्रमाद है। इससे शुभ परिणाम नष्ट होते हैं और अशुभ परिणाम पैदा होने हैं। शराब में जीवों की उत्पत्ति होने से जीव हिंसा का भी महापाप लगता है। लज्जा, लच्मी, बुद्धि, विवेक आदि का नाश तथा जीव हिंसा आदि मद्यपान के दोष प्रत्यन्त ही दिखाई देने हैं तथा परलोक में यह प्रमाद दुर्गति में ले जाने वाला है। एक ग्रन्थकार ने ने मद्यपान के दोष निम्न श्लोक में बताये हैं—

वैरूप्यं व्याधिपिएड: स्वजनपरिभव: कार्यकालातिपातो । विद्वेषो ज्ञाननाश: स्मृतिमितहरणं विप्रयोगश्च सिद्धः ॥ पारुष्यं नीचसेवा कुलबलिवलयो धर्मकामार्थहानिः । कष्टं वै पोडशेते निरुपचयकरा मद्यपानस्य दोषाः ॥ भावार्थः—मद्यपान से शरीर कुरूप और वेडील हो जाता है। व्याधियों शरीर में घर कर लेती हैं। घर के लोग तिरस्कार करते हैं। कार्य का उचित समय हाथ से निकल जाता है। द्वेष उत्पन्न होता है। ज्ञान का नाश होता है। सम्प्रति और बुद्धि का नाश हो जाता है। सज्जनों से जुदाई

होती है। वाणी में कठोरता आ जाती है। नीचों की सेवा करनी पड़ती है। कुल की हीनता होती है। और शक्ति का हास हो जाता है। धर्म, काम एवं अर्थ की हानि होती है। इम प्रकार आत्मा को गिराने वाले मद्य पान के सोलह कष्ट दायक दोष हैं।

( हरिभद्रीयाष्ट्रक टीका )

(२) विषय प्रमाद:--पाँच इन्द्रियों के विषय-शब्द, रूप, गन्ध, रम और स्पर्श-जनित प्रमाद विषय प्रमाद हैं ।

शब्द, रूप त्रादि में त्रामक्त प्राणी विपाद को प्राप्त होने हैं। इम लिए शब्दादि विषय कहे जाने हैं।

#### ऋथवा:---

शब्द, रूप आदि भोग के समय मधुर होने से तथा परिगाम में अति कड़क होने से विष से उपमा दिये जाने हैं। इस लिये ये विषय कहलाने हैं।

इस विषय प्रमाद से व्याकुल चित्तवाला जीव हिताहित के विवेक से शून्य हो जाता है। इम लिये अकृत्य का सेवन करता हुआ वह चिर काल तक दु:ख रूपी अटवी में अमण करता रहता है।

शब्द में आसक्त हिरण व्याध का शिकार बनता है। रूप मोहित पतंगिया दीप में जल मरता है। गन्ध में गृद्ध भँवरा स्वर्यास्त के समय कमल में ही बन्द होकर नष्ट हो जाता है। रस में अनुरक्त हुई मळली काँटे में फँस फर मृत्यु का शिकार बनती है। स्पर्श सुख में आसक्त हाथी

स्वतन्त्रता सुख से विश्वत होकर बन्धन की प्राप्त होता है। इस प्रकार अजितेन्द्रिय, विषय प्रमाद में प्रमत, जीवों के अनेक अपाय होते हैं। एक एक विषय के वशी भूत होकर जीव उपरोक्त रीति से विनाश को पाते हैं। तो फिर पांचों इन्द्रियों के विषय में प्रमादी जीवों के दृ:खों का तो कहना ही क्या ?

विषयामक्त जीव विषय का उपसीग करके भी कभी तृप्त नहीं होता । विषय भीग से विषयेच्छा शान्त न होकर उसी प्रकार बढ़ती है जैसे अगिन घी से । विषयासक्त जीव के ऐहिक दु:ख यहाँ प्रत्यच दिखाई देते हैं और परलोक में नरक तिर्यञ्च योनि में महा दु:ख भोगने पड़ते हैं । इस लिए विषय प्रमाद से निवृत्त होने में ही श्रेय हैं ।

(३) कषाय प्रमाद:—क्रोध, मान, माया, लोभ रूप कषाय का सेवन करना कषाय प्रमाद है। क्रोधादि का स्वरूप इस प्रकार है:—

क्रोध को ध शुभ परिणामों का नाश करता है। वह सर्व प्रथम अपने स्वामी को जलाता है और वाद में दूसरों को। क्रोध से विवेक दूर भागता है और उसका साथी अविवेक आकर जीव को अकार्य में प्रश्चत करता है। क्रोध सदाचार को दूर करता है और मनुष्य को दुराचार में प्रश्चत होने के लिये प्रेरित करता है। क्रोध वह अग्नि है जो चिर काल से अभ्यस्त यम, नियम, तप आदि को चला भर में भस्म कर देती है। क्रोध के वश होकर द्वीयायन ऋषि ने स्वर्ग सरीखी मन्दर द्वारिका नगरी को जला कर भस्म कर

दिया। दोनों लोक विगाड़ने वाला, पायमय, स्व-पर का अपकार करने वाला यह क्रोध प्राणियों का वास्तव में महान् शत्रु है। इस क्रोध को शान्त करने का एक उपाय, चमा है।

मान: — कुल, जाति, बल, रूप, तप, विद्या, लाभ और ऐश्वर्य्य का मान करना नीच गोत्र के बन्ध का कारण है। मान विवेक को भगा देता है और आत्मा को शील, मदाचार से गिरा देता है। वह विनय का नाश कर देता है और विनय के साथ ज्ञान का भी। फिर आश्चर्य तो यह है कि मान से जीव ऊँचा बनना चाहता है पर कार्य नीचे होने का करता है। इस लिए उन्नित के इच्छुक आत्मा को विनय का आश्रय लेना चाहिये और मान का परिहार करना चाहिये।

माया:—माया अविद्या की जननी है और अकीर्ति का घर हैं।

माया पूर्वक सेवित तप संयमादि अनुष्ठान नकली मिक्के
की तरह असार है और स्वप्न तथा इन्द्रजाल की माया
के समान निष्फल हैं। माया शल्य है वह आत्मा की
व्रतधारी नहीं बनने देती क्योंकि व्रती नि:शल्य होता है
माया इस लोक में तो अपयश देती है और परलोक में
दुर्गति। ऋजुता अर्थात् सरलता धारण करने से माया
कषाय नष्ट हो जाती हैं। इस लिये माया का त्याग कर
सरलता को अपनाना चाहिये।

लोभ कषाय:-लोभ कषाय सब पापों का आश्रय है। इसके पोषमा के लिए जीव माया का भी ऋाश्रय लेता है। सभी जीवों में जीने की इच्छा प्रवल होती है और मृत्यु से डरने हैं । किन्त लोभ इसके विपरीत जीवों को ऐसे कार्यों में प्रवृत्त करता है। जिन में मदा मृत्य का खतरा बना रहता है। यदि जीव वहीं पर गया तो लोभ के परिगाम स्वरूप उसे दर्गति में द:ख भोगने पड़ते हैं। ऐसी अवस्था में उसका यहाँ का सारा परिश्रम न्यर्थ हो जाता है। यदि उससे लाभ भी हो गया तो उसके भागी और ही होते हैं। अधिक क्या कहा जाय, लोभी त्रात्मा को स्वामी, गुरु, भाई, बृद्ध, स्त्री, बालक, चीरा, दुर्बल अनाथ आदि की हत्या करने में भी हिचिकचाहट नहीं होती। मंच्रेप में यों कह सकते हैं, कि शास्त्रकारों ने नरक गति के कारण रूप जो दोष बताये हैं। वे सभी दोष लोभ से प्रगट होते हैं। लोभ की श्रीष्धि सन्तोष है। इस लिए इच्छा का मंयमन कर मंतो को धारमा करना चाहिये ।

(४) निद्रा प्रमाद:—जिम में चेतना अस्पष्ट भाव को प्राप्त हो ऐसी सोने की क्रिया निद्रा हैं। अधिक निद्रालु जीव न झान का उपार्जन कर सकता है और न धन का ही। झान और धन दोनों के न होने से वह दोनों लोक में दु:ख का भागी होता है। निद्रा में संयम न रखने से यह प्रमाद सदा बढ़ता रहता है जिससे अन्य कर्तन्य कार्यों में बाधा पड़ती है। कहा भी है:— वर्द्धन्ते पश्च कौन्नेय ! सेव्यमानानि नित्यशः । त्रालस्यं मैथुनं निद्रा चुधा क्रोधश्च पश्चमः ॥१॥

हे ऋजुन ! ऋालस्य, मैथुन, निद्रा चुधा और क्रोध ये पांचों प्रमाद सेवन किये जाने से सदा बढ़ते रहते हैं ।

इस लिए निद्रा प्रमाद का त्याग करना चाहिए। समय पर स्वाम्थ्य के लिए त्यावश्यक निद्रा के मिवा त्राधिक निद्रा न लेनी चाहिये और त्रममय में नहीं मोना चाहिये।

(५) विकथा प्रमाद: —प्रमादी माधु राग होष वश होकर जो वचन कहता है वह विकथा है। स्त्री त्रादि के विषय की कथा करना भी विकथा है।

नोट-विकथा का विशेष वर्णन १४८ वें बोल में दिया गया है।

> (ठाएगंग६ सूत्र ५०२) (धर्म संमह ऋधिकार २ पृष्ठ ८१) (पञ्चाशक प्रथम गाथा २३)

२९२—क्रिया की व्याख्या और उसके भेद:— कर्म-वन्ध्र की कारण चेटा को क्रिया कहते हैं।

दृष्ट व्यापार विशेष को क्रिया कहते हैं।

अथवा:--

ग्रथवाः---

कर्म बन्ध के कारण रूप कायिकी त्रादि पांच पांच करके पचीस कियाएं हैं। वे जैनागम में किया शब्द से कही गई हैं।

## क्रिया के पांच भेद--

- (१) कायिकी। (२) त्राधिकरिएकी।
- (३) प्राद्वेपिकी। (४) पारितापनिकी!
  - (५) प्राणातिपातिकी क्रिया।
- (१) कायिकी—काया से होने वाली क्रिया कायिकी क्रिया कहलाती है।
- (२) आधिकरिणकी—जिम अनुष्ठान निशेष अथवा बाह्य खङ्गादि शस्त्र से आत्मा नरक गति का अधिकारी होता है। वह अधिकरण कहलाता है। उम अधिकरण से होने वाली किया आधिकरिणकी कहलाती है।
- (३) प्राद्वेषिकी—कर्म बन्ध के कारण रूप जीव के मत्सर भाव अर्थान् ईर्षा रूप अकुशल परिणाम को प्रद्वेष कहते हैं। प्रदेश से होने वाली किया प्राद्वेषिकी कहलाती है।
- (४) पारितापनिकी:—ताड़नादि से दुःख देना अर्थात् पीड़ा पहुँचाना परिताप है। इससे होने वाली क्रिया पारिताप-निकी कहलाती है।
- (५) प्राणातिपातिकी क्रिया:—इन्द्रिय आदि प्राण हैं। उनके अतिपात अर्थान् विनाश से लगने वाली क्रिया प्राणातिपातिकी क्रिया है।

( ठाणांग २ सृत्र ६० )

( ठाणांग ५ सूत्र ४१६ )

(पन्नबगा पद २२)

२६३—क्रिया पाँच:—

(१) त्रारम्भिकी। (२) पारिब्रहिकी।

- (३) माया प्रत्यया । (४) अप्रत्याख्यानिकी । (४) मिथ्यादर्शन प्रत्यया ।
- (१) त्रारम्भिकी—छ: काया रूप जीव तथा त्रजीव (जीव रहित शरीर, त्राटे वगैरह के बनाये हुए जीव की त्राकृति के पदार्थ या वस्त्रादि) के त्रारम्भ त्रर्थात् हिंसा से लगने वाली किया त्रारम्भकी किया कहलाती है।
- (२) पारिग्रहिकी: -- मृच्छि अर्थात् ममता को परिग्रह कहते हैं । जीव और अजीव में मृच्छि ममत्व भाव से लगने वाली किया पारिग्रहिकी हैं।
- (३) माया प्रत्यया— अल कपट की माया कहते हैं। माया द्वारा दूसरों की ठगने के व्यापार से लगने वाली क्रिया माया-प्रत्यया है। जैसे अपने अशुभ भाव छिपा कर शुभ भाव प्रगट करना, भूठे लेख लिखना आदि।
- (४) अप्रत्याच्यानिकी क्रिया—अप्रत्याच्यान अर्थात् थोडा सा भी विग्ति परिणाम न होने रूप क्रिया अप्रत्याच्यानिकी किया है।

त्रथवा:---

अव्रत से जो कर्म बन्ध होता है वह अव्रत्याख्यान किया है।

(५) मिथ्यादर्शन प्रत्यया-मिथ्यादर्शन त्रर्थात् तत्त्व में अश्रद्धान या विपरीत श्रद्धान से लगने वाली क्रिया मिथ्यादर्शन प्रत्यया क्रिया है।

( ठागांग २ सूत्र ६० )

( ठाणांग ४ सूत्र ४१६ )

(पन्नविशापद २२)

# २६४--किया के पांच प्रकार:--

- (१) दृष्टिजा (दिद्रिया)।
- (२) पृष्टिजा या स्पर्शजा ( प्रहिया )।
- (३) प्रातीन्यिकी (पाडुचिया)।
- (४) मामन्तोपनिपातिकी ( सामन्तोत्रशिया )।
- (५) स्वाहस्तिकी (साहत्थिया)।
- (१) दृष्टिजा ( दिट्ठिया )—अश्वादि जीव और चित्रकर्म आदि अजीव पदार्थों को देखने के लिये गमन रूप किया दृष्टिजा ( दिट्ठिया ) किया है।

दर्शन, या देखी हुई वस्तु के निमित्त से लगने वाली किया भी दृष्टिजा किया है।

#### ग्रथवा:--

दर्शन से जो कर्म उदय में त्राता है वह दृष्टिजा किया है।

- (२) पृष्टिजा या स्पर्शजा (पुट्टिया)—राग द्वेप के वश हो कर जीव या अजीव विषयक प्रश्न से या उनके स्पर्श से लगने वाली क्रिया पृष्टिजा या स्पर्शजा क्रिया है।
- (३) प्रातीत्यिकी (पाइचिया)—जीव और अजीव रूप बाह्य वस्तु के आश्रय से जो राग द्वेप की उत्पत्ति होती हैं। तजनित कर्म बन्ध को प्रातीत्यिकी (पाइचिया) क्रिया कहते हैं।
- (४) सामन्तोपनिपातिकी-(सामन्तोविणया)-चारों तरफ से आकर इकट्ठे हुए लोग ज्यों ज्यों किसी प्राणी, घोड़े, गोधे (सांड) आदि प्राणियों की और अजीव-रथ आदि की प्रशंसा सुन

कर हिष्त होते हैं। हिष्त होते हुए उन पुरुषों को देख कर अश्वादि के स्वामी को जो क्रिया लगती है वह सामन्तोप-निपातिकी क्रिया है।

( श्रावश्यक निर्युक्ति )

(५) स्वाहस्तिकी—अपने हाथ में ग्रहण किये हुए जीव या अजीव (जीव की प्रतिकृति) को मारने से अथवा ताडन करने से लगने वाली क्रिया स्वाहस्तिकी (साहत्थिया) क्रिया है। (ठाणांग २ सूत्र ६०) (ठाणांग ५ सूत्र ४१६)

२८५—क्रिया के पांच भेदः—

- (१) नैसृष्टिकी (नेस्तिथया)
- (२) त्राज्ञापनिका या त्रानायनी ( त्राणविणया )।
- (३) वैदारिगी ( वेयारिगया ), !
- (४) अनाभोग प्रत्यया (अग्राभोग वतिया) ।
- (५) अनवकांचा प्रत्यया (अगावकंख वत्तिया)।
- (१) नैसृष्टिकी (नेसत्थिया)—राजा आदि की आज्ञा से यंत्र (फव्चारे आदि) द्वारा जल छोड़ने से अथवा धनुष से बाण फेंकने से होने वाली क्रिया नैसृष्टिकी क्रिया है।

## त्रथवा:---

गुरु त्रादि को शिष्य या पुत्र देने से अथवा निर्दोष त्राहार पानी आदि देने से लगने वाली क्रिया नैसृष्टिकी क्रिया है।

(२) आज्ञापनिका या आनायनी (आणविणया)—जीव अथवा अजीव को आज्ञा देने से अथवा दूसरे के द्वारा मंगाने से लगने वाली क्रिया आज्ञापनिका था आनायनी क्रिया है। (३) वैदाग्गि (वेयारगिया)—जीव अथवा अजीव को विदारग करने से लगने वाली किया वैदारिगी किया है।

#### ऋधवा

जीव अजीव के व्यवहार में व्यापारियों की भाषा में या भाव में असमानता होने पर दुशाषिया या दलाल जो मौदा करा देता है। उससे लगने वाली क्रिया भी विया-रिणया क्रिया है।

ऋथवा:---

लोगो को ठगने के लिये कोई पुरुष किमी जीव अर्थात् पुरुष आदि की या अजीव रथ आदि की प्रशंसा करता है। इम वश्वना (ठगाई) से लगने वाली क्रिया भी वियार-णिया क्रिया है।

अनाभोग प्रत्यया—-अनुपयोग से बल्लादि की ग्रहण करने नथा वरतन आदि की पूंजने से लगने वाली किया अनाभोग प्रत्यया किया है।

अनवकांचा प्रत्यया—स्व-पर के शरीर की अपेचा न करते हुए स्व-पर को हानि पहुँचाने से लगने वाली क्रिया अनवकांचा प्रत्यया क्रिया है।

अथवा:---

इस लोक और परलोक की परवाह न करते हुए दोनों लोक विरोधी हिंसा, चोरी, आर्तध्यान, रौद्रध्यान आदि से लगने वाली क्रिया अनवकांचा प्रत्यया क्रिया है।

( ठाखांग २ सूत्र ६० )

( ठाणांग ४ सूत्र ४१६ )

( आवश्यक निर्युक्ति )

# २६६ — क्रिया के पाँच भेद: —

- (१) प्रेम प्रत्यया (पेज वतिया)।
- (२) द्वेष प्रत्यया।
- (३) प्रायोगीकी क्रिया।
- (४) सामुदानिकी क्रिया।
- (५) ईर्यापथिकी क्रिया।
- (१) प्रेम प्रत्यया (पेज वित्या)—प्रेम (राग) यानि माया और श्रीर लोभ के कारण से लगने वाली क्रिया प्रेम प्रत्यया क्रिया है।

#### श्रथना:--

दूसरे में प्रेम (राग) उत्पन्न करने वाले वचन कहने से लगने वाली क्रिया प्रेम प्रत्यया क्रिया कहलाती है।

- (२) द्वेप प्रत्यया:-जो स्वयं द्वेष श्रर्थात् क्रोध श्रीर मान करता है श्रीर द्सरे में द्वेष श्रादि उत्पन्न करता है उससे लगने वाली श्रिप्रांतिकारी क्रिया द्वेष प्रत्यया क्रिया है।
- (३) प्रायोगिकी क्रिया:-ग्रार्त ध्यान, रौद्र ध्यान करना,तीर्थंकरों से निन्दित सावद्य अर्थात् पाप जनक वचन बोलना,तथा प्रमाद पूर्वक जाना त्र्याना, हाथ पैर फैलाना, संकोचना त्र्यादि मन, वचन, काया के व्यापारों से लगने वाली क्रिया प्रायोगिकी क्रिया है।
- (४) साम्रदानिकी किया:-जिससे समप्र अर्थात् आठ कर्म ग्रहण किये जाते हैं वह साम्रदानिकी किया है। साम्रदानिकी किया देशोपघात और सर्वोपघात रूप से दो भेद वाली है।

### श्रधवाः---

अनेक जीवों को एक साथ जो एक सी क्रिया लगती है। वह सामुदानिकी किया है। जैसे नाटक, सिनेपा श्रादि के दर्शकों को एक साथ एक ही किया लगती है। इस क्रिया से उपार्जित कर्मों का उदय भी उन जीवों के एक साथ प्राय: एक सा ही होता है। जैसे-भूकम्प वगेरह ।

### श्रधवा:-

जिससे प्रयोग (मन वचन काया के व्यापार) द्वारा ग्रहण किये हुए एवं समुदाय अवस्था में रहे हुए कर्म प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश रूप में व्यवस्थित किये जाते हैं वह सामुदानिकी क्रिया है। यह क्रिया मिध्या र्दाष्ट से लगा कर सूच्य सम्पराय गुरा स्थान तक लगती है।

( सूयगडांगसूत्र श्रुतस्कन्ध २ ऋध्ययन २)

(४) ईर्यापथिकी क्रिया:-उपशान्त मोह, चीस मोह और सयोगी केवली इन तीन गुरा स्थानों में रहे हुए अप्रमत्त साधु के केवल योग कारण से जो सातावेदनीय कर्म वँधता है। वह ईर्यापथिकी क्रिया है।

(ठाएांग २ सूत्र ६०)

( ठाणांग ५ सूत्र ४१६ )

( आवश्यक निर्युक्ति )

# २६७--ग्रसंयम पाँच:-

पाप से निवृत्त न होना श्रमंयम कहलाता है त्राथवा सावद्य अनुष्ठान सेवन करना असंयम है।

एकेन्द्रिय जीवों का समारम्भ करने वाले के पांच प्रकार का श्रमंयम होता है:-

- (१) पृथ्वीकाय असंयम ।
- (२) ऋष्काय ऋसंयम ।
- (३) तेजस्काय असंयम ।
- (४) वायु काय असंयम ।
- (५) वनस्पति काय ऋसंयम ।

पञ्चेन्द्रिय जीवों का समारम्भ करने वाला पाँच इन्द्रियों का व्याघात करता है। इस लिये उसे पाँच प्रकार का त्रमंयम होता है।

- (१) श्रोत्रेन्द्रिय असंयम (२) चत्तुरिन्द्रिय असंयम ।
- (३) घार्योन्द्रिय असंयम (४) रसनेन्द्रिय असंयम।

(५) स्पर्शनेन्द्रिय असंयम ।

सर्व प्राण, भूत, जीव और सन्त्व का समारम्भ करने वाले के पाँच प्रकार का असंयम होता है:—

- (१) एकेन्द्रिय असंयम (२) द्वीन्द्रिय असंयम ।
- (३) त्रीन्द्रिय ऋसंयम (४) चतुरिन्द्रिय ऋसंयम ।

(५) पञ्चेन्द्रिय श्रसंयम ।

( ठाणांग ५ सूत्र ४२६ )

# २६८--संयम पाँच:-

सम्यक् प्रकार सावद्य योग से निवृत्त होना या त्राश्रव से विरत होना या छः काया की रचा करना संयम है। एकेन्द्रिय जीवों का समारम्भ न करने धाले के पाँच प्रकार का संयम होता है।

- (१) पृथ्वीकाय संयम (२) ऋष्काय संयम।
- (३) तेजस्काय संयम (४) वायु काय संयम।

(५) वनस्पतिकाय संयम ।

पञ्चेन्द्रिय जीवों का समारम्भ न करने वाला पाँच इन्द्रियों का व्याघात नहीं करता । इस लिए उसका पाँच प्रकार का मंयम होता है ।

- (१) श्रोत्रेन्द्रिय संयम (२) चत्त्रुरिन्द्रिय संयम।
- (३) घार्णेन्द्रिय संयम (४) रसनेन्द्रिय संयम।

(५) स्पर्शनेन्द्रिय संयम है।

सर्व प्राण, भूत, जीव श्रीर सत्त्व का समारम्भ न करने वाले के पाँच प्रकार का संयम होता है।

- (१) एकेन्द्रिय संयम (२) द्वीन्द्रिय संयम।
- (३) त्रीन्द्रिय संयम (४) चतुरिन्द्रिय संयम ।

(५) पञ्चेन्द्रिय संयम ।

( ठाणांग ४ सुत्र ४२६ से ४३१ )

# २६६ पाँच संवर:--

कर्म बन्ध के कारण प्राणातिपात आदि जिससे रोके जांय वह संवर है।

ऋथवा:---

जीव रूपी तालाव में त्राते हुए कर्म रूप पानी का रुक जाना संवर कहलाता है।

#### ऋथवा:---

जैसे: — जल में रही हुई नाव में निरन्तर जल प्रवेश कराने वाले छिद्रों को किसी द्रच्य से रोक देने पर, पानी आना रुक जाता है। उसी प्रकार जीव रूपी नाव में कर्म रूपी जल प्रवेश कराने वाले इन्द्रियादि रूप छिद्रों को सम्यक् प्रकार से संयम, तप आदि के द्वारा रोकने से आत्मा में कर्म का प्रवेश नहीं होता। नाव में पानी का रुक जाना द्रच्य संवर है और आत्मा में कर्मों के आगमन को रोक देना भाव संवर है।

संवर के पाँच मेद:-

(१) सम्यक्त्व। (२) विरति।

(३) त्रप्रमाद । (४) त्रक्षाय ।

(५) अयोग (श्रभयोग)।

( प्रश्न व्याकरण )

( ठाणांग ५ सूत्र ४१८ )

(१) श्रोत्रेन्द्रिय संवर । (२) चच्चुरिन्द्रिय संवर ।

(३) घ्राणेन्द्रिय संवर । (४) रसनेन्द्रिय संवर ।

(५) स्पर्शनेन्द्रिय संवर ।

( ठागांग ५ सूत्र ४२७ )

(१) त्रहिंसा। (२) त्रमृषा।

(३) अचीर्य। (४) अपैथन।

(५) अपरिग्रह ।

(१) सम्यक्त्व—सुदेव, सुगुरु श्रीर सुधर्म में विश्वास होना सम्यक्त्व है।

- (२) विरति—प्राणातिपात त्र्यादि पाप-व्यापार से निवृत्त होना विरति है।
- (३) अप्रमाद-मद्य, विषय, कषाय निद्रा, विकथा-इन पाँच प्रमादों का त्याग करना, अप्रमत्त भाव में रहना अप्रमाद है ।
- (४) अकषाय—कोध, मान, माया, लोभ-इन चार कषायों को त्याग कर चमा, मार्दव, आर्जव और शौच (निर्लोभता) का सेवन करना अकषाय है।
- (५) त्रयोग—मन, वचन, काया के व्यापारों का निरोध करना त्रयोग है। निश्रय दृष्टि से योग निरोध ही संवर है। किन्तु व्यवहार से शुभ योग भी संवर माना जाता है। (प्रश्त व्याकरण धर्महार ५वां)

पाँचों इन्द्रियों को उनके विषय शब्द, रूप, गन्ध, रस श्रीर स्पर्श की श्रोर जाने से रोकना, उन्हें श्रशुभ व्यापार से निवृत्त करके शुभ व्यापार में लगाना श्रोत्र, चत्नु, घारा, रसना श्रीर स्पर्शन इन्द्रियों का संवर हैं।

- (१) श्रहिंसा--किसी जीव की हिंमा न करना या दया करना श्रहिंसा है।
- (२) श्रमृषा—भूठ न बोलना, या निरवद्य सत्य वचन बोलना श्रमृषा है।
- (३) अचौर्य्य चोरी न करना या स्वामी की आज्ञा माँग कर कोई भी चीज़ लेना अचौर्य्य है।
- (४) अमेथुन--मेथुन का त्याग करना अर्थात् ब्रह्मचर्य्य पालन करना अमेथुन है।

(५) अपरिग्रह—परिग्रह का त्याग करना, ममता मुर्च्छा से रहित होना या शौच मन्तोप का सेवन करना अपरिग्रह है। (प्रश्न व्याकरण धर्म छार)

## ३००--- ऋगुव्रत पाँचः---

महाव्रत की अपेचा स्त्रोटा व्रत अर्थान् एक देश त्याग का नियम अणुव्रत है। इसे शीलव्रत भी कहने हैं।

## त्रगुवत:---

सर्व विरत साधु की अपेक्षा अणु अर्थात् थोड़े गुण वाले (श्रावक) के ब्रत अणुव्रत कहलाने हैं। श्रावक के स्थुल प्रागातिपात आदि न्याग रूप व्रत

त्र्रागुत्रत हैं।

# अगुत्रत पाँच हैं:---

- (१) म्थूल प्राणातिपात का त्याग ।
- (२) स्थूल मृपावाद का न्याग ।
- (३) स्थूल अदत्तादान का त्याग ।
- (४) स्वदार सन्तोष ।
- (५) इच्छा-परिमाग ।
- (१) स्थूल प्राणातिपात का त्याग—स्वशरीर में पीड़ाकारी, अपराधी तथा सापेच निरपराधी के सिवा शेष द्वीन्द्रिय आदि त्रस जीवों की संकल्प पूर्वक हिंसा का दो करण तीन योग से त्याग करना स्थूल प्राणातिपात त्याग रूप प्रथम अखुबत है।
  - (२) स्यूल मृषावाद का त्याग—-दुष्ट अध्यवसाय पूर्वक तथा स्यूज वस्तु विषयक बोला जाने वाला असत्य-भूठ, स्थूल

मुषावाद है। अविश्वास आदि के कारण स्वरूप इस स्थूल मृषावाद का दो करण तीन योग से त्याग करना स्थूल मृषावाद-त्याग रूप द्वितीय अणुत्रत है।

स्यूल मृपावाद पाँच प्रकार का है-

- (१) कन्या-वर सम्बन्धी भूठ।
- (२)गाय, भेंस आदि पशु सम्बन्धी भूठ।
- (३) भूमि सम्बन्धी भूठ।
- (४) किसी की धरोहर दवाना या उसके सम्बन्ध में भूठ बोलना।
- (५) भूठी गवाही देना ।
- (३) स्थूल अदत्तादान का त्याग—चंत्रादि में सावधानी से रखी हुई या असावधानी से पड़ी हुई या भूली हुई किमी सचित, अचित स्थूल वस्तु को, जिसे लेने से चोरी का अपराध लग सकता हो अथवा दुष्ट अध्यवसाय पूर्वक साधारण वस्तु को स्वामी की आज्ञा विना लेना स्थूल अदत्तादान है। खात खनना, गांठ खोल कर चीज निकालना, जेब काटना, दूमरे के ताले को विना आज्ञा चाबी लगा कर खोलना, मार्ग में चलते हुए को लूटना, स्वामी का पता होने हुए भी किसी पड़ी वस्तु को ले लेना आदि स्थूल अदत्तादान में शामिल हैं। ऐसे स्थूल अदत्तादान का दो करण तीन योग से त्याग करना स्थूल अदत्तादान त्याग रूप तृतीय अणुत्रत है।
- (४) स्वदार सन्तोष:—स्व-स्त्री अर्थात् अपने साथ ब्याही हुई स्त्री में सन्तोप करना । विवाहित पत्नी के सिवा शेष

श्रौदारिक शरीर धारी श्रर्थात् मनुष्य तियंञ्च के शरीर को धारण करने वाली स्त्रियों के साथ एक करण एक योग से ( श्रर्थात् काय से सेवन नहीं करूँगा इस प्रकार ) तथा वैक्रिय शरीरधारी श्रर्थात् देव शरीरधारी स्त्रियों के साथ दो करण तीन योग से मेथुन सेवन का त्याग करना स्वदार-मन्तोष नामक चौथा श्रग्रुवत है।

( प्र ) इच्छा-परिमाण:—( परिग्रह परिमाण ) चेत्र, वास्तु, धन, धान्य, हिरएय, मुवर्ण, द्विपद, चतुष्वद एवं कुप्य ( मोने चाँदी के मिवा काँमा, ताँवा, पीतल आदि के पात्र तथा अन्य घर का सामान )—इन नव प्रकार के परिग्रह की मर्यादा करना एवं मर्यादा उपरान्त परिग्रह का एक करण तीन योग से त्याग करना इच्छा-परिमाण त्रत है। तृष्णा, मृर्जा कम कर सन्तोप रत रहना ही इस अत का मुख्य उद्देश्य हैं।

हरिभद्रीय त्रावश्यक पृष्ठ ८१७ से ८२६ )

(ठाणांग ५ सुत्र ३⊏६)

( उपासक दशांग )

(धर्म संबद्ध ऋधिकार २)

३०१—श्रहिंमा अणुत्रत (स्यूल प्राणातिपात-विरमण त्रत) के पाँच श्रतिचार:—

विजित कार्य को करने का विचार करना अतिक्रम है। कार्य-पूर्ति यानि वत भङ्ग के लिए साधन एकत्रित करना व्यतिक्रम है। वतभङ्ग की पूरी तैयारी है परन्तु जब तक वत भङ्ग नहीं हुआ है तब तक अतिचार हैं। अथवा

वत की अपेचा रखते हुए कुछ अंश में वत का भङ्ग करना अतिचार है। बत की अपेचा न रखते हुए संकल्प पूर्वक वत भक्त करना अनाचार है । इस प्रकार अतिकम. व्यतिक्रम, अतिचार, अनाचार-ये चारों व्रत की मर्यादा भङ्ग करने के प्रकार हैं। शास्त्रों में व्रतों के अतिचारों का वर्शन है। परन्त यह मध्यम भङ्ग का प्रकार है श्रीर इससे श्रागे के अतिकम, व्यतिकम और पीछे का अनाचार भी ग्रहण किये जाते हैं। वे भी त्याज्य हैं। यह भी ध्यान में रखना चाहिये कि यदि संकल्प पूर्वक व्रतों की विना अपेद्या किये श्रतिचारों का सेवन किया जाय तो वह श्रनाचार-सेवन ही है श्रीर वह त्रत-भक्त का कारण है। प्रथम ऋणुवत के पाँच ऋतिचार:-

- (१) बन्ध । (२) वध ।
- (३) छविच्छेद । (४) त्रातिभार ।
  - (५) भक्त-पान व्यवच्छेद ।
- (१) वन्ध:--द्विपद, चतुष्पदों को रस्सी त्रादि से अन्याय पूर्वक बाँधना बन्ध है। यह बन्ध दो प्रकार का है:--
  - (१) द्विपद का बन्ध।
  - (२) चतुष्पद का बन्ध l

प्रत्येक के फिर दो दो भेद हैं---एक ऋषे बन्ध ऋौर दूसरा अनर्थ बन्ध । अथ-बन्ध भी दो प्रकार का है--

(१) सापेन्न अर्थ बन्ध ।

# (२) निपरत्त अर्थ बन्ध।

द्विपद, चतुष्पद की इस प्रकार से बांधना कि आग आदि लगने पर आमानी से खोले जा सकें, सापेच बन्ध कहलाता है। जैसे चतुष्पद गाय, मेंस आदि और द्विपद दासी, चोर या दुर्विनीन पुत्र को उनकी रचा या भलाई का ख्याल कर या शिका के लिये करुणा पूर्वक शरीर की हानि और कष्ट को बचाने हुए बाँधना सापेच बन्ध है। लापरवाही के साथ निर्देयना पूर्वक कोधवश गाड़ा बन्धन बांध देना निर्पेच अर्थवन्ध है। आवक के लिये सापेच अर्थवन्ध अतिचार रूप नहीं है। अनर्थवन्ध एवं निर्पेच अर्थवन्ध अतिचार रूप हैं और आवक के लिए त्यांज्य हैं।

- (२) वथ: कोड़े आदि से मारना वध है। इसके भी बन्ध की तरह अर्थ, अनर्थ एवं मापेच, निरपेच प्रकार से दो दो मेद हैं। अनर्थ एवं निरपेच वध अतिचार में शामिल हैं। शिचा के हेत दाम, दामी, पुत्र आदि को या नुकसान करते हुए चतुष्पद को आवश्यकता होने पर दयापूर्वक उनके मम स्थानों पर चोट न लगाते हुए मारना सापेच अर्थबन्ध है। यह श्रावक के लिए अतिचार रूप नही है।
- (३) अविच्छेद—शस्त्र से अङ्गोपाङ्ग का छेदन करना अविच्छेद है। अविच्छेद भी बन्य और वध, की तरह सप्रयोजन तथा निष्प्रयोजन और सापेच तथा निरपेच होता है। निष्प्रयोजन तथा प्रयोजन होने पर भी निर्दयता पूर्वक हाथ. पर, कान, नाक आदि का छेदन करना अतिचार रूप है और वह श्रावक के लिए त्याज्य हैं। किन्तु प्रयोजन होने पर दया पूर्वक

सामने वाले की भलाई के लिये गांठ, मस्सा वगैरह काटना, जैसे डाक्टर या वैद्य चीरफाड़ करते हैं। डाम देकर जलाना त्र्यादि सापेच छविच्छेद हैं। सापेच छविच्छेद से श्रावक त्र्यतिचार के दोष का भागी नहीं होता।

- (४) अतिभार—द्विपद, चतुष्पद पर उसकी शक्ति से अधिक भार लादना अतिभार है। आवक को मनुष्य अथवा पशु पर कोध अथवा लोभवश निर्दयना के साथ अधिक भार नहीं धरना चाहिये। और न मनुष्य तथा पशुओं पर बोक लादने की वृत्ति करनी चाहिये। यदि अन्य जीविका न हो और यह वृत्ति करनी ही पड़े तो करुणा भाव रख कर, सामने वाले के स्वास्थ्य का ध्यान रखता हुआ करे। मनुष्य से उतना ही भार उठवाना चािश्ये जितना वह स्वयं उठा सके और स्वयं उतार सके। ऊँट, बैंल, आदि पर भी स्वाभाविक भार से कम लादना चाहिये। हल, गाड़ी वगैरह से बैंलों को नियत समय पर छोड़ देना चाहिये। इसी तरह गाड़ी, तांगे, इक्के, धोड़े आदि पर सवारी चढ़ाने में भी विवेक रखना चािहये।
- (५) भक्तपान विच्छेद—निष्कारण निर्दयता के साथ किसी के आहार पानी का विच्छेद करना भक्तपान विच्छेद अतिचार है। तीत्र जुधा और प्यास से व्याकुल होकर कई प्राणी मर जाते हैं। और भी इससे अनेक दोपों की सम्भावना है। इस लिये इस अतिचार का परिहार करना चाहिये। रोगादि निमिन से वैद्यादि के कहने पर, या शिक्षा के हेतु आहार पानी न देना या भय दिखाने के लिये आहार न देने की

वात कहना सापेच भक्तपान विच्छेद है और यह अतिचार रूप नहीं है।

नोट:—विना कारण किसी की जीविका का नाश करना तथा नियत समय पर वेतन न देना आदि भी इसी अतिचार में गर्भित है।

> हरिभद्रीय श्रावश्यक पृष्ठ ८१६ (उपासक दशांग सूत्र)

- ३०२--सत्यासुव्रत (स्यूल मृषावाद विरमस व्रत) के पाँच त्र्यतिचार:--
  - (१) महमाऽभ्याख्यान । (२) रहोऽभ्याख्यान ।
  - (३) स्वदार मन्त्र भेद । (४) मृषोपदेश ।

(४) क्रूट लेखकरण।

- (१) सहसाऽभ्याख्यान—विना विचारे किसी पर मिध्या आरोप लगाना सहसाऽभ्याख्यान है। अनुपयोग अर्थात् असाव-धानी से विना विचारे आरोप लगाना अतिचार है। जानने हुए इरादा पूर्वक तीत्र संक्लेश से मिथ्या आरोप लगाना अनाचार है और उससे वत भंग हो जाता है।
- (२) रहोऽभ्याख्यान—एकान्त में सलाह करते हुए व्यक्तियों पर आरोप लगाना रहोऽभ्याख्यान है। जैसे ये राजा के अप-कार की मन्त्रणा करते हैं। अनुपयोग से ऐसा करना अतिचार माना गया है और जान बूक्त कर ऐसा करना अनाचार में शामिल है। एकान्त विशेषण होने से यह अतिचार पहले अतिचार से मिन्न है। इस अतिचार में सम्भावित अर्थ कहा जात। है।

(३) स्वदार मन्त्र भेद-स्वस्त्री के साथ एकान्त में हुई विश्वस्त मन्त्रणा-(वार्तालाप) का दूसरे से कहना स्वदारमन्त्र भेद हैं।

## **अथवा:--**-

विश्वास करने वाली स्त्री, मित्र ऋादि की गुप्त मन्त्रग्गा का प्रकाश करना स्वदार मन्त्र भेद हैं।

यद्यपि वक्ता पुरुष स्त्री या मित्र के साथ हुई सत्य मन्त्रणा को ही कहता है परन्तु अप्रकाश्य मन्त्रणा के प्रकाशित हो जाने से लज्जा एवं संकोच वश स्त्री, मित्र आदि आत्मघात कर सकते हैं या जिसके आगे उक्त मन्त्रणा प्रकाशित की गई है उसी का घात कर सकते हैं। इम प्रकार अनर्थ परम्परा का कारण होने से वास्तव में यह त्याज्य ही है।

(४) मृषोपदेश—विना विचारे, अनुपयोग से या किसी बहाने से दूसरों को असत्य उपदेश देना मिथ्योपदेश हैं। जैसे हम लोगों ने ऐसा ऐसा भूठ कह कर अमुक व्यक्ति को हरा दिया था इत्यादि कह कर दूसरों को असत्य वचन कहने में प्रेरित करना।

### अथवा:---

श्रमत्य उपदेश देना मृषोपदेश है। सत्यव्रतधारी पुरुष के लिये पर पीड़ाकारी वचन कहना भी श्रसत्य है। इस लिए प्रमाद से पर पीड़ाकारी उपदेश देना भी मृषोप-देश श्रतिचार है। जैसे ऊँट, गधे वगैरह को चलाना चाहिये. चोरों को मारना चाहिये। श्रादि।

#### ऋथवा:-

कोई मन्दिग्ध (सन्देह वाला) व्यक्ति सन्देह निवारण के लिये आवे, उसे उत्तर में अयथार्थ स्वरूप कहना मुणोपदेश हैं। अथवा विवाह में स्वयं या दूसरे से किसी को अभिमंधान (मम्बन्ध जोड़ने के उपाय) का उपदेश देना या दिलाना मुणोपदेश हैं। अथवा वत रक्तण की वृद्धि से दूसरे के वृतान्त को कह कर मृणा उपदेश देना मुणोपदेश हैं।

(प्र) क्र्ट लेखकरण—क्र्ट अर्थात् भूटा लेख लिखना क्र्ट लेख करण अतिचार है । जाली अर्थात् नकली लेख, दस्तावेज, मोहर और दूसरे के हस्ताचर आदि बनाना क्र्ट लेख करण में शामिल है। प्रमाद और अविवेक (अज्ञान) से ऐसा करना अतिचार है। बत का पूरा आशय न समक कर यह सोचना कि मैंने भूट बोलने का त्याग किया था यह तो भूटा लेख है। मुपाबाद तो नहीं है। बत की अपेचा होने से और अविवेक की वजह से यह अतिचार है। जान बुक्त कर क्रूट लेख लिखना अनाचार है।

> ( उपासक दशांग सूत्र ) ( धर्मसंप्रह ऋधिकार २ पृष्ठ १०१-१०२ ) ( हरिभद्रीय ऋावश्यक पृष्ठ ८२१-८२२ )

३०३—श्रचौर्याणुवत (स्यूल श्रद्तादान विरमण वत) के पाँच श्रतिचार:-

स्थूल अदत्तादान विरमण रूप तीसरे अणुव्रत के पाँच अतिचार हैं:-

(१) स्तेनाहृत (२) स्तेन प्रयोग ।

- (३) विरुद्धराज्यातिक्रम (४) क्रूट तुला क्रूट मान (४) तत्त्रतिरूपक व्यवहार ।
- (१) स्तेनाहृत:—चोर की चुराई हुई त्रस्तु को बहुमूल्य समभ-कर लोभ वश उसे खरीदना या यों ही छिपा कर ले लेना स्तेनाहृत अतिचार है।
- (२) स्तेन प्रयोग:—चोरों की चोरी के लिए प्रेरणा करना, उन्हें चोरी के उपकरण देना या वेचना अथवा चोर की महायता करना, "तुम्हारे पास खाना नहीं है तो मैं देता हूँ तुम्हारी चुराई हुई वस्तु को कोई वेचने वाला नहीं है तो मैं वेच दूँगा " इत्यादि वचनों से चोर को चोरी में उत्सा-हित करना स्तेन प्रयोग है।
- (३) विरुद्ध राज्यातिक्रम:—शत्रु राजात्रों के राज्य में त्राना जाना विरुद्ध राज्यातिक्रम त्र्यतिचार है। क्योंकि विरोध के समय शत्रु राजात्रों द्वारा राज्य में प्रवेश करने की मनाई होती है।
- (४) क्र्ट तुला क्र्ट मान:— क्र्या अर्थात् हीनाधिक तोल और माप रखना, परिमाण से बड़े तोल और माप से क्र्तु लेना और छोटे तोल और माप से क्र्तु बेचना क्र्य तुला क्र्य मान अतिचार है।
- (५) तत्प्रतिरूपक व्यवहार:—बहुमूल्य बिह्या वस्तु में अल्प-मूल्य वाली घटिया वस्तु, जो उसी के सदश है अर्थात् उसी रूप, रंग की है और उसमें खपने वाली है, मिलाकर वेचना या असली सरीखी नकली (बनावटी) वस्तु को ही असली के नाम से बेचना तत्प्रतिरूपक व्यवहार है।

पाँचों अतिचारों में विश्वित क्रियाएं चोरी के नाम से न कही जाने पर भी चोरी के बराबर हैं। इनका करने वाला राज्य के द्वारा भी अपराधी माना जाकर दएड का भागी होता है। इस लिए इन्हें जान बूक्त कर करना तो व्रत भक्त ही है। विना विचारे अनुपयोग पूर्वक करने से, या व्रत की अपेद्या ग्स कर करने से या अतिक्रमादि की अपेद्या ये अतिचार हैं।

( उपासक दशांग सूत्र )

( हरिभद्रीय आवश्यक पुष्ठ ८२२ )

(धर्म संप्रह अधिकार २ पृष्ठ १०२-१०३)

३०४-- स्वदार मन्तोप व्रत के पाँच अतिचार:-

- (१) इत्वरिका परिगृहीता गमन (३) अपरिगृहीता गमन।
- (३) त्रनङ्ग कीड़ा (४) पर विवाह करण ।

(५) काम भोग तीत्राभिलाप।

- (१) इत्वरिका पिरमृहीतागमन:—भाड़ा देकर कुछ काल के लिए अपने आधीन की हुई स्त्री से गमन करना। इत्वरिका परिमृहीतागमन अतिचार है।
- (२) अपिगृहीतागमन:—विवाहित पर्त्ना के मिवा शेप वेश्या, अनाथ, कन्या, विधवा, कुलवधृ आदि से गमन करना, अपिगृहीता गमन अतिचार है।

इत्विरिका परिगृहीता और श्रपिगृहीता से गमन करने का मंकल्प, एवं तत्सम्बन्धी उपाय,श्रालाप मंलापादि श्रतिक्रम व्यतिक्रम की श्रपेला ये दोनों श्रातिचार हैं। श्रीर ऐसा करने पर वत एक देश से खिएडत होता है। सई डोरा के न्याय से इन्हें सेवन करने में सर्वथा वत भङ्ग हो जाता है।

- (३) अनक्त कीड़ा:—काम सेवन के जो प्राकृतिक अक्त हैं। उनके सिवा अन्य अक्तों से, जो कि काम सेवन के लिए अनक्त हैं, कीड़ा करना अनक्त कीड़ा है। स्व स्त्री के सिवा अन्य स्त्रियों के साथ मैथुन किया वर्ज कर अनुराग से उनका आलिङ्गन आदि करने वाले के भी वत मलीन होता है। इस लिए वह भी अतिचार माना गया है।
- (४) परिववाह करण:—अपना और अपनी सन्तान के सिवा अन्य का विवाह करना परिववाह करण अतिचार है।

स्वदारासन्तोषी श्रावक को द्सरों का विवाहादि कर उन्हें मैथुन में लगाना निष्प्रयोजन है। इस लिये ऐसा करना अनुचित है। यह ख्याल न कर दूसरे का विवाह करने के लिये उद्यत होने में यह अतिचार है।

(५) कामभोगतीत्राभिलाष:—पाँच इन्द्रियों के विषय रूप, रस, गन्ध और स्पर्श में आसक्ति होना कामभोगतीत्राभिलाष नामक अतिचार है। इस का आशय यह है कि आवक विशिष्ट विरति वाला होता है। उसे पुरुषवेद जनित बाधा की शान्ति के उपरान्त मैथुन सेवन न करना चाहिये। जो वाजीकरण आदि औषधियों से तथा कामशास्त्र में बताये हुए प्रयोगों द्वारा कामबाधा को अधिक उत्पन्न कर निरन्तर रति-क्रीड़ा के सुख को चाहता है वह वास्तव में

अपने त्रत को मलीन करता है। स्त्रयं खाज (खुजली) उत्पन्न कर उसे खुजलाने में सुख अनुभव करना कोई बुद्धिमता नहीं है। कहा भी है:—

"मीठी खाज खुजावताँ पीछे दु:ख की खान"।

( उपासक दशांग प्रथम ऋध्ययन अभयदेव सूरी को टीका के आधार पर )

३०५-परिग्रह परिमाण व्रत के पाँच त्र्यतिचार--

- (१) चेत्र वास्तु प्रमाणातिक्रम ।
- (२) हिरएय सुवर्ण प्रमाणातिक्रम ।
- (३) धन धान्य प्रमागातिक्रम ।
- (४) द्विपद चतुष्पद प्रमाणातिक्रम ।
- (५) कुप्य प्रमाणातिक्रम ।
- (१) चेत्रवास्तु प्रमाणातिक्रम—धान्योत्पत्ति की जमीन को चेत्र (खेत) कहते हैं। वह दो प्रकार का है—
  - (१) सेतु । (२) केतु ।

अरघट्टादि जल से जो खेत सींचा जाता हैं वह सेतु चेत्र
है। वर्षा का पानी गिरने पर जिसमें धान्य पदा होता है वह
केतु चेत्र कहलाता है। वर आदि को वास्तु कहते हैं। भूमिगृह
(भोंयरा),भूमि गृह पर बना हुआ घर या प्रासाद, एवं भूमि के
उपर बना हुआ घर या प्रसाद वास्तु है। इस प्रकार वास्तु के
तीन भेद हैं। उक्त चेत्र, वास्तु की जो मर्यादा की है उसका
उल्लंघन करना चेत्र वास्तु प्रमाणातिकम अतिचार है।
अनुपयोग या अतिकम आदि की अपेचा से यह अतिचार
है। जानबूभ कर मर्यादा का उल्लंघन करना अनाचार है।

अथवा मर्यादित चेत्र या घर आदि से अधिक चेत्र या घर आदि मिलने पर बाड़ या दीवाल वगैरह हटा कर मर्यादित चेत्र या घर में मिला लेना भी चेत्र वास्तु प्रमाणातिकम अतिचार है। त्रत की मर्यादा का ध्यान रख कर त्रती ऐसा करता है। इस लिये वह अतिचार है। इससे देशत: त्रत खंडित हो जाता है।

- (२) हिरएय सुवर्ण प्रमाणातिकमः —घटित (घड़े हुए) श्रोर श्रघटित (विना घड़े) हुए सोना चाँदी के परिमाण का एवं हीरा, पन्ना, जवाहरात, श्रादि के प्रमाण का श्रतिक्रमण करना हिरएय सुवर्ण प्रमाणातिकम श्रतिचार है। श्रनुपयोग या श्रतिक्रम श्रादि की श्रपेद्धा से यह श्रतिचार है। जान ब्र्म कर मर्यादा का उल्लंघन करना श्रनाचार है। श्रथवा नियत काल की मर्यादा वाले श्रावक पर राजा प्रसन्न होने से श्रावक को मर्यादा से श्रधिक सोने चाँदी श्रादि की प्रप्ति हो। उम समय त्रत भङ्ग के डर से श्रावक का परिमाण से श्रधिक सोने-चाँदी को नियत श्रविक लेथे, श्रविष पूर्ण होने पर वापिस ले लूंगा इम भावना से, दूसरे के पास रखना हिरएय सुवर्ण प्रमाणातिकम श्रतिचार है।
- (३) धन धान्य प्रमाणातिक्रम—गिष्मि, धरिम, मेय, परिच्छेद्य रूप चार प्रकार का धन एवं सतहर या चौवीस प्रकार के धान्य की मर्यादा का उल्लंघन करना धन-धान्य-प्रमाणातिक्रम अतिचार है। वह भी अनुपयोग एवं अतिक्रम आदि की अपेद्या से अतिचार है। अथवा मर्यादा से अधिक धन

धान्य की प्राप्ति होने पर उसे स्वीकार कर लेना परन्तु वत-भक्त के डर से उन्हें, धान्यादि के बिक जाने पर ले लूँगा यह सोच कर, दृमरे के घर पर रहने देना धन-धान्य प्रमाणातिकम अतिचार है। अथवा परिमित काल की मर्यादा वाले श्रावक के मर्यादित धन-धान्य से अधिक की प्राप्ति होने पर उसे स्वीकार कर लेना और मर्यादा की समाप्ति पर्यन्त दृसरे के यहाँ रख देना धन-धान्य प्रमाणातिकम अतिचार है।

- (४) द्विपद चतुष्पद प्रमाणातिक्रम:—द्विपद सन्तान, स्त्री, दास-दासी, तोता, मैना वगैरह तथा चतुष्पद-गाय, घोड़ा, ऊँट, हाथी त्रादि के परिमाण का उल्लंघन करना द्विपद चतुष्पद-प्रमाणातिक्रम श्रितचार है। श्रवपयोग एवं श्रितक्रम श्रादि की श्रपेचा से यह श्रितचार है। श्रथवा एक साल श्रादि नियमित काल के लिये द्विपद-चतुष्पद की मर्यादा वाले श्रावक का यह सोच कर कि मर्यादा के बीच में गाय, घोड़ी श्रादि के बच्चा होने से मेरा त्रत भङ्ग हो जायगा। इस लिये नियत समय बीत जाने पर गर्भ धारण करवाना, जिससे कि मर्यादा का काल बीत जाने पर ही उनके बच्चे हों, द्विपद चतुष्पद प्रमाणातिक्रम श्रितचार है।
- (५) कुप्य प्रमाणातिकम—कुप्य सोने चाँदी के सिना अन्य वस्तु, आसन, शयन, वस्त्र, कम्बल, वर्तन वगैरह घर के सामान की मर्यादा का अतिक्रमण करना कुप्य प्रमाणातिकम

अतिचार है। यह भी अनुपयोग एवं अतिकम आदि की अपेचा से अतिचार है।

#### श्रथवाः---

नियमित कुप्य से अधिक संख्या में कुप्य की प्राप्ति होने पर दो दो को मिला कर वस्तुओं को बड़ी करा देना और नियमित संख्या कायम रखना कुप्य प्रमाखातिकम अतिचार है।

#### ऋथवाः--

नियत काल के लिये कुप्य परिमाण वाले श्रावक का मर्यादित कुप्य से श्राधिक कुप्य की प्राप्ति होने पर उसी समय ग्रहण न करते हुए सामने वाले से यह कहना कि श्रमुक समय बीत जाने पर मैं तुमसे यह कुप्य ले लूँगा। तुम और किसी को न देना। यह कुप्य प्रमाणाति-कम श्रतिचार है।

(उपासक दशांग सूत्र)

(हरिभद्रीय आवश्यक पृष्ठ ८२६)

ं(धर्म संग्रह ऋधिकार २ पृष्ठ १०५ से १०७)

### ३०६-दिशा परिगाम व्रत के पाँच अतिचार:-

- (१) ऊर्घ्व दिशा परिमाणातिकम।
- (२) अधो दिशा परिमाणातिकम।
- (३) तिर्यंक दिशा परिमाणातिकम ।
- (४) देत्र वृद्धि ।
- (५) रमृत्यन्तर्घान (रमृतिभ्रंश)।
- (१) ऊर्घ्नदिशा परिमाणातिकम:--ऊर्घ्न अर्थात् ऊंची दिशा

के परिमाण को उल्लंघन करना ऊर्ध्व दिशा परिमाणातिक्रम अतिचार है।

- (२) त्राधो दिशा परिमाणातिक्रम:--ग्रध: त्राधीत् नीची दिशा का परिमाण उल्लंघन करना त्राधो दिशा परिमाणातिक्रम त्रातिचार है।
- (३) तिर्यक्दिशा परिमाणातिकमः—तिर्छी दिशा का परिमाण उल्लंघन करना तिर्यक्दिशा परिमाणातिकम अतिचार है ।

अनुपयोग यानी अमावधानी से ऊर्ध्व, अध: और तिर्यक् दिशा की मर्यादा का उद्घंघन करना अतिचार है। जान बुक्त कर परिमाण से आगे जाना अनाचार सेवन है।

- (४) चेत्र वृद्धि:—-एक दिशा का परिमाण घटा कर दूसरी दिशा का परिमाण बढ़ा देना चेत्र वृद्धि अतिचार है। इस प्रकार चेत्र वृद्धि से दोनों दिशाओं के परिमाण का योग वही रहता है। इस लिए वत का पालन ही होता है। इस प्रकार वत की अपेचा होने से यह अतिचार है।
- (५) स्मृत्यन्तर्थान (स्मृतिश्रंश): ग्रहण किए हुए परिमाण का स्मरण न रहना स्मृतिश्रंश अतिचार है। जैसे किसी ने पूर्व दिशा में १०० योजन की मर्य्यादा कर रखी है। परन्तु पूर्व दिशा में चलने समय उसे मर्यादा याद न रही। वह सोचने लगा कि मैंने पूर्व दिशा में ५० योजन की मर्यादा की है या १०० योजन की १ इस प्रकार स्मृति न रहने से सन्देह पड़ने पर पचाम योजन से भी आगे जाना अतिचार है।

( उपासक दशांग )

# ३०७--उपभोग-परिभोग परिमाण व्रत के पाँच त्रातिचार:-

- (१) सचिताहार (२) सचित्र प्रतिबद्धाहार ।
- (३) श्रपक श्रीषधि भवण (४) दुष्पक्व श्रीषधि भवण । (४) तुच्छ श्रीषधि भवण ।
- (१) सिनताहार—सिनत त्यागी श्रावक का सिनत वस्तु जैसे नमक, पृथ्वी, पाती, वतस्पति इत्यादि का श्राहार करना एवं सिनत वस्तु का परिमाण करने वाले श्रावक का परिमाणोपरान्त सिनत वस्तु का श्राहार करना मिनताहार है। विना जाने उपरोक्त रीति से सिनताहार करना श्रातिनार है श्रीर जान बूक्त कर इसका सेवन करना श्रानानार है।
- (२) सचित प्रतिबद्धाहार:—सचित वृद्धादि से सम्बद्ध श्रचित गोंद या पक्के फल वगेरह खाना श्रथवा सचित बीज से सम्बद्ध श्रचेतन खजूर वगेरह का खाना या बीज सहित फल की, यह सोच कर कि इसमें श्रचित श्रंश खा जूँगा श्रीर सचित बीजादि श्रंश को फेंक दृंगा, खाना सचित प्रतिबद्धाहार श्रतिचार है।

सर्वथा सचित त्यागी श्रावक के लिए सचित वस्तु से छूती हुई किसी भी अचित वस्तु को खाना अतिचार है एवं जिसने सचित की मर्यादा कर रखी है उसके लिए मर्यादा उपरान्त सचित वस्तु से संघट्टा वाली (सम्बन्ध रखने वाली) अचित वस्तु को खाना अतिचार है। व्रत की अपेदा होने से यह अतिचार है।

- (३) अपक औषि भद्याः अप्ति में विना पकी हुई शालि आदि औषि का भद्या करना अपक औषि भद्या अतिचार है। अनुपयोग से खाने में यह अतिचार है।
- (४) दुष्पक श्रोपिध भन्नगः दुष्पक (बुरी तरह से पकाई हुई) श्रिय में श्रधपकी श्रोपिध का पकी हुई जान कर भन्नग करना दृष्पक्व श्रोपिध भन्नग श्रितचार है।

त्रपक त्रीषि भन्नण एवं दुष्पक्व त्रीपिध भन्नण त्रित्वार भी सर्वथा सचित त्यागी के लिए हैं। सचित त्रीषिध की मर्यादा वाले के लिए तो मर्यादोपरान्त त्रपक एवं दुष्पक्व त्रीषिध का भन्नण करना त्रिति-चार है।

(५) तुच्छोपि भन्नण—तुच्छ अर्थात् असार अपेषियें जैसे कची मूँगफली वगैरह को खाना तुच्छोपि भन्नण अतिचार है। इन्हें खाने में बड़ी विराधना होती है और अन्य तृप्ति होती है। इस लिए विवेकशील अचित्तभोजी अवक को उन्हें अचित्त करके भी न खाना चाहिए। वैसा करने पर भी वह अतिचार का भागी है।

( उपासक दशांग सूत्र )

(प्रवचनसारोद्धार गाथा २८१)

भोजन की अपेद्या से ये पाँच अतिचार हैं। भोगोपभोग सामग्री की प्राप्ति के साधनधृत द्रव्य के उपार्जन के लिये भी श्रावक कर्म अर्थात् वृत्ति व्यापार की मयादी करता है। वृत्ति-व्यापार की अपेद्या श्रावक को खर कर्म अर्थात् कठोर कर्म का त्याग करना चाहिये।

उत्कट ज्ञानावरणीयादि श्रश्चभ कर्म के कारण भूत कर्म एवं व्यापार को कर्मादान कहते हैं। इंगालकर्म, वन कर्म श्रादि पन्द्रह कर्मादान हैं। ये कर्म की श्रपेत्ता सातवें त्रत के श्रातिचार है। प्राय: ये लोक व्यवहार में भी निन्ध गिने जाते हैं। श्रीर महा पाप के कारण होने से दुर्गति में ले जाने वाले हैं। श्रात: श्रावक के लिये त्याज्य हैं। नोट:—पन्द्रह कर्मादन का विवेचन श्रागे पन्द्रहवें बोल में दिया जायगा।

३०८--- अनर्थद्राड विरमण व्रत के पाँच अतिचार---

- (१) कन्दर्भ। (२) कीत्कुच्य।
- (२) मौखर्य । (४) संयुक्ताधिकरण ।

(५) उपभोग परिभोगातिरिक्त ।

- (१) कर्न्दर्प:—काम उत्पन्न करने वाले वचन का प्रयोग करना, राग के त्र्यावेश में हास्य मिश्रित मोहोदीपक मज़ाक करना कर्न्दर्प त्रातिचार है।
- (२) कौत्कुच्य:-भांडों की तरह भोंएं, नेत्र, नासिका, श्रोष्ट, ग्रुख, हाथ, पैर श्रादि श्रंगों को विकृत बना कर दूसरों को हँसाने वाली चेष्टा करना कौत्कृच्य श्रतिचार है।
- (३) मौखर्च्य:-दिठाई के साथ असत्य, ऊट पटाँग वचन वोलना मौखर्य्य अतिचार है।
- (४) संयुक्ताधिकरण—कार्य करने में समर्थ ऐसे उखल श्रीर मूसल, शिला श्रीर लोड़ा, हाल श्रीर फाल, गाड़ी श्रीर जुश्रा, धनुष श्रीर बाण, वसूला श्रीर कुल्हाड़ी, चक्की

श्रादि दुर्गित में ले जाने वाले श्रिधकरणों को, जो साथ ही काम श्राते हैं, एक साथ रखना संयुक्ताधिकरण श्रितचार हैं। जैसे उखल के विना मृगल काम नहीं देता श्रीर न मृसल के विना उखल ही। इसी प्रकार शिला के विना लोड़ा श्रीर लोड़े के विना शिला भी काम नहीं देती। इस प्रकार के उपकरणों को एक साथ न रख कर विवेकी श्रावक को जुदे जुदे रखना चाहिये।

(५) उपभोग परिभोगातिरिक्त (श्रितिरेक):—उवटन,श्राँवला, तेल, पुष्प, वस्त्र, श्राभूषण, तथा श्रशन, पान, खादिम स्वादिम श्रादि उपभोग परिभोग की वस्तुश्रों को श्रपने एवं श्रात्मीय जनों के उपयोग से श्रिधिक रखना उपभोग परिभोगातिरिक्क श्रितचार है।

( उपासक दशांग सूत्र )

(हरिभद्रीय त्रावश्यक पुष्ठ ८२६-३०)

( प्रवचन सारोद्धार गाथा २८२ )

त्रपध्यानाचिरत, प्रमादाचिरत, हिंस्न प्रदान श्रोर पाप कर्मोपदेश ये चार श्रनर्थदण्ड हैं। श्रनर्थदण्ड से विरत होने वाला श्रावक इन चारों श्रनर्थदण्ड के कार्यों से निष्टत होता है। इनसे विरत होने वाले के ही ये पाँच श्रातिचार हैं। उक्त पाँचों श्रातिचारों में कही हुई क्रिया का श्रातचार से चिन्तन करना श्रपध्यानाचिरत विरति का श्रातिचार है। कन्दर्प, कौत्कुच्य एवं उपभोग पिरभोगातिरेक ये तीनों प्रमादाचिरत-विरति के श्रातिचार हैं। संयुक्ताधिकरण, हिंस्रप्रदान विरित का ऋतिचार है। मौखर्च्य, पाप कर्मोपदेश विरित का ऋतिचार है।

(प्रवचन सारोद्धार गाथा २८२ की टोका)

- ३०६--सामायिक व्रत के पाँच ऋतिचार--
  - (१) मनोदुष्प्रशिधान ।
  - (२) वाग्दुष्प्रशिधान ।
  - (३) काया दुष्प्रशिधान।
  - (४) सामायिक का स्मृत्यकरण ।
  - (५) त्रानवस्थित सामायिक करण।
- (१) मनोदुष्प्रिश्वान:—मन का दुष्ट प्रयोग करना ऋथीत् मन को बुरे व्यापार में लगाना, जैसे सामायिक करके घर सम्बन्धी ऋच्छे बुरे कार्यों का विचार करना, मनो-दुष्प्रिश्वान ऋतिचार है।
- (२) वाग्दुष्प्रशिधानः—वचन का दृष्ट प्रयोग करना, जैसे असभ्य, कठोर एवं सावद्य वचन कहना वाग्दुष्प्रशिधान अतिचार है।
- (३) काय दुष्प्रिणिधान:—विना देखी, विना पूंजी जमीन पर हाथ, पेर त्रादि त्रवयव रखना, काय दुष्प्रिणिधान त्रितचार है।
- (४) सामायिक का रमृत्यकरण:—सामायिक की रमृति न रखना अर्थात् उपयोग न रखना सामायिक का रमृत्यकरण अतिचार है । जैसे ग्रुभे इस समय सामायिक करना चाहिये। सामायिक मैंने की या न की आदि प्रवल प्रमाद वश भूल जाना।

(प्र) अनवस्थित सामायिक करण:—अव्यवस्थित रीति से सामायिक करना अनवस्थित सामायिक करण अतिचार है। जैसे अनियत सामायिक करना, अल्पकाल की सामायिक करना, करने के बाद ही सामायिक छोड़ देना, जैसे तैसे ही अस्थिरता से सामायिक पूरी करना या अनादर से सामायिक करना।

अनुपयोग से प्रथम तीन अतिचार हैं और प्रमाद बहुलता से चौथा, पाँचवां अतिचार है।

( उपासक दशांग सूत्र )

( हरिभद्रीय त्रावश्यक पृष्ठ ८३३ से ८३४ )

३१०-देशावकाशिक व्रत के पाँच व्यतिचार:-

- (१) त्रानयन प्रयोग । (२) प्रेष्यप्रयोग ।
- (३) शब्दानुपात । (४) रूपानुपात ।

(५) बहि: पुदुगल प्रचेप ।

- (१) त्रानयन प्रयोग:—पर्यादा किये हुए चेत्र से बाहर स्वयं न जा सकने से दूसरे को, तुम यह चीज लेते त्राना इस प्रकार संदेशादि देकर सचितादि द्रव्य मँगाने में लगाना त्रानयन प्रयोग त्रातचार हैं।
- (२) प्रेष्य प्रयोग—मर्यादित चेत्र से बाहर स्वयं जाने से मर्यादा का अतिक्रम हो जायगा। इस भय से नौकर, चाकर आदि आज्ञाकारी पुरुष को मेज कर कार्य्य कराना प्रेष्य प्रयोग अतिचार है।
- (३) शब्दानुपात—अपने घर की बाड़ या चहारदीवारी के अन्दर के नियमित चेत्र से बाहर कार्य्य होने पर

वती का वत भन्न के भय से स्वयं बाहर न जाकर निकट-वर्ती लोगों को छींक, खांसी आदि शब्द द्वारा ज्ञान कराना शब्दानुपात अतिचार है।

- (४) रूपानुपात—नियमित चेत्र सं बाहर प्रयोजन होने पर दूमरों को ऋपने पास बुलाने के लिए ऋपना या पदार्थ विशेष का रूप दिखाना रूपानुपात ऋतिचार है।
- (४) बहि: पुद्गल प्रचेप:—नियमित चेत्र से बाहर प्रयोजन होने पर दूसरों को जताने के लिये देला, कङ्कर त्रादि फेंकना बहि:पुद्गल प्रचेप त्रातिचार हैं।

पूरा विवेक न होने से तथा सहसाकार अनुपर्यागादि से पहले के दो अतिचार हैं। मायापरता तथा वन मापं चता से पिछले तीन अतिचार हैं।

( उपासक दशांग )

(धर्म संम्रह ऋधिकार २ पृष्ठ ११४-११४) ( हरिभद्रीय ऋावश्यक पृष्ठ ८३४ )

- ३११--प्रतिपूर्ण ( परिपूर्ण ) पौषध व्रत के पाँच अतिचार:-
  - (१) अप्रत्युपेचित दुष्प्रत्युपेचित शय्या संस्तारक ।
  - (२) ऋप्रमार्जिन दुष्प्रमार्जित शय्या संस्तारक ।
  - (३) अप्रत्युपेचित दुष्प्रत्युपेचित उचार प्रस्नवण भूमि ।
  - (४) अप्रमाजित दुष्प्रमाजित उचार प्रस्नवण भृष्टि ।
  - (५) पौषध का सम्यक् अपालन ।
- (१) अप्रत्युपेचित दुष्प्रत्युपेचित शच्या संस्तारक:--शच्य . संस्तारक का चबु से निरीच्चण न करना या अन्यमनस्क

होकर त्र्यसावधानी से निरीचण करना त्राप्रत्युपेचित दुष्प्रत्यु पेचित शय्या संस्तारक त्र्यतिचार है।

- (२) अप्रमाजित दुष्प्रमाजित शय्या संस्तारकः—शय्या संस्तारक (संथारे) को न पूंजना वा अनुपयोग पूर्वक असावधानी से पूंजना अप्रमाजित दुष्प्रमाजित शय्या संस्तारक अति-चार है।
- (३) अप्रत्युपेद्यित दुष्प्रत्युपेद्यित उच्चार प्रस्नवण भूमि:—मल, मूत्र आदि परिठवने के स्थिएडल को न देखना या अनुपयोग पूर्वक अमावधानी से देखना अप्रत्युपेद्यित दुष्प्रत्युपेद्यित उच्चार प्रस्नवण भूमि अतिचार हैं।
- (४) अप्रमाजित दुष्प्रमाजित उचार प्रस्नवण भूमि:—मल, मूत्र आदि परिठवने के स्थिपिडल को न पूंजना या विना उपयोग असावधानी से पूंजना अप्रमाजित दुष्प्रमाजित उचार प्रस्नवण भूमि अतिचार है।
- (५) पौषधोपवास का सम्यक् अपालन:—आगमोक्त विधि से स्थिर चित होकर पौषधोपवास का पालन न करना, पौषध में आहार, शरीर शुश्रूषा, अबद्ध तथा सावद्य व्यापार की अभिलाषा करना पौषधोपवास का सम्यक् अपालन अति-चार है।

वती के प्रमादी होने से पहले के चार अतिचार हैं। अतिचारोक्त शय्या संस्तारक तथा उचार प्रस्नवण भूमि का उपभोग करना अतिचार का कारण होने से ये अतिचार कहे गये हैं। भाव से विरित का वाधक होने से पांचवां अतिचार है।

( उपासक दशांग )

- ३१२-- अतिथि संविभाग व्रत के पांच अतिचार:-
  - (१) सचित्त नित्तेष (२) सचित्तिपधान ।
  - (३) कालातिक्रम (४) परच्यपदेश।

## (५) मत्सरिता ।

- () मचित निचेप:—साधु को नहीं देने की बुद्धि से कपट पूर्वक सचित धान्य त्रादि पर अचित अन्नादि का रखना सचित निचेप अतिचार है।
- (२) सचित पिधान:—साधु को नहीं देने की बुद्धि से कपट पूर्वक अचित अन्नादि को सचित फल आदि से टंकना सचित्तपिधान अतिचार है।
- (३) कालातिकम:—उचित भिद्या काल का अतिक्रमण करना कालातिकम अतिचार हैं। काल के अतिक्रम हो जाने पर यह सोच कर दान के लिए उद्यत होना कि अब साधु जी आहार तो लेंगे नहीं पर वह जानेंगे कि यह श्रावक दातार है।
- (४) पर व्यपदेश:—- श्राहारादि श्रपना होने पर भी न देने की बुद्धि से उसे दूसरे का बताना परव्यपदेश श्रतिचार है।
- (५) मत्सरिता:—अग्रुक पुरुष ने दान दिया है। क्या मैं उससे कृपण या हीन हूँ ? इस प्रकार ईर्षाभाव से दान देने में प्रवृत्ति करना मत्सरिता अतिचार है।

#### ऋथवा:-

माँगने पर कुपित होना और होते हुए भी न देना, मत्सरिता अतिचार है।

#### श्रथवा:-

कपाय कलुपित चित से साधु को दान देना मत्सरिता अतिचार है।

> ( उपासक दशांग ) ( हरिभद्रीय त्रावश्यक पृष्ठ ८३५-८३८ )

- ३१३—- अपश्चिम मारणान्तिकी संलेखना के पाँच अतिचार:अन्तिम मरण समय में शरीर और कपायादि को
  कुश करने वाला तप विशेष अपश्चिम मारणान्तिकी मंलेखना
  है। इसके पाँच अतिचार हैं:-
  - (१) इहलोकाशंसा प्रयोग (२) परलोकाशंसा प्रयोग ।
  - (३) जीविताशंसा प्रयोग (४) मरणाशंसा प्रयोग

### (५) कामभोगाशंसा प्रयोग ।

- (१) इहलोकाशंमा प्रयोग:—इहलोक अर्थात् मनुष्य लोक विष-यक इच्छा करना । जैसे जन्मान्तर में मैं राजा, मन्त्री या सेठ होऊँ ऐसी चाहना करना इहलोकाशंसा प्रयोग अति-चार है।
- (२) परलोकाशंसा प्रयोग:—परलोक विषयक अभिलाषा करना, जैसे मैं जन्मान्तर में इन्द्र या देव होऊँ, ऐसी चाहना करना, परलोकाशंसा प्रयोग अतिचार है।

- (३) जीविताशंसा प्रयोग:—बहु परिवार एवं लोक प्रशंसा अप्रदि कारणों से अधिक जीवित रहने की इच्छा करना जीविताशंसा प्रयोग हैं।
- (४) मरणाशंसा प्रयोग:—अनशन करने पर प्रशंसा आदि न देख कर या चुधा आदि कष्ट से पीड़ित होकर शीघ मरने की इच्छा करना मरणाशंसा प्रयोग है।
- ( प्र ) कामभोगाशंसा प्रयोग—मनुष्य एवं देवता सम्बन्धी काम अर्थात् शब्द, रूप एवं भोग अर्थात् गन्ध, रस, स्पर्श की इच्छा करना कामभोगाशंसा प्रयोग है ।

( उपासक दशांग ) (धर्म संव्रह ऋधिकार २ एष्ठ २३१)

३१४—श्रावक के पाँच श्राभिगम—उपाश्रय की सीमा में प्रवेश करते ही श्रावक की पाँच श्राभिगमों का पालन करना चाहिये। साधु जी के सन्मुख जाते समय पाले जाने वाले नियम श्राभिगम कहलाते हैं। वे ये हैं

- (१) सचितद्रव्य, जैसे पुष्प ताम्बूल त्रादि का त्याग करना।
- (२) अचित द्रव्य, जैसे:--वस्त्र वगैरह मर्यादित करना।
- (३) एक पट वाले दुपट्टे का उत्तरासंग करना । (४) म्रनिराज के दृष्टि गोचर होते ही हाथ जोड़ना ।
- (४) मन को एकाग्र करना ।

(भगवती शतक : उद्देशा ५)

३१५ चारित्र की व्याख्या त्रीर भेदः—चारित्र मोहनीय कर्म के चय, उपशम या चयोपशम से होने वाले विगति पिर-ग्राम को चारित्र कहते हैं। अन्य जन्म में ग्रहण किये हुए कर्म संचय को दूर करने के लिये मोद्याभिलाषी आत्मा का सर्व सावद्य योग से निवृत्त होना चारित्र कहलाता है।

- चारित्र के पाँच भेद:--
  - (१) सामायिक चारित्र, (२) छेदोपस्थापनिक चारित्र।
  - (३) परिहार विशुद्धि चारित्र, (४) स्ट्मम्पराय चारित्र ।
    - (५) यथाख्यातचारित्र ।
- (१) मामायिक चानित्र—सम अर्थात् राग द्वेश रहित आत्मा-के प्रतिच्चण अपूर्व अपूर्व निर्जरा से होने वाली आत्म विशक्षिक का प्राप्त होना सामायिक है।

भवादवी के अमण से पैदा होने वाले क्लेश को प्रतिच्चण नाश करने वाली, चिन्तामणि, कामधेनु एवं कल्प वृत्त के सुखों का भी तिरस्कार करने वाली, निरुपम सुख देने वाली ऐसी ज्ञान, दर्शन, चारित्र पर्यायों को प्राप्त कराने वाले, राग द्वेश रहित आत्मा के क्रियानुष्ठान को सामायिक चारित्र कहते हैं।

सर्व सावद्य व्यापार का त्याग करना एवं निरवद्य व्यापार का सेवन करना सामायिक चारित्र है।

यों तो चारित्र के सभी भेद सावद्य योग विरतिरूप हैं। इस लिये सामान्यत: सामायिक ही हैं। किन्तु चारित्र के दूमरे भेदों के साथ छेद आदि विशेषण होने से नाम और अर्थ से भिन्न भिन्न बताये गये हैं। छेद आदि विशेषणों के न होने से पहले चारित्र का नाम सामान्य रूप से सामा-यिक ही दिया गया है। सामायिक के दो भेद—इत्वर कालिक सामायिक और यावत्कथिक सामायिक।

इत्तरकालिक सामायिक—इत्वर काल का अर्थ है अल्प काल अर्थात् भविष्य में दूसरी बार फिर सामायिक वत का व्यप-देश होने से जो अल्प काल की सामायिक हो, उसे इत्वर-कालिक सामायिक कहते हैं। पहले एवं अन्तिम तीर्थ कर भगवान् के तीर्थ में जब तक शिष्य में महावत का आरोपण नहीं किया जाता तब तक उस शिष्य के इत्वर कालिक सामायिक समभनी चाहिये। यावत्कथिक सामायिक :—यावजीवन की सामायिक यावत्कथिक सामायिक कहलाती है। प्रथम एवं अन्तिम तीर्थंकर भगवान् एवं महाविदेह चेत्र के तीर्थंकरों के साधुओं के यावत्कथिक सामायिक होती है। क्योंकि इन तीर्थंकरों के शिष्यों को सुमरी बार सामायिक वत नहीं दिया जाता।

(२) छेदोपस्थापनिक चारित्र—जिस चारित्र भे पूर्व पर्याय का छेद एवं महाव्रतों में उपस्थापन-त्रारोपण होता है उसे छेदोपस्थापनिक चारित्र कहते हैं।

### ग्रथवाः---

पूर्व पर्याय का छेद करके जो महात्रत दिये जाते हैं उसे छेदोपस्थापनिक चारित्र कहते हैं।

यह चारित्र भरत, ऐरावत चेत्र के प्रथम एवं चरम-तीर्थंकरों के तीर्थ में ही होता है शेष तीर्थंकरों के तीर्थ में नहीं होता । छेदोपस्थापनिक चारित्र के दो भेद हैं--

- (१) निरतिचार छेदोपस्थापनिक ।
- (२) सातिचार छेदोपस्थापनिक ।
- (१') निरितचार छेदोपस्थापनिक:—इत्वर सामायिक वाले शिष्य के एवं एक तीर्थ से दूसरे तीर्थ में जाने वाले साधुओं के जो त्रतों का आरोपण होता है। वह निरितचार छेदोपस्थापनिक चारित्र है।
- (२) मातिचार छेदोपस्थापनिक:-मूल गुर्गों का घात करने वाले साधु के जो ब्रतों का आरोपण होता है वह सातिचार छेदोपस्थापनिक चारित्र है।
- (३) परिहार विशुद्धि चारित्र:—जिस चारित्र में परिहार तप विशेष से कर्म निर्जरा रूप शुद्धि होती हैं । उसे परिहार विशुद्धि चारित्र कहते हैं ।

#### ऋथवाः--

जिस चारित्र में अनेषणीयादि का परित्याग विशेष रूप से शुद्ध होता हैं । वह परिहार विशुद्धि चारित्र हैं ।

स्वयं तीर्थंकर भगवान् के समीप, या तीर्थंकर भगवान् के समीप रह कर पहले जिसने परिहार विश्वद्धि चारित्र अङ्गीकार किया है उसके पास यह चारित्र अङ्गीकार किया जाता है। नव साधुओं का गण परिहार तप अङ्गीकार करता है। इन में से चार तप करते हैं जो पारिहारिक कहलाते हैं। चार वैयावृस्य करते हैं जो अनुपारिहारिक कहलाते हैं और एक कल्परिथत अर्थात्

गुरु रूप में रहता है जिसके पास पारिहारिक एवं अनुपारि-हारिक साधु त्रालोचना, वन्दना, प्रत्याख्यान त्रादि करते हैं। पारिहारिक साधु ग्रीष्म ऋतु में जघन्य एक उपवास,मध्यम बेला (दो उपवास) ऋौर उत्कृष्ट तेला (तीन उपवास) तप करते हैं। शिशिर काल में जघन्य बेला मध्यम तेला श्रीर उन्कृष्ट ( चार उपवास ) चौला तप करते हैं । वर्षा काल में जघन्य तेला. मध्यम चौला श्रीर उत्कृष्ट पचौला तप करते हैं । शेष चार आनुपारिहारिक एवं कल्पस्थित ( गुरु रूप ) पाँच साधु प्राय: नित्य भोजन करते हैं। ये उपवास त्रादि नहीं करते। त्रायंविल के सिवा ये श्रीर भोजन नहीं करते श्रर्थात सदा श्रायंबिल ही करते हैं। इस प्रकार पारिहारिक साधु छ: मास तक तप करते हैं। छ: मास तक तप कर लेने के बाद वे अनुपारिहारिक अर्थात वैयाष्ट्रस्य करने वाले हो जाते हैं और वैयाष्ट्रस्य करने वाले (त्रानुपारिहारिक) साधु पारिहारिक बन जाते हैं अर्थात तप करने लग जाते हैं। यह क्रम भी छ: मास तक पूर्ववत चलता है। इस प्रकार त्राठ साधुत्रों के तप कर लेने पर उनमें से एक गुरु पद पर स्थापित किया जाता है ऋीर शेष सात वैयावृत्त्य करते हैं त्र्यौर गुरु पद पर रहा हुत्रा साधु तप करना शरू करता है। यह भी छ: मास तक तप करता है। इस प्रकार अठारह मास में यह परिहार तप का कल्प पूर्ण होता है। परिहार तप पूर्ण होने पर वे साधु या तो इसी कल्प की पुन: प्रारम्भ करते हैं या जिन कल्प धारण कर

लेते हैं या वापिस गच्छ में त्रा जाते हैं। यह चारित्र छेदोपस्थापनिक चारित्र वालों के ही होता है दूसरों के नहीं।

निर्विश्यमानक श्रौर निर्विष्टकायिक के भेद से परिहार विशुद्धि चारित्र दो प्रकार का है ।

तप करने वाले पारिहारिक साधु निर्विश्यमानक कहलाते हैं। उनका चारित्र निर्विश्यमानक परिहार विशुद्धि चारित्र कहलाता है।

तप करके वैयावृत्य करने वाले अनुपारिहारिक साधु तथा तप करने के वाद गुरु पद रहा हुआ साधु निर्विष्ट-कायिक कहलाता है। इनका चारित्र निर्विष्टकायिक परिहार विश्चद्धि चारित्र कहलाता है।

(४) सूच्म सम्पराय चारित्र:—सम्पराय का ऋर्थ कषाय होता है। जिम चारित्र में सूच्म सम्पराय ऋर्थात् संज्वलन लोभ का सूच्म अंश रहता है। उसे सूच्म सम्पराय चारित्र कहते हैं।

विशुद्धधमान श्रीर संक्लिश्यमान के भेद से सूच्म सम्पराय चारित्र के दो भेद हैं।

चपक श्रेणी एवं उपशम श्रेणी पर चढ़ने वाले साधु के परिणाम उत्तरोत्तर शुद्ध रहने से उनका स्रूच्म सम्पराय चारित्र विशुद्धचमान कहलाता है ।

उपशम श्रेगी से गिरते हुए साधु के परिगाम संक्लेश युक्त होने हैं इसलिये उनका स्ट्मसम्पराय । चारित्र संक्लिश्यमान कहलाता है । (५) यथाख्यात चारित्र—मर्त्रथा कपाय का उदय न होने सं अतिचार गहित पारमार्थिक रूप से प्रसिद्ध चारित्र यथा-ख्यान चारित्र कहलाता है। अथवा अकपायी माधु का निगतिचार यथार्थ चारित्र यथाख्यात चारित्र कहलाता है। छबस्थ और केवली के भेद से यथाख्यात चारित्र

के दो मेद हैं। अथवा उपशान्त नोह और चीरा मोह या प्रतिपाती और अप्रतिपाती के भेद से इसके दो भेद हैं।

मयोगी केवली और श्रयोगी केवली के भेट से केवर्ना यथारूयात चारित्र के दो भेद हैं।

( ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४२८ )

( अनुयोगद्वार पृष्ठ २२० आगमोद्य समिति ) (श्रमिधान राजेन्द्र कोप भाग ३ तथा ७)

सामाइश्र और चारित्त शब्द)

( विशेषावश्यक भाष्य गाथा १२६०—१२७६ )

३१६-महात्रत की व्याख्या त्रीर उसके भेदः— देशविरित श्रावक की ऋषेचा महान् गुणवान् साधु

म्रनिराज के सर्वविरति रूप वर्ता को महावत कहते हैं।

#### ऋथवा:--

श्रावक के श्रागुवत की श्रापेद्या साधु के वत बड़े हैं। इम लिये ये महावत कहलाने हैं।

महात्रत पाँच हैं:---

- (१) प्राणातिपात विरमण महात्रत ।
- (२) मृषावाद विरमण महात्रत ।
- (३) अदत्तादान विरमण महावत ।

- (४) मधुन विरमण महात्रत ।
- (५) परिग्रह विरमण महात्रत ।
- (१) प्राणातिपात विरमण महात्रतः—प्रमाद पूर्वेक सूक्ष्म और वादर, त्रम और स्थावर रूप समस्त जीवों के पांच इन्द्रिय, मन, वचन, काया, श्वासोच्छ्वाम और आयु रूप दश प्राणों में से किमी का अतिपात (नाश) करना प्राणातिपात हैं। मम्मजान एवं श्रद्धापूर्वक जीवन पर्यन्त प्राणातिपात से तीन करण तीन योग से निवृत्त होना प्राणातिपात विरमण रूप प्रथम महात्रत है।
- (२) मृपाबाद विग्मण महाब्रत:—प्रियकारी, पथ्यकारी एवं सत्य बचन को छोड कर कपाय. भय, हास्य आदि के वश असत्य. अप्रिय, अहितकारी बचन कहना मृपाबाद है। सच्म. बादर के भेद से अमत्य बचन दो प्रकार का है। सद्भाव प्रतिपेध, असद्भावोद्भावन, अर्थान्तर और गर्हा के भेद से असत्य बचन नार प्रकार का भी है।
- नोट:--- श्रमत्य वचन के चार भेद श्राँर उनकी व्याख्या बोल नम्बर २७० दे दी गई है।

चोर को चोर कहना, कोई। को कोई। कहना, काणे को काणा कहना आदि अप्रिय बचन हैं। क्या जंगल में तुमने मृग देखे ? शिकारियों के यह पूछने पर मृग देखने वाले पुरुप का उन्हें विधि रूप में उत्तर देना अहित बचन हैं। उक्त अप्रिय एवं अहित बचन व्यवहार में सत्य होने पर भी पर पीड़ाकारी होने से एवं प्राणियों की हिंसा जिनत पाप के हेतु होने से सावद्य हैं। इस लिये हिंसा युक्त होने से वास्तव में असत्य ही हैं। ऐसे मुषावाद से सर्वथा जीवन पर्यन्त तीन करण तीन योग से निवृत्त होना मुषावाद विरमण रूप द्वितीय महात्रत है।

- (३) अदत्तादान विरमण महाव्रत कहीं पर भी ग्राम, नगर अरएय आदि में मचित्त, अचित्त, अल्प, बहु, अणु स्थूल आदि वस्तु को, उसके स्वामी की विना आज्ञा लेना अदत्तादान है। यह अदत्तादान स्वामी, जीव, तीर्थ एवं गुरु के भेद से चार प्रकार का होता है—
  - (१) स्वामी से विना दी हुई तृश, काप्ट त्रादि वस्तु लेना म्वामी श्रदत्तादान है।
  - (२) कोई सचित वस्तु स्वामी ने दे दी हो, परन्तु उस वस्तु के अधिष्ठाता जीव की आज्ञा विना उसे लेना जीव अदतादान है। जैसे माता पिता या मंरचक डाग पुत्रादि शिष्य
    भिचा रूप में दिये जाने पर भी उन्हें उनकी इच्छा विना
    दीचा लेने के परिणाम न होने पर भी उनकी अनुमति के विना
    उन्हें दीचा देना जीव अदतादान है। इसी प्रकार सचित
    पृथ्वी आदि स्वामी डारा दिये जाने पर भी पृथ्वी-शरीर के
    स्वामी जीव की आज्ञा न होने से उसे भोगना जीव अदनादान है। इस प्रकार सचित वस्तु के भोगने में प्रथम
    महान्नत के साथ साथ तृतीय महान्नत का भी भन्न होता है।
    (३) तीर्थंकर से प्रतिपंध किये हुए आधाकर्मादि आहार
    ग्रहण करना तीर्थंकर अदतादान है।

(४) स्वामी द्वारा निर्दोप त्राहार दिये जाने पर भी गुरु की त्राज्ञा प्राप्त किये विना उसे भोगना गुरु त्रदत्तादान हैं। किसी भी चेत्र एवं वस्तु विषयक उक्त चारों प्रकार के त्रदत्तादान से सदा के लिये तीन करण तीन योग से

निवृत होना त्रादनादान विरमण रूप तीसरा महात्रत है।

(४) मैथुन विरमण महात्रत—देव, मनुष्य श्रोर तिर्यश्च सम्बन्धा दिन्य एवं श्रोदारिक काम-सेवन का तीन करण तीन योग से त्याग करना मैथुन विरमण रूप चतुर्थ महात्रत है।

(५) पिरग्रह विरमण महात्रतः — अल्प, बहु, अणु, स्थूल सचित अचित आदि समस्त द्रच्य विषयक परिग्रह का तीन करण तीन योग से त्याग करना परिग्रह विरमण रूप पाँचवाँ महात्रत है। मृच्छी, ममत्व होना भाव परिग्रह है और वह त्याज्य है। मृच्छीभाव का कारण होने से बाह्य सकल वस्तुएं द्रच्य परिग्रह हैं और वे भी त्याज्य हैं। माव-परिग्रह मुख्य है और द्रच्य परिग्रह गौण। इस लिए यह कहा गया है कि यदि धर्मीपकरण एवं श्रगीर पर यति के मृच्छी, ममता भाव जनित राग भाव न हो तो वह उन्हें धारण करता हुआ भी अपरिग्रही ही है।

( दशवैकालिक अध्ययन ४)

( ठाणांग ५ सूत्र ३८६ )

( धमेसंमह अधिकार ३ पृष्ठ १२० से १२४ ) ( प्रवचन सारोद्धार गाथा ४४३ )

३१७—प्राणातिपात विग्मण रूप प्रथम महात्रत की पाँच भावनाएं:—

- (१) साधु ईया सिर्मात में उपयोग रखने वाला हो, क्योंकि ईया सिमिति रहित साधु प्राण, भूत, जीव और सन्त्व की हिंसा करने वाला होता है।
- (२) साधु सदा उपयोग पूर्वक देख कर चौड़े मुख वाले पात्र में त्र्याहार, पानी ग्रहण करे एवं प्रकाश वाले स्थान में देख कर भोजन करे। अनुपयोग पूर्वक विना देखे आहारादि ग्रहण करने वाले एवं भोगने वाले साधु के प्राण, भूत, जीव और सन्त्व की हिंसा का सम्भव है।
- (३) श्रयतना से पात्रादि भंडोपगरण लेने श्रौर रखने का श्रागम में निषेध है। इस लिए साधु श्रागम में कहे श्रनुसार देख कर श्रौर पूंजकर यतना पूर्वक मंडोपगरण लेवे श्रौर रखे, श्रन्थश प्राणियों की हिंसा का सम्भव है।
- (४) संयम में सावधान साधु मन को शुभ प्रश्नियों में लगाये। मन को दुष्ट रूप से प्रवर्ताने वाला साधु प्राणियों की हिंसा करता है। काया का गोपन होते हुए भी मन की दुष्ट प्रश्नि राजिंप प्रसन्न चन्द्र की तरह कर्मबन्ध का कारण होती है।
- (४) संयम में सावधान साधु अदुष्ट अर्थात् शुभ वचन में प्रवृति करे। दुए वचन में प्रवृति करने वाले के प्राणियों की हिंसा का संभव है।
- ३१८—मृषावाद विरमण रूप द्वितीय महात्रत की पाँच भावनाएं:—

- (१) सत्यवादी साधु को हास्य का त्याग करना चाहिये क्योंकि हास्य वश मृषा भी बोला जा सकता है।
- (२) साधु को सम्यग्ज्ञान पूर्वक विचार करके बोलना चाहिये। क्योंकि विना विचारे बोलने वाला कभी भूठ भी कह सकता है।
- (३) क्रोध के कुफल को जान कर साधु को उसे त्यागना चाहिये। क्रोधान्य व्यक्ति का चित्त अशान्त हो जाता है। वह स्व, पर का भान भूल जाता है और जो मन में आता है वही कह देता है। इस प्रकार उसके भूठ बोलने की वहुत संभावना है।
- (४) साधु को लोभ का त्याग करना चाहिये क्योंकि लोभी व्यक्ति धनादि की इच्छा से भूठी साची त्र्यादि से भूठ बोल सकता है।
- (प्र) साधु को भय का भी परिहार करना चाहिये। भयभीत व्यक्ति प्राणादि को बचाने की इच्छा से सत्य त्रत को दुपित कर त्रसत्य में प्रवृत्ति कर कर सकता है।
- ३१६--- अदत्तादान विरमण रूप तीसरे महाव्रत की पाँच भावनाएं---
- (१) साधु को स्वयं (दूसरे के द्वारा नहीं) स्वामी अथवा स्वामी से अधिकार प्राप्त पुरुष को अच्छी तरह जानकर शुद्ध अवग्रह (रहने के स्थान) की याचना करनी चाहिये। अन्यथा साधु को अदत्त ग्रहण का दोष लगता है।
- (२) अवग्रह की आज्ञा लेकर भी वहाँ रहे हुए तृखादि ग्रहण के लिये साधु को आज्ञा प्राप्त करना चाहिये। शय्यातर का

श्रनुमित वचन सुन कर ही साधु को उन्हें लेना चाहिये श्रन्यथा वह विना दी हुई वस्तु के ग्रहण करने एवं भोगने का दोषी है।

- (३) साधु को उपाश्रय की सीमा को खोल कर एवं आज्ञा प्राप्त कर उसका सेवन करना चाहिये। तात्पर्य्य यह है कि एक बार स्वामी के उपाश्रय की आज्ञा दे देने पर भी बार बार उपाश्रय का परिमाण खोल कर आज्ञा प्राप्त करनी चाहिये। ग्लानादि अवस्था में लघुनीत बड़ीनीत परिठवने, हाथ, पर, धोने आदि के स्थानों की, अवग्रह (उपाश्रय) की आज्ञा होने पर भी, याचना करना चाहिये ताकि दाता का दिल दु:खित न हो।
- (४) गुरु अथवा रत्नाधिक की आज्ञा आप्त कर आहार करना चाहिए। आश्य यह है कि स्त्रोक्त विधि से प्रासुक एषणीय प्राप्त हुए आहार को उपाश्रय में लाकर गुरु के आगे आलोचना कर और आहार दिखला कर फिर साधुमंडली में या अकेले उसे खाना चाहिये। धर्म के साधन रूप अन्य उपकरणों का ग्रहण एवं उपयोग भी गुरू की आज्ञा से ही करना चाहिये।
- (५) उपाश्रय में रहे हुए समान त्राचार वाले संभोगी साधुत्रों से नियत चेत्र त्रीर काल के लिये उपाश्रय की त्राज्ञा प्राप्त करके ही वहाँ रहना एवं भोजनादि करना चाहिये त्रान्यथा चोरी का दोष लगता है।
- ३२०—मैथुन विरमण रूप चतुर्थ महावत की पाँच भावनाएं-(१) ब्रह्मचारी को त्राहार के विषय में संयत होना चाहिए। त्रात

स्निग्ध, सरस आहार न करना चाहिए और न परिमाण से अधिक ट्रंस ट्रंस कर ही आहार करना चाहिए। अन्यथा ब्रह्मचर्य की विराधना हो सकती है। मात्रा से अधिक आहार तो ब्रह्मचर्य के अतिरिक्त शरीर के लिए भी पीड़ाकारी है।

- (२) ब्रह्मचारी को शरीर की विभूषा अर्थात् शोभा, शुश्रूषा न करनी चाहिये । स्नान, विलेपन, केश सम्मार्जन आदि शरीर की सजावट में दत्तचित्त साधु सदा चंचल चित रहता है और उसे विकारोत्पत्ति होती है। जिससे चौथे व्रत की विराधना भी हो सकती है।
- (३) स्त्री एवं उसके मनोहर मुख, नेत्र आदि अंगों को काम वासना की दृष्टि से न निरखना चाहिए। वासना भरी दृष्टि द्वारा देखने से ब्रह्मचर्य खंडित होना संभव है।
- (४) स्त्रियों के साथ परिचय न रखे। स्त्री, पशु, नपुंसक से सम्बन्धित उपाश्रय, शयन, आसन आदि का सेवन न करे। अन्यथा ब्रह्मचर्य व्रतभक्त हो सकता है।
- (५) तत्त्वज्ञ म्रुनि, स्त्री विषयक कथा न करे। स्त्री कथा में त्र्यासक्त साधु का चित्त विकृत हो जाता है। स्त्री कथा को ब्रह्मचर्ग्य के लिए घातक समम्म कर इससे सदा ब्रह्मचारी को दूर रहना चाहिए।

श्राचाराँग सत्र तथा समवायांग सत्र में ब्रह्मचर्ग्य वत की भावनाश्रों में शरीर की शोभा विभूषा का त्याग करने के स्थान में पूर्व क्रीड़ित अर्थात् गृहस्थावस्था में भोगे हुए काम भोग त्र्यादि का स्मरण न करना लिखा है। क्योंकि पूर्व रित एवं क्रीड़ा का स्मरण करने से कामाप्ति दीप्त होती है, जो कि ब्रह्मचर्य्य के लिए घातक है।

३२१-पिरग्रह तिरमण रूप पांचरें महात्रत की पाँच भावनाएं:
पाँचों इन्द्रियों के विषय शब्द, रूप, गन्ध, रस और

रपर्श के इन्द्रिय गोचर होने पर मनोज्ञ पर मूर्च्छी-एद्धि
भाव न लावे एवं अमनोज्ञ पर द्वेष न करे। यों तो
विषयों के गोचर होने पर इन्द्रियां उन्हें भोगती ही हैं। परन्तु
माधु को मनोज्ञ एवं अमनोज्ञ विषयों पर राग द्वेप न
करना चाहिए। पांचवें त्रत में मूर्च्छा रूप भाव परिग्रह का
त्याग किया जाता है। इस लिए मूर्छा, ममत्व करने से त्रत
खिएडत हो जाता है।

(बोल नम्बर ३१४ से ३२१ तक के लिए प्रमाण)

( हरिभद्रीय त्रावश्यक प्रतिक्रमणाध्ययन पृष्ठ ६५८ )

( प्रवचन सारोद्धार गाथा ६३६ से ६४० पुष्ठ ११७)

( समवायांग २५वां समवाय )

( त्राचारांग सूत्र श्रुतस्कन्ध २ चूला ३ ) (धर्म संग्रह अधिकार ३ एष्ट १२५ )

३२२-वेदिका प्रतिलेखना के पांच भेद:-

छ: प्रमाद प्रतिलेखना में छठी वेदिका प्रतिलेखना है। वह पांच प्रकार की है:-

- (१) ऊर्घ्व वेदिका (२) अधोवेदिका।
- (३) तिर्यग्वेदिका (४) डिधा वेदिका।

(५) एकतो वेदिका।

- (१) ऊर्ध्व वेदिका:-दोनों घुटनों के ऊपर हाथ रख कर प्रति-लेखना करना ऊर्ध्व वेदिका है।
- (२) अधोवेदिका:—दोनों घुटनों के नीचे हाथ रख कर प्रतिले-खना करना अधोवेदिका है।
- (३) तिर्यग्वेदिका:—दोनों घुटनों के पार्श्व (पसवाड़े) में हाथ रख कर प्रतिलेखना करना तिर्यग्वेदिका है।
- (४) डिधावेदिका:—दोनों घुटनों को दोनों भुजात्रों के बीच में करके प्रतिलेखना करना द्विधा वेदिका है।
- (५) एकनोवेदिका:—एक घुटने को दोनों भुजाओं के बीच में करके प्रतिलेखना करना एकतोवेदिका है।

( ठणांग ६ उद्देशा ३ सुत्र ४०३ )

३२३—पांच सिमिति की व्याख्या और उसके भेद:-प्रशस्त एकाग्र परिगाम पूर्वक की जाने वाली आग-मोवत सम्यक प्रवृत्ति सिमिति कहलाती है।

ऋथवा:-

प्रणातिपात से निष्टत होने के लिए यतना पूर्वक सम्यक् प्रदत्ति करना समिति है।

समिति पांच हैं:---

- (१) ईर्या समिति ।
- (२) भाषा समिति।
- (३) एषणा समिति।
- (४) त्रादान भएड मात्र निच्चेपणा समिति।

- (प्र) उच्चार प्रस्नवण खेल सिंघाण जल्ल परिस्थापनिका समिति।
- (१) ईर्या सिमिति:—ज्ञान, दर्शन एवं चारित्र के निमित्त आग-मोक्त काल में युग परिमाण भूमि को एकाग्र चित्त से देखते हुए राजमार्ग आदि में यतना पूर्वक गमनागमन करना ईर्या सिमिति है।
- (२) भाषा सिमितिः—यतना पूर्वक भाषण में प्रवृत्ति करना अर्थान् आवश्यकता होने पर भाषा के दोषों का परिहार करते हुए सत्य, हिन, मित और असिन्दिध वचन कहना भाषा सिमिति हैं।
  - ३) एषणा सिमिति:— गवेषण, प्रहण और ग्रास सम्बन्धी एषणा के दोषों से अद्षित अत एव विशुद्ध आहार पानी, रजो-हरण, मुखवित्त्रका आदि औधिक उपिध और शय्या, पाट पाटलादि औपप्रहिक उपिध का ग्रहण करना एपणा सिमिति हैं।
- नोट:—गवेपर्णेषणा, ग्रहर्णेषणा त्रौर ग्रासेषणा का स्वरूप ६३ वें बोल में दे दिया गया है ।
- (४) ब्रादान भंड मात्र निचेपणा समिति:—श्रासन, संस्ता-रक, पाट, पाटला, वस्त्र, पात्र, दण्डादि उपकरणों को उपयोग पूर्वक देख कर एवं रजोहरणादि से पूंज कर लेना एवं उपयोग पूर्वक देखी और पूजी हुई भूमि पर रखना ब्रादान भंड मात्र निचेपणा समिति हैं।
- ( प्र ) उच्चार प्रस्नवण खेल सिंघाण जल्ल परिस्थापनिका समिति:—स्थिएडल के दोषों को वर्जते हुए परिठवने योग्य

लघुनीत, बड़ीनीत, थूंक, कफ, नासिका-मल ऋोर मेलआदि को निर्जीव स्थिएडल में उपयोग पूर्वक परिठवना उच्चार प्रस्नवण खेल सिंघाण जल्ल परिस्थाप**िका समिति** हैं।

(समवायांग ५)

्(ठा गांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४४७)

(धर्म संप्रह अधिकार ३ पृष्ठ १३०)

(उत्तराध्ययन सूत्र ऋध्ययन २४)

३२४—ग्राचार पाँच:--मोच्च के लिए किया जाना वाला ज्ञानादि श्रासेवन रूप श्रनुष्ठान विशेष श्राचार कहलाता है।

ऋथवा:---

गुग वृद्धि के लिए किया जाने वाला आचरण आचार कहलाता है।

त्रथवा:---

पूर्व पुरुषों से श्राचरित ज्ञानादि श्रासेवन विधि को श्राचार कहते हैं।

श्राचार के पाँच भेद:--

- (१) ज्ञानाचार । (२) दर्शनाचार ।
- (३) चरित्राचार । (४) तप त्राचार ।

(५) वीर्याचार ।

- (१) ज्ञानाचार: सम्यक् तत्त्व का ज्ञान कराने के कारण भूत श्रुतज्ञान की त्र्याराधना करना ज्ञानाचार है।
- (२) दर्शनाचार—दर्शन अर्थात् सम्यक्त्व का निःशंकितादि रूप से शुद्ध आराधना करना दर्शनाचार है।
- (३) चारित्राचार—ज्ञान एवं श्रद्धापूर्वक सर्व सावद्य योगों का त्याग करना चारित्र है। चारित्र का सेवन करना चारित्रा-चार है।

- (४) तप श्राचार—इच्छा निरोध रूप श्रनशनादि तप का सेवन करना तप श्राचार है।
- (५) वीर्य्याचार—श्रपनी शक्ति का गोपन न करते हुए धर्म-कार्यों में यथाशक्ति मन, वचन, काया द्वारा प्रवृत्ति करना वीर्याचार है।

( ठाणांग ५ उदेशा २ सूत्र ४३२ ) ( धर्मसंग्रह ऋधिकार ३ प्रष्ट ५४० )

## ३२५--आचार प्रकल्प के पाँच प्रकार---

श्राचारांग नामक प्रथम श्रङ्ग के निशीथ नामक श्रध्ययन को श्राचार प्रकल्प कहते हैं। निशीथ श्रध्ययन श्राचारांग सत्र की पंचम चूलिका है। इसके बीस उद्देशे हैं। इसमें पाँच प्रकार के प्रायिश्वतों का वर्णन है। इसी लिये इसके पाँच प्रकार कहे जाते हैं। वे ये हैं—

- (१) मासिक उद्यातिक । (२) मासिक अनुद्धातिक ।
- (३) चौमासी उद्घातिक। (४) चौमासी अनुद्धातिक।
  - (५) त्रारोपगा ।
- (१) मासिक उद्घातिक:—उद्घात अर्थात् विभाग करके जो प्रायश्चित्त दिया जाता है वह उद्घातिक प्रायश्चित्त है। एक मास का उद्घातिक प्रायश्चित मासिक उद्घातिक है। इसी को लघु मास प्रायश्चित भी कहते हैं।

मास के आधे पन्द्रह दिन, और मासिक प्रायश्चित के पूर्व वर्ती पच्चीस दिन के आधे १२॥ दिन—इन दोनों को जोड़ने से २७॥ दिन होते हैं। इस प्रकार भाग करके जो एक मास का प्रायश्चित दिया जाता है वह मासिक उद्घातिक या लघु मास प्रायश्चित्त है।

- (२) मासिक अनुद्धातिक—जिम प्रायिधित का भाग न हो यानि लघुकरण न हो वह अनुद्धातिक है । अनुद्धातिक प्रायिधित को गुरु प्रायिधित भी कहते हैं । एक मास का गुरु प्रायिधित मासिक अनुद्धातिक प्रायिधित कहलाता है ।
- (३) चौमासी उद्घानिक—चार मास का लघु प्रायश्वित चौमासी उद्घातिक कहा जाता है।
- (४) चौमासी अनुद्धातिक:—चार मास का गुरु प्रायश्चित चौमामी अनुद्धातिक कहा जाता है।

दोषों के उपयोग, अनुपयोग तथा आमक्ति पूर्वक सेवन की अपन्ना तथा दोषों की न्यूनाधिकता से प्रायिश्वन भी जधन्य,मध्यम और उन्क्रष्ट रूप से दिया जाता है। प्रायिश्वन रूप में तप भी किया जाता है। दीन्ना का छेद भी होता है। यह सब विस्तार छेद सुत्रों से जानना चाहिये।

(५) त्रारोपणा—एक प्रायश्चित के ऊपर दूसरा प्रायश्चित चढ़ाना त्र्यारोपणा प्रायश्चित है । तप प्रायश्चित छ: मास तक ऊपरा ऊपरी दिया जा सकता है । इसके त्र्यागे नहीं । (ठाणांग ५ उदेशा २ सूत्र ४३३)

३२६ — त्रारोपणा के पांच भेद: —

- (१) प्रस्थापिता ।
  - (२) स्थापिता ।
- (३) कृत्स्ना । (४) अकृत्स्ना ।
  - (५) हाड़ाहड़ा।

- (१) प्रस्थापिता:—आरोपिता प्रायिश्वत का जो पालन किया जाता है वह प्रस्थापिता आरोपणा है।
- (२) स्थापिता:—जो प्रायश्चित्त आरोपणा से दिया गया है। उस का वैयावृत्त्यादि कारणों से उसी समय पालन न कर आगे के लिये स्थापित करना स्थापिता आरोपणा है।
- (३) कृत्स्ता:—दोषों का जो प्रायिश्वत छ: महीने उपरान्त न होने से पूर्ण सेवन कर लिया जाता है और जिस प्रायिश्वत में कमी नहीं की जाती। वह कृत्स्वा आरोपणा है।
- (४) अकृत्स्वा—अपराध बाहुल्य से छ: मास से अधिक आरोपणा प्रायिश्वत आने पर ऊपर का जितना भी प्राय-श्वित है। वह जिसमें कम कर दिया जाता है। वह अकृत्स्वा आरोपणा है।
- (५) हाड़ाहड़ा—लपु अथवा गुरु एक, दो, तीन आदि मास का जो भी प्रायश्चित आया हो, वह तत्काल ही जिसमें सेवन किया जाता है वह हाड़ाहड़ा आरोपणा है।

( ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४३३ ) ( समवायांग २८ )

३२७--पाँच शोंच ( शुद्धि ):--शौच अर्थात् मलीनता दूर करने रूप शुद्धि के पाँच प्रकार हैं।

- (१) पृथ्वी शौच। (२) जल शौच।
- (३) तेजः शौच। (४) मन्त्र शौच।

(५) ब्रह्म शौच।

- (१) पृथ्वी शौच—मिट्टी से घृणित मल श्रीर गन्ध का दूर करना पृथ्वी शौच है।
- (२) जल: शौच—पानी से घोकर मलीनता दूर करना जल शौच है।
- (३) तेज: शौच--श्रिष एवं श्रिष के विकार स्वरूप भस्म से शुद्धि करना तेज: शौच है।
- (४) मन्त्र शौच--मन्त्र से होने वाली शुद्धि मन्त्र शौच है।
- (५) ब्रग्न शौच--ब्रह्मवर्थादि कुरान अनुरान, जो आत्मा के काम कषायादि आभ्यन्तर मज की शुद्धि करते हैं, ब्रह्म-शौच कहलाते हैं। मत्य, तप, इन्द्रिय निग्रह एवं सर्व प्राणियों पर दया भाव रूप शौच का भी इमी में समावेश होता है।

इनमें पहले के चार शौच द्रव्य शौच हैं श्रौर ब्रह्म शौच भाव शौच है।

(ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४६)

३२८--पाँच प्रकार का प्रत्याख्यानः--

प्रत्याख्यान (पच्चक्खाण) पांच प्रकार से शुद्ध होता है। शुद्धि

- के मेद से प्रत्याख्यान भी पाँच प्रकार का है-
- (१) श्रद्धान शुद्ध । (२) विनय शुद्ध ।
- (३) त्रनुभाषण शुद्ध । (४) त्रानुपालना शुद्ध ।

(५) भावशुद्ध ।

(१) श्रद्धानशुद्धः—जिनकल्प, स्थिविर कल्प एवं श्रावक धर्म विषयक, तथा सुभिन्न, दुर्भिन्न, पहली, चौथी पहर एवं चरम काल में सर्वज्ञ भगवान् ने जो प्रत्याख्यान कहे हैं उन पर श्रद्धा रखना श्रद्धान शुद्ध प्रत्याख्यान है।

- (२) विनय शुद्ध:--प्रत्याख्यान के समय में मन, वचन, काया का गोपन कर अन्यूनाधिक अर्थात् पूर्ण वन्दना की विशुद्धि रखना विनय शुद्ध प्रत्याख्यान है।
- (३) अनुभाषण शुद्ध:—गुरु को वन्दना करके उनके सामने खड़े हो, हाथ जोड़ कर प्रत्याख्यान करते हुए व्यक्ति का, गुरु के वचनों को धीमे शब्दों में अचर, पद, व्यञ्जन की अपेचा शुद्ध उच्चारण करते हुए दोहराना अनुभाषण (परिभाषण) शुद्ध है।
- (४) अनुपालना शुद्ध:—अटबी, दुष्काल, तथा ज्वरादि महा रोग होने पर भी प्रत्याख्यान को भङ्ग न करते हुए उसका पालन करना अनुपालना शुद्ध है।
- (५) भाव शुद्धः —राग, द्वेष, ऐहिक प्रशंसा तथा क्रोधादि परिणाम से प्रत्याख्यान को दूषित न करना भावशुद्ध है।

उक्त प्रत्याख्यान शुद्धि के सिवा ज्ञान शुद्ध भी छठा प्रकार गिना गया है। ज्ञान शुद्ध का स्त्ररूप यह है:-

जिनकल्प त्रादि में मूल गुण उत्तर गुण विषयक जो प्रत्याख्यान जिस काल में करना चाहिये उसे जानना ज्ञान शुद्ध है। पर ज्ञान शुद्ध का समावेश श्रद्धानशुद्ध में हो जाता है क्योंकि श्रद्धान भी ज्ञान विशेष ही है।

( ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४६६ )

( हरिभद्रीयावश्यक प्रत्याख्यानाध्ययन पृष्ठ ८४७ )

### २२६---पाँच प्रतिक्रमण---

प्रति अर्थात् प्रतिकूल और क्रमण अर्थात् गमन।

शुभ योगों से अशुभ योग में गये हुए पुरुष का वापिस शुभ योग में आना प्रतिक्रमण है। कहा भी है— स्वस्थानात् यत् परस्थानं, प्रमादस्य वशाद् गतम्। तत्रैव क्रमणं भूयः, प्रतिक्रमणसुच्यते।।१।।

त्रर्थात् प्रमादवश त्रात्मा के निज गुणों को त्याग कर पर गुणों में गये हुए पुरुष का वापिस त्रात्म गुणों में लौट त्राना प्रतिक्रमण कहलाता है। विषय भेद से प्रतिक्रमण पाँच प्रकार का है—

- (१) त्राश्रवद्वार प्रतिक्रमण (२) मिथ्यात्व प्रतिक्रमण
- (३) कषाय प्रतिक्रमण (४) योग प्रतिक्रमण (५) भावप्रतिक्रमण
- (१) आश्रवद्वार ( असंयम ) प्रतिक्रमणः आश्रव के द्वार प्राणातिपात, मृषावाद, अदत्तादान, मैथुन, और परिग्रह, से निवृत होना, पुनः इनका सेवन न करना आश्रवद्वार प्रतिक्रमण है।
- (२) मिथ्यात्व प्रतिक्रमणः—उपयोग, श्रनुपयोग या सहसा-कारवश श्रात्मा के मिथ्यात्व परिणाम में प्राप्त होने पर उससे निश्चत होना मिथ्यात्व प्रतिक्रमण है।
- (३) कषाय प्रतिक्रमणः -- क्रोध, मान, माया, लोभ रूप कषाय परिगाम से आत्मा को निवृत्त करना कषाय प्रतिक्रमण है।
- (४) योग प्रतिक्रमण:--मन, वचन, काया के अशुभ व्यापार प्राप्त होने पर उनसे आत्मा को पृथक करना योग प्रतिक्रमण है।

(५) भाव प्रतिक्रमण:-आश्रवद्वार, मिध्यात्व, कषाय और योग में तीन करण तीन योग से प्रवृत्ति न करना भाव प्रतिक्रमण है। (ठाणांग ५ उद्देश। ३ सन्न ४६७)

(हरिभद्रीयावश्यक प्रतिक्रमणाध्ययन पृष्ठे ५६४)

नोट:—मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और अशुभ योग के भेद से भी प्रतिक्रमण पांच प्रकार का कहा जाता है किन्तु वास्तव में ये और उपरोक्त पांचों भेद एक ही हैं। क्योंकि अविरति और प्रमाद का समावेश आश्रवद्वार में हो जाता है

३३०-- प्रासेषणा (माँडला) के पाँच दोष:--

(१) संयोजना (२) अप्रमाण

(३) श्रंगार (४) धूम

( ५ ) अकारण।

इन दोषों का विचार साधुमंडली में बैठ कर भोजन करते समय किया जाता है। इस लिये ये 'मांडला' के दोष भी कहे जाते हैं।

- (१) संयोजनाः -- उत्कर्षता पैदा करने के लिये एक द्रच्य का दूसरे द्रच्य के साथ संयोग करना संयोजना दोष है। जैसे रस लोलुपता के कारण दूध, शक्कर, धी आदि द्रच्यों की स्वाद के लिये मिलाना।
- (२) श्रमाणः स्वाद के लोभ से भोजन के परिमाण का श्रतिक्रमण कर श्रधिक श्राहार करना श्रप्रमाण दोष है।
- (३) अङ्गार:— स्वादिष्ट, सरस आहार करते हुए आहार की या दाता की प्रशंसा करना अङ्गार दोष हैं । जैसे अग्नि से जला हुआ खदिर आदि इन्धन अङ्गारा (कोयला) हो

जाता है। उसी प्रकार उक्त राग रुपी अग्नि से चारित्र रुपी इन्धन जल कर कोयले की तरह हो जाता है। अर्थात राग से चारित्र का नाश हो जाता है।

- (४) धृम:—विरस आहार करते हुए आहार या दाता की द्वेष वश निन्दा करना धृम दोष हैं। यह द्वेषभाव साधु के चारित्र को जला कर सधृम काष्ठ की तरह कलुषित करने वाला है।
- (४) अकारण:—साधु को छ: कारणों से आहार करने की आज्ञा है। इन छ: कारणों के मित्रा बल, बीर्घ्यादि की वृद्धि के लिए आहार करना अकारण दोष है।

त्राहार के छ: कारण ये हैं:—

१-बुधा वेदनीय को शान्त करने के लिए ।

२-साधुत्रों की दैयावृत्त्य करने के लिए ।

४-संयम निभाने के लिये ।

५-दश प्राणों की रत्ता के लिये।

३-ईर्ग्या समिति शोधने के लिए । ६-स्वाध्याय, ध्यान त्र्यादि करने के लिये।

जान आदि करन के लिया

(उत्तराध्ययन श्रध्ययन २६ गाथा ३२) ( धर्म संप्रह श्रधिकार ३ गाथा २३ की टीका )

(पिण्ड निर्युक्ति गाथा)

३३१ — छबस्थ के परिषह उपसर्ग सहने के पाँच स्थान: पाँच बोलों की भावना करता हुआ छबस्थ साधु उदय में आये हुए परिषह उपमर्गों को सम्यक प्रकार से निर्भय हो कर अदीनता पूर्वक सहे, खमे और परिषह उपसर्गों से विचलित न हो ।

- (१) मिथ्यात्व मोहनीय त्रादि कर्मों के उदय से वह पुरुष शराब पिये हुए पुरुष की तरह उन्मत्त सा बना हुत्रा है। इसी से यह पुरुष मुक्ते गाली देता है, मज़ाक करता है, भर्त्सना करता है, बांधता है, रोकता है, शरीर के अवयव हाथ, पैर आदि का छेदन करता है, मूर्छित करता है, मरणान्त दुःख देता है, मारता है, वस्त्र, पात्र, कम्बल, पाद पोन्छन आदि को छीनता है। मेरे से वस्त्रादि को जुदा करता है, वस्त्र फाड़ता है, एवं पात्र फोड़ता है तथा उपकरणों की चोरी करता है।
- (२) यह पुरुष देवता से ऋधिष्ठित है, इस कारण से गाली देता है। यावत उपकरणों की चोरी करता है।
- (३) यह पुरुष मिथ्यात्व आदि कर्म के वशीभूत है। और मेरे भी इसी भव में भोगे जाने वाले वेदनीय कर्म उदय में हैं। इसी से यह पुरुष गाली देता है, यावत् उपकरणों की चोरी करता है।
- (४) यह पुरुष मूर्ख है। पाप का इसे भय नहीं है। इस लिये यह गाली आदि परिषह दे रहा है। परन्तु यदि मैं इससे दिये गए परिषह उपसर्गों को सम्यक् प्रकार अदीन भाव से वीर की तरह सहन न कहाँ तो मुक्ते भी पाप के सिवा और क्या प्राप्त होगा।
- (५) यह पुरुष आक्रोश आदि परिषह उपसर्ग देता हुआ पाप कर्म बांध रहा है। परन्तु यदि मैं समभाव से इससे दिये गए परिषह उपसर्ग सह लुँगा तो मुक्ते एकान्त निर्जरा होगी।

यहाँ परिषह उपसर्ग से प्राय: आक्रोश और वध रूप दो परिषह तथा मनुष्य सम्बन्धी प्रद्वेषादि जन्य उपसर्ग से तात्पर्य्य है।

( ठाएांग ५ उद्देशा १ सूत्र ४०६ )

३३२—केवली के परिषद्द सहन करने के पांच स्थान:—

पांच स्थान से केवली उदय में आये हुए आक्रोश,

उपहास आदि उपरोक्त परिषद्द, उपसर्ग सम्यक् प्रकार से

सहन करते हैं।

- (१) पुत्र शोक त्रादि दुःख से इस पुरुष का चित्त खिन्न एवं विचिन्न है। इस लिये यह पुरुष गाली देता है। यात्रत् उपकरणों की चोरी करता है।
- (२) पुत्र-जन्म त्रादि हर्ष से यह पुरुष उन्मत हो रहा है। इसी से यह पुरुष गाली देता है, यावत् उपकरणों की चोरी करता है।
- (३) यह पुरुष देवाधिष्ठित है। इसकी आत्मा पराधीन है। इसी से यह पुरुष मुक्ते गाली देता है, यावत् उपकरणों की चोरी करता है।
- (५) परिपह उपसर्ग को सम्यक् प्रकार वीरता पूर्वक, अदीनभाव से सहन करते हुए एवं विचलित न होते हुए मुक्ते देख कर दूसरे बहुत से छब्रस्थ श्रमण निर्धन्थ उदय में आये हुए परिषह उपसर्ग को सम्यक प्रकार सहेंगे, खमेंगे एवं परिषह उपसर्ग से घर्म से चलित न होंगे। क्योंकि प्राय: सामान्य लोग महापुरुषों का अनुसरण किया करते हैं।

(ठाएांग ५ उद्देशा १ सूत्र ४०६)

## ३३३--धार्मिक पुरुष के पाँच त्रालम्बन स्थान:--

श्रुत चारित्र रूप धर्म का सेवन करने वाले पुरुष के पांच स्थान त्रालम्बन रूप हैं ऋथीत् उपकारक हैं:--

- (१) छ: काया। (२) गरा।
- (३) राजा। (४) गृहपति ।

(५) शरीर ।

- (१) छः कायाः पृथ्वी श्राधार रूप है । वह सोने, बैठने, उपकरण रखने, परिठवने श्रादि क्रियाश्रों में उपकारक है । जल पीने, वस्त्र पात्र धोने श्रादि उपयोग में श्राता है । श्राहार, श्रोसावन, गर्म पानी श्रादि में श्राप्त काय का उपयोग है । जीवन के लिये वायु की श्रानिवार्य श्रावश्यकता है । संथारा, पात्र, दएड, वस्त्र, पीड़ा, पाटिया वगैरह उपकरण तथा श्राहार श्रीषधि श्रादि द्वारा वनस्पति धर्म पालन में अपकारक होती है । इसी प्रकार त्रस जीव भी धर्म-पालन में श्रनेक प्रकार से सहायक होते हैं ।
- (२) गगः -- गुरु के परिवार को गण या गच्छ कहते हैं। गच्छ-वासी साधु को विनय से विपुल निर्जरा होती है तथा सारणा, वारणा आदि से उसे दोषों की प्राप्ति नहीं होती। गच्छवासी साधु एक दूसरे को धर्म पालन में सहायता करते हैं।
- (३) राजा:—राजा दुष्टों से साधु पुरुषों की रचा करता है। इस लिए राजा धर्म पालन में सहायक होता है।

- (४) गृहपति (शय्यादाता):—ग्हने के लिये स्थान देने से संयमोपकारी होता है।
- (५) शरीर:—धार्मिक किया अनुष्ठानों का पालन शरीर द्वारा ही होता है। इसलिए शरीर धर्म का सहायक होता है। (ठाग्गांग ४ उदेशा ३ सूत्र ४४७)

### ३३४---पाँच अवग्रह---

- (१) देवेन्द्रावग्रह । (२) राजावग्रह ।
- (३) गृहपति अवग्रह। (४) मागारी (शय्यादाता) अवग्रह। (५) साधर्मिकावग्रह।
- (१) देवेन्द्रावग्रह:—लोक के मध्य में रहे हुए मेरु पर्वत के बीचो वीच रुचक प्रदेशों की एक प्रदेशवाली श्रेणी हैं । इस से लोक के दो भाग हो गये हैं । दिचणाई और उत्तराई । दिचणाई का स्वामी शक्रेन्द्र है और उत्तराई का स्वामी ईशानेन्द्र है । इस लिये दिचणाई वर्ती साधुओं को शक्रेन्द्र की खाँर उत्तराईवर्ती साधुओं को ईशानेन्द्र की खाड़ा माँगनी चाहिये।

भरत चेत्र दिचिगार्द्ध में है। इस लिये यहाँ के साधुओं को शक्रेन्द्र की आज्ञा लेनी चाहिये। पूर्वकालवर्ती साधुओं ने शक्रेन्द्र को आज्ञा ली थी। यही आज्ञा वर्तमान कालीन सायुओं के भी चल रही है।

(२) राजावग्रह:—चक्रवर्ती आदि राजा जितने चेत्र का स्वामी है। उस चेत्र में रहते हुए साधुओं को राजा की आज्ञा लेना राजावग्रह है।

- (३) गृहपति अवग्रह:—मण्डल का नायक या ग्राम का मुखिया गृहपति कहलाता है। गृहपति से अधिष्ठित चेत्र में रहते हुए साधुओं का गृहपति की अनुमित माँगना एवं उसकी अनुमित से कोई वस्तु लेना गृहपति अवग्रह है।
- (४) सागारी (शय्यादाता) अवग्रह:—घर, पाट, पाटला आदि के लिये गृह स्वामी की आज्ञा प्राप्त करना सागारी अवग्रह है।
- (५) साधर्मिक अवग्रह:-समान धर्मवाले साधुओं से उपाश्रय आदि की आज्ञा प्राप्त करना साधर्मिकावग्रह हैं। साधर्मिक का अवग्रह पाँच कोस परिमाग जानना चाहिये।

वसित (उपाश्रय) त्रादि को ग्रहण करते हुए साधुत्रों को उक्त पाँच स्वामियों की यथायोग्य त्राज्ञा प्राप्त करनी चाहिये।

उक्त पाँच स्वामियों में से पहले पहले के देवेन्द्र अवग्रहादि गौग हैं और पीछे के राजावग्रहादि मुख्य हैं। इसलिये पहले देवेन्द्रादि की आज्ञा प्राप्त होने पर भी पिछले राजा आदि की आज्ञा प्राप्त न हो तो देवेन्द्रादि की आज्ञा बाधित हो जाती है। जैसे देवेन्द्र से अवग्रह प्राप्त होने पर यदि राजा अनुमित नहीं दे तो साधु देवेन्द्र से अनुज्ञापित वसित आदि उपभोग नहीं कर सकता। इसी प्रकार किसी वसित आदि के लिये राजा की आज्ञा प्राप्त हो जाय पर गृहपित की आज्ञा न हो तो भी साधु उसका उपभोग नहीं कर सकता। इसी प्रकार गृहपित की आज्ञा सागारी से और सागारी की त्राज्ञा साधर्मिक से बाधित समभी जाती है।

( ऋभिधान राजेन्द्र कोष द्वितीय भाग पृष्ठ ६६८ )

( त्राचारांग श्रुत स्कन्ध २ त्रावमह प्रतिमा ऋध्ययन )

( प्रवचन सारोद्धार गाथा ६८१-६८४ )

(भगवती शतक १२ उद्देशा २)

३३५ पाँच महानदियों को एक मास में दो अथवा तीन बार पार करने के पाँच कारण:—

उत्सर्ग मार्ग से साधु साध्वियों को पाँच महानदियों (गंगा, यम्रुना, सरयू, ऐरावती और मही) को एक मास में दो बार अथवा तीन बार उत्तरना या नौकादि से पार करना नहीं कल्पता है। यहाँ पाँच महानदियाँ गिनाई गई हैं पर शेष भी बड़ी नदियों को पार करना निषिद्ध है।

परन्तु पाँच कारण होने पर महानदियें एक मास में दो या तीन बार अपवाद रूप में पार की जा सकती हैं।

- (१) राज विरोधी त्रादि से उपकरणों के चोरे जाने का भय हो।
- (२) दुर्भिच होने से भिचा नहीं मिलती हो।
- (३) कोई विरोधी गंगा त्रादि महानदियों में फेंक देवे।
- (४) गंगा त्र्यादि महानिंदयें बाद त्र्याने पर उन्मार्ग गामी होजायँ, जिस से साधु साध्वी वह जाय।
- (५) जीवन और चारित्र के हरण करने वाले म्लेच्छ आदि से पराभव हो ।

(ठाएांग ५ उद्देश २ सूत्र ४१२)

३३६ — चौमासे के प्रारम्भिक पचास दिनों में विहार करने के पाँच कारण:—

पाँच कारणों से साधु साध्वियों को प्रथम प्राष्ट्र अर्थात् चौमासे के पहले पचास दिनों में अपवाद रूप से विहार करना कल्पता है।

- (१) राज-विरोधी त्र्यादि से उपकरगों के चीरे जाने का भय हो।
- (२) दुर्भिच होने से भिचा नहीं मिलती हो।
- (३) कोई ग्राम से निकाल देवे।
- (४) पानी की बाढ़ आ जाय।
- (४) जीवन और चारित्र का नाश करने वाले अनार्य्य दुष्ट पुरुषों से पराभव हो ।

(ठाणांग ४ उद्देशा २ सूत्र ४१३)

३३७--- नर्षानास अर्थात् चौमासे के पिछले ७० दिनों में निहार करने के पाँच कारणः--

वर्षावास अर्थात् चौमासे के पिछले सत्तर दिनों में नियम पूर्वक रहते हुए साधु, साध्वियों को ग्रामानुग्राम विहार करना नहीं कल्पता है। पर अपवाद रूप में पाँच कारखों से चौमासे के पिछले ७० दिनों में साधु, साध्वी विहार कर सकते हैं।

(१) ज्ञानार्थी होने से साधु, साध्वी विहार कर सकते हैं। जैसे कोई अपूर्व शास्त्रज्ञान किसी आचार्य्यादि के पास हो और वह संथारा करना चाहता हो। यदि वह शास्त्र ज्ञान उक्त आचार्यादि से ग्रहण न किया गया तो उसका विच्छेद हो जायगा। यह सोच कर उसे ग्रहण करने के लिये साधु साध्वी उक्त काल में भी ग्रागानुग्राम विहार कर सकते हैं।

- (२) दर्शनार्था होने से साधु साध्वी विहार कर सकते हैं। जैसे कोई दर्शन की प्रभावना करने वाले शास्त्र ज्ञान की इच्छा से विहार करे।
- (३) चारित्रार्थी होने से साधु साध्वी विहार कर सकते हैं। जैसे कोई चेत्र अनेषणा, स्त्री आदि दोषों से दृषित हो तो चारित्र की रचा के लिये साधु साध्वी विहार कर सकते हैं।
- (४) त्राचार्य्य उपाध्याय काल कर जाँय तो गच्छ में अन्य आचार्य्यादि के न होने पर दूसरे गच्छ में जाने के लिये साधू साध्वी विहार कर सकते हैं।
- (५) वर्षी चेत्र में वाहर रहे हुए आचार्य्य, उपाध्यायादि की वैयावृत्त्य के लिये आचार्य्य महाराज भेजें तो साधु विहार कर सकते हैं।

(ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४१३)

- ३३८—राजा के अन्त:पुर में प्रवेश करने के पाँच कारण:—

  पाँच स्थानों से राजा के अन्त:पुर में प्रवेश करता
  हुआ श्रमण निर्यन्थ साधु के आचार या भगवान की
  आज्ञा का उल्लब्धन नहीं करता।
- (१) नगर प्राकार से घिरा हुआ हो और दरवाजे बन्द हों। इस कारण बहुत से श्रमण, माहण, आहार पानी के लिये न नगर से बाहर निकल सकते हों और न प्रवेश ही कर सकते हों। उन श्रमण, माहण आदि के प्रयोजन से अन्तः पुर

में रहे हुए राजा को या अधिकार प्राप्त रानी की मालूम कराने के लिये मुनि राजा के अन्त:पुर में प्रवेश कर सकते हैं।

(२) पिंडहारी (कार्य्य समाप्त होने पर वापिस करने योग्य) पाट, पाटले, शय्या, संथारे को वापिस देने के लिये म्रुनि राजा के अन्तःपुर में प्रवेश करे। क्योंकि जो वस्तु जहाँ से लाई गई हैं उसे वापिस वहीं सोंपने का साधु का नियम है।

पाट, पाटलादि लेने के लिये अन्तः पुर में प्रवेश करने का भी इसी में समावेश होता है। क्योंकि ग्रहण करने पर ही वापिस करना सम्भव है।

- (३) मतवाले दुष्ट हाथी, घोड़े सामने त्रारहे हों उनसे त्रपनी रज्ञा के लिये साधु राजा के त्रान्त:पुर में प्रवेश कर सकता है।
- (४) कोई व्यक्ति अकस्मात् या जबर्दस्ती से भुजा पकड़ कर साधु को राजा के अन्तः पुर में प्रवेश करा देवे।
- (प्र) नगर से बाहर त्र्याराम या उद्यान में रहे हुए साधु को राजा का त्र्यन्त:पुर ( त्र्यन्तेटर ) वर्ग चारों तरफ से घेर कर बैठ जाय।

( ठाणांग ४ उद्देशा २ सूत्र ४१४ )

३३६—साधु साध्वी के एकत्र स्थान, शय्या, निषद्या के पाँच बोल:—

उत्सर्ग रूप में साधु, साध्वी का एक जगह काय्योत्सर्ग करना, स्वाध्याय करना, रहना, सोना आदि निषिद्ध है। परन्तु पाँच बोलों से साधु, साध्वी एक जगह कायोत्सर्ग, स्वाध्याय करें तथा एक जगह रहें और शयन करें तो वे भगवान की त्राज्ञा का त्रातिक्रमण नहीं करते।

- (१) दुर्मित्तादि कारणों से कोई साधु, साध्वी एक ऐसी लम्बी अटवी में चले जाँय, जहाँ बीच में न ग्राम हो और न लोगों का आना जाना हो । वहाँ उस अटवी में साधु साध्वी एक जगह रह सकते हैं और कायोत्सर्ग आदि कर सकते हैं।
- (२) कोई साधु साध्वी, किसी ग्राम, नगर या राजधानी में आये हों। वहाँ उनमें से एक को रहने के लिये जगह मिल जाय और दूसरों को न मिले। ऐसी अवस्था में साधु, साध्वी एक जगह रह सकते हैं और कायोत्सर्ग आदि कर सकते हैं।
- (३) कोई साधु या साध्वी नाग कुमार, सुवर्ण कुमार आदि के देहरे में उतरे हों । देहरा सना हो अथवा वहाँ बहुत से लोग हों और कोई उनके नायक न हो तो साध्वी की रहा के लिये दोनों एक स्थान पर रह सकते हैं और कायोत्सर्ग आदि कर सकते हैं।
- (४) कहीं चोर दिखाई दें और वे वस्त्र छीनने के लिये साध्वी, को पकड़ना चाहते हों तो साध्वी की रच्चा के लिये साधु साध्वी एक स्थान पर रह सकते हैं और कायोत्सर्ग, स्वा-ध्याय आदि कर सकते हैं।
- (प्र) कोई दुराचारी पुरुष साध्वी को शील श्रष्ट करने की इच्छा से पकड़ना चाहे तो ऐसे अवसर पर साध्वी की रहा के

लिये साधु साध्वी एक स्थान पर रह सकते हैं और स्वाध्यायादि कर सकते हैं।

(ठाएांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४१७)

३४०—साधु के द्वारा साध्वी को ग्रहण करने या सहारा देने के पाँच बोल:-

पाँच बोलों से साधु साध्वी को ग्रहण करने श्रथवा सहारा देने के लिये उसका स्पर्श करे तो भगवान् की श्राज्ञा का उल्लंघन नहीं करता।

- (१) कोई मस्त सांड आदि पशु या गीध आदि पत्ती साध्वी को मारते हों तो साधु, साध्वी को बचाने के लिए उसका स्पर्श कर सकता है।
- (२) दुर्ग अथवा विषम स्थानों पर फिसलती हुई या गिरती हुई साध्वी को बचाने के लिये साधु उसका स्पर्श कर सकता है।
- (३) कीचड़ या दलदल में फँसी हुई अथवा पानी में बहती हुई साध्वी को साधु निकाल सकता है।
- (४) नाव पर चढ़ती हुई या उतरती हुई साध्वी को साधु सहारा दे सकता है।
- (५) यदि कोई साध्वी राग, भय या अपमान से शून्य चित वाली हो, सन्मान से हर्षोन्मत हो, यद्वाधिष्टित हो, उन्माद वाली हो, उसके ऊपर उपसर्ग आये हों, यदि वह कलह करके खमाने के लिये आती हो, परन्तु पञ्चतावे और

भय के मारे शिथिल हो, प्रायिश्वत वाली हो, संथारा की हुई हो, दुष्ट पुरुष अथवा चोर आदि द्वारा संयम से डिगाई जाती हो, ऐसी साध्वी की रचा के लिये साधु उसका स्पर्श कर सकता है।

(ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४३७)

# ३४१--श्राचार्य्य के पाँच प्रकार:---

- (१) प्रवाजकाचार्य्य (२) दिगाचार्य्य ।
- (३) उद्देशाचार्य्य (४) सम्रद्देशानुज्ञाचार्य्य ।

(५) त्राम्नायार्थवाचकाचार्य्य ।

- (१) प्रवाजकाचार्य्यः सामायिक व्रत आदि का आरोपण करने वाले प्रवाजकाचार्य्य कहलाते हैं।
- (२) दिगाचार्य्य:-सचित, श्रचित, मिश्र वस्तु की श्रनुमित देने वाले दिगाचार्य्य कहलाते हैं।
- (३) उद्देशाचार्य्यः—सर्व प्रथम श्रुत का कथन करने वाले या मृल पाठ सिखाने वाले उद्देशाचार्य्य कहलाते हैं ।
- (४) सम्रदेशानुज्ञाचार्यः --श्रुत की वाचना देने वाले गुरु के न होने पर श्रुत को स्थिर परिचित करने की श्रनुमित देने वाले सम्रदेशानुज्ञाचार्य्य कहलाते हैं।
- (५) त्राम्नायार्थवाचकाचार्य्य: उत्सर्ग त्रपवाद रूप त्राम्नाय त्रर्थ के कहने वाले त्राम्नायार्थवाचकाचार्य्य कहलाते हैं। (धर्मसंमह त्रधिकार ३ प्रष्ट १२८)

३४२—ग्राचार्य्य, उपाध्याय के शेष साधुर्थों की अपेदा पाँच अतिशय:—

गच्छ में वर्तमान त्राचार्य्य, उपाध्याय के त्रान्य साधुत्रों की त्र्रपेत्ता पाँच त्रातिशय त्राधिक होते हैं।

(१) उत्सर्ग रूप से सभी साधु जब बाहर से आते हैं तो स्थानक में प्रवेश करने के पहिले बाहर ही पैरों को पूँजते हैं और भाटकते हैं। उत्सर्ग से आचार्य्य, उपाध्याय भी उपाश्रय से बाहर ही खड़े रहते हैं और दूसरे साधु उनके पैरों का प्रमा-र्जन और प्रस्फोटन करते हैं अर्थात् धूलि दूर करते हैं और पूंजते हैं।

परन्तु इसके लिये बाहर ठहरना पड़े तो दूसरे साधुओं की तरह आचार्य्य, उपाध्याय बाहर न ठहरते हुए उपाश्रय के अन्दर ही आजाते हैं और अन्दर ही दूसरे साधुओं से धूलि न उड़े, इस प्रकार प्रमार्जन और प्रस्कोटन कराते हैं; यानि पुंजवाते हैं और धृलि दूर करवाते हैं। ऐसा करते हुए भी वे साधु के आचार का अतिक्रमण नहीं करते।

- (२) त्राचार्य्य, उपाध्याय उपाश्रय में लघुनीत बड़ीनीत परठाते हुए या पैर त्रादि में लगी हुई त्रशुचि को हटाते हुए साधु के त्राचार का त्रातिक्रमण नहीं करते।
- (३) त्राचार्य्य, उपाध्याय इच्छा हो तो दूसरे साधुत्रों की वैया-वृत्य करते हैं, इच्छा न हो तो नहीं भी करते हैं।
- (४) त्राचार्य्य, उपाध्याय उपाश्रय में एक या दो रात तक त्राकेले

रहते हुए भी साधु के आचार का अतिक्रमण नहीं करते।

(५) त्राचार्य्य, उपाध्याय उपाश्रय से बाहर एक या दो रात तक त्रकेले रहते हुए भी साधु के त्राचार का श्रातिक्रमण नहीं करते।

( ठाणांग ५ सूत्र ४३८ )

- ३४३-श्राचार्य्य, उपाध्याय के गण से निकलने के पाँच कारण:
  पाँच कारणों से श्राचार्य्य, उपाध्याय गच्छ से निकल

  जाते हैं।
- (१) गच्छ में साधुओं के दुर्विनीत होने पर त्राचार्य्य, उपाध्याय "इस प्रकार प्रवृत्ति करो, इस प्रकार न करो" इत्यादि प्रवृत्ति निवृत्ति रूप, त्राज्ञा धारणा यथायोग्य न प्रवर्ती सकें।
- (२) आचार्य्य, उपाध्याय पद के अभिमान से रत्नाधिक (दीन्ना में बड़े) साधुओं की यथायोग्य विनय न करें तथा साधुओं में छोटों से बड़े साधुओं की विनय न करा सकें।
- (३) त्राचार्य्य, उपाध्याय जो सूत्रों के अध्ययन, उद्देश आदि धारण किये हुए हैं उनकी यथावसर गण को वाचना न दें। वाचना न देने में दोनों और की अयोग्यता संभव है। गच्छ के साधु अविनीत हो सकते हैं तथा आचार्य्य, उपा-ध्याय भी सुखासक्त तथा मन्दबुद्धि हो सकते हैं।
- (४) गच्छ में रहे हुए त्राचार्य्य,उपाध्याय त्रपने या दूसरे गच्छ की साध्वी में मोहवश त्रासक्त हो जाँय।
- (४) आचार्घ्य, उपाध्याय के मित्र या ज्ञाति के लोग किसी कारण से उन्हें गच्छ से निकालें। उन लोगों की बात स्वीकार

कर उनकी वस्त्रादि से सहायता करने के लिये श्राचार्य्य, उपाध्याय गच्छ से निकल जाते हैं।

( ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४३६ )

३४४--गच्छ में ब्राचार्य्य, उपाध्याय के पाँच कलह स्थान:-

- (१) त्राचार्य्य, उपाध्याय गच्छ में "इस कार्य में प्रष्टतिकरो, इस कार्य को न करो"इस प्रकार प्रष्टति निष्टति रूप त्राज्ञा और धारणा की सम्यक् प्रकार प्रष्टति न करा सकें।
- (२) त्राचार्य्य, उपाध्याय गच्छ में साधुर्त्रों से रत्नाधिक (दीन्ना में बड़े) साधुत्रों की यथायोग्य विनय न करा सकें तथा स्वयं भी रत्नाधिक साधन्रों की उचित विनय न करें।
- (३) त्राचार्च्य, उपाध्याय जो सूत्र एवं त्रर्थ जानते हैं उन्हें यथा-वसर सम्यग् विधि पूर्वक गच्छ के साधुत्रों को न पढ़ावें।
- (४) त्राचार्य्य, उपाध्याय गच्छ में जो म्लान और नवदीचित साधु हैं उनके वैयाष्ट्रच्य की व्यवस्था में सावधान न हों ।
- (प्र) त्राचार्य्य, उपाध्याय गण को विना पूछे ही द्सरे चेत्रों में विचरने लग जायँ।

इन पाँच स्थानों से गच्छ में अनुशासन नहीं रहता है। इससे गच्छ में साधुत्रों के बीच कलह उत्पन्न होता है अथवा साधु लोग आचार्च्य, उपाध्याय से कलह करते हैं।

इन बोलों से विपरीत पाँच बोलों से गच्छ में सम्यक् व्यवस्था रहती है और कलह नहीं होता । इस लिये वे पाँच बोल अकलह स्थान के हैं।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६६)

- ३४५—संभोगी साधुत्रों को अलग करने के पाँच बोल—

  पाँच बोल वाले स्वधमीं संभोगी साधु को विसंभोगी

  अर्थात् संभोग से पृथक् मंडली बाहर करता हुआ अमण

  निर्यन्थ भगवान् की आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करता।
- (१) जो अकृत्य कार्य का सेवन करता है।
- (२) जो अकृत्य सेवन कर उसकी आलोचना नहीं करता।
- (३) जो त्रालोचना करने पर गुरु से दिये हुए प्रायश्चित्त का सेवन नहीं करता।
- (४) गुरु से दिये हुए प्रायश्चित का सेवन प्रारम्भ करके भी पूरी तरह से उसका पालन नहीं करता।
- (प्र) स्थिवर कल्पी साधुत्रों के आचार में जो विशुद्ध आहार शरयादि कल्पनीय हैं और मासकल्प आदि की जो मर्यादा है उसका अतिक्रमण करता है। यदि साथ वाले कहें कि तुम्हें ऐसा न करना चाहिये, ऐसा करने से गुरु महाराज तुम्हें गच्छ से बाहर कर देंगे तो उत्तर में वह उन्हें कहता है कि मैं तो ऐसा ही कहँगा। गुरु महा-राज मेरा क्या कर लेंगे? नाराज होकर भी वे मेरा क्या कर सकते हैं ? आदि।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६८)

३४६-पारंचित प्रायित के पाँच बोल-

श्रमण निर्प्रन्थ पाँच बोल वाले साधर्मिक साधुत्रों को दशवां पारंचित प्रायिश्वत देता हुआ आचार और आज्ञा का अतिक्रमण नहीं करता। पारंचित दशवां प्रायाश्रित है। इससे बड़ा कोई प्रायश्रित नहीं है। इसमें साधु को नियत काल के लिये दोष की शुद्धि पर्यन्त साधुलिङ्ग छोड़ कर गृहस्थ वेष में रहना पड़ता है।

- (१) साधु जिस गच्छ में रहता है। उसमें फूट डालने के लिये आपस में कलह उत्पन्न करता हो।
- (२) साधु जिस गच्छ में रहता है। उसमें भेद पड़ जाय इस आशय से, परस्पर कलह उत्पन्न करने में तत्पर रहता हो।
- (३) साधु त्र्यादि की हिंसा करना चाहता हो।
- (४) हिंसा के लिये प्रमत्तता आदि छिद्रों की देखता रहता हो।
- (प) बार बार असंयम के स्थान रूप सावद्य अनुष्ठान की पूछताछ करता रहता हो अथवा अंगुष्ठ, कुड्यम प्रश्न वगैरह का प्रयोग करता हो।
- नोट-ग्रंगुष्ठ प्रश्न विद्या विशेष हैं। जिसके द्वारा श्रंगूठे में देवता बुलाया जाता है। इसी प्रकार कूड्यम प्रश्न भी विद्या विशेष है। जिसके द्वारा दीवाल में देवता बुलाया जाता है। देवता के कहे श्रनुसार प्रश्नकर्ता को उत्तर दिया जाता है। (ठाणांग ५ उदेशा १ सू. ३६८)
- १४७---पाँच अवन्दनीय साधु:---जिनमत में ये पाँच सा र् अवन्दनीय हैं।
  - (१) पासत्थ (२) त्र्रोसन्न ।
  - (३) कुशील (४) संसक्त।

(५) यथाच्छन्द ।

(१) पासत्थ (पार्श्वस्थ या पाशत्थ):--जो ज्ञान, दर्शन, चान्त्रिः तप श्रीर प्रवचन में सम्यग् उपयोग् वाला नहीं हैं। ज्ञानादि के समीप रह कर भी जो उन्हें अपनाता नहीं है वह पासत्थ (पार्श्वस्थ) है।

ज्ञान, दर्शन, चारित्र में जो सुस्त रहता है अर्थात् उद्यम नही करता है वह पासत्थ कहा जाता है।

पाश का अर्थ है बन्धन । मिथ्यात्वादि बन्ध के हेनु भी भाव से पाश रूप है। उनमें रहने वाला अर्थात् उनका आचरण करने वाला पासत्थ (पाशस्थ) या पार्श्वस्थ कहलाता है।

पामत्थ के दो भेद:--सर्व पासत्थ त्रौर देश पासत्थ ।

सर्व पासत्थः — जो केवल साधु वेषधारी है। किन्तु ज्ञान, दर्शन, चारित्र रूप रत्नत्रय की आराधना नहीं करता वह सर्व पासत्थ कहा जाता है।

देश पासत्थ—विना कारण शय्यातर पिएड, राज पिएड, नित्य पिएड, अप्र पिएड, और सामने लाये हुए आहार का भोजन करने वाला देश पासत्थ कहलाता है।

(२) अवसन्न:—समाचारी के विषय में प्रमाद करने वाला साधु अवसन्न कहा जाता है।

अवसन्न के दो भेद--

(१) सर्वे अवसन्त । (२) देश अवसन्त ।

सर्व अवसन्न:—जो एक पद्म के अन्दर पीठ फलक आदि के बन्धन खोल कर उनकी पडिलेहना नहीं करता अथवा वार बार सोने के लिये संथारा विद्याये रखता है। तथा जो स्थापना और प्राभृतिका दोष से दृषित आहार लेता है। वह सर्व अवसन्न है।

नोट:—स्थापना दोष:—साधु के निमित्त रख छोड़े हुए आहार को लेना स्थापना दोष है।

प्राभृतिका दोष:-साधु के लिये विवाहादि के भोज को आगे पीछे करके जो आहार बनाया जाता है। उसे लेना प्राभृतिका दोष है।

देश अवसन्न:--जो प्रतिक्रमण नहीं करता अथवा अविधि से हीनाधिक दोष युक्त करता है या असमय में करता है। स्वाध्याय नहीं करता है अथवा निषिद्ध काल में करता है। पिंडलेहना नहीं करता है अथवा असावधानी से करता है। सखार्थी होकर भिन्ना के लिये नहीं जाता है अथवा त्रानुपयोग पूर्वक भिद्याचरी करता है। त्रानेषणीय त्राहार ग्रहण करता है। "मैंने क्या किया? मुक्ते क्या करना चाहिये। त्रीर में क्या क्या कर सकता हूँ" इत्यादि रूप शुभध्यान नहीं करता। साधुमंडली में बैठ कर भोजन नहीं करता, यदि करता है तो संयोजनादि गाँडला के दोषों का सेवत करता है। बाहर से आकर नैषेधिकी आदि समाचारी नहीं करता तथा उपाश्रय से जाते समय आवश्यकादि समाचारी नहीं करता। गमनागमन में इरियावहिया का कायोत्सर्ग नहीं करता। बैठते और सोते समय भी जमीन पूंजने आदि की समाचारी का पालन नहीं करता । श्रीर "दोषों की सम्यक् त्रालोचना त्रादि करके प्रायश्चित्त ले लो" त्रादि गुरु के

कहने पर उनके सामने अनिष्ट वचन कहता है और गुरु के कहे अनुसार नहीं करता। इत्यादि प्रकार से साधु की समाचारी में दोष लगाने वाला देश अवसन्न कहा जाता है।

(३) कुशील:—कुत्सित अर्थात् निन्द्य शील-आचार वाले साधु को कुशील कहते हैं।

कुशील के तीन भेद:—ज्ञान कुशील, दर्शन कुशील, चारित्र-कुशील।

ज्ञान कुशील:—काल, विनय इत्यादि ज्ञान के ऋाचार की विराधना करने वाला ज्ञान कुशील कहा जाता है।

दर्शन कुशील:—निःशंकित, निष्कांचित त्रादि समिकत के त्राठ त्राचार की विराधना करने वाला दर्शन कुशील कहा जाता है।

चारित्र कुशील:-कौतुक,भृतिकर्म,प्रश्नाप्रश्न, निमित्त,त्र्याजीव, कल्ककुरुका, लचग, विद्या, मन्त्रादि द्वारा त्र्याजीविका करने वाला साधु चारित्र कुशील कहा जाता है।

कौतुकादि का लच्चगा इस प्रकार है।

कौतुक: सौभाग्यादि के लिए स्त्री आदि का विविध औषि भिश्रित जल से स्नान आदि कौतुक कहा जाता है। अथवा कौतुक आश्रर्य को कहते हैं। जैसे मुख में गोले डाल कर नाक या कान आदि से निकालना तथा मुख से अप्ति निकालना आदि।

भृतिकर्म: - ज्वर आदि रोग वालों को मंत्र की हुई भरमी (राख) देना भृतिकर्म है।

- प्रश्नाप्रश्न:—प्रश्न कर्ता अथवा दूसरे को, जाप की हुई विद्या अधिष्ठात्री देवी से, स्वम में कही हुई बात कहना अथवा कर्ण पिशाचिका और मन्त्र से अभिषिक्त घटिकादि से कही हुई बात कहना प्रश्नाप्रश्न हैं।
- निमितः भूत, भविष्य श्रौर वर्तमान के लाभ, श्रलाभ श्रादि भाव कहना निमित्त है।
- श्राजीव: जाति, कुल, गर्गा, शिल्प (श्राचार्य से सीखा हुआ), कर्म (स्वयं सीखा हुआ) बता कर समान जाति कुल श्रादि वालों से श्राजीविका करना तथा श्रपने को तप श्रीर श्रुत का श्रभ्यासी बता कर श्राजीविका करना श्राजीव है।
- कल्क कुरुका:—कल्क कुरुका का अर्थ माया है अर्थात्-धूर्तना द्वारा दूमरों को ठगना कल्ककुरुका है।

#### श्रथवा:---

- कल्क:—प्रस्नृति आदि रोगों में चारपातन को कल्क कहते हैं अथवा शरीर के एक देश को या सारे शरीर को लोद आदि से उवटन करना कल्क है।
- ब-कुरुका:—शरीर के एक देश को या सारे शरीर को घोना ब-कुरुका है।
- लचगः स्त्री पुरुष त्रादि के शुभाशुभ साम्रद्रिक लचग वतलाना लचग कहा जाता है ।
- विद्याः—देवी जिसकी अधिष्ठायिका होती है । अथवा जो साधी जाती है वह विद्या है।
- मन्त्र:—देवता जिस का अधिष्ठाता होता है वह मन्त्र है अथवा जिसे साधना नहीं पड़ता वह मन्त्र है।

इसी प्रकार मूल कर्म, (गर्भ गिराना, गर्भ रखाने आदि की औषधि देना), चूर्ण योग आदि तथा शरीर विभृषादि से चारित्र को मलीन करने वाले साधु को भी चारित्र कुशील ही समभना चाहिये।

(४) संसक्त: — मूल गुण त्रीर उत्तर गुण तथा इनके जितने दोप हैं वे सभी जिसमें मिले रहते हैं वह संसक्त कहलाता है। जैसे गाय के बांटे में अच्छी बुरी, उच्छिष्ट अनुच्छिष्ट, आदि सभी चीजें मिली रहती हैं। इसी प्रकार संसक्त में भी गुण और दोष मिले रहते हैं।

संसक्त के दो भेद-संक्लिप्ट और अमंक्लिप्ट।

संक्लिप्ट संसक्त:—प्राणातिपात आदि पाँच आश्रवों में प्रवृत्ति करने वाला ऋदि आदि तीन गारव में आसक्त, स्त्री प्रतिषेवी (स्त्री संक्लिप्ट) तथा गृहस्थ सम्बन्धी द्विपद, चतुष्पद, धन-धान्य आदि प्रयोजनों में प्रवृत्ति करने वाला संक्लिप्ट संसक्त कहा जाता है ।

असंक्लिष्ट संसक्त:—जो पासत्थ, अवसन्न, कुशील आदि में मिल कर पासत्थ, अवसन्न, कुशील आदि हो जाता हैं तथा संविध्न अर्थात् उद्यत् विहारी साधुओं में मिल कर उद्यत् विहारी हो जाता है। कभी धर्म प्रिय लोगों में आकर धर्म से प्रेम करने लगता है और कभी धर्म द्वेषी लोगों के बीच रह कर धर्म से द्वेष करने लगता है। ऐसे साधु को असं-क्लिप्ट संसक्त कहते हैं। इसका आचार वसे ही बदलता रहता है। जैसे कथा के अनुसार नट के हाव भाव, वेष और भाषा आदि बदलते रहते हैं। (५) यथाच्छन्द—उत्सन्न (सन्न विपरीत) की प्ररूपणा करने वाला श्रीर सन्न विरुद्ध श्राचरण करने वाला, गृहस्थ के कार्यों में प्रवृत्ति करने वाला, चिड़चिड़े स्वभाव वाला, श्रागम निरपेन्न, स्वमित कल्पित श्रपुष्टालम्बन का श्राश्रय लेकर सुख चाहने वाला, विगय श्रादि में श्रासक्त, तीन गारव से गर्वोन्मत ऐसा साधु यथाच्छन्द कहा जाता है।

इन पांचों को वन्दना करने वाले के न निर्जरा होती है और न कीर्ति ही। वन्दना करने वाले को कायक्लेश होता है और इसके सिवा कर्म-बन्ध भी होता है। पासत्थे आदि का मंसर्ग करने वाले भी अवन्दनीय बताये गये हैं।

(हरिभद्रीयावश्यक वन्दनाध्ययन पृष्ठ ५१८)

(प्रवचन सारोद्धार पूर्वभाग गाथा १०३ से १२३)

## ३४≍--पास जाकर वन्दना के पाँच ऋसमय--

- (१) गुरु महाराज अनेक भव्य जीवों से भरी हुई सभा में धर्म-कथादि में व्यग्न हों। उस समय पास जाकर वन्दना न करना चाहिये। उस समय वन्दना करने से धर्म में अन्त-राय लगती है।
- (२) गुरु महाराज किसी कारण से पराङ्गमुख हों अर्थात् मुंह फेरे हुए हों उस समय भी वन्दना नहीं करनी चाहिये क्योंकि उस समय वे वन्दना की स्वीकार न कर सकेंगे।
- (३) क्रोध व निद्रादि प्रमाद से प्रमत्त गुरु महाराज को भी वन्दना न करना चाहिये क्योंकि उस समय वे कोप कर सकते हैं।
- (४) ब्राहार करते हुए गुरु महाराज को भी वन्दना न करनी

चाहिये क्योंकि उस समय वन्दना करने से श्राहार में श्रन्तराय पड़ती है।

(५) मल मूत्र त्यागते समय भी गुरु महाराज को वन्दना न करनी चाहिये क्योंकि उस समय वन्दना करने से वे लिजित हो सकते हैं। या और कोई दोष उत्पन्न हो सकता है।

> ( प्रवचन सारोद्धार वन्दना द्वार पृष्ठ २७१ ) ( हरिभद्रीयावश्यक वन्दनाध्ययन पृष्ठ ५४० )

३४६--पास जाकर वन्दना योग्य समय के पाँच वोल--

- (१) गुरु महाराज प्रमन्न चित हों, प्रशान्त हों अर्थात् व्याख्या-नादि में व्यम्न न हों ।
- (२) गुरु महाराज आसन पर बैठे हों।
- (३) गुरु महाराज क्रोधादि प्रमादवश न हों।
- (४) शिष्य के 'वन्दना करना चाहता हूँ' ऐमा पूछने पर गुरु महाराज 'इच्छा हो' ऐमा कहते हुए वन्दना स्वीकार करने में सावधान हों।
- (५) ऐसे गुरु महाराज से त्राज्ञा प्राप्त की हो।

( हरिभद्रीयावश्यक वन्दनाध्ययन पृष्ठ ५४१ )

( प्रवचन सारोद्धार पृष्ठ २७१ वन्दना द्वार )

३५०—भगवान् महावीर से उपिदष्ट एवं अनुमत पाँच बोल:—

पाँच बोलों का भगवान् महावीर ने नाम निर्देश

पूर्वक स्वरूप और फल बताया है। उन्होंने उनकी प्रशंसा

की है और आचरण करने की अनुमित दी है।

वे बोल निम्न प्रकर हैं:---

- (१) चान्ति
- (२) मुक्ति ।
- (३) त्रार्जव
- (४) मार्दव ।

### (५) लाघव ।

- (१) चान्ति:—-राक्त अथवा अशक्त पुरुष के कठोर भाषणादि को सहन कर लेना तथा क्रोध का सर्वथा त्याग करना चान्ति है।
- (२) मुक्ति:—सभा वस्तुत्रों में तृष्णा का त्याग करना, धर्मी-पकरण एवं शरीर में भी ममत्व भाव न रखना, सब प्रकार के लोभ को छोड़ना मुक्ति है।
- (३) त्राजिय:-मन, वचन, काया की सरलता रखना और माया का निग्रह करना त्राजिय है।
- (४) मार्दव:--विनम्र दृत्ति रखना, त्र्यभिमान न करना मार्दव है ।
- (५) लाघव:--द्रव्य से अन्य उपकरण रखना एवं भाव से तीन गारव का त्याग करना लाघव है।

( ठाणांग ४ उद्देशा १ सूत्र ३६६ )

( धर्मसंग्रह ऋधिकार ३ प्रष्ट १२७ )

( प्रवचन सारोद्धार पूर्वभाग पृष्ठ १३४ )

- ३५१--भगवान् से उपदिष्ट एवं ऋनुमत पाँच स्थान:-
  - (१) सत्य

(२) संयम।

(३) तप

- (४) त्याग ।
- (५) ब्रह्मचर्य ।
- (१) सत्य: सावद्य अर्थात् असत्य, अप्रिय, अहित वचन का त्याग करना, यथार्थ भाषण करना, मन वचन काया की

सरलता रखना सत्य है।

- (२) संयम:—सर्व सावद्य व्यापार से निवृत्त होना संयम है।

  पाँच त्राश्रव से निवृत्ति, पाँच इन्द्रिय का निग्रह, चार

  कपाय पर विजय त्रीर तीन दण्ड से विरति। इस प्रकार
  सतरह भेद वाले संयम का पालन करना संयम है।
- (३) तप:—जिस अनुष्ठान से शरीर के रस, रक्त आदि सात धातु और आठ कर्म तप कर नष्ट हो जाँय वह तप है। यह तप बाह्य और आभ्यन्तर के भेद से दो प्रकार का है। दोनों के छ: छ: भेद हैं।
- (४) त्याग:-कर्मों के प्रहण कराने वाले वाह्य कारण माता, पिता, धन, धान्यादि तथा आभ्यन्तर कारण राग, द्वेष, कषाय आदि मर्च सम्बन्धों का त्याग करना, त्याग है।

ऋथवाः---

साधुत्रों को वस्त्रादि का दान करना त्याग है। अथवा:—

शक्ति होने हुए उद्यत विहारी होना, लाभ होने पर संभोगी साधुओं को आहारादि देना अथवा अशक्त होने पर यथाशक्ति उन्हें गृहस्थों के घर बताना और इसी प्रकार उद्यत विहारी, असंभोगी साधुओं को श्रावकों के घर दिखाना त्याग है।

नोट:-हेम कोष में दान का अपर नाम त्याग है।

(५) ब्रह्मचर्यवास:—मैथुन का त्याग कर शास्त्र में बताई हुई ब्रह्मचर्य की नव गुप्ति (बाड्) पूर्वक शुद्ध ब्रह्मचर्य का पालन

## करना ब्रह्मचर्य्य वास है।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६६) (धर्म संप्रह ऋधिकार ३ प्रष्ठ १२७)

( प्रवचन सारोद्धार पूर्वभाग पृष्ठ १३४ )

३५२--भगवान् से उपदिष्ट एवं ऋनुमत पाँच स्थानः--

- (१) उत्विप्त चरक (२) निविप्त चरक।
- (३) त्रन्त चरक (४) प्रान्त चरक । (५) लूच चरक ।
- (१) उत्विप्त चरक:—गृहस्थ के अपने प्रयोजन से पकाने के बर्तन से बाहर निकाले हुए आहार की गवेपणा करने वाला साथ उत्विप्त चरक है।
- (२) निविप्त चरकः—पकाने के पात्र से बाहर न निकाले हुए अर्थात् उसी में रहे हुए आहार की गवेषणा करने वाला साधु अन्त चरक कहलाता है।
- (४) प्रान्त चरक:--भोजन से अवशिष्ट, वासी या तुच्छ आहार की गवेषणा करने वाला साधु प्रान्त चरक कहलाता है।
- (५) लूच चरक:—रूखे, स्नेह रहित आहार की गवेषणा करने वाला साधु लूच चरक कहलाता है। ये पाँचों अभिग्रह-विशेषधारी साधु के प्रकार हैं। प्रथम

दो भाव-त्र्यभिग्रह और शेष तीन द्रव्य त्र्यभिग्रह हैं। (ठाणांग ५ सूत्र ३६६)

- ३५३—भगवान से उपदिष्ट एवं श्रनुपत पाँच स्थानः—
  - (१) श्रज्ञात चरक ।
  - (२) श्रन इलाय चरक ( श्रन ग्लानक चरक, श्रन ग्लायक चरक, श्रन्य ग्लायक चरक )।

- (३) मौन चरक।
- (४) संसृष्ट कल्पिक।
- (५) तज्जात संसृष्ट कल्पिक ।
- (१) त्रज्ञात चरक: न्यागे पीछे के परिचय रहित अज्ञात घरों में त्राहार की गवेपणा करने वाला अथवा अज्ञात रह कर गृहस्य को स्वजाति आदि न वतला कर आहार पानी की गवेषणा करने वाला साधु अज्ञात चरक कहलाता है।
- (२) श्रन्न इलाय चरक ( श्रन्न ग्लानक चरक, श्रन्न ग्लायक चरक, श्रन्य ग्लायक चरक ):--

अभिग्रह विशेष से सुबह ही आहार करने वाला साधु अन्न ग्लानक चरक कहलाता है।

श्रन्न के विना भूख श्रादि से जो ग्लान हो उसी श्रवस्था में श्राहार की गवेषणा करने वाला साधु श्रन्न ग्लायक चरक कहलाता है।

दूसरे ग्लान साधु के लिये त्राहार की गवेषणा करने वाला मुनि त्रन्य ग्लायक चरक कहलाता है।

- (३) मान चरक:—मोनव्रत पूर्वक त्राहार की गवेपणा करने वाला साधु मौन चरक कहलाता है।
- (४) संस्रष्ट किन्पिक:—संस्रष्ट अर्थात् खरड़े हुए हाथ या भाजन आदि से दिया जाने वाला आहार ही जिसे कन्पता है वह संस्रष्ट किन्पिक है।
- (५) तजात संसृष्ट कन्पिक:-दिये जाने वाले द्रव्य से ही खरड़े हुए हाथ या भाजन आदि से दिया जाने वाला आहार

जिसे कल्पता है वह तजात संसृष्ट कल्पिक है। ये पाँचों प्रकार भी अभिग्रह विशेष धारी साधु के ही जानने चाहिये।

( ठाएांग ४ उद्देशा १ सूत्र ३६६ )

३५४--भगवान महाबीर से उपदिष्ट एवं अनुमत पांच स्थान:-

- (१) त्रौपनिधिक (२) शुद्धैपिएक
- (३) संख्या दत्तिक (४) दृष्ट लाभिक

(५) पृष्ट लाभिक

- (१) श्रीपनिधिक:—गृहस्थ के पास जो कुछ भी श्राहारादि रखा है उसी की गवेषणा करने वाला साधु श्रीपनिधिक कहलाता है।
- (२) शुद्धेषिक शुद्ध अर्थात शंकितादि दोष वर्जित निर्दीष एषणा अथवा संसृष्टादि सात प्रकार की या और किसी एषणा द्वारा आहार की गवेषणा करने वाला साधु शुद्धेषणिक कहा जाता है।
- (३) संख्यादितक: --दित (दात) की संख्या का परिमाण करके आहार लेने वाला साधु संख्या दितक कहा जाता है

साधु के पात्र में धार टूटे विना एक बार में जितनी भिज्ञा आ जाय वह दत्ति यानि दात कहलाती है।

- (४) दष्टलाभिक:—देखे हुए त्राहार की ही गवेषणा करने वाला साधु दष्ट लामिक कहलाता है।
- (प्र) पृष्ट लाभिक:—'हे मुनिराज! क्या आपको मैं आहार दूँ ?' इस प्रकार पूछने वाले दाता से ही आहार की गवेषणा करने वाला साधु पृष्ट लाभिक कहलाता है।

# ये भी अभिग्रह धारी साधु के पाँच प्रकार हैं।

३५५--भगवान महावीर से उपदिष्ट एवं अनुमत पाँच स्थान

- (१) श्राचाम्लिक
- (२) निर्विकृतिक
- (३) पूत्राद्धिक
- (४) परिमित पिग्डपातिक

(y) भिन्न पिएडपातिक

- (१) त्राचाम्लिक (त्रायंबिलिए):--त्राचाम्ल (त्रायंबिल) तप करने वाला साधु श्राचाम्लिक कहलाता है ।
- (२) निर्विकृतिक (णिव्वियते):—धी त्रादि विगय का त्याग करने वाला साधु निर्विकृतिक कहलाता है।
- (३) पूर्वाद्धिक (पुरिमङ्ढी):--पुरिमङ्ढ त्र्यर्थात् प्रथम दो पहर तक का प्रत्याख्यान करने वाला साधु पूर्वार्द्धिक कहा जाता है।
- (४) परिमित पिएडपातिकः—द्रव्यादि का परिमाग करके परि-मित त्राहार लेने वाला साधु परिमित पिएडपातिक कहलाता है।
- (३) भिन्न पिएडपातिक:—पूरी वस्तु न लेकर दुकड़े की हुई वस्तु को ही लेने वाला साधु भिन्न पिएडपातिक कह-लाता है।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६६)

- ३५६—भगवान् महावीर से उपदिष्ट एवं ऋनुमत पाँच स्थान:—

  - (१) त्ररसाहार (२) विरसाहार।
  - (३) ग्रन्ताहार
- (४) त्रान्ताहार।

(५) लुकाहार।

- (१) त्र्यरसाहार:—हींग त्र्यादि के बघार से रहित नीरस त्र्याहार करने वाला साधु त्र्यरसाहार कहलाता है।
- (२) विरसाहार:—विगत रस अर्थात् रस रहित पुराने धान्य आदि का आहार करने वाला साधु विरसाहार कहलाता है।
- (३) अन्ताहार:—भोजन के बाद अविशष्ट रही हुई वस्तु का आहार करने वाला साधु अन्ताहार कहलाता है।
- (४) प्रान्ताहार:—तुच्छ, हल्का या वासी त्र्याहार करने वाला साधु प्रान्ताहार कहलाता है।
- (४) लूचाहार:—नीरस, घी, तेलादि वर्जित भोजन करने वाला साधु लूचाहार कहलाता है।

ये भी पाँच अभिग्रह विशेष-धारी साधुओं के प्रकार हैं। इसी प्रकार जीवन पर्यन्त अरस, विरस, अन्त, प्रान्त, एवं रूच भोजन से जीवन निर्वाह के अभिग्रह वाले साधु अरसजीवी, विरसजीवी, अन्तजीवी, प्रान्तजीवी एवं रूच जीवी कहलाते हैं।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६६)

३५७-भगवान् महावीर से उपदिष्ट एवं श्रजुमत पाँच स्थान:-

- (१) स्थानातिग
- (२) उत्कटुकासनिक
- (३) प्रतिमास्थायी
- (४) वीरासनिक

(५) नैषधिक।

- (१) स्थानातिगः -- अतिशय रूप से स्थान अर्थात् कायोत्सर्भ करने वाला साधु स्थानातिग कहलाता है।
- (२) उत्कडुकासनिक—पीढे वगैरह पर कून्हे ( पुत ) न लगाते हुए पैरों पर बैठना उत्कडुकासन है । उत्कडुकासन से बैठने

के अभिग्रह वाला साधु उत्कटुकासनिक कहा जाता है।

- (३) प्रतिमास्थायी:-एक रात्रि त्रादि की प्रतिमा अङ्गीकार कर कायोत्सर्ग विशेष में रहने वाला साधु प्रतिमास्थायी है।
- (४) वीरासिनक:—पैर जमीन पर रख कर सिंहासन पर बैठे हुए पुरुष के नीचे से सिंहासन निकाल लेने पर जो अवस्था रहती है उस अवस्था से बैठना वीरासन है। यह आसन बहुत दुष्कर है। इस लिये इसका नाम वीरासन रखा गया है। वीरासन से बैठने वाला साधु वीरासिनक कहलाता है।
- (५) नैषधिक:—निषद्या अर्थात् बैठने के विशेष प्रकारों से बैठने वाला साधु नैषद्यिक कहा जाता है। (ठाणांग ४ सूत्र ३६६)

३५८--निषद्या के पाँच भेद:--

- (१) समपादयुता। (२) गोनिषधिका।
- (३) हस्तिशुण्डिका। (४) पर्यङ्का। (५) ऋद्धे पर्यङ्का।
- (१) समपादयुता:—जिस में समान रूप से पैर श्रीर कूल्हों से पृथ्वी या श्रासन का स्पर्श करते हुए बैठा जाता है वह समयादपुता निषद्या है।
- (२) गोनिषधिका:—जिस त्रासन में गाय की तरह बैठा जाता है वह गोनिषधिका है।
- (३) हित्तशुण्डिकाः जिस आसन में क्रून्हों पर बैठ कर एक पैर ऊपर रक्खा जाता है वह हित्तशुण्डिका निषद्या है।
- (४) पर्यङ्काः—पद्मासन से बैठना पर्यङ्का निषद्या है।
- (५) ऋद्धे पर्यङ्काः—जंघा पर एक पैर रख कर बैठना ऋद्धे-पर्यङ्का निषद्या है।

- (१) अरसाहार:—हींग आदि के बघार से रहित नीरस आहार करने वाला साधु अरसाहार कहलाता है।
- (२) विरसाहार:—विगत रस अर्थात् रस रहित पुराने धान्य आदि का आहार करने वाला साधु विरसाहार कहलाता है।
- (३) अन्ताहार:—भोजन के बाद अविशष्ट रही हुई वस्तु का आहार करने वाला साधु अन्ताहार कहलाता है।
- (४) प्रान्ताहार:—तुच्छ, हल्का या वासी त्र्याहार करने वाला साधु प्रान्ताहार कहलाता है।
- (४) लूचाहार:—नीरस, घी, तेलादि वर्जित भोजन करने वाला साधु लूचाहार कहलाता है।

ये भी पाँच श्रभिग्रह विशेष-धारी साधुश्रों के प्रकार हैं। इसी प्रकार जीवन पर्यन्त श्ररस, विरस, श्रन्त, प्रान्त, एवं रूच भोजन से जीवन निर्वाह के श्रभिग्रह वाले साधु श्ररसजीवी, विरसजीवी, श्रन्तजीवी, प्रान्तजीवी एवं रूच जीवी कहलाते हैं।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६६)

३५७--भगवान् महावीर से उपदिष्ट एवं श्रनुमत पाँच स्थान:-

- (१) स्थानातिग
- (२) उत्कडुकासनिक
- (३) प्रतिमास्थायी
- (४) वीरासनिक

## (५) नैषधिक।

- (१) स्थानातिगः—ग्रातिशय रूप से स्थान श्रर्थात् कायोत्सर् करने वाला साधु स्थानातिग कहलाता है।
- (२) उत्कटुकासनिक—पीढे वगैरह पर कून्हे ( पुत ) न लगाते हुए पैरों पर बैठना उत्कटुकासन है । उत्कटुकासन से बैठने

के अभिग्रह वाला साधु उत्कदुकासनिक कहा जाता है।

- (३) प्रतिमास्थायी:-एक रात्रि आदि की प्रतिमा अङ्गीकार कर कायोत्सर्ग विशेष में रहने वाला साधु प्रतिमास्थायी है।
- (४) वीरासिनक:—पैर जमीन पर रख कर सिंहासन पर बैठे हुए पुरुष के नीचे से सिंहासन निकाल लेने पर जो अवस्था रहती है उस अवस्था से बैठना वीरासन है। यह आसन बहुत दुष्कर है। इस लिये इसका नाम वीरासन रखा गया है। वीरासन से बैठने वाला साधु वीरासिनक कहलाता है।
- (५) नैषधिक:—निषद्या अर्थात् बैठने के विशेष प्रकारों से बैठने वाला साधु नैषद्यिक कहा जाता है। (ठाणांग ४ सूत्र ३६६)

३५८--निषद्या के पाँच भेद:--

- (१) समपादयुता। (२) गोनिषधिका।
- (३) हस्तिशुण्डिका । (४) पर्येङ्का ।

(५) ऋदे पर्यङ्का ।

- (१) समपादयुता:—जिस में समान रूप से पैर श्रीर कूल्हों से पृथ्वी या श्रासन का स्पर्श करते हुए बैठा जाता है वह समयादपुता निषद्या है।
- (२) गोनिषधिका:—जिस त्रासन में गाय की तरह बैठा जाता है वह गोनिषधिका है।
- (३) हस्तिशुण्डिकाः—जिस त्रासन में कूल्हों पर बैठ कर एक पैर ऊपर रक्खा जाता है वह हस्तिशुण्डिका निषद्या है।
- (४) पर्यङ्काः-पद्मासन से बैठना पर्यङ्का निषद्या है।
- (५) ऋद्धं पर्यङ्काः—जंवा पर एक पैर रख कर बैठना ऋद्धं-पर्यङ्का निषद्या है।

पाँच निषद्या में हस्तिशुण्डिका के स्थान पर उत्कटुका भी कहते हैं।

उत्कटुका:—आसन पर क्ल्हा ( पुत ) न लगाते हुए पैरों पर बैठना उत्कटका निषद्या है ।

> (ठागांग ४ सूत्र ३६६ टीका ) (ठागांग ४ सूत्र ४००)

३५६-भगवान् महावीर से उपदिष्ट एवं त्रजुमत पाँच स्थान:-

- (१) दएडायतिक (२) लगएडशायी।
- (३) त्रातापक (४) त्रप्रावृतक।

(५) अकराडूयक ।

- (१) दएडायतिक:-दएड की तरह लम्बे होकर अर्थात् पर फैला कर बैठने वाला दएडायतिक कहलाता है।
- (२) लगएडशायी:—दु:संस्थित या बांकी लकड़ी को लगएड कहते हैं। लगएड की तरह कुबड़ा होकर मस्तक श्रीर कोहनी को जमीन पर लगाते हुए एवं पीठ से जमीन को स्पर्श न करते हुए सोने वाला साधु लगएड शायी कहलाता है।
- (३) त्रातापक:—शीत, त्रातप त्रादि सहन रूप त्रातापना लेने वाला साधु त्रातापक कहा जाता है।
- (४) अप्रावृतक:—वस्त्र न पहन कर शीत काल में ठएड और ग्रीष्म में घास का सेवन करने वाला अप्रावृतक कहा जाता है।
- (४) अकएडूयक:—शरीर में खुजली चलने पर भी न खुजलाने वाला साधु अकएडूयक कहलाता है। (ठाणांग ५ उदेशा ३ सूत्र ३६६)

- ३६०-- महानिर्जरा अौर महापर्यवसान के पाँच बोल-
  - (१) आचार्य ।
  - (२) उपाध्याय (ध्रत्रदाता) ।
  - (३) स्थविर ।
  - (४) तपस्वी।
  - (५) ग्लान साधु की ग्लानि रहित बहुमान पूर्वक वैयाष्ट्रत्य करता हुआ श्रमण निर्धुथ महा निर्जरा वाला होता है श्रीर पुन: उत्पन्न न होने से महापर्यवसान अर्थात् स्रात्यन्तिक अन्त वाला होता है।

(ठाएांग ५ चहेशा १ सूत्र ३६७)

- ३६१---महानिर्जरा श्रीर महापर्यवसान के पाँच बोल:---
  - (१) नवदीद्वित साधु ।
  - (२) कुल।
  - (३) गग।
  - (४) संघ ।
  - (५) साधर्मिक की ग्लानि रहित बहुमान पूर्वक वैयावृत्त्य करने वाला साधु महानिर्जरा श्रीर महापर्यवसान वाला होता है।
- (१) थोड़े समय की दीचा पर्याय वाले साधु को नव दीचित कहते हैं।
- (२) एक आचार्य की सन्तित को कुल कहते हैं अथवा चान्द्र आदि साधु समुदाय विशेष को कुल कहते हैं।
- (३) गरा:—कुल के समुदाय को गरा कहते हैं अथवा सापेच तीन कुलों के समुदाय को गरा कहते हैं।

- (४) संघ:-गणों के समुदाय को संघ कहते हैं।
- (५) साधर्मिक:—लिङ्ग श्रीर प्रवचन की श्रपेचा समान धर्म वाला साधु साधर्मिक कहा जाता है।

(ठाणांग ४ सूत्र ३६७)

(भगवती सुत्र शतक ८ उद्देशा ८)

३६२-पाँच परिज्ञा--वस्तु स्वरूप का ज्ञान करना श्रीर ज्ञान पूर्वक उसे छोड़ना परिज्ञा है। परिज्ञा के पाँच भेद हैं।

- (१) उपि परिज्ञा (२) उपाश्रय परिज्ञा
- (३) कषाय परिज्ञा (४) योग परिज्ञा

(५) भक्तपान परिज्ञा ।

(ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४२०)

३६३-पाँच व्यवहार-मोत्ताभिलाषी त्रात्मात्रों की प्रवृत्ति निवृत्ति को एवं तत्कारणक ज्ञान विशेष को व्यवहार कहते हैं। व्यवहार के पाँच भेद:--

- (१) त्रागम व्यवहार (२) श्रुतव्यवहार
- (३) त्राज्ञा व्यवहार (४) धारणाव्यवहार
  - (५) जीत व्यवहार
- (१) आगम व्यवहार:-केवल ज्ञान, मन: पर्यय ज्ञान, अवधिज्ञान, चौदह पूर्व, दशपूर्व और नव पूर्व का ज्ञान आगम कह-लाता है। आगम ज्ञान से प्रवर्तित प्रवृत्ति निवृत्ति रूप व्यवहार आगम व्यवहार कहलाता है।
- (२) श्रुत व्यवहार:—श्राचार प्रकल्प श्रादि ज्ञान श्रुत है। इससे प्रवर्तीया जाने वाला व्यवहार श्रुतव्यवहार कहलाता है। नव, दश, श्रीर चौदह पूर्व का ज्ञान भी श्रुत रूप है परन्तु

अतीन्द्रिय अर्थ विषयक विशिष्ट ज्ञान का कारण होने से उक्त ज्ञान अतिशय वाला है और इसी लिये वह आगम रूप माना गया है।

- (३) आज्ञा व्यवहार:—दो गीतार्थ साधु एक द्सरे से अलग द्र देश में रहे हुए हों और शरीर चीण हो जाने से वे विहार करने में असमर्थ हों। उन में से किसी एक के प्रायश्चित आने पर वह मुनि योग्य गीतार्थ शिष्य के अभाव में मित और धारणा में अकुशल अगीतार्थ शिष्य को आगम की सांकेतिक गृह भाषा में अपने अतिचार दोष कह कर या लिख कर उसे अन्य गीतार्थ मुनि के पास भेजता है और उसके द्वारा आलोचना करता है। गृह भाषा में कही हुई आलोचना मुन कर वे गीतार्थ मुनि द्रव्य, चेत्र, काल, भाव संहनन, धेर्य, बल आदि का विचार कर स्वयं वहां आते हैं अथवा योग्य गीतार्थ शिष्य को समका कर भेजते हैं। यदि वैसे शिष्य का भी उनके पास योग न हो तो आलोचना का संदेश लाने वाले के द्वारा ही गृह अर्थ में अतिचार की शुद्धि अर्थात् प्रायश्चित देते हैं। यह आज्ञा व्यवहार है।
- (४) धारणा व्यवहार-किसी गीतार्थ संविग्न म्रुनि ने द्रव्य, चेत्र, काल, भाव की श्रपेद्धा जिस श्रपराध में जो प्रायश्चित दिया है। उसकी धारणा से वैसे श्रपराध में उसी प्राय-श्चित का प्रयोग करना धारणा व्यवहार है।

वैयाष्ट्रस्य करने आदि से जो साधु गच्छ का उपकारी हो। वह यदि सम्पूर्ण छेद धन्न सिखाने योग्य न हो तो उसे गुरु महाराज कृपा पूर्वक उचित प्रायश्चित्त पदों का कथन करते हैं। उक्त साधु का गुरु महाराज से कहेहुए उन प्रायाश्चित पदों का धारण करना धारणा व्यवहार है।

(५) जीत व्यवहार—द्रव्य, चेत्र, काल, भाव, पुरुष, प्रतिसेवना का श्रीर संहनन धृति श्रादि की हानि का विचार कर जो प्रायश्चित दिया जाता है वह जीत व्यवहार है।

#### श्रथवा:-

किसी गच्छ में कारण विशेष से छत्र से अधिक प्रायिश्वत की प्रवृत्ति हुई हो और दूसरों ने उसका अनुसरण कर लिया हो तो वह प्रायश्चित जीत व्यवहार कहा जाता है।

#### श्रथवा:---

त्र्यनेक गीतार्थ मुनियों द्वारा की हुई मर्यादा का प्रतिपादन करने वाला प्रन्थ जीत कहलाता है। उससे प्रवर्तित व्यवहार जीत व्यवहार है।

इन पाँच व्यवहारों में यदि व्यवहर्ता के पास आगम हो तो उसे आगम से व्यवहार चलाना चाहिए। आगम में भी केवल ज्ञान, मन:पर्याय ज्ञान आदि छः भेद हैं। इनमें पहले केवल ज्ञान आदि के होते हुए उन्हीं से व्यवहार चलाया जाना चाहिए। पिछले मन:पर्याय ज्ञान आदि से नहीं। आगम के अभाव में श्रुत से, श्रुत के अभाव में आज्ञा से, आज्ञा के अभाव में धारणा से और धारणा के अभाव में जीत व्यवहार से, प्रवृति निवृत्ति रूप व्यवहार का प्रयोग होना चाहिए। देश काल के अनुसार ऊपर कहे अनुसार सम्यक् रूपेण पत्तपात रहित व्यवहारों का प्रयोग करता हुआ साधु भगवान् की आज्ञा का आराधक होता है।

( ठाणांग ५ उद्देशा २ सूत्र ४२१ )

( व्यवहार सूत्र )

( भगवती शतक ८ उद्देशा ८ )

३६४--पाँच प्रकार के मुएड:--

मुएडन शब्द का अर्थ अपनयन अर्थात् हटाना, दूर करना है। यह मुएडन द्रव्य और भाव से दो प्रकार का है। शिर से बालों को अलग करना द्रव्य मुएडन है और मन से इन्द्रियों के विषय शब्द, रूप, रस और गन्ध, रपर्श, सम्बन्धी राग द्वेष और कषायों को दूर करना भाव मुएडन है। इस प्रकार द्रव्य मुएडन और भाव मुएडन धर्म से युक्त पुरुष मुएड कहा जाता है।

#### पाँच मुएड---

- (१) श्रोत्रेन्द्रिय मुएड । (२) चत्नुरिन्द्रिय मुएड ।
- (३) घ्राणेन्द्रिय मुण्ड । (४) रसनेन्द्रिय मुण्ड ।
  - (५) स्पर्शनेन्द्रिय मुख्ड।
- (१) श्रोत्रेन्द्रिय मुण्ड:—श्रोत्रेन्द्रिय के विषय रूप मनोज्ञ एवं अमनोज्ञ शब्दों में राग द्वेष को हटाने वाला पुरुष श्रोत्रेन्द्रिय मुण्ड कहा जाता है।

इसी प्रकार चच्चुरिन्द्रिय मुग्ड त्रादि का स्वरूप भी समम्भना चाहिये। ये पाँचों भाव मुग्ड हैं।

( ठाणांग ५ सूत्र ४४३ )

# ३६५--पाँच प्रकार के मुराड:---

- (१) क्रोध ग्रएड ।
- (२) मान मुएड।
- (३) माया म्रुएड । (४) लोभ म्रुएड ।

## (५) सिर ग्रुएड ।

मन से क्रोध, मान, माया और लोभ की हटाने वाले पुरुष क्रमशः क्रोध मुण्ड, मान मुण्ड, माया मुण्ड श्रौर लोभ ग्रुएड हैं। सिर से केश त्र्रालग करने वाला पुरुष सिर मुगड है।

इन पाँचों में सिर भुगड द्रव्य भुगड है श्रीर शेष चार भाव म्रागड हैं।

(ठाणांग ५ सूत्र ४४३)

# ३६६--पाँच निर्ग्रन्थः-

ग्रन्थ दो प्रकार का है। श्राभ्यन्तर श्रीर बाह्य। मिध्यात्व त्रादि त्राभ्यन्तर ग्रन्थ है त्रीर धर्मीपकरण के सिवा शेष धन धान्यादि बाह्य ग्रन्थ है। इस प्रकार बाह्य अीर श्राभ्यन्तर प्रन्थ से जो मुक्त है वह निर्प्रन्थ कहा जाता है।

निर्प्रन्थ के पाँच भेदः—

- (१) पुलाक। (२) बकुश।
- (३) कुशील। (४) निर्प्रन्थ।

(५) स्नातक।

(१) पुलाक:-दाने से रहित धान्य की भूसी को पुलाक कहते हैं। वह नि:सार होती है। तप त्रीर श्रुत के प्रमाव से प्राप्त, संघादि के प्रयोजन से बल (सेना) बाहन सहित चक्रवर्ती आदि के मान को मर्दन करने वाली लिंध के प्रयोग और ज्ञानादि के अतिचारों के सेवन द्वारा संयम को पुलाक की तरह निस्सार करने वाला साधु पुलाक कहा जाता है। पुलाक के दो भेद होते हैं—

(१) लब्धि पुलाक । (२) प्रति सेवा पुलाक ।

लिंघ का प्रयोग करने वाला साधु लिंध पुलाक है श्रीर ज्ञानादि के श्रतिचारों का सेवन करने वाला साधु प्रति सेवा पुलाक है। (भगवती शतक २४ उद्देशा ६)

- (२) बकुश:—बकुश शब्द का ऋर्थ है शबल ऋर्थीत् चित्र वर्ण । शरीर और उपकरण की शोभा करने से जिसका चारित्र शुद्धि श्रीर दोषों से मिला हुआ अत एव अनेक प्रकार का है वह बकुश कहा जाता है । बकुश के दो भेद हैं—
  - (१) शरीर बकुश। (२) उपकरण वकुश।

शरीर बकुरा: निभूषा के लिये हाथ, पैर, मुँह आदि धोने वाला, आँख, कान, नाक आदि अवयवों से मैल आदि दूर करने वाला, दाँत साफ करने वाला, केश सँवारने वाला, इस प्रकार कायगुप्ति रहित साधु शरीर-बकुश है।

उपकरण बकुशः—विभूषा के लिये अकाल में चोलपट्टा आदि धोने वाला, धूपादि देने वाला, पात्र दरख आदि को तैलादि लगा कर चमकाने वाला साधु उपकरण बकुश है। ये दोनों प्रकार के साधु प्रभूत वस्त्र पात्रादि रूप ऋदि और यश के कामी होते हैं। ये सातामारव वाले होते हैं और इस लिये रात दिन के कर्तव्य अनुष्ठानों में पूरे सावधान नहीं रहते । इनका परिवार भी संयम से पृथक तैलादि से शरीर की मालिश करने वाला, केंची से केश काटने वाला होता है। इस प्रकार इनका चारित्र सर्व या देश रूप से दीचा पर्याय के छेद योग्य अतिचारों से मलीन रहता है।

- (३) कुशील:—उत्तर गुणों में दोष लगाने से तथा संज्वलन कषाय के उदय से दृषित चारित्र वाला साधु कुशील कहा जाता है। कुशील के दो भेद हैं—
  - (१) प्रतिसेवना कुशील ।
  - (२) कपाय कुशील।

प्रतिसेवना कुशील: चारित्र के प्रति अभिमुख होते हुए भी अजितेन्द्रिय एवं किसी तरह पिएड विशुद्धि, समिति भावना, तप, प्रतिमा आदि उत्तर गुर्खों की विराधना करने से सर्वज्ञ की आज्ञा का उद्घंघन करने वाला प्रतिसेवना कुशील है।

कषाय कुशीलः—संज्वलन कषाय के उदय से सकषाय चारित्र वाला साधु कषाय कुशील कहा जाता है।

(४) निर्प्रन्थ--प्रन्थ का अर्थ मोह है। मोह से रहित साधु निर्प्रन्थ कहलाता है। उपशान्त मोह और चीगा मोह के मेद से निर्प्रन्थ के दो भेद हैं। (५) स्नातक:—शुक्रध्यान द्वारा सम्पूर्ण घाती कर्मों के समृह को चय करके जो शुद्ध हुए हैं वे स्नातक कहलाते हैं। सयोगी और अयोगी के भेद से स्नातक भी दो प्रकार के होते हैं।

( ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४४४ )

(भगवती शतक २५ उद्देशा ६)

३६७-- पुलाक ( प्रति सेवा पुलाक ) के पाँच भेद:--

- (१) ज्ञान पुलाक। (२) दर्शन पुलाक।
- (३) चारित्र पुलाक। (४) लिङ्ग पुलाक।

(५) यथा सूच्म पुलाक ।

- (१) ज्ञान पुलाक:--रखलित, मिलित त्रादि ज्ञान के त्रातिचारों का सेवन कर संयम की त्रासार करने वाला साधु ज्ञान पुलाक कहलाता है।
- (२) दर्शन पुलाक:-कुतीर्थ परिचय त्रादि समिकत के अतिचारों का सेवन कर संयम को असार करने वाला साधु दर्शन पुलाक है।
- (३) चारित्र पुलाक:-पूल गुण त्रौर उत्तर गुणों में दोष लगा कर चारित्र की विराधना करने वाला साधु चारित्र पुलाक है।
- (४) लिङ्ग पुलाक:—शास्त्रों में उपदिष्ट साधु-लिङ्ग से अधिक धारण करने वाला अथवा निष्कारण अन्य लिङ्ग को धारण करने वाला साधु लिङ्ग पुलाक है।
- (५) यथा स्ट्रम पुलाक: कुछ प्रमाद होने से मन से अकल्पनीय यहण करने के विचार वाला साधु यथा स्ट्रम पुलाक है।

# त्रथवा उपरोक्त चारों मेदों में ही जो थोड़ी थोड़ी

विराधना करता है वह यथासूच्म पुलाक कहलाता है। (ठाणांग ४ उदेशा ३ सत्र ४४४)

(भगवती शतक २५ उद्देशा ६)

## ३६८-चकुश के पाँच भेदः-

- (१) त्राभोग बकुश। (२) त्रानाभोग बकुश।
- (३) संवृत बकुश। (४) त्रसंवृत बकुश।

(५) यथा सूच्म बकुश।

- (१) त्राभोग बकुश:—शरीर त्रीर उपकरण की विभूषा करना साधु के लिए निषिद्ध है। यह जानते हुए भी शरीर त्रीर उपकरण की विभूषा कर चारित्र में दोष लगाने वाला साधु त्राभोग बकुश है।
- (२) अनाभोग बकुशः—अनजान में अथवा सहसा शरीर और उपकरण की विभूषा कर चारित्र को दूषित करने वाला साधु अनाभोग बकुश है।
- (३) संवृत बकुशः—छिप कर शरीर और उपकरण की विभूषा कर दोष सेवन करने वाला साधु संवृत बकुश है ।
- (४) असंवृत बकुश:--प्रकट रीति से शरीर और उपकरण की विभूषा रूप दोप सेवन करने वाला साधु असंवृत बकुश है।
- (४) यथा स्रन्म बकुशः मूल गुण और उत्तर गुण के सम्बन्ध में प्रकट या अप्रकट रूप से कुछ प्रमाद सेवन करने वाला, आँख का मैल आदि दूर करने वाला साधु यथा सन्म बकुश कहा जाता है।

(ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४५)

- ३६६--कुशील के पाँच भेद:-प्रतिसेवना कुशील श्रीर कषाय कुशील के पाँच पाँच भेद हैं--
  - (१) ज्ञान कुशील (२) दर्शन कुशील
  - (३) चारित्रकुशील (४) लिङ्गकुशील

(५) यथासूच्म कुशील

ज्ञान, दर्शन, चारित्र श्रीर लिङ्ग से त्राजीविका कर इनमें दोष लगाने वाले क्रमश: प्रतिसेवना की श्रपेचा ज्ञान कुशील, दर्शन कुशील, चारित्र कुशील श्रीर लिङ्ग कुशील हैं।

यथा सूच्म कुशील:—यह तपस्वी है। इस प्रकार प्रशंसा से हर्षित होने वाला प्रतिसेवना की अपेदा यथा सूच्म कुशील है।

कपाय कुशील के भी ये ही पाँच भेद हैं। इसका स्वरूप इस प्रकार है:--

- (१) ज्ञान कुशील:—संज्वलन क्रोधादि पूर्वक विद्यादि ज्ञान का प्रयोग करने वाला साधु ज्ञान कुशील है।
- (२) दर्शनकुशील:—संज्वलन क्रोधादि पूर्वक दर्शन (दर्शन-प्रन्थ) का प्रयोग करने वाला साधु दर्शन कुशील है।
- (३) चारित्र कुशील:--संज्वलन कषाय के त्रावेश में किसी को शाप देने वाला साधु चारित्र कुशील है ।
- (४) लिङ्ग कुशील: संज्वलन कषाय वश अन्य लिङ्ग धारण करने वाला साधु लिङ्ग कुशील है।
- (५) यथा स्रूच्म कुशील:—मन से संज्वलन कषाय करने वाला साधु यथा स्रूचम कुशील है।

#### अथवा:---

संज्वलन कषाय सहित होकर ज्ञान, दर्शन, चारित्र और लिङ्ग की विराधना करने वाले कमशः ज्ञान कुशील, दर्शन कुशील, चारित्र कुशील और लिङ्ग कुशील हैं। एवं मन से संज्वलन कषाय करने वाला यथास्रूच्म कषाय कुशील है।

लिङ्ग कुशील के स्थान में कहीं २ तप कुशील है।

- ३७०-- निर्यन्थ के पाँच मेदः--
  - (१) प्रथम समय निर्घन्थ । (२) अप्रथम समय निर्घन्थ ।
  - (३) चरम समय निर्धन्थ । (४) अचरम समय निर्धन्थ ।

# (५) यथासूच्म निर्मन्थ ।

- (१) प्रथम समय निर्घन्थः—ग्रन्तर्मुहूर्त प्रमाग निर्घन्थ काल की समय राशि में से प्रथम समय में वर्तमान निर्घन्थ प्रथम समय निर्घन्थ है।
- (२) अप्रथम समय निर्मन्थः—प्रथम समय के सिवा शेष समयों में वर्तमान निर्मन्थ अप्रथम समय निर्मन्थ है।

ये दोनों भेद पूर्वानुपूर्वी की अपेदा है।

- (३) चरम समय निर्यन्थः श्रन्तिम समय में वर्तमान निर्यन्थ चरम समय निर्यन्थ है।
- (४) अचरम समय निर्मन्थः अन्तिम समय के सिवा शेष समयों में वर्तमान निर्मन्थ अचरम समय निर्मन्थ है। ये दोनों मेद पश्चानुपूर्वी की अपेबा है।

(५) यथास्रच्म निर्मन्थः—प्रथम समय आदि की अपेदा विना सामान्य रूप से सभी समयों में वर्तमान निर्मन्थ यथास्रच्म निर्मन्थ कहलाता है।

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४४४)

- ३७१--रनातक के पाँच मेद:--
  - (१) अच्छवि।
  - (२) अशबल।
  - (३) अकर्माश ।
  - (४) संशुद्ध ज्ञान दर्शनधारी ऋरिहन्त जिन केवली ।
  - (५) अपरिश्रावी।
- (१) अञ्जिति:—रनातक काय योग का निरोध करने से अवि अर्थात् शरीर रहित अथवा व्यथा (पीडा) नहीं देने वाला होता है।
- (२) अशवल:—रनातक निरतिचार शुद्ध चारित्र को पालता है। इस लिये वह अशवल होता है।
- (३) त्रकर्माश:—घातिक कर्मी का चय कर डालने से स्नातक त्रकर्माश होता है।
- (४) संशुद्ध ज्ञान दर्शनधारी अरहिन्त जिन केवली: दूसरे ज्ञान एवं दर्शन से असम्बद्ध अत एव शुद्ध निष्कलंक ज्ञान और दर्शन धारक होने से स्नातक संशुद्ध ज्ञान दर्शनधारी होता है। वह पूजा योग्य होने से अरिहन्त, कषायों का विजेता होने से जिन, एवं परिपूर्ण ज्ञान दर्शन चारित्र का स्वामी होने से केवली है।

(प्र) अपरिश्रावी—सम्पूर्ण काय योग का निरोध कर लेने पर स्नातक निष्क्रिय हो जाता है और कर्म प्रवाह रुक जाता है। इस लिये वह अपरिश्रावी होता है।

> (ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४५) (भगवती शतक २५ उद्देशा ६)

३७२---पाँच प्रकार के श्रमण:---

पाँच प्रकार के साधु श्रमण नाम से कहे जाते है-

- (१) निर्मन्थ। (२) शाक्य।
- (३) तापस । (४) गैरुक।

(५) त्राजीविक।

- (१) निर्श्रन्थ:—जिन-प्रवचन में उपिद्ष पाँच महाव्रत, पाँच समिति, तीन गुप्ति श्रादि साधु क्रिया का पालन करने वाले जैन मुनि निर्श्रन्थ कहलाते हैं।
- (२) शाक्य:—बुद्ध के अनुयायी साधु शाक्य कहलाते हैं।
- (३) तापस:—जटाधारी, जंगलों में रहने वाले संन्यासी तापस कहलाते हैं ।
- (४) गैरुक-गेरुए रंग के वस्त्र पहनने वाले त्रिदएडी साधु गैरुक कहलाते हैं।
- (५) त्राजीविक—गोशालक मत के त्रनुयायी साधु त्राजीविक कहलाते हैं।

( प्रवचन सारोद्धार प्रथम भाग वृष्ठ २१२ )

३७३—वनीपक की व्याख्या श्रीर भेद:—
दूसरों के श्रागे अपनी दुर्दशा दिखाकर श्रनुकूल

भाषण करने से जो द्रव्य मिलता है उसे वनी कहते हैं । वनी को भोगने वाला साधु वनीपक कहलाता है।

#### त्रथवाः--

प्राय: दाता के माने हुए श्रमणादि का अपने को भक्त बता कर जो आहार मांगता है वह वनीपक कहलाता है।

वनीपक के पाँच भेद-

- (१) त्र्रातिथि वनीपक। (२) कृपण वनीपक।
- (३) ब्राह्मण वनीपक। (४) श्वा वनीपक। (४) श्रमण वनीपक।
- (१) त्रातिथि वनीपक:—भोजन के समय पर उपस्थित होने वाला मेहमान त्रातिथि कहलाता है। त्रातिथि-भक्त दाता के त्रागे त्रातिथिदान की प्रशंसा करके त्राहारादि चाहने वाला त्रातिथि वनीपक है।
- (२) कृपण वनीपक:—जो दाता कृपण, दीन, दुःखी पुरुषों का भक्त है अर्थात् ऐसे पुरुषों को दानादि देने में विश्वास करता है। उसके आगे कृपण दान की प्रशंसा करके आहारादि लेने वाला एवं भोगने वाला कृपण वनीपक है।
- (३) ब्राह्मण वनीपक:—जो दाता ब्राह्मणों का भक्त है । उसके आगे ब्राह्मण दान की प्रशंसा करके आहारादि लेने वाला एवं भोगने वाला ब्राह्मण वनीपक कहलाता है ।
- (४) श्वा वनीपक कुत्ते, काक, आदि को आहारादि देने में पुराय समक्तने वाले दाता के आगे इस कार्य की प्रशंसा

करके ब्राहारादि लेने वाला एवं भोगने वाला श्वा-वनीपक कहलाता है।

(५) श्रमण वनीपक:—श्रमण के पाँच भेद कहे जा चुके हैं। जो दाता श्रमणों का भक्त है उसके त्रागे श्रमण-दान की प्रशंसा करके त्राहारादि प्राप्त करने वाला श्रमण-वनीपक है।

( ठाएांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४५४ )

३७४--वस्त्र के पाँच भेद:--

निर्घन्थ और निर्घन्थी को पाँच प्रकार के वस्त्र प्रहण करना और सेवन करना कल्पता है। वस्त्र के पाँच प्रकार ये हैं:--

- (१) जाङ्गिमक। (२) भाङ्गिक।
- (३) सानक। (४) पोतक।

(५) तिरीडपट्ट ।

- (१) जाङ्गिमक:—त्रस जीवों के रोमादि से बने हुए वस्त्र जाङ्गिमक कहलाते हैं। जैसे:—कम्बल वगैरह।
- (२) भाङ्गिक:—- अलसी का बना हुआ वस्त्र भाङ्गिक कहलाता है।
- (३) सानक:--सन का बना हुआ वस्त्र सानक कहलाता है।
- (४) पोतक:--कपास का बना हुआ वस्त्र पोतक कहलाता है।
- (५) तिरीडपट्ट:—तिरीड़ दृत्त की छाल का बना हुआ कपड़ा तिरीड़ पट्ट कहलाता है।

इन पाँच प्रकार के वस्त्रों में से उत्सर्ग रूप से तो कपास और ऊन के बने हुए दो प्रकार के अल्प मृल्य के वस्त्र ही साधु के यहण करने योग्य हैं।

(ठागांग ५ उदेशा ३ सूत्र ४४६)

## ३७५---ज्ञान के पाँच मेद:--

- (१) मित ज्ञान । (२) श्रुतज्ञान । (३) श्रविध ज्ञान । (४) मनः पर्यय ज्ञान ।

#### (५) केवल ज्ञान ।

- (१) मित ज्ञान (त्र्राभिनिबोधिक ज्ञान):--इन्द्रिय और मन की सहायता से योग्य देश में रही हुई वस्तु को जानने वाला ज्ञान मतिज्ञान ( त्र्याभिनिबोधिक ज्ञान ) कहलाता है।
- (२) श्रुतज्ञान:-वाच्य-वाचक भाव सम्बन्ध द्वारा शब्द से सम्बद्ध अर्थ को ग्रहण कराने वाला इन्द्रिय मन कारणक ज्ञान श्रुतज्ञान है। जैसे इस प्रकार कम्बुग्रीवादि त्र्याकार वाली वस्तु जलधारणादि क्रिया में समर्थ है ऋौर घट शब्द से कही जाती है। इत्यादि रूप से शब्दार्थ की पर्यालोचना के बाद होने वाले त्रैकालिक सामान्य परिणाम को प्रधानता देने वाला ज्ञान श्रुत ज्ञान है।

#### अथवाः--

मित ज्ञान के अनन्तर होने वाला, और शब्द तथा अर्थ की पर्यालोचना जिसमें हो ऐसा ज्ञान श्रुतज्ञान कहलाता है। जैसे कि घट शब्द के सुनने पर अथवा आँख से घड़े के देखने पर उसके बनाने वाले का. उसके रंग का श्रीर इसी प्रकार तत्सम्बन्धी भिन्न भिन्न विषयों का विचार करना श्रुतज्ञान है।

- (३) अवधि ज्ञान:-इन्द्रिय तथा मन की सहायता विना, मर्यादा को लिये हुए रूपी द्रव्य का ज्ञान करना अवधि ज्ञान कहलाता है।
- (४) मन: पर्यय ज्ञान: इन्द्रिय और मन की सहायता के विना मर्यादा को लिये हुए संज्ञी जीवों के मनोगत भावों का जानना मन: पर्यय ज्ञान है।
- (५) केवल ज्ञान:—मित त्रादि ज्ञान की त्र्यपेद्या विना, त्रिकाल एवं त्रिलोक वर्ती समस्त पदार्थी को युगपत् हस्तामलकवत् जानना केवल ज्ञान है।

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४६३ ) (कर्म मन्थ प्रथम भाग)

( नंदी सूत्र टीका )

#### ३७६--केवली के पाँच अनुतर:--

केवल ज्ञानी सर्वज्ञ भगवान् में पाँच गुण अनुतर अर्थात् सर्वश्रेष्ठ होते हैं।

- (१) अनुतर ज्ञान। (२) अनुतर दर्शन।
- (३) अनुतर चारित्र। (४) अनुतर तप।

(५) अनुत्तर वीर्य्य ।

केवली भगवान् के ज्ञानावरणीय एवं दर्शनावरणीय कर्म के चय हो जाने से केवलज्ञान एवं केवल दर्शन रूप अनुत्तर ज्ञान, दर्शन होते हैं। मोहनीय कर्म के चय होने से अनुत्तर चारित्र होता है। तप चारित्र का भेद है। इस लिये अनुत्तर चारित्र होने से उनके अनुतर तप भी होता है। शैलेशी अवस्था में होने वाला शुक्लध्यान ही केवली के अनुत्तर तप है। वीर्यान्तराय कर्म के चय होने से केवली के अनुत्तर वीर्य्य होता है।

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ४१०)

३७७--- अवधिज्ञान या अवधिज्ञानी के चलित होने के पाँच बोल:--

पाँच बोलों से अवधिज्ञान द्वारा पदार्थों को देखते ही प्रथम समय में वह चिलत हो जाता है। अथवा अवधिज्ञान- द्वारा पदार्थों का ज्ञान होने पर प्रारम्भ में ही अवधिज्ञानी 'यह क्या ?' इस तरह मोहनीय कर्म का च्चय न होने से विस्मयादि से दङ्ग रह जाता है।

- (१) अवधिज्ञानी थोड़ी पृथ्वी देख कर 'यह क्या ?' इस प्रकार आश्चर्य्य से सुब्ध हो जाता है क्योंकि इस ज्ञान के पहले वह विशाल पृथ्वी की सम्भावना करता था।
- (२) अत्यन्त प्रचुर कुंथुओं की राशि रूप पृथ्वी देख कर विरमय और दयावश अवधिज्ञानी चिकत रह जाता है।
- (३) बाहर के द्वीपों में होने वाले एक हज़ार योजन परिमाण के महासर्प को देखकर विरुमय और भयवश अवधिज्ञानी घवरा उठता है।
- (४) देवता को महाऋदि, द्युति, प्रभाव, वल और सौख्य सहित देखकर अवधिज्ञानी आश्चर्यान्त्रित हो जाता है।

(भ) अविश्वानी पुरों (नगरों) में पुराने विस्तीर्ण, बहुमूल्य रत्नादि से भरे हुए खजाने देखता है। उनके स्वामी नष्ट हो गये हैं। स्वामी की सन्तान का भी पता नहीं है न उनके कुल, गृह आदि ही हैं। खजानों के मार्ग भी नहीं है और 'यहां खजाना है' इस प्रकार खजाना का निर्देश करने वाले चिह्न भी नहीं रहे हैं। इसी प्रकार प्राम, आकर, नगर, खेड़, कर्वट, द्रोग्गम्रख, पाटन, आश्रम, संवाह, सिलवेश, त्रिकोग्ग मार्ग, तीन चार और अनेक पथ जहां मिलते हैं ऐसे मार्ग, राजमार्ग, गलियें, नगर के गटर (गन्दी नालियां), रमशान, सने घर, पर्वत की गुफा, शान्ति गृह, उपस्थान गृह, भवन और घर इत्यादि स्थानों में पड़े हुए बहुमूल्य रत्नादि के निधान अविश्वानी देखता है। अदृष्ट पूर्व इन निधानों को देखकर अनिध्वानी विस्मय एवं लोभवश चंचल हो उठता है।

( ठाणांग ४ उद्देशा १ सूत्र ३६४ )

३७८--ज्ञानावरखीय की व्याख्या त्रीर उसके पाँच भेद:--

ज्ञान के आवरण करने वाले कर्म को ज्ञानावरणीय कहते हैं । जिस प्रकार आंख पर कपड़े की पट्टी लपटने से वस्तुओं के देखने में रुकावट हो जाती है । उसी प्रकार ज्ञानावरणीय कर्म के प्रभाव से आत्मा को पदार्थों का ज्ञान करने में रुकावट पड़ जाती है । परन्तु यह कर्म आत्मा को सर्वथा ज्ञानशून्य अर्थात् जड़ नहीं कर देता । जैसे घने वादलों से सूर्य के ढँक जाने पर भी सूर्य का, दिन रात पताने वाला, प्रकाश तो रहता ही है । उसी प्रकार ज्ञाना- वरणीय कर्म से ज्ञान के ढक जाने पर भी जीव में इतना ज्ञानांश तो रहता ही है कि वह जड़ पदार्थ से पृथक् समभा जा सके।

# ज्ञानावरणीय कर्म के पाँच भेद-

- (१) मति ज्ञानावरगीय । (२) श्रुत ज्ञानावरगीय ।
- (३) त्रवधि ज्ञानावरणीय । (४) मनः पर्यय ज्ञानावरणीय । (४) केवल ज्ञानावरणीय ।
- (१) मित ज्ञानावरणीय:—मित ज्ञान के एक अपेचा से तीन सी चालीस भेद होते हैं। इन सब ज्ञान के भेदों का आवरण करने वाले कर्मों को मित ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।
- (२) श्रुत ज्ञानावरणीय:—चौदह अथवा बीस भेद वाले श्रुतज्ञान का त्रावारण करने वाले कर्मों को श्रुत ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।
- (३) अविध ज्ञानावरणीय:—भव प्रत्यय और गुण प्रत्यय तथा अनुगामी, अननुगामी आदि भेद वाले अविध्ञान के आवारक कर्मों को अविध ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।
- (४) मनः पर्यय ज्ञानावरणीयः—ऋजुमित श्रौर विपुलमित भेद वाले मनःपर्यय ज्ञान का श्राच्छादन करने वाले कर्मों को मनःपर्यय ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।
- (५) केवल ज्ञानावरणीय:—केवल ज्ञान का आवरण करने वाले कर्मों को केवल ज्ञानावरणीय कर्म कहते हैं।

# इन पाँच ज्ञानावरणीय कर्मों में केवल ज्ञानावरणीय सर्व घाती है और शेष चार कर्म देशघाती हैं।

(ठाणांग ५ उदेशा ३ सूत्र ४६४)

(कर्मप्रनथ प्रथम भाग)

# ३७६--परोच प्रमाण के पाँच भंद:--

- (१) रमृति । (२) प्रत्यभिज्ञान ।
- (३) तर्क । (४) त्रनुमान ।

#### (५) श्रागम ।

- (१) स्मृति:-पहले जाने हुए पदार्थ को याद करना स्मृति है।
- (२) प्रत्यभिज्ञान:— स्मृति श्रीर प्रत्यत्त के निषयभूत पदार्थ में जोड़ रूप ज्ञान को प्रत्यभिज्ञान कहते हैं । जैसे:—यह वही मनुष्य है जिसे कल देखा था।
- (३) तर्क: अविनाभाव सम्बन्ध रूप व्याप्ति के ज्ञान को तर्क कहते हैं। साधन (हेतु) के होने पर साध्य का होना, और साध्य के न होने पर साधन का भी न होना अविनाभाव सम्बन्ध है। जैसे: — जहाँ जहाँ धूम होता है वहाँ वहाँ अप्नि होती है और जहाँ अप्नि नहीं होती वहाँ धूम भी नहीं होता।
- (४) अनुमान:—साधन से साध्य के ज्ञान को अनुमान कहते हैं । जैसे:-धूम को देख कर अग्नि का ज्ञान ।

जिसे हम सिद्ध करना चाहते हैं वह साध्य है और जिस के द्वारा साध्य सिद्ध किया जाता है वह साधन है। साधन, साध्य के साथ अविनाभाव सम्बन्ध से रहता है। उसके होने पर साध्य अवस्य होता है और साध्य के अमाव में वह नहीं रहता । जैसे: - ऊपर के दृष्टान्त में धूम के सद्भाव में अग्नि का सद्भाव और अग्नि के अभाव में धूम का अभाव होता है। यहां धूम, अग्नि का साधन है।

## अनुमान के दो भेदः--

- (१) स्वार्थानुमान ।
- (२) परार्थानुमान ।

स्त्रयं साधन द्वारा साध्य का ज्ञान करना स्वार्थानुमान है। दूसरे को साधन से साध्य का ज्ञान कराने के लिए कहे जाने वाला प्रतिज्ञा, हेतु श्रादि वचन परार्थी-नुमान है।

(५) त्रागम: — त्राप्त (हितोपदेष्टा सर्वज्ञ भगवान् ) के वचन से उत्पन्न हुए पदार्थ-ज्ञान को त्रागम कहते हैं। उपचार से त्राप्त का वचन भी त्रागम कहा जाता है।

जो अभिधेय वस्तु के यथार्थ स्वरूप की जानता है, और जैसा जानता है उसी प्रकार कहता है। वह आप्त हैं। अथवा रागादि दोषों के चय होने की आप्ति कहते हैं। आप्ति से युक्त पुरुष आप्त कहलाता है।

(रत्नाकरावतारिका परिच्छेद ३ व ४ ]

## ३८०:-परार्थानुमान के पाँच ऋङ्ग:--

- (१) प्रतिज्ञा
- (२) हेतु।
- (३) उदाहरण (४) उपनय।
  - (५) निगमन ।
- (१) प्रतिज्ञाः—पद्म और साध्य के कहने को प्रतिज्ञा कहते हैं। जहाँ हम साध्य को सिद्ध करना चाहते हैं वह पद्म है यानि

साध्य के रहने के स्थान को पत्त कहते हैं। जैसे:—इस पर्वत में अग्नि है। यह प्रतिज्ञा वचन है। यहाँ अग्नि साध्य है क्योंकि इसे सिद्ध करना है और पर्वत पत्त है क्योंकि साध्य अग्नि को हम पर्वत में सिद्ध करना चाहते हैं।

- (२) हेतु:—साधन के कहने को हेतु कहते हैं। जैसे—'क्योंकि यह धूम वाला है'। यहाँ धूम, साध्य अग्नि को सिद्ध करने वाला होने से साधन हैं और साधन को कहने वाला यह वचन हेतु हैं।
- (३) उदाहरण:—-च्याप्ति पूर्वक दृष्टान्त का कहना उदाहरण है। जैसे—जहाँ जहाँ भूम होता है वहाँ वहाँ श्राप्ति होती है, जैसे रसोई घर। जहाँ श्राप्ति नहीं होती वहाँ भूम भी नहीं होता। जैसे:—तालाव।

जहाँ साध्य त्रौर साधन की उपस्थिति त्रौर त्रानु-पस्थिति दिखाई जाती है वह दृष्टान्त है । जैसे:-रसोई घर त्रौर तालाब ।

दशन्त के अन्वय और व्यतिरेक की अपेदा दो मेद हैं। जहाँ साधन की उपिस्थित में साध्य की उपिस्थित दिखाई जाय वह अन्वय दशन्त है। जैसे:—रसोई घर। जहाँ साध्य की अनुपिस्थित में साधन की अनुपिस्थित दिखाई जाय वह व्यतिरेक दशन्त है। जैसे:—तालाव।

- (४) उपनय:-पन्न में हेतु का उपसंहार करना उपनय है। जैसे:-यह पर्वत भी धृम वाला है।
- (५) निगमन: नतीजा निकाल कर पद्म में साध्य को दुहराना निगमन है । जैसे: -- 'इस लिये इस पर्वत में भी अग्नि

हैं '। इस प्रकार के वाक्य का प्रयोग निगमन कहलाता है। (रत्नाकरावतारिका परिच्छेद ३)

३८१--स्वाध्याय की व्याख्या श्रीर भेदः--

शोभन रीति से मर्यादा पूर्वक अस्वाध्याय काल का परिहार करते हुए शास्त्र का अध्ययन करना स्वाध्याय है। स्वाध्याय के पाँच भेदः-

- (१) वाचना (२) पृच्छना ।
- (३) परिवर्त्तना (४) अनुप्रेद्या ।

(५) धर्म कथा।

- (१) वाचना:--शिष्य को सूत्र ऋर्थ का पढ़ाना वाचना है।
- (२) पृच्छनाः—वाचना प्रहण करके संशय होने पर पुनः पूंछना पृच्छना है। या पहले सीखे हुए स्त्रादि ज्ञान में शंका होने पर प्रश्न करना पृच्छना है।
- (३) परिवर्त्तनाः—पढ़े हुए भूल न जाँय इस लिये उन्हें फरेना परिवर्त्तना है।
- (४) अनुप्रेचा:--सीखे हुए सूत्र के अर्थ का विस्मरण न हो जाय इस लिये उसका बार बार मनन करना अनुप्रेचा है।
- (५) धर्मकथा:--उपरोक्त चारों प्रकार से शास्त्र का अभ्यास करने पर भव्य जीवों को शास्त्रों का व्याख्यान सुनाना धर्म कथा है।

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४६५)

३८२—सूत्र की वाचना देने के पाँच वोल यानि गुरु महाराज पाँच बोलों से शिष्य को सूत्र सिखावे-

- (१) शिष्यों को शास्त्र-ज्ञान का ग्रहण हो और इनके श्रुत का संग्रह हो, इस प्रयोजन से शिष्यों को वाचना देवे।
- (२) उपग्रह के लिये शिष्यों को वाचना देवे। इस प्रकार शास्त्र सिखाये हुए शिष्य श्राहार, पानी, वस्त्रादि शुद्ध गवेषणा द्वारा प्राप्त कर सकेंगे श्रीर संयम में सहायक होंगे।
- (३) सूत्रों की वाचना देने से मेरे कर्मों की निर्जरा होगी यह विचार कर वाचना देवे ।
- (४) यह सोच कर वाचना देवे कि वाचना देने से मेरा शास्त्र ज्ञान स्पष्ट हो जायगा।
- (५) शास्त्र का व्यवच्छेद न हो और शास्त्र की परम्परा चलती रहे इस प्रयोजन से वाचना देवे । (ठाणांग ४ खेरेशा ३ सूत्र ४६⊏)
- ३८३─- म्रुत्र सीखने के पाँच स्थान:--१-तत्त्वों के ज्ञान के लिये म्रुत्र सीखे । २-तत्त्वों पर श्रद्धा करने के लिये म्रुत्र सीखे ३-चारित्र के लिये म्रुत्र सीखे । ४-मिध्याभिनिवेश छोड़ने के लिये ऋथवा दूसरे से छुड़-वाने के लिये म्रुत्र सीखे ।
  - ५- सूत्र सीखने से यथावस्थित द्रव्य एवं पर्यायों का ज्ञान होगा इस विचार से सूत्र सीखे । (ठाणांग ५ उदेशा ३ सूत्र ४६⊏)
- ३८४--निरयार्वालका के पाँच वर्ग:--(१) निरयावलिका। (२) कप्प वडंसिया।

800

(३) पुष्फिया। (४) पुष्फ चूलिया। (४) विषहदशा।

(१) निरयावलिका:-प्रथम निरयावलिका वर्ग के दस अध्याय हैं।

(१) काल। (२) सुकाल।

(३) महाकाल। (४) कृष्ण्।

(५) सुकृष्ण । (६) महा कृष्ण ।

(७) वीर कृष्णा। (=) राम कृष्ण्।

(६) सेन कृष्ण। (१०) महा सेन कृष्ण।

उपरोक्त दस ही श्रेणिक राजा के पुत्र हैं। इनकी माताएं काली, सुकाली आदि कुमारों के सदश नाम वाली ही हैं। जिनका वर्णन अन्तकृद्शा स्त्र में हैं। श्रेणिक राजा ने कृणिक कुमार के सगे भाई वेहल्ल कुमार को एक सेचानक गन्ध-हस्ती और एक अठारह लड़ी हार दिया था। श्रेणिक राजा की मृत्यु होने पर कृणिक राजा हुआ। उसने रानी पद्मावती के आग्रह वश वेहल्ल कुमार से वह सेचानक गन्ध-हस्ती और अठारह लड़ी हार मांगा। इस पर वेहल्ल कुमार ने अपने नाना चेड़ा राजा की शरण ली। तत्पश्चात् कृणिक राजा ने इनके लिये काल सुकाल आदि दस भाइयों के साथ महाराजा चेड़ा पर चढ़ाई की। नव मिल्ल नव लिच्छवी

राजाओं ने चेड़ा राजा का साथ दिया। दोतों के बीच रथम्सल संग्राम हुआ। ये दस ही भाई इस युद्ध में काम आये और मर कर चौथी नरक में उत्पन्न हुए। वहां से आयु पूरी होने पर ये महा विदेह चेत्र में जन्म लेंगे और सिद्ध होंगे।

| (२) ऋष | वडंसिया:कप्प | वडंसिया नामक | द्वितीय वर्ग व | के दस |
|--------|--------------|--------------|----------------|-------|
| ग्रध्य | यन हैं।      |              |                |       |
| (0)    | तरा ।        | (a) II       | रापदा ।        |       |

(2) पद्म (2) महापद्म (3)

(३) भद्र । (४) सुभद्र ।

(५) पद्मभद्र । (६) पद्मसेन ।

(७) पद्मगुल्म। (८) नलिनी गुल्म।

(६) त्रानन्द । (१०) नन्दन ।

ये दमों निरयाविलका वर्ग के दस कुमारों के पुत्र हैं। इनकी माताएं इन्हीं के नाम वाली हैं। इन्होंने भगवान् महावीर के पास दीचा ली। प्रथम दो कुमारों ने पाँच वर्ष दीचा पर्याय पाली। तीसरे, चौथे और पाँचवें कुमार ने चार वर्ष और छठे, सातवें, आठवें कुमार ने तीन वर्ष तक दीचा-पर्याय पाली। अन्तिम दो कुमारों की दो दो वर्ष की दीचा-पर्याय पाली। अन्तिम दो कुमारों की दो दो वर्ष की दीचा-पर्याय है। पहले आठ कुमार कमशः पहले से आठवें देवलोक में उत्पन्न हुए। नववां कुमार दसवें देवलोक में और दसवां कुमार वारहवें देवलोक में उत्पन्न हुआ। ये सभी देवलोक से चव कर महाविदेह चेत्र में जन्म प्रहण करेंगे। और वहां से सिद्धगति (मोच) को प्राप्त करेंगे।

(३) पुष्फिया:-- तृतीय वर्ग पुष्फिया के दस अध्ययन हैं।

(१) चन्द्र। (२) सूर्य।

(३) शुक्र । (४) बहुपुत्रिका ।

(५) पूर्णभद्र । (६) मश्चिभद्र ।

(७) दत्त। (=) शिव।

(६) बल । (१०) अनाहत ।

चन्द्र, सूर्य और शुक्र ज्योतिषी देव हैं। बहुपुत्रिका सौधर्म्म देवलोक की देवी है। पूर्णभद्र, मणिभद्र, दत्त, शिव, बल और अनादत ये छहों सौधर्म्म देवलोक के देव हैं।

भगवान महावीर राजगृह नगर के गुणशील चैत्य में विराजते थे। वहाँ ये सभी भगवान महावीर के दर्शन करने के लिये आये और नाटक आदि दिखला कर भगवान को वन्दना नमस्कार कर वापिस यथास्थान चले गये। गौतम स्वामी के पूछने पर भगवान महावीर स्वमी ने इनके पूर्व भव बताये और कहा कि ऐसी करणी (तप.आदि किया) करके इन्होंने यह ऋदि पाई है। भगवान ने यह भी बताया कि इस भव से चव कर ये चन्द्र, सूर्य और शक महाविदेह चेत्र में जन्म लेकर सिद्ध होंगे। बहुपत्रिका देवी देवलोक से चन कर सोमा ब्राह्मशी का भव करेगी। वहाँ उसके बहत बाल बच्चे होंगे। बाल बच्चों से धबरा कर सोमा ब्राह्मशी सबता आय्यी के पास दीचा लेगी श्रीर सौधर्म्म देवलोक में सामानिक सोमदेव रूप में उत्पन्न होगी। वहाँ से चव कर वह महा-विदेह च्रेत्र में जन्म लेगी और सिद्ध होगी । प्रर्णभद्र, मिशामद्र आदि छहों देवता भी देवलोक से चव कर महाविदेह चेत्र में जन्म लेंगे और वहाँ से मुक्ति की प्राप्त होंगे।

इस वर्ग में शुक्र और बहुपुत्रिका देवी के अध्ययन बड़े हैं। शुक्र पूर्व भव में सोमिल बाह्मण था। सोमिल के भव की कथा से तत्कालीन ब्राह्मण संन्यासियों के अनेक प्रकार और उनकी चर्या आदि का पता लगता है। इस कथा में ब्राह्मणों के क्रिया-काएड और अनुष्ठानों से जैन व्रत नियमों की प्रधानता बताई गई है। बहुपुत्रिका के पूर्व भव सुभद्रा की कथा से यह ज्ञात होता है कि विना बाल बच्चों वाली स्त्रियों बच्चों के लिये कितनी तरसती हैं और अपने को हतभाग्या समभती हैं। बहुपुत्रिका के आगामी सोमा ब्राह्मणी के भव की कथा से यह मालूम होता है कि अधिक बाल बच्चों वाली स्त्रियों वाल बच्चों से कितनी घवरा उठती हैं। आदि आदि।

- (४) पुष्फ चूलियाः—चतुर्थ वर्ग पुष्फ चूलिया के दस अध्य-यन हैं।
  - (१) श्री। (२) ही।
  - (३) धृति । (४) कीर्ति ।
  - (५) बुद्धि। (६) लच्मी।
  - (७) इला देवी। (८) सुरा देवी।
  - (E) रस देवी । (१०) गन्ध देवी ।

ये दस ही प्रथम सौधर्म देवलोक की देवियों हैं। इनके विमानों के वे ही नाम हैं जो कि देवियों के हैं। इस वर्ग में श्री देवी की कथा विस्तार से दी गई है।

श्री देवी राजग्रह नगर के गुगाशील चैत्य में विराजमान भगवान् महावीर स्वामी के दर्शनार्थ आई। उसने बत्तीस प्रकार के नाटक बताये और भगवान की वन्दना नमस्कार कर वापिस त्रपने स्थान पर चली गई। गौतम स्वामी के पूछने पर भगवान ने श्री देवी का पूर्व भव बताया । पूर्व भव में यह राजगृह नगर के सुदर्शन गाथा-पति की पुत्री थी। इसका नाम भूता था। उसने भगवान पार्श्वनाथ का उपदेश सुना और संसार से विरक्त होगई। उसने दीना ली और पुष्प चूला आर्ट्या की शिष्या हुई। किसी समय उसे सर्वत्र अशुचि ही अशुचि दिखाई देने लगी। फिर वह शौच धर्म्भ वाली होगई और शरीर की श्रश्रपा करने लगी । वह हाथ, पैर आदि शरीर के अवयवों की. सोने बैठने त्रादि के स्थानों को बारबार धोने लगी त्रीर खुब साफ रखने लगी। पृष्प चूला आर्ट्या के मना करने पर भी वह उनसे अलग रहने लगी। इस तरह बहुत वर्ष तक दीचा पर्याय पाल कर अन्त समय में उसने आलोचना, प्रतिक्रमण किये विना ही संथारा किया, और काल धर्म्भ को प्राप्त हुई। भगवान् ने फरमाया यह करणी करके श्री देवी ने यह ऋदि पाई है और यहाँ से चव कर महाविदेह चेत्र में जन्म लेकर सिद्धगति की प्राप्त होगी।

शेष नव अध्ययन भी इसी तरह के हैं। इनके पूर्व-भव के नगर, चैत्य, माता पिता और खुद के नाम संग्रहणी सूत्र के अनुसार ही हैं। सभी ने भगवान् पार्श्वनाथ के पास दीचा ली और पुष्प चूला आर्या की शिष्या हुईं। सभी श्री देवी की तरह शौच और शुश्रूषा धर्म वाली हो गईं। यहाँ से चव कर ये सभी श्री देवी की तरह ही महाविदेह चेत्र में जन्म लेंगी और सिद्ध पद को प्राप्त करेंगी।

| (५) वरिहद्साःपश्चम वर्ग वरिह | दसा के बारह | ऋध्ययन हैं- | - |
|------------------------------|-------------|-------------|---|
|------------------------------|-------------|-------------|---|

| (१) निमद । (२) | मात्र्याग्। |  |
|----------------|-------------|--|
|----------------|-------------|--|

इनमें पहले अध्ययन की कथा विस्तार पूर्वक दी गई हैं। शेप ग्यारह अध्ययन के लिये संग्रहणी की सूचना दी है।

निमद कुमार द्वारिका नगरी के बलदेव राजा की रेवती रानी के पुत्र थे। भगवान् श्रारिष्टनेमि के द्वारिका नगरी के नन्दन वन में पधारने पर निसद कुमार ने भगवान् के दर्शन किये और उपदेश श्रवण किया। उपदेश सुन कर कुमार ने श्रावक के बारह वत श्रङ्गीकार किये। प्रधान शिष्य वरदत्त श्रणगार के पूछने पर भगवान् पार्श्वनाथ ने निसद कुमार के पूर्वभव की कथा कही। पूर्वभव में निसद कुमार भरतत्त्वेत्र के रोहीडक नामक नगर में महाबल राजा के यहाँ पद्मावती रानी की कुन्ति से पुत्र रूप में उत्पन्न हुए। इनका नाम वीरङ्गद था। इन्होंने सिद्धार्थ श्राचार्य्य के पास दीन्ना ली। ४५ वर्ष की दीन्ना-पर्याय पाल कर वीरङ्गद कुमार ने संथारा किया और ब्रह्म देवलोक में देवता हुए। वहाँ से चव कर ये निसद कुमार हुए हैं।

बाद में निसद कुमार ने भगवान् अरिष्टनेमि के पास दीचा ली। नौ वर्ष तक दीचा पर्याय पाल कर वे संथारा करके काल धर्म को प्राप्त हुए और सर्वार्थसिद्ध विमान में देवता हुए।

वरदत्त अग्रगार के पूछने पर भगवान् अरिष्टनेमि ने वताया कि ये सर्वार्थिसिद्ध विमान से चव कर महाविदेह चेत्र में जन्म लेंगे। वहाँ दीचा लेकर वहुत वर्ष तक चारित्र पाल कर अन्त में एक मास की संलेखना करेंगे और मुक्ति को प्राप्त करेंगे।

(निर्यावलिका)

## ३८५—दग्धात्तर पाँच:—

काव्य में अन्तरों के शुभाशुभपने प्रध्यान दिया जाता है। अशुभ अन्तरों में भी पाँच अन्तर बहुत दृषित समक्ते जाते हैं। जो दग्धान्तर कहलाते हैं। पद्य के आदि में ये अन्तर न आने चाहिये। दग्धान्तर ये हैं:—

भ, ह, र, भ, प।

यदि छन्द का पहला शब्द देवता या मङ्गलवाची हो तो अशुभ अत्तरों का दोष नहीं रहता। अत्तर के दीर्घ कर देने से भी दग्धात्तर का दोष जाता रहता है।

(सरल पिङ्गल)

३८६--पाँच बोल खबस्थ साचात् नहीं जानताः--

- (१) धर्मास्तिकाय। (२) अधर्मास्तिकाय।
- (३) त्राकाशास्तिकाय। (४) शरीर रहित जीव।

(५) परमाणु पुदुगल ।

धर्मास्तिकाय आदि अमूर्त हैं इस लिये अवधिज्ञानी उन्हें नहीं जानता । परन्तु परमाणु पुद्गल मूर्त्त (रूपी) है और उसे अवधिज्ञानी जानता है। इसलिये यहाँ खबस्थ से अवधि ज्ञान आदि के अतिशय रहित खबस्थ ही का आशय है।

( ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४० )

३=७-जीव के पाँच भाव:--

विशिष्ट हेतुत्रों से अथवा स्वभाव से जीवों का भिन्न भिन्न रूप से होना भाव है।

अथवा:--

उपशमादि पर्यायों से जो होने हैं वे भाव कहलाते हैं। भाव के पाँच भेद:---

- (१) त्रौपशमिक। (२) ज्ञायिक।
- (३) चायोपशमिक। (४) औदयिक।

(५) पारिगामिक ।

(१) श्रोपशिषक:—जो उपशम से होता है वह श्रोपशिषक भाव कहलाता है। प्रदेश श्रोर विपाक दोंनों प्रकार से कर्मों का उदय रुक जाना उपशम है। इस प्रकार का उपशम सर्वोपशम कहलाता है श्रोर वह सर्वोपशम मोहनीय कर्म का ही होता है, शेष कर्मों का नहीं। श्रोपशिषक भाव के दो भेद हैं—

(१) सम्यक्त्व । (२) चारित्र ।

ये भाव दर्शन ऋौर चारित्र मोहनीय के उपशम से होने वाले हैं।

- (२) चायिक भाव—जो कर्म के सर्वथा चय होने पर प्रकट होता है वह चायिक भाव कहलाता है। चायिक भाव के नौ भेद:—
  - (१) केवल ज्ञान। (२) केवल दर्शन।
  - .) (३) दान लब्धि। (४) लाम लब्धि।
  - (५) भोग लब्धि। (८) उपभोग लब्धि।
  - (७) बीर्घ्य लब्धि । (८) मम्यक्त्व ।

## (६) चारित्र।

चार सर्वघाती कर्मों के चय होने यर ये नव भाव प्रकट होते हैं। ये सादि अनन्त हैं।

(३) त्तायोपशिमिक:—उदय में आये हुए कर्म का वय और अनुदीर्ण अंश का विपाक की अपेत्ता उपशम होना त्तयो-पशम कहलाता है। त्तयोपशम में प्रदेश की अपेत्ता कर्म का उदय रहता है। इसके अठारह भेद हैं—

चार ज्ञान, तीन अज्ञान, तीन दर्शन, दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य्य की पाँच लिब्धयों, सम्यक्त्व और चारित्र । चार सर्वधाती कर्मों के चयोपशम से ये भाव प्रगट होते हैं । शेष कर्मों का चयोपशम नहीं होता ।

(४) श्रौदियिक भाव:—यथा योग्य समय पर उदय प्राप्त श्राठ कर्मों का श्रपने श्रपने स्वरूप से फल भोगना उदय है। उदय से होने वाला भाव श्रौदियक कहलाता है। श्रौदियक भाव के इक्कीस भेद हैं:—

चार गति, चार कषाय, तीन लिङ्ग, छ: लेश्या, त्रज्ञान, मिध्यात्व, श्रसिद्धत्व, श्रसंयम। (५) पारिणामिक भाव:—कर्मों के उदय, उपशम आदि से निरपेच जो भाव जीव को केवल स्वभाव से ही होता है वह पारिणामिक भाव है।

अथवा:---

स्त्रमात्र से हो स्त्रह्म में परिणात होते रहता पारिणामिक भाव है।

ऋथवा:ू-

अवस्थित वस्तु का पूर्व अवस्था का त्याग किये विना उत्तरावस्था में चले जाना परिणाम कहलाता है। उससे होने वाला भाव पारिणामिक माव है। पारिणामिक भाव के तीन भेद हैं:—

(१) जीवत्व

(२) भव्यत्व।

(३) अभव्यत्व।

ये भाव अनादि अनन्त होते हैं।

जीव द्रव्य के उपरोक्त पाँच भाव हैं। अजीव द्रव्यों में धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और काल, इन चारों के पारिणामिक भाव ही होता है। पुद्-गल द्रव्य में परमाणु पुद्गल और द्वचणुकादि सादि स्कन्ध पारिणामिक भाव वाले ही हैं। किन्तु औदारिक आदि शरीर रूप स्कन्धों में पारिणामिक और आदियिक दो भाव होते हैं। कर्म पुद्गल के तो औपशमिक आदि पाँचों भाव होते हैं।

(कर्म ग्रन्थ ४)

( अनुयोगद्वार सूत्र पृष्ट ११३ )

( प्रवचन सारोद्धार गाथा १२६० से १२६८)

# ३८८:--- अन्तराय कर्म के पाँच भेद:-

जो कर्म त्रात्मा के वीर्च्य, दान, लाभ, भोग और उप-भोग रूप शक्तियों का घात करता है वह अन्तराय कहा जाता है। यह कर्म भएडारी के समान है। जैसे:-राजा को दान देने की त्राज्ञा होने पर भी भएडारी के प्रतिक्रल होने से याचक को खाली हाथ लौटना पड़ता है। राजा की इच्छा को भएडारी सफल नहीं होने देता। इसी प्रकार जीव राजा है, दान देने श्रादि की उसकी इच्छा है परन्त भएडारी के सरीखा यह अन्तराय कर्म जीव की इच्छा को

सफल नहीं होने देता !

अन्तराय कर्म के पाँच भेद:-

- (१) दानान्तराय
- (२) लाभान्तराय ।
- (३) भोगान्तराय
- (४) उपभोगान्तराय ।
- (५) वीर्यान्तराय ।
- (१) दानान्तराय:-दान की सामग्री तैयार है, गुणवान पात्र त्र्याया हुत्र्या है, दाता दान का फल भी जानता है। इस पर भी जिस कर्म के उदय से जीव को दान करने का उत्साह नहीं होता वह दानान्तराय कर्म है।
- (२) लाभान्तराय:-योग्य सामग्री के रहते हुए भी जिस कर्म के उदय से अभीष्ट वस्तु की प्राप्ति नहीं होती वह लाभान्तराय कर्म है। जैसे:-दाता के उदार होते हुए, दान की सामग्री विद्यमान रहते हुए तथा माँगने की कला में कुशल होते हुए भी कोई याचक दान नहीं पाता यह लाभान्तराय कर्म का फल ही समभना चाहिए।

- (३) भोगान्तराय:-त्याग, प्रत्याख्यान के न होते हुए तथा भोगने की इच्छा रहते हुए भी जिस कर्म के उदय से जीव विद्यमान स्वाधीन भोग सामग्री का कृपखता वश भोग न कर सके वह भोगान्तराय कर्म हैं।
- (४) उपभोगान्तराय: जिस कर्म के उदय से जीव त्याग, प्रत्या-रूयान न होते हुए तथा उपभोग की इच्छा होते हुए भी विद्यमान स्वाधीन उपभोग सामग्री का कृपणता वश उपभोग न कर सके वह उपभोगान्तगय कर्म है।
- (५) वीर्यान्तराय:—शरीर नीरोग हो, तरुणावस्था हो, बलवान हो फिर भी जिस कर्म के उदय से जीव प्राणशक्ति रहित होता है तथा सन्त्व हीन की तरह प्रवृत्ति करता है। वह वीर्यान्तराय कर्म है।
- वीर्यान्तराय कर्म के तीन भेद:-
  - (१) वाल वीर्यान्तराय (२) पण्डित वीर्यान्तराय ।
    - (३) वाल-पिंडत वीर्यान्तराय ।
- वाल-वीर्यान्तराय:—समर्थ होते हुए एवं चाहते हुए भी जिसके उदय से जीव मांसारिक कार्य न कर सके वह बाल वीर्या-न्तराय है।
- पिंडत वीर्यान्तराय:—सम्यग्दृष्टि साधु मोच की चाह रखता हुआ भी जिस कर्म के उदय से जीव मोच प्राप्ति योग्य कियार न कर सके वह पिंडत वीर्यान्तराय है।

बाल-पिएडत-बीर्यान्तराय:—देश विरित रूप चारित्र की चाहता हुआ भी जिस कर्म के उदय से जीव श्रावक की क्रियाओं का पालन न कर सके वह बाल-पिएडत वीर्यान्तराय है।

(कर्म गन्थ भाग १)

[पन्नवसा पद २३]

३८९:-शरीर की व्याख्या और उसके भेद:-

जो उत्पत्ति समय से लेकर प्रतिच्चण जीर्ण-शीर्ण होता रहता है। तथा शरीर नाम कर्म के उदय से उत्पन्न होता है वह शरीर कहलाता है।

शरीर के पाँच भेदः-

- (१) त्रोदारिक शरीर । (२) वैक्रिय शरीर ।
- (३) त्राहारक शरीर। (४) तेजस शरीर।

# (५) कार्माण शरीर।

(१) त्रोदारिक शरीर:—उदार त्रर्थात् प्रधान अथवा स्थूल पुद्गलों से बना हुआ शरीर औदारिक कहलाता है। तीर्थंकर, गणधरों का शरीर प्रधान पुद्गलों से बनता है और सर्व साधारण का शरीर स्थूल असार पुद्गलों से बना हुआ होता है।

### **अथवाः**—

अन्य शरीरों की अपेद्या अवस्थित रूप से विशाल अर्थात् बड़े परिमाण वाला होने से यह औदारिक शरीर कहा जाता है। वनस्पति काय की अपेद्या औदारिक शरीर की एक सहस्र योजन की अवस्थित अवगाहना है। अन्य सभी शरीरों की अवस्थित अवगाहना इससे कम है। वैक्रिय शरीर की उतर वैकिय की अपेचा अनवस्थित अवगाहना लाख योजन की है। परन्तु भव धारणीय वैकिय शरीर की अवगाहना तो पाँच सौ धधुष से ज्यादा नहीं है।

#### अथवा:---

अन्य शरीरों की अपेचा अन्य प्रदेश वाला तथा परिमाण में बड़ा होने से यह औदारिक शरीर कहलाता है।

### ऋथवा:---

मांस रुधिर अस्थि आदि से बना हुआ शरीर श्रौदारिक कहलाता है। श्रोदारिक शरीर मनुष्य श्रीर तिर्पश्च के होता है।

(२) वैक्रिय शरीर:—जिस शरीर से विविध अथवा विशिष्ट प्रकार की कियाएं होती हैं वह वैक्रिय शरीर कहलाता है। जैसे एक रूप होकर अनेक रूप धारण करना, अनेक रूप होकर एक रूप धारण करना, छोटे शरीर से बड़ा शरीर बनाना और बड़े से छोटा बनाना, पृथ्वी और आकाश पर चलने योग्य शरीर धारण करना, हथ्य अहश्य रूप बनाना आदि।

# वैक्रिय शरीर दो प्रकार का है:--

- (१) श्रौपपातिक वैक्रिय शरीर ।
- (२) लब्धि प्रत्यय वैक्रिय शरीर ।

जन्म से ही जो वैक्रिय शरीर मिलता है वह श्रीपपातिक वैक्रिय शरीर है। देवता श्रीर नारकी के नैरिये जन्म से ही वैक्रिय शरीरधारी होते हैं।

- लिब्ध प्रत्यय वैक्रिय शारीर:— तप आदि द्वारा प्राप्त लिब्ध विशेष से प्राप्त होने वाला वैक्रिय शारीर लिब्ध प्रत्यय वैक्रिय शारीर है। मनुष्य और तिर्पश्च में लिब्ध प्रत्यय वैक्रिय शारीर होता है।
- (३) ब्राहारक शरीर: —प्राणी दया, तीर्थंकर भगवान की ऋदि का दर्शन तथा संशय निवारण ब्रादि प्रयोजनों से चौदह पूर्वधारी म्रुनिराज, अन्य चेत्र (महाविदेह चेत्र) में विराजमान तीर्थंकर भगवान के समीप भेजने के लिये, लब्धि विशेष से अतिविशुद्ध स्फटिक के सदश एक हाथ का जो पुतला निकालते हैं वह आहारक शरीर कहलाता है । उक्त प्रयोजनों के सिद्ध हो जाने पर वे म्रुनिराज उस शरीर को छोड़ देते हैं।
- (४) तैजस शर्रार:—तेज: पुद्गलों से बना हुआ शरीर तैजस शरीर कहलाता है प्राणियों के शरीर में विद्यमान उष्णता से इस शरीर का अस्तित्व सिद्ध होता है । यह शरीर आहार का पाचन करता है। तपोविशेष से प्राप्त तैजस-लब्धि का कारण भी यही शरीर है।
- (प्र) कार्माण शरीर:—कर्मों से बना हुआ शरीर कार्माण कहलाता है। अथवा जीव के प्रदेशों के साथ लगे हुए आठ प्रकार के कर्म पुद्गलों को कार्माण शरीर कहते हैं। यह शरीर ही सब शरीरों का बीज है।

पाँचों शरीरों के इस क्रम का कारण यह हैं कि आगे आगे के शरीर पिछले की अपेचा प्रदेश बहुल (ऋधिक प्रदेश वाले) हैं एवं परिमाण में सूच्मतर हैं। तैजस और कार्माण शरीर सभी संसारी जीवों के होते हैं। इन दोनों शरीरों के साथ ही जीव मरण देश को छोड़ कर उत्पत्ति स्थान को जाता है।

( ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६५ )

( पन्नवर्णा पद २१ )

(कर्मप्रन्थ पहला)

## ३६०-बन्धन नाम कर्म के पाँच भेदः-

जिस प्रकार लाख, गोंद आदि चिकने पदार्थों से दो चीज़े आपस में जोड़ दी जाती हैं उसी प्रकार जिस नाम कर्म से प्रथम ग्रहण किये हुए श्रीर पुद्गलों के साथ वर्तमान में ग्रहण किये जाने वाले शरीर पुद्गल परस्पर बन्ध को प्राप्त होते हैं वह बन्धन नाम कर्म कहा जाता है।

बन्धन नाम कर्म के पाँच भेदः—

- (१) ऋौदारिक शरीर बन्धन नाम कर्म।
- (२) वैक्रिय शरीर बन्धन नाम कर्म ।
- (३) त्राहारक शरीर बन्धन नाम कर्म ।
- (४) तैजस शरीर बन्धन नाम कर्म।
- (५) कार्माण शरीर बन्धन नाम कर्म।
- (१) श्रौदारिक शरीर बन्धन नाम कर्म:—जिस कर्म के उदय से पूर्व गृहीत एवं गृह्यमाण (वर्तमान में ग्रहण किये जाने वाले) श्रौदारिक पुद्गलों का परस्पर व तैजस कार्माण शरीर पुद्गलों के साथ सम्बन्ध होता है वह श्रौदारिक शरीर बन्धन नामकर्म है।

- (२) वैक्रिय शरीर बन्धन नामकर्म:—जिस कर्म के उदय से पूर्व गृहीत एवं गृह्यमाण वैक्रिय पुद्गलों का परस्पर व तैजस कार्माण शरीर के पुद्गलों के साथ सम्बन्ध होता है। वह वैक्रिय शरीर बन्धन नामकर्म है।
- (३) आहारक शरीर वन्धन नामकर्म:—जिस कर्म के उदय से पूर्व गृहीत एवं गृह्यमाण आहारक पुद्गलों का परस्पर एवं तेजस कार्माण शरीर के पुद्गलों के साथ सम्बन्ध होता है। वह आहारक शरीर वन्धन नामकर्म है।
- (४) तैजस शरीर बन्धन नामकर्मः—जिस कर्म के उदय से पूर्व
  गृहीत एवं गृह्यमाण तेजस पुद्गलों का परस्पर एवं कार्माण
  शरीर-पुद्गलों के साथ सम्बन्ध होता है। वह तैजस शरीर
  वन्धन नामकर्म है।
- (५) कार्माण शरीर वन्धन नामकर्म:— जिस कर्म के उदय से पूर्व गृहीत एवं गृह्यमाण कर्म पुद्गलों का परस्पर सम्बन्ध होता है वह कार्माण शरीर वन्धन नामकर्म है ।

श्रीदारिक, विक्रिय श्रीर श्राहारक इन तीन शरीरों का उत्पत्ति के समय सर्व बन्ध श्रीर बाद में देश बन्ध होता है। तेजस श्रीर कार्माण शरीर की नवीन उत्पत्ति न होने से उनमें सदा देश बन्ध ही होता है।

(कर्म प्रन्थ भाग पहला श्रीर छठा)

( प्रवचन सारोद्धार गाथा १२४१ से ७४ )

३६१-संघात नाम कर्म के पाँच भेदः-

पूर्वगृहीत श्रीदारिक शरीर श्रादि पुद्गलों का गृह्यमाण श्रीदारिक श्रादि पुद्गलों के साथ सम्बन्ध होना बन्ध कहलाता है। परन्तु यह सम्बन्ध तभी हो सकता है जब कि वे पुद्गल एकत्रित होकर सिमहित हों। संघात नाम कर्म का यही कार्य है कि वह गृहीत और गृह्यमाण शरीर पुद्गलों को परस्पर सिमहित कर व्यवस्था से स्थापित कर देता है। इसके बाद बन्धन नाम कर्म से वे सम्बद्ध हो जाते हैं। जैसे दांतली से इधर उधर बिखरी हुई घास इकड़ी की जाकर व्यवस्थित की जाती है। तभी बाद में वह गड़े के रूप में बाँधी जाती है। जिस कर्म के उदय से गृह्यमाण नवीन शरीर-पुद्गल पूर्व गृहीत शरीर-पुद्गलों के समीप व्यवस्था पूर्वक स्थापित किये जाते हैं वह संघात नाम कर्म है।

संघात नाम कर्म के पाँच भेद:-

- (१) श्रौदारिक शरीर संघात नाम कर्म ।
- (२) वैंकिय शरीर संघात नाम कर्म ।
- (३) त्राहारक शरीर संघात नाम कर्म।
- (४) तैजस शरीर संघात नाम कर्म ।
- (५) कार्माण शरीर संघात नाम कर्म।

श्रीदारिक शरीर संघात नाम कर्म:—जिस कर्म के उदय से श्रीदारिक शरीर रूप से परिणत गृहीत एवं गृह्यमाण पुद्गलों का परस्पर सान्निध्य हो श्रर्थात् एकत्रित होकर वे एक दूसरे के पास व्यवस्था पूर्वक जम जाँय, वह श्रीदारिक शरीर संघात नाम कर्म है। इसी प्रकार शेष चार संघात का स्वरूप भी समकता चाहिये।

(कर्मप्रन्थ प्रथम भाग)

(प्रवचन सारोद्धार गाथा १२५१ से ७५ तक)

## ३६२--पाँच इन्द्रियों:---

आतमा, सर्व वस्तुओं का ज्ञान करने तथा भोग करने रूप ऐश्वर्य से सम्पन्न होने से इन्द्र कहलाता है। आत्मा के चिह्न को इन्द्रिय कहने हैं।

### ऋथवाः---

इन्द्र अर्थात् आत्मा द्वारा दृष्ट, रचित, सेवित और दी हुई होने से श्रोत्र, चत्तु आदि इन्द्रियों कहलाती हैं।

### अथवाः---

त्वचा नेत्र आदि जिन साधनों से सर्दी गर्मी, काला पीला आदि विषयों का ज्ञान होता है तथा जो अङ्गोपाङ्ग और निर्माण नाम कमें के उदय से प्राप्त होती है वह इन्द्रिय कहलाती है।

इन्द्रिय के पाँच भेद:--

- (१) श्रोत्रेन्द्रिय। (२) चच्चुरिन्द्रिय।
- (३) घाणेन्द्रिय । (४) रसनेन्द्रिय । (५) स्पर्शनेन्द्रिय ।
- (१) श्रोत्रेन्द्रिय:—जिसके द्वारा जीव, श्रजीव श्रौर मिश्र शब्द का ज्ञान होता है उसे श्रोत्रेन्द्रिय कहते हैं।
- (२) चत्तुरिन्द्रिय:—जिसके द्वारा त्र्यात्मा पाँच वर्णों का ज्ञान करती है वह चत्तुरिन्द्रय कहलाती है।
- (३) घ्राणेन्द्रिय:—जिसके द्वारा त्र्यात्मा सुगन्ध त्र्यौर दुर्गन्ध को जानती है वह घ्राणेन्द्रिय कहलाती है।
- (४) रसनेन्द्रिय: जिसके द्वारा पाँच प्रकार के रसों का ज्ञान होता है वह रसनेन्द्रिय कहलाती है।

(प) स्पर्शनेन्द्रिय:—जिसके द्वारा आठ प्रकार के स्पर्शों का ज्ञान होता है। वह स्पर्शनेन्द्रिय कहलाती है।

(पन्नवरण पद १४)

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४४३)

( जैन सिद्धान्त प्रवेशिका )

३६३--पाँच इन्द्रियों के संस्थान:--

इन्द्रियों की विशेष प्रकार की बनावट को संस्थान कहते हैं। इन्द्रियों का संस्थान दो प्रकार का है। बाझ श्रीर श्राभ्यन्तर। इन्द्रियों का बाझ संस्थान भिन्न भिन्न जीवों के भिन्न भिन्न होता है। सभी के एक सा नहीं होता। किन्तु श्राभ्यन्तर संस्थान सभी जीवों का एक सा होता है। इस लिये यहाँ इन्द्रियों का श्राभ्यन्तर संस्थान दिया जाता है।

श्रोत्रेन्द्रिय का संस्थान कदम्ब के फूल जैसा है। चचुरिन्द्रिय का संस्थान मध्य की दाल जैसा है। घाणेन्द्रिय का त्राकार त्रतिम्रुक्त पुष्प की चन्द्रिका जैमा है। रसनानेन्द्रिय का त्राकार खुरपे जैसा है। स्पर्धानेन्द्रिय का त्राकार त्रानेक प्रकार का है।

् ( पन्नवर्गा पद १४ )

(ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४३ टोका)

३६४---पाँच इन्द्रियों का विषय परिमाण:--

श्रोत्रेन्द्रिय जघन्य श्रंगुल के असंख्यातवें भाग से उत्कृष्ट बारह योजन से आये हुए, शब्दान्तर और वार्य आदि से अप्रतिहत शक्ति वाले, शब्द पुद्गलों की विषय करती है। श्रोत्रेन्द्रिय कान में प्रविष्ट शब्दों को स्पर्श करती हुई ही जानती है।

चतुरिन्द्रिय जघन्य अष्टुल के संख्यातवें भाग उत्कृष्ट एक लाख योजन से कुछ अधिक दूरी पर रहे हुए अव्यवहित रूप को देखती हैं। यह अप्राप्यकारी हैं। इस लिये रूप का स्पर्श करके उसका ज्ञान नहीं करती।

घाणेन्द्रिय, रसनेन्द्रिय श्रीर स्पर्शनेन्द्रिय—ये तीनों इन्द्रियों जघन्य श्रृङ्गुल के श्रसंख्यातवें भाग उत्कृष्ट नव योजन से प्राप्त श्रव्यवहित विषयों को स्पर्श करती हुई जानती है।

इन्द्रियों का जो विषय परिमाण है वह आत्माङ्ग्ल से जानना चाहिए ।

(पन्नवस्मा पद १४)

३६५--पाँच काम गुराः--

(१) शब्द ।

(२) रूप।

(३) गन्ध ।

(४) रस ।

(५) स्पर्श ।

ये पाँचों क्रमशः पाँच इन्द्रियों के विषय हैं। ये पाँच काम अर्थात् अभिलाषा उत्पन्न करने वाले गुरा हैं। इस लिए काम गुरा कहे जाते हैं।

( ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६० )

३६६--पाँच अनुत्तर विमान:--

(१) विजय। (२) वैजयन्त।

(३) जयन्त । (४) श्रपराजित ।

(५) सर्वार्थसिद्ध ।

ये विमान अनुतर अर्थात् सर्वोत्तम होते हैं तथा इन विमानों में रहने वाले देवों के शब्द यावत् स्पर्श सर्व श्रेष्ठ होते हैं। इस लिये ये अनुतर विमान कहलाते हैं। एक बेला (दो उपत्रास) तप से श्रेष्ठ साधु जितने कर्म चीण करता है उतने कर्म जिन ग्रुनियों के बाकी रह जाते हैं वे अनुतर विमान में उत्पन्न होते हैं। सर्वार्थ सिद्ध विमानवासी देवों के जीव तो सात लब की स्थिति के कम रहने से वहां जाकर उत्पन्न होते हैं।

> ( पन्नवया पद १ ) ( भगवती शतक १४ उदेशा ७ )

३६७-इन्द्र स्थान की पाँच सभाएं:-

चमर त्रादि इन्द्रों के रहने के स्थान, भवन, नगर या विमान इन्द्र स्थान कहलाते हैं। इन्द्र स्थान में पाँच सभाएं होती हैं—

- (१) सुधर्मा सभा। (२) उपपात सभा।
- (३) श्रभिषेक सभा । (४) श्रलङ्कारिका सभा ।

(५) व्यवसाय सभा ।

- (१) सुधर्मा सभाः जहाँ देवताओं की शय्या होती है। वह सुधर्मा सभा है।
- (२) उपपात सभा:—जहाँ जाकर जीव देवता रूप से उत्पन्न होता है। वह उपपात सभा है।
- (३) अभिषेक सभा:—जहाँ इन्द्र का राज्याभिषेक होता है। वह अभिषेक सभा है।

- (४) त्रलङ्कारिका सभा:--जिस में देवता त्रलङ्कार पहनते हैं वह अलङ्गारिका सभा है।
- (५) व्यवसाय सभा- जिसमें पुस्तकें पढ़ कर तन्त्रों का निश्चय किया जाता है वह व्यवसाय सभा है।

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सत्र ४७२)

# ३६ - देवों की पाँच परिचारणाः-

वेट जनित बाधा होने पर उसे शान्त करना परि-चारणा कहलाती है।

परिचारणा के पाँच भेद हैं:-

- (१) काय परिचारणा। (२) स्पर्श परिचारणा।
- (३) रूप परिचारणा । (४) शब्द परिचारणा ।

## (५) मन परिचारणा ।

भवनपति. व्यन्तर, ज्योतिषी श्रौर सौधर्म, ईशान देवलोक के देवता काय परिचारगा वाले हैं अर्थात् शरीर द्वारा स्त्री पुरुषों की तरह मैथून सेवन करते हैं त्र्यौर इससे वेद जनित बाधा को शान्त करते हैं।

तीसरे सनत्कुमार श्रीर चौथे माहेन्द्र देवलोक के देवता स्पर्श परिचारणा वाले हैं अर्थात देवियों के अङ्गी-पाइक का स्पर्श करने से ही उनकी वेद जनित बाधा शान्त हो जाती हैं।

पाँचवें ब्रह्मलोक और छठे लान्तक देवलोक में देवता रूप परिचारणा वाले हैं। वे देवियों के सिर्फ रूप को देख कर ही तम हो जाते हैं।

सातवें महाशुक्र श्रीर श्राठवें सहस्रार देवलोक में देवता शब्द परिचारणा वाले हैं। वे देवियों के श्राभूषण श्रादि की ध्विन को सुन कर ही वेद जिनत बाधा से निवृत हो जाते हैं।

शेष चार आगात, प्रागात, आरगा और अच्युत देव-लोक के देवता मन परिचारगा वाले होते हैं अर्थात् संकल्प मात्र से ही वे तम हो जाते हैं।

प्रैवेयक श्रीर श्रनुतर विमानवामी देवता परिचारणा रहित होते हैं। उन्हें मोह का उदय कम रहता है। इस लिये वे प्रशम सख में ही तल्लीन रहते हैं।

काय परिचारणा वाले देवों से स्पर्श परिचारणा वाले देव अनन्त गुण सुख का अनुभव करते हैं। इमी प्रकार उत्तरोत्तर रूप, शब्द, मन की परिचारणा वाले देव पूर्व पूर्व से अनन्त गुण सुख का अनुभव करते हैं। परिचारणा रहित देवता और भी अनन्त गुण सुख का अनुभव करते हैं।

(पन्नवणा पद ३४)

(ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ४०२)

३८६-ज्योतिषी देव के पाँच भेदः-

(१) चन्द्र ।

(२) सर्प।

(३) ब्रह ।

(४) नदत्र ।

(५) तारा ।

मनुष्य चेत्रवर्ती अर्थात् मानुष्योत्तर पर्वत पर्यन्त अड़ाई द्वीप में रहे हुए ज्योतिषी देव सदा मेरु पर्वत क प्रदित्तगा करते हुए चलने रहते हैं। मानुष्योत्तर पर्वत के त्रागे रहने वाले सभी ज्योतिषी देव स्थिर रहते हैं।

जम्बूद्वीप में दो चन्द्र, दो स्वर्य, छप्पन नचत्र, एक सौ छिहत्तर ग्रह और एक लाख तेतीस हजार नौ सौ पचाम कोड़ा कोड़ी तारे हैं। लवणोदिध समुद्र में चार, धातकी खगड में बारह, कालोदिध में चयालीस और अर्द्वेपुष्कर द्वीप में बहत्तर चन्द्र हैं। इन चेत्रों में स्वर्य की संख्या भी चन्द्र के समान ही हैं। इम प्रकार अड़ाई द्वीप में १३२ चन्द्र और १३२ स्वर्य हैं।

एक चन्द्र का परिवार २८ नक्षत्र, ८८ ग्रह और ६६९७५ कोड़ा कोड़ी तारे हैं। इस प्रकार अड़ाई द्वीप में इनसे १३२ गुणे ग्रह नक्षत्र और तारे हैं।

चन्द्र से सूर्य, सूर्य से ग्रह, ग्रह से नक्तत्र और नक्तत्र से तारे शीघ गति वाले हैं।

मध्यलोक में मेरु पर्वत के सम भूमिभाग से ७६० योजन से ६०० योजन तक यानि ११० योजन में ज्योतिषी देवों के विमान हैं।

> ( ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ४०१ ) ( जीवाभिगम प्रतिपत्ति ३ )

### ४००--पाँच संवत्सर:--

एक वर्ष को संवत्सर कहते हैं । संवत्सर पाँच हैं:-

- (१) नद्मत्र संवत्सर (२) युग संवत्सर ।
- (३) प्रमाण संवत्सर (४) लच्चण संवत्सर ।

(५) शर्नेश्चर संवत्सर ।

- (१) नचत्र संवत्सर:—चन्द्रमा का श्रद्वाईस नचत्रों में रहने का काल नचत्र मास कहलाता है। बारह नचत्र मास का संवत्सर, नचत्र संवत्सर कहलाता है।
- (२) युग संवत्सर:—चन्द्र आदि पाँच संवत्सर का एक युग होता है। युग के एक देश रूप संवत्सर की युग संवत्सर कहते हैं।

युग संवत्सर पाँच प्रकार का होता है:-

- (१) चन्द्र ।
- (२) चन्द्र ।
- (३) श्रभिवर्धित ।
- (४) चन्द्र ।
- (५) ऋभिवर्धित ।
- (३) प्रमाण संवत्सर:—नचत्र त्रादि संवत्सर ही जब दिनों के परिमाण की प्रधानता से वर्णन किये जाते हैं तो वे ही प्रमाण संवत्सर कहलाते हैं। प्रमाण संवत्सर के पाँच भेद:—
  - (१) नत्तत्र (२) चन्द्र (३) ऋतु (४) त्रादित्य
  - (५) अभिवधित ।
- (४) नचत्र प्रमाण संवत्सर:—नचत्र मास २७३३ दिन का होता है। ऐसे बारह मास ऋर्थात् ३२७५३ दिनों का एक नचत्र प्रमाण संवत्सर होता है।

चन्द्र प्रमाण संवत्सर:-कृष्ण प्रतिपदा से त्रारम्भ करके पूर्णमासी को समाप्त होने वाला २६३३ दिन का मास् चन्द्र माम कहलाता है । बाग्ह चन्द्र माम अर्थात् ३५४३३ दिनों का एक चन्द्र प्रमाण मंवत्सर होता है । ऋतु प्रमाण मंवत्सर:—६० दिन की एक ऋतु प्रसिद्ध है । ऋतु के आधे हिस्से को ऋतु मास कहते हैं । सावन माम और कर्म माम ऋतु माम के ही पर्यायवाची हैं । ऋतु माम तीम दिन का होता है । वारह ऋतु माम अर्थात् ३६० दिनों का एक ऋतु प्रमाण मंवत्सर होता है । आदित्य प्रमाण मंवत्सर:—आदित्य (स्त्य) १८३ दिन दिचिणायन और उत्तरायण के ३६६ दिनों का वर्ष आदित्य संवत्सर कहलाता है ।

### ऋथवा:-

सूर्य के २ = नचत्र एवं बाग्ह राशि के भोग का काल आदित्य मंवत्सर कहलाता है। सूर्य ३६६ दिनों में उक्त नचत्र एवं राशियों का भोग करता है। आदित्य माम की औमत ३०३ दिन की है।

-अभिवधित मंवत्मर:-तेरह चन्द्र माम का मंवत्मर, अभिवधित मंवत्मर कहलाता है। चन्द्र मंवत्मर में एक माम अधिक पड़ने से यह मंवत्मर अभिवधित मंवत्मर कहलाता है।

## ऋथवा:-

३१३३३ दिनों का एक अभिवधित माम होता है। चारह अभिवधित माम का एक अभिवधित संवत्सर होता है।

- (४) लच्चण संवत्सर:—ये ही उपरोक्त नचत्र, चन्द्र, ऋतु, त्र्यादित्य श्रीर श्रिभवधित संवत्सर लच्चण प्रधान होने पर लच्चण संवत्सर कहलाते हैं । उनके लच्चण निम्न प्रकार हैं।
- नचत्र संवत्सर: कुछ नचत्र स्वभाव से ही निश्चित तिथियों में हुन्ना करने हैं। जैसे: कार्तिक पूर्णमासी में कृतिका और मार्गशीर में मुगशिरा एवं पौषी पूर्णिमा में पुष्य आदि। जब ये नचत्र ठीक अपनी तिथियों में हों और ऋतु भी यथा समय प्रारम्भ हो। शीत और उष्ण की अधिकता न हो, एवं पानी अधिक हो। इन लच्चणों वाला संवत्सर नचत्र संवत्सर कहलाता है।
- चन्द्र मंवत्मर:—जिस मंवत्सर में पूर्णिमा की पूरी रात चन्द्र से प्रकाशमान रहे । नत्तत्र विषमचारी हों तथा जिसमें शीत उष्ण और पानी की अधिकता हो । इन लत्त्रणों वाले संवत्सर को चन्द्र संवत्सर कहते हैं ।
- ऋतु संवत्सर:—जिस संवत्सर में श्रसमय में वृत्त श्रंकुरित हों, विना ऋतु के दृत्तों में पुष्प श्रौर फल श्रावें तथा वर्षा ठीक समय पर न हो । इन लत्त्रणों वाले संवत्सर को ऋतु संवत्सर कहने हैं।
- आदित्य संवत्सर:—जिस संवत्सर में द्धर्य, पुष्प और फलों की पृथ्वी पानी के माधुर्य हिनग्धतादि रसों को देता है और इस लिये थोड़ी वर्षा होने पर भी खूत्र धान्य पैदा हो जाता है। इन लक्षणों वाला संवत्सर आदित्य संवत्सर कह-लाता है।

- श्रभिवधित संवत्सर:—जिस संवत्सर में चर्ण, लव (४६ उच्छ्वास प्रमाण) दिवस श्रीर ऋतुएं सूर्य के तेज से तम होकर व्यतीत होती हैं। यहां पर सूर्य के ताप से पृथ्वी श्रादि के तपने पर भी चर्ण, लव. दिवस श्रादि में ताप का उपचार किया गया है। तथा जिसमें वायु से उड़ी हुई धृलि से स्थल भर जाते हैं। इन लचर्णों से युक्त संवत्सर को श्रभिवधित संवत्सर कहने हैं।
- (५) शनैश्चर मंबत्पर:—जितने काल में शनैश्वर एक नच्चत्र को भोगता है वह शनैश्वर मंबत्सर है। नचत्र २८ हैं। इस लिये शनेश्वर मंबत्सर भी नचत्रों के नाम से २८ प्रकार का है।

## ऋथवाः—

श्रद्वाईस नचत्रों के तीस वर्ष परिमाण भोग काल को नचत्र संवत्मर कहते हैं।

(ठाणांग ४ उद्देशा ३ सूत्र ४६०)

( प्रवचन सारोद्धार द्वार १४२ गाथा ६०१ )

४०१--पाँच त्रशुभ भावना:--

- (१) कन्दर्प भावना। (२) किल्विषी भावना।
- (३) त्राभियोगी भावना। (४) त्रासुरी भावना।
  - (५) मम्मोही भावना ।

( प्रवचन सारोद्धार द्वार ७३ )

( उत्राध्ययन ऋध्ययन ३६ )

४०२-कन्दर्प भावना के पाँच प्रकार:--

(१) कन्दर्भ। (२) कौत्कुच्य।

- (३) दुःशीलना । (४) हास्योत्पादन । (४) परविस्मयोत्पादन ।
- (१) कर्न्द्रपः अड्डहाम करना, हँमी मजाक करना, स्वच्छन्द् होकर गुरु आदि से डिटाई पूर्वक कटोर या वक्र वचन कहना, काम कथा करना, काम का उपदेश देना, काम की प्रशंसा करना आदि कर्न्द्रप हैं।
- (२) कीत्कुच्य:—-भांड की तग्ह चेष्टा करना कीत्कुच्य है। काया और वचन के भेद से कीत्कुच्य दो प्रकार का है:—- काय कीत्कुच्य—-स्चयं न हँमते हुए भां, नंत्र, मुख, दांत, हाथ. पैर आदि से ऐसी चेष्टा करना जिससे दृमरे हँसने लगें, यह काय कीत्कुच्य है।
- वाक् कौत्कुच्य:--दूमरे प्राणियों की वोली की नकल करना.

  ग्रुख से बाजा बजाना, तथा हाम्यजनक वचन कहना वाक्
  कौत्कुच्य है।
- (३) दु:शीलता:—दुष्ट स्वभाव का होना दु:शीलता है। संश्रम श्रीर श्रावेश वश विना विचारे जल्दी जल्दी बोलना, मद-माते बैल की तरह जल्दी जल्दी चलना, सभी कार्य विना विचारे हड़बड़ी से करना इत्यादि हरकतों का दु:शीलता में समावेश होता है।
- (४) हास्योत्पादन:—दूसरों के विरूप वेष त्रीर भाषा विषयक छिद्रों की गवेषणा करना त्रीर भागड की तरह उसी प्रकार के विचित्र वेष बनाकर त्रीर वचन कह कर दर्शक त्रीर श्रोतात्रों को हँसाना तथा स्वयं हँसना हास्योत्पादन है।

(५) पर विस्मयोत्पादन:—इन्द्रजाल वगैग्ह कुत्हूल, पहेली तथा कुहेटिक, आभागक (नाटक का एक प्रकार) आदि से दूसरों को विस्मित करना पर विम्मयोत्पादन है।

भूठ मूंठ ही आश्चर्य में डालने वाले मन्त्र, यन्त्र, तन्त्र आदि का ज्ञान कुहेटिका विद्या कहलाती हैं।

४०३--किल्चिषी भावना के पाँच प्रकार:--

(१) श्रुतज्ञान। (२) केवली।

(३) धर्माचार्य । (४) मंघ

(५) माधु ।

उपरोक्त पाँचों का अवर्णवाद वोलना, उनमें अविद्यमान दोप बतलाना आदि ये किल्वपी भावना के पाँच प्रकार हैं।

इसी के साथ मायावी होना भी किल्विपी भावना में गिनाया गया है। कहीं कहीं 'संघ और माधु' के बदले मर्व साधु का अवर्णवाद करना कह कर पाँचवाँ प्रकार मायावी होना बतलाया गया है।

मायावी:—लोगों को रिमाने के लिये कपट करने वाला, महापुरुषों के प्रति स्वभाव से कठोर, बात बात में नाराज श्रीर खुश होने वाला, गृहस्थों की चापलूसी करने वाला, श्रपनी शक्ति का गोपन करने वाला दूसरों के विद्यमान गुणों को ढांकने वाला पुरुष मायावी कहलाता है। वह चोर की तरह सदा सर्व कार्यों में शंकाशील रहता है श्रीर कपटाचारी होता है।

# ४०४--आभियोगी भावना के पाँच प्रकार:--

- (१) कौतुक।
- (२) भूतिकर्म ।
- (३) प्रश्न ।
- (४) प्रश्नाप्रश्न ।

## (५) निमित्त ।

- (१) कौतुक:—वालक आदि की रत्ता के निर्मित म्नान कराना, हाथ घुमाना, मन्त्र करना, थुत्कारना, धृप देना आदि जो किया जाता है वह कौतुक है।
- (२) भूति कर्म: —वसित, शरीर और भाराड (पात्र) की रचा के लिये राख, मिट्टी या खत से उन्हें परिवेष्टित करना भृति कर्म है।
- (३) प्रश्न:—दूसरे से लाभ, अलाभ आदि पूंछना प्रश्न हैं। अथवा अंगूठी, खड्ग, दर्पण, पानी आदि में स्वयं देखना प्रश्न हैं।
- (४) प्रश्नाप्रशः—स्वम में त्राराधी हुई विद्या में त्रथवा घटि-कादि में त्राई हुई देवी से कही हुई वात द्सरों से कहना प्रश्नाप्रश्न हैं।
- (प्र) निमित:—अतीत, अनागत एवं वर्तमान का ज्ञान विशेष

इन कौतुकादि की अपने गौरव आदि के लिये करने वाला साधु आभियोगी भावना वाला है। परन्तु गौरव रहित अतिशय ज्ञानी साधु निस्पृह भाव से तीथोंन्नति आदि के निमित्त अपवाद रूप में इनका प्रयोग करे तो वह आराधक है और तीर्थ की उन्नति करने से उच्च गोत्र बांधता है।

# ४०५-- त्रासुरी भावना के पाँच भेदः-

(१) सदा विग्रह शीलता (२) संसक्त तप

- (३) निमित कथन (४) निष्क्रपता (५) निरन्नकम्पता
- (१) सदा विग्रह शीलता:—हमेशा, लड़ाई भगड़ा करते ग्हना, करने के बाद पश्चात्ताप न करना, दृसरे के खमाने पर भी प्रसन्न न होना और सदा विरोध भाव ग्खना, मदा विग्रह शीलता है।
- (२) संसक्त तप:—-श्राहार, उपकरण, शय्या श्रादि में श्रामक्त साधु का श्राहार श्रादि के लिये श्रनशनादि तप करना संसक्त तप है।
- (३) निर्मित्त कथन:—ग्रिमिमानादि वश लाभ, श्रलाभ, सुख दु:ख, जीवन, मरण विषयक तीन काल सम्बन्धी निर्मित्त कहना निर्मित्त कथन है।
- (४) निष्क्रपता:—स्थावरादि सत्त्वों को अजीव मानने से तद्विषक दयाभाव की उपेत्ता करके या दूसरे कार्य में उपयोग रख कर आसन, शयन, गमन आदि क्रिया करना तथा किसी के कहने पर अनुताप भी न करना निष्क्रपता है।
- (प्र) निरनुकम्पता: -- कृपापात्र दु:खी प्राणी को देख कर भी क्रूर परिणाम जन्य कठोरता धारण करना त्रौर सामने वाले के दु:ख का अनुभव न करना निरनुकम्पता है।
- ४०६--सम्मोही भावना के पाँच प्रकार:--
  - (१) उन्मार्ग देशना । (२) मार्ग दृषरा ।
  - (३) मार्ग विप्रतिपत्ति । (४) मोह ।

(४) मोह जनन ।

- (१) उन्मार्ग देशना:—ज्ञानादि धर्म मार्ग पर दोष न लगाने हुए स्व-पर के अहित के लिये स्त्र विपरीत मार्ग कहना उन्मार्ग देशना है।
- (२) मार्ग दृपण:—पारमार्थिक ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र रूप सत्य धर्म मार्ग श्रौर उसके पालने वाले साधुश्रों में स्वकल्पित दृषण वतलाना मार्ग दृपण है।
- (३) मार्ग विप्रतिपति: ज्ञानादि रूप धर्म मार्ग पर दूषण लगा कर देश से सूत्र विरुद्ध मार्ग को अङ्गीकार करना मार्ग विप्रतिपत्ति हैं।
- (४) मोह:—मन्द बुद्धि पुरुष का ऋति गहन ज्ञानादि विचारों में मोह प्राप्त करना तथा अन्य तीर्थियों की विविध ऋदि देख कर ललचा जाना मोह है।
- (५) मोह जनन:—सद्भाव अथवा कपट से अन्य दर्शनों में दूसरों को मोह प्राप्त कराना मोह जनन हैं। ऐसा करने वाले प्राणी को बोध बीज रूपी समकित की प्राप्ति नहीं होती।

ये पचीस भावनाएं चारित्र में विष्न रूप हैं। इनके निरोध से सम्यक चारित्र की प्राप्ति होती है।

( बोल नम्बर ४०१ से ४०६ तक के लिये प्रमाण )

(प्रवचन सारोद्धार द्वार ७३)

(उत्तराध्ययन अध्ययन ३६ गाथा २६१ से २६४)

## ४०७--सांसारिक निधि के पाँच भेदः-

विशिष्ट रत्न सुवर्णदि द्रच्य जिसमें रखे जाँय ऐसे पात्रादि को निधि कहते हैं। निधि की तरह जो त्र्यानन्द त्रीर सुख के साधन रूप हों उन्हें भी निधि ही समभ्रता चाहिए।

निधि पाँच हैं:---

- (१) प्रत्र निधि। (२) मित्र निधि।
- (३) शिल्प निधि। (४) धन निधि।

## (४) धान्य निधि ।

- (१) पुत्र निधि: -- पुत्र स्वभाव से ही माता पिता के आनन्द श्रीर सुख का कारण है। तथा द्रव्य का उपार्जन करने से निर्वाह का भी हेत है। अतः वह निधि रूप है।
- (२) मित्र निधि:—मित्र, अर्थ और काम का साधक होने से आनन्द का हेतु हैं। इस लिये वह भी निधि रूप कहा गया है।
- (३) शिल्प निधि:—शिल्प का अर्थ है चित्रादि ज्ञान । यहाँ शिल्प का आशय सब विद्याओं से है। वे पुरुषार्थ चतुष्टय की साधक होने से आनन्द और सुख रूप हैं। इस लिये शिल्प-विद्या निधि कही गई है।
- (४) धन निधि और (५) धान्य निधि वास्तिविक निधि रूप हैं ही।

निधि के ये पाँचों प्रकार द्रव्य निधि रूप हैं। ऋौर कुशल अनुष्ठान का सेवन भाव निधि है। (ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४८)

४०⊏—पाँच धाय ( धात्री )ः—

बचों का पालन पोषण करने के लिये रखी जाने वाली स्त्री धाय या धात्री कहलाती है। धाय के पाँच भेद:--

- (१) चीर धाय। (२) मजन धाय।
- (३) मराडन धाय । (४) क्रीड़न घाय । (५) ऋङ्क धाय ।
- (१) चीर धाय: -- बच्चों को स्तन-पान कराने वाली धाय चीर धाय कहलाती है।
- (२) मजन धाय:—वचीं को रनान कराने वाली धाय मज्जन धाय कहलाती है।
- (३) मण्डन धाय--वचों को त्र्यलङ्कारादि पहनाने वाली धाय मण्डन धाय कहलाती है।
- (४) क्रीड़न धाय:—वचों को खिलाने वाली धाय क्रीड़न धाय कहलाती है।
- (५) श्रङ्क धाय:—वच्चों को गोद में विठाने या मुलाने वाली धाय श्रङ्क धाय कहलाती है। (श्राचारांग शृतस्कंध २ भावना श्रध्ययन १५)

(भगवती शतक ११ उद्देशा ११)

- ४०६--तिश्चर्य पश्चेन्द्रिय के पाँच भेदः--
  - (१) जलचर। (२) स्थलचर।
  - (३) खेचर । (४) उरपरिसर्ष । भुजपरिसर्प ।
- (१) जलचर:—पानी में चलने वाले जीव जलचर कहलाते हैं । जैसे:—मच्छ वगैरह । मच्छ, कच्छप, मगर, ग्राह श्रीर संसमार ये जलचर के पाँच भेद हैं ।

- (२) स्थलचर:--पृथ्वी पर चलने वाले जीव स्थलचर कहलाते हैं। जैसे:--गाय, घोड़ा आदि।
- (३) खेचर:—आकाश में उड़ने वाले जीव खेचर कहलाते हैं। जैसे:—चील, कबृतर वगैरह।
- (४) उरपरिसर्प:--उर ऋर्थात् छाती से चलने वाले जीव उरपरिसर्प कहलाते हैं। जैसे:--साँप वगैरह।
- (५) भ्रज परिसर्प:—भ्रजात्रों से चलने वाले जीव भ्रज परिसर्प कहलाते हैं । जैसे:—नोलिया, चृहा वगैरह ।

पन्नवणा सूत्र एवं उत्तराध्ययन सूत्र में तिर्यश्च पश्चेन्द्रिय के जलचर, स्थलचर श्रीर खेचर ये तीन भेद बतलाये गये हैं श्रीर स्थलचर के भेदों में उरपरिसर्प श्रीर सुज परिसर्प गिनाये हुए हैं।

(पन्नवर्णा पद १)

( उत्तराध्ययन ऋध्ययन ३६ )

४१०-- मच्छ के पाँच प्रकार:--

- (१) अनुस्रोत चारी (२) प्रति स्रोत चारी
- (३) त्रन्त चारी (४) मध्य चारी

(५) सर्वचारी।

- १—पानी के प्रवाह के अनुकूल चलने वाला मच्छ अनुस्रोत-चारी है।
- २—पानी के प्रवाह के प्रतिकूल चलने वाला मच्छ प्रतिस्रोत-चारी है।
- ३—पानी के पार्ध अथवा पसवाड़े चलने वाला पच्छ अन्त-चारी है।

- ४—पानी के बीच में चलने वाला मच्छ मध्यचारी है।

  प-पानी में सब प्रकार से चलने वाला मच्छ सर्वचारी है।

  (ठाणांग ४ बहेशा ३ सम्र ४४४)
- ४११—मच्छ की उपमा से भिज्ञा लेने वाले भिज्ञुक के पाँच प्रकार हैं—
  - (१) अनुस्रोत चारी (२) प्रतिस्रोत चारी
  - (३) श्रन्त चारी (४) मध्य चारी
    - (५) सर्वस्रोत चारी।
- १--- अभिग्रह विशेष से उपाश्रय के समीप से प्रारम्भ करके क्रम से भिन्ना लेने वाला साधु अनुस्नोत चारी भिन्नु है।
- २--- अभिग्रह विशेष से उपाश्रय से बहुत दूर जाकर लौटते हुए भिद्या लेने वाला साधु प्रतिस्नोत चारी हैं।
- ३—चेत्र के पार्श्व में अर्थात् अन्त में भिन्ना लेने वाला साधु अन्तचारी हैं।
- ४—चेत्र के बीच बीच के घरों से भिन्ना लेने वाला साधु मध्य चारी है।
- ५-सर्व प्रकार से भित्ता लेने वाला साधु सर्वस्रोत चारी है। (ठाणांग ४ उदेशा ३ सूत्र ४४४)
- ४१२—पाँच स्थावर काय:—
  पृथ्वी, पानी, ऋग्नि, वायु श्रीर वनस्पति के जीव स्थावर
  नाम कर्म का उदय होने से स्थावर कहलाते हैं। उनकी
  काय श्रर्थात् राशि को स्थावर काय कहते हैं।

## स्थावर काय पांच हैं:---

- (१) इन्द्र स्थावर काय (२) ब्रह्म स्थावर काय
- (३) शिल्प स्थावर काय (४) सम्मति स्थावर काय (५) प्राजापत्य स्थावर काय
- (१) इन्द्र स्थावर काय:--पृथ्वी काय का स्वामी इन्द्र हैं। इस

लिए इसे इन्द्र स्थावर काय कहते हैं।

- (२) ब्रह्म स्थावर काय:—-अप्रकाय का स्वामी ब्रह्म है। इस लिए इसे ब्रह्म स्थावर काय कहते हैं।
- (३) शिल्प स्थावर काय:—तेजस्काय का स्वामी शिल्प है। इस लिये यह शिल्प स्थावर काय कहलाती है।
- (४) सम्मति स्थावर काय:—वायु का स्वामी सम्मति है। इस लिये यह सम्मति स्थावर काय कहलाती है।
- (प्र) प्राजापत्य स्थावर काय:—वनस्पति काय का स्वामी प्रजा-पति हैं । इस लिये इसे प्राजापत्य स्थावर काय कहते हैं । (ठाणांग ४ उदेशा १ सूत्र ३६३ )
- ४१३--पाँच प्रकार की अचित्त वायु:--
  - (१) त्राकान्त । (२) ध्यात ।
  - (३) पीड़ित। (४) शरीराजुगत।

# (५) सम्मृर्छिम ।

- (१) त्राक्रान्त: --पैर त्रादि से जमीन वगैरह के दबने पर जो वायु उठती है वह त्राक्रान्त वायु है।
- (२) ध्मात:—धमणी श्रादि के धमने से पैदा हुई वायु ध्मात वायु है।

- (३) पीड़ित:--गीले वस्त्र के निचोड़ने से निकलने वाली वायु पीड़ित वायु है।
- (४) शरीरानुगत:--डकार त्रादि लेते हुए निकलने वाली वायु शरीराज्ञगत वाय है।
- (y) सम्मूर्छिम:--पंखे श्रादि से पैदा होने वाली वायु सम्मूर्छिम वायु है।

ये पाँचों प्रकार की अचित वायु पहले अचेतन होती हैं श्रीर बाद में सचेतन भी हो जाती है। (ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४४४)

४१४---पांच वर्गः---

- (१) काला। (२) नीला ।
- (३) लाल । (४) पीला ।

(५) सफेद ।

ये ही पाँच मूल वर्श हैं। इनके सिवाय लोक प्रसिद्ध अन्य वर्ण इन्हीं के संयोग से पैदा होते हैं। ( ठाणांग ५ उद्देशा १ सूत्र ३६० )

४१५---पाँच रसः---

- (१) तीखा।
- (२) कडुवा। (३) कपैला । (४) खट्टा ।

(५) मीठा ।

इनके अतिरिक्त दूसरे रस इन्हीं के संयोग से पैदा होते हैं। इस लिये यहाँ पाँच मूल रस ही गिनाये गये हैं। (ठाणांग ५ उदेशा १ सूत्र ३६०)

## ४१६--पाँच प्रतिघात:---

प्रतिबन्ध या रुकावट की प्रतिघात कहते हैं।

- (१) गति प्रतिघात । (२) स्थिति प्रतिघात ।
- (३) बन्धन प्रतिघात । (४) भोग प्रतिघात ।
- (५) बल, वीर्य पुरुपाकार पराक्रम प्रतिघात ।
- (१) गित प्रतिघात:—शुभ देवगित आदि पाने की योग्यता होते हुए भी विरूप (विपरीत) कर्म करने से उसकी प्राप्ति न होना गित प्रतिघात है। जैसे दीचा पालने से कुण्डरीक को शुभ गित पाना था। लेकिन नरक गित की प्राप्ति हुई और इस प्रकार उसके देवगित का प्रतिघात हो गया।
- (२) स्थिति प्रतिघात:—शुभ स्थिति बान्ध कर अध्यवसाय विशेष से उसका प्रतिघात कर देना अर्थात् लम्बी स्थिति को छोटी स्थिति में परिशत कर देना स्थिति प्रतिघात है।
- (३) वन्धन प्रतिधात:—बन्धन नामकर्म का मेद हैं। इसके श्रोदारिक बन्धन श्रादि पाँच मेद हैं। प्रशस्त बन्धन की प्राप्ति की योग्यता होने पर भी प्रतिकृत कर्म करके उसकी धात कर देना श्रोर अप्रशस्त बन्धन पाना बन्धन प्रतिधात है। बन्धन प्रतिधात से इसके सहचारी प्रशस्त शरीर, अङ्गोपाङ्ग, संहनन, संस्थान श्रादि का प्रतिधात भी समस लेना चाहिये।
- (४) भोग प्रतिघात:—प्रशस्त गति, स्थिति, बन्धन आदि का प्रतिघात होने पर उनसे सम्बद्ध भोगों की प्राप्ति में रुकावट होना भोग प्रतिघात है। क्योंकि कारण के न होने पर कार्य्य कैंसे हो सकता है ?

(५) बल वीर्घ्य पुरुषाकार पराक्रम प्रतियात:—गति, स्थिति च्यादि के प्रतियात होने पर भोग की तरह प्रशस्त बल वीर्घ्य पुरुषाकार पराक्रम की प्राप्ति में रुकावट पड़ जाती है। यही बल वीर्घ्य पुरुषाकार पराक्रम प्रतिधात है।

शारीरिक शक्ति को वल कहने हैं। जीव की शक्ति को वीर्य्य कहते हैं। पुरुष कर्तव्य या पुरुषाभिमान को पुरुषकार (पुरुषाकार) कहने हैं। वल और वीर्य्य का प्रयोग करना पराक्रम है।

(ठाणांग ४ उद्देशा १ सूत्र ४०६)

#### ४१७--पाँच अनन्तक:---

- (१) नाम अनन्तक । (२) स्थापना अनन्तक ।
- (३) द्रव्य अनन्तक। (४) गणना अनन्तक।

#### (५) प्रदेश त्र्यनन्तक ।

- (१) नाम अनन्तक:-सचित, अचित, आदि वस्तु का 'अनन्तक' इस प्रकार जो नाम दिया जाता है वह नाम अनन्तक है।
- (२) स्थापना अनन्तक:—किसी वस्तु में अनन्तक की स्थापना करना स्थापना अनन्तक है।
- (३) द्रव्य अनन्तक:--गिनती योग्य जीव या पुर्गल द्रव्यों का अनन्तक द्रव्य अनन्तक है।
- (४) गणना अनन्तक:—गणना की अपेचा जो अनन्तक संख्या है वह गणना अनन्तक है।
- (५) प्रदेश अनन्तक:—आकाश प्रदेशों की जो अनन्तता है। वह प्रदेश अनन्तक है।

(ठाणांग ५ उद्देशा ३ सूत्र ४६२)

- ४१८:--पाँच अनन्तक:---
  - (१) एकतः अनन्तक (२) द्विधा अनन्तक।
  - (३) देश विस्तार अनन्तक (४) सर्व विस्तार अनन्तक। (४) शास्वत अनन्तक।
- (१) एकतः अनन्तकः—एक अंश से अर्थात् लम्बाई की अपेद्या जो अनन्तक है वह एकतः अनन्तक है। जैसेः— एक अंशी वाला चेत्र।
- (२) द्विधा अनन्तक:-दो प्रकार से अर्थात् लम्बाई और चौड़ाई की अपेचा जो अनन्तक हैं। वह द्विधा अनन्तक कहलाता है। जैसे:-प्रतर चेत्र।
- (३) देश विस्तार अनन्तक:—रुचक प्रदेशों की अपेद्या पूर्व पश्चिम आदि दिशा रूप जो चेत्र का एक देश है और उसका जो विस्तार है उसके प्रदेशों की अपेद्या जो अन-न्तता है। वह देश विस्तार अनन्तक है।
- (४) सर्व विस्तार अनन्तक:-सारे आकाश चेत्र का जो विस्तार है उसके प्रदेशों की अनन्तता सर्व विस्तार अनन्तक है।
- (५) शास्त्रत अनन्तक:--अनादि अनन्त स्थिति वाले जीवादि द्रच्य शास्त्रत अनन्तक कहलाते हैं ।

(ठाणांग ४ उदेशा ३ सूत्र ४६२)

४१६---गाँच निद्राः---

दर्शनावरणीय कर्म के नव भेद हैं:---चार दर्शन श्रीर पाँच निद्रा।

#### दर्शन के चार भेद:--

- (१) चचु दर्शन (२) अचचु दर्शन।
- (३) अवधि दर्शन (४) केवल दर्शन।
- नोटः—चज्जु दर्शन आदि का स्वरूप, बोल नम्बर १८६ वें में दिया जा चुका है।

निद्रा के पाँच भेद ये हैं:-

- (१) निद्रा (२) निद्रा निद्रा।
- (३) प्रचला (४) प्रचला प्रचला I

(५) स्त्यानगृद्धि ।

- (१) निद्रा:—जिस निद्रा में सोने वाला सुखपूर्वक धीमी धीमी आवाज से जग जाता है वह निद्रा है।
- (२) निद्रा निद्रा:—जिस निद्रा में सोने वाला जीव बड़ी मुश्किल से जोर ज़ीर से चिल्लाने वा हाथ से हिलाने पर जगता है। वह निद्रा निद्रा है।
- (३) प्रचला:—खड़े हुए या बैठे हुए व्यक्ति को जो नींद आती है वह प्रचला है।
- (४) प्रचला प्रचला:—चलते चलते जो नींद त्राती है वह प्रचला प्रचला है।
- (५) स्त्यानगृद्धिः जिस निद्रा में जीव दिन अथवा रात में सोचा हुआ काम निद्रितावस्था में कर डालता है वह स्त्यानगृद्धि है।

वज्र ऋषभ नाराच संहनन वाले जीव को जब स्त्यानगृद्धि निद्रा त्राती है तब उसमें वासुदेव का त्राधा बल

त्राजाता है। ऐसी निद्रा में मरने वाला जीव, यदि त्रायु न बाँध चुका हो तो, नरक गति में जाता है।

(कर्म प्रन्थ प्रथम भाग)

(पन्नवर्णा पद २३)

४२०--निद्रा से जागने के पाँच कारण:-

- (१) शब्द . (२) स्पर्श ।
- (३) चुधा (४) निद्रा च्या

(५) स्वम दर्शन।

इन पाँच कारणों से सोये हुए जीव की निद्रा भङ्ग हो जाती है और वह शीघ्र जग जाता है। (ठाणांग ४ उदेशा २ सूत्र ४३६)

४२१--स्वप्न दर्शन के पाँच भेदः-

- (१) याथातथ्य स्वम दर्शन (२) प्रतान स्वम दर्शन ।
- (३) चिन्ता स्वम दर्शन (४) विपरीत स्वम दर्शन।

(५) श्रव्यक्त स्वप्न दर्शन ।

- (१) याथातथ्य स्वम दर्शन:—स्वम में जिस वस्तु स्वरूप का दर्शन हुआ है। जगने पर उसी को देखना या उसके अनुरूप शुभाशुभ फल की प्राप्ति होना याथातथ्य स्वम दर्शन है।
- (२) प्रतान स्वम दर्शन:-प्रतान का अर्थ है विस्तार । विस्तार वाला स्वम देखना प्रतान स्वम दर्शन है । वह यथार्थ और अयथार्थ भी हो सकता है ।
- (३) चिन्ता स्वम दर्शन:—जागृत श्रवस्था में जिस वस्तु की चिन्ता रही हो उसी का स्वम में देखना चिन्ता स्वम दर्शन है।

- (४) विपरीत स्वम दर्शन:—स्वम में जो वस्तु देखी है। जगने पर उससे विपरीत वस्तु की प्राप्ति होना विपरीन स्वम दर्शन है।
- (५) अञ्यक्त स्वम दर्शन:—स्वम विषयक वस्तु का अस्पष्ट ज्ञान होना अञ्यक्त स्वम दर्शन है। (भगवती शतक १६ उद्देश ६)

४२२---पाँच देव:---

जो क्रीड़ादि धर्म वाले हैं अथवा जिनकी आराध्य रूप से स्तुति की जाती है वे देव कहलाते हैं।

देव पाँच हैं:--

- (१) भव्य द्रव्य देव। (२) नर देव।
- (३) धर्म देव। (४) देवाधिदेव।

(५) भाव देव।

- (१) भव्य द्रव्य देव:—आगामी भव में देव होकर उत्पन्न होने वाले तिर्यश्च पश्चेन्द्रिय एवं मनुष्य भव्य द्रव्य देव कहलाते हैं।
- (२) नर देव:—समस्त रहों में प्रधान चक्र रह तथा नवनिधि के स्वामी, समृद्ध कोश वाले, बत्तीस हज़ार नरेशों से अनुगत, पूर्व पश्चिम एवं दिचण में समुद्र तथा उत्तर में हिमवान पर्वत पर्यन्त छ: खंड पृथ्वी के स्वामी मनुष्येन्द्र चक्रवर्ती नर देव कहलाते हैं।
- (३) धर्म देव:—श्रुत चारित्र रूप प्रधान धर्म के आराधक, ईर्या आदि समिति समन्वित यावत् गुप्त ब्रह्मचारी अनगार धर्म देव कहलाते हैं।

- (४) देवाधि देव:—देवों से भी बहुकर अतिशय वाले, अत एव उन से भी आराध्य, केवल ज्ञान एवं केवल दर्शन के धारक अरिहन्त भगवान देवाधिदेव कहलाने हैं।
- (५) भाव देव:—देवगति, नाम, गोत्र, आयु आदि कर्म के उदय से देव भव को धारण किए हुए भवनपति, व्यन्तर, ज्योतिष और वैमानिक देव भाव देव कहलाते हैं।

(ठाणांग ४ उद्देशा १ सूत्र ४०१)

(भगवती शतक १२ उद्देशा ६)

४२३:--शिद्धाप्राप्ति में वाधक पाँच कारण:--

(१) श्रभिमान ।

(२) क्रोध।

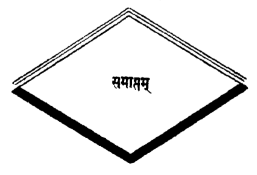
(३) प्रमाद ।

(४) रोग ।

(५) आलस्य ।

ये पांच वातें जिस प्राणी में हों वह शिचा प्राप्त नहीं कर सकता । शिचा प्राप्त करने के इच्छुक प्राणी को उप-रोक्त पांच वातों का त्याग कर शिचा प्राप्ति में उद्यम करना चाहिए । शिचा ही इह लौकिक और पारलीकिक मर्व सखों का कारण है।

(उत्तराध्ययन मूत्र अध्ययन ११ गाथा ३)



# श्रान्तिम मंगताचरणः—

शिवमस्तु सर्वजगतः, परिहतिनिरताः भवन्तु भृतगर्णाः । दोषाः प्रयान्तु नाशं, सर्वत्र सुखी भवतु लोकः ॥ भावार्थः — अखिल विश्व का कल्याण हो, जगत के प्राणी परोपकार में लीन रहें, दोष नष्ट हों और सब जगह लोग सदा सुखी रहें।

# श्री जैन सिद्धान्त बोल संग्रह

#### प्रथम भाग के लिए प्राप्त

### सम्मतियाँ

भारतभृष्या, शतावधानी परिष्ठत रत्न मुनि श्री १००८ श्री रत्नचन्द्र जी महाराज की सम्मति ।

श्रावक वर्ग में साहित्य प्रचार करने के चेत्र में जितनी लगन सिठिया जी श्री अगरचन्द्रजी भेरींदानजी साथ में दिखाई देती है. उतनी लगन अन्य किसी में क्वचित्र ही दिखाई देती होगी।

श्रभी उन्होंने एक एक बोल का क्रम लेकर शास्त्रीय वस्तुश्रों का त्यक्तप वताने वाली एक पुस्तक तैयार करने के पीछे श्रपनी देखरेख के श्रन्दर श्रपने परिष्ठतों द्वारा "श्री जैन सिद्धान्त बोल संमह" के प्रथम भाग को तथ्यार करवाने में जो श्रथाह परिश्रम उठाया है. वह श्रित प्रशंसनीय है। एक बोल से पाँच बोल तक का विभाग बिल्कुल तैयार होगया है। उस विभाग का श्रवलोकन तथा सुधार करने के लिए प्र्यंचन्द्रजी दक श्रजमेर तथा पालनपुर श्राकर उसे श्राद्योपान्त सुना गए हैं।

संत्रेप से पुस्तक जनदृष्टि से बहुत हो उपयोगी है । जैन शैली तथा जैन तत्त्वों को समम्तने के लिए जैन तथा जैनेतर दोनों को लामप्रद होगी।

ता० ३-७-४० पं वसन्ती लाल जैन

घाटकोपर ८/ उत्तमलाल कीरचन्द
(बम्बई) लाल बंगला, घाटकोपर।

### जैन धर्म दिवाकर, जैनागम रत्नाकर, साहित्य रत्न जैन मुनि श्री १००⊏ उपाध्याय श्री त्रात्मारामजी महाराज (पञ्जाबी) का सम्मति पत्र

श्रीमान पं० श्यामलालजी बी. ए. प्रस्तुत प्रन्थ की दिखाने यहाँ श्राये थे। मैंने तथा मेरे प्रिय शिष्य पं० हेमचन्द्रजी ने प्रन्थ का भली भाँति पर्यवेत्तरण किया।

यह मन्थ स्रतीव सुन्दर पद्धित से तैयार किया है। स्नागमों से तथा स्रन्य प्रन्थों से बहुत ही सरस एवं प्रभावशाली बोलों का संग्रह हृदय में स्नानन्द पेदा करता है। साधारण जिज्ञासु जनता को इस प्रन्थ से बहुत ऋच्छा ज्ञान का लाभ होगा। प्रत्येक जैन विद्यालय में यह मन्थ पाठ्य-पुस्तक के रूप में रखने योग्य है। इससे जैन दर्शन सम्बन्धी स्रधिकांश ज्ञातच्य बातों का सहज ही में ज्ञान होजाता है।

श्रीमान् सेठियाजी का तत्त्वज्ञान सम्बन्धी प्रेम प्रशंसनीय है। लक्ष्मी के द्वारा सरस्वती की उपासना करने में सेठियाजी सदा ही श्रमसर रहे हैं। प्रस्तुत प्रन्थ का प्रकाशन करके सेठजी ने इस दिशा में सराहनीय उद्योग किया है।

ता॰ २७-६-१६४०. लुधियाना जैन मुनि उपाध्याय त्रात्माराम(पञ्जाबी) (पञ्जाब) लुधियाना।

# शुद्धि पत्र \*\*

| <b>त्र</b> शुद्ध | शु <b>द</b>              | पुष्ठ      | पंक्ति     |
|------------------|--------------------------|------------|------------|
| पर्याप्तियों     | पर्याप्तियाँ             | ¥          | १६         |
| 7>               | "                        | ¥          | १७         |
| 77               | 77                       | ¥          | १⊏         |
| "                | ,,                       | É          | १          |
| 79               | <b>97</b>                | €.         | ٤          |
| चौदहवे           | चौदहवें                  | <b>y</b>   | २४         |
| निभ्रय           | निश्चय                   | 3          | 8          |
| है               | A Company                | 3          | १५         |
| मरुदेवी माता     | माता की समकित            | 3          | <b>२</b> २ |
| इस में           | इन में                   | १०         | ११         |
| श्राभिनिबोधिका   | श्राभिनिबोधिक            | १२         | <b>ર</b> ર |
| प्रवृति          | प्रवृत्ति                | १४         | १५         |
| भवस्थति          | भवस्थिति                 | २१         | 38         |
| पद्रथीं          | पदार्थी                  | રહ્        | १२         |
| सम्यगदृष्टि      | सम्यग्दृष्टि             | २७         | <b>ર</b> ર |
| माने गए हैं      | मानी गई है               | <b>ર</b> હ | 5          |
| गुणस्थातन        | गुणस्थान                 | ३५         | Ę          |
| शुरु             | शुरू                     | રૂહ        | <b>२२</b>  |
| प्रकृतियों       | प्रकृतियाँ<br>प्रकृतियाँ | <b>३</b> ७ | ર૪         |
|                  |                          |            |            |

# [ ख ]

| त्रशुद्ध         | शुद्ध            | षुष्ठ          | पंक्ति     |
|------------------|------------------|----------------|------------|
| कल्पातीत         | कल्पोपपन्न       | ४०             | १०         |
| <b>प्रवेयक</b>   | प्रैवेयक         | ४०             | १४         |
| पुदल             | पुद्रल           | ४२             | Ę          |
| पुदल             | पुद्रल           | ४२             | 3          |
| ध्रोव्य          | ध्रीव्य          | ४४             | ३          |
| योनियों          | योनियाँ          | 8⊏             | १०         |
| योनियों          | योनियाँ          | 용도             | १६         |
| सकृत             | संवृत            | 8c             | २०         |
| संवृत योनि       | संवृत विवृत योनि | 38             | १          |
| प्रतिपति         | प्रतिपत्ति       | ধ্ব            | २३         |
| व्युद् प्राहित्त | व्युद् माहित     | <del>ጀ</del> ጸ | १५         |
| समिकत्त          | समकित            | ሂ⊏             | ११         |
| शुद्धियों        | शुद्धियाँ        | ξo             | १०         |
| शुद्धियों        | शुद्धियाँ        | ६०             | १३         |
| करना             | करता             | ६४             | १२         |
| तथा रूप          | तथारूप           | ශ්ර            | १३         |
| (श्राकक)         | ( साधु )         | ৬৪             | १४         |
| पल्पोपम          | पल्योपम          | ৩৬             | १४         |
| परिमागा एक       | परिमाण से एक     | <b>્ર</b>      | २०         |
| श्रागमोद्म       | आगमोद्य          | <b>9</b> 0     | २३         |
| कोड़ा कोड़ी      | कोड़ा कोड़ी      | <b>ም</b> ር     | ¥          |
| सागरोपप          | सागरोपम          | <b>ত</b> হ     | <b>२</b> १ |
| È                | हे               | 50             | ર૪         |
| होती है          | होता है          | ⊏२             | १०         |
| ह्ने             | होने             | <b>C</b> \$    | १          |
| परिगाम           | परिमाण           | 도३             | 3          |

| पश्चानुपूर्वी    | श्रनानुपूर्वी | <b>~</b> 8 | १०               |
|------------------|---------------|------------|------------------|
| <b>२</b> १       | १२१           | ς.         | <b>१•</b>        |
| <b>अ</b> स्वृष्ट | अस्पष्ट       | <b>=</b>   | <b>२</b> १       |
| श्रीपश शमिक      | श्रीपशमिक     | ξX         | १५               |
| त्रपकाय          | ऋप्काय        | <b>٤</b> 5 | 3                |
| स्थित्ति         | स्थिति        | १०३        | ٠<br>وم          |
| त्रसमथ           | श्रसमर्थ      | १०३        | <b>१</b> ४       |
| भविष्यत          | भविष्यत्      | १०४        | १६               |
| रुप कथा          | रूपकथा        | १०७        | ۰۲<br>22         |
| दारिद्य          | दारिद्रच      | ११६        | ς.               |
| ले               | से            | १३५        | 5                |
| निवृत्त          | निवृत्ति      | १३५        | 28               |
| रुप              | रूप           | १४४        | <b>११</b>        |
| श्रतस्कन्ध       | श्रुतस्कन्ध   | <b>680</b> | ۱۱<br>۹٥         |
| कायवलेश          | कायक्लेश      | १५५        | <b>२</b> ०       |
| नदी              | नन्दी         | १५६        | <b>₹</b> =       |
| वाग्वद्गध्य      | वाग्वैद्गध्य  | १६४        | <b>₹</b> 5       |
| का               | का            | १६६        | £                |
| का               | के            | १६७        | y                |
| समितियों         | समितियाँ      | १६६        | १०               |
| में              | मथ            | १७७        | ٠٠<br><b>२</b> २ |
| <b>ह</b> कते     | कहते<br>कहते  | १८७        | २२<br>२२         |
| ×                | द्रव्यनिचेपः— | १८७        | -                |
| रोद्रध्यान       | रौद्रध्यान    | १४६        | <b>१</b> €       |
| समवयांग          | समवायांग      | १६५        | <b>२१</b><br>१३  |
| शुवल             | शुक्ल         | १६६        | <b>१</b> २       |
| _                | <b>~</b>      | 1-7        | 17               |

## [घ]

| त्रशुद्ध                 | शुद्ध                           | पृष्ठ     | <u></u>    |
|--------------------------|---------------------------------|-----------|------------|
| <b>अ</b> नमोज्ञ          | श्रमनोज्ञ                       | _         | पंक्ति     |
| ন্তা                     | ଭା                              | १६६       | ર૪         |
| वियोग                    | <sup>्रा</sup><br>संयोग         | 186       | १०         |
| परिवेदना                 | • •                             | १६७       | 88         |
|                          | परिदेवना                        | १६८       | 5          |
| 77<br>                   | 17                              | 7,        | १२         |
| लता                      | लात                             | "         | રરૂ        |
| कनरा                     | करना                            | 33\$      | 28         |
| पृथकत्व                  | पृथक्तव                         | २०६       | <br>E      |
| 77                       | "                               | "         | १३         |
| "                        | "                               | "         | १६         |
| शुवल                     | शुक्ल                           | २०६       | <b>२</b> २ |
| के के                    | के                              | २१०       | 80         |
| श्रनिवंती                | <b>अनिवर्ती</b>                 | २१०       | १२         |
| "                        | "                               |           | , -        |
| लिङ्ग                    | ऋन्यथ लिङ्ग                     | ,,<br>२११ | २०         |
| से                       | <b>का</b>                       | •         | 88         |
| <b>उ</b> त्करगोत्पाद्नता | <b>उपकर</b> गोत्पाद् <b>नता</b> | २१३       | १२         |
| <b>अ</b> मुत्पन्न        | अनुत्पन्न<br>अनुत्पन्न          | २१६       | १०         |
| लिए                      | न <u>ु</u> रस्म<br>लिए          | "         | १७         |
| श्रनुकृता                |                                 | •5        | ર૪         |
| <b>लिऐ</b>               | <b>श्र</b> नुकूलता<br>लिए       | २१७       | ٤          |
| लिए                      |                                 | "         | ६          |
| हुऐ                      | लिए                             | २२•       | 8          |
| % <sup>९</sup> (३) हाथ   | <b>€</b> ए                      | 37        | १७         |
| (स) हाथ<br>लिपे          | (३) स्तम्भन-हाथ                 | २२०       | १६         |
| ाल <b>ए</b><br>लिऐ       | लिए                             | 19        | २२         |
| WK.                      | त्तिए                           | २२२       | १३         |
|                          |                                 |           |            |

## [ 2 ]

| त्रशुद्ध          | शुद्ध              | <b>र्हे</b> | <u></u>         |
|-------------------|--------------------|-------------|-----------------|
| सांसारिक          | जीवों की सांसारिक  |             | पंक्ति          |
| लिऐ               | <b>लिए</b>         | •           | ٤               |
| सम्यग             | सन्यग्             | २२७         | <b>२१</b>       |
| भयभीस             | -                  | २२8         | १३              |
| कुमामें गामी      | भयभीत              | २२⊏         | २१              |
|                   | कुमार्ग गामी       | २३०         | ६               |
| प्रकृतियों<br>•   | प्र <b>क</b> तियाँ | २३४         | २२              |
| निकाकित           | निकाचित            | २३६         | १७              |
| विचित्सि)         | विचिकित्सा         | २४०         | १३              |
| प्रचार            | प्रकार             | રષ્ઠપ્ર     | 8               |
| <b>१६</b> ७       | २६७                | २४७         | १७              |
| २७                | २७१                | २५०         | १२              |
| पुरुप             | पुरूष              | રપૂર        | १२              |
| प्रकृतियों        | प्रकृतियाँ         | २६१         | <b>શ્</b>       |
| निरुपित           | निरूपित            | રદ્દેષ્ટ    | <u>ر.</u><br>اه |
| ने ने             | ने                 | २७१         | १३              |
| <b>व्या</b> धियों | व्याधियाँ          | २७१         | • •             |
| पायमय             | पापमय              | २७४         | ૨૦              |
| संतो              | संतोष              |             | 8               |
| किया              |                    | २७४         | १५              |
| रकथा<br>ऋदि       | किया               | २७८         | १६              |
| •                 | <b>छादि</b>        | २८०         | १७              |
| ठाणांग ४          | ठाणांग ५           | २८१         | ર૪              |
| प्रायोगीकी<br>रे  | प्रायोगिक <u>ी</u> | २८२         | 8               |
| हे                | \$                 | २८३         | ₹               |
| साधनधूत           | साधनभूत            | ३०६         | २१              |

# [ च ]

| श्राद्ध             | शुद्ध             | <b></b>    | •0            |
|---------------------|-------------------|------------|---------------|
| सतहर                | सतरह              | 58         | पंक्ति        |
| कर्मादन             | कर्मादान          | <b>३०१</b> | ₹•            |
| शय                  |                   | २०७        | v             |
|                     | शच्या             | ३११        | २२            |
| सूच्मम्पराय<br>द्वश | सूच्म सम्पराय     | ३१६        | Ę             |
| _                   | हे <b>ष</b>       | ३१६        | `<br>5        |
| <b>हेश</b>          | द्वेष             | ३१६        | १५            |
| सामामिक             | सामायिक           | ३१७        | 3             |
| 1                   | ×                 | ३२०        |               |
| सम्मग्ज्ञान         | सम्यग्ज्ञान       | ३२२        | રક            |
| रुप                 | रूप               |            | ø             |
| कर कर               | कर                | ३२३        | १५            |
| पूजी                | पूंजी             | ३२६        | १५            |
| का                  | रूपा<br>की        | ३३१        | २१            |
| <br>२२ <u>६</u>     |                   | ३३२        | २२            |
| -                   | ३२६               | ३३७        | २२            |
| <b>अमार्ग</b>       | अप्रमाग्          | ३३६        | <b>२</b> ०    |
| रुपी                | रूपी              | ३४०        | `<br><b>१</b> |
| 77                  | "                 | 79         | a<br>a        |
| सम्यक               | सम्यक्            | \$8°       |               |
| "                   | 77                | ३४२        | ₹             |
| रुप                 | रूप               | •          | २१            |
| १४७                 | 380               | ३५७        | १०            |
| कूड्यम              | कुड्यम            | ३४७        | १८            |
| पराङ्गगुख           |                   | "          | १४            |
| निर्गुथ             | परा <b>ङ्</b> मुख | ३६३        | १८            |
| ति <b>द्र</b>       | निर्मन्थ          | ३७४        | 9             |
| 1V13                | लि <b>ङ्ग</b>     | ३८२        | २०            |
|                     |                   |            | •             |

#### [ छ ]

| त्रशुद्ध          | <b>শু</b> द्ध      | āß   | पंक्ति |
|-------------------|--------------------|------|--------|
| खजाना             | खजाने              | इ.३६ | X      |
| श्रनधिज्ञानी      | <b>ऋवधिज्ञा</b> नी | "    | १३     |
| त्रावार्गा        | श्रावरग            | ४३६  | १२     |
| पूंछाना           | पूछाना             | ३६⊏  | ११     |
| <b>अठारह</b> लड़ी | अठारह लड़ा         | 800  | १३     |
| स्वमी             | स्वामी             | ४०२  | 3      |
| स्त्रियों         | स्त्रियाँ          | ४०३  | Ę      |
| देवियों           | दे वियाँ           | ४०३  | १८     |
| राजग्रह्          | राजगृह             | ४०३  | २१     |
| सर्वधाती          | सर्वेघाती          | ४०८  | १७     |
| कर्मगन्थ          | कर्मग्रन्थ         | ४१२  | 8      |
| धधुप              | धनुप               | ४१३  | ş      |
| रसनानेन्द्रिय     | रसनेन्द्रिय        | ४१६  | १७     |
| क                 | की                 | ४२३  | રષ્ઠ   |
| ऋतु               | ऋतु                | ४२६  | ३      |
| किल्वषी           | किल्विपी           | ४३०  | ११     |
| सुवर्णदि          | सुवर्गादि          | ४३३  | વરૂ    |
| तिस्त्रयं         | तियंद्र            | ४३४  | १७     |

नोट--बूटे हुए पाठ:--

प्रष्ठ ⊏४ में ६ वीं पंक्ति से आगे:—

पश्चानुपूर्वी:—जिस कम में अन्त से आरम्भ कर उलटे कम से गणना की जाती है, उसे पश्चानुपूर्वी कहते हैं। जैसे:—काल, पुद्रला स्तिकाय जीवास्तिकाय, आकाशास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और धर्मास्तिकाय।

पृष्ठ १०४ में १६ वीं पंक्ति से आगे: — अर्थात इन भावनाओं वाला जीव यदि कदाचित् देवगति प्राप्त करे तो हीन कोटि का देव होता है।

पृष्ठ ३६७ पंक्ति १४ से आगे:—घर वालों के भोजन करने के पश्चात् बचे हुए आहार की गवेषणा करने वाला साधु अन्तचरक कह- लाता है।